



### ला० दोपचन्द मोहन लाल जैन जौहरो अदालत वाजार पटियाला ( पेप्सु )

प्रो. पो. सी. जैन एम. ए स्टेडियम पटियाला (पेप्सु) मुद्रक — ला० रोशन लाल जी जैन ला० बाबू राम जी जैन जैन प्रिंटिंग प्रेम, ग्रम्बाला शहर । ( मर्वाधिकार कर्ता के श्रधोन **रे**)



# श्रमण-संस्कृति के पुजारियों के कर कमलों में

### पुरुषोत्तम चन्द्र जैन

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# \mathrm स नम्र निवेदन 🕷

भारतीय इतिहास में, जैन धर्म, जैन संस्कृति और जैन दर्शन का कितना ऊँचा स्थान है यह किसी से स्रिपा नहीं है। जिस भौतिकवाद की भयानकता से तंग आकर आज विश्व के सभी राष्ट्र आध्यातिमकवाद के सर्वोत्तम सन्देश ' विश्व शान्ति की स्थापना ' के महत्त्व को समभने लगे हैं उस विश्व शान्ति के सन्देश को जैन धर्म अनादिकाल से देता आया है। जैन धर्म के सिद्धान्तों की उत्क्रष्टता निर्विवाद सिद्ध है। इस महान्र धर्म के अहिंसावाद, कर्मवाद और अनेकान्तवाद के सिद्धान्त सदा विश्व में इस की कीर्ति को प्रसारित करते रहेंगे। किन्तु समय का चक्र बड़ा विचित्र है। वह जैनधर्म जो कभी विश्वधर्म होने का दावा करता था, कुछ सदियों से अवनति की त्रोर जा रहा है और उस का प्रचार कम हो रहा है। इस का मूल कारण यही है कि जैन धर्म के अनुयायी अपने आदर्शधर्म के वास्तविक सिद्धान्त को न समक कर पथअष्ट होते जा रहे हैं। जैनदर्शन के सिद्धान्तों का महत्त्व उत्तरोत्तर केवल शास्त्रीय विभूति के रूप में ही रहता जाता है । जैन समाज के जीवन में उन

का व्यापक रूप में पालन लुप्त होता जा रहा है। इसका परिणाम यह हुआ है कि समाज में सर्वत्र फ़ूट, ईर्ष्या, कलह और मिथ्या प्रचार का साम्राज्य है। अनेकान्त-वाद के सिद्धान्त को तिलाझली दी जा रही है। प्रेम और शान्ति के संदेश को टुकराया जा रहा है। सम्प्रदाय-वाद के कूठे वितएडावाद में धन का महान् अपव्यय किया जा रहा है और शित्ता जो राष्ट्र और समाज के निर्माण के लिये परमावश्यक है, उस की श्रोरे उचित ध्यान नहीं दिया जाता । इस के अतिरिक्त अवनति का एक कारण और भी है। जैन साहित्य को देखने से यह स्पष्ट पता चलता है कि जैनधर्म किसी समय में विद्वानों का धर्म था किन्तु ऋहिंसा प्रधान धर्म होने के कारग इस के अनुयायियों ने न्यूनतम हिंसा वाले व्यापार व्यवसाय को अपनाया। व्यापार से लक्त्मी का आगमन स्वाभाविक है और लच्मी के चक्र में पड़ा हुआ मानव अपने धर्म और संस्कृति को भूल आए या उस की उरेना करदे यह कोई आश्वर्यजनक बात नहीं । अस्तु, वर्त्तमान समय में जैनधर्म व्यापक रूप में व्यापारियों का धर्म ही रह गया है। जो भी कुछ जैन धर्म का प्रचार यत्र तत्र दृष्टि गोचर होता है उस का श्रेय जैनम्रनि राजों को

(ग)

जाता है। लोग जैन सन्तों पर नुक्ता चीनी अवश्य करते हैं किन्तु मैं यह दावे के साथ कह सकता हूं कि यदि जैन ग्रुनिरत्नों ने जैन धर्म के प्रचार का भार अपने ऊपर न लिया होता तो जो भी जैन धर्म का प्रचार और जैनागमों का पठन पाठन आज दृष्टिगोचर होता है उस का भो अभाव होता। व्यापारी लोग जैन धर्म के वर्त्तमान प्रचार को भी कायम रखने में समर्थ न हो पाते।

त्रस्तु, जैनधर्म के प्रचार, सामान्य ज्ञान और सुधार को ही दृष्टि में रखकर 'श्रमण-संस्कृति की रूपरेखा' नामक ग्रन्थ की रचना की गई है। श्रमण शब्द जैन और बौद्ध दोनों के लिये प्रयुक्त होता है किन्तु यहां जैन से ही अभिप्राय है। संस्कृति शब्द का अर्थ बहुत व्यापक है। संस्कृति से सम्बन्ध रखने वाले सम्पूर्ण विषयों पर इस ग्रन्थ में प्रकाश नहीं डाला गया है। जो कला आदि विषय अवशेष रह गए हैं उन पर दूसरे ग्रन्थ में प्रकाश डाला जाएगा।

पञ्जाब विभाजन के समय मुफे अपना पुस्तकालय लाहौर में ही छोड़ कर आना पड़ा। इस ग्रन्थ के कुछ अध्याय तो मैंने लाहौर में ही लिख डाले थे, शेष यहां आकर तैयार किये। यहां लिखते समय अभीष्ट सभी

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

प्रन्थों की प्राप्ति के अभाव में बहुत स्थलों में मुफे अपनी स्पृति से ही काम लेना पड़ा। अतः बहुत संभव है कि कई स्थानों में उद्धरणों की तथा अन्य अशुद्धियां रह गई होंगी। आशा है विज्ञ पाठक मुफे उन के लिये चमा करेंगे और यदि उन के विषय में सूचित करने का कष्ट करेंगे तो मैं उन का बहुत ही कृतज्ञ हूंगा।

अन्त में मैं जैनधर्म के सुयोग्य विद्वान श्री डाक्टर-बनारसीदास जी जैन एम. ए., पी. ऐच. डी. का वहुत २ धन्यवाद करता हूं जिन्हों ने इस ग्रन्थ को भूमिका लिखने का कष्ट किया है।

पाठक इस ग्रन्थ को पढ़ कर लाभ उठायेंगे तो मैं अपना परिश्रम सफल समऋंगा ।

स्टेडियम, पटियाला नम्रनिवेदकः---३०--१-५१ पुरुषोत्तम



# 

( रः )

प्रोफेसर पुरुषोत्तम चन्द्र जैन द्वारा रचित ''अमग-संस्कृति की रूपरेखा'' नामक ग्रन्थ को पढ़ कर मुफे अत्यन्त हर्ष हुआ। लेखक ने इस ग्रन्थ की नींव लाहौर में ही रखी थी और इस के कई अध्यायों के बारे में मुफ से चर्चा भी की थी। मेरी बड़ो इच्छा थी कि इस ग्रन्थ का प्रकाशन हो जाए तो पाठकों को बड़ा लाभ होगा। अब इस ग्रन्थ को मुद्रित होते देख कर इस का परिचय कराने में मुफे बड़ा आनन्द होता है।

प्रो० पुरुषोत्तम चन्द्र जी जैन शास्त्री, एम. ए., एम. त्रो. एल. कुछ समय तक 'जैन विद्या भवन' लाहौर में मेरे साथ भी काम करते रहे। वहां इन को तुलनात्मक अनुसन्धान में बड़ी रुचि हो गई। फिर ये ऐचिसनकालेज लाहौर मे प्रोफेसर हो गए और डाक्टर आफ फिलासफी की डिगरी प्राप्त करने के लिये शीलांकाचार्य कृत 'महा-पुरिस चरियं' पर थीसिस लिखना प्रारम्भ कर दिया। इस निमित्त इन को जैनाचार्य श्रीमद्विजयवल्लभद्धरीश्वर जी म०' मरुघर प्रान्तीय मन्त्री म्रुनिश्री छगन लाल जी म० तथा म्रुनि श्री पुएय विजय जी म० जैसे विद्वान् सन्तों की सेवा में रहने का सौभाग्य प्राप्त हुन्रा । परन्तु पंजाब विभाजन के कारए थीसिस का काम समाप्त नहीं हो सका ।

उपर्यु क कथन से भलीभांति विदित होता है कि श्री पुरुषोत्तम चन्द्र जी ने तुलनात्मक अनुसन्धान में पूर्ण योग्यता प्राप्त करने के बाद ही प्रस्तुत ग्रन्थ की रचना की है । यही कारण है कि प्रायः प्रत्येक विषय का विश्लेषण जैन, बैदिक और बौद्ध तीनों के दृष्टिकोण से किया है । बैदिक, जैन और बौद्ध तीनों के दृष्टिकोण से किया है । बैदिक, जैन और बौद्ध तीनों भारत के महान धर्मों की संस्कृतियां साथ २ चली आई हैं और तीनों में पारस्परिक प्रभाव पड़ता रहा है । बहुत सी बातों में जैन संस्कृति वैदिक और बौद्ध संस्कृति से प्रभावित हुई और बहुत सी बातें जैन संस्कृतिने बैदिक और बौद्ध संस्कृति को सिखाई। अतः जैन संस्कृति को पूर्णरूप से समफने के लिये बैदिक और बौद्ध संस्कृति का समफना परमावश्यक है ।

प्रस्तुत पुस्तक में जैनधर्म विषयक कई एक महत्त्वपूर्ण प्रश्नों पर विचार किया गया है जो इस के अध्याय शीर्षकों से ही प्रकट होता है। पुस्तक की रचना शैली प्रौढ़ होने के साथ २ सरल और सरस भी है। कर्ता ने अपने कथन की पुष्टि के लिये यत्र तत्र अनेक शास्त्रीय प्रमाख दिये हैं।

पुस्तक में बड़े रोचक ढङ्ग से उनका निराकरण किया गया है । पहला ऋष्याय पढ़ने से पता चलता है कि जैनधर्म को प्राचीनता के विषय में लोगे। के कैसे विचित्र और असत्य विचार हैं । श्री पुरुषोत्तम चन्द्र जी ने एक-एक को ले कर उन का खण्डन किया है । इसी प्रकार जैनधर्म और राजनीति, के प्रकरण में वैदिक राज-नीति की अपेचा जैन राजनीति की विशेषताएँ बड़े ही सुन्दर ढङ्ग से वर्शन की गई हैं। जैनी लोग त्रपने राजनैतिक स्वतन्त्र विधानों से प्रायः अपरिचित हैं । उन विधानों का दिग्दर्शन इस प्रकरण में कराया गया है। 'अनेकान्तवाद' और 'अमर्ण-संस्कृति में ईश्वर का स्थान' इन ऋष्यायो में ग्रन्थ कर्ता की दार्शनिक विद्वत्ता का पता चलता है। दार्शनिक विश्लेषण के साथ २ कर्ता ने सामाजिक सुधार की दृष्टि नहीं खोई। यही बात अन्य **ग्र**ध्यायों की है ।

इस के पढ़ने से जहां जैन संस्कृति का विद्वान् त्रानन्द ले सकता है वहां सामान्य पाठक भी लाभ उठा सकता है।

बारे में अनेक अनभूलक धारणाएँ पाई जाती हैं, इस

देखने में **त्राता है कि अर्जेन जनता में जैन धर्म** के

लेखक ने जैन सङ्घ की वर्तमान दशा पर भी अड़ी रपष्ट आलोचना की है। कहां इस का वह जाज्वल्यमान भूत और कहां आजकल की परिस्थिति। इस पर केवल आलोचना ही नहीं की गई बल्कि इसे सुधारने के उपाय भी बतलाए गए हैं।

मुक्ते पूर्श विश्वास है कि यह पुस्तक जैन और जैनेतर दोनों के लिये बड़ी ही उपयोगी सिद्ध होगी। जैन लोग तो इस को पढ़कर अपने धर्म की भूत और वर्तमान दशा को जान सकते हैं। जैनेतर लोग इस के पढ़ने से जैन धर्म विषयक असत्य धारशाओं को छोड़ कर उस का वास्तविक स्वरूप समक सर्केंगे।

पञावी विमाग, ब नारसीदास जैन एम. ए., पटिंयाला, पी. एच. डी. ३०-१-५१ (निवृत्त प्रोफेंसर पंजाब यूनिवसिटी)

#### (邗)

### विषयानुक्रमणिका

2a

| १–जैनधर्म की प्राचीनता                     | ۶           |
|--------------------------------------------|-------------|
| २-द्राविड जाति में जैनधर्म                 | З           |
| ३-श्वेताम्बर् मत वी प्राचीनता              | 8 X         |
| ४-जैनदर्म श्रीरे राजनीति                   | ź¥          |
| ५-जैन धर्म में वर्णव्यवस्था                | *=          |
| वैदिक वर्ग्य व्यवस्था                      | ¥E          |
| वर्णव्यवस्था का प्रारम्भ                   | খ্          |
| श्चनेक जातियों की उत्पत्ति                 | પ્ર         |
| जैन वर्णं व्यवस्था                         | પ્રદ્       |
| बै.द्वों में वर्णब्यवस्था                  | દ્યુ        |
| ६-जैन ६र्म में स्त्री का स्थान             | <b>উ</b>    |
| वैदिक धर्म में स्त्री का स्थान             | ৩ই          |
| जैन धर्म में                               | ८५          |
| विवाह ह                                    | ح٤          |
| पदां प्रथा                                 | 22          |
| घामिक जीवन                                 | Ę۰          |
| नारी सम्मान की पराकाष्ठा                   | 88          |
| ७-च्चहिंसा परमो धर्मः                      | <b>१</b> ०४ |
| वैदिक धर्म में हिंसा ब्रहिंसा पर दृष्टिपात | ২০১         |
| जैन धर्म में त्रहिंसा तत्त्व की साधना      | ं ११०       |
| राष्ट्र पिता के विचार                      | १२१         |
| दर्शक पुरुष क्या करें ?                    | १२          |
|                                            |             |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

|                                             | <b>দি</b> ন্ধ   |
|---------------------------------------------|-----------------|
| 'ग्रहिंस:'्राब्द निषेघ                      | <b>શ્</b> રપ્ર  |
| श्रहिंसा की मर्यादित व्याख्वा               | ,,              |
| हिंसक ऋौर ऋहिंसक उद्योग                     | १२६             |
| प्राचीन भारत की क्रार्थ व्यवस्था            | १२७             |
| शरीर अम                                     | १२८             |
| मेरा विशेष दावा                             | १२६             |
| श्रहिंसा समाज का प्राण है                   | ,,              |
| हिंसा श्राहिंसा विषयक बौद्ध दृष्टि को गा    | १३०             |
| <b>∽-श्रनेकान्त बा</b> द                    | १३७             |
| <b>ग्र</b> ग्यदर्शनों पर प्रभाव             | १३८             |
| जीवन में धर्म की प्रधानता                   | * 7             |
| भर्म के नाम पर                              | १३६             |
| एक ही बस्तु में दो विरोधी धर्म              | १४३             |
| सप्त मंगी                                   | <b>१</b> 8४     |
| समन्वय                                      | <b>१</b> ४७     |
| स्याद्वाद के वर्त्तमान श्रनुयायी            | <b>१</b> ४९     |
| संगठन की स्रावश्यकता                        | <b>۲</b> ۲۰     |
| संकुचित वातावरण                             | 222             |
| <b>६-</b> श्रमग-संस्कृति में ईश्वर का स्थान | <b>{X</b> 8     |
| ईश्वर विषयक ज्ञान की उत्पत्ति का मूल        | <b>રપ્ર</b> થ્ર |
| <b>ग्रनेक प्रभों की उत्पत्ति</b>            | 220             |
| वैदिक मन्तव्य                               | १५८             |
| वेद में ईश्वर सत्ता                         | <b>१</b> ५९     |
| ईश्वर ही सृष्टिकता है                       | १६०             |
| वेदान्त दर्शन में ईश्वर                     | १६२             |
|                                             |                 |

#### দুষ্ত द्वैतवाद १६३ ग्रदैतगर " सांखय में प्रकृति त्रौर पुरुष **१६**४ न्यायशास्त्र में ईश्वर की परिभाषा શ્દ્ય श्रमण संस्कृति में ईश्वर 250 ईश्वर सृष्टिकर्ता क्यों नहीं ? 255 जैन मन्तब्य १७१ सृष्टि की उत्पत्ति १७२ ईश्वर का संमार से सम्बन्ध १७३ बौद धर्म में ईश्वर की मान्यता 808 बौद्ध धर्म में निर्वाण १७६ बौद्ध परम्परा में चणिकवाद १७८ नित्य सत्य 208 धर्म निकाय " एकाग्र च्यान की प्रधानता 225 १०-श्रमण-संंश्कृति का स्वरूप १८३ ंसंस्कृति की परिभाषा "" संस्कृति ग्रौर सभ्यता 2**5** अमग् संस्कृति की विशेषताएँ १८६ कर्म विपाक 250 भौतिकवाद स्रौर स्रात्मतत्त्व 255 पञ्च महाब्रत \$3\$ सत्य 282 म्रास्तेय ,, ब्रह्मचर्य £3\$

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

(ठ)

|                                | <b>ย</b> ุ่ส  |
|--------------------------------|---------------|
| <del>ग्र</del> परि <u>ग्रह</u> | શદપ           |
| तप की प्रधानता                 | १९६           |
| सामाजिक: जीवन                  | १८९           |
| ग्रहस्थ धर्म                   | २००           |
| विवाह                          | न् <b>०</b> १ |
| अमण संस्कृति के प्रवर्तक       | २०४           |
| भमग्-संस्कृति की महानता        | २०४           |

٠

•

| शुद्धिपत्रक |            |                             |                                                                                                       |  |  |
|-------------|------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| মূছ         | पंक्ति     | श्रशुद्ध                    | शुद                                                                                                   |  |  |
| ₹           | Ł          | यातुयाम                     | चातुयाम                                                                                               |  |  |
| 3           | १७         | कल्पसूत्र क<br>कल्पसूत्र का | 'निर्वा <b>णमासन्न'</b> इत्यादि पाठ<br>कल्पसूत्र की टीका का <b>है</b> ।<br>कल्पसूत्र का पाठ इस प्रकार |  |  |
|             |            |                             | संमेय सिंहरं सि'                                                                                      |  |  |
| ~           | • •        |                             | २०८, ग्रा० ७                                                                                          |  |  |
| ६           | 39         | इत्झीग्                     | इत्थीर्ग                                                                                              |  |  |
| 9           | १०         | সাৰন                        | प्राचीन                                                                                               |  |  |
| १९          | ? E        | सारहे                       | सोरहे                                                                                                 |  |  |
| २३          | ¥          | शास्त्रय                    | शास्त्रीय                                                                                             |  |  |
| २७          | २          | ग्रन्थां                    | प्रन्थों                                                                                              |  |  |
| २८          | १४         | ঘুৱ                         | चुद                                                                                                   |  |  |
| २९          | <b>२</b>   | <b>राजा</b> श्च             | राजान्नो                                                                                              |  |  |
| ३०          | २          | स्मग्                       | स्मरण                                                                                                 |  |  |
| ,,          | 5          | ऋग्रदान                     | <b>ऋ</b> णदाम                                                                                         |  |  |
| "           | 3          | विम्तारो                    | विस्तारो                                                                                              |  |  |
| ,,          | ,,         | बृदइन्नीति                  | <b>बृ</b> ह्दईन्नीति                                                                                  |  |  |
| રર          | <b>१</b> ७ | तापतैः                      | तापितैः                                                                                               |  |  |
| ४ ই         | з          | दुष्टय                      | दु <b>ष्टस्य</b>                                                                                      |  |  |
| "           | १८         | बना                         | बिना                                                                                                  |  |  |
| 38          | १६         | वव्यवस्था                   | बर्रोव्यवस्था                                                                                         |  |  |
| "           | "          | सिद्धर्श                    | <b>सिद्ध</b>                                                                                          |  |  |
| પ્રર        | १२         | वए च                        | एव च                                                                                                  |  |  |
| ६ ३         | १०         | तवो विससो                   | तवो विसेसा                                                                                            |  |  |
| ৬২          | १२         | नाराखाम्                    | नराणाम्                                                                                               |  |  |
| 52          | २३         | जन्माम्तर                   | जन्मान्तर                                                                                             |  |  |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

( इ)

| ក់ន          | पंक्ति     | <b>त्र</b> शुद्ध       | शुद्ध          |
|--------------|------------|------------------------|----------------|
| <b>5</b> 8   | لقو        | बनन                    | जननी           |
| 83           | २१         | <b>त्रा</b> मी         | श्चागामी       |
| १००          | 5          | वह                     | यह             |
| ११७          | १३         | मना                    | मारना          |
| 2 <b>2</b> 5 | પ્ર        | सामा                   | सीमा           |
| શરપ્ર        | १२         | उद्योग                 | जो उद्योग      |
| "            | १८         | च ज                    | चीज़           |
| १३३          | १९         | भातीय                  | भारती <b>य</b> |
| <b>१</b> ४१  | 5          | पचार                   | प्रचार         |
| १५०          | १६         | जन                     | जैन            |
| १५७          | २०         | सहार                   | संदार          |
| १६१          | 5          | भूगम                   | भूमि           |
| १६२          | २          | संभवान्त               | संभवन्ति       |
| १६४          | ૬          | जवों                   | जीवों          |
| १६६          | ₹          | कम भा                  | काम भी         |
| १७३          | २• '       | जा                     | जो             |
| १७४          | ¥          | द्वेषदि                | द्वेषादि       |
| "            | <b>१</b> ३ | जवन                    | जीवन           |
| "            | १४         | भवान्                  | भगवान्         |
| १⊏६          | २          | रौव                    | रौरव           |
| १९२          | ¥          | <b>त्र्यौ</b> र        | <b>श्रो</b> र  |
| x38          | Ę          | मनु य                  | मनुष्य         |
| 131          | २१         | सस्कृति                | संस्कृति       |
| २०१          | १८         | मार्गमतीं <b>न्य</b> ः | मार्गवर्तिन्यः |
|              |            | •                      | £              |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

२०२

35

द्विजम्भा

द्विजन्मा

(ढ)



### ॥ प्रीयतां भगवान् ऋषभश्रीः ॥

## 

जैन धर्म की उत्पत्ति के लिये कोई समय विशेष निश्चित नहीं किया जा सकता क्योंकि यह धर्म अपनादि काल से भारत में चला स्राता है। बटुत समय तक तो कुछ भारतीय झौर पाश्चात्य विद्वान इस धर्म को बैंद्ध धर्म की ही एक शाखा मानते रहे किन्तु त्र्यव तक जो साहित्यक गवेषसाएं हो चुकी हैं उनके आधार पर यह सिद्ध हो चुका है कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से बहुत प्राचीन एक पृथक् धर्म है। कुछ समय तक तो कुछ विद्वान् यहो मानते रहे कि महावीर महात्मा बुद्ध का ही दूसरा नाम है। इस के पश्चात वे कुछ आगे बढे और उन्हों ने मान लिया कि महाबीर स्वामी वास्तव में महात्मा बुद्ध से भिन्न व्यक्ति ये त्रौर उन्होंने ही जैन धर्म की नींव रखी थी। उन के पूर्व जैन धर्म का म्रस्तित्व न था। विद्वानों ने कहा कि जैनधर्म को चलाने वाले महावीर स्वामी म्रवश्य ऐतिहासिक व्यक्ति थे किन्तु उन के साथ जो म्रान्य २३ तीर्थंकरों का नाम लिया जाता है वे सब काल्पनिक व्यक्ति थे । अस्तु, समय की प्रगति के साथ २ विद्वान् लोग त्रौर भी त्रागे बढ़ते गए। बड़ी २ गवेषगाएं हुई स्रौर बहुत ऐसी बातें जो पहिले झसत्य स्रौर काल्पनिक समभी जाती थीं, सत्य रूप में प्रकट हुईं। श्रव तक हुई त्र्यनेक ग**बे**षणात्रों ने जैन धर्म की प्राचीनता पर वड़ा प्रकाश डाला है।

[ २ ]

जिस प्रकार वैदिक मन्तव्य के अनुसार परमात्मा इस सृष्टि को संदार के बाद ' यथा पूर्वमकल्पयत् ' पूर्व को तरह पुनः निर्माण करता है और पूर्व की तरह फिर भगवान अनेक अवतारों के रूप में अवतरित होता है । इसी प्रकार जैन धर्म में भी समय समय पर पूर्ववत् तीर्थकर अवतार लेते रहते हैं और जैन धर्म के ज्ञान की सत्यता को प्रकट करते रहते हैं । यह चक इसी प्रकार निरंतर चलता रहता है । जैनधर्म के आदि तीर्थकर भगवान् ऋषभ स्वामी थे और अन्तिम दो श्री पार्श्व-नाथ जी और भगवान् महावीर जी । जैनधर्म की वैदिक धर्म से तुलना के साथ साथ इस चात का ध्यान रखना परमःवश्यक है कि वै,दक धर्म संसार को आदि और अन्तवाला मानता है किन्तु जैन धर्म संवार को आनादि और अनन्त मानता है । आतएव जैन धर्म में वैदिक सिद्धान्त की तरह सृष्टि की उर्त्यात्त और संहार नहीं होते किन्तु सृष्टि का प्रवाह उसो प्रकार अनन्त काल से चला आ रहा है आरेर चलता रहेगा ।

हां ! जैसे कि पहिले लिखा जा चुका है कि पहले तो जैनधर्म को बौद्ध धर्म की शाखा माना जाता था किर महावीर खामी को जैनधर्म का उत्पादक माना जाने लगा, किन्तु अवतक को खोज के परिणाम स्वरूप जैनों के २३ वें तीथेंकर भी पार्श्वनाथ जी को भी ऐतिहासिक व्यक्ति माना जा चुका है। उदाहरण के लिये महावीर स्वामी जो के पिता सिद्धार्थ कश्यप गोत्र के थे आँर ज्ञातृ इत्रिय थे। 'नायन्नुल चंदे' ऐसा कल्प सूत्र में भी पाठ आता है। महावीर स्वामी को उन के जीवन काल में भी लोग ''ज्ञातृ पुत्र'' के नाम से जानते थे। पाली में 'नात' ज्ञाति को ही कहते हैं। इस प्रकार ''ज्ञातृ पुत्र'' का आर्थ होता है ''नात पुत्र''। ''नाय पुत्र'' और ''नायपुत्त'' की समानता प्रत्यद्द है। बौद्धों के ''सामाझफल सुत्त'' में नात पुत्र के धर्म का वर्णन करते हुए इस प्रकार लिखा है:-

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

[ ३ ]

#### 'यातुयाम संवर संवुत्तो'

इस में यातुयाम शब्द बड़ा ही सार गर्भित है। पाश्चात्य विद्वान् जैकोबी ने लिखा है कि यहां यातुयाम शब्द महावीर झौर २१वें तीर्थकर पार्श्वांनाथ इन दोनों के सिद्धान्त प्रचार की भिन्नता दिखाता है। पार्श्व नाथ के समय चार ही महाव्रत थे। जैसे ऋहिंसा, सत्य. झस्तेय, झौर परिग्रह त्याग। ब्रह्मचर्य नामक महाव्रत को तो महावीर स्वामी ने ही सम्मिलित किया श्चतएव पार्श्वनाथ का धर्म 'यातुयाम' झौर महावीर का 'पंचयाम' है। इस प्रकार 'पंचयाम' का प्रचार करने वाले भगवान् महावीर से भिन्न 'चातुयाम' के प्रचारक जैनधर्म के २३ वें तीर्थकर श्री पार्श्वनाथ जी के ऐतिहासिक ब्यक्तिस्व में कोई संदेह नहीं रह जाता।

इस के अतिरिक्त बंगाल का सम्मेत शिखर जो पार्श्वनाथ पहाड़ी के नाम से प्रसिद्ध है जैनों के प्रधान तीर्थों में से एक हैं। भद्रबाहु रचित 'कल्प सूत्र' जिस का रचनाकाल ईसा पूर्व ३०० वर्ष करीब है उस में बो श्री पार्श्वनाथ जी के विषय में वर्णन स्नाता है उस का एक उद्धरण इस प्रकार है:---

> " निर्वाणमासन्न' संमेताद्रौ ययौ प्रभुः । ( कल्पसूत्र—पृष्ठ १६८ )

ग्रर्थात् निर्वाण के समय श्री पार्श्वनाथ प्रभु इसी संमेत शिखर पर म्राए त्रौर यहीं से मोत्त्वपद को प्राप्त हुए।

इसी प्रकार हेमचन्द्राचार्य विरचित ''त्रिषष्टिशलाका पुरुष चरित्र में भीः----

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

[ 8 ]

ज्ञात्वा निर्वाणमासन्न' संमेताद्रौ ययौ प्रभुः । त्रयस्त्रिशन्मुनि युतो मासंवनशनं व्यथात् ॥ ( त्रिष. श. पु. च. पृष्ठ २१६ )

अपर्थात् निर्वाण के समय श्री पार्श्वनाय प्रभु संमेत शिखर पर द्याए। ३३ मुनि भी उन के साथ थे श्रौर उन्होंने वहाँ महीने का द्यनशन भी किया !

इस प्रकार के वर्गान प्रभु पार्श्वनाथ के विषय में शास्त्रों में यत्र तत्र उस ऐतिहासिक सत्य को पुष्टि करते हैं, जिस के स्राधार पर स्रवतक परंपरा से चले स्राते संमेत शिखर को पार्श्वनाथ पहाड़ी के नाम से पुकारा जाता है। इस तरह जैन धर्म के २३ वे तीर्थकर श्री पार्श्वनाथ जी स्वामो ऐतिहामिक व्यक्ति सिद्ध हो जाते हैं।

उपर्युक्त विश्लेषण से घाठक यह न समझे कि श्री प.श्वनाथ प्रभु ऐतिहासिक व्यक्ति सिद्ध हो चुके हैं। इस कारण जैनधर्म का प्रारम्भ उन से ही समझना च।हिये। ऐसा समझना सत्य से दूर जाना होगा। भगवान् महावीर श्रौर श्री पार्श्वनाथ प्रभु इन दो ग्रवतारों के झतिग्कि ग्रन्थ २२ तीर्थंकरों के विषय में हम भले ही ग्राधुनिक वैज्ञानिक दृष्टि से महत्व रखने वाले प्रमाण देने में झसमर्थ हो किन्तु इस का अर्थ यह नहीं कि वे वास्तव में काल्पनिक ही हैं। उन के जीवन के विषय में कुछ एक प्रमाण ऐसे मिलते हैं जिन्हें महत्व दिया जाना चाहिये। भश्रुरा में कंकाली टीले की खुदाई से बहुत से जैनधर्म के प्रतोक झवरोष निकले हैं। इनका समय ईसा पूर्व २०० वर्ष है। यहां से जो शिलालेख मिले हैं उन में भक्तों ने झपनी श्रद्धाझलि श्री ऋषभनाथ जी स्वामी को इस प्रकार दी हैं:---

#### मीयतां भगवान् ऋषभ श्रीः । 👔

( 4)

याद रहे कि अग्रपम स्वामी जैन घर्म के प्रथम तीर्थंकर हैं। इस के अतिरिक्त प्रायः सभी शिलालेखों में '' नमोश्चरिहं तार्ग '' झाता है। जिसका अर्थ स्पष्ट है कि एक या दो नहीं किन्तु क्ट्रुत से तीर्थंकरों को अदार्ज्वाल दो गई है। यदि भगवान् महावीर स्वामी या पार्श्वनाथ प्रभु से जैनघर्म का प्रारम्भ हुआ होता तो उन दोनों के या एक के नाम लिखकर ही अद्धाञ्चलियां दा होतीं। ऐमा न कर के आदि तीर्थंकर क्रधम स्वामी का नाम शिलालेखों में आता है। जिन को अद्धाञ्चलि दी गई है और उनके अतिरिक्त वाकी के सब तार्थंकरों को अद्धाञ्चलियां दी गई है द्यौर उनके अतिरिक्त वाकी के सब तार्थंकरों को अद्धाञ्चलियां दी गई है दे ह से यह स्पष्ट है कि श्री ऋषभ स्वामी से ले कर अन्य सब तीर्थंकर समय समय पर अवतार ले चुके हैं और उन सबके लिये ही कंक ली ट ले के शिनालेखों में अद्धाञ्चलियां आदित की गई हैं।

निस्तन्देह इमारे पास ऐसे अकाट्य और वजनदार प्रमाख नहीं हैं, जिन के आधार पर चौबीस तीर्थं करों को हा ऐतिहासिक व्यक्ति सिद्ध कर दिया जाए, किन्तु जैसे २ उत्तरोत्तर खोज होती जायेगी और इतिहास पर प्रधारा रहता जाया। वै र २ आत की काल्पनिक बातें सत्यरूप में मानो जाने लगेंगी। पहिले तो लोग जैन घर्म का बौद्ध धर्म से पृथक् आस्तित्व हा नहीं मानते थे किन्तु अब मानते हैं। पहिले तो लोग भगवान् महावार स्वामी और पार्श्वनाथ प्रभु को भौ ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं म नते थे, किन्तु अब सभी विद्वान् मानते हैं। भविष्य में जैसे ही-प्रमाख मिलते जाएंगे, वैसे ही अन्य तीर्थंकरों को भी ऐतिहासिक व्यक्ति मान लिया जायगा।

वैदिक धर्म के प्राचीनतम ग्रन्थ ऋग्वेद को कुछ विद्वान् ईसा पूर्व १२०० वर्ष मानते ये ऋौर कुछ २५०० वर्ष मानते थे किन्तु मोइन जोदडो नगर की खुदाई के बाद जो खोज हुई है उस के ऋाधार पर श्चव विद्वान लोग ऋग्वेद को ३०००० वर्ष का पुराना म.नने लगे हैं। इस प्रकार प्रमास मिलने पर पूर्ल के विचार रद होते रहते हैं। मुमे पूर्स विश्वास है कि भविष्य की खोज झवश्य ही तीर्थङ्करों के व्यक्तित्व पर महत्वपूर्स प्रकाश डालेगी।

हां यहां प्रसंगवश यह दर्शाना ऋसंगत न होगा कि इतने प्राचीन ऋग्वेद तथा अन्य वेदों में यत्र तत्र तीर्थद्धरों के नाम क्राते हैं। जैसे----

यःस्तन्नश्वास ऋषभाम उत्तर्शो वशामेषा श्रवसृष्टास झाहुता । ऋग्वेद १०/९१/१४

स नेमि राजा परियाति विद्व'न् प्रजां पुष्टिं वर्धयमानोऽग्मे स्वाहा । यजु॰ ६ २५

ऋग्वेद क्रों।र यजुबेंद के इन दो मन्त्रों में जैनियों के च्रादि त र्थङ्कर श्री ऋषभ खामी श्रौर २२बें तीर्थङ्कर श्री नेमिनाथ का नाम च्राया है। इस से भी जैन धर्म की प्राचीनता पर बड़ा प्रकाश पड़ता है।

इस के त्रतिरिक्त जैन धर्म का प्राचीनतम नाम ''निग्गंठे पवयऐो' श्रर्थात् निर्मन्थ प्रवचन या जैन शब्द का प्रयोग तो संवत् १००० के लगभग प्रयोग में त्राने लगा। इस के पूर्व जैन शब्द का प्रयोग बहुत ही कम होता था। क्रींर इसके स्थान पर ''निर्मन्य प्रवचन'' का प्रयोग होता था। जैनागम भी इसी सत्य की पुष्टि करते हैं।

जै सेः ---

''नयणं दाहामु तुमं नियंद्वा"।

#### उत्तराष्ययन म्र. १२ रतो १६ '' नो इत्त्तीएं कहं कहित्त। हवइ से निग्म थे '' उत्त० १६/२

इसो प्रकार त्र्याचारांग स्त्रौर कल्प सूत्रादि स्त्रागमों में भी निर्शन्थ शब्द जैन साधु साध्वियों के लिये ही प्रयोग में त्र्याता है।

बौद्धों के धर्म प्रभ्थ '' महापरि निब्बाख सुत्त " में निग्गंठ शब्द का प्रयोग किया गया है। क्रशोक के शिलालेखों में भो ''निग्गंठ' राब्द आता है, जिस का अन्मप्राय जैन साधुक्रों से ही है। बंद्धों के पिटकों में तो स्पष्ट बताया गया है 'निग्गंठ' बंद्धों के प्रतिद्वन्दी थे। इस से यह स्पष्ट है कि निग्गंठ बौद्धधर्भ से बहुत प्रत्वान काल से चले द्याते थे, और वे समय २ पर बौद्ध धर्म का बड़ा विरोध करते रहे। इस प्रकार 'निग्गठ' शब्द के प्रयोग से भी जैन धर्म भारत का बहुत प्राच न धर्म सिद्ध होता है।

मं हन जोद ड़ो और इड़प्पा की खुदाई से जो अप्रवशेष निकले हैं वे भी जैनधर्म की प्राचीनता पर बड़ा प्रकाश डालते हैं। इड़प्पा से एक सील निकली है जिस का चित्र लाहौर के डाक्टर बनारसीदास जैन द्वारा सम्पादित "जैन विद्या" नामक त्रैमासिक पत्र के मुखप्रष्ठ पर दिया गया है। इड़प्पा के इस अवशेष पर कायोर्स्सर्ग मुद्रा में खड़े हुए एक योगो की मूर्ति है। ध्यान रहे कि ताश्चर्या की कायोर्स्सर्ग ध्यान की प्रथा जैन धर्म में ही परंपरा से चली आरही है। योगी की इस मूर्ति के सिर पर सर्पकरण हैं; जिन की संख्या तीन दिखाई देती है। जैन धर्म के सातवें तीर्थकर मुग्रह्वनाथ आर तेईसवें तीर्थंकर पार्श्व-नाथ के सिर पर भी इसी प्रकार के सर्पकरण पाए जाते हैं। यह मूर्ति पार्श्वनाथ की तो हो नहीं सकता क्योंकि उन को हुए तो करीब २७०० वर्ष हुए हैं। खांज करने वाले विद्वानों ने इस कायोत्सर्ग की मूर्ति वाली इड़प्पा की सील को ५००० वर्ष पुरानी माना है। उत्रतः यह मुर्ति जैन धर्म के सातवें तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ की ही होनी चाहिये। इस प्रकार

#### ( 5)

इस खोज से केवल जैनधर्म के बहुत प्राचीन होने का ही पता नहीं चज्ञता किन्तु जैनियों के सातवें तीर्थंकर सुभाश्वनाथ के व्यक्तित्व पर भो बड़ा प्रकाश पड़ता है। इस में कोई आश्चर्य नहीं कि भविष्य में ऋौर कुछ प्राचीन अवशेप मिल जायें, जिन के आधार पर पाश्वनाथ की तरह सातवें तीर्थंकर श्री सुभाश्वनाथ को भी ऐतिहासिक व्यक्ति मान लिया जाय। जिस प्रकार अब तक आतीत काल के आवशेषों ने भविष्य के इतिहास पर सत्य का प्रकाश डाला है और उसे उज्वल बनाया है, इसां प्रकार भविष्यमें भी होता रहेगा।



### 

कुछ भारतीय विद्वान् तो भारत को अनादिकाल से आयों का निवास स्थान मानते हैं किन्तु कुछ विद्वान् भाषा विज्ञान के आधार पर तथा अन्य कई ऐतिहासिक प्रमाणों के आधार पर आयों का बाहर से भारत में आगमन बताते हैं । आजतक हुई गवेषणा से यह स्पष्ट है कि आयों के भारत में आगमन से पूर्व यहां द्राग्वड़ जाति के लोग रहते थे। द्राविड़ जाति के तुर्गस, भ्र्यु, द्रुद्ध आदि कई मेद थे। इतिहास से यह जाति भारत की प्राचीनतम जाति सिद्ध होती है। आयों के भारत में आगमन के पश्चात् दोनों जातियों में काफी संघर्ष चलता रहा। वैदिक धर्म का आति प्राचीन धर्म प्रन्थ भ्रूग्वेद इस की साच्ची देता है। उदाहरण के लिये सुदास के पिता दिवोदास ने यटु और तुर्वसों को हराया।

#### ऋग्वेद ८, ६१, २

कुछ काल पश्चात् दोनों जातियां शाग्ति पूर्वक रहने लगीं। दोनों जातियों में विवाह सम्बन्ध भी होने लगे, और दोनों ने एक दूसरे के देवताओं को भी अप्रपना लिया और उन की पूजा करने लगे। द्राबिड़ लोग नाग पूजा करते थे। आर्यलोगों ने भी इसे अपनाया। आजकल भी जो नाग पंचमी का त्योहार चला आता है वह उसी प्राचीन प्रथा का प्रतीक है। द्राविड़ों ने आर्य जाति के विष्णु आदि देवों को मानना और पूजना प्रारम्भ कर दिया। भगवान् शंकर के गले में बर्गों की मालाएं शायद उसी द्राविड़ और आयों के पारस्परिक संमिश्रण को प्रकट करती हैं। जैनों के सातवें त्रौंर तेईसवें तीथंकरों के शिरों पर सर्पफण के चिन्हों का भी होना कुछ २ उसी प्राचीन सभ्यता की फज़क हो सकता है। ग्रपने २ धर्म प्रन्थों के ग्रनुसार हम भले ही इन चिन्हों का जैसा चाहें ग्रार्थ कर लें किन्तु साथ २ चले ग्राते धंमों के पारस्परिक प्रभाव को छिपाया नहीं जा मकता।

द्राविड़ जाति के लोग जिन्हें त्रार्थ श्रपना शत्रु मानते ये श्रौर श्रनार्य कह कर पुकारते ये ग्रन्त में त्रार्य लोगों को प्रभावित करने में सफल हुए। यहां तक कि वे हिन्दू हो नहीं ब्राह्मग्र बन गये। किन्तु विशेषता यह रही कि ब्राह्मण बनकर भी वे द्राविड़ जाति से ग्रलग नहीं हुए। द्राविड़ जाति का गौरव सदा उन के सामने रहता था। ग्रार्य जाति के मूलपुरुष मनु को भी उन्हों ने द्राविड़ जना डाला। भागवत पुराण में लिखा है:—

योऽसौ सत्यब्रतो नाम राजर्षि द्रंविडे्श्वरः।

स वै विवस्वतः पुत्रो मनुरासोदिति श्रुतम् ॥

म्र्यात् सत्यवत नाम का राजर्षि द्रविड राजा ही वैवस्वत मनु वनगया।

इस श्ठांक में तो आयों की उत्पत्ति ही द्राविड़ों से होने का प्रयत्न किया गया है। जो सर्जथा असस्य है किन्तु तत्कालीन द्रविड़ों के ब्यापक प्रभाव का इस से स्पष्ट पता चलता है। आर्य जाति शायद द्राविड़ लोगों को इतना प्रभाषित न कर सकी जितना द्राविड़ों ने आर्य बाति को किया। सुयोग्य विद्वान् पण्डित रघुनन्दन शर्मा जी वैदिक सम्पत्ति के पृष्ठ ३७७ पर लिखते हैं कि रावण भी द्रविड़ राजा था और उस ने वेदों पर भाष्य लिखा था। हिंसामय यहा, सुरापान, मांसभद्रण, ब्यभिचार और लिंगपूजनादि सब दूषित बातें द्रविड़ों से ही आर्यों में आईं।

#### ( ??)

श्री मिश्रबन्धु जी भारत वर्ष के इतिहास भाग १ पृष्ठ ६⊂ पर लिखते हैं कि:---

'' प्राचीन ग्रन्थों के अवलोकन से इतना अनुमान होता है कि यह अन र्य लोग भूत, प्रेत, पर्वत श्रीर वृद्ध आदि को पूजते थे। आर्य मत से रुद्रकाली, आदि के पूजन-विधान तत्कालिक आनार्यभत की छाया से समफ पड़ते हैं।"

म्नस्तु, उपर्युक्त विवर्ण से यह स्पष्ट है कि द्रविड़ और आर्य जाति या धर्मों में संघर्ष के पश्चात् मेल हो गया था और दोनों ने एक दूसरे की संस्कृति को अपना लिया। निश्चित रूप से यह कहना कठिन है कि कौन सी प्रथा किसने किससे म्रापनाई क्योकि धर्मग्रन्थों में बिम पाठ को बिद्वानों का एक दल प्रच्तित मानता है उसी को दूसरा दल मौलिक स्वीकार करता है।

जैन धर्म को इम भारत में अनादि काल से चला आता धर्म मानते हैं। अब प्रश्न यह है कि जब द्राविड़ आँर आर्य जाति में संघर्ष चल रहा था और जब अन्त में दोनों ने एक दूसरे की संस्कृत को अपना लिया। उस समय जैन धर्मका भो श्रस्तित्व मिलता है या नहीं ? आभी तक मेरे देखने में तो कोई प्रन्थ नहीं आया, जिस में उस समय के जैन धर्मके इतिहास का पता चल सके। हां यत्र तत्र जैन और वैदिक धर्म के प्रन्थों में कुछ उद्धरण अवश्य ऐसे आते हैं जिनमें हम तत्कालीन जैन धर्म के अन्थों में कुछ उद्धरण अवश्य ऐसे आते हैं जिनमें हम तत्कालीन जैन धर्म के अस्तित्व का पता लगा सकते हैं। जैसे दिगम्बर जैन सम्प्रदाय का 'दर्शन सार'' नामक एक प्रन्थ है। इस में बहुत से जैन संघों की स्थापना बताई गई है। दर्शनसार में लिखा है कि वज्र-नन्दी ने मथुरा में द्राविड़ संघ की स्थापना की। ''श्री मूल" नामक मूल संघ की देव, नन्दी, सिंह, सेन नाम की चार शाखाएं हुई', और

#### ( १२ )

उन चारों में द्राविइ संघ को स्थान नई मिता। वज्रनन्दी ने एक स्वतन्त्र ही द्राविइ संघ की स्थापना की। एक विद्वान् ने तो द्राविइ संघ को नन्दी संघ की ही शाखा माना है किन्तु मुफे उसकी युक्तियां-संतोष जनक प्रतीत नहीं होतीं। ज्राप लिखते हैं कि "क्रार्घवली ने मूल संघ को चार संघों में विभक्त किया ज्रौर द्राविइ संघ को उसमें नहीं रखा: यदि द्राविइ सम्प्रदाय प्राचीन होता तो इन चारों में अयरय ज्राता ज्रातः यह बाद की स्थापना है।"

यह युक्ति कोई सारपूर्श प्रतीत नहीं होती। हो सकता है कि श्री मून संघ के साथ २ चले आते द्राविड संघ में कुछ सैद्धान्तिक मत मेद हों, जिन के कारण श्रर्धवली ने उसे श्रपने नवीन चार संघों में रखना उचित न समभा हो। श्रतएव चार संघों में द्राविड संघ का न रखा जाना उसकी प्राचीनता का वाधक नहीं है। श्रपने कयन को सिद्धि के लिये श्राप लिखते हैं कि ''इरुंगुलान्वय जिस में बड़े २ जैन सुद हुए हैं श्रीर जिस का द्राविड संघ से महा सम्वन्ध या वह भी नन्दी संघ का ही मेद था"। इरुंगुलान्वय को नन्दी संघ की शाखा मानने में इमें कोई श्रापत्ति नहीं, किन्तु द्राविड संघ का इरुंगुलान्वय से सम्बन्ध मात्र उसे नन्दी संघ की शाखा किसी सूरत में सिद्ध नहीं कर सकता।

११६० ईस्वी के रिकार्ड में जो दाबिड़ संघ के अनुयायी भूत-वली, पुष्पदन्त, और समन्त भद्र आदि नाम आए हैं उन्हें द्राबिइ संघ के प्रचारक और उन्नति पथ पर लाने वाले मानना अधिक संगत मालूम होता है। द्राविड़ संघ से सम्बन्ध रखने वाले या उस के भानु-यायी भद्रवाहु जिनका स्वर्गारोहण काल वीर संवत् १७० है उनको केवल लेखक ने उनकी स्मृति बनाए रखने के लिये लिख दिया है। ऐसी

#### ( १३ )

उपेचा करना भी नहीं जँचता । इस लिये द्राविंड संघ को श्री मून से भी प्राचीन या उसके साथ २ चला स्राता संघ मानने पे कोई याधा मालूम नहीं देती ।

इस प्रकार जैन धर्म में द्राविड़ संघ की स्थापना से यह भलो प्रकार ऋनुमान लगाया जा सकता है कि द्राविड़ जाति की भी कोई ऐेनी शाखा ऋवश्य थी जो जैन धर्मावलम्बी थी। या दूसरे शब्दों में प्राचीन द्राविड़ जाति में जैनधर्म का ऋस्तित्व भी द्राविड़ संघ की स्थापना में कारण हो सकता है।

जैन साहित्य के द्यतिरिक्त वैदिक साहित्य में भी कुछ उदाहग्ण इस सत्य के पोषक हैं। जैनधर्म के द्यादि तीर्थंकर ऋषभ स्वामी माने जाते हैं। भागवत् पुराग्र में ऋषभ को वैष्णवों का झवतार माना है झीर इस में वर्णित ऋषम जोवन चरित्र जैन झादि तीर्थंकर मे बिल्कुल मिलता जुजता है। इतनी समानता है कि कोई धदेह नहीं रह जाता कि ये दोनों वैदिक झौर जैन ऋषभ भिन्न हैं। भागवत् में ऋषभ के सौ पुत्रों के वर्णन में यह श्ठोक झाता है:---

> कविर्हरि रन्तरित्तः प्रबुद्धः पिप्पतायनः । स्राविर्हत्रिोऽथ द्रविडश्चमसः करभाजनः ॥

यहां द्रविड़ शब्द विशेष ध्यान देने योग्य है। भगवान ऋषभ स्वामी को हम आदि तीर्थद्भर मानते हैं। उन के पुत्र का द्रविड़ नाम भी द्राविड़ बाति में जैनधर्म का अस्तित्व सिद्ध करता है। यद्यपि भागवत् पुराण में इन राजकुमारों का भागवत धर्म का प्रचार करने बाले बताया है किन्तु यहां उन्हें जैन दृष्टि से देखा जा रहा है। वैदिक और जैन धर्म का उस समय पारस्परिक संघर्ष होने के कारण एक दूसरे के सिद्धान्तों को परिवर्तित करना खाभाविक है। ( १४ )

उपर्युक्त प्रमाशों से यह स्पष्ट है कि जैनधर्म आयों के आगमन के पूर्वा प्रचलित धर्मों में से एक है। आ यों के आने के पश्च त्भी इस ने उन से बराबर टक्कर ली आंर अपने उच्च सिद्धाग्तों के बलपर फिर आर्य धर्म भी बन गया। समय आने पर कई बार यह भारत का राजधर्म भी बना। इस के उत्कुट सिद्धाग्तों ने ही इसे वैदिक और बौद जैसे परिपन्थियों में जावित रखा। बुद्धधर्म जैसे ब्यापक राजधर्म भारत से लुनप्राय हो गए किन्दु जैनधर्म आपना आस्तित्व बनाये हुए है।



# 

जब किसी समाज, धर्म या सम्प्रदाय में अपनेक त्रुटिवां तथा न्यूनताएं ग्रापनी ग्रान्तिम सीमा पर पहुंच जाती हैं तो उन्हें सुधारने के लिये किसी सुधारक महापुरुष का जन्म होता है क्रोर वह म्रपने दृष्टिकोए के अनुकूल किसी नये धर्म या सम्प्रदाय को जन्म देता है। इस प्रकार क्रानादिकाल से प्रवाह रूप संसार में समय, परिस्थिति तथा वातावरण के परिवतन के कारण अनेक धर्म और सम्प्रदायों की उत्पत्ति होती रहती है। किसी भी धर्म ऋथवा सम्प्रदाय की स्थिरता उस के सिद्धान्तों पर निर्भर है। यदि उस के सिद्धान्त समयानुकूल हैं श्रीर समाज के लिये उपयोगी हैं । तो उसकी उत्तरोत्तर वृद्धि क्रां र स्थिरता निश्चित है। यदि उस के नियम समय विरुद्ध हैं तथा समाज को ऋवनति पथ पर लाने वाले हैं तो उन का ऋस्तित्व शीघ्र मिटने में कोई सन्देह नहीं हो सकता । यही कारण है कि ससार में त्राजतक सैंकड़ों ऐसे घर्म या सम्प्रदाय उत्तन हुए जो त्राल्पकाल केलिये ही फले फूले त्रौर उत्तरोत्तर समय विरुद्ध होने के कारण वे ऐसे मिटते गए कि च्राज उन का नाम निशान भी नहीं रहा | जो समया-नुकूल ये तथा जिनकी नींव सत्य और सन्म, गे पर रखी हुई थी वे अनेक प्रतिरोधों का सामना करते हुए अवतक अपना अस्तित्व बनाए हुए हैं श्रौर संसार को उन्नत पथ की श्रंहर ले जारहे हैं। जैनधर्म भी उन्हीं महान धर्मों में से एक है। इस में भी यद्यपि उत्तरोत्तर अनेक सम्प्रदाय बनते जाते हैं परन्तु वास्तव में परंपरा से चले आते इस के दो ही

#### ( १६ )

सम्प्रद.य हैं। एक श्वेताम्बर सम्प्रदाय झौर दूसरा दिगम्बर श्वेताम्बर का द्यर्थ है श्वेत वस्त्र धारी झोर दिगम्बर नम। इन दोनों में भी प्राचीनतर कौनसा है यह विषय विवादास्पद है। कई विद्वानों ने यत्र तत्र इस विपय पर झपने विचार प्रकट किये हैं। यह लेख भी इसी विषय पर प्रकाश डालने के हेनु जिखा गया है।

कुछ विद्वानों का विचार है कि दिगम्बर सम्प्रदाय श्वेताम्बर सम्प्रदाय से प्राचीन है। कुछ विद्वानों के विचार से श्वेताम्बर सम्प्र-दाय दिगम्बर सम्पदाय से प्राचीन है। दोनों मन्तव्य के लोग ऋपने २ दृष्टिकोण क ऋनुसार युक्तियाँ देते हैं। दोनों में सत्य कौन है इस विषय पर संत्तेप से प्रकाश डालने का प्रयत्न किया जायगा !

दिगम्बर और श्वेताग्वर इन दो शब्दों पर दृष्टि डाजने से तो दिगम्बर ही प्राचीन मालूम होते हैं। जिस प्रकार प्रगतिवाद की दृष्टि से ग्रामीण सभ्यता नागरिक सभ्यता से प्राचीन ठइ(ती है क्योंकि नागरिक सभ्यता प्रामोण सभ्यता का उत्तरोत्तर विकास है। ठीक इसी प्रकार विकास-वाद की दृष्टि से दिगम्बर नम पहिले होने चाहियें भौर श्वेताम्बर श्वेत वस्त्र घारी बाद में। वस्त्र भूषणादि धारण करना ये नागरिक सम्यता के चिन्ह हैं। वास्तविक विचार करने से उपर्युक्त युक्ति सार गर्भित प्रतीत नहीं होती। उदाहरण के लिये संस्कृत श्रौर प्राकृत शब्दों पर दृष्टि डालिये। प्राकृत भाषासे स्वाभाविक भाषा श्रौर संस्कृत से संस्कार की हुई भाषा ये श्रर्थ प्रतीत होते हैं। इस से यह स्पष्ठ शात होने लगता है कि प्राकृत प्राचीन भाषा है श्रौर संस्कृत बाद की किन्तु वास्तव में सह वात श्रसस्य है। साहित्यिक दृष्टिसे संस्कृत के वेदादि प्रन्थ बहुत प्राचीन ठहरते हे श्रीर श्राक्त त्रातरिक 'प्रकृतिः संस्कृत साहित्य उन से बहुत पीछे का है। इस के श्रतिरिक 'प्रकृतिः संस्कृतमा–ततः श्रागतम्

#### ( १७ )

प्राकृतम् इत्यादि प्रमाणिक विद्वानों की निरुक्तियों से भी संस्कृत प्राचीन त्र्यौर प्राकृत पीछे की ठहरती है। ठीक इसी प्रकार दिगम्बर त्र्यौर श्वेताम्बर शब्दों से दिगम्बर सम्प्रदाय की प्राचीनता का त्र्यनुमान करना सत्य सिद्ध नहीं होता है।

मेरे एक मित्र ऋग्वेद का प्रमाख देकर दिगम्बर सम्प्रदाय को बहुत प्राधीन सिद्ध करते हैं। उन की यह घारखा है कि उनकी युक्ति बड़ी ही प्रबल है। ऋग्वेद में एक ऋग्वा है ओ इस प्रकार हैः—

मुनयो वातरशनाः पिशंगा वसते मला। (१०/ १३६/२) केशो केतस्य त्रिद्वानत्सखा खादुर्मदिन्तमः। ( .०/ १३६/६) अर्थात्- 'ऐसे मुनि जिन की वायु ही कौपोन हो अर्थात् नज्ञ हो अ्रौर शरीर पीली सी धूल में भरा हो।

केशिन् मैंने, सिर पर बड़े २ केशों वाला मुनि । जो उस के भावों को ममकता है उस का बड़ा ही प्रिय मित्र होता है ।'

त्राप का कहना है कि ऋग्वेद में क्राया हुक्रा इस प्रकार का साधु का वर्णन जैन मुनियों का ही वर्णन हो सकता है क्योंकि जैन साधु पहिले नमावस्था में ही रहते थे। मेरे विचार में यह कल्पना भी कोई सार पूर्ण प्रतीत नहीं होती। जैन घर्म के क्रति रक्त क्रन्य किसी घर्म में नम्न साधु नहीं होते थे इस में कोई सत्य नहीं है। ऋग्वेद वैदिक सम्प्रदाय का प्राचीनतम एक प्रमाणिक क्रौर महत्वप्रद ग्रन्थ है। वैदिक सम्प्रदाय में भी नम्न साधु बड़े प्राचीन काल से चले क्राते हैं क्रौर क्राबकल भी बहां उन की संख्या सहसों में है वहां जैन दिगम्बर साधुक्रों की संख्या सारे भारतवर्ष में केवल चौदह पन्द्रह तक ही

#### [ ₹≍ ]

सीमित है। इस के स्रतिरिक्त वेद मन्त्रों में जो केशिन् शब्द स्राया है। वह भी ध्यान देने योग्य है ! केशिन् का स्रर्थ है लम्बे २ वालों वाला। वास्तव में लम्बी २ जटास्रों को धारण करने वाले जिन्हें इम स्राज भी महती संख्या में भारत के कई प्रदेशों में पाते हैं वैदिक सम्प्रदाय के ही साधु होने चाहिये, दिगम्बर जन के नहीं। दिगम्बर साधु विशाल केश धारी नहीं पाए जाते। स्रतः ऋग्वेद के मन्त्र से यह निर्खय करना कि श्वेताम्बर से दिगम्बर प्राचीन हैं सम्भव नहीं हो सकता !

बर्तमान जैनधर्म के लिये जो "जैन " शब्द प्रचलित है इस का प्रयोग भगवान् महावीर खामी के बाद में प्रयोग में आने लगा है। इस के पूर्व 'तीर्थंकर धर्म' को ''निग्गंठे पवयरो्" ऋर्थात् निग्रंन्य प्रवचन के नाम से पुकारा ज ता था। महाराज श्रशोक के शिलालेखों में भी यत्र तत्र 'नग्गंठ' शब्दका प्रयोग आता है। वहां 'निग्गंठ' से अभिप्राय जैन धर्म से ही है। कु आदि विदान् निर्यन्य का आर्य कस्न रहित करते हैं श्चौर उससे यह सिंद करते हैं कि ग्रशोक के समय में जो जैनधर्म प्रचलित था वह दिगम्बर जैन था क्योंकि दिगम्बर जैनियों की ही मूर्तियां तथा साधु नम पाए जाते हैं। इस प्रकार वे (निम्र) ग्रब्द की व्याख्या से दिगम्बर सम्प्रदाय को श्वेताम्बर सम्प्रदाय से प्रचिनि सिद्ध करने का प्रयत्न करते हैं। मेरे विचार से 'निम्र न्य, शब्द का ऋर्थ उन्होंने ठीक नहीं समफा। 'निर्मन्थ' शब्द में ''प्रन्थि'' शब्द का म्रर्थ वास्तव में राग द्वेषादि बन्धन करना हा उचित जान ५इता है। आत्मा को बन्धन में डालने वाले वास्तव में राग होय ही हैंन कि बाह्योपकरण रूप वस्त्रादि। वस्त्रादि बाह्य परिग्रह को घारण करने वाले शरीर में स्थित श्रात्मा यदि रागद्वे व मादि से मुक्त हो जाय तो उसे प्रन्थि रहित समझना चाहिये। झाध्यात्मिक मुक्ति के लिये ज्ञान की खावश्यकता है जिस के द्वारा रागद्वेषादि

#### ( 38 )

रात्रुश्रों का नाश होता है। वस्त्रादि बाह्योपकरण श्रात्म धर्म में किसी प्रकार की भी बाधा नहीं डाल सकते। क्या वस्त्रादि बाह्योपकरणों से दूर रइने मात्र से आत्मा कभी रागादि द्वेषों से मुक्ति पा सकता है श्राजकल भी इमारे सामने ऐसे अनेक उदाइण हैं नहां वस्त्रादि बाह्योपकरणों के सद्भाव में भी पवित्रात्माएं छिपी मिलती हैं। आँ र इस के विपगेत बाह्य पंकरणों से हीन शरीरों में रागद्वेषादि से मलिन श्रात्माएं वर्तमान हैं। अतः झात्म धर्म में बाधक ज्ञान का अभाव हो सकता है बस्त्रादि का सद्भाव या अभाव उस के लिये अपेत्तित नहीं। कितने झार्श्वर्य की बात है कि ज्ञाज विक सवाद के युग में भी कितने ही समझदार पुरुष इन बातों को इतना महत्व देते हैं। अस्तु, मेरे विचार से 'निर्थन्थ शब्द का अर्थ रागद्वेषादि बन्धन मुक्त करना हो संगत है। इस प्रकार 'निर्थन्थ' शब्द के झाधार पर दिगम्बर सम्प्रदाय की प्राचीनता सिद्ध नहीं हो पाती।

देवसेनाचार्य कृत दर्शनसार नाम का एक ग्रन्थ है। इस ग्रन्थ में एक स्रोक स्राता है जिस के द्राधार पर कुछ विद्वानों ने दगम्बर मत को श्वेताम्बर मत से प्राचीन सिद्ध करने का प्रयत्न किया **है।** इस ग्रन्थ का रचनाकाल विकम् संवत् ६०६ है। वह स्ठोक इस प्रकार है:—

छतीसे बरिससए विकम रायस्स मरखपत्तस्स । सारद्रे वज्ञद्वीर उप्परणों सेवड़ी संघी ॥ ऋोक ४१।

त्र्यर्थात् विकम को मृत्यु के १३६ वर्ष पश्चात् सौराष्ट्र देश क वल्लभी पुर में श्वेताम्बर संघ की उत्पत्ति हुई ।

इस से यह सिद्ध करने का प्रयास किया गया है कि विकम की दूमरी सदी में ही श्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय की उत्त्पांत्त हुई और उस ( २० )

से पूर्व दिगम्बर संप्रदाय ही परपरा से चला त्र्याता था। मेरे विचार से उपर्युक्त दर्शनसार का उदाहरणा केई महत्व नहीं रखता क्योंकि इस प्रकार का एक उदाहरणा श्वेतांबर प्रन्थों में मी क्याता है। क्ह गाथा इस प्रकार है:---

छब्बास सः स्सेहिं नवुत्तरेहिं सिद्धिंगयस्स वीरस्स ।

तो वोडियाए दिही रहवीर पुरे समुपन्ना ॥ स्रर्थात्– वीर भगवान् के मुक्त होने के ६०६ वर्ष पश्चात् वोट्टिको स्रर्थात् दिगम्बरों का प्रवर्तक रथवी पुर में पैदा दुस्रा ।

इस के अतिरिक्त दर्शनसार के उदाहरण के आधार पर यदि श्वेताम्बर सम्प्रदाय की उत्पत्ति विकम की मृत्यु के १३६ वर्ष पश्चात् मान ली जाए तो एक बड़ी अड़चन सामने आती है। महाराज प्रशोक के पश्चात् कलिङ्गाधिपति खार्बेल बना। वह जैन सम्राट य। उदयगिरि और खण्डगिरि म्थित हस्तिगुमा नामक गुफा से जो खार्बेल का शिलालेख मिला है उस का सुयोग्य विद्वान् श्री के० पी० जयसवाल ने विवर्ण दिया है। इस लेख का समय ईस्वीसन् से १७० वर्ष पूर्व निश्चित् किया है। मम्राट खार्बेल किस प्रकार जन साधुओं को अनेक प्रकार के कौशेय और श्वेतवस्त्र बांटा करते ये इसका इस शिलालेख में बड़ा सुन्दर वर्णन मिलता है। यदि श्वेताम्बरों कौ उत्पत्ति विकम की दूसरी शताब्दी में हुई होती तो खार्बेल का ईसा पूर्श १७० में जैन साधुओं को श्वेत् तथा पष्ट वस्त्र बांटना कैसे संगत हो सकता है। अतः यह स्पष्ट है कि दर्शनसार की गाथा दिगम्बर मत की प्राचीनता को सिद्ध नहीं करती।

संसार में जितने भी उच्चकोटि के धर्म हैं प्रायः सब श्राध्यात्मिक दृष्टि से पुरुष श्रीर स्त्री को समान श्राधीकारी समभत्ते हैं। सब धर्मों के

#### ( २१ )

प्राचीन प्रमाशिक ग्रन्थों में पुरुष स्त्रीर स्त्री दोनों को ज्ञान के समान श्रधिकारी माना है। गत विश्व युद्ध से भी यह राष्ट है कि महिल ए जीवन त्तेत्र के किसी भी विभाग में पुरुषों से न्यून नहीं रही हैं। साहित्य, विज्ञान ऋौर राजनीति च्रादि त्तेत्रों में स्त्रियों ने ऐशा प्रवीणता दिखाई है जिसे किसी भी ऋंश में पुरुषों से कम नहीं कहा जा सकता। क्यपि इमारे देश में स्त्री जाति को ऋवला बाति ऋथवा निर्वल जाति के नाम से पुकारा जाता है किन्तू संसार के इतिहास में स्त्री ब।ति के ऐसे वीरता के कारनामें मिलते हैं जिन के सामने पुरुष को भी सिर सुकाना पड़ता है। भारत के त्राति प्राचीन धर्म प्रन्थों से भी यह स्पष्ट है कि स्त्री के पुरुष के समान ही क्रा,धकार थे। यहां तक कि यज्ञ में भी पत्नी के बिना पति दीचित न हो सकता था। राम ने श्रश्वमेघ यज्ञ किया तो सीता के क्रमाव में उस को स्वर्णमयी मूर्ति बनाकर रखनी पड़ी। गार्भी की विद्वत्ता से विद्वान भली भान्ति परिचित हैं। इस प्रकार वैदिक धर्म ग्रन्थां में स्त्रो का स्थान कर्मकाण्ड तथा ज्ञानादि त्तेत्रों में समान है। प्राचीन उपलब्ध शिलालेखों ताड़ पत्र लिखित प्रन्थों छोर सिकों छाटि के छाधार पर जो गवेषणा हुई है उस से यह स्वष्ट है कि वैदिक धर्म व्यनेक सदियों से भारत का व्यापक धर्म रहा है। इतने महान् त्र्यौर व्यापक धर्म के साथ २ चलना और ऋपना संघर्षमय जीवन बिताना एक ऐसे हो धम के लिये सम्भव हो सकता है जिस के सिद्धान्त या तो ग्रापने प्रतिद्वन्दी के मुकाबले के हो या किसी दृष्टि में उस से भो उत्कृष्टता रखते हों। मेरे विचार में यदि जन धर्म प्राचीन काल में स्त्री को ज्ञानद्वेत्र में पुरुष के तमान ग्राधिकारिग्री न मानता तो बैदिक विद्वान् उसकी ऐसी खिल्छी उड़ाते श्रीर उसका ऐसा खण्डन करते कि श्राज उसका श्वस्तित्व भी शायद क्षठिनता से रह पाता ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

( २२ )

समय परिवर्तन के माथ २ संमार की परिस्थिति सटा बदलती रहती है। जो जाति, धर्म वा सम्प्रदाय अपने को समय के अनुकूल बना लेता है वही अपना अस्तित्व बनाये रख सकता है। जिस में समयानुकूल परिवर्तित होने की शक्ति नहीं है उसका मिट जाना स्वामार्थिक है। किन्तु कितने आश्चर्य की बात है कि आज के वैज्ञानिक अंद विकासवाद के युग में भी कितने पठित व्यक्ति भी पुरानी अन्धपरम्परा के रोग से मुक्त नहीं हो पाए हैं। अस्तु, मेरे कहने का अभ्धपरम्परा के रोग से मुक्त नहीं हो पाए हैं। अस्तु, मेरे कहने का अभ्धपरम्पर यह है कि अन्य धर्मों की तरह जैन धर्म में भी स्त्री को पुरुष के समान ही जान को अधिका रिणी माना है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय को अनेक साध्वयें इसका प्रत्यत्व प्रमाण हैं।

जैन धर्म के सिद्धान्त बड़े विशाल श्रौर महत्वपूर्श हैं। जैन धर्म मनुष्य मात्र को चाहे वह किसी भी धर्म का श्रानुयाया हो में च का अधिकारी मानता है। जैन घर्म की विशालता देखने के लिये श्री देमचन्द्राचार्य का ऋषोलिखित श्लोक ध्यान देने योग्य है। बब श्रादार्य जी वैदिक मत के देवता भगवान् सोम गाय के मन्दिर के तानने श्राए तो उन्हों ने कहा —

भवबोजांकुर जननाः रागाद्या चयमुपागता यस्य ।

ब्रह्मा वा विष्णु में हरो जिनो वा नमम्तरमें ॥ ग्र्यात्---संसार में उत्पत्ति के मूल कारण रणादि जिसके नष्ट हो गए हैं ऐसा देवता चाहे उसका नाम ब्रह्मा हो, विष्णु हो, शिव हो या जिन हो उसको मैं नमस्कार करता हूं। इतनी विशालता रखने वालो जैन धर्म स्त्री को मुक्ति की श्रधिकारिणी न मानता यह संभव नहीं। श्रातः उपर्युक्त विश्लेषण से यह स्पष्ट है कि स्त्री को मुक्ति की श्रधिकारिणो न मानने वाला दिगम्बर मत बाद का है ग्रीर रवेताम्बर जन उस से प्राचीन है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( २३.)

श्वेताम्बर सम्प्रदाय के प्रन्थों से यह स्पष्ट है कि वीर निर्वाण संवत् ६८० । विकम संवत् ५१०) के त्रास पास जैन संघ वछभीपुर में देवर्धि गणि च्रमाश्रमण की ग्रध्यच्वता में एकत्रित हुन्ना। त्रव तक जो शास्त्र य ज्ञान प्राचीन परम्परासे विखरा पड़ा था उस का कई कारणों से लोप होना भी प्रारम्भ हो गया था। उस का बिस्नार रूप से फैनाव सर्वथा संभव न था। ग्रतः संघ का ध्यान इस त्रोर गया कि त्रागम त्रौर ग्रन्य साहित्य को एकत्र प्रथित करना परमावश्यक है। ऐना करने से यह ज्ञान भविष्य के लिये सुचारु रूप से सुरःच्वत भी रह सकता था क्रौर इस का सार्वत्रिक प्रचार भी पूर्ण रूप से हो सकता था। क्रतः सच की क्रनुमति से बिखरे हुए ज्ञागम तथा क्रन्य साहित्यिक ज्ञान को एकत्र प्रथित किवा गया।

दिग म्बर सम्प्रदाय का साहित्य इस साहित्यके बहुत पश्चात् लिखा गया है। पह बत न चे लिखे उदाइ ए से स्पष्ट है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय के मन्तच्य के अनुसार जैनधर्म के चौबीसवें तथंकर पहिले देवानन्दा ब्राह्यणी के गर्भ से आए पश्चात् इन्द्र की आजा से हरिनेगमेता देवता ने उन्हें चत्राणी त्रिशला के गर्भ में रखा। यह वर्णन कई श्वेताम्बर प्रन्या में आता है इसका विस्तार पूर्वक वर्णन पटना हो ता पाठक कल्ग्सूत्र में पट सकते हैं। दिगंबर संप्रदाय के प्रन्थों में इस प्रकार की घटना का कहीं उल्लेख नहीं और न ही दिगंबर लोग इस बात को मानते ही हैं। श्वेतांबरों के मत की पमाणिकता के लिये मथु। के कंकाली टीले से एक शिला मिली है जिस पर भगवान महावीर स्वामी के गर्भ हरएा का बड़ा सुंदर चित्र खुदा हुआ है। लिपि तत्व के धुरंधर विद्वानों ने यह सिद्ध कर दिया है कि यह शिला लेख ईस्वी सन् से एक शताब्दो पढले का खुदा हुआ है। इस उदाहरण से यह स्पष्ट हो जाता है कि श्वेतांवर साहित्य का प्राचोनता भी श्वेतांवर सम्प्रदाय की प्राचीनता पर बड़ा ( २४ )

प्रकाश डालती है। उपयुक्त उदाहरण से यह भी स्पष्ट है कि विकम संवत ५१० के लगभग वल्लभी पुर में जिस ज्ञान को प्रथित किया गया या वह प्राचेन परंपरा से चला स्राता ज्ञान है। स्रतः साहित्यिक दृष्टि से भी श्वेतांबर सम्प्रदाय दिगंबर संप्रदाय से प्राचीन ही सिद्ध होता है।

इस प्रकार दिगवर शब्द के द्रार्थ से ऋग्वेद की ऋचा से. निभ्रन्थ शब्द की परिभाषा से, दर्शन सार के उद्धरण से क्रौर साहित्यक दृष्टि से तो श्वेतांवर सम्प्रदाय से दिगंवर संप्रदाय प्राचीन नहीं ठहरता। श्वेताँवर ही दिगंबर से प्राचीन सिद्ध होता है। हां, भविष्य में होने वाली नई गवेषणास्त्रो से यदि दिगंगरों की प्राचीनता को प्रमाणित करने वाले क्रौर नए कुछ प्रमाण मिल जाए तो दूसरी बात है। यह लेख केवल गवेषणात्मक दृष्टि से लिखा है, सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं। यदि क्रवल गवेषणात्मक दृष्टि से लिखा है, सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं। यदि क्रवल गवेषणात्मक दृष्टि से लिखा है, सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं। यदि क्रवल गवेषणात्मक दृष्टि से लिखा है, सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं। यदि क्रवल गवेषणात्मक दृष्टि से लिखा है, सांप्रदायिक दृष्टि से नहीं। यदि क्रवल प्राचीन सिद्ध होते हो तो भी मेरे लिये कम प्रसन्नता की बात नहीं।



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com



वैदिक, जैन ऋौर बौद्ध थे तीनां घर्म बहुत प्राचीन काल से साथ २ चले आते हैं। यों तों तीनीं धर्मों के आचार्यों ने 'आहिंग-परमोधर्मः' अर्थात् अहिंसा ही मानव का महान् धर्म है इस सिद्धान्त को क्रपने २ र्हाष्टकोण से उचितः स्थान विया है किन्तु जैन धर्म में श्रहिंसा का सिद्धान्त त्रापनी चरम सीमा तक पहुंच चुका है। श्रहिंसा का अतिरूप चाहे श्राबकल के समय के श्रनुकूल हो चाहे प्रतिकूल उस से यहां कोई मतलब नहीं है। मैं यह बात श्रवश्य दावे के साथ कुंह एकता हूं कि ग्रहिसा की वास्तविक, तात्विक या शुद्ध खरूप देखना हो तं। जैन घर्म में ही मिल सकता है। जैनघर्म में हिंसा दो प्रकार की मानी गई है, द्रव्य हिंसा और भाव हिंसा। द्रव्यहिंसा का समान्य अर्थ है किसी जीव को प्रार्गों से विमुक्त करना या दूसरे शब्दों में उसे मारना। भावहिंसा वह होती है जिस में विचार से किसी जीव का ग्रानिष्ट किया जाता है। द्रव्यहिंसा का निषेध तो ग्रान्य धर्मो के धर्मग्रन्थों में भी ऋपने २ दृष्टिकोण से उचित रूप से ही किया गया है⊹किन्तु भाव हिंसा को जितना महत्वप्रद स्थान जैन घर्म ग्रन्थों **में** दिया है उतना म्रान्यत्र देखने को नहीं मिलता। जैन शास्त्रों में भाव-्हिंसा का सूचमखरूप नीचे दिये उदाइरण से पाठकों को स्पष्ट हो जाएगा ।

## विक्रम को ११ वीं शताब्दी में गुर्जर प्रान्त के पाद न नगरमें राजा कुमार पाल राज्य करता था। पहिले वह कुल परंपरागत वैष्णव धर्म

( २६ )

का अनुयायी था और बाद में उस ने तत्कालीन प्रसिद्ध जैन विद्वान् श्री हेमचन्द्राचार्य के प्रभाव में श्र्याकर जैनधर्म को स्वीकार किया। बैनाचर्य ने राजा कुमारपाल को जैनधर्म की भर्ना भांति शिद्धा इ श्रौर उस से मांसाहार का त्याग करवाया। वह जैनधर्म के सिद्धान्तों से इतना प्रभावित हो गया था कि वह वास्तव में क्रपना जीवन उन के क्रानुकूल ही बनाने लग गया था। एक दिन वह बड़ा उदास मन होकर गुरुदेव के चरणों में श्राया श्रीर प्रायश्चित की प्रार्थना करने लगा । गुरुदेव ने पूछाः- प्रायश्चित कौन से ऋपराघ के लिये करना चाहते हो १ राजा कुमार पाल ने कहा कि स्त्राब मैंने ऋपने स्त्राहार में दिगरी या खुम्बों की सब्ज़ी खाई । उस दिगरी की सब्ज़ी को दांतों से चबा रहा था तो मुके पूर्वग्रानुभूत मांस का सा स्वाद ग्राने लगा श्रौर मेरी रुचि परित्यक्त मांस की स्रोर गई । स्रतः यह मानसिक या भाव-िंसा थो। श्रौर मैं उस के निवारण के लिये प्रायश्चित करना चाहता हुं । ब्राचार्य ने कहाः- हां इस प्रकार की भावमयी या मानसिक हिंसा के लिये त्रावश्य प्रायश्चित करना होगा। त्रौर इस का प्रायश्चित यहा है कि तम एक पत्थर का दकड़ा लेकर स्वयं श्रपने हाथ से श्रपने दांतों को तोड़ डालो। आहा पाते ही कुमारपाल ने भट दातों को तोड्ड्ने के लिये पत्थर उठाया किन्तु वह प्रहार करने को ही या कि गुरुदेव जी ने भाट उसका हाथ पकड़ लिया श्रीर कहा:-- प्रायश्चित हो मया है। तुम ने वास्तविक हिंसा या द्रव्य रूप हिंसा नहीं की किन्तु भाव रूप में की यी। ब्राव तुम ने श्रापने दांतों को तोड़ने का टट् निश्चय कर लिया है झतएव इस भावमयी झहिता से उस भावहिता का निवारण हो गया है।

उपर्यु के उदाहरण से पाठकों कों भली भान्ति स्पष्ट हो गया होगा जेक, जैनधर्म में ब्रहिंश कितनी चरम सीमा तक पहुंचो हुई है।

#### ( २७ )

द्रध्य हिंसा के तो अप्रनेक सुन्दर उदाहरण आप को वैदिक श्रौर बौद्ध धर्म प्रन्थां में भी मिल जायगे किन्तु भाव हिंसा के इस प्रकार के उदाहरण अप्रन्यत्र कम हो देखने में आते हैं। जैन धर्म मन, बाणी, और कर्म इन त:नों से हिंसा के परित्याग की शिज्ञा देता है।

जैन धर्म में "ग्रहिंसा परमो धर्मः" के सिद्धान्त को त्रतिरूप में देखकर कई लोगों के मन में ये शंकाएं उठा करती हैं कि यदि जैनियों के हाथ में किसी देश का राज्य सौंप दिया जाए तो निस्छंदेह वहाँ ग्राजकता के सिवाय ग्रीर क्या हो सकता है। जो लोग कीडी को मारना गए समझते हैं वे दड प्रधान राज्य को कैसे चला सकते हैं। जैनीं राजा किसी प्रकार की भीं हिंसा करने के लिये तैयार न होगा क्रौर राज्य का चलाना हिंसा के बिना सर्वथा क्रसंभव है। प्रजा में चोर, लुटेरे; धूर्त, श्रौर श्रातताइयों का कुछ संख्या में होना स्वभाषिक है स्रौर उन को दबाने केलिये हिंसा का स्राश्रय भो म्रनिवार्य है। इस के म्रतिरिक्त कोई बलवत्तर विदेशी राजा यदि चटाई कर देतो वह सहज ही में जैन राजा को आपना गुलाम बनासकता है ऋौर साथ २ उस की प्रजा को भी। जैनी राजा कभी भी हिंसा के भय से शत्रु से युद्ध करना पसंद न करेगा। हिंसा से वह परतन्त्रता को अञ्चली समझेगा इस लिये जैनधर्म कायरों का घर्म है। भारत वर्ष में इस धर्म के ऋनुयायी भी प्रायः बनिये या वैश्य हैं। वैश्य जाति कभी भी वीरता के लिये प्रसिद्ध नहीं रही उल्टा कायरता का कोई दृष्टान्त देना हो तो जरूर लोग वैश्य जाति से देते हैं।

इस प्रकार के विचार रखने वाले सब्जनो के लिये सर्व प्रथम मैं यह बताना चाहता हूं कि जैन घर्म क्रनन्त परंपरा से वास्तव में चत्रियों का ही घर्म रहा है। यही कारण है कि जैन घर्म में चत्रिय

#### ( २८ )

वर्ण को ही सब से बड़ा वर्ण माना है। जैन धर्म के तंर्थं इर भी चत्रिय वर्ण में ही अवतृत होते रहे हैं। जैसे २ जैन घर्मावलम्बियों पर ब्रहिसा के सिद्धान्त का गहरा ग्रभाव पड़ता गया वे अन्य क्रांप स्रादि कर्मों को छोड़ कर वाणिज्य की क्रोर फ़ुकते गए क्योंकि बाणिव्य में क्रान्य व्यवसायों की ऋपेचा हिंसा कम होती है। वार्थिज्य के प्रभाव से वे बड़ी संख्या में पूंजीपति बनते गए : पूंजी के प्रभाव से उनमें विलास प्रियता भी आज गई आँग विलास प्रियता के आपने से जैसा आकसर लदमी का प्रभाव होता है उनसे वोरता के भाव भी नष्ट होने लग गए। इस प्रकार कई सदियों के निरन्तर वाणिज्य व्यवसाय के प्रभाव के परिणाम स्वरूप ग्राज वे शद वैश्यों के रूप में इमारे सामने वर्तमान हैं। ग्रतः ग्राज की जैन समाज में यदि वीरता के ग्रंश को कमो है ता उसके लिये जैन धर्म को या जैन धर्म के सिद्धान्तों को दोष युक्त नहीं ठहराया जा सकता। महात्मा बुद्ध का यदि कोई अनुयाया हिंसक हो तो इससे महत्मा बुद्ध को या बुद्ध धर्म को दोषी नहीं ठहराया जा सकता। मेरा तो यह विश्वास है कि प्रत्येक धर्म का संस्थापक या सुधारक उच्च कोटि के सिद्धान्तों को ही अपने अनुयायि। के सामने रखता है। किन्द्र देश काल म्रौर परिस्थितियों के कारण यदि उन सिद्धान्तों में परिवर्तन आ जाता है या उस धम के आनुयाया उन सिद्धान्तों में श्रापने दृष्टिको ख के श्रानुसार परिवर्तन कर लेते हैं ता इसमें किसी संस्थापक या संधारक का दोष नहीं होता।

श्रज रही जात जैन राजा के राज्य की, श्राराजकता की श्रीर उसकी शत्रु द्वारा सहज दासता की। इस प्रकार की बातें वही लोग कर सकते हैं जो जैन शास्त्रों के मन्तव्य से सर्वथा श्रानभिज्ञ हैं। जैन शास्त्रों में श्रानेक चकवर्ती जैन राजाश्रों के कहानियें श्रीर जीवनियें मिजती हैं। जैन राजा श्राहिंसा को उचित स्थान देते हुए भी सुचाद रूप से

#### ( 35 )

र ज्य का प्रबन्ध चलाते ये स्रौर पूर्ण शक्ति से शत्रु का सामना करके देश की रच्चा करते ये। यहां जैन शास्त्रों में स्राए चकवर्ती जैन राजास्त्र के जीवन से कई उदाहरण लिखे जा सकते हैं किन्तु स्राधु नक विचार के विद्वान उन्हें पौगणिक कथाएं कह कर स्रबहेजना कर देंगे। स्रतः ऐतिहासिक तथा क्षाहित्यिक दृष्टि से जिसकी उपेचा नहीं को जा सकत ऐसा उदाहरण देकर ही पाठकों को जैन धर्म में राज सत्ता का दिग्दर्शन कराने का प्रयत्न किया जायगा।

जिस प्रकार वैदिक ग्रौर बौद्ध धर्म में राजनीति पर ग्रानेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं इसी प्रकार जैन धर्म भी जब उन्नति के शिखर पर था तब इसके विद्वानों ने भी राजनीति विषय पर ग्रन्थ लिखे थे। जैसे २ जैन राजसता उठतो गई जैन राजनैतिक साहित्य का महत्व भी कन होता गया ग्रौर वह दिन प्रति दिन लुप्त होता रहा। विकम की ११ वीं शताब्दी तक केवल "ग्राई जीति शास्त्र" के उदाहरण यत्र तत्र बिखरे मिलते थे। ग्राभी तक यह पता नहीं चल सका कि जैन राजनीति पर लिखे इस ग्रन्थ का कर्ता कौन था। इस शास्त्र का पता भी हमें हेम वन्द्राचार्य कृत "लध्वई जीति" नामक प्रन्थ से लगता है। कुमार-पाल राजा ने ग्रापने गुरु श्री हेमचन्द्राचार्य से यह प्रार्थना की कि वे जैन राजनीति पर छोटा सा प्रन्थ तैयार करें। इस पर हेमचन्द्राचार्य ने "लध्वई न्नीति" नामक प्रन्थ की रचना को । इस प्रन्थ के मंगलाचरण के बाद लिखा है:-

कुमारपालझ्मापालाग्रहेग पूर्व- निर्मितात् । श्वर्हत्रीत्यभिधाच्छास्नात् सारमुदधृत्य किंचन ॥ १/६ भूप प्रजा हितार्थे हि शीघस्मृति विधायकम् । लध्बहत्रीति सच्छास्त्रं सुखबाधं कराम्यहम् ॥ १/७

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

[ ३० |

श्रर्थात् – राजा कुमारपाल के त्राग्रद से प्राचीन काल से चले त्राते श्रर्हजीति नामक शास्त्र से कुछ सार लेकर राजा श्रौर प्रजा दोनों के दित के लिये शीष्ठ स्म ए होने योग्य लध्वई जीति नाम के शास्त्र की रचना करता हूं। उपर्युक्त उदाहरए से यह स्पष्ट है कि जैनराजनीति पर शास्त्र प्राचीन काल से चला श्राता था किन्तु वह उत्तरोत्तर लुप्त होता गया। त्राव तो वह बिल्कुज लुप्त हो चुका है। इस के केवल कुछ उद्धरण यत्र तत्र लध्वह जीति में बिखरे मिलते हैं। जैसेः-

इति संत्तेपतः प्रोक्तः ऋणदान क्रमो हचयम्। विम्तारो ब दहन्नी।त शास्त्रे वर्णितो भृशम् ॥ ऋणदान प्रकरण ५० ६६.

एव देय विधिः प्रोक्तः सभेदो विस्तरेण वै । महाईन्नीत शास्त्राब ज्ञेयस्त दभिलाषिभिः ॥ देय विधि प्रकरण पृ० १०६.

लघ्वईंजीति में जैन राजनीति के विषय संदोग से वर्णन किये हुए हैं। जहां विस्तार की बात द्राती है वहाँ लिख दिया गया है कि यदि विस्तार से देखना हो तो वृहदईजीति शास्त्र से देख सकते हैं।

लष्वई जीति में लिखा है कि जैन धर्म के आदि तीथंकर भी अग्रधभ स्वामी के पूर्व भी नीति शास्त्र का आभाव न था किन्तु कलयुग के भ्रभाव के कारण वह लुप्त प्रायः हो गया था। नीति शास्त्र के लुप्त होने पर सामाजिक शिथिलता बढ़ने लगी और लोग बढ़े दुखी हो गए। लोगों के कल्याण के लिये ऋषभ स्वामी ने नीति शास्त्र को पुन: उज्जीवित किया इस कारण ऋषभ देव को नीति शास्त्र का प्रवर्तक माना जाता है। लष्वई जीति में लिखा है कि लोगों को सामाजिक मर्यादा में बांधने के लिये ऋषभ देव ने कुछ मर्यादाएं स्थापित की।

#### [ 38 ]

जसेः—(१) वर्षांश्रम विभाग । (२) संस्कार विधि । (३) कृषि वाणिज्य शिल्प निधि । (४) व्यबहार विधि । (५) राजनीति मार्ग । (६) पुरपट्टन विधि । (७) विद्या । (८) किया लौकिक तथा पारलौकिक ।

श्चादि पुराग् के तीसरे पर्व में श्री जिन सेन ने भी श्री ऋषभ देव को ही नीति शास्त्र का प्रवर्तक लिखा है। स्रादिराज ऋषभ देव ने कर्म को छः भागों में बांटा। (१) युद्ध। (२) कृषि। (३) साहित्य। (४) शिल्प (५) वाखिज्व । (६) व्यवसाय । प्राम त्र्यौर नगर की पद्धति भी उन्हों ने चलाई । दण्डशाला त्र्यौर बन्दिशाला का क्रारम्भ भी उन्होंने ही किया। मनुष्यों में वर्ण व्यवस्था की मर्यादा भी उन्होंने चलाई । इससे यह स्पष्ट है कि जैनियों की स्वतन्त्र राजनैतिक मर्यादा उनके त्रादि तीर्थंकर ऋषभ देव से ही चली त्राती रही किन्तु चब जैन राजमत्ता समाप्त हो गई तो जैन राजनीति शास्त्र भी उत्तरोत्तर लुप्त होता गया श्रीर ग्रन्त में स्थिति यहां तक पहुँची कि वे नैदिक नीति से डी शासित होने लगे।

यदि जैन राजनीति स्रौर नैदिक राजनीत में तुलना की जाय तो बहुत सी बातों में सर्जथा समानता पाई जाती है श्रीर बहुत सी सर्गथा एक दूसरे से भिन्न हैं । उदाहरण के लिये समानता देखिये:-त्र्वनित्यो विजयो यस्मादृश्यते युद्धन्यमानयोः ।

पराजयश्च सत्रामे तस्माद्युद्धं विवजेयेत् ॥

मनु• ग्र• ७ श्रो० १९६ त्रर्थातुः—युद्ध करने से पूर्व वदि किसी राजा को विजय में सन्देइ हो त्रीर परात्रय निश्चित हो तो ऐसी स्थिति में युद्ध का परित्याग करना चाहिये ।

हेमचन्द्राचार्य का भी ठीक ऐसा ही मन्तव्य है जैसेः----Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

#### [ ३२ ]

संदिग्धो विजयो युद्धेऽसंदिग्धः पुरुषत्त्वयः। सत्स्वन्येष्वित्युपायेषु भूपो युद्धं बिवर्जयेत् ॥ लघ्व॰ पु० २७ स्त्रो० २•. त्रर्थातुः----यदि युद्ध में विजय होने का सन्देह हो त्रौं।र जन संहार स्पष्ट दिख।ई देता हो तो दूसरे उपायों को काम में लेंकर युद्ध का परित्याग ही श्रेयस्कर है। "पुरुषद्वयः" से पाठक भलीभान्ति समफ सकते हैं कि हेमचन्द्राचार्य ने राजनीत में भी ग्रहिंग को कितना ऊँचा स्थान दिया है । कूट युद्ध के लिये गैदिक राजनीति की तरह जैन राजनीति भी विरुद्ध है। जैसे:---न कुटैरायुधेहन्यात् युध्यमानां रे रिपून्। न कर्णिभिर्नापि दिग्धैर्नाग्निज्बलित तेजनैः ॥ मनु• ग्र० ७ श्लो• ६०। श्रर्थात्:--- संग्राम में कूट शस्त्रों से, जलते हुए श्रग्नि कर्णिका के सटश भल बाले, विष से, बुभे हुए तथा जलते हुए श्रग्नि बागों से शत्रु को कभी न मारे। लष्वहम्नीते में इसी प्रकार का एक श्लोक है:---नातिरूत्तेविषाक्तेर्ने नैव कृटायुधेस्तथा । दषम्मृदादिभिर्नेव युध्येत् नाग्निता,पतैः ॥ पुका रोष रेलोंक प्रह 1 म्रार्थातः -- म्रात रूखे, विष से नुमेर हुए श्रीर ' म्रामि में तपाए हुए ब्रादि कूट शस्त्रों से युद्ध न करे। 🦒 🖓 🕬 लष्यई जीति में दंड देने के लिये दस स्थान बताए हैं:---(१) उदर। (२) उपर्द्ध ि (२) जिहा । (४) हाकी (५) कानी (६) घन । (७) देह । (८) पाद । (१) नासा । (१०) चक्षु । इनमें से

एक तो त्राशारीरिक दंड है जैसे घन ग्रोर ग्रन्थ नौ शारीरिक दएड हैं। वहां लिखा है कि दंड देते समय इस बात का ध्यान रखना चाहिये कि जिस ऋंग के द्वारा अपराध किया गया हो उसी का निग्रह करना क्राव-स्यक है दूसरे का नहीं।

ठीक इसी प्रकार का मन्तब्य मनु जी का भी है। जैसेः—

येन येन यथांगेन स्तेनो नृषु ावचेष्ठते। तत्तदेव हरेत्तस्य प्रत्यादेशाय पार्थिवः॥

मनु० ग्र० ८ स्रो० ३३८.

चोर दूसरे की वस्तु जिस २ श्रंग से चुरावे राजा उस के उस श्रग को कटवा डाले जिस से कि फिर कभी चोरी न कर सके।

बहां पर लिखना श्रप्रासंगिक न होगा कि जैन धर्म मन्थ स्थानाङ्ग सूत्र में दण्ड नीति के सात प्रकार बताए हैं (१) हक्कारे। (२) मक्कारे। (३) धिकारे। (४) परिभासे। (५) मण्डलीबन्घे। (६) कारागारे। (७) छविच्छेदे।

छविच्छेद वा श्रंगच्छेद एक ही बात है। श्रतः श्रंगच्छेद दण्ड-नीति का सातवां प्रकार है। ठीक स्थानाङ्ग के समान ही लघ्वईन्नीति भौ सात प्रकार के दण्डों का वर्णन करती है। जैसे:- (१) हाकार, (२) माकार, (३) घिकार, (४) परिभाषण. (६) मण्डलबन्ध, (६) काराद्वेपण, (७) श्रङ्ग खण्डन।

इसी प्रकार वर्णव्यवस्था की स्थापना में भी वैदिक क्रौर जैन धर्म समान हैं । ऋग्वेद की ऋचा के क्रनुसारः-

'ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीत् , बाहु राजन्यः कृतः ।'

उरू तदस्य यद्वेश्यः पद्भ्यां शूद्रोऽजायत् ॥

[ 38 ]

ब्रह्मा ने मुख से ब्राह्मण की, भुजात्रों से चत्रिय की, उरू से वैश्य की त्रौर पैरों से शूद्र की उत्पत्ति की। जैन मन्तन्य भी इस के साथ प्रायः मिलता जुलता ही है। जैन धर्म के स्रादि पुराण के स्रनुसार भगवान् ऋषिभदेव ने हाथ में तलवार पकड़ कर चत्रियकी, उरू से घलने का संकेत करके वैश्य की त्रौर चरणों से शूद्र की उत्पत्ति की। ब्राह्मणों की उत्पत्ति बाद में ऋषभ स्वामी के पुत्र भरत ने शास्त्र पदाते हुए मुख से की।

जैन धर्म में वर्णव्यवस्था प्रारम्भ से कर्म से मानी जाती है किन्तु वैदिक धर्म में बिशेष ज़ोर जन्म से वर्ण व्यवस्था मानने पर दिया है। यद्यपि वैदिक धर्म ग्रन्थों में ऐसे भी अनेक प्रमाण इमारे सामने हैं जिन से वर्ण व्यवस्था कर्म से सिद्ध होती है किन्तु व्यापक रूप से जन्म से ही वर्णव्यवस्था कर्म से सिद्ध होती है किन्तु व्यापक रूप से जन्म से ही वर्णव्यवस्था कर्म से सिद्ध होती है किन्तु व्यापक रूप से जन्म से ही वर्णव्यवस्था कर्म से सिद्ध होती है किन्तु व्यापक रूप से जन्म से ही वर्णव्यवस्था प्रचलित रही है। मेरे विचार में जैन शास्त्रों में प्रतिपादित कर्म वर्ण व्यवस्था का परित्थाग कर श्राज की जैन समाज जो व्यापक रूप में जन्मगत वर्ण व्यवस्था को मानने लगी है यह जैनियों पर वैष्णुवधर्म का ही प्रभाव है।

इसी प्रकार शत्रु पर चढ़ाई करने के समय के विषय में भी प्रायः दोनों एक मत ही हैं। जैसेः---

मार्गशोर्षे शुभे मासि यायाद्यात्रां महीपतिः । फाल्गुनं वाऽय चैत्रं वा मासौ प्रति यथा बत्तम् ॥ मनु० म्र ० श्रो० १८२.

म्राधीत् पवित्र अगहन के मास में राजा युद्ध की यात्रा करे श्राथवा जैसी श्राग्ती सामर्थ्य हो उस के अनुसार फाल्गुरा अथवा चैत्र के महीने में शत्र के राज्य पर आक्रमया करे।

#### ( ३५ )

अन्येष्वपितु कालेषु यदा पश्येदु ध्रवं जयम्। तदा यायाद्विगृह्ये व व्यसने चोत्थिते रिपोः ॥ मन॰ ग्र॰ ७ श्ठोक १८३ श्रर्थातुः— राजा जब श्रपनी जीत निश्चय जःने तथा बब देखे कि शतु इस समय विपत्ति में फंसा है तब वह अप्रन्य किसी महीने में युद्ध के लिए यात्रा करे। श्चत्र पाठक ज़रा जैन राजनीति की श्वोर ध्यान दें:-समुहर्ते सुशकुने मार्गादौ मास सप्तके। युद्धं कुर्वीत राजेन्द्रो वीच्य काल बलाबलम् ॥ लघ्व० पू० २६ श्लोक ३३ श्रर्थात्:- ग्रच्छे मुहूर्त में ग्रच्छे शरुन होने पर मार्गशीर्षाद ग्राठ महीनों में ग्राच्छा समय देख कर युद्ध के लिये प्रयाण करना चाहिये। वहां पर भी श्रावरा, भाद्रपद, श्राश्विन श्रौर कार्तिक इन चार महीनों में युद्ध यात्रा का निषेध कर के ब्राहिंसा धर्म की क्रोर कितना ध्यान रखा गया है। इसी प्रकार जैन राजनीति धर्म युद्ध के पत्त में होते हुए भो यह कहती है कि:-शत्रावन्याय निष्टेतु कर्तन्यं यथोचितम् । लष्व० पू० ३६ श्लोक ६. स्रर्थात् शत्रु यदि श्रन्याय पर तुला हो तब तो उस के साथ युद्ध म्रवश्य करना चाहिये।

इसी प्रकार दुष्टों को दंड़ देने के लिये और साधुओं के पालन के लिये भी वैदिक और जैन मन्तब्य एक ही है। जैसे:-

#### ( ३६ )

निमहेग तु पापानां साधूनां संम्रहेण च। द्विजातय इवेज्याभिः पूज्यन्ते सततं नृपाः ॥ मनु• त्र• ८ क्षोक ३११ श्रर्थात्: - जिस प्रकार द्विज यज्ञों द्वारा पवित्र होते हैं उसी प्रकार राजा लोग पापियों को दंड देने तथा साधुत्रों की रत्ता करने से पवित्र हन्ना करते हैं। इस से मिलते जुलते लष्वईंनीति के उदाहरण पर पाठक ज़रा दृष्टि डालें:-शिष्टानां पालनं कुर्वन् दुष्टानां निमहं पुनः। पूज्यते भुवने सर्वैः सुरासुर नृयोनिभिः॥ लष्व. पु० २२१ श्लोक ६. म्रर्थात्ः- सज्जनों का पालन क≀ने ऋौर टुष्टों का निग्रह करने वाले राजा लोग संसार में देव, रात्त्स ऋौर मनुष्य सब के द्वारा पूजे जाते हैं। बाल, आतुर और वृद्ध ये तीनों मनु और इमचन्द्राचार्य दोनों की दृष्टि में च्रन्तन्य हैं-त्तन्तव्यं प्रभुएा नित्यं त्तिपतां कार्यिएां नृएाम् । बालबृद्धातुराणांव कुर्वता हितमात्मनः ॥ मनु० ग्र० ८. स्रोक ३१२. श्रपना कल्याण चाइने वाले राजा तथा कार्यार्थी, बालक, वृद्ध तथा रोगी इन के द्वारा होने वाली निन्दा को चमा करता रहे । बालातुरातिवृद्धानां चन्तव्यं कठिनं वचः ॥ लब्ब० पू॰ २२१. स्टोक ६. श्रर्थात्ः- बालक रोगी श्रौर श्रतिवृद्धों के कठिन वचन को भी चमा कर देना चाहिये।

( ३७ )

उपयुकि कुछ उदाहरणों से पाठकों को भजीभाँति पता चल गया होगा कि बहुत सी बातों में वैदिक क्रौर जैन दोनों का राजनीति के नियमों में एक ही मत है। क्रन्य भी बहुत से विषयों पर दोनों मतों में समानता है, किन्तु यहां तो विस्तार भय से थोड़े से उदाहरण दिये गए हैं।

श्रव कुछ एक ऐसे उदाइरण दिये जाते हैं जिनसे पाठकों को पता चलेगा कि बहुत से विषयों पर जैन श्रौर वैदिक मत में विचार भिन्नता है। उन उदाइरणों से पाठकों को यह भी पता चलेगा कि जैन राजनीति किस प्रकार श्रपना स्वतन्त्र श्रास्तिस्व बनाए हुए थी श्रौर किस प्रकार उस के श्रनुयायी उस पर श्रमल करते थे। जैन-राबनीति में सब से बड़ी विशेषता हमें यह मिलती है कि उचित दण्ड के विधान के साथ २ ' श्रहिसा परमोधर्म.' के सिद्धान्त की उपेचा नहीं की गई। जैन राजा के दण्ड में कटुता के साथ २ दया के माधुर्य का श्रंश भी हमें मिलता है।

लघ्वईन्नीति में लिखा है कि स्त्री, ब्राझण या तण्स्वी इन से कोई बड़ा भारी अप्रपराध भी हो जाय तो भी इनका न तो कोई अंग च्छेद ही करवाना चाहिये श्रौर न ही उनको मृत्युदण्ड ही देना चाहिये । देश से बाहिर निकालना ही इन के लिये पर्याप्त है ! इस के विपरीत मनु बी ने लिखा है:---

गुरुं वा बालवृद्धं वा ब्राह्मएं वा बहुश्रुतम् । स्राततायिनमायाग्तं हन्यादेवाविचारयन् ॥

# मनु० ग्र० ८. श्रोब ३५०.

#### अर्थात् - यर्द गुरु, बात्तक, वृद्ध अयवा बहुत शास्त्रों का जानने

वाला ब्राह्मण भो ग्राततायी बन कर त्रावे तो बिना विचारे ही उसे मार डाले।

जैन राजा स्याय मार्ग में स्थित रहते हुए दण्ड तो प्रत्येक अपराधी को देना उचित समभते हैं किन्तु अहिंसा धर्म को सदा दृष्टि में रखते हुए वध के स्थान में उसे देश निकाला देना अच्छा समभते हैं। मारने की अप्रेदा अपराधी को ऐसा दण्ड देना जिस से वह जीवित रह कर आजन्म पश्चात्ताप करता रहे अधिक अच्छा है। अप्रराधो को मार कर नष्ट करने से कोई महत्व नहीं किन्तु उस को ऐनी परिस्थिति में रखना जिस से वह अपनी भूल को समभ सके उस के र्लिये प्रायश्चित्त कर सके और पुनः एक सच्चरित्र मागरिक बन सके, अधिक अच्छा है। विगड़ी मशीनरी को नष्ट तो हर एक ही कर सकता है किन्तु उस के पुरज़ों को ठीक कर पूर्ववत् चला देने वाले का ही गौरव होता है। आज का सभ्य संसार भी इस सत्य को भलीमाँति समभन लगा है आर उसी का यह परिणाम है कि बहुत से पाश्चात्य देशों में अपराधियों को मृत्यु दण्ड का विधान रोक दिया गया है। जैन राजनीति में भी मृत्यु दण्ड का सर्वथा अभाव नहीं है किन्तु दूसरे कठिन दण्डों के सद्धाध में इसका त्याग अधिक अच्छा माना जाता है।

वैदिक राजनीति के त्रानुसार यदि कोई व्यक्ति ग्रानपत्य मर जाय तो उस की सम्पत्ति की श्राधिकारिणी उस की पत्नी नहीं हो सक्त्ती किन्तु '' राजगामी तस्यार्थ संचयः '' श्रार्थात् राजा ही उसका त्राधिकारी होता है। मनु जी का कइना है किः —

वशाऽपुत्रासु चैवं स्याद्रत्तर्गं ।नष्कुलासुच । पतिन्नतासुच स्नीषु विधवास्वातुरासु च ॥

#### मनु॰ ग्र॰ ८. स्रोक २९

बन्ध्या, पुत्रहीना, जिस स्त्रं। के कुल में कोई न हो, पतित्रता विधवा तथा रोगिणी स्त्री के धन का रत्त्क राजा होता है।

जैन राजनीति का मन्तव्य इस से सर्थथा भिन्न है हेमचन्द्र जी लिखते हैं:---

श्चनपत्ये मृते पत्यौ सर्वस्य स्वामिनी वधूः। 🥂 🦗 🛃 स्रर्थात् --- पति यदि निःसग्तान मर जाय तो उस की सारी सम्पत्ति की स्रधिकारिणी उस की पत्नो होती है। इसी प्रकार स्रागेः----

भ्रब्टे नब्टे च वित्तिप्ते पतौ प्रम्नजिते मृते । तस्य निश्शेष वित्तस्याधिपास्याद्वरवर्णिनी ॥

पुत्रस्य सत्वेऽसत्वे च भत्त्वत्साऽधिकारिणी ॥ पृ० १२८. श्ठो० ५२, ५३.

ऋर्थात् — पति यदि भ्रध हो बाये, नष्ट हो जाये, पागल हों जाये, सन्यासी हो जाये या मर जाए इन सब हालतों में उस के पुत्र हो चाहे न हो तो पति की सारी सम्पत्तिकी ऋषिकारिग्री उस की पत्नी होती है।

वैदिक साहित्य में पुत्र का स्थान बड़ा विचित्र है:—

पुन्नाम्ना नरकाद्यस्मात् त्रायते पितरं सुतः। तस्मात् पुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयंभुवा॥

मनु त्र ० ६. श्लोक १३⊂

त्र्यर्थात् — जिस कारण बेटा "पुँ "नाम नरक से पितरों की रत्ता करता है इसी से खयं ब्रह्मा ने बेटे को पुत्र कह कर पुकारा है।

इस सत्य की त्रौर भी पुष्टि करते हुए मनुजी लिखते हैं:--

[ ¥• ]

ज्येष्ठेन जात मात्रेण पुत्री भवति मानवः। पितृ णामनृण्णश्चैव स तक्षात्सर्वमर्हति॥

मनु ग्रा॰ ९, श्लोंक १०६.

पिता ज्येष्ट पुत्र के जन्म लेते ही पुत्रवान् हो जाता है स्रौर गितृ ऋग् से उऋग् होता है श्रतएव पिता का रव धन पाने का स्त्रधिकारी वही है।

इस प्रकार मनु जी के मन्तव्य के अनुसार पुत्रहीन मनुष्य की गति नहीं हो सकती। वह मर कर नरक में जाता है। अन्रतः पितरों को पिण्डदान के लिये पुत्र का होना नितान्त आवश्यक है। मनु जी का तो यहां तक कहना है कि पुत्र की उत्पत्ति केवल नरक से बचाती ही नहीं परन्तु स्वर्ग के मार्ग को खोलने में भी एक निश्चित साधन है। आप कहते हैं किः—

पुत्रेण लोकाञ्जयति पौत्रेणानन्त्यमश्नुते । अथ पुत्रस्य पौत्रेण बष्तस्याप्नोति विष्ठपम् ॥ मनु ग्न. ० ६. स्ठोक १३७.

श्रर्थात् – पुत्र के जन्म लेने से मनुष्य स्वर्गादि लोकों को पाते हैं श्रौर पौत्र के जन्म से स्वर्ग में चिरकाल पर्यन्त क्रवस्थिति होतो है श्रौर प्रयौत्र की उत्पत्ति से सूर्यलोक में निवास किया करता है। इस प्रकार मनु जी पुत्र के साथ २ प्रयौत्र को भी स्वर्ग का साधन मानते हैं।

जैन सिद्धान्त इस के सर्वथा विपरीत है। भद्रवाहु सहिता में लिखा है----

## 

#### ( ४१ )

दृष्टाःसीर्थकृतोऽपुत्राः पञ्चकल्याणभागिनः ।

देवेन्द्रपूरुयपादाब्जाः लोकत्रय विलोकिनः ॥ ६ ॥ स्रर्थात् – यदि पुत्र की उत्पत्ति ही पुण्यवानी का लच्च है तो सैंकड़ों पुत्रों वालों की दुर्गति होती क्यों दिखाई देती है ! इस के विपरीत पुत्र-रहित तीर्थं कर पांच कल्या के भागी, त्रिलोकदशीं क्रोर इन्द्रादि से पूजित पाए जाते हैं।

जैन सिद्धान्त के अनुसार पिता के कमों का मोक्ता पुत्र नहीं श्रोर पुत्र के कमों का मोक्ता पिता नहीं हो सकता। दोनों को अपने श्रपने कमों का फल स्वतन्त्र रूप से मोगना पड़ता है। यदि पिता दुश्वरित्र और पापी है और पुत्र सत्कियावान् है तो पिता को तो अपने कमों का दण्ड अवश्य भोगना पड़ेगा ही। पुत्र अपने शुभ कमों का शुभ फल पाएगा। उत्तम से उत्तम पुत्र भी पापी पिता के कमों को घोने में कभी समर्थ नहीं हो सकता। पिता की मृत्यु के पश्चात् पुत्र भल्ले ही पिता के कल्य एक लिये कितनी कियाएं क्योंन करे किन्तु वे मृतात्मा के लिये सब ब्यर्थ हैं। जैन शास्त्रों में आद किया का कोई महत्व नहीं है। पुत्र ऐहलौकिक आनन्द का कारण बन सकता है, पारलौकिक किया में पिता के लिये वह कोई महत्व नहीं रखता यह जैन दर्शन का मन्तव्य है।

मनु जी ने द्विजमात्र के लिये ब्रह्म यज्ञ, पितृ यज्ञ, देव यज्ञ, भूरा यज्ञ, नृयज्ञ ये पांच यज्ञ माने हैं। इन सब का लत्त्त्रण करते हुए छाप कइते हैं किः--

त्रध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम् । होमो देवो बल्लिर्भोतो नृयज्ञोर्ऽतिथि पूजनम् ॥ मन् ग्र॰ ३. श्लो॰ ७०. ग्रर्थात्- शिभ्यों को श्राध्यापन ब्रह्म यज्ञ, पितरों को तर्पण पितृयज्ञ, होम करना देवयज्ञ, जीवोंको श्रान्न की बलि देना भूतयज्ञ, श्रींर श्रतिथि का श्रादर सत्कार करना तृयज्ञ कहलाता है।

वैदिक धर्म प्रन्थों में यहों का बहुत ऊंचा स्थान है। ब्राह्मण प्रन्थों में यहों का विस्तार पूर्वक वर्णन तथा विधान मिलता है। राजा के लिये राजसूय, त्रौर श्रश्वमेधादि यहों का विधान है। बहुत से यहों में पशुवध का भी विधान है। यहा के लिये पशु को मारना भी पाप नहीं समफा जाता उल्टा न्त्रागे के जन्म में उत्तम गति पाने के लिये उसे सर्टिफिकेट मिल जाता है। मनु जी का कथन है किः-

यज्ञार्थं पशवः सुष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा। यज्ञम्य भूत्ये सर्वस्य तस्माग्रज्ञे वधोऽवधः॥

मनु ग्र० ५, श्लो० ३१.

द्र्यर्थात् -- स्वयंभू ब्रह्मा ने यज्ञ के लिये क्रौर यज्ञों को समृद्धि के लिये पशुद्र्यों को बनाया है। ऋतएव यज्ञ में पशु का वध क्रवध क्रयीत् वध जन्य दोष रहित है।

भ्यौषध्यः प्रशवो बृत्तास्तिर्यंचः पत्तिएस्तथा। यहार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युत्तृतीः पुनः ॥ मनु भ्र० ५. श्ठो० ४०. श्रोषधि पशु वृद्धादि श्रौर पत्ती ये सब यज्ञ के निमित्त मारे जाने पर फिर उत्तम योनि में जन्म प्रहण करते हैं।

इस प्रकार वैदिक घर्म प्रन्थों में हिंसामय वर्शों का विधान मिलता है। कुछ एक वैदिक विद्वानों ने जो हिंसा में थिश्वास नहीं करते वैदिक मन्त्रों का अप्रयं अपने दृष्टिकोण के अनुकूल ऐसा किया है कि जिस से हिंसा विधान के प्रतिपादन का निवारण हो जाता है किन्तु वह प्रयास सकल नहीं कहा जा सकता क्योकि गौगाक्रार्थ मुख्यार्थ की विशेषता को छिपा नहीं सकता । बहुत से लोगों ने बहां संभव हो सका है हिंसा प्रतिपादक पाठों पर प्रद्तेप की मोहर लगाने का भी निष्कल प्रयास किया है । काल्पनिक युक्तियें तथा स्वमन्तव्यानुकूत्तक्रार्थ वास्तविक तत्य को छिपाने में कभी भी समर्थ नहीं हो सकते ।

उपर्युक्त वैदिक यज्ञों से ऋब पाठक जैनयज्ञों की तुलना करें। हेमचन्द्राचार्य ने लध्वईन्नीति में जैन राजा के लिये पांच यज्ञों का विधान किया है–जैसे-–

दुष्ट य दण्डः सुजनस्य पूजा, न्यायेन कोशस्य च संप्रवृद्धिः । अपचपातो रिपु राष्ट्र रज्ञा ५चैव यज्ञा कथिता नृपाणाम् ॥ प्र• ६ स्ठो॰ ४४. श्रर्थात्ः- टुष्ट को टण्ड देना, सड्जन को पूचा करना, न्याय से खजाने

को बढ़ाना. किसी का पत्तपात न करना और शत्रु से राष्ट्र को रद्दा करना ये रात्रास्त्रों के लिये पांच यज्ञ हैं।

जो लोग जैन धर्म को कायरों का धर्म मानते हैं झैर जैन राजा को शत्रु के सामने शीव्र पतन की कल्पना करते हैं उन को जैनियां के प्रथम यज्ञ ख्रौर झन्तिम की ख्रोर विशेष घ्यान देना चाहिये।

जैन राजा ' ऋहिंसा परमोधर्मः ' का उपासक होते हुए भी अपगची दुष्ट पुरुष को बना दण्ड दिये नहीं छोड़ सकता। चौथे यज्ञ " ऋपच्चपात " का प्रथम यज्ञ से बड़ा घनिष्ट सम्बन्ध है। दण्ड देते समय न्यायार्घ श पच्चगत रहित होना चा हये। जैन राजा में ये दोनों मुग्ए क्सि प्रकार प्राचीन काल में घटित होते रहे हैं यह नीचे लिखे दृष्टान्त से पाठकों को भनी मांति ज्ञात हो जाएगा:-

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

[ ¥¥ ]

प्राचीन समय में मलय देश की राजघानी रत्नपुर में प्रजापति नामक राजा राज्य करता था। उस के पुत्र का नाम चन्द्रचूल था जो कि बड़ा ही दुष्ट श्रौर दुश्चरित्र था। रत्नपुर में एक कुबेरदत्त सेठ रहता था जिस ने श्रपनी कन्या का पाणिग्रिहणा वहां के एक श्रेष्ठीपुत्र श्रीदत्त के साथ किया। कन्या बड़ी ही रूपवती थी। उस के सौन्दर्य की महिमा चन्द्रचूल के कानों तक पहुंची। जबकि विवाह संस्कार हो रहा था तब चन्द्रचूल उस सुन्दरी कन्या को बलपूर्वक हरण करने केलिये लोगों की बड़ी भीड़ में पहुंच गया।

राजकुमार के इस दुष्टाचार से लोगों को बड़ा टुःख हुआ । नगर के पञ्च मिलकर राजा के पास गए त्रौर राजकुमार की इस नीचता की शिकायत की । राजा न्यायप्रिय था त्रौर पत्तपात करना तो जानता ही न था । जब उस ने श्रपने पुत्र की टुर्श्वरित्रता की बात सुनी तो उसे उस पर बड़ा कोघ त्राया । चन्द्रचूज को राजा के सामने लाया गया । राजा ने उसे देखते ही तुरंत श्राज्ञा दी:--

तदालोक्य 'किमित्येष पापीहानीयते द्रतम् ।

निशातं शूलमारोप्य श्मशाने स्थाप्यतामिति । श्रर्थात्ः– इस पापी को यहां लाने की क्या त्रावश्यकता है १ इस को तो शीघ्र ही शमशान घाट में तीखे शूच पर लटका दो ।

राजा का मन्त्री बड़ा बुद्धिमान् था। उस ने राजकुमार को दण्ड देने का भार श्रपने ऊपर ले लिया। वह राजकुमार को जंगल में ले गया श्रीर वहां जैन मुनियों की सेवा में उसे दीच्चा दिलाई।

यह थी जैन राजान्त्रों की न्याय परायग्रता स्त्रौर निष्पत्त दण्ड विधान | न्याय के सिद्दासन पर जैठ कर वे पत्त्पात नहीं दिखाते ये | दुष्ट को दएड देना इस प्रथम यज्ञ का वे भलीभाँति पालन करते थे। वे दुष्ट दुष्ट में भेद नहीं समफते थे। दुष्ट चाहे प्रजा में उत्पन्न हुश्रा हो चाहे राज महल में, दुष्ट तो दुष्ट ही है; श्रतः उस को दण्ड श्रवश्य मिलना चाहिये श्रौर दएड भी ऐसा जो कि उस की दुष्टता के श्रनुकूल हो।

हेमचन्द्राचार्यं ने लिखा है कि जो राजा न्याय में स्थित रहता है। चोर, धूर्त ग्रौर दुष्टो को दण्ड देता है वह सीधा स्वर्ग में जाता है। इस प्रकार उन लोगों के लिये जो जैनधर्म में वीरता के ग्रामाव की कल्पना करते हैं ग्रौर इसी कारण जैनियों को कई प्रकार की ग्रानुचित उपाधियां देने का साहस कर बैठते हैं। जैन राजाग्रों के प्रथम ग्रौर ग्रान्तिम दो यज्ञ पर्याप्त उत्तर होगा। किसी भी धर्म के शास्त्रीय ज्ञान से परिचित हुए बिना उसके उत्पर टीका टिप्पणी करना कहां तक ठीक होता है इस की कल्पना पाठक स्वयं कर सकते हैं।

त्रव अन्त में मैं जैन राजनीति की एक विशेषता और बताना चाहता हूं । वह विशेषता वैदिक राजनीति में नहीं पाई जाती ! चकवर्ती राजा तो वैदिक और जैन दोनो की नीतियों में पाए जाते हैं । वैदिक धर्म में चकवर्ती पद को पाने के लिये ग्राश्वमेघ और राजसूय यज्ञों का विधान है । जैन शास्त्रों में चकवर्ती बनने के लिये राजसूय और श्रश्वमेघ यज्ञों का विधान नहीं मिलता । जैन धर्म में भी चकवर्तीत्व पद पाने के लिये जब युद्ध करना पड़ता होगा तब हिंसा अवश्य होती होगी ही किन्तु जैन घर्म प्रन्यों में चल की परीत्ताके लिये ग्रान्य भी अहिंसामय उषाय बताए गए हैं । हिंसामय युद्धों के स्थान पर जलयुद्ध, दृष्टियुद्ध और बाहुयुद्ध का विधान है । इन में बाहुयुद्ध प्रधान रहा है । प्रायः जब दो राजाओं में युद्ध होता है तो दोनों पत्त की लाखों की संख्या में

#### [¥Ę]

सेनाएं एक दूसरे पर टूट पड़ती हैं। कोई वीर राजा हुए तो सेना के साथ २ युद्ध में चले गये। नहीं तो त्राकृतर सेनाएं ही लड़ा करती हैं त्रीर राजा त्रापने त्राप को महलों में या किलों में सुगद्धित रखते हैं। इस प्रकार दो व्यक्तियों के राज्य लाभ के लिये सइस्रों सिपाही युद्ध भूमि में अपने जीवन खोजैठते हैं। जैन नीतिज्ञों को यह बात ठीक नहीं लगी। इस कारण उन्हों ने बाहुयुद्ध की प्रथा चलाई । बाहुयुद्ध में केवल दो विरोधी राजास्त्रों का ही युद्ध होता था । सेना उस में भाग नहीं लेती थी। जो राजा जीतता उस से पराजित रात्रा श्राधीनता स्वीकार कर लेता। इस तरह सेनात्रों के युद्ध से जो लाखों व्यक्ति प्रों का संदार होता, वह बच जाता । जैन धर्मप्रन्थों में बाहुयुद्ध के बहुत से उदाहरण मिनते हैं। कहते हैं कि नेमि महाराज एक बाग ग्राचानक ही भगवान् कृष्ण की शस्त्रशाला में चले गए। उन्होंने श्रीकृष्ण जी के चक को कुम्हार के चक की भांति घुम। दिया। शार्ड धनुष को मृणाल की तरह, कौमोद की गदा को लाठों की तरह उठा डाला क्रांग पाश्चबन्य शल को खूब जोर से बनाया। शंख ध्वनि को सुन कर कृष्ण जी को किसी शत्रु के स्त्राने का संदेह हुन्ना त्र्यौर वड तुरन्त ही शस्त्रशाला में त्रा गए। वहां उन्होंने नेमि महाराज को खड़े पाया। दोनों ने वल-परीच्चा के लिये बाहुयुद्ध को ही उचिन समफा क्रें,र किर दोनों का बाहयुद्ध हन्ना।

इसी प्रकार भरत श्रौर बाहुबलि का युद्ध भी चतृत प्रांमद्ध है। पहले दोनों की सेनाएं लड़ने को उद्यत थीं किन्तु दोनों के प्रधानमत्रियों ने सेनाश्चों के युद्ध में बहुत जन संहार देखकर यहा निश्चय किया कि दोनों का बाहुयुद्ध हो श्रौर श्रान्त में हुश्चा भी यहो।

### इस प्रकार जैनराजनीति में युद्ध के विधान में 'ख़दिसा परमो-

( 89 )

धर्म." इस मिद्धान्त 'का बहुत ऊंचा स्थान है । इस छोटे से लेख में पाठकों को भलीभति पता चल गया होगा कि जैन घर्म वास्तव में वीर धर्म है । जो लोग इस से अन्यथा कल्पना करते हैं वे जैनधर्म के मर्म से अनभिज्ञ हैं । उन को चाहिये कि वे जैन शास्त्रों का अध्ययन करके इस के महत्व को समर्भे । इम के साथ २ मैं जैन कुलोत्पन्न सड्जनों से भी निवेदन करना चाहता हूं कि वे नाममात्र के जैन होने में ही गौरव न समर्भे । उन को अपनी प्राचीन संस्कृति और प्राचीन गौरव को कभी न मुलाना चाहिये । यदि वे अपने पूर्वजों के दिखाए पथ पर चलोंगे तभी वास्तव में सब्चे जैन कहलाने के योग्य बन सर्केंगे ।



# 

जैसा कि पहिले भी बता चुके है वैदिक, जैन त्रौर बौद्ध ये तीनों धर्म अप्रति प्राचीन काल से साथ साथ चले आए हैं अतः तीनों का एक दूसरे पर प्रभाव पड़ता रहा है। तीनों घर्मों के ऋनुयायी एक दूसरे के सिद्धान्तों को समय २ पर श्रपनाते रहे हैं। स्रौर एक दूसरे से प्रभावित होते रहे हैं। निस्सन्देइ तीनों का जीवन चिरकाल से पारस्परिक संघर्षमय चलता रहा है। श्रोर प्रत्येक ने अपने अपने सिद्धान्तों को ही एक मात्र कल्याए का साधन माना है किन्तुयह संघर्ष ऐसा ही था जैसा कि तीन सहोदर भाइयों का होता है । तीनों घर्मों के घर्म प्रन्थों को यदि सूचम दृष्टि से पढ़ा जाय तो उसके निचोड़ में ब्रति प्राचीन भारतीय सभ्यता की एक ही मलक ट छगोचर होती है। तीनों भर्मों की गहराई में एक हो संस्कृति छिपी मिलती है। ठीक इसी प्रकार जैसे तीन सहोदर भाइयों में पारस्परिक मतभेद के होने पर भी मातुस्नेह का श्रोत समान रूप से ही वहा करता है। श्रातएव वैदिक, जैन आीर बौद्ध इन तीनों में किसी एक के सिद्धान्त पर उसी के दृष्टि को ए से विवेचन करना या कोई निर्एय देना उस मन्तव्य के साथ म्रान्याय करना होगा। किसी भा विषय का विश्लेषण तीनों धर्मों के बिद्धान्तों को घ्यान में रखते हुए तुजनात्मक दृष्टि से ही करना चाहिये । ऐशा करने से ही वह सुन्दर आरी निर्णयात्मक हो सकता है। अतएव जैन धर्म में वर्णव्यवस्था के बिश्लेषण के साथ साथ वैदिक श्रीर बौद्ध धर्मों

में वर्श्यवस्था की परिपाटी का दिग्दर्शन नितान्त क्रावश्यक हो जाता है। तोनों धर्मों की साथ साथ प्रगति होने के कारण तीनों ने जो एक दूसरे की सामाजिक व्यवस्था पर गहरा प्रभाव डाला है उसकी उपेचा नहीं की वा सकती। सामाजिक धार्मिक क्रौर राजनैतिक क्रादि सभी चुत्रों में यह प्रभाव स्पष्ट दिखाई पड़ता है।

# ॥ वैदिक वर्ण व्यवस्था ॥

चारों वेदों में सब से प्राचीन ऋग्वेद माना बाता है। इस वेद के दस मंडल हैं। प्रथम नौ मण्डलों में कहीं भी वर्णव्यवस्या का विघान नहीं पाया जाता। दशम मंडल में वर्णव्यवस्था का विघान मिलता है बो इस प्रकार है:----

बाह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहु राजन्यः कृतः । उद्घ तदस्य यद्वेश्यः पद्भ्यां शूद्रोऽजायत् ॥

इस मंत्र में ब्राह्मण की मुख से, च्चत्रिय की मुजान्त्रों से, वैश्य की उरू से न्नौर शूद्र की पैरों से तुलना या उत्पत्ति ध्यान देने योग्य है।

इस मंत्र के श्राधार पर बहुत से विद्वानों ने वैदिक काल में जन्मगत वव्यवस्था सिद्धर्ण करने को कोशिश की है किन्तु भाषा विज्ञान के पण्डितों ने यह सिद्ध कर दिया है कि ऋग्वेद के दशम मंडल की रचना प्रथम नौ मण्डलों के बहुत बाद की है। दशम मंडल की भाषा से ही यह बात सिद्ध हो जातो है कि उसकी भाषा प्रथम नौ मंडलों की भाषा से भिन्न प्रकार की है। ग्रातः ऋग्वैदिक काल में वर्थ व्यवस्था का अस्तित्व नहीं माना जा सकता।

# ॥ वर्ण व्यवस्था का प्रारम्भ ॥

वर्ण शब्द का ऋर्थ है रंग (complexion) । भारतीय म्रार्थ लोगों का रंग गौर म्रौर सुन्दर होता था। कृष्ण या काले वर्ण के द्राविड म्रादि जातियों के लोग भी भारत भूमि में बसते थे। म्रार्य जाति का काले रंग की जातियों से कुछ काल तक संघर्ष भी रहा। ऐसा प्रतीत होता है कि म्रायों ने उन कृष्ण वर्ण जाति के लोगों से जिन्हें वे म्रानार्थ या दस्यु कह कर पुकारते थे म्रपनी उत्कृष्टता की मिन्नता प्रकट करने के लिये ही वर्ण शब्द का प्रयोग प्रारम्भ किया होगा। बाद में जैसा कि ऋग्वेद के दशम मंडल में मिलता है समाज को बाह्यण, चत्रिय बैश्व म्रीर शूद्र इन चार भागों में विभक्त कर दिया। प्रारम्भ में यह वर्ण व्यवस्या कर्म गत यी जन्म गत नहीं। कोई भी पुरुष म्राप्ने उच्च यानीच कर्मों से ब्राह्यण, चत्रिय, वैश्य या शूद्र बन सकता था। यही कारण है कि वैदिक धर्म के प्रसिद्ध ऋषि विश्वामित्र वशिष्ठ म्रोर दीर्घतमा म्रादि म्राह्यण होते हुए भी त्रापने उत्कृष्ट कर्मो से ब्राह्यण पद को प्राप्त हुए। मनु जो महाराज भी इसी सत्य की पुष्टि करते हैं---

शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्चैति श्ट्रताम् । च्रांत्रयाज्जातमेवंतु विद्याद्वेश्यात्त्येव च ॥ मनु १०/६५/ ग्रर्थात् जिस प्रकार श्रद्व ब्राह्मण बन जाता है श्रौर ब्राह्मण श्रद्व बन जाता है उसी प्रकार च्यत्रिय ग्रौर वैश्य के विषय में भी

शह का जाता र ज

कुछ काल के पश्चात् वर्ग्य के स्थान में जाति शब्द का भी प्रयोग होने लगा। वैदिक साहित्य में सर्व प्रथम यह शब्द कात्पायन

#### ( 48)

श्रीत सूत्रमें भिजता है। उसमें इसका प्रयोग वर्श के द्रार्थ में नहीं किया किन्तु परिवार या कुल के श्रार्थ में मिलता है। परन्तु जैसे २ वर्श व्यवस्था जन्म सिद्व श्राधिकारों में फंसती गई वैसे २ वर्श के स्थान में जाति शब्द का प्रयोग विशेष रूप से होने लगा। श्रान्त में जाति शब्द का प्रयोग इतना श्राधिक प्रचलित हो गया कि वर्श शब्द उसके सामने लुप्त सा हो गया। श्राज कल भी हमारे देश में सर्वत्र जाति शब्द का ही प्रयोग होता है। व्राह्मरण वर्श, चत्रिय वर्श, वैश्य वर्श श्रीर शूद वर्श के स्थान में ब्राह्मरण जाति चत्रिय जाति, वैश्य जाति श्रीर शूद जाति का प्रयोग करते हैं।

# ॥ अनेक जातियों की उत्पत्ति ॥

प्रारम्भ में जब वर्श्यवस्था का युग शुरु हुद्रा तो चार ही वर्श ये। ग्राज की भाषा में चार जातियें थीं। इन्हीं चार जातियों में से ग्राज की सैंकड़ों जातियों की उत्पत्ति किस प्रकार हुई इसका पता बहुत कुछ मनुस्पृतिसे चल जाता है। मनु जी की राजनीति के ग्रनुसार बाह्य को तो चारों वर्णों की कन्यान्रों के साथ विवाह करने का श्राधिकार है ग्रौर बाको के वर्ण या जातियें श्रपने से नीचे किसी भी वर्ण की कन्या के साथ विवाह सम्बन्ध कर सकती हैं किन्तु ग्रपने से उच्च वर्ण के साथ नहीं।

शूद्रेव भार्या शुद्रस्य सा च स्वा च विशाः स्मृते । ते च स्वाचैव राज्ञश्च ताश्च स्वाचामजन्मनः ॥ मनु० थ्र० ३ श्लोक १३.

## त्र्रार्थात्:-- शूदा ही शूद की स्त्री हो सकती है दूसरी नहीं | वैश्य को

वैश्य वर्ण की श्रीर शद्दा चत्रिय को चत्रिया, वैश्या तथा शद्रा, श्रीर ब्राह्मणों को चारों वर्णों की कन्याश्रोंसे विवाह करनेका अधिकार

È I

चारों वर्ण श्रपने २ वर्ण में विवाह सम्बन्ध करके जो संतान उत्पन्न करते हैं वह संतान ही शुद्ध बाझण, चुत्रिय, वैश्य श्रौर शूद्ध मानी जाती है | जैसे:-

सर्व वर्षों षु तुल्यासु पत्नीब्वत्ततयोत्विषु । श्रानुलोम्येन संभूता जात्या ज्ञोवास्त एव ते ॥

मनु ग्र० १०. श्लोक ५०.

अर्थात्:- इन चार वर्णों में सवर्ण अत्त्तयोनि विवाहिता श्त्रिसे में अनुलोम कम से जो संतान उत्पन्न होती है जैसे बाह्यण से ब झणी में जो पुत्र उत्पन्न होगा वह बाह्य कहलावेगा। च्त्रिय से च्त्रिया में उत्पन च्त्रिय, वैश्य से वैश्या में उत्पन्न वैश्य होता है।

इसके विपरीत जैसा कि मनु जी ने ऊपर भिन्न वर्णों में भी उत्तरोत्तर विवाह का विधान किया है उस से जो सन्तति उत्पन्न होती है वही ग्राज की सैंकड़ों बातियों को उत्त्पत्ति में मूल कारण है। उनकी उत्पत्ति के विषय में भी मनुस्पृति में पर्याप्त विवर्ण मिजता है जैसे:--

बाह्यणाद्वे श्यकन्यायामम्बष्टो नाम जायते । निवादः शूट्रकन्यायां यः पारशव उच्यते ॥ झ० १०. स्ठोक ८. इत्रियाच्छ्रूद्र कन्यायां करूाचार विहारवान् । इत्र शूट्रवपुर्जन्तुरुमो नाम प्रजायते ॥६॥ इत्रियाद्विप्रकन्यायां सूतो भवति जातितः । वैश्यान्मगघवेषेहौ राजविप्रांगना सतौ ॥११॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### ( 43)

त्राह्म आदु मकन्याया मावृतो नाम जायते । आभोरो Sम्बष्छ कम्याया मायोगव्यां तु धिग्व ग्राः ॥१४॥ जातो निषादाच्छ द्रायां जात्या भवति पुक्कसः । शू द्राज्जातो निषाद्यातु स वै कुक्कु टकः स्मृतः ॥१८॥ घृ तुर्जातस्तयो प्रायां श्वपाकः इति कीर्त्यते । चै देह केन त्वम्बष्ठ या मुत्पन्नो चे ग्रा उच्यते ॥१६॥ द्विजातयः सवर्फा सु जनयन्त्य वृतांस्तु यान । तान्सावित्री परिश्रष्टान् वात्यानिति विनिर्दिशत् ॥२०॥ व्रात्यात्तु जायते विप्रात्पापात्मा भूर्जकण्टकः । ष्रावन्यवाटधानौ च पुष्यधः शैरव एव च ॥२ ॥ मल्लो मल्लश्च राजन्याद् वात्यानिच्छित्रि तेव च । नटश्च करग्रा रचे क्याही हुई वैश्य कर्या में जो कोई पुत्र उत्पन्न के कर्या प्रायां क्या से क्याही हुई वैश्य कर्या में जो कोई पुत्र उत्पन्न

होवे वह 'म्रम्बन्न' कहाता है। ग्रौर शूद कम्या में जो उत्पन्न होवे वह 'निषाद' कहाता है उसी को पाराशव भी कहते हैं।।ादा।

चत्रिय से व्याही हुई शूद्र कन्या में उत्पन्न पुत्र कर्रूकर्म वाला होता है उसका स्वभाव कुछ चत्रिय तथा कुछ शूद्र से मिलता जुलता है। उसी को 'उग्र' भी कहते हैं।।१।।

च्चत्रियदारा ब्राह्म ए. की कन्या में जो पुत्र उत्पन्न हो वह सृतं बाति का कहा जात। है।

वैश्य से च्चत्रिय तथा ब्राह्मण कन्या में उत्पन्न पुत्र 'झावृत', झम्बद्र नाम की कन्या में बायमान ''झाभीर'' एवं झायोगवी में जायमान बालक ''धिग्वण्'' कहा जाता है ॥१५॥ शूटा में नियाद ढारा उत्तन पुत्र ''पुक्रस'' तथा शूट से निषाट कन्या में जायमान पुत्र कुक्कुट कहे जाते हैं ॥१⊂॥

चत्ता द्वारा उग्र कन्या में जन्मा हुन्न्रा पुत्र "श्वपाक" कहा जाता है। वैदेह से स्रम्बष्ट नाम्नी कन्या में उत्पन्न पुत्र वेग्र कहलाता है।। १६ ॥

द्विजाति की सबर्णा कन्यात्रों में उत्पन पुत्रों का यदि यज्ञोपवीत संस्कार न हो तो वे ''व्रात्य'' कहे जाते हैं ।। २० ॥

ब्रात्त्य संतान से पापात्मा 'भूर्जकण्टक'' पुत्र जन्मता है । देश मेद से इसी को 'द्र्यावन्त्य', 'वाटघान', पुष्पत्र 'तथा ''शैख'' भी कइते हैं ॥ २१ ॥

च्चत्रिय जाति की वात्य से उत्पन पुत्र, माछ, पति की नच्छिवि, नट, करण, रवस. तथा द्रविड़ कहलाते हैं।। २२॥

त्र्याजकल उपलब्ध सूत, ग्रामीर निषाद श्रौर शेल श्रादि ग्रानेक जातियों की उत्पत्ति चारों वर्णों के श्रान्तर्जातीय विवाह सम्बन्धों से किस प्रकार होती गई यह मनु जी की राजनैतिक व्यवस्था से पाठकों को भली भाँति स्पष्ट हो गया होगा !

इस के द्रांतरिक लोगों के भिन्न भिन्न पेशे या व्यवसाय भी स्त्रानेक नवीन जातियों की उत्पत्ति में नवीन कारण बने । जैसे सोने का काम करने वाले स्वर्णकार या सुनार, लोहे का काम करने वाले लोहकार या लुहार, चमड़े का काम करने वाले चर्मकार या चमार, वस्त्र घोने का काम करने वाले घोनी, चौरकर्म करने वाले नापित या नाई, तेल निकालने वाले तेली, वस्त्र बुनने का काम करने वाले तन्तुवाय या जुलाहे, इत्यादि म्लानेक जातियों के नाम उनके कर्म या व्यवसाय के स्त्राधार पर पड़े ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

इस प्रकार वैदिक सिद्धान्त के ऋनुसार भारत में ऋनेक बातियों की उत्पत्ति होती गई। जैसा कि पहले भी बताया जा चुका है कि ऋग्वैदिक काल में तो वर्णव्यवस्था कर्म से ही मानी जाती थी जन्म से नहीं। इसी सत्य को पुष्ट करने वाला एक श्ठोक शुक्रनीति में भी ऋगता है:-

विश्वामित्रो वसिष्ठश्च मतंगो नारदादयः । तपोविशेषसंप्राप्ताः उत्तमत्वं न जातितः ॥

श्रर्थात्:- विश्वामित्र, वसिष्ठ, मतंग, त्रौर नारदादि ऋषि तप के प्रभाव से उत्तम पद को प्राप्त हुए जातिसे नहीं। ''बाल्मीकि रामायणु'' के कर्ता महर्षि वाल्मीकि के विषय में तो सब जानते हैं कि वह किस प्रकार नीच जाति में उत्पन्न हो कर भी राम की महिमा से कितने उच्च पद को प्राप्त हुए। चकवर्ती महाराज की महाराणी सीता को भी उन्होंने ग्रापने ग्राश्रम में ग्राश्रय दिया था।

विस्तार भय से इस लेख को अधिक न बढ़ाते हुए अन्त में मैं यही बताना चाइता हूं कि वैदिककाल में वर्णव्यवस्था कर्म से ही मानी जाती थी। उपर्युक्त विवर्ण से पाठकों को इस सत्य का भलीभाँति फ्ता चल गया होगा। आज कल की जन्मगत वर्णव्यवस्था की भयान-कता ऋग्वैदिक काल में न थी। इस का प्रचार बाद में हुआ और यहां तक बढ़ाकि नीच से नीच काम करने वाला पुरुष यदि ब्राह्मण कुल में उत्पन्न हुआ होतो वह जाति की श्रेष्ठता की ढींग हांकने में कोई कसर बाकी नहीं रखता। शूद बाति में पैदा हुआ पुरुष उत्तमसे उत्तम आचरण करने पर भी नीच माना जाता है। बहुत से अज्ञानी पुरुष तो शूद की छाया पड़ने पर भी अपने आप को अपवित्र मानने लगते हैं। इस को मूर्खता की पराकाछा ही कहा जा सकता है। यह बढ़ी ही प्रसन्नता की बात है कि वर्तमान भारतीय गखराज्ञ्य के विधान में सदियों से चले क्राते हिन्दू समाज के इस स्पृष्रयास्पृष्ठय के कलंक को घो डाला है ।

# ॥ जैन वर्श्यवस्था ॥

ठीक वैदिक मन्तव्य की तरह ही जैन धर्म भी क्रपने जैनधर्म ग्रन्थों के सिद्धान्तों के ऋनुसार कर्मसिद्ध हो बाति या वर्णध्ययस्था मानता रहा है। निस्लंदेह जैन धर्मशास्त्रों में यत्र तत्र जन्मगत वर्ण-ध्यवस्था की भी भल्लक मिलती है। जैसे:-

"समान कुल शोलादिभिः ऋगोत्रजैवैवाहय मन्यत्र

बहुविरुद्धेभ्य:।" धर्मविन्दु पृ० ४.

श्राजकल जो जैन समाज में वर्णव्यवस्था प्रचलित है वह जैनागमों के सिद्धान्तों के श्रनुसार नहीं कही जासकती। वर्तमान जैन समाब में वर्ण-व्यवस्था बन्म से ही मानी जातो है। सैद्धान्तिक रूप में भले ही कुछ लोग कर्मगत भी मानते हों किन्तु कार्यरूप में जन्मगत की ही प्रधानता है। कोई भी जैन साधु जैनागमों का सुचार रूप में ज्ञान होते हुए भी किती नीच जाति के सुयोग्य श्रीर श्रधिकारी पुरुष को दीचा देने का साहस नहीं कर सकता। यदि करे तो, न तो भावकों की भद्धा का पात्र ही वह रह सकता है श्रीर न श्वाहार पानी की सुविधा ही उसको जैन परिवारों में गसीब हो सकती है। इस का मूल कारण कार्य कार्य रूपमें जन्म सिद्ध वर्याव्यवस्था का मानना है जो जैन धर्म का श्रपना सिद्धान्त नहीं है। मेरे विचार से यह वैदिकसम्यता का ही जैन धर्म पर प्रभाव है। जब जैन राजसत्ता समाप्त हो गई श्रीर जैन राधनीति लुप्त प्रायः हो गई थी शायद उस समय से सी जैन धर्म वैदिक धर्म से श्रधिक

#### ( ২৩ )

प्रभावित होने लगा। केवल वर्णव्यवस्था में ही नहीं झ्रन्य विवाह संस्कारादि कमों में भी जैन जगत वै देक विवाह पद्धति से ही शासित होता झाया है। इसके झतिरिक्त दोनों घनों में पारस्परिक वैवाहिक सम्बन्ध झति प्राचीन काल से बिना किसी बाधा के चले झा रहे हैं। ऐसी स्थिति में एक दूसरे की प्रयाद्यों के प्रभाव से मुक्त रहना कठिन ही नहीं झसभव भी हो जाता है। ईसा पूर्व ६००-७०० के समय की जैन सभ्यता झौर परिस्थिति का वर्ष्यन करते हुए जैन विद्वान श्री कामता प्रसाद जी झपने संचिप्त जैन इतिहास के के दूसरे भाग में लिखते हैं:---

" उस समय का भारतीय समाज, ब्राह्म च्रात्रिय, वैश्य श्रौर शूद वर्णों में विभक्त था। चाण्डाल आदि भी थे। भगवान् महावीर के जन्म होने के पहले ही ब्राह्मण वर्ण की प्रधानता थी। उसने शेष वर्णों के सब आधिकार हथिया लिये थे। आपने को पुजवाना ओर अपना अर्थ साधन करना उसका मुख्य ध्येय था यही कारण था कि उस समय ब्राह्मणों के अतिरिक्त किसी को भी धर्म कार्य और वेद पाठ करने की आज्ञा नहीं थी। ब्राह्मणेतर वर्णों के लोग नीचे समझे जाते थे। शूद और स्त्रियों को मनुष्य ही नहीं समझा जाता था। किन्तु इस दशा से लोग ऊब चले। उन्हें मनुष्यों में पारस्परिक ऊच नीच का भेद श्रखर उठा। उधर इतने में ही भगवान् पार्श्वनाय का धर्मों पदेश हुआ और उससे जनता अच्छी तरह समझ गई कि मनुष्य २ में प्राक्त कोई भेद नही है। प्रत्येक मनुप्य को आरम स्वतन्त्रता प्राप्त है। कितने ही मत प्रवर्तक इन वातों का प्रचार करने के लिए आगुआ बने। जैनी लोग इस आन्दोलन में अप्रसर थे। [ ५,⊂ ]

साधुन्नों की बात जाने दीजिए आवक तक लोगों में से बाति मूदता ग्रायवा जाति या कुल मद को दूर करने के साधु प्रयक्ष करते ये। रास्ता चसते एक आवक का समागम कुछ ब्राझणों से हो गया बाझण ग्रापने बाति मद में मत्त ये किन्तु आवक के युक्ति पूर्श वचनों से उनका यह नशा काफूर होगया। वे जान गए कि मनुष्य के शरीर में बर्ग श्राकृति के मेद देखने में नहीं ग्राते हैं; जिससे वर्ग मेद हो। क्योकि ब्राह्मण ग्रादि का शद्दादि के साथ भी गर्भाधान देखने में न्राता है। जैसे गौ चोड़े न्रादि की जाति का मेद पशुन्नों में है ऐता जाति मेद मनुष्यों में नहीं है क्योंकि यदि ग्राकार मेद होता तो ऐता मेद होना संभव था श्रतः मनुष्य जाति एक है। उसमें जाति क्रयवा कुल का द्यभिमान करना दृया है। एक उच्चवर्णी बाह्मण भी गोमांस खाने न्नौर वेश्यागमन करने से पतित हो सकता है न्रौर एक नीच गोत्र का मनुष्य ग्रापने ग्राच्छे न्नाचरण दारा बाह्मण के गुणों को पा सकता है।

भगवान् महाबीर के दिव्य ंदेशों में मनुप्य मात्र के लिए व्यक्ति स्वातन्त्र्य का मूल मन्त्र गर्भित था। भगवान् ने प्रत्येक मनुष्य का ग्राचरण उसके नीच ग्रयवा ऊं वपने का मूल कारण माना था उन्होंने स्पष्ट कहा कि संतान कर्म से चले ग्राए हुए जीव के ग्राचरण की गोत्र संशा है। जिसका ऊंचा ग्राचरण है उसका ऊँच गोत्र है ग्रीर जिसका नीच ग्राचरण है उसका नीच गोत्र है। शूद हो या स्त्री हो ग्रयवा चाहे जो हो गुण का पात्र है वही पूजनीय है। या स्त्री हो ग्रयवा चाहे जो हो गुण का पात्र है वही पूजनीय है। वह या कुल की बंदना नहीं होती ग्रोर ना ही जातियुक्त को ही माम्पता प्राप्त है। गुणहीन को कौन पूजे ग्रीर माने ? अमण भी गुणों से होता है भावक भी गुणों से होता है। महावीर जी के इस संदेश के जनता की मनमानी मुराद पूरी हुई ग्रीर वह ग्राप्ते

## [ 38 ]

जाति त्रयवा कुलमद को भून गई यी।

तब भारत में विश्व प्रेम की पुण्य धारा का ऋटूट प्रवाह बहा। जनता गुणों की उपासक बन गई। ब्राह्मण, चत्रिय शूद्र ऋौर वैश्यत्व का उसे त्रभिमान ही शेव न रहा। सब ही गुर्खों को पाकर श्रेष्ठ बनने की कोशिश करते थे। धन्यकुमार सेठ को हो देखिए। उनके गुर्खो का त्रादर करके सम्राट् श्रेणिक ने अपनी पुत्री का विवाह उनसे कर दिया था और उन्हें राज्य देकर ऋपने समान राज्याधिकारी बना दिया था। यही बात इनसे पहले हुए सेठ भविष्यदत्त के विषय में घटित हुई थी। वह वैश्य पुत्र होकर भी राज्याधिकारी हुए थे। इस्तिनापुर के राजसिंहासन पर ब्रारूट होकर उन्होंने प्रजा का पालन समचित रीति से किया था। सेठ प्रीतिंकर को चत्री राजा खयसेन ने भ्राधा राज्य देकर राजा बनाया था। सरांशतः स्वतन्त्र श्रान्वेषण के आधार से विद्वानों को यही कहना पड़ा है कि उस समय ऊपर के तीन वर्ष (ब्राझख, चत्रिय, वैश्य) तो बास्तव में मूल में एक ही थे। क्योंकि राजा, सरदार स्रौर विप्रादि तीसरे वैश्य वर्ग के ही सदस्य थे: जिन्होंने ऋपने को उच्च सामाजिक पदपर स्यापित कर लिया था बस्तुतः ऐसे परिवर्तन होने ज़रा कठिन थे, परन्तु ऐसे षरिवर्तनों का होना सम्भच था। गरीव मनुष्य राजा, सरदार बन सकते थे। ऐसे परिवर्तनों के आनेक उदाहरण प्रन्थों में मिलते हैं। इसके श्रतिरिक्त ब्राह्मणों के किया काण्ड युक्त एवं सर्व प्रकार की सामाजिक परिस्थिति के पुरुष स्नियों के परस्पर सम्बन्ध के भी उदाहरख मिलते हैं श्रौर यह केवल उचवर्श के ही पुरुष श्रौर नीच कन्याश्रों के सम्बन्ध में नहीं हैं बल्कि नीच पुरुष श्रीर उच स्नियों के भी हैं।

# नीचे दिया उद्धरख भी इस सत्य का पोषक हैः---

( ६ )

कन्या वृणीते रुचितं स्वयंवरगतावरम् । कुलीनमकुलीनं वा क्रमोनास्ति स्वयंवरे ॥

ग्रर्थात्:-- स्वयंषर में गई हुई कन्या ग्रपनी रुचि के ग्रनुसार पुरुष का वरण करती है। वहां कुलीन श्रौर श्रकुनीन का विचार नहीं किया जाता है। सच मूच उस ममय विवाह चेत्र त्राति वशाल था। चारो वर्णों के स्त्री पुरुष सानन्द परस्पर विवाह सम्बन्ध करते थे। इतना ही क्यों, म्लेच्छ और वेश्याओं आदि से भी विवाह होते थे। राजा श्रेणिक ने ब्राह्मणों से विवाह किया था । जिसके उदर से मोच्गामी क्रमयकुमार नामक पुत्र जन्मा था । वैश्य पुत्र जॉर्वधर कुमार ने चन्निय विद्याधर गरुड वेग की कन्या गन्धर्वदत्ता को स्वयवर में वीएए। बजा कर परास्त किया ऋौर विवाहा था। स्वयंवर में कुर्लान श्रकुजीन का मेद भाव नहीं था। विदेह देश के घरणो तिलका नगर के राजा गोविन्द की कन्या के स्वयंवर में ऊपर तीन वर्णों वाले पुरुष झावे थे। जीवनधर कुमार के ये मामा थे। जेवंधर ने चन्द्रक यन्त्र को बेध कर ग्रापने मामा की कन्या के साथ पाणिग्रहण किया था।। पल्लव देश के राजा की कन्या का सर्प विष दूर करके उसे भी जीव घर ने ब्याहा था । वर्गिक पुत्र प्रीतंकर का विवाह राजा अयसेन की पुत्री के साथ हुन्ना था। विवाह सम्बन्ध करने में जिस प्रकार वर्ग-भेद का ध्यान नहीं रखा जाता था वैसे दो घर्म विरोध भी उसमें बाधक नहीं था। वसुमित्र भेषा जैन थे किन्तु उन का पत्नी धन भी श्रजैन थी। साकेत का मिगार सेठी जैन था किन्तु उसके पुत्र पुण्यबर्धन का विवाद बोद्धधर्मानुयायी सेठ धनंजय की पुन्नी विशाखा से हुक्राथा। सम्राट् श्रेगिक के पिता उपश्रेशिक ने अपना विवाइ एक भीज कन्या से किया था।

भगवान् महावीर के निर्वाणोपरान्त नन्दराजा महानन्दिन् Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

### [ ६१ ]

जैन थे। इनकी राखियों में से एक शूरा भी थी जिससे महापद्म का जन्म हुन्रा था। चम्पा के श्रेष्ठी पालित थे। उन्होंने एक विदेशी कन्या से विवाह किया था। प्रीतंकर सेठ जब विदेश में धनोपार्जन के लिये गए थे तो वहां से एक रात्रकन्या को ले न्राए थे जिसके साथ उनका विवाह हुन्रा था। इस काल के पहले से ही प्रतिन्नित जैन पुरुष जैसे चारुटत्त न्रथवा नागकुमार के विवाह वेश्या पुत्रियों से हुए थे। सरांशतः, उम समय विवाह सम्बन्ध करने के लिए कोई बन्धन नहीं था। सुशील न्त्रौर गुरावाली कन्या के साथ उसके उपयुक्त वर विवाह कर सकता था। स्वयंवर की प्रथा के ज्रानुमार विवाह को उत्तम समभा जाता था।<sup>27</sup>

इसके द्रातिरिक्त उत्तराध्ययन के २५ वें श्राध्ययन की महामुनि की कथा किस जैन आवक से भूली है। ब्राह्मण कुल में उत्पन्न हुआ एक जर्यघोष नामका याज्ञिक ब्राह्मण था। उस समय एक ब्रह्मचारी महामुनि भ्रमण करते करते २ वाराणसी नगरी में पहुंचे और बाहिर एक उद्यान में ठहर गए । उस समय उस पुरा में विजयघोष नामका वेदपारंगत ब्राह्मण यज्ञ कर रहा था। उस यज्ञ में विजयघोष नामका वेदपारंगत ब्राह्मण यज्ञ कर रहा था। उस यज्ञ में वह मुनि भिद्दा के लिये गया। उस साधु को देखते ही याज्ञिक ने भिद्दा देने से इन्कार कर दिया और कहा कि जो वेदपारंगत, याज्ञिक और ज्योतिः शास्त्र को जानने वाले ब्राह्मण हैं उन्हीं को वहां से भिद्दा मिल सकतो है । वह महामुनि इस प्रकार का उत्तर पाकर न कुद्ध ही हुन्न्या और न प्रसन्न ही। उस ने कहा कि तुम वेद, यज्ञ, धर्म और परमात्म तत्व को समफते ही नहीं हो। यदि जानते होतो बतान्त्रो। वह याज्ञिक ब्राह्मण मुनि के प्रश्नका उत्तरदेने में असमर्थ था। उसने हाथ बोड़ कर कहाः- महामुनि ! वेद, यज्ञ धर्म और परमात्म तत्व को मुफ्ते बतान्त्रो। परमात्म द को किस प्रकार पाया जा सकता है ? यह बताकर मेरा संशय दूर करोे । परमात्मतत्व का वर्णान करते हुए महामुनि ने कहाः---

नवि मुख्डिएए समणो, न श्रोंकारेए बम्भणो। न मुणो रएएग्रासेएं, कुसचीरेए न तावसो ॥३१॥ समयाए समणा होई, बम्भचेरेए बम्भणो। नारोए य मुणी होई, तवेए होई तावसो ॥३२॥ कम्मुएा बम्मणो होई, कम्मुएा होई खत्तियो। वईसो कम्मुएा होई, सुदो हवई कम्मुएा ॥३३॥ श्रर्थातः---

कोई मनुभ्य पुरुष सर मुंडाने से अमग्र नहीं बन सकता। ऋोंकार के जापमात्र से ब्राह्मग्र नहीं बन सकता । जङ्गल में बास करने से मुनि नहीं बन सकता श्रौर न ही कुश चीर भारगा से तपस्वी ही बन सकता है।

समता से अमरा, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण, ज्ञान से मुनि बौर तपस्या करने से ही मुनि बना जा सकता है। ब्राह्मण का कर्म करने से मनुष्य ब्राह्मण बन जाता है। च्लिय का काम करने से च्त्रिय, वैश्य का काम करने से वैश्य क्रौर शद्र का काम करन से ही शद बनता है।

महामुनि ने कहा कि इस प्रकार उत्तम गुणों से युक्त जो वास्तव में द्विजोत्तम हैं वे ही परमात्म तत्व को समफते हैं।

इसी प्रकार को कथा उत्तराभ्ययन सूत्र के १२वें झाध्ययन में भी त्राती है। यह कथा हरिकेशी मुनि की है। हरिकेशी मुनि का जन्म एक चाण्डाल कुल में हुझा था। तपस्था के प्रभाव से वे एक

### ( ६३ )

प्रसिद्ध महर्षि बने । वे भी महासुनि की तरह जब भिद्धा के लिए यज्ञ मराडप में गए तो याशिकों ने उनका तिरस्कार किया श्रौर भिद्धा देने से इन्कार कर दिया। याशिकों की दृष्टि में वे भित्ता के पात्र ही न ये । उनकी दृष्टि में यज्ञ मण्डप के भित्ता पात्र बनने के लिये बाह्य कुल में जन्म लेना परमा श्रयक था । जब हरिकेशी सुनि ने भिद्धापात्र का वास्तविक स्वरूप बताया तो बह उन्हें कटु लगा श्रौर शक्ति में मत्त वे महामुनि को मारने लगे । तत्काल बच्चों ने सुनि की रच्चा की श्रौर मारने वालो को उचित्त दंड दिया । इस प्रकार मुनि के तपस्तेज का चमत्कार देखकर सब लोग हैरान रह गए श्रीर कहा:---

सक्खंखु दीसई तवोविससो, न दीसई जाइविसेसेसुकोई। सोवागपुत्त हरिएस साहुं, जस्सेरिसा इढ्ढि महाण्मागा ॥३७॥ ब्रर्थातः—

तप की विशेषता साहात् दिखाई देती है श्रौर जाति की विशेषता कहीं दिखाई नहीं देती । श्रौर चाएडाल का पुत्र होकर भी हरिकेशी मुनि तपश्चर्या के प्रभाव से इतनी बड़ी श्रृद्धि को प्राप्त हुश्रा है।

इस प्रकार जैन शास्त्रों में बहां भी वर्ष व्यवस्था का प्रकरण त्राता है । वहां वर्ष व्यवस्था कर्म से ही मानी गई है । अन्म को कोई महत्व नहीं दिया जाता । निस्तन्देह उत्तम कुल में उत्पन्न होना आज की तरह अच्छी दृष्टि से देखा जाता था किन्तु समाज में आदर पाने के लिए उत्तम कुल में जन्म के साथ २ उत्तम गुणों का होना भी जैन समाज में परमावश्यक था। कर्मगत वर्ष ज्यवस्था की मर्यादा को जैन धर्म के आदि तीयंकर भगवान् अष्टषभ ्(६४)

स्वामी ने बांधा था त्रौर उनके प्रवचन को ग्रन्तिम तीर्थकर भगवान् महावीर रवामी तक सारे तीर्थवर श्रावाद्यक रूप से मानते त्रौर प्रचार करते रहे हैं। इसी सत्य की पुश्टि ''जैन विद्या नामक पत्र में भगवान् महावीर स्वामी के जीवन पर लिखे लेख में जैन विद्वान् मुनि श्री कवि क्यमर चन्द जी 'क्रमर" ने भी बी है।

न्नाप लिखते हैं:---

"तत्कालीन शूद बातियों को भी भगवान् के द्वारा बड़ा सहारा प्राप्त हुआ। भगवान् बहां भी गए वहां सर्व प्रथम एक ही संदेश ले गए कि मनुष्य जाति एक है उसमें जातपात की दृष्टि से विभाग की कल्पना करना किसी प्रकार भी उचित नहीं । ऊंच नीच के सम्बन्ध में भगवान् के विचार कर्म मूलक थे, जात मूलक नहीं। भगवान् आज के उपदेशकों के समान मात्र उपदेश देकर ही रह गए हों यह बात नहीं । हरिकेशी जैसे चाण्डालों को आपने भिक्षु संघ में सम्मानपूर्ण आधिकार देकर उन्होंने बो कुछ कहा वह करके भी दिखा दिया । आगम साहित्य में एक उदाहरण ऐसा नहीं मिलता बहां भगवान् किसी राजा महाराजा आथवा बाह्यण चत्रिय, के महलों में विराजे हों । हां पोलासपुर में शब्दाल कुम्हार के यहां, विराजना उनकी पतित बन्धुता का वह उज्ज्वल आदर्श है जो कोटि कोटि वर्षों तक आवर आपर रह कर तंसार को सम्माव का पाठ पटाता रहेगा ।"

इस पुकार शुस्त्रीय ऐतिहासिक तथा अन्य प्रमाणों से पाठकों को यह अलीभॉति पता चल गया होगा कि झनादिकाल से जैन धर्म में वर्षाव्यवस्था की मर्यादा कर्म मूलक ही सही है। बन्म मूलक नहीं। आजकल कार्यरूप में वो बन्म मूलक जी हुई है यह इतर धर्मों का इस पर प्रभाव है । जैन समाज को चादिए कि षह ऋपने उच्च सिद्धान्तों को कभी न भूले ।

# ॥ बौद्धों में वर्षाव्यवस्था॥

बौद बातकों में (वण्णा) अर्थात वर्ण शन्द तो आता है किन्तु उसका प्रयोग जाति के ऋर्थ में नहीं किया गया। ''वण्णा'' इस शब्द से बौद्ध काल में वर्णुव्यवस्था का श्रस्तित्व तो स्पष्ट प्रतीत होता है किन्तु बौद्धों का वर्णव्यवस्था भी जैनियों की तरह कममूलक थी जन्म मूलक नहीं। कोई भी मनुष्य उत्तम कर्म से 🖁 उत्तम वर्ष्य का बन सकता था। बौद्धधर्म में सब से उत्तम धर्म चत्रिय का त्रौर फिर क्रमेश ब्राह्मश वैश्य श्रीर शद्र का माना जाता है। इस व्यवस्था में भी बौदधर्म जैन धर्म से बिल्कुल समानता रखता है। जैन धर्म में भी वास्तव में उत्तम वर्ए चत्रिय का माना है । लष्वई जीति ग्रादि राजनैतिक तथा ग्रन्थ ग्रनेक जैन धर्म ग्रन्थों में यद्यपि वर्श व्यवस्था का कम ब्राह्मण चत्रिय वैश्य शद्ध ही दिया है जिससे वैदिक वर्णच्यवस्था का ही पुष्टिकरण होता है किन्तु स्रादि तीर्थकर भगवान् ऋषभ स्वामी का मन्तव्य जिन्होंने सर्वप्रथम निंग्रन्थ प्रवचन के अनुयाइयों को मर्यादा में बान्धा था उक्त सिद्धान्त को पौषण नइ करता। त्रादिपुराग में लिखा है कि चत्रिय वैश्य त्रौर शुद्ध इन तीनों वर्णों की व्यवस्था ऋषभ देव ने श्रौर बाह्यण वर्ण की व्यवस्था ऋषभ देव के पुत्र भरत ने की थी। जिस प्रकार ऋग्वेद में ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीत, इत्यादि मंत्र से यह स्पष्ट है कि ब्रह्मा के मुख से ब्राह्मण भुजाश्रों से चत्रिय, उरु से वैश्य श्रीर पैरों से शुद्ध पैदा हुए उसी प्रकार की इन चार वर्णों की उत्पत्ति जैन प्रन्थ स्नादि पुराण में भी बताई गई है। ब्रादि पुराग में लिखा है कि अष्टपभदेष ने हाब

#### ( ६६ )

में तज़वार लेकर च्चत्रिय वर्ग्य की, उठ से चलने का संकेत करते हुए गैश्यवर्ग्य की त्र्यौर चरणों से शूटों की उत्पत्ति की । ऋषभ देव के पुत्र सम्राट्भरत ने शास्त्र पढ़ाते हुए मुख से ब्राझणों को पैदा किया ।

इस के श्रतिस्कि कल्पसूत्र में जो, महावीर स्वामी का जीवन चरित्र दिया गया है उससे भी जैन धर्म में च्जिय की उत्कृष्टता सिद्ध होती है। भगवान महावीर स्वामों पहिले देवानन्दा जाह्यणी के गर्भ में आए। तब देवताओं ने सोचा कि सारे तीर्थकर चत्रिय के उत्तम कुल में जन्म लेवे श्राए हैं श्रातः यह त्राच्छा नहीं हुग्रा कि भगवान महावीर स्वामी को ब्राह्मग्र के कुल में जन्म लेना पड़ेगा । देवतान्नों ने हरिनैगमेशी देवता को गर्भ परिवर्तन का कार्य सौंपा। श्चन्त में हरिनैगमेशी देवता ने देवानन्दा ब्राह्मसी से उस गर्भ का ग्रपहरण किया झौर त्रिशला चत्राणी की कोख में उस गर्भ को स्थापना की। कुछ विद्वानों ने इस गर्भ परिवर्तन को ग्रासम्भव माना है श्रीर कुछ ने रज से बीर्थ की प्रधानता मान कर भगवान महावीर को ब्राझण बताया है किन्दु यहाँ हमें इन बातों से कोई मतलब नहीं । यहां केवल इस घटना का उल्लेख करने का यही त्राभिप्राय है कि जैन धर्म में भी बोब धर्म की तरह चुत्रिय जाति को जचा माना गया है। जैनधर्म क्योंकि बौद्धधर्म से प्राचीन है अतः संभव है कि वर्णव्यवस्था की इस मर्यादा को बौद्धों ने जैनधर्म से झपनाया हो !

श्चरतु, यौद्ध जातकों में यत्र तत्र ऐसे कई कथानक मिल्लते हैं जिन से बौद्धधर्म का कर्मगत वर्णव्यवस्था को मानना सिद्ध होता है। एक कथा में एक चत्रिय राजकुमार किसी सुन्दरी के प्रेम में फंस कर कुम्हार झौर रसोद्दवे झादि के काम को भी करने लगता है। इसी अकार एक राजकुमार ऋपनी बहिन के लिये राज त्याग कर वैश्य धन जाता है।

पश्चात्य विद्वान राइस डेविडव ब्रापनी 'बौद्ध भारत' Buddh ist India नामक पुस्तक में लिखते हैं:--

''पायः सभी समाजिक महत्व की श्रेणियों में स्त्री पुरुषों के पारस्परिक विवाहों के अनेक उदाहरण पुरोहितों के धर्मग्रन्थों में भी पाए जाते हैं। केवल यही नहीं किन्तु ऊंचे वर्णों के पुरुषों का नीच पर्ण की स्त्रियों से विवाह और नीचवर्ण के पुरुषों का ऊंचे वर्ण की कन्याओं के साथ विवाह इस के अनेक उदाहरण पाए जाते हैं।''

बहुन से विद्वानों का तो कथन है कि जन्मगत वर्णव्यवस्था के षिरुद्ध महात्मा चुद्ध ने जो ग्राबाज उठाई थी उसी के परिणाम स्वरूप षौद्ध धर्म विश्व में व्यापक रूप से फैला। महात्मा चुद्ध के जन्म के पूर्व काल में बन्मगत वर्णव्यवस्था वहुत भय नक रूप घारण किष्ठे हुए थी। उस समय भारतीय समाज में ब्राह्मणा ही सर्वेसवा थे। उन्होंने जन्मगत वर्णव्यवस्था का प्रचार करके समाज से श्रनुचित लाभ उठाया, श्रौर ग्रापना स्वार्थ मिद्ध किया। उन्होंने जन्मगत वर्णव्यवस्था की स्थापना करके चारों वर्णों के लिये पृथक् पृथक् कानूनों की रचना की जिनमें श्रापने लिये श्रनुचित दया की व्यवस्था का श्रीर छोटी जातियों के लिये श्रादि ग्रनेक जीवन की सुविधाश्रों से बंचित किया। ब्राह्मण वर्ण के लोग उस समय श्रपने उच्च ग्राचरण से पतित होने लग गए थे श्रीर मानवता को भूल गए थे। ऐसे युग में महात्मा चुद्ध का जन्म हुन्ना। महात्मा चुद्ध ने श्रान्धविधास, श्रत्याचार श्रीर झान्याय का पूर्णशक्ति से विरोध किया श्रीर लोगों का कल्याण किया। इसी सत्य की पुर्श करते हुए सुयोग्य वैदिक विद्वान् पं० गंगाप्रसाद जी एम. ए. त्र्यपनी 'घर्म का श्रादि ओत' नामक पुस्तक के ३६ प्रुष्ठ पर लिखते हैं:--

" बुद्ध के प्रादुर्भाव के दुछ पूर्व वैदिकधर्म के इतिहास में घोर अन्धकार का समय था। वेद और उपनिषदों का पवित्र और प्रशस्त भर्म त्रावनत होकर निरर्थक कृत्य त्रीर हिंसापूर्गा 'यज्ञादि' का स्वरूप भइ**ए कर चुका या। वै**दिक वर्एव्यवस्था जो क्रारम्भ में गुरएकर्मानुसार यी बिगड कर बंश परम्परागत जातिभेद में परिवर्तित हो गई थी। इस का यह परिएाम हुन्ना कि ब्राह्मए लोगों ने केवल 'जन्म से' त्रपनेको बड़ा मान कर वेदाध्ययन तथा उन सद्ग्रन्थों को त्याग दिया जिनक कारण उनके पूर्वजों की समुचित प्रतिष्ठा की जाती थी। यह सदाचारिक श्रीर धार्मिक श्रधः पतन केवल ब्राह्मणों तक ही सीमित न रह सका। तन्यासी लोग भी भार्मिक-ज्ञान श्रान्तरिक पवित्रता, मधुरशीलता श्रादि बातें छोड कर तपस्या का केवल बाहरी श्राडम्बर दिखलाने को रखते ये। साधारण लोग भी वेसे सीधे, सच्चे, पवित्र श्रौर सद्गुण सम्पन्न न रहे जैसे कि वैदिक काल में थे। वे लकीर के फकीर क्रीर विलास प्रियता के चेले चन गए। प्राचीन आर्यों के सात्विक भोजन का स्थान आमिषाहार ने छीन लिया। उसे शास्त्रोक्त सिद्ध करने के अभिप्राय से यज्ञों में पशुश्रों का वध किया जाता या श्रीर उनके मांस से म्राइति दी जाती थी।

बुद्ध के प्राटुर्भाव के समय वैदिकधर्म या यों कहिये कि आयों की समाजिक-स्थिति इस प्रकार को हो गई थी। बुद्धदेव के हृदय पर पशुबलि दान श्रौर जातिभेद इन दो बुराइयों का बड़ा प्रभाव पड़ा। उन का कोमज़ श्रौर प्रेम-पूर्या हृदय अर्म के नाम पर इतने निरपराज पशुश्रों के रक्त प्रवाह को न सह सका। उनका पवित्र श्रात्मा इस

# [ 37 ]

निकृष्ट त्र्यौर त्रान्यायपूर्ण जातिभेद के विरुद्ध संग्राम करने को उद्यत हो गया। त्रोर इसमें उन्होंने मनुष्यमात्र के लिये रुचा प्रेम श्रीर उनके श्राघार के लिये विशेष उत्साह दिखाया। वस्तुतः यह बुराई इतनी त्राधिक हो गई थी कि बुद्ध भगवान् के पूर्ववर्ती श्वनेक प्रन्थकारों ने भी उसे बुरा कहा था। सामाजिक, धार्मिक श्रौर राजनैतिक सब बातोंमें इस जातिमेद की व्यापकता हो गई थी। यहां तक कि देश के कानून पर भी उस का प्रभाव पड़ चुका था। उस समय ब्राह्मण, च्त्रिय, वैश्य स्रौर शूट्रों के लिये पृथकु पृथक कानून बन गए थे। ब्राझणों के जपर अनुचित दया श्रीर शुदों के साथ अनुचित कठोरता का व्यवहार किया जाता था। ये बातें बहुत दिनों तक नहीं ठहर सकती थीं। शद्र कितने ही धार्मिक श्रीर गुणवान् क्यों न हों परन्तु न तो उन्हें धार्मिक शिद्धा देने का ही कहीं प्रबन्ध या क्रौरन उनकी समाज में ही कुछ प्रतिहा थी। वे लोग इन बेडियों को तोड फेंकने के श्रवसर की त.क में बैठे ये। वे इस निर्दय प्रथा के पंजे में फॅंसे हुए थे, जिस ने उन्हें उच सोसाइटी के संसर्ग से बुरी तरह बहिष्कृत कर रखा था। उनकी लालस। थी कि इस स्थिति में परिवर्तन हो । द्विज म्रार्थात् ब्राझण, चत्रिय श्रौर वैश्यों में भी ऐसे म्रानेक उच्चाशय उदार प्रकृति पुरुष थे जो उनकी इस लालसा से सदानुभूति रखते थे। त्रातएव 'कान्ति' का समय स्त्रागया था श्रौर इस विचार के लिये श्रसाधारण दूरदर्शिता की श्रावश्यकता न थी कि समय त्रावेगा जब लोग इस हानिकर प्रथा के विरुद्ध युद्ध मचा कर ग्रपनी बेड़ियों को तोड़ डीलॅंगे | वह ग्रवसर ग्रागया | राजकुलो-त्पन्न एक चन्निय ने घोषणा की कि समाज में मनुष्य की स्थिति जन्मसे नहीं प्रत्युत गुणों से होती है। असंख्य मनुष्य उसके चारों स्रोर एकत्रित हो गए। ऐसी दशा में हम सहज ही में इस बात का श्रानुमान कर सकते है कि क्रत्याचार के भार से दबे हए शहर लोग किस उत्साह से उनकी वातें सुनते होंगे। बहुत से दिजन्मा क्रार्थ लोग भी उनके पवित्र घार्मिक उद्देश्य से सहमत हो गए क्रोर बौद्ध घर्म देश के एक सिरे से दूसरे सिरे तक फैल गया।"

इस प्रकार महात्मा बुद्ध ने जन्म मिद्ध जाति-व्ययस्था का विरोध श्रौर खण्डन करके उच कहलाने वाली जातियों के श्रन्याय श्रौर श्रत्याचारों में पिसती हुई दलित जाति को श्रपने गले लगाया। श्रौर मनुष्य जाति को मानवता का सचा मार्ग प्रदर्शित किया।

म्रागस्त १९४० के 'त्रानेकान्त' पत्र में भी हा० वी. एल जैन ने मधारमा बुद्ध के उच कुल त्रीर उच्च जाति के विषय में महावाक्य इस प्रकार दिये हैं।

'ऊंची जाति, पुरान। कुल, बाप दाटा से पाया हुआ धन, पुत्र पौघ, रूप रंग आदि का जो अभिमान करता है। उसके बराबर कोई मूर्ख नहीं। क्योंकि इन के पाने के लिये उसने कौनसी बुद्धि खर्च की। किसी मुद्धिमान् ने कहा है कि जो लोग बड़े घराने के होने की ढोग मारते हैं वे उस कुत्ते के सदृश हैं जो सूखी हड्डी निचोड़ कर मगन होता है।"

महान् पुरुष के लच्त् हैं — (१) जिसे दूसरे की निन्दा जुरी लगती है झौर ऐसी चात को श्रानसुनी करके किसी से उसकी चर्चा नहीं करता। (२) जिसे श्रापनी प्रशंगा नहीं सुझाती पर दूसरे की प्रशंसा से दर्ष होता है। (३) जो दूसरों को सुख पहुंचाना श्रापने सुख से बढ़ कर समफता है। (३) जो छोटों से कोमलता झौर

#### ( 9.9 )

दया भाव तथा बड़ों से श्रादर सत्कार के साथ व्यवहार करता है। ऐसे पुरुष को महापुरुष कहते हैं। केवल घन या ऊंचा कुल या जाति क्रोर क्रधिकार से महानता नहीं क्राती।"

श्रमेक योग्य विद्वान् श्रौर देश हितैषी पुरुष जिनकी कीर्ति की ध्वत्रा हजारों वर्ष से संसार में पहरा रही है, प्रायः नीचे कुल से उत्पन्न हुए थे। ऊंचे कुल श्रौर ऊची जाति का होने से बड़ाई नहीं त्राती। प्रकृति पर ध्यान करो तो यही दशा जड़खान तक चली गई है कि छोटी वस्तुश्रों में बड़े रत्न होते हैं— देखों कमल कीचड़ से ही निकलता है, सोना मिट्टी से, मोती सीप से, रेशम कीड़े से, जहर-मोहरा मेंडक से, कस्तूरी मृग से, ज्ञाग लकड़ी से, मीठा शहद मक्खी से, ("महात्मा बुद्ध")

इस के श्रतिरिक्त बौद्धों में जो शुद्धि का प्रचार था वह कर्म मूलक वर्णव्यवस्था के कारण ही चल सका। यदि बौद्धों में शुद्धि का प्रचार न होता ते। बौद्ध धर्म इतना महान् धर्म कभी न बन पाता जितना कि श्राज है।

इस प्रकार वैदिक, जैन बौद्ध इन तीनों महान् धर्भों में वर्ण्यवस्था प्रारंभ से ही जन्म से नहीं मानी जाती थी किन्तु इसका ग्राधार योग्यता पर श्रवलम्बित था । जो मनुष्य विद्या, सत्य, सदाचार, ग्रध्ययन श्रौर ग्रध्यास्मिक विद्या में उत्कृष्ट योग्यता प्राप्त कर लेता था वह ब्राह्मण बन जाता था, जो वीरता के काम में नैपुण्य प्राप्त करता था वह चत्रिय कहलाता था, जो वाणिज्य श्रौर शिल्पकला में प्रख्याति प्राप्त करता था वह वैश्य कहलाता था श्रौर जो सेवामाव में ग्रपना जीवन लगाता था उसको लोग शूद समफते थे। तीनों धर्मों के सिद्धान्त किसी भी व्यक्ति को देवयोग से शूद्र कुल

# ( ७२ )

में उत्पन्न होने के कारण श्राजन्म नीच कार्य करने को वाध्य नहीं करते थे | मानव समाज का संगठन योग्यता श्रौर उत्कृष्टता के सिद्धान्तों पर अवलग्वित था | देशकाल श्रौर परिस्थिति के परिवर्तन के कारण वैदिक, जैन श्रौर बौद्ध तीनों धर्मों में मेदक विचार अवश्य उत्पन्न होते गए किन्तु तीनों के अन्तस्तल में एक ही संस्कृति की भलक पूर्ववत् ही विद्यमान है | शुद्ध भारतीय जीवन रेखा आति प्राचीनकाल से तीनों धर्मों का श्राधार रही है | अप्रनेक युगों से भारत के जीवन के प्रवाह को प्रसारित करने वाली सरिता एक ही है | किन्तु प्रवाह भिन्न है | एक ही वृद्य की अप्रनेक शाखार्ये है और एक ही सूर्य की अप्रनेक किरणे हैं |



# 

श्चनेक सदियों से भारत की प्रायः सभी जातियों झौर घमों में स्त्री का स्थाव बहुत गिर चुका है। उसको मनुष्य से नीची श्रेणी का समफा बाने लगा है झौर झनेक सामाजिक सुविधाए बो पुरुष को प्राप्त हैं स्त्री उन से वंचित है। पुरानी रूढ़ियों के रङ्ग में रङ्गे हुए झौर श्रपने को एक मात्र प्राचीन भारतीय संस्कृति का खज़ाना मानने वाले बहुत से लोग झाब भी जब कि संसार के झौर भागों के लोग बहुत झागे बढ़ चुके हैं स्त्री जाति को पुरुषों की काम वासना की तृप्ति का साधन या सन्तानोत्पत्ति की मशीन मात्र समफते हैं। उसको झबला कहा जाता है झौर झनेक दुर्गु ए उसके सिर पर लादे जाते हैं। बहुत से दोष तो प्राकृतिक रूप में जन्म से ही उसमें माने जाते हैं। मनु महाराज जी लिखते हैं कि:-

> स्वभाव एव नारीणां नाराणामिह दूषणम् । त्रतोऽर्थान्न प्रमादयन्ति प्रमदासु विपश्चितः ॥ श्वविद्वांसमलं लोके विद्वान्समपि वा पुनः । प्रमदा ह्यूत्पथं नेतुं कामक्रोधवशानुगम्॥

श्रयांत्:-इस लोक में पुरुषों को विकार प्रस्त कर देना यह तो नारियों का स्वभाव ही है इसी लिये बुद्धिमान् पुरुष नारियों को श्रोरसे कभी श्रसावधान नहीं रहते। संसारमें कोई मूर्ख हो,चाहे विद्वान्,कामकौष के बशीभूत हुए पुरुष को रित्रयां श्रनायास कुमार्ग में लेबा सकती है। ( ७४ )

इस कथन में यह स्पष्ट बत।या गया है कि स्त्री का यह स्वभाव ही है कि पुरुष को दृषित करदे। उसको कुमार्ग की श्रोर ले बाय। पुरुष को यह चेतावनी दी गई है कि वह स्त्री से सदा सावधान रहे। पुरुष स्त्री से उत्तम जो ठहरा। वह न तो स्वभाव से स्त्री को दूषित कर सकता है श्रौर न उसे किमार्ग की श्रोर ले जा सकता है । वास्तव में **बात यह है कि** सदियों से राज्यसत्ता श्रीर लेखनी दोनों पुरुषों के हाथ में रही हैं। उसने ऋपनी सुविधा के ऋनुसार जैसा ठीक समका वैसा सामाबिक नियम बनाया श्रीर लिख डाला । स्त्री जाति को उसने ऐसे म्राधिक बंधन में बांधा है कि उसे स्वतन्त्रता में कार्य करने की बात तो दूर रही किन्तु स्वतन्त्ररूप से सोचने की सुविधा भी न रही। मानसिक वृत्तियों के उचित विकास के लिए सब से परमावश्यक शिखा होती है । समाज को श्रयनति के गर्त्त में गिराने वाले लोग स्त्री शिखा का भो विरोध करने लगे और बहत काल तक व्यापकरूप से स्त्रियों को शित्वा से वंचित रहना पड़ा। इसका परिणाम यह हुम्रा कि हिन्दु समाब दिनोदिन म्रवनति की त्र्योर बट्ती गई श्रीर श्रन्त में गुलामी तक की नौबत श्राई । बहत सी बातियां त्रापत्ति ग्राने पर श्रपनी भूलों को पहचान लेती है श्रीर उन्हें पुनः दुहराती नहीं। इमारे दुर्भाग्य से या श्रज्ञानता से हम परवशता के लम्बे समय में भी ऋपनी भूलों को न सुधार सके ग्रौर उनके दुष्परिणामों में पिसते रहे।

त्रास्तु, मेरे कहने का अभिप्राय यह है कि जब हम स्त्री जाति के वास्तव गौरव को भूल गए तो हमें बड़ी हानि उठानी पड़ी। इसमें कोई सन्देह नहीं कि समय २ पर भारतीय राजनीतिशों तथा अन्य सुयोग्य विद्वानों ने स्त्री जाति को बहुत ऊंचा उठाया है किन्द्र नीचा स्थान देने वाले विद्वानों ने तो इस जाति पर विशेष ही क़पा की है। वे कहते हैं कि स्त्रो यदि कुरूप हो या त्रान्य कोई साधारण भी दोष हो तो पुरुष को क्राधिकार है कि तुरंत किसी दूसरी सुंदरी से क्रापने घर की शोभा बढ़ा सकता है। क्रौर यदि एक से सन्तुष्ट नहीं तो दस, बीस पचास सौ जितनी भी चाहे क्रापनी बासना पूर्ति के लिए रख सकता है किन्दु स्त्री का पति तोः—

# दुःशीत्तो दुर्भगो वृद्धो जड़ो रोग्यधनोऽपिवा । पतिः स्त्रोभिर्न हातव्यः………………॥

भ्रर्थात्:-पति चाहे कूर स्वभाव का हो, अप्रमागा हो, वृद्ध हो मूर्ख हो. रोगी क्रथवा निर्धन हो पत्नी को चाहिये कि यह कभी उसका स्थाग न करे।

पति की मृत्यु हो जाने पर स्त्री को ग्रवश्य उसके साथ सती हो जाना चाहिए क्योंकि ऐसा करने से ही ग्रागामी जीवन में उसी पति को पा सकतीं है। यह ग्रादर्श पुरुष ने केवल स्त्री के जिए ही रिज़र्ब रखा है। यदि स्त्री की मृत्यु हो जाए तो पुरुष को उसके साथ बल मरने का कहीं विधान नहीं है। उसे दूसरे जन्म में वही इस जन्म वाली पत्नी मिले यह चिन्ता करने की ग्रावश्यकता नहीं। ऐसी चिन्ता स्त्री जाति के ही हिस्से में ही ग्राती है।

इतना ही नहीं गोदान, कनकदान, और रजतदान की तरह स्त्री दान का भी विधान मिलता है। बहुफ्ली वाले यबमानों से सुन्दर पत्नियों के हड़पने के लिये उच कुलोत्पन्न त्राचार्यों ने सुरन्त इस महामन्त्र की रचना कर दी।

# सर्वेष्वेव दानेष भार्यादानं विशिष्यते ।

ऋर्थात्—सब टानों से उत्तम दान भार्यादान करने का है । इस प्रकार स्त्री को रूपये पैसे की तरह दान की सामग्री भी बनाया गया ।

भ्रन के लोभी घरानों में तो कन्या की विकी श्राजकल भी प्रचलित है।

पुत्र के जन्म पर लोग बधाई देने आते हैं और कन्या के जन्म पर सब की नानो मर जातो है । जिन स्त्रियों के सब कन्यायें उत्पन्न होती हैं लोग उनके दर्शन करना पाप समफते हैं और पति उनको छोड़कर दूसरे विवाह कर लेते हैं। जिस स्त्री के कोई सन्तान न होती हो तो दोष चाहे पुरुष का ही हो किन्तु वह भी स्त्री के गले मट दिया जाता है। नव विवाहिता वधू के आने के बाद घर में यदि कोई दुर्घटना हो जाए तो वह भो उसी बेचारी के कर्मो का परियाम समफा जाता है। आधिक कहां तक लिखा जाय दुनिया भरके दोष स्त्री पर योपे जाते हैं। महाभारत के अनुशासन पर्व में लिखा है:---

> श्रन्तकः पत्रनो मृत्युः पातार्लं वडवामुखम् । चुरधारा विषं सर्पी वह्निरित्येकतः स्नियः ॥३८॥२६

क्रायीतः — यम, वायु, मृत्यु पाताल, वडवानल, छुरे की धार, विष, ठर्प क्रीर क्रामि के साथ नारी की उुल्तना की जा सकती है।

चिरकाल से चले माते स्नी जाति के इस अपमान के प्रयाह

में परम भक्त महारमा कवीर दात भी बह गए। ज़रा उन की विचार भारा पर च्यान डालियेः—

> नारी की आंई परत झंघा होत भुजंग. कवीर तिन की कीन गांत, नित नारि के संग ॥

( 00)

कामिनी सुन्दर सर्पिणी, जो छेड़े तिहि खाय ' जे गुरु चरनन रचिया, तिनके निकट न जाय ॥ पर नारी ठैनी छुरी मति कोई लावे आङ्ग । रावण के दस सिर गए, पर नारी के सङ्ग ॥ नारि निरखि न देखिये, निरखि न कीजे दौर । देखे हीते विष चढ़े, मन खावे कछु और ॥ नारि नाहिं जम आहे, तू मन राचे जाय । मंजारो ज्यां बोलिके, काढ़ि कलेजा खाय । नेनों काजूर पाइके गाढ़े बांघे केस, हाथों महंदी लाईके, बाांघनि खाया देस ॥

इस प्रकार समाब को झवनति की झोर ले जाने वाले झन्घ विश्वार्स झौर संकुचितवृत्ति के कूपमंडूकों की कृपा से भारत में स्त्री को झनेक कुस्तित झपमानों का भावन वनना पड़ा है। ऐसी स्थिति में यदि भारतीय नारी झपनी जाति को पाप कमों का फल या ऐश्वरीय झभिशाप समके तो स्वाभाविक ही है। परन्तु झव विचारणोय बात यह है कि क्या झनादिकाल से वास्तव में स्त्री जाति को इसी दृष्टि से देखा जाता रहा है ? इसका उत्तर यहीं मिलता है-कदापि नहीं। इस में सन्देह नहीं कि चिरकाल से स्त्री जाति को झनेक यन्त्रणाझो का सामना करना पड़ा है झौर उसने बड़े २ राज्दसी झपमान सहे हैं किन्दु वास्तव में जब इम भारतीय संस्कृति की गहराई तक पहुंचते हैं तो स्त्री जाति का स्थान बहुत ऊंचा पाते हैं। पुरुष की स्व कियाएं स्त्री के बिना झपूर्ण होती हैं। कियायें ही क्यों वह स्वयं उसके बिना झपूर्ण है। पत्नी को 'आर्थाङ्गिनी' झर्थात्त पुरुष का झाधा झङ्ग माना जाता है। झतः पुरुष स्त्री के बिना पूर्णाङ्ग नहीं कहा जा सकता विष्णु पुराण के चौथे झघ्याय में लिखा है:--- ( ७,= )

श्वर्धनारी नरवपुः प्रवर्ण्डोऽति शरीरवान् । विभजात्मानमित्युक्त्वा तं त्रह्मान्तर्द्धे ततः ॥ श्रर्थात्—

सुष्टि के पारम्भ में रुद्र आघे शरीर से पुरुष श्रीर आधे से स्त्री हुए। यह देवकर ब्रह्मा को सन्तोष हुआ और उन्हों ने कहा कि श्रव इन का विभाग करो और सुष्टि चलाओं। किसी भी वस्तु का यदि विभाग कर दिया जाय तो उसके मूलाधार में फरक नहीं पड़ सकता। एक विशाल सरिता के अनेक प्रवाह होने पर भी मूलओत एक ही रहता है। इस प्रकार स्त्री और पुरुष दोनों का मूल श्राधार एक ही हे अत्तरुव दोनों समान हैं। दोनों में ऊँच नीच कोई नहीं। इसी प्रकार भविष्य पुराण के सातर्वे श्रध्याय में लिखा है:---

पुमानद्धेपुमांस्तावद्यावद्भार्यो न विन्दति ॥ श्रर्थात्ः – पुरुष का शरीर तब तक पूर्णता को प्राप्त नहीं कर सकता जब तक कि उसके स्राप्ते अङ्ग को पत्नी त्राकर नहीं भर देती । उसी पुराण में एक त्रोर ऐसा ही स्ठोक द्याता हैः---

एकचको रथो यद्वदेकपत्तो ययाखगः। श्रामार्योऽपि नरस्तद्वद्यांग्यः सर्वकर्मसु॥ श्रार्थात्ः — जैसे एक पढिये का रथ नहीं चल सकता श्रौर एक पंख से कोई पत्ती उड़ नहीं सकता इसी प्रकार भार्या से रहित पुरुष भी किसी भी काम को करने में समर्थ नहीं हो सकता।

गृहस्याभम भी एक रथ के समान है जिस के स्ती श्रौर पुरुष दो पहिये हैं। दोनों पहिये समान श्रीर टट होंगे तभी जीवनयात्रा सुचाहरूप से चल सकतो है। दोनों में से यदि एक भी छोटा या कमजोर होगा तो कहीं भी जीवन यात्रा भंग हो सकती है। श्रातएव ग्रहस्थाश्रम के रथ की सुन्दर गति के लिये स्त्रो श्रौर पुरुष दोनों का समान रूप से दृद्र श्रीर सबल होना परमावश्यक है।

स्त्री 'शक्ति' है तो पुरुष उस शक्ति का संचालक है। शक्ति 'ग्रवला' नहीं हो सकती। वह 'सबला' है। हमारे देश में सिंह को वाइन बनाने वाली दुर्गा की पूजा होती है जो शक्ति का देवता मानी जाती है। भारत में यदि स्त्री ऋत्रवला वन गई है तो यह हमारी सामाजिक व्यवस्था या पद्धति का परिणाम है। हमारे समाज का निर्माण ही इस प्रकार का है कि पुरुष पौरुप प्रधान है श्रौर स्त्री श्रार्थिक बन्धनों में जकड़ी हुई दासी के समान है जिसे श्रनेक सदियों से व्यापकरूप में ऋपनी शक्तियों का विकास करने का मौका नहीं दिया गया। जब कभी मौका दिया गया तो पुरुष के बराबर रहने की तो बात ही क्या है कई बार वह उन से भी आगे बढ जाती है। वास्तव में प्रारंभ में स्त्री या पुरुष किसी को भी जिस दांचे में डाल दिया जाय वह वैसा ही वन जाता है। जहां पुरुषों को आजीविका के लिये कठिन परिश्रम करना पडता है वहां पुरुष बलवान झौर खियें निर्वल रह जाती हैं श्रीर जहां पुरुष की अपेत्ता स्त्रियें कठिन शारीरिक परिश्रम करती हैं वहां पुरुष निर्वल रह जाते हैं श्रीर स्त्रियां बलवती होती हैं। ग्राब ऐसी ग्रनेक पहाड़ी बातियें हैं जिन में पुरुष घर का काम संभालते हैं श्रीर ख़ियें बाहर के कृषि श्रादि कठिन कार्य को करती है। वहां स्त्रियें बलवती होती हैं और पुरुष निर्वल। श्रातएव स्नियों का ग्रवलापन कोई स्वाभाविक दोष नहीं है किन्द्र सामाजिक जीवन के संगठन का परिशाम है।

प्राचीन इतिहास स्रौर धर्म ग्रन्थों के पटने से पता चलता है Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ( <> )

कि जब २ स्त्री जाति को उसकी शक्तियों के विकास के लिये उचित मौका दिया गया तो वह किसी चेत्र में पुरुष से कम नहीं रही । जिन कार्यों को पुरुषों ने किया उनको स्त्रियां भी कर लेती यीं । विद्या के त्तेत्र में ही देखिये। जिस प्रकार वेदों में प्राचीनतम ऋग्वेद के मंत्रों के बनाने बाले या द्रष्टा (पुरुष) ऋषि ये इसी प्रकार लोमशा, घोषा, विश्वावारा इन्द्राणी क्योंर त्रापाली ग्रादि स्त्रियां भी वेदमंत्रों की ऋषि थीं। गागीं क्रौर सरस्वती की विद्वत्ता से सब परिचित हैं ही। क्राब कल भी श्रमेरिका में भारत की राजदूत श्री विजय लच्मी पण्डित श्रौर स्वर्गीय उत्तर प्रदेश की गवर्नर श्रीमतो सरोजनी नायडू की विद्वत्ता से कौनसा भारतीय परिचित नहीं है। भारत ही क्यों भारत की इन अद्धेय मातास्रों की विद्वत्ता विश्वभर में प्रख्यात है। इसी प्रकार विदेशों में भी मैडल क्यूरी आदि आनेक महिलाओं ने विज्ञान चेत्र में बड़े २ श्रविष्कार करके कमाल कर दिया है। इसी प्रकार वीरता के त्तेत्र में भी स्त्री पुरुष से पीछे नहीं रही। पुरुषों की भान्ति स्त्रियां भी बड़े २ संप्रामों में वीरता दिखाती ग्राई हैं। मुदुगल पत्नी इन्द्रसेना ने बड़ी चतुराई से संग्राम में रथ हांका था क्रोर बड़ी वीरता से उस ने इन्द्र के शत्रुश्रों का नाश किया था। श्रस्त्र संचालन कला में वह बडी प्रवीस मानी बाती थी। बब शत्रु गऊएं चुराकर जाने लगे इस वीर नारी ने उन से ऐसा युद्ध किया कि वे गौएं वहें. छोड़कर ग्रापनी जान लेकर भागे।

पुराने समय को छोड़कर भारत पर मुग़ल श्रौर श्रंगरेज़ी शासन के कुछ उदाहरण लीजिये। रानी दुर्गावती ने ग्रासफ़खां को कैसे संग्राम भूमि में पछाड़ा था। ग्रमरसिंह राठीर की वीरपत्नी किस प्रकार लड़ते लड़ते ग्रपने पति की लाश मुग़ल कोर्ट से उठा लाई थी। कोह्यापुर की रानों तारावाई, इक्लकारन खी की ग्रनुवाई,

## ( 57 )

इन्दौर को भ्राइल्याबाई तथा फांसी की वीरांगना रानी लद्मीबाई ने चड़ी ही चतुराई से राज्य शासन भी चलाया श्रौर युद्ध भी किये। ताराबाई की कूटनोति के कारख श्रौरङ्गज़ेब को बुरी तरह मार रवानी पड़ी। श्रनुबाई ने श्रनेक बार शत्रुश्रों को हराया। लद्दमीबाई ने श्रंगरेज़ों के नाक में दम कर दिया था।

पुरुष की तरह राज्यसत्ता भी स्त्रियों के हाथ में रह चुकी है श्रोर उसे बड़ी प्रवीएता से वे चलाती रही हैं। दक्तिए भारत में कुछ शिलालेख ऐसे मिले हैं जिन से स्त्रियों का राज्यशासन में भाग लेना सिद्ध होता है। सातवीं शताब्दी के मध्य भाग में चालुक्य वंश के राजा श्रादित्य की महिषी घिजयमदारिका बम्बई के दक्तिए में राज्य करती थी। १०५३ ईस्वी में चालुक्य राजा सोमेश्वर की महारानो मैलादेवी धनवासी प्रान्त पर राज्य करती थी। वयसिंह तृतीय की बहिन झक्कादेवी १०२२ ईस्वी में किसुकद ज़िले पर राज्य करती थी। १०७६ ई॰ में विजयादित्य की बहिन कुंकुमदेवी कर्नाटक के धारवाड़ ज़िले पर शासन करती थी। इस से यह स्पष्ट है कि शासन कार्य में भी स्त्री पुरुष की भांति ही बड़ी पटु रही है झौर बड़ी गंभीरता से राज्य के सब कार्यों का संपादन करती रही है।

इस प्रकार शिद्धा, विज्ञान, वीरता श्रीर राज्यशासन श्रादि सभी सामाजिक च्वेत्रों में स्त्री पुरुष के समान ही प्रख्याति प्राप्त करती श्राई है। फिर कोई ऐसा कारण दृष्टिगोचर नहीं होता कि स्त्रियों का पुरुषों के समान सम्मान न किया जाय।

ग्राचरण, सहनशोलता, त्याग, तपस्था, प्रेम, करुणा,डपकार, इतज्ञता, साहस, सेवा श्रोर श्रदा इन गुणों में तो पुरुष भी स्त्री की समानता नहीं कर सकता। सीता, सावित्री, पार्वती, द्रोपदी श्रोर दम- यन्ती आदि अनेक हिन्दू महिलाओं के चरित्र इस सत्य के ज्वलन्त उदाहरण हैं। रावण जब सीता को बलात् उठा कर ले गया तो लंका में जाकर उसने सीता को बहुत लालच दिये, प्रार्थना की और बहुत जराया भी किन्तु उस के कहने की बिल्कुल अवहेलना करते हुए सीता ने जो कुछ कहा वह भारतीय नारी के गौरव को सदा बढ़ाता रहेगा। सीता ने कहा:----

चरग्रेनाऽपि सव्येन न स्प्र्शेयं निशाचरम् । रावग्रं किं पुनरहं कामयेयं विगहिंतम् ॥

ब्रर्थात्ः—इस निशाचर रावण से प्रेम करने की बात तो दूर रही मैं तो इसे ब्रपने बांए पैर से भी नहीं छु सकती ।

इसी प्रकार प्रजा के अनुरंजन के लिये राम ने अपनी प्रास् बल्लभा सीता को बन में त्यागने का निश्चय कर लिया। सीता उस समय गर्भवती थी। जंगल में छोड़ने का भार लद्दमण पर छोड़ा गया और सीता को यह रहस्य घर पर नहीं बताया गया। जंगल में छोड़ते हुए लद्दमण ने जब सीता को यह बताया कि राम ने उसका त्याग कर दिया है तो सीता को यह वजपात के समान लगा। जनता के समद् सीता की अग्रिन परीद्या हा चुको थी और यह सिद्ध हो चुका था कि उस का चरित्र निर्मल था फिर उसपर संदेह क्यों किया जाय ? फिर गर्भा स्था का समय। कितना कठिन है ऐसी घोर विपत्ति में घीरज रखना ? परन्चु सीता बानती थी कि उस के पति मर्यादा पुरुषोत्तम है। वे उसका बुरा कभी नहीं चाह सेकते। उसने लद्दमण से कहाः---

# कल्याग वुद्धेरथवा तवायं न कामचारो मांय शंकनीयः। मनौव जन्माम्तरपातकानां विपाकविस्फुर्जधुर प्रमेयः॥

( 53 )

श्रर्थात्:-्राम कल्याण वुद्धि ठइरे वे त्रापने प्रिय पात्रों के कल्याण की कामना करने वाले हैं। वह मेरे लिये किसी श्राकल्याण की वस्तु की क्या कभी कल्पना भी कर सकते हैं । यह सत्र मेरे ही जन्मान्तर के पार्पों का फल है।

ये हैं उच्चावरण त्रौर सहनशीलता की पराकाष्ठा के त्रादर्श उदाहरण जो भारत की नारियों ने संसार के सामने रखे हैं।

कला कौशज और भौतिक विद्या में तो पाश्चात्य देशों को महिलाएँ भी बड़ी उजति कर गई हैं किन्तु भारतीय नारी में जो खास विशेषता है वह है बहा विद्या के च्लेत्र में उतरने की ! यह तपस्यापूर्ण ग्राध्यात्मिक विशेषता अन्य देश की स्त्रियों में कम ही मिलती है । याझवल्क्य अपूर्षि संसार के जीवन से विरक्त हा गए | जब वह अरण्य में जाने लगे तो उन्होंने अपनी पत्ती मैत्रेग्री से जाने की आज्ञा मांगी | मैत्रेयी को ऐश्वर्य धन दौखत देते हुए याज्ञबल्क्य ने कहा कि तुम संसार में रह कर स पन्न और शान्तिमय जीवन व्यतीत करना | इसके उत्तरमें मैत्रेयी ने कहा:--

येनाइं नामृता स्यां तेनाहं किं कुर्याम्॥

( वृहदारण्यक )

ष्त्रर्थात्:- क्या मैं इत धन दौलत से क्रमर हो जाऊँगों जिससे मुके श्रमरता प्राप्त न हो उस वस्तु को लेकर मैं क्या करूँगी ! भोगों में कभी शान्ति नहों मिला करतो । भारत की खो के इस प्रकारके क्राध्या-श्मिक क्रौर सत्यपूर्य उदाहरण स्त्री जाति के महान् गौरव को सदा बढ़ाते रहेंगे ।

इस प्रकार जब हम प्राचीन भारतीय साहित्य का विश्लेषण करते हैं और उस की गहराई तक पहुंचते हैं तो इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि भारत की संस्कृति में स्त्री का स्थान बहुत ऊँचा है। पुरुष श्रौर स्त्री दोनों का सम्बन्ध श्रन्योन्याश्रित है। दोनों एक दूसरे के किना नही रह सकते। पुरुष जनक है तो स्त्रो जननो है। भारतीय संस्कृति में जननी का स्थान बहुत ऊँचा है:—

# जननी जन्मभूमिश्च, स्वर्गादपि गरीयसी ॥

अर्थात्: - जनन और जन्मभूमि ये दोनो स्वर्ग से भी बढ़ कर हैं। जहां और बहुत से देश अपने देश को पितृभूमि कहते हैं हम अपने देश को मातृभूमि के नाम से पुकारते हैं। यह मातृत्व के प्रति असीम अदा का ही परिणाम है कि भारतीय द्वन्द नामों में भो प्रथम स्थान स्त्री को दिया जाता है। जैसे- सीता राम, राधाकृष्ण, गौरीशंकर, स्त्री पुरुष और माता पिता आदि। इन सब नामों में स्त्री का स्थान पहिले है। इस का कारण यही है कि स्त्री में मातृत्व का माधुर्य और महत्व है। पुरुष उस के बिना कुछ नहीं कर सकता और वह पुरुष को सन्मार्ग दिखाने वाली है और उस के भविष्य का निर्माण करने वाली है। जिस राष्ट्र की माताएं सुयोग्य हों वहां महापुरुष जन्म लेते हैं। भगवान् राम, कृष्ण, महावीर, जुद्ध और गांधी आदि अनेक महात्माओं और महापुरुषों को मातान्त्रों ने ही जन्म दिया अतएव मनु महाराज के इस महावाक्य को कभी नहीं भूलना चाहिये:--

यत्र नार्थस्तु पूज्यन्ते, रमन्ते तत्र देवताः । यत्रेतास्तु न.पूज्यन्ते, सर्वास्तत्राऽफलाः क्रियाः ॥ मनु ग्र० ३ स्ठोक ५६.

अर्थात्:- जिस किसी भी कुज में स्तियों का पूजन या आदर सत्कार भली प्रकार होता है उस कुल पर देवता तक प्रसन्न रहते हैं। श्रौर बहां स्त्रियों का अप्रामान होता है वहां सभी कर्म निष्कल होते हैं। अप्रागे फिर मनु जी लिखते हैं:--

शोवन्ति जामयो यत्र विनश्यात्याशु तत्कुत्तम् । न शोवन्ति तु यत्रैताः वर्धते तद्धि सर्वदा ॥ मनु. ग्र १, श्ठोक ५०.

अर्थात्:- जिस किसी कुल की बहुबेटियां किसी प्रकार का क्ले श पाती हैं वह कुल शोब्र ही नष्ट हो जाता है। किन्तु जहां पर इन्हें किसी तरह का क्लेश नहीं होता वह कुल सब प्रकार सुख सम्पन्न रहा करता है।

# ॥ जैन धर्म में ॥

स्त्री के लिये ब्राहत स्थान देने वाले वैदिक घर्म की तरह जैन धर्म में भी स्त्रो को बहुत ऊँचा स्थान दिया गया है। किसी भी संस्कृति की उच्चता की कसौटी स्त्री के प्रति तत्मालीन समाज का व्यवहार है। जैन संस्कृति में ब्रानादिकाल से स्त्री जाति को बड़े ब्रादर सत्कार ब्रौर अदा की दृष्टि से देखा जाता है। जैनधर्म के ब्रवतारों को तीर्थकर नाम से पुकारा जाता है। तीर्थकर का ब्रार्थ है तीर्थोंकी स्थापना करने वाले। तीर्थ चार हैं, आवक, आविका, साधु ब्रौर साध्वी। आवक के साथ आविका को ब्रौर साधु के साथ साध्वी को समान रूप से धर्माचरण की ब्राज्ञा दी है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, ब्रौर सम्यग् चारित्र ये तीन जैन धर्म के रस्न माने जाते हैं। इन तीनों को ठचित रीति से जीवन में उतारने के लिये शिद्धा नितान्त श्रावश्यक है जिस का विधान जैन-धर्म में स्त्री ब्रौर पुरुष दोनों के लिये समान है। जैनधर्म प्रन्थों में लिखा है ब्रादि तोर्थेकर भगवान् ऋषभदेव ने ब्रपनी पुत्री बाह्यी के

#### ( ८६ )

लिये लेखन कला का आविष्कार किया। उन्हीं की पुत्री के नाम पर लिपि का नाम ब्राह्मी पडा। आर इस्ल जो नागरी लिपि प्रचलित है इस का प्राचीन नाम ब्राह्मी है। इस से यह रुग्ट है कि जैनियों के तो त्रादि तौर्थंकर भगवान ऋषभदेव भी पुरुष की भाँति स्त्री को सुशिदित बनाना परमावश्यक समभुते थे। त्रातः जैन समाज में स्त्री शिद्धा का प्रचार श्रौर श्रधिकार श्रनादिकाल से चला झाता है । नन्दोत्तरा नाम का जैन आविका की विद्वत्ता से कौन जैन परिचित नहीं। वह शास्त्रार्थ के जियें बहुत प्रख्यात था। उसने हो बौद्धावार्य महामौदुगल्यायन से शास्त्रार्थ किया था। सुरमंजरी श्रीर गुरूमाला ये दोनों वैश्य कन्याएं वैयक शास्त्र की बड़ी पण्डिताएं थीं। इस से यह भी सिद्ध होता है कि स्रो चिकिस्ता के लिये वैद्यकशास्त्र में कुशल स्रां चिकिस्तक मिल सकतीं थीं ऋो र उत्तम कुल की कन्याएं वैद्यक व्यवनाय को प्रसन्नतापूर्वक ग्रपनाती थीं। चत्रचूइ।मण्गि काव्य में लिखा है कि जोवंधर की माता मयूरयन्त्र नामक वाययान में उड़ना सीखा करती थी। इस से स्पष्ट है कि कठिन से कठिन शारीरिक काम करने में भी स्त्रियां संकोच नहीं करती थीं। ग्रौर पुरुष के समान ही महीनरी का सचालन ग्रौर उस का शान प्राप्त करना ग्रापने लिये ग्रावश्यक समझ री थीं। इस से जैन सभ्यता के यें,वन काल में वायुयान जैसे किसी यंत्र के श्रस्तित्व का पता चलता है।

# 🟶 विवाह 👁

कन्याएँ जब पट लिख कर पूर्ण युवावस्था को माप्त हो जातीं थीं तभी उन का विवाह संस्कार किया जाता था। वाल विवाह को बहुत बुरा माना जाता था। यदि पिता किसी कारण से छीटी उमर में कन्या की सगाई कर भी देता था तो कन्या को युवावस्था तक पहुंचने तक उसका विवाह रोक रखा जाता था। कनकलता को इसी कास्या अपने निर्दिष्ट पति से पृथक् रहने की आहा दी गई थी। वैसे तो कन्या का पिता भी सुयोग्य वर ढूँढ देता था किन्तु ख्वयंवर की प्रथा उत्तम मानी जाती थी। कन्या अपने गुरा, कर्म और खभाव के अनुकूल योग्य वर चुन सकती थी। वह वर किसी भी जाति का हो इस की चिन्ता नहीं की जाती थी:-

कन्या वृणीते रुचितं स्वयंवर गता वरम् । कुलीनमकुलीनं वा क्रमो नास्ति स्वयंवरे ॥ ( इगि० जिनदासकृत )

त्रर्थात्ः- स्वयंवर में गई हुई कन्या त्रपनी रुचि के त्रानुकूत्त सुयोग्य वर को चुन लेती है। वह वर उच्चकुल का हो या नीचकुल का इस का विचार नहीं किया जाता।

इस प्रकार जैनधर्म में विवाइ का चेत्र इतना विशाल था कि कुलीनता, अन्रुलीनता उच्च या नीच वर्ण या भिन्न धर्म का कोई प्रतिबन्ध न था। यही कारण है कि राजा श्रेणिक ने ब्राह्मणी से विवाह कर लिया था और वैश्य पुत्र जीवंधर कुमार ने च्हत्रिय की कन्या गन्धर्वदत्ता को स्वयंवर में विवाहा था। वणिक पुत्र प्रीतंकर ने अपना विवाह राजा जयसेन की पुत्री के साथ किया था। नन्द राजा महानन्दी की रानियों में एक शद्रा रानी भी थी। इसी तरह धर्म की भिन्नता भी विवाह में बाधक नहीं बन सकती थी। वसुपित्र श्रेष्ठी जैन थे किन्तु उन की पत्नी धनश्री अज्जैन थो। पुण्यवर्धन जैन था किन्तु उसकी पत्नी विशाखा बौद्ध थी। श्रेणिक के पिता ने अपना विवाह एक भील कन्या से किया था। इसी तरह चाहदत्त का विवाह एक वेश्यापुत्री के साथ हुआ था। इस प्रकार प्राचीन जैन समाज में विवाह के लिये विरोध बन्धन न थे। स्त्रो जाति को बड़ स्वतन्त्रता थी द्यौर विवाह का चेत्र बहुत विशाल था।

:

# ॥ परदा प्रथा ॥

मनोवैज्ञानिक दृष्टि से परदा हानिकारक हो सिद्ध होता है। जिस वस्तु को जितना ग्राधिक छिपाने की कोशिश की जाय उतनी ही देखने वालों की उत्कण्ठा उसे देखने के लिये बढती है। पर्देके ऋन्दर छिपा दुश्रा स्त्री का मुखमएडल दर्शनेच्छुकके चित्त को बेचेन कर देता है। मनुप्य उम के दर्शन के लिये पता नहीं क्या २ विकृत विचार ग्रपने मन में लाता है ग्रोर तरह २ का ग्राभिनय करता है। यदि वही मुख मण्डल खुला हो तो व्यर्थ की उत्कंठ। से सभी मुक्त रहते हैं। त्र व देखना यह है कि पर्दे का कारण वास्तव में है क्या ? कुछ लोगो का कइना है कि पर्दे से स्त्री क शीलकी रत्ना होती है | वे लोगस्त्री की म्राटे के दीपक के साथ तूलना करते हैं। उनका कहना है कि जिस प्रकार स्राटे के दीपक को स्रन्दर रक्खो तो चूहों का डर बाहर रक्लो तो कौक्रों का। ठीक इसी प्रकार का डर स्रांको भी है,इस लिये उसे लुकाकर ही रखना चाहिये श्रीर इस में उसके नाम 'लुगाई ' की भी सार्थकता है। परन्तु वास्तव में इस प्रकार के विचार अमपूर्ण ही सिद्ध होते हैं। पर्दा शील की रत्ता में कोई सहायता नहीं कर सकता। शील की रद्दा के लिये तो ज्ञानवल स्त्रौर स्त्रात्मवल की श्रावश्यकता है। जो स्त्री पातिव्रत्य धर्म के महत्त्व को श्र**ञ्छी तरह** समझतो है स्त्रीर उसका पालन करती है वह नंगे वदन भले ही कहीं भी फिरे किसी पुरुष की क्या शक्ति है कि उसपर कुदृष्टि डाल सके । यदि स्त्री के विचार ही दूषित हों भले ही श्राप उसको कितने पर्दों में रक्खें द्याप उसके शील की रत्ता करने में कभी भी सकल नहीं हो

## ( 52 )

सकेंगे। शील की रत्ता बाह्य बन्धनों से नहीं हो सकेगी किन्तु मानसिक बन्धनों से हो सकती है। त्रातएव शील की रच्चा के लिये पर्दे का म्रापनाना सर्वथा वृथा है। इस के ऋतिरिक्त पदें की प्रथा स्त्री के स्वास्थ्य के लिये भी बहुत हानिकारक है। हम देखते हैं कि आज जिन प्रान्तों त्रौर जातियों में पदेंकी प्रथा भयानक रूप धारे हुए है उनकी स्त्रियां कमज़ोर, त्राशिद्धित क्योर क्रानेक भयानक रोगों से प्रस्त पाई जाती हैं। वे त्रादर्श ग्रहिस्ती बनने के प्रायः सभी गुस्तों से वञ्चित होती हैं। मेरे विचार से पर्दा प्रथा हमारी अपनी चीख़ नहीं है किन्तु दीर्घ काल के यवन शासन से इमारे में ऋाई है । ऋख-प्राचीन जैनधर्म इस पर्देकी द्रुप्रथा के रोग से मुक्त था। जैन महिलाएं घर की चार-दीवारी की जेल में बन्द नहीं की बाती थीं । वे घर से बाहिर काम काज के लिये आती बाती थीं झौर समय समय पर विद्वानों से शास्त्रार्थ तक करती थीं। जब वे घर से बाहिर जाती थीं तो लोग उन्हें बडी प्रतिष्ठा ध्मौर सन्मान के साथ देखते थे। साधारण स्त्रियों की तो बात ही क्या रानियां तक राजदरबारों में खुछमखुले चली जाती थीं । उत्तर पुराण में लिखा है कि एक बार राजा सिद्धार्थ राजदरबार में चैठे थे। रानी त्रिशला उन से मिलने के लिये वहां पहुंची। सिद्धार्थ ने बड़े सम्मान से उस को क्रपने पास राजसिंहासन पर बैठाया। त्रान्य सब राजकीय कार्यों की अपेत्वा करके सर्वश्रथम उन्होंने त्रिशलादेवी के त्राने का कारण पूछना चाहा। इस से वह स्पष्ट है कि प्राचीन चैन समाज में पदें जैसी भयानक कुप्रथान थी। वर्तमान जैन समाज के भी काही लोग इस ५६ की प्रथा के रोग से चुरी तरह से प्रस्त हैं । उनको अपने प्राचीन धर्म से शिद्धा लेनी चाहिये त्रौर पर्द के वन्धन को तोड़ कर स्त्री जाति में शिद्धा का प्रचार करना चाहिये । शिद्धाके बिना स्त्री जाति में जागृति नहीं द्या सकती श्रौर उस जागति के बिना चन्दन वाला, मृगावती. श्रौर सुभदा जैसी देवियां जैन समाज में पैदा न हो सकेंगी । त्रातः जैन गहस्था

को अब जागना चाहिये। सारा संसार आगे बढ़ता जा रहा है और आप भी अपनी संस्कृति को पहिचानिये।

# ॥ धार्मिक जीवन ॥

पुरुषों में बहु विवाह की प्रया अवश्य प्रचलित यी किन्तु स्त्रियां एक पतित्रत धारिणी होती थीं । एहस्य आश्रम में एहस्य के भार के संभालने के खाथ २ स्त्रियां धार्मिक कार्यों की उपेचा नहीं करती थीं । प्रतिदिन प्रतिक्रमण करना श्रीर संतों की सेवा में बैठकर धर्मप्रन्थ श्रवण करना ये उनके नित्यकृत्यों के प्रधान श्रंग थे । वे अपने पति में बड़ी श्रद्धा श्रीर प्रेम रखती थीं । जब वे उन की इच्छा के विपरीत कार्य करते ये तो वे अपने अधिकार को भूलती न थीं श्रीर उन्हें युक्तियों द्वारा समका कर ठीक कर लेती थीं । जम्बूकुमार जब दीचा लेने के लिये तैयार हुए तो उन की पल्नियों ने उन को खूब समकाया श्रीर घर पर रहने के लिये बाध्य किया । जम्बूकुमार ने उन की सम्मति को प्रेमपूर्वक सुना श्रीर उस का पालन किया । इस से भी पता चलता है कि पति भी श्रपनी पत्नियों के उचित श्राप्रह की श्रवहेलना नहीं करते ये । श्रापत्तिकाल में स्त्रियां ग्रपने शील की रच्चा भी बड़े खाहस से करती थों । चन्दन बाला की माता धारिणी, श्रीर महासती, राजीमती इस सस्य के ज्वजन्त उदाहरण हैं।

चम्पा नगरी में दधिषाइन नाम के राजा राज्य करते थे। उनकी राणी का नाम धारिणी था जो बड़ी ही रूपवती थी। उस पर कौशाम्बी के राजा शतानीक ने चढ़ाई कर दी। दधिवाइन जंगल में भाग गया। शतानीक के एक योद्धा ने राजमहल को लुट लिया झौर धारिणी को अपने काबू में कर लिया। बह उस पर आसक हो गया। धारिणी ने

## ( 53 )

बहुत समभाया चुभाया परन्तु वह कामान्ध हो रहा या क्रतः बलात्कार से त्रपनी वासना पूर्ण करने के लिये तैयार हो गया। धारिणी ने च्रपने सतीत्व की रत्ता के लिये तुरन्त श्रपनी जीभ खींच कर बाहिर निकाल दी स्रौर प्राण दे दिये। इस प्रकार श्रपने शील की रत्ता के लिये धारिणी ने ज्रपने प्राणों की बलि दे दी ज्रौर योद्धा के बीवन को भी इस आत्मोत्सर्ग के द्वारा धार्मिक जीवन में बदल डाला।

जैन धर्म के बाईसवें तीयकर नेमिनाथ जी बाल्य काल से ही विरक्त थे। विवाह की इच्छान होने पर भी उन की सगाई मधुरा के राजा उभरोन की गुगावती पुत्री राजीमती से कर दी गई । वे बड़ों के श्रनुगेघ को टाल न सके। जव बरात उग्रसेन के यहां पहुंची तो नेमिनाथ ने बरातियों के भोजन के लिये लाए गए पशुस्रों का वाड़ा भरा देखा। वे श्रपने विवाह के निमित्त निरपराध पशुश्रों का वध न देख सकते थे ! वे वहां से भाग गए श्रोर गिरनार पर्वत पर जाकर दीचा लेली। जब राजीमती को इस दात का पता चला तो उसने भी पति का श्चनुसरण किया श्रौर दीचा लेली । इसरे किसी क्रमार के साथ विवाइ करने के माता पिता के प्रस्ताव को उस ने ठुकरा दिया। दीच्चित श्रावस्था में एकबार जब वह गिरनार पर्वत पर जा रही थी तो वर्षा के कारण उस के बस्त भीग गए श्रौर उन्हें सुखाने के लिथे बह एक समीप की गुका में चली गई उसी गुकामें एक रथनेभि नामका साधु बैठा था। वह राजीमती के रूप लावएय को देख कर कामासक्त हो गया श्रौर रति की प्रार्थना करने लगा। राजीमती स्नादर्श जैन महासतियों में से थी। वह श्रपने शीलधर्म को कब भूलने वाली थी। उसने कहा:-

## जइ सि रुवेग वेसमणो, ललिएण नलकुब्बरो। तहा वितेन इच्छामि जइ सि सक्खं पुरंदरो॥

## ( ER )

धिरत्थु ते ऽजसो कामी जो तं जीविय कारणा। वन्तं इच्छासि आवेऊँ से, यंते मरणं भवे॥ अतरा० अ० २२ श्लोक ४१.४२

अर्थात्ः- हे रथनेमि य**ि तुम रूप में साजात् कामदेव लीला** में नल कुबेर या इन्द्र भी होतों भी मैं तुम्हारी कामना नहीं कर सकती। तुम्हें धिक्कार है कि तुम वासनामय वमन किये हुए भोगों को त्याग कर उन्हें किर भोगने की इच्छा कर रहे हो। इस प्रकार के पतित जीवन से तो तुम्हारा मरना ही अञ्च्छा है।

यह है जैन नारियों के सतीत्व या शीन की महानता त्रौर धार्मिक जीवन की उच्चता। इस प्रकार के नाती के सतीत्व रच्च के उदाहरण ग्रान्यत्र कम ही देखने में भिलते हैं। धारिणी त्रौर राजीमती इन दोनों महिलात्रों के उदाहरण से यह भी स्पष्ट है कि दोनों ने केवल त्रापने शील की ही रद्या नहीं की किन्तु चरित्र से भ्रष्ट होते हुए योदा त्रीर माधु को भी त्रापने स्तीत्व की शक्ति से सन्मार्ग की त्रोर लगाया।

जैन शास्त्रों में विश्रवा बिवाह की प्रथा के उदाहरण मेरे देखने में नहो आए। इस से यह भी अनुमान लगाया जा सकता है कि आज कल की तरह प्राचीन जैन समाज में विधवाश्रों की संख्या कम रही ह<sup>1</sup> और इस लिये विधवा विवाह की जटिल समस्या उन के सामने ने आई हो। जो थोड़ी बहुत विधवाएं होती होंगी वे धार्भिक जीवन व्यतीत करती होंगी। विधवाश्रों की सख्या कम होने के कुछ प्रमाण तो स्पष्ट ही हैं। जिस जाति में चाल विवाह की प्रथा प्र-अलित हो वा कुजोड़ विवाह होते हो वहां विधवाश्रों की संख्या कम होने के कुछ प्रमाण तो स्पष्ट ही हैं। जिस जाति में चाल विवाह की प्रथा प्र-अलित हो वा कुजोड़ विवाह होते हो वहां विधवाश्रों की संख्या श्राधक बढ़ने का डर रहता है। जैन समात्र सौभाग्य वहा इन दोनों कुप्रयाश्रों से मुक्त रहा है। बाल विवाह तो जैन धर्म में निन्द्य समफा जाता था। श्रीर कुजोड़ विवाह का प्रश ( \$3 )

ही पैदा नहीं होता जब कि विवाह के लियें स्वयंवर की प्रथा सबसे उत्ताम मानी जाती है। कन्या और वर दोनों को आधिकार था कि वे अपने २ गुए, कर्म, और स्वभाव के अनुकूल स्वयंवर में अपना जीवनसंगी या जीवनसंगिनी चुनें।

जैन सभ्यता कालमें सामाजिक जीवन इतना ऊँचा श्रीर श्रादश था कि जिस की प्रशंसा किये बनती है। लोग विपरीत कारणों के सद्भाव में भी मर्यादा का उलंघन नहीं करते थे जहां गुए होंगे वहां दोष भी हो सकते हैं, भूल पुरुष भी करता है त्रौर स्त्री भी । हो जाती हैं कोई सभी सर्वज्ञ तो होते नहीं । ऐसी स्थिति में ऋपने में होने वाली अपनेक भूलों की उपेचा करके दूसरे की भूल देखकर उस से घुणा करना यह छोटेपन की निशानी है। जैन धर्म ने इन वातों में बड़ी विशालता दिखाई है। यदि कोई स्त्री भूल से या ग्रज्ञानता से सन्मार्ग से फिसल जाती थी तो ें समाज उस से घुणा का व्यवहार नहीं करता था। उस को भी त्रान्य स्त्रियों की भाँति ' धर्म कार्य करने की पूरी स्वतन्त्रता थी। जैन पुराख में एक कथा ब्राती है कि चंपा नगरी में एक कनकलता नाम की स्त्री थी। उस का एक युवक से अनुचित प्रेम हो गया था। वे पति पत्नी की तरह प्रत्यच्च रूप से रहने भी लग गए थे तो भी समाज के लोग उन से घृणा नहीं करते थे | दोनों ग्रापने ग्रानुचित सम्बन्ध में लजित ग्रेंबेश्य थे किन्तु मुनियों के व्याख्यान सुनने बाते थे। उन्हें दान देते ये त्रीर दैवपूजनादि मब धार्मिक क्रस निरंतर किया करते थे। इसी प्रकार अराधना कथा-कोषमें भी एक ऐसा ही हरान्त निलता है। ज्येष्ठा नाम की एक आर्थिका ेग्राने ग्राचरण से भ्रष्ट हो गई थी उसे प्रायश्चित कराकर पुनः दीचा दे दी गई थी। लोग पूर्ववत् ही उस में श्रद्धा रखते थे। इस से यह स्पष्ट है कि जैन समाज में ऋज्ञानवंश ऋगचरण तक से पतित होने वाली

स्त्रियों के साथ भी शिष्टाचार का वर्ताव किया जाता या। जैन सम्यता इतनी उत्कृष्टता पर पहुंची हुई थी कि उस के सब कार्य मर्यादित थे।

## ॥ नारी सम्मान की पराकाष्ठा ॥

अमग् संस्कृति के विकास युग में जैनसमाज में श्तियों के साथ इतने उच्च शिष्टाचार का व्यवहार किया जाता था कि पत्नी तक पर आचरण अष्टता का संदेह होने पर भी परि उन से टुव्यवहार नहीं करते थे । प्राचीन जैनसमाज में मर्यादा का उलघन करना अच्छी दृष्टि से नहीं देखा जाता था । मर्यादा को ग्रहस्थ जीवन के माधुर्य की नींव समभा बाता था । जैन शास्त्रों के प्रखर विद्वान श्री शीलाङ्काचार्य कृत ' महापुरिसचरिय ' नामक प्रन्थ में प्रियदर्शना की एक कथा आती है जो उपयुंक्त सत्य को प्रमाणित करती है:---

श्रपर विदेह में श्रपरात्रिता नाम की एक नगरी थी। वहां श्रमेक गुगों से अलं कृत ईशान वन्द्र नाम का राजा राज्य करता था। उसो नगरी में चन्दन दास नाम का एक सम्पत्तिशाली सेठ भी रहता था जिन के पुत्र का नाम सागरचन्द्र था। एक बार सागरचन्द्र, राजा इशानचन्द्र के दर्शनार्थ राजकुल में गया। राजा ने श्रासन ताम्जूल दि से उस का स्वागत किया श्रौर कुशलता पूछी। तब सागरचन्द्र ने कहा कि महाराज ऋतुराज वसंत श्रपने पूर्ण वैभव के साथ प्रारम्भ हो गया है। श्राप कीडोद्यान में चलने की कृपा करें। राजा ने इस प्रस्ताव का स्वागत किया श्रौर सारी नगरी में यह मुनादी करवादी कि महाराजाधि-राज श्रापो दिवज प्रातः रतिकुत-ग्रह उद्यान में पधारेंगे। श्रतः नगर के सब स्त्री पुरुष झपने २ वैभव के श्रनुमार खूब धूमधाम से उद्यान की शोभा बदाएं। प्रातःकाल महाराज धिगज झपने श्रनेक रमगीजन

#### ( 24 )

के साथ बड़ी शान से उद्यान में पहुंच गए। उधर सागरचन्द्र भी श्रपने घनिष्ठ मित्र ग्रशोकदत्त के साथ बड़ी ठाठ से वहां गया। जब बहां सब लोग खूब रंग रलियां मना रहे थे त्र्यौर त्र्यानन्दसागर में मझ थे तो एक त्रोर से स्तियों की भीड़ से कुछ कोलाहल सुनाई पड़ा जिस से बचात्रो २ का शब्द स्रष्ट सुनाई पड़ रहा था। सागरचन्द्र साहत करके तुरन्त उस श्रोर दौड़ा । वहां उसने बन्दियों द्वारा पकड़ी हुई पुर्खभद्र की त्रतिसुन्दरी कन्या प्रियदर्शना को देखा । उस ने तुरन्त वीरता पूर्वक एक बन्दी से छुरी छीन ली त्रौर प्रियदर्शना को उन से मुक्त कराया। प्रिय-दर्शना इस सुन्दर नवयुवक की वीरत। पर मुग्ध हो गई श्रौर उस पर प्रेम भाव प्रकट किया ! सागरचन्द्र के हृदय में भी कामदेव के तीर चुभ चुके थे। इतने में प्रियदर्शना का पिता त्राया श्रौर श्रपनी कन्या को घर ले गया। सागरचन्द्र के पिता तक भी यह समाचार पहुंच चुका था। सागरचंद्र ने ऋपनी इच्छा पिता के सामने प्रकट की श्रौर पिता ने उस का विवाह प्रियदर्शना के साथ कर दिया ऋौर साथ २ सागरचन्द्र को उस के दुष्ट मिन्न ग्रशोकदत्त से भो सावधान रहने का उपदेश दिया। सागर ने उस उपदेश को उपेदा की दृष्टि से सुना | अस्तु, सागरचन्द्र त्रीर प्रियदर्शना बड़े आनन्द से अपना गृहस्थ जीवन बिताने लगे।

एक दिन सागरचन्द्र के अनुपस्थिति में अशोकदत्त प्रियदर्शना के पास आया। और कहने लगाः--'क्या कारण है कि तुम्हारा पति धनदत्त की पुत्रवधु के साथ प्रतिदिन छिपकर बातें करता है।' प्रियदर्शना का चित्त निर्मल था उसने कहाः--'तुम उस के घनिष्ठ मित्र हो तुम ज्यादा अञ्च ही तरह समक सकते हो कि इस में क्या रहस्य हो सकता है।' अशोकदत्त ने कहा कि तुम मेरा एक प्रयोजन पूरा कर दो तो मैं तुम्हें यह रहस्य बता सकता हूं।' शुद्ध हृदय प्रियदर्शना ने कहाः-- मेरे

## ( ٤٩ )

प्रति तुम्हारा क्या प्रयोजन हो सकता है ?'इस के उत्तर में मलिन हृदय अप्रशोकदत्त ने कहा कि इस संसार में जिस मनुष्य ने तुम्हारे दिव्यशौदर्य को एक बार भी देख लिया है वह तुरन्त अपने लिये तुम्हें पाने का प्रयोजन रखता है। केवल एक तुम्हारा पति ही ऐसा पुरुष है जिस को तुम्हारे प्रति प्रयोजन नहीं है।'

प्रियदर्शना श्रशोकदत्त के मलिन भावों को समझ गई श्रीर उसे ऐसे नीच विचारों के ज्ञिये खूब लताड़ा। त्रशोकदत्त बड़ा लज्जित हुन्ना श्रौर वह यह कह कर कि यह तो केवल परिहास के लिये कहा गया था निराध होकर भवन से बाहिर आगया। उस की आधा पर पानी फिर चुका था ग्रतः वह बड़ा ही खिन्न श्रीर उदास था । एकाएक सागर चन्द्र भी उसे मिल गया और पूछने लगा कि मित्र इस खिन्नता और उदाती का कारण क्या है ! धूतता का जाल रचाते हुए श्रशोकदत्त ने पहले बताने से संकोच दिखाया, श्राखिं भर लीं त्रौर कुछ निश्वास भी छोड़े। यह सब बाल सागर चन्द्र से ग्राप्रह कराने के लिये था। बब सागरने आग्रह किया तो कहने लगा:- 'मित्र आप जानते ही हैं महिला सब ग्रानथों का मूल कारण हैं। वह बिना बादल की बिजली हैं, ऐसी व्याधि है जिस के लिये कोई ऋौषधि नहीं होती ऋौर ऐसी मोइ-निद्रा है जिस का कभी श्रान्त नहीं होता। स्तेह से परिपूर्ण होते हुए भी जिस प्रकार दीप शिखा जलती रहती है। ठीक यही दशा स्त्री की भी हैं। श्राब में श्राप को हूँदने के लिये श्राप के भवन पर गया या श्रौर वहां एकान्त जानकर प्रियदर्शना ने मुक्त पर म्रापना कलुषित प्रेम प्रकट किया। वही कठिनाई से ऋपने झाप को उस के पंजे से बचाकर झाया हं। भला मैं त्राप जैसे घनिष्ठ मित्र को क्या स्वप्त में भी घोस्ता दे सकता हूं। ग्रब सोच रहा था कि क्या में आरमघात करत्तुं सान करूँ क्योंकि वह दुराचारिणी ग्रवश्य मेरे पिय मित्र के पास मूठा कलंक मुभ

#### ( 20 )

पर ही लगाने की शिकायत करेगी। यदि जो घटना हुई है सत्य २ मित्र से बतादू तो यह भी ठीकन होगा क्योंकि मैंने उस दुष्टाका मनोरथ पूर्ण नहीं किया । ऋतः यह श्रौर भी बरा पर नमक छिड़कने के समान होगा। यह सब सोच ह' रहाथा कि ऋाप भन्त गए। सागरचन्द्र के लिये ये वचन वज्र के समान थे। उसने अपने आपको संभाला और अशोकदत्त को सान्त्वना दी और उसे कहा कि हमारो मित्रता में यह घटना कोई विषमता एँदा नहीं कर सकेगी। परन्त प्रिय-दर्शना के लिये सागरचन्द्र का हृदय टूट चुका था। श्रब उस हृदय में वह पहले का मान और प्रखय न रह गए थे। उस को अपनी पत्ना धियदर्शना के त्राचरण पर पूर्ण संदेइ हो चुका था। किन्तु यह सब होते हुए भी सागरचन्द्र ने त्रावश्यक शिष्टाचार श्रौर मर्यादा का उलंधन नहीं किया। अन्दर से सागर का हृदय अवश्य खिन्न रहता था किन्तु उस खिन्नता को उस ने कभी भी त्रागनी पत्नी के सामने प्रकट नहीं किया। बाहर से वह पूर्ववत् ही प्रियदर्शना के साथ ऐसे शिष्टाचार से व्यवहार करता रहा कि उसे अपने पति पर संदेह तक नहीं होने पाया। प्रियदर्शना ने भी इस भय से कि दोनों भित्रों में उस के कारण वैमनस्व उत्पन्न न हो न्य्रशोकदत्त के दुष्टाचार की बात न्यपने पति से न कही। इत प्रकार उच्चकोटि की मर्यादा पालन करते हुए दोनों ने ग्रपना सारा जीवन बिना किसी कालुष्य के बिता डाला।

धियदर्शना की इस कथा से पाठकों को भली भाँति पता चल गया होगा कि जैनधर्म में स्त्री का कितना उत्क्रष्ट स्थान है। पति के लिये पत्नी के चरित्र पतन से बढ़ कर को घ का ऋौर क्या कारण हो सकता है किन्तु सागरचन्द्र ने यह सब होते हुए भी ऋपनी पत्नी पर न तो को घ ही किया ऋौर न कभी उस का निरादर ही। उल्टा उस के साथ ऐसे शिष्टाचार का व्यवहार किया कि उसे वास्तविक रहस्य तक का

## ( 23 )

पता न चलने पाया। कितना उच्च था जैन समाज में गृहस्थ जीवन ऋौर कैसे उच्चाचरण के मनुष्य तथा देवियां इस में पैदा होती थीं। इस सत्य को प्रियदर्शना की जीवन कथा सदा संसार को बताती रहेगी।

वर्तमान जैन समाज को श्रापनी प्राचीन संस्कृति कभी नहीं भूलनी चाहिये। प्राचीन जैन संस्कृति में जो स्त्री का स्थान था वह त्राजकल के इमारे जैन समाज में कम ही मिलता है। गुजरात प्रान्त को छोड़ कर बाकी राजपूताना श्रौर पंबाब स्नादि पदेशों में स्नी शिच्चा का बहुत ही कम प्रचार है। साथ २ पर्दा प्रथा की इतनी भयानकता है कि काफी बडी संख्या में एहस्यों के घरों में स्त्रो की स्थिति दासी से अन्द्री नहीं कही जा सकती। इस पर्दे के कारण से स्त्रीवाति में शिदा के प्रचार में भी बड़ी म्राइचन पड़ती है। शिखा ही विकास का कारण है। वहां प्राचीन जैन समाज में खयंवर विवाह की प्रथा व्यापक रूप से प्रचलित थी वहां आज ऐसी स्थिति है कि विवाह के समय कन्या को सम्मति तक को भी कोई भद्रपुरुष लेता होगा। बहुत से घरों में तो बाल विवाह, कुझोड़ विवाह, वृद्ध विवाह, श्रौर दहेत्रश्रादि की कुश्थाएं इतना भयानक रूप धारण किये हुए हैं कि वे भयानक रोग की भाँति उत्तरोत्तर जीनसमाज के कलेवर को खा रही हैं। संसार बहुत स्रागे बद चुका है। इम को भी चेतना चाहिये। जो बाति या धर्म समय की प्रगति की उपेद्ता करता है वह उन्नतिकी ग्रोर बट् नहीं सकता । श्रतएव हमें म्रापने म्राप को समयानुकूल बनाना होगा। समयानुकूज बनानेके लिये भी हमें कोई विशेष नई चीज़ों को म्रापनाना नहीं होगा बल्कि म्रापनी पाचीन संस्कृति को ही भलीभाँति समझना होगा। यदि देश काल परिस्थिति के कारण किसी नई प्रया को अपनाना पड़े भी और उसके कारण प्राचीन सिद्धान्त की उपेद्धा होती हो तो भी कोई दोष नहीं । एक युग में देश काल श्रीर परिश्यिति के कारण जो वातें ठीक

## ( EE )

मानी जाती हैं यह ज़रुरी नहीं कि वे दूसरे युग में भी ठीक मानी जाएँ । , अतः यदि इम किसी नई प्रया को भी अपना लें तो वह भी कुछ पालन के पश्चात् इमारी ही संस्कृति का ग्रांग बन जाएगी। विचारने की बात यही है कि उस से इमारे सामाजिक जीवन को शक्ति मिलती हो। येरी कहने का अभिप्राय है कि इमें रूट्रीवादी नहीं बनना चाहिये। मेरा कहने का अभिप्राय है कि इमें रूट्रीवादी नहीं बनना चाहिये। मिर इम तो अप्रोकान्तवाद के अनुयायी हैं रूट्रीवाद तो इमारे पास ' फटकना भी न चाहिये। अब वैज्ञानिक युग है जिसमें संकुचित विचारो वाले व्यक्तियों के लिये कोई गौरव का स्थान नहीं। अत्र इम अपने पूर्वजों के गौरव की कहानियां सुनाकर बड़े नहीं बन सकते हैं।

जैन समाब में जो कुप्रथाएं प्रचलित हैं उनको मिटाने के लिये श्रौर नारी जीवन को सुधारने के लिये हमारे नवयुकों को झागे श्राना चाहिये । इस के लिये त्याग झौर निःस्वार्थ जीवन की झावश्यकता है । नव युवकों को चाहिये कि सर्व प्रथम वे जैन समाज को संगठित कर एक सूत्र में बांचे । इस के लिये एक जैन बीर मण्डल बनाएं जिस की शाखाएं देश में यत्र तत्र स्थापित हों । झौर उसका एक मात्र काम जैन समाज में फूट के कारणो को दूर करना झौर समाज के सभी चेत्रों में सुधार करना होना चाहिये । कियों की शिद्धा के लिये स्कूल झौर विद्यालय खुलवाने चाहिये । कियों की शिद्धा के लिये स्कूल झौर विद्यालय खुलवाने चाहिये हो उन का घोर विरोध होना चाहिये । टुःखी झौर निराश्रित विधवाझों की झौर बाल विधवाझों की सहायता का भी प्रबन्ध होना चाहिये । जो विधवाएं यहस्य में रह कर या साध्वी बन कर धार्मिक जीवन व्यतीत करना चाहती हैं वे सर्ह्य वैसा करें समाज को उन पर बड़ा गौरव है किन्तु जो ऐसी बालविधवाएं हैं जो सांशारिक जीवन के झाक्र्यणों पर विध्रय नहीं पा सकतीं उन से ब्रह्यच्यं ( १०० )

क। पाजन करेवाने के लिये यह ऋ यावश्यक है कि समाज उन को धार्मिक वातावरण में रक्ले । किन्तु ब्रम्नवर्य का पालन कोई बच्चों का खेल नहीं है। जगानी बमा खर्च सरल काम होता है किन्तु इन्द्रियोंका दमन बड़ा कठिन काम है। संसार का इतिहास ऐसे उदाहरणो से भरा पड़ा है कि बड़े २ ज्ञानी. ऋषि स्वीर मुनियों को भी काम के बागों के श्रीगे हार खानी पड़ी । बड़ी २ ज्ञानचर्चा करने वाले, ब्रग्नचर्य श्रीर सथम का उपदेश देनेवात्ते उपदेशक श्रीर उसका भवग करने वाले श्रावक क्या संच्चे हृदय से वह कह सकते हैं कि इन्द्रिय निरोध मरल काम है ? फिर भला हर एक विधवा से यह क्राशा करनी कि वह क्रवरथ ही इन्द्रिय निरोध कर लगी कितना म्रमपूर्ण है ! हमारी समाज में ऐसे श्चनेकों घर हैं जहां माता पिता बड़ी उमर में भी कामवासना का रवाग नहीं करते और उनकी युत्रावस्या से परिपूर्ण वाल विधवा कन्याएं वैभव्य को ज्वाला में जला करती हैं। ऐसे माता पिता को चाहिये कि वे खयं संयम का पालन करें त्रौर ज्रपनी कन्धा को मालिक ज्रौर धार्निक व तावरण में रखें जिस से उस के विचार विकृत न होने पावें। किन्तु इसके बिपरोत आज कल के ब्राधिकतर माता पिता स्वयं तो विजासपूर्ण जीवन व्यतीत करतेहें श्रीर ग्रपनी ग्रवोध कन्याग्र से ग्रसमवकी सभावना करते हैं। प्रोत्साहन स्वयं देते हैं ग्रीर बब ग्रापरिपक्व श्वनुभव वाली कन्या सन्माग से पतित होतो है तो शास्त्र की स्नाज्ञा के विरुद्ध जाने क सम्पूर्ण ज्ञान को उस पर यापने में कोई कमर घाकी नहीं रखते । कोई दूंसरा अपराध करे तो शास्त विमुख होनेकी दुहाई दी जाती है श्रीर ख्य श्रांपरांध हो तो शास्त्र की बात भी नहीं पूछी जातो । श्रास्तु, मेरा कहने श्रीभेषांय यही है कि विधवाश्रों के लिये सास्विक श्रीर धार्मिक वाता-वरण गैदा करना श्रीएं उसी में उनको रखना यह समात्र का परम कर्तन्य है। यदि कोई सन्मार्ग से पतित हो भी जोये तो उस पर शास्त्र

## ( १०१ )

विमुखता के भार को थोप कर उससे टुर्ब्यवहार नहीं करना चाहिये किन्तु शील के महत्व को समफाकर उसको सन्मार्ग की स्रोर प्रवृत्त कराना चाहिये। मेरा तो मन्तव्य है कि बदि जैन शास्त्रों में बताए धर्म पर श्रौर नियमों पर इमारे लोग च तते तो न इतनी विधवाएँ ही होती श्रौर न यह जटिल सप्तस्या ही समाज के सामने उपस्थित होती।

इस में कोई संदेह नहीं कि प्राचीन काल से जैनधर्म में स्त्री का उच आदर्श सतीत्व रहा है त्रौर ब्रह्मचर्य को एक झलौकिक शक्ति त्रौर श्रसाधारण तेज माना गया है। वास्तव में यह बात सत्य भी है किन्तु उस समय कुछ वातावरण श्रीर था। ग्रब उससे सर्वथा भिन्न है। उस समय लोग अपनी संस्कृति के महत्व को पूर्णरूप से समझते थे और श्रपने जीवन में कार्यरूप में उस पर चलते थे। इस के तिरे उनके चारों स्रोर उच धार्मिक विचारों का वातावरण भी स्रनुकूल या। स्राज वातावरण बदल चुका है । अनेक जातियों और धर्मों के साथ निरन्तर सदियों के सम्पर्क से इमारे संस्कार, विचार श्रीर रीति रिवाज परिवर्तित हो चुके हैं। अब हम प्रत्येक बात में जैन शास्त्र के विधानके अनुसार चलने का दावा नहीं कर सकते । शुद्ध अमग्र संस्कृति के पालक इम तभी बग त्सकते हैं जब कि दूसरे धर्मों के संस्कारों और विचारों के। निकाल दें। अप्रौर रीति रिवाजों को त्याग दें। तब अपने सिद्धान्तों को समफें ग्रौर उन्हें ग्राने जीकन में उतारें। फिर सामाजिक चटिल समस्याएं अपने ग्राप हल हो जाएँगी। किन्तु सदियों का चढा रंग एक ही दिन में नहीं उतर जाता। इस के लिये बड़े कठिन परिश्रम झौर त्यागमय <del>जीवन</del> की द्यावश्यकता है। इस महान कार्य की पूर्तिके लिये जैन नवयुवक श्रीर सुधारक विद्वान् कार्यत्तेत्र में उतरें तो श्रमण-वंस्कृति के पुनः अवग्रीदय में कोई संदेह नहीं रह सकता ।

(१•२)

यह बड़ी.प्रसन्नता की बात है कि त्राब कुछ सुधारक अद्वेय जैन सन्तों के सटुपदेश से जैन समाज में कन्यात्रों के लिये स्कूल क्रीर विद्यालय खुझने लगे हैं। स्त्री जाति की उन्नति के लिये या दूसरे शब्दों में जैन समाज के उत्थान केलिये यह एक सुन्दर कदम है श्रीर सौभाग्य से इमारी भावो उन्नति का प्रतीक है । किन्तु इमारी समाज जो कुछ किया जा चुका है उसे ही पर्याप्त समझ कर सन्तोष न कर ले। यह तो केवल भूमिका मात्र है । काम तो स्त्रभी सारा ही स्रवशेष पड़ा है । स्त्री शिचा के लिये ऋभीतक जो कन्या विद्यालय खुले हैं। वे बड़े बड़े कु झ नगरों तथा कसबों तक ही सीमित हैं। उनकी संख्या भी बहुत कम है। स्रो शिद्धा के लिये विद्यालय सर्वत्र व्यापक रूप से खुनने चाहिये श्रौर लद्य यह हो कि जैनसमाज में कोई भी स्त्री श्रशिद्धित न रहने पाए । जब स्त्री शिद्धा व्यापक रूप में फैल जाएगी तो स्त्रियां स्वयं अपने कर्तन्य गौरव श्रौर विस्मृत अमगु संस्कृति को समझने लगॅगी श्रौर **श्रपने बच्चों में ऐसे पुनीत संस्कार भरेंगी** कि भावी जैन सन्तान पूर्ववत् एक उच श्रादर्श जीवन संसार के सामने रख सकेगी। स्नियां मानत्व की महिमा को समर्भोगी श्रीर राष्ट्र के सुन्दर श्रीर सुसंगठित निर्माण के लिये बीर, विद्वान श्रीर चरित्रवान पुत्रों को उत्पन्न करेंगी।

वासतव में देखा जाय तो प्रत्येक राष्ट्र या धर्म के उत्यान या पतन की नीव माता होती है। माताश्चों के जो भाव श्रौर संस्कार होते हैं वे ही बच्चों में प्रतिबिग्चित होकर समाज या राष्ट्र का निर्माण करते हैं। श्रातएव यदि माताएं सुमंग्कृत हों तो राष्ट्र का उत्यान निश्चित है। श्रौर यदि वे पिछड़ी हुई हो तो राष्ट्र का पतन श्रवश्यंभाषी है। यही कारण है कि श्रानादिकाज से लेकर स्त्रां मानवता के इतिहास की प्रधान नायिका रहती झाई है। यही कारण है कि स्त्रो की उत्तमता के कारण ही श्रानेक राष्ट्रों का श्राभ्युदय हो चुका है झौर उसी के पतन के

#### ( १०३ )

कारण मनुष्यको अप्राने २ बड़े पतन भी देखने पड़े हैं। सीता के कारण राम मर्यादा पुरुषोत्तम कहलाए श्रौर चिरस्मरणीय रामराज्य का श्रादर्श संसार के सामने रक्खा। श्रौर उधर श्रूर्रणखा की पतित भावना के कारण रावण की इतनी बड़ी सल्तनत का श्रन्त हुश्रा। इस प्रकार ट्रौपदी के साथ टुर्व्यवहार करने के कारण कौरव प्रजा की दृष्टि से गिरे श्रौर ग्रन्त में उन की हार हुई श्रौर टुर्गति को प्राप्त हुए।

ग्रतएव प्रत्येक व्यक्ति का जो ग्रपने ग्राप को जैनधर्मावलम्बी कहने का दावा रखता है कर्तव्य है, कि वह क्रपनी कन्याको शिद्धा दे। स्त्री शिद्धा के प्रचार के लिये पूर्ए प्रयत्न करे। ग्रौर कन्या का विवाह पूर्ए युवावस्था को प्राप्त होने पर ही कन्या की रुचि के त्रानुकूल ही किसी सुयोग्य वर से करे। वात विवाह, वृद्ध विवाह, कुबोड़ विव ह त्रौर पर्दा प्रथा ये जैनधर्म की संस्कृति के त्रंग नही हैं। इन का प्रत्येक जैनी को विरोध करना चाहिये ग्रौर जो इनका ग्रनमोदन करते हों उन का विरोध होना चाहिये। जैनधर्म के अनुसार विवाहादि कार्यों में बाति पाति का बन्धन कोई महत्व नहीं रखता, ग्रातः इस चटिल बन्धन को भी तोडना जैन समाज की उन्नति के लिये श्रेयस्कर होगा। स्नियों के पाठचकम में धार्मिक पुस्तकें क्रधिक पटानी चाहिये जिस से वे क्रपनी प्राचीन संस्कृति को भलीभाँ।त समक्त सकें । इस प्रकार स्त्रोको सामाज्रिक चीवन में पूर्ण विकास की स्वतन्त्रता देने से ही स्त्री बाति का उत्थान होगा त्रौर उस के उत्थान से ही पुरुष त्रौर राष्ट्र का भी त्रभ्युदय होगा। स्त्री जांत के उत्थान से पुनः जैन धर्म में चन्दनवाला झौर राजीमती जैसी सतियों ना जन्म होगा जिन का लोग प्रतिदिन स्मरस करते हैं।

बाह्यी चन्दन वालिका भगवती, राजीमती द्रौपदी। कौशल्याच मृगावतीच सुलसा सीता गुभद्रा शिवा॥ कुन्ती शीलवती नलस्य दयिता चूला प्रभावत्यपि। पद्मावत्यपि सुन्दरी प्रतिदिनं कुवेन्तु नो मंगलम्॥

सा परमो धर्मः

त्रहिंसा एक महान् धर्म है। हिंसा से निवृत्त होने का नाम ही अहिंसा है। आत्मा के आवागमन या पुनर्जन्म पर विश्वास रखने से प्राणामात्र के प्राणों के प्रति प्रतिष्ठा स्वयं पैंदा हो जाती है। आवागमन का सिद्धान्त प्राणीमात्र के प्रति समता रखने का आदेश देता है। वह कहता है कि जिस प्रकार तुम अपने टुःव का आदेश देता है। वह कहता है कि जिस प्रकार तुम अपने टुःव का आदेश करते हो इसी प्रकार तुम्हें पराए का भी करना चाहिये। संसार में मनुष्य, पशु, पत्ती, कीट, पतंग आदि छोटे से बड़े तक जितने भी जीव हैं सब समान है। भिन्न र कमों के कारण से वे भिच र योनियों में पैंदा हुए हैं। सुख टुःख सब को मनुष्य की तरह ही होता है आतएव उन सब के टुःव को आगने टुःख के सनान सन्मना चाहिये। जो पुरुष ऐसा करता है वह महापुरुष कहलाता है। यही कारण है कि विश्व के प्रायः सभी धर्म किसी न किसी रूग में आहिंसा परमोधर्मः, की आर मनुष्य को मेरित करते हैं।

भारत के श्रतिप्राचीन श्रौर प्रधान धर्म वैदिक, जैन श्रौर बौद धर्मों के त्रवतारों त्रौर त्र्याचार्यों ने भी श्रदिसा धर्म को जीवनकल्याण के लिये महान् धर्म बताया है। तीनों धर्मों के श्राचार्य त्रौर महर्षि त्रहिंसा पालन का उपदेश देते ग्राए हैं। किन्तु समय की गति बड़ी बिचित्र है। प्रत्येक सदीमें नगीन परिस्थिति श्रौर वातावरण के कारण भिन्न २ विचार धास के व्यक्ति पैदा होते रहते हैं। कुछ लोग स्वार्थ बश ग्रापने जीवन को धर्म के ग्रानुकून न बना कर धर्म को ग्रापने

#### ( 2032 )

अनुकूत बना सेते हैं। इस से पूर्वाचार्यों के वास्तबिक सिद्धान्तों की अपरा कर दी जाती है और साहित्य में प्रदेव मरनेसे वा विपरीत अर्थ करने के कारण से धर्म में विकार उत्पन हो जाते हैं। इस से सामाजिक जीवन का पतन होता है और धर्म की निन्दा होती है। ऐसा प्रायः संसार की सब जातियों और धर्मों में होता आया है। अस्तु, अब इमने यह दर्शाना है कि वैदिक, जैन और बौद्ध इन तीनों भारतीय धर्मों ने अहिंसा धर्म को किस प्रकार माना है और किस तरह इसका प्रचार किया है।

# वैदिकधर्म में हिंसा अहिंसा पर दृष्टिपात।

सामान्य दृष्टि से "झहिसा परमो धर्मः ' एक वैदिक सिद्धान्त है किन्तु वैदिक धर्मग्रन्थों में वेदों से स्षृतियों तक मौरामंचए का विधान पाया जाता है। शतेंपय और तैत्तिरीय श्रोदि प्रामाणिक ब्रह्मिएंग्रियों में सोमयाग के वर्णन के साथ श्रश्व, गौ और श्रज श्रादि पशुश्री के मांस से यज्ञ करने का शास्त्रीय विधान मिलता है। इसी सत्य की श्रागे चलकर मनुमहाराज भी यत्र सत्र पुष्टि करते हैं। याज्ञिकी हिसा का श्रनुमोदन करते हुए मनु जो कहते हैं: --

## यझीथे परावी वध्याः ॥

अर्थात्:- यह के लिये प्रशुत्रों को मारने में कोई दोष नहीं। और इसी प्रकार - याज्ञिकी हिंसा हिंसा न भवति '। अर्थात् - यह में होने वाली हिंसा हिंसा नहीं कहल.तो । मनुत्री ने तो यहां तक कह डाला कि:

## े यहाथ प्रावी हेष्ट्राः स्वयमेव स्वयंभुवा । ः यहांत्य मृत्य सर्वेत्य तत्मा यहाँ वधोऽषदाः ॥

;

( १०६ )

🕗 मनु॰ ग्र॰ ५, श्लोक ३९.

ग्रार्थात्: -- खयंभू ब्रह्मा ने यज्ञ के लिये श्रौर यज्ञों की समृद्धि के लिये पशुत्र्यों-को बनाया है। अन्नतएव यज्ञ में पशु का वघ स्रवध अर्थत् वधबन्य दोष रहित है। इसी प्रकार आगे लिखते हैं:---

त्रोषध्यः पशवो वृत्तास्तिर्यंचः पत्तिग्रस्तथा । यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्नुवन्त्युत्सृतीः पुनः ॥ मसु ० ५/ ४०

श्रीषधि, पशु, वृद्ध श्रादि श्रीर पत्ती ये सत्र यज्ञ के निमित्त मारे जाने पर किर उत्तम योनि में जन्म प्रहणःकिया करते हैं।

याज्ञिकी हिंसा के विधान की तरह आद में होने वाली हिंसा का भो मनु जी ने विधान किया है। आद में खिलाई जाने वाली किस २ वस्तु से कितने २ दिन तक पितर प्रसन्न रहते हैं इस का वर्णन करते हुए झाप लिखते हैं:---

द्वी मासौ मत्स्यमांसेन त्रीन्मासान् इरिणेन तु । छोरभ्र णाथ चतुरः शाकुनेनाथ पद्ध वै ॥ षण्मासांख्वागमांसेन पार्षतेन च सप्त वै । षष्टावेणस्य मांसेन रौरवेण नवैव तु ॥ दशामासांस्तु तृत्यन्ति वराइमदिषामिषैः । शाशकूर्मयोस्तु मांसेन मासानेकादशैव च ॥ ग्र० ३. स्ठोक २६८, २६९, २७० श्रर्षात्ः-पदिनी ग्रादि मच्छलियों के मांव से दो महीने पर्यन्त, इरिण के मांव से तीन माथ तक, मेइ के मांव से चार महीने झौर खाने ( 200)

लायक पत्ती के मांस से पांच महीने पर्यन्त पितरोंकी तृप्ति होती है २६८॥

भकरी के मांस से झः मास, पृषतमृग के मांस से सात महीने एएणजातीय हरिएा के मांस से ब्राठ महीने तक ब्रौर रूरुनामक मृग के मांस से नौ महीने तक पितरों को तृप्ति हुन्ना करती है।। २६९ ।।

वनैले सूत्रार तथा जंगली मैंसे के मांस से दस मद्दीने त्रौर खरहे तथा कछुए के मांस से ग्यारद मास पर्यन्त पितर तृप्त रहते हैं। २००१

यज्ञ और भादादि कमों में हिंसा विधान का फल यह हुआ कि वैदिक भर्मावत्तम्बी किसो कांत में व्यापक रूप से त्रामिषाहार करने लग गए थे। शूदादि छोटी जातियों के लोग तो बिना किसी बाधा के मांसाहार करते हो ये किन्तु ब्राह्मणोंनेभी यज्ञकी ब्राइ लेकर या मांसाहार पर धर्म की मोहर लगाकर मांग्रहार करना प्रारभ किया। इस प्रकार पशुत्रों का व्यापक रू। में संदा( होने लगा श्रीर श्रन्त में हिंसा का जो भयानक त्रौ मानवजाति को पतन की त्रोर लेजने वाला परिपाम होता है वही हुन्ना। हिंसा से सामाजिक जीवते में सिर्दयता, करता, टुष्टता श्रीर अत्याचार बढ़ने लगे श्रीर मानवता के स्रादर्श गुरा समता, सहनशीलता, अनुकम्पा और सहृद्यता मानव समात्रसे लुम होने जुमे 🧠 तारी समाजिक व्यवस्था विगड़ गई स्रौर लोग चुरे कमों में प्रवृत्त होते. लगे । पतनोन्मुल मानवसमाज को सन्मार्ग की स्रोर प्रवृत्त करानेके दिये भ्रव हिंसा के विरुद्ध ग्रान्दोलन की ग्रावश्यकता थी। सौभाग्य से वैदिक धर्म से ही कुछ ऐसी सम्पदायों का जन्म हुआ बिन्होंने वैदिकी हिंसा का, विरोघ किया। वैध्एव, स्वामीनारायण श्रीर त्र्यार्थतमात्र जैसी अनेक वैदिक धर्म की शाखात्रों के धर्मगुरुत्रों ने वैदिक हिंसा का खुले मैदानमें विरोध किया श्रीर हिन्दूसमाज की बहुत बड़ी संख्यां की त्राभिषाहारसे निवृत्ति कराने में वे सहत्वः भी इए । हिंसा का विरोध करने के तिये

## ( २०८)

उन्होंने वैदिक धर्मप्रस्थों का त्यान नहीं किया किन्तु प्रन्थोंमें झानेवाले हिंसामूलक पाठों का ऋहिंसामू ाक ऋर्थ किया। उदाहरण के लिये गोमेघ यज्ञ का विश्लेषण करते हुए झार्यसमात्र के सुयोग्य विद्वान् पं• गंगा प्रसाद जी लिखते हैं\*:---

" बहुत से विद्वानों का कथन है कि वेद में पशुवध की आज्ञा है, यहां तक कि यज्ञ के लिये गोवध तर्व का विधान है । वह प्रश्न इतना विवादास्पद है कि उस की यहां विवेचना नहीं की जा सकती : तथापि इस बैदिक यज्ञ गोमेध के सम्बन्ध में जिस के ऋर्ध गोवध के लगाए जाते हैं कुछ कहना उचित समझते हैं। इम इस यह को जिन्दावस्थामें भी पाते हैं। स्वामी दयानन्द सरस्वती प्रायचे सत्यार्थ प्रकाशन में चतलाते हैं कि संस्कृत भाषा के 'गे।' शब्द के झर्थ केवल गाम के ही नहीं प्रस्युत प्रथ्वी श्रीर इन्द्रियों के भी है। गोमेघ का ग्राधिभौतिक श्रार्थ खेती के लिये भरती जोतना और आध्यात्मिक अर्थ इन्द्रिय-दमन है। कुछ लोग इस व्याखया का उग्हात करते हुए उसे अर्थ की सींचातानी बताते हैं। वे वहां तक कह डालते हैं कि वेद के इस प्रकार स्पर्थ लगाना स्रम्याय है। हमें देखना चाहिये कि डाक्टर हाग जैसे प्रामाखिक झौर विश्वस्त पुरुष पारसियों के विषय में क्या सम्मति देते हैं। " गोश उर्व का श्रर्थ प्रथ्वी की सार्वभौमिक श्रात्मा है जो सब प्रकार के जीवन श्रौर वृदियों का कारण है। शब्द का ऋत्तरार्थ 'गो की झालना' है। यहाँ उपमालहार है क्योंकि पृथ्वी की गाय से तुलना की गई है। 'उस को काटने और बांटने से ५थ्बी में इल लगाने का ऋर्थ लिया बाता है ? त्रहर्मज़दा श्रोर स्वर्गीय सभा ने जो आदिश दिया है उसका मतत्तव वह

## #धर्म का श्रादि स्त्रोत पृ० १५४। †देखो सत्यार्थप्रकाश ११ समुब पृ० ३-५।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

है कि धरती को जोतना चाहिये ! त्रात्एव वह खेती के काम को धार्मिक बतलाता है।"

" हिन्दुक्रों र्क! गाय के लिये प्रतिष्ठा प्रसिद्ध है । यह भी निश्चित है कि प्राचीन काल के पारसी लोग भी उसका बहुत क्यादर करते ये । तो फिर क्या यह कहना ऋयुक्त नहीं कि गोमेध का ऋर्थ गोवध है अबकि भाषा क्रौर भाव दोनों का समुचित विचार रखते हुए उसका ऋर्थ हम 'ध'ती का जोतना कर सकते हैं।"

इस उद्धरण से पाठकों को भूनीभाँति पता चल गया होगा कि किस प्रकार हिंसा के किरोधी वैदिक विद्वानों ने हिंसापरक शब्दों का श्रर्थ श्रहिंसाफरक किया स्त्रौर वैदिक वर्त्तों का प्रसिगादन करते रहुए भी उन यत्तों को झहिंसामय सिद्ध किया । निस्सन्देह यह प्रयत्न सराहनीय था। अनमिषाहार करने वाले लोगों पर इन प्रचार का अञ्बा प्रभाव पड़ा श्रीर बहुत से लोगों ने श्रामिषाहार का त्याग भी किया। इसके विपरीत कुछ ग्रन्य पौराखिक विद्वानोंने वेदोंके अर्थको बदनना ठीक नहीं समभा ग्रौर उन्होंने मांसपरक शब्दों का ग्रर्थ मांसपरक ही किया किन्त उन मांसपरक हिंसात्मक यज्ञों का विधान कलियुग में बर्ज्य नताया । वेदौ के नाम पर या धर्म की आड लेकर होने वाली हिंसाको समाज से रोकने के लिये श्रीर ' श्रहिंसा घर्म' का प्रचार करने के लिये यह दूसरा कदम था। ब्रह्मपुरामा ऋौर ऋादित्यपुरामा छादि बहुत से वैदिक प्रयो में हिंसालमक यज्ञों का कलियुग में निषेध किया है। ग्राखु, उपर्युक्त विश्लेषण से पाठकों को यह स्पष्ट हो गया होगा कि वैदिक सम्प्रदायमें हिंसा का समर्थन करने वाले और निषेध करने वाले दो दलों का संघर्ष बड़े बोर से चलता रहा है और दोनों अपने मन्तव्य के प्रचार में सफत -रहे हैं। उसी प्रचार की प्रस्पराकारूप इस ग्राज भी वैदिक समाझ

## ( 880 )

में पाते हैं। वैदिकधर्मावलम्बियों में आमिषाहार करने वालों की संख्या भी बड़ी है और आमिषाहार का घोर विरोध करने वाले शाकाहारियों की भी कम नहीं। कुछ भी हो यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि वैदिकधर्म में भी 'आहिंसा परमों धर्मः' इस सिद्धान्त का सम्मान हुआ है और वैदिक धर्मवलम्बि बहुत बड़ी संख्या में इस का पालन करते रहे हैं।

# ॥ जैनधर्म में ऋहिंसातत्व की साधना॥

े वैदिक धर्म में जब हिंसा प्रवृत्ति व्यापक रूप में फैल गई थी तो हिंग का किरोध करने वाले आमिषाहारियों के लिये चोभ का कारण बने किन्तु इस के बिपरीत बैन धर्म के प्रस्परागत शास्त्रीय शान में बन कुछ पाथात्य विद्वानों में मांसाहार का विधान बताया तो ग्रहिसा धर्म के पुत्रारी जैनसमाज में बड़ा स्रोभ उत्पन्न हन्ना। याकोबी म्रादि जर्मन विहानों ने आचारांग के कुछ सूत्रों का मांसपरक श्रार्थ किया है जिससे यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया कि जैनी लोग भी प्राचीन समय में मांताहार कर सकती थे। इत से जैन समाज में बड़ा चोभ दुश्रा और इस का विरोध वैदिक धर्म में ग्रार्थेसमाज के समान जैनधर्म के स्थानक बासी सम्प्रदाय ने किया । स्थानकवासी सम्प्रदाय के म्राचायों स्रोर विद्वानों ने सूत्रों में श्राए मांसपरक शब्दों का ग्रर्थ वनस्मतिपरक किया श्रीर हिंसारमक श्रर्यका खण्डन किया। जैनवर्म की दिगम्बर सम्प्रदाय के पुज्यपादादि आचायों ने तो रुत्रों का मांसमत्स्यपरक ही श्रर्थ मानकर उन भूत्रों का मानने वालों की निन्दा की ग्रौर उपदेश दिया कि ऐसे **सुभो को नहीं मानना 'चाहिये। सू**भों के न मानने के लिये यह केवल बहाना मात्र है। बाक्षव में दिगम्बर लोग सूत्रों को इस कारबा नहीं मानते कि उन में यत्र तत्र वस्त का विधान है जिस से श्वेत.म्बर भतकी

#### ( १११ )

पुष्टि होती है। अन्नरत, मेरे अपने विचार से जैनधम या अमण संस्कृति जिसवी नींव ही 'अहिंसा परमो धर्मः' पर रक्खी गई है उस में मांस-मस्स्यादि का विधान अपवाद रूप में भी कर दिया हो यह संभव प्रतीत नहीं होता। अतः प्रारम्भसे ही सूत्रोंका वनस्पतिपरक अर्थ होना चाहिये। जैन दर्शन के धुरंधर विद्वान् श्वी प० सुखलाल जी संघवी तो सूत्रों के मांसमत्स्या दपरक अर्थोंको आपवादिक मानते हैं। उनके निष्पद्ध विचारा भी पाठकों की ज्ञान वृद्धि के लिये यहां दिये जाते हैं:---

"कोई भी बुद्धिमान् यह तो सोच ही नहीं रकता कि सूत्रों की रचना के समय रचनाकार को वनस्पति श्रौर मांस श्रादि दोनों श्रर्थ अभिप्रेत होने चाहिए । निश्चित अर्थ के बोधक सूत्र परस्पर विरोधी ऐसे दो ऋर्थों का बोध करावें ऋौर जिज्ञामुक्रों को संशय या भ्रम में डालें यह संभव ही नहीं है। तब यही मानना पडता है कि रचना के समय उन सूत्रों का कोई एक ही ऋर्थ सूत्रकार को म्रभिप्रेत था। कौनसा श्चर्थ ग्रभिप्रेत था इतनां विचारनाभर वाकी रहता है। श्चगर इम मान लें कि रचना के समय सूत्रोंका वनस्पतिपरक ऋर्थ था तो हमें यह ऋगत्या मानना पड़ता है कि मांतमत्स्यादि रूप प्रार्थ पीछे से किया जाने लगा। ऐसी स्थिति में निर्ग्रन्थ संघ के विषय में यह भी सोचना पड़ेगा कि क्या कोई ऐसी श्रवस्था श्राई थी जबकि श्रापत्तिवश निर्ग्रन्थ-सब-मांस-मत्स्या-दि का भी प्रइरण करने लगा हो स्रौर उस का समर्थन उन्हीं सूत्रों से करता हो ! इतिहास कहता है कि निर्प्रन्थ-संघ में कोई भी ऐसा छोटा बढा दल नहीं हुआ जिस ने आपत्तिकाल में किये गए मांसमस्त्यादि के ग्रहण का समर्थन बनस्पति बोधक सूत्रों का मांस-मल्स्यादि म्रार्थ करके किया हो। ग्रलकत्ता निर्मन्य-संघ के लम्बे इतिहास में श्रापत्ति श्रीर

## **†देखों निर्ग्रन्थ सम्प्रदायपृ० १८, २०**।

## (' ११२ )

अपवाद के इज़ारों प्रसंग आए हैं पर किसी निर्प्रन्थ-दल ने आपवादिक स्थिति का समर्थन करने के लिये अपने मूलसिद्धान्त आहिंसा से दूर ज्यकर सूत्रों का बिल्कुल किरुद्ध आर्थ नहीं किया है। सभी निर्फ्रन्य अपव द का अपवाद रूप से जुदा ही वर्णन करते रहे हैं। जिसकी सात्ती छेद सूत्रों में पद पद है। निर्यन्थसंघ का बधारण भी ऐसा रहा है कि कोई ऐसे बिकृत अर्थ का सूत्रों की व्याख्या में पीछं स्यान दे तो वह निर्यन्थतंघ का अंग रह ही नहीं सकतन । तब वही मानना पड़ता है कि रचनाकाल में सूत्रों का असली अर्थ तो मांसमत्स्य ही या और पीछेसे वनस्पति अर्थ भी किया जाने लगा। ??

"इस के सिवाये कोई २ साइसिक निर्मन्थ प्रचारक नए २ प्रदेश में आपना निरामिप-भोजन का तथा अहिंसा-प्रवार का ध्येय ले कर जाते ये जहां कि उन को पक्के अनुयायी भिलने के पहले मौजूदा खान पान की ॰पवस्था में से भिद्धा ले कर गुज़र- बसर करना पड़ता था। कभी कभी ऐसे भी रोगादि तंकट उपस्थित होते ये जब कि सुवैद्यों की सलाह के अनुसार निर्मन्यों को खान पान में अपवाद मार्ग का भी अवलम्बन करना पड़ता था। वे और इन के बैसी अनेक परिस्थितियां पुराने निर्मन्थ के इतिहास में बर्धित हैं। इन परिक्थितियों में निरामिष भोजन और अहिंसा प्रचार के ध्येब का आत्यन्तिक ध्यान रखते हुए भी कभी २ निर्मन्थ अपनी एपणीय और कल्प्य आहार की मर्यादा को सख्त रूप से पालते हुए मांस-मस्स्यादि का महरण करते हों तो कोई आवरज की बात नहीं। इम जब आवारांग और दशवैकालि-कादि आगमों के सामिष आहार सूचक सूत्र देखते हैं और उन सूत्रोंमें वर्धित मर्यादाओं पर बिचार करते हैं तब स्पष्ट प्रतीत होता है कि सामिष आहारका विधान बिल्कुल आण्यादिक और प्रपरिदार्थ स्थिति का है।"

#### (११३)

त्र स्तु, द्रु छ भी हो यह बात तो स्पष्ट है कि वैदिकधर्म के समान जैनधर्म में हिंसा ररक शास्त्रीय पाठों के ग्राधार पर कोई सम्प्रदाय या नए दल पैदा नहीं हुए । हां जैनधर्म क्योंकि ज्रानदिकाल से अहिंसात्मक है या दूसरे शब्दों में अहिंसा ही इस के प्राण् हैं इस कारण जब भी कभी किसी ने जैनधर्म पर हिंसा का साधारण भी दोष लगाया तो सारी जैनसमात्र ने एक ज्रावाज से उस का विरोध किया । जो धर्म ज्रानादि काल से अन्य धर्मों में हिंसा प्रवृत्ति का घोर विरोध करता ज्राथा है क्रोक मानव समाज को हिंसामार्ग से इटाने के लिये संदा प्रयत्नशील रहा है वह भला ज्रापने धर्म के लिये हिंसा की कल्पना भी कैसे कर सकता है । महात्मानुद्ध ने तो वेद विहित यात्तिकी हिंसा का विरोध वाद में किया किन्तु जैनधर्म पहले से ही उसका विरोध करता ज्रा रहा था । गौतम-घुद्ध के शिष्य तो उनके जीवनकाल में ही ज्रामिपाहार में प्रवृत्त होगए थे किन्तु महावीर के ज्रनुयायी कठिन से कठिन समय में भी ज्रहितापय से विमुख नहीं हुए । यही कारण है कि नुद्ध की ज्रदिमा की ज्रपेन्ता महावीर की अहिंसा का प्रभाव भारतीय समाज पर आधिक पड़ा ।

भगवान् महावीर ने श्रहिसा धर्म का प्रतिपादन श्रौर प्रचार-बड़े ही झलौकिक ढंग से किया। उन्हों ने मानव जादि को समता का उपदेश देते हुए कहा कि जीवों में दिखाई देने वाला शारीरिक या मानसिक वैषम्य सब कर्म मूलक है बास्तबिक नहीं। इस लिये क्षुद्र से क्षुद्र योनि में पड़ा हुन्ना जीव भी कभी मानव योनि में पैदा हो सकता है श्रौर मानव का जीव भी क्षुद्र कमों के परिणाम स्वरूप क्षुद्रयोनि में पैदा हो सकता है। ग्रतएव ग्रहिंसा मार्ग का ग्रनुसरण करते हुए सब के साथ समता का व्यवहार करो। इस के ग्रतिरिक्त भगवान् ने श्रहिंसा का ग्राविच्छिन्न महत्व एक ही घोषित करते हुए भी साधु के लिये पृथक् श्रौर श्रावक के लिए पृथक् ग्रहिंसामार्ग का उपदेश दिया। साधु केलिये

## ( ???)

तो उन्हों ने ग्रहिंसाधम का पालन करने के लिये सब प्रकार की कठिन से कठिन आपत्तियों को सहन करने की भी आज्ञा दी। उन्होंने कहा कि साधु के सामने सब से वड़ा जीवन का लच्य मोच प्राप्त है, और अहिंसा धर्म का मनसा, वाचा और कर्मणा पालन किये दिना वह प्राप्त होने बाली नहीं है। उन्हों ने यह भी बताया कि सत्य, अचौर्य, ब्रसचर्य और परिग्रह त्याग ये चग्र महावत भो आहिंसा धर्म की पूर्णता केलिये ही परमावश्यक हैं।

गृहस्थों के लिये भगवान ने कहा है कि गृहस्थों को यद्यपि ब्रहिंसाधर्म का पालन करना पूर्णरूप से कठिन है किन्तु तो भी उन्हें बहां तक बन सके ऋापने जीवन के सभी कार्यों में श्राहिसा का पालन करना चाहिये। गृहस्थ बीवन की सफलता के लिये सदाचार और सद्विचार परमावश्यक हैं जिन का आधार भी आहिंसा धर्म है। परन्त गृहस्थ को साधुमार्ग की श्रतिकठिन सोपान पर उतरने की त्रावश्यकता नहीं है। वह अपने लिये प्रतिपादित अर्म का ही आचरण करता रहे तो उस के कल्याण के लिये पर्याप्त है। वैदिक धर्म में मनुष्य के भाग्य का निर्णय ईश्वर के हाथ में है किन्तु जैनधर्म में मनुष्य स्वयं ग्रापने भाग्य का कर्ता धर्ता है है। भगवान झपने उपदेशों में कहते थे कि यदि सुख चाहते हो तो शत्रुता बढाने वाली हिंसा की भावना का त्याग करो क्रौर बीवमात्र के प्रति मैत्री की भावना रखो क्रौर किर **देखना** तुम उत्तरोत्तर सुख की स्रोर ही बदोगे। यह भगवान के उन दिव्य स्रोर आदर्श उपदेशों का ही प्रताप है कि प्राचीन परम्परा से चले आते भमण संस्कृति के प्राणभूत झहिंसामार्ग पर झात्र भी बैनसमाब सुचारू रूप से चल रही है।

## म्रादि तीर्थकर भगगान् भ्रुषभदेव के समय जिस प्रकार झहिंसा

## ( ११४ )

धर्म के महत्व को समभा जाता था ऋौर उस का पालन किया जाता था ठोक उसी प्रकार की मान्यता वर्तमान समय में भी जैन समाज में पाई जाती है। प्रायः सब धर्मों के ऋनुयायी बड़ी संख्या में श्रामिषाहार में प्रवृत्त हो चुके हैं किन्तु सौभाग्यवश जैनधर्मावलम्बी झब भी पूर्ववत् शाकाहारी है द्यार मगवान के संदेश को नहीं भूले हैं। छाज भी जैन समाज के व्यवहारिक, सामाजिक ऋौर ऋध्यास्मिक छादि सभी चेत्रों में श्रहिंसा के महत्व की उपेचा नहीं की जाती। यत्र तत्र शिथिलता का होना तो झवश्यंभावी है किन्तु व्यापरूष्ठप से जैनमात्र द्यहिंसाधर्म का पालन करता है।

अमण संस्कृति की ब्राचार नीति में साधु के लिये पांच महावतों का विधान है। वे व्रत इस प्रकार हैं:--

## अहिंसा सत्यमस्तेयं बद्धवर्या परिष्रहाः ।

श्रथात्-श्रहिसा, सत्य, श्रचीर्य, ब्रह्मचर्य, श्रोर श्रएरिग्रह ये पाझ महावत है। इन पाछ महावतों में भी पाठक देवेंगे कि सर्वप्रथम स्थान श्रहिंसा महावत को दिया गया है। वास्तव में देखा जाए तो जैनधर्म की नीव ही श्रहिंसा धर्म पर टिकी हुई है। यही कारण है कि जैनमुनियों या आवकों के जीवन में श्रनेक चिन्ह, उपकरण वा कियाएँ श्रहिंसा के पालन का बोध कराते हैं। मुखबस्तिका, रजीहरण श्रौर मयूर पिच्छादि सब उपकरण श्रहिंसा पालन करने के उपकरण हैं। प्रतिलेखन किया भी इसी सिद्धान्त की प्रतीक है। संत्तेप में जैनधर्म की प्रत्येक किया भी इसी सिद्धान्त की प्रतीक है। संत्तेप में जैनधर्म की प्रत्येक किया श्रहिंसा के सिद्धान्त से श्रीतप्रोत है। ऐसा लगता है कि श्रहिंसा ही जैनधर्म है श्रीर जैनधर्म ही श्रहिंसा सिद्धान्त का जाग्रतरूप है। श्रहिंसा ही श्रहिंसा महावत की प्रयक्त निकाल दिया जाये श्रीर जैनधर्म के केवल

#### (११६)

बाकी के चार महावत ही मान लिये जाएं तो जैनधर्म, जैनधर्म नही रह जाता। ग्रातएव ग्राहिसा महावत को यदि शेष चार महावतों का राजा मान जिया जाए तो इसमें कोई ग्रातिशयोक्ति नहीं होगी। भगवान् महावीर के उपदेश से भी यही पता चलता है कि शेष चारों महावतों का पालन भी ग्रहिंसा महावत की पूर्णता की क्योर ले जाने वाला है। इन प्रकार जैनधर्म ग्राहिंसा प्रधान धर्म है ग्रीर इसी ग्राहिंसा के प्रचार ग्रीर पालन के कारण जैनधर्म विश्व के धर्मों में एक ऊँचा स्थान प्राप्त करता है।

अहिंमा शब्द की परिभाषा मब धर्मों के आराचार्यों ने अपने २ टष्टिकोग्ण से भिन्न २ प्रकार से की है। जैनाचार्यों की परिभाषा के अनुमार हिंता से बचने का नाम ब्रहिंसा है। वे कहते हैं कि कषाय या प्रमाद के वशीभूत होकर मनसे, वाग्गी से या कर्म से दूमरे प्राणी को टुःख पहुंचाना या प्राणों से विमुक्त करना हिंसा होती है। जो प्राणी ऐमा नहीं करता वह श्रहिंमाधर्मका पालन करता है। हिंसा दो प्रकारकी होती है। पहली भावहिंमा और इमरी दृब्यहिंमा। आत्मा में गग, द्रेप, काम. कौध, मान, माया च्राटि विकृत भावों का 'उत्पन्न होना भाव हिंसा है । इन कपायों से ग्रात्मिक ज्ञान को महान् हानि पहुँचती है। इन्हीं कपायों के वशोभून होकर जब कोई प्राणी दूमरे प्राणी का वध कर देता है तो वह ट्रव्य हिंमा बन जाती है। जैन सिद्धान्त के त्र्यनुमार यह दोनों प्रकार की हिंसा त्याज्य है । वास्तव में देखा जाय तो हिंमा ही समस्त दोषों या पापों की जननी है। हिंसा से बढ़कर ; संसार में कोई पाप नहीं। त्रासत्य भाषण, चौर्यकर्म स्रौर दुराचरण त्र्यादि सब हिंसा की ही भिन्न २ शाखाएं हैं। ब्रातएव हिंसा के त्याग से ही मानव जीवन सुखी बन सकता है। भगवान् महावीर स्वामी ने विश्व को आहिंसा का सन्देश देते हुए कहा थाः---

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

''जीवन का प्रधान लद्दय शान्ति है और शान्ति का एकमात्र उपाय ऋहिंसा है। ऋतः वढि तुम जीवन के लद्द्य तक पहुंचना चाहते हो तो उसके एकमात्र साधन ऋहिंसा धर्म को कभी मत भूनो।''

जब इम सब शान्तिपूर्ण जीवन विताना चाहते हैं तो हमारा कर्तव्य होजाता है कि हम दूसरों को भी शान्तिपूर्वक जीवन व्यतीत करने दें । दूसरों के जीवन पर आक्रमण करके अपने लिये शान्ति की इच्छा करना वृथा है क्योंकि हिंसा की प्रतिक्रिया अवश्य होती है और उनके होने से जीवन में अशान्ति का ज्ञाना स्वाभाविक है । अतः शान्तिपूर्ण जीवन व्यतीत करने के लिये अहिंसा मार्ग ही श्रेष्ठतम है । इस पर चलने से जीवन में शान्ति का ही प्राम्राज्य मिलता है ।

जैन धर्म की ग्रहिंसा में एक त्रौर बड़ी विशेषता हमें मिलती है। किसी का मन्तव्य है कि पशु को न मारना अहिंसा है। कोई कहता है मनुष्य को न म.रना ग्रहिंसा है किन्तु जैन धर्म तो धाणीमात्र को मन, वचन और कर्म से न मारने को ग्रहिंसा मानता है। इस प्रकार जैन धर्म की त्रहिंसा प्राणीमात्र के प्रति मैत्री माव रखने का उपदेश देती है।

जैन धर्म में प्राणी पाछा प्रकार के माने जाते हैं। एक इन्द्रिय वाले, दो इन्द्रियों वाले, तीन इन्द्रियों वाले, चार इन्द्रियों वाले और पाछा इन्द्रियों वाले । एक इन्द्रिय वाले जैसे फल । फल के केवल स्गर्शेन्द्रिय होती है। दो इन्द्रियों वाले शंख, सीप और लट ग्रादि। इनके केवल काया और मुख दो इन्द्रियें होती हैं। तीन इन्द्रियों वाले लीख, कोड़ी, खटमल ग्रादि। इनके काया, मुख और नासिका तीन इन्द्रियों होती हैं। चार इन्द्रियों वाले मक्खी, मच्छर और वृश्चिक आदि । इनके काया, मुख, नाक और आंख ये चार इन्द्रियें होती हैं।

## ( ११८)

पाझ इन्द्रियों वाले मनुष्य श्रादि जीव। इनमें से किसी जीव को भी मारना या मारने की इच्छा करना हिंसा नं त्राजाता है किन्तु सबके मारने में एक सी हिंसा नहीं होती। सबसे श्राधिक हिंसा पच्चे न्द्रिय जीव को मारने में, उससे कम चार इन्द्रिय वाले को इम प्रकार उत्तरोत्तर हिंसा की सामा कम होतो जाती है। पच्चे न्द्रिय जीव को मारने में जो हिंसा होता है उसकी तुलना फल तोड़ने या खाने को हिंना से नहीं कर सकते। फलादि वनस्पति को तोड़ने में कम से कम हिंसा होती है जो सामाजिक या गृहस्थ जीवन में निन्दा नहीं कही जा सकता।

ग्राजकल बहुत से लोग तो त्रहिंसा धर्म के त्रतिवाद पर उतर श्राए हैं और फलादि बनस्पति के ब्राहार का भो ज्ञमिपाहार के समान ही हिंसापूर्या समझकर उसका सेवन करने में पाप मानते हैं। उनको पता होना चाहिये कि वनस्पति ऋौर पशु पत्ती स्रादि जीवों के जीवन के प्रकार में च्याकाश पाताल का च्यन्तर है। वृद्धों के कलों को यदि इम न भी तोड़ें तो वे पक्तने पर स्वयं उनको गिरा देते हैं। स्रौर फिर अप्रयनो २ अप्रुतु में पौधे पुनः पूर्ववत् फ तों से लद आते हैं। कुछ पेड़ जैसे सहतूत श्रीर गुलाबाद तो ऐसे हैं जो काटने छांटने से ही त्र्राधिक फलते फूलते हैं। यदि उनको समय समय पर काटा छांटान नाए तो शीघ ही सुख कर नष्ट हो त्राते हैं। वनस्पति संसार के लिये जो प्राकृतिक नियम हैं वे जंगम संसार पर लागू नहीं किए जा सकते । उदाहरण के लिये यदि बकरे के सिर, टांग, या कान स्रादि श्रंग काट लिये जाएं तो वे किसी भी काल में पुनः नहीं उग सकते । इससे यह राष्ट्र है कि स्थावर ज्ञीर जंगम दोनों तरह के संसारों के लिये प्राकृतिक नियम भिन्न २ प्रकार के हैं। आतः दोनों के जीवन को समान समझना था दोनों की हिंसा को समान समझना निरी ग्राज्ञानता होगी। इसका **ग्रभिपाय यह नहीं कि हमें बनस्पति-संसार के पति दयाभाव नहीं रखना** चाहिये किन्तु श्रहिंसा के श्रतिबाद पर उतरना श्रीर मिथ्यादृष्टि रखना

## ( 399 )

यद सर्वदा हानिकारक सिद्ध होगा। ऐसा करने से झहिंसा धर्म का पालन व्यावहारिक जीवन में झसंभव हो जाएगा। इससे झहिंसा के प्रचार के स्थान पर हिंसा की वृद्धि होगी झौर लोगों की दृष्टि में झहिंसा धर्म का महत्त्व लुप्त हो जाएगा।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि ब्रहिंसा धर्म का पालन मानव जीवन को उच बनाने के लिये (क महान् ग्रादर्श है श्रीर हमें भरसक इसके पालन में प्रयत्नशील रहना चाहिये किन्तु सभी प्र'णियों के लिये सांसारिक जीवन का निर्माण ही ऐसा है जिसमें कदम कदम पर हिंसा का ग्रस्तित्त्व भरा पडा है। जीवन के प्राय: सभी कार्य किसी न किसी प्रकार की हिंसा से लिम हैं और वह हिंसा ऋनिवार्य है 1 खाना, पीना, चलना, खेती करना, व्यापार करना त्रादि सभी जीवन के कार्य हिंसा से भरे पड़े हैं। गर्भाधान से लेकर मृत्यु पर्यन्त संसार का सारा जीवन हिंसा से परिपूर्एए है। तो क्या छोटी से छोटी हिंसा से बचने के लिये मनुष्य सब कामों को छोडकर निष्कर्मएय होकर बैठ जाए ! निष्कर्मण्यता जीवन की मृत्यु है और संसार का अन्त है। अहिंसा के अतिवाद पर उतरने वाले सजन ससार को निष्कर्मण्यता की त्रोर ही ले जाएंगे। उनको चाहिये कि वे ब्राहिंसा के वास्तविक महत्त्व को समर्भें। ब्राहिंसा की ऋति पर उतरने से तो ऋहिंसा धर्म व्यवहार्य नहीं रह जाएगा। ऋहिंसा में जितना क्राकर्षण है वह लुप्त हो जाय गा। क्रौर लोग इस के पालन को असम्भव समझ कर इसका त्याग कर देंगे जिसका परिणाम यह होगा कि संसार में हिसा के प्रचार को प्रोत्साइन मिलेगा। अत्रतएव जो जैन धर्मावलम्बी अहिंसा की ऐसी अति पर उतरेंगे वे जैन धर्म को लाभ के स्थान पर हानि ही पहुंचाएँगे । उनको पता होना चाहिये कि जैन धर्म में जीवों के चैतन्य की तरतमता के अनुसार ही हिंसा अहिंसा का विवेचन किया है। फलाहार या शाका-हार श्रौर मांसाहार दोनों की विभाजक रेखा को बड़े विस्तार पूर्वक

स्पष्ट करके लिखा गया है। श्रतः कट्टरपन्थी सजनों को उसे ध्यान पूर्वक विवेक से समफना श्रीर जीवन में उतारना चाहिये।

हिंसा यदि जीवन की एक वास्तविकता है, तो अहिंसा, जीवन का एक महान् धर्म है। हिंसा से जीवन का निर्वाह होता है और अहिंसा जीवन को परिपूर्णता का स्रोर लेजाती है। स्रतः इमारा यह कतैव्य होजाता है कि हम जीवन की परिपूर्णता की ऋोर बटें किन्तु परिपूर्गताकी और बढने के लिये जीवन निर्वाह की भी उपेक्ता नहां की जा सकती। जोवन के सामाजिक, आर्थिक और राजनैतिक आदि समा चेत्रों में जीवन की शान्तिमय प्रगति के लिये अनेक हिंसामय उपायों कों काम में लाना पड़ता है जिनके बिना सांसारिक व्यवहार चल नहीं सकता । यदि डाकू, चोर, लुटेरे त्र्यौर घातकों को भी दण्ड देने में हिंसा मान कर उसका पालन करने लगें तब तो संसार में ग्रराजकता छा जाए त्रौर भयानक से भयानक उत्पात होने लग जाएँ फिर भल्ला संसार में शान्ति की स्थापना कैसे हो सकती है ? अतएव संसार की व्यवस्था को ठीक बनाए रखने के लिये त्रौर शान्तिपूर्ण जावन की स्थापना के लिये जो हिंसा की जाते है वह तो पुण्य का रूप धारण का लेती है या दूसरे शब्दों में वह किसी इद तक ऋहिंसा धर्म का पोषण करती है। श्रतः धूर्तों श्रोर श्रातताइयों को दण्ड देने में कोई दोप नहीं। इसमे श्रतिताधम के पालन में कोई बाधा नहों पड़ती। यही कारण है कि जैन राजनीति के श्रानुसार जो पांच यज्ञ बतलाए हैं उनमें सबसे पहला यज्ञ 'टुष्टस्य दण्डः' अर्थात् टुष्ट को दण्ड देना है। इसी प्रकार यदि कोई शत्रु हमारे राष्ट्र पर श्राकमण करे, हमें परतंत्र बनाना चाहे या लूट मार करे तो उसका मुकावला करके उसे पीछं हटाने या मारने में भी कोई हिंसा नहीं माननी चाहिये। जैन राजने'ति में 'रिपु राष्ट्र रत्ता' त्र्र्थात् शत्रु से राष्ट्र की

#### (१२१)

रचा करने को पाछवाँ यह बत या है। दुष्ट स्राततायी श्रौर शत्रु के "मारने में यदि कुछ हिंसा मान भी ली जाए तो भी वह 'झहिंसा धर्म' की श्रोर ही मनुष्य को बदाती है। विगेषजन्य श्राल्प हिंसा से भविष्य में होने वाली महती हिंसा से मुक्ति मिलती है। विरोध न करके आपने विधारों को कुचलना, कायरता दिखाना और शत्रु का शिकार चन जाना यह क्या हिंसा नहीं है ? इस सस्य का पोषण करते हुए श्रौर आरम-संरच्या पर जार देते हुए राष्ट्रीता महात्मा गांधी लिखते हैं:---

"त्र्याततायी के सामने कायर बन जाना, भाग जाना या मन से हिंसा करते रहना ज्यादा जुरा है। उसकी अपेचा तो निर्भय त्र्योर बहादुर बन कर हिंसा करना ही अच्छा है। क्योंकि इस रास्ते किसी न किसी दिन मनुष्य अहिंसा तक पहुंच जायगा।"

एक बार एक बहन ने महात्मा जी को पत्र लिखा कि यदि कोई दैत्य जैसा पुरुष राह चलती स्त्री पर बलात्कार करे तो ऐसे संकट में कसी हुई वह क्या करें ? देशक क्या करें ? इसके उत्तर में, महात्मा जी ने जिखाः—

## ( १२२ )

की क्रौर अपने शरीर की रत्ता करे। ईश्वर ने उसे नाखून दिये हैं, दांत दिये हैं क्रौर ताकृत दी है। वह इनका उपयोग करे आ है करते २ मर जाय। मौत के भय से युक्त हर एक पुरुष या स्त्री स्वयं मर के अपनी और अपनों की रत्ता करे। सच तो यह है कि मरना हमें पसन्द नहीं होता। इन जिये आखिर इम घुटने टेक देते हैं। कोई मरने के बदले सलाम करना पसन्द करता है, कोई धन देकर जान छुड़ाता है, कोई मुँड में तिनका लेता है आ र कोई चींटी की तरह रेंगना पसन्द करता है। इसी तरह कोई स्त्री लाचार होकर जूकना छोड़ पुरुष का पशुता के वश होजाती है।

ये बातें मैंने तिरस्कारवश नहीं जिखीं; केवल वस्तु स्थिति का ही ज़िक किया है। सजामी से लेकर सतीत्त्वमंग तक की सभी कियाएँ एक ही चीज़ की सूचक हैं। जीवन का लोभ मनुष्य से क्या क्या नहीं कराता ! श्रातएव जो जीवन का लोभ छोड़कर जीता है वही जीवित रहता है। 'तेन त्यक्तेन भूझीथा:' इस मन्त्र के श्रार्थ को हर एक पाठक समफ ले श्रौर कण्ठांग्र कर ले।''

दर्शक पुरुष क्या करें ?

'यह तो स्त्री का धर्म हुन्ना लेकिन दर्शक पुरुष क्या करें ? सच पूछो इस का जवाव मैं ऊपर दे चुका हूं, वह दर्शक न रह कर रत्तुक बनेगा। वह खड़ा २ देखेगा नहीं। वह पुलिस को नहीं दूं दने ( जायेगा वह रेल को जञ्जोर खींचकर अपने आपको कृतार्थ नहीं मानेगः। प्रागर वह आहिंसा को जानता होग़ा तो उस का उपयोग करते २ मर मिटेगा और संकट में कंसी बहन को जवारेगा। आहिंसा से नहीं हिंसा द्वारा बहन की रत्ता करेगा।'

## महारमा जी के इस उत्तर से यह स्पष्ट है कि टुष्ट को दण्ड देते

## ( १२३ )

समय हिंसा ब्रहिंसा का विचार चिल्कुल छोड़ देना चाहिये। स्त्री को निर्भय होकर श्रापने सतीत्व की रच्चा के लिये हिंसा-श्राहिंसा का विचार छोड़ कर जिस प्रकार भी हो सके दुष्ट का सामना करना चाहिये श्रौर मर मिटने तक का संकोच न करना चाहिये। दर्शक को भो स्त्री की रच्चा के लिये श्रापनी जान की बाबी लगा देना चहिये। जो सञ्चे श्र हिंगा-धर्म को समफता है श्रौर उसका पालन करता है वह दुष्ट के सामने कभी भी कायरता नहीं दिखाता। वह वीरों की तरह या तो दुष्ट को खतम कर डालता है या स्वयं लड़कर मिट जाता है। इस लिये श्र हिंसा धर्म वीरों का धर्म है। कायर श्रौर डरपोक इस धर्म का पालन नहीं कर सकते।

राष्ट्रपिता महात्मा गान्धो को यदि बीमवीं सदी के ब्रहिंसा के अवतार मान लिया जाये तो इस में ब्रतिशयोक्ति न होगी। बहुत से विद्वानों ने महात्मा गांधी की तुलना भगवान् महावीर ब्रौर महात्मा बुद से की है ब्रौर बहुत से इन को उन से भी बढ़ा चढ़ा कर मानते हैं। निस्सन्देह कुछ लोगों को इस से इतराज़ भी है किन्तु कुछ भी हो मैं व्यपने दृष्टिको ए से यह दावे से कह सकता हूं कि पूर्चावतारों या पूर्वा चार्यों की भाँति ही महात्मा जी ने ब्रहिंसा के वास्तविक स्वरूप को समफा था। उन्हों ने ब्रपने जीवन में सुचारु रूप से ब्रहिंसाधर्म का पालन किया ब्रौर बिश्व में उस का प्रचार किया। मैं तो कहूंगा कि महात्मा गांधी की ब्रहिंसा में कुछ ब्रौर भी चिरोषता है जिस के कारण संसार में ब्राज उस का इतना महत्व है। बीसवीं सदी जैसे विकास वाद के युग में राजनैतिक द्वेत्र में ब्रहिंसाधर्म को जो ऊंचा स्थान मिला है इस का श्रेव राष्ट्र पिता महात्मा गांधी को ही जाता है।

महात्मा जो ने श्रापना सारा जीवन अहिंस, धर्म की उपासना में

## ( १२४ )

लग,या। उन की उपासना भी सतार के साधारण महात्माओं की भाँति निष्किय नहीं थी। वह सक्रिय थी। उन्हों ने केवन ब्राहिसाधर्म के महत्व को समझते में ही अपनी शक्ति नष्ट नहीं की किन्तु जीवन के व्यवहारिक सामाजिक, आर्थिक, और राजनैतिक आदि सभा चेत्रों में अहिंसा धर्म को कार्य रूग में परिणित, करके देवा त्रौर उन्हें सर्वत्र इसका चमत्कार दृष्टिगौचर हुन्ना। जो भी झान्दोलन वे चलाते थे उस का मूलाधार ब्रहिंसा होता था ब्रौर ये उस में सफल होते थे। भारत की स्वतंन्त्रता के स्त्रान्दोलन की नींव भी महात्मा जी ने स्रहिमा के सिद्धान्त पर रखी। बरतानियां जैसी बड़ी तल्तनत के साथ टक्कर भी उन्होंने श्रहिंसा के शक्त्र के साथ ली। स्वतन्त्रता प्राप्त करने के लिये भारतीयों को श्रहिंशा के शस्त्र का श्राम्यास त्रौर उपयोग भी महात्मा जी ने सिलाया । भारत के लोग उन के बताए हुए मार्ग पर चले श्रीर उम का परिणाम यह हुआ कि ऋग्त में भाग्त को विजय हुई । विदेशियों को भारत भूमि छोड़ कर जाना पड़ा श्रीर क्रनेक सदियों से खोई हुई स्वतन्त्रता को हम ने किर से पाया। जर्मन आगर जापान जैसे इडे २ शस्त्रधारी जो युद्ध को प्राधान्य देने थे ऋगनी स्वतन्त्रता से वंचित हो बैठे श्रौर भाग्त श्रहिंसाधमं के वन पर स्वतन्त्र हुन्ना। यह सब राष्ट्र-पिता महारमां गांधी के नेतृत्व के कारण हुआ। भारत भूमि का यह सं,भाग्य था कि इस में महात्मा जी जैसे महापुरुष का जन्म हन्ना। मैं तो इन्हें वास्तव में ऋहिंसाधर्म का ऋवतार मानता हूं।

धर्भा में गांवी सेवा मंघ की सभा में एक वार महात्मा जी ने भाषण दिया था जिस में झहिंसां धर्म के महत्व पर प्रकाश डाला था। उन भाषण के कुत्र ग्रंश में यहां पठकों के ज्ञान के लिये देता हूं।

## ( १२४ )

## 'अहिंसा' शब्द निषेध।

"जो ग्रहिंसक है उस के हाथ में चाहे कोई भी उद्यम क्यों न रहे उस में वह ग्राविक से ग्राविक ग्रहिंसा लाने की कोशिश करेगा ही। यह तो वस्तुस्थिति है कि बगैर हिंसा के कोई उद्योग चल नहीं सकता। एक दृष्टि से बीवन के लिये हिंसा ग्रनिवार्य मालून होती है। हम हिंसा को घटाना चाहते हैं श्रीर हो सके तो उस का लोप करना चाहते हैं। मतज़ब यह कि हम हिंसा करते हैं परन्तु श्रहिंसा की झोर कदम बढ़ाना चाहते हैं। हिंसा को त्याग करने की हमारी कल्पना में से ग्रहिंसा निकर्ज़ा है इस लिये हमें शब्द भी निषेधात्मक मिज़ा है। श्रहिंसा शब्द निषेधात्मक है।"

## ॥ अहिंसा को मर्यादित व्याख्या ॥

श्वर्थता जो श्वहिंसा को मानता है वह उद्योग करेगा उस में कम से कम दिंसा करने का प्रयत्न करेगा। लेकिन कुछ उद्योग ही ऐसे हैं जो हिंसा बढ़ाते हैं। जो मनुष्य स्वभाव से ही श्वहिंसक है वह ऐसे चन्द एक उद्योगों को छोड़ ही देता है। उद हरणार्थ यह कल्पना ही नईां की बा सकतो कि वह कसाई का घंघा करेगा। मेरा मतलब यह नहीं कि मांसाहारी श्वहिंसक हो ही नहीं सकता। मांसाहार दूपरी चंज है। हिन्दुस्थान में थोड़े से बाह्यण श्रीर वैश्यों को छोड़ कर वाकी के सब तो मांसाहारी है हो। किन्दु फिर भी वे श्वहिंसा को 'परमधर्म' मानते हैं। यहां हम मांसाहारी कः िंसा का विचार नहीं कर रहे हैं। जो मनुष्य मांसाहारी है वे शारे दिसाबादी नहीं हैं। मैं यह कैसे कह सकता हूं कि मांसाहारी मनुष्य श्रहिंसक नहीं होता। ऐण्डू ज से वढ़कर ( १२६ )

श्रदिंसक मनुष्य कहां मिलेगा लेकिन वह भी तो पहिले मांसदारी था। बाद में उस ने मांसादार छोड़ दिया। लेकिन जब मांसादारी था तब भो द्यहिंसक तो था ही। छोड़ने पर भी, मैं जानता हूं कि कभी २ जब वह श्रापनी बहन के पास चला जाता था तब मांस खा लेता था या डाक्टर लोग त्राग्रह करते थे तो खा लेता था। लेकिन उस से उस की त्रदिसा थे ड़े ही कम हो जाती थी! इस लिये यहां पर इमारी श्रदिसा की व्याख्या परिमित है। इमारी क्रदिसा मनुष्यों तक ही मर्यादित है।

# ॥ हिंसक और अहिंसक उद्योग ॥

लेकिन मांसाहारी ब्रहिसक तो बाज चीज छोड़ ही देता है। जैसे वह शिकार कभी नहीं करेगा। यानो जिस से हिंसा का विस्तार बढ़ता ही जाता है। इन प्रदृत्तियों में वह कभी न पड़ेगा। वह युद्ध में नहीं पड़ेगा। युद्ध में शस्त्रास्त्र बनाने के कारखानों में काम न करेगा। उन के लिये नए २ शस्त्रों की खोज नहीं करेगा। मतलब वह ऐसा कोई उद्योग नहीं करेगा जो हिंसा पर ही ब्राश्रित है ब्र्योर हिंसा को बढ़ाता है।

Ale Charles State

श्रव काफी उद्योग ऐसे भी है जो जीवन के लिये श्रावश्यक है लेकिन वे बिना हिंसा के चल ही नहीं सकते । जैसे खेती का उद्योग है ऐसे उद्योग श्रहिंसा में श्रा जाते हैं । इसका मतलब यह नहीं कि उनमें हिंग की गुंजायश नहीं है श्रयवा वे बिना दिंसा के चल सकते हैं । लेकिन उनकी बुनियाद हिंसा नहों है । श्रीर वे हिंसा को बढ़ाते भी नहीं हैं । ऐसे उद्योगों में होने वाली हिंसा हम घटा सकते हैं भ्रीर उसे ( २२७ )

त्रपरिहार्य हिंसा की इद तक ले जासकते हैं। क्योंकि झाख़िरी झदिंसा हमारे हृदय का धर्म है। इम बह नहीं कह सकते कि किसी उद्योग का त्राहिंसा से झनिवार्य सम्बन्ध है। वह तो हमारी भावना पर जिर्भ है। हमारा हृदय झहिसक होगा तो हम झपने उद्योग में झदिंसा लाएंगे।

त्र हिसा केवल वाह्य वस्तु नहीं है। मान लीजिये एक मनुष्य है। काफी कमा लेता है। श्रौर सुख से रहता है। किसी का कर्ज वगैरह नहीं करता। लेकिन हमेशा दूसरों को इमारत श्रौर मिलकियत पर दृष्टि रखता है। एक करोड़ के दस करोड़ करना चाइता है तो मैं उसे ग्रहिंसक नहीं कहूंगा। ऐसा कोई धन्धा नहीं जिसमें हिंसा हो ही नहीं। लेकिन चन्द धन्धे ऐसे हैं जो हिंसा को ही बढ़ाते हैं। श्रहिंसक मनुष्य को उन्हें वर्ज्य समफना चाहिये। दूसरे श्रनेक धन्धों में श्रगर हिंसा के लिये स्थान है तो श्रहिंसा के लिये भी है। इमारे दिल में श्रगर श्रहिंसा भरी हुई है तो हम श्रहिंसक वृत्ति से उन धन्धों को वर्ग् र इम उन उद्योगों का दुइपयोग न करें।

## प्राचीन भारत की ऋर्थ व्यवस्था।

मेरा कुछ ऐसा ख़याल है कि जिन्होंने हिन्टुस्तान के ग;बों का निर्माण किया उन्होंने समाब का सङ्गठन ही ऐसा किया जिस से शोषण श्रौर हिंसा के लिये कम से कम स्थान रहे। उन्होंने मनुष्य के श्रधिकार का विचार नहीं किया। उसके धर्म का विचार किया। वह श्रपनी परम्परा श्रौर योग्यता के श्रनुसार समाज के हित का उद्योग करता था। उसमें से उसे रोटी भी मिल जाती थी यह दूसरी बात थी। लेकिन उसमें करोड़ों को चूसने की भावना न थी। लाभ की भावना के बदले धर्म की भावना थी। वे श्रपने धर्म का श्राचरण

### ( १२८ )

करते थे रोटी तो यों ही चल जाती थी। समाज की सैंवा ही मुख्य चीज थी। उद्योग करने का उद्देश्य व्यक्तिगत नका न था। खमाज का सङ्गठन ही ऐसा था। उदाहरण थे: गांव में बट्ई की ड्रूरत होती थी वह खेती के लिये औं ज़ार तैयार करता था लेकिन गांव उसे पैसे नहीं देता था। देहाती समाज पः यह बन्धन लगा दिया था कि उसे अनाज दिया जाय। उसमें भी हिंसा काफ्ती हो सकतो थी। लेकिन सुव्यवस्थित समाज में उसे न्याय मिलता था। और किसी समय में समाज सुज्यवस्थित था ऐसा मैं मानता हूं।

## शरीर-श्रम ।

इसी में शरीर श्रम आ बाता है। मनुष्य अपने श्रम से योड़ी सी ही खेती कर सकता है। लेकिन अगर लाखों की चे जमीन के दो चार ही मालिक हो जाते हैं तो बाकी के सब मज़दूर हो आते हैं। यह बगैर हिंसा के नहीं हो सकता। अगर आप कहेंगे कि वे मज़दूर नहीं रखेंगे यन्त्रों से काम लॅंगे तो भी हिंसा चाही जती है। जिसके पास एक लाख बीघा ज़मीन पड़ी है उसे यह घुमण्ड तो आता है कि मैं इतनी ज़मीन का मालिक हू । घरे २ उसमें दूसरों पर क्षता कायम करने का लालच आजाता है। यन्त्रों की मदद से वह दूर २ के लोगों को भी गुलाम बना लेता है और उन्हें इसका पता भी नहीं होता कि वे गुलाम हो रहे हैं। गुलाम बनाने का एक खूबसूरत तरीका इन्होंने द्वंद लिया है। जैसे कोई है एक कारखाना बना कर बैठ गया है। चन्द श्रादमी उसके यहां काम करते हैं। लोगों को प्रलोभन देता है बिज्ञापन निकालता है : हिंसक प्रवृत्ति का ऐसा मोहक रास्ता निकाल लिया है कि हम उसमें जाकर फंस जाते हैं। इमें इन बातों पर विचार करना है कि क्या हम उसमें फंसना चाहते हैं ? या उस से बचा रहना चाहते हैं।"

### ( 378 )

# मेरा विशेष दावा।

श्रगर इम अपनी अदिंसा को अविछित्न रखना चाहते हैं और सारे समाज को अहिंसक बनाना चाहते हैं तो हमें उसका रास्ता खांजना होगा। मेरा ता यह दावा रहा है कि सत्य, अहिंसा आदि जो यम हैं वे ऋषि मुनियों के लिये नहीं हैं। पुराने लोग मानते हैं कि मनु ने जो यम बतलाए हैं वे ऋषि मुनियों के लिये हैं व्यवहारी मनुष्यों के लिये नहीं हैं। मैंने यह विशेष दावा किया है कि अहिंसा सामाजिक चीज़ है। मष्नुय केवल व्यक्ति नहीं है वह पिण्ड भी है आौर ब्रह्माण्ड भी। वह आने ब्रझाण्ड का बोक अपने कन्धां पर लिये किरता है। जो धर्म व्यक्ति के साथ खत्म हो जाता है वह मेरे काम का नहीं है मेरा यह दावा है कि आहिंसा सामाजिक चीज़ है केवल व्यक्तिगत चीज़ नहीं है। मेरा यह दावा है कि सारा समाज अहिंसा का पालन कर सकता है। मैंने इसी विश्वास पर चलने की कोशिश की आौर मैं मानता हूं कि मुक्ते उसमें निष्कलता नहीं मिली।

# ऋहिंसा समाज का प्राग है।

"……मेरे लिये अहिंसा समाज के प्राग्त के समान चीज़ है वह सामाजिक घर्म है, ब्यक्ति के साथ खतम होने वाला नहीं है। पशु आर मनुष्य में यही तो भेद है। पशु को ज्ञान नहीं है मनुष्य को है। इसलिये अहिंसा उसकी विशेषता है। वह समाज के लिये भी सुलभ होनी चाहिये। समाज उसी के बल पर टिका है। किसी समाज में उसका विकास कम हुआ्रा है किसी में अधिक विकास हुआ्रा है। लेकिन उसके बिना समाज नहीं टिक सकता।" महात्मा जी ने आहिंसा घर्म को किस रूप में संसार के सामने रक्खा, किस प्रकार वे उसका पालन स्वयं करते ये और किस प्रकार वे आहिंसा का पालन हमारे से करवाना

### ( \$\$0 )

चाहते ये यह उपयुंक अहिंमा पर प्रकट किए गए उनके विचारों से पाठक भली भांति समफ गए होंगे । वे अहिंसा धर्म को समात्र का आङ्ग समफते थे । और कहते थे कि समात्र इसके बिना टिक नहीं सकता । महात्मा की कहा करते थे कि शस्त्रधारी पुरुष वारता में अहिंसक व्यक्ति की वरावरी नहीं कर सकता । शस्त्रधारी के लिये तो शस्त्र का सहारा चाहिये और उसके बिना वह अपने आग्रको निर्वल ब्राह्म का सहारा चाहिये और उसके बिना वह अपने आग्रको निर्वल अनुभव करता है । यही कारण है कि निःशस्त्र होकर वह शत्रु के सामने कायरता दिखाता है । शस्त्र के बिना वह अपने हो जाता है । अहिंसा धर्म अश्वकों का शस्त्र नहीं है, यह तो शक्तों का शस्त्र है । इसका पालन निर्वल लोग नहीं कर सकते । आहिंसा के विषय में ठीक यही मन्तव्य जैन धर्म का भी है । जैन धर्म भी आहिंसा को वीरधर्म मानता है ।

### हिंसा-धर्हिसा विषयक बौद्ध दृष्टिकोए ।

जैनधर्म के समान वुद्ध धर्म को भी नींव तो 'ग्रहिंसा परमो धर्मः' पर ही रक्खी गई थी ग्रौर महात्मा बुद्ध ने भी भगवान महावीर स्वामी की तरह वैदिकी हिंसा का विरोध किया। वास्तव में देखा जाए तो बुद्ध का वैदिकी हिंसा के विरुद्ध ग्रान्दोलन ही बुद्ध धर्म को व्यापक रूप से फैलाने में कारण बना। ग्रहिंसा के विरोध से महात्मा बुद्ध को बड़ी सफलता मिली। वह समय ऐसा या कि हिंसा बहुत बढ़ी हुई थी। यज्ञ के नाम पर पशु बलि ग्राम होगई थी। ग्रत्थचारों से तंग ग्राई भारतीय समाब किसी सुधारक की ताक में थी। ऐसे समय में महात्मा बुद्ध की श्रावाज लोगों को श्रीष्म के पश्चात् वर्षा के समान लगी। सब लोग उनके उपदेशों से ग्राकर्षित हुए ग्रीर ग्रहिंसा धर्म का प्रचार हुग्रा। किन्तु यह देखकर ग्राश्वर्य होता है कि बुद्ध के बाद उनके ग्रनुयायी व्यापक रूप में हिंसा में प्रवृत्त हुए ग्रीर मांसाहारी बने।

### ( १३१ )

योरोंग के अन्य देशों के समान बौद्ध देशों में भी आज आमिषाहार व्यापक रूप में किया जाता है। सबसे बड़ा श्राश्चर्य इमें इस जात से होता है कि बौद्ध पिटकों तथा श्चन्य सूत्रों में भी यत्र तत्र स्त्रामिषाहार के विधान के प्रकरण मिलते हैं। एक सूत्र\* में लिखा है कि महात्मा बुद ने एक ग्रहस्थ से भिद्धा में सूकर का मांस ग्रहण किया उसके खाने से उनके पेट में शून पैदा हुन्ना त्रीर उसी शूल के कारण उनकी मृत्यु हुई। उसी प्रकार श्रन्य बौद्ध प्रन्थों में भी बौद्ध भिक्षुक्रों के लिये ऐसे ग्रामिषाहार ग्रहण करने की ग्राजा दी गई हैं जो उनके निमित्त से न बनाया गया हो । हिंसा विरोधी बौद्ध धर्म के प्रन्यों में इस प्रकार के मांसाहार का विधान मिलना एक बड़ी विचित्र बात है। महात्मा बुद्ध के जीवनकाल के उदाहरण होने के कारण इनको प्रचित भी नहीं माना जा सकता। आजकल भी जो बौद्धधर्मावलम्बी च्यापक रूप से ग्रामिषाहार करते हैं उनको ग्रपने धर्म के प्रतिकृत्त जाने के दोषी नहीं ठदराया जासकता क्योंकि दौद्ध घर्म प्रन्थों में : आमिषाहार का विधान है। अतुः इम इस निर्णय पर पहुंच सकते है कि बौद्ध धर्म सबसे पहले अपनी जन्मभूमि भारतवर्ष में ही फला फूना श्रौर फलने फूलने के लिये भी इसको बदिक-त्तेत्र मिला जो व्यापक रूग से ऋामिषाहार में प्रवृत्त था। वैदिक लोग यद्यपि बौद्ध धर्मावलम्बी होगए ये किन्तु एक दम वे त्रामिषाहार का त्याग नहीं कर सके श्रौर बौद्ध होने के बाद भी वे उसका सेवन करते रहे त्र्यौर उन्हों ने ही स्त्रामिषाहार परक पाठों को बौद्ध प्रन्यों में स्थान दिया। किन्तु यह निर्याय भी कोई विशेष सन्तोषजनक प्रतीत नहीं होता। यदि उपर्युक्त निर्र्णय मान लिया जाए तो एक चड़ा प्रश्न इमारे सामने यह श्राता है कि महात्मा बुद्ध ने ऋगने जीवन काल में ऋाभिष/गरक सूत्रों के पाठों की श्रीर उसके प्रचारकों की उपेत्त क्यां की ! क्या गौतम

#### # महापरि निञ्चाण सुत्त।

### ( १३२ )

बुद स्वयं उनसे सहमत थे ? इसका उत्तर हमें बौद्धधर्म प्रन्थों में ही मिलता है किन्तु वह कितना निष्यत है यह पाठक स्वयं समफ जाएंगे। जिस प्रकार वैदिक द्योर जैनवर्मों में मांसपरक शास्त्र य पाठों का वनस्पतिपरक द्रार्थ किया गया क्रौर हिंसा के कलङ्क को घोया गया इसी प्रकार बौद्ध धर्म में भी महायान सङ्घ की उत्पत्ति हुई। महत्यान सङ्घ के विद्वानों ने\* महात्मा वुद्ध द्वारा लिये गए मांसपरक सूकर-मदव द्यादि शब्दों का 'सूकर के द्वारा मर्दित बॉस का द्यं कुर' 'शर्करा का बना हुन्ना सूकर के द्वाकार का खिलौना' द्वादि द्वां द्य द्वां करके यह सिद्ध किया है कि सूकर-मदव से सूत्रार का मांस द्वाभिप्रेत नहीं है त्रौर बुद्ध ने द्वपनी भिद्दा में मांसाहार का प्रहण कभी नहीं किया।

बौद्धधर्म को हीनयान झौर महायान ये दो बड़ी शाखाएँ हैं। प्रारम्भ से ही इन दोनों में पारस्परिक विरोध भी बड़ा रहा है। महायान पत्त के लोग झामिषाहार की कड़ी झालोचना झौर निन्दा करते हैं। वे यह मानने के लिये कम भी तैयार नहीं कि महात्मा बुद्ध झामिषा-हार के पत्त्वपाती थे। महायान परम्परा का लंकावतार एक मान्य धर्मप्रन्थ है। उसके एक प्रकरण में महामति भोधिसत्त्व ने एक बार महात्मा बुद्ध को प्रश्न किया कि झाव झामिपाहार के गुए दोषों का वर्णन करें। बहुत से लोगों का कथन है कि झापने स्वयं झामिपाहार किया है झौर झपने शिष्यों को भी ऐसी झाजा दो है। झाप यह स्वष्ट बताएँ कि भविष्य में इम झामिपाहार के सम्बन्ध में किस प्रकार का उपदेश लोगों को दें ! इसके उत्तर में महात्मा बुद्ध ने कहा: - 'प्राणीमात्र के प्रति मित्रता का उपदेश देने वाला भला किस प्रकार मैं स्वयं मांसा-हार कर सकता हूं। भविष्य में मांतलोलुगी लोग सुफ पर भूठा दोष

### \* देखो निर्मन्य सम्प्रदाय, पृष्ठ ३२ ।

### ( १३३ )

लगा कर त्रापनी मांस नोलुपता के स्वार्थ को सिद्ध करेंगे। इससे शास्त्र की निन्दा होगी। मैं नो सब तरह के मांसाहार का निषेध करता हूं।'

उपर्यु क्त लंकावतार के उद्धरण से तो यह स्पष्ट है कि महात्मा बुद्ध ने न तो कभी स्वयं ही मांसाहार का सेवन किया श्रीर न उसकी त्रानुज्ञा ही त्राग्ने त्रानुयायियों को दी। किन्तु मांसलोलुपी मनुष्यों ने **अपना स्वार्थ सिद्ध करने के लिये वनस्ततिपरक शास्त्रीय पाठों का** मांसगरक चर्थ किया और वौद्ध धर्म पर हिंसा का कलङ्क लगाया। त्र रतु, यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि वैदिक धर्म के समान बौद्ध धर्म में भी ऐसे शास्त्रीय पाठों के क्राधार पर जिनका मांसपरक ऋौर वनस्पतिपरक ऋर्थं हो सकताथा दो बड़े पत्त या सम्प्रदाय खड़े हुए जिनका पारस्परिक बड़ा विरोध और संघर्ष चलता रहा। जैनधर्म में इसके विपरीत वनस्वतिवरक शब्दों का मांनपरक अर्थ कुछ विद्वानों ने किया ग्रवश्य किन्तु उनके कारण से या उसी के ग्राधार पर जैन समाज में किसी नए सम्प्रदाय का जन्म नहीं हुन्ना। ऐसा होना भी सम्भव न था क्योंकि जैन परम्परा में झनादिकाल से कभी भी ऐसे मांसलोलुपी या हिंसा में प्रदत लोग पैदा ही नहीं हुए जो ऐसा करते श्रौर यदि हो भी जाते तो जैन धर्म ग्रहिंसा प्रधान धर्म होने के कारण वे ऐसा साहस न कर सकते थे। च्रातः वैदिक बौद्ध च्रौर जैन इन तीनों भा तीय महान धर्मों के हिंसा ऋहिंसा विषयक विश्लेषण से पाठकों को भजीमांति सप्ट होगया होगा कि तीनों में जैन घर्म ही एक ऐसा धर्म है जिनके झनुयायियों ने 'ग्रहिंसा परमो धर्म:' के तात्त्वक महत्त्व को समझा है। जैन धर्म का सारा इतिहास ग्रहिंसा धर्म को प्रधानता से भरा पड़ा है। उसके सारे सिद्धान्त ऋहिंसा की मौहर से ब्रलंकृत हैं ग्रौर उसका सारा कर्मकाएड ग्रहिंसा की उत्कृश्ता का द्योतक है।

श्रस्तु, श्रन्त में मैं पाठकों को यही बताना चाइता हूं कि विश्व का

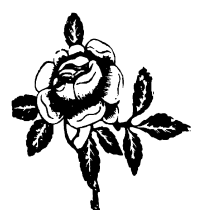
### ( १३४ )

कल्याग त्राहिता धर्म की शरण में जल्कर ही हो सकेगा। त्राहिता धर्म का सबसे बड़ा महामन्त्र या उपदेश है 'ग्रात्मवत् सर्वभूतेषु' ग्रर्थात् संसार में सबको ऋपने समान समफो । जैसा व्यत्रहार तुम दूसरों से श्रपने प्रति चाहते हो वैसा हो दूसरों से भी करो । यदि इस महान् उपदेश के तत्व को संसार के लोग समझे होते और उन्होंने इस पर त्रामल किया होता तो संसार में बड़े २ युद्धों का सूत्र गत न हुन्ना होता। गत दो महायुद्धों में मानव जाति का बहुत बड़ी संख्या में संहार हुआ। उस संदार का मुख्य कारण था हिंसा प्रदृत्ति जिसके द्वारा बलवान राष्ट्र निर्वल राष्ट्र को इड्र कर जाना चहता था। उसी प्रकार की प्रवृत्ति वर्तमान समय में भी अप्रेनेक राष्ट्री में दृष्टिगोचर होती है। बलवान् राष्ट्र निर्बल राष्ट्रों को खा जाना चाइते हैं त्रौर तरह २ की धमकियों से उन्हें डराते हैं। सारे विश्व में बड़े २ नेताओं और वैज्ञानिकों का कुकाव तृतीय महायुद्ध की त्रोर जा रहा है। बड़े २ दैज्ञानिकों के मस्तिष्क भी दिवानिश इसी प्रकार की खोज में लगे हुए हैं कि किस प्रकार बल्दी से जल्दी कोई ऐ ग क्याविष्कार हो सके जिसके डारा शोधातिशीव मानवः जाति का संदार हो जाये। परमागु बम श्रीर हाइडो इलेक्टिक बन जैसे भयानक श्रौर घातक श्राविष्कारों से भी उनको सन्तोष नहीं हो रहा। वैज्ञानिकों के मस्तिष्ठ की वह झलौकिक शक्ति जो मानव-जाति के उत्थान क्रौर निर्माण में लगनी चाहिये थी दुर्भाग्यवश उसके संहार में लगी हुई है। कितनी गिरावट है इस युग की जिसको लोग विकासवाद का युग कहते हैं। ऋपने पी संहार के लिये अंग्रत होना ही क्या विकासवाद के युग का लच्च्या है ! या हिसा के गर्तं की न्ग्रोर बढ़नाही विकासवाद की नि**शानी है ! य**दि इनी प्रकार की मानवतमाब की मनोवृत्ति उत्तगेत्तर पतन की क्रोर ही बटती गई तो मानव बाति को एक बहुत बड़े संदार में से गुज़रना होगा

### ( १३४ )

जिसकी कल्पना से भी दिल दहल उठता है। उस संहार से बचने के लिये मानवजाति को चाहिये कि वह ऋहिंसा धर्म की शःण ले श्रीर भौतिक वाद के बाह्या कई गों को ही सब कुछ न समभेगे। स्राज का यग श्रात्यधिक रूप से भौतिकवाद की श्रोर जा रहा है और आध्यात्मिक तत्त्व की उपेचा की जा रही है। यही कारण है कि विश्व के किसी कोने में भी मानसिक या त्रात्पिक शान्ति नहीं है। मनुष्य ने बड़े २ महत्व-प्रद ग्राविष्कार करके प्रकृति पर विजय पाई है। उसने बड़े ग्राश्चर्यजनक चमत्कार किये हैं किन्तु भौतिकवाद की इस उन्नति से वह त्रात्मिक शान्ति नहीं प्राप्त कर सका है। उल्टा वह उससे बहुन दूर चला गया है। त्रास्मिक त्रौर मानसिक शान्ति के लिये त्राघ्यास्मिकवाद के रहस्य को समफने की ग्रावश्यकता है जिसकी भौतिकवाद उपेचा करता है। स्राध्यात्मिकवाद का सबसे बडा स्रादर्श है स्रात्मिक स्रौर मानसिक शान्ति त्रौर यदि जीवन उससे वंचित है तो भले ही कितनी ही सम्पत्ति ऋौर ऐश्वर्य के साधन मनुष्य के पास हों वे सब निरर्थक हैं। एक त्रकिंचन पुरुष भी बिसका जीवन शान्तिपूर्ण है उस स्रनेक वैज्ञानिक साधनों से युक्त समृद्ध-पुरुष से लाख दर्जे ग्रच्छा है जो विक्षुव्ध रहता है त्रौर जिसको चिन्ता के मारे निद्रा तक दुर्लंभ होती है । त्राज का युग जो शान्ति से बंचित है उसका मुख्य कारण भौतिकवाद का **अधिक विकास और उसकी और प्रवृत्ति है | यही कार**गा है कि हमारे पूर्वंज महर्षियों ने भौतिकवाद की उपेत्ता करके श्रहिंसात्मक आध्या-त्मिकवाद का सन्देश मानवजाति को दिया त्र्योर कहा कि यदि कल्याण चाहते हो तो समता रक्लो स्रोर सब प्राणियों को शान्तिपूर्ण जीवन व्यतीत करने दो । उन्होंने कहा कि विश्व की व्यवस्था को समीचीन प्रकार से चलाने के लिये अहिंगा धर्म का पालन परमावश्यक है।

श्रहिसा धर्म की शरण लेकर हो विश्व युद्धों की पुनरावृत्ति रुक सकती है त्रौर संसार से अग्रान्ति के वादत दूर इट सकते हैं। अहिंसा धर्म की शरण लेकर ही मानव बाति सुव और शान्ति की नींद सो सकती है। अतएव विश्व के सब राष्ट्रों का कर्तव्य है कि वे स्वार्थ बुद्धि छोड़ कर मानवता के वास्तविक तत्त्व अहिंसा धर्म को समभें और उसका पालन करें। 'अहिंसा धर्म के पातन से ही विश्व का कल्याण होगा।





अनेकान्तवाद जैन दर्शन की अपनी विभूति है और जैनदर्शन की एक विशेषता है। त्रावार्य त्रमृतचन्द्र ने तो त्रानेक,न्तवःद को जैना-गम का जीव या बीज बतलाया है। वे कहते हैं कि जिस प्रकार जीव के विना मृतक शरीर किमी काम का नहीं दोता इसी प्रकार अनेकान्त-वांद के विना जैनागम भी सर्वथा निरर्थक त्र्यौर निस्सार है। यही कारण है कि जैनधर्म या जैन दर्शन का जो महत्व है वह अपनेकान्तवाद के सिद्धान्त के कारण ही है। क्रनेकान्तवाद एक महान् दर्शन है। यह ऐसा दर्शन है जो संसार के अन्य दर्शनों के सैद्धान्तिक कलह को मिटाकर उन में समन्वय कराता है। श्रीर उन के बीवन को पूर्ण और सत्य-मार्ग की श्रौर प्रेरित करता है। संसार में व्यापकरूपसे फैली हुई झसहि-ष्णुतारूपी विष का मूलकारण साम्प्रदायिक रोग है झौर झनेकाग्तवाद उस रोग की निवृत्ति के लिये अप्रमोध अर्थेषघ है। दूसरे की अच्छीसे श्रच्छी बात को या सिद्धान्त को भी बुरा बताना त्रौर त्रापने खोटे मन्तव्य का भी समर्थन करना, इस वातावरण की बननो साम्प्रदायिकता है । उदारता त्रौर विशालता साम्प्रदायिता के पास तक नहीं फटकती । वह कटता और विदेष फैलाती है। उस कटुता श्रीर विदेष को दर करके अनेकान्तवाद माधुर्य और मैत्रीका संचार करता है। अनेकान्तवाद का सूर्य, साम्प्रदायवाद, मतान्घता या घर्मान्घता के अन्धकार को दूर कर संसार को सुखद ज्योति का प्रकाश देता है। यह सत्य को त्रसत्य और ग्रसत्य को सत्य कहने वालों के भ्रम को निवारण करता ( ₹३८)

है और वादी प्रतिवादियों के शास्त्रीय कलह को मिटानें के लिये ऐसी व्यवस्था देता है जो दोनों को मान्य हो। अनेकान्तवाद की बुनिय द सत्य पर टिंकी हुँ हैंहै इस कारण वदसदा निष्पत्त व्यवस्था का स्थापन करता रहा है। इसी महानता के कारण अनेकान्तवाद ने संसार के अन्य दर्शनों में ऊंचा स्थान प्राप्त विया है।

# ञ्चन्य दर्शनों पर प्रभाव ।

भारत के अन्य दर्शन वैदिक और बौद्ध भी अनेकान्तवाद से बहुत प्रभावित हुए 1 वैदिक और बौद्ध धर्मों के दार्शनिक प्रन्यों में अनेकान्त दर्शन को मान्यता के उदाहरण बहुत मिलते हैं। निस्सन्देइ वैदिक धर्म के कुछ दार्शनिक विद्वानों ने अनेकान्त सिद्धान्त का समय २ पर खण्डन भी किया किन्तु वैदिक दर्शन इसके प्रभाव से मुक्त नहीं रह सका। बौद्ध सिद्धान्त पर तो अनेकान्त सिद्धान्त का बहुत ही प्रभाव पड़ा। टुर्भाग्यवश बहुत से कट्टर पन्थियों ने इसका पालन नहीं किया जिसका परिणाम यह हुआा कि दिन प्रतिदिन धर्मान्धता बढ़तो गई और वंमनस्य का वातावरणा फैलता गया। यदि श्रनेकान्तवाद के सनम्बय और शान्ति के सन्देश को संसार ने सुना होता तो उसका इतिहास और ही प्रकार से लिखा होता।

## जीवन में धर्म की प्रधानता ।

मानवजाति के इतिहास से पता चलता है कि इमारे पूर्वजों ने इहलौकिक और पारलौकिक दोनों के सुख श्रौर शान्ति के लिये घर्म को ही प्रधान स्थान दिया था। संसार-सागर को पार करने के लिये वे एकमात्र घर्म को ही तरणी समफते थे। मानव-जीवन की भयानक श्रापत्तियों श्रौर घोर कष्टों का श्रान्त उन्होंने घर्म में ही देखा

### ( 359 )

था। स्रादर्श-जीवन की बुनियाद भी उन्होंने धर्म पर है रक्खी श्रीर सांसारिक बन्धनों से मुक्ति का मार्ग भी उन्होंने धर्म को ही वताया। स्रापने सारे जीवन के कियाकलाप में उन्हों ने प्रधान स्थान धर्म को दिया श्रीर उस के पालन करने के लिये सर्वस्व तक बजिदान करने की शिद्धा दी। वे भगवान् से यहां तक प्रार्थना किया करते थे कि परमात्मा धन दौलत भले ही वाग्स लेले, यमराज भले ही उन के परमात्मा धन दौलत भले ही वाग्स लेले, यमराज भले ही उन के पाए जल्दी ही लेले किन्तु उन की वुद्धि धर्म से कभी विमुख न हो। धर्म से विमुख होने की अप्रेदा वे मृत्यु श्रो श्रधिक झच्छा समफते थे। धर्म से विमुख होने की अपेदा वे मृत्यु श्रो श्रधिक झच्छा समफते थे। धर्म रहित जीवन की उन्हों ने पाशविक जीवन से तुलना की। पूर्ण्शीति से धार्मिक जीवन व्यतीत करने वाले को उन्हों ने परमात्मा तक की उपाधि से झाल इत किया। सागंश यह कि हम रे पूर्वजो ने धर्म को सर्वोगरि स्थान दिया।

## ॥ धर्म के नाम पर ॥

श्रव प्रश्न यह है कि क्या धर्म न्याय की कैसौटी पर विस कर श्रपने खरेपन श्रौर सार्थकता को प्रकट कर सका ? जिस महती श्रदा श्रीर प्रेम से मानव ने धर्म की पूजा की थी क्या धर्म ने उस को उस का उचित ही फल दिया ? क्या व स्तव में धर्म ने मानव जीवन को श्रादर्श बनाया ? क्या वास्तव में धर्म ने संसार को सन्मार्ग दिखाकर उस का कल्या एकिया ? क्या संसार के लोग धर्म का पालन करके भयानक श्रापत्तियों श्रौर धोर कथ्टों से मुक्ति पासके ? क्या वास्तव में मानव ने धर्म की तरणी पर बैठकर संसार सागर को पार किया ? क्या धर्म का पालन करने से मानव वास्तव में परमात्मपद को प्राप्त हुआ ? संसार का इतिहास इन सब प्रश्नों का उत्तर निषेधरूप में ही देता है । योरोप श्रौर एशिया संस/र में सर्वत्र धर्म के नाम पर बड़े र युद्ध हुए ( १४० )

जिन में त्रासंख्य निरपराध प्राणियों का रक्तपात हुन्ना। योरोप की इन्क्वीजेशन श्रीर स्टार चैम्बर न्यायालय नाम की दो धार्मिक छट्टा-लतों में जो रोमांवकारी दुर्घटनाएं हुईं उन को पढ़ कर हृदय दहल उठता है। इन दोतों भार्मिक न्यायालयों में धर्म के नाम पर ज्रनेकों निरपराध व्यक्तियां के सिर ततवारों से काट दिये जाते थे। त्रौर बहुतों को जिन्दा ही श्रागमें जला दिया जाताया। केवल इन दो धार्मिक अप्रदालतें में ही धर्म के नाम पर एक करोड़ निरपराध व्यक्तियों को मृत्यु का दण्ड दिया। इसी प्रकार भारत में श्रीरङ्गजेब की धर्मान्धता को लोग अप्रभी तक नहीं भूने हैं। संसार में धर्म के नाम पर हृदय को कंपाने वाली यंत्रणाएं लोगों को दी गई । स्त्रियों पर ग्रात्याचार किये गए ग्रीर ग्रागेध बालकों को तलवार के घाट उतारा गया। धर्म के नाम पर मानव ने ऐमे २ गौर पा। किये जिन की संभावना राहसों और पशुओं से भी नहीं की जा सकती। बेसबी सदी वैज्ञामिक युग है। इस को विकासवाद का युग भी कहा जाता है। इसका मानच बड़ा सभ्य श्रौर उन्नत भाना जाता है किन्तु उमने भी धर्म की हुहाई देकर ऐमे २ अप्रयाचार किये हैं जिन को प्रकट करते भी लज्जा ग्राती है। दूर जाने की क्या श्रावश्यकता है। त्रामी थोड़ा समय पहले मन् १९४७ में जब भारत का विभाजन हुआ। उस ममय धर्माःधता के कारण मानव ने मानव पर जो भीषण श्रत्या-चार किये वे कि। से जूत्ते हैं। धम के नाम पर मनुष्य ने त्रापनी जाति ग्रीर भाई बन्धुग्रों तह पर ऐसे २ घोर ग्रान्याय किये हैं कि यदि उन की तुनना रात्त्त या पशु से की जाय तो यह उनको लांछन लगाना होगा। इस प्रकार धर्म के नाम पर हुए अत्याचारों को यदि विस्तार पूर्वक लिखा आग तो एक स्वतन्त्र पुस्तक तैथार हो जाए। श्च स्त्र, यह सब क्यों हुन्चा? क्या धर्म ने मानव जाति को यही कुद्र निम्वाया था १ क्या धर्म की बुनियाद इमारे पूर्वजों ने इन्हीं श्रत्याचारों

### ( १४१ )

पर ग्क्लीथी ? क्या धर्म का त्राविष्कार मानव जाति के संदा के लिये किया गया ? क्या धर्मका प्रधान लद्ध्य संतार में फुट डालकर परस्पर कलह त्र्यौर त्रात्या चार करवाना ही था? इन सब प्रश्नों का उत्तर भी निषेधरूप में ही मिनता है। इन प्रश्नों का उत्तर जैनधर्म का अप्रनेकान्तवाद देता है। अपनेकान्तवाद का कहना है कि धर्मका उद्देश्य बहुत ऊंचा है धर्म उतन शित्ता देता है ग्रांर संसार को उन्नति पथ के ऋोर ले जाता है। धर्म फूट नहीं किन्तु सगठन ऋौर शान्तिके संदेश का पचार करता है। किन्तु सनमतने वागें ने उन का ठीक खरूप नहीं समभा। उन्हों ने उसे गलत समभा त्रौर उस गजत समझने का परिणाम यह हुन्ना कि संसार में धर्म के नाम पर त्रानेक उत्पात त्रीर त्रत्याचार हुए धर्म का नाम वदनाम हुन्ना। त्रात-एव संसार में जो ऋत्याचार हुए वे धर्म को समझने वालों की ऋज्ञानता के कारण हुए, धर्म का इस में कोई दोप नहीं था। धर्म की नींव तो सत्य पर ही रक वी गई थी और उस का ब्राविष्कार मानव गति के कल्या ग त्रौर सुखशान्ति के लिये ही किया गया। धर्म का प्रधान लदय संसार से कलह त्रौर वैमनस्य मिटाकर संगठन का ही प्रचार करना रहा है किन्तु समझने वाजों ने धर्म के पूर्णस्वरूप को न समझ कर उस के एकान्त खरूप को समफा ग्रौर उसी के काग्र भिन्न धर्मों में कलह क। त्रीजारोपण हुन्रा । उदाहरण के लिये जैन साहित्य में एक कड.नी आतो है जो काही प्रसिद्ध है।

'किसी देहात में दो अन्धे पुरुष रहते थे। उन्होंने कभी हाथी नहीं देखा था। एक दिन अनसात् कोई धनी पुरुष हाथी पर चढ़कर उस देहात में आया। यह समाचार उन सब अन्वों को मिला उन्हें हाथो देखने की वड़ी उल्कण्ठा हुई और वे उसे देखने को गए। एक अन्धे ने बाकर हाथी की पूंछ को पकड़ा। दूसरे ने हाथी की टांगों पर

### (१४२)

हाथ फेरा। तीसरे ने उसके पेट पर हाथ चलाया। चौथे ने दाथी के कान को पकड़ा। पांच वें का हाथ हाथी के दान्त पर जा पड़ा क्रौर छठेने उसकी सूंड पर जाहाथ फेरा। इस प्रकार वे छेः अन्धे पुरुष हाथी को देखकर अपने घर लौट आए । सायकाल जब वे सब इक्हे बैटे तो हाथी का वर्णा क∢ने लगे । जिसने केवल पूछ को छुआर था उसने दाथी को रस्से के समान बताया। जिसने टांग को पकड़ा था उसने हाथी को खम्भे के समान बताया। जिसने हाथ। के पेट पर हाथ फेरा था उसने उसे एक बड़े घड़े के समान बताया । जिसने केवन कान को छुत्र। थ. उसने हाथो को बड़े सूर के समान वर्शन किया। जिस ने केवत हाथी का दांत पकड़ा था उस ने उसे सींग के समान बताया। जिस ने हाथी के सुंड का स्पर्श किया था उस ने हाथी को मूमल जैसा वर्ग्यन किया। इस प्रकार सब ने दाथी का भिन्न २ स्वरूप वर्णन किया। श्रीर द्याने समफे स्वरूाको रुत्य ज्ञान कर वे द्यापस में फगड़ने लगे। उन में से प्रत्येक श्रन्धा जोग्दार शब्दों में श्रपने देखे इस्ति के स्वरूप की ही पुष्टि करता था। इतने में त्रांखों वाला एक पुरुप बहाँ से गुज़रा। वह उन के भगड़े के मूल कारण को समभा गया क्रोंर उस ने उन से कहा कि तुम व्यर्थ में ही झापस में फगड़ रहे **हो । ग्रानेकान्त के सिद्धान्त के ग्रानुसार** वास्तव में तुम सभी सच्चे हो | तुम में से किसी ने भी संपूर्ण हाथी को नहीं देखा किन्तु उस के भिन्न २ ग्रंगों को देखा है ग्रौर तुम उन भिन्न ग्रंगों को ही हाथी समझ बैठे हो । तुम्हारी हर एक की बात उस आपंग की अप्रेपेचा जो उस ने देखा है सच्ची है। पूंछ की छापे**चा हाथी रस्से के समान, टांग की** ऋापेच्च<sup>ा</sup> खंभे के समान, पेट की श्रापेचा घड़े के समान, कान की श्रापेचा सूप के समान, दांत की अप्रपेत्ता सींग के समान, अग्रीर सूंड की अप्रपेत्ता मूसल के समान कहला सकता है किन्तु एकान्त दृष्टि से हाथी को रस्से या खंभे के सवान समझना श्रहानता है।'

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( १४३ )

इस कथानक में अपनेकान्तवाद का सार आजाता है। इस से यह भी भजीमॉंति स्पष्ट है कि किसी भी वस्तु को यदि इम एकान्त दृष्टिं से देखेंगे तो हमें उस के पूर्ण खरू। का ज्ञातु नहीं हो सकता। प्रत्येक वस्तु का ज्ञान पूर्णरूग से करने के लिये अपने कान्त दृष्टि को आवश्यकता है आँर अपने कान्त दृष्टि अपने कान्त दर्रात के ज्ञान से ही मिल सकती है ।

## ॥ एक ही वस्तु में दो विरोधी धर्म ॥

श्चनेकान्तवाद के प्रतिपत्तियों ने यह कह कर कि एक ही वस्तु में दो थिरोधी धर्म नहीं रह सकते अनेकान्तवाद का प्रत्याख्यान करने का प्रयस्न किया किन्तु वे इस में सफल नहीं हो सके। हम देखते हैं कि संसार के सारे पदार्थ अनेकान्त स्नक या अप्रनेक धर्मात्मक हैं। सागरदत्त नाम का एक ही पुरुष किसी का पिता, किसी का पुत्र, किसी का पति, किसी का मामा और किसी का नाना आदि होता है। जिस समय पुत्र के द्वारा उस को पिता कह कर पुकारा जाता है उस समय वह अन्य पुत्र, पति, मामा, और नाना आदि अनेक विरुद्ध धर्मों को भी धारण करता है इससे यह स्पष्ट है कि वह अनेक विलन्न्या कार्यों के अस्तित्व को रखते हुए अनंक धर्मात्मक है। सागरदत्त न केवल पिता ही है, न केवल पुत्र ही है और न केवल पति ही है किन्तु भिन्न २ अपेदा से वह सत्र कुछ है। दार्शनिक विद्वान् माननीय पं० माणिक चन्द्र जो ने अनेकान्तवाद का विश्लेपण बड़े ही सुन्दर और स्पष्ट शब्दों में इस प्रकार किया है:-\*

''संयोग सम्बन्ध से पर्वत में द्रामि है किन्तु निष्ठत्व सम्बन्ध से

### 🔹 देखो जैन दर्शन का स्यादादाङ पृष्ठ ११०।

### ( १४४ )

अमि में वही पर्वत ठहरता है। स्वनिउ विषयिता निरूपित विषयता सम्प्रन्ध से ग्रार्थ में ज्ञात निवास करता है, साथ ही स्वत्निष्ठ विषयिता निरूपित विषयिता सम्बन्ध से ज्ञान में अर्थ ठहर जाता है। जन्यत्व सम्बन्ध से बेटे का बार है। उसी समय जनकरव सम्बन्ध से बार का बेटा है। सनवाय सम्बन्ध से डालियाँ वृद्ध हैं, तदैव सनवेतरव सम्बन्ध से वृद्ध में डाजियां है।

यों धर्मीका धर्म बन जाना श्रौर धर्म का धर्मी बन बाना जैन दर्शन के सिद्धान्त के श्रानुसार कोई विरोध नहीं रखता है। श्राप्त में टावकत्व, पाचकत्व, स्फोटकत्व, शोषकत्व, प्रकाशत्व धर्मी के साथ ही शैत्यसम्पादकत्व धर्म भी है। श्राप्त से फ़ुरसे हुए को श्राप्त से ही सेका जाता है। 'विषस्य विषमोषधम्' गर्मी का दिलाज गर्मी ही है। जल से सो बने पर तो घाव में चौगनी दाह बढ़ जाती है। जल से बमाई वर्फ के टुकड़े र में गर्मी घुती हुई है, सनुद्र में बड़वानल है।''

इससे पाठकों का भली भांति स्पष्ट होगया होगा कि विरोधी धर्म एक स्थान में रह सकते श्रोर रहते हैं। संसार के सब पदार्थ झनेक धर्मास्मक हैं झत: जनको झनेकान्तवाद की दृष्टि से देखना ही झनेकान्त-वाद का सार है। इसी श्रानेकान्तवाद को स्याद्वाद भी कहते हैं। स्यात् शब्द का झर्थ है 'कथंचित्' था किसी की झपेचा से। इसलिये बहुत से लोग झनेकान्तवाद को कथंचिद्वाद झौर झपेचावाद के नामों से भी पुकारते हैं किन्तु सिद्धान्त वास्तव में एक ही है।

### सप्त भंगी।

इसी स्याद्वाद को जैन दर्शन में सप्तभंगी के रूप में वर्णन किया है। वस्तु श्रौर उसके प्रत्येक धर्म का विधान श्रौर निषेध सापेच होने के कारण वस्तु श्रौर उसके धर्म का प्रतिपादन सात प्रकार से किया जा सकता है। जैसेः---

- ( १४५ )
- (१) स्यादस्ति कथंचित् है।
- (२) स्यात् नास्ति नहीं है।
- (3) स्याद स्ति नास्ति है स्रौर नहीं है।
- (५) स्याद्स्ति श्रवत्त.व्यं च है श्रीर श्रवाच्य है।
- (६) स्यान्नास्ति श्ववक्तव्यं च -- नहीं है ग्रेंस ग्रवाच्य है।
- (७) स्यादस्ति, नास्ति, ब्रावत्तव्यं च कथचित् है, नहीं है श्रीर ग्रावाच्य है।

इन सातों प्रकार के समूह को सप्तभंगी कहा जाता है। इन सातों वाक्यों का मूल विधि और प्रतिषेध है, इस वारण वहुत से विद्वान इसको विधि प्रतिषेध मूलक पद्धति के नाम से भी पुकारते हैं। इस प्रकार यह सप्तभंगी जैन दर्शन की ही अपनी विशेषता है। भारत के अन्य किसी भी दर्शन में इस प्रकार का कमबद्ध सप्तभगी का वर्णन नहीं मिलता। हां वैदिक दर्शन में सत्, असत् उभय और अनिर्वचन य भंगों का वर्णन मिलता है जिससे जैनदर्शन के मन्तव्य की पुष्टि होती है। बौद्ध धर्म भी अनेकान्त दर्शन से बहुत प्रभावित रहा है। बैद्ध दर्शन में चतुष्कोटि के नाम से प्रसिद्ध जो सत्, असत्, उभय और अनुभय का यत्र तत्र वर्णन मिलता है वह इस सत्य का पोषक है। सनभंगी का वर्णन करते हुए सुयोग्य विद्वान् पं० कैलाशचन्द्र जी शास्त्री लिखते हैं कि: —

''जब \* इम किसी वस्तुको सत् कदते हैं तो हमें यह ध्यान रखना चाहिये कि उत वस्तुके स्वरूप की अप्रपेद्धा से ही उसे सत् कहा जा सकता है। पर वस्तुके स्वरूप की अप्रपेद्धा से टुनियाकी \* देलिये जैन दर्शन का स्यादादांक प्र० ६२।

### ( १४६ )

पत्येक वस्तु झ्रमत् है। देवदत्त का पुत्र टुनिया भर के मनुष्यां का पुत्र नहीं है झौर न देवदत्त संसार भर के पुत्रों का पिता है। यदि देवदत्त इयाने को मंसार भर के पुत्रों का पिता कड़ने लगंतो उस पर बह मार पड़े जो जीवन भर भुलाए से भी न भूले। क्या इससे हम यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भो है। इस यह नतीजा नईां निकाल सकने हैं कि देवदत्त पिता है नईां भी है। इस यह सात को कुछ 'है' वह किमी झपेद्दा से नईां भी है। मर्वया सत् या सर्वया झावत् कोई वस्तु हो नईां मकती। इसी झपेत्त्वावाद का सूचक स्यात् ' शब्द है जिसे जैनतत्त्वज्ञानी झपने वचन व्यवहार में प्रयुक्त करता है। इसी को दार्शनिक भाषामें स्यात् सत् झौर-स्यात् झसत् कहा जाता है।

शब्द की प्रश्वति वक्ता के ऋधीन है; छतः प्रत्येक वस्तु में दोनों धर्मों के रइने पर भी वक्ता छपपने २ दृष्टिकोण से उनका उल्लेख करते हैं। जैसे दो छादमी सामान खरीदने के लिये वाज़ार जाते हैं; वहां किसी वस्तु को एक छच्छी वतलाता है, दूसरा उसे चुरी वतजाता है। दोनों में बात वड़ जाती है तब टुकानदार या कोई राहगीर उन्हें समफाते हुए कहता है --- भाई ! क्यों फगड़ते हो ? यह चीज़ छाच्छी भी, है छौर चुरी भी है। तुम्हारे लिये छच्छी है और इनके लिये चुरी है। छपपनी २ निगाह ही तो है। ये तीनों व्यक्ति तीन तरह का वचन व्यवहार करते हैं --- पहला विधि कहता है, दूसरा निषेध छौर तीसरा दोनों।

वस्तु के उक्त दोनों धमों को यदि कोई एक साथ कहने का प्रयत्न करे तो बद्द कभी भी नहीं कह सकता। क्योंकिं शब्द एक समय में एक ही धर्म का कथन कर सकता है। ऐसी दशा में वस्तु अवाच्य कही जाती है। उक्त चार वचन व्यवहारों को दार्शनिक भाषा में ( १४७ )

"स्थात् सत्', ''स्यात् ग्रसत्'', ''स्यत् सद् सट्'', श्रौर स्यादवक्तव्य कहते हैं। सप्तभंगी के मूल यही चार भग हैं। इन ही में से चतुर्ध भंग के साथ कमशः पहले दूसरे श्रौर तीसरे भंग को मिलाने से पांचवां, छठा श्रौर सांतवां भंग बनता है।''

### समन्त्रय ।

मैं प.ठकों को बता रहा था कि अनेकान्तवाद ने संसार को पाररगरेक प्रेम और सन्धि का सन्देश दिया है। बब कभी अन्य धर्मा के अनुयायी अपनी अपनी एकान्त दृष्टि से किसी शास्त्रीय सिद्धान्त पर कागड़े हैं तो अनेकान्तवाद उनकी सुलद्द कराता रहा है। वह सदा से यही कहता आया है कि एकान्तवाद से वस्तु तत्त्व का सस्य निरूपण नहीं हो सकता। उदाहरण के लिये बस्त को लीजिये। बौद्ध दर्शन के 'सर्व चिणिक सत्वात्' इस प्रधान नियम के अनुसार 'वस्त्र' सदा चणिक ठहरता है। बौद्ध दर्शन के सर्वथा विगरीत सांख्यद मेंन उसी क्स्त्र को सर्वथा अविनाशी और नित्थ मानता है। इन टोनों के विनेघ का निर्णय किस प्रकार हो ? ऐसे समय में अनेकान्तवाद का सिद्धान्त ही दोनों के बिवाद की युक्तियों का समाधान करके दोनों में सन्धि करवाता है। वह ऐसा निष्यच्च निर्णय देता है जो दोनों को मान्य हो।

अप्रनेकान्त दो दृष्टियों से तत्त्व व्यवस्था करता है। पहली द्रव्य इृष्टि है जो वस्तु को नित्य सिद्ध करती है। द्रव्य का कभी नाश नहीं होता। दूसरी पर्याय दृष्टि है जो उसे अप्रनिस्य बताती है। पर्याय दृष्टि से अब हम वस्त्र की अप्रोर ध्यान देते हैं तो पता चलता है कि वही वस्त्र जो कुछ काल पूर्व नवीन माना जाता था उत्तरोत्तर जीर्ग अवस्था को प्राप्त होकर पुराना कहलाने लगता है। कोई भी वस्तु जज जीर्ण हो

### ( ?४८ )

जाती है तो उसका जीर्णगना एक ही दिन के परिवर्तन का परिणाम नहीं होता किन्तु सूच्मरूप सेवह वस्तु प्रतिच्च ण जीर्ण होती रहती है जिसका हमें पता नहीं चल पाता। जब वह पूर्णरूग से अपि हो बाती है तब हम उसे चक्षु इन्द्रिय से देख पाते हैं। द्यतएव पर्याय दृष्टि से विचार करने पर बौद्धों का वस्त्र को च्यिक मानने का मन्तव्य ठीक सिद्ध होता है।

उमी वस्त्र को जब इम द्रव्य की दृष्टि से देखते हैं तो उसे अविनाशो पाते हैं। जिन परमाणु थ्रों से वह बस्त बना है वे नाशवान् नहीं है। उनके आकार में परिवर्तन भले ही होता रहे किन्तु द्रव्य का नाश कभी नहीं होता। इस कारण द्रव्य दृष्टि से वही वस्त्र नित्य सिद्ध होता है जो पर्याय की दृष्टि से अनित्य था। इस प्रकार नित्य सिद्ध होता है जो पर्याय की दृष्टि से अनित्य था। इस प्रकार नित्य और अनित्य ये दोनों धर्म वस्त्ररूग वस्तु के स्त्रंश हैं। पूर्ण वस्तु नित्यानित्या-त्मक है। इस प्रकार जैन धर्म ने अपने कान्तवाद के सिद्धान्त से बौद्ध आह सांख्यमतानुयायियों के विरोध को शान्त कर दिया अप्रेंग् निष्य झ व्यवस्था दो जो दोनों को मान्य हो।

इस तरह श्रनेकान्तवाद उपना निष्यच्च निर्ण्य देकर अप्रय भर्मो के सैद्धान्तिक कलइ को मिटाता रहा है। अप्रय भर्मों में समन्वय कराना अप्रतेक न्तवाद का उद्देश्य रहा है। यदि संसार ने अप्रनेकान्तवाद के सिद्धान्त को भली भांति समभा होता और उसका पालन किया होता तो संसार का इतिहास धर्म के नाम पर होने वाले भयानक रक्तपात और घोर अत्याचारों से कभी दूषित न होता। आजकल भी जो धर्म के नाम पर अप्रनेक वाद विवाद और कज़ह होते रहते है उनका अप्रन्त भी अप्रनेकान्त दर्शन की शरण में जाकर ही हो सकता है। यनेकान्तवाद संसार को शान्ति और प्रेम का सम्देश देता है।

### ( 288 )

# स्याद्वाद के वर्त्तमान अनुयायी।

यह तो हुन्ना संसार के प्रति स्याद्वाद का सन्देश न्त्रौर उपयोग। श्चव देखना यह है कि जिस धर्म का यह दर्शन है उस के वर्त्तमान त्र नुयायियों ने इस को किस प्रकार समफा है ?-क्या वे इस का सटुप-योग ग्रोर पालन कर रहे है ! क्या वर्त्तमान जैन धर्मानुयायी ग्रानेकान्त-वाद के वास्तविक सार श्रीर महत्व को समझते हैं श्रीर उस का पालन करते हैं ! क्या जैन समाज के किसी भी सामाजिक या आध्यात्मिक चेत्र में कार्यरूप से इस सिद्धान्त की शरण ली जाती है ! इत्यादि सब प्रश्नों का उत्तर निराशाजनक ही मिलता है। दूसरों को एक न्तवादी वनने से रोकने वाले त्राज इम स्वयं एकान्तवादी बने बैठे हैं। इतर धर्मों का ममन्वय कराने वाले द्याज हम ग्रापने ही धर्म का समन्वय नहीं कर पति । सच पूछो तो दूसरों के सामने अपने दर्शन की महिमा गाने वालों ने ही त्रात्र अपने दर्शन की दुर्दशा कर डालो है। मूर्तिपूत्रक, दिगम्बर, स्थानकवासी, तेरहपथी, यति श्रौर किंग उनमें भी गच्छ श्रौर टोले श्रादि जैन धर्म के श्रनेक सम्प्रदाय श्री। शाख श्रोमें कितना भीषण वैमनस्थ, थिद्वेष और कटुता बढ़ रहा है। एक ही संस्कृति के पुत्र री होकर भी सब एक दूसरे को रुत्रु समफते हैं। एक शाखा के त्रानुय यी दूसरी शाखा वाले को मिथ्यास्त्री कइते हैं श्रौर श्राज के सुधारक विद्वानों स्त्रौर मुनिराजों की सारी शक्ति एक दूसरे की निन्दा करने में नष्ट होती है। प्रायः सब एकान्तवाद को पुकड़े बैठे हैं जिसका परिणाम ही वैमनस्य ऋौर देष को वृद्धि करना होता है। फूट का सर्वत्र साम्राज्य है जो दिन प्रतिदिन समाज की जड़ों को खोखला कर रही है। भगवान् महावीर के सब उपासक होते हुए भी उनकी जयन्ती मनाने के लिये एक स्थान में एकत्रित नहीं हो सकते । एक ही जैनधर्म ( १५० )

में एक सम्प्रदाय के ऋनुयायी दूसरी सम्प्रदाय के साधुक्रों को श्राहार पानी तक देने को रोकते हैं। सौगंदेँ खिलाई जाती हैं स्रौर नियम तक करवाए जाते हैं । मूर्तिग्रूजक की कन्या यदि स्यानकवासी के यहां विवाही जाये या स्थानकवासी की मूर्त्तिपूजक के यहां विवाही जाये तो साम्प्रदायिक भिन्नता के कारण उस कन्या से बुरा व्यवहार तक करने से संकोच नहीं किया जाता । खुडम खुडा एक दूसरे को भड़काने वाले व्याख्यान देते हैं। एक दूसरे को कलको उइराते हैं, बाईकाट करते हैं त्र्योर जाति से बहिष्कार तक करने में तुल जाते हैं। कडांतक लिग्ता जाय जैन समात्र में ग्रात्र जितनी फूट है शायद दी श्रन्थ किसी जाति या धर्म में होगो | क्या यही त्रानेकान्तवाद की शित्ता है ? क्या इसी प्रकार ऋगेकान्तवाद को जीवन में उतारा जाता है ? क्या यही श्रानेकान्तवाद का मर्म त्र्यौर सन्देश है ? क्या त्रानेकान्तवाद के महत्व को प्रकट करने का यही उत्तन ढंग है ? क्या दूसरों के सामने अनेकान्तवाद के आदर्श को प्रकट करने का यही सुन्दर प्रकार है ? कितनी लजाकी बात है इमारे लिये कि विश्व को समन्वय और शान्ति से भग हुआ। अनेकान्तवाद का सन्देश देने वाले जन धर्म के श्चनुयायी त्र्याज स्वयं एकान्तवादी बने बैठे हैं। जिसका पालन इम रवयं नहीं कर रहे, दूमरों से उसका पालन करवाने को आशा कैसे कर सकते हैं।

### संगठन की आवश्यकता।

त्राव भी समय है त्रौर भूलें सुधारी जा सकती हैं। सारा संसार त्रागे बढ़ रहा है त्रौर इम पीछे हट रहे हैं। त्राखिर फितनीक है संखया हमारी ! बहुत थोड़ी है त्रौर उसमें भी इतने सम्प्रद य क्रौर शःखाएँ ! इतनी बड़ी फूट ! यदि यही दशा क्रौर कुछ क झ तक चलती रही तो जैन समाज पतन के गर्त से बन नहीं सकेगा। संसार

### ( १२१ )

के बड़े २ राष्ट्र आहेर शक्तियां संगठित हो रही हैं। सङ्गठन के बिना वर्तमान युग में बड़े २ राष्ट्र भी अप्राने आपको निर्वल पाते हैं। कहां ग्राल्प सी संख्या वाले हम ! इतने बड़े विश्व में क्या है इमारी हस्तो, कभो सोचा त्रापने ! त्रौर फिर इतनी क्रह्प संख्या में इतनी बड़ी फूट त्रौर मेदभाव । त्रव छोटे २ सद मेदभावों को मिटाने का समय है । यदि इन्हें न मिटाया गया तो भयानक पतन ऋवश्यम्भावी है । ऋब सङ्गठित होने का समय है। सङ्गठित जाति था धर्म ही संसार में अपनी मता कायम रख सकेंगे। समाज की सारी शक्तियाँ जो व्यर्थ में पारस्वरिक क्षुद्र कलह ऋौर वितण्डावाद में लगाई जाती हैं उन्हें समाज के सुन्दर ऋौर सुब्धवस्थित निर्माण में लगाना चाहिये। तीर्थंकर दिगम्बर थे या श्वेताम्बर थे। कोई मन्दिर में जाकर उनकी पूजा करे, यां मूर्तिपूत्रा को ठीक न समफे, कोई मुखवस्त्रिका को हाथ में रक्खे यः उसको सुख पर सभ्ध ले, मुखवस्त्रिका का श्राकार बड़ा हो सा छोटा, त्राहि अनेक सम्धारण वातों को प्रधानता या महत्त्व देकर उनके लिये कलह या विवाद करने का समय नहीं है । ग्रत्र ग्रावश्यकता है यह समभाने की कि तीर्थं इरों को मानने वाले, जैन संस्कृति को पालने याले और अनेकान्तवाद में अद्धा रखने वाले सब जैन समान हैं। जैन ही क्यों, संखार का प्रत्येक मानव जो उपयुक्ति वातों में अद्वा रखता है और उनका पालन करता है वह जैन है। श्रनेकान्तवाद की श्रह्य बाकर यदि हम इस प्रकार की विशालता दिखाएँगे तभी हम श्रफने खोए हुए गौरव को पाने में समर्थ हो सर्केंगे ।

## संकुचित वातावरण ।

त्राजकल जैन समाब में बहुत संकुचित वातावरण फैला हुआ। है। जब दो जैन भाई आपस में मिलते हैं तो सबसे पहला प्रक्ष जो

#### ( १४२ )

एक दूसरे से पूछता है यह है - 'त्राप कौनसी सम्पदाय को मानते हैं ? दिगम्बरी हैं, श्वेताम्बरी हैं या तेरइ पंथो हैं ?' इत्यादि यदि दोनों एक ही सम्प्रदाय के निकले तब तो ठीक वरन् उन दोनों का केवज्ञ जैन होना उनको एक ही प्रेमसूत्र में नहीं बांब सकता। यहीं तक नहीं एक हा सम्प्रदाय के होकर भो यदि दोनों के गुरु भिन्न हुए तो भी वे पक दूसरे से पीठ मरोड़ कर ही चलते हैं। कितना छोटी स्रौर क्षुद्र वातें हैं ये ! क्या इसी प्रकृत के च्या नरण से जैन समाज को उजति पथ पर लाने को सम्भावना की जासकता है ? वर्तमान जैन समाज के प्रायः जितने सुवारक श्रीर प्रचारक हैं उन सबका ध्यान एकमात्र बाड़े वन्दियों की ऋोर लगा हुन्ना है। सारे जैन समाज का हित किस बात में है इसकी त्र्योर कोई ध्यान नहीं देता। कोई यह सोचने का कष्ट नहीं करता कि इन वाडे बन्दियों से सारे जैन समाज का कलेवर जीग होता जारहा है ऋौर उसका फल सारा जैन तमाज भुगत रहा है। कोंई भी इस एकान्तवःद के भीषण परिणाम पर ध्यान नहीं देता । यदि देता होता तो इस प्रकार उत्तरोत्तर गुटबन्दियों की श्रमिष्टदि न **हो पाती । इन गुटबन्दियों के कारण समाज के लाखों रूपये** पारस्परिक भगड़ों के परि**एामभूत मुकद्मों को लड़ने में** व्यय किये जाते हैं। इस प्रकार समाज सुधार पर धन को न लगा कर उसका टुरुपयोग किया जाता है या दूसरे शब्दों में समाज को विगाड़ने के लिये धन खर्च किया जाता है। वही घन यदि समाज में शिन्ता प्रचार स्त्रौर साहित्य उन्नति पर खर्च किया जाता तो कितना उपकार स्त्रौर लाभ होता किन्तुइन बातों की म्रोर ध्यान देने की फ़ुरसत किसको मिलती है, भगड़ों से समय बचे तब न। श्रास्तु, हमें इन सब बातों को छोड़ना **होगा। समाज में संक्रुचित वातावर**ण पैदा करने वाली **सव श**क्तियों का नाश करना परमावश्यक है ऐसा करने से ही हम अनेकान्तवाद की विशालता की स्रोर बट सकते हैं।

### ( १५३ )

त्रान्त में मैं अपने भाइयों से यही प्रार्थना करू गा कि यदि वे जैन संस्कृति को पुनरुज्जीवित करना चाहते हैं तो सब साम्प्रदायिक मतभेदों को और गुटबन्दियों को मिटा दें और जैन समाज में सगठन पैदा कर के उस की उन्नति के लिये कटिबद्ध हो बाएं। वे छोटी २ बानों को ठुकरा कर समाज के सच्चे सुधार च्वेत्र में उतरें, अनेकान्त-वाद का पहले स्वयं पालन करें और फिर उस का उपदेश पूर्ववत् संसार को दें। जैन धर्मावलम्भी आज अपने वर्म को, अपनी संस्कृतिको श्रीर अपने दर्शन को भूल गए हैं। वे नाममात्र के जैनी रह गए हैं। उन को चाहिये कि वे विश्व को शांति और संगठन का सन्देश देने वाले अपने अनेकान्त दर्शन को समर्भे और उसको जीवन में उतारें। अनेकान्तवाद के पालन से ही सबका कल्या ए हेंगा।



भुः अमग-संस्कृति में ईश्वर का स्थान भ अन्य-संस्कृति में ईश्वर का स्थान भ अन्य-संस्कृति में ईश्वर का स्थान भ

संसार के सब तत्त्वों श्रीर रहस्यों में ईश्वर ही सबसे श्रविक टुर वगग्य तत्व श्रीर स्टरय है। एक ही तत्त्व की खोज श्रीर ज्ञान के लिये जगत् में श्रानेक धर्म, सम्प्रद व झांग सिद्धाम्तों की सृष्टि ही ईश्वरीय गूट तत्त्व को सिद्ध करती है। श्रास्तिकवाद से सम्बंध रखने वाले या दूसरे शब्दों में कर्मसिद्धान्त को मानने वाले संसार के प्रायः सभी धर्म श्रीर सम्प्रदाय किसी न किसी रूप में ईश्वर की सत्ता को मानते ही हैं। वे ईश्वर के लत्त्रण, गुण या परिभाषाएं भले ही श्रपने २ टाष्टकोण से भिन्न २ करते हों श्रीर मानते हों किन्तु उसकी सत्ता के विषय में किसी को भी विवाद नहीं है। नीचे लिखे उद्धरण से ईश्वर के लिषय में श्रानेक धर्मों श्रीर सम्प्रादार्यों की श्रद्धा का भली प्रकार पता चलता है:—

यं शैवाः समुपासते शित्र इति ब्रह्मेति वेदान्तिनो, बौद्धा बुद्ध इति प्रमाएपटवः कर्तेति नैयायिकाः । यह शित्यथ जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः, सोऽयं वो विद्धातु वाञ्छितफलं त्रैलोक्यनाथो हरिः ॥

म्रार्थात्-जिस ईश्वर को शिवोपासक शिव रूप में, वेदान्ती लोग ब्रह्म रूप में, बौद्ध वुद्ध रूा में, प्रमाणपटु नैयायिक कर्ता रूप में, जैनशासन को मानने वाले जैन म्राईन के रूप में, श्रौर मीमांसक

#### ( १४४ )

कर्म रूप में मानते हैं ऐसा तीन लोकों का स्वामी ईश्वर तुम्हांरी इच्छा का क्रानुरूप फल दे।

त्रानेक धर्मी और सम्प्रदायों ने ईश्वर को क्रापने २ सिद्धान्तों में किम प्रकार रंग रक्खा है. उसकी सत्ता में कैसी भिन्नता मानी है और उसके लच्च और स्वरूग में कितना व्यन्तर किया है ये भाव सूत्ररूप में उपयुक्त श्लोक से स्पष्ट समभेके जा सकते हैं। इससे यह भी राष्ट है कि उपासना के प्रकार भिन्न २ होते हुए भी ईश्वरीय मत्ता के विषय में कोई सन्देह नहीं। इमी मन्तव्य की पुष्टि भगवान कुष्ण गीता में भी क्रार्जुन को उपदेश देने हुए करते हैं कि जो लोग जिस किसी रूग में भी मेंगे उपासना करते हैं उनको मैं उमी रूप में मिलत हूं। जिस प्रकार एक ही नदी के व्यनेक प्रवाह बन जाते हैं और व्यन्त में स.रे ही व्यन्तिम लच्च सागर में जा मिलते हैं इसी प्रकाग भिन्न २ धर्मों क्रीर सम्प्रदायों के ईश्वर की उपासना के माम्म व्यनेक व्यवश्य हैं किन्तु ईश्वर रूप व्यन्तिम लच्च सबके मामने एक ही है।

# ईश्वर विषयक ज्ञान की उत्पत्ति का मूल ।

मानव जाति किस प्रकार भिन्न २ अवस्थाओं और परिस्थितियों में से गुज़र कर उत्तरोत्तर विकास और उत्थान की अपर वटी इसका बहुत कुछ पता इमें थिश्व के प्राचीन इतिहाम से चलता है। मान्व भ्रपूर्ए है अतः वह सदा से पूर्एता की ओर कट्ने का प्रयत्न करता - आप है। वह सदा से ही ऐसा नहीं रहा जैसा वह आज है किन्तु - उत्तका आज का ज्ञान अनेक सदियों के निरन्तर प्रयत्न का ह परिशाम है। इस ज्ञान के उपार्जन के जिये कई बार उतको आनेक कठिनाइयों का सामना करना पहा किन्तु पूर्णता की ओर बटने की

### ( १५६ )

लगन ने मनुष्य को निराग नहीं होने दिया। जिस प्रकार का संघर्ष वह श्राज कर रहा है इसी प्रकार ऋग्नादि काल से करता ऋाया है; क्रान्तर केवल इतना है कि स्राज का संघर्ष भौतिकवाद की स्रोर है श्रौर प्राचीन संवर्ष त्राप्यात्मिक तत्त्व की त्र्योर था, श्रास्तु. यहां पाठकों के जिये यह दर्शाना है कि जिस समय मनुष्य के मस्तिष्क का विकास होना पारम्भ हुन्ना उस समय जब २ मानवो बुद्धि प्राकृतिक रहस्यों को न समभा पाई तो उसमें अनेक प्रकार के तर्क वितर्क उठने लगे। प्रकृति के गूढ़ रहस्य बड़े जटिल थे ऋौर उनको समफ लेना ग्रसम्भव नधीं तो नितान्त कठिन अवश्य था। मानव ने सूर्य के तेत्र, चन्द्रमा की शीतज चान्दनी. तारागण से परिपूर्ण नभमण्डज, चितिज की रेखा तक फैले हुए महासागर, हरे भरे विस्तृत अप्ररण्य अप्रैं।र गगनचुम्बी पर्वतों की श्रोर श्राग्ना मस्तिष्क दोड़ाया क्रोर उनमें जीवन की सुन्दरता श्रीर मानवता के माधुर्य को व्यापक रूप में पाया। प्रकृति की इन विभूतियों में उनने क्राकर्षण ही आ कर्षण भरा पाया। इन प्राकृतिक क्राकर्षणों के कारण वह जीवन के महत्त्व को उत्तरोत्तर त्रौर ग्राधिक समफते लगा और सांसारिक सखों के लिये उसकी तृष्णा बदने लगी। किन्तु इस सुखद श्रनुभव के साथ २ मनुष्य ने ज्वालामुखी पर्वतों का फटना, भुच:ल म्राना, बादत्तों की भय नक गर्जना स्रौर उनसे विद्युत् पतन, त्र ते गृष्टि के कारण जन-प्रकोप, त्रौर महामारी त्र दि स्नानेक भथद्वर रोगों की उत्पत्ति ग्रादि ग्रानेक विश्व का विश्वंस करने वाले प्राकृतिक कोप और विस्तों को देवा और उनका कट अनुभव किया। प्राकृतिक कोपों का सामना करने की बात तो दूर रही उनके वास्तविक रहस्य को सनकता भी उनके लिये कठिन हो गया। मनुष्य ने क्राग्ना मस्तिष्क लड़ाया श्रौर प्रकृति के रहस्यों को समझने का पूर्ण प्रयत्न किया किंतु वे रहस्य शीघ ही समभू में च्याने वाले नहीं थे। उनके समभूने के लिये पर्याम समय को आवश्यकता थी।

### ( १५७ )

## त्र्यनेक प्रश्नों की उत्पत्ति।

मानव सोचने लगा कि संसार में बहां चानेक पदार्थ चाकर्षक हैं वहां भयावह पदार्थों की भी कमी नहीं। जीवन में माधुर्य है तो कड़वा-पन उस से भी ऋषिक छिग पड़ा है। संसार में सुख है तो दुःख का भी अन्त नहीं । श्रात्र जहां सृष्टि फ नी फूनी है कल वहां किसी प्राकृतिक कोप से मंदार हो जाता है। कुछ च्या पूर्व हो जो लोग मुस्कराते थे कुछ चए बाद ही वे रोते चिछाते दिख ई देते हें। स्राज वो कीडास्थान है ग्रल्प समय के पश्चात् ही वह श्मशान घाट बन जाता है। त्राज जहां रंगरलियां मनाई जारही हैं कल वहां उजाड़ हो जाता है । एक घर में जीवन की कलियां खिल रही हैं तो दूसरे पड़ीस के ही घर में मृत्यु की भयानकता दृष्टिगोचर होती है । यह सब क्यों ? ससार में इतनी बड़ी विषमता क्यों ! क्या इस प्रकार के विषमतापूर्ण विश्वको किसी शक्तिविशेष ने पैदा किया था या यह किसी ने उत्पन्न नहीं किया कि तु श्रनादिकाल से ऐसा ही था श्रीर ऐसा ही चला श्राया है ? यदि किसी शक्तिविशेष ने संसार को उत्पन्न किया तो ऐसी भयानक विषमता क्यों रखी ? यदि इस का कर्ताया संचालक कोई नहीं तो इस की नियमित व्यवस्था किस प्रकार चल रही है ? क्या यह विश्व की भर्यादित व्यवस्था भी अपनादिकाल से यंत्रवत् चली आ रही है ? यह दृश्यमान चराचर संसार क्या इसी रूप में सदा हियर रहेगा या इस का कभी पुर्श्वरूप से सहार भी हो जाता है ? यदि संहार हो जाता है तो क्या वह खयं हो बाता है या उसका भी कोई कर्ता होता है ? इन वाह्य प्रश्नों के अतिरिक्त मानव के मस्तिष्क में विश्व के विषय में कई ज्यान्तरिक प्रश्न भी उठे। वह सोचने लगा कि वह तत्व जो झहरूप से भासित होता है झौर इस दृश्यमान संसार के सुख दुःख का ऋनुमें। करता है वह क्या है ?

### ( 215)

वह आप इंख्य तत्व भी क्या मंतार के अरम्य पदार्थों की भॉति उत्पन्न श्रीर नाश होता है या वह ऋनादि ऋौर श्रविनाशी तरव है ! यदि वह तत्त्व श्रानादि त्रीर नित्य है तो उस का सम्बन्ध संसार के सादि ग्रानित्य या नाशवान् पदार्थों से क्यों श्रीर कैसे सम्बन्ध हुआ ! इस प्रकार अनेक जटिल और दुरधिगम्ब प्रश्न मानवी बुद्धि के विकास काल में मानव के मर्रतष्क में उत्पन्न हुए। विश्व के भिन्न २ प्रदेशों के मानतों ने इन भश्रों का मनन किया त्र्यौर विश्व के वाह्य तथा त्र्यान्तरिक रहस्यों को समफने के लिये पूर्ण प्रयत्न किया। स्रानेक युगों के चिन्तन और मनन के पश्चात् मनुष्य ने ग्रात्म तत्व के रहरय को समझा श्रौर ईश्वरीय सत्ता की स्थापना हुई। दीर्वकाल के मनन के पश्चात् मानव इस निर्णाय पर पहुंच गया कि इस वाह्य संसार से परे आन्तरिक संसार में कोई सर्वत त्रीर सर्वशक्तिमान सता है जिनको ईप्रवर कडना चाहिये। उस सत्ता को जैसा कि पहले भी बताया बा चुका है ससार के भिन्न २ धर्मों के बिद्वानों ऋौर द्याचार्यों ने ऋपने २ भिन्न २ दृष्टिकोण से अत्रवृथ माना किन्तु ईश्वर की सत्ता को सबने स्वीकार किया। संसार के घनों और सम्प्रदायों की संख्याती बहुत बड़ी है श्रौर उन सबकी ईश्वर विषयक मान्यता यहां नहीं दी जासकती। यहां तो केवल बैदिक, जैन ऋौर बौद्ध इन तीनों भारत के महान् धमों के ईश्वर जिषयक पन्तब्य ही सत्तेग से दिये जाएंगे।

## वैदिक मन्तव्य ।

वैदिक धर्म भारत का एक विशास श्रीर ज्यापक धर्म रक्ष है। श्रातिप्राचीन बैदिक संस्कृति के आधार पर ही वैदिक धर्म से अनेक नए सम्प्रदाय निकत्ते और नई २ दार्शनिक शास्त्राओं का अन्म हुग्रा। उन सम्प्रदायों क्रीर शास्त्राओं की संख्या तो क्हुत वड़ी है झत: उन ( 228 )

सब पर यहां विस्तारभय से नहीं लिखा जा सकता। यहां तो पाठकों के साधारण ज्ञान के लिये केवज्ञ वेद, वेदान्त दर्शन, सांख्य ऋौर न्याय-दर्शन के ईश्वर विश्वयक मन्तव्यों पर ही संत्ते। से प्रकरश डाला जायगा।

# वेद में ईश्वर सत्ता ।

वैदिक धर्म का सबसे प्राचीन ग्रन्थ ऋग्वेद है। चारों वेदों में भी ऋग्वेद ही प्राचीनतम है। इस वेद के श्राध्यवन से यह तो स्पष्ट है कि इनके रचनाकाज के या मान्यता के समय ईश्वर विषयक खोज का इतना प्रावच्य नहीं था जितना कि बाद में हुन्ना। हां ऋग्वैदिक काल में लोगों के ईश्वर के विषय में झौर श्रष्टि को उत्पत्ति के विषय में क्या विचार ये वे भलीभांति समके जासकते हैं। उस काल में ईश्वर, जीव झौर प्रकृति इन तीनों पदार्थों को झनादि माना जाता था। नीचे लिखा मंत्र इसकी साच्ती देता है:---

द्वा तुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृत्तं परिषस्वजाते । तबोरन्यः विष्पतं स्लहूत्त्यनमन्नन्यो व्यमिचाक शीति ।।

अर्थात्- \* जैसे दो समान आयु वाले और मित्रतायुक्त पत्ती एक वृत्त पर बैठते हैं, इसी प्रकार दो अनादि और मित्रतायुक्त आत्मा अर्थात्- जीवात्मा और परमात्मा अनादि प्रकृति में रहते हैं। इन दोनो में से एक ( अर्थात् जीवात्मा ) इस प्रकृतिरूपी वृत्त के फल को चल्लता है ( अर्थात्-सुख दु:ल भोगता है जो भौतिक श्रारीर में बंधने का परिणाम है ) और दूसरा परमात्मा इसके फल को न खाता हुआ ( अर्थात्-सुख दु:ल न भोगता हुआ ) सब कुछ देखता हुआ प्रकाशमान् हो रहा है।'

### \* कर्म का जादि स्रोत पू० १३४

(१६०)

इस प्रकार वेद में प्रकृति, जीव और परमात्मा इन तीनों तत्त्वों को अनादि माना है। इनमें प्रकृति जड़ है परन्तु ईश्वर श्रौर जीव दोनों चेतन हैं। ईश्वर सर्वव्यापक है किंतु जीवात्मा की शक्ति शरीर तक ही सीमित है। ईश्वर सर्वत्त है श्रौर जीवात्मा श्रल्पज्ञ है। जोवात्मा अनेक प्रकार के सुख दुःखों के बंधनों में जकड़ा हुआ्रा है किंतु परमात्मा सब प्रकार के बंधनों से मुक्त है।

## ईश्वर ही स्टष्टिकर्ता है।

वेद की मान्यता के ऋनुसार ईश्वर ही सृष्टि का कर्ता घर्ता है। बेद सृष्टि को श्रमादि नहीं मानता कितु उसका मन्तव्य है कि किसी खास समय में ईश्वर ने सृष्टि को उत्पन्न किया श्रौर एक ऐसा भी समय ऋायगा जब वह सारी सृष्टि का संहार कर देगा। संहार के बाद सारी सृष्टि उसी में लीन होबाएगी। ऋग्वेद ने सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णन इस प्रकार मिलता है:---

अटतख्व सत्यं बाभीद्धात्तपसोऽध्यजायत ततो राघ्यजायत। ततः समुद्रो श्वर्णवः समुद्रादर्णवादधि संवत्सरो श्वजायत। त्रहो रात्राणि विदधद् विश्वस्य मिषतो वशी। सूर्य्या चन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत्। दिवख्व पृथिवीख्वान्तरित्तमथो स्वः॥

ऋग्वेद मं० १०, सू० १६।१

श्चर्थात्-'सृष्टि विकास से पूर्व ईश्वर ने श्चपने ज्ञान और पराकम से प्रथम ग्रनादि उपादान कारण को प्रकट किया। उस समय दिव्य रात्रि थी। उसके पश्चात् श्राकाश व श्वन्तरित्त की स्थापना की। श्राकाश स्थापित करके सांवत्सरिक गति पैदा की गई। फिर संसार को वश में करने वात्ते परमात्मा ने दैनिक गति की उत्पत्ति की जिससे

### ( १६१ )

रात्रि त्रौर दिन होते हैं। संसार के घारण करने वार्ते सूर्व, चन्द्रमा, पृथ्वी तथा स्त्राकाश के अन्य नत्त्रों को उनके मध्यवत्ती स्रन्तरिझ सहित उसी प्रकार रचा जैसा उसने पूर्व कल्प में रचा था।'

अग्रुग्वेद के श्रतिरिक्त श्रान्य वेदों में भी सृष्टि की उत्पत्तिं का वर्णन मिलता है। यजुर्वेद में संसार की उत्पत्ति का वर्णन इस प्रकार किया है:---

ततो विराइजायत विराजो श्रेधिपूरुषः । सं जीतो अत्यरिच्यत पश्चाद् भूं।ममथोपुरः ॥ तस्माद् यझीत् सर्वेहुतः संभूतं पृषदाच्यम् । पशू स्तांश्चके वायव्यानारण्या माम्याश्च ये ॥ तं यज्ञ वर्हिषी प्रोत्तन् पुरुषं जातमप्रतः । तेन देवा श्रयजन्त साध्या ऋषयरच ये ॥

म्रर्थत्-'तत्र एक प्रदीप्त पिएड उस्पन्न हुन्ना। उसका म्राधिगति सर्वव्यापक परमात्मा था! तस्पश्चात् उस प्रदीप्त पिण्ड से पृथ्वी तथा ग्रन्थ शरीर पृथक् हुए! उत सर्वपूच्य परमेश्वर ने वनस्पति पैदा कीं को मोजनादि के काम में आती हैं। उसने पशु बनाए जो हवा, जंगल म्रौर बस्ती में रहते हैं। उसने मनुष्यों को उत्पन्न किया जिनमें विद्वान् म्रौर ऋषि लोग भी हुए जिन्होंने उस म्रानादि स्रौर उपास्य परमात्मा की पूजा की।'

ईश्वर श्रनादि है, इस सुष्टि का कर्ता है और सहता है यह उपर्युक्त वेद मंत्रों से स्पष्ट है। संसार के निर्माण की पद्धति का वर्णन भी साफ शब्दों में किया गया है। ईश्वर से हो यह सारा संसार उत्पन्न हुआ और ग्रन्त में संहार के पश्चात् उसी में यह लीन होजाता है इसी

#### ( १६२ )

सत्य की पुष्टि त्रागे चलकर उपनिषदों ने भी की है। मुण्डकांप<u>लि</u>षद में लिखा **है** किः—

यथोर्ग्तनामि सृजते गृह्लते च यथा पृथित्र्यामे षधयः संभवान्त । यथा सतः पुरुषात् केशलोमानि तथाऽज्ञरात् संभवतीह् विश्वम् ॥

अध्यर्गत्-जिस प्रकार मकड़ी जाले को अपने शरीर में से बनाती है और अन्त में फिर उस जाले की अपने में हो आकुञ्चित कर लेती है; और जैसे पृथ्वी से अनेक प्रकार की औषाधयें पैदा होती हैं और अन्त में सभी पृथ्वीरूप हो होजाती हैं; जैसे चेतन पुरुप से केशादि की उत्पत्ति होती है, टीक उसी प्रकार अच्चर, अविकृत और अविनाशी ईश्वर से सारे विश्व की उत्पत्ति होती है और अन्त में सारा विश्व उसी ईश्वर में लीन होजाता है।

# वेदान्त दर्शन में ईश्वर।

वैदिक धर्म की जितनी भी दार्शनिक शाखाएं हैं उन में वेदान्त दर्शन के सिद्धान्त का स्थान बहुत ऊंचा है। वेदान्तदर्शन में ग्रात्म-तत्त्व ग्रौर परमात्मतत्त्व की जो खोज की गई है वह बड़ी गंभोर है ग्रौर वेदिक धर्म में वेदान्त मान्यता के ग्रानुयायी चिरकाल से बहुत बड़ी संख्या में रहे हैं। जत्र सारा भारतवर्ष महत्मा बुद्ध के प्रभाव मे बौद्ध धर्मावलम्बी होगया था उस समय वेदान्तदर्शन क महान् विद्वान् स्वामी श्री शंकराचार्य ने वेदान्तदर्शन प्रचार करके ही पुनः भारत में व्यापक रूप से वैदिक धर्म को स्थापना की थी। आरत्व, वेदान्त दर्शन की द्वैतवाद और ग्राद्वैतवाद नाम की दो बड़ी शाखाएं है। ईश्वरीय या ब्रह्म को सत्ता को दोनों मानते हैं किन्दु दोनों में सद्धान्तिक मेद काफी है।

#### ( '१६३ )

दोनों के मन्तव्यों के संचिप्त निर्देशन से पाठक स्वयं सैद्धान्तिक भिन्नता को समभ जाएंगे।

### ा **हे नहे तवाद न**ा है न

द्वैतवादियों का कहना है कि यदि हम कहें कि ईश्वर का श्रस्तित्व नहीं है तो इस निषेधास्मक वाक्य से ही ईश्वर का होना सिद्ध हो जाता है। इसी प्रकार अद्वैत शब्द से ही द्वैतणद की सिद्धि हो जाती है। ज्ञान सदैव द्वैत है क्योंकि वह ज्ञाता और ज्ञेय में रहता है। दोनों का अन्योन्य भित सम्बंध है। द्वैतवादियों की मान्यता के अनुमार जीवात्मा और परमात्मा ये दोनों भिन्न शक्तियाँ हैं। उन का कहना है कि परमात्मा जीव के ज्ञ'न का विषय है।

### अद्वैतवाद ।

श्रद्वैतवादियों का कहना है कि यदि परमारमा को झारमा के ज्ञात का विषय मान लिया जाए तो वह श्रावश्यक है कि परमात्मा ज्ञात्मा के समज्ञ विषयरूप हो कर उपस्थित होगा। यदि वह विषय है तो प्रश्न यह उठता है कि वह झात्मा के झंतर में किस रीति से रहता है ? विषय और विषयी एक लकड़ी के दो छोगों के समान पृथक् २ होते हैं। एक छोर का दूसरे छोर के झंतर में झाना सर्वथा झसंभव है। म्रतएव परमात्मा को जीवात्मा का विषय न मान कर जीवात्मा का म्रंतरतम झात्मा मानना चाहिये। झद्वैतवाद की मान्यता के झनुसार जीवात्मा झौर परमात्मा एक ही हैं। उन का कहना है कि 'जीवो बस्ते व केवलम्' झर्थात्– जीव साज्चात् ब्रह्म ही है। संसार में असर्फ एक ही शक्ति है जिस के रूर हमें झनेक दिखाई देते हैं। जैसे जल एक हो

### ( १६४ )

है किन्दु भिन्न २ पार्थिवांश का संयोग होने से भिन्न २ रूप को भारण करता है। वही जल निम्चू के पौषे को दिया हुन्ना खट्टा हो जाता है, अपूर की लता को सींचने से मीठा हो जाता है और स्राप्तीभ के पंधे में जाकर कटु हो जाता है किन्तु जल वास्तव में एक ही है। चन्द्रमा एक ही है कि तु तालाव नदी और समुद्रादि में प्रतिचिम्च पड़नें से स्रानेक भासता है। ठीक इसी प्रकार एक ही ब्रस भिन्न २ ज वों के रूप में अनेक भासता है। जीवात्मा के लिये इस संसार का स्रास्तित्व तभी तक है जब तक वह अविद्या या माया के स्त्रावरण से स्नाच्छादित है। उस स्रावरण के दूर होते ही वह ब्रह्मरूप होजाता है। यही स्राद्वेतवाद है।

# सांख्य में प्रकृति ऋौर पुरुष ।

वेदानत दर्शन में जिस प्रकार ब्रह्म और माया की प्रधानतः है इसी तरह से सांख्यदर्शन में प्रकृति और पुरुष की प्रधानता है। अखिल चर और ग्राचर, साए और सहार का विवेचन करने के पक्षात् सांख्य इस निर्णाय पर पहुंचता है कि ग्रान्त में पुरुष और प्रकृत ये ही दो स्वतंत्र तथा ग्रान।दि मूलतत्त्व अवश्विष्ठ रहते हैं। पुरुष को मोक्त प्रति तथा सब टु:खों की निष्टत्ति के लिये प्रकृति से ग्रापनी भिजता काननी ग्रावश्यक है और त्रिगुयातीत होना परमाक्श्यक है। जैसे क्तेत्र और क्तेत्रद विचार के परिशामम्बरूप द्रष्टा सा पुरुष का निश्चय होता है इसी प्रकार कर परिशामम्बरूप द्रष्टा सा पुरुष का निश्चय होता है इसी प्रकार कर परिशामम्बरूप द्रष्टा सा पुरुष का निश्चय होता है इसी प्रकार कर एवं ग्राहर जगत के विचार केपरिशाय-स्वरूप सत्व, रज, तम इस विगुयाल्यक प्रकृति का अलन होता है। पुरुष और प्रकृति से दोनों तत्त्व एक दूसरे से भिन्न है। पुरुष पेतन है झौर प्रकृति के दोनों तत्त्व एक दूसरे से भिन्न है। पुरुष प्रेतन

#### ( १६५ )

हाने से इस परिदृश्यमान जगत् की रचना होती है। वास्तव में पुरुष तो एक ही है किन्तु त्रिगुणात्मक प्रकृति के साथ संयोग होने से असंख्यरूप में भासता है। पुरुष निर्गुण है और प्रकृति सगुण है। पुरुष के लाभ के लिये प्रकृति पुरुष के सामने अपना खेल खेलती है।

बहुत से विद्वानों ने प्रकृति पुरुष की सत्ता को मानते हुए उन दोनों से परे परमात्म तत्त्व की सत्ता को भाना है। उनका कथन है कि प्रकृति त्र्यौर पुरुष ये परमात्म तत्त्व की ही विभूतियें हैं। महर्षि बेदब्यास सांख्य का वर्णन करते हुए लिखते हैं:—

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः ।

यो लोकत्रयमर्ग्वश्य बिभर्त्यव्यय ईश्वरः ॥ गीता १५।१०

श्चर्यात्-बो पुरुष श्रौर प्रकृति इन दोनों से भी भिन्न है वही उत्तम पुरुष है। उलीको परमास्मा कहते हैं। वही ग्रव्यय श्रौर सर्व-राक्तिमान् है। दोन्नों लोकोमें व्यापक होकर उनकी रूझा वही करता है।

यहां प्रकृति कीर पुरुष दोनों से परे एक तत्त्व को स्वीकार किया गया है जो दोनों से श्रेष्ठ है त्र्यौर इसी कारण पुरुषोत्तम है। इस प्रकार दर्शनशास्त्र के बहुत से विद्वानों ने अकृति, पुरुष त्र्यौर पुरुषोत्तम इनको कमेख जयत्, जीव श्रीर ईश्वर माना है।

### न्याय शास्त्र में ईश्वर की परिभाषा।

न्याय सिद्धान्त में ईश्वर को निराकार, सर्वज्ञ, जीव के ग्राटष्ट का फलझाता, नित्य अयल्ज और निस्य ऐश्वर्यसम्पन्न माना है। वह परमकाक्षयिक और सारे विश्व के लिये पितृतुल्य है। वह यज्ञादि

#### ( 88Ē )

कर्मनार्ग से, मक्तिमार्ग से, योगमाग से आँग ज्ञानमार्ग से उपास्य है। अवग्ए, मनन, निदिध्यासन एवं दर्शन भा उसकी उपासना के प्रकार हैं। सबकर्मप्रवर्तक उस ईश्वर के अनुप्रह के बिना मनुष्य का कोइ कम भा सफल नहीं हो सकता। नैयायिका का कहना है कि कर्म अचेतन है अत रव उसका शक्ति का भी अचेतन होना स्वामाविक है। अत. किसी चेतन के अधिष्ठानुत्व के अभाव में कोई भी प्राणी किसी भी वार्य में प्रष्टत्त नहीं हो सकता। इसलिये कर्मकल देने के लिये ईश्वर की सत्ता का मानना परमावश्यक है। महर्षि गौतम लिखते हैं: --

ईश्वरः कारणं पुरुषकर्म फलदर्शनात् । (गौतम सूत्र) ्रत्र्यात्-पुरुषों के व्यनेक कर्मफलों को देखते हुए हमें ईश्वर की कारणता का स्पष्ट ज्ञान होजाता है। इस मान्यता के विद्वानों का कदना है कि जीवात्मा में ऋघर्म, मिथ्याज्ञ न त्र्योर प्रमाद ये टोष होते है। जिस ज्यात्मा में ये सब नहीं पाए जाते किन्तु इनके स्थान में धर्मज्ञान त्र्योर समाधि पूर्णरूप से पाई जाती है विमा ज्यात्मा ही ईश्वर है। सन्तान के लिये जिस, प्रकार, पिता यथार्थवादी, हितोपदेष्ट्रा क्रोर दयायय है उसी प्रकार ईश्वर भी सब भूतों के लिये पितृतुत्प है।

इस प्रकार विदल्ती मान्यता के अनुसार ईश्वर अनादि है और सृष्टि का कर्ता है। वेदान्त में ब्रह्म और माया को व्यापकता, सांख्य में प्रकृति और पुरुष की प्रधानता, और न्यायशास्त्र में पुरुष के कर्मफलप्रधानार्थ ईश्वर की कारेणता आदि संचिप्त विवरणसे पाठकों को भली प्रकार पता चल गया होगा कि वैदिक धर्म की इन भिन्न २ शाखाओं में ईश्वर को और विश्व के स्वरूप को किस प्रकार समझा हे और उसका प्रतिपादन किया है। सबके सिद्धान्तों के मार्ग भिन्न २ होते हुए भी सब ईश्वरीय सत्ता रूपी एक ही लच्च्य की ओर जाते हैं। ( १६७%)

वैदिक युग के उदय काल से लेकर अब तक जगत्, जीव और परमात्मा इन तत्त्वों की खोज में मानवी बुद्धि कितनी प्रयत्नशील रही है यह भी उपर्युक्त भिन्न २ सिद्धान्तों के वर्णन से स्पष्ट होजाता है। वाह्य और आन्तरिक विश्व के गूढ प्रश्नों को समफने के लिये मानव का मस्तिष्क सदा से परेशान होता रहा है और उसने अपनी उपज के अनुसार उन प्रश्नों का उत्तर कैसे दिया और ज्ञान की प्रन्थियों को कैसे सुजमाया यह विश्व के इतिहास से और अनेक धर्मों के धर्मप्रन्यों से मली-भांति समफ सकते हैं।

# श्रमग-संस्कृति में ईश्वर ।

जैनधर्म वैदिकधर्म के समान ईश्वर को अनन्त शक्ति वाला, सर्वदानन्दमय, सर्वज्ञ और अविनाशी तो मानता है किन्तु उसको जगत् का कर्ता और नियन्ता नहीं मानता है। चैनदर्शन आत्मा को अगत् का कर्ता और नियन्ता नहीं मानता है। चैनदर्शन आत्मा को आन्द मानता है। जिस भकार वेदान्त दर्शन में अविया के आवश्या के दूर होते ही जीवात्मा अझरूप बन जाता है इसो प्रकार जैनदर्शन के आनुशार जीवात्मा से कर्म का आवर्ष दूर होते ही वह ईश्वररूप हाजाता है। आत्मा राग द्वेषादि से लिप्त होने के कारण अपने वास्तविक स्वरूप को भूल जाता है और अपने मिन्न २ कर्मों के परिणामस्वरूप अनन्तानन्त योनियों में जन्म लेता रहता है। जब उनकी विवेक शक्ति विकसित होजाती है वह आपने सत्कर्मों द्वारा राग द्वेव के संस्कारों को नष्ट कर डानता है और कमब धनों से मुक्त होजाता है। वह अपने वास्तविक स्वरूप को पहचान लेता है आंर किर वही मुक्तात्मा सर्वज्ञ, आनन्दरूप और सवशक्तिमान् होकर परमात्माद को पात होता है। जैनदर्शन के अनुसार ईश्वर जंसी स्वतन्त्ररूप से कोई शक्ति नहीं है किन्तु ईश्वर के समय गुण जीतमात्र

### ( १६८ )

में रहते हैं। इस लिये जैनधम के च्रनुसार प्रत्येक जीव में ईश्वरत्व पद भाग करने की शक्ति रहती है। यदि जीव कमों के आवरण से दबी हुई उस शक्ति का विकास करले तो स्वयं इंश्वर बन जाता है। इस प्रकार जैनधर्म ईश्वर तत्त्व को बैदिकधर्म के समान भिज्ञ स्थान नहीं देता किन्तु ईश्वर तत्त्व को मान्यता रखता है ख्रौर उसकी उपासना को भी मानता है। जो जो छात्माएं कर्मबन्धनों से मुक्त होती जाती है वे सभी समान रूप से ईश्वर पद को पाती हैं। द्राविद्या या कर्म के ख्रावरण के दूर होने से जीवात्मा ही ब्रह्म या ईश्वर बन जाता है इस विषय में वेदान्त ख्रौर जैनदर्शन दोनों एक मत हैं।

# ईश्वर स्टष्टिकर्ता क्यों नहीं ?

यह पहले भी बताया जा चुका है कि जैनधर्म ईरवर को संसार का रचयिता श्रौर शास्ता नहीं मानता है। जो लोग ऐसा मानते हैं उनके प्रमाण ग्रौर युक्तियें जैन दृष्टि से सारगर्भित नहीं हैं। इंश्वर को संसार का कर्ता श्रौर शास्ता मानने वाले कुछ विद्रानें का कहना है कि केवल ईश्वर ही शाश्वत ग्रौर ग्रनादि है। उसके बिना संसार की कोई वस्तु ग्रनादि नहीं। इनमें से भी कुछ लोगों का तो कहना है कि पहले कोई चीज़ नहीं यी, केवल ईश्वर था। ईश्यर ने नहीं से या ग्रभाव से ही सारे संसार की रचना कर डाली। दूसरे लोग कहते हैं कि ईश्वर ने ग्राने श्रन्दर से ही सारे संसार का उत्पन्न किया या बनाया। जैनधर्म के श्रनुसार ये दोनों मन्तव्य निःसार है। प्रकृति के ग्राध्ययन से हमें पता चलता है कि संसार का कोई भी पदार्थ ग्रभाव से पैदा नहीं होता। प्रत्येक पदार्य की कुछ पूर्वावस्था श्रवस्थ होती है ग्रीर किसी भी पदार्थ का खर्वया ग्रभाव नहीं होता। ( 339 )

सतार में इमें कोई उदाहरण ऐसा नहीं मिलता जहां स्त्रभाव से किसी वस्तु की उत्पत्ति होती हो । स्रतः यह नहीं माना जासकता कि ईश्वर ने संसार को स्त्रमाव से पैदां किये ।

नो लोग यह करते हैं कि ईश्वर ने अपने में से हो विश्व की रचना की उनकी मान्यता भी ठीक नही जचती। ईश्वर सर्वन्न है और पूर्ण है इस सत्य को सब स्वीकार करते हैं। उस सर्वज्ञ और पूर्ण ईश्वर से उत्तज हुआ २ यह संसार अल्पज्ञ और अपूर्ण कैसे हो सकता है ! यदि ऐसा मान लिया जाय तो ईश्वर में भी अल्पज्ञधा और प्रपूर्णता के दोष आजाते हैं। किर संसार का तो बहुत बड़ा भाग बड़ भी है; सर्वज्ञ चेतन भगवान से बड़ की उत्पत्ति किस प्रकार हो सकती है ! इसके अतिरिक्त सृष्टि के आदि में बब ईश्वर ने सब आत्माओं को अपने में से निकाला तो उस समय सब आत्माएं ईश्वर में मिली होने के कारणा सब बकार के कर्मबन्धनों से मुक्त थीं और इस कारण शुद्ध थीं। किर उन सब आत्माओं को किस दोष या गुश के कारण भिज २ ऊँच या नीच योनियों में बाने के लिये बाध्व किया गया। इन प्रश्नों का कोई सन्तोषजनक उत्तर नहीं मिलता अत: यह सिद्ध है कि ईश्वर ने बसार की रचना अपने में से नहीं की।

इसके अतिरिक्त ईशवर पूर्ख है और बढा पूर्णता होती है वहां किसी वस्तु की भी कमी नहीं हो सकती। यह तो पूर्णता शब्द से ही स्पष्ट है। इच्छा वहां पैदा होती है वहां किसी वस्तु की कमी हो। ईश्वर ने जब संसार को रचा तो उसने रचने की इच्छा अवश्य की होगी क्योंकि बिना इच्छा के संसार की रचना हो नहीं सकती। जब इच्छा होगई तो ईश्वर में अपूर्णता आजती है। अतः यदि ईश्वर को संसार का रचयिता माने तो वह पूर्ण नहीं कहला सकेगा।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

\* ( १७० )

जैन धर्म कहता है कि संसार ग्रानेक प्रकार की भयानक महामारी चादि व्याधियों, अनम्प, त्रतिवृष्टि त्रौर ग्रनावृष्टि ग्राफ प्राकृतिक प्रकोपों में होने वाली ग्रमाल मृत्य ग्रौर ग्रन्थ महायुढादि ग्रानेक भयानक आपत्तियों से भरा पड़ा है। सुख का आंश कम ह किन्तु टु:ख मे पीड़ित प्राखियों का कन्दन चारों श्रोर सनाई देता है। क्या सर्वज्ञ ग्रीर सर्वशक्तिमान् ईश्वर ने ऐसे संमार को उत्पन्न करना ही पसम्द किया ? क्या वह सर्वशक्तिमान् होते हुए ग्रापनी शक्ति से ऐसे संमार को उत्पन नहीं कर तकता था जो सुख, शाम्ति त्रीर ग्रानन्द से वरिपूर्ण होता ! ऐसी स्थिति में उसको भी नियन्त्रण करने की परेशानी न उठानी पडती । स्वैंश और सर्वशक्तिमान् ईश्वर ने पहले तो सतार को अपूर्ण और शक्ति रहित बनाया और फिर उसके लिये पूर्णता तक पहुँचाने के लिये अनेक नियम धर्म बनाए। कोई साधारण बुद्धि स्खने वाला न्यक्ति भी जान बूम कर किसी वस्तु को पहले बुरी नहीं बनाता कि बाद में जसका सुधार करना पड़े । ग्रत एव सर्वज्ञ ग्रौर सर्वशक्तिमान् ईश्वर ने यदि इस संसार को बनाया होता तो आवश्य ही यह पहले से ही पूर्ण और समर्थ होता ।

कुछ विद्वानों का कथन है कि ईश्वर ने ही संसार को स्वा है त्रौर इस कारण वह संसार का जनक या पिता है। संसार में जो लोग दुखी, रोगी, शोकाकुल त्रौर भूकभ्याद आकाल मृत्यु के प्राप्त बनते हैं यह सब उनके पूर्व भव या इस भव में किए कमों का फल हे जिसका मौग टल नहीं सकता। जिस प्रकार पिता सद्गुण धाले पुत्र को पुरस्कार देता है त्रौर टुष्ट कर्म करने वाले को आनुरूप दण्ड देता है इसी प्रकार ईश्वर भिन्न २ अच्छे या बुरे कर्मों के आनुसार खंबों को पणड देता है। सारे संसार का शासन और नियंत्रण वही करता है।

#### ( ११)

यह मान्यता भी युक्ति की तराजू पर ठीक नहीं उतन्ती। सर्वत्र श्रीर सर्वशावितमान ईश्वर जैसा चाइता वैसा संसार बना सकता था। उसने जीवों को चुरा कर्म करने की शक्ति ही क्यों दी ! पहले उनको चुरा कर्म करने की शक्ति दी श्रीर जब वे उस शक्ति का प्रयोग करने लगे तो उनको दण्ड दिया। कोई भी पिता पहले श्रपने पुत्रों को चुरे कामों में प्रवृत्त कराए श्रीर फिर उन्हें दण्ड दे, भला यह भी कोई चुद्धिमत्ता कही जासकती है । श्रादर्श पिता श्रपने पुन्नों में चुरा कर्म करने की प्रवृत्त ही नहीं पैदा होने देगा।

### जैन मन्तव्य ।

जैन धर्म के अनुसार कर्मपत दिलाने के लिये नियन्ता की आवश्यकता नहीं मानी जाती। जैन धर्म की मान्यता है कि युद्ध ज्ञान और बड़ वस्तु ये दोनों अगादि काल से मिले हुए चले आते हैं। ये दोनों ही दृश्य संसार के उत्पन्न करने में कारण हैं: आत्मा का वास्तबिक स्वरूप एक ही होता है चाहे वह शुद्ध हो या पुद्गल से मिला हो। सूच्म भौतिक शक्तियों के रूप में आत्मा बड़ वस्तुओं से मिला हो। सूच्म भौतिक शक्तियों के रूप में आत्मा बड़ वस्तुओं से मिला हो। सूच्म भौतिक शक्तियों के रूप में आत्मा बड़ वस्तुओं से मिला हो श्र सूच्म भौतिक शक्तियों के रूप में आत्मा बड़ वस्तुओं से मिला हुआ है और इसी कारण आत्मा में राग देखादि भाव पैदा होबाते हैं। ये विकार ही अच्छे या चुरे कर्मों के निमित्त कारण बनकर एक तरह से साथन बन जाते हैं, बिनके द्वारा कर्मों के परमाणु आंकर प्रात्मा में मिलते हैं। आत्मा के साथ जड़ वस्तु के स्वोग से एक प्रकार की शक्ति संखित होजाती है जिसका बब उदय होता है तो आत्मा में सुख दुःख उत्पन्न होने लगते हैं। जब यह सझित शक्ति समाप्त हीबाती है तो बड़ वस्तु आत्मा से पृथक होजाती है। अन्त में जब आत्मा आपने वास्तविक स्वरूप की पहचान लेता है सो वास तारी ( ?७२ )

शक्तियां की निर्जरा होजाती है और आत्मा परमात्म पद को प्राप्त होता है।

# स्टुष्टि की उत्पत्ति ।

जैन घर्म के सिद्धान्त के अनुसार उपसार को रचना सज्ञान और आजान दो कारणों द्वारा होती है। या दूसरे भव्दों में छः द्रव्यों जीव या आत्मा, आत्कास, काल, पुद्गल, धर्म और अधर्म इनके दारा होती है। इनमें से एक कारण तो जैसे जीव सज्ञान प्रर्थात् सन वाला है और रोष गाँच कारण अज्ञान अर्थात् जड़ है। इन छहों द्रव्यों या बरतुओं के अपनेक पर्याय गुरा, या खभाव से ही संसार की रचना होती है। सज्ञान कारण का स्वभव जान लेना है और वाकी के पाँच जड़ है जों द्वार है। ये छहों द्रव्य अनादिकाल से बिद्यमान है और रहेंगे। किसी ख़ास समय में इनके संयोग से संसार की उत्पत्ति नहीं हुई किन्तु संसार अनादि है। इन छहों द्रव्यों की भिन्न २ परिक्तन्छीलि दशाओं, पर्यायों आदर परस्पर सम.म्रात से मसार की स्टार्ट होतो है।

हून सारे द्रव्यां का व्यापार एक दूसरे पर पहता रहता है। इनमें उत्पन्न होने, नाश होने ऋौर स्थिर रहने की शक्ति है। इसी शक्ति को सत्ता भी कहा जाता है। यह सत्ता इन खुः द्रव्यों में ही रहती है उनसे भिन्न कोई वस्तु नहीं। या दूसरे शब्दों में इस सत्ता का द्रव्यों से निस्य सम्बन्ध है। इससे यह स्पष्ट है कि संसार को उत्पन या नाश करने वाली शक्ति छः द्रव्यों के प्रन्तर्गत ही विद्यमान है। संसार से पृथक वह कोई शक्ति, सत्ता या ब्यक्ति नहीं है। द्रव्यों के इन्द्रमत रहने वाली इस शक्ति, सत्ता या ब्यक्ति नहीं है। द्रव्यों के

#### ( १७३.)

# ईश्वर का संसार से सम्बन्ध।

अप प्रभ यह है कि जैन सिद्धान्त के अनुमार अब ईश्वर न तो ससार का कर्ता है अप्रैर न जीवों के कर्मफल भुगताने वाला नियन्ता है तो फिर उस का संसार से संजन्ध ही क्या रहा ! जब वह ससार के कामों में अप्रैर उम की व्यवस्था में इस्तद्वेप नहीं कर सकता अप्रेर नहीं किसी को हानि या लाभ ही पहुंचा सकता है तो फिर ऐसे ईश्वर को मानने से, उस की पूत्रा अप्रेर उपासना करने से संसार को क्या लाभ ! उस ईश्वर की सबज्ञता आपर अनन्त शक्तिमत्ता से ससार को क्या कायदा ? जैनी लोग जो मन्दिरों में जाकर भगवान की प्रार्थना करते हैं; धूप, दीप और चन्दन आदिसे भगवान का अर्चन करते हैं; स्थानकों आप उपासरों में जाकर उस का ध्यान, चितन और कर्तन करते हैं, यह सब करने से फिर क्या लाभ होता है ?

इस का उत्तर जैन सिद्धान्त इस प्रकार देते हैं। प्रतिदिन के जीवन के अनुभव में इम देखते हैं कि जब इम किसी दुष्ट पुरुष को देख लेते हैं या उस का चिन्तन हो आता है तो हृदय में चुरे भाव उत्तन होने लगते हैं और दुष्ट की दुष्टता पर कोध आजाता है। इसी प्रकार जब कभी किसी महात्मा या महापुरुष के हम दर्शन करते हैं या उस का चिन्तन करते हैं तो चित्त में बड़ी प्रसन्नता और शान्ति उपबती है। पवित्र विचार उपजते हैं और सरकार शुद्ध होते हैं। विश्व भर में बड़े २ महापुरुषों, वीरों, विद्वानों और नेताओं के जा बुत बनाकर यत्र तत्र चौरस्तों और पार्कों में रखे गए हैं. और जन्म-दिवस महोत्सवों पर उन बुतों के गले में जो फूल मालाएं डाला जाती है उसका मतलब भी यहो, होता है कि लोंग उनका देखकर वैसे महापुरुष, वीर, महात्मा या विद्वान् बनने का प्रयत्व करें। इसी प्रकार 1 203 )

मन्दिर में भगवान् की पतिमा के दर्शन करने से झौर स्थानक में बैठ कर भगवान् का चिन्तन करने से अन्त:करण निर्मलता की त्रोर बदता है। आत्मा भगवान् के गुणों को अपनाने लगता है श्रींगराग द्वेष दि विकारों को त्यागने का प्रयत्न करने लगता है। आत्मा में विवेक शक्ति का विकास होने लगता है आंद आत्मा श्रपनी अर्थुः के मूलकारण श्रज्ञ न और मोह से छुटकारा पाता है। आत्मा की उन्नति प्रारम्भ होती है श्रांर वह पूर्णता की श्रोर बढ़ने लगता है। परमात्मा में जो गुण हैं वे श्रात्मा में भी हैं किन्तु राग द्वेषादि के झावरण के कारण वे छिपे हुए हैं। भगवान् के पूजन या चिन्तन करने से झात्मा उन पथ की श्रोर बढ़ने लगता है वहां राग द्वेषादि के आवर्य के कारण वे छिपे हुए हैं। भगवान् के पूजन या चिन्तन करने से झात्मा उन पथ की श्रोर बढ़ने लगता है वहां राग द्वेषादि का पर्दा झात्मा से दूर हट जाता है। भगवान् के निरन्तर श्रचंन या चिन्तन से झात्मा अपने वास्तविक स्वरूप को समफने लगता है। आतः अ आध्यात्मिक उन्नति श्रौर मानव जवन के कल्याण के लिये भ वान् वा पूजन, चिन्तन स्मरण श्रौर कीर्तन नितान्त श्रावश्यक है:

# बोद्ध धर्म में ईश्वर की मान्यता।

महारमा बुद ने ईश्वर के श्रास्तित्व श्रीर नास्तित्व में पड़ना ही ठीक नहीं समआ। ईश्वरीय ज्ञान को मानना या न मानना वह बौद दृष्टिकी स कोई ग्रावश्यक या महत्त्वप्रद सिद्धान्त नहीं है। यह संसार क्रम प्रारम्भ हुश्रा, इसका कब श्रन्त होगा, यह किसी ने बनाया यह श्रनादि श्रीर श्रनन्त है, इस प्रकार के वादविवादों को बुद्ध मिर्श्वक श्रीर मूर्खतापूर्या समफते ये दे ती विरोध ज़ीर आस्म-सुधार पर श्रीर संयम पालन पर देते थे। जब कभी भी उनके शिष्यों ने इस प्रकार के संसार की उत्तरि विषयक प्रश्न उनसे पूर्खे उन्होंने १७५ )

उन्हें प्रोत्सहन न देकर प्रश्नों की निरर्थकताब ताई । इस प्रकार के विषयों पर वितण्डावाद करने वालो का प्रकरण 'सब्बास सुत्त' में त्राता है जो इस प्रकार है:---

''वह मूर्ल है जो इस प्रकार के विचार करना है कि मैं भूतकाल में था या नहीं। भूतकाल में मैं क्या था ख्रौर भविष्यत् काल में मैं रहूंगा या नहीं। भविष्यत् काल में मेरा क्या स्वरूप होगा ख्रौर वर्त्तमान काल में भी ख्रपने दिल में ऐसे विचार करता है कि मेरा वास्तव में ख्रस्तित्त्व है भी या नहीं ? मैं क्या वस्तु हूं ? यदि मैं कुछ वस्तु हूं तो कहां से ख्रागया छोर मृत्यु के बाद कहां चला बाऊँगा ?"

महात्मा बुद्ध अपने उपदेशों में दूसरों की भलाई और सदाचार पर ज़ोर देते थे। ईष्ट्रवर की सत्ता के विषय में उनके कुछ बिचार 'तेविज सुत्त' में भी मिलते हैं\*। इस सूत्र के प्रारम्भ में दो बाह्यण युवक वसिष्ठ और भारदाज वादविवाद करते हैं। उनके बिवाद का विषय है कि ब्रह्म की प्राप्ति के लिये खचा मार्ग कौनसा है ? वे दोनों अपनी शंका के निवारणार्थ महात्मा बुद्ध की सेवा में जाते हैं। उनके संशय को महात्मा बुद्ध इस प्रकार दूर करते हैं:---

"दे वसिष्ठ ! इस अकार के ब्राह्मस को तीनों बेहों को पट कर भी उज सुग्रों का तिरस्कार करते हैं जिनसे मनुष्य ब्राह्मग्र बनता है क्रौर वे ऐसा पाठ करते हैं "इम इन्द्र को पुकारते हैं, खंम को पुकारते हैं, वरुग को पुकारते हैं, ईशान को पुकारते हैं, प्रजापति को पुकारते हैं, ब्रह्म को पुकारते हैं, महिद्धि को पुकारते हैं, यम को

### \* धर्म का आदि सोत पू॰ ४५ ।

( 235)

पुकारते हैं" वसिष्ठ ! यह कभी सम्भव नहीं कि वे ब्राह्मण जो वेद पढ़े हुए हैं परन्तु उन गुणों का तिरस्कार करते हैं जिनसे मनुष्य वास्तव में ब्राझण बनता है ऋ र उन गुणों को धारण करते हैं जिनसे मनुष्य ऋब्राह्मण बनता व केवल स्तुति ऋौर पार्थना के कारण मृत्यु के पश्चात् जब शरीर छूट जता है ब्रह्म को पाप्त हो सके।"

'ग्राच्छा वसिष्ठ ! क्या यह सम्भव है कि ये ब्राह्मण जो वेद पढ़े होने पर भी ऋपने हृदय में कोघ झौर द्वेष धारण किए हैं, जो पापी झौर असंयमी हैं मरने के पीछे शरीर छोड़ने पर उस ब्रह्म को प्राप्त कर सकें जो कोघ, द्वेष श्रोर पाप रहित है झौर संयम स्वरूप है।"

इस प्रकार महात्मा बुद्ध ईश्वर के ग्रस्तित्व श्रौर नास्तित्व के वाद-विवाद में न पड़ कर कोघ श्रौर देष के त्याग पर श्रोर संयम के पालन पर ग्रधिक जोर देते हैं। वेदों की उपेचा श्रौर बासणों की निन्दा उन्होंने इस कारण की कि तत्कालीन बासण वेदों की श्राड लेकर कोघ, देघ, श्रसंयम श्रौर हिंसा में प्रवृत्त होगए ये श्रौर बासणत्व के वास्तविक स्वरूप को भूल चुके थे।

वैदिक घर्म के समान ईश्वर के श्रस्तित्व का मुनुार न करके महात्मा वुद्ध ने श्रात्मसंयम, श्रात्म सुधार, मानव जाति तथा प्राणिमात्र के प्रति सुद्वद्भाव, शुभकमों का श्राचरण श्रौर मानसिक पवित्रता के प्रचार पर जोर दिया। श्रव नीचे पाठकों के ज्ञानार्थ बौद्ध धर्म के मुख्य सिद्धान्तों या मन्तव्यों पर संत्तेप से प्रकाश डाला जायगा।

# बौद्ध धर्म में निर्वाण ।

निर्वाण शब्द का अर्थ वेदान्तियों का ब्रह्मानन्द नहीं है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( १७७ )

बौद धर्म में इसका ऋर्थ-वातना क्रौर क्रज्ञानादि विषयां की ज्वाला को बुफा देने का नाम ही निर्वास है। व्यावहारिक सत्य का व्यनुभव होने के पश्चात् पारमार्थिक-सत्य की खोन की जाती है क्रौर इसी सत्य को क्रधिगत करना ही 'निर्वास' प्राप्त करना है।

### सर्व प्रपञ्चानामुपशमः ।

ऋर्थात्-सब प्रपञ्चों का नाश करना ही निर्वाेण प्राप्त करना है । निर्वाण के मुख्य दो मेद हैं:--(१) उगाधशेष और (२ अनुपाध-शेष | निर्वाण की प्राप्ति तृष्णा के उच्छेद से होती है | सांख्यशास्त्र का 'बासना राहित्य' और बौद्धों का तृष्णा उच्छेद ये मिलते जुनते ही हैं। चार ग्रार्थसत्य माने गए हैं जिनके त्रानुभव से ही तृष्णा का नाश होता है। ये चार स्नार्थ सत्य दुःख, समुदय निरोध झौर प्रतिपत्ति हैं | परिदृश्यमान जगत् में सब दुःख ही दुःख है | जीवन में दुःख के सिवाय त्रीर कुछ दिखाई नहीं देता। इस दुःख का उदय जीव की वासना से होता है । इसका निरोध हो सकता है ऋौर इसकी प्रतिपत्ति 'ग्रष्टांगिम ग' ग्रीर दश शीलादि से होती है । वे 'ग्रष्टांगि-मार्ग' ये हैं:---(१) सम्यक् दृष्टि, (२) सम्यक् सं इल्प, (३) सम्यक् वाक् (४) सम्यक् कर्म, (५) सम्यक् त्राजीव, (६) सम्यक् व्यायाम, (७) सम्यक् स्मृति द्यौर (⊂) सम्यक् समाधि । इसी प्रकार नीचे दस भाव इस मार्ग के बाधक हैं: - (१) सरकाय दृष्टि, (२) विचिकित्सा, (३) शीलवृत्त परामर्श, (४) काम, (५) प्रतिध, (६) रूपराग, (७) अरूप-राग, (८) मन, (१) श्रौदत्य श्रौर (१०) श्रविद्या । ऐसे ही दस ही निषेधात्मक शिद्धाएं हैं:---(१) प्राणातिपात, (२) अदत्ता दान, (३) त्राब्रह्मचर्य, ४ मृषाबाद, (५) पेशुन्य (६) त्रोद्धत्य, (७) दृथा प्रलाप, (८) लोभ, (८) द्वेष श्रीर (१०) विचिक्तिरसां। बौद्ध धर्म से

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

सम्बन्ध रखने वानी कियास्मक खास २ यही बातें हैं। ये व्यावदारिक हैं क्रौर मनुष्य को क्रज्ञानता के झन्धकार से प्रकाश में लाती हैं। यही सरकर्म की खास भित्ति यी जिस पर महात्मा बुद्ध ने क्रपने धर्म को स्थापित किया था।

# बौद्ध परम्परा में क्षणिकवाद ।

महात्मा बुद्ध ने 'श्रत्तवाद' श्रथात्-श्रात्मवाद की निन्दा की है। सांसारिक सब पदार्थों को चांगिक माना है। इर एक वस्तु का च ए व ए में नाश होता रहता है। उदाहर एार्थ छापेखाने से निकला हई पुस्तक मौ या अनुमान से सवासौ वर्षों के पश्चात् बीर्ए होजाती हे झौर तत्र हाथ से छुते ही उसके पत्र भुरने लगते हैं। ज्या यह जीर्ग करने वाली शक्ति एक ही दिन में पैद। होजाती है ! नहीं, उस पुस्तक में जाण जाण में नाशरूप परिवर्तन होता रहता है श्रीर अन्त में उस पुस्तक के परमागु ग्रापनी जननी वसुन्धरा में ही जा मिलते हैं। इस तरह से बौद्ध धर्म की मान्यता के झनुसार संसार के सब सत् पदार्थ त्त खिकवाद में रखे वाते हैं। यहां तक कि स्रात्मा का भी नाश माना है। ब्राब भाट यह प्रश्न उठ जाता है कि अप्रगर क्रात्मा का भी नाश **होबाता है** तो मृत्यु के बाद 'निर्वाण' या मुक्ति फिर फिस तत्त्व की होती है ! ईश्वर को तो वैसे ही बौद्ध धर्म में महत्त्व नहीं दिया गया श्री र श्रात्मा को नाशवान् मान लिया फिर ऐसा कौनसा तत्त्व झवशिष्ट रहा जिसकी मुक्त होने की सम्भावना की जासकती है ? इसका उत्तर यही है कि बौद्ध प्रन्थों में जिस तत्व को ग्रात्मा के नाम से कहा है वह वस्तु है जो संस्कार श्रीर कमों के कारण एक दूसरे में भिन्नता कर देती है स्त्रीर जो 'निर्वाण' की प्राप्ति होते ही नष्ट हो बाती है। इस ग्रात्मा का नष्ट होने वाला सम्बन्ध उस वस्त में है जो हा एक चराचर

( १७९ )

जीव में व्यापक है, जो 'बोधिचित्त' है, जो अपनी सूचम अवस्था को प्राप्त होकर संस्कारों और कर्मों से होने वाले घेरों को तोड़ कर निर्वाण पद को प्राप्त करती है। यह नश्वर सम्बन्ध कर्मानुसार स्थूल और सूच्म होजाता है और चुण-चुण में परिवर्तन होता रहता है।

# नित्य सत्य ।

महारमा बुद्ध ने कहा था कि-'नह्यत्र सचानि बहूनि नानानि' श्रर्थात्-इस संसार में नाना प्रकार के बहुत सत्य नहीं हैं। निरंय सत्य संख्या में बहुत थोड़े से ही हैं। उन नित्य-सत्यों के श्रानुसार चलकर ही मनुष्य सञ्चे मार्ग की श्रोर बढ़ता है। श्रज्ञानान्धकार का नाश करने वाली ज्योति उन्हीं से मिल सकती है श्रौर जीवन का बाग्तविक लच्च या ध्येय फलीभूत होसकता है। दर्शनों को प्रामाणिक मानने बाले भी श्रपने २ दर्शनों के मोह रूप चक्कर में फँसे रहते हैं। तर्क भी श्रप्रतिष्ठ है श्रातः दर्शन हानिकारक है।

निस्स-देद बह जात काफी इद तक ठीक भी मालूम होती है फिन्तु दर्शन के अभाव में आन्तरिक ज्ञान प्राप्त करने का और कोई साधन भो तो दिखाई नहीं देता। इसी प्रकार के सिद्धान्तों और प्रश्नों का चकव्यूह महात्मा बुद्ध के शिष्यों में भेद डालने का कारण जना। उन के शिष्य बाद में दो वर्गों में बँट गए। सर्वप्रथम बौदधर्म के टो सम्प्रदाय हुए जो हीनयान और महायान के नाम से प्रसिद्ध है। हीनयान में भी 'वैभासिक' और सौत्रांतिक नाम के दो भेद हुए। बैसे ही महायान में योगाचार और माध्यमिक नाम के दो क्ये हुए।

ईश्वर शब्द का प्रयोग बौद्धदर्शनों में नहीं किया किन्तु उसके

धर्म निकाय।

( 150 )

स्थान पर या उस का पर्याय 'धर्म निकाय' शब्द मिलता है जिसे बुद्ध का रारीर भी कहते हैं। समता का बोध भी इसी से होता है। बौद्ध-घर्म प्रन्थों में धर्म निकाय या बुद्ध का स्वरूप इसी प्रकार वर्णन किया है। बुद्धकाय की यह प्रकृति है कि वह दृश्यमान जगत के नानात्व में स्वयमेव व्यक्तित्वरूप धारण करता है, वह किसी विशेप द्यस्तित्व के बाहर स्थित नहीं गढ़ मकता, बल्कि वह उस में निवास करके उसे जीवन प्रदान करता है। जब इम दृश्यमान संसार के पदार्थों की विभिन्नतान्त्रों को मूच्म दृष्टि से देवते हैं तो हमें सर्वत्र धर्मकाय के सिवाय स्त्रोर कुछ भी दखाई नहीं देता स्त्रौर इस तरह से हमें वस्तुन्नों की ममता स्पष्ट दिखाई देने लगती है।

दृश्य जगत् की यथार्थता श्रौर नानात्व को मानने के साथ २ बौदधर्म की यह मान्यता है कि जितने भी पदार्थ हमें दिखाई देते हैं वे मच एक श्रान्तिम कारण से उत्पन्न होते हैं जो सर्वशक्तिमान्, र्स्वज श्रौर सर्वप्रिय है। यह जगत् उस कारण, श्रात्मा आधवा जीवन का व्यक्त स्वरूप है। मेद के सन्द्राव में भी सांसारिक तभी पदार्थ परमतत्त्व के स्वभाव से युक्त होते हैं। श्रातएव ईश्वर जो इस जगत् में नहीं है वह श्रमत है; श्रौर जगत् जो ईश्वर में नहीं है वह मिध्या है। संसार के सच पदार्थ एक ही तत्त्व नं लीन हो जाते हैं श्रौर एक ही तत्त्व श्रानेक पदार्थों के रूप में कर्म करता है। श्रातएव श्रानेक एक में है श्रौर एक श्रानेक में है। संसार त्रौर परमात्मा के विषय में बौदों का यहो मिदान्त है। जिस प्रकार समुद्र की श्रानेक तरगें श्रौर लहरें लहराती श्रौर उमंगित होती हुई केवल एक जलके ही नित्य स्वरूप की ही बिभिन्न गतियां हैं इसी प्रकार संसार की सब कियायें भो भिन्न २ रूप से भामने पर भी एक ही तत्त्व की प्रतिविग्वमात्र है। इस से विज्ञ पाठक ( १=१ )

भलो प्रकार समेक गए होंगे कि जैसे अद्वैतवाद में अनादिभित्य व्रझ-रूप तत्व की सत्ता मानी है और संसार के सब आत्मा उमी एक तत्व के प्रकाश है और उस से अभिन्न है ठीक उमी प्रकार वौद्धधर्म के उपर्युक्त सिद्धान्त में भी नानात्व का सद्धाव एक ही तत्व से माना है जो नानात्व से भिन्न नहीं है।

### एकाग्र ध्यान की प्रधानता।

बैंद्धधर्म की एक ऋषे र चिशेषता ध्यान देने योग्य है। इस में किसी वस्तु को जानने के लिये उस के लिये तर्क, दर्शन या वादविव द को महत्व नहीं दिया जाता किन्तु ग्रापने एकाग्र ध्यान से उसे समफने पर जोर दिया जाता है। किसी अनुभव में न आई हुई वस्तु पर उस के अप्रस्तित्व या ग्राच्छेपन पर तर्ककरनाया उसे विवाद का विपय बनाना, या किसी तत्त्व पर केवल श्रद्धा के भाव रखना सर्वथा मुर्खता मानी है। यदि ईश्वर है तो उस के लिये प्रश्नोत्तर करना व्यर्थ है किन्तु मनुष्य को चाहिये कि वह खयं क्रपने क्रनुभव से बो ध्यान द्वारा क्राता है उसे समके । यदि ग्रात्मा ही परमातना है तो इस भावना को ध्यान से कार्यरूप में परिशत करना चा हरे केवल 'ग्रमुक वस्तु ऐसे है' ऐसी अद्धा या विश्वास करने से कोई लाभ नहीं। बौद्धदर्शनों में स्रधिकतर जोर ध्यान पर ही दिया है। वौद्धधर्म की मान्यता है कि धर्म का ऋर्थ श्रनुभव करना है, प्रदर्शन करना नहीं। इस लिये धार्भिक पुरुषों को तत्व की जिज्ञासा करनी चाहिये, छाया की नहीं। प्रकाश की गवेषणा करनी चाहिये, प्रतिबिम्ब की नहीं। ग्रातः वास्तविक तत्व की खोब ग्रों,र ज्ञान के लिये ध्यान को ही प्रधानता देनी चाहिये विवाद ग्रोर तर्कको नहीं ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( १८२)

इस प्रकार अन्त में केवल यही कहना पर्याप्त होगा कि बौद्धधर्म में केवल एक हो महान् तत्व माना है और संसार के सब प्राणी उस के च्रिणिक स्वरूप है। जब वे सब उस तत्व के अनुकूल चलते हैं तो सब नित्य हैं और जब अहंकार और अज्ञान के द्वारा उस से विग्गेत चलते हैं तो नाश को प्राप्त होते हैं।

इस प्रकार वैदिक, जैन क्रौंर बौद्ध इन तीनों भारतीय महान् धर्मों के ईश्वर विषयक संचिप्त विश्लेषण से पाठकों को भली प्रकार पता चल गया होगा कि तीनों धर्मों में ईश्वर का क्या स्थान है क्रौर तीनों किस २ रूप में उस की सत्ता को स्वीकार करते हैं।



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

# विषयम्बद्धाः स्वरूप अमण-संस्कृति का स्वरूप

अमण सरकृति भारत की अतिप्राचीन सरकृति है। जैन और बौद ये दोनों अमण-सरकृति की ही भिन्न २ धाराएँ हैं। अमण शब्द का प्रयोग जैन और बौद्ध दोनों के साधुश्रों के लिये किया जाता है। यहां अमण-संस्कृति से जैन संस्कृति समफना चाहिये। वर्त्तमान समय में तीथंकर धर्म के अनुयाथियों के लिये जो जैन शब्द का प्रयोग प्रचलित है यह विक्रम संवत् १००० के लगभग ही प्रयोग में झाने लगा। उसके पूर्व इस धर्म को अमण धर्म या निर्फ्रन्थ प्रवचन के नाम से पुकारा जाता था। आदि तार्थकर भगवान् ऋषभ देव स्वामी से लेकर जो परम्परागत प्रवचन चला झाता है उसको मानने वाले को अमण-धर्मावलम्बी कहते हैं। तीर्थकर का ही दूसरा नाम जिन है बिंकके अनुपायी वर्त्तमान समय में जैन कहलाते हैं।

# संस्कृति की परिभाषा।

सम उपसर्ग पूर्वक 'क़' धातु से भूषण अर्थ में सुट्का आगम करके 'किन्' प्रत्यय लगाने से संस्कृति शब्द बन खाता है। इस प्रकार संस्कृति शब्द का अर्थ होता है भूषणभूत सम्यक् कृति। चराचर सारे विश्व में मानव ही एक ऐसा प्राणी है जिसको सम्यक् और असम्यक् कर्म का विवेक होता है और यही विवेक पशु संसार की अपेचा मानव को उत्कृष्ट और उत्तम बनाता है। इसके अतिरिक्त संस्कृति का पूर्ण अर्थ समफने के लिये संस्कार शब्द का अर्थ समफना भी परमावश्यक है। संस्कार का द्यर्थ है किसी वस्तु को शुद्ध करना या उसके झान्तारक प्रकाश को प्रकट करना। निस्सन्देह संस्कारों की उत्पत्ति झौर सम्बन्ध वाह्य जगत से भी बहुत है किन्तु वास्तव में संस्कारों का उद्देश्य मानसिक झौर झाध्यात्मिक होत है। जब हम सिंसी मनुष्य को कहते हैं कि वह सुसंस्कृत है तो हमारा झभिपाय उसकी वह्य बातों से नहीं होता किन्तु हम देलते हैं कि उसका मन झौर झात्मा कितने ऊपर उठे हुए हैं या विकसित हो चुके हैं। यही कारण है कि सुसंस्कृत मनुष्य मन झौर झात्मा के उत्थान के कारण सदा सत्कर्मों की झोर ही प्रवृत्त होता है। इस प्रकार संस्कृति मानव का झान्तारक गुण है झौर इसके विकास से ही मानव जाति के सारे सामाजिक, राजनैतिक, झार्थिक झौर झाध्यात्मिक व्यवहार सुचाइ, रूप से चज्ञ सकते हैं। संस्कृति ही मानव को मानवता की झोर ले जाती है।

# संस्कृति और सभ्यता।

बहुत से सजन इन दोनों शब्दों को एक ही अपर्थ में प्रयुक्त करते हैं किन्तु वास्तव में दोनों में मदान भेद है। संस्कृति मानव की आन्तरिक वस्तु है और सभ्यता बाहर की। छंस्कृति मानव को आध्या-दिमकवाद को आरेर ले जाती है और सभ्यता प्रकृतिवाद की आरेश दिमकवाद को आरेर ले जाती है और सभ्यता प्रकृतिवाद की आरेश आतएव यह आवश्यक नहीं कि जो लोग सभ्य हों वे सुसंस्कृत भी आवश्य होंगे। अद्धेय श्री स्वामी सत्यदेव परिवाजकाचार्य ने इसका बड़ा सुन्दर वितेचन किया है \*:--

''जन हम यह कहते हैं कि जर्मन जाति सम्य है, तो इसका

### . # देखों कल्याण का हिन्दू, संस्कृति म्पंक पृ० २३४।

#### ( 154 )

श्वर्थ यह है कि वह जाति अपने दैनिक जीवन में सुधरे हुए साधनों का व्यवहार करती है। अर्थात् शागेग्कि आवश्यकताओं की पूर्ति के लिये उसके पास आधुनिक वैज्ञानिक साभन हैं और वह सदा इस बात के लिये प्रयत्नशील रहती है कि शरीर को अधिक से अधिक सुख और मज़ा मिले। अप्रमरीकन लोग बड़े सम्य हैं; क्योंकि वे बिजली से खाना बनाते हैं और ट्रेक्टरों द्वारा खेती करते हैं। उनके यहां इक्के तांगे जैसी कोई खवारी नहीं, श्रीर उनकी आवादी के प्रत्येक चौथे व्यक्ति के पास अपनी मोटरकार है। जो जातियां आज वैज्ञानिक साधनों का प्रयोग करती हुई अपने बीवन स्तर को ऊँचा उठाती चली जाती हैं, वे जातियां सम्य कहलाती हैं श्रंगरेज़ी भाषा में सम्यता के लिये 'Civilization' शब्द का व्यवहार किया जाता है। इन जातियों की जीवन आवश्यकताएं उत्तरोत्तर बद्तीं जाती हैं श्रीर बदती रहेंगी; क्योंकि इन का मुंह सम्यता की श्रोर है। ये प्राकृतिक पदार्थों तथा भोगों के अन्दर ही मुख शान्ति की तलाशा करती हैं, बिन का कहीं अन्त ही नहीं है।

इन जातियों के पास संस्कृति अर्थात् 'Culture' या 'तसद् त' भी है किन्तु वद सम्यता के पीछे २ उस की चेरी बन कर चलती है। बे सुन्दर चित्र बनाए'गे, कलाकारों को उत्साहित करेंगे, कवियों को पुरस्कार देंगे क्रौर उत्कृष्ट कलायुक्त भवन बनाकर उस में निवास करेंगे, प्रस्कार देंगे क्रौर उत्कृष्ट कलायुक्त भवन बनाकर उस में निवास करेंगे, प्रपनी बोल चाल में होटलों तथा दुकानों में उन की भाषा मिष्ट क्रौर शिष्ट होगी। लेकिन उन सब का मुख्य लद्द्य होगा सम्यता के खुदा 'धन' को प्रसन्न करना क्रौर दूसरों की जेवों में से पैक्षा निकालचा। दूसरे राब्दों में वह सुसंस्कृत अवरष है किन्तु अपनी सम्यता को क्रागे बढ़ाने के लिये प्राकृतिक सुखों का मज़ा लूटने के लिये उन का सारा प्रयास रहता है। उन की वृत्ति बहिमुंखी होने के कारण वे सभी जातियों को अपनी उस लपेट में ले लेते हैं और कच्चे मालकी खोज में पृथ्वी को गैंद डालते हैं। पका माल बेचने के लिये सब प्रकार के दाँव-पेच, छल प्रपञ्च काम में लाते हैं। यहां तक कि युद्ध के गैं/व नरक से भी नहीं डरते।

श्चत्र श्चाइये संस्कृति की श्चोर, जिस पर मानव की मानवता पूर्णरूप से निर्भर है। संस्कृति है श्चारमा की वस्तु, श्चात्मिक उत्थान का चिन्ह, श्चात्मिक उत्कर्ष की सीढ़ी श्चौर श्चात्मदर्शन का मार्ग। सम्यता है श्चपरा विद्या श्चौर संस्कृति है परा विद्या। यदि हमें इन दो शब्दों का लद्द शा श्चांग्रेजी भाषा में दो टूक करना पड़े तो हम उसे इस प्रकार करेंगे---

(Civilization is an expression of flesh, while culture is the manifestation of soul.

श्रर्थात्ः सभ्यता शरीर के मनोथिकारों की द्योतक है, जब कि संस्कृति ग्रात्मा के श्रम्युत्त्थान की प्रदर्शिका है। सभ्यता का उत्यान मानव को प्रकृतिवाद की त्रोर ले जाता है, जब कि संस्कृति मानव को श्रन्तर्मु खी करके उस के सात्विक गुर्खो को प्रकट करती है।"

# श्रमण संस्कृति की विशेषताएं ।

अमण संस्कृति माणीमात्र के प्रति समता रखने का उपदेश देती है। विश्व के सब जीवों के प्रति दया रखना श्रीर उनका कल्याण चाइना भमण संस्कृति का प्रधान उद्देश्य है। इसकी दया की सीमा केवल जंगम संसार के प्राणियों के लिये ही सीमित नहीं झपितु स्थावर संसार के जीवों के लिये भी प्रसारित है। श्रायने सुख दु:ख के समान ही ( 150 )

संसार के सब जीवों के सुख दुःख को समफना चाहिये, यह सन्देश अमण संस्कृति ने संसार को दिया है। अमण संस्कृति का सारा कर्मकाएड समता के उपदेश से अलंकृत है। जैन घर्म के वाह्य, श्राम्धन्तर, स्थूल श्रौर सूच्म जितने भी श्राचार विचार है सब समता के आदर्श की श्रोर ही इंगित करते हैं।

# कर्म विपाक ।

श्रमण संस्कृति के सिद्धान्त के अनुसार प्रत्येक आरमा चाहे बह स्थावर संसार में वनस्पति की देह में हो, चाहे कीट, पतंग या पशु पत्नी के शरीर में हो आरेर चाहे मानव की देह में हो तात्त्विक दृष्टि से समान है। छोटा या बड़ा आकार शरीर का हो सकता है श्रात्माका नहीं। श्रात्मा सब प्राणियों में समान हैं। जीवों में जो शारीरिक ऋौर मानसिक विषमता दृष्टिगो वर होती है वह कर्ममूलक है । जैसा-जैसा जीव उत्तम या ग्रंधम कर्म बांधता रहता है वैसा-वैसा ही उसको फल भोगना पड़ता है। कर्म के क्रनुसार ही जीव भिन्न-भिन झ्रच्छी या बुरी योनियों में जन्म लेता रहता है। कर्म के झनुसार ही उसे मुख या दुःख मिलते हैं। जीव जैसार कर्म करता है वैसाहो उसका संस्कार बनता है और उस संस्कार के अनुसार ही उसके श्चन्तःकरण की वृत्ति बनती है। उस वृत्ति के श्चनुसार ही र्जव की भिन्न २ चिषयों में प्रवृत्ति होतां है। अतएव यदि कर्म उत्रृष्ट हो तो म्राध्यात्मिक पथ की स्रोर बढने लगता है स्रोर यदि कर्म निक्रष्ट हो तो जीव पतन की श्रीर बढ़ता है। क्षुद्र से क्षुद्र योनि में पड़ा हुन्ना नीव भी उत्तमकर्मों के परिणाम स्वरूप मानव योनि में जन्म ले सकता है क्रौर मानव योनि में पड़ा हक्रा जीव निइन्ध कर्मों के प्रभाव से

### ( १८२ )

क्षुद्रतम योनि में जन्म लेता है । इस प्रकार ऊँच नीच योनि, सुख दुःख श्रीर जन्म, मरण श्रादि सबका श्राधार वर्मही है। वैदिक तथा अन्य बहुत से धर्मों में कर्मों का नियन्त्रण ईश्वरीय सत्ता के श्रधीन माना है किन्तु अमण संस्कृति उससे सहमत नहीं। जैन दर्शन के अनुसार जीव को कमें का फल सुगताने के लिये किसी ईश्वर जैसी सत्ता की ग्रावश्यकता नहीं समभी गई । ग्रनादि श्रोर श्रनन्त संसार में जीब ऋौर ऋजीब नाम के दो प्रचान पदार्थ हैं। जीव चेतन है श्रीर श्रात्रीव लड़ा जीव सिद्ध और संसारी टो प्रकार का है। सिदा-वस्था जीव का शुद्ध स्वरूप है। संसारी जीव कर्म क्विम से बंधा हुत्रा है। दृश्यमान पदार्थ पुद्गल द्रव्य के भिन्न २ रूप है। जब त्रात्मा श्रपने वारतविक स्वरूप को भूलकर पुट्गल द्रव्यों की श्रोर प्रवृत्ति करता है आरे उन पर आज्ञानवशा आसक्त होज ता है तो आत्मा में राग भाव उत्पन्न होता है और उस राग से ही द्वेप की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार राग से ही द्वेष रूप विकारी भावों से क्रात्मा के साथ कर्म पुदुगलों का संयोग सम्बन्ध होजाता है क्रौर राग देव रूप चिकनाहट के कारण कर्मरज आकर जीव के साथ चिपट जाती है। राग द्वैप के स्त्रभाव में कर्मबन्धन नहीं हो सकता। जिम प्रकार मद्यपान से नशा स्वयं त्र्याजाता है। इसी प्रकार कर्मों का भी जीव के साथ ऐसा बंध होता है कि कर्मों में क्रानुरूप फल प्रदान की शकि उत्पन होती है। जब २ जिस २ कर्म का उदय होता है तब-तब वइ अपने स्वभावानुसार ही फल उत्पन कर देता है।

# भौतिकवाद और आत्म-तत्व।

भागमों के सिद्धान्त ग्रनादिकाल से मानव को ग्राध्या-

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

### ( ?=E )

रिमक उन्नति की स्रोर प्रेरित करते स्राए हैं। प्रकृतिवाद या भैंतिकधाद की सदाही अमण धर्म के महर्षियों ने उपेच्ता की है। भौतिकवाट को ही सर्वे सर्वा मानने वाला आज का मानव भले ही उन महर्षियों को अपेचा की दृष्टि से देखे, या उनकी बुद्धि को प्रकृतिबाद के चेत्र में श्रविकसित समभे किन्त तात्त्विक दृष्टि से विचार करने पर उनकी ही दृष्टि विशाल जँचती है। यह ठीक हैं कि मानव जाति ने बहुत इद तक प्रकृति पर प्रशसनीय विजय प्राप्त करली है। मानव वायुयानों पर आकाश में उड़ने लग गया है श्रीर महीनों की यात्रा घंटों में ही सुलभ होगई है। रेडियो यन्त्र के त्र्याविष्कार से वह घर बैठे ही सारे संसार के समाचार सुन सकता है। पन्डुवियों में बैठ कर वह समुद्र के स्तल पर जासकता है श्रीर युद्ध-पोतों को तोड़ देता है। इवाइ-नहाजों द्वारा एटम बम्ब बरसा कर वह कुछ चुर्गों में प्रलय मचा सकता है किन्तु इन सब झौर ग्रन्थ झनेक प्रकार के भौतिक ग्राविष्कारों से वह वास्तव में ऊँचा नहीं उठ पाया है। भौतिकवाद की इस उन्नति की ऋोर बढने के परिणामस्वरूप ही विश्व को गत दो महायुद्धों की भीषणता का 'सामना करना पड़ा । श्रोर श्रव तीसरे महायुद्ध के बादल किर मेंडराते नज़र आरहे हैं। विश्व के किसी कोने में भी शान्ति नहीं है। सर्वत्र ग्रशान्ति, भय, कलह श्रौर श्रत्याचार बढ़ रहे हैं। यह सब होते हुए भी भौतिकवाद का दास श्राज का मानव बड़ी शान से यह कहता है कि ग्राज का युग विज्ञान का युग है, विकास का युग है श्रौर प्रगति का युग है। श्राज के युग में जो देश अधिक से श्रधिक संख्या में घातक शस्त्र अस्त्र तैयार कर सके ऋौर शक्ति के बल से निर्चल देश को इड़प कर सके उसको बहुत उन्नत श्रीर सम्य देश समभा जाता है। यह बात कहां तक सत्य है यह पाठक स्वयं विचार सकते हैं। ऋस्तु अमग्र संस्कृति ( ? E . )

के मह ियों को इस प्रकार के भौतिक विकास निरर्थक प्रतीत हुए। यह वात त्रासत्य है कि उनकी वुद्धि त्राधुनिक त्राविष्कारों तक पहुंच नहीं सकती थी। वास्तव में वे भौतिकवाद के टुष्परिणामों से भली-भांति परिचित थे इस कारण वे उनकी त्रोर ध्यान ही नहीं देते थे। इसी सत्य की पुष्टिं भारतीय तथा क्रान्थ संकृतियों के मर्मज्ञ श्री द्वारविष्द जी ने इम प्रकार की है \*:--

'ग्राध्यात्मिकता ही भारतीय मन की मुख्य कुझी है; ग्रनन्तता की भावना उसकी सहजात भावना है। भारत ने श्रादिकाल में ही यह देख लिया आरीर ग्रापने तर्क बुद्धि के युग में तथा अपने बढ़ते हुए श्रज्ञान के युग में भी उसने वह ग्रन्तर्टीष्ठ कभी नहीं खोई कि जीवन को केवल उनकी वाह्य परिस्थिति के प्रकाश में ही ठीक-ठीक नहीं देखा जासकता श्रीर न वह केवल उन्हीं की शक्ति से पूरी तरह विताया बासकता है। वह प्राकृतिक नियमों तथा शक्तियों की महत्ता के प्रति नागरूक था, उसे भोतिक विज्ञानों के महत्त्व का सूदम बौध था; वह साधारण जीवन की कलात्रों को सङ्गठित करना जानताथा। परन्तु उसने यह देखा कि भौति कता को श्रापनी पूरी सार्थकता तब तक नहीं भात होती, जब तक वह स्रतिभौतिक से ठीक सम्बन्ध नहीं स्थापित कर लेती; उसने देखा कि संसार की जटिलता की व्याख्या मनुष्य की वर्तमान परिभ,षाम्रों से नहीं की आसकती म्रीरेन मनुष्य की स्थूल ष्टांध से समभी जासकती है, और यह कि विश्व के मूल में कुछ त्रान्य शक्तियाँ भी हैं तथा स्वयं मनुष्य के भीतर भी कुछ श्रान्य शक्तियां है, जिन्हें वह साधार शतया नहीं जानता।'

इस प्रकार सामर्थ्य के सद्भाव में भी प्राचीन श्चाचार्य भौतिक-\* देलो क:याग्र का हिं० स० श्रं० पू० २०७।

#### ( 131)

तत्त्वों की उपेता करके ग्राध्यात्मिक तत्त्वों की ग्रोर इटने की ही मानव जाति को प्रेरणा करते थे। श्रात्मा की जन्नति का ग्रन्तिम लद्त्य मोत्त् था। संसार में चित् त्र्रौर त्रचित् या दूसरे शब्दों में चेतन श्रीर जड दो गरव हैं। दोनों का उचित विचार ही बिवेक है। चेतन का स्वभाव है कि वह जड पदार्थों को इप्रपने काम में लाता है। जीवां की दो कोटियां हैं---मुक्त ग्रोर संसारी। संसारी जीवों में भी कुछ मन वाले, और कुछ मन रहित त्रस और स्थावर) हैं! मक्ति का साधन धर्म तत्त्व है ऋौर मक्ति में प्रतिवन्ध डालने वा ना तत्व ग्राधर्म है। जीव, ग्राजीव, ग्राश्रव, बंध, संवर, निर्जरा श्रीर मोक्त ये मात तत्व हैं। पुण्य श्रौर पाप को मिला कर नौ भी माने जाते हैं। जो बन्ध का हेतु है वह आश्रव है। काया, बाग्धी और मन में आश्रव स्फुरित होता है ? मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद और कषाय के कारण जीव में आश्रव के द्वारा उस का पुद्गल से योग होता है: यह सम्बन्ध ही बम्ब है। त्राश्रवरूप संसार प्रवाह को ढकने वाला संवर है। यही संवर मोत्त् का कारण है। सम्यक् दर्शन, सम्यक्-ज्ञान श्रौर सम्यक् चारित्र ये तीन मोक्त के मार्ग हैं | ज्ञान श्रौर दर्शन तो ग्रात्मा के ग्रनादि ग्रनन्त निब गुए। हैं। मोच प्राप्ति के बाद भी ये श्रात्मा के साथ ही रहते हैं ! दर्शन झौर ज्ञान दोनों का नित्य सम्बन्ध है। चरित्र दोनों की पूर्णता की त्रोर प्रवृत्ति कराता है। इन तीनों के प्रभाव से बब सब कमों का खय हो जाता है तो त्रात्मा मक्त हो बाता है। तब ग्रात्मा सच्चिदानन्द स्वरूप बन जाता है। श्रमण संस्कृति सदा से मानव को इस सच्चिदानन्द स्वरूप मोच की क्रोर बढ़नें की ही प्रेरणा करती त्राई है।

### पञ्च महात्रत।

आहिंसा, सत्य, आरतेय, ब्रह्मचर्य, और आपरियह, ये अमण

#### ( १६२ )

संस्कृति के पांच प्रधान महाव्रत हैं। इन का विधान तो येन केन रूपेख मरत के प्राय: सभी धर्माचायों ने किया है परन्तु अमख धर्म इन के पालन पर विशेष ही ज़ोर देता है। इन पांचों के पालन करने से ही मानव मानवता की क्रौर कदम बढ़ा सकता है। किसी भी जीव की मन, वचन क्रौर काया से हिंसान करने का नाम ही क्रहिंसा है। क्रहिंसा अमर संस्कृति के प्राय हैं। इस का विस्तृत विवेचन ' क्रहिंसा परमो धर्म: के प्रकरण में कर दिया है।

### सत्य ।

सत्य नामक दूसरे महाव्रत ना श्रदिसा से घनिष्ठ सम्बन्ध है। सत्य पर चलता हुआ मानव ही पूर्णरूप से अहिंसा महावत का पालन कर सकता है। सत्य बोलने और सत्याचरण करने आदि से आत्मा का उत्थान होता है। सत्य से आत्मा को बल मिलता है और और असत्य से आत्मा पतन की ओर जाता है। सत्य वोलने वाला व्यक्ति सदा निश्शक और निर्भय रहता है और इस के विपरीत असत्यभाषी सदा पोल खुलने के डर से शंकित और सभय रहता है। असत्य की सदा अन्त में हार होती है और सत्य की बोत होतो है। असत्य की सदा अन्त में हार होती है और सत्य की बोत होतो है। पंत्यमेव जयते ना नतम् ' इस महावाक्य को कभी नहीं भूलना चाहिये। जिस समाज, धर्म या जाति के लंग सत्य की उपेच्चा करते हे वद्द समाज, धर्म या जाति कभी भी विवेक और नैतिकता के ऊँचे स्तर तक नहीं एहुच सकती। अत्र व्यक्त ही।

### म्प्रस्तेय ।

### अस्तेय म्रर्थात् चौरी न करना । बो.बस्तु प्रपनी नहीं उस पर

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### (₹٤₹)

ऋधिकार नहीं करना चाहिये । सामाजिक व्यवस्था को सुचाह रूप से चलाने के लिये इस तीसरे महावत का पालन भी सुसंस्कृत संसार के जिये परमावश्यक है । प्रत्येक व्यक्ति का यह कर्तव्य है कि वह दूसरे के ऋधिकारों का झादर करे झौर उनको झपने झधिकारों के समान समसे बलपूर्वक डाका डालकर या छुप कर चोरी करके यद कोई व्यक्ति दूसरे के माल को छीने तो इससे सामाजिक व्यवस्था भंग होती है झौर झात्मा का पतन होता है । झाबकल भी जो सबल राष्ट्र निर्वलों पर झाक्रमण करके उनको उनकी जन्मसिद्ध स्वतन्त्रता से वञ्चित करते हैं वे भी डाकुझां की ही कोटि में झाते हैं । सबल निर्वल के झाधकारों को छीने यह झनधिकार चेष्टा है । झतः जीवन के झादर्श मार्ग की झौर बढ़ने के लिये इसका त्याग ही कल्याणकारी है । झरतेय सामाजिक जीवन की सुव्यवस्था के लिये मुल शिक्ता है ।

### ब्रह्मचर्य ।

मनुष्य में अप्रनेक प्रकार की वासनाओं और लालसाओं का होना स्वाभाविक है। विवेक द्वारा उन वासनाओं और लालसाओं पर नियन्त्रण रखना ही ब्रह्मचर्य है। जो व्यक्ति ऐसा नियन्त्रण नहीं रखता है वह विषयों के गड्ढे में ऐसा गिरता है कि फिर उसका उत्यान होना बड़ा कठिन होता है। विषयों का रसास्वादन बाहर से मधुर है किन्सु परिणाम में दु:खरूप है। इनका अधिक से अधिक उपभोग करने पर भी क्षुघा शान्त नहीं होती किन्तु उत्तरोत्तर बढ़ती है। आग में बिस प्रकार घृत डालने से वह अधिकाधिक प्रचण्ड ही होती है, ठीक इसी प्रकार विषयों के उपभोग से उत्तरोत्तर तृष्णा बढ़ती जाती है घटती नहीं। अतएव विवेकी मनुष्य विषयों के दु:खावह परिणाम को

#### ( 828 )

सदा ध्यान में रखते हुए उनमें फँसते नहीं और उनका त्याग करना ही श्रेष्ठ समभते हैं। कुत्ते को जब सूखी इड्डी का टुकड़ा मिल जाता है वह उसको बड़े चाव से खूब चवाता है और उस इड्डी के तीच्एा भाग के चुभने से उसके अपने मुँह से ही खून निकलने लगना है। वह कुत्ता यह समभकर कि रक्त हड्डी से निकल रहा है उसे और अधिक चबाता ही बाता है। ठीक यहा दशा शास्त्रकारों ने विषय लंपट पुरुषों की भी बताई है। विषयों के भोग से नाश तो उनका अपना हो होता है किन्तु वे समभते हैं कि रस विषयों से मिल रहा है। विषयों का ध्यान करने से किस प्रकार मनुप्य उत्तरोत्तर पतन की ओर अद्रता हे इसका बड़ा ही सुन्दर चित्रएा गीता में खींचा है:---

> ध्यायतो विषयान् पुंसः संगस्तेषूपजायते । संगात्संजायते कामः कामत्कोधोऽभिजायते ॥ क्रोधाद्भवति संमोहः संमोहात्स्मृतिावभ्रमः । स्मृतिभ्रं शाद् बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात्प्रण्रस्यति ॥ ( गीता २ । ६२-६३ )

श्चर्थात्-विषयों का निरन्तर ध्यान करने से मनुष्य का उनमें लगाव होजाता है। लगाव श्चर्थात् संग से काम की उत्पत्ति होती है। काम से कोध पैदा होता है, कोध से भूल होती है, भूल से स्मृति बिगड़ती है, स्मृति के बिगड़ने से बुद्धि का नाश श्चौर बुद्धि का नाश होने से मनुष्य का सर्वनाश होजाता है।

गीता के इन दो श्लोक रत्नों में मनोविज्ञान का कितना सुन्दर श्रौर सारपूर्य चित्र खोंचा है इसकी प्रशंसा किए बनती है। ( 134 )

### ऋपरिग्रह ।

संसार के सुखों का अपनी इच्छा से स्थाग कर देना, तृष्णा से विरक्ति, श्रौर अपनेक वस्तुश्रों के संग्रह का मोह त्याग ही श्रापरिग्रह कहलाता है। मनुष्य जितनाही ऋधिक वस्तुश्चों का परिग्रह करता जाता है, उतना ही उसका उनके प्रति मोह बढ़ता जाता है त्रौर उम मोइ का परिणाम सदा आशान्ति आरेर टु:ख होता है। आतएव जितना ही कम परिग्रह हो उतना ही मनु य निश्चिन्त, सुली और प्रसन रडता है। सात्त्विक स्त्रीर सादा जीवन ही सुलकारी होता है। यदि संसार ने अपन्यिह के महत्त्व को समका होता तो आज जा पूजिपतियों त्रौर साम्यवादियों में सङ्घर्ष चल रहा है त्रौर भयानक रक्तपात हो रहा है यह कभी न होता। अपण संस्कृति के अप्रपरिग्रह आयदर्श के त्रानुसार यदि सप्तार के लोग सादा जीवन व्यतीत करते त्रौर त्रापने भाइयों के शोषण से पूंजी इव ही न करते तो यह स्वाभाविक या कि वह पूंजी केवल अल्प संख्यक मन्ध्यों के पास न रहकर जन साधारण तक फैली होती । ऐसी स्थिति में साम्यवाद जैसे सिद्धान्त का जन्म ही न हो प:ता। अप्रिग्रह के महत्त्व के। न समफने के कारण ही आज मानव दानव बन रहा है। चोर बाज़ारी का बाज़ार गर्म है। परिग्रह के उपासक लोभी ग्रौर लालची लोगों के कारण ग्राज विश्व में ग्रसंख्य परिवार ग्रानेक भयानक कहों के भार से पिस रहे हैं। ग्रात्या-वश्यक जीवन के साधन भी दिन प्रतिदिन टुर्लभ हो रहे हैं त्रौर जीवन भार रूप बनता जा रहा है। किसी के पास इतना है कि वह व्यसनों में लगाता है ऋौर ऋषिक लोगों के पास इतना भी नहीं है कि वे सामाः यरूप से जीवन निर्वाह भी कर सकें। मानव ऋौर मानव में इस प्रकार का महान् विषम ग्रन्तर ही कलह ग्रें र रुद्धर्प का कारण है।

( १९६ )

यदि सम्पन्न राष्ट्र त्रौर लोग पग्ग्रिंह के मोह को त्याग दें तो संसार को सब सामाजिक जटिलताएँ दूर होजाएँ स्रौर कठिन समस्याएँ सुज्ञफ जाएँ। यही कारण है कि अमण संस्कृति के महर्षि झनादि काल से विश्व को झपरिप्रहरूप महावत का पालन करने का सन्देश देते झाए हैं।

### तप की प्रधानता ।

उपर्युक्त पांच महात्रत ही नैतिक आचरण के आधार है। इनको कार्यरूप में परिएात करने के लिये तपश्चर्या की आवश्यकता है। तप ही मानव को धर्म की आंर प्रवृत्त कराता है। तप दो प्रकार का माना है: — (१) वाह्य और (२) आभ्यन्तर। वाह्य में (१) अनशन, (२) अवमोदरिका, (३) भिद्धाचर्या, (४) रस परित्याग, (४) काय-क्लेश और (६) मंलीनता सम्मिलित है। आभ्यन्तर तप में (१) प्राय-क्लिश और (६) मंलीनता सम्मिलित है। आभ्यन्तर तप में (१) प्राय-क्रिक्त, (२) विनय, (३) वैय:वृत्य, (४) स्वाध्याय, (५) ध्यान और (६) व्युत्सर्ग। तपश्चर्या से आत्मशुद्धि होती है और अन्तःकरण के क्लेश की निवृत्ति होती है। इसके लिये सहनशीलता की नितान्त आवश्यकता है। भगवान् महावीर खामी ने तपश्चर्या के समय अनेक प्रकार के कायक्लेशों का आविचलित भाव से सहन किया। जब वे आनार्य देशों में तिहार कर रहे थे तो अज्ञानी मनुष्यों ने उन पर कुत्ते छोड़े किन्तु उनकी कुछ भी परबाह न करते हुए वे अपने ध्यान में अटल रहे।

अमर्ण संस्कृति में श्रात्मशुद्धि को जीवन का लच्च माना है श्रीर इसो कारण से तपश्चर्या की प्रधानता है। जैन धर्म प्रन्थ ऐसे श्रानेक उदाहरणों से भरे पड़े हैं जिनसे पता चलता है कि साधारण ब्यक्तियों की तो बात ही क्या बड़े–बड़े चक्रवर्ती राजा भी स्रात्मशुद्धि के लिये घोर तपस्या करतेथे। महाकवि श्रीवीरनन्दी जी लिखते हैं\*:--

"मुनिवर के द्रागे विनय से सिर मुका कर चक्रवर्ती त्रजितसेन ने संत्तेप में कहा कि मैं आपके आश्रम में ही जाने वाला था। पर मेरे पुण्यां के कारण त्राप यहीं त्रागए। जब मनुष्य दुर्गति में गिरने लगता है तब सेना च्रादि वैभव चौर बान्धव कोई भी आश्रय नहीं दे सकते । यह जानकर मेरा जी चाहता है कि मैं द्र्यापकी ही सेवा में रहूं। हे वरदायक, इंसलिये प्रसंत्र होकर आप मुक्ते अपनी दीचा दीजिये। क्योंकि स्नापकी थोड़ी सी भी कुपा शुभ करके स्रशुभ को मिटा देती है। सजनों का अनुप्रह क्या नहीं कर सकता ? इस प्रकार राजा ने जब अपने हृदय की बात कहदी तब समर्थ राजा के साइस की परीचा करने के इरादे से मुनिवर ने उन्हें उनकी इच्छा से फरने वाले वचन कहना शुरू किया। राजन्, कठिन शरीर वाले मुफ सरीखे साधु जन जिस दुष्कर तेप की ग्रांच नहीं सह सकते उसको तुम्हारे गरीखे कुंकुम लेप से लालित सुकुमार लोग कैसे कर सकते हैं ! तुम दयालु, धर्म की ही धन समझने वाले श्रीर श्रपने बैभव को परोपकार में लगाने वाले हो। तुम्हारा चरित्र ऐसा नहीं है कि विद्वान् लोग उसकी निन्दा करें। तुम गृहस्थ हो, तब भी तुम्हारा ग्राचरण तपस्वियों के ही समान है। इस लिये राजन, आप देयालु, सधुवत्सल, मोचकांमुक बने रहेकर युग भर इस पृथ्वी का शासने करो । तुम इन अनाथ लोगों को पालो और उबारो । दीनों को उबारने से बट्कर श्रीर कोई तपस्या नहीं है। मुनि के इस प्रकार कहने पर टंट-संकल्प राजा ने मोद्य के मार्ग में हट होकर फिर इस प्रकार अपने पत्त का समर्थन आरम्भ

### \* देखो चन्द्रप्रभ चरित्र हिं० श्रें० पृ० ११३, ११४।

#### ( १६८ )

किया — हे ईश, मैं परम पूजनीय जो न्राप हैं उनकी इस न्राज़ा के विषय में फिर जो कुछ कहना चाहता हूं, उसका कारण जन्म मरण के दुःखों का जंजाल ही है। इन जीवों को इप्रानिष्ट के वियोग संयोग से यदि दुष्ट पीड़ायें न होतीं तो जिनेन्द्रचन्द्र द्वारा धारण किये इस कत्य श्रोर महाकठिन महात्रतों को कौन प्रदेश करता ? यदि ग्रहस्थ रहने पर भी विचित्र दुःख देने वाला जन्म – मरण का चक मिट जाता है तो फिर न्नाप जैसे विवेकी महापुरुषो द्या तप में परिश्रम करना वृथा हो ठहरा। जिन-दीचा में जिनका मन लगा हुन्ना है उन उदार चरित्र राजा के ये वचन सुनकर मुनिंबर को यह निश्चय होगया कि इन्होंने सोच विचार कर यही हढ़ निश्चय कर लिया है। तब उन्होंने राजा की प्रार्थना को स्वीकार किया। परिवार के बन्धन से मुक्त राजा ने मुनि की न्नानुमति पाकर न्राने पुत्र को वह निष्कण्टक राज्य दे दिया।

उसके बाद उन्होंने परिग्रइ छोड़ कर संयम का श्रलङ्कार रूप तप ग्रइग्र कर लिया। घोर तप करते हुए भयशूच्य राजा पुरबाहर पर्यं क्वासन से स्थित रहकर इेमन्त की रातें बिताने लगे। धैर्य-वस्त्रधारी रात्रा वहीं पाले श्रौर ठएडी हवा के वेग को सहते ये। भयानक सैंकड़ों उल्कापातों से दुस्सद्द श्रौर घार घन-घटाश्रों से श्रन्धकार फैला देने बाली वर्षाऋतु की रातों में च्रमताशाली वे पेड़ों की जड़ में बैटे हुए मूसलाधार पानी सहते ये। वे गर्मियों में सूर्य के सामने खड़े रहते ये। तपी हुई सूई के समान शरीर में चुभने वाली सूर्य की किरग्यों के लगने दो उसे करने के लिये सज्जन लोग हट रहते हैं।"

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( 338 )

### सामाजिक जीवन ।

याश्रमास्तु जनानामुत्तरात्तर शुाद्धतः ॥ जिनसेन−त्र्रादि पुराण ।

श्रर्थात्-ब्रह्मचारी, ग्रहस्थ, वानप्रस्थ त्रौर भिक्षुक ये जैनियों के चार त्राश्रम उत्तरोत्तर शुद्धि के लिये हैं।

यहां यह बात च्यान में रखने योग्य है कि जिस प्रकार वैदिक धर्म में आश्रम व्यवस्था पर जोर दिवा है और कार्यरूप में उसका पालन भी किया गया है इस प्रकार जैन धर्म में नहीं। जैनागमों ने चार तीर्थों के आचार विचार पर ही जोर दिया है। जैन संस्कृति के आगम तथा अन्य धर्म प्रन्थ तीर्थ विषयक कर्मकाण्ड से ही भरे हुए हैं। श्रमण संस्कृति में कठिन तपस्या करने के लिये चतुर्याश्रम तक प्रतीचा करने की आवश्यकता नहीं किन्दु जीव का संस्कार यदि उत्कृष्ट है तो किसी अवस्था में भी वह तपश्चर्या का त्रधिकारी है। मेरे विचार से जैन पुराणों में जो आश्रम व्यवस्था का विधान है यह बहुत पीछे का है और यह जैन संस्कृति की अपनी चीज़ नहीं किन्तु वैदिक धर्म का ही जैन संस्कृति पर प्रभाव है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

( २०० )

### ग्रहस्थ धर्म ।

अभग्रधर्म निवृत्ति और तपप्रधान धर्म है इस कारण यह न समफना चाहिये क इसमें ग्रहस्यमार्ग की उपेचा की गई है और उसका इसमें ख्रादर नहीं है। वैदिक संस्कृति के समान अमग्र संस्कृति में भी ग्रहस्थाश्रम को धर्म की ग्राधार शिला माना है। ग्रहस्थ के बिना धर्म की प्रवृत्ति और प्रगति नहीं हो सकती । केवल सिद्धान्त विधान मात्र से ख्रास्मशुद्धि प्रधान तर की किया नहीं हो सकती और नहीं केवल आगम ज्ञान के बोध से ख्राचार विचार का पालन हो हो सकता है किन्तु सब प्रकार की धार्मिक कियाओं के लिये वाह्य साधनों की श्रावश्यकता रहती है जिनको ग्रहस्थ पूरा करता है। यही कारण है कि यत्र तत्र जैन धर्मप्रन्थों में 'ग्रहस्था धर्म हेतवः' और 'आवका मूलकारणम' जैसे गाक्य भिज्ञते हैं। इसी सत्य की पुष्टि वैदिक महर्षि भी करते हैं:---

> सर्वेषामपि चैतेषां वेदस्मृति विधानतः । गृहस्थ उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान् विभर्ति हि ॥ मनु॰ ६।=६

श्चर्थात्-समस्त श्राश्रमों में वेद श्रौर स्पृति की बताई हुई विधि के श्रनुसार चलने वाला ग्रहस्य श्रेष्ठमाना खाता दें। क्योंकि ग्रहस्य ही इन तीनों श्राश्रमों की रद्दा करता दे।

जैन धर्मग्रन्थों में ग्रहस्थ के लिये दो तरह के धर्मों का विधान मिलता है। वे हैं लौकिक श्रीर पारलौकिक। जैसेः---

> द्वौ हि धर्मो गृहस्थानां लौकिकः पारलौकिकः । लोकाश्रयो भवेदाद्यः परः स्यादागसाश्रयः॥

#### ( २०१ )

सर्व एव हि जैनानां प्रमाखं लौकिको दिधिः ।

यत्र सम्यक्त्व हानिर्न यत्र न व्रत दूषणुम् ॥

( यंशस्तिलक)

श्रर्थात् — ग्रहस्थों के लिये लौकिक श्रौर पारलौकिक दो प्रकार के धर्मों का विधान है। लौकिक धर्म लोकाश्रित ग्रर्थात् – लौकिकजनों की देशकालानुसारिखी प्रवृत्ति के ऋधीन झौर पारलौकिक झागमाश्रित श्रथवा झाप्तप्रखीत शास्त्रोंके झ्रधीन बतलाया है।\* सांसारिक व्यवहारोंके लिये ग्रागम का झाश्रय लेना भी बहुत झावश्यक नहीं समभा गया झौर साथ २ यह भी प्रतिपादन किया है कि जैनियों के लिये वे सम्पूर्ण लौकिक बिधियां प्रमाण हैं जिनसे उनकी धार्मिक श्रद्धा में कोई बाधा न पड़ती हो झौर न ब्रतों में ही कोई दूषण लगता हो।

इस प्रकार श्रमण-संस्कृति में ग्रहस्थाश्रम का स्थ।न बहुत ऊँचा स्रौर स्रादरणीय है।

# विवाह ।

विवाह करना ग्रहस्य का परम कर्तव्य है। म्रादिपुराएा में भगवजिन सेनाचार्य ने लिखा है कि जब युग के प्रारम्भ में भगवान् म्रूपभदेव ने विवाह के लिये कुछ क्रनिच्छा प्रकट की तो उनके पिता नाभि राजा ने उनको समफाते हुए ये वचन कहे:---

> त्वामादिपूरुषं दृष्टवा लोकोप्येवं प्रवर्तताम् । महतां मार्गवर्तीन्यः प्रजाः सुप्रजसो ह्यमूः ॥ ६१ ॥ ततः कलत्रमत्रेष्टं परिऐतुं मनः कुरु । प्रजासंततिरेवं हि नोच्छेत्स्यति विद्यांवर ॥ ६२ ॥ पजासंतत्यविच्छेदे तनुते धर्मसंततिः ।†

\* विवाह समुद्दे **श्य पृष्ठ २० ।** † **ञ्चादि पुरा**ख पर्व १५ । ( २०२ )

अर्थात् — आदि पुरुष आपको देखकर लोग भी आपका ही अनुकरण करेंगे। प्रजाजन बड़ों के दिखाए मार्ग पर ही चला करते हैं। अत्रदव आप पत्नी के परिणयन की भार्थना को स्वीकार करें। ऐसा करने से सन्तानोत्वत्ति की शृङ्खला निरन्तर चलती रहेगी और उसके चलने से धर्म-सतति की वृद्धि होगी।

वर्ण व्यवस्था के प्रकरण में यह क्ताया ज चुका है कि मूलतः अमण संस्कृति में वर्ण व्यवस्था कर्म से ही रही है किन्तु वैदिक संस्कृति के साथ निरन्तर चिरकालीन सम्पर्क से यह उसके प्रभाव से मुक्त नहीं रह सकी । नीचे दिया उदाहरण इस सत्य की पुष्टि करता है । वैदिक-संस्कृति के श्रतुमारः —

> शूद्रैव भार्या शूद्रस्य सा च स्वा च विशः स्मृते । ते च स्वा चैव राझश्च ताश्च स्वा चाम्रजन्मनः ॥ मनुस्मृति ३।१३

त्रर्थात्— शूदा ही शूद की स्त्री हो सकती है दूसरी नहीं। वैश्य को वैश्य वर्ण वाली ख्रौर श्रोर शूदा; झत्रिय को चत्रिया, वैश्या तथा शूदा; ब्राह्मणों को चारों वर्णों की कन्यात्रों से विवाह करने का त्राधकार है।

ठीक ऐसा ही मन्तव्य जैन पुराणों में भी भिलता है। जैसे: ---

श्र्द्र। श्र्द्रेण वोढव्या नान्या स्वां तां च नैगमः ।

वहेत्स्वां ते च राजन्यः स्वां द्विजम्मा कचिच्चताः ॥ †

ठीक ऊपर जैसा ही श्रार्थ इसका भी है। कर्ममूलक अमग्र-संस्कृति पर यह जन्ममूलक संस्कृति का ही श्रासर है श्रोर यह इप्रसर बहुत

### † स्रादि पुराख।

### ( २०३ )

पाचोन नहीं किन्तु बहुत पीछे का है। अमण संस्कृति वास्तव में कर्म-मूनक होने के कारण विवाह के लिये जातिपाति का कोई प्रतिबन्ध उपस्थित नहीं करती। विवाह में जातिबन्धन की प्रया बहुत पीछे की है। शास्त्रों में ग्रसवर्ण विवाहों के ग्रनेक उदाहरण मिलते हैं। बड़े-बड़े प्रतिष्टित महापुरुष भीलों ग्रौर म्लेच्छों ग्रादि तक की कन्याग्रों से निस्संकोच विवाह कर लेते थे। एक ही गोत्र ग्रौर एक ही परिवार में भी विवाह हो सकता था। श्री नेमिनाथ के चचा वसुदेव जी ने ग्रयने चचाज़ाद भाई उग्रसेन की खड़की देवकी से विवाह कर लिया था। \* मामा ग्रौर फूकी की लड़की से विवाह तो ग्राम प्रचलित था। दानिएात्य ब्राझणों में तो इस प्रकार के विवाह ग्राज भी प्रचलित हैं। परन्तु इस प्रकार के विवाह उत समय भी सार्वदेशिक नहीं थे। इसी कारण सोमदेव सूरि ने लिखा है:—'देशकुलापेचो मातुलसम्बन्धः।'

विवाहों में सबसे उत्तम स्वयंवर विवाह को माना ज ता था। स्रादि पुराग में विवाह विधान के प्रकरण में स्वयंवर विवाह को ही सर्वश्रेक्ष बताया है।

जैसेः—सनातनोऽस्ति मार्गोऽयं श्रुतिस्मृतिषु भाषितः ।

विवाहविधिभेदेषु वरिष्ठो हि स्वयंत्ररः ॥

ग्रर्थात्—विवाह के जितने भेद हैं, उनमें स्वयंवर ही सबसे श्रेष्ट है श्रौर श्रुति-स्मृतियों में इसकी महिमा है। ग्रनादिकाल से विवाह का यही उत्तम मार्ग चला श्राता है।

#### \* विवाह समुद्दे श्य पृ० १८।

( २०४ )

कुज्ञीनमकुलीनं वा कमोनास्ति स्वयंवरे ॥\* श्रर्थात्----स्वयंवर में गई हुई कन्या कुलीन स्रौर द्राकुलीन का विचार न करके स्रपनी इच्छा के स्रनुसार वर को चुनती है । जैनकाल में बहु विवाह की प्रथा स्रवश्य प्रचलित यी किन्तु परस्त्री की स्रोर दृष्टि डालना बहुत बुरा समफ्ता जाता था। लोग स्रपनी २ प्रियतमास्रों से ही सन्तुष्ट रहते थे।

# श्रमग-संस्कृति के प्रवर्तक ।

श्रमण संस्कृति के श्रादि प्रवर्तक कौन थे, वे कब हुए श्रौर किन-किन परिस्थितियों में उन्होंने इसकी नींव रक्खी इसका इतिहास से कुछ पता नहीं चलता। हां उपलब्ध 'श्रागमप्रन्थों' राथा श्रन्य साहित्य से यह स्पष्ट है कि नाभिपुत्र श्रादितिर्थकर भगवान ऋपभदेव स्वामी श्रमण-संस्कृति के महान् समर्थक थे। उन्होंने इसका मर्वत्र प्रचार किया। उन्होंने ही लोगों के लिये रहन-सइन के नियमों को बनाया श्रौर उन्हें पालन करने का ढंग सिखाया। जङ्गली जानवरों से श्रास्म-त्राण करने के लिये उन्होंने लोगों को शस्त्र बनाना सिखाया, श्रौर स्वयं तजवार हाथ में लेकर उन्होंने लोगों को उसका प्रयोग करना सिखाया। वर्ममूलक वर्ण व्यवस्था भी उन्होंने ही बान्धी। श्रादिराज ऋषभदेव ने ही कर्म को छे भागों में बौटा—(१) युड, (२) कृषि, (३) साहित्य, (४) शिल्प, (५) वार्णज्य श्रौर (६) व्यवसाय। न्यायपूर्वक प्रजापालन के महत्त्व को भी उन्होंने ही तत्कालीन राजाश्रों को समफाया। उन्होंने तत्कालीन लोगों को लिखना पढना सिखाया श्रौर कृषि के योग्य लोगों को इत्रि करने का ढंग न्ताया।

### # जिनदास हरिवंश पुराग ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### ( २०५ )

त्र नेक प्रकार की शिल्पकलात्रों का त्राविष्कार भी उन्होंने किया। सामाजिक सुव्यवस्था के लिये उन्होंने क्रनेक नियम बनाये श्रौर अनुशासन तथा मर्यादा में रहकर उनका पालन करना लोगों को सिखाया। जब उन्होंने ऋनुभव किया कि उनका बड़ा पुत्र राज्यभार संभालने में श्रीर प्रजापालने में पूर्णरूप से समर्थ होगया है तो वे राज्य-भार उस को सौंप कर श्रीर स्वयं सव कुछ त्थाग करके चले गये श्रीर तपश्चर्या करने लगे। इस प्रकार ग्रनादि परंपरा से चली ग्राई अमण सरकृति के निर्माण में ब्रादितीथंकर श्री ऋषभ देव स्वामी का कितना हाथ है यह पाठक स्वयं ग्रन्मान कर सकते हैं।

# श्रमण संस्कृति की महानता।

इस प्रकार अमग्रा संस्कृति का वाह्य रूप लोगों को भले ही त्राकर्षण करने वालान लगे किन्तु उस का ग्रान्तरिक स्वरूग बड़े ही महत्त्व का है। त्रान्तारेक स्वरूप के महत्त्व का कारण यही है कि इसकी त्राधारशिला त्राध्यात्मिकता है। संसार की ग्रन्थ संस्कृतियां वाह्या-डम्बर, टीप टाप भोतिकवाद, राजनैतिक चातुर्य स्रोर कूटनीतिज्ञता में विश्वान करती हैं किन्तु अमण संस्कृति वाह्यरूप में सरलता, निःस्पृहता ग्रीर ग्रहिसा में विश्वास करती है। अमगा संस्कृति की नींव ग्राध्य-त्मि कता, तपस्या, त्याग, सत्य त्रीर विश्व प्रेम पर रक्खी गई है । पं० श्री राजीविनोचन जी त्राग्निहोत्री ने जो भाग्तीय संस्कृति पर निम्न-लिखित पंक्तियां लिखी हैं वे श्रमण संस्कृति पर पूर्णरूप से घटित होती हैं:- \*

" संसार के सभी प्राणियों को ब्रात्मवत् मान कर उन से प्रेम, करुणा, उपकार; चुमा, त्रहिसा, त्रौर सहिष्णुता का भाव

### \* हि सं. ग्रं. पू० ४१० |

### ( २०६ )

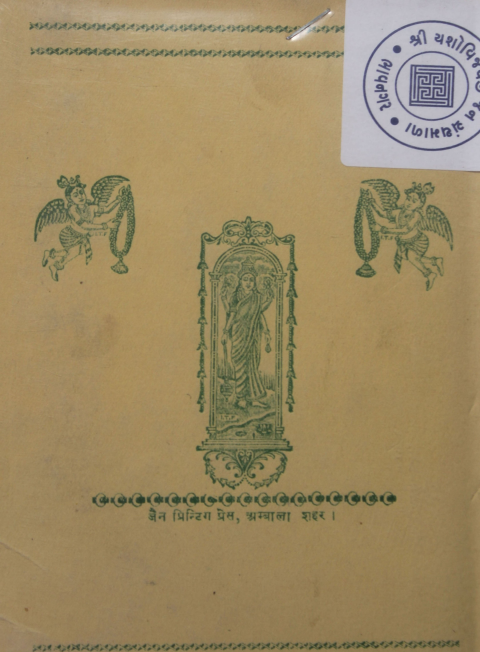
रखना, उन के लिये अपने व्यक्तिगत जीवन के स्वार्थ, सुखोपभोग की लालसा; यश और प्रतिष्टा की चाह का परित्याग करना, दूसरे के विनाश में अपना निर्माण देखने की लिप्सा समाप्त करना, घृणा, विद्वेष, अमहिष्णुता और मतान्धता को अपने जीवन में न आने देना तथा सामाजिक जीवन में भी उसे न फैलने देना; इन्द्रियों को संयम में कसकर अन्तः करण कौ पवित्रता की और बढ़ना. सत्त्वशुद्धि के लिये हो उपयुक्त जीवन-प्रणालीका निर्माण करना और द्वन्दों से ऊपर उठते हुए निष्काम भाव से कर्म करने की च्यता प्राप्त करना यही भारतीय संस्कृति है। मनुष्य की पशुता मिटाकर उसे मानव बनाना और किर ईअग्रवक्ती आे। उसे पुरस्तर करना भारतीय संस्कृतिका कार्य है।"

इस प्रकार आध्कारिक, राजनैतिक और सामाजिक आदि सभी जोवतके च्चेत्रों से अनग्र पंस्कृति विश्व को अन्य संस्कृतियों में बहुत ऊँचा स्थान (खती है। पांच महात्रतों के संच्चित विवर्ण से ही पाठक भली भाँति समफ गए होंगे कि अमण संस्कृति में मानव जीवन को अधो-गतिकी त्योर लेजाने वाले हिंसा, श्रसत्य, श्रनधिकार चेष्टा, ग्रसंयम और दृष्णा का कितना विगेध किया गया है। संसार में व्यापक रूपसे फैली हुई विषमता, रार्धा, कलइ और अशा क्त को मिटानेके लिये अमण संस्कृति ने विश्वके सामने श्रहिसा, सत्य, समानत, संयम और स्थान के श्रादर्शों को रक्खा है। इन श्रादर्शों पर चलने से ही विश्व में शान्ति का साम्राज्य स्थापित हो सकता है और मानव जाति स्थात्म कल्याण की श्रोर वट सकती है।



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com