Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

## ।। कोबातीर्थमंडन श्री महावीरस्वामिने नमः।।

।। अनंतलब्धिनिधान श्री गौतमस्वामिने नमः।।

।। गणधर भगवंत श्री सुधर्मास्वामिने नमः ।।

।। योगनिष्ठ आचार्य श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

।। चारित्रचूडामणि आचार्य श्रीमद् कैलाससागरसूरीश्वरेभ्यो नमः।।

# आचार्य श्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर

## पुनितप्रेरणा व आशीर्वाद

राष्ट्रसंत श्रुतोद्धारक आचार्यदेव श्रीमत् पद्मसागरसूरीश्वरजी म. सा.

## जैन मुद्रित ग्रंथ स्केनिंग प्रकल्प

ग्रंथांक: १



## श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र

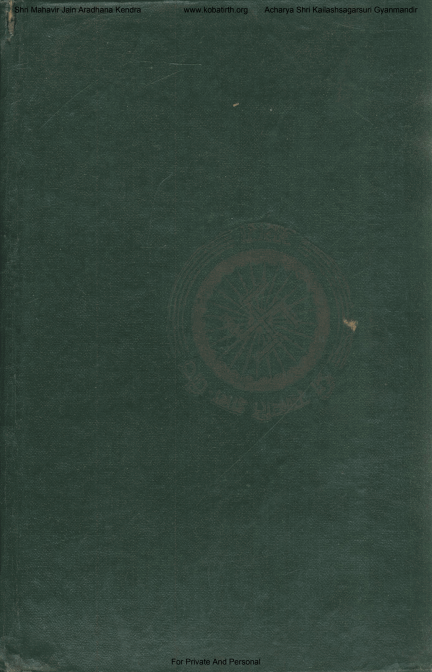
आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-३८२००७ (गुजरात) (079) 23276252, 23276204

फेक्स : 23276249

Websiet: www.kobatirth.org
Email: Kendra@kobatirth.org

### शहर शाखा

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर शहर शाखा आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर त्रण बंगला, टोलकनगर परिवार डाइनिंग हॉल की गली में पालडी, अहमदाबाद – ३८०००७ (079) 26582355



## श्रागम साहित्य-रत्न-माला का द्वितीय रत

# श्रमगा-सूत्र

[ आवश्यक दिग्दर्शन, मूल, अर्थः विवेचन सहित ]

लेखक

श्रद्धेय जैनाचार्य पूज्य श्री पृथ्वीचन्द्रजी महाराज के सुशिष्य उपाध्याय मुनि श्री श्रमरचन्द्रजी महाराज



्सन्म्ति ज्ञान-पीठ, आगरा

श्काशक— सन्मति ज्ञान पीठ लोहामरडी; श्रागरा

> प्रथम प्रवेश सं• २००७ मूल्य—सादे पाँच स्पर्वे

> > मुद्रक— जगदीशप्रसाद श्रप्रवालं, एम॰ ए॰ बी॰ कॉम॰, दी एज्यूकेशनल प्रेस, भागरा

# स म पं ग

जं तप श्रीर त्याग के उज्ज्वल प्रतीक थे, जिनके मन, वचन, कर्म से सदा विवेक का प्रकाश जगमगाता था, जिनका संयम माया की छाया से परे था, जिनकी साधना, श्रादर्श साधना थी, उन महास्थविर, पवित्रात्मा, दिवंगत चमा भमण श्री नाथूलालजी महाराज की सेवा में सादर समिक स म पिंत

## स्नेह-स्मृति

श्राचार्य मोतिरामस्य, श्रीमतः स्वर्गवासिनः । स्मृतौ तत्स्नेह-पात्रेण, कृतिरेषा प्रकाशिता॥

## धन्यवाद

श्रीयुत हेमचन्द्रजी जैन सदर बाजार देहली के हम कृतन्न हैं कि उन्होंने बड़े ही स्नेह भाव से श्रमण सूत्र के प्रकाशन के लिए ७३०) ६० का सुन्दर कागज संस्था को ऋपैंगा किया, जिसके फलस्वरूप श्रमण सूत्र मुद्रित रूप में इतना शीघ्र जनता तक पहुँच सका।

श्री हेमचन्द्र जी हमारे जैन समाज के उत्साही युवक हैं, सुन्दर विचारक हैं श्रीर देहली नगरपालिका समा (म्युनिसिपल कंमेटी) के माननीय सदस्य हैं। जैन संसार श्रापसे भविष्य में बड़ी श्राशाएँ रखता है। हम श्रापके महान भविष्य के लिए मंगल कामना करते हैं।

—मन्त्री, सन्मति ज्ञानपीठ त्रागरा

## प्रकाशकीय निवेदन

साहित्य समाज का दर्पण होता है। दर्पण का कार्य वस्तु का वास्तिबिक रूप में दर्शन कराना है। मनुष्य जैसा होगा, उसका प्रतिबिक्त भी दर्पण में वैसा ही होगा। साहित्य रूपी दर्पण में समाज अपना यथार्थ दर्शन पा लेता है। वह जान सकता है कि मैं क्या हूँ ? मैंने अपनी तक क्या प्रगति की है ? मेरा रूप सुरूप है या कुरूप ?

साहित्य की महत्ता श्रीर विशालता पर ही समाज की उपयोगिता श्राधारित रहती है। साहित्य समाज, धर्म श्रीर संस्कृति का प्राणाधार है। साहित्य की उपेदा करके समाज, धर्म श्रीर संस्कृति जीविज नहीं रह सकती। विना प्राण के शरीर जैसे शव कहलाता है, उसी प्रकार साहित्य शरूत्य समाज की भी स्थिति है। सत्साहित्य समाज के जीवित होने का चिह्न है।

इसी शुभ लद्य की पूर्ति के लिए ज्ञान पीठ ने मौलिक साहित्य प्रकाशित करने का दृढ़ संकल्प किया है। स्वल्प काल में ही उसने श्रपनी उपयोगिता सिद्ध करने में सफलता प्राप्त की है श्रीर समाज को ठोस साहित्य प्रदान करके जनता की बौद्धिक चेतना को स्फूर्ति एवं जागृति प्रदान की है। ज्ञानपीठ के प्रकाशनों की सर्विषयता का श्रनुमान पाठक-गण मासिक, पाद्धिक श्रीर साप्ताहिक पत्रों की समालोचनाश्रों पर से लगा सकते हैं।

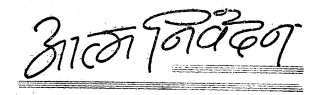
उन्हीं प्रकाशनों की श्रृह्धला में त्याज हम श्रद्धेय उगध्यायजी का श्रमण सूत्र लेकर उगित्यत हो रहे हैं। श्रमण सूत्र क्या है, उसका क्या महत्त्व है, त्यौर उस महत्त्व के प्रकटीकरण में उपाध्यायश्रीजी ने क्या कुछ

## [ २ ]

लिखा है, ये सब श्राप पुस्तक पढ़कर जान सकेंगे। हम स्वयं श्रपनी श्रोर से इस सम्बन्ध में क्या लिखें? उपाध्याय श्रीजी ने हमारे समाज को नई भाषा में नया चिन्तन देने का जो महान् उपक्रम किया है, उसे भविष्य की परम्परा कभी भूल न सकेगी। उपाध्याय श्रीजी के विराट श्रध्ययन की छाया; उनके ग्रन्थों में स्पष्ट रूप से परिलक्ति होती है।

श्रमण सूत्र के मुद्रण का कार्य बड़ी शीव्रता में हुन्ना है। इचर मुद्रण चल रहा था श्रीर उधर साथ-साथ लेखन भी चलता था। इघर दो महीने से उपाध्याय श्रीजी का स्वास्थ्य भी ठीक नहीं रहा है। इस विचित्र स्थिति में सम्भव है मुद्रण एवं संशोधन सम्बन्धी कुछ भूलें रही हों, पाठक उनके लिए हमें चमा करेंगे।

सन्मति शान-पीठ लोहामराडी, श्रागरा विनीत— रतनलाल जैन



श्रमण सूत्र' श्रमण धर्म की साधना का मूत्र प्राण है। जैन श्रमण का जो कुछ भी श्राचार दयवहार है, जीवन प्रवाह है, उसका संज्ञित स्वरूप दर्शन श्रमण सूत्र के द्वारा हो सकता है। यही कारण है कि प्रति दिन प्रातः श्रीर सायंकाल प्रस्तुत सूत्र का दो बार नियमेन पाठ, प्रत्येकसाधु श्रीर साथंवी के लिए श्रावश्यक है। यह जीवन शुद्धि श्रीर दोष प्रमार्जन का महा सूत्र है। श्रमण साधक कितना ही श्रम्यासी हो, परन्तु यदि उसे श्रमण सूत्र का ज्ञान नहीं है तो समस्तना चाहिए कि बह कुछ नहीं जानता। श्रमण सूत्र का ज्ञान, एक प्रकार से साधक के लिए श्रावश्यनी श्रात्मा का ज्ञान है।

जो सूत्र इतना महान् एवं इतना उच्च है, दुर्भाग्य से उस पर श्रुच्छी तरह लच्य नहीं दिया गया। सूत्र पाठ केवल रट लिए जाते हैं, न पाठ शुद्धि ही होती है श्रोर न ऋर्थ ज्ञान। श्रोधसंज्ञा के प्रवाह में पड़कर अमण सूत्र का रूप इतना विकृत कर दिया गया है कि देखकर इदय में महती पीड़ा होती है।

मैं बहुत दिनों से इस श्रोर कुछ लिखने का विचार करता रहा हूँ। सामायिक सूत्र लिखने के बाद तो मुफे साधुवर्ग की श्रोर से भी परिणा मिली कि ऐसा ही कुछ साधु प्रतिक्रमण पर भी लिखा जाय। मैंने कुछ लिखा भी। श्रोर मेरा जब यह लेख व्याख्यान बाचस्त्रति श्रद्धेय श्री

## [ ? ]

मदन मुनिजी ने देखा तो ऋष बड़े ही प्रभावित हुए । उनकी ऋषेर का आग्रह हुआ कि इसे शीघ से शीघ पूरा कर दिया जाय । परन्तु ऋष जानते हैं जैन भिन्नु की 'जीवनचर्या' कहीं एक जगह जमकर बैठने की नहीं है । यहाँ चतुर्मास में ही थोड़ा बहुत लिखने का कार्य हो सकता है । फिर सब जगह प्राचीन ऋषेर नवीन पुस्तक सामग्री भी तो नहीं मिल पाती है । विना प्रामाणिक ऋषार लिए केवल कल्पना के भरोसे कलम को ऋषो बढ़ाना, ऋषजकल मुक्ते पसन्द नहीं रहा है । यही कारण है कि अमण सूत्र के लेखन का कार्य यथाशीघ प्रगति नहीं कर सका ।

श्रवकी बार श्रागरा में कुछ दिन ठहरना हुआ तो विचार श्राया कि वह कार्य पूरा कर दूँ। यहाँ साधन-सामग्री भी उपलब्ध थी। कुछ दिन तो कार्य ठीक चलता रहा। परन्तु इधर दो महीने से मैं बरावर श्रस्वस्थ रहा। सिरदर्द ने इतना तंग किया है कि श्रिधिक क्या लिखूँ? ये पंक्तियाँ भी सिरदर्द की दुःस्थित में ही लिखी जा रही हैं। हाँ, तो कुछ दिन लेखन कार्य बन्द भी रक्खा, पर कुछ विशेष स्वास्थ्य लाभ न हुआ। श्रीर इसी बीच ब्यावर संघ का श्रत्याग्रह होने से वहाँ के चातुर्मास के लिए स्वीकृति दे दी। श्रव प्रश्न यह श्राया कि जैसे भी हो कार्य पूर्ण किया जाय, श्रन्यथा श्रधूरा ही छोड़कर विहार करना होगा।

हाँ, तो सिर दर्द होते हुए भी लिखने में जुटना पड़ा। इधर लिखता या और उधर मृद्रण बड़ी तीत्र गित से चल रहा था। इस बार बड़ी विकट स्थित में मुक्ते गुजरना पड़ा है। अतः मैं जैसा चाहता था, अप्रथम मेरे साथी मुक्ते जैसा चाहते थे, वैसा तो में नहीं लिख सका हूँ। आरम्भ में ही अपनी दुर्वलता के लिए चमा याचना कर लेता हूँ। फिर भी कुछ लिखा गया है। केवल 'न' से कुछ 'हाँ' अच्छी ही होती है। हाँ, तो मैं लिख गया हूँ। अपन क्या है, कैसा है, यह सब विचार करना, पाठकों का काम है। सम्भव है कहीं इधर-उधर लिखा गया हो, मूल की भावनाएँ स्पष्ट न हो पाई हों, विपर्यास भी हुआ हो, उन सबके लिए मुक्ते आशा है आत्मीयता की पवित्र भावना से सूचनाएँ मिलेंगीं और

## [ १ ]

मैं शुद्ध हृदय से उन पर विचार करूँगा एवं भूल को भूल मानूँगा। भूल स्वीकार करने में न मुक्ते कभी संकोच रहा है श्रीर न श्रव है। हाँ, भूल यदि वस्तुतः भूल हो तो !

स्रावश्यक दिग्दर्शन मैं स्राच्छी तरह लिखना चाहता था। इस स्रोर मैंने प्रारम्भ से ही विस्तार की भूमिका भी स्रपनाई थी। परन्तु दुर्भाग्य से स्वास्थ्य ने साथ श्राच्छा नहीं दिया. फलतः मुक्ते मन मारकर भी सिमटना पड़ा। त्रावश्यक पर मैं खुलकर चर्चा करना चाहता था. वह इच्छा पूर्ण न हो सकी। खैर, कोई बात नहीं। मैं भविष्य के प्रति सदा ही स्त्राशावादी रहा हूँ। कभी समय मिला तो मैं इस विषय पर बहुत श्रच्छी सामग्रं। लेकर उपस्थित होऊँ गा । इतने समय तक चिन्तन को श्रीर श्रधिक श्रवकाश मिल सकेगा, फलतः श्रध्ययन श्रपनी स्थिति को श्रीर श्रधिक सुदृढ़ बना सकेगा।

प्रस्तुत श्रमण सूत्र के सम्पादन में मेरा क्या है ? मेरा तो केवल अम है इधर-उधर से बटोरने का ऋौर उसे व्यवस्थित रूप देने का। प्राचीन त्रागम साहित्य त्रीर जैनाचार्यों का विचार-प्रकाश ही मेरे लिए पथ पदर्शक बना है। स्राचार्य भद्रबाहु स्वामी, स्राचार्य हरिभद्र श्रीर त्राचार्य जिनदास त्रादि का तो मुक्त पर बहुत ही त्राधिक ऋगा है। श्रीर इधर जैनजगत के ख्यातनामा महान् दार्शनिक परिडत सुखलालजी का पञ्च प्रतिक्रमण एवं स्थानक वासी जैन समाज के सुप्रसिद्ध ज्ञानाचार के साधक साहित्यप्रेमी श्रीमैं इदानजी सेठिया बीकानेर का बोलसंग्रह भी यत्रतत्र पथ प्रदर्शक रहा है। उक्त ग्रन्थों श्रीर ग्रन्थकारों का खासा श्राच्छा ऋण मेरी स्मृति में है। प्रत्यत्न या परोत्न किसी भी रूप में किसी की किसी भी कृति से किसी भी प्रकार का सहयोग मिला हो तो मैं उन सब महानुभावों का कृतज्ञ हैं।

भूमिका ही तो है, ऋधिक लिखने से क्या लाभ ? फिर भी पाठक क्तमा करेंगे, मैं अपने कुछ स्नेही सहयोगियों को समृति में ले आना चाहता हूँ । श्रद्धेय जैनाचार्य गुरुदेव पूज्य श्री पृथ्वीचन्द्रजी महाराज का

## [ \* ]

श्राशीर्वाद, व्याख्यानवा चस्पति श्रद्धेय श्री मदन मुनि जी एवं योगनिष्ठ श्रीरामजीलालजी म० की उत्साह पूर्ण मश्चर प्ररेणा, श्री बलवन्त मुनि जी का विलम्ब होते रहने के लिए समय समय पर उलहना, मेरे चिर स्नेही गुरु भाता श्री श्रमोलकचन्दजी का पद-पद पर सहयोग एवं परामर्श, मेरे भिय शिष्ययुगल श्री विजय मुनि श्रीर सुरेश मुनिजी का महकार ही मुक्ते परतुत विशाल-लेखन कार्य की पूर्ति पर पहुँचा सका है। श्रीर जैन सिद्धान्त सभा के संस्थापक श्री नगीनदास गिरधरलाल सेठ बम्बई श्रीर श्री दयालचन्द्र जी चोरडिया रोशन महल्ला श्रागरा की श्रोर से मिलने वाली साहित्य सामग्री श्रादि का सहयोग भी परतुत कार्य के साथ स्मृति में रहेगा। सन्यतिज्ञान पीठ के महामन्त्री सेठ रतनलाल जी की सेवा तो श्रपनी निजी बात है, वह भुलाई ही कैसे जा सकती है ? प्रिय श्रात्म-बन्धुश्रो ! तुम सब का सहयोग भविष्य के लिए भी यथावसर प्रस्तुत रहे, यही मङ्गल कामना।

श्रागरा चेत्र पूर्णिता सं० २००७

—अमर धुनि



| विषय        |                               | पृष्ठांक  |       |             |
|-------------|-------------------------------|-----------|-------|-------------|
| श्रावश्यक   | दिग्दर्शन                     |           | *     |             |
| 8           | मानव-जीवन का महत्त्व          | ••••      | ****  | <b>१</b>    |
| ર           | मानव-जीवन का ध्येय            | ••••      | ****  | 48          |
| . 3         | सच्चे मुख की शोध              | ••••      | ****  | २८          |
| ¥           | श्रावक-धर्म                   | ••••      | ***** | ३ <b>६</b>  |
| પ્          | श्रमण्-धर्म                   | ••••      | ****  | પ્રર        |
| Ę           | 'श्रमण्' शब्द का निर्वचन      | ••••      | ****  | ७३          |
| છ           | <b>त्र्यावश्यक का स्वरू</b> प | ••••      | ****  | <b>८</b> १  |
| ς '         | ग्रावश्यक का निर्वचन          | ****      | ••••  | ⊏३          |
| 3           | श्चावश्यक के पर्थाय           | ••••      | ••••  | ८६          |
| १∙          | द्रव्य श्रीर भाव श्रावश्यक    | ****      | •••   | 22          |
| ११          | त्रावश्यक के छुः प्रकार       | ••••      | ••••  | 03          |
| <b>१</b> २  | सामायिक स्त्रावश्यक           | ****      | ••••  | ६३          |
| १३          | चतुर्विशति स्तव श्रावश्यक     | ****      | ••••  | १०५         |
| ? <i>४</i>  | वन्दन स्थावश्यक               |           | ****  | ११०         |
| <b>દ્</b> પ | प्रतिक्रमण श्रावश्यक          | ••••      | ****  | <b>१</b> १८ |
| <b>१</b> ६  | कायोत्सर्ग त्र्यावश्यक        | ••••      | ••••  | <b>१</b> २६ |
| . `<br>१७   | प्रत्याख्यान श्रावश्यक        | ****      | ****  | શ્કર્       |
| १८          | ग्रावश्यकों का कम             | ••••      | ••••  | १५०         |
| <b>१</b> ६  | ग्रावश्यक से लौकिक जीवन व     | ती शुद्धि | ****  | ः१५३        |

| २०         | <b>त्रावश्यक का ग्रा</b> ध्यात्मिक | <b>फ्ल</b> | ••••  | १५४            |
|------------|------------------------------------|------------|-------|----------------|
| २१         | प्रतिक्रमण जीवन की एक र            | हपता       | ****  | १५८            |
| २२         | प्रतिक्रमणः जीवन की डाय            | ारी ***    | ****  | १६५            |
| २३         | प्रतिक्रमणः श्रात्मपरीद्गण         | ••••       | ****  | १६८            |
| २४         | प्रतिक्रमगः तीसरी स्त्रीपध         | ••••       | ****  | १७५            |
| રપ         | प्रतिक्रमणः मिच्छामि <b>दुक्क</b>  | ड़ं '''    | ****  | १७६            |
| <b>२</b> ६ | मुद्रा                             | ****       | ****  | १८६            |
| २७         | प्रतिक्रमण पर जन-चिन्तन            | ****       | ****  | १=६            |
| २८         | <b>प्रश्</b> नोत्तरी               | ****       | ****  | २०१            |
| श्रमण-सू   | त्र                                |            |       | <b>१</b> —-२६८ |
| ?          | नमस्कार-सूत्र                      | ****       | ****  | १              |
| २          | सामायिक-सूत्र                      | ****       | •••   | १६             |
| ₹          | मंगल-सूत्र                         | ••••       | ****  | રપૂ            |
| ጸ          | उत्तम-सूत्र                        | ••••       | • • • | ३१             |
| પ્         | शरण-सूत्र                          | ••••       | ••••  | ३६             |
| ६          | संदिप्त प्रतिक्रमण-सूत्र           | ••••       | ****  | ४३             |
| ૭          | ऐर्यापथिक-सूत्र                    | •••        | ****  | પ્રર           |
| 5          | शय्या-सूत्र                        | ••••       | ****  | ६७             |
| 3          | गोचरचर्या <del> स</del> ूत्र       | ••••       | ***   | ৬५             |
| ₹•         | काल-प्रतिलेखना- <b>स्</b> त्र      | ****       | •••   | १३             |
| . 41       | श्रसंयम-सूत्र                      | ***        | •••   | १०७            |
| <b>१</b> २ | बन्धन-सूत्र                        | ••••       | ****  | - ११०          |
| • १३       | दग्ड-सूत्र                         | ••••       | ••••  | - ११४          |
| . \$8      | गुप्ति-सूत्र                       | ****       | ****  | . ११६          |
| १५         | शल्य-सूत्र                         | ****       | ••••  | 315            |
| १६         | गौरव-सूत्र                         | ****       | ••••  | े <b>१२२</b>   |
| 20         | बिराधना-सूत्र                      | ****       | ****  | <i>-१२</i> ४   |

|      |         | [.                              | ŧ             | ].   |            |                |
|------|---------|---------------------------------|---------------|------|------------|----------------|
|      | १८      | कषाय-सूत्र                      |               | **** | ••••       | १२६            |
|      | 38      | संशा-सूत्र                      |               | •••• | ••••       | १२६            |
|      | २०      | विकथा सूत्र                     |               | **** | ****       | <b>१</b> ३२    |
|      | २१      | ध्यान-सूत्र                     |               | **** | ****       | <b>१</b> રૂપ   |
|      | २२      | किया-सूत्र                      |               | •••• | ****       | १३६            |
|      | ₹ ३     | काम-गुण-सूत्र                   |               |      | ••••       | १४२            |
|      | रे४     | महावत-सूत्र                     |               | **** | ****       | १४५            |
|      | રપૂ     | समिति-सूत्र                     |               | ***  | ••••       | १४६            |
|      | २६      | जीवनिकाय सूत्र                  |               | **** | ****       | १५३            |
|      | २७      | लेश्या-सूत्र                    |               | •••• | ••••       | १५६            |
|      | रु⊏     | भयादि-सूत्र                     |               |      | ••••       | १६०            |
|      | 38      | प्रतिशासूत्र                    |               | •••• | ****       | <b>૨१</b> ૨    |
|      | ३०      | चामणा-सूत्र                     |               | •••• | ••••       | २५८            |
|      | 3 ?     | उपसंहार सूत्र                   |               | **** | ****       | २६५            |
| प्रि | रेशिष्ट |                                 |               |      | <b>੨</b> : | ६६-४४३         |
| 8    |         | शावर्त गुरुवन्दन <sub>-सृ</sub> | ন্ত্র         |      | `          | <b>२७०</b>     |
| ર    |         |                                 | 7.            |      | 30         | ₹ <b>–</b> ३४० |
| `    |         | ,                               |               |      | \`         | , 70,          |
|      | १       | न्मस्कार-सहित-सूत्र             |               | •••  | ****       | ₹ • ₹          |
|      | २       | पौरुषी-सूत्र                    |               | **** | ****       | ₹05            |
|      | ३       | पूर्वार्ध-सूत्र                 |               | •••• | ****       | ₹१३            |
|      | ४       | एकाशन-सूत्र                     |               | **** | ****       | ३१६            |
|      | ધ્      | एकस्थान- <b>स्</b> त्र          |               | •••• | ••••       | <b>३</b> २१    |
|      | દ્      | श्राचाम्ल-सूत्र                 | ÷             | •••• | ****       | ३२४            |
|      | . 6     | श्रमकार्थ-उपवास-स               | <b>र्</b> त्र |      | ****       | ३२⊏            |
|      |         | दिवस-चरिम-सूत्र                 |               | •••• | ****       | ३३ <b>१</b>    |
|      | 3       | श्चभिग्रह-सूत्र                 |               | •••• | ****       | ३३४            |

|   | १०         | निर्विकृतिक-सूत्र           | ****  |      | ३३५  |
|---|------------|-----------------------------|-------|------|------|
|   | <b>१</b> १ | प्रत्याख्यान-पारणा सूत्र    | ****  | **** | ३३८  |
| 3 | संस्ता     | <b>ार-पौरुषी-सूत्र</b>      |       | * 1  | ३४१  |
| 8 | शेप-स      | रूत्र                       |       | ३४०- | ३६७  |
|   | १          | सम्यक्त्व-सू र              | ****  | **** | ३५०  |
|   | ર          | गुर-गुण-स्मरण-सूत्र         | ••••  | •••• | ३५१  |
|   | ₹          | गुर-वन्दन-सूत्र             | ••••  | •••  | ३५२  |
|   | 8          | <b>श्रालोचना-स</b> ा        | ••••  | •••• | ३५४  |
|   | પ્ર        | उत्तरीकरण-सूत्र             | ••••  | **** | ३५५  |
|   | દ્         | श्रागार-सूत्र               | •••   | •••  | ३५६  |
|   | હ          | चतुर्विशतिस्तव-सूत्र        | •••   | •••  | ३५६  |
|   | 5          | प्र णिपात-सूत्र             | •••   | •••  | ३६३  |
| ĸ | संस्कृ     | तच्छायाऽनुवाद               |       |      | ३३⊏  |
| Ę | श्रति      | चार-श्रालोचना               |       |      | ३६५  |
| 6 | परमे       | ष्ठि-वन्दन                  |       |      | ४०४  |
| 5 | बोल-       | संप्रह                      |       | ४०६. | -88° |
|   | \$         | प्रतिलेखना की विधि          | • • • | •••  | 308  |
|   | २          | श्रपमाद-प्रतिलेखना          | •••   | •••  | ४१०  |
|   | ३          | प्रमाद-प्रतिलेखना           | •••   | ***  | ४१०  |
|   | 8          | श्राहार'करने के छः कारण     | ••••  | •••• | ४११  |
|   | પ્         | श्राहार त्यागने के छः कारण  | ****  | **** | ४१२  |
|   | Ę          | शिद्याभिलाषी के श्राठ गुण   | ****  | **** | ४१२  |
|   | ৩          | उपदेश देने योग्य श्राठ बाते | ····  | **** | ४१२  |
|   | 5          | भिद्या की नौ कोटियाँ        | ****  | **** | ४१३  |
|   | 3          | रोग की उत्पत्ति के नी कारक  | Ų     | **** | 883  |
|   | ξ •        | समाचारी के दश प्रकार        | ****  | •••  | ४१४  |
|   |            |                             |       |      |      |

| ११                                      | साधु के योग्य चौदह प्रकार       | का दान | **** | ४१५ |
|-----------------------------------------|---------------------------------|--------|------|-----|
| १२                                      | कायोत्सर्गं के उन्नीस दोष       | ••••   | **** | ४१६ |
| १३                                      | साधु की ३१ उपमाएँ               | ••••   | •••• | ४१= |
| १४                                      | वत्तीस श्रस्वाध्याय             | ••••   | **** | ४२२ |
| १५                                      | वन्दना के बत्तीस दोष            | ****   | •••  | ४२६ |
| १६                                      | तेतीस स्राशातनाएँ               | ••••   | **** | ४२६ |
| १७                                      | गोचरी के ४७ दोष                 | ****   | •••  | ४३१ |
| ₹≒                                      | चरण-सप्तति                      | ****   | •••• | ४३५ |
| 38                                      | <b>क</b> रण-सप्तति              | ****   | **** | ४३५ |
| २०                                      | चौरासी लाख जीव योनि             | ****   | **** | ४३६ |
| २१                                      | पाँच व्यवहार                    | •••    | **** | ४३७ |
| २२                                      | <b>त्र</b> ठारह हजार शीलाङ्ग रथ | ****   | •••  | 880 |
| विवेचनादि में प्रयुक्त प्रन्थों की सूची |                                 |        |      |     |

# ऋावश्यक-दिग्दर्शन

## : ? :

## मानव-जीवन का महत्त्व

जब हम त्रापनी श्राँखें खोलते हैं श्रीर इधर-उधर देखने का प्रयक्त करते हैं तो हमारे चारों श्रोर एक विराट संसार फैला दिखलाई पड़ता है। बड़े-बड़े नगर बसे हुए हैं श्रीर उनमें खासा श्रच्छा त्फान जीवन-संघर्ष के नाम पर चलता रहता है। दूर-दूर तक विशाल जंगल श्रौर मैदान हैं, जिनमें हजारों लाखों वन्य पशु पत्ती श्रापने त्तुद्र जीवन की मोह-माया में उलके रहते हैं। ऊँचे-ऊँचे पहाड़ हैं, नदी नाले हैं, भील हैं, समुद्र हैं, सर्वत्र श्रास्त्रास जीव-जन्त श्रापनी जीवन यात्रा की दौड़ लगा रहे हैं। ऊपर श्राकाश की श्रोर देखते हैं तो वहाँ भी सूर्य, चन्द्र नत्त्र श्रीर तारों का उज्ज्वल चमकता हुश्रा संसार दिन-रात श्रविराम गति से उदय-श्रस्त की परिक्रमा देने में लगा हश्रा है।

यह संसार इतना ही नहीं है, जितना कि हम आँखों से देख रहे हैं या इधर-उधर कानों से सुन रहे हैं। हमारे आँख, कान, नाक, जीभ और चमड़े की जानकारी सीमित है, अत्यन्त सीमित है। आखिर हमारी इन्द्रियाँ क्या कुछ जान सकती हैं? जब हम शास्त्रों को उठाकर देखते हैं तो आश्चर्य में रह जाते हैं। असंख्य द्वीप समुद्र, असंख्य नारक और असंख्य देवी देवताओं का संसार हम कहाँ आँखों से देख पाते हैं? उनका पता तो शास्त्र द्वारा ही लगता है। अहो कितनी बड़ी है यह दुनिया!

₹

## श्रावश्यक दिग्दर्शन

हमारे कोटि-कोटि बार ऋभिवन्दनीय देवाधिदेव भगवान् महावीर स्वामी ने, देखिए, विश्व की विराटता का कितना सुन्दर चित्र उपस्थित किया है ?

गौतम पूछते हैं — "भन्ते ! यह लोक कितना विशाल है ?"

भगवान् उत्तर देते हैं—"गौतम! असंख्यात कोड़ा-कोड़ी योजन पूर्व दिशा में, असंख्यात कोड़ा-कोड़ी योजन पश्चिम दिशा में, हसी प्रकार असंख्यात कोड़ा-कोड़ी योजन दिल्ला, उत्तर, ऊर्ध्व और अधोदिशा में लोक का विस्तार है।" —भगवती १२, ७, सू॰ ४५७।

गौतम प्रश्न करते हैं--"मंते ! यह लोक कितना बड़ा है ?"

भगवान् समाधान करते हैं—"गौतम! लॉक की विशालता को समभने के लिए कल्पना करों कि एक लाख योजन के ऊँचे मेर पर्वत के शिखर पर छः महान् शिक्तशाली ऋदिसंपन्न देवता बैठे हुए हैं श्रीर नीचे भूतल पर चार दिशाकुमारिकाएँ हाथों में बलिपिंड लिए चार दिशाश्रों में खड़ी हुई हैं, जिनकी पीठ मेर की श्रोर है एवं मुख दिशाश्रों की श्रोर।"

- "उक्त चारों दिशाकुमारिक। एँ इधर श्रपने बलिपिडों को श्रपनी-श्रपनी दिशाश्रों में एक साथ फेंक्ती हैं श्रोर उधर उन मेरिशिखरस्थ छः देवताश्रों में से एक देवता तत्काल दौड़ लगाकर चारों ही बलिपिडों को भूमि पर गिरने से पहले ही पकड़ लेता है। इस प्रकार शीघगति वाले वे छहों देवता हैं, एक ही नहीं।"
- "उपर्युक्त शीघ्र गति वाले छहां देवता एक दिन लोक का स्नन्त मालूम करने के लिये कमशः छहां दिशास्त्रों में चल पड़े । एक पूर्व की स्नोर तो एक पश्चिम की स्नोर, एक दिव्या की स्नोर तो एक उत्तर की स्नोर, एक ऊपर की स्नोर तो एक नीचे की स्नोर । स्नपनी पूरी गति से एक पल का भी विश्राम लिए विना दिन रात चलते रहे, चलते क्या उड़ते रहे ।"

### मानव जीवन का महत्त्व

3

— "जिस चण देवता मेरुशिखर से उड़े, कल्पना करो, उसी चण किसी गृहस्थ के यहाँ एक हजार वर्ष की श्रायु वाला पुत्र उत्पन्न हुन्ना । कुछ वर्ष पश्चात् माता पिता परलोकवासी हुए । पुत्र बड़ा हुन्ना श्रोर उसका विवाह होंगया । वृद्धावस्था में उसके भी पुत्र हुन्ना श्रोर बूढ़ा हजार वर्ष की श्रायु पूरी करके चल बसा।"

गौतम स्वामी ने चीच में ही तर्क किया—"भन्ते ! वे देवता, जो यथाकथित शीघ्र गति से लोक का ख्रान्त लेने के लिए निरन्तर दौड़ लगा रहे थे, हजार वर्ष में क्या लोक के छोर तक पहुँच गए ?''

भगवान् महाबीर ने वस्तुस्थिति की गम्भीरता पर बल देते हुए कहा—"गौतम, स्रभी कहाँ पहुँचे हैं? इसके बाद तो उसका पुत्र, फिर उसका भी पुत्र, इस मकार एक के बाद एक एक हजार वर्ष की स्रायु वाली सात पीढ़ी गुजर जायँ, इतना ही नहीं, उनके नाम गोत्र भी विस्मृति के गर्भ में विलीन हो जायँ, तब तक वे देवता चलते रहें, फिर भी लोक का स्रन्त नहीं प्राप्त कर सकते। इतना महान् स्रौर विराट् है यह संसार।"—भगवती ११, २०, सू० ४२१।

जैन साहित्य में विश्व की विराटता के लिए चौदह राजु की भी एक मान्यता है। मूल चौदहराजु और वर्ग कल्पना के अनुसार तीन सौ से कुछ अधिक राजु का यह संसार माना जाता है। एक व्याख्या-कार राजु का परिमाण बताते हुए कहते हैं कि कोटिमण लोहे का गोला यदि ऊँचे आकाश से छोड़ा जाय और वह दिन रात अविराम गति से नीचे गिरता-गिरता छह मास में जितना लम्बा मार्ग तय करे, वह एक राजु की विशालता का परिमाण है।

े विश्व की विराटता का अब तक जो वर्णन आपने पढ़ा है, सम्भव है, आपकी कल्पना शिक्त को स्पर्श न कर सके और आप यह कह कर आपनी बुद्धि को सन्तोष देना चाहें कि—'यह सब पुरानी गाथा है, किंवदन्ती है। इसके पीछे वैज्ञानिक विचार धारा का कोई आधार नहीं 8:

## त्रावश्यक दिग्दर्शन

है।' ऋज का युग-विज्ञान का प्रतिनिधित्व करता है, फलतः ऐसा सोचना ऋगेर कहना, ऋपने ऋ।प में कोई बुरी बात भी नहीं है।

श्रान्छ। तो स्नाइए, जरा विज्ञान की पोथियों के भी कुछ पन्ने उत्तर लें। सुप्रक्षिद्ध भारतीय वैज्ञानिक डॉ॰ गोरखनाथ का सौरपरिवार नामक भीमकाय प्रन्थ लेखक के सामने हैं। पुस्तक का पाँचवाँ श्राध्याय खुला हुन्ना है श्रीर उसमें सूर्य की दूरी के सम्बन्ध में जो ज्ञानवर्द्धक एवं साथ ही मनोरंजक वर्षान है, वह श्रापके सामने है, जरा धर्य के साथ पढ़ने का कुछ उठाएँ।

—"पता चला है कि सूर्य हमसे लगभग सवा नो करोड़ मील की विकट दूरी पर है। सवा नो करोड़! श्रंक गणित भी क्या ही विचित्र है कि इतनी बड़ी संख्या को श्राट ही श्रंकों में लिख डालता है श्रोर इस प्रकार हमारी कल्पना शिक्त को भ्रम में डाल देता है। श्रंक गणित का इतना विकाश न होता तो श्राप एक, दो, तीन, चार, श्रादि के लब में गिनकर इस तथ्य को समभते। परन्तु विचार कीजिए कि सवा नो करोड़ तक गिनने में श्रापका कितना समय लगता?—लेखक ] यदि श्राप बहुत शीघ गिने तो शायद एक मिनट में २०० तक गिन डालें, परन्तु इसी गति से लगातार, विना एक च्या मोजन या सोने के लिये कके हुए गिनते रहने पर भी श्राप को सवा नौ करोड़ तक गिनने में ११ महीना लग जायगा।"

[हाँ तो आइए, जरा डाक्टर साहब की इधर-उधर की वातों में न जाकर सीधा सूर्य की दूरी का परिमाण मालूम करें लेकक] "यदि हम रेलगाड़ी से सूर्य तक जाना चाहें और यह गाड़ी विना रके हुए बराबर डाकगाड़ी की तरह ६० मीत प्रति घन्टे के हिसाब से चलती जाय तो हमें वहाँ तक पहुँचने में १७५ वर्ष से कम नहीं लगेगा। १३ पाई प्रति मील के हिसाब से तीसरे दरजे के आने जाने का खर्च सब सात लाख रूपया हो जायगा। "अवाज हवा में प्रति सेकिएड १, १०० फुट चलती है। यदि यह शूरूप में भी उसी गति से चलती तो

¥

### मानय जीवन का महत्त्व

स्मैं पर घोर शब्द होने से पृथ्वी पर वह चौदह वर्ष बाद सुनाई पड़ता।"
—सौर परिवार, १ वाँ अध्याय

श्रुकेले सूर्य के सम्बन्ध में ही यह बात नहीं है। वैज्ञानिक श्रौर भी बहुत से दिव्य लोक स्वीकार करते हैं श्रौर उन सबकी दूरी की कल्पना खक्कर में डाल देने वाली है। वैज्ञानिक प्रकाश की गति प्रति सेकिएड—मिनट भी नहीं—१, प्र६००० मील मानते हैं। हाँ, तो वैज्ञानिकों के कुछ दिव्य लोक इतनी दूरी पर हैं कि वहाँ से प्रकाश जैसे शीक्ष-गामी दूत को भी पृथ्वी तक उतरने में हजारों वर्ष लग जाते हैं। श्रव में इस सम्बन्ध में श्रिथेक कुछ न कहूँगा। जिस सम्बन्ध में मुक्ते कुछ कहना है, छसकी काफी लम्बी चौड़ी भूमिका बँध चुकी है। श्राइए, इस महाविश्व में श्रव मनुष्य की खोज करें।

यह विराट् संसार जीवों से उसाठस भरा हुआ है। जहाँ देखते हैं, यहाँ जीव ही जीव दृष्टिगोचर होते हैं । भूमगडल पर कीड़े-मकोड़े, विच्छु-भाँप, गधे-घोड़े श्रादि विभिन्न श्राकृति एवं रंग रूपों में कितने कोटि आशी चन्नर काट रहे हैं। समुद्रों में कच्छ मच्छ, मगर, घड़ियाल स्त्रादि कितने जलचर जीव श्रपनी संहार लीला में लगे हए हैं। श्राकाश में भी कितने कोटि रंग विरंगे पत्नीगरा उड़ाने भर रहे हैं। इनके अपितिक चे श्रसं य सुसम जीव भी हैं, जो वैज्ञानिक भाषा में कीटाशा के नाम से जाने गए हैं, जिनको हमारी ये स्थूल ऋगँखें स्वतन्त्र रूप में देख भी महीं सकतीं। पृथ्वी, जल, ऋगिन ऋगेर वायु में श्रासंख्य जीवों का एक विसंट संसार सोता पड़ा है। पानी की एक नन्ही सी बूंद असंख्य जनकाय जीवों का विश्राम स्थल है। पृथ्वी का एक छोटा-सा रजकरण श्रेसंख्य पृथ्वीकायिक जीवों का पिंड है। श्राप्ति और वायु के सूदम से सरम करा भी इसी प्रकार असंख्य जीवराशि से समाविष्ट हैं। वस-स्पति काय के सम्बन्ध में तो कहना ही क्या है ? वहाँ तो पनक (काई) श्रादि निगोद में अनन्त जीवों का संसार ममुख्य के एक श्वास लेने जैसे त्तदकाल में कुछ अधिक सत्तरह बार जन्म, जरा श्रीर मरण का जेल

#### **ग्रावश्यक दिग्दर्शन**ः 8

खेलता रहता है। अप्रौर वे अपनन्त जीव एक ही शरीर में रहते हैं, फलतः उनका खादार खोर श्वास एक साथ ही होता है! हाइन्त कितनी द्यनीय है जीवन की विडंबना ! भगवान महावीर ने इसी विराट जीव राशि को ध्यान में रखकर श्रपने पावापुर के प्रवचन में कहा है कि -सुद्भ पाँच स्थावरों से यह श्रासंख्य योजनात्मक विराट संसार ( काजल की कुणी के समान ) ठसाठस 👫 हुन्ना है, कहीं पर न्नागुमात्र भी ऐसा स्थान नहीं हैं, जहाँ कोई सुद्भ जीव न हो। सम्पूर्ण लोकाकाश सुद्भ जीवों से परिवयाप्त है—'सहमा सठवलोगम्मि।'—उत्तराध्ययन सूत्र ३६ वॉ श्रध्ययन ।

हाँ, तो इस महाकाय विराट संसार में मनुष्य का क्या स्थान है ? श्रानन्तानन्त जीवों के संसार में मनुष्य एक नन्हें से होत्र में श्रावरुद्ध-सा खड़ा है। जहाँ अन्य जाति के जीव असंख्य तथा अनन्त संख्या में हैं. बहाँ यह मानव जाति ऋत्यन्त ऋत्य एवं सीमित है। जैन शास्त्रकार माता के गर्भ से पैदा होने वाली मानवजाति की संख्या को कुछ ऋंकों तक ही सीमित मानते हैं। एक कवि एवं दार्शनिक की भाषा में कहें तो विश्व भी अनन्तानन्त जीवराशि के सामने मन्त्र्य भी गणना में आ जाने वाली श्राल्य संख्या उसी प्रकार है कि जिल प्रकार विश्व के नदी नालों एवं समुद्रों के सामने पानी की एक फ़हार श्रीर संसार के समस्त पहाड़ों एवं भूपिएड के सामने एक जरा-सा धूल का कण ! त्राज≰संसार के द्र-द्र तक के मैदानों में मानवजाति के जाति, देश या धर्म के नाम पर किए गए कल्पित दुकड़ों में संघर्ष छिड़ा हुआ है कि 'हाय हम अल्-संख्यक हैं, हमारा क्या हाल होगा ? बहुसंख्यक हमें तो जीवित भी नहीं रहने देंगे।' परन्त ये दकड़े यह जरा भी नहीं विचार पाते कि विश्व की श्चर्संच्य जीव जातियों के समज्ञ यदि कोई सचमुच श्रल्प संख्यक जीवजाति है तो वह मानवजाति है। चौदह राजुलोक में से उसे केवल सब से चुद ्रियव सीमित ढाई द्वीप ही रहने को मिले हैं। क्या समूची मानवजाति ्रश्चेतेले में बैठकर कभी श्रपनी श्रहपसंख्यकता पर विचार करेगी 🖁 👙

وزي

### मानव जीवन का महत्त्व

संसार में श्रानन्तकाल से भटकती हुई कोई श्रात्मा जब कमिक विकाश का मार्ग अपनाती है तो वह अनन्त पर्य कर्म का उदय होने पर निगोद से निकल कर प्रत्येक वनस्पति, पृथ्वी, कल ख्रादि की योनियों में जन्म लेती है। श्रौर जब यहाँ भी श्रमन्त शुभकर्म का उदय होता है तो द्वीन्द्रिय केंच्या खादि के रूप में जन्म होता है। इसी प्रकार त्रीन्द्रिय चींटी ब्रादि, चतुरिन्द्रिय मक्खी मच्छर ब्रादि, पञ्चेन्द्रिय नारक तिर्यंच भ्रादि की विभिन्न योनियों को पार करता हुन्ना, क्रमशः ऊपर उठता हुन्ना जीव, श्रानन्त पुराय वल के प्रभाव से कहीं मनुष्य जन्म ग्रहरण करता है। भगवान महावीर कहते हैं कि जब ''श्रुशुभ कमीं का भार दूर होता है, श्रात्मा शुद्ध, पवित्र श्रीर निर्मल बनता है, तब कहीं वह मनुष्य की सर्व-भेष्ठ गति को प्राप्त करता है।"

> कम्माणं तु पहाणाए श्राग्प्रची कयाइ उ । जीवा सोहिमगापता श्राययंति मगुस्तयं ॥

> > —( उत्तराध्ययन ३ । ७ )

विश्व में मनुष्य ही सब से थोड़ी संख्या में है, ऋतः वही सबसे दर्लभ भी है, महार्घ भी है। व्यापार के दोत्र में यह सर्वे साधारण का परखा हुआ सिद्धान्त है कि जो चीज जितनी ही अल्प होगी, वह उतनी ही श्रिधिक महिगी भी होगी। श्रीर फिर मनुष्य तो श्रल्प भी है श्रीर केवल अल्पता के नाते ही नहीं, अपित गुणों के नाते श्रेष्ठ भी है। भगवान महावीर ने इसी लिए गौतम की उपवेश देते हुए कहा है-''संसारी जीवों को मनुष्य का जन्म चिरकाल तक इंधर उधर की अन्य योनियों में भटकने के बाद बड़ी कठिनाई से प्राप्त होता है, वह सहज नहीं है। दुष्कर्म का फल बड़ा ही भयंकर होता है, श्रातएव हे गौतम ! चरण भर के लिए भी प्रमाद मत कर।"

C

## त्र्यावश्यक दिग्दर्शनं

दुल्लहे खलु माणुसे भवेः
चिर कालेण वि सव्वपाणिणं ।
गादा प विचाग कम्पुणो,
समयं गोयम । मा पमायए।।
-( उत्तराध्ययन १०। ४ )

जैन संस्कृति में मानव-जन्म को बहुत ही दुलें भ एवं महान् माना गया है। मनुष्य जन्म पाना, किस प्रकार दुर्लभ है, इस के लिए जैन संस्कृति के व्याख्यातास्त्रों ने दश दृशन्तों का निरूपण किया है। सब के सब उदाहरणों के कहने का न यहाँ स्रवकाश ही है स्त्रोर न स्त्रोचित्य ही। वस्तु-स्थिति की स्पष्टता के लिए कुछ बातें स्त्रापके सामने रक्ती जा रही हैं, स्त्राशा है, स्त्राप जैसे जिज्ञासु इन्हीं के द्वारा मानवजीवन का महत्त्व समक्ष सकीं।

"कल्पना करो कि भारत वर्ष के जितने भी छोटे बड़े धान्य हों, उत सब को एक देवता किसी स्थान विशेष पर यदि इकट्टा करे, पहाड़ जितना ऊँचा गगन चुम्बी ढेर लगा दे। स्थोर उस ढेर में एक सेर सरसों मिलादे, खूब श्रव्छी तरह उथल पुथल कर। सो वर्ष की बुढ़िया, जिसके हाथ काँपते हों, गर्दन काँपती हो, श्रीर श्राँखों से भी कम दीखता हो! उस को छाज देकर कहा जाय कि 'इस धान्य के ढेर में से सेर मर सरसों निकास दो!' क्या वह बुढ़िया सरसों का एक एक दाना बीन कर पुनः सेर सर सरसों का श्रलग ढेर निवाल सकती है! श्राप को श्रसंभव मालूम होता है। परन्तु यह सब तो किसी तरह देवशकि श्रादि के द्वारा संभव भी हो सकता है, परन्तु एक बार मनुष्यजन्म पाकर खो देने के बाद पुनः उसे प्राप्त करना सहज नहीं है।"

"एक बहुत लम्बा चौड़ा जलाशय था, जो हजारों वर्षों से शैवाल (काई) की मोटी तह से ऋष्टित रहता ऋष्या था। एक कळुवा ऋपने परिवार के साथ जब से जन्मा, तभी से शैवाल के नीचे ऋत्यकार

·έ

## मानव जीवन का महत्त्व

में ही जीवन गुजार रहाथा। उसे पता ही न था कि कोई श्रीर भी दुनिया हो सकती है। एक दिन बहुत भयंकर तेज अधड़ चला श्रीर उस शैवाल में एक जगह जरा-सा छेद हो गया। दैवयोग से वह कछुत्रा उस समय वहीं छेद के नीचे गर्दन लम्बी कर रहा था तो उसने सहसा देखा कि ऊपर ग्राकाश चाँद, नज़त्र ग्रीर ग्रानेक कोटि ताराग्री की ज्योति से जगमग-जगमग कर रहा है। कछवा स्नानंद-विभोर हो उठा। उसे ऋपने जीवन में यह दृश्य देखने का पहला ही ऋवसर मिला था। वह प्रसन्न होकर ऋपने साथियों के पास दौड़ा गया कि 'ऋ। ऋो. मैं तम्हें एक नई दुनिया का सुन्दर दृश्य दिखाऊँ । वह दुनिया हमसे ऊपर है, रवां से जड़ी हुई, जगमग जगमग करती !' सब साथी दौड़ कर आए, परन्तु इतने में ही वह छेद बन्द हो चुका था ख्रौर शैवाल का अप्रक्रण्ड श्रावरण पुनः ग्रापने पहले के रूप में तन गया था। वह कछवा बहुत देर तक इधर-उधर टक्कर मारता रहा, परन्तु कुछ भी न दिखा सका ! साथी हँसते हुए चले गए कि मालूम होता है, तुमने कोई स्वप्न देख लिया है ! क्या उस कब्बुवे को पुनः छेर मिल सकता है, ताकि वह चाँद श्रीर तानें से जगमगाता श्राकाश-लोक श्रवने साथियों को दिखा सके ? यह सब हो सकता है, परन्तु नर-जन्म खोने के बाद पुनः उसका मिलना सरल नहीं है।'

"स्वयंभूरमण समुद्र सबसे बड़ा समुद्र माना गया है, ऋसंख्यात हजार योजन का लंबा-चौड़ा । पूर्व दिशा के किनारे पर एक जूआ पानी में छोड़ दिया जाय, श्रीर दुसरी तरफ़ पश्चिम के किनारे पर एक कीली। क्या कभी हवा के भों हों से लहरों पर तैरती हुई कीली जूए के छेद में श्रापने श्राप श्राकर लग सकती है ? संभव है यह श्राघटित घटना घटित हो जाय ! परन्तु एक बार खोने के बाद मनुष्य जन्म का फिर श्राप्त होना श्चत्यन्त कठिन है !"

"कल्पना करी कि एक देवता पत्थर के स्तम्म को पीस कर आहे की तरह चूर्ण बना दे श्रीर उसे बाँस की नली में डालकर मेर पर्वत की

१० ग्रावश्यक दिग्दर्शन

चोटी पर से फूंक मार कर उड़ा दे। वह स्तम्म परमाणुरूप में हो कर विश्व में इधर-उधर फैल जाय! क्या कभी ऐसा हो सकता है कि कोई देवता उन परमाणुश्रों को फिर इकट्ठा कर ले श्रोर उन्हें पुनः उसी स्तम्भ के रूप में बदल दे? यह श्रासंभव, सम्भव है, संभव हो भी जाय। परन्तु मनुष्य जन्म का पाना बड़ा ही दुर्लभ है, दुष्पाप्य है।"

--( स्त्रावश्यक निर्युक्ति गाथा ८३२ )

जनर के उदाहरण, जैन-संस्कृति के वे उदाहरण हैं, जो मानव-जन्म की दुर्लभता का डिंडिमनाद कर रहे हैं। जैन धर्म के अनुसार देव होना उतना दुर्लभ नहीं है, जितना कि मनुष्य होना दुर्लभ है! जैन साहित्य में आप जहाँ भी कहीं किसी को सम्बोधित होते हुए देखेंगे, वहाँ 'देवाणुष्पिय' शब्द का प्रयोग पायेंगे। भगवान महावीर भी आने वाले मनुष्यों को इसी 'देवाणुष्पिय' शब्द से सम्बोधित करते थे। 'देवाणुष्पिय' का अर्थ है—'देवानुपिय'। अर्थात् 'देवताओं को भी प्रिय।' मनुष्य की अष्टिता कितनी ऊँची भूमिका पर पहुँच रही है। दुर्भाग्य से मानव जाति ने इस ओर ध्यान नहीं दिया, और वह अपनी अष्टता को भूल कर अवमानता के दल-दल में फँस गई है। 'मनुष्य! तू देवताओं से भी ऊँचा है। देवता भी तुभसे प्रेम करते हैं। वे भी मनुष्य बनने के लिए आतुर हैं।' कितनी विराट प्रेरणा है, मनुष्य की सुन्त आत्मा को जगाने के लिए।

जैन संस्कृति का अप्रमर गायक आचार्य अपित गित कहता है कि— 'जिस प्रकार मानव लोक में चक्रवर्ती, स्वर्गलोक में इन्द्र, पशुआतें में सिंह, वर्तों में प्रशम भाव, और पर्वतों में स्वर्णगिरि मेर प्रधान है— श्रेष्ठ है, उसी प्रकार संसार के सब जन्मों में मनुष्य जन्म सर्व श्रेष्ठ है।'

> नरेषु चक्री त्रिदरोषु वज्री, मृगेषु सिंहः प्रशमो व्रतेषु।

### मानव जीवन का महस्य

मतो महीसृत्सु सुवर्णशैलो, भवेष मानुष्यभवः प्रधानम्।।

—( श्रावकाचार १ । १२ )

महाभारत में व्यास भी कहते हैं कि 'श्रास्त्रो, मैं तुम्हें एक रहस्य की बात बताऊँ! यह अच्छी तरह मन में दृढ़ कर लो कि संसार में मनुष्य से बढ़कर और कोई अंष्ठ नहीं है।'

> गुह्यं ब्रह्म तदिदं ब्रवीमि, निह मानुषात् श्रष्टतरं हि किंचित्।

> > --महाभारत

वैदिक धर्म ईश्वर को कर्ता मानने वाला संप्रदाय है। शुकदेव ने इसी भावना में, देखिए, कितना सुन्दर वर्णन किया है, मनुष्य की सर्व- श्रेष्टता का। वे कहते हैं कि "ईश्वर ने अपनी आतम शिक्त से नाना प्रकार की स्रष्टि वृत्त, पशु, सरकने वाले जीव, पत्ती, दंश और मछली को बनाया। किन्तु इनसे वह तृष्त न हो सका, सन्तुष्ट न हो सका। आधिर मनुष्य को बनाया, और उसे देख आनन्द में मम हो गया! ईश्वर ने इस बात से सन्तोष माना कि मेरा और मेरी सृष्टि का रहस्य समक्तने वाला मनुष्य अब तैयार हो गया है।"

सृद्धा पुराणि विविधान्यजयाऽऽत्मशक्त्या, वृत्तान् सरीसृप-पश्न खग-दश-मत्स्यान् । तैस्तरतृष्त-हृदयो मनुजं विधाय, ब्रह्माववोधधिषणं मुद्माप देखा।

—भागवत

महाभारत में एक स्थान पर इन्द्र कह रहा है कि भाग्यशाली है वे, जो दो हाथ बाले मनुष्य हैं। मुक्ते दो हाथ बाले मनुष्य के प्रति स्पृहा है।

## श्रावश्यक दिग्दर्शन

१२

## 'पारिक्कद्रभ्यः स्रृहाऽस्माकम् ।'

देखिए, एक मस्तराम क्या धुन लगा रहे हैं ? उनका कहना है— 'मनुष्य दो हाथ वाला ईश्वर है।'

'द्विमुजः परमेखरः।'

महाराष्ट्र के महान् सन्त तुकाराम कहते हैं कि 'स्वर्ग के देवता इच्छा करते हैं—'हे प्रभु! हमें मृत्यु लोक में जन्म चाहिये। स्रार्थात् हमें मनुष्य बनने की चाह है!'

> स्वर्गी चे त्रमर इच्छितातो देवा; मृत्युलोकी ह्वाया जन्म त्र्याम्हां।

सन्त श्रेष्ठ तुलसीदास बोल रहे हैं:---

'बड़े भाग मानुष तन पापाः सुर-दुर्लभ सव प्रन्थन्हि गावा ।'

जरा उर्दू भाषा के एक मार्मिक किन की वाणी भी सुन लीजिए।
श्राप भी मनुष्य को देवतात्रों से बढ़कर बता रहे हैं—

'फ़रिश्ते से बढ़कर है इन्सान बनना, मगर इसमें पड़ती है मेहनत जियादा।'

बेशक, इन्सान बनने में बहुत जियादा मेइनत उठानी पड़ती है, बहुत अधिक अम करना होता है। जैनशास्त्रकार, मनुष्य बनने की साधना के मार्ग को बड़ा कठोर और दुर्गम मानते हैं। औपपातिक सूत्र में भगवान महावीर का प्रवचन है कि "जी प्राणी छल, कपट से दूर रहता है—पकृति अर्थात् स्वमाव से ही सरल होता है, अहंकार से शून्य होकर विनयशील होता है—सब छोटे-बड़ों का यथीचित आदर सम्मान करता है, दूसरों की किसी भी प्रकार की उन्नति को देखकर डाह नहीं करता है—पत्युत हृदय में हर्ष और आनन्द की स्थामाधिक अनुभूति करता है, जिसके रगरण में दया का संचार है—भी किसी भी दुःखित

१३

### मानव जीवन का महत्त्व

प्राणी को देखकर द्रवित हो उठता है एवं उसकी सहायता के लिए तन, मन, धन सब लुटाने को तैयार हो जाता है, वह मृत्यु के पश्चात् मनुष्य जन्म पाने का श्रिधिकारी होता है।"

ऊँचा विचार ग्रीर ऊँचा ग्राचरण ही मानव जन्म की पृष्ठ भूमि है। यहाँ जो कुछ भी बताया गया है, वह अन्दर के जीवन की पवित्रता का भाव ही बताया गया है। किसी भी प्रकार के साम्प्रदायिक किया-कारड श्रीर रीति-रिवाज का उत्स्लेख तक नहीं किया है। भगवान महावीर का आशय केवल इतना है कि तुम्हें मनुष्य बनने के लिए किसी सम्प्रदाय-विशेष के विधि-विधानों एवं क्रियाकाएडों की शर्त नहीं पूरी करनी है। तुन्हें तो ग्रामने श्रन्तर के जीवन में मात्र सरलता. विनय-शीलता. भ्रमात्सर्य भाव एवं दयाभाव की सगन्ध भरती है। जो भी प्राखी ऐसा कर सकेगा, वह अवश्य ही मनुष्य वन सकेगा। । परन्तु आप जानते हैं, यह काम सहज नहीं है, तलवार की धार पर नंगे पैरों नाचने से भी कहीं भ्राधिक दुर्गम है यह मानवता का मार्ग ! जीवन के विकारों से लड़मा, कुछ हँसी खेल नहीं है। श्रापने मन को मार कर ही ऐसा किया जा सकता है। तभी तो हमारा कबि कहता है कि:--

> "फरिश्ते से बढकर है इन्सान बननाः मगर इसमें पड़ती है मेहनत जियादा।"

### : २ :

## मानव-जीवन का ध्येय

मानव, ऋखिल संसार का सर्वश्रेष्ठ प्राणी है। परन्तु जरा विचार कीजिए, यह सर्व श्रेष्ठता किस बात की है? मनुष्य के पास ऐसा क्या है, जिसके बल पर वह स्वयं भी ऋपनी सर्वश्रेष्ठता का दावा करता है और हजारों शास्त्र भी उसकी सर्वश्रेष्ठता की दुहाई देते हैं।

क्या मनुष्य के पास शारीरिक शिक्त बहुत बड़ी है ? क्या यह शिक्त ही इसके बड़प्पन की निशानी है ? यदि यह बात है तो सुमें इन्कार करना पड़ेगा कि यह कोई महत्त्व की चीज नहीं है ! संसार के दूसरे प्राणियों के सामने मनुष्य की शिक्त कितना मूल्य रखती है ? वह तुच्छु है, नगएय है ! मनुष्य तो दूसरे विराटकाय प्राणियों के सामने एक नन्हासा-लाचार सा कीड़ा लगता है ! जंगल का विशालकाय हाथी कितना अधिक बलशाली होता है ? पचास सो मनुष्यों को देख पाए तो सूँ ड से चीर कर सबके टुकड़े टुकड़े करके फेंक दे ! वन का राजा सिंह कितना भयानक प्राणी है ? पहाड़ों को गुँजा देने वाली उसकी एक गर्जना ही मनुष्य के जीवन को चुनौती है ! आपने वन-मानुषों का वर्णन सुना होगा ? वे आपके समान ही मानव-आकृति धारी पशु हैं ! इतने बड़े ब्लवान कि कुछ पूछिए नहीं ! वे तेंदुओं को इस प्रकार उठा-उठा कर पटकते और मारते हैं, जिस प्रकार साधारण मनुष्य रबड़ की गेंद को ! पूर्वी कांगों में एक मृत वनमानुष को तोला गया तो वह

## मानव जीवन का ध्येय

१५

दो टन अर्थात् ५४ मन वजन में निकला! मनुष्य इस भीमकाय प्राणी के सामने क्या अस्तित्व रखता है? वह तो उस वन मानुष के चाँटे का धन भी नहीं! श्रीर वह शुतुरमुर्ग कितना भयानक पद्मी है? कभी-कभी इतने जोर से लात मारता है कि आदमी चूर-चूर हो जाता है। उसकी लात खाकर जीवित रहना असंभव है। जब वह दौड़ता है तो प्रति घंटा २६ मील की गति से दौड़ सकता है। क्या आप में से कोई ऐसा मनुष्य है, उसके साथ दौड़ लगाने वाला।

मनुष्य का जीवन तो ऋत्यन्त चुद्र जीवन है। उसका बल ऋन्य प्राणियों की दृष्टि में परिद्वास की चीज है। वह रोगों से इतना थिरा हुआ है कि किसी भी समय उसे रोग की ठोकर लग सकती है श्रौर वह जीवन से हाथ धोने के लिए मजबूर हो सकता है! स्त्रीर तो क्या. साधारण-सा मलेरिया का मच्छर भी मनुष्य की मौत का सन्देश लिए घुमता है। एक पहलवान बड़े ही विराट काय एवं बलवान आदमी थे। सारा शरीर गठा हुआ था लोहे जैसा ! अंग-श्रंग पर रक्त की लालिमा फ़टी पड़ती थी। कितनी ही बार लेखक के पास आया-जाया करते थे। दर्शन करते. प्रवचन सनते और कुछ थोड़ा बहुत अवकाश मिलता तो श्रपनी विजय की कहानियाँ दुहरा जाते ! बड़े-बड़े पहलवानों को मिनटों में पछाड़ देने की घटनाएँ जब वे सुनाते तो मैं देखता, उनकी छाती श्रहंकार से फल उठती थी। बीच में दो तीन दिन नहीं श्राए। दिन ग्राए तो बिल्कुल निढाल, बेदम! शरीर लड़खड़ा-सा रहा था! मैंने पूछा—'पहलवान साहब क्या हुआ ?' पहलवान जी बोले— 'महाराज! हुन्ना क्या ? ज्यापके दर्शन भाग्य में बदे थे सो मरता मरता बचा हूँ ! मेरा तो मलेरिया ने दम तोड़ दिया ।' मैं हुँस पड़ा । मैंने कहा- 'पहलवान साहब! स्त्राप जैसे बलवान पहलवान को एक नन्हें से मच्छर ने पछाड़ दिया । ऋौर वह भी इस ब्री तरह से !' पहलवान हँसकर चुप हो गया। यह अपर सत्य है मनुष्य के बल का ! यहाँ उत्तर बन ही क्या सकता है ? क्या मनुष्य इसी बल के भरोसे बड़े -होने का

## १६

## श्चावश्यक दिग्दर्शन

स्वप्न ले रहा हैं ? मनुष्य के शरीर का वास्तविक रूप क्या है ? इसके लिए एक कवि की कुछ पंक्तियाँ पढ़लें तो टीक रहेगा।

> श्रादमी का जिस्म क्या है जिसपे शेंदा है जहाँ; एक मिद्दी की इमारत, एक मिट्टी का मकाँ ! खून का गारा है इसमें श्रोर ईंट हिइड्याँ; चंद साँसों पर खड़ा है, यह खयाली श्रासमाँ ! मौत की पुरजोर श्राँधी इससे जब टकस्पर्यगी; देख लेना यह इमारत टूट कर गिर जायगी!

यदि बल नहीं तो क्या रूप से मनुष्य महान् नहीं बन सकता ? रूप क्या है ? मिट्टी की मूरत पर जरा चमकदार रंग रोगन! इस को धुलते श्रीर साफ होते कुछ देर लगती है ? संसार के बड़े-बड़े सुन्दर तरुण श्रीर तरुणियाँ कुछ दिन ही अपने रूप श्रीर यौवन की बहार दिखा सके। फूल खिलने भी नहीं पाता है कि मुरभाना शरू हो जाता है! किसी रोग अथवा चोट का त्राक्रमण होता है कि रूप कुरूप हो जाता है, स्रौर सुन्दर श्रांग भग्न एवं जर्जर! सनत्कुमार चक्रवर्ती को रूप का श्राहंकार करते कुछ त्वरा ही गुजरने पाये थे कि कोड ने आ घेरा। सोने सा निखरा हुन्ना शरीर सड़ने लगा। दुर्गन्ध न्नासहा हो गई। मथुरा की जनपदकल्याणी वासवदत्ता कितनी रूपगर्विता थी। रात्रि के सघन श्चन्यकार में भी दीपशिखा के समान जगमग-जगमग होती रहती थी! परन्तु बौद्ध इतिहास कहता है कि एक दिन चेचक का आक्रमण हुआ। सारा शरीर क्त बिक्त हो गया, सड़ने लगा, जगह-जगह से मवाद बह निकला। राजा, जो उसके रूप का खरीदा हुआ गुलाम था, वासव-दत्ता को नगर के बाहर गंदे कुड़े के ढेर पर मरने को फिकवा देता हैं। यह है मन्ष्य के रूप की इति। क्या चमड़े का रंग स्रौर हिंदूयों का गठन भी कुछ महत्व रखता है ? चमड़े के हलके से परदे के नींचे क्या कुछ भरा हुआ है ? स्मरण मात्र से घुणा होने लगती हैं ! जो कुछ

### मानव जीवन का ध्येय

१७

श्रान्दर है, वह यदि बाहर श्रा जाय तो गीध, कोवे श्रीर कुत्ते उसे नोच लाएँ! कहीं भी बाहर श्राना-जाना किन हो जाय। श्रीर यह मनुष्य का रूप दूसरे पशु पित्वयों की तुलना में है भी क्या चीज ? मयूर कितना सुन्दर पत्ती है! गर्दन श्रीर पंखों का सौन्दर्य मोह लेने वाला है। शुतुरसुर्ग के शानदार छोटे से छोटे पंख का मूल्य, कहते हैं—चालीस से पचास रुपयों तक होता है। मनुष्य की वाणी का माधुर्य कोयल से उपित होता है। गित की उपमा हंस की गित से श्रीर नाक की उपमा तोते की चोंच से दी जाती है। किं बहुना, प्रत्येक श्रंग का सौन्दर्य विभिन्न पशु पित्वयों के श्रवयवों से तुलना पाकर ही किव की वाणी पर चढ़ता है। इस का श्रर्थ तो यह हुश्रा कि मनुष्य का रूप पशु-पित्वयों के सामने तुच्छ है, नगएय है! श्रतएव रूप की हिष्ट से मनुष्य की महत्ता श्रीर श्रष्टता का कुछ भी मूल्य नहीं है।

श्रव रहा, परिवार का बेडण्पन! क्या मनुष्य के दस-बीस बेटे, पोते श्रीर नाती हो जाने से उसका कुछ महत्त्व बढ़ जाता है? कितना ही बड़ा परिवार हो, कितनी ही श्रिधिक सन्तित हो, मनुष्य का महत्त्व इनसे श्रिशुमात्र भी बढ़ने वाला नहीं है। रावण का इतना बड़ा परिवार था, श्राखिर वह क्या काम श्राया? छप्पन कोटि यादव, जो एक दिन भारत-वर्ष के करोड़ों लोगों के भाग्य-विधाता बन बैठे थे, श्रन्त में कहाँ विलीन हो गए? श्री कृष्ण को यादव जाति के द्वारा क्या सुख मिला? मथुरा के राजा उपसेन के यहाँ कंस का जन्म हुआ। बड़ा भाग्यशाली पुत्र था जो भारत के प्रतिवासुदेव जरासन्ध का प्यारा दामाद बना! परन्तु उपसेन को क्या मिला? जेलखाना मिला श्रीर मिली प्रतिदिन पीठ पर पाँचसी कोड़ों की श्रसह्य मार! श्रीर राजा श्रीणक को भी तो वह श्रजात-शत्रु कोणिक पुत्र के रूप में प्राप्त हुआ था, जिसके वैभव के वर्णन से श्रीपातिक सूत्र की परतावना श्रटी पड़ी है। परन्तु राजा श्रीणिक से पूछते तो पता चलता कि पुत्र श्रीर परिवार का क्या श्रानन्द होता है? यह पुत्र का हो काम था कि राजा श्रीणिक को श्रपने बुढ़ापे की घड़ियाँ यह पुत्र का हो काम था कि राजा श्रीणिक को श्रपने बुढ़ापे की घड़ियाँ

#### श्रावश्यक दिग्दर्शन १८

काठ के पिंजरे में बंद परा की तरह गुजारनी पड़ीं। न समय पर भीजन का पता था और न पानी का! और अन्त में जहर खाकर मृत्य का स्वागत करना पड़ा । क्या यही है पुत्रों ऋौर पौत्रों की गौरवशालिनी परंपरा ? क्या यह सब मनुष्य के लिए ऋभिमान की वस्तु है ? मैं नहीं समभता, यदि परिवार की एक लम्बी चौड़ी सेना इकट्टी भी हो जाती है तो इससे मनष्य को कौनसे चार चाँद लग जाते हैं ? वैज्ञानिक चेत्र में एक ऐसा कीटाग्रा परिचय में आया है, जो एक मिनट में दश करोड़ श्चरव सन्तान पैदा कर देता है। क्या इसमें कीटाएए का कोई गौरव है, महत्त्व है ? वह मनण्य ही क्या, जो कीटा गुन्नों की तरह सन्तति प्रजनन में ही अपना रिकार्ड कायम कर रहा है। आचार्य सिद्धसेन दिवाकर से सम्राट् विक्रमादित्य ने यह पूछा कि "ग्राप जैन भिन्तु ग्रपने नमस्कार करने वाले मक को धर्म वृद्धि के रूप में प्रतिबचन देते हैं, अन्य साधुस्रों की तरह पुत्रादि प्राप्ति का त्र्याशीर्वाद क्यों नहीं देते ?" त्र्याचार्य श्री ने उत्तर में कहा कि "राजन! मानव जीवन के उत्थान के लिए एक धर्म को ही हम महत्वपूर्ण साधन समभते हैं, ख्रतः उसी की वृद्धि के लिए प्रेरणा देते हैं। पुत्रादि कौनसी महत्त्वपूर्ण वस्तु है ? वे तो मुर्गे, कुत्ते श्रीर सूत्रारों को भी बड़ी संख्या में प्राप्त हो जाते हैं। क्या वे पत्रहीन मनुष्य से अधिक भाग्यशाली हैं ? मनुष्य जीवन का महत्त्व बच्चे-बच्चियों के पैदा करने में नहीं है, जिसके लिए हम भिन्न भी स्राशी-र्वाद देते फिरें।" 'सन्तानाय च पुत्रवान् भव पुनस्तत्कुन्दुटानामपि।"

मनुष्य जाति का एक बहुत बड़ा वर्ग धन को ही बहुत अधिक महत्त्व देता है। उसका सोचना-समभना, बोलना-चालना, लिखना-पढ़ना सब कुछ घन के लिए ही होता है। वह दिन-रात सोते-जागते धन का ही स्वप्न देखता है। न्याय हो, अन्याय हो, धर्म हो, पाप हो, कुछ भी हो, उसे इन सब से कुछ मतलब नहीं। उसे मतलब है एक-मात्र धन से। धन भिलना चाहिए, फिर भले ही वह छल-कपट से मिले, चोरी से मिले, विश्वासवात से मिले, देशन्द्रोह से मिले या भाई

### मानव जोवन का ध्येय

38

का गला काट कर मिले। गरीव जनता के गर्म खून से सना हुआ पैसा भी उसके लिए पुज्य परमेश्वर है, उपास्य देव है। उसका सिद्धान्त सूत्र श्रनादि काल से यही चला श्रा रहा है कि 'सर्वे गुणाः काञ्चन-माश्रयन्ति। 'श्राना श्रंशकला प्रीका रूप्योऽसी भगवान स्वयम्।' परन्तु क्या मानव जीवन का यही ध्येय है कि धन के पीछे पागल बनकर घमता रहे ? क्या धन अपने आप में इतना महत्वपूर्ण है ? क्या तेली के बैल की तरह रात दिन धन की चिन्ती में घुल घुल कर ही जीवन की श्रन्तिम चड़ियों के द्वार पर पहुँचा जाय ? यदि दुनिया भर की बेईमानी करके कुछ लाख का धन एकत्रित कर भी लिया तो क्या बन जायगा ? रावण के पास कितना घन था? सारी लंका नगरी ही सोने की थी। लंका के नागरिक सोने की संग्ना के लिए आजंकल की तरह तिजोरी तो न रखते होंगे ? जिनके यहाँ घर की दीवार, छत श्रीर फर्श भी सोने के हों. मला वहाँ सोने के लिए विजीश रखने का क्या श्रर्थ ? श्रीर भारत की द्वारिका नगरी भी तो सोने की थी ! क्या हुन्ना इन सोने की नगरियों का 9 दोनों का ही ग्रस्तित्व खाक में मिल गया 1 सोने की लंका ने रावण को राज्ञस बना दिया तो सौने की द्वारिका में यादवौं को नर-पशु । लंका श्रीर द्वारिका के धनी मनुष्यत्व से हाथ धो बैठे थे, दराचारों में फँस गए थे। धन के अप्रतिरेक ने उन्हें अधा बना दिया था। ग्राज कुछ गौरव है, उन धनी मानी नरेशों का ? मैं दिल्ली ऋौर त्र्यागरा में विखरे हुए मुगल सम्राटों के वैभव को देख रहा हूँ। क्या लाल किला स्रोर ताज इशीलिए बनाए गए थे कि उन पर चाँद सितारे के मुस्लिम मंडे के स्थान पर श्राँग जो का यूनियन जैक फहराएँ। श्राज कहाँ हैं. मुगल सम्राटों के उत्तराधिकारी ? कितने श्रात्याचार किए, कितने निरीह जनसमूह क़तल किए ? परन्तु वे सिंहासन, जिनके पाये पाताल में गाइकर मजबूत किए जा रहे थे, उखड़े विना न रहे। श्रीर वह यूनियन जैक भी कहाँ है, जो समुद्रों पार से तूफान की तरह बढ़ता. श्राह्मकार मचाता भारत में त्राया था ? क्या वह वापस लौटने के इसारे

#### श्रावश्यक दिम्दर्शन

से आया था ? परन्तु गान्धी की आँधी के भटकों को वह रोक न सका और उड़ गया ! धन श्रानित्य है, ए मंगुर है ! इसका गर्व क्या, इसका घमंड क्या ? भारत के प्रामीण लोगों का विश्वास है कि 'जहाँ कोई बड़ा साँप रहता है, वहाँ ऋवश्य कोई धन का बड़ा खजाना होता है।' यह विश्वास कहाँ तक सत्य है, यह जाने दीजिए । परन्तु इस पर से यह तो पता लगता है कि धन से चिपटे रहने वाले मनुष्य साँप ही होते हैं. मनुष्य नहीं । मानव जीवन का ध्येय चाँदी सोने की रंगीन दुनिया में नहीं है । विश्व का सर्वश्रेष्ठ प्राणी मानव, क्या कभी रुपये पैसे के गोल चक्र में श्चपना महत्त्व पा सकता है ? कभी नहीं।

मनुष्य विश्व का एक महान् बुद्धिशाली प्राणी है। वह अपनी बुद्धि के श्रागे किसी को कुछ समभता ही नहीं है। वह प्रकृति का विजेता है, श्रीर यह विजय मिली है उसे श्रपने बुद्धि-वैभव के बल पर । वह श्रपनी बुद्धि की यात्रा में कहाँ से कहाँ पहुँच गया है। भूमगडल पर दुर्गम पहाड़ों पर से रेल श्रीर मोटरें दौड़ रही हैं। महासमुद्रों के विराट वक्त पर से जलयानों की गर्जना सुनाई दे रही है। ऋाज मनुष्य हवा में पित्त्यों की तरह उड़ रहा है, वायुयान के द्वारा संसार का कोना-कोना छान रहा है। मनुष्य की बुद्धि ने कान इतने बड़े प्रभावशाली बना दिए हैं कि यहाँ बैठे हजारों मीलों की बात सुन सकते हैं। श्रीर श्राँख भी इतनी बड़ी होगई है कि भारत में बैठकर इक्क्लैंड श्रीर श्रमेरिका में खड़े ब्रादमी को देख सकते हैं। ब्रारे यह परमाशु शक्ति! कुछ न पूछो, हिरोसिमा का संहार क्या कभी भुलाया जा सकेगा ? रबड़ की छोटी सी गेंद के बराबर परमासा बम से ऋाज दुनिया के इन्सानों की जिन्दगी कॉप रही है। अभी अभी स्विटजरलैंगड के एक वैज्ञानिक ने कहा है कि तीन छुटाँक विज्ञानगवेषित विषाक्त पदार्थ विशेष से अरबों मनुष्यों का जीवन कुछ ही मिनटों में समाप्त किया जा सकता है। श्रीर देखिए, श्रमेरिका में वह हाइड्रोजन बम का ध्राकेत सर उठा रहा है, जिसकी चर्चा-मात्र से मानव जाति त्रस्त हो उठी है। यह सब है मनस्य

#### मौनव जीवन का ध्येय

२१

की बुद्धि-लीला ! वह स्रापने बुद्धि कौशल से स्वर्ग बनाने चला था स्त्रीर कुछ बनाया भी था; परन्तु स्त्रब वन क्या गया है ? साह्यात् घोर नरक ! क्या यह बुद्धि मनुष्य के लिए गर्व करने की वस्तु है ? जिस बुद्धि के पीछे विवेक नहीं है धर्म की पिपासा नहीं है, वह बुद्धि मन्त्य को मनुष्य न रहने देकर राज्ञस बना देती है। अपनी स्वार्थपूर्ति कर ली, जो मनचाहा काम बना लिया, क्या इस बुद्धि को ही मनुष्य-जीवन की सर्व-श्रेष्ठता का गौरव दिया जाय ! खाना, पीना श्रौर ऐश श्राराम तो श्रपनी श्रपनी समभ के द्वारा पशुपत्ती भी कर लेते हैं। पारिवारिक व्यवस्था श्रीर कमानेखाने की बुद्धि उनमें भी बहुतों की बड़ी शानदार होती है। उदाहरण के लिए स्राप फाकलैंगड के द्वीप-समृह में पाई जाने वाली नमाजी चिड़ियात्रों को ले सकते हैं। ये तीस से चालीस हजार तक की संख्या के विशाल अग्रडों में रहती हैं। ये फौजी सिपाहियों की तरह कतार बाँध कर खड़ी होती हैं। ऋौर ऋाश्चर्य की बात तो यह है कि यच्चों को ऋलग विभक्त कर के खड़ा करती हैं, नर पित्यों को ऋलग तो मादा पित्त्यों को ऋलग । इतना ही नहीं, यह ऋौर वर्गीकरण करती हैं कि साफ और तगड़े पित्तयों को ऋलग तथा पर भाड़ने वाले, गन्दे श्रीर कमजोर पिच्चियों को ग्रालग ! कितने गज़ब की है सैनिक पदाति से वर्गीकरण करने की कल्पना शिक्त ! ग्रीर ये मधुमक्खियाँ भी कितनी विलज्ञण हैं ? मधुमिक्खयों के छत्ते में, विशेषज्ञों के मतानुसार, लगभग तीसहजार से साठ हजार तक मिक्खयाँ होती हैं। उनमें बहुत अच्छा सुदृढ़ संगठन होता है। सब का कार्य उचित पद्धति से बटा हुआ होता है, फलतः हरएक मक्खी को मालूम रहता है कि उसे क्या काम करना है ? इसलिए वहाँ कभी कोई काम बाकी नहीं रह पाता, नित्य का काम नित्य समाप्त हो जाता है। छत्ते के ग्रान्दर सब तरह का काम होता है-श्राहार का प्रबन्ध, छत्ता बनाने के लिए सामान का प्रबन्ध, गोदाम का प्रवन्ध, सफाई का प्रवन्ध, मकान का प्रवन्ध स्त्रीर चौकी पहरे का प्रवन्ध ! कुछ को छत्ते के अन्दर गर्मी, हवा और सफाई का प्रबन्ध देखना होता

## **ऋ**।वश्यक्रदिग्दर्शन

है। कुछ को बच्चों की देखमाल करना पड़ती है। इस पर भी कड़ी नज़र रखी जाती है कि कोई किसी प्रकार की दुष्टता या काम, चोरी न करने पाए! स्रौर उन स्रास्ट्रेलिया की निद्यों में पाई जाने वाली निशानेबाज मछलियों की कहानी भी कुछ कम विचित्र नहीं है। यह मछली श्रपने शिकार की ताक में रहती है। जब यह देखती है कि नदी के किनारे उसे हए पौधों की पत्तियां पर कोई मक्खी या मकोड़ा बैठा है तो चुपचाप उसके पास जाती है ऋौर मुँह में पानी भर कर कुल्ले का ठीक निशाना ऐसे जोर से मारती है कि वह मकोड़ा तुरन्त पानी में गिर पड़ता है स्त्रीर मछली का स्त्राहार बन कर काल के गाल में पहुँच जाता है। इस मछली का निशाना शायद ही कभी चूकता है! वैज्ञानिकों ने इसका नाम टॉक्सेटेस रक्ला है, जिसका ऋर्थ है धनुषधारी ! एटलाएटक महासागर में उड़ने वाली मछलियाँ भी होती हैं। काफी लम्बा लिख सुका हूँ। अब अधिक उदाहरणों की अपेद्या नहीं है। न मालूम कितने कोटि पशु-पत्ती ऐसे हैं, जो मनुष्य के समान ही छलछंद रचते हैं, अकल लड़ाते हैं, जाल फैलाते हैं श्रीर श्रपना पेट भरते हैं। श्रस्तु खाने कमाने की, मौज शौक उड़ाने की, यदि मनुष्य ने कुछ चतुरता पाई है तो क्या यह उसकी श्रापनी कोई श्रेष्ठता है ? क्या इस चातुर्य पर गर्व किया जाय ? नहीं, यह मनुष्य की कोई विशेषता नहीं हैं !

मानव जीवन का ध्येय न धन है, न रूप है, न बल है स्प्रोर न सांसारिक बुद्धि ही है। यों ही कहीं से घूमता-फिरता भटकता श्रातमा मानव शरीर में श्राया, कुछ दिन रहा, खाया-पीया, लड़ा भगड़ा, हँसा रोया श्रीर एक दिन मर कर काल प्रवाह में श्रागे के लिए वह गया. भला यह भी कोई जीवन है ? जीवन का उद्देश्य मरण नहीं है, किन्तु मरण पर विजय है। श्राजतक हम लोगों ने किया ही क्या है? कहीं पर जन्म लिया है, कुछ दिन जिन्दा रहे है स्त्रीर फिर पाँव पसार कर सदा के लिये लेट गए हैं। इस विराट् संसार में कोई भी भी जाति, कुल, वर्ण स्त्रीर स्थान ऐसा नहीं है, जहाँ हमने

#### मानव जीवन का ध्येय

भनन्त-ग्रानन्त बार जन्ममरण न किया हो ? भगवती सूत्र में हमारे जन्म-मरण की दुःख भरी कहानी का स्पष्टीकरण करने वाली एक महत्वपूर्ण पश्नोत्तरी है!

गौतम गगाधर पूछते हैं:--

"मंते ! असंख्यात कोड़ी कोड़ा योजन-परिमाण इस विस्तृत विराट लोक में क्या कहीं ऐसा भी स्थान है, जहाँ कि इस जीव ने जन्म-मरण न किया हो ?"

भगवान् महावीर उत्तर देते हैं:---

"गौतम ! श्राधिक तो क्या, एक परमाशु पुद्गल जितना भी ऐसा स्थान नहीं है, जहाँ इस जीव ने जन्म-मरण न किया हो।"

"""नित्य केइ परमाखुपोग्गलमेत्ते वि पएसे जत्थ गां अयं जीवे न जाए वा, न मए वा।" —[भग १२, ७, सू० ४५७]

मगवान महाबीर के शब्दों में यह है हमारी जन्म-मरण की कड़ियों का लम्बा इतिहास! बड़ी दुख्यारी है हमारी कहानी! श्रव हम इस कहानी को कब तक दुहराते जायँगे? क्या मानव जीवन का ध्येय एक मात्र जन्म लेना श्रीर मर जाना ही है। क्या हम यों ही उतरते चढ़ते, गिरते-पड़ते इस महाकाल के प्रवाह में तिनके की तरह बेबस लाचार चहते ही चले जायँगे? क्या कहीं किनारा पाना, हमारे भाग्य में नहीं बदा है? नहीं, हम मनुष्य हैं, विश्व के सर्वश्रेष्ट प्राणी हैं। हम श्रपने जीवन के लच्य को श्रवश्य प्राप्त करेंगे! यदि हमने मानव जीवन का लच्य नहीं प्राप्त किया तो फिर हम में श्रीर दूसरे पशु पिच्यों में श्रव्तर ही क्या रह जायगा? हमारे जीवन का ध्येय, श्रधम नहीं, धर्म है— श्रव्याय नहीं, न्याय है—दुराचार नहीं, सदाचार है—मोग नहीं, त्याग है। धर्म, त्याग श्रोर सदाचार ही हमें पशुत्व से श्रव्या करता है। श्रव्यथा हम में श्रीर पशु में कोई श्रव्तर नहीं है, कोई मेद नहीं है। इस सम्बन्ध में एक श्राचार्य कहते भी हैं कि श्राहार, निद्रा, भय श्रीर कामवासना जैसी पशु में हैं वैसी ही मनुष्य में भी हैं, श्रतः इनको ले कर, भोग को

### स्रावश्यक दिग्दर्शन

महत्त्व देकर मनुष्य श्रोर पशु में कोई श्रन्तर नहीं किया जा सकता ! एक धर्म ही मनुष्य के पास ऐसा है, जो उनकी श्रानी विशेषता है, महत्ता है। श्रतः जो मनुष्य धर्म से शून्य हैं, वे पशु के समान ही हैं।

> 'श्राहार-निद्रा-भय-मैथुनं च सामान्यमेतत्पशुभिर्नराणाम् । धर्मो हि तेषामधिको विशेषोः धर्नेण हीनाः पशुभिः समानाः ॥"

मनुष्य अमर होना चाहता है। इसके लिए वह कितनी श्रोषियाँ खाता है, कितने देवी देवता मनाता है, कितने श्रन्याय श्रोर श्रत्याचार के जाल विद्याता है! परन्तु क्या यह श्रमर होने का मार्ग है? श्रमर होने के लिए मनुष्य को धर्म की शरण लेनी होगी, त्याग का श्राश्रय लेना होगा।

भगवान् महावीर कहते हैं:--

"वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते, इमंमि लोए श्रदुवा परत्था"

—उत्तराध्ययन सूत्र

— प्रमत्त मनुष्य की धन के द्वारा रज्ञा नहीं हो सकेगी; न इस लोक में श्रीर न परलोक में ।

कठोपनिषत् कार कहते हैं:--

"न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यः।"

- मनुष्य कभी धन से तृष्त नहीं हो सकता।

"श्रेयरच प्रेयरच मनुष्यमेतस् तौ सम्परीत्य विविनक्ति धीरः। श्रेयो हि धीरोऽभि प्रेयसो वृणीते, प्रेयो मन्दो योगचे माद् वृणीते॥"

#### मानव जीवन का ध्येय

ેરપૂ

—श्रेय श्रोर प्रेय—ये दोनों ही मनुष्य के सामने श्राते हैं, परन्तु ज्ञानी पुरुष दोनों का भली भाँति विचार करके प्रेय की श्रपेता श्रेय को श्रेष्ठ समक्त कर प्रहण करता है, श्रीर इसके विपरीत मन्द बुद्धि वाला मनुष्य लौकिक योग होम के फेर में पड़ कर त्याग की श्रपेता भोग को श्रच्छा समक्तता है—उसे श्रपना लेता है।

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते, कामा येऽस्य हृदि श्रिताः। अथ मत्योऽमृतो भवति, श्रित्र ब्रह्म समरनुते॥"

—साधक के हृदय में रही हुई कामनाएँ जब सबकी सब समूल नष्ट हो जाती हैं, तब मरणधर्मा मनुष्य श्रमर हो जाता है, ब्रह्मत्व भाव को प्राप्त कर लेता है।

एक हिन्दी कवि भी धर्म श्रीर सदाचार के महत्त्व पर, देखिए, कितनी सुन्दर बोली बोल रहा है:---

"धन, धान्य गयो, कछु नाहिं गयो, श्रारोग्य गयो, कछु स्त्रो दीन्हो। चारित्र गयो, सर्वस्व गयो, जग जन्म श्रकारथ ही लीन्हो॥"

भगवान् महावीर ने या दूसरे महापुरुषों ने मनुष्य की श्रष्टता के जो गीत गाए हैं, वे धर्म स्मार सदाचार के रंग में गहरे रंगे हुए मनुष्यों के ही गाए हैं। मनुष्य के से हाथ पैर पा लेने से कोई मनुष्य नहीं बन जाता। मनुष्य बनता है, मनुष्य की ख्रात्मा पाने से। ख्रीर वह ख्रात्मा मिलती है, धर्म के ख्राचरण से। यों तो मनुष्य रावण भी था? परन्तु कैसा था? ग्यारह लाख वर्ष से प्रति वर्ष उसे मारते द्या रहे हैं, गालियाँ देते ख्रा रहे हैं, जलाते ख्रा रहे हैं। यह सब क्यों? इसलिए कि उसने

#### श्रावश्यक दिग्दर्शन

मन्ष्य बनकर मनुष्य का जैसा काम नहीं किया, फलतः यह मनुष्य होकर भी राज्यस कहलाया । भोग, निरा भोग मनष्य को राज्यस बनाता है । एक मात्र त्यागभावना ही है जो मनुष्य को मनुष्य बनाने की ज्मता रखती है। भोगविलास की दल दल में फँसे रहने वाले रावणों के लिए हमारे दार्शनिकों ने 'द्विभुजः परमेश्वरः' नहीं कहा है।

यूनान का एक दार्शनिक दिन के वारह बजे लालटेन जला कर एथेंस नगरी के बाजारों में कई घंटे घुमता रहा। जनता के लिए श्चाश्चर्य की बात थी कि दिन में प्रकाश के लिए लालटेन लेकर घमना !

एक जगह कुछ हजार अपदमी इकड़े होगए और पूछने लगे कि "यह सब क्या हो रहा है ?"

दार्शनिक ने कहा-"मैं लालटेन की रोशनी में इतने घन्टों से श्चादमी द्वँढ रहा हूँ।"

सब लोग खिल खिला कर हँस पड़े ब्रौर कहने लगे कि "हम हजारों त्रादमी त्रापके सामने हैं। इन्हें लालटेन लेकर देखने की क्या बात है ?"

दार्शनिक ने गर्ज कर कहा-"श्रारे क्या तुम भी श्रापने श्रापको मनुष्य समके हए हो ? यदि तुम भी मनुष्य हो तो फिर पशु ऋौर राज्ञस कीन होंगे ? तुम दुनिया भर के ऋत्याचार करते हो, छल छंद रचते हो, भाइयों का गला काटते हो, कामवासना की पूर्ति के लिए कत्तों की तरह मारे-मारे फिरते हो, श्रीर फिर भी मनुष्य हो ! मफे मनुष्य चाहिए, वन मानुष नहीं !"

दार्शनिक की यह कठोर, किन्तु सत्य उक्ति, प्रत्येक मनुष्य के लिए, चिन्तन की चीज है।

एक श्रीर दार्शनिक ने कहा है कि "संसार में एक जिन्स ऐसी है, जो बहुत श्रिधिक परिमाण में मिलती है, परन्तु मनमुताबिक नहीं मिलती।" वह जिन्स और कोई नहीं, इन्सान है। जो होने को तो स्त्रज्ञीं

मानव-ीवन का ध्येय

२७

की संख्या में हैं, परन्तु वे कितने हैं, जो इन्सानियत की तराजू पर गुणों की तौल में पूरे उतरते हों! सचा मनुष्य वही है, जिसकी स्नात्मा धर्म श्रीर सदाचार की सगन्ध से निशदिन महकती रहती हो।

भारत के प्रधानमंत्री पं॰ जवाहरलाल नेहरू ने २६ जनवरी १६४८ के दिल्ली प्रवचन में मनुष्यता के सम्बन्ध में बोलते हुए कहा था-"भारतवर्ष ने हमेशा रूहानियत की, ख्रात्मशक्ति की ही कद्र की है, श्रिधिकार त्रौर पैसे की नहीं। देश की त्रासली दौलत. इन्सानी दौलत है। देश में योग्य त्रौर नैतिक दृष्टि से बुलन्द जितने इन्सान होंगे, उतना ही वह आगे बढता है।"

पधानमंत्री, भारत को लेकर जो बात कह रहे हैं, वह सम्पूर्ण मानव-विश्व के लिए हैं। मनुष्यता ही सबसे बड़ी सम्पति है। जिस के पास वह है, वह मनुष्य है, श्रीर जिस के पास वह नहीं है. वह पश् है, साजात राज्य है। श्रीर वह मनुष्यता स्वयं क्या चीज है ? वह है मनुष्य का व्यक्तिगत भोगविलास की मनोवृत्ति से ब्रालग रहना, त्याग मार्ग ऋपनाना. धर्म ऋौर सदाचार के रंग में ऋपने को रँगना, जन्म-मरण के बन्धनों को तोड़कर अजर अमर पद पाने का प्रयतन करना। संसार की ऋषेरी गलियों में भटकना, मानव-जीवन का ध्येय नहीं है। मानव-जीवन का ध्येय है अजर अमर मनुष्यता का पूर्ण प्रकाश पाना । बह प्रकाश, जिससे बढ़कर कोई प्रकाश, नहीं । वह ध्येप, जिससे बढ़कर कोई ध्येय नहीं।

# ः ३ : सच्चे सुख की शोध

श्राज से नहीं, लाखों करोड़ों श्रसंख्य वर्षों से संसार के कोने-कोने में एक मश्न पूछा जा रहा है कि यह प्रवृत्ति, यह संघर्ष, यह दौड़ धूप किस लिए हैं ! प्रत्येक प्राणी के श्रन्तहूँ दय से एक ही उत्तर दिया जा रहा है— सुख के लिए, श्रान्द के लिए, शान्ति के लिए। हर कोई जीव सुख चाहता है, दुःख से भागता है। संसार का प्रत्येक प्राणी सुख के लिए प्रयत्नशील है। चीटी से लेकर हाथी तक, रंक से लेकर राजा तक, नारक से लेकर देवता तक जुद्र से जुद्र श्रीर महान् से महान् प्रत्येक संसारी प्राणी सुख को श्रुवतारा बनाए दौड़ा जारहा है! श्रमन्त-श्रमन्त काल से प्रत्येक जीवन इसी सुख के चारों श्रोर चक्कर काटता रहा है। सुख कौन नहीं चाहता ! शान्ति किसे श्रमीण्ट नहीं ! सब को सुख चाहिए। सब को शान्ति चाहिए

सुख प्राप्ति की धुन में ही मनुष्य ने नगर बसाए, परिवार बनाए । बड़े बड़े साम्राज्यों की नींव डाली, सोने के मिहासन खड़े किए । सुख़ के लिए ही मनुष्य ने मनुष्य से प्यार किया, श्रीर द्वेप भी किया ! श्राज़ तक के इतिहास में हजारों खून की नदियाँ बही हैं, वे सब सुख के लिए बही हैं, श्रपनी तृति के लिए बही हैं । सुख की खोज में भटक कर मानव, मानव नहीं रहा, साल्वात् पशु बन गया है, राल्वस होगया है। यह क्यों हुआ ?

भारतीय शास्त्रकारों ने सुख को दो भागों में विभक्त किया है। एक सुख स्त्रान्तरिक है तो दूसरा बाह्य। एक स्नात्मनिष्ठ है

### सच्चे मुख की शोध

तो दूसरा वस्तुनिष्ठ । एक श्राध्यात्मिक है तो दूसरा भौतिक । एक श्रजर श्रमर है तो दूसरा चिणिक, चण भंगुर । एक दुःख की कालिमा से सर्वथा रहित है तो दूसरा विषमिश्रित मोदक ।

बाह्य सुख में सब प्रकार के भौतिक तथा पौद्गलिक सुखों का समावेश हो जाता है। यह सुख वस्तुनिष्ठ है, श्रातः वस्तु है तो सुख है, श्रात्यथा दुःख! एक बच्चा शे रहा है। श्रापने खिलौना दिया तो श्रानन्द में उछल पड़ा, नाचने लगा। परन्तु कितनी देर! देखिए, खिलोना दूट गया है, श्रार वह बच्चा श्राव पहले से भी श्राधिक रो रहा है। कहाँ गया, वह श्रानन्द-नृत्य! खिलौने के साथ साथ वह भी दूट गया; क्योंकि वह वस्तुनिष्ठ था। यही सुख, वह सुख है, जिसके पीछे, संसारी प्राणी पागल की तरह भटकता श्रारहा है, श्रापने समय श्रीर शिक्तयों का श्राप्त्य करता श्रा रहा है। इस सुख का केन्द्र धन है, विषय वासना है, भोग लिप्सा है, वस्तु संग्रह है, सन्तान की इच्छा है, स्वजन परिजन श्रादि हैं। परन्तु यह सब सुख, सुख नहीं, सुखाभास है। भोगवासना की तृति में किल्पत सुख की श्रापेक्ता वास्तविक दुःख ही श्राधिक है। श्राधिक क्या, श्रान्त है। 'ख्यामित्तसुक्खा, बहुकाल दुक्खा।'

क्या धन में सुख है ? धनप्राप्ति के लिए कितना दम्म रचा जाता है ? कितनी घृणा ? कितना द्वेष ? कितना ऋत्याचार ? भाई भाई का गला काट रहा है, धन के लिए । विश्व व्यापी युद्धों में प्रजा के खून की नदियाँ वह रही हैं, धन के लिए । मनुष्य धन के लिए पहाड़ों पर चढ़ता है, रेगिस्तानों में भटकता है, समुद्रों में डूबता है, फिर भी भाग्य का द्वार नहीं खुल पाता । साधारण मजदूर कहता है कि हाय धन मिले तो ऋाराम से जिन्दगी कटे, संसार में ऋौर कुछ दुर्लभ नहीं, दुर्लभ है—एक मात्र धन!

परन्तु सेठिया कहता है कि ऋरे धन की क्या बात है ? मैंने लाखों कमाये हैं, ऋरे ऋब लाखों कमा सकता हूँ। मैंने सब तरफ धन के ढेर लगा दिए हैं, सोने के महल खड़े कर दिए हैं। परन्तु इस धन

#### श्चावश्यक दिग्दर्शन

का होगा क्या ? कोई पुत्र नहीं, जो इस धन का उत्तराधिकारी हो । एक भी पुत्र होता तो मैं सुखी हो जाता, मेरा जीवन सफल हो जाता । त्राज विना पुत्र के घर स्ना-स्ना है, मरघट-सा लगता है । पुत्र ! हा पुत्र ! घर का दीपक !

परन्तु आइए, यह राजा उग्रसेन है और यह राजा श्रेणिक ! पुत्र सुख के सम्बन्ध में इनसे पूछिए, क्या कहते हैं ? दोनों ही नरेश कहते हैं कि "बाबा, ऐसे पुत्रों से तो बिना पुत्र ही अच्छे । भूल में हैं वे लोग, जो पुत्रेषणा में पागल हो रहे हैं । हमें हमारे पुत्रों ने कैंद में डाला, काठ के पिंजड़े में बन्द किया । न समय पर रोटी मिली, न कपड़ा और न पानी ही ! पशु की माँति दुःख के हाहाकार में जिन्दगी के दिन गुजारे हैं । पुत्र और परिवार का सुख एक कल्पना है, विशुद्ध भ्रान्ति है ।"

सचा मुख है आहमा में। मुख का भरना अन्यत्र कहीं नहीं, अपने अन्दर ही वह रहा है। जब आहमा बाहर भटकता है, परपरिणति में जाता है तो दुःख का शिशर होता है। और जब वह लौट कर अपने अन्दर में ही आता है, वैराग्य रसका आस्वादन करता है, संयम के अमृत प्रवाह में अवगाहन करता है, तो मुख, शान्ति और आनन्द का ठाठें मारता हुआ चीर सागर अपने अन्दर ही मिल जाता है। जब तक मनुष्य वस्तुओं के पीछे, भागता है, धन, पुत्र, परिवार एवं मोग-वासना आदि की दल दल में फँसता है, तब तक शान्ति नहीं मिल सकती। यह वह आग है, जितना ईधन डालोगे, उतना ही बढ़ेगी, बुकेगी नहीं। वह मूर्ख है, जो आग में धी डालकर उसकी भूख बुकाना चाहता है। जब भोग का त्याग करेगा, तभी सचा आनन्द मिलेगा। सचा मुख भोग में नहीं, त्याग में है; वस्तु में नहीं, आहमा में है। आहिए भोग में नहीं, त्याग में है; वस्तु में नहीं, आहमा में है। आहिए कोगनिषद् में कथा आती है कि प्रजापति के पुत्र आहिए अहिं जारहे थे। क्या देखा कि एक कुत्ता मांस से सनी हुई हड्डी मुख में लिए कहीं जा रहा था। हड्डी को देख कर कई कुतों के मुख में पानी

### सच्चे सुख की शोध

भर स्त्राया और उन्होंने स्त्राकर कुत्ते को घेर लिया एवं सब के सब दांत पंजे ब्रादि से उसको मारने लगे। यह देखकर बेचारे कुत्ते ने मुख से हड्डी छोड़ दी। हड्डी छोड़ते ही सब कुत्ते उसे छोड़कर हड्डी के पीछे पड़ गए ब्रौर वह कुत्ता जान बचाकर भाग गया । उन कुत्तों में हड्डी के पीछे बहुत देर तक लड़ाई होती रही ऋौर वे सब के सब घायल होगए । यह तमाशा देखकर श्राहर्णि ऋषि विचार करने लगे कि "श्रहो, जितना दुःख है, प्रहण में ही है, त्याग में दु ख कुछ नहीं है, प्रत्युत सुख ही है। जब तक कुत्ते ने हड्डी न छोड़ी, तब तक पिटता ऋौर घायल होता रहा श्रीर जब हड्डी छोड़ दी, तो सुखी होगया। इससे सिद्ध होता है कि त्याग ही मुख रूप है, ग्रहण में दृःख है। हाथ से ग्रहण करने में दुःख हो, इसका तो कहना ही क्या है, मन से विषय का ध्यान करने में भी दुःख ही होता है। सच कहा है कि विषयों का ध्यान करने से उनमें संग होता है, संग होने से उनकी प्राप्ति की कामना होती है, कामना में प्रतिबन्ध पड़ने से क्रोध होता है। कामना पूरी होने पर लोभ होता है. लोभ से मोह होता है, मोह से स्मृति नष्ट होती है-सद्गुर का उप-देश याद नहीं रहता, रमृति नष्ट होने से विवेक बुद्धि नष्ट हो जाती है, श्रीर विवेक बृद्धि नष्ट होने से जीव नरक में जाता है: इसलिए विषया-शिक्त ही सब ग्रनर्थ का मूल कारण है! 'खाणी श्रणत्थाण उकामभोगा' जब विषयों का त्याग होता है, वैराग्य होता है, तभी सच्चे सुख का भरना अन्तरात्मा में बहता है ऋौर जन्म जन्मान्तरों से ऋाने वाले वैषयिक सुख दुःख के मैल को बहाकर साफ कर डालता है।

बाह्य दृष्टि से धन वैभव, भोग विलास कितने ही रमणीय एवं चित्ताकर्षक प्रतीत होते हैं, परन्तु विवेकी मनुष्य तो इन में सुख की गन्ध भी नहीं देखता । विषयासक होकर आज तक किसी ने कुछ भी सुख नहीं पाया । विषयासक मनुष्य, अपने आप में कितना ही क्यों न बड़ा हो, एक दिन शारीरिक, मानसिक और आत्मिक शिक्तयों से सदा के लिए हाथ धो बैठता है। क्या कभी विषय-नुष्णा भोग से शान्त

### स्त्रावश्यक दिग्दर्शन

हो सकती है ? कमी नहीं। वह तो जितना भोग भोगेंगे, उतनी प्रति पल बढ़ती ही जायगी। मनुष्य की एक इच्छा पूरी नहीं होती कि दूसरी उठ खड़ी होती है। वह पूरी नहीं हो पाती कि तीसरी आ धमकती है। इच्छात्रों का यह सिलसिला टूट ही नहीं पाता। मनुष्य का मन परस्पर-विरोधी इच्छात्रों का वैसा ही केन्द्र है, जैसा कि हजारों-लाखों उठती-गिरती लहरों का केन्द्र समुद्र ! एक दरिद्र मनुष्य कहता है कि यदि कहीं से पचास रुपए माहवारी मिलजाएं तो मैं सुखी हो जाऊँ ! जिसको पचास मिल रहे हैं, वह सौ के लिए छुटपटा रहा है त्र्यौर सौ वाला हजार के लिए । इस प्रकार लाखों, करोड़ों ख्रीर ख्ररबों पर दौड़ लग रही है। परन्तु ख्राप विचार करें कि यदि पचास में सुख है तो पचास वाला सौ, सौ वाला हजार, श्रौर हजार वाला लाख, श्रौर लाख वाला करोड़ क्यों चाहता है ? इसका ऋर्थ है कि वैषयिक सुख, सुख नहीं है । वह वस्तुतः दुःख ही है। भगवान् महाबीर ने वैषयिक सुख के लिए शहद से लिप्त तल-वार की धार का उदाहरण दिया है। यदि शहद पुती तलवार की धार को चाटें तो किसनी देर का सुख ? श्रीर चाटते समय धार से जीभ कटते ही कितना लम्बा दु:ख? इसीलिए भगवान् महावीर ने श्रन्यत्र भी कहा है कि 'सब वैषयिक गान विलाप हैं, सब नाच रंग विडंबना है. सब श्रलंकार शरीर पर बोभ हैं, किं बहुना ? जो भी काम भोग हैं, सब दःख के देने वाले हैं।

> सञ्बं विलिवियं गीयं, सच्यं नटट विडवियं। सन्वे श्राभरणा भारा, सब्बे कामा दुहावहा ॥

> > ( उत्तराध्ययन सूत्र १३।१६)

सचा सुख त्याग में है। जिसने विषयाशा छोड़ी उसी ने सचा सुख पाया। उससे बढ़कर संसार में श्रीर कीन सुखी हो सकता है ? जैन-

### सञ्चे सुख की शोध

33

संस्कृति के एक अपर गायक ने कहा है कि देवलोक के देवता भी सुखी नहीं हैं। सेठ और सेनापित तो सुखी होंगे ही कहाँ से ? भूमएडल पर शासन करने वाला चकवर्ती राजा भी सुखी नहीं है, वह भी विषयाशा के अप्यक्षर में भटक रहा है। अस्तु, संसार में सुखी कोई नहीं। सुखी है, एक मात्र वीतराग भाव की साधना करने वाला त्यागी साधक!

न चि सुही देचया देवलोए, न चि सुही सेट्ठि सेणावई य। न वि सुही पुढविषई राया, एगंत-सुही साहू वीयरागी॥

भगवती सूत्र में भगवान महाबीर ने त्यागजन्य स्नात्मनिष्ठ सुख की महत्ता स्त्रीर मोगजन्य वस्तुनिष्ठ वैषयिक सुख की हीनता बताते हुए कहा है कि बारह मास तक बीतरांग भाव की साधना करने वाले अमण निम्न न्य का स्नात्मनिष्ठ सुख, सर्वार्थ सिद्धि के सर्वोत्कृष्ट देवों के सुख से कहीं बद्धर है! संयम के सुख के सामने भला बेचारा वैषयिक सुख क्या स्नित्व रखता है?

वैदिक धर्म के महान् योगी भर्नु हिर भी इसी स्वर में कहते हैं कि भोग में रोग का भय है, कुल में किसी की मृत्यु का भय है, धन में राजा या चोर का भय है, युद्ध में पराजय का भय है। किं बहुना, संसार की प्रत्येक ज़ुँची से ऊँची ऋौर सुन्दर से सुन्दर वस्तु भय से युक्त हैं। एक मात्र वैराग्य भाव ही ऐसा है, जो पूर्ण रूप से अभय है, निराकुल है।

'सर्वं बस्तु भवान्वितं भुवि नृ्णां वैराग्यमेवाभयम्।' —वैराग्य शतक

यह उद्गार उस महाराजाधिराज मतृ हिरि का है, जिस के द्वार पर संसार की लक्ष्मी खरीदी हुई दासी की भाँति नृत्य किया करती थी, अडे-चडे राजा महाराजा चुद्र सेवक की भाँति ख्राज्ञापालन के लिए नंगे पैसें

#### 38 श्चावश्यक दिग्दर्शन

दौड़ते थे । एक से एक ऋष्सरा सी सुन्दर रानियाँ ऋन्त:पुर में दीपशिखा की भाँति श्रान्धकार में प्रकाश रेखा सी नित्यनवीन शृंगार साधना में व्यस्त रहती थीं । यह सब होते हुए भी भतु हिर को वैभव में स्नानन्द नहीं मिला, उसकी त्रात्मा की प्यास नहीं बुभी । संसार के सुख भोगते रहे, भोगती रहे. बढ बढ कर भोगते रहे: परन्त अन्त में यही निष्कर्ष निकला कि संसार के सब भोग च्याभंगुर हैं, विनाशी हैं, कष्टप्रद हैं, इह लोक में पश्चात्ताप श्रीर परलोक में नरक के देने वाले हैं। जब कि संसार के इस प्रकार धनी मानी राजात्रों की यह दशा है तो फिर तुच्छ स्त्रभावप्रस्त रांसारी जीव किस गणना में हैं ?

# जहाँ भोग तहँ रोग है, जहाँ रोग तहँ सोग. जहाँ योग तहँ भोग नहिं, जहाँ योग, नहिं भोग ।

बात ज़रा लंबी होगई है, ऋतः समेट लूँ तो ऋच्छा रहेगा। सच्चा सुख क्या है, यह बात ऋापके ध्यान में ऋागई होगी। विषय सुख की निःसारता का स्पष्ट चित्र ग्रापके सामने रख छोड़ा है। विषय सुख ज्ञराभंगुर है, क्योंकि विषय स्वयं जो ज्ञराभंगुर है। वस्तु विनाशी है तो वस्तुनिष्ठ सुख भी विनाशी है। जैसा कारण होगा, वैसा ही कार्य होगा । मिट्टी के बने पदार्थ मिट्टी के ही होंगे । नीम के बृत पर **ऋ**।म केंसे लग सकते हैं ? श्रातः च गाभंगुर वस्तु से सुख भी च साभंगुर ही होगा. ग्रन्थथा नहीं। श्रव रहा श्रात्मनिष्ठ सुल । ग्रात्मा श्रवर श्रमर हैं. श्रविनाशी है, श्रतः तन्निष्ठ सुख भी श्रजर श्रमर श्रविनाशी ही होगा । ऋहिंसा, सत्य, संयम, शील, त्याग, वैराग्य, दया, करुणा श्रादि सब ब्रात्मधर्म हैं। ब्रातः इनकी साधना से होने वाला ब्राध्यात्मिक सुख आतमा से होने वाला सुख है: श्रीर वह श्रविनाशी सुख है. कभी भी नष्ट न होने बाला ! छान्दोग्य उपनिषद् में सुख की परिभाषा करते हुए कहा है कि 'जो श्रल्य है, विनाशी है, वह सुख नहीं है। श्रीर जो भूमा है, महान् है, ऋनन्त है, ऋविनाशी है, वस्तुतः वही सच्चा सुख है।

### सच्चे मुख की सोध

şų

यो वैं भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमस्ति ।

( छान्दोग्य ७ । २३ । १ )

हाँ, तो क्या साधक सच्चा सुख पाना चाहता है ? श्रीर चाहता है सच्चे मन से, श्रान्दर के दिल से ? यदि हाँ तो श्राहए मन की भोगा-कांचा को धूल की तरह श्रलग फेंक कर त्याग के मार्ग पर, वैराग्य के पथ पर ! ममता के चृद्र घेरे को तोड़ने के बाद ही साधक भूमा होता है, महान् होता है, श्रजर श्रमर श्रनन्त होता है। श्रीर वह सच्चा सुख भी पूर्ण रूपेण यहीं इसी दशा में प्राप्त होता है! भूले साथियो! श्रविनाशी सुख चाहते हो तो श्रविनाशी श्रात्मा की शरण में श्रान्त्रो। यहीं सच्चा सुख मिलेगा। वह श्रात्मनिष्ठ है, श्रन्यन कहीं नहीं।

#### : 8 :

# श्रावक-धर्म

एक बार एक पुराने अनुभवी संत धर्म-प्रवचन कर रहे थे। प्रवचन करते करते तर्रग में आ गए और अपने श्रोताओं से प्रश्न पूछने लगे, "बताओ, दिल्ली से लाहौर जाने के कितने मार्ग हैं ?"

श्रोता विचार में पड़ गए। संत के प्रश्न करने की शैली इतनी प्रभावपूर्ण थी कि श्रोता उत्तर देने में हतप्रतिम से हो गए। कहीं मेरा उत्तर गलत न हो जाय, इस प्रकार प्रतिष्ठाहानिरूप कुशंका उत्तर तो क्या, उत्तर के रूप में कुछ भी बोलने ही नहीं दे रही थी।

उत्तर की थोड़ी देर प्रतीचा करने के धाद श्रन्ततोगत्वा सन्त ने ही कहा, "लो, मैं ही बताऊँ । दिल्ली से लाहौर जाने के दो मार्ग हैं।" श्रोता श्रम भी उलक्षन में थे । श्रातः सन्त ने श्रागे कुछ, विश्लेषण करते हुए कहा—"एक मार्ग है स्थल का, जो श्राप मोटर से, रेल से या पैंदल, किसी भी तरह तय करते हैं। श्रौर दूसरा मार्ग है श्राकाश से होकर जिसे श्राप वायुयान के द्वारा तय कर पाते हैं। पहला सरल मार्ग है, परन्तु देर का है। श्रौर दूसरा कठिन मार्ग है, खतरे से भरा है, परन्तु है शीघता का।"

उपर्युक्त रूपक को अपने धार्मिक विचार का वाहन बनाते हुए सन्त ने कहा—"कुछ समके ? मोच्च के भी इसी प्रकार दो मार्ग हैं। एक गृहस्थ धर्म तो दूसरा साधु धर्म । दोनों ही मार्ग हैं, अप्रमार्ग कोई

### श्रावक-धर्म

नहीं। परन्तु पहला सरल होते हुए भी जरा देर का है। श्रीर दूसरा कठिन होते हुए भी बड़ी शोधता का है। बताश्रो, तुम कौन से मार्ग से मोज जाना चाहते हो?

सन्त की बात को लम्बी करने का यहाँ कोई प्रयोजन नहीं है। यहाँ प्रयोजन है एक मात्र पिछले आध्यायों की संगति लगाने का आरे जीवन की राह दूँ दने का। मानव जीवन का लद्दय है सच्चा सुख। श्रीर वह सच्चा सुख है त्याग में, धर्म के आवरण में। धर्माचरण और त्याग से हीन मनुष्य, मनुष्य नहीं, पशु है। मिट्टी को मनुष्य का आकार मिल जाने में ही कोई विशेषता नहीं है। यह आकार तो हमें अनन्त आनन्त बार मिला है, परन्तु उस से परिणाम क्या निकला? रावण मनुष्य था और राम भी, परन्तु दोनों में कितना आन्तर था? पहला शरीर के आकार से मनुष्य था तो दूसरा आत्मा की दिव्य विभूति के द्वारा मनुष्य था। जब तक मनुष्य की आत्मा में मनुष्यता का प्रवेश न हो, तब तक न उस मानव व्यक्ति का कल्याण है और न उसके आसपास के मानव समाज का ही। मानव का विश्लेषण करता हुआ, देखिए, लोकोिक्त का यह सूत्र, क्या कह रहा है—"आदमी आदमी में अन्तर, कोई हीरा कोई कंकर।"

कौन हीरा है श्रोर कौन कंकर ? इस प्रश्न के उत्तर में पहले भी कह श्राए हैं श्रोर श्रव भी कह रहे हैं कि जो धर्म का श्राचरण करता है, ग्रहस्थ का श्रथवा साधु का किसी भी प्रकार का त्याग-मार्ग श्रपनाता है, वह मनुष्य प्रकाशमान हीरा है। श्रोर धर्माचरण से शूर्य, भोग-विलास के श्रन्धकर में श्रात्म-स्वरूप से भटका हुन्ना मनुष्य, भले ही दुनियादारी की दृष्टि से कितना ही क्यों न बड़ा हो, परन्तु वस्तुतः मिट्टी का कंकर है। सच्चा श्रोर खरा मनुष्य वही है, जो श्रपने बन्धन खोलने का प्रयत्न करता है श्रोर श्रपने को मोच्च का श्रधिकारी बनाता है।

जैन संस्कृति के अनुसार मोच का एकमात्र मार्ग धर्म है, श्रौर

#### ₹⊏

### श्चावश्यक दिग्दर्शन

उसके दो भेर हैं--सागार धर्म और अनगार धर्म। सागार धर्म गृहस्थ धर्म को कहते हैं, श्रीर श्रानगार धर्म साधु धर्म को। भगवान् महावीर ने इसी सम्बन्ध में कहा है:--

> चरित्त - धम्मे दुविहे पएएत्ते, तंजहा-श्रगार चरित्त धम्मे चेव श्रणगारचरित्त धम्मे चेव

> > [स्थानांग सूत्र ]

सागार धर्म एक सीमित मार्ग है। वह जीवन की सरल किन्तु छोटी पगडंडी है। वह धर्म, जीवन का राज मार्ग नहीं है। गृहस्थ संसार में रहता है, ख्रतः उस पर परिवार, समाज श्रौर राष्ट्र का उत्तर दायित्व है। यही कारण है कि वह पूर्ण रूपेण ऋहिंसा ऋौर सत्य के राज-मार्ग पर नहीं चल सकता। उसे अपने विरोधी प्रतिद्वन्द्वी लोगों से संघर्ष करना पड़ता है, जीवनयात्रा के लिए कुछ-न-कुछ शोषण का मार्ग अपनाना होता है, परिग्रह का जाल बुनना होता है न्याय मार्ग पर चलते हए भी अपने व्यक्तिगत या सामाजिक स्वार्थों के लिए कहीं न कहीं किसी से टकराना पड़ जाता है, ऋतः वह पूर्णंतया निरपेत्न स्वात्मपरिणति रूप अखरड अहिंसा सत्य के अनुयायी साध्यम का दावेदार नहीं हो सकता !

गृहस्य का धर्म अगा है, छोटा है, परन्तु वह हीन एवं निन्दनीय नहीं है। कुछ पद्मान्ध लोगों ने गृहस्थ को जहर का भरा हुन्ना कटोरा बताया है। वे कहते हैं कि जहर के प्याले को किसी भी श्रोर से पीजिए, जहर ही पीने में आयगा, वहाँ अमृत कैसा ? गृहस्थ का जीवन जिधर भी देखी उधर ही पाप से भरा हुआ है, उसका प्रत्येक आचरण पापमय है. विकारमय है, उसमें धर्म कहाँ ? परन्तु ऐसा कहने वाले लोग सत्य की गहराई तक नहीं पहुँच पाए हैं, भगवान् महावीर की वाणी का मर्म नहीं समभ पाए हैं। यदि सदाचारी से सदाचारी गृहस्थ जीवन भी जहर का प्याला ही होता, 'उनकी ऋपनी भाषा में कुपात्र ही होता, तो जैन-संस्कृति के प्राण प्रतिष्ठापक भगवान महावीर धर्म के दो भेदों में क्यों गृहथ धर्म की

### श्रावक धम

38

गणना करते ? क्यों उच्च सदाचारी ग्रहस्थों को श्रमण के समान उपमा देते हुए 'समणभूए' कहते ? क्यों उत्तराध्ययन सूत्र के पंचम श्रध्ययन की वाणी में यह कहा जाता कि कुछ मित्तुश्रों की श्रपेत्ता संयम की हिन्द से ग्रहस्थ श्रेष्ठ है श्रोर ग्रहस्थ दशा में रहते हुए भी साधक सुन्नत हो जाता है। 'संति एगेहिं भिक्त्वृहिं गारस्था संजमुत्तरा।' 'एवं सिक्लासमावन्ने गिहिवासे वि सुठवए।' यह ठीक है कि ग्रहस्थ का धर्म-जीवन जुद्र है, साधु का जैसा महान् नहीं है। परन्तु यह जुद्रता साधु के महान् जीवन की श्रपेत्ता से है। दूसरे साधारण मोगासिक की दलदल में फँसे संसारी मनुष्यों की श्रपेत्ता तो एक धर्माचारी सद्ग्रहस्थ का जीवन महान् ही है, जुद्र नहीं।

प्रवचन सारोद्धार प्रन्थ में श्रायक के सामान्य गुणों का निरूपण् करते हुए कहा गया है कि "श्रायक प्रकृति से गंभीर एवं सौम्य होता है। दान, शील, सरल व्यवहार के द्वारा जनता का प्रेम प्राप्त करता है। पापों से डरने वाला, दयालु, गुणानुरागी, पच्चात रहित = मध्यस्थ, चड़ों का स्नादर सत्कार करने वाला, कृतज्ञ = किए उपकार को मानने चाला, परीकारी एवं हिताहित मार्ग का ज्ञाता दीर्घदशों होता है।"

धर्म संग्रह में भी कहा है कि "श्रायक इन्द्रियों का गुलाम नहीं होता, उन्हें वश में रखता है। स्त्री-मोह में पड़कर वह ग्रायना ग्रानासक मार्ग नहीं भूलता। महारंभ ग्रार महापरिग्रह से दूर रहता है। भर्यकर से भयंकर संकटों के ग्राने पर भी सम्यक्त्व से भ्रष्ट नहीं होता। लोकरूढ़ि का सहारा लेकर वह मेड़ चाल नहीं ग्रायनाता, श्रापित सत्य के प्रकाश में हिताहित का निरीत्रण करता है। श्रेष्ठ एवं दोष-रहित धर्माचरण की साधना में किसी प्रकार की भी लज्जा एवं हिचिकिचाहट नहीं करता। ग्रापने पत्त का मिथ्या श्राग्रह कभी नहीं करता। परिवार ग्रादि का पालन पोषण करता हुन्ना भी श्रान्तह दय से ग्रापने को ग्रालग रखता है, पानी में कमल बनकर रहता है।"

### श्रावश्यक दिग्दर्शन

क्या ऊपर के सद्गुणों को देखते हुए कोई भी विचारशील सजन ग्रहस्थ को कुपात्र कह सकता है, उसे जहर का ल्वालव भरा हुन्ना प्याला बता सकता है ? जैन धर्म में आवक को वीतरागदेव श्री तीर्थंकरों का छोटा पुत्र कहा है। क्या भगवान का छोटा पुत्र होने का महान गौरव प्राप्त करने के बाद भी वह कुपात्र ही रहता है ? क्या स्नानन्द, कामदेव जैसे देवतास्त्रों से भी पथ भ्रष्ट न होने वाले अमगोपासक गृहस्थ ज़हर के प्याले थे ? यह भ्रान्त धारणा है। ग्रहस्थ का जीवन भी धर्ममय हो सकता है, वह भी मोत्त की स्रोर प्रगति कर सकता है, कर्म बन्धनों को तोड़ सकता है। सद्गृहस्थ संसार में रहता है, परन्तु अनासक भाव की ज्योति का प्रकाश अंदर में जगमगाता रहता है। वह कभी कभी ऐसो दशा में होता है कि कर्म करता हुआ भो कर्मबन्ध नहीं करता है।

> महिमा सम्यग् ज्ञान की श्ररु विराग बल जोइ। किया करत फल भुंजतें कर्म - बन्य नहिं होइ॥ —समयसार नाटक, निर्जराद्वार

सूत्रकृतांग सूत्र का दूसरा श्रुतस्कन्ध हमारे सामने है। ऋविरत, विरत श्रौर विरताविरत का कितना सुन्दर विश्लेषण किया गया है। विरता-विरत श्रावक की भूमिका है, इसके सम्बन्ध में प्रभु महावीर कहते हैं-'सभी पापाचरणों से कुछ निवृत्ति स्त्रौर कुछ स्ननिवृत्ति होना ही विरित-श्रविरति है। परन्तु यह श्रारम्भ नोश्रारम्भ का स्थान भी श्रार्थं है तथा सब दु:खों का नाश करने वाला मोद्ममार्ग है। यह जीवन भी एकान्त सम्यक् एवं साधु है।'

-- 'तत्थणं जा सा सठवतो विरयाविरई, एस ठाणे श्रारम्भ नो

#### श्रावक धर्म

४१

श्वारम्भद्वाणे । एस ठाणे श्रारिए जाव सठवदुक्ल-पहीणमग्गे प्रांतसम्मे साह !

सित्रकतांग २ । २ । ३६ ]

यह है अप्रनन्तज्ञानी परम वीतराग भगवान महावीर का निर्णय! क्या इससे बढ़कर कोई स्त्रौर भी निर्णय प्राप्त करना है ? यदि श्रद्धा का कुछ भी ग्रंश पाप्त है तो फिर किसी ग्रन्य निर्णय की ग्रावश्यकता नहीं है। यह निर्णय ब्रान्तिम निर्णय है। ब्राब हम व्यर्थ ही चर्चा को लम्बी नहीं करना चाहते।

श्राइए, श्रव कुछ इस बात पर विचार करें कि गृहस्थ दशा में रहते हुए भी इतनी ऊँची भूमिका कैसे प्राप्त की जा सकती है ?

यह स्नातम-देवता स्नानन काल से मिथ्यात्व की स्रंधकारपूर्ण काल रात्रि में भटकता-भटकता, ग्रसत्य की उपासना करता-करता, जब कभी सत्य की विश्वासभूमिका में स्नाता है तो वह उसके लिए स्वर्णप्रभात का सुत्रवसर होता है। संसाराभिमुख ब्रात्मा जब मोन्नाभिमुख होती है, बहिमुंख से अन्तमुंख होती है, अर्थात् विषयाभिमुख से आत्माभिमुख होती है. तब सर्वप्रथम सम्यक्त्वरूप धर्म की दिव्य ज्योति का प्रकाश प्राप्त होता है।

सची श्रद्धा का नाम सम्यक्त है। यह श्रद्धा ग्रन्थ श्रद्धा नहीं है। श्चिपित वह प्रकाशमान जीवित श्रद्धा है. जिसके प्रकाश में जड़ को जड़ श्रीर चैतन्य को चैतन्य समका जाता है, संसार को संसार श्रीर मोत् को मोत समका जाता है श्रौर समका जाता है धर्म को धर्म श्रौर श्रधर्म को श्रधर्म ! निश्चय दृष्टि में विवेक बुद्धि का जाएत होना ही सम्यक्त है, तत्त्वार्थ-श्रद्धान है। ग्रानन्त काल से हम यात्रा तो करते चले ह्या रहे थे. परन्त उस का गन्तव्य लच्य स्थिर नहीं हन्ना था। यह लच्य का स्थिरीकरण सम्यक्त्व के द्वारा होता है। सम्यक्त्व के श्रमाव में कितना ही उग्र किया-काएडी क्यों न हो, वह श्रम्धा है, सर्व- श्रमण-सूत्र

85

नहीं है. यह तो पारस है। गरीब को कैसे विश्वास होता ? परन्तु ज्यों ही फकीर ने दरिद्र के तवा, करछी, चिमटा ख्रादि लोहे की चीजों को पारस से इंद्रातो सब सोने के बन गए। ऋब क्या था, एक त्त्ए में ही उस गरीन की सारी दरिद्रता मिट गई, ऋाँखें खुल गईं! ठीक यही दशा हमारी है। पारस रूप ब्रात्मा से विष्यभोग की चटनी पीस रहे हैं। परन्त ज्यों ही मंगल-चत्रश्य के उज्ज्वल प्रकाश से आँखे खलती हैं तो एक ही चाए में जीवन का नकशा बदल जाता है। प्रभु-शिक्त हमारे श्रन्दर ही है, वह माँगी हुई बाहर से नहीं मिलती । जैन धर्म का श्रादर्श बाहर से कछ पाने का नहीं है। ऋौर न किसी से कछ लेने का ही है। मंगल चत्रष्टय की शरण हमें कुछ देती नहीं है; प्रत्युत हमें अपना भान कराती है. सम ज्ञान-चेतना को जागृत करती है। 'यादशी भावना यस्य सिद्धिभवति सादशी'--याय के अनुसार, जो जैसा स्मरण करता है वह वैसा बन जाता है। ध्यान की महिमा ऋपरंपार है।

एक प्रश्न है, उस पर विचार कर लें! त्र्याजकल लोग इतना नाम लेते हैं, प्रभ का स्मरण करते हैं: किन्त उद्धार नहीं होता, यह क्या बात ? ठीक है, हमारा उद्धार इसलिए नहीं हो रहा है कि जिस प्रकार नाम लेना चाहिए वैसे नहीं लेते । केवल बला टालने के लिए, लोक-दिखावे के लिए, संख्या-पूर्ति करने के लिए भगवान का नाम लिया जाता है। यदि स्त्रागध्य देव के प्रति हृदय में यथार्थ श्रद्धा हो, स्त्राकर्षण श्रीर प्रेम हो, श्रादर-बुद्धि हो, निष्काम भाव हो तो श्रवश्य ही ज्ञान की चिनगारी प्रज्वलित होगी। श्रद्धा का बल ऋसीम होता है।

प्रतिक्रमण श्रावश्यक के प्रारंभ में यह मंगल, उत्तम, एवं शरण सत्र इसलिए पढ़ा जाता है कि साधक शान्त भाव से ऋपने मन की हद, निश्चल, सरस एवं श्रद्धाल बना सके। प्रतिक्रमण के लिए श्राध्यात्मिक भूमिका तैयार करने के लिए ही यह त्रिसूत्री यहाँ स्थान पाए हुए है। 'दंसण सुद्धि-निमित्त' श्रावश्यक चृणि ।

#### : ६ :

# संचित्र प्रतिक्रमण-सृत्र

इच्छामि पडिकमिउं जो मे देवसिस्रो सहयारो कस्रो. काइत्रो, वाइत्रो, माणुसित्रो— उस्सत्तो. उम्मग्गो. श्रकप्पो, श्रकरागिज्जो: दुज्भात्रो, दुव्विचितित्रो, अणायारो. श्रगिच्छियव्वो, असमग्-पाउग्गोः नागो तह दंसगो चरित्ते सुए सामाइए: तिएहं गुत्तीगं, चउएहं कसायागं, पंचएहं महस्त्रयाणं, छएहं जीवनिकायाणं, सत्तरहं पिंडेसणाणं, अठरहं पवयग-माऊगं.

श्रमण-सूत्र

नवएहं वंभचेरगुत्तीगं, दसविहे समग्रधम्मे समग्रागं जोगागं, जं खंडियं जं विराहियं तस्स मिच्छामि दुक्कडं।

शब्दार्थ पडिक्कमिउं = प्रतिक्रमण करना

त्रातिचार किविषयक होते हैं ? ]

इच्छामि = चाहता हुँ

मे = भैंने

जो = जो

देवसित्रो = दिवससम्बन्धी **ऋइयारो = ऋतिचार** 

क्रयो = किया हो

किसा ऋतिचार ? ]

काइस्रो = काय-सम्बन्धी वाइस्रो = वचन-सम्बन्धी

मारासित्रो = मन-सम्बन्धी

तिनों का विशदीकरण ]

उस्सत्तो = सुत्र-विरुद्ध उम्मगो = मार्ग-विरुद्ध

श्रकष्पो = श्राचार-विरुद्ध

श्रकरशिज्जो = न करने योग्य

दु इक्तात्र्यो = दुश्यनिरूप

दुव्विचितित्रो = दुश्चिन्तनंहप श्रणायारो = नं श्राचरने बीग्वं

श्रिणिच्छियव्यो = न चाहने योग्य

श्रसमण्पाउग्गी⊇संधि का श्र**र्नचित** 

नागो = ज्ञान में

तह = तथा

दसरों = दर्शन में

चरित्ते = चारित्र में

तिनों के भेद

सुए = श्रेत ज्ञान में

सामाइए = सामायिक चारित्र में

्री उपसंहार ] तिएहं = तीन

गुत्तीणं = गुर्सियाँ की

चउरहं = चार

कसायाण' = कषायों के निषेधोंकी

पंचएहं = पाँच

महब्बयाण = महावती की

छ्गहं = इह

जीवनिकायांग = जीवनिकायों की

सत्तर्ग्हं = सात

िंडेसणाण = पिगडेंपणाश्री की

श्रवराहं = श्राव

जोगारा = कर्तंडयों की

### सं जिप्त प्रतिक्रमण-सत्र

84

पवयग्माऊण् = प्रवचन मातात्रों की खंडियं = खगुडना की हो जं = जो नवराहं = भी बंभचेरगुत्तीण = ब्रह्मचयं गुप्तियोंकी विराहियं = विराधना की हो दस्विहे = दश-विध तस्स = उस हा समण्धम्मे = श्रमण्धमं में के दुक्कडं = पाप सम्याण = श्रमण सम्बन्धी मे = मेरे लिए

#### भावार्थ

मिच्छा = मिथ्या हो

मैं प्रतिक्रमण करना चाहुता हूँ। ज्ञान, दर्शन, चारित्र में प्रधीत श्रुतधम और सामाधिक धर्म के विषयु में, मैंने दिन में जो कायिक, वाचिक तथा मानसिक श्रतिचार = श्रपराध किया हो; उसका पाप मेरे लिए निष्फल हो।

वह श्रतिचार सूत्र से विरुद्ध है, मार्ग = परंपरा से विरुद्ध है, कल्प = आचार से विरुद्ध है, नहीं करने योग्य है, दुर्ध्यान - आर्तध्यान रूप है, दुर्विचिन्तित = रीद्रध्यान रूप है, नहीं आचरने योग्य है, नहीं चाहने योग्य है, संचेपमें साध-वृत्ति के सर्व था विपरीत है - साध को नहीं करने योग्य है।

तीन गुप्ति, चार कपायों की निवृत्ति, पाँच महाबत, छह प्रथिवी, जज आदि जीवनिकायों की रका, सात पिएडेपणा, आद प्रवचन माता, नौ बहाचय गुप्ति, दशविध श्रमण धम के श्रमणसम्बन्धी कर्तद्य, यदि खरिडत हुए हो अथवा विराधित हुए हो तो वह सब पाप मेरे लिए निष्फल हो।

विवेचन

मनुष्य देव भी है श्रीर रात्स भी। देव, यों कि यदि वह सदाचार के मार्ग पर चले तो अपनी आतमा का कल्यास कर सकता है, आस-पास के देश, जाति श्रीर समाज का कल्यास कर सकता है, यदि श्रीर

श्रागे बढ़े तो विश्व का कल्याण कर सकता है। नरक के समान दुःखाकुल संसार को स्वर्ग में परिणत कर देना उसके बाएँ हाथ का खेल है।

राज्स, यों कि यदि वह दुराचार के कुमार्ग पर चले तो अपनी भी शान्ति खोता है, दूसरों की भी शान्ति खोता है, अग्रेर संसार में सब ओर बाहि-बाहि मचा देता है। स्वर्ग के समान सुखी संसार को रौरव नरक की घोर यन्त्रणाओं में पटक देना, उसका साधारण-सा हॅसी खेल है।

मनुष्य के पास उसे देव श्रौर गत्त्स बनाने के लिए तीन महान् शिक्तयाँ हैं-मन, बचन, श्रौर शरीर। इनके बल पर वह भला बुरा जो चाहे कर सकता है। उक्त तीनों शिक्तयों को विश्व के कल्याण में लगाया जाय तो उधर वारा न्यारा है; श्रौर यदि श्रत्याचार में लगा दिया जाय तो उधर सफाचट मैदान है। मनुष्य का भविष्य इन्हीं के श्रम्छे बुरेपन पर बना विगड़ा करता है। श्रातएव धर्मशास्त्रकारों ने जगह-जगह इन पर श्रिषक से श्रिषक नियंत्रण रखने का जोर दिया है।

साधु मुनिराज स्वपरोद्धारक के रून में संसार के रंग मंच पर स्रावतीर्या होते हैं; स्रातः उन्हें तो पद-पद पर मन, वचन श्रीर शरीर की शुभाशुभ चे ग्रात्रों का ध्यान रखना ही चाहिए। इस सम्बन्ध में जरा सी भी लापरवाही भयंकर पतन के लिए हो सकती है। स्रस्तु, प्रस्तुत पाठ में इन्हीं तीनों शिक्तियों से दिन रात में होने वाली भूलों का परिमार्जन किया जाता है स्रीर भविष्य में स्रिधिक सावधान रहने की सुदृढ़ ग्रारणा बनाई जाती है।

यह प्रतिक्रमण का प्रारंभिक सामान्य सूत्र है। इसमें सं होत्र से श्राचार-विचार-सम्बन्धी भूलों का प्रतिक्रमण किया जाता है। श्रुग्ले पाठों में जो विस्तृत प्रतिक्रमण-किया होने वाली हैं, उसकी यहाँ मात्र श्राधार-शिला रक्खी गई है।

सम्प्रति, सूत्र में आए हुए कुछ विशेष शब्दों का स्परीकरण किया

#### सं जिप्त प्रतिक्रमण-सूत्र

४७

जाता है। क्योंकि पारिभाषिक शब्दों का केवल शब्दार्थ के द्वारा निर्णय नहीं किया जा सकता।

उत्सूत्र --

उत्स्त्र का अर्थ स्त्र-विरुद्ध आचरण है। स्त्र-मूल आगम को कहते हैं। वह अर्थों की स्चना करता है, अतः स्त्र कहलाता है। 'अर्थ-स्चनात्स्त्रम्'-बृहत्कल्प प्रथम उद्देश की मलयगिरि टीका। अथवा 'उत्सुत्तो' का संस्कृत रूप उत्स्क्र भी बनाया जाता है। स्कृत का निर्वचन है-अच्छीतरह कहा हुआ। शास्त्र--'सुष्ठु उक्तमिति।' स्कृतिवरुद्ध उत्स्क्र होता है।

#### उन्मार्ग

उन्मार्ग का ऋर्थ है मार्ग के विरुद्ध ऋाचरण करना। हरिभद्र ऋादि पाचीन टीकाकार ज्ञायोपशमिक भाव को मार्ग कहते हैं, ऋौर ज्ञायोप-शमिक भाव से ऋौदियिक भाव में संक्रमण करना उन्मार्ग है। चारित्रावरण कर्म का जब ज्ञायोगशम होता है, तब चारित्र का ऋाविर्माव होता है। ऋौर जब चारित्रावरण कर्म का उदय होता है तब चारित्र का घात होता है। ऋतः साधक को प्रतिज्ञण उदयभाव से ज्ञायोपशमिक भाव में संचरण करते रहना चाहिए।

उन्मार्ग का त्रार्थ, परंपरा के विरुद्ध श्राचरण करना भी किया जाता है। मार्ग का त्रार्थ परम्परा है। पूर्व-कालीन त्यागी पुरुषों द्वारा चला श्राने वाला पवित्र कर्तव्य-प्रवाह मार्ग है। 'मग्गो श्रागमणीई, श्रहवा संविग्ग-बहुजणाइण्णं'-धर्म रत्न-प्रकरण।

#### श्च कल्प

चरण श्रीर करण रूप धर्म व्यापार का नाम कला है-श्राचार है। जो चरण करण के विरुद्ध श्राचरण किया जाता है, वह श्रकल्प है। चरण सप्ति श्रीर करण सप्ति का निरूपण परिशिष्ट में किया गया है। ज्ञान, दर्शन, चारित्र

यहाँ ज्ञान से सम्यग् ज्ञान का महरण है, स्त्रीर दर्शन तथा चारित्र से

#### 8=

#### श्रमण-सूत्र

सम्यग् दर्शन एवं सम्यक् चारित्र का । यह जैन धर्म का रतन्त्रय रूप मोत्मार्ग है। 'सम्यग दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोचमार्गः।' श्री उमाः स्वाति रचित तत्त्वार्थसूत्र १।१।

मूल में सम्यग् शब्द का उल्लेख नहीं है। परन्तु केवल, ज्ञान शब्द भी कुजान का विरोधी होने से अपने श्रंदर सम्यक्त्व लिए हुए है। इसी पकार दर्शन, कुदर्शन की व्यावृत्ति करता है श्रीर चारित्र, कुचारित्र की।

मूल पाठ है 'नाणे तह दंसणे चरिचे'। परन्तु आचार्य हरिभद्र ने यहाँ तह शब्द का उल्लेख-नहीं किया है।

### श्रुत

श्रुत का श्रर्थ श्रुतज्ञान है। वीतराग तीर्यंकर देव के श्रीमुख से सुना हुन्ना होने से त्रागम साहित्य को श्रुत कहा जाता है। श्रुत, यह श्रन्य ज्ञानों का उपलच्च्या है, श्रतः वह भी प्राह्म हैं। श्रुत का श्रातिचार है-विपरीत श्रद्धा ऋौर विपरीत प्ररूपगा।

#### सामायिक

सामायिक का ऋर्थ समभाव है। यह दो प्रकार से माना जाता है-सम्यक्त रूप त्र्यौर चारित्र रूप । चारित्र पाँच महावत, पाँच समिति, तीन गुप्ति स्नादि है। स्नौर सम्यक्त्व जिन-प्ररूपित सत्य-मार्ग पर श्रद्धा है। इसके दो मेद हैं—निसर्गंज श्रीर श्रिधगमज। सामायिक में सम्यक्त श्रीर चारित्र दोनों का श्रन्तर्भाव होने से यह श्राद्येप दूर हो जाता है कि-यहाँ ज्ञान श्रीर चारित्र के साथ सम्यग् दर्शन का उल्लेख क्यों नहीं किया गया?

#### चार कषाय

चार कषाय का वर्ण न स्नागे कषाय-सूत्र में स्नाने वाला है। यहाँ केवल इतना ही वक्तव्य है कि<u>-</u>मूल-पाठ 'चडग्हं कसाबाणं' है। जिसका 'जं खंडियं जं विराहियं' के साथ योग होने पर श्रर्थ होता है-यदि चार कषायों का खरडन किया हो तो मिच्छामि दुक्कडं! श्राप

#### सं निप्त प्रतिक्रमण-सत्र

38

विचार में होंगे, यह क्या उलटा ऋर्थ है! कषायों का खरडन तो इष्ट ही होता है, फिर ब्रातिचार कैसा ? शंका सर्वथा उचित है। ब्रातएव यहाँ 'कषाय' शब्द लचला के द्वारा कषाय-निवृत्ति रूप माना जाता है। त्र्यतएव कषाय-निवृत्ति में यदि कहीं दुर्बलता की हो तो उस त्र्यतिचार की शुद्धि की जाती है। इसी प्रकार पड्जीवनिकाय की भी पड्जीवनिकाय के रत्तरा में लद्गरा है।

#### सात पिरहेषगा

दोप-रहित शुद्ध प्राप्तुक श्रव जल ग्रहण करना 'एपणा' है। इसके दो भेद हैं--विगडीवणा श्रीर पानैवणा । श्राहार प्रहण करने की पिगडीवणा कहते हैं, स्रोर पानी ब्रह्ण करने को पानैषणा । पिगडैषणा के सात प्रकार हैं:---

- (१) श्रसंसद्घा = श्रसंसद्धा देय भोजन से विना सने हुए हाथ तथा पात्र से आहार लेना।
- (२) संसद्घा = संस्रष्टा देय भोजन से सने हुए हाथ तथा पात्र से ब्राहार लेना।
- (३) उद्गडा = उद्गता बटलोई से थाली श्रादि में गृहस्थ ने श्रवने लिए जो भोजन निकाल रखा हो, वह लोना ।
- (४) श्रन्पतेवा = श्रह्पलेपा जिसमें चिकनाहृष्ट न हो, श्रतार्व लेग न लग सके, इस प्रकार के भूने हुए चर्गा स्नादि ग्रहण करना।
- . **५) श्रवगाहीश्रा = श्रवगृहीता**—भोजनकाल के समय भोजन-कर्ता ने भोजनार्थ थाली आदि में जो भोजन परोस रक्खा हो, किन्तु श्रमी भोजन शरू न किया हो वह श्राहार लेना ।
- (६) पग्गहीस्मा = प्रगृहीता-थाली स्नादि में परोसने के लिए चम्मच त्रादि से निकाला हुत्रा, किन्तु थाली में न डाला हुत्रा, बीच में ही ब्रह्म कर लेना। ब्राथवा थाली में भोजन कर्ता के द्वारा हाथ त्रादि से प्रथम बार तो प्रगृहीत हो चुका हो, पर दूसरी बार प्रास लेने के कारण भूँठा न हुन्ना हो, वह स्नाहार लेना।

#### श्रमग्र-सूत्र

(७) उजिमयधम्मा = उजिमतधर्मा - जो ग्राहार ग्राधिक होने से श्रथवा श्रन्य किसी कारण से फेंकने योग्य समभ कर डाला जा रहा हो, वह ग्रहण करना ।

श्राचारांग द्वितीय श्रुतस्कन्ध पिराडेपाणा श्रध्ययन में तथा स्थानांग-सत्र में पिएड परणा का वर्ण न स्नाता है। यह उत्कृष्ट त्याग स्रवस्था की भिजा-सम्बन्धी भूमिकाएँ हैं।

श्राचार्यं हरिभद्र पाठान्तर के रूप में 'सतरहं पिंडेसणाणं' की जगह 'सतगहं पागोसगाग' का उल्लेख भी करते हैं। ये सात पानैषणा भिएडेंपणा के समान ही हैं। 'सप्तानां पानैपणानाम् केचित् पठन्ति। ता श्रिप चैवंभृता एव ।' —श्राचार्य हरिभद्र ।

#### श्राठ प्रवचन-माता

प्रवचन-माता, पाँच समिति श्रीर तीन गुप्ति का नाम है। प्रवचन माता इसलिए कहते हैं कि द्वादशांग वागी का जन्म इन्हीं से हुआ है। श्चर्यात् संपूर्ण जैन वाङ्मय की श्चाधार भूमि पाँच समिति श्रीर तीन गुप्ति ही हैं। माता के समान साधक का हित करने के कारण भी इनको माता कहा जाता है। इनका विशद वर्णन ऋागे यथास्थान किया जाने वाला है। दशविध श्रमण धर्म में श्रामण योग

अमया, साधू को कहते हैं। उसका सान्ति, मुक्ति श्रादि दशविध धम - जिसका वर्णन आगे किया जाने वाला है - अमराधर्म कहलाता है। दशविध अमणधर्म में आमण योग क्या है? इसके लिए यह बात है कि अमण-सम्बन्धी योग = कर्तव्य को आमण योग कहते हैं। दशविध अमण धर्म में अमण का क्या कर्तव्य है ? कर्तव्य यह है कि चुमा त्रादि दश विध अमण धर्म का सम्यक रूप से ऋ। चरण करना चाहिए, सम्यक् अद्धान = विश्वास रखना चाहिए श्लौर यथावसर सम्यक् प्ररूपण = प्रतिपादन भी करना चाहिए। श्राचार्यं हरिभद्र कहते हैं-- 'श्रामणयोगानाम् = सम्यक प्रतिस्रेवन-श्रद्धान-प्ररूपणान्यन् गानां यत्स्रविदतम् ।

### सं विष्त प्रतिक्रमण-सूत्र

ध्र

### खरिडत, विराधित

'जं खंडियं जं विराहियं' में जो खरिडत श्रीर विराधित शब्द श्राए हैं. उनका कुछ विद्वान यह ऋर्थ करते हैं कि-'एकदेशैन खरहना' होती है श्रीर 'सर्व देशेन विराधना' । परन्त यह विराधना वाला श्रर्थ संगत प्रतीत नहीं होता । यदि वत का पूर्ण रूपेण सर्वदेशेन नाश ही हो गया तो फिर प्रतिक्रमण के द्वारा शुद्धि किसकी की जाती है ? जब वस्त्र नष्ट ही हो गया तो फिर उसके धोने का क्या प्रयत्न ? वास्तविक अर्थ यह है कि-**मस्पारीन** खरडना होती **है** स्रौर **मधिकारीन** विराधना। स्रिधकांश का ऋर्थ ऋधिक मात्रा में नाश होना है, सर्वांश में पूर्ण तया नाश नहीं। ऋधिकांश में नाश होने पर भी व्रत की सत्ता बनी रहती है, एकान्ततः स्रभाव नहीं होता, जहाँ कि-'मृखं नास्ति कुतः शाखा' वाला न्याय लग सके । स्त्राचार्य हरिभद्र भी इसी विचार से सहमत हैं-'विराधितं सुतरां भग्नं, न पुनरेकान्ततोऽभावापादितम् ।'

पस्तत सूत्र में 'जं खंडियं जं थिराहियं तस्स' तक ऋतिचारों का कियाकाल बतलाया गया है: क्योंकि यहाँ ऋतिचार किस प्रकार किन वर्तों में हुए-यही वतलाया है, ऋभी तक उनकी शुद्धि का विधान नहीं किया। आगे चलकर 'मिक्झामि दुक्कडं' में अतिचारों का निष्ठा-काल है। निष्ठा का ऋर्थ है यहाँ समाप्ति, नाश, ऋरत। हृदय के अन्तस्तल से जब अतिचारों के प्रति पश्चात्ताप कर लिया तो उनका नाश हो जाता है। यह रहस्य ध्यान में रखने योग्य है।

जैनधर्म दिवाकर पूज्य श्री स्रात्मारामजी महाराज स्रापने साधु-प्रतिक्रमण में 'तरस मिन्छामि दुक्कडं' से पहले 'जो मे देवसित्रो त्राइयारो कन्नो' यह अंश श्रौर जोड़ते हैं; परन्तु यह अर्थ-संगति में ठीक नहीं बैठता । सूत्र के प्रारंभ में जब 'जो मे देवसिस्रो स्त्रइयारो कस्रो' एक बार ऋा चुका है, तत्र व्यर्थ ही दूसरी बार पुनकिक क्यों ? स्त्राचार्य हरिभद्र स्त्रादि भी यह ऋंश स्वीकार नहीं करते।

પ્રર

#### श्रमण-सूत्र

यह श्रितिचार सूत्र प्रथम श्रावश्यक में सामायिक सूत्र के बाद श्रितिचार स्मरण के लिए श्राता है, प्रस्तुत स्थान में प्रतिक्रमण के लिए है, एवं श्राणे कायोत्सर्ग से पहले श्रितिचार शुद्धि को पुनः विमल करने के लिए हैं। प्रथम श्रीर श्रिन्तिम में 'इच्छामि ठाइउं काउरसरगं' बोला जाता है, जिसका श्रर्थ है कायोत्सर्ग करना चाहता हूँ। ठाइउं का संस्कृत रूप स्थातुम् है। धातु श्रानेकार्थक हैं श्रितः वहाँ स्था धातु करने श्रर्थ में है।

#### : ७ :

# ऐर्यापथिक-सूत्र

इच्छामि पडिकमिउं इरियावहियाए विराहणाए गमणागमणे पाराक्कमणे बीय-क्कमणे, हरिय-क्कम्णे, श्रोसा-उर्त्तिग-पर्गग-दग-मट्टी-मक्कडा-संताणा-संकमणे. जे मे जीवा विराहिया. एगिंदिया. बेइ दिया. तेइंदिया, चउरिंदिया, पंचिदिया श्रमिहया, वतिया लेसिया, संघाइया संबद्धिया, परियानिया, किलामिया

श्रमगा-सूत्र

4x

उद्दिविया, ठाणात्र्यो ठाणं संकामिया, जोवियात्र्यो ववरोविया, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं।

शब्दार्थ

इच्छामि = चाहता हैं। पडिक्रमिउं = प्रतिकमण करना, निवस होना (किस से?) इरियावहियाए=ऐर्यापथिकसम्बन्धी विराहणाए = विराधना से हिंसा से (विराधना किस तरह होती है ?) गमणागमणे = माग में जाते.आते पाणक्रमणे = प्राणियों को कच-लने से वीयक्रम्यो = बीजों को कुचलने से हरियक्रमणे = हरित वनस्पति को कच जने से श्रोसा = श्रोस को उत्तिंग = कीड़ीनाल या कीड़ी श्रादि के बलको पर्णग = सेवाल, काई को दग = सचित्त जल को मटरी = सचित्त पृथ्वी को

मकडा संताणा = मकड़ी के जालों संकम्यो = कुचलने से. मसलने से जे = जो भी मे = मैंने जीवा = जीव विराहिया = विराधित किए हों ( कौन जीव विराधित किए हों ? ) एगिदिया = एकेन्द्रिय बेइ'दिया = द्वीन्द्रिय तेड दिया = **त्रीन्द्रिय** चडरिंदिया = चतुरिन्द्रिय पंचिदिया = पंचेन्द्रिय (विराधना के प्रकार) श्रिभिह्या = सम्मुख भाते हुए रोके हो वत्तिया = धृति श्रादि से दाँपे हों

लेसिया = भूमि आदि पर मसले हों

# ऐर्यापथिक-सूत्र

પુપુ

संघाइया = इकट्ठे कर पीड़ित किए संघड़िया = छ कर पीदित किए हों परिताविया = परितापित किए हों किलामिया = अधमरे से किए हों उद्दविया = त्रस्त किए हों ठागात्रो = एक स्थान से ठाणं = दूसरे स्थान पर

संकामिया = संकामित किए हों जीवियास्रो = जीवन से ही ववरोविया = रहित किए हों, मार डाले हों तस्स = तत्सम्बन्धी जो कुछ भी दुक्कडं = दुष्कृत, पाप मि = मेरे को लगा हो. मिच्छा = (वह सब) मिथ्या हो

#### भावाथे

प्रतिक्रमण करना चाहता हूँ, मार्ग में चलते हुए अथवा संयम धर्म का पाजन करते हुए यदि ग्रसावधानता से किसी भी जीव की श्रीर किसी भी प्रकार की विराधना = हिंसा हुई हो तो मैं उस पाप से निवृत्त होना चाहता हैं।

( किन कियाओं से भौर किन जीवों की विराधना होती है ? ) मार्ग में कहीं गमनागमन करते हुए प्राणियों को पैरों के नीचे या और किसी तरह कुचता हो, साचित जी, गेहूँ या श्रीर किसी भी तरह के बीजों को कुचला हो, दबाया हो । घास, श्रंकर श्रादि हरित वनस्पति को मसला हो. टबाया हो। श्राकाश से रात्रि में गिरनेवाली श्रोस, चीटियों के बिल या नाल, पाँचों ही रंग की सेवाल-काई, सचित्त जल, सचित्त पृथ्वी और महरी के सचित्त जालों को दवाया हो. ममला हो।

किं बहुना ? एक स्पर्शन इन्द्रिय वाले ( पृथ्वी, जल, श्राम्न, वायु भीर वनस्पति ) एकेन्द्रिय जीव, स्पर्शन भीर रसन दो इन्द्रिय वाले ( कृमि, शंख, गिंडोम्रा म्नादि ) द्वीन्द्रिय जीव; स्पर्शन, रसन व्राण तीन इन्द्रिय वाले ( चींटी, मकीड़ा, कुंथुचा, खटमल चाहि ) त्रीन्द्रिय जीव: स्पर्शन, रसन, ब्राग्, चच्च चार इन्द्रिय वाले ( मक्सी, मच्छर

#### પૂદ श्रमग्-सूत्र

डाँस, बिच्छ, चाँचड, टीड, पतंग खादि ) चतुरिन्द्रिय जीव; स्पर्शन, रसन, घास, चन्नु श्रीर श्रीत्र उक्र पाँच इन्द्रिय वाले (सम्ब्र्जी, मेंढक श्रादि सम्मुच्छ्रेन तथा गर्भज तिर्थंच मनुष्य श्रादि ) पन्चेन्द्रिय जोवः इस प्रकार किसी भी प्राणी की मैंने विराधना की हो।

िकिस तरह की विराधना की हो ? ] सामने आते हुओं को रोक कर स्वतंत्र गति में बाधा डास्नी हो, धूल श्रादि से ढँके हों, भूमि श्रादि पर मसले हों, समृह रूप में इकट्टे कर एक दूसरे को आपस में टकराया हो, छूकर पीड़ित किए हों, परितापित=दु:खित किए हों, मरण-तुल्य श्रधमरे से किए हों, त्रस्त = भयभीत किए हों, एक स्थान से दूसरे स्थान पर उठाकर रखे हों-बदले हों, कि बहुना, प्राण से रहित भी किए हों, तो मेरा वह सब श्रतिचारजन्य पाप मिथ्या हो, निष्फल हो !

### ਰਿਕੇ ਚੜ

मानव जीवन में गमनागमन का बहुत बड़ा महत्त्व है। यह वह किया है, जो पायः सब कियात्रों से पहले होती है, स्त्रीर सर्वत्र होती है। विहार करना हो, गोचरी जाना हो, शौच जाना हो, लघुशंका करनी हो, थूकना हो, अर्थात् कुछ भी इधर-उधर का काम करना हो तो पहले गमनागमन की ही क्रिया होती है। शरीर की जो भी स्पन्दन या कम्पन रूप किया है, वह सब गमनागमन में सम्मिलित हो जाती है। अप्रतएव प्रतिक्रमण-साधना में सर्वप्रथम गमनागमन के प्रतिक्रमण का ही विधान किया गया है।

जब तक यह शरीर चैतन्य सत्ता से युक्त है, तब तक शरीर को मांस पिंड बनाकर एक कोने में तो नहीं डाला जा सकता ? यदि कुछ दिन के लिए ध्यान लगाकर बैठें, योमसाधना की समाधि लगालें, तब भी कितने दिन के लिए ? भगवान् महावीर छुइ छुइ मास का कायोत्सर्ग करके पत्थर की चड़ान की तरह निःस्पन्द खड़े हो जाते थे; परन्तु ऋाखिर

वे भी ता के बाद भिना के लिए जाते थे श्रौर इधर उधर विहार करते थे । साधक के लिए यह ग्रास भव है कि वह सारा जीवन निराहार रहकर एक स्थान में निस्पन्द पड़ा हुन्ना प्रतिपल मृत्यु की प्रतीद्धा करता रहे। त्र्यौर इस प्रकार का निष्क्रिय एवं निर्मालय-जीवन यापन करना, स्वयं श्रपने श्राप में कोई साधना भी तो नहीं है। तीर्थकर श्रारिहन्त श्राध्यात्मिक साधना के ऊँचे से ऊँचे शिखर पर पहुँचे हुए भी, केवल ज्ञान केवल दर्शन पाकर कृतकृत्य होते हुए भी, जनकल्याण के लिए कितना भ्रमण करते हैं ? गाँव-गाँव श्रीर नगर-नगर घूम-घूम कर किस मकार सत्य की दुन्दुभि बजाते हैं ? श्री राहुल सांकृत्यायन भगवान महाबीर को भारतवर्ष का सर्वश्रेष्ठ घुमकङ्गाज कहते हैं। घुमकङ्गाज. त्र्यर्थात् घुमकाड़ों का, घूमने वालों का राजा। बहुत दूर न जाकर संचेप में कहूँ कि जब तक ज़ीवन है, गमनागमन के विना कैसे रहा जा सकता है ? गृहस्थ हो, साध हो, तीर्थंकर हो, सबको गमनागमन करना ही होता है। गृहस्थ तो घर बाँधकर बैठा है, वह तो एक गाँव में बँधकर बैठा भी रहे। परन्तु साधु के लिए तो चार मास वर्षा वास को छोड़कर शेष ब्राठ महीने का काल विहार-काल ही माना गया है। कुछ विशेष कारण हो जाय तो बात दूसरी है, अन्यथा सशक्त साधु के लिए शेष काल में विहार करते रहना ऋावश्यक है। यदि प्रमादवश विहार न करे तो प्रायश्चित का भागी होता है। जैन धर्म में साध के लिए मठ बाँधकर बैठ जाना, सर्वथा निषद्ध है। उसके लिए तो घमकड़ी भी माधना का एक अंग है. अनासक जीवन की एक कसोटी है। वह साध ही क्या जो घुमकड़ न हो । घुमकड़ साधु का जीवन निर्मल रहता है. विकारों में नहीं उलमता है। उसे गंगा की धार की तरह बहते ही रहना चाहिए । बहती धार ही निर्म ल रह सकती है । कहा है-'साधू तो रमता भला, पड़ा गँधीला होय।

श्रव प्रश्न यह है कि श्गमनागमन की किया में तो पाप लगता है, श्रतः साधु के लिए गमनागमन, विहारचर्या कैसे विहित हो सकती

श्रमण-सूत्र

है ? जिस किया में पाप लगता हो, वह तो साधु को नहीं करनी चाहिए?

उत्तर में निवेदन है कि जैनधर्म उपयोग का धर्म है, यतना का धर्म है। यहाँ गमनागमन, भोजन, भाषण स्त्रादि के रूप में जो भी कियाएँ हैं, उन सब में पाप बताया है। परनत वह, प्रमाद ग्रवस्था में होता है। स्त्रप्रमत्त दशा में रहते हुए कोई पाप नहीं है। साधक यदि श्रमावधान है, विवेकहीन है, राग-द्वेष की परिणति में फँसा है, यतना का कुछ भी विचार नहीं रखता है, तो वह पाप-कर्म का बन्ध करता है। वह कोई क्रिया करे या न करे. उसको पाप लगता ही रहता है। कर्तव्यकि प्रति उपेता. अविवेक और प्रभाद अपने आप में स्वयं एक पाप है। श्रीर यह पाप ही है, जो किया श्रों को पाप के रंग से रँगता है। यदि साधक अप्रमत्त है, विवेकशील है, यतना का विचार रखता है, संयम की साधना में सतत जागृत रहता है, वह यदि कोई प्रवृत्ति करता भी है तो वह जाग्रत रहकर करता है, स्रातः उसे किसी प्रकार का पाप नहीं लगता है। पाप या दोप क्रियाश्रों में नहीं, क्रियाश्रों की पृष्ठ भूमि में रहने वाले काषायिक भाव में है, प्रमाद-भाव में है। इसके लिए मैं कुछ पाचीन उद्धरण श्रापके सामने रख रहा हूँ।

भगवान महावीर कहते हैं —

'पमायं कम्ममाहंस श्रप्पमायं तहावरं।'

( सूत्रकृतांग-सूत्र ⊏ । ३ )

-- प्रमाद कर्म है श्रीर श्रप्रमाद श्रकम है, कर्म का श्रमाव है।

'जयं चरे जयं चिद्रे. जयमासे जयं सए।

# ऐर्यापथिक-सत्र

48

# जयं भुंजंतो भासंतो. पाव-कम्मं न बंधह ॥

(दशवै०४।८)

- जो साधक यतना से चलता है, यतना से खड़ा होता है, यतना से बैठता है, यतना से सोता है, यतना से भोजन करता है ऋौर बोलता है, वह पापकर्म का बन्ध नहीं करता है।

ग्राचार्य शीलांक कहते हैं:--

# 'त्रथोपयुक्तो याति ततोऽ प्रमत्तत्वाद् अवन्धक एव ।'

(सत्रकृतांगटीका १।१।२।२६)

- जब साधक उपयोगपूर्वक चलता है, तब वह चलता हुन्ना भी ऋप्रमत्त भाव में है. ऋतः ऋवन्धक होता है।

जैन संस्कृति में साध के गमनागमन के लिए ईर्यासमिति शब्द का प्रयोग किया गया है, जिसका ऋर्थ है गमनागमन में सम्यक् प्रवृत्ति । यह समिति संवर है, पापाश्रव को रोकने वाली है, कमों की निर्जरा का कारण है, अपने आप में धर्म है। यहाँ निवृत्तिमूलक प्रवृत्ति होती है, स्रातः स्रासत्किया का त्याग स्रौर सत् क्रिया का स्वीकार ही जैनधर्म की प्रवृत्ति का प्राण है।

जैन-धर्म के ऋाचार्यों का हजार-हजार वर्षों से सुनाया जानेवाला यह ग्रमर स्वर क्या कभी मिथ्या ठहराया जा सकता है ? ग्रौर क्या इसके रहते हुए जैन धर्म को श्रव्यवहार्य श्रीर उपहासास्पद बताया जा सकता है ? क्या श्रव भी विवेकानन्दर्जी का यह कहना सत्य है कि 'जैन धर्म के लोग प्रवृत्ति से इतना घवराते हैं, कि लंबे-लंबे उपवासों के द्वारा अपना शरीर त्याग देते हैं ?' यदि ये सब लोग जैन धर्म की यतना को समभते होते. अप्रमत्त भाव के विचार पर लक्ष्य देते होते तो क्या उपर्युक्त भ्रान्त-भावना व्यक्त करते ? जैन-धर्म का दृदय यतना है। ھ چ

#### श्रमस्-सूत्र

यदि यतना है तो धर्म है, धर्म की रक्षा है, तप है, सब प्रकार का सुल तथा त्रानन्द है। यतना पूर्वक उचित प्रवृत्ति के चेत्र में पाप का प्रवेश नहीं है। एक जैनाचार्य कहता है:—

# जयगोह धम्म-जगागी, जयगा धम्मस्स पालिगी चेव। तव - बुड्ढिकरी जयगा, एगंत - सुहावहा जयगा॥

- यतना धर्म की जननी है, ऋौर यतना ही धर्म का रहाण करने वाली है। यतना से तप की ऋभिवृद्धि होती है ऋौर वह एकान्त रूप में सुखावह = सुख देने वाली है।

श्रव प्रश्न यह है कि जब साधु गमन करता है, तब श्रवमत्त भाव के कारण उसे पाप तो लगता नहीं है, फिर वह ईर्यापिक किया का प्रतिक्रमण क्यों करता है ? प्रस्तुत ऐर्यापिक प्रतिक्रमण-पाट की क्या श्रावश्यकता है ?

समाधान है कि साधारण मनुष्य स्त्राखिर मनुष्य है, भूल का पुतला है। वह कितनी ही क्यों न सावधानी रक्खे, श्राखिर कभी न कभी लच्य-च्युत हो ही जाता है। जबतक मनुष्य पूर्ण सर्वज्ञ-पद का श्राधिकारी नहीं हो जाता, तबतक वह श्राध्यात्मिक उत्थान के पथ पर श्राग्रसर होता हुआ, पूरी-पूरी सावधानी से कदम रखता हुआ भी, कभी छोटी-मोटी स्खलनाएँ कर ही बैठता है। छद्मस्थ श्रावस्था में 'मैं पूर्ण शुद्ध हूँ' यह दावा करना सर्वथा श्राज्ञानता पूर्ण है, धृष्टता का स्चक है।

त्रातएव जानते या श्राजानते जो भी दूषगा लगे, उन सबका प्रति-कमण करना श्रोर भविष्य में श्राधिकाधिक सावधानी से रहकर पापों से बचे रहने का हुड़ संकल्य रखना, प्रत्येक संयमी मुमुद्ध का श्रावश्यक कर्तव्य है। दोषों को स्वीकार कर लोना, श्रापने से पीड़ा पाए जीवों से

# ऐर्यापथिक-सूत्र

६१

समा माँग लेना, पाप कार्य के प्रति ऋन्तह दय से घुणा व्यक्त करना, श्रीर उचित प्रायश्चित्त ले लेना ही ऋात्म-विशुद्धि का सर्व श्रेष्ठ मार्ग है।

प्रस्तुत पाठ के द्वारा यही उपर्युक्त आत्म-विशुद्धि का मार्ग बताया गया है। जिस प्रकार वस्त्र में लगा हुन्ना दाग चार तथा साबुन से धोकर साफ किया जाता है, वस्त्र को स्वच्छ तथा श्वेत कर लिया जाता है, उसी प्रकार गमनागमनादि कियाएँ करते समय श्रशुभयोग, मन की चंचलता, श्रज्ञानता, या श्रविवेक श्रादि के कारण से पवित्र संयम-धर्म में किसी भी तरह का कुछ भी पापमल लगा हो, किसी भी जीव को किसी भी तरह का कष्ट पहुँचाया हो, तो वह सब पाप इस पाठ के पश्चाचापमूलक चिन्तन द्वारा साफ किया जाता है, श्रर्थात् ऐर्यापथिक श्रालोचना के द्वारा श्रपने संयम-धर्म को पुनः स्वच्छ कर लिया जाता है।

श्वेताम्बर मूर्तिपूजक सम्प्रदाय में 'पंच प्रतिक्रमण' के भाष्यकार श्रीयुत प्रभुदासजी ने लिखा है कि ऐपी प्रथिक किया तेरहवें गुण्स्थान में श्रारिहन्त केवलज्ञानियों को भी लगती है, श्रातः वे भी ऐपीपथिक किया से लगे कर्म को दूर करने के लिए प्रतिक्रमण करते हैं।

परन्तु बहुत कुछ विचार-विमर्श करने के बाद भी यह सिद्धान्त में नहीं समभ सका। यह ठीक है कि तेरहवें गुण्स्थान में भी ऐर्यापथिक किया लगती है और उससे केवल सातावेदनीय कर्म का बन्ध होता है। वह बन्ध केवल योग-परिस्पन्दन के कारण होता है, कपाय एवं प्रमाद तो वहाँ है ही नहीं। कर्म का स्थितिबन्ध तो कथाय एवं प्रमाद के द्धारा ही होता है। श्रातः कथाय रहित अप्रमन्त दशा में योग-परिस्पन्द रूप ऐर्यापथिक किया से, पहले समय में कर्म बंधता है, दूसरे समय में उसका वेदन होता है और तीसरे समय में उसकी निर्जरा हो जाती है। इसके बाद वह कर्म अकर्म हो जाता है। अग्रव विचार की जिए कि जो कर्म समयमान

अ इसके लिए देखिए, 'सूत्र कृतांग २-१८-१६'

#### श्रमण-सूत्र

ही वेदनकाल में रहा है, उसका प्रतिक्रमण कैसे होगा ? पाठादि के शब्द व्यवहार में तो ऋसं ख्य समय लग जाते हैं, तब तक तो वह कर्म, श्रकम ही हो गया. स्रात्मा पर लगा ही न रहा। स्रातः वीतराग श्राईन्त केवलज्ञान दशा में, श्राशुभ योग से शुभ योग में लौटने रूप ऐर्यापिक प्रतिक्रमण, कैसे हो सकता है ? हाँ, व्यवहार रता के लिए कहा जाय तो बात दूसरी है। इस पर भी विद्वानों को विचार करने की अपेचा है, क्योंकि वे कल्यातीत अवस्था में हैं। अतः व्यर्थ के व्यवहार से वधे हए नहीं हैं।

यह तो हुन्ना ऐयो।थिक न्नालोचना का निदर्शन। न्नाव कुछ मूल पाठ पर विवेचन करना है। पहला प्रश्न नाम का ही है कि प्रस्तत पाठ को ऐर्यागिथक क्यों कहते हैं ? ऋ।चार्य निभ का समाधान है कि ईरखं = ईर्या, गमनमित्यर्थः । तत्प्रधानः पन्था ईर्यापथः, तत्रभवा ऐर्यापिथकी !' ऋर्थात् ईर्या का ऋर्य गमन है, गमन-प्रधान जो पथ = मार्ग, वह ईर्यापथ कहलाता है! स्त्रीर ईर्यापथ में होने वाली किया ऐर्यापथिकी क्रिया होती है। मार्ग में इधर-उधर स्नाते-जाते जो क्रिया होती है, वह ऐर्याप्रथिकी कहलाती है। श्राचार्य हेमचन्द्र अपने योग-शास्त्र की स्वोपज्ञवृत्ति में ईर्यापथ का अर्थ श्रेष्ठ स्त्राचार करते हैं, स्त्रीर उसमें गमनागमनादि के कारण श्रमावधानता से जो द्वणरूप क्रिया हो जाती है, उसे ऐर्याग्धिकी कहते हैं — 'ईर्यापथः साम्वाचारः तग्रभवा ऐर्यापथिकी।' त्र्रस्तु, उक्त ऐर्यापथिकी क्रिया की शुद्धि के लिए जो प्रायश्चित्तरूप-सूत्र बोला जाता है, वह भी ऐर्थापथिकी सूत्र कहलाता है !

प्रस्तृत-सूत्र एक गम्भीर विचार हमारे समत्त रखता है। वह यह कि किसी जीव को मार देना ही, प्राग्एरहित कर देना ही, हिंसा नहीं है। प्रत्युत सूदम या स्थूल जीव को किसी भी सूदम या स्थूल चेश के माध्यम से, किसी भी प्रकार की सूद्रम या स्थूल पीड़ा पहुँचाना भी हिंसा है। त्रापस में टकराना, ऊपर तले इकड़े कर देना, धूल त्रादि डालना, भूमि पर मसलना, ठोकर लगाना, स्वतन्त्रगति में रकावट

# ऐर्यापथिक-सूत्र

ĘĘ

डालना, एक स्थान से हटाकर दूसरे स्थान पर बदलना, भयभीत करना, श्रौर तो क्या छुना भी हिंसा है। जैनधर्म का श्राहिसा-दर्शन कितना सूदम है ! वह हिंसा और अहिंसा का विचार करते समय केवल ऊपर-ऊपर ही नहीं तैरता, श्रापित गहराई में उतरता है।

जीव हिंसा का ऋागमों में, वैसे तो बहुत बड़े विस्तार के साथ वर्णन है। परन्तु इतने विस्तार में जाने का यहाँ प्रसंग नहीं है। संचेप में ही श्राहिंसा के मूल-रूप कितने होते हैं ? केवल यह बता देना ही श्चावश्यक है।

सर्व प्रथम जीव हिंसा के तीन रूप होते हैं - सर्भ, समारंभ, श्चौर श्चारंभ ।

संरंभ-जीवों की हिंसा का संकल्प करना। समारंभ-जीवों की हिंसा के लिए साधन जुटाना, प्रयत्न करना। आरंभ-जीवों को किसी भी तरह का आवात पहुँचाना, घात कर डालना ।

उक्त तीनों को कोध, मान, माया श्रीर लोभ रूप चार कपायों से गुणित करने पर ४ × ३ = १२ होते हैं। इन बारह मेदों को मन, बचन, काय रूप तीन योगों से गुरान करने पर ३६ भेद होते हैं। इन ३६ भेदों को कृत = करना, कारित = कराना, शतुमोदना = समर्थन करते हए को श्रन्छा समभना, इन तीन से गुएन करने पर जीवाधिकरएी हिंसा के १०८ भेद बन जाते हैं। ऋहिंसा-महावत के साधकों को पूर्ण ऋहिंसा के लिए इन सब हिंसा के **भे**दों से बचकर रहने की श्रावश्यकता है।

मूल पाठ में हिसा के भेद बताते हुए कहा है कि जीवों को छुना भी हिंसा है, जीवों को एक स्थान से दूसरे स्थान पर बदलना भी हिंसा है। इस सम्बन्ध में प्रश्न है कि कोई दुईल ऋपंग पीड़ित जीव कहीं धूप या सरदी में पड़ा छटपटा रहा है, मृत्यु के मुख में पहुँच रहा है तो क्या उसे छूना श्रीर दुःखपद स्थान से सुख प्रद स्थान में

#### श्रमग्।सूत्र

बदलना भी हिंसा ही है ? यदि यह भी हिंसा ही है तो फिर दथा श्रौर उपकार के लिए स्थाम ही कहाँ रहेगा?

उत्तर में निवेदन है कि मूल पाठ के स्थूल शब्दों पर दृष्टि न श्रयका कर भाव के गांभी में उत्तरिए श्रीर शब्दों के पीछे रही हुई भाव की पृष्ठभूमि टटोलिए। हिंचा के भाव से, कष्मय के माव से, निर्दयता के भाव से यदि किसी जीव को छुत्रा जाय ग्रथवा बदला जाय, तब तो हिंसा होती है। परन्तु यदि दया के भाव से. रज्ञा के भाव से किसी को छूना ग्रांर ग्रन्यत्र बदलना हो तो वह हिंसा नहीं है, श्रापतु स वर श्रीर निर्जरा रूप धर्म है। क्रिया के पीछे, भाव को देखना श्रावश्यक है। श्रान्यथा विवेकहीनता श्रीर जड़ता का राज्य स्थापित हो जायगा। साधक कहीं का भी न रहेगा। यदि कोई चींटी श्रादि जीव साधु के पात्र में गिर जाय तो क्या उसे छूएँ नहीं ? श्रीर श्रान्यत्र सुरक्तित स्थान में बदलें नहीं ? यदि ऐसा करें तो क्या हिंसा होगी ? श्राप उत्तर देंगे, नहीं होगी ? क्यों नहीं ? तो श्राप फिर उत्तर देंगे— 'क्योंकि कष्ट पहुँचाने का दुःस कत्य नहीं है, श्रापतु रज्ञा करने का पवित्र स कत्य है।' श्रस्तु इसी प्रकार जीव-दया के नाते जीवों को छूने श्रीर बदल ने में रहे हुए श्रहिंसा रहस्य को भी समक्त लेना चाहिए।

प्रस्तुत सूत्र के मुख्य रूप से तीन भाग हैं। 'इच्छामि पडिक्किमंडं इियाविह्याए विराहणाए' यह प्रारंभ का सूत्र त्राज्ञा सूत्र है। इसमें गुरुदेव से ऐर्यापिक प्रतिक्रमण की स्त्राज्ञा ली जाती है। 'इच्छामि' शब्द से ध्वनित होता है कि साधक पर वाहर का कोई दवाव नहीं है, वह त्रापने स्त्राप ही स्त्रात्म शुद्धि के लिए प्रतिक्रमण करना चाहता है स्त्रीर इसके लिए गुरुदेव से स्त्राज्ञा माँग रहा है। प्राथिक्षत्त स्त्रीर दण्ड में यही तो मेद है। प्राथिक्षत में स्त्राराधी की इच्छा स्वयं ही स्त्रपराध को स्वीकार करने स्त्रीर उसकी शुद्धि के लिए उचित प्राथिक्षत लेने की होती है। दण्ड में इच्छा के लिए कोई स्थान नहीं है। वह तो बलात लेना ही होगा। दण्ड में दवाव मुख्य है। स्त्रतः प्राथिक्षत जहाँ स्त्रगराधी लेना ही होगा। दण्ड में दवाव मुख्य है। स्त्रतः प्राथिक्षत जहाँ स्त्रगराधी

#### www.kobatirth.org

ऐयांपथिक-सत्र

६५

की श्रात्मा को ऊँचा उठाता है, वहाँ दगड उसे नीचे गिराता है। सामाजिक व्यवस्था में दराड से भले ही कुछ लाभ हो। परन्तु स्राध्यात्मिक चेत्र में तो उसका कुछ भी मूल्य नहीं है। यहाँ तो इच्छापूर्वक प्रसन्नता के साथ गुरुदेव के समन्न पहले पापों की ब्रालोचना करना ब्रौर फिर उसका प्रतिक्रमण करना, जीवन की पवित्रता का मार्ग है।

हाँ, जिन दूसरे पाठों में 'इच्छामि पडिक्कमिडं' न होकर केवल 'पडिक्रमामि' है, वहाँ पर भी 'पडिक्रमामि' किया के गर्भ में 'इच्छामि' श्रवश्य रहा हुन्ना है। पडिक्रमामि का भावार्थ यही है कि 'मैं प्रतिक्रमण करता हूँ, स्रर्थात् मैं स्रव प्रतिक्रमण करना चाहता हूँ, स्रतएव गुरुदेव ! भ्राज्ञा दीजिए।

'गमणागमणे' से लेकर 'जीवियात्रो ववरोविया' तक का श्रंश त्र्यालोचना-सूत्र है। श्रालोचना का ऋर्थ है-गुरुदेव के समज्ञ स्पष्ट हृदय से व्यौरेवार श्रापराध का प्रकशिकरण, श्रार्थात् प्रकट करना । यह अंश भी कितना महत्त्वपूर्ण है! श्रपने श्राप श्रपनी भूल को स्वीकार करना. साधारण बात नहीं है। साहसी बीर पुरुष ही ऐसा कर सकते हैं। जब लजा. श्रौर श्रहंकार के दुर्भाव को छोड़ा जाता है, प्रतिष्ठा के भय को भी दूर हटा दिया जाता है, स्रात्मशुद्धि का पवित्र भाव हृदय के करा-करा में उभर त्राता है. तत्र कहीं त्रालोचना होती है। त्रालोचना का साधना के चेत्र में बहुत बड़ा महत्त्व है।

इसके खागे 'तस्स मिच्छामि दुक्कड' का अन्तिम अंश आता है। यह ऋंश प्रतिक्रमण सूत्र कहलाता है। प्रतिक्रमण का ऋर्थ है-'मिच्छामि दुक्कडं' देना, अपराध के लिए चमा माँग लेना। जैनधर्म में ब्रालोचना ब्रौर प्रतिक्रमण, दश प्रायश्चित्त में से प्रथम के दो प्रायश्चित्त माने गए हैं।

इसीप्रकार स्त्रन्य प्रतिक्रमण के पाठों में भी उक्त तीन स्रंशों का परिज्ञान कर लेना चाहिए।

#### श्रमण-सूत्र

मूल-सूत्र में 'डिस्गि' शब्द श्राया है, उसका श्रर्थ चींटियों का नाल या चींटियों का जिल किया है। श्राचार्य हिरमद्र 'गर्दम की श्राकृति के जीव विशेष' श्रर्थ भी करते हैं। 'डिस्गिग गर्दभाकृतयो जीवा, कीटिकानगराणि वा।' श्राचार्य जिनदास महत्तर के उल्लेख से मालूम होता है कि यह भूमि में गड्दा करने वाला जीव है, श्रतः सम्भव है, यह श्राज की भाषा में 'घुगगू' हो। 'डिस्गा नाम गद्दभाकिती जीवा, भूमीए खड्डयं करेंति'—श्रावश्यक चूर्णि।

'द्ग-मद्दी' का अर्थ जल ओर पृथ्वी किया है। आचार्यं हिरमद्र भी उक्त-सूत्र के दोनों शब्दों को मिन्न-भिन्न मान कर जल और पृथ्वी अर्थं करते हैं। परन्तु वे 'दग-मिट्ट' शब्द को एक शब्द भी मानते हैं और उसका अर्थं करते हैं—'चिक्खल अर्थात् कीचड़।' 'दकमुत्तिका चिक्खलं, अथवा दकप्रहणाद्यकायः, मृत्तिकाग्रहणास्य्थ्वीकायः।'

श्राचार्यं हरिभद्र ने श्राभह्या का श्रार्थं किया है—'श्राभमुखागता हता चरणेन घटिताः, उत्तिष्य तिहा वा।' इसका भाव है—'पैर से ठोकर लगाना, या उठाकर फेंक देना।'

'वित्तिया' का ऋर्थ — पुञ्ज बनाना भी किया है। 'वर्तिताः पुञ्जी कृताः, धृत्या वा स्थगिताः' ऋाचार्य हरिभद्र।

सङ्घरिता का ऋर्थं छूना किया है, जिसके लिए ऋचार्यं हरिमद्र का ऋाधार है। 'सङ्घरिता मनाक्-स्प्रष्टाः।'

ऊपर के शब्दों के सम्बन्ध में स्नाचार्य हरिभद्र के जिस मत का उल्लेख किया गया है, ठीक वैसा ही स्नाचार्य जिनदास महत्तर का भी मत है। इसके लिए स्नावश्यक-चूर्णि द्रष्टव्य है।

# श्य्या-सूत्र

इच्छामि पडिक्समिउ'— पगामसिज्जाए, निगामसिज्जाए, उव्बद्दगाए, परिबद्दगाए, त्राउंटगाए, पसारगाए, ऋषइय-संघड्गाए. कुइए. ककराइए. छीए. जंभाइए. **त्रामोसे. ससरक्खामोसे. त्राउलमाउलाए, सोश्र**णवत्तियाए, इत्थीविप्परियासियाए, दिद्विविप्परियासियाए. मण-विष्यरियासियाए, पाणभोयण-विष्वरियासियाए,-जो मे देवसित्रो ऋइयारो कत्रो. मिच्छा मि दुक्कडं।

शब्दार्थ

पडिक्रमिउ' = प्रतिक्रमण करना इच्छामि = चाहता हैं

िकिं विषयक ? ] पगामसिजाए=चिरकाल तक सोने से

#### श्रमण-सूत्र

निगामसिजाए = बार-बार चिर-काल तक सोने से उव्बद्ध्याए = करवट बदलने से परिवह्णाए = बार-बार करवट बदलने से श्राउंटगाए = हाथ पैर श्रादि को संक्रचित करने से पसारणाए = हाथ पैर स्नादि को फैलाने से छुपाइय = षट्पदी युका श्रादि संघइगाए = स्पर्श करने से कृइए - खाँसते हुए ककराइए = शय्या के दोष कहते छीए = छींकते हुए जंभाइए = उबासी लेते हुए श्रामोसे = विना पूँजे स्पर्श करते हुए

स सरक्लामोसे=सचित्त रज से युक्र वस्तु को छते हुए श्राउलमाउलाए = श्राकुल ठया-कलता से संग्रिणवत्तियाए = स्वम के निमित्त इत्थी विष्यरियासियाए=श्री संबंधी # विपर्यास से दिदिठ विष्यरियासियाए = इष्टि के विपर्यास से मण्विप्परियासियाए = मन के विक्यांम से पार्गभायण = पानी श्रीर भोजन के विष्परियासियाए = विषयीस से जो = यदि कोई मे = मैंने देवसिश्रो = दिवस सम्बन्धी ग्रह्यारो : श्रतिचार क्यो = किया हो तो

अ विपर्यास का श्रार्थ विपर्यय है। स्वप्न में स्त्री के द्वारा ब्रह्मचर्य की भावना में विपर्यय हो जाना, स्त्री विपर्यास है। जिनदास महत्तर कहते हैं— विपर्यासो श्रवं मचेरं। परन्तु केवल श्रव्यक्षचर्य ही नहीं, किसी भी प्रकार की संयमविरुद्ध वृत्ति या प्रवृत्ति विपर्यास है। श्रागे मनोविपर्यास श्रीर पानभोजनविपर्यास श्रादि में यहीं श्र्यं ठीक बैटता है।

स्त्री साधक 'इत्थी विष्परियासित्राए' के स्थान में 'पुरिसविष्परियासि-याए' पढ़ें । उनके लिए पुरुष ही विषयीस का निमित्त है ।

इह

#### शय्या-सूत्र

तस्स = उसका दक्डं = पाप

मि = मेरे लिए मिच्छा = मिथ्या हो

### भावार्थ

शयन सम्बन्धी प्रतिक्रमण करना चाहता हूँ। शयनकाल में यदि बहुत देर तक सोता रहा हूँ, श्रथवा बार बार बहुत देर तक सोता रहा हुँ, अयतना के साथ एक वार करवट ली हो, अथवा बार बार करवट ली हो, हाथ पैर आदि श्रंग श्रयतना से समेटे हों अथवा पसारे हों, युका=जूँ श्रादि चद जीवों को कठोर स्पर्श के द्वारा पीड़ा पहुँचाई हो-

.विना यतना के अथवा ज़ोर से खाँसी खी हो, अथवा शब्द किया हो, यह शब्या बढ़ी विषम तथा कठोर है-इत्यादि शब्या के दोष कहे हों; विना यतना किए छींक एवं जँभाई ली हो, विना प्रमार्जन किए शरीर को खुजलाया हो अथवा अन्य किसी वस्तु को छुन्ना हो, सचित्त रज वाली वस्त का स्पर्श किया हो--

ि उपर शयनकालीन जागते समय के श्रतिचार बतलाए हैं। श्रव सोते समय के श्रतिचार कहे जाते हैं। दिवम में विवाह युद्धादि के अवलोकन से आकुल टयाकुलता रही हो-स्वग्न में मन भ्रान्त हुआ हो, स्वप्न में खी संग किया हो, स्वप्न में खी को अनुराग भरी दृष्टि से देखा हो, स्वम में मन में विकार आया हो, स्वम दशा में रात्रि में भोजन-पान की इच्छा की हो या भोजन पान किया हो-

श्रर्थात् मैंने दिन में जो भी शयन-सम्बन्धी श्रतिचार किया हो. वह सब पाप मेरा मिथ्या = निष्फल हो।

### ਰਿਕੇ ਚੜ

जैन स्राचार शास्त्र बहुत ही सूच्मतास्रों में उतरनेवाला है। साधक-जीवन की सूदम से सूदम चेष्टाग्रों, भावनाश्रों एवं विकल्पों पर सावधानी तथा नियंत्रण रखना, यह महान उद्देश्य, इन सूदम चर्चाश्रों के पीछे रहा हुआ है। आज का उड़ाऊ चंचल मन भले ही इनको उपहास की

#### श्रमण-सूत्र

चीज समभे तथाच लच्य न दे, किन्तु जिसको साधना की चिन्ता है, भूलों का पश्चात्ताप है, वह कभी भी इस स्त्रोर से उदासीन नहीं रह सकता।

एक करोड़ गति सेठ है। रात के बारह वज गए हैं, तथापि बहीखाते की जाँच-पड़ताल हो रही है। एक पाई गुम है, उसका मीजान नहीं मिल रहा है। स्त्राप कहेंगे—यह भी क्या ? पाई ही तो गुम हुई है, उसके लिए इतनी सिरदर्दी ? परन्तु श्राप श्रर्थशास्त्र पर ध्यान दीजिए। एक पाई का मूल्य भी कुछ, कम नहीं है। 'जलविन्दुनिपातेन कमशः पूर्यते घटः' की उक्ति के श्रनुसार बूँद-बूँद से घट भर जाता है श्रोर पाई-पाई जोड़ते हुए तिजोरी भर जाती है।

धर्म साधना के लिए भी ठीक यही बात है। साधारण साधक भी छोटी से छोटी साधनात्रों पर लद्दय देते हुए एक दिन ऊँचा साधक बन जाता है। इसके विपरीत साधारण सी भूलों की उपेचा करते रहने से ऊँचे से ऊँचे साधक भी पतन के पथ पर फिसल पड़ता है। यही कारण है — जैन ब्राचारशास्त्र सूदम से सूदम भूलों पर भी ध्यान रखने का ब्रादेश देता हैं।

प्रस्तुत सूत्र शयन सम्बन्धी ऋतिचारों का प्रतिक्रमण करने के लिए हैं। सोते समय जो भी शारीरिक, वाचिक एवं मानसिक भूल हुई हो, संयम की सीमा से बाहर ऋतिक्रमण हुआ हो, किसी भी तरह का विपर्यास हुआ हो, उन सबके लिए पश्चात्ताप करने का, 'मिच्छा दुक्कडं' देने का विधान प्रस्तुत सूत्र में किया गया है।

श्राज की जनता, जब कि प्रत्यत्त जागृत श्रवस्था में किए गए पापों का भी उत्तरदायित्व लेने के लिए तैयार नहीं है, तब जैनमुनि स्वप्न श्रवस्था की भूलों का उत्तरदायित्व भी श्रपने ऊपर लिए हुए है। शयन तो एक प्रकार से त्त्रिक मृतदशा मानी जाती है। वहाँ का मन मनुष्य के श्रपने वश में नहीं होता। श्रतः साधारण मनुष्य कह सकता है कि 'तोते समय में क्या कर सकता था? में तो लाचार था। मन ही भ्रान्त रहा.

#### शय्या-सूत्र

७१

मैंने तो कुछ नहीं किया ?' परन्तु संयम पथ का श्रेष्ठ साधक ऐसा नहीं कह सकता । वह तो ज्ञात-स्रज्ञात सभी भूलों के प्रति स्रपमा उत्तरदायित्व हदता से निभाता है। वह स्रपने साधना-जीवन के प्रति किसी भी स्रवस्था में बेखबर नहीं रह सकता।

यदि सद्भ दृष्टि से विचार किया जाय तो स्वप्न जगत हमारे जायत जगत का ही प्रतिविम्न है। प्रायः जैसा जायत होता है, वैसा ही स्वप्न होता है। यदि हम स्वप्न में भ्रान्त रहते हैं, संयम सीमा से बाहर भटक कर कुछ विपर्यास करते हैं तो इसका श्चर्य है श्वभी हमारा जायत भी सुदृढ़ नहीं है। स्वप्न की भूलें हमारी श्राध्यात्मिक दुर्बलताश्चों का संकेत करती हैं। यदि साधक श्चपने स्वप्न जगत पर बराबर लद्ध्य देता रहे तो वह श्ववश्य ही श्चपने जायत को महान बना सकता है। जीवन के किस त्रेत्र में श्चिक दुर्बलता है? संयम का कौन सा श्चंग श्चपरिपृष्ट है?— इसकी सूचना स्वप्न से हमें मिलती रहेगी श्चोर हम जायत दशा में उसी पर श्चिक चिन्तन मनन का भार देकर उसे सबल एवं सशक्त बनाते रहेंगे। श्चादर्श के प्रति जागरूकता संसार की एक बहुत बड़ी शक्ति है। यदि साधक चाहे तो क्या जायत श्चौर क्या स्वप्न प्रत्येक दशा में श्चपने श्चाप को सदाचारी, संयमी एवं प्रतिज्ञात वत पर सुदृढ़ बनाए रख सकता है।

प्रस्तुत सूत्र के प्रारंभ में सोते समय के कुछ प्रारंभिक दोष बतलाए हैं। बारबार करवटें बदलते रहना, बारबार हाथ पैर ब्रादि को सिकोड़ते ब्रोर फैलाते रहना—मन की व्यादिस एवं ब्राशान्त दशा की सूबना है। जिन लोगों का मन ब्राधिक चंचल एवं इधर-उधर की बातों में ब्राधिक उलका रहता है, वह शय्या पर घंटों इधर-उधर करवटें बदलते रहते हैं, हाथ पैर ब्रादि को बारबार सिकोड़ते-पसारते रहते हैं; बारबार ब्राँखें बन्द कर सोने का उपक्रम करते हैं, फिर भी ब्राच्छी तरह सो नहीं पाते। साधक जीवन के लिए मन की यह भूमिका ब्राच्छी नहीं मानी जाती। साधक का कर्तव्य है कि सोने से पहले मन को संकल्प-विकल्पों

#### श्रमण-सूत्र

से खाली कर ले; ताकि सुषुप्ति दशा में उचित निद्रा त्र्याए, फलतः शरीर भलीभाँति निश्चेष्ट रह कर ऋपनी श्रान्ति मिटा सके एवं संयम चेत्र से बाहर शरीर स्त्रोर मन का विपर्यास भी न हो सके। सोने के लिए वड़ी सावधानी की आवश्यकता है; यदि अधिक चिन्तन के साथ कहें तो जागृत स्त्रवस्था की स्त्रपेता भी स्वप्नावस्था में जागरूक रहने का अधिक महत्त्व है।

#### प्रकामशय्या

'शय्या' शब्द शयनवाचक है ज्यौर 'प्रकाम' ब्रत्यन्त का सूचक है ; त्रतः पकाम शय्या का ऋर्थ होता है — ग्रत्यन्त सोना, मर्यादा से ऋधिक सोना, चिरकाल तक सोना। यह, शब्दार्थ स्त्रीर भावार्थ में हम प्रकट कर श्राए हैं। इसके श्रातिरिक्त 'प्रकाम शय्या' का एक अर्थ श्रीर भी है । उसमें 'शेरतेऽस्यामिति शय्या'—इस व्यत्यत्ति के स्रानुसार 'शाया' शब्द संथारे का, बिछोने का वाचक है, और 'प्रकाम' उत्कट ग्रर्थ का वाचक है। इसका ऋर्थ होता है-'प्रमाण से वाहर बड़ी एवं गहें दार कोमल गुदगुदी शय्या ।' यह शय्या साधु के कठोर एवं कर्म ठ जीवन के लिए वर्जित है। साधु स्राराम लेने के लिए नहीं सोता। प्रतिपल के विकट जीवन संप्राम में उसे कहाँ आराम की फ़र्स त है ? अतः अशक्य परिहार के नाते ही निद्रा लेनी होती है, स्त्राराम के लिए नहीं। यदि इस प्रकार की कोमल शय्या का उपमोग करेगा तो ऋधिक देर तक श्रालस्य में पड़ा रहेगा, ठीक समय पर जाग न सकेगा: फलतः स्वाध्याय श्रादि धर्म कियाश्रां का भली-भाँति पालन न हो क्रेगा।

#### निकास शय्या

प्रकाम शय्या का ही बार-बार सेवन करना, श्रयंवा बार-बार श्रविक काल तक सोते रहना, निकाम शय्या है। ग्राचार्य हरिभद्र ग्रीर निम प्रकाम शय्या श्रौर निकाम शय्या के दोनों ही श्रर्थों का उल्लेख करते हैं। ग्राचार्य जिनदास महत्तर का भी यही ग्राभिमत है।

#### शस्या-सूत्र

७३

# उद्वर्तना श्रीर परिवर्तना

उद्वर्तना का श्रर्थ है एक वार करवट बदलना, श्रीर परिवर्तना का श्रर्थ है बार-बार करवट बदलना । श्राचार्य जिनदास सहतर श्रावश्यक चूर्णि में उद्वर्तन का श्रर्थ करते हैं—'एक करवट से दूसरी करवट बदलना, बार्यों करवट से दाहिनी करवट या दाहिनी से बार्यों करवट बदलना, बार्यों करवट से दाहिनी करवट या दाहिनी से बार्यों करवट बदलना।' श्रीर परिवर्तना का श्रर्थ करते हैं—'पुनः वही पहले वाली करवट ले लेना।' 'वामपासेण निवक्षों संतो जं पल्लाश्यित, एतं उठवत्त्रणां। जं पुणो वामपासेण एवं परियत्त्रणां।' श्राचार्य हरिमद्र भी ऐसा ही कहते हैं। परिवर्तना का प्राकृत मूलरूप 'परियहणां' भी मिलता है।

'उव्बद्धणाए' से पहले संथारा शब्द का प्रयोग भी बहुत-सी प्रतियों में मिलता है। उसका अर्थ किया जाता है 'संथारे पर करवट बदलना।' परन्तु जिनदास महत्तर श्रीर हरिभद्र आदि शचीन श्राचार्य उसका उल्लेख नहीं करते। अतः हमने भी मूल पाठ में इसको स्थान नहीं दिया है। वैसे भी कुछ महत्त्वपूर्ण नहीं है। शय्या सूत्र यह स्वयं ही है। अतः करवट शय्या पर ही ली जायगी। उसके लिए शय्या पर करवट बदलना, यह कथन कुछ गम्भीर अर्थ नहीं रखता।

#### कर्करायित

'कर्करायित' शब्द का द्यर्थ 'कुड़कुड़ाना' है। शब्या यदि विषम हो, कठोर हो तो साधू को शान्ति के साथ सब कष्ट सहन करना चाहिए। साधू का जीवन ही तितिज्ञामय है। द्यातः उसे शब्या के दोष कहते हुए कुड़कुड़ाना नहीं चाहिए।

#### स्बप्र-प्रत्यया

प्रस्तुत-सूत्र में 'श्राडलमाडलाए' के ग्रागे 'सोग्रणवित्याः' पाठांश त्राता है। उसका ग्रार्थ है—स्वप्नप्रत्यया, ग्रार्थात् स्वप्न के प्रत्यय = निमित्त से होने वाली संयमविरुद्ध मानसिक किया। ग्राचार्य हरिभद्र ने इसका सम्बन्ध 'ग्राउलमाउलाए' से जोड़ा है। प्रकरण की दृष्टि से ग्रागे के शब्दों के साथ भी इसका सम्बन्ध है। SY

#### श्रमण-सूत्र

#### एक प्रश्न

सूत्रों में दिवाशयन ऋर्थात् दिन में सोने का निषेध किया गया है। जब दिन में सोनाही नहीं है; तब साधूको इस सम्बन्धमें दैविसक श्रितिचार कैसे लग सकता है? प्रश्न ठीक है। श्रव जरा उत्तर पर भी विचार कीजिए । जैनधर्म स्याद्वादमय धर्म है। यहाँ एकान्त निषेध ऋथवा एकान्त विधान, किसी सिद्धान्त का नहीं है। उत्सर्ग श्रीर श्रपवाद का चक बराबर चलता रहता है। श्रस्तु, दिवाशयन का निषेध स्रौत्सर्गिक है स्रौर कारणवश उसका विधान ग्रापवादिक है। विहारयात्रा की थकावट से तथा अन्य किसी कारण से अपवाद के रूप में यदि कभी दिन में सोना पड़े तो ऋल्प ही सोना चाहिए। यह नहीं कि अपवाद का आश्रय लेकर सर्वथाही संयम-सीमा का ऋतिक्रमण कर दिया जाय! इसी दृष्टि को लच्य में रखकर सूत्रकार ने प्रस्तुत शयनातिचार-प्रतिक्रमण-सूत्र का दैवसिक प्रतिक्रमण में भी विधान किया है। वस्तुतः उत्सर्गदृष्टि से यह सूत्र, रात्रि प्रतिक्रमण् का माना जाता है।

प्रस्तुत शय्या सूत्रका, जब भी साधक सोकर उठे, त्र्यवश्य पद्ने का विधान है। श्रीर शय्या सूत्र पढ़ने के बाद किसी सम्प्रदाय में एक लोगस्स का तो किसी में चार लोगस्स पढने की परम्परा है।

### : 3:

# गोचरचर्या-सूत्र

पडिक्रमामि
गोयरचरियाए, भिवखायरियाए
उग्घाड-कवाड-उग्घाडणाए, साणा-वच्छा-दारासंघट्टणाए,
मंडी-पाहुडियाए, बलि-पाहुडियाए, ठवणापाहुडियाए,—
संकिए, 'सहसागारे, अणेसणाए,
पाणभोयणाए, बीयभोयणाए, हरियभोयणाए,
पच्छाकम्मियाए, पुरेकम्मियाए,
अदिट्ठहडाए, दग-संसट्ट-हडाए, रय-संसट्ट-हडाए,
पारिसाडणियाए, पारिट्ठावणियाए, ओहासण-भिक्खाए

जं उग्गमेणं, उप्पायणेसणाए— अपरिसुद्धं, परिग्गहियं, परिभुत्तं वा जं न परिद्ववियं, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं !

<sup>1—&#</sup>x27;सहसागारिए' ऐसा भी कुछ प्रतियों में पाठ है। परन्तु जिनदास महत्तर और हरिभद्र श्राद् प्राचीन श्राचार्यों ने 'सहसागारे' पाठ का ही उक्लेख किया है।

श्रमग्र-सूत्र

# शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हैं गोयरचरियाए = गोचर-चर्या में भिक्लायरियाए = भिना-चर्या में [दोष कैसे लगे?] उग्वाड = श्रधख़ुले १ कवाड = किवाहों को उग्घाडगाए = **खोलने से** 

सासा = कुत्ते वच्छा = बछड़े दारा = बचों का संघट्टणाए = संघटा करने से म'डी = श्रग्नपि**गड की** र पाह्डियाए = भिन्ना से वलि = बिलकमं की 3

१—'उग्घाडं नाम किंचि थगितं' इति जिनदास महत्तराः।

२—'मंडीपाहडिया नाम जाहे साधू श्रागती ताए मंडीए **अ**ग्रणंमि वा भायगो अग्ग-पिंडं उक्कडिट्ताण सेसास्रो देति।' इति जिनदास महत्तराः।

३--- 'बलि-पाहृडिया नाम ऋगिंगमि छुभतिः चउदिसिं वा श्रचणितं करेति, ताहे साहस्स देति।' इति जिनदास महत्तराः।

मिराडी प्राभृतिका और बलिप्राभृतिका के न लेने का यह अभि-प्राय है—'प्राचीन काल में श्रीर बहुत से स्थानों में श्राजकल भी लोकमान्यता है कि जब तक तैयार किये हुए भोजन में से बिल के रूप में भोजन का कुछ ऋंश ऋलग निकाल कर नहीं रख दिया जाता, या दिशात्रों में नहीं डाल दिया जाता या ऋग्नि में ऋाहुत नहीं कर दिया जाता, तब तक वह भोजन श्रक्नुता रहता है, फलतः उसे उपयोग में नहीं लाया जाता। बिल निकाल कर अलग न रक्खी हो और इतने में साधु पहुँच जाए तो गृहस्थ पहले दूसरे पात्र में बलि निकाल कर रख लेता है त्रीर फिर साधु को भोजन देना चाहता है। परन्तु यह भिन्ना श्रारम्भ का निमित्त होने से प्राह्म नहीं है। दूसरीवात यह है कि जब तक बिल निकाली न थी, तब तक भोजन का उपयोग नहीं हो रहा था। स्राव साधु के निमित्त से विल निकाल ली तो दूसरे लोगों के

पाहुडियाए = मिन्ना से

ठवणा = स्थापना की पाहडियाए = भिन्ना से

# गोचरचर्या-सूत्र

છછ

संकिए = शंकित श्राहार लेने से सहसागारे = शीघ्रता में लेने से श्रगोसणाए = विना एषणा लेने से पाण्मोयणाए = प्राणी वाले भोजन बीयभोयणाए = बीज वाले भोजन हरियभोयणाए = हरित वाले भोजन से पच्छाकम्मियाए = पश्चात्कमं से पुरेकम्मियाए = पुरःकमें से भ्रदिट्ठ = श्रद्ध वस्तु के हडाए = लेने से दग संसट्ट = जल से संसृष्ट हडाए = लेने से रय संसद्ठ = रज से संसृष्ट हडाए = लेने से पारिसाडियाए = पारिशाटिनकासे

पारिट्ठावशियाए = पारिष्ठापनिका श्रीहासण = उत्तम वस्तु माँग कर भिक्लाए = भिन्ना लेने से जं = (श्रीर) जो उगामेण = श्राधाकर्मादि उद्गम टोषों से उप्पायम् = उत्पादन दोधीं से एसगाए = एषणा के दोषों से श्रारिसद्धं = श्रश्च श्राहार परिगाहियं = प्रहश किया हो बा = तथा परिभृत्तं = भोगा हो जं = (भ्रौर) जो भूत से लिया हम्रा म्रशुद्ध न = नहीं परिट्ठवियं = परठा हो तो तस्स = उसका दुक्कडं = पाप मि = मेरे लिए मिच्छा - मिथ्या हो

भोजन के लिए भी छूट हो गई। यह प्रवृत्ति-दोप भी साधु के निमित्त से ही होता है। अपतः अहिंसा की सूदम विचारणा के कारण इस प्रकार की भिद्धा जैन मुनि के लिए अप्रशाह्य है।

#### श्रमग्र-सूत्र

#### भावार्थ

गोचरचर्या रूप भिचाचर्या में, यदि ज्ञात श्रथवा श्रज्ञात किसी भी रूप में जो भी श्रांतिचार = दोष लगा हो, उसका प्रतिक्रमण करता हुँ = उस श्रांतिचार से वापस लौटता हूँ।

िकीन से श्रतिचार ?] श्रधखुले किवाड़ीं को स्रोलना; कुत्ते, बछुड़े श्रीर बच्चों का संघटा=रपशें करनाः मण्डी प्राप्तृतिका=श्रव्रिप्ड लेनाः बिलप्राम्हतिका≃बिलकर्मार्थं तैयार किया हुन्ता भोजन लेना श्रथवा साधु के श्राने पर बिलकर्म करके दिया हुश्रा भोजन लेना । स्थापनाप्रास्ट्रतिका= भिचुत्रों को देने के उद्देश्य से श्रवग रक्खा हन्ना भोजन लेना। शङ्कित= श्राधाकर्मादि दोषों की शका वाला भोजन लेना। सहसाकार=शीव्रता में श्राहार लेनाः, विना एषणा=छान-बीन किए लेनाः प्राण भोजन=जिसमें कोई जीव पढा हो ऐसा भोंजन लेनाः बीज-भोजन=बीजों वाला भोजन लेनाः हरि-तभोजन=सचित्त वनस्पति वाला भोजन लेनाः पश्चात्कर्म=साध को श्राहार देने के बाद तदर्थ सचित्त जल से हाथ या पात्रों को धोने के कारण लगने वाला दोष: पुर:कर्म=साधु को श्राहार देने से पहले सचित्र जल से हाथ या पात्र के धोने से लगने वाला दोषः श्रदशहत=बिना देखा भोजन लेना; उदक संसृष्टाहृत=सचित्त जल के साथ स्पर्श वाली वस्तु लेनाः रजःसंस्रष्टाहत=सचित्त रज से स्टष्ट वस्तु लेनाः पारिशाट-निका=देते समय मार्ग में गिरता-विखरता हुआ आने वाला भोजन लेना; पारिष्ठापनिका = श्राहार देने के पात्र में पहले से रहे हुए

१—कुछ अनुवादक पारिष्ठापनिका का 'परटने-योग्य कालातीत अयोग्य वस्तु ग्रहण करना।' अथवा 'साधु को बहराने के बाद उसी पात्र में रहे हुए शेष भोजन को जहाँ दाता द्वारा फे क देने की प्रथा हो, वहाँ ग्रय• तना की सम्भावना होते हुए भी आहार ले लेना।' ऐसा अर्थ भी करते हैं।

परन्तु हमने जो स्रथं किया है, उस के लिए स्राचार्य जिनदास महत्तर का प्राचीन स्राधार है—'पारिडविणयाए तत्थ भायणे स्रसण' किचि स्रासी, तांहे तं परिडवेत्ण स्रगण देति।' स्रायश्यक चूर्णि।

किसी भोजन को डाल कर, दिया जाने वाला अन्य भोजन लेना; श्रवभाषण भिन्ना=विशिष्ट भोजन का माँगना श्रवभाषण है, सो श्रव-भाषण के द्वारा भिन्ना लेना; उद्गम=श्राधा कर्म श्रादि १६ उद्गम दोंषों से सहित भोजन लेना: उत्पादन=धात्री श्रादि १६ साधु की तर्फ धे जगने वाले दोषों से सहित भोजन लेना। एषणा=प्रहणीपणा के शंकां श्रादि १० दोवों से सहित भोजन लेना।

उपयुंक दोषों वाला श्रशुद्ध=साधुमर्यादा की दृष्टि से श्रयुक्र श्रीहर पानी प्रहेश किया हो. प्रहेश किया हुआ भीग लिया हो: किन्तु दृषित जानकर भी परठा न हो तो तजन्य समस्त पाप मिथ्या हो ।

### विवेचन

जीवनयात्रा के लिए मनुष्य को भोजन की आवश्यकता है। यदि मनुष्य भोजन न करे, सर्वदा ऋौर सर्वथा निराहार ही रहे तो मनुष्य का कोमल जीवन टिक नहीं सकता । श्रीर जीवन की श्रहिंसा, सत्य श्रादि उच साधनात्रों के लिए, कर्तव्य पूर्ति के लिए मनुष्य को जीवित रहना . श्रावश्यक है। जीवन का महत्त्व संसार में किसी भी प्रकार से कम नहीं श्राँका जा सकता; परन्तु शर्त है कि वह श्रभ उद्देश्य के लिए हो, स्व-पर के कल्याण के लिए हो; दुराचार या ऋत्याचार के लिए न हो। जैन धर्म जैसा कठोर निवृत्तिपधान धर्म भी जीवन के प्रति उपेक्तित रहने को नहीं कहता। स्रात्मवाती के लिए वह महापापी शब्द का प्रयोग करता है।

भोजन श्रावश्यक है, इसके लिए कोई दूसरा विकल्प हो ही नहीं सकता। परन्तु भोजन कैसा श्रोर किसलिए करना चाहिए ? यह एक विचारणीय प्रश्न है। साधारण लोगों का खयाल है कि भोजन स्वादिष्ट होना चाहिए, फिर भले वह कैसा ही हो ? ये लोग जीवन की महत्ता को नहीं जानते। इनका जीवन-दोत्र केवल जिह्ना के चार अग्रंगुल के द्वकड़े पर ही केन्द्रित है। अच्छे-अच्छे स्वादिष्ट चढनी, आचार, सुरब्बे,

#### श्रमगा-सूत्र

मिष्टान त्रादि खाना श्रोर मस्त रहना, यही इनके जीवन का श्रादर्श रहता है। स्वाद भोजन के फेर में ये लोग धार्मिक मर्यादा का तो क्या खयाल रक्खें गे ?: श्रपने स्वास्थ्य की भी चिन्ता नहीं करते श्रीर श्रंट-संट खा-पीकर एक दिन श्रपने श्रमल्य मानव-जीवन को मिट्टी में मिला देते हैं। इनका ऋ।दर्श है—'भोजन के लिए जीवन'; जबिक होता चाहिए-'जीवन के लिए भोजन।'

दूसरी श्रेणी में वे लोग आते हैं, जो स्वाद भोजन के फेर में तो नहीं पड़ते। परन्त पृष्टिकर एवं शक्तिपद भोजन का मोह वे भी नहीं छोड़ सके हैं। शरीर को मजबूत बनाएँ, बलिष्ठ पहलवान बनें, श्रीर मनचाही ऐश करें, यही ऋदर्श इन लोगों के जीवन का है। इसके श्रागे का कोई भी उज्ज्वल चित्र इनकी श्राँखों के समदा नहीं रहता। धर्म की मर्यादा से इनका भी कोई सम्बन्ध नहीं होता। भोजन पृष्टिकर होना चाहिए, फिर भले वह कैसा ही हो और किसी भी तरह मिला हो।

तीसरी श्रेणी श्रात्मतत्व के पारली साधक पुरुषों की है। ये लोग 'जीवन के लिए भोजन' का ऋादर्श रख कर कार्य-दोत्र में उतरते हैं। स्वादु भोजन तथा पृष्टिकर भोजन से इन्हें कुछ मतलब नहीं; इन्हें तो शरीर यात्रा के लिए जैसा भी रूखा-सूखा ब्रार जितना भी भोजन मिले, वही पर्याप्त है। साधक को ऋपने ऋाहार पर पूरा-पूरा काबू रखना चाहिए। वह जो कुछ भी खाए, वह केवल श्रीपधि के रूप में शरीर-रता के लिए ही खाए, स्वाद के लिए कदापि नहीं।

साधक के भोजन का ऋादर्श है—हित, मित, पथ्य। भोजन ऐसा होता चाहिए, जो ब्रह्म हो, स्वास्थ्यवर्द्ध कहो ब्रीर धर्म की दृष्टि से भी उपयुक्त हो । मांस, मद्य श्रथवा श्रन्य धर्म-विरुद्ध श्रभद्य भोजन, वह कदापि नहीं करता । एतदर्थ वह जीवन से हाथ धोने के लिए तैयार रहता है, किन्तु अपवित्र मादक पदार्थों का सेवन किसी भी प्रकार नहीं कर सकता । भोजन का मन के साथ घनिष्ट सम्बन्ध है। मनुष्य जैसा श्रन खाता है, मन वैसा ही बन जाता है। साखिक भोजन करने वाले क

# गोचरचर्या सूत्र

4

मन सात्त्विक होता है, श्रौर तामसिक भोजन करने वाले का मन तामसिक । जो साधक श्रिहिंसा एवं सत्य मार्ग का पथिक है; उसे विकार-वर्द्ध क उत्ते जक पदार्थों से सर्वथा श्रालग रहना चाहिए । यह भोजन की द्रव्य-शुद्धि है।

दूसरी त्रोर भोजन का न्याय प्राप्त होना भी त्रावश्यक है। किसी को भीड़ा पहुँचा कर त्रायवा श्रसत्य त्रादि का प्रयोग करके प्राप्त हुआ। भोजन, ब्राह्मा को तेजस्वी नहीं बना सकता। तेजस्वी बनाना तो दूर, प्रत्युत त्राह्मा का पतन करता है और कभी-कभी तो मनुष्यता तक से शह्य बना देता है।

जैन संस्कृति में भोजन के ये दो ही प्रकार हैं, एक वह सात्त्विक होना चाहिए स्त्रोर दूसरे न्याय प्राप्त । एक तीसरा स्त्रौर विशेषण भी है, जो स्प्रश्यास्प्रस्य व्यवस्था के मानने वालों की स्रोर से लगाया जाता है। वह विशेषण है-भोजन, ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य श्रादि उच कुल का होना च हिए; शूद्र स्रोर स्रन्त्यज स्रादि का नहीं। जैन धर्म के तीर्थकर उक्त तीसरे विशेषण में कोई सार नहीं देखते । मानव-मात्र की एक जाति है. उसमें ऊँच-नीच के भेद सर्वथा काल्पनिक हैं। केवल व्यापार भेद, राष्ट्र-भेर श्रथवा रंग-भेद से मानव जाति में भेदबुद्धि पैदा करना श्रीर उसके बल पर त्रापस में घुणा त्रीर द्वेष की त्राग भड़काए रखना, संसार का मबसे भयंकर श्रापराध है। जैन-सूत्रों का श्राघोष है—'न दीसह जाह-विसेस कोइ'-- 'जन्म से जाति की कोई विशेषता नहीं देखी जाती'--उत्तराध्ययन । हम देखते हैं कि गौतम जैसे प्रतिष्ठित मुनि भी उत्तम. मध्यमश्रीर श्रधम तीनों कुलों में भिन्ना के लिए भ्रमण करते हैं। यद्यपि पश्चात्कालीन टीकाकारों ने स्पृश्या-स्पृश्यता के न्यामोह में पड़कर उत्तम मध्यमादि कुलों की व्याख्या, धनी श्रीर निर्धन के मेद पर की है; किन्तु यह व्याख्या स्पष्टतः मूल भावों का ऋनुसरण नहीं करती। मानवता के नाते केवल भोजन की स्वयं शास्ता और न्याय प्राप्तता ही अपेक्तित है, फिर मले ही वह भोजन किसी का भी हो-ब्राह्मण का हो ब्राथवा शद का हो।

### श्रमण-सूत्र

साधु का जीवन, त्याग-वैराग्य का जीवन है। वह स्वयं सांसारिक कार्यों से सर्वथा ऋलग है। ऋतः वह स्वयं भोजन न बना कर भिन्ना पर ही जीवनयात्रा का निर्वाह करता है। साधु की भिन्ना, साधारण भिन्नुऋंगें जैसी नहीं होती। उसने भिन्ना पर भी इतने बन्धन डाले हैं कि, इसका एक प्रथक साहित्य ही बन गया है। जैन ऋगगम साहित्य का ऋधिकांश भाग, जैन मुनि की गोचरचर्या के नियमोपनियमों से ही परिपूर्ण है। किसी को किसी भी प्रकार की पीड़ा पहुँचाए बिना पूर्ण शुद्ध, सान्त्रिक, उदर समाता भोजन लेना ही जैन भिन्ना का ऋादर्श है।

जैन भिन्नु के लिए नवकोट परिशुद्ध श्राहार ग्रहण करने का विधान है। नव कोटि इस प्रकार है—न स्वयं पकाना, न श्रपने लिए दूसरों से कहकर पकवाना, न पकाते हुए का श्रानुमोदन करना; न खुद बना बनाया खरीदना, न श्रपने लिए खरीदवाना श्रीर न खरीदने वाले का श्रानुमोदन करना; न स्वयं किसी को पीड़ा देना, न दूसरे से पीड़ा दिलवाना, श्रीर न पीड़ा देने वाले का श्रानुमोदन करना। उक्त नवकोटि के लिए, देखिए स्थानांग सूत्र का नवम स्थान।

श्राप देख सकते हैं — कितनी श्रिधिक सूद्रम श्राहंसा की मर्यादा का ध्यान रक्खा गया है। भिन्ना के लिए न स्वयं किसी तरह की पीड़ा देना, न दूसरे से दिलवाना, श्रीर यदि कोई स्वयं ही साधु को भिन्ना दिलाने के उद्देश्य से किसी को पीड़ा देने लगे तो उसका भी श्रनुमोदन न करना। हृदय की विशाल कॉमलता के लिए एवं भिन्ना की पवित्रता के लिए केवल इतना सा ही श्रंश पर्याप्त है।

भगवती सूत्र के सातवें शतक के प्रथम उद्देश में भिना के चार दोष बतलाए हैं चेत्रातिकान्त, कालातिकान्त, मार्गातिकान्त ग्रीर प्रमार्गातिकान्त ।

१—च्चेत्रातिकान्त दोष यह है कि सूर्योदय से पहले ही त्राहार प्रहण कर लेता त्रार सूर्योदय होते ही खालेना । साधु के लिए नियम है

# गोचरचर्या-सूत्र

**=**३

कि न रात में ब्राहार प्रहण करना ब्रार न रात में खाना। सूर्योदव होने के बाद जब तक ब्रावश्यक स्वाध्याय न कर ले तब तक ब्राहार नहीं प्रहण किया जा सकता। यह नियम भोजन के संयम के लिए कितना ब्रावश्यक है ?

- २ कालातिकान्त दोष यह है कि प्रथम प्रहर में लिया हुन्ना भोजन चतुर्थ प्रहर में खाना। भगवान महावीर ने मर्यादा बाँधी है कि साधु ग्रयने पास तीन प्रहर से ग्राधिक काल तक भोजन नहीं रख सकता। पहले प्रहर का लिया हुन्ना तीसरें प्रहर तक खा सकता है, यदि चतुर्थ प्रहर में खाए तो प्रायश्चित्त लेना होता है। यह नियम संग्रह वृत्ति को रोकने के लिए है। यदि संग्रह वृत्ति को न रोका जाय तो भिन्ना का पवित्र न्नादर्श ही नष्ट हो जाता है। न्राधिक से श्राधिक माँगना न्नारीर न्नार स्वाधिक से ग्राधिक काल तक संग्रह किए रखना, भगवान महावीर को सर्वथा ग्रामभीष्ट है। जैन साधु का भिन्ना संग्रह ग्राधिक से ग्राधिक तीन पहर तक है, कितना न्नादर्श त्याग है?
- ३— मार्गातिकान्त दोष यह है कि ऋषेयोजन से ऋषिक दूर तक आहार ले जाना। साधु के लिए नियम है कि वह ऋावश्यकता पड़ने पर ऋषिक से ऋषिक ऋषयोजन ऋर्थात् दो कोस तक भोजन ले जा सकता है, इसके ऋगो नहीं। यह नियम भी ऋषिक संग्रह की वृत्ति को रोकने ऋगैर भोजन की तृष्णा को घटाने के लिए है। ऋन्यथा भोजन राद्ध साधु विहार यात्रा में भोजन से ही लदा हुआ फिरेगा, संयम का ऋादर्श कैसे पालेगा ?
- ४—प्रमाणातिकान्त दोष यह है कि प्रमाण से श्रिधिक भोजन करना। जैन मुनि, यदि भोजन श्रिधिक काल तक रख नहीं सकता तो श्रिधिक खा भी नहीं सकता। भोजन, शरीर निर्वाह के लिए है श्रीर वह बत्तीस प्रासों के द्वारा हो सकता है। श्रतः ३२ प्रासों से श्रिधिक श्राहार करना, मुनि के लिए सर्वथा निषिद्ध है। यह नियम भी भित्ता

**C**Y

#### श्रमण-सूत्र

के समय श्रिधिक माँगने की प्रवृत्ति को रोकने श्रीर रस ग्रह्मता के भाव को कम करने के लिए है।

श्राचारांग सूत्र द्वितीय श्रुतस्कत्ध के द्वितीय श्रध्ययन नवम उद्देशक में वर्णन स्नाता है कि साध को रूखा सूखा जैसा भी भोजन मिले वैसा ही सहर्ष खाना चाहिए। यह नहीं कि श्रुच्छा-ग्रुच्छा खा लिया ग्रीर रूखा सूखा डाल दिया । यदि ऐसा किया जाय तो उसके लिए निशीथ सूत्र में दराड का विधान है। यह नियम भी भिन्ना की शुद्धि के लिए परमावश्यक है। अन्यथा ऐसा होता है कि विशिष्ट भोजन की तलाश में मनुष्य इधर उधर देर तक माँगता रहता है स्त्रीर फिर स्त्रधिक संग्रह करने के बाद अच्छा अच्छा खाकर बुरा बुरा फें क देता है।

दशबैकालिक आदि सूत्रों में यह भी विधान है कि भिन्ना के लिए घनिक घरों की ही खोज में न रहे, ताकि खादु भोजन मिले । मार्ग में चलते हए जो भी घर ऋा जायँ सभी में बिना किसी ऋमीर गरीब के भेद के जाना चाहिए श्रीर श्रपनी विधि के श्रनसार जैसा भी सुन्दर श्रथवा श्रमुन्दर, किन्तु प्रकृति के श्रनुकृल भोजन मिले, ग्रहण करना चाहिए। भोजन के सम्बन्ध में स्वास्थ्य का ध्यान रखना तो श्रावश्यक है, किन्तु स्वाद का ध्यान कर्तई नहीं रखना चाहिए। भगवान महावीर ने प्रत्येक नियम, मानव जीवन की दुर्वलताच्यों को लच्य में रखते हुए ऐसा बनाया है, जिससे भित्ता में किसी भी प्रकार की दुर्बलता प्रवेश न कर सकें श्रौर भिन्ना का श्रादर्श कलंकित न हो सके।

बृहत्कल्पभाष्य प्रथम उद्देशक में भिन्ना के लिए जाने से पहले कायोत्सर्ग करने का विधान है। इस कायोत्सर्ग=ध्यान में विचारा जाता है कि — आज मैंने कौन सा आराचाम्ल आथवा निविकृति का वत ले रक्ला है ऋौर उसके लिए कितना ऋौर कैसा भोजन ऋगवश्यक है ? यह कायोत्सर्ग अपनी भूल की अन्तर्ध्वनि सुनने के लिए है, ताकि मर्यादित एवं ऋावश्यक भोजन ही लाया जाय, ऋमर्यादित तथा श्रनावश्यक नहीं ।

# गोचरचर्या-सत्र

CY.

भोजन लाने के बाद जब तक गुरुचरणों में श्रथवा भगवान की सादी से गोचरचर्या का ऋालोचन ऋथ च प्रतिक्रमण नहीं कर लिया जाता, तब तक भोजन नहीं खाया जा सकता । यह नियम गुरुदेव के समन गोचरचर्या की रिपोर्ट देने के लिए है कि-किसके यहाँ से. किस तरह से, कितना, ऋौर कैसा भोजन लिया गया है ? यदि कहीं गोचरी में भूल मालुम पड़े तो उसके प्रतिकारस्वरूप शयश्चित्त ग्रहण करना होता है।

उपर्यंक लम्बा विवेचन लिखने का मेरा उद्देश्य यह है कि जैनसाधु की भिचावृत्ति, भीख माँगना नहीं है। यहाँ भिचावृत्ति में जीवन के महान श्रादशों को भुलाया नहीं जाता: प्रत्युत उन्हें श्रीर श्रिधिक दृढ़ किया जाता है। भिन्ना महान् श्रादर्श है-यदि उससे वास्तविक लाभ उठाया जाय तो । कौन घर कैसा है ? उसका ब्राचार विचार क्या है ? जीवन की उच संस्कृति का उत्थान हो रहा है ऋथवा पतन ? कौन व्यसन कहाँ किस रूप में घुसा हुन्ना है ? इत्यादि सब प्रश्नों का उत्तर साधु को भिन्ना के द्वारा मिल सकता है स्त्रौर यदि वह समर्थ हो तो तदनुसार उपदेश देकर जनता का कल्याण भी कर सकता है। जैनधर में भिद्धाचर्या स्वयं एक तपस्या है। वह जीवन की पवित्रता का महान मार्ग है।

श्राजकल भिन्ना के विरुद्ध जो श्रान्दोलन चल रहा है, उसके साथ यह भी विचार करना आवश्यक है कि—कौन किस तरह मिला गाँग रहा है ? सम्को एक लाठी से नहीं हाँका जा सकता। यदाप यह ठीक है कि आज राष्ट्र में बेकार भिखम गों का दल ज़ोर पकड़ गया है: हजारों लाखों साधनामधारी त्राज देश के लिए ऋमिशाप सिद्ध हो रहे हैं। ब्राचार्य हरिभद्र ऐसे मनुष्यों की भिन्ना की पौरुषधी बतलाते हैं. वह अवश्य ही निषिद्ध भिन्ना है। भिन्नाष्टक में आचार्य ने तीन प्रकार की भिन्ना बतलाई है—सर्व सम्पत्करी, पौरुषन्नी ऋौर वृत्तिभिन्ना। सर्व सम्बक्तरी भिन्ना त्याची विस्तारना साध मनिराजों की होती है।

#### श्रमग्-सूत्र

यह भिन्ना स्वयं साधक की आतमा में, राष्ट्र में तथा समाज में सदाचार का अचएड तेज सञ्चार करने वाली है। दूसरी पौरुषष्ठी भिन्ना है। जो मनुष्य आलस्यवरा स्वयं पुरुषार्थं न करके साधुवेप पहन कर भिन्ना द्वारा आजीविका चलाता है, वह पौरुषष्ठी भिन्ना है। हटा कटा मजबूत आदमी, यदि केवल साधुता की माया रचकर मोज उड़ाता है तो वह अपने पौरुष को नष्ट करने के आरिक और क्या करता है? यह भिन्ना अवस्य ही राष्ट्र के लिए धातक है। वाचक यशोविजय इसी सम्बन्ध में कहते हैं:—

# दीचा-विरोधिनी भिचा, पौरुषघी प्रकीर्तिता; धर्मलाघवमेव स्यात्,

तया पानस्य जीवतः ॥११॥

-द्वात्रिं० ६

तीसरी दृत्तिभित्ता वह है, जो दीन अन्ध आदि असहाय मनुष्य स्वयं कुछ कार्य नहीं कर सकने के कारण भित्ता माँगते हैं। जब तक राष्ट्र इन लोगों के लिए कोई विशेष प्रवन्य नहीं कर देता, तब तक मानवता के नाते इन लोगों को भी भित्ता माँगने का अधिकार है।

उपर्यं क वक्तव्य से स्पष्ट हो गया है कि जैनमुनि की भिना का क्या स्वरूप है ? वह अन्य भिनाओं से किस प्रकार पृथक है ? वह राष्ट्र के लिए अथवा साधक के लिए घातक नहीं; प्रत्युत उपकारक है ? अब कुछ प्रस्तुत पाठान्तर्गत विशेष शब्दों का स्पष्टीकरण कर लेना भी आवश्यक है !

### गोचर चर्या

कितना ऊँचा भाव भरा शब्द है ? 'शोशारणं गोचरः चरणं चर्या,

# गोचरचर्या-सूत्र

८७

गोचर इव चर्यागोचर चर्या'—यह ब्युत्पत्ति आचार्य हरिमद्र के द्वारा कथित है। इसका भावार्थ है— जिस प्रकार गाय वन में एक-एक घास का तिनका जड़ से न उखाड़ कर ऊपर से ही खाती हुई घूमती है, अपनी तुधा निवृत्ति कर लेती है और गोचरभूमि एवं वन की हरियाली को भी नष्ट नहीं करती है; उसी प्रकार मुनि भी किसी गृहस्थ को पीड़ा न देता हुआ थोड़ा थोड़ा भोजन ग्रहण करके अपनी तुधा निवृत्ति करता है। दशवैकालिक सूत्र में इसके लिए मधुकर = अमर की उपमा दी है। अमर भी फूलों को कुछ भी हानि पहुँचाए बिना थोड़ा-थोड़ा रस ग्रहण करता है एवं उसी पर से आतम तृति कर लेता है।

### भिन्ना चर्या

मिलाचर्या का मूलार्थ भिला के लिए चर्या होता है। अर्थात् भिला के लिए भ्रमण करना। आवश्यक के टीकाकार श्री हरिभद्र तथा स्थानांग एव के टीकाकार श्री अभयदेव ऐसा ही अर्थ करते हैं। परन्तु प्रतिक्रमण के प्रसिद्ध टीकाकार आचार्य तिलक यहाँ भिन्न अर्थ करते हैं और वह हृदय को लगता भी है। उनका कहना है—'प्रथम गोचर चर्या में चर्या शब्द भ्रमणार्थक है और यहाँ भिन्नाचर्या में चर्या शब्द भ्रमणार्थक है। अर्थ होगा—'उपलब्ध भिन्ना का खाना'। भिन्नान्य खाते समय भोजन की निन्दा एवं एक भोजन को दूसरे भोजन में मिलाकर स्वादिष्ट बनाने से जो संयोजन आदि दोषों के अतिचार होते हैं, उनकी शुद्धि से तात्पर्य है। "आध्यव्यर्थ शब्दो भ्रमणार्थः द्वितीयः पुनः भन्नणार्थः। भिन्नायाः चर्या = भृक्तिरित्यर्थः"—तिलकाचार्य।

# कपाटोद्घाटन

साधारण रूप से भी यदि घर के द्वार के किवाड़ बंद हों तो उन्हें खोल कर भोजन लेना दोष है; क्योंकि इससे बिना प्रमार्जन किए उद्घाटन के द्वारा जीव विराधना दोष की सम्भावना रहती है। तथा इस प्रकार त्राहार लेने से ऋसम्यता भी प्रतीत होती है। संभव है गृहस्थ घर के ऋंदर किसी विशेष व्यापार में संलग्न हो क्रोर साधु ऋचानक किवाड़ www.kobatirth.org

ದಕ್ಕ

#### श्रमण-सूत्र

खोलकर श्रदर जाय तो श्रनुचित मालूम दे । यह उत्सर्ग मार्ग है । यदि किसी विशेष कारण के लिए आवश्यक वस्त लेनी हो और तदर्थ किवाड़ खोलने हों तो यतना के साथ स्वयं खोले अपथवा खलवाये जा सकते हैं. यह श्रपवादमार्ग है। इस पर से जो लोग यह श्रर्थ निकालते हैं कि-'साध को किवाड़ खोलने श्रोर बंद नहीं करने चाहिएँ' वे गलती पर हैं। इसके लिए दशवैकालिक सूत्र के पंचम ऋध्ययन की १८ वीं गाथा देलनी चाहिए, वहाँ गृहस्थ की श्राज्ञा लेकर किवाड़ खोलने का विधान स्पष्टतया उल्लिखित है।

# श्वानादि संघटन

साधु को बहुत शान्ति स्त्रौर विवेक के साथ स्त्राहार ग्रहण करना चाहिए। मार्ग में रहे हुए कुत्तों, बछडों श्रीर बच्चों के ऊपर पड़ते हुए भिक्ता लेना, लोकसभ्यता ख्रौर ख्रागम दोनों ही दृष्टियों से वर्जित है। जीव विराधना का दोष, इस प्रवृत्ति के द्वारा लगता है। मूल में दारा शब्द आता है, जिसका आर्थ स्त्री और बालक दोनों होते हैं, यह ध्यान में रहे । परन्त टीकाकार बालक ही ऋर्थ ग्रहण करते हैं ।

# मगडी प्राभृतिका

मंगडी टक्टन को तथा उपलद्माण से अपन्य पात्र को कहते हैं। उसमें तैयार किए हुए भोजन के कुछ अप्र अंश को पुरुवार्थ निकालकर, जो रख दिया जाता है, वह श्रग्रपिएड कहलाता है। लोक रूढि के कारण श्राधिय अप्रिपिंड भी श्राधार श्रर्थात मरडीयद वाच्य ही है। मरडी की प्राभृतिका = भिज्ञा, मण्डी प्राभृतिका कहलाती है । यह पुण्यार्थ होने से साधु के लिए निषिद्ध है। अप्रथवा साधु के अपने पर पहले अप्रभोजन दूसरे पात्र में निकाल ले श्रीर फिर शेष में से दे तो वह भी मराडी प्राभृतिका दोप है; क्योंकि इससे प्रवृत्ति दोप लगता है। स्राचार्य श्री श्रात्माराम जी महाराज उक्त पद का श्रामिपिराड ऋथे करते हैं. इसका रहस्य क्या है, यह अभी अज्ञात है। हाँ प्राचीन परम्परा में कहीं भी यह ऋर्थ नहीं देखा गया।

#### गोचरचर्या सत्र

**≈**8

#### चित प्राभृतिका

देवता ग्रादि के लिए पूजार्थ तैयार किया हुन्ना भोजन बलि कहलाता है। वह भिन्ना में नहीं ग्रहण करना चाहिए। यदि ग्रहण करले तो दोष होता है। अथवा साधु को दान देने से पहले दाता द्वारा सर्वेप्रथम आवश्यक बलिकर्म करने के लिए बलि को चारों दिशाश्रों में फेंककर अथवा अप्रिमें डाल कर पश्चात जो मिल्ला दी जाती है, वह बिल प्रामृतिका है। ऐसा करने से साधु के निमित्त से ग्राम ग्रादि जीवों की विराधना का दोष होता है।

#### स्थापना प्राभतिका

साधु के उद्देश्य से पहले से रक्या हुन्ना भोजन लेना, स्थापना पामृतिका दोव है। अथवा अन्य भिक्तुओं के लिए अलग निकालकर रक्ले हुए भोजन में से भिन्ना लेना, स्थापना प्रामृतिका दोप होता है। ऐसा करने से अन्तराय दोप लगता है।

#### शक्ति

त्र्याद्वार लेते समय यदि भोजन के सम्बन्ध में किसी भी प्रकार के स्राधाकर्मादि दोव की स्राशंका हो तो वह स्राहार कदापि न लेना चाहिए। भले ही दोप का एकान्ततः निश्चय न हो, केवल दोष की रंभावना ही हो, तब भी त्राहार लेना शास्त्र में वर्जित है। साधना मार्ग में जरा-सी आशंका की भी उपेचा नहीं की जा सकती। दोव की आशंका रहते हुए भी त्राहार ग्रहण कर लेना, बहुत बड़ी मानसिक दुर्वलता एवं श्रासिक का सूचक है।

#### सहसाकार

प्रत्येक कार्य विवेक स्रोर विचार पूर्वक होना चाहिए। शीघता में कार्य करना, क्या लौक्कि श्रौर क्या लोकोत्तर, दोनों ही दृष्टियों से श्राहत-कर है। शीवता करने से कार्य के गुरा-दोध की श्रोर कुछ भी लदय नहीं रहता ! शीघ्रता मनुष्य हृदय के हलकेपन एवं छिळ्लोपन को प्रकट करती 03

#### श्रमण-सूत्र

है। श्रतएव शास्त्रकार कहते हैं कि यदि साधु शीव्रता से श्राहार **ले**ता करता है, तो वह सहसाकार दोष माना जाता है। पागेसगाए

बहुत-सी त्राधुनिक प्रतियों में प्राणेसणाए के श्रागे पाणेसणाए पाठ भी लिखा मिलता है। किन्त किसी भी प्राचीन प्रति में इसका उल्लेख देखने में नहीं आया ! न हरिभद्र आदि पाचेन आचार्य ही श्रावश्यक सूत्र पर की श्रानी टीकाश्रों में इस सम्बन्ध में कुछ कहते हैं। वैसे भी यह व्यर्थ-सा ही प्रतीत होता है। प्रस्तुत सूत्र में केवल गोचरचर्या सम्बन्धी दोषों की चर्चा है, यहाँ अन्न अथवा पानी की एषणा के मम्बन्ध में कोई पृथक् संकेत नहीं हैं। जो भी दोव हैं, सब ऋन ऋौर जल दोनों पर सामान्यरूप से लगते हैं। पागीसणाए का ऋर्थ होता है, पानी की एपणा से । मैं नहीं समभता, पूज्य श्री त्रात्मारामजी महाराज, किस श्राधार पर इस पद का यह अर्थ करते हैं कि-'पानी की एपणा पूर्ण रीति से न की हो । 'पाणेसणाए' में कहीं भी तो 'न' का प्रयोग नहीं है । एक ग्रौर बात है-पूज्य श्रीजी मूल पाठ में इस शब्द का उल्लेख नहीं करते, किन्तु न्याख्या करते हुए इसे मूल पाठ मान कर ग्रर्थ करते हैं। पता नहीं, मूल पाठ में न होते हुए भी यह शब्द व्याख्या में किस श्राधार पर मूल मान लिया गया ?

कुछ त्राधुनिक त्रशुद्ध प्रतियों में 'पाग्रेसणाए' भी है त्र्यौर उसके त्रागे 'त्रणभोयणा' पाठ भी है। परन्तु वह पाठ भी ऋर्थ-हीन है। संभव है, कुछ लोगों ने 'पाणेसणाए' से पानी ख्रौर 'ग्रणभोयणाए' से स्रनः भोजन समभा हो ।

#### प्राग्यभोजना

मूल शब्द 'पाणभोयणा' है। इसका संस्कृत रूप 'पानभोजना' बना कर कुछ विद्वान पानी ऋौर भोजन ऋर्थ करते हैं। परन्तु परंपरा के नाते और अर्थ संगति के नाते यह अर्थ ठीक नहीं लगता। हरिमद्र

#### गोचरचर्या-सूत्र

१3

त्रादि स्राचार्यों की परंगरा के स्रनुसार यहाँ वही स्रर्थ उचित है, जो हमने शब्दार्थ तथा भावार्थ में प्रकट किया है। विकृत दिघ तथा श्रोदन श्रादि भोजन में जो यदा-कदा रसज प्राणी उत्पन्न हो जाते हैं, उनकी विराधना जिस भिन्ना में होती है. वह भिन्ना प्राणभोजना कहलाती है। एक साधारण-सा प्रश्न यहाँ उठ सकता है। वह यह कि मूल शब्द में भागी नहीं, प्राण शब्द है, उसका श्रर्थ प्राणी किस प्रकार किया जा सकता है ? उत्तर में कहना है कि ग्रशीयच प्रत्यय के द्वारा 'प्राणा श्रस्य सन्तीति प्राणः' इस प्रकार प्राणों वाला प्राणी भी प्राण शब्द वाच्य हो जाता है। ईर्यापथिक त्र्यालोचना सूत्र में 'पाणकमणे' का ऋर्थ मी उक्त रीति से प्राणियों पर स्त्राक्रमण करना होता है। द्वादशावर्त वन्दन सूत्र इच्छामि लमासमणों में 'कोहाए' स्रादि चार शब्द भी स्रशादिच के द्वारा ही सिद्ध होते हैं। 'को हाए' = 'क्रोधया' का अर्थ होता है -'क्रोघोऽस्य ऋस्तीति क्रोघा, तया क्रोघवत्या क्रोघानुगतया ।' जो त्राशा-तना क्रोध से युक्त हो वह क्रोया कहलाती है। श्रागम में इस भाँति श्रशीचच् प्रत्यय का प्रयोग विपुल परिमाण में हुन्ना है। श्रतएव पार्णभोयणा में भी पार्ण = प्रारा शब्द प्रारा का वाचक ही माना जाता है।

#### **ऋदशहता**

ग्रहस्थ के घर पर पहुँच कर, साधू को जो भी वस्तु लेनी हो, वह स्वयं जहाँ रक्खी हो, अपनी आँखों से देखकर लेनी चाहिए। यदि कोठे आदि में रक्खी हुई वस्तु, विना देखे ही ग्रहस्थ के द्वारा लाई हुई ले ली जाती है तो वह अदृष्टाहृत दोष से दूषित होने के कारण अग्राह्य होती है। इस दोषोल्लेख के अन्तर में यह भाव है कि—देय वस्तु न मालूम किस सचित्त वस्तु पर रक्खी हुई हो १ अप्रतः उसके लेने में जीवविग्याचना दोष लगता है।

#### पारिष्ठापनिका ः

परिष्ठापन से होने वाली भिन्ना, परिष्ठापनिका कहलाती है। पूच्यश्री

#### श्रमण सूत्र

स्रात्मारामजी महाराज इसका स्त्रर्थं करते हैं—'विना कारण स्राहार को परिष्ठापन करना = गेर देना।' मालूम होता है—पूज्यश्री जी यहाँ परिष्ठापना समिति के अम में हैं। परन्तु यह स्त्रर्थ उचित नहीं प्रतीत होता। यहाँ ये सब शब्द तृतीयान्त तथा सप्तम्यन्त हैं स्त्रीर इनका सम्बन्ध 'स्रापिसुद्ध' परिगहियं' से हैं। स्त्रत्य उक्त समग्र वाक्य-समूह का श्रार्थ होता है—कपाटोद्घाटन पारिष्ठापनिका स्त्रादि दोषसहित मिल्ला के द्वारा जो स्त्रशुद्ध स्त्राहार प्रहण् किया हो तो वह पाप मिथ्या हो। स्त्रब स्त्राप देख सकते हैं कि परिशागना समिति का यहाँ 'परिग्रहीतं' के साथ कैसे स्त्रन्वय हो सकता है ? परिष्ठापना समिति का काल तो परिग्रहीतं = प्रहण् करने के बाद मुक्त शेष को डालते समय होता है ? स्त्रत्य स्त्राचार्य निम यहाँ पारिष्ठापनिका शब्द का वही स्त्र्य करते हैं जो हमने शब्दार्थ स्त्रीर भावार्थ में किया है—'प्रदानभाजनगत दृष्ठयान्तरोठकनकत्त्रण्ण परिष्ठापनम्म, तेन निवृत्ता पारिष्ठापनिका तथा।' स्त्रव भावार्ण भिन्ता

ग्रहस्थ के घर पहुँच कर साधू को केवल भोजन श्रौर पानरूप साधा-रण भिन्ना ही माँगनी चाहिए। यदि वहाँ किसी दिशिष्ट वस्तु की माँग करता है तो वह दोष माना जाता है। साधू को केवल उदर-पूर्त्यर्थ ही भोजन लोना है, फिर वह भले ही साधारण हो या श्रमाधारण। इस महान श्रादर्श को भूल कर यदि साधू सुन्दर श्राहार की प्रवंचना में घरों में श्रच्छा भोजन माँगता फिरता है तो वह साधुत्व से भी गिरता है साथ ही धर्म की एवं श्रमण संघ की श्रवहेलना भी करता है। हाँ श्रपवाद रूप में किसी विशेष कारण पर यदि कोई विशिष्ट वस्तु किसी परिचित घर से माँगी जाय तो फिर कोई दोष नहीं होता।

#### उद्गम, उत्पादन, एषणा

गोचरचर्या में उपर्यंक्त तीन शब्द बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। जबतक साधु उक्त तीनों शब्दों का वास्तविक परिचय न प्राप्त कर लें, तबतक गोचरचर्या की पूर्ण शुद्धि नहीं की जा सकती। एपरणा समिति के तीन

#### गोचरचर्या-सूत्र

\$3

मेद हैं — गवेषगोषणा, प्रहणेषणा, पिरभोगेषणा । गवेषगोषणा की शुद्धि के लिए १६ उद्गम दोष श्रीर १६ उत्पादन दोषों का पिरहार करना चाहिए । उद्गम दोष ग्रहस्थ की श्रोर से लगते हैं श्रोर उत्पादन दोष साधु की श्रोर से । प्रहणेषणा के साधू तथा ग्रहस्थ दोनों के संयोग से उत्पन्न होने वाले शिक्त श्रादि १० दोष हैं । ये ४२ दोष हैं, जिनके कारण ग्रहीत श्राहार श्रशुद्ध माना जाता है । परिभोगेषणा के पाँच भेद हैं, जो मागडले के दोषरूप में प्रसिद्ध हैं । ये दोप मोजन करते हुए लगते हैं । इन सबका वर्णन परिशिष्ट में देखिए ।

यह गोचरचर्या का पाठ गोचरी लाने स्त्रौर करने के बाद भी भ्रावश्य पठनीय **है।** 

#### : 00:

# काल-प्रतिलेखना-सूत्र

पडिक्समामि चाउनकालं सज्भायस्स त्रकरणयाद उभत्रोकालं भंडोवगरणस्य ऋष्वडिलेहणार्. दुप्पडिलेहगाए, अप्पमज्जगाए, दुप्पमज्जगाए, **ग्रइक्कमे, व**इक्कमे, श्रइयारे, श्रणायारे.

जो मे देवसित्रों अइयारी कत्रो तस्स मिच्छा मि दुक्कर्ड ।

#### शब्दार्थ

पंडिक्कमामि**≕प्रतिक्रमण करता हूँ** चाउक्कालं = चार काल में सज्भायस्म = स्वाध्याय के श्रकरणयाए = न **करने से** उभग्रोकालं = दोनों काल में

भंडोवगरणस्य = भागड तथा उप करंगा की श्रप्पडिलेहगाए = अप्रतिलेखना से दुष्पडिलेहगाए≐दुष्प्रतिलेखना से श्रंपमज्जणाए = अप्रमाजना से

#### काल-प्रतिलेखना-सूत्र

K3

दुष्यमज्जणाए = दुष्यमार्जना से श्रद्धकमे = श्रतिकम में बद्धकमे = व्यतिकम में श्रद्धारे = श्रतिचार में श्रणायारे = श्रनाचार में जो = जो

वेवसिन्नो = दिवस सम्बन्धी
श्रद्वयारो = श्रतिचार = दोष
कन्नो = किया हो
तस्स = उसका
तुकडं = पाप
मि=मेरे लिए
मिच्छा = मिथ्या हो

#### भावार्थ

स्वाध्याय तथा प्रतिलेखना सम्बन्धी प्रतिक्रमण करता हूँ। यदि प्रमाद्वश दिन और रात्रि के प्रथम तथा अन्तिम प्रहर-रूप चार काल में स्वाध्याय न की हो, प्रातः तथा सम्ध्या दोनों काल में वस्त्र-पात्र आदि भागडोपकरण की प्रतिलेखना न की हो, प्रमार्जना न की हो; फल-स्वरूप अतिक्रम, ठयतिक्रम, अतिचार और अनाचार सम्बन्धी जो भी हैवसिक अतिचार = दोष किया हो तो वह सब पाप मेरे लिए मिथ्या = निष्फल हो।

#### विवेचन

संसार में काल की बड़ी महिमा है। जो मनुष्य, जो समाज, जो राष्ट्र समय का ख्रादर करते हैं, उचित समय से लाभ उठाते हैं, वे श्रम्युदय के गौरव-शिखर पर पहुँच कर संसार की चमत्कृत कर देते हैं। इस के विपरीत जो ख्रालस्यवश समयानुकूल प्रवृत्ति न कर सकने के

१—'दिया पढमचरिमासु, रत्तिपि पढमचरिमासु च पोरसीसु सन्भात्रो त्रवस्य कातव्यो ।' इति जिनदासमहत्तराः ।

<sup>&#</sup>x27;चतुष्कालं-दिवसरजनी-प्रथम — चरमप्रहरेषु इत्यर्थः ।' इति श्राचार्यं हरिभद्राः।

#### €\$

#### श्रमण-सूत्र

कारण समय का लाभ नहीं उठा पाते, वे प्रगति की दोड़ में सर्वथा पीछे रह जाते हैं, उनके भाग्य में पश्चात्ताय के ब्रातिरिक ब्रोर कुछ नहीं रहता।

मनुष्य का कर्तव्य है कि-वह योजना के ऋनुसार, प्रोब्राम के मुता-विक प्रगति करे। जिस कार्य के लिए जो समय निश्चित किया हो, उस कार्य को उसी समय करने के लिए परतुत रहना चाहिए। मनुष्य वह है, जो ठीक घड़ी की सुई की तरह पूर्ण नियमित ढंग से कार्य करता है। स्वीकृत योजना का परित्याग कर जरा भी इधर-उधर हेर-फेर से किया जाने वाला कार्य रस प्रद एवं शक्ति प्रद नहीं होता । दूर क्यों जाएँ, पास ही देखिए। जब मनुष्य को कड़ाके की भूख लगी हो श्रीर उस समय टंडा पानी पीने के लिए लाया जाय तो कैसा रहेगा ? ऋौर जब बहुत उम्र प्यास लगी हो तत्र सन्दर मिष्ट भोजन उपस्थित किया जाय तो क्या त्रानन्द त्राएगा ? प्रत्येक कार्य श्रापने समय पर ही टीक होता है। समयविरुद्ध अच्छे से अच्छा कार्य भी अभद्र एवं अरुचिकर हो जाता है। मानव जीवन के लिए यह ग्रानमोल समय मिला है। इसे व्यर्थ ही प्रमा-दवश वर्वाद न करो। भगवान महावीर के उपदेशानुसार प्रत्येक सत्कार्यं को, उसके निश्चित समय पर ही करने के लिए तैयार रहो। कितनी ही भंभट हो, गड़बड़ हो; किन्तु श्रयने निश्चित कर्तव्य से न चूको। 'काले कालं समायरे'-उत्तराध्ययन सुन्न।

लोकद्दि की भाँति लोकोत्तर दृष्टि में भी कालोचित किया का बड़ा महस्व है। साधु का जीवन सर्वथा नियमित रूप से गति करता है। युद्ध में चढ़े हुए सेनापित के लिए जिस प्रकार प्रत्येक च्या श्रमूल्य होता है, उसी प्रकार कर्म शत्रु श्रों से युद्ध में संलग्न साधक भी जीवन का प्रत्येक च्या श्रमूल्य समभता है। कर्तव्य के प्रति जरासी भी उपेचा समस्त योजनाश्रों को धूल में मिला देती है। योजना के श्रनुसार प्रगति न करने से, मनुष्य, जीवन चेत्र में पिछड़ जाता है। जीवन की प्रगति के प्रत्येक श्रंग को श्रालोकित रखने के लिए काल की प्रतिलेखना करना, श्रतीक

#### काल-प्रतिलेखना सूत्र

હ ૭

श्रावश्यक है। जत्तराध्ययन सूत्र के २६ वें ब्राध्ययन में काल-प्रतिलेखना के सम्बन्ध में एक बहुत ही सुन्दर प्रश्नोत्तर है:—

# कालपडिलेहणयाए गां भंते! जीवे किं जणयइ? कालपडिलेहणयाए गां नाणावरिण्जं कम्मं खवेइ।

"भगवन्! काल की प्रतिलेखना से क्या फल होता है ?"

"काल की प्रतिलेखना से ज्ञानावरण कर्म का च्य होता है।"

उपयुक्त सूत्र कालप्रतिलेखना का है। सूत्रकार ने अपनी गंभीर भाषा में कालोचित किया का महत्त्व बहुत ही सुन्दर टंग से वर्णन किया है। अग्रागम में कथन है कि दिन के पूर्वाह तथा अपराह में तथैव रात्रि के पूर्व भाग तथा अपर भाग में इस प्रकार दिन और रात्रि के चारों कालों में, नियमित स्वाध्याय करनी चाहिए। इसी प्रकार प्रातःकाल और सायंकाल दिन के दोनों कालों में नियमित रूप से वस्त्र पात्र आदि की प्रतिलेखना भी आवश्यक है। यदि आलस्यवश उक्त दोनों आवश्यक कर्तव्यों में भूल हो जाय तो उसकी शुद्धि के लिए प्रतिक्रमण करने का विभान है।

#### स्वाध्याय

भारतीय संस्कृति में स्वाध्याय का स्थान बहुत ऊँचा एवं पवित्र माना गया है। हमारे पूर्वजों ने जो भी ज्ञानराशि एकत्रित की है श्रीर जिसे देखकर श्राज समस्त संसार चमत्कृत है, वह स्वाध्याय के द्वारा ही मास हुई थी। भारत जब तक स्वाध्याय की श्रोर से उदासीन न हुआ सब तक वह ज्ञान के दिव्य प्रकाश से जगमगाता रहा।

पूर्वकाल में जब भारतीय विद्यार्थी गुरुकुल से शिद्धा समाप्त कर विदा होता था तो उस समय ग्राशीर्वाद के रूप में ग्राचार्य की ग्रोर से बही महावाक्य मिलता था कि—'स्वाध्यायानमा प्रमदः।' इसका ग्रार्थ है—'वत्स! भूलकर भी स्वाध्याय करने में प्रमाद न करना।' कितना खुन्दर उपदेश है ? स्वाध्याय के द्वारा ही हित ग्रीर ग्राहित का ज्ञान होता

23

#### अम्ग-सूत्र

है, पाप पुरुष का पता चलता है, कर्तव्य ऋकर्तव्य का ज्ञान होता है। स्वाध्याय हमारे अपन्धकारपूर्ण जीवन पथ के लिए दीवक के समान है। जिस प्रकार दीपक के द्वारा हमें मार्ग के अपच्छे श्रीर बुरे पन का पता चलता है श्रीर तदनुसार खराव जवड़ खावड़ मार्ग को छोड़ कर श्रव्छे साफ़ सुथरे पथ पर चलते हैं, ठीक उसी प्रकार स्वाध्याय के द्वारा हम धर्म श्रीर श्रधर्म का पता लगा लेते हैं श्रीर जरा विवेक का श्राश्रय लें तो ऋधर्म को छोड़कर धर्म के पथ पर चलकर जीवन यात्रा को मशस्त बना सकते हैं।

शास्त्रकारों ने स्वाध्याय को नन्दन वन की उपमा दी है। जिस प्रकार नन्दन वन में प्रत्येक दिशा की श्रोर भव्य से भव्य दृश्य, मन को श्रानित्त करने के लिए होते हैं, वहाँ जाकर मनुष्य सब प्रकार की दुःख क्लेश सम्बन्धी भ भटें भूल जाता है, उसी प्रकार स्वाध्यायरूप नन्दन वन में भी एक से एक सन्दर एवं शिजा-प्रद दृश्य देखने की मिलते हैं. तथा मन दुनियावी भंभटों से मुक्त होकर एक अलौकिक आनन्द-लोक में विचरण करने लगता है। स्वाध्याय करते समय कभी महापुरुषों के जीवन की पवित्र एवं दिव्य भाँकी श्राँखों के सामने श्राती है, कभी स्वर्ग श्रीर नरक के दृश्य धर्म तथा श्रधम का परिगाम दिखलाने लगते हैं। कभी महापुरुषों की अमृतवाणी की पुनीत धारा बहती हुई मिलती है, कभी तर्क वितर्क की हवाई उड़ान बुद्धि को बहुत ऊँचे ग्रानन्त विचाराकाश में उठा ले जाती है। श्रीर कभी कभी श्रद्धा, भिक्त एवं सदाचार के ज्योतिम य स्रादश हृदय को गद्गद् कर देते हैं। शास्त्रवाचन हमारे लिए 'यत् पिगडे तद् ब्रह्मागडे' का स्नादर्श उपस्थित करता है। जब कभी स्नापका हृदय बुभा हुन्ना हो, मुरभाया हुन्ना हो, तुम्हें चारों स्त्रोर स्त्रन्धकार ही श्रन्थकार थिरा नजर श्राता हो, कदम-कदम पर विष्नवाधात्रों के जाल विछे हुए हों तो आप किसी उच्चकोटि के पवित्र आध्यात्मिक प्रन्थ का स्वाध्याय कीजिए । आप का हृद्य ज्योतिम य हो जायगा, चारों स्रोर प्रकाश ही प्रकाश विखरा नजर त्रायगा, विववधाएँ चूर-चूर होती

#### काल-प्रतिलेखना-सूत्र

33

मालूप होंगी, एक महान् दिव्य ख्रालौकिक स्फूर्ति, तुम्हें प्रगति के पथ पर ख्रियसर करती हुई प्राप्त होगी।

योगदर्शन के भाष्यकार महिंप व्यास भी स्वाध्याय के ब्रादर्श पुजारी हैं। ब्राप परमातम-ज्योति के दर्शन पाने का साधन एकमात्र स्वाध्याय ही बतलाते हैं:—

### स्त्राध्यायाद् योगमासीत, योगात्स्त्राध्यायमामनेत् । स्त्राध्याय—योगसंपत्त्या,

परमात्मा प्रकाशते ।।

(योग०१।२८-व्यासभाष्य)

— 'स्वाध्याय से ध्यान श्रीर ध्यान से स्वाध्याय की साधना होती है। जो साधक स्वाध्यायमूलक योग का श्रच्छी तरह श्रभ्यास कर लेता है, उसके सामने परमात्मा प्रकट हो जाता है।'

भगवान महावीर तो स्वाध्याय के कट्टर पत्तपाती हैं। बारह प्रकार की तथः साधना में स्वाध्याय का स्थान भी रक्खा गया है और स्वाध्याय तप को बहुत ऊँचा अन्तरंग तप माना गया है। अपने अन्तिम प्रवचनस्वरूप वर्णन किए गए उत्तराध्ययन सूत्र में भ्राप बतलाते हैं कि—'सज्माएणं नाणावरणिज्जं कम्मं खवेड़।' 'स्वाध्याय करने से ज्ञानावरण कमं का च्य होता है, ज्ञान का अलौकिक प्रकाश जगमगा उठता है।' आप देखते हैं —जीवन में जो भी दुःख है, अज्ञान-अन्य ही है। जितने भी पाप, जितनी भी बुराइयाँ हो रही हैं, सबके मूल में अज्ञान ही खुपा बैठा है। अस्तु, यदि अज्ञान का नाश हो जाय तो फिर किस चीज की कमी रह जाती है? मनुष्य ने जहाँ ज्ञान, विवेक, विचार की शिक्ष का प्रकाश पाया, वहाँ उसने संसार का समस्त ऐश्वर्य भर पाया।

200

श्रमग्र-सूत्र

र्ज अन्नाणी कम्मं, खवेइ बहुयाहिं वासकोडीहिं। तं नाणी तिहि गुत्तो, खवेइ उसासमित्तेण।। ११३।।

---संथारपङ्जा

— 'श्रहानी साधक करोड़ों वर्षों की कठोर तपः साधना के द्वारा जितने कम नष्ट करता है; ज्ञानी साधक मन, वचन श्रीर शरीर को धश में करता हुश्रा उतने ही कम एक श्वास-भर में च्चय कर डालता है।' स्वाध्याय वाणी की तपस्या है। इसके द्वारा हृदय का मल धुलकर साफ़ हो जाता है। स्वाध्याय श्रान्तः प्रेच्चण है। इसी के श्राम्यास से बहुत से पुरुष श्रात्मोजित करते हुए महात्मा, परमात्मा हो गए हैं। श्रान्तर का ज्ञानदीपक विना स्वाध्याय के प्रज्वालित हो ही नहीं सकता।

यथाग्निर्दारुमध्यस्थो, नोत्तिष्ठेन्मथनं विना । विना चाभ्यासयोगेन, ज्ञानदीयस्तथान हि॥

—योग शिखोपनिषद्

—'जैसे लकड़ी में रही हुई ग्रिप्त मन्थन के विना प्रकट नहीं होतीं, उसी प्रकार ज्ञानदीनक, जो हमारे मीतर ही विद्यमान है, स्वाध्याय के ग्राम्यास के विना प्रदीस नहीं हो सकता।'

श्रव यह विचार करना है कि स्वाध्याय क्या वस्तु है ? स्वाध्याय शब्द के श्रनेक ऋर्थ हैं:—

'श्रभ्ययनं श्रभ्यायः, शोभनोऽभ्यायः स्वाध्यायः'—श्रावः ४ श्रः। सु + श्रध्याय श्रर्थात् सुष्ठु श्रध्याय = श्रध्ययन का नाम स्वाध्याय है।

#### काल-प्रतिलेखना-सूत्र

१०१

निष्कर्ष यह है कि — ग्रात्मकल्या एकारी श्रेष्ठ पटन-पाटनरूप श्रध्ययन का नाम ही स्वाध्याय है।

स्थानांग-सूत्र के टीकाकार ग्राभयदेव सूरि स्वाध्याय का श्रार्थ करते हैं सुन्छ = भलीमाँति श्रा = मर्यादा के साथ श्राध्ययन करने का नाम स्वाध्याय है। 'सुन्धु श्रा = मर्याद्या श्रधीयते इति स्वाध्यायः'—स्था० २ ठा० २३०।

वैदिक विद्वान् स्वाध्याय का श्रर्थ करते हैं—'स्वयमध्ययनम्'—िकसी श्रन्य की सहायता के विना स्वयं ही श्रध्ययन करना, श्रध्ययन किये हुए का मनन श्रीर निदिध्यासन करना। दूसरा श्रर्थ है—'स्वस्थासनोऽध्य-यनम्'—श्रपने श्रापका श्रध्ययन करना श्रीर देखभाल करते रहना कि श्रपना जीवन ऊँचा उठ रहा है या नहीं ?

जैन शास्त्रकारों ने स्वाध्याय के पाँच भेद बतलाए हैं—वाचना, प्रस्कृता, परिवर्तना, अनुप्रेचा और धर्म कथा।

गुरुमुख से सूत्र पाठ लेकर, सूत्र जैसा हो वैसा ही उच्चारण करना, वाचना है। वाचना के द्वारा सूत्र के शब्द-शरीर की पूण करना की जाती है। श्रातएव हीनाच्चर, श्रात्यच्चर, पदहीन, घोष हीन श्रादि दोषों से बचने की सावधानी रखनी चाहिए।

स्वाध्याय का दूसरा भेद पृच्छना है—सूत्र पर जितना भी श्रापने से हो सके तर्क वितर्क, चिन्तन, मनन करना चाहिए श्रीर ऐसा करते हुए जहाँ भी शंका हो गुरुदेव से समाधान के लिए पूछना चाहिए। हृदय में उत्पन्न हुई शंका को शंका के रूप में ही रखना ठीक नहीं होता।

सूत्र-वाचना विस्मृत न हो जाय, एतदर्थ सूत्र की बार-बार गुगानिका = परिवर्तना करना, परिवर्तना है!

सूत्रवाचना के सम्बन्ध में तात्त्विक चिन्तन करना, श्रनुप्रे हा है। श्रनुप्रे हा, स्वाध्याय का महत्त्वपूर्ण श्रंग है। विना श्रनुप्रे हा के ज्ञान चमक ही नहीं सकता।

#### १•२

#### श्रमण-सूत्र

जय कि सूत्र-वाचना, पृच्छना, परिवर्तना श्रीर श्रमुप्रे हा के बाद तस्य का वास्तविक रूप सुदृढ़ हो जाय, तब जन-कल्याण के लिए धर्मी-पदेश करना धर्म कथा है।

भगवान् महावीर ने कितना ग्राधिक सुन्दर वैज्ञानिक क्रम, स्वाध्याय का रक्ला है ? शास्त्रों के शब्द श्रीर श्रार्थ दोनों शरीरों की रक्षा के लिए कितनी सुन्दर योजना है ? यदि उपर्युक्त पद्धति से शास्त्रों का स्वाध्याय= श्रध्ययन किया जाय तो साधक श्रवश्य ही ज्ञान के चेत्र में श्रद्धितीय प्रकाश पा सकता है। कुछ भी श्रध्ययन न करके धर्म कथा के मञ्च पर पहुँचने वाले कथककड़ जरा इस श्रोर लद्दय दें कि धर्म कथा का नम्बर कीनसा हैं ?

त्राजकल स्वाध्याय के नाम पर विल्कुल श्रर्थहीन परंपरा चल रही है। श्राज के स्वाध्यायी लोग, स्वाध्याय का श्रामिप्राय यही समभते हैं कि किसी धर्म पुस्तक का नित्य कुछ पाठ कर लेना, श्रीर बस! न शुद्ध उच्चारण की श्रोर ध्यान दिया जाता है श्रोर न श्रर्थ का ही कुछ चिन्तन मनन होता है। स्वाध्याय के लिए केवल शास्त्र के शब्द-शरीर को स्पर्श कर लेने से ही काम नहीं चल सकता। ध्यापि शुद्ध उच्चारण मात्र से भी कुछ लाभ अवश्य होता है। क्योंकि शब्दों के उच्चारण में भी भावों का स्पन्दन तरंगित होता है श्रीर उसका जीवन पर प्रभाव पड़ता है। परन्तु हम पूरा लाभ तभी उठा सकेंगे, जब कि पाठ करते समय पुच्छना, परिवर्तना, श्रनुप्रे जा का भी ध्यान रक्खें।

स्वाध्याय में बल पैदा करने के लिए वर्तमान युग की भाषा में भी कुछ नियम ऐसे हैं, जिन पर विचार करने की आवश्यकता है। यदि अच्छी तरह से निम्नोक नियमों पर ध्यान दिया जाय तो स्वाध्याय का अपूर्व आनन्द प्राप्त हो सकता है।

(१) एकामता — जब हम स्वाध्याय कर रहे हों तो हमारा ध्यान चारों श्रोर से हटकर पुस्तक के शब्दों श्रौर अर्थों की श्रोर ही होना चाहिए। इसके लिए श्रावश्यक है कि जो कुछ हम मुख से पाठ करें,

#### काल-प्रतिलेखना-सत्र

१०३

असे अपने कानों से भी ध्यान पूर्वक सुनते आयाँ। जिह्ना श्रीर श्रीत्र दो इन्द्रियों के एक साथ काम करने से मन श्रवश्य एकाग्र हो जाता है। श्रान्छा हो, यदि पाठ करते समय प्रत्येक पंक्ति को ठहर-ठहर कर दो तीन बार पढा जाय।

- (२) नैरन्तय स्याध्याय में जहाँ तक हो सके ब्रान्तर (विद्येप) नहीं होना चाहिए। थोड़ा-बहुत स्वाध्याय नित्य नियमपूर्वक करते ही रहना चाहिये। परंपरा की कड़ी दूटते ही स्वाध्याय की वही हालत होती है जैसी कि साँकल की कड़ी ट्रटने पर साँकल की होती है।
- (३) विषयोपरति—स्वाध्याय के लिए प्रन्थों का चुनाव करते समय यह ध्यान में रखना चाहिए कि हमारा उद्देश्य सांसारिक विषयवासनान्त्रों के जीवन से ऊपर उठना है। ऋतः रागद्वेष, घुणा श्रंगार त्रादि की पुस्तकें न पढ़ कर सदाचार, भक्ति न्त्रीर कर्तेव्य-सम्बन्धी पुस्तके ही पढनी चाहिएँ।
- ( ४ ) प्रकाश की उत्कराठा-स्वाध्याय करते समय मन में यह हुद् विश्वास होना चाहिए कि पाठ के द्वारा हमारी ऋन्तःस्थ ऋात्मा में प्रकाश फैल रहा है। संकल्प का बल महान होता है, ख्रतः स्वाध्याय के समय का शुद्ध संकल्प अवश्य ही अन्तर्ज्योति प्रदान करेगा ।
- ( १ ) स्वाध्याय का स्थान—स्वाध्याय के लिए पवित्र एवं शुद्ध चातावरण से सम्पन्न स्थान होना चाहिए । जो स्थान कोलाहल एवं गंदे इश्यों वाला हो, वह स्वाध्याय के लिए सर्वथा अनुपयुक्त होता है। प्रतिलेखना

साधु के पास जो भी वस्त्र पात्र ऋगदि उपिध हो, उसकी दिन में दो बार-प्रातः श्रौर सायं-प्रतिलेखना करनी होती है। उपधि को विना देखे-भाले उपयोग में लाने से हिंसा का दोष लगता है। उपि में सूदम जीवों के उत्पन्न हो जाने की श्रथवा बाहर के जीवों के श्राश्रय लेने की संभावना रहती है; श्रातः प्रत्येक वस्तु का सूच्म निरीच्नण करते हुए जीवों को देखना साहिए, ब्रौर यदि कोई जीव दृष्टिगत हो तो उसे

#### 808

#### श्रमग्-सूत्र

प्रमार्जन के द्वारा किसी भी प्रकार की भीड़ा पहुँचाए विना एकान्त स्थान में धीरे से छोड़ देना चाहिए। प्रथम ऋहिंसावत की कितनी ऋधिक स्ट्रम साधना है १ धर्म के प्रति कितनी ऋधिक जागरूकता है १ भगवान महावीर, ऋपने शिष्यों को, कर्तव्य चेत्र में, कहीं भी उपेचित नहीं होने देते।

वस्त्रपात्र त्रादि को अच्छी तरह खोलकर चारों श्रोर से देखना, प्रतिलेखना है और रजोहरण तथा पूँजणी के द्वारा अच्छी तरह साफ करना, प्रमार्जना है। पात्रादि को विल्कुल ही न देखना, अपतिलेखना है। और इसी प्रकार बिल्कुल प्रमार्जन न करना, अप्रमार्जन है। आलस्यवश शीघता में अविधि से देखना, दुष्प्रतिलेखना है। और इसी प्रकार शीघता में विना विधि से उपयोग-हीन दशा में प्रमार्जन करना, दुष्प्रमार्जन है। प्रतिलेखना के सम्बन्ध में जानक री की इच्छा रखने वाले सजन उत्तराध्ययन सूत्र का समाचारी अध्ययन अवलोकन करें।

#### चार प्रकारके दोष

प्रत्येक वृत में लगने वाले जितने भी दोष होते हैं, उनके चार प्रकार हैं—(१) ब्रातिक्रम, (२) व्यतिक्रम, (३) ब्रातिचार (४) ब्रानाचार ।

- (१) श्रतिक्रम ग्रहण किए हुए व्रत श्रयथवा प्रतिज्ञा को भंग करने का संकट्ट करना।
  - (२) व्यतिक्रम-वत भंग करने के लिए उद्यत होना ।
- (३) श्रतिचार—व्रत भंग करने के लिए साधन जुटा लेना तथा एक देश से व्रत किंवा प्रतिज्ञा को खरिडत करना।
  - (४) अनाचार वत को सर्वथा मंग करना ।

उदाहरण के लिए स्त्राधाकर्मी स्त्राहार का उदाहरण स्रधिक स्पष्ट है। इस पर से दोवों की कल्पना टीक तरह समक्त में स्त्रा सकती है।

—कोई अप्रतुरागी भक्त आधाकमीं आहार तैयार कर साधु को नमन्त्रण दे और साधु जानते हुए भी उस निमन्त्रण को स्वीकार करले,

#### काल-प्रतिलेखना-सूत्र

१०५

आधाकमीं आहार लेने की इच्छा करे और पात्र लेकर उठ खड़ा हो, तो यहाँ तक अतिक्रम दोप होता है। आधाकमीं आहार लेने के लिए उनाअय से बाहर पैर रखने से लेकर घर में प्रवेश करने, भोली खोलकर फैलाने तक व्यतिक्रम दोप है। आधाकमीं आहार ग्रहण करने से लेकर उपाअय में आकर खाने की तैयारी करने तथा ग्रास हाथ में उठाने तक अतिचार दोष है। और ग्रास मुख में डालने तथा खा लेने पर अनाचार दोष लगता है। इन चारों ही दोषों में उत्तरोत्तर दोष की अधिकता है।

श्रातिकमादि के लिए, ऊरर श्राधाकम दूषित श्राहार के प्रहरू का जो उदाहरण दिया है, उसके लिए जिनदास महत्तर-कृत श्रावश्यक चृिष् देखनी चाहिये। वहाँ विस्तार से श्रातिकमादि के स्वरूप का निरूपण किया गया है।

श्राचार्य हरिभद्र ने भी जिनदास महत्तर के उल्लेखानुसार ही श्रातिकमादि का विवेचन किया है। उन्होंने इस सम्बन्ध में एक प्राचीन पाकृत-गाथा उद्धृत की है, जो संचारिकचि जिज्ञासु के लिए बड़ी महत्त्वपूर्ण है। लेखक भी उसको उद्धृत करने का भाव संवरण नहीं कर सकता।

"श्राधाकम्म-निमंतण, पडिसुणमाणे श्रइक्कमो होइ। पय-भेयाइ वइक्कम, गहिए तह्य यरो गलिए॥"

[ श्राधाकमें-निमन्त्रणे,
प्रतिश्चण्वति श्रतिक्रमो भवति ।
पद-भेदादि व्यतिक्रमो,
गृहीते तृतीय इतरो गिलिते ॥]

808

#### भमण सूत्र

श्रहिंसा, सत्य श्रादि महात्रत रूप मूल गुणों में श्रितिक्रम, व्यितिक्रम तथा श्रितिचार के कारण मिलनता श्राती है, श्रियोत् चारित्र का मूल रूप दूषित हो जाता है परन्तु सर्वथा नष्ट नहीं होता, श्रितः उसकी शुद्धि श्रालोचना एवं प्रतिक्रमण के द्वारा करने का विधान है। परन्तु यदि मूल गुणों में जान बूक्त कर श्रमाचार का दोष लग जाए तो चारित्र का मूल रूप ही नष्ट हो जाता है। श्रतः उक्त दोष की शुद्धि के लिए केवन श्रालोचना एवं प्रतिक्रमण ही काफी नहीं है, प्रत्युत कठोर प्रायश्चित्त लेने का श्रथवा कुछ विशेष दुःप्रसंगों पर नए सिरे से वत प्रहण करने का विधान है।

परन्तु उत्तर गुणों के सम्बन्ध में यह बात नहीं है। उत्तर गुणों में तो श्रातिकमादि चारों ही दोषों से चारित्र में मिलनता श्राती है, परन्तु पूर्णतः चारित्र-भंग नहीं होता। स्वाध्याय श्रार प्रतिलेखना उत्तर गुण है। श्रातः प्रस्तुत काल प्रतिलेखना-सूत्र के द्वारा चारों ही दोषों का प्रतिकमण किया जाता है।

शास्त्रोक्त समय पर स्वाध्याय या प्रतिलेखना न करना, शास्त्र-निषिद्ध समय पर करना, स्वाध्याय एवं प्रतिलेखना पर श्रद्धा न करना, तथा इस सम्बन्ध में मिथ्या प्ररूपणा करना या उचित विधि से न करना, इत्यादि रूप में स्वाध्याय श्रीर प्रतिलेखना सम्बन्धी श्रातिचार दोष होते हैं।

यह काल-प्रतिलेखना सूत्र, स्वाध्याय तथा प्रतिलेखना करने के बाद भी पढ़ा जाता है।

#### : ११ :

### ऋसंयम-सूत्र

पडिक्कमामि एगविहे असंजमे

#### शब्दार्थ

पडिकमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ, एगविहे = एक प्रकार के निरुत्त होता हूँ ग्रसंजमे = ग्रसंयम से

#### भावार्थ

श्रविरतिरूप एक-विध श्रसंयम का श्राचरण करने से जो भी श्रतिचार = दोष लगा हो, उसका प्रतिक्रमण करता हूँ।

#### विवेचन

मनुष्य क्या है ? इसका उत्तर किवता की भाषा में है- कामनात्रों का समुद्र। 'संसारी मनुष्य की कामनाएँ अनन्त हैं। कीन क्या प्राप्त नहीं करना चाहता ? जिस प्रकार समुद्र में हजारों, लाखों, करोड़ों तरंगे

१—'संजमो सम्मं उवरमो।' इति जिनदास महत्तराः । 'श्रसंयमे श्रविरतलक्षो सति प्रतिषिद्धकरणादिना यो मया दैव-सिकोऽतिचारः कृत इति गम्यते' इत्याचार्यं हरिमद्राः । 20=

उचावच भाव से इधर-उधर सतत दोलायमान रहती हैं; उसी प्रकार मनुष्य के मन में भी कामनाश्रों की श्रनन्त तरंगें तृकान मचाए रहती हैं। किसी बंबई कलकत्ते जैसे विशाल शहर के चौराहे पर खड़े हो जाइए, कामना समुद्र का प्रत्यत्त हो जायगा। हजारों नग्मुरड पूर्व से पश्चिम, पश्चिम से पूर्व, दिल्लाए से उत्तर, उत्तर से दिल्लाए श्रा जा रहे हैं। सबकी श्रपनी श्रपनी एक धुन है, श्रपनी श्रपनी एक कल्पना है। कोन इस नर मुख्डों के समुद्र को इश्वर से उधर, उधर से इधर प्रवाहित कर रहा है ? उत्तर है — कामना । ये रेलें इतनी तेज रोज क्यों दौड़ाई जा रही हैं ? ये भीमकाय जलयान समुद्र का वहास्थल चीरते हुए क्यों चीलें मार रहे हैं ? ये वायुयान क्यों इतनी शीवता से श्राकाश में दौड़ाये जा रहे हैं ? वे वायुयान क्यों इतनी शीवता से श्राकाश में दौड़ाये जा रहे हैं ? कहना पड़ेगा, 'कामना के लिए ।' कामनाशों के कारण श्राज, श्राज क्या श्रनादि से संसार में भयंकर उथल-पुथल मच रही है। 'इच्छाहु श्रागाससमा श्रणंतिया।' 'कामानां हृद्ये वासः, संसार इति कीरितः।'

श्रमण-सूत्र

परन्तु पश्च है—मनुष्य को कामनाश्रों से क्या मिला ? सुख ? सुख नहीं, दुःख ही मिला है। श्राज तक कोई भी मनुष्य, श्रयनी कामनाश्रों के श्रनुसार सुख नहीं पा सका। रंक को भी देखा है, राजा को भी, सभी इच्छापूर्ति के श्रमाव में व्याकुल हैं। मनुष्य नाम धारी जीव, श्रयनी श्राशाश्रों की श्रवधि का पार पाले, यह सर्वथा श्रसम्मव है। श्रोर जब तक कामनाश्रों की पूर्ति न हो जाय, तब तक शान्ति कहाँ? सुख कहाँ ? श्रतएव हमारे वीतराग महापुरुषों ने कामनाश्रों की पूर्ति में नहीं, कामनाश्रों के नियंत्रण में ही, सन्तोष में ही सुख माना है। कामनाश्रों के सम्बन्ध में किसी न किसी मर्यादा का श्राश्रय लिए बिना काम चल ही नहीं सकता। शास्त्रीय परिभाषा में इसी का नाम संयम है। 'सं + यम श्रर्थात् सावधानी के साथ भली भाँति इच्छात्रों का नियमन करना। संयम मनुष्यता की कसीटी है। जिसमें जितना श्रधिक संयम, उसमें उतनी ही श्रधिक मनुष्यता।

#### ग्रसंयम सूत्र

308

संयम का विरोधी असंयम है। यही समस्त सांसारिक दुःखों का मूल है। चारित्र मोहनीय कम के उदय से होने वाले रागद्धे परूप कपाय भाव का नाम असंयम है। असंयम के होने पर आतमा अपने वस्तिविक स्वरूप में परिणति नहीं करता, सदाचार में प्रवृत्ति नहीं करता। असंयमी की हिं विहिमुँखी होती है, अतः वह पुद्गल-वासना को ही अये समक्तने लगता है। अतर्व प्रस्तुत सूत्र में असंयम के प्रतिक्रमण का यह भाव है कि—संयम-पथ पर चलते हुए यदि कहीं भी प्रमादवश असंयम हो गया हो, अन्तह दय साधना पथ से भटक गया हो, तो वहाँ से हटाकर पुनः उसे आत्म-स्वरूप में केन्द्रित करता हूँ।

संग्रहनय की दृष्टि से सब प्रकार के ऋसंयमों का सामान्यतः एक ऋसंयम पद से ग्रहण कर लिया है। ऋगो ऋगने वाले सूत्रों में विशेष रूप से ऋसंयमों का नामोल्लेख किया गया है।

पाचीन प्रतियों में एक विध अस यम से लेकर आन्तिम 'मिच्छामि दुक्कड' तक एक ही पाठ माना है । यह मानना है भी ठीक अतएव यहाँ से लेकर, सब सूबों का सम्बन्ध अन्तिम 'मिच्छामि दुक्कड' से किया जाता है। यहाँ पृथक् पृथक् सूबों का विभाग, केवल विध्यावबोध की इष्टि से किया गया है। सब का कम-भंग करना अवना उद्देश्य नहीं है।

#### १२ :

### बन्धन-सूत्रे

पडिकमामि दोहिं बंधगोहिं— राग-बंधगोगं दोस-बंधगोगं।

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रति क्रमण करता हूँ रागद्यन्थगोगां =राग के बन्धन से दोहिं = दोनों दोसवन्धगोगां = द्वेष के बन्धन वन्धगोहिं = बन्धनों से से

#### भावार्थ

दो प्रकार के बन्धनों से खगे दोषों का प्रतिक्रमण करता हूँ, भ्रार्थात् उनसे पीछे हटता हूँ। (कौन से बन्धनों से?) राग के बन्धन से, द्वेष के बन्धन से।

#### विवेचन

जन्म-मरण रूप संसार विष-वृद्ध के दो ही बीज हैं—राग श्रौर द्वेष । राग ब्रासिक को कहते हैं श्रौर द्वेष श्रपीति को । मनुष्य ने शरीर श्रौर इन्द्रियों को ही सब कुछ माना हुआ है, इन्हीं की परिचर्या में सर्वस्व

#### बन्धन-सूत्र

निछावर किया हुन्ना है। न्नातएव जब शरीर म्नौर इन्द्रियों को म्रच्छी लगने वाली कोई इष्ट श्रवस्था होती है तो उससे राग करता है न्नौर जब शरीर श्रीर इन्द्रियों को म्रच्छी न लगने वाली कोई विपरीत म्रनिष्ट श्रवस्था होती है तो उससे द्वेष करता है। इस प्रकार कहीं राग तो कहीं द्वेष— इन्हीं दुर्विकल्पों में मानव जीवन की म्रमूल्य घड़ियाँ बर्बाद होरही हैं। जब तक राग-द्वेष की मिलनता है, तब तक चारित्र की शुद्धता किसी भी तरह महीं हो सकती। चारित्र की शुद्धता की क्या बात ? कभी-कभी राग-द्वेष का म्राधिक्य तो चरित्र को मूल से ही नष्ट कर डालता है। राग-द्वेष की प्रश्वति चारित्र-मोह के उदय से होती है, न्नौर चारित्र-मोह संयम-जीवन का दूवक एवं घातक माना गया है।

यदि अन्तर्द ि से देखा जाय तो राग-द्वेप हमारे दुर्वल मन की ही कलानाएँ हैं। किसी वस्तु के साथ इसका कुछ भी सम्बन्ध नहीं है। वस्तु श्राने स्वरूप में न कोई श्राच्छी है श्रीर न कोई बुरी। मनुष्य की कलाना ही उन्हें श्राच्छी-बुरी माने हुए है। उदाहरण के लिए निशानाथ चन्द्र को ही लीजिए। श्राकाशमण्डल में चन्द्रमा के उदय होते ही चकोर हर्षोन्मत्त हो जाता है तो चकवा चकवी शोक से व्याकुल हो उठते हैं। चन्द्रमा का उदय देखकर चोर दुः खित होता है तो साहूकार

<sup>---</sup> उत्तराध्ययन सूत्र ३२ । १०१

<sup>—</sup>काम भोग अर्थात् सांसारिक पदार्थं अपने-आप न तो किसी मनुष्य में समभाव पैदा करते हैं और न किसी में राग-द्वेष रूप विकृति ही पैदा करते हैं। परन्तु मनुष्य स्वयं ही उनके पित राग-द्वेष के नाना विकल्य बनाकर मोह से विकार-प्रस्त हो जाता है।

#### श्रमण सूत्र

हिर्षित । त्राव बताइए, चन्द्रमा दुःखरूप है श्राथवा सुखरूप ? श्राप कहेंगे, दोनों में से एक भी नहीं । यदि वह दुःख रूप होता तो प्रत्येक को दुःख ही देता । श्रीर सुखरूप ही होता तो प्रत्येक को सुख ही देता । परन्तु ऐसा है कहाँ ? वह तो एक ही समय में भिन्न भिन्न व्यक्तियों को भिन्न-भिन्न रूप में सुख-दुःख का जनक होता है । श्रतएव पं॰ ठोडरमल जी राग-द्रोप करने को भिथ्या भाव वतलाते हैं । किसी वस्तु में उस वस्तु से विपरीत भावना करना ही तो मिथ्या भाव है श्रीर यहाँ पर द्रव्य में इश्रता तथा श्रानिष्टता कुछ भी नहीं है, परन्तु रागद्वेष के द्वारा उसमें वह की जाती है ! श्रतएव राग द्वेष, मिथ्या नहीं तो क्या है ?

जैन धर्म का सम्पूर्ण साहित्य, राग द्वेप के विरोध में ही सन्नद्ध किया गया है। जैन धर्म निवृत्ति प्रधान धर्म है, फलतः उसने राग-द्वेप की निवृत्ति पर अत्यधिक बल दिया है। राग-द्वेष को घटाए विना तपश्चरण का, साधना का कुछ अर्थ नहीं रहता। आचार्य मुनिचन्द्र का एक श्लोक है—"रागद्वेषी यदि स्थातां तपसा कि प्रयोजनम् ?"

प्रस्तुतसूत्र में रागद्वेष को बन्धन कहा है। रागद्वेष के द्वारा स्रष्टविध कर्मों का बन्धन होता है, स्रतः वे बन्धन पदवाच्य हैं। "बद्धयतेऽष्टविधेन कर्मणा येन हेतुभूतेन तदु बन्धनम्"—स्राचार्य निम।

त्राचार्य जिनदास महत्तर-कृत राग-द्रेष की व्याख्या का साव यह है—जिसके द्वारा त्रात्मा कर्म से रॅगा जाता है, वह मोह की परिण्ति राग है त्रोर जिस मोह की परिण्ति से किसी से रात्रुता, घृणा, कोध, ऋहंकार त्रादि किया जाता है वह द्रेष है। 'रंजन रज्यते वाडनेन जीव इति रागः, राग एव बन्धनम्। द्रेषणं द्विषस्यनेन इति वा द्वेषः, द्वेष एव बन्धनम्।' त्रावश्यक चृणिं।

श्राचार्य हरिभद्र, श्रापनी श्रावश्यक टीका में, एक श्लोक उद्धृत करते हैं, जो राग-द्वेप से होने वाले कर्म-वन्ध पर श्राच्छा प्रकाश डालता है:—

बन्धन-सूत्र

११३

'स्नेहाभ्यक्तश्ररीरस्य, रेखुना श्लिष्यते यथा गात्रम्। राग-द्वेषाक्किन्नस्य, कर्म - बन्धोः भवत्येवम् ॥

— श्रर्थात् जिस मनुष्य ने शरीर पर तेल चुपड़ रक्खा हो, उसका शरीर उड़ने वाली धूल से जैसे सन जाता है, वैसे ही राग-द्वेष के भाव से श्राक्किन हुए श्रात्मा पर कर्म-रज का बन्ध हो जाता है।

#### : १३ :

### दण्ड-सूत्र

पडिकमामि
तिहिं दंडेहिं—
मणदंडेणं
वयदंडेणं,
कायदंडेणं।

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रति क्रमण करता हूँ मण्दंडेण = मनद्ग्ड से तिहिं = तीनों वयदंडिण = वचन द्ग्ड से दंडेहिं = द्ग्डों से कायदंडेण = कायद्ग्ड से

#### भावार्थ

तीन प्रकार के द्राडों से लगे दोषों का प्रति क्रमण करता हूँ। (कौन से द्राडों से?) मनोद्राड से, वचन द्राड से, काय-दराड से।

#### विवेचन

दुष्प्रयुक्त मन, वाणी श्रौर शरीर की श्राध्यात्मिक-भाषा में दण्ड कहते हैं । जिसके द्वारा दिएडत हो, ऐश्वर्य का श्रपहार⇒नाश हो, वह दण्ड कहलाता हैं । लौकिक द्रव्य दण्ड लाठी श्रादि हैं, उनके द्वारा शरीर दिख्त होता हैं । श्रौर उपर्युक्त दुष्प्रयुक्त मन श्रादि भाव-दण्डत्रय से चारित्ररूप श्राध्यात्मिक ऐश्वर्य का विनाश होने के कारण श्रात्मा दरिडत = धर्म भ्रष्ट होता है । 'द्रुड्यते चारित्रैश्वर्यापहारतोऽसारीकियते एभिरात्मेति द्रुडाः द्रुट्यभावभेद्भिन्नाः । भावदंडेरिहाधिकारः मनः-प्रभृतिभिश्च दुष्प्रयुक्ते द्रुर्ड्यते श्रात्मेति ।' श्राचार्य हरिभद्र ।

श्रागमकार उक्त दराडों से बचने के लिए साधक को सर्वथा सावधान करते हैं। इस सम्बन्ध में ज़रा सी भूल भी श्रात्मा का पतन करने वाली है।

मन, वचन, शरीर की अशुभ प्रवृत्ति दएड है। इस अशुभ प्रवृत्ति के द्वारा ही अपने आप को तथा दूसरे प्राणियों को दुःख पहुँचता है। किस दएड से किस प्रकार दुःख पहुँचता है? किस प्रकार श्रेष्ठ आचार मिलन होता है? इसके लिए नीचे की तालिका पर दृष्टिपात कीजिए—मनो-दण्ड

- (१) विपाद करना, (२) निर्दय विचार करना, (३) व्यर्थ कल्पनाएँ करना, (४) मन को वश में न करके इधर-उधर भटकने देना, (५) दूपित और अपवित्र विचार रखना, (६) किसी के प्रति घृणा, द्वेष, अनिष्ट चिन्तन करना आदि-आदि। वचन-दण्ड
- (१) त्रासत्य = मिथ्या भाषण करना, (२) किसी की निन्दा व चुगली करना, (३) कड़वा बोलना, गाली एवं शाप देना, (४) ऋपनी वड़ाई हाँकना (५) इपर्थ की बातें करना, (६) शास्त्रों के सम्बन्ध में मिथ्या प्ररूपणा करना, ऋपदि।

#### काय-दर्ड

(१) किसी को पीड़ा पहुँचाना, मार पीट करना, (२) व्यभिचार करना, (३) किसी की चीज चुराना, (४) ग्रकड़ कर चलना, (५) व्यर्थ की चेंडाएँ करना, (६) ग्रसावधानी से चलना, किसी चीज के उठाने रखने में ग्रयतना करना, ग्रादि।

#### : 88 :

# गुप्ति-सूत्र

पडिक्कमामि तिहिं गुत्तीहिं मणगुत्तीए, वयगुत्तीए कायगुत्तीए।

#### शङ्दार्थ

पडिक्कमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ मण्गुत्तीए = मनोगुप्ति से तिहिं = तीनों धयगुत्तीए = वचनगुप्ति से गुत्तीहिं = गुप्तियों से कायगुत्तीए = कायगुप्ति से

#### भावार्थ

तींन प्रकार की गुप्तियों से = श्रर्थात् उनका श्राचरण करते हुए प्रमाद्वश को भी तस्सम्बन्धी विपरीताचरणरूप दौष लगे हों, उनका प्रतिक्रमण करता हूँ। (किन गुप्तियों से?) मनोगुप्ति से, वचनगुप्ति से, कायगुप्ति से।

#### विवेचन

गुप्ति का अर्थ, रचा होता है - 'गोपनं गुक्तिः'। अतएव मनीगुप्ति

११७

#### गुप्ति-सूत्र

मन की रक्षा वचनगुति, वचन की रक्षा, कायगुति काय की रक्षा है। रक्षा का अर्थ नियंत्रण है आचार्य हरिभद्र के उल्लेखानुसार गुति प्रवीचार कीर अपने कि स्वाप्त होती है; श्रातः श्राप्तु भयोग से निवृत्त होकर श्रुभयोग में प्रवृत्ति करना, गुति का स्पष्ट श्रार्थ है। श्रापने विशुद्ध श्रातम तत्त्व की रक्षा के लिए श्राप्तु भयोगों को रोकना, गुति का स्पष्टतर श्रार्थ है। श्रात्ममन्दिर में श्राने वाले कम रज को रोकना, गुति का स्पष्टतम श्रार्थ है। भनोगुति

श्रार्त तथा रौद्र ध्यान-विधयक मन से संरंभ, समारंभ तथा श्रारंभ सम्बन्धी संकल्प-विकल्प न करना; लोक-परलोक हितकारी धर्म ध्यान सम्बन्धी चिन्तन करना; मध्यस्थ-भाव रखना; मनोगुति है। चचन-गृति

वचन के संरंभ, समारंभ, भ्रारंभ सम्बन्धी व्यापार को रोकना, विकथा न करना; भूठ न बोलना; निन्दा चुगली स्रादि न करना; मौन रहना; वचन गुप्ति है।

१—जबिक गुप्ति में भी अशुभ योग का निग्रह और शुभ योग का संग्रह, अर्थात् अशुभयोग से निवृत्ति और शुभ योग में प्रवृत्ति होती है और इसी प्रकार समिति में भी अशुभ से निवृत्ति और शुभ में प्रवृत्ति होती है; फिर दोनों में भेद क्या रहा ? उत्तर है कि गुप्ति में असिक्तया का निषेध मुख्य है और समिति में सिक्त्या का प्रवर्तन मुख्य है । गुप्ति अन्ततोगत्वा प्रवृत्ति रहित भी हो सकती है । परन्तु समिति कभी प्रवृत्ति-रहित नहीं हो सकती । वह प्रवीचार-प्रधान ही होती है । आवश्यक स्त्र की टीका में आचार्य हरिमद्र ने इसी सम्बन्ध में एक प्राचीन गाथा उद्धृत की है—

'सिमिश्रो नियमा गुत्तो, गुत्तो सिमयत्तर्णाम भइ्यव्यो। कुसल-वइसुदीरितो, जं वयगुत्तो वि सिमिश्रो वि ॥, ११=

#### श्रमग् सूत्र

#### काय गुप्ति

शारीरिक किया सम्बन्धी संरंग, समारंग, श्रारंभ में प्रवृत्ति न करना; उठने बैठने-हलने-चलने-सोने श्रादि में संयम रगना; श्रशुभ व्यापारों का परित्याग कर यतना पूर्वक सत्प्रवृत्ति करना; काय-गृप्ति है। संरंभ, समारंभ, श्रारंभ

हिंसा त्रादि कार्यों के लिए प्रयन्न करने का संकल्प करना संरंभ है। उसी संकल्प एवं कार्य की पूर्ति के लिए साधन जुटाना समारंभ है श्रोर श्रन्त में उस संकल्प को कार्य रूप में परिएत कर देना आरंभ है। हिंसा आदि कार्य की, संकल्पात्मक सूद्रम अवस्था से लेकर उसको प्रकट रूप में पूरा कर देने तक, जो तीन आवस्थाएँ होती हैं, उन्हें ही अनुक्रम से संरंभ, समारंभ, आरंभ कहते हैं।

तत्त्वार्थं सूत्रकार उमास्वातिजी ने 'सम्यग्योगनिप्रहो गुप्तिः' ११४— इस सूत्र के द्वारा मन, वचन ख्रौर शरीर के योगों का जो प्रशस्त निप्रह किया जाता है, उसे गुप्ति कहा है। प्रशस्तिनग्रह का ऋर्थ है—विवेक ख्रौर श्रद्धा पूर्वक मन, वचन एवं शरीर को उन्मार्ग से रोकना ख्रार सन्मार्ग में लगाना। इस पर से फलित होता है कि—हठयोग ख्रादि की प्रक्रेयाख्रों द्वारा किया जाने वाला योगनिग्रह गुप्ति में सम्मिलित नहीं होता।

एक बात और । यहाँ सूत्र म गुप्तियों से प्रतिक्रमण नहीं किया है, प्रत्युत गुप्तियों से होने वाले दोवों से प्रतिक्रमण किया है। यही कारण है कि 'गुत्तीहिं' में पंचमी न करके हेल्वर्थ तृतीया विभक्ति की है, जिसका सम्बन्ध गुप्तिहेनुक अपतिचारों से है। गुप्ति से अपतिचार कैसे होते हैं? गुप्ति का ठीक आचरण न करना, उसकी अद्धा न करना, अथवा गुप्ति के सम्बन्ध में विपरीत प्ररूपणा करना, गुप्तिहेनुक अपतिचार होते हैं।

#### : १५ :

### शल्य-सूत्र

पडिक्कमामि तिहिं सल्लेहिं माया-सल्लेखं, नियाण-सल्लेखं, मिच्छादंसण-सल्लेखं

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ नियाणसल्लेण = निदान के तिहिं = तीनों शल्य से सल्लेहि = शल्यों से मिच्छा दंसण = मिथ्या दर्शन के माया सल्लेण = माया के शल्य से सल्लेण = शल्य से

#### भावार्थ

तीन प्रकार के शल्यों से होने वाले दोशों का प्रतिक्रमण करता हूँ। (किन शल्यों से?) मायाशल्य से, निदानशल्य से, श्रीर मिथ्या-दर्शन शल्य से।

#### विवेचन

श्राहिंसा, सत्य श्रादि वतों के लेने मात्र से कोई सचा वती नहीं बन

#### श्रमण-सूत्र

सकता ! सवती होने के लिये रुबसे पहली एवं मुख्य शर्त यह है कि-उसे शल्य-रहित होना चाहिए। इसी ब्रादर्श को ध्यान में रख कर त्राचार्यं उमास्वातिजी तस्वार्थं सत्र में कहते हैं--'नि:शल्यो वती'-अ१३।

माया, निदान त्र्यौर मिथ्यादर्शन, उक्त तीनों दोप त्र्यागम की भाषा में शल्य कहलाते हैं। इनके कारण स्नात्मा स्वस्थ नहीं वन सकता, स्वीकृत वर्तों के पालन में एकाग्र नहीं हो सकता।

शल्य का ऋर्थ होता है--जिसके द्वारा ऋन्तर में पीड़ा सालती रहती हो, कसकती रहती हो वह तीर, भाला, काँटा श्रादि । द्रव्य श्रोर भाव दोनों शल्यों पर घटने वाली ऋाचार्य हरिभद्र की शलय व्यत्पत्ति यह है:-'शल्यते अनेनेति शल्यम् ।' श्राध्यात्मिक त्तेत्र में माया, निदान श्रीर मिथ्या-दर्शन को लज्ञणा वृत्ति के द्वारा शल्य इसलिए कहा है कि-जिस प्रकार शरीर के किसी भाग में काँटा, कील तथा तीर ऋगदि तीरण वस्त धन जाय तो जैसे वह मनुष्य को क्तब्ध किए रहती है, चैन नहीं लेने देती है; उसी प्रकार सूत्रोक्त शल्यत्रय भी अप्रतर में रहे हुए साधक की अप्रतरात्मा को शान्ति नहीं लेने देते हैं, सर्वदा न्याकुल एवं बेचैन किए रहते हैं। तीनों ही शल्य, तीव्र कम न्वन्ध के हेत् हैं, ख्रतः दुःखोत्मादक होने के कारण शल्य हैं।

#### मार्था-शल्य

माया का ऋर्थ कपट होता है। ऋतएव छल करना, दौंग रचना, ठगने की वृत्ति रखना, दोष लगा कर गुरुदेव के समन्त माया के कारण श्रालोचना न करना, श्रन्य रूप से मिथ्या श्रालोचना करना, तथा किसी पर भूँठा ऋारोप लगाना; इत्यदि माया-शल्य है।

#### निदान-शल्य

धर्माचरण के द्वारा सांसारिक फल की कामना करना, भोगों की लालसा रखना, निदान शल्य होता है। उदाहरण के निए देखिए। किसी राजा ऋथवा देवता ऋादि का वैभव देख कर किया सन कर मनमें

#### शल्य-सूत्र

१२१

यह संकल्प करना कि-ब्रह्मचर्य, तप ब्रादि मेरे धर्म के फलस्वरूप मुक्ते भी ऐसा ही वैभव, समृद्धि प्राप्त हो; यह निदान शल्य है। मिथ्या दर्शन शल्य

सत्य पर श्रद्धा न लाना एवं ऋसत्य का कदाग्रह रखना. मिथ्या-दर्शन शल्य होता है। यह शल्य बहुत ही भयंवर है। इसके कारण कभी भी सत्य के प्रति ऋभिकचि नहीं होती । यह शल्य सम्यग्-दर्शन का विरोधी है, दर्शन मोहनीय कर्म का फल है।

#### : १६:

# गौरव-सृत्र

पडिक्कमामि तिहिं गारवेहिं— इड्ढी-गारवेर्णं, रस-गारवेर्णं सायागारवेर्णं

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ इड्हीगारवेणं = ऋदि गौरव से तिहिं = तीनों रसगारवेणं = रस गौरव से गारवेहिं = गौरवों से साथागारवेणं = साता गौरव से

#### भावार्थ

तीन प्रकार के गौरव = श्रश्चभ भावनारूप भार से लगने वाले दोषों का प्रतिक्रमण करता हूँ। [किन गौरवों से ? ] ऋदि के गौरव से, रस के गौरव से, श्रीर साता = सुख के गौरव से।

#### विवेचन

गौरव का ऋर्थ गुरुत्व है। यह गौरव, द्रव्य श्रीर भाव से दो प्रकार का होता है। पत्थर श्रादि की गुरुता, द्रव्य गौरव है श्रीर श्रिभमान एवं

#### गौरव-सूत्र

१२३

लोभ के कारण होने वाला श्रात्मा का श्राशुभ भाव, भाव गौरव है। प्रस्तुत सूत्र में भाव गौरव की चर्चा है। भाव गौरव श्रात्मा को संसार सागर में ड्राये रखता है, ऊपर उभरने नहीं देता।

भाव गौरव के तीन भेद हैं—ऋदि गौरव, रस गौव श्रौर साता-गौरव। इनके स्पष्टीकरण के लिए नीचे देखिए।

#### ऋद्धि-गौरव

राजा त्रादि के द्वारा प्राप्त होने वाला उँचा पद एवं सत्कार सम्मान पाकर त्रामिमान करना, त्रार प्राप्त न होने पर उसकी लालसा रखना, ऋदि गौरव है। सं त्त्रा-भाषा में सत्कार-सम्मान, वन्दन, उप्र वत, विद्या त्रादि का त्रामिमान करना, ऋदि गौरव कहलाता है।

#### रस-गौरव

दूध, दही, घृत श्रादि मधुर एवं स्थादिष्ट रसों की इच्छानुसार प्राप्ति होने पर श्राभिमान करना, श्रार प्राप्ति न होने पर उनकी लालसा रखना, रस गौरव है । श्राचार्य जिनदास महत्तर रस-गौरव के लिए जिह्ना-दर्गड शब्द का बहुत सुन्दर प्रयोग करते हैं । 'रसगारवे जिब्सादंडो ।'

#### साता-गौरव

साता का ऋर्थ — ऋरोग्य एवं शारीरिक सुल है। ऋतएव ऋरोग्य, शारीरिक सुल तथा वस्त्र, पात्र, शायनासन ऋरादि सुख के साधनों के मिलने पर ऋभिमान करना, ऋरेर न मिलने पर उसकी लालसा = इच्छा करना, साता गौरव है।

#### : 29:

## विराधना सूत्र

पडिक्कमामि
तिहिं विराहणाहिं
नाण-विराहणाए
दंसण-विराहणाए,
चरित्त-विराहणाए।

#### शब्दार्थ

पडिक्कमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ दंसण = दर्शन की
तिहिं = तीनों विराहणाए = विराधना से
विराहणाहिं = विराधनाश्रों से चिराहणाए = विराधना से
विराहणाए = विराधना से

#### भावार्थ

तीन प्रकार की विराधनान्त्रों से होने वाले दोषों का प्रतिक्रमण करता हूँ। [कौनसी विराधनान्त्रों से?] ज्ञान की विराधना से, दर्शन की विराधना से, और चारित्र की विराधना से। विराधना-सूत्र

१२५

#### विवेचत

किसी भी प्रकार का दोष न लगाते हुए चारित्र का विशुद्ध रूप से पालन करना श्राराधना होती है। श्रीर इसके विपरीत ज्ञानादि श्राचार का सम्यक् रूप से श्राराधन न करना, उनका खण्डन करना, उनमें दोष लगाना, विराधना है। 'विगता श्राराहणा विराहणा।' जिनदास महत्तर। 'कस्यचिद् वस्तुनः खण्डनं विराधनं, तदेव विराधना।' श्राचार्य हरिभद्र। श्रान विराधना

ज्ञान की तथा ज्ञानी की निन्दा करना, गुरु श्रादि का श्रवलाप करना, श्राशातना करना, ज्ञानार्जन में श्रालस्य करना, दूसरे के श्रध्ययन में श्रन्तराय डालना, श्रकाल स्वाध्याय करना, इत्यादि ज्ञान विराधना है।

## दर्शन विराघना

दर्शन से स्निभाय सम्यग्दर्शन से है। सम्यग्दर्शन का स्नर्थ— 'सम्यक्त्व' है। स्नतः सम्यक्त्व एवं सम्यक्त्व धारी साधक की निन्दा करना, मिथ्यात्व एवं मिथ्यात्वी की प्रशंसा करना, पालगड मत का स्नाडंबर देखकर डगमगा जाना, दर्शन विराधना है।

#### चारित्र विराधना

चारित्र का श्रर्थ-'सचरण' है। श्रहिंसा, सत्य श्रादि चारित्र का भली भाँति पालन न करना, उसमें दोष लगाना, उसका खरडन करना, चारित्र विराधना है।

### : १८ :

# कषाय-सूत्र

पडिक्कमामि
चउहिं कसाएहिं—
कोह कसाएगां,
माग्यकसाएगां,
मायाकसाएगां,
लोभकसाएगां।

#### शब्दार्थ

पडिक्समामि = प्रतिक्रमण करता हूँ माणकसाएणं = मानकषाय से चडिं = चारों मायाकसाएणं = मायाकषाय से कसाएहिं = कषायों से लोभकसाएणं = लोभ कपाय से कोहकसाएणं = कोधकषाय से

#### भावार्थ

कोध कषाय, मान कषाय, माया कषाय श्रीर लोभ कषाय—इन चारों कषायों के द्वारा होने वाले श्रतिचारों का प्रतिक्रमण करता हूँ = श्रर्थात् उनसे भीछे हटता हूँ।

#### कपाय-सूत्र

१२७

#### विवेचन

'कषाय' शब्द दो शब्दों से मिलकर बना हैं। दो शब्द हैं—'कष' श्रीर 'श्राय'। कप का श्रर्थ संसार होता है, क्योंकि इसमें प्राणी विविध दुःखों के द्वारा कष्ट पाते हैं, पीड़ित होते हैं । देखिए-नमि-कृत व्युत्पत्ति— 'कष्यते प्राणी विविधदुःखैरस्मिश्चिति कषः संसारः ।' दूसरा शब्द 'त्राय' है जिसका ऋर्थ लाभ = प्राप्ति होता है । बहुबीहि समास के द्वारा दोनों शब्दों का सम्मिलित श्रार्थ होता है—जिनके द्वारा कप= संसार की श्राय = प्राप्ति हो, वे कोधादि चार कवाय-पदवाच्य हैं। 'कषः संसारस्तस्य श्रायो लाभो येभ्यस्ते कषायाः।'

कषायों का वेग वस्तुतः बहुत प्रवल है। जन्म-मरग्ररूप यह संसार-वृत्त कषायों के द्वारा ही हराभरा रहता है। यदि कषाय न हों तो जन्म-मरण की परम्परा का विष वृत्त स्वयं ही सूखकर नष्ट हो जाय। दशवैका-लिक-सूत्र में आचार्य शय्यंभव ठीक ही कहते हैं कि-'आनिएहीत कषाय पुनर्भव के मूल को सींचते रहते हैं, उसे शुष्क नहीं होने देते।' 'सिचंति मुलाइ' पुण्डभवस्स ।'

सूत्रकृतांग-सूत्र के प्रथम अतुतस्कन्य के पष्ट ग्राध्ययन में कपायों को क्राध्यात्म दोष वतलाया **है** । कषाय **प्र**कट क्र्योर क्राप्रकट दोनों ही तरह से त्रातमा के ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्ररूप श्रद्धस्वरूप को मलिन करते हैं. कर्म रंग से ग्रात्मा को रँग देते हैं ग्रौर चिरकाल के लिए ग्रात्मा की सुल-शान्ति को छिन्न-भिन्न कर देते हैं। जो साधक इन कवायों पर विजय प्राप्त कर लेता है, वही सचा साधक है। कपायविजयी साधक न स्वयं पाप कर्म करता है, न दूसरों से करवाता है, ख्रौर न करने वालों का अनुमोदन ही करता है अतएव वह दु:खों से सदा के लिए छटकारा प्राप्त कर लेता है। कारण के ग्राभाव में कार्य कैसे हो सकता हे ? कपाय ही तो कर्मों के उत्पादक हैं, ऋौर कर्मों से ही दुःख होता है। जब कषाय नहीं रहे तो कर्म नहीं, कर्म नहीं रहे तो दुःख नहीं रहा । कपायों की कर्मोत्पादकता के सम्बन्ध में त्र्याचार्य धीरसेन के

#### श्रमण-सूत्र

धवला-प्रनथ में, देखिए, क्या लिखा है? 'दु:खशस्यं कर्मचेत्रं कृषित फलबरकुर्वन्ति इति कषायाः?—'जो दुःखरूप धान्य को पैदा करने वाले कर्म रूपी खेत को कर्प ए करते हैं श्रर्थात फलवाले करते हैं वे कोध मान श्रादि कवाय कहलाते हैं-।'

> कोहो पीई पंणासेइ, माणो विणय-नासणोः माया मित्ताणि नासेइ, लोहो सन्त्र-विणासणो । उवसमेग हुगे कोहं, मार्ग मदुदवया जिगे. मायमञ्जव-भावेणं, लोभं संतोसस्रो जिसे। ---दशबै० ८ । ३८-३६ ।

'क्रोध प्रीति का नाश करता है, मान विनय का नाश करता है. माया मित्रता का नाश करती है श्रीर लोम सभी सद्गुणों का नाश करता है।

'शान्ति से कोध को, मृदुता से मान को, सरलता से माया को, श्रीर सन्तोष से लोभ को जीतना चाहिए।

प्रत्येक साधक को दशवैकालिक-सूत्र की यह श्रमर वाणी, हृदय-पट पर सदा स्रोकित रखनी चाहिए । स्राचार्य शय्यंभव के ये स्रमर वाक्य, अवश्य ही क्याय-विजय में हमारे लिए सर्व-श्रेष्ठ पथ-प्रदर्शक हैं।

# : 38:

# संज्ञा-सूत्र

पडिकमामि चडिंहं सन्नाहिं ग्राहार-सन्नाए भय-सन्नाए मेहुण-सन्नाए परिग्गह-सन्नाए

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ भयसन्नाए = भय संज्ञा से चडिहें = चारों मेहुग्यसन्नाए = मैथुन संज्ञा से सन्नाहिं = संज्ञाभौं से परिग्गह = परिश्रह की ग्राहारसन्नाए = श्रांहार संज्ञा से

#### भावार्थ

ग्राहार संज्ञा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा ग्रीर परिग्रहसंज्ञा—इन चार प्रकार की संज्ञाओं के द्वारा जो भी ग्रतिचार = दोष बगा हो उसका प्रतिक्रमण करता हैं।

#### विवेचन

संज्ञा का अर्थ 'चेतना' होता है, 'संज्ञानं संज्ञा।' किन्तु यहाँ यह

श्रर्थं श्रभीष्ट नहीं है। जैनागमों में संज्ञा शब्द एक विशेष श्रर्थ के लिए भी रूढ है। मोहनीय श्रौर श्रमाता वेदनीय कर्म के उदय से जब चेतना शक्ति विकारयुक्त हो जाती है, तब वह 'संज्ञा' पदवाच्य होती है। लोक

श्रमण-सूत्र

भाषा में यदि स्त्राप संज्ञा का सीधा-सादा स्पष्ट स्त्रर्थ करना चाहें तो यह कर सकते हैं कि = 'कर्मोदय के प्रावल्य से होनेवाली अभिलापा = इच्छा।

यह शब्द कहने के लिए तो बहुत साधारण है। साधारण संसारी जीव इच्छा को कोई महत्त्व नहीं देते। उन लोगों का कहना है कि-'केवल इच्छा ही तो की है, अपीर कुछ तो नहीं किया ? खाली इच्छा से क्या पाप होता है ?' परन्तु उन्हें याद रखना चाहिए कि संसार में इच्छा का मूल्य बहुत है। संकल्पों के ऊपर मनुष्य के उत्थान श्रौर पतन दोनों मार्गों का निर्माण होता है। सांसारिक भोगों की इच्छा करते रहने से ऋवश्य ही ऋात्मा का पतन होगा। मन का चित्र यदि गन्दा है तो उसका प्रतिविम्व श्रात्मा को दृषित किए विना किसी भी हालत में नहीं रहेगा । साधक को मन के समुद्र में उठने वाली प्रत्येक वासना-तरंगों को ध्यान में रखना चाहिए ऋौर उन्हें शान्त करने सम्बन्धी शास्त्र-प्रतिपादित विधानों की जरा भी उपेक्वा नहीं करनी चाहिए ।

## श्राहार-संज्ञा

स्रधावेदनीय कर्म के उदय से आहार की आवश्यकता होती है। यह समान्यतः त्राहार संज्ञा है। तुधा की पूर्ति के लिए भोजन करना पाप नहीं है। परन्तु मनुष्य की मानसिक धारा जब पेट पर ही केन्द्रित हो जाती है, तब ऋाहार संज्ञा ऋपनी मर्यादा को लाँघने लगती है और साधक के लिए घातक होने लगती है। मोह का आश्रय पाकर यह संज्ञा जब श्रिधिक बल पकड़ लेती है, तब श्रिधिक से श्रिधिक सुन्दर स्वाद् भोजन खाकर भी मनुष्य सन्तृष्ट नहीं होता । ऋग्नि के समान ऋगहार के लिए उसका हृदय धधकता ही रहता है। निरन्तर स्त्राहार वा स्मरण करने एवं स्नाहार कथा सनने से स्नाहार संज्ञा पज्जवलित होती है।

संज्ञा-सत्र

१३१

## भय संज्ञा

भय मोहनीय के उदय से आतमा में जो जास का भाव पैदा होता है, वह भय संज्ञा है। भय त्रात्म-शक्ति का नाश करने वाला है। भयाकुल मनुष्य श्रौर तो क्या श्रपने सम्यग्दर्शन को भी सुरक्तित नहीं रख सकता । भय की बात सनने, भयानक दृश्य देखने तथा भय के कारणों की बार बार उद्धावना—चिन्तना करने से भयसंज्ञा उत्पन्न होती है।

## मैथन संज्ञा

वेदमोहोदय संवेदन यानी मैथुन की इच्छा, मैथुनरांशा कहलाती है। कामवासना सभी पापों की जड़ है। काम से क्रोध, संमोह, स्मृति-भंश, बुद्धिनाश ऋौर ऋन्त में मृत्यु के चक्र में मानव फँस जाता है। कामकथा के श्रवण से, सदैव मैथन के संकल्प रखने आदि से मैथन संज्ञा प्रवल होती है।

#### परिप्रह संज्ञा

लोभमोहनीय के उदय से मनुष्य की संग्रहवृत्ति जागृत होती है। परिग्रहसंज्ञा के फेर में पड़कर मनुष्य इधर उधर जो भी चीज देखता है. उसी पर मुग्ध हो जाता है, उसे संगृहीत करने की इच्छा करता है, सदैव सनुष्ण रहता है। परिग्रह की बात सनने, सुन्दर वस्तु देखने *च्यो*र बसबर संग्रह चृत्ति के चिन्तन श्रादि से परिग्रह संज्ञा बलवती होती है।

#### : 20 :

# विकथा-सूत्र

पडिक्कमामि चउहि विकहाहि— इत्थी-कहाए भत्त-कहाए देस-कहाए राय-कहाए

### शब्दार्थ

पडिक्कमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ कहाए = कथा से च उहिं = चारों देस = देश की विकहाहिं = विकथाओं से कहाए = कथा से इत्थी = की गय = राजा की कहाए = कथा से भत्त = भोजन की

### भावार्थ

श्ली-कथा, भरत-कथा, देश-कथा, श्रीर राजकथा-इन चारों विकथाओं के द्वारा जो भी श्रतिचार लगा हो, उस का प्रतिक्रमण करता हूँ।

## विकथा सूत्र

233

### विवेचन

श्राध्यात्मिक श्रर्थात् संयम-जीवन को दूषित करने वाली विरुद्ध एवं अष्ट कथा को विकथा कहते हैं। 'विरुद्धा विनष्टा चा कथा विद्धाया' श्राचार्य हरिमद्र। साधक को विकथाश्रों से उसी प्रकार दूर रहना चाहिए जिस प्रकार काल सिपँणी से दूर रहा जाता है। श्रागमों में विकथाश्रों को लेकर बड़ी लम्बी चर्चा की गयी है श्रीर इन्हें संयम को नष्ट करने वाली बताया गया है।

मानव जीवन की यह बहुत वड़ी दुर्बलता है कि वह व्यर्थ की चर्चाश्चों में श्रिधिक रस लेता है। हजारों लोग इसी तरह गणों के फेर में पड़कर अपने महान् व्यक्तित्व के निर्माण में पश्चात्पद रह जाते हैं, और फिर सदा के लिए पछताया करते हैं। साधना के उच्च जीवन की बात छोड़िए, साधारण एहस्थ की जिन्दगी पर भी विकथाओं का बड़ा घातक प्रभाव पड़ता है। विकथा के रस में पड़कर मानवता न इस लोक में यशस्विनी होती है ख्रोर न परलोक में। व्यर्थ ही रागद्दे प की गंदगी से ख्रान्तह दय दूषित होकर उभयतो भ्रष्ट हो जाता है।

त्राजकल चारों त्रोर से बेकारी की पुकार न्ना रही है। मनुष्य की कीमत पशुत्रों से भी नीचे गिर गयी है। हर जगह ठाली बैठा हुन्ना मानव, श्रथने न्नाभ्यत्थान के सम्बन्ध में कुछ भी न सोच कर विकथा के द्वारा जीवन नष्ट कर रहा है। त्राज जागान के इतने जहाज नष्ट हो गए, न्नाज न्नामरीका का बेड़ा डूब गया, न्नाज इतने हजार सैनिक खेत रहे. न्नाज सिनेमा संसार में रेगुका का नम्बर पहला है, वह बहुत मधुर गाने वाली एवं श्रेष्ठ नाचने वाली है, न्नाज न्नामुक के यहाँ दावत खूब ही न्नाची एवं श्रेष्ठ नाचने वाली है, न्नाज न्नामुक के यहाँ दावत खूब ही न्नाची हुई, इत्यादि वे सिर-पैर की न्नाचीन बातों में हमारे जनसमाज का न्नामूल्य समय बर्बाद हो रहा है। क्या ग्रहस्थ, क्या साधु, दोनों ही वर्गों को इस विकथा की महामारी से बचने की न्नावश्यकता है। स्त्री कथा—

श्रमुक देश श्रौर श्रमुक जाति की श्रमुक स्त्री सुन्दर है श्रथवा कुरूप

#### श्रमगा-सूत्र

है। वह बहुत सुन्दर वस्त्र पहनती है। ऋमुक का गाना कोयल के समान है। इत्यादि विचार ग्रथवा वार्तालाप करना स्त्री कथा है। भक्त कथा--

मक का ऋर्थ भोजन है। ऋतः भोजन सम्बन्धी कथा, भक्त कथा कहलाती है। अमुक भोजन कहाँ, कब, कैसा बनाया जाता है ? लड्डू बढ़िया होते हैं या जलेनियाँ ? घी ऋधिक पृष्टिकर है या दध ? इत्यादि भोजन की चर्चा में ही व्यस्त रहना, विकथा नहीं तो ह्यौर क्या है ? देशकथा —

देशों की विविध वेश भूषा, श्रंगार-रचना, भोजन-पद्धति, गृह-निर्माण कला, रीति रिवाज श्रादि की प्रशंसा या निन्दा करना, ेदेशकथा है।

#### राजकथा--

राजात्रों की सेना, रानियाँ, युद्धकला, भोगविलास, वीरता आदि का वर्णन करना, राजकथा कहलाती है। राजकथा हिंसा ख्रीर भोगवासना के भावों को उत्ते जित करने वाली है, ख्रतः सर्वथा हेय है।

#### : 28 :

# ध्यान-सूत्र

पडिक्कमामि
चउहिं काणेहिं—
श्रद्धे गं काणेगं
रुद्देगं काणेगं
धम्मेणं काणेगं
सुक्केणं काणेगं।

## शब्दार्थ

पडिकमामि=प्रतिक्रमण करता हुँ ठद्दे ए ं = रौद्र चडिं = चारों भागेण ं = ध्यान से भागेहिं = ध्यानों से धम्मेण ं = धर्म श्रहे ए ं = श्रार्त भागेण ं = ध्यान से भागेण ं = ध्यान से सुक्केण ं = श्रुक्न भागेण ं = ध्यान से

#### भावार्थ

आते ध्यान, रोद्र ध्यान, धर्म ध्यान और शुक्र-ध्यान—इन चारों ध्यानों से अर्थात् आते, रोद्र ध्यान के करने से तथा धर्म, शुक्र ध्यान के न करने से जो भी अतिचार जगा हो, उसका प्रतिक्रमण करता हूँ।

### श्रमण-सूत्र

#### विवेचन

निर्वात स्थान में स्थिर दीपशिखा के समान निश्चल स्त्रोर स्त्रन्य विषयों के संकल्म से रहित केवल एक ही विषय का धारावाही चिन्तन, ध्यान कहलाता है। ऋर्थात् ऋन्तर्मुहर्त काल तक स्थिर ऋध्यवसान एवं मन की एकाग्रता को ध्यान कहते हैं।

# जीवस्स एगगा-जोगाभिणिवेसो भाषां। श्रंतो सहत्तं तीवयोगपरिकामस्य श्रवस्थानमित्यर्थः।'

श्चाचार्य जिनदास गगी

ध्यान, प्रशस्त स्त्रौर स्त्रप्रशस्त रूप से दो प्रकार का होता है। त्रार्त तथा रौद्र त्रप्रशस्त ध्यान हैं, त्रातः हेय = त्याज्य हैं। धर्म तथा ग्रक्क प्रशस्त ध्यान हैं, ऋतः उपादेय = ऋादरणीय हैं । ऋप्रशस्त ध्यान करना त्र्यौर प्रशस्त ध्यान न करना दोप है, इसी का प्रतिक्रमण प्रस्तुत-सूत्र में किया गया है।

# चार्त ध्यान

त्रार्ति का अर्थ दुःख, कर एवं भीड़ा होता है। स्रार्ति के निमित्त से जो ध्यान होता है, वह ऋार्त ध्यान कहलाता है। ऋनिष्ट वस्तु के संयोग से, इड वस्तु के वियोग से, रोग स्नादि के कारण से तथैव भोगों की लालसा से जो मन में एक प्रकार की विकलता सी अर्थात् सतत कसक-सी होती है, वह आर्त ध्यान है।

#### रौढ ध्यःन

हिंसा त्रादि कर विचार रखने वाला व्यक्ति रुद्र कहलाता है। रुद्र व्यक्ति के मनोभावों को रौद्र ध्यान कहा जाता है। हिंसा करने, फूठ बोलने, चोरी करने श्रौर प्राप्त विषयभोगों की संरत्त्रण दृति से ही करूरता का उद्भव होता है। त्रातएव हिंसा, त्रासत्य त्रादि का ब्रार्थात् छेदन-भैदन, मारण ताइन एवं मिथ्या भाषण, कर्कश भाषण श्रादि कठोर प्रशृति में का सतत चिन्तन करना, शेंद्र ध्यान सहलाता है

#### ध्यान-सूत्र

१३७

#### धर्म ध्यान

श्रुत एवं चारित्र की साधना को धर्म कहते हैं। अस्तु, जो चिन्तन, मनन धर्म के सम्बन्ध में किया जाता है वह धर्म ध्यान कहलाता है। अपेर भी अधिक स्पष्ट शब्दों में कहें तो स्त्रार्थ की साधना करना, महान्त्रतों को धारण करना, बन्ध और मोक्त के हेतुओं का चिचार करना, पाँच इन्द्रियों के विषय से निवृत्त होना, भाणिमान्न के भित द्याभाव रखना; इत्यादि शुभ लद्दों पर मन का एकाग्र होना धर्म ध्यान होता है।

#### शुक्त ध्यान

कर्म मल को शोधन करने वाला तथा शुच = शोक को दूर करने वाला ध्यान, शुक्क ध्यान होता है। 'शोधयत्यष्ट प्रकारकर्ममलं शुचं वा क्लमयतीति शुक्कम्'—श्राचार्य निम । धर्म ध्यान, शुक्क ध्यान का साधक है। शुक्क ध्यान में पहुँच कर मन पूर्ण एकाग्र, स्थिर, निश्चल एवं निस्पन्द हो जाता है। साधक के सामने कितने ही क्यों न सुन्दर फ्लोभन हों, शरीर को तिल-तिल करने वाले कैसे ही क्यों न छेदन-भेदन हों, शुक्क ध्यान के द्वारा स्थिर हुशा श्रचंचल चित्त लेशमात्र भी चलायमान नहीं होता। शुक्क ध्यान की उत्कृष्टता, केवलज्ञान उत्पन्न करने वाली है श्रोर केवल ज्ञान की प्राप्ति सदा के लिए जन्म-मरण के बन्धन से छुड़ाने वाली है।

श्रार्त श्रादि चारों ही ध्यानों का स्वरून संद्वेन-भाषा में स्मृतिस्थ रह सके, इसके लिए हम यहाँ एक प्राचीन गाथा उद्धृत करते हैं। यह गाथा श्राचार्य जिनदास महत्तर ने श्रावश्यक चृिर्ण के प्रतिक्रमणा-ध्ययन में इसी प्रशंग पर 'उक्त च' के रून में उद्धृत की है। गाथा प्राकृत श्रीर संस्कृत भाषा में सम्मिश्रित है श्रीर बड़ी ही सुन्दर है।

> 'हिंसाणुरंजितं रौद्र', श्रद्टं कामाणुरंजितं।

श्रमग्-सूत्र

# धम्माणुरंजियं धम्मं, सुक्कं कार्णं निरंजणं॥'

िहिंसा से अनुरिक्षित = रँगा हुआ ध्यान रौद्र श्रीर काम से अनुरिक्षित ध्यान आर्त कहलाता है। धर्म से अनुरिक्षित ध्यान धर्म ध्यान है श्रीर शुक्ल ध्यान पूर्ण निरक्षन होता है।

ध्यान का वर्णन बहुत विस्तृत है। यहाँ संचेपरुचि के कारण अधिक चर्चा में नहीं उतर सके हैं। इस सम्बन्ध में अधिक जिज्ञासा वाले सज्जन प्रवचन सारोद्धार, ध्यान शतक, तत्वार्थ-सूत्र, स्थानांग-सूत्र आदि का अवलोकन करने का कष्ट करें।

#### : २२ :

# क्रिया-सूत्र

पडिक्कमामि
पंचिहं किरियाहिंकाइश्राए
श्रहिगरिणयार पाउसियाए पारिताविणयार

पाणाइवाय किरियाए

## शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ पाउसियाए = प्राद्वे विकी से
पंचिहें = पाँचों पारिताविणियाए = पारितापिकी से
किरियाहिं = कियाश्रों से पाणाइवायिकरियाए=प्राणातिपात
काइश्राए = कायिकी से किया से
श्रिहिगरिणियाए = श्राधिकरिणिकी से

#### भावार्थ

काथिकी, आधिकरणिकी, प्राद्धे विकी, पारितापनिकी और प्राणाति-

#### श्रमण-सूत्र

पात-किया-इन पाँचों कियाशों के द्वारा जो भी अतिचार लगा हो, उसका प्रतिक्रमण करता हैं।

#### **ਰਿਕੇ**ਚਜ

कर्म बन्ध करने वाली चेष्टा. यहाँ क्रिया शब्द का वाच्य श्रर्थ है। स्पष्ट भाषा में - 'हिंसाप्रधान दुष्ट व्यापार-विशेष' को क्रिया कहते हैं। श्रागमसाहित्य में क्रियाश्रों का बहुत बिस्तृत वर्ण न है। विस्तार-पद्धति में किया के २५ भेद माने गए हैं। परन्तु अन्य समस्त क्रियाओं का स्त्रोक पाँच कियात्रों में ही अन्तर्भाव हो जाता है, अतः मूल कियाएँ पाँच ही मानी जाती हैं।

#### कार्यिकी

काय के द्वारा होने वाली किया, कायिकी कहलाती है। इसके तीन भेद माने गए हैं — मिथ्या दृष्टि न्त्रीर न्त्रविरत सम्यग-दृष्टि की क्रिया श्रविरत कायिकी होती है, प्रमत्त संयमी मुनि की क्रिया दुष्प्रिणिहित कायिकी होती है, श्रौर श्राप्रमत संयमी की किया सावद्ययोग से उपरत होने के कारण उपरत काथिकी होती है।

#### श्चाधिकरशिकी

जिसके द्वारा आतमा नरक आदि दुर्गति का अधिकारी होता है. वह दुर्म त्रादि का अनुरान-विशेष अथवा घातक शस्त्र आदि, अधिकरण कहलाता है। श्राधिकरण से निष्मन होने वाली क्रिया, श्राधिकरणिकी होती है।

#### प्राद्विषको

पद्धेष का श्रर्थ मत्तर, डाह, ईर्षां होता है । यह श्रकुशल परिणाम कर्म बन्ध का प्रवल कारण माना जाता है। ऋस्तु, जीव तथा श्राजीव किसी भी पदार्थ के प्रति द्वेषभाव रखना प्राद्वेषिकी किया होती है। वारितावनिकी

े तार्डन श्रादि के द्वारा दिया जाने वाला तुःख, परितापन कहलाता

#### क्रिया-सूत्र

१४१

है। परितापन से निष्पन्न होने वाली क्रिया, पारितापनिकी क्रिया कहलाती है। परितापन, ऋपने तथा दूसरे के शरीर पर किया जाता है, स्रतः स्व तथा पर के भेद से पारितापनिकी किया दो प्रकार की होती है।

#### प्राणातिपातिकी

प्रार्णों का ऋतिपात - विनाश, प्रार्णातिपात कहलाता है। प्रार्णात-पात से होने वाली किया, प्राणातिपातिकी कहलाती है। इसके दो भेद हैं—कोधादि कषायवश होकर श्रापनी हिंसा करना, स्वप्राणातिपातिकी किया है, श्रौर इसी प्रकार कवायवशा दूसरे की हिंसा करना, पर-प्राणाति-पातिकी है।

### : २३ :

# काम-गुण्-सूत्र

पडिकमामि
पंचिहं कामगुणेहिं
सदेगां
रुवेगां
रसेगां
रसेगां
रसेगां

#### शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ स्वेगां = रूप से पंचिहें = पाँचों गैथेगां = गन्य से कामगुगोहिं = काम गुगों से रसेगां = रस से सहेगां = शब्द से पासेगां = स्पर्श से

#### भावार्थे

शब्द, रूप, गन्य, रस, और स्परी—इन पाँचों कामगुणी के द्वारा जो भी श्रतिचार लगा हो, उसका प्रतिक्रमण करता हूं।

### काम-गुग्ग-सूत्र

१४३

#### विवेचन

काम का द्रार्थ है—'विषयभोग'। काम के साधनों को—रूप, रस स्त्रादि को—कामगुण कहते हैं। कामगुण में गुण शब्द श्रेष्ठता का वाचक न हो कर केवल बन्धन-हेतु वाचक है। काम के साधन शब्द, रूप, गंध, रस स्त्रौर स्पर्श हैं, स्त्रतः ये सब काम गुणशब्दवाच्य हैं।

'कामगुण' शब्द के पीछे रहे हुए भाव की स्पष्टता के लिए ज़रा इस पर श्रीर विचार करतें । श्राचार्य हरिभद्र श्रावश्यक सूत्र पर की अपनी शिष्यहिता टीका में कहते हैं कि संसारी जीवों के द्वारा शब्द, रूप श्रादि की कामना की जाती है, श्रातः वे काम कहलाते हैं श्रीर गुण का श्राय है रस्सी । श्रस्तु, शब्दादि काम ही गुण रूप = बन्धन रूप होने से गुण हैं । शब्दादि कामों से बढ़कर संसारी जीव के लिए श्रीर कौन-सा बन्धन होगा ? सब जीव इसी बन्धन में बँधे पड़े हैं । 'काम्यन्त इति कोमाः शब्दादयस्त एव स्व-स्वरूप्णवन्धहेतुत्वादु गुणा इति ।'

त्राचार्यं हरिभद्र की भावना को स्पष्ट करते हुए मलधारगच्छीय त्राचार्यं हेमचन्द्र कहते हैं कि 'तेषां शब्दादिकामानां स्वकीयं यत्स्वरूपं तदेव गुण इव गुणो—द्वरकस्तेन यः प्राणिनां बन्धः—सङ्गस्तद् हेतुस्वाद् गुणाः उच्यन्ते प्राणिनां बन्ध हेतुत्वेन रज्ञव इति यावत्।' —हरिमद्रीयावश्यक वृत्ति टीप्पणक

मानव जीवन में चारों श्रोर बन्धन का जाल विछा हुन्ना है। कोई विरला सावधान साधक ही इस जाल को पार करके श्रपने लद्द्य स्थान पर पहुँच सकता है। कहीं मनोहर सुरीले शब्दों का जाल है तो कहीं कर्कश कठोर उत्ते जक शब्दों का जाल है। कहीं नयन विमोहक सुन्दर रूप का जाल विछा है तो कहीं विमानक कुरूप का जाल तना हुन्ना है। कहीं श्रापर, तगर, चन्दन, केशर कस्त्री श्रादि की दिल खुश करने वाली सुगन्ध का जाल लगा हुन्ना है तो कहीं गंदी मोरी, कीचड़, सड़ते हुए तालाब श्रादि की वमन करा देने वाली दुर्गन्ध का जाल फँसाने को तैयार खड़ा है। कहीं सुन्दर सुगन्धित मधुर मिष्टाझ

#### श्रमण-सूत्र

रस का जाल ललचा रहा है तो कहीं कद्र, तिक्त, खट्टा, बकबका कुरस का जाल बेचैन किए हुए है। कहीं मृदुल सुकोमल स्पर्श का जाल शरीर में गुदगुदी पैदा कर रहा है तो कहीं कर्कश कठोर स्पर्श का जाल शरीर में कॅपकॅपी पैदा कर रहा है। किंबहना, मनुख्य जिधर भी दृष्टि डालता है उधर ही कोई न कोई राग या द्वेष का जाल आतमा को फँसाने के लिए विद्यमान है।

त्र्याप विचार करते होंगे-''फिर तो मुक्ति का कोई मार्ग ही नहीं ?" न्यों नहीं, श्रवश्य है। सावधान रहने वाले साधक के लिए संसार में कोई भी जाल नहीं। कुछ भी सुन्दर श्रासुन्दर कामगुण श्राए. श्राप उस पर राग ऋथवा द्वेष न कीजिए, तटस्थ रहिए । फिर कोई बन्धन नहीं, कोई जाल नहीं। वस्तु स्वयं बन्धक नहीं है। बन्धक है, मनुष्य का रागद्धेषाकुल मन। जत्र रागद्धेष करांगे ही नहीं, सर्वथा तटस्थ ही रहोगे. फिर बन्धन कैसा ? जाल कैसा ?

प्रस्तुत सूत्र में यही उल्लेख है कि यदि संयम यात्रा करते हुए कहीं शब्दादि में मन भटक गया हो, तटस्थता को छोड़कर रागद्वेप यक हो गया हो, जाल में फँस गया हो तो उसे वहाँ से हटाकर पनः संयम पथ पर अग्रसर करना चाहिए। यही काम गुण से आत्मा का प्रतिक्रमण है।

#### : 28:

# महाव्रत-सूत्र

पडिकमामि

पंचिहं महव्वएहिं—

सव्वाञ्ची पाणाइवायाञ्ची वेरमणं,
सव्वाञ्ची मुसावायाञ्ची वेरमणं
सव्वाञ्ची श्रदिनादाणाञ्ची वेरमणं,
सव्वाञ्ची मेहुणाञ्ची वेरमणं,
सव्याञ्ची परिग्गहाञ्ची वेरमणं।

## शब्दार्थ

पडिकमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ सन्वास्रो = सब प्रकार के पंचहिं = पाँचों पाणा इवायास्रो = प्राणातिपात से महन्वएहि = महावतों सं वेरमणं = विरमण, निवृत्ति

१ श्राचार्य जिनदास महत्तर श्रीर हिर्मद्र ने 'सटवाश्रो' का उल्लेख नहीं किया है। परन्तु दशवैकालिक श्रादि के महाव्रताधिकार में प्रायः सर्वत्र 'सटवाश्रो' का उल्लेख मिलता है। स्पष्ट प्रतिपत्ति के लिए सव्वाश्रो का प्रयोग श्रौचित्यपूर्ण है। वैसे प्राणातिपातविरमण में भी श्रन्तर्जल्पाकार रूप में सर्व का भाव है ही।

#### अमण-सूत्र

सब्बायो = सब प्रकार के मुसावायात्रो = सृषावाद से वेरमणं = विरमण सञ्बात्रों = सब प्रकार के श्रदिनादाणाश्रो = श्रदत्ता दान से वेरमण' = विरमण

सब्बाच्यो = सब प्रकार के मेहुणात्रो = मैथुन से वेरमण'= विरमण .. सव्वात्रो = सब प्रकार के परिमाहात्रों = परिप्रह से वेरमण' = विरमण

#### भावार्थ

सर्वे प्राणातिपात विरमण = श्रहिंसा, सर्व-मृषावाट विरमण = सत्य, सर्व-त्रदत्ता दान विरमण = श्रस्तेय, सर्व-मैथुन विरमण = ब्रह्म-चर्य, सर्व-परिग्रह विरमण = श्रपरिग्रह — इन पाँचों महाव्रतों से श्रर्थात् पाँचों महावतों को सम्यक् रूप से पालन न करने से जो भी श्रतिचार लगा हो उसका प्रतिक्रमण करता है।

#### विवेचत

श्रहिंसा, सत्य, श्रस्तेय = चोरी का त्याग, ब्रह्मचर्य श्रीर श्रपरिग्रह— ये जब मर्यादित = सीमित रूप में ग्रहण किए जाते हैं, तब श्रागुत्रत कह-लाते हैं। ऋगुत्रत का ऋधिकारी ग्रहस्थ होता है; क्यांकि ग्रहस्थ-ऋवस्था में रहने के कारण साधक, ऋहिंसा ऋादि की साधना के पथ पर पूर्णतया नहीं चल सकता, हिंसा ऋादि का सर्वथा त्याग नहीं कर सकता। ग्रातः वह ग्राहिंसा ग्रादि वर्तों की उपासना ग्रपनी संचिप्त सीमा के ग्रान्दर रहकर ही करता है। किन्तु साधु का जीवन गृहस्थ के उत्तरदायित्व से सर्वथा मुक्त होता है, त्रातः वह पूर्ण श्रात्मबल के द्वारा संयम-पथ पर त्राप्रसर होता है श्रौर श्रहिंसा श्रादि वर्तों की नवकोटि से सदा सर्वथा पूर्ण साधना करता है, फलतः साधु के ऋहिंसा ऋादि वत महावत कहलाते हैं।

योगदर्शनकार वैदिक ऋषि पतज्जलि ने भी महाक्रत की व्याख्या मुदर ढँग से की है। योगदर्शन के दूसरे पाद का ३१ वाँ सूत्र है— ्जाति देशकालसमयाञ्चवच्छिन्नाः सार्वभौमा महाव्रतम्।' सूत्र का

#### महात्रत-सूत्र

१४७

श्रीसंय यह है कि— जाति, देश, काल श्रीर समय = श्राचार श्रर्थात् कुलोचित कर्तव्य के बन्धन से रहित सार्वभीम = सर्व विषयक महाव्रत होते हैं। मत्त्य हिंसा के सिवा श्रन्य हिंसा न करना, मच्छी मार की जात्यविद्यना श्राहिसा है। श्रमुक तीर्थ श्रादि पर हिंसा नहीं करना देशाविद्यना श्राहिसा है। पूर्ण मासी श्रादि पर्व के दिन हिंसा न करना कालाविद्यना श्राहिसा है। च्रियों की युद्ध के सिवा श्रन्य हिंसा न करने की प्रतिज्ञा समयाविद्यना श्राहिसा है। च्रियों की युद्ध के सिवा श्रान्य हिंसा न करने की प्रतिज्ञा समयाविद्यना श्राहिसा है। ग्राहिसा है। ग्राहिसा के समान ही सत्य श्रादि के सम्बन्ध में भी समभ लेना चाहिए। जो श्राहिसा श्रादि वत उपर्युक्त जाति, देश काल, श्रीर समय की सीमा से सर्वथा मुक्त, श्रासीम,निरविद्यन तथा सर्वरूपेण हों वे महाव्रत पदवाच्य होते हैं।

महावत, तीन करण और तीन योग से ग्रहण किए जाते हैं। किसी भी प्रकार की हिंसा न स्वयं करना, न दूसरे से कसना, न करने वालों का अनुमोदन करना, मन से, वचन से ब्रोर काय से—यह ब्राहिंसा महावन है। इसी प्रकार अंतरत्य, स्तेय = चोरी, मैथुन = व्यभिचार, प्ररिग्रह = धन धान्य ब्राहि के त्याग के सम्बन्ध में भी नवकोटि की प्रतिज्ञा का भाव समभ लेना चाहिए।

पाँच महावत साधु के पाँच मूल गुण कहे जाते हैं। इनके श्रातिरिक्त शेष श्राचार उत्तर गुण कहलाता है। उत्तर गुणों का श्रादर्श मूल गुणों की रहा। में ही है, स्वयं स्वतन्त्र उनका कोई प्रयोजन नहीं।

१—जैन-धर्म में जात्यविद्युक्षा ऋहिंसा श्रादि का कोई महत्व नहीं है। जैन गृहस्थ की सीमित श्रहिंसा भी जाति, देश, तीर्थ ग्रादि के बन्धन से रहित होती है। गृहस्थ की हिंसा विरोधी से श्रात्मरजा या किसी श्रन्य श्रावश्यक सामाजिक उद्देश्य के लिए ही खुली रहती है। जाति, कुल, तीर्थ यात्रा श्रादि के नाम पर होने वाली हिंसा जैन गृहस्थ के लिए स्याज्य है। गृहस्थ का श्रासुत्रत भी जाति, देश, कुल, तीर्थयात्रादि से श्रवन्छिन्न नहीं होता। वह इन सबसे ऊपर होता है।

#### श्रमण-सूत्र

प्रस्तत सत्र में पाँच महावतों से प्रतिक्रमण नहीं किया गया है, प्रतिक्रमण किया गया है महावतों में रागद्वेषादि के ऋौदियक भाव के कारण प्रमादवश लगे हए दोषों से। यह ध्यान में रखिए, यहाँ हैत्वर्थंक तृतीया है, पंचमी नहीं। हेत्वर्थंक तृतीया का सम्बन्ध स्रातिचारों से किया जाता है और फिर ऋतिचारों का पडिक्रमामि एवं तस्स मिच्छा मि दुकड़ से सम्बन्ध होता है।

#### विशेष जातव्य---

प्रस्तुत महावत-सूत्र के पश्चात प्रायः सभी प्राप्त प्रतियों श्रीर श्रावश्यक संत्र के टीका ग्रन्थों में समिति सत्र का उल्लेख मिलता है। परन्त त्राचार्य जिनदास महत्तर ने 'पृत्थ के वि श्र**ण्णं पि पठन्ति**' श्रर्थात यहाँ कुछ श्राचार्यं दूसरे पाठ भी पढ़ते हैं—इस प्रकार प्रकारान्तर के रूप में पाँच श्राश्रव द्वार, पाँच श्रानाश्रव = संवर द्वार, श्रीर पाँच निर्जरा स्थान के प्रतिक्रमण का भी उल्लेख किया है। पाठकों की जानकारी के लिए हम उन सब पाठों को यहाँ उद्धृत कर रहे हैं-

"पडिक्रमामि पंचहि श्रासवदारेहि, मिच्छत्त श्रविरति पमाद कसाय जोगेहिं।

पंचींह श्रणासवदारेहिं, सम्मत्त विरति श्रपमाद श्रकसायित श्रजोगित्ते हिं।

पंचिह निज्ञर-ठाणेहि, नाण दंसण चरित्त तव संजमेहि।"

## : २४ :

# समिति-सूत्र

पडिकमामि

पंचिहं मिर्मिईहिं

इरियासमिईए

भासासमिईए

एसणासमिईए

श्रायाणभंडमत्तनिक्सेवणासमिईए

उचार-पासवण-खेल-जल्ल-सिंघाण-परिद्वाविणयासिमिईए।

# शब्दार्थ

पडिकमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ सिर्मिईए = सिमिति से

पंचिं = पाँचों एसणा = पृषणा

सिर्मिईहिं = सिमितियों से सिर्मिईए = सिमिति से

इरिया = ईंग्री श्रामाण = श्रादान

सिर्मिईए = सिमिति से भंडमन्त = भाण्डमात्र

भागा = भाषा निक्षेवणा = निक्षेवणा = निक्षेवणा

#### श्रमण सूत्र

समिईए = समिति से उचार = उचार, प्ररीष पासवरा = प्रस्वरा. मत्र खेल = श्रुपा, कफ

जल = जल्ल, शरीर का मल सिंघाण = नाक का मल परिटठाविशाया = इनको परहने की समिईए = समिति से

#### भावार्थ

ईर्यासमिति, भाषासमिति, एषणासमिति, श्रादान-भारडमात्र-नित्रेपणा समिति, उद्यार-प्रव्रवण-स्रेप्त-जल्ल-सिंवाण-पारिष्टापनिका समिति—उक्र पाँचों समितियों से अर्थात समितियों का सम्यक पालन न करने से जो भी श्रतिचार लगा हो उसका प्रतिक्रमण करता हूँ।

#### विवेचन

विवेक युक्तः होकर प्रकृति करना, समिति है। 'सम्=एकीभावेन इतिः=प्रवृत्तिः समितिः, शोभनैकायपरिणामचेहेत्यर्थः ।' ग्राचार्यं निम की उपयुक्ति समिति की व्युतात्ति ही समिति के वास्तविक स्वरूप को प्रकट कर देती है। हिन्दी भाषा में उक्त संस्कृत व्यत्मत्ति का ग्राशय यह है कि-प्राणातिपात त्रादि पानों से निवृत्त रहने के लिए प्रशस्त एकाम्रता-पूर्वक की जाने वाली ग्रागमोक्त सम्यक् प्रवृत्ति, समिति कहलाती है।

समिति और गुप्ति में यह अन्तर है कि गुप्ति, प्रवृत्ति एवं निवृत्ति उभय रूप है। श्रीर समिति केवल प्रवृत्ति रूप ही है। श्रातएव समिति वाला नियमतः गुप्ति वाला होता है, क्योंकि समिति भी सत् प्रवृत्ति रूप श्रांशतः गुप्ति ही है। परन्तु जो गुप्ति वाला है, वह विकल्पेन समिति वाला होता है, ऋर्थात् समिति वाला हो भी, नहीं भी हो। क्योंकि सत्प्रवृत्तिरूव गुप्ति के समय समिति पायी जाती है, पर केवल निवृत्ति रूप गुति के समय समिति नहीं पायी जाती। 'प्रवीचाराप्रवीचाररूपा गुसयः। समितयः प्रवीचाररूपा एव ।'—श्राचार्यं हरिभद्र

## ईयी समिति

युग-परिमाण भूमि को एकाग्र चित्त से देखते हुए, जीवों को बचाते

#### समिति सूत्र

१५१

हुए यतनापूर्वक गमनागमन करना, ईर्या समिति है। ईर्या का श्रर्थ गमन होता है, श्रतः गमन विषयक सत्प्रवृत्ति, ईर्या समिति होती है। 'ईर्यायां समितिः, ईर्या-समितिस्तया । ईर्याविषये एकीभावेन चेष्टनमित्यर्थः' —श्राचार्य हरिभद्र।

#### भाषा समिति

श्रावश्यकता होने पर भाषा के दोषों का परिहार करते हुए यतना-पूर्वक भाषण में प्रवृत्ति करना, फलतः हित, मित, सत्य, एवं स्पष्ट वचन कहना, भाषा समिति कहलाती है। 'भाषा समितिनीम हितमितासंदि-ग्धार्थ भाषणम्।'—श्राचार्य हरिभद्र।

### एषणा समिति

गोचरी के ४२ दोशों से रहित शुद्ध स्नाहार पानी तथा वस्त्र पात्र स्नादि उपिध प्रहण करना, एपणा समिति है।

## आदानभागडमात्र नित्तंपणा समिति

वस्त्र, पात्र, पुस्तक द्यादि भागडमात्र=उपकरणों को उपयोग पूर्वक द्यादान = ग्रहण करना एवं जीवरहित प्रमार्जित भूमि पर निच्चेपण = रखना, ख्यादान भागडमात्र निच्चेपणा समिति होती है। 'ख्यादानभागडमात्र-निच्चेपणा समितिनांम भागडमात्रे खादान-निच्चेपविषया समितिः सुन्दर-चेष्टेत्यर्थः।'—ज्याचार्य हरिभद्र।

#### पारिष्ठापितका समिति

मल मूत्र द्यादि या भुक्तशेष भोजन तथा भग्नपात्र द्यादि परटने योग्य वस्तु जीवनहित एकान्त स्थिषिडलभूमि में परटना, जीवादि उत्पन्न न हों—एतदर्थ उचित यतना कर देना, पारिष्ठानिका समिति होती है।

श्राचार्य हरिभद्र, श्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता टीका में पारिष्ठापनिका समिति का निर्वचन करते हुए कहते हैं—'परितः—सर्वेः प्रकारैः स्थापनम्—श्रपुनर्महण्तया न्यासः, तेन निर्वृत्ता पारिष्ठापनिकी ।' इसका भावार्य यह है कि सब प्रकार से वस्तुत्रों को डाल देना, डाल देने

www.kobatirth.org

१५२

#### श्रमण-सूत्र

के बाद पुनः ग्रहण न करना, पारिष्ठापनिका समिति है। स्रादान-निच्चेंप समिति में भी वस्तु का निच्चेंप है स्रोर पारिष्ठापनिका में भी स्थापना शब्देन निच्चेंप ही है। भेद इतना ही है कि स्रादान निच्चेंप समिति में सदा के लिए वस्तु का त्याग नहीं किया जाता, केवल उचित स्थान में रक्खा जाता है। परन्तु पारिष्ठापनिका में सदा के लिए त्थाग कर दिया जाता है।

पारिष्ठापनिका समिति के पाठ में जल्ल के आगे मल शब्द का भी कुछ लोग प्रयोग करते हैं, वह अयुक्त है। जल्ल का अर्थ ही मल है, फिर ब्वर्थ ही दिस्कि क्यों की जाय? आचार्य हरिमद्र आदि किसी भी पाचीन आचार्य ने मल शब्द का उल्लेख नहीं किया है। पूज्यश्री आत्मारामजी महाराज ने मूल पाठ में तो मल का प्रयोग नहीं किया है, परन्तु अर्थ में 'जल्ल-मल्ल' पाठ बताकर कमशः जल, मल अर्थ किया है। 'मल' के लिए 'मल्ल' शब्द किस भाषा में है ? कम से कम हम तो नहीं समक सके। मल्ल का अर्थ पहलवान तो होता है। ओर जल्ल का अर्थ भी विचित्र ही है!

# : २६ :

# जीवनिकाय-सत्र

पडिक्कमामि छहिं जीवनिकाएहिं-पुढविकाएगां **आउका**्गां तेउकाएगां वाउकाएगां वर्णस्सइकाएगां तसकाएगां।

### शब्दार्थ

पडिक्कमामि = प्रतिक्रमण करता हैं तेउकाएण = तेजः काय से छहिं **= छहो**ं वाउकाएगां = वायुकाय से जीवनिकाएहिं = जीवनिकायों से वग्रस्सइ = वनस्पति पुढवि काएगां = पृथिवीकाय से काएगां = काय से त्राउकाएगं = अप् काय से तसकाएग = त्रसका न से

भावार्थ

पृथिवी, श्राप्=जल, तेजः = श्राग्नि, वायु, वेनस्पति, श्रीर त्रस =

द्वीन्द्रिय श्रादि—इन छहों प्रकार के जीव निकायों से श्रर्थात् इन जीवों की हिंसा करने से जो भी श्रतिचार लगा हो, उस का प्रति क्रमण करता हैं।

श्रमग्-स्रत

### विवेचन

'जीवनिकाय' शब्द, जीव श्रीर निकाय-इन दो शब्दों से बना है। जीव का ग्रर्थ है - चैतन्य = ग्रात्मा ग्रोर निकाय का ग्रर्थ है - राशि, श्रर्थात समूह। जीवों की राशि को जीवनिकाय कहते हैं। पृथिवी, जल तेज, वायु, वनस्पति ग्रौर त्रस—ये छह जीव निकाय हैं। इन्हें छह काय भी कहते हैं। शरीर नाम कर्म से होने वाली शरीर-रचना एवं वृद्धि को काय कहते हैं। 'चीयते हति कायः। '

जिन जीवों का शारीर पृथिवी रूप है. वे पृथिवीकाय कहलाते हैं। जिन जीवों का शरीर जलरूप है, वे श्राप्काय कहलाते हैं। जिन जीवों का शरीर ऋग्निका है, वे तेजस्काय कहलाते हैं। जिन जीवों का शरीर वायुरूप है, वे वायुकाय कहलाते हैं। जिन जीवों का शरीर वनस्पतिरूप है, वे वनस्पतिकाय कहलाते हैं। ये पाँच, स्थावरपद वाच्य हैं। इन को केवल स्पर्शन इन्द्रिय होती है। त्रसनामकर्म के उदय से गतिशील शरीर को धारण करने वाले द्वीन्द्रिय = कीडे श्रादि, त्रीन्द्रिय = यूका खटमल श्रादि, चतुरिन्द्रिय = मक्ली मच्छर श्रादि, श्रीर पंचेन्द्रिय = पशु पत्ती मानव ऋादि जीव बसकाय कहलाते हैं।

संसार में चारों त्र्योर मत्स्यन्याय चल रहा है। छोटे जीवों की हिंसा, बड़े जीवों के द्वारा की जारही है। कहीं भी जीव का जीवन सुरिज्ञत नहीं है। नाना प्रकार के दुःसंकल्प में फँसकर प्राणी जीव-हिंसा में लगा हुआ है। आचारांग सूत्र के प्रथम श्रुत स्कंघ त्र्योर प्रथम ऋध्ययन में जीवहिंसा के छह कारण बतलाए हैं (१) जीवन निर्वाह के लिए, (२) लोगों से वीरता त्रादि की प्रशंसा पाने के लिए, (३) सम्मान पाने लिए: (४) अनुमान आदि का संस्कार पाने के लिए (५) धर्म आन्ति के कारण

## जीवनिकाय सूत्र

१५५

जन्ममरण से मुक्ति पाने के लिए (६) ऋतिष्य, सख तथा शान्ति पाने के लिए।

जैन मनि के लिए सर्वथा जीवहिंसा का त्याग होता है। वह किसी जीव को किसी भी कारण से पीड़ा नहीं देता । एक बात ख्रौर भी है। दूसरे धर्म, ग्राहिंसा के केवल स्थूल रूप तक ही पहुँचे हैं, जब कि जैन-धर्म का मुनि धर्म श्रिहिंसा की सदम से सदम तह तक पहुँचा है। पृथिवी, जल जैसे सूदम जीवों के प्रति भी वह उसी प्रकार सदय रहता है, जिस प्रकार संसारी जीव पिव स्वजनों के प्रति । इस लिए मुनि को छह काय का पीहर कहा जाता है।

प्रस्तुत सूत्र में छुद्दों प्रकार के जीवसमूद को किसी भी प्रकार की प्रमाद वश पीडा पहुँचायी हो, उसका प्रतिक्रमण किया गया है। ऋहिंसा के प्रति कितनी द्याधिक जागरूकता है!

#### : 20:

# लेश्या-सूत्र

पडिक्कमामि छहिं लेसाहिं— किएह-लेसाए, नोल-लेसाए, काउलेसाए, तेउलेसाए, पम्हलेसाए, सुक्कलेसाए।

## शब्दार्थ

पडिकमामि = प्रतिक्रमण् करता हूँ छहिं = छहों लेसाहिं = लेश्याश्रों से किरहलेसाए = कृष्ण् लेश्या से नील लेसाए = नीज लेश्या से

काउलेसाए = कापोत लेश्या से तेउलेसाए = तेजोलेश्या से पम्हलेसाए = पमलेश्या से सुक्कलेसाए = शुक्त लेश्या से

## लेश्या-सूत्र

१५७

#### भावार्थ

कृष्ण लेश्या, नील लेश्या, कापोत लेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, श्रीर शुक्ल लेश्या—इन इहीं लेश्याश्रों के द्वारा श्रश्चात् प्रथम तीन श्रधमं-लेश्याश्रों का श्राचरण करने से श्रीर बाद की तीन धमं लेश्याश्रों का श्राचरण न करने से जो भी श्रतिचार लगा हो उसका प्रतिक्रमण करता हूँ।

## विवेचन

लेश्या का सं जिप्त अर्थ है—'मनोवृत्ति या विचार तरंग'। उत्तराध्ययन सूत्र, भगवती सूत्र, कर्म अन्य श्रादि में लेश्या के सम्बन्ध में काफी विस्तृत एवं सूद्धम रहस्यपूर्ण चर्चा की गई है। परन्तु यहाँ इतनी सूद्धमता में उतरने का न तो प्रसंग ही है, श्रीर न हमारे पास समय ही। हाँ जानकारी के नाते कुछ पंक्तियाँ स्रवश्य लिखी जा रही हैं, जो जिज्ञासापूर्ति के लिए पर्याप्त नहीं तो कुछ उपादेय स्रवश्य होंगी।

१ 'लेश्या' की व्याख्या करते हुए आचार्य जिनदास महत्तर कहते हैं कि आत्मा के जिन शुभाशुभ परिणामों के द्वारा शुभाशुभ कर्म का संश्लेष होता है, वे परिणाम लेश्या कहलाते हैं। मन, वचन और कायरूप योग के परिणाम लेश्या पदवाच्य है।

'लिश् संश्लेषणे' संश्लिष्यते घात्मा तैस्तैः परिणामान्तरैः । यथा श्लेषण वर्ण-सम्बन्धो भवति एवं लेश्याभिरात्मिन कर्माणि संश्लिष्यंते । योग-परिणामो लेश्या। जम्हा अयोगि-केवली खलेस्सो।' ब्रावश्यक-चूणि

श्री जिनदास महत्तर के उल्लेखानुसार धर्म लेश्या भी शुभ-कर्म का बन्ध-हेतु है। फिर भी उसे जो उपादेय कहा है, उसका कारण यह है कि श्रात्मा की श्राशुभ, शुभ श्रोर शुद्ध तीन परिणतियाँ होती हैं। शुद्ध सर्वोपरि श्रेष्ठ परिणति है। परन्तु जब तक शुद्ध में नहीं पहुँचा जाता है, जब तक पूर्ण रूप से योगों का निरोध नहीं हो पाता है, तब तक साधक के लिए श्राशुभ योग से हटकर शुभ योग में परिणति करना, ही श्रेयस्कर है।

#### श्रमण-सूत्र

#### क्रष्ण लेश्या

यह मनोवृत्ति सबसे जघन्य है। क्रप्णलेश्या वाले के विचार स्रतीय द्धंद्र, कर, कटोर एवं निर्देय होते हैं। ऋहिंसा, सत्य ऋादि से इसे घ्णा होती है। गुण ऋौर दोष का विचार किए विना ही सहसा कार्य में प्रवृत्त होजाता है। लोक ग्रौर परलोक दोनों के ही बुरे परिणामों से नहीं **अरता।** वह सर्वथा श्राजिते द्रिय, भोगविलासी प्राणी होता है। वह श्रपने सुल से मतलब रखता है। दूसरों के जीवन का कुछ भी हो-उसे कोई मतलव नहीं।

#### नील लेश्या

यह मनोबृत्ति पहली की अपेना कुछ ठीक है, परन्तु उपादेय यह भी नहीं । यह श्रात्मा ईपील, श्रयहिष्ण, मायाबी, निलीज, मदाचार-शून्य, रसलोलुंप होता है। श्रापनी सुख-सुविधा में जरा भी कमी नहीं होने देता। परन्त जिन प्राणियों के द्वारा सुख मिलता है, उनकी भी अजपोषण न्याय के अनुसार कुछ सार सँभाल कर लेता है।

### कापोत लेखा

यह मनोवृत्ति भी दूषित है। यह व्यक्ति विचारने, बोलने ऋौर भार्य करने में वक होता है। श्रापने दोगों को हँकता है। कठोर-भाषी होता है। परन्तु ऋपनी सुख सुविधा में सहायक होने वाले प्राणियों के प्रति करुंगावश नहीं, किन्तु स्वार्थवश संरत्नग का भाव रखता है।

#### ते जो लेश्या

यह मनोवृत्ति पवित्र है । इसके होने पर मन्द्र्य नव्र, विचारशील, दयाल एवं धर्म में ग्रामिरुचि रखने वाला होता है। ग्रापनी सुख-सुविधात्रों को कम महत्त्व देता है ज्यौर दुमरों के प्रति अधिक उदार-भावना रखता है।

#### षद्मलेश्या

bद्मलेश्या वाले मनुष्य का जीवन कमल के समान दूसरों को

## लेश्या-सूत्र

१५६

सुगन्य देने वाला होता है। इसका मन शान्त, निश्चल एवं अशूभ प्रवृत्तियों को रोकने वाला होता है। पाप से भय खाता है, मोह श्रीर शोक पर विजय प्राप्त करता है । कोध, मान श्रादि कपाय श्राधिकांश में चीए एवं शान्त हो जाते हैं। वह मितमापी, सौम्य, जितेन्द्रिय होता है। शक्त लेश्या

यह मनीवृत्ति सबसे श्रिधिक विशुद्ध होने के कारण शुक्त कहलाती है। यह ऋपने सुखों के प्रति लापरवाह होता है। शरीर निर्वाहमात्र द्याहार ग्रहण करता है। किसी भी पाणी को कष्ट नहीं देता। ग्रासिक-रहित होकर सतत समभाव रखता है। राग-द्वेष की परिणाति हटाकर वीतराग भाव धारण करता है।

प्रथम की तीन वृत्तियाँ त्याज्य हैं और बाद की तीन वृत्तियाँ उपादेय हैं। अन्तिम शक्त लेश्या के विना ब्रात्मविकाश की पूर्णता का होना ग्रसम्भव है। जीवन-गुद्धि के पथ में श्रधर्म लेश्यात्रों का श्राचरण किया हो द्यौर धर्म लेश्याद्यों का द्याचरण न किया हो तो प्रस्तुत सूत्र के द्वारा उसका प्रतिक्रमण किया जाता है।

## : २८ :

# भयादि-सूत्र

## पडिक्कमामि

सत्ति भयद्वागोहिं, ऋद्वृहिं समझागोहिं, नविहें बंभचेरगुत्तीहिं, दसविहे समग्रधम्मे,—

एककारसिं उवासग-पिडमिहं, बारसिं भिक्ख-पिडमिहं, तेरसिं किरियाठाणेहिं, चडदसिं भूयगामेहिं, पन्नरसिं परमाहिम्मिएहिं सोलसिं गाहासोलसएहिं, सत्तरसिं असंनमे, अद्वारसिं अबंमे, एगूणवीसाए नायज्क्षयणेहिं, वीसाए असमाहि-ठाणेहिं,—

इक्कवीसाए सबलेहिं, बाबीसाए परीसहेहिं, तेवीसाए स्वगडज्कयणेहिं, चउवीसाए देवेहिं, पणवीसाए भावणाहिं, छव्बीसाए दसाकण-वबहाराणं उद्देसणकालेहिं, सत्तावीसाए अग्रगार-गुणेहिं, अद्वावीसाए आयारप्यकप्पेहिं, एगूण-

तीसाए पावसुयष्पसंगेहिं, तीसाए महामोहणीय-ट्ठाणेहिं,—

एगतीसाए सिद्धाइगुगोहिं, बत्तीसाए जोग-संगहेहिं, तेत्तीसाए त्रासायगाहिं,:—

(१) त्र्रारिहंतागं त्रासायगाए, (२) सिद्धागं त्रासायगाए, (३) त्रायरियागं त्रासायगाए, (४) उवज्भायाणं त्र्यासायणाए, (५) साहूणं त्रासायगाए, (६) साहुणीणं त्रासायगाए, (७) सावयाणं आसायणाए, (८) सावियाणं श्रासायगाए, (६) देवागं श्रासायगाए, (१०) देवीगं त्रासायगार, (११) इहलोगस्स त्रासायगाए, (१२) परलोगस्स त्रासायगाए, (१३) केवलि-पन्नत्तस्स धम्मस्स त्रासायणाए, (१४) सदेव-मणुत्राऽमुरस्स लोगस्स त्रासाय-गाए, (१५) सन्त्रवाण-भूय-जीव-सत्ताणं त्रासा-यगाए, (१६) कालस्स आसायगाए, (१७) सुत्रस्स त्रासायणाए,(१८)सुत्रदेवयाए त्रासाय-गाए, (१६) वायगायरियस्स आसायगाए,— (२०) जं वाइद्धं, (२१) वचामेलियं, (२२) हीगाक्खरं (२३) अच्चक्खरं (२४) पय-हीगां (२५) विषायहीगां, (२६) जोग-हीगां,

#### श्रमण सूत्र

(२७) घोसहीगां, (२८) सुर्ठु दिन्नं, (२६) दुट्ठु पडिच्छियं, (३०) श्रकाले कन्रो सज्मात्रो, (३१) काले न कत्रो सज्मात्रो, (३२) त्रसन्भाइए सन्भाइयं, (३३) सन्भाइए न सज्भाइयं.—

# तस्स मिच्छा मि दुवकडं।

# शब्दार्थ

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हूँ किरिया-किया के सत्तहंं = सात भयटठा ऐहिं = भय के स्थानों से श्रहहिं = श्राठ मयहागोहिं = मद के स्थानों से नवहिं—**नौ** बंभचेर--- इहाचर्य की गुत्तीहिं-गिसयों से दसविहे-दश प्रकार के समरा-साध के धम्मे-धम में (लगे दोवों सें) एक्कारसहिं-ग्यारह उवासग--शावक की पडिमाहि--प्रतिमाश्रों से बारसहिं — **बारह** नायज्भयगोहिं - ज्ञाता भिक्ख-भिन्न की पडिमाहिं--प्रतिमाश्रों से तेरसहिं-तेरह

टागेहिं-स्थानों से चउद्दसहि—चौद्रह भूयगामेहिं - जीव-समृहों से पन्नरसहिं-पन्दरह परमाहम्मिएहिं **परमाधार्मिकों** सैं सीलसहिं - सोलह गाहा सोलसएहिं ---गाथा पोडशकों सत्तरसविहे-सत्तरह प्रकार के श्रमं जमे-श्रमंयम में श्रटठारसविहे - श्रठारह प्रकार के श्रवंभे-- श्रवहाचर्यं में एग्रग्वीसाए-उन्नीस

वीसाए = बीस श्रसमाहि = श्रसमाधि के

श्रध्ययनों से

# मयादि सूत्र

१६३

ठारोहिं = स्थानों से इक्रवीसाए = इक्रीस सबलेहिं = सबल दोषों से बाबीसाए = बा**ईस** परीसहेहिं = परीषहों से तेवीसाए = ते**ईस** सूयगड = सूत्रकृताङ्ग के ज्क्रयसीहिं = श्रध्ययनों से चउत्रीसाए = चौबीस देवेहिं = देवों से परावीसाए = **पश्चीस** भावगाहिं = भावनात्रीं से -छुब्बीसाए = **छब्बीस** दसा = दशाश्र तस्कन्ध-सूत्र केप = बृहेत्करूप-सूत्र चवहासरां = टयबहार-सूत्र के उद्देसणकालेहिं=उद्देशनकालों से सत्तावीसाए = सत्ताईस **ऋग्गगार = साधु के** गुणेहि = गुणों से त्र्यष्टावीसाए **= त्रट्टाईस** श्राचार - श्राचार प्रकृषेहिं = प्रक**ल्पो** से एग्रग्तीसाए = उनतीस पावस्य = पाप श्रत के प्पसंगेहिं = प्रसंगों से तीसाए = तीस

महामोहगाीय**≈महामोहनीय कर्म के** ट्ठागोहिं **= स्थानी 'से** एगतीसाए = इकतीस सिद्धाइ = सिद्ध के आदि गुरोहिं = गुरों से बत्तीसाए = **बत्तीस** जोगसंगहेहिं =योग संप्रहों से तेत्रीसाए = तेतीस त्र्यासायगाहिं = आशातनाओं से ग्रारिहंतागां = श्रारिहंतों की श्र/सायगाए = श्राशातना से सिद्धाणं = सिद्धों की श्रासायसाए = श्राशातना से च्यायरियाणं = च्याचार्यों की त्रासायगाए=**त्राशातना से** उवज्मायागां=**उपाध्यायों की** त्र्यासायगाए**=त्राशातना से** साहरा =साधुत्रों की श्रासायणाए**=श्राशातना से** साह्याीग :=साध्वियो की श्रासायगाए**=त्राशातना से** सावयाण =श्रावको की श्रासायणाए**=श्राशातना से** सावियाण =श्राविकाश्रों की श्रासायगाए=श्राशातना से देवारा ≔देवों की श्चासायणाए=श्वाशातना से

अमग्-सूत्र

देवीएं = देवियों की श्रासायसाए = श्राशातना से इहलोगस्स = इस क्रोक की श्रासायगाए = श्राशातना से परलोगस्स = परलोक की श्रासायसाए = श्राशातना से केवलि = सर्वज्ञ द्वारा पन्नत्तस्स**=प्ररूपित** धम्मस्स = धमं की श्रासायणाए = श्राशातना से सदेव = देव सहित मणुत्रा=मनुष्य सहित sसुरस्स श्र**सुर सहित** लोगस्त = समग्र लोक की श्रासायणाए = श्राशातना से सब्ब = सब पागा = प्राणी भूत = भूत जीव = जीव सत्ताग् = सत्त्वों की श्रासायणाए = श्राशातना से कालस्स = काल की श्रासायणाए = श्राशातना से सुयस्स = श्रुत की त्रासायगाए = श्राशातना से सुयदेवयाए = श्रुत देवता की श्रासायणाए = श्राशातना से वायगायरियस्स = वाचनाचार्यं की श्रासायणाए=श्राशातना से (जो दोष लगा हो) जं = श्रीर जो (श्रागम पदते हुए) वाइद्ध = पाठ श्रागे पीछे बोसा हो वचामेलियं=शून्य मन से कई बार बोला हो अथवा अन्य सूत्र का पाठ अन्य सूत्र में मिला दिया हो ही सक्तरं = अत्तर छोद दिए हों श्रचक्लरं = श्रतर बढ़ा दिए हों पयही एं = पद छोड़ दिए हों विगायही एं = विनय न किया हो जोगहीण = योग से हीन पढ़ा हो घोसहीएं = घोष से रहित पदा हो सुट्टु = योग्यता से श्रधिक पाठ दिन्नं = शिष्यों को दिया हो दुट्टु = बुरे भाव से पडिच्छियं = प्रहण किया हो श्रकाले = श्रकाल में सन्भात्रो = स्वाप्याय कथ्रो **= किया हो** काले = काल में सज्भात्रो = स्वाध्याय न कन्नो=न किया हो श्रमज्भाइए = श्रस्वाध्यायिक में सज्भाइयं = स्वाध्याय की हो

१६५

सन्भाइए = स्वाध्यायिक में दुक्कडं = पाप न = नहीं मि = मेरे लिए सन्भाइयं = स्वाध्याय की हो मिच्छा = मिथ्या हो

तस्त = उसका

## भावार्थ

प्रतिक्रमण करता हूँ [सात भय से लेकर तेतीस श्राशातनाश्रों तक जो श्रतिचार लगा हो उसका ] सात भय के स्थानों = कारणों से, श्राठ मद के स्थानों से, नौ ब्रह्मचर्य की गुप्तियों से = उनका सम्यक् पालन न करने से, दशविध क्रमा श्रादि श्रमण-धर्म की विराधना से—

ग्यारह उपासक = श्रावक की प्रतिमा = प्रतिज्ञाश्चोंसे श्रर्थात् उनकी श्रश्रदा तथा विपरीत प्ररूपणा से, बारह भिन्न की प्रतिमाश्चों से=उनकी श्रदा प्ररूपणा तथा श्रासेवना श्रच्छी तरह न करने से, तेरह किया के स्थानों से श्रर्थात् कियाश्चों के करने से, चौदह जीवों के समृह से श्रर्थात् उनकी हिसा से, पंद्रह परमाधार्मिकों से श्रर्थात् उन जैसा भाव या श्राचरण करने से, स्त्रकृताङ्ग सृत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के गाथा श्रध्ययन-सहित सोलह श्रध्ययनों से श्रर्थात् तद्नुसार श्राचरण न करने से, सत्तरह प्रकार के श्रसंयम में रहने से, श्रष्टारह प्रकार के श्रव्रहाचर्य में वर्तने से, ज्ञातास्त्र के उन्नीस श्रध्ययनों से श्रर्थात् तद्नु-सार संयम में न रहने से, बीस श्रसमाधि के स्थानों से,—

इकीस शबजों से, बाईस परीवहों से अर्थात् उनको सहन न करने से, सूत्र कृताङ्ग सूत्र के तेईस अध्ययनों से अर्थात् तद्नुसार आचरण न करने से, चौबीस देवों से अर्थात् उनकी अवहेजना करने से, पाँच महावतों की पचीस भावनाओं से अर्थात् उनका आचरण न करने से, दशा अतस्कन्ध, बृहत्कलप और ज्यवहार-उक्र सूत्रत्रयी के इब्बीस उदेशनकालों से अर्थात् तद्नुकूज आचरण न करने से, सत्ताईस साधु के गुणों से अर्थात् उनको पूर्णतः धारणा न करने से, आचार प्रकल्प=आचा- श्रमण-सूत्र

#### ₹ € €

रांग तथा निशीथ तूत्र के महाईस मध्यमों से मर्थात् तद्नुसार माचरण न करने से, उनतीस पाप श्रुत के प्रसंगों से मर्थात् मंत्र मादि पाप-श्रुतों का प्रयोग करने से, महामोहनीय कर्म के तीस स्थानों से—

सिदों के इक्तीस आदि गुणों से अर्थात् उनकी उचित श्रद्धा तथा प्ररूपणा न करने से, बतीस योग संग्रहों से अर्थात् उनका आचरणा न करने से, तेतीस आशातनाश्रों से [ जो कोई श्रतिचार लगा हो उससे प्रतिक्रमण करता हूँ—उसका मिच्छामि दुक्कडं देता हूँ ]

[कौन-सी तेतीस श्राशातनाश्रों से ? ] श्रीरहंत, सिंद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय, साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका, देव, देवी, इहलोक, परलोक, केवलि-प्ररूपित धर्म, देव मनुष्य श्रासुरों सहित समग्र लोक, समस्त प्राणा — विकल त्रय, भूत = वनस्पति, जीव = पञ्चेन्द्रिय, संख= पृथिवी काय श्रादि चार स्थावर, तथैव काल, श्रुत = शास्त्र, श्रुत-देवता, वाचनाचार्य-इन सबकी श्राशातना से-

तथा आगमों का अभ्यास करते एवं कराते हुए ठ्याविद = सूत्र के पाठों को या सूत्र के अवरों को उत्तर-पुत्तर आगे पीछे किया हो, ज्यत्याम्ने डित = शून्य मन से कई बार पढ़ता ही रहा हो, अथवा अन्य सूत्रों के एकार्थक, किन्तु मूलतः भिन्न-भिन्न पाठ अन्य सूत्रों में मिला दिए हों, हीनाचर = अचर छोड़ दिए हों, अत्यवर = अचर बढ़ा दिए हों, पद हीन = अचर समूहात्मक पद छोड़ दिए हों, विनय हीन = शास्त्र एवं शास्त्राध्यापक का समुचित विनय न किया हो, घोष हीन = उदात्तादि स्वरों से रहित पढ़ा हो, योगहीन = उपधानादि तपो-विशेष के विना अथवा उपयोग के विना पढ़ा हो, सुब्दुदत्त = अधिक अहए। करने की योग्यता न रखने वाले शिष्य को भी अधिक पाठ दिया हो, दुष्टु प्रतीच्छित = वाचनाचार्य के द्वारा दिए हुए आगम पाठ को दुष्ट भाव से अहए। किया हो, अकाले स्वाध्याय = कालिक उत्कालिक सूत्रों को उनके निषद्ध काल में पढ़ा हो, कालेऽस्वाध्याय = विहित काल में सूत्रों को न पड़ा हो, अस्वाध्यायिक स्वाध्याय = अस्वा-

१६७

ध्याय की स्थिति में स्वाध्याय किया हो; स्वाध्यायिकेऽस्वाध्यायित = स्वाध्याय की स्थिति में स्वाध्याय न किया हो — उक्त प्रकार से श्रुत ज्ञान की चौदह श्राशातनाश्रों से, सब मिला कर तेतीस श्राशातनाश्रों से जो भी श्रतिबार लगा हो उसका दुष्कृत = पाप मेरे लिए मिथ्या हो।

## विवेचन

प्रस्तुत-सूत्र बहुत ही सं चित्र भाषा में, गंभीर द्रार्थों की सूचना देता है। भय से लेकर द्राशातना तक के बोल कुछ उपादेय हैं, कुछ ज्ञेय हैं, कुछ हेय हैं। यदि इसी प्रकार हेय, ज्ञेय, उपादेय पर दृष्टि रखकर जीवन को साधना पथ पर प्रगतिशील बनाया जाय तो द्रावश्य ही उत्तराध्ययन सूत्र के द्रामर शब्दों में वह संसार के बन्धन में नहीं रह सकता। 'ते न द्राच्छह मंडले।'

इसके विपरीत आचरण करने से अर्थात् हेंय को उपादेय, उपादेय को हेय और श्रेय को अश्रेय रूप समभने से एवं तदनुक्ल प्रवृत्ति करने से अवश्य ही आहमा कर्म बन्धनों में बँध जाता है। ऊँचे से ऊँचा साधक भी राग-द्वेष की मिलनता के चक्कर में आकर पतित हुए विना नहीं रह सकता। प्रस्तुत सूत्र में इसी विपरीत श्रद्धा, प्ररूपणा तथा आचरण की आलोचना एवं प्रतिक्रमण करने का विधान है। सात भयस्थान

- (१) इहलोकभय अपनी ही जाति के प्राणी से डरना, इहलोक-भय है। जैसे मनुष्य का मनुष्य से, तिर्यचका तिर्यच से डरना।
- (२) परलोकभय-दूसरी जाति वाले प्राणी से डरना, परलोक भय है 1 जैसे मनुष्य का देव से या तिर्यंच श्रादि से डरना ।
- (३) भादानभय ग्रापनी वस्तु की रहा के लिए चोर ग्रादि से डरना।
- (४) श्रकस्माद्भय किसी बाह्य निमित्त के विना श्रपने श्राप ही सशंक होकर रात्रि श्रादि में श्रचानक डरने लगना।

#### \*5=

#### श्रमग्-सूत्र

- (१) श्राजीवभय-दुर्भि त श्रादि में जीवन-यात्रा के लिए भोजन स्नादि की स्नामाति के दुवि कल्प से डरना।
  - (६) मरवाभय-मत्य से डरना ।
  - (७) श्रश्लोकभय-श्रप्यश की श्राशंका से डरना।

उक्त सात भय समवायांग-सूत्र के त्रानुसार हैं।

भय मोहनीय कम<sup>6</sup> के उदय से होने वाले श्रात्मा के उदवेगरूप परिणाम विशेष को भय कहते हैं। उसके उपर्व के सात स्थान-कारण हैं। साधु को किसी भी भय के आगे अपने आपको नहीं भुकाना चाहिए । निर्मय होने का ऋर्थ है--- न स्वयं भयभीत होना ऋौर न किसी दूसरे को भयभीत करना। भय के द्वारा संयम-जीवन दूषित होता है, तदर्थ भय का प्रतिक्रमण किया जाता है।

## श्राठ सद स्थान १

- (१) जातिमद— ऊँची श्रीर श्रेष्ठ डाति का श्रिमिमान!
- (२) कुलमद ऊँचे कुल का श्रिमिमान।
- (३) बलमद-- ग्रंपने बल का धमएड करना।

**ब्राचार्यं** जिनदास स्थान का ब्रार्थ 'पर्याय ब्रार्थात भेद' करते हैं। "मदो नाम मानोदयादात्मोकर्षपरिणामः । स्थानानि -तस्यैव पर्याया भेदाः।''''तानि च श्रष्टी-जातिमद्, कुलमद्, बलमद''''।"

श्राचार्यं जिनदास के उक्त श्राभि गय को हरिभद्र श्रार श्रमयदेव भी स्वीकार करते हैं।

१ 'स्थान' शब्द का अर्थ हेत अर्थात कारण किया है। अतः जाति, कुल ब्रादि जो ब्राट मद के कारण है, मैं उनका शतिक्रमण करता हैं। स्त्रभयदेव समवायांग सूत्र की टीका में स्थान शब्द का स्त्रर्थ स्त्राश्रय श्चर्यात् श्चाधार--कारण करते हैं। 'मदस्य-श्वभिमानस्य स्थानानि = श्राश्रयाः मदस्थानानि जात्यादीनि ।'-समवायांग वृत्ति ।

- (४) रूपमद-ग्रापने रूप, सौन्दर्य का गर्व करना।
- ( १ ) तपमद-उग्र तपस्वी होने का श्रमिमान I
- (६) श्रुतमद-शास्त्राभ्यास का ऋर्थात् परिडत होने का ऋभिमान।
- (७) लाभमद ग्रामीय वस्तु के मिल जाने पर ग्रापने लाभ का ग्रहंकार ।
  - ( = ) ऐश्वर्यमद—ग्रापने ऐश्वर्य ग्रार्थात प्रभुत्व का ग्राहंकार I

ये ब्याठमद समवायांग सत्र के उल्लेखानुसार हैं।

मान मोहनीय कर्म के उदय से जन्य ये ब्राठों ही मद सर्वथा त्याज्य हैं। यदि कभी प्रमादवश स्त्राठों मदों में से विसी भी मद का श्रासेवन कर लिया गया हो तो तदर्थ हार्दिक प्रतिक्रमण करना उचित है।

# नौ ब्रह्मचर्य-ग्राप्त

- (१) विविद्य-वसति-सेवन—स्त्री, पशु ग्रौर नपुंसकों से युक्त स्थान में न टहरे।
- (२) स्त्री कथा परिहार-स्त्रियों की कथा वार्ता, सौन्दर्य ग्रादि की चर्चात करे।
- (३) निषद्यानुपवशन-स्त्री के साथ एक ग्रासन पर न वैठे, उसके उठ जाने पर भी एक मुहुत तक उस आसन पर न बैठे।
- (४) स्त्री-ग्रंगोपांगादर्शन—स्त्रियों के मनोहर श्रंग उपांग न देखे। यदि कभी श्रवस्मात दृष्टि पड़ जाय तो महसा हटा ले. फिर उसका ध्यान न करे।
- (५) कुड्यान्तर-राब्दश्रवणादि-वर्जन-दीवार ग्रादि की ग्राइ से स्त्री के शब्द, गीत, रूप ग्रादि न सने ग्रीर न देखें।
  - (६) पूर्व भोगाऽस्मरण-नहले भोगे हुए भोगों का स्मरण न करे।
  - . (७) प्र**णीत भोजन-त्याग** विकारोत्यादक गरिष्ठ भोजन न करे ।
    - (८) श्रितिमात्रभोजन-त्याग-एला-सूवा भोजन भी श्रिधिक न

#### श्रमण्-सूत्र

करें। श्राधा पेट श्रन्न से भरे, श्राधे में से दो भाग पानी के लिए श्रीर एक भाग हवा के लिए छोड़ दें।

(६) विभूषा-परिवर्जन--- ग्रयने शरीर की विभूषा = सजावट न करे।

बहा का अर्थ 'परमात्मा' है। आत्मा को परमात्मा बनाने के लिए जो चर्या = गमन किया जाता है, उसका नाम ब्रह्मचर्य है। शारीरिक और आध्यात्मिक सभी शिक्तियों का आधार ब्रह्मचर्य है। ब्रह्मचर्य की रत्ना के लिए नौ बातें आवश्यक हैं, वे नौ ही गुतिपद वाच्य हैं। स्त्रियों को ब्रह्मचर्य की रत्ना के लिए उपर्युक्त वर्ण न में स्त्री के स्थान में पुरुष समकता चाहिए।

यदि साधना करते हुए कहीं भी प्रमादवश नौ गुप्तियों का स्त्रितिक कमण किया हो, स्त्रधांत् प्रतिषिद्ध कार्यों का स्त्राचरण किया हो तो उसका प्रस्तुत सूत्र के द्वारा प्रतिक्रमण किया जाता है।

१ यह गुतियों का वर्ण न, उत्तराध्ययन-सूत्र के १६ वें ऋध्ययन के ऋनुसार किया गया है। परन्तु समवायांग सूत्र में गुतियों का उल्लेख ऋन्य रूप में किया है। कहाँ क्या भेद है, यहाँ संत्तेष में बताया जाता हैं।

समवायांग सूत्र में तीसरी गुप्ति, स्त्रियों के समुदाय के साथ निकट सम्पर्क रखना है। 'नो इत्थीएं गए। इं सेवित्ता भवइ, ३।'

समवायांग सूत्र में प्रणीतरस भोजन त्याग द्योर द्यति भोजन त्याग गुप्ति की संख्या क्रमशः पाँचवीं तथा छठी है। पूर्वभोग-स्मरण का त्याग तथा शब्द रूपानुपातिता द्यादि का त्याग सातवें द्यौर द्याठवें नंबर पर है।

समवायांग सूत्र में, नौवीं गुप्ति का स्वरूप, सांसारिक सुखोपभोग की ग्रासिक का त्याग है। यह विभूषानुवादिता से ग्राधिक व्यापक है। किसी भी प्रकार के सुखोपभोग की कामना ग्राव्यसचर्य है। 'नो साया-सोक्ख-पडिबद्धे या वि भवह ४। ३।' समवायांग सूत्र नवम समवाय।

१७१

# दश श्रमण धर्म

- (१) चान्ति क्रोध न करना।
- (२) मार्द्व चमुदु भाव रखना, जाति कुल आदि का आहंकार न करना।
  - (३) श्राजेत्र = ऋजुभाव-सरलता रखना, माया न करना।
  - ( ४ ) मुक्ति = निर्लोभता रखना, लोभ न करना ।
  - (१) तप = ग्रनशन ग्रादि बारह प्रकार का तम्रश्वरण करना।
  - (६) संयम = हिंसा त्रादि त्राश्रवों का निरोध करना।
  - (७) सत्य = सत्य भाषण करना, भूठ न बोलना।
- ( ८) शौच = संयम में दूपगा न लगाना, संयम के प्रति निरुपले ग्ता-पवित्रता रखना ।
  - ( ६ ) ऋ। किंचन्य = परिग्रह न रखना।
  - (१०) ब्रह्मचर्यं = ब्रह्मचर्यं का पालन करना।

यह दशविध श्रमण धर्म, श्राचार्य हरिमद्र के द्वारा उद्धृत धाचीन संग्रहणी गाथा के त्रानुसार है—

# खंती य महवज्जव, मुत्ती तव संजमे य बोद्धव्वे। सच्चं सोयं त्राकिंचगां च, बंभं च जइ - धम्मो ॥

समवायांग सूत्र का उल्लेख इस प्रकार है-'खंती, मुत्ती, श्रज्जवे, तह्वे, लाघवे, सच्चे, संजमे, तवे, चियाए, बंभचेरवासे।' स्थानांग सूत्र में भी ऐसा ही मूल पाठ है।

त्र्याचार्य हरिभद्र ने 'श्रन्ये त्वेव' वदन्ति' कहकर दशविध श्रमण्-धर्म के लिए एक ग्रोर प्राचीन गाथा मतान्तर के रूप में उद्धृत की है—

श्रमण-सूत्र

# खंती मुत्ती अज्जव. मह्य तह लाघवे तवे चेवः संजम चियागऽकिंचगा. बोद्धव्ये बंभचेरे य।

श्राचार्यं हरिभद्र लाघव का श्रमितवद्धता-ग्रनासक्तता श्रीर त्याग का संयमी साधकों को बस्त्रादि का दान, ऐसा ऋर्थ करते हैं। 'लाघवं-श्रप्रतिबद्धता, त्यागः-संयतेभ्यो वस्त्रादिदानम् ।' त्रावश्यकः शिष्यहिता टीका ।

त्र्याचार्य स्त्रभयदेव, समवायांग सूत्र की टीका में लावव का द्र्यर्थ द्रव्य से श्रल्य उपिध रखना श्रीर भाव से गौरव का त्याग करना, करते हें---'लाघव' द्रव्यतोऽल्पोपधिता, भावतो भौरव-स्यागः ।'

श्री श्रभयदेव ने 'चियाए'-'त्याग' का श्रर्थ सब प्रकार के श्रासंगों का त्याग श्रथवा साधुत्रों को दान करना, किया है। 'त्यागः सर्व-सङ्गानां, संविग्न मनोज्ञसाधदानं वा ।

स्थानांग सूत्र के दशम स्थान में दशविध अमण-धर्म की व्याख्या करते हुए श्री अभयदेव ने 'चियाए' का केवल सामान्यतः दान अर्थ ही किया है 'चियाएति त्यागो दानधम इति।'

त्राचार्य जिनदास, त्रावश्यक चुणि में अमण धर्म का छल्लेख इस प्रकार करते हैं-'उत्तमा खमा, मदवं, श्रज्जवं, मुत्ती, सोयं, सची, संजमो, तबो, श्रक्षिचणत्तणं, बंभचेरमिति।' श्राचार्यं ने स्मा से पूर्वं उत्तम शब्द का प्रयोग बहुत सुन्दर किया है। उसका सम्बन्ध प्रत्येक धर्म से है, जैसे उत्तम समा, उत्तम मार्दव, उत्तम ग्रार्जव ग्रादि । समा श्रादि धर्म तभी हो सकते हैं, जब कि वे उत्तम हों, शुद्धभाव से किए गए हों, उनमें किसी प्रकार से प्रवंचना का भाव न हो। ब्राचार्य श्री उमास्वाति भी तत्त्वार्थं सूत्र में चमा त्रादि से पूर्व उत्तम विशेषण का उल्लेख करते हैं।

१७३

श्राचार्यं जिनदास शौच का श्रर्थं 'धर्मोपकरण में भी श्रनासक भावना' करते हैं। 'सोयं श्रलुद्धा धरमोवगरणेसु वि।' श्रकिंचनत्व का श्रर्थं, श्रपने देहादि में भी निःसंगता रखना, किया है। 'निध्य जरस किंचण' सो श्रकिंचणो, तस्स भावो श्राकिंचणियं।" सदेहादिसु वि निस्संगेण भवित्ववं।' श्रावश्यक चुणि

दशविध श्रमण धर्म में मूल श्रौर उत्तर दोनों ही श्रमण-गुणों का समावेश हो जाता है। संयम = प्राणातियात विरति, सत्य = मृषावाद विरति, श्रिकंचनत्व = श्रद्तादान श्रौर परिग्रह से विरति, ब्रह्मचर्य = मैथुन से विरति। ये पंचमहावत रूप मूल गुण हैं। स्ना, मार्दव, श्रार्जव, शौच, श्रौर तप-ये सब उत्तर गुण हैं।

श्राध्यात्मिक साधना में श्रहिन श्रम करने वाले सर्वविन्त साधक को श्रमण कहते हैं। श्रमण के धर्म श्रमण-धर्म कहलाते हैं। उक्त दशिविष्ठ मुनिधमों की उचित श्रद्धा, प्ररूपणा तथा श्रासेवना न की हो तो तजन्य दोगों का प्रतिक्रमण किया जाता है।

# ग्यारह उपासक प्रतिमा

- (१) द्रशंन प्रतिमा—िकसी भी प्रकार का राजाभियोग द्यादि श्रागार न रखकर शुद्ध, निरितचार, विधिपूर्वक सम्यग्दर्शन का पालन करना। यह प्रतिमा त्रतरहित दर्शन श्रावक की होती है। इसमें मिथ्यात्व रूप कदा-ग्रह का त्याग मुख्य है। 'सम्यग्द्रांनस्य शङ्कादिशस्यरिहत स्य त्रखनतादि-गुग्विकलस्य योऽभ्युपगमः। सा प्रतिमा प्रथमेति।' श्रभयदेव, समवा-यांग वृति। इस प्रतिमा का श्राराधन एक मास तक किया जाता है।
- (२) वत प्रतिमा—व्रती श्रावक सम्यक्त्व लाभ के बाद व्रतों की साधना करता है। पाँच अरापुवत स्त्रादि व्रतों की प्रतिज्ञास्त्रों को ऋच्छी तरह निभाता है, किन्तु सामायिक का यथासमय सम्यक् पालन नहीं कर पाता। यह प्रतिमा दो मास की होती है।
  - (३) सामायिक प्रतिमा इस प्रतिमा में प्रातः ग्रौर सायंकाल

#### श्रमण-सूत्र

सामायिक वत की साधना निरितचार पालन करने लगता है, समभाव हु हो जाता है। किन्तु पर्वदिनों में पौषधवत का सम्यक् पालन नहीं कर पाता। यह प्रतिमा तीन मास की होती है।

- (४) पौषध प्रतिमा ग्राष्ट्रमी, चतुर्दशी, ग्रामावस्या ग्रीर पूर्णिमा श्रादि पर्व दिनों में ग्राहार, शरीर संस्कार, ग्रावबन्दर्भ, ग्रीर व्यापार का स्याग इस प्रकार चतुर्विध त्यागरूप प्रति पूर्ण पौषध वत का पालन करना, पौषध प्रतिमा है। यह प्रतिमा चार मास की होती है।
- (१) नियम प्रतिमा—उपयुक्त सभी वर्तों का भली माँति पालन करते हुए प्रस्तुत प्रतिमा में निम्नोक्त वातें विशेष रूप से धारण करनी होती हैं—वह स्नान नहीं करता, रात्रि में चारों श्राहार का त्याग करता है। दिन में भी प्रकाशभोजो होता है। धोती की लाँग नहीं देता, दिन में बहाचारी रहता है, रात्रि में मैथुन की मर्यादा करता है। पौषध होने पर रात्रि-मैथुन का त्याग ऋौर रात्रि में कायोत्सर्ग करना होता है। यह प्रतिमा कम से कम एक दिन, दो दिन श्रादि ऋौर ऋधिक से ऋधिक पाँच मास तक होती है।
- (६) ब्रह्मचर्य प्रतिमा- ब्रह्मचर्य का पूर्ण पालन करना । इस प्रतिमा की काल मर्यादा जघन्य एक रात्रि की ख्रौर उत्कृष्ट छह मास की है ।
- (७) सिक्त त्याग प्रतिमा—सिक्त त्राहार का सर्वथा त्याग करना । यह प्रतिमा जधन्य एक रात्रि की क्रोर उत्कृष्ट काल मान से सात मास की होती है ।
- (म) श्रारम्भ त्याग भितमा—इस प्रतिमा में स्वयं श्रारम्भ नहीं करता, छः काय के जीवों की दया पालता है। इसकी काल मर्यादा जघन्य एक, दो, तीन दिन श्रीर उत्कृष्ट श्राठ मास होती है।
- (१) भेष्य त्याग प्रतिमा—इस प्रतिमा में दूसरों के द्वारा श्रारम्भ कराने का भी त्याग होता है। वह स्वयं श्रारम्भ नहीं करता, न दूसरों से करवाता है, किन्तु श्रनुमोदन का उसे त्याग नहीं होता। इस प्रतिमा का जवन्य काल एक, दो, तीन दिन है। श्रीर उत्कृष्ट काल नौ मास है।

१७५

'(१०) उद्दिष्ट भक्त त्याग प्रतिमा—इस प्रतिमा में उद्दिष्ट भक्त का भी त्याग होता है। त्रार्थात् श्रापने निमित्त बनाया गया भोजन भी प्रहण नहीं किया जाता। उस्तरे से सर्वथा शिरो मुण्डन करना होता है, या शिखामात्र रखनी होती है। किसी ग्रह-सम्बन्धी विषयों के पूछे जाने पर यदि जानता है तो जानता हूँ त्रौर यदि नहीं जानता है तो नहीं जानता हूँ निमा जघन्य एक रात्रि की, उत्कृष्ट दश मास की होती है।

(11) श्रमण्भूत प्रतिमा—इस प्रतिमा में श्रावक श्रमण् तो नहीं किन्तु श्रमण् भूत = मुनिसदृश हो जाता है। साधु के समान वेष बनाकर श्रीर साधु के योग्य ही भागडोपकरण् धारण् करके विचरता है। शिक्त हो तो लुझन करता है, श्रान्यथा उस्तरे से शिरोमुण्डन कराता है। साधु के समान ही निर्दोष गोचरी करके भिद्यावृत्ति से जीवन यात्रा चलाता है। इसका कालमान जघन्य एक रात्रि श्रार्थात् एक दिन रात श्रीर उत्कृष्ट ग्यारह मास होता है।

प्रतिमात्रों के कालमान के सम्बन्ध में कुछ मतभेद हैं। त्रागमों के टीकाकार कुछ त्राचार्य कहते हैं कि सब प्रतिमात्रों का जबन्यकाल एक, दो, तीन त्रादि का होता है श्रीर उत्कृष्ट काल क्रमशः एक मास, दो मास यावत् ग्यारहवीं प्रतिमा का ग्यारह मास होता है। उत्तराध्ययन सूत्र की टीका में भावविजयजी लिखते हैं—'इह या प्रतिमा यावत् संख्या स्यात् सा उत्कर्षतस्तावन्मासमाना यावदेकादशी एकादशमास प्रमाणा। जबन्यतस्तु सर्वा श्रिप एकाहादिमानाः स्यः।' उत्तराध्ययन ३१। ११।

दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र में ग्यारह प्रतिमान्नों का विस्तार से वर्णन है। परन्तु वहाँ पहली चार प्रतिमान्नों के काल का उल्लेख नहीं है। हाँ पाँचवीं से ग्यारहवीं प्रतिमा तक के काल का उल्लेख वही है, जो हमने ऊपर लिखा है। स्रर्थात् जघन्य एक, दो, तीन दिन स्त्रादि स्रोर उत्कृष्ट क्रमशः पाँच, छह, सात यावत् ग्यारह मास। परन्तु स्त्राचार्य श्री स्नात्मारामजी महाराज स्त्रपनी दशाश्रुत स्कन्ध की टीका में वही उल्लेख

#### श्रमण-सूत्र

करते हैं, जो हमने प्रतिमात्रों के वर्शन में कालमान के सम्बन्ध में लिखा है। द्रार्थात् एक मास से लेकर यावत् ग्यारह्वीं प्रतिमा के ग्यारह मास। परन्तु इस मास-वृद्धि में वे पूर्व की प्रतिमात्रों के काल को मिलाने का उल्लेख करते हैं। वैसे वे प्रत्येक प्रतिमा का काल एक मास ही मानते हैं। उनके कथनानुसार, जैसा कि वे दूसरी प्रतिमा के वर्शन में लिखते हैं,—'इस प्रतिमा के लिए दो मास समय द्रार्थात् एक मास पहली प्रतिमा का द्यौर एक मास इस प्रतिमा का निर्धारित किया है।' सब प्रतिमात्रों का काल ग्यारह मास ही होना 'चाहिए। परन्तु त्राचार्य श्री उपसंहार में सब प्रतिमात्रों का पूर्णकाल साढ़े पाँच वर्ष लिखते हैं। यह जोड़ में भूत कैसे हुई? पूर्वार का विरोध संगति चाहता है।

पितमाधारक श्रावक, प्रतिमा की पूर्ति के बाद संयम प्रहरण कर लेता है। यदि इसी बीच में मृत्यु हो जाय तो स्वर्गारोही बनता है। 'तरप्रतिपत्ते रनन्तरमेकादिमिदिंनैः संयम प्रतिपत्त्या जीवितच्याद् वा।' भावविजय, उत्तराध्ययन वृत्ति ६१। ११।

परन्तु यह नियमेन संयम ग्रहण करने का मत कुछ, त्राचार्यों को स्रमीय नहीं है। कार्तिक सेठ ने सौ वार प्रतिमा ग्रहण की थी, ऐसा उल्लेख मी मिलता है।

पूर्व-पूर्व प्रतिमात्रों की चर्या उत्तरोत्तर स्रार्थात् स्रागं की प्रतिमात्रों में भी चालू रहती है। देखिए, भावविजय जी क्या लिखते हैं ? "प्रथमोक्तं च श्रनुष्टानमग्रेतनायां सर्व कार्य यायदेकाद्श्यां पूर्व प्रतिमा-दशोक्रमणि।' उत्तराध्ययन ३१। ११

उपासक का ऋर्थ श्रावक होता है। ऋौर प्रतिमा का ऋर्थ — प्रतिज्ञा = श्राभिग्रह है। उपासक की प्रतिमा, उपासक प्रतिमा कहलाती है।

ग्यारह उपासक-प्रतिमात्रों का साधु के लिए ब्रातिचार यह है कि इन पर श्रद्धा न करना, ब्राथवा इनकी विपरीत प्ररूपणा करना। इसी ब्राश्रद्धा एवं विपरीत प्ररूपणा का यहाँ प्रतिक्रमण है।

# भयादि-सत्र

# बारह भिन्न-प्रतिमा

- (१) प्रथम प्रतिमाधारी भिन्न को एक दत्ति अन की और एक दत्ति पानी की लेना कल्पता है। साध के पात्र में दाता द्वारा दिए जाने वाले श्रव श्रौर जल की धारा जब तक श्रखगड बनी रहे, उसका नाम दत्ति है। धारा खरिडत होने पर दत्ति की समाप्ति हो जाती है। जहाँ एक व्यक्ति के लिए भोजन बना हो वहीं से लेना चाहिए. किन्तु जहाँ दो तीन स्रादि स्रधिक व्यक्तियों के लिए भोजन बना हो, वहाँ से नहीं लेना । इसका समय एक महीना है।
- (२-७) दुसरी प्रतिमा भी एक मास की है। दो दत्ति ब्राहार की. दो दत्ति पानी की लेनी । इसी प्रकार तीसरी, चौथी, पाँचवीं, छठी ऋौर सातवीं प्रतिमात्रों में क्रमशः तीन, चार, पाँच, छह ग्रौर सात दत्ति ग्रन की ऋौर उतनी ही पानी की ग्रहण की जाती हैं। प्रत्येक प्रतिमा का समय एक एक मास है। केवल दत्तियों की बृद्धि के कारण ही ये कमशः द्विमासिकी, त्रिमासकी, चतुर्मासिकी, पञ्चमासकी, परमासिकी, श्रीर सप्तमासिकी कहलाती हैं।
- ( a ) यह त्राठवीं प्रतिमा सप्तरात्रि = सात दिन रात की होती है। इसमें एकान्तर चौविहार उपवास करना होता है। गाँव के बाहर उत्ता-नासन ( आकाश की ओर मुँह करके सीधा लेटना ), पार्श्वासन ( एक करवट से लेटना ) ग्राथवा निपद्मासन ( पैरों को बराबर करके बैठना ) से ध्यान लगाना चाहिए। उपसर्ग श्राए तो शान्त चित्त से सहन करना चाहिए।
- ( E ) यह प्रतिमा भी सप्तरात्रि की होती है। इसमें चौविहार बेले-बेले पारणा किया जाता है। गाँव के बाहर एकान्त स्थान में दर्जासन, लगुडासन ग्राथवा उत्कदकासन से ध्यान किया जाता है।
- (१०) यह भी सप्तरात्रि की होती है। इसमें चौबिहार तेले तेले पारणा किया जाता है। गाँव के बाहर गोदोहनासन, वीरासन ऋथवा श्राम्रकव्जासन से ध्यान किया जाता है।

#### श्रमण-सूत्र

- (११) यह प्रतिमा ऋहोरात्र की होती है। एक दिन और एक रात ऋर्थात् ऋाठ प्रहर तक इसकी साधना की जाती है । चौथिहार बेले के द्वारा इसकी ब्याराधना होती है। नगर के बाहर दोनों हाथों को घटनों की स्रोर लम्बा करके दराडायमान रूप में खड़े होकर कायोत्सर्ग किया जाता है।
- (१२) यह प्रतिमा एक रात्रि की है। ऋर्थात इसका समय केवल एक रात है। इसका आराधन बेले को बढ़ाकर चौविहार तेला करके किया जाता है। गाँव के बाहर खड़े होकर, मस्तक को थोड़ा सा भुकाकर, एक पुदुगल पर दृष्टि रखकर, निर्निमेष नेत्रों से निश्चलतापूर्वक कायोत्सर्ग किया जाता है। उपसर्गों के ख्राने पर उन्हें समभाव से सहन किया जाता है।

भिन्न प्रतिमात्रों के सम्बन्ध में कुछ मान्यताएँ भिन्न-भिन्न धारा पर चल रही हैं। प्रथम से लेकर सात तक प्रतिमात्रों का काल, कुछ विद्वान क्रमशः एक-एक मास्रुवदाते हुए सात मास तक मानते हैं । उनकी मान्यता द्विमासिकी त्रादि यथाशुन राब्द के त्राधार पर है। त्राटवीं, नौबीं, दशवीं में कुछ ब्राचार्य केवल निर्जल चौविहार उपवास ही एकान्तर रूप से मानते हैं । दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र, अमयदेवकृत समवायांग—धीका, हरिमद्रकृत त्रावश्यक टीका में भी उक्त तीनों प्रतिमान्त्रों में चौविहार उपवास का ही उल्लेख है। ग्राँर भी कुछ ग्रान्तर हैं. किन्तु समयाभाव से तथा साधनाभाव से यहाँ श्रिधिक विस्तार में न जाकर साधारण-सा परिचय मात्र दिया है। कहीं प्रसंग श्राया तो इस पर विशद स्पधीकरण करने की इच्छा है। दशा श्रुत स्कन्ध, भगवती सूत्र, हरिभद्र सूरि का पंचाशक ब्यादि इस सम्बन्ध में द्रष्टव्य हैं।

बारह भिन्न प्रतिमात्रों का यथाशिक त्राचरण न करना, अद्धा न करना तथा विपरीत प्ररूपणा करना, ऋतिचार है।

# तेरह क्रिया-स्थान

(१) म्रर्थिकया--ग्राने किसी ग्रर्थ-प्रयोजन के लिए त्रस स्थावर जीवों की हिंसा करना, कराना तथा ऋनुमोदन करना । 'ऋर्थाय क्रिया ऋर्थ किया।'

३७१

- (२) अनर्थं किया—विना किसी प्रयोजन के किया जानेवाला पाप कर्म अनर्थ किया कहलाता है। व्यर्थ ही किसी को सताना, वीड़ा देना।
- (३) हिंसा किया— अ्रमुक व्यक्ति मुक्ते अथवा मेरे स्नेहियों को कृष्ट देता है, देगा, अथवा दिया है—यह सोच कर किसी प्राणी की हिंसा करना, हिंसा किया है।
- (४) अकस्मात् किया—शीव्रतावश विना जाने हो जाने वाला पाप, अकस्मात् किया कहलाता है। बाणादि से अन्य की हत्या करते हुए अचानक ही अन्य किसी की हत्या हो जाना।
- (५) इष्टि चिपर्यास किया---मित-भ्रम से होने वाला पाप । चौरादि के भ्रम में साधारण श्रानपराधी पुरुष को दगड़ दे देना ।
  - (६) मृषा क्रिया--भूठ बोलना।
  - (७) श्रद्तादान क्रिया-चोरी करना ।
- (८) **अध्यातम किया**—बाह्य निमित्त के विना मन में होने चाला शोक ग्रादि का दुर्भाव 1
  - ( ६ ) मान किया श्रपनी प्रशंसा करना, घमराड करना ।
  - (१०) मित्र किया-प्रियजनों को कटोर दर्गड देना ।
  - (११) माया क्रिया-दम्भ करना ।
  - (१२) लोभ किया-लोभ करना ।
- (१३) **ईर्यापधिकी किया**—ग्रप्रमत्त विवेकी संयमी को गमना-गमन से लगने वाली किया ।

# चौद्द भूतप्राम = जीवसमूह

स्दम एकेन्द्रिय, धादर एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, त्रितिद्रय, त्रासंही पञ्चेन्द्रिय त्रीर संज्ञी पञ्चेन्द्रिय। इन सातों के पर्यात क्रीप्रार त्रिपर्यात—कुल चोदह भेद होते हैं। इनकी विराधना करना, किसी भी भकार की पीड़ा देना, त्रातिचार है।

कुछ ग्राचार्य भूतप्राम से चौदह गुण स्थानवर्ती जीव समूहों का उल्लेख करते हैं । देखिए-ग्रावस्यक वृण्णितथा हरिमद्र कृत ग्रावस्थक वीका ।

#### श्रमग्र-सूत्र

# पंदरह परमाधार्मिक

(१) ग्रम्ब (२) ग्रम्बरीप (३) श्याम (४) शबल (५) रीद्र (६) उपरौद्र (७) काल (८) महाकाल (६) ग्रासिपत्र (१०) धनुः (११) कुम्म (१२) वालुक (१३) वैतरिण (१४) खरस्वर (१५) महाघोष । ये परम ऋधार्मिक, पापाचारी, करू एवं निर्देय ऋसुर जाति के देव हैं। नारकीय जीवों को व्यर्थ ही. केवल मनोविनोट के लिए यातना देते हैं। जिन संक्षिष्ट रूप परिणामों से परमाधामि कत्व होता है. उनमें प्रवृत्ति करना त्र्यतिचार है। उन त्र्यतिचारों का प्रतिक्रमण यहाँ त्र्यभीष्ट है। 'पुत्थ जेहिं प्रमाधम्मियत्तणं भवति तेसु ठाणोसु जं वहितं।' ---जिनदास महत्तर ।

## गाथा षोडशक

(१) स्वसमय पर समय (२) बैतालीय (३) उपसर्ग परिज्ञा (४) स्त्री परिज्ञा (५) नरक विभक्ति (६) वीर स्त्रति (७) कशील

१--गाथा पोडशक का ऋभिषाय यह है कि 'गाथा नामक सोलहवाँ ऋध्ययन है जिनका, वे सूत्रकृतांग-सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के सोलह क्रध्ययन ।' क्राचार्य क्रमयदेव समवायांग सूत्र की टीका में उक्त शब्द पर विवेचन करते हुए लिखते हैं--'गाथाभिधान मध्ययनं घोडशं येषां तानि गाथाषोडशकानि ।' श्री भावविजयजी भी उत्तराध्ययनान्तर्गत चरण विधि ग्राव्ययन की व्याख्या में ऐसा ही ग्रार्थ करते हैं। श्री जिनदास महत्तर भी स्नावश्यक चूर्गि में लिखते हैं — 'गाहाए सह सोबस श्रान्मयणा तेसु, सुत्तगडपढमसुतन्त्वंथ श्रान्मयणे सु इत्यर्थः।'

परन्तु त्र्याचार्यं श्री त्र्यात्मारामजी उत्तराध्ययन-सूत्र में उक्त शब्द का भावार्थ लिखते हैं कि 'गाथा नामक सोलवें श्रध्ययनमें ।'--उत्तराध्ययन ३१। १३। माल्म होता है श्राचार्यंजी ने शब्दगत बहुबचन पर ध्यान नहीं दिया है, फलतः उन्हें बहुत्रीहि समास का ध्यान नहीं रहा ।

परिभाषा (८) वीर्ष (६) धर्म (१०) समाधि (११) मार्ग (१२) समवसरण (१३) याथातथ्य (१४) ग्रन्थ (१५) ग्रादानीय (१६) गाथा ।

ये सूत्रकृतांग सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के गाथा षोडशक = सोलह अध्ययन हैं। अध्ययनोक्त श्राचार-विचार का मलीभाँति पालन न करना, अतिचार है।

## सतरह असंयम

- ( १-६ ) पृथिवीकाय, श्रप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, श्रोर वनस्पति-काय तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय श्रोर पञ्चे न्द्रिय जीवों की हिंसा करना, कराना, श्रनुमोदन करना।
- (१०) श्रजीव श्रसंयम = ग्रजीव होने पर भी जिन वस्तुश्रों के द्वारा श्रसंयम होता है, उन बहुमूल्य वस्त्रपात्र श्रादि का ग्रहण करना श्रजीव श्रसंयम है।
- (११) प्रेचा असंयम = जीव-सहित स्थान में उठना, बैठना, सोना ग्रादि ।
  - (१२) उपेका असंगम = गृहस्थ के पाप कमों का ऋनुमोदन करना ।
- (१३) अपहत्य असंयम=श्रविधि से परठना । इसे परिष्ठापना श्रयसंयम भी कहते हैं।
  - (१४) प्रमार्जना श्रसंयम = वस्त्रपात्र त्रादि का प्रमार्जन न करना।
  - (१४) मनः श्रसंयम = मन में दुर्भाव रखना ।
  - (१६) वचन श्रसंयम = कुवचन बोलना ।
  - (१७) काय श्रसंयम = गमनागमनादि में श्रसावधान रहना । ये सतरह श्रसंयम समवायांग सूत्र में कहे गए हैं।

त्रसंयम के स्रन्य भी सत्तरह प्रकार हैं—हिंसा, श्रासत्य, श्रास्तेय, श्राबद्यचर्य, परिग्रह, पाँचों इन्द्रियों की उच्छृङ्खल प्रवृत्ति, चार कषाय श्रीर तीन योगों की श्राश्चम प्रवृत्ति ।

त्राचार्य हरिभद्र ने स्थावस्यक में 'स्रासं जमे' के स्थान में

१≒२

#### श्रमग्-सूत्र

'संजमे' का उल्लेख किया है। 'संजमे' का ऋर्ष संयम है। संयम के भी पृथ्वी काय संयम ऋादि सतरह भेद हैं।

# श्रठारह श्रब्रह्मचर्य

देव-सम्बन्धी भोगों का मन, वचन श्रांत काय से स्वयं सेवन करना, दूसरों से कराना, तथा करते हुए को भला जानना—इस प्रकार नो भेद वैक्षिय शरीर सम्बन्धी होते हैं। मनुष्य तथा तिर्यञ्च सम्बन्धी श्रोदारिक भोगों के भी इसी तरह नौ भेद समभ लेने चाहिएँ। कुल मिलाकर श्राटारह भेद होते हैं।

[ समवायांग ]

# ज्ञाता घर्म कथा के १६ अध्ययन

(१ े उत्कित स्त्रर्थात् मेघकुमार, (२) संघाट (३) स्त्रयंड (४ े कूर्म (५) शैलक (६) तुम्त्र (७) रोहिणी (८) मल्ली (६) माकन्दी (१०) चन्द्रमा (११) दावह्य (१२) उदक (१३) मगडूक (१४) तेतिल (१५) नन्दी फल (१६) स्त्रयर-कंका (१७ े स्त्राक्षीर्णक (१८) मुं सुमादारिका (१६) पुगडरीक। उक्त उनीस उदाहरणों के मावानुसार साधुधर्म की साधना न करना, स्रातचार है।

#### बीस असमाधि

- (१) द्रुत द्रुत चारित्व = जल्दी जल्दी चलना।
- (२) अप्रमृज्य चारित्व = विना पूँजे रात्रि आदि में चलना ।
- ् ३ ) दुश्य मुज्य चारित्व = विना उपयोग के प्रनार्जन करना ।
- ( ४ ) श्रतिरिक शय्यासनिकत्व = श्रमर्यादित शय्या श्रीर श्रासन रखना ।
- ( ४ ) रात्निक पराभव = गुरुजनों का त्रापमान करना ।
- ( ६ ) स्थविरोपवात = स्थविरों का उपहनन=ग्रवहेलना करना।
- (७) भूतोपवात = भूत-जीवों का उपहनन (हिंसा) करना !
- ( ) संज्वलन = शितक्त् यानी वार-वार कुद्ध होना ।

- भयादि-सन
- ( ह ) दोघं कोप = चिरकाल तक क्रोध रखना।
- ( १० ) पृष्ठ मांसिकत्व = पीठ पीछे निन्दा करना ।
- ( ११ ) श्रभित्रणावभाषण = सशंक होने पर भी निश्चित भाषा बोलना ।
- ( १२ ) नवाधिकरणः करण = नित्य नए कलह करना ।
- ( १३ ) उपशान्तक बहोदीरण = शान्त कलह को पुनः उत्ते जित करना ।
- ( १४ ) श्रकालस्वाध्याय = श्रकाल में स्वाध्याय करना ।
- ( ११ ) सरजस्कपाणि भिन्नाग्रहण = सचित्तरज सहित हाथ त्रादि से भिन्ना लेना ।
- ( १६ ) शब्दकरण = पहर रात बीते विकाल में जोर से बोलना ।
- ( १७ ) मं माकरण = गण-भेदकारी ऋर्थात् संघ में फूट डालने वाले वचन बोलना ।
- ( १८ कलह करण = ग्राकोश ग्रादि रूप कलह करना ।
- (१६) सूर्यं प्रमाण भोजित्व = दिन भर कुछ न कुछ खाते-पीते रहना ।
- (२०) एत्रणाऽसमितत्व = एपणा समिति का उचित ध्यान न रखना ।

जिस सत्कार्य के करने से चित्त में शान्ति हो, त्यातमा ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्ररूप मोजमार्ग में श्रवस्थित रहे, उसे समाधि कहते हैं। श्रीर जिस कार्य से चित्त में श्रापशस्त एवं श्राशान्त भाव हो, ज्ञानादि मोज्ञार्ग से ग्रात्मा भ्रष्ट हो उसे ग्रासमाधि कहते हैं। उपर्युक्त बीस कार्यों के ब्राचरण से ब्रापने ब्रोर दूसरे जीवों को ब्रासमाधि भाव उत्पन्न होता है, साथक की ग्रात्मा दूषित होती है, ग्रौर उसका चारित्र मिलिन होता है, ख्रतः इन्हें श्रसमाधि कहा जाता है।

'सम्।धानं समाधिः — चेतसः स्वास्थ्यं, मोचमार्गेऽ वस्थितिरित्यर्थः । न समाधिरसमाधिस्तस्य स्थातानि-श्राश्रया भेदाः पर्याया असमाधि-स्थानानि ।' ग्राचार्यं हरिभद्र

#### श्रमण-सूत्र

श्रममाधि-स्थानों के श्रासेवन से जहाँ कहीं श्रात्ना संयम-भ्रष्ट हुआ हो, उसका प्रतिक्रमण प्रस्तुत पाठ के द्वारा किया जाता है। इकोस शबल दोप

- (१) इस्तकमं = इस्त-मैथुन करना।
- (२) मैथुन = स्त्री स्पर्श ग्रादि मैथुन करना ।
- (३) रात्रिभोजन = रात्रि में भोजन लेना ऋौर करना।
- (४) श्राधाकर्म = साधु के निमित्त से बनाया गया भोजन लेना ।
- (५) सागारिकपिगड = शय्यातर त्र्रार्थात् स्थानदाता श्चाहार लेना।
- (६) श्रीहेशिक=साधु के या याचकों के निमित्त बनाया गया, कीत= खरीदा हुन्ना त्राहार, न्नाहृत = स्थान पर लाकर दिया हुन्ना, शमित्य = उधार लाया हुन्ना, न्राच्छिन्न = छीन कर लाया हुन्ना न्नाहार लेना।
  - ( ७ ) प्रत्यारु**यान भंग =** बार्-बार प्रत्याख्यान भंग करना ।
  - ( < ) गरापरिवर्तन = छह मास में गरा से गरान्तर में जाना I
- ( ६ ) उदक लेप = एक मास में तीन बार नामि या जंबा भमारा जल में प्रवेश कर नदी ऋादि पार करना ।
- (१०) मातृ स्थान = एक मास में तीन बार माया स्थान सेवन करना । अर्थात् कृत अपराध छुपा लेना ।
  - ( ११ ) राजिपियड = राजिपियड ग्रहगा करना ।
  - ( १२ ) श्राकुट्या हिंसा = जानवूभ कर हिंसा करना ।
  - ( १३ ) श्राकृष्ट्या सुपा = जानबुक्त कर कूठ बोलना ।
  - (१४) श्राकुद्दया श्रद्धादान = जानबूभ कर चोरी करना ।
- (१५) सचिच पृथिबी स्पर्श = जानबूम, कर सचित्त पृथिबी पर बैठना, सोना, खड़े होना ।
- (१६) इसी प्रकार सचित्त जल से सस्निग्ध स्त्रीर सचित्त रज वाली पृथिवी, सचित्त शिला ऋथवा घुणों वालो लकड़ी ऋदि पर बैठना, सोना, कायोत्सर्ग आदि करना शवल दोप है।

१८५

- (१७) जीवों वाले स्थान पर तथा प्राणी, बीज, हरित, कीड़ीनगरा, लीलनफूलन, पानी, कीचड़, और मकड़ी के जालों वाले स्थान पर बैठना, सोना, काबोल्सर्ग श्रादि करना शबल दोप है।
- (१८) जानबूभ कर कन्द, मूल, छाल, प्रवाल, पुष्प, फूल, बीज, तथा हरितकाय का भोजन करना।
  - (१६) वर्ष के अन्दर दस बार उदक लेप = नदी पार करना ।
  - (२०) वर्ष में दस माया स्थानों का सेवन करना ।
- (२१) जानबूफ कर सचित्त जल वाले हाथ से तथा सचित्त जल सहित कड़छी त्रादि से दिया जानेवाला त्राहार ग्रहण करना ।

उपर्युक्त शवल दोष साधु के लिए सर्वथा त्याज्य हैं। जिन कार्यों के करने से चारित्र की निर्मालता नष्ट हो जाती है, चारित्र मलक्लिन्न होने के कारण कर्बुर हो जाता है, उन्हें शवल दोष कहते हैं। उक्त दोषों के सेवन करने वाले साधु भी शवल कहलाते हैं। 'शवलं-कर्बुर चारित्रं यें: कियाविशेष भेवति ते शवलास्तद्योगास्याधवोऽषि।'

-- स्रभयदेव समवा० टीका।

उत्तरगुणों में श्रातिक्रमादि चारों दोपों का एवं मूल गुणों में श्रानाचार के सिवा तीत दोपों का सेवन करने से चारित्र शत्रल होता है। बाईस परीषह

(१) सुधा = भूल (२) पिगसा = प्यास (३) शीत = टंड (४) उप्ण = गर्मी (५) दंशमशक (६) अचेल = वस्त्राभाव का कष्ट (७) अरित = किटनाइयों से घबरा कर संयम के प्रति होने वाली उदासीनता (८) स्त्री परीवह (६) चर्या = विद्यार यात्रा में होने वाला गमनादि कष्ट (१०) नैपे धिकी = स्वाध्याय भूमि आदि में होने वाले उपद्रव (११) शय्या = निवास स्थान की प्रतिकृत्तता (१२) आकोश = दुर्वचन (१३) वध = लकड़ी आदि की मार सहना (१४) याचना (१५) अलाभ (१६) रोग (१७) तृण स्पर्श (१८) जल्ल = मल का परीवह (१६) सत्कार पुरस्कार = पूजा प्रतिष्ठा (२०) प्रज्ञा = बुद्धि का गर्व (२१)

#### श्रमण सूत्र

श्रज्ञान = बुद्धिहीनता का दुःख (२२) दर्शन परीपह = सम्यक्त्व भ्रष्टे करने वाले मिथ्या मतों का मोहक वातावरण ।

हरिमद्र ग्रादि कितने ही ग्राचार्य नैपे विकी के स्थान में निपद्या परीयह मानते हैं ग्रीर उत्तका ग्रार्थ वसति = स्थान करते हैं। इस स्थिति में उनके द्वारा ग्रायिम शय्या परीयह का ग्रार्थ — संस्तारक ग्रार्थात् संथारा, विज्ञीना ग्रार्थ किया गया है। स्त्री साधक के लिए पुरुष परीयह है।

चुना ग्रादि किसी भी कारण के द्वारा ग्रापित ग्राने पर संयम में स्थिर रहने के लिए तथा कमों की निर्जरा के लिए जो शारीरिक तथा मानसिक कष्ट, साधु को सहन करने चाहिएँ, उन्हें परीपह कहते हैं। 'परीसहिज्जंते इति परीसहा ग्रहियासिज्जंतिशि बुशं भवति।'—जिनदास महत्तर। परीषहों को भली माँति शुद्ध भाव से सहन न करना, परीषहस्मन्त्री ग्रातिचार होता है, उसका प्रतिक्रमण प्रस्तृत स्त्र में किया गया है।

# सूत्रकृताङ्ग सूत्र के २३ अध्ययन

प्रथम श्रुतस्कन्ध के सोलह श्रध्ययन सोलहवें बोल में वतला श्राए हैं। द्वितीय श्रुतस्कन्ध के श्रध्ययन ये हैं—(१७) पौराडरीक (१८) किया स्थान (१६) श्राहार परिज्ञा (२०) प्रत्याख्यान किया (२१) श्राचार-श्रुत (२२) श्राद्धिकीय (२३) नालन्दीय । उक्त तेईस श्रध्ययनों के कथनानुसार संयमी जीवन न होना, श्रातिचार है।

## चौबीस देव

श्रमुरकुमार श्रादि दश मवनपति, मृत यद्य श्रादि श्राठ व्यन्तर, सूर्य चन्द्र श्रादि पाँच ज्योतिष्क, श्रोर वैमानिक देव—इस प्रकार कुल चौवीस जाति के देव हैं। संसार में भोगजीवन के ये सब से बड़े प्रतिनिधि हैं। इनकी प्रशंसा करना भोगजीवन की प्रशंसा करना है श्रोर निन्दा करना द्वेष भाव है, श्रतः मुमुद्ध को तटस्थ भाव ही रखना चाहिए। यदि कभी तटस्थता का भंग किया हो तो श्रातिचार है। उत्तराध्ययन सूत्र के सुपसिद्ध टीकाकार श्राचार्य शान्तिसूरि यहाँ

१८७

देव शब्द से चौबीस तीर्थं हर देवों का भी ग्रहण करते हैं। इस द्रार्थ के मानने पर ग्रातिचार यह होगा कि—उनके प्रति श्रादर, श्रद्धामाव न रखना; उनकी ग्राज्ञानुसार न चलना, श्रादि ग्रादि ।

# पाँच महाव्रतों की २४ भावनाएँ

महात्रतों का शुद्ध पालन करने के लिए शास्त्रों में प्रत्येक महात्रत की पाँच भावना वतलाई गयी हैं। भावनात्रों का स्वरूप बहुत ही हृदय-प्राही एवं जीवनस्पर्शी है। श्रमण-धर्म शुद्ध पालन करने के लिए भावनात्रों पर श्रवश्य ही लह्य देना चाहिए।

## प्रथम ऋहिंसा महावत की १ भावना

- (१) ईर्यासमिति = उपयोग पूर्वक गमनागमन करे (२) ग्रालो-कित पान भोजन = देख भाल कर प्रकाशयुक्त स्थान में ब्राहार करे (३) ब्रादान निचेत्र समिति = विवेक पूर्वक पात्रादि उठाए तथा रक्खे (४) मनोगुति = मन का संयम (५) वचनगुति = वाणी का संयम। द्वितीय सस्य महावत की ४ भावना
- (?) अनुविचिन्त्य भाषणता = विचार पूर्वक बोलना (२) क्रोध-विवेक = क्रोध का त्याग (३) लोभ-विवेक = लोभ का त्याग (४) भय-विवेक = भय का त्याग (५) हास्य-विवेक = हँसी मजाक का त्याग।

#### तृतीय श्रस्तेय महावत की १ भावना

(१) अवग्रहानुज्ञापना = अवग्रह अर्थात् वसित लेते समय उसके स्वामी को अञ्छी तरह जानकर आज्ञा माँगना (२) अवग्रह सीमा-परिज्ञानता = अवग्रह के स्थान की सीमा का ज्ञान करना (३) अवग्रहानुमहण्यता = स्वयं अवग्रह की याचाना करना अर्थात् वसितस्थ तृण, पट्ट आदि अवग्रह स्वामी की आज्ञा लेकर प्रहण करना (४) गुरुजनों तथा अन्य साधिम को नी आज्ञा लेकर ही सबके सं युक्त भोजन में से भोजन करना (५) उपाश्रय में रहे हुए पूर्व साधिम को आज्ञा लेकर ही वहाँ रहना तथा अन्य प्रवृत्ति करना।

#### श्रमग्-सूत्र

# चतुर्थं ब्रह्मचर्यं महावत की १ भावना

(१) त्रातीय रिनम्ध पौष्टिक त्राहार नहीं करना (२) पूर्व भुक्त भोगों का स्मरण नहीं करना ग्राथवा शारीर की विभूषा नहीं करना (३) स्त्रियों के स्नाग उपांग नहीं देखना (४) स्त्री, पशु स्नीर नपुंसक वाले स्थान में नहीं ठहरना ( ५ ) स्त्री विषयक चर्चा नहीं करना ।

#### पंचम श्रपरिग्रह महाव्रत की १ भावना

( १-५ ) पाँचों इन्द्रियों के विषय शब्द, रूप, गन्ध, रस श्रीर स्पर्श के इन्द्रियगोचर होने पर मनोज्ञ पर रागभाव तथा श्रमनोज्ञ पर िसमवायांग ] द्वेषभाव न लाकर उदासीन भाव रखना ।

महावतों की भावनात्रों पर विशेष लच्य देने की त्रावश्यकता है। महावर्तों की रत्ना उक्त भावनात्रों के विना हो ही नहीं सकती। यदि संयम यात्रा में कहीं भावनात्रीं के प्रति उपेद्धा भाव रक्खा हो ती श्रितिचार होता है, तदर्थ यहाँ प्रतिक्रमण का उल्लेख है।

# दशाश्रत ऋदि भूत्रत्रयी के २६ उद्देशनकाल

दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र के दश उद्देश, बृहत्कल्प के छह उद्देश, श्रीर व्यवहार सूत्र के दश उहेश—इस प्रकार सूत्रत्रयी के छन्नीस उद्श होते हैं। जिस अतस्कन्ध या ग्रध्ययन के जितने उद्देश होते हैं उतने ही वहाँ उद्देशनकाल-ग्रर्थात् श्रुतोपचार रूप उद्देशावसर होते हैं। उक्त सूत्रत्रयी में साधुजीवन सम्बन्धी स्त्राचार की चर्चा है। स्रातः तद्तु-सार आचरण न करना आतिचार होता है।

# सत्ताईस अनगार के गुण

( १-५ ) ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय, ब्रह्मचर्य ऋोर ऋपरिग्रह रूप पाँच महावर्ती का सम्यक् पालन करना । (६) रात्रि भोजन का त्याग करना। ( ७-११ ) पाँचों इन्द्रियों को वश में रखना ( १२ ) भावसत्य = श्चन्तः करण की शुद्धि (१३) धरणसत्य = वस्त्र पात्र श्चादि की भली भाँति प्रतिलेखना करना ( १४ ) ज्ञमा ( १५ ) विरागता = लोभ निप्रह

( १६ ) मन की शुभ प्रवृत्ति ( १७ ) बचन की शुभ प्रवृत्ति ( १८ ) काय की शुभ प्रवृत्ति (१६-२४) छह काय के जीवों की रहा (२५) संयमयोग-युक्तता ( २६ ) वेदनाऽभिसहना = तितिता त्रार्थात् शीतादि-कष्ट सहिष्णुता ( २७ ) मारणान्तिक उपसर्ग को भी समभाव से सहना ।

उपर्युक्त सत्ताईस गुण, ब्राचार्य हरिभद्र ने ब्रापनी ब्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता टीका में, संग्रहणीकार की एक प्राचीन गाथा के अनु-सार वर्ण न किए हैं। परन्तु समवायांग-सूत्र में मुनि के सत्ताईस गुर्ण कुछ भिन्न रूप में ग्रांकित हैं-पाँच महावत, पाँच इन्द्रियों का निरोध, चार कपायों का त्याग, भाव सत्य, करण सत्य, योग सत्य, चामा, विरागता, मनः समाहरणता, वचन समाहरणता, काय समाहरणता, ज्ञान सम्पन्नता, दर्शन सम्पन्नता, चारित्र सम्पन्नता, वेदनातिसहनता, मारणान्तिकातिसहनता ।

श्राचार्य हरिभद्र ने यहाँ 'सत्तावीसविहे श्रणगारचरित्ते, पाठ का उल्लेख किया है। इसका भावार्थ है-सत्ताईस प्रकार का ऋनगार-सम्बन्धी चारित्र । परन्तु आचार्य जिनदास आदि 'सत्तावीसाए अगुगार गुणेहिं' पाठ का ही उल्लेख करते हैं। समवायांग-सूत्र में भी ग्राणगार-गुण ही है।

उक्त सत्ताईस अनगार गुणों अर्थात् मुनिगुणों का शास्त्रानुसार भली भाँति पालन न करना, ऋतिचार है। उसकी शुद्धि के लिए मुनि गुणों का प्रतिक्रमण है, त्रप्रीत् त्रातिचारों से वापस लौटकर मूनि-गुणों में ग्रामा ।

# श्रद्राईस श्राचार-प्रकल्प

श्राचार-प्रकल्य की व्याख्या के सम्बन्ध में बहुत सी विभिन्न मान्यताएँ हैं। त्र्याचार्य हरिभद्र कहते हैं---त्र्याचार ही त्र्याचार-प्रकल्य कहलाता है 'श्राचार एव श्राचारप्रकल्पः ।'

त्र्याचार्य त्रभयदेव समवायांग सूत्र की टीका में कहते हैं कि

#### श्रमग्र-सूत्र

श्राचार का ग्रर्थ प्रथम ग्रंग सूत्र है। उसका प्रकल्प श्रर्थात् ग्रध्ययन-विशेष निशीथ सूत्र श्राचार प्रकल्प कहलाता है। श्रथवा ज्ञानादि साधु-श्राचार का प्रकल्प ग्रर्थात् व्यवस्थापन श्राचार-प्रकल्प कहा जाता है। 'श्राचारः प्रथमाङ्गं तस्य प्रकल्पः श्रध्ययन विशेषो निशीधिमत्यपराभि-धानम्। श्राचारस्य वा साध्याचारस्य ज्ञानादिविषयस्य प्रकल्पो व्यवस्था-पनमिति श्राचारप्रकल्पः।'

उत्तराध्ययन-सूत्र के चरण विधि श्रध्ययन में केवल प्रकल्प शब्द ही ग्राया है। ग्रातः उक्त सूत्र के टीकाकार श्राचार्य शान्तिस्रि प्रकल्य का ग्रार्थ करते हैं कि 'प्रकृष्ट = उत्कृष्ट कल्य = मुनि जीवन का ग्राचार वर्णित है जिस शास्त्र में वह ग्राचारांग-सूत्र प्रकल्य कहा जाता है।'

श्राचारांग-सूत्र के शस्त्र परिज्ञा श्रादि २५ श्रध्ययन हैं। श्रीर निशीथ सूत्र भी श्राचारांग-सूत्र की चूलिकास्वरूप माना जाता है, श्रतः उसके तीन श्रध्ययन मिलकर श्राध्यगंग-सूत्र के सब श्रट्ठाईस श्रध्ययन होते हैं-—

(१) शस्त्र परिज्ञा (२) लोक विजय १) शीतोष्णीय (४) सम्यक्त्व (५) लोकसार (६) धृताध्ययन (७) महापरिज्ञा (८) विमोन्न (६) उपधानश्रुत (१०) विगडेषणा (११) शस्या (१२) ईर्या (१३) भाषा (१४) वस्त्र पणा (१५) पात्र पणा (१६) ग्रावग्रह- प्रतिमा (१६+७=२३) सत्त स्थानादि सप्तैकका (२४) भावना (२५) विमुक्ति (२६) उद्यात (२७) ग्रानुद्धात (२८) ग्रारे श्रारेपण ।

समवायांग-सूत्र में त्राचार प्रकला के ब्राट्टाईस भेद ब्रान्यरूप में हैं।
पूज्य श्री ब्रात्मारामजी महाराज, उत्तराध्ययन सूत्र हिंदी पृष्ठ १४०१
पर इस सम्बन्ध में लिखते हैं—

'समवायांग सूत्र में २८ कार का आचारप्रकल्प इस प्रकार से चर्ग के किया है। यथा—

१६**१** दिन का

(१) एक मास का प्रायिश्वत (२) एक मास पाँच दिन का प्रायिश्वत (३) एक मास दश दिन का प्रायिश्वत । इसी प्रकार पाँच दिन बढ़ाते हुए पाँच मास तक कहना चाहिए । इस प्रकार २५ हुए । (२६ उपवातक-ग्रनु। घातक (२७) ग्रारो ग्ण ग्रोर (२८) कृत्सन-सम्पूर्ण, श्रकृत्सन-ग्रस पृण्ण।"

पूज्यश्रीजी के उपर्युक्त लेख की समवायांग सूत्र के मूल पाठ से संगति नहीं बैठती । वहाँ मासिक ग्रागेपणा के छह मेद किए हैं । इसी प्रकार द्विमासिकी, त्रिमासिकी एवं चतुर्मासिकी ग्रागेपणा के भी कमशः छः छः मेद होते हैं । सब मिलकर ग्रागेपणा के ग्रावतक २४ मेद हुए हैं, जिन्हें पूज्यश्रीजी २५ लिखते हैं । ग्राव शेप चार मेद भी समवायांग सूत्र के मूल पाठ में ही देख लीजिए 'उवधाइया ग्रागेवणा, ग्राखव धाइया ग्रागेवणा, कसिणा ग्रागेवणा, प्रकसिणा ग्रागेवणा। 'उक्त मूल सूत्र के प्राकृत नामों का संस्कृत रूपान्तर है—उपघातिक ग्रागेपणा, श्रास्त्र ग्रागेपणा, श्रास्त्र ग्रागेपणा। श्रास्त्र ग्रागेपणा। श्रास्त्र ग्रागेपणा। श्रास्त्र ग्रागेपणा।

जो कुछ हमने जार लिखा है, इसका समर्थन, समवायांग के मूल पाठ श्रीर श्रमयदेव-कृत वृत्ति से स्पष्टतः हो जाता है। श्रस्तु, हम विचार में हैं कि श्राचार्य श्री जी ने प्रथम के २४ मेदों को २५ कैसे गिन लिया ? श्रीर बाद के चार मेदों के तीन ही मेद बना लिए। प्रथम के दो मेदों को मिलाकर एक मेद कर लिया। श्रीर श्रारोपणा, जो कि स्वयं कोई मेद नहीं है, प्रत्युत सब के साथ विशेष्य रूप से व्यवहृत हुआ है, उसको सत्ताईसवें मेद के रूप में स्वतन्त्र मेद मान लिया है। श्रीर श्रान्तिम दो मेदों का फिर श्रष्ट्याईसवें मेद के रूप में एकीकरण कर दिया गया है। इस सम्बन्ध में श्रीधक न लिखकर संचेप में केवल विचार सामग्री उपस्थित की है, ताकि सत्यार्थ के निर्णय के लिए तत्त्व-जिज्ञास कह विचार विवार विवार निर्णय कर सकें।

्र प्राचार-प्रकल्य के २८ अध्ध्ययनों में वर्णित साध्याचार का सम्यक् ह्रय से ग्राचरण न करना, ग्रातिचार है !

#### अम्रा-सूत्र

# पापश्रत के २६ भेद

- (१) भौम = भूमिकंप ऋादि का फल बताने वाला शास्त्र।
- (२) उत्मात = रुधिर वृष्टि, दिशास्त्रों का लाल होना इत्यादि का शुभाशुभ फल बताने वाला निमित्त शास्त्र ।
  - (३) स्वप्न-शास्त्र ।
- (४) ऋन्तरिक् = ऋाकाश में होने वाले प्रहवेध ऋादि का वर्णन करने वाला शास्त्र ।
- (५) त्रांगशास्त्र = शरीर के स्पन्दन त्रादि का फल कहने वाला शास्त्र ।
  - (६) स्वर शास्त्र I
- (७) व्यञ्जन शास्त्र = तिल, मण ग्रादि का वर्णन करने वाला शास्त्र ।
- ( ८ ) लज्ञ्ण शास्त्र = स्त्री पुरुषों के लज्ञ्णों का गुमाशुम फल चताने वाला शास्त्र ।

ये आठों ही सूत्र, वृत्ति, और वार्तिक के भेद से चौबीस शास्त्र हो जाते हैं।

- (२५) विकथानुयोग = ऋर्थं ऋौर काम के उपायों को बताने वाले शास्त्र, जैसे वारस्यायनकृत काम सूत्र त्रादि ।
- ( २६ ) विद्यानुयोग = रोहिणी आदि विद्याओं की सिद्धि के उपाय चताने वाले शास्त्र I
- (२७) मन्त्रानुयोग = मन्त्र ऋादि के द्वारा कार्यसिद्धि वताने वाले शास्त्र ।
  - ( २८ ) योगानु योग : वशीकरण त्रादि योग वताने वाले शास्त्र ।
- ( २६ ) ऋन्यतीर्थिकानुयोग = ऋन्यतीर्थिको द्वारा प्रवर्तित एवं श्रमिमत हिंसा प्रधान श्राचार-शास्त्र ।

िसमवायांग ी

६ ३१

# महामोहनीय के ३० स्थान

- (१) त्रस जीवों को पानी में डुबा कर मारना।
- (२) त्रस जीवों को श्वास आदि रोक कर मारना।
- (३) त्रस जीवों को मकान ऋादि में बंद कर के धुएँ से घोट करमारना।
- (४) त्रस जीवों को मस्तक पर दगड त्र्यादि का घातक प्रहार करके मारना।
- (५) त्रस जीवों को मस्तक पर गीला चमड़ा स्त्रादि बाँध कर मारना।
- (६) पथिकों को घोखा देकर लूटना।
- ( ७ ) गुप्तरीति से श्रमाचार का सेवन करना ।
- 🕻 🗲 ) दूसरे पर मिथ्या कलंक लगाना l
- (६) सभा में जान बूफ कर मिश्रभाषा = सत्य जैसा प्रतीत होने वाला फूठ बोलना।
- (१०) राजा के राज्य का ध्वंस करना।
- ( ११ ) बाल ब्रह्मचारी न होते हुए भी बाल ब्रह्मचारी कहलाना ।
- ( १२ ) ब्रह्मचारी न होते हुए भी ब्रह्मचारी होने का ढौंग रचना ।
- ( १३ ) ग्राश्रयदाता का धन चुराना ।
- (१४) कृत उपकार को न मान कर कृतघ्नता करना।
- ११५) ग्रहपति ऋथवा संघपति ऋादि की इत्या करना।
- ( १६ ) राष्ट्रनेता की हत्या करना ।
- (१७) समाज के स्त्राधारभूत विशिष्ट परोपकारी पुरुष की हत्या करना।
- ( १८ ) दीन्दित साधु को संयम से भ्रष्ट करना।
- ( १६ ) केवल ज्ञानी की निन्दा करना ।
- (२०) ऋहिंसा ऋादि मोक्तमार्ग की बुराई करना।
- ( २१ ) त्र्याचार्यं तथा उपाध्याय की निन्दा करना ।

श्रमण-सूत्र

- ( २२ ) स्राचार्यं तथा उपाध्याय की सेवा न करना :
- ( २३ ) बहुश्रुत न होते हुए भी बहुश्रुत = परिडत कहलाना ।
- ( २४ ) तपस्त्री न होते हुए भी ऋपने को तपस्त्री कहना ।
- (२५) शिक्त होते हुए भी ऋपने ऋाश्रित हुद्ध, रोगी ऋादि की सेवान करना।
- (२६) हिंसा तथा कामोत्गादक विकथात्रों का बार-बार प्रयोग करना ।
- ( २७ ) जाद टोना त्र्यादि करना ।
- (२८) कामभोग में श्रात्यधिक लिप्त रहना, श्रासक रहना ।
- ( २६ ) देवतात्र्यों की निन्दा करना ।
- (३०) देवदर्शन न होते हुए भी प्रतिष्ठा के मोह से देवदर्शन की दशाश्रत स्कन्ध बात कहना।

जैन धर्म में स्रात्मा को स्रावृत करने वाले स्राठ कर्म माने गए हैं । सामान्यतः ऋाठों ही कमों को मोहनीय कर्भ कहा जाता है । परन्तु विशेषतः चतुर्थं कम के लिए मोहनीय संज्ञा रूढ है। प्रस्तृत सूत्र में इसी से तात्वर्य है। ब्राचार्य हरिभद्र ब्रावश्यक वृत्ति में लिखते हैं-''सामान्येन एकप्रकृति कर्म मोहनीयमुच्यते । उक्तं च श्रद्धविहंपि य कम्मं, भिण्यं मोहों ति जं समासेणमित्यादि । विशेषेण चतुर्थी प्रकृति-मोंहनीयमुच्यते तस्य स्थानानि-- निमित्तानि भेदाः पर्याया मोहनीय-स्थानानि ।"

मोहनीय कर्म बन्ध के कारणों की कुछ इयत्ता नहीं है। तथापि शास्त्रकारों ने विशेष रूप से मोहनीय कम न्वन्ध के हेतु-भूत कारणों के तीस भेदों का उल्लेख किया है। उल्लिखित कारणों में दूरध्यवसाय की तीवता एवं करता इतनी ऋधिक होती है कि कभी-कभी महामोहनीय कर्म का बन्ध हो जाता है, जिससे ऋजानी ऋात्मा सत्तर कोड़ा कोड़ी सागर तक संशार में परिभ्रमण करता है, दुःख उठाता है।

प्रस्तत सूत्र के मूल पाठ में प्रचलित महामोहनीय शब्द का प्रयोग किया है। परन्त स्त्राचार्य हरिभद्र स्त्रौर जिनदास महत्तर वेवल मोहनीय शब्द

१६५

का ही प्रयोग करते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र, समवायांग सूत्र ग्रीर दशाश्रुत-स्कन्ध सूत्र में भी केवल मोहनीय स्थान कहा है। परन्तु भेदों का उल्लेख करते हुए श्रवश्य महामोह शब्द का प्रयोग हुन्ना है। 'महामोहं पकुव्वइ।' सिद्धों के ३१ गुरा

- (१) दीण-मितशानावरण (२) दीणश्रुतशानावरण (३) दीणश्रविशानावरण (४) दीण मनःपर्ययशानावरण
- (५) द्गीण केवल ज्ञानावरण।
- (६) जीणचतुर्देशीनावरण (७) जीणग्रचतुर्देशीनावरण (६) जीणग्रवधिदशीनावरण (६) जीणकेवलदर्शनावरण
- (१०) चीणनिद्रा (११) चीणनिद्रानिद्रा (१२) चीणप्रचला
- (१३) चीणप्रचला प्रचला (१४) चीणस्त्यानगृद्धि।
  - (१५) चीगा सातावेदनीय (१६) चीगा स्रसातावेदनीय ।
  - (१७) ज्ञीण दर्शन मोहनीय (१८) ज्ञीण चारित्र मोहनीय ।
- (१६) चीण नैरियकायु २० चीण तिर्यञ्चायु (२१) चीण मनुष्यायु (२२) चीण देवायु ।
  - (२३) जीए उच गोत्र (२४) चीए नीच गोत्र ।
  - (२५) चीए शुभ नाम (२६) चीए अशुभनाम ।
- (२७) चीण दानान्तराय (२८ चीण लाभान्तराय। (२६ चीण भोगान्तराय (३०) चीण उपभोगान्तराय (३१) चीण वीर्यान्तराय।

[ समवायांग ]

सिद्धों के गुणों का एक प्रकार श्रीर भी है। पाँच स'स्थान, पाँचं चर्ण, दो मन्ध, पाँच रस, श्राठ स्पर्श, तीन वेद, शरीर, श्रासिक्त श्रीर पुनर्जन्म—इन सब इकत्तीस दोपों के च्य से भी इकत्तीस गुण होते हैं। श्राचारांगी

त्रादि गुण का त्रार्थ है—ये गुण सिद्धों में प्रारम्भ से ही होते हैं, यह नहीं कि कालान्तर में होते हों। क्योंकि सिद्धों की भूमिका क्रमिक विकास की नहीं है। त्राचार्य श्री शान्तिस्रि 'सिद्धाइगुण' का श्रर्थ—

'सिद्धाऽतिगुण' करते हैं। त्र्यतिगुण का भाव है—'उत्कृष्ट, श्रासी धारण गुण ।'

अमण सूत्र

बत्तीस योग-संप्रह

(१) गुरुजनों के पास दोयों की ऋालोचना करना र र ) किसी के दोशों की ग्रालोचना सुनकर ग्रीर के पास न कहना (३) संकट पड़ने पर भी धर्म में दृढ़ रहना ( ४ ) श्रासिक्क रहित तप करना ( ५ ) सुत्रार्थं ग्रहगारूप ग्रहगा-शिक्षा एवं प्रतिलेखना त्र्यादि रूप त्रासेवना≓ क्राचार शिक्षा का अभ्यास करना (६) शोभा श्रुँगार नहीं करना (७) पूजा प्रतिष्ठा का मोह त्याग कर ऋजात तप करना 🖛 ) लोम का त्याम ( ६ ) तितिचा ( १० ) ऋार्जव ≠ सरलता ( ११ ) शुचि= संयम एवं सत्य की पवित्रता (१२) सम्यक्त शुद्धि (१३ समाधि = प्रसन्न चित्तता (१४) ग्राचार पालन में माया न करना (१५) विनय ( १६ ) घैर्य ( १७ ) संवेग = सांसारिक भोगों से भय ऋथवा मोचा भिलाषा (१८) माया न करना (१६) सदनुष्ठान (२०) संवर = भापाश्रव को रोकना ( २१ ) दोपों की शुद्धि करना ( २२ ) काम मोगों से विरिक्त (२३) मूलगुर्गों का शुद्ध पालन (२४) उत्तरगुर्गों का शद्ध पालन , २५ ) व्यक्सर्क करना ( २६ ) प्रभाद न करना ( २७ ) प्रतित्वण संयम यात्रा में सावधानी रलना ( २८ ) शुभ ध्यान ( २६ ) मारगान्तिक वेदना होने पर भी अप्रधीर न होना (३०) संगका परित्यामा करना ( ३१ ) प्रायश्चित्त ग्रहण करना ( ३२ ) श्चन्त समय में संलेखना करके ग्राराधक बनना। [समवायांग]

अप्रचार्य जिनदास बत्तीस योग-संग्रह का एक दूसरा प्रकार भीं लिखते हैं। उनके उल्लेखानुसार धर्म ध्यान के सोलह भेद श्रौर इसीं प्रकार शुक्क ध्यान के सोलह भेद, सब मिल कर बत्तीस योगसंग्रह के भेद हो जाते हैं। 'धम्मो सोलसक्ति एवं सुक्कंपि ।'

मन, वचन और काय के व्यापार को योग कहते हैं। शुभ और अशुभ भेद से योग के दो प्रकार हैं। अशुभ योग से निवृत्ति और शुभ योग में

९ ३ ९

### भयादि-सूत्र

प्रवृत्ति ही संयम है । पस्तृत सूत्र में शुभ प्रवृत्ति रूप योग ही ग्राह्म है । उसी का संग्रह संयमी जीवन की पवित्रता को श्राह्मुएए। बनाए रख सकता है।

—'युज्यन्ते इति योगाः मनोवाक्कायव्यापाराः, ते चेह प्रशस्ता एव विविज्ञताः ।' ब्राचार्ये ब्राभयदेव, समवायांग टीका ।

प्रश्न है, त्र्यालोचनादि को संग्रह क्यों कहा गया है ? ये तो संग्रह के निमित्त हो सकते हैं, स्वयं संग्रह नहीं । त्र्याप ठीक कहते हैं । यहाँ संग्रह शब्द की संग्रह निमित्त में ही लच्चणा है । 'प्रशस्तयोग संग्रह निमित्तत्वादालोचनादय एव तथोच्यन्ते।'—ग्रभयदेव, समवायांग ठीका ।

योग संग्रह की साधना में जहाँ कहीं भूल हुई हो, उसका प्रतिक्रमण यहाँ श्रमीष्ट है।

## रेतीस आशातना

श्चित्रित्त की श्राशातना से लेकर चौदह ज्ञान की श्चाशातना तक तेतीम श्चाशातना, मूल सूत्र में वर्णन की गई हैं। कुछ टीकाकार यहाँ पर भी श्चाशातना से गुरुदेव की ही तेतीस श्चाशातना लेते हैं। गुरुदेव की तेतीस श्चाशातनाश्चों का वर्णन परिशिष्ट में दिया गया है।

जैनाचार्यों ने त्राशातना शब्द की निरुक्ति बड़ी ही सुन्दर की है। सम्यग्द्र्यन त्रादि त्राध्यात्मिक गुणों की प्राप्ति को न्नाय कहते हैं त्रीर शातना का त्रार्थ — खगड़न करना है। गुरुदेव त्रादि पूज्य पुरुषों का अपमान करने से सम्यग्द्र्यन त्रादि सद्गुणों की शातना = खगड़ना होती है। 'श्रायः — सम्यग्द्र्यना खवा सिजनणस्तस्य शातना — खगड़ने निरुक्ताद्गशातना।'— त्राचार्य श्रायदेव, समवायांग टीका। 'श्रासातणा णामं नाणादि श्रायस्स सातणा। यकारक्षोपं कृत्वा श्राशातना भवति।' — त्राचार्य जिनदास, त्रावश्यकचूणि ।

### अविदन्तों की आशातना

स्त्रोक तेतीस ग्राशातनात्रों में पहली ग्राशातना ग्ररिहन्तों की है। जैन शासन के केन्द्र ग्ररिहन्त ही हैं, ग्रातः सर्व-प्रथम उनका ही उल्लेख

#### अनग-सूत्र

श्राता है। वे जगजीवों के लिए धर्म का उपदेश करते हैं, सन्मार्ग का निरूपण करते हैं ऋौर ऋनन्तकाल से ऋन्धकार में भटकते हुए जीवों को सत्य का प्रकाश दिखलाते हैं। ग्रातः उपकारी होने से सर्व-प्रथम उनकी ही महिमा का उल्लेख है।

श्राजकल हमारे यहाँ भारतवर्ष में श्रारेहन्त विद्यमान नहीं हैं. श्रतः उनकी ऋशातना कैसे हो सकती है ? समाधान है कि ऋरिहन्तों की कभी कोई सत्ता ही नहीं रही है, उन्होंने निर्देय होकर सर्वथा श्रव्यवहार्य कठोर निवृत्ति-प्रधान धर्म का उपदेश दिया है, वीतराग होते हुए भी स्वर्ण-सिंहासन आदि का उपयोग क्यों करते हैं ? इत्यादि दुर्विकला करना श्रारिहंतों की ग्राशातना है।

## सिद्धों की श्राशातना

सिद्ध हैं ही नहीं। जब शरीर ही नहीं है तो फिर उनको सुख किस बात का ? संसार से सर्वथा ऋलग निश्चेट पड़े रहने में क्या ऋादर्श है ? इत्यादि रूप में ग्रावज्ञा करना, सिद्धों की ग्राशातना है।

#### साध्यियों को ऋशातना

स्त्री होने के कारण साध्वयों को भीच बताना । उनको कलह श्रीर संघर की जड़ कहना। साधन्त्रों के लिए साध्वयाँ उपद्रव रूप हैं। ऋतकाल में कितनी मिलनता होती होगी ? इत्यादि रूप से ऋवहेलना करना, साध्वियों की ह्याशातना है।

#### श्राविकाओं की आशातना

श्चादि महान श्रात्मात्रों का ही गौरव नहीं है। श्रापित साधारण यहस्थ होते हुए भी जो स्त्री-पुरुष श्रावक-धर्म का पालन करते हैं, उनका भी यहाँ गौरवपूर्ण स्थान है। श्रावक श्रीर श्राविकाश्रों की श्रवज्ञा करना भी एक पाप है। पत्येक ऋाचार्य, उपाध्याय ऋौर साधु को भी, प्रति दिन प्रातः श्रीर सायंकाल प्रतिक्रमण के समय, श्रावक एवं श्राविका श्री के

### भयादि-सूत्र

३३१

प्रति होत या ग्रजात रूप से की जाने वाली ग्रवज्ञा के लिए, पश्चाताप करना होता है—मिच्छामि दुक्कड देना होता है।

श्रन्य धमों में प्रायः स्त्री का स्थान बहुत नीचा माना गया है। कुछ धमों में तो स्त्री साध्वी भी नहीं बन सकती। वह मोच भी नहीं प्राप्त कर सकती। उसे स्वतन्त्र रूप से यह, पूजा श्रादि के श्रनुष्ठान का भी श्रधिकार नहीं है। कुछ लोग उसे श्रद्ध, श्रीर कुछ श्रद्ध से भी निंद्य समभते हैं। उन्हें वेदादि पढ़ने का भी श्रधिकार नहीं है। परन्तु जैन-धम में स्त्री को पुरुष के वसवर ही धम कार्य का श्रधिकार है, मोच पाने का श्रधिकार है। जैन-धम किसी विशेष वेप-भेद श्रीर स्त्री पुरुष श्रादि के लिंग-भेद के कारण किसी को ऊँचा नीचा नहीं समभता, किसी की स्तुति-निंदा नहीं करता। जैन धम गुण पूजा का धम है। गुण हैं तो स्त्री भी पूज्य है, श्रन्थथा पुरुष भी नहीं। श्रतएव ग्रहस्थ-स्थिति में रहती हुई स्त्री, यदि धर्माराधन करती है—श्रावक-धर्म का पालन करती है, तो यह स्तुति योग्य है, कीन्दनीय नहीं।

यही कारण है कि प्रस्तुत सूत्र में श्राविका की श्रवहेलना करने का भी प्रतिक्रमण है। श्राविका ग्रह कार्य में लगी रहती हैं, श्रारम्भ में ही जीवन गुजारती हैं, बाल बचों के मोह में फँसी रहती हैं, उनकी सद्गति कैसे होगी? 'श्रारंभंताणं कतो सोग्गती?' इत्यादि श्राविकात्रों की श्रवहेलना है, जो त्याज्य है। साधक को 'दोष दृष्टिपरं मनः' नहीं होना चाहिए। देव श्रीर देवियों की श्राशातना

देवतात्रों की अप्रशातना से यह त्रामिप्राय है कि देवतात्रों को काम-गर्दभ कहना, उन्हें आलसी और अकिंचित्कर कहना । देवता मांस खाते हैं, मद्य पीते हैं —हत्यादि निन्दास्पद सिद्धान्तों का प्रचार करना ।

साधु स्नौर आवकों के लिए देव-जगत के सम्बन्ध में तटस्थ मनोइत्ति रखना ही श्रेयस्कर है। देवतास्त्रां का स्नपलाप एवं स्नवर्णवाद करने से साधारण जनता को, जो उनकी मानने वाली होती है, व्यर्थ ही कष्ट पहुँचता है, बुद्धि भेद होता है, स्नौर साम्प्रदायिक संघर्ष भी बढ़ता है।

### श्रमग्र-सूत्र

# इहलोक और परलोक की आशातना

इहलोक ग्रौर परलोक का ग्राभिप्राय समक्त लेना ग्रावश्यक है। मनुष्य के लिए मनुष्य इह लोक है स्रोर नारक, तिर्यच तथा देव परलोक हैं। स्वजाति का पागी-वर्ग इह लोक कहा जाता है ऋौर विजातीय प्राणी-वर्ग परलोक । इहलोक स्त्रीर परलोक की स्त्रसत्य प्ररूपणा करना, पुनर्जन्म त्रादि न मानना, नरकादि चार गतियों के सिद्धान्त पर विश्वाम न रखना, इत्यादि इहलोक श्रीर परलोक की श्राशातना है।

# लोक की अशातना

लोक, संसार को कहते हैं। उसकी अशातना क्या? लोक की आशा-तना से यह श्रामित्राय है कि देवादि-सहित लोक के सम्बन्ध में मिथ्या प्ररूपणा करना, उसे ईश्वर ऋादि के द्वारा बना हुआ मानना, लोक-सम्बन्धी पौराणिक कल्पनाश्चों पर विश्वास करना; लोक की उत्पत्ति, स्थिति एवं प्रलय सम्बन्धी भ्रान्त धारणात्रों का प्रचार करना। प्राण, भूत, जीव और सत्त्रों की श्राशातना

भास, भूत त्रादि शब्दों को एकार्यंक माना गया है। सब का श्चर्य जीव है। श्चाचार्य जिनदास कहते हैं - 'एगद्दिता वा एते।' परन्त् श्राचार्य जिनदास महत्तर स्त्रौर हरिभद्र स्त्रादि ने उक्त शब्दों के कुछ विशेष ऋर्थ भी स्वीकार किए हैं। द्वीन्द्रिय ऋादि जीवों को पाण ऋोर पृथ्वी ब्रादि एकेन्द्रिय जीवों को भूत कहा जाता है। समस्त संसारी **पा**णियों के लिये जीव स्त्रीर संसारी तथा मुक्त सब स्त्रानन्तानन्त जीवों के लिए सत्त्व-शब्द का व्यवहार होता है। "प्राणिनः द्वीन्द्रियादयः"। भूतानि पृथिव्यादय''''। जीवन्ति जीवा-श्रायुः कर्मानुभवयुक्ताः

--- श्रावश्यक शिष्य-हिता टीका ।

पाए, भूत त्रादि शब्दों की व्याख्या का एक त्रारे पकार भी है, जो पायः त्राज भी सर्वभात्य रूप में प्रचलित है त्रीर त्रागम साहित्य के भाचीन टीकाकारों को भी मान्य है। द्वीन्द्रिय ग्रादि तीन विकलेन्द्रिय

सर्वे एव''''। सत्त्वाः-सांसारिकसंसारातीतमेदाः ।"

# भयादि सूत्र

२०१

जीवों को प्राण कहते हैं। वृत्तों को भून, पञ्चे निद्रय पाणियों को जीव तथा शेष सब जीवों को सत्त्व कहा गया है। "प्राणा द्वि-न्नि-चतुरिनिद्रया, भूताश्च तरवो, जीवाश्च पञ्चोन्द्रियाः, सन्त्वाश्च शेषजीवाः।"

—भाव विजय कृत उत्तराध्ययन सूत्र टीका २६।१६।

विश्व के समस्त अनन्तानन्त जीवों की आशातना का यह सूत्र बड़ा ही महत्त्वपूर्ण हैं। जैन-धर्म की करुणा का अनन्त प्रवाह केवल परिचित और स्नेही जीवों तक ही सीमित नहीं है। अपित समस्त जीवराशि से लमा माँगने का महान् आदर्श है। प्राणी निकट हों या दूर हों स्थूल हों या सूत्रम हों, जात हों या अज्ञात हों, शत्रु हों या मित्र हों किसी भी रूप में हों, उनकी अशातना एवं अवहेलना करना साधक के लिए सर्वथा निषद है।

यहाँ द्याशातना का प्रकार यह है कि द्यातमा की सत्ता ही स्वीकार न करना, पृथ्वी द्यादि वो जड़ मानना, द्यातमतत्त्व को ज्ञिक कहना, एकेन्द्रिय तथा द्वीन्द्रिय द्यादि जीवों के जीवन को तुच्छ, समझना, फलतः उन्हें पीड़ा पहुँचाना।

### काल की आशातना

साथक को समय की गति का श्रवश्य ध्यान रखना चाहिए। श्रव कैसा काल है ? क्या परिस्थिति है ? इस समय कौन-सा कार्य कर्तेच्य है श्रोर कोनसा श्रक्तंच्य ? एक बार गया हुआ। समय फिर लाट कर नहीं श्राता। समय की चृति सबसे बड़ी कृति है। इत्यादि विचार साधक जीवन के लिए बड़े ही महत्त्वपूर्ण हैं। जो लोग श्रालसी हैं, समय का महत्त्व नहीं समक्ते, 'काले कालं समायरे' के स्वर्ग सिद्धान्त पर नहीं चलते, वे साधना-पथ से श्रष्ट हुए विना नहीं रह सकते।

इसी भावना को ध्यान में रखकर काल की श्राशातना न करने का विधान किया है । काल की श्राबहेलना बहुत बड़ा पाप है। संयम जीवन की श्रानियमितता ही काल की श्राशातना है।

त्राचार्थ जिनदास त्रार हरिभद्र त्रादि का कहना है कि काल है ही

#### श्रमण-सूत्र

नहीं, काल ही विश्व का कर्ता हर्ता है, काल देव या ईश्वर है, प्रतिलेखना श्रादि के श्रमुक निश्चित काल क्यों माने गएहें ? इत्यादि विचार काल की श्राशातना है।

# श्रुत को आशातना

जैन-धर्म में श्रुत ज्ञान को भी धर्म कहा है। विना श्रुत-ज्ञान के चारित्र कैसा ? श्रुत तो साधक के लिए तीसरा नेत्र है, जिसके विना शिव बना ही नहीं जा सकता। इसीलिए त्र्याचार्य कुन्दकुन्द कहते हैं 'श्रागम-चक्ख् साहू।'

श्रुत की आशातना साधक के लिए अतीव भयावह है। जो श्रुत की अवहेलना करता है, वह साधना की अवहेलना करता है—धर्म की अवहेलना करता है। श्रुत के लिए अध्यन्त श्रद्धा रखनी चाहिए। उसके लिए किसी प्रकार की भी अवहेलना का भाव रखना घातक है।

ऋाचार्य हरिभद्र श्रुत-ऋाशातना के सम्बन्ध में कहते हैं कि 'जैन श्रुत साधारण भाषा श्राकृत में है, पता नहीं, उसका कीन निर्माता है? वह केशल कठोर चारित्र धर्म पर ही बल देता है। श्रुत के ऋध्य-यन के लिए काल मर्यादा का बन्धन क्यों है? इत्यादि विपरीत विचार ऋौर वर्तन श्रुत की ऋाशातना है।"

# श्रुत-देवता की आशातना

श्रुत-देवता कीन है ? श्रीर उसका क्या स्वरूप है ? यह प्रश्न बड़ा ही विवादास्पद है । स्थानकवामी परंपरा में श्रुत देवता का श्रर्थ किया जाता है—'श्रुतनिर्माता तीर्थं कर तथा गणधर।' वह श्रुत का मूल श्रिविद्याता है, रचिता है, श्रुतः वह उसका देवता है। श्राचार्य श्री-श्रात्मारामजी, भीयाणी हरिलाल जीवराज भाई गुजराती, जीवणलाल छगनलाल संघवी श्रादि प्रायः सभी लेखक ऐसा ही श्रर्थ करते हैं।

परन्तु श्वेताम्बर मूर्ति-पूजक परंपरा में 'श्रुत देवता' एक देवी मानी जाती है, जो श्रुत की ग्राधिष्ठात्री के रूप में उनके यहाँ प्रसिद्ध है। यह मान्यता भी काफी पुरानी है। ग्राचार्य जिनदास भी इसका उल्लेख

## भयादि-सूत्र

२०३

करते हैं-'जीए सुतमधिष्ठितं, तीए श्रासातणा । निष्य सा, श्रिकिंचिक्करी वा एवमादि ।' श्रावश्यक चूिर्ण ।

# वाचनाचार्यं की आशातना

त्र्याचार्य त्र्योर उपाध्याय की त्र्याशातना का उल्लेख पहले त्र्या चुका है। फिर यह वाचनाचार्य कौन है ? श्राचार्य श्री त्र्यात्माराम जी महाराज त्र्यादि श्राव्यापक तथा उपाध्याय श्रार्थ करते हैं। परन्तु वह टीक नहीं मालूम होता। सूत्रकार व्यर्थ ही पुनकिक नहीं कर सकते।

हाँ तो आहए, जरा विचार करें कि यह वाचनाचार्य कीन है ? किंस्वरू है ? वाचनाचार्य, उपाध्याय के नीचे श्रुतोहे हा के रूप में एक छोटा पद है । उपाध्यायश्री की आज्ञा से यह पढ़नेवाले शिष्यों को पाटरूप में केवल श्रुत का उद्देश आदि करता है। आचार्य जिनदास और हिरिमद्र यही अर्थ करते हैं। 'वायगायिश्यो नाम जो उवज्ञाय-संदिहो इद्देसादि करेति।' आवश्यक चृगिं।

#### व्यत्याम्रे डित

'वचामेलियं' का संस्कृत रूप 'व्यस्याम्ने डित' होता है। इसका ग्रर्थ हमने शब्दार्थ में, दो-तीन बार बोलना किया है। सूत्यचित्त होकर स्नवधानता से शास्त्र-पाठों को दुइराते रहना, शास्त्र की स्रवहेलना है। कुछ त्राचार्य, व्यत्यामें डित का न्रर्थ मिन्न रूप से भी करते हैं। वह स्रर्थ भी महत्त्वपूर्ण है। 'मिन्न-भिन्न सूत्रों में तथा स्थानों पर न्नाए हुए एक जैसे समानार्थंक पदों को एक साथ मिलाकर बोलना' भी व्यत्यामें डित है।

### योग-हीन

योग हीत का अर्थ मन, वचन और काव योग की चंचलता है। अथवा विना उपयोग के गढ़ना भी योग हीनता है।

श्री हरिभद्र स्नादि कुछ प्राचीन स्नाचार्य, योग का स्नर्थ उपधान-तप भी करते हैं। सूत्रों को पहते हुए किया जानेवाला एक विशेष तपश्चरण

श्रमग्र-सूत्र

उपधान कहलाता है। उसे योग भी कहते हैं। श्रतः योगोद्वहन के, विना सूत्र पहना भी योग हीनता है।

# विनय हान

विनय हीन का ऋर्थ है, सूत्रों का ऋध्ययन करते समय वाचनाचार्य श्रादि की तथा स्वयं सूत्र के प्रति श्रानादर बुद्धि रखना, उचित विनय न करना । ज्ञान विनय से ही प्राप्त होता है । विनय जिनशासन का मुल है। जहाँ विनय नहीं, वहाँ कैसा ज्ञान छोर कैसा चारित्र ?

यहाँ कुछ पाठ में व्यत्यय है। किन्हीं प्रतियों में 'विणय-हीणं, 'घोसहीगां' यह कम है। ग्राजकल प्रचलित पाट भी यही है। परन्तु हरिभद्र का क्रम इससे भिन्न है। वह 'विख्य हीखं, घोसहीखं, जोगहीखं' ऐसा कम स्चित करते हैं। स्रव रहे स्रावश्यक चूर्णिकार जिनदास मह-त्तर । उन्होंने क्रम रक्ला है-'पयहीणं, घोसहीणं, जोगहीणं, विणय-ही गं।' हमें श्री जिनदास महत्तर का कम ग्राधिक संगत प्रतीत होता है। पद हीनता त्योर घोष हीनता तो उचारण सम्बन्धी भूले हैं। योग हीनता त्र्योर विनय हीनता श्रुत के प्रति त्र्यावश्यक रूप में करने योग्य कर्तव्य की भूलें हैं। अतः इन सबका पृथक् पृथक् रूप में उल्लेख करना ही अञ्छा रहता है। पदहीनता के बाद विनय हीनता श्रीर योगहीनता, तथा उसके पश्चात् त्रान्त में घोत्र हीनता का होता, विद्वानों के लिए विचारणीय विषय है। हमारी ऋला बुद्धि में तो यह क्रमभंग ही प्रतीत होता है। क्यों न इम श्राचार्य जिनदास के क्रम को ग्रापनाने का प्रयव करें।

# घोष-होन

शास्त्र के दो शरीर माने जाते हैं शब्द शरीर ख्रीर खर्थ शरीर। शास्त्र का पढ़ने वाला जिज्ञास सर्वे प्रथम शब्द-शरीर को ही स्पर्श करता है । ब्रातः उसे उचारण के प्रति ब्राधिक लद्य देना चाहिए । स्वर के उतार चढ़ाव के साथ मनोयोगपूर्वक सूत्र पाठ पढ़ने से शीघ़ ही ऋर्य-पतीति होती है स्रोर स्नास-पास के वाताबरण में मधुर ध्विन गूँजने

# भैयादि सूत्र

204

लैंगती हैं। श्रांतः उदात्त ( कँचा स्वर ), श्रानुदात्त ( नीचा स्वर ), श्रोर स्वरित ( मध्यम स्वर ) का ध्यान न रखते हुए स्वर हीन शास्त्र-पाठ करना, घोषहीन दोष माना गया है। सुरुद्वत

'सुष्टुद्त्त' के सम्बन्ध में बहुत-सी विवादास्पद व्याख्याएँ हैं। कुछ विद्वान् 'सुद्दुद्दिन्नं हुद्दु पिडिच्छियं' को एक अतिचार मान कर ऐसा अर्थ करते हैं कि 'गुरुदेव ने अच्छी तरह अध्ययन कराया हो परन्तु मेंने दुर्विनीत भाव से बुरी तरह प्रहण किया हो तो।' यह अर्थ संगत नहीं है। ऐसा मानने से ज्ञानातिचार के चौदह भेद न रह कर तेरह भेद ही रह जायँगे, जो कि प्राचीन परंगरा से सर्वथा विरुद्ध है। अप्राण्डातना भी तैतीस से घट कर बत्तीस ही रह जायँगी, जो स्वयं आवश्यक के मूल पाठ से ही विरुद्ध है। अतः दोनौं पद, दो भिन्न अतिचारों के सूचक हैं, एक के नहीं।

पूज्य श्री द्यात्मारामजी महाराज ख्रादि ऐसा अर्थ करते हैं कि 'मूर्ख, अविनीत तथा कुपात्र शिष्य को ख्रच्छा ज्ञान दिया हो तो।' इस अर्थ में भी तर्फ है कि मूर्ख तथा अविनीत शिष्य को अच्छा ज्ञान नहीं देना तो क्या बुरा ज्ञान देना ? ज्ञान को अच्छा विशेषण लगाने की क्या ध्रावश्यकता है ? अविनीत तथा कुपात्र तो ज्ञान दान का अधिकारी पात्र ही नहीं है। रहा मूर्ख, सो उसे धीरे-धीरे ज्ञानदान के द्वारा ज्ञानी धनाना, गुरु का परम कर्तव्य है। अस्तु, यह अर्थ भी कुछ संगत प्रतीत नहीं होता।

ऋगगमोद्धारक पूज्य श्री ऋमोलक ऋषिजी महाराज का श्रार्थ तो वहुत ही आस्ति-पूर्या है। श्रापने लिखा है— विनीत को ज्ञान दे। यह वाक्य क्या ऋभिष्मात्र रखता है, हम नहीं समक सके। विनीत को ज्ञान देंना, कोई दोष तो नहीं है? कहीं भूल से 'न' तो नहीं हुउ गया है? दुट्टु पडिच्छियं का ऋर्थ ऋषिनीत को ज्ञान देना किया है। यह भी डीक नहीं; क्योंकि पडिच्छियं का ऋर्थ लेना है, देना नहीं।

#### ₹08

#### श्रमण् सूत्र

कितमें ही विद्वानों का एक छोर भ्रार्थ भी है। वह बहुत विलद्मण है। वे 'सुट्ठु दिन्नं' में 'सुट्ठुऽदिन्नं' इस प्रकार दिन्नं से पहले श्रकार का प्रश्लेप मानते हैं श्रीर श्रार्थ करते हैं कि छालस्यवश या श्रान्य किसी ईर्प्यादि के कारण से योग्य शिष्य की श्रान्छी तरह ज्ञानदान न दिया हो।' यह श्रार्थ बहुत सुन्दर मालूम देता है।

श्रव श्रन्त में एक महत्वपूर्ण श्रर्थ की चर्चा की जा रही है। इस श्रर्थ के पीछे एक प्राचीन श्रांत विद्वान् श्राचायों की परंपरा है। श्राचार्य हिरिभद्र कहते हैं—'सुष्ठु दत्तं गुरुणा दुष्टु प्रतीच्छितं कलुपान्तर'रमनेति।' इस स'चोति में दोनों पदों को मिलाकर एक श्रांतचार मानने का भ्रम होता है। इस भ्रान्ति को दूर करते हुए मलधार गच्छीय श्राचार्यहेमचन्द्र, श्रपने हरिभद्रीय श्रावश्यक टिप्पण्क में लिखते हैं 'सुष्ठु दत्तं' में सुष्ठु शब्द शोभन वाचक नहीं है, जिसका श्रर्थ श्रच्छा किया जाता है। क्योंकि श्रच्छी तरह ज्ञान देने में कोई श्रांतिचार नहीं है। श्रतः यहाँ सुष्ठु शब्द श्रांतिरेकवाचक समभक्ता चाहिए। श्राल्प श्रुतं के योग्य श्राल्पबुद्धि शिष्य को श्रिधिक श्रध्ययन करा देना, उसकी योग्यता का विचार न करना, ज्ञानातिचार है।

— ''ननु तथाष्येत।नि चतुर्देश पदानि तथा पूर्यन्ते यदा सुब्दु दत्तं दुष्टु प्रतीच्छित मिति पद्द्वयं पृथगाशातना-स्वरूपतया गरयते। नचैतद् युज्यते, सुब्दु दत्तस्य तद्रूपताऽयोगात्। निह शोभनविधिना दत्ते काचिद्रशातना संभवति ?

सत्यं, स्यादेतद् यदि शोभनत्ववाचकोऽत्र सुष्ठु शब्दः स्यात् । तच नास्ति, त्रतिरेक वाचित्वेन इष्टास्य विवित्तित्वाद् । एतद्त्र हृद्यम्-सुष्ठु = त्रतिरेकेण विवित्तिताऽल्पश्रुतयोग्यस्य पात्रस्याऽऽधिक्येन यत् श्रुतं द्त्तं तस्य मिथ्यादुष्कृतमिति विवित्तित्वाच किञ्चिदसङ्गतमिति ।"

प्रत्येक कार्य में योग्यता का ध्यान रखना आवश्यक है। साधारण आल्पबुद्धि शिष्य को मोह या आग्रह के कारण शास्त्रों की विशाल वाचना दे दी जाय तो वह सँभाल नहीं सकता। कलतः ज्ञान के शित अप्रचि

### भयादि सूत्र

203

होने के कारण वह थोड़ा सा ऋपने योष्य ज्ञानाभ्यास भी नहीं कर संकेगा। ऋतः गुरु का कर्तव्य है कि यथायोग्य थोड़ा-थोड़ा ऋध्ययनं कराए, ताकि धीरे-धीरे शिष्य की ज्ञान के प्रति ऋभिरुचि एवं जिज्ञासां बलवती होती चली जाय।

### श्रकाल में स्वाध्याय

कालिक ग्रीर उत्कालिक रूप से शास्त्रों के दो विभाग किए हैं। कालिक श्रुत वे हैं जो प्रथम ग्रान्तिम पहर में ही पढ़े जाते हैं, बीच के पहरों में नहीं। उत्कालिक वे हैं, जो चारों ही प्रहरों में पढ़ें जा सकते हैं। ग्रास्त्र, जिम शास्त्र का जो काल नहीं है उसमें उस शास्त्र का स्वाध्याय करना ज्ञानातिचार है। इसी प्रकार नियत काल में स्वाध्याय न करना भी श्रातिचार है।

ज्ञानाभ्यास के लिए काल का ध्यान रखना श्रात्यस्त श्रावश्यक है। बेमीं के की रागिनी श्राच्छी नहीं होती। यदि शास्त्राध्ययन करता हुश्रा कालादि का ध्यान न रक्खेगा तो कब तो प्रतिलेखना करेगा? कब गोच चर्या के लिए जायगा? कब गुरुजनों की सेवा का लाभ लेगा? कालातीत अध्ययन कुछ दिन ही चलेगा, फिर श्रान्त में वहाँ भी उत्साह उँडा पड़ जायगा। शिक्त से श्राधिक अयल करना भी दोष है। इसी प्रकार शिक्त के श्रानुकृल प्रयत्न न करना भी दोष है। स्वाध्याय का समय होते हुए भी श्रालस्यवश या किसी श्रान्य श्रानावश्यक कार्य में लगा रहकर जो साधक स्वाध्याय नहीं करता है, वह ज्ञान का श्रानादर करता है—श्राप्तान करता है। वह दिव्य ज्ञान-प्रकाश के लिए द्वार बन्द कर श्राजानान्धकार को निमन्त्रण देता है।

#### श्चरवाध्यायिक में स्वाध्यायित

शीप क के शब्द कुछ नवीन से प्रतीत होते हैं। परन्तु नवीनता कुछ नहीं है। स्वाध्याय को ही स्वाध्यायिक कहते हैं श्रीर श्रस्वाध्याय को श्रस्वाध्यायिक। कारण में कार्य का उपचार हो जाता हैं। श्रतः स्वाध्याय श्रीर श्रस्वाध्याय के कारणों को भी क्रमशः स्वाध्यायिक तथा २०द

#### श्रमग्रस्त्रं:

श्चरवाध्यायिक कह सकते हैं। जिस प्रकार 'पानी जीवन है'—इस वाक्य में पानी जीवन रूप कार्य का कारण है स्वयं जीवन नहीं है, फिर भी उसे कारण में कार्योपचार की दृष्टि से जीवन कहा है।

हों, तो रक्त, मांस. श्रिस्थ तथा मृत कलेवर श्रावि श्रासपास में हों तो वहाँ स्वाध्याय करना वर्जित है। श्रतः जहाँ रुधिर श्रादि श्रस्वाध्यायकर हो श्रायिक हों श्रायित श्रस्वाध्याय के कारण विद्यमान हों, फिर भी वहाँ स्वाध्याय करना, ज्ञानातिचार है। इसी अकार स्वाध्यायक में श्रायीत श्रस्वाध्याय के कारण न हों, फलतः स्वाध्याय के कारण हैं। फिर भी स्वाध्याय के कारण न हों, फलतः स्वाध्याय के कारण हैं। फिर भी स्वाध्याय न करना; यह भी ज्ञानातिचार है। श्रस्वाध्यायिक शब्द की उक्त ब्याख्या के लिए श्राचार्य हरिमद्र-कृत श्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता वृत्ति द्रष्टव्य है। "श्रा श्रस्ययममाध्ययनमाध्यायः। शोभन श्राध्यायः स्वाध्यायः। स्वाध्यायं एव स्वाध्यायिकम्। न स्वाध्यायिकमस्वाध्यायिकं, तस्कारणभिष च रुधिशद्धि कारणे कार्योपचारात् श्रास्वाध्यायिकम्

श्रास्वाध्यायिक के मूल में दो भेद हैं-श्रास्म-समुख्य श्रौर परसमुख्य । श्रपमे वर्ण से होने वाले कियादि श्रास्म-समुख्य कहलाते हैं। श्रौर पर श्रयात् दूसरों से होने वाले पर समुख्य कहे जाते हैं। श्रावश्यक निर्युक्ति में इन सब का बड़े विस्तार से वर्णन किया गया है। श्राचार्य जिनदास श्रौर हरिभद्रजी ने भी श्रापनी श्रपनी व्याख्यात्रों में इस सम्बन्ध में काफी लम्बी चर्चा की है। श्रास्वाध्यायों का वर्णन विस्तार से तो नहीं, हाँ, संचिप से हमने भी परिशिष्ट में कर दिया है। जिज्ञासु वहाँ देखकर जानकारी शप्त कर सकते हैं।

# प्रतिक्रमण का विराट रूप

पडिक्रमामि 'एगविहे असंजमे' सं लेकर 'तेत्तीसाए श्रासायणाहिं' तक के सूत्र में एक विध श्रमं यम का ही विराट रूप बतलाया गया है। यह सब श्रतिचार समूह मूलतः श्रमं यम का ही पर्याय समूह है।

१ ग्रस्वाध्याय के कारणों का न होना ही स्वाध्याय का कारण है।

#### भयादि-सूत्र

308

'पडिक्समामि एगविहे असंजमे' यह असंयम का समास प्रतिक्रमण है। श्रीर यही प्रतिक्रमण आगे 'दोहिं वंधणेहिं' आदि से लेकर तेचीसाए श्रासायणाहिं' तक क्रमशः विराट होता गया है।

क्या यह प्रतिक्रमण तेतीस बोल तक का ही है ? क्या प्रतिक्रमण का इतना ही विराटरूप है ? नहीं, यह बात नहीं है । यह तो केवल सूचनामात्र है, उपलब्ध मात्र है । मलधार-गच्छीय ग्राचार्य हैमचन्द्र के शब्दों में 'दिङ्मात्रप्रदर्शनाय' है।

हाँ, तो प्रतिक्रमण के तीन रूप हैं जवन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । 'पिडक्कमानि एगिविहे असंजमे' यह अत्यन्त संतिप्त रूप होने से जवन्य प्रतिक्रमण है। दो से लेकर तीन, चार, ''दश' शत सहस्र लच्न कोटि '' अर्थु द ' कि बहुना, संख्यात' 'तथा असंख्यात' तक मध्यम प्रतिक्रमण है। और पूर्ण अनन्त की स्थिति में उत्कृष्ट प्रतिक्रमण होता है। इस प्रकार प्रतिक्रमण के संख्यात, असंख्यात तथा अपनन्त स्थान हैं।

यह लोकालोक प्रमाण अनन्त विराट संसार है। इसमें अनन्त ही असंयमका हिंसा, असत्य, आदि हेय स्थान हैं, अनन्त ही संयमका अहिंसा, सत्य आदि उपादेय-स्थान हैं, तथा अनन्त ही जीव, पुद्गल आदि जेय-स्थान हैं। साधक को इन सबका प्रतिक्रमण करना होता है। अनन्त संयम स्थानों में से किसी भी संयम स्थान का आचरण न किया हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। अनन्त असंयम स्थानों में से विसी भी अससंयम स्थान का आचरण किया हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। अनन्त जेय स्थानों में से विसी भी जेय स्थान की सम्यक् अद्धा तथा प्रक्रपणा न की हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। सूत्रकार ने एक से लेकर तेतीस तक के बोल सूत्रतः गिना दिए हैं। आखिर एक-एक बोल गिनक्तर कहाँ तक गिनाते ? कोटि-कोटि वर्षों का जीवन समाप्त हो जाय, तब भी इन सब की गणना नहीं की जा सकती। अतः तेतीस के समान

श्रमग्-सूत्र

ही अन्य अनन्त बोल भी अर्थंतः संकल्प में रखने चाहिएं, भले हीं वे ज्ञात हों या अज्ञात हों । साधक को केवल ज्ञात का ही प्रतिक्रमण नहीं करना है, अपितु अज्ञात का भी प्रतिक्रमण करना है। तभी तो आगे के अन्तिम पाठ में कहा है 'जं संभरामि, जंच न संभरामि।' अर्थात् जो दोष स्मृति में आ रहे हैं उनका प्रतिक्रमण करता हूँ। और जो दोष इस समय स्मृति में नहीं आ रहे हैं, परन्तु हुए हैं, उन सब का भी प्रतिक्रमण करता हूँ।

यह है प्रतिक्रमण का विराट रूप । यहाँ बिन्द में सिन्ध समाना होता है, पिगड में ब्रह्मागड का दर्शन करना होता है। एक सचित्त रजकगा पर पैर त्र्या गया, त्र्यसंख्य जीवों की हिंसा हो गई। एक सर्वित्त जल-बिन्द का उपघात हो गया. असंख्य जीवों की हिंसा हो गई। कहीं भी निर्गोद का स्वर्श हुआ तो श्रनन्त जीवों की विराधना हो गई । इस प्रकार श्रासंयम स्थान श्रानन्त रूप ले लेते हैं। एक रजकरा का भी यथार्थ अद्धान न हुन्ना तो तद्गत स्त्रनन्त परमागुन्त्रों के कारण स्त्रअद्धा ने श्चनन्त रूप ले लिया । लोकालोक रूप श्चनन्त विश्व के सम्बन्ध में किसी भी प्रकार की मिथ्या प्ररूपणा हुई तो विपरीत प्ररूपणा श्रानन्त रूप ग्रहण कर लेती है। जब साधक इन सब विपरीत श्रद्धा, विपरीत श्रह्माणा एवं विपरीत त्रासेवना रूप त्रानन्त त्रासंयम स्थानों से हटकर सम्यक् श्रद्धा, सम्यक् प्ररूपणा एवं सम्यक् ऋासेवना रूप ऋनन्त संयम स्थानों में वापस लौट कर स्नाता है, तत्र क्या प्रतिक्रमण स्नानन्त रूप नहीं हो जाता है? श्रवश्य हो जाता है। तभी तो मलधारगच्छीय श्राचार्य हेमचन्द्र, श्राव-श्यक टीप्पण्क में प्रस्तुत प्रसंग को स्पष्ट करते हुए कहते हैं--- "श्रपर-स्यापि चतुस्त्रिशरादेरनंतपर्यवसानस्य प्रतिक्रमग्-स्थानस्यार्थतोऽत्र सुचितखात्।"

श्राचार्यं जिनदास महत्तर भी श्रावश्यक चूर्णां में लिखते हैं—"एवं ता सुत्तनिबंधं, श्रत्थतों तेत्तीसाश्रों चोत्तीसा भवंतीत्ति, चोत्तीसाए बुद-वयणातिसेसेहिं, प्रातीसाए सच्चवयणातिसेसेहिं, ब्रह्मीसाए उत्तरःभन

### भयादि-सूत्र

989

यणेहिं, एवं जहा समवाए जाव सतिभसयानक्खते सतगतारे परणाते । एवं संखेजनेहिं, असखेजनेहिं, अग्रांतेहिं य असंजमट्टाणेहि य संजमट्टाणेहिं य जं पडिसिद्ध-करणादिना अतियरितं तस्य मिच्छामि दुक्कडं। सठवो वि य एसो दुगादीस्रो श्रतियारगणो एकविहस्स असंजमस्स पजायसमूहो इति। एवं संवेगाद्यर्थं अग्रोगधा दुक्कडगरिहा कता।

# : २६ इ

# प्रतिज्ञा-सृङ

नमी
चउवीसाए तित्थगराणं
उसभादि-महावीरपज्जवसाणाणं ।
इसमोव निग्गंथं पावयसं.—

सच्चं, त्रगुत्तरं, केवलियं, पडिपुण्णं, नेत्राउयं, संसुद्धं, सल्लगत्तणं, सिद्धिमग्गं मुत्तिमग्गं, निज्जागमग्गं, निज्वाग्रमग्गं, त्रवितहमविसंधिं, सब्बद्दक्खप्यहीग्रमग्गं।

इत्थं ठित्रा जीवा, सिज्मंति बुज्मंति, मुच्चंति, परिनिच्वायंति सम्बद्दक्खाणमंतं करेंति ।

तं धम्मं सहहामि, पत्तित्राभि, रोएमि, फासेमि, पालेमि, त्र्राणपालेमि।

र्त धममं सद्दंतो, पत्तिश्रंतो, रोश्रंतो, फासंतो, पालंतो ' श्रग्रुपालंतो ।

१ स्राचार्य जिनदास महत्तर श्रौर श्राचार्य हरिभद्र ने 'पालेमि' स्रौर 'पालन्तो' का उल्लेख नहीं किया है।

### प्रतिज्ञा-सूत्र

तस्स धम्मस्स अन्धुद्वित्रोमि त्राराहणाए विरत्रोमि विराहगाए। असंजमं परिश्राणामि संजमं उवसंप्रजामि, **अवंभं परिश्राणामि वंभं उवसंव**ज्जामि. अकप्पं परित्राणामि कप्पं उबसंपज्जामि. अन्नार्ण परित्राणामि नार्ण उवसंपज्जामि, श्रकिरियं<sup>९</sup> परिश्राणामि किरियं उवसंपज्जामि, मिच्छत्तं परित्राणामि सम्मत्तं उवसंपज्जामि अवोहिं परिश्राणामि बोहिं उवसंपज्जामि, श्रमम्मं परिश्राणामि, मम्मं उवसंपज्जामि । जं<sup>ड</sup> संभरामि, जं च न संभरामि. जं पडिक्कमामि, जं च न पडिक्कमामि, तस्स सन्वस्स देवसियस्स ऋइआरस्स पडिक्कमामि ।

१—ग्राचार्यं जिनदास महत्तर पहले 'मिच्छत्तं परिश्राणामि सम्मत्तं उपसंपजामि' कहते हैं, श्रौर बाद में 'श्रकिरियं परिश्राणामि किरियं उवसंपजामि।'

२—म्राचार्य जिनदास की म्रावश्यक चृिर्णि में 'म्राबोहिं परिम्रा-णामि, बोहिं उवसंपजामि । म्रामग्गं परिम्राणामि मग्गं उवसंपजामि' यह म्रांस नहीं है।

र-- श्रावश्यक चूर्शि में 'जं पडिक्कमामि जं च न पडिक्कमामि' पहले है श्रीर बाद में 'जं संभरामि जं च न संभरामि' है।

श्रमगा-सूत्र

समगोऽ हं संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खाय-पावकम्मो, त्रानियाणो, दिद्विसंपन्नो, माया-मोस-विवर्जिज्ञो ।

(8)

ग्रड्ढाइज्जेसु दीद-समुदेख पन्नरसख कम्मभूमीख । जावंत के वि साह, रयहरगा-गुच्छ-पडिग्गह-धारा ॥

( २ )

पंचमहन्त्रय-धारा

**अड्ढार-सहस्स-**सीलंगवारा ।

अक्लयायारचरिता,

ते सच्चे सिरसा मणसा मत्थएण बंदामि ॥

शब्दार्थ

नमा = नमस्कार हो च उवीसाए = चौबीस तित्थगरागं = तीर्थं करों को उसमादि = ऋषभ श्रादि महावीर = महावीर पज्जवसागागां = पर्यन्तीं को इ्ग्मेव = यह ही निगांथं = निर्श्रेनथीं का पावयसां = प्रवचन सच्चं = सत्य है

श्रगुत्तरं = सर्वोत्तम है केवलियं = सर्वज्ञ-प्ररूपित ग्रथव: श्रदितीय है पडिपुरुग् = प्रतिपूर्ण है नेत्रा उयं = न्यायाव।धित है, मोच .से जाने वाला है मंसद्धं = पूर्ण शुद्ध है सल्ल = शहयों को गत्त्रगं = काटने वाला है ः

# प्रतिज्ञा-सूत्र

२१५

सिद्धि मगां \* सिद्धि का मार्ग है मुत्ति मग्गं = सुकि का माग है निजारामगां = संसार से निकलने का मार्ग है, मोच स्थान का मार्ग है निव्याग मगां = निर्वाण का मार्ग है, परम शान्ति का कारण है ग्रवितहं = तथ्य है, यथार्थ है ग्रुविसंधिं = **ग्रठयविद्युत्र है, सद**ा शाश्वत है सब्ब = सब दुक्ख = दुःखों के पहीगा = चय का मगां = मार्ग है इस्यं = इसमें ठिग्रा = स्थित हुए जीवा **⇒ जीव** 

मगां = मार्ग है ग्राणु = विशेष रूप से

इत्थं = इसमें पालंतो = पालना करता हुछ

तिग्रा = स्थित हुए तस्म = उस

जीवा = जीव धम्मस्म = धमें की

सिउमांति = सिद्ध होते हैं ग्रापाहणाए = श्राराधना में

ग्रुउमांति = सुक्र होते हैं ग्रुउमांति = विराधना से

परिनिव्वायंति=निर्वाण को प्राप्त होते हैं विरश्रोमि = निवृत्त हुआ हुँ

सब्बदुक्लाण् = सब दुःखों का ग्रुस जमां = श्रसंयम को

श्रम्तं = श्रम्त, चय परिश्राणामि = जानता हूँ

ते = दस संजम = संयम को

श्रम्तं = धमें की उवसंपाली = स्वीकार कर

सहहामि = श्रद्धा करता हूँ पत्ति श्रामि = प्रतीति करता हुँ रोएमि = रुचि करता हूँ फासेमि = स्पर्शना करता हूँ पालेमि = पालना करता हूँ ग्रमा = विशेष रूप से पालेमि = पालना करता हूँ तं = उस धम्मं = धर्म की सरहंतो=श्रदा करता हुन्ना पत्तित्रांतो = प्रतीति करता हुन्ना रोश्रंतो = रुचि करता हन्ना फास तो = स्पराना करता हुआ पालंती = पालना करता हुआ ग्राग् = विशेष रूप से पालंतो = पालना करता हुआ तस्स = उस धम्मस्स = धर्म की ग्राराहणाए = ग्राराधना में त्राब्स्टिट स्रोमि=**उपस्थित हुस्रा** हूँ विराहगाए = विराधना से श्रमं जमं = श्रमंयम को परिश्राणामि = जानता हूँ एवं त्यागता हूँ संजमः = संयम को उवस पजामि = स्वीकार करता हूँ

श्रमण-स्त

ऋवंमं = श्रव्रसचर्य को परिद्याणामि = जानता हुँ स्रौर त्यागत। हूँ

वंसं = ब्रह्मचर्यं को उत्रसं पजािम = स्वीकार करता हुँ श्रक्षपं = श्रकत्प = श्रकृत्य को परिग्राणािम = जानता हूँ, त्यागता हँ

कष्पं = कल्प = कृत्य को उवसंपञ्जामि = स्वीकार करता हूँ श्रन्नाण् = श्रज्ञान को परिश्राणामि = जानता हूँ श्रीर त्यागता हूँ

नागं = ज्ञान को
उपसंपजामि = स्वीकार करता हूँ
ग्रिकिरियं = श्रिकिया को
परिग्राग्मि = जानतो हूँ एवं
स्थागता हूँ

किरियं = किया को
उवस पजामि = स्वीकार करता हूँ
मिच्छत्तं = मिथ्यास्व को
पारेश्राणामि = जानता हूँ तथा
स्यागता हूँ

सम्मत्तं = सम्यक्त्व को उवसंपजामि = स्वीकार करता हूँ अवोहिं = अबोबि को

परिश्रामामि = जानता हूँ श्रीर त्यागता हैं बोहिं = बोधि को उवमंपजामि = स्वीकार करता हैं श्रममां = श्रमाग को परित्राणामि=जानता हैं, त्यागता हैं मगां = मार्ग को उवमंपजामि = स्वीकार करता हुँ जं = जो सं भरामि = स्मरण करता हूँ च = ग्रीर जं = जो न = नहीं संभरामि = स्मरण करता हैं जं ≔ जिसका पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हैं च = ग्रीर जं जिसका न = नहीं पडिकमामि - प्रतिक्रमण करता हूँ तस्स = **उस** मद्यस्म = सब देवसियस्स = दिवस सम्बन्धी

ग्रहवारस्स = श्रतिचार का

समगोहं = मैं श्रमण हैं

संजय : संयमी हूँ ।

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता है

### प्रतिज्ञा-सूत्र

२१७

विरय = विरत हैं पडिहय = नाश करने वाला हूँ पचक्लाय = त्याग करने वाला हैं पावकम्मो = पापकर्मी का श्रिनियाणो = निदान रहित दिद्धि = सम्यग दृष्टि से संपन्नो = युक्र हूँ माया = माया सहित मोत= मृषावाद से विविज्ञिश्रो = सर्व था रहित हैं श्रहाइ जेसु = श्रहाई दीव = दीप समृह स = समृद्रों में पन्नरसस् = पन्दरह कम्मभूमीस = कर्ष भूमियों में डावंत = जितने भी केवि = कोई साह = साधु हैं रयहरण = रजोहरण

गुच्छ = गोच्छक पडिगाह = पात्र के धारा = धारक हैं पंच : **पाँच** महब्बय = महावत के धारा = धारक हैं ग्रहरार = **ग्रहारह** सहस्स = हजार सीलंग = शीलाङ्ग के धारा = धारक हैं त्र्य∓ख्य = श्रचत-परिपूर्ण ग्रायार = श्राचार रूप चरिता = चारित्र के धारक हैं ते ≂ **उन** मन्द्रे = सबको मिरसा = शिर से मगामा = मन से मत्थएण = मस्तक से वंदामि = वन्दना करता हैं

#### भावार्थ

भगवान् ऋषभदेव से लेकर भगवान् महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थं कर देवों को नमस्कार करता हैं।

यह निर्प्रन्थ प्रवचन श्रथवा प्रावचन ही सत्य है, श्रनुत्तर = सर्वो-त्तम है, केवल=श्रद्धितीय है श्रथवा कैविलक = केवल-ज्ञानियों से प्ररूपित है, प्रतिपूर्ण = मोन्नप्रापक गुणों से परिपूर्ण है, नैयायिक-मोन्न पहुँचाने वाला है श्रथवा न्याय से श्रवाधित है, पूर्ण शुद्ध श्रथीत् सर्वथा निष्क-लंक है, राज्यकर्तन = माया श्रादि शक्यों को नष्ट करने वाला है, सिद्धि-

#### श्रमग्-सूत्र

मार्गे=पूर्ण हितार्थ रूप सिद्धि की प्राप्ति का उपाय है, मुक्लि-मार्ग=ग्रहित कर्म-बन्धन से मुक्लि का साधन है, निर्याण-मार्ग=मोच स्थान का मार्ग है, निर्वाण-मार्ग = पूर्ण शान्ति रूप निर्वाण का मार्ग है। ग्रवितथ=मिथ्यात्व रहित है, श्रविसन्धि = विच्छेद रहित श्रर्थात् सनातन नित्य है तथा पूर्वा पर विरोध रहित है, सब दुः लों का पूर्णतया चय करने का मार्ग है।

इस निर्धन्थ प्रावचन में स्थित रहने वाले अर्थात् तद्नुसार आध-रण करने वाले भट्य जीव सिद्ध होते हैं, बुद्ध = सर्वज्ञ होते हैं, सुक्र होते हैं, परिनिर्वाण = पूर्ण आत्म शान्ति को प्राप्ति करते हैं, समस्त दुःखों का सदा काल के लिए अन्त करते हैं।

मैं निर्धन्थ प्रावचनस्वरूप धर्म की श्रद्धा करता हूँ, प्रतीति करता हूँ = समिक्र स्वीकार करता हूँ, रुचि करता हूँ, स्पर्शना करता हूँ, पालना अर्थात् रज्ञा करता हूँ, विशेष रूप से पाजना करता हूँ:—

मैं प्रस्तुत जिन-धर्म की श्रद्धा करता हुन्ना, प्रतीति करता हुन्ना, रुचि करता हुन्ना, स्पर्शना = ग्राचरण करता हुन्ना, पालना = रचण् करता हुन्ना, विशेषरूपेण पुनः-पुनः पालना करता हुन्नाः —

धर्म की त्रार/धना करने में पूर्ण रूप से श्रम्युध्यित अर्थात् सन्नद हूँ, श्रीर धर्म की विराधना = खरडना से पूर्ण तथा निवृत्त होता हूँ:—

श्रसंयम को जानता श्रीर त्यागता हूँ, संयम को स्वीकार करता हूँ, श्रव्रसचर्य को जानता श्रीर त्यागता हूँ, ब्रह्मचर्य को स्वीकार करता हूँ; श्रकलप = श्रक्टलय को जानता श्रीर त्यागता हूँ, कलप = कृत्य को स्वीकार करता हूँ, श्र्व्रान को जानता श्रीर त्यागता हूँ, ज्ञान को स्वीकार करता हूँ, श्रक्रिया = नास्तिवाद को जानता तथा त्यागता हूँ, किया=सम्यग्वाद को स्वीकार करता हूँ, मिथ्यात्व=श्रसदाग्रह को जानता तथा त्यागता हूँ, सम्यक्त्व=सदाग्रह को स्वीकार करता हूँ; श्रवोधि= मिथ्यात्वकाय को जानता हूँ, एवं त्यागता हूँ, बोधि=सम्यक्त्व कार्य को

### प्रतिज्ञा-सूत्र

३१६

स्वीकार करता हूँ, श्रमार्गं = हिंसा श्रादि श्रमार्गं को जानता तथा त्यागता हूँ, मार्गं = श्रहिंसा श्रादि मार्गं को स्वीकार करता हुँ:—

[ दोष-शुद्धि ] जो दोष स्मृतिस्थ हैं—याद् हैं और जो स्मृतिस्थ नहीं हैं, जिनका प्रतिक्रमण कर चुका हूँ और जिन का प्रतिक्रमण नहीं कर पाया हूँ, उन सब दिवस-सम्बन्धी श्रतिचारों = दोषों का प्रतिक्रमण करता हूँ—

मैं श्रम ए हूँ, संयत=संयमी हूँ, विरत = साद्य व्यापारों से एवं संसार से निवृत्त हूँ, पाप कमों को प्रतिहत करने वाला हूँ एवं पाप कमों का प्रत्याख्यान—त्याग करने वाला हूँ, निदान रहित शब्य से रहित श्रर्थात् श्रासिक से रहित हूँ, दिष्ट सम्पन्न = सम्यग्दर्शन से युक हूँ, माया सहित मृतावाद = श्रसत्य का परिहार करने वाला हूँ—

ढाई द्वीप श्रीर दो समुद्र के परिमाण वाले मानव जेन्न में श्रर्थात् 'दरह कर्न भूमियों में जो भी रजोहरण, गुच्छक एव' पात्र के धारण करने वाले—

तथा पाँच महावत, अठारह हजार शील = सदाचार के अंगों के धारण करने वाले एवं अज्ञत आचार के पाल ह त्यागी साध हैं, उन सबको शिर से, मन से, मस्तक से वन्द्रना करता हूँ।

### विवेचन

यह श्रन्तिम प्रतिज्ञा का सूत्र है। प्रतिक्रमण श्रावश्यक के उपसंहार में साधक वड़ी ही उदात्त, गंभीर एवं भावनापूर्ण प्रतिज्ञा करता है। प्रतिज्ञा का एक-एक शब्द साधना को स्कृति एवं प्रगति की दिव्य उयोति से श्रालोकित करने वाला है। श्रसंयम को त्यागता हूँ श्रीर संचम को स्वीकार करता हूँ, श्रव्रह्मचर्य को त्यागता हूँ श्रीर ब्रह्मचर्य को स्वीकार करता हूँ, श्रव्रह्मचर्य को त्यागता हूँ श्रीर ज्ञान को स्वीकार करता हूँ, कुमार्ग को त्यागता हूँ श्रीर करता हूँ, इत्यादि कितनी मञ्जर एवं उत्यान के संक्रां से परिपूर्ण प्रतिज्ञा है?

जैन साधक निवृत्ति मार्ग का पथिक है। उसका मुख कैवल्य पद

श्रमण सूत्र

की खोर है एवं भीठ संसार की खोर । वासना से उसे घृणा है, अल्यन्त घणा है। उसका ऋदर्श एक मात्र उच जीवन, उच विचार और उच श्चाचार ही है। वह ग्रसंयम से संयम की श्रोर, श्रवहाचर्य से ब्रह्मचर्य की ख्रोर, खज्ञान से ज्ञान की ख्रोर, मिथ्यात्व से सम्यक्त्व की ख्रोर श्रमार्ग से मार्ग की ऋगेर गतिशील रहना चाहता है। यही कारण है कि यदि कभी भूल से कोई दोत्र हो गया हो, आत्मा संयम से असंयम की आरे भटक गया हो तो उसकी प्रतिक्रमण द्वारा शुद्धि की जाती है, पश्चाता र के द्वारा पाप कालिमा साफ की जाती है। ग्रासंयम की जरा सी भी रेखा जीवन पर नहीं रहने दी जाती । प्रतिक्रमण के द्वारा ऋ(लोचना कर लेता ही ब्रालं नहीं है, परन्तु पुनः कभी भी यह दोप नहीं किया जायगा-यह दृढ़ संकल्प भी दृहराया जाता है। प्रस्तृत ५ तिज्ञासूत्र में यही शिव संकल्य है। प्रतिक्रमण ब्रावश्यक की समाप्ति पर, साधक, फिर ब्रासंयम पथ पर कदम न रखने की अपनी धर्म घोपणा करता है।

जैन धर्म का प्रतिक्रमण अपने तक ही केन्द्रित है। वह किसी ईश्वर ऋथवा परमात्मा के ऋगि पापीं के प्रति समा याचना नहीं है। ईश्वर हमारे पापों को स्नमा कर देगा, फल स्वरूप फिर हमें कुछ भी पाप फल नहीं भोगना पड़ेगा, इस सिद्धान्त में जैनों का ऋगामर भी विश्वास नहीं है। जो लोग इस सिद्धान्त में विश्वास करते हैं, वे एक **ख्रोर** पाप करते हैं एवं दूसरी ख्रोर ईश्वर से प्रतिदिन चमा माँगते रहते हैं। उनका लदय पापों से बचना नहीं है, किन्तु पापों के फल से बचना है। जब कि जैन धर्म मुलतः पायों से बचने का ही स्रादर्श रखता है। श्चतएव वह क्रत पापों के लिए पश्चाताप कर लेना ही पर्यात नहीं सम-भता; प्रत्युत फिर कमी पात्र न होने पाएँ-इस बात की भी सावधानी रखता है।

# पर्व नमस्कार

प्रतिज्ञा करने से पहले संयम पथ के महान यात्री श्री ऋपभादि महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थंकर देवों को नमस्कार किया गया है। यह नियम

# प्रतिज्ञा सूत्र

२२१

हैं कि जैसी साधना करनी हो उसी साधना के उपासकों का स्मरण किया जाता है। युद्धशीर युद्धधीरों का तो अर्थधीर अर्थधीरों का समरण करते हैं। यह धर्म युद्ध है, अतः यहाँ धर्म धीरों का ही स्मरण किया गया है। जैन धर्म के चौधीस तीर्थकर धर्म साधना के लिए अनेकानेक भयंकर परीपह सहते रहे हैं एवं अन्त में साधक से सिद्ध पद पर पहुँच कर अजर अमर परमात्मा हो गए हैं। अतः उनका पित्र स्मरण हम साधकों के दुर्जल मन में उत्साह. बल एवं स्वाभिमान की भावना प्रदीस करने वाला है। उनकी स्मृति हमारी आत्मशुद्धि को स्थिर करने वाली है। तीर्थकर हमारे लिए अन्यकार में प्रकाश स्तंम हैं।

## भगवान् ऋषभदेव

वर्तमान कालचक में चौबीस तीर्थंकर हुए हैं, उनमें भगव न् भ्रम्पभदेव सर्व प्रथम हैं। श्रापके द्वारा ही मानव सभ्यता का श्राविर्भाव हुश्रा है। श्रापसे पहले मानव जंगलों में रहता, वन फल खाता ए अं सामाजिक जीवन से शून्य श्रकेला घूमा करता था। न उसे धर्म का पता था श्रोर न कर्म का ही। भगवान् श्रम्पभ के प्रवचन ही उसे सामा-जिक प्राणी बनाने वाले हैं, एक दूसरे के सुख दुःख की श्रम्भृति में सम्मिलित करने वाले हैं। दूसरे शब्दों में यो कहना चाहिए कि उस थुग में मानव के पास शरीर तो मानव का था, परन्तु श्रातमा मानव की न थी। मानव-श्रातमा का स्वरूप-दर्शन, सर्व प्रथम, भगवान श्रम्पभदेव ने ही कराया।

भगवान् ऋपभदेव जैन धर्म के द्यादि प्रवर्तक हैं। जो लोग जैन धर्म को सर्वथा ख्राधुनिक माने बैठे हैं, उन्हें इस द्योर लद्दय देना चाहिए। भगवान् ऋषभदेव के गुण गान वेदों द्यौर पुराणों तक में गाए गए हैं। वे मानव-संस्कृति के श्रादि उद्धारक थे, ख्रातः वे मानः मात्र के पूज्य रहे हैं। ख्राज भले ही वैदिक समाज ने, उनका वह ऋण, भुला दिया हो, परन्तु पाचीन वैदिक ऋषि उनके महान् उपकारों को څ څ څ

श्रमण-सूत्र

नहीं भूले थे; अत्राएव उन्होंने खुले हृदय से भगवान ऋपभदेव की स्त्ति गान किया है।

# श्रनवीर्ण वृषमं मन्द्रजिह्नं. बहस्पति वर्धया नव्यमर्के।

—ऋग्० मं० १ स्० १६० मं० १

श्रर्थात् मिष्टभाषी, ज्ञानी, स्तुतियोग्य श्रृष्ट्यम को पूजा-साधक मन्त्री द्वारा वर्धित करो।

> अंहोमुचं वृषमं यज्ञियानां, विराजन्तं प्रथममध्वराणाम् श्रगां न पातमश्यिना हुवे थिय, इन्द्रियेण इन्द्रियं दत्तमोजः ॥

> > --- ग्रथर्ववेद कां० १६ । ४२ । ४

श्रिर्थात् सम्पूर्ण पापों से मुक्त तथा श्राहिंसक व्रतियों के प्रथम राजा, श्रादित्यस्वरूप, श्रीऋषभदेव का मैं ऋावाहन करता हूँ । वे मुक्ते बुद्धि एवं इन्द्रियों के साथ बल प्रदान करें।

> नाभेरसावृषभ श्रास छुदेवस्तुर्— यो वै चचार समदग् जडयोगचर्याम् । यत्पारहंस्यमृषय: पदमामनन्ति. स्वस्थः प्रशान्तकरणः परिम्रक्त-संगः॥

> > ---श्रीमद्भागवत २ । ७ । १०

वेद ऋौर भागवत क्या, ऋंत्य भी वायु पुराण, पद्म पुराण ऋादि में भगवान् ऋषभदेव की स्तुति की गई है। इन प्रमाणों से जाना जाता है कि-भगवान् ऋपभदेव समस्त भारतवर्ष के एक मात्र पुज्य

### प्रतिशा स्त्री

**१**२३

दैवता रहें हैं। यह तो वैदिक साहित्य का नमूना है। जैनधर्म का साहित्य तो भगवान ऋषभदेव के गुरागान से सर्वथा श्रीत प्रीत है ही। प्रत्येक पाटक इस बात से परिस्थित है, छतः जैन ग्रन्थों से उद्धरण देकर व्यर्थ ही लेख का कलेवर क्यों बढाया जाय ?

# भगवान् महावीर

त्र्याज भगवान् महावीर को कौन नहीं जानता ? श्राज से श्रदाई हज़ार वर्ष पहले भारतवर्ष में कितना भयंकर ऋज्ञान था, कितना तीव पाखराड था, कितना धर्म के नाम पर ऋत्याचार था ? इतिहास का अत्येक विद्यार्थी उस समय के यज्ञादि में होने वाले भयंकर हिंसा काराडों से परिचित है। भगवान महावीर ने ही उस समय ऋहिंसा धर्म की दुन्दुभि बजाई थी। कितने कष्ट सहै, कितनी स्रापत्तियाँ फेलीं: किन्त भारत की काया-पलट कर ही दी । श्राध्यात्मिक क्रान्ति का सिंहनाद भारत के कोने-कोने में गूँज उटा! भगवान् महाबीर का ऋगा भारतवर्ष पर अपनन्त है, असीम है! आज हम किसी मी प्रकार से उनका ऋण श्रदानहीं कर सकसे। प्रभुकी सेवा के लिए हमारे पास क्या है? श्रीर वे हम से चाहते भी तो कुछ नहीं। उनके सेवक किंवा श्रमुयायी होने के नाते हमारा इतना ही कर्तव्य है कि हम उनके बताए हुए सदाचार के पथ पर चलें त्र्यौर श्रद्धा मिक्त के साथ मस्तक भुकाकर उनके श्रीचरणों में वन्दन करें।

भगवान् महावीर का नाम पूर्णतया अवनवर्थक है। साधक जीवन कें लिए आपके नाम से ही बड़ी भारी आध्यात्मिक प्रेरणा मिलती है। एक प्राचीन स्राचार्य भगवान् के 'बीर' नाम की ब्युतात्ति करते हुए बड़ी ही भव्य-कल्पमा करते हैं-

# विदारयति यत्कर्म. तपसा च विराजते ।

श्रमण-सूत्र

# तपोत्रीर्येण युक्तश्च, तस्माद्वीर इति स्मृतः ॥

— जो कमों का विदारण करता है, तपस्तेज के द्वारा विराजित सुशोभित होता है, तप एवं वीर्य से युक्त रहता है, वह वीर कहलाता है।

भगवान् भीर के नाम में उपर्युक्त गुणों का प्रकाश सब छोर फैला हुआ है। उनका तप, उनका तेज, उनका श्राध्यात्मिक बल, उनका त्याग श्रद्धितीय है। भगवान् के जीवन की प्रत्येक कॉकी हमारे लिए श्राध्यात्मिक प्रकाश श्रापंण करने वाली है।

# जिन शासन की महत्ता

तीर्थंकर देवों को नमस्कार करने के बाद जिन-शासन की महिमा का वर्ण न किया गया है। ऋहिंसा प्रधान जिन-शासन के लिए ये विशेषण सर्वथा युक्तियुक्त हैं। वह सत्य है, ऋदितीय है, प्रतिपूर्ण है, तर्कसंगत है, मोत का मार्ग है, दुःखों का नाश करने वाला है। धर्म का मौलिक अर्थ ही यह है कि—वह साधक को संसार के दुःख श्रार परिताप से निकाल कर उत्तम एवं श्रविचल सुख में स्थिर करें। जिस धर्म से अनन्त, श्रविनाशी श्रोर ऋच्य सुख की प्राप्ति न हो वह धर्म ही नहीं। जैनधर्म त्याग, वैराग्य एवं वासना निर्वृत्ति पर ही केन्द्रित है; ख्रतः वह एक हिंग से ख्रात्मधर्म है, श्रात्मा का अपना धर्म है। मानव जीवन की चरम सफलता त्याग में ही रही हुई है, श्रोर वह त्याग जैनधर्म की साधना के द्वारा भली भाँति प्राप्त किया जा सकता है।

ऋहए, ऋब कुछ मूल शब्द पर विचार कर लें। मूल शब्द है — 'निगांथं पावयणां।' 'पावयणां' विशेष्य है और 'निगांथं' विशेषण है। जैन साहित्य में 'निगांथं' शब्द सर्वतोविश्रुत है। 'निगांथं' का संस्कृत रूप 'निर्मां दें होता है। निर्मां दें का ऋषी है — धन, धान्य ऋदि बाह्य मन्य ऋदि मिध्यात्व, ऋविरति तथा काव, मान, मान, ऋदि ऋप्यन्तर

### मतिशा-सूत्र

२२५

अन्य अर्थात् परिग्रह से रहित पूर्ण त्यागी एवं संयमी साधु ।' 'बाह्याभ्य-न्तरप्रनथनिर्गताः साधवः ।' --आचार्य हरिभद्र ।

ं त्राचार्य हरिभद्र की उपर्युक्त व्युत्पत्ति के समान ही अन्य जैनाचार्यों में भो निर्मान्य की यही ब्युत्पत्ति की है। परन्तु जहाँ तक विचार की गति है, यह शब्द साधारण साधुत्रों के लिए उपचार से प्रयुक्त होता है, क्योंकि मुख्य रूप से वाह्याभ्यन्तर परिग्रह के त्यागी पूर्ण निर्धन्थ तो स्रारिहन्त भगवान ही होते हैं। सावारण निप्र<sup>6</sup>न्थपदवाच्य साधु हो बाह्य परिग्रह का त्यागी होता है, ऋौर आ्रान्तर परिग्रह के कुछ अंश को त्याग देता है एवं शेष त्र्यंश को त्यागने के लिए साधना करता है। यदि साधारण साधु भी क्रोधादि ब्राम्यन्तर परिग्रह का पूर्ण त्यागी हो जाय तो क्षिर वह साधक कैसा ? पूर्ण न हो जाय, कृतकृत्य न हो जाय ? निर्मन्थत्व की विशुद्ध दशा उपशान्तमोह एवं चीए मोह गुण स्थानों पर ही प्राप्त होती है, नीचे नहीं । अतएव जो राग द्वेष की गाँठ को सर्वथा अलग कर देता है, तोड़ देता है, वह तत्त्वतः निश्चयनय सिद्ध निप्रन्थ है । श्रौर जो ग्राभी त्रपूर्ण है, किन्तु नैर्शन्थ्य ग्रार्थात् निर्शन्थत्व के प्रति यात्रा कर रहा है, भविष्य में निर्मन्थत्व की पूर्ण स्थिति प्राप्त करना चाहता है, वह व्यवहारतः सम्प्रदाय-सिद्धः निप्र-त्य है । देखिए, तत्त्वार्थभाष्य ऋष्याय ६, सू० ४८ ।

र्भानग्रीन्थों=ग्रारिहंतों का प्रवचन, नैर्ग्नात्थ्य प्रावचन है । **'निर्श्नेन्थानामिटं** नैर्प्रन्थ्यं प्रावचनमिति ।'--ग्राचार्यं हरिभद्र । मूल में जो 'निगांथं' शब्द है, वह निर्मान्य-वाचक न होकर नैर्मान्य-वाचक है ! अपन रहा 'पावयरा' शब्द, उसके दो संस्कृत रूपान्तर हैं प्रवचन ऋौर प्रावचन। ऋाचार्य जिनदास प्रवचन कहते हैं श्रीर हरिभद्र प्रावचन । शब्दभेद होते हुए भी, दोनों ब्राचार्य एक ही ब्रर्थ करते हैं-- 'जिसमें जीवादि पदार्थों का तथा

१-- ग्राचार्य हरिभद्र भी सामायिकाध्ययन की ७८६ गाथा की टीका में कहते हैं — 'निर्प्र न्थानामिदं नैर्प्रन्थ्यम् - प्राहतमिति भावना ।'

श्रमण-सूत्र

शानादि रत्नत्रय की साधना का यथार्थं रूप से निरूपण किया गया है, वह सामायिक से लेकर विन्दुसार पूर्व तक का ग्रागम साहित्य।' ग्राचार्यं जिनमद्र, ग्रावश्यक चूणि में लिखते हैं—'पावयणं सामाइयादि विन्दुसारपज्ञवसाणं, जत्थ नाण-दंसणचारित्त-साहणवावारा श्रणेगधा विण्यक्ति।' ग्राचार्यं हरिभद्र लिखते हैं—'प्रकर्षेण श्रभिविधिना उच्चन्ते जीवाद्यो यस्मिन् तत्पावचनम्।'

ऊपर के वर्णन से प्रावचन श्रथवा प्रवचन का श्रर्थ 'श्रुत रूप शास्त्र' ध्वनित होता है। परन्तु हमने 'जिन शासन' श्रर्थ किया है, श्रोर जिन शासन का फलितार्थ 'जिन धर्म'। इसके लिए एक तो श्रागे की वर्णन शैली ही प्रमाण है। मोज का मार्ग ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र रूप जैन धर्म है, केवल शास्त्र तो नहीं। भगवान महावीर ने निरूपण किया है—

> नाणं च दंसणं चेव, चिरतं च तवो तहा। एस मग्गोत्ति परणत्तो, जिणेहिं वर - दंसिहिं॥

> > -- उत्तराध्ययन २८ । १ !

—ज्ञान, दर्शन, चारित्र ख्रौर तप ही मोत् का मार्ग है। ख्राचार्य उमास्वाति भी कहते हैं:—

# सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोचमार्गः।

---तत्त्वार्थं सूत्र १ । १ ।

एक स्थान पर नहीं, सैकड़ों स्थान पर इसी प्रकार ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र को मोत मार्ग कहा है। प्रस्तुत सूत्र के 'इत्थं ठिश्रा जीवा सिज्मति, बुज्मति, सुज्चंति'''' श्रादि पाठ के द्वारा भी यही सिद्ध होता है। धर्म में स्थित होने पर ही तो जीव सिद्ध बुद्ध, मुक्त होते हैं; श्रम्यथा नहीं। श्रागे चल कर 'तं धमनं सदहामि, पत्तिश्रामि' में स्पष्टतः ही धर्म

# प्रतांज्ञा-सूत्र

२२७

का उल्लेख किया है। 'तत्' शब्द भी पूर्व-परामर्शक होने के कारण पूर्व उल्लेख की ग्रोर संकेत करता है। ग्रार्थात् पूर्वोक्त-विशेषण्-विशिष्ट प्राव-चन को ही धर्म बताता है। ग्राचार्य हरिभद्र भी यहाँ ऐसा ही उल्लेख करते हैं-'य एष नैग्रेन्थ्य-प्रावचनस्रच्यो धर्म उक्तः, तं धर्म श्रद्धमहे…।'

यापनीय संघ के महान् श्राचार्य श्री श्रापराजित तो निर्मान्य का श्रार्थ ही मिध्यात्व, श्राज्ञान एवं ग्राविरति रूप प्रत्य से निर्मात होने के कारण सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान, सम्यक् चारित्र श्रादि धर्म करते हैं। श्रार जिनागम रूप धवचन का श्रामिषेय श्रार्थात् प्रतिपाद्य विषय होने से धर्म को ही प्रावचन भी कहते हैं। 'प्रावचन' शब्द को देखते हुए, उसका श्रार्थ, प्रवचन (शास्त्र) की श्रापेक्षा प्रावचन श्रार्थत् प्रवचन-प्रतिपाद्य ही भाष्य शास्त्र की दृष्टि से कुछ श्राधिक संगत प्रतीत होता है।

— "प्रथ्नित रचयन्ति दीर्घो क्विन्त संसारमिति प्रन्थाः— मिथ्याद्शेनं, मिथ्याज्ञानं, श्रसंयमः, कषायाः, श्रश्चभयोगत्रयं चेत्यमी परिणामाः । मिथ्याद्शेनान्निष्कान्तं किम् ? सम्यग् द्र्शनम् । मिथ्या-ज्ञानान्निष्कान्तं सम्यग् ज्ञानं, श्रसंयमात् कषायेभ्योऽशुभयोगत्रयाच निष्कान्तं सुचारित्रं । तेन तत्त्रयमिह निर्प्रन्थशब्देन भण्यते ।

प्राचचनं = प्रवचनस्य जिनागमस्य त्रामिधेयम् ।"

( मूलाराधना-विजयोदया १-४३ )

#### सत्य

धर्म के लिए सबसे पहला विशेषण सत्य है। सत्य ही तो धर्म हो सकता है। जो असत्य है, अविश्वसनीय है, वह धर्म नहीं. अधर्म है। जब भी कोई व्यक्ति किसी से किसी सिद्धान्त के सम्बन्ध में बात करता है तो पूछने वाला सर्व प्रथम यही पूछता है—क्या यह बात सच्च है? इस प्रश्न का उत्तर देना ही होगा। तभी कोई सिद्धान्त आगे प्रगति कर सकता है। अतएव सूत्रकार ने सर्व प्रथम इसी प्रश्न का उत्तर दिया है आगेर कहा है कि रज्ञत्रय रूप जैन धर्म सत्य है।

स्नाचार्य जिनदास सत्य की न्युत्पत्ति करते हुए कहते हैं--'जो

#### २२⊏

#### अमग् सूत्र

भव्यात्मात्रों के लिए हितकर हो तथा सद्भूत हो, वह सत्य होता है। १ 'सद्भ्यो हिसं सच्चं, सद्भूतं वा सच्चं।'

जैन धर्म वैज्ञानिक धर्म है। उसका सिद्धान्त पदार्थ विज्ञान की कसौटी पर खरा उतरता है। जड़ श्रौर चैंतन्य तत्त्व का निरूपण, जिन शासन में इस प्रकार किया गया है कि जो श्राज भी विद्वानों के लिए चमत्कार की वस्तु है। श्रिहंसाबाद, श्रुनेकान्तवाद श्रौर कम वाद श्रादि इतने ऊँचे श्रौर प्रामाणिक सिद्धान्त हैं कि श्राज तक के इतिहास में कभी मुठलाए नहीं जा सके। मुठलाए जाएँ भी कैसे? जो सिद्धान्त संत्य की मुद्द नींव पर खड़े किए गए हैं, वे त्रिकालाबाधित सत्य होते हैं, तीन काल में भी मिथ्या नहीं हो सकते। देखिए, विदेशी विद्वान् भी जैन धर्म की सत्यता श्रौर महत्ता को किस प्रकार श्रादर को दिश्च से स्वीकार करते हैं:—

पौर्वात्य दर्शनशास्त्र के सुप्रसिद्ध फांसीसी विद्वान् डाक्टर ए० गिरनाट लिखते हैं—''मनुष्यों की उन्नति के लिए जैन धर्म में चारित्र सम्बन्धी मूल्य बहुत बड़ा है। जैनधर्म एक बहुत प्रामाणिक, स्वतंत्र ग्रौर नियमरूप धर्म है।"

पूर्व श्रीर पश्चिम के दर्शन शास्त्रों के तुलनात्मक श्रभ्यासी इटालियन विद्वान् डाक्टर एल० पी० टेसीटरी भी जैनधर्म की श्रेष्ठता स्वीकार करते हैं—''जैन धर्म बहुत ही उच्च कोटि का धर्म है । इसके मुख्य तस्त्र विज्ञान शास्त्र के श्राधार पर रचे हुए हैं। यह मेरा श्रमुमान ही नहीं, बल्कि श्रमुभव मूलक पूर्ण हड़ विश्वास है कि ज्यों ज्यों पदार्थ विज्ञान उन्नति करता जायगा, त्यों त्यों जैन धर्म के सिद्धान्त सत्य सिद्ध होते जायँगे ।'

राष्ट्र-पिता महात्मा गाँधी, लोकमान्य तिलक, भारत के सर्वप्रथम भारतीय गवर्नेर जनरल चकवर्ती राजगोपालाचार्य, सरदार पटेल आदि ने भी जैन धर्म की मुक्तकंठ से प्रशंसा की है और उसके सिद्धांतों की सस्यता के लिए अपनी स्पष्ट सम्मति अकट की है। सबके लेखों की

## प्रतिज्ञा-सूत्र

355

यहाँ उद्भृत कर सकें, इतना हमें न ग्रावकाश है ग्रार न वह लेख सामग्री ही पास है।

## केवितयं

मूल में 'कैविलयं' शब्द है, जिसके संस्कृत रूपान्तर दो किए जा सकते हैं—केवल और कैविलक । केवल का अर्थ अदितीय है। सम्यग् दर्शन आदि तत्त्व अदितीय हैं, सर्वश्रेष्ठ हैं। कौन है वह सिद्धान्त, जो इनके समन्न खड़ा हो सके ? मानवजाति का हित एकमात्र इन्हीं सिद्धान्तों पर चलने में है। पवित्र विचार और पवित्र आचार ही आध्यात्मिक सुख समृद्धि एवं शान्ति का मूल मन्त्र है।

कैवलिक का अर्थ है—'केवल ज्ञानियों द्वारा प्ररूपित अर्थात् प्रति-पादित । छुद्मस्थ मनुष्य भूल कर सकता है । अर्तः उसके बताए हुए सिद्धान्तों पर पूर्ण विश्वास नहीं किया जा सकता । परन्तु जो केवल ज्ञानी हैं, सर्वज्ञ हैं, सर्वज्रष्टा हैं,—त्रिकालदर्शी है; उनका कथन किसी प्रकार भी असत्य नहीं हो सकता । इसी लिए मंगल सूत्र में कहा गया है कि— 'केविल-पन्न तो धम्मो मंगलं।' सम्यग् दर्शन आदि धर्म तत्त्व का निरूपण केवल ज्ञानियों द्वारा हुआ है; अर्तः वह पूर्ण सत्य है, त्रिकाला-चाधित हैं।

उक्त दोनां ही अथों के लिए आचार्य जिनदास कत आवश्यक चूणि का प्रामाणिक आधार है—"केवलियं-केवलं श्रद्धितीयं एतदेवैं-कंहितं, नान्यद् द्वितीयं प्रवचन मित्त । केवलिणा वा प्रणतं केविलयं।" प्रतिपूर्ण

जैनधर्म एक प्रतिपूर्ण धर्म है। सम्यग्दर्शन, सम्यग् ज्ञान श्रौर सम्यक् चारित्र ही तो जैनधर्म है। श्रौर वह श्रापने श्राप में सब श्रोर से पतिपूर्ण है, किसी प्रकार भी खिएडत नहीं है।

त्राचार्य हरिमद्र प्रतिपूर्ण का ऋर्य करते हैं — मोच् को प्राप्त कराने वाले सद्गुर्णों से पूर्ण, भरा हुआ। 'अपवर्ग-प्रापक्षेतुं णेक्ट तमिति।'

#### श्रमण-सूत्र

# नैया चिक

'नेश्राडयं' का संस्कृत रूप नैयायिक होता है। श्राचार्य हरिभद्र, नैयायिक का ऋर्थ करते हैं - 'जो नयनशील है, ले जाने वाला है, वह नैयायिक है।' सम्यग दर्शन ऋादि मोत्त में ले जाने वाले हैं, ऋतः नैयायिक कहलाते हैं। 'नयनशीलं नैयायिकं मोत्रगमकमित्यर्थः ।'

श्री भावविजयजी न्याय का ऋर्थ 'मोत्न' करते हैं। क्योंकि निश्चित श्राय = लाभ ही न्याय है. श्रीर ऐमा न्याय एक-मात्र मोन्न ही है। सायक के लिए मोन से बढ़कर श्रीर कीन सा लाभ है ? यह न्याय = मोल ही पयोजन है जिनका, वे सम्यग् दर्शन ऋगदि नैयायिक कहलाते हैं। "निश्चित श्रायी लाभी न्यायो सुक्रिरित्यर्थः, स प्रयोजनमस्येति नैय:यिकः ।"— उत्तराध्ययनवृत्ति, ग्रध्य० ४ । गा० ५ ।

श्राचार्य जिनदास नैयायिक का श्रर्थ न्यायाबाधित करते हैं। 'म्यायेन चरति नैयायिकं, न्यायात्राधितिभत्यर्थः' सम्यग् दर्शन ब्रादि जैनधर्म सर्वथा न्यायसंगत हैं । केवल ब्रागमोक्त होने से ही मान्य हैं. यह बात नहीं । यह पूर्ण तर्कीसेद्ध धर्म है । यही कारण है कि जैनधर्म तर्क से डरता नहीं है। ऋषित तर्क का स्वागत करता है। शुद्ध-बुद्धि से धर्म तत्त्वों की परीचा करनी चाहिए। परीचा की कसौटी पर, यदि धर्म सत्य है, तो वह श्रौर श्रिविक कान्तिमान ोगा. प्रकाशमान होगा। वह सत्य ही क्या, जो परीदा की ऋाग में पड़कर म्लान हो जाय? 'सत्ये नास्ति भयं क्रचित्।' सत्य को कहीं भी भय नहीं है। खरा सोना क्या कभी परीक्वा से घनराता है ? अप्रतएव जैनधर्म की परीजा के लिए. उत्तराध्ययन सूत्र के केशी गौतम-संवाद में गराधर गौतम ने स्पष्टतः कहा है- पक्षा समिक्खए धरमं।' 'तर्कशील बुद्धि ही धर्म की परख करती है।

## शल्य-कर्तन

श्रागम की भाषा में शहर का श्रर्थ है 'माया, निदान श्रीर मिध्यास्व ।'

### प्रतिज्ञा-सूत्र

२३१

चाहर के शल्य कुछ काल के लिए ही वीड़ा देते हैं, श्रिधिक से श्रिधिक वर्त-मान जीवन का संहार कर सकते हैं। परन्तु ये श्रंदर के शल्य तो बड़े ही भयंकर हैं। श्रानन्तकाल से श्रान्य श्रात्माएँ, इन शल्यों के द्वारा पीड़ित रही हैं। स्वर्ण में पहुँच कर भी इनसे मुक्ति नहीं मिली। संसार भर का विराट ऐश्वर्य एवं सुख-समृद्धि पाकर भी श्रात्मा श्रान्दर में स्वस्थ नहीं हो सकती, जब तक कि शल्य से मुक्ति न मिले। शल्यों का विस्तृत निरूपण, शल्य सूत्र में कर श्राए हें, श्रातः पाठक वहाँ देख सकते हैं।

उत शल्यों को काटने की शिक्त एकमात्र धर्म में ही है। सम्यग्द-र्शन मिथ्यात्व शल्य को काटता है, सरलता माया-शल्य को ग्रौर निर्लो-भता निदान शल्य को। ग्रतएव धर्म को शल्य-कर्तन ठीक ही कहा गया है—''कुन्तीति कर्तनं शल्यानि-मायादीनि, तेषां कर्तनं भव-निबन्धन-मायादि शल्यच्छेदकमित्यर्थः।"—ग्राचार्य हरिमद्र।

# सिद्धि मार्ग

त्राचार्य हरिभद्र सिद्धि का अर्थ 'हितार्थ-प्राप्ति' करते हैं । 'सेधनं सिद्धिः हितार्थ-प्रािक्तः ।' श्राचार्यकल्य पं॰ श्राशाधरजी मूलाराधना की टीका में 'श्रपने श्रात्म-स्वरूप की उपलब्धि को ही सिद्धि' कहते हैं । 'सिद्धिः स्वात्मोपलब्धिः ।' श्रात्मस्वरूप की प्राप्ति के श्रातिरिक्त श्रीर कोई सिद्धि नहीं है । श्रात्मस्वरूपोपलब्धि ही सबसे महान् हितार्थ है ।

मार्ग का अर्थ उपाय है। आत्मस्वरूपोपलब्धि का मार्ग = उपाय सम्यग् दश्नादि रत्नत्रय है। यदि साधक सिद्धत्व प्राप्त करना चाहता है, आत्मस्वरूप का दर्शन करना चाहता है, कमों के आवरण को हटा कर शुद्ध आत्मज्योति का प्रकाश पाना चाहता है, तो इसके लिए शुद्ध भाव से सम्यग् दर्शनादि धर्म की साधना ही एकमात्र आप्नोध उपाय है। मक्ति-मार्ग

स्राचार्य जिनदास मुक्ति का स्त्रधं निर्मुक्तता स्रार्थात् निःसंगता करते हैं। स्त्राचार्य हरिमद्र कर्मों की विच्युति को मुक्ति कहते हैं। भूकिः, स्रहि-

#### श्रमण-सूत्र

तार्थं कर्मविच्युतिः।' जब ब्रात्मा कर्म बन्धन से मुक होता है, तभी वह पूर्ण शुद्ध ब्रात्म-स्वरूप की प्राप्ति करता है। निर्याण मार्ग

श्राचार्य हरिमद्र निर्याण का श्रार्थ मोत्तपद करते हैं। उहाँ जाया जाता है वह यान होता है। निरुपम यान निर्याण कहलाता है। मोत्त ही ऐसा पद है, जो सर्व श्रेष्ठ यान = स्थान है, श्रतः वह जैन श्रागम साहित्य में निर्याणपदवाच्य भी है। "यान्ति तदिति यानं 'कृत्यलुटो बहुलं' (पा० २-३-११३) इति वचनात्कर्मणि ल्युट्। निरुपमं यानं निर्याण, ईपस्थाग्भारा यं मोत्तपदिमत्यर्थः।"

श्राचार्य जिनदास निर्याण का श्रार्थ 'संसार से निर्यमन' करते हैं। 'निर्याण संसारात्पायणं।' सम्यग् दर्शनादि धर्म ही श्रनन्तकाल से भटकते हुए भव्य जीवों को संसार से बाहर निकालते हैं। श्रतः संसार से बाहर निकलने का मार्ग होने से सम्यग् दर्शनादि धर्म निर्याण मार्ग कहलाता है।

## निर्वाण मःगं

सब कमों के च्य होने पर आतमा को जो कभी नष्ट न होने वाला आत्यन्तिक आध्यात्मिक सुख प्राप्त होता है, वह निर्वाण कहलाता है। आचार्य हरिभद्र कहते हैं — 'निर्वृति निर्वाण' – सकल कभैचयजमात्यितकं सुखमित्यर्थः।'

श्राचार्य जिनदास श्रात्म स्वास्थ्य को निर्वाण कहते हैं! श्रात्मा कम रोग से मुक्त होकर जब श्राप्ने स्वस्वरूप में स्थित होता है, पर परिण्यित से हटकर सदा के लिए स्वपरिण्यित में स्थिर होता है, तब वह स्वस्थ कहलाता है। इस श्रात्मिक स्वास्थ्य को ही निर्वाण कहते हैं।

देखिए, त्रावश्यक चूर्गि प्रतिक्रमगाध्याय—"निठ्यत्ती श्रातम-स्वास्थ्यमित्यर्थः।"

बौद्ध दर्शन में भी जैन परंपरा के समान ही निर्वाण शब्द का प्रचुर प्रयोग हुआ है। जैन दर्शन की साधना के समान बोद्ध दर्शन की

**२३३** 

साधना का भी चरम लद्य निर्वाण है। परन्तु जैन धर्म सम्मत निर्वाण श्रीर बौद्धाभिमत निर्वाण में आकाश पाताल का अन्तर है। जैन धर्म का निर्वाण उपर्यं क वर्णन के ग्राधार पर भाववाचक है, ग्रात्मा की ग्रत्यन्त शुद्ध पवित्र ग्रावस्था का सूचक है। हमारे यहाँ निवांग ग्रामाव नहीं, परन्तु निजानन्द की सर्वोत्कृष्ट भूमिका है। निर्वाणपद प्राप्त कर साधक, ऋाचार्य जिनदास के शब्दों में 'परम सहिएो भव'ति' ऋर्थात् परम सुखी हो जाते हैं, सब दुःखों से मुक्त होकर सदा एक रस स्हने वाले श्रात्मानन्द में लीन हो जाते हैं। परन्तु बौद्ध दर्शन की यह मान्यता नहीं है। वह निर्वाण को स्नमायवाचक मानता है। उसके यहाँ निर्वाण का श्चर्य है बुभ जाना । जिस प्रकार दीपक जलता जलता बुभ जाए तो वह कहाँ जाता है ? ऊपर त्राकाश में जाता है या नीचे भाम में ? पर्व को जाता है या पश्चिम को ? दिल्ला को जाता है या उत्तर को ? किस दिशा एवं विदिशा में जाता है ? आप कहेंगे-वह तो बुक गया, नष्ट हो गया। कहीं भी नहीं गया। इसी प्रकार बौद्ध दर्शन भी कहता है कि "निर्वाण का ऋर्थ द्यात्म-दीयक का बुक्त जाना, नष्ट हो जाना है। निर्वाण होने पर ग्रात्मा कहीं नहीं जाता। जाता क्या, वह रहता ही नहीं । उसकी सत्ता ही सदा के लिए नष्ट हो गयी।" उक्त कथन के प्रमाग्रस्त्रका सुत्रसिद्ध बौद्ध महाकवि स्त्रश्चचोत्र की निर्वाण-सम्बन्धी-व्याख्या देखिए । वह कहता है:--

दीषो यथा निर्दे तिमम्युपेतो,
नैवावनि गच्छति नान्तरिचम् ।
दिशं न काश्चिद् विदिशं न काश्चित्,
स्नेहच्यात् केवलमेति शान्तिम् ॥
तथा कृती निर्दे तिमम्युपेतो,
नैवावनि गच्छति नान्तरिचम् ।

#### श्रमग्-सूत्र

# दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित् , क्लेशचयात् केत्रलमेति शान्तिम्।।

( सौन्दरानन्द १६, २८−२६ )

पाठक विचार कर सकते हैं - यह क्या निर्वाण हुन्ना ? क्या न्नपनी सत्ता को समाप्त करने के लिए ही यह साधना का मार्ग है। क्या अपने संहार के लिए ही इतने विशाल उग्र तपश्चरण किए जाते हैं ? महा-कवि ऋश्ववीप के शब्दों में क्या शान्ति का यही रहस्य है ? बौद्ध धर्म का चिणिकवाद साधना की मूल भावना को स्पर्श नहीं कर सकता! साधक के मन का समाधान जैन निर्वाण के द्वारा ही हो सकता है, अपन्यत्र नहीं।

## ऋवितथ

श्चावितथ का श्चर्य सत्य है। वितथ फ्रूट को कहते हैं, जो वितथ न हो वह ऋवितथ ऋर्थात् सत्य होता है। इसीलिए ऋाचार्य हरिभद्र ने सीधा ही ऋर्य कर दिया है—'ऋवितयं = सत्यम् ।'

परन्तु पश्न है कि जब श्रावितथ का श्रार्थ भी सत्य ही है तो फिर पनकित क्यों की गयी ? सत्य का उल्लेख तो पहले भी हो चका है। प्रश्न प्रसंगोचित है। परन्तु ज़रा गंभीरता से मनन करेंगे तो प्रश्न के लिए ऋवकाश न रहेगा।

प्रथम सत्य शब्द, सत्य का विधानात्मक उल्लेख करता है। जब कि दूसरा वितथ शब्द, निषेधात्मक पद्धति से सत्य की श्रोर संकेत करता है। सत्य है, इसका अर्थ यह भी हो सकता है कि संभव है, कुछ अंश रत्य हो । परन्त जब यह कहते हैं कि वह अवितथ है. असत्य नहीं है तो त्र्यसत्य का सर्वथा परिहार हो जाता है, पूर्ण यथार्थ सत्य का स्पष्टीकरण हो जाता है। इस स्थिति में दोनों शब्दों का यदि संयुक्त ऋर्थ करें तो यह होता है कि 'जिन शासन सत्य है, श्रासत्य नहीं है।' उत्तर श्रांश के द्वारा पूर्व ऋंश का समर्थन होता है, दृदत्व होता है।

हम तो ग्राभी इतना ही समभे हैं। वास्तविक इहस्य क्या है,

२३५

यह तो केवलिगम्य है। हाँ, ग्रामी तक ग्रीर कोई समाधान हमारे देखने में नहीं स्राया है।

## श्रविसन्धि

श्रविसंधि का श्रर्थ है—सन्धि से रहित। सन्धि, बीच के श्रन्तर को कहते हैं। श्रातः फलितार्थ यह हुश्रा कि जिन शासन श्रानन्तकाल से निरन्तर श्राव्यवच्छिन चला श्रा रहा है। भरतादि चेत्र में, किसी काल विशेष में नहीं भी होता है, परन्तु महा विदेह च्रीत्र में तो सदा सर्वदा श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को जाय! जिन धर्म, निज धर्म है—श्रात्मा का धर्म है। श्रातः वह तीन काल श्रोर तीन लोक में कहीं न कहीं सदा सर्वदा मिलेगा ही। जैनधर्म ने देवलोक में भी सम्यक्त्व का होना स्वीकार किया है श्रीर नरक में भी। पश्रु-पन्ती तथा पृथ्वी, जल श्रादि में भी सम्यग् दर्शन का प्रकाश मिल जाता है। श्रादः किसी चेत्रविशेष एवं काल विशेष में जैनधर्म के न होने का जो उल्लेख किया है, वह चारित्ररूप धर्म का है, सम्यक्त्व धर्म का नहीं। सम्यक्त्व धर्म तो प्रायः सर्वत्र ही श्राव्यवच्छिन्न रहता है। हाँ चारित्र धर्म की श्राव्यवच्छिन्नता भी महाविदेह की दृष्टि से सिद्ध हो जाती है।

# सर्वे दुःख प्रहीण-मार्ग

धर्म का श्रन्तिम विशेषण सर्वदुःख प्रहीणमार्ग है। उक्त विशेषण में धर्म की महिमा का विराट सागर छुपा हुआ। है। संसार का प्रत्येक शाणी दुःख से व्याकुल है, क्लेश से संतत है। वह श्रपने लिए सुख चाहता है, श्रानन्द चाहता है। श्रानन्द भी वह, जो कभी दुःख से संभिन्न = स्पृष्ट न हो। दुःखासंभिन्नत्व ही सुख की विशेषता है। परन्तु संसार का कोई भी ऐसा सुख नहीं है, जो दुःख से श्रसंभिन्न हो। यहाँ सुख से पहले दुःख है, सुख के बाद दुःख है, श्रीर सुख की विद्यमानता में भी दुःख है। एक दुःख का श्रन्त होता नहीं है श्रीर

### श्रमण-सूत्र

दूसरा दुःख सामने ग्रा उपस्थित होता है। एक इच्छा की पूर्ति होती नहीं है, श्रोर दूसरी श्रनेक इच्छाएँ मन में उछल कृद मचाने लगती हैं। सांतारिक सुख इच्छा की पूर्ति में होता है, श्रौर सबकी सब इंच्छाएँ पूर्ण कहाँ होती हैं ? अतः संसार में एक-दो इच्छाओं की पूर्ति के सुख की श्रपेचा श्रनेकानेक इच्छाश्रों की श्रपृति का दुःख ही अधिक होता है। दुःखों का सर्वथा अभाव तो तब हो, जब कोई इच्छा ही मन में न हो। स्रोर यह इच्छात्रों का सर्वथा स्रमाय, फलतः दुःखीं का सर्वथा ऋभाव मोक्तमें ही हो सकता है, अन्यत्र नहीं । श्रौर वह मोज्ञ, सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रयरूप धर्म की साधना से ही प्राप्त हो सकता है । इसीलिए त्राचार्य हरिभद्र लिखते हैं-"सर्व दुःख प्रहीणमार्ग -सर्व -दुःख प्रहीगो मोचस्तत्कारग्रामित्यर्थः।"

# रंस उम्मंति

धर्म की ऋ।राधना करने वाले ही सिद्ध होते हैं। सिद्धि है भी क्या वस्तु ? स्त्राराधना स्त्रर्थात् साधना की पूर्णाहुति का नाम ही सिद्धि है। जैन धर्म में आत्मा के अप्रनन्त गुणों का पूर्ण विकास हो जाना ही सिद्धत्व माना गया है। 'सिज्मति-सिद्धा भवन्ति, परिनिष्टितार्था भवन्ति।' — ग्राचार्य जिनदास महत्तर।

जैन धर्म में मोत्तके लिए सिद्ध शब्द का प्रयोग ग्रात्यन्त युक्ति-संगत किया है। बौद्ध दार्शनिक, जहाँ मोज्ञका ऋर्य दीन निर्वाण के समान सर्वथा श्रभावात्मक स्थिति करते हैं, वहाँ जैन धर्म सि**द्ध** शब्द के द्वारा श्रनन्त-श्रनन्त श्रात्मगुर्णो की प्राप्ति को मोच्न कहता है। हमारे यहाँ सि**ड** का अर्थ ही पूर्ण है। अतः अनात्मवादी बौद्ध दर्शन की मुक्ति का यह सिद्ध शब्द परिहार करता है, ऋौर उन दार्श निकों की मुक्ति का भी परिहार करता है, जो ऋपूर्ण दशा में ही मोच्च होना स्वीकार करते हैं। ईश्वर या अन्य किसी महा शक्ति के द्वारा अपूर्ण व्यक्तियों को मोच देने की कथाएँ वैदिक पुराणों में बाहुल्येन वर्णित हैं । परन्तु जैन धर्म इन बातों पर विश्वास नहीं करता । वह तो स्रपूर्ण स्रवस्था को संसार ही कहता है.

### प्रतिशा सूत्र

२३७

मोत् नहीं । जब तक ज्ञान अनन्त न हो, दर्शन अनन्त न हो, चारित्र अनन्त न हो, वीर्य अनन्त न हो, सस्य अनन्त न हो, करणा अनन्त न हो, किं बहुना, पत्येक गुण अनन्त न हो, तब तक मोत् होना स्वीकार नहीं करता । अनन्त आत्म-गुणों के विकास की पूर्ति अनन्तता में ही है, पहले नहीं । और यह पूण ता अपनी साधना के द्वारा ही प्राप्त होती है । किसी की कृपा से नहीं । अतः 'इत्यं ठिआ जीवा सिष्मिति' सर्वथा युक्त ही कहा है। युष्मिति

'सिड्फ ति' के बाद 'बुड्फ ति' कहा है। बुड़फ ति का द्रार्थ बुढ होता है, पूर्ण ज्ञानी होता है। प्रश्न है कि बुद्धत्व तो सिद्ध होने से पहले ही प्राप्त हो जाता है। श्राध्यात्मिक विकास कमस्वरूप चौदह गुण स्थानों में; श्रानन्तज्ञान, श्रानन्त दर्शन श्रादि गुण तेरहवें गुण स्थान में ही प्राप्त हो जाते हैं, श्रीर मोत्न, चौदहवें गुण स्थान के बाद होती है। श्रातः 'सिड्फ ति' के बाद 'बुड़फ ति' कहने का क्या श्रार्थ है? विकासकम के श्रानुसार तो बुड़फ ति का प्रयोग सिड़फ ति से पहले होना चाहिए था।

यह सत्य है कि केवल ज्ञान तेरहवें गुणस्थान में प्राप्त हो जाता है, श्रातः विकास कम के श्रमुसार बुढ़ त्व का नम्बर पहला है। श्रीर सिद्धत्व का दूसरा। परन्तु यहाँ सिद्धत्व के बाद जो बुद्धत्व कहा है उसका श्राभि-प्रायः यह है कि सिद्ध हो जाने के बाद भी बुद्धत्व बना रहता है, नष्ट नहीं होता है।

वैशेषिक दर्शन की मान्यता है कि मोद्य में श्राहमा का श्रास्तत्व तो रहता है, किन्तु ज्ञान का सर्वथा श्रमाय हो जाता है। ज्ञान श्राहमा का एक विशेष गुण है। श्रीर मुक्त श्रवस्था में कोई भी विशेष गुण रहता नहीं है, नष्ट हो जाता है। श्रातः मोद्य में जब श्राहमा चैतन्य भी नहीं रहता तब उसके श्रमन्त ज्ञानी बुद्ध होने का तो कुछ प्रश्न ही नहीं।

यह सिद्धान्त है वैशेषिक दर्शनकार महर्षि करणाद का । जैनदर्शन इसका सर्वथा विरोधी दर्शन है। जैनधर्म कहता है—"यह भी क्या

#### श्रमण-सूत्र

मत् ? यह तो आतमा का सर्वथा वर्बाद हो जाना हुआ! सर्वथा होने-हीन जड़ पत्थर के रूप में हो जाना, कौन से महत्त्व की वात है ? इससे तो संसार ही अच्छा, जहाँ थोड़ा बहुत मान तो बना रहता है। अस्तु, आतमा अनन्त जानी होने पर ही निजानन्द की अनुभूति कर सकता है। बुद्धत्व के बिना सिद्धत्व का कुछ मूल्य ही नहीं रहता। अतः सिद्ध हो जाने के बाद भी बुद्धत्व का रहना अत्यन्त आवश्यक है। जान, आत्मा का निजगुण है, भला वह नए कैसे हो सकता है? जानस्वरूप ही तो आत्मा है, अतः जब ज्ञान नहीं तो आत्मा का ही क्यां अस्तित्व ? हाँ, मोज में भी सिद्ध भगवान् सदाकाल अपने अनन्त ज्ञान प्रकाश से जगमगाते रहते हैं, वहाँ एक ज्ला के लिए भी कभी अज्ञान अन्धकार प्रवेश नहीं पा सकता।

श्रव उस प्रश्न का समाधान हो जाता है कि सिद्धत्व से पहले होने वाले बुद्धत्व को पहले न कहकर बाद में क्यों कहा ? बुद्धत्व को बाद में इसलिए कहा कि कहीं वैशेपिकदर्शन की धारणा के श्रनुसार जिज्ञासुश्रों को यह भ्रम न हो जाय कि 'सिद्ध होने से पहले तो बुद्धत्व भले हो, परन्तु सिद्ध होने के बाद बुद्धत्व रहता है या नहीं ?' अब पहले सिद्ध श्रोर धाद में बुद्ध कहने से यह स्पष्ट हो जाता है कि सिद्ध होने के बाद भी श्रात्मा पहले के समान ही बुद्ध बना रहता है, सिद्धत्व की प्राप्ति होने पर बुद्धत्व नष्ट नहीं होता।

# मुच्चंति

'मुच्चंति' का ऋर्थं कमों से मुक्त होना है। जब तक एक भी कम परमासु द्यातमा से सम्बन्धित रहता है, तब तक मोच्च नहीं हो सकती। जैनदर्शन में 'क्टरस्नकर्म कथो मोचः' ही मोच्च का स्वरूप है। मोच्च में न ज्ञानावरसादि कर्म रहते हैं ऋौर न कर्म के कारस राग-द्वेप ऋादि। छ्र्यात् किसी भी प्रकार का ऋौद्यिक भाव मोच्च में नहीं रहता।

द्याप प्रश्न करें में कि सब कमों का च्चय होने पर ही तो सिद्धत्व भाव

२३६

शाप्त होता है. मोच्च होती है। फिर यह 'मुच्चंति' के रूप में कमों से मुिक्त होने का स्वतंत्र उल्लेख क्यों किया गया ?

समाधान है कि कुछ दार्शनिक मोच अवस्था में भी कर्म की सत्ता मानते हैं। उनके विचार में मोच का अर्थ कर्मों से मुक्ति नहीं, अपितु कृत कर्मों के फल को भोगना मुक्ति है। जब तक शुभ कर्मों का सुख रूप फल का भोग पूर्ण नहीं होता, तबतक आत्मा मोच में रहता है। और ज्यों ही फल-भोग पूर्ण हुआ त्यों ही फिर संसार में लौट आता है।

जैन दर्शन का कहना है कि यह तो संसारस्थ स्वर्ग का रूपक है, मोज्ञ का नहीं। मोज्ञ का ग्रथं छूट जाना है। यदि मोज्ञ में भी कर्म श्रार कर्म फल रहे तो फिर छूटा क्या? मुक्त क्या हुआ ? संसार और मोज्ञ में कुछ अन्तर ही न रहा ? मोज्ञ भी कहना और वहाँ कर्म भी मानवा, यह तो वदतोच्याघात है। जिस प्रकार 'में गूँगा हूँ, बोलूँ कैसे ?' यह कहना अपने आप में असत्य है, उसी प्रकार मोज्ञ में भी कर्म वन्धन रहता है, यह कथन भी अपने आप में आन्त एवं असत्य है। मोज्ञ में यदि शुभ कमों का अस्तित्व माना जाय तो वह कर्म जन्य सुख दुःखास भिज्ञ नहीं हो सकेगा। और यदि मोज्ञ में सुख के साथ दुःखास भिज्ञ नहीं हो सकेगा। और यदि मोज्ञ में सुख के साथ दुःखा में रहा तो फिर वह मोज्ञ ही क्या और मोज्ञ का सुख ही क्या? कर्म होंगे तो कर्मों से होने वाले जन्म, जरा, मरण् भी होंगे ? इस प्रकार एक क्या, अनेकानेक दुःखों की परमारा चल पड़ती है। अतः जैन धर्म का यह सिद्धान्त सर्वथा सत्य है कि सिद्ध होने पर आत्मा सब प्रकार के शुभाशुभ कर्मों से सदा के लिए मुक्त हो जाता है। सिद्धत्व का अर्थ ही मुक्तल्व है।

### परिनिव्वायंति

यह पहले कहा जा चुका है कि जैन दर्शन का निर्वाण बौद्ध निर्वाण के समान अभावात्मक नहीं है। यहाँ आत्मा की सत्ता के नष्ट होने पर हु: लों का नाश नहीं माना है। बौद्ध दर्शन रोगी का अस्तित्व समाप्त होने पर कहता है कि देखा, रोग नहीं रहा। परन्तु जैन दर्शन रोगी का रोग

#### श्रमग्-सूत्र

नष्ट करता है, स्वयं रोगी को नहीं। रोग के साथ यदि रोगी भी समाप्त हो गया तो रोगी के लिए क्या छानन्द ? कर्म एक रोग है, छतः उसे नष्ट करना चाहिए। स्वयं छात्मा का नष्ट होना मानना, कहाँ का दर्शन है?

वैशेषिक दर्शन भ्रात्मा का भ्रास्तित्व तो स्वीकार करता है, परन्तु वह मोच्च में सुख का होना नहीं मानता। वैशेषिक दर्शन कहता है कि भोच्च होने पर भ्रात्मा में न ज्ञान होता है, न सुख होता है, न दुःख होता है। 'नवानामात्म-विशेषगुणानासुच्छेदो मोचः।'

जैन दर्शन मोल में दु:लाभाव तो मानता है, परन्तु मुखाभाव नहीं मानता । सुल तो मोल में सकीम से श्रासीम हो जाता है—ग्रानन्त हो जाता है। हाँ पुद्गल सम्बन्धी कर्म जन्य सांसारिक सुल वहाँ नहीं होता; परन्तु श्रास्मसापेल ग्रान्त्त श्राध्यात्मिक सुल का ग्रामाव तो किसी प्रकार भी घटित नहीं होता। वह तो मोल का वैशिष्टय है, महत्त्व हैं। 'परिनिक्वायंति' के द्वारा यही स्पष्टीकरण किया गया है कि जैन धर्म का निर्वाण न ग्रात्मा का बुंभ जाना है ग्रोर न केवल दु:लाभाव का होना है। वह तो ग्रान्त सुल स्वरूप है । ग्रोर वह सुल भी, वह सुल है, जो कभी दु:ल से संपृक्त नहीं होता। ग्राचार्य जिनदास परिनिच्वायंति की व्याख्या करते हुए कहते हैं 'परिनिच्वुया भवन्ति, परमसुहिणो भवंतीत्यर्थः।'

# सञ्बद्धक्खाग्रमंतं करेंति

मोत्त की विशेषतात्रों को बताते हुए सबके ब्रन्त में कहा गया है कि 'वर्माराधक साधक मोत्त प्रात कर शारीरिक तथा मानसिक सब प्रकार के दुःखों का ब्रन्त कर देता है। ब्राचार्य जिनदास कहते हैं, 'सब्वेसिं सारीर-माणसाणं दुक्खाणं अंतकरा भवन्ति, वोच्छिएण-सब्बद्धक्या भवन्ति।'

प्रस्तुत विशेषण का सारांश पहले के विशेषणों में भी ह्या चुका है। यहाँ स्वतंत्र रूप में इसका उल्लेख, सामान्यतः मोत्तस्वरूप का दिग्दर्शन कराने के लिए है। दर्शन शास्त्र में मोत्त का स्वरूप सामान्यतः सब दुःखों का प्रहाण ह्यर्थात् ह्यास्वन्तिक नाश ही बताया गया है।

588

उक्त विशेषण का एक और भी श्रमिप्राय हो सकता है। वह यह कि सांख्य दर्शन त्रादि कुछ दर्शन श्रात्मा का सर्वथा बन्धनरहित होना मानते हैं। उनके यहाँ न कभी खातना को कर्म बन्ध होता है खोर न तत्फलस्वरूप दुःख ग्रादि ही। दुःख न्नादि सब प्रकृति के धर्म हैं, पुरुष श्रर्थात् श्रात्मा के नहीं । जैन दर्शन इस मान्यता का विरोध करता है। यह कहता है कि कर्म बन्ध श्रात्मा को होता है, प्रकृति को नहीं। प्रकृति तो जड़ है, उसको बन्ध क्या श्रीर मीत क्या? यदि कर्म श्रीर तजन्य दुःख ग्रादि ग्रान्मा को लगते ही नहीं हैं तो फिर यह संसार की स्थिति किस बात पर है ? ख्रात्माएँ दुःख से हैरान क्यों हैं ? ब्रातः कर्म त्रार उसका फल जब तक त्रात्मा से लगा रहता है, तब तक संसार है। स्रोर ज्यों ही कर्म तथा तजन्य दुःखादि का स्नन्त हुस्रा, स्रात्मा मोज प्राप्त कर लेती है, मुक्त हो जाती है। जैन साहित्य में दुःख शब्द स्वयं दुःख के लिए भी त्राता है, ब्रार शुभाश्चम कर्मों के लिए भी । इसके लिए भगवती सूत्र देखना चाहिए। ग्रतः 'सठव दुक्खाणमंतं करेंति' का जहाँ यह ऋर्थ होता है कि 'सब दुःखों का ऋन्त करता है', वहाँ यह ऋर्थ भी होता है कि 'सब शुभाशुभ कमों का अन्त करता है।' जब कर्म ही न रहे तो फिर सांसारक मुख, दुःख, जन्म, मरण स्त्रादि का द्वन्द्व कैसे रह सकता है ? जब बीज ही नहीं तो दृद्ध कैसा ? जब मूल ही नहीं तो शाखा-२शाखा कैसी ? मोज, स्रात्मा की वह निर्द्ध स्त्रवस्था है. जिसकी अपमा विश्व की किसी वस्त्र से नहीं दी जा सकती।

श्रीति श्रीर रुचि

धर्म के लिए अपनी हादि के श्रद्धा अभिन्यक्त करते हुए साधक ने कहा है कि 'में धर्म की श्रद्धा करता हूँ, श्रीत करता हूँ, श्रीर रुचि करता हूँ। यह प्रश्न अपना समाधान चाहता है।

समाधान यह है कि ऊतर से कोई स्नान्तर नहीं मालूम देता, परन्तु स्नान्तरंग में विशेष स्नान्तर **है। प्री**ति का स्नार्थ प्रेम भरा स्नाकर्णण

### श्रमण-सूत्र

है और रुचि का अर्थ है अभिरुचि अर्थात् उत्सुकता। आचार्य जिनदास के शब्दों में कहें तो रुचि के लिए 'अभिलापातिरेकेण आसेवनाभि-मुखता' कह सकते हैं।

ैएक मनुष्य को दिध आदि वस्तु प्रिय तो होती है, परन्तु कभी किसी विशेष ज्वरादि स्थिति में रुचिकर नहीं होती । त्रातः सामान्य प्रेमा-कर्पण को प्रीति कहते हैं. श्रीर विशेष प्रेमाकर्पण को श्रमिस्चि। श्चरतु, साधक कहता है 'मैं धर्म की श्रद्धा करता हूँ l' श्रद्धा ऊपर मन हूँ।' श्रीति होते हुए भी कभी विशेष स्थिति में रुचि नहीं रहती, ऋतः कहता है कि 'मैं धर्म के प्रति सदाकाल रुचि रखता हूँ।' कितने ही संकट हों, ब्रापित्तयाँ हों, परन्त सच्चे सायक की धर्म के पित कमी-भी श्रहिच नहीं होती। वह जितना ही धर्माराधन करता है, उतनी ही उस श्रोर रुचि बढती जाती है। धर्माराधन के मार्ग में न सुख बाधक बन सकता है और न दुःख ! दिन रात ऋविराम गति से हृदय में अद्धा, प्रीति ख्रौर रुचि की ज्योति प्रदीत करता हुद्या, साधक, ख्राने धर्म पथ पर अग्रसर होता रहता है। बीच मञ्जिल में कहीं ठहरना, उसका काम नहीं है। उसकी ऋगँखें यात्रा के ऋन्तिम लच्य पर लगी रहती हैं। वह वहाँ पहुँच कर ही विश्राम लेगा. पहले नहीं। यह है साधक के मन की ऋमर श्रद्धाज्योति, जो कभी बुक्तती नहीं।

# फासेमि, पालेमि, ऋसुपालेमि

जैनधर्म केवल श्रद्धा, प्रीति श्रौर रुचि पर ही शान्त नहीं होता। उसका वास्तविक लीलान्नेत्र कर्तव्य भूमि है। वह कहनी के साथ करनी की रागनी भी गाता है। विश्वास के साथ तदनुकूल श्राचरण भी होना चाहिए। मन, वाणी श्रोर शरीर की एकता ही साधना का प्राण है।

१— 'प्रीतो रुचिश्च भिन्ने एव, यतः क्वचिद् दृश्यादी प्रीतिसद्-भावेऽपि न सर्वदा रुचिः।'—श्राचार्यं हरिमद्र।

२४३

यहीं कारण है कि साधक श्रद्धा, प्रीति श्रीर रुचि से श्रागे बढ़कर कहता है—"मैं धर्म का स्पर्श करता हूँ, उसे श्राचरण के रूप में स्वीकार करता हूँ।" "केवल स्पर्श ही नहीं, मैं प्रत्येक स्थिति में धर्म का पालन करता हूँ—स्वीकृत श्राचार की रज्ञा करता हूँ।" "एक दो चार ही पालन करता हूँ, यह बात नहीं। मैं धर्म का नित्य निरन्तर पालन करता हूँ, बार-बार पालन करता हूँ, जीवन के हर चण में पालन करता हूँ।"

श्राचार्य जिनदास 'श्रागुगलेमि' का एक श्रोर श्रार्थ भी करते हैं कि 'पूर्वकाल के सत्पुरुषों द्वारा पालित धर्म का मैं भी उसी प्रकार श्रानुपालन करता हूँ।" इस श्रार्थ में परम्परा के श्रानुसार चलने के लिए पूर्ण दृइता श्राभिज्यक्त होती है। 'श्राहवा पुठव पुश्सिद्धिं पालितं श्राहं पि श्रागुलेमिति।'—श्रावश्यक चूर्णि

# अब्भुद्विश्रोमि <sup>१</sup>

यह उपर्युक्त शब्द कितना महत्व-पूर्ण है! सायक प्रतिशा करता है कि "मैं धर्म की श्रद्धा, प्रीति, स्पर्शना, पालना तथा श्रानुपालना करता हुत्रा धर्म की श्राराधना में पूर्ण रूप से श्राम्युत्थित होता हूँ श्रीर धर्म की विराधना से निवृत्त होता हूँ।" वाणी में कितना गंभीर, श्राटल, श्राचल स्वर गूँ ज रहा है! एक-एक श्राचर में धर्माराधन के लिए श्रासंड सत्साहस की ज्वालाएँ जग रही हैं! 'श्राम्युत्थिोऽस्मि, सन्नद्धोऽस्मि' यह कितना साहस भरा प्रण है!

क्या आप धर्म के प्रति श्रद्धा रखते हैं ? क्या आपकी धर्म के प्रति ग्रिमिर्सिच है ? क्या आप धर्म का पालन करना चाहते हैं ? यदि हाँ, तो फिर निष्किय क्यों बैठते हैं ? कर्तव्य के चेत्र में चुप बैठना, आलसी चन कर पड़े रहना, पाप है । कोई भी साधक निष्क्रिय रह कर जीवन का

१ प्रस्तुत पाठ को 'त्र्यव्सुद्वित्र्योमि' से एउड़े होकर पढ़ने की परम्परा . भो है !

### श्रमगा-सूत्र

उत्थान नहीं कर सकता । स्रातः प्रत्येक साधक को यह स्रामर घोषणा करनी ही होगी कि 'ग्रब्सुडिग्रोमि'-- 'मैं धर्माराधन के त्तेत्र में दृढता के साथ खड़ा होता हूँ।

जैनागमरताकर पूज्य श्रीयातमारामजी महाराज अपने स्रावश्यक सूत्र में 'सदहंतो, पत्तिस्रंतो, रोस्रंतो' ऋादि की व्याख्या करते हुए लिखते हैं कि "उत्त धर्म की ग्रन्य को श्रद्धा करवाता हूँ, प्रतीति करवाता हूँ, रुचि देख सकता है कि क्या यह अर्थ ठाक है ? यहाँ दूसरों को धर्म की श्रद्धा द्यादि कराने का प्रसंग ही क्या है ? किसी भी प्राचीन द्याचार्थ ने यह श्रर्थं नहीं लिखा है। मालूम होता है यहाँ श्राचार्यं जी को प्रेरणार्थक एयन्त प्रयोग की भ्रान्ति हो गई है! परन्तु वह है नहीं। यहाँ तो स्वयं श्रद्धा त्रादि करते रहने से तात्वर्य है, दूसरों को कराने से नहीं।

# ज-परिजा और प्रत्याख्यान-परिज्ञा

श्रागम-साहित्य में दो पकार की परिज्ञान्त्रों का उल्लेख श्राता है-एक जन्परिज्ञा तो दूसरी प्रत्याख्यान परिज्ञा। जन्परिज्ञा वा ऋर्थ, हेय श्राचरण को स्वरूपतः जानना है श्रीर प्रत्याख्यान-परिज्ञा का श्रर्थ, उसका प्रत्याख्यान करना है—उसको छोड़ना है। ग्रसंयम=प्राणाति-पात आदि, अब्रह्मचर्य = मैथुन हत्ति, अक्ला = श्रकुत्य, अज्ञान = मिथ्याज्ञान, ग्राकिया = ग्रासिकया, मिथ्यात्व = ग्रातत्त्वार्थं श्रद्धान इत्यादि त्रात्म-विरोधी प्रतिकृत त्राचरण को त्याग कर संयम, ब्रह्मचर्य, कृत्य, सम्यग्ज्ञान, सिक्तिया, सम्यग्दर्शन द्यादि को स्वीकार करते हुए यह आवश्यक है कि पहले असंयम आदि का स्वरूप-परिज्ञान किया जाय। जब तक यह ही नहीं पता चलेगा कि असंयम आदि क्या हैं? उनका क्या स्वरूप है ? उनके होने से साधक की क्या हानि है ? उन्हें त्यागने में क्या लाभ है ? तब तक उन्हें त्यागा कैसे जायगा ? विवेक-पूर्वक किया हुआ। प्रत्याख्यान ही सुपत्याख्यान होता है। केवल ग्रन्ध-परम्परा से शत्यभावेन पत्या यान कर लेते की तो शास्त्रकार कुपत्था-

२४५

रथान कहते हैं। श्रतः प्रत्या व्यान-परिजा से पहले ज-परिजा श्रत्यन्त श्रावश्यक है। श्रजानी साधक कुछ भी हिताहित नहीं जान सकता। 'श्रकाणी किं काही ? किंवा नाही सेयपावगं।'

अतएव 'असंजमं परिश्राणामि संजमं उनमंपजामि' इत्यादि स्त्र-पाट में जो 'परिश्राणामि' किया है, उसका आर्थ न केवल जानना है और न केवल छोड़ना । प्रत्युत समिमिलित अर्थ है, 'जानकर छोड़ना ।' इसी विचार को ध्यान में एव हमने भावार्थ में लिखा है कि 'असंयम को जानता हूँ और त्यागता हूँ' इत्यादि । आचार्य जिनदास भी यही कहते हैं—'परियाणामिति ज्ञपरिण्णया जाणामि, पचक्खाणपरिण्णया पचक्खामि ।' आचार्य हरिभद्र भी 'पडिजाणामि' पाट स्वीकार करके 'प्रति-जानामि' संस्कृत रूप बनाते हैं और उसका आर्थ करते हैं—'ज्ञ-परिज्ञा विज्ञाय प्रध्याख्यान-परिज्ञा प्रस्था ज्यामीत्यर्थः ।' अद्धे य पूज्यश्री आस्मासमजी महाराज ने भी दोनों ही परिजाओं का उल्लेख किया है, जो परम्परासिद्ध एवं तर्कमंगत है। परन्तु अद्धे य पूज्यश्री अमोलक अप्रुपिजी केवल 'त्याग' अर्थ का ही उल्लेख करते हैं। संभव है, आपका ज्यारिश से परिचय न हो!

### श्रकत्य और कल्प

करूप का द्रार्थ द्र्याचार है। द्रातः चरण-करण रूप द्र्याचार-व्यवहार को द्र्यागम की भाषा में करूप कहा जाता है। इसके विपरीत द्र्यकरूप होता है। साधक पितज्ञा करता है कि भी द्र्यकरूप = द्र्यक्रत्य को जानता तथा त्यागता हूँ, द्र्योर करूप = कृत्य को स्वीकार करता हूँ। १९

पूज्य श्री श्रमोलक ऋषिजी महाराज 'श्रकणं परिश्राणामि कणं उवसंपज्ञामि' का श्रर्थ करते हैं—'श्रकलानीक वस्तु का त्याग करता हूँ, कलानीक वस्तु को श्रंगीकार करता हूँ।' पूज्य श्री के श्रर्थ से कोई भी

भ 'श्रकत्योऽकृत्यमा्यायते, कत्पस्तु कृत्यमिति ।'—श्राचार्यं हरिभद्र ।

#### श्रमण सूत्र

विचारक सहमत नहीं हो सकता। यहाँ प्रतिक्रमण किया जा रहा है. श्रियोग्य श्राचरण की श्रालोचना के बाद संयम पालन के लिए प्रण् किया जा रहा है, फजतः कहा जा रहा है कि में श्रमं श्रम श्रादि की परपरिणति से हट कर संयम श्रादि की स्वपरिणति में श्राता हूँ, श्रोदि भाव का त्याग कर ज्ञायोपशमिक श्रादि श्रातमभाव श्रपनाता हूँ। भला यहाँ श्रकल्पनीक वस्तु को छोड़ता हूँ श्रोर कल्पनीक वस्तु को ग्रहण करता हूँ—इस प्रतिज्ञा की क्या संगति ?

श्राचार्य जिनदास सामान्यतः कहे हुए एक विश्व श्रासं यम के ही विशेष विवत्तामेद से दो मेद करते हैं 'मूल गुण श्रासं यम श्रोर उत्तर गुण श्रासं यम।' श्रोर फिर श्राव्रक्ष शब्द से मूल गुण श्रासं यम का तथा श्राकल्प शब्द से उत्तर गुण श्रासं यम का ग्रहण करते हैं। श्राचार्य श्री के कथनानुसार प्रतिशा का रूर यह होता है—'में मूल गुण श्रासं यम का विवेक पूर्वक परित्याग करता हूँ श्रोर मूल गुण सं यम को स्वीकार करता हूँ। इसी प्रकार उत्तर गुण श्रासं यम को त्यागता हूँ श्रोर उत्तर गुण सं यम को स्वीकार करता हूँ। इसी प्रकार उत्तर गुण श्रासं यम को त्यागता हूँ श्रोर उत्तर गुण सं यम को स्वीकार करता हूँ।" 'सो य श्रासं जमो विसेसतो दुविहो— मूलगुण श्रासं जमो उत्तर गुण श्रासं जमो विसेसतो दुविहो— मूलगुण श्रासं जमो उत्तर गुण श्रामं जमो उत्तर गुण श्राण श्रामं जमो उत्तर गुण श्रामं जमो विसेसतो चेव भणित—श्रामं श्रामं श्रामं श्रामं सूलगुणा भरणांति ति एवं स्वकण्याहणेण उत्तरगुणिति।"—श्वरप्यक चूणिं। श्राकिया श्रीर किया

श्राचार्यं हरिभद्र, श्रिक्षिया को श्रज्ञान का ही विशेष भेदर्मानते हैं स्रोर किया को सम्यग् ज्ञान का। श्रातः श्रानी दार्शनिक भाषा में श्राप श्रिक्षिया को नास्तिबाद कहते हैं स्रोर किया को सम्यग्वाद। "श्रिक्षिया नास्तिबाद का शर्थ लोक, परलोक, धर्म, श्रधम सम्यग्वाद गर विश्वास न रखने वाला नास्तिकवाद है। श्रोर सम्यग्वाद का श्रर्थ उक्त सब बातों पर विश्वास रखने वाला श्रास्तिकवाद है।

२४७

श्राचार्य जिनदास स्रप्रशस्त = श्रयोग्य किया को श्रिक्तिया कहते हैं स्रोर प्रशस्त = योग्य किया को किया । "अप्पसन्था किरिया स्रिकिरिया, इतरा किरिया इति।"

# अवोधि और बोधि

जैन साहित्य में अबेधि और बोधि शब्द बड़े ही गंभीर एवं महत्व-पूर्ण हैं। अबेधि और बोधि का उपरितन शब्दस्पर्शी अर्थ होता है— 'अज्ञान और ज्ञान।' परन्तु यहाँ यह अर्थ अभीट नहीं है। यहाँ अबेधि से तात्वर्य है मिध्यात्व का कार्य, और बोधि से तात्वर्य है सम्यक्त्व का कार्य। आवार्य हरिभद्र, अबेधि एवं बोधि को क्रमशः मिध्यात्व तथा सम्यक्त्व का अंग मानते हुए कहते हैं—''अबोधिः—मिध्यात्वकार्य, बोधिस्तु सम्यक्त्वस्थेति।''

स्रमस्य का दुराग्रह रखना, संसार के कामभोगों में श्रासिक रखना, धर्म की निन्दा करना, प्राणियों के प्रति निर्दय भाव रखना, धौतराग स्रारिहन्त भगवान् का स्रवर्धावाद बोलना, इत्यादि मिध्यात्व के कार्य हैं। सत्य का श्राग्रह रखना, संसार के काम भोगों में उदासीन रहना, धर्म के प्रति हुं श्रास्था रखना, प्राणिमात्र पर प्रेम तथा करणा का भाव रखना, वीतराग देव के प्रति शुद्ध निष्कपट भिक्त रखना, इत्यादि सम्यक्त्य के कार्य हैं। श्राबोधि को जानना, त्यागना स्रोर बोधि को स्वीकार करना, साधक के लिए परमावश्यक है।

त्रागमरताकर पूज्य श्री त्रात्माराम जी महाराज बोधि का स्त्रर्थ सुमार्ग करते हैं। पूज्य श्री स्त्रमोलक ऋषि जी महाराज स्त्रक्षेधि का स्त्रर्थ 'श्रतत्वज्ञता' करते हैं स्त्रौर बोधि का स्त्रर्थ 'बोधिबीज'।

### श्रमागे और मागे

प्रथम श्रसंयम के रूप में सामान्यतः विपरीत श्राचरण का उल्लेख किया गया था। पश्चात् श्रव्रहा श्रादि में उसी का विशेष रूप से निरूपण होता रहा है। श्रव श्रन्त में पुनः सामान्य-रूपेण कहा जा रहा है

#### श्रमग्रा-सूत्र

कि "मैं मिथ्यात्व, द्यविरति प्रमाद द्यौर कपायभाव द्यादि द्यमार्ग को विवेक पूर्वक त्यागता हूँ ग्रौर सम्यक्त्व, विरति, द्यभमाद द्यौर द्यक्षाय भाव द्यादि मार्ग को ग्रहण करता हूँ।"

# जं संभरामि, जं च न संभरामि

भयदि सत्र की व्याख्या में हमने प्रतिक्रमण के विराट रूप का दिग्दर्शन कराया है। उसका आशय यह है कि यह मानव जीवन चारों ख्रोर से दोषाच्छन्न है। सावधानी से चलता हुआ साथक भी कहीं न कहीं भ्रान्त हो ही जाता है। जब तक साधक छुद्मस्थ है, वातिकर्मीदय से युक्त है, तब तक अनाभोगता किमी न किमी रूप में बनी ही रहती है। अतः एक, दो आदि के रूप में दोषों की क्या गणना ? असंख्य तथा अनन्त असंयम स्थानों में से, पता नहीं, कब कीन सा अयं यम का दोष लग जाय ? कभी उन दोषों की स्मृति रहती है, कभी नहीं भी रहती है। जिन दोषों की स्मृति रहती है, उनका तो नामोल्लेख पूर्वक प्रतिक्रमण कर्तव्य है। इन्हीं भावनाओं को ध्यान में रखकर प्रतिक्रमण स्त्र की समाप्ति पर अभग्य साधक कहता है कि "जिन दोषों की मुक्ते स्मृति है, उनका भी प्रतिक्रमण करता हूँ, और जिन दोषों की स्मृति नहीं भी रही है, उनका भी प्रतिक्रमण करता हूँ, और जिन दोषों की स्मृति नहीं भी रही है, उनका भी प्रतिक्रमण करता हूँ।

# जंपडिकमामि, जंचन पडिकमामि

'जं संभरामि' ग्रादि से लेकर 'जं च न पडिक्रमामि' तक के स्त्रांश का सम्बन्ध 'तस्स सटवस्स देवसियस्स ग्रइयारस्स पडिक्रमामि' से है। ग्रातः सबका मिलकर श्रार्थ होता है जिनका स्मरण करता हूँ, जिनका समरण नहीं करता हूँ, जिनका प्रतिक्रमण करता हूँ, जिनका प्रतिक्रमण नहीं करता हूँ, उन सब दैवसिक श्रातिचारोंका प्रतिक्रमण करता हूँ।

१ 'घातिककर्मोद्यतः खलितमासेवितं पडिक्रमामि मिच्छा दुक्क-डादिगा ।'—न्त्रावश्यक चूर्गि

389

प्रश्न है कि िनका प्रतिक्रमण करता हूँ, किर भी उनका प्रतिक्रमण करता हूँ—इसका क्या श्रार्थ ? प्रतिक्रमण का भी प्रतिक्रमण करना कुळ समक में नहीं श्राता ?

ग्राचार्य जिनदास ऊपर की शंका का बहुत सुन्दर समाधान करते हैं। ग्राप पिडकमामि का ग्रार्थ पिरहरामि करते हैं ग्रीर कहते हैं — 'शारीरिक दुर्वजता ग्रादि किसी विशेष पिरिस्थितिवश यदि मैंने करने योग्य सत्कार्य छोड़ दिया हो — न किया हो, ग्रीर न करने योग्य कार्य किया हो तो उस सब ग्रातिचार का प्रतिक्रमग्य करता हूँ।' देखिए ग्रावश्यक चूर्णि ''संघयणादि दौर्बस्यादिना जं पिडकमामि — पिरहरामि करणिऽजं, जं च न पिडकमामि श्रकरणिऽजं।''

# त्रात्म-समुत्की र्तन

'समणेऽहं संजय-विरयं माय,मोसविव जिस्रो' यह स्त्रांश आत्म-समुत्कीर्तनपरक है। ''में अमण् हूँ, संयत-विरत-पितहत-प्रत्याख्यात पापकर्मा हूँ, ग्रानिदान हूँ, दृष्टिसम्पन्न हूँ, ग्रारे मायामृपा-विवर्जित हूँ"—यह कितना उदात्त, ग्राजस्वी ग्रान्तांद है! ग्राप्ने सदाचार के प्रति कितनी स्वाभिमान पूर्ण गम्भीर वाणी है। सम्भव है किसी को इसमें ग्रांकार की गन्य ग्राए! परन्तु यह ग्राहंकार ग्राप्रशस्त नहीं, प्रशस्त है। ग्रात्मिक दुर्वेलता का निराकरण करने के लिए साधक को ऐसा स्वाभिमान सदा सर्वदा ग्राह्म है, ग्रादरणीय है। इतनी उच्च संकल्प भूमि पर पहुँचा हुग्रा साधक ही यह विचार कर सकता है कि' 'में इतना ऊँचा एवं महान् साधक हूँ, फिर भला ग्राकुशल पापकर्म का ग्राचरण कैसे कर सकता हूँ ?' यह है वह ग्रात्माभिमान, जो साधक को पापाचरण से बचाता है, ग्रावरण बचा है! यह है वह ग्रात्मिमान, जो साधक को पापाचरण से बचाता है, ग्रावरण बचा है! यह है वह ग्रात्मिमान, जो साधक को पापाचरण

<sup>1 &#</sup>x27;पुरिसो य हों तो कहं पुण श्रकुपालमायरिस्सं ?' श्राचार्य जिनदास

### श्रमगा-सूत्र

साधक को धर्माचरण के लिए प्रखर स्कृति देता है, श्रीर देता है श्रच चल ज्ञान चेतना ।

श्राहए, श्रव कुछ विशेष शब्दों पर विचार कर लें। 'श्रमण' शब्द में साधना के प्रति निरन्तर जागरूकता, सावधानता एवं प्रयवशीलता का भाव रहा हुआ है। 'मैं अमण हूँ' अर्थात् साधना के लिए कटोर श्रम करने वाला हूँ । मुक्ते जो कुछ पाना है, ग्राने श्रम श्रार्थात् पुरुवार्थ के द्वारा ही पाना है। ऋतः में संयम के लिए श्रातीत में प्रतिच्राण अम करता रहा हूँ । वर्तमान में अम कर रहा हूँ ऋोर भविष्य में भी श्रम करता रहुँगा । यह 🕏 वह विराट त्र्याध्यात्मिक श्रम—भावना, जो श्रमण शब्द से ध्वनित होती है।

संयत का ऋर्थ है- 'संयम में सम्यक् यतन करने वाला ।' ऋहिंसा, सत्य ब्रादि कर्तव्यों में साधक को सदैव सम्यक प्रयत्न करते रहना चाहिए। यह संयम की साधना का भावात्मक रूप है। 'संजतो-सम्मं जतो, करणीयेसु जोगेसु सम्यक प्रयत्नपर इत्यर्थः।"—ग्रावश्यक चूर्णि

विरत का ऋर्थ है—'सब प्रकार के साबद्य योगों से विरति = निवृत्ति करने वाला।' जो संवम की साधना करना चाहता है, उसे श्रसदाचरण रूप समस्त सावद्य प्रयत्नों से निवृत्त होना ही चाहिए । यह नहीं हो सकता कि एक ग्रोर संयम की साधना करते रहें ग्रौर दसरी ग्रोर सांसारिक सावद्य पाप कमीं में भी संलग्न रहें। संयम और ब्रासंयम में परस्पर विरोध है । इतना विरोध है कि दोनों तीन काल में भी कभी एकत्र नहीं रह सकते । यह साधना का निषेधात्मक रूप है : 'एगन्नो विरहं कुजा, एगयो य पवत्तगां',—उत्तराध्ययन सूत्र के उक्त कथन के ब्रानुसार ब्रासं-यम में निवृत्ति ऋौर संयम में प्रवृत्ति करने से ही साधना का वास्तविक रूप स्पष्ट होता है ।

प्रतिहत-प्रत्याख्यात पायकर्मा का श्रर्थ है—'भूतकाल में किए गए पाप कमों को निन्दा एवं गर्हा के द्वारा प्रतिहत करने वाला श्रौर वर्तमान

### प्रतिशा-सूत्र

२५१

तथा मिविष्य में होने वाले पाप कमों को अकरणतारूप पत्याख्यान के द्वारा प्रत्याख्यात करने वाला ।' यह विशेषण साधक की बैकालिक जीवन शुद्धि का प्रतीक है। सज्ज्ञा साधक वहीं साधक है, जो अपने जीवन के तीनों कालों में से अर्थात् भृत, भविष्यत्, वर्तमान में से, पाप कालिमा को धोकर साफ कर देता है। वह न वर्तमान में पाप करता है, न भविष्यत में करेगा अरे न भूतकाल के पानें को ही जीवन के किसी अंग में लगा रहने देगा। उसे पाप कमों से लड़ना है। केवल वर्तमान में ही नहीं, अर्थितु भृत और भविष्यत् में भी लड़ना है। साधना का अर्थ ही पाप कमों पर विकालविजयी होना है।

प्रतिहत-प्रत्याञ्यातपापकर्मा की व्युत्यत्ति करते हुए द्र्याचार्यं जिनदास लिखते हैं—'पिडहतं त्रतीतं णिद्ण-गरहणादीहिं, पश्चवलातं सेसं श्वकरणतया पावकम्मं पावाचारं येण स तथा।'

त्रितान का द्रार्थ होता है—निदान से रहित द्रार्थात् निदान का परिहार कर ने वाला। निदान का द्रार्थ द्राप्तित है। साधना के लिए किसी प्रकार की भी भोगासिक नहरीला की इन है। कितनी ही बड़ी ऊँची साधना हो, यदि भोगासिक है तो वह उसे द्रान्दर ही द्रान्दर खोखला कर देती है सड़ा-गला देती है। द्रातः साधक घोषणा करता है कि "में अमण हूँ, द्रानिदान हूँ। न मुसे इन लोक की द्राप्तिक है, द्रारे न परलोक की। न मुसे देवतात्रों का बैभव ललचा सकता है द्रार न किसी चक्रवर्ती सम्राट का विशाल साम्राज्य ही। इस विराट संसार में मेरी कहीं भी कामना नहीं है। न मुसे दुःख से भय है द्रार न सुख से भोह। द्रातः मेरा मन न काँटों में उल्लेस सकता है द्रार न फूलों में। में साधक हूँ। द्रास्तु, मेरा एकमात्र लद्य मेरी द्रापनी साधना है, द्रान्य कुछ नहीं। मेरा ध्येय बन्धन नहीं, प्रत्युत बन्धन से मुक्ति है।"

जैन संस्कृति का यह श्रादर्श कितना महत्त्वपूर्ण है! श्रानदान शब्द के द्वारा जैन साधना का ध्येय स्पष्ट हो जाता है। जो साधक श्रापने लिए कोई सांसारिक निदान सम्बन्धी ध्येय निश्चित करते हैं, वे पथ भ्रष्ट हुए

#### श्रमग्र-सूत्र

विना नहीं रह सकते । अनिदान साधक ही पथ भ्रष्ट होने से बचते हैं और स्वीकृत साधना पर टड़ रहकर कर्म बन्धनों से अपने को मुक्त करते हैं।

दृष्टिसम्पन्न का ग्रार्थ है—'सम्यग्दर्शन रूप शुद्ध दृष्टि याला।' साधक के लिए शुद्ध दृष्टि होना ग्रावश्यक है। यदि सम्यग् दर्शन हो, शुद्ध दृष्टि न हो, तो हिताहित का विवेक कैसे होगा? धर्मा धर्म का स्वरूप-दशन कैसे होगा? सम्यग् दर्शन ही वह निर्मल दृष्टि है, जिसके द्वारा संसार को संसार के रूप में, मोत्र को मोच्च के रूप में, संसार के कारणों को संसार के कारणों के रूप में, ग्राव्व वे कारणों को मोच्च के कारणों के रूप में, ग्रार्थात् धर्म को धर्म के रूप में ग्रार श्राप्त के स्वर्म के रूप में ग्रार श्राप्त के स्वर्म के रूप में देखा जा सकता है। श्राचार्थ जिनदास इसी लिए 'दिष्टि सम्पन्नो' वस्तृतः सब गुणों का मूलभूत गुण है।

जब तक सम्या दर्शन का प्रकाश विद्यमान है, तब तक साधक की इचर-उघर मटकने एवं पथ श्रष्ट होने का कोई भय नहीं है। मिश्यादर्शन ही साधक को नीचे गिराता है, इघर-उधर के प्रलोभनों में उलकाता है। सम्यग्दर्शन का लच्य जहाँ बन्धन से मुक्ति है, वहाँ मिश्यादर्शन का लच्य स्वयं बन्धन है। भोगासित है, संसार है। ग्रतएव श्रमण जब यह कहता है कि में दिश्यम्ब हूँ, तब उमका ग्रामिपाय यह होता है कि "मैं मिश्यादिश नहीं हूँ, सम्यग् दृष्टि हूँ। में सत्य को सत्य ग्रोर ग्रास्थ को ग्रास्थ समकता हूँ मेरे समत्त संसार एवं मोत् का रूप लेकर नहीं श्रा सकता, बन्धन मोत्त नहीं हो सकता। मेरी विवेक दृष्टि इतनी पैनी है कि मुक्ते ग्रास्थ सम, संयम का बाना पहन कर, ग्राधम, धर्म का रूप बनाकर, धोखा नहीं दे सकता। में प्रकाश में विचरण करने के लिए हूँ। में ग्रान्थकार में क्यों मटकूँ ग्रार दीवारों से क्यों टकराऊँ? क्या मेरे ग्रांख नहीं हैं? ग्रानंत काल से मटकते हुए इस ग्रांबे ने ग्राँख पा ली है। ग्रातः

## मतिज्ञा-सूत्र

२५३

श्रव यह नहीं भटकेगा। स्वयं तो क्या भटकेगा, दूसरे श्रवीं की भी भटकने से बचाएगा। सम्यग्दर्शन का शकाश ही ऐसा है।"

माया-मृता-विवर्जित का अर्थ है— मायामृत्य से रहित।' मायामृत्या साधक के लिए बड़ा ही भयंकर पाप है। जैन धर्म में इसे शल्य कहा है। यह साधक के जीवन में यदि एक बार भी प्रवेश कर लेता है तो फिर वह कहीं का नहीं रहता। भूल को छुपाने की दृत्ति विछले पापों को भी साफ नहीं होने देती अतर आगे के लिए अधिकाधिक पापों को निमंत्रण देती है। जो साधक भूठ बोल सकता है, भूठ भी वह, जिसके गर्भ में माया रही हुई हो, भला वह क्या साधना करेगा? माया मृबा-वादी, साधक नहीं होता, ठग होता है। वह धर्म के नाम पर अधर्म करता है, धर्म का होंग रचता है।

यह प्रतिक्रमण-सूत्र है। स्रतः प्रतिक्रमणकर्ता साधक कहता है कि ''मैं अमण हूँ । मैंने माया त्र्यार मृत्राबाद का मार्ग छोड़ दिया है । मेरे मन में छु गने जैसी कोई बात नहीं है । मेरी जीवन-पुस्तक का हरएक पृत्र खुला है, कोई भी उसे पढ़ सकता है। मैंने साधना पथ पर चलते हुए जो भूलें की हैं, गलतियाँ की हैं, मैंने उनको छुपाया नहीं है। जो कुछ दोव थे, साफ साफ कह दिए हैं। भविष्य में भी में ऐसा ही रहूँगा। पाय छुपना चाहता है, मैं उसे छुपने नहीं दूँगा। पाप सत्य से चुँ धियाता है, श्रतः ग्रसत्य का ग्राक्षय लेता है, माया के ग्रत्यकार में छपता है। परन्तु मैं इस सम्बन्ध में बड़ा कठोर हूँ, निर्द्ध हूँ। न मैं पिछले पार्ध को छुपने दूँगा, ग्रीर न मविष्य के पानों को । पाप ग्राते हैं माया के द्वार से, मृताबाद के द्वार से । श्रांर मैंने इन द्वारों को बंद कर दिया है । श्रव भविष्य में पाप त्राएँ तो कियर से त्राएँ ? पिछले पाप भी माया-मृता के अ।अव में ही रहते हैं। अस्तु ज्यों ही में भगवान सत्य के आगे खड़ा होकर पापों की क्रालोचना करता हूँ, त्यों ही वस पापों में भगदड़ मचजाती है। क्या मजाल, जो एक भी खड़ा रह जाय !" यह है वह उदात्त भावना, को भाषामृपा-विविक्षित की पृत्र भूमि में रही हुई है।

# श्रमण सूत्र

# सहयात्रियों को नमस्कार

प्रस्तुत प्रतिज्ञा सूत्र के पारंभ में मोत्तमार्ग के उपदेशा धर्म तीर्थंकरों को नमस्कार किया गया था। उस नमस्कार में गुणों के प्रति बहुमान था, कुतज्ञता की स्राभिन्यक्ति थी, परिणामविशुद्धि का स्थिरीकरण्ल था, श्रौर था सम्यगदर्शन की शुद्धि का भाव, नवीत श्राध्यात्त्रिक स्कृति एवं चेतना का भाव । ऋव प्रस्तुत नमस्कार में, उन सहयात्रियों को नमस्कार किया गया है, जो साध और साध्वी के रूप में साधनापथ पर चल रहे हैं, संयम की श्राराधना कर रहे हैं, एवं वन्यतमृक्ति के लिए प्रयत्नशील हैं। यह नमस्कार सुकृतानुमोदन-रूप है, साथियों के प्रति बहुमान का पदर्शन है। पूर्व नमस्कार साधक से सिद्ध पर पहुँचे हुन्नों को था, न्नातः वह सहज भाव से किया जा सकता है। परन्त ग्रापने जैसे ही साथी यात्रियों को नमस्कार करना सहज नहीं है। यहाँ अभिमान से मुक्ति प्राप्त हुए विना नमस्कार नहीं हो सकता ।

जैन धर्म विनय का धर्म है, गुणातपाती धर्म है। यहाँ ऋौर कुछ नहीं पूछा जाता, केवल गुग पूछा जाता है। सिद्ध हों ऋथवा साधक हों, कोई भी हों, गुणों के सामने भुक्त जात्रो, बहुमान करो-वह है हमारा चिरन्तन ऋादर्श ! संयमज्ञेत्र के सभी छोटे बड़े सावक, फिर वे भले ही पुरुप हों-स्त्री हों, सब नमस्त्ररणीय हैं. त्रादरणीय हैं,यह भाव है प्रस्तुत नमस्कार का । अपने सहधर्मि थों के प्रति कितना अधिक विनम्र रहना चाहिए, यह ग्राज के संप्रदायवादी साधुत्रों को सीखने जैसी चीज है! ऋाज की साधता ऋपने संपदाय में है, ऋपनी बाड़ाबंदी में है। श्रतः साधुता को किया जाने वाला विराट नमस्कार भी संप्रदायवाद के नुद्र घेरे में अवरुद्ध हो जाता है। समस्त मानवत्तेत्र के साधकों को नमस्कार का विधान करने वाला विराट धर्म, इतना सुद्र हृदय भी बन सकता है १ ग्राश्चर्य है !

जम्बू द्वीप, घातकी खराड ऋौर द्यर्घ पुप्कर द्वीप तथा लवरा एवं कालोट्धि सम्द्र---यह ब्राटाई द्वीपसमुद्र-परिमित सानव चेत्र है। अमरा

२५५

धर्म की सायना का यही चेत्र माना जाता है। ग्रागे के चेत्रों में न मनुष्य हैं श्रीर न श्रमण्धम की साधना है। ग्रस्तु, ग्रान्तिम दो गाथाश्रों में ग्रदाई द्वीर के मानव चेत्र में जो भी साधु-साध्वी हैं, सबको मस्तक भुकाकर बन्दन किया गया है।

प्रथम गाथा में रहोहरण, गोच्छक एवं प्रतिग्रह = पात्र द्यादि द्रव्य साधु के चिह्न बताए हैं । ग्रीर ग्रागे की गाथा में पाँच महावत ग्रादि भाव साधु के गुण कहे गए हैं । जो द्रव्य ग्रीर भाव दोनों दृष्टियों से साधुता की मर्यादा से युक्त हों, वे सब वन्दनीय मुनि हैं । द्रव्य के बाद भाव का उल्लेख, भाव साधुता का महत्त्व बताने के लिए हैं । द्रव्य साधुता न हो ग्रार केवल भावसाधुता हो, तब भी वह वन्दनीय है; परन्तु भाव के विना केवल द्रव्य-साधुता कथमपि वन्दनीय नहीं हो सकती । ग्राटारह हनार शील ग्रांगों की व्याख्या के लिए ग्रावतरिणका उटाते हुए ग्राचार्य हरिभद्र यही सूचना करते हैं कि—"एकाङ्ग विकल-प्रत्येक बुद्धादिसंग्रहाय ग्रष्टादशशीलसहस्रधारिणः, तथाहि—केविद् मगवन्तो रजोहरणादिधारिणों न भवन्त्यपि।"

# श्रद्वारह इजार-शोल

'शील' का द्यर्थ 'द्याचार' है। भेदानुभेद की हां ह से द्याचार के ख्राटार हजार प्रकार होते हैं। ज्ञमा, निलोंभता, सरलता, मृदुता, लावव, सत्य, संयम, तप, त्याग ख्रौर ब्रह्मचर्य—यह दश प्रकार का अमण-धर्म है। दशिवध अमण धर्म के धर्ता मुनि, पाँच स्थावर, चार त्रस ख्रौर एक ख्रजीव—इस प्रकार दश की विराधना नहीं करते।

श्रस्तु, दशिविध श्रमण धर्म को पृथ्वी काय श्रादि दश की श्रविराधना से गुणन करने पर १०० भेद हो जाते हैं। पांच इन्द्रियों के वश में पड़कर ही मानव पृथिवी काय श्रादि दश की विराधना करता है; श्रतः सो को पाँच इन्द्रियों के विजय से गुणन करने पर ५०० भेद होते हैं। पुनः श्राहार, भय, मैशुन श्रीर परिग्रह—उक्त चार संज्ञाश्रों के निरोध से पूर्वोक्त पांच सो भेगें को गुणन करने से दो हजार भेद होते हैं। दो हजार

च पूद

### श्रमण-सूत्र

को ै मन, बचन और काय उक्त तीन दर्ण्डों के निरोध से तीन गुणा करने पर छह हजार भेद होते हैं। पुनः छह हजार को करना, कराना श्रीर श्रनुमोदन उक्त तीनों से गुरान होने पर कुल श्रटारह हजार शील के भेद होते हैं। ब्राचार्य हरिभद्र इस सम्बन्ध में एक प्राचीन गाथा उद्धृत करते हैं-

> जो ए करणे सन्ना, इंदिय भोमाइ समण धम्मे य। सीलंग-सहस्साणं, अड्ढार सगरस निष्कत्ती ॥

# शिरसा. मनसा. मस्तकेन

प्रस्तुत सूत्र में 'सिरसा मणसा मत्थएण वंदामि' पाठ श्राता है. इसका ऋर्थ है 'शिर से, मन से ऋौर मस्तक से वन्दना करता हूँ।' प्रक्ष होता है कि शिर श्रोर मक्षक तो एक ही हैं, फिर यह पुनस्कि क्यों ? उत्तर में निवेदन है कि-शिर, समस्त शरीर में मुख्य है। ऋतः शिर से वन्दन करने का ग्राभिषाय है-शरीर से वन्दन करना। मन ग्रन्तः करण है, श्चतः यह मानसिक वन्दना का द्योतक है। 'मत्थएसा' बंदामि का श्चर्थ है—'मस्तक भूकाकर बन्दना करता हूँ, यह वाचिक बन्दना का रूप है। ऋस्त मानसिक वाचिक ग्रौर कायिक त्रिविध वन्दना का स्वरूप निर्देश होने से पनस्कि दोप नहीं है।

प्रस्तुत पाठ के उक्त ग्रंश की ग्रर्थात् 'तेसव्वे सिरसा मण्सा मत्थएण वंदामि' की व्याख्या करते हुए स्त्राचार्य जिनदास भी यही स्पष्टीकरण करते हैं--"ते इति साधवः, सठवेत्ति गच्छनिग्गत गच्छवासी

१-श्राचार्यं हरिमद्र इत, कारितादि करण से पहले गुणन करते हैं, श्रीर मन वचन श्रादि योग से बाद में ।

२५७

पत्ते य बुद्धाद्यो । सिरसा इति कायजोगेण, मत्थएरा वंदामित्ति एस एव वहजोगो।"

#### पाठान्तर

प्रस्तुत पाठ का स्त्रन्तिम श्रेंश 'स्रेंड्ढाइजो सु''' श्रादि को कुछ श्राचार्य गाथा के रूप में लिखते हैं श्रीर कुछ गद्यरूप में। कुछ जावन्त कहते हैं स्त्रीर कुछ जावन्ति । 'पडिग्गह धारा' स्त्रादि में स्त्राचार्य जिनदास सर्वत्र 'धरा' का प्रयोग करते हैं ख्रौर ख्राचार्य हरिभद्र ख्रादि 'धारा' का । त्र्याचार्य हरिभद्र 'श्रडढार सहस्स सीलंग धारा' लिखते हैं श्रीर श्राचार्यं जिनदास 'श्रहारस सीलंग-सहस्सधरा ।' कुछ प्रतियों में रथवाचक रह शब्द बढ़ाकर 'श्रड्ढार सहस्स सीलंग रह धारा' भी लिखा मिलता है। श्राचार्य जिनदास ने श्रावरंयक चुर्गि में श्रपने समय के कुछ श्रौर भी पाठान्तरों का उल्लेख किया है—''केइ पुण समुद्दपदं गोच्छ पडिग्गहपदं च न पढंति, श्रयणे पुण श्रड्ढाइजेसु दोसु दीवसमुद्देसु पढंति, एत्थ विभासा कातव्वा ।'

# ; ३0 ;

# चामगा-सूत्र

(?)

श्रायरिय - उवज्भाए, सीसे साहम्मिए कुलगणे अ। जे मे केइ कसाया, सच्वे तिविहेश खामेमि॥ ( ? )

सव्यस्य समण्संघस्स, भगवत्रो ऋंजलिं करित्र सीसे। सठां खमावइत्ता.

खमामि सञ्जस्स ऋहयं वि॥

(3)

खामेमि सव्वजीवे, सब्वे जीवा खमंतु मे। मेत्ती मे सन्त्रभूएसु, वेरं मज्भं न केगाइ।।

१ संबंव जीवेसु, इति जिनदास महत्तराः।

રપ્રદ

# चामगा-सूत्र शब्दार्थ

(8)

श्चायरिय = श्वाचार्य पर उवज्भाए= उपाध्याय पर

सीसे = शिष्य पर

साहम्मिए = साधमिक पर

कुल = कुल पर

गरो = गरा पर

में = मैंने

जे = जो

केइ = कोई

कसाया = कषाय किए हों

सब्वे = उन सबको

तिविहेगा = त्रिविध रूप से

खामेमि = खिमाता हूँ।

सीसे = शिर पर

श्रंजलिं = श्रक्षि

करिश्रा = करके

भगवत्र्यो**=पुरुय** 

सब्बरस = सब

समण संघस्त = श्रमण संघ से

(श्रवने)

मे = मुक्ते खमंत= चमा करें सब्बभूएस = सब जीवों पर

मे = मेरी

सब्वं = सब श्रपराध को

श्रहयंपि = मैं भी

सब्ब = सब

सब्बे = सब

जीवा = जीव

जीवे = जीवों को

खमावइता = चमा कराकर

खमामि = चमा करता हूँ।

खामेमि = चमा करता है

सब्बरस = (उनके) सब श्रपराध को

( 3 )

मेत्ती = मित्रता है केणइ = किसी के साथ

मज्रक = मेरा

वेरं = वैरभाव

न = नहीं है ।

भावार्ध

श्राचार्य, उपाध्याय, शिष्य, साधर्मिक कुल श्रीर गणः; इनके ऊपर मैंने जो कुछ भी कवाय भाव किए हों, उन सब दुराचरणों की मैं मन, वचन और काय से जमा चाहता हूँ ॥ १ ॥

#### श्रमग्-सूत्र

श्रक्षत्तिबद्ध दोनों हाथ जोड़कर समस्त पूज्य मुनिसंघ से मैं श्रपने सब श्रपराधों की श्रमा चाहता हूँ श्रीर मैं भी उनके प्रति श्रमाभाव करता हूँ ॥ २ ॥

मैं सब जीवों को समा करता हूँ श्रीर वे सब जीव भी मुक्ते समा करें। मेरी सब जीवों के साथ पूर्ण मैत्री = मित्रता है; किसी के साथ भी मेरा वैर-विरोध नहीं है ॥ ३॥

## विवेचन

चमा, मनुष्य की सब से बड़ी शिक्त है। मनुष्य की मनुष्यता के पूर्ण दर्शन भगवती चमा में ही होते हैं। यह मनुष्य क्या, जो जरा-जरासी बात पर उबल पड़ता हो, लड़ाई-भगड़ा ठानता हो, वैर-विरोध करता हो ? उसमें और पशु में एक आकृति के सिवा और कौन-सा अन्तर रह जाता है ? वैर-विरोध की, कोध द्वेष की वह भयंकर अपिन है, जो अपने और दूसरों के सभी सद्गुणों को भस्म कर डालती है। चमाहीन मनुष्य का शरीर एड़ी से चोटी तक प्रचएड कोधापिन से जल उठता है, नेत्र आपनेय बन जाते हैं, रक्त गर्म पानी की तरह खोलने लगता है।

चमा का श्रर्थ हैं—'सहनशीलता रखना।' किसी के किए अपराध को श्रन्तह दय से भी भूल जाना, दूसरों के श्रनुचित व्यवहार की श्रोर कुछ भी लदय न देना; शत्युत श्रपराधी पर श्रनुराग श्रोर प्रेम का मधुर भाव रखना, चमा धर्म की उत्कृष्ट विशेषता है। चमा के विना मानवता पनप ही नहीं सकती।

ऋहिंसा मूर्ति चमावीर न स्वयं किसी का शत्रु है श्रीर न कोई उसका शत्रु है; न उससे किसी को भय है श्रीर न उसको किसी से भय है "यस्मान्नोद्विजते लोको लोकान्नोद्विजते च यः।" वह जहाँ कहीं भी रहेगा, भेम श्रीर स्नेह की साचात् मूर्ति बन कर रहेगा। उसके मधुर हास्य में विलच्च शिक्त का श्रामास मिलेगा। श्रीयुत शिवव्रतलाल वर्मन के शब्दों में — "जैसे सूर्य मराडल से चारों श्रोर शुभ ज्योति की वर्षा होती रहती

### चामणा-सूत्र

है, बैसे ही उससे, उसके खरूप से, उसकी छाया से और उसकी साँस-साँस से दशों दिशाओं में आनन्द, मंगल और सुख शान्ति की अमृत घाराएँ हर समय प्रवाहित होती रहती हैं एवं संसार को, स्वर्ग-सदृश बनाती रहती हैं।"

जैन-धर्म, श्राज के धार्मिक जगत में ज्ञाम का सबसे बड़ा पज्ञ्याती है। जैन-धर्म को यदि ज्ञा-धर्म कहा जाय तो यह सत्य का श्राधिक स्पष्टीकरण होगा। जैनों का प्रत्येक पर्व = उत्सव ज्ञाम धर्म से श्रोत प्रोत है। जैन धर्म का कहना है कि तुम श्रापने विरोधी के प्रति भी उदार, सहृदय, शान्त बनो। भूल हो जाना मनुष्य का प्रमाद-जन्य स्वभाव है; श्रातः किसी के श्रापराध को गाँठ बाँध कर हृदय में रखना, धार्मिक मनोवृत्ति, नहीं है। जैन-धर्म की साधना में श्राहोरात्र में दो बार सायंकाल श्रीर प्रातः काल- प्रत्येक प्राणी से ज्ञाम माँगनी होती है। चाहे किसी ने तुम्हारा श्रापराध किया हो, श्रथवा तुमने किसी का श्रापराध किया हो; विशुद्ध हृदय से स्वयं ज्ञाम करो श्रीर दूसरों से ज्ञाम कराश्रो। न तुम्हारे हृदय में द्वेष की ज्वाला रहे श्रीर न दूसरे के हृदय में, यह कितना सुन्दर स्नेह पूर्ण जीवन होगा!

चमा के विना कोई भी साधना सफल नहीं हो सकती। उग्र से उग्र किया काएड, दीर्घ से दीर्घ तपश्चरण, चमा के ग्रामाव में केवल देहदएड ही होता है; उससे ग्रात्मकल्याण तिनक भी नहीं हो सकता। ईसामसीह ने भी एक बार कहा था—"तुम ग्रापनी ग्राहुति चढ़ाने देव मन्दिर में जाते हो ग्रीर वहाँ द्वार पर पहुँच कर यदि तुम्हें याद ग्रा जाय कि तुम्हारा ग्रामुक पड़ौसी से मन मुटाव है तो तुम ग्राहुति वहीं देवमन्दिर के द्वार पर छोड़ो ग्रीर वापस जाकर ग्रापने पड़ौसी से चमा माँगो। पड़ौसी से मैत्री करने के बाद ही देवता को मेंट चढ़ानी चाहिए।" कितना ऊँचा एवं भव्य ग्रादर्श है ? जब तक हृदय चमा-भाव से कोमल न हो जाय, तब तक उसमें धर्म कल्यतर का मृदु ग्रांकुर किस प्रकार ग्रांकुरित हो सकता है ?

#### श्रमग्-सूत्र

प्रतिक्रमण की समाप्ति पर प्रस्तुत ज्ञामणासूत्र पड्ते समय जब साधक दोनों हाथ जोड़कर समा याचना करने के लिए खड़ा होता है, तब कितना सन्दर शान्ति का दृश्य होता है ? अवने चारों स्रोर स्रवस्थित संसार के समस्त छोटे-बड़े प्राणियों से गद्-गद् होकर चमा माँगता हुग्रा सधक, वस्तुतः मानवता की सर्वोत्कृष्ट भूमिका पर पहुँच जाता है। कितनी नम्रता है? गुरुजनों से तो जमा माँगता ही है, किन्तु अपने से छोटे शिष्य आदि से भी जमायाचना करता है। उस समय उसके हृदय से छोटे-चड़े का भेद विलुत हो जाता है श्रीर श्रविल विश्व मित्र के रूप में श्रांखों के समने उपारंथत हो जाता है। इस पकार ज्ञामयाचना की साधना से अपनाधी के संस्कार जाते रहते हैं. ऋाँर मन पायों के भार से सहसा हलका हो जाता है। जमा से हमारे ऋहं भाव का नाश होता है और हृदय में उदार भावना का ब्राध्यात्मिक पुषा खिल उठता है। ब्राग्ने हृदय को निवेर बना लेना ही कमापना का उद्देश्य है। हमारी कमा में विश्वमैत्री का ग्रादर्श रहा हुन्ना है। ग्रार यह विश्व-मैत्री हा जैत-धर्म का प्राण है।

करुणामूर्ति भगवान् महावीर, ज्ञामा पर ऋत्यधिक चल देते हैं। भगवान् की स्मा का ब्रादर्श है कि तुमने दूसरे के हृदय को किसी भी प्रकार की चोट पहुँचाई हो, दूसरे के हृदेय में किसी भी प्रकार की कलुषता उत्पन्न की हो, अथवा दूसरे की ख्रांर से अपने हृदय में वैर-विरोध एवं कलुपता के भाव पैदा किए हों, तो उक्त बैस्विरोज तथा कलुवता को द्यमा के ब्रादान प्रदान द्वारा तुरन्त घोकर साफ कर दो । वैर-विरोध की कालिमा को जरा-सी देर के लिए भी हृदय में न रहने दो। बृहत्कल्यसूत्र में भगवान महावीर का श्रमणसंघ के प्रति गंभीर एवं मर्म स्वर्शी सन्देश है कि—'यदि श्रमण्संघ में किसी से किसी प्रकार का कलह हो जाय तो जब तक परस्पर समा न माँग लें तब तक ब्राहार पानी लेने नहीं जा सकते, शौच नहीं जा सकते, स्वाध्याय भी नहीं कर सकते।" ज्ञमा के लिए कितना कठोर अनुशासन है। आज के कलह-प्रिय साधु,

### चामगा-सूत्र

जरा इस स्रोर लदेय दें तो श्रमण-संघ का कितना श्रधिक स्रभ्युदय एवं श्रात्म-कल्याण हो।

चमा प्रार्थना करते समय अपने आपको इस प्रकार उदात्त एवं मधुर भावना में रखना चाहिए कि—हे विश्व के समस्त त्रस स्थावर जीवो! हम तुम सब आत्म-हि से एक ही हैं, समान ही हैं। यह जो कुछ भी बाह्य विरोधता है, विषमता है, वह सब कम जन्य है, स्वरूपतः नहीं। बाह्य मेदों को लेकर क्यों हम परस्पर एक दूसरे के प्रति द्वेष, घृणा, अपमान तथा वैर-विरोध करें। हम सब को तो सदा सर्वदा भ्रातृभाव एवं स्नेहमाव ही रखना चाहिए। अनादिकाल से परिभ्रमण करते हुए में तुम्हारे संसर्ग में अनन्त बार आया हूँ और उस संसर्ग में स्वार्थ से, कोध से, अविचार से, अहंकार से, द्वेष से, किसी भी प्रकार से किसी भी प्रकार की मानसिक, वाचिक तथा कायिक पीड़ा पहुँचाई हो तो उनके लिए अन्तःकरण से जमायाचना करता हूँ। मेरी दृदय से यही भावना है—

शिवमस्तु सर्व - जगतः, पर-हित-निरता भवन्तु भृतगणाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखी भवतु लोकः ॥

प्रश्न है कि 'सठवे जीवा खमंतु' क्यों कहा जाता है ? सब जीव मुफे चमा करें, इसका क्या श्रामिप्राय है ? वे चमा करें या न करें, हमें इससे क्या ? हमें तो श्रायनी श्रोर से चमा माँग लेनी चाहिए ।

समाधान है कि प्रस्तुत पाठ में कहणा का ऋपार सागर तरंगित हो रहा है। कौन जीव कहाँ है? कौन समा कर रहा है कौन नहीं? कुछ पता नहीं। फिर भी ऋपने हृदय की कहणा भावना है कि सुके सब जीव समा करदें। समा करदें तो उनकी ऋ।त्मा भी कोधनिमित्तक कर्मबन्ध से

#### श्रमग्-सूत्र

मुक्त हो जाय ! 'मा तेषामपि अचान्तिपत्ययः कमबन्धो भवतु, इति करणयेदमाह'---श्राचार्य हरिभद्र ।

श्राचार्य जिनदास श्रोर हरिभद्र ने चामणा-सूत्र में केवल एक ही 'खामेमि सव्वजीवे' की गाथा का उल्तेख किया है। परन्तु कुछ इस्त-लिखित पतियों में पारम्भ की दो गाथाएँ ऋधिक मिलती हैं। गाथाएँ अतीव सुन्दर हैं, अतः हम उन्हें मूल पाठ के रूप में देने का लोम संवरण नहीं कर सके।

#### www.kobatirth.org

# : ३१ :

# उपसंहार-सूत्र

एवमहं आलोइअ. निदिय गरिहम्र दुगुं छिउं सम्मं। तिविहेण पडिक्कंतो, वंदामि जिसे चउन्त्रीसं।।

# शब्दार्थ

एवं = इस प्रकार श्रहं = मैं सम्मं = श्रच्छी तरह श्रालोइस्र=श्रालोचना करके निंदिय = निन्दा कर के गरहिन्ना = गर्हा कर के दुगं छिउं = जगप्सा करके

तिविद्या = तीन प्रकार से पडिक्कंतो=पाप कर्म से निवृत्त होकर चउव्वीसं = चौबोस जिएो = जिन देवों को वंदामि = वन्दना करता हैं

### भावार्थ

इस प्रकार में सम्यक् श्रात्तोचना, निन्दा, गर्हा श्रीर जुगुप्सा के द्वार। तीन प्रकार से श्रर्थात् मन, वचन श्रीर काय से प्रतिक्रमण कर = पापों से निवृत्त होकर चौबीस तीर्थंकर देवों को वन्दन करता हैं।

### ध्रमण सूत्र

### विवेचत

यह उपसंहार-सूत्र है। प्रतिक्रमण के द्वारा जीवन-शुद्धि का मार्ग प्रशस्त हो जाने से ख्रात्मा ख्राध्यात्मिक अभ्यदय के शिखर पर ख्रारूड हो जाता है। जब तक हम अपने जीवन का सूदम दृष्टि से निरीदाण नहीं करेंगे, ऋपनी भूलों के प्रति पाश्चात्ताप नहीं करेंगे, भविष्य के लिए सदाचार के प्रति श्रवल संकल्य नहीं करेंगे; तब तक हम मानव जीवन में कदापि ब्राध्यात्मिक उत्थान नहीं कर सकेंगे । हमारे पतन के बीज. भूलों के प्रति उपेनाभाव रखने में रहे हए हैं।

भूलों के प्रति पश्चात्ताप का नान जैन परिभाषा में प्रतिक्रमण है। यह प्रतिक्रमण मन, वचन ऋौर शरीर तीनों के द्वारा किया जाता है। मानव के पास तीन ही शिक्तयाँ ऐसी हैं जो उसे बन्धन में डालती हैं ऋौर बन्धन से मुक्त भी करती हैं। मन, वचन ग्रौर शरीर से बाँधे गए पार मन, बचन ऋौर शरीर के द्वारा ही जीग एवं नट भी होते हैं। राग-द्वेष से द्वित मन, वचन श्रौर शरीर बन्धन के लिए होते हैं, श्रौर ये ही वीतराग परिएति के द्वारा कर्म बन्धनों से सदा के लिए मुक्ति भी प्रदान करते हैं।

श्रालोचना का भाव श्रातीव गंभीर है। निशीय चूर्गिकार जिनदास गिए कहते हैं कि—''जिस प्रकार ग्रपनी भूलों को, ग्रपनी बुराइयों को तुम स्वयं स्पष्टता के साथ जानते हो, उसी प्रकार स्पष्टतापूर्वक कुछ भी न छु गते हुए गुरुदेव के समज्ज्ञां-कात्यों प्रकट कर देना श्रालोचना है।" यह ऋालोचना करना, मानायमान की दुनिया में घूमने वाले साधारण मानव का काम नहीं है। जो साधक हुद्र होगा, श्रात्मार्थी होगा, जीवन शद्धि की ही चिन्ता रखता होगा, वही श्रालोचना के इस दुर्गम पथ पर श्राप्रसर हो सकता है।

निन्दा का अर्थ है--आतम साजी से अपने मन में अपने पापों की निन्दा करना । गर्हा का ऋर्य है-पर की सात्नी से ऋगने पानों की बुराई करना । जगन्मा का अर्थ है--पापों के प्रति पूर्ण घुणा भाव व्यक्त करना।

### उपसंहार-सूत्र

जन तक पापाचार के प्रति घृणा न हो, तब तक मनुष्य उससे बच नहीं सकता। पापाचार के प्रति उत्कट घृणा रखना ही पापों से बचने का एक मात्र अस्वलित मार्ग है। स्रातः स्रालोचना, निन्दा, गहीं स्रोर जुगुप्सा के द्वारा किया जाने वाला प्रतिक्रमण ही सचा प्रतिक्रमण है।

श्राचार्य जिनदास प्रस्तुत उपसंहार सूत्र में एवं के बाद 'श्रहं' का उल्लेख नहीं करते । श्रोर श्रालोइय, निन्दिय श्रादि में क्त्वा प्रत्यय भी नहीं मानते, जिसका श्रार्थ 'करके' किया जाता है । जैसे श्रालोचना करके, निन्दा करके इत्यादि । श्राचार्य श्री इन सब पदों को निष्ठान्त मानते हैं, फलतः उनके उल्लेखानुसार श्रार्थ होता है— मैंने श्रालोचना की है, निन्दा की है, गर्हा की है इत्यादि । दुगुंछा का श्रार्थ भी स्वतंत्र नहीं करते । श्रापितु श्रालोचना, निन्दा श्रीर गर्हा को ही दुगुंछा कहते हैं । देखिए श्रावश्यक चूर्णि प्रतिक्रमणाधिकार:—

"पुत्रमित्ति श्रनेन प्रकारेण श्रालोइयं प्रयासित्णं गुरूणं कहितं, निन्दियं मणेण पच्छातावो । गरहितं वड्जोगेण । एवं श्रालोइयनिदिय-गरहियमेव दुगुं छितं । एवं तिवहेण जोगेण पडिक्कंतो वंदामि चडठवीसं ति ।"

श्रात में चौबीस तीर्थंकरों को नमस्कार मंगलार्थंक है। प्रतिकमण के द्वारा शुद हुआ साधक श्रात में श्राने को तीर्थंकरों की शरण में अर्पण करता है श्रीर श्रात के का में मानों कहता है कि—"मगवन्! मैंने आपकी श्राज्ञानुसार प्रतिकमण कर लिया है। श्रापकी सादी से बिना कुछ छुपाए पूर्ण निष्कपट भाव से श्रालोचना, निन्दा, गर्हा कर के शुद्ध हो गया हूँ। श्राव में श्रापके पिबत्र चरणों में वन्दन करने का श्रिषकारी हूँ। श्राप श्रात्वांमी हैं। घट-घट की जानते हैं। श्रापसे मेरा कुछ छुपा हुआ नहीं है। श्रव मैं श्रापकी देख-रेख में भविष्य के लिए पवित्र संयम पथ पर चलने का हड प्रयक्ष कर्लगा।'



# परिशिष्ट

### : ? :

# द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सृत्र

इच्छामि खमासमणो ! वंदिउं. जाविणज्जाय निसीहियाए। अणुजागृह मे मिउग्गर्ह । निसीहि. अहोकायं काय-संफासं। खमणिज्जो भे किलामो। श्रप्पिकलंतागं बहुसुभेण भे दिवसो वइक्कंतो ? जत्ता भे ? जविगाज्जं च भे ? खामेमि खमासमणो ! देवसियं वइक्कमं। त्रावस्मित्रारं पडिक्कमामि-खमासमणाणां देवसियाए त्रासायणार तित्तीसन्नयराष्, जं किंचि मिच्छाए, मगाद्वकडार्, वयद्वकडाए, कायद्वकडार्,

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

कोहाए, माणाए, मायाए, लोभाए, सन्वकालियाए, सन्विमच्छोवयाराए, सन्वधम्माइक्कमणाए, श्रासायणाए— जो मे श्रइयारो कश्रो, तस्स खमासमणो ! पडिक्कमामि, निंदामि, गरिहामि, श्रप्पाणं वोसिरामि !

#### शब्दार्थ

विन्दना की ऋाजा ] खमासम्यो = हे चिमाश्रम्य ! जाविणजाए = यथा शक्तियुक्त निसीहियाए = पाप किया से निवृत्त हए शरीर से वंदिउं = (भ्रापको) वन्दना करना इच्छामि = चाहता हैं श्चित्रयह प्रवेश की ऋहा ी मे = (श्रतः) मुभको मिउगाहं = परिमित श्रवग्रह की, प्रधीत प्रवप्रह में कछ स्रीमा तक प्रवेश करने की श्रगुजागह = श्राज्ञा दीजिए ∫ गुरुकी स्रोरसे स्राज्ञा होने पर गुरु के समीप बैठकर ] निसीहि = श्रशुभ किया को रोककर

त्र्यहोकायं = (श्रापके) चर**णों का** कायसंफासं = श्र**पनी काय से** मस्तक से या हाथ से स्पर्श [करता हैं] में = (मेरे छने से) आपको किलामो = जो बाधा हुई, वह खमिराजो=चन्तठय=चमा के योग्य है कायिक कुशल की प्रच्छा ] श्राप्यकिलंतागां = श्रालप ग्लान वाले मे = आपश्री का बहुसुभेण = बहुत श्रानन्द से दिवसो = श्राज का दिन वइक्कंतो = बीता ? सिंयमयात्रा की पृच्छा भे = श्रापकी जत्ता = संयमयात्रा (निर्वाध है ?)

श्रमण-सूत्र

[ यापनीय की पृच्छा ] च = श्रीर मे = श्रापका शरीर जविण्डजं = मन तथा इन्द्रियों की पीड़ा से रहित है? ग्रिक की स्रोर से एवं कहने पर स्वापराधों की क्षमायाचना ] खमासमणो = हे चमाश्रमण ! देवसियं = ( मैं ) दिवस सम्बन्धी वहक्रम = श्रपने श्रपराध को खामेमि = खिमाता हैं त्रावस्तियाए = चरण-करण रूप क्रिया श्रावश्यक करने में जो भी विप-रीत श्रनुष्ठान हुआ हो उससे पडिकमामि = निवृत्त होता हूँ विशेष स्पष्टीकरणा खमासमागागां = श्राप चमा श्रमण देवसियाए = दिवस सम्बन्धिनी तित्तीसन्नयराए=तेतीस में से किसी त्रासायगाए = **त्राशातना के द्वारा** ि स्राशातना के प्रकार ] जं किंचि = जिस किसी भी मिन्छाए = मिथ्या भाव से की हुई

मण्डुकडाए = दुष्ट मन से की हुई वयदुक्रडाए = दुष्ट वचन से की हुई कायदुक्कडाए = शरीरकी दुश्रेष्टाश्रों से की हुई कोहाए = कोध से की हुई माणाए = मान से की हुई मायाए = माया से की हुई लोभाए = लोभ से की हुई सञ्बकालियाए = सब काल में की हई सब्वमिच्छोवयाराए=सब प्रकार के मिथ्या भावीसे पूर्ण सव्वधम्माइक्रमणाए = सब धर्मी' को उल्लंघन करने वाली श्रासायगाए = श्राशातना से जे = जो भी मे = मैंने श्रहयारो = श्रतिचार कस्रो = किया हो तस्स = उसका पडिकमामि = प्रतिक्रमण करता हैं निन्दामि = उसकी निन्दा करता हूँ गरिहामि = विशेष निनदा करता हैं श्रपारां = श्राशातनाकारी श्रतीत श्रात्मा का वोसिरामि = पूर्णं रूप से परित्याग करता हैं

### द्वादशावर्ते गुरुवन्दन-सूत्र

₹७%

### भावार्थ

#### [१. इच्छा निवेदन स्थान ]

हे जमाश्रमण गुरुदेव ! मैं पाप प्रवृत्ति से श्रुलग हटाए हुए श्रपने शरीर के द्वारा बथाशकि शापको वन्दन करना चाहता हैं।

#### [ २. श्रनुज्ञापना स्थान ]

श्रतएव सुमको श्रवग्रह में अग्रापके चारों ,श्रोर के शरीर-प्रमाण चेत्र में कुछ परिमित सीमा तक प्रवेश करने की श्राज्ञा दीजिए।

मैं श्रष्टाभ त्यापारों को हटाकर श्रपने मस्तक तथा हाथ से श्रापके चरण कमलों का सम्यग्रहण से स्पर्ध करता हूँ।

चरण स्पर्श करते समय मेरे द्वारा आपको जो कुछ भी बाधा = पीड़ा हुई हो, उसके लिए समा कीजिए।

#### [ ३. शरीरयात्रा प्रच्छा स्थान ]

क्या ग्लानि रहित श्रापका श्राज का दिन बहुत श्रानन्द् से ज्यतीत हुश्रा ?

[ ४. संयमयात्रा पृच्छा स्थान ]

क्या श्रापकी तप एवं संयम रूप यात्रा निर्वाध है ?

[ र. संयम मार्ग में बापनीयता = मन,वचन, काय के सामर्थ्य की पृच्छा का स्थान ]

क्या आपका शरीर मन तथा इन्द्रियों की बाधा से रहित सकुशक एवं स्वस्थ है ?

[ ६. श्रपराध-त्रमापना स्थान ]

हे चमाश्रमण गुरुदेव! मुक्तसे दिन में जो ठबतिकम≕श्रप्रराध दुश्रा हो, उसके लिए चमा करने की कृपा करें।

भगवन् ! त्रावश्यक किया करते समय मुक्तसे जो भो विपरीत आचरण हुत्रा हो, उसका मैं प्रतिक्रमण करता हूँ।

हे त्तमाश्रमण गुरुदेव! जिस किसी भी मिथ्याभाव से, द्वेष से,

अम्ण-सूत्र

दुर्भाषण से, शरीर की दुष्ट चेष्टात्रों से, कोध से, मान से, माया से, लोम से, सार्वकालिकी = सर्वकाल से सम्बन्धित, सब प्रकार के मिथ्या श्रर्थात् मायिक व्यवहारीं वाली, सब प्रकार के धर्मी को श्रतिक्रमण करनेवाली तेतीस श्राशातनाश्रों में से दिवस-सम्बन्धी किसी भी त्राशातना के द्वारा मैंने जो भी ऋतिचार = दोष किया हो; उसका प्रतिक्रमण करता हूँ, मन से उसकी निन्दा करता हूँ, श्रापके समह वचन से उसकी गहा करता हूँ: श्रीर पाप कर्म करने वाली बहिरात्मभावरूप श्रतीत श्रात्मा का परित्याग करता हुँ, श्रशीत इस प्रकार के पाप-ठया-पारों से श्रात्मा को श्रवग हटाता हैं।

#### **बिबेच**न

श्रावश्यक किया में तीसरे वन्दन श्रावश्यक का महत्त्वपूर्ण स्थान है। हितोपदेशी गुरुदेव को विनम्र हृदय से ऋभिवन्दन करना श्रौर <mark>उनकी दिन तथा रात्रि सम्बन्धी सुखशान्ति पूळुना, शिष्य का परम</mark> कर्तव्य है। भारतीय संस्कृति में, विशेषतः जैन संस्कृति में ग्राध्यात्मवाद की महती महिमा है: श्रौर श्राध्यात्मिकता के जीवित चित्र गुरुदेव की महिमा के सम्बन्ध में तो कहना ही क्या ? अन्धकार में भटकते हुए, ठोकरें खाते हुए मनुष्य के लिए दीनक की जो स्थिति है, ठीक वही स्थिति श्रज्ञानान्यकार में भटकते हुए शिष्य के प्रति गुरुदेव की है। श्रुतएव जैन संस्कृति में कृतज्ञता प्रदर्शन के नाते पद-पद पर गुरुदेव को वन्दन करने की परंपरा प्रचलित है। ऋरिहन्तों के नीचे गुरुदेव ही ऋाध्यात्मिक-साम्राज्य के त्राधिपति हैं। उनको वन्दन करना भगवान को वन्दन करना है। ब्रस्त, इस महिमाशाली गुरुवन्दन के उद्देश्य को एवं इसकी सुन्दर पद्धति को प्रस्तुत पाठ में बड़े ही मार्मिक ढंग से प्रदर्शित किया गया है।

त्राज का मानव धर्म-परंपरात्रों से शूत्य होता जा रहा है, चारों श्रोर स्वच्छन्दता की प्रवृत्ति बढ़ रही है, विनय श्रीर नम्रता के स्थान में अहंकार जायत हो रहा है। आज वह पुरानी आदर्श पदाति कहाँ है कि गुरुदेव के ख्राते ही खड़ा हो जाना, सामने जाना, ग्रासन व्रर्पण करना

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२ ७५

श्रीर कुशल होम पूछना। गुरुदेव की त्राज्ञा में रहकर श्रपने जीवन का निर्माण करना, श्राज के युग में बड़ा कष्टपद प्रतीत होता है। वन्दन करते हुए श्राज के शिष्य की गर्दन में पीड़ा होती है। वह नहीं जानता कि भारतीय शिष्य का जीवन ही वन्दनमय है। गुरु चरणों का स्पर्श मस्तक पर लगाने से ही भारतीय शिष्यों को ज्ञान की विभृति मिली है। गुरुदेव के प्रति विनय, भिक्त ही हमारी कल्याण-परंपरात्रों का मूल स्रोत है। श्राचार्य उमास्वाति की वाणी सुनिए, वह क्या कहते हैं:—

विनयफलं शुश्रूषा, गुरुशुश्रूषाफलं श्रुतज्ञानम् ; ज्ञानस्य फलं विरति विरतिफलं चाश्रवनिरोधः । संवरफलं तयोबलमथ तपसो निर्जराफलं दृष्टम् ; तस्मात् क्रियानिष्टत्तिः, क्रियानिष्टत्तेरयोगित्वम् । योगनिरोधाद् भवसंततिच्चयः संततिच्चयान्मोचः ; तस्मात्कल्यागानां, सर्वेषां भाजनं विनयः ।

- 'गुरुदेव के प्रति विनय का भाव रखने से सेवाभाव की जाग्रित होती है, गुरुदेव की सेवा से शास्त्रों के गम्भीर द्यान की प्राप्ति होती है, ज्ञान का फल पापाचार से निष्टत्ति है, ग्रीर पापाचार की निष्टत्ति का फल ग्राश्रवनिरोध है।'
- 'त्राश्रविनरोध = संवर का फल तपश्चरण है, तपश्चरण से कर्म -मल की निर्जरा होती है; निर्जरा के द्वारा किया की निवृत्ति श्रीर किया-निवृत्त से मन वचन तथा काययोग पर विजय प्राप्त होती है।'
- 'मन, वचन ग्रौर शरीर पर विजय पा लेने से जन्ममरण की लम्बी परंपरा का त्य होता है, जन्ममरण की परम्परा के त्य से श्रात्मा को मोत्तपद की प्राप्ति होती है। यह कार्यकारणभाव की निश्चित श्रांखला हमें स्चित करती है कि समग्र कल्याणों का एकमात्र मूल कारण विनय है।'

#### श्रमण सूत्र

प्राचीन भारत में प्रस्तुत विनय के सिद्धान्त पर श्रत्यधिक वल दिया गया है। श्रापके समज्ञ गुरुवन्दन का पाठ है, देखिए, कितना भावुकता-पूर्ण है? 'विषाचो जिणसासणमूलं' की भावना का कितना मुन्दर प्रति-विम्ब है ? शिष्य के मुख से एक-एक शब्द प्रेम श्रीर श्रद्धा के श्रमृतरस में डूबा निकल रहा है!

वन्दमा करने के लिए पास में श्राने की भी चमा माँगना, चरण खूने से पहले श्राने सम्बन्ध में 'निसीहियाए' पद के द्वारा सदाचार से पवित्र रहने का गुरुदेव को विश्वास दिलाना, चरण छूने तक के कष्ट की भी चमा याचना करना, सार्यकाल में दिन सम्बन्धी श्रोर प्रातःकाल में रात्रि सम्बन्धी कुशल दोम पूछना, संयम यात्रा की श्रास्त्रलना भी पूछना, श्रपने से श्रावश्यक किया करते हुए जो कुछ भी श्राशातना हुई हो तदर्थ चमा माँगना, पापान्वारमय पूर्वजीवन का परित्याग कर भविष्य में नये सिरे से संयम जीवन के ग्रहण करने की प्रतिज्ञा करना, कितना भावभरा एवं हुदय के श्रन्तरतम भाग को छूने वाला बन्दना का कम है! स्थान स्थान पर गुरुदेव के लिए 'समाश्रमण' सम्बोधन का प्रयोग, चमा के लिए, शिष्य की कितनी श्राधिक श्रातुरता प्रकट करता है; तथाच गुरुदेव को किस ऊँ चे दर्जे का चमामूर्ति संत प्रमाणित करता है।

अब आइए, मूल-सूत्र के कुछ विशेष शब्दों पर विचार करतें। यद्यपि शब्दार्थ और भावार्थ में काफी स्पष्टीकरण हो चुका है, फिर भी गहराई में उतरे विना पूर्ण स्पष्टता नहीं हो सकती।

#### इच्छामि

जैनधर्म इच्छावधान धर्म है। यहाँ किसी आतंक या दवाव से कोई काम करना और मन में स्वयं किसी प्रकार का उल्लास न रखना, आभिमत आध्यच अभिहित नहीं है। विना प्रसन्न मनोभावना के की जाने वाली धर्म किया, कितनी ही क्यों न महनीय हो, अन्ततः वह मृत है, निष्पाण है। इस प्रकार भय के भार से लदी हुई मृत धर्म कियाएँ

#### द्वादशावत गुरुवन्दम-सूत्र

200

तो साधक के जीवन को कुचल देती हैं, हीन बना देती हैं । विकासोत्मुख धर्म साधना स्वतन्त्र इच्छा चाहती है, मन की स्वयं कार्य के प्रति होनें वाली अभिरुचि चाहती है। यही कारण है कि जैन धर्म की साधना में सर्वत्र 'इच्छामि पिडक्समार्मि, इच्छामि खमासमगो' आदि के रूप में सर्वप्रथम 'इच्छामि' का प्रयोग होता है। 'इच्छामि' का श्र्यर्थ है मैं स्वयं चाहता हूँ, अर्थात् यह मेरी स्वयं श्रुपने हृदय की स्वतन्त्र भावना है।

'इच्छामि' का एक श्रोर भी श्रभिपाय है। शिष्य गुरुदेव के चरणों में विनम्र भाव से प्रार्थना करता है कि 'भगवन् ! मैं श्रापको वन्दन करनें की इच्छा रखता हूँ। श्रतः श्राप उचित समभे तो श्राज्ञा दीजिए। श्रापकी श्राज्ञा का श्राशीर्वाद पाकर मैं घन्य-घन्य हो जाऊँगा।'

ऊपर की वाक्यावली में शिष्य वन्दन के लिए केवल अपनी श्रोर से इच्छा निवेदन करता है, सदाग्रह करता है, दुराग्रह नहीं। नमस्कार भी नमस्करसीय की इच्छा के अनुसार होना चाहिए, यह है जैन संस्कृति के शिष्टाचार का अन्तर्ह द्य। यहाँ नमस्कार में भी इच्छा मुख्य है, उद्दरखतापूर्ण वलाभियोग एवं दुराग्रह नहीं। आचार्य जिनदास कहते हैं—'एस्थ वंदितुमित्यावेदनेन अस्पच्छंदता परिहरिता।'

#### वसाध्रमण

'अमु' धातु तप श्रीर खेद श्रर्थ में व्यवहृत होती है। श्रतः जो तपश्चरण करता है, एवं संसार से सर्वथा निर्विषण रहता है, वह श्रमण कहलाता है। ज्ञमाश्रधान श्रमण ज्ञमाश्रमण होता है। ज्ञमाश्रमण में ज्ञमा से भार्दव श्रादि दशविध श्रमण धर्म का ग्रहण हो जाता है। श्रस्तु, जो श्रमण ज्ञमा, मार्दब श्रादि महान् श्रात्मगुणों से सम्पन्न हैं, श्रपने धर्म-पथ पर हड़ता के साथ श्रग्रसर हैं, वे ही वन्दनीय हैं। यह ज्ञमाश्रमण शब्द, किसको वन्दन करना चाहिए—इस पर बहुत सुन्दर प्रकाश डालता है।

 <sup>&#</sup>x27;खमागहणे य मद्दवाद्यो स्इता'— श्राचार्य जिनदास।

#### श्रमण-सूत्र

शिष्य, गुरुदेव को वन्दन करने एवं अपने अपराधी की समा याचना करने के लिए आता है. अतः चमाश्रमण सम्बोधन के द्वारा प्रथम ही चमादान प्राप्त करने की भावना ग्राभिव्यक्त करता है। ग्राशय यह है कि 'हे गुरुदेव ! श्राप चमाश्रमण हैं, चमामृतिं हैं । श्रस्तु, मुक्त पर कृपामाव रखिए । मुभसे जो भी भूलें हुई हों, उन सब के लिए समा प्रदान कीजिए ।

#### यापतीया

'या' प्राप्णे धातु से एयन्त में कर्तरि अनीयच प्रत्यय होने से याप-नीया शब्द बनता है। ऋ।चार्य हरिभद्र कहते हैं-- 'यापयतीति यापनी' या तया ।' यापनीया का भावार्थ हरिभद्रजी यथाशिक्षेत्रक तनु अर्थात् शरीर करते हैं। श्राचार्य जिनदास भी कार्यसमर्थ शरीर को यापनीय कहते हैं श्रीर श्रसमर्थ शरीर को श्रयापनीय। 'यावणीया नाम जा केशाति पयोगेण कजसमत्था, जा पुण पयोगेण वि न समत्था सा श्रजावेगीया ।

'यापनीय' कहने का ऋभिष्राय यह है कि 'मैं ऋपने पवित्र माव से वन्दन करता हूँ । मेरा शरीर वन्दन करने की सामर्थ्य रखता है, स्रतः किसी दबाव से लाचार होकर गिरी पड़ी हालत में वन्दन करने नहीं त्र्याया हूँ, ऋषितु वन्दना की भावना से उत्फ्रल्ल एवं रोमाञ्चित हुए सशक शरीर से वन्दना के लिए तैयार हुन्ना हूँ।

सशक एवं समर्थ शरीर ही विधिपूर्वक धर्म किया का ऋाराधन कर सकता है ! दुर्बल शरीर प्रथम तो धम किया कर नहीं सकता । श्रीर यदि किसी के भय से या स्वयं हठाग्रह से करता भी है तो वह अविधि से करता है, जो लाभ की अपेना हानिपद अधिक है। धर्म साधना का रंग स्वस्थ एवं सबल शरीर होने पर ही जमता है। यापनीय शब्द की यही ध्वनि है, यदि कोई सुन श्रीर समक्त सके तो ? 'जाविश्जाए निसी-हिदाए ति अशोण शक्रत्वं विश्री य दरिसिता ।'-- ग्राचार्य जिनदास ।

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

३७६

### नैषेषिकी १

मूल शब्द 'निसीहिया' है। इसका संस्कृत रूप नैपेधिकी' होता है। प्राणातिपातादि पानें से निवृत्त हुए शरीर को नैपेधिकी कहते हैं। देखिए, ग्राचार्य हरिभद्र क्या कहते हैं? 'निषेधनं निषेधः, निषेधेन निवृत्ता नैपेधिकी, प्राकृतशैल्या छान्दसत्वाद् वा नैपेधिकेखुच्यते।"" निषेधन्या—प्राणातिपातादिनिवृत्त्वा तन्वा शरीरेणेत्यर्थः।'

अभानार्थ जिनदास नैपे धिकी के शरीर, वसति = स्थान और स्थिएडल भूमि—इस प्रकार तीत अर्थ करते हैं। मूलतः नैपे धिकी शब्द आलय = स्थान का वाचक है। शरीर भी जीव का आलय है, अतः वह भी नैपे धिकी कहलाता है। इतना ही नहीं, निषिद्ध आचरण से निवृत्त शरीर की किया भी नैपे धिकी कहलाती है।

जैन धर्म की पवित्रता स्तान त्रादि में नहीं है। वह है पापाचार से निवृत्ति में, हिंसादि से विरित में। त्रातः शिष्य गुरुदेव से कहता है कि "भगवन्! मैं त्रापवित्र नहीं हूँ, जो श्रापको वन्दन न कर सकूँ। मैंने हिंसा, ग्रास्त्य ग्रादि पापों का त्याग किया हुन्ना है, त्राहेंसा एवं सत्य

१ निषेध का ऋथं त्याग है। मानव शरीर त्याग के लिए ही है, यह जैन धर्म का ऋन्तर्द्ध दय है ऋौर इसीलिए वह शरीर को भी नैषेधिकी कहता है। नैषेधिकी का ऋर्थ है जीवहिंसादि पापाचरणों का निषेध ऋर्थात् निष्टत्ति करना ही प्रयोजन है जिसका वह शरीर।

नैपे धिकी का जो यापनीया विशेषण है, उसका स्त्रर्थ है जिससे कालचेप किया जाय, समय बिताया जाय, वह शारीरिक शक्ति यापनीया कहलाती है।

दोनों का मिल कर श्रर्थ होता है कि ''मैं श्रपनी शिक्त से सहित स्थाग प्रधान नेषे धिकी शरीर से वन्दन करना चाहता हूँ।''

नैपे धिकी श्रीर यापनीया का कुछ श्राचार्यों द्वारा किया जाने वाला यह विश्लेषण भी ध्यान में रखना चाहिए!

#### अम् ए सूत्र

का भनी भाँति आचरण किया है; आतः विश्वास रखिए, मैं पवित्र हूँ, और पवित्र होने के नाते आपके पवित्र चरण कमली को स्पर्श करने का अधिकारी हूँ।"

— "निसीहि नाम सरीरगं वसही थंडिलं च भण्णति। जती निसीहिता नाम श्रालयो वसही थंडिलं च। सरीरं जीवत्स श्रालयोत्ति। तथा पडिसिद्धनिसेवण्गियत्त्स किरिया निसीहिया ताए। " विसक्रया तन्वा, कहं? विपडिसिद्धनिसेहिकिरियाए य, श्रप्परोगं मम सरीरं, पडिसिद्धपावकम्मो य होतश्रो तुमं वंदितुं इच्छामित्ति यावत्।"— श्राचार्य जिनदास कृत श्रावश्यक चृिण्

श्रवप्रह

जहाँ गुरुदेव विराजमान होते हैं, वहाँ गुरुदेव के चारों श्रोर चारों दिशाश्रों में श्रात्म-प्रमाण श्रार्थात् शारीर-प्रमाण साढ़ें तीन हाथ का चेत्रावप्रह होता है। इस अवप्रह में गुरुदेव की श्राज्ञा लिए विना प्रवेश करना निषिद्ध है। गुरुदेव की गौरव-मर्यादा के लिए शिष्य को गुरुदेव से साढ़ें तीन हाथ दूर अवप्रह से बाहर खड़ा रहना चाहिए। यदि कभी वन्दना एवं वाचना श्रादि श्रावश्यक कार्य के लिए गुरुदेव के समीप तक जाना हो तो प्रथम श्राज्ञा लेकर पुनः अवप्रह में प्रवेश करना चाहिए।

श्रवग्रह की व्याख्या करते हुए श्राचार्य हरिमद्र श्रावश्यक वृत्ति में लिखते हैं—'चतुर्दिशमिहाचार्यस्य श्रात्म-प्रमाणं ह्वे श्रमवग्रहः । तमनुज्ञां विहाय प्रवेष्टुं न कल्पते ।'

प्रवचनसारोद्धार के वन्दनक द्वार में आचार्य नेमिचन्द्र भी यही कहते हैं:--

१ सादे तीन हाथ परिमाण अवग्रह इसलिए है कि गुरुदेव अपनी इच्छानुसार उठ-बैठ सकें, स्वाध्याय ध्यान कर सकें, आवश्यकता हो तो शयन भी कर सकें।

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२८१

# श्राय-प्पमाणिमत्तो, चउदिसिं होइ उग्गहो गुरुणो । श्रणणुन्नायस्स संया,

### न कप्पए तत्थ पविसेउ ॥१२६॥

प्रवचनसारोद्धार की वृत्ति में श्रवग्रह के छः भेद कहे गए हैं :—
नामावग्रह = नाम का ग्रहण, स्थापनावग्रह = स्थापना के रूपमें किसी
वस्तु का श्रवग्रह कर लेना, द्रव्यावग्रह = वस्त्र पात्र श्रादि किसी वस्तु
विशेष का ग्रहण, चेत्रावग्रह = श्रपने श्रास-पास के चेत्र विशेष एवं स्थान
का ग्रहण, कालावग्रह = वर्षा काल में चार मास का श्रवग्रह श्रीर शेष
काल में एक मास श्रादि का, भावावग्रह = श्रानादि प्रशस्त श्रीर
कोधादि श्रप्रशस्त भाव का ग्रहण।

वृत्तिकार ने वंदन प्रसंग में आये अवग्रह के लिये चेत्रावग्रह और अशस्त भावावग्रह माना है।

भगवती सूत्र श्रांदि श्रागमों में देवेन्द्रावप्रह, राजावप्रह, ग्रहपति-श्रवप्रह, सागारी (शय्यादाता) का श्रवप्रह, श्रोर साधर्मिक का श्रवप्रह— इस प्रकार जो श्राज्ञा प्रहण करने रूप पाँच श्रवप्रह कहे गए हैं, वे प्रस्तुत प्रसंग में ग्राह्म नहीं हैं।

#### श्रेहोकीयं काय-संफासं

'श्रहोकाय' का संस्कृत रूपान्तर श्रधःकाय है, जिसका श्रर्थ 'चरण' होता है। श्रधःकाय का मूलार्थ है काय श्रर्थात् शरीर का सबसे नीचे का माग चरण ही है, श्रतः श्रधःकाय का मावार्थ चरण होता है। 'श्रधःकायः पादलचणस्तमधः कार्य प्रति।'

'काय संफास' का संस्कृत रूपान्तर कायसंस्पर्श होता है। इसका श्रर्थ है 'काय से सम्यक्तया स्पर्श करना।' यहाँ काय से २८२ -

श्रमण-सूत्र

क्या श्रमिप्राय है? यह विचारणीय है! श्राचार्य जिनदास काव से हाथ प्रहण करते हैं। 'त्रापणो काएण हत्थेहिं फुसिस्सामि।' श्राचार्य श्री का श्रमिप्राय यह है कि श्रीवर्तन करते समय शिष्य श्रपने हाथ से गुरु के चरणकमलों को स्वर्श करता है, श्रातः यहाँ कार्य से हाथ ही अप्रेमीट है। कुछ त्र्याचार्य काय से मस्तक लेते हैं। बंदन करते समय शिष्य गुरुदेव के चरणकमतों में द्यपना मस्तक लगाकर वंदना करता है, ग्रातः उनकी दृष्टि में काय संस्पर्श से मस्तक-संस्पर्श प्राह्म है। ऋाचार्य हरिभद्र काय का ऋर्य सामान्यतः निज देह ही करते हैं-- 'कायेन निजदेहेन संस्पर्शः कायसंस्पर्शस्तं करोमि।'

परन्तु शरीर से स्पर्श करने का क्या ऋभिप्राय हो सकता है ? यह विचारणीय है। सम्पूर्ण शरीर से तो स्पर्श हो नहीं सकता, वह होगा मात्र इस्त-द्वारेण या मस्तक द्वारेण । त्र्यतः प्रश्न है कि सूत्रकार ने विशेषोल्लेख के रूप में हाथ या मस्तक न कह कर सामान्यतः शरीर ही क्यों कहा ? जहाँ तक विचार की गति है, इसका यह समाधान है कि शिष्य गुरुदेव के चरणों में अपना सर्वस्व अर्थण करना चाहता है. सर्वस्व के रूप में शरीर के करण-करण से चरणकमलों का स्पर्श करके धन्य धन्य होना चाहता है। प्रत्यक्त में हाथ या मस्तक का स्पर्श भले हो, परन्त उसके पीछे शरीर के कए कए से स्पर्श करने की भावना है। त्रातः सामान्यतः काय-संस्पर्श कहने में श्रद्धा के विराट रूप को ऋभि-व्यक्ति रही हुई है! जब शिष्य गुरुदेव के चरणकमलों में मस्तक भुकाता है, तो उपका अर्थ होता है गुरु चरणों में अपने मस्तक की भेट श्चर्यण करना । शरीर में मस्तक ही तो मुख्य है। श्चतः जब मस्तक ऋर्पण कर दिया गया तो उसका ऋर्थ है ऋपना समस्त शारीर ही गुरुदेव के चरणकमलों में ऋर्पण कर देना । समस्त शरीर को गुरुदेव के चरण-कमलों में श्रर्पण करने का भाव यह है कि-श्रव मैं श्रपनी सम्पूर्ण शक्ति के साथ त्र्यापकी त्र्याज्ञा में चलूँगा, त्र्यापके चरणों का त्र्यनुसरण करूँ गा। शिष्य का ऋपना कुछ नहीं है। जो कुछ भी है, सब गुरुदेव

### द्वादशावर्तं गुरुवन्दन-सूत्र

२व्द₹

का है। स्रतः काय के उपलक्ष्ण से मन स्रौर वचन का स्रर्पण भी समभ लेना चाहिए।

#### श्रल्प<del>क्</del>लान्त

प्रस्तृत सूत्र में 'श्रप्पिक लंता शं बहुसुभेग ....' श्रंशगत जो श्रल्प-क्लान्त शब्द है। श्राचार्य हरिभद्र श्रोर निम ने इसका श्रर्थ 'श्ररूपं 🕶 स्तोकं क्लान्तं = क्रमो येषां ते श्रल्प क्रान्ताः' कहकर 'श्रल्प पीड़ा वाला' किया है। वर्तमान कालीन कुछ विद्वान भी इसी पथ के ऋनुपायी हैं। परन्तु मुक्ते यह ऋर्थ ठीक नहीं जँचता । यहाँ ऋल्प पीड़ा का, थोड़ी-सी तकलीफ का क्या भाव है ? क्या गुरुदेव को थोड़ी सी पीड़ा का रहना ग्रावश्यक है ? नहीं, यह ग्रर्थ उचित नहीं मालूम होता । ग्रल्य शब्द स्तोक वाचक ही नहीं, श्रमाव वाचक भी है। उत्तराध्ययन सूत्र के प्रथम विनयाध्ययन में एक गाथा श्राती है—'श्रणपाणे अपबीयामि'.... ६५ । इसका ऋर्य है--- ऋल्पशाण ऋौर ऋल्पबीज वाले स्थान में साधु को भोजन करना चाहिए । क्या श्राप यहाँ भी श्रत्य-प्रत्या श्रौर श्रत्य-बीज का ऋर्थ थोड़े प्राणी ऋौर थोड़े बीज वाले स्थान में भोजन करना ही करेंगे ? तब तो ऋर्थ का ऋनर्थ ही होगा ? ऋतः यहाँ ऋल्य का ऋमाव स्रर्थ मान कर यह स्रर्थ किया जाता है कि साधु को प्राणी स्रोर बीजों से रहित स्थान में भोजन करना चाहिए । तभी वास्तविक अर्थ-संगति हो सकती है, श्रन्यथा नहीं । श्रन्तु, प्रस्तुत पाठ में भी 'श्र**पकि बंतागां**' का 'ग्लानि रहित'-'बाधारहित' ऋर्थ ही संगत प्रतीत होता है I

### बहुशुभेन

मूल में 'अप्पिक्तंताणं बहुसुमेण में दिवसो वह्नकंतो' पाठ है। इसका अर्थ है—'मगवन्! आपका यह दिन विध्न-बाधाओं से रहित प्रभृत सुख में अर्थात् अत्यन्त आनन्द में व्यतीत हुआ। ?' यह सर्व प्रथम शरीर सम्बन्धी कुशल प्रश्न हैं ? जैन धर्म के सम्बन्ध में यह व्यर्थ ही

<sup>9 &#</sup>x27;अल्प इति अभावे, स्तोके ष'-- ग्रावश्यक चूिर्ण ।

#### 25%

#### श्रमण-सूत्र

आन्त धारणा है कि वह कठोर संयम-धर्म का श्रानुयायी है, श्रातः शरीर के प्रति लापरवाह होकर शीव ही मृत्यु का श्राह्मान करता है। यह ठीक है कि वह उग्र संयम का श्राग्रही है। परन्तु संयम के श्राग्रह में वह शरीर के प्रति व्यर्थ ही उपेना नहीं रखता है। श्राप यहाँ देख सकते हैं कि पहले शरीर सम्बन्धी कुशल पूछा गया है श्रीर बाद में संयम याभा सम्बन्धी! 'श्राठवाबाहपुच्छा गता, एवं ता शरीर पुच्छितं, इत्रिण तवसंजम नियम जोगेसु पुच्छित।'—श्रावश्यक चूणि । यांगा

शिष्य, गुरुदेव से यात्रा के सम्बन्ध में कुशल दोम पूछता है। श्राप यात्रा शब्द देखकर चौंकिए नहीं। जैन संस्कृति में यात्रा के लिए स्थूल कल्पना न होकर एक मधुर श्राध्यात्मिक सत्य है। यात्रा क्या है? इस प्रश्न के उत्तर के लिए श्राइए, प्रभु महाबीर के चरणों में चलें। सोमिल ब्राह्मण भगवान से प्रश्न करता है कि—'भगवन! क्या श्राप यात्रा भी करते हैं?' भगवान ने उत्तर दिया—'हाँ, सोमिल! में यात्रा करता हूँ।' सोमिल ने तुरन्त पूछा—'कौनसी यात्रा?' सोमिल बाह्म जगत में विचर रहा था, भगवान श्रन्तर्जगत में विचरण कर रहे थे। भगवान ने उत्तर दिया—'सोमिल! जो मेरी श्रान तप, नियम, संयम, स्वाध्याय, ध्यान श्रीर श्रावश्यक श्रादि बोग की साधना में यतना है — प्रवृत्ति है, वही मेरी यात्रा है।' कितनी सुन्दर यात्रा है ? इस यात्रा के द्वारा जीवन निहाल हो सकता हैं ?

—"सोमिला! जं मे तव-नियम-संजम-सक्काय-क्काणावसम्ममा-दिएसु जोएसु जयणा सेतं जन्म।" —भगवती सूत्र १८ । १० ।

यह जैन-धर्म की यात्रा है, श्रात्म-प्रात्रा । जैन धर्म की यात्रा का पथ जीवन के श्रंदर में से हैं, बाहर नहीं । श्रनन्त श्रनन्त साधक इसी

? 'यात्रा तपोनियमादिखत्त्वणा त्वायिकमिश्रीपशमिकभाव-बत्त्वणा वा ।'--श्रानार्यं हरिभद्र, श्रावश्यक दृत्ति ।

### द्वादशावर्तं गुरुवन्दन-सूत्र

: २८५

यात्रा के द्वारा मोतः में पहुँचे हैं आर पहुँचे ने । संयमी साधक के लिए जीवन की प्रत्येक शुभ प्रवृत्ति यात्रा है, मोत्त का मार्ग है।

## यापनीय

'यात्रा' के समान 'यापक्षय' शब्द भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। याप-नीय का अर्थ है मन अर्थे हम्द्रय आदि पर अधिकार रखना, अर्थात् उनको अपने यश में नियंत्रण में रखना। मन और इन्द्रियों का अनुपत्तान्त रहना, अनियंत्रित रहना अकुशक्ता है, अयापनीयता है। अर्थेर इनका उपशान्त हो जाना, नियंत्रित हो जाना ही कुशक्तता है, यापनीयता है।

कुछ हिन्दी टीकाकारों ने, जिनमें पं सुखलालजी मी हैं, 'जविश्वजं च में ?' की व्याख्या करते हुए लिखा है कि 'श्रापका शरीर मन तथा हिन्द्रयों की पीड़ा से रहित है।' हमने भी यही श्रार्थ लिखा है। श्राचार्य हिर्मेद्र ने भी इस सम्बन्ध में कहा है—'श्रापनीयं चेन्द्रियतोहन्द्रियोप-समादिना प्रकारेश भवतां? श्रारीरमिति ग्रम्यते।' यहाँ इन्द्रिय से हन्द्रिय श्रीर नोहन्द्रिय से मन समभा गया है श्रीर ऊपर के अर्थ की कल्पना की गई है।

परन्तु भगवती सूत्र में यापनीय का निरूपण करते हुए कहा है कि—यापनीय के दो प्रकार हैं इन्द्रिय यापनीय ब्रौर नोइन्द्रिय यापनीय। पाँचों इन्द्रियों का निरूपहत रूप से ब्रापने वश में होना, इस्द्रिय-यापनीयता है। ब्रौर क्रोधादि क्यायों का उच्छिन्न होना, उदय न होना, उपशान्त हो जाना, नोइन्द्रिय यापनीयता है!

— जविषाज्जे दुविहे पक्षत्ते, तंजहा— हंदियजविषाज्जे य नो-हिस्यजविषाज्जे य

से कि तं इंदियजविष्ण्डिते ? जं मे सोइंदिय—चिक्किदिय— घाणिदिय—जिकिमिदिय—फासिदियाइं निरुवहयाइं वसे वटं ति, सेत्तं इंदियजविष्ण्डितं। २्⊏६

#### श्रमण-सूत्र

से किं तं नोइदियजविशक्ति ? जं मे कोहमाण्मायालोभा वोच्छित्रा नो उदीरेंति सेत्तं नो इंदिय जविशक्ति ।

—भगवती सूत्र १८। १०।

श्राचार्य श्रभयदेव, भगवती सूत्र के उपयुक्त पाठ का विवरण करते हुए तिखते हैं—"यापनीयं = मोलाध्विन गच्छतां प्रयोजक इन्द्रिया-दिवश्यतारूपो धर्मः । "इन्द्रियविषयं यापनीयं = वश्यत्विमिन्द्रिययाप-नीयं, एवं नो इन्द्रिययापनीयं, नवरं नो शब्दस्य मिश्रवचनत्वादिन्द्रियै-मिश्राः सहार्थत्वाद् वा इन्द्रियाणां सहचरिता नोइन्द्रियाः=कषायाः।"

भगवती सूत्र में नोइन्द्रिय से मन नहीं, किन्तु कवाय का ग्रहण किया गया है। कथाय चूँ कि इन्द्रिय सहचरित होते हैं, ऋतः नो इन्द्रिय कहे जाते हैं।

श्राचार्य जिनदास भी भगवती सूत्र का ही श्रनुसरण करते हैं— 'इन्दियजविणिज्जं निरुवहताणि वसे य मे वट्टेति इंदियाणि, नो खलु कज्ञस्स बाधाए वट्टेतीत्यर्थः । एतं नोइन्दियजविणिजं, कोधादीए वि सो मे बाहेंति।—श्रावश्यक चूर्णि।

उन्युंक विचारों के अनुसार यापनीय प्रश्न का यह भावार्थ है कि 'भगवन्! आपकी इन्द्रिय-विजय की साधना ठीक-ठीक चल रही है ? इन्द्रियाँ आपकी धर्म साधना में बाधक तो नहीं होतीं ? अनुकूज़ ही रहती हैं न ? और नोइन्द्रिय विजय भी ठीक-ठीक चल रही है न ? को धादि काषाय शान्त हैं ? आपकी धर्म यात्रा में कभी बाधा तो नहीं पहुँचाते ?

प्रवचनसारोद्धार की चृत्ति में श्राचार्य सिद्धसेन यात्रा श्रोर यापना के द्रव्य तथा भाव के रूप में दोन्दो भेद करते हैं। मिथ्यादृष्टि तापस त्रादि की श्रपनी किया में प्रवृत्ति द्रव्ययात्रा है, श्रोर श्रेष्ट साधुत्रों की श्रपना महान्नति रूप साधना में प्रवृत्ति भाव यात्रा है। इसी प्रकार द्राद्धारस श्रादि से शरीर को समाहित करना, द्रव्य यापना है, श्रोर इन्द्रिय तथा नो इन्द्रिय की उपशान्ति से शरीर का समाहित होना भावयापना है।

### द्वादशावर गुरुवन्दन सूत्र

रद७

— 'यात्रा द्विविधा द्रव्यतो भावतः । द्रव्यतस्तापसादीनां मिथ्यादशां स्वक्रियोत्सपणं, भावतः साधूनामिति ।.... यापनापि द्विधा—द्रव्यतो भावतश्च । द्रव्यतः शर्भराद्वाचादिसदोषधैः कायस्य समाहितस्वं, भाव-तस्तु इन्द्रियनोइन्द्रियोपशान्तस्वेन शरीरस्य समाहितस्वम् ।'

— प्रवचनसारोद्धार वंदनक द्वार ।

#### श्रावश्यिकी

त्रवश्य करने योग्य चरण करणरूप श्रमण योग 'श्रावश्यक' कहे जाते हैं। त्रावश्यक क्रिया करते समय प्रमादवश जो रत्नत्रय की विराधना हो जाती है वह श्रावश्यिकी कहलाती है । त्रातः 'श्राविस्त्याए' का श्रमिप्राय यह है कि 'मुक्तसे त्रावश्यक योग की साधना करते समय जो भूल हो गई हो, उस त्रावश्यकी भूल का प्रतिक्रमण करता हूँ।'

'स्राविस्तियाए' कहते हुए जो स्रवग्रह से बाहर निकला जाता है, वह इसलिए कि गुरुदेव के चरणों में से कहीं स्रव्यत्र स्रावश्यक कार्य के लिए जाना होता है तो गुरुदेव को स्चना देने के लिए 'स्राविस्तिया' कहा जाता है, यह स्राविश्यकी समाचारी है। स्रतः यहाँ भी 'स्राविस्तियाए' को स्राविश्यकी का प्रतीक मानकर शिष्य स्रवग्रह से बाहर होता है। यही कारण है कि दूसरे खमासमणों में 'स्राविस्तियाए' नहीं कहा जाता स्रौर न स्रवग्रह से बाहर ही स्राया जाता है।

#### श्राशातना

'स्राशांतना' शब्द जैन स्रागम-साहित्य का एक प्राचीन पारिभाषिक शब्द है। जैन ५ में स्रानुशासन-प्रधान धर्म है। स्रातः यहाँ पद-पद पर स्रारिहन्त, सिद्ध, स्राचार्य, उपाध्याय, साधु, स्रोर गुरुदेव का, किंबहुना, शान, दर्शन, चारित्र रूप धर्म साधना तक का भी सम्मान रक्खा जाता

१ श्रवश्यकर्तटयेश्वरण-करण्योगैर्निर्श्वता श्रावश्यिकी तथा ऽऽसेवना-द्वारेण हेतुभूतया यदसाध्वनुष्टितं तस्य प्रतिक्रामामि विनिवत-मामीत्यर्थः ।'—श्राचार्यं हरिभद्र ।

#### -344

#### श्रमण-सूत्र

है। सदाचारी गुरुदेव श्रीर श्रापने सदाचार के प्रति किसी भी प्रकार की श्रवक्ता एवं श्रवहेलना, जैनधर्म में स्वयं एक बहुत वड़ा पाप माना गया है, श्रानुशासन जैनधर्म का प्राण है।

श्राइए, श्रव श्राशातना के व्युत्पत्ति सिद्ध श्रर्थ पर विचार करते । 'ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्र ही वास्तविक श्राय = लाभ है, उसकी शातना = खरडना, श्राशातना है।' गुरुदेव श्रादि का विनय ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र रूप श्रात्मगुर्णों के लाभ का नाश करने वाला है। देखिए, प्रतिक्रमण सूत्र के प्रसिद्ध टीकाकार श्राचार्य तिलक का श्रीममत। 'श्रायस्य ज्ञानादिरूपस्य शातना = खरडना श्राशातना। निरुक्त्या यलोपः।'

ख्राशातना के मेदों की कोई इयत्ता नहीं है। श्राशातना के स्वरूप-परिचय के लिए दशाश्रुतस्कन्ध-सूत्र में तेतीस ख्राशातनाएँ वर्णन की गई हैं। परिशिष्ट में उन सब का उल्लेख किया गया है, यहाँ संत्तेप में द्रव्यादि चार ख्राशातनात्रों का निरूपण किया जाता है, ख्राचार्य हरिभद्र के उल्लेखानुसार जिनमें तेतीस का ही समावेश हो जाता है। 'तित्तीसं पि चउसु दृव्वाइसु समोयरंति'

द्रव्य त्राशातना का ऋर्थ है—गुरु ऋादि रातिक के साथ भोजन करते समय स्वयं ऋच्छा-ऋच्छा ग्रहण कर लेना ऋौर बुरा-बुरा रातिक को देना। यही बात वस्त्र, पात्र ऋादि के सम्बन्ध में भी है।

चेत्र-त्राशातना का ऋर्थ है--ग्रड़कर चलना, ऋड़कर बैटना इत्यादि।

- काल ग्राशातना का ग्रर्थ है रात्रि या विकाल के समय रातिकों के द्वारा बोलने पर भी उत्तर न देना, चुप रहना ।
- भाव आशातना का अर्थ है—आचार्य आदि राविकों को 'तू' करके बोलना, उनके प्रति दुर्भाव रखना, इत्यादि ।

### सनोदुःकृता

मनोदुष्कृता का अर्थ है मिन से दुष्कृत । मन में किसी प्रकार का

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

325

हे प, दुर्भाव, घृणा तथा अवज्ञा का होना, मनोदुष्कृता आशातना है। इसी प्रकार अभद्र वचन आदि से वाग्दुष्कृता तथा आसन्न गमनादि के निमित्त से कायदुष्कृता आशासना होती है।

#### कोघा

मूल में 'कोहा' शब्द है, जिसका तृतीया विभक्ति के रूप में 'कोहाए' प्रयोग किया गया है। 'कोहा' का संस्कृत रूपान्तर 'कोधा' होता है। कोधा का अर्थ कोध नहीं, अपितु कोधानुगता अर्थात् कोधवती अप्रशातना से है। कोध के निमित्त से होने वाली आशातना कोधा अर्थात् कोधवती कहलाती है।

'कोधा' का 'कोधवती' अर्थ कैसे होता है ? समाधान है कि श्रशांदिगण श्राकृति गण माना जाता है, श्रतः कोधादि को श्रशांदि गण में मान कर श्रच् प्रत्यय होने से कोधयुक्त का भी कोध रूप ही रहता है । श्राशांतना स्त्रीलिंग शब्द है, श्रतः 'कोधा' रूप का प्रयोग किया गया है ।

— कोधयेति कोधवयेति प्राप्ते श्वरादिराकृतिगणःवात् श्रम् प्रत्य-त्याम्तरवात् कोधवाः कोधानुगतया ।'—श्रानार्यं हरिमद्र ।

'कोघया' के समान ही मानया, मायया श्रीर लोभया का मर्म भी समक लेना चाहिए। सब में श्रशीदि श्रच् प्रत्यय है, श्रतः मानवत्या, मायावत्या श्रीर लोभवत्या श्रर्थ ही ग्राह्य है।

#### सार्वकालिकी

श्राशातना के लिए यह विशेषण बड़ा ही महत्त्वपूर्ण श्रर्थ रखता है। शिष्य गुरुदेव के चरणों में श्राशातना का प्रतिक्रमण करता हुन्ना निवेदन करता है कि भगवन ! मैं दैवसिक, रात्रिक, पाद्यिक, चातुर्मासिक तथा सांवरसरिक श्राशातना के लिए चमा चाहता हूँ और उसका प्रतिक्रमण करता हूँ। इतना ही नहीं, श्रवतक के इस जीवन में जो श्रपराध हुन्ना हो, उसके लिए भी चमा याचना है। प्रस्तुत जीवन ही नहीं, पूर्व जीवन श्रीर उससे भी पूर्व जीवन, इस प्रकार श्रमन्तानन्त

#### श्रमण्-सूत्र

श्रतीत जन्मों में जो भूल हुई हो, श्रवहेलना का भाव रहा हो, उस सबकी चमा याचना करता हूँ।'

मूल में 'सब्बकालिया' शब्द है, जिसका श्रर्थ है सब काल में होने वाली श्राशातना । श्राचार्य जिनदास सर्वकाल से समस्त भूतकाल श्रहण करते हैं—'सब्वकाले भवा सब्वकालियी, पविखका, चातुम्मा-सिया, संवत्सरिया, इह भवे श्रयणेसु वा श्रतीतेसु भवग्गहणेसु सब्वमतीतद्धाकाले।'

त्र्याचार्य हरिभद्र 'सर्वकाल' से श्रतीत, श्रनागत श्रौर वर्तमान इस प्रकार त्रिकाल का प्रहण करते हैं—'श्रधुनेहभवान्यभवगताऽतीता-नागतकालसंग्रहार्थमाह, सर्वकालेन श्रतीतादिना निवृत्ता सार्व-कालिकी तथा।'

यह विनय धर्म का कितना महान् विराट रूप है। जैन संस्कृति की प्रत्येक साधना सुद्र से महान होती हुई अन्त में अनन्त का रूप ले लेती है। आप देख सकते हैं, गुरुदेव के चरणों में की जानेवाली अगराधन्तामणा भी दैवसिक एवं रात्रिक से महान् होती हुई अन्त में सार्व-कालिकी हो जाती है। केगल वर्तमान ही नहीं, किन्तु अनन्त भूत और अनन्त भविष्य काल के लिए भी अगराध-त्मागना करना, साधक का नित्यप्रति किया जाने वाला आवश्यक कर्तव्य है।

श्रनागत श्राशातना के सम्बन्ध में प्रश्न है कि मविष्यकाल तो श्रभी श्रागे श्राने वाला है, श्रतः तत्सम्बन्धी श्राशातना कैसे हो सकती है ? समाधान है कि गुरुदेव के लिए एवं गुरुदेव की श्राशा के लिए मविष्य में किसी प्रकार की भी श्रवहेलना का भाव रखना, संकल्प करना, श्रनागत श्राशातना है। भूतकाल की भूलों का पश्राताय करो श्रीर भविष्य में भूलें न होने देने के लिए सदा कुत संकल्प रहो, यह है साधक जीवन के लिए श्रमर सन्देश, जो सार्वकालिकी पद के द्वारा श्रिभिव्यंजित है।

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

\$35

### बारह ऋधर्त '

प्रस्तुत पाठ में त्रावर्त-किया विशेष ध्यान देने योग्य है। जिस प्रकार वैदिक मंत्रों में स्वर तथा इस्त-सञ्चालन का ध्यान रक्खा जाता है, उसी प्रकार इस पाठ में भी त्रावर्त के रूप में स्वर तथा चरण स्पर्श के लिए होने वाली इस्त-संचालन किया के सम्बन्ध में लच्य दिया गया है। स्वर के द्वारा वाणी में एक विशेष प्रकार का क्रोज एवं माधुर्य पैदा हो जाता है, जो त्रान्तः करण पर श्रापना विशेष प्रभाव डालता है।

त्रावर्त के सम्बन्ध में एक बात श्रौर है। जिस प्रकार वर श्रौर कन्या श्रीम की प्रदक्तिणा करने के बाद पारस्परिक कर्तव्य-निर्वाह के लिए श्राबद हो जाते हैं, उसी प्रकार श्रावर्त-क्रिया गुरु श्रौर शिष्य को एक-दूसरे के प्रति कर्तव्य बन्धन में बाँध देती है। श्रावर्तन करते समय शिष्य गुरुदेव के चरणकमलों का स्पर्श करने के बाद दोनों श्रंजलिबद्ध हाथों को श्रावने मस्तक पर लगाता है; इसका हाद है कि-वह गुरुदेव की श्राज्ञाशों को सदैश मस्तक पर वहन करने के लिए कृत-प्रतिज्ञ है।

प्रथम के तीन त्रावर्त—'त्रहो'—'कायं'—ंकाय'—इस प्रकार दो-दो अच्छों से पूरे होते हैं। कमलमुद्रा से त्रंजलिबद्ध दोनों हाथों से गुरु-चरणों को स्पर्श करते हुए मन्द स्वर से 'त्रा' श्रव्हर कहना, तत्पश्चात् श्रंजलिबद्ध हाथों को मस्तक पर लगाते हुए उच्च स्वर से 'हो' श्रव्हर कहना, यह पहला श्रावर्तन है। इसी प्रकार 'का....यं' श्रोर 'का....यं' के शेष दो श्रावर्तन भी किए जाते हैं।

त्रागले तीन त्रावर्त — 'जत्ताभे'- 'जविण'- 'ज्जंच भे' — इस प्रकार

१ 'सूत्राभिधानगर्भाः काय-व्यापारविशेषाः'—श्राचार्य हरिभद्र, श्रावश्यक वृत्ति ।

<sup>&#</sup>x27;सूत्र-गर्भा गुरुचरणकमलन्यस्तहस्तशिरः स्थापनरूपाः ।'—प्रव-चनसारोद्धार वृत्ति, वन्दनक द्वार ।

#### श्रमग्र-सूत्र

तीन-तीन श्रव्हों के होते हैं। कमल-मुद्रा से श्रंजिल गाँधे हुए दोनों हाथों से गुरु चरणों को स्पर्श करते हुए श्रुनुदात्त = मन्द स्वर से-'ज'- श्रव्हर कहना, पुनः हृदय के पास श्रञ्जिल लाते हुए स्वरित = मध्यम स्वर से-'ता'-श्रव्हर कहना, पुनः श्रपने मस्तक को छूते हुए उदात्त स्वर से-'भे'-श्रव्हर कहना, प्रथम श्रावर्त है। इसी पद्धित से-'ज ....व....िण'-श्रव्हर जंजा...च ...भे'-ये शेष दो श्रावर्त भी करने चाहिएँ। प्रथम 'खमासमणों' के छह श्रोर इसी भाँति दूसरे 'खमासमणों' के छह; कुल बारह श्रावर्त होते हैं।

#### वन्दन-विधि

वन्दन श्रावश्यक बड़ा ही गंभीर एवं भावपूर्ण है। श्राज परंपरा की श्रज्ञानता के कारण इस श्रोर लह्य नहीं दिया जा रहा है श्रोर केवल येन केन प्रकारेण मुख से पाठ का पढ़ लेना ही वन्दन समक्त लिया गया है। परन्तु ध्यान में रखना चाहिए कि विना विधि के क्रिया फलवती नहीं होती। श्रातः पाठकों की जानकारी के लिए स्पष्ट रूप से विधि का वर्णन किया जाता है:—

गुरुदेव के श्रात्मप्रमाण चेत्र-रूग श्रवग्रह के बाहर श्राचार्य तिलक ने कमशः दो स्थानों की कल्पना की है, एक 'इच्छा निवेदन स्थान' श्रीर दूसरा 'श्रवग्रह प्रवेशाज्ञाभाचना स्थान ।' प्रथम स्थान में वन्दन करने की इच्छा का निवेदन किया जाता है, फिर जरा श्रागे श्रवग्रह के पास जाकर श्रवग्रह में प्रवेश करने की श्राज्ञा माँगी जाती है।

वन्दनकर्ता शिष्य, अवग्रह के बाहर प्रथम इच्छानिवेदन स्थान में स्था जात मुद्रा से दोंनों हाथों में रजोहरण लिए हुए अर्द्धावनत होकर अर्थात् आधा शरीर मुका कर नमन करता है और 'इच्छामि समा-समणों से लेंकर निसीहियाए' तक का पाठ पढ़ कर वन्दन करने की इच्छा निवेदन करता है। शिष्य के इस प्रकार निवेदन करने के पश्चात

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

₹.39

गुरुदेव यदि अस्वस्थ या किसी कार्य विशेष में व्याचित होते हैं तो ' 'तिविहेस'- 'त्रिविधेन' ऐसा शब्द कहते हैं, जिसका अर्थ होता है— 'अवग्रह से बाहर रह कर ही संचित्त बन्दन करना ।' अतः अवग्रह से बाहर रह कर ही तिवखुत्तो के पाठ के द्वारा संचित्त बंदन कर लेना चाहिए । यदि गुरुदेव स्वस्थ एवं अव्याचित होते हैं तो 'खंदेणं'— 'खन्दसा' ऐसा शब्द कहते हैं; जिसका अर्थ होता है—'इच्छानुसार बन्दन करने की सम्मति देना ।'

गुरुदेव की स्त्रोर से उपर्युक्त पद्धित के द्वारा वन्दन करने की स्त्राज्ञा मिल जाने पर, शिष्य, स्त्रागे बढ़ कर, स्त्रक्षद्र होत्र के बाहर, किन्तु पास ही 'स्रवग्रह प्रवेशाज्ञा याचना' नामक दूसरे स्थान में पुनः स्त्रद्धांवनत होकर नमन करता है स्त्रीर गुरुदेव से 'स्रणुजाण्ह में मिडरगह'—इस पाठ के द्वारा स्त्रवग्रह में प्रवेश करने की स्त्राज्ञा माँगता है। स्त्राज्ञा माँगने पर गुरुदेव स्त्रपनी स्त्रोर से 'स्रणुजाणामि' पद के द्वारा स्नाज्ञा प्रदान करते हैं।

श्राज्ञा मिलने के बाद यथाजात सुद्रा = जनमते समय बालक की श्राथवा दीना लेने के समय शिष्य की जैसी मुद्रा होती है वैसी दोनों हाथ श्रांजलिबद्ध कपाल पर रखने की मुद्रा से 'निसीहि'<sup>2</sup> पद कहते हुए

१ 'त्रिविधेन' का ग्राभिषाय है कि यह समय श्रवग्रह में प्रवेश कर द्वादशावर्त वन्दन करने का नहीं है। ग्रातः तीन बार तिक्खुत्तो के पाठ के द्वारा, ग्रवग्रह से बाहर रह कर ही सं हित वन्दन कर लेना चाहिए। 'त्रिविधेन' शब्द मन, वचन, काय योग की एकाग्रता पर भी प्रकाश डालता है। तीन बार वन्दन, ग्रार्थात् मन, वचन एवं काय योग से वन्दन!

२ 'निसीहि' बाहर के कार्यों से निकृत होकर गुरु चरणों में उप-स्थित होने रूप नैषे धिकी समाचारी का प्रतीक है। इसीलिए श्राचार्य हरिभद्र प्रस्तुत प्रसंग पर कहते हैं—'ततः शिष्यो नैषेधिक्या प्रविश्य।' श्रार्थात् शिष्य, श्रावप्रह में 'निसीहि' कहता हुआ प्रवेश करे।

श्रमण-सूत्र

अवग्रह में भवेश करना चाहिए। बाद में रजोहरण से भूमि प्रमार्जन कर, गुरुदेव के पास गोदोहिका (उकडू) आसन से बैठकर, प्रथम के तीन आवर्त 'श्रहो, कायं, काय' पूर्वोक्त विधि के अनुसार करके 'संफासं' कहते हुए गुरु चरणों में मस्तक लगाना चाहिए।

तदनन्तर 'खमिणजो में किलामों' के द्वारा चरण स्पर्श करते समय गुरुदेव को जो बाधा होती है, उसकी चमा माँगी जाती है। पश्चात् 'श्रप किलंताणं बहु सुभेण में दिवसो वइक्कंतों' कहकर दिन सम्बन्धी कुशल चोम पूछा जाता है। श्रानन्तर गुरुदेय भी 'तथा' कह कर श्रपने कुशल चोम की सूचना देते हैं श्रीर फिर उचित शब्दों में शिष्य का कुशल चोम भी पूछते हैं।

तदनन्तर शिष्य 'ज ता भे' 'ज व िष्य' 'जं च भे'-इन तीन आवतों की किया करे एवं संयम यात्रा तथा इन्द्रिय सम्बन्धी और मनः सम्बन्धी शान्ति पूछे । उत्तर में गुरुदेव भी 'तुठभं पि वट्टइ' कहकर शिष्य से उसकी यात्रा और यापनीय सम्बन्धी सुख शान्ति पूछे ।

तत्पश्चात् मस्तक से गुरु चरणों का स्पर्श करके 'ख।मेमि खमासमणों देविसयं वद्दक्तमं' कह कर शिष्य विनम्र भाव से दिन सम्बन्धी अपने अपराधों की ज्ञमा माँगता है। उत्तर में गुरु भी 'श्रहमिप जमयामि' कह कर शिष्य से स्वकृत भूलों की ज्ञमा माँगते हैं। ज्ञामणा करते समय शिष्य और गुरु के साम्य प्रधान सम्मेलन में ज्ञमा के कारण विनम्र हुए दोनों भस्तक कितने भन्य प्रतीत होते हैं? ज्ञरा भावुकता को सिक्रय कीजिए। अन्दन प्रक्रिया में प्रस्तुत शिगेनम्न आवश्यक का भद्रबाहु श्रुत केवलो बहुत सुन्दर वर्णन करते हैं।

इसके बाद 'श्रावस्सियाए' कहते हुए श्रवग्रह से वाहर श्राना चाहिए।

अवग्रह से बाहर लौट कर-'पिडकमामि' से लेकर 'अप्पाणं वोसिरानि' तक का सम्पूर्ण पाठ पढ़ कर प्रथम खमासमणो पूर्ण करना चाहिए।

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

₹€4

दूसरा खमासमणों भी इसी प्रकार पढ़ना चाहिए। केवल इतना श्रन्तर है कि दूसरी बार 'श्राविस्सियाए' पद नहीं कहा जाता है, श्रोर श्रवप्रह से बाहर न श्राकर वहीं संपूर्ण खमासमणों पढ़ा जाता है। तथा श्रातिचार चिन्तन एवं अमण सूत्र नमों चउवीसाए-गठान्तर्गत 'तस्स धम्मस्स' तक गुढ़ चरणों में ही पढ़ने के बाद 'श्रव्सुद्विश्रोमि' कहते हुए, उठ कर बाहर श्राना चाहिए।

प्रस्तुत पाठ में जो 'बहुसुनेण भे दिवसो वहक्कंतो' के अंश में 'दिवसो वहक्कंतो' पाठ है, उसके स्थान में रात्रिक प्रतिक्रमण में 'राई वहकंतो' पालिक प्रतिक्रमण में 'पक्लो वहकंतो' चातुर्मासिक प्रतिक्रमण में 'वडमासी वहकंतो' तथा सांवत्सरिक प्रतिक्रमण में 'संवच्छरो वहकंतो' ऐसा पाठ पढ़ना चाहिए।

#### वन्दन के २४ आवश्यक

श्री समवायांग सूत्र के १२ वें समवाय में वन्दन स्वरूप का निर्णय देते हुए भगवान महावीर ने वन्दन के २५ स्त्रावश्यक बतलाए हैं:—

दुश्रो गायं जहाजायं,
किति-कम्मं बारसावयां।
चउसिरं तिगुत्तं च,
दुपवेसं ६ग-निक्खमणां।

—'दो अवनत, एक यथाजात, बारह आवर्त, चार शिर, तीन गुप्ति, दो व्रवेश श्रीर एक निष्क्रमण्—इस प्रक.र कुल पचीस आवश्यक हैं।' स्पष्टीकरण के लिए नीचे देखिए:—

#### दो अवनत

अवग्रह से बाहर रहा हुआ शिष्य सर्व प्रथम पनच चढ़ाए हुए धनुष के समान अर्धावनत होकर 'इच्छामि खमासमणो व'दिउं जाव णिजाए निसीहियाए' कहकर गुरुदेव को वन्दन करने की इच्छा का

#### ₹€ €

#### श्रमण-सूत्र

निवेदन करता है। गुरुदेव की स्रोर से स्राज्ञा मिल जाने के बाद युनः स्रार्थावनत काय से 'खखुजाण्ह मे मिडग्गहं' कह कर स्रावप्रह में प्रवेशः करने की स्राज्ञा माँगता है। यह प्रथम स्रावनत स्रावश्यक है।

श्रवग्रह से बाहर श्राकर अथम खमासमणो पूर्ण कर लेने के बाद जब दूसरा खमासमणो पढ़ा जाता है, तब पुनः इसी प्रकार श्रर्थावनत होकर बंदन करने के लिए इच्छा निवेदन करना एवं श्रवग्रह में अवेश करने की श्राक्षा माँगना, यह दूसरा श्रवनत श्रावश्यक है। दो अवेश

गुरुदेव की स्त्रोर से स्त्रवग्रह में प्रवेश करने की स्त्राज्ञा मिल जाने के बाद सुख से निसीहि कहता हुआ एवं रजोहरण से झागे की भूमि को प्रमार्जन करता हुआ जब शिष्य स्त्रवग्रह में प्रवेश करता है, तब प्रथम प्रवेश स्त्रावश्यक होता है।

इसी प्रकार एक बार ऋवग्रह से बाहर ऋाकर दूसरा खमासमणी पढ़ते समय जब पुनः दूसरी बार ऋवग्रह में प्रवेश करता है, तब दूसरा प्रवेश ऋावश्यक होता है।

### बारह आवर्त

गुरुदेव के चरणों के पास उकडू या गोहुह श्रासन से बैठे, रजोहरण एक श्रोर बराबर में रख छोड़े। पश्चात् दोनों खुटने टेककर दोनों हाथों को लम्बा करके गुरु चरणों को वहाथ की दशों श्रंगुलियों से स्पर्श करता हुश्चा श्रंथ श्रज्ञत् कहे श्रीर किर दशों श्रंगुलियों से श्रपने मस्तक का स्पर्श करता हुश्चा हो। श्रज्ञत् कहे, यह प्रथम श्चावर्त है। इसी प्रकार कायं श्रीर कायं के भी दो श्रावर्त समभ लेने चाहिएँ।

इसके बाद कमल मुद्रा में दोनों हाथों को जोड़कर मस्तक पर लगाए श्रौर खर्मा खजो में से लेकर दिवसों वइक्कंतो तक पाठ बोले। श्रमन्तर दोनों हाथों को लम्बा करके दशों श्रुंगुलियों से गुरुचरणों को

१ कुछ आचार्य कमल मुद्रा से कहते हैं।

#### www.kobatirth.org

### द्वादशावर्तः गुरुवन्दन-सूत्र

२९७

स्पर्श करता हु श्रा 'ज' श्रज्ञर कहे, फिर हाथों को हटाकर हृदय के पास लाता हु श्रा 'त्ता' श्रज्ञर कहे, धौर श्रन्त में दशों श्रुंगुलियों से श्रपने मस्तक को स्पर्श करता हु श्रा 'मे' श्रज्ञर कहे। इस प्रकार चौथा श्रावर्त होता है। इसी प्रकार शेष दो श्रावर्त भी 'ज व णि' श्रौर 'ज्जं च मे' के समफ लेने चाहिएँ।

ये छह त्रावर्त-त्रावश्यक प्रथम खमासण के हैं। इसी प्रकार दूसरे खमासण के भी छह त्रावर्त-त्रावश्यक होते हैं।

### एक निष्क्रमण

बारह त्रावर्त करने के बाद प्रथम दोनों हाथों से ग्रौर पश्चात् मस्तक से गुरु चरणों का स्पर्श करे तथा 'खामेमि खमासमणो देवसियं वहक्कम' का पाठ कहे। इसके ग्रानन्तर खड़े होकर रजोहरण से ग्रपने पीछे की भूमि का प्रमार्जन करता हुन्ना, गुरुदेव के मुखकमल पर दृष्टि लगाए, मुख से 'ग्रावस्तियाए' कहता हुन्ना, उल्टे पैरों वागस लौट कर ग्रावप्रह से बाहर निकले। यह निष्क्रमण न्नावश्यक है।

अवग्रह से बाहर गुरुदेव की ख्रोर मुख कर के पैरों से जिन-मुद्रा का ख्रोर हाथों से योग-मुद्रा का ख्राभिनय कर के खड़ा होना चाहिए। पश्चात् पड़िक्कमामि से लेकर संपूर्ण खमासमगो पढ़ना चाहिए।

### तीन गुप्ति

जब शिष्य वन्दन करने के लिए अवग्रह में भवेश करता है, तब 'निसीहि' कहता है। उसका भाव यह है कि अब मैं मन, वचन और वाय की अन्य सब प्रवृत्तियों का निषेध करता हूँ एवं तीनों योगों को एक मात्र वन्दन-किया में ही नियुक्त करता हूँ। यह एकाग्र भाव की सूचना है, जो तीन गुप्तियों, के आवश्यक का निदर्शन है।

मनोगुप्ति ऋावश्यक यह है कि मन में से ऋन्य सब संकल्गों को निकाल कर उसमें एकमात्र वंदना का मधुर भाव ही रहना चाहिए। विखरे मन से वन्दन करने पर कम निर्जरा नहीं होती।

२६८:

#### श्रमण सूत्र

वचन गुति आवश्यक यह है कि वन्दन करते समय बीच में और कुछ नहीं बोलना। वचन का व्यापार एकमात्र वन्दन किया के पाठ में ही लगा रहना चाहिए। और उचारण अस्विलित, स्पष्ट एवं सस्वर होना चाहिए।

काय गुित त्रावश्यक यह है कि शरीर को इधर उधर त्रागे-पिछे न हिलाकर पूर्ण रूप से नियंत्रित रखना चाहिए। शरीर का व्यागर वन्दन किया के लिए ही हो, ब्रान्य किसी कार्य के लिए नहीं। वन्दन करते समय शरीर से वन्दनातिरिक्त किया करना निषिद्ध है। चार शिर

श्रवग्रह में प्रवेश कर चामणा करते हुए शिष्य एवं गुरु के दो शिर परस्पर एक दूसरे के सम्मुख होते हैं, यह प्रथम खमासमणो के दो शिरः सम्बन्धी श्रावश्यक हैं। इसी प्रकार दूसरे खमासमणो के दो शिरः सम्बन्धी श्रावश्यक भी समभ लेने चाहिएँ। इस सम्बन्ध में श्राचार्य हिरिमद्र श्रावश्यक नियुक्ति १२०२ वीं गाथा की व्याख्या में स्पष्ट लिखते हैं— प्रथम प्रविष्टस्य चामणाकाले शिष्याचार्यशिरोद्धयं, पुनरिप निष्कम्य प्रविष्टस्य द्वयमेवेति भावना। श्राचार्य श्रामयदेव भी समवायांग सूत्र की हत्ति में ऐसा ही उल्लेख करते हैं।

प्रवचन सारोद्धार की टीका में श्री सिद्धसेनजी शिर का शिरोवनमन में लच्चणा मानते हैं श्रीर कहते हैं कि जहाँ चामणाकाल में 'खामेनि समासमणो देवसियं वहनक्षमं' कहता हुन्ना शिष्य श्रपना मस्तक गुरु चरणों में भुकाता है, वहाँ गुरुदेव भी 'श्रहमिव खामेमि तुमे' कहकर श्रपना शिरोवनमन करते हैं।

श्री सिद्धसेनजी एक श्रीर मान्यता उद्घृत करते हैं, जो केवल शिष्य के ही चार शिरोवनमन की है। एक शिरोवनमन 'संफास' कहते हुए श्रीर दूसरा चामणा काल में 'सामेमि समासमणों' कहते हुए । 'श्रन्यत्र पुनरेव' दश्यते—संकासनमणे एगं, स्वामणानमणे सीसस्स बीयं। एवं बीयपवेसे वि दोक्षि।'

### द्वादशावर्ते गुरुवन्दन-सूत्र

339

#### यथाजात-मुद्रा

गुरुदेव के चरणों में वन्द्रन क्रिया करने के लिए शिष्य को यथा-जात मुद्रा का श्रमिनय करना चाहिए । दोनों ही 'खमासमण सूत्र' यथा-जात मुद्रा में पढ़ने का विधान है। यथा जात का श्रर्थ है यथा जन्म श्रर्थात् जिस मुद्रा में बालक का जन्म होता है, उस जन्मकालीन मुद्रा के समान मुद्रा।

जब बालक माता के गर्भ से जन्म लेता है, तब वह नम होता है। उसके दोनों हाथ मस्तक पर लगे हुए होते हैं। संसार का कोई भी बाह्य बासनामय प्रभाव उस पर नहीं पड़ा होता है। वह सरलता, मृदुता, विनम्रता और सहृद्यता का जीवित प्रतीक होता है। अस्तु, शिष्य को भी वन्दन के लिए इसी प्रकार सरलता, मृदुता, विनम्रता एवं सहृदयता का जीवित प्रतीक होना चाहिए। बालक अज्ञान में है, अतः वह कोई साधना नहीं है। परन्तु साधक तो ज्ञानी है। वह सरलता आदि गुर्णों को साधना की दृष्टि से विवेक पूर्वक अपनाता है, जीवन के कर्ण-कर्ण में नम्रता का रस बरस्पता है, गुरुदेव के समन्न एक सद्यःसंजात बालक के समान द्यापात्र स्थिति में प्रवेश करता है और इस प्रकार अपने को ज्ञानिका का योग्य अधिकारी प्रमाणित करता है।

यथाजात-मुद्रा में वन्दनार्थी शिष्य सर्वथा नम्न तो नहीं होता, परन्तु रजोहरण, मुख विश्वका और चोलपट के अतिरिक्त और कोई वस्तु अपने पास नहीं रखता है और इस प्रकार बालक के समान नम्नता का रूपक अपनाता है। भयंकर शीतकाल में भी यह नम-मुद्रा अपनाई जाती है। प्राचीनकाल में यह पद्धति रही है। परन्तु आजकल तो कपाल पर दोनों हाथों को लगाकर प्रणाम-मुद्रा कर लेने में ही यथाजात-मुद्रा की पूर्ति मान ली जाती है।

यथाजात का अर्थ 'श्रमण वृत्ति धारण करते समय की सुद्रा' भो किया जाता है। श्रमण होना भी, संसार-गर्भ से निकल कर एक विशुद्ध आध्यात्मिक जन्म प्रहण करना है। जब साधक श्रमण बनता है, तब

#### श्रमण-सूत्र

रजोहरण, मुखबिस्निका और चोलपट के अतिरिक्त और कुछ भी अपने पास नहीं रखता है एवं दोनों हाथों को मस्तक से लगाकर बन्दन करने की मुद्रा में गुरुदेव के समन्न खड़ा होता है। श्रितः मुनि-दीना प्रहण करने के काल की मुद्रा भी यथाजात मुद्रा कहलाती है।

यथाजात-मुद्रा के उपर्युक्त स्वरूप के लिए, ग्रावश्यक सूत्र की वृत्ति द्रश्रव्य है। ग्रावश्यक सूत्र की श्रुपनी शिष्पहिता वृत्ति में ग्राचार्य हरिभद्र लिखते हैं—'यथाजातं श्रमण-त्वमाश्रित्य योनिनिक्कमणं च, तत्र रजोहरण-मुखवस्त्रिका चोकपट्टमा-त्रया श्रमणो जातः, रचितकरपुटस्तु योन्या निर्गतः, एवं मृत एव वन्दते।'

यह पचीस स्नावश्यकों का वर्णन हरिभद्रीय स्नावश्यक वृत्ति स्नौर प्रवचन सारोद्धार वृत्ति के स्नाधार पर किया गया है। इस सम्बन्ध में जैन-जगत के महान ज्योतिर्धर स्व० जैताचार्य पूज्य श्री जवाहरलाल जी महाराज के हस्तलिखित पत्र से भी बहुत कुछ जानकारी प्राप्त की गई है; इसके लिए लेखक श्रद्धेय जैनाचार्य पूज्य श्री गणेशीलाल जी महाराज का कृतश है।

#### छ: स्थःनक

प्रस्तुत 'खमासमसो' सूत्र में छः स्थानक माने जाते हैं। "इच्छामि? खमासमसो ! २ वं दिखं ३ जावि शिजाए४ निसीहियाए पः के द्वारा वन्दन करने की इच्छा निवेदन की जाती है, ब्राः यह शिष्य की ब्रोर का पंचपद रूप प्रथम 'इच्छा निवेदन' स्थानक है।

इच्छानिवेदन के उत्तर में गुरुद्देव भी 'विविधेन' स्रथ्या 'इंदसा' कहते हैं, यह गुरुदेव की स्रोर का उत्तर रूप प्रथम स्थानक है।

इसके बाद शिष्य 'श्रखुजाणाहर मेर मिडम्गहं ३' कह कर श्रवग्रह में प्रवेश करने की श्राज्ञा माँगता है, यह शिष्य की श्रोरका त्रिपदात्मक श्राज्ञा याचना रूप दूसरा स्थानक है।

१ प्राचीनकाल में इसी मुद्रा में नुनिदीता दी जाती थी।

### द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

३०१

इसके उत्तर में गुरुदेव भी 'श्रयुजाणामि' कह कर श्राज्ञा देते हैं, यह गुरुदेव की श्रोर का श्राज्ञाप्रदान रूप दूसरा स्थानक है।

"निसीहि श्रहो २ कायं ३ कायसंफासं४ । खमिण्जोप् मे६ किला-मो७ । श्रप्पिक्लंतागंद बहुसुभेण् ६ भे १० दिवसो ११ वहक्कंतो १२ ?" —यह शिष्य की श्रोर का द्वादशपद रूप शरीरकुशलप्रच्छा नामक तीसरा स्थानक है ।

इसके उत्तर में गुरुदेव 'तथा' कहते हैं। तथा का अर्थ है जैसा तुम कहते हो वैसा ही है, अर्थात् कुशल है। यह गुरुदेव की आरे का तीसरा स्थानक है।

इसके अनन्तर "जता १ मे २" कहा जाता है। यह शिष्य की श्रोर का द्विपदात्मक संयम यात्रा पृच्छा नामक चौथा स्थानक है। उत्तर में गुरुदेव भी 'तुब्भं पि वटह-युष्माक भि क्तंते ?' कहते हैं, जिसका श्रार्थ है—तुम्हारी संयम यात्रा भी निर्वाध चल रही है ? यह गुरुदेव की श्रोर का संयम यात्रा पृच्छा नामक चौथा स्थानक है।

इसके बाद " जचिएजं १ च २ मे३' कहा जाता है। यह शिष्य की श्रोर:का त्रिपदात्मक यापनीय पृत्छा नामक पाँचवाँ स्थानक है।

उत्तर में गुरुदेव भी 'एव' कहते हैं, जिसका अर्थ है इन्द्रिय-विजय रूप याप्रना टीक तरह चल रही है। यह गुरुदेव की ओर का पाँचवाँ स्थानक है।

इसके अनन्तर "खामीम खमासमणोर देवसियं वहकमं ४" कहा जाता है। यह शिष्य की ओर का पदच्छु व्यात्मक अपराधच्यामणा- रूप छठा स्थानक है।

उत्तर में गुरुदेव भी 'त्रमयामि' कहते हैं, जिसका स्पर्ध है मैं भी सारणा वारणा करते समय जो भूलें हुई हों, उसकी चमा चाहता हूँ। यह गुरुदेव की ख्रोर का श्रपराध चामणा रूप छठा स्थानक है।

### प्रत्याख्यान-सूत्र

( ? )

# नवस्कार सहित सूत्र

उग्गए सरे नमोक्कारसहियं पचक्खामि चउव्विहं पि त्राहारं-न्त्रसणं, पाणं, खाइम, साइमं। अन्नत्थ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, वोसिरामि ।

### ्भावार्थ

सूर्य उदय होने पर--दो धड़ी दिन चड़े तक--नमस्कार सहित प्रत्याख्यान ग्रहण करता हूँ, श्रीर श्रशन, पान, खादिम, स्वादिम चारौं हो प्रकार के आहार का त्याग करता हैं।

प्रस्तुत प्रत्याख्यान में दो श्रागार = श्राकार श्रर्थात् श्रपवाद हैं--श्रनाभोग = श्रत्यन्त विस्मृति श्रीर सहसाकार = शीव्रता ( श्रचानक )। इन दो श्राकारों के सिवा चारों श्राहार बोसिराता हूँ=स्याग करता हूँ |

१ 'सरे डग्गए'--इति हरिभद्राः। 'नमोक्कारं पश्चक्खाति सूरे उग्गए'—इति जिनदासाः।

#### प्रत्याख्यान-सूत्र

**३०३** 

### िवेचन

यह 'नमस्कार सहित' प्रत्याख्यान का सूत्र है। नमस्कार सहित का श्रर्थ है— 'सूर्योदय से लेकर दो घड़ी दिन चढ़े तक श्रर्थात् मुहूर्त भर के लिए, विना नमस्कार मंत्र पढ़े श्राहार ग्रहण नहीं करना। इसका दूसरा नाम नमस्कारिका भी है। श्राजकल साधारण बोलचाल में नवकारिसी कहते हैं।

चार ग्राहार इस प्रकार हैं--

- (१) अशन—इसमें रोटी, चावल आदि सभी प्रकार का भोजन आ जाता है।
- (२) पान—दूध, द्रान्नारस पानी ऋादि पीने योग्य सभी प्रकार की -चीनें पान में ऋा जाती हैं। परन्तु ऋाजकल परंपरा के नाते पान से केवल जल ही ग्रहण किया जाता है।
  - (३) खादिम-- बादाम, किसमिस ब्रादि मेवा ब्रोर फल खादिम

१ "नमस्कारेण—पञ्चपरमेष्ठिस्तवेन सिह्तं प्रत्याख्याति। 'सर्वे धातवः करोत्यर्थेन ट्यासा' इति भाष्यकारवचनान्नमस्कारसिहतं प्रत्या- ख्यानं करोति।" यह त्र्याचार्य सिद्धसेन का कथन है। इसका भावार्थ है कि मुहूर्त पूरा होने पर भी नवकार मंत्र पढ़ने के बाद ही नमस्कारिका का प्रत्याख्यान पूर्ण होता है, पहले नहीं। यदि मुहूर्त से पहले ही नवकार मंत्र पढ़ लिया जाय, तब भी नमस्कारिका पूर्ण नहीं होती है। नमस्कारिका के लिए यह त्रावश्यक है कि सूर्योदय के बाद एक मुहूर्त का काल भी पूर्ण हो जाय त्र्योर प्रत्याख्यान-पूर्तिस्वरूप नवकार मंत्र का जप भी कर लिया जाय! इसी विषय को प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति में त्र्याचार्य सिद्धसेन ने इस प्रकार स्पष्ट किया है—"स च नमस्कारसिहतः पूर्णेऽपि काले नमस्कारपाठमन्तरेण प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात्, सत्यिप च नमस्कारपाठमन्तरेण प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात्, सत्यिप च नमस्कारपाठमन्तरेण प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात्, सत्यिप च नमस्कारपाठमन्तरेण प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात्, सत्यिप च नमस्कारपाठमन्तरे प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात्, सत्यिप च नमस्कारपाठमन्तरे प्रत्याख्यानस्यापूर्यमाण्दवात् ।

#### 3.08

#### श्रमण-सूत्र

में अन्तर्भुत हैं। कुछ श्राचार्य मिशन को श्रशन में ग्रहण करते हैं स्रौर कुछ खादिम में, यह ध्यान में रहे।

(४) स्वादिम — सुगरी, लौंग, इलायची ऋादि नुखवास स्वादिम माना जाता है। इस ऋाहार में उदरपूर्ति की दृष्टि न होकर मुख्यतया मुखाके स्वाद की ही दृष्टि होती है। संयमी साधक प्रस्तुत ऋाहार का श्रहण स्वाद के लिए नहीं, प्रत्युत मुख की स्वच्छता के लिए करता है।

संस्कृत का त्राकार ही प्राकृत भाषा में त्रागार है। त्राकार का त्रार्थ — त्राप्वाद माना जाता है। त्राप्वाद का त्रार्थ है कि — यदि किसी विशेष स्थिति में त्याग की हुई वस्तु सेवन भी करली जाय तो भी प्रत्याख्यान का भंग नहीं होता। त्रातएव त्राचार्य हेमचन्द्र योगशास्त्र के तीसरे प्रकाश की कृति में लिखते हैं — 'श्राक्तियते विधीयते प्रत्याख्यान-भंगपरिहारार्थेमित्याकारः' — 'प्रत्याख्यानं च श्रप्रवाद्ख्याकारःसहितं कर्तव्यम्, श्रन्यथा तु भंगः स्यात्।' भ

१ श्रा—मर्याद्याः मर्याद्गस्यापनार्थमत्यर्थः क्रियम्ते विश्वीयन्ते • इत्याकाराः?—प्रवचन सारोद्धारः वृत्ति ।—प्रत्याख्यानद्वार ।

<sup>&#</sup>x27;ऋकारो:हिः नाम प्रत्याख्यानापवादहेतुः।'—हरिभष्टीयः श्राव-स्यक सूत्र वृत्ति, प्रत्याख्यान श्रावस्यक।

जैन-धर्म विवेक का धर्म है। ख्रातः यहाँ प्रत्याख्यान क्रादि करते हमय भी विवेक का पूरा ध्यान रक्खा जाता है। साधक दुर्बल एवं ख्रल्पक प्राणी है। ख्रातः उसके समज्ञ ख्रज्ञानताः एवं ख्रशक्तताः ख्रादि के कारणाकभी वह विकट प्रसंग ख्राः सकता है, जो उसकी कल्पना से बाहर हो। यदि पहले से ही उस स्थिति का ख्रपवाद नारक्खाः जायातो वत मंग होने की संभावना रहती है। यही कारणा हैं कि प्रस्तुतः प्रत्याख्यान स्वा में पहले से ही उस विशेषः स्थिति की छूट 'प्रतिज्ञा-पाठा में रक्खी गई है, ताकि साधक का वत-संगान होने पाए। यह है पहले से ही भविष्य को ध्यान में रख कर चलने की दुस्दर्शिताहप विकेश दृति।

## प्रत्याख्यान-सूत्र

निमस्कारिका में केवल दो ही त्राकार हैं - त्रानाभोग, त्रीर सहसाकार । (१) त्रानाभोग का त्रार्थ है - त्रात्यन्त विस्मृति । प्रत्याख्यान लेने की बात सर्वथा भूल जाय त्रीर उस समय त्रानवधानता वश कुछ खा पी लिया जाय तो वह त्रानाभोग त्रागार की मर्यादा में रहता है।

(२) दूसरा आगार सहसाकार है। इसका अर्थ है—मेघ बरसने पर अथवा दही आदि भथते समय अचानक ही जल या छाछ आदि का छींटा मुख में चला जाय।

श्रमाभीग श्रीर सहसाकार दोनों ही श्रागारों के सम्बन्ध में यह बात है कि जब तक पता न चले, तबतक तो बत भंग नहीं होता। परन्तु पता चल जाने पर भी यदि कोई मुख का श्रास थूके नहीं, श्रागे खाना बंद नहीं करे तो बत भंग हो जाता है। श्रास्त, साधक का कर्तव्य है कि ज्यों ही पता चले, त्यों ही भोजन बंद कर दे श्रीर जो कुछ मुख में हो वह सब भी यतना के साथ थूक दे।

एक प्रश्न है! मूल पाठ में तो केवल नमस्कार-सहित ही शब्द है, काल का कुछ भी उल्लेख नहीं है। फिर यह दो घड़ी की कालमर्यादा किस ऋषार पर पचिलत है?

प्रश्न बहुत सुन्दर है। स्राचार्य सिद्धसेन ने इसका स्राच्छा उत्तर दिया है। प्रयचन सारोद्धार की कृति में उन्होंने नमस्कारसहित को मुहूर्त का विशेषण मानते हुए कहा है "सिहत शब्देन सुहूर्तस्य विशेषि तत्वात्"। इसका भावार्थ यह है कि नमस्कार से सहित को मुहूर्त, वह नमस्कार सहित कहलाता है। स्रायांत् जिसके स्रान्त में नमस्कार क उचारण किया जाता है, वह मुहूर्त। स्राप कहेंगे—मूल पाठ में तो कहीं इघर उधर मुहूर्त शब्द है नहीं; फिर विशेष्य के बिना विशेषण कैसा? उत्तर में निवेदन है कि—नमस्कारिका का पाठ स्रद्धा प्रत्याख्यान में है। स्रातः काल की पर्यादा स्रवश्य होनी चाहिए। यदि काल की मर्यादा ही न हो तो फिर यह स्रद्धा प्रत्याख्यान कैसा? नमस्कारसहित का पाठ पौरुषी के पाठ से पहले हैं; स्रातः यह स्पष्ट ही है कि उसका काल-मान

#### श्रमण सूत्र

पौरुषी से कम ही होना चाहिए ! आप कहेंगे कि पौरुषी के बालमान से कम तो दो मुहूर्त भी हो सकते हैं ? किर एक मुहूर्त ही क्यों ? उत्तर है कि नमस्कारिका में पौरुषी आदि अन्य प्रत्याख्यानों की अपेदा सब से कम, अर्थात् दो ही आकार हैं; अतः अल्पाकार होने से इसका कालमान बहुत थोड़ा माना गया है और वह परंपरा से एक मुहूर्त है ! अद्धा-प्रत्याख्यान का काल कम से कम एक मुहूर्त माना जाता है !

नमस्कारिका, रात्रिभोजन-दोप की निवृत्ति के लिए है। ऋर्थात् प्रातः काल दिनोदय होते ही मनुष्य यदि शीष्रता में भोजन करने लगे ऋौर वस्तुतः सूर्योदय न हुऋा हो तो रात्रि-भोजन का दोष लग सकता है। यदि दो घड़ी दिन चढ़े तक के लिए श्राहार का त्याग नमस्कारिका के द्वारा कर लिया जाय तो फिर रात्रि-भोजन की संभावना नहीं रहती। दूसरी बात यह है कि साधक के लिए तप की साधना करना ऋावस्थक है; प्रतिदिन कम से कम दो घड़ी का तप तो होना ही चाहिए। नमस्कारिका में यह नित्य प्रति के तपश्चरण का भाव भी ऋन्तर्निहित है।

दूसरों को प्रत्याख्यान कराना हो तो मूल पाठ में 'पचक्खाइ' श्रौर 'वोसिरइ' कहना चाहिए। यदि स्वयं करना हो, तो उल्लिखित पाठानुसार 'पचक्खामि' श्रौर 'वोसिरामि' कहना चाहिए। श्रागे के पाठों में भी यह परिवर्तन ध्यान में रखना चाहिए।

यही पाठ सांकेतिक अर्थात् संकेत पूर्वक किए जाने वाले प्रत्याख्यान का भी है। वहाँ केवल 'गंठिसहियं' या 'सुट्टिसहियं' श्रादि पाठ नमुकार सहियं के आगे अधिक बोलना चाहिए। गंठिसहियं और मुट्टिसहियं का यह भाव है कि जब तक बँधी हुई गाँठ अथवा मुट्टी आदि न खोलूँ तब तक चारों आहार का त्याग करता हूँ।

१—'गंठिसहियं, सुद्धिसहियं' ऋादि सांकेतिक प्रत्याख्यान पाठ में 'महत्तरागारेणं सञ्बसमाहिवत्तियागारेणं' ये दो ऋागार ऋधिक बोलने चाहिएँ। यह सांकेतिक प्रत्याख्यान ऋन्य समय में भी किया जा सकता

#### प्रख्यान-सूत्र

300

नेमस्कारिका चतुर्विधाहार-त्यागरूप होती है या त्रिविधाहार-त्यागरूप ? इस प्रश्न के सम्बन्ध में यह वक्तव्य है कि नमस्कारिका चतु-विधाहार त्यागरूप ही होती है । नमस्कारिका का कालमान एक मुहूर्तभर ही होता है, श्रातः वह श्राल्पकालिक होने से चतुर्विधाहार त्यागरूप ही है । प्राचीन परंपरा भी ऐसी ही है । 'चतुर्विधाहारस्येव भवतीति वृद्ध-सम्प्रदाबः।'—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

नमस्कारिका में दो श्रागार माने गए हैं-श्रानाभोग श्रीर सहसाकार। श्राजकल के कुछ विद्वान, श्रापने प्रतिक्रमण सूत्र में, नौकारसी के चार या पाँच श्रागार भी लिखते हैं; परन्तु यह लेख परंपरा-विरुद्ध है। प्राचीन श्राचार्य हेमचन्द्र श्रादि, दो ही श्रागार बतलाते हैं-'नमस्कार-सहिते प्रत्याख्याने द्वी श्राकारी भवतः'—योग शास्त्र, तृतीय प्रकाश चृत्ति।

त्राचार्य भद्रवाहु स्वामी ने भी नमस्कारिका के दो ही त्रागार माने हैं-'दो चेष नमोकारे ।'-ग्रावश्यक निर्युक्ति, गाथा १५६६।

है, स्रतः जब कभी स्रन्य समय में किया जाय, तब 'डग्गएं स्रूरे' यह स्रंशं नहीं बोलना चाहिए ।

# ( ? )

# पौरुषी-सूत्र

उग्गर हरे पोरिसिं पचक्वाभिः; चउव्तिहं पि त्राहारं— त्रसर्णं, पाणं, खाइमं, साइमं।

अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, पच्छन्नकालेणं, दिसामोहेणं, साहुवयणोणं, सव्यसमाहिवत्तियागारेणं, वोसिरामि।

#### भावाथ

पौरुषी का प्रत्याख्यान करता हूँ। सूर्योद्य से लेकर श्रशन, पान, खाद्मि श्रीर स्वाद्मि चारों ही श्राहार का प्रहर दिन चढ़ तक त्याग करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, प्रच्छन्नकाल, दिशामोह, साधु वचन, सर्वसमाधिप्रत्ययाकार---उक्त छहीं श्राकारों के सिवा पूर्णतया चारों श्राहार का त्याग करता हूँ।

### विवेचन

स्पोदिय से लेकर एक पहर दिन चढ़े तक चारों प्रकार के आहार का त्याम करना, पौरुषी प्रत्याख्यान है। पौरुषी का शाब्दिक आर्थ है— 'पुरुष प्रमाख छाया।' एक पहर दिन चढ़ने पर मनुष्य की छाया

# पौरुषी सूत्र

308

भटते-घटते श्रापने शरीर प्रमाण लंबी रह जाती है। इसी भाव को लेकर पौरुषी शब्द प्रहर परिमित काल विशेष के अर्थ में लच्चणा के द्वारा रूढ़ हो गया है।

साधक कितना ही सावधान हो; परन्तु श्राखिर वह एक साधारण छुद्रास्थ व्यक्ति है। श्रातः सावधान होते हुए भी बहुत बार व्रत-पालन में भूल हो जाया करती है। प्रत्याख्यान की स्मृति न रहने से श्राथवा श्रान्य किसी विशेष कारण से व्रतपालन में बाधा होने की संभावना है। ऐसी स्थिति में व्रत खिएडत न हो, इस बात को ध्यान में रखकर प्रत्येक प्रत्यान स्थान में पहले से ही संभावित दोषों का श्रागार, प्रतिज्ञा लेते समय ही रख लिया जाता है। पोरिसी में इस प्रकार के छह श्रागार हैं:—

- (१) अनाभोग—प्रत्याख्यान की विस्मृति हो जाने से भोजन कर लेना।
  - (२) सहसाकार--- श्रकस्मात् जल श्रादि का मुख में चले जाना ।
- ( ३ ) पच्छ सकाल बादल श्रयवा श्राँधी श्रादि के कारण सूर्य के दुँक जाने से पोरिसी पूर्ण हो जाने की भ्रान्ति हो जाना ।
- ( ४ ) दिशामोह—पूर्व को पश्चिम समक्त कर पोरिसी न श्चाने पर भी सूर्य के ऊँचा चढ़ श्चाने की भ्रान्ति से श्रशनादि सेवन कर लेना ।
- (१) साध्रवचन—'पोरिसी त्रा गई' इस प्रकार किसी त्राप्त पुरुष के कहने पर विना पोरिसी त्राए ही पोरिसी पार लेना।
- (१) सर्व समाधिप्रत्ययाकार किसी आकस्मिक शूल आदि तीव सेग की उपशान्ति के लिए श्रोषधि श्रादि ग्रहण कर लेना ।

'सर्व समाधि प्रत्ययाकार' एक श्रात्यन्त महत्त्वपूर्ण श्रागार है। जैन संस्कृति का प्राण स्याद्वाद है श्रीर वह प्रस्तुत श्रागार पर महत्वपूर्ण प्रकाश डालता है। तप बड़ा है या जीवन ? यह प्रश्न है, जो दार्शेनिक चेत्र में गंभीर विचार-चर्चा का चेत्र रहा है। कुछ दार्शनिक तप को महत्त्व देते हैं तो कुछ जीवन को ? परन्तु जैन दर्शन तप को भी महत्व

#### श्रमण-सूत्र

देता है श्रौर जीवन को भी! कभी ऐसी स्थित होती है कि जीवन की श्रिपेता तम महत्त्वपूर्ण होता है। कभी क्या, तप सदा ही महत्त्वपूर्ण है! जीवन किसके लिए है ? तप के लिए ही तो जीवन है। परन्तु कभी ऐसी भी स्थित हो सकती है कि तप की श्रिपेद्या जीवनरन्ना श्रिपिक श्रावश्यक हो जाती है। तप जीवन पर ही तो श्राश्रित है। जीवन रहेगा तो कभी फिर भी तपः साधना की जा सकेगी। यदि जीवन ही न रहेगा तो, फिर तप कब श्रौर कैसे किया जा सकेगा ? 'जीवकरो भद्रशतानि पश्येत।'

सर्वेसमाधिषत्यय नामक प्रस्तुत त्र्यागार, इसी उपर्यंक्त भावना को लेकर अग्रसर होता है। तपश्चरण करते हुए यदि कभी आक्रिमक विस्चिका या शूल श्रादि का भयंकर रोग हो जाय, फलतः जीवन संकट में मालूम पड़े तो शीघ ही श्रौषधि श्रादि का सेवन किया जा सकता है। जीवन त्त्रित के विशेष प्रसंग पर प्रत्याख्यान होते हुए भी त्र्योषि त्र्यादि सेवन कर लोने से जैन धर्म प्रत्याख्यान का भंग होना स्वीकार नहीं करता। इस प्रकार के विकट प्रसंगों के लिए पहले से ही छूट रक्खी जाती है, जिसके लिए जैन-धर्म में स्त्रागार शब्द व्यवद्वत है। जैन धर्म में तप के लिए ब्रत्यन्त ब्रादर का स्थान है, परन्तु उसके लिए ब्यर्थ का मोह नहीं है। जैन धर्म के द्वेत्र में विवेक का बहुत बड़ा महत्त्व है। तप के हठ में ऋड़े रहकर ऋौषि सेवन न करना ऋौर व्यर्थ ही ऋनमोल मानव जीवन का संहार कर देना, जैन धर्म की दृष्टि में कथमपि उचित नहीं है। व्यर्थ का दुराग्रह रखने से त्रार्त त्रीर रौद्र दुर्ध्यान की संभावना है, जिनके कारण कभी कभी साधना का मूल ही नष्ट हो जाता है। ऋतः श्राचार्य सिद्धसेन की गंभीर वाणी में कहें तो श्रीषधि का सेवन जीवन के लिए नहीं, श्रपितु ऋार्त रौद्र दुर्ध्यान की निवृत्ति के लिए ऋावश्यक है।

श्रपने को भयंकर रोग होने पर ही श्रीषिध सेवन करना, यह बात नहीं है। श्रपित किसी श्रन्य के रोगी होने पर यदि कभी वैद्य श्रादि को सेवाकार्य एवं सान्त्वना देने के लिए भोजन करना पड़े तो उसका भी प्रत्याख्यान में श्रागार होता है। जैन धर्म श्रपने समान ही दूसरे की

# पौरुषी सूत्र

३११

समाधि का भी विशेष ध्यान रखता है। इस सम्बन्ध में आचार्य सिद्धसेन का अभिप्राय मनन करने योग्य है:---

—''कृतपौरुनीप्रत्या यानस्य सहसा सञ्जाततीव्रश्रूलादिदुःखतया समुत्पन्नयोरातरीद्रश्यानयोः सर्वथा निरासः सर्वसमाधिः, स एव भाकारः—प्रत्या व्यानापत्रादः सर्वसमाधिप्रत्यय कारः । पौरुष्याम रूर्णागामप्यकसमात् श्रूलादि व्यथायां समुत्पन्नायां तदुपशमनायौषधपथ्यादिक मुञ्जानस्य न प्रत्या व्यानमङ्ग इति भावः । वैद्यादिर्वा कृतपौरुपीप्रत्याख्यानोऽन्यस्यातुरस्य समाविनिमित्तः यदाऽपूर्णायामिष पौरुष्यां
मुक्क कते तदा न भङ्गः । अर्थमुकते त्वातुरस्य समावी मरणो वोत्पन्ने
सति तथेष भोजनत्यागः ।''—प्रवचनसारोद्धार वृत्ति ।

त्राचार्य जिनदास ने भी त्रावश्यक चृत्ये में ऐसा ही कहा है— 'समाधी खाम तेख य पोरुसी पच्चक्वाता, श्रासुक्कारियं च दुक्खं उपखं तस्स श्रन्नस्स वा, तेण किंचि कायच्यं तस्स, ताई परो विज्जे (हवे) जा तस्स वा पसमण्णिमित्तं पाराविज्ञति श्रोसहं वा दिज्ञति।

यही पाठ अपनी आवश्यक वृत्ति में आचार्य हरिमद्र ने उद्धृत किया है।

त्राचार्य तिलक लिखते हैं--'तीवशूलादिना विह्नलस्य समाधि-निमित्तमौषधपथ्यादिप्रत्ययः कारणं स एव द्याकारः।'

त्राचार्य निम भी कहते हैं—'समाधिः स्वास्थ्यं तत्प्रत्ययाकारेण, यथा कस्यचित् प्रत्याद्यातुरन्यस्य वा किमप्यातुरं दुःखमुत्पन्नं तदुपश-महेतोः पार्यते |—

प्रच्छनकाल, दिशामोह श्रोर साधुवचन उक्त तीनों त्रागारों का यह अभिपाय है कि-भ्रान्ति के कारण गैरुषी पूर्ण न होने पर भी पूर्ण समभ कर भोजन कर लिया जाय तो कोई दोष नहीं होता। यदि भोजन करते समय यह मालूम हो जाय कि अभी पौरुषी पूर्ण नहीं हुई है तो

#### इंश्इ

#### श्रमण-सूत्र

उसी संमय भोजन करना छोड़ देना चाहिए। पौरुषी ऋपूर्ण जानकर भी भोजन करता रहे तो प्रत्याख्यान भंग का दोष लगता है।

पौरुषी के समान ही सार्थ पौरुषी का प्रत्याख्यान भी होता है। इसमें डेढ़ पहर दिन चढ़े तक श्राहार का त्याग करना होता है। श्रस्त, जब उक्त सार्थ पौरुषी का प्रत्याख्यान करना हो तब 'पोरिसि' के स्थान पर 'साद पोरिसि' पाठ कहना चाहिए।

त्राज कल के कुछ लेखक पौरुषी के पाठ में 'महत्तरागारेगा' का पाठ बोलकर छह की जगह सात त्रागार का उल्लेख करते हैं; यह भ्रान्ति पर त्रावलम्बित हैं। हरिभद्र श्रादि त्राचार्यों की प्राचीन परंपरा, पौरुषी में केवल छह ही त्रागार मानने की है।

साधु सशक्त हो तो उसे पौरुषी स्नादि चउविहार ही करने चाहिएँ। यदि शक्ति न हो तो तिविहार भी कर सकता है। परन्तु दुविहार पौरुषी कदापि नहीं कर सकता। हाँ, श्रावक दुविहार भी कर सकता है। इसके लिए स्नाचार्य देवेन्द्र कृत श्राद्ध प्रतिक्रमण वृत्ति देखनी चाहिए।

यदि पौरुषी तिविहार करनी हो तो 'तिवि हं पि श्राहारं श्रसणं, साइमं, साइमं' पाठ बोलना चाहिए। यदि श्रावक दुविहार पौरुषी करे तो 'दुविहंपि श्राहारं श्रसणं साइमं' ऐसा पाठ बोलना चाहिए।

# ( 3 )

# धूर्वार्ध-सूत्र

उग्गए स्र्रे, पुरिमर्ङं पच्चक्खामि; चउव्विहं पि श्राहारं—ग्रसर्णं, पार्णं, खाइनं, साइमं।

अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, पच्छन्नकालेणं, दिसामोहेणं, साहुवयणेणं, महत्तरागारेणं, सव्वसमाहि-वत्तियागारेणं, वोसिरामि।

### भावायं

सूर्योद्य से लेकर दिन के पूर्वार्ध तक श्रर्थात् दो प्रहर तक चारों श्राहार श्रशन, पान, खादिम, स्वादिम का प्रत्याख्यान करता हैं।

श्रनाभोग, सहसाकार, प्रच्छन्नकाल, दिशामोह, साधुवचन, महत्तराकार और सर्वसमाधिप्रत्ययाकार— उक्र सात श्रागारों के सिवा पूर्णतया श्राहार का त्याग करता हैं।

## विवेचन

यह पूर्वार्ध प्रत्याख्यान का सूत्र है। इसमें सूर्योदय से लेकर दिनके पूर्व भाग तक अर्थात् दो पहर दिन चढ़े तक चारों आहार का त्याग किया जाता है।

प्रस्तुत प्रत्याख्यान में सात आगार माने गए हैं। छह तो पूर्वोक्त

श्रमग्र-सूत्र

पौरुषी के ही श्रागार हैं, सातवाँ श्रागार 'महत्तराकार' है। महत्तराकार कार अर्थ है—विशेष निर्जरा श्रादि को ध्यान में रखकर रोगी श्रादि की सेवा के लिए श्रथवा अमण संघ के किसी श्रन्य महत्त्वपूर्ण कार्य के लिए गुरुदेव श्रादि महत्तर पुरुष की श्राजा पाकर निश्चित समय के पहले ही प्रत्याख्यान पार लेना। श्राचार्य सिद्धसेन इस सम्बन्ध में कितना सुन्दर स्पष्टीकरण करते हैं—'महत्तरं—प्रत्याख्यानपाखनवशालकभ्यनिर्जरापेक्या बृहत्तरनिर्जराकामहेतुभूतं, पुरुषान्तरेण साध्यतुमशक्यं रजानचित्यसंघादि प्रयोजनं, तदेव श्राकारः—प्रत्याख्यानपावादो महत्तराकारः।" श्राचार्य निम भी प्रतिक्रमण सूत्र वृत्ति में लिखते हैं—''श्रतिशयेन महान् महत्तर श्राचार्यादिस्तस्य वचनेन मर्याद्या करणं महत्तराकारो, यथा केनापि साधना भक्तं प्रत्याख्यातं, तत्र कुन्न-गण संघादि प्रयोजनमनन्यसाध्यमुत्पन्नं, तत्र चासी महत्तरे-राचार्याधिनियुकः, तत्र यदि शक्तानित तथेव कर्नु तद् करोति; श्रथ न, तदा महत्तरकादेशेन मुञ्जानस्य न भक्तः इति।"

पाठक महत्तराकार के आगार पर जरा गंभीरता से विचार करें। इस आगार में कितना अधिक सेवामाव को महत्त्व दिया गया है? तपश्चरण करते हुए यदि अवानक ही किसी रोगी आदि की सेवा का महत्त्वपूर्ण कार्य आ जाय तो बत को बीच में ही समाप्त कर सेवा कार्य करने का विधान है। यदि तपस्वी सशक्त हो, फलतः तप करते हुए भी सेवा कर सके तो बात दूसरी है। परन्तु यदि तपस्वी समर्थ न हो तो उसे तप को बीच में ही छोड़कर, यथावसर भोजन करके सेवा कार्य में संलग्न हो जाना चाहिए। तप के फेर में पड़कर सेवा के प्रति उपेचा कर देना, जैनधर्म की दृष्टि में चम्य नहीं है। सेवा तप से भी महान् है। अनशन आदि बहिरंग तप है तो सेवा अन्तरंग तप है। बहिरंग की अपेवा अन्तरंग तप महत्तर है। 'असिद्धं बहिरक्रमन्तरक्रें।'

श्राचार्य हरिभद्र ने त्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता वृत्ति में, त्राचार्य जिनदास की स्नावश्यक चूर्गि के स्नाधार पर लिखा है:—

# पूर्वार्ध-सूत्र

३१५

— "महत्तरा गारेहिं-महल्ल पयोयणेहिं, तेण श्रभत्त हो पचक्खातो, ताथे श्रायरिएहिं भएणति-श्रमुगं गामं गंतव्वः । तेण निवेदितं-जथा मम श्रज श्रभट्टोत्त । जित ताव समत्थो करेतु जातु य । न तरित श्रएणो भशट्टितो श्रभत्तट्टितो वा जो तरित सो वच्चतु । नित्थ श्रएणो तस्स वा कजस्स समत्थो ताथे चेव श्रमत्तिष्ट्रयस्स गुरू विसज्जयन्ति । एरिस्स तं जेमंतस्स श्रणभिलासस्स श्रमत्तिष्ठितिण्जिरा जा सा से भविति गुरुणिश्रोप्ण।"

श्राचार्यं जिनदास श्रावश्यक चूर्णि के प्रत्याख्यानाधिकार में प्रस्तुत महत्तरागार पर लिखते हैं-'एवं किर तस्स तं जेमंतस्स वि श्रण्भिलासस्स श्रमचिद्वयस्स शिजरा जा सच्चेत्र पर्चा भवति गुरुनिश्रोएणं।'

दोनों ही आचायों का यह कथन है कि यदि तपस्वी साधक को किसी विशेष सेवा कार्य के लिए उपवास आदि अभक्तार्थ में भी भोजन कर लेंना पड़े तो कोई दोप नहीं होता है। अपित भोजन करते हुए भी उपवास जैसी ही निर्जरा होती है। क्योंकि भोजन करते हुए भी उसकी भोजन में अभिलापा नहीं है!

महत्तराकार, नमस्कारिका श्रौर पौरुषी में नहीं होता है। क्योंकि उनका काल श्रहन है, श्रतः वह पूर्ण करने के बाद भी निर्दिष्ट सेवा कार्य किया जा सकता है। 'यच्चात्रैव महत्तराऽऽकारत्याभिषानं न नमस्कारसहितादौ तत्र कालस्याल्पत्वं, श्रन्यत्र तु महत्त्वं कारण्मिति वृद्धा व्याचचते।' — प्रवचन सारोद्धार वृत्ति।

पूर्वार्ध प्रत्याख्यान के समान ही ऋगार्ध प्रत्याख्यान भी होता है। ऋपार्छ प्रत्याख्यान का ऋर्थ है—तीन पहर दिन चढ़े तक ऋाहार ब्रह्मण न करना। ऋगार्छ प्रत्याख्यान ब्रह्मण करते समय 'पुरिमड्ढ़' के स्थान में 'ऋवड्ढ़' पाठ बोलना चाहिए। शेष पाठ दोनों प्रत्याख्यानों का समान है।

# (8)

# एकाशन-सूत्र

एगासगं पच्चक्खामि तिविहं पि स्राहारं स्रसगं, खाइमं, साइमं।

अन्नतथ—ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, सागारियागारेणं, आउंटण पसारणेणं, गुरु अब्धुडाणेणं, पारिद्वाविणया-गारेणं, महत्तरागारेणं, सव्वसमाहिवत्तियागारेणं वोसि-रामि।

## भावःथी

एकाशन तप स्वीकार करता हूँ; फलतः श्रशन, खाद्मि, स्वाद्मि तीनों श्राहारों का प्रत्याख्यान करता हूँ।

श्चनाभोग, सहसाकार, सागारिकाकार, श्राकुञ्चनप्रसारगा,गुर्वेभ्युत्थान, पारिष्ठापनिकाकार, महत्तराकार, सर्व-समाधिप्रत्ययाकार-उक्क श्राठ श्रागारों के सिवा पूर्णतया श्राहार का त्याग करता हैं।

# एकाशन-सूत्र

३१७

#### विवेचन

पौरुपी या पूर्वार्क्ष के बाद दिन में एक बार भोजन करना, एकाशन सप होता है। एकाशन का ऋर्थ है— १एक + ऋशन, ऋर्थात् दिन में एकबार भोजन करना। यद्यपि मूल पाठ में यह उल्लेख नहीं है कि— 'दिन में किस समय भोजन करना।' फिर भी प्राचीन परंपरा है कि कम से कम एक पहर के बाद ही भोजन करना चाहिए। क्योंकि एकाशन में पौरुषीतप ऋन्तर्नि हित है।

प्रत्याख्यान, ग्रहस्थ तथा श्रावक दोनों के लिए समान ही हैं। श्रात• एव ग्रहस्थ तथा साधु दोनों के लिए एकाशन तय में कोई श्रान्तर नहीं माना जाता है। हाँ ग्रहस्थ के लिए यह ध्यान में रखने की बात है कि-वह एकाशन में श्राचित्त श्रार्थात् प्रासुक श्राहार पानी ही ग्रहण करे।' साधु को तो यावजीवन के लिए श्राप्रासुक श्राहार का स्याग ही है।

१—'एगासण' प्राकृत-शब्द है, जिसके संस्कृत रूपान्तर दो होते हैं 'एकाशन' श्रौर 'एकासन।' एकाशन का श्रर्थ है—एक बार भोजन करना, श्रौर एकासन का श्रर्थ है—एक श्रासन से भोजन करना। 'एगासण' में दोनों ही श्रर्थ प्राह्य हैं। 'एकं सकृत् श्रशनं—भोजनं एकं वा श्रासनं—-पुताचलनतो यत्र प्रत्याःयाने तदेकाशनमेकासनं वा, प्राकृते द्वयोरिए एगासणिति रूपम्।—प्रवचनसारोद्वार वृत्ति।

स्राचार्य हरिमद्र एकासन की व्याख्या करते हैं कि एक बार बैठकर फिर न उठते हुए भोजन करना। 'प्काशनं नाम सकृदुपविष्ट पुता चालनेन भोजनम्।' — स्रावश्यक वृत्ति '

त्राचार्य जिनदास कहते हैं—एगासण में पुत = नितंब भूमि पर लगे रहने चाहिएँ, त्रार्थात् एक बार बैठकर फिर नहीं उठना चाहिए । हाँ, हाथ और पैर स्नादि स्नावश्यकतानुसार स्नाकुञ्चन प्रसारण के रूप में हिलाए-डुलाए जा सकते हैं। 'एगासणं नाम पुता भूमीतो न चालिक्ष'ति, सेसाणि हत्थे पायाणि चालेजावि।'—स्नावश्यक चूर्णि

#### श्रमग्-सूत्र

श्रावक स्रर्थात् ग्रहस्थ के लिए 'पारिहाविषयागार' नहीं होता; स्रतः उसे मूल पाठ बोलते समय 'पारिहाविषयागारेषं' नहीं बोलना चाहिए।

एकाशन के समान ही द्विकाशन का भी प्रत्याख्यान होता है। द्विकाशन में दो बार भोजन किया जा सकता है। द्विकाशन करते समय मूल पाठ में 'एगासणां' के स्थान में 'वियासणां' बोलना चाहिए।

एकाशन श्रीर द्विकाशन में भोजन करते समय तो यथेच्छ चारों श्राहार लिए जा सकते हैं; परन्तु भोजन के बाद शेप काल में भोजन का त्याग होता है। यदि एकाशन तिविहार करना हो तो शेप काल में पानी पिया जा सकता है। यदि चउविहार करना हो तो पानी भी नहीं पिया जा सकता। यदि दुविहार करना हो तो भोजन के बाद पानी तथा स्वादिम = मुखवास लिया जा सकता है। श्राजकल तिविहार एकाशन की एथा ही श्रिधिक प्रचलित है, श्रातः हमने मूल पाठ में 'तिविहं' पाठ दिया है। यदि चउविहार करना हो तो 'चडविहं पि श्राहारं श्रसणं

१ ग्रहस्थ के प्रत्याख्यान में 'पारिद्वाविण्यागार' का विधान इस लिए नहीं है कि ग्रहस्थ के घर में तो बहुत श्राधिक मनुष्यों के लिए भोजन तैयार होता है। इस स्थिति में प्रायः कुछ न कुछ भोजन के बचने की संभावना रहती ही है। श्रास्तु, ग्रहस्थ यदि पारिद्वाविण्यागार करे तो कहाँ तक करेगा ? श्रीर क्या यह उचित भी होगा ?

दूसरी बात यह है कि गृहस्थ के यहाँ भोजन बच जाता है तो बह रख लिया जाता है, परठा नहीं जाता है। ख्रौर उसका ख्रान्य समय पर उचित उपयोग कर लिया जाता है।

साधु की स्थिति इससे भिन्न है। वह अवशिष्ट भोजन को, यदि आगो रात्रि आ रही हो तो रख नहीं सकता है, परठता ही है। अतः उस समय तपस्वी मुनि, यदि परिष्ठाप्य भोजन का उपयोग कर ले तो कोई दोप नहीं है।

#### एकाशनसूत्र

388

पाण 'खाइमं साइमं' बोलना चाहिए । यदि दुविहार करना हो त 'दुविहंपि श्राहार श्रसण खाइमं' बोलना चाहिए ।

दुविहार एकाशन की परंपरा प्राचीन काल में थी, परन्तु आज के युग में नहीं है।

एकासनमें आठ आगार होते हैं। चार आगार तो पहले आ ही चुके हैं, रोप चार आगार नये हैं। उनका स्पष्टीकरण इस प्रकार है:—

(१) सागारिकाकार—ग्रागम की भाषा में सागारिक ग्रहस्थ को कहते हैं। ग्रहस्थ के आ जाने पर उसके सम्मुख भोजन करना निषिद्ध है। अतः 'सागारिक के आने पर साधु को भोजन करना छोड़- कर गर्दि बीच में ही उठकर, एकान्त में जाकर पुनः दूसरी बार भोजन करना पड़े तो वत-भङ्ग का दोष नहीं लगता।

ग्रहस्थ के लिए सागारिक का ऋर्थ है—वह लोभी एवं क्रूर व्यक्ति, जिसके स्राने पर भोजन करना उचित न हो। ऋरतु व क्रूर दृष्टि वाले

१ श्राचार्य जिनदास ने श्रावश्यक चूर्गि में लिखा है कि श्रागिग्तुक ग्रहस्थ यदि शीघ ही चला जाने वाला हो तो कुछ प्रतीचा करनी चाहिए, सहसा उठकर नहीं जाना चाहिए। यदि ग्रहस्थ बैठने वाला है, शीघ ही नहीं जाने वाला है, तब श्रालग एकान्त में जाकर भोजन से निवृत्त हो लेना चाहिए। व्यर्थ में लम्बी प्रतीचा करते रहने में स्वाध्याय श्रादि की हानि होती है। 'सागारियं श्रद्धसमुद्दिद्धस्स श्रागतं जिद् बोलेति पिडच्छिति, श्रह थिरं ताहे सज्कायवाद्यातो कि उट्टे ता श्रवत्थ गंत्रणं समुद्दिसति।'

सर्प श्रौर श्रमि श्रादि का उपद्रव होने पर भी श्रम्यत्र जाकर भोजन किया जा सकता है। सागारिक शब्द से सर्पादि का भी ग्रहण है।

२ जैन धर्म छुत्राछूत के चक्कर में नहीं है। स्रतएव 'सागारिका कार' का यह स्रर्थ नहीं है कि कोई स्रङ्कृत या नीची जाति का व्यक्ति स्रा जाय तो भोजन छोड़कर भाग खड़ा होना चाहिए। साधु के लिए

#### अमग्-सूत्र

व्यक्ति के आ जाने पर प्रस्तुत भोजन को बीच में ही छोड़कर एकान्तें में जाकर पुनः भोजन करना हो तो कोई दोष नहीं होता । 'गृहस्थस्यापि चेन दृष्टं भोजनं न जीर्थित तत्प्रमुखः सागारिको ज्ञातव्यः ।'—प्रवचन-सारोद्धार वृत्ति ।

- (२) श्राकुञ्चनप्रसारण—भोजन करते समय सुन्न पड़ जाने श्रादि के कारण से हाथ, पैर श्रादि त्रांगों का सिकोड़ना या फैलाना । उपलब्ध से श्राकुञ्चन प्रसारण में शरीर का त्रागे-पीछे हिलाना-डुलाना भी श्रा जाता है।
- (१) गुर्वभ्युत्थान गुरुजन एवं किसी द्यातिथि विशेष के स्नाने पर उनका थिनय सरकार करने के लिए उठना, खड़े होना ।

प्रस्तुत स्थागार का यह भाव है कि गुरुजन एवं स्थ्रतिथिजन के स्थाने पर स्थवश्य ही उठ कर खड़ा हो जानां चाहिए । उस समय यह भ्रान्ति नहीं रखनी चाहिए कि 'एकासन में उठकर खड़ें होने का विधान नहीं है । स्थ्रतः उठने स्थार खड़े होने से बतमंग के कारण मुक्ते दोप लगेगा।' गुरुजनों के लिए उठने में कोई दोप नहीं है, इस से बतमंग नहीं होता, प्रत्युत विनय तपकी स्थाराधना होती है । स्थानार्थ सिद्धसेन लिखते हैं गुरुणामम्युखानाह त्वाद्वश्यं भुजानेनाऽप्युखानं कर्तव्यमिति न तस्र प्रत्याख्यान भक्षः।'—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

जैनधर्म विनय का धर्म है । जैनधर्म का मूल ही विनय है । विषश्नो जिणसासणमूलं की भावना जैन धर्म की प्रत्येक छोटी बड़ी साधना में रही हुई है । जैन धर्म की सभ्यता एवं शिष्टाचार सम्बन्धी महत्ता के तो ब्राह्मण, ज्ञिय श्रादि सभी एहस्थ एक जैसे हैं, उसे तो किसी के सामने भी भोजन नहीं करना है । श्राव रहा एहस्थ, वह भी करूर हिष्ट वाले व्यक्ति के न्याने पर भोजन छोड़कर श्रान्यत्र जा सकता है, फिर भले वह करूर हिष्ट ब्राह्मण हो, ज्ञिय हो, कोई भी हो । एकाशन में जात-पाँत के नाम पर उठकर जाने का विधान नहीं है ।

लिए प्रस्तुत श्रागार ही पर्याप्त है। मुनि श्रीर गृहस्थ दोनों के लिए ही वह नुस्भिक्त एवं श्रातिथिभिक्त का उच्च श्रादर्श श्रनुकरणीय है।

(४) पारिष्ठापनिकाकार — जैन मुनि के लिए विधान है कि वह श्रिपनी श्रावश्यक नुधापूर्वर्थ परिमित मात्रा में ही श्राहार लाए, श्राधिक नहीं। तथापि कभी भ्रान्तिवश यदि किसी मुनि के पास श्राहार श्रिधिक श्रा जाय श्रीर वह परठना = डालना पड़े तो उस श्राहार को गुढ़देव की श्राज्ञा से तपस्वी मुनि को प्रहण कर लेना चाहिए। यहस्थ के यहाँ से श्राहार लाना श्रीर उसे डालना, यह भोजन का श्रपच्यय है। भोजन समाज श्रोर राष्ट्र का जीवन है, श्रतः भोजन का श्रपच्यय सामाजिक एवं राष्ट्रीय जीवन का श्रपच्यय है।

श्रानार्यं सिद्धसेन परिष्ठापन में दोष मानते हैं श्रीर उसके ग्रहण कर लेने में गुण । "परिस्थापनं-सर्वथा त्यजनं प्रयोजनमस्य पारिष्ठापनिकं, तदेवाकारस्वस्माद्ग्यत्र, तत्र हि त्यज्यमाने चहुदोषसञ्चवाश्रीय-माणे चागमिकन्यायेन गुणसम्भवाद् गुर्वाज्ञया पुनर्भुक्षानस्याऽपि य भक्षः।" — प्रवचन सारोद्धार दृति।

( ¥ )

# एकस्थान-सूत्र

एकासर्गं एगद्वागं पच्चक्खामि, तिविद्दं पि आहार्र-असर्ग, खाइमं, साइमं।

अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, सागारियागारेणं, गुरुश्रब्धद्वाणेणं, पारिद्वावणियागारेणं, महत्तरामारेणं, सब्वसमाहिवत्तियागारेणं वोसिरामि । ` ३२२

# श्रमण-सूत्र

### भावार्ध

एकाशनरूप एकस्थान का वत ग्रहण करता हैं। फलतः श्रशन, खादिम और स्वादिम तीनों श्राहार का प्रत्याख्यान करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, सागारिकाकार, गुर्वभ्युत्यान, पारिष्ठापनिका-कार, महत्तराकार श्रीर सर्वसमाधि-प्रत्ययाकार — उक्त सात श्रागारों के सिवा पूर्णतया आहार का त्याम करता हूँ।

## ਹਿ**ਰੇ**ਚਜ

यह एकस्थान प्रत्याख्यान का सूत्र है। एकस्थानान्तर्गत 'स्थान' शब्द 'स्थिति' का वाचक है। स्रतः एक स्थान का फलितार्थ है-'दाहिने हाथ एवं मुख के ऋतिरिक्त शेष सब ऋंगों को हिलाए विना दिन में एक ही स्नासन से ऋौर एक ही बार भोजन करना। । अर्थात् भोजन प्रारंभ करते समय जो स्थिति हो, जो ऋंगविन्यास हो, जो ऋासन हो, उसी स्थित, .श्रंगविन्यास एवं श्रासन से बैठे रहना चाहिए।

श्राचार्य जिनदास ने श्रावश्यक चूर्णि में एक स्थान की यही परिभाषा की है-'एकट्टाणे जं जथा श्रंगुवंगं ठवियं तहेव समुहिसितव्वं, श्रागारे से श्राडंटणपसारण' नित्थ, सेसा सत्त तहेव ।'

अपनार्य सिद्धसेन भी प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति में ऐसा ही लिखते हैं -- 'एकं-म्रद्वितीयं स्थानं -म्रङ्गविम्यासरूपं यत्र तदेकस्थानप्रत्याख्यानं तद् यथा भोजनकालेऽङ्गोपाङ्गं स्थापितं तस्मिंस्तथास्थित एव भोकव्यम्।' -प्रवचन सारोद्धार वृत्ति।

एक स्थान की श्रान्य सब विधि 'एगासए।' के समान है। केवल हाथ, पैर त्रादि के त्राकुंचन-प्रसारण का त्रागार नहीं रहता। इसी लिए प्र<del>स</del>्तत पाठ में '**श्राउंटण पसारणेगं**' का उच्चारण नहीं किया जाता। 'श्राउंटणपसारणा नत्थि, सेसं जहा एकासणाए ।' —हरिमद्रीय श्राव-श्यक वृत्ति ।

प्रश्न है कि जब एक स्थान प्रत्याख्यान में 'ऋाउंटरा पसारगा' का

#### एक स्थान-सूत्र

३२३

श्रागार नहीं है, तब हाथ श्रोर मुख का चालन भी कैसे हो सकता है ? समाधान है कि एक स्थान में एक बार भोजन करने का विधान है । श्रोर भोजन हाथ तथा मुख की चलन-किया के बिना श्रशक्य है । श्रातः श्रशक्य-परिहार होने से दाहिने हाथ श्रोर मुख की चलन किया श्रप्रतिषिद्ध है । 'मुखस्य हस्तस्य च श्रशक्यपरिहारत्वाचलनमप्रतिषिद्धमिति।' —प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

एक स्थान भी चतुर्विधाहार, त्रिविधाहार, एवं द्विविधाहार रूप से अनेक प्रकार का है। वर्तमान परंपरा के अनुसार हमने केवल जिविधाहार ही मूल पाठ में रक्खा है। यदि चतुर्विधाहार आदि करने हों तो एकाशन के विवेचन में कथित पद्धति के अनुसार पाठ भेद करके किए जा सकते हैं।

एक स्थान का महत्त्व तपश्चरण की दृष्टि से तो है ही; परन्तु श्वीर की चंचलता हटा कर एकाग्र मनोवृत्ति से भोजन करने का ऋौर ऋधिक महत्त्व है। श्रारीर को निःस्पन्द सा बना कर ऋौर तो क्या खाज भी न खुजला कर काय गुंति के साथ भोजन करना सहज नहीं है। ऐसी स्थिति में भोजन भी कम ही किया जाता है।

'एक स्थान' के प्रत्याख्यान पर से फलित होता है कि साधक को प्रत्येक किया सावधानी के साथ संयम पूर्वक करनी चाहिए । संयम पूर्वक भी जीवन शुद्धि का मार्गे प्रशस्त बन सकता है खार तप की ह्याराधना हो सकती है।

₹ ₹%

श्रमग्रा-सूत्र

( )

# आचाम्ल-सूत्र

श्रायंत्रिलं पच्चक्लामि, श्रन्नत्यऽणाभोगेणं, सहसा-गारेणं, लेवालेवेणं, उनिखत्तविवेगेणं, गिहि-संसहेणं, पारिद्वाविणयागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्वसमाहिवित्तया-मारेणं वोसिरामि।

# भावार्थ

आज के दिन आर्थिक अर्थात् आचाम्त तप प्रहण करता हूँ। अनाभोग, सहसाकार, लेपालेप, उत्तिस विवेक, गृहस्थसंसृष्ट, पारिष्ठाप-निकाकार, महत्तराकार, सर्व समाधिप्रत्ययाकार—उक्त आठ आकार अर्थात् अपचादों के अतिरिक्त आनाचाम्त आहार का त्याग करता हूँ।

## विवेचन

यह त्राचाम्ल प्रत्याख्यान का सूत्र है। त्राचाम्ल वत में दिन में एक बार रुद्ध, नीरस एवं विकृतिरहित एक त्राहार ही प्रहण किया जाता है। दूध, दही, धी, तेल, गुड़, शक्कर, मीठा त्रीर पक्वाक त्रादि किसी भी प्रकार का स्वादु भोजन, त्राचाम्ल वत में प्रहण नहीं किया जा सकता। त्रातएव प्राचीन त्राचार प्रन्थों में चावल, उड़द त्राथवा सत्तू त्रादि में से किसी एक के द्वारा ही त्राचाम्ल करने का विधान है।

१—ग्राचार्य हरिभद्र एवं प्रवचनसारोद्वार के वृत्तिकार ग्राचार्य सिद-सेन ग्रादि उपरिनिर्दिष्ट पाठ का ही उल्लेख करते हैं। परन्तु कुछ हस्त-लिखित एवं मुद्रित प्रतियों में पञ्चक्खामि के ग्रागे चौविहार के रूप में ग्रासणं, पाणं, खाइमं, साइमं तथा तिविहार के रूप में ग्रासणं, खाइमं, साइमं पाठ भी लिखा मिलता है।

#### ग्राचाम्ल सूत्र

३२५

ऋाचार्य भद्रवाहु स्वामी ने द्यावश्यक नियुक्ति में लिखा है— "गोरणं नामं तिवहं, सोम्रण कुम्मास सत्त्रा चेव ।"—गाथा १६०३ ।

श्रान्तार्य हरिभद्र ने प्रस्तृत गाथा पर व्याख्या करते हुए श्रावश्यक-कृति में लिखा है—'श्रायामान्तमिति गोष्यां नाम । श्रायामः—श्रव-बायनं श्राम्सं चतुर्थरसः, ताम्यां निर्कृतं श्रावामान्सम्। इदं चोषाधिः भेदात् त्रिविधं भवति, श्रोदनः, कुरुमादः, सन्तवश्रेष ।'

त्रायंविल प्राकृत भाषा का शब्द है। छाचार्य हरिभद्र इसके संस्कृत रूपान्तर त्रायामाम्ल, श्राचामाम्ल श्रीर ग्राचाम्ल करते हैं।

श्राचार्य सिद्धसेन श्राचाम्ल श्रोर श्राचामाम्ल रूपों का उल्लेख करते हैं। श्राचामाम्ल की व्याख्या करते हुए श्राप्त लिखते हैं— 'श्राचामः—' अवश्रामणं अम्बं चतुर्थो रसः, वाम्बं विष्ट्रं समित्यण् । एतच निविधं छप् चिमेद्।स्, तद्यथा—भोद्नं कुरुमापास् सक्यूंश्र स्विक् कृत्य भवति।'—प्रवचनसारोद्धार वृत्ति।

त्राचार्य देवेन्द्र श्राद्ध प्रतिक्रमण दृति में लिखते हैं—'श्रायामोऽष-श्रावनां श्राव्लं चतुर्थों स्तः, एते उपअने प्रायो यम्न भोजने श्रोद्न कुरुमाप-सक्तुष्र शृतिके तदाचार्का समयभाषयोच्यते।'

एकाशन श्रीर एक स्थान की श्रिपेका झायंत्रिल का महत्व श्रिषिक है। एकाशन श्रीर एक स्थान में तो एक बार के भोजन में यथे व्हु सरस श्राहार ग्रहण किया जा सकता है; परन्तु श्रायंत्रिल के एक बार भोजन में तो केवल उनले हुए उड़द के वाकले श्राहि लवण्यहिस नीरस श्राहार ही ग्रहण किया जाता है। श्रामक्कल भुमे हुए चने श्रादि एक नीरस श्राम को पानी में भिगोकर खाने का भी श्रायंत्रिल मचलित है। कि बहुना, भावार्थ यह है कि श्राचामल तप में रसलोग्रुपता पर विजय ग्राप्त करने का महान् श्रादर्श है। जिह्नेन्द्रिय का संग्रम, एक बनुत बड़ा संयम है।

१ त्रवश्रामण, त्रवशायन या ग्रवश्रावण 'श्रोस पण' को कहते हैं।

#### श्रमण्-सूत्र

अपने मन को मारना सहज नहीं है। खाने के लिए बैंटना और फिर भी मनोऽनुकुल नहीं खाना, कुछ साधारण बात नहीं है।

श्रायंत्रिल भी साधक की इच्छानुसार चतुर्विधाहार एवं त्रिविधाहार किया जा सकता है। चतुर्विधाहार करना हो तो 'चडिवहं पि श्राहारं, असणं पाणं, खाइमं, साइमं, बोलना चाहिए। यदि त्रिविधाहार करना हो तो 'तिविहं पि श्राहारं असणं खाइमं साइमं' पाठ कहना चाहिए। श्रायंत्रिल द्विविधाहार नहीं होता।

श्रायंत्रिल में श्राठ श्रागार माने गए हैं। श्राठ में से पाँच श्रागार तो पूर्व प्रत्याख्यानों के समान ही हैं। केवल तीन श्रागार ही ऐसे हैं, जो नवीन हैं। उनका भावार्थ इस प्रकार है:—

(१) लेपालेप—ग्राचाम्ल वत में ग्रहण न करने योग्य शाक तथा घृत ग्रादि विकृति से यदि पात्र ग्राथवा हाथ ग्रादि लिप्त हो. ग्रीर दातार ग्रहस्थ यदि उसे पोंछकर उसके द्वारा ग्राचाम्ल-योग्य मोजन बहराए तो ग्रहण कर लेने पर वत भंग नहीं होता है।

'लेपालेप' शब्द लेप और श्रलेप से समस्त होकर बना है। लेप का श्रर्थ घृतादिसे पहले लिप्त होना है। और श्रलेप का श्रर्थ है बाद में उसको पोंछकर श्रलिप्तकर देना। पोंछ देने पर भी विकृति का कुछ न कुछ श्रंश लिप्त रहता ही है। श्रतः श्राचाम्ल में लेपालेप का श्रागार रक्ख जाता है। 'लेपश्र श्रलेपश्र लेपालेपं तस्मादन्यत्र, भाजने विकृत्याद्य-व्यवसद्भावेऽपि न भङ्ग इत्यर्थः।'—प्रवचन सारोदार वृत्ति।

(२) डिल्सि-विवेक — शुष्क श्रोदन एवं रोटी श्रादि पर गुड़ तथा शकर श्रादि श्रद्रव = स्र्वी विकृति पहले से रक्षी हो । श्राचाम्लवतधारी मुनि को यदि कोई वह विकृति उठाकर रोटी श्रादि देना चाहे तो प्रहण की जा सकती है । उत्वित का श्रर्थ उठाना है श्रीर विवेक का श्रर्थ है उठाने के बाद उसका न लगा रहना । भावार्थ यह है कि श्राचाम्ल में प्राह्म द्रव्य के साथ यदि गुड़ादि विकृति रूप श्रप्राह्म द्रव्य का स्पर्श मी हो श्रीर कुछ नाम मात्र का श्रंश लगा हुशा भी हो तो वत भंग

#### श्राचाम्ल-सूत्र

३२७

महीं होता । परन्तु यदि विकृति द्रव हो, उठाने की स्थिति में न हो तो यह वस्तु ग्राह्म नहीं है । ऐसी वस्तु का भोजन करने से श्राचामल व्रत का भंग माना जाता है । 'शुष्कीद्नाद्भिक्ते पतितपूर्व स्वाचामाक्ल-प्रत्याख्यानवतामयोग्यस्य श्रव्वविकृत्यादिव्वयस्य अत्विक्तस्य— उद्धतस्य विवेको—निःशेषतया त्यागः अत्विप्तविवेकस्तस्माद्न्यन्न, भोकव्यद्रव्यस्याभोक्रव्यद्रव्यस्परिंग का भक्क इत्यर्थः । यत्त्वेषु न शक्यते तस्य भोजने भक्क प्रव ।"—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

(३) ग्रहस्थसंस्ष्ट— घृत अथवा तैल आदि विकृति से छोंके हुए कुल्माप आदि लेना, ग्रहस्थसंस्ष्ट आगार है। अथवा ग्रहस्थ ने अपने लिए जिस रोटी आदि खाद्य वस्तु पर घृतादि लगा रक्खा हो, वह प्रहरण करना भी ग्रहस्थसंस्ष्ट आगार है। उक्त आगार में यह ध्यान में रखने की बात है कि यदि विकृति का अंश स्वल्य हो, तब तो बत मंग नहीं होता। परन्तु विकृति यदि अधिक मात्रा में हो तो वह ग्रहरण करलेने से बत मंग का निमित्त वनती है।

प्रवचन सारोद्धार वृत्ति के रचियता त्र्याचार्य सिद्धसेन, घुतादि विकृति से लिख पात्र के द्वारा त्र्याचामलयोग्य वस्तु के ग्रहण करने को गृहस्थमंसृष्ट कहते हैं। 'विकृत्या संस्ष्टभाजनेन हि द्रीयमानं भक्तमकल्पनीयद्रव्यमिश्रं भवति तद् भुञ्जानत्यापि न भङ्ग इत्यर्थः, यदि त्रकल्प्यद्रव्यरसो बहु न ज्ञायते।'—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति, प्रत्याख्यान द्वार।

कुछ त्राचार्यों की मान्यता है कि लेपालेप, उत्तिप्तविवेक, ग्रहस्थ-संस्ट श्रीर पारिष्ठापनिकागार—ये चार श्रागार साधु के लिए ही हैं, ग्रहस्थ के लिए नहीं। ₹ ₹=

#### श्रमण-सूत्र

# ( 9 )

# अभक्तार्थ=उपवास-सूत्र

उग्गए धरे, अभत्तद्वं पञ्चक्खामि, चउव्विहं पि श्राहारं-असर्गं, पार्गं, खाइमं, साइमं।

अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, पारिद्वाविष्यानारेशं, महत्तरागारेणं, सञ्बसमाहिवत्तियागारेणं, वोसिरामि ।

## भावार्थ

सूर्योद्य से लेकर श्रभक्तार्थ = उपवास ग्रहण करता हुँ; फलतः श्रशन, पान, खादिम श्रीर स्वादिम चारों ही श्राहार का त्याग करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, पारिष्ठापनिकाकार, महत्तराकार, सव -समाधि प्रत्ययाकार— उक्र पाँच श्रागारों के सिवा सब प्रकार के श्राहार का त्याग करता हूँ।

#### विवेचन

अभिक्तार्थ, उपवास का ही पर्यायान्तर है। 'भिक्त' का अर्थ 'मोजन' है। 'अर्थ' का अर्थ 'प्रयोजन' है। 'अर्थ' का अर्थ 'नहीं' है। तीनों का मिलकर अर्थ होता है—भक्त का प्रयोजन नहीं है जिस बत में वह उपवास। 'न विद्यते भक्तार्थों यस्मिन् प्रत्याख्याने सोऽभक्तार्थंः स उपवासः'—देवेन्द्र कृत श्राद्ध प्रतिक्रमण वृत्ति।

उपवास के पहले तथा पिछले दिन एकाशन हो तो उपवास के पाठ में 'चडत्थमत्तं अभत्तद्वं' दो उपवास में 'छट्टभत्तं अभत्तद्व' तीन

१ भक्रोन-भोजनेन श्रर्थः-प्रयोजनं भक्रार्थः, न भक्रार्थाः भक्रार्थः । श्रथवा न विद्यते भक्रार्थां यस्मिन् प्रत्याल्यानविशेषे सोऽभक्रार्थः उपवास इत्यर्थः ।" —प्रवचन सारोद्धार वित्ते ।

# श्रमकार्थ=उपवास-सूत्र

३२६ः

उपवास में 'घट्टमभत्तं अभत्तह'' पढ़ना चाहिए। इस अकार उपवासकी संख्या को दूना करके उसमें दो श्रीर मिलाने से जो संख्या श्राए उतने 'भत्त' कहना चाहिए। जैसे चार उपवास के प्रत्याख्यान में 'दसमभत्त' श्रीर पाँच उपवास के प्रत्याख्यान में 'वारहभत्तं' इत्यादि।

श्रन्तकृद् दशांग श्रादि सूत्रों में तील दिन के बत को 'सिट्टिभन्त'' कहा है। इस पर से कुछ विद्वानों को श्राशंका है कि ये संजाएँ उपर्युक्त किरिडका के श्रार्थ को द्योतित नहीं करतीं ? ये केवल प्राचीन रूढ़ संजाएँ ही हैं। इस लिए श्री गुणविनयगणी धर्मसागरीय उत्सूत्र खरडन में लिखते हैं—'प्रथमदिने चतुर्थमिति संज्ञा, द्वितीयेऽह्नि षण्ठं, तृतीयेऽह्नि श्रष्टमित्यादि।'

चउव्विहाहार श्रौर तिविहाहार के रूप में उपवास दो प्रकार का होता है। चउव्विहाहार का पाठ ऊपर मूलसूत्र में दिया है। सूर्योदय से लेकर दूसरे दिन सूर्योदय तक चारों श्राहारों का त्याग करना, चउव्विहाहार श्रमचट्ट कहलाता है। तिविहाहार उपवास करना हो तो पानी का श्रागार रखकर शेप तीन श्राहारों का त्याग करना चाहिए। तिविहाहार उपवास करते समय 'तिविद्धं पि श्राहारं-श्रसणं, खाइमं, साइमं।' पाठ कहना चाहिए।

कितने ही आचार्यों का मत है कि—'पारिट्टाविणयागारेणं' का आगार तिविहाहार उपवास में ही होता है, चडिवहाहार उपवास में नहीं । अतः चडिवहाहार उपवास में 'पारिट्टाविणयागारेणं' नहीं बोलना चाहिए।

श्रचार्य जिनदास लिखते हैं—'जिति तिनिहस्स प्रवक्ताति निर्मि-चित्रं कप्पति, जिद् चळित्रहस्स पाश्गां च निर्ध न नहिता।' —श्रावश्यक चुर्णि।

श्राचार्यं निम लिखते हैं—'चतुर्विधाहार प्रस्वाख्याने पारिष्टापनिका न करपते।'—प्रतिक्रमण सूत्र बिवृत्ति।

#### श्रमग्-सूत्र

परिडत प्रवर सुखलालजी ने श्रापने पञ्चप्रतिक्रमण सूत्र में पारिष्ठा पिनकागार के विषय में लिखा है—'चडिवहाहार उपवास में पानी, तिविहाहार उपवास में श्रक्ष श्रीर पानी, तथा श्रायंबिल में विगह, श्रक्ष पूर्व पानी लिया जा सकता है।'

तिविद्याहार श्रर्थात् त्रिविधाहार उनवास में पानी लिया जाता है। श्रतः जल सम्बन्धी छः श्रागार मूल पाठ में 'सब्वसमाहिवतियागारेण' के श्रागे इस प्रकार बढ़ा कर बोलने चाहिएँ—'पाणस्स लेवाडेण वा, श्रतेवाडेण वा, श्रतिरथेण वा, श्रतिरथेण वा वोसिरामि।'

उक्त छः श्रागारों का उल्लेख जिनदास महत्तर, हरिभद्र श्रौर सिद्ध-सेन श्रादि भायः सभी प्राचीन श्राचायों ने किया है। केवल उपवास में ही नहीं श्रन्य प्रत्याख्यानों में भी जहाँ त्रिविधाहार करना हो, सर्वत्र उप-र्युक्त पाठ बोलने का विधान है। यद्यपि श्राचार्य जिनदास श्रादि ने इस का उल्लेख श्रभकार्थ के प्रसंग पर ही किया है।

उक्त जल सम्बन्धी त्रागारों का भावार्थ इस प्रकार है:—

- (१) लेपकृत—दाल ऋगिद का माँड तथा इमजी, खजूर, द्राज्ञा आदि का पानी । वह सब पानी जो पात्र में उपलेशकारक हो, लेपकृत कहलाता है। त्रिविधाहार में इस प्रकार का पानी ग्रहण किया जा सकता है।
- (२) म्रलेपकृत—छाछ त्रादि का निथरा हुम्रा ग्रीर काँ जी त्रादि का पानी त्रलेपकृत कहलाता है। त्रलेपकृत पानी से वह घोवन लेना चाहिए, जिसका पात्र में लेप न लगता हो।
- (३) अच्छ श्रच्छ का श्रर्थ स्वच्छ है। गर्म किया हुश्रा स्वच्छ पानी ही श्रच्छ शब्द से श्राह्म है। हाँ, प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति के रचिता श्राचार्य सिद्धसेन उष्णोदकादि कथन करते हैं। 'श्रिषच्छलात् उष्णोदकादेः।' परन्तु श्राचार्यश्री ने स्पष्टीकरण नहीं किया कि श्रादि से उष्णजल के श्रातिरिक श्रीर कीन सा जल शाह्म है ? संभव है फल

# ग्रमकार्थ=उपवास-स्**त्र**

338

त्रादि का स्वच्छ धोवन प्राह्म हो। एक गुजराती ऋर्थकार ने ऐसा लिखीं भी है।

- (४) बहल तिल, चायल ग्रोर जौ ग्रादि का चिकता मांड बहल कहलाता है। बहल के स्थान पर कुळ ग्राचार्य बहुलेप शब्द का भी प्रयोग करते हैं।
- (१) सिसक्थ ग्राटा ग्रादि से लिस हाथ तथा पात्र ग्रादि का वह घोवन, जिस में सिक्थ ग्रार्थात् ग्राटा ग्रादि के कण भी हों। इस प्रकार का जल त्रिविधाहार उपवास में लेने से वत भंग नहीं होता।
- (६) श्रसिक्थ श्राटा श्रादि से लित हाथ तथा पात्र श्रादि का वह धोतन, जो छना हुन्ना हो, फलतः जिस में श्राटा श्रादि के कण न हों।

पण्डित सुखलाल जी एक विशेष बात लिखते हैं। उनका कहना है—प्रारंभ से ही चडिव्यहाहार उपवास करना हो तो 'पारिद्वाविषया-गारेखं' बोलना। यदि प्रारंभ में त्रिविधाहार किया हो, परन्तु पानी न लेने के कारण सायंकाल के समय तिविहा ार से चडिव्यहाहार उ वास करना हो तो 'पारिद्वाविण्यागारेखं' नहीं बोलना चाहिए।

# (z)

# दिवसचरिम-सूत्र

दिवसचरिमं पचक्खामि, चउव्विहं पि त्राहारं-ग्रसणं, पार्णं, खाइमं, साइमं,।

अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्त्र समाहिवत्तियागारेणं वोसिरामि ।

#### अमग्र-सूत्र

# भावार्थ

दिवस चरम का व्रत प्रहण करता हूँ, फलतः श्रशन, पान, खादिम भौर स्वादिम चारों श्राहार का त्याग करता हूँ।

श्रनाभौग, सहसाकार, महत्तराकार श्रीर सर्वसमाधिपत्ययाकार-डक चार श्रागारों के सिया श्राह/र का त्याग करता हैं।

# िवेचन

यह चरम प्रत्याख्यान सूत्र है। 'चरम' का श्रर्थ 'श्रन्तिम भाग' है। वह दो प्रकार का है-दिवस का ऋतितम माग ऋौर भव ऋर्थात श्रायु का श्रान्तिम भाग । सूर्य के श्रास्त होने से पहले ही दूसरे दिन सूर्योदय तक के लिए चारों अथवा तीनों आहारों का त्थाग करना, दिवस चरम प्रत्याख्यान है। ऋथीत् उक्त प्रत्याख्यान में शेव दिवस और सम्पूर्ण रात्रि-भर के लिए चार श्रथवा तीन श्राहार का त्याग किया जाता है। साधक के लिए श्रावश्यक है कि वह कम से कम दो घड़ी दिन रहते ही श्राहार पानी से निवृत्त हो जाय श्रौर सायंकालीन प्रतिक्रमण के लिए तैयारी करे।

भवचरम प्रत्याख्यान का ऋर्थ है जब साधक को यह निश्चय हो जाय कि स्राय थोड़ी ही शेष है तो यावजीवन के लिए चारों या तीनों श्राहारों का त्यांग करदे श्रीर संथारा ग्रहण करके संयम की श्राराधना करें 1 भवचरम का प्रत्याख्यान, जीवन भर की संयम साधना सम्बन्धी सफलता का उज्ज्वल प्रतीक है।

भवचरम का प्रत्याख्यान करना हो तो 'दिवस-चरिमं' के स्थान में 'भव चरिमं' बोलना चाहिए । शेष पाठ दिवस चरम के समान ही है।

दिवस चरम श्रौर भवचरम चउविहाहार श्रीर तिविहाहार दोनों प्रकार से होते हैं। तिविहाहार में पानी प्रहरण किया जा सकता है। साधु के लिए 'दिवसचरम' चउविहाहार ही माना गया है।

## सं विष्त प्रतिक्रमण-सूत्र

પ્ર

# खरिडत, विराधित

'जं खंडियं जं विराहियं' में जो खरिडत श्रीर विराधित शब्द श्राए हैं. उनका कुछ विद्वान यह ऋर्थ करते हैं कि-'एकदेशैन खरहना' होती है श्रीर 'सर्व देशेन विराधना' । परन्त यह विराधना वाला श्रर्थ संगत प्रतीत नहीं होता । यदि वत का पूर्ण रूपेण सर्वदेशेन नाश ही हो गया तो फिर प्रतिक्रमण के द्वारा शुद्धि किसकी की जाती है ? जब वस्त्र नष्ट ही हो गया तो फिर उसके धोने का क्या प्रयत्न ? वास्तविक अर्थ यह है कि-**मस्पारीन** खरडना होती है स्रौर **मधिकारीन** विराधना। स्रिधिकांश का ऋर्थ ऋधिक मात्रा में नाश होना है, सर्वांश में पूर्ण तया नाश नहीं। ऋधिकांश में नाश होने पर भी व्रत की सत्ता बनी रहती है, एकान्ततः स्रभाव नहीं होता, जहाँ कि-'मृखं नास्ति कुतः शाखा' वाला न्याय लग सके । स्त्राचार्य हरिमद्र भी इसी विचार से सहमत हैं-'विराधितं सुतरां भग्नं, न पुनरेकान्ततोऽभावापादितम् ।'

पस्तत सूत्र में 'जं खंडियं जं थिराहियं तस्स' तक ऋतिचारों का कियाकाल बतलाया गया है: क्योंकि यहाँ ऋतिचार किस प्रकार किन वर्तों में हुए-यही वतलाया है, ऋभी तक उनकी शुद्धि का विधान नहीं किया। आगे चलकर 'मिक्झामि दुक्कडं' में अतिचारों का निष्ठा-काल है। निष्ठा का ऋर्थ है यहाँ समाप्ति, नाश, ऋरत। हृदय के अन्तस्तल से जब अतिचारों के प्रति पश्चात्ताप कर लिया तो उनका नाश हो जाता है। यह रहस्य ध्यान में रखने योग्य है।

जैनधर्म दिवाकर पूज्य श्री स्रात्मारामजी महाराज स्रापने साधु-प्रतिक्रमण में 'तरस मिन्छामि दुक्कडं' से पहले 'जो मे देवसित्र्यो ऋइयारो कन्न्यो' यह अंश श्रौर जोड़ते हैं; परन्तु यह अर्थ-संगति में ठीक नहीं बैठता । सूत्र के प्रारंभ में जब 'जो मे देवसिस्रो ऋइयारो कस्रो' एक बार ऋा चुका है, तत्र व्यर्थ ही दूसरी बार पुनकिक क्यों ? स्त्राचार्य हरिभद्र स्त्रादि भी यह ऋंश स्वीकार नहीं करते।

# दिवस-चरिम-सूत्र

333

दिवसचरम ऋौर भवचरमा में केवल चार ऋागार ही मान्य हैं। पारिष्ठापनिक स्नादि स्नागार यहाँ स्नभीष्ट नहीं हैं। कुछ लेखकों ने पारिष्ठा-निका त्रादि त्रागारों का उल्लेख किया है, वह त्रप्रमाण समभना चाहिए।

यह चरमद्वय का प्रत्याख्यान, यदि तिबिहाहार करना हो तो 'तिविह' पि श्राहारं-श्रसणं खाइमं साइमं' पाठ बोलना' चाहिए । चउ-िवहाहार का पाठ, ऊपर मूल सूत्र में लिखे अनुसार है।

पं मखलाल जी ने दिवस चरम में गृहस्थों के लिए दुविहाहार प्रत्याख्यान का भी उल्लेख किया है।

दिवस-चरम एकाशन स्नादि में भी ग्रहण किया जाता है. स्रातः प्रश्न है कि एकाशन ऋादि में दिवस चरम ग्रहशा करने का क्या लाभ है ? भोजन त्रादि का त्याग तो एकाशन प्रत्याख्यान के द्वारा ही हो जाता है ? समाधान के लिए कहना है कि एकाशन आदि में आठ आगार होते हैं श्रीर इसमें चार । श्रस्त, श्रागारों का संचेप होने से एकाशन श्रादि में भी दिवस चरम का प्रयोजन स्वतः सिद्ध है।

मुनि के लिए जीवनपर्यन्त त्रिविधं त्रिविधेन राजि भोजन का त्याग होता है। स्रतः उनको दिवस चरम के द्वारा शेष दिन के भोजन का त्याम होता है, श्रौर रात्रि भोजन त्याम का श्रमुवादकत्वेन स्मरण हो जाता है। रात्रि भोजन त्यागी गृहस्थां के लिए भी यही बात है। जिनको रात्रि भोजन का त्याग नहीं है, उनको दिवस चरम के द्वारा शेष दिन श्रीर रात्रि के लिए भोजन का त्याग हो जाता है।

**े ३३४** 

#### श्रमण-सूत्र

### : 8:

# अभियह-सूत्र

श्रभिगाहं पच्चक्खामि चउव्विहं पि श्राहारं श्रसणं. पाणं, खाइमं, साइमं।

त्र्यन्नत्थऽणा भोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, सञ्वसमाहिवत्तियागारेखं बोसिरामि ।

## भावार्थ

श्रमिग्रह का वत प्रहण करता हूँ, फलतः श्रशन, पान खादिम श्रीर स्वादिम चारों ही श्राहार का (संकल्पित समय तक) त्याग करता हैं। श्रनाभोग, सहसाकार, महराराकार श्रीर सर्वसमाधिप्रत्ययाकार-उक चार आगारों के सिवा अभिग्रहपूर्ति तक चार आहार का त्याग करता हूँ।

#### विवेचन

उपवास आदि तप के बाद अथवा किना उपवास आदि के भी अपने मनमें निश्चित प्रतिज्ञा कर लेना कि अप्रक बातों के मिलने पर ही पारणा श्रर्थात् त्र्याहार प्रहण् करूँगा, स्त्रन्यथा व्रत, बेला, तेला स्त्रादि संकल्पित दिनों की अवधि तक आहार प्रहण नहीं करूँगा-इस प्रकार की प्रतिज्ञा की ऋभिग्रह कहते हैं।

श्रिभिग्रह में जो बातें धारण करनी हों, उन्हें मन में निश्चय कर लेने के बाद ही उपयुक्ति पाठ के द्वारा प्रत्याख्यान करना चाहिए । यह न हो कि पहले श्रिभिग्रह का पाठ पढ़ लिया जाय श्रीर बाद में धारण किया जाय। यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि क्रभिग्रह-पूर्ति से पहले श्रिभिग्रह को किसी के श्रागे प्रकट न किया जाय।

श्राभिग्रह की प्रतिज्ञा बड़ी कठिन होती है। श्रात्यन्त धीर एवं बीर साधक

LY

श्रमण-सूत्र

उद्द्विया, ठाणात्रो ठाणं संकामिया, जोवियात्रो ववरोविया, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं।

इच्छामि = चाहता हैं। पडिक्रमिउं = प्रतिकमण करना, निवस होना (किस से?) इरियावहियाए=ऐर्यापथिकसम्बन्धी विराहणाए = विराधना से हिंसा से (विराधना किस तरह होती है ?) गमणागमणे = माग में जाते.आते पाणक्रमणे = प्राणियों को कच-ल ने से वीयक्रम्यो = बीजों को कुचलने से हरियक्षमणे = हरित वनस्पति को कच जने से श्रोसा = श्रोस को उत्तिंग = कीड़ीनाल या कीड़ी श्रादि के बलको पर्णग = सेवाल, काई को दग = सचित्त जल को मटरी = सचित्र पृथ्वी को

मकडा संताणा = मकडी के जालों संकम्गो = कुचलने से. मसलने से जे = जो भी मे = मैंने जीवा = जीव विराहिया = विराधित किए हों ( कौन जीव विराधित किए हों ? ) एगिदिया = एकेन्द्रिय बेइ'दिया = द्वीन्द्रिय तेड दिया = **त्रीन्द्रिय** चडरिंदिया = चतुरिन्द्रिय पंचिदिया = पंचेन्द्रिय (विराधना के प्रकार) श्रिभिह्या = सम्मुख भाते हुए रोके हो वत्तिया = धृति श्रादि से दाँपे हों

लेसिया = भूमि आदि पर मसले हों

# निविकृतिक-सूत्र

३३५

ही ग्राभिग्रह का पालन कर सकते हैं। श्रातएव साधारण साधकों को श्रातसाहस के फेर में पड़ने से बचना चाहिए। जैन इतिहास के विद्यार्थों जानते हैं कि एक साधु ने सिंहकेरिया मोदकों का श्राभिग्रह कर लिया था श्रीर जब वह अभिग्रह पूर्ण न हुआ तो पागल होकर दिन-रात का कुछ भी विचार न रखकर पात्र लिए घूमने लगा। कल्पसूत्र की टीकाश्रों में उक्त उदाहरण श्राता है। श्रातः श्राभिग्रह करते समय श्रापनी शक्ति श्रीर श्रशक्ति का विचार श्रावश्य कर लेना चाहिए।

( १० )

# ेनिर्विकृतिक-सूत्र

विगइत्रो॰ पच्चक्खामि, अन्नत्थणाभोगेणं, सहसा-गारेणं, लेवालेवेणं, गिहत्थसंसिट्ठेणं, उक्कित्वत्तविवेगेणं, पडुच्चमिक्खएणं, पारिद्वाविणयागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्वसमाहिवत्तियागारेणं, वोसिरामि ।

१ प्राकृत भाषा का मूल शब्द 'निटिवगइयं' है। श्राचार्य सिद्धसेन ने इसके दो संस्कृतरूपान्तर किए हैं—निर्विकृतिक श्रौर निर्विगतिक। श्राचार्य श्री घृतादि को विकृतिहेतुक होने से विकृति श्रौर विगतिहेतुक होने से विकृति श्रौर विगतिहेतुक होने से विगति भी कहते हैं। जो प्रत्याख्यान विकृति से रहित हो वह निर्विकृतिक एवं निर्विगतिक कहलाता है। 'तत्र मनसो विकृतिहेतुत्वाद् विगतिहेतुत्वाद् वा विकृतयो विगतयो वा, निर्मता विकृतयो विगतयो वा यत्र तिन्निकृतिक निर्विगतिक वा प्रत्याख्याति।'—प्रवचन सारो-द्धार वृत्ति प्रत्याख्यान द्वार।

२ प्रवचन सारोद्धार में 'विगइश्वो' के स्थान में 'निटिवगइ्यं' पाठ है।

3 3 8

#### श्रम् गा-सूत्र

### भावार्थ

विकृतियों का प्रत्याख्यान करता हूँ । श्रनाभोग, सहसाकार, लेपालेप, गृहस्थसंसृष्ट, उत्तिप्तविवेक, प्रतीत्यक्रवित, पारिष्ठापनिक, महत्तराकार, सर्वसमाधिपत्ययाकार-उक्त नी श्रागारों के सिवा विकृति का परित्याग करता हैं।

विवेचन

मन में विकार उत्पन्न करने वाले भोज्य पदार्थों को विकति कहते हैं । मनसो विकृति हेतुःवाद विकृतयः श्राचार्य हेमचन्द्र-कृत योगशास्त्र तृतीय प्रकाश वृत्ति । विकृति में वृष, दही, मक्खन, घी, तेल, गुड़, मधु ब्रादि भोज्य पदार्थ सम्मिलित हैं।

भोजन, मानव विन में एक स्नतीव महत्त्वपूर्ण वस्तु है। शरीरयात्रा के लिए भोजन तो प्रहण करना ही होता है। ऊँचे से ऊँचा साधक भी सर्वथा सदाकाल निराहार नहीं रह सकता । श्रतएव शास्त्रकारों ने बतलाया है कि-भोजन में सान्तिकता रखनी चाहिए। ऐसा भोजन न हो, जो श्रात्यन्त पौष्टिक होने के कारण मन में दूषित वासनात्रों की उत्पत्ति करे। विकारजनक भोजन संयम को दृषित किए विना नहीं रह सकता।

१ विकृतियों के भद्य और ग्राभदयरूप से दो भेद किए गए हैं। मद्य श्रीर मांस तो सर्वथा श्रभदय विकृतियाँ हैं। श्रतः साधक को इनका त्याग जीवन-पर्यन्त के लिए होता है। मधु श्रीर नवनीत = मक्खन भी विशेष रियति में ही लिए जा सकते हैं। अन्यया नहीं। द्धः, दही, घी, तेलः, गुङ् ग्रादि ग्रीर ग्रवगाहिम ग्रर्थात् पक्वान-ये छः भद्य विक्रतियाँ हैं। भद्य विक्रतियों का भी यथाशकि एक या एक से श्रिधिक के रूप में प्रति दिन त्याग करते रहना चाहिए। यथावसर सभी विकृतियों का त्याग भी किया जाता है।

त्रावश्यक चूर्गि, प्रवचन सारोद्धार त्रादि प्राचीन ग्रन्थों में विकतियों का बड़े विस्तार के साथ वर्णन किया गया है।

# निविक्रतिक-सत्र

३६७

'शरीर के लिए पौष्टिक आहार सर्वथा वर्जित नहीं है । सर्वथा शुक्क श्राहार, कभी-कभी शरीर को चीरा बना देता है। श्रतः यदा कदा पौष्टिक स्नाहार लिया जाय तो कोई हानि नहीं है। परन्त नित्य प्रति विकृति का सेवन करना, निषिद्ध है। जो साधु नित्य प्रति विकृति का सेवन करता है, उसे शास्त्रकार पापश्रमण बतलाते हैं।

निर्विकृति के नौ आगार हैं। आठ आगारों का वर्णन तो पहले फे पाठों में यथास्थान श्राचुका है। प्रतीत्यम्रितः नामक श्रागार नया है। भोजन बनाते समय जिन रोटी ऋादि पर सिर्फ उँगली से घी ऋादि चपड़ा गया हो ऐसी वस्तुत्रों को ग्रहरण करना, प्रतीत्य म्रिक्ति श्रागार कहलाता है। इस श्रागार का यह भाव है कि प्रत श्रादि विक्रति का का त्याग करने बाला साधक धारा के रूप में घृत श्रादि नहीं खा सकता । हाँ घी से साधारण तौर पर चुपड़ी हुई रोटियाँ खा सकता है। "प्रतीत्य सर्वेथा रूचमगडकादि, ईषत्सीकुमार्य प्रतिपादनाय यदंगुल्या ्रेडेयद् घतं ग्रहीत्वा म्रवितं तदा कल्पते, न तु धारमा"

-तिलकाचार्य-कृत, देवेन्द्र प्रतिक्रमण वृत्ति

विकति द्रव और अद्भव के भेद से दो प्रकार की होती हैं। जो घत, तैल त्यादि विकृति द्रव हों, तरल हों, उनके प्रत्याख्यान में उत्तिप्त-विवेक का श्रागार नहीं रक्खा जाता। गुड़ श्रीर पक्वान श्रादि श्रद्रव श्रर्थात् शुष्क विकृतियों के प्रत्याख्यान में ही उक्त त्रागार होता है।

किसी एक विकृति-विशेष का त्याग करना हो तो उसका नाम लेकर पाठ बोलना चाहिए । जैसे 'दुद्धविगइयं पचक्खामि' 'दिधिविग्रह यं पचक्खामि' इत्यादि।

१ 'म्रितित' चुपड़े हुए को कहते हैं। श्रौर प्रतीत्य म्रिचित कहते हैं--जो श्रन्छी तरह चुपड़ा हुन्ना न हो, किन्तु चुपड़ा हुन्ना जैसा हो. अर्थात् म्रिविताभास हो। 'म्रिवितमिव यद् वर्तते तत्प्रतीरबम्रितं **प्रविताभासमित्यर्थः ।' —**प्रवचन सारोद्धार वृत्ति

#### अमगा-सूत्र

जिंतने काल के लिए त्याग करना हो, उतना काल त्यांग करतें समय अपने मन में निश्चित कर लेना चाहिए।

# ( ?? )

# प्रत्याख्यान पारणा सूत्र

उग्गए सरे नमुकार सहियं ""पचक्खाणं कयं। तं पचक्खाणं सम्मं काएण फासियं, पालियं, तीरियं, किट्टियं, सोहियं, आराहिश्रं। जं च न श्राराहिश्रं, तस्स मिच्छा मि दुकडं।

# भावार्थ

स्योंद्य होने पर जो नमस्कार सहित प्रत्याख्यान किया था, वेह प्रत्याख्यान (मन वचन) शरीर के द्वारा सम्यक् रूप से स्पष्ट, पालित, शोधित, तीरित, कीर्तित एवं श्राराधित किया। श्रीर जो सम्यक् रूप से श्राराधित न किया हो, उसका दुष्कृत मेरे लिए मिथ्या हो।

## विवेचन

यह प्रत्याख्यानपूर्ति का सूत्र हैं। कोई भी प्रत्याख्यान किया हो उसकी समाप्ति प्रस्तुत सूत्र के द्वारा करनी चाहिए। ऊपर मूल पाठ में 'नसकारसहियं' नमस्कारिका का सूचक सामान्य शब्द है। इसके स्थान में जो प्रत्याख्यान ग्रहण कर रक्खा हो उसका नाम लेना चाहिए। जैसे कि पौरुषी ले रक्खी हो तो 'पोरिसी पंचक्खाणं कयं' ऐसा कहना चाहिए।

प्रत्याख्यान पालने के छह अङ्ग बतलाए गए हैं। ग्रस्तु मूल पाठ के अनुसार निम्नोक्त छहों श्रंगों से प्रत्याख्यान की ग्राराधना करनी काहिए।

### प्रत्याख्यान पारणा-सूत्र

338

- े (१) फासियं (स्पृष्ट ग्राथवा स्पर्शित) गुरुदेव से या स्वयं विधि-पूर्वक प्रत्याख्यान लेना।
  - (२) **पालियं** (पालित) प्रत्याख्यान को बार-बार उपयोग में लाकर सावधानी के साथ उसकी सतत रज्ञा करना ।
  - (३) सोहियं (शोधित) कोई दूषण लग जाय तो सहसा उसकी शुद्धि करना । अथवा 'सोहियं' का संस्कृत रूप शोभित भी होता है। इस दशा में अर्थ होगा— रगुरुजनों को, साथियों को अथवा अतिथिजनों को भोजन देकर स्वयं भोजन करना ।
  - (४) तीरियं (तीरित) लिए हुए प्रत्याख्यान का समय पूरा हो जाने पर भी कुळ समय ठहर कर भोजन करना ।
  - (१) किटियं (कीर्तित) भोजन प्रारंभ करने से पहले लिए हुए प्रत्याख्यान को विचार कर उत्कीर्तन पूर्वक कहना कि मैंने अमुक प्रत्याख्यान अमुक रूप से प्रहण किया था, वह भली भाँति पूर्ण होगया है।
  - (६) श्राराहियं ( श्राराधित ) सब दोषों से सर्वथा दूर रहते हुए ऊपर कही हुई विधि के श्रनुसार प्रत्याख्यान की श्राराधना करना। अ साधारण मनुष्य सर्वथाभानित रहित नहीं हो सकता। वह साधना

# १-- 'प्रत्या ्यान ग्रहणकाले विधिना प्राप्तम् ।'

--प्रवचन सारो-द्वार वृत्ति ।

ग्राचार्य हरिभद्र फासियं का श्रर्थ 'स्वीकृत प्रत्याख्यान को बीच में खरिडत न करते हुए शुद्ध भावना से पालन करना' करते हैं। 'फासियं नाम जं श्रंतरा न खंडेति।' ग्रावश्यक चूर्णि

२---'शोभितं-गुर्वाद् प्रदत्तशेषभीजन(ऽऽसेवनेन राजितम् ।'

—प्रवचन सारो**दा**र वृत्ति ।

'सोभितं' नाम जो भत्तपाणं श्राणेता पुटवं दाऊण सेसं भुंजित द्रायटवपरिणामेण वा, जिद् पुण एकतो भुंजित ताहे ए सोहियं भव-ति ।' —श्राचार्य जिनदासकृत त्रावश्यक चूर्णि www.kobatirth.org

380

#### श्रमण-सूत्र

करता हुन्ना भी कभी कभी साधना पथ से इधर-उधर मटक जाता है। प्रस्तुत सूत्र के द्वारा स्वीकृत त्रत की शुद्धि की जाती है, भ्रान्ति-जनित दोषों की आलोचना की जाती है. और अन्त में मिच्छामि दक्कड़ देकर प्रत्याख्यान में हुए ब्रातिचारों का प्रतिक्रमण किया जाता है। ब्रालोचना एवं प्रतिक्रमण करने से वत शुद्ध हो जाता है।

र - श्राचार्य जिनदास ने 'श्राराधित' के स्थान में 'श्रन्पांकित' कहा है। अनुपालित का अर्थ किया है—तीर्थंकर देव के वचनों का बार-बार स्मरण करते हुए प्रत्याख्यान का पालन करना। 'श्रानुपालिय' काम अनुस्मृत्य अनुस्मृत्य तीर्थकरवचनं प्रत्याख्यानं पालियटवं।' - अववश्यक स्रीर्ग ।

### : ३:

# संस्तार-पौरुषी-सूत्र

िजैनधर्म की निवृत्तिप्रधान साधना में 'संथारा'—'संस्तारक' का बहुत बड़ा महत्त्व है। जीवनभर की ऋच्छी-बुरी हलचलों का लेखा लगाकर श्रन्तिम समय समस्त दुष्प्रवृत्तियों का त्याग करना; मन, वागी श्रौर शरीर को संयम में रखना; ममता से मन को हटाकर उसे प्रभुस्मरण एवं त्रात्मचिन्तन में लगाना: त्राहार पानी तथा त्रान्य सब उपाधियां का त्याग कर त्र्यात्मा को निर्द्धन्द्व एवं निसपृह बनाना; संथारा का श्रादर्श है। यहाँ मृत्यु के स्नागे गिड़गिड़ाते रहना, रोते पीटते रहना, बचने के प्रयत्न में श्रंट-संट पापकारी कियाएँ करना, श्रिभमत नहीं है। जैनधर्म का स्रादर्श है-जब तक जीस्रो, विवेक पूर्वक स्नानन्द से जीस्रो। श्रीर जब मृत्यु श्रा जाए तो विवेकपूर्वक श्रानन्द से ही मरो । मृत्यु तुम्हें रोते हुन्नों को घसीट कर ले जाय, यह मानवजीवन का न्नादर्श नहीं है। मानवजीवन का ग्रादर्श है—संयम की साधना के लिए ग्राधिक से श्राधिक जीने का यथासाध्य प्रयत्न करो। श्रीर जब देखो कि स्राव जीवन की लालसा में हमें ऋपने धर्म से ही च्युत होना पड़ रहा है, संयम की साधना से ही लच्य भ्रष्ट होना पड़ रहा है. तो ऋपने धर्म पर. अपने संयम पर दृढ रहो और समाधिमरण के स्वागतार्थ हँसते हँसते तैयार हो जास्रो । जीवन ही कोई बड़ी चीज नहीं है। जीवन के बाद मत्य भी कछ कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। मृत्य को किसी तरह टाला तो

#### 382

जा नहीं सकता, हाँ, उसे संथारा की साधना के द्वारा सफल ऋवश्य बनाया जा सकता है।

श्रमण सूत्र

रात्रि में सोजाना भी एक छोटो सी ख्राला कालिक मृत्य है। सोते समय मनुष्य की चेतना शक्ति धुँघली पड़ जाती हैं, शरीर निश्चेष्टना एवं साव बानता से शूल्य हो जाता है। ऋौर तो क्या, ब्रात्मरज्ञा का भी उस समय कुछ प्रयत्न नहीं हो पाता । ऋतः जैतशास्त्रकार प्रतिदिन रात्रि में सोते समय सागारी संथारा करने का विधान करते हैं, यही संथारा पौरुषी है। सोने के बाद पता नहीं क्या होगा ? प्रातः काल सुखपूर्वक शय्या से उठभी सकेंगे ऋथवा नहीं ? ऋाजभी लोगोंमें कहावत है—"जिसके बीच में रात, उमकी क्या बात ? ग्रातएव शास्त्रकार प्रतिदिन सावधान रहने की प्रेरणा करते हैं ऋौर कहते हैं कि जीवन के मोह में मृत्यु को न भूल जास्रो, उसे प्रतिदिन याद रक्खों। फलस्वरूप सोते समय भी श्चपने श्चापको ममताभाव एवं राग द्वेप से हटाकर संयमभाव में संलग्न करो. बाह्यजगत से मुँह मोड़कर अन्तर्जगत में प्रवेश करो। मोते समय जो भावना बनाई जाती है प्रायः वही स्वप्न में भी रहा करती है। स्रतः संथारा के रूप में सोते समय यदि विशुद्ध भावना है तो वह स्वप्न में भी गतिशील रहेगी, श्रीर तुम्हारे जीवन को श्रविश्रद्ध न होने देगी। ]

> **त्रग्रजागह परमगुरु!** गुरुगुण-रयणेहिं मंडियसरीरा । बहु पडिप्रका पोरिसि. राइयसंथारए ठामि ॥१॥

[संथारा के लिए श्राज्ञा ] हे श्रेष्ठ गुणरानों से श्रलंकृत परम गुरु ! अप सुभाको संधारा करने की आज्ञा दीजिए । एक प्रहर परि-पूर्ण बीत चुका है, इस लिए मैं रात्रि संथारा करना चाहता हैं।

# संस्तार पौरुषी-सूत्र

383

त्रगुजागह संथारं, बाहुबहागोग वामपासेगां। कुक्कुडि-पायपसारग त्रतरंत पमज्जए भूमिं॥ २॥

संकोइय संडासा,
उन्बट्टंते ऋ काय-पडिलेहा।
दन्बाई-उबद्योगं,
ऊसासनिरुंभणालोए॥३॥

# भावार्थ

[संथारा करने की विधि] मुक्तको संथारा की आज्ञा दीजिए। [संथारा की आज्ञा देते हुए गुरु उसकी विधि का उपदेश देते हैं] मुनि बाई मुजा को तिकया बनाकर बाई करवट से सोवे। और मुर्गी की तरह ऊँचे पाँव करके सोने में यदि असमर्थ हो तो भूमि का प्रमार्जन कर उस पर पाँव रक्खे।

दोनों घुटनों को सिकोइ कर सोवे। करवट बदलते समय शरीर की प्रतिलेखना करे। जागने के लिए े द्वव्यादि के द्वारा श्रात्मा का

१—में वस्ततुः कीन हूँ श्रीर कैसा हूँ ? इस प्रश्न का चिन्तन करना द्रव्य चिन्तन है। तस्त्रतः मेरा चेत्र कीनसा है ? यह विचार करना चेत्र-चिन्तन है। में प्रमाद रूप रात्रि में सोया पड़ा हूँ श्रथवा श्रप्रमत्त भावरूप दिन में जाग्रत हूँ ? यह चिन्तन कालचिन्तन है। मुक्ते इस समय लघु- शंका श्रादि द्रव्य बाधा श्रीर रागद्वेष श्रादि भाववाधा कितनी है ? यह विचार करना भावचिन्तन है '

388

#### श्रमग्र-सूत्र

चिन्तन करे। इतने पर भी यदि श्रच्छी तरह निद्रा दूर न हो तो श्वास को रोककर उसे दूर करे श्रीर द्वार का श्रवलोकन करे—श्रर्थात् द्रवाजे की श्रोर देख।

चत्तारि मंगलं— श्रिरहंता मंगलं, सिद्धा मंगलं, साहू मंगलं, केवलिपन्नत्तो धम्मो मंगलं ॥४॥।

भावार्थ

चार मंगल हैं, श्ररिहन्त भगवान् मंगल हैं, सिद्ध भगवान् मंगल है, पांच महावतधारी साधु मंगल हैं, केवल ज्ञानी का कहा हुआ श्रहिसा श्राद्धि धर्म मंगल है।

चतारि लोगुत्तमा—

त्रिंदिता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमा; साहू लोगुत्तमा, केवलिपन्नतो धम्मो लोगुत्तमो ॥५॥।

भावार्थ चार संसार में उत्तम हैं—श्रीरहण्त भगवान उत्तम हैं, सिद्ध भगवान उत्तम हैं, साधु मुनिराज उत्तम हैं, केवली का कहा हुश्राधर्म उत्तम है।

चत्तारि सरगां पवज्जामि— श्रारिहंते सरगां पवज्जामि, सिद्धे सरगां पवज्जामि; साहू सरगां पवज्जामि, देवलिप नत्तं धम्मं सरगां पवज्जामि॥६॥

चारों की शरण अंगीकार करता हूँ—अरिहंतों की शरण अंगीकार करता हूँ, सिद्धों की शरण अंगीकार करता हूँ, साधुओं की शरण अंगीकार करता हूँ, केवली-द्वारा प्ररूपित धमें की शरण स्वीकार करता हूँ।

# संस्तार पोरुषीःस्त्र

384

जइ में हुज्ज पमात्रों, इमस्स देहस्सिमाइ रयणीए। 'त्राहार मुवहिदेहं,

सच्चं तिविहेश वोसिरिश्रं ॥७॥

भावार्थ

[ नियमसूत्र ] यदि इस रात्रि में मेरे इस शरीर का प्रमाद हो अर्थात् मेरी मृत्यु हो तो श्राहार, उपिय = उपकरण श्रीर देह का मन; बचन श्रीर काय से त्याग करता हूँ।

पाणाइवायमिल्ळं,
चोरिक्कं मेहुणं दिविणप्रुच्छं।
कोहं, माणं, मायं,
लोहं, पिज्जं तहा दोसं।।=।।
कलहं श्रव्भक्खाणं,
पेंडुन्नं रइ-श्रव्यरइ-समाउत्तं ।
परपरिवायं माया—
मोसं मिच्छत्तसक्लं च।।६।।
वोसिरस् इमाइं,
सुक्खमग्गसंसग्गविग्धभूश्राइं।
दुग्गइ-निबंधणाई,

१ 'सब्बोवहि-उवगरर्गो' पाठ भी है।

१४६

श्रमगा-सूत्र

### भावार्ध

[पाप स्थान का त्याग ] हिंसा, श्रसत्य, चोरी, मैथुन, परिग्रह, क्रोध मान, माया, लोम, राग, द्वेष, कलह, श्रभ्याख्यान = मिथ्या दोषारोपण, पैशुन्य = चुगली, रतिश्ररति, पर परिवाद, मायामृषावाद, मिथ्यात्वशस्य ।

ये श्रद्धारह पाप स्थान मोत्त के मार्ग में निघरूप हैं, बाधक हैं। इतना ही नहीं, दुर्गति के कारण भी हैं। श्रतए। सभी पापस्थानों का मन बचन और शरीर से त्याग करता हूँ।

> एगोहं नितथ मे कोइ, नाहमन्नस्स कस्सइ। ६वं ऋदीणमणसो, श्रपाणमणुसासइ ॥११॥

एगो मे सासञ्जो ऋषा. नाएादंसएा-संज्ञ्रो । सेसा मे बाहिरा भावा. सन्वे संजोगलक्खणा ॥१२॥

संजोगमूला जीवेगा. पत्ता दुक्ख-परंपरा। तम्हा संजोग-संबंधं. सन्बं तिविहेण बोसिरिश्चं ।।१३।।

# संस्तार पौरुपी सूत्र

380

### भावार्थ

[ एकत्व श्रीर श्रनित्य भावना ] मुनि प्रसन्न चित्त से अपने श्रापको समभाता है कि मैं श्रकेला हूँ, मेरा कोई नहीं है श्रीर मैं भी किसी दूसरे का नहीं हूँ।

सम्यग् ज्ञान, सम्यग् दर्शन, उपलक्षण से सम्यक् चारित्र से परिपूर्ण मेरा श्रात्मा ही शाश्यत है, सत्य सनातन है; श्रात्मा के सिवा श्रन्य सब पदार्थ संयोगमात्र से मिले हैं।

—जीवात्मा ने आज तक जो भी दुःखपरंपरा प्राप्त की है, वह सब पर परार्थों के संयोग से ही प्राप्त हुई है। अतएव मैं संयोग-सम्बन्ध का सर्वथा परित्याग करता हूँ।

खिमश्र खमाविश्र मइ खमह,

सब्बह जीव-निकाय।

सिद्धह साख आलोयगह,

मुज्मह बहर न भाव ॥१४॥

सन्त्रे जीवा कम्मवस,

चउदह-राज भमंत ।

ते मे सच्व खमावित्रा,

मुज्म वि तेह खमंत ॥१५॥

# भावार्थ

[ चमापना ] हे जीवगण ! तुम सब समण खामणा करके मुभ पर चमाभाव करो। सिदों को साची रख कर भाजोचना करता हूँ कि-मेरा किसी से भी वैरभाव नहीं है। ३४≍

#### श्रमग्-सूत्र

—सभी जीव कर्मवश चौद्ह राज्यप्रमाण लोक में परिश्रमण करते हैं, उन सब को मैंने खमाया है, श्रतएव वे सब मुक्ते भी समा करें।

जं जं मणेण बद्धं,

जं जं वाएगा भासियं पार्वा ।

जं जं कास्या कयं,

तस्स मिच्छा मि दुक्कडं ॥१६॥

भावार्थ

[ मिच्छा मि दुवकडं ] मैंने जो जो पाप मन से संकल्प द्वारा वाँधे हों, वाणी से पापमूलक वचन बोले हों, और शरीर से पापाचरण किया हो, वह सब पाप मेरे लिए मिथ्या हो।

नमो श्रिरहंताणं, नमो सिद्धाणं, नमो श्रायरियाणं, नमो उवज्भायाणं नमो लोए सन्व-साइगं!

एसो पंच - नमुक्कारो, सन्ब- पाब- प्यणासणो । मंगलाणं च सन्बेसिं पदमं हवइ मंगलं ॥

भावार्थे श्री श्ररिहंतों को नमस्कार हो, श्री सिद्धों को नमस्कार हो.

# संस्तार पोइपी

388

श्री श्राचार्यों को नमस्कार हो, श्री उपाध्यायों को नमस्कार हो, लोक में के सब साधुश्रों को नमस्कार हो। यह पाँच पदों को किया हुआ नमस्कार, सब पार्यों को सबैधा नाश करने बाला है। श्रीर संसार के सभी मंगलों में प्रथम श्राथीत् भावरूप मृज्य मंगल है। : 8 :

शेष सूत्र

.. ( १ )

सम्यक्त सूत्र

श्रिरिहंतो मह देवो,

जावज्जीवं हुसाहुगो गुरुगो।

जिग-पगग्चं तत्तं,

इत्र सम्मत्तं मए गहियं॥१॥

शद्दार्थ

श्चरिहतो **= श्चर्ड**न्त भगवान मह = मेरे केले = केक के

देवो = देव हैं

जावज्जीवं **= यावज्जीवन,** जीवन पर्यन्त

सुसाहुणो = श्रेष्ठ साधु

गुरुणो = गुरू है

जिरापरगत्तं = श्री जिनराज का कहा हुआ

ामं = तत्त्व है, धर्म है

इग्र = यह

सम्मत्तं = सम्यक्त

मए = मैंने

गहियं == प्रहण किया है

34.8

# शैष सूत्र भावार्थ

शाग-त्रेष के जीतने वाले श्री श्रिरहंत भगवान मेरे देव हैं, जीवन-पर्यन्त संयम की साधना करने वाले सच्चे साधू मेरे गुरु हैं, श्री जिनेश्वर देव का बताया हुआ अहिंसा सत्य आदि ही मेरा धर्म है-यह देव, गुरु धर्म पर श्रद्धा स्वरूप सम्यक्त्य वत मैंने यावजीवन के लिए प्रहर्ण किया।

( ? )

# गुरु गुणस्मरण सूत्र

पंचिदिय-संवरणो. तह नवविह-बंभचेर-गुत्ति-धरो । षउविह-कसाय-प्रक्को. इत्र त्रठ्ठारस-गुणेहिं संजुत्तो ॥ १ ॥ वंच - महब्बय - जुत्तो. पंचविहायार - पालग - समत्थी। वंच - समित्रो तिगुत्तो, छत्तीस—गुगो गुरू मज्म।।२॥

शब्दार्थ

विचिविय = पांच इन्द्रियों को संबरगो = वश में करने वाले तह = सथा

नव विह वंभ चेर = नव प्रकार के इ.हाचर्य की

गृत्तिधरो ≠ गुप्तियों को घारण करने वाले

चउविह = चार प्रकार के कसायमक्को = कषाय से मक इग्र = इन

३**३५**३

### अमण सूत्र

श्रद्धारस गुगेहि = श्रद्धारह

गुगों से

पालगा समत्थो = पालने में समर्थ

गुगों से

पंचसिमश्रो = पांच समिति बाले

तिगुत्तो = तीन गुप्ति वाले

पंच महत्वय जुत्तो = पांच महावतों

से युक

पंच विहायार = पांच प्रकार का

श्राचार

गुग्ने वाले साध

### भावार्थ

पाँच इन्द्रियों के वैषयिक चांचस्य को रोकनेवाले, ब्रह्मचर्य व्रत की नविध गुप्तियों को-नी वाड़ों को धारण करने वाले, क्रोध श्रादि चार प्रकार की कभायों से सुक, इस प्रकार श्रहारह गुणों से संयुक्त।

श्रहिंसा आदि पाँच महात्रतों से धुक, पाँच श्राचार के पालन करने में समर्थ, पाँच समिति श्रीर तीन गुप्ति के धारण करने वाले, श्रर्थात् उक्र छत्तीस गुणों वाले श्रेष्ठ साधु मेरे गुरु हैं।

( 3 )

# गुरुवन्दन सूत्र

तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेमि, ष'दामि, नमंसामि, सक्कारेमि, सम्माणेमि, कल्लाणं, मंगलं,

# श्रेप-सूब

141

देवयं, चेइयं, पज्जुवासामि, मत्थएण वंदामि।

# शहदार्थ

वित्रखुत्तो = तीन बार
श्रायाहिण = दाहिनी श्रोर से
प्याहिण = प्रद्विखा, श्रावर्तन
करेमि = करता हूँ
वंदामि = स्तुति करता हूँ
नमंशामि = नमस्कार करता हूँ
सम्माणेमि = सम्मान करता हूँ
सम्माणेमि = सम्मान करता हूँ

कल्लाणं = श्राप कल्याण रूप हैं

मंगलं = मंगलरूप हैं
देवयं = देवता रूप हैं
चेइयं = झान रूप हैं
पज्जुवासामि = (मैं) श्रापकी पर्यु पासमा = सेवा भक्ति करता हूँ
मस्थएण् = मस्तक से वाकी मस्तक
मुका कर
वंदामि = वन्दमा करता हूँ

# भावार्थ

भगवन् ! दाहिनी श्रोर से प्रारम्स करके पुनः दाहिनी श्रोर तक श्राप की तीन बार प्रदक्षिणा करता हूँ ।

वन्दना करता हूँ, नमस्कार करता हूँ, सस्कार करता हूँ, सम्मान करता हूँ।

त्राप कल्यामा रूप हैं, मंगल रूप हैं। श्राप देशता-स्वस्मा हैं, चैतन्य स्वरूप = ज्ञानस्वरूप हैं।

गुरुदेव ! आपकी [ मन वचन श्रीर शासिर से ] पशु शासना क सेवा भक्ति करता हूँ । विनय-पूर्वक मस्तक भुकाकर आपके चारण कंमलों में चन्दना करता हूँ । 3XX

श्रमण सूत्र

(8)

श्रालोचना-सूत्र

इच्छाकारेण संदिसह भगवं ! इरियावहियं, पडिक्कमामि ? इच्छं इच्छामि पडिक्कमिउं, ॥१॥

इरियावहियाए, विराहणाए॥२॥

गमर्गागमणे, पाणक्कमणे, बीयक्कमणे, हरिय-क्कमणे,

श्रोसा उत्तिग-पणग-दग-मट्टी-मक्कडासंताणा-संकमणो॥४॥

जे मे जीवा विराहिया॥ ॥ ॥
एगिदिया, बेइंदिया, तेइंदिया,
चउरिंदिया, पंचिंदिया॥ ६॥
अभिहया, वित्तया, लेसिया,
संवाइया, संघड्डिया, परियाविया,
किलामिया, उद्दिवया,
ठाणात्रो ठाणां संकामिया,
जीवियात्रो ववरोविया,
तस्स मिच्छा मि दुक्कडं॥॥॥

### : 3:

# गोचरचर्या-सूत्र

पडिक्रमामि
गोयरचरियाए, भिवखायरियाए
उग्घाड-कवाड-उग्घाडणाए, साणा-वच्छा-दारासंघट्टणाए,
मंडी-पाहुडियाए, बलि-पाहुडियाए, ठवणापाहुडियाए,
संकिए, 'सहसागारे, अणेसणाए,
पाणभोयणाए, बीयभोयणाए, हरियभोयणाए,
पच्छाकम्मियाए, पुरेकम्मियाए,
अदिहुहडाए, दग-संसट्ट-हडाए, रय-संसट्ट-हडाए,
पारिसाडणियाए, पारिट्ठावणियाए, श्रोहासण-भिक्खाए

जं उग्गमेणं, उप्पायणेसणाए— अपरिसुद्धं, परिग्गहियं, परिभुत्तं वा जं न परिद्ववियं, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं !

<sup>1—&#</sup>x27;सहसागारिए' ऐसा भी कुछ प्रतियों में पाठ है। परन्तु जिनदास महत्तर और हरिभद्र श्राद् प्राचीन श्राचार्यों ने 'सहसागारे' पाठ का ही उक्लेख किया है।

# शेष-सूत्र

**३५५** 

# शब्दार्थ

भगवं = हे भगवन् ! इच्छाकारेण् = इच्छापूर्वक संदिसह = श्राज्ञा दीजिए इरियावहियं = ऐर्यापथिकी (श्राने जाने की) किया का

( गुरुजनों की श्रोर से श्राज्ञा मिल जाने पर, या श्रपने संकल्प से ही श्राज्ञा स्वीकार करके श्रव साधक कहता है ]

जाने की ) किया का इच्छं = आपकी आज्ञा शिरोधार्य है

पडिकमामि = प्रतिक्रमण करूँ

### भावार्थ

भगवन् ! इच्छा के अनुसार आज्ञा दीजिए कि मैं ऐर्यापथिकी = गमन मार्ग में अथवा स्वीकृत धर्माचरण में होने वाली पापक्रिया का प्रतिक्रमण करूँ ? ....

# ( 4 )

# उत्तरीकरण-सूत्र

तस्स
उत्तरीकरणेणं,
पायच्छित्त-करणेणं,
विसोही-करणेणं,
विसल्ली-करणेणं,
पावाणं कम्माणं
निग्घायणद्ठाए,
ठामि काउस्सग्गं ॥१॥

१---शेष पाठ का शब्दार्थ और भावार्थ अम्ण-सूत्र के ५४ वें पूछ

子供を

#### अक्स-सुत्र

### सन्दर्भ

वस्स = उस्तकी वृश्वित आध्या की विसल्लीकर ऐएं ⇒ शहक से स्हिक उत्तरी करसोसं = विशेष उक्त कर

करने के शिष्

के विष

पावाणं कस्माणं = शाह कर्मां के पायच्छित्तकरुऐसां अस्तिवश्चित करने कियापश्चाहुत्य = विनाश के क्रिक्

के **बिक्र** काउरसमां = कायोत्सर्ग ग्रर्थात

विसोही करगोगां = विशेष निर्मलता के जिए

शरीक की किया का त्यान उसम = करता हैं

#### भाषाओ

श्रास्त्रा की विशेष प्रकृषका = श्रेष्ठका के विश् प्राथित के विक् विशेष निर्मलता के लिए, शल्य रहित होने के सिन्दु, पश्च कार्के 🖘 पूर्णतया विनाश करने के लिए, मैं कायोत्सर्ग करता हूँ, श्रर्थात् श्रात्म-विकास की प्राप्ति के लिए शहीरसहबन्धी समस्त चंचल ट्यापारों का स्याग करता हूँ।

# श्रागार-सूत्र

श्रनत्थ ऊससिएएां नीससिएएां. खासिएएां, छीएएां. र्जभाइएगां, उड्डुएएां, वाय निसग्गेणां. भमलीए, पित्तमुच्छाए सहमेहिं अंगसंचालेहिं.

**રૂપ્** છ

# शेप सूत्र

सुहुमेहिं खेलसंचालेहिं, सुहुमेहिं दिदिठ-संचालेहिं। एवमाइएहिं आगारेहिं, अभग्गो, अविराहिओ, हुज्ज मे काउस्सग्गो। जाव अरिहंताणं भगवंताणं, नम्रक्कारेणं, न पारेमि, ताव कायं ठाणेणं, मोणेणं, भाणेणं,

# शब्दार्थ

श्चानत्थ = श्चामे कहे जाने वाले श्चामारों के सिवाय कायो त्सर्ग में शेष काय व्या पारों का त्याम करता हूँ उत्सिक्षण्य = जँचा श्वास लेने से नीससिष्णं = नीचा श्वास लेने से खासिष्णं = खांसी से छीएणं = छींक से जंभाइएणं=जंभाई, ष्ठवासी लेने से उड्डुएगं = डकार लेने से चायनिसमोगं = श्रधोवायु निक- भमलीए = वकर आने से
नित्तमुच्छाए = पित्तविकार के
कारण मूर्ल आ
जाने से
सुदु मेहिं = सूदम, थोदा-सा भी
श्रंग संचालेहिं = श्रंग के संचार से
सुदु मेहिं = सूदम, थोदा-सा भी
खेल संचालेहिं = कफ के संचार से
सुदु मेहिं = सूदम, थोदा सा भी
दिद्विसंचालेहिं = दिस्, नेत्र के संचार
से

### श्रमण-सूत्र

एवमाइएहिं = इत्यादि<sup>९</sup> ऋगिरिहें = ऋगिरिं से, ऋपवादीं से

मे = मेरा काउरसम्मो = कायोत्सर्म श्रमग्गो = श्रमग्न श्रविराहिश्रो≕श्रविराधित, श्रबंडित इज्ज = होवे

[ कायोत्सर्ग कत्र तक ]

जाव = जब तक

श्रिरिहंताणं = श्रिरहंत भगवंताणं = भगवानों को

नमुक्कारेणं = नमस्कार करके.

नमुक्कारण = नमरकार करक,

यानी प्रकट रूप में 'नमी श्रार-इंताखं' बोज कर

न पारेमि = कायोत्सर्ग न पारू' ताव = तब तक (मैं) ठारोग् = एक स्थान पर स्थिर

रह कर मोसेस = मीन रह कर मारोस = ध्यानस्थ रह कर श्राप्तास = श्राप्त ' कायं = शरीर को वोसिरामि = बोसराता हूँ, स्यागता हूँ

भावार्थः

कायोत्सर्ग में काय-ज्यापारों का परित्याग करता हूँ, निश्चल होता हूँ, परन्तु जो शारीरिक कियाएँ श्रशक्य परिहार होने के कारण स्वभावतः हरकत में श्रा जाती हैं, उनको छोड़कर।

उन्कृ वास = जँचा श्वास, निःश्वास = नीचा श्वास, कासित = खोसी, खिका = छींक, उबासी, डकार, प्रपान वायु, चक्कर, पित्त-विकारजन्य मुख्यी, सूदम रूप से श्रंगों का हिलना, सूदम रूप से केंक् का निकारणा, सूदम रूप से नेत्रों का हरकत में श्रा जाना, श्रुपादि श्राणारों से मेरा कायोत्सर्ग श्रमन एवं श्रविराधित हो।

१ — श्राचार्य भद्रवाहु स्वामी ने श्रावश्यक निर्युक्ति में श्रादि शब्द का निर्वचन करते हुए लिखा है कि यदि श्राग्न का उपद्रव हो, पञ्चेन्द्रिय प्राणी का छेदन-भेदन हो, सर्प श्रादि श्राप्न को श्राथवा किसी दूसरे को काट लाए तो श्रात्म रहा के लिए एवं दूसरों की सहायता करने के लिए ध्यान खोला जा सकता है।

# शेप सूत्र

348

जब तक श्ररिहंत भगवान को नमस्कार न कर लूँ, श्रर्थात् 'नमो श्रिरहंताणं' न पढ लूँ, तब तक एक स्थान पर स्थिर रहकर, मौन रहकर, धर्म ध्वान में चित्त की एकाग्रता करके श्रपने शरीर को पाप-च्यापारों से बोसिराता हूँ = श्रलग करता हूँ।

( & )

# चतुर्वि शतिस्तव-सूत्र

लोगस्स उज्जोयगरे, धम्म-तिस्थयरे जिगो। अरिहंते कित्तइस्सं,

चउवीसं ्षि क्षेत्रली ॥ १ ॥

उसभमजियं च वंदे, संभवमभिगंदगं च सुमइं च। पउमप्पहं सुपासं, जिगं च चंदप्पहं वंदे॥ २॥

सुविहिं च पुष्फदंतं, सीत्रल-सिज्जंस-त्रासुपुज्जं च। विमलमएांतं च जिएां,

धम्मं संति च बंदामि ॥ ३॥

कुंथुं अरं च मल्लि, वंदे मुखिसुव्वयं निमित्रिएं च । ₹60

श्रमण्-सूत्र

वंदामि रिट्ठनेमिं, पासं तह बद्धमाणं च ॥ ४ 🏗 एवं मए अभिथुआ. विद्य-रयमला, पहीराजरमरणा 🖟 चउवीसं पि जिण्वरा. तित्थयसा मे पसीयंतु ॥५॥ कित्तिय-वंदिय-महिया, जे ए लोगस्स उत्तमा सिद्धा 🛭 त्रारुगाबोहिलाभं. समाहिवरम्रत्तमं दित् ॥६॥ चंदें जिम्मलयरा, श्राइच्चेस श्रहियं पयासयरा । सागर-वर-गंभीरा. सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥७॥

शब्दार्थ

लोगस्स = लोक में चडवीसिंप = चौबीसों ही
उज्जोयगरे = ज्ञान का प्रकाश केवली = केवल ज्ञानियों का
करने वालें कित्तइस्मं = कीर्त्त न करूँगा
धम्मितित्थयरे = धमतीर्थं की उसमं = ऋषभदेव को
स्थापना करने वाले च = भौर
जिपो = रागद्वेष के विजेता श्रिजियं = श्रिजितनाथ को
श्रिहिंते = श्रिहिंत भगवान वंदे = वन्द्रना करता हैं

-३६१

# शेष-सूत्र

वन्दे = वन्दना करता हुँ रिट्टनेमिं = अरिष्टनेमि को पासं = पारवनाथ को तह = तथा वद्धमाणं = वद्धमान स्वामी को वंदाभि = बन्दना करता हूँ एवं = इस प्रकार मए=मेरे द्वारा श्रमिथुश्रा = स्तुति किए गए विद्वयरयमला = कर्मरूपी रज तथा मल से रहित पहीण जरमरणा = जरा श्रीर मरण से मुक चउवीसंपि = ऐसे चौबीसों हो जिरावरा = जिनवर तित्थयरा = तीर्थंकर देव मे = मुक्त पर पसीयंतु **= प्रसन्न होवें** जे = जो ए **= ये** लोगस्स = लोक में उत्तमा = उत्तम, सिद्धा = तीथंकर सिद्ध भगवान कित्तिय = वचन से कीर्तित, स्तुति

किए गए

संभवं = संभव को त्र्यभिगांदगां च = श्रीर श्रभिनन्दन सुमइं च = श्रीर सुमति को पउमप्पहं = पद्मप्रभ को सुपासं = सुपारवं को च = श्रीर चंदणहं = चन्द्रप्रभ जिएां = जिन की वंदे = वन्दना करता हुँ स्विहिं च = श्रीर सुविधि, श्रर्थात् पुष्पदंतं = पुष्पदन्त को सीग्रल =शीतल सिज्जंस = श्रे यांस को वासपुड्जं च = श्रीर वासुपूड्य को विमलं = विमल को श्रग्तं च जिणं = श्रीर श्रनन्त जिन को

धम्मं = धमंनाथ को संतिं च = श्रीर शान्तिनाथ को वंदामि = वन्द्रना करता हूँ कुंथुं = कुन्थुनाथ को श्ररं च = श्रीर श्ररनाथ को मलिंल = मल्लि को मुणि सुव्वयं = सुनिसुवत को च = श्रीर नमिजिण = नमि जिनको

### ३६२

### श्रमण सूत्र

वंदिय = मस्तक से बन्दित महिया = भाव से प्रजित. त्रारुगा=त्रारोग्य, श्रीत्मिक शान्ति बोहिलोमं = सम्यग्दर्शनं-रूप बीधि का लाभ समाहिवरम्त्तमं = उत्तम समावि दिंत = देवें चदेस = चन्द्रमाश्रों से निम्मलयरा **= निर्मलतर** 

ग्राइच्चेस = सर्यों से भी श्रहियं = श्रधिक पयासयरा = प्रकाश करने वाले सागरवर=महासागर से भी श्रेशिक गंभीरा = गंभीर, श्रमुब्ध सिद्धा - तीर्थंकर सिद्धः भगवान मम = सुभे सिद्धि = सिद्धि, कर्मी से मुक्रि दिसंत = देवें

# भाजार्थ

श्रिखिल विश्व में धर्म का उद्योत = प्रकाश करने वाले, धर्म-तीर्थं की स्थापना करने वाले, (राग-द्वेष के) जीतने वाले, (श्रंतरङ्ग काम कोधादि ) शत्रुश्रों को नष्ट करने वाले. केवलज्ञानी चौबीस र्तार्थंकरों का मैं कीर्तन करूँगा = स्तुति करूँगा ॥१॥

श्री ऋषभदेव श्री श्रजितनाथ जी को बन्दना करता हूँ। सम्भव, श्रभिनन्दन, सुमति, पद्मश्म, सुपारर्व, श्रीर राम-द्वोष के विजेता चन्द्र-प्रभ जिनको नमस्क र करता हूँ ॥२॥

श्री पुष्पद्नत (सुविधिनाथ), श्रीतल, श्रेयास, वासुक्ब, विमलनाथ, राग द्वेष के विजेता अनन्त, धर्म तथा औ शान्ति नाथ भगवान को नमस्कार करता हूँ ॥ ३ ॥

्श्री कुम्धुनाथ, अरनाथ, भगवती मल्ली, मुनि सुन्नत, एवं रागर्द्व प े के विजेता निमनाथ जी को वेन्द्ना करती हूँ । इसी प्रकार ऋरिष्टनेमि, पारवेनाथ, अस्तिम तीर्थंकर वर्दमान (महावीर) स्वामी की नमस्कार करता हूँ ॥ ४ ॥

# शेष-सूत्र

३६३

जिनकी मैंने स्तृति की है, जो कमें रूप घूल तथा मल से रहित हैं, जो जरा-मरण दोषों से सर्वथा मुक्क हैं, वे बन्तः शबुक्रों पर विजय पाने वाले धर्म प्रवर्तक चौबीस तीर्थंकर मुक्क पर प्रसन्न हों।। १।।

जिनकी इन्द्रादि देवों तथा मनुष्यों ने स्तुति की है, वन्द्रना की है, भाव से पूजा की है, और जो श्राखित संसार में सबसे उत्तम हैं, वे सिद्ध = तीर्थं कर भगवान् मुभे आरोग्य = सिद्धत्व श्रर्थात् श्वात्मक्षान्ति, बोधि = सम्बन्दर्शनादि रत्नत्रय का पूर्ण लाभ, तथा उत्तमः समाधि प्रदान करें ॥ ६ ॥

जो अनेक कोटा-कोटि चन्द्रमाओं से भी विशेष निर्मात हैं, जो सूर्यों से भी अधिक प्रकाशमान हैं, जो स्वयम्भूरमण जैसे महासमुद्र से भी अधिक गम्भीर हैं; वे तीर्थंकर सिद्ध मगवान मुक्ते सिद्धि प्रदान करें, अर्थात् उनके आलम्बन से मुक्ते सिद्धि=मोद्दा प्रास्त हो ॥ ७ ॥

# ( ट ) प्रणिपात-सूत्र

नमेत्थुणं! श्रितिणं, भगवंताणं, ॥१॥ श्राइगराणं, तिस्थ्यराणं, सयं-संबुद्धाणं ॥२॥ पुरिस्त्रतमाणं, पुरिस-सीहाणं, पुरिस्त्रतमुं डरियाणं, पुरिस्त्ररगंधहत्थीणं, ॥३॥ लोगुत्तमाणं, लोगनाहाणं, लोगहियाणं, लोगपईवाणं, लोग-पज्जोयगराणं ॥४॥

#### श्रमग्ग-सूत्र

श्रभयद्याणं, चक्खुद्याणं, मग्गद्याणं, सरगद्यागं, जीवदयागं, बोहिद्यागं ॥४॥ धम्मद्यार्णं, धम्मदेसयाणं, धम्मनायगाणं, धम्मसारहीर्गा, धम्मवरचाउरंत-चक्कवद्दीर्गा ।।६।। दीव-ताग-सरग-गइ-पइट्ठागं. श्रप्पडिहय-वरनाग्प-दंसग्पधराग्गं, वियद्वछउमाग्गं ॥७॥ जिणाणं, जावयाणं, तिएणाणं, तारयाणं, बुद्धार्ग, बोहयार्ग, मुत्तार्ग, मोवगार्ग ॥=॥ सच्त्र-न्नूगां, सच्त्र-दरिसीगां. सिवमयलमरुयमगांतमक्खयमव्वाबाह,-मपुरावित्ति-सिद्धिगइनामधेयं े ठाणं संवत्ताणं. नमो जिणाणं, जियभयाणं ॥ ६ ॥

# शस्दार्थ

नमोत्थ्रगां = नमस्कार हो श्रारिहंताएां = श्रारिहन्त भगवंताएां = भगवान् को श्राइगरागां = धर्म की स्नाटि करने वाले तित्थयरागां = धर्म तीर्थ की

स्थापना करने वाले सयंसंबद्धाणं = श्रपने श्राप ही सम्यक बोध को पाने वाले भगवान् कैसे हैं?] पुरिसुत्तमाणं = पुरुषों में श्रेष्ठ पुरिससीहाणं = पुरुषों में सिंह परिसवरप डिरियाणं = प्रक्षों में श्रेष्ठ श्वेतकमल के समान

१ — त्रारिहंत स्तृति में 'ठाणं संगत्ताणं' के स्थान पर 'ठाणं संपाविड कामाणं, कहना चाहिए।

# शेष-सूत्र

शब्दार्थ

परिस = ब्रहकों से वरगंधहत्थीएां **ऋश्रेष्ट गन्धहरूति** लोगुत्तकारां = स्रोक में उत्तक लोगनाहारां = खोक के नाथ लोगहियासं > खरेक के हितक:री लोगपईवाएां = लोक में दीपक लोगपज्जोयगराएां = लोक में ज्ञान का प्रकाश करने जाते श्रम्थ दयागां<del>=श्रभवदश्य देमें वाले</del>ं चक्खुदयागां = ज्ञान नेत्र के देने वाले मगाद्यागां = मोच्यार्ग के दाता सरणद्याणं = शरण के दाता जीवदयागां=संयमजीवन के दाता वोहीदस्यागं 🖚 सम्बद्धस्यस्य के भिन्नी के टाता धम्मद्यागां = धर्म के दावा ! धम्मदेसयाएां = धमें के उपदेशक भ्रम्मनायगाएं == **धर्म** के नेता जम्म सारही एं = धर्मरंथ के स्मर्थी धम्मवर = धमं के सबसे श्रेष्ट चाउरंत=चारों सति वे श्रस् करने वाले चक्कवद्दीगां = (धर्म ) चक्रवर्ती दीव = (मवसागर में) द्वीपरूप तारा = रज्ञारूप सर्ग = राज्यक्प

गइ = गति-माध्यरूप परञ्जारां - प्रतिष्ठा-- आधारस्य श्रापडिहय क प्रप्रतिहतः किसी भी रुकावर में न जाने वाले. ऐसे वर नाराइंसमाधराणं = श्रेष्ठ ज्ञान दर्शन के धारक वियइ छउमाणं = छुग्र-प्रमाद से रहित जिसारां = राम-होष के जीतने वाले जावयागं=इसरों को जिलाने वाले विन्नाणं = स्वयं संसार सागर से तरे हुए तारयागां = दूसरे को तारने वाले बुद्धामां = स्वयं बोध को प्राप्त हुए बोहयागां - दूसरों को बोध देवे मुत्तार्ण = स्थयं कर्मों से सुक मोयगाणं = दूसरों को मुक्क कराने सञ्बन्धूएं 🖚 सर्वेश सन्बद्धिसीयां = सबद्धाः तथा सिवं = शिव, फल्या ए रूप श्रमलं = श्रचत्न, स्थिर स्वरूपः श्रदयं = श्ररुज, सेग से रहित श्रग्तं = अनंत, अन्त से रहित ग्रान्स्ययं = श्र**ाम, स्य**ः से रहित

३६६

#### श्रमग्र-सूत्र

श्रव्वाबाहं = श्रव्याबाध, बाधा से ठाणं = स्थान, पद की संपत्तागां = प्राप्त करने वाले रहित-श्रपुणरावित्ति=श्रपुनरावृत्ति, पुनरा- नमो = नमस्कार हो मगन से रहित. (ऐसे) जियायां = जिन भगवान को सिद्धिगइनामधेयं = सिद्धिगति जियभयागां = भय पर विजय पाने वालों को नाम ह

### भावार्थ

श्री श्ररिहंत भगवान को नमस्कार हो । ( श्ररिहंत भगवान कैसे हैं?) धर्म की श्रादि करने वाले हैं. धर्मतीर्थ की स्थापना करने वाले हैं, श्रपने भाप प्रबुद्ध हुए हैं।

पुरुषों में श्रेष्ठ हैं, पुरुषों में सिंह हैं. पुरुषों में पुण्डरीक कमल हैं, पुरुषों में श्रेष्ठ गन्ध हस्ती हैं। लोक में उत्तम हैं, लोक के नाथ हैं, लोक के हितकर्ता हैं, ब्रोक में दीपक हैं, लोक में उद्दोत करने वाले हैं।

श्रमय देने वाले हैं, ज्ञान रूपी नेत्र के देने वाले हैं, धर्ममार्ग के देने वाले हैं. शरण के देने वाले हैं. धर्म के दाता हैं. धर्म के हपदेशक हैं, धर्म के नेता हैं, धर्म के सारथी=संचालक हैं।

चार गति के अन्त करने वाले श्रेष्ट धर्म के चक्रवर्ती हैं. अप्रतिहत एवं श्रेष्ठ ज्ञान दर्शन के धारण करने वाले हैं, ज्ञानावरण आदि घातिक कम से भ्रथवा प्रमाद से रहित हैं।

हवयं राग-द्वेष के जीतने वाले हैं, दूसरों को जिताने वाले हैं, स्वयं संसार सागर से तर गए हैं, दूसरों को तारने वाले हैं, स्वयं बोध पा चुके हैं, दूसरों को बोध देने वाले हैं, स्वयं कर्म से मुक्र हैं, दूसरों को मक कराने वाले हैं।

सर्वज्ञ हैं. सर्वेदर्शी हैं। तथा शिव=कस्याग्ररूप

# शेप-सन

. ३६७

मरुज = रोग रहित, अनन्त = अन्तरहित, अस्य = स्यरहित, अठ्याः बाध = बाधा पीड़ा रहित, श्रपुनरावृत्ति = पुनरागमन से रहित श्रथांत् जन्म मरण से रहित, सिद्धि गति नामक स्थान को प्राप्त कर चुके हैं, भय के जीतने वाले हैं, राग द्वेष के जीतने वाले हैं -- उन जिन भगवानों को मेरा नमस्कार हो।

रे अभगी सूत्र के श्रीतिरिक्त जो प्राकृत पाठ है, उनका यह शेष-र्स्त्र के नाम से संग्रह कर दिया है। इनका विवेचन लेखक की सामायिक-सूत्र नामक पुस्तक में देखिए।

#### : y :

# संस्कृतच्छाया ऽनुवाद

[ श्रमण सूत्र ] ( १ )

### नमस्कार सूत्र

नमोऽर्हद्भ्यः नमः सिद्धेभ्यः नम श्राचायेभ्यः नम उपाध्यायेभ्यः नमो लोके सर्व साधुभ्यः।

( ? )

# सामायिक सूत्र

करोमि भदन्त ! ै सामायिकम्,

सर्व सावद्यम् = सगपं-पाप सहितं, योगम्=व्यापारं प्रत्याख्यामि = प्रत्याचचे <sup>२</sup>याजीख्या = यावजीवनम्, यावत् मम जीवनपरिमाणं तावत्

१-- 'भयान्त !' इति हरिभद्राः

२—"यावजीवता, तया यावजीवतया। तत्रालाच् शिकवर्णं लोपात् 'जावजीवाए' इति सिद्धम्। श्रथवा प्रत्याख्यानिकया श्रन्यपदार्थं इति तामभिसमीद्यं समासो बहुब्रीहिः, यावजीवो यस्यां सा यावजीवा तया।" —हरिभदीथ श्रावश्यक वृत्ति

# संस्कृतच्छायाऽनुवाद

₹¥E

त्रिविधं त्रिविधेन मनसा वाचा कायेन न करोमि, न कारयामि, कुर्वन्तमपि अन्यं न समनुजानामि = नानुमन्बेऽहम् तस्य भदन्त । प्रतिक्रमामि = निवर्त्तयामि निन्दामि = स्वसाद्तिकं जुगुप्से गहे = भवत्साद्तिकं जुगुप्से आत्मानं = अतीतसावद्ययोगकारिणम् च्युत्सुजामि = विविधं विशेषेण वा भूशं त्यजामि !

( ३ )

### मङ्गल-सूत्र

चत्वारः [पदार्था इतिगम्यते ] मङ्गलम् श्राहन्तो मङ्गलम् सिद्धा मङ्गलम् साधवो मङ्गलम् केवलि-प्रक्षप्तो धर्मी मङ्गलम् ।

१—तिस्रो विधा थस्य सावग्र-योगस्य स त्रिविधः, स च प्रत्याख्येयः स्वेन कर्म संपद्यते, कर्मणा च द्वितीया विभक्तिः, अतस्तं त्रिविधं योगं— मनोवाकका यव्यापारलद्मणम् ।

२-- त्रिविधेनेति कर्यो तृतीया ।

२—तस्य इत्यधिकृतो योगः संबध्यते । कर्मीर्ण द्वितीया प्राप्तांअवि अवयवावयविसम्बन्धलद्धरण षष्टी ।

₹**७**०

अमग<del>्र सू</del>त्र

(8)

उत्तम-सूत्र

चत्वारो लोकोत्तमाः श्रर्हन्तो लोकोत्तमाः सिद्धा लोकोत्तमाः साधवो लोकोत्तमाः केवलि-प्रज्ञप्तो धर्मो लोकोत्तमः ।

( ¥ )

शरण-सत्र

चतुरः शरणं प्रपद्ये " श्रर्हतः शरणं प्रपद्ये सिद्धान शरणं प्रपद्ये साधून शरण प्रपद्ये केवलि-प्रज्ञप्त धर्म शर्गा प्रपद्ये ।

( ६ )

# संचिप्त प्रतिक्रमण-सूत्र

.इच्छामि = ऋभिलषामि, प्रतिक्रमितुम् = निवर्तितुम्, [ कस्य ] यो मया देवसिकः = दिवसेन निवृत्तो दिवसपरिमाणी वा दैवसिकः. अतिचारः = अतिचरणं अतिचारः अतिकम इत्यर्थः, फुतः = निवर्तितः तिस्य इति योगः ]

[ कतिविधः श्रतिचारः ? ] कायिकः = कायेन शरीरेगा निर्वातः

१-- अ। अयं गच्छामि, भिक्तं करोमीत्यर्थः ।

### संत्कृतच्छायाऽनुवाद

३७१

कायिकः कायकृत इत्यर्थः, वाचिकः = वाक्कृतः, मानसिकः = मनःकृतः।

[ पुनः किं स्वरूपः कायिको वाचिकश्च ? ] उत्सूत्रः = ऊर्ध्वं सूत्राद् उत्सूत्रः स्त्रानुक्त इत्यर्थः, उन्मार्गः, श्रकल्पः (ल्प्यः) = कल्पो विधिः श्राचारः न कल्पः श्रकल्पः, कल्प्यः – चरणकरणव्यापारः न कल्पः श्रकल्पः, श्रकरणीयः।

[ मानसिकः किं स्वरूपः ? ] दुर्ध्यातः = दुष्टो ध्यातः दुर्ध्यातः, दुर्विचिन्तितः, अनाचारः, अनेष्टट्यः = मनागपि मनसाऽपि न प्रार्थनीयः, अभगणप्रायोग्यः = न अमणप्रायोग्यः अमणानुचित इत्यर्थः,

[ किं विषयोऽतिचारः ? ] ज्ञाने तथा दर्शने चारित्रे

[ भेदेन वर्णयति ] श्रुते, सामायिके

[ सामायिकातिचार भेदेनाह् ] तिसृणां गुप्तीनां, चतुर्णां कषा-याणां, पञ्चानां महात्रताना, षरणां जीवनिकायानां, सप्तानां पिएडेषणानां, श्रष्टानां प्रवचनमातृणां, नवानां ब्रह्मचर्यं गुप्तीनां, दशविधे श्रमण धर्मे श्रमणानां योगानाम् = व्यापाराणाम्

यत्खरिडतं = देशतो भग्नं, यद्विराधितं = सुतरां भग्नम् तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम् !

# (७) ऐर्यापथिक-सूत्र

इच्छामि प्रतिक्रमितुम् ईर्यापथिकायां विराधनायाम् योऽतिचार इति वाक्यशेषः

गमनागमने, प्राणाक्रमणे = प्राण्याक्रमणे, बीजाक्रमणे, हरिता-क्रमणे, श्रवश्यया - उत्तिङ्ग - पनक-दक-मृत्तिका-मर्कट-संतान-संक्रमणे [ सति इति वाक्यशेषः ]

ये मया जीवा विराधिताः = दुःखेन स्थापिताः।

#### 90€

#### श्रमण-सूत्र

ः एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः

श्रभिहताः = श्रभिमुखागता हताः, चरखेन घटिता, उत्विष्य विसा वा, बर्तिताः = पुत्रीहता, धूल्या वा स्थगिताः, रखेषिताः = पिष्टा, भूम्यादिषु वा खगिताः, संघातिताः = श्रन्योध्न्यं गात्रेरेकत्र खगिताः, संघटिताः = मनाक् स्पृष्टाः, परितापिताः = समस्ततः पीडिताः, क्ला-मिताः = समुद्धातं तीताः, ग्लानिमापादिताः, श्रवद्राविताः = उत्त्रा-हिताः, स्थानात्स्थानान्तरं संकामिताः = स्वस्थानात् परं स्थानं-नीताः, जीविताद् व्यपरोपिताः = व्यापादिताः

तस्य = त्रतिचारस्य, मिथ्या मम दुष्कृतम्।

#### : **E** :

# शय्या-सूत्र

इन्हासि प्रतिकसितुं प्रकासकारम्यानां शत्या स्वासं चातुः र्यामं शयनं प्रकासकार्या तया, वीर्षकालस्यकेतः, निकासकार्यया क इतिह्यकं प्रकासकार्येव निकासशाय्या उच्यते तथा, उद्दर्तन्या कत्य्य-मतया वामपार्थेन सुसस्य दिन्णपार्थेन वर्तनम् उद्वर्तन्यः, उद्दर्तन्येन उद्दर्तना तथा, परिवर्तनया=पुनर्वाम्पार्थेनैव परिवर्तनम् तदेव परि-वर्तना तथा, श्राकुञ्चनया = इस्तपादादीनां सङ्कोचनथा, प्रसारणया= इस्तपादादीनां विद्येपण्या, पर्धादकार्यभद्वतथा = युकानां स्पर्शनथा

कूजिते = श्रविभिना श्रयतनया कासिते सति, कर्करायिते = विषमे-यमित्यादि शय्यादोषोच्चारणे, चुते,=श्रविधिमा जृम्मिते, श्रामणे = श्रमः

१—श्रेस्तेश्स्मामिति वा शय्या संस्तारकादिलक्षा प्रकामा उत्स्यः शय्या प्रकामशय्या—संस्तारोत्तरपट्टकातिरिका प्रावश्यमधिकृत्य कर्म्स् त्रयातिरिका वा तथा देवस्वया ।

### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

異心異

सुज्य करें ए स्पर्शने, सार्वजस्कार्माषे = पृथिन्यादिरजसा सह यद् वस्तु स्पृष्ट तस्संस्पर्शे सति,—

श्राकुलाखा कर्यादिपरिभोगविवाहयुद्धादिसंस्पर्शननामाप्रकारया, स्वप्नप्रत्ययया क्षवन्निमित्त्या, विराधनया स्वीवेपयोसिक्या क्षिया विपर्यासो अवस्थितनं तस्मिन् भवा स्वी वैपर्यासिकी तया,
हिष्टेवेपयासिक्यां के स्वीदर्शनानुरागतस्तदवलोकनं हिष्टिवेपर्यासः
तस्मिन् भवा हिष्टिवेपर्यासिकी तया, मनोवेपर्यासिक्या क्मनसा अध्यपपातो मनोविपर्यासः तस्मिन् भवा मनोवेपर्यासिकी तया, पानभोजनवेपर्यासिक्या = रात्री पानभोजनपरिभोग एव तद् विपर्यासः तस्मिन् मवा
पानभोजन वेपर्यासिकी तथा विराधनया इति शेषः सर्वत्र ]

यो मया देवसिकः अतिचारः कृतः तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम्।

(3)

# गोचरचर्या-स्त्र

प्रतिक्रमामि गोचरचर्यायां गोश्वरणं गोचरः, चरणं चर्या, गोचर इव चर्या गोचरचर्या तस्याम्, भित्ताचर्यायां = भित्तार्थं चर्या भित्ताचर्या तस्याम्,

उद्घाटकपाटोद्घाटनया = उद्घाट श्रदत्तार्गलं ईषस्थिगतं वा कपाटम् तस्योद्घाटनं, तदेव उद्घाटकपाटोद्घाटना तथा; श्व-वरस-दारकसंघट्टनया; मण्डी श्रामृतिकया=गत्रान्तरेश्रम्रं झंत्वा यां प्राम् तिका भिन्नों ददाति सा मण्डीश्रामृतिका तथा, बलिशामृतिकथा = चतुर्दिशं वहाँ वा बलि सिन्त्यां ददाति यस्या बलिशामृतिका तथा, स्वापनाशामृतिकथा = भिन्नावर्शये स्थापिता स्थापनाशामृतिका तथा—

शिक्कितें = आधाकमादिदीषाणामन्यतमेन शिक्किते गृहीते सति, सह-साकारे = भटित्यकल्पनीये गृहीते सति,—

#### श्रमए-सूत्र

श्रनेषण्या=श्रनेन प्रकारेण श्रनेषण्या हेतुभूतया; प्राण्मोजनया=
प्राण्मिन रसजादयः भोजने दध्योदनादौ विराध्यन्ते यस्यां प्राभृतिकायां सा
प्राण्मोजना तया, बीजभोजनया, हरितभोजनया, परचात्कर्मिकया=
पश्चाद्दानानन्तरं कर्म जलोज्भनादि यस्यां सा पश्चात्कर्मिका तया; पुरः
कर्मिकया = पुरः श्रादौ कर्म यस्यां सा पुरः कर्मिका तया; श्रदृष्टाहृतया=
श्रदृष्टोत्नेपनिचेपमानीतया उद्कससृष्टाहृतया = जलसम्बद्धानीतया;
रजः संसृष्टाहृतया; पारिशाटनिकया = परिशाटनं उज्भनं तस्मिन्
भवा पारिशाटनिका तया; पारिशापनिकया = परिष्ठापनं प्रदानभाजनगतद्रव्यस्याञ्चरिमन् पात्रे उज्भनम् तेन निवृत्ता पारिष्ठापनिकी तया;
श्रथवा परि सर्वेः प्रकारः स्थापनं परिस्थापनम्युनर्ग्रहण्यत्या न्यासः,
तेन निवृत्ता पारिष्ठापनिकी तया; श्रथभाषण्भिच्चया = श्रवभाषण्ने
विशिष्ट द्रव्य-याचनेन लब्धा भिन्ना श्रवभाषण्भिच्चा तया;

यद्=स्रशनादि उद्गमेन = स्राधाकर्मादिल वर्णेन; उत्पादनया = धाच्यादिल वर्णया, एपण्या=शङ्कितादिल वर्णया; स्रपरिशुद्धं परिगृहीतं परिभुक्त वा, यत् न परिष्ठापितम्=कथंचित्परिगृहीतमपि सदोषं
भोजनं यन्नोज्भितम्, परिभुक्तमपि च भावतः स्रपुनः करणादिना प्रकारेण
नोज्भितम्,

तस्य मिध्या मम दुष्कृतम्।

( \$0)

# काल प्रतिलेखना-सत्र

प्रतिक्रमामि चतुष्कालं = दिवसरात्रि-प्रथमचरमप्रहरेषु, स्वाष्यायस्य = सूत्रपौरुषील दणस्य; अकरणतया = अनासेवनतया हेतु-भूतया [ यो मया दैवसिकोऽतिचारः तस्य इति योगः ]

उभयकालं = प्रथमपश्चिम पौरुषीलच्च काले; भारडोपकरग्रस्य = पात्रवस्त्रादेः; अप्रत्युपेच्च ग्या = मूलत एव चचुषा अनिरीच्णया;

१ स्राचार्य हरिभद्र 'पारिस्थापनिकया' लिखते हैं।

ર ૭૫

दुष्प्रत्युपेच्चस्या = दुर्निरीच्च शलच्यायाः अप्रमार्जनया = मूलत एव रजोहरणादिनाऽस्पर्शनया, दुष्प्रमार्जनया = श्रविधिना प्रमार्जनया,

श्रतिक्रमे, व्यतिक्रमे, श्रतिचारे, श्रनाचारे,

यो मया दैवसिकः अतिचारः कृतः। तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम्।

( ११ )

### असंयम सूत्र

प्रतिक्रमामि एकविधे = एकप्रकारे असंयमे [ = श्रविरतिलद्धार्णे सित अप्रतिषिद्धकरणादिना यो मया दैवसिकोऽतिचारः कृत इति गम्यते तस्य मिथ्या दुष्कृतमिति सम्बन्धः । एवमन्यत्राऽपि योजना कार्या ]

(१२)

#### बन्धन सूत्र

प्रतिक्रमामि द्वाभ्यां बन्धनाभ्याम् = हेतुभूताभ्याम् [ योऽतिचारः कृतस्तरमात् ]

(१) राग-बन्धनेन, (२) द्वेष-बन्धनेन ।

( १३ )

#### द्राड सूत्र

प्रतिक्रमामि त्रिभिः दण्डैः = हेतुभूतैर्योऽतिचारस्तस्मात् (१) मनोदण्डेनः (२) वचोदण्डेन (३) कायदण्डेन ।

( \$8 )

# गुप्ति सूत्र

प्रतिक्रमामि तिसृभिः गुष्तिभिः = सम्यग् श्रपरिपालिताभिः हेतुभूताभिः ।

(१) मनोगुप्त्या, (२) वचोगुप्त्या, (३) कायगुप्त्या !

```
JUE.
```

#### भागा-सूत्र

( १५ )

#### शल्य सत्र

प्रतिक्रमामि त्रिमिः शल्येः.—

(१) मायाशल्येन (२) निदानशल्येन (३) मिध्या-दर्शनशल्येन।

( १६ )

# गौरव सूत्र

प्रतिक्रमामि त्रिभिः गौरवैः.—

(१) ऋ दिगौरवेण, (२) रसगौरवेख, (३) सातगौरवेख।

( 29 )

### विराधमा सूत्र

प्रतिक्रमामि तिस्भिः विराधनाभिः,—

(१) ज्ञानविराधनया, (२) दर्शनविराधनया (३) चारि-त्रविराधनया ।

( १= )

#### कषाय सत्र

प्रतिक्रमामि चत्रभिः कषायैः.—

(१) क्रोधकषायेन, (२) मानकषायेन

(३) साम्रकषायेन, (४) लोभकषायेन।

( 88 )

# संबा सत

प्रतिक्रम्।मि चत्रिः। संझाभः,—

(१) श्राहारसंज्ञया, (२) भयसंज्ञया.

(३) मेश्रुनसंज्ञया, (४) परिप्रद-संज्ञया ।

अम्ग-सूत्र

है, पाप पुरुष का पता चलता है, कर्तव्य ऋकर्तव्य का ज्ञान होता है। स्वाध्याय हमारे अपन्धकारपूर्ण जीवन पथ के लिए दीवक के समान है। जिस प्रकार दीपक के द्वारा हमें मार्ग के अपच्छे श्रीर बुरे पन का पता चलता है श्रीर तदनुसार खराव जवड़ खावड़ मार्ग को छोड़ कर श्रव्छे साफ सुथरे पथ पर चलते हैं, ठीक उसी प्रकार स्वाध्याय के द्वारा हम धर्म श्रीर श्रधर्म का पता लगा लेते हैं श्रीर जरा विवेक का श्राश्रय लें तो ऋधर्म को छोड़कर धर्म के पथ पर चलकर जीवन यात्रा को मशस्त बना सकते हैं।

शास्त्रकारों ने स्वाध्याय को नन्दन वन की उपमा दी है। जिस प्रकार नन्दन वन में प्रत्येक दिशा की श्रोर भव्य से भव्य दृश्य, मन को श्रानित्त करने के लिए होते हैं, वहाँ जाकर मनुष्य सब प्रकार की दुःख क्लेश सम्बन्धी भ भटें भूल जाता है, उसी प्रकार स्वाध्यायरूप नन्दन वन में भी एक से एक सन्दर एवं शिजा-पट दृश्य देखने की मिलते हैं. तथा मन दुनियावी भंभटों से मुक्त होकर एक अलौकिक आनन्द-लोक में विचरण करने लगता है। स्वाध्याय करते समय कभी महापुरुषों के जीवन की पवित्र एवं दिव्य भाँकी श्राँखों के सामने श्राती है, कभी स्वर्ग श्रीर नरक के दृश्य धर्म तथा श्रधम का परिगाम दिखलाने लगते हैं। कभी महापुरुषों की अमृतवाणी की पुनीत धारा बहती हुई मिलती है, कभी तर्क वितर्क की हवाई उड़ान बुद्धि को बहुत ऊँचे ग्रानन्त विचाराकाश में उठा ले जाती है। श्रीर कभी कभी श्रद्धा, भिक्त एवं सदाचार के ज्योतिम य स्रादश हृदय को गद्गद् कर देते हैं। शास्त्रवाचन हमारे लिए 'यत् पिगडे तद् ब्रह्मागडे' का स्नादर्श उपस्थित करता है। जब कभी स्नापका हृदय बुभा हुन्ना हो, मुरभाया हुन्ना हो, तुम्हें चारों स्त्रोर स्त्रन्धकार ही श्रन्थकार थिरा नजर श्राता हो, कदम-कदम पर विष्नवाधात्रों के जाल विछे हुए हों तो आप किसी उच्चकोटि के पवित्र आध्यात्मिक प्रन्थ का स्वाध्याय कीजिए । आप का हृद्य ज्योतिम य हो जायगा, चारों स्रोर प्रकाश ही प्रकाश विखरा नजर त्रायगा, विववधाएँ चूर-चूर होती

### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

. ३७७

( २० )

### विकथा सूत्र

प्रतिक्रमामि चतसृभिः विकथाभिः,—

(१) स्त्रीकथया (२) भ क्तकथया,

(३) देशकथया (४) राजकथया ।

( २१ )

#### ध्यान सूत्र

प्रतिक्रमामि चतुर्भिः ध्यानैः, [ ऋशुमैः कृतैः शुमैश्चाकृतैः ]

(१) त्रातेन ध्यानेन, (२) रौद्र ए ध्यानेन

(३) धर्मेण ध्यानेन, (४) शुक्लेन ध्यानेन ।

( २२ )

### क्रिया-सूत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चभिः क्रियाभिः,—

(१) कायिक्या (२) आधिकरणिष्र्याः

(३) प्राद्धेषिक्या (४) पारितापनिक्या, (४) प्राणाति-पातक्रियया।

( २३ )

### कामगुण सूत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चिभः कामगुणैः,—

् (१) शब्देन (२) रूपेण, (३) गत्थेन, (४) रसेण, (४) स्पर्शेन ।

(38)

#### महामत स्त्र

प्रतिक्रमामि प्रविभागः महात्रतः = सम्यगपरिपालितैः

#### ্ই ডুহ্

#### श्रमण सूत्र

(१) सर्वस्मात् प्राणातिपाताद् विरमणम् (२) सर्वस्माद् मृषावादाद् विरमणम् (३) सर्वस्माद् श्रदत्तादानाद् विरमणम् (४) सर्वस्माद मैथनाद विरमण्यः (४) सर्वस्मात् परिश्रहाद विरमण्म ।

( २५ )

### समिति स्रत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चभिः समितिभिः = सम्यगपरिपालिताभिः

(१) ईर्यासमित्या, (२) भाषासमित्या, (३) एषणा-समित्याः (४) श्रादान भाण्डमात्र निच्चेपणा समित्याः (७) उच्चार-प्रस्रवण-खेल-सिङ्गाण-जल्ल पारिष्ठापनिकासमित्या ।

(२६)

### जीवनिकाय सूत्र

प्रतिक्रमामि पड भिः जीवनिकायैः [ कथंचित्पीडितैः ] (१) पृथिवी कायेन, (२) श्रपकायेन, (३) तेजः कायेन, (४) वायकायेन (४) वनस्पतिकायेन (६) त्रसकायेन । (29)

### लेश्या सूत्र

प्रतिक्रमामि पड्भिः लेश्याभिः = त्रशुभाभिः कृताभिः, शुभाभि-रक्कताभिः

(१) कृष्णलेश्यया, (२) नीललेश्यया (३)कापोत-लेश्ययाः (४) तेजोलेश्यया (४) पद्मलेश्यया (६) शुक्ल-लेश्यया ।

( २८ )

# भयादि स्नत्र

सप्तिः भयस्थानैः, ऋष्ट्रिः मदस्थानैः, नविभः ब्रह्मचर्यः

#### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

30E

गुप्तिभिः [ सम्यगपालिताभिः ] दशविधे श्रमण धर्मे , एकादशिभः उपासक प्रतिमाभिः [ ऋश्रद्धानवितथप्ररूपणाभिः] द्वादशभिः भिन्तु-प्रतिमाभिः , त्रयोदशभिः क्रियास्थानैः, चतुर्दशभिः भूतप्रामैः [ विराधितैः ]; पञ्चदशभिः परमाधार्मिकैः [ एतेषां पापकर्मान्-मोदनाभिः]; षोडशभिः गाथाषोडशैः = स्त्रकृताङ्गाद्यश्रुतस्कन्धाध्ययनैः [ एषामविधिना पठनादिभिः ] सप्तदशविधे ऽसंयमे; ऋष्टादश-विधेऽब्रह्मचर्येः एकोनविंशत्या ज्ञाताध्ययनैःः विंशत्या श्रसमाधि-स्थानैः; एकविंशत्या शवलैः; द्वाविंशत्या परीषहैः [ सम्यगसोटैः ] त्रयोविंशत्या सूत्रकृताध्ययनैः; चतुर्विंशत्या देवैः; पञ्चविंशत्या भावनाभिः [ ग्रमाविताभिः ]; षड्विंशत्या दशा-कल्प व्यवहा-राणामुद्देशनकालैः [ ऋविधिना गृहीतैः ] ; श्रनगारगुर्णैः; श्रष्टाविंशत्या श्राचार-प्रकल्पैः; एकोनित्रंशता पापश्रुतप्रसङ्गैः [ पापकारण त्र तासेवनैः ]ः त्रिंशता स्थानः क्रितैः चिकीर्षितैर्वाः एकत्रिंशता सिद्धादिगुर्गैः द्वात्रिंशता योगसंप्रहैः [ ग्रननुशीलितैः ]; त्रयश्चिशता श्राशा-तनाभिः = श्रवज्ञाभिः ---

(१) अर्हतामाशातनया, (२) सिद्धानामाशातनया, (३) आचार्याणामाशातनया, (४) उपाध्यायानामाशातनया, (४) साधूनामाशातनया, (६) साधूनामाशातनया, (६) अविकाणामाशातनया, (६) देवाना-माशातनया, (१०) देवीनामाशातनया, (११) इहलोकस्य आशातनया, (१२) परलोकस्य आशातनया, (१३) केविल-प्रज्ञप्तस्य धमस्य आशातनया, (१४) सदेवमनुजासुरस्य लोकस्य आशातनया, (१४) सवप्राण-भूत-जीव-सत्त्वानामाशातनया, (१६) कालस्य आशातनया, (१७) श्रुतस्य आशातनया, (१८) अतुतस्य आशातनया, (१८) श्रुतस्य आशातनया, (१८) अतुतस्य आशातनया,

#### . ३८०

#### श्रमग्-सूत्र

स्रे डितम् = द्विस्त्रिस्कम् (२२) हीनास्तरम् = त्यकास्तरम् (१३) स्रत्यस्म = स्रिधिकास्तरम् , (२४) पदहीनम् , (२४) विनयहीनम् (२६) योगहीनम् = योगरहितम् (२७) घोषहीनम् , (२५) सुष्ठु दत्तम् , (२६) दुष्ठु प्रतीक्षित्रसम् , (३०) स्रकाले कृतेः स्वाध्यायः, (३१) काले न कृतः स्वाध्यायः, (३२) स्रस्था-ध्यायिके स्वाध्यायितम्, (३३) स्वाध्यायिके न स्वाध्यायितम्।

यो मया देवसिकः श्रतिचारः कृतः, तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम् !

( २६ )

# अन्तिम प्रतिज्ञा-सूत्र

नमः, चतुर्विशत्ये तीर्थकरेभ्यः, ऋषभादिः महावीरपर्य-वसामेभ्यः ।

इदमेय नैर्मन्ध्यं प्राचचमम् = जिमशासनम् सत्यं, असुत्तरं, कैयलिकं, प्रतिपूर्णं, नैयायिकं = मोसगमकं, संशुद्धः, शाल्यकर्तनं, सिद्धिमार्गः, मुक्तिमार्गः, निर्याणमार्गः = मोसमार्गः, निर्वाणमार्गः = अव्यवच्छिनं, आत्यन्तिकसुखमार्गः, अवितथं, अविसन्धि = अव्यवच्छिनं, सर्वदुःखप्रहीणमार्गः।

अत्र स्थिता जीवाः सिद्धयन्ति, बुद्धयन्ते, मुच्यन्ते, परि-निर्वान्ति, सर्वदुःखानामन्तं = विनाशं कुवन्ति ।

तं धर्मं श्रद्दधे, प्रतिपद्ये, रोचयामिः स्रशामिः पालयामि, श्रतुपालयामि ।

तं धर्मं श्रह्यानः, प्रतिपद्यमानः, रोचयन्, स्पृशम्, पात्तयन्, श्रनुपात्तयन् ।

तस्य धर्मस्य अभ्युतिथतोऽस्मि आराधनायां, विरतोऽस्मि विराधनायाम्।

教育も

#### संस्कृतच्छायाऽनुबाद

श्रसंयमं परिजानामि, संयमगुपसंवये । श्रव्रह्म परिजानामि, ब्रह्म उपसंपये । श्रकल्पं परिजानामि, कल्पगुपसंपये । श्रज्ञानं परिजानामि, ज्ञानगुपसंपये । श्रिक्तयां परिजानामि, क्रियागुप-संपये । मिथ्यात्वं परिजानामि, सम्यक्ष्त्वगुपसंपये । श्रवोधिं परिजानामि, बोधिगुपसंपये। श्रमार्गं परिजानामि, मार्गगुपसंपये ।

यत्स्मरामि, यच् च न स्मरामि । यत्प्रतिक्रमामि, यच् च न प्रतिक्रमामि । तस्य सर्वस्य देवसिकस्य श्रतिचारस्य प्रतिक्रमामि । श्रमणोऽह्म, संयत—विरत—प्रतिहत—प्रत्याख्यात—पापकर्मा, श्रनिदानः, दृष्टि-सस्पन्नः, मायामुषाविवर्जितः ।

( ? )

श्रर्ध - तृतीयेषु द्वीप—,

समुद्रेषु पक्चदशसु कर्मभूमिषु।

यावन्तः केऽषि **सा**धवः, रजोहरण-गोच्छप्रसि**महधराः** ॥

( ? )

पञ्चमहात्रतधराः,

ऋष्ट्रादश-शीलाङ्ग - सहस्र-धराः !

श्रद्यताचार-चारित्राः,

तान् सर्वान शिरसा मनसा मस्तकेन वन्दे !!

( ३० )

#### च्रमापना-सूत्र

श्राचार्य--उपाध्याये,

शिष्ये साधर्मिके कुल-गरे। च। ये मया केऽपि कषायाः, सर्वान त्रिविधेन ज्ञमयामि॥

For Private And Personal

अमण-सूत्र

( ?:)

सर्वस्य अमण - सङ्घस्य, भगवतोऽञ्जलि कृत्वा शीर्षे। चमियत्वा, चान्यामि सर्वस्य श्रहकमपि ॥

( 3 )

चमयामि सर्वान् जीवान्, सर्वे जीवाः ज्ञाम्यन्तु मे। मे सर्वभूतेषु, वरं मम न केनचित्॥ मैत्री

> ( \$? ) उपसंहा स्त्र र

एवमहमालोच्य, निन्दित्वा गर्हित्वा जुगुप्सित्वा सम्यक्। त्रिविधेन प्रतिकान्तो. बन्दे जिनान् चतुर्विशतिम्।। १।।

# परिशिष्ट

( ? )

# द्रादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

इच्छामि त्रमाश्रमण ! वन्दितुम् = नमस्तर्दुम् [ भवन्तम् ] यापनीयया = यथाशिक्तयुक्तया, नेषिधक्या = प्राणातिपातादिनिवृत्तया तन्वा श्रर्थात् शरीरेण । [ श्रतण्व ]

अनुजानीत = अनुज्ञां प्रयच्छ्रंथ में मितावप्रहं = चतुर्दिशम् आत्मप्रमाणं भवद्धिष्ठितप्रदेशम् [ प्रवेश्नुमिति गम्यते ]

निषंध्य = [ सर्वाशुभव्यापारान् ] श्रधः कायं = भवचरणं प्रति कायसंस्पराम् = उद्धे वकायेन मस्तकेन संस्पर्शम्, [ करोमि, एतच श्रनु-जानीत इति वाक्य रोषः ] समणीयः भवद्भिः क्लमः = स्पर्शजन्य-वैद्यन्तानिरूपः ।

श्रलप-क्लान्तानां = ग्लानिरहितानाम् बहुशुभेन = प्रभृतसुखेन भवतां दिवसो व्यतिकान्तः = निर्गतः ?

यात्रा = तपोनियमादिलच्चणा भवतां [ कुशला वर्तते ] ? यापनीयं = इन्द्रियनोइन्द्रियरेवाधितं शरीरं च भवतां [ कुशलं वर्तते ] ?

च्तमयामि च्ताश्रमण ! दैवसिकं, व्यतिक्रमम् = श्रपराधम् ! श्रावश्यिक्या = श्रवश्यकर्तव्यक्षरणकरण्योगैः निवृत्ता श्रावश्यिकी किया, तया हेतुभूतया यदसाधु कर्मे श्रनुष्ठितं, तस्मात् प्रतिक्रमामि = निवर्त्तयामि ।

#### श्रमग्र-सूत्र

त्तमाश्रमणानां देवसिक्या = दिवसेन निर्वत्तया श्राशातनयाः त्रयस्त्रिंशद्नयत्तरयाः यत् किंचनिमध्यया = यिकंचित्कदालम्बनः माश्रित्य मिथ्यायुक्तेन कृतया ।

मनोदुष्कृतया = मनोजन्यदुष्कृतयुक्कया, वचोदुष्कृतया = श्रसा-धुवचननिमित्तया, कायदुष्कृतया = श्रासन्नगमनादिनिमित्तया—

कोधया = कोधवत्या कोधयुक्तया, मानया = मानवत्या मानयुक्तया, मायया = मायावत्या मायायुक्तया, लोभया = लोभवत्या लोभयुक्तया [कोधादिभिर्जनितया इत्यर्थः ]—

सर्वकालिक्या = इहभवाऽन्यभवाऽतीलाऽनागत सर्वकालेन निर्वृत्तया, सर्विमिथ्योपचारया=सर्विमिथ्याक्रियाक्रियाक्रिया, सर्वधर्मातिक्रमण्या= श्रष्ट प्रवचनमातृरूप सर्वधर्मलङ्घनयुक्तया, श्राशातनया = बाचया— यो मया श्रितचारः = श्रपराधः कृतः तस्य समाश्रमण ! प्रतिकन्मामि = श्रपुनः करणतया निवर्तवामि, निन्दामि, गर्हे श्रात्मानं = श्राशातमाकरणकालवर्तिनं दुष्टकर्मकारिणं श्रमुमतित्याचेन, व्युतसुकामि= भक्षं त्यजामि ।

#### संस्कृतच्छायानुवाद

३८ध

₹ )

# प्रत्याख्यान सूत्र

(8)

### नयस्कारसहित सूत्र

उद्गते सूर्ये नमस्कारसिंहतं प्रत्याख्यामिः चतुर्विधमिष चाहारम्—च्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। अन्यत्र अनाः भोगेनः सहस्राकारेणः व्युत्सृजामि।

( 7 )

# पौरुषी सूत्र

उद्गते सूर्ये पौरुषां प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमि श्राहारम्-श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम् । श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सह-साकारेण, प्रच्छन्नकालेन, दिगमोहेन, साधुवचनेन, सर्वसमाधि-अत्ययाकारेण व्युतसृजामि ।

( ३ )

# पूर्वाद्ध सूत्र

उद्गते सूर्ये पूर्वार्द्धं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि श्राहारम्-श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रम्यत्र श्रनाभोगेन, सहसा-कारेण, प्रच्छन्नकालेन, दिग्मोहेन, साधुवचनेन, महत्तराकारेण, सर्वसमाधि-प्रत्ययाकारेण व्यत्सृजामि।

१. श्रत्र सर्वेषु स्नाकारेषु पञ्चम्यर्थे तृतीया । स्नन्यत्र स्नामोगात्, सहसाकाराच्च, एतौ वर्जयत्वा इत्यर्थः ।

३⊏६

#### श्रमण-सूत्र

## (8)

#### एकाशन सूत्र

एकाशनं प्रत्याख्यामि, त्रिविधमपि श्राहारम्-स्रशनं, खादिमं, स्वादिमम् । अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, सागा-रिकाकारेण, त्राकुञ्चन प्रसारणेन, गुर्वभ्युत्थानेन, पारिष्ठाप-निकाकारेण, महत्तराकारेण, सर्वसमाधि - प्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि ।

### **(4)**

#### एकस्थान सूत्र

एकाशनं एकस्थानं प्रत्याख्यामि, त्रिविधमपि श्राहारम्--श्रशनं, खादिमं, स्वादिमम् । श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, सागारिकाकारेण, गुर्वभ्युत्थानेन, पारिष्ठापनिकाकारेण, महत्त-राकारेण, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि ।

# ( ६ )

#### श्राचाम्ल सत्र

श्राचाम्लं प्रत्याख्यामि, श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, लेपालेपेनः उत्चिप्तविवेकेन, गृहस्थसंसृष्टेनः पारिष्ठापनिका-कारेखः, महत्तराकारेखः, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेखः व्युत्सृजामि ।

# ( **9** )

# श्रभक्तार्थ=उपवास सूत्र

उद्गते सूर्ये अभक्तार्थं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि आहा-रम्—अशन, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, पारिष्ठापनिकाकारेण, महत्तराकारेण, सर्वसमाधि-प्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि।

#### संस्कृतच्छायानुवाद

きこり

# ( द ) दिवसचरिम-सूत्र

दिवसचरिमं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि श्राहारम्—श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, महत्तराकारेण, सर्व समाधिप्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि।

# ( ६ ) श्रभिग्रह-सूत्र

श्रभिग्रहं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि श्राहारम्—श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, भहत्तराकारेण, सर्वसमाधिप्रत्यमाकारेण व्युतसृजामि।

# (१०) निर्विकृति-सूत्र

विकृतीः प्रत्याख्यामि । अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, लेपालेपेन, गृहस्थ संसृष्टेन, उत्तिप्तिविवेकेन, प्रतीत्यम्रितिन, पारिष्ठापिनकाकारेण, महत्तराकारेण, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेण व्यत्सृजामि ।

# ( \$\$ )

#### प्रत्याख्यानपारणा-सूत्र

उद्गते सूर्ये नमस्कारसहितं—प्रत्याख्यानं कृतम् , तत्प्रत्या-ख्यानं सम्यक् कायेन स्रुष्टं, पालितं, तीरितं, कीर्तितं, शोधितं, धाराधितम् । यत् च न त्राराधितम् । तस्य मिथ्या मे दुष्कृतम् । 3==

श्रमण-सूत्र

( 3 )

# संस्तार-पौरुषी सूत्र

श्रनुजानीत परमगुरवः, गुरुगुस्परत्नेर्भिष्डत - शरीराः बहुप्रतिपूर्णा पौरुषी, रात्रिके संस्तारके श्रीतष्टामि ॥ १ ॥

श्रनुजानीत संस्तारं, बाहुपधानेन वामपार्श्वेन । कुक्कुटी-पादप्रसार्गे, ऽशक्तुवन् प्रमार्जयेद् भूमिम्।। २।।

सङ्कोच्य संदंशी, उद्वर्तमानश्च कायं प्रतिलिखेत्। द्रव्याद्यपयोगेन, उच्छ वासनिरोधेन श्रालोकं (कुर्यात्) ॥३॥

चत्वारो मङ्गलम् श्रहन्तो मङ्गलं, सिद्धा मङ्गलं, साधवो मङ्गलं, केवलि-प्रज्ञप्तो धर्मी मङ्गलम् ॥४॥

चत्वारो लोकोत्तमाः. श्रहन्तो लोकोत्तमाः, सिद्धा लोकोत्तमाः, साधवो लोकोत्तमाः, केवलि-प्रज्ञप्रो धर्मो लोकोत्तमः ॥ ४॥ चतुरः शरणं प्रपद्ये, श्रर्हतः शरणं प्रषद्येः सिद्धान् शरणं प्रषद्येः साधून् शरण प्रपद्यो, केवलि-प्रज्ञप्तं धर्मं शरणं प्रपद्ये ॥ ६॥

### संस्कृतच्छायानुवाद

325

बदि में भवेत् प्रमादो

**ऽस्य देहस्य अस्यां रजन्याम्**। श्राहारमुपधिदेहं,

सर्वं त्रिविधेन व्युत्सृष्टम् ॥ ७॥ आणातिपातमलीकं,

चौर्यं मैथुनं द्रविराम्च्छीम्। कोधं मानं मायं

लोभं प्रेम तथा द्वेषम् ॥ = ॥

कलहमभ्याख्यानं,

पेशुन्यं रत्यरतिसमायुक्तम् ।

पर-परिवादं माया---

मृषां मिथ्यात्वशल्यं च ॥ ६॥

व्युत्सृज इमानि

मोत्तमार्गसंसर्ग - विघ्नभूतानि । दुर्गति-निबन्धनानि

अष्टादश पाप-स्थानानि ॥ १०॥

एकोऽहं नास्ति मे कश्चित्,

नाऽहमन्यस्य कस्यचित्।

एवमदीन-सना

श्रात्मानमनुशास्ति ॥११॥

एको मे शाश्वत आत्मा

ज्ञान - दशन - संयुत: ।

मे बाह्या भावाः,

सर्वे संयोग - लच्चगाः ॥१२॥

संयोग-मृला जीवेन

प्राप्ता दुःख—परम्परा ।

\$E 0

#### श्रमग्-सूत्र

संयोग—सम्बन्धः, तस्मात सर्घः त्रिविधेन व्युत्सृष्टः ॥१३५ चमित्वा चामयित्वा मयि चमध्वं सर्वे जीव - निकायाः । सिद्धानां साच्यया त्रालोचया मि वैरं न भावः ॥१४॥ मम सर्वे जीवाः कर्म-वशाः, चतुर्दश - रज्जौ भ्राम्यन्तः। मया सर्वे सामिताः, मिय श्रपि ते ज्ञाम्यन्तु ॥१४॥ यद् यद् मनसा बद्धं, यद् यद् वाचा भाषितं पापम्। यत् कायेन कृतं,

तस्य मिथ्या मे दुष्कृतम् ॥१६॥

नमोऽहदुभ्यः नमः सिद्धेभ्यः नम श्राचार्येभ्यः नम उपाध्यायेभ्यः नमो लोके सर्व-साधुभ्यः।

> पञ्च - नमस्कारः **एप** सर्व - पाप - प्रणाशनः । मङ्गलानां च सर्वेषां, प्रथमं भवति मङ्गलम्।।

संस्कृतच्छायानुवाद

388

(8)

शेष-सूत्र

( ? )

सम्यक्तव सूत्र

त्र्यह्न मम देवः, यावजीवं सुसाधवः गुरवः।

जिन - प्रश्नप्तं तत्त्वं, इति सम्यक्त्वं मया गृहीतम् ॥१॥

( २ )

गुरु-गुग-स्मरण सूत्र

पञ्चेन्द्रिय - संवर्णः,

तथा नवविध-ब्रह्मचर्यगुप्तिधरः ।

चतुर्विध - कषायमुक्तः,

इत्यष्टादशगुर्णेः संयुक्तः ॥१॥

पञ्चमहाव्रत - युक्तः,

पञ्चविधाचार - पालनसमर्थः।

पञ्चसमितः त्रिगुप्तः,

षट्त्रिंशद्गुणो गुरुर्मम ॥२॥

(३)

गुरुवन्दन सूत्र

त्रिकृत्वः आदिन्तिणं प्रदित्तिणां करोमि चन्देः नमस्यामिः सत्करोमिः, सम्मानयामिः

#### श्रमण-सऋ

कल्याएं, मङ्गलम्, देवतं, चैत्यम्, पयु पासे मस्तकेन वन्दे ।

(8)

# ऐर्यापथिक ऋालोचना सक्र

इच्छाकारेण = निजेच्छया, न त बलाभियेशोन संदिशत भगवन् । ईर्यापथिकीं प्रतिक्रमामि इच्छामि ००००<sup>१</sup>

(¥)

# उत्तरीकरण सूत्र

तस्य = श्रामएययोगसंवातस्य कथंचित् प्रमादात् खरिडतस्य-विराधि-तस्य वा, उत्तरीकरणेन = पुनः संस्कारद्वारागरिष्करणेन, प्रायश्चित्त-विशोधीकरर्णेन = ऋपराधमलिनस्यात्मनः प्रचालनेन, करणेन, विशल्यीकरणेन,

पापानां कर्मणां निर्घातनार्थाय,

तिष्ठामि = करोमि, कायोत्सर्गम् = व्यापारवतः कायस्य परि-स्थागम् ॥ १॥

( ६ )

### आकार सत्र

ष्ट्रन्यत्र उच्छ्रसितेन, निःश्वसितेन, कासितेन, द्धतेन, ज्मितेन, उद्गारितेन, वातनिसर्गेण, भ्रमर्या = भ्रम्या, पित्तमृच्छीया ॥ १ ॥

१--- ऋग्रोतनः पाठः अमणसूत्रान्तगैतसप्तमैर्यापथिकसूत्रवद् श्रेयः।

संस्कृतच्छायानुवाद

इ.३

सूच्मैः श्रङ्ग-सञ्चारैः, सूच्मैः खेल (श्लेष्म ) सञ्चारैः, सूच्मैः दृष्टि-सञ्चारैः ॥ २ ॥ एवमादिभिः श्राकारैः=ग्रपवादरूपैः, श्रभग्नः=न सर्वथा नाशितः, श्राविराधितः = न देशतो नाशितः, भवतु मे कायोत्सर्गः ॥ ३ ॥ [ कियन्तं कालं यावत् ? ] यावद् श्राहेतां भगवतां नमस्कारेण न पारयामि ॥ ४ ॥ तावत् [ तावन्तं कालं ] कायं स्थानेन, मौनेन, ध्यानेन, श्रात्मानं = श्रात्मीयं, व्यत्सृजामि ॥ ४ ॥

( 0 )

# चतुर्विंशतिस्तव सूत्र

लोकस्योद्द्योतकरान् , धर्मतीर्थकरान् , जिनान् । श्रह्तः कीर्तयिष्यामि, चतुर्विशितिमिप केवितनः ॥ १ ॥ ऋषभमिति च वन्दे, संभवमिमन्दनं च सुमितं च । पद्मप्रमं सुपार्वं, जिनं च चन्द्रप्रमं वन्दे ॥ २ ॥ सुविधं च पुष्पदन्तं, शीतल-श्रयांस वासुपूज्यं च । विमलमनन्तं च जिनं, धर्मं शान्ति च वन्दे ॥ ३ ॥ कुन्धुमरं च मिल्लं, वन्दे मुनिसुन्नतं निमिजनं च । वन्दे अरिष्टनेमिं, पार्यं तथा वर्द्धमानं च ॥ ४ ॥ एवं मया अभिष्टुता, विधुतरजोमलाः प्रहीणजरामरणाः । चतुर्विशतिरिप जिनवराः, तीर्थकराः मे प्रसीदन्तु ॥ ४ ॥ कीर्तित-वन्दित-महिताः, ये एते लोकस्योत्तमाः सिद्धाः । श्रारोग्य - बोधिलामं, समाधिवरमुत्तमं दद्तु ॥ ६ ॥ चन्द्रभयो निर्मलतराः, आदित्यभयोऽधिकं प्रकाशकराः । सागरवरगम्भीराः, सिद्धाः सिद्धं मम दिशन्तु ॥ ७ ॥ सागरवरगम्भीराः, सिद्धाः सिद्धं मम दिशन्तु ॥ ७ ॥

श्रमण-सूत्र

(z)

# प्रिणिपात सूत्र

नमोऽस्तु ऋहदुभ्यः, भगवदुभ्यः ॥ १॥ श्रादिकरेभ्यः, तीर्थंकरेभ्यः, स्वयंसम्बद्धेभ्यः ॥२॥ पुरुषोत्तमेभ्यः, पुरुषसिंहेभ्यः, पुरुषवर-पुरुडरीकेभ्यः, पुरुषवर-गन्धहस्तिभ्यः ॥ ३ ॥ लोकोत्तमेभ्यः, लोकनाथेभ्यः लोकहितेभ्यः, लोक-प्रदीपेभ्यः, लोकप्रद्योतकरेभ्यः ॥ ४। श्रभयदयेभ्यः, चजुर्दयेभ्यः, मार्गद्यभ्यः, शरणद्यभ्यः, जीवद्येभ्यः, बोधिद्येभ्यः ॥ ४॥ धर्मदयेभ्यः, धर्मदेशकेभ्यः, धर्मनायकेभ्यः, धर्मसार्थिभ्यः, धर्मवर-चतुरन्तचक्रवर्तिभ्यः ॥ ६॥ द्वीप-त्राण-शरण-गति-प्रतिष्ठारूपेभ्यः, अप्रतिहत-वर-ज्ञान-दर्शनधरेभ्यः, व्यावृत्त-च्छद्मभ्यः ॥ ७॥ जिनेभ्यः, जापकेभ्यः, तीर्षोभ्यः, तारकेभ्यः, बुद्धेभ्यः, बोधकेभ्यः, मुक्तेभ्यः, मोचकेभ्यः ॥ ५ ॥ सर्वज्ञ भ्यः, सर्वदर्शिभ्यः, शिवमचल--मरुजमनन्तमच्चयमव्याबाधमपुनरावृत्ति-सिद्धिगति-नामधेयं स्थानं सम्प्राप्तेभ्यः, नमो जिनेभ्यः, जित्तभयेभ्यः ॥ ६ ॥

# : ६ :

# अतिचार-आलोचना

# ज्ञान-श्रद्धि

साधनों के होते भी न ज्ञानाभ्यास किया स्वयं दूसरों को भी न यथायोग्यता कराया हो। ज्ञान के नशे में चूर लड़ता-लड़ाता फिरा, ज्ञानी जनों को न शीष सादर मुकाया हो॥ सूत्र अरोर अर्थ नष्ट-भ्रष्ट किया घटा - बढ़ा, तस्वशून्य तर्कणा में मस्तक लड़ाया हो। 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, श्रेष्ठ ज्ञान - रत्न में जो दूषण लगाया हो ॥ दर्शन-शद्धि

वीतराग - वाणी पे न श्रद्धाभाव दृढ़ रक्खा, फंस के कुतर्कजाल शक्कामाव लाया हो। नानाविध पाखंडों के मोहक स्वरूप देख, संसारी सुखों के प्रति चित्त ललचाया हो ॥ धर्माचार - फल के सम्बन्ध में सशंक बना, मन को पाखंडियों की पूजा में भ्रमाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, सम्यक्तव-सुरत्न में जो दूषण लगाया हो ॥

#### · ३६६

#### श्रमण-सूत्र

# ईर्या-समिति

स्वच्छ, शुद्ध, श्रेष्ठजनगम्य राजमार्ग छोड्, सूक्म - जन्तु - पूरित कुपथ श्रपनाया हो । दाएँ-बाएँ अच्छे-बुरे दृश्यों को लखाता चला, नीची दिष्ट से न देख कदम उठाया हो ॥ बातों की बहार में विमुग्ध शून्य-चित्त बना, तुच्छकाय कीटों पे गजेन्द्ररूप धाया हो। दैनिक 'अमर' सर्व पाप दोष मिण्या होवें, गमनसमिति में जो दृषण लगाया हो ॥

### भाषा-समिति

पूज्य आप्त पुरुषों का गाया नहीं गुणगान, यत्र-तत्र श्रपना ही कीर्तिगान गाया हो। सर्वजन - हितकारी मीठे नहीं बोले बोल, हँसी से या चुगली से कलह बढ़ाया हो ॥ दूसरों के दोषों का जगत में दिंढोरा पीटा, वाणी के प्रताप हिंसा-चक्र भी चलाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप दोष मिथ्या होवें, भाषण-समिति में जो दृषण हमाया हो।।

# एषणा-समिति

उद्गमादि बयालीस भिन्ना - दोष टाले नहीं, जैसा-तैसा खाद्य मट पात्र में भराया हो। ताक-ताक ऊँचे - ऊँचे महलों में दौड़ा गया, रङ्क-घर सूखी रोटी देख चकराया हो ॥ जीवनार्थ भोजन का संयम-रहस्य भोजनार्थ मात्र साधुजीवन बनाया हो।

#### श्रितिचार-श्रालोचना

३९७

दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, एषणा-समिति में जो दूषण लगाया हो ॥ श्रादाननिचेप-समिति

वस्न - पात्र - पुस्तकादि पिडलेहे — पूँजे विना,
देले-भाले विना मन श्राया जहाँ बगाया हो।
देह में घुसाया भूत श्रालस्य विनाशकारी,
प्रतिलेखना का श्रष्ट काल विसराया हो।।
संयम का शुद्ध मूलतत्व सुविवेक छोड़,
सूदम जीव जन्तुश्रों का जीवन नशाया हो।
दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवं.

श्रादान - समिति में जो दूषण लगाया हो ॥

उत्सर्ग ( परिष्ठापना ) समिति

परठने-योग्य कफ मल मूत्र श्रादि वस्तु, श्रागमोक्त योग्य-भूमि में न परठाया हो। भुक्तरोष श्रन्न-जल दूर ही से फेंक दिया,

सर्वेथा असंयम का पथ श्रपनाया हो। स्वच्छ, शान्त, स्वास्थ्यकारीस्थानों को बिगाड़ा हन्त,

जैनधर्म एवं साधु-संघ को लजाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, उत्सर्ग-समिति में जो दृष्णु लगाया हो॥

# मनोगुप्ति

व्यर्थ के श्रयोग्य नाना सकल्प-विकल्प जोड़— तोड़, चित्त-चक्र श्रिति चंचल डुलाया हो । किसी से बढ़ाया राग किसी से बढ़ाया द्वेष, परोन्नति देख कभी ईष्यी-भाव श्राया हो ॥

#### श्रमग्र-सूत्र

विषय-सुखों की कल्पनाश्रों में फँसाके खूब, संयम से दूर दुराचार में रमाया हो। 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवें, दैनिक श्रेष्ठ मनोगुप्ति में जो दूषण लगाया हो॥

# वचन-गुप्ति

बैठ जन - मण्डली में लम्बी-चौड़ी गण हाँक, बाती ही में बहुम्ल्य समय गँताया हो। बोला क्या वचन, बस व अ-सा ही मार दिया, दीन दुखियों पे खुला आतंक जमाया हो।। राज-देश-भक्त-नारी चारों पिकथाएँ कह स्व - पर - विकार - वासनात्र्यों को जगाया हो। दैनिक 'त्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवे.

श्रष्ठ वचोगुप्ति में जो दूषण लगाया हो॥

काय-गुप्ति भोगासिक रख नानाविध सुख-साधनों की, मृदु कष्ट-कातर स्पदेह को बनाया हो। शुद्धता का भाव त्याग शृंगार का भाव धारा. सादगी से ध्यान हटा फेशन सजाया हो ॥ अल्हड़पने में आ के यतना को गया भूल, अस्त-व्यस्तता में किसी जीव को सताया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिध्या होवें,

# अहिंसा-महाव्रत

श्रेष्ठ काय-गुप्ति में जो दूषण लगाया हो ॥

सूच्म श्रौ बादर त्रस-स्थावर समस्त प्राणी-वर्ग, जिस-किसी भाँति जरा भी सताया हो।

#### श्रविचार-श्रालोचना

338

सुनते ही कदु-वाक्य श्रमि-ज्यों भभक उठा, निन्दकों के प्रति घृणा-द्वेष-भाव लाया हो ॥ रोगी, दीन, दुःखी छोटे-बड़े सभी प्राणियों से, प्रेम-भरा बन्धुता का भाव न रखाया हो । दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, श्राद्य महात्रत में जो दूषण लगाया हो ॥

#### सत्य-महाव्रत

हास्य वश लम्बी-चौड़ी गढ़ के गढ़न्त भूछी, श्रोंघा-सीधा कोई भद्र प्राणी भरमाया <mark>हो</mark>। राज की, संमाज की या प्राणों की विभीषिका से, भूठ बोल जानते भी सत्य को छुपाया हो ॥ द्वेष-वश मिध्या दोष लगा बदनाम किया, सत्य भी अनर्थकारी भूल प्रगटाया हो। दैनिक 'त्रमर' सर्व पाप - दोष मिध्या होवें, सत्य महात्रत में जो दूषण लगाया हो ॥

# श्रचौर्य-महाव्रत

श्रशन, वसन अथ श्रन्य उपयोगी घरतु, मालिक की आज्ञा बिना तृए भी उठाया हो। मानव-समाज की हा। छाती पै का भार रहा, विश्व-हित-हेतु स्वकर्तव्य न बजाया हो।। बुद्धों की, तपिस्वयों की तथा नवदीचितों की, रोगियों की सेवा से हरामी जी चुराया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप दोष मिध्या होवें, दत्त-महात्रत में जो दृष्ण लगाया हो।।

### श्रमण-सूत्र

# ब्रह्मचर्य-महाव्रत

विश्व की समस्त नारी माता भगिनी न जानी, देखते ही सुन्दरी-सीं युवती लुभाया हो। वाताविद्ध हड़ के समान बना चल-चित्त, काम - राग दृष्टिराग स्नेहराग छाया बार-बार पुष्टि-कर सरस श्राहार भोगा, शान्त इन्द्रियों में भोगानल दहकाया दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, ब्रह्म-महात्रत में जो दृष्ण लगाया हो।।

### श्रपरिग्रह-महात्रत

विद्यमान वस्तुश्रों पे मूर्छना, श्रविद्यमान-वस्तुत्रों की लालसा में मन की रमाया हो। गच्छ-मोह, शिष्य-मोह, शास्त्र-मोह, स्थान-मोह, श्रन्य भी देहादि-मोह जाल में फँसाया हो।। श्रावश्यकताएँ बढ़ा योग्यायोग साधनों से, व्यर्थ ही श्रयुक्त वस्तु-संचय जुटाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, श्रन्त्य महात्रत में जो दृषण लगाया हो।।

## श्ररात्रिभोजन-व्रत

अशनादि चारों ही आहार रात्रि-समय में, जान या श्रजान स्वयं खाया हो, खिलाया हो। 'ऋषधी के खाने में तो कुछ भी निहीं है दोष', प्राणमोही बन मिध्या मन्तव्य चलाया हो।। रसना के चक्कर में आ के सुस्वादु खादा, अप्रिम दिनार्थ वासी रक्खा हो, रखाया हो।

#### श्रितिचार-श्रालोचना

808

दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, निशाऽभुक्ति-त्रत में जो दूषण लगाया हो॥

#### महाव्रत-भावना

पंच महात्रत की न भावना प ट्वीस पाली, होकर श्रांत सुखशील श्रांतमा करली काली। संयम की ले श्रोट खूब ही देह सँभाली, उपर ढोंग विचित्र होगया श्रन्दर खाली।। गत भूलों पर तीव्रतम, पुनि-पुनि पश्चात्ताप है। दुश्चरित्र मुनि संघ पर, एक भाव श्रभिशाप है।।

### पचीस मिथ्यात्व

ष्यपने मिथ्या मत का भी श्राति-श्राप्रह धारा, लड़ा कुतर्के स्पष्ट सत्य पर-मत धिक्कारा। कभी ज्ञान तो कभी क्रिया एकान्त विचारा, लोकाचार-विमृद मोच का मार्ग विसारा।

पाँच बीस मिथ्यात्व की, करूँ श्रखिल श्रालोचना। मनसा वंचसा कर्मणाः योग-शुद्धि की योजना॥

# गुरुजनों का अविनय

पूजनीय गुरुजम की सेवा से मुख मोड़ा, चादर-संत्कारादि भक्ति का बन्धन तोड़ा।

#### श्रमण सूत्र

हित-शिचा निहं प्रही हेष से नाक सिकीबा, बना घोर अधिनीत 'अहं' से नाता जीवा।

हा ! इस कलुषित कर्म पर, बार-बार धिक्कार है। गुरु-सेवा ही भीच का, एक मात्र वर द्वार है।

### अष्टादश-पाप

पाप-पंक अष्टादश प्रतिपत्न, श्रात्मा मिलन बनाते हैं। भीम भयंकर भव-श्रदवी में, भ्रान्त बना भटकाते हैं। षाप-शिरोमिश हिंसा से जग---जीव नित्य भय खाते हैं। मुषावाद से मानव जग में. निज विश्वास गँवाते हैं। चौर्यवृत्ति अति ही अधमाधम, निज-पर सब को दहती है। मैथनरत पुरुषों की बुद्धि, निशदिन विकृत रहती है। संसृति-मूल परिम्रह भीषणाः ममताऽऽसिक बढाता है। आकुल-व्याकुल जीवन रहता, श्रास्त्रिर नरक पठाता है। क्रोध मान से सजन जन भी, भटपट बैरी हो जावें।

### श्रातिचार-श्रालोचना

803

भाया-लोभ श्रतल महासागर, इबे पार नहीं पावें 4 ्राग, द्वेष, कलह के कारण, पामर नर-जीवन होता। अभ्याख्यान पिश्चनता का विफ् -शान्ति-सुधाका रस खोताव पृष्ठ-मांस भन्नग्-सी निन्दाः फैले क्लेश परस्पर में। रति अरति से चण-चण बहता, हर्ष-शोक-नद् अन्तर में मायामृषा खड्ग की धारा, गवु-प्रलिप्त जहरीली है। मिथ्या-दर्शन की तो अति ही, घातक विकट पहेली है। भगवन्। ये सब पाप पुर्यरिपु, स्वयं करे करवाए हों। अथवा बन अनुमोदक स्तुति के, गीत मुदित हो गाए हों। पूर्णरूप से कर आलोचन, पाप-चेत्र से हटता हैं। श्रधः पतन के पथ को तज कर, उन्नत पथ पर बढ़ता हूँ।

# उपसंहार

पंच महाव्रत श्रेष्ठ मूल गुरा मंगलकारी, दशविध प्रत्याख्यान गुणोत्तर कलिमल हारी।

YOY

#### अमण-सूत्र

लगे अतिकम और व्यतिकम दूषण भारी। आई हो अतिचार अनाचारों की बारी। भूल-चूक जो भी हुई, बार-बार निन्दा करूँ। आगे आत्म-विशुद्धि के, रुढ प्रयत्न संब श्रादरूँ।

#### : 0:

# परमेष्टि-वन्दन श्ररिहंत-वन्दन

नमोऽत्युणं श्ररिहंताणं, भगवताणं, सव्वजगजीववच्छ-लाणं, सव्वजगमंगलाणं, मोक्खमग्गदेसगाणं, श्रण्यिह्यवरनाण-दंसणधराणं, जियरागदोसमोहाणं, जिलाणं।

राग-द्वेष महामल्ल घोर घनघातिकर्म,
नष्ट कर पूर्ण सर्वज्ञ - पद पाया है।
शान्ति का सुराज्य समोसरण में कैसा सौम्यः
सिंहनी ने दुग्ध मृगशिशु को पिलाया है॥
अज्ञानान्धकार-मम्न विश्व को द्यार्द्र होके,
सत्य-धर्म-ज्योति का प्रकाश दिखलाया है।
'अमर' सभक्तिभाव बार - बार वन्दनार्थ,
श्रिरहंत - चरणों में मस्तक भुकाया है॥

### सिद्ध-वन्दन

नमोऽत्युणं सिद्धाणं, बुद्धाणं, संसारसागरपारगयाणं, जम्मकरामस्णचनकविष्पमुक्काणं, कम्ममत्तरिद्याणं, श्रव्यावाह-सुहमुवगयाणं, सिद्धिट्टाणं संपत्ताणं।

#### 80E

#### श्रमण-सूत्र

जन्म-जरा-मरण के चक्र से पृथक् भर्ये, पूर्ण सत्य चिदानन्द शुद्ध रूप पाया है। मनसा श्रचिन्त्य तथा वचसा श्रवाच्य सदा, चायक स्वभाव में निजातमा रमाया है ॥ संकल्प-विकल्प - शून्य निरंजन निराकार, माया का प्रपंच जड़मूल से नशाया है। 'श्रमर' समक्तिभाव बार - बार चन्द्रनार्थ, पूज्य सिद्ध - चराएों में मस्तक मुकाया है॥

# श्राचार्य-वन्दन

नमोऽत्थुणं श्रायरियाणं, नाणदंसणचरित्तरयाणं, गच्छ-मेढिभूयाणं, सागरवरगंभीराणं, सयपरसमयणिच्छियाणं, देस-काल-दक्खाणं।

श्रागमों के भिन्न-भिन्न रहस्यों के ज्ञाता ज्ञानी, उप्रतम चारित्र का पथ अपनाया है। पत्तपातता से शून्य यथायोग्य न्यायकारी, पतितों को शुद्ध कर धर्म में लगाया है।। सूर्य-सा. प्रचण्ड तेज प्रतिरोधी जावें फेंप, संघ में श्रखंड निज शासन चलाया है। 'श्रमर' सभक्तिभाव बार-बार बन्दनार्थं, गच्छाचार्य-चरणों में मस्तक भुकाया है॥

#### उपाध्याय-वन्दन

नमोऽत्युरां उवज्भायागं अवस्वयनागासायरागं, धम्मसुत्त-वायगाणं, जिएधम्मसम्माणसंरक्खणदक्खाणं, नयपमाण-निउणाणं, मिच्छत्तंधयारदिवायराणं।

#### परमेष्ठि-बन्दन

800

मन्द-बुद्धि शिष्यों को भी विद्या का अभ्यास करा, दिगज सिद्धान्तवादी पंडित बनाया है। पाखंडीजनों का गर्व खर्व कर जगत् में, अनेकान्तता का जय-केतु फहराया है।। शंका-समाधान-द्वारा भविकों को बोध दे के, देश - परदेश ज्ञान - भानु चमकाया है। 'अमर' सभक्तिभाव बार-बार बन्दनार्थ, उपाध्याय - चरणों में मस्तक सुकाया है।।

### साधु-वन्दन

नमोऽत्युगं सञ्वसाहूणं, श्रवस्वलियसीलागं, सञ्वालंबण-विष्पमुक्काणं, समसत्तुमित्तपक्खाणं, कलिमलमुक्काणं, उिक्तय-विसयकसायाणं, भावियजिणवयणमणायां, तेल्लोक्कसुद्दावद्दाणं, पंचमहञ्चयधराणं।

शत्रु श्रोर मित्र तथा मान श्रोर श्रपमान,
सुख श्रोर दुःख द्वेत-चिन्तन हटाया है।
मेत्री श्रोर करुणा समान सब प्राणियों पे,
कोधादि-कषाय-दावानल भी बुभाया है।।
ज्ञान एवं क्रिया के समान हढ़ उपासक,
भीषण समर कर्म-चमू से मचाया है।
'श्रमर' सभक्तिभाव बार-बार वन्दनार्थ,
त्यागी-मुनि-चरणों में मस्तक भुकाया है।।

# धर्मगुरु-वन्दन

नमोऽत्थुणं धम्मायरियाणं, धम्मदेसगाणं, संसारसागर-तारगाणं, श्रसंकिलिट्टायारचरित्ताणं, सब्बसत्ताणुग्गहपरा-यणाणं, उपग्गह्कुस**ा**णं। YOU

#### श्रमण-सूत्र

भीम-भद-वन से निकाला बड़ी कोशिशों से, मोच के विशुद्ध राजमार्ग पे चलाया है । संकट में धर्म-श्रद्धा ढीली ढाली होने पर, समका-बुका के दृढ़ साहस बँधाया कटुता का नहीं लेश सुधा-सी सरस वाणी, धर्म-प्रवचन नित्य प्रेम से सुनाया 'श्रमर' संभक्तिभाव बार-बार धर्मगुरु-चरणों में मस्तक भुकाया

#### : = :

# बोल-संग्रह

(१)

### प्रतिलेखना की विधि

- (१) उड्ढं उकडू श्रासन से बैठकर वस्त्र को भूमि से ऊँचा रखते हुए प्रतिलेखना करनी चाहिए।
  - (२) थिरं-वस्त्र को दृढता से स्थिर रखना चाहिए !
- (३) श्रतुरियं—उपयोग-शून्य होकर जल्दी जल्दी प्रतिलेखना नहीं करनी चाहिए।
- (४) पिंडलेहें—वस्त्र के तीन भाग करके उसको दोनों स्त्रोर से स्त्रच्छी तरह देखना चाहिए।
- (४) पष्कोडे—देखने के बाद यतना से धीरे-धीरे भड़काना चाहिए।
- (६) पम जिजा—भड़काने के बाद वस्त्र त्रादि पर लगे हुए जीव को यतना से प्रमार्जन कर हाथ में लेना तथा एकान्त में यतना से परठना चाहिए।

[ उत्तराध्ययन २६ वाँ श्राध्ययन ]

श्रमण सूत्र

## ( ? )

### अप्रमाद-प्रतिलेखना

- (१) अनर्तित-प्रतिलेखना करते हुए शरीर श्रौर वस्त्र श्रादि को इधर-उधर नचाना न चाहिए।
- (२) अवित-प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र कहीं से मुड़ा हुआ न होना चाहिए । प्रतिलेखना करने वाले को भी अपने शरीर को विना मोड़े सीधे बैठना चाहिए । ऋथवा प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र ऋौर शरीर को चंचल न रखना चाहिए।
  - (३) अनन्बन्धी-वस्र को अयतना से भड़काना नहीं चाहिए।
- (४) श्रमोसली-धान्यादि कटते समय ऊपर, नीचे श्रौर तिरह्या लगने वाले मुसल की तरह प्रतिलेखना करते समय वस्त्र को ऊपर, नीचे या तिरछा दीवार आदि से न लगाना चाहिए।
  - (४) षट पुरिमनवरफोटका—( छः पुरिमा नव खोडा )

प्रतिलेखना में छः पुरिम ऋौर नव खोड करने चाहिएँ। वस्त्र के दोनों हिस्सों को तीन-तीन बार खंखेरना, छः पुरिम हैं। तथा वस्त्र को तीन-तीन बार पूँज कर उसका तीन बार शोधन करना, नव खोड हैं।

(६) पाणि-प्राण विशोधन-वस्त्र ग्रादि पर कोई जीव देखने में श्राए तो उसका यतनापूर्वक श्रवने हाथ से शोवन करना चाहिए।

[ ठाणांग सूत्र ]

## ( 3 )

### प्रमाद-प्रतिलेखना

(१) श्रारभटा—विपरीत रीति से ऋथवा शीवता से प्रतिलेखना करना । अथवा एक वस्त्र की प्रतिलेखना बीच में अधूरी छोड़कर दूसरे वस्त्र की प्रतिलेखना करने लग जाना, वह त्रारभटा प्रतिलेखना है।

888

- (२) सम्मदी—जिस प्रतिलेखना में वस्त्र के कोने मुझे ही रहें स्रार्थात् उसकी सलवट न निकाली जाय, वह सम्मदी प्रतिलेखना है। स्राथवा प्रतिलेखना के उपकरणों पर बैठकर प्रतिलेखना करना, सम्मदी प्रतिलेखना है।
- (३) मोसली—जैसे धान्य क्टते समय मूसल ऊपर, नीचे श्रौर तिरछे लगता है, उसी प्रकार प्रतिलेखना करते समय क्स्न को ऊपर, नीचे श्रथवा तिरङ्का लगाना, मोसली प्रतिलेखना है।
- (४) प्रस्फोटना—जिस प्रकार धूल से भरा हुन्ना वस्त्र जोर से भड़काया जाता है, उसी प्रकार प्रतिलेखना के वस्त्र को जोर से भड़-काना, प्रस्फोटना प्रतिलेखना है।
- (४) विचिष्ता—प्रतिलेखना किए हुए वस्त्रों को विना प्रति-लेखना किए हुए वस्त्रों में मिला देना, विचिष्ता प्रतिलेखना है। अथवा प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र के पल्ले आदि को इधर-उधर फेंकते रहना विचिष्ता प्रतिलेखना है।
- (६) वेदिका—प्रतिलेखना करते समय घुटनों के ऊपर, नीचे या पसवाड़े हाथ ब्लना, ऋथवा दोनों घुटनों या एक घुटने को भुजाऋों के बीच रखना, वेदिका प्रतिलेखना है। [ठाणांग सूत्र]

## (8)

## त्राहार करने के छह कारण

- (१) वेदना चुधा वेदना की शान्ति के लिए।
- (२) वैयावृत्य सेवा करने के लिए।
- (३) ईर्यापथ—मार्ग में गमनागमन श्रादि की शुद्ध प्रवृत्ति के लिए।
- (४) संयम संयम की रहा के लिए।
- (४) प्राणप्रत्ययार्थ-प्राणों की रहा के लिए।
- (६) धर्म चिन्ता—शास्त्राध्ययन श्रादि धर्म चिन्तन के लिए। उत्तराध्ययन २६ वॉ श्रध्ययन ]

#### श्रमण-सूत्र

### ( 4)

## त्राहार त्यागने के छह कारण

- (१) त्रातङ्क-भयंकर रोग से प्रस्त होने पर।
- (२-) उपसर्ग- आकस्मिक उपसर्ग आने पर।
- (३) ब्रह्मचर्यगुप्ति-ब्रह्मचर्य की रहा के लिए।
- (४) प्रासिद्या-जीवों की दया के लिए।
- (४) तप-तप करने के लिए।
- (६) सलेखना-ग्रन्तिम समय संथारा करने के लिए।

[ उत्तराध्ययन २६ वाँ ऋध्ययन ]

### ( \ \ \

# शिचाभिलाषी के आठ गुग

- (१) शान्ति-शान्त रहे, हँसी मजाक न करे।
- (२) इन्द्रियदमन-इन्द्रियों पर नियंत्रण रक्ले ।
- (३) स्वदोषद्दि-दूसरों के दोष न देख कर श्रापने ही दोष देखे।
- (४) सदाचार—सदाचार का पालन करे।
- (४) ब्रह्मचर्य-काम-वासना का त्याग करे
- (६) श्रनासिक-विषयों में श्रनासक रहे।
- (७) सत्याप्रह—सत्य प्रहण के लिए सन्नद्ध रहे।
- ( प ) सहिष्णुता-सहनशील रहे, क्रोध न करे।

# ( 9 )

# उपदेश देने योग्य आठ वातें

- (१) शान्ति—ग्रहिसा एवं दया।
- (२) विरति-पापाचार से विरिक्त i

४१३

- (३) उपशम-कषाय विजय।
- (४) निर्दृत्ति-निर्वाण, श्रात्मिक शान्ति ।
- (४) शौच-मानसिक पवित्रता, दोषों का त्याग।
- (६) आर्जव-सरलता, दंभ का त्याग।
- (७) **मार्द्य—को**मलता, दुराग्रह का त्याग ।
  - (प) लाघव-परिग्रह का त्याग, श्रनासक रहना ।

## ( = )

# भिन्ना की नौ कोटियाँ

- (१) ग्राहारार्थं स्वयं जीवहिंसा न करे।
- (२) दूसरों के द्वारा हिंसा न कराए।
- (३) हिंसा करते हुन्नों का ऋनुमोदन न करे।
- (४) स्त्राहारादि स्वयं न पकावे ।
- (५) दूसरों से न पकवावे ।
- (६) पकाते हुन्त्रों का त्रानुमोदन न करे।
- (७) श्राहार स्वयं न खरीदे !
- (-c) दूसरों से न खरीदवावे l
- (६) खरीदते हुन्नों का न्नानुमोदन न करे।

उपर्युक्त सभी कोटियाँ मन, वचन श्रौर कायरूप तीनों योगों से हैं। इस प्रकार कुल मंग सत्ताईस होते हैं।

# (3)

# रोग की उत्पत्ति के नौ कारण

- (१) अत्यासन-ग्राधिक बैठे रहने से।
- (२) ऋहितासन प्रतिकृल ऋगसन से बैठने पर।
- ) ३ ) श्रातिनिद्रा—ग्राधिक नींद लेने से ।

#### श्रमण सूत्र

- (४) श्रतिजागरित श्रधिक जागने से ।
- (४) उच्चारनिरोध—बड़ी नीति की बाधा रोकने से।
- (६) प्रस्नवणनिरोध— लघनीति (पेशाव) रोकने से ।
- (७) श्रतिगमन--मार्ग में श्रधिक चलने से।
- ( ८ ) प्रतिकृलभोजन-प्रकृति के प्रतिकृल भोजन करने से ।
- (६) इन्द्रियार्थविकोपन-विषयासिक ग्रिधिक रखने से।

### ( 80 )

### समाचारी के दश प्रकार

- (१) इच्छाकार-यदि ऋापकी इच्छा हो तो मैं ऋपना ऋमुक कार्य कहाँ, ग्राथवा ग्राप चाहें तो मैं ग्राप का यह कार्य कहाँ ? इस प्रकार पूछने को इच्छाकार कहते हैं। एक साधु दूसरे से किसी कार्य के लिए प्रार्थना करे अथवा दूसरा साधु स्वयं उस कार्य को करे तो उसमें इच्छाकार कहना स्त्रावश्यक है। इस से किसी भी कार्य में किसी भी प्रकार का बलाभियोग नहीं रहता।
- (२) मिध्याकार—संयम का पालन करते हुए कोई विपरीत श्राचरण हो गया हो तो उस पाप के लिए पश्चात्ताप करता हुन्ना साधु 'मिच्छामि दुक्कडं' कहे, यह मिथ्याकार है।
- (३) तथाकार-गुरुदेव की श्रोर से किसी प्रकार की श्राज्ञा मिलने पर स्रथवा उपदेश देने पर तहत्ति ( जैसा स्राप कहते हैं वही ठीक है ) कहना, तथाकार है।
- (४) श्रावश्यिकी-श्रावश्यक कार्य के लिए उपाश्रय से बाहर जाते समय साध को 'स्रावस्सिया' कहना चाहिए-स्रर्थात् में श्रावश्यक कार्य के लिए बाहर जाता हैं।
- (४) नैषेधिकी-चाहर से वापिस स्नाकर उपाश्रय में प्रवेश करते समय 'निसीहिया' कहना चाहिए। इसका अर्थ है- अब मुक्ते बाहर रहने का कोई काम नहीं रहा है।

#### बोल संग्रह

- (६) आपूरुछना—िकसी कार्य में प्रवृत्ति करनी हो तो पहले गुरदेव से पूछना चाहिए कि-'क्या मैं यह कार्य कर लूँ ?' यह श्रापृच्छना है।
- (७) प्रतिपृच्छना-गुरुदेव ने पहले जिस काम का निषेध कर दिया हो, यदि ऋगवश्यकतावश वही कार्य करना हो तो गुरुदेव से पुनः पूछना चाहिए कि "भगवन् ! ऋापने पहले इस कार्य का निषेध कर दिया था, परन्तु यह ऋतीव आवश्यक कार्य है। ऋतः ऋष आजा हैं तो यह कार्य कर लूँ ?" इस प्रकार पुनः पूछना, प्रतिप्रच्छन है।
- (८) छन्दना—स्वयं लाए हुए ब्राहार के लिए साधुक्रों को श्रामंत्रण देना कि-'यह श्राहार लाया हूँ, यदि श्राप भी इसमें से कुछ प्रहरा करें तो मैं धन्य होऊँगा।
- (६) निमंत्रणा ग्राहार लाने के लिए जाते हुए दूसरे साधुत्रों को निमंत्रण देना, अथवा यह पूछना कि क्या आपके लिए भी श्राहार लेता श्राऊँ ?
- (१०) उपसंपदा-ज्ञान आदि प्राप्त करने के लिए अपना गच्छ छोड़कर किसी विशेष ज्ञान वाले गुरु का स्त्राश्रय लेना, उपसंपदा है। गच्छ-मोह में पड़े रह कर ज्ञानादि उपार्जन करने के लिए दूसरे योग्य गच्छ का ग्राश्रय न लेना, उचित नहीं है।

(भगवती, शत० २५, ३७)

# (88)

# साधु के योग्य चौदह प्रकार का दान

- (१) अश्रन-खाए जाने वाले पदार्थ रोटी आदि।
- (२) पान-पीने योग्य पदार्थ, जल ऋादि।
- (३) खादिम--मिष्टान्न, मेवा श्रादि सुस्वादु पदार्थ !
- (४) स्वादिम-मुख की स्वच्छता के लिए, लौंग सुपारी श्रादि।

# श्रमण सूत्र

- (४) वसा—पहनने योग्य वस्त्र।
- (६) पात्र काठ, मिट्टी और तुम्बे के बने हुए पात्र।
- (७) कम्बल—ऊन श्रादि का बना हुन्ना कम्बल।
- ( ८ ) पादप्रोञ्छन-रजोहरण, श्रोघा ।
- ( ६ ) पीठ-बैठने योग्य चौकी श्रादि ।
- (१०) फलक-सोने योग्य पड्डा ब्रादि ।
- (११) शय्या-ठहरने के लिए मकान आदि।
- (१२) संथारा विठाने के लिए घास आदि।
- (१३) श्रीषध-एक ही वस्तु से बनी हुई श्रीषधि।
- (१४) भेषज ग्रनेक चीजों के मिश्रण से बनी हुई ग्रीपिध ।

ऊपर जो चौदह प्रकार के पदार्थ बताए गए हैं, इन में प्रथम के खाट पदार्थ तो दानदाता से एक बार लेने के बाद फिर वापस नहीं लौटाए जाते। शेष छह पदार्थ ऐसे हैं, जिन्हें साधु अपने काम में लाकर वापस लौटा भी देते हैं। [श्रावश्यक]

# ( १२ )

# कायोत्सर्ग के उन्नीस दोष

घोडग े लया २ य खंभे कुड्डे अ माले ४ य सबरि बहु ६ नियले ७ । लंबुत्तर ध्या ६ उद्दी १ ॰ संजय १ १ खिले से १ य वायस १ ६ कविंडे १ ४ ॥ शीसोकंपिय १ पूर्व १ इंग्डिं अंगुलि-भमुहा १ ७ य वाक्सी १ ८ पेहा १ ६ । एए काउ सम्मे हवंति दोसा इगुस्वीसं ॥

- (१) घोटक दोष—घोड़े की तरह एक पैर को मोड़कर खड़े होना।
  - (२) लता दोष-पयन-प्रकंपित लता भी तरह काँपना ।
  - (३) स्तंभकुड्य दोष—खंमे या दीवाल का सहारा लेना ।
- (४) माल दोष-माल अर्थात् ऊपर की ओर किसी के सहारे मस्तक लगा कर खड़े होना।

- (४) शबरी दोष—नग्न भिल्लनी के समान दोनों हाथ गुह्य-स्थान पर रखकर खड़े होना।
  - (६) वधू दोष-कुल-वधू की तरह मस्तक भुकाकर खड़े होना।
- (७) निगंड दोष—बेड़ी पहने हुए पुरुष की तरह दोनों पैर फैला कर अथवा मिलाकर खड़े होना।
- (८) लम्बोत्तर दोष—ग्राविधि से चोलपटे को नाभि के ऊपर श्रीर नीचे धुटने तक लभ्या फरके खड़े होना।
- (६) स्तन दोष—मच्छर ऋादि के भय से ऋथवा ऋज्ञानता-वश छाती दक कर कायोत्सर्ग करना।
- (१०) उर्द्धिका दोष—एड़ी मिला वर श्रीर पंजों को फैलाकर खड़े रहना, श्रथवा श्रॅगूठे मिलाकर श्रीर एड़ी फैलाकर खड़े रहना, उर्द्धिका दोष है।
- (११) संयती दोष—साध्वी की तरह कपड़े से सारा शरीर टॅंक कर कायोत्सर्ग करना।
- (१२) खलीन दोष—लगाम की तरह रजोहरण को श्रागे रख कर खड़े होना । श्रथवा लगाम से पीड़ित श्रश्व के समान मस्तक को कभी जपर कभी नीचे हिलाना, खलीन दोष है।
- (१३) वायस दोष—कौवे की तरह चंचल चित्त होकर इधर-उधर श्राँखें घुमाना श्रथवा दिशाश्चों की श्रोर देखना।
- (१४) कपित्थ दोष—पट्पदिका (जूँ) के भय से चोलपट्टे को किपत्थ की तरह गोलाकार बना कर बंघात्रों के बीच दबाकर खड़े होना। श्राथया मुद्री बाँध कर खड़े रहना, कपित्थ दोष है।
- (१४) शीर्षेत्किम्पित दोष—भूत लगे हुए व्यक्ति की तरह सिर धुनते हुए खड़े रहना।
- (१६) मूक दोष-मूक भ्राथीत् गूँगे झादमी की तरह 'हूँ हूँ' आदि भ्राव्यक शब्द करना।
  - (१७) श्रंगुलिका भ्रू दोष-श्रालापकों को त्रर्थात् पाढ की श्रावृ-

४१८ः

#### श्रमण-सूत्र

त्तियों को गिनने के लिए ऋँगुली हिलाना, तथा दूसरे व्यापार के लिए भौंह चला कर संकेत करना।

- (१८) वारुणी दोष—जिस प्रकार तैयार की जाती हुई शराव में से बड़-बड़ शब्द निकलता है, उसी प्रकार अव्यक्त शब्द करते हए खड़े रहना । अथवा शराबी की तरह भूमते हुए खड़े रहना ।
- (१६) प्रेचा दोष-पाठ का चिन्तन करते हुए वानर की तरह श्रोठों को चलाना। ि प्रवचनसारोद्धार ी

योग शास्त्र के तृतीय प्रकाश में श्रीहेमचन्द्राचार्य ने कायोत्सर्ग के इक्कीस दोष बतलाए हैं। उनके मतानुसार स्तंभ दोष, कुड्य दोष, त्रांगुली दोष श्रौर भ्रू दोष चार हैं; जिनका ऊपर स्तम्भकुड्य दोष श्रौर **त्रांगुलिकाभ्र** दोप नामक दो दोषों में समावेश किया गया है।

# ( ?3 )

# साध्र की ३१ उपमाएँ

- ं (१) उत्तम-एवं स्वच्छ कांस्य पात्र जैसे जल-मुक्त रहता है, उस पर पानी नहीं ठहरता है, उसी प्रकार साधु भी सांसारिक स्नेह से मक होता हैं।
- (२) जैसे शंख पर रंग नहीं चढ़ता, उसी प्रकार साधु राग-भाव से रंजित नहीं होता।
- (३) जैसे कछुवा चार पैर श्रीर एक गर्दन-इन पाँचों श्रवयवों को संकोच कर, खोपड़ी में छुपाकर सुरुचित रखता है, उसी प्रकार साधु भी संयम चेत्र में पाँचों इन्द्रियों का गोपन करता है, उन्हें विषयों की श्रोर बहिम स्व नहीं होने देता I
- (४) निर्मल सुवर्ण जैसे प्रशस्त रूपवान् होता है, उसी प्रकार साध भी रागादि का नाश कर प्रशस्त स्त्रात्मस्वरूप वाला होता है।
  - (५) जैसे कमल-पत्र जल से निर्लित रहता है, उसी प्रकार

#### बोल संग्रह

398

साधुं, श्रनुकूल विपयों में स्थासकत न होता हुस्रा उनसे निर्लिप्त रहता है।

- (६) चन्द्र जैसे सौम्य (शीतल) होता है, उसी प्रकार साधु स्वभाव से सौम्य होता है। शान्त-परिणामी होने से किसी को क्लेश न ीं पहुँचाता।
- (७) सूर्य जैसे तेज से दीन्त होता है, उसी प्रकार साधु भी तप के तेज से दीन्त रहता है।
- (८) जैसे सुमेर पर्वंत स्थिर है, प्रलयकाल में भी चिलित नहीं होता, उसी प्रकार साधु संयम में स्थिर रहता हुआ अनुकूल तथा प्रतिकृल किसी भी परीषह से विचलित नहीं होता।
- (६) जिस प्रवार समुद्र गम्भीर होता है, उसी प्रकार साधु भी गम्भीर होता है, हर्ष श्रार शोक के वारणों से चित्त को चंचल नहीं होने देता।
- (१०) जिस प्रकार पृथ्वी सभी बाधा पीड़ाएँ सहती है, उसी प्रकार साधु भी सभी प्रकार के परीषह एवं उपसर्ग सहन करता है।
- (११) राख की भाँई ख्राने पर भी ख्राग्न जैसे ख्रन्दर प्रदीत रहती है ख्रार बाहर से मलिन दिखाई देती है; उसी प्रकार साधु तप से कृश होने के कारण बाहर से म्लान दिखाई देता है, किन्तु ख्रन्तर में शुभ भावना के द्वारा प्रकाशमान रहता है।
- (१२) घी से सींची हुई अपन जैसे तेज से देदीप्यमान होती है, उसी प्रकार साधु ज्ञान एवं तप के तेज से दीत रहता है।
- (१३) गोशीर्ष चन्दन जैसे शीतल तथा सुगन्धित होता है, उसी प्रकार साधु कप्रायों के उपशान्त होने से शीतल तथा शील की सुगन्ध से वासित होता है।
- (१४) हवा न चलने पर जैसे जलाशय की सतह सम रहती है, ऊँची-नीची नहीं होती; उसी प्रकार साधु भी समभाव वाला होता है। सम्मान हो अथवा अपमान, उसके विचारों में चढ़ाव उतार नहीं होता।

#### श्रमग्र-सूत्र

- (१५) सम्मार्जित एवं स्वच्छ दर्पण जिस प्रकार प्रतिविम्ब ग्राही होता है, उसी प्रकार साधु मायारहित होने के कारण शुद्ध-हृदय होता है, शास्त्रों के भावों को पूर्णतया ग्रहण करता है।
- (१६) जिस प्रकार हाथी रणाङ्गण में अपना दृढ़ शौर्य, दिखाता है, उसी प्रकार साधु भी परीपहरूप सेना के साथ युद्ध में श्रपूर्व क्रात्म-शौर्य प्रकट करता है एवं विजय प्राप्त करता है।
- (१७) दृषम जैसे धोरी होता है, शकट-भार को पूर्णतया वहन करता है, उसी प्रकार साधु भी ग्रहण किए हुए व्रत नियमों का उत्साह-पूर्वेक निर्वाह करता है।
- (१८) जिस प्रकार सिंह महाशक्तिशाली होता है, फलतः वन के अन्य मृगादि पशु उसे हरा नहीं सकते; उसी प्रकार साधु भी श्राध्यात्मिक शक्तिशाली होते हैं, परीषह उन्हें पराभूत नहीं कर सकते।
- (१६) शरद ऋत का जल जैसे निर्मल होता है उसी प्रकार साधु का हृदय भी शुद्ध = रागादि मल से रहित होता है।
- ( २० ) जिस प्रकार भारएड पत्ती ऋहर्निश ऋत्यन्त सावधान रहता है, तनिक भी प्रमाद नहीं करता; इसी प्रकार साधु भी सदैव संयमानुष्टान में सावधान रहता है, कभी भी प्रमाद का सेवन नहीं करता।
- (२१) जैसे गैंडे के मस्तक पर एक ही सींग होता है, उसी प्रकार साधु भी राग-द्रोप रहित होने से एकाकी होता है, किसी भी व्यक्ति एवं वस्तु में श्रासिक नहीं रखता।
- (२२) जैसे स्थागु (दृज्का ठूँठ) निश्चल खड़ा रहता है उसी प्रकार साधु भी कायोत्सर्ग त्र्यादि के समय निश्चल एवं निष्प्रकंप खड़ा रहता है।
- (२३) सूने धर में जैसे सफाई एवं सजावट ऋादि के संस्कार नहीं होते, उसी प्रकार साधु भी शरीर का संस्कार नहीं करता। वह बाह्य शोभा एवं शृङ्गार का त्यागी होता है।

828

- (२४) जिस प्रकार निर्वात (वायु से रहित) स्थान में रहा हुन्ना दीपक स्थिर रहता है, कपित नहीं होता, उसी प्रकार साधु भी एकान्त स्थान में रहा हुन्ना उपसर्ग न्नाने पर भी शुभ ध्यान से चलायमान नहीं होता!
- (२५) जैसे उस्तरे के एक क्रोर ही धार होती है, वैसे ही साधु भी त्याग-रूप एक ही धारा वाला होता है।
- (२६) जैसे सर्प एक दृष्टि होता है ऋर्थात् लद्य पर एक टक दृष्टि जमाए रहता है, उसी प्रकार साधु भी ऋपने मोज्-रूप ध्येय के प्रति ही ध्यान रखता है, ऋन्यत्र नहीं।
- (२७) त्राकाश जैसे निरालम्य = त्राधार से रहित है, उसी प्रकार साबु भी कुल, ग्राम, नगर, देश त्रादि के त्रालम्बन से रहित त्रानासक होता है।
- (२८) पद्मी जैसे सब तरह से स्वतंत्र होकर विहार करता है, वैसे ही निष्परिग्रही साधु भी स्वजन आदि तथा नियतवास आदि के बन्धनों से मुक्त होकर स्वतंत्र विहार करता है।
- (२६) जिस प्रकार सर्प स्वयं घर नहीं बनाता, किन्तु चूहे स्त्रादि दूसरों के बनाये बिलों में जाकर निवास करता है, उसी प्रकार साधु भी स्वयं मकान नहीं बनाता, किन्तु गृहस्थों के स्त्रपने लिए बनाए गए मकानों में उनकी स्त्राज्ञा प्राप्त कर निवास करता है।
- ( ३० ) वायु की गति जैसे प्रतिबन्ध-रहित श्रव्याहत है, उसी प्रकार साधु भी विना किसी प्रतिबन्ध के स्वतंत्रतापूर्वक विचरण करता है।
- (११) मृत्यु के बाद परभव में जाते हुए जीव की गति में जैसे कोई एकावट नहीं होती, उसी प्रकार स्वपर सिद्धान्त का जानकार साधु भी निःशङ्क होकर विरोधी अपन्य तीर्थिकों के देशों में धर्म प्रचार करता हुआ विचरता है।

#### अमण-सूत्र

### (88)

### बत्तीस अस्वाध्याय

वत्तीस श्रास्वाध्यायों का वर्णन स्थानाङ्ग सूत्र में है। वह इस प्रकार है--दश त्राकाश सम्बन्धी, दश त्रीदारिक सम्बन्धी, चार महाप्रतिपदा, चार महाप्रतिपदात्रों के पूर्व की पूर्णिमाएँ, श्रीर चार सन्ध्याएँ । श्रान्य ग्रन्थों में कुछ मत भेद भी हैं। परन्तु यहाँ स्थानाङ्ग सूत्र के श्रनुसार ही लिखा जा रहा है।

- ं (१) उल्कापात--ग्राकाश से रेखा वाले तेजःपुञ्ज का गिरना, श्रयवा पीछे से रेखा एवं प्रकाश वाले तारे का टूटना, उल्कापात कहलाता है । उल्कापात होने पर एक प्रहर तक सूत्र की अल्वाध्याय रहती है।
- ः (२) दिग्दाह—िकसी एक दिशा-विशेष में मानों बङ्ग नगर जल रहा हो, इस प्रकार ऊपर की स्रोर प्रकाश दिखाई देना स्रौर नीचे श्रम्थकार मालूम होना, दिग्दाह है। दिग्दाह के होने पर एक प्रहर तक अस्वाध्याय रहती है।
- (३) गर्जित- प्रादल गर्जने पर दो प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय नहीं करनी चाहिए।
- (४) विद्युत-विजली चमकने पर एक प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय करने का निषेध है।

श्राद्रों से स्वाति-नत्तत्र तक श्रर्थात वर्षा ऋत् में गर्जित श्रीर विद्युत की श्रस्वाध्याय नहीं होती । क्योंकि वर्षा काल में ये प्रकृतिसिद्ध-स्वामाविक होते हैं।

- (४) निर्घात विना बादल वाले त्राकाश में व्यन्तरादिकत गर्जना की प्रचएड ध्वनि को निर्घात कहते हैं। निर्घात होने ५र एक श्रहोरात्रि तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए।
- (६) यूपक-शुक्ल पन्न में प्रतिपदा, द्वितीया श्रीर तृतीया को खन्या की प्रभा और चन्द्र की प्रभाका मिल जाना, यूपक है। इन

- 823

#### योल संग्रह

दिनों में चन्द्र-प्रभा से त्रावृत होने के कारण सन्ध्या का बीतना मालूम नहीं होता । त्रातः तीनों दिनों में रात्रि के प्रथम प्रहर में स्वाध्याय करना मना है

- (७) यत्तादीम—कभी किसी दिशा-विशेष में विजली सरीला, बीच-बीच में ठहर कर, जो प्रकाश दिखाई देता है उसे यत्तादीम कहते हैं। यद्यादीम होने पर एक प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (प) धूमिका—कार्तिक से लेकर माघ मास तक का समय मेघों का गर्भमास कहा जाता है। इस काल में जो धूम्र वर्ण की सूदम जल रूप धूँ वर पड़ती है, वह धूमिका कहलाती है। यह धूमिका कभी कभी ग्रन्थ मासों में भी पड़ा करती है। धूमिका गिरने के साथ ही सभी को जल-क्लिन्न कर देती है। श्रातः यह जब तक गिरती रहे, तब तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (६) महिका—शीत काल में जो श्वेत वर्ण की सूदम जलरूप धूँ वर पड़ती है, वह महिका है। यह भी जब तक गिरती रहे, तब तक श्रस्वाध्याय रहता है।
- (१०) रजउद्घात—वायु के कारण त्राकाश में जो चारों त्रोर धूल छा जाती है, उसे रजउद्घात कहते हैं। रजउद्घात जब तक रहे, तब तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

ये दश स्त्राकाश सम्बन्धी स्त्रस्वाध्याय हैं।

(११-१३) श्रास्थि, मांस श्रोर रक्त--पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च के श्रास्थ, मांस श्रोर रक्त यदि साठ हाथ के श्रान्दर हो तो संभवकाल से तीन प्रहर तक स्वाध्याय करना मना है। यदि साठ हाथ के श्रान्दर बिल्ली वगैरह चूहे श्रादि को मार डालें तो एक दिन रात श्रास्वाध्याय रहता है।

इसी प्रकार मनुष्य सम्बन्धी ग्रास्थि, मांस ग्रीर रक्त का श्रस्वाध्याय भी समभाना चाहिए। श्रन्तर केवल इतना ही है कि—इनका श्रास्वाध्याय सौ हाथ तक तथा एक दिन रात का होता है। स्त्रियों के

#### श्रमण सूत्र

मासिक धर्म का ग्रस्वाध्याय तीन दिन का एवं वालक ग्रीर वालिका के जन्म का कमशः सात श्रौर श्राठ दिन का माना गया है।

- (१४) अश्चानि टड्डी और पेशाव यदि स्वाध्याय स्थान के समीन हों श्रीर वे दृष्टिगोचर होते हों श्रथवा उनकी दुर्गन्व स्नाती हो तो स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (१४) रमशान- रमशान के चारों तरफ़ सौ-सौ हाथ तक स्वाध्याय न करना चाहिए।
- (१६) चन्द्र महण-चन्द्र-ग्रहण होने पर जवन्य आठ श्रौर उत्कृष्ट बारह प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए। यदि उगता हुआ। चन्द्र प्रसित हुआ। हो तो चार प्रहर उस रात के एवं चार प्रहर श्रागामी दिवस के—इस प्रकार ब्राट प्रहर स्वाध्याय न करना चाहिए I

यदि चन्द्रमा प्रभात के समय ग्रहण-महित ऋस्त हुआ हो तो चार प्रहर दिन के, चार प्रहर रात्रि के एवं चार प्रहर दूसरे दिन के-इस प्रकार बारह प्रहर तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए।

पूर्ण ग्रहण होने पर भी बारह प्रहर स्वाध्याय न करना चाहिए! यदि ग्रहण त्राल्य = त्रापूर्ण हो तो त्राठ प्रहर तक त्रास्वाध्यायकाल रहता है।

(१७) सूर्य प्रहण — सूर्य प्रहण होने पर जघन्य बारह स्रौर उत्कृट सोलह प्रहर तक अस्वाध्याय रखना चाहिए । अपूर्ण प्रहण होने पर बारह, स्त्रौर पूर्ण तथा पूर्ण के लगभग होने पर सोजह प्रहर का श्रस्वाध्याय होता है।

सूर्य अप्त होते समय प्रसित हो तो चार प्रहर रात के, ऋोर ऋाठ श्रागामी श्रहोरात्रि के-इस प्रकार सोलह प्रहर तक श्रक्षाध्याय रखना चाहिए। यदि उगता हुन्ना सूर्व प्रसित हो तो उस दिन रात के न्नाठ एवं आगामी दिन-रात के आठ-इस प्रकार सोलह प्रहर तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

(१८) **पतन**—राजा की मृत्यु होने पर जब तक दूसरा राजा

४२५

सिंहासनारूढ़ न हो, तब तक स्वाध्याय करना मना है। नये राजा के हो जाने के बाद भी एक दिन-रात तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

राजा के विद्यमान रहते भी यदि श्रशान्ति एवं उपद्रव हो जाय तो जब तक श्रशान्ति रहे तब तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए। शान्ति एवं व्यवस्था हो जाने के बाद भी एक श्रहोरात्र के लिए श्रस्वाध्याय रखा जाता है।

राजमंत्री की, गाँव के मुखिया की, शय्यातर की, तथा उपाश्रय के स्रासन्पास में सात घरों के स्रन्दर स्रन्य किसी की मृत्यु हो जाय तो एक दिन-रात के लिए स्रस्वाध्याय रखना चाहिए।

- (१६) राजव्युद्मह—राजाश्रों के बीच संग्राम हो जाय तो शान्ति होने तक तथा उसके बाद भी एक श्रहोरात्र तक स्वाध्याय न करना चाहिए।
- (२०) ऋौदारिकशरीर उपाश्रय में पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च का स्रथवा मनुष्य का निर्जीव शरीर पड़ा हो तो सौ हाथ के स्नान्दर स्वाध्याय न करना चाहिए ।

ये दश ऋौदारिक—सम्बन्धी ऋखाध्याय हैं। चन्द्र-ग्रहण ऋौर सूर्य ग्रहण को ऋौदारिक ऋखाध्याय में इसलिए गिना है कि उनके विमान पृथ्वी के बने होते हैं।

- (२१-२८) चार महोत्सव श्रोर चार महाप्रतिपदा—श्रापाट पूर्णिमा, श्राश्विन पूर्णिमा, कार्तिक पूर्णिमा श्रोर चत्र पूर्णिमा—ये चार महोत्सव हैं। उक्त महापूर्णिमाश्रों के बाद श्राने वाली प्रतिपदा महाप्रतिपदा कहलाती है। चारों महापूर्णिमाश्रों श्रीर चारों महाप्रतिपदाश्रों में स्वाध्याय न करना चाहिए।
- (२६-३२) प्रातःकाल, दुपहर, सायंकाल ख्रौर ख्रर्द्ध रात्रि—ये चार सन्ध्याकाल हैं। इन सन्ध्याद्यों में भी दो घड़ी तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

#### श्रमण-सूत्र

## वन्दना के बत्तीस दोष

- (१) अनाहत-श्रादरभाव के विना वन्दना करना।
- (२) स्तब्ध--- श्रिभमान पूर्वक वन्दना करना श्रर्थात् दएडायमान रहना, अकना नहीं । रोगादि कारण का आगार है।
- (३) प्रविद्ध-ग्रानियंत्रित रूप से ग्रास्थिर होकर वन्दना करना। श्रथवा वन्दना श्रधूरी ही छोड़ कर चले जाना ।
- (४) परिपिष्डित--एक स्थान पर रहे हुए क्राचार्य त्रादिको पृथक-पृथक वन्दना न कर एक ही वन्दन से सब को वन्दना करना। श्रथवा जंघा पर हाथ रल कर हाथ पैर बाँधे हुए श्रास्पट-उचारण-पूर्वक वन्दना करना ।
- (४) टोलगति टिड्डे की तरह आगे पीछे कूद-फाँद वर वन्दंना करना ।
- (६) अंदुरा-रजोहरण को त्रांकुश की तरह दोनों हाथों से पकड़ कर वन्दना करना। ऋथवा हाथी को जिस प्रकार बलात ऋकश के द्वारा विठाया जाता है, उसी प्रकार ऋाचार्य ऋादि सोये हुए हों या अन्य किसी कार्य में संलग्न हों तो अवज्ञापूर्वक हाथ खींच कर वन्दना करना ऋंकश दोष है।
- (७) कच्छ परिगत—'तित्तिसन्नयराए' श्रादि पाठ कहते समय खड़े होकर स्रथवा 'श्रहोकायंकाय' इत्यादि पाठ बोलते समय बैठ कर कछुए की तरह रेंगते ऋर्थात् ऋागे-पीछे चलते हुए वन्दना करना ।
- ( प ) मत्स्योद्वृत्त-त्राचार्यादि को वन्दना करने के बाद बैठे-बैठे ही मछली की तरह शीघ्र पार्श्व फेर कर पास में बैठे हुए अन्य रत्नाधिक साधुत्रों को वन्दना करना ।
- (१) मनसा प्रद्विष्ट-रत्नाधिक गुरुदेव के प्रति श्रास्या पूर्वक वन्दना करना, मनसाप्रद्विष्ट दोष है।

- **४**२७

- (१०) वेदिकाबद्ध -- दोनों घुटनों के ऊपर, नीचे पार्श्व में द्यथवा गोदी में हाथ रख कर या किसी एक घुटने को दोनों हाथों के बीच में करके बन्दना करना।
- (११) भय त्राचार्य त्रादि कहीं गच्छ से बाहर न करदें, इस भय से उनको बन्दना करना ।
- (१२) भजमान—ग्राचार्य हम से ग्रनुकूल रहते हैं श्रथवा भविष्य में श्रनुकूल रहेंगे, इस दृष्टि से वन्दना करना ।
- (१३) मेत्री—ग्राचार्य ग्रादि से मैत्री हो जायगी, इस प्रकार मैत्री के निमित्त से वन्दना करना ।
- (१४ गौरव दूसरे साधु यह जान लें कि यह साधु वन्दन-विषयक समाचारी में कुशल है, इस प्रकार गौरव की इच्छा से विधि पूर्वक वन्दना करना ।
- (१४) कारगा ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र के सिवा श्रन्य ऐहिक वस्त्र पात्र श्रादि वस्तुश्रों के लिए वन्दना करना, कारण दीव है।
- (१६) स्तैन्य—दूसरे साधु स्रौर श्रावक मुभे वन्दना करते देख न लें, मेरी लघुता प्रकट न हो, इस भाव से चोर की तरह छिपकर वन्दना करना ।
- (१७) प्रत्यनीक गुरुदेव ब्राहारादि करते हों उस समय वन ना करना, प्रत्यनीक दोप है।
  - (१८) रुष्ट-कोध से जलते हुए वन्दन करना ।
- (१६) तर्जित—गुरुदेव को तर्जना करते हुए वन्दन करना। तर्जना का ग्रर्थ है—'तुम तो काष्ठ मूर्ति हो, तुमको वन्दना करें या न करें, कुछ भी हानि लाभ नहीं।'
- (२०) शठ—विना भाव के जिर्फ दिखाने के लिए वन्दन करना श्रयथवा बीमारी श्रादि का भूठा बहाना बना कर सम्यक् प्रकार से वन्दन न करना।

#### श्रमग्-सूत्र

- (२१) हीलित—'ग्रापको वन्दना करने से क्या लाभ ?'—इस प्रकार हॅंसी करते हुए ग्रवहेलनापूर्वक वन्दना करना।
- (२२) विपिष्कुञ्चित—वन्दना स्रधूरी छोड़ कर देश स्रादि की इधर-उधर की वार्ते करने लगना।
- (२३) हुष्टाहुष्ट—बहुत से साधु वन्दना कर रहे हों उस समय किसी साधु की आ्राड़ में वन्दना किए विना खड़े रहना अथवा अधिरी जगह में वन्दना किए विना ही चुपचाप खड़े रहना, परन्तु आचार्य के देख लेने पर वन्दना करने लगना, हश्रहण्ट दोप है।
- (२४) शृंग-वन्दना करते समय ललाट के बीच दोनों हाथ न लगाकर ललाट की बाँई या दाहिनी तरफ लगाना, शृंग दोध है।
- (२४) कर—वन्दना को निर्जरा का हेतु न मान कर उसे अरिहन्त भगवान् का कर समभना।
- (२६) मोचन--वन्दना से ही मुक्ति सम्भव है, वन्दना के विना मोज न होगा--यह सोचकर विवशता के साथ वन्दना करना।
- (२७) आरिलष्ट अनारिलष्ट—'स्रहो कायं काय' इत्यादि स्रावर्तं देते समय दोनों हाथों से रजोहरण श्रोर मस्तक को क्रमशः छूना चाहिए। श्रथवा गुरुदेव के चरण कमल श्रोर निज मस्तक को क्रमशः छूना चाहिए। ऐसान करके किसी एक को छूना, श्रथवा दोनों को ही न छूना, श्राश्लिष्ट श्रनाश्लिष्ट दोष है।
- (२८) ऊन—अगवश्यक वचन एवं नमनादि कियाश्चों में से कोई सी किया छोड़ देना । श्रथवा उत्सुकता के कारण थोड़े समय में ही वन्दन किया समाप्त कर देना ।
- (२६) उत्तरचूडा--वन्दना कर लेने के बाद उँचे स्वर से 'मत्थएए वन्दामि' कहना उत्तर चूड़ा दोष है।
- (३०) मूकः—पाठ का उच्चारण न करके मूक के समान वन्दना करना।

358

- (३१) दृड्ड्र—-ऊँचे स्वर से श्राभद्र रूप में वन्दना सूत्र का उच्चारण करना।
- (३२) चुड्ली--- ऋर्ददग्ध ऋर्थात् ऋधजले काष्ठ की तरह रजोहरए को सिरे से पकड़ कर उसे धुमाते हुए इन्दन करना।

[ प्रवचन सारोद्धार, वन्दनाद्वार ]

# (१६)

### तेतीस आशातनाएँ

- (१) मार्ग में रत्नाधिक (दीज्ञा में बड़े ) से स्त्रांगे चलना।
- (२) मार्ग में रत्नाधिक के बराबर चलना।
- (३) मार्ग में रत्नाधिक के पीछे ब्राइकर चलना।
- (४-६) रत्नाधिक के क्यागे बराबर में तथा पीछे क्राड़ कर खड़े होना।
- · ( ७-६ ) रत्नाधिक के स्रागे, बराबर तथा पीछे स्राड़कर बैठना I
- (१०) रत्नाधिक श्रौर शिष्य विचार-भूमि (जंगल में) गए हों वहाँ रत्नाधिक से पूर्व श्राचमन शौच करना।
- (११) बाहर से उपाश्रय में लौटने पर रत्नाधिक से पहले ईर्यापथ की स्त्रालोचना करना।
- (१२) रात्रि में रत्नाधिक की द्योर से 'कौन जागता है १' पूछने पर जागते हुए भी उत्तर न देना।
- (१३) जिस व्यक्ति से रत्नाधिक को पहले बात-चीत करनी चाहिए, उससे पहले स्वयं ही बात-चीत करना।
- (१४) त्राहार त्राहि की त्रालोचना प्रथम दूसरे साधुत्रों के क्रागे करने के बाद रत्नाधिक के त्रागे करना।
- (१४) स्त्राहार स्त्रादि प्रथम दूसरे साधुस्त्रों को दिखला कर बाद में रत्नाधिक को दिखलाना।

#### श्रमग्र-सूत्र

- (१६) ब्राहार ब्रादि के लिए प्रथम दूसरे साधुत्रों को निमंत्रित कर बाद में रत्नाधिक को निमंत्रण देना।
- (१७) रत्नाधिक को बिना पूछे दूसरे साधु को उसकी इच्छानुसार प्रचुर ब्राहार देना ।
- (१८) रत्नाधिक के साथ ऋाहार करते समय सुखाद स्त्राहार स्वयं खा लेना, श्रथवा साधारण श्राहार भी शीवता से श्रधिक खा लेना।
  - (१६) रत्नाधिक के बुलाये जाने पर सना श्रनसना कर देना।
- (२०) रत्नाधिक के प्रति या उनके समन्न कटोर अथवा मर्यादा से ऋधिक बोलना ।
- (२१) रत्नाधिक के द्वारा बुलाये जाने पर शिष्य को उत्तर में 'मत्थएण वंदामि' कहना चाहिए। ऐसा न कह कर 'क्या कहते हो' इन ग्रमद्र शब्दों में उत्तर देना।
- (२२) रत्नाधिक के द्वारा बुलाने पर शिष्य को उनके समीप श्राकर बात सननी चाहिए । ऐसा न करके स्नासन पर बैठे-ही-बैठे बात सनना श्रौर उत्तर देना ।
  - (२३) गुरुदेव के प्रति 'तू' का प्रयोग करना ।
- (२४) गुरुदेव किसी कार्य के लिए आजा देवें तो उसे स्वीकार न करके उल्टा उन्हीं से कहना कि 'ब्राप ही कर लो।'
- (२५) गुरुदेव के धर्मकथा कहने पर ध्यान से न सुनना ऋौर ऋन्य-मनस्क रहना. प्रवचन को प्रशंसा न करना ।
- (२६) रत्नाधिक धर्मकथा करते हों तो बीच में ही टोकना-'म्राप भूल गए। यह ऐसे नहीं, ऐसे हैं'-इत्यादि।
- (२७) रत्नाधिक धर्मकथा कर रहे हों, उस समय किसी उपाय से कथा-मंग करना और स्वयं कथा ऋहने लगना।
- (२८) रत्नाधिक धर्मकथा करते हो उस समय परिषद का भेदन क ता स्त्रीर कहना कि- 'कब तक कहोगे, भित्ता का समय हो गया है।' (२६) रत्नाधिक धर्म कथा कर चुके हो श्रीर जनता श्रभी बिखरी

#### बोल संग्रह

838

न हो तो उस सभा में गुरुदेव—कथित धर्मकथा का ही अन्य व्याख्यान करना और कहना कि 'इसके ये भाव और होते हैं।'

- (३०) गुरुवंदेव के शय्या संस्तारक को पैर से छूकर समा माँगे विना ही चले जाना।
- (३१) गुरुदेव के शय्या-संस्तारक पर एउंडे होना, बैठना, श्रोर
- (३२) गुरुदेव के स्रासन से ऊँचे स्रासन पर खड़े होना, बैठना स्रौर सोना ।
- (३३) गुरुदेव के आसन के बरावर आसन पर खड़े होना, बैठना श्रीर सोना।

ये आशातनाएँ हरिमद्रीय आवश्यक के प्रतिक्रमणाध्ययन के अनु-सार दी हैं। समवायांग और दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र में भी कुछ क्रम भंग के सिवा ये ही आशातनाएँ हैं।

# ( १७ ) गोचरी के ४७ दोष गवेषणा के १६ उद्गम दोष

श्राहाकम् इसिय पूईकम्मे य मीसजाए य। ठवणा पाहुडियाए पाश्रोयर कीय पामिच्चे॥१॥ परियद्विए श्रभिहडे उब्मिन्न मालोहडे इय। श्रच्छिज्जे श्रणिसिट्टे श्रक्मोयरए य सोलसमे॥२॥

- (१) आधाकर्म-साधु का उद्देश्य रखकर बनाना।
- (२) ऋौदेशिक-सामान्य याचकों का उद्देश्य रखकर बनाना।
- (३) पृतिकर्म-शुद अवहार को आधाकर्मादि से मिश्रित करना।
- (४) मिश्रजात-अपने और साधु के लिए एक साथ बनाना।
- (४)स्थापन-साधु के लिए दुग्ध ग्रादि श्रलग रख देना।

#### श्रम्ग-सूत्र

- (६) प्राभृतिका-साधु को पास के ग्रामादि में श्राया जान कर विशिष्ट त्राहार बहराने के लिए जीमणवार त्रादि का दिन त्रागे पीछे कर देना।
- (७) प्रादुष्करण—श्रन्धकारयुक्त स्थान में दीपक श्रादि का प्रकाश करके भोजन देना।
  - ( प ) क्रीत-साधु के लिए ख़रीद कर लाना।
  - (६) प्रामित्य-साधु के लिए उधार लाना।
  - (१०) परिवर्तित—साधु के लिए ब्राट्टा-सट्टा करके लाना।
  - (११) अभिहत-साधु के लिए दूर से लाकर देना।
- (१२) उद्भिन्न-साधु के लिए लिप्त-पात्र का मुख खोल कर घत ऋ।दि देना।
- (१३) मालापहृत-ऊपर की मिक्किल से या छींके वगैरह से सीढ़ी भ्रादि से उतार कर देना।
  - (१४) आच्छेच-दुर्वल से छीन कर देना।
  - (१४) अनिसृष्ट—सामे की चीज दूसरों की आज्ञा के विना देना।
- (१६) ऋध्यवपूरक—साबु को गाँव में ऋाया जान कर ऋपने लिए बनाये जाने वाले भोजन में श्रौर बढा देना। उद्गम दोषों का निमित्त गृहस्थ होता है।

## गवेषणा के १६ उत्पादन दोष

धाई दूई निमित्ते आजीव वर्णीमगे तिगिच्छा य। कोहे माणे माया लोभे य हवंति दस एए।।१॥ पुव्विं पच्छासंथवं विज्ञा मंते य चुरुषा जोगे य । उप्पायणाइ दोसा सोलसमे मूलकम्मे य ॥२॥

- (१) धात्री-धाय की तरह गृहस्थ के बालकों को खिला-पिला कर, हँसा-रमाकर ब्राहार लेना ।
  - (२) दूती—दूत के समान संदेशवाहक बनकर ब्राहार लेना।

¥33

- (३) निमित्त-शुभाशुभ निमित्त बताकर स्नाहार लेना ।
- (४) त्राजीव-ग्राहार के लिए जाति, कुल श्रादि बताना।
- (४) वनीपक-गृहस्थ की अशंसा करके मित्ता लेना ।
- (६) चिकित्सा-- श्रौषधि स्रादि बताकर स्राहार लेना।
- (७) क्रोध -- क्रोध करना या शापादि का भय दिखाना।
- ( = ) मान--- अपना प्रभुत्व जमाते हुए श्राहार लेना ।
- (६) माया-छल कपट से आहार लेना।
- (१०) लोभ-सरस भिन्ना के लिए अधिक घूमना।
- (११) पूर्वपश्चात्संस्तव—दान-दाता के माता-पिता अथवा सास-समुर आदि से अपना परिचय बताकर भिन्ना लेना ।
- (१२) विद्या-जप्रश्नादि से सिद्ध होने वाली विद्या का प्रयोग करना।
  - (१३) मंत्र मंत्र प्रयोग से त्राहार लेना ।
  - (१४) चूर्ण--चूर्णं श्रादि वशीकरण का प्रयोग करके श्राहार लेना।
  - (१४) योग--सिद्धि ऋादि योग-विद्या का प्रदर्शन करना।
  - (१६) मूलकर्म-गर्भस्तम आदि के प्रयोग बताना।

उत्पादन के दोष साधु की क्रोर से लगते हैं। इनका निमित्त साधुही होता है।

# ग्रहर्णापणा के १० दोष

संकिय मिक्खिय निक्खित्त,

पिहिय साहरिय दायगुम्मीसे।

अपरिणय लित्त छड्डियः

एसण दोसा दस हवन्ति ॥१॥

- (१) शङ्कित-- ऋाधाकर्मादि दोषों की शंका होने पर भी लेना।
- (२) म्रिचित-सचित्त का संघट्टा होने पर त्राहार लेना।
- (३) निचिप्त-सचित्त पर रक्खा हुआ आहार लेना ।

#### श्रमण-सूत्र

- (४) पिहित-सचित्त से दका हुआ आहार लेना।
- (४) संहत-पात्र में पहले से रक्खे हुए अकल्पनीय पदार्थ की निकाल कर उसी पात्र से देना।
  - (६) दायक शराबी, गर्मिणी ऋादि अनिधकारी से लेना।
  - (७) उन्मिश्र सचित्त से मिश्रित श्राहार लेना ।
  - ( ८ ) श्रपरिणत पूरे तौर पर पके विना शाकादि लेना ।
- (६) लिप्त—दही, घृत स्नादि से लिप्त होने।वले पात्र या हाथ से स्नाहार लेना । पहले या पीछे घोने के कारण पुरः कर्म तथा पश्चात्कर्म दोष होता है।
- (१०) छर्दित—छींटे नीचे पड़ रहे हों, ऐसा स्त्राहार लेना । गृहस्थ तथा साधु दोनों के निमित्त से लगने वाले दोप, ग्रहगौषगा। के दोष कहलाते हैं।

# ग्रासैषणा के ५ दोष

# संजोयणाऽपमाणे, इंगाले धूमऽकारणे चैव।

- (१) संयोजना---रसलोलुपता के कारण दूध शक्कर ग्रादि द्रव्यों को परस्पर मिलाना।
  - (२) अप्रमाग-प्रमाग से अधिक भोजन करना।
- (३) अङ्गार—सुस्वादु मोजन को प्रशंसा करते हुए खाना। यह दोष चारित्र को जलाकर कोयलास्वरूप निस्तेज बना देता है, श्रतः श्रंगार कहलाता है।
  - ( ४ ) धूम —नीरस ब्राहार को निन्दा करते हुए खाना ।
- (४) अकारण ऋाहार करने के छः कारणों के सिवा बलवृद्धि आदि के लिए भोजन करना।

ये दोष साधु-मराडली में बैठकर भोजन करते हुए लगते हैं, श्रतः प्रासैषणा दोष कहलाते हैं।

#### बोल संग्रह

४३५

उपर्युक्त ४७ टोषों का वर्णन पिएडनियुक्ति, प्रवचनसार, स्रावश्यक स्रादि में स्राता है। प्रत्येक टीकाकार कुछ स्रथं भेद की भी सूचना देते हैं। यहाँ सामान्यतया प्रचलित स्रथों का ही उल्लेख किया गया है।

( 29 )

## चरण-सप्तति

वय समग्रधम्म,

संजम वेयावरुचं च बंभगुत्तीश्रो । नाणाइतियं तवं,

कोह-निग्गहाई चरणमेयं ॥

— स्रोधनियु क्ति-भाष्य

पाँच महावत, ज्ञमा आदि दश अमण-धर्म, सतरह प्रकार का संयम, दश वैयावृत्य, नौ ब्रह्मचर्य की गुप्ति, ज्ञान दर्शन-चारित्ररूप तीन रत्न, बारह प्रकार का तम, चार कपायों का निग्रह—यह सत्तर प्रकार का चरण है।

(१८) करण-सप्तति

पिंड विसोही सिमई,
भावण पिंडमा य इंदियनिरोहो।
पिंडलेहण गुत्तीत्रो,
अभिग्गहा चेय करणं तु॥

— स्रोधनियु कि भाष्य

श्रशन श्रादि चार प्रकार की पिएड विशुद्धि, पाँच प्रकार की समिति, चारह प्रकार की भावना, चारह प्रकार की भिद्धु-प्रतिमा, पाँच प्रकार

#### श्रमग्-सूत्र

का इन्द्रियनिरोध, पचीस प्रकार की प्रतिलेखना, तीन गुतियाँ, आर चार प्रकार का ऋभिग्रह—यह सत्तर प्रकार का करण है।

जिस का नित्य प्रति निरंतर आवरण किया जाय, वह सहावत आदि चरण होता है। श्रीर जो प्रयोजन होने पर किया जाय और प्रयोजन न होने पर न किया जाय, वह करण होता है। श्रीयनिर्धु कि की टीका में आचार्य द्रोण लिखते हैं—"चरणकरणयोः कः प्रति-विशेषः? नित्यानुष्टानं चरणं, यनु प्रयोजने आपन्ने कियते तत्करणिति। तथा च वतादि सर्वकालमेव चर्यते, न पुनंवतशूर्यः किश्रकालः। पिरद्विशुद्ध्यादि तु प्रयोजने आपन्ने कियते हित।"

### ( १६ ) चौरासी लाख जीव-योनि

चार गित के जितने भी संसारी जीव हैं, उनकी प्रश्न लाख योनियाँ हैं। योनियों का ऋर्थ है—जीवों के उत्तन होने का स्थान। समस्त जीवों के प्रश्न लाख उत्पत्ति स्थान हैं। यद्यपि स्थान तो इस से भी ऋषिक हैं, परन्तु वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श ऋौर संस्थान के रूप में जितने भी स्थान परस्पर समान होते हैं, उन सब का मिल कर एक ही स्थान माना जाता है।

पृथ्वी काय के मूल भेद २५० हैं। पाँच वर्ण से उक्त भेदों को गुणा करने से १७५० भेद होते हैं। पुनः दो गन्ध से गुणा करने पर २५००, पुनः पाँच रस से गुणा करने पर १७५००, पुनः ग्राट स्पर्श से गुणा करने पर १४००००, पुनः पाँच संस्थान से गुणा करने से कुल सात लाख भेद होते हैं।

उपर्युक्त पद्धित से ही जल, तेज एवं वायु काय के भी प्रत्येक के मूल भेद ३५० हैं। उनको पाँच वर्ण आदि से गुणन करने पर प्रत्येक की सात सात लाख थोनियाँ हो जाती हैं। प्रत्येक वनस्पति के मूलभेद ५०० हैं। उनको पाँच वर्ण आदि से गुणा करने से कुल दस लाख

४३७

योनियाँ हो जाती हैं। कन्दमूल की जाति के मूलभेद ७०० हैं, स्रतः उनको भी पाँच वर्ण स्रादि से गुणा करने पर कुल १४००००० योनियाँ होती हैं।

इसी प्रकार द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय विकलत्रय के प्रत्येक के मूल-भेद १०० हैं। उनको पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने पर प्रत्येक की कुल योनियाँ दो-दो लाख हो जाती हैं। तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय, नारकी एवं देचता के मूलभेद २०० हैं। उनको पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने पर प्रत्येक की कुल चार-चार लाख योनियाँ होती हैं। मनुष्य की जाति के मूलभेद ७०० हैं। श्रातः पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने से मनुष्य की कुल १४०००० योनियाँ हो जाती हैं।

# ( २० )

### पाँच व्यवहार

साधवः जीवन की आधार मूमि पाँच व्यवहार हैं। मुमुद्ध साधकों की अवृत्ति एवं निवृत्ति को व्यवहार कहते हैं। अशुभ से निवृत्ति और शुभ में अवृत्ति ही व्यवहार है, और यही चारित्र है। आचार्य नेमिचन्द्र कहते हैं— 'असुहादो विणिवित्ती,

# सुहे पिनती य जाग चारित्तं।'

सायक की प्रत्येक प्रवृत्ति निवृत्ति ज्ञान मूलक होनी चाहिए। ज्ञान श्रत्य प्रवृत्ति, प्रवृत्ति नहीं, कुप्रवृत्ति है। ग्रोर इसी प्रकार निवृत्ति भी निवृत्ति नहीं, कुनिवृत्ति है। चारित्र का ग्राधार ज्ञान है। ग्रातः जहाँ साधक की प्रवृत्ति निवृत्ति को व्यवहार कहते हैं, वहाँ प्रवृत्ति-निवृत्ति के श्राधार भूत ज्ञान विशेष को भी व्यवहार कहते हैं।

१. आगम व्यवहार—केवल ज्ञान, मनः पर्याय ज्ञान, श्रवधि-ज्ञान, चौदह पूर्व, दश पूर्व श्रीर नव पूर्व का ज्ञान श्रागम कहलाता है। श्रागम ज्ञान से प्रवर्तित प्रवृत्ति एवं निवृत्ति रूप व्यवहार श्रागम व्यवहार कहलाता है।

#### श्रमग्-सूत्र

- २. श्रुत व्यवहार—ग्राचारांग ग्रादि सूत्रों का ज्ञान श्रुत है। श्रुत ज्ञान से प्रवर्तित व्यवहार श्रुत व्यवहार कहलाता है। यद्यपि नव, दश श्रीर चौदह पूर्व का ज्ञान भी श्रुत रूप ही है, तथापि श्रतीन्द्रियार्थ-विषयक विशिष्ट शान का कारण होने से उक्त नव, दश त्रादि पूर्वों का ज्ञान सातिशय है, अतः आगमरूप माना जाता है। श्रोर नव पूर्व से न्यून शान सातिशय न होने से श्रुत रूप माना जाता है!
- रे. आज्ञा व्यवहार-दो गीतार्थ साधु एक दूसरे से खलग दूर देश में रहे हुए हों त्र्यौर शरीर शिक्त के चीग हो जाने से विहार करने में श्रमभर्थ हों। उनमें से किसी एक को प्रायश्चित्त स्नाने पर वह मनि योग्य गीतार्थ शिष्य के अभाव में मति एवं धारणा में अकुराल अगीतार्थ शिष्य को स्नागम की सांकेतिक गृढ़ भाषा में स्नपने स्नितचार दोव कह कर या लिख कर उसे दूर:थ गीतार्थ मुनि के पास भेजता है स्त्रौर इस प्रकार अपनी पापालोचना करता है। गृढ़ भाषा में कही हुई आलोचना को सुनकर वे गीतार्थ मुनि द्रव्य, च्लेत्र, काल, भाव, संहनन, धेर्य, बल श्रादि का विचार करके स्वयं वहाँ पहुँच कर प्रायश्चित प्रदान करते हैं श्रथवा योग्य गीतार्थ शिष्य को भेज कर उचित प्रायश्चित की सचना देते हैं। यदि गीतार्थ शिष्य का योग न हो तो त्र्यालो बना के सन्देश-वाहक उसी अगीतार्थ शिष्य के द्वारा ही गृह भाषा में प्रायश्चित की सूचना भिजवाते हैं। यह सब ब्राज्ञा व्यवहार है। ब्रार्थात दूर देशान्तर-स्थित गीतार्थ की आजा से आलोचना आदि करना, आजा व्यवहार है।
- धारणा व्यवहार—किसी गीतार्थ मुनि ने द्रव्य च्रेत्र, काल, भाव की श्रपेता से जिस श्रपाध का जो प्रायिश्वत दिया है, कालान्तर में उसी धारणा के अनुसार वैसे अपराध का वैसा ही प्रायश्चित देना, धारणा व्यवहार है।

वैयावृत्त्य करने स्रादि के कारण जो साधु गच्छ का विशेष उपकारी हो, वह यदि सम्पूर्ण छेर-सूत्र सिखाने के योग्य न हो तो उसे गुरुदेव

¥38

कृग पूर्वक उचित प्रायिश्वत्त विधान की शिद्धा दे देते हैं। श्रौर वह शिष्य यथावसर कालान्तर में श्रपनी उक्त धारणा के श्रनुसार प्रायिश्वत श्रादि का विधान करता है, यह धारणा व्यवहार है।

४. जीत व्यवहार—द्रव्य, त्तेत्र, काल, भाव, व्यक्ति-विशेष, प्रति-सेवना, संहनन एवं धेर्य ब्रादि की त्तीग्ता का विचार कर जो प्रायश्चित्त दिया जाता है, वह जीत व्यवहार है।

श्रथवा किसी गच्छ में कारण-विशेष से सूत्र से न्यूनाधिक प्रायश्चित्त की प्रश्वति हुई हो स्रोर दूसरों ने उसका श्रमुसरण कर लिया हो तो वह प्रायश्चित जीत व्यवहार कहा जाता है। श्रर्थात् श्रपने-श्रपने गच्छ की परंपरा के श्रमुसार प्रायश्चित्त श्रादि का विधान करना, जीत व्यवहार है।

श्रथवा श्रनेक गीतार्थ मुनियों द्वारा प्रचारित की हुई मर्यादा का प्रतिपादन करने वाला ग्रन्थ जीतं कहलाता है श्रीर उसके द्वारा प्रवर्तित व्यवहार जीत व्यवहार है।

उक्त पाँच व्यवहारों में यदि व्यवहर्ता के पास आगम हो तो उसे आगम से व्यवहार करना चाहिए। आगम में भी केवल जान, मनः पर्याय आदि अनेक भेद हैं। इनमें पहले केवल जान आदि के होते हुए उन्हीं से व्यवहार चलाया जाना चाहिए, दूसरों से नहीं। आगम के अभाव में अत से, अत के अभाव में आजा से, आजा के अभाव में धारणा से, और धारणा के अभाव में जीत व्यवहार से प्रवृत्ति निवृत्ति-रूप व्यवहार का प्रयोग करना चाहिए। देश, काल के अनुसार उपर्युक्त पद्धि से सम्यक् रूपेण पद्धिपारहित व्यवहारों का प्रयोग करता हुआ साधक भगवान की आजा का आराधक होता है।

[स्थानांग सूत्र ५।२।४२१]

#### श्रमंग-सूत्र

| )<br>शीलाङ्ग स्थ      |              | जे नो करेति मणसाः निज्ञियाहारसत्रा सोइंडिए;<br>पुढवीकायारंमेः, खंतिजुष्या ते मुर्णा वंदे। |                            | चतुरिन्द्रियपञ्च न्द्रिय<br>१०. | ब्रह्मचर्य् <b>अ</b> क्षिचन<br>१० |
|-----------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|
| ( २१<br>हजार          |              | ा, निज्ञिय।<br>खंतिजुद्या                                                                 |                            | चतुरिन्द्रिय<br>१०              | त्र                               |
| अठारह                 |              | ते मण्डता<br>गर्भे, र                                                                     | ,                          | त्रीन्द्रिय<br>१०               | संयम                              |
|                       |              | जे नो करेति मण्<br>पुढवीकायार्भे,                                                         |                            | द्वीन्द्रिय<br>१०               | सत्य<br>इ                         |
|                       |              |                                                                                           | सर्शने-<br>न्द्रिय<br>१००  | बनस्पति<br>१ <b>०</b>           | लाघव<br>५                         |
|                       |              | निज्जिया<br>परिगाह<br>सन्ना<br>५००                                                        | रसनेन्द्रिय<br>१००         | वायु<br>१०                      | मार्वेत<br>४                      |
| जे नासु<br>मोयति<br>ह | ेकायसा<br>रु | निज्ञया<br>मेह्र्यासन्ना<br>५००                                                           | ब्रायोहिदय<br>१००          | <b>ं</b><br>अ जो                | अग्राज्य<br>३                     |
| भ नो<br>कारवंति<br>ह  | वयसा<br>२    | निज्ञया<br>भयसन्ना<br>५००                                                                 | चत्तु-<br>सिन्द्रिय<br>१०० | % श्रा<br>०<br>०                | मुक्ति                            |
| धे मो<br>कराँति<br>   | म्यास<br>२   | निज्जया<br>हारसन्ना<br>५००                                                                | श्रोत्रेन्द्रिय<br>१००     | मृथिवी<br><b>१</b> ०            | ह्यानि *                          |

#### : 3:

# विवेचनादि में प्रयुक्त प्रंथों की सूची

- १ श्रजित जिन स्तवन-उपाध्याय देवचन्द्र
- २ श्रनुयोग द्वार सूत्र
- ३ अनुयोगद्वार--टीका
- ४ श्रथर्व वेद
- ४ श्रमितगति श्रावकाचार
- ६ अष्टक प्रकरण—श्राचार्य इरिभद्र
- ७ त्रावश्यक बृहद् वृत्ति—न्त्राचार्य हरिभद्र
- श्रावश्यक टीका—श्राचार्य मुलयगिरि
- ६ श्राचारांग सूत्र
- १० श्रावश्यक चूर्णि जिनदास महत्तर
- ११ आवश्यक सूत्र-पूज्य श्री अमोलक ऋषि
- १२ आवश्यक निर्युक्ति—आचार्य भद्रबाहु
- १३ उत्तराध्ययन सूत्र
- १४ उत्तराध्ययन टीका-भाव विजय
- १४ उत्तराध्ययन टीका-ग्राचार्य शान्ति सूरि
- १६ श्रोपपातिक सूत्र
- १७ ऋग्वेद
- १८ कठोपनिषद्
- १६ गुरु प्रन्थ साहब
- २० छान्दोग्योपनिषद
- २१ जय धवला
- २२ तत्वार्थ भाष्य-उमा स्वाति

#### श्रमग्र-सूत्र

| २३   तत्त्वार्थ राजवार्तिक—भ     |             |
|----------------------------------|-------------|
| रर तरवाथ राजवातक <del>.—</del> ⊥ | 13 Short Sh |
| 11 million State Million .       | 141 1001 11 |

- २४ तीन गुण व्रत-पूज्य जवाहिराचार्य
- २४ द्वातिंशिका—वाचक यशोविजय
- २६ धर्म संप्रह-मान विजय
- २७ धःम पद्—तथागत बुद्ध
- ५८ निरुक्त-यास्क
- २६ निशीथ चूर्णि—जिनदास गणी महत्तर
- ३० दशवेकालिक सूत्र
- ३२ दशवे कालिक सूत्र टीका—ग्राचार्य हरिमद्र
- ३२ दशाश्रुत स्कन्ध
- ३३ प्रतिक्रमण प्रन्थत्रयी—ब्राचार्य प्रभाचन्द्र
- ३४ प्रतिक्रमण सूत्र वृत्ति—न्नावार्य निम
- ३४ प्रतिक्रमण सूत्र वृत्ति—श्राचार्य तिलक
- ३६ पञ्च प्रतिक्रमण-पं० मुखलालजी
- **३७ प्रवचन सार—**श्राचार्य **कु**न्द कुन्द
- ३८ प्रयचन सारोद्धार—ग्राचार्य नेमिचन्द्र
- ३६ प्रवचन सारोद्धार वृत्ति
- ४० बृहत्कल्प भाष्य संबदास गणी
- ४१ बोल संप्रह—मैंदरानजी सेठिया
- ४२ भगवद् गीता
- ४१ भगवती सूत्र
- ४४ भगवती सूत्र वृत्ति—श्राचार्य श्रमयदेव
- ४४ भामिनी विलास-परितराज जगन्नाथ
- ४६ भागवत
- ४७ महा धवला
- ४८ महाभारत
- ४६ मूलाचार-ज्ञहकेर

### विवे बनादि में प्रयुक्त ग्रंथों की सूची

४४३

- ४० मूलाराधना-विजयोदया श्राचार्य श्रपराजित
- ४१ योग दर्शन
- ४२ योगदर्शन व्यासभाष्य
- ४३ योगशिखोपनिषद्
- ४४ योगशास्त्र वृत्ति—ग्राचार्य हेमचन्द्र
- ४४ विशेषावश्य क भाष्य जिनभद्र गणी चनाश्रमण
- ४६ वैशेषिक दर्शन
- ४७ वेराग्य शतक-भर्तृहरि
- ४८ व्यवहार भाष्य
- ४६ सर्वार्थ सिद्धि पूज्यपाद
- ६० सर्वार्थ सिद्धि—कमलशील
- ६१ साधु प्रतिक्रमण-पृज्य श्री त्रात्मारामजो
- ६२ सूत्र कृतांग सूत्र
- ६३ सूत्र कृतांग टीका
- ६४ संथारा पइन्ना
- ६४ सम्यक्त्य पराक्रम-पूच्य जवाहिराचार्य
- ६६ समवायांग सूत्र
- ६७ समयायांग सूत्र टीका—ग्राचार्य क्रमयदेव
- ६८ संब्रह्णी गाथा
- ६६ समयसार त्राचार्य कुन्द कुन्द
- ७० समयसार नाटक-बनारसीदासजी
- ७१ सौन्दरानन्द काव्य-महाकवि स्रश्वघोष
- ७२ सौर परिवार
- ७१ स्थानांग सूत्र
- ७४ हरिभद्रीय आपश्यक वृत्ति टीप्पण्क--मलधार गन्छीय आचार्य हेमचन्द्र

# सन्मित ज्ञान पीठ के प्रकाशन

### सामायिक-सूत्र

उपाध्याय पं० मुनि श्री श्रमरचन्द्र जी महाराज ]

प्रस्तुत ब्रन्थ उपाध्याय जी ने अपने गम्भीर ब्रध्ययन, गहन चिन्तन श्रीर सूच्न श्रनुवीक्षण के बल पर तैयार किया है। सामायिक सूत्र पर ऐसा सुन्दर विवेचन एवं विश्लेषण किया गया है कि सामायिक का लच्य तथा उद्देश्य स्पष्ट हो जाता है। भूमिका के रूप में, जैन धर्म एवं जैन संस्कृति के सुद्म तत्त्वों पर आलोचनात्मक एक सुविस्तृत निबन्ध भी त्राप उसमें पहेंगे।

इस में शुद्ध मूल पाठ, सुन्दर रूप में मूलार्थ और भावार्थ, संस्कृत प्रोमियों के लिए छायानुवाद ज्रौर सामायिक के रहस्य को समभाने के लिए विस्तृत विवेचन किया गया है। मूल्य २॥)

## सत्य-हरिश्चन्द्र

िउपाध्याय पं० मुनि श्री स्त्रमरचन्द्रजो महाराज ]

'सत्य हरिश्चन्द्र' एक प्रजन्ध-काव्य है। राजा हरिश्चन्द्र की जीवन-गाथा भारतीय जीवन के **ऋगु-ऋगु** में ब्याप्त है। सत्य परिपालन के लिए हरिश्रन्द्र कैसे-कैसे कष्ट उठाता है ख्रौर उसकी रानी एवं पुत्र रोहित पर क्या-क्या ग्रापदाएँ ग्राती हैं, फिर भी सत्यप्रिय राजा हरिश्रन्द्र सत्य-धर्म का पल्ला नहीं छोड़ता, यही तो वह महान् ऋादर्श है, जो भारतीय-संस्कृति का गौरव समभा जाता है।

कुशल काव्य-कलाकार कवि ने ऋपनी साहित्यिक लेखनी से राजा हरिश्रन्द्र, रानी तारा त्र्यौर राजकुमार रोहित का बहुत ही रमणीय चित्र खींचा है। काव्य की भाषा सरल और सन्नोध तथा भावाभिव्यक्ति प्रभाव-शालिनी है। पुस्तक की छपाई सफाई सुन्दर है। सजिल्द पुस्तक का म्लय १॥)।

## सन्मति ज्ञान पीठ के प्रकाशन

४४५

# जैनत्व की भाँकी

उपाध्याय पं० मुनि श्री स्त्रमरचन्द्र जी महाराज ]

इस पुस्तक में महाराज श्री जी के निबन्धों वा संग्रह किया गया है। उपाध्याय श्री जी एक कुशल किव श्रीर एक सफल समालोचक तो हैं ही! परन्तु वे हमारी समाज के एक महान् निबन्धकार भी हैं। उनके निबन्धों में स्वाभाविक श्राकर्षण, ललित भाषा श्रीर ठोस एवं मौलिक विचार होते हैं।

प्रस्तुत पुस्तक में जैन-इतिहास, जैन-धर्म, श्रीर जैन-संस्कृति पर लिखित निबन्धों का सर्वाङ्ग सुन्दर संकलन किया गया है। निबन्धों का वर्गीं करण ऐतिहासिक, धार्मिक, सामाजिक श्रीर दार्शनिक रूपों में किया गया है। जैन धर्म क्या है? उसकी जगत श्रीर ईश्वर के सम्बन्ध में क्या मान्यताएँ हैं श्रीर जैन-संस्कृति के मौलिक सिद्धान्त कर्मवाद श्रीर स्याद्वाद जैसे गम्भीर एवं विशद विषयों पर बड़ी सरलता से प्रकाश डाला गया है। निबन्धों की भाषा सरस एवं सुन्दर है।

जो सजन जैन-धर्म की जानकारी प्राप्त करना चाहते हैं उनके लिए यह पुस्तक बड़ी उपयोगी सिद्ध होगी। हमारी समाज के नवयुवक भी इस पुस्तक को पड़कर अपने धर्म और संस्कृति पर गर्व कर सकते हैं। पुस्तक सर्वप्रकार से सुन्दर है। राजसंस्करण का मूल्य १।) साधारण संस्करण का मूल्य ॥।)।

## भक्तामर-स्तोत्र

[ उपाध्याय पं० मुनि श्री ग्रमरचन्द्रजी महाराज ]

श्रापको भगवान् ऋषभदेवजी की स्तुति अन तक संस्कृत में ही प्राप्त थी। उपाध्याय श्री जी ने भक्तों की कठिनाई को दूर करने के लिए सरल एवं सरस श्रनुवाद श्रीर सुन्दर टिप्पणी एवं विवेचन के द्वारा भक्तामर-स्तोत्र को बहुत ही सुगम बना दिया है। संस्कृत न जानने वालों के लिए हिन्दी भक्तामर भी जोड़ दिया गया है। मृल्य। 🖒।

#### श्रमण् सूत्र

# कल्यागमन्दिर-स्तोत्र

[ उपाध्याय मुनि श्री श्रामरचन्द्रजी महाराज ]

प्रस्तुत पुस्तक में आचार्य सिद्धसेन रचित भगवान् पार्श्वनाथजी का संस्कृत स्तोत्र है। उपाध्याय श्री जी ने उसका सरल अनुचाद और सुन्दर विवेचन करके और गम्भीर स्थलों पर टिप्पणियाँ देकर साधारण लोगों के लिए भी उसका रसास्वादन सुगम बना दिया है। छुपाई-सफाई सुन्दर है। पुस्तक के पीछे हिन्दी-कल्याण-मन्दिर भी है। मूल्य ॥)।

# वीर-स्तुति

[ उपाध्याय पं॰ मुनि श्री स्रमरचन्द्रजी महाराज ]

इस पुस्तक में भगवान् महावीर की स्तृति है। इसमें गणधर सुधर्मा स्वामीजी ने भगवान् महावीर के गुणों का बहुत ही सुन्दर दंग से वर्णन किया है। मूल-पाठ प्राकृत भाषा में होने से भक्तजनों को बड़ी कठिनाई थी। उपाध्याय श्री जी ने इसका भावानुवाद, पद्यानुवाद श्रीर विवेचन द्वारा इसे बहुत ही सुगम बना दया है। साथ ही संस्कृत का महावीराष्ट्रक भी पद्यानुवाद श्रीर भावानुवाद सहित देकर पुस्तक को ग्रीर भी श्रिधिक उपयोगी बना दिया है। मूल्य । ८)।

## मंगल-वाणी

[ पिएडत मुनि श्री अमोलचन्द्रजी महाराज ]

प्रस्तुत पुस्तक में तीन विभाग हैं, जिनमें क्रमशः प्राकृत, संस्कृत श्रोर हिन्दी के भावपूर्ण एवं विशुद्ध स्तोत्रों श्रोर स्तवनों का सुन्दर संकलन किया गया है। जैन-धर्म के सुप्रसिद्ध श्रोर प्रतिदिन पठनीय वीर स्तुति, भक्तामर, कल्याण-मन्दिर श्रोर मेरी भारना, पञ्चपदों की वन्दना तथा समाज में प्रचलित हिन्दी के प्रायः सभी स्तवनों का इस पुस्तक में श्रयतन शैली से संकलन किया गया है। सुख-साधन श्रोर जैन स्तुति से भी श्रिधिक सुन्दर संग्रह है। सुन्दर छपाई, गुटकाकार श्रोर पृष्ठ संख्या ३२५ है। परिशिष्ट में पञ्चकल्याणक एवं स्तोत्रों के कल्प तथा स्तोत्रों के पढ़ने

### सन्मति ज्ञान पीट के प्रकाशन

**446** 

के विधि-विधान भी दिए गए हैं। पाठ करने वाले बन्धुस्त्रों के लिए पुस्तक संग्रहणीय है। मूल्य साधारण संस्करण १।) राज संस्करण २)

# संगीतिका

[ सङ्गीत-विशारद परिडत विश्वम्भरनाथ भट्ट एम ए. एल एल. बी. ]

प्रस्तुत पुस्तक में उपाध्याय किय श्री श्रमरचन्द्रजी महाराज के रिचत गीतों का बहुत ही मुन्दर सम्मादन एवं संकलन हुआ है। संग्रहीत गीतों का वर्गीकरण भी मनोवैज्ञानिक पद्धति से हुआ है। सब से बड़ी विशेषता तो यह है कि सङ्गीतशास्त्र के उद्भट विद्वान् पण्डित विश्वम्भरनाथजी ने सभी गीतों की श्राधुनिक प्रचलित रागों में स्वरलिपि तैयार करके सङ्गीत प्रेमियों का बड़ा उपकार किया है। सङ्गीत सीखने वालों के लिए यह पुस्तक बड़ी ही उपयोगी सिद्ध होगी।

पुस्तक में संकलित सभी गीत राष्ट्रीय, सामाजिक श्रीर धार्मिक हैं। सभी प्रकार के उत्सवों पर गाए जा सकते हैं। पुस्तक श्रापने दङ्क की सबसे निराली है। पुस्तक की छ्याई-सफाई बहुत ही श्राकर्षक एवं सुन्दर है। श्रार्ट पेपर पर छ्यी हुई इस पुस्तक का मूल्य ६) श्रीर साधारण संस्करण का ३॥)।

## उज्ज्यल-वागाी

[ श्री रत्नकुमार 'रत्नेश' साहित्य रत्न, शास्त्री ]

प्रस्तुत पुस्तक में महासती श्री उज्ज्वलकुमारीजी के श्रोजस्वी एवं कान्तिकारी प्रवचनों का बहुत ही सुन्दर संकलन श्रोर सम्पादन हुश्रा है। सतीजी स्थानकवासी समाज की एक परम विदुषी श्रोर प्रौट विचार-शीला साध्वी हैं। श्रापके प्रवचनों में स्वामाविक वाणी का प्रवाह, सुत-समाज को प्रबुद्ध करने का विल्व् प प्रभाव श्रोर उच्च विचार विद्यमान हैं। जीवन को समाजोपयोगी, पवित्र, उन्नत, श्रौर सुखी बनाने के लिए यह पुस्तक श्रापके पथ प्रदर्शन का काम करेगी।

इस पुस्तक में राष्ट्रीय, समाजिक, धार्मिक श्रौर सांस्कृतिक प्रवचनों

XXC

#### श्रमण-सूत्र

का संग्रह बहुत ही उपयोगी ढंग से किया गया है। प्रवक्ता, व्याख्यानदाता श्रौर उपदेशकों के लिए यह पुस्तक श्रत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगी। सती उज्ज्वलकुमारीजी ने जैन संस्कृति स्त्रौर जैनधर्म के सिद्धान्तों को त्रपने प्रवचनों में त्रामिनव शैली से समभाने का सफल प्रयास किया है। सभी विद्वानों ने इस पुस्तक की भरसक प्रशंसा की है।

पुस्तक में त्र्याकर्षक गेट त्र्यप, सुन्दर छपाई-सफाई त्र्यौर बढ़िया कागज लगाया गया है। पृष्ट संख्या ३७५ ऋौर मूल्य ३) ।

# जिनेन्द्र-स्तुति

उपाध्याय पं० मृति श्री स्त्रमरचन्द्रजी महाराज

इस पुस्तक में भगवान ऋषभदेव से लेकर भगवान महाबीर तक २४ तीर्थंकरों की स्तृति है । मन्दाकान्ता छन्द में, सरस एवं सन्दर भाषा में स्तृति पठनीय है। पुस्तक सर्वप्रकार से सुन्दर है। मूल्य।)।

# भारतीय संस्कृति की दो धाराएँ

पिरिडत इन्द्रचन्द्र एम० ए० वेदान्ताचार्य ]

प्रस्तुत पुस्तक में विद्वान लेखक ने भारत की दो प्राचीन संस्कृतियों पर ऋधिकार पूर्वक विचार किया है 1 वे प्राचीन संस्कृतियाँ हैं — ब्राह्मण संस्कृति श्रीर श्रमण संस्कृति । पिएडत इन्द्रचन्द्र जी ने इस सम्बन्ध में जो कुछ भी लिखा है, वह सब ईमानदारी के साथ लिखा है।

विद्वान लेखक ने दोनों ही संस्कृतियों का वास्तविक चित्र खींचा है। पुस्तक सर्व साधारण के ऋध्ययन योग्य है। विषय गम्भीर होते हुए मी रोचक एवं पठनीय है । भाषा सरस स्रोर सुन्दर बन पड़ी है। पुस्तक सर्व प्रकार से संग्रहणीय है। मूल्य।

१७१

# दश श्रमण धर्म

- (१) चान्ति = क्रोध न करना।
- (२) मार्द्व = मृद्र भाव रखना, जाति कुल स्त्रादि का स्त्रहंकार न करना ।
  - (३) श्राजेत्र = ऋजुभाव-सरलता रखना, माया न करना।
  - ( ४ ) मुक्कि = निर्लोभता रखना, लोभ न करना ।
  - (१) तप=ग्रनशन ग्रादि बारह प्रकार का तम्श्ररण करना।
  - (६) संयम = हिंसा त्रादि त्राश्रवों का निरोध करना।
  - (७) सत्य = सत्य भाषण करना, भूठ न बोलना।
- ( = ) शौच = संयम में द्पण न लगाना, संयम के प्रति निरुपले गता-पवित्रता रखना ।
  - ( ६ ) ऋाकिंचन्य = परिग्रह न रखना।
  - (१०) ब्रह्मचर्ये = ब्रह्मचर्ये का पालन करना ।

यह दशविध अमण धर्म, श्राचार्य हरिभद्र के द्वारा उद्धृत शचीन संप्रहणी गाथा के ब्रानुसार है-

# खंती य मद्दवज्जव, मत्ती तव संजमे य बोद्धव्वे। सच्चं सोयं ऋाकिंचगां च, बंभं च जह - धम्मो ॥

समवायांग सूत्र का उल्लेख इस प्रकार है-'खंती, मुत्ती, श्रज्जवे, महवे. लाघवे, सच्चे, संजमे, तवे, चियाए, बंभचेरवासे।' स्थानांग सूत्र में भी ऐसा ही मल पाठ है।

श्राचार्य हरिमद्र ने 'श्रन्ये त्वेव' वदन्ति' कहकर दशविध श्रमण-धर्म के लिए एक ग्रौर प्राचीन गाथा मतान्तर के रूप में उद्धृत की है-

श्रमण-सूत्र

# खंती मुत्ती अज्जव. मह्च तह लाघवे तवे चेवः संजम चियागऽकिंचगा. बोद्धव्ये बंभचेरे य।

श्राचार्यं हरिभद्र लाघव का श्रमितवद्धता-ग्रनासक्तता श्रीर त्याग का संयमी साधकों को बस्त्रादि का दान, ऐसा ऋर्थ करते हैं। 'लाघवं-श्रप्रतिबद्धता, त्यागः-संयतेभ्यो वस्त्रादिदानम्।' त्र्यावश्यकः शिष्यहिता टीका ।

त्र्याचार्य स्त्रभयदेव, समवायांग सूत्र की टीका में लावव का द्र्यर्थ द्रव्य से श्रल्य उपिध रखना श्रीर भाव से गौरव का त्याग करना, करते हें---'लाघव' द्रव्यतोऽल्पोपधिता, भावतो भौरव-स्यागः ।'

श्री श्रभयदेव ने 'चियाए'-'त्याग' का श्रर्थं सब प्रकार के श्रासंगों का त्याग श्रथवा साधुत्रों को दान करना, किया है। 'त्यागः सर्व-सङ्गानां, संविग्न मनोज्ञसाधुदानं वा ।

स्थानांग सूत्र के दशम स्थान में दशविध अमण-धर्म की व्याख्या करते हुए श्री अभयदेव ने 'चियाए' का केवल सामान्यतः दान अर्थ ही किया है 'चियाएति त्यागो दानधम इति।'

त्राचार्य जिनदास, त्रावश्यक चुणि में अमण धर्म का उल्लेख इस प्रकार करते हैं-'उत्तमा खमा, मदवं, श्रज्जवं, मुत्ती, सोयं, सची, संजमो, तबो, श्रक्षिचणत्तणं, बंभचेरमिति।' श्राचार्यं ने स्मा से पूर्वं उत्तम शब्द का प्रयोग बहुत सुन्दर किया है। उसका सम्बन्ध प्रत्येक धर्म से है, जैसे उत्तम समा, उत्तम मार्दव, उत्तम ग्रार्जव ग्रादि । समा श्रादि धर्म तभी हो सकते हैं, जब कि वे उत्तम हों, शुद्धभाव से किए गए हों, उनमें किसी प्रकार से प्रवंचना का भाव न हो। ब्राचार्य श्री उमास्वाति भी तत्त्वार्थं सूत्र में चमा त्रादि से पूर्व उत्तम विशेषण का उल्लेख करते हैं।

१७३

श्राचार्यं जिनदास शौच का श्रर्थं 'धर्मोपकरण में भी श्रनासक भावना' करते हैं। 'सोयं श्रलुद्धा धरमोवगरणेसु वि।' श्रिकंचनत्व का श्रर्थं, श्रपने देहादि में भी निःसंगता रखना, किया है। 'निध्य जरस किंचण' सो श्रिकंचणो, तस्स भावो श्राकंचिणियं।" सदेहादिसु वि निस्संगेण भवित्ववं।' श्रावश्यक चृिण्

दशविध श्रमण धर्म में मूल श्रीर उत्तर दोनों ही श्रमण-गुणों का समावेश हो जाता है। संयम = प्राणातियात विरति, सत्य = मृषावाद विरति, श्रिकंचनत्व = श्रद्तादान श्रीर परिग्रह से विरति, ब्रह्मचर्य = मैथुन से विरति। ये पंचमहाबत रूप मूल गुण हैं। स्मा, मार्दव, श्राजीव, शौच, श्रीर तप-ये सब उत्तर गुण हैं।

श्राध्यात्मिक साधना में श्रहिन श्रम करने वाले सर्वविन्त साधक को श्रमण कहते हैं। श्रमण के धर्म श्रमण-धर्म कहलाते हैं। उक्त दशिविष्ठ मुनिधमों की उचित श्रद्धा, प्ररूपणा तथा श्रासेवना न की हो तो तजन्य दोगों का प्रतिक्रमण किया जाता है।

## ग्यारह उपासक प्रतिमा

- (१) द्रांन प्रतिमा—िकसी भी प्रकार का राजाभियोग द्यादि श्रागार न रखकर शुद्ध, निरितचार, विधिपूर्वक सम्यग्दर्शन का पालन करना। यह प्रतिमा व्रतरिहत दर्शन श्रावक की होती है। इसमें मिथ्यात्व रूप कदा-ग्रह का त्याग मुख्य है। 'सम्यग्द्रांनस्य एक्कादिशस्य प्रश्चवतादि-गुग्विकलस्य योऽभ्युपगमः। सा प्रतिमा प्रथमेति।' श्रभयदेव, समवा-यांग वृति। इस प्रतिमा का श्राराधन एक मास तक किया जाता है।
- (२) वत प्रतिमा—व्रती श्रावक सम्यक्त्व लाभ के बाद व्रतों की साधना करता है। पाँच अरापुवत स्त्रादि व्रतों की प्रतिज्ञास्त्रों को ऋच्छी तरह निभाता है, किन्तु सामायिक का यथासमय सम्यक् पालन नहीं कर पाता। यह प्रतिमा दो मास की होती है।
  - (३) सामायिक प्रतिमा इस प्रतिमा में प्रातः ग्रौर सार्यकाल

१७५

- '(१०) उद्दिष्ट भक्त त्याग प्रतिमा—इस प्रतिमा में उद्दिष्ट भक्त का भी त्याग होता है। त्रार्थात् स्त्रपने निमित्त बनाया गया भोजन भी प्रहण नहीं किया जाता। उस्तरे से सर्वथा शिरो मुण्डन करना होता है, या शिखामात्र रखनी होती है। किसी ग्रह-सम्बन्धी विषयों के पूछे जाने पर यदि जानता है तो जानता हूँ त्रौर यदि नहीं जानता है तो नहीं जानता हूँ निमा जघन्य एक रात्रि की, उत्कृष्ट दश मास की होती है।
- (11) श्रमण्भूत प्रतिमा—इस प्रतिमा में श्रावक श्रमण तो नहीं किन्तु श्रमण भूत = मुनिसदृश हो जाता है। साधु के समान वेष बनाकर श्रीर साधु के योग्य ही भागडोपकरण धारण करके विचरता है। शिक्त हो तो लुझन करता है, श्रान्यथा उस्तरे से शिरोमुण्डन कराता है। साधु के समान ही निर्दोष गोचरी करके भिद्यावृत्ति से जीवन यात्रा चलाता है। इसका कालमान जघन्य एक रात्रि श्रार्थात् एक दिन रात श्रीर उत्कृष्ट ग्यारह मास होता है।

प्रतिमात्रों के कालमान के सम्बन्ध में कुछ मतभेद हैं। त्रागमों के टीकाकार कुछ ग्राचार्य कहते हैं कि सब प्रतिमात्रों का जबन्यकाल एक, दो, तीन ग्रादि का होता है ग्रीर उत्कृष्ट काल कमशः एक मास, दो मास यावत् ग्यारहवीं प्रतिमा का ग्यारह मास होता है। उत्तराध्ययन सूत्र की टीका में भावविजयजी लिखते हैं—'इह या प्रतिमा यावत् संख्या स्यात् सा उत्कर्षतस्तावन्मासमाना यावदेकांदशी एकादशमास प्रमाणा। जबन्यतस्तु सर्वा श्रिप एकाहादिमानाः स्यः।' उत्तराध्ययन ३१। ११।

दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र में ग्यारह प्रतिमान्नों का विस्तार से वर्णन है। परन्तु वहाँ पहली चार प्रतिमान्नों के काल का उल्लेख नहीं है। हाँ पाँचवीं से ग्यारहवीं प्रतिमा तक के काल का उल्लेख वही है, जो हमने ऊपर लिखा है। स्रर्थात् जघन्य एक, दो, तीन दिन स्त्रादि स्रोर उत्कृष्ट क्रमशः पाँच, छह, सात यावत् ग्यारह मास। परन्तु स्त्राचार्य श्री स्नात्मारामजी महाराज स्त्रपनी दशाश्रुत स्कन्ध की टीका में वही उल्लेख

#### श्रमण्-सूत्र

करते हैं, जो हमने प्रतिमात्रों के वर्णन में कालमान के सम्बन्ध में लिखा है। त्र्य्यात् एक मास से लेकर यावत् ग्यारह्यीं प्रतिमा के ग्यारह मास। परन्तु इस मास-वृद्धि में वे पूर्व की प्रतिमात्रों के काल को मिलाने का उल्लेख करते हैं। वैसे वे प्रत्येक प्रतिमा का काल एक मास ही मानते हैं। उनके कथनानुसार, जैसा कि वे दूसरी प्रतिमा के वर्णन में लिखते हैं,—'इस प्रतिमा के लिए दो मास समय त्र्य्यात् एक मास पहली प्रतिमा का त्रीर एक मास इस प्रतिमा का निर्धारित किया है।' सब प्रतिमात्रों का काल ग्यारह मास ही होना चाहिए। परन्तु त्र्याचार्य श्री उपसंहार में सब प्रतिमात्रों का पूर्णकाल साढ़े पाँच वर्ष लिखते हैं। यह जोड़ में भून कैसे हुई? पूर्वार का विरोध संगति चाहता है।

पितमाधारक श्रावक, प्रतिमा की पूर्ति के बाद संयम प्रहरण कर लेता है। यदि इसी बीच में मृत्यु हो जाय तो स्वर्गारोही बनता है। 'तरप्रतिपत्ते रनन्तरमेकादिमिदिंनैः संयम प्रतिपत्त्या जीवितच्याद् वा।' भावविजय, उत्तराध्ययन वृत्ति ६१। ११।

परन्तु यह नियमेन संयम ग्रहण करने का मत कुछ, छाचायों को छमीर नहीं है। कार्तिक सेठ ने सौ वार प्रतिमा ग्रहण की थी, ऐसा उल्लेख मी मिलता है।

पूर्व-पूर्व प्रतिमात्रों की चर्या उत्तरोत्तर स्रार्थात् स्रागं की प्रतिमास्रों में भी चालू रहती है। देखिए, भावविजय जी क्या लिखते हैं ? "प्रथमोक्तं च श्रनुष्टानमग्रेतनायां सर्व कार्य यायदेकादृश्यां पूर्व प्रतिमा-दशोक्रमपि।' उत्तराध्ययन ३१। ११

उपासक का ऋर्थ श्रावक होता है। ऋौर प्रतिमा का ऋर्थ — प्रतिज्ञा = ऋभिग्रह है। उपासक की प्रतिमा, उपासक प्रतिमा कहलाती है।

ग्यारह उपासक-प्रतिमात्रों का साधु के लिए ब्रातिचार यह है कि इन पर श्रद्धा न करना, ब्राथवा इनकी विपरीत प्ररूपणा करना। इसी ब्राश्रद्धा एवं विपरीत प्ररूपणा का यहाँ प्रतिक्रमण है।

२७७

## बारह भिन्न-प्रतिमा

- (१) प्रथम प्रतिमाधारी भिन्न को एक दत्ति श्रन्न की श्रीर एक दत्ति पानी की लेना कल्पता है। साध के पात्र में दाता द्वारा दिए जाने वाले श्रव श्रौर जल की धारा जब तक श्रखगड बनी रहे, उसका नाम दत्ति है। धारा खरिडत होने पर दत्ति की समाप्ति हो जाती है। जहाँ एक व्यक्ति के लिए भोजन बना हो वहीं से लेना चाहिए. किन्तु जहाँ दो तीन स्रादि स्रधिक व्यक्तियों के लिए भोजन बना हो, वहाँ से नहीं लेना । इसका समय एक महीना है।
- (२-७) दुसरी प्रतिमा भी एक मास की है। दो दत्ति ब्राहार की. दो दत्ति पानी की लेनी । इसी प्रकार तीसरी, चौथी, पाँचवीं, छठी ऋौर सातवीं प्रतिमात्रों में क्रमशः तीन, चार, पाँच, छह ग्रौर सात दत्ति ग्रन की ऋौर उतनी ही पानी की ग्रहण की जाती हैं। प्रत्येक प्रतिमा का समय एक एक मास है। केवल दत्तियों की बृद्धि के कारण ही ये कमशः द्विमासिकी, त्रिमासकी, चतुर्मासिकी, पञ्चमासकी, परमासिकी, श्रीर सप्तमासिकी कहलाती हैं।
- ( a ) यह त्राठवीं प्रतिमा सप्तरात्रि = सात दिन रात की होती है। इसमें एकान्तर चौविहार उपवास करना होता है। गाँव के बाहर उत्ता-नासन ( आकाश की ओर मुँह करके सीधा लेटना ), पार्श्वासन ( एक करवट से लेटना ) ग्राथवा निपद्मासन ( पैरों को बरावर करके बैठना ) से ध्यान लगाना चाहिए। उपसर्ग श्राए तो शान्त चित्त से सहन करना चाहिए।
- (६) यह प्रतिमा भी सप्तरात्रि की होती है। इसमें चौविहार बेले-बेले पारणा किया जाता है। गाँव के बाहर एकान्त स्थान में दर्जासन, लगुडासन ग्राथवा उत्कदकासन से ध्यान किया जाता है।
- (१०) यह भी सप्तरात्रि की होती है। इसमें चौबिहार तेले तेले पारणा किया जाता है। गाँव के बाहर गोदोहनासन, वीरासन ऋथवा श्राम्रकव्जासन से ध्यान किया जाता है।

www.kobatirth.org

१७८

#### श्रमण-सूत्र

- (११) यह प्रतिमा ऋहोरात्र की होती है। एक दिन और एक रात ऋर्थात् ऋाठ प्रहर तक इसकी साधना की जाती है । चौथिहार बेले के द्वारा इसकी ब्याराधना होती है। नगर के बाहर दोनों हाथों को घटनों की स्रोर लम्बा करके दराडायमान रूप में खड़े होकर कायोत्सर्ग किया जाता है।
- (१२) यह प्रतिमा एक रात्रि की है। ऋर्थात इसका समय केवल एक रात है। इसका आराधन बेले को बढ़ाकर चौविहार तेला करके किया जाता है। गाँव के बाहर खड़े होकर, मस्तक को थोड़ा सा भुकाकर, एक पुदुगल पर दृष्टि रखकर, निर्निमेष नेत्रों से निश्चलतापूर्वक कायोत्सर्ग किया जाता है। उपसर्गों के खाने पर उन्हें समभाव से सहन किया जाता है।

भिन्न प्रतिमात्रों के सम्बन्ध में कुछ मान्यताएँ भिन्न-भिन्न धारा पर चल रही हैं। पथम से लेकर सात तक प्रतिमात्रों का काल, कुछ विद्वान क्रमशः एक-एक मास्रुवदाते हुए सात मास तक मानते हैं । उनकी मान्यता द्विमासिकी त्यादि यथाशुन राब्द के त्याधार पर है। त्याटवीं, नौबीं, दशवीं में कुछ स्त्राचार्य केवल निर्जल चौविहार उपवास ही एकान्तर रूप से मानते हैं । दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र, अमयदेवकृत समवायांग-धिका, हरिमद्रकृत त्रावश्यक टीका में भी उक्त तीनों प्रतिमान्त्रों में चौविहार उपवास का ही उल्लेख है। ग्राँर भी कुछ ग्रान्तर हैं. किन्तु समयाभाव से तथा साधनाभाव से यहाँ ऋधिक विस्तार में न जाकर साधारण-सा परिचय मात्र दिया है। कहीं प्रसंग श्राया तो इस पर विशद स्पधीकरण करने की इच्छा है। दशा श्रुत स्कन्ध, भगवती सूत्र, हरिभद्र सूरि का पंचाशक ब्यादि इस सम्बन्ध में द्रष्टव्य हैं।

बारह भिन्न प्रतिमात्रों का यथाशिक त्राचरण न करना, अद्धा न करना तथा विपरीत प्ररूपणा करना, ऋतिचार है।

## तेरह क्रिया-स्थान

(१) म्रर्थिकया--ग्राने किसी ग्रर्थ-प्रयोजन के लिए त्रस स्थावर जीवों की हिंसा करना, कराना तथा ऋनुमोदन करना । 'ऋर्थाय क्रिया ऋर्थ किया।'

३७१

- (२) अनर्थं किया—विना किसी प्रयोजन के किया जानेवाला पाप कर्म अनर्थ क्रिया कहलाता है। व्यर्थ ही किसी को सताना, वीड़ा देना।
- (३) हिंसा किया— अ्रमुक व्यक्ति मुक्ते अथवा मेरे स्नेहियों को कृष्ट देता है, देगा, अथवा दिया है—यह सोच कर किसी प्राणी की हिंसा करना, हिंसा किया है।
- (४) अकस्मात् किया—शीव्रतावश विना जाने हो जाने वाला पाप, अकस्मात् किया कहलाता है। बाणादि से अन्य की हत्या करते द्वुए अचानक ही अन्य किसी की हत्या हो जाना।
- (५) इष्टि चिपर्यास किया—मिति-भ्रम से होने वाला पाप । चौरादि के भ्रम में साधारण श्रानपराधी पुरुष को दगड़ दे देना ।
  - (६) मृषा क्रिया--भूठ बोलना।
  - (७) श्रद्तादान क्रिया-चोरी करना।
- (८) श्रध्यातम किया—बाह्य निमित्त के विना मन में होने बाला शोक श्रादि का दुर्माव 1
  - ( ६ ) मान किया श्रपनी प्रशंसा करना, घमगड करना ।
  - (१०) मित्र किया-प्रियजनों को कटोर दर्गड देना ।
  - (११) माया क्रिया-दम्भ करना ।
  - (१२) लोभ किया-लोभ करना ।
- (१३) **ईर्यापधिकी किया**—ग्राप्रमत्त विवेकी संयमी को गमना-गमन से लगने वाली किया ।

# चौदह भूतप्राम = जीवसमूह

सूदम एकेन्द्रिय, धादर एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, त्रितिद्रय, त्रासंही पञ्चेन्द्रिय त्रीर संज्ञी पञ्चेन्द्रिय। इन सातों के पर्याप्त क्रीपर्याप्त—कुल चौदह भेद होते हैं। इनकी विराधना करना, किसी भी भकार की पीड़ा देना, त्रातिचार है।

कुछ स्राचार्य भूतप्राम से चौदह गुण स्थानवर्ती जीव समृहों का उल्लेख करते हैं । देखिए-स्थानस्यक चूर्णि तथा हरिमद्र कृत स्थावस्यक टीका ।

#### श्रमग्र-सूत्र

## पंदरह परमाधार्मिक

(१) ग्रम्ब (२) ग्रम्बरीप (३) श्याम (४) शबल (५) रीद्र (६) उपरौद्र (७) काल (८) महाकाल (६) ग्रासिपत्र (१०) धनुः (११) कुम्म (१२) वालुक (१३) वैतरिण (१४) खरस्वर (१५) महाघोष । ये परम ऋधार्मिक, पापाचारी, करू एवं निर्देय ऋसुर जाति के देव हैं। नारकीय जीवों को व्यर्थ ही. केवल मनोविनोट के लिए यातना देते हैं। जिन संक्षिष्ट रूप परिणामों से परमाधामि कत्व होता है. उनमें प्रवृत्ति करना त्र्यतिचार है। उन त्र्यतिचारों का प्रतिक्रमण यहाँ त्र्यभीष्ट है। 'पुत्थ जेहिं प्रमाधम्मियत्तणं भवति तेसु ठाणोसु जं वहितं।' ---जिनदास महत्तर ।

## गाथा षोडशक

(१) स्वसमय पर समय (२) वैतालीय (३) उपसर्ग परिज्ञा (४) स्त्री परिज्ञा (५) नरक विभक्ति (६) वीर स्त्रति (७) कशील

१--गाथा पोडशक का ऋभिषाय यह है कि 'गाथा नामक सोलहवाँ ऋध्ययन है जिनका, वे सूत्रकृतांग-सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के सोलह क्रध्ययन ।<sup>7</sup> क्राचार्य क्रमयदेव समवायांग सूत्र की टीका में उक्त शब्द पर विवेचन करते हुए लिखते हैं--'गाथाभिधान मध्ययनं घोडशं येषां तानि गाथापोडशकानि ।' श्री भावविजयजी भी उत्तराध्ययनान्तर्गत चरण विधि ग्राव्ययन की व्याख्या में ऐसा ही ग्रार्थ करते हैं। श्री जिनदास महत्तर भी स्नावश्यक चूर्गि में लिखते हैं —'गाहाए सह सोलस श्रामयणा तेसु, सुत्तगडपढमसुतक्खंध श्रामयणे सु इत्यर्थः।'

परन्तु त्र्याचार्यं श्री त्र्यात्मारामजी उत्तराध्ययन-सूत्र में उक्त शब्द का भावार्थ लिखते हैं कि 'गाथा नामक सोलवें श्रध्ययनमें ।'--उत्तराध्ययन ३१। १३। मालुम होता है श्राचार्यंजी ने शब्दगत बहुबचन पर ध्यान नहीं दिया है, फलतः उन्हें बहुत्रीहि समास का ध्यान नहीं रहा ।

१८१

परिभाषा (८) वीर्ष (६) धर्म (१०) समाधि (११) मार्ग (१२) समवसरण (१३) याथातथ्य (१४) ग्रन्थ (१५) ग्रादानीय (१६) गाथा ।

ये सूत्रकृतांग सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के गाथा षोडशक = सोलह अध्ययन हैं। अध्ययनोक्त श्राचार विचार का भलीभाँ ति पालन न करना, अतिचार है।

### सतरह असंयम

- ( १-६ ) पृथिवीकाय, श्रप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, श्रोर वनस्पति-काय तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय श्रोर पञ्चे न्द्रिय जीवों की हिंसा करना, कराना, श्रनुमोदन करना।
- (१०) श्रजीव श्रसंयम = ग्रजीव होने पर भी जिन वस्तुश्रों के द्वारा श्रसंयम होता है, उन बहुमूल्य वस्त्रपात्र श्रादि का ग्रहण करना श्रजीव श्रसंयम है।
- (११) प्रेचा असंयम = जीव-सहित स्थान में उठना, बैठना, सोना ग्रादि ।
  - (१२) उपेका असंसम = गृहस्थ के पाप कर्मों का अनुमोदन करना I
- (१३) ऋपहृत्य श्रसंयम=ग्रविधि से परठना । इसे परिष्ठापना ऋसंयम भी कहते हैं।
  - (१४) प्रमार्जना श्रसंयम = वस्त्रपात्र त्यादि का प्रमार्जन न करना।
  - (१४) मनः श्रसंयम = मन में दुर्भाव रखना ।
  - (१६) वचन श्रसंयम = कुवचन बोलना ।
  - (१७) काय श्रसंयम = गमनागमनादि में त्र्रासावधान रहना ।

ये सतरह ऋषंयम समवायांग सूत्र में कहे गए हैं।

त्रसंयम के स्रन्य भी सत्तरह प्रकार हैं—हिंसा, स्रासत्य, श्रास्तेय, श्राबद्धचर्य, परिग्रह, पाँचों इन्द्रियों की उच्छृ ङ्कल प्रवृत्ति, चार कषाय स्रोर तीन योगों की श्राशुभ प्रवृत्ति ।

श्राचार्य हरिमद्र ने स्नावश्यक में 'स्रसंजमे' के स्थान में

#### १≒२

#### श्रमग्-सूत्र

'संजमे' का उल्लेख किया है। 'संजमे' का ऋर्ष संयम है। संयम के भी पृथ्वी काय संयम ऋादि सतरह भेद हैं।

## श्रठारह श्रब्रह्मचर्य

देव-सम्बन्धी भोगों का मन, वचन श्रांत काय से स्वयं सेवन करना, दूसरों से कराना, तथा करते हुए को भला जानना—इस प्रकार नो भेद वैक्षिय शारीर सम्बन्धी होते हैं। मनुष्य तथा तिर्यक्ष सम्बन्धी श्रोदारिक भोगों के भी इसी तरह नौ भेद समभ लेने चाहिएँ। कुल मिलाकर श्राटारह भेद होते हैं।

[ समवायांग ]

# ज्ञाता घर्म कथा के १६ अध्ययन

(१ े उत्तित श्रर्थात् मेघकुमार, (२) संघाट (३) श्रग्रड (४ ) कुर्म (५) शैलक (६) तुम्त्र (७) रोहिणी (८) मल्ली (६) माकन्दी (१०) चन्द्रमा (११) दावह्य (१२) उदक (१३) मण्डूक (१४) तेतिल (१५) नन्दी फल (१६) श्रयर-कंका (१७ ) श्राकीर्णक (१८) मुं सुमादारिका (१६) पुग्डरीक । उक्त उनीस उदाहरणों के मावानुसार साधुधर्म की साधना न करना, श्रातचार है।

### बीस असमाधि

- (१) द्रुत द्रुत चारित्य = जल्दी जल्दी चलना ।
- (२) अप्रमृज्य चारित्व = विना पूँजे रात्रि आदि में चलना ।
- ् ३ ) दुश्य मुज्य चारित्व = विना उपयोग के प्रनार्जन करना ।
- ( ४ ) श्रतिरिक शय्यासनिकत्व = श्रमर्यादित शय्या श्रीर श्रासन रखना ।
- ( ४ ) रात्निक पराभव = गुरुजनों का त्रापमान करना ।
- ( ६ ) स्थविरोपवात = स्थविरों का उपहनन=ग्रवहेलना करना।
- (७) भूतोपवात = भूत-जीवों का उपहनन (हिंसा) करना !
- ( ) संज्वलन = शितक्त् यानी वार-वार कुद्ध होना ।

#### www.kobatirth.org

भयादि-सन १८३

- ( ह ) दोघं कोप = चिरकाल तक क्रोध रखना।
- ( १० ) पृष्ठ मांसिकत्व = पीठ पीछे निन्दा करना ।
- ( ११ ) श्रमित्रणावभाषण = सशंक होने पर भी निश्चित भाषा बोलना ।
- ( १२ ) नवाधिकरणः करण = नित्य नए कलह करना ।
- ( १३ ) उपशान्तक बहोदीरण = शान्त कलह को पुनः उत्ते जित करना ।
- ( १४ ) श्रकालस्वाध्याय = श्रकाल में स्वाध्याय करना ।
- ( ११ ) सरजस्कपाणि भिन्नाग्रहण = सचित्तरज सहित हाथ त्रादि से भिन्ना लेना ।
- ( १६ ) शब्दकरण = पहर रात बीते विकाल में जोर से बोलना।
- (१७) मं माकरण = गण-भेदकारी ऋर्थात् संघ में फूट डालने वाले वचन बोलना ।
- ( १८ कलह करण = ग्राकोश ग्रादि रूप कलह करना ।
- (१६) सूर्यं प्रमाण भोजित्व = दिन भर कुछ न कुछ खाते-पीते रहना ।
- (२०) एत्रणाऽसमितत्व = एपणा समिति का उचित ध्यान न रखना ।

जिस सत्कार्य के करने से चित्त में शान्ति हो, त्यातमा ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्ररूप मोजमार्ग में श्रवस्थित रहे, उसे समाधि कहते हैं। श्रीर जिस कार्य से चित्त में श्रापशस्त एवं श्राशान्त भाव हो, ज्ञानादि मोज्ञार्ग से ग्रात्मा भ्रष्ट हो उसे ग्रासमाधि कहते हैं। उपर्युक्त बीस कार्यों के ब्राचरण से ब्रापने ब्रोर दूसरे जीवों को ब्रासमाधि भाव उत्पन्न होता है, साथक की ग्रात्मा दूषित होती है, ग्रौर उसका चारित्र मिलिन होता है, ख्रतः इन्हें श्रसमाधि कहा जाता है।

'समाधानं समाधिः — चेतसः स्वास्थ्यं, मोचमार्गेऽ वस्थितिरित्यर्थः । न समाधिरसमाधिस्तस्य स्थातानि-शाश्रया भेदाः पर्याया असमाधि-स्थानानि ।' ग्राचार्यं हरिभद्र

#### श्रमण-सूत्र

श्रममाधि-स्थानों के श्रासेवन से जहाँ कहीं श्रात्ना संयम-भ्रष्ट हुआ हो, उसका प्रतिक्रमण प्रस्तुत पाठ के द्वारा किया जाता है। इकोस शबल दोप

- (१) इस्तकमं = इस्त-मैथुन करना।
- (२) मैथुन = स्त्री स्पर्श ग्रादि मैथुन करना ।
- (३) रात्रिभोजन = रात्रि में भोजन लेना ह्यौर करना।
- (४) श्राधाकर्म = साध के निमित्त से बनाया गया भोजन लेना ।
- (५) सागारिकपिण्ड = शय्यातर त्र्रार्थात् स्थानदाता श्चाहार लेना।
- (६) श्रीहेशिक=साधु के या याचकों के निमित्त बनाया गया, कीत= खरीदा हुन्ना त्राहार, त्राहृत = स्थान पर लाकर दिया हुन्ना, शमित्य = उधार लाया हुन्ना, त्राच्छिन्न = छीन कर लाया हुन्ना त्राहार लेना।
  - ( ७ ) प्रत्यारु**यान भंग =** बार्-बार प्रत्याख्यान भंग करना ।
  - ( < ) गरापरिवर्तन = छह मास में गरा से गरान्तर में जाना I
- ( ६ ) उदक लेप = एक मास में तीन बार नामि या जंघा भमारा जल में प्रवेश कर नदी ऋादि पार करना ।
- (१०) मातृ स्थान = एक मास में तीन बार माया स्थान सेवन करना । अर्थात् कृत अपराध छुपा लेना ।
  - ( ११ ) राजिपिगड = राजिपिगड ग्रहगा करना ।
  - ( १२ ) श्राकुट्या हिंसा = जानवूभ कर हिंसा करना ।
  - ( १३ ) श्राकृष्ट्या सुपा = जानबुक्त कर कूठ बोलना ।
  - (१४) श्राकुद्दया श्रद्धादान = जानबूभ कर चोरी करना ।
- (१५) सचिच पृथिवी स्पर्श = जानबूम, कर सचित्त पृथिवी पर बैठना, सोना, खड़े होना ।
- (१६) इसी प्रकार सचित्त जल से सस्निग्ध स्त्रीर सचित्त रज वाली पृथिवी, सचित्त शिला ऋथवा घुणों वालो लकड़ी ऋदि पर बैठना, सोना, कायोत्सर्ग आदि करना शवल दोप है।

१८५

- (१७) जीवों वाले स्थान पर तथा प्राणी, वीज, हरित, कीड़ीनगरा, लीलनफूलन, पानी, कीचड़, और मकड़ी के जालों वाले स्थान पर वैठना, सोना, कायोत्सर्ग श्रादि करना शबल दोप है।
- (१८) जानबूभ कर कन्द, मूल, छाल, प्रवाल, पुष्प, फूल, बीज, तथा हरितकाय का भोजन करना।
  - (१६) वर्ष के अन्दर दस बार उदक लेप = नदी पार करना ।
  - (२०) वर्ष में दस माया स्थानों का सेवन करना ।
- (२१) जानबूफ कर सचित्त जल वाले हाथ से तथा सचित्त जल सहित कड़छी त्रादि से दिया जानेवाला त्राहार ग्रहण करना ।

उपर्युक्त शवल दोष साधु के लिए सर्वथा त्याज्य हैं। जिन कार्यों के करने से चारित्र की निर्मालता नष्ट हो जाती है, चारित्र मलक्लिन्न होने के कारण कर्बुर हो जाता है, उन्हें शवल दोष कहते हैं। उक्त दोषों के सेवन करने वाले साधु भी शवल कहलाते हैं। 'शवलं-कर्बुर चारित्रं यें: कियाविशेष भेवति ते शवलास्तद्योगांस्साधवोऽषि।'

--- स्रभयदेव समवा० टीका ।

उत्तरगुणों में श्रातिक्रमादि चारों दोपों का एवं मूल गुणों में श्रानाचार के सिवा तीत दोपों का सेवन करने से चारित्र शत्रल होता है। बाईस परीषह

(१) तुया = भूल (२) पिगसा = प्यास (३) शीत = टंड (४) उप्ण = गर्मी (५) दंशमशक (६) अचेल = वस्त्राभाव का कष्ट (७) अरित = किटनाइयों से घबरा कर संयम के प्रति होने वाली उदासीनता (८) स्त्री परीवह (६) चर्या = विद्यार यात्रा में होने वाला गमनादि कष्ट (१०) नैपे धिकी = स्वाध्याय भूमि आदि में होने वाले उपद्रव (११) शय्या = निवास स्थान की प्रतिकृत्तता (१२) आकोश = दुर्वचन (१३) वध = लकड़ी आदि की मार सहना (१४) याचना (१५) अलाभ (१६) रोग (१७) तृण स्पर्श (१८) जल्ल = मल का परीघह (१६) सत्कार पुरस्कार = पूजा प्रतिष्ठा (२०) प्रशा = बुद्धि का गर्व (२१)

#### श्रमण सूत्र

श्रज्ञान = बुद्धिहीनता का दुःख (२२) दर्शन परीपह = सम्यक्त्व भ्रष्टे करने वाले मिथ्या मतौं का मोहक वातावरण ।

हरिमद्र द्यादि कितने ही द्याचार्य नैपे विकी के स्थान में निपद्या परीयह मानते हैं द्यौर उत्तका द्यर्थ वसति = स्थान करते हैं। इस स्थिति में उनके द्वारा द्यप्रिम शय्या परीषह का द्यर्थ — संस्तारक द्रार्थात् संथारा, विद्योगा द्यर्थ किया गया है। स्त्री साधक के लिए पुरुष परीषह है।

चुना ग्रादि किसी भी कारण के द्वारा ग्रापित ग्राने पर संयम में स्थिर रहने के लिए तथा कमों की निर्जरा के लिए जो शारीरिक तथा मानसिक कष्ट, साधु को सहन करने चाहिएँ, उन्हें परीपह कहते हैं। 'परीसहिज्जंते इति परीसहा श्रहियासिज्जंतिशि बुशं भवति।'—जिनदास महत्तर। परीपहों को भली भाँति शुद्ध भाव से सहन न करना, परीपह-सम्बन्धी ग्रातिचार होता है, उसका प्रतिक्रमण प्रस्तृत स्त्र में किया गया है।

## सूत्रकृताङ्ग सूत्र के २३ अध्ययन

प्रथम श्रुतस्कन्ध के सोलह श्रध्ययन सोलहवें बोल में वतला श्राए हैं। द्वितीय श्रुतस्कन्ध के श्रध्ययन ये हैं—(१७) पौराडरीक (१८) किया स्थान (१६) श्राहार परिज्ञा (२०) प्रत्याख्यान क्रिया (२१) श्राचार- श्रुत (२२) श्राद्धिकीय (२३) नालन्दीय | उक्त तेईस श्रध्ययनों के कथनानुसार संयमी जीवन न होना, श्रातिचार है।

## चौबीस देव

श्रमुरकुमार श्रादि दश मवनपति, मृत यहा श्रादि श्राठ व्यन्तर, सूर्य चन्द्र श्रादि पाँच ज्योतिष्क, श्रोर वैमानिक देव—इस प्रकार कुल चौवीस जाति के देव हैं। संसार में भोगजीवन के ये सब से बड़े प्रतिनिधि हैं। इनकी प्रशंसा करना भोगजीवन की प्रशंसा करना है श्रोर निन्दा करना द्वेष भाव है, श्रतः मुमुद्ध को तटस्थ भाव ही रखना चाहिए। यदि कभी तटस्थता का भंग किया हो तो श्रातिचार है। उत्तराध्ययन सूत्र के सुपसिद्ध टीकाकार श्राचार्य शान्तिसूरि यहाँ

१८७

देव शब्द से चौबीस तीर्थं हर देवों का भी ग्रहण करते हैं। इस ग्रार्थ के मानने पर ग्रातिचार यह होगा कि-उनके प्रति ग्रादर, श्रद्धाभाव न रखना; उनकी ग्राज्ञानुसार न चलना, ग्रादि ग्रादि ।

# पाँच महाव्रतों की २४ भावनाएँ

महात्रतों का शुद्ध पालन करने के लिए शास्त्रों में प्रत्येक महात्रत की पाँच भावना वतलाई गयी हैं। भावनात्रों का स्वरूप बहुत ही हृदय-प्राही एवं जीवनस्पर्शी है। श्रमण-धर्म शुद्ध पालन करने के लिए भावनात्रों पर श्रवश्य ही लह्य देना चाहिए।

### प्रथम ऋहिंसा महावत की १ भावना

- (१) ईर्यासमिति = उपयोग पूर्वक गमनागमन करे (२) ग्रालो-कित पान मोजन = देख भाल कर प्रकाशयुक्त स्थान में ब्राहार करे (३) ब्रादान नित्तेय समिति = विवेक पूर्वक पात्रादि उठाए तथा रक्खे (४) मनोगुति = मन का संयम (५) वचनगुति = वाणी का संयम। द्वितीय सस्य महावत की ४ भावना
- (१) अनुविचिन्त्य भाषणता = विचार पूर्वक बोलना (२) क्रोध-विवेक = क्रोध का त्याग (३) लोभ-विवेक = लोभ का त्याग (४) भय-विवेक = भय का त्याग (५) हास्य-विवेक = हँसी मजाक का त्याग।

### तृतीय श्रस्तेय महावत की १ भावना

(१) अवग्रहानुज्ञापना = अवग्रह अर्थात् वसित लेते समय उसके स्वामी को अञ्छी तरह जानकर आज्ञा माँगना (२) अवग्रह सीमा-परिज्ञानता = अवग्रह के स्थान की सीमा का ज्ञान करना (३) अवग्रहानुमहण्यता = स्वयं अवग्रह की याचाना करना अर्थात् वसितस्थ तृण, पट्ट आदि अवग्रह स्वामी की आज्ञा लेकर प्रहण करना (४) गुरुजनों तथा अन्य साधिम को नी आज्ञा लेकर ही सबके सं युक्त भोजन में से भोजन करना (५) उपाश्रय में रहे हुए पूर्व साधिम को आज्ञा लेकर ही वहाँ रहना तथा अन्य प्रवृत्ति करना।

#### श्रमग्-सूत्र

## चतुर्थं ब्रह्मचर्यं महावत की १ भावना

(१) त्रातीय रिनम्ध पौष्टिक त्राहार नहीं करना (२) पूर्व भुक्त भोगों का स्मरण नहीं करना ग्राथवा शारीर की विभूषा नहीं करना (३) स्त्रियों के स्रांग उपांग नहीं देखना (४) स्त्री, पशु स्रोर नपुंसक वाले स्थान में नहीं ठहरना ( ५ ) स्त्री विषयक चर्चा नहीं करना ।

#### पंचम श्रपरिग्रह महाव्रत की १ भावना

( १-५ ) पाँचों इन्द्रियों के विषय शब्द, रूप, गन्ध, रस श्रीर स्पर्श के इन्द्रियगोचर होने पर मनोज्ञ पर रागभाव तथा श्रमनोज्ञ पर िसमवायांग ] द्वेषभाव न लाकर उदासीन भाव रखना ।

महावतों की भावनात्रों पर विशेष लच्य देने की त्रावश्यकता है। महावर्तों की रत्ना उक्त भावनात्रों के विना हो ही नहीं सकती। यदि संयम यात्रा में कहीं भावनात्रीं के प्रति उपेद्धा भाव रक्खा हो ती श्रितिचार होता है, तदर्थ यहाँ प्रतिक्रमण का उल्लेख है।

## दशाश्रत ऋदि भूत्रत्रयी के २६ उद्देशनकाल

दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र के दश उद्देश, बृहत्कल्प के छह उद्देश, श्रीर व्यवहार सूत्र के दश उहेश—इस प्रकार सूत्रत्रयी के छन्नीस उद्श होते हैं। जिस अतस्कन्ध या ग्रध्ययन के जितने उद्देश होते हैं उतने ही वहाँ उद्देशनकाल-ग्रर्थात् श्रुतोपचार रूप उद्देशावसर होते हैं। उक्त सूत्रत्रयी में साधुजीवन सम्बन्धी स्त्राचार की चर्चा है। स्रातः तद्तु-सार आचरण न करना आतिचार होता है।

## सत्ताईस अनगार के गुण

( १-५ ) ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय, ब्रह्मचर्य ऋोर ऋपरिग्रह रूप पाँच महावर्ती का सम्यक् पालन करना । (६) रात्रि भोजन का त्याग करना। ( ७-११ ) पाँचों इन्द्रियों को वश में रखना ( १२ ) भावसत्य = श्चन्तः करण की शुद्धि (१३) धरणसत्य = वस्त्र पात्र श्चादि की भली भाँति प्रतिलेखना करना ( १४ ) ज्ञमा ( १५ ) विरागता = लोभ निप्रह

( १६ ) मन की शुभ प्रवृत्ति ( १७ ) बचन की शुभ प्रवृत्ति ( १८ ) काय की शुभ प्रवृत्ति (१६-२४) छह काय के जीवों की रहा (२५) संयमयोग-युक्तता ( २६ ) वेदनाऽभिसहना = तितिता त्र्यर्थात् शीतादि-कष्ट सहिष्णुता ( २७ ) मारणान्तिक उपसर्ग को भी समभाव से सहना ।

उपर्कत सत्ताईस गुण, आचार्य हरिभद्र ने अपनी आवश्यक सूत्र की शिष्यहिता टीका में, संग्रहणीकार की एक प्राचीन गाथा के अनु-सार वर्गान किए हैं। परन्त समवायांग सत्र में मनि के सत्ताईस गुरा कुछ मिन्न रूप में ग्रांकित हैं-पाँच महावत, पाँच इन्द्रियों का निरोध, चार कपायों का त्याग, भाव सत्य, करण सत्य, योग सत्य, चामा, विरागता, मनः समाहरणता, वचन समाहरणता, काय समाहरणता, ज्ञान सम्पन्नता, दर्शन सम्पन्नता, चारित्र सम्पन्नता, वेदनातिसहनता, मारणान्तिकातिसहनता ।

श्राचार्य हरिभद्र ने यहाँ 'सत्तावीसविहे श्रणगारचरित्ते, पाठ का उल्लेख किया है। इसका भावार्थ है-सत्ताईस प्रकार का ग्रानगार-सम्बन्धी चारित्र । परन्तु आचार्य जिनदास आदि 'सत्तावीसाए अगुगार गुणेहिं' पाठ का ही उल्लेख करते हैं। समवायांग-सूत्र में भी ग्राणगार-गुण ही है।

उक्त सत्ताईस अनगार गुणों अर्थात् मुनिगुणों का शास्त्रानुसार भली भाँति पालन न करना, ऋतिचार है। उसकी शुद्धि के लिए मुनि गुणों का प्रतिक्रमण है, त्रप्रीत् त्रातिचारों से वापस लौटकर मूनि-गुणों में ग्रामा ।

# अट्टाईस अ।चार-प्रकल्प

श्राचार-प्रकल्य की व्याख्या के सम्बन्ध में बहुत सी विभिन्न मान्यताएँ हैं। त्र्याचार्य हरिभद्र कहते हैं---त्र्याचार ही त्र्याचार-प्रकल्य कहलाता है 'श्राचार एव श्राचारप्रकल्पः ।'

त्र्याचार्य त्रभयदेव समवायांग सूत्र की टीका में कहते हैं कि

श्रमश-सूत्र

#### 038

श्राचार का ग्रार्थ प्रथम ग्रंग स्त्र है। उसका प्रकल्प ग्रार्थात् ग्रध्ययन-विशेष निशीथ स्त्र ग्राचार प्रकल्प कहलाता है। ग्रथवा ज्ञानादि साधु-श्राचार का प्रकल्प ग्रार्थात् व्यवस्थापन ग्राचार-प्रकल्प कहा जाता है। 'श्राचारः प्रथमाङ्गं तस्य प्रकल्पः श्राप्यान विशेषो निशीधमित्यपशिक्ष-धानम्। श्राचारस्य वा साध्वाचारस्य ज्ञानादिविषयस्य प्रकल्पो व्यवस्था-पनमिति श्राचारपकल्पः।'

उत्तराध्ययन-स्त्र के चरण विधि श्रध्ययन में केवल प्रकल्प शब्द ही श्राया है। ग्रातः उक्त स्त्र के टीकाकार श्राचार्य शान्तिस्रि प्रकल्प का स्त्रर्थ करते हैं कि 'प्रकृष्ट = उत्कृष्ट कल्प = मुनि जीवन का स्त्राचार वर्णित है जिस शास्त्र में वह स्त्राचारांग-स्त्र प्रकल्प कहा जाता है।'

श्राचारांग-सूत्र के शस्त्र परिज्ञा श्रादि २५ श्रध्ययन हैं। श्रीर निशीथ सूत्र भी श्राचारांग-सूत्र की चूलिकास्वरूप माना जाता है, श्रतः उसके तीन श्रध्ययन मिलकर श्राध्यगंग-सूत्र के सब श्रट्ठाईस श्रध्ययन होते हैं-—

(१) शस्त्र परिज्ञा (२) लोक विजय १) शीतोष्णीय (४) सम्यक्त्व (५) लोकसार (६) धृताध्ययन (७) महापरिज्ञा (८) विमोन्न (६) उपधानश्रुत (१०) विगडेषणा (११) शस्या (१२) ईर्या (१३) भाषा (१४) वस्त्र पणा (१५) पात्र पणा (१६) ग्रावग्रह- प्रतिमा (१६+७=२३) सत्त स्थानादि सप्तैकका (२४) भावना (२५) विमुक्ति (२६) उद्यात (२७) ग्रानुद्धात (२८) ग्रारे श्रारोपण ।

समवायांग-सूत्र में त्राचार प्रकला के ब्राट्टाईस भेद ब्रान्यरूप में हैं।
पूज्य श्री ब्रात्मारामजी महाराज, उत्तराध्ययन सूत्र हिंदी पृष्ठ १४०१
पर इस सम्बन्ध में लिखते हैं—

'समवायांग सूत्र में २८ कार का आचारप्रकल्प इस प्रकार से चर्ग के किया है। यथा—

१८१

(१) एक मास का प्रायिश्वत (२) एक मास पाँच दिन का प्रायिश्वत (३) एक मास दश दिन का प्रायिश्वत । इसी प्रकार पाँच दिन बढ़ाते हुए पाँच मास तक कहना चाहिए । इस प्रकार २५ हुए । (२६ उपयातक-ग्रनु। घातक (२७) ग्रारो ग्रण ग्रौर (२८) कृत्सन-सम्पूर्ण, श्रकृत्सन-ग्रस पूर्ण।"

पूज्यश्रीजी के उपर्युक्त लेख की समवायांग सूत्र के मूल पाठ से संगति नहीं बैठती । वहाँ मासिक ग्रागेपणा के छह भेद किए हैं । इसी प्रकार द्विमासिकी, त्रिमासिकी एवं चतुर्मासिकी ग्रागेपणा के भी कमशः छः छः भेद होते हैं । सब मिलकर ग्रागेपणा के ग्रावतक २४ भेद हुए हैं, जिन्हें पूज्यश्रीजी २५ लिखते हैं । ग्राव शेप चार भेद भी समवायांग सूत्र के मूल पाठ में ही देख लीजिए 'उवधाइया ग्रागेवणा, ग्राखव धाइया धारोवणा, कसिणा श्रागेवणा, ग्राकसिणा श्रागेवणा ।'उक्त मूल सूत्र के प्राकृत नामों का संस्कृत रूपान्तर है—उपघातिक श्रागेपणा, श्रात्विक श्रागेपणा, क्रत्सन श्रागेपणा ग्रांगेर श्राकृत्सन श्रागेपणा। श्रात्विक श्रागेपणा। क्रात्विक श्रागेपणा।

जो कुछ हमने जार लिखा है, इसका समर्थन, समवायांग के मूल पाठ श्रीर श्रमयदेव-कृत वृत्ति से स्पष्टतः हो जाता है। श्रस्तु, हम विचार में हैं कि श्राचार्य श्री जी ने प्रथम के २४ मेदों को २५ कैसे गिन लिया ? श्रीर बाद के चार मेदों के तीन ही मेद बना लिए। प्रथम के दो मेदों को मिलाकर एक मेद कर लिया। श्रीर श्रारोपणा, जो कि स्वयं कोई मेद नहीं है, प्रत्युत सब के साथ विशेष्य रूप से व्यवहृत हुआ है, उसको सत्ताईसवें मेद के रूप में स्वतन्त्र मेद मान लिया है। श्रीर श्रान्तिम दो मेदों का फिर श्रष्ट्याईसवें मेद के रूप में एकीकरण कर दिया गया है। इस सम्बन्ध में श्रीधक न लिखकर संचेप में केवल विचार सामग्री उपस्थित की है, ताकि सत्यार्थ के निर्णय के लिए तत्त्व-जिज्ञास कह विचार विवार विवार निर्णय कर सकें।

्र प्राचार-प्रकल्य के २८ अध्ध्ययनों में वर्णित साध्याचार का सम्यक् ह्रुप से ग्राचरण न करना, ग्रातिचार है !

### अम्रा-सूत्र

## पापश्रत के २६ भेद

- (१) भौम = भूमिकंप ऋादि का फल बताने वाला शास्त्र।
- (२) उत्मात = रुधिर वृष्टि, दिशास्त्रों का लाल होना इत्यादि का शुभाशुभ फल बताने वाला निमित्त शास्त्र ।
  - (३) स्वप्न-शास्त्र ।
- (४) ऋन्तरिक् = ऋाकाश में होने वाले प्रहवेध ऋादि का वर्णन करने वाला शास्त्र ।
- (५) त्रांगशास्त्र = शरीर के स्पन्दन त्रादि का फल कहने वाला शास्त्र ।
  - (६) स्वर शास्त्र I
- (७) व्यञ्जन शास्त्र = तिल, मण ग्रादि का वर्णन करने वाला शास्त्र ।
- ( ८ ) लज्ञ्ण शास्त्र = स्त्री पुरुषों के लज्ञ्णों का गुमाशुम फल चताने वाला शास्त्र ।

ये आठों ही सूत्र, वृत्ति, और वार्तिक के भेद से चौबीस शास्त्र हो जाते हैं।

- (२५) विकथानुयोग = ऋर्थं ऋौर काम के उपायों को बताने वाले शास्त्र, जैसे वारस्यायनकृत काम सूत्र त्रादि ।
- ( २६ ) विद्यानुयोग = रोहिणी आदि विद्याओं की सिद्धि के उपाय चताने वाले शास्त्र I
- (२७) मन्त्रानुयोग = मन्त्र ऋादि के द्वारा कार्यसिद्धि वताने वाले शास्त्र ।
  - ( २८ ) योगानु योग : वशीकरण त्रादि योग वताने वाले शास्त्र ।
- ( २६ ) ऋन्यतीर्थिकानुयोग = ऋन्यतीर्थिको द्वारा प्रवर्तित एवं श्रमिमत हिंसा प्रधान श्राचार-शास्त्र ।

िसमवायांग ी

६ ३१

## सहासोइनीय के ३० स्थान

- (१) त्रस जीवों को पानी में डुबा कर मारना।
- (२) त्रस जीवों को श्वास आदि रोक कर मारना।
- ( ३ ) त्रस जीवों को मकान ऋादि में बंद कर के धुएँ से घोट कर मारना ।
- (४) त्रस जीवों को मस्तक पर दगड ग्रादि का घातक प्रहार करके मारना।
- (५) त्रस जीवों को मस्तक पर गीला चमड़ा स्त्रादि बॉध कर मारना।
- (६) पथिकों को घोखा देकर लूटना।
- (७) गुप्तरीति से श्रानाचार का सेवन करना।
- 🕻 🗲 ) दूसरे पर मिथ्या कलंक लगाना l
- ( ६ ) सभा में जान बूक्त कर मिश्रमाषा = सत्य जैसा प्रतीत होने वाला भूठ बोलना ।
- (१०) राजा के राज्य का ध्वंस करना।
- ( ११ ) बाल ब्रह्मचारी न होते हुए भी बाल ब्रह्मचारी कहलाना ।
- ( १२ ) ब्रह्मचारी न होते हुए भी ब्रह्मचारी होने का ढौंग रचना ।
- ( १३ ) ग्राश्रयदाता का धन चुराना ।
- (१४) कृत उपकार को न मान कर कृतघ्नता करना।
- १ १५ ) गृहपति ऋथवा संघपति ऋगदि की इत्या करना ।
- ( १६ ) राष्ट्रनेता की हत्या करना ।
- ( १७ ) समाज के स्त्राधारभूत विशिष्ट परोपकारी पुरुष की हत्या करना ।
- ( १८ ) दीन्तित साधु को संयम से भ्रष्ट करना।
- ( १६ ) केवल ज्ञानी की निन्दा करना ।
- (२०) ऋहिंसा ऋादि मोक्सार्ग की बुराई करना।
- ( २१ ) त्राचार्यं तथा उपाध्याय की निन्दा करना ।

#### श्रमण-सूत्र

- ( २२ ) स्राचार्यं तथा उपाध्याय की सेवा न करना
- ( २३ ) बहुश्रुत न होते हुए भी बहुश्रुत = परिडत कहलाना ।
- ( २४ ) तपस्त्री न होते हुए भी ऋपने को तपस्त्री कहना ।
- (२५) शिक्त होते हुए भी ऋपने ऋाश्रित हुद्ध, रोगी ऋादि की सेवान करना।
- (२६) हिंसा तथा कामोत्यादक विकथात्रों का बार-बार प्रयोग करना ।
- ( २७ ) जाद टोना त्र्यादि करना ।
- (२८) कामभोग में श्रात्यधिक लिप्त रहना, श्रासक रहना ।
- ( २६ ) देवतात्र्यों की निन्दा करना ।
- (३०) देवदर्शन न होते हुए भी प्रतिष्ठा के मोह से देवदर्शन की दशाश्रत स्कन्ध बात कहना।

जैन धर्म में स्रात्मा को स्रावृत करने वाले स्राठ कर्म माने गए हैं । सामान्यतः ऋाठों ही कमों को मोहनीय कर्म कहा जाता है । परन्तु विशेषतः चतुर्थं कम के लिए मोहनीय संज्ञा रूढ है। प्रस्तृत सूत्र में इसी से तात्वर्य है। ब्राचार्य हरिभद्र ब्रावश्यक वृत्ति में लिखते हैं-''सामान्येन एकप्रकृति कर्म मोहनीयमुच्यते । उक्तं च श्रद्धविहंपि य कम्मं, भिण्यं मोहों ति जं समासेणमित्यादि । विशेषेण चतुर्थी प्रकृति-मोंहनीयमुच्यते तस्य स्थानानि-- निमित्तानि भेदाः पर्याया मोहनीय-स्थानानि ।"

मोहनीय कर्म बन्ध के कारणों की कुछ इयत्ता नहीं है। तथापि शास्त्रकारों ने विशेष रूप से मोहनीय कम न्वन्ध के हेतु-भूत कारणों के तीस भेदों का उल्लेख किया है। उल्लिखित कारणों में दूरध्यवसाय की तीवता एवं करता इतनी ऋधिक होती है कि कभी-कभी महामोहनीय कर्म का बन्ध हो जाता है, जिससे ऋजानी ऋात्मा सत्तर कोड़ा कोड़ी सागर तक संशार में परिभ्रमण करता है, दुःख उठाता है।

प्रस्तत सूत्र के मूल पाठ में प्रचलित महामोहनीय शब्द का प्रयोग किया है। परन्त स्त्राचार्य हरिभद्र स्त्रौर जिनदास महत्तर वेवल मोहनीय शब्द

का ही प्रयोग करते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र, समवायांग सूत्र ग्रीर दशाश्रुत-स्कन्ध सूत्र में भी केवल मोहनीय स्थान कहा है। परन्तु भेदों का उल्लेख करते हुए अवश्य महामोह शब्द का प्रयोग हुन्ना है। 'महामोहं पकुब्बइ।' सिद्धों के ३१ गुगा

- (१) दीण-मितशानावरण (२) दीणश्रुतशानावरण (३) त्रीणश्रविशानावरण (४) द्वीण मनःपर्ययशानावरण
- (५) तीण केवल ज्ञानावरण।
- (६) जीणचतुर्देशीनावरण (७) जीणग्रचतुर्देशीनावरण (६) जीणग्रवधिदशीनावरण (६) जीणकेवलदर्शनावरण
- (१०) चीणनिद्रा (११) चीणनिद्रानिद्रा (१२) चीणप्रचला
- (१३) चीणप्रचला प्रचला (१४) चीणस्त्यानगृद्धि।
  - (१५) चीण मातावेदनीय (१६) चीण स्रसातावेदनीय ।
  - (१७) ज्ञीण दर्शन मोहनीय (१८) ज्ञीण चारित्र मोहनीय ।
- (१६) चीण नैरियकायु २० चीण तिर्यञ्चायु (२१) चीण मनुष्यायु (२२) चीण देवायु ।
  - (२३) जीए उच गोत्र (२४) चीए नीच गोत्र ।
  - (२५) चीण शुभ नाम (२६) चीण श्रशुभनाम ।
- (२७) चीण दानान्तराय (२८ चीण लाभान्तराय। (२६ चीण भोगान्तराय (३०) चीण उपभोगान्तराय (३१) चीण वीर्यान्तराय।

[ समवायांग ]

सिद्धों के गुणों का एक प्रकार श्रीर भी है। पाँच संस्थान, पाँचं चर्ण, दो गन्ध, पाँच रस, श्राठ स्पर्श, तीन वेद, शरीर, श्रासिक्त श्रीर पुनर्जन्म—इन सब इकत्तीस दोपों के च्य से भी इकत्तीस मुण होते हैं। श्राचारांगी

त्रादि गुण का अर्थ है—ये गुण सिद्धों में प्रारम्भ से ही होते हैं, यह नहीं कि कालान्तर में होते हों। क्योंकि सिद्धों की भूमिका क्रमिक विकास की नहीं है। अपनार्थ श्री शान्तिस्रि 'सिद्धाइगुण' का अर्थ—

#### www.kobatirth.org

१६६ अमग सूत्र

'सिद्धाऽतिगुण' करते हैं। त्र्रातिगुण का भाव है—'उल्कुष्ट, श्रीसि धारण गुण ।'

बत्तीस योग-संप्रह

(१) गुरुजनों के पास दोयों की ऋालोचना करना २०) किसी के दोशों की ग्रालोचना सुनकर ग्रीर के पास न कहना (३) संकट पड़ने पर भी धर्म में दृढ़ रहना ( ४ ) श्रासिक्क रहित तप करना ( ५ ) सुत्रार्थं ग्रहगारूप ग्रहगा-शिक्षा एवं प्रतिलेखना त्र्यादि रूप त्रासेवना≓ क्राचार शिक्षा का अभ्यास करना (६) शोभा श्रुँगार नहीं करना (७) पूजा प्रतिष्ठा का मोह त्याग कर ऋजात तप करना 🖛 ) लोम का त्याम ( ६ ) तितिचा ( १० ) ऋार्जव ≠ सरलता ( ११ ) शुचि= संयम एवं सत्य की पवित्रता (१२) सम्यक्त शुद्धि (१३ समाधि = प्रसन्न चित्तता (१४) ग्राचार पालन में माया न करना (१५) विनय ( १६ ) घैर्य ( १७ ) संवेग = सांसारिक भोगों से भय ऋथवा मोचा भिलाषा (१८) माया न करना (१६) सदनुष्ठान (२०) संवर = भापाश्रव को रोकना ( २१ ) दोपों की शुद्धि करना ( २२ ) काम मोगों से विरिकत (२३) मूलगुर्गों का शुद्ध पालन (२४) उत्तरगुर्गों का शद्ध पालन , २५ ) व्यक्सर्क करना ( २६ ) प्रभाद न करना ( २७ ) प्रतित्वण संयम यात्रा में सावधानी रलना ( २८ ) शुभ ध्यान ( २६ ) मारगान्तिक वेदना होने पर भी अप्रधीर न होना (३०) संगका परित्यामा करना ( ३१ ) प्रायश्चित्त ग्रहण करना ( ३२ ) श्चन्त समय में संलेखना करके ग्राराधक बनना। [समवायांग]

अप्रचार्य जिनदास बत्तीस योग-संग्रह का एक दूसरा प्रकार भीं लिखते हैं। उनके उल्लेखानुसार धर्म ध्यान के सोलह भेद श्रौर इसीं प्रकार शुक्क ध्यान के सोलह भेद, सब मिल कर बत्तीस योगसंग्रह के भेद हो जाते हैं। 'धम्मो सोलसक्तिश्च एवं सुक्किप ।'

मन, वचन और काय के व्यापार को योग कहते हैं। शुभ और अशुभ भेद से योग के दो प्रकार हैं। अशुभ योग से निवृत्ति और शुभ योग में

९ ३ ९

### भयादि-सूत्र

प्रवृत्ति ही संयम है । पस्तृत सूत्र में शुभ प्रवृत्ति रूप योग ही ग्राह्म है । उसी का संग्रह संयमी जीवन की पवित्रता को श्राह्मुएए। बनाए रख सकता है।

—'युज्यन्ते इति योगाः मनोवाक्कायव्यापाराः, ते चेह प्रशस्ता एव विविज्ञताः ।' ब्राचार्ये ब्राभयदेव, समवायांग टीका ।

प्रश्न है, त्र्यालोचनादि को संग्रह क्यों कहा गया है ? ये तो संग्रह के निमित्त हो सकते हैं, स्वयं संग्रह नहीं । त्र्याप ठीक कहते हैं । यहाँ संग्रह शब्द की संग्रह निमित्त में ही लच्चणा है । 'प्रशस्तयोग संग्रहनि-मित्तवादाकोचनादय एव तथोच्यन्ते।'—ग्रभयदेव, समवायांग ठीका ।

योग संग्रह की साधना में जहाँ कहीं भूल हुई हो, उसका प्रतिक्रमण यहाँ त्राभीष्ट है।

## रेतीस आशातना

श्चिरहन्त की श्राशातना से लेकर चौदह ज्ञान की श्वाशातना तक तेतीम श्वाशातना, मूल सूत्र में वर्णन की गई हैं। कुछ टीकाकार यहाँ पर भी श्वाशातना से गुरुदेव की ही तेतीस श्वाशातना लेते हैं। गुरुदेव की तेतीस श्वाशातनाश्चों का वर्णन परिशिष्ट में दिया गया है।

जैनाचार्यों ने त्राशातना शब्द की निरुक्ति बड़ी ही सुन्दर की है। सम्यग्द्र्शन त्रादि त्राध्यात्मिक गुणों की प्राप्ति को न्नाय कहते हैं त्रीर शातना का त्रार्थ—खगड़न करना है। गुरुदेव त्रादि पूज्य पुरुषों का त्रावमान करने से सम्यग्द्र्शन त्रादि सद्गुणों की शातना = खगड़ना होती है। 'श्रायः—सम्यग्द्र्शनाद्यवासिजनणस्तस्य शातना—खगड़नं निरुक्तादाशातना।'—श्राचार्य श्रायदेय, समवायांग टीका। 'श्रासातणा णामं नाणादि श्रायस्स सातणा। यकारक्तोपं कृत्वा श्राशातना भवति।' —श्राचार्य जिनदास, श्रावश्यकचूणि ।

### अविदन्तों की आशातना

स्त्रोक तेतीस ग्राशातनात्रों में पहली ग्राशातना ग्ररिहन्तों की है। जैन शासन के केन्द्र ग्ररिहन्त ही हैं, ग्रातः सर्व-प्रथम उनका ही उल्लेख

अनग-सूत्र

#### 238

श्राता है। वे जगजीवों के लिए धर्म का उपदेश करते हैं, सन्मार्ग का निरूपण करते हैं ऋौर ऋनन्तकाल से ऋन्धकार में भटकते हुए जीवों को सत्य का प्रकाश दिखलाते हैं। ग्रातः उपकारी होने से सर्व-प्रथम उनकी ही महिमा का उल्लेख है।

श्राजकल हमारे यहाँ भारतवर्ष में श्रारेहन्त विद्यमान नहीं हैं. श्रतः उनकी ऋशातना कैसे हो सकती है ? समाधान है कि ऋरिहन्तों की कभी कोई सत्ता ही नहीं रही है, उन्होंने निर्देय होकर सर्वथा श्रव्यवहार्य कठोर निवृत्ति-प्रधान धर्म का उपदेश दिया है, वीतराग होते हुए भी स्वर्ण-सिंहासन आदि का उपयोग क्यों करते हैं ? इत्यादि दुर्विकला करना श्रारिहंतों की ग्राशातना है।

## सिद्धों की श्राशातना

सिद्ध हैं ही नहीं। जब शरीर ही नहीं है तो फिर उनको सुख किस बात का ? संसार से सर्वथा ऋलग निश्चेट पड़े रहने में क्या ऋादर्श है ? इत्यादि रूप में ऋवज्ञा करना, सिद्धों की ऋाशातना है।

### साध्वियों को ऋशातना

स्त्री होने के कारण साध्वयों को नीच बताना । उनको कलह श्रीर संघर की जड़ कहना। साधन्त्रों के लिए साध्वयाँ उपद्रव रूप हैं। ऋतकाल में कितनी मिलनता होती होगी ? इत्यादि रूप से ऋवहेलना करना, साध्वियों की ह्याशातना है।

### श्राविकाओं की आशातना

जैन धर्म ग्रातीव उदार ग्रीर विराट धर्म है । यहाँ केवल ग्रारिहन्त श्चादि महान श्रात्मात्रों का ही गौरव नहीं है। श्रापित साधारण यहस्थ होते हुए भी जो स्त्री-पुरुष श्रावक-धर्म का पालन करते हैं, उनका भी यहाँ गौरवपूर्ण स्थान है। श्रावक श्रीर श्राविकाश्रों की श्रवज्ञा करना भी एक पाप है। पत्येक ऋाचार्य, उपान्याय ऋौर साधु को भी, प्रति दिन प्रातः श्रीर सायंकाल प्रतिक्रमण के समय, श्रावक एवं श्राविका श्री के

338

प्रति ज्ञात या ग्रजात रूप से की जाने वाली ग्रवज्ञा के लिए, पश्चाताप करना होता है—मिच्छामि दुक्कड देना होता है।

श्रन्य धमों में प्रायः स्त्री का स्थान बहुत नीचा माना गया है।
कुछ धमों में तो स्त्री साध्वी भी नहीं बन सकती। वह मोच भी नहीं
प्राप्त कर सकती। उसे स्वतन्त्र रूप से यह, पूजा श्रादि के श्रनुष्ठान का
भी श्रिधिकार नहीं है। कुछ लोग उसे शुद्ध, श्रीर कुछ शुद्ध से भी निंद्य
समभते हैं। उन्हें वेदादि पढ़ने का भी श्रिधिकार नहीं है। परन्तु जैनधम में स्त्री को पुरुष के वसवर ही धम कार्य का श्रिधिकार है, मोच
पाने का श्रिधिकार है। जैन-धम किसी विशेष वेप-भेद श्रीर स्त्री पुरुष
श्रादि के लिंग-भेद के कारण किसी को ऊँचा नीचा नहीं समभता,
किसी की स्तुति-निंदा नहीं करता। जैन धम गुण पूजा का धम है।
गुण हैं तो स्त्री भी पूज्य है, श्रन्थथा पुरुष भी नहीं। श्रातएव ग्रहस्थ-स्थिति
में रहती हुई स्त्री, यदि धर्माराधन करती है—श्रावक-धर्म का पालन
करती है, तो वह स्तुति योग्य है, कीन्दनीय नहीं।

यही कारण है कि प्रस्तुत सूत्र में श्राविका की श्रवहेलना करने का भी प्रतिक्रमण है। श्राविका ग्रह कार्य में लगी रहती हैं, श्रारम्भ में ही जीवन गुजारती हैं, बाल बचों के मोह में फँसी रहती हैं, उनकी सद्गति कैसे होगी? 'श्रारंभंताणं कतो सोग्गती?' इत्यादि श्राविकात्रों की श्रवहेलना है, जो त्याज्य है। साधक को 'दोष दृष्टिपरं मनः' नहीं होना चाहिए। देव श्रीर देवियों की श्राशातना

देवतात्रों की ऋगशातना से यह त्रामिशाय है कि देवतात्रों को काम-गर्दम कहना, उन्हें ऋगलसी ऋौर ऋकिंचित्कर कहना । देवता मांस खाते हैं, मद्य पीते हैं—हत्यादि निन्दास्पद सिद्धान्तों का प्रचार करना ।

साधु स्नौर आवकों के लिए देव-जगत के सम्बन्ध में तटस्थ मनोइत्ति रखना ही श्रेयस्कर है। देवतास्त्रां का स्नपलाप एवं स्नवर्णवाद करने से साधारण जनता को, जो उनकी मानने वाली होती है, व्यर्थ ही कष्ट पहुँचता है, बुद्धि भेद होता है, स्नौर साम्प्रदायिक संघर्ष भी बढ़ता है।

### श्रमग्र-सूत्र

# इहलोक और परलोक की आशातना

इहलोक ग्रौर परलोक का ग्राभिप्राय समक्त लेना ग्रावश्यक है। मनुष्य के लिए मनुष्य इह लोक है स्रोर नारक, तिर्यच तथा देव परलोक हैं। स्वजाति का पागी-वर्ग इह लोक कहा जाता है च्रौर विजातीय प्राणी-वर्ग परलोक । इहलोक स्त्रीर परलोक की स्त्रसत्य प्ररूपणा करना, पुनर्जन्म त्रादि न मानना, नरकादि चार गतियों के सिद्धान्त पर विश्वाम न रखना, इत्यादि इहलोक श्रीर परलोक की श्राशातना है।

## लोक की अशातना

लोक, संसार को कहते हैं। उसकी अशातना क्या? लोक की आशा-तना से यह श्रामित्राय है कि देवादि-सहित लोक के सम्बन्ध में मिथ्या प्ररूपणा करना, उसे ईश्वर ऋादि के द्वारा बना हुआ मानना, लोक-सम्बन्धी पौराणिक कल्पनाश्चों पर विश्वास करनाः लोक की उत्पत्ति, स्थिति एवं प्रलय सम्बन्धी भ्रान्त धारणात्रों का प्रचार करना।

# प्राण, भूत, जीव और सत्त्रों की श्राशातना

भास, भूत त्रादि शब्दों को एकार्यंक माना गया है। सब का श्चर्य जीव है। श्राचार्य जिनदास कहते हैं- 'एगद्विता वा एते।' परन्त श्राचार्य जिनदास महत्तर स्त्रौर हरिभद्र स्त्रादि ने उक्त शब्दों के कुछ विशेष ऋर्थ भी स्वीकार किए हैं। द्वीन्द्रिय ऋादि जीवों को पाण ऋोर पृथ्वी ब्रादि एकेन्द्रिय जीवों को भूत कहा जाता है। समस्त संसारी **पा**णियों के लिये जीव स्त्रीर संसारी तथा मुक्त सब स्त्रान्तानन्त जीवों के लिए सत्त्व-शब्द का व्यवहार होता है। "प्राणिनः द्वीन्द्रियादयः"। भूतानि पृथिव्यादय''''। जीवन्ति जीवा-श्रायुः कर्मानुभवयुक्ताः सर्वे एव''''। सत्त्वाः —सीसारिकसंसारातीतमेदाः ।"

--- श्रावश्यक शिष्य-हिता टीका ।

पाए, भूत त्रादि शब्दों की व्याख्या का एक त्रारे पकार भी है, जो पायः त्राज भी सर्वभान्य रूप में प्रचलित है त्रीर त्रागम साहित्य के भाचीन टीकाकारों को भी मान्य है। द्वीन्द्रिय ग्रादि तीन विकतेन्द्रिय

२०१

जीवों को प्राण कहते हैं। वृत्तों को भूत, पञ्चे न्द्रिय पाणियों को जीव तथा शेष सब जीवों को सत्त्व कहा गया है। "प्राणा द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रिया, भूताश्च तरवो, जीवाब पञ्चे न्द्रियाः, सत्त्वाश्च शेषजीवाः।"

—भाव विजय कृत उत्तराध्ययन सूत्र टीका २६।१६।

विश्व के समस्त अनन्तानन्त जीवों की आशातना का यह सूत्र बड़ा ही महत्त्वपूर्ण हैं। जैन-धर्म की करुणा का अनन्त प्रवाह केवल परिचित और स्नेही जीवों तक ही सीमित नहीं है। अपित समस्त जीवराशि से लमा माँगने का महान् आदर्श है। प्राणी निकट हो या दूर हों स्थूल हो या सक्तम हों, ज्ञात हों या अज्ञात हों, शत्रु हो या मित्र हों किसी भी रूप में हों, उनकी अशातना एवं अवहेलना करना साधक के लिए सर्वथा निषद है।

यहाँ द्याशातना का प्रकार यह है कि द्यातमा की सत्ता ही स्वीकार न करता, पृथ्वी द्यादि वो जड़ मानना, द्यात्मतत्त्व को ज्ञाणिक कहना, एकेन्द्रिय तथा द्वीन्द्रिय द्यादि जीवों के जीवन को तुच्छ समस्ता, फलतः उन्हें पीड़ा पहुँचाना।

## काल की आशातना

साथक को समय की गति का श्रवश्य ध्यान रखना चाहिए। श्रव कैसा काल है ? क्या परिस्थिति है ? इस समय कौन-सा कार्य कर्तेच्य है श्रोर कोनसा श्रक्तंच्य ? एक बार गया हुआ। समय फिर लाट कर नहीं श्राता। समय की चृति सबसे बड़ी कृति है। इत्यादि विचार साधक जीवन के लिए बड़े ही महत्त्वपूर्ण हैं। जो लोग श्रालसी हैं, समय का महत्त्व नहीं समक्ते, 'काले कालं समायरे' के स्वर्ग सिद्धान्त पर नहीं चलते, वे साधना-पथ से श्रष्ट हुए विना नहीं रह सकते।

इसी भावना को ध्यान में रखकर काल की श्राशातना न करने का विधान किया है। काल की श्राबहेलना बहुत बड़ा पाप है। संयम जीवन की श्रानिधमितता ही काल की श्राशातना है।

श्राचार्थ जिनदास श्रीर हरिभद्र श्रादि का कहना है कि काल है ही

नहीं, काल ही विश्व का कर्ता हर्ता है, काल देव या ईश्वर है, प्रतिलेखना स्त्रादि के स्त्रमुक निश्चित काल क्यों माने गएहें ? इत्यादि विचार काल की स्त्राशातना है।

श्रमण-सूत्र

# श्रुत को आशातना

जैन-धर्म में श्रुत ज्ञान को भी धर्म कहा है। विना श्रुत-ज्ञान के चारित्र कैसा ? श्रुत तो साधक के लिए तीसरा नेत्र है, जिसके विना शिव बना ही नहीं जा सकता। इसीलिए ब्राचार्य कुन्दकुन्द कहते हैं 'श्रागम-चक्ख् साहु।'

श्रुत की ग्राशातना साधक के लिए ग्रातीव भयावह है। जो श्रुत की त्र्यवहेलना करता है, वह साधना की ग्रावहेलना करता है—धर्म की ग्रावहेलना करता है। श्रुत के लिए ग्रात्यन्त श्रद्धा रखनी चाहिए। उसके लिए किसी प्रकार की भी त्रावहेलना का भाव रखना घातक है।

ऋाचार्य हरिभद्र श्रुत-ऋाशातना के सम्बन्ध में कहते हैं कि 'जैन श्रुत साधारण भाषा श्राकृत में है, पता नहीं, उसका कीन निर्माता है? वह केशल कठोर चारित्र धर्म पर ही बल देता है। श्रुत के ऋध्य-यन के लिए काल मर्यादा का बन्धन क्यों है? इत्यादि विपरीत विचार ऋगेर वर्तन श्रुत की ऋाशातना है।"

# श्रुत-देवता की आशातना

श्रुत-देवता कीन है ? श्रीर उसका क्या स्वरूप है ? यह प्रश्न बड़ा ही विवादास्पद है । स्थानकवामी परंपरा में श्रुत देवता का श्रर्थ किया जाता है—'श्रुतनिर्माता तीर्थं कर तथा गणधर।' वह श्रुत का मूल श्रिषिष्ठाता है, रचिता है, श्रुतः वह उसका देवता है। श्राचार्य श्री-श्रात्मारामजी, भीयाणी हरिलाल जीवराज भाई गुजराती, जीवणलाल छगनलाल संघवी श्रादि प्रायः सभी लेखक ऐसा ही श्रर्थ करते हैं।

परन्तु श्वेताम्बर मूर्ति-पूजक परंपरा में 'श्रुत देवता' एक देवी मानी जाती है, जो श्रुत की ग्राधिष्ठात्री के रूप में उनके यहाँ प्रसिद्ध है। यह मान्यता भी काफी पुरानी है। ग्राचार्य जिनदान भी इसका उल्लेख

२०३

करते हैं-'जी**ए सुतमधिष्ठितं, तीए श्रासातगा । नन्धि सा, श्रकिंचिक्करी** वा **एवमादि ।**' श्रावश्यक चूिर्णि ।

## वाचनाचार्य की आशातना

त्र्याचार्य त्र्योर उपाध्याय की त्र्याशातना का उल्लेख पहले त्र्या चुका है। फिर यह वाचनाचार्य कौन है ? श्राचार्य श्री श्रात्माराम जी महाराज आदि श्राःयापक तथा उपाध्याय श्रार्थ करते हैं। परन्तु वह ठीक नहीं मालुम होता। सूत्रकार व्यर्थ ही पुनस्कि नहीं कर सकते।

हाँ तो ख्राइए, जरा विचार करें कि यह वाचनाचार्य कीन है ? किस्वरूग है ? वाचनाचार्य, उपाध्याय के नीचे श्रुतोहे हा के रूप में एक छोटा पद है । उपाध्यायश्री की ख्राज्ञा से यह पढ़नेवाले शिष्यों को पाटरूप में केवल श्रुत का उद्देश ख्रादि करता है । ख्राचार्य जिनदास ख्रीर हिरिमद्र यही ख्रार्य करते हैं । 'वायगायियों नाम जो उवज्ञाय-संदिहों इद्देसादि करेति।' ख्रावश्यक चुर्गिं।

### व्यत्याम्रे डित

'वचामेलियं' का संस्कृत रूप 'व्यस्याम्ने डित' होता है। इसका ग्रर्थ हमने शब्दार्थ में, दो-तीन बार बोलना किया है। सून्यचित्त होकर स्नवधानता से शास्त्र-पाठों को दुइराते रहना, शास्त्र की स्नवहेलना है। कुछ त्राचार्य, व्यत्याम्ने डित का न्नर्थ मिन्न रूप से भी करते हैं। वह स्नर्थ भी महत्त्वपूर्ण है। 'भिन्न-भिन्न सूत्रों में तथा स्थानों पर स्नाए हुए एक जैसे समानार्थक पदों को एक साथ मिलाकर बोलना' भी व्यत्याम्ने डित है।

### योग-हीन

योग हीत का अर्थ मन, वचन और काय योग की चंचलता है। अथवा विना उपयोग के गढ़ना भी योग हीनता है।

श्री हरिभद्र श्रादि कुछ प्राचीन श्राचार्य, योग का श्रर्थ उपधान-तप भी करते हैं। सूत्रों को पहते हुए किया जानेवाला एक विशेष तपश्चरण

श्रमग्र-सूत्र

उपधान कहलाता है। उसे योग भी कहते हैं। श्रतः योगोद्वहन के, विना सूत्र पहना भी योग हीनता है।

# विनय हान

विनय हीन का ऋर्थ है, सूत्रों का ऋध्ययन करते समय वाचनाचार्य श्रादि की तथा स्वयं सूत्र के प्रति श्रानादर बुद्धि रखना, उचित विनय न करना । ज्ञान विनय से ही प्राप्त होता है । विनय जिनशासन का मुल है। जहाँ विनय नहीं, वहाँ कैसा ज्ञान छोर कैसा चारित्र ?

यहाँ कुछ पाठ में व्यत्यय है। किन्हीं प्रतियों में 'विणय-हीणं, 'घोसहीगां' यह कम है। ग्राजकल प्रचलित पाट भी यही है। परन्तु हरिभद्र का क्रम इससे भिन्न है। वह 'विख्य हीखं, घोसहीखं, जोगहीखं' ऐसा कम स्चित करते हैं। स्रव रहे स्रावश्यक चूर्णिकार जिनदास मह-त्तर । उन्होंने क्रम रक्ला है-'पयहीणं, घोसहीणं, जोगहीणं, विणय-ही गं।' हमें श्री जिनदास महत्तर का कम ग्राधिक संगत प्रतीत होता है। पद हीनता त्योर घोष हीनता तो उचारण सम्बन्धी भूले हैं। योग हीनता त्र्योर विनय हीनता श्रुत के प्रति त्र्यावश्यक रूप में करने योग्य कर्तव्य की भूलें हैं। अतः इन सबका पृथक् पृथक् रूप में उल्लेख करना ही अञ्छा रहता है। पदहीनता के बाद विनय हीनता श्रीर योगहीनता, तथा उसके पश्चात् त्रान्त में घोत्र हीनता का होता, विद्वानों के लिए विचारणीय विषय है। हमारी ऋला बुद्धि में तो यह क्रमभंग ही प्रतीत होता है। क्यों न इम श्राचार्य जिनदास के क्रम को ग्रापनाने का प्रयव करें।

# घोष-हीन

शास्त्र के दो शरीर माने जाते हैं शब्द शरीर ख्रीर खर्थ शरीर। शास्त्र का पढ़ने वाला जिज्ञास सर्वे प्रथम शब्द-शारीर को ही स्पर्श करता है । ब्रातः उसे उचारण के प्रति ब्राधिक लद्य देना चाहिए । स्वर के उतार चढ़ाव के साथ मनोयोगपूर्वक सूत्र पाठ पढ़ने से शीघ़ ही ऋर्य-पतीति होती है स्रोर स्नास-पास के वाताबरण में मधुर ध्विन गूँजने

# भैयादि सूत्र

२०५

लिंगती हैं। श्रांतः उदात्त ( कें चा स्वर ), श्रानुदात्त ( नीचा स्वर ), श्रोर स्वर्ति ( मध्यम स्वर ) का ध्यान न रखते हुए स्वर हीन शास्त्र-पाठ करना, घोषहीन दोष माना गया है। सुरुद्वत

'सुष्दुद्त्त' के सम्बन्ध में बहुत-सी विवादास्पद व्याख्याएँ हैं। कुछ विद्वान् 'सुद्दुद्दिनने 'हुद्दु पिडिच्छियं' को एक अतिचार मान कर ऐसा अर्थ करते हैं कि 'गुरुदेव ने अच्छी तरह अध्ययन कराया हो परन्तु मेंने दुर्विनीत भाव से बुरी तरह प्रहण किया हो तो।' यह अर्थ संगत नहीं है। ऐसा मानने से ज्ञानातिचार के चौदह भेद न रह कर तेरह भेद ही रह जायँगे, जो कि प्राचीन परंगरा से सर्वथा विरुद्ध है। अप्राणातना भी तितीस से घट कर बत्तीस ही रह जायँगी, जो स्वयं आवश्यक के मूल पाठ से ही विरुद्ध है। अतः दोनों पद, दो भिन्न अतिचारों के सूचक हैं, एक के नहीं।

पूज्य श्री द्यात्मारामजी महाराज ख्रादि ऐसा द्रार्थ करते हैं कि 'मूर्ख, अविनीत तथा कुपात्र शिष्य को ख्रच्छा ज्ञान दिया हो तो।' इस द्रार्थ में भी तर्फ है कि मूर्ख तथा अविनीत शिष्य को ख्रच्छा ज्ञान नहीं देना तो क्या बुरा ज्ञान देना ? ज्ञान को ख्रच्छा विशेषण लगाने की क्या ध्रावश्यकता है ? ख्रविनीत तथा कुपात्र तो ज्ञान दान का ख्रिवकारी पात्र ही नहीं है। रहा मूर्ख, सो उसे धीरे-धीरे ज्ञानदान के द्वारा ज्ञानी धनाना, गुरु का परम कर्तव्य है। ख्रस्तु, यह ख्रर्थ भी कुछ संगत प्रतीत नहीं होता।

ऋगगमोदारक पूज्य श्री ऋमोलक ऋषिजी महाराज का श्रार्थ तो यहुत ही भ्रास्ति-पूर्य है। श्रापने लिखा है— विनीत को ज्ञान दे।' यह वाक्य क्या ऋभिष्ठा रखता है, हम नहीं समक्त सके। विनीत को ज्ञान देंना, कोई दोष तो नहीं है? कहीं भूल से 'न' तो नहीं छुट गया है? दुट्टु पडिच्छियं का ऋर्थ ऋषिनीत को ज्ञान देना किया है। यह भी डीक नहीं; क्योंकि पडिच्छियं का श्रार्थ लेना है, देना नहीं।

रे उई

श्रमण् सूत्र

कितमें ही विद्वानों का एक छोर भ्रार्थ भी है। वह बहुत विलद्मण है। वे 'सुट्ठु दिन्नं' में 'सुट्ठुऽदिन्नं' इस प्रकार दिन्नं से पहले श्रकार का प्रश्लेप मानते हैं श्रीर श्रार्थ करते हैं कि छालस्यवश या श्रान्य किसी ईंप्योदि के कारण से योग्य शिष्य की श्रान्छी तरह ज्ञानदान न दिया हो।' यह ऋर्थ बहुत सुन्दर मालूम देता है।

श्रव श्रन्त में एक महत्वपूर्ण श्रर्थ की चर्चा की जा रही है। इस श्रर्थ के पीछे एक प्राचीन श्रीर विद्वान् श्राचायों की परंपरा है। श्राचार्य हिरमद्र कहते हैं—'सुष्ठु दत्तं गुरुणा दुष्टु प्रतीच्छितं कलुपान्तर'रमनेति।' इस स'चे गेकि में दोनों पदों को मिलाकर एक श्रांतचार मानने का भ्रम होता है। इस भ्रान्ति को दूर करते हुए मलधार गच्छीय श्राचार्य-हेमचन्द्र, श्रपने हरिमद्रीय श्रावश्यक टिप्पण्क में लिखते हैं 'सुष्टु दत्तं' में सुष्टु शब्द शोमन वाचक नहीं है, जिसका श्रर्थ श्रच्छा किया जाता है। क्योंकि श्रच्छी तरह ज्ञान देने में कोई श्रांतचार नहीं है। श्रतः यहाँ सुष्टु शब्द श्रांतरेकवाचक समम्कना चाहिए। श्राल्प श्रुतं के योग्य श्राल्पबुद्धि शिष्य को श्रिष्ठ श्रध्यन करा देना, उसकी योग्यता का विचार न करना, ज्ञानातिचार है।

— "नजु तथाष्येत।नि चतुर्वश पदानि तथा पूर्यन्ते यदा सुब्दु दत्तं दुष्टु प्रतीच्छित मिति पद्द्वयं पृथगाशातना-स्वरूपतया गरयते। नचैतद् युज्यते, सुब्दु दत्तस्य तद्रूपताऽयोगात्। निह शोभनविधिन। दत्ते काचिद्रशातना संभवति ?

सत्यं, स्यादेतद् यदि शोभनत्ववाचकोऽत्र सुष्ठु शब्दः स्यात् । तच नास्ति, त्रतिरेक वाचित्वेन इष्टास्य विवित्तित्वाद् । एतद्त्र हृद्यम्-सुष्ठु = त्रतिरेकेण विवित्तिताऽल्पश्रुतयोग्यस्य पात्रस्याऽऽधिक्येन यत् श्रुतं द्त्तं तस्य मिथ्यादुष्कृतमिति विवित्तित्वाच किञ्चिदसङ्गतमिति ।"

प्रत्येक कार्य में योग्यता का ध्यान रखना आवश्यक है। साधारण आल्पबुद्धि शिष्य को मोह या आग्रह के कारण शास्त्रों की विशाल वाचना दे दी जाय तो वह सँभाल नहीं सकता। कलतः ज्ञान के शित अप्रचि

### भयादि-सैत्र

203

होने के कारण वह थोड़ा सा ऋपने योष्य ज्ञानाभ्यास भी नहीं कर संकेगा। ऋतः गुरु का कर्तव्य है कि यथायोग्य थोड़ा-थोड़ा ऋध्ययनं कराए, ताकि धीरे-धीरे शिष्य की ज्ञान के प्रति ऋभिरुचि एवं जिज्ञासां बलवती होती चली जाय।

### श्रकाल में स्त्राध्याय

कालिक ग्रौर उत्कालिक रूप से शास्त्रों के दो विभाग किए हैं। कालिक श्रुत वे हैं जो प्रथम ग्रान्तिम पहर में ही पढ़े जाते हैं, बीच के पहरों में नहीं। उत्कालिक वे हैं, जो चारों ही प्रहरों में पढ़ें जा सकते हैं। ग्रास्त्र, जिस शास्त्र का जो काल नहीं है उसमें उस शास्त्र का स्वाध्याय करना ज्ञानातिचार है। इसी प्रकार नियत काल में स्वाध्याय न करना भी श्रातिचार है।

ज्ञानाभ्यास के लिए काल का ध्यान गवना श्रांत्यस्त श्रावश्यक है। बेमीके की रागिनी श्राच्छी नहीं होती। यदि शास्त्राध्ययन करता हुश्रा कालादि का ध्यान न रक्खेगा तो कब तो प्रतिलेखना करेगा? कब गोच चर्या के लिए जायगा? कब गुरुजनों की सेवा का लाभ सेगा? कालातीत अध्ययन कुछ दिन ही चलेगा, फिर श्रन्त में वहाँ भी उत्साह उँडा पड़ जायगा। शिक्त से श्रिधिक प्रयत्न करना भी दोष है। इसी प्रकार शिक्त के श्रानुकृल प्रयत्न न करना भी दोष है। स्वाध्याय का समय होते हुए भी श्रालस्यवश या किसी श्रान्य श्रानावश्यक कार्य में लगा रहकर जो साधक स्वाध्याय नहीं करता है, वह ज्ञान का श्रानादर करता है—श्रापमान करता है। वह दिव्य ज्ञान-प्रकाश के लिए द्वार धन्द कर श्राज्ञानान्धकार को निमन्त्रण देता है।

### श्चरवाध्यायिक में स्वाध्यायित

शीप क के शब्द कुछ नवीन से प्रतीत होते हैं। परन्तु नवीनता कुछ नहीं है। स्वाध्याय को ही स्वाध्यायिक कहते हैं श्रीर श्रस्वाध्याय को श्रस्वाध्यायिक। कारण में कार्य का उपचार हो जाता हैं। श्रतः स्वाध्याय श्रीर श्रस्वाध्याय के कारणों को भी क्रमशः स्वाध्यायिक तथा २०द

#### श्रमण-सूत्रं:

श्चरवाध्यायिक कह सकते हैं। जिस प्रकार 'पानी जीवन है'—इस वाक्य में पानी जीवन रूप कार्य का कारण है स्वयं जीवन नहीं है, फिर भी उसे कारण में कार्योपचार की दृष्टि से जीवन कहा है।

हों, तो रक्त, मांस. श्रिस्थ तथा मृत कलेवर श्रावि श्रासपास में हों तो वहाँ स्वाध्याय करना वर्जित है। श्रातः जहाँ रुधिर श्रादि श्रस्वाध्याय करना वर्जित है। श्रातः जहाँ रुधिर श्रादि श्रस्वाध्याय करना, श्रानातिचार है। इसी अकार स्वाध्यायिक में श्रार्थात् श्रस्वाध्याय के कारण न हों, फलतः स्वाध्याय के कारण न हों, फिर भी स्वाध्याय के कारण न हों, फलतः स्वाध्याय के कारण न हों, फिर भी स्वाध्याय न करना; यह भी शानातिचार है। श्रस्वाध्यायिक शब्द की उक्त व्याख्या के लिए श्राचार्य हरिमद्र-कृत श्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता वृत्ति द्रष्टव्य है। "श्रा श्रध्ययममाध्ययममाध्यायः। शोभन श्राध्यायः स्वाध्यायः। स्वाध्याय एव स्वाध्यायिकम्। न स्वाध्यायिकमस्वाध्यायकं, तस्कारणभिष च रुधिशद्धि कारणे कार्योपचारात् श्रास्वाध्यायकमुच्यते।"

श्रास्वाध्यायिक के मूल में दो भेद हैं-श्रास्म-समुख्य श्रौर परसमुख्य । श्रिपने वर्ण से होने वाले रुधिरादि श्रास्म-समुख्य कहलाते हैं। श्रौर पर श्रियांत् दूसरों से होने वाले पर समुख्य कहे जाते हैं। श्रावश्यक निर्युक्ति में इन सब का बड़े विस्तार से वर्णन किया गया है। श्राचार्य जिनदास श्रौर हरिभद्रजी ने भी श्रापनी श्रपनी व्याख्यात्रों में इस सम्बन्ध में काफी लम्बी चर्चा की है। श्रास्वाध्यायों का वर्णन विस्तार से तो नहीं, हाँ, संचिप से हमने भी परिशिष्ट में कर दिया है। जिज्ञासु वहाँ देखकर जानकारी शप्त कर सकते हैं।

### प्रतिक्रमण का विराट रूप

पडिक्रमामि 'एगविहे असंजमे' सं लेकर 'तेत्तीसाए श्रासायणाहिं' तक के सूत्र में एक विध श्रमं यम का ही विराट रूप बतलाया गया है। यह सब श्रतिचार समूह मूलतः श्रमं यम का ही पर्याय समूह है।

१ ग्रस्वाध्याय के कारणों का न होना ही स्वाध्याय का कारण है।

#### भयादि-सूत्र

308

'पडिक्समामि एगविहे असंजमे' यह असंयम का समास प्रतिक्रमण है। श्रीर यही प्रतिक्रमण आगे 'दोहिं वंधणेहिं' आदि से लेकर तेचीसाए श्रासायणाहिं' तक क्रमशः विराट होता गया है।

क्या यह प्रतिक्रमण् तेतीस बोल तक का ही है ? क्या प्रतिक्रमण् का इतना ही विराटरूप है ? नहीं, यह बात नहीं है । यह तो केवल सूचनामात्र है, उपलब्ण् मात्र है । मलधार-गच्छीय श्राचार्य हैमचन्द्र के शब्दों में 'दिङ्मात्रप्रदर्शनाय' है ।

हाँ, तो प्रतिक्रमण के तीन रूप हैं जघन्य, मध्यम श्रीर उत्कृष्ट । 'पिडक्कमानि एगिविहे श्रसंजमे' यह श्रात्यन्त सं जिप्त रूप होने से जघन्य प्रतिक्रमण है। दो से लेकर तीन, चार, "दश "शत सं ख्यात " सहस "लच्" कोटि " श्रवुंद " कि बहुना, सं ख्यात " तथा श्रसं ख्यात " तक मध्यम प्रतिक्रमण है। श्रीर पूर्ण श्रानन्त की स्थिति में उत्कृष्ट प्रतिक्रमण होता है। इस प्रकार प्रतिक्रमण के संख्यात, श्रसंख्यात तथा श्रानन्त स्थान हैं।

यह लोकालोक प्रमाण अनन्त विराट संसार है। इसमें अनन्त ही असंयमका हिंसा, असत्य, आदि हेय स्थान हैं, अनन्त ही संयमका अहिंसा, सत्य आदि उपादेय-स्थान हैं, तथा अनन्त ही जीव, पुद्गल आदि श्रेय-स्थान हैं। साधक को इन सबका प्रतिक्रमण करना होता है। अनन्त संयम स्थानों में से किसी भी संयम स्थान का आचरण न किया हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। अनन्त असंयम स्थानों में से विसी भी असंथम स्थान का आचरण किया हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। अनन्त श्रेय स्थानों में से विसी भी श्रेय स्थान की सम्यक् अद्धा तथा प्रक्रपणा न की हो, तो उसका प्रतिक्रमण है। सूत्रकार ने एक से लेकर तेतीस तक के बोल सूत्रतः गिना दिए हैं। आखिर एक-एक बोल गिनकर कहाँ तक गिनाते ? कोटि-कोटि वर्षों का जीवन समाप्त हो जाय, तब भी इन सब की गणना नहीं की जा सकती। अतः तेतीस के समान

### श्रमग्-सूत्र

ही अन्य अनन्त बोल भी अर्थंतः संकल्प में रखने चाहिएं, भले हीं वे ज्ञात हों या अज्ञात हों । साधक को केवल ज्ञात का ही प्रतिक्रमण नहीं करना है, अपितु अज्ञात का भी प्रतिक्रमण करना है। तभी तो आगे के अन्तिम पाठ में कहा है 'जं संभरामि, जंच न संभरामि।' अर्थात् जो दोष स्मृति में आ रहे हैं उनका प्रतिक्रमण करता हूँ। और जो दोष इस समय स्मृति में नहीं आ रहे हैं, परन्तु हुए हैं, उन सब का भी प्रतिक्रमण करता हूँ।

यह है प्रतिक्रमण का विराट रूप। यहाँ बिन्द में सिन्ध समाना होता है, पिगड में ब्रह्मागड का दर्शन करना होता है। एक सचित्त रजकगा पर पैर त्र्या गया, त्र्यसंख्य जीवां की हिंसा हो गई। एक सर्वित्त जल-बिन्द का उपघात हो गया. असंख्य जीवों की हिंसा हो गई। कहीं भी निर्गोद का स्वर्श हुआ तो श्रनन्त जीवों की विराधना हो गई । इस प्रकार श्रासंयम स्थान श्रानन्त रूप ले लेते हैं। एक रजकरा का भी यथार्थ अद्धान न हुन्ना तो तद्गत स्त्रनन्त परमागुन्त्रों के कारण स्त्रअद्धा ने श्चनन्त रूप ले लिया । लोकालोक रूप श्चनन्त विश्व के सम्बन्ध में किसी भी प्रकार की मिथ्या प्ररूपणा हुई तो विपरीत प्ररूपणा श्रानन्त रूप ग्रहण कर लेती है। जब साधक इन सब विपरीत श्रद्धा, विपरीत श्रह्माणा एवं विपरीत त्रासेवना रूप त्रानन्त त्रासंयम स्थानों से हटकर सम्यक् श्रद्धा, सम्यक् प्ररूपणा एवं सम्यक् ऋासेवना रूप ऋनन्त संयम स्थानों में वापस लौट कर स्नाता है, तत्र क्या प्रतिक्रमण स्नानन्त रूप नहीं हो जाता है? श्रवश्य हो जाता है। तभी तो मलधारगच्छीय श्राचार्य हेमचन्द्र, श्राव-श्यक टीप्पण्क में प्रस्तुत प्रसंग को स्पष्ट करते हुए कहते हैं--- "अपर-स्यापि चतुस्त्रिशरादेरनंतपर्यवसानस्य प्रतिक्रमग्-स्थानस्यार्थतोऽत्र सुचितखात्।"

त्राचार्यं जिनदास महत्तर भी त्रावश्यक चूर्णा में लिखते हैं—"एवं ता सुत्तनिबंधं, ऋत्थतो तेत्तीसाश्चो चोत्तीसा भवंतीत्ति, चोत्तीसाए बुद-वयणातिसेसेहिं, प्रातीसाए सच्चवयणातिसेसेहिं, ब्रह्मीसाए उत्तरःक

### भयादि-सूत्र

999

यणेहिं, एवं जहा समवाए जाव सतिभसयानक्खते सतगतारे परणते । एवं संखेज्जेहिं, श्रसखेज्जेहिं, श्रणंतेहिं य श्रसंजमट्टाणेहि य संजमट्टाणेहि य जं पडिसिद्ध-करणादिना श्रतियरितं तस्य मिच्छामि दुक्कडं। सठवो वि य एसो दुगादीश्रो श्रतियारगणो एकविहस्स श्रसंजमस्स पजायसमूहो इति। एवं संवेगाद्यर्थं श्रणेगधा दुक्कडगरिहा कता।

# : २६ इ

# प्रतिज्ञा-सृङ

नमो
चडवीसाए तित्थगराणं
उसमादि-महावीरपज्जवसाणाणं ।
इसमेव निग्गंथं पावयसं.—

सच्चं, त्रणुत्तरं, केवलियं, पडिपुण्णं, नेत्राउयं, संसुर्द्धं, सन्लगत्तणं, सिद्धिमग्गं मृत्तिमग्गं, निज्जाणमग्गं, निज्वाणमग्गं, त्रवितहमविसंधि, सन्बद्धस्वापदीणमगां।

इत्थं ठित्रा जीवा, सिज्मंति बुज्मंति, मुज्वंति, परिनिज्वायंति सज्बद्दक्षाणमंतं करेति।

तं धम्मं सहहामि, पत्तित्राभि, रोएमि, फासेमि, पालेमि, त्र्रणपालेमि।

र्त धममं सद्दंतो, पत्तिश्रंतो, रोश्रंतो, फासंतो, पालंतो ' श्रग्रुपालंतो ।

१ ऋाचार्य जिनदास महत्तर श्रौर श्राचार्य हरिभद्र ने 'पालेमि' श्रौर 'पालन्तो' का उल्लेख नहीं किया है।

### प्रतिज्ञा-सूत्र

तस्स धम्मस्स अन्धुद्वित्रोमि त्राराहणाए विरत्रोमि विराहगाए। असंजमं परिश्राणामि संजमं उवसंपज्जामि, **अवंभं परिश्राणामि वंभं उवसंव**ज्जामि. अकप्पं परित्राणामि कप्पं उबसंपज्जामि. अन्नार्ण परित्राणामि नार्ण उवसंपज्जामि, श्रकिरियं <sup>१</sup> परिश्राणामि किरियं उवसंपज्जामि. मिच्छत्तं परित्राणामि सम्मत्तं उवसंपज्जामि अवोहिं परिश्राणामि बोहिं उवसंपज्जामि, श्रमम्मं परिश्राणामि, मम्मं उवसंपज्जामि । जं<sup>ड</sup> संभरामि, जं च न संभरामि. जं पडिक्कमामि, जं च न पडिक्कमामि, तस्स सन्वस्स देवसियस्स ऋइआरस्स पडिक्कमामि ।

१—ग्राचार्ये जिनदास महत्तर पहले 'मिच्छुत्तं परिश्रागामि सम्मत्तं उपसंपजामि' कहते हैं, श्रौर बाद में 'श्रकिरियं परिश्रागामि किरियं उवसंपजामि।'

२—म्राचार्य जिनदास की म्रावश्यक चृिष्ण में 'म्राबोहिं परिम्रा-णामि, बोहिं उवसंपजामि । म्रामग्यं परिम्राणामि मग्यं उवसंपजामि' यह म्रांस नहीं है।

र-- स्रावश्यक चूर्शि में 'जं पडिक्कमामि जं च न पडिक्कमामि' पहले है स्रोर बाद में 'जं संभरामि जं च न संभरामि' है।

www.kobatirth.org Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

288

श्रमगा-सूत्र

समगोऽ हं संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खाय-पावकम्मो, त्रानियागो, दिद्विसंपन्नो, माया-मोस-विवर्जिज्ञो ।

(8)

ग्रड्ढाइज्जेसु दीद-समुदेख पन्नरसख कम्मभूमीख । जावंत के वि साह, रयहरगा-गुच्छ-पडिग्गह-धारा ॥

( २ )

पंचमहन्यय-धारा

**ग्रड्टार-सहस्स-मीलंगवारा** ।

अक्लयायारचरिता,

ते सच्चे सिरसा मणसा मत्थएण बंदामि ॥

शब्दार्थ

नमो = नमस्कार हो च उवीसाए = चौबीस तित्थगराग = तीर्थं करों को उसमादि = ऋषभ श्रादि महावीर = महावीर पज्जवसागागां = पर्यन्तों को इ्ग्मेव = यह ही निगांथं = निर्प्रन्थों का पावयसां = प्रवचन सच्चं = सत्य है

श्रगुत्तरं = सर्वोत्तम है केवलियं = सर्वज्ञ-प्ररूपित ग्रथव: श्रदितीय है पडिपुरुग् = प्रतिपूर्ण है नेत्रा उयं = न्यायाव धित है, मोच .से जाने वाला है मंसद्धं = पूर्ण शुद्ध है सल्ल = शहयों को गत्त्रगं = काटने वाला है ः

सिद्धि मगां \* सिद्धि का मार्ग है

मुत्ति मगां = मुिक्क का मार्ग है

निजाणमगां = संसार से निकलने
का मार्ग है, मोच
स्थान का मार्ग है

निज्ञाण मगां = निर्वाण का मार्ग है

निज्ञाण मगां = निर्वाण का मार्ग है

स्थान का कारण है

स्थितहं = तथ्य है, यथार्थ है

स्थितहं = क्यविन्छन्न है, सद्।
सारवत है

सब्द = सब

दुक्ल = दुःखों के

शाश्वत है

सब्द = सब

दुक्ल = दुःलों के

प्यहीग् = चय का

प्यमगं = मार्ग है

इत्थं = इसमें

प्रित्रा = स्थित हुए

जीवा = जीव

सिक्फ ति = सिद्ध होते हैं

युक्त होते हैं

प्रित्रवायंति=निर्वाण को प्राप्त होते हैं

परिनिव्वायंति=निर्वाण को प्राप्त होते हैं

परिनिव्वायंति=निर्वाण को प्राप्त होते हैं

परिनिव्वायंति=करते हैं

वर्मेन्त = अस्त परिग्राणामि = जानता हूँ

सव्यद्ध क्लाग् = सब दुःलों का

ग्रम्तं = अस्त, चय

करेन्ति = करते हैं

तं = दस

प्रमां = धर्म की

उत्यां = प्रमां चानता हूँ

स्थानता हूँ

संजमं = संयम को

उत्यां = धर्म की

उत्यां च्याम को

उत्यां = धर्म की

सहहामि = श्रद्धा करता हूँ पत्ति श्रामि = प्रतीति करता हुँ रोएमि = रुचि करता हूँ फासेमि = स्पर्शना करता हूँ पालेमि = पालना करता हूँ ग्रमा = विशेष रूप से पालेमि = पालना करता हूँ तं = उस धम्मं = धर्म की सरहंतो=श्रदा करता हुन्ना पत्तित्रांतो = प्रतीति करता हुन्ना रोश्रंतो = रुचि करता हन्ना फास तो = स्पर्शना करता हुआ पालंती = पालना करता हुआ ग्राग् = विशेष रूप से पालंतो = पालना करता हुआ तस्स = उस धम्मस्स = धर्म की ग्राराहणाए = ग्राराधना में त्राब्स्टिट स्रोमि=**उपस्थित हुस्रा** हूँ विराहणाए = विराधना से श्रमं जमं = श्रमंयम को परिश्राणामि = जानता हूँ एवं त्यागता हूँ संजमः = संयम को उवस पजामि = स्वीकार करता हूँ

श्रमण-स्व

ऋवंमं = श्रव्रसचर्य को परिद्यागामि = जानता हुँ स्रौर त्यागत। हूँ

वंसं = ब्रह्मचर्यं को उत्रसंपञ्जामि = स्वीकार करता हुँ श्रक्ष्यं = श्रकत्य = श्रकृत्य को परिग्राणामि = जानता हूँ, त्यागता हँ

कष्पं = कल्प = कृत्य को उवसंपञ्जामि = स्वीकार करता हूँ श्रन्नाण् = श्रज्ञान को परिश्राणामि = जानता हूँ श्रीर स्यागता हूँ

नारां = ज्ञान को
उपसंपजामि = स्वीकार करता हूँ
श्रिकिरियं = श्रिकिया को
परिश्राग्ति = जानतो हूँ एवं
स्थागता हूँ

किरियं = िकया को
उत्रसंपजामि = स्वीकार करता हूँ
मिच्छत्तं = मिथ्यात्व को
परिद्राणामि = जानता हूँ तथा
स्यागता हूँ

सम्मत्तं = सम्यक्तव को उवसंपजामि = स्वीकार करता हूँ स्रवीहिं = स्रवीवि को

परिश्रामामि = जानता हूँ श्रीर त्यागता हैं बोहिं = बोधि को उवमंपजामि = स्वीकार करता हैं श्रममां = श्रमाग को परित्राणामि=जानता हैं, त्यागता हैं मगां = मार्ग को उवमंपजामि = स्वीकार करता हुँ जं = जो सं भरामि = स्मरण करता हूँ च = ग्रीर जं = जो न = नहीं संभरामि = स्मरण करता हैं जं ≔ जिसका पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता हैं च = ग्रीर जं जिसका न = नहीं पडिकमामि - प्रतिक्रमण करता हूँ तस्स = **उस** मद्यस्म = सब

देवसियस्स = दिवस सम्बन्धी

पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करता है

ग्रहवारस्स = श्रतिचार का

समगोहं = मैं श्रमण हैं

संजय : संयमी हूँ ।

### प्रतिज्ञा-सूत्र

२१७

विरय = विरत हैं पडिहय = नाश करने वाला हूँ पचक्लाय = त्याग करने वाला हैं पावकम्मो = पापकर्मी का श्रिनियाणो = निदान रहित दिद्धि = सम्यग दृष्टि से संपन्नो = युक्र हूँ माया = माया सहित मोत= मृषावाद से विविज्ञिश्रो = सर्व था रहित हैं श्रहाइ जेसु = श्रहाई दीव = दीप समृह स = समृद्रों में पन्नरसस् = पन्दरह कम्मभूमीस = कर्ष भूमियों में डावंत = जितने भी केवि = कोई साह = साधु हैं रयहरण = रजोहरण

गुच्छ = गोच्छक पडिगाह = पात्र के धारा = धारक हैं पंच : **पाँच** महब्बय = महावत के धारा = धारक हैं ग्रहतार = **ग्रहारह** सहस्य = हजार सीलंग = शीलाङ्ग के धारा = धारक हैं त्र्यक्षय = श्रचत-परिपूर्ण ग्रायार = श्राचार रूप चरिता = चारित्र के धारक हैं ते ≂ **उन** मन्द्रे = सबको मिरसा = शिर से मगाना = मन से मत्थएण = मस्तक से वंदामि = वन्दना करता हैं

#### भावार्थ

भगवान् ऋषभदेव से लेकर भगवान् महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थं कर देवों को नमस्कार करता हैं।

यह निर्प्रन्थ प्रवचन श्रथवा प्रावचन ही सत्य है, श्रनुत्तर = सर्वो-त्तम है, केवल=श्रद्धितीय है श्रथवा कैविलक = केवल-ज्ञानियों से प्ररूपित है, प्रतिपूर्ण = मोन्नप्रापक गुणों से परिपूर्ण है, नैयायिक-मोन्न पहुँचाने वाला है श्रथवा न्याय से श्रवाधित है, पूर्ण शुद्ध श्रर्थात् सर्वथा निष्क-लंक है, राल्यकर्तन = माया श्रादि शक्यों को नष्ट करने वाला है, सिद्धि- श्रमण-सूत्र

२१८

मार्गे=पूर्ण हितार्थ रूप सिद्धि की प्राप्ति का उपाय है, मुक्ति-मार्ग=ग्रहित कर्म-बन्धन से मुक्ति का साधन है, निर्याण-मार्ग=मोच स्थान का मार्ग है, निर्वाण-मार्ग = पूर्ण शान्ति रूप निर्वाण का मार्ग है। ग्रवितथ= मिथ्यात्व रहित है, श्रविसन्धि = विच्छेद् रहित श्रर्थात् सनातन नित्य है तथा पूर्व पर विरोध रहित है, सब दुः खों का पूर्णतया चय करने का मार्ग है।

इस निर्धन्थ प्रावचन में स्थित रहने वाले अर्थान् तद्नुसार आध-रण करने वाले भटय जीव सिद्ध होते हैं, बुद्ध सर्वज्ञ होते हैं, मुक्र होते हैं, परिनिर्वाण = पूर्ण आत्म शान्ति को प्राप्ति करते हैं, समस्त दुःखों का सद्ग काल के लिए अन्त करते हैं।

मैं निर्धन्थ प्रावचनस्वरूप धर्म की श्रद्धा करता हूँ, प्रतीति करता हूँ = समिक्र स्वीकार करता हूँ, रुचि करता हूँ, स्पर्शना करता हूँ, पालना अर्थात् रज्ञा करता हूँ, विशेष रूप से पालना करता हूँ:—

मैं प्रस्तुत जिन-धर्म की श्रद्धा करता हुन्ना, प्रतीति करता हुन्ना, रुचि करता हुन्ना, स्पर्शना = ग्राचरण करता हुन्ना, पालना = रचण् करता हुन्ना, विशेषरूपेण पुनः-पुनः पालना करता हुन्नाः —

धर्म की त्रार/धना करने में पूर्ण रूप से श्रम्युध्यित श्रर्थात् सन्नद्र हूँ, श्रीर धर्म की विराधना = खण्डना से पूर्ण तथा निवृत्त होता हूँ:—

श्रसंयम को जानता श्रीर त्यागता हूँ, संयम को स्वीकार करता हूँ, श्रश्नसचर्य को जानता श्रीर त्यागता हूँ, ब्रश्नचर्य को स्वीकार करता हूँ; श्रकरुप = श्रक्तत्य को जानता श्रीर त्यागता हूँ, करूप = कृत्य को स्वीकार करता हूँ, श्रक्तान को जानता श्रीर त्यागता हूँ, ज्ञान को स्वीकार करता हूँ, श्रक्रिया = नास्तिवाद को जानता तथा त्यागता हूँ, किया=सम्यग्वाद को स्वीकार करता हूँ, मिथ्यात्व=श्रसदाग्रह को जानता तथा त्यागता हूँ, सम्यक्त्व=सदाग्रह को स्वीकार करता हूँ; श्रबोधि= मिथ्यात्वकाय को जानता हूँ, एवं त्यागता हूँ, बोधि=सम्यक्त्व कार्य को

### र्गतजा-सूत्र

३१६

स्वीकार करता हूँ, श्रमार्गं = हिंसा श्रादि श्रमार्गं को जानता तथा त्यागता हूँ, मार्गं = श्रहिंसा श्रादि मार्ग को स्वीकार करता हुँ:—

[ दोष-शुद्धि ] जो दोष स्मृतिस्थ हैं—याद् हैं और जो स्मृतिस्थ नहीं हैं, जिनका प्रतिक्रमण कर चुका हूँ और जिन का प्रतिक्रमण नहीं कर पाया हूँ, उन सब दिवस-सम्बन्धी श्रतिचारों = दोषों का प्रतिक्रमण करता हूँ—

मैं श्रम ए हूँ, संयत=संयमी हूँ, विस्त = साद्य व्यापारों से एवं संसार से निवृत्त हूँ, पाप कमों को प्रतिहत करने वाला हूँ एवं पाप कमों का प्रत्याख्यान—त्याग करने वाला हूँ, निदान रहित शब्य से रहित श्रश्रीत श्रासिक से रहित हूँ, दृष्ट सम्पन्न = सम्यग्दर्शन से युक्र हूँ, माया सहित मृतावाद = श्रमस्य का परिहार करने वाला हूँ—

ढाई द्वीप श्रीर दो समुद्र के परिमाण वाले मानव जेत्र में अर्थात् ंदरह कर्म भूमियों में जो भी रजोहरण, गुच्छक एवं पात्र के धारण करने वाले—

तथा पाँच महावत, अठारह हजार शील = सदाचार के अंगों के धारण करने वाले एवं अज्ञत आचार के पाल ह त्यागी साधु हैं, उन सबको शिर से, मन से, मस्तक से वन्द्रना करता हूँ।

### विवेचन

यह अन्तिम प्रतिज्ञा का सूत्र है। प्रतिक्रमण आवश्यक के उपसहार में साधक बड़ी ही उदाल, गंभीर एवं भावनापूर्ण प्रतिज्ञा करता है। प्रतिज्ञा का एक-एक शब्द साधना को स्कृति एवं प्रगति की दिव्य ज्योति से आलोकित करने वाला है। असंयम को त्यागता हूँ और संयम को स्वीकार करता हूँ, अब्रह्मचर्य को त्यागता हूँ और ब्रह्मचर्य को स्वीकार करता हूँ, अब्रह्मचर्य को त्यागता हूँ और ज्ञान को स्वीकार करता हूँ, कुमार्ग को त्यागता हूँ और ज्ञान को स्वीकार करता हूँ, कुमार्ग को त्यागता हूँ, योर सन्मार्ग को स्वीकार करता हूँ, इत्यादि कितनी मनुर एवं उत्यान के संक्रां से परिपूर्ण प्रतिज्ञा है ?

जैन साधक निर्दृत्तिमार्ग का पथिक है। उसका मुख कैवल्य पद

श्रमण सूत्र

२२०

की खोर है एवं भीठ संसार की खोर । वासना से उसे घृणा है, अल्यन्त घणा है। उसका ऋदर्श एक मात्र उच जीवन, उच विचार और उच श्चाचार ही है। वह ग्रसंयम से संयम की श्रोर, श्रवहाचर्य से ब्रह्मचर्य की ख्रोर, ख्रज्ञान से ज्ञान की ख्रोर, मिथ्यात्व से सम्यक्त्व की ख्रोर श्रमार्ग से मार्ग की ऋगेर मतिशील रहना चाहता है। यही कारण है कि यदि कभी भूल से कोई दोत हो गया हो, आतमा संयम से असंयम की आरे भटक गया हो तो उसकी प्रतिक्रमण द्वारा शुद्धि की जाती है, पश्चाता र के द्वारा पाप कालिमा साफ की जाती है। ग्रासंयम की जरा सी भी रेखा जीवन पर नहीं रहने दी जाती । प्रतिक्रमण के द्वारा ऋ लोचना कर लेना ही ब्रालं नहीं है, परन्तु पुनः कभी भी यह दोप नहीं किया जायगा-यह दृढ़ संकल्प भी दृहराया जाता है। प्रस्तृत ५ तिज्ञासूत्र में यही शिव संकल्य है। प्रतिक्रमण ब्रावश्यक की समाप्ति पर, साधक, फिर ब्रासंयम पथ पर कदम न रखने की अपनी धर्म घोपणा करता है।

जैन धर्म का प्रतिक्रमण अपने तक ही केन्द्रित है। वह किसी ईश्वर ऋथवा परमात्मा के ऋगि पापीं के प्रति जमा याचना नहीं है। ईश्वर हमारे पापों को स्नमा कर देगा, फल स्वरूप फिर हमें कुछ भी पाप फल नहीं भोगना पड़ेगा, इस सिद्धान्त में जैनों का ऋगामर भी विश्वास नहीं है। जो लोग इस सिद्धान्त में विश्वास करते हैं, वे एक **ख्रोर** पाप करते हैं एवं दूसरी ख्रोर ईश्वर से प्रतिदिन चमा माँगते रहते हैं। उनका लदय पापों से बचना नहीं है, किन्तु पापों के फल से बचना है। जब कि जैन धर्म मुलतः पायों से बचने का ही स्रादर्श रखता है। श्चतएव वह क्रत पापों के लिए पश्चाताप कर लेना ही पर्यात नहीं सम-भता; प्रत्युत फिर कमी पात्र न होने पाएँ-इस बात की भी सावधानी रखता है।

# पर्व नमस्कार

प्रतिज्ञा करने से पहले संयम पथ के महान यात्री श्री ऋपभादि महावीर पर्यन्त चौबीस तीर्थंकर देवों को नमस्कार किया गया है। यह नियम

# प्रतिज्ञा सूत्र

२२१

हैं कि जैसी साधना करनी हो उसी साधना के उपासकों का स्मरण किया जाता है। युद्धशीर युद्धधीरों का तो अर्थधीर अर्थधीरों का समरण करते हैं। यह धर्म युद्ध है, अतः यहाँ धर्म धीरों का ही स्मरण किया गया है। जैन धर्म के चौधीस तीर्थकर धर्म साधना के लिए अनेकानेक भयंकर परीपह सहते रहे हैं एवं अन्त में साधक से सिद्ध पद पर पहुँच कर अजर अमर परमात्मा हो गए हैं। अतः उनका पित्र स्मरण हम साधकों के दुर्जल मन में उत्साह, बल एवं स्वाभिमान की भावना प्रदीस करने वाला है। उनकी स्मृति हमारी आत्मशुद्धि को स्थिर करने वाली है। तीर्थकर हमारे लिए अन्यकार में प्रकाश स्तंम हैं।

### भगवान् ऋषमदेव

वर्तमान कालचक में चौबीस तीर्थंकर हुए हैं, उनमें भगवन् मृत्यमदेव सर्व प्रथम हैं। श्रापके द्वारा ही मानव सम्यता का श्राविर्माव हुश्रा है। श्रापसे पहले मानव जंगलों में रहता, वन फल खाता ए अं सामाजिक जीवन से शून्य श्रवेला घूमा करता था। न उसे धर्म का पता था श्रार न कर्म का ही। भगवान् श्रुपम के प्रवचन ही उसे सामाजिक प्राणी बनाने वाले हैं, एक दूसरे के सुख दुःख की श्रव्यमूति में सम्मिलित करने वाले हैं। दूसरे शब्दों में यो कहना चाहिए कि उस युग में मानव के पास शरीर तो मानव का था, परन्तु श्रात्मा मानव की न थी। मानव-श्रात्मा का स्वरूप-दर्शन, सर्व प्रथम, भगवान श्रुपमदेव ने ही कराया।

भगवान् ऋपभदेव जैन धर्म के द्यादि प्रवर्तक हैं। जो लोग जैन धर्म को सर्वथा ख्राधुनिक माने बैठे हैं, उन्हें इस द्योर लच्य देना चाहिए। भगवान् ऋपभदेव के गुण गान वेदों द्यौर पुराणों तक में गाए गए हैं। वे मानव-संस्कृति के ख्रादि उद्धारक थे, ख्रातः वे मानव-मात्र के पूज्य रहे हैं। ख्राज भले ही वैदिक समाज ने, उनका वह ऋण, भुला दिया हो, परन्तु धाचीन वैदिक ऋषि उनके सहान् उपकारों को www.kobatirth.org

څ څ څ

श्रमण-सूत्र

नहीं भूले थे; अत्राएव उन्होंने खुले हृदय से भगवान ऋपभदेव की स्त्ति गान किया है।

> श्रनवीर्ण वृषमं मन्द्रजिह्नं. बहस्पति वर्धया नव्यमर्के।

> > —ऋग्० मं० १ स्० १६० मं० १

श्रर्थात् मिष्टभाषी, ज्ञानी, स्तुतियोग्य श्रृष्ट्यम को पूजा-साधक मन्त्री द्वारा वर्धित करो।

> अंहोमुचं वृषमं यज्ञियानां, विराजन्तं प्रथममध्वराणाम् । श्रगां न पातमश्यिना हुवे थिय, इन्द्रियेण इन्द्रियं दत्तमोजः ॥

> > --- ग्रथर्ववेद कां० १६ । ४२ । ४

श्रिर्थात् सम्पूर्ण पापों से मुक्त तथा श्राहिंसक व्रतियों के प्रथम राजा, श्रादित्यस्वरूप, श्रीऋषभदेव का मैं ऋ।वाहन करता हूँ । वे मुक्ते बुद्धि एवं इन्द्रियों के साथ बल प्रदान करें।

> नाभेरसावृषभ श्रास छुदेवस्तुर्— यो वै चचार समदग् जडयोगचर्याम् । यत्पारहंस्यमृषय: पदमामनन्ति. स्वस्थः प्रशान्तकरणः परिम्रक्त-संगः॥

> > ---श्रीमद्भागवत २ । ७ । १०

वेद ऋौर भागवत स्था, श्रांन्य भी वायु पुराण, पद्म पुराण श्रादि में भगवान ऋषभदेव की स्तुति की गई है। इन प्रमाणों से जाना जाता है कि-भगवान् ऋपभदेव समस्त भारतवर्ष के एक मात्र पुज्य

### प्रतिज्ञा सूत्र

**१२३** 

दैवता रहें हैं। यह तो वैदिक साहित्य का नमूना है। जैनधर्म का साहित्य तो भगवान ऋपभवेव के गुणगान से सर्वथा स्रोत प्रोत है ही। प्रयेक पाटक इस बात से परिचित है, स्रतः जैन प्रन्थों से उद्धरण देकर व्यर्थ ही लेख का कलेवर क्यों बढ़ाया जाय ?

# भगवान् महावीर

स्राज भगवान महाबीर की कींन नहीं जानता? श्राज से श्रदाई हजार वर्ष पहले भारतवर्ष में कितना भयंकर श्रज्ञान था, कितना तीन पाखर था, कितना धर्म के नाम पर श्रत्याचार था? इतिहास का अत्येक विद्यार्थी उस समय के यज्ञादि में होने वाले भयंकर हिंसा काएडों से परिचित है। भगवान महाबीर ने ही उस समय श्राहिंसा धर्म की दुन्दुभि बजाई थी। कितने कष्ट सहे, कितनी श्रापत्तियाँ फेलीं; किन्तु भारत की काया-पलट कर ही दी। श्राध्यात्मक क्रान्ति का सिहनाद भारत के कोने-कोने में गूँज उठा! भगवान महाबीर का श्रूण भारतवर्ष पर श्रान्त है, श्रसीम है! श्राज हम किसी भी प्रकार से उनका श्रूण श्रदा नहीं कर सकसे। प्रभु की सेवा के लिए हमारे पास क्या है? श्रीर वे हम से चाहते भी तो कुछ नहीं। उनके सेवक किंवा श्रनुयायी होने के नाते हमारा इतना ही कर्तव्य है कि हम उनके बताए हुए सदाचार के पथ पर चलें श्रीर श्रद्धा मित्र के साथ मस्तक फुकाकर उनके श्रीचस्लों में वन्दन करें।

भगवान् महावीर का नाम पूर्णतया श्रान्वर्थंक है। साधक जीवन कें लिए श्रापके नाम से ही बड़ी भारी श्राध्यात्मिक प्रेरेणा मिलती है। एक प्राचीन श्राचार्य भगवान् के 'वीर' नाम की व्युत्पत्ति करते हुए बड़ी ही भव्य कलामा करते हैं—

# विदारयति यत्कर्म, तपसा च विराजते ।

श्रमण-सूत्र

# तपोबीयण यक्तश्र, तस्माद्वीर इति स्मृतः॥

— जो कमों का विदारण करता है, तपस्तेज के द्वारा विराजित मुशोमित होता है, तप एवं वीर्य से युक्त रहता है, वह वीर कहलाता है।

भगवान् बीर के नाम में उपर्युक्त गुणां का प्रकाश सब श्रोर फैला हुन्ना है। उनका तप, उनका तेज, उनका स्नाध्यात्मिक बल, उनका त्याग ऋदितीय है। भगवान के जीवन की प्रत्येक फाँकी हमारे लिए ऋाध्यात्मक प्रकाश ऋर्पण करने वाली है।

# जिन शासन की महत्ता

तीर्थंकर देवों को नमस्कार करने के बाद जिन-शासन की महिमा का वर्ग न किया गया है। ऋहिंसा प्रधान जिन-शासन के लिए ये विशेषण सर्वथा युक्तियक हैं। वह सत्य है, ऋदितीय है, भितपूर्ण है, तर्कसंगत है, मोत का मार्ग है, दुःखों का नाश करने वाला है। धर्म का मौलिक अर्थ ही यह है कि — वह साधक को संसार के दुःख अर्थार परिताप से निकाल कर उत्तम एवं श्रविचल सख में स्थिर करें। जिस धर्म से अनन्त, अविनाशी और अक्षय सुख की प्राप्ति न हो वह धर्म ही नहीं । जैनधर्म त्याम, वैराग्य एवं वासना निवृत्ति पर ही केन्द्रित है: श्चतः वह एक दृष्टि से श्चात्मधर्म है, श्चात्मा का श्चपना धर्म है। मानव जीवन की चरम सफलता त्याग में ही रही हुई है, ख्रीर वह त्याग जैनधर्म की साधना के द्वारा मली भाँति प्राप्त किया जा सकता है।

त्राइए, ब्राब कुछ मूल शब्द पर विचार कर लें। मूल शब्द है-'निगांथं पावयणं ।' 'पावयणं' विशेष्य है और 'निगांथं' विशेषण है। जैन साहित्य में 'निगांथं' शब्द सर्वतोबिश्रत है। 'निगांथं' का संस्कृत रूप 'निर्प्र'न्थ' होता है। निर्म्पन्थ का ऋर्थ है-धन, धान्य ऋादि बाह्य-ग्रन्थ स्त्रीर मिध्यात्व, स्त्रविरति तथा क्रोब, मान, माया, स्त्रादि स्त्राभ्यन्तर

#### www.kobatirth.org

मतिशा-सूत्र

अन्य अर्थात् परिग्रह से रहित पूर्ण त्यागी एवं संयमी साधु ।' 'बाह्याभ्य-न्तरप्रनथनिर्गताः साधवः ।' --श्राचार्य हरिभद्र ।

ं त्राचार्य हरिभद्र की उपर्युक्त ब्युत्पत्ति के समान ही अन्य जैनाचार्यों में भो निर्मान्य की यही ब्युत्पत्ति की है। परन्तु जहाँ तक विचार की गति है, यह शब्द साधारण साधुत्रों के लिए उपचार से प्रयुक्त होता है, क्योंकि मुख्य रूप से वाह्याभ्यन्तर परिग्रह के त्यागी पूर्ण निर्गन्थ तो स्रारिहन्त भगवान ही होते हैं। सावारण निप्र<sup>6</sup>न्थपदवाच्य साधु हो बाह्य परिग्रह का त्यागी होता है, ऋौर आ्रान्तर परिग्रह के कुछ अंश को त्याग देता है एवं शेष त्रांश को त्यागने के लिए साधना करता है। यदि साधारण साधु भी क्रोधादि ब्राम्यन्तर परिग्रह का पूर्ण त्यागी हो जाय तो क्षिर वह साधक कैसा ? पूर्ण न हो जाय, कृतकृत्य न हो जाय ? निर्मन्थत्व की विशुद्ध दशा उपशान्तमोह एवं चीए मोह गुण स्थानों पर ही प्राप्त होती है, नीचे नहीं । अतएव जो राग द्वेष की गाँठ को सर्वथा अलग कर देता है, तोड़ देता है, वह तत्त्वतः निश्चयनय सिद्ध निप्रन्थ है । श्रौर जो ग्राभी त्रपूर्ण है, किन्तु नैर्श्वन्थ्य ग्रार्थात् निर्शन्थत्व के प्रति यात्रा कर रहा है, भविष्य में निर्मन्थत्व की पूर्ण स्थिति प्राप्त करना चाहता है, वह व्यवहारतः सम्प्रदाय-सिद्धः निप्र-त्य है । देखिए, तत्त्वार्थभाष्य ऋष्याय ६. सू० ४८ ।

र्भानग्रीन्थों=ग्रास्हितों का प्रवचन, नैर्ग्नात्थ्य प्रावचन है । **'निर्श्नेन्थानामिट**' नैर्प्रन्थ्यं प्रावचनिमिति।'--ग्राचार्यं हरिभद्र। मूल में जो 'निगांथं' शब्द है, वह निर्मान्य-वाचक न होकर नैर्मान्य-वाचक है । स्मन रहा 'पावयगा' शब्द, उसके दो संस्कृत रूपान्तर हैं प्रवचन ऋौर प्रावचन। ऋाचार्य जिनदास प्रवचन कहते हैं श्रीर हरिभद्र प्रावचन । शब्दभेद होते हुए भी, दोनों ब्राचार्य एक ही ब्रर्थ करते हैं-- 'जिसमें जीवादि पदार्थों का तथा

१-- ग्राचार्य हरिभद्र भी सामायिकाध्ययन की ७८६ गाथा की टीका में कहते हैं — 'नियं न्थानामिदं नैर्यन्थ्यम् - आईतमिति भावना ।'

#### श्रमग्-सूत्र

शानादि रत्नत्रय की साधना का यथार्थ रूप से निरूपण किया गया है, वह सामायिक से लेकर विन्दुसार पूर्व तक का ग्रागम साहित्य।' ग्राचार्य जिनमद्र, ग्रावश्यक चूणि में लिखते हैं—'पावयणं सामाइयादि विन्दुसारपज्ञवसाणं, जत्थ नाण-दंसणचारित्त-साहणवावारा श्रणेगधा विण्यक्ति।' ग्राचार्य हरिमद्र लिखते हैं—'प्रकर्षेण श्रभिविधिना उच्चन्ते जीवाद्यो यस्मिन् तत्पावचनम्।'

ऊपर के वर्णन से प्रावचन श्रथवा प्रवचन का श्रर्थ 'श्रुत रूप शास्त्र' ध्वनित होता है। परन्तु हमने 'जिन शासन' श्रर्थ किया है, श्रोर जिन शासन का फलितार्थ 'जिन धर्म'। इसके लिए एक तो श्रागे की वर्णन शैली ही प्रमाण है। मोल का मार्ग ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र रूप जैन धर्म है, केवल शास्त्र तो नहीं। भगवान महावीर ने निरूपण किया है—

> नाणं च दंसणं चेव, चिरतं च तवो तहा। एस मग्गोत्ति परणत्तो, जिणेहिं वर - दंसिहिं॥

> > -- उत्तराध्ययन २८ । १ !

—ज्ञान, दर्शन, चारित्र ख्रौर तप ही मोत् का मार्ग है। ख्राचार्य उमास्वाति भी कहते हैं:—

# सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोचमार्गः।

---तत्त्वार्थं सूत्र १ । १ ।

एक स्थान पर नहीं, सैकड़ों स्थान पर इसी प्रकार ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र को मोत मार्ग कहा है। प्रस्तुत सूत्र के 'इत्थं ठिश्रा जीवा सिज्मति, बुज्मति, सुज्चंति "" श्रादि पाठ के द्वारा भी यही सिद्ध होता है। धर्म में स्थित होने पर ही तो जीव सिद्ध बुद्ध, मुक्त होते हैं; श्रान्यथा नहीं। श्रागे चल कर 'तं धम्मं सदद्दामि, पत्तिश्रामि' में स्पष्टतः ही धर्म

# प्रतांद्री-सूत्र

२२७

का उल्लेख किया है। 'तत्' सन्द भी पूर्व-परामर्शक होने के कारण पूर्व उल्लेख की ग्रोर संकेत करता है। ग्रार्थात् पूर्वोक्त-विशेषण-विशिष्ट प्राव-चन को ही धर्म बताता है। ग्राचार्य हरिभद्र भी यहाँ ऐसा ही उल्लेख करते हैं—'य एष नैर्प्यन्प्रावचनस्रच्यो धर्म उक्कः, तं धर्म श्रद्धमहे…।'

यापनीय संघ के महान् श्राचार्य श्री श्रापराजित तो निर्मान्य का श्रार्थ ही मिथ्यात्व, श्राज्ञान एवं ग्राविरति रूप प्रत्य से निर्मात होने के कारण सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान, सम्यक् चारित्र श्रादि धर्म करते हैं। श्रार जिनागम रूप भवचन का श्रामिषेय श्रार्थात् प्रतिपाद्य विषय होने से धर्म को ही प्रावचन भी कहते हैं। 'प्रावचन' शब्द को देखते हुए, उसका श्रार्थ, प्रवचन (शास्त्र) की श्रापेक्षा प्रावचन श्रार्थात् प्रवचन-प्रतिपाद्य ही भाष्य शास्त्र की दृष्टि से कुछ श्राधिक संगत प्रतीत होता है।

— "प्रथ्ननित रचयन्ति दीर्घो क्विंनित संसारमिति प्रन्थाः— भिष्याद्याँनं, मिष्याज्ञानं, श्रसंयमः, कषायाः, श्रशुभयोगत्रयं चेत्यमी परिणामाः । मिष्याद्र्यनान्निष्कान्तं किम् ? सम्यग् द्र्यनम् । मिथ्या-ज्ञानान्निष्कान्तं सम्यग् ज्ञानं, श्रसंयमात् कषायेभ्योऽशुभयोगत्रयाज्ञ निष्कान्तं सुचारित्रं । तेन तत्त्रयमिह निर्प्यन्थशब्देन भण्यते ।

प्राचचनं = प्रवचनस्य जिनागमस्य श्रमिधेयम् ।"

( मूलाराधना-विजयोदया १-४३ )

#### सत्य

धर्म के लिए सबसे पहला विशेषण सत्य है। सत्य ही तो धर्म हो सकता है। जो असत्य है, अविश्वसनीय है, वह धर्म नहीं. अधर्म है। जब भी कोई व्यक्ति किसी से किसी सिद्धान्त के सम्बन्ध में बात करता है तो पूछने वाला सर्व प्रथम यही पूछता है—क्या यह बात सच है? इस प्रश्न का उत्तर देना ही होगा। तभी कोई सिद्धान्त आगे प्रगति कर सकता है। अतएव सूत्रकार ने सर्व प्रथम इसी प्रश्न का उत्तर दिया है आगेर कहा है कि रज़त्रय रूप जैन धर्म सत्य है।

स्राचार्य जिनदास सत्य की न्युत्पत्ति करते हुए कहते हैं--'जो

#### २२⊏

### अमग् सूत्र

भव्यात्मात्रों के लिए हितकर हो तथा सद्भूत हो, वह सत्य होता है। १ 'सद्भ्यो हिसं सच्चं, सद्भूतं वा सच्चं।'

जैन धर्म वैज्ञानिक धर्म है। उसका सिद्धान्त पदार्थ विज्ञान की कसौटी पर खरा उतरता है। जड़ श्रौर चैतन्य तत्त्व का निरूपण, जिन शासन में इस प्रकार किया गया है कि जो श्राज भी विद्वानों के लिए चमत्कार की वस्तु है। श्रिहंसाबाद, श्रुनेकान्तवाद श्रौर कर्म वाद श्रादि इतने ऊँचे श्रौर प्रामाणिक सिद्धान्त हैं कि श्राज तक के इतिहास में कभी भुठलाए नहीं जा सके। भुठलाए जाएँ भी कैसे ? जो सिद्धान्त संत्य की सुदृढ़ नींव पर खड़े किए गए हैं, वे त्रिकालाबाधित सत्य होते हैं, तीन काल में भी मिथ्या नहीं हो सकते। देखिए, विदेशी विद्वान् भी जैन धर्म की सत्यता श्रौर महत्ता को किस प्रकार श्रादर को दृष्टि से स्वीकार करते हैं:—

पौर्वात्य दर्शनशास्त्र के सुप्रसिद्ध फांसीसी विद्वान् डाक्टर ए० गिरनाट लिखते हैं—''मनुष्यों की उन्नति के लिए जैन धर्म में चारित्र सम्बन्धी मूल्य बहुत बड़ा है। जैनधर्म एक बहुत प्रामाणिक, स्वतंत्र ग्रौर नियमरूप धर्म है।"

पूर्व श्रीर पश्चिम के दर्शन शास्त्रों के तुलनात्मक श्रम्थासी इटालियन विद्वान् डाक्टर एल० पी० टेसीटरी भी जैनधर्म की श्रेष्ठता स्वीकार करते हैं—''जैन धर्म बहुत ही उच्च कोटि का धर्म है । इसके मुख्य तत्त्व विज्ञान शास्त्र के श्राधार पर रचे हुए हैं। यह मेरा श्रमुमान ही नहीं, बल्कि श्रमुभव मूलक पूर्ण हट विश्वास है कि ज्यों ज्यों पदार्थ विज्ञान उन्नति करता जायगा, त्यों त्यों जैन धर्म के सिद्धान्त सत्य सिद्ध होते जायँगे।

राष्ट्र-पिता महात्मा गाँधी, लोकमान्य तिलक, भारत के सर्वप्रथम भारतीय गवर्नेर जनरल चकवर्ती राजगोपालाचार्य, सरदार पटेल आदि ने भी जैन धर्म की मुक्तकंठ से प्रशंसा की है और उसके सिद्धांतों की सत्यता के लिए अपनी स्पष्ट सम्मति अकट की है। सबके लेखों को

## प्रतिज्ञा-सूत्र

355

यहाँ उद्भृत कर सकें, इतना हमें न ग्रावकाश है ग्रार न वह लेख सामग्री ही पास है।

# केवितयं

मूल में 'कैवितयं' शब्द है, जिसके संस्कृत रूपान्तर दो किए जा सकते हैं—केवल श्रीर कैवितक । केवल का श्रार्थ श्रद्धितीय है। सम्यग् दर्शन श्रादि तत्त्व श्रद्धितीय हैं, सर्वश्रेष्ठ हैं। कौन है वह सिद्धान्त, जो इनके समज्ञ खड़ा हो सके ? मानवजाति का हित एकमात्र इन्हीं सिद्धान्तों पर चलने में है। पवित्र विचार श्रीर पवित्र श्राचार ही श्राध्यात्मिक सुख समृद्धि एवं शान्ति का मूल मन्त्र है।

कैवलिक का अर्थ है-'केवल ज्ञानियों द्वारा प्ररूपित अर्थात् प्रति-पीदित । छुद्मस्थ मनुष्य भूल कर सकता है । अर्तः उसके बताए हुए सिद्धान्तों पर पूर्ण विश्वास नहीं किया जा सकता । परन्तु जो केवल ज्ञानी हैं, सर्वज्ञ हैं, सर्वज्रष्टा हैं, -ित्रकालदर्शी है; उनका कथन किसी प्रकार भी अरात्य नहीं हो सकता । इसी लिए मंगल सूत्र में कहा गया है कि— 'केविल-पन्न तो धम्मो मंगलं।' सम्यग् दर्शन आदि धर्म तत्त्व का निरूपण केवल ज्ञानियों द्वारा हुआ है; अर्तः वह पूर्ण सत्य है, त्रिकाला-चाधित है ।

उक्त दोनां ही अथों के लिए आचार्य जिनदास कत आवश्यक चूणि का प्रामाणिक आधार है—"केवलियं-केवलं श्रद्धितीयं एतदेवैं-कंहितं, नान्यद् द्वितीयं प्रवचन मित्त । केवलिणा वा प्रणतं केविलयं।" प्रतिपूर्ण

जैनधर्म एक प्रतिपूर्ण धर्म है। सम्यग्दर्शन, सम्यग् ज्ञान श्रौर सम्यक् चारित्र ही तो जैनधर्म है। श्रौर वह श्रापने श्राप में सब श्रोर से पतिपूर्ण है, किसी प्रकार भी खिएडत नहीं है।

त्राचार्य हरिमद्र प्रतिपूर्ण का ऋर्य करते हैं — मोच् को प्राप्त कराने वाले सद्गुर्णों से पूर्ण, भरा हुआ। 'अपवर्ग-प्रापक्षेतुं णेक्ट तमिति।'

### श्रमण-सूत्र

# नैया चिक

'नेश्राडयं' का संस्कृत रूप नैयायिक होता है। श्राचार्य हरिभद्र, नैयायिक का ऋर्थ करते हैं - 'जो नयनशील है, ले जाने वाला है, वह नैयायिक है।' सम्यग दर्शन ऋादि मोत्त में ले जाने वाले हैं, ऋतः नैयायिक कहलाते हैं। 'नयनशीलं नैयायिकं मोत्रगमकमित्यर्थः ।'

श्री भावविजयजी न्याय का ऋर्थ 'मोत्न' करते हैं। क्योंकि निश्चित श्राय = लाभ ही न्याय है. श्रीर ऐसा न्याय एक-मात्र मोन्न ही है। सायक के लिए मोन से बढ़कर और कौन सा लाभ है ? यह न्याय = मोल ही पयोजन है जिनका, वे सम्यग् दर्शन ऋगदि नैयायिक कहलाते हैं। "निश्चित श्रायी लाभी न्यायो सुक्रिरित्यर्थः, स प्रयोजनमस्येति नैय:यिकः ।"— उत्तराध्ययनवृत्ति, ग्रध्य० ४ । गा० ५ ।

श्राचार्य जिनदास नैयायिक का श्रर्थ न्यायाबाधित करते हैं। 'म्यायेन चरति नैयायिकं, न्यायात्राधितिभित्यर्थः' सम्यग् दर्शन ब्रादि जैनधर्म सर्वथा न्यायसंगत हैं । केवल ब्रागमोक्त होने से ही मान्य हैं. यह बात नहीं । यह पूर्ण तर्कीसेद्ध धर्म है । यही कारण है कि जैनधर्म तर्क से डरता नहीं है। ऋषित तर्क का स्वागत करता है। शुद्ध-बुद्धि से धर्म तत्त्वों की परीचा करनी चाहिए। परीचा की कसौटी पर, यदि धर्म सत्य है, तो वह श्रौर श्रिविक कान्तिमान ोगा. प्रकाशमान होगा। वह सत्य ही क्या, जो परीदा की ऋाग में पड़कर म्लान हो जाय? 'सत्ये नास्ति भयं क्रचित्।' सत्य को कहीं भी भय नहीं है। खरा सोना क्या कभी परीक्वा से घबराता है ? अप्रतएव जैनधर्म की परीखा के लिए. उत्तराध्ययन सूत्र के केशी गौतम-संवाद में गराधर गौतम ने स्पष्टतः कहा है- पक्षा समिक्खए धरमं।' 'तर्कशील बुद्धि ही धर्म की परख करती है।

## शल्य-कर्तन

श्रागम की मापा में शहर का श्रर्थ है 'माया, निदान श्रीर मिध्यास्व ।'

### पतिज्ञा-सूत्र

२३१

चाहर के शल्य कुछ काल के लिए ही वीड़ा देते हैं, श्रिधिक से श्रिधिक वर्त-मान जीवन का संहार कर सकते हैं। परन्तु ये ग्रंदर के शल्य तो बड़े ही भयंकर हैं। अनन्तकाल से अनन्त आत्माएँ, इन शल्यों के द्वारा पीड़ित रही हैं। स्वर्ग में पहुँच कर भी इनसे मुक्ति नहीं मिली। संसार भर का विराट ऐश्वर्य एवं सख-समृद्धि पाकर भी श्रात्मा श्रन्दर में स्वस्थ नहीं हो सकती, जब तक कि शल्य से मुक्ति न मिले । शल्यों का विस्तृत निरूपण, शल्य सूत्र में कर ब्राए हैं, ब्रातः पाठक वहाँ देख सकते हैं।

उक्त शल्यों को काटने की शक्ति एकमात्र धर्म में ही है। सम्यग्द-र्शन मिथ्यात्व शल्य को काटता है, सरलता माया-शल्य को ग्रौर निर्लो-भता निदान शल्य को । श्रतएव धर्म को शल्य-कर्तन ठीक ही कहा गया है --- 'क्रन्तीति कर्तनं शल्यानि-मायादीनि, तेषां कर्तनं भव-निबन्धन-मायादि शल्यच्छेदकमित्यर्थः ।"--- त्राचार्यं हरिभद्र ।

# सिद्धि मार्ग

त्राचार्य हरिभद्र सिद्धि का अर्थ 'हितार्थ-प्राप्ति' करते हैं। 'सेधनं सिद्धिः हितार्थे प्राप्तिः ।' त्र्याचार्यकल्प पं० त्र्याशाधरजी मूलाराधना की टीका में 'ग्रपने त्रात्म-स्वरूप की उपलब्धि को ही सिद्धि' कहते हैं। 'सिद्धिः स्वात्मोपलिब्धः ।' त्यात्मस्वरूप की प्राप्ति के त्र्वितिक स्त्रौर कोई सिद्धि नहीं है । ग्रात्मस्वरूपोपलब्धि ही सबसे महान् हितार्थ है ।

मार्ग का ऋर्थ उपाय है। ऋात्मस्वरूपोपल्बिध का मार्ग = उपाय सम्यग दशेनादि रत्नत्रय है। यदि साधक सिद्धत्व प्राप्त करना चाहता है. श्रात्मस्वरूप का दर्शन करना चाहता है, कमों के श्रावरण को हटा कर शुद्ध श्रात्मज्योति का प्रकाश पाना चाहता है, तो इसके लिए शुद्ध भाव से सम्यग दर्शनादि धर्म की लाधना ही एकमात्र श्रामोघ उपाय है।

# मुक्ति-मार्ग

्र ग्राचार्य जिनदास मुक्ति का श्रर्थ निर्मु कता श्रर्थात् निःसंगता करते हैं। ग्राचार्य हरिभद्र कमों की विच्युति को मुक्ति कहते हैं। 'मुक्तिः, ग्रहि-

#### श्रमण-सूत्र

तार्थं कर्मविच्युतिः।' जब ब्रात्मा कर्म बन्धन से मुक्त होता है, तभी वह पूर्ण शुद्ध ब्रात्म-स्वरूप की प्राप्ति करता है। निर्याण मार्ग

श्राचार्य हरिमद्र निर्याण का श्रार्थ मोत्तपद करते हैं। उहाँ जाया जाता है वह यान होता है। निरुपम यान निर्याण कहलाता है। मोत्त ही ऐसा पद है, जो सर्व श्रेष्ठ यान = स्थान है, श्रतः वह जैन श्रागम साहित्य में निर्याणपदवाच्य भी है। "यान्ति तदिति यानं 'कृत्यलुटो बहुलं' (पा० २-३-११३) इति वचनात्कर्मणि ल्युट्। निरुपमं यानं निर्याण, ईपस्थाग्भारा यं मोत्तपदिमत्यर्थः।"

श्राचार्य जिनदास निर्याण का श्रार्थ 'संसार से निर्यमन' करते हैं। 'निर्याण संसारात्पतायणं।' सम्यग्दर्शनादि धर्म ही श्रनन्तकाल से भटकते हुए भव्य जीवों को संसार से बाहर निकालते हैं। श्रवः संसार से बाहर निकलने का मार्ग होने से सम्यग्दर्शनादि धर्म निर्याण मार्ग कहलाता है।

### निर्वाण मःगं

सब कमों के चय होने पर आतमा को जो कभी नष्ट न होने वाला आत्यन्तिक आध्यात्मिक सुख प्राप्त होता है, वह निर्वाण कहलाता है। आचार्य हरिभद्र कहते हैं — 'निर्वृति निर्वाण' – सकल कर्भेचयजमात्यितकं सुखमित्यर्थः।'

त्राचार्य जिनदास त्रात्म-स्वास्थ्य को निर्वाण कहते हैं। त्रात्मा कर्म रोग से मुक्त होकर जब त्रापने स्वस्वरूप में स्थित होता है, पर परिणित से हटकर सदा के लिए स्वपरिणित में स्थिर होता है, तब वह स्वस्थ कहलाता है। इस त्रात्मिक स्वास्थ्य को ही निर्वाण कहते हैं।

देखिए, त्रावश्यक चूर्गि प्रतिक्रमगाध्याय—"निठ्यणे निठ्यत्ती श्रातम-स्वास्थ्यमित्यर्थः।"

बौद्ध दर्शन में भी जैन परंपरा के समान ही निर्वाण शब्द का प्रचुर प्रयोग हुआ है। जैन दर्शन की साधना के समान बोद्ध दर्शन की

# प्रतिज्ञा-सूत्र

२३३

साधना का भी चरम लद्य निर्वाण है। परन्तु जैन धर्म सम्मत निर्वाण श्रीर बौद्धाभिमत निर्वाण में आकाश पाताल का अन्तर है। जैन धर्म का निर्वाण उपर्यं क वर्णन के ग्राधार पर भाववाचक है, ग्रात्मा की ग्रत्यन्त शुद्ध पवित्र ग्रावस्था का सूचक है। हमारे यहाँ निवांग ग्रामाव नहीं, परन्तु निजानन्द की सर्वोत्कृष्ट भूमिका है। निर्वाणपद प्राप्त कर साधक, ऋाचार्य जिनदास के शब्दों में 'परम सहिएो भव'ति' ऋर्थात् परम सुखी हो जाते हैं, सब दुःखों से मुक्त होकर सदा एक रस स्हने वाले श्रात्मानन्द में लीन हो जाते हैं। परन्तु बौद्ध दर्शन की यह मान्यता नहीं है। वह निर्वाण को स्नमायवाचक मानता है। उसके यहाँ निर्वाण का श्चर्य है बुभ जाना । जिस प्रकार दीपक जलता जलता बुभ जाए तो वह कहाँ जाता है ? ऊपर त्राकाश में जाता है या नीचे भाम में ? पर्व को जाता है या पश्चिम को ? दिल्ला को जाता है या उत्तर को ? किस दिशा एवं विदिशा में जाता है ? आप कहेंगे-वह तो बुक गया, नष्ट हो गया। कहीं भी नहीं गया। इसी प्रकार बौद्ध दर्शन भी कहता है कि "निर्वाण का ऋर्थ आतम-दीयक का बुक्त जाना, नष्ट हो जाना है। निर्वाण होने पर ग्रात्मा कहीं नहीं जाता। जाता क्या, वह रहता ही नहीं । उसकी सत्ता ही सदा के लिए नष्ट हो गयी।" उक्त कथन के प्रमाग्रस्त्रका सुत्रसिद्ध बौद्ध महाकवि स्त्रश्चचोत्र की निर्वाण-सम्बन्धी-व्याख्या देखिए । वह कहता है:--

दीपो यथा निर्दे तिमम्युपेतो,
नैवावनिं गच्छति नान्तरित्तम् ।
दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित्,
स्नेहच्यात् केवलमेति शान्तिम् ॥
तथा कृती निर्दे तिमम्युपेतो,
नैवावनिं गच्छति नान्तरिचम् !

#### श्रमग्-सूत्र

# दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित् , क्लेशचयात् केत्रलमेति शान्तिम्।।

( सौन्दरानन्द १६, २८−२६ )

पाठक विचार कर सकते हैं-यह क्या निर्वाण हुन्ना ? क्या न्नपनी सत्ता को समाप्त करने के लिए ही यह साधना का मार्ग है। क्या अपने संहार के लिए ही इतने विशाल उग्र तपश्चरण किए जाते हैं ? महा-कवि ऋश्वघोप के शब्दों में क्या शान्ति का यही रहस्य है ? बौद्ध धर्म का चिणिकवाद साधना की मूल भावना को स्पर्श नहीं कर सकता! साधक के मन का समाधान जैन निर्वाण के द्वारा ही हो सकता है, अपन्यत्र नहीं।

# ऋवितथ

श्चिवतथ का श्चर्य सत्य है। वितथ फ्रूट को कहते हैं, जो वितथ न हो वह ऋषितथ ऋर्थात् सत्य होता है। इसीलिए ऋाचार्य हरिभद्र ने सीधा ही ऋर्य कर दिया है—'ऋवितयं = सत्यम् ।'

परन्तु पश्न है कि जब अवितथ का अर्थ भी सत्य ही है तो फिर पुनक्ति क्यों की गयी ? सत्य का उल्लेख तो पहले भी हो चुका है। प्रश्न प्रसंगोचित है। परन्तु ज़रा गंभीरता से मनन करेंगे तो प्रश्न के लिए ऋवकाश न रहेगा।

प्रथम सत्य शब्द, सत्य का विधानात्मक उल्लेख करता है। जब कि दूसरा वितथ शब्द, निषेधात्मक पद्धति से सत्य की श्रोर संकेत करता है। सत्य है, इसका ऋर्थ यह भी हो सकता है कि संभव है, कुछ ऋंश रत्य हो । परन्त जब यह कहते हैं कि वह अवितथ है. असत्य नहीं है तो त्र्यसत्य का सर्वथा परिहार हो जाता है, पूर्ण यथार्थ सत्य का स्पष्टीकरण हो जाता है। इस स्थिति में दोनों शब्दों का यदि संयुक्त ऋर्थ करें तो यह होता है कि 'जिन शासन सत्य है, श्रासत्य नहीं है।' उत्तर श्रांश के द्वारा पूर्व ऋंश का समर्थन होता है, दृदत्व होता है।

हम तो ग्राभी इतना ही समभे हैं। वास्तविक इहस्य क्या है,

### प्रतिज्ञा सूत्र

२३५

यह तो केवलिगम्य है। हाँ, ग्रामी तक ग्रीर कोई समाधान हमारे देखने में नहीं स्राया है।

## श्रविसन्धि

श्रविसंधि का श्रर्थ है—सन्धि से रहित। सन्धि, बीच के श्रन्तर को कहते हैं। श्रातः फलितार्थ यह हुश्रा कि जिन शासन श्रानन्तकाल से निरन्तर श्राव्यवच्छिन चला श्रा रहा है। भरतादि चेत्र में, किसी काल विशेष में नहीं भी होता है, परन्तु महा विदेह चेत्र में तो सदा सर्वदा श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को श्राव्यवच्छिन बना रहता है। काल की सीमाएँ जैनधर्म की प्रगति को जाय! जिन धर्म, निज धर्म है—श्रात्मा का धर्म है। श्रातः वह तीन काल श्रोर तीन लोक में कहीं न कहीं सदा सर्वदा मिलेगा ही। जैनधर्म ने देवलोक में भी सम्यक्त्व का होना स्वीकार किया है श्रीर नरक में भी। पश्रु-पन्ती तथा पृथ्वी, जल श्रादि में भी सम्यग् दर्शन का प्रकाश मिल जाता है। श्रातः किसी चेत्रविशेष एवं काल विशेष में जैनधर्म के न होने का जो उल्लेख किया है, वह चारित्ररूप धर्म का है, सम्यक्त्व धर्म का नहीं। सम्यक्त्व धर्म तो प्रायः सर्वत्र ही श्राव्यवच्छिन्न रहता है। हाँ चारित्र धर्म की श्राव्यवच्छिन्नता भी महाविदेह की दृष्टि से सिद्ध हो जाती है।

# सर्वे दुःख प्रहीण-मार्ग

धर्म का श्रन्तिम विशेषण सर्वदुःख प्रहीणमार्ग है। उक्त विशेषण में धर्म की महिमा का विराट सागर छुपा हुआ। है। संसार का प्रत्येक शाणी दुःख से व्याकुल है, क्लेश से संतत है। वह श्रपने लिए सुख चाहता है, श्रानन्द चाहता है। श्रानन्द भी वह, जो कभी दुःख से संभिन्न = स्पृष्ट न हो। दुःखासंभिन्नत्व ही सुख की विशेषता है। परन्तु संसार का कोई भी ऐसा सुख नहीं है, जो दुःख से श्रसंभिन्न हो। यहाँ सुख से पहले दुःख है, सुख के बाद दुःख है, श्रीर सुख की विद्यमानता में भी दुःख है। एक दुःख का श्रन्त होता नहीं है श्रीर

### श्रमण-सूत्र

दूसरा दुःख सामने ग्रा उपस्थित होता है। एक इच्छा की पूर्त होती नहीं है, श्रोर दूसरी श्रनेक इच्छाएँ मन में उछल कृद मचाने लगती हैं। सांसारिक सुख इच्छा की पूर्ति में होता है, श्रोर सबकी सब इच्छाएँ पूर्ण कहाँ होती हैं? ग्रातः संसार में एक-दो इच्छाग्रों की पूर्ति के सुख की श्रपेता ग्रनेकानेक इच्छाग्रों की श्रप्ति का दुःख ही श्रिष्ठ होता है। दुःखों का सर्वथा ग्रमाव तो तब हो, जब कोई इच्छा ही मन में न हो। ग्रोर यह इच्छाग्रों का सर्वथा ग्रमाव, फलतः दुःखों का सर्वथा ग्रमाव मोत्तमें ही हो सकता है, श्रन्यत्र नहीं। ग्रोर वह मोत्त, सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रयरूप धर्म की साधना से ही प्राप्त हो सकता है। इसीलिए श्राचार्य हरिमद्र लिखते हैं—"सर्व दुःख प्रहोणमार्ग —सर्व दुःख प्रहोणों मोचस्तःकारणमित्यर्थः।"

सिज्मिति

धर्म की आराधना करने वाले ही सिद्ध होते हैं। सिद्ध है भी क्या वस्तु ? आराधना अर्थात् साधना की पूर्गाहुति का नाम ही सिद्ध है। जैन धर्म में आत्मा के अनन्त गुणों का पूर्ण विकास हो जाना ही सिद्धत्व माना गया है। 'सिज्मति-सिद्धा भवन्ति, परिनिष्ठितार्था भवन्ति।'

— आचार्य जिनदास महत्तर।

जैन धर्म में मोत्तके लिए सिद्ध राब्द का प्रयोग ग्रांत्यन्त युक्ति-संगत किया है। बौद्ध दार्शनिक, जहाँ मोत्तका ग्रार्थ दीन निर्वाण के समान सर्वथा ग्रामावात्मक स्थिति करते हैं, वहाँ जैन धर्म सिद्ध राब्द के द्वारा ग्रामन्त-ग्रानन्त ग्रात्मगुणों की माप्ति को मोत्त कहता है। हमारे यहाँ सिद्ध का ग्रार्थ ही पूर्ण है। ग्रातः ग्रानात्मवादी बौद्ध दर्शन की मुक्ति का यह सिद्ध शब्द परिहार करता है, ग्राँर उन दार्शनिकों की मुक्ति का भी परिहार करता है, जो श्रपूर्ण दशा में ही मोत्त होना स्वीकार करते हैं। ईश्वर या ग्रान्य किसी महा शक्ति के द्वारा श्रपूर्ण व्यक्तियों को मोत्त देने की कथाएँ वैदिक पुराणों में बाहुल्येन विर्णित हैं। परन्तु जैन धर्म इन बातों पर विश्वास नहीं करता। वह तो श्रपूर्ण ग्रावस्था को संसार ही कहता है,

## प्रतिशा∙**स्**त्र

२३७

मोत् नहीं । जब तक ज्ञान श्रानन्त न हो, दर्शन श्रानन्त न हो, चारित्र श्रानन्त न हो, वीर्य श्रानन्त न हो, सत्य श्रानन्त न हो, करणा श्रानन्त न हो, किं बहुना, प्रत्येक गुण श्रानन्त न हो, तब तक मोत् होना स्वीकार नहीं करता । श्रानन्त श्रातम-गुणों के विकास की पूर्ति श्रानन्तता में ही है, पहले नहीं । श्रीर यह पूण ता अपनी साधना के द्वारा ही प्राप्त होती है । किसी की कृपा से नहीं । श्रातः 'इत्यं ठिश्रा जीवा सिष्मिति' सर्वथा युक्त ही कहा है। युज्मिति

'सिड्फ ति' के बाद 'बुड्फ ति' कहा है। बुड्फ ति का द्यर्थ बुढ होता है, पूर्ण ज्ञानी होता है। प्रश्न है कि बुद्धत्व तो सिद्ध होने से पहले ही प्राप्त हो जाता है। श्राध्यात्मिक विकास कमस्वरूप चौदह गुण स्थानों में; ग्रानन्तज्ञान, श्रानन्त दर्शन श्रादि गुण तेरहवें गुण स्थान में ही प्राप्त हो जाते हैं, त्र्यौर मोंत्, चौदहवें गुण स्थान के बाद होती है। श्रातः 'सिड्फ ति' के बाद 'बुड्फ ति' कहने का क्या श्रार्थ है? विकासकम के श्रानुसार तो बुड्फ ति का प्रयोग सिड्फ ति से पहले होना चाहिए था।

यह सत्य है कि केवल ज्ञान तेरहवें गुणस्थान में प्राप्त हो जाता है, श्रातः विकास कम के श्रानुसार बुढ़ त्व का नम्बर पहलां है। श्रीर सिद्धत्व का दूसरा। परन्तु यहाँ सिद्धत्व के बाद को बुद्धत्व कहा है उसका श्राभि-प्रायः यह है कि सिद्ध हो जाने के बाद भी बुद्धत्व बना रहता है, नष्ट नहीं होता है।

वैशेषिक दर्शन की मान्यता है कि मोद्य में श्राहमा का श्रास्तत्व तो रहता है, किन्तु ज्ञान का सर्वथा श्रमाय हो जाता है। ज्ञान श्राहमा का एक विशेष गुण है। श्रीर मुक्त श्रवस्था में कोई भी विशेष गुण रहता नहीं है, नष्ट हो जाता है। श्रातः मोद्य में जब श्राहमा चैतन्य भी नहीं रहता तब उसके श्रमन्त ज्ञानी बुद्ध होने का तो कुछ प्रश्न ही नहीं।

यह सिद्धान्त है वैशेषिक दर्शनकार महर्षि कणाद का। जैनदर्शन इसका सर्वथा विरोधी दर्शन है। जैनधर्म कहता है—"यह भी क्या

#### श्रमण-सूत्र

मत् ? यह तो त्रात्मा का सर्वथा वर्बाद हो जाना हुत्रा ! सर्वथा शन-हीन जड़ पत्थर के रूप में हो जाना, कौन से महत्त्व की बात है ? इससे तो संसार ही ऋच्छा, जहाँ थोड़ा बहुत भान तो बना रहता है। ऋस्तु, श्रात्मा भ्रानन्त ज्ञानी होने पर ही निजानन्द की श्रानुभूति कर सकता हैं। बुद्धत्व के विना सिद्धत्व का कुछ मूल्य ही नहीं रहता। अप्रतः सिद्ध हो जाने के बाद भी बुद्धस्य का रहना ब्रास्यस्त ब्रावश्यक है। ज्ञान, श्रात्मा का निजगुण है, मला वह नए कैसे हो सकता है? ज्ञानस्वरूप ही तो श्रातमा है, श्रतः जब ज्ञान नहीं तो श्रातमा का ही क्यां श्रास्तित्व ? हाँ, मोच्च में भी सिद्ध भगवान सदाकाल ग्रापने ग्रानन्त ज्ञान प्रकाश से जगमगाते रहते हैं, वहाँ एक ज्ञुग के लिए भी कभी श्रज्ञान ग्रन्थकार प्रवेश नहीं पा सकता।

श्रव उस प्रश्न का समाधान हो जाता है कि सिद्धत्व से पहले होने वाले बुद्धत्व को पहले न कहकर बाद में क्यों कहा ? बुद्धत्व को बाद में इसलिए कहा कि कहीं वैशेपिकदर्शन की धारणा के अपनसार जिज्ञासओं को यह भ्रम न हो जाय कि 'सिद्ध होने से पहले तो बुद्धत्व भले हो, परन्त सिद्ध होने के बाद बुद्धत्व रहता है या नहीं ?' अब पहले सिद्ध और बाद में बद्ध कहने से यह स्वष्ट हो जाता है कि सिद्ध होने के बाद भी श्रात्मा पहले के समान ही बुद्ध बना रहता है, सिद्धत्व की प्राप्ति होने पर बुद्धत्व नष्ट नहीं होता ।

# मुच्चंति

'मुच्चंति' का ऋर्थं कर्मों से मुक्त होना है। जब तक एक भी कर्म परमारा यात्मा से सम्बन्धित रहता है, तव तक मोन्न नहीं हो सकती। जैनदर्शन में कुरस्नकर्म कथी मोचः ही मोज का स्वरूप है। मोच में न ज्ञानावरणादि दर्म रहते हैं ऋौर न कर्म के कारण राग-द्वेष ऋादि। श्चर्यात् किसी भी प्रकार का श्रीदियक भाव मोल में नहीं रहता।

द्याप प्रश्न करें से कि सब कमों का जब होने पर ही तो सिद्धत्व भाव

### प्रतिज्ञा-सूत्र

२३६

शाप्त होता है. मोच्च होती है। फिर यह 'मुच्चंति' के रूप में कमों से मुिक्त होने का स्वतंत्र उल्लेख क्यों किया गया ?

समाधान है कि कुछ दार्शनिक मोच अवस्था में भी कर्म की सत्ता मानते हैं। उनके विचार में मोच का अर्थ कर्मों से मुक्ति नहीं, अपितु कृत कर्मों के फल को भोगना मुक्ति है। जब तक शुभ कर्मों का सुख रूप फल का भोग पूर्ण नहीं होता, तबतक आत्मा मोच में रहता है। और ज्यों ही फल-भोग पूर्ण हुआ त्यों ही फिर संसार में लौट आता है।

जैन दर्शन का कहना है कि यह तो संसारस्थ स्वर्ग का रूपक है, मोज का नहीं। मोज का ग्रर्थ छूट जाना है। यदि मोज में भी कम श्रार कम फल रहे तो फिर छूटा क्या? मुक्त क्या हुआ ? संसार और मोज में कुछ अन्तर ही न रहा ? मोज भी कहना और वहाँ कम भी मानवा, यह तो वदतों व्याघात है। जिस प्रकार भीं गूँगा हूँ, बोलूँ कैसे ?' यह कहना अपने आप में असत्य है, उसी प्रकार मोज में भी कर्म बन्धन रहता है, यह कथन भी अपने आप में भ्रान्त एवं असत्य है। मोज में यदि शुभ कमों का अस्तित्व माना जाय तो वह कम जन्य सुख दुःखास भिन्न नहीं हो सकेगा। और यदि मोज में सुख के साथ दुःखा भी रहा तो फिर वह मोज ही क्या और मोज का सुख ही क्या? कम होंगे तो कमों से होने वाले जन्म, जरा, मरण भी होंगे ? इस प्रकार एक क्या, अनेकानेक दुःखों की परमारा चल पड़ती है। अतः जैन धर्म का यह सिद्धान्त सर्वथा सत्य है कि सिद्ध होने पर आत्मा सब प्रकार के शुभाशुभ कमों से सदा के लिए मुक्त हो जाता है। सिद्धत्व का अर्थ ही मुक्त है।

### परिनिव्वायंति

यह पहले कहा जा चुका है कि जैन दर्शन का निर्वाण बौद्ध निर्वाण के समान अभावात्मक नहीं है। यहाँ आत्मा की सत्ता के नष्ट होने पर हु: लों का नाश नहीं माना है। बौद्ध दर्शन रोगी का अस्तित्व समाप्त होने पर कहता है कि देखा, रोग नहीं रहा। परन्तु जैन दर्शन रोगी का रोग

### श्रमण-सूत्र

नष्ट करता है, स्वयं रोगी को नहीं। रोग के साथ यदि रोगी भी समाप्त हो गया तो रोगी के लिए क्या छानन्द ? कर्म एक रोग है, छतः उसे नष्ट करना चाहिए। स्वयं छात्मा का नष्ट होना मानना, कहाँ का दर्शन है?

वैशेषिक दर्शन भ्रात्मा का भ्रास्तित्व तो स्वीकार करता है, परन्तु वह मोच्च में सुख का होना नहीं मानता। वैशेषिक दर्शन कहता है कि भोच् होने पर भ्रात्मा में न ज्ञान होता है, न सुख होता है, न दुःख होता है। 'नवानामात्म-विशेषगुणानासुरुष्ठेदो मोचः।'

जैन दर्शन मोल में दु:लाभाव तो मानता है, परन्तु मुखाभाव नहीं मानता । सुल तो मोल में सकीम से श्रासीम हो जाता है—ग्रानन्त हो जाता है। हाँ पुद्गल सम्बन्धी कर्म जन्य सांसारिक सुल वहाँ नहीं होता; परन्तु श्रास्मसापेल ग्रान्त्त श्राध्यात्मिक सुल का ग्रामाव तो किसी प्रकार भी घटित नहीं होता। वह तो मोल का वैशिष्टय है, महत्त्व हैं। 'परिनिक्वायंति' के द्वारा यही स्पष्टीकरण किया गया है कि जैन धर्म का निर्वाण न ग्रात्मा का बुंभ जाना है ग्रोर न केवल दु:लाभाव का होना है। वह तो ग्रान्त सुल स्वरूप है, जो कभी दु:ल से संपृक्त नहीं होता। ग्राचार्य जिनदास परिनिक्वायंति की व्याख्या करते हुए कहते हैं 'परिनिक्वुया भवन्ति, परमसुहिणो भवंतीत्यर्थः।'

## सञ्बद्धक्खाग्रमंतं करेंति

मोत्त की विशेषतात्रों को बताते हुए सबके ब्रन्त में कहा गया है कि 'वर्माराधक साधक मोत्त प्रात कर शारीरिक तथा मानसिक सब प्रकार के दुःखों का ब्रन्त कर देता है। ब्राचार्य जिनदास कहते हैं, 'सब्वेसिं सारीर-माणसाणं दुक्खाणं अंतकरा भवन्ति, वोच्छिएण-सब्बद्धक्या भवन्ति।'

प्रस्तुत विशेषण का सारांश पहले के विशेषणों में भी ह्या चुका है। यहाँ स्वतंत्र रूप में इसका उल्लेख, सामान्यतः मोत्तस्वरूप का दिग्दर्शन कराने के लिए है। दर्शन शास्त्र में मोत्त का स्वरूप सामान्यतः सब दुःखों का प्रहाण ह्यर्थात् ह्यास्वन्तिक नाश ही बताया गया है।

588

उक्त विशेषण का एक और भी श्रमिप्राय हो सकता है। वह यह कि सांख्य दर्शन त्रादि कुछ दर्शन श्रात्मा का सर्वथा बन्धनरहित होना मानते हैं। उनके यहाँ न कभी खात्मा को कर्म बन्ध होता है खोर न तत्फलस्वरूप दुःख ग्रादि ही। दुःख न्नादि सब प्रकृति के धर्म हैं, पुरुष श्रर्थात् श्रात्मा के नहीं । जैन दर्शन इस मान्यता का विरोध करता है। यह कहता है कि कर्म बन्ध श्रात्मा को होता है, प्रकृति को नहीं। प्रकृति तो जड़ है, उसको बन्ध क्या श्रीर मीत क्या? यदि कर्म श्रीर तजन्य दुःख ग्रादि ग्रान्मा को लगते ही नहीं हैं तो फिर यह संसार की स्थिति किस बात पर है ? ख्रात्माएँ दुःख से हैरान क्यों हैं ? ब्रातः कर्म त्रार उसका फल जब तक त्रात्मा से लगा रहता है, तब तक संसार है। स्रोर ज्यों ही कर्म तथा तजन्य दुःखादि का स्नन्त हुस्रा, स्रात्मा मोज प्राप्त कर लेती है, मुक्त हो जाती है। जैन साहित्य में दुःख शब्द स्वयं दुःख के लिए भी त्राता है, ब्रार शुभाश्चम कर्मों के लिए भी । इसके लिए भगवती सूत्र देखना चाहिए। ग्रतः 'सठव दुक्खाणमंतं करेंति' का जहाँ यह ऋर्थ होता है कि 'सब दुःखों का ऋन्त करता है', वहाँ यह ऋर्थ भी होता है कि 'सब शुभाशुभ कमों का अन्त करता है।' जब कर्म ही न रहे तो फिर सांसारक मुख, दुःख, जन्म, मरण स्त्रादि का द्वन्द्व कैसे रह सकता है ? जब बीज ही नहीं तो वृद्ध कैसा ? जब मूल ही नहीं तो शाखा-२शाखा कैसी ? मोज, स्रात्मा की वह निर्द्ध स्त्रवस्था है. जिसकी अपमा विश्व की किसी वस्त्र से नहीं दी जा सकती।

प्रीति श्रीर रुचि

धर्म के लिए अपनी हादि के अद्धा अभिन्यक्त करते हुए साधक ने कहा है कि भी धर्म की अद्धा करता हूँ, श्रीत करता हूँ, श्रीर रुचि करता हूँ। यह प्रश्न अपना समाधान चाहता है।

समाधान यह है कि ऊर से कोई स्नान्तर नहीं मालूम देता, परन्तु स्नान्तरंग में विशेष स्नान्तर है। प्रीति का स्नार्थ प्रेम भरा स्नाकर्षण

### श्रमण-सूत्र

है और रुचि का अर्थ है अभिरुचि अर्थात् उत्सुकता । आचार्य जिनदास के शब्दों में कहें तो रुचि के लिए 'अभिलापातिरेकेण आसेवनाभि-मुखता' कह सकते हैं।

ैएक मनुष्य को दिध आदि वस्तु प्रिय तो होती है, परन्तु कभी किसी विशेष ज्वरादि स्थिति में रुचिकर नहीं होती । त्रातः सामान्य प्रेमा-कर्पण को प्रीति कहते हैं. श्रीर विशेष प्रेमाकर्पण को श्रमिकचि। श्चस्तु, साधक कहता है 'मैं धर्म की श्रद्धा करता हूँ l' श्रद्धा ऊपर मन हूँ।' श्रीति होते हुए भी कभी विशेष स्थिति में रुचि नहीं रहती, स्रतः कहता है कि 'मैं धर्म के प्रति सदाकाल रुचि रखता हूँ।' कितने ही संकट हों, ब्रापित्तयाँ हों, परन्त सच्चे सायक की धर्म के पित कमी-भी श्रहिच नहीं होती। वह जितना ही धर्माराधन करता है, उतनी ही उस श्रोर रुचि बढती जाती है। धर्माराधन के मार्ग में न सुख बाधक बन सकता है और न दुःख ! दिन रात ऋविराम गति से हृदय में अद्धा, प्रीति स्त्रौर रुचि की ज्योति प्रदीत करता हुन्ना, साधक, स्नाने धर्म पथ पर श्राग्रसर होता रहता है। बीच मञ्जिल में कहीं ठहरना, उसका काम नहीं है। उसकी ऋगँखें यात्रा के ऋन्तिम लच्य पर लगी रहती हैं। वह वहाँ पहुँच कर ही विश्राम लेगा. पहले नहीं। यह है सावक के मन की ऋमर श्रद्धाज्योति, जो कमी बुमती नहीं।

## फासेमि, पालेमि, असुपालेमि

जैनधर्म केवल श्रद्धा, प्रीति श्रौर रुचि पर ही शान्त नहीं होता। उसका वास्तविक लीलान्तेत्र कर्तव्य भूमि है। वह कहनी के साथ करनी की रागनी भी गाता है। विश्वास के साथ तदनुकूल श्राचरण भी होना चाहिए। मन, वाणी श्रोर शरीर की एकता ही साधना का प्राण है।

१— 'प्रीतो रुचिश्च भिन्ने एव, यतः कचिद् दृश्यादी प्रीतिसद्-भावेऽपि न सर्वदा रुचिः।'—श्राचार्यं हरिमद्र।

283

यहीं कारण है कि साधक श्रद्धा, प्रीति ख्रीर रुचि से ख्रागे बढ़कर कहता है--'भैं धर्म का स्पर्श करता हूँ, उसे ग्राचरण के रूप में स्वीकार करता हूँ।" "केवल स्पर्श ही नहीं, मैं प्रत्येक स्थिति में धर्म का पालन करता हँ -- स्वीकृत स्त्राचार की रत्ना करता हूँ।" "एक दो बार ही पालन करता हूँ, यह बात नहीं। में धर्म का नित्य निरन्तर पालन करता हूँ, बार-बार पालन करता हूँ, जीवन के हर च्राण में पालन करता हँ "

श्राचार्य जिनदास 'श्रणुशलेमि' का एक श्रीर श्रर्थ भी करते हैं कि ''पूर्वकाल के सत्पुरुषों द्वारा पालित धर्म का मैं भी उसी प्रकार **अ**नुपालन करता हूँ।" इस अर्थ में परम्परा के अनुसार चलने के लिए पूर्ण दृड्ता अभिव्यक्त होती है। 'श्रहवा पुटव पुरिसेहिं पालितं अहं पि श्राखुपालेमिति ।'—श्रावश्यक चुर्णि

## श्रद्भट्टिश्रोमि <sup>१</sup>

यह उपर्नु क शब्द कितना महत्व-पूर्ण है ! साधक प्रतिशा करता है कि "मैं धर्म की श्रद्धा, प्रीति, स्वर्शना, पालना तथा श्रनुपालना करता हुआ धर्म की ऋ।राधना में पूर्ण रूप से ऋम्युत्थित होता हूँ ऋौर धर्म की विराधना से निवृत होता हूँ।" वाणी में कितना गंभीर, ऋटल, ग्राचल स्वर गूँज रहा है ! एक-एक ग्राह्तर में धर्माराधन के लिए ग्राखंड सत्साहस की ज्वालाएँ जग रही हैं! 'श्रभ्युत्थोऽस्मि, सन्नस्रोऽस्मि' यह कितना साहस भरा प्रण है!

क्या ऋषि धर्म के प्रति श्रद्धा रखते हैं ? क्या ऋषिकी धर्म के प्रति अभिरुच है ? क्या आप धर्म का पालन करना चाहते हैं ? यदि हाँ, तो फिर निष्किय क्यों बैठते हैं ? कर्तव्य के दोत्र में चुप बैठना, श्रालसी बन कर पड़े रहना, पाप है। कोई भी साधक निष्क्रिय रह कर जीवन का

१ प्रस्तुत पाठ को 'ग्रब्सुहिग्रोमि' से खड़े होकर पढ़ने की परम्परा . भो है।

### श्रमगा-सूत्र

उत्थान नहीं कर सकता । स्रातः प्रत्येक साधक को यह स्रामर घोषणा करनी ही होगी कि 'ग्रब्सुडिग्रोमि'—'मैं धर्माराधन के द्वेत्र में दृढता के साथ खड़ा होता हूँ।

जैनागमरताकर पूज्य श्रीयातमारामजी महाराज अपने स्रावश्यक सूत्र में 'सद्दृतो, पत्तिस्रंतो, रोस्रंतो' ऋादि की व्याख्या करते हुए लिखते हैं कि "उत्त धर्म की ग्रन्य को श्रद्धा करवाता हूँ, प्रतीति करवाता हूँ, रुचि देख सकता है कि क्या यह अर्थ ठाक है ? यहाँ दूसरों को धर्म की श्रद्धा द्यादि कराने का प्रसंग ही क्या है ? किसी भी प्राचीन द्याचार्थ ने यह श्रर्थं नहीं लिखा है। मालूम होता है यहाँ श्राचार्यं जी को प्रेरणार्थक एयन्त प्रयोग की भ्रान्ति हो गई है! परन्तु वह है नहीं। यहाँ तो स्वयं श्रद्धा त्रादि करते रहने से तालर्य है, दूसरों को कराने से नहीं।

## ज-परिजा और प्रत्याख्यान-परिज्ञा

श्रागम-साहित्य में दो पकार की परिज्ञान्त्रों का उल्लेख श्राता है-एक जन्परिज्ञा तो दूसरी प्रत्याख्यान परिज्ञा। जन्परिज्ञा वा ऋर्थ, हेय श्राचरण को स्वरूपतः जानना है श्रीर प्रत्याख्यान-परिज्ञा का श्रर्थ, उसका प्रत्याख्यान करना है—उसको छोड़ना है। ग्रसंयम=प्राणाति-पात आदि, अब्रह्मचर्य = मैथुन हत्ति, अक्ला = श्रक्त्य, अज्ञान = मिथ्याज्ञान, ग्राकिया = ग्रासिकया, मिथ्यात्व = ग्रातत्त्वार्थं श्रद्धान इत्यादि त्रात्म-विरोधी प्रतिकृत त्राचरण को त्याग कर संयम, ब्रह्मचर्य, कुत्य, सम्यग्ज्ञान, सिक्तिया, सम्यग्दर्शन द्यादि को स्वीकार करते हुए यह आवश्यक है कि पहले असंयम आदि का स्वरूप-परिज्ञान किया जाय। जब तक यह ही नहीं पता चलेगा कि असंयम आदि क्या हैं? उनका क्या स्वरूप है ? उनके होने से साधक की क्या हानि है ? उन्हें त्यागने में क्या लाभ है ? तब तक उन्हें त्यागा कैसे जायगा ? विवेक-पूर्वक किया हुआ। प्रत्याख्यान ही सुपत्याख्यान होता है। केवल ग्रन्ध-परम्परा से शत्यभावेन पत्या यान कर लेते की तो शास्त्रकार कुपत्था-

२४५

स्थान कहते हैं। द्यतः प्रत्या व्यान-परिज्ञा से पहले ज्ञ-परिज्ञा द्यत्यन्त द्यावश्यक है। द्याज्ञानी साथक कुछ भी हिताहित नहीं ज्ञान सकता। 'श्वनाणी किं काही ? किंवा नाही सेयपावगं।'

ग्रतएव 'श्रसंजर्म परिश्राणामि संजर्म उवसंपन्नामि' इत्यादि सूत्र-पाट में जो 'परिश्राणामि' किया है, उसका ग्रार्थ न केवल जानना है श्रीर न केवल छोड़ना । प्रत्युत सम्मिलित ग्रार्थ है, 'जानकर छोड़ना ।' इसी विचार को ध्यान में रख हमने भावार्थ में लिखा है कि 'श्रसंयम को जानता हूँ श्रीर त्यागता हूँ' इत्यादि । श्राचार्य जिनदास भी यही कहते हें—'परियाणामित्त ज्ञपरिण्णया जाणामि, पचक्काणपरिण्णया पचक्कामि ।' श्राचार्य हरिभद्र भी 'पडिजाणामि' पाट स्वीकार करके 'प्रति-जानामि' संस्कृत रूप बनाते हैं श्रीर उसका श्रर्थ करते हैं—'ज्ञ-परिज्ञया विज्ञाय प्रत्याख्यान-परिज्ञया प्रत्याज्यामीत्यर्थः ।' श्रद्धेय पूज्यश्री श्राह्मासमजी महागज ने भी दोनों ही परिज्ञाश्रों का उल्लेख किया है, जो परम्परासिद्ध एवं तर्कमंगत है । परन्तु श्रद्धेय पूज्यश्री श्रमोलक श्रमुणिजी केवल 'त्याग' श्रर्थ का ही उल्लेख करते हैं । संभव है,

### श्रकला और कल्प

करूप का द्रार्थ द्र्याचार है। द्रातः चरण-करण रूप द्र्याचार-व्यवहार को द्र्यागम की भाषा में करूप कहा जाता है। इसके विपरीत द्र्यकरूप होता है। साधक पितज्ञा करता है कि भी द्र्यकरूप = द्र्यक्रत्य को जानता तथा त्यागता हूँ, द्र्योर करूप = कृत्य को स्वीकार करता हूँ। १९

पूज्य श्री श्रमोलक ऋषिजी महाराज 'श्रकणं परिश्राणामि कणं उवसंपजामि' का श्रर्थ करते हैं — 'श्रकल्यनीक वस्तु का त्याग करता हूँ, कल्यनीक वस्तु को श्रर्थ के कोई भी

भ 'श्रकत्योऽकृत्यमा्यायते, कत्पस्तु कृत्यमिति ।'—श्राचार्यं हरिभद्र ।

### श्रमण सूत्र

विचारक सहमत नहीं हो सकता। यहाँ प्रतिक्रमण किया जा रहा है. श्रियोग्य श्राचरण की श्रालोचना के बाद संयम पालन के लिए प्रण् किया जा रहा है, फजतः कहा जा रहा है कि मैं श्रमं श्रम श्रादि की परपरिणति से हट कर संयम श्रादि की स्वपरिणति में श्राता हूँ, श्रोदि भाव का त्याग कर ज्ञायोपशमिक श्रादि श्रातमभाव श्रपनाता हूँ। भला यहाँ श्रकल्पनीक वस्तु को छोड़ता हूँ श्रोर कल्पनीक वस्तु को ग्रहण करता हूँ—इस प्रतिज्ञा की क्या संगति ?

श्राचार्य जिनदास सामान्यतः कहे हुए एक विश्व श्रासंयम के ही विशेष विवत्तामेद से दो मेद करते हैं 'मूल गुण श्रासंयम श्रीर उत्तर गुण श्रासंयम।' श्रीर फिर श्राव्रक्ष शब्द से मूल गुण श्रासंयम का तथा श्राकल्प शब्द से उत्तर गुण श्रासंयम का ग्रहण करते हैं। श्राचार्य श्री के कथनानुसार प्रतिशा का रूर यह होता है—'में मूल गुण श्रासंयम का विवेक पूर्वक परित्याग करता हूँ श्रीर मूल गुण संयम को स्वीकार करता हूँ। इसी प्रकार उत्तर गुण श्रासंयम को त्यागता हूँ श्रीर उत्तर गुण संयम को स्वीकार करता हूँ। इसी प्रकार उत्तर गुण श्रासंयम को त्यागता हूँ श्रीर उत्तर गुण संयम को स्वीकार करता हूँ।'''सो य श्रासंजमो विसेसतो दुविहो—मूलगुण श्रासंजमो उत्तरगुणश्रासंजमो य। श्रातो सामण्णेण मिलाउण संवेगाच्य विसेसतो चेव मणति—श्रवंभं० श्रायंभगहणेण मूलगुणा भरणंति ति एवं श्राकरणगहणेण उत्तरगुणिता।''—शवश्यक चूर्णि। श्राकिया श्रीर किया

श्राचार्यं हरिभद्र, श्रिक्षया को श्रज्ञान का ही विशेष भेदर्मानते हैं स्रोर किया को सम्यग् ज्ञान का। श्रातः श्रानी दार्शनिक भाषा में श्राप श्रिक्षया को नास्तिबाद कहते हैं श्रीर किया को सम्यग्वाद। "श्रिक्षया नास्तिबादः किया सम्यग्वादः।" नास्तिबाद का श्रर्थ लोक, परलोक, धर्म, श्रधम श्रादि पर विश्वास न रखने वाला नास्तिकवाद है। श्रीर सम्यग्वाद का श्रर्थ उक्त सब बातों पर विश्वास रखने वाला श्रास्तिकवाद है।

२४७

श्राचार्य जिनदास भ्रष्रशस्त = श्रयोग्य किया को श्रिक्रिया कहते हैं भ्रीर प्रशस्त = योग्य किया को किया । "अप्पसन्था किरिया श्रकिरिया, इतरा किरिया इति।"

## अवोधि और बोधि

जैन साहित्य में अबेधि और बोधि शब्द बड़े ही गंभीर एवं महत्व-पूर्ण हैं। अबेधि और बोधि का उपरितन शब्दस्पर्शी अर्थ होता है— 'अज्ञान और ज्ञान।' परन्तु यहाँ यह अर्थ अभीट नहीं है। यहाँ अबेधि से तात्वर्य है मिध्यात्व का कार्य, और बोधि से तात्वर्य है सम्यक्त्व का कार्य। आवार्य हरिभद्र, अबोधि एवं बोधि को क्रमशः मिध्यात्व तथा सम्यक्त्व का अंग मानते हुए कहते हैं—"अबोधिः—मिध्यात्वकार्य, बोधिस्तु सम्यक्त्वस्थेति।"

श्रमस्य का दुराग्रह रखना, संसार के कामभोगों में श्रासिक रखना, धर्म की निन्दा करना, प्राणियों के प्रति निर्दय भाव रखना, धौतराग श्रारिहन्त भगवान् का श्रवर्णवाद बोलना, इत्यादि मिध्यात्व के कार्य हैं। सत्य का श्राग्रह रखना, संसार के काम भोगों में उदासीन रहना, धर्म के प्रति दृढ़ श्रास्था रखना, प्राणिमात्र पर प्रेम तथा करणा का भाव रखना, वीतराग देव के प्रति शुद्ध निष्कपट भिक्त रखना, इत्यादि सम्यक्त्य के कार्य हैं। श्रवोधि को जानना, त्यागना श्रीर बोधि को स्वीकार करना, साधक के लिए परमावश्यक है।

त्रागमरताकर पूज्य श्री त्रात्माराम जी महाराज बोधि का स्त्रर्थ सुमार्ग करते हैं। पूज्य श्री स्त्रमोलक ऋषि जी महाराज स्त्रक्षेधि का स्त्रर्थ 'श्रतत्वज्ञता' करते हैं स्त्रौर बोधि का स्त्रर्थ 'बोधिबीज'।

### श्रमागे और मागे

प्रथम ग्रसंयम के रूप में सामान्यतः विपरीत श्राचरण का उल्लेख किया गया था। पश्चात् ग्रज़्ज़ ग्रादि में उसी का विशेष रूप से निरूपण होता रहा है। ग्राव ग्रान्त में पुनः सामान्य-रूपेण कहा जा रहा है

### श्रमग्ग-सूच

कि "मैं मिथ्यात्व, ग्रविरति प्रमाट ग्रीर कपायभाव ग्राटि ग्रमार्ग को विवेक पूर्वक त्यागता हूँ श्रीर सम्यक्ल, विरति, श्रावमाद श्रीर श्राक्षाय भाव ऋ।दि मार्ग को ग्रहण करता हूँ।"

## जं संभरामि, जं च न संभरामि

भयादि सत्र की व्याख्या में हमने प्रतिक्रमण के विराट रूप का दिग्दर्शन कराया है। उसका त्राशय यह है कि यह मानव जीवन चारों श्रोर से दोषाच्छन्न है। सावधानी से चलता हुन्ना साधक भी कहीं न कहीं भ्रान्त हो ही जाता है। जब तक साधक छेद्मस्थ है, वातिकमंदिय से युक्त है, तब तक अनामोगता किसी न किसी रूप में बनी ही रहती है। द्यतः एक, दो द्यादि के रूप में दोपों की क्या गणुना ? द्रासंख्य तथा श्रानन्त श्रासंयम स्थानों में से, पता नहीं, कब कीन सा श्रासंयम का टोष लग जाय ? कभी उन दोषों की समृति रहती है, कभी नहीं भी रहती है। जिन दोषों की स्मृति रहती है, उनका तो नामोल्लेख पूर्वक प्रतिक्रमण् किया जाता है। परन्तु जिनकी स्मृति नहीं है उनका भी प्रतिक्रमण कर्तव्य है। इन्हीं भावनात्र्यों को ध्यान में रखकर प्रतिक्रमण सूत्र की समाप्ति पर श्रमण साधक कहता है कि "जिन दोपों की मुक्ते स्मृति है, उनका प्रतिक्रमण करता हूँ, श्रीर जिन दोषों की स्मृति नहीं भी रही है, उनका भी प्रतिक्रमण करता हूँ।"

## जंप डिकामामि. जंचन पडिकामामि

'जं संभरामि' स्रादि से लेकर 'जं च न पडिक्रमामि' तक के सुत्रांश का सम्बन्ध 'तस्स सठवरस देवसियत्स श्रद्धयारस्स पडिकमामि' से है। श्रतः सबका मिलकर श्रर्थ होता है जिनका स्मरण करता हूँ, जिनका स्मरण नहीं करता हूँ, जिनका प्रतिक्रमण करता हूँ, जिनका प्रतिक्रमण नहीं करता हूँ, उन सब दैवसिक श्रातिचारोंका प्रतिक्रमण करता हूँ।

१ 'घातिककर्मोदयतः खलितमासेवितं पडिक्रमामि मिच्छा दुक्क-डादिगा।'-- श्रावश्यक चूगि

389

प्रश्न है कि िनका प्रतिक्रमण करता हूँ, किर भी उनका प्रतिक्रमण करता हूँ—इसका क्या ग्रार्थ ? प्रतिक्रमण का भी प्रतिक्रमण करना कुळ समक में नहीं त्राता ?

ग्राचार्य जिनदास ऊपर की शंका का बहुत सुन्दर समाधान करते हैं। ग्राप पिक्समामि का ग्रार्थ पिरहरामि करते हैं ग्रीर कहते हैं — 'शारीरिक दुर्वजता ग्रादि किसी विशेष परिहिथतिवश यदि मैंने करने योग्य सत्कार्य छोड़ दिया हो — न किया हो, ग्रीर न करने योग्य कार्य किया हो तो उस सब ग्रातिचार का प्रतिक्रमण करता हूँ।' देखिए ग्रावश्यक चूर्णि ''संघयणादि दौर्बस्यादिना जं पिडक्सामि — परिहरामि करणिऽजं, जं च न पडिक्सामि ग्रकरणिऽजं।''

## त्र्यात्म-**स**मुत्कीर्तन

'समणेऽहं संजय-विरय''''माय,मोसविव जिस्रो' यह स्त्रांश श्राह्म-समुत्कीर्तनपरक है । "में अमण हूँ, संयत-विरत-पितहत-प्रत्याख्यात पापकर्मा हूँ, श्रानिदान हूँ, हिस्मपन्न हूँ, श्रीर मायामृपा-विवर्जित हूँ"—पह कितना उदात्त, श्रोजस्वी श्रान्तर्नाद है ! श्राने सदाचार के प्रति कितनी स्वाभिमान पूर्ण गम्भीर वाणी है । सम्भव है किसी को इसमें श्रदंकार की गन्य श्राए ! परन्तु यह श्रदंकार श्रप्रशस्त नहीं, प्रशस्त है । श्रात्मिक दुर्वेलता का निराकरण करने के लिए साधक को ऐसा स्वाभिमान सदा सर्वदा श्राह्म है, श्रादरणीय है । इतनी उच्च संकल्प भूमि पर पहुँचा हुश्रा साधक ही यह विचार कर सकता है कि में इतना ऊँचा एवं महान् साधक हूँ, फिर भला श्रक्तशल पापकर्म का श्राचरण कैसे कर सकता हूँ ?' यह है वह श्रात्माभिमान, जो साधक को पापाचरण से बचाता है, श्रवरय बचाा है ! यह है वह श्रात्मसमुत्कीर्तन, जो

<sup>1 &#</sup>x27;पुरिसो य हों तो कहं पुण श्रकुपालमायरिस्सं ?' श्राचार्य जिनदास

साधक को धर्माचरण के लिए प्रखर स्फ़ूर्ति देता है, श्रीर देता है स्रचनल जान चेतना।

श्रमगा-सूत्र

श्राहण, श्रव कुछ विशेष शब्दों पर विचार कर लें। 'श्रमण' शब्द में साधना के प्रति निरन्तर जागरूकता, सावधानता एवं प्रयवशोलता का भाव रहा हुआ है। 'मैं श्रमण हूँ' श्रार्थात् साधना के लिए कटोर श्रम करने वाला हूँ। मुक्ते जो कुछ पाना है, श्राने श्रम श्रार्थात् पुरुवार्थ के द्वारा ही पाना है। श्रातः में संवम के लिए श्रातीत में प्रतिच्चण श्रम करता रहा हूँ। वर्तमान में श्रम कर रहा हूँ श्रोर भिष्ण में भी श्रम करता रहूँगा। यह है वह विराट श्राध्यात्मिक श्रम—भावना, जो श्रमण शब्द से ध्वनित होती है।

संयत का द्यर्थ है—'संयम में सम्यक् यतन करने वाला।' ब्रहिंसा, सत्य ब्रादि कर्तव्यों में साधक को सदैव सम्यक् प्रयत्न करते रहना चाहिए। यह संयम की साधना का भावात्मक रूप है। ''संजतो—सम्मं जतो, करणीयेसु जोगेसु सम्यक् प्रयत्नपर इत्यर्थः।''—ब्रावश्यक चूर्णि

विरत का द्यर्थ है—'सब प्रकार के साबद्य योगों से विरति = निवृत्ति करने वाला।' जो संबम की साधना करना चाहता है, उसे द्यसदाचरण रूप समस्त साबद्य प्रयत्नों से निवृत्त होना ही चाहिए। यह नहीं हो सकता कि एक द्योर संबम की साधना करते रहें द्यौर दूसरी द्योर सांसारिक साबद्य पाप कर्मों में भी संलग्न रहें। संबम द्यौर द्यसंबम में परस्पर विरोध है। इतना विरोध है कि दोनों तीन काल में भी कभी एकत्र नहीं रह सकते। यह साधना का निपेधात्मक रूप है: 'एगन्नो विरहं कुना, एगन्नो य पवत्त्त्यां'—उत्तराध्ययन सूत्र के उक्त कथन के द्यनुसार द्यसं यम में निवृत्ति द्यौर संबम में प्रवृत्ति करने से ही साधना का वास्तविक रूप स्पष्ट होता है।

प्रतिहत-प्रत्याख्यात पायकर्मा का स्त्रर्थ है—'भूतकाल में किए गए पाप कमों को निन्दा एवं गर्हा के द्वारा प्रतिहत करने वाला स्त्रीर वर्तमान

२५१

तथा मविष्य में होने वाले पाप कमों को अकरणतारूप पत्याख्यान के द्वारा प्रत्याख्यात करने वाला ।' यह विशेषण साधक की बैकालिक जीवन शुद्धि का प्रतीक है। सबा साधक वही साधक है, जो अपने जीवन के तीनों कालों में से अर्थात् भृत, मविष्यत्, वर्तमान में से, पाप कालिमा को धोकर साफ कर देता है। वह न वर्तमान में पाप करता है, न भविष्यत में करेगा अरे न भृतकाल के पानें को ही जीवन के किसी अंग में लगा रहने देगा। उसे पाप कमों से लड़ना है। केवल वर्तमान में ही नहीं, अपितु भृत और भविष्यत् में भी लड़ना है। साधना का अर्थ ही पाप कमों पर विकालविजयी होना है।

प्रतिहत-प्रत्याच्यातपापकर्मा की व्युत्पत्ति करते हुए द्र्याचार्यं जिनदास लिखते हैं—'पडिहतं स्रतीतं णिद्ण-गरहणादीहिं, पश्चवलातं सेसं स्रकरणतया पावकम्मं पावाचारं येण स तथा।'

त्रितान का द्रार्थ होता है—निदान से रहित द्रार्थात् निदान का परिहार करने वाला। निदान का द्रार्थ द्राप्तित है। साधना के लिए किसी प्रकार की भी भोगासिक नहरीला की इन है। कितनी ही बड़ी ऊँची साधना हो, यदि भोगासिक है तो वह उसे द्रान्दर ही द्रान्दर खोखला कर देती है सड़ा-गला देती है। द्रातः साधक घोषणा करता है कि "में अमण हूँ, द्रानिदान हूँ। न मुक्ते इन लोक की द्राप्तिक है, द्रारे न फसी चक्रवर्ती सम्राट का विशाल साम्राज्य ही। इस विराट संसार में मेरी कहीं भी कामना नहीं है। न मुक्ते दुःख से भय है द्रारे न सुख से भोह। द्रातः मेरा मन न काँटों में उलक्त सकता है द्रारे न कुलों में। में साधक हूँ। द्रास्तु, मेरा एकमात्र लद्य मेरी द्रापनी साधना है, द्रान्य कुछ नहीं। मेरा ध्येय बन्धन नहीं, प्रत्युत बन्धन से मुक्ति है।"

जैन संस्कृति का यह श्रादर्श कितना महत्त्वपूर्ण है! श्रानदान शब्द के द्वारा जैन साधना का ध्येय स्पष्ट हो जाता है। जो साधक श्रापने लिए कोई सांसारिक निदान सम्बन्धी ध्येय निश्चित करते हैं, वे पथ भ्रष्ट हुए

### श्रमण-सूत्र

विना नहीं रह सकते । अनिदान साधक ही पथ भ्रष्ट होने से बचते हैं और स्वीकृत साधना पर टड़ रहकर कर्म बन्धनों से अपने को मुक्त करते हैं।

दृष्टिसम्पन्न का ग्रार्थ है—'सम्यग्दर्शन रूप शुद्ध दृष्टि याला।' साधक के लिए शुद्ध दृष्टि होना ग्रावश्यक है। यदि सम्यग् दर्शन हो, शुद्ध दृष्टि न हो, तो हिताहित का विवेक कैसे होगा? धर्मा धर्म का स्वरूप-दशन कैसे होगा? सम्यग् दर्शन ही वह निर्मल दृष्टि है, जिसके द्वारा संसार को संसार के रूप में, मोत्र को मोच्च के रूप में, संसार के कारणों को संसार के कारणों के रूप में, ग्राव्व वे कारणों को मोच्च के कारणों के रूप में, ग्रार्थात् धर्म को धर्म के रूप में ग्रार श्राप्त के स्वर्म के रूप में ग्रार श्राप्त के स्वर्म के रूप में देखा जा सकता है। श्राचार्थ जिनदास इसी लिए 'दिष्टि सम्पन्नो' वस्तृतः सब गुणों का मूलभूत गुण है।

जब तक सम्या दर्शन का प्रकाश विद्यमान है, तब तक साधक की इचर-उघर मटकने एवं पथ श्रष्ट होने का कोई भय नहीं है। मिश्यादर्शन ही साधक को नीचे गिराता है, इघर-उधर के प्रलोभनों में उलकाता है। सम्यग्दर्शन का लच्य जहाँ बन्धन से मुक्ति है, वहाँ मिश्यादर्शन का लच्य स्वयं बन्धन है। भोगासित है, संसार है। ग्रतएव श्रमण जब यह कहता है कि में दिश्यम्ब हूँ, तब उमका ग्रामिपाय यह होता है कि "मैं मिश्यादिश नहीं हूँ, सम्यग् दृष्टि हूँ। में सत्य को सत्य ग्रोर ग्रास्थ को ग्रास्थ समकता हूँ मेरे समत्त संसार एवं मोत् का रूप लेकर नहीं श्रा सकता, बन्धन मोत्त नहीं हो सकता। मेरी विवेक दृष्टि इतनी पैनी है कि मुक्ते ग्रास्थ सम, संयम का बाना पहन कर, ग्राधम, धर्म का रूप बनाकर, धोखा नहीं दे सकता। में प्रकाश में विचरण करने के लिए हूँ। में ग्रान्थकार में क्यों मटकूँ ग्रार दीवारों से क्यों टकराऊँ ? क्या मेरे ग्रांख नहीं है ? ग्रानंत काल से मटकते हुए इस ग्रांबे ने ग्राँख पा ली है। ग्रातः

२५३

श्रव यह नहीं भटकेगा। स्वयं तो क्या भटकेगा, दूसरे श्रवों को भी भटकने से बचाएगा। सम्यग्दर्शन का शकाश ही ऐसा है।"

माया-मृता-विवर्जित का अर्थ है— मायामृत्य से रहित।' मायामृत्या साधक के लिए बड़ा ही भयंकर पाप है। जैन धर्म में इसे शल्य कहा है। यह साधक के जीवन में यदि एक बार भी प्रवेश कर लेता है तो किर वह कहीं का नहीं रहता। भूल को छुपाने की दृत्ति विछले पापों को भी साफ नहीं होने देती अतर आगे के लिए अधिकाधिक पापों को निमंत्रण देती है। जो साधक भूठ बोल सकता है, भूठ भी वह, जिसके गर्भ में माया रही हुई हो, भला वह क्या साधना करेगा? माया मृता-वादी, साधक नहीं होता, ठग होता है। वह धर्म के नाम पर अधर्म करता है, धर्म का होंग रचता है।

यह प्रतिक्रमण-सूत्र है। स्रतः प्रतिक्रमण्कर्ता साधक कहता है कि ''मैं अमण हूँ । मैंने माया क्रोर मृत्राबाद का मार्ग छोड़ दिया है । मेरे मन में छु गने जैसी कोई बात नहीं है । मेरी जीवन-पुस्तक का हरएक पृत्र खुला है, कोई भी उसे पढ़ सकता है। मैंने साधना पथ पर चलते हुए जो भूलें की हैं, गलतियाँ की हैं, मैंने उनको छुपाया नहीं है। जो कुछ दोव थे, साफ साफ कह दिए हैं। भविष्य में भी में ऐसा ही रहूँगा। पाय छुपना चाहता है, मैं उसे छुपने नहीं दूँगा। पाप सत्य से चुँ धियाता है, श्रतः ग्रसत्य का ग्राक्षय लेता है, माया के ग्रत्यकार में छपता है। परन्तु मैं इस सम्बन्ध में बड़ा कठोर हूँ, निर्द्ध हूँ। न मैं पिछले पार्ध को छुपने दूँगा, ग्रीर न मविष्य के पानों को । पाप ग्राते हैं माया के द्वार से, मृताबाद के द्वार से । श्रांर मैंने इन द्वारों को बंद कर दिया है । श्रव भविष्य में पाप त्राएँ तो कियर से त्राएँ ? पिछले पाप भी माया-मृता के अ।अव में ही रहते हैं। अस्तु ज्यों ही में भगवान सत्य के आगे खड़ा होकर पापों की क्रालोचना करता हूँ, त्यों ही वस पापों में भगदड़ मचजाती है। क्या मजाल, जो एक भी खड़ा रह जाय !" यह है वह उदात्त भावना, को भाषामृपा-विविक्षित की पृत्र भूमि में रही हुई है।

श्रमण सूत्र

२५४

## सहयात्रियों को नमस्कार

प्रस्तुत प्रतिज्ञा सूत्र के पारंभ में मोत्तमार्ग के उपदेशा धर्म तीर्थंकरों को नमस्कार किया गया था। उस नमस्कार में गुणों के प्रति बहुमान था, कुतज्ञता की स्राभिन्यक्ति थी, परिणामविशुद्धि का स्थिरीकरण्ल था, श्रौर था सम्यगदर्शन की शुद्धि का भाव, नवीत श्राध्यात्मिक स्फूर्ति एवं चेतना का भाव । ऋव प्रस्तुत नमस्कार में, उन सहयात्रियों को नमस्कार किया गया है, जो साध और साध्वी के रूप में साधनापथ पर चल रहे हैं, संयम की श्राराधना कर रहे हैं, एवं वन्यतमृक्ति के लिए प्रयत्नशील हैं। यह नमस्कार सुकृतानुमोदन-रूप है, साथियों के प्रति बहुमान का पदर्शन है। पूर्व नमस्कार साधक से सिद्ध पर पहुँचे हुन्नों को था, न्नातः वह सहज भाव से किया जा सकता है। परन्त ग्रापने जैसे ही साथी यात्रियों को नमस्कार करना सहज नहीं है। यहाँ अभिमान से मुक्ति प्राप्त हुए विना नमस्कार नहीं हो सकता ।

जैन धर्म विनय का धर्म है, गुणातपाती धर्म है। यहाँ ऋौर कुछ नहीं पूछा जाता, केवल गुरा पूछा जाता है। तिद्ध हों श्रथवा साधक हों, कोई भी हों, गुणों के सामने भुक्त जात्रो, बहुमान करो-वह है हमारा चिरन्तन ऋादर्श ! संयमज्ञेत्र के सभी छोटे बड़े सावक, फिर वे भले ही पुरुप हों-स्त्री हों, सब नमस्त्ररणीय हैं. त्रादरणीय हैं,यह भाव है प्रस्तुत नमस्कार का । अपने सहधर्मि थों के प्रति कितना अधिक विनम्र रहना चाहिए, यह ग्राज के संप्रदायवादी साधुत्रों को सीखने जैसी चीज है! स्त्राज की साधता स्त्रपने संपदाय में है, स्त्रपनी बाड़ाबंदी में है। श्रातः साधुता को किया जाने वाला विराट नमस्कार भी संप्रदायवाद के नुद्र घेरे में अवरुद्ध हो जाता है। समस्त मानवत्तेत्र के साधकों को नमस्कार का विधान करने वाला विराट धर्म, इतना सुद्र हृदय भी बन सकता है १ ग्राश्चर्य है !

जम्बू द्वीप, घातकी खराड ऋौर द्यर्घ पुप्तर द्वीप तथा लवरा एवं कालोट्धि सम्द्र---यह ब्रहाई द्वीपसम्द्र-परिमित सानव चेत्र है। अमरा

२५५

धर्म की सायना का यही च्चेत्र माना जाता है। ग्रागे के च्चेत्रों में न मनुष्य हैं ग्रीर न श्रमण्धम की साधना है। ग्रस्तु, ग्रान्तिम दो गाथात्रों में ग्राटाई द्वीय के मानव च्चेत्र में जो भी साधु-साध्वी हैं, सबको मस्तक भुकाकर वन्दन किया गया है।

प्रथम गाथा में रहोहरण, गोच्छक एवं प्रतिग्रह = पात्र द्यादि द्रव्य साधु के चिह्न बताए हैं । ग्रौर ग्रागे की गाथा में पाँच महावत ग्रादि भाव साधु के गुण कहे गए हैं । जो द्रव्य ग्रौर भाव दोनों दृष्टियों से साधुता की मर्यादा से युक्त हों, वे सब वन्दनीय मुनि हैं । द्रव्य के बाद भाव का उल्लेख, भाव साधुता का महत्त्व बताने के लिए हैं । द्रव्य साधुता न हो ग्रोर केवल भावसाधुता हो, तब भी वह वन्दनीय है; परन्तु भाव के विना केवल द्रव्य-साधुता कथमपि वन्दनीय नहीं हो सकती । ग्राटारह हनार शील ग्रांगों की व्याख्या के लिए ग्रावतरिणका उटाते हुए ग्राचार्य हरिभद्र यही सूचना करते हैं कि—"एकाक विकत्त-प्रत्येक बुद्धादिसंग्रहाय ग्रष्टाद्शशीलसहस्रधारिणः, तथाहि—केचिद् मगवन्तो रजोहरणादिधारिणों न भवन्त्यपि।"

## श्रद्वारह इजार-शोल

'शील' का द्यर्थ 'द्याचार' है। भेदानुभेद की हाँ ह से द्याचार के ख्राटार हजार प्रकार होते हैं। ज्ञमा, निलोंभता, सरलता, मृदुता, लावव, सत्य, संयम, तप, त्याग ख्रौर हहाचर्य—यह दश प्रकार का अमण-धर्म है। दशिध अमण धर्म के धर्ता मुनि, पाँच स्थावर, चार त्रस ख्रौर एक ख्रजीय—इस प्रकार दश की विराधना नहीं करते।

श्रस्तु, दशिविध श्रमण धर्म को पृथ्वी काय श्रादि दश की श्रविराधना से गुणन करने पर १०० भेद हो जाते हैं। पांच इन्द्रियों के वश में पड़कर ही मानव पृथिवी काय श्रादि दश की विराधना करता है; श्रतः सो को पाँच इन्द्रियों के विजय से गुणन करने पर ५०० भेद होते हैं। पुनः श्राहार, भय, मैशुन श्रीर परिग्रह—उक्त चार संज्ञाश्रों के निरोध से पूर्वोक्त पांच सो भेगें को गुणन करने से दो हजार भेद होते हैं। दो हजार

₹ पू ६

### श्रमण-सूत्र

को ै मन, बचन और काय उक्त तीन दण्डों के निरोध से तीन गुणा करने पर छह हजार भेद होते हैं। पुनः छह हजार को करना, कराना श्रौर श्रनुमोदन उक्त तीनों से गुणन होने पर कुल श्रठारह हजार शील के भेद होते हैं। ब्राचार्य हरिभद्र इस सम्बन्ध में एक प्राचीन गाथा उद्धृत करते हैं-

> जो ए करणे सन्ना, इंदिय भोमाइ समण धम्मे य। सीलंग-सहस्साणं, अड्ढार सगरस निष्कत्ती॥

## शिरसा, मनसा, मस्तकेन

प्रस्तुत सूत्र में 'सिरसा मणसा मत्थएण वंदामि' पाठ श्राता है. इसका ऋर्थ है 'शिर से, मन से ऋौर मस्तक से वन्दना करता हूँ।' प्रक्ष होता है कि शिर श्रोर मक्तक तो एक ही हैं, फिर यह पुनस्कि क्यों ? उत्तर में निवेदन है कि-शिर, समस्त शरीर में मुख्य है। ऋतः शिर से वन्दन करने का ग्राभिषाय है-शारीर से वन्दन करना । मन ग्रन्तः करण है, श्चतः यह मानसिक वन्दना का द्योतक है। 'मत्थएसा' बंदामि का श्चर्थ है—'मस्तक भुकाकर बन्दना करता हूँ, यह वाचिक बन्दना का रूप है। ऋस्त मानसिक वाचिक ग्रौर कायिक त्रिविध वन्दना का स्वरूप निर्देश होने से पनस्कि दोप नहीं है।

प्रस्तुत पाठ के उक्त ग्रंश की ग्रर्थात् 'तेसव्वे सिरसा मण्सा मत्थएण वंदामि' की व्याख्या करते हुए स्त्राचार्य जिनदास भी यही स्पष्टीकरण करते हैं--"ते इति साधवः, सठवेत्ति गच्छनिग्गत गच्छवासी

१-श्राचार्यं हरिमद्र इत, कारितादि करण से पहले गुणन करते है, श्रीर मन वचन श्रादि योग से बाद में ।

२५७

पत्ते य बुद्धाद्यो । सिरसा इति कायजोगेण, मत्थएरा वंदामित्ति एस एव वहजोगो।"

### पाठान्तर

प्रस्तुत पाठ का स्त्रन्तिम श्रेंश 'स्रेंड्ढाइजो सु''' श्रादि को कुछ श्राचार्य गाथा के रूप में लिखते हैं श्रीर कुछ गद्यरूप में। कुछ जावन्त कहते हैं स्त्रीर कुछ जावन्ति । 'पडिग्गह धारा' स्त्रादि में स्त्राचार्य जिनदास सर्वत्र 'धरा' का प्रयोग करते हैं ख्रौर ख्राचार्य हरिभद्र ख्रादि 'धारा' का । त्र्याचार्य हरिभद्र 'श्रडढार सहस्स सीलंग धारा' लिखते हैं श्रीर श्राचार्यं जिनदास 'श्रहारस सीलंग-सहस्सधरा ।' कुछ प्रतियों में रथवाचक रह शब्द बढ़ाकर 'श्रड्ढार सहस्स सीलंग रह धारा' भी लिखा मिलता है। श्राचार्य जिनदास ने श्रावश्यक चुर्गि में श्रपने समय के कुछ श्रौर भी पाठान्तरों का उल्लेख किया है—''केइ पुण समुद्दपदं गोच्छ पडिग्गहपदं च न पढंति, श्रयणे पुण श्रड्ढाइजेसु दोसु दीवसमुद्देसु पढंति, एत्थ विभासा कातव्वा ।'

## ; ३0 ;

## चामणा-सूत्र

(?)

श्रायरिय - उवज्काए, सीसे साहम्मिए कुलगणे अ। जे मे केइ कसाया, सब्बे तिबिहेश खामेमि॥ ( ? )

सव्यस्य समण्संघस्स, भगवत्रो ऋंजलिं करित्र सीसे। सरुवं खमावइत्ता. खमामि सञ्जस्स ऋहयं वि॥ (3)

खामेमि सव्वजीवे, सब्वे जीवा खमंतु मे। मेत्ती मे सन्त्रभूएसु, वेरं मज्भं न केगाइ।।

१ संबंव जीवेसु, इति जिनदास महत्तराः।

### चामणा-सूत्र

२५६

## शब्दार्थ

(8) श्चायरिय = श्वाचार्य पर उवज्माए= उपाध्याय पर सीसे = शिष्य पर साहम्मिए = साधमिक पर कुल = कुल पर गरो = गरा पर में = मैंने जे = जो केइ = कोई कसाया = कषाय किए हों सब्वे = उन सबको तिविहेगा = त्रिविध रूप से खामेमि = खिमाता हूँ। सीसे =शिर पर श्रंजलिं = श्रक्षि करिश्रा = करके भगवश्रो=**एउय** सब्बरस = सब समण संघस्त = श्रमण संघ से

(श्रपने)

समावहता = समा कराकर
श्रहयंपि = मैं भी
सव्यस्स = (उनके) सब श्रपराध को
स्वमामि = समा करता हूँ।
(३)
सव्य = सब
जीवे = जीवें को
स्वामि = समा करता हूँ
सव्ये = सब
जीवा = जीव
मे = मुक्ते
स्वम तु = समा करें
सव्यभूएस = सब जीवें पर

सब्वं = सब श्रपराध को

भावार्थ

मे = मेरी

मेत्ती = मित्रता है

मज्रक' = मेरा

वेरं = वैरभाव

न = नहीं है ।

केणइ = किसी के साथ

श्राचार्य, उपाध्याय शिष्य, साधर्मिक कुल श्रीर गणः; इनके उपर मैंने जो कुछ भी कषाय भाव किए हों, उन सब दुराचरणों की मैं मन, वचन श्रीर काय से तमा चाहता हूँ ॥ १ ॥

### श्रमण-सूत्र

श्रक्षतिबद्ध दोनों हाथ जोड़कर समस्त पूज्य मुनिसंघ से मैं श्रपने सब श्रपराधों की समा चाहता हूँ श्रीर मैं भी उनके प्रति समाभाव करता हूँ ॥ २॥

मैं सब जीवों को समा करता हूँ श्रीर वे सब जीव भी मुक्ते समा करें। मेरी सब जीवों के साथ पूर्ण मैत्री = मित्रता है; किसी के साथ भी मेरा वैर-विरोध नहीं है ॥ ३॥

## विवेचन

चमा, मनुष्य की सब से बड़ी शिक्त है। मनुष्य की मनुष्यता के पूर्ण दर्शन भगवती चमा में ही होते हैं। यह मनुष्य क्या, जो जरा-जरासी बात पर उबल पड़ता हो, लड़ाई-भगड़ा ठानता हो, वैर-विरोध करता हो ? उसमें और पशु में एक आकृति के सिवा और कौन-सा अन्तर रह जाता है ? वैर-विरोध की, कोध द्वेष की वह भयंकर अपिन है, जो अपने और दूसरों के सभी सद्गुणों को भस्म कर डालती है। चमाहीन मनुष्य का शरीर एड़ी से चोटी तक प्रचएड कोधापिन से जल उठता है, नेत्र आपनेय बन जाते हैं, रक्त गर्म पानी की तरह खोलने लगता है।

चमा का श्रर्थ हैं—'सहनशीलता रखना।' किसी के किए अपराध को श्रन्तह दय से भी भूल जाना, दूसरों के श्रनुचित व्यवहार की श्रोर कुछ भी लदय न देना; शत्युत श्रपराधी पर श्रनुराग श्रोर प्रेम का मधुर भाव रखना, चमा धर्म की उत्कृष्ट विशेषता है। चमा के विना मानवता पनप ही नहीं सकती।

ऋहिंसा मूर्ति चमावीर न स्वयं किसी का शत्रु है श्रीर न कोई उसका शत्रु है; न उससे किसी को भय है श्रीर न उसको किसी से भय है "यस्मान्नोद्विजते लोको लोकान्नोद्विजते च यः।" वह जहाँ कहीं भी रहेगा, भेम श्रीर स्नेह की साचात् मूर्ति बन कर रहेगा। उसके मधुर हास्य में विलच्च शिक्त का श्रामास मिलेगा। श्रीयुत शिवव्रतलाल वर्मन के शब्दों में — "जैसे सूर्य मराडल से चारों श्रोर शुभ ज्योति की वर्षा होती रहती

### चामणा-सूत्र

है, बैसे ही उससे, उसके खरूप से, उसकी छाया से और उसकी साँस-साँस से दशों दिशाओं में आनन्द, मंगल और सुख शान्ति की अमृत घाराएँ हर समय प्रवाहित होती रहती हैं एवं संसार को, स्वर्ग-सहश बनाती रहती हैं।"

जैन-धर्म, ब्राज के धार्मिक जगत में ज्ञा का सबसे बड़ा पज्ञ-पाती है। जैन-धर्म को यदि ज्ञा-धर्म कहा जाय तो यह सत्य का ब्राधिक रुप्टीकरण होगा। जैनों का प्रत्येक पर्व = उत्सव ज्ञा धर्म से ब्रोत प्रोत है। जैन धर्म का कहना है कि तुम ब्रापने विरोधी के प्रति भी उदार, सहृदय, शान्त बनो। भूल हो जाना मनुष्य का प्रमाद-जन्य स्वभाव है; ब्रातः किसी के ब्रापराध को गाँठ बाँध कर हृदय में रखना, धार्मिक मनोवृत्ति, नहीं है। जैन-धर्म की साधना में ब्राहोरात्र में दो बार सायंकाल ब्रार प्रातः काल- प्रत्येक प्राणी से ज्ञा माँगनी होती है। चाहे किसी ने तुम्हारा ब्रापराध किया हो, ब्राथवा तुमने किसी का ब्रापराध किया हो; विशुद्ध हृदय से स्वयं ज्ञान करो ब्रार दूसरों से ज्ञान कराक्ष्मो। न तुम्हारे हृदय में द्वेष की ब्वाला रहे ब्रार न दूसरे के हृदय में, यह कितना सुन्दर स्नेह पूर्ण जीवन होगा!

चमा के विना कोई भी साधना सफल नहीं हो सकती। उग्र से उग्र किया काएड, दीर्घ से दीर्घ तपश्चरण, चमा के ग्रामाव में केवल देहदएड ही होता है; उससे ग्रात्मकल्याण तिनक भी नहीं हो सकता। ईसामसीह ने भी एक बार कहा था—"तुम ग्रापनी ग्राहुति चढ़ाने देव मन्दिर में जाते हो ग्रीर वहाँ द्वार पर पहुँच कर यदि तुम्हें याद ग्रा जाय कि तुम्हारा ग्रामुक पड़ौसी से मन मुटाव है तो तुम ग्राहुति वहीं देवमन्दिर के द्वार पर छोड़ो ग्रीर वापस जाकर ग्रापने पड़ौसी से चमा माँगो। पड़ौसी से मैत्री करने के बाद ही देवता को भेंट चढ़ानी चाहिए।" कितना ऊँचा एवं भव्य ग्रादर्श है ? जब तक हृदय चमा-भाव से कोमल न हो जाय, तब तक उसमें धर्म कल्यतर का मृदु ग्रांकुर किस प्रकार ग्रांकुरित हो सकता है ?

### श्रमग्-सूत्र

प्रतिक्रमण की समाप्ति पर प्रस्तुत ज्ञामणासूत्र पड्ते समय जब साधक दोनों हाथ जोड़कर समा याचना करने के लिए खड़ा होता है, तब कितना सन्दर शान्ति का दृश्य होता है ? अवने चारों स्रोर स्रवस्थित संसार के समस्त छोटे-बड़े प्राणियों से गद्-गद् होकर चमा माँगता हुग्रा सधक, वस्तुतः मानवता की सर्वोत्कृष्ट भूमिका पर पहुँच जाता है। कितनी नम्रता है? गुरुजनों से तो जमा माँगता ही है, किन्तु अपने से छोटे शिष्य आदि से भी जिमायाचना करता है। उस समय उसके हृदय से छोटे-चड़े का भेद विलुत हो जाता है श्रीर श्रविल विश्व मित्र के रूप में श्रांखों के सामने उपारथत हो जाता है। इस पकार ज्ञामयाचना की साधना से अपनाधी के संस्कार जाते रहते हैं. ऋौर मन पायों के भार से सहसा हलका हो जाता है। जमा से हमारे श्रहं भाव का नाश होता है श्रीर हृदय में उदार भावना का ब्राध्यात्मिक पुषा खिल उठता है। ब्राग्ने हृदय को निवेर बना लेना ही कमापना का उद्देश्य है। हमारी कमा में विश्वमैत्री का ग्रादर्श रहा हुन्ना है। ग्रार यह विश्व-मैत्री हा जैत-धर्म का प्राण है।

करुणामूर्ति भगवान् महावीर, ज्ञामा पर ऋत्यधिक चल देते हैं। भगवान् की स्मा का ब्रादर्श है कि तुमने दूसरे के हृदय को किसी भी प्रकार की चोट पहुँचाई हो, दूसरे के हृदेय में किसी भी प्रकार की कलुषता उत्पन्न की हो, अथवा दूसरे की ख्रांर से अपने हृदय में वैर-विरोध एवं कलुपता के भाव पैदा किए हों, तो उक्त बैस्विरोज तथा कलुवता को द्यमा के ब्रादान प्रदान द्वारा तुरन्त धोकर साफ कर दो । वैर-विरोध की कालिमा को जरा-सी देर के लिए भी हृदय में न रहने दो। बृहत्कल्यसूत्र में भगवान महावीर का श्रमणसंघ के प्रति गंभीर एवं मर्म हार्शी सन्देश है कि—'यदि श्रमण्संघ में किसी से किसी प्रकार का कलह हो जाय तो जब तक परस्पर समा न माँग लें तब तक ब्राहार पानी लेने नहीं जा सकते, शौच नहीं जा सकते, स्वाध्याय भी नहीं कर सकते।" ज्ञमा के लिए कितना कठोर अनुशासन है। आज के कलह-प्रिय साधु,

### चामगा-सूत्र

२६३

जरा इस स्रोर लदय दें तो श्रमण-संघ का कितना श्रधिक स्मभ्युदय एवं श्रात्म-कल्याण हो।

चमा प्रार्थना करते समय अपने आपको इस प्रकार उदात्त एवं मधुर भावना में रखना चाहिए कि—हे विश्व के समस्त त्रस स्थावर जीवो! हम तुम सब आत्म-हि से एक ही हैं, समान ही हैं। यह जो कुछ भी बाह्य विरोधता है, विषमता है, वह सब कम जन्य है, स्वरूपतः नहीं। बाह्य मेदों को लेकर क्यों हम परस्पर एक दूसरे के प्रति द्वेष, घृणा, अपमान तथा वैर-विरोध करें। हम सब को तो सदा सर्वदा भाव-भाव एवं स्नेहमाव ही रखना चाहिए। अनादिकाल से परिभ्रमण करते हुए मैं तुम्हारे संसर्ग में अनन्त बार आया हूँ और उस संसर्ग में स्वार्थ से, कोध से, अविचार से, अहंकार से, द्वेष से, किसी भी प्रकार से किसी भी प्रकार की मानसिक, वाचिक तथा कायिक पीड़ा पहुँचाई हो तो उनके लिए अन्तःकरण से जमायाचना करता हूँ। मेरी दृदय से यही भावना है—

शिवमस्तु सर्व - जगतः, पर-हित-निरता भवन्तु भृतगणाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखी भवतु लोकः ॥

प्रश्न है कि 'सठवे जीवा खमंतु' क्यों कहा जाता है ? सब जीव मुक्ते चमा करें, इसका क्या ब्रामिप्राय है ? वे चमा करें या न करें, हमें इससे क्या ? हमें तो अप्रानी ब्रोर से चमा माँग लेनी चाहिए ।

समाधान है कि प्रस्तुत पाठ में करुणा का अपार सागर तरंगित हो रहा है। कौन जीव कहाँ है? कौन समा कर रहा है कौन नहीं? कुछ पता नहीं। फिर भी अपने हृदय की करुणा भावना है कि मुक्ते सब जीव समा करदें। समा करदें तो उनकी आतमा भी कोधनिमित्तक कर्मबन्ध से

### श्रमग्-सूत्र

मुक्त हो जाय ! 'मा तेषामपि श्रजान्तिपत्ययः कमबन्धो भवतु, इति करणयेद्माह'--श्राचार्य हरिभद्र ।

श्राचार्य जिनदास श्रोर हरिभद्र ने चामणा-सूत्र में केवल एक ही 'खामेमि सव्वजीवे' की गाथा का उल्तेख किया है। परन्तु कुछ इस्त-लिखित पतियों में पारम्भ की दो गाथाएँ ऋधिक मिलती हैं। गाथाएँ अतीव सुन्दर हैं, अतः हम उन्हें मूल पाठ के रूप में देने का लोम संवरण नहीं कर सके।

## : ३१ :

## उपसंहार-सूत्र

एवमहं आलोइय्र. निदिय गरहित्र दुगुं छिउं सम्मं। तिविहेण पडिक्कंतो, वंदामि जिसे चउन्त्रीसं।।

## शब्दार्थ

एवं = इस प्रकार श्रहं = मैं सम्मं = श्रच्छी तरह श्रालोइग्र=श्रालोचना करके निंदिय = निन्दा कर के गरहिन्ना = गर्हा कर के दुगं छिउं = जगप्सा करके

तिविद्या = तीन प्रकार से पडिक्कंतो=पाप कमें से निवृत्त होकर चउव्वीसं = चौबोस जिएो = जिन देवों को वंदामि = वन्दना करता हैं

### भावार्थ

इस प्रकार में सम्यक् श्रालोचना, निन्दा, गर्हा श्रीर जुगुप्सा के द्वार। तीन प्रकार से श्रर्थात् मन, वचन श्रीर काय से प्रतिक्रमण कर = पापों से निवृत्त होकर चौबीस तीर्थंकर देवों को वन्दन करता हैं।

## श्रमण सूत्र विवेचन

यह उपसं हार-सूत्र है। प्रतिक्रमण के द्वारा जीवन-शुद्धि का मार्ग प्रशस्त हो जाने से श्रात्मा श्राध्यात्मिक श्रम्युद्य के शिखर पर श्रारूढ़ हो जाता है। जब तक हम श्रपने जीवन का सूद्धम दृष्टि से निरीद्गण नहीं करेंगे, श्रपनी भूलों के प्रति पाश्चात्ताप नहीं करेंगे, भविष्य के लिए सदाचार के प्रति श्राचल संकल्य नहीं करेंगे; तब तक हम मानव जीवन में कदापि श्राध्यात्मिक उत्थान नहीं कर सकेंगे। हमारे पतन के बीज, भूलों के प्रति उपेन्।भाव रखने में रहे हुए हैं।

भूलों के प्रति पश्चात्ताप का नान जैन परिभाषा में प्रतिक्रमण है। यह प्रतिक्रमण मन, वचन ख्रीर शरीर तीनों के द्वारा किया जाता है। मानव के पास तीन ही शिक्तयाँ ऐसी हैं जो उसे बन्धन में डालती हैं ख्रीर बन्धन से मुक्त भी करती हैं। मन, वचन ख्रीर शरीर से बाँधे गए पार मन, वचन ख्रीर शरीर के द्वारा ही जीए एवं नड़ भी होते हैं। राग द्वेष से दूषित मन, वचन ख्रीर शरीर कन्यन के लिए होते हैं। ख्रीर ये ही वीतराग परिण्ति के द्वारा कर्म बन्धनों से सदा के लिए मुक्ति भी प्रदान करते हैं।

श्रालोचना का भाव श्रतीय गंभीर है। निशीय चूर्णिकार जिनदास गिए कहते हैं कि—''जिस प्रकार श्रापनी भूलों को, श्रापनी बुराइयों को तुम स्वयं स्पष्टता के साथ जानते हो, उसी प्रकार स्पष्टतापूर्वक कुळु भी न छु गते हुए गुरुदेव के समज्ञ ज्यों का त्यों प्रकट कर देना श्रालोचना है।" यह श्रालोचना करना, मानागमान की दुनिया में घूमने वाले साधारण मानव का काम नहीं है। जो साधक हड़ होगा, श्रात्मार्थी होगा, जीवन शुद्धि की ही चिन्ता रखता होगा, वही श्रालोचना के इस दुर्गम पथ पर श्रायसर हो सकता है।

निन्दा का अर्थ है—आतम साजी से अपने मन में अपने पापों की निन्दा करना । गर्हा का अर्थ है—पर की साजी से अपने पापों की बुराई करना । जुगुन्ता का अर्थ है—पापों के प्रति पूर्ण घृणा भाव व्यक्त करना ।

### उपसंहार-सूत्र

जब तक पापाचार के प्रति घृणा न हो, तब तक मनुष्य उससे बच नहीं सकता। पापाचार के प्रति उत्कट घृणा रखना ही पापों से बचने का एक मात्र ग्रस्खिलत मार्ग है। ग्रातः ग्रालोचना, निन्दा, गर्हा ग्रीर जुगुप्सा के द्वारा किया जाने वाला प्रतिक्रमण ही सचा प्रतिक्रमण है।

श्राचार्य जिनदास प्रस्तुत उपसंहार सूत्र में एवं के बाद 'श्रहं' का उल्लेख नहीं करते । श्रोर श्रालोइय, निन्दिय श्रादि में क्त्वा प्रत्यय भी नहीं मानते, जिसका श्रार्थ 'करके' किया जाता है । जैसे श्रालोचना करके, निन्दा करके इत्यादि । श्राचार्य श्री इन सब पदों को निष्ठान्त मानते हैं, फलतः उनके उल्लेखानुसार श्रार्थ होता है— मैंने श्रालोचना की है, निन्दा की है, गर्हा की है इत्यादि । दुगुंछा का श्रार्थ भी स्वतंत्र नहीं करते । श्रापितु श्रालोचना, निन्दा श्रीर गर्हा को ही दुगुंछा कहते हैं । देखिए श्रावश्यक चूर्णि प्रतिक्रमणाधिकार:—

"पुत्रमित्ति श्रनेन प्रकारेण श्रालोइयं प्रयासित्णं गुरूणं कहितं, निन्दियं मणेण पच्छातावो । गरहितं वड्जोगेण । एवं श्रालोइयनिदिय-गरहियमेव दुगुं छितं । एवं तिवहेण जोगेण पडिक्कंतो वंदामि चडठवीसं ति ।"

श्रात में चौबीस तीर्थंकरों को नमस्कार मंगलार्थंक है। प्रतिकमण के द्वारा शुद हुआ साधक श्रात में श्राने को तीर्थंकरों की शरण में अप्रण करता है श्रोर श्रात के का में मानो कहता है कि—"मगवन्! मैंने आपकी श्राज्ञानुसार प्रतिकमण कर लिया है। श्रापकी सादी से बिना कुछ छुपाए पूर्ण निष्कपट भाव से श्रालोचना, निन्दा, गर्हा कर के शुद्ध हो गया हूँ। श्राव में श्रापके पिक्त चरणों में वन्दन करने का श्रिष्किशी हूँ। श्राप श्रात्वांमी हैं। घट-घट की जानते हैं। श्रापसे मेरा कुछ छुपा नहीं है। श्राव में श्रापकी देख-रेख में भिकष्य के लिए पिक्त संयम पथ पर चलने का हड प्रयक्त कर्लगा।'



# परिशिष्ट

## : ? :

# द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सृत्र

इच्छामि खमासमगो! वंदिउं. जाविणज्जाय निसीहियाए। ऋणुजागृह मे मिउग्गर्ह । निसीहि, अहोकायं काय-संफासं। खमणिज्जो भे किलामो। श्रप्पिकलंतागं बहुसुभेण भे दिवसो वइक्कंतो ? जत्ता भे ? जविगाज्जं च भे ? खामेमि खमासमणो ! देवसियं वइक्कमं। त्रावस्मित्रारं पडिक्कमामि-खमासमणाणां देवसियाए त्रासायणार तित्तीसन्नयराष्, जं किंचि मिच्छाए, मण्डुक्कडार्, वयदुक्कडाए, कायदुक्कडार्,

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२७१

कोहाए, माणाए, मायाए, लोभाए, सञ्वकालियाए, सञ्वमिच्छोवयाराए, सञ्वधम्माइक्कमणाए, श्रासायणाए— जो मे श्रइयारो कश्रो, तस्स खमासमणो ! पडिक्कमामि, निंदामि, गरिहामि, श्रप्पाणं वोसिरामि !

शब्दार्थ

विन्दना की ऋाजा ] खमासम्यो = हे चिमाश्रम्य ! जाविणजाए = यथा शक्तियुक्त निसीहियाए = पाप किया से निवृत्त हए शरीर से वंदिउं = (भ्रापको) वन्दना करना इच्छामि = चाहता हुँ श्चित्रयह प्रवेश की स्राज्ञा न मे = (श्रतः) मुभको मिउगाहं = परिमित श्रवग्रह की, श्रर्थात श्रवग्रह में कछ स्रीमा तक प्रवेश करने की श्रगुजागह = श्राज्ञा दीजिए ∫ गुरुकी स्रोरसे स्राज्ञा होने पर गुरु के समीप बैठकर ] निसीहि = श्रशुभ किया को रोककर

त्र्यहोकायं = (श्रापके) चर**णों का** कायसंफासं = श्र**पनी काय से** मस्तक से या हाथ से स्पर्श [करता हैं] में = (मेरे छने से) आपको किलामो = जो बाधा हुई, वह खमिराजो=चन्तठय=चमा के योग्य है कायिक कुशल की प्रच्छा ] श्राप्यकिलंतागां = श्रालप ग्लान वाले मे = आपश्री का बहुसुभेण = बहुत श्रानन्द से दिवसो = श्राज का दिन वइक्कंतो = बीता ? सिंयमयात्रा की पृच्छा भे = श्रापकी जत्ता = संयमयात्रा (निर्वाध है ?)

श्रमण-सूत्र

[ यापनीय की पृच्छा ] च = श्रीर मे = श्रापका शरीर जविण्डजं = मन तथा इन्द्रियों की पीड़ा से रहित है? ग्रिक की स्रोर से एवं कहने पर स्वापराधों की क्षमायाचना ] खमासमणो = हे चमाश्रमण ! देवसियं = ( मैं ) दिवस सम्बन्धी वहक्रम = श्रपने श्रपराध को खामेमि = खिमाता हैं त्रावस्तियाए = चरण-करण रूप क्रिया श्रावश्यक करने में जो भी विप रीत श्रनुष्ठान हुआ हो उससे पडिकमामि = निवृत्त होता हूँ विशेष स्पष्टीकरण ] खमासमागागां = श्राप चमा श्रमण देवसियाए = दिवस सम्बन्धिनी तित्तीसन्नयराए=तेतीस में से किसी त्रासायगाए = **त्राशातना के द्वारा** ि स्राशातना के प्रकार ] जं किंचि = जिस किसी भी मिच्छाए = मिध्या भाव से की हुई

मण्डुकडाए = दुष्ट मन से की हुई वयदुक्रडाए = दुष्ट वचन से की हुई कायदुक्कडाए = शरीरकी दुश्रेष्टाश्रों से की हुई कोहाए = कोध से की हुई माणाए = मान से की हुई मायाए = माया से की हुई लोभाए = लोभ से की हुई सन्त्रकालियाए = सब काल में की हई सब्वमिच्छोवयाराए=सब प्रकार के मिथ्या भावीसे पूर्ण सन्वधम्माइक्रमणाए = सब धर्मी' को उल्लंघन करने वाली श्रासायगाए = श्राशातना से जे = जो भी मे = मैंने श्रहयारो = श्रतिचार कस्रो = किया हो तस्स = उसका पडिकमामि = प्रतिक्रमण करता हैं निन्दामि = उसकी निन्दा करता हूँ गरिहामि = विशेष निनदा करता हैं श्रपारां = श्राशातनाकारी श्रतीत श्रात्मा का वोसिरामि = पूर्णं रूप से परित्याग करता हैं

## द्वादशावर्ते गुरुवन्दन सूत्र

₹७%

## भावार्थ

## [१. इच्छा निवेदन स्थान ]

हे चमाश्रमण गुरुदेव ! मैं पाप प्रवृत्ति से श्रुलग हटाए हुए श्रुपने शरीर के द्वारा बथाशकि शापको वन्दन करना चाहता हूँ ।

## [ २. श्रनुज्ञापना स्थान ]

श्रतएव सुमको श्रवग्रह में अग्रापके नारों , श्रोर के शरीर-प्रमाण चेत्र में कुछ परिमित सीमा तक प्रवेश करने की श्राज्ञा दीजिए।

मैं श्रष्टाभ त्यापारों को हटाकर श्रपने मस्तक तथा हाथ से श्रापके चरण कमलों का सम्यग्रहण से स्पर्ध करता हूँ।

चरण स्पर्श करते समय मेरे द्वारा आपको जो कुछ भी बाधा = पीड़ा हुई हो, उसके खिए समा कोजिए।

## [ ३. शरीरयात्रा पृच्छा स्थान ]

क्या ग्लानि रहित श्रापका श्राज का दिन बहुत श्रानन्द से ज्यतीत हुआ ?

## [ ४. संयमयात्रा पृच्छा स्थान ]

क्या आपकी तप एवं संयम रूप यात्रा निर्वाध है ?

[ र. संयम मार्ग में बापनीयता = मन,वचन, काय के सामर्थ्य की पृच्छा का स्थान ]

क्या आपका शरीर मन तथा इन्द्रियों की बाधा से रहित सकुशक एवं स्वस्थ है ?

[ ६. श्रपराध-समापना स्थान ]

हे चमाश्रमण गुरुदेव! मुक्तसे दिन में जो ठबतिकम≕श्रप्रराध दुश्रा हो, उसके लिए चमा करने की कृपा करें।

भगवन् ! त्रावश्यक किया करते समय मुक्तसे जो भो विपरीत आचरण हुत्रा हो, उसका मैं प्रतिक्रमण करता हूँ।

हे त्तमाश्रमण गुरुदेव! जिस किसी भी मिथ्याभाव से, द्वेष से,

अम्ण-सूत्र

208

दुर्भाषण से, शरीर की दुष्ट चेष्टात्रों से, कोध से, मान से, माया से, लोम से, सार्वकालिकी = सर्वकाल से सम्बन्धित, सब प्रकार के मिथ्या अर्थात् मायिक व्यवहारीं वाली, सब प्रकार के धर्मी को श्रतिक्रमण करनेवाली तेतीस श्राशातनाश्रों में से दिवस-सम्बन्धी किसी भी त्राशातना के द्वारा मैंने जो भी ऋतिचार = दोष किया हो; उसका प्रतिक्रमण करता हूँ, मन से उसकी निन्दा करता हूँ, श्रापके समह वचन से उसकी गहा करता हूँ: श्रीर पाप कर्म करने वाली बहिरात्मभावरूप श्रतीत श्रात्मा का परित्याग करता हूँ, श्रशीत इस प्रकार के पाप-ठया-पारों से श्रात्मा को श्रवग हटाता हैं।

### विवेचन

श्रावश्यक किया में तीसरे वन्दन श्रावश्यक का महत्त्वपूर्ण स्थान है। हितोपदेशी गुरुदेव को विनम्र हृदय से ऋभिवन्दन करना श्रौर <mark>उनकी दिन तथा रात्रि सम्बन्धी सुखशान्ति पूळुना, शिष्य का परम</mark> कर्तव्य है। भारतीय संस्कृति में, विशेषतः जैन संस्कृति में ग्राध्यात्मवाद की महती महिमा है: श्रौर श्राध्यात्मिकता के जीवित चित्र गुरुदेव की महिमा के सम्बन्ध में तो कहना ही क्या ? अन्धकार में भटकते हुए, ठोकरें खाते हुए मनुष्य के लिए दीनक की जो स्थिति है, ठीक वही स्थिति श्रज्ञानान्यकार में भटकते हुए शिष्य के प्रति गुरुदेव की है। श्रुतएव जैन संस्कृति में कृतज्ञता प्रदर्शन के नाते पद-पद पर गुरुदेव को वन्दन करने की परंपरा प्रचलित है। ऋरिहन्तों के नीचे गुरुदेव ही ऋ।ध्यात्मिक-साम्राज्य के त्राधिपति हैं। उनको वन्दन करना भगवान को वन्दन करना है। ब्रस्त, इस महिमाशाली गुरुवन्दन के उद्देश्य को एवं इसकी सुन्दर पद्धति को प्रस्तुत पाठ में बड़े ही मार्मिक ढंग से प्रदर्शित किया गया है।

त्राज का मानव धर्म-परंपरात्रों से शूत्य होता जा रहा है, चारों श्रोर स्वच्छन्दता की प्रवृत्ति बढ़ रही है, विनय श्रौर नम्रता के स्थान में **अ**हंकार जागृत हो रहा है। आज वह पुरानी आदर्श पद्धति कहाँ है कि गुरुदेव के खाते ही खड़ा हो जाना, सामने जाना, ख्रासन खर्पण करना

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२ ७५

श्रीर कुशल ज्ञेम पूछना। गुरुदेव की त्राज्ञा में रहकर अपने जीवन का निर्माण करना, आज के युग में बड़ा कष्ट्रपद प्रतीत होता है। वन्दन करते हुए त्राज के शिष्य की गर्दन में पीड़ा होती है। वह नहीं जानता कि भारतीय शिष्य का जीवन ही वन्दनमय है। गुरु चरखों का स्पर्श मस्तक पर लगाने से ही भारतीय शिष्यों को ज्ञान की विभृति मिली है। गुरूदेव के प्रति विनय, भिक्त ही हमारी कल्याण-परंपरात्रों का मूल स्रोत है। श्राचार्य उमास्वाति की वाणी सुनिए, वह क्या कहते हैं:-

विनयफलं शुश्रुषा, गुरुशुश्रुषाफलं श्रुतज्ञानम् ; ज्ञानस्य फलं विरति विरतिफलं चाश्रवनिरोधः। संवरफलं तवोबलमथ तपसो निर्जराफलं दृष्टम् ; तस्मात् क्रियानिवृत्तिः, क्रियानिवृत्तेरयोगित्वम् । योगनिरोधाद भवसंततिचयः संततिचयान्मोचः : तस्मात्कल्याणानां, सर्वेषां भाजनं विनयः।

- -- 'गुरुदेव के प्रति विनय का भाव रखने से सेवाभाव की जागृति होती है, गुरुदेव की सेवा से शास्त्रों के गम्भीर ज्ञान की प्राप्ति होती है, शान का फल पापाचार से निवृत्ति है, ख्रीर पापाचार की निवृत्ति का फल द्याश्रवनिरोध है।'
- —'ग्राश्रवनिरोध = संबर का फल तपश्चरण है. तपश्चरण से कर्म-मल की निर्जरा होती है; निर्जरा के द्वारा किया की निवृत्ति श्रीर किया-निवृत्त से मन वचन तथा काययोग पर विजय प्राप्त होती है ।
- 'मन, वचन श्रीर शरीर पर विजय पा लेने से जन्ममरण की लम्बी परंपरा का जय होता है, जन्ममरण की परम्परा के ज्ञय से आतमा को मोचपद की प्राप्ति होती है। यह कार्यकारणभाव की निश्चित शृंखला इमें सूचित करती है कि समग्र कल्याणों का एकमात्र मूल कारण विनय है।

#### श्रमण सूत्र

प्राचीन भारत में प्रस्तुत विनय के सिद्धान्त पर श्रत्यधिक वल दिया गया है। श्रापके समज्ञ गुरुवन्दन का पाठ है, देखिए, कितना भावुकता-पूर्ण है? 'विषाचो जिणसासणमूलं' की भावना का कितना सुन्दर प्रति-विम्ब है ? शिष्य के मुख से एक-एक शब्द प्रेम श्रीर श्रद्धा के श्रमृतरस में हुवा निकल रहा है!

वन्दमा करने के लिए पास में श्राने की भी चमा माँगना, चरण छूने से पहले श्राने सम्बन्ध में 'निसीहियाए' पद के द्वारा सदाचार से पवित्र रहने का गुरुदेव को विश्वास दिलाना, चरण छूने तक के कष्ट की भी चमा याचना करना, सार्यकाल में दिन सम्बन्धी श्रोर प्रातःकाल में रात्रि सम्बन्धी कुशल दोम पूछना, संयम यात्रा की श्रास्त्रलना भी पूछना, श्रपने से श्रावश्यक किया करते हुए जो कुछ भी श्राशातना हुई हो तदर्थ दमा माँगना, पापन्चारमय पूर्वजीवन का परित्याग कर भविष्य में नये सिरे से संयम जीवन के प्रहण करने की प्रतिज्ञा करना, कितना भावभरा एवं हुदय के श्रान्तरतम भाग को छूने वाला बन्दना का कम है! स्थान स्थान पर गुरुदेव के लिए 'चमाश्रमण' सम्बोधन का प्रयोग, चमा के लिए, शिष्य की कितनी श्राधिक श्रातुरता प्रकट करता है; तथाच गुरुदेव की किस ऊँचे दर्जे का चमामृति संत प्रमाणित करता है।

अब आइए, मूल-सूत्र के कुछ विशेष शब्दों पर विचार करलें। यद्यपि शब्दार्थ और भावार्थ में काफी स्पष्टीकरण हो चुका है, फिर भी गहराई में उतरे विना पूर्ण स्पष्टता नहीं हो सकती।

## इच्छामि

जैनधर्म इच्छावधान धर्म है। यहाँ किसी आतंक या दवाव से कोई काम करना और मन में स्वयं किसी प्रकार का उल्लास न रखना, आभिमत आध्यच अभिहित नहीं है। विना प्रसन्न मनोभावना के की जाने वाली धर्म किया, कितनी ही क्यों न महनीय हो, अन्ततः वह मृत है, निष्पाण है। इस प्रकार भय के भार से लदी हुई मृत धर्म कियाएँ

#### द्वादशावत गुरुवन्दम-सूत्र

₹७७:

तो साधक के जीवन को कुचल देती हैं, हीन बना देती हैं । विकासोत्मुख धर्म साधना स्वतन्त्र इच्छा चाहती है, मन की स्वयं कार्य के प्रति होनें वाली अभिरुचि चाहती है। यही कारण है कि जैन धर्म की साधना में सर्वत्र 'इच्छामि पिडक्समार्मि, इच्छामि खमासमगो' आदि के रूप में सर्वप्रथम 'इच्छामि' का प्रयोग होता है। 'इच्छामि' का श्र्यर्थ है मैं स्वयं चाहता हूँ, अर्थात् यह मेरी स्वयं श्रयने हृदय की स्वतन्त्र भावना है।

'इच्छामि' का एक श्रोर भी श्रभिपाय है। शिष्य गुरुदेव के चरणों में विनम्र भाव से प्रार्थना करता है कि 'भगवन्! मैं श्रापको वन्दन करनें की इच्छा रखता हूँ। श्रतः श्राप उचित समकें तो श्राज्ञा दीजिए। श्रापकी श्राज्ञा का श्राशीर्वाद पाकर मैं धन्य-धन्य हो जाऊँगा।'

ऊपर की वाक्यावली में शिष्य वन्दन के लिए केवल अपनी श्रोर से इच्छा निवेदन करता है, सदाग्रह करता है, दुराग्रह नहीं। नमस्कार भी नमस्करसीय की इच्छा के अनुसार होना चाहिए, यह है जैन संस्कृति के शिष्टाचार का अन्तर्ह द्य। यहाँ नमस्कार में भी इच्छा मुख्य है, उद्दरखतापूर्ण वलाभियोग एवं दुराग्रह नहीं। आचार्य जिनदास कहते हैं—'एस्थ वंदितुमित्यावेदनेन अस्पच्छंदता परिहरिता।'

#### वमाश्रमण

'अमु' धातु तप श्रीर खेद श्रर्थ में व्यवहृत होती है। श्रतः जो तपश्चरण करता है, एवं संसार से सर्वथा निर्विषण रहता है, वह अमण कहलाता है। ज्ञमाश्रधान अमण ज्ञमाश्रमण होता है। ज्ञमाश्रमण में ज्ञमा से भार्दव श्रादि दशविध अमण धर्म का ग्रहण हो जाता है। श्रस्तु, जो अमण ज्ञमा, मार्दब श्रादि महान् श्रात्मगुणों से सम्पन्न हैं, श्रपने धर्म-पथ पर हड़ता के साथ श्रग्नसर हैं, वे ही वन्दनीय हैं। यह ज्ञमाश्रमण शब्द, किसको वन्दन करना चाहिए—इस पर बहुत सुन्दर प्रकाश डालता है।

 <sup>&#</sup>x27;खमागहणे य मद्दवाद्यो स्इता'— श्राचार्य जिनदास।

#### श्रमण-सूत्र

शिष्य, गुरुदेव को वन्दन करने एवं अपने अपराधी की समा याचना करने के लिए आता है. अतः चमाश्रमण सम्बोधन के द्वारा प्रथम ही चमादान प्राप्त करने की भावना श्राभिव्यक्त करता है। श्राशय यह है कि 'हे गुरुदेव ! श्राप चमाश्रमण हैं, चमामृतिं हैं । श्रस्तु, मुक्त पर कृपामाव रखिए । मुभसे जो भी भूलें हुई हों, उन सब के लिए समा प्रदान कीजिए ।

#### यापतीया

'या' प्राप्णे धातु से एयन्त में कर्तरि अपनीयच प्रत्यय होने से याप-नीया शब्द बनता है। आचार्य हरिभद्र कहते हैं-- 'यापयतीति यापनी' या तया ।' यापनीया का भावार्थ हरिभद्रजी यथाशिक्षेत्रक तनु अर्थात् शरीर करते हैं। श्राचार्य जिनदास भी कार्यसमर्थ शरीर को यापनीय कहते हैं श्रीर श्रसमर्थ शरीर को श्रयापनीय। 'यावणीया नाम जा केशाति पयोगेण कजसमत्था, जा पुण पयोगेण वि न समत्था सा श्रजावेगीया ।

'यापनीय' कहने का ऋभिष्राय यह है कि 'मैं ऋपने पवित्र भाव से वन्दन करता हूँ । मेरा शरीर वन्दन करने की सामर्थ्य रखता है, स्रतः किसी दबाव से लाचार होकर गिरी पड़ी हालत में वन्दन करने नहीं त्र्याया हूँ, ऋषितु वन्दना की भावना से उत्फुल्ल एवं रोमाञ्चित हुए सशक शरीर से वन्दना के लिए तैयार हुन्ना हूँ।

सशक एवं समर्थ शरीर ही विधिपूर्वक धर्म किया का ऋाराधन कर सकता है ! दुर्बल शरीर प्रथम तो धम किया कर नहीं सकता । श्रीर यदि किसी के भय से या स्वयं हठाग्रह से करता भी है तो वह अविधि से करता है, जो लाभ की अपेना हानिपद अधिक है। धर्म साधना का रंग स्वस्थ एवं सबल शरीर होने पर ही जमता है। यापनीय शब्द की यही ध्वनि है, यदि कोई सुन श्रीर समक्त सके तो ? 'जाविश्जाए निसी-हिदाए ति अशोण शक्रत्वं विश्री य दरिसिता ।'-- श्राचार्य जिनदास ।

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

३७६

## नैषेषिकी १

मूल शब्द 'निसीहिया' है। इसका संस्कृत रूप 'नैघेधिकी' होता है।
प्राणातिपातादि पायों से निवृत्त हुए शरीर को नैघेधिकी कहते हैं।
देखिए, ग्राचार्य हरिभद्र क्या कहते हैं? 'निषेधनं निषेधः, निषेधेन निवृत्ता नैषेधिकी, प्राकृतशैल्या छान्दसत्वाद् वा नैषेथिकेखुच्यते।"" ""नैषेधिक्या—प्राणातिपातादिनिवृत्तया तन्वा शरीरेणेत्यर्थः।'

द्यान्चार्य जिनदास नैपे धिकी के शारीर, वसति = स्थान द्यौर स्थिएडल भूमि—इस प्रकार तीत द्रार्थ करते हैं। मूलतः नैपे धिकी शब्द द्यालय = स्थान का वाचक है। शारीर भी जीव का द्यालय है, द्यातः वह भी नैपे धिको कहलाता है। इतना ही नहीं, निषद्ध द्याचरण से निवृत्त शारीर की क्रिया भी नैपे धिकी कहलाती है।

जैन धर्म की पवित्रता स्तान त्रादि में नहीं है। वह है पापाचार से निवृत्ति में, हिंसादि से विरित में। त्रातः शिष्य गुरुदेव से कहता है कि "भगवन्! में अपवित्र नहीं हूँ, जो श्रापको वन्दन न कर सकूँ। मैंने हिंसा, ग्रास्त्य ग्रादि पापों का त्याग किया हुन्ना है, त्राहेंसा एवं सत्य

१ निषेध का ऋथं त्याग है। मानव शरीर त्याग के लिए ही है, यह जैन धर्म का ऋन्तर्द्ध दय है ऋौर इसीलिए वह शरीर को भी नैषेधिकी कहता है। नैषेधिकी का ऋर्थ है जीवहिंसादि पापाचरणों का निषेध ऋर्थीत् निष्टत्ति करना ही प्रयोजन है जिसका वह शरीर।

नैपे धिकी का जो यापनीया विशेषण है, उसका स्त्रर्थ है जिससे कालचेप किया जाय, समय बिताया जाय, वह शारीरिक शक्ति यापनीया कहलाती है।

दोनों का मिल कर श्रर्थ होता है कि ''मैं श्रपनी शिक्त से सहित स्थाग प्रधान नेषे धिकी शरीर से वन्दन करना चाहता हूँ।''

नैपे धिकी श्रीर यापनीया का कुछ श्राचार्यों द्वारा किया जाने वाला यह विश्लेषण भी ध्यान में रखना चाहिए!

### अम् ए सूत्र

का भन्ती भाँति स्त्राचरण किया है; स्रतः विश्वास रखिए, में पवित्र हूँ, स्त्रौर पवित्र होने के नाते स्नापके पवित्र चरण कमली को स्पर्श करने का श्रिधिकारी हूँ।"

— "निसीहि नाम सरीरगं वसही थंडिलं च भगणति। जती निसीहिता नाम श्रालयो वसही थंडिलं च। सरीरं जीवस्स श्रालयोति। तथा पडिसिद्धनिसेवणनियत्तस्स किरिया निसीहिया ताए। " विसक्रया तन्वा, कहं? विपडिसिद्धनिसेहिकिरियाए य, श्रापरोगं मम सरीरं, पडिसिद्धपावकम्मो य होतश्रो तुमं वंदितुं इच्छामित्ति यावत्।"— श्राचार्य जिनदास कृत श्रावश्यक चूणि

श्रवप्रह

जहाँ गुरुदेव विराजमान होते हैं, वहाँ गुरुदेव के चारों श्रोर चारों दिशाश्रों में श्रात्म-प्रमाण श्रार्थात् शरीर-प्रमाण साढ़ें तीन हाथ का चेत्रावप्रह होता है। इस अवप्रह में गुरुदेव की श्राज्ञा लिए विना प्रवेश करना निषिद्ध है। गुरुदेव की गौरव-मर्यादा के लिए शिष्य को गुरुदेव से साढ़ें तीन हाथ दूर अवप्रह से बाहर खड़ा रहना चाहिए। यदि कभी वन्दना एवं वाचना श्रादि आवश्यक कार्य के लिए गुरुदेव के समीप तक जाना हो तो प्रथम आजा लेकर पुनः अवप्रह में प्रवेश करना चाहिए।

श्रवग्रह की व्याख्या करते हुए श्राचार्य हरिभद्र श्रावश्यक वृत्ति में लिखते हैं—'चतुर्दिशमिहाचार्यस्य श्रात्म-प्रमाणं ह्वे त्रमवग्रहः । तमनुज्ञां विहाय भवेष्टुं न कल्पते ।'

भवचनसारोद्धार के वन्दनक द्वार में आचार्य नेमिचन्द्र भी यही कहते हैं:--

१ साढ़े तीन हाथ परिमाण अवग्रह इसलिए है कि गुरुदेव अपनी इच्छानुसार उठ-बैठ सके, स्वाध्याय ध्यान कर सके, आवश्यकता हो तो शयन भी कर सके।

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२८१

## श्राय-प्पमाणिमत्तो, चउदिसिं होइ उग्गहो गुरुणो । श्रणणुन्नायस्स संया,

## न कप्पए तत्थ पविसेउ ॥१२६॥

प्रवचनसारोद्धार की वृत्ति में श्रवग्रह के छः भेद कहे गए हैं :—
नामावग्रह = नाम का ग्रहण, स्थापनावग्रह = स्थापना के रूपमें किसी
वस्तु का श्रवग्रह कर लेना, द्रव्यावग्रह = वस्त्र पात्र श्रादि किसी वस्तु
विशेष का ग्रहण, चेत्रावग्रह = श्रपने श्रास-पास के चेत्र विशेष एवं स्थान
का ग्रहण, कालावग्रह = वर्षा काल में चार मास का श्रवग्रह श्रीर शेष
काल में एक मास श्रादि का, भावावग्रह = श्रानादि प्रशस्त श्रीर
कोधादि श्रप्रशस्त भाव का ग्रहण।

वृत्तिकार ने वंदन प्रसंग में आये अवग्रह के लिये चेत्रावग्रह और अशस्त भावावग्रह माना है।

भगवती सूत्र श्रांदि श्रागमों में देवेन्द्रावप्रह, राजावप्रह, ग्रहपति-श्रवप्रह, सागारी (शय्यादाता) का श्रवप्रह, श्रोर साधर्मिक का श्रवप्रह— इस प्रकार जो श्राज्ञा प्रहण करने रूप पाँच श्रवप्रह कहे गए हैं, वे प्रस्तुत प्रसंग में ग्राह्म नहीं हैं।

### श्रहोकार्य काय-संफासं

'श्रहोकाय' का संस्कृत रूपान्तर श्रधःकाय है, जिसका श्रर्थ 'चरण' होता है। श्रधःकाय का मूलार्थ है काय श्रर्थात् शरीर का सबसे नीचे का माग चरण ही है, श्रतः श्रधःकाय का मावार्थ चरण होता है। 'श्रधःकायः पादत्तच्यास्तमधः कार्य प्रति।' —श्राचार्य हरिमद्र।

काय संकास' का संस्कृत रूपान्तर कायसंस्पर्श होता है। इसका श्रर्थ है काय से सम्यक्तया स्पर्श करना। यहाँ काय से

#### २८२ -

#### श्रमण-सूत्र

क्या श्रमिप्राय है? यह विचारणीय है! श्राचार्य जिनदास काव से हाथ प्रहण करते हैं। 'त्रापणो काएण हत्थेहिं फुसिस्सामि।' श्राचार्य श्री का श्रमिप्राय यह है कि श्रीवर्तन करते समय शिष्य श्चपने हाथ से गुरु के चरणकमलों को स्वर्श करता है, ब्रातः यहाँ कार्य से हाथ ही अप्रेमीट है। कुछ त्र्याचार्य काय से मस्तक लेते हैं। बंदन करते समय शिष्य गुरुदेव के चरणकमतों में अपना मस्तक लगाकर वंदना करता है, ग्रातः उनकी दृष्टि में काय संस्पर्श से मस्तक-संस्पर्श प्राह्म है। ऋाचार्य हरिभद्र काय का ऋर्य सामान्यतः निज देह ही करते हैं-- 'कायेन निजदेहेन संस्पर्शः कायसंस्पर्शस्तं करोमि।'

परन्तु शरीर से स्पर्श करने का क्या ऋभिप्राय हो सकता है ? यह विचारणीय है। सम्पूर्ण शरीर से तो स्पर्श हो नहीं सकता, वह होगा मात्र इस्त-द्वारेण या मस्तक द्वारेण । त्र्यतः प्रश्न है कि सूत्रकार ने विशेषोल्लेख के रूप में हाथ या मस्तक न कह कर सामान्यतः शरीर ही क्यों कहा ? जहाँ तक विचार की गति है, इसका यह समाधान है कि शिष्य गुरुदेव के चरणों में अपना सर्वस्व अर्थण करना चाहता है. सर्वस्व के रूप में शरीर के करण-करण से चरणकमलों का स्पर्श करके धन्य धन्य होना चाहता है। प्रत्यक्त में हाथ या मस्तक का स्पर्श भले हो, परन्त उसके पीछे शरीर के कए कए से स्पर्श करने की भावना है। त्रातः सामान्यतः काय-संस्पर्श कहने में श्रद्धा के विराट रूप को ऋभि-व्यक्ति रही हुई है! जब शिष्य गुरुदेव के चरणकमलों में मस्तक भुकाता है, तो उपका अर्थ होता है गुरु चरणों में अपने मस्तक की भेट श्चर्यण करना । शरीर में मस्तक ही तो मुख्य है। श्चतः जब मस्तक ऋर्पण कर दिया गया तो उसका ऋर्थ है ऋपना समस्त शारीर ही गुरुदेव के चरणकमलों में ऋर्पण कर देना । समस्त शरीर को गुरुदेव के चरण-कमलों में श्रर्पण करने का भाव यह है कि-श्रव मैं श्रपनी सम्पूर्ण शक्ति के साथ त्र्यापकी त्र्याज्ञा में चलूँगा, त्र्यापके चरणों का त्र्यनुसरण करूँ गा। शिष्य का ऋपना कुछ नहीं है। जो कुछ भी है, सब गुरुदेव

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

२द्ध

कांहै। स्रातः काय के उपलक्ष्ण से मन स्रौर वचन का स्रार्थण भी समभ लेना चाहिए।

#### श्रल्प<del>क्</del>लान्त

प्रस्तृत सूत्र में 'श्रप्पिक लंता शं बहु सुभेग ....' श्रंशगत जो श्रल्प-क्लान्त शब्द है। स्राचार्य हरिभद्र स्रोर निम ने इसका स्रर्थ 'श्ररूपं 🕶 स्तोकं क्लान्तं = क्रमो येषां ते श्रल्प क्रान्ताः' कहकर 'श्रल्प पीड़ा वाला' किया है। वर्तमान कालीन कुछ विद्वान भी इसी पथ के ऋनुयायी हैं। परन्तु मुक्ते यह ऋर्थ ठीक नहीं जँचता । यहाँ ऋल्प पीड़ा का, थोड़ी-सी तकलीफ का क्या भाव है ? क्या गुरुदेव को थोड़ी सी पीड़ा का रहना ग्रावश्यक है ? नहीं, यह ग्रर्थ उचित नहीं मालूम होता । ग्रल्य शब्द स्तोक वाचक ही नहीं, श्रमाव वाचक भी है। उत्तराध्ययन सूत्र के प्रथम विनयाध्ययन में एक गाथा श्राती है—'श्रणपाणे अपबीयामि'.... ६५ । इसका ऋर्य है--- ऋल्पशाण ऋौर ऋल्पबीज वाले स्थान में साधु को भोजन करना चाहिए । क्या श्राप यहाँ भी श्रत्य-प्रत्या श्रौर श्रत्य-बीज का ऋर्थ थोड़े प्राणी ऋौर थोड़े बीज वाले स्थान में भोजन करना ही करेंगे ? तब तो ऋर्थ का ऋनर्थ ही होगा ? ऋतः यहाँ ऋल्य का ऋमाव स्रर्थ मान कर यह स्रर्थ किया जाता है कि साधु को प्राणी स्रोर बीजों से रहित स्थान में भोजन करना चाहिए । तभी वास्तविक अर्थ-संगति हो सकती है, श्रन्यथा नहीं । श्रन्तु, प्रस्तुत पाठ में भी 'श्र**पकि**जंता**गां**' का 'ग्लानि रहित'-'बाधारहित' ऋर्थ ही संगत प्रतीत होता है I

## बहुशुभेन

मूल में 'अप्पिक्तंताणं बहुसुभेण भे दिवसो वह्नकंतो' पाठ है। इसका अर्थ है—'भगवन्! आपका यह दिन विध्न-बाधाओं से रहित प्रभृत सुख में अर्थात् अत्यन्त आनन्द में व्यतीत हुआ। ?' यह सर्व प्रथम शरीर सम्बन्धी कुशल प्रश्न हैं ? जैन धर्म के सम्बन्ध में यह व्यर्थ ही

<sup>9 &#</sup>x27;अल्प इति अभावे, स्तोके ष'—ग्रावश्यक चूर्णि ।

#### 25%

#### श्रमण-सूत्र

भ्रान्त धारणा है कि वह कठोर संयम-धर्म का श्रानुयायी है, श्रातः शरीर के प्रति लापरवाह होकर शीव ही मृत्यु का श्राह्मान करता है। यह ठीक है कि वह उम्र संयम का श्रामही है। परन्तु संयम के श्रामह में वह शरीर के प्रति व्यर्थ ही उपेन्ना नहीं रखता है। श्राप यहाँ देख सकते हैं कि पहले शरीर सम्बन्धी कुशल पूछा गया है श्रीर बाद में संयम याभा सम्बन्धी! 'श्राठवाबाहपुच्छा गता, एवं ता शरीर पुच्छितं, इत्रिण तवसंजम नियम जोगेसु पुच्छित ।'—श्रावश्यक चूिणें। यांना

शिष्य, गुरुदेव से यात्रा के सम्बन्ध में कुशल च्रेम पूछता है। श्राप यात्रा शब्द देखकर चौंकिए नहीं। जैन संस्कृति में यात्रा के लिए स्थूल करूमना न होकर एक मधुर श्राध्यात्मिक सत्य है। यात्रा क्या है? इस प्रश्न के उत्तर के लिए श्राइए, प्रभु महाबीर के चरणों में चलें। सोमिल ब्राह्मण भगवान से प्रश्न करता है कि—'भगवन! क्या श्राप यात्रा भी करते हैं?' भगवान ने उत्तर दिया—'हाँ, सोमिल! में यात्रा करता हूँ।' सोमिल ने तुरुत पूछा—'कौनसी यात्रा ?' सोमिल ब्राह्मण मं विचर रहा था, भगवान श्रन्तर्जगत में विचरण कर रहे थे। भगवान ने उत्तर दिया—'सोमिल! जो मेरी श्राने तप, नियम, संयम, स्वाध्याय, ध्यान श्रीर श्रावस्यक श्रादि योग की साधना में यतना है — प्रवृत्ति है, वही मेरी यात्रा है।' कितनी सुन्दर यात्रा है ? इस यात्रा के द्वारा जीवन निहाल हो सकता है ?

—"सोमिला! जं मे तव-नियम-संजम-सङ्भाय-ङमाणावसम्ममा-दिएसु जोएसु जयणा सेतं जता।" —भगवती सूत्र १८ । १० ।

यह जैन-धर्म की यात्रा है, श्रात्म-यात्रा । जैन धर्म की यात्रा का पथ जीवन के श्रंदर में से है, बाहर नहीं । श्रनन्त श्रनन्त साधक इसी

? 'यात्रा तपोनियमादिखत्त्वणा त्वायिकमिश्रीपशमिकभाव-बत्त्वणा वा ।'--श्रानार्यं हरिभद्रः, श्रावश्यक दृत्ति ।

## द्वादशावर्तं गुरुवन्दन-सूत्र

:२८५

यात्रा के द्वारा मोतः में पहुँचे हैं श्रोर पहुँचे ने । संयमी साधक के लिए जीवन की प्रत्येक शुभ प्रवृत्ति यात्रा है, मोद्य का मार्ग है।

#### यापनोय

'यात्रा' के समान 'यापक्षय' शब्द भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। याप-नीय का अर्थ है मन अर्थे हम्द्रय आदि पर अधिकार रखना, अर्थात् उनको अपने वश में नियंत्रण में रखना। मन और इन्द्रियों का अनुपरान्त रहना, अनियंत्रित रहना अकुश लता है, अयापनीयता है। अर्थेर इनका उपशान्त हो जाना, नियंत्रित हो जाना ही कुशलता है, यापनीयता है।

कुछ हिन्दी टीकाकारों ने, जिनमें पं० सुखलालजी मी हैं, 'जविण्डजं च में ?' की व्याख्या करते हुए लिखा है कि 'श्रापका शरीर मन तथा हिन्द्रयों की पीड़ा से रहित है ।' हमने भी यही श्रर्थ लिखा है । श्राचार्य हिर्मित ने भी इस सम्बन्ध में कहा है—'यापनीयं चेन्द्रियतोहन्द्रियोप-रम्मादिना प्रकारेण भवतां? शरीरिमिति ग्रस्यते।' यहाँ इन्द्रिय से इन्द्रिय श्रोर नोइन्द्रिय से मन समका गया है श्रोर ऊपर के श्रर्थ की कल्पना की गई है।

परन्तु भगवती सूत्र में यापनीय का निरूपण करते हुए कहा है कि—यापनीय के दो प्रकार हैं इन्द्रिय यापनीय और नोइन्द्रिय यापनीय। पाँचों इन्द्रियों का निरूपहत रूप से अपने वश में होना, इस्ट्रिय-यापनीयता है। अपर को घादि कथायों का उच्छिन्न होना, उदय न होना, उपशान्त हो जाना, नोइन्द्रिय यापनीयता है!

— जविषाज्जे दुविहे पक्षत्ते, तंजहा— हंदियजविषाज्जे य नो-हिस्यजविषाज्जे य

से कि तं इंदियजविष्ण्डिते ? जं मे सोइंदिय—चिक्किदिय— घाणिदिय—जिकिमिदिय—फासिदियाइं निरुवहयाइं वसे वटं ति, सेत्तं इंदियजविष्ण्डितं। २्⊏६

#### श्रमण-सूत्र

से किं तं नोइदियजविशक्ति ? जं मे कोहमाण्मायालोभा वोच्छित्रा नो उदीरेंति सेत्तं नो इंदिय जविशक्ति ।

—भगवती सूत्र १८। १०।

श्राचार्य श्रभयदेव, भगवती सूत्र के उपर्युक्त पाठ का विवरण करते हुए लिखते हैं—"यापनीयं = मोत्ताध्विन गच्छतां प्रयोजक इन्द्रिया-दिवश्यतारूपो धर्मः । "इन्द्रियविषयं यापनीयं = वश्यत्विमिन्द्रिययापनीयं, एवं नो इन्द्रिययापनीयं, नवरं नो शब्दस्य मिश्रवचनत्वादिन्द्रियै-मिश्राः सहार्थत्वाद् वा इन्द्रियाणां सहचरिता नोहन्द्रियाः =कषायाः ।"

भगवती सूत्र में नोइन्द्रिय से मन नहीं, किन्तु कवाय का ग्रहण किया गया है। कवाय चूँ कि इन्द्रिय सहचरित होते हैं, ग्रातः नो इन्द्रिय कहे जाते हैं।

श्राचार्य जिनदास भी भगवती सूत्र का ही श्रनुसरण करते हैं— 'इन्दियजविणिज्जं निरुवहताणि वसे य मे वट्टेति इंदियाणि, नो खलु कज्ञस्स बाधाए वट्टंतीत्यर्थः । एतं नोइन्दियजविणिजं, कोधादीए वि सो मे बाहेंति ।—श्रावश्यक चूर्णि ।

उन्युंक विचारों के अनुसार यापनीय प्रश्न का यह भावार्थ है कि 'भगवन्! आपकी इन्द्रिय-विजय की साधना ठीक-ठीक चल रही है ? इन्द्रियाँ आपकी धर्म साधना में बाधक तो नहीं होतीं ? अनुकूज़ ही रहती हैं न ? और नोइन्द्रिय विजय भी ठीक-ठीक चल रही है न ? को धादि का प्राप्त हैं ? आपकी धर्म यात्रा में कभी बाधा तो नहीं पहुँचाते ?

प्रवचनसारोद्धार की वृत्ति में श्राचार्य सिद्धसेन यात्रा श्रोर यापना के द्रव्य तथा भाव के रूप में दोन्दो भेद करते हैं। मिथ्यादृष्टि तापस त्रादि की श्रपनी किया में प्रवृत्ति द्रव्ययात्रा है, श्रोर श्रेष्ट साधुत्रों की श्रपना महाव्यदि रूप साधना में प्रवृत्ति भाव यात्रा है। इसी प्रकार द्राद्धारस श्रादि से शरीर को समाहित करना, द्रव्य यापना है, श्रोर इन्द्रिय तथा नो इन्द्रिय की उपशान्ति से शरीर का समाहित होना भावयापना है।

## द्वादशावर्तं गुरुवन्दन सूत्र

र⊏७

— 'यात्रा द्विविधा द्रव्यतो भावतः । द्रव्यतस्तापसादीनां सिथ्यादशां स्वित्रयोत्सपणं, भावतः साधूनामिति ।... यापनापि द्विधा—द्रव्यतो भावतश्च । द्रव्यतः शर्कराद्वाचादिसदोषधैः कायस्य समाहितस्वं, भाव-तस्तु इन्द्रियनोइन्द्रियोपशान्तस्वेन शरीरस्य समाहितस्वम् ।'

— प्रवचनसारोद्धार वंदनक द्वार ।

## श्रावश्यिकी

त्रवश्य करने योग्य चरण करणरूप श्रमण योग 'श्रावश्यक' कहे जाते हैं। श्रावश्यक क्रिया करते समय प्रमादवश जो रत्नत्रय की विराधना हो जाती है वह श्रावश्यिकी कहलाती हैं । श्रातः 'श्राविस्त्याए' का श्रमिप्राय यह है कि 'मुक्तसे श्रावश्यक योग की साधना करते समय जो भूल हो गई हो, उस श्रावश्यकी भूल का प्रतिक्रमण करता हूँ।'

'श्राविस्तियाए' कहते हुए जो श्रवग्रह से बाहर निकला जाता है, वह इसलिए कि गुरुदेव के चरणों में से कहीं श्रव्यत्र श्रावश्यक कार्य के लिए जाना होता है तो गुरुदेव को स्चना देने के लिए 'श्राविस्तिया' कहा जाता है, यह श्राविश्यकी समाचारी है। श्रवः यहाँ भी 'श्राविस्तियाए' को श्राविश्यकी का प्रतीक मानकर शिष्य श्रवग्रह से बाहर होता है। यही कारण है कि दूसरे खमासमणों में 'श्राविस्तियाए' नहीं कहा जाता श्रीर न श्रवग्रह से बाहर ही श्राया जाता है।

#### श्राशातना

'स्राशांतना' शब्द जैन स्रागम साहित्य का एक प्राचीन पारिभाषिक शब्द है। जैन ५ में स्रानुशासन-प्रधान धर्म है। स्रातः यहाँ पद-पद पर स्रारिहन्त, सिद्ध, स्राचाय, उपाध्याय, साधु, स्रोर गुरुदेव का, किंबहुना, ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूप धर्म साधना तक का भी सम्मान रक्खा जाता

१ श्रवश्यकर्तटयेश्वरण-करण्योगैर्निर्श्वता श्रावश्यिकी तथा ऽऽसेवना-द्वारेण हेतुभूतया यदसाध्वनुष्टितं तस्य प्रतिक्रामामि विनिवत-मामीत्यर्थः ।'—श्राचार्यं हरिभद्र ।

್ಕೌದದ

#### श्रमण-सूत्र

है। सदाचारी गुरुदेव ब्रौर ब्राप्ते सदाचार के प्रति किसी भी प्रकार की अवज्ञा एवं अवहेलना, जैनधर्म में स्वयं एक बहुत वड़ा पाप माना गया है, श्रनशासन जैनधर्म का प्राण है।

त्राहए, त्राव त्राशातना वे व्यत्पत्ति सिद्ध त्रार्थ पर विचार करलें। 'ज्ञान, दर्शन त्र्यौर चारित्र ही वास्तविक त्र्याय = लाभ है, उसकी शातना = खरडना, श्राशातना है। १ गुरुदेव श्रादि का विनय ज्ञान, ्दर्शन एवं चारित्र रूप ब्रात्मगुर्णों के लाभ का नाश करने वाला है। देखिए, प्रतिक्रमण सूत्र के प्रसिद्ध टीकाकार आचार्य तिलक का स्रिभ-मत । 'त्रायस्य ज्ञानादिरूपस्य शातना = खपडना श्राशातना । निरुक्त्या यत्नोपः ।

श्राशातना के भेदों की कोई इयत्ता नहीं है। श्राशातना के स्वरूप-परिचय के लिए दशाश्र तस्कन्ध-सूत्र में तेतीस आशातनाएँ वर्णन की गई हैं। परिशिष्ट में उन सब का उल्लेख किया गया है, यहाँ संचेप में द्रव्यादि चार स्त्राशातनास्त्रों का निरूपण किया जाता है, स्त्राचार्य हरिभद्र के उल्लेखानुसार जिनमें तेतीस का ही समावेश हो जाता है। 'तित्तीसं पि चडसु द्वाइसु समोयरंति'

द्रव्य ब्राशातना का अर्थ है - गुरु ब्रादि रातिक के साथ भोजन करते समय स्वयं श्रच्छा-श्रच्छा ग्रहण कर लेना श्रौर बुरा-बुरा रात्रिक को देना । यही बात वस्त्र, पात्र श्रादि के सम्बन्ध में भी है ।

त्तेत्र-त्राशातना का त्रार्थ है-त्राड़कर चलना, ऋड़कर बैठना इस्यादि ।

- काल ग्राशातना का ग्रर्थ है—रात्रि या विकाल के समय रातिकों के द्वारा बोलने पर भी उत्तर न देना, चुप रहना ।
- भाव ग्राशातना का ग्रर्थ है-ग्राचार्य ग्रादि रातिकों को 'तृ' करके बोलना, उनके प्रति दुर्भाव रखना, इत्यादि ।

## सनोद्धकृता

मनोदुष्कृता का ऋर्थ है मिन से दुष्कृत । मन में किसी प्रकार का

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

325

द्वेष, दुर्भाव, घृणा तथा अवज्ञा का होना, मनोतुष्कृता आशातनां है। इसी प्रकार अभद्र वचन आदि से वाग्दुष्कृता तथा आसन्न गमनादि के निमित्त से कायदुष्कृता आशासना होती है।

## कोघा

मूल में 'कोहा' शब्द है, जिसका तृतीया विभक्ति के रूप में 'कोहाप' प्रयोग किया गया है। 'कोहा' का संस्कृत रूपान्तर 'कोधा' होता है। कोधा का अर्थ कोध नहीं, अपित कोधानुगता अर्थात कोधन्वती आशातना से है। कोध के निमित्त से होने वाली आशातना कोधा अर्थात् कोधवती कहलाती है।

'कोधा' का 'कोधवती' अर्थ कैसे होता है ? समाधान है कि श्रशांदिगण श्राकृति गण माना जाता है, श्रतः कोधादि को श्रशांदि गण में मान कर श्रच् प्रत्यय होने से कोधयुक्त का भी कोध रूप ही रहता है । श्राशांतना स्त्रीलिंग शब्द है, श्रतः 'कोधा' रूप का प्रयोग किया गया है ।

— कोधयेति कोधवयेति प्राप्ते श्वरादिराकृतिगणःवात् श्रम् प्रत्य-त्याम्तरवात् कोधवाः कोधानुगतया ।'—श्वानार्यं हरिमद्र ।

'कोघया' के समान ही मानया, मायया ग्रौर लोभया का मर्म भी समभ लेना चाहिए। सब में त्रशांदि त्रच् प्रत्यय है, श्रतः मानवत्या, मायावत्या ग्रौर लोभवत्या त्रर्थ ही ग्राह्य है।

## सार्वकालिकी

श्राशातना के लिए यह विशेषण बड़ा ही महत्त्वपूर्ण श्रर्थ रखता है। शिष्य गुरुदेव के चरणों में श्राशातना का प्रतिक्रमण करता हुन्ना निवेदन करता है कि भगवन ! मैं दैवसिक, रात्रिक, पाद्यिक, चातुर्मासिक तथा सांवरसरिक श्राशातना के लिए चमा चाहता हूँ और उसका प्रतिक्रमण करता हूँ। इतना ही नहीं, श्रवतक के इस जीवन में जो श्रपराध हुन्ना हो, उसके लिए भी चमा याचना है। प्रस्तुत जीवन ही नहीं, पूर्व जीवन श्रीर उससे भी पूर्व जीवन, इस प्रकार श्रमन्तानन्त

श्रमण्-सूत्र

श्रतीत जन्मों में जो भूल हुई हो, श्रवहेलना का भाव रहा हो, उस सबकी चमा याचना करता हूँ।'

मूल में 'सब्बकालिया' शब्द है, जिसका अर्थ है सब काल में होने वाली आशातना । आचार्य जिनदास सर्वकाल से समस्त भूतकाल अहरा करते हैं—'सब्वकाले भवा सब्वकालियी, पविखका, चातुम्मा-सिया, संवत्सरिया, इह भवे अर्थासु वा अतीतेसु भवग्गहर्णेसु सब्वमतीतद्वाकाले।'

त्र्याचार्य हरिभद्र 'सर्वकाल' से श्रतीत, श्रनागत श्रौर वर्तमान इस प्रकार त्रिकाल का प्रहण करते हैं—'श्रधुनेहभवान्यभवगताऽतीता-नागतकालसंग्रहार्थमाह, सर्वकालेन श्रतीतादिना निवृत्ता सार्व-कालिकी तथा।'

यह विनय धर्म का कितना महान् विराट रूप है। जैन संस्कृति की प्रत्येक साधना तुद्र से महान होती हुई अन्त में अनन्त का रूप ले लेती है। आप देख सकते हैं, गुरुदेव के चरणों में की जानेवाली अगराधन्तामणा भी दैवसिक एवं रात्रिक से महान् होती हुई अन्त में सार्व-कालिकी हो जाती है। केगल वर्तमान ही नहीं, किन्तु अनन्त भूत और अनन्त भविष्य काल के लिए भी अगराध-त्मागना करना, साधक का नित्यप्रति किया जाने वाला आवश्यक कर्तव्य है।

श्रनागत श्राशातना के सम्बन्ध में प्रश्न है कि मविष्यकाल तो श्रभी श्रागे श्राने वाला है, श्रतः तत्सम्बन्धी श्राशातना कैसे हो सकती है ? समाधान है कि गुरुदेव के लिए एवं गुरुदेव की श्राशा के लिए मविष्य में किसी प्रकार की भी श्रवहेलना का भाव रखना, संकल्प करना, श्रनागत श्राशातना है। भूतकाल की भूलों का पश्राताय करो श्रीर भविष्य में भूलें न होने देने के लिए सदा कुत संकल्प रहो, यह है साधक जीवन के लिए श्रमर सन्देश, जो सार्वकालिकी पद के द्वारा श्रिभिव्यंजित है।

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

\$35

## बारह ऋषिर्त '

प्रस्तुत पाठ में त्रावर्त-क्रिया विशेष ध्यान देने योग्य है। जिस प्रकार वैदिक मंत्रों में स्वर तथा इस्त-सञ्चालन का ध्यान रक्खा जाता है, उसी प्रकार इस पाठ में भी त्रावर्त के रूप में स्वर तथा चरण स्पर्श के लिए होने वाली हस्त-संचालन क्रिया के सम्बन्ध में लच्य दिया गया है। स्वर के द्वारा वाणी में एक विशेष प्रकार का क्रीज एवं माधुर्य पैदा हो जाता है, जो त्रान्तः करण पर श्रापना विशेष प्रभाव डालता है।

त्रावर्त के सम्बन्ध में एक बात श्रौर है। जिस प्रकार वर श्रौर कन्या श्रीम की प्रदक्षिणा करने के बाद पारस्परिक कर्तव्य-निर्वाह के लिए श्राबद हो जाते हैं, उसी प्रकार श्रावर्त-किया गुरु श्रौर शिष्य को एक-दूसरे के प्रति कर्तव्य बन्धन में बाँध देती है। श्रावर्तन करते समय शिष्य गुरुदेव के चरणकमलों का स्पर्श करने के बाद दोनों श्रंजलिबद्ध हाथों को श्रावने मस्तक पर लगाता है; इसका हाद है कि-वह गुरुदेव की श्राहाशों को सदैश मस्तक पर वहन करने के लिए कृत-प्रतिज्ञ है।

प्रथम के तीन त्रावर्त—'त्रहो'—'कायं'—ंकाय'—इस प्रकार दो-दो अच्छों से पूरे होते हैं। कमलमुद्रा से त्रंजलिबद्ध दोनों हाथों से गुरु-चरणों को स्पर्श करते हुए मन्द स्वर से 'त्रा' श्रव्हर कहना, तत्पश्चात् श्रंजलिबद्ध हाथों को मस्तक पर लगाते हुए उच्च स्वर से 'हो' श्रव्हर कहना, यह पहला श्रावर्तन है। इसी प्रकार 'का....यं' श्रोर 'का....यं' के शेष दो श्रावर्तन भी किए जाते हैं।

त्रागले तीन त्रावर्त — 'जत्तामे'- 'जविण'- 'ज्जंच मे' — इस प्रकार

१ 'सूत्राभिधानगर्भाः काय-व्यापारविशेषाः'—श्राचार्य हरिभद्र, श्रावश्यक वृत्ति ।

<sup>&#</sup>x27;सूत्र-गर्भा गुरुचरणकमलन्यस्तहस्तशिरः स्थापनरूपाः ।'—प्रव-चनसारोद्धार वृत्ति, वन्दनक द्वार ।

#### श्रमग्र-सूत्र

तीन-तीन श्रव्हां के होते हैं। कमल-मुद्रा से श्रंजिल बाँधे हुए दोनों हाथों से गुरु चरणों को स्पर्श करते हुए श्रमुद्रात्त = मन्द स्वर से-'ज'- श्रव्हर कहना, पुनः हृदय के पास श्रञ्जिल लाते हुए स्वरित = मध्यम स्वर से—'ता'—श्रव्हर कहना, पुनः श्रपने मस्तक को छूते हुए उदात्त स्वर से—'भे'—श्रव्हर कहना, प्रथम श्रावर्त है। इसी पद्धित से—'ज ....व....िए'—श्रोर—'जं....च ...भे'—ये शेष दो श्रावर्त भी करने चाहिएँ। प्रथम 'खमासमणों' के छह श्रोर इसी भाँति दूसरे 'खमासमणों' के छह; कुल बारह श्रावर्त होते हैं।

## वन्दन-विधि

वन्दन श्रावश्यक बड़ा ही गंभीर एवं भावपूर्ण है। श्राज परंपरा की श्रज्ञानता के कारण इस श्रोर लक्ष्य नहीं दिया जा रहा है श्रोर केवल येन केन प्रकारेण मुख से पाठ का पढ़ लेना ही वन्दन समक्ष लिया गया है। परन्तु ध्यान में रखना चाहिए कि विना विधि के क्रिया फलवती नहीं होती। श्रातः पाठकों की जानकारी के लिए स्पष्ट रूप से विधि का वर्णन किया जाता है:—

गुरुदेव के श्रात्मप्रमाण चेत्र-रूग श्रवग्रह के बाहर श्राचार्य तिलक ने कमशः दो स्थानों की कल्पना की है, एक 'इच्छा निवेदन स्थान' श्रीर दूसरा 'श्रवग्रह प्रवेशाज्ञाभाचना स्थान ।' प्रथम स्थान में वन्दन करने की इच्छा का निवेदन किया जाता है, फिर जरा श्रागे श्रवग्रह के पास जाकर श्रवग्रह में प्रवेश करने की श्राज्ञा माँगी जाती है।

वन्दनकर्ता शिष्य, अवग्रह के बाहर प्रथम इच्छानिवेदन स्थान में स्था जात मुद्रा से दोंनों हाथों में रजोहरण लिए हुए अर्द्धावनत होकर अर्थात् आधा शरीर मुका कर नमन करता है और 'इच्छामि समा-समणों से लेंकर निसीहियाए' तक का पाठ पढ़ कर वन्दन करने की इच्छा निवेदन करता है। शिष्य के इस प्रकार निवेदन करने के पश्चात

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

₹39

गुरुदेव यदि अस्वस्थ या किसी कार्य विशेष में व्याद्तिस होते हैं तो ' 'तिविहेख'— 'त्रिविधेन' ऐसा शब्द कहते हैं, जिसका अर्थ होता है— 'अवग्रह से बाहर रह कर ही संद्तिस वन्दन करना ।' अतः अवग्रह से बाहर रह कर ही तिवखुत्तो के पाठ के द्वारा संद्तिस बंदन कर लेना चाहिए । यदि गुरुदेव स्वस्थ एवं अवग्राद्तिस होते हैं तो 'इंदेणं'— 'इन्द्सा' ऐसा शब्द कहते हैं; जिसका अर्थ होता है— 'इच्छानुसार वन्दन करने की सम्मति देना ।'

गुरुदेव की स्त्रोर से उपर्युक्त पद्धित के द्वारा वन्दन करने की स्त्राज्ञा मिल जाने पर, शिष्य, स्त्रागे बढ़ कर, स्त्रक्षद्र होत्र के बाहर, किन्तु पास ही 'स्रवग्रह प्रवेशाज्ञा याचना' नामक दूसरे स्थान में पुनः स्त्रद्धांवनत होकर नमन करता है स्त्रीर गुरुदेव से 'स्रणुजाण्ह में मिडरगह'—इस पाठ के द्वारा स्त्रवग्रह में प्रवेश करने की स्त्राज्ञा माँगता है। स्त्राज्ञा माँगने पर गुरुदेव स्त्रपनी स्त्रोर से 'स्रणुजाणामि' पद के द्वारा स्नाज्ञा प्रदान करते हैं।

श्राज्ञा मिलने के बाद यथाजात सुद्रा = जनमते समय बालक की श्राथवा दीना लेने के समय शिष्य की जैसी मुद्रा होती है वैसी दोनों हाथ श्रांजलिबद्ध कपाल पर रखने की मुद्रा से 'निसीहि'<sup>2</sup> पद कहते हुए

१ 'त्रिविधेन' का ग्राभिषाय है कि यह समय ग्रावग्रह में प्रवेश कर द्वादशावर्त वन्दन करने का नहीं है । ग्रातः तीन बार तिक्खुत्तो के पाठ के द्वारा, ग्रावग्रह से बाहर रह कर ही सं हित वन्दन कर लेना चाहिए । 'त्रिविधेन' शब्द मन, वचन, काय योग की एकाग्रता पर भी प्रकाश डालता है। तीन बार वन्दन, ग्रार्थात् मन, वचन एवं काय योग से वन्दन!

२ 'निसीहि' बाहर के कार्यों से निकृत होकर गुरु चरणों में उप-स्थित होने रूप नैथे धिकी समाचारी का प्रतीक है। इसीलिए श्राचार्य हरिभद्र प्रस्तुत प्रसंग पर कहते हैं—'ततः शिष्यो नैथेधिक्या प्रविश्य।' श्रार्थात् शिष्य, श्रावप्रह में 'निसीहि' कहता हुआ प्रवेश करे।

त्रवग्रह में प्रवेश करना चाहिए। बाद में रजोहरण से भूमि प्रमार्जन कर, गुरुदेव के पास गोदोहिका (उकडू) त्रासन से बैठकर, प्रथम के तीन ल्रावर्त 'श्रहो, कायं, काय' पूर्वोक्त विधि के त्रानुसार करके 'संफासं' कहते हुए गुरु चरणों में मस्तक लगाना चाहिए।

श्रमग्र-सूत्र

तदनन्तर 'खमिणजो में किलामों' के द्वारा चरण स्पर्श करते समय गुरुदेव को जो बाधा होती है, उसकी चमा माँगी जाती है। पश्चात् 'श्रप्प किलंताणं बहु सुभेण में दिवसो वइक्कंतों' कहकर दिन सम्बन्धी कुशल चोम पूछा जाता है। श्रानन्तर गुरुदेय भी 'तथा' कह कर श्रपने कुशल चोम की सूचना देते हैं श्रोर फिर उचित शब्दों में शिष्य का कुशल चोम भी पूछते हैं।

तदनन्तर शिष्य 'ज ता भे' 'ज व िष्य' 'जं च भे'-इन तीन आवतों की किया करे एवं संयम यात्रा तथा इन्द्रिय सम्बन्धी और मनः सम्बन्धी शान्ति पूछे । उत्तर में गुरुदेव भी 'तुठभं पि वट्टइ' कहकर शिष्य से उसकी यात्रा और यापनीय सम्बन्धी सुख शान्ति पूछे ।

तत्मश्चात् मस्तक से गुरु चरणों का स्वर्श करके 'खामेमि खमासमणों देविसयं वद्दकमं' कह कर शिष्य विनम्न भाव से दिन-सम्बन्धी श्चपने श्चपराधों की दमा माँगता है। उत्तर में गुरु भी 'श्रहमिंप चमयामि' कह कर शिष्य से स्वकृत भूलों की दमा माँगते हैं। द्वामणा करते समय शिष्य श्चरे गुरु के साम्य प्रधान सम्मेलन में द्वमा के कारण विनम्न हुए दोनों भस्तक कितने भन्य प्रतीत होते हैं? ज्ञरा भावुकता को सिक्रय कीजिए। वन्दन प्रक्रिया में प्रस्तुत शिरोनमन श्चावश्यक का भद्रबाहु श्रुत केवलो बहुत सुन्दर वर्णन करते हैं।

इसके बाद 'भ्रावस्सियाए' कहते हुए श्रवग्रह से वाहर श्राना चाहिए।

अवग्रह से बाहर लौट कर-'पिडकमामि' से लेकर 'अप्पाणं वोसिरानि' तक का सम्पूर्ण पाठ पढ़ कर प्रथम खमासमणो पूर्ण करना चाहिए।

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

₹ € ५

दूसरा खमासमणों भी इसी प्रकार पढ़ना चाहिए। केवल इतना श्रन्तर है कि दूसरी बार 'श्राविस्सियाए' पद नहीं कहा जाता है, श्रोर श्रवप्रह से बाहर न श्राकर वहीं संपूर्ण खमासमणों पढ़ा जाता है। तथा श्रातिचार चिन्तन एवं अमण सूत्र नमों चउवीसाए-गठान्तर्गत 'तस्स धम्मस्स' तक गुढ़ चरणों में ही पढ़ने के बाद 'श्रव्सुद्विश्रोमि' कहते हुए, उठ कर बाहर श्राना चाहिए।

प्रस्तुत पाठ में जो 'बहुसुनेण भे दिवसो वहक्कंतो' के अंश में 'दिवसो वहक्कंतो' पाठ है, उसके स्थान में रात्रिक प्रतिक्रमण में 'राई वहकंता' पालिक प्रतिक्रमण में 'पक्खो वहकंतो' चातुर्मासिक प्रतिक्रमण में 'वडमासी वहकंतो' तथा सांवत्सरिक प्रतिक्रमण में 'संवच्छरो वहकंतो' ऐसा पाठ पढ़ना चाहिए।

## वन्दन के २४ आवश्यक

श्री समवायांग सूत्र के १२ वें समवाय में वन्दन स्वरूप का निर्णय देते हुए भगवान महावीर ने वन्दन के २५ स्त्रावश्यक बतलाए हैं:—

दुश्रो गायं जहाजायं,
किति-कम्मं बारसावयां।
चउसिरं तिगुत्तं च,
दुपवेसं ६ग-निक्खमणां।

—'दो अवनत, एक यथाजात, बारह आवर्त, चार शिर, तीन गुप्ति, दो ववेश श्रीर एक निष्क्रमण्—इस प्रक.र कुल पचीस आवश्यक हैं।' स्पष्टीकरण के लिए नीचे देखिए:—

### दो अवनत

अवग्रह से बाहर रहा हुआ शिष्य सर्व प्रथम पनच चढ़ाए हुए धनुष के समान अर्धावनत होकर 'इच्छामि खमासमणो व'दिउं जाव णिजाए निसीहियाए' कहकर गुरुदेव को वन्दन करने की इच्छा का

#### ₹8€

#### श्रमण-सूत्र

निवेदन करता है। गुरुदेव की स्रोर से स्राज्ञा मिल जाने के बाद युनः स्रार्थावनत काय से 'खखुजाण्ह मे मिडग्गहं' कह कर स्रावप्रह में प्रवेशः करने की स्राज्ञा माँगता है। यह प्रथम स्रावनत स्रावश्यक है।

श्रवग्रह से बाहर श्राकर प्रथम खमासमणो पूर्ण कर लेने के बाद जब दूसरा खमासमणो पढ़ा जाता है, तब पुनः इसी प्रकार श्रामंत्रनत होकर बंदन करने के लिए इच्छा निवेदन करना एवं श्रवग्रह में प्रवेश करने की श्राका माँगना, यह दूसरा श्रवनत श्रावश्यक है। दो अवेश

गुरुदेव की स्रोर से स्रवग्रह में प्रवेश करने की स्राज्ञा मिल जाने के बाद मुख्य से निसीहि कहता हुन्ना एवं रजोहरण से स्रागे की भूमि को प्रमार्जन करता हुन्ना जब शिष्य स्रवग्रह में प्रवेश करता है, तब प्रथम प्रवेश स्नावश्यक होता है।

इसी प्रकार एक बार अवयह से बाहर आकर दूसरा लमासमणी पढ़ते समय जब पुनः दूसरी बार अवयह में प्रवेश करता है, तब दूसरा प्रवेश आवश्यक होता है।

## बारह आवर्त

गुरुदेव के चरणों के पास उकडू या गोहुह आसन से बैठे, रजोहरण एक श्रोर बराबर में रख छोड़े। पश्चात् दोनों खुटने टेककर दोनों हाथों को लम्बा करके गुरु चरणों को वहाथ की दशों श्रंगुलियों से स्पर्श करता हुआ श्रंश श्रज्ञ कहे श्रीर किर दशों श्रंगुलियों से श्रंपने मस्तक का स्पर्श करता हुआ हो। श्रज्ञ कहे, यह प्रथम श्रावर्त है। इसी प्रकार कायं श्रीर कायं के भी दो श्रावर्त समभ लेने चाहिएँ।

इसके बाद कमल मुद्रा में दोनों हाथों को जोड़कर मस्तक पर लगाए ख्रौर खर्मा जो में से लेकर दिवसों वइक्कंतो तक पाठ बोले। अनन्तर दोनों हाथों को लम्बा करके दशों ख्रँगुलियों से गुरुचरणों को

१ कुछ आचार्य कमल मुद्रा से कहते हैं।

## द्वादशावती गुरुवन्दन सूत्र

250

स्पर्श करता हुआ 'ज' श्रज्ञर कहे, फिर हाथों को हटाकर हृदय के पास लाता हुआ 'ता' श्रज्ञर कहे, श्रीर श्रन्त में दशों श्रॅगुलियों से श्रपने मस्तक को स्पर्श करता हुआ 'भे' श्रज्ञर कहे। इस प्रकार चौथा श्रावर्त होता है। इसी प्रकार शेष दो श्रावर्त भी 'ज व णि' श्रीर 'ज्जं च मे' के समभ लेने चाहिएँ।

ये छह त्रावर्त-त्रावश्यक प्रथम खमासण के हैं। इसी प्रकार दूसरे खमासण के भी छह त्रावर्त-त्रावश्यक होते हैं।

## एक निष्क्रमण

बारह त्रावर्त करने के बाद प्रथम दोनों हाथों से ग्रौर पश्चात् मस्तक से गुरु चरणों का स्पर्श करे तथा 'खामेमि खमासमणो देवसियं वहक्कम' का पाठ कहे। इनके ग्रानन्तर खड़े होकर रजोहरण से ग्रपने पीछे की भूमि का प्रमार्जन करता हुन्ना, गुरुदेव के मुखकमल पर दृष्टि लगाए, मुख से 'ग्रावस्तियाए' कहता हुन्ना, उल्टे पैरों वाग्स लौट कर ग्रावप्रह से बाहर निकले। यह निष्क्रमण ग्रावश्यक है।

अवग्रह से बाहर गुरुदेव की खोर मुख कर के पैरों से जिन-मुद्रा का ख्रोर हाथों से योग-मुद्रा का ख्राभिनय कर के खड़ा होना चाहिए। पश्चात् पड़िक्कमामि से लेकर संपूर्ण खमासमग्रो पढ़ना चाहिए।

## तीन गुप्ति

जब शिष्य वन्दन करने के लिए अवग्रह में भवेश करता है, तब 'निसीहि' कहता है। उसका भाव यह है कि अब मैं मन, वचन और वाय की अन्य सब प्रवृत्तियों का निषेध करता हूँ एवं तीनों योगों को एक मात्र वन्दन-किया में ही नियुक्त करता हूँ। यह एकाग्र भाव की सूचना है, जो तीन गुप्तियों, के आवश्यक का निदर्शन है।

मनोगुप्ति ऋावश्यक यह है कि मन में से ऋन्य सब संकल्गों को निकाल कर उसमें एकमात्र वंदना का मधुर भाव ही रहना चाहिए। विखरे मन से वन्दन करने पर कम निर्जरा नहीं होती।

#### २६८:

#### श्रमण सूत्र

वचन गुति आवश्यक यह है कि वन्दन करते समय बीच में और कुछ नहीं बोलना। वचन का व्यापार एकमात्र वन्दन किया के पाठ में ही लगा रहना चाहिए। और उचारण अस्विलित, स्पष्ट एवं सस्वर होना चाहिए।

काय गुित त्रावश्यक यह है कि शरीर को इधर उधर त्रागे-पिछे न हिलाकर पूर्ण रूप से नियंत्रित रखना चाहिए। शरीर का व्यागर वन्दन किया के लिए ही हो, ब्रान्य किसी कार्य के लिए नहीं। वन्दन करते समय शरीर से वन्दनातिरिक्त किया करना निषिद्ध है। चार शिर

अवग्रह में प्रवेश कर चामणा करते हुए शिष्य एवं गुरु के दो शिर परस्पर एक दूसरे के सम्मुख होते हैं, यह प्रथम खमासमणो के दो शिरः सम्बन्धी आवश्यक हैं। इसी प्रकार दूसरे खमासमणो के दो शिरः सम्बन्धी आवश्यक भी समभ लेने चाहिएँ। इस सम्बन्ध में आचार्य हिरिमद्र आवश्यक नियुक्ति १२०२ वीं गाथा की व्याख्या में स्पष्ट लिखते हैं— प्रथम प्रविष्टस्य चामणाकाले शिष्याचार्यशिरोद्धयं, पुनरिष निष्कम्य प्रविष्टस्य द्वयमेवेति भावना। आचार्य अभयदेव भी समवायांग सूत्र की दृत्ति में ऐसा ही उल्लेख करते हैं।

प्रवचन सारोद्धार की टीका में श्री सिद्धसेनजी शिर का शिरोवनमन में लच्या मानते हैं श्रीर कहते हैं कि जहाँ चामणाकाल में 'खामेति खमासमणो देवसियं वहक्कमं' कहता हुआ शिष्य अपना मस्तक गुरु चरणों में मुकाता है, वहाँ गुरुदेव भी 'श्रहमवि खामेनि तुमे' कहकर अपना शिरोवनमन करते हैं।

श्री सिद्धसेनजी एक ग्रीर मान्यता उद्घृत करते हैं, जो केवल शिष्य के ही चार शिरोवनमन की है। एक शिरोवनमन 'संफास' कहते हुए ग्रीर दूसरा चामणा काल में 'सामेमि समासमणों' कहते हुए । 'श्रन्यत्र पुनरेव' दश्यते—संफासनमणे एगं, सामणानमणे सीसस्स बीयं। एवं बीयपवेसे वि दोक्षि।'

## द्वादशावर्ते गुरुवन्दन-सूत्र

335

#### यथाजात-मुद्रा

गुरुदेव के चरणों में वन्द्रन किया करने के लिए शिष्य को यथा-जात मुद्रा का ग्राभिनय करना चाहिए । दोनों ही 'खमासमण सूत्र' यथा-जात मुद्रा में पढ़ने का विधान है। यथा जात का ग्रार्थ है यथा जन्म ग्रार्थात् जिस मुद्रा में वालक का जन्म होता है, उस जन्मकालीन मुद्रा के समान मुद्रा।

जब बालक माता के गर्भ से जन्म लेता है, तब वह नम होता है। उसके दोनों हाथ मस्तक पर लगे हुए होते हैं। संसार का कोई भी बाह्य वासनामय प्रभाव उस पर नहीं पड़ा होता है। वह सरलता, मृदुता, विनम्रता ग्रौर सहृद्वता का जीवित प्रतीक होता है। श्रस्त, शिष्य को भी वन्दन के लिए इसी प्रकार सरलता, मृदुता, विनम्रता एवं सहृद्वता का जीवित प्रतीक होना चाहिए। बालक श्रज्ञान में है, श्रदा वह कोई साधना नहीं है। परन्तु साधक तो ज्ञानी है। वह सरलता श्रादि गुर्णों को साधना की हिंग विवेक पूर्वक श्रपनाता है, जीवन के कर्ण-कर्ण में नम्रता का रस बरस्पता है, गुरुदेव के समन्न एक सद्यःसंजात बालक के समान द्यापात्र स्थित में प्रवेश करता है श्रीर इस प्रकार श्रपने को चमा-भिन्ना का योग्य श्रिधकारी प्रमाणित करता है।

यथाजात-मुद्रा में वन्दनार्थी शिष्य सर्वथा नम्न तो नहीं होता, परन्तु रजोहरण, मुख विश्वका ऋौर चोलपट के ऋतिरिक्त ऋौर कोई वस्तु ऋपने पास नहीं रखता है ऋौर इस प्रकार बालक के समान नम्नता का रूपक ऋपनाता है। भयंकर शीतकाल में भी यह नम-मुद्रा ऋपनाई जाती है। प्राचीनकाल में यह पद्धति रही है। परन्तु ऋगजकल तो कपाल पर दोनों हाथों को लगाकर प्रणाम-मुद्रा कर लेने में ही यथाजात-मुद्रा की पूर्ति मान ली जाती है।

यथाजात का अर्थ 'श्रमण दृत्ति धारण करते समय की सुद्रा' भो किया जाता है। श्रमण होना भी, संसार-गर्भ से निकल कर एक विशुद्ध आध्यात्मिक जन्म ग्रहण करना है। जब साधक श्रमण बनता है, तब

#### श्रमग्।-सूत्र

रजोहरण, मुखबिस्निका और चोलपट के अतिरिक्त और कुछ भी अपने पास नहीं रखता है एवं दोनों हाथों को मस्तक से लगाकर बन्दन करने की मुद्रा में गुरुदेव के समज्ञ खड़ा होता है। श्रितः मुनि-दीज्ञा प्रहण करने के काल की मुद्रा भी यथाजात मुद्रा कहलाती है।

यथाजात-मुद्रा के उपर्युक्त स्वरूप के लिए, ग्रावश्यक सूत्र की वृत्ति द्रश्रव्य है। ग्रावश्यक सूत्र की श्रुपनी शिष्पहिता वृत्ति में ग्राचार्य हरिभद्र लिखते हैं—'यथाजातं श्रमण्वमाश्रित्य योनिनिक्कमणं च, तत्र रजोहरण्-मुखवस्त्रिका चोकपट्टमा-त्रया श्रमणो जातः, रचितकरपुटस्तु योन्या निर्गतः, एवं मृत एव वन्दते।'

यह पचीस स्नावश्यकों का वर्णन हरिभद्रीय स्नावश्यक वृत्ति स्नौर प्रवचन सारोद्धार वृत्ति के स्नाधार पर किया गया है। इस सम्बन्ध में जैन-जगत के महान ज्योतिर्धर स्व० जैताचार्य पूज्य श्री जवाहरलास जी महाराज के हस्तलिखित पत्र से भी बहुत कुछ जानकारी प्राप्त की गई है; इसके लिए लेखक श्रद्धेय जैनाचार्य पूज्य श्री गणेशीलाल जी महाराज का कृतस है।

#### छ: स्थःनक

प्रस्तुत 'खमासमणी' सूत्र में छः स्थानक माने जाते हैं। "इच्छामिश खमासमणी! २ वंदि उ जावि जाए४ निसीहियाए " के द्वारा वन्दन करने की इच्छा निवेदन की जाती है, ख्रः यह शिष्य की खोर का पंचपद रूप प्रथम 'इच्छा निवेदन' स्थानक है।

इच्छानिवेदन के उत्तर में गुरुद्देव भी 'विविधेन' स्रथ्या 'इंदसा' कहते हैं, यह गुरुद्देव की स्रोर का उत्तर रूप प्रथम स्थानक है।

इसके बाद शिष्य 'श्रखुजाएइ१ मे२ मिडम्गहं२' कह कर अवग्रह में प्रवेश करने की आज्ञा माँगता है, यह शिष्य की ओर का त्रिपदात्मक आज्ञा याचना रूप दूसरा स्थानक है।

१ प्राचीनकाल में इसी मुद्रा में नुनिदीता दी जाती थी।

## द्वादशावर्त गुरुवन्दन-सूत्र

३०१

इसके उत्तर में गुरुदेव भी 'श्रयुजाणामि' कह कर श्राज्ञा देते हैं, यह गुरुदेव की श्रोर का श्राज्ञाप्रदान रूप दूसरा स्थानक है।

"निसीहि श्रहो २ कायं ३ कायसंफासं४ । खमिण्जोप मे६ किला-मो७ । श्रप्पिक्लंतागं वहुसुमेण् ६ मे१० दिवसो ११ वहुक्कंतो १२ ?" —यह शिष्य की श्रोर का द्वादशपद रूप शरीरकुशलपृच्छा नामक तीसरा स्थानक है ।

इसके उत्तर में गुरुदेव 'तथा' कहते हैं। तथा का अर्थ है जैसा तुम कहते हो वैसा ही है, अर्थात् कुशल है। यह गुरुदेव की आरे का तीसरा स्थानक है।

इसके अनन्तर "जता १ मे २" कहा जाता है। यह शिष्य की श्रोर का द्विपदात्मक संयम यात्रा पृच्छा नामक चौथा स्थानक है। उत्तर में गुरुदेव भी 'तुब्भं पि वटह-युष्माक भि क्तंते ?' कहते हैं, जिसका श्रार्थ है—तुम्हारी संयम यात्रा भी निर्वाध चल रही है ? यह गुरुदेव की श्रोर का संयम यात्रा पृच्छा नामक चौथा स्थानक है।

इसके बाद " जचिएजं १ च २ मे३' कहा जाता है। यह शिष्य की स्रोर:का त्रिपदात्मक यापनीय पुच्छा नामक पाँचवाँ स्थानक है।

उत्तर में गुरुदेव भी 'एव' कहते हैं, जिसका ऋर्थ है इन्द्रिय-विजय रूप याप्रना टीक तरह चल रही है। यह गुरुदेव की ऋोर का पाँचवाँ स्थानक है।

इसके अनन्तर "खामीम खमासमणोर देवसियं वहकमं ४" कहा जाता है। यह शिष्य की ओर का पदचतुष्टयात्मक अपराधच्यामणा- रूप छठा स्थानक है।

उत्तर में गुरुदेव भी 'त्रमयामि' कहते हैं, जिसका स्पर्ध है मैं भी सारणा वारणा करते समय जो भूलें हुई हों, उसकी समा चाहता हूँ। यह गुरुदेव की ख्रोर का श्रपराधा सामणा रूप छठा स्थानक है।

## प्रत्याख्यान-सूत्र

( ? )

## नवस्कार सहित सूत्र

उग्गए सरे नमोक्कारसहियं पचक्खामि चउव्विहं पि त्राहारं-न्त्रसणं, पाणं, खाइम, साइमं। अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, वोसिरामि ।

### ्भावार्थ

सूर्य उदय होने पर--दो धड़ी दिन चड़े तक--नमस्कार सहित प्रत्याख्यान प्रहण करता हूँ, श्रीर श्रशन, पान, खादिम, स्वादिम चारौं हो प्रकार के आहार का त्याग करता हैं।

प्रस्तुत प्रत्याख्यान में दो श्रागार = श्राकार श्रर्थात् श्रपवाद हैं--श्रनाभोग = श्रत्यन्त विस्मृति श्रीर सहसाकार = शीव्रता ( श्रचानक )। इन दो श्राकारों के सिवा चारों श्राहार बोसिराता हूँ=स्याग करता हूँ।

१ 'सरे डग्गए'--इति हरिभद्राः। 'नमोक्कारं पश्चक्खाति सूरे उग्गए'—इति जिनदासाः।

#### प्रत्याख्यान-सूत्र

`३०३

## ि<mark>वे</mark>चन

यह 'नमस्कार सहित' प्रत्याख्यान का सूत्र है। नमस्कार सहित का अर्थ है— 'स्योंदय से लेकर दो घड़ी दिन चढ़े तक अर्थात् महूर्त भर के लिए, विना नमस्कार मंत्र पढ़े आहार ग्रहण नहीं करना। इसका दूसरा नाम नमस्कारिका भी है। आजकल साधारण बोलचाल में नवकारिसी कहते हैं।

चार ग्राहार इस प्रकार हैं--

- (१) अशन—इसमें रोटी, चावल आदि सभी प्रकार का भोजन आ जाता है।
- (२) पान—दूध, द्रान्नारस पानी ऋादि पीने योग्य सभी प्रकार की -चीनें पान में ऋा जाती हैं। परन्तु ऋाजकल परंपरा के नाते पान से केवल जल ही ग्रहण किया जाता है।
  - (३) खादिम-- बादाम, किसमिस ब्रादि मेवा ब्रोर फल खादिम

१ "नमस्कारेण—पञ्चपरमेष्ठिस्तवेन सिंहतं प्रत्याख्याति। 'सर्वें धातवः करोत्यर्थेन ट्याप्ता' इति भाष्यकारवचनान्नमस्कारसिंहतं प्रत्या- स्यानं करोति।" यह त्र्याचार्य सिद्धसेन का कथन है। इसका भावार्थ है कि मुहूर्त पूरा होने पर भी नवकार मंत्र पढ़ने के बाद ही नमस्कारिका का प्रत्याख्यान पूर्ण होता है, पहले नहीं। यदि मुहूर्त से पहले ही नवकार मंत्र पढ़ लिया जाय, तब भी नमस्कारिका पूर्ण नहीं होती है। नमस्कारिका के लिए यह त्रावश्यक है कि सूर्योदय के बाद एक मुहूर्त का काल भी पूर्ण हो जाय त्र्योर प्रत्याख्यान पूर्णि स्वक्तर मंत्र का जप भी कर लिया जाय! इसी विषय को प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति में त्र्याचार्य सिद्धसेन ने इस प्रकार स्पष्ट किया है—"स च नमस्कारसिंहतः पूर्णेऽपि काले नमस्कारपाठमन्तरेण प्रत्याख्यानस्यापूर्णमाण् त्वात्, सत्यि च नमस्कारपाठ मुहूर्तन्य प्रत्याख्यानस्याप्यमाण् त्वात्, सत्यि च नमस्कारपाठ सहतं प्रत्याख्यानसिंद। ततः सिद्धमेतत् सुहूर्तन्यानकाल नमस्कारसिंहतं प्रत्याख्यानसिंत।"—प्रत्याख्यानदार।

#### श्रमण सूत्र

में अन्तर्भूत हैं। कुछ आचार्य मिशन को अशन में ग्रहण करते हैं और कुछ खादिम में, यह ध्यान में रहे।

(४) स्वादिम — सुगरी, लौंग, इलायची ऋादि नुखवास स्वादिम माना जाता है। इस ऋाहार में उदरपूर्ति की दृष्टि न होकर मुख्यतया मुखाके स्वाद की ही दृष्टि होती है। संयमी साधक प्रस्तुत ऋाहार का श्रहण स्वाद के लिए नहीं, प्रत्युत मुख की स्वच्छता के लिए करता है।

संस्कृत का त्राकार ही प्राकृत भाषा में त्रागार है। त्राकार का त्रार्थ त्राप्या माना जाता है। त्रप्याद का त्रार्थ है कि व्यदि किसी विशेष स्थिति में त्याग की हुई वस्तु सेवन भी करली जाय तो भी प्रत्या ख्यान का भंग नहीं होता। अतएव त्राचार्य हेमचन्द्र योगशास्त्र के तीसरे प्रकाश की कृति में लिखते हैं — 'श्राक्रियते विधीयते प्रत्याख्यान-भंगपरिहारार्थमित्याकारः' — 'प्रत्याख्यानं च श्रप्याद्ख्याकारःसहितं कर्तव्यम् , श्रन्यथा तु भंगः स्यात्।' प

१ श्रा—मर्याद्याः मर्यादाख्यापनार्थमित्यर्थः क्रियम्ते विधीयन्ते इत्याकाराः?—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।—प्रत्याख्यानद्वार ।

<sup>&#</sup>x27;ऋकारो:हिः नाम प्रत्याख्यानापवादहेतुः।'—हरिभष्टीयः श्राव-स्यक सूत्र वृत्ति, प्रत्याख्यान श्रावस्यक।

जैत-धर्म विवेक का धर्म है। श्रातः यहाँ प्रत्याख्यान श्रादि करते हमय भी विवेक का पूरा ध्यान रक्खा जाता है। साधक दुर्जल एवं श्राल्पक प्राणी है। श्रातः उसके समन्न श्रातानता एवं श्रासकता श्रादि के कारण कभी वह विकट प्रसंग श्रा सकता है, जो उसकी कल्पना से बाहर हो। यदि पहले से ही उस स्थिति का श्रापवाद न रक्खा जायतो वत भंग होने की संभावना रहती है। यही कारण हैं कि प्रस्तुत प्रत्याख्यान सूत्र में पहले से ही उस विशेष स्थिति की छूट प्रतिज्ञा-पाठ में रक्खी गई है, ताकि साधक का वत-भंग न होने पाए। यह है पहले से ही भविष्य को ध्यान में रख कर चलने की दूरदर्शिताहप क्षिवेक हत्ति।

#### प्रत्याख्यान सूत्र

३०५

- निमस्कारिका में केवल दो ही ब्राकार हैं ब्रानाभोग, श्रीर सहसाकार । (१) अनाभोग का अर्थ है - ब्रात्यन्त विस्मृति । प्रत्याख्यान लेने की बात सर्वथा भूल जाय और उस समय अनवधानता वश कुछ खा पी लिया जाय तो वह अनाभोग आगार की मर्यादा में रहता है ।
- (२) दूसरा त्रागार सहसाकार है। इसका अर्थ है—मेघ बरसने पर अथवा दही त्रादि भथते समय अचानक ही जल या छाछ आदि का छींटा मुख में चला जाय।

श्रनाभीग श्रीर सहसाकार दोनों ही श्रागारों के सम्बन्ध में यह बात है कि जब तक पता न चले, तबतक तो बत भंग नहीं होता। परन्तु पता चल जाने पर भी यदि कोई मुख का प्रास थूके नहीं, श्रागे खाना बंद नहीं करे तो बत भंग हो जाता है। श्रम्तु, साधक का कर्तव्य है कि ज्यों ही पता चले, त्यों ही भोजन बंद कर दे श्रीर जो कुछ मुख में हो वह सब भी यतना के साथ थूक दे।

एक प्रश्न है! मूल पाठ में तो केवल नमस्कार-सहित ही शब्द है, काल का कुछ भी उल्लेख नहीं है। फिर यह दो घड़ी की कालमर्यादा किस ऋाधार पर पचिलत है?

प्रश्न बहुत सुन्दर है। स्राचार्य सिद्धसेन ने इसका स्रान्छा उत्तर दिया है। प्रयचन सारोद्धार की दृति में उन्होंने नमस्कारसहित को मुहूर्त का विशेषण मानते हुए कहा है "सिहत शब्देन सुहूर्तस्य विशेषि तत्वात्"। इसका भावार्य यह है कि नमस्कार से सहित को मुहूर्त, वह नमस्कार सहित कहलाता है। स्रार्थात् जिसके स्रान्त में नमस्कार क उचारण किया जाता है, वह मुहूर्त। स्राप कहेंगे—मूल पाठ में तो कहीं इधर उधर मुहूर्त शब्द है नहीं; फिर विशेष्य के बिना विशेषण कैसा? उत्तर में निवेदन है कि—नमस्कारिका का पाठ स्रद्धा प्रत्याख्यान में है। स्रातः काल की सर्यादा स्रवस्य होनी चाहिए। यदि काल की मर्यादा ही न हो तो फिर यह स्रद्धा प्रत्याख्यान कैसा? नमस्कारसहित का पाठ पौरुषी के पाठ से पहले हैं; स्रातः यह स्पष्ट ही है कि उसका काल-मान

#### श्रमण सूत्र

पौरणी से कम ही होना चाहिए! स्नाप कहेंगे कि पौरणी के वालमान से कम तो दो मुहूर्त भी हो सरुते हैं ? फिर एक मुहूर्त ही क्यों? उत्तर है कि नमस्कारिका में पौरणी स्नादि स्नन्य प्रत्याख्यानों की स्रपेद्धा सब से कम, स्नर्थात् दो ही स्नाकार हैं; स्नतः स्नल्याकार होने से इसका कालमान बहुत थोड़ा माना गया है स्नौर वह परंपरा से एक मुहूर्त है। स्नद्धा- प्रत्याख्यान का काल कम से कम एक मुहूर्त माना जाता है।

नमस्कारिका, रात्रिभोजन-दोप की निवृत्ति के लिए है। ऋर्थात् प्रातः काल दिनोदय होते ही मनुष्य यदि शीष्रता में भोजन करने लगे ऋौर वस्तुतः सूर्योदय न हुऋा हो तो रात्रि-भोजन का दोष लग सकता है। यदि दो घड़ी दिन चढ़े तक के लिए श्राहार का त्याग नमस्कारिका के द्वारा कर लिया जाय तो फिर रात्रि-भोजन की संभावना नहीं रहती। दूसरी बात यह है कि साधक के लिए तप की साधना करना ऋ।वश्यक है; प्रतिदिन कम से कम दो घड़ी का तप तो होना ही चाहिए। नमस्कारिका में यह नित्य प्रति के तपश्चरण का भाव भी ऋन्तर्निहित है।

दूसरों को प्रत्याख्यान कराना हो तो मूल पाठ में 'पचक्खाइ' श्रौर 'वोसिरइ' कहना चाहिए। यदि स्वयं करना हो, तो उल्लिखित पाठानुसार 'पचक्खामि' श्रौर 'वोसिरामि' कहना चाहिए। श्रागे के पाठों में भी यह परिवर्तन ध्यान में रखना चाहिए।

यही पाठ सांकेतिक अर्थात् संकेत पूर्वक किए जाने वाले प्रत्याख्यान का भी है। वहाँ केवल 'गंठिसहियं' या 'सुट्टिसहियं' श्रादि पाठ नमुकार सहियं के आगो अधिक बोलना चाहिए। गंठिसहियं और मुट्टिसहियं का यह भाव है कि जब तक बँधी हुई गाँठ अथवा मुट्टी आदि न खोलूँ तब तक चारों आहार का त्याग करता हूँ।

१—'गंठिसहियं, सुद्धिसहियं' ऋादि सांकेतिक प्रत्याख्यान पाठ में 'महत्तरागारेणं सञ्बसमाहिवत्तियागारेणं' ये दो ऋागार ऋधिक बोलने चाहिएँ। यह सांकेतिक प्रत्याख्यान ऋन्य समय में भी किया जा सकता

नमस्कारिका चतुर्विधाहार-त्यागरूप होती है या त्रिविधाहार-स्यागरूप ? इस प्रश्न के सम्बन्ध में यह वक्तव्य है कि नमस्कारिका चतु-विधाहार त्यागरूप ही होती है । नमस्कारिका का कालमान एक मुहूर्तभर ही होता है, श्रातः वह श्रात्मकालिक होने से चतुर्विधाहार त्यागरूप ही है । प्राचीन परंपरा भी ऐसी ही है । 'चतुर्विधाहारस्येव भवतीति वृद्ध-सम्प्रदाबः।'—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

नमस्कारिका में दो श्रागार माने गए हैं-श्रानाभोग श्रीर सहसाकार। श्राजकल के कुछ विद्वान, श्रापने प्रतिक्रमण सूत्र में, नौकारसी के चार या पाँच श्रागार भी लिखते हैं; परन्तु यह लेख परंपरा-विरुद्ध है। प्राचीन श्राचार्य हेमचन्द्र श्रादि, दो ही श्रागार बतलाते हैं-'नमस्कार-सहिते प्रत्याख्याने द्वी श्राकारी भवतः'—याग शास्त्र, तृतीय प्रकाश चृत्ति।

त्राचार्य भद्रवाहु स्वामी ने भी नमस्कारिका के दो ही त्रागार माने हैं-'दो चेष नमोकारे ।'-ग्रावश्यक निर्युक्ति, गाथा १५६६।

है, स्रतः जब कभी स्रन्य समय में किया जाय, तब 'डग्गएं स्रूरे' यह स्रंशं नहीं बोलना चाहिए ।

## ( ? )

# पौरुषी-सूत्र

उग्गर हारे पोरिसिं पचक्रवाभिः; चउव्तिहं पि त्राहारं— त्रसर्णं, पाणं, खाइमं, साइमं।

अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, पच्छन्नकालेणं, दिसामोहेणं, साहुवयणोणं, सव्यसमाहिवत्तियागारेणं, वोसिरामि।

#### भावाथ

पौरुषी का प्रत्याख्यान करता हूँ। सूर्योद्य से लेकर अशन, पान, खाद्मि और स्वाद्मि चारों ही श्राहार का प्रहर दिन चढ़ तक त्याग करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, प्रच्छन्नकाल, दिशामोह, साधु वचन, सर्वसमाधिप्रत्ययाकार---उक्त छहीं श्राकारों के सिवा पूर्णतया चारों श्राहार का त्याग करता हूँ।

#### विवेचन

स्पोदिय से लेकर एक पहर दिन चढ़े तक चारों प्रकार के आहार का त्याम करना, पौरुषी प्रत्याख्यान है। पौरुषी का शाब्दिक आर्थ है— 'पुरुष प्रमाण छाया।' एक पहर दिन चढ़ने पर मनुष्य की छाया

## पौरुषी सूत्र

308

भटते-घटते श्रापने शरीर प्रमाण लंबी रह जाती है। इसी भाव को लेकर पौरुषी शब्द प्रहर परिमित काल विशेष के ब्रार्थ में लच्चणा के द्वारा रूढ़ हो गया है।

साधक कितना ही सावधान हो; परन्तु ग्राखिर वह एक साधारण छुन्नस्थ व्यक्ति है। ग्रातः सावधान होते हुए भी बहुत बार ब्रत-पालन में भूल हो जाया करती है। प्रत्याख्यान की स्मृति न रहने से ग्राथवा ग्रान्य किसी विशेष कारण से ब्रतपालन में बाधा होने की संभावना है। ऐसी स्थिति में ब्रत खिणड़त न हो, इस बात को ध्यान में रखकर प्रत्येक प्रत्यान में पहले से ही संभावित दोषों का ग्रागार, प्रतिज्ञा लेते समय ही रख लिया जाता है। पोरिसी में इस प्रकार के छह ग्रागार हैं:—

- (१) अनाभोग—प्रत्याख्यान की विस्मृति हो जाने से भोजन कर लेना।
  - (२) सहसाकार—ग्रकस्मात् जल ग्रादि का मुख में चले जाना।
- ( ३ ) पच्छतकाल बादल श्रयंथा श्रांधी श्रादि के कारण सूर्य के देंक जाने से पोरिसी पूर्ण हो जाने की भ्रान्ति हो जाना ।
- (४) दिशामोह—पूर्व को पश्चिम समक्त कर पोरिसी न श्चाने पर भी सूर्य के ऊँचा चढ़ श्चाने की भ्रान्ति से श्रशनादि सेवन कर लेना ।
- (१) साधुवचन—'पोरिसी त्रा गई' इस प्रकार किसी त्राप्त पुरुष के कहने पर विना पोरिसी त्राए ही पोरिसी पार लेना।
- (१) सर्व समाधिप्रत्ययाकार किसी आकस्मिक शूल आदि तीव सेग की उपशान्ति के लिए श्रोषधि श्रादि ग्रहण कर लेना ।

'सर्व समाधि प्रत्ययाकार' एक श्रात्यन्त महत्त्वपूर्ण श्रागार है। जैन संस्कृति का प्राण् स्याद्वाद है श्रोर वह प्रस्तुत श्रागार पर महत्वपूर्ण प्रकाश डालता है। तप बड़ा है या जीवन ? यह प्रश्न है, जो दार्शेनिक चेत्र में गंभीर विचार-चर्चा का चेत्र रहा है। कुछ दार्शनिक तप को महत्त्व देते हैं तो कुछ जीवन को ? परन्तु जैन दर्शन तप को भी महत्व

#### श्रमग्-सूत्र

देता है श्रौर जीवन को भी! कभी ऐसी स्थित होती है कि जीवन की श्रिपेता तम महत्त्वपूर्ण होता है। कभी क्या, तप सदा ही महत्त्वपूर्ण है! जीवन किसके लिए है ? तप के लिए ही तो जीवन है। परन्तु कभी ऐसी भी स्थित हो सकती है कि तप की श्रिपेद्या जीवनरन्ना श्रिपिक श्रावश्यक हो जाती है। तप जीवन पर ही तो श्राश्रित है। जीवन रहेगा तो कभी फिर भी तपः साधना की जा सकेगी। यदि जीवन ही न रहेगा तो, फिर तप कब श्रौर कैसे किया जा सकेगा ? 'जीवकरो भद्रशतानि पश्येत।'

सर्वेसमाधिषत्यय नामक प्रस्तुत त्र्यागार, इसी उपर्यंक्त भावना को लेकर अग्रसर होता है। तपश्चरण करते हुए यदि कभी आक्रिमक विस्चिका या शूल श्रादि का भयंकर रोग हो जाय, फलतः जीवन संकट में मालूम पड़े तो शीघ ही श्रौषधि श्रादि का सेवन किया जा सकता है। जीवन चृति के विशेष प्रसंग पर प्रत्याख्यान होते हुए भी ऋषि ऋषि सेवन कर लोने से जैन धर्म प्रत्याख्यान का भंग होना स्वीकार नहीं करता। इस प्रकार के विकट प्रसंगों के लिए पहले से ही छूट रक्खी जाती है, जिसके लिए जैन-धर्म में स्त्रागार शब्द व्यवद्वत है। जैन धर्म में तप के लिए ब्रत्यन्त ब्रादर का स्थान है, परन्तु उसके लिए ब्यर्थ का मोह नहीं है। जैन धर्म के दोत्र में विवेक का बहुत बड़ा महत्त्व है। तप के हठ में ऋड़े रहकर ऋौषि सेवन न करना ऋौर व्यर्थ ही ऋनमोल मानव जीवन का संहार कर देना, जैन धर्म की दृष्टि में कथमपि उचित नहीं है। व्यर्थ का दुराग्रह रखने से त्रार्त त्रीर रौद्र दुर्ध्यान की संभावना है, जिनके कारण कभी कभी साधना का मूल ही नष्ट हो जाता है। ऋतः श्राचार्य सिद्धसेन की गंभीर वाणी में कहें तो श्रीषधि का सेवन जीवन के लिए नहीं, श्रपितु श्रार्त रौद्र दुर्ध्यान की निवृत्ति के लिए श्रावश्यक है।

श्रपने को भयंकर रोग होने पर ही श्रीषधि सेवन करना, यह बात नहीं है। श्रपित किसी श्रन्य के रोगी होने पर यदि कभी वैद्य श्रादि को सेवाकार्य एवं सान्त्वना देने के लिए भोजन करना पड़े तो उसका भी प्रत्याख्यान में श्रागार होता है। जैन धर्म श्रपने समान ही दूसरे की

## पौरुषी सूत्र

३११

समाधि का भी विशेष ध्यान रखता है। इस सम्बन्ध में आचार्य सिद्धसेन का अभिप्राय मनन करने योग्य है:---

— "कृतपौरुतीप्रत्या यानस्य सहसा सञ्जाततीवशूलादिदुःखतया समुत्यन्नयोरातरीद्रश्यानयोः सर्वथा निरासः सर्वसमाधिः, स एव माकारः — प्रत्या ज्यानापत्रादः सर्वसमाधिप्रत्यय कारः । पौरुष्याम रूर्णागमन्यकस्मात् शूलादि ज्यथायां समुत्यन्नायां तदुपशमनायौषधपथ्यादिक भुञ्जानस्य न प्रत्या ज्यानभन्न इति भावः । वैद्यादिर्वा कृतपौरुपीप्रत्याख्यानोऽन्यस्यातुरस्य समाधिनिमित्तः यदाऽपूर्णायामपि पौरुष्यां
भुक कते तदा न भन्नः । अर्थमुकते त्वातुरस्य समाधी मरणो वोत्पन्ने
सति तथेव भोजनत्यागः ।" — प्रवचनसारोद्धार वृत्ति ।

त्राचार्य जिनदास ने भी त्रावश्यक चूिया में ऐसा ही कहा है— 'समाधी खाम तेख य पोरुसी पच्चक्वाता, श्रासुक्कारियं च दुक्खं उपखं तस्स श्रन्नस्स वा, तेण किंचि कायच्यं तस्स, ताई परो विज्जे (हवे) जा तस्स वा पसमण्णिमित्तं पाराविज्ञति श्रोसहं वा दिज्ञति।

यही पाठ अपनी आवश्यक वृत्ति में आचार्य हरिमद्र ने उद्धृत किया है।

त्राचार्य तिलक लिखते हैं--'तीवशुलादिना विह्नलस्य समाधि-निमित्तमौषधपथ्यादिप्रत्ययः कारणं स एव द्याकारः।'

त्राचार्य निम भी कहते हैं—'समाधिः स्वास्थ्यं तत्प्रत्ययाकारेण, यथा कस्यचित् प्रत्याद्यातुरन्यस्य वा किमप्यातुरं दुःखमुत्पन्नं तदुपश-महेतोः पार्यते |—

प्रच्छन्नकाल, दिशामोह श्रोर साधुवचन उक्त तीनों त्रागारों का यह अभिपाय है कि-भ्रान्ति के कारण गैरुषी पूर्ण न होने पर भी पूर्ण समभ कर भोजन कर लिया जाय तो कोई दोष नहीं होता । यदि भोजन करते समय यह मालूम हो जाय कि अभी पौरुषी पूर्ण नहीं हुई है तो

#### इंश्र

#### श्रमण-सूत्र

उसी संमय भोजन करना छोड़ देना चाहिए। पौरुषी ऋपूर्ण जानकर भी भोजन करता रहे तो प्रत्याख्यान भंग का दोष लगता है।

पौरुषी के समान ही सार्थ पौरुषी का प्रत्याख्यान भी होता है। इसमें डेढ़ पहर दिन चढ़े तक श्राहार का त्याग करना होता है। श्रस्त, जब उक्त सार्थ पौरुषी का प्रत्याख्यान करना हो तब 'पोरिसि' के स्थान पर 'साद पोरिसि' पाठ कहना चाहिए।

त्राज कल के कुछ लेखक पौरुषी के पाठ में 'महत्तरागारेगा' का पाठ बोलकर छह की जगह सात त्रागार का उल्लेख करते हैं; यह भ्रान्ति पर श्रावलम्बित हैं। हरिभद्र श्रादि श्राचार्यों की प्राचीन परंपरा, पौरुषी में केवल छह ही श्रागार मानने की है।

साधु सशक्त हो तो उसे पौरुषी ख्रादि चउविहार ही करने चाहिएँ। यदि शक्ति न हो तो तिविहार भी कर सकता है। परन्तु दुविहार पौरुषी कदापि नहीं कर सकता। हाँ, श्रावक दुविहार भी कर सकता है। इसके लिए ख्राचार्य देवेन्द्र कृत श्राद्ध प्रतिक्रमण वृत्ति देखनी चाहिए।

यदि पौरुषी तिविहार करनी हो तो 'तिविह' पि श्राहारं श्रसणं, साइमं, साइमं' पाठ बोलना चाहिए। यदि श्रावक दुविहार पौरुषी करे तो 'दुविहंपि श्राहारं श्रसणं साइमं' ऐसा पाठ बोलना चाहिए।

# ( 3 )

# धूर्वार्ध-सूत्र

उग्गए स्र्रे, पुरिमर्ङं पच्चक्खामि; चउव्विहं पि श्राहारं—ग्रसर्णं, पार्णं, खाइनं, साइमं।

अन्नतथ-ऽगाभोगेणं, सहसागारेणं, पच्छन्नकालेणं, दिसामोहेणं, साहुवयणेणं, महत्तरागारेणं, सन्वसमाहि-वत्तियागारेणं, वोसिरामि।

# भावाय

स्योंदय से लेकर दिन के पूर्वार्ध तक श्रर्थात् दो प्रहर तक चारों आहार श्रशन, पान, खादिम, स्वादिम का प्रत्याख्यान करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, प्रच्छन्नकाल, दिशामोह, साधुवचन, महत्तराकार और सर्वसमाधिप्रत्ययाकार—डक्न सात श्रागारों के सिवा पूर्णतया श्राहार का त्याग करता हैं।

## विवेचन

यह पूर्वार्ध प्रत्याख्यान का सूत्र है। इसमें सूर्योदय से लेकर दिनके पूर्व भाग तक अर्थात् दो पहर दिन चढ़े तक चारों आहार का त्याग किया जाता है।

प्रस्तुत प्रत्याख्यान में सात आगार माने गए हैं। छह तो पूर्वोक्त

#### Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

388

### श्रमग्र-सूत्र

पौरुषी के ही श्रागार हैं, सातवाँ श्रागार 'महत्तराकार' है। महत्तरा-कार का ऋर्थ है—विशेष निर्जरा ऋादि को ध्यान में रखकर रोगी ऋादि की सेवा के लिए अथवा अमण संघ के किसी अन्य महत्त्वपूर्ण कार्य के लिए गुरुदेव स्त्रादि महत्तर पुरुव की स्त्राज्ञा पाकर निश्चित समय के पहले ही प्रत्याख्यान पार लेना । श्राचार्य सिद्धसेन इस सम्बन्ध में कितना सन्दर स्पष्टीकरण करते हैं— महत्तरं — प्रत्याख्यानपालन-वशाल्लभ्यनिजेरापेतया बृहत्तरनिजेराला महेतुभूतं, साधियतुमराक्यं रलानचैत्यसंघादि प्रयोजनं, तदेव श्राकारः-प्रत्याः ख्यानापवादो महत्तराकारः।" ब्राचार्यं निम भी प्रतिक्रमण्-सूत्र वृत्ति में लिखते हैं-- "ब्रतिशयेन महान् महत्तर ब्राचार्यादिस्तस्य वचनेन मर्याद्या करणं महत्तराकारो, यथा केनापि साधुना भक्तं प्रत्याख्यातं, तत्र कुत्र-गण-संघादि प्रयोजनमनन्यसाध्यमुत्पन्नं, तत्र चासी महत्तरै-राचार्याचैनियुकः, तत ब यदि शक्नोति तथैव कत् तदा करोतिः श्रथ न, तदा महत्तरकादेशेन भुञ्जानस्य न भङ्गः इति।"

पाठक महत्तराकार के आगार पर जरा गंभीरता से विचार करें। इस आगार में कितना अधिक सेवाभाव को महत्त्व दिया गया है? तपश्चरण करते हुए यदि अचानक ही किसी रोगी आदि की सेवा का महत्त्वपूर्ण कार्य आ जाय तो ब्रत को बीच में ही समाप्त कर सेवा कार्य करने का विधान है। यदि तपस्वी सशक्त हो, फलतः तप करते हुए भी सेवा कर सके तो बात दूसरी है। परन्तु यदि तपस्वी समर्थ न हो तो उसे तप को बीच में ही छोड़कर, यथावसर भोजन करके सेवा कार्य में संलग्न हो जाना चाहिए। तप के फेर में पड़कर सेवा के प्रति उपेक्षा कर देना, जैनधर्म की दृष्टि में सम्य नहीं है। सेवा तप से भी महान है। श्रनशन श्रादि बहिरंग तप है तो सेवा श्रन्तरंग तप है। बहिरंग की श्रपेता श्रन्तरंग तप महत्तर है। 'श्रसिद्धं बहिरक्वमन्तरक्वे।'

श्राचार्य हरिभद्र ने त्रावश्यक सूत्र की शिष्यहिता वृत्ति में, त्राचार्य जिनदास की स्थावश्यक चूर्गि के स्थाधार पर लिखा है:—

# पूर्वार्ध-सूत्र

३१५

— "महत्तरा गारेहिं-महल्ल पयोयणेहिं, तेण श्रभत्त हो पचक्खातो, ताथे श्रायरिएहिं भएणति-श्रमुगं गामं गंतव्वः । तेण निवेदितं-जथा मम श्रज श्रभट्टोत्त । जति ताव समत्थो करेतु जातु य । न तरित श्रएणो भशट्टितो श्रभत्तट्टितो वा जो तरित सो वच्चतु । नित्थ श्रएणो तस्स वा कजस्स समत्थो ताथे चेव श्रभत्तिद्वियस्स गुरू विसज्जयन्ति । एरिस्स तं जेमंतस्स श्रणभिलासस्स श्रमशट्टितिण्जिरा जा सा से भवित गुरुणिश्रोप्ण।"

श्राचार्यं जिनदास श्रावश्यक चूर्णि के प्रत्याख्यानाधिकार में प्रस्तुत महत्तरागार पर लिखते हैं-'एवं किर तस्स तं जेमंतस्स वि श्रण्भिलासस्स श्रभचिद्वयस्स शिजरा जा सच्चेत्र प्रा भवति गुरुनिश्रोएणं।'

दोनों ही आचायों का यह कथन है कि यदि तपस्वी साधक को किसी विशेष सेवा कार्य के लिए उपवास आदि अभक्तार्थ में भी भोजन कर लेंना पड़े तो कोई दोप नहीं होता है। अपितु भोजन करते हुए भी उपवास जैसी ही निर्जरा होती है। क्योंकि भोजन करते हुए भी उसकी भोजन में अभिलापा नहीं है!

महत्तराकार, नमस्कारिका श्रौर पौरुषी में नहीं होता है। क्योंकि उनका काल श्रहन है, श्रतः वह पूर्ण करने के बाद भी निर्दिष्ट सेवा कार्य किया जा सकता है। 'यच्चात्रैव महत्तराऽऽकारस्वाभिषानं न नमस्कारसहितादों तत्र कालस्वाल्पत्वं, श्रन्यत्र तु महस्वं कारण्मिति वृद्धा व्याचचते।' —प्रवचन सारोद्धार वृत्ति।

पूर्वार्ध प्रत्याख्यान के समान ही ऋगार्ध प्रत्याख्यान भी होता है। ऋपार्छ प्रत्याख्यान का ऋर्थ है—तीन पहर दिन चढ़े तक छाहार ब्रह्मण न करना। ऋगार्छ प्रत्याख्यान ब्रह्मण करते समय 'पुरिमड्ढ़' के स्थान में 'ऋवड्ढ़' पाठ बोलना चाहिए। शेष पाठ दोनों प्रत्याख्यानों का समान है।

# (8)

# एकाशन-सूत्र

एगासर्गं पच्चक्खामि तिविहं पि त्राहारं त्रसर्गं, खाइमं. साइमं।

श्चन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, सागारियागारेणं, त्राउंटग पसारगेगां, गुरु त्रब्धुट्टागेगां, पारिट्टाविशया-गारेणं, महत्तरागारेणं, सव्वसमाहिवत्तियागारेणं वोसि-रामि।

## भावः ध

एकाशन तप स्वीकार करता हूँ; फलतः श्रशन, खादिम, स्वादिम तीनों श्राहारों का प्रत्याख्यान करता हैं।

अनाभोग, सहसाकार, सागारिकाकार, श्राकुञ्चनप्रसारण,गुर्वेभ्युत्थान, पारिष्ठापनिकांकार, महत्तराकार, सर्व-समाधिप्रत्ययाकार-उक्न श्रागारों के सिवा पूर्णतया श्राहार का त्याग करता हूँ।

# एकाशन-सूत्र

## विवेचन

पौरुपी या पूर्वार्क्ष के बाद दिन में एक बार भोजन करना, एकाशन सप होता है। एकाशन का ऋर्थ है— १एक + ऋशन, ऋर्थात् दिन में एकबार भोजन करना। यद्यपि मूल पाठ में यह उल्लेख नहीं है कि— 'दिन में किस समय भोजन करना।' फिर भी प्राचीन परंपरा है कि कम से कम एक पहर के बाद ही भोजन करना चाहिए। क्योंकि एकाशन में पौरुषीतप ऋन्तर्नि हित है।

प्रत्याख्यान, ग्रहस्थ तथा श्रावक दोनों के लिए समान ही हैं। श्रात• एव ग्रहस्थ तथा साधु दोनों के लिए एकाशन तय में कोई श्रान्तर नहीं माना जाता है। हाँ ग्रहस्थ के लिए यह ध्यान में रखने की बात है कि-वह एकाशन में श्राचित्त श्रार्थात् प्रासुक श्राहार पानी ही ग्रहण करे।' साधु को तो यावजीवन के लिए श्राप्तासुक श्राहार का स्याग ही है।

१—'एगासण' प्राकृत-शब्द है, जिसके संस्कृत रूपान्तर दो होते हैं 'एकाशन' श्रौर 'एकासन।' एकाशन का श्रर्थ है—एक बार भोजन करना, श्रौर एकासन का श्रर्थ है—एक श्रासन से भोजन करना। 'एगासण' में दोनों ही श्रर्थ प्राह्य हैं। 'एकं सकृत् श्रशनं—भोजनं एकं वा श्रासनं—-पुताचलनतो यत्र प्रत्याःयाने तदेकाशनमेकासनं वा, प्राकृते द्वयोरिए एगासणिति रूपम्।—प्रवचनसारोद्वार वृत्ति।

स्राचार्य हरिमद्र एकासन की व्याख्या करते हैं कि एक बार बैठकर फिर न उठते हुए भोजन करना। 'प्काशनं नाम सकृदुपविष्ट पुता चालनेन भोजनम्।' — स्रावश्यक वृत्ति '

त्राचार्य जिनदास कहते हैं—एगासण में पुत = नितंब भूमि पर लगे रहने चाहिएँ, त्रार्थात् एक बार बैठकर फिर नहीं उठना चाहिए । हाँ, हाथ और पैर स्नादि स्नावश्यकतानुसार स्नाकुञ्चन प्रसारण के रूप में हिलाए-डुलाए जा सकते हैं। 'एगासणं नाम पुता भूमीतो न चालिक्ष'ति, सेसाणि हत्थे पायाणि चालेजावि।'—स्नावश्यक चूर्णि

#### श्रमग्-सूत्र

श्रावक श्रर्थात् ग्रहस्थ के लिए 'पारिद्वाविषयागार' नहीं होता; श्रतः उसे मूल पाठ बोलते समय 'पारिद्वाविषयागारेषं' नहीं बोलनी चाहिए।

एकाशन के समान ही द्विकाशन का भी प्रत्याख्यान होता है। द्विकाशन में दो बार भोजन किया जा सकता है। द्विकाशन करते समय मूल पाठ में 'एगासयां' के स्थान में 'वियासयां' बोलना चाहिए।

एकाशन श्रीर द्विकाशन में भोजन करते समय तो यथेच्छ चारों श्राहार लिए जा सकते हैं; परन्तु भोजन के बाद शेप काल में भोजन का त्याग होता है। यदि एकाशन तिविहार करना हो तो शेप काल में पानी पिया जा सकता है। यदि चउविहार करना हो तो पानी भी नहीं पिया जा सकता। यदि दुविहार करना हो तो भोजन के बाद पानी तथा स्वादिम = मुखवास लिया जा सकता है। श्राजकल तिविहार एकाशन की एथा ही श्रिधिक प्रचलित है, श्रातः हमने मूल पाठ में 'तिविहं' पाठ दिया है। यदि चउविहार करना हो तो 'चडविहं पि श्राहारं श्रसणं

१ ग्रहस्थ के प्रत्याख्यान में 'पारिद्वाविण्यागार' का विधान इस लिए नहीं है कि ग्रहस्थ के घर में तो बहुत श्राधिक मनुष्यों के लिए भोजन तैयार होता है। इस स्थिति में प्रायः कुछ न कुछ भोजन के बचने की संभावना रहती ही है। श्रास्तु, ग्रहस्थ यदि पारिद्वाविण्यागार करे तो कहाँ तक करेगा ? श्रीर क्या यह उचित भी होगा ?

दूसरी बात यह है कि गृहस्थ के यहाँ भोजन बच जाता है तो वह रख लिया जाता है, परठा नहीं जाता है। ऋौर उसका ऋन्य समय पर उचित उपयोग कर लिया जाता है।

साधु की स्थिति इससे भिन्न है। वह अवशिष्ट भोजन को, यदि आगो रात्रि आग रही हो तो रख नहीं सकता है, परठता ही है। आतः उस समय तपस्वी मुनि, यदि परिष्ठाप्य भोजन का उपयोग कर ले तो कोई दोप नहीं है।

#### एकाशनसूत्र

३१६

पाण 'खाइमं साइमं' बोलना चाहिए । यदि दुविहार करना हो त 'दुविहंपि श्राहार श्रसण खाइमं' बोलना चाहिए ।

दुविहार एकाशन की परंपरा प्राचीन काल में थी, परन्तु स्त्राज के युग में नहीं है।

एकासनमें ब्राठ ब्रागार होते हैं। चार ब्रागार तो पहले ब्रा ही चुके हैं, रोप चार ब्रागार नये हैं। उनका स्पष्टीकरण इस प्रकार है:—

(१) सागारिकाकार—ग्रागम की भाषा में सागारिक ग्रहस्थ को कहते हैं। ग्रहस्थ के आ जाने पर उसके सम्मुख भोजन करना निषिद्ध है। अतः 'सागारिक के आने पर साधु को भोजन करना छोड़- कर गर्दि बीच में ही उठकर, एकान्त में जाकर पुनः दूसरी बार भोजन करना पड़े तो बत-भङ्ग का दोष नहीं लगता।

ग्रहस्थ के लिए सागारिक का ऋर्थ है—वह लोभी एवं क्रूर व्यक्ति, जिसके ऋाने पर भोजन करना उचित न हो। ऋरतु र क्रूर दृष्टि वाले

१ स्राचार्य जिनदास ने स्रावश्यक चूर्गि में लिखा है कि स्रागग्तुक ग्रहस्थ यदि शीघ ही चला जाने वाला हो तो कुछ प्रतीचा करनी चाहिए, सहसा उठकर नहीं जाना चाहिए। यदि ग्रहस्थ बैठने वाला है, शीघ ही नहीं जाने वाला है, तब स्रालग एकान्त में जाकर भोजन से निवृत्त हो लेना चाहिए। व्यर्थ में लम्बी प्रतीचा करते रहने में स्वाध्याय स्रादि की हानि होती है। 'सागारियं स्रद्धसमुद्दिस्स स्रागतं जिद् बोलेति पिडच्छिति, स्रह थिरं ताहे सज्कायवाघातो कि उट्टे ता स्रब्थ गंत्यां समुद्दिसति।'

सर्प श्रीर श्रमि श्रादि का उपद्रव होने पर भी श्रम्यत्र जाकर भोजन किया जा सकता है। सागारिक शब्द से सर्पादि का भी ग्रहण है।

२ जैन धर्म छुत्राछूत के चक्कर में नहीं है। स्रतएव 'सागारिका कार' का यह स्रर्थ नहीं है कि कोई स्रङ्कृत या नीची जाति का व्यक्ति स्रा जाय तो भोजन छोड़कर भाग खड़ा होना चाहिए। साधु के लिए अमग्र-सूत्र

#### ३२०

व्यक्ति के आ जाने पर प्रस्तुत भोजन को बीच में ही छोड़कर एकान्तें में जाकर पुनः भोजन करना हो तो कोई दोष नहीं होता। 'गृहस्थस्यापि चेन दृष्टं भोजनं न जीर्थित तर्प्रमुखः सागारिको ज्ञातव्यः।'—प्रवचन-सारोद्धार वृत्ति।

- (२) आकुञ्चनप्रसारण—भोजन करते समय सुन्न पड़ जाने श्रादि के कारण से हाथ, पैर श्रादि श्रंगों का सिकोड़ना या फैलाना । उपलब्ध से श्राकुञ्चन प्रसारण में शरीर का श्रागे-पीछे हिलाना-डुलाना भी श्रा जाता है।
- (१) गुर्वभ्युत्थान गुरुजन एवं किसी द्यातिथि विशेष के स्नाने पर उनका थिनय सरकार करने के लिए उठना, खड़े होना ।

प्रस्तुत त्रागार का यह भाव है कि गुरुजन एवं श्रांतिथिजन के त्राने पर श्रवश्य ही उठ कर खड़ा हो जाना चाहिए । उस समय यह भ्रान्ति नहीं रखनी चाहिए कि 'एकासन में उठकर खड़ें होने का विधान नहीं है। श्रातः उठने श्रोर खड़े होने से ब्रतमंग के कारण मुक्ते दोप लगेगा।' गुरुजनों के लिए उठने में कोई दोप नहीं है, इस से ब्रतमंग नहीं होता, प्रत्युत विनय तपकी श्राराधना होती है। श्राःचार्य सिद्धसेन लिखते हैं गुरुणामम्युत्थानाहत्वाद्वश्यं भुझानेनाऽप्युत्थानं कर्तव्यमिति न तत्र प्रत्याख्यान भाइः।'—प्रवचन सहोद्धार वृत्ति।

जैनधर्म विनय का धर्म है । जैनयर्म का मूल ही विनय है । विषश्नो जिणसासणमूखं की भावना जैन धर्म की प्रत्येक छोटी बड़ी साधना में रही हुई है । जैन धर्म की सम्यता एवं शिष्टाचार सम्बन्धी महत्ता के तो ब्राह्मण, ज्ञिय श्रादि सभी एहस्थ एक जैसे हैं, उसे तो किसी के सामने भी भोजन नहीं करना है । श्रव रहा एहस्थ, वह भी करूर हि बाले व्यक्ति के स्थाने पर भोजन छोड़कर श्रव्यत्र जा सकता है, फिर भले वह करूर हि ब्राह्मण हो, ज्ञिय हो, कोई भी हो । एकाशन में जात-पाँत के नाम पर उठकर जाने का विधान नहीं है ।

लिए प्रस्तुत आगार ही पर्याप्त है। मुनि और गृहस्थ दोनों के लिए ही वह नुस्थिकि एवं अतिथिभिक्ति का उच्च आदर्श अनुकरणीय है।

(४) पारिष्ठापनिकाकार — जैन मुनि के लिए विधान है कि वह श्रापनी श्रावश्यक नुधापूर्वर्थ परिमित मात्रा में ही श्राहार लाए, श्राधिक नहीं। तथापि कभी भ्रान्तिवशा यदि किसी मुनि के पास श्राहार श्राधिक श्रा जाय श्रीर वह परठना = डालना पड़े तो उस श्राहार को गुडदेव की श्राज्ञा से तपस्वी मुनि को ग्रहण कर लेना चाहिए। यहस्थ के यहाँ से श्राहार लाना श्रीर उसे डालना, यह भोजन का श्राप्यय है। भोजन समाज श्रार राष्ट्र का जीवन है, श्रातः भोजन का श्राप्यय सामाजिक एवं राष्ट्रीय जीवन का श्राप्यय है।

श्रानार्यं सिद्धसेन परिष्ठापन में दोष मानते हैं श्रीर उसके ग्रहण कर लेने में गुण्। "परिस्थापनं-सर्वथा त्यजनं प्रयोजनमस्य पारिष्ठापनिकं, तदेवाकारस्वस्माद्ग्यत्र, तत्र हि त्यज्यमाने चहुदोषसञ्चवाश्रीय-माणे चागमिकन्यायेन गुणसम्भवाद् गुर्वाज्ञया पुनर्भुक्षानस्याऽपि य भक्षः।"—प्रवचन सारोद्धार दृति।

( 4 )

# एकस्थान-सूत्र

एकासर्गं एगद्वागं पच्चक्खामि, तिविद्दं पि आहार्र-असर्ग, खाइमं, साइमं।

अन्नतथ-ऽणाभोगेणं, सहसागारेणं, सागारियागारेणं, गुरुत्रब्धुट्ठाणेणं, पारिद्वावणियागारेणं, महत्तरामारेणं, सन्वसमाहिवत्तियागारेणं वोसिरामि । ` ३२२

### श्रमण-सूत्र

## भावार्ध

एकाशनरूप एकस्थान का वत ग्रहण करता हैं। फलतः श्रशन, खादिम और स्वादिम तीनों श्राहार का प्रत्याख्यान करता हूँ।

श्रनाभोग, सहसाकार, सागारिकाकार, गुर्वभ्युत्यान, पारिष्ठापनिका-कार, महत्तराकार श्रीर सर्वसमाधि-प्रत्ययाकार — उक्त सात श्रागारों के सिवा पूर्णतया आहार का त्याम करता हूँ।

## ਹਿ**ਰੇ**ਚਜ

यह एकस्थान प्रत्याख्यान का सूत्र है। एक स्थानान्तर्गत 'स्थान' शब्द 'स्थिति' का वाचक है। अतः एक स्थान का फलितार्थ है-'दाहिने हाथ एवं मुख के ऋतिरिक्त शेष सब ऋंगों को हिलाए विना दिन में एक ही स्नासन से ऋौर एक ही बार भोजन करना। । अर्थात् भोजन प्रारंभ करते समय जो स्थिति हो, जो ऋंगविन्यास हो, जो ऋासन हो, उसी स्थित, .श्रंगविन्यास एवं श्रासन से बैठे रहना चाहिए।

श्राचार्य जिनदास ने श्रावश्यक चूर्णि में एक स्थान की यही परिभाषा की है-'एकट्टाणे जं जथा अंगुवंगं ठवियं तहेव समुहिसितव्वं, आगारे से श्राडंटगपसारण' नित्थ, सेसा सत्त तहेव।'

अपनार्य सिद्धसेन भी प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति में ऐसा ही लिखते हैं -- 'एकं-ग्रद्वितीयं स्थानं -ग्रङ्गविम्यासरूपं यत्र तदेकस्थानप्रत्याख्यानं तद् यथा भोजनकालेऽङ्गोपाङ्गं स्थापितं तस्मिंस्तथास्थित एव भोकव्यम्।' -प्रवचन सारोद्धार वृत्ति।

एक स्थान की श्रान्य सब विधि 'एगासए।' के समान है। केवल हाथ, पैर त्रादि के त्राकुंचन-प्रसारण का त्रागार नहीं रहता। इसी लिए प्र<del>स</del>्तत पाठ में '**श्राउंटण पसारणेगं**' का उच्चारण नहीं किया जाता। 'श्राउंटणपसारणा नत्थि, सेसं जहा एकासणाए ।' —हरिमद्रीय श्राव-श्यक वृत्ति ।

प्रश्न है कि जब एक स्थान प्रत्याख्यान में 'ऋाउंटरा पसारगा।' का

### एक स्थान-सूत्र

373

श्रागार नहीं है, तब हाथ श्रोर मुख का चालन भी कैसे हो सकता है ? समाधान है कि एक स्थान में एक बार भोजन करने का विधान है । श्रोर भोजन हाथ तथा मुख की चलन-किया के बिना श्रशक्य है । श्रातः श्रशक्य-परिहार होने से दाहिने हाथ श्रोर मुख की चलन किया श्रप्रतिषिद्ध है । 'मुखस्य हस्तस्य च श्रशक्यपरिहारत्वाचलनमप्रतिषिद्धमिति।' —प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

एक स्थान भी चतुर्विधाहार, त्रिविधाहार, एवं द्विविधाहार रूप से श्रानेक प्रकार का है। वर्तमान परंपरा के श्रानुसार हमने केवल त्रिविधा-हार ही मूल पाठ में रक्खा है। यदि चतुर्विधाहार श्रादि करने हों तो एकाशन के विवेचन में कथित पद्धति के श्रानुसार पाठ भेद करके किए जा सकते हैं।

एक स्थान का महत्त्व तपश्चरण की दृष्टि से तो है ही; परन्तु श्वीर की चंचलता हटा कर एकाग्र मनोवृत्ति से भोजन करने का ऋौर ऋधिक महत्त्व है। श्रारीर को निःस्पन्द सा बना कर ऋौर तो क्या खाज भी न खुजला कर काय गुंति के साथ भोजन करना सहज नहीं है। ऐसी स्थिति में भोजन भी कम ही किया जाता है।

'एक स्थान' के प्रत्याख्यान पर से फलित होता है कि साधक को प्रत्येक किया सावधानी के साथ संयम पूर्वक करनी चाहिए । संयम पूर्वक भागि प्रशस्त बन सकता है खाँर तप की ह्याराधना हो सकती है।

www.kobatirth.org

₹ ₹%

श्रमग्र-सूत्र

# ( & )

# श्राचाम्ल-सूत्र

श्रायंत्रिलं पच्चक्सामि, श्रिन्नत्यऽगाभोगेगं, सहसा-गारेगां, लेवालेवेगां, उत्रिखत्तविवेगेगां, गिहि-संसद्घे गां, पारिद्वाविषयागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्वसमाहिवज्ञिया-मारेखं बोसिरामि ।

## भावार्थ

श्राज के दिन श्रायंत्रिक श्रयात् श्राचाम्क तप ग्रहण करता हूँ। श्रनाभोग, सहसाकार, लेपालेप, डिल्इस विवेक, गृहस्थसंसृष्ट, पारिष्ठाप-निकःकार, महत्तराकार, सर्वं समाधिप्रत्ययाकार—उक्त श्राठ श्राकार श्रथित श्रपवादों के श्रतिरिक्त श्रानाचाम्ल श्राहार का त्याग करता हूँ।

## विवेचन

यह त्राचाम्ल प्रत्याख्यान का सूत्र है। त्राचाम्ल वर्त में दिन में एक बार रुख. नीरस एवं विक्रतिरहित एक श्राहार ही प्रहण किया जाता है। दूध, दही, धी, तेल, गुड़, शकर, मीठा श्रौर पक्वां श्रादि किसी भी प्रकार का स्वादु भोजन, त्र्याचाम्ल क्त में ग्रहण नहीं किया जा सकता । त्रातएव प्राचीन त्राचार प्रन्थों में चावल, उड़द त्राथवा सत्त् श्रादि में से किसी एक के द्वारा ही श्राचाम्ल करने का विधान है।

१—ग्राचार्य हरिभद्र एवं प्रवचनसारोद्वार के वृत्तिकार ग्राचार्य सिद्ध-सेन स्नादि उपरिनिर्दिष्ट पाठ का ही उल्लेख करते हैं। परन्त कुछ हस्त-लिखित एवं मुद्रित प्रतियों में पञ्चक्खामि के ह्यागे चौविहार के रूप में श्रमणं, पाणं, खाइमं, साइमं तथा तिविहार के रूप में श्रमणं, खाइमं, साइमं पाठ भी लिखा मिलता है।

#### ग्राचाम्ल-सूत्र

३२५

ऋाचार्य भद्रवाहु स्वामी ने द्यावश्यक नियुक्ति में लिखा है— "गोरणं नामं तिवहं, सोस्रण कुम्मास सत्तुष्ठा चेव ।"—गाथा १६०३ ।

श्रान्तार्यं हरिभद्र ने प्रस्तृत गाथा पर व्याख्या करते हुए श्रावश्यक-वृत्ति में लिखा है—'श्रायामाञ्जमिति गोष्यां नाम । श्रावामः—श्रव-यायनं श्राम्सं चतुर्थरसः, ताम्यां निर्वृत्तं श्रायामाम्सम् । इदं चोषाधिः भेदात् त्रिविधं भवति, श्रोदनः, कुरुमादाः, सक्तवश्रेष ।'

त्रायंत्रिल प्राकृत भाषा का शब्द है। स्थानार्थ हरिभद्र इसके संस्कृत रूपान्तर त्रायामाम्ल, श्रानामाम्ल श्रीर ग्रानाम्ल करते हैं।

श्राचार्य सिद्धसेन श्राचाम्ल श्रोर श्राचामाम्ल रूपों का उल्लेख करते हैं। श्राचामाम्ल की व्याख्या करते हुए श्राप्त लिखते हैं— 'श्राचामः—' अवश्रामणं अम्बं चतुर्थों रसः, वाम्बं विष्ट्र तमित्यण् । एतच न्निविधं छप् चिमेद्रत्, तद्यथा—भोद्नं कुरुमाष्ट्रं सक्द्रंश्च स्विक् कृत्य भवति।'—प्रवचनसारोद्धार वृत्ति।

त्राचार्य देवेन्द्र श्राद्ध प्रतिक्रमण दृति में लिखते हैं—'श्रायामोऽष-श्रावरां श्रव्यं चतुर्थों स्तः, एते ठयअने प्रायो यम्न भोजने श्रोद्न कुल्माप-सक्तुप्रशृतिके तदाचाम्बं समयभाषयोच्यते ।'

एकाशन श्रीर एक स्थान की श्रिपेका आयंतिल का महत्व अधिक है। एकाशन श्रीर एक स्थान में तो एक बार के भोजन में यथे व्हु सरस श्राहार ग्रहण किया जा सकता है; परन्तु श्रायंतिल के एक बार भोजन में तो केवल उनले हुए उड़द के वाकले श्राहि लवण्यहिस नीरस श्राहार ही ग्रहण किया जाता है। श्राजकल भुमे हुए चने श्रादि एक नीरस श्राम को पानी में भिगोकर जाने का भी श्रायंतिल भन्तित है। कि बहुना, भावार्थ यह है कि श्राचामल तप में रसलोग्राता पर विजय ग्राप्त करने का महान् श्रादर्श है। जिह्नेन्द्रिय का संग्रम, एक बनुत बड़ा संयम है।

१ त्रवश्रामण, त्रवशायन या अवश्रावण 'स्रोस पण' को कहते हैं।

### श्रमण्-सूत्र

अपने मन को मारना सहज नहीं है। खाने के लिए बैंटना और फिर भी मनोऽनुकुल नहीं खाना, कुछ साधारण बात नहीं है।

श्रायंत्रिल भी साधक की इच्छानुसार चतुर्विधाहार एवं त्रिविधाहार किया जा सकता है । चतुर्विधाहार करना हो तो 'चडिवहं पि श्राहारं, श्रसणं पाणं, खाइमं, साइमं, बोलना चाहिए। यदि त्रिविधाहार करना हो तो 'तिविहं पि श्राहारं श्रसणं खाइमं साइमं' पाठ कहना चाहिए। श्रायंत्रिल द्विविधाहार नहीं होता।

श्रायंत्रिल में श्राठ श्रागार माने गए हैं। श्राठ में से पाँच श्रागार तो पूर्व प्रत्याख्यानों के समान ही हैं। केवल तीन श्रागार ही ऐसे हैं, जो नवीन हैं। उनका भावार्थ इस प्रकार है:—

(१) लेपालेप—ग्राचाम्ल वत में ग्रहण न करने योग्य शाक तथा घृत ग्रादि विकृति से यदि पात्र ग्राथवा हाथ ग्रादि लिप्त हो. ग्रीर दातार ग्रहस्थ यदि उसे पोंछकर उसके द्वारा ग्राचाम्ल-योग्य मोजन बहराए तो ग्रहण कर लेने पर वत भंग नहीं होता है।

'लेपालेप' शब्द लेप और श्रलेप से समस्त होकर बना है। लेप का श्रर्थ घृतादिसे पहले लिप्त होना है। और श्रलेप का श्रर्थ है बाद में उसको पोंछकर श्रलिप्तकर देना। पोंछ देने पर भी विकृति का कुछ न कुछ श्रंश लिप्त रहता ही है। श्रतः श्राचाम्ल में लेपालेप का श्रागार रक्खा जाता है। 'लेपश्र श्रलेपश्च लेपालेपं तस्मादन्यत्र, भाजने विकृत्याद्य-व्यवसद्भावेऽपि न भङ्ग इत्यर्थः।' — प्रवचन सारोदार वृत्ति।

(२) डिल्सि-विवेक — शुष्क श्रोदन एवं रोटी श्रादि पर गुड़ तथा शकर श्रादि श्रद्रव = स्र्वी विकृति पहले से रक्षी हो । श्राचाम्लवतधारी मुनि को यदि कोई वह विकृति उठाकर रोटी श्रादि देना चाहे तो प्रहण की जा सकती है । उत्वित का श्रर्थ उठाना है श्रीर विवेक का श्रर्थ है उठाने के बाद उसका न लगा रहना । भावार्थ यह है कि श्राचाम्ल में प्राह्म द्रव्य के साथ यदि गुड़ादि विकृति रूप श्रप्राह्म द्रव्य का स्पर्श मी हो श्रीर कुछ नाम मात्र का श्रंश लगा हुशा भी हो तो वत भंग

#### श्राचाम्ल-सूत्र

३२७

महीं होता । परन्तु यदि विकृति द्रव हो, उठाने की स्थिति में न हो तो चह वस्तु प्राह्म नहीं है । ऐसी वस्तु का भोजन करने से स्थाचाम्ल व्रत का भंग माना जाता है । 'शुष्कीद्नाद्भिक्ते पतितपूर्व स्थाचामाम्बन्धिया स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानवतामयोग्यस्य स्थानविकृत्याद्द्रित्यस्य उत्चित्तस्य— उद्घतस्य विवेको—निःशेषतया त्यागः उत्चित्तविवेकस्तरमाद्ग्यत्र, भोक्रव्यद्रव्यस्याभोक्रव्यद्रव्यस्पर्शेनाऽपि न भक्क इत्यर्थः । यत्तृत्वेषु न शक्यते तस्य भोजने भक्क एव ।"—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति ।

(३) ग्रहस्थसंस्ष्ट— घृत अथवा तैल आदि विकृति से छोंके हुए कुल्माप आदि लेना, ग्रहस्थसंस्ष्ट आगार है। अथवा ग्रहस्थ ने अपने लिए जिस रोटी आदि खाद्य वस्तु पर घृतादि लगा रक्खा हो, वह प्रहरण करना भी ग्रहस्थसंस्ष्ट आगार है। उक्त आगार में यह ध्यान में रखने की बात है कि यदि विकृति का अंश स्वल्य हो, तब तो बत मंग नहीं होता। परन्तु विकृति यदि अधिक मात्रा में हो तो वह ग्रहण करलेने से बत मंग का निमित्त वनती है।

प्रवचन सारोद्धार वृत्ति के रचियता त्राचार्य सिद्धसेन, घुतादि विकृति से लिख पात्र के द्वारा त्राचामलयोग्य वस्तु के ग्रहण करने को गृहस्थमंसृष्ट कहते हैं। 'विकृत्या संस्ष्टभाजनेन हि द्रियमानं भक्तमकल्पनीयद्रव्यमिश्रं भवति तद् भुञ्जानत्यापि न भङ्ग इत्यर्थः, यदि त्रकल्प्यद्रव्यरसो बहु न ज्ञायते।'—प्रवचन सारोद्धार वृत्ति, प्रत्याख्यान द्वार।

कुछ त्राचार्यों की मान्यता है कि लेपालेप, उत्तिप्तविवेक, ग्रहस्थ-संस्ट श्रीर पारिष्ठापनिकागार—ये चार श्रागार साधु के लिए ही हैं, ग्रहस्थ के लिए नहीं। ₹ २=

## श्रमण-सूत्र

# ( 9 )

# अभक्तार्थ=उपवास-सूत्र

उग्गए धरे, अभत्तद्व' पञ्चक्खामि, चउव्विहं पि श्राहारं-असर्ग, पार्ग, खाइमं, साइमं।

अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, पारिद्वाविष्यानारेणं, महत्तरागारेणं, सञ्बसमाहिवत्तियागारेणं, बोसिरामि ।

## भावार्थ

सूर्योद्य से लेकर श्रभक्तार्थ = उपवास ग्रहण करता हुँ; फलतः श्रशन, पान, खादिम श्रीर स्वादिम चारों ही श्राहार का त्याग करता हूँ।

श्रनाभीग, सहसाकार, पारिष्ठापनिकाकार, महत्तराकार, सव-समाधि प्रत्ययाकार—उक्र पाँच श्रागारों के सिवा सब प्रकार के श्राहार का त्याग करता हूँ।

### विवेचन

अभक्तार्थ, उपवास का ही पर्यायान्तर है। "भक्त" का अर्थ भीजन' है। 'अर्थ' का अर्थ 'प्रयोजन' है। 'अर्थ' का अर्थ 'नहीं' है। तीनों का मिलकर अर्थ होता है—भक्त का प्रयोजन नहीं है जिस बत में वह उपवास। 'न विद्यते भक्तार्थों यस्मिन् प्रत्याख्यांने सोऽभक्तार्थं: स उपवासः'—देवेन्द्र कृत श्राद्ध प्रतिक्रमण वृत्ति।

उपवास के पहले तथा पिछले दिन एकाशन हो तो उपवास के पाठ में 'चडत्थमत्तं अभत्तहुं' दो उपवास में 'छट्टभत्तं अभत्तहुं' तीन

१ भक्रोन-भोजनेन अर्थः-प्रयोजनं भक्रार्थः, न भक्रार्थाः भक्रार्थः । अथवा न विद्यते भक्रार्थो यस्मिन् प्रत्याल्यानविशेषे सोऽभक्रार्थः उपवास इत्यर्थः ।" —प्रवचन सारोद्धार वित्ते ।

# श्रमकार्थ=उपवास-सत्र

३२€ ः

उपयास में 'ब्राट्रभभत्तं अभत्तद्व' पढ़ना चाहिए। इस जनार उपनासकी संख्या को दूना करके उसमें दो श्रीर मिलाने से जो संख्या त्राए उतने 'भत्त' कहना चाहिए । जैसे चार उपवास के प्रत्याख्यान में 'दसमभत्त' श्रौर पाँच उपवास के प्रत्याख्यान में '**बारहभर्तः' इ**त्यादि ।

श्रान्तकृद् दशांग श्रादि सूत्रों में तीस दिन के व्रत को 'सिट्टिभत्त' कहा है। इस पर से कुछ विद्वानों को ब्राशंका है कि ये संज्ञाएँ उपर्यं क किएडका के ऋर्य को द्योतित नहीं करतीं ? ये केवल प्राचीन रूढ़ संज्ञाएँ ही हैं। इस लिए श्री गुणविनयगणी धर्मसागरीय उत्सूत्र खरडन में लिखते हैं—'प्रथमदिने चतुर्थमिति संज्ञा, द्वितीयेऽह्नि पण्डं, तृतीयेऽह्नि श्रष्टममित्यादि ।

चउव्विहाहार श्रीर तिविहाहार के रूप में उपवास दो प्रकार का होता है। चउब्विहाहार का पाठ ऊपर मूलसूत्र में दिया है। सूर्योदय से लेकर दूसरे दिन सूर्योदय तक चारों ग्राहारों का त्याग करना, चडव्बिहाहार श्रभत्तद्व कहलाता है। तिबिहाहार उपवास करना हो तो पानी का श्रागार रखकर शेष तीन श्राहारों का त्याग करना चाहिए। तिविहाहार उपवास करते समय 'तिविद्धं पि श्राहारं-श्रसणं, खाइमं, साइमं ।' पाठ कहना चाहिए।

कितने ही आचार्यों का मत है कि-'पारिद्वाविषयागारेशां' का श्रागार तिविहाहार उपवास में ही होता है, चउविहाहार उपवास में नहीं । श्रतः चउविहाहार उपवास में 'पारिद्वाविणयागारेणं' नहीं बोलना चाहिए।

श्रचार्य जिनदास लिखते हैं—'जति तिविहस्स प्रमुखाति विगि-चिष्यं कप्पति, जिंद चर्छित्रहस्स पाश्यां च नित्थ न बहुति। -स्रावश्यक चार्गे।

श्राचार्य निम लिखते हैं — 'चतुर्विधाहार प्रत्याख्याने पारिष्ठापनिका न करपते ।'--प्रतिक्रमण सूत्र विवृत्ति ।

श्रमण-सूत्र

#### ३३०

परिडत प्रवर सुललालजी ने श्रापने पञ्चप्रतिक्रमण सूत्र में पारिष्ठा-पनिकागार के विषय में लिखा है—'चडिवहाहार उपवास में पानी, तिविहाहार उपवास में श्रक्ष श्रीर पानी, तथा श्रायंबिल में विगह, श्रक्ष एवं पानी लिया जा सकता है।'

तिविहाहार श्रर्थात् त्रिविधाहार उपवास में पानी लिया जाता है। श्रतः जल सम्बन्धी छः श्रागार मूल पाठ में 'सब्बसमाहिबत्तियागारेणं' के श्रागे इस प्रकार बढ़ा कर बोलने चाहिएँ—'पाणस्स लेवाडेण वा, श्रलेवाडेण वा, श्रन्छेण वा, बहलेण वा, सित्थेण वा, श्रसित्थेण वा वोसिरामि।'

उक्त छः श्रागारों का उल्लेख जिनदास महत्तर, हरिभद्र श्रौर सिद्ध-सेन श्रादि पायः सभी प्राचीन श्राचायों ने किया है। केवल उपवास में ही नहीं श्रन्य प्रत्याख्यानों में भी जहाँ त्रिविधाहार करना हो, सर्वत्र उप-र्युक्त पाठ बोलने का विधान है। यद्यपि श्राचार्य जिनदास श्रादि ने इस का उल्लेख श्रभकार्थ के प्रसंग पर ही किया है।

उक्त जल सम्बन्धी त्रागारों का भावार्थ इस प्रकार है:-

- (१) लेप इ.त दाल आदि का माँड तथा इमत्ती, खजूर, द्रान्। आदि का पानी । वह सब पानी जो पात्र में उपले कारक हो, लेपकृत कहलाता है। त्रिविधाहार में इस प्रकार का पानी ग्रहण किया जा सकता है।
- (२) **अलेपकृत**—छाछ त्रादि का निथरा हुआ त्रीर काँजी त्रादि का पानी त्रलेपकृत कहलाता है। त्रलेपकृत पानी से वह घोवन लेना चाहिए, जिसका पात्र में लेप न लगता हो।
- (३) अच्छ ग्रच्छ का श्रर्थ स्वच्छ है। गर्म किया हुश्रा स्वच्छ पानी ही श्रच्छ शब्द से ग्राह्य है। हाँ, प्रवचन सारोद्धार की वृत्ति के रचिता श्राचार्य सिद्धसेन उष्णोदकादि कथन करते हैं। 'श्रिषच्छ्रलात् उष्णोदकादेः।' परन्तु श्राचार्यश्री ने स्पष्टीकरण नहीं किया कि श्रादि से उष्णजल के श्रातिरिक श्रीर कीन सा जल ग्राह्य है ? संभव है फल

# ग्रमकार्थ=उपवास-स्त्र

338

त्रादि का स्वच्छ धोवन प्राह्म हो। एक गुजराती श्रर्थकार ने ऐसा लिखीं भी है।

- (४) बहल तिल, चायल ग्रोर जौ ग्रादि का चिकता मांड बहल कहलाता है। बहल के स्थान पर कुछ ग्राचार्य बहुलेप शब्द का भी प्रयोग करते हैं।
- (१) सिसक्थ ग्राटा ग्रादि से लिस हाथ तथा पात्र ग्रादि का वह घोवन, जिस में सिक्थ ग्रार्थात् ग्राटा ग्रादि के कण भी हों। इस प्रकार का जल त्रिविधाहार उपवास में लेने से वत भंग नहीं होता।
- (६) श्रसिक्थ ग्राटा ग्रादि से लित हाथ तथा पात्र ग्रादि का वह धोतन, जो छना हुन्ना हो, फलतः जिस में न्नाटा न्नादि के कण न हों।

पण्डित सुखलाल जी एक विशेष बात लिखते हैं। उनका कहना है—प्रारंभ से ही चडिव्यहाहार उपवास करना हो तो 'पारिद्वाविषया-गारेणं' बोलना। यदि प्रारंभ में त्रिविधाहार किया हो, परन्तु पानी न लेने के कारण सायंकाल के समय तिविहा ार से चडिव्यहाहार उ वास करना हो तो 'पारिद्वाविण्यागारेणं' नहीं बोलना चाहिए।

# (z)

# दिवसचरिम-सूत्र

दिवसचरिमं पचक्खामि, चउव्विहं पि त्राहारं-ग्रसणं, पार्णं, खाइमं, साइमं,।

अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्त्र समाहिवत्तियागारेणं वोसिरामि ।

#### अमग्र-सूत्र

# भावार्थ

दिवस चरम का व्रत प्रहण करता हूँ, फलतः श्रशन, पान, खादिम भौर स्वादिम चारों श्राहार का त्याग करता हूँ।

श्रनाभौग, सहसाकार, महत्तराकार श्रीर सर्वसमाधिपत्ययाकार-डक चार श्रागारों के सिया श्राह/र का त्याग करता हैं।

## िवेचन

यह चरम प्रत्याख्यान सूत्र है। 'चरम' का श्रर्थ 'श्रन्तिम भाग' है। वह दो प्रकार का है-दिवस का ऋत्तिम माग ऋौर भव ऋर्थात श्रायु का श्रान्तिम भाग । सूर्य के श्रास्त होने से पहले ही दूसरे दिन सूर्योदय तक के लिए चारों अथवा तीनों आहारों का त्थाग करना, दिवस चरम प्रत्याख्यान है। ऋथीत् उक्त प्रत्याख्यान में शेव दिवस और सम्पूर्ण रात्रि-भर के लिए चार श्रथवा तीन श्राहार का त्याग किया जाता है। साधक के लिए श्रावश्यक है कि वह कम से कम दो घड़ी दिन रहते ही श्राहार पानी से निवृत्त हो जाय श्रौर सायंकालीन प्रतिक्रमण के लिए तैयारी करे।

भवचरम प्रत्याख्यान का ऋर्थ है जब साधक को यह निश्चय हो जाय कि स्राय थोड़ी ही शेष है तो यावजीवन के लिए चारों या तीनों श्राहारों का त्यांग करदे श्रीर संथारा ग्रहण करके संयम की श्राराधना करें 1 भवचरम का प्रत्याख्यान, जीवन भर की संयम साधना सम्बन्धी सफलता का उज्ज्वल प्रतीक है।

भवचरम का प्रत्याख्यान करना हो तो 'दिवस-चरिमं' के स्थान में 'भव चरिमं' बोलना चाहिए । शेष पाठ दिवस चरम के समान ही है।

दिवस चरम श्रौर भवचरम चउविहाहार श्रीर तिविहाहार दोनों प्रकार से होते हैं। तिविहाहार में पानी प्रहरण किया जा सकता है। साधु के लिए 'दिवसचरम' चउविहाहार ही माना गया है।

# दिवस-चरिम-सूत्र

333

दिवसचरम ऋौर भवचरमा में केवल चार ऋागार ही मान्य हैं। पारिष्ठापनिक स्नादि स्नागार यहाँ स्नभीष्ट नहीं हैं। कुछ लेखकों ने पारिष्ठा-निका त्रादि त्रागारों का उल्लेख किया है, वह त्रप्रमाण समभना चाहिए।

यह चरमद्वय का प्रत्याख्यान, यदि तिविहाहार करना हो तो 'तिविह' पि श्राहारं-श्रसणं खाइमं साइमं' पाठ बोलना चाहिए । चउ-विहाहार का पाठ, अपर मूल सूत्र में लिखे **ऋ**नुसार है।

पं मखलाल जी ने दिवस चरम में गृहस्थों के लिए दुविहाहार प्रत्याख्यान का भी उल्लेख किया है।

दिवस-चरम एकाशन स्नादि में भी ग्रहण किया जाता है. स्रातः प्रश्न है कि एकाशन ऋादि में दिवस चरम ग्रहशा करने का क्या लाभ है ? भोजन त्रादि का त्याग तो एकाशन प्रत्याख्यान के द्वारा ही हो जाता है ? समाधान के लिए कहना है कि एकाशन आदि में आठ आगार होते हैं श्रीर इसमें चार । श्रस्त, श्रागारों का संचेप होने से एकाशन श्रादि में भी दिवस चरम का प्रयोजन स्वतः सिद्ध है।

मुनि के लिए जीवनपर्यन्त त्रिविधं त्रिविधेन राजि भोजन का त्याग होता है। स्रतः उनको दिवस चरम के द्वारा शेष दिन के भोजन का त्याम होता है, श्रौर रात्रि भोजन त्याग का श्रानुवादकत्वेन स्भरण हो जाता है। रात्रि भोजन त्यागी गृहस्थां के लिए भी यही बात है। जिनको रात्रि भोजन का त्याग नहीं है, उनको दिवस चरम के द्वारा शेष दिन श्रीर रात्रि के लिए भोजन का त्याग हो जाता है।

#### श्रमण-सूत्र

## : 8:

# अभियह-सूत्र

श्रभिगाहं पच्चक्खामि चउव्विहं पि श्राहारं श्रसणं. पाणं, खाइमं, साइमं।

त्र्यन्नत्थऽणा भोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, सञ्वसमाहिवत्तियागारेखं बोसिरामि ।

## भावार्थ

श्रमिग्रह का वत प्रहण करता हूँ, फलतः श्रशन, पान खादिम श्रीर स्वादिम चारों ही श्राहार का (संकल्पित समय तक) त्याग करता हैं। श्रनाभोग, सहसाकार, महराराकार श्रीर सर्वसमाधिप्रत्ययाकार-उक चार आगारों के सिवा अभिग्रहपूर्ति तक चार आहार का त्याग करता हूँ।

### विवेचन

उपवास आदि तप के बाद अथवा किना उपवास आदि के भी अपने मनमें निश्चित प्रतिज्ञा कर लेना कि अप्रक बातों के मिलने पर ही पारणा श्रर्थात् त्र्याहार प्रहण् करूँगा, स्त्रन्यथा व्रत, बेला, तेला स्त्रादि संकल्पित दिनों की अवधि तक आहार प्रहण नहीं करूँगा-इस प्रकार की प्रतिज्ञा की ऋभिग्रह कहते हैं।

श्रिभिग्रह में जो बातें धारण करनी हों, उन्हें मन में निश्चय कर लेने के बाद ही उपयुक्ति पाठ के द्वारा प्रत्याख्यान करना चाहिए । यह न हो कि पहले श्रिभिग्रह का पाठ पढ़ लिया जाय श्रीर बाद में धारण किया जाय। यह बात भी ध्यान में रखनी चाहिए कि क्रभिग्रह-पूर्ति से पहले श्रिभिग्रह को किसी के श्रागे प्रकट न किया जाय।

श्राभिग्रह की प्रतिज्ञा बड़ी कठिन होती है। श्रात्यन्त धीर एवं बीर साधक

# निर्विकृतिक-सूत्र

३३५

ही ग्रामिश्रह का पालन कर सकते हैं। श्रातएव साधारण साधकों को श्रातसाहस के फेर में पड़ने से बचना चाहिए। जैन इतिहास के विद्यार्थों जानते हैं कि एक साधु ने सिंहकेस्रिया मोदकों का श्रामिश्रह कर लिया था श्रोर जब वह श्रामिश्रह पूर्ण न हुन्ना तो पागल होकर दिनरात का कुछ भी विचार न रखकर पात्र लिए घूमने लगा। कल्पसूत्र की टीकाश्रों में उक्त उदाहरण श्राता है। श्रातः श्रामिश्रह करते समय श्रापनी शिक्त श्रोर श्राशक्ति का विचार श्रावस्य कर लेना चाहिए।

( १० )

# ेनिर्विक्रतिक-सृत्र

विगइत्रो॰ पच्चक्खामि, अन्नत्थणाभोगेणं, सहसा-गारेणं, लेवालेवेणं, गिहत्थसंसिट्ठेणं, उक्कित्वत्तविवेगेणं, पडुच्चमिक्खएणं, पारिद्वाविणयागारेणं, महत्तरागारेणं, सन्वसमाहिवत्तियागारेणं, वोसिरामि ।

१ प्राकृत भाषा का मूल शब्द 'निटिवगइयं' है। श्राचार्य सिद्धसेन ने इसके दो संस्कृतरूपान्तर किए हैं—निर्विकृतिक श्रौर निर्विगतिक। श्राचार्य श्री घृतादि को विकृतिहेतुक होने से विकृति श्रौर विगतिहेतुक होने से विकृति श्रौर विगतिहेतुक होने से विगति भी कहते हैं। जो प्रत्याख्यान विकृति से रहित हो वह निर्विकृतिक एवं निर्विगतिक कहलाता है। 'तत्र मनसो विकृतिहेतुत्वाद् विगतिहेतुत्वाद् वा विकृतयो विगतयो वा, निर्मता विकृतयो विगतयो वा यत्र तिन्निकृतिक निर्विगतिक वा प्रत्याख्याति।'—प्रवचन सारो-द्धार वृत्ति प्रत्याख्यान द्वार।

२ प्रवचन सारोद्धार में 'विगइश्वो' के स्थान में 'निटिवगइ्यं' पाठ है।

3 3 8

#### श्रम् गा-सूत्र

## भावार्थ

विकृतियों का प्रत्याख्यान करता हूँ । श्रनाभोग, सहसाकार, लेपालेप, गृहस्थसंसृष्ट, उत्तिप्तविवेक, प्रतीत्यक्रवित, पारिष्ठापनिक, महत्तराकार, सर्वसमाधिपत्ययाकार-उक्त नी श्रागारों के सिवा विकृति का परित्याग करता हैं।

विवेचन

मन में विकार उत्पन्न करने वाले भोज्य पदार्थों को विकति कहते हैं । मनसो विकृति हेतुःवाद विकृतयः श्राचार्य हेमचन्द्र-कत योगशास्त्र तृतीय प्रकाश वृत्ति । विकृति में वृष, दही, मक्खन, घी, तेल, गुड़, मधु ब्रादि भोज्य पदार्थ सम्मिलित हैं।

भोजन, मानव विन में एक स्नतीव महत्त्वपूर्ण वस्तु है। शरीरयात्रा के लिए भोजन तो प्रहण करना ही होता है। ऊँचे से ऊँचा साधक भी सर्वथा सदाकाल निराहार नहीं रह सकता । श्रतएव शास्त्रकारों ने बतलाया है कि-भोजन में सान्त्रिकता रखनी चाहिए। ऐसा भोजन न हो, जो श्रात्यन्त पौष्टिक होने के कारण मन में दूषित वासनात्रों की उत्पत्ति करे। विकारजनक भोजन संयम को दृषित किए विना नहीं रह सकता।

१ विकृतियों के भद्य और ग्राभदयरूप से दो भेद किए गए हैं। मद्य श्रीर मांस तो सर्वथा श्रभदय विकृतियाँ हैं। श्रतः साधक को इनका त्याग जीवन-पर्यन्त के लिए होता है। मधु और नवनीत = मक्खन भी विशेष रियति में ही लिए जा सकते हैं। अन्यया नहीं। द्धः, दही, घी, तेलः, गुङ् ग्रादि ग्रीर ग्रवगाहिम ग्रर्थात् पक्वान-ये छः भद्य विक्रतियाँ हैं। भद्य विक्रतियों का भी यथाशकि एक या एक से श्रिधिक के रूप में प्रति दिन त्याग करते रहना चाहिए। यथावसर सभी विकृतियों का त्याग भी किया जाता है।

त्रावश्यक चूर्गि, प्रवचन सारोद्धार त्रादि प्राचीन ग्रन्थों में विकतियों का बड़े विस्तार के साथ वर्णन किया गया है।

# निविकृतिक-सूत्र

380

शिर के लिए पौष्टिक श्राहार सर्वथा वर्जित नहीं है। सर्वथा शुष्क श्राहार, कभी-कभी शरीर को चीए बना देता है। श्रातः यदा कदा पौष्टिक श्राहार लिया जाय तो कोई हानि नहीं है। परन्तु नित्य-प्रति विकृति का सेवन करना, निषिद्ध है। जो साधु नित्य प्रति विकृति का सेवन करता है, उसे शास्त्रकार पापश्रमण बतलाते हैं।

निर्विकृति के नौ आगार हैं। आठ आगारों का वर्णन तो पहले के पाठों में यथास्थान आचुका है। प्रतीत्यम्रचित नामक आगार नया है। मोजन बनाते समय जिन रोटी आदि पर सिर्फ उँगली से घी आदि चुपड़ा गया हो ऐसी वस्तुओं को ग्रहण करना, प्रतीत्य म्रचित शागार कहलाता है। इस आगार का यह भाव है कि—पृत आदि विकृति का का त्याग करने वाला साधक धारा के रूप में घृत आदि नहीं खा सकता। हाँ घी से साधारण तौर पर चुपड़ी हुई रोटियाँ खा सकता है। 'प्रतीत्य सर्वथा रूचमणडकादि, इंपत्सीकुमार्य प्रतिपादनाय यदंगुल्या ईयद् घृतं ग्रहीत्वा म्रचितं तदा कल्पते, न तु धारमा"

-- तिलकाचार्य-कृत, देवेन्द्र प्रतिक्रमण वृत्ति

विकृति द्रव श्रीर श्रद्रव के भेद से दो प्रकार की होती हैं। जो घृत, तैल श्रादि विकृति द्रव हों, तरल हों, उनके प्रत्याख्यान में उस्तिम-विवेक का श्रागार नहीं रक्खा जाता। गुड़ श्रीर पक्वान श्रादि श्रद्रव श्रिर्थात् शुष्क विकृतियों के प्रत्याख्यान में ही उक्त श्रागार होता है।

किसी एक विकृति-विशेष का त्याग करना हो तो उसका नाम लेकर पाठ बोलना चाहिए । जैसे 'दुद्धविगृह्यं पच्चक्खामि' 'द्धिविगृह्यं पचक्खामि' इत्यादि ।

१ 'म्रिक्ति' चुपड़े हुए को कहते हैं। श्रौर प्रतीत्य मिन्नित कहते हैं— जो श्रन्छी तरह चुपड़ा हुश्रा न हो, किन्तु चुपड़ा हुश्रा जैसा हो, श्रर्थात् मिन्निताभास हो। 'म्रिन्तिमिन यद् नर्तते तत्प्रतीस्वमिन मिन्तिताभासित्यर्थः।' — प्रवचन सारोद्धार वृत्ति www.kobatirth.org

3 8 0

#### अमेगा-सूत्र

जितने काल के लिए त्याग करना हो, उतना काल त्यांग करते समय अपने मन में निश्चित कर लेना चाहिए।

# ( 22 )

# प्रत्याख्यान पारगा सुत्र

उग्गए सरे नमुकार सहियं""पचक्खार्ण कयं। तं पचनखाणं सम्मं काएण फासियं, पालियं, तीरियं, किट्टियं, सोहियं, आराहिअं। जंच न आराहिअं, तस्स मिच्छा मि दुकडं।

## भावार्थ

स्योंद्य होने पर जो नमस्कार सहित प्रत्याख्यान किया था, वह प्रत्याख्यान ( मन वचन ) शरीर के द्वारा सम्यक् रूप से स्पृष्ट, पालित, शोधित, तीरित, कीर्तित एवं श्राराधित किया। श्रीर जो सम्यक् रूप से त्राराधित न किया हो, उसका दुष्कृत मेरे लिए मिथ्या हो।

## ਹਿ ਕੇ ਚਜ

यह प्रत्याख्यानपूर्ति का सूत्र है। कोई भी प्रत्याख्यान किया हो उसकी समाप्ति प्रस्तुत सूत्र के द्वारा करनी चाहिए । ऊपर मूल पाठ में <sup>'नमुक्कारसहियं'</sup> नमस्कारिका का सूचक सामान्य शब्द है। इसके स्थान में जो प्रत्याख्यान ब्रह्ण कर रक्ला हो उसका नाम लेना चाहिए। जैसे कि पौरुषी ले रक्खी हो तो 'पोरिसी पचक्खाणं कयं' ऐसा कहना चाहिए I

प्रत्याख्यान पालने के छह अङ्ग बतलाए गए हैं। अस्तु मूल पाठ के त्रानुसार निम्नोक छहीं त्रांसीं से प्रत्याख्यान की त्राराधना कस्नी काहिए।

### प्रत्याख्यान परिणा-सूत्र

338

- (१) फासियं (स्पृष्ट ग्राथवा स्पर्शित) गुरुदेव से या स्वयं विधि-पूर्वेक प्रत्याख्यान लेना।
  - (२) पालियं (पालित) प्रत्याख्यान को बार-बार उपयोग में लाकर सावधानी के साथ उसकी सतत रज्ञा करना ।
  - (३) सोहियं (शोधित) कोई दूषण लग जाय तो सहसा उसकी शुद्धि करना । ऋथवा 'सोहियं' का संस्कृत रूप शोभित भी होता है। इस दशा में ऋथं होगा— रगुरुजनों को, साथियों को ऋथवा ऋतिथिजनों को भोजन देकर स्वयं भोजन करना ।
  - (४) तीरियं (तीरित) लिए हुए प्रत्याख्यान का समय पूरा हो जाने पर भी कुछ समय ठहर कर भोजन करना ।
  - (१) किटियं (कीर्तित) भोजन प्रारंभ करने से पहले लिए हुए प्रत्याख्यान को विचार कर उत्कीर्तन पूर्वक कहना कि मैंने अमुक प्रत्याख्यान अमुक रूप से प्रहण किया था, वह भली भाँति पूर्ण होगया है।
  - (६) श्राराहियं ( श्राराधित ) सब दोषों से सर्वथा दूर रहते हुए ऊपर कही हुई विधि के श्रनुसार प्रत्याख्यान की श्राराधना करना। अ साधारण मनुष्य सर्वथाभानित रहित नहीं हो सकता। वह साधना

# १-- 'प्रत्या ्यान ग्रहणकाले विधिना प्राप्तम् ।'

--प्रवचन सारो-द्वार वृत्ति ।

ग्राचार्य हरिभद्र फासियं का श्रर्थ 'स्वीकृत प्रत्याख्यान को बीच में खरिडत न करते हुए शुद्ध भावना से पालन करना' करते हैं। 'फासियं नाम जं श्रंतरा न खंडेति।' ग्रावश्यक चूर्णि

२---'शोभितं-गुर्वादि प्रदत्तशेषभीजन(ऽऽसेवनेन राजितम् ।'

—प्रवचन सारो**दा**र वृत्ति ।

'सोभितं' नाम जो भत्तपाणं श्राणेता पुटवं दाऊण सेसं भुंजित द्रायटवपरिणामेण वा, जिद् पुण एकतो भुंजित ताहे ए सोहियं भव-ति।' —श्राचार्य जिनदासकृत त्रावर्यक चूर्णि

#### श्रमण-सूत्र

करता हुआ भी कभी कभी साधना पथ से इधर-उधर मटक जाता है। अस्तुत सूत्र के द्वारा स्वीकृत वत की शुद्धि की जाती है, आन्ति-जनित दोषों की आलोचना की जाती है, और अन्त में मिच्छामि दुक्कड़ देकर अत्याख्यान में हुए आतिचारों का प्रतिक्रमण किया जाता है। आलोचना एवं प्रतिक्रमण करने से वत शुद्ध हो जाता है।

र — श्राचार्य जिनदास ने 'श्राराधित' के स्थान में 'श्रनुपालितं' कहा है। श्रनुपालित का श्रर्थ किया है — तीर्थंकर देव के वचनों का बार-बार समरण करते हुए प्रत्याख्यान का पालन करना। 'श्रनुपालियं काम श्रनुस्मृत्य समुस्मृत्य तीर्थंकरवचनं प्रत्याख्यानं पालियव्यं।' — श्रावश्यक सूर्शि।

## : ३ :

# संस्तार-पौरुषी-सूत्र

िजैनधर्म की निवृत्तिप्रधान साधना में 'संथारा'—'संस्तारक' का बहुत बड़ा महत्त्व है। जीवनभर की ऋच्छी-बुरी हलचलों का लेखा लगाकर श्रन्तिम समय समस्त दुष्प्रवृत्तियों का त्याग करना; मन, वागी श्रौर शरीर को संयम में रखना; ममता से मन को हटाकर उसे प्रभुस्मरण एवं त्रात्मचिन्तन में लगाना: त्राहार पानी तथा त्रान्य सब उपाधियां का त्याग कर त्र्यात्मा को निर्द्धन्द्व एवं निसपृह बनाना; संथारा का श्रादर्श है। यहाँ मृत्यु के स्नागे गिड़गिड़ाते रहना, रोते पीटते रहना, बचने के प्रयत्न में श्रंट-संट पापकारी कियाएँ करना, श्रिभमत नहीं है। जैनधर्म का स्रादर्श है-जब तक जीस्रो, विवेक पूर्वक स्नानन्द से जीस्रो। श्रौर जब मृत्यु श्रा जाए तो विवेकपूर्वक श्रानन्द से ही मरो । मृत्यु तुम्हें रोते हुन्नों को धसीट कर ले जाय, यह मानवजीवन का न्नादर्श नहीं है। मानवजीवन का ग्रादर्श है—संयम की साधना के लिए ग्राधिक से श्राधिक जीने का यथासाध्य प्रयत्न करो। श्रीर जब देखो कि स्राव जीवन की लालसा में हमें ऋपने धर्म से ही च्युत होना पड़ रहा है, संयम की साधना से ही लच्य भ्रष्ट होना पड़ रहा है. तो ऋपने धर्म पर. अपने संयम पर दृढ रहो और समाधिमरण के स्वागतार्थ हँसते हँसते तैयार हो जास्रो । जीवन ही कोई बड़ी चीज नहीं है। जीवन के बाद मत्य भी कछ कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। मृत्य को किसी तरह टाला तो

#### श्रमण सूत्र

जा नहीं सकता, हाँ, उसे संथारा की साधना के द्वारा सफल ऋवश्य बनाया जा सकता है।

रात्रि में सोजाना भी एक छोटो सी ख्राला कालिक मृत्य है। सोते समय मनुष्य की चेतना शक्ति धुँघली पड़ जाती हैं, शरीर निश्चेष्टना एवं साव बानता से शूल्य हो जाता है। ऋौर तो क्या, ब्रात्मरज्ञा का भी उस समय कुछ प्रयत्न नहीं हो पाता । ऋतः जैतशास्त्रकार प्रतिदिन रात्रि में सोते समय सागारी संथारा करने का विधान करते हैं, यही संथारा पौरुषी है। सोने के बाद पता नहीं क्या होगा ? प्रातः काल सुखपूर्वक शय्या से उठभी सकेंगे ऋथवा नहीं ? ऋाजभी लोगोंमें कहावत है—"जिसके बीच में रात, उमकी क्या बात ? ग्रातएव शास्त्रकार प्रतिदिन सावधान रहने की प्रेरणा करते हैं ऋौर कहते हैं कि जीवन के मोह में मृत्यु को न भूल जास्रो, उसे प्रतिदिन याद रक्खों। फलस्वरूप सोते समय भी श्चपने श्चापको ममताभाव एवं राग द्वेप से हटाकर संयमभाव में संलग्न करो. बाह्यजगत् से मुँह मोड़कर अन्तर्जगत् में प्रवेश करो। सोते समय जो भावना बनाई जाती है प्रायः वही स्वप्न में भी रहा करती है। स्रतः संथारा के रूप में सोते समय यदि विशुद्ध भावना है तो वह स्वप्न में भी गतिशील रहेगी, श्रीर तुम्हारे जीवन को श्रविश्रद्ध न होने देगी। ]

> त्रगुजागह परमगुरू! गुरुगुण-रयणेहिं मंडियसरीरा । बहु पडिप्रका पोरिसि. राइयसंथारए ठामि ॥१॥

[संथारा के लिए श्राज्ञा ] हे श्रेष्ठ गुणरानों से श्रलंकृत परम गुरु ! अप सुभाको संधारा करने की आज्ञा दीजिए । एक प्रहर परि-पूर्ण बीत चुका है, इस लिए मैं रात्रि संथारा करना चाहता हैं।

# संस्तार पौरुषी-सूत्र

383

त्र्यणुजासह संथारं, बाहुबहासेस वामपासेसां। कुक्कुडि-पायपसारस त्रुतरंत पमज्जस भूमिं॥ २॥

संकोइय संडासा, उव्वट्टंते त्र काय-पडिलेहा। दव्वाई-उवत्रोगं, ऊसासनिरुंभणालोए॥३॥

# भावार्थ

[संथारा करने की विधि] मुक्तको संथारा की आज्ञा दीजिए। [संथारा की आज्ञा देते हुए गुरु उसकी विधि का उपदेश देते हैं] मुनि बाई मुजा को तकिया बनाकर बाई करवट से सोवे। और मुर्गी की तरह ऊँचे पाँच करके सोने में यदि असमर्थ हो तो भूमि का प्रमार्जन कर उस पर पाँच रक्खे।

दोनों घुटनों को सिकोइ कर सोवे। करवट बदलते समय शरीर की प्रतिलेखना करे। जागने के लिए े द्वव्यादि के द्वारा श्रात्मा का

१—में वस्ततुः कौन हूँ श्रीर कैसा हूँ ? इस प्रश्न का चिन्तन करना द्रव्य चिन्तन है। तस्त्रतः मेरा चेत्र कौनसा है ? यह विचार करना चेत्र-चिन्तन है। में प्रमाद रूप रात्रि में सोया पड़ा हूँ श्रथवा श्रप्रमत्त भावरूप दिन में जाग्रत हूँ ? यह चिन्तन कालचिन्तन है। मुक्ते इस समय लघु- शंका श्रादि द्रव्य बाधा श्रीर रागद्वेष श्रादि भाववाधा कितनी है ? यह विचार करना भावचिन्तन है '

#### श्रमण-सूत्र

चिन्तन करे। इतने पर भी यदि अच्छी तरह निदा दूर न हो तो श्वास को रोककर उसे दूर करे श्रीर द्वार का श्रवलोकन करे-शर्थात् दरवाजे की श्रोर देख ।

चत्तारि मंगलं---श्रिरहंता मंगलं. सिद्धा मंगलं. साह मंगलं, केवलियन्नत्तो धम्मो मंगलं ॥४॥

चार मंगल हैं, श्ररिहन्त भगवान् मंगल हैं, सिद्ध भगवान् मंगल है, पांच महावतधारी साधु मंगल हैं, केवस ज्ञानी का कहा हुआ श्रहिसा श्रादि धर्म मंगल है।

चत्तारि लोग्तमा--

अरिहंता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमाः साह लोगुत्तमा, केवलिपन्नतो धम्मो लोगुत्तमो ।।५॥।

्रभावार्थः चार संसार में उत्तम हैं—श्रारहण्तः भगवान उत्तम हैं, सिद्धः भगवान् उत्तम हैं, साधु मुनिराज उत्तम हैं, केवली का कहा हुन्ना धर्म उत्तम है।

चत्तारि सरगां पवज्जामि---श्ररिहंते सरगं पवज्जामि, सिद्धे सरगं पवज्जामि: साह सरण पवज्जामि, केवलिप वर्त्त धम्मं सरण पवज्जामि।।६।।

चारों की शरण अंगीकार करता हूँ -- अरिह'तों की शरण अंगीकार करता हूँ, सिद्धों की शरण श्रंगीकार करता हूँ, साधुश्रों की शरण श्रंगीकार करता हूँ, केवली-द्वारा प्ररूपित धर्म की शरख स्वीकार करता हैं।

# संस्तार पौरुषी:सूत्र

3**8%**3

जइ मे हुज्ज पमात्रों, इमस्स देहस्सिमाइ रयणीए। 'त्राहार मुवहिदेहं,

सच्चं तिविद्देश वोसिरिद्धं ॥७॥

भावार्थ

[ नियमसूत्र ] यदि इस रात्रि में मेरे इस शरीर का प्रमाद हो अर्थाद मेरी मृत्यु हो तो श्राहार, उपिच = उपकरण श्रीर देह का मन; बचन श्रीर काय से त्याग करता हूँ।

पाणाइवायमिल्छं,
चोरिक्कं मेहुणं दिविणप्रुच्छं।
कोहं, माणं, मायं,
लोहं, पिज्जं तहा दोसं।।=।।
कलहं श्रव्भक्खाणं,
पेंडुन्नं रइ-श्ररइ-समाउत्तं ।
परपरिवायं माया—
मोसं मिच्छत्तसक्लं च।।६।।
वोसिरस इमाइं,
सुक्खमग्गसंसग्गविग्धभूश्राइं।
दुग्गइ-निबंधणाई,

र 'सब्बोवहि-उवगरर्णं' पाठ भी है।

श्रमग्-सूत्र

## भावार्ध

[पाप स्थान का त्याग] हिंसा, श्रसत्य, चोरी, मैथुन, परिग्रह, कोध मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, कलह, श्रभ्याख्यान = मिथ्या दोषारोपण, पैश्चन्य = चुगली, रतिश्ररित, पर परिवाद, भायामृषावाद, मिथ्यात्वशस्य।

ये श्रहारह पाप स्थान मोत्त के मार्ग में निव्ररूप हैं, बाधक हैं। इतना ही नहीं, दुर्गित के कारण भी हैं। श्रतए सभी पापस्थानों का मन बचन श्रीर शरीर से त्याग करता हूँ।

> एगोहं नित्थ मे कोइ, नाहमन्नस्स कस्सइ। ६वं ऋदीणमणसो, ऋष्याणमणुसासइ॥११॥

एगो मे सासत्रो त्रप्पा, नाणदंसण-संजुत्रो । सेसा मे वाहिरा भावा, सन्त्रे संजोगलक्खणा ॥१२॥

संजोगमूला जीवेण, पत्ता दुक्ख-परंपरा । तम्हा संजोग-संबंधं, सन्बं तिविहेण बोसिरिक्रं ॥१३॥

# संस्तार पौरुषी सत्र

380

# भावार्थ

[ एकरव श्रीर श्रनित्य भावना ] मुनि प्रसन्न चित्त से श्रपने श्रापको समकाता है कि मैं श्रकेला हूँ, मेरा कोई नहीं है श्रीर मैं भी किसी दूसरे का नहीं हूँ।

-- सम्यग् ज्ञान, सम्यग् दर्शन, उपलक्षण से सम्यक् चारित्र से परिपूर्ण मेरा श्रात्मा ही शाश्वत है, सत्य सनातन है; श्रात्मा के सिवा भन्य सब पदार्थ संयोगमत्त्र से मिले हैं।

—जीवात्मा ने श्राज तक जो भी दुःखपरंपरा प्राप्त की है, वह सब पर परार्थी के संयोग से ही प्राप्त हुई है। अतएव मैं संयोग-सम्बन्ध का सर्वथा परित्याग करता हूँ।

खिमश्र खमाविश्र मह खमह,

सन्बह जीव-निकाय।

सिद्धह साख आलोयगह,

मुज्मह बहर न भाव ॥१४॥

सब्बे जीवा कम्मवस.

चउदह-राज भमंत ।

ते मे सच्व खमावित्रा.

मुज्भ वि तेह खमंत ॥१५॥

# भाजार्थ

िचमापना ] हे जीवगण ! तुम सब समण खामणा करके मुफ पर चमाभाव करो। सिद्धों को साची रख कर आलोचना करता हूँ कि-मेरा किसी से भी वैरभाव नहीं है।

3४=

#### श्रमण-सूत्र

—सभी जीव कर्मवश चौदह राजुप्रमाण लोक में परिश्रमण करते हैं, उन सब को मैंने खमाया है, श्रतएव वे सब मुक्ते भी चमा करें।

जं जं मगोगा बद्धं,

जं जं वाए्स भासियं पार्च ।

जं जं कार्य कयं,

तस्स मिच्छा मि दुक्कडं ॥१६॥

भावार्थ

िमिच्छा मि दुवकडं ] मैंने जो जो पाप मन से संकल्प द्वारा बाँधे हों. वाली से पापमूलक वचन बोले हों, श्रीर शरीर से पापाचरता किया हो, वह सब पाप मेरे लिए मिथ्या हो ।

> नमो अरिहंताणं. नमो सिद्धार्गं, नमो आयरियाणं, नमो उवज्कायागं नमो लोए सच्य-साहर्ग !

एसो पंच - नमुक्कारो. स्ववः पाव- प्यगासमो । मंगलागं च सन्वेसि पदमं हवड मंगलं ॥

भाषार्थ श्री श्ररिहंतों को नमस्कार हो. श्री सिद्धों को नमस्कार हो.

## संस्तार पोडपी

388

श्री श्राचांयीं को नमस्कार हो, श्री उपाध्यायों को नमस्कार हो. लोक में के सब साधुश्रों की नमस्कार हो। यह पाँच पदों को किया हुआ नमस्कार, सब पापौं को सबैधा नाश करने वाला है। और संसार के सभी मंगलों में प्रथम अर्थात् भावरूप मुख्य मंगल है।

: 8 :

शेष सूत्र

.. ( १ )

सम्यक्त सूत्र

श्रिरिहंतो मह देवो,

जावज्जीवं हुसाहुगो गुरुगो।

जिग-पराग्तं तत्तं,

इत्र सम्मत्तं मए गहियं।। १।।

शन्दार्थ

श्चरिहंतो **= श्चर्टन्त** भगवान मह = मेरे केले = के**न** के

देवो = देव हैं

जावज्जीवं **= यावज्जीवन,** जीवन पर्यन्त

सुसाहुगो = श्रेष्ठ साधु

गुरुणो = गुरू है

जिरापरगत्तं = श्री जिनराज का कहा हुआ

ामं = तत्त्व है, धर्म है

इग्र = यह

सम्मत्तं = सम्यक्त

मए = मैंने

गहियं = प्रहण किया है

34.8

## शैष सूत्र

### भावार्थ

राग-त्रेष के जीतने वाले श्री श्रिरहंत भगवान मेरे देव हैं, जीवन-पर्यन्त संयम की साधना करने वाले सच्चे साधू मेरे गुरु हैं, श्री जिनेश्वर देव का बताया हुआ अहिंसा सत्य आदि ही मेरा धर्म है-यह देव, गुरु धर्म पर श्रद्धा स्वरूप सम्यक्त्य वत मैंने यावजीवन के लिए प्रहर्ण किया।

( ? )

## गुरु गुणस्मरण सूत्र

पैचिदिय-संवरणो. तह नवविह-बंभचेर-गुत्ति-धरो । षउविह-कसाय-प्रक्को. इत्र त्रठ्ठारस-गुणेहिं संजुत्तो ॥ १ ॥ वंच - महब्बय - जुत्तो. पंचविहायार - पालग - समत्थी। वंच - समित्रो तिगुत्तो, छत्तीस—गुगो गुरू मज्म।।२॥

शब्दार्थ

विचिविय = पांच इन्द्रियों को संबरगो = वश में करने वाले तह = सथा नव विह वंभ चेर == नव प्रकार के इ.हाचर्य की

गृत्तिधरो = गुप्तियों को घारण करने वाले चउविह = चार प्रकार के कसायमक्को = कषाय से मक

इग्र = इन

事填皂

#### अमग्रस्त्र

श्रद्वारस गुगेहि = श्रद्धारह

गुणों से

पंचसिमश्रो = पालने में समर्थ

पंचसिमश्रो = पांच समिति बाले

रांजुत्तो = संयुक्त, सिहत

पंच महत्वय जुत्तो = पांच महत्वतीं
से युक्क

पंच विहायार = पांच प्रकार का

श्राचार

पालग् समत्थो = पालने में समर्थ

पंचसिमश्रो = पांच समिति बाले

हित्तीसगुगो = (इस प्रकार) छनीस

गुगों वाले साध

पंच विहायार = पांच प्रकार का

श्राचार

गुरू = गुरु हैं

#### भावार्थ

पाँच इन्द्रियों के वैषयिक चांचस्य को रोकनेवाले, ब्रह्मचर्य व्रत की नविध गुप्तियों को-नी वाड़ों को धारण करने वाले, क्रोध श्रादि चार प्रकार की कभायों से सुक, इस प्रकार श्रहारह गुणों से संयुक्त।

श्रहिंसा आदि पाँच महात्रतों से धुक्र, पाँच श्राचार के पालन करने में समर्थ, पाँच समिति श्रीर तीन गुप्ति के धारण करने वाले, श्रश्रीत् उक्र छत्तीस गुणों वाले श्रेष्ठ साधु मेरे गुरु हैं।

( 3 )

## गुरुवन्दन सूत्र

तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेमि, ष'दामि, नमंसामि, सक्कारेमि, सम्माणेमि, कल्लाणं, मंगलं,

## श्चेम-सूत्र-

141

देवयं, चेइयं, पज्जुवासामि, मत्थएण वंदामि।

## शब्दार्थ

हितक्खुत्तो = तीन बार श्रायाहिण = दाहिनी श्रोर से पयाहिण = प्रद्विषा, श्रावर्तन करेमि = करता हूँ वंदामि = स्तुति करता हूँ नमंसामि = नमस्कार करता हूँ सम्मागेमि = सम्मान करता हूँ सम्मागेमि = सम्मान करता हूँ कल्लागं = श्राप कल्याग रूप हैं

मंगलं = मंगलरूप हैं
देवयं = देवता रूप हैं
चेइयं = द्वान रूप हैं
पण्जुवासामि = (मैं) श्रापकी पर्यु पासमा=सेवा भक्ति करता हूँ
मस्थएग् = मस्तक से, वाकी मस्तक
मुका कर
वंदामि = वन्दमा करता हूँ

## भावार्थ

भगवन् ! दाहिनी श्रोर से प्रारम्स करके पुनः दाहिनी श्रोर तक श्राप की तीन बार प्रदक्षिणा करता हूँ ।

वन्दना करता हूँ, नमस्कार करता हूँ, सत्कार करता हूँ, सम्मान करता हूँ।

त्राप कल्यामा रूप हैं, मंगल रूप हैं। श्राप देशता-स्वस्मा हैं, चैतन्य स्वरूप = ज्ञानस्वरूप हैं।

गुरुदेव ! आपकी [ मन वचन श्रीर शसीर से ] पशु शासना क सेवा भक्ति करता हूँ । विनय-पूर्वक मस्तक भुकाकर आपके चाग् कंमलों में चन्दना करता हूँ । ZXX

श्रमण सूत्र

(8)

श्रालोचना-सूत्र

इच्छाकारेण संदिसह भगवं ! इरियावहियं, पडिक्कमामि ? इच्छ

इच्छामि पडिंक्कमिउं, ॥१॥ इरियावहियाए, विराहणाए।। २॥

गमसागमणे, पासक्कमसी, बीय<del>व</del>कमणे, हरिय-क्कमणे,

श्रोसा उत्तिग-पर्णग-दग-मट्टी-मक्कडासंताला-संकम्पो।।।।।

जे मे जीवा विराहिया॥ ५ ॥ एगिदिया, बेइंदिया, तेइंदिया. चउरिंदिया, पंचिंदिया ॥ ६ ॥ अभिहया, वत्तिया, लेसिया. संघाइया, संघद्धिया, परियाविया, किलामिया, उद्दविया, ठाणात्रो ठाएां संकामिया, नीवियात्रो ववरोविया, तस्स मिच्छा मि दुक्कडं ॥७॥

## शेष-सूत्र

शब्दार्थ

भगवं = है भगवन् ! इच्छाकारेण = इच्छापूर्वक संदिसह = आज्ञा दीजिए इरियावहियं = ऐर्यापधिकी ( आने ( गुरुजनों की श्रोर से श्राज्ञा मिल जाने पर, या श्रपने संकल्प से ही श्राज्ञा स्वीकार करके श्रव साधक कहता है ]

आने की ) किया का इच्छं = आपकी आज्ञा शिरोधार्य है पडिक्रमामि = प्रतिक्रमण करूँ

भावार्थ

भगवन् ! इच्छा के अनुसार आज्ञा दीजिए कि मैं ऐर्यापथिकी = गमन मार्ग में अथवा स्वीकृत धर्माचरण में होने वाली पापक्रिया का प्रतिक्रमण करूँ ? .... ।

( ¥ )

उत्तरीकरण-सूत्र

तस्स
उत्तरीकरणेणं,
पायच्छित्त-करणेणं,
विसोही-करणेणं,
विसल्ली-करणेणं,
पावाणं कम्माणं
निग्घायणद्ठाए,
ठामि काउस्सग्गं ॥१॥

र--शेष पाठ का शब्दार्थ ऋौर भावार्थ अम्ण-सूत्र के ५४ वें पूछ पर देखिए।

子供を

#### अक्स-सुत्र

## सन्दर्भ

वस्स = उत्सन्देः वृत्तितः व्याध्याः की विसल्लीकः गोगां ⇒शहक सेः सहक उत्तरी करसोसं = विशेष उक्त कर

करने के शिष्

के विष

पावाणं कस्माणं = शाह कर्मां के पायच्छित्तकरुऐसां अस्तिवश्चित करने कियापश्चाहुत् = विनाश के क्रिक

के **बिक्र** काउरसमां = कायोत्का ग्रर्थात

विसोही करगोगां = विशेष निर्मलता के जिए

शरीक की किया का त्यान उसम = करता हैं

#### भाषाओ

श्रास्त्रा की विशेष प्रकृषका = श्रेष्ठका के विश् प्राथित के विक् विशेष निर्मलता के लिए, शल्य रहित होने के सिन्दु, पश्च कार्के 🖘 पूर्णतया विनाश करने के लिए, मैं कायोत्सर्ग करता हूँ, श्रर्थात् श्रात्म-विकास की प्राप्ति के लिए शहीरसहबन्धी समस्त चंचल ट्यापारों का स्याग करता हूँ।

## श्रागार-सूत्र

श्रनत्थ ऊससिएएां नीससिएएां. खासिएएां, छीएएां. र्जभाइएगां, उड्डुएएां, वाय निसग्गेणां. भमलीए, पित्तमुच्छाए सहमेहिं अंगसंचालेहिं.

**રૂપ્** છ

## शेप सूत्र

सुहुमेहिं खेलसंचालेहिं, सुहुमेहिं दिदिठ-संचालेहिं। एवमाइएहिं आगारेहिं, अभग्गो, अविराहिओ, हुज्ज मे काउस्सग्गो। जाव अरिहंताणं भगवंताणं, नम्रक्कारेणं, न पारेमि, ताव कायं ठाणेणं, मोणेणं, भाणेणं,

## शब्दार्थ

श्चनत्थ = श्वागे कहे जाने वाले श्वागारों के सिवाय कायो स्मर्ग में शेष काय व्या पारों का त्याग करता हूँ उससिए गं = जँवा श्वास लेने से नीसिए गं = नीचा श्वास लेने से खासिए गं = खांसी से छीए गं = छींक से जंभाइए गं=जंभाई, डवासी लेने से उड्डुए गं = डकार लेने से वायनिसमोगं = श्रधोवायु निक-जने से भमलीए = वकर श्राने से
नित्तमुच्छाए = पित्तविकार के
कारण मूर्ल श्रा
जाने से
सुदु मेहिं = सूद्धम, थोदा-सा भी
श्रंग संचालेहिं = श्रंग के संचार से
सुदु मेहिं = सूद्धम, थोदा-सा भी
खेल संचालेहिं = कफ के संचार से
सुदु मेहिं = सूद्धम, थोदा सा भी
दिद्विसंचालेहिं = हिंदि, नेत्र के संचार
से

श्रमण-सूत्र

एवमाइएहिं = इःयादि १ आगारेहिं = आगारों से, अपवादों से

मे = मेरा काउस्समार्गे = कायोत्सर्ग ग्रभगो = ग्रभग श्रविराहिस्रो=श्रविराधित, श्रबंडित हज्ज = होवे

िकायोत्सर्ग कव तक ]

जाव = जब तक

श्रारिहंतागां = श्रारिहंत

भगवंतार्ण = भगवानों को

नमुक्कारेणं = नमस्कार करके.

यानी प्रकट रूप में 'नमेंहे अरि-इंतायां' बोल कर

न पारेमि = कायोत्सर्गं न पारू' ताव = तब तक (मैं) ठारोशां = एक स्थान पर स्थिर

रह कर

भोग्रेण = मीन रह कर भागोगां = ध्यानस्थ रह कर श्रापाएं = अपने ' कायं = शरीर को वोसिरामि = बोसराता हैं... श्यागता हैं

भावार्थः

कायोत्सर्ग में काय-ठयापारों का परित्याग करता हूँ, निश्चल होता हुँ, परन्तु जो शारीरिक कियाएँ श्रशक्य परिहार होने के कारण स्वभावतः हरकत में आ जाती हैं, उनको छोड़कर ।

उच्छे बास≐ ऊँचा श्वास, निःश्वास= नीचा श्वास, कासित= खांसी, बिका = बींक, उबासी, डकार, श्रपान वायु, चक्कर, पित्त-विकारजन्य सुरुष्ठी, सुदम रूप से श्रंगों का हिलना, सुदम रूप से कर्फ का निकलना, सुद्भ रूप से नेत्रों का हरकत में आ जाना, इत्यादि अमार्गे से मेरा कायोत्सर्ग अभग्न एवं अविराधित हो ।

१ - श्राचार्य भद्रवाह स्वामी ने श्रावश्यक नियुक्ति में श्रादि शब्द का निर्वेचन करते हुए लिखा है कि यदि ऋग्नि का उपद्रव हो, पञ्चेन्द्रिय प्राणी का छेदन-भेदन हो, सर्प श्रादि श्रपने को ऋथवा किसी दूसरे को काट खाए तो त्रात्म रक्ता के लिए एवं दूसरों की सहायता करने के लिए ध्यान खोला जा सकता है।

## शेप सूत्र

348

जब तक श्ररिहंत सगवान को नमस्कार न कर लूँ, श्रथीत् 'नमो श्रिरिहंताएं' न पढ लूँ, तब तक एक स्थान पर स्थिर रहकर, मौन रह-कर, धर्म स्थान में चित्त की एकाग्रता करके श्रपने शरीर को पाप-च्यापारों से बोसिराता हूँ = श्रलग करता हूँ।

( & )

चतुर्वि शतिस्तव-सूत्र

लोगस्स उज्जोयगरे,

धम्म-तिस्थयरे जिगो।

अरिहंते कित्तइस्सं,

चउवीसं ंपि विकेवली ॥ २ ॥

उसभमजियं च वंदे,

संभवमभिणंदगां च समइं च।

पउमप्पहं सुपासं,

जिएां च चंदपहं वंदे ॥ २॥

सुविहिं च पुष्फदंतं,

सीत्रल-सिज्जंस-त्रासुपुज्जं च।

विमलमणांतं च जिएां,

धम्मं संति च बंदामि ॥ ३॥

कुं थुं अरं च मल्लि,

वंदे मुश्शिसुन्वयं निमित्रिणं च।

\$ E 0

श्रमण-सूत्र

वंदामि रिट्ठनेमिं, पासं तह बद्धमाणं च ॥ ४ 🏗 एवं मए अभिथुआ. विद्य-रयमला, पहीराजरमरणा 🖟 चउवीसं पि जिण्वरा. तित्थयसा मे पसीयंतु ॥५॥ कित्तिय-वंदिय-महिया, जे ए लोगस्स उत्तमा सिद्धा 🛭 त्रारुगाबोहिलाभं. समाहिवरम्रत्तमं दिंत ॥६॥ चंदें जिम्मलयरा, श्राइच्चेस श्रहियं पयासयरा । सागर-वर-गंभीरा. सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥७॥

## शस्टार्थ

लोगस्स = लोक में चउवीसंपि = बीबीसों ही उज्जोयगरे = ज्ञान का प्रकाश केवली = केवल ज्ञानियों का करने वाले कित्तइसं = कीत्त न करूँगा धम्मतित्थयरे = धमतीर्थं की उसमं = ऋषभदेव को स्थापना करने वाले च = श्रीर जियो = रागद्वेष के विजेता ग्राजियं = ग्रजितनाथ को श्रारिहंते = श्रारिह त भगवान वंदे = वन्द्रना करता हैं

## शेष-सूत्र

३६१

संभवं = संभव को त्र्यभिगांदगां च = श्रीर श्रभिनन्दन सुमइं च = श्रीर सुमति को पउमप्पहं = पद्मप्रभ को सुपासं = सुपारवं को च = श्रीर चंदणहं = चन्द्रप्रभ जिएां = जिन की वंदे = वन्दना करता हुँ स्विहिं च = श्रीर सुविधि, श्रर्थात् पुष्पदंतं = पुष्पदन्त को सीत्र्यल = शीतल सिज्जंस = श्रे यांस को वासुपुज्जं च = श्रीर वासुपुज्य को विमलं = विमल को श्रगांतं च जिशां = श्रीर श्रनन्त जिन को

धम्मं = धमंनाथ को
संतिं च = श्रीर शान्तिनाथ को
वंदामि = बन्द्रना करता हुँ
कुंथुं = कुन्थुनाथ को
श्ररं च = श्रीर श्ररनाथ को
मिलिल = मिलिल को
मुणि सुव्वयं = सुनिसुवत को
च = श्रीर

वन्दे = वन्द्ना करता हूँ
रिट्टनेमिं = श्रिरष्टनेमि की
पासं = पारवंनाथ की
तह = तथा
वद्धमाणं = वद्धमान स्वामी की
वंदामि = वन्द्वना करता हूँ
एवं = इस प्रकार
मण् = मेरे द्धारा
श्रिभिश्वश्रा = स्तृति किए गए
विदुयरयमला = कमरूपी रज तथा
मल से रहित
पहीण जरमरणा = जरा श्रीर मरण
से मुक

चउवीसिंप = ऐसे चौबीसों ही
जिएवरा = जिनवर
तित्थयरा = तीर्थंकर देव

मे = सुक्र पर
पसीयतु = प्रसन्न होवें
जे = जो
ए = ये
लोगस्स = जोक में
उत्तमा = उत्तम,
सिद्धा = तीर्थंकर सिद्ध भगवान
कित्तिय = वचन से कीर्तित, स्तुति
किष् गए

### श्रमण सूत्र

वंदिय = मस्तक से बन्दित महिया = भाव से प्रजित. त्रारुगा=त्रारोग्य, श्रीत्मिक शान्ति बोहिलोमं = सम्यग्दर्शनं-रूप बीधि का लाभ समाहिवरम्त्तमं = उत्तम समावि दिंत = देवें चदेस = चन्द्रमाश्रों से निम्मलयरा **= निर्मलतर** 

ग्राइच्चेस = सर्यों से भी श्रहियं = श्रधिक पयासयरा = प्रकाश करने वाले सागरवर=महासागर से भी श्रेशिक गंभीरा = गंभीर, श्रमुब्ध सिद्धा - तीर्थंकर सिद्धः भगवान मम = सुभे सिद्धि = सिद्धि, कर्मी से मुक्रि दिसंत = देवें

## भाजार्थ

श्रिखिल विश्व में धर्म का उद्योत = प्रकाश करने वाले, धर्म-तीर्थं की स्थापना करने वाले, (राग-द्वेष के) जीतने वाले, (श्रंतरङ्ग काम कोधादि ) शत्रुश्रों को नष्ट करने वाले. केवलज्ञानी चौबीस र्तार्थंकरों का मैं कीर्तन करूँगा = स्तुति करूँगा ||१||

श्री ऋषभदेव श्री श्रजितनाथ जी को बन्दना करता हूँ । सम्भव, श्रभिनन्दन, सुमति, पद्मश्म, सुपारर्व, श्रीर राम-द्वोष के विजेता चन्द्र-प्रभ जिनको नमस्क र करता हूँ ॥२॥

श्री पुष्पद्नत (सुविधिनाथ), श्रीतल, श्रेयास, वासुक्ब, विमलनाथ, राग द्वेष के विजेता अनन्त, धर्म तथा श्री सान्ति नाथ भगवान को नमस्कार करता हूँ ॥ ३ ॥

ाश्री कुम्धुनाथ, अरनाथ, भगवती मल्ली, मुनि सुनत, एवं रागवेष े के विजेता निमनाथ जी को वेन्द्ना करती हूँ । इसी प्रकार ऋरिष्टनेमि, पारवेनाथ, अस्तिम तीर्थंकर वर्दमान (महावीर) स्वामी की नमस्कार करता हूँ ॥ ४ ॥

## शेष-सूत्र

३६३

जिनकी मैंने स्तृति की है, जो कमें रूप घूल तथा मल से रहित हैं, जो जरा-मरण दोषों से सर्वथा सुक्र हैं, वे बस्तः शबुक्रों पर विजय पाने वाले धर्म प्रवर्तक चौबीस तीर्थंकर सुक्र पर प्रसन्न हों।। १।।

जिनकी इन्द्रादि देवों तथा मनुष्यों ने स्तुति की है, वन्दना की है, भाव से पूजा की है, श्रीर जो श्राखिल संसार में सबसे उत्तम हैं, वे सिद्ध = तीर्थंकर भगवान् सुभे आरोग्य = सिद्ध्य श्रर्थात् श्रात्मक्षान्ति, बोधि ≠ सम्बन्दर्शनादि रत्नत्रय का पूर्ण लाभ, तथा उत्तम समाधि प्रदान करें ॥ ६ ॥

जो अनेक कोटा-कोटि चन्द्रमाझों से भी विशेष निर्मात हैं, जो स्वयम्भूरमण जैसे महासमुद्र से भी अधिक प्रकाशमान हैं, जो स्वयम्भूरमण जैसे महासमुद्र से भी अधिक गम्भीर हैं; वे तीर्थंकर सिद्ध मगवान मुक्ते सिद्धि प्रदान करें, अर्थात उनके आलम्बन से मुक्ते सिद्धि मोदा प्रास्त हो ॥ ७॥

## ( ८) प्रिणिपात-सूत्र

नमेत्थुणं! श्रिरहंताणं, भगवंताणं, ॥१॥ श्राहगराणं, तिस्थ्यराणं, सयं-संबुद्धाणं ॥२॥ पुरिस्रुत्तमाणं, पुरिस-सीहाणं, पुरिस्रवरपुंडिरयाणं, पुरिसवरगंधहत्थीणं, ॥३॥ लोगुत्तमाणं, लोगनाहाणं, लोगहियाणं, लोगपईवाणं, लोग-पज्जोयगराणं ॥४॥

#### श्रमग्र-सूत्र

श्रभयद्याणं, चक्खुद्याणं, मग्गद्याणं, सरगद्यागं, जीवदयागं, बोहिद्यागं ॥४॥ धम्मद्यार्णं, धम्मदेसयाणं, धम्मनायगाणं, धम्मसारहीर्गा, धम्मवरचाउरंत-चक्कवद्दीर्गा ।।६।। दीव-ताग-सरग-गइ-पइट्ठागं. श्रप्पडिहय-वरनाग्प-दंसग्पधराग्गं, वियद्वछउमाग्गं ॥७॥ जिणाणं, जावयाणं, तिएणाणं, तारयाणं, बुद्धार्ग, बोहयार्ग, मुत्तार्ग, मोवगार्ग ॥=॥ सच्त्र-न्नूगां, सच्त्र-दरिसीगां. सिवमयलमरुयमगांतमक्खयमव्वाबाह,-मपुरावित्ति-सिद्धिगइनामधेयं े ठाणं संवत्ताणं. नमो जिणाणं, जियभयाणं ॥ ६ ॥

## शस्दार्थ

नमोत्थ्रगां = नमस्कार हो श्रारिहंताएां = श्रारिहन्त भगवंताएां = भगवान् को श्राइगरागां = धर्म की स्नाटि करने वाले तित्थयरागां = धर्म तीर्थ की

स्थापना करने वाले सयंसंबद्धाणं = श्रपने श्राप ही सम्यक बोध को पाने वाले [भगवान् कैसे हैं?] पुरिसुत्तमाणं = पुरुषों में श्रेष्ठ पुरिससीहाणं = पुरुषों में सिंह परिसवरप डिरियाणं = प्रक्षों में श्रेष्ठ श्वेतकमल के समान

१ — त्रारिहंत स्तृति में 'ठाएां संगत्तारां' के स्थान पर 'ठाएां संपाविड कामाणं, कहना चाहिए।

# शेप-सूत्र

शब्दार्थ परिस = ब्रहकों से वरगंधहत्थीएां **ऋश्रेष्ट गन्धहरूति** लोगुत्तकारां = स्रोक में उत्तक लोगनाहारां = खोक के नाथ लोगहियासं > खरेक के हितक:री लोगपईवाएां = लोक में दीपक लोगपज्जोयगराएां = लोक में ज्ञान का प्रकाश करने जाते श्रम्थ दयागां<del>=श्रभवदश्य देमें वाले</del>ं चक्खुदयागां = ज्ञान नेत्र के देने वाले मगाद्यागां = मोच्यार्ग के दाता सरणद्याणं = शरण के दाता जीवदयागां=संयमजीवन के दाता वोहीदस्यागं 🖚 सम्बद्धस्यस्य के भिन्नी के टाता धम्मद्यागां = धर्म के दावा ! धम्मदेसयाएां = धमें के उपदेशक भ्रम्मनायगाएं == **धर्म** के नेता जम्म सारही एं = धर्मरंथ के स्मर्थी धम्मवर = धमं के सबसे श्रेष्ट चाउरंत=चारों सति वे श्रस् करने वाले चक्कवद्दीगां = (धर्म ) चक्रवर्ती दीव = (मवसागर में) द्वीपरूप तारा = रज्ञारूप

सर्ग = राज्यक्प

गइ = गति-माध्यरूप परञ्जारां - प्रतिष्ठा-- आधारस्य श्रापडिहय क प्रप्रतिहतः किसी भी रुकावर में न जाने वाले. ऐसे वर नाराइंसमाधराणं = श्रेष्ठ ज्ञान दर्शन के धारक वियइ छउमाणं = छुग्र-प्रमाद से रहित जिसारां = राम-होष के जीतने वाले जावयागं=इसरों को जिलाने वाले विन्नाणं = स्वयं संसार सागर से तरे हुए तारयागां = दूसरे को तारने वाले बुद्धामां = स्वयं बोध को प्राप्त हुए बोहयागां - दूसरों को बोध देवे मुत्तार्ण = स्थयं कर्मों से सुक मोयगाणं = दूसरों को मुक्क कराने सञ्बन्धूएं 🖚 सर्वेश सन्बद्धिसीयां = सबद्धाः तथा सिवं = शिव, फल्या ए रूप श्रमलं = श्रचत्न, स्थिर स्वरूपः श्रदयं = श्ररुज, सेग से रहित श्रग्तं = अनंत, अन्त से रहित ग्रान्स्ययं = श्र**ाम, स्य**ः से स्टित

#### श्रमग्र-सूत्र

श्रव्वाबाहं = श्रव्याबाध, बाधा से ठाएां = स्थान, पद की संपत्तागां = प्राप्त करने वाले रहित-श्रपुणरावित्ति=श्रपुनरावृत्ति, पुनरा- नमी = नमस्कार हो मगन से रहित. (ऐसे) जियायां = जिन भगवान को सिद्धिगइनामधेयं = सिद्धिगति जियभयागां = भय पर विजय पाने वालों को नाम ह

### भावार्थ

श्री श्ररिहंत भगवान को नमस्कार हो । ( श्ररिहंत भगवान कैसे हैं?) धर्म की श्रादि करने वाले हैं. धर्मतीर्थ की स्थापना करने वाले हैं, श्रपने भाप प्रबुद्ध हुए हैं।

पुरुषों में श्रेष्ठ हैं, पुरुषों में सिंह हैं. पुरुषों में पुण्डरीक कमल हैं, पुरुषों में श्रेष्ठ गन्ध हस्ती हैं। लोक में उत्तम हैं, लोक के नाथ हैं, लोक के हितकर्ता हैं, ब्रोक में दीपक हैं, लोक में उद्दोत करने वाले हैं।

श्रमय देने वाले हैं, ज्ञान रूपी नेत्र के देने वाले हैं, धर्ममार्ग के देने बाले हैं. शरण के देने वाले हैं. धर्म के दाता हैं. धर्म के हपदेशक हैं, धर्म के नेता हैं, धर्म के सारथी=संचालक हैं।

चार गति के अन्त करने वाले श्रेष्ट धर्म के चक्रवर्ती हैं. अप्रतिहत एवं श्रेष्ठ ज्ञान दर्शन के धारण करने वाले हैं, ज्ञानावरण आदि घातिक कम से भ्रथवा प्रमाद से रहित हैं।

हवयं राग-द्वेष के जीतने वाले हैं, दूसरों को जिताने वाले हैं, स्वयं संसार सागर से तर गए हैं, दूसरों को तारने वाले हैं, स्वयं बोध पा चुके हैं, दूसरों को बोध देने वाले हैं, स्वयं कर्म से मुक्र हैं, दूसरों को मक कराने वाले हैं।

सर्वज्ञ हैं. सर्वेदर्शी हैं। तथा शिव=कस्याग्ररूप

## शेप-सन

. ३६७

मरुज = रोग रहित, अनन्त = अन्तरहित, अस्य = स्यरहित, अठ्याः बाध = बाधा पीड़ा रहित, श्रपुनरावृत्ति = पुनरागमन से रहित श्रथांत् जन्म मरण से रहित, सिद्धि गति नामक स्थान को प्राप्त कर चुके हैं, भय के जीतने वाले हैं, राग द्वेष के जीतने वाले हैं -- उन जिन भगवानों को मेरा नमस्कार हो।

रे अभगी सूत्र के श्रीतिरिक्त जो प्राकृत पाठ है, उनका यह शेष-र्स्त्र के नाम से संग्रह कर दिया है। इनका विवेचन लेखक की सामायिक-सूत्र नामक पुस्तक में देखिए।

#### : y :

## संस्कृतच्छाया ऽनुवाद

[ श्रमण सूत्र ] ( १ )

### नमस्कार सूत्र

नमोऽर्हद्भ्यः नमः सिद्धेभ्यः नम श्राचार्यभ्यः नम उपाध्यायेभ्यः नमो लोके सर्व साधुभ्यः।

( ? )

## सामायिक सूत्र

करोमि भदन्त ! ै सामायिकम्,

सर्व सावद्यम् = सरापं-पाप सहितं, योगम्=व्यापारं प्रत्याख्यामि = प्रत्याचचे व्याजीवया = यावजीवनम्, यावत् मम जीवनपरिमाणं तावत्

१-- 'भयान्त !' इति हरिभद्राः

२—"यावजीवता, तया यावजीवतया। तत्रालाच् शिकवर्णं लोपात् 'जावजीवाए' इति सिद्धम्। श्रथवा प्रत्याख्यानिकया श्रन्यपदार्थं इति तामिभसमीद्यं समासो बहुब्रीहिः, यावजीवो यस्यां सा यावजीवा तया।" —हरिभदीथ श्रावश्यक वृत्ति

## संस्कृतच्छायाऽनुवाद

₹**₹**E

त्रिविधं श्रिविधेन श्मनसा वाचा कायेन न करोमि, न कारणामि, कुर्वन्तमपि अन्यं न समनुजानामि = नानुमन्येऽहम् तस्य अदन्त । प्रतिक्रमामि = निवर्त्तणामि निन्दामि = स्वसाह्तिकं जुगुप्से राहे = भवत्साह्तिकं जुगुप्से आत्मानं = अतीतसावद्ययोगकारिणम् च्युत्सुजामि = विविधं विशेषेण वा भृशं त्यजामि !

( ३ )

### मङ्गल-सूत्र

चत्वारः [पदार्था इतिगम्यते ] मङ्गलम् श्राहन्तो मङ्गलम् सिद्धा मङ्गलम् साधवो मङ्गलम् केवलि-प्रक्षप्तो धर्मी मङ्गलम् ।

१—तिस्रो विधा थस्य सावग्र-योगस्य स त्रिविधः, स च प्रत्याख्येयः स्वेन कम संपद्यते, कर्मणा च द्वितीया विभक्तिः, अतस्तं त्रिविधं योगं— मनोवाकका यव्यापारलज्ञणम् ।

२-- त्रिविधेनेति कर्यो तृतीया ।

२—तस्य इत्यधिकृतो योगः संबध्यते । कर्मीरण द्वितीया प्राप्तांअवि अवयवावयविसम्बन्धलक्ष्मण बष्टी ।

₹**50** 

अमग<del>्रा सू</del>त्र

(8)

उत्तम-सूत्र

चत्वारो लोकोत्तमाः श्रर्हन्तो लोकोत्तमाः सिद्धा लोकोत्तमाः साधवो लोकोत्तमाः केवलि-प्रज्ञप्तो धर्मी लोकोत्तमः ।

( ¥ )

शरण-सत्र

चतुरः शरणं प्रपद्ये " श्रर्हतः शरणं प्रपद्ये सिद्धान शरणं प्रपद्ये साधून शरण प्रपद्ये केवलि-प्रज्ञप्त धर्म शर्गा प्रपद्ये ।

( ६ )

## संचिप्त प्रतिक्रमण-सूत्र

.इच्छामि = ऋभिलषामि, प्रतिक्रमितुम् = निवर्तितुम्, [ कस्य ] यो मया देवसिकः = दिवसेन निवृत्तो दिवसपरिमाणी वा दैवसिकः. अतिचारः = अतिचरणं अतिचारः अतिकम इत्यर्थः, फुतः = निवर्तितः तिस्य इति योगः ]

कितिविधः अतिचारः ? ] कायिकः = कायेन शरीरेगा निर्वातः

१-- अ। अयं गच्छामि, भिक्तं करोमीत्यर्थः ।

#### संत्कृतच्छायाऽनुवाद

कायिकः कायकृत इत्यर्थः, वाचिकः = वाक्कृतः, मानसिकः = मनःकृतः ।

[ पुनः किं स्वरूपः कायिको वाचिकश्च ? ] उत्सूत्रः = ऊर्ध्वं सूत्राद् उत्सूत्रः स्त्रानुक्त इत्यर्थः, उन्मार्गः, श्रकल्पः (ल्प्यः) = कल्पो विधिः श्राचारः न कल्पः श्रकल्पः, कल्प्यः – चरणकरणव्यापारः न कल्पः श्रकल्पः, श्रकरणीयः।

[ मानसिकः कि स्वरूपः ? ] दुध्यातः = दुष्टो ध्यातः दुध्यातः, दुर्विचिन्तितः, अनाचारः, अनेष्टटयः = मनागि मनसाऽपि न प्रार्थनीयः, अअसणप्रायोग्यः = न अमणप्रायोग्यः अमणानुचित इत्यर्थः,

[ किं विषयोऽतिचारः ? ] ज्ञाने तथा दर्शने चारित्रे

[ भेदेन वर्णयति ] श्रुते, सामायिके

[ सामायिकातिचार भेदेनाह् ] तिसृणां गुप्तीनां, चतुर्णां कषा-याणां, पञ्चानां महात्रताना, षरणां जीवनिकायानां, सप्तानां पिएडेषणानां, श्रष्टानां प्रवचनमातृणां, नवानां ब्रह्मचर्यं गुप्तीनां, दशविधे श्रमण धर्मे श्रमणानां योगानाम् = व्यापाराणाम्

यत्खरिडतं =देशतो भग्नं, यद्विराधितं = सुतरां भग्नम् तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम् ।

## (७) ऐर्यापथिक-सूत्र

इच्छामि प्रतिक्रमितुम् ईर्यापथिकायां विराधनायाम् योऽतिचार इति वाक्यशेषः

गमनागमने, प्राणाक्रमणे = प्राण्याक्रमणे, बीजाक्रमणे, हरिता-क्रमणे, श्रवश्यया - उत्तिङ्ग - पनक-दक-मृत्तिका-मर्कट-संतान-संक्रमणे [ सति इति वाक्यशेषः ]

ये मया जीवा विराधिताः = दुःखेन स्थापिताः।

₹७₹

#### श्रमण-सूत्र

्र एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः

श्रभिहताः = श्रभिमुखागता हताः, चरखेन घटिता, उत्विष्य विसा वा, बर्तिताः = पुत्रीहता, धूल्या वा स्थगिताः, रखेषिताः = पिष्टा, भूम्यादिषु वा खगिताः, संघातिताः = श्रन्योध्न्यं गात्रेरेकत्र खगिताः, संघटिताः = मनाक् स्पृष्टाः, परितापिताः = समस्ततः पीडिताः, क्ला-मिताः = समुद्धातं तीताः, ग्लानिमापादिताः, श्रवद्राविताः = उत्त्रा-हिताः, स्थानात्स्थानान्तरं संकामिताः = स्वस्थानात् परं स्थानं-नीताः, जीविताद् व्यपरोपिताः = व्यापादिताः

तस्य = त्रतिचारस्य, मिध्या मम दुष्कृतम्।

#### : Z

## शय्या-सूत्र

इच्छानि प्रतिक्रित् प्रकामकार्यस्थान्त्रायनं श्राय्या प्रकास वाद्धः वर्षामं शयनं प्रकामश्राय्या तया, वीक्ष्रालश्चर्यतेत्र , निक्स्सशय्यया क्ष्मः क्षित्रह्मे प्रकामश्चर्येव निकामशय्या उच्यते तया, उद्वर्तन्या = तत्प्रथमतया वामपाश्चेन सुप्तस्य दिन्णपाश्चेन वर्तनम् उद्वर्तन्यः, उद्वर्तन्यः उद्वर्तन्यः उद्वर्तन्यः उद्वर्तन्यः उद्वर्तन्यः वर्षेच परिवर्तन्यः प्रशिक्षः वर्षेन्यः परिवर्तन्यः प्रसारण्याः इस्तपादादीनां सङ्कोचनया, प्रसारण्याः इस्तपादादीनां विद्येपण्या, पर्श्वत्वाक्षंभृहस्या = यूकानां स्पर्शन्या

कूजिते = श्रविभिना श्रयतनया कासिते सति, कर्करायिते = विषमे-यमित्यादि शय्यादोषोच्चारणे, चुते,=श्रविधिमा जृम्मिते, श्रामणे = श्रमः

१—श्रेस्तेश्स्मामिति वा शय्या संस्तारकादिलक्ष्णा प्रकामा उत्स्यः शय्या प्रकामशय्या—संस्तारोत्तरपट्टकातिरिकाः ग्रावरण्यम्भिकृत्य कर्ण्यः त्रयातिरिका वा तथा हेतुभृतया ।

### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

異心異

सुज्य करेंग स्पर्शने, सर्वजस्कामं व पृथिन्यादिरजसा सह यद् बस्तु स्पृष्टं तत्संस्पर्शे सति,—

श्राकुलाखा कर्यादिपरिभोगविवाहयुद्धादिसंस्पर्शननामाप्रकारया, स्वप्नप्रत्ययया क्षवन्निमित्त्या, विराधनया स्वीवेपयोसिक्या क्षिया विपर्यासो अवस्थिवनं तस्मिन् भवा स्वी वैपर्यासिकी तया,
हिष्टेवेपयासिक्यां के स्वीदर्शनानुरागतस्तदवलोकनं हिष्टिवेपयासिक्या क्षियं सिक्या क्षियं पानिभोजनवेपयोसिक्या करात्री पानभोजनपरिभोग एव तद् विपर्यासः तस्मिन् मवा
पानभोजन वेपर्यासिकी तथा [विराधनया इति शेषः सर्वत्र ]

यो मया देवसिकः अतिचारः कृतः तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम्।

(3)

## गोचरचर्या-स्त्र

प्रतिक्रमामि गोचरचर्यायां गोश्वरणं गोचरः, चरणं चर्या, गोचर इव चर्या गोचरचर्या तस्याम्, भिचाचर्यायां = भिक्षार्थं चर्या भिचाचर्या तस्याम्,

उद्घाटकपाटोद्घाटनया = उद्घाट श्रदत्तार्गलं ईषत्स्थिगतं वा कपाटम् तस्योद्घाटनं, तदेव उद्घाटकपाटोद्घाटना तथा; श्व-वत्स-दारकसंघट्टनया; मण्डी श्रामृतिकया=गत्रान्तरेश्रम्रं झंत्वा यां प्राम्-तिकां भिन्नों ददाति सां मण्डीग्रामृतिका तथा, बालिप्रामृतिकया = चतुर्दिशं वहाँ वा बीलि सिंग्न्यां ददाति यस्या बालिप्रामृतिका तथा, स्वापनाग्रामृतिकया = भिनान्तरार्थे स्थापनाश्रामृतिका तथा—

शिक्किते = आधाकमादिदीषाणामन्यतमेन शिक्किते ग्रहीते सति, सह-साकारे = फटित्यकल्पनीये ग्रहीते सति,—

#### श्रमए-सूत्र

श्रनेषण्या=श्रनेन प्रकारेण श्रनेषण्या हेतुभूतया; प्राण्मोजनया=
प्राण्मिन रसजादयः भोजने दध्योदनादौ विराध्यन्ते यस्यां प्राभृतिकायां सा
प्राण्मोजना तया, बीजभोजनया, हरितभोजनया, परचात्कर्मिकया=
पश्चाद्दानानन्तरं कर्म जलोज्भनादि यस्यां सा पश्चात्कर्मिका तया; पुरः
कर्मिकया = पुरः श्रादौ कर्म यस्यां सा पुरः कर्मिका तया; श्रदृष्टाहृतया=
श्रदृष्टोत्त्वेपनिच्वेपमानीतया उदकससृष्टाहृतया = जलसम्बद्धानीतया;
रजः संसृष्टाहृतया; पारिशाटनिकया = परिशादनं उज्भनं तिस्मन्
भवा पारिशादनिका तया; पारिशापनिकया = परिश्वावनं प्रदानभाजनगतद्रव्यस्याञ्चिसम् पात्रे उज्भनम् तेन निर्वृत्ता पारिष्ठापनिकी तया;
श्रथवा परि सर्वैः प्रकारः स्थापनं परिस्थापनमपुनर्ग्रहण्यत्या न्यासः,
तेन निर्वृत्ता पारिष्ठापनिकी तया; श्रथभाषण्भिच्वा व्याः

यद्=स्रशनादि उद्गमेन = स्राधाकर्मादिल वर्णेन; उत्पादनया = धाच्यादिल वर्णया, एपण्या=शङ्कितादिल वर्णया; स्रपरिशुद्धं परिगृहीतं परिभुक्त वा, यत् न परिष्ठापितम्=कथंचित्परिगृहीतमपि सदोषं
भोजनं यन्नोज्भितम्, परिभुक्तमपि च भावतः स्रपुनः करणादिना प्रकारेण
नोज्भितम्,

तस्य मिध्या मम दुष्कृतम्।

( \$0)

## काल प्रतिलेखना-सत्र

प्रतिक्रमामि चतुष्कालं = दिवसरात्रि-प्रथमचरमप्रहरेषु, स्वाष्यायस्य = सूत्रपौरुषील इणस्य; अकरणतया = अनासेवनतया हेतु-भूतया [ यो मया देवसिकोऽतिचारः तस्य इति योगः ]

उभयकालं = प्रथमपश्चिम पौरुषीलच्च काले; भारडोपकरग्रस्य = पात्रवस्त्रादेः; अप्रत्युपेच्च ग्या = मूलत एव चचुषा अनिरीच्णया;

१ स्राचार्य हरिभद्र 'पारिस्थापनिकया' लिखते हैं।

ર ૭૫

### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

दुष्प्रत्युपेत्तस्या = दुर्निरीत् रालक्यायाः अप्रमार्जनया = मूलत एव रजोहरणादिनाऽस्पर्शनया, दुष्प्रमार्जनया = श्रविधिना प्रमार्जनया,

श्रतिक्रमे, व्यतिक्रमे, श्रतिचारे, श्रनाचारे,

यो मया दैवसिकः अतिचारः कृतः, तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम्।

( ?? )

## असंयम सूत्र

प्रतिक्रमामि एकविधे = एकप्रकारे असंयमे [ = श्रविरतिलत्त्रणे सित अप्रतिषिद्धकरणादिना यो मया दैवसिकोऽतिचारः कृत इति गम्यते तस्य मिथ्या दुष्कृतमिति सम्बन्धः । एवमन्यत्राऽपि योजना कार्या ]

(१२)

### बन्धन सूत्र

प्रतिक्रमामि द्वाभ्यां बन्धनाभ्याम् = हेतुभूताभ्याम् [ योऽतिचारः कृतस्तरमात् ]

(१) राग-बन्धनेन, (२) द्वेष-बन्धनेन ।

( १३ )

## द्गड सूत्र

प्रतिक्रमामि त्रिभिः द्र्यहैः = हेतुभूतैर्योऽतिचारस्तस्मात् (१) मनोद्र्यहेन, (२) वचोद्र्यहेन (३) कायद्र्यहेन।

( \$8 )

## गुप्ति सूत्र

प्रतिक्रमामि तिसृभिः गुष्तिभिः = सम्यग् श्रपरिपालिताभिः हेतुभूताभिः ।

(१) मनोगुप्त्या, (२) वचोगुप्त्या, (३) कायगुप्त्या !

```
JUE.
```

#### भागा-सूत्र

( १५ )

#### शल्य सत्र

प्रतिक्रमामि त्रिमिः शल्येः.—

(१) मायाशल्येन (२) निदानशल्येन (३) मिध्या-दर्शनशल्येन ।

( १६ )

## गौरव सूत्र

प्रतिक्रमामि त्रिभिः गौरवैः.--

(१) ऋदिगौरवेण, (२) रसगौरवेख, (३) सातगौरवेख।

( 29 )

## विराधमा सत्र

प्रतिक्रमामि तिस्भिः विराधनाभिः,—

(१) ज्ञानविराधनया, (२) दर्शनविराधनया (३) चारि-त्रविराधनया ।

( १= )

### कषाय सत्र

प्रतिक्रमामि चत्रभिः कषायैः.—

(१) क्रोधकषायेन, (२) मानकषायेन

(३) साम्रकपायेन, (४) लोभकषायेन।

( 88 )

## संद्रा सत

प्रतिक्रम्।मि चत्रिः। संक्राभिः,—

(१) श्राहारसंज्ञया, (२) भयसंज्ञया.

(३) मेश्रुनसंज्ञया, (४) परिप्रद-संज्ञया ।

## संस्कृतच्छायाऽनुवाद

. ३७७

( २० )

## विकथा सूत्र

प्रतिक्रमामि चतसृभिः विकथाभिः,—

(१) स्त्रीकथया (२) भ क्तकथया,

(३) देशकथया (४) राजकथया !

( २१ )

## ध्यान सूत्र

प्रतिक्रमामि चतुर्भिः ध्यानैः, [ ऋशुमैः कृतैः शुमैश्चाकृतैः ]

(१) त्रातन ध्यानेन, (२) रौद्र ए ध्यानेन

(३) धर्मेण ध्यानेन, (४) शुक्लेन ध्यानेन ।

( २२ )

## क्रिया-सूत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चभिः क्रियाभिः,—

(१) कायिक्या (२) आधिकरणिष्र्याः

(३) प्राद्धेषिक्या (४) पारितापनिक्या, (४) प्रागाति-पातक्रियया।

( २३ )

## कामगुण सूत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चभिः कामगुणैः,—

् (१) शब्देन (२) रूपेण, (३) गत्थेन, (४) रसेण, (४) स्पर्शेन ।

(38)

### महामत सूत्र

प्रतिक्रमामि प्रविभागः महात्रतः = सम्यगपरिपालितैः

্ই ডুহ্

#### श्रमण सूत्र

(१) सर्वस्मात् प्राणातिपाताद् विरमणम् (२) सर्वस्माद् सृषावादाद् विरमणम् (३) सर्वस्माद् स्रदत्तादानाद् विरमणम् (४) सर्वस्माद् में धुनाद् थिरमणम् (४) सर्वस्मात् परिष्रहाद् विरमणम् ।

( २५`)

## समिति सूत्र

प्रतिक्रमामि पञ्चभिः समितिभिः = सम्यगपरिपाल्वाभिः

(१) ईर्यासमित्या, (२) भाषासमित्या, (३) एषणा-समित्या, (४) ब्रादान भाष्डमात्र नित्तेपणा समित्या, (७) उच्चार-प्रस्नवण-खेल-सिङ्घाण-जल्ल पारिष्ठापनिकासमित्या !

( २६ )

## जीवनिकाय सूत्र

प्रतिक्रमामि षड्भिः जीवनिकायैः [ कथंचितीडितैः ] (१) पृथिवी कायेन, (२) श्रप्कायेन, (३) तेजः कायेन, (४) वायुकायेन (४) वनस्पतिकायेन (६) त्रसकायेन।

( २७ )

## लेश्या सूत्र

प्रतिक्रमामि षड्भिः लेश्याभिः = त्रशुभामिः कृताभिः, शुभाभि-रक्रताभिः

(१) कृष्णलेश्यया, (२) नीललेश्यया (३) कापोत-लेश्ययाः (४) तेजोलेश्यया (४) पद्मलेश्यया (६) शुक्ल-लेश्यया।

( २८ )

## भयादि स्नत्र

सप्तभिः भयस्थानैः, ऋष्टभिः मदस्थानैः, नवभिः ब्रह्मचर्यः

### संस्कृतच्छायाऽनुवाद

30E

गुप्तिभिः [ सम्यगपालिताभिः ] दशविधे श्रमण धर्मे , एकादशिभः उपासक प्रतिमाभिः [ ऋश्रद्धानवितथप्ररूपणाभिः] द्वादशभिः भिन्तु-प्रतिमाभिः , त्रयोदशभिः क्रियास्थानैः, चतुर्दशभिः भूतप्रामैः [ विराधितैः ]; पञ्चदशभिः परमाधार्मिकैः [ एतेषां पापकर्मान्-मोदनाभिः]; षोडशभिः गाथाषोडशैः = स्त्रकृताङ्गाद्यश्रुतस्कन्धाध्ययनैः [ एषामविधिना पठनादिभिः ] सप्तदशविधे ऽसंयमे; ऋष्टादश-विधेऽब्रह्मचर्येः एकोनविंशत्या ज्ञाताध्ययनैःः विंशत्या श्रसमाधि-स्थानैः; एकविंशत्या शवलैः; द्वाविंशत्या परीषहैः [ सम्यगसोटैः ] त्रयोविंशत्या सूत्रकृताध्ययनैः; चतुर्विंशत्या देवैः; पञ्चविंशत्या भावनाभिः [ ग्रमाविताभिः ]; षड्विंशत्या दशा-कल्प व्यवहा-राणामुद्देशनकालैः [ ऋविधिना गृहीतैः ] ; श्रनगारगुर्णैः; श्रष्टाविंशत्या श्राचार-प्रकल्पैः; एकोनित्रंशता पापश्रुतप्रसङ्गः [ पापकारण त्र तासेवनः ]ः त्रिंशता स्थानः क्रितैः चिकीर्षितैर्वाः एकत्रिंशता सिद्धादिगुर्गैः द्रात्रिंशता योगसंप्रहैः [ त्रननुशीलितैः ]; त्रयश्चिशता श्राशा-तनाभिः = श्रवज्ञाभिः ---

(१) अर्हतामाशातनया, (२) सिद्धानामाशातनया, (३) आचार्याणामाशातनया, (४) उपाध्यायानामाशातनया, (४) साधूनामाशातनया, (६) साधूनामाशातनया, (६) अाव-काणामाशातनया, (६) देवाना-माशातनया, (१०) देवीनामाशातनया, (११) इहलोकस्य आशातनया, (१२) परलोकस्य आशातनया, (१३) केविल-प्रज्ञप्तस्य धमस्य आशातनया, (१४) सदेवमनुजासुरस्य लोकस्य आशातनया, (१४) सवप्राण-भूत-जीव-सत्त्वानामाशातनया, (१६) कालस्य आशातनया, (१७) श्रुतस्य आशातनया, (१६) कालस्य आशातनया, (१७) अ्रुतस्य आशातनया, (१८) अ्रुतस्य आशातनया,

#### श्रमण-सूत्र

भ्रे डितम् = द्विस्त्रिक्कम् (२२) हीनाचरम् = त्यकाचरम् (१३) ् अत्यत्तरम् = श्रधिकास्तरम् , ( २४ ) पदहीनम् , ( २४ ) विनयहीनम् (२६) योगहीनम्=योगरहितम् (२७) घोषहीनम् , (२५) सुष्ठु दत्तम् , (२६) दुष्ठु प्रतीष्ठित्रतम् , (३०) अकाले कृतेः म्वाध्यायः, (३१) काले न कृतः स्वाध्यायः, (३२) श्रस्था-ध्यायिके स्वाध्यायितम्। (३३) स्वाध्यायिके न स्वाध्यायितम्।

> यो मया देवसिकः अतिचारः कृतः, तस्य मिथ्या मम दुष्कृतम् ।

## ( 38 )

## अन्तिम प्रतिज्ञा-सूत्र

नमः, चतुर्विशत्ये तीर्थकरेभ्यः, ऋषभादि-महावीरपर्य-वसामेश्यः ।

इदमेव नैर्मन्थ्यं प्राचचमम् = जिनशासनम् सत्यं, असुत्तरं, कैवलिक, प्रतिपूर्ण, नैयायिक ≕मोसगमक, संशुद्ध, शल्यकर्त्तन, सिद्धिमार्गः, मुक्तिमार्गः, निर्याणमार्गः = मोन्नमार्गः, निर्वाणमार्गः= श्रात्यन्तिकसुखमार्गः, श्रवितथं, श्रविसन्धि = श्रव्यवच्छिन्न, सर्वदुःखप्रहीसमार्गः।

अत्र स्थिता जीवाः सिद्धयन्ति, बुद्धयन्ते, मुच्यन्ते, परि-निर्वान्ति, सर्वदुःखानामन्तं = विनाशं कुर्वन्ति ।

तं धर्मं श्रद्दधे, प्रतिपद्ये, रोचयामि, स्रशामि, पालयामि, अनुपालयामि ।

तं धर्मं श्रद्धानः, प्रतिपद्यमानः, रोचयन्, स्पृशन्, पालयन्, अनुपालयन् ।

तस्य धर्मस्य अभ्युत्थितोऽस्मि आराधनायां, विरतोऽस्मि विराधनायम् ।

#### रूदर

### संस्कृतच्छायाऽनुबाद

श्रसंथमं परिजानामि, संयमगुपसंवये । श्रव्रह्म परिजानामि, ब्रह्म उपसंपये । श्रकल्पं परिजानामि, कल्पगुपसंपये । श्रज्ञानं परिजानामि, ब्रानगुपसंपये । श्रिक्तयां परिजानामि, क्रियागुप-संपये । मिथ्यात्वं परिजानामि, सम्यक्ष्यगुपसंपये । श्रवोधिं परिजानामि, बोधिगुपसंपये। श्रमार्गं परिजानामि, मार्गगुपसंपये ।

यत्स्मरामि, यच् च न स्मरामि । यत्प्रतिक्रमामि, यच् च न प्रतिक्रमामि । तस्य सर्वस्य देवसिकस्य श्रतिचारस्य प्रतिक्रमामि । श्रमणोऽह्म, संयत—विरत—प्रतिहत—प्रत्याख्यात— पापकर्मा, श्रनिदानः, दृष्टि-सस्प्रन्नः, मायामृषाविवर्जितः ।

( ? )

श्रर्ध - तृतीयेषु द्वीप—,

समुद्रेषु पञ्चदशसु कर्मभूमिषु।

यावन्तः केऽषि साधवः, रजोहरण-गोच्छप्रतिम**हधराः** ॥

( ? )

पञ्चमहात्रतधराः,

अष्टादश-शीलाङ्ग - सहस्र-धराः !

श्रद्यताचार-चारित्राः,

तान् सर्वान शिरसा मनसा मस्तकेन वन्दे !!

( ३० )

#### च्रमापना-सूत्र

श्राचार्य--उपाध्याये,

शिष्ये साधर्मिके कुल-गरे। च। ये मया केऽपि कषायाः, सर्वान त्रिविधेन चमयामि॥

अमण-सूत्र

( ?:)

सर्वस्य अमग् - सङ्घस्य, भगवतोऽञ्जलि कृत्वा शीर्षे। चमियत्वा, चान्यामि सर्वस्य श्रहकमपि !!

( 3 )

चमयामि सर्वान् जीवान्। सर्वे जीवाः ज्ञाम्यन्तु मे। मे सर्वभूतेषु, वरं मम न केनचित्॥ मैत्री

> ( ३१ ) उपसंहा स्त्र र

एवमहमालोच्य, निन्दित्वा गर्हित्वा जुगुप्सित्वा सम्यक्। त्रिविधेन प्रतिकान्तो. बन्दे जिनान् चतुर्विशतिम्।।१।।

# परिशिष्ट

( ? )

# द्रादशावर्त गुरुवन्दन सूत्र

इच्छामि त्रमाश्रमण ! वन्दितुम् = नमस्तर्दुम् [ भवन्तम् ] यापनीयया = यथाशिकत्रक्षत्रम्, नेषिवया = प्राणातिपातादिनिवृत्तया तन्वा अर्थात् शरीरेण । [ अत्र एव ]

अनुजानीत = अनुजां प्रयच्छ्रथ में मितावप्रहंं = चतुर्दिशम् आत्मप्रमाणं भवद्धिष्ठितप्रदेशम् [ प्रवेशुमिति गम्यते ]

निषंध्य = [ सर्वाशुभव्यापारान् ] श्रधः कायं = भवचरणं प्रति कायसंस्पराम् = उद्धे वकायेन मस्तकेन संस्पर्शम्, [ करोमि, एतच श्रनु-जानीत इति वाक्य रोषः ] समणीयः भवद्भिः क्लमः = स्पर्शजन्य-वैद्यन्तानिरूपः ।

श्रल्प-क्लान्तानां = ग्लानिरहितानाम् बहुशुभेन = प्रभूतसुखेन भवतां दिवसो व्यतिकान्तः = निर्गतः ?

यात्रा = तपोनियमादिलच्चणा भवतां [ कुशला वर्तते ] ? यापनीयं = इन्द्रियनोइन्द्रियरेशाधितं शरीरं च भवतां [ कुशलं वर्तते ] ?

च्त्रमयामि च्त्राश्रमण ! दैवसिकं, व्यतिक्रमम् = श्रपराधम् ! श्राविश्यक्या = श्रवश्यकर्तव्यक्षरणकरण्योगैः निवृत्ता श्राविश्यकी किया, तया हेतुभूतया यदसाधु कर्मे श्रनुष्ठितं, तस्मात् प्रतिक्रमामि = निवर्त्तयामि ।

#### श्रमग्-सूत्र

त्तमाश्रमणानां देवसिक्या = दिवसेन निर्वत्तया श्राशातनयाः त्रयस्त्रिंशद्न्यत्रयाः यत् किंचनिमध्यया = यिकंचित्कदालम्बनः माश्रित्य मिथ्यायुक्तेन कृतया ।

मनोदुष्कृतया = मनोजन्यदुष्कृतयुक्कया, वचोदुष्कृतया = श्रसा-धुवचननिमित्तया, कायदुष्कृतया = श्रासन्नगमनादिनिमित्तया —

कोधया = कोधवत्या कोधयुक्तया, मानया = मानवत्या मानयुक्तया, मायया = मायावत्या मायायुक्तया, लोभया = लोभवत्या लोभयुक्तया [कोधादिभिर्जनितया इत्यर्थः ]—

सर्वकालिक्या = इहभवाऽन्यभवाऽतीलाऽनागत सर्वकालेन निर्वृत्तया, सर्विमिथ्योपचारया=सर्विमिथ्याक्रियाक्रियाक्र्या, सर्वधर्मातिक्रमण्या= श्रष्ट प्रवचनमातृरूप सर्वधर्मलङ्घनयुक्तया, श्राशातनया = बाचया— यो मया श्रितचारः = श्रपराधः कृतः तस्य समाश्रमण ! प्रतिकन्मामि = श्रपुनः करणतया निवर्तथामि, निन्दामि, गर्हे श्रात्मानं = श्राशातमाकरणकालवर्तिनं दुष्टकर्मकारिणं श्रमुमतित्याचेन, व्युतसुकामि= भक्षं त्यजामि ।

#### संस्कृतच्छायानुवाद

३८ध

**(**?)

# प्रत्याख्यान सूत्र

(8)

### नयस्कारसहित सूत्र

उद्गते सूर्ये नमस्कारसिंहतं प्रत्याख्यामिः चतुर्विधमिष चाहारम्—ग्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। अन्यत्र अनाः भोगेनः सहस्राकारेणः व्युत्सृजामि।

( 7 )

### पौरुषी सूत्र

उद्गते सूर्ये पौरुषां प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमि श्राहारम्-श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम् । श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सह-साकारेण, प्रच्छन्नकालेन, दिगमोहेन, साधुवचनेन, सर्वसमाधि-अत्ययाकारेण व्युतसृजामि ।

( ३ )

# पूर्वार्द्ध सूत्र

उद्गते सूर्ये पूर्वार्द्धं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि श्राहारम्-श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रम्यत्र श्रनाभोगेन, सहसा-कारेण, प्रच्छन्नकालेन, दिग्मोहेन, साधुवचनेन, महत्तराकारेण, सर्वसमाधि-प्रत्ययाकारेण व्यत्सृजामि।

१. श्रत्र सर्वेषु स्नाकारेषु पञ्चम्यर्थे तृतीया । स्नन्यत्र स्नामोगात्, सहसाकाराच्च, एतौ वर्जयत्वा इत्यर्थः ।

३⊏६

#### श्रमण-सूत्र

### (8)

### एकाशन सूत्र

एकाशनं प्रत्याख्यामि, त्रिविधमपि श्राहारम्-स्रशनं, खादिमं, स्वादिमम्। अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, सागा-रिकाकारेण, त्राकुञ्चन प्रसारणेन, गुर्वभ्युत्थानेन, पारिष्ठाप-निकाकारेण. महत्तराकारेण, सर्वसमाधि - प्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि ।

### **(4)**

### एकस्थान सूत्र

एकाशनं एकस्थानं प्रत्याख्यामि, त्रिविधमपि श्राहारम्--श्रशनं, खादिमं, स्वादिमम् । श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, सागारिकाकारेण, गुर्वभ्युत्थानेन, पारिष्ठापनिकाकारेण, महत्त-राकारेण, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि ।

### ( ६ )

### श्राचाम्ल सत्र

श्राचाम्लं प्रत्याख्यामि, श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, लेपालेपेनः उत्चिप्तविवेकेन, गृहस्थसंसृष्टेनः पारिष्ठापनिका-कारेगः, महत्तराकारेगः, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेगः व्युत्सृजामि ।

# ( **9** )

## अभक्तार्थ = उपवास सूत्र

उद्गते सूर्ये अभक्तार्थं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि आहा-रम्—अशन, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, पारिष्ठापनिकाकारेण, महत्तराकारेण, सर्वसमाधि-प्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि।

### संस्कृतच्छायानुवाद

きこり

## ( द ) दिवसचरिम-सूत्र

दिवसचरिमं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमि श्राहारम् श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, महत्तराकारेण, सर्व समाधिप्रत्ययाकारेण व्युत्सृजामि।

## ( ६ ) श्रभिग्रह-सूत्र

श्रभिग्रहं प्रत्याख्यामि, चतुर्विधमपि श्राहारम्—श्रशनं, पानं, खादिमं, स्वादिमम्। श्रन्यत्र श्रनाभोगेन, सहसाकारेण, भहत्तराकारेण, सर्वसमाधिप्रत्यमाकारेण व्युतसृजामि।

### (१०) निर्विकृति-सूत्र

विकृतीः प्रत्याख्यामि । अन्यत्र अनाभोगेन, सहसाकारेण, लेपालेपेन, गृहस्थ संसृष्टेन, उत्तिप्तविवेकेन, प्रतीत्यम्रचितेन, पारिष्ठापनिकाकारेण, महत्तराकारेण, सर्वसमाधिप्रत्ययाकारेण च्युतसृजामि ।

# ( ?? )

### प्रत्याख्यानपारणा-सूत्र

उद्गते सूर्ये नमस्कारसहितं—प्रत्याख्यानं कृतम् , तत्प्रत्या-ख्यानं सभ्यक् कायेन स्रूष्टं, पालितं, तीरितं, कीर्तितं, शोधितं, धाराधितम् । यत् च न श्राराधितम् । तस्य मिथ्या मे दुष्कृतम् । 3==

श्रमण-सूत्र

( 3 )

# संस्तार-पौरुषी सूत्र

श्रनुजानीत परमगुरवः, गुरुगुस्परत्नेर्भिण्डत - शरीराः बहुप्रतिपूर्णा पौरुषी, रात्रिके संस्तारके श्रीतष्टामि ॥ १ ॥

अनुजानीत संस्तारं, बाहुपधानेन वामपार्श्वेन । कुक्कुटी-पादप्रसार्गे, ऽशक्तुवन् प्रमार्जयेद् भूमिम्।। २।।

सङ्कोच्य संदंशी, उद्वर्तमानश्च कायं प्रतिलिखेत्। द्रव्याद्यपयोगेन, उच्छ वासनिरोधेन श्रालोकं (कुर्यात्) ॥३॥

चत्वारो मङ्गलम् श्रहन्तो मङ्गलं, सिद्धा मङ्गलं, साधवो मङ्गलं, केवलि-प्रज्ञप्तो धर्मी मङ्गलम् ॥४॥

चत्वारो लोकोत्तमाः. श्रहन्तो लोकोत्तमाः, सिद्धा लोकोत्तमाः, साधवो लोकोत्तमाः, केवलि-प्रज्ञप्रो धर्मो लोकोत्तमः ॥ ४॥ चतुरः शरणं प्रपद्ये, श्रर्हतः शरणं प्रषद्येः सिद्धान् शरणं प्रषद्येः साधून् शरण प्रपद्यो, केवलि-प्रज्ञप्तं धर्मं शरणं प्रपद्ये ॥ ६॥

### संस्कृतच्छायानुवाद

325

बदि में भवेत् प्रमादो

**ऽस्य देहस्य अस्यां रजन्याम्**। आहारमुपधिदेहं,

सर्वं त्रिविधेन व्युत्सृष्टम् ॥ ७॥ आणातिपातमलीकं,

चौर्यं मैथुनं द्रविराम्च्छीम्। कोधं मानं मायं

लोभं प्रेम तथा द्वेषम् ॥ = ॥

कलहमभ्याख्यानं,

पेशुन्यं रत्यरतिसमायुक्तम् ।

पर-परिवादं माया---

मृषां मिथ्यात्वशल्यं च ॥ ६॥

व्युत्सृज इमानि

मोत्तमार्गसंसर्ग - विघ्नभूतानि । दुर्गति-निबन्धनानि

श्रष्टादश पाप-स्थानानि ॥ १०॥

एकोऽहं नास्ति मे कश्चित्,

नाऽहमन्यस्य कस्यचित्।

एवमदीन-सना

श्रात्मानमनुशास्ति ॥११॥

एको मे शाश्वत आत्मा

ज्ञान - दशन - संयुत: ।

मे बाह्या भावाः,

सर्वे संयोग - लच्चणाः ॥१२॥

संयोग-मृला जीवेन

प्राप्ता दुःख—परम्परा ।

\$E 0

#### श्रमग्-सूत्र

संयोग—सम्बन्धः, तस्मात सर्घः त्रिविधेन व्युत्सृष्टः ॥१३५

चमित्वा चामयित्वा मयि चमध्वं

सर्वे जीव - निकायाः ।

सिद्धानां साच्यया त्रालोचया मि

वैरं न भावः ॥१४॥ मम

सर्वे जीवाः कर्म-वशाः,

चतुर्दश - रज्जौ भ्राम्यन्तः।

मया सर्वे सामिताः,

मिय श्रपि ते ज्ञाम्यन्तु ॥१४॥

यद् यद् मनसा बद्धं,

यद् यद् वाचा भाषितं पापम्।

यत् कायेन कृतं,

तस्य मिथ्या मे दुष्कृतम् ॥१६॥

नमोऽहदुभ्यः

नमः सिद्धेभ्यः

नम श्राचार्येभ्यः

नम उपाध्यायेभ्यः

नमो लोके सर्व-साधुभ्यः।

**एप** पञ्च - नमस्कारः

सर्व - पाप - प्रणाशनः ।

मङ्गलानां च सर्वेषां,

प्रथमं भवति मङ्गलम्।।

संस्कृतच्छायानुवाद

388

( ४ ) शेष-सृत्र

100 180

( ? )

सम्यक्तव सूत्र

ष्प्रर्हन् मम देवः, यावजीवं सुसाधवः गुरवः।

जिन - प्रश्नमं तत्त्वं, इति सम्यक्त्वं मया गृहीतम् ॥१॥

( २ )

गुरु-गुग-स्मरण सूत्र

पञ्चेन्द्रिय - संवर्णः,

तथा नवविध-त्रह्मचर्यगुप्तिधरः।

चतुर्विध - कषायमुक्तः,

इत्यष्टादशगुर्णेः संयुक्तः ॥१॥

पञ्चमहाव्रत - युक्तः,

पञ्चविधाचार - पालनसमर्थः।

पञ्चसमितः त्रिगुप्तः,

षट्त्रिंशद्गुणो गुरुर्मम ॥२॥

( 3 )

गुरुवन्दन सूत्र

त्रिकृत्वः आदत्तिणं प्रदत्तिणां करोमि वन्देः नमस्यामिः सत्करोमि, सम्मानयामिः ₹87

#### अमग्र-सूत्र

कल्याएं, मङ्गलम्, देवतं, चैत्यम्, पयु पासे मस्तकेन वन्दे ।

(8)

## ऐर्यापथिक त्रालोचना सत्र

इच्छाकारेण = निजेच्छया, न तु बलामियेशोन संदिशत भगवन् । ईर्यापथिकीं प्रतिक्रमामि इच्छामि ०००० <sup>१</sup>

(¥)

### उत्तरीकरण सूत्र

तस्य = श्रामण्ययोगसंघातस्य कथंचित् प्रमादात् खरिडतस्य-विराधि-तस्य वा, उत्तरीकरणेन = पुनः संस्कारद्वारापरिष्करणेन, प्रायश्चित्त-करणेन, विशोधीकरणेन = ऋपराधमलिनस्यात्मनः प्रचालनेन, विशाल्यीकरणेन,

पापानां कर्मणां निर्घातनार्थाय,

तिष्ठामि =करोमि, कायोत्सर्गम् = व्यापारवतः कायस्य परि-स्थागम् ॥ १॥

( \( \xi \)

### श्राकार सूत्र

ष्यन्यत्र उच्क्कसितेन, निःश्वसितेन, कासितेन, ज्ञतेन, जृन्भितेन, उद्गारितेन, वातिसर्गेण, श्रमयी = भ्रम्या, पित्तमृच्र्रिया ॥ १॥

१--- अप्रजेतनः पाठः अमणसूत्रान्तगैतसप्तमैर्यापथिकसूत्रवद् हैयः।

### संस्कृतच्छायानुवाद

३८३

सूद्मैः श्रङ्ग-सञ्चारैः, सूद्मैः खेल (श्लेष्म) सञ्चारैः, सूद्मैः दृष्टि-सञ्चारैः ॥ २ ॥ एवमादिभिः श्राकारैः=श्रपवादरूपैः, श्रभग्नः=न सर्वथा नाशितः, श्रविराधितः = न देशतो नाशितः, भवतु मे कायोत्सर्गः ॥ ३ ॥ [ कियन्तं कालं यावत् ? ] यावद् श्रहेतां भगवतां नमस्कारेण न पारयामि ॥ ४ ॥ तावत् [ तावन्तं कालं ] कायं स्थानेन, मौनेन, ध्यानेन, श्रात्मानं = श्रात्मीयं, व्युतसृजामि ॥ ४ ॥

( **v** )

# चतुर्वि'शतिस्तव सूत्र

लोकस्योद् द्योतकरान् धर्मतीर्थकरान् जिनान्।
श्रह्तः कीर्तयिष्यामि, चतुर्विशितिमपि केवलिनः॥१॥
श्रष्टभमजितं च वन्दे, संभवमिनन्दनं च सुमितं च।
पद्मप्रभं सुपार्श्वं, जिनं च चन्द्रप्रभं वन्दे॥२॥
सुविधि च पुष्पदन्तं, शीतल-श्रयांस वासुपूज्यं च।
विमलमनन्तं च जिनं, धर्मं शान्ति च वन्दे॥३॥
कुन्थुमरं च मिल्लं, वन्दे सुनिसुन्नतं निमजिनं च।
वन्दे श्रिरष्टनेभिं, पार्श्वं तथा वर्द्धमानं च॥४॥
एवं मया श्रभिष्टुता, विधुतरजोमलाः प्रहीणजरामरणाः।
चतुर्विंशतिरिप जिनवराः, तीर्थकराः मे प्रसीदन्तु॥४॥
कीर्तित-वन्दित-महिताः, ये एते लोकस्योत्तमाः सिद्धाः।
श्रारोग्य - बीधिलाभं, समाधिवरमुत्तमं ददतु॥६॥
चन्द्रभयो निर्मलतराः, श्रादित्यभयोऽधिकं प्रकाशकराः।
सागरवरगम्भीराः, सिद्धाः सिद्धं मम दिशन्तु॥७॥

श्रमण-सूत्र

(z)

### प्रिणिपात सूत्र

नमोऽस्तु ऋईदुभ्यः, भगवदुभ्यः ॥ १॥ श्रादिकरेभ्यः, तीर्थंकरेभ्यः, स्वयंसम्बद्धेभ्यः ॥२॥ पुरुषोत्तमेभ्यः, पुरुषसिंहेभ्यः, पुरुषवर-पुरुडरीकेभ्यः, पुरुषवर-गन्धहस्तिभ्यः ॥ ३ ॥ लोकोत्तमेभ्यः, लोकना थेभ्यः लोकहितेभ्यः, लोक-प्रदीपेभ्यः, लोकप्रद्योतकरेभ्यः ॥ ४। श्रभयदयेभ्यः, चजुर्दयेभ्यः, मार्गद्यभ्यः, शरणद्यभ्यः, जीवद्येभ्यः, बोधिद्येभ्यः ॥ ४॥ धर्मदयेभ्यः, धर्मदेशकेभ्यः, धर्मनायकेभ्यः, धर्मसार्थिभ्यः, धर्मवर-चतुरन्तचक्रवर्तिभ्यः ॥ ६॥ द्वीप-त्राण-शरण-गति-प्रतिष्ठारूपेभ्यः, अप्रतिहत-वर-ज्ञान-दर्शनधरेभ्यः, व्यावृत्त-च्छद्मभ्यः ॥ ७ ॥ जिनेभ्यः, जापकेभ्यः, तीर्षोभ्यः, तारकेभ्यः, बुद्धेभ्यः, बोधकेभ्यः, मुक्तेभ्यः, मोचकेभ्यः ॥ ५ ॥ सर्वज्ञ भ्यः, सर्वदर्शिभ्यः, शिवमचल--मरूजमनन्तमच्चयमव्याबाधमपुनरावृत्ति-सिद्धिगति-नामधेयं स्थानं सम्प्राप्तेभ्यः, नमो जिनेभ्यः, जित्तभयेभ्यः ॥ ६ ॥

# : ६ :

# अतिचार-आलोचना

### ज्ञान-श्रद्धि

साधनों के होते भी न ज्ञानाभ्यास किया स्वयं दूसरों को भी न यथायोग्यता कराया हो। ज्ञान के नशे में चूर लड़ता-लड़ाता फिरा, ज्ञानी जनों को न शीष सादर मुकाया हो॥ सूत्र अरोर अर्थ नष्ट-भ्रष्ट किया घटा - बढ़ा, तस्वशून्य तर्कणा में मस्तक लड़ाया हो। 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, श्रेष्ठ ज्ञान - रत्न में जो दूषण लगाया हो ॥ दर्शन-शुद्धि

वीतराग - वाणी पे न श्रद्धाभाव दृढ़ रक्खा, फंस के कुतर्कजाल शक्कामाव लाया हो। नानाविध पाखंडों के मोहक स्वरूप देख, संसारी सुखों के प्रति चित्त ललचाया हो ॥ धर्माचार - फल के सम्बन्ध में सशंक बना, मन को पाखंडियों की पूजा में भ्रमाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, सम्यक्त्व-सुरत्न में जो दूषण लगाया हो ॥

#### · ३६६

### श्रमण-सूत्र

# ईर्या-समिति

स्वच्छ, शुद्ध, श्रेष्ठजनगम्य राजमार्ग छोड़, सूक्म - जन्तु - पूरित कुपथ श्रपनाया हो । दाएँ-बाएँ अच्छे-बुरे दरयों को लखाता चला, नीची दृष्टि से न देख कदम उठाया हो ॥ बातों की बहार में विमुग्ध शून्य-चित्त बना, तुच्छकाय कीटों पे गजेन्द्ररूप धाया हो। दैनिक 'अमर' सर्व पाप दोष मिण्या होवें, गमनसमिति में जो दृषण लगाया हो ॥

### भाषा-समिति

पूज्य आप्त पुरुषों का गाया नहीं गुणगान, यत्र-तत्र श्रपना ही कीर्तिगान गाया हो। सर्वजन - हितकारी मीठे नहीं बोले बोल, हँसी से या चुगली से कलह बढ़ाया हो ॥ दूसरों के दोषों का जगत में दिंढोरा पीटा, वाणी के प्रताप हिंसा-चक्र भी चलाया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप दोष मिथ्या होवें, भाषण-समिति में जो दृषण हगाया हो।।

## एषणा-समिति

उद्गमादि बयालीस भिन्ना - दोष टाले नहीं, जैसा-तैसा खाद्य मट पात्र में भराया हो। ताक-ताक ऊँचे - ऊँचे महलों में दौड़ा गया, रङ्क-घर सूखी रोटी देख चकराया हो ॥ जीवनार्थ भोजन का संयम-रहस्य भोजनार्थ मात्र साधुजीवन बनाया हो।

### श्रविचार-श्रालोचना

३९७

दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, एषणा-समिति में जो दूषण लगाया हो।। श्रादाननि चेप-समिति

**बस्न -** पात्र - पुस्तकादि पडिलेहे — पूँजे विना, देखे-भाले विना मन श्राया जहाँ बगाया हो। देह में घुसाया भूत श्रालस्य विनाशकारी, प्रतिलेखना का श्रेष्ठ काल बिसराया हो ॥ संथम का शुद्ध मृलतत्व सुविवेक छोड़, सूदम जीव जन्तुत्रों का जीवन नशाया हो। 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिध्या होवें. श्रादान - समिति में जो दूषण लगाया हो ॥

उत्सर्ग (परिष्ठापना) समिति

परठने-योग्य कफ मल मूत्र श्रादि वस्तु, श्रागमोक योग्य-भूमि में न परठाया हो । भुक्तरोष अन्न-जल दूर ही से फेंक दिया, सर्वथा असंयम का पथ अपनाया हो।

स्वच्छ, शान्त, स्वास्थ्यकारी स्थानों को बिगाड़ा हन्त,

जैनधर्म एवं साधु-संघ को लजाया दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवे. उत्सर्ग-सिमिति में जो दृषण लगाया हो॥

# मनोगुप्ति

व्यर्थ के श्रयोग्य नाना संकल्प-विकल्प जोड़-तोड़, चित्त-चक्र श्रिति चंचल डुलाया हो। किसी से बढ़ाया राग किसी से बढ़ाया द्वेष, परोत्रति देख कभी ईर्ष्या-भाव आया हो॥

#### श्रमग्र-सूत्र

विषय-सुखों की कल्पनाश्रों में फँसाके खूब, संयम से दूर दुराचार में रमाया हो। 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवें, दैनिक श्रेष्ठ मनोगुप्ति में जो दूषण लगाया हो॥

## वचन-गुप्ति

बैठ जन - मण्डली में लम्बी-चौड़ी गण हाँक, बाती ही में बहुम्ल्य समय गँताया हो। बोला क्या वचन, बस व अ-सा ही मार दिया, दीन दुखियों पे खुला आतंक जमाया हो।। राज-देश-भक्त-नारी चारों पिकथाएँ कह स्व - पर - विकार - वासनात्र्यों को जगाया हो। दैनिक 'त्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवे.

## काय-गुप्ति

श्रष्ठ वचोगुप्ति में जो दूषण लगाया हो॥

भोगासिक रख नानाविध सुख-साधनों की, मृदु कष्ट-कातर स्पदेह को बनाया हो। शुद्धता का भाव त्याग शृंगार का भाव धारा. सादगी से ध्यान हटा फेशन सजाया हो ॥ अल्हड़पने में आ के यतना को गया भूल, अस्त-व्यस्तता में किसी जीव को सताया हो। दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप - दोष मिध्या होवें,

### अहिंसा-महाव्रत

श्रेष्ठ काय-गुप्ति में जो दूषण लगाया हो ॥

सृद्म श्रौ बादर त्रस-स्थावर समस्त प्राणी-वर्ग, जिस-किसी भाँति जरा भी सताया हो।

#### श्रविचार-श्रालोचना

338

सुनते ही कदु-वाक्य श्रमि-ज्यों भभक उठा, निन्दकों के प्रति घृणा-द्वेष-भाव लाया हो ॥ रोगी, दीन, दुःखी छोटे-बड़े सभी प्राणियों से, प्रेम-भरा बन्धुता का भाव न रखाया हो । दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें, श्राद्य महात्रत में जो दूषण लगाया हो ॥

### सत्य-महावत

हास्य वश लम्बी-चौड़ी गढ़ के गढ़न्त भूछी, श्रोंघा-सीधा कोई भद्र प्राणी भरमाया <mark>हो</mark>। राज की, समाज की या प्राणीं की विभीषिका से, भूठ बोल जानते भी सत्य को छुपाया हो ॥ द्वेष-वश मिध्या दोष लगा बदनाम किया, सत्य भी अनर्थकारी भूल प्रगटाया हो। दैनिक 'त्रमर' सर्व पाप - दोष मिथ्या होवें, सत्य महात्रत में जो दूषण लगाया हो ॥

## श्रचौर्य-महाव्रत

श्रशन, वसन अथ श्रन्य उपयोगी घरतु, मालिक की आज्ञा बिना तृए भी उठाया हो। मानव-समाज की हा। छाती पै का भार रहा, विश्व-हित-हेतु स्वकर्तव्य न बजाया हो।। वृद्धों की, तपिस्वयों की तथा नवदीचितों की, रोगियों की सेवा से हरामी जी चुराया हो। दैनिक 'त्रमर' सर्व पाप दोष मिध्या होवें, दत्त-महात्रत में जो दृष्ण लगाया हो।।

### श्रमण-सूत्र

# ब्रह्मचर्य-महाव्रत

विश्व की समस्त नारी माता भगिनी न जानी,
देखते ही सुन्दरी-सी युवती लुभाया हो।
वाताविद्ध हड़ के समान बना चल-चित्तः
काम - राग दृष्टिराग स्तेहराग छाया हो।।
वार-बार पुष्टि-कर सरस आहार भोगा,
शान्त इन्द्रियों में भोगानल दहकाया हो।
दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें;
ब्रह्म-महाव्रत में जो दृष्ण लगाया हो।।

### अपरिग्रह-महात्रत

विद्यमान वस्तुश्रों पे मूर्छना, श्रविद्यमान—
वस्तुश्रों की लालसा में मन को रमाया हो।
गच्छ-मोह, शिष्य-मोह, शास्त्र-मोह, स्थान-मोह,
श्रन्य भी देहादि-मोह जाल में फँसाया हो।।
श्रावश्यकताएँ बढ़ा योग्यायोग साधनों से,
व्यर्थ ही श्रयुक्त वस्तु-संचय जुटाया हो।
दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिध्या होवें,
श्रन्त्य महात्रत में जो दृष्ण लगाया हो।।

### श्ररात्रिभोजन-व्रत

अरात्रभाजन-त्रत अशानादि चारों ही आहार रात्रि-समय में, जान या अजान स्वयं खाया हो, खिलाया हो। 'श्रौषधी के खाने में तो कुछ भी [नहीं है दोष', प्राणमोही बन मिध्या मन्तव्य चलाया हो॥ रसना के चक्कर में आ के सुस्वादु खादा, अप्रिम दिनार्थ वासी रक्खा हो, रखाया हो।

### श्रतिचार-श्रालोचना

808

दैनिक 'श्रमर' सर्व पाप-दोष मिथ्या होवें, निशाऽभक्ति-त्रत में जो दृषण लगाया हो।।

### महावत-भावना

पंच महात्रत की न भावना पच्चीस पाली, होकर श्रवि सुखशील श्रातमा करली काली। संयम की ले श्रोट खूब ही देह सँभाली, उपर दौंग विचित्र होगया अन्दर खाली।। गत भूलों पर तीव्रतम, पुनि-पुनि पश्चात्ताप है। दुश्चरित्र मुनि संघ पर, एक मात्र श्रभिशाप है।।

## पचीस मिथ्यात्व

ष्प्रपने मिथ्या मत का भी श्राति-श्राप्रह धारा, लड़ा कुतकें स्पष्ट सत्य पर-मत धिककारा। कभी ज्ञान तो कभी क्रिया एकान्त चिचारा. लोकाचार-विमृद मोच का मार्ग विसारा।

पाँच बीस मिण्यात्व की, करूँ अखिल आलोचना। मनसा वंचसा कर्मणाः योग-शद्धि की योजना।।

# गुरुजनों का त्र्रविनय

पूजनीय गुरुजम की सेवा से मुख मोड़ा, ष्यादर-संत्कारादि भक्ति का बन्धन तोड़ा।

#### श्रमण सूत्र

हित-शिचा नहिं प्रही द्वेष से नाक सिकोड़ा, बना घोर श्रविनीत 'श्रहं' से नाता जोड़ा।

हा। इस कल्पित कर्म पर. बार-बार धिक्कार है। गुरु-सेवा ही मोच का, एक मात्र वर द्वार है॥

### अष्टादश-पाप

पाप-पंक अष्टादश प्रतिपत्न, श्रात्मा मिलन बनाते हैं। भीम भयंकर भव-श्रदवी में, भ्रान्त बना भटकाते हैं। षाप-शिरोमिश हिंसा से जग---जीव नित्य भय खाते हैं। मुषावाद से मानव जग में. निज विश्वास गँवाते हैं। चौर्यवृत्ति अति ही अधमाधम, निज-पर सब को दहती है। मैथनरत पुरुषों की बुद्धि, निशदिन विकृत रहती है। संसृति-मूल परिम्रह भीषणाः ममताऽऽसिक बढाता है। आकुल-व्याकुल जीवन रहता, श्रास्त्रिर नरक पठाता है। क्रोध मान से सजन जन भी, भटपट बैरी हो जावें।

### श्रातिचार-श्रालोचना

803

भाया-लोभ अतल महासागर, इबे पार नहीं पावें १ ्राग, द्वेष, कलह के कारण, पामर नर-जीवन होता। अभ्याख्यान पिश्चनता का विक शान्ति-सुधाका रस खोताय पृष्ठ-मांस भन्नग्-सी निन्दाः फैले क्लेश परस्पर में। रति अरति से चण-चण बहता, हर्ष-शोक-नद् अन्तर में । मायामूषा खड्ग की धारा, गवु-प्रलिप्त जहरीली है। मिथ्या-दर्शन की तो अति ही, घातक विकट पहेली है। भगवन्। ये सब पाप पुर्यरिपु, स्वयं करे करवाए हों। अथवा बन अनुमोदक स्तुति के, गीत मुदित हो गाए हों। पूर्णरूप से कर आलोचन, पाप-चेत्र से हटता हैं। श्रधः पतन के पथ को तज कर, उन्नत पथ पर बढ़ता हूँ।

### उपसंहार

पंच महाव्रत श्रेष्ठ मूल गुरा मंगलकारी, दशविध प्रत्याख्यान गुणोत्तर कलिमल हारी।

YOY

#### अमण-सूत्र

लगे अतिकम और व्यतिकम दूषण भारी। आई हो अतिचार अनाचारों की बारी। भूल-चूक जो भी हुई, बार-बार निन्दा करूँ। आगे आत्म-विशुद्धि के, रुढ प्रयत्न संब श्रादरूँ।

#### : 0:

# परमेष्टि-वन्दन श्ररिहंत-वन्दन

नमोऽत्थुणं श्ररिहंताणं, भगवताणं, सव्वजगजीववच्छ-लाणं, सव्वजगमंगलाणं, मोक्खमग्गदेसगाणं, श्रण्यिह्ववरनाण-दंसणधराणं, जियरागदोसमोहाणं, जिलाणं।

राग-द्वेष महामल्ल घोर घनघातिकर्म,
नष्ट कर पूर्ण सर्वज्ञ - पद पाया है।
शान्ति का सुराज्य समोसरण में कैसा सौम्य,
सिंहनी ने दुग्ध मृगशिशु को पिलाया है॥
अज्ञानान्धकार-मम्न विश्व को द्यार्द्र होके,
सत्य-धर्म-ज्योति का प्रकाश दिखलाया है।
'श्रमर' समक्तिभाव बार - बार वन्दनार्थ,
श्रिरहंत - चरणों में मस्तक मुकाया है॥

### सिद्ध-वन्दन

नमोऽत्युणं सिद्धाणं, बुद्धाणं, संसारसागरपारगयाणं, जम्मकरामस्णचनकविष्पमुक्काणं, कम्ममत्तरिद्याणं, श्रव्यावाह-सुहमुवगयाणं, सिद्धिट्टाणं संपत्ताणं। 80E

#### श्रमण-सूत्र

जन्म-जरा-मरण के चक्र से पृथक् भर्ये, पूर्ण सत्य चिदानन्द शुद्ध रूप पाया है। मनसा श्रचिन्त्य तथा वचसा श्रवाच्य सदा, चायक स्वभाव में निजातमा रमाया है ॥ संकल्प-विकल्प - शून्य निरंजन निराकार, माया का प्रपंच जड़मूल से नशाया है। 'श्रमर' समक्तिभाव बार - बार वन्दनार्थ, पूज्य सिद्ध - चराएों में मस्तक मुकाया है॥

### श्राचार्य-वन्दन

नमोऽत्थुणं श्रायरियाणं, नाणदंसणचरित्तरयाणं, गच्छ-मेढिभूयाणं, सागरवरगंभीराणं, सयपरसमयणिच्छियाणं, देस-काल-दक्खाणं।

श्रागमों के भिन्न-भिन्न रहस्यों के ज्ञाता ज्ञानी, उप्रतम चारित्र का पथ अपनाया है। पत्तपातता से शून्य यथायोग्य न्यायकारी, पतितों को शुद्ध कर धर्म में लगाया है।। सूर्य-सा. प्रचण्ड तेज प्रतिरोधी जावें फेंप, संघ में श्रखंड निज शासन चलाया है। 'श्रमर' सभक्तिभाव बार-बार बन्दनार्थं, गच्छाचार्य-चरणों में मस्तक भुकाया है॥

### उपाध्याय-वन्दन

नमोऽत्युरां उवज्भायागं अवस्वयनागासायरागं, धम्मसुत्त-वायगाणं, जिएधम्मसम्माणसंरक्खणदक्खाणं, नयपमाण-निउणाणं, मिच्छत्तंधयारदिवायराणं।

#### परमेष्टि-बन्दन

800

मन्द-बुद्धि शिष्यों को भी विद्या का अभ्यास करा, दिग्गज सिद्धान्तवादी पंडित बनाया है। पाखंडीजनों का गर्व खर्व कर जगत् में, अनेकान्तता का जय-केतु फहराया है।। शंका-समाधान-द्वारा भविकों को बोध दे के, देश - परदेश ज्ञान - भानु चमकाया है। 'अमर' सभक्तिभाव बार-बार बन्दनार्थ, उपाध्याय - चरणों में मस्तक सुकाया है।।

### साधु-वन्दन

नमोऽत्युगं सञ्वसाहूणं, श्रवस्वतियसीलागं, सञ्वालंबण-विष्पमुक्काणं, समसत्तुमित्तपक्खाणं, किलमलमुक्काणं, उिक्तय-विसयकसायाणं, भावियजिणवयणमणायां, तेल्लोक्कसुद्दावद्दाणं, पंचमहञ्चयधराणं।

शत्रु श्रोर मित्र तथा मान श्रोर श्रपमान,
सुख श्रोर दुःख द्वेत-चिन्तन हटाया है।
मेत्री श्रोर करुणा समान सब प्राणियों पे,
कोधादि-कषाय-दावानल भी बुमाया है।।
ज्ञान एवं क्रिया के समान हट उपासक,
भीषण समर कर्म-चमू से मचाया है।
'श्रमर' सभक्तिभाव बार-बार बन्दनार्थ,
त्यागी-मुनि-चर्णों में मस्तक सुकाया है।।

# धर्मगुरु-वन्दन

नमोऽत्थुणं धम्मायरियाणं, धम्मदेसगाणं, संसारसागर-तारगाणं, श्रसंकिलिट्टायारचरित्ताणं, सब्बसत्ताणुगाहपरा-यणाणं, उपगाहकुस**ा**णं। YOU

#### श्रमण-सूत्र

भीम-भद-वन से निकाला बड़ी कोशिशों से, मोज्ञ के विशुद्ध राजमार्ग पे चलाया है। संकट में धर्म-श्रद्धा ढीली ढाली होने पर, समका-बुका के दृढ़ साहस बँधाया कटुता का नहीं लेश सुधा-सी सरस वाणी, धर्म-प्रवचन नित्य प्रेम से सुनाया 'श्रमर' संभक्तिभाव बार-बार धर्मगुरु-चरणों में मस्तक भुकाया

#### : = :

# बोल-संग्रह

( ? )

### प्रतिलेखना की विधि

- (१) उड्ढं उकडू श्रासन से बैठकर वस्त्र को भूमि से ऊँचा रखते हुए प्रतिलेखना करनी चाहिए।
  - (२) थिरं-वस्त्र को दृढता से स्थिर रखना चाहिए !
- (३) श्रतुरियं—उपयोग-शून्य होकर जल्दी जल्दी प्रतिलेखना नहीं करनी चाहिए।
- (४) पिंडलेहें—वस्त्र के तीन भाग करके उसको दोनों स्त्रोर से स्त्रच्छी तरह देखना चाहिए।
- (४) पष्कोडे—देखने के बाद यतना से धीरे-धीरे भड़काना चाहिए।
- (६) पमजिजा—भड़काने के बाद वस्त्र श्रादि पर लगे हुए जीव को यतना से प्रमार्जन कर हाथ में लेना तथा एकान्त में यतना से परठना चाहिए।

[ उत्तराध्ययन २६ वाँ श्राध्ययन ]

श्रमण-सूत्र

### ( ? )

### अप्रमाद-प्रतिलेखना

- (१) अनर्तित-प्रतिलेखना करते हुए शरीर श्रौर वस्त्र श्रादि को इधर-उधर नचाना न चाहिए।
- (२) अवित-प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र कहीं से मुड़ा हुआ न होना चाहिए । प्रतिलेखना करने वाले को भी अपने शरीर को विना मोड़े सीधे बैठना चाहिए । ऋथवा प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र ऋौर शरीर को चंचल न रखना चाहिए।
  - (३) अनन्बन्धी-वस्र को अयतना से भड़काना नहीं चाहिए।
- (४) श्रमोसली-धान्यादि कटते समय ऊपर, नीचे श्रौर तिरह्या लगने वाले मुसल की तरह प्रतिलेखना करते समय वस्त्र को ऊपर, नीचे या तिरछा दीवार आदि से न लगाना चाहिए।
  - (४) षट पुरिमनवरफोटका—( छः पुरिमा नव खोडा )

प्रतिलेखना में छः पुरिम श्रीर नव खोड करने चाहिएँ। वस्त्र के दोनों हिस्सों को तीन-तीन बार खंखेरना, छः पुरिम हैं। तथा वस्त्र को तीन-तीन बार पूँज कर उसका तीन बार शोधन करना, नव खोड हैं।

(६) पाणि-प्राण विशोधन-वस्त्र ग्रादि पर कोई जीव देखने में श्राए तो उसका यतनापूर्वक श्रवने हाथ से शोवन करना चाहिए।

[ ठाणांग सूत्र ]

## ( 3 )

## प्रमाद-प्रतिलेखना

(१) श्रारभटा—विपरीत रीति से ऋथवा शीवता से प्रतिलेखना करना । अथवा एक वस्त्र की प्रतिलेखना बीच में अधूरी छोड़कर दूसरे वस्त्र की प्रतिलेखना करने लग जाना, वह त्रारभटा प्रतिलेखना है।

#### चोल-संग्रह

- (२) सम्मर्दा—जिस प्रतिलेखना में वस्न के कोने मुझे ही रहें ऋर्यात् उसकी सलवट न निकाली जाय, वह सम्मर्दा प्रतिलेखना है । ऋथवा प्रति-लेखना के उपकरणों पर बैठकर प्रतिलेखना करना, सम्मर्दा प्रतिलेखना है।
- (३) मोसली—जैसे धान्य कूटते समय मूसल ऊपर, नीचे श्रौर तिरछे लगता है. उसी प्रकार प्रतिलेखना करते समय वस्त्र को ऊपर. नीचे अथवा तिरक्षा लगाना, मोसली प्रतिलेखना है।
- (४) प्रस्फोटना—जिस प्रकार धूल से भरा हुआ वस्त्र जोर से भड़काया जाता है, उसी प्रकार प्रतिलेखना के वस्त्र को जोर से भड़-काना, प्रस्कोटना प्रतिलेखना है।
- (४) विद्याप्ता-प्रतिलेखना किए हुए वस्त्रों को विना प्रति-लेखना किए हुए वस्त्रों में मिला देना, विद्याप्ता प्रतिलेखना है। श्रथवा प्रतिलेखना करते हुए वस्त्र के पल्ले ऋादि को इधर-उधर फेंकते रहना विविप्ता प्रतिलेखना है।
- (६) वेदिका-प्रतिलेखना करते समय घुटनों के ऊपर, नीचे या पसवाड़े हाथ ब्लना, श्रथवा दोनों घटनों या एक घटने को भुजाश्रों के बीच रखना, वेदिका प्रतिलेखना है। डिंग्गांग सूत्र

### (8)

### त्राहार करने के छह कारण

- (१) वेदना स्वधा वेदना की शान्ति के लिए।
- (२) वैयावृत्य सेवा करने के लिए।
- (३) ईर्यापथ-मार्ग में गमनागमन श्रादि की श्रद प्रवृत्ति के ਜਿਹ ।
- (४) संयम -- संयम की रहा के लिए।
- (४) प्रागप्रत्ययार्थ-प्रागों की रक्ता के लिए।
- (६) धर्म चिन्ता-शास्त्राध्ययन स्नादि धर्म चिन्तन के लिए। उत्तराध्ययन २६ वॉ श्रध्ययन र

#### श्रमण-सूत्र

### ( भ )

### त्राहार त्यागने के छह कारण

- (१) आतङ्क-भयंकर रोग से प्रस्त होने पर।
- (२-) उपसर्ग- आकस्मिक उपसर्ग आने पर।
- (३) ब्रह्मचर्यग्रि-ब्रह्मचर्य की रचा के लिए।
- (४) प्रासिद्या-जीवों की दया के लिए।
- (४) तप-तप करने के लिए।
- (६) सलेखना ऋन्तिम समय संधारा करने के लिए।

[ उत्तराध्ययन २६ वाँ ऋध्ययन ]

### ( 钅)

# शिचाभिलाषी के त्राठ गुण

- (१) शान्ति—शान्त रहे, हँसी मजाक न करे।
- (२) इन्द्रियदमन-इन्द्रियों पर नियंत्रण रक्ले ।
- (३) स्वदोषद्दि-दूसरों के दोष न देख कर श्रापने ही दोष देखे।
- (४) सदाचार—सदाचार का पालन करे।
- ( ४ ) ब्रह्मचर्य-काम-वासना का त्याग करे
- (६) श्रनासिक-विषयों में श्रनासक रहे।
- (७) सत्याग्रह—सत्य ग्रहण के लिए सन्नद्ध रहे।
- ( प ) सहिष्णुता-सहनशील रहे, क्रोध न करे।

## ( 9 )

# उपदेश देने योग्य आठ वातें

- (१) शान्ति—ग्रहिंसा एवं दया।
- (२) विरति—पापाचार से विरक्ति i

#### बोल-संग्रह

४१३

- (३) उपशम-कषाय विजय।
- (४) निर्दृत्ति-निर्वाण, श्रात्मिक शान्ति ।
- (४) शौच-मानसिक पवित्रता, दोषों का त्याग।
- (६) आर्जव-सरलता, दंभ का त्याग।
- (७) **मार्द्य—को**मलता, दुराग्रह का त्याग ।
  - (प) लाघव-परिग्रह का त्याग, श्रनासक रहना ।

## ( = )

## भिन्ना की नौ कोटियाँ

- (१) ब्राहारार्थं स्वयं जीवहिंसा न करे।
- (२) दूसरों के द्वारा हिंसा न कराए।
- (३) हिंसा करते हुन्नों का ऋनुमोदन न करे।
- (४) आहारादि स्वयं न पकावे।
- (५) दूसरों से न पकवावे ।
- (६) पकाते हुआं का अनुमोदन न करे।
- (७) श्राहार स्वयं न खरीदे !
- ( ८ ) दूसरों से न खरीदवावे I
- (६) खरीदते हुन्नों का न्नानुमोदन न करे।

उपर्युक्त सभी कोटियाँ मन, वचन श्रौर कायरूप तीनों योगों से हैं। इस प्रकार कुल मंग सत्ताईस होते हैं।

(3)

## रोग की उत्पत्ति के नौ कारण

- (१) अत्यासन-ग्राधिक बैठे रहने से।
- (२) अहितासन प्रतिकृल ग्रासन से बैठने पर।
- ) ३ ) श्रातिनिद्रा—ग्राधिक नींद लेने से ।

#### श्रमण सूत्र

- (४) अतिजागरित— ऋधिक जागने से ।
- (४) उच्चारनिरोध—बड़ी नीति की बाधा रोकने से।
- (६) प्रस्नवणनिरोध- लघुनीति (पेशाव) रोकने से।
- (७) ऋतिगमन--मार्ग में ग्रिधिक चलने से।
- ( ८ ) प्रतिकृलभोजन-प्रकृति के प्रतिकृल भोजन करने से ।
- (६) इन्द्रियार्थविकोपन-विषयासिक ग्रिषिक रखने से।

### ( १० )

### समाचारी के दश प्रकार

- (१) इच्छाकार—यदि आपकी इच्छा हो तो मैं अपना अमुक कार्य कहाँ, अथवा आप चाहें तो मैं आप का यह कार्य कहाँ ? इस प्रकार पूछने को इच्छाकार कहते हैं। एक साधु दूसरे से किसी कार्य के लिए प्रार्थना करे अथवा दूसरा साधु स्वयं उस कार्य को करे तो उसमें इच्छाकार कहना आवश्यक है। इस से किसी भी कार्य में किसी भी प्रकार का बलाभियोग नहीं रहता।
- (२) मिध्याकार—संयम का पालन करते हुए कोई विपरीत श्राचरण हो गया हो तो उस पाप के लिए पश्चात्ताप करता हुन्ना साधु 'मिच्छामि दुक्कडं' कहै, यह मिध्याकार है।
- (३) तथाकार—गुरुदेव की स्रोर से किसी प्रकार की स्त्राज्ञा मिलने पर स्त्रथवा उपदेश देने पर तहत्ति (जैसा स्त्राप कहते हैं वही ठीक है) कहना, तथाकार है।
- (४) श्रावश्यिकी—श्रावश्यक कार्य के लिए उपाश्रय से बाहर जाते समय साधु को 'श्रावस्सिया' कहना चाहिए—श्रर्थात् मैं श्रावश्यक कार्य के लिए बाहर जाता हूँ।
- (४) नैषेधिकी—बाहर से वापिस आकर उपाश्रय में प्रवेश करते समय 'निसीहिया' कहना चाहिए। इसका अर्थ है—श्रव मुक्ते बाहर रहने का कोई काम नहीं रहा है।

#### बोल संग्रह

- (६) आप्रन्छना—िकसी कार्य में प्रवृत्ति करनी हो तो पहले गुरदेव से पूछना चाहिए कि-'क्या मैं यह कार्य कर लूँ?' यह आप्रच्छना है।
- (७) प्रतिष्टुच्छना—गुरुदेव ने पहले जिस काम का निषेध कर दिया हो, यदि अप्रावश्यकतावश वही कार्य करना हो तो गुरुदेव से पुनः पूछना चाहिए कि "भगवन्! श्रापने पहले इस कार्य का निषेध कर दिया था, परन्तु यह श्रातीव श्रावश्यक कार्य है। श्रातः स्थाप श्राज्ञा है तो यह कार्य कर लूँ ?" इस प्रकार पुनः पूछना, प्रतिष्टुच्छन है।
- (८) छन्द्ना—स्वयं लाए हुए ब्राहार के लिए साधुक्रों को श्रामंत्रण देना कि-'यह ब्राहार लाया हूँ, यदि ब्राप भी इसमें से कुछ ग्रहण करें तो मैं धन्य होऊँगा।'
- (१) निमंत्रणा ग्राहार लाने के लिए जाते हुए दूसरे साधुत्रों को निमंत्रण देना, ग्रथवा यह पूछना कि क्या ग्रापके लिए भी म्राहार लेता त्राऊँ ?
- (१०) उपसंपदा ज्ञान आदि प्राप्त करने के लिए अपना गच्छ छोड़कर किसी विशेष ज्ञान वाले गुरु का आश्रय लेना, उपसंपदा है। गच्छ-मोह में पड़े रह कर ज्ञानादि उपार्जन करने के लिए दूसरे योग्य गच्छ का आश्रय न लेना, उचित नहीं है।

(भगवती, शत० २५., ३७)

## ( ११ )

# साधु के योग्य चौदह प्रकार का दान

- (१) अशन-खाए जाने वाले पदार्थ रोटी आदि।
- (२) पान-पीने योग्य पदार्थ, जल ऋादि।
- (३) खादिम--मिष्णन्न, मेवा श्रादि सुस्वादु पदार्थ।
- (४) स्वादिम मुख की स्वच्छता के लिए, लौंग सुपारी श्रादि।

#### श्रमण सूत्र

- (४) वस्त्र-पहनने योग्य वस्त्र।
- (६) पात्र-काठ, मिट्टी श्रौर तुम्बे के बने हुए पात्र।
- (७) कम्बल—ऊन श्रादि का बना हुन्ना कम्बल।
- ( ८ ) पादप्रोञ्छन-रजोहरण, श्रोघा ।
- (६) पीठ-बैठने योग्य चौकी श्रादि।
- (१०) फलक-सोने योग्य पद्टा त्रादि।
- (११) शय्या-ठहरने के लिए मकान आदि।
- (१२) संथारा विठाने के लिए घास आदि।
- (१३) श्रीषध-एक ही वस्तु से बनी हुई श्रीषधि।
- (१४) भेषज ग्रनेक चीजों के मिश्रण से बनी हुई ग्रीपिध ।

ऊपर जो चौदह प्रकार के पदार्थ बताए गए हैं, इन में प्रथम के खाट पदार्थ तो दानदाता से एक बार लेने के बाद फिर वापस नहीं लौटाए जाते। शेष छह पदार्थ ऐसे हैं, जिन्हें साधु अपने काम में लाकर वापस लौटा भी देते हैं। [श्रावश्यक]

# ( १२ )

# कायोत्सर्ग के उन्नीस दोष

घोडग े लया २ य खंभे कुड्डे अ माले ४ य सबरि बहु ६ नियले ७ । लंबुत्तर ध्या ६ उद्दी १ ॰ संजय १ १ खिले से १ य वायस १ ६ कविडे १ ४ ॥ शीसोकंपिय १ पूर्व १ इंग्डिं अंगुलि-भमुहा १ ७ य वाक्सी १ ८ पेहा १ ६ । एए काउ सम्मे हवंति दोसा इगुस्वीसं ॥

- (१) घोटक दोष—घोड़े की तरह एक पैर को मोड़कर खड़े होना।
  - (२) लता दोष-पवन-प्रकंपित लता भी तरह काँपना।
  - (३) स्तंभकुड्य दोष—खंभे या दीवाल का सहारा लेना ।
- (४) माल दोष-माल अर्थात् ऊपर की ओर किसी के सहारे मस्तक लगा कर खड़े होना।

### बोल-संग्रह

www.kobatirth.org

850

- (१) शबरी दोष-नग्न भिल्लनी के समान दोनों हाथ गुह्य-स्थान पर रखकर खड़े होना।
  - (६) वध् दोष--कुल-वधू की तरह मस्तक भुकाकर खड़े होना।
- (७) निगड दोष-बेड़ी पहने हुए पुरुष की तरह दोनों पैर फेला कर श्रथवा मिलाकर खड़े होना !
- ( म ) लम्बोत्तर दोष—श्रविधि से चोलपट्टे को नाभि के ऊपर स्रौर नीचे घटने तक लम्बा करके खड़े होना ।
- (६) स्तन दोष--मच्छर ब्रादिके भय से ब्रायबा स्वज्ञानता-घश छाती दक कर कायोत्सर्ग करना।
- (१०) उर्द्धिका दोष-एड़ी मिला वर श्रीर पंजों को फैलाकर खड़े रहना, स्रथवा त्रॅंगूठे मिलाकर छौर एड़ी फैलाकर खड़े रहना, उर्द्धिका दोष है।
- (११) संयती दोष-साध्वी की तरह कपड़े से सारा शरीर टॅंक कर कायोत्सर्ग करना ।
- (१२) खलीन दोष-लगाम की तरह रजोहरण को श्रागे रख कर खड़े होना । श्रथवा लगाम से पीड़ित श्रश्व के समान मस्तक को कभी अपर कभी नीचे हिलाना, खलीन दोष है।
- (१३) वायस दोष-कौवे की तरह चंचल चित्त होकर इधर-उधर श्राँखें घुमाना श्रथवा दिशाश्रों की श्रोर देखना।
- (१४) कपित्थ दोष-पट्पदिका (जूँ) के भय से चोलपड़े को किंग्सिय की तरह गोलाकार बना कर बंघात्रों के बीच दबाकर खड़े होना । श्रथवा मुद्धी बाँध कर खड़े रहना, कपित्थ दोष है।
- (१४) शीर्षोत्कम्पित दोष-भूत लगे हुए व्यक्ति की तरह सिर धुनते हुए खड़े रहना।
- (१६) मूक दोष-मूक भ्रथीत् गूँगे झादमी की तरह 'हूँ हूँ' आदि भ्रव्यक्त शब्द करना।
  - (१७) अंगुलिका भ्रू दोष-- श्रालापकों को अर्थात् पाठ की श्रावृ-

#### ४१८ ः

#### श्रमण-सूत्र

त्तियों को गिनने के लिए ऋँगुली हिलाना, तथा दूसरे व्यापार के लिए भौंह चला कर संकेत करना।

- (१८) वारुणी दोष—जिस प्रकार तैयार की जाती हुई शराव में से बड़-बड़ शब्द निकलता है, उसी प्रकार अव्यक्त शब्द करते हए खड़े रहना । अथवा शराबी की तरह भूमते हुए खड़े रहना ।
- (१६) प्रेचा दोष-पाठ का चिन्तन करते हुए वानर की तरह ग्रोटों को चलाना। - प्रवचनसारोद्धार ]

योग शास्त्र के तृतीय प्रकाश में श्रीहेमचन्द्राचार्य ने कायोत्सर्ग के इकीस दोष बतलाए हैं। उनके मतानुसार स्तंभ दोष, कुड्य दोष, त्रांगुली दोष श्रौर भ्रु दोष चार हैं; जिनका ऊपर स्तम्भकुड्य दोष श्रौर **त्रांगुलिकाभ्र** दोप नामक दो दोषों में समावेश किया गया है।

# ( ?3 )

# साध्र की ३१ उपमाएँ

- ं (१) उत्तम-एवं स्वच्छ कांस्य पात्र जैसे जल-मुक्त रहता है, उस पर पानी नहीं ठहरता है, उसी प्रकार साधु भी सांसारिक स्नेह से मुक्त होता हैं।
- (२) जैसे शंख पर रंग नहीं चढ़ता, उसी प्रकार साधु राग-भाव से रंजित नहीं होता।
- (३) जैसे कछुवा चार पैर श्रीर एक गर्दन-इन पाँचों श्रवयवों को संकोच कर, खोपड़ी में छुपाकर सुरुचित रखता है, उसी प्रकार साधु भी संयम चेत्र में पाँचों इन्द्रियों का गोपन करता है, उन्हें विषयों की श्रोर बहिम स्त्र नहीं होने देता I
- (४) निर्मल सुवर्ण जैसे प्रशस्त रूपवान् होता है, उसी प्रकार साध भी रागादि का नाश कर प्रशस्त स्त्रात्मस्वरूप वाला होता है।
  - (५) जैसे कमल-पत्र जल से निर्लित रहता है, उसी प्रकार

### बोल संग्रह

398

साधुं, श्रनुकूल विषयों में श्रासकत न होता हुआ उनसे निर्लिप्त रहता है।

- (६) चन्द्र जैसे सौम्य (शीतल) होता है, उसी प्रकार साधु स्वभाव से सौम्य होता है। शान्त-परिणामी होने से किसी को क्लेश न में पहुँचाता।
- (७) सूर्य जैसे तेज से दीन्त होता है, उसी प्रकार साधु भी तप के तेज से दीन्त रहता है।
- (८) जैसे सुमेर पर्वंत स्थिर है, प्रलयकाल में भी चिलित नहीं होता, उसी प्रकार साधु संयम में स्थिर रहता हुआ अनुकूल तथा प्रतिकृल किसी भी परीषह से विचलित नहीं होता।
- (६) जिस प्रवार समुद्र गम्भीर होता है, उसी प्रकार साधु भी गम्भीर होता है, हर्षे द्वार शोक के कारणों से चित्त को चंचल नहीं होने देता।
- (१०) जिस प्रकार पृथ्वी सभी वाधा पीड़ाएँ सहती है, उसी प्रकार साधु भी सभी प्रकार के परीषह एवं उपसर्ग सहन करता है।
- (११) राख की भाँई ख्राने पर भी ख्राग्न जैसे ख्रन्दर प्रदीप्त रहती है ख्रार बाहर से मिलन दिखाई देती है; उसी प्रकार साधु तप से कृश होने के कारण बाहर से म्लान दिखाई देता है, किन्तु ख्रन्तर में शुभ भावना के द्वारा प्रकाशमान रहता है।
- (१२) घी से सींची हुई अपन जैसे तेज से देवीप्यमान होती है, उसी प्रकार साधु ज्ञान एवं तप के तेज से दीत रहता है।
- (१३) गोशीर्ष चन्दन जैसे शीतल तथा सुगन्धित होता है, उसी प्रकार साधु कप्रायों के उपशान्त होने से शीतल तथा शील की सुगन्ध से वासित होता है।
- (१४) हवा न चलने पर जैसे जलाशय की सतह सम रहती है, ऊँची-नीची नहीं होती; उसी प्रकार साधु भी समभाव वाला होता है। सम्मान हो अथवा अपमान, उसके विचारों में चढ़ाव-उतार नहीं होता।

#### श्रमग्र-सूत्र

- (१५) सम्मार्जित एवं स्वच्छ दर्पण जिस प्रकार प्रतिविम्ब-प्राही होता है, उसी प्रकार साधु मायारहित होने के कारण शुद्ध-दृदय होता है, शास्त्रों के भावों को पूर्णतया ग्रहण करता है।
- (१६) जिस प्रकार हाथी रणाङ्गण में अपना दृढ़ शौर्य, दिखाता है, उसी प्रकार साधु भी परीपहरूप सेना के साथ युद्ध में श्रपूर्व क्रात्म-शौर्य प्रकट करता है एवं विजय प्राप्त करता है।
- (१७) दृषम जैसे धोरी होता है, शकट-भार को पूर्णतया वहन करता है, उसी प्रकार साधु भी ग्रहण किए हुए व्रत नियमों का उत्साह-पूर्वेक निर्वाह करता है।
- (१८) जिस प्रकार सिंह महाशक्तिशाली होता है, फलतः वन के अन्य मृगादि पशु उसे हरा नहीं सकते; उसी प्रकार साधु भी श्राध्यात्मिक शक्तिशाली होते हैं, परीघह उन्हें पराभूत नहीं कर सकते।
- (१६) शरद ऋत का जल जैसे निर्मल होता है उसी प्रकार साधु का हृदय भी शुद्ध = रागादि मल से रहित होता है।
- ( २० ) जिस प्रकार भारएड पत्ती ऋहर्निश ऋत्यन्त सावधान रहता है, तनिक भी प्रमाद नहीं करता; इसी प्रकार साधु भी सदैव संयमानुष्टान में सावधान रहता है, कभी भी प्रमाद का सेवन नहीं करता।
- (२१) जैसे गैंडे के मस्तक पर एक ही सींग होता है, उसी प्रकार साधु भी राग-द्रोप रहित होने से एकाकी होता है, किसी भी व्यक्ति एवं वस्तु में श्रासिक नहीं रखता।
- (२२) जैसे स्थागु (दृज्का ठूँठ) निश्चल खड़ा रहता है उसी प्रकार साधु भी कायोत्सर्ग त्र्यादि के समय निश्चल एवं निष्प्रकंप खड़ा रहता है।
- (२३) सूने धर में जैसे सफाई एवं सजावट ऋादि के संस्कार नहीं होते, उसी प्रकार साधु भी शरीर का संस्कार नहीं करता। वह बाह्य शोभा एवं शृङ्गार का त्यागी होता है।

828

- (२४) जिस प्रकार निर्वात (वाय से रहित ) स्थान में रहा हुआ। दीपक स्थिर रहता है, कांपेत नहीं होता, उसी प्रकार साधु भी एकान्त स्थान में रहा हुन्ना उपसर्ग न्नाने पर भी शुभ ध्यान से चलायमान नहीं होता ।
- (२५) जैसे उस्तरे के एक क्रोर ही धार होती है, वैसे ही साधु भी त्याग-रूप एक ही धारा वाला होता है।
- (२६) जैसे सर्प एक-दृष्टि होता है ऋर्थात लद्य पर एक टक दृष्टि जमाए रहता है, उसी प्रकार साधु भी ऋपने मोज्ञ-रूप ध्येय के प्रति ही ध्यान रखता है, स्नन्यत्र नहीं।
- (२७) श्राकाश जैसे निरालम्य = श्राधार से रहित है, उसी प्रकार साच भी कल, ग्राम, नगर, देश श्रादि के श्रालम्बन से रहित श्रनासक होता है।
- (२८) पत्ती जैसे सब तरह से स्वतंत्र होकर विहार करता है, वैसे ही निष्परिग्रही साधु भी स्वजन आदि तथा नियतवास आदि के बन्धनों से मुक्त होकर स्वतंत्र विहार करता है।
- ( २६ ) जिस प्रकार सर्प स्वयं घर नहीं बनाता, किन्तु चूहे स्नादि दूसरों के बनाये बिलों में जाकर निवास करता है, उसी प्रकार साधु भी स्वयं मकान नहीं बनाता. किन्तु गृहस्थों के श्रापने लिए बनाए गए मकानों में उनकी ब्राज़ा प्राप्त कर निवास करता है।
- (३०) वायु की गति जैसे प्रतिबन्ध-रहित भ्रव्याहत है, उसी प्रकार साधु भी विना किसी प्रतिबन्ध के स्वतंत्रतापूर्वक विचरण करता है।
- ( ११ ) मृत्य के बाद परभव में जाते हुए जीव की गति में जैसे कोई स्वावट नहीं होती, उसी प्रकार स्वपर सिद्धान्त का जानकार साधु भी निःशङ्क होकर विरोधी ऋन्य तीथिकों के देशों में धर्म प्रचार करता हुआ विचरता है। श्रीपपातिक सत्र ी

#### अमण-सूत्र

## (88)

## बत्तीस अस्वाध्याय

वत्तीस श्रास्वाध्यायों का वर्णन स्थानाङ्ग सूत्र में है। वह इस प्रकार है--दश त्राकाश सम्बन्धी, दश त्रीदारिक सम्बन्धी, चार महाप्रतिपदा, चार महाप्रतिपदात्रों के पूर्व की पूर्णिमाएँ, श्रीर चार सन्ध्याएँ। श्रान्य ग्रन्थों में कुछ मत भेद भी हैं। परन्तु यहाँ स्थानाङ्ग सूत्र के श्रनुसार ही लिखा जा रहा है।

- ं (१) उल्कापात--ग्राकाश से रेखा वाले तेजःपुञ्ज का गिरना, श्रयवा पीछे से रेखा एवं प्रकाश वाले तारे का टूटना, उल्कापात कहलाता है । उल्कापात होने पर एक प्रहर तक सूत्र की अल्वाध्याय रहती है।
  - ः (२) दिग्दाह—िकसी एक दिशा-विशेष में मानों बङ्ग नगर जल रहा हो, इस प्रकार ऊपर की स्रोर प्रकाश दिखाई देना स्रौर नीचे श्रम्थकार मालूम होना, दिग्दाह है। दिग्दाह के होने पर एक प्रहर तक अस्वाध्याय रहती है।
  - (३) गर्जित-प्रादल गर्जने पर दो प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय नहीं करनी चाहिए।
  - (४) विद्युत-विजली चमकने पर एक प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय करने का निषेध है।

श्राद्रों से स्वाति-नत्तत्र तक श्रर्थात वर्षा ऋत् में गर्जित श्रीर विद्युत की श्रस्वाध्याय नहीं होती । क्योंकि वर्षा काल में ये प्रकृतिसिद्ध-स्वामाविक होते हैं।

- (४) निर्घात विना बादल वाले त्राकाश में व्यन्तरादिकत गर्जना की प्रचएड ध्वनि को निर्घात कहते हैं। निर्घात होने ५र एक श्रहोरात्रि तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए।
- (६) यूपक-शुक्ल पन्न में प्रतिपदा, द्वितीया श्रीर तृतीया को सन्देया की प्रभा और चन्द्र की प्रभा का मिल जाना, यूपक है। इन

- 823

### योल-संग्रह

दिनों में चन्द्र-प्रभा से त्रावृत होने के कारण सन्ध्या का बीतना मालूम नहीं होता । त्रातः तीनों दिनों में रात्रि के प्रथम प्रहर में स्वाध्याय करना मना है

- (७) यत्तादीम—कभी किसी दिशा-विशेष में विजली सरीखा, बीच-बीच में ठहर कर, जो प्रकाश दिखाई देता है उसे यत्तादीम कहते हैं। यद्यादीम होने पर एक प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- ( ) धूमिका कार्तिक से लेकर माघ मास तक का समय मेघों का गर्ममास कहा जाता है। इस काल में जो धूम्र वर्ण की सूदम जल रूप धूँ वर पड़ती है, वह धूमिका कहलाती है। यह धूमिका कभी कभी ग्रान्य मासों में भी पड़ा करती है। धूमिका गिरने के साथ ही सभी को जल-क्लिक कर देती है। श्रातः यह जब तक गिरती रहे, तब तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (६) महिका—शीत काल में जो श्वेत वर्ण की सूदम जलरूप धूँ वर पड़ती है, वह महिका है। यह भी जब तक गिरती रहे, तब तक श्रस्वाध्याय रहता है।
- (१०) रजउद्घात—वायु के कारण त्राकाश में जो चारों त्रोर धूल छा जाती है, उसे रजउद्घात कहते हैं। रजउद्घात जब तक रहे, तब तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

ये दश त्र्याकाश सम्बन्धी ग्रस्वाध्याय हैं।

(११-१३) श्रास्थि, मांस श्रीर रक्त--पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च के श्रास्थ, मांस श्रीर रक्त यदि साठ हाथ के श्रान्दर हो तो संभवकाल से तीन प्रहर तक स्वाध्याय करना मना है। यदि साठ हाथ के श्रान्दर किल्ली वगैरह चूहे श्रादि को मार डालों तो एक दिन रात श्रस्वाध्याय रहता है।

इसी प्रकार मनुष्य सम्बन्धी ग्रास्थि, मांस ग्रारेर का श्रस्वाध्याय भी समक्तना चाहिए। श्रन्तर केवल इतना ही है कि—इनका श्रास्त्राध्याय सौ हाथ तक तथा एक दिन रात का होता है। स्त्रियों के

#### श्रमण सूत्र

मासिक धर्म का अध्वाध्याय तीन दिन का एवं वालक और वालिका के जन्म का कमशः सात और आठ दिन का माना गया है।

- (१४) अशुनि—टड़ी और पेशाब यदि स्वाध्याय स्थान के समीव हों और वे दृष्टिगोचर होते हों अथवा उनकी दुर्गन्व आती हो तो स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (१४) श्मशान —श्मशान के चारों तरफ़ सौ-सौ हाथ तक स्वाध्याय न करना चाहिए ।
- (१६) चन्द्र महण्—चन्द्र-ग्रहण होने पर जघन्य आठ और उत्कृष्ट बारह प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए। यदि उगता हुआ चन्द्र प्रसित हुआ हो तो चार प्रहर उस रात के एवं चार प्रहर आगामी दिवस के—इस प्रकार आठ प्रहर स्वाध्याय न करना चाहिए।

यदि चन्द्रमा प्रभात के समय ग्रहण-महित ग्रस्त हुन्ना हो तो चार प्रहर दिन के, चार प्रहर रात्रि के एवं चार प्रहर दूसरे दिन के—इस प्रकार बारह प्रहर तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए।

पूर्ण प्रहण होने पर भी बारह प्रहर स्वाध्याय न करना चाहिए। यदि ग्रहण ग्राल्य = ग्रापूर्ण हो तो ग्राट प्रहर तक ग्रास्वाध्यायकाल रहता है।

(१७) सूर्य महण — सूर्य ग्रहण होने पर जघन्य बारह श्रीर उत्कृष्ट सोलह प्रहर तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए । श्रपूर्ण ग्रहण होने पर बारह, श्रीर पूर्ण तथा पूर्ण के लगभग होने पर सोजह प्रहर का श्रस्थाध्याय होता है।

सूर्य श्रस्त होते समय प्रसित हो तो चार प्रहर रात के, श्रोर श्राठ श्रागामी श्रहोरात्रि के—इस प्रकार सोलह प्रहर तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए। यदि उगता हुन्ना सूर्य प्रसित हो तो उस दिन रात के श्राठ एवं श्रागामी दिन-रात के श्राठ—इस प्रकार सोलह प्रहर तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

(१८) पतन राजा की मृत्यु होने पर जब तक दूसरा राजा

४२५

सिंहासनारूढ़ न हो, तब तक स्वाध्याय करना मना है। नये राजा के हो जाने के बाद भी एक दिन-रात तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

राजा के विद्यमान रहते भी यदि अशान्ति एवं उपद्रव हो जाय तो जब तक अशान्ति रहे तब तक अस्वाध्याय रखना चाहिए। शान्ति एवं व्यवस्था हो जाने के बाद भी एक अहोरात्र के लिए अस्वाध्याय रखा जाता है।

राजमंत्री की, गाँव के मुखिया की, शय्यातर की, तथा उपाश्रय के स्रासन्पास में सात घरों के स्रन्दर स्रन्य किसी की मृत्यु हो जाय तो एक दिन-रात के लिए स्रस्वाध्याय रखना चाहिए।

- (१६) राजव्युद्मह—राजाश्रों के बीच संग्राम हो जाय तो शान्ति होने तक तथा उसके बाद भी एक श्रहोरात्र तक स्वाध्याय न करना चाहिए।
- (२०) ऋौदारिकशरीर उपाश्रय में पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च का स्रथवा मनुष्य का निर्जीव शरीर पड़ा हो तो सौ हाथ के स्नान्दर स्वाध्याय न करना चाहिए ।

ये दश ऋौदारिक—सम्बन्धी ऋखाध्याय हैं। चन्द्र-ग्रहण ऋौर सूर्य ग्रहण को ऋौदारिक ऋखाध्याय में इसलिए गिना है कि उनके विमान पृथ्वी के बने होते हैं।

- (२१-२८) चार महोत्सव श्रोर चार महाप्रतिपदा—श्रापाट पूर्णिमा, श्राश्विन पूर्णिमा, कार्तिक पूर्णिमा श्रोर चत्र पूर्णिमा—ये चार महोत्सव हैं। उक्त महापूर्णिमाश्रों के बाद श्राने वाली प्रतिपदा महाप्रतिपदा कहलाती है। चारों महापूर्णिमाश्रों श्रीर चारों महाप्रतिपदाश्रों में स्वाध्याय न करना चाहिए।
- (२६-३२) प्रातःकाल, दुपहर, सायंकाल ख्रौर ख्रर्द्ध रात्रि—ये चार सन्ध्याकाल हैं। इन सन्ध्याख्रों में भी दो घड़ी तक स्वाध्याय न करना चाहिए।

#### श्रमण सूत्र

## वन्दना के बत्तीस दोष

- (१) अनाहत-श्रादरभाव के विना वन्दना करना।
- (२) स्तब्ध--- श्रिभमान पूर्वक वन्दना करना श्रर्थात् दएडायमान रहना, अकना नहीं । रोगादि कारण का आगार है।
- (३) प्रविद्ध-ग्रानियंत्रित रूप से ग्रास्थिर होकर वन्दना करना। श्रथवा वन्दना श्रधूरी ही छोड़ कर चले जाना ।
- (४) परिपिष्डित--एक स्थान पर रहे हुए क्राचार्य त्रादिको पृथक-पृथक वन्दना न कर एक ही वन्दन से सब को वन्दना करना। श्रथवा जंघा पर हाथ रल कर हाथ पैर बाँधे हुए श्रास्पट-उचारण-पूर्वक वन्दना करना ।
- (४) टोलगति टिड्डे की तरह आगे पीछे कूद-फाँद वर वन्दंना करना ।
- (६) अंदुरा-रजोहरण को त्रांकुश की तरह दोनों हाथों से पकड़ कर वन्दना करना। ऋथवा हाथी को जिस प्रकार बलात ऋकश के द्वारा विठाया जाता है, उसी प्रकार ऋाचार्य ऋादि सोये हुए हों या श्रन्य किसी कार्य में संलग्न हों तो श्रवज्ञापूर्वक हाथ खींच कर वन्दना करना ऋंकश दोष है।
- (७) कच्छ परिगत—'तित्तिसन्नयराए' श्रादि पाठ कहते समय खड़े होकर स्रथवा 'श्रहोकायंकाय' इत्यादि पाठ बोलते समय बैठ कर कछुए की तरह रेंगते अर्थात् आगे-पीछे चलते हुए वन्दना करना ।
- ( प ) मत्स्योद्वृत्त-त्राचार्यादि को वन्दना करने के बाद बैठे-बैठे ही मछली की तरह शीघ्र पार्श्व फेर कर पास में बैठे हुए अन्य रत्नाधिक साधुत्रों को वन्दना करना ।
- (१) मनसा प्रद्विष्ट-रत्नाधिक गुरुदेव के प्रति श्रास्या पूर्वक वन्दना करना, मनसाप्रद्विष्ट दोष है।

- **४**२७

- (१०) वेदिकाबद्ध -- दोनों घुटनों के ऊपर, नीचे पार्श्व में द्यथवा गोदी में हाथ रख कर या किसी एक घुटने को दोनों हाथों के बीच में करके बन्दना करना।
- (११) भय-ग्राचार्य ग्रादि कहीं गच्छ से बाहर न करदें, इस भय से उनको बन्दना करना ।
- (१२) भजमान—ग्राचार्य हम से ग्रनुकूल रहते हैं श्रथवा भविष्य में श्रनुकूल रहेंगे, इस दृष्टि से वन्दना करना ।
- (१३) मेत्री—ग्राचार्य ग्रादि से मैत्री हो जायगी, इस प्रकार मैत्री के निमित्त से बन्दना करना ।
- (१४ गौरव दूसरे साधु यह जान लें कि यह साधु वन्दन-विषयक समाचारी में कुशल है, इस प्रकार गौरव की इच्छा से विधि पूर्वक वन्दना करना ।
- (१४) कारगा ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र के सिवा श्रन्य ऐहिक वस्त्र पात्र श्रादि वस्तुश्रों के लिए वन्दना करना, कारण दीव है।
- (१६) स्तैन्य—दूसरे साधु ग्रौर श्रावक मुफे वन्दना करते देख न लें, मेरी लघुता प्रकट न हो, इस भाव से चोर की तरह छिपकर वन्दना करना ।
- (१७) प्रत्यनीक गुरुदेव ब्राहारादि करते हों उस समय वन ना करना, प्रत्यनीक दोप है।
  - (१८) रुष्ट-कोध से जलते हुए वन्दन करना ।
- (१६) तर्जित—गुरुदेव को तर्जना करते हुए वन्दन करना। तर्जना का ग्रर्थ है—'तुम तो काष्ट मूर्ति हो, तुमको वन्दना करें या न करें, कुछ भी हानि लाभ नहीं।'
- (२०) शठ—विना भाव के जिर्फ दिखाने के लिए वन्दन करना श्रयथवा बीमारी श्रादि का भूठा बहाना बना कर सम्यक् प्रकार से वन्दन न करना।

#### श्रमग्र-सूत्र

- (२१) हीलित-'त्रापको वन्दना करने से क्या लाभ ?'-इस प्रकार हँसी करते हुए अवहेलनापूर्वक वन्दना करना ।
- (२२) विपरिकुबिचत-वन्दना अधूरी छोड़ कर देश आदि की इधर-उधर की बातें करने लगना।
- (२३) हण्टाहण्ट-बहुत से साधु वन्दना कर रहे हों उस समय किसी साधु की आड़ में वन्दना किए विना खड़े रहना अथवा अँधेरी जगह में वन्दना किए बिना ही चुपचाप खड़े रहना, परन्तु श्राचार्य के देख लेने पर वन्दना करने लगना, दृशहष्ट दोष है।
- (२४) शृंग-वन्दना करते समय ललाट के बीच दोनों हाथ न लगाकर ललाट की बाँई या दाहिनी तरफ लगाना, शृंग दोष है।
- (२४) कर-वन्दना को निर्जरा का हेतु न मान कर उसे श्रारिहन्त भगवान् का कर समभना।
- (२६) मोचन--वन्दना से ही मुक्ति सम्भव है, वन्दना के विना मोत न होगा-यह सोचकर विवशता के साथ वन्दना करना ।
- (२७) आश्लिष्ट अनाशिलष्ट—'स्रहो कायं काय' इत्यादि स्नावर्त देते समय दोनों हाथों से रजोहरण श्रीर मस्तक को क्रमशः छुना चाहिए। श्रथवा गुरुदेव के चरण कमल श्रौर निज मस्तक को क्रमशः छना चा हिए। ऐसान करके किसी एक को छुना, अप्रथवा दोनों को ही न छुना, त्राश्लिष्ट त्रानाश्लिष्ट दोष है।
- (२८) ऊत-- अगवश्यक वचन एवं नमनादि कियात्रों में से कोई सी क्रिया छोड़ देना। ऋथवा उत्सुकता के कारण थोड़े समय में ही वन्दन किया समाप्त कर देना।
- (२६) उत्तरचूडा-वन्दना कर लेने के बाद उँचे स्वर से 'मत्थएए वन्दामि' कहना उत्तर चुड़ा दोव है।
- (३०) मुक:-पाठ का उच्चारण न करके मूक के समान वन्दना करना ।

358

- (३१) दृड्ड्र—-ऊँचे स्वर से श्राभद्र रूप में वन्दना सूत्र का उच्चारण करना।
- (३२) चुड्ली--- ऋर्ददग्ध ऋर्थात् ऋधजले काष्ठ की तरह रजोहरए को सिरे से पकड़ कर उसे धुमाते हुए इन्दन करना।

[ प्रवचन सारोद्धार, वन्दनाद्वार ]

# (१६)

## तेतीस आशातनाएँ

- (१) मार्ग में रत्नाधिक (दीज्ञा में बड़े ) से स्त्रांगे चलना।
- (२) मार्ग में रत्नाधिक के बराबर चलना।
- (३) मार्ग में रत्नाधिक के पीछे ब्राइकर चलना।
- (४-६) रत्नाधिक के क्यांगे बराबर में तथा पीछे क्राड़ कर खड़े होना।
- · ( ७-६ ) रत्नाधिक के स्रागे, बराबर तथा पीछे स्राड़कर बैठना ।
- (१०) रत्नाधिक श्रौर शिष्य विचार-भूमि (जंगल में) गए हों वहाँ रत्नाधिक से पूर्व श्राचमन शौच करना।
- (११) बाहर से उपाश्रय में लौटने पर रत्नाधिक से पहले ईर्यापथ की स्त्रालोचना करना।
- (१२) रात्रि में रत्नाधिक की द्यार से 'कौन जागता है ?' पूछने पर जागते हुए भी उत्तर न देना।
- (१३) जिस व्यक्ति से रत्नाधिक को पहले बात-चीत करनी चाहिए, उससे पहले स्वयं ही बात-चीत करना।
- (१४) त्राहार त्राहि की त्रालोचना प्रथम दूसरे साधुत्रां के क्रागे करने के बाद रताधिक के त्रागे करना।
- (१४) स्त्राहार स्त्रादि प्रथम दूसरे साधुस्त्रों को दिखला कर बाद में रत्नाधिक को दिखलाना।

#### श्रमग्र-सूत्र

- (१६) ब्राहार ब्रादि के लिए प्रथम दूसरे साधुत्रों को निमंत्रित कर बाद में रत्नाधिक को निमंत्रण देना।
- (१७) रत्नाधिक को बिना पूछे दूसरे साधु को उसकी इच्छानुसार प्रचुर स्नाहार देना ।
- (१८) रत्नाधिक के साथ ब्राहार करते समय सुखाद ब्राहार स्वयं खा लेना, श्रथवा साधारण श्राहार भी शीवता से श्रधिक खा लेना।
  - (१६) रत्नाधिक के बुलाये जाने पर सना श्रनसना कर देना।
- (२०) रत्नाधिक के प्रति या उनके समन्न कटोर अथवा मर्यादा से ऋधिक बोलना ।
- (२१) रत्नाधिक के द्वारा बुलाये जाने पर शिष्य को उत्तर में 'मत्थएण वंदामि' कहना चाहिए। ऐसा न कह कर 'क्या कहते हो' इन ग्रमद्र शब्दों में उत्तर देना।
- (२२) रत्नाधिक के द्वारा बुलाने पर शिष्य को उनके समीप श्राकर बात सननी चाहिए । ऐसा न करके स्नासन पर बैठे-ही-बैठे बात सनना श्रौर उत्तर देना ।
  - (२३) गुरुदेव के प्रति 'तू' का प्रयोग करना ।
- (२४) गुरुदेव किसी कार्य के लिए आजा देवें तो उसे स्वीकार न करके उल्टा उन्हीं से कहना कि 'श्राप ही कर लो ।'
- (२५) गुरुदेव के धर्मकथा कहने पर ध्यान से न सुनना ऋौर ऋन्य-मनस्क रहना. प्रवचन को प्रशंसा न करना ।
- (२६) रत्नाधिक धर्मकथा करते हों तो बीच में ही टोकना-'म्राप भूल गए। यह ऐसे नहीं, ऐसे हैं'-इत्यादि।
- (२७) रत्नाधिक धर्मकथा कर रहे हों, उस समय किसी उपाय से कथा-मंग करना और स्वयं कथा ऋहने लगना।
- (२८) रत्नाधिक धर्मकथा करते हो उस समय परिषद का भेदन क ता स्त्रीर कहना कि- 'कब तक कहोगे, भित्ता का समय हो गया है।' (२६) रत्नाधिक धर्म कथा कर चुके हो श्रीर जनता श्रभी बिखरी

### बोल संग्रह

४३१

न हो तो उस सभा में गुरुदेव—कथित धर्मकथा का ही अन्य व्याख्यान करना श्रोर कहना कि 'इसके ये भाव श्रोर होते हैं।'

- (३०) गुरुवदेव के शय्या संस्तारक को पैर से छूकर द्वामा माँगे विनाही चले जाना।
- (३१) गुरुदेव के शय्या-संस्तारक पर एउंडे होना, बैठना, श्रोर सोना।
- (३२) गुरुदेव के स्रासन से ऊँचे स्रासन पर खड़े होना, बैठना स्रोर सोना ।
- (३३) गुरुदेव के आसन के बरावर आसन पर खड़े होना, बैठना श्रीर सोना।

ये स्राशातनाएँ हरिमद्रीय स्त्रावश्यक के प्रतिकमणाध्ययन के स्रतु-सार दी हैं। समवायांग स्त्रीर दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र में भी कुछ कम भंग के सिवा ये ही स्त्राशातनाएँ हैं।

# ( १७ ) गोचरी के ४७ दोष गवेषणा के १६ उद्गम दोष

श्राहाकम् । देसिय पूईकम्मे य मीसजाए य। ठवणा पाहुडियाए पाश्रोयर कीय पामिच्चे ॥१॥ परियट्टिए श्रभिहडे उब्मिन्न मालोहडे इय। श्रच्छिज्जे श्रणिसिट्टे श्रज्मोयरए य सोलसमे ॥२॥

- (१) आधाकर्म-साधु का उद्देश्य रखकर बनाना।
- (२) ऋौदेशिक-सामान्य याचकों का उद्देश्य रखकर बनाना ।
- (३) पृतिकर्म-शुद अवहार को आधाकर्मादि से मिश्रित करना।
- (४) मिश्रजात-ग्रपने ग्रौर साधु के लिए एक साथ बनाना।
- (४)स्थापन-साधु के लिए दुग्ध ग्रादि श्रलग रख देना।

#### श्रमण-सूत्र

- (६) प्राभृतिका—साधु को पास के ग्रामादि में श्राया जान कर विशिष्ट त्राहार बहराने के लिए जीमणवार त्रादि का दिन त्रागे पीछे कर देना।
- (७) प्रादुष्करण—श्रन्धकारयुक्त स्थान में दीपक श्रादि का प्रकाश करके भोजन देना।
  - ( प ) क्रीत-साधु के लिए ख़रीद कर लाना।
  - (६) प्रामित्य-साधु के लिए उधार लाना।
  - (१०) परिवर्तित—साधु के लिए ब्राट्टा-सट्टा करके लाना।
  - (११) अभिहत-साधु के लिए दूर से लाकर देना।
- (१२) उद्भिन्न—साधु के लिए लिप्त-पात्र का मुख खोल कर घृत ऋरादि देना।
- (१२) मालापहृत—ऊपर की मिञ्जिल से या छींके वगैरह से सीड़ी ब्रादि से उतार कर देना।
  - (१४) श्राच्छेच-दुर्वल से छीन कर देना।
  - (१४) स्रिनिसृष्ट—सामे की चीज दूसरों की स्राज्ञा के विना देना।
- (१६) श्रध्यवपूरक—साधु को गाँव में श्राया जान कर श्रपने लिए बनाये जाने वाले भोजन में श्रीर बढ़ा देना। उदगम दोषों का निमित्त गृहस्थ होता है।

## गवेषणा के १६ उत्पादन दोष

धाई दूई निमित्ते आजीव वर्णीमगे तिगिच्छा य। कोहे मार्णे माया लोभे य हवंति दस एए॥१॥ पुटिवं पच्छासंथवं विज्ञा मंते य चुण्णा जोगे य। उष्पायणाइ दोसा सोलसमे मूलकम्मे य ॥२॥

- (१) धात्री—धाय की तरह गृहस्थ के बालकों को खिला-पिला कर, हँसा-रमाकर ब्राहार लेना।
  - (२) दूती-दूत के समान संदेशवाहक बनकर आहार लेना।

¥33

- (३) निमित्त-शुभाशुभ निमित्त बताकर स्नाहार लेना ।
- (४) आजीव-ग्राहार के लिए जाति, कुल श्रादि बताना।
- (४) वनीपक-गृहस्थ की अशंसा करके मित्ता लेना ।
- (६) चिकित्सा--श्रौषधि स्रादि बताकर स्राहार लेना।
- (७) क्रोध -- क्रोध करना या शापादि का भय दिखाना।
- ( = ) मान--- अपना प्रभुत्व जमाते हुए श्राहार लेना ।
- (६) माया-छुल कपट से आहार लेना।
- (१०) लोभ-सरस भिन्ना के लिए अधिक घूमना।
- (११) पूर्वपश्चात्संस्तव—दान-दाता के माता-पिता अथवा सास-समुर आदि से अपना परिचय बताकर भिन्ना लेना ।
- (१२) विद्या-जप त्र्यादि से सिद्ध होने वाली विद्या का प्रयोग करना।
  - (१३) मंत्र मंत्र प्रयोग से ब्राहार लेना ।
  - (१४) चूर्ण--चूर्णं श्रादि वशीकरण का प्रयोग करके श्राहार लेना।
  - (१४) योग--सिद्धि स्रादि योग-विद्या का प्रदर्शन करना।
  - (१६) मूलकर्म-गर्भस्तंभ आदि के प्रयोग बताना ।

उत्पादन के दोष साधु की क्रोर से लगते हैं। इनका निमित्त साधुही होता है।

## ग्रहर्णीषणा के १० दोष

संकिय मिक्खिय निक्खित्त,

पिहिय साहरिय दायगुम्मीसे।

अपरिणय लित्त छड्डियः

एसण दोसा दस हबन्ति ॥१॥

- (१) शङ्कित-- ऋाधाकर्मादि दोषों की शंका होने पर भी लेना।
- (२) म्रिचित-सचित्त का संघट्टा होने पर त्राहार लेना।
- (३) निचिप्त-सचित्त पर रक्खा हुआ आहार लेना ।

#### Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

838

#### श्रमण-सूत्र

- (४) पिहित-सचित्त से दका हुन्ना न्नाहार लेना।
- (४) संहत-पात्र में पहले से रक्खे हुए अकल्पनीय पदार्थ को निकाल कर उसी पात्र से देना ।
  - (६) दायक शराबी, गर्मिणी ऋादि ऋनधिकारी से लेना।
  - (७) उन्मिश्र सचित्त से मिश्रित आहार लेना।
  - ( ८ ) अपरिणत पूरे तौर पर पके विना शाकादि लेना ।
- (६) लिप्त—दही, वृत स्त्रादि से लिप्त होनावले पात्र या हाथ से श्राहार लेना । पहले या पीछे धोने के कारण पुरः कर्म तथा पश्चात्कर्म दोष होता है।
- (१०) छर्दित—र्छांटे नीचे पड़ रहे हों, ऐसा स्त्राहार लेना । ग्रहस्थ तथा साधु दोनों के निमित्त से लगने वाले दोव, प्रहर्णेषणा के दोष कहलाते हैं।

# ग्रासैपणा के ५ दोष

## संजोयणाऽयमाणे. इंगाले धूमऽकारणे चेव।

- (१) संयोजना—रसलोलुपता के कारण दूध शक्कर ग्रादि डब्यों को परस्पर मिलाना ।
  - (२) अप्रमाग-प्रमाग से अधिक भोजन करना।
- (३) अङ्गार सुस्वादु भोजन को प्रशंसा करते हुए खाना। यह दोष चारित्र को जलाकर कोयलाखरूय निस्तेज बना देता है, श्रातः श्रंगार कहलाता है।
  - ( ४ ) धूम —नीरस ब्राहार को निन्दा करते हुए खाना ।
- (४) अकारण--- आहार करने के छः कारणों के सिवा वलवृद्धि श्रादि के लिए भोजन करना।

ये दोष साधु-मगडली में बैठकर भोजन करते हुए लगते हैं, ब्रातः प्रासैपणा दोष कहलाते हैं।

### बोल संग्रह

४३५

उपर्युक्त ४७ टोषों का वर्णन पिएडनियुक्ति, प्रवचनसार, स्रावश्यक स्रादि में स्राता है। प्रत्येक टीकाकार कुछ स्रथं भेद की भी सूचना देते हैं। यहाँ सामान्यतया प्रचलित स्रथों का ही उल्लेख किया गया है।

( 29 )

## चरण-सप्तति

वय समण्धम्म,

संजम वेयावरुचं च बंभगुत्तीश्रो । नाणाइतियं तवं,

कोह-निग्गहाई चरणमेयं ॥

— स्रोधनियु क्ति-भाष्य

पाँच महावत, ज्ञमा आदि दश अमण-धर्म, सतरह प्रकार का संयम, दश वैयावृत्य, नौ ब्रह्मचर्य की गुप्ति, ज्ञान दर्शन-चारित्ररूप तीन रत्न, बारह प्रकार का तम, चार कपायों का निग्रह—यह सत्तर प्रकार का चरण है।

(१८) करण-सप्तति

पिंड विसोही सिमई,
भावण पिंडमा य इंदियनिरोहो।
पिंडलेहण गुत्तीश्रो,
श्रिभिग्गहा चेय करणं तु॥

— स्रोधनियु कि भाष्य

श्रशन श्रादि चार प्रकार की पिएड विशुद्धि, पाँच प्रकार की सिमिति, चारह प्रकार की भावना, बारह प्रकार की भिद्ध-प्रतिमा, पाँच प्रकार

#### श्रमगा-सूत्र

का इन्द्रियनिरोध, पचीस प्रकार की प्रतिलेखना, तीन गुतियाँ, आर चार प्रकार का ऋभिग्रह—यह सत्तर प्रकार का करण है।

जिस का नित्य प्रति निरंतर आवरण किया जाय, यह महावत आदि चरण होता है। श्रीर जो प्रयोजन होने पर किया जाय और प्रयोजन न होने पर न किया जाय, यह करण होता है। श्रोधनिय कि की टीका में आचार्य द्रोण लिखते हैं—"चरणकरणयोः कः प्रति-विशेषः? नित्यानुष्टानं चरणं, यनु प्रयोजने आपन्ने क्रियते तत्कर-णमिति। तथा च वतादि सर्वकालमेव चर्यते, न पुनेवतशून्यः कश्चित्कालः। पिरदिवशुद्धधादि तु प्रयोजने आपन्ने कियते हित।"

## ( १६ ) चौरासी लाख जीव-योनि

चार गित के जितने भी संसारी जीव हैं, उनकी प्रश्न लाख योनियाँ हैं। योनियों का ऋर्थ है—जीवों के उत्तन होने का स्थान। समस्त जीवों के प्रश्न लाख उत्पत्ति स्थान हैं। यद्यपि स्थान तो इस से भी ऋषिक हैं, परन्तु वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श ऋौर संस्थान के रूप में जितने भी स्थान परस्पर समान होते हैं, उन सब का मिल कर एक ही स्थान माना जाता है।

पृथ्वी काय के मूल भेद २५० हैं। पाँच वर्ण से उक्त भेदों को गुणा करने से १७५० भेद होते हैं। पुनः दो गन्ध से गुणा करने पर २५००, पुनः पाँच रस से गुणा करने पर १७५००, पुनः ग्राट स्पर्श से गुणा करने पर १४००००, पुनः पाँच संस्थान से गुणा करने से कुल सात लाख भेद होते हैं।

उपर्युक्त पद्धित से ही जल, तेज एवं वायु काय के भी प्रत्येक के मूल भेद ३५० हैं। उनको पाँच वर्ण आदि से गुणन करने पर प्रत्येक की सात सात लाख थोनियाँ हो जाती हैं। प्रत्येक वनस्पति के मूलभेद ५०० हैं। उनको पाँच वर्ण आदि से गुणा करने से कुल दस लाख

योनियाँ हो जाती हैं। कन्दमूल की जाति के मूलभेद ७०० हैं, स्रातः उनको भी पाँच वर्ण स्रादि से गुणा करने पर कुल १४००००० योनियाँ होती हैं।

इसी प्रकार द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय विकलत्रय के प्रत्येक के मूल-भेद १०० हैं। उनको पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने पर प्रत्येक की कुल योनियाँ दो-दो लाख हो जाती हैं। तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय, नारकी एवं देचता के मूलभेद २०० हैं। उनको पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने पर प्रत्येक की कुल चार-चार लाख योनियाँ होती हैं। मनुष्य की जाति के मूलभेद ७०० हैं। श्रातः पाँच वर्ण श्रादि से गुणा करने से मनुष्य की कुल १४०००० योनियाँ हो जाती हैं।

## ( २० )

## पाँच व्यवहार

साधव-जीवन की आधार भूमि पाँच व्यवहार हैं। मुमुद्ध साधकों की अवृत्ति एवं निवृत्ति को व्यवहार कहते हैं। अशुभ से निवृत्ति और शुभ में प्रवृत्ति ही व्यवहार है, और यही चारित्र है। आचार्य नेमिचन्द्र कहते हैं— 'असुहादो विणिवित्ती,

## सुहे पिनती य जाग चारितं।'

सायक की प्रत्येक प्रवृत्ति निवृत्ति ज्ञान मूलक होनी चाहिए। ज्ञान श्रत्य प्रवृत्ति, प्रवृत्ति नहीं, कुप्रवृत्ति है। ग्रोर इसी प्रकार निवृत्ति भी निवृत्ति नहीं, कुनिवृत्ति है। चारित्र का ग्राधार ज्ञान है। ग्रातः जहाँ साधक की प्रवृत्ति निवृत्ति को व्यवहार कहते हैं, वहाँ प्रवृत्ति-निवृत्ति के ग्राधार भूत ज्ञान विशेष को भी व्यवहार कहते हैं।

१. आगम व्यवहार—केवल ज्ञान, मनः पर्याय ज्ञान, श्रवधि-ज्ञान, चौदह पूर्व, दश पूर्व श्रीर नव पूर्व का ज्ञान श्रागम कहलाता है। श्रागम ज्ञान से प्रवर्तित प्रवृत्ति एवं निवृत्ति रूप व्यवहार श्रागम व्यवहार कहलाता है।

### श्रमग्-सूत्र

- २. श्रुत व्यवहार—ग्राचारांग ग्रादि सूत्रों का ज्ञान श्रुत है। श्रुत ज्ञान से प्रवर्तित व्यवहार श्रुत व्यवहार कहलाता है। यद्यपि नव, दश श्रीर चौदह पूर्व का ज्ञान भी श्रुत रूप ही है, तथापि श्रतीन्द्रियार्थ-विषयक विशिष्ट शान का कारण होने से उक्त नव, दश त्रादि पूर्वों का ज्ञान सातिशय है, अतः आगमरूप माना जाता है। श्रौर नव पूर्व से न्यून शान सातिशय न होने से श्रुत रूप माना जाता है!
- रे. आज्ञा व्यवहार-दो गीतार्थ साधु एक दूसरे से खलग दूर देश में रहे हुए हों त्र्यौर शरीर शिक्त के चीग हो जाने से विहार करने में श्रासमर्थं हों । उनमें से किसी एक को प्रायश्चित्त स्नाने पर वह मनि योग्य गीतार्थ शिष्य के अभाव में मति एवं धारणा में अकुराल अगीतार्थ शिष्य को स्नागम की सांकेतिक गृढ़ भाषा में स्नपने स्नितचार दोव कह कर या लिख कर उसे दूर:थ गीतार्थ मुनि के पास भेजता है स्त्रौर इस प्रकार अपनी पापालोचना करता है। गृढ़ भाषा में कही हुई आलोचना को सुनकर वे गीतार्थ मुनि द्रव्य, च्लेत्र, काल, भाव, संहनन, धेर्य, बल श्रादि का विचार करके स्वयं वहाँ पहुँच कर प्रायश्चित प्रदान करते हैं श्रथवा योग्य गीतार्थ शिष्य को भेज कर उचित प्रायश्चित की सचना देते हैं। यदि गीतार्थ शिष्य का योग न हो तो त्र्यालो बना के सन्देश-वाहक उसी अगीतार्थ शिष्य के द्वारा ही गृह भाषा में प्रायश्चित की सूचना भिजवाते हैं। यह सब ब्राज्ञा व्यवहार है। ब्रार्थात दूर देशान्तर-स्थित गीतार्थ की आजा से आलोचना आदि करना, आजा व्यवहार है।
- धारणा व्यवहार—किसी गीतार्थ मुनि ने द्रव्य च्रेत्र, काल, भाव की श्रपेता से जिस श्रपाध का जो प्रायिश्वत दिया है, कालान्तर में उसी धारणा के अनुसार वैसे अपराध का वैसा ही प्रायश्चित देना, धारणा व्यवहार है।

वैयावृत्त्य करने स्रादि के कारण जो साधु गच्छ का विशेष उपकारी हो, वह यदि सम्पूर्ण छेर-सूत्र सिखाने के योग्य न हो तो उसे गुरुदेव

कृग पूर्वक उचित प्रायश्चित्त विधान की शिद्धा दे देते हैं। श्रौर वह शिष्य यथावसर कालान्तर में अपनी उक्त धारणा के अनुसार प्रायश्चित श्रादि का विधान करता है, यह धारणा व्यवहार है।

४. जीत व्यवहार—द्रव्य, त्रेत्र, काल, भाव, व्यक्ति-विशेष, प्रिति-सेवना, संहनन एवं धेर्य ब्रादि की चीगाता का विचार कर जो प्रायश्चित्त दिया जाता है, वह जीत व्यवहार है।

श्रथवा किसी गच्छ में कारण-विशेष से सूत्र से न्यूनाधिक प्रायश्चित्त की प्रश्नित हुई हो स्रोर दूसरों ने उसका श्रमुसरण कर लिया हो तो वह प्रायश्चित जीत व्यवहार कहा जाता है। श्रर्थात् श्रपने-श्रपने गच्छ की परंपरा के श्रमुसार प्रायश्चित्त श्रादि का विधान करना, जीत व्यवहार है।

श्रथवा श्रनेक गीतार्थ मुनियों द्वारा प्रचारित की हुई मर्यादा का प्रतिपादन करने वाला ग्रन्थ जीतं कहलाता है श्रीर उसके द्वारा प्रवर्तित व्यवहार जीत व्यवहार है।

उक्त पाँच व्यवहारों में यदि व्यवहर्ता के पास आगम हो तो उसे आगम से व्यवहार करना चाहिए। आगम में भी केवल जान, मनः पर्याय आदि अनेक भेद हैं। इनमें पहले केवल जान आदि के होते हुए उन्हीं से व्यवहार चलाया जाना चाहिए, दूसरों से नहीं। आगम के अभाव में अत से, अत के अभाव में आजा से, आजा के अभाव में धारणा से, और धारणा के अभाव में जीत व्यवहार से प्रवृत्ति निवृत्ति-रूप व्यवहार का प्रयोग करना चाहिए। देश, काल के अनुसार उपर्युक्त पद्धति से सम्यक् रूपेण पच्चातरहित व्यवहारों का प्रयोग करता हुआ साधक मगवान की आजा का आराधक होता है।

[स्थानांग सूत्र ५।२।४२१]

### श्रमंग-सूत्र

| ( २१ )<br>रह हजार शीलाङ्ग रथ |                  | जे नो करेति मणसा, निज्जियाहारसत्रा सोइंदिए,<br>पुढवीकायारंमे, स्वंतिजुष्ठा ते मुर्णा वंदे। | रय चतुरिन्द्रयपञ्चोन्द्रय<br>१० १० | गम तप ब्रह्मचर्य ब्राक्तिचन<br>७ द ६ १० |                  |
|------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------|------------------|
| अठारह                        |                  | जे नो करेंति मण्<br>पुढवीकायार्भे,                                                         |                                    | द्दोन्द्रिय व्यक्तिय<br>१० १०           | सत्य संयम<br>६ ७ |
|                              |                  |                                                                                            | सर्थाने-<br>न्द्रिय<br>१००         | बनस्पति<br>१०                           | लाघव<br>५        |
|                              |                  | निज्जिया<br>परिगाह<br>सन्ना<br>५००                                                         | रसनेन्द्रिय<br>१००                 | वायु<br>१०                              | माद्व<br>४       |
| जे नासु<br>मोयति<br>ह        | कायसा<br>२       | निज्ञया<br>मेहुसासन्ना<br>५००                                                              | ब्रासेन्द्रिय<br>१००               | <b>े</b><br>ज                           | अग्राज्य ,       |
| के नो<br>कारवाति<br>है       | <b>बयता</b><br>२ | निज्ञया<br>भयसन्ना<br>५००                                                                  | चन्नु-<br>सिन्द्रिय<br>१००         | ~ ₩<br>° •                              | मुक्ति           |
| क मो<br>क संति<br>हैं        | मर्यासा<br>२     | निज्ञिया<br>हारसन्ना<br>५००                                                                | श्रोत्रेहिद्रय<br>१००              | मृथिवी<br>१०                            | ह्यानि           |

### : 3:

# विवेचनादि में प्रयुक्त प्रंथों की सूची

- १ श्रजित जिन स्तवन—उपाध्याय देवचन्द्र
- २ श्रनुयोग द्वार सूत्र
- ३ अनुयोगद्वार--टीका
- ४ श्रथर्व वेद
- ४ श्रमितगति श्रावकाचार
- ६ श्राष्ट्रक प्रकर्ण-श्राचार्य इरिभद्र
- ७ त्रावश्यक बृहद् वृत्ति—न्त्राचार्य हरिभद्र
- श्रावश्यक टीका—श्राचार्य मुलयगिरि
- ६ श्राचारांग सूत्र
- १० **श्रावश्यक चू**र्णि जिनदास महत्तर
- ११ आवश्यक सूत्र-पूज्य श्री अमोलक ऋषि
- १२ आवश्यक निर्युक्ति—आचार्य भद्रबाहु
- १३ उत्तराध्ययन सूत्र
- १४ उत्तराध्ययन टीका—भाव विजय
- १४ उत्तराध्ययन टीका—ग्राचार्य शान्ति सूरि
- १६ श्रौपपातिक सूत्र
- १७ ऋग्वेद
- १८ कठोपनिषद्
- १६ गुरु प्रन्थ साहब
- २० छान्दोग्योपनिषद
- २१ जय धवला
- २२ तत्वार्थ भाष्य-उमा स्वाति

#### श्रमग्र-सूत्र

| २३ | त∓बार्थ  | राजवार्तिव | 5—भट्टाकलंक               |
|----|----------|------------|---------------------------|
| 74 | वस्त्राप | राजपातिर   | n <del>— </del> च हा कलाक |

२४ तीन गुण व्रत-पूज्य जवाहिराचार्य

२४ द्वाचिंशिका—वाचक यशोविजय

२६ धर्म संप्रह—मान विजय

२७ धःम पद्—तथागत बुद्ध

२८ निरुक्त—यास्क

२६ निशीथ चूर्णि—जिनदास गणी महत्तर

३० दशवेकालिक सूत्र

३२ दशवे जालिक सूत्र टीका—ग्राचार्य हरिमद्र

३२ दशाश्रुत स्कन्ध

३३ प्रतिक्रमण प्रन्थत्रयी—ब्राचार्य प्रभाचन्द्र

३४ प्रतिक्रमण सूत्र वृत्ति—श्रावार्य निम

३४ प्रतिक्रमण सूत्र वृत्ति—श्राचार्य तिलक

३६ पञ्च प्रतिक्रमण-पं० मुखलालजी

**३७ प्रवचन सार—**श्राचार्य कुन्द कुन्द

३८ प्रयचन सारोद्धार—ग्राचार्य नेमिचन्द्र

३६ प्रवचन सारोद्धार वृत्ति

४० बृहत्कल्प भाष्य — संबदास गणी

४१ बोल संयह—भैंदरानजी सेठिया

४२ भगवद् गीता

४१ भगवती सूत्र

४४ भगवती सूत्र वृत्ति—ग्राचार्य ग्रमयदेव

४४ भामिनी विलास-परितराज जगन्नाथ

४६ भागवत

४७ महा धवला

४८ महाभारत

४६ मूलाचार- बहकेर

## विवे बनादि में प्रयुक्त ग्रंथों की सूची

४४३

४० मूलाराधना-विजयोदया — श्राचार्य श्रपराजित

४१ योग दर्शन

४२ योगदर्शन व्यासभाष्य

४३ योगशिखोपनिषद्

४४ योगशास्त्र वृत्ति-ग्राचार्य हेमचन्द्र

४४ विशेषावश्यक भाष्य — जिनभद्र गणी चनाश्रमण

४६ वैशेषिक दर्शन

४७ वैराग्य शतक- भर्तृहरि

४८ व्यवहार भाष्य

४६ सर्वार्थ सिद्धि - पूज्यपाद

६० सर्वार्थ सिद्धि—कमलशील

६१ साधु प्रतिक्रमण-पृज्य श्री त्रात्मारामजो

६२ सूत्र कृतांग सूत्र

६३ सूत्र कृतांग टीका

६४ संथारा पइन्ना

६४ सम्यक्त्व पराक्रम-पूच्य जवाहिराचार्य

६६ समवायांग सूत्र

६७ समयायांग सूत्र टीका—ग्राचार्य श्रमयदेव

६८ संब्रह्णी गाथा

७० समयसार नाटक-वनारसीदासजी

७१ सौन्दरानन्द काव्य-महाकवि स्रश्वघोष

७२ सौर परिवार

७१ स्थानांग सूत्र

७४ हरिभद्रीय आपश्यक दृत्ति टीप्पण्क-मलधार गन्छीय आचार्य हेमचन्द्र

# सन्मति ज्ञान पीठ के प्रकाशन

### सामायिक-सूत्र

उपाध्याय पं० मुनि श्री श्रमरचन्द्र जी महाराज ]

प्रस्तुत ब्रन्थ उपाध्याय जी ने अपने गम्भीर ब्रध्ययन, गहन चिन्तन श्रीर सूच्न श्रनुवीक्षण के बल पर तैयार किया है। सामायिक सूत्र पर ऐसा सुन्दर विवेचन एवं विश्लेषण किया गया है कि सामायिक का लच्य तथा उद्देश्य स्पष्ट हो जाता है। भूमिका के रूप में, जैन धर्म एवं जैन संस्कृति के सुद्म तत्त्वों पर श्रालोचनात्मक एक सुविस्तृत निबन्ध भी त्राप उसमें पहेंगे।

इस में शुद्ध मूल पाठ, सुन्दर रूप में मूलार्थ त्रीर भावार्थ, संस्कृत प्रोमियों के लिए छायानुवाद और सामायिक के रहस्य को समभाने के लिए विस्तृत विवेचन किया गया है। मूल्य २॥)

## सत्य-हरिश्चन्द्र

िउपाध्याय पं० मुनि श्री स्मारचन्द्रजो महाराज ]

'सत्य हरिश्चन्द्र' एक प्रजन्ध-काव्य है। राजा हरिश्चन्द्र की जीवन-गाथा भारतीय जीवन के **ऋगु-ऋगु** में ब्याप्त है। सत्य परिपालन के लिए हरिश्रन्द्र कैसे-कैसे कष्ट उठाता है ख्रौर उसकी रानी एवं पुत्र रोहित पर क्यान्क्या त्रापदाएँ त्राती हैं, फिर भी सत्यप्रिय राजा हरिश्चन्द्र सत्य-धर्म का पल्ला नहीं छोड़ता, यही तो वह महान् ऋादर्श है, जो भारतीय-संस्कृति का गौरव समभा जाता है।

कुशल काव्य-कलाकार कवि ने ऋपनी साहित्यिक लेखनी से राजा हरिश्रन्द्र, रानी तारा त्र्यौर राजकुमार रोहित का बहुत ही रमणीय चित्र खींचा है। काव्य की भाषा सरल और सन्नोध तथा भावाभिव्यक्ति प्रभाव-शालिनी है। पुस्तक की छपाई सफाई सुन्दर है। सजिल्द पुस्तक का म्लय १॥)।

### सन्मति ज्ञान पीठ के प्रकाशन

४४५

# जैनत्व की भाँकी

उपाध्याय पं॰ मुनि श्री श्रमरचन्द्र जी महाराज ]

इस पुस्तक में महाराज श्री जी के निबन्धों वा संग्रह किया गया है। उपाध्याय श्री जी एक कुशल किव श्रीर एक सफल समालोचक तो हैं ही! परन्तु वे हमारी समाज के एक महान् निबन्धकार भी हैं। उनके निबन्धों में स्वामाविक श्राकर्षण, लितत भाषा श्रीर ठोस एवं मौलिक विचार होते हैं।

प्रस्तुत पुस्तक में जैन-इतिहास, जैन-धर्म, श्रीर जैन-संस्कृति पर लिखित निबन्धों का सर्वाङ्ग सुन्दर संकलन किया गया है। निबन्धों का वर्गीं करण ऐतिहासिक, धार्मिक, सामाजिक श्रीर दार्शनिक रूपों में किया गया है। जैन धर्म क्या है? उसकी जगत श्रीर ईश्वर के सम्बन्ध में क्या मान्यताएँ हैं श्रीर जैन-संस्कृति के मौलिक सिद्धान्त कर्मवाद श्रीर स्याद्वाद जैसे गम्भीर एवं विशद विषयों पर बड़ी सरलता से प्रकाश डाला गया है। निबन्धों की भाषा सरस एवं सुन्दर है।

जो सज्जन जैन-धर्म की जानकारी प्राप्त करना चाहते हैं उनके लिए यह पुस्तक बड़ी उपयोगी सिद्ध होगी। हमारी समाज के नवयुवक भी इस पुस्तक को पड़कर अपने धर्म और संस्कृति पर गर्व कर सकते हैं। पुस्तक सर्वप्रकार से सुन्दर है। राजसंस्करण का मूल्य १।) साधारण संस्करण का मूल्य ॥।)।

## भक्तामर-स्तोत्र

[ उपाध्याय पं ॰ मुनि श्री ग्रमरचन्द्रजी महाराज ]

श्रापको भगवान् ऋषभदेवजी की स्तुति श्रन्न तक संस्कृत में ही प्राप्त थी। उपाध्याय श्री जी ने भक्तों की कठिनाई को दूर करने के लिए सरल एवं सरस श्रनुवाद श्रीर सुन्दर टिप्पणी एवं विवेचन के द्वारा भक्तामर-स्तोत्र को बहुत ही सुगम बना दिया है। संस्कृत न जानने वालों के लिए हिन्दी भक्तामर भी जोड़ दिया गया है। मृल्य। 🗥)।

### श्रमण सूत्र

## कल्यागमन्दिर-स्तोत्र

उपाध्याय मुनि श्री श्रामरचन्द्रजी महाराज ]

प्रस्तुत पुस्तक में त्राचार्य सिद्धसेन रचित भगवान पार्श्वनाथजी का संस्कृत स्तोत्र है । उपाध्याय श्री जी ने उसका सरल ब्रानुघाद ग्रीर सुन्दर विवेचन करके श्रीर गम्भीर स्थलों पर टिप्पिएयाँ देकर साधारण लोगों के लिए भी उसका रसास्वादन सुगम बना दिया है। छुगाई-सफाई सुन्दर है। पुस्तक के पीछे हिन्दी-कल्याण-मन्दिर भी है। मूल्य ॥)।

## वीर-स्तृति

उपाध्याय पं॰ मुनि श्री स्रमरचन्द्रजी महाराज

इस पुस्तक में भगवान महाबीर की स्तृति है। इसमें गणधर सुधर्मा स्वामीजी ने भगवान् महावीर के गुणों का बहुत ही सुन्दर दंग से वर्णन किया है। मूल-पाठ प्राकृत भाषा में होने से भक्तजनों को बड़ी कठिनाई थी। उपाध्याय श्री जी ने इसका भावानुवाद, पद्यानुवाद श्रीर विवेचन द्वारा इसे बहुत ही सुगम बना दया है। साथ ही संस्कृत का महावीराष्ट्रक भी पद्मानुवाद श्रौर भावानुवाद सहित देकर पुस्तक को श्रौर भी श्रिधिक उपयोगी बना दिया है। मूल्य 1-)।

## मंगल-वागाी

[ पिएडत मुनि श्री श्रमोलचन्द्रजी महाराज ]

प्रस्तुत पुस्तक में तीन विभाग हैं, जिनमें क्रमशः प्राकृत, संस्कृत श्रौर हिन्दी के भावपूर्ण एवं विशुद्ध स्तोत्रों श्रौर स्तवनों का सुन्दर संकलन किया गया है। जैन धर्म के सुपसिद्ध ऋौर प्रतिदिन पठनीय बीर स्तति. भक्तामर, कल्याण-मन्दिर ग्रौर मेरी भारता, पञ्चपदों की वन्दना तथा समाज में प्रचलित हिन्दी के प्रायः सभी स्तवनों का इस पुस्तक में अप्रयतन शैली से संकलन किया गया है। सुल साधन श्रीर जैन स्तृति से भी ऋधिक सुन्दर संग्रह है। सुन्दर छपाई, गुटकाकार ऋौर पृष्ठ संख्या ३२५ है। परिशिष्ट में पञ्चकल्याणक एवं स्तोत्रों के कल्प तथा स्तोत्रों के पढ़ने

### सन्म ते ज्ञान पीट के प्रकाशन

**449** 

के विधि-विधान भी दिए गए हैं। पाठ करने वाले बन्धुस्त्रों के लिए पुस्तक संग्रहणीय है। मूल्य साधारण संस्करण १।) राज संस्करण २)

## संगीतिका

[ सङ्गीत-विशारद परिडत विश्वम्भरनाथ भट्ट एम ए. एल एल. बी. ]

प्रस्तुत पुस्तक में उपाध्याय किय श्री श्रमरचन्द्रजी महाराज के रिचत गीतों का बहुत ही मुन्दर सम्मादन एवं संकलन हुन्ना है। संग्रहीत गीतों का वर्गीकरण भी मनोवैज्ञानिक पद्धति से हुन्ना है। सब से बड़ी विशेषता तो यह है कि सङ्गीतशास्त्र के उद्भट विद्वान् पण्डित विश्वम्भरनाथजी ने सभी गीतों की श्राधुनिक प्रचलित रागों में स्वरलिपि तैयार करके सङ्गीत प्रेमियों का बड़ा उपकार किया है। सङ्गीत सीखने वालों के लिए यह पुस्तक बड़ी ही उपयोगी सिद्ध होगी।

पुस्तक में संकलित सभी गीत राष्ट्रीय, सामाजिक श्रीर धार्मिक हैं। सभी प्रकार के उत्सवों पर गाए जा सकते हैं। पुस्तक श्रापने दङ्क की सबसे निराली है। पुस्तक की छ्याई-सफाई बहुत ही श्राकर्षक एवं सुन्दर है। श्रार्ट पेपर पर छ्यी हुई इस पुस्तक का मूल्य ६) श्रीर साधारण संस्करण का ३॥)।

## उज्ज्यल-वागाी

[ श्री रत्नकुमार 'रत्नेश' साहित्य रत्न, शास्त्री ]

प्रस्तुत पुस्तक में महासती श्री उज्ज्वलकुमारीजी के श्रोजस्वी एवं कान्तिकारी प्रवचनों का बहुत ही सुन्दर संकलन श्रोर सम्पादन हुश्रा है। सतीजी स्थानकवासी समाज की एक परम विदुषी श्रोर प्रौट विचार-शीला साध्वी हैं। श्रापके प्रवचनों में स्वामाविक वाणी का प्रवाह, सुत-समाज को प्रबुद्ध करने का विल्वण प्रभाव श्रोर उच्च विचार विद्यमान हैं। जीवन को समाजोपयोगी, पवित्र, उन्नत, श्रौर सुखी बनाने के लिए यह पुस्तक श्रापके पथ प्रदर्शन का काम करेगी।

इस पुस्तक में राष्ट्रीय, समाजिक, धार्मिक श्रौर सांस्कृतिक प्रवचनों

XXC

#### श्रमण-सूत्र

का संग्रह बहुत ही उपयोगी ढंग से किया गया है। प्रवक्ता, व्याख्यानदाता श्रौर उपदेशकों के लिए यह पुस्तक श्रत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगी। सती उज्ज्वलकुमारीजी ने जैन संस्कृति स्त्रौर जैनधर्म के सिद्धान्तों को त्रपने प्रवचनों में त्रामिनव शैली से समभाने का सफल प्रयास किया है। सभी विद्वानों ने इस पुस्तक की भरसक प्रशंसा की है।

पुस्तक में त्र्याकर्षक गेट त्र्यप, सुन्दर छपाई-सफाई त्र्यौर बढ़िया कागज लगाया गया है। पृष्ट संख्या ३७५ ऋौर मूल्य ३) ।

## जिनेन्द्र-स्तुति

उपाध्याय पं० मृति श्री स्त्रमरचन्द्रजी महाराज

इस पुस्तक में भगवान ऋषभदेव से लेकर भगवान महाबीर तक २४ तीर्थंकरों की स्तृति है । मन्दाकान्ता छन्द में, सरस एवं सन्दर भाषा में स्तृति पठनीय है। पुस्तक सर्वप्रकार से सुन्दर है। मूल्य।)।

# भारतीय संस्कृति की दो धाराएँ

पिरिडत इन्द्रचन्द्र एम० ए० वेदान्ताचार्य ]

प्रस्तुत पुस्तक में विद्वान लेखक ने भारत की दो प्राचीन संस्कृतियों पर ऋधिकार पूर्वक विचार किया है 1 वे प्राचीन संस्कृतियाँ हैं — ब्राह्मण संस्कृति श्रीर श्रमण संस्कृति । पिएडत इन्द्रचन्द्र जी ने इस सम्बन्ध में जो कुछ भी लिखा है, वह सब ईमानदारी के साथ लिखा है।

विद्वान लेखक ने दोनों ही संस्कृतियों का वास्तविक चित्र खींचा है। पुस्तक सर्व साधारण के ऋध्ययन योग्य है। विषय गम्भीर होते हुए मी रोचक एवं पठनीय है । भाषा सरस स्रोर सुन्दर बन पड़ी है। पुस्तक सर्व प्रकार से संग्रहणीय है। मूल्य।

