श्रीमद् ुद्धिसागरजी प्रंथमाळा ग्रान्थाक-२०

ત્રાવક ધર્મ્મ સ્વરૂપ.

લાગ-મીજો.

-:0:----

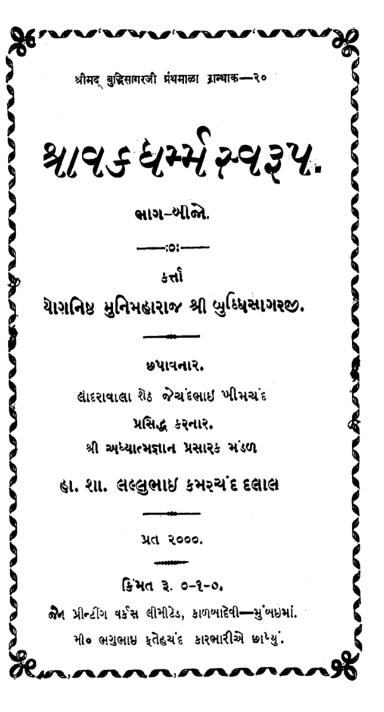
કત્તાં ચાગનિષ્ઠ મુનિમહારાજ શ્રી બુક્ધિસાગરજી.

> છપાવનાર. લેાદરાવાલા શેઠ જેચંદભાઇ ખીમચંદ પ્રસિદ્ધ કરનાર. શ્રી અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ

હા. શા. લલ્લુભાઇ કરમચંદ દલાલ.

4त २०००.

કિંમત ૨. ૦-૧-૦. જેન પ્રીન્ટીંગ વર્કસ લીમીટેડ, કાલભાદેવી—મુંબઇમાં. મી૦ ભરાભાઇ કતેહચંદ કારભારીએ છાપ્યું.



For Private And Personal Use Only

## प्रस्तावना.

શ્રાવકના એકવીશ ગુણ્રાે ઉપર શીંમદું યુદ્ધિતાગર છ પ્રે '' શ્રાવકધર્મ સ્વરૂપ '' ના પ્રથમ ભાગમાં વિવેચન કર્યું છે તેમ આ બીજા ભાગમાં ભાવશ્રાવકના સત્તર શુણુ વિષે ધર્મરત્ન પ્રકરણના પાઠ પૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. ખરા શ્રાવક કાેણુ કહેવાય ? ભાવશ્રાવક એટલે શું ? એ આ ગ્ર-ન્થના મુખ્ય વિષય છે, ઉપરાંત શુરૂશ્રીએ તેમાં નીચલી બાબતા યાગ્ય વિવેચન પૂર્વક સમજાવી છે.

શ્રાવક અને સાધુ મુનિરાજોને৷ સંખંધ કેવે৷ હેાય છે, ઉત્તમ શ્રાવકે (માબાપ સમાન, ભાતુ સમાન, મિત્ર સમાન, શાકય સમાન, એ ) ચાર પ્રકારમાંથી કરોા પ્રકાર સેવવા જોઇએ, કરોા પ્રકાર ઉપયોગી અને આદેય છે, વિરતિ અને અવિરતિ શ્રાવકના તકાવત, શ્રાવકના ભેદ, ભાવશ્રાવક એટલે ખરા શ્રાવકનાં મુખ્ય લક્ષણા, ત્યાર વૃતનાં નામ, ઉપદેશ કાેણ આપી શકે, વાચના માટે કેવા જીવેા અયેાગ્ય છે, ઉપસગૈના પ્રકાર, ભાવશ્રાવક કેવા સ્યાને રહે, કેવેા વેશ પહેરે, કેવાં વચને વદે, કેવા ધરમાં પ્રવેશે, કયા અકાર્યો ન કરે, સ્વાધ્યાય આદિ ક્રિયાયેા સુનિરાજો પાસે કેવી રીતે કરે, ચરૂ પાસે કેવી રીતે બેસે, પ્રશ્તેા કેવા વિનયે પુછે, ઉપજતા વિકલ્પોને કેવી રીતે સમાવે, આજીવિકા કેવી રીતે ચલાવે. ભાવશ્રાવકતે મુખ્ય પાંચ પ્રકારની કઇ રચિ હાય, જીન વચન ઉપર કેવી પ્રીતિ હેાય, સાધુ મુનિરાજો ઉપર કેવી ભક્તિ અને ઝહા હેાય, ક્રિયાગત છ લિ ગા કયાં, વગેરે બાળતા આ ગ્રંથમાં આવી છે. દરેક વિષયે৷ એવા છે કે પ્રન્થેાના પ્રન્થે৷ લખાય, પણ આ નાનાે ગ્રન્થ હર વખત વાંચી મનન કરી શકાય તે હેતુથી શુરવયે આ પ્રકારે રચના કરી છે.

ઉપલી બીનાઓસહ ભાવશ્રાવકના સત્તરગ્રણે ઉપર વિવેચન આ ગ્રંથમાં છે. તે દરેક શુણ ખગ શ્રાવકમાં હેાવાજ જોઇએ એમ ધ્યાન પૂર્વક મનન કરનાર પાેતેજ નિશ્વય કરશે, તે સાથે તેવા ગ્રણેએ યુક્ત હેાય તેવા શ્રાવક સાધુપદ ગ્રહ્ણ કરે તાે કેવુ સામર્થ્યદાખવી શકે, કેવી ઉજવલતા ધારી શકે, તે સહેજે સમજાય તેમછે. ખરા શ્રાવકે સાધુ થવાની શામાટે ભાવના રાખવી જોઇએ, તે સર્વ બાખતાેના નિશ્વય વાંચકા પાેતેજ કરી શકરો, ક્રેમકે ટુંકમાં પણુ આવી દરેક બાળતાે ઉપર યાેગ્ય વિવેચન આ ગ્ર**ંન્યમાં સમા**યું છે.

શ્રાવક ધર્મ સ્વરૂપના આમ બંને ભાગે৷ શ્રાવકાને પાતાના કત્તવ્યમાં અને છેવટે સાધુપદની ઉત્તમ ભાવના માટે અત્યંત ઉપયાગી છે માટે તેવી ઉત્તમ ભાવનામાં આ પ્રન્થ સહાયક નિવડાે તેવી શુભેચ્છા પૂર્વક અમા વિરમાં અગ્ર.

આ ગ્રન્થની ૨૦૦૦) નકલ પ્રકટ કરવાને ગામ લાદરાવાલા મરહુમ શેઠ જેચ દલાઇ ખીમચ દતા સ્મરણાર્થે તેમના ભાઇ રોઠ છનાલાલ ખેમ-ચંદે રૂ. ૧૦૦ ની મદદ કરી છે જે માટે મંડળ તેઓના ચાભાર માને છે અને ઇચ્છે છે કે પાતાના શુભ દ્રવ્યના જ્ઞાન માર્ગે સદુપયાગ કરવા માટે બીજા ગ્રહ્તરથા પણ પાતાનું કર્તાવ્ય સમજશે.

લી.

ચંપાગલી, મુ'બાઇ. વીરસવ'ત ર⊹ ૩૭ અષાડ શુદ્દ ૭.

અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ.



For Private And Personal Use Only

॥ श्रीमद् बुद्धिसागरजीकृत ॥

श्राद्वधर्म्भस्वरूप

याने ( आवक धर्म्स स्वरूप )

શ્રાવકના પૂર્વોક્ત એકવીશ ગ્રહુને જે ધારહ્યુ કરેછે; તે માવश्रावक પહ્યું પામવાને માટે યેાગ્ય ગહ્યાય છે. શ્રાવક શબ્દનાે અર્થ નીચે પ્રમાણે જો**હ્યુ**વેા.

^लो**क** 

धद्धालुतां थाति श्रृणोति शासनं, दानं वपेदाशु त्रृणोति दर्शनम् ; क्वन्तल्यपुण्यानि करोति संयमं; तं थ्रावकं प्राहु रमी विचक्षणाः ( १ )

જે શ્રહાલુતાને અંગીકાર કરે. શાસનને સાંભળે–દાનને આપે અને દર્શ-નને વરે. પાપેાને છેદે અને સંયમને કરે તેને વિચક્ષણા શ્રાવક કહેછે.

રથાનાંગ સૂત્રમાં શ્રાવકના ભેદ બીજી રીતે કહયા છે, તત્વાઠઃ-

चउविहा समणोवासगा पन्नत्ता तंजहा. अम्मापिय समाणे, भायसमाणे, मित्त समाणे, सवात्तिसमाणे, अहवा चउविहा समणोवासगा पन्नत्ता, तंजहा. अभ्यंससमाणे, पढागसमाणे, खाणुसमाणे, खरंटसमाणे, एतेच साधुन्नाश्रित्य दृष्ठव्यास्तेचामीषां चतुण्णां मध्ये कास्मन्नवतरन्तीति ?

શ્રમણેાપાસક (શ્રાવક) ચાર પ્રકારના કહ્યા છે, તે આ રીતે માળાપ સમાન, ભ્રાતાસમાન, મિત્રસમાન, અને શાક્ય સમાન.

મા બાપ સમાન શ્રાવંકા હેાય છે તે સાધુ વર્ગની પ્રેમથી ભક્તિ કરે છે. મા બાપ પોતાના પુત્રોના છિદ્રો ઢાંકે છે, અને ગુણેા પ્રગટ કરેછે, પુત્રોની ઉન્નતિ માટે સદાકાલ પ્રયત્ન કરે છે, પોતાના પુત્રોને કારણ પ્રસંગે એકાન્તમાં શિખામણુ આપે છે, પુત્રેાની ઉન્નતિ દેખી ખુશી થાય છે, પુત્રોપર અત્યન્ત સ્નેહ ધારણ કરે છે, પુત્રો માટે મરી મથે છે તેમ કેટલાક શ્રાવંકા સાધુઓ આશ્રયી માબાપ જેવા હોય છે. સાધુઓને પંચાચાર પાળવામાં તનમન અને ધનથી સહાય કરે છે. પરમ પ્રેમથી સાધુની ભક્તિ કરે છે. સાધુઓના દુર્ગુણો ડેરડેર બાલતા નથી; પણ તેઓમાં જે જે સદ્-યુણા હોય છે, તેને સર્વત્ર ફેલાવે છે. સાધુઓની કાંધ નિન્દા કરે છે, તો તેને : **'**?

વારે છે. સાધુઓને ચારિત્રમાં સ્થિર કરવામાં પૂર્ણ મદદ કરે છે–સાધુ**એ** પ્રતિ અત્યંત સ્તેહભાવ દર્શાવે છે, તેવા માતા પિતા સમાન શ્રાવકાે, સાધુ વર્ગની સદાકાળ વૃદ્ધિ ઇચ્છે છે. સાધુની વર્ગની ઉન્નતિ કરવા સદાકાળ પ્રયત્ન કરે છે. સાધુ વર્ગપર કદાપિ કાળે તેવા શ્રાવકાે દ્વેષ કરતા **નથી**. પડતા એવા સાધુને ગમે તે ઉપાયાેવડે ડેકાણે લાવે છે. કાઇ સાધુ ગુર્ફની નિન્દા હેલના કરે છે, તાે તેને શિક્ષા-શિખામણ આપી અટકાવે છે.

સાધુઓને વંદે છે, પૂજે છે, અને તેમની સેવા કરે છે. કેટલાક શ્રાવકા ભાઇ સમાન હેાય છે-ભાઇ જેમ અસંત સ્નેહ રાખે છે-દુ:ખમાં સહાય કરે છે–હુદયમાં ભેદ ભાવ ધારણ કરતાે નથી. સંક્રટ ઉપસર્ગ આવે છતે તન –મન–અને ધનથી મદદ કરે છે–ગુણોના સામું જીવે છે. અને દાષોને ઢાંકે છે. ભાતૃ સમાન શ્રાવકા દરરાજ સાધુઓ પાસે આવે છે. ધર્મ કથાઓ સાંભળે છે. સાધુઓના દુઃખે દુઃખી થાય છે. બ્રાતા સમાન શ્રાવકા સાધુ-એાના દેષેાને ઢાંકે છે, અને ગુણાના સર્વત્ર ફેલાવા કરે છે. સાધુઓને સંક્રટ વખતમાં પ્રાણ અર્પીને પણ સહાય કરે છે, કાેઈ સાધુઓના પ્રતિપક્ષીઓ સાધના હેલના કરે છે, તા તેનું તેઓ નિવારણ કરે છે. સાધના ઉપર પૂર્ણ પ્રેમ રાખે છે. સાધુઓની શાભા વધારવામાં અનેક યેાગ્ય ઉપાયોને સેવે છે. સાધુઓનાં છતાં દૂષણોને પણ ઢાંકે છે, અને તેઓ એકાન્તમાં અત્યંત પ્રેમથી યાંગ્ય સલાહ આપે છે. બ્રાવસમાન શ્રાવકા સાધુઓના કદા વિધાસધાત કરતા નથી. સાધુ વર્ગની સેવામાં પાતાના પ્રાણને પણ હિસાખમાં ગણતા નથી. ભાતૃસમાન શ્રાવકો, સાધના મનમાં થતાં આર્લપ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનને પહ ખનતા ઉપાયથી નિવારેછે. સાધુઓને પંચાચાર પાળવામાં ખરા જીગરથી સહાય કરે છે. ગમે તેવા સંયોગોમાં પ્રાણાંતે પણ સાધુઓના પ્રતિપક્ષી બનતા નથી, અને પ્રાણ જતાં પણ સાધુઓના છતા અગર અછતા દાષેાની નિન્દા કરતા નથી. ભાતૃસમાન શ્રાવકાે, પૂજ્ય ગુરૂ સાધુએાની સેવા,બક્તિ, પૂજા, બહુમાન કરવામાં કાે પ્રકારે ન્યુનતા રાખતા નથી. ગુરૂઓના વિનયમાં અલ્પ આદરવાળા છતાં મુનિ ગુરૂપર અત્યન્ત સ્તેહ રાખે છે, અને મુનિ ગુરૂનેા કઢાપિકાળે પરાભવ ચવા દેતા નથી.

કેટલાક શ્રાવકા, શ્રી મુનિ ગુરૂ પ્રતિ મિત્ર ભાવની દષ્ટિથી વર્તે છે. મુનિવર્ગપર તે અનન્યદષ્ટિથી જીવેછે. મુનિગણ જો કાેક ધાર્મિક કાર્યની સલાહ પાતાને ન પુછે તાે જરા રીસ કરે છે; પણ મુનિવર્ગપર અત્યન્ત પ્રેમભાવ ને ધારણ કરે છે. સાધુ ગુરૂની ખાનગી વાતને તે જાણે છે, અને ખરા વખતે તન મન અને ધન વડે મુનિ સદ્ગુરને સહાય આપવારૂપ ભક્તિને સાચવે છે. મુનિ ગુરૂની છાનામાં છાની વાતને જાણવાનાે તે અધિકારી બને છે, અને ગમે તેવા કારણ પ્રસગે પણ મુનિના ઉપરના પ્રેમ ત્યાગતા નથા. મુનિના દુઃખે દુઃખી થાય છે. મુનિ ગુરૂનાં દર્શન કર્યા વિના તેને ચેન પડતું નથી. મુનિ ગુરૂને પંચાચાર પાળવામાં બનતી વૈયાવચ્ચ કરે છે. ગંભીર મનનાે થઇ મુનિ ગુરૂનાં વચનાને અન્યાની આગળ પ્રકાશતાે નથી. ધર્મ કાર્યમાં મુનિ ચુરૂની સલાહ લેઇ વર્તે છે, પાેત∶ના આત્માના કલ્યાણાર્થે મુનિ ચુરૂની પાસે જઇ તત્વના બાધ ગ્રહણ કરે છે, અને પાતાના અધિકાર પ્રમાણે ધર્મ માર્ગને ગ્રહ્ય કરે છે. પોતાના મનમાં ઉદ્ભવતી શંકાઓને પુછીને નિઃશંક મન કરે છે. મુનિ શરૂના ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ ધારે છે. મુનિ ગુરૂની આજ્ઞા મસ્તકે ચડાવે છે. અને પાતાના મનમાં કંઇ પણ છાનું રાખી ભેદ ભાવ ધારણ કરતા નથી. મનમાં જુદું અને વાણીમાં જુદું એમ શઢપણું તે ધારણ કરતા નથી. શ્રી ગુરૂથી કદાપિ કાલે પ્રાણાન્તે પણ ભિન્નતા ધારણ કરતા નથી. મુનિ ગુરૂપર સહાદર કરતાં પણ તે વિશેષ સ્તેહ ભાવને ધારે છે. કેટલાક શ્રાવકો શાક્ય સમાન હાેય છે. સાધુઓના છિદ્ર જોવા અનેક પ્રપંચા રચે છે. તેએ શાકની પેઠે શાધુઓ ઉપર અદેખાઇ કરે છે. સાધુની એક સરશવ જેટલી ભુલને તે લાેઠાના મુખે મેર પર્વત જેવડી કરી ખતાવે છે. સાધુએાની હેલના કરવા પાતાના મનમાં ધવલ શેઠની પેઠે જે જે પ્રપંચાે ગાઠવવા પડે તે ગાઠવે છે. આડી અવળી સાધુએાની જીઠી નિન્દાની વાતાેને ફેલાવે છે. તેવા શાેક્ય સમાન શ્રાવકાે સાધુઓા ઉપર અનેક પ્રકારનાં આળ ચઢાવે છે. દૂધમાંથી પારા કાઢવાની પેઠે તે સાધુઓના ગુણોને પણ અવગુણ તરીકે લાેઠાની અગળ દેખાડે છે. વાતવાતમાં સાંયુઓને ક્રોધ થાય તેવા માં-ર્મિક વચનેને ખાલે છે. તેવા શાકય જેવા શ્રાવકાે પાતાના પક્ષપાત સુદ્ધિને અનુસારે સાધુઓની નિન્દા થાય તેવી વાત કહે છે. આહાર-વિહાર ઉપદેશ વગેરેમાં સાધુઓના દાષ કાઢે છે. જિનકલ્પી જેવા સાધુઓના આચારાને બતાવી, ભાળા લાેકાને આડે માર્ગે દારી સાધુઓથી વિમુખ કરે છે. સાધુ-ઐાના મુખે હા છ હા કરે છે, અને પૂંઠ પાછળ કાવે તેમ નિન્દા કરે છે. સા-ધુએાની પૂજા, ભકિત થતી દેખીને તેવા શ્રાવકા શાક્રયની પેઠે મનમાં **બ**બ્યા કરે છે. હજારા ગુણા મુક્રીને સાધુમાં રહેલા એક દાષને જ્યાં ત્યાં ખાલ્યા કરે છે, અને નિન્દાથી પાતાના આત્માને ભારે કરે છે. શાકચની દ્રષ્ટિથી સા-ધુઓમાં ગમે તે દાયા જોયા કરે છે. અમુક સાધુતા પાખાંડી છે. અમુક સાધુતાે ધૃત છે અમુક સાધુનેતા વન્દન પણ ન કરવું જોઇએ.

#### Ś

અમુક સાધુતો કિયા કરતા નથી. અમુક સાધુતા ઉદ્ધત છે. એમ જ્યાં ત્યાં પાતાના સંબંધી મનુષ્યની આગળ તેવા શાક્ય જેવા શ્રાવકા લબ્યા કરે છે. શાક્ય જેવા શ્રાવકા ભદ્રક સાધુઓની પાસે બેસીને આડી અવળા વાતા ક-રીને પછી તે સાધુની પુંડ પાછળ કળેતી કરે છે. સાધુ વર્ગના નાશ થાય તેવા માર્ગાને હાથમાં ધરે છે. સાધુઓને અપમાન ભરેલા શબ્દાથી બાલાવે છે. સાધુઓના છતા વા અછતા દાષાને તે કહે છે. સાધુવર્ગ પર અરૂચિ થાય, અને પાતાનું ધાર્યું થાય તેવું ગુપ્ત તન્ત્ર સ્થવાને પણ ચુકતા નથી. કુ-ળાચારથી ઉપર ઉપરથી સાધુના વિનય કદાપિ સાચવે છે; પણ તેવા શાક્ય જેવા શ્રાવકા સાધુનું મૂળમાંથી ખાદી કાદે છે. તેવા શ્રાવકા અયોગ્ય જાણવા. ગુરૂ મહારાજે ઉપદેશેલા સત્રાર્થ જેના મનમાં તાદશભાવે પરિણુમે તે આ-રીસા સમાન સુશાવકા શાસ્ત્રમા કલા છે.

પવનથી ધ્વજા જેમ આડીઅવળી હાલ્યા કરે છે. પણ સ્થિત રહેતી નથી, તેની પેઢે જે શ્રાવકા અન્ય કુસુદ્ધિધારકાના ભમાવ્યાથી ભમી જાય, લડીમાં શુરૂના વચનપર શ્રદ્ધાવાળા થાય, અને ઘડીમાં કાઇ ભામાવે તા ભામી જાય, અને મનમાં નાસ્તિક બાની જાય, ઘડીમાં હા જી હા કરે અને શુરુતું કહેવું માની લે, અને ધડીમાં કાઇ તેને ભમાવે તે৷ તેનું કહ્યું પણ મર્ખ સાચં માને પણ ગુરના ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ ધારણ કરે નહીં. તેવા શ્રાવકો પતાક્રા સમાન જાહ્યુવા. એવા શ્રાવકો પ્રાયઃ મૂઢ હોય છે. પેા-તાની બુદ્ધિથી કાંઈ પણ સત્યના નિશ્વય કરતા નથી. તેવા શ્રાવકા શન્ય <mark>હ્રદયનાં હ</mark>ાેય **છે. અ**લ્પ<sup>ં</sup> સુદ્ધિવાળા હેાવાયી તેઓ ગમે તેવા આડે રસ્તે ચડી જાય છે. ઐાવા મૂઢ શ્રાવકા લક્ષ્મીવ ત હાેય તાેપણ તેઓ ધર્મ સુદ્ધિમાં ન્યૂન ઢાવાથી ગાડરીયા પ્રવાહની પેઠે હા છ હા કરનારા હોય છે. તેવા શ્રાવકો મિથ્યાત્વીએાના પાસમાં કદાપિ ક્સાઇ જાય છે, પોતાની ઝુદ્ધિથી તેવા શ્રા-વકા સત્યતત્ત્વના નિશ્વય કરી શકતા નથી. પ્રાયઃ તેવા શ્રાવંકા મૂઢ હાેવાથી ગુરૂઓના ઉપદેશનાે સક્ષ્મસાર સમજવાને માટે પણ લાયક વનતા નથી. તેવા મૂઢ શ્રાવકાે પાતાનુ ધર્મ કત્તવ્ય સમજવાને માટે અધિકારી બની શ્વકતા નથી. તેમજ તેવાં મૂઢ શ્રાવકા-સુગુર અને કુગુરના બેદ પણ સમજી શકતા નથી. તેવા મૂઢ શ્રાવકા મનની ચંચળતાના લીધે ધર્મતત્ત્વમાં સ્થિર રહેતા નથી. તેમજ ગુરૂપર પૂર્ણબ્રહ્યા ધારણ કરવાને માટે પણુ પૂર્ણ અધિકારી બનતા નથી. મઢ શ્રાવકાની ધર્મ સંબંધી શ્રદ્ધા કયાં સુધી સ્થિર રહેશે તેનેા પણ નિશ્ચય થતા નથા. તેવા મૃઢ શ્રાવકા શ્રીગુરના ઉપદેશના પરમાર્થને પૂર્ણ પણે પરખવા લાયક થતા નથી, પોતાના કુટુંબ તથા જ્ઞાતિ વર્ગને પણ તે

ધર્મમાં સ્થિર કરી શ્વકતા નથી, અને પાતે પણુ ધર્મમાં સ્થિર રહી શકતા નથી. જે ગીતાર્થ ગ્રુરએ સમજાવ્યા છતાં પણુ પકડેલા હઠને છાડે નહીં, તે સ્યાણુ સમાન શ્રાવક જાણુવા. તેવા શ્રાવક અભિમાની હાેવાથી પાતાની હઠ ખાેડી છે; એમ જાણુતા છતાં પણુ છાડતા નથી. તેવા શ્રાવક ગ્રુર પા-સેથી સત્ય તત્ત્વને વિશેષતા ગ્રહણુ કરવા સમર્થ થતા નથી. તેવા શ્રાવક મુનિ ગ્રુરપર દ્વેષ છુદ્ધિ ધારણુ કરતા નથી, પણુ ગ્રુર પાસેથી વિશેષ લાભ મે-ળવી શકવા સમર્થ થતા નથી. કાઇ વખત તેવા શ્રાવક કદાપિ હઠતા ત્યાગ કરી, પાતાની ભૂલ કછાલ કરી ગ્રુરની પાસેથી વિશેષ લાભ મેળવવા પણુ સમર્થ થાય છે. કારણુ કે, તે સાધુઓ પર તે દ્વેષ કરતા નથી, તેથી ઉચ્ચ માર્ગપર ચડવાને યોગ્ય બને છે.

શર મહારાજ સાચું કહે તાે પણ જે શ્રાવક કહે કે તમા તાે ઉન્માર્ગ બતાવાે છાં, નિન્હવ છા. સુદ્ર છા. મન્દધર્મી છા. અ રીતે શુરૂને ખરડે તે ખરંટ સમાન શ્રાવક જાહુવા. જેમ વિષ્ટા વગેરે અશુચિદ્રવ્યને અડનાર (સ્પર્શનાર) તે તે ખરડે છે. તેમ જે શ્રાવક પાતાને શિખામણ આપતા એવા શુરને ખરડે તે ખરંટ સમાન શ્રાવક જાહ્યુવા. ખરંટ સમાન શ્રાવકા શુરને પાખડી કહીને ખાલાવે છે. આ તાે ઉત્સત્ર ભાષક છે. સાધુ ગુરૂ નથી પણ કુગુર છે એની સંગતિ કાઇ કરશા નહિ એમ ખાલે, લખે, છપાવે ઇત્યાદિ પાતાનાથી **બનતું અશુભ કર્યા વિના સુકતા નથી. તેવા શ્રાવકા લાેકાને એમ સમજાવે છે** કે, એવા ગુરૂની સંગત કરશે. તાે પાપના ભાેકતા બનશા, જ્યાં ત્યાં સાધ ગુરૂની હેલના કરતા કરે છે સાધ ગુરૂને માનનારાઓને ભમાવે છે અને કહે છે કે, તમા એની સંગતિ છેાડી દેા. એ સાધુતાે મહાધૂર્ત છે. ખરંટ જેવા શ્રાવકા સાધુ ગુરની રૂબર પણુ મહામાહનીય કર્મ બંધાય તેવાં વચનાે ઉચ્ચારે છે, અને છતાં વા અછતાં આળ, માથે ચઢાવીને ગ્રુરને ખરડે છે.ગ્રુર ગ્નિખામણુ તેવા ખરંટ શ્રાવકાને આપે છે તાે ઉલટા તેઓ ''વાનરે જેમ સુધરીનાે માળા વિ-ખેરી નાંખ્યો તેની પેઠે." સાધુએાતું મળમાંથી ખાદી કાઢવા જરા પણ બાકી રાખતા નથી. આવા ગુરતા સર્પ પિશાચ કરતાં ભૂડા છે, મહા પાંપી છે એમ ખાલી કલેશ કરે કરાવે. નિંદા કરે, કરાવે. દ્વેષ કરે. સાધુઓનું યુર અનેક પ્રપંચે৷ રચે તેવા ખરંટ અને શોક્ય કરવા સમાન શ્રાવકા, નિશ્વયથી મિથ્યાત્વી જાણુવા. તેા પણુ તે જિન મન્દિર દર્શન વગેરે ધર્મની કેટલીક ક્રિયાએ કરે છે; તેથી વ્યવહારથી શ્રાવક કહેવાય છે. પણ શાકય અને ખરંટ જેવા શ્રાવક્રો, માર્ગાનુસારીપણું પામવા-

ને માટે પણ અધિકારી જણાતા નથી, શ્રાવકનેા ચાંલ્લાે કરે તેથા તે કંઇ ઉત્તમ ગુણાને પ્રાપ્ત કરવા અધિકારી બની શ્વકતા નથી. શાકય અને ખરંટ જેવા શ્રાવકા, પાતેપણ સમ્યક્ત્વ પામી શકતા નથી, અને પાતાની સાેબત કરનારાઓને પણુ પાતાની કુસંગતિનું ફળ આપે છે.તેવા મિથ્યાત્વી શ્રાવકા– કેટલાક અનિન્દક માર્ગાલિમુખ-એવા મિથ્યાત્વીઓ કરતાં પણ સુરા જાણવા.

શ્રાવકના ગુણેાવડે ભાવ શ્રાવકત્વ પ્રક્રટે છે. અવિરતિ શ્રાવક–શ્રીદેવ ગુરૂ અને ધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધા ધારણુ કરે છે,પણુ વિરતિપણું અંગીકાર કરી શકતા નથી. વિરતિ શ્રાવકના નીચે પ્રમાણે અધિકાર છેઃ—

गाथा.

संपत्त दंसणाइ-पइदियहं जइजणा सुणेईय. सामायारिं परमं-जो खखु तं सावयं बिंति-॥१॥ परलोगहियं सम्मं-जो जिणवयणं सुणेइ उवउत्तो. अइतिव्वकम्म विगमा-उन्नोसो सावगो इत्थं ॥१॥

જે સમ્યકત્વ પામી, પ્રતિ દિવસ યતિજન પાસેથી ઉત્તમ સમાચારી સાંભળે તેનેજ શ્રાવક કહે છે. તેમજ જે પરલાકમાં હિતકારી એવા જિન વચનને સમ્યગ્રીત્યા શરૂ પાસેથી ઉપયાેગ પૂર્વક સાંભળે તે અતિતીવ્ર કર્મના નાશ થવાથી, ઉત્કુષ્ટ શ્રાવક જાણુવા.

નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર પ્રકારે શ્રાવકનું સ્વરૂપ જાણ્વું. કાે⊎પણુ સચેતન વા અચેતન પદાર્થનું શ્રાવક એવું નામ પાડવું તે નામ શ્રાવક–પુસ્તકમાં અગર ચિત્રમાં હાેય તે સ્થાપના શ્રાવક–જે દેવશુર આદિની શ્રદ્ધાર્થી રહિત હાેચ અથવા આજીવિકાર્થે શ્રાવકના આકાર ધારણ કરનાર હાેય તે દ્રવ્ય શ્રાવક જાણવાે.

શાસ્ત્રામાં કહેલા એવા ગુણાને જે ધારણુ કરે છે–યથાશક્તિ-દેવ–ગુર અને ધર્મતું ઉપયોગ પૂર્વક જે આરાધન કરે છે તે માવ બ્રાવક્ર જાણવા

માવબ્રાવન નાં લિંગ કહે છેઃ---

१ २ ३ ४ कयवयकम्मो तहसीलवंच गुणवंच उज्जुववहारी पुरुसुस्सूसो पवयण कुसलो, खलु सावगो मावे ॥१॥ ف

૧ વતની કરજો બજાવનાર હેાય. ૨ શીળવાન્ હેાય. ૩ ગુણુવાન્ હેાય. ૪ ઋજુ વ્યવહારી હેાય. ૫ ગુરૂની સુશ્ર્ષા કરનાર હેાય. ૬ અને પ્ર-વચનમાં કુશળ હેાય. તેજ ભાવ સાવક કહેવાય છે.

गाथा.

तथ्थायण्णण जाणण-भिण्हण पडिसेवणेसु उज्जुत्ते कयवयकम्मोचउहा-भावत्थो तस्सिमोहोइ ॥१॥

૧ ક્રુતવ્રતકર્મનું સ્વરૂપ કહે છે.

ભાવ શ્રાવક-વ્રતાનું સ્વરૂપ સાંભળે છે, અને બરાબર તેને નિશ્વય કરી જાણે છે. પશ્ચાત વતોને ગ્રહણ કરે છે, અને તેને બરાબર પાળે છે, એ ચાર બાબ-તમાં કૃતવતકર્મા શ્રાવક, ઉદ્યમવાન હાેય છે તેવા શ્રાવક-વિનય અને બહુમાન પૂર્વક ગીતાર્થ ગુરૂ પાસેથી વતનું સ્વરૂપ સાંભળે છે, વિનય એટલે ગુરૂના સામે ઉડીને જવું ગુરૂ આવે ત્યારે ઉભા થઇ પગે લાગવું. ગુરૂને વાંદવા અને ગુરૂનાપર બહુ પ્રીતિ ધારુ કરવી તે બહુમાન જાણવું. વિનય અને બહુમાન પૂર્વક, ગીતાર્થ ગુરૂપાસે વર્તાનું સ્વરૂપ સાંભળતાં ગુરૂના બાધની હૃદયમાં અસર થાય છે, અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ખરે છે. કાઈ ધૂર્ત હાેય છે તે ઉપરથી વાંદણાં વગેરે દેષ્ઠ વિનય પૂર્વક પરિજ્ઞાનને માટે સાંભળે છે-પણ મનમાં બહુમાન ન હાેય, કારણ કે તે ભારે કર્મી હાેય છે. તેવા જીવા સાંભળીને આત્માર્થી-પણું પામી શકતા નથી. બીજો હૃદયમાં ગુરુનું બહુમાન કરે-પણ માંદા હાેય ઇત્યદિ શકિત વિકલતાથી વિનય કરતા નથી. ત્રીજો કલ્યાણના સમૂહને તુર્ત પામનાર હાેવાથી સુદર્શન શેઠની માધક વિનય અને બહુમાન પૂર્વક ગુરૂ શુરૂ હપદેશને સાંભળે છે.

કાઇ ભારે કર્મી વિનય અને બહુ માન રહિત હેાય છે અને તે ઉપદેશને સાંભળે છે. પશુ આગમ પ્રમાણે ચાલનારશરૂએ એવા વિનય બહુમાન હીન જનને કંઇપણુ સંભળાવવું નહીં.

્રે શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાં ચારજહ્યુ વાચના દેવાને અયોગ્ય કહયા છે તે નીચે મુજબ

૧ અવિનીત ૨ વિકૃતિ રસિક ૩ અવિજોષિત પ્રાભૃત અને ૪ અતિકષાયી અવિનયાને ઉપદેશ આપનાર ફેાકટ કલેશ પામે છે. વિનય વિના જેજે સાંભળવામાં આવે છે તેતે સમ્યક્ષ્પણે પરિણુમતું નથી. વિનયવ તને પણ અધિકાર પ્રમાણે વિભાગ પાડીને મધુરવાણીથી જ્ઞાનાદિકની વૃદ્ધિ કરે એવા ઉપદેશ આપવા. સત્ર અને તેના અર્થથી સંયુક્ત હોય છે તે ગીતાર્થ કહેવાય છે. ઉપદેશ દેવાના અધિકાર ગીતાર્થ ગુરૂના છે. ગીતાર્થ વિના અન્ય કદાપિ મ્મસત્ય પ્રરૂપણા કરી શકે. અને દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવ પૂર્વ ક શ્રાતાના અધિ-કાર તપાસ્થા વિના ઉપદેશ આપે અને તેથી પાતાને તથા શ્રાતાને લાભ થઈ શકે નહીં માટે ગીતાર્થ શરૂ પાસેથીજ ઉપદેશ સાંભળવા.

ઉપદેશ સાંભળ્યા બાદ અહ્યુવતાના ભેદનું ત્રાન કરે. શ્રાવકવતના ભંગનું દ્યાન કરે. પ્રથમવ્રત સાંભળનારને પહેલું મહાવતાનું સ્વરૂપ બતાવ-વામાં આવે છે ત્યાર બાદ તેન સ્વીકારી શકે તેા અહ્યુવતનું સ્વરૂપ કહે વામાં આવે છે. યતિવત લેવામાં અસમર્થને સાધુએ શ્રાવકવતની દેશના દેવી. શ્રાવકે વ્રતાનું ગુરૂગમ પૂર્વક સક્ષ્મ ત્રાન કરવું. બારવતનું સામાન્ય અને વિશેષ પ્રકારે સ્વરૂપ સમજવું. બાર વ્રતના નામ નીચે મુજબ જાણવાં. ૧ સ્થૂજીપ્રાળાતિવાત વિરમળ-૨ સ્થૂજ્દ્યાવાદવિરમળ-૨ સ્થૂજ અદત્તાદાન વિરમળ-૪ સ્વદારા સંત્તોષ અને વરહ્યીવિરમળ વ્રત-૬ પરિમાળ-૬ દિ-& થરિમાળ-૯ મોગોપમોગવિરમળવ્રત-૮ અનર્થદળ્ઢવિરમળ વ્રત-૬ સામાચિક વ્રત-૧૦ દેશાવગાારી ક્વત-૧૧ પૌષધો પવાસવ્રત-૧૨ આંતેથી સંવિમાગવ્રત-પહેલાં પાંચ અહ્યુવ્રત-પશ્ચાત્ ત્રણુગુણુવત અને છેવટના ચાર શિક્ષાવ્રત જાણવાં.

એ ભારવતનું સ્વરૂપ વર્ષ્યુવતાં સંથ ગૈારવતા થાય, માટે અત્ર વિ-રોષતઃ સ્વરૂપ વર્ષ્યુવ્યું નથી. વિશેષ જિત્તાસુએ ગુરૂ પાસેથી બારેવતનું સ્વ-રૂપ ધારવું એ બારવતોને ગુરૂની પાસે ટુંકા વખત માટે અથવા યાવજ્જીવ પર્ય'ત શ્રાવક અંગીકાર કરે છે. કપટી પુરૂષને ગુરૂએ વત આપવાં નહિ, ક-દાચ છદ્મસ્થપણાથી શ્વકપણું નહીં એાળખાવાથી ગુરૂ તેને વત આપવાં નહિ, ક-દાચ છદ્મસ્થપણાથી શ્વકપણું નહીં એાળખાવાથી ગુરૂ તેને વત આપવાં નહિ, ક-દાચ છદ્મસ્થપણાથી શ્વકપણું નહીં એાળખાવાથી ગુરૂ તેને વત આપવાં નહિ, ક-દાચ છદ્મસ્થપણાથી શ્વકપણું નહીં એાળખાવાથી ગુરૂ તેને વત આપવાં નહિ, ક-દાચ છદ્મસ્થપણાથી શ્વકપણું નહીં આળખાવાથી ગુરૂ તેને વત આપવાં કાર્ય કરવાથી દોષ લાગતા ક્યાર છે. કેમકે ગુરૂના પરિણામ શુદ્ધ છે. શુભ આશ્વથ્યી કાર્ય કરવાથી દોષ લાગતા નથી.–પરિણામ છતાં પણુ ગુરૂ પાસે વત લેવાથી વત પાલનની દ્વદતા થાય છે. રાગ અને ઉપસર્ગો આવી પડતાં પણુ શ્રાવકા ગ્રહેવ વતોને બરાબર પાળે છે.

દિબ્ય, માનુષ્ય, તિર્થક અને આત્મસ વેદની, ઉપસર્ગા પ્રત્યેક ચાર ચાર પ્રકારનાં છે. ચારને ચારે ગુણુતાં ઉપસર્ગના સાળ ભેદ થાય છે, હાસ્ય, પ્રદેષ, ઇર્ષ્યા અને માયા એ ચાર ભેદે દિવ્ય ઉપસર્ગ જાણુવા, હાસ્ય, પ્રદેષ, ઇર્ષ્યા અને કુશળ પ્રતિસેવના એ ચાર ભેદે મનુષ્યના ઉપસર્ગા જાણુવા. ભયથી, દેષથી, ભાજનાર્થા ત્વથી અને બચ્ચાં તથા સ્થાનને રાખવાના હેતુથી એ ચાર પ્રકારે તિર્યક્રના ઉપસર્ગી જાણુવા. કામદેવની માષ્ટક અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગો આ વતાં છતાં પણ અડગ રહીને ભાવ આવક સહીત વતોને પાળે છે. È

#### गाथा.

## आषयणं खु निसेवइ, वज्जइ परगेह पविसणमकज्झे निचमणुन्भडवेसो, न भणइ सवियारवयणाइं ॥१॥ परिहरइ बालकीलं, साहइ कज्जाइं महुरनीईए इयछीव्विहसीलजुतो–विन्नेओ सीलवंतो त्थ ॥२॥

गाथा.

द्वितीय જ્ઞીજવત્ સ્વદ્ય — 'યીજા લક્ષ ચુને ધારચુ કરતાર ભાલ શ્રાવક જ્યાં શીળવંત બહુશ્રુત અને ચારિત્રતા અપચારવાળા લચ્ચા સાધર્મિંબ 'લું ગો રહેતા હેય તેને આયતન કહે છે. તેા સ્પાનને સેતતારા હોય છે, તેવા ભાવ શ્રાવક કારચુ વિના ભીક્લોતી પક્ષીએામાં રહેતા વધી. ચા-રાતા સ્થાનમાં રહેતા નથી. છત્યાદિ દુષ્ટ સ્થાનના ત્યાગ કરે છે. જ્યાં સમાકિત અને ચારિત્રના નાશ થાય એવી વિકથા થ1ી હોય તે બહુ દુષ્ટ અતાયતન જાચુવું. તે વગર પ્રયાજને ઘરધચીતી આત્રા સિવાય અન્યતા ઘરમાં પ્રવેશ કરતા નથી. તેના ઘરમાંથી કંઇ જતું રહે છે; તા તેનાપર ખાલી આ શંકા આવે છે.

ભાવશ્રાવકે દેશકાળને અનુસરીને સાદેા યેાગ્ય વેપ ધારણ કરવેા. અને રાગદ્રેષની ઉત્પત્તિ રૂપ વિકાર થાય તેવી વાણી બાલવી નહીં. મૂર્ખ જનને આનન્દ દેનારાં એવાં જૂપટું વગેરે અકાર્ય વજવાં. એ પાંચમું શીલ જાણુવું. મનુષ્યાની સાથે કામ પડે છતો ભાવશ્રાવક મધુર વાણીવી બાલેછે એ છડું શીલ જાણુવું. પૂર્વોક્રત છ પ્રકારના શીલવી જે શુક્રત હોય તે અત્ર શ્રાવક્રના વિચારમાં શીલવંત જાણવા.

ત્રીजा गुणवत्त्वरूप ने કહે છે

ગુણે<mark>ા લણા</mark> પ્રકારના છે તેા પણ પાંચ ગુણેાવડે અત્ર ગુણુવત્ સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવે છે.

#### गाथा.

## सज्जाए करणांमिय, विणयांमिय निखमेवउज्जुत्तो सब्वत्थणभिनिवेसो-न्वहइरूई सुठु जिणवयणे ॥ ३ ॥

ભાવ શ્વાવક સ્વાધ્યાયમાં–ક્રિયાનુષ્ઠાનમાં અતે વિનયમાં નિત્ય તત્પ**ર** હાે<mark>યછે. સ</mark>ર્વ બાખતાેમાં કદાગ્રહ રહિત હાેયછે. અને જિન વાણીમાં સા<mark>રી</mark> રૂચિ ધાર**શુ** કરેછે.

ે ૧ સ્વાંધ્યાય—ભાવ શ્રાવક પ્રતિદિન અપૂર્વ શ્રુતનું ગ્રહણુ કરેછે. પઠન કરેછે, વાચન, પ્રચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષા, અને ધર્મ કથા એ પાંચ પ્રકારના

સ્વાધ્યાય જાણુવા. ગુફ પાસે અભ્યાસ કરતાં. પલાંડી એાઠીંગણુ–પાદપ્રસારણુ અને વિકથા તથા હાસ્યના ત્યાગ કરવા. આસન કે શય્યામાં રહી પુછવું નહી, પરંતુ ગુરૂ પાસે આવાને ઉત્કટાસને ખેસી ખે હાથ જોડી પુછવું. નિદાંષપણુ પદ-છેદ પૂર્વક ક્ષાવકે સૂત્રનું સ્મરણ કરવું ને પરાવર્તન જાણુવું. અનુપ્રેક્ષા એટલે અર્થનું ચિન્તવવું. જિનાગમમાં કુશળ એવા ગુરૂએ સંભળાવેલા સૂત્રાના અર્થ સંબંધી વિચાર કરવા. એકાપ્ર મનથી તત્ સંબંધી રહસ્યા વિચારવાં.

ગુરૂની કૃપાથી જે શુદ્ધોપદેશ સમજાયેા હેાય, ગુરૂએ જેજે તત્ત્વેા સમજ્વવ્યાં હેાય તેમજ પેતાને અને અન્યોને ઉપકારક હોય તે કેવળ ધન વગેરે આછવિકાના ત્યાગ કરીને યાગ્ય જનેાને સમજાવવાં. ભાવ શ્રાવક– ધર્મનાં તત્ત્વાના ખાધવડે આછવિકા ચલાવવાથી પરમાર્થ અહિના નાશ શયય છે. અને દાેકડા માટે ધર્મકથા કરનારની પેડે વર્તવાથી લાંકામાં ધર્મ કથાના નામે રળીખાનાર ગણાય છે. માટે ભાવ શ્રાવક સ્વાર્થ અહિના ત્યાગ કરીને ધર્મ કથા કરે છે. ગમે તે યાગમાં જોડાયલા મનુષ્ય સમય સમય પ્રતિ અસંખ્યાત ભવનાં પાપ ખપાવે છે અને સ્વાધ્યાયમાં ઉપયોગી રહયા શકા મનુષ્ય તેથી પણ અધિક ભવનાં પાપ ખપાવી શકે છે. સ્વાધ્યાયથી પ્રશસ્તધ્યાન રહે છે સ્વાધ્યાય ઉત્તમ તપ છે. સ્વાધ્યાયથી સર્ગ પરમાર્થ તત્ત્વાનું જ્ઞાન થાય છે.

ર ક્રિયાનુષ્ટાન—તપ, નિયમ અને વન્દ્રન વગેરે કરવામાં ભાવ શ્રાવક નિત્ય ઉદ્યમવંત રહે છે. બાર પ્રકારે તપ જાણવું. રસ્તે ચાલી થાકેલા તપસ્વી તથા લાેચ કરતાર સુનિને ઘા વગેરે દેવાતા બાબતના અભિયહને નિયમ કહે છે. રસ્તે ચાલી થાકેલા ગ્લાન, ત્રાન ભાગુનાર, ' લાેચકરનાર ' તેમજ તપસ્વી સાધુને ઉત્તર પારણે ીધેલું દ્વાન બહુ ફળવાળું થાય છે

વંદના એટલે જિન પ્રતિમા તથા શરૂને વન્દન કરવું, જિન પૂજા કરવામાં ભાવ શ્રાવક નિત્ય તત્પર રહે છે.

૩ િંત્રચ—ગુણીજને৷ પ્રતિ અભ્યુત્થાન વગેરે વિનય જરૂર બતાવવા જો⊎એ. પાસે આવેલા દેખીને ઉઠીને ઉભા થષ્ઠ બે હાથ જોડવા. ગુરૂવર્ય્ય આવતા જોઇને તેમની સામે જવું અને મસ્તક આંજલી બાંધવી અને પાતે પેઃતાના હાથે આસન આપવું ગુરૂજન બેઠા પક્ષાત બેસવું તેમને વન્દન કરવું. તેમની બહુ પ્રેમથી ઉપાસના કરવી અને ગુરૂ જાય ત્યારે વળાવવા જવું ભાવશ્રાવક એ અઢ પ્રકારે વિનયને સેવે છે.

#### ٤)

૪ અનમિંગેવેશ—ઝં કદાચહ રહિત હાય છે તે ગીતાર્થનું વચન સત્ય કરી માતે છે-માહનું જોર ટળવાથી અભિનિવેશ (કદાચહ) રહેતા નથી. કદાચહી મનુષ્ય-પોતાના કદાચહથી સત્પુરૂષોના વચનના તિરસ્કાર કરીને માહની વૃદ્ધિ કરે છે-કદાચહ રહિત હાેય છે તે સત્રોનાં રહસ્યોને સારી રીતે સમજી શકે છે, ધર્મ લંબંધી ઉપદેશને કદાચહ ત્યાગીને હૃદય-માં ધારણ કરે છે-કાઈ બાબત ખાટી સમજાયા પછી તેને પકડી રાખતા નથી. ખાટી બાબતના કદાચહ કરીને પક્ષ પાડતા નથી-જે જે પદાર્થી જે જે અંશે સત્ય સમજાય છે તે તે અંશે તે તે બાબતોના સ્વીકાર કરે છે. એકદમ કાઇ બાબતને કદાચહ કરીને પક્ષ પાડતા નથી-જે જે પદાર્થી જે જે અંશે સત્ય સમજાય છે તે તે અંશે તે તે બાબતોના સ્વીકાર કરે છે. એકદમ કાઇ બાબતને કદિરાગથી માની લેઇ ગહાપુચ્છ પકડનારની પેકે હઠ કરતા નથી-શાસ્ત્રમાં કહયું છે કે-મોહના ઉછાળા ટળતાં કાઇ બાબતમાં માગઢ રહેતા નથી-કાઇ બાબતમાં પ્રથમ જીદેદ અભિપ્રાય. ગ્રહ બંધાયા હોય અને પાછળથી કાઇ સાચું સમજાવે તા તુર્ત કદાચહને છાડી દેછે. ભાવ શ્રાવક તીર્થ કર,-ગણધર અને ગુરુતું વચન તહત્તિ કરીને કપ્યુક્ષ રાખે છે.

પ ज<mark>િनवचनरूचि—</mark>સાંભળવામાં અને કરવામાં શ્રહાણવૈક જે ઇચ્છા થાય છે તેને રૂચિ કહે છે. સુશ્રુષા– ધર્મરાગ અને યથાશકિત શરૂ અને દેવનું નિયમ પૂર્વક વૈયાવૃત્ય કરવું–એ સમ્યગ્ દબ્ટિનાં ચિન્હ છે.

પાંચ ગુણુ અન્ય આ પ્રમાણે છે. સત્ર ફચિ−અર્થ ફચિ કરણ રચિ⊸ અનબિનિવેશ રચિ–અને પાંચમી आનાદેતોત્સાદતા એ પાંચ ગુણુ ગુણુવાન્ હે.ય, વોથા ऋज़ुव्यवहारगुणને કહે છે.

> गाथा उञ्जुबवहारो चउद्दा-जहत्थभणणं अवंचिंगा किरिया हंतावेयिपगासण-मित्तीभावोेय सम्भावा = ॥४॥

ઋજાુ વ્યવહાર ચાર પ્રકારે છે. યથાથ<sup>ે</sup>ભખુન–અવંચક્રિય/–છતા અ-પરાધગા પ્રકાશ અને ખરાે મૈત્રીભાવ.

સરળ ચાલવું તે ઋજીવ્યવહાર કહેવાય છે–પરને ઠગવાની છુદ્ધિથી ધર્મને અધમં અને અધર્મન ધર્મ કદી ભાવ શ્રાવકો વદતા નથી પણ સાચુને મધુર બેહ્ને છે ક્રય વિક્રયના સાટાઓવાં પગુ એાછું અધિક સૂલ્ય કરતા નથા. રાજસભામાં ખાટું બેહ્ની કાઇને દ્વાપેત કરતા નથી. મન, વલ્લ, અને કાયાની ક્રિયાઓને તે અન્યને વંચવા માટે કરતા નથી. ધર્મની ક્રિયા ઓમાં પણ છેતરવાની છુદ્ધિ ધારણુ કરતા નથા. પોતાના અપરાધે જે જે

થયા તેતે અપરાધોના પ્રકાશ કરીને પછીથી તે અપરાધોને ન કરવા માટે પ્રતિજ્ઞા કરે છે. ભાવ શ્રાવકા ખરા ભાવથી નિષ્કપટ મૈત્રી ભાવને ધારણ કરે છે. સર્વ જીવેાની સાથે પરમાર્થ અુદ્ધિથી મૈત્રી ભાવને ધારણ કરે છે− જગત્ના સર્વજીવાને પાતાના મિત્ર સમાન જાણે છે. ભાવ શ્રાવકા કાઇપણ જીવની સાથે વૈરભાવ ધારણ કરતા નથી. શ્રી શ્રીપાલગજાની પેકે સર્વત્ર મૈત્રીભાવને ધારે છે. શહેતા કરીને જેઓ મિત્ર કરવા ઇચ્છે છે તેઓ પાપ કરીને ધર્મ કરવા ઇચ્છે છે. કાેઇ પણ પ્રકારના સ્વાથ વિના સર્વ જીવાેની સાથે મિત્રતા રાખતાં ચિન્તા શાક વગેરે માનસિક પીડાએ ઉત્પન્ન થતી નથં'. નિષ્ક્રપટ ભાવથી મૈત્રી કરનારા ભાવ શ્રાવકા, રાજા, પ્રધાન વગેરે અનેક મતુષ્યાેને પ્રિય થઇ પડે છે. (નિષ્કપટ ભાવથી મૈત્રી કરનારા ભાવ શ્રાવકેા, સવેત્ર વિશ્વાસ કરવા યેાગ્ય થાય છે. તેએ:ની પરમાર્થ મૈત્રીથી દુશ્મનેા પણ તેમના દાસ જેવા બને છે અને તે સર્વત્ર પૂજનીય થઇ પડે છે, મન, વ-ચન અને કાયાથી એમ સરલતા ધારણ કરનારા ભાવ શ્રાવકે સસ્ય ધર્મને આારાધી શકે છે ગુરના વિશ્વાસ તથા પ્યાર મેળવી શકે છે, ગુરની કૃપાના ઘરભૂત તેએ. બને છે. તેઓન. ઉપર તેમન પ્રસંગમાં આવેલાને અવિશ્વાસ કદી આવતા નથી. તેવા શ્રાવકાનું સર્વત્ર સર્વથા પ્રમાણિકપણું પ્રસરે છે. પાે<mark>તાના આ</mark>તમાનું કલ્યાણુ કરે છે. અને અન્યાને પણું ઉચ્ચ પદરી પર ચઢાવી શકે છે.

શુરુસેવા નામના પાંચમા શુર્ણને કહે છે.

गाथा

सेवाइ कारणेणय--संपायणभावओ गुरुजणस्स.

सुस्त्रसणं कुणंतो--गुरु सुस्त्ओ हवइ चउहा ॥ १ ॥

ગુરૂજનની સેવા વડે અન્યોન તેમાં પ્રવર્તાયવા વડે, એાયધાદિક આ-પવા વડે તથા ચિત્તના ભાવે ગુરૂજનની સુશ્રુષા કરતાે થકા ચાર પ્રકાર ગુરૂ સેવક હાેથ છે.

મા બાપ વગેરે પણ ગુરૂ ગગાય છે પણ અત્ર ધર્મના પ્રસ્તાવથી આચાર્ય ઉપ ધ્યાય સાધુ પ્રસ્તુ૧ છે માટે તેમને ઉદ્ઘદેશીનેજ ગુરૂ સેવકની વ્યાખ્યા કરવી ગુરૂનુ લક્ષણ કહે છે.

गाथा

धर्मज्ञो धर्म कत्तीच – सदा धर्म्मप्रवर्तकः सम्बेभ्यो धर्मज्ञास्त्राणां – देशको गुरु रुच्यते ॥ १ ॥ ધર્મતેના જાણુ, ધર્મતેના કરનાર, સદા ધર્મતેના પ્રવર્તાવનાર, ધર્મશાસ્ત્રોના મનુષ્યોને ઉપદેશ દેનાર ગણાય છે. ગુરૂના વ્યક્લે ગુરૂજન કલ્લા તે ભહુપણું સમજાવવાને માટે જ. તેથી જે ક્રાઇ ગુરૂં લક્ષણથી લક્ષિત હેાય તે સર્વ ગુરૂજન શબ્દથી ગ્રહણુ કરવા

શ્રાવક, શ્રીસદ્દચુરના ધ્યાનયાેગમાં વિઘ નહીં નાંખતાં વખતસર તેમની સેવા કરે છે. ચુરૂની સેવામાં મીઠા મેવા માને છે. ચુરૂની સેવા ચાકરી કરવામાં કદી પાછી પાની કરતાે નથી. ચુરૂની સેવા કરવામાં અત્યાંત ઉત્સાહને ધા-રહ્યુ કરે છે. ચુરૂની સેવામાં તન મન અને ધનનાે વ્યય કરે છે.

તેમજ શુરૂના શુણુનું વર્ણુન કરીતે અન્યેાને પણ સેવામાં પ્ર-વર્ત્તાવે છે. શુરૂ સેવામાં જે રહસ્ય સમાયલું હોય છે તે અન્યેાને ન્યાયયુક્તિ કથા વગેરેથી સમજાવે છે. શુરૂના ખરા શુણુા બાેલીને અન્યાને શુરૂના રાગી બનાવે છે. શુરૂને ઔષધ અને ભૈષજતું દાન કરે છે. શુરૂને સંયમ સાધ-વામાં મદદકાર બને છે. અન્યા પાસે પણુ ઔષધ ભૈષજ વગેરે શુરૂને અપાવે છે અન પાન અનેક જાતનાં ઔષધ રજોહરણુ મુખવસ્ત્રિકા, કંબલ વસ્ત્ર, પાત્ર, પુસ્તક પાનાં અનેક જાતનાં ઔષધ રજોહરણુ મુખવસ્ત્રિકા, કંબલ વસ્ત્ર, પાત્ર, પુસ્તક પાનાં અનેક જાતનાં ઊપશ્રયા, દંડાદિક ધર્મના ઉપકરણા પાટ, પાટ લા વગેરે જે જે ધર્મસાધન હેતુઓ હોય તેનું દાન કરે છે અને અન્ય મ-નુષ્યોને પણુ પૂર્વીકત વરતુઓનું દાન દેવામાં પ્રેરણા કરે છે. મન વર્ચન અને કાયાએ પ્રતિદિન મુનિયે.ની ઉત્તમ સેવા કરે છે. તે આવતા ભવામાં નીરોગી થાય છે. શ્રાવક સદા શુરૂનું બહુ માન રાખે છે અને તેમના અભિપ્રાયને અનુસ**રી**ને ચાલ છે.

गाथा

सुत्ते अत्थेय तहा—उस्सग्गववाय भाव ववहारे जो कुशलंत्तं पत्तो —पवयण कुशलो तओ छद्रा ॥ ६ ॥

સત્રમાં, અર્થમાં, તેમજ ઉત્સર્ગમાં, અપવાક્રમાં, ભાવમાં અને વ્ય-વહારમાં જે કુશળતાને પામ્યાે હાેય તે છ પ્રકારે પ્રવચન કુશલ ગણાય છે, શ્રાવક, દશ વૈકાલિક સત્રના છજ્જીવણિયા અધ્યયન સુધીનું સૂત્ર અને અર્થ થકી શ્રાવકને પણુ પ્રહણુ શિક્ષા રૂપે રહેલ છે, પંચસંગ્રહ કર્મપ્રકૃતિ વ-ગેરે શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરે. સુગુરૂની પાસે સૂત્રનાે અર્થ સાંભળે ગુરૂને તીર્થ કહ્યું છે.

જિન સિદ્ધાંતામાં પ્રસિદ્ધ એવા ઉત્સર્ગ અને અપવાદને જાણે, સારાંશ કે કેવળ ઉત્સર્ગ વા કેવળ અપવાદ માર્ગને નહીં પકડતાં-ઉત્સર્ગ અને અપવાદને ઉચિત અવસર ઓળખી આદરે. ઉંચાની અપેક્ષાએ નીચું કહેવાય છે. અ**ને** 

#### ٦y

તીચાની અપેક્ષાએ ઉંચું કહેવાય છે, જેટલા ઉત્સર્ગ તેટલા અપવાદ માગ જાણવા. વિધિસારધર્માતુષ્ઠાનમાં ભાવશ્રાયક બધુ માન ધારણ કરે છે. દેવ શરૂ વન્દનાદિકમાં હમેશાં પ્રીતિ અને ભકિાને ધારણ કરે છે. સામગ્રી ન હોય તાે પણ વિધિ આરાધવાના મનેત્રયે.ને ભાવ શ્રાવક છોડતાે નથી અને તેથી ભાવ માત્રથી પણ તે આરાધક થાય છે. ભાવ વ્યાવક દારેદત વળા અને તુરૂપ ગીતાર્થના વ્યવહારને જાણે છે. આ દેશ આબાદ કે દરિદ્રત વાળા છે. કાળમાં સુકાળ અને દુષ્કાળ વગેરે આદિ શબ્દથી સુલાભ-દુર્લાભ ભકિત સાવ વગેરેને જાણી શકે છે કહેવાના સારાંશ કે;

ઉત્સર્ગ અપવાદના જાણ અને ગુરલાધવમાં નિપુણ એવા ગીતાર્થીએ દેશ-કાળ અને ભાવ જોઇને જે વ્યવહાર સારાે આચર્યા હેાય તેને દૂષે નહીં આવું વ્યવહાર કુશળપણું તે છકાે બેદ જાણુવાે. જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર વગેરે સર્વ ભાવામાં જે કુશળ હોય તે પ્રવचન જુજ્ઞરુ બ્રાવક્ર જાણુવાે.

આ પ્રમાણે ભાવ શ્રાવકનાં ફ્રિયાગત એટલે ફ્રિયામાં રહેલાં આ હલિંગ (ચિન્હ) જાણવાં. આ પ્રમાણે ક્રિયાગત છ લિંગને ધારણ કરે છે તે માવ શ્રાવક્ર ગણાય છે. ભાવક થવા માટે સદા કાળ એ છલિંગની પ્રાપ્તિ કરવી જોઇએ, ગુણ વિનાનાે ઘટાટાેપ ખપમાં આવતાે નથી. આ છલિંગથી ભાવ શ્રાવકપહ્યું પ્રાપ્ત થતાં મુક્તિના સમ્મુખ ગમન કરી શકાય છે મુક્તિના સમ્મુખ ગમન અને મુક્તિતી પ્રાપ્તિ માટે જે શ્રાવકતરીકે નામ માત્રથી કહેવાતા હાેય તેઓએ આ છ ક્રિયાગત લિંગાતી પ્રાપ્તિ માટે સદ્શરૂ ગમ પૂર્વ ક ખરા અંતઃકરણ્યી પ્રયત્ન કરવા. પાતાના અધિકાર તપાસવા બાવકને: . અધિકાર પ્રાપ્ત કરવાં બનતા ઉપાયેા કરવા. બાવ શ્રાવકના આવા ગુણા પ્રાપ્ત થતાં મનુષ્યે৷ ઉચ્ચ ભૂમિકાના અધિકારી થાય છે. તેમના આત્મા દેાષેાના ટાળાને ગુણના પ્રકાશક બને છે. આ ભવમાં પણ શાંતિની વાનગી પામી પરભવમાં પહ<mark>્</mark>યું ઉચ્ચ ગુ<mark>ણુસ્થાનક</mark>ભૂમિપર ચઢીને મુકિત ગૃહમાં પ્રવ્ય કરે છે. શુણો માટે કાળજી હોય છે તાે શણા પ્રાપ્ત થાય છે. ભાવ બાવક <mark>થનારાઓને શિખામણુ કે તેઓએ</mark> આ ગુણોને વાંચી પારકી પંચાયતમાં પડલુ નહીં અને અન્યોની આગળ પાછળ ટીકા કરવા મંડી જવું નહીં. પોતાનામાં તે ગુણા કેવી રીતે પ્રગટે તે માટે એકાપ્ર ચિત્તથી ઉદ્યમં કરવા. જે મનુષ્ય પોતાનામાં એ છ શુગ્રા લાવે છે તે અન્યોને પણ આરીસાની પેઠે સુધારવા હેતુભૂત થાય છે તેમના ચારિત્રની અન્યોના ઉપર સારી અસર થાય છે હવે ભાવ શ્રાવકના સત્તર ગુગ્ર (લક્ષગ્ર) ને કહે છે:--

## ર્પ

#### ঁ শাখা 👘

इतिंध दियत्थसंसार विसय आरंभ गेह दंसगओ गईरिगाइपताहे पुरस्सरं आगमपावित्ती---१ दाणाइजहासत्ती पवत्तणं विहि अरत्तदुठेय मज्झत्यमसंबद्धो परत्यकामोवभोगीय---२ वेसा इव गिहवासं पाऌइ सत्तरसयपयनिबद्धंतु भावगयभावसावग ऌरकणमेयं समासेण--३

અતી, ઇન્દ્રિય, અર્થ, સંસાર, વિષય, આરંભ, ઘર, ગાડરીયાે પ્રવાહ, આગમ પુરસ્સર પ્રવૃત્તિ, યથાશકિત દાનાદિકની પ્રવૃત્તિ. વિધિ. અરકતદ્વિષ્ટ ૨<sup>૬</sup> સ્થ. અસંબહ. પરાર્થકામાપભાગી અને તેમજ વેક્યાની પેઠે ઘરવાસને પાળનાર એમ સત્તર ભાવ શ્રાવકનાં લક્ષ**સ્** જાણવાં.

प्रथम गुण गाथा----

इस्थिअणस्थभवणं, चलचित्तंनरयवात्तेणी भूयं ! जांणतोहियकामी, वसवत्तीहोइ नहुतीसे. ॥१॥

ભાવશ્રાવક. સ્ત્રીપર થતા માેહને ગુગુકારક જાણે નહીં,-સ્ત્રીના રૂપ રંગમાં આસકત થાય નહીં. વિષયતી વાસનાના ત્યાગનિમિન્તે સ્ત્રીને નરકની ખાણુ છે એમ ક્કત વૈરાગ્ય માટે થતા માહને નિવારવા અર્થે વિચારે. પરંતુ મનમાં એવા નિશ્વય ન કરે કે સ્ત્રી માત્ર નરકની ખાણુ છે. અપેક્ષાએ આ વાત સમજવાની છે. માહનાવશથી સ્ત્રીમાં જે વિષયરાગ ઉત્પન્ન થાય છે તેને યાગ્ય જાણુ નહિ. ભાવશ્રાવિકા પણ આ પ્રમાણે પુરૂષ પ્રતિ વિચાર કરે, સાંસારિક વિષય સુખની બ્રાન્તિમાં જીવન વહન કરવું એ કંઈ માનવ ભવનું કળ નથી. શારીરિક વિષય સુખની દશા ક્ષણિક છે, ક્ષણિક સુખના સ્વાર્થમાં ઉત્તમ જીંદગીના વ્યર્થ નાશ કરવા એ કંઇ સત્ય વિવેક ગણાય નહીં.

મેાહના વશે પુરૂષેા આંધેામાં કસાય છે અને મેાહના વશે આંએા પુરૂષેામાં કસાય છે, વિષયની છાહિથી એક બીજાનેા રાગના યેાગે સંબંધ બાંધવા તે સ્વાર્થ સંબંધ ગણાય છે. વિષયના સ્વાર્થ પર્યંત એવા સ્ત્રી પુરૂષતે! રાગ સંબંધ ટક્કી શકે છે પણ પશ્ચાત્ વિષય સ્વાર્થના નાશે તે સંબંધ ટક્કી શકતા નથી. ભાવબાવક પ્રજોત્પત્તિ આદિ હેતુથી માહથી આના સંબંધમાં આવે છે પણ જલકમલની પેટે નિર્લેપ રહે છે. ભાવ બ્રાવકા ખરેખર કારાગ્રહ સમાન આ સંબંધથી

છૂટા થવાને મનેારથ કર્યા કરં છે. ભાવશ્રાવિકાએન પણ તે પ્રમાણે કરે છે.

गाथा.

## इंदियचवल तुरंगे, दुग्गइमग्गाणु धाविरेनिर्च । भाविय भवस्सरुवो, रुंभइसन्नाणरस्सीहिं ॥ २ ॥

भावश्रावकनो द्वितीय गुणः ॥ ઇન્દ્રિયે৷ રૂપ ચાંચળ અશ્વે৷ દુર્ગીત બાર્ગ પ્રતિધાવનારા છે. સંસારના સ્વરૂપની ભાવના કરનારે৷ ભાવશ્રાવક તે ઇન્દ્રિયે৷ રૂપ અશ્વેાને ત્રાનરૂપ રસીથી વશમાં રાખે છે. સ્પરોન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિયે. ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય, શ્રેાતેન્દ્રિય એ પાંચ ઇન્દ્રિયેાનું સ્વરૂપ દ્રબ્ય અને ભાવથી સમજવું. નિષ્ટત્તિ અને ઉપકરણ એ બે બેદ ઇન્દ્રિયેાના થાય છે. નિવૃત્તિ એટલે આકાર તે બાહ્યથા વિચિત્ર હાેયછે, વિષયનું ગ્રહણ કરવા સમર્થ હાેય તે ઉપકરણેન્દ્રિય કથાયછે. કારણ કે નિવૃત્તિ રૂપ ઇન્દ્રિય છતાં ઉપકરણેન્દ્રિયના ઉપધાત થયેા હાેય તાે વિષયનું ગ્રહણ થતું નથી

ઉપકરણેન્દ્રિય પણુ દ્રવ્યેન્દ્રિયનેા દ્વિતીય બેદ અવખેાધવેા. ભાવેન્દ્રિયનું સ્વરૂપ તો આ પ્રમાણે છે. લબ્ધિરૂપ અને ઉપયાગરૂપ-તે તે ઇન્દ્રિયાવરણેાના ક્ષયાપશમના જે લાભ થાય તે ભાવેન્દ્રિય લબ્ધિ જાણવી. તત્તત્ ઇન્દ્રિયાવરણુ ક્ષયાપશમ રૂપ લાભની પ્રાપ્તિ થએ છતે દ્રવ્યેન્દ્રિયાની પ્રાપ્તિ થાય છે. દરેક ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષયના વ્યાપાર કરે તે ભાવેન્દ્રિય ઉપયાગ જાણુવા. ઇન્દ્રિયના એક વખતે એક ઉપયાગ હાય છે તેથા એક ઇન્દ્રિયવર્ડ જાણી ક્ષકાય છે માટે ઉપયોગના હિસાબે એકેન્દ્રિય હાયછે.

ત્યારે દ્રીન્દ્રિય વગેરેના ભેઠો કેમ પંડે છે તેના ઉત્તરમાં જાણુવાનું કે શેષ ઇન્દ્રિયાની અપેક્ષાએ જીવાના એકેન્દ્રિયાદિક ભેઠા પંડે છે. તેમજ લબ્ધિની અપેક્ષાએ સવે<sup>દ</sup> પંચેન્દ્રિય છે. જે માટે બકુલાદિકને શેષ ઇન્દ્રિયાને પણ ઉપલંભ જણાય છે. તેને તત્તત્ ઇન્દ્રિયારરણક્ષ્યોપશમના સંભવ જણાયછે. પંચેન્દ્રિય મનુષ્યની પેંડે બકુલ વૃક્ષ વિષયના ઉપલંભ કરેછે છતાં બાજ્ઞઇન્દ્રિયાના અભાવે તે પંચેદ્રિયગણાતા નથી. જેમ કુંભાર સુઇ રહયા હોય છતાં કુંભ બનાવવાની શકિતવાળા હાેવાથી તે કુંભાર ગણાય છે તેમ તે બકુલવૃક્ષાદિ બાજ્ઞ ઉપાધના અભાવે લખ્ધેન્દ્રિયની અપેક્ષાએ પંચેન્દ્રિય ગણાય છે.

માહના યોગે ઇન્દ્રિયા પાતપેલ્તાના વિષયો ગ્રહણ કરવામાં તત્પર બની જાય છે શરીર રૂપ રથ છે તેમાં અપત્મારૂપ રાજા બેઠેલે છે. મન રૂપ સારથી ઇન્દ્રિયોરૂપ ઘેાડાવડે રથને હાંકે છે, અને ઇષ્ટરથાન પ્રતિ પ્રયાણ કરે છે. **ઇન્દ્રિયે**৷ રૂપ ધેાડાએા બહુ ચપલ હેાય છે. ચાર કષાયરૂપ ખાડામાં રથને નાંખી દેવામાં વાર લગાડતા નથી. મનરૂપ સારથી પણ બેસાન હોય છે તે ઇન્દ્રિયેારૂપ ધોડાઓને ઉન્માગે હાંકે છે. અને જ્ઞાન રૂપ રસી (દોરી) ને તછ દે છે. આત્મારૂપ રાજ પણ જો માહરૂપ ધેનમાં ધેરાયલે હેય છે તે શરીર રથને સારથા કયા ડેકાણે હાંકી જોય છે તેનું ભાન રાખી શકતા નથી. શરીર રથ પણ દ્રઢ હૈાવા જોઇએ તેમાં બેસનાર આત્મારૂપ રાજા પણ જ્ઞાની અને સાવધાનતાવાળા હેાવા જોઇએ. તેમજ મનરૂપ સારથાને આદેશ કરનાર **હાવા જોઇએ અને મનરૂપ સારથાને** પોતાના વશમાં રાખતાર હાેવા જોઇએ. મનરૂપ સારથી પણ ઇન્દ્રિયારૂપ ધોડાએાપર કાછુ રાખનાર હેાવા જોઝએ. જો આત્મા અને મન એ બે ઉચ્ચ ત્રાનથી સંસ્કાર પામેલા હેાય છે તેા ઇન્દ્રિય **રપ અ**શ્વે<mark>ાને વશ કરી શકાય છે. અ</mark>હભારૂપ રાજાએ મનરૂપ સારથી કઇ તરફ શરીર રથને શામાટે હાંકે છે તેની સંભાળ રાખવી જોઇએ. ઇન્દ્રિયોર્ટ અશ્વો જ્યાં રથને ખેંચી જાય ત્યાં જવું ન જો અર્ચે ઇન્દ્રિયા રૂપ અશ્વાના ઉપર કાબુ મુકવા જોઇએ. ઇન્દ્રિય અશ્વા મન સારથીના પ્રેરણા ચાલે છે. માટે આત્માએ મન રૂપ સારથીને ક્ષણ માત્ર પણ છુટા ન મુકવા. જોઇએ. મનરૂપ સારથાના ભરાસાપર રુધને ચલાવવા ન દેવા જોઇએ. સાન **રથી રથ અને** ધોડાનો માલીક આત્મા રૂપ રાજા છે. જો તે મનરૂપ સા-રથીને વશ કરેતાે રાગ દ્વેંપના અનાવે ઇાંદ્રયેહરપ અશ્વેહની પ્રવૃતિ તેને બંધન **કારક થાય નહીં. સર્પની બે** દાઢાએ: પાડી નાંખ્યા પછા સર્પ કાઇને ક**ર**ડે છે તેા ઝેર ચઢતું નથી. તેમ મનમાથી રાગ દ્વેંપને દૂરે કરતાં સાંસારિક વિષયોથી આત્મા ખંધાતા નથી.

ઇંદ્રિયેા દ્વારા વિષયોને ગ્રહેશુ કરતાં રાગ અને દ્વેષયા લેપાયમાન થવું નહીં. કર્ણોન્દ્રયથી અનેક પ્રકારના શબ્દો સાંસળતાં રાગદેંય કરવા નહીં રાગ દેંષ વિના શ્રેાતેન્દ્રિયદ્વારા શબ્દો સાંસળોને વિવક પૂર્વક શબ્દોનું જ્ઞાન કરવું. ધર્મ સંબંધી શબ્દોમાં પ્રશંસ્ય રુગ થાય છે તા તે આદરવા યેગ્ય છે જ્ઞાની પુરૂષો શબ્દોને જડ રુમજે છે અને તેથી તે કર્ણેન્દ્રિયદ્વરા શબ્દોન સાંસળી તત્ત્વભાગ ગ્રહ્યુ કરે છે. ખરાબ શબ્દોની અસર મનપર થવા દેતા નથા. ભાવ શ્રાવકા દરેક વસ્તુઓને દેખે છે. પણ રાગદેય વિના સર્વ પદાર્થીનો વિન

વેક દ્રશ્ટિથી દેખી તેઓનું સમ્મગ્ર્ગાન કરે છે. નાક વડે સુગંધી અને દુ-ગૈંધી યુક્ત પદાર્થતિ જાણવા જોઇએ. પણ તેમાં રાગ દ્વેષવળુ મન કરીતે મુંઝાવું જોઇએ નહીં. ભાવશ્રાવકા સમભાવે સવે પદાર્થતિ સુધે છે પણ તેમાં સુંઝાતા નથી. ભાવ શ્રાવકા અતેક પ્રકારના પદાર્થીતા રસોતે આરવા કે છે. પણુ પણુ તેમાં લેપાત≀ નથી. ભાવ બ્રાવકાે ઽપશે ન્દ્રિય દારા અનેક પદાર્થોને ર<sup>્</sup>પર્શે છે, સ્પર્શનું જ્ઞાન કરે છે. પણ સ્પર્શમાં પ્રતિકુળ કે અનુ-કુળ અુદ્ધિની કલ્પના કરતા નથી. મનમાં પણ બાજ્ય પદાર્થો સંખંધી પ્રતિકૂળતા કે અનુકૂળતાને વસ્તુતાં જોતા નથી મનમાં બાહય પદાર્થો સંબંધી રાગ કે દ્વેવને ધારણુ કરતા નથી. ઇન્દ્રિયોના ક્ષયાપશમથી ઇન્દ્રિયા પાતપાતાનું કાર્ય કરવાતીજ. તેમાં ઇન્દ્રિયાના વ્યાપારને અટકાવવથી કશા કાયદા થતા નથી. એમ કહેવામાં પગુ અત્યંત વિચાર કરવાના છે. પ્રારબ્ધકર્મ યાેગે ઇન્દ્રિયા બાહ્ય પદાર્થાતા ભાગ સમ્મુખ થાય છે <mark>તેાપણ</mark> જ્ઞાનખળવડે મનની નિલેપિતા કરવાથી પંચેન્દ્રિય વિષયેાથી વિશેષ તઃ નિર્વેષ્મા રહી શકે છે. મન વશ રાખવાથી તૃષ્ણા, ભય, ખેદ, ચિન્તા, કક્ષેશ વગેરે દેાયોનો નાશ થાય છે અને તેથી ઇન્દ્રિયોની પ્રવત્તિ પણ હદ બહાર થતી નથી, અને તેથી ઇન્દ્રિયોની સ્વાસ્થ્યતા જળવાઇ રહેછે અને નિયમિત વિષયોને મહણુ કરતાં સંતાેષ ગુણની ઉત્પત્તિ થાય છે તેથી દાન, પરાપકાર વગેરે સદ્રગુણા ખીલી શકે છે. ઇન્દ્રિયે દારા વિષયોને ગ્રહણ કરતાં ગ્યન્ય જવાને કાંઇ પણ પ્રકારની પીડા થઇ શકે છે શાટે દરેક ઇન્દ્રિયોદારા સમપરિહ્યામે વિષયોને જાગ્રવાની પ્રવૃન્તિ હિતકારક સમજાય છે. ઇન્દ્રિયોદ્ધાન રા દરેક પદાર્થા જાણી શકાય છે. પદાર્થના જાણવામાં દેાય નથી પણ તે પદાર્થોમાં રાગદેષ કરવા તે દાય છે માટે રાગદેષને ત્યાગતાં પંચેંદિય વિયયોને છતી શકાય છે. મન જેવા પ્રકારતું થાય છે તેવા પ્રકારના વિષયે৷ ભાસે છે ઇન્દ્રિયા કરતાં મનતી શકિત વિશેષ છે. મન કરતાં આત્માની શકિત વિશેષ છે. આત્મા જો મનને વશનાં રાખે તેા ઇન્દ્રિયેા આજ્ઞાની બહાર પ્રવૃત્તિ કરતી ન<mark>યી. ભાવ</mark> બાવકા મનને વ<mark>શ</mark> કરીને ઇન્દ્રિયેા ઉપર કાબુ મેળવે છે. પ્રબલ પ્રારબ્ધના ચાેગે તેઓ કઠાપિ ભાગ્ય કર્મના દાસ જેવા બન છે તા પણ અન્તરથી તેએ વિષયોની લાલસાવાળા ન હોવાને લીધે ભાગાવલી કર્મના ઉદ્ય ટળતાં વિષય પર <mark>વ</mark>િજય મેળવી શકે છે અને તેએ**ા તેથી સાધુ થવા**ને અધિકારી પણ બની શકે છે. ઇન્દ્રિયેાના વિષયમાંથી સુખર્ણીદ્ધ ટાળવાને ્માટે તત્ત્વજ્ઞાનની ભાવના તેવા ભાવશ્રાવકા કરે છ.

भावश्रावकनो तृतीय गुण કહેછે— सयलाणत्थनिमित्तं, आयास किलेस कारणमसारं । नाउण घणं धीमं, नहुलुम्भइतंमि तणुयंमि ॥ ३ ॥ सકળ અનચેતું કારણ, આયાસ અને કલેશનું કારણુ એવું અસાર ધન જાણીને ખુદ્ધિમાન્ શ્રાવક તેમાં લેશમાત્ર પણ લાભ કરતા નથી. કહ્યું છેક ॥ ग्लोक ॥

> अर्थानामर्जने दुःख--मार्जितानांच रक्षणे आये दुःखं व्यये दुःखं दिगर्थाः कष्टसंश्रयाः १

અર્થોને પેદા કરતાં દુઃખ છે. સુવર્જુ માેતિ વગેરે પદાર્થીનું રક્ષણ કરવામાં પણ દુ:ખ છે. આવેછતે દુ:ખ છે અને નાશ ચએછતે દુ:ખ છે. માટે ક્રુપ્ટના આશ્રય રૂપ (અર્થાત્ કપ્ટ વડે સાધ્ય) લક્ષ્મી ભૂત મનાય લા પદાર્થો ધિકકારવા લાયક છે. લક્ષ્મીયી રાજા તરક્ષ્યી આયાસ (ખેદ)નેા ભાય રહે છે. શું મને રાજય તરકથી ઉપાધિ તેા નહીં આવે ? મારા ધનને અગ્નિ બાળી નાંખરો કેશું ? શું સગાં વહાલાઓ ધનને પચાવી તેા નહિ પાડે ? શું ચારા લુંટી તાં નહિં જાય ? જમીતમાં દાટેલું ધન કાઇ કદાપિ હરણુ તાં નહિ કરે ! મળેલું ધન રહેશે કે નહિ રહે ! ધનની કેવી રીતે વ્યવસ્થા કરવી ! ઇત્યાદિ અનેક જાતના ધન સંબંધી મનમાં પ્રશ્તો થાય છે અને તેથી મનમાં અનેક પ્રકારની ચિંતાએા થયા કરે છે અને તેથી સુખ પૂર્વક ઉંચ પણ આવતી નથી. ધન માટે શારીરિક ' વાચિક અને માનસિક અનેક પ્રકારનાં સંકટા વેઠવાં પડે છે. અનેક દુઃખા વેઠી ધન ભેશું કરવામાં આવે છે તેાપણુ તેથી ખરૂ સુખ તાે મળતું નથી અને ઉલડી ઉપાધિની પર પરા તા વધતી જાય છે. આજ સુધી કયા લક્ષ્મીપતિને ખરૂ સુખ પ્રાપ્ત થયું છે ? ઉન્તરમાં કહેવું પડશે દે કાઇ ને પણ નહીં. લક્ષ્મી વડે કાઇને ખરૂં સુખ પ્રાપ્ત થતું નથી. લક્ષ્મી છતાં મનમાં અપ-ક્યતિઈના યોગે દુઃખ થાય છે. લક્ષ્મી છતાં પ્રતિષ્ઠાના યોગે દુઃખ થાય છે. લક્ષ્મી છતાં મરણુના ભયથી મનમા દુઃખ થાય છે. લક્ષ્મી છતાં ક્રોધ કરવાથી મનમાં સંતાપ ઉદ્દભવે છે અને તેથી અનેક દુઃખ પ્રગટે છે.. લક્ષ્મી મંતા દઃખ સાગરમાં કુબી ગએલા જણાય છે.

ંલક્ષ્મારૂપ પદાર્થીમાં કંઇ સુખનાં ઝરહ્યુાં નીકળતાં નથી, મુર્ખાઓને જે પદાર્થી લક્ષ્મીરૂપ ભાસે છે તેજ પદાર્થી, જ્ઞાનિયોને લક્ષ્મીરૂપ જણાતા

તથી. લદ્ધ્મી છતાં પણ તાવ, શળ વગેરે રોગોથી પૈમાદારા પીડા પામે છે. લક્ષ્મી છતાં વૃદ્ધા સ્થાના દુઃખધી પૈમાદારા પીડાય છે. ધોડાગાડીમાં બેસી હવા ખતાર અને લક્ષ્મીતા મદનાં છાકી ગએલા પૈસાદારોના મનમાં શાક, બૂત દી પેઠે વાસ કરી દુ:ખ આપે છે, અને રૂધિરને પણ બાળી ભસ્મ કરે છે. લક્ષ્વી વન્તી લક્ષ્મી દાસ બનીને તેના વડે ખરં સુખ ચાકરની પેઠે મેળવી શકતા તથી. લક્ષ્મી મન્તો ધતના લાે અનેક પ્રકારના દુષ્ટ પ્રપંચોને સેવે છે. પણ તે અ સ્વપ્તાન્તો ધતના લાે અનેક પ્રકારના દુષ્ટ પ્રપંચોને સેવે છે. પણ તે અ સ્વપ્તાનાં પણ ખરા સુખનો લેશ માત્ર અનુભવ કરી શકતા નથી લક્ષ્વા મન્તો પોત ને ભ્રમથી ઝાડ અને ડુંગરપર ચઢેલા મનુષ્યની પેઠે ઉચ્ચ માતી લે છે. ક્રોડાવિયત્તિઓ હોવા છતાં લક્ષ્મીમન્તો અજ્ઞાનરૂપ આંધકારમાં અડા આળા અથડાય છે. ધતના અર્થીઓ જડ લક્ષ્મીને માટે શું શું કષ્ટ નવા વઠતા ? અર્થાત અનેક પ્રકાકનાં કષ્ટીને વેઠે છે. પ્રાણતાે નાથ કરે છે. તો પણ ધતના મત્તથી કદી ઠેકાણે ઠરી ખરા સુખના ભોગી બની શકતા નથી. માટે ખરા સુખતું સાધત ધન ગણાવું નથી.

જન્મ જરા અને મરણ તપા બ્યાધિયોને ધન, અટકાવી શકતું નથી. અને પરભવમાં સાથે આવતું નથી. અનેક પ્રકારતા કલેશને ધનના સ્વાથે મનુષ્યો કરે છે. એવા જડ ધતને કુતરાં પણ સુંચતાં નથી. છતાં મુઢ મનુષ્યો ધનનેજ સાર ભૂત માને છે પણ વસ્તુતઃ જ્ઞાન દ્રષ્ટિયી વિચારતાં સત્ય સુખનું કારણ તે જણાતું નથી. ક્ષણ્પિક ધનથી ક્ષણિક સુખ મળે છે. પણુ તે તરવાર ઉપર લાગેલા મધુ સમાન જાણવું. ભાવશ્રાવકા આ પ્રમાણે ધનનું સ્વરૂપ જાણે છે તેથી લક્ષ્મીના સાન ક્ષેત્રમાં સદુપયાગ કરે છે અસાર ધનપર ભાવશ્રાવકા મમત્વ ભાવ ધરણ કરતા નથી અથલ્ એવા ધન ઉપર લેભ કરતા નથી. પુણ્યના યાગે ન્ય યથી વેષાર કરતાં જે ધન પ્રાપ્ત થાય છે તેના વડે સંસાર વ્યવહાર ચલાવે છે. પણ ધનપર મમત્વ રાખતા નથી. લક્ષ્મીરપ બાણ વસ્તુ-ઓને સાંસારિક વ્યવહાર હેતુભૂત જાણીને તેમાં રાગથી રંગાતા નથી. ભાવ શાવકા આવી દશાને ધારણ કરે છે. અને તેથી ધનના ત્યાગ કરીને વખત આવે સાધુની દીક્ષા ચહે છે. પૂર્વથી આવી તેઓની દશા થતાં સાધુ થયા પછી પણ કાેઇ પદાર્થોમાં લોભાતા નથી. માટે ભાવ શ્રાવકાએ ધન છતાં ધનનો લોભ ત્યાગવા જોઇએ હવે માલ શાવક તે ચેથો ગુણ કહે છે.

गाथा

दुहरूवं दुरकफलं, दुहाणुवंधिं विंडवणारूवं, संसारमसारंजााणिउण, न रइं तहिं कुणई ॥ ४ ॥ संसारने हुःभ३्प, हुःभइ्ण, हुःभानुथन्धि, विटंथना३्प अने असार

#### ર૧

અવખેાધિને તેમાં ભાવ શ્રાવક રતિને ધારણુ કરતેા નથી.

ચતુર્ગતે રૂપ સંસારમાં સર્વત્ર સર્વથા જન્મ, જરા અને સ્ત્યુનાં દુ:ખો ગ્યાપી રહ્યાં છે. દુ:ખની પરંપરા રૂપ સંસાર છે. ચતુગંતે રૂપ સંસારમાં સર્વત્ર દુ:ખના હેતુઓ છે. સંસાર અનેક દુ:ખતા હેતુભૂત હેાવાથી બળતા અગ્નિ સમાન છે. સંસારમાં નાટંકીયાની માફક દેવતા, મનુષ્ય અને તિર્યંચ અને નારકીનાં રૂપા ધારણુ કરવાં પડે છે. એવા આ સંસારમાં કાણુ સાર માની લે! અર્થાત્ કાંઇ જ્ઞાની માની લે નહોં. સંસારમાંથી નીકળવાના ભાવ ત્રાવક મનેારથ કરે. ભાવ શ્રાવક સંસારને કેદખાના જેવા સમજી તેમાંથી નીકળવાના વિચારા કર્યા કરે. વ્યાધની જાળમાં પકડાયલા પંખી જેમ રાત્રી દિવસ તેમાંથી નીકળવાનાં ઉપાયા શાખ્યા કર્યો છે. તેમજ ભાવશ્રાવક પણુ સંસારમાંથી સુકત થવાના ઉપાયા શાખ્યા કર્યો છે. તેમજ ભાવશ્રાવક પણુ સંસારમાંથી સુકત થવાના ઉપાયા શાખ્યા કરેછે. આવા પ્રકારના બાવશ્રાવક વખત આવે દીક્ષા અંગીકાર કરવા ચૂકતા નથી, અને તેની આવી ઉત્તમ દશાથી સાધુની દીક્ષા અંગીકાર કરવા ચૂકતા નથી, અને તેની આવી ઉત્તમ દશાથી સાધુની દીક્ષા અંગીકાર કરા ચૂકતા નરીઓએ પ્રયત્ન કરવા કરવા જોઇએ એજ ઉત્તમ હિતશિક્ષા છે.

भाबश्रावकना पांचमा गुणने કહે છે.

নাথা

खणामित्तसुहे विसए.-विसोवमाणे सयावि मनतो,

तेसु न करेइ मिद्धि - भवभीरु मुाणियतत्तत्थो ॥ ५ ॥

સણુ માત્ર સુખકારક વિષની અને ઉપમાને ધારણ કરતા એવા વિષયોને સદાકાળ માનતા છતા ભવભીર ત-ત્વગ્ર ભાવશ્રાવક તેમાં આસકિત કરે નહીં. ભાગવિલાસ ભાગવતાં મીઠા લાગે છે પણ પરિષ્ણામે કિંપાકના કળની પેઠે દારણ દુઃખને આપનારા બને છે. વિષયા દાદર, અને ખુજલીની માફક પ્રથમ સુખકર લાગે છે પણ પક્ષાત દુઃખ રૂપજ અનુભવાય છે. મધ્યાન્હ કાળે દેખાત ઝાંઝવાના પાણીની પેઠે વિષયા દાદર, અને ખુજલીની માફક પ્રથમ સુખકર લાગે છે પણ પક્ષાત દુઃખ રૂપજ અનુભવાય છે. મધ્યાન્હ કાળે દેખાત ઝાંઝવાના પાણીની પેઠે વિષયા કદી સુખ થતું નથી. જે મનુષ્યા વિષયામાં સુખની બુદ્ધિ ધારણ કરે છે તેઓ ખરેખર ડગાય છે. દુનિયામાં મહાન ચક્રવર્તિ રાજાઓ થઇ ગયા અને તેઓએ અનેક પ્રકારના વિષયો ભાગવ્યા પણ અન્તે તેઓને સુખ મળ્યું નહીં અને હાથ ઘસતા હાય હાય કરતા પરભવમાં ચલ્યા ગયા. જે વિષયોની પ્રાપ્તિ માટે મનુષ્ય અનેક પ્રકારનાં સંકટા વેઠે છે અને તેને ભેગા કરે છે પણ તે વિષયા, કંઇ મનુષ્યના સંકટની કિમ્મત આંકી શકતા નથી. વિષયોમાં જો સુખ હોતતા તેઓને રાગથી ભાગવનારા કદી હાય વરાળ કરતજ નહીં. અનેક વિષય ભાગ

#### રર

વિલાસી પુરૂષેા, મનમાં દુઃખી થાય છે. અનેક પ્રકારના રેગેથો સડે છે તેથી એમ નિશ્વય થાય છે કે વિષય પદાર્થોથી મનની ચિન્તાઓનેા નાસ થતા નથી તેમજ તેઓનાથી રાગ ટળતાે નથી પણ ઉલટા વધે નારા ચલા નવા લગળ લગાવાવા સગવડાળા નવા પણ હલટા વધ છે. જે વિષયોમાં કાઇને સુખ ભાસે છે તેજ વિષય પદાર્થોમાં કાઇને દુઃખ ભાસે છે. જે વિષયો કાઇને રાગ કરનારા હેલ છે તેજ વિષયો, કાઇને દ્વેપ જનક હોય છે. જડ જેવા વિષયોમાં સુખની સુહિ કરાય છે તેજ અનાન છે ભાવશ્રાવકા, ભાગાવલીકર્મના ઉદયે ભાગવિભાસને કરે છે પણ અન્તર્થી સાપતાપગા, સાધારપાંગ માં ઉદ્ય સાધારધાર્યા કરે છે હું ગયાદ્વ સુખ સુદ્ધિ તેમાં ધારણુ કરતા નથી. તેથી તેએા જલપ કજનીપેઠે અન્તરથી નિર્લેપ રહેવા સમર્થ થાય છે. તન્ત્વાને સમ્યગ્ર્રીત્યા જાજ્યનારા એવા ભાવ શ્રાવકા વિષયોમાં માહ પામના નથી, તેથી તેઓ વખત આવે સાધુ થાય છે આવેઢા વિષયાના લોહ નાગમાં ગયા, પંચાય થયા મુખ્ય આવે સાધુ અતે સાધુપણામાં વિષયોથી દૂર રહી શકે છે અને મુક્રત થવા ભાગ્યશાળી અતે છે. વિષયમાં નિર્મોહી એવા શ્રાવક તીવારંભના ત્યાય કરી શકે છે માટે દુવે પાંચમા ગુણુ બાદ છઠ્ઠા ગુણ કહે છે. भावश्रावकना छठा गुणने કહે છે.

#### गाथा

वज्जइ तिव्वारंभ-कुणइ अकामा अनिव्वहंतोज, धुणइ निरारंभजणं-दयाङ्ओ सव्वजीवेसु ॥ ६ ॥

કરે છે. નિર્વાહ ન થતાં ⊎≈છા વિના આરંગ કરતા છતા નિરારંબી મનુષ્યોને વખાણે છે. સ્થાવર અને જંગમ જીવાના જેમાં લાણુ નીઢળા જાય એવા તીવાર ભને ભાવશ્રાવક વર્જ છે અને કદાપિ ગૃહરથાવાસમાં આ જીવિકાના અથે અન્યવ્યાપારના અભાવે ખરકર્માદિક કરવાં પડે તેા અકામ પણે અર્થાત્ મન્દઇન ≃છાથી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને નિરારંભી સાધુઐાની બહુ પ્રશંસા કરે છે. <mark>ધન્ય છે</mark> એવા મહા સુનિયાને કે જે મનથી પણ પરને પીડાં કરત⊨ નથી અને આરંભથી દૂર રહી આત્માનું કલ્યાણુ કરે છે. દયાળુભાવશ્રાવક મનમાં વિ-મારે છે કે ક્રોડા જવાને જે દુઃખમાં સ્થાપે છે તેમનું જીવતર શું સદાકાળ રહેનાર છે ? ભાવ શ્રાવક તીવાર ભને વજેતા છતા અનર્થદંડમાં પણ પ્ર-વૃત્તિ કરતાે નથી. આરંભમાં મુંઝાયા વિના ભાવ શ્રાતક વર્તે છે. વખત ≈મા**વે** આરંભનેાત્યાગ કરીને સાંધુપહ્યું અંગીકાર કરે છે. આ ગુણુ પ્રાપ્ત કરવા માટે મનુષ્યેાએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ લીવ આરંભમાં પ્રવૃત્તિ ન ક•

#### રે૩

રનાર શ્રાવક ગૃહવાસને પાશની સમાન માને છે. માટે એ છઠ્ઠા ગુણુ કહ્યા બાદ હવે સાતમા ગુણુને કહે છે.

भावश्रावकना सातमा गुणने ४७े छे:----

गाथा

गिहवासं पासं पिव—मत्रंतोसई दुरिकओतंमि चारित्तमोहाणेज्जं निज्जिणिउ उज्ज्मं कुणइ ॥ ७ ॥

ભાવાર્થ=ગ્રહવાસને પાશની પેઠે માનતા થકા દુઃખીત થઇ તેમાં વાસ કરે છે, અને ચારિત્રમેાહનીય કર્મ જીતવાને ઉદ્યમ કરે છે. ભાગાવલી ક-મેંતા તીત્ર ઉદયે ગ્રહાવાસમાં વસે છે તાપણુ ગ્રહાવાસમાં સુખની છુદ્ધિ ધારણ કરતા નથી. સંસાર ભારૂ ભાવશ્રાવક માતા પિતા વડેરેના પ્રતિબ-ન્ધથી દીક્ષા લેઇ શકતા નથી. તા પણુ તે ચારિત્રની ભાવના કરતા છતા સંસારમાં પડી રહે છે. અને ચારિત્રમાહનીયને ટાળવા પ્રયત્ન કરે છે. ચાર કષાયના સાળબેદ અને નવ નાકપાય એ પચ્ચીશ ચારિત્રમે હનીય કહેવાય છે. શ્રાવક ચારિત્રમાહન.યને જીતવા દરરાજ પ્રયત્ન કરે છે. આત્મજ્ઞાન, વૈરાગ્ય અને તપ વગેરેથીઃ કપાયના વેગાને જીતે છે. ચારિત્રમાહનીયના ઉછાળાની સાથે યુદ્ધ કરે છે. ભાર ભાવના વડે કષાયોને મન્દ કરે છે. કષાયોનું સ્વરૂપ નિવા-વારીને તેને જીતવાના ઉપાયો શોધે છે. ચારિત્રમાહનીયને મનમાં ઉત્પન્ન-થતીજ નિવારવાને પ્રયત્ન કરે છે. ક્રોધ માન, માયા અને લોભ વગેરે ચા રિત્રના નાશકારક દોષા હઠાવવાને પોતાના આત્માના ઉપયોગ વધારે છે. ચા રિત્રના નાશકારક દોષા હઠાવવાને પોતાના આત્માને હપ્યોગ વધારે છે. ચા

શુદ્ધ ચારિત્ર ઘરવાસમાં વસનારને સંભવતુ નથી. ભાવશ્રાવક ચારિત્ર ધારક મુનિયોને ત્રિકાલ વન્દના કરેછે, ચારિત્રધારક મુનિયોના શુણા જ્યાં ત્યાં ગાયા કરે. કદી પ્રાણાન્તે પણ ચારિત્રધારકની નિન્દા કરે નહીં. દેવે-ન્દ્રો પણ ચારિત્રધારક મુનિયોને વન્દન કરે છે. કાેઇ સાધુની હેલના વા અપમાન કરે નહીં. આવી રીતે વર્તતો ભાવશ્રાવક કેાઇ વખત ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, અને ગૃહાવાસનો ત્યાગ કરી શકે છે, ગૃહાવાસને પાશ સમાન માનનાર ભાવશ્રાવક સધુપણું અંગીકાર કરી સારી રીતે પાળા શકે છે. માટે ભાવ શ્રાવકપણું પ્રાપ્ત કરવા પુરુષા અને સ્ત્રીચ્યોએ ઉદ્યમ કરવા જોઇએ. ગૃહવાસને પાશ સમાન જિનમતની શ્રદ્ધા વિના માની શ-કાતો નથી માટે આસિતકતા ગુણ પ્રાપ્ત કરવાની આવશ્યકતા છે. તેથી તે આઠમા ગુણ ને કહે છે.

भावश्र विकना आठमा गुणने ४९ छेः--

#### गाथा

## आत्पिक भावकालिओ-पभावणा वम्नवायमाइहिं गुरुभत्तिजुओ धीमं-घेरेई इय दंसणं विभलं ॥ ८ ॥

## ભાવાર્થ≕આસ્તિક ભાવ સંયુત અને સદગુરૂની ભકિત સહિત ભાવ-શ્રાવક્ર પ્રભાવના અને વર્ણવાદ વગેરે વડે નિર્મલ દર્શનને ધારણ કરે છે.

ભાવશ્રાવકને આ પ્રમાણે ૮ઢ શ્રહા હેાય છે કે જિત જિતમત અને જિનમતસ્થિત એ ત્રણને સુકીને તમામ જગત સંસાર વધારનાર છે. પ્રભાવના એટલે ઉન્નતિ. તન મન અને ધનની શક્તિ પ્રમાણે જૈન દર્શનની પ્રભાવના રાખે છે અને શકિત ન હેાય તેા તેના કરનારને મક્ત કરે છે તથા તે પ્રભાવના કરનારનું બહુ માન કરે છે. દેવચુર અને ધર્મની પ્રશંસા કરે છે. સદ્દગુરૂની બહુ ભક્તિ કરે છે તેમજ વિનય અને બહુમાનથી દેવન ગુરૂની સેવા પૂજા કરે છે. પોતાના ધર્મીચાર્યની સેવામાં અહર્નિંશ તત્પર રહે છે. તેમની વૈયાવચ્ચમાં ખામી રાખતાેનથી. ચૈસ બંધાવવાં, તીર્થયાત્રા, અને સાધર્મી બંધુએગની ભક્તિ વગેરેમાં મસ્ત રહે છે. જૂના પુસ્તકાના ઉદ્ધાર કરે છે. નવીન પુસ્તકા લખાવે છે. સાધુ અને સાધ્વીઓને ભણવામાં સહાય કર છે. જૈન તત્ત્વાની પૂર્ણ શ્રહા રાખે છે. પાત.ની અલ્પશુદ્ધિયી કાેઈ બાબત ન સમજાય તાે શંકા રાખતાે નથી. જે જિનેન્ડ્રોએ કહ્યું છે તેજ સસ છે એમ મનમાં દઢ ક્રદ્ધાનાે નિશ્વય કરે છે. મિથ્વાત્વના હેતુઓને છંડે છે અને સમકિતના હેતુઓને અંગીકાર કરે છે. સમ્યકત્વ શુદ્ધ હેત્ય તો અવિરત છતાં પણ તીર્થકર નામ કર્મ બાંધે છે. સમકિત રત્ન પ્રાપ્ત **ચતાં સંસાર** સમુદ્રના<sup>ં</sup> પેલી પાર ઉત**રી** શકાય છે. જે જીવેા સમ્યક્ત્વ અન્ત-મુદ્ર તે પર્યત પણ સ્પર્શ છે તે જીવાને અર્ધપુદ્રગળ પરાવત કાળ જેટલા સંસાર ખાકી રહે છે. સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ મોટે સમકિતના સડસઠ ખાલની સેવના કરવી. ચક્રવર્તિનું પદ પામવું સહેલું છે પણ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ ઘણી દર્લભ છે, સમકિતી મનુષ્ય કુતર્કવાદીઓના વિચારાથી મુંઝતો નથી અષ્ટા-કુશ દેાષ રહિત વીતરાગ સર્વગ્ર દેવ પંચમહાવતધારક તત્ત્વેાપદેશક શ્રી સદુ-ગુરૂ અને શ્રી અરિહાતે કહેલા ધર્મ એ ત્રણ તત્ત્વાની ભાવ શ્રાવકા પૂર્ણ શ્રદ્ધા ધારણ કરે છે. જૈન સિદ્ધાંતાનું પ્રતિદિન શ્રવણ કરી જૈન ધર્મની શ્ર-હાને ધારણ કરે છે. સમકિતી ભાવ શ્રાવક ગાડરીયા પ્રવાહના ભાગ કરે છે માટે આઠમાં ગુણ બાદ નવમાં ગુણને કથે છે.

भाव श्रावकना नवमा गुण ते કહે छेः---।। गाथा ।।

गद्वरिगपवाहेणं । गयाणुगइयंजणं वियाणता ।

परिहरइलेग्गसन्नं । सुसामिरिकयकारओ धीरो ॥ ९ ॥

ભાવાર્થ – માડરીયા પ્રવાહવડે ગતાનુ ગતિક લે કને જા સીતે ધીર સુપ્રમીક્ષીન-

ક્રારક, એક ગાડરતી પાછળ બીઝું ત્રીજી, એમ સવે ગાડરા ચાલ્યા કરે છે એક ગાડર ખાડામાં પડે છે તા અન્ય ગાડરા કવામાં પડે છે. પણ કાંઇ વિચાર કરતાં નધી. કીડી અને મધાડીના પ્રવાહ પણ તેવા સમજવા અ-નાન મનુષ્યા ગાડરીયા પ્રવાહની પેઠે એકની પછી એક જોડાય છે. સમકાતિ મનુ-ષ્ય ગતાનુગનિકની પ્રવૃત્તિને પકડતા નથી. તે તા વિયાર કરીને પ્રવૃતિ વા નિષ્ટન્તિ માર્ગમાં પ્રવેશે છે. લાક રૂઢીને તાખે થતા નથી, વિવેક દષ્ટિયી વિચાર કરીને કરવાનું હેાયછે તે કરેછે. અજ્ઞાતીની આંખોનાં ચશ્માં ચડા-વીને જોતાે નથી. પરિપૂર્જા વિચાર કર્યા વિના ક્રાઇપણ વસ્તુના હાેય ઉપાદેય **રપ નિશ્ચય કરતા નથા. ધર્મ ક્રિયા**એાના રહસ્યોના પરિપૂર્ણ વિચાર કરી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ગાડરીયા પ્રવાહના તાખે થઇ હૃદય શન્ય બનતા નથી. વિવેક દષ્ટિથી સર્વ ભાષ્યતામાં પગલું ભરે છે. ક્રોઇના ધન, સત્તાના તેજમાં અંજાઇ જઇને પારકાના અશુભ વિચારાના કાસ બનતા નથી. સાતનય ચાર નિક્ષેપાવડે દરેક વસ્તુઓના ધર્મના વિચાર કરી જેજે નયની અપેક્ષાએ જેજે વાત સત્ય હેાચ તેને તેતે નચ1ી તેતે અપેક્ષાએ સત્ય માને છે. આવા ઉત્તમ સુજ્ઞને ધારણ કરનાર શ્રાત્રક જિનાગમને આગળ કરી સ્વધર્મની ક્રિયા એન સ્વાધિકારે અને યથાશકિતથી કરે છે માટે નવમ ગુણ બાદ દશમા ગુહ્યનું વિવેચન કરાય છે.

নাখা

नाध्थि परलेखि मग्गे, पमाणमन्नं जिणागमंमुत्तुं, आगम पुरस्सरं चिथ–करेइ तो सब्बकिरियाओं ॥ १० ॥

ભાવાર્થ—પરલેાકતા માર્ગમાં જિતાગમ મૂક્ષીને અન્ય પ્રમાણ નથી. માટે ભાવ શ્રાવક ખરેખર **જેન** સિદ્ધાંતાેને અનુસરીનેજ ધર્માની સર્વ ક્રિયા ઓને કરે છે.

પરલેાક એટલે માેક્ષ, તેના માર્ગમાં અર્થાત્ જ્ઞાન <mark>કર્</mark>શન અને ચા-રિત્ર રૂપ માેક્ષ માર્ગમાં તીર્થકરના સિદ્ધાંતને મૂક્ષીને અન્ય પુરાવે৷ નથી. માેક્ષ માર્ગની આરાધનામાં સર્વજ્ઞની વાણીજ પ્રમાણુભૂત છે. જગત્માં રાગ

#### ÷۲۶

દ્વેષથી અસત્ય વચન બાલાય છે. રાગ દેષ રહિત વીતરાગ દેવને જૂઠું બાલવાનું કંઇ પણ પ્રયાજન નથી. હાલ પિસ્તાળીશ આગમ વગેરે જેજે જૈનધર્મનાં પુસ્તકા **હાે**ય તેનું **ટ્યું માન કરવું અને આગમના આધારે સર્વ ધ**ર્મની ક્રિયાએા કરવી જોઇએ. હાલના કાળમાં આગમા વિના અન્ય કેાઇ આધાર પ્રમાણમાં <mark>નથી. આગમાનસારી</mark> ક્રિયાએાને આધકાર પ્રમાણે આદરવી પણ કઠાપી કેાઇ ક્રિયાનાે છેદ કરવાે નહીં. કેટલાક બુદ્ધિમાં જે ગમ્ય થાય છે તેને માને છે ભાકીતું સધળું જા<sub>દુ</sub>ં માનેછે એવા સ્વમંતિમાન્ય આગ્રહીઓ **જેન** સિદ્ધાંતાનાં સક્ષમ તત્ત્વા કે જે છહ્યસ્થ મનુષ્યની સુદ્ધિમાં ગમ્ય થાય નહીં તેવાં તત્ત્વાેની તેવાએા બ્રદ્ધા ધારહ્યુ કરી શકતા નથી. અલ્યસુદ્ધિથી મનુષ્યા કાેઇપહ્ય પદાર્થોનું પરિપૂર્ણ નાન કરવાને શકિતમાન્ થતા નથી અલ્પસુદ્ધિ રૂપ દર્પણુમાં સર્વ પદાર્થીતા પરિપૂર્ણ ભાસ પડે નહીં. માટે અલ્પબ્યુધ્ધિ ગમ્ય સિદ્ધાન્તા કરવાની હિંમત સર્વથા કેમ થઇ શકે ? જિનેન્દ્રોને કેવલગ્રાન હતું. કેવલ **રાનમાં સર્વ પ્રકારના પદાર્થા ભાસતા હતા માટે તીર્થ કરા** કથિત આગમાજ મેહ્લ માર્ગમાં પ્રમાણી ભૂતમાનવાં જોઇએ. પાતાની અહિરૂપ દર્પણમાં જિનાગમાના પૂર્ણ ભાસ થાય નહીં તેમાં પાતાની અહિના દોષ છે પણ જિનાગમાેના દાય નથા. ઇંગ્લીશ વગેરે ભાષાએા ભણીને મનુષ્યા. બીએ, એમ. એ ખને તાેપણુ તેથી કંઇ સમ્યગ્**ત્રાન પ્રાપ્ત થતું નથી. જિનાગમાે**ને જાણીને તેની શ્રદ્ધા કરવાથીજ સમ્યગૂત્તાન પ્રાપ્ત થાય છે. કદાપિ અજ્ઞાનના યોગે જેને સિદ્ધાન્તાનાં પરમાર્થી ન સમજાય તેમાં પાેતાની અન્નાનતાના દેાષ સમજવેા પણુ તેથી જૈનાગમાપર આક્ષેપ કરવા ઘટતા નથી. જૈનાગમે:નાં રહસ્યા ગ્રૂરગમ−પૂર્વક સમજવાં જોઇએ. અને જૈનાગમાને અનુસરીતે ધર્મની ક્રિયાએાને અધિકાર પ્રમાણે યથાશકિત આદરવી. જે તીર્થ કરપ્રણીત આગમ ભગવાન ન હેાતતા દુઃષમ કાળથી મતિદીન બનતા ભવ્ય જનાના સંસારમાં શાહાલ થાત ? કલિકાળમાં જૈનાગમના એક ખરા આધાર છે. જૈનાગમ અનુસારે દેવચુર વન્દન, દેવ પૂજા, અને પ્રતિક્રમણ વગેરે સર્વ ક્રિયાઓને ભાવશ્રાવકા કરે છે. જૈનાગમ પુરસ્સર ધર્મ ક્રિયા કરતાર ભાવશ્રાવક, ખરેખર દાનાદિચતુર્વિધ ધર્મને સમ્યકૃપણે સેવી શકે છે માટે દશમા ગુણ કહ્યા ખાદ દાનાદિક ધર્મ વિશિષ્ઠ અગ્યારમા ગુણુને કહેવા જોઇએ.

भावश्रावकना अग्यारमा गुण ने ५६ छे.

गाथा आनिगूाईतो सत्ति–आय अबाहाइ जह बहुं कुर्णइ, आयरइ तहा सुर्मइ–दाणाइ चउव्विहं धम्मं ॥ ११ ॥ ભાવાર્થ —શકિત ગાપવ્યા સિવાય. તેમજ પોતાના આત્માન અષાધા ન થઃય, જેમ જાજી થાય તેમ સુમતિ ભાવશ્રાવક, દાનાદિક ચાર પ્રકારના ધર્મને આદરે છે.

પોતાના આત્માની શકિત પ્રમાણે ભાવસાવક, ચતુર્વિધ ધર્મને કરે છે. વધુ ધનવાળા હાય તા અતિતૃષ્ણાવાળા થતા નથા. અલ્પ લક્ષ્મી હાય તા ધણા ઉદાર થતા નથી. કારણકે અલ્પલક્ષ્મી છતાં ઘણા ઉદાર થાય તા સર્વ સંપત્તિના અભાવ થાય અને તેથી ગૃહસંસાર ચલાવતાં અનેક જાતની સર્વક્રેલીઓ નડવાથી ધર્મને પશુ સાધી શકે નહીં. ભાવશ્રાવકે આવક પ્રમાણે દાન કરવું. નકામા પ્રલણુજીની પેડે પ્રલાઇ જઇને કુપાત્રમાં લક્ષ્મીનું દાન કરવું હિતાવહ જણાતું નથી. આવક પ્રમાણે દાન કરનાર થવું અને આવક પ્રમાણે ખર્ચ રાખનાર થવું. અને આવક પ્રમાણે લાંડારમાં લક્ષ્મીનું દાન કરવું હિતાવહ જણાતું નથી. આવક પ્રમાણે લાંડારમાં લક્ષ્મીનું દાન કરવું હિતાવહ જણાતું નથી. આવક પ્રમાણે લાંડારમાં લક્ષ્મીનું દાન કરવું હિતાવહ જણાતું નથી. આવક પ્રમાણે લાંડારમાં દ્રગ ર તાપનાર થવું, થથાશકિત અનુસારે જ્ઞાનક્ષેત્રમાં દાન વાપરવું. દાનગ્રણના ઘશુા લેદ છે. અભયદાન. સુપાત્રદાન. ઉચિતદાન. અનુકંપાદાન અને ક્રીતિદાન. એ પંચ દાનમાં અભયદાન અને સુપાત્રદાન. સુકિત અને સ્વર્ગ લોકને આપતા સમર્થ થાય છે. સુપાત્રમાં દાનદેવાથી આત્માની ઉચ્ચદશા થાય છે ભકિત અને બહુ માન પૂર્વક હર્ષોલ્લાસ વધતાં દાન કરવાથી ઘણું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. પરિણામિક પુદ્ધિતાળા ક્ષાવક-શીયલને પણ યથાશકિત આદરે છે. તપને પછુ આદરે છે. તેમજ દરેક ધર્માનુષ્ઠાનોમાં ભાવની અધિકતાને ધારણ કરે છે. દાના દિકચતુર્વિધર્મના ચતુક્રમના પૂર્ણ રહસ્યતે જાણે છે અને ચાર પ્રકારના ધર્મનું ચઢતે ભાવે સેવન કરે છે.

ત્રાનદાન, અભયદાન અને ધર્માપકરણદાન એ ત્રણ પ્રકારનું દાન કહ્યું છે. જિનેશ્વરકથિતસિદ્ધાન્તાનું જે ત્રાન તેના દાન સમાન અન્ય કાઇ દાન નથી. આજીવિકા માટે અનેક પ્રકારના હુન્નર વગેરેનું જે ત્રાન તે ખરેખર સંસાર હેતુભૂત હેાવાથી અત્રાનજ છે જિનવાણીનું દાન તેજ સત્યદાનછે. ત્રાનદાન આપ-નારા મુનિવરા જગતને આંખા આપી શકે છે. જૈન આગમોનું ત્રાનદાન આપનારાજ ખરેખર અભયદાન દેવાને સમર્થ થયછે ત્રાનચક્ષુનું દાન દેવાથી જગત્ લોકા સર્વ વસ્તુઓને સારી રીતે દેખી શકે છે અને તેથી પાતાની ઉન્નતિના માર્ગોને સ્વયમેવ શોધી લેછે. ત્રાન વિનાના મતુષ્ય સત્ય તત્ત્વને દેખી શકવાને સમથે થતા નથી. ત્રાન ચક્ષુથી સત્યમાર્ગમાં ચાલી શકાયછે જ્ઞાનદાન દેવાથી કરોડાે મનુષ્યા જેન તત્ત્વને જાણી આત્મ કલ્યાણ કરી શકે છે, ભાવશ્વાવક અન્ય મનુષ્યોને ત્રાન અને અભય આદિ દેવામાં યથાશકિન પ્રયત્ન કરે છે

શીયલથી કાયા મજખીત રહેછે. મગજ પણ થાકી જતું નથી અને લાંભા વખત સુધી એક વરેતુસંબંધી વિચાર કરી શકાયછે અને તે**થા** સમયની શ્વક્તિ પણ વૃદ્ધિ થાયછે. ભાવશ્રાવક પાતાનાં સંતાનાને ભાળ લગ્નની **હા**ળા. માં નાંખતાં નથા, સ્વદારા સંતાષ રાખતા છતા અન્ય આઐાના ત્યાગ કરેછે વિશેષતઃ મૈશુનના પ્રવૃત્તિમાં પડતાે તેથી અને નથા તે શરીરનાે મજણુત બાંધા જાળવી રાખીતે વહાવસ્થામાં પણ સારી રીતે ધર્મ વર્ગને સાધી શકે છે. બ્રહ્મ ચર્યને યથાશ્વક્તિ ધારણ કરનાર ભાવશ્રાવક પાતાના મગજની આરાગ્યતા-**નેજ જા**ળવી રાખેછે અને તેથી તે મનમાં ઉત્પન્ન થતી અનેક ઇચ્છાંએાને <mark>દાખી દેવામાં સમર્થ</mark>ે ખનેછે, અયેાગ્ય ઇચ્છાઓને દાખી દેવી તેજ વસ્<u>ત</u>ુતઃતપ કહેવાયછે. મગજતી આરોગ્યતાથી વિચારા પણ ઘડી ઘડીમાં કરી જતા નથી અને તેથી મજણત મન કરી શકાયછે અને મજણત મન થતાં ધારેલા વિચારાે કરતાં ખરાત્ર ઇચ્છાના વિચારાે એકદમ મનમાં ઉત્પન્ન થઇ શકતા નથી અતે તેથી ભાવશ્રાવક વૈષયિક ઇચ્છાએાના નિરાધ આદિ તપરથાને પાળવા સમર્થ ખની શકેછે મનને નિયમિત લ્થિતિમાં લાવવાથી તપશ્વર્યા ગુણ પ્રતિદિન ખીલતાે જાયછે અને તેથા પાદગલિક્વસ્તુએા સંબ'ધા ઇચ્છા ઉતરવાથી આત્મા પાતાના સ્વરૂપ તરક વળે છે અને તેથી અઠાવીશ લબ્ધિયા પૈકી ગમે તેવી લબ્ધિયેા મેળવવા સમર્થ થાયછે પોતાના આત્માના ગ્રણોમાં પરમ વિશ્વાસ ઉત્પન થવાથી દરેક ધર્મ ક્રિયાએા કરતાં તેના ભાવ વધેછે અને ભાવના ઉલ્લાસને ધારણ કરતાે છતાે ગુણુ સ્થાનકનાં પગથીયાં પ<mark>ર</mark> ચઢતાે જાયછે અને દેહ રૂપ મેલના અનુક્રમે નાશ કરતા જાયછે. તપશ્ચર્યાથી મનની સ્થિરતા દૃદ્ધિ પામેછે અને તેથી ધર્મ ભાળતામાં અપૂર્વ ભાવની જામતિ થાયછે અને તેથી તે વખત આવે ભાગવતી દીક્ષા અંગીપાર કરી સાધ થઇ કરોડા મતુષ્યેાને તારવા સમર્થ થાયછેઅને પાતે પણ તરેછે માટે ઉત્તમ એવેા અગ્યા**ર**મેા ગુગુ પ્રાપ્ત કરવા નરનારીઓએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ આ પ્રમાણે **દાનાદિકમાં** જે પ્રવૃત્તિ કરછે તે ધર્મ ક્રિયાએામાં લાજ ધારતાે નથી માટે અગ્યારમાે ગુગ કહ્યાબાદ બારમાં ગુણનું વર્ણન કરેછે.

भावश्रावकना बारमा गुणने वर्णवे छे.

गाधा

ફियमणवज्जं किरियं–चिंतामाणिरयण दुऌहं ल**हिउं,** सम्मं समायंरता-नय लज्ज्जइ मुद्ध हसिओवि ॥ ૧૨ ॥ ભાવાર્થ–ચિતામણિ રત્તની પેઠે દુર્લભ હિનકારી નિર્દોષ ક્રિયા પામીને તેને આચરતાે ચકાે સૂઢ જનના હસવાથી ભાવશ્રાવક લજ્જાય યમાન થતાે ન**ધા**.

#### રહ

હિત એટલે આ ભવમાં અને પરભવમાં કલ્યાણ કરનાર અને અન વદ્ય (પાપ રહિત) જિનપૂજા વગેરેને સમ્યગૂરીત્યા પ્રતિક્રમણ વગેરેને આચ. રતાે થકા ભાવશ્રાવક મૂટાેના હસવાથી લજ્જાયમાન થતા નથી. જેઓએ જૈનધર્મની ક્રિયાએાનું રહસ્ય જાણ્યું નથી. તેએા વાર્મિમકક્રિયા કરના રાએાને હસી કાઢે એમાં કંઇ આશ્વર્ય નથી, ધર્મની ક્રિયાએાથી અત્ર એવા લાેકાની હાંસીથી ભાવશ્રાવકા ધર્મ ક્રિયા કરતાં શરમાતા નથી. તેમજ ક્રાઇન નાથી ડરી જઇને ઘર્મ ક્રિયાએાથી પરાઙમુખ પણ રહેતા નથી, ધાર્મિમક ક્રિયાએાનાં રહરયા જાણીને તત્તત્ ક્રિયાએાને પ્રેમથી આદરે છે. અમુક ભા-વાના પ્રેાફેસરાે વગેરે કેટલાક સુધરેલાનાે ક્રાંકા રાખનાર ધાર્મિક ક્રિયાએા કરતાં અમારી અન્ય સુધરેલા લોકો મસ્કરી કરશે. એવું જણી ધર્મનીક્રિયા એોને આચરવાથી દૂર રહે છે. એમ પણ છવા જીુદા જીુદા કારણાથી ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં શરમાય છે અને તેથી તેઓ મૃઢ લેહિાની ડીકાથી ડરકું માઆં જેવા ખતી જાય છે. આવા પ્રકારના શ્રાવકા ધાર્મિક ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કરી શકતા નથી. ધર્મની ક્રિયા કરવામાં લજબ રાખે છે તે ખરેખર મુખ છે. પોતાના હિતને તે સમજી શકતા નથી. ભાવશ્રાયકા વખતસર ધાર્મિક ક્રિયાએાને આદરબાવથી આચરે છે. કેઇ ધર્મનું પ્રતળુ, ભગત વગેરે શબ્દોથી ચીડવે ત્રાપણ તે ધાર્મિક ક્રિયાએાનાં રહસ્યાને પૂર્ગુપણે સમજીને ક્રિયાઓને આચરે છે. ચિન્તામથિ રત્ન કરતાં પણ અનન્ત ગ્રણ અધિક એવી ધર્મ (ક્રચાને સમજીને તેમાં આદરભાવયી પ્રવૃત્તિ કરે છે કેટલાક લોકા સમ્મૂર્ચિઝમની પેઠે અથવા ગાડરીયા પ્રવાહની પેઠે ધાર્મિક ક્રિયાનું ઉદ્દદેશ પૂર્તક મૂળ રહ-સ્ય જાણ્યા વિના તેમાં દ્વ-િત કરે છે. તેથી તે ધાર્મિક ક્રિયા વડે સાધ્ય ત. વત્તને સાધી શકતા નથી માટે ધાર્મિક ક્રિયાએાનું ઉદ્દદેશ પૂર્વક મૂળ રહસ્ય જાણુવું જોઇએ અને ધર્મ ક્રિયા કરતાં કાઇપણુ લજ્જ આદિ કારણુથી જાહુરુ મારુક મારુક વાય કે કે ગયા છે. જાહુરુ મારુક સમ્યગ્રદ્ધાનથી તત્ત્વને જાણીને પશ્ચાત આદરવા યાગ્યને આદરે છે. પોતાના અધિકારે પ્રાપ્ત થયેલું ચારિત્ર ઉચ્ચ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. દેશ વિરતિ ધર્મ કિયામાં પ્રષ્ટન્તિ કરીને આત્મ કલ્યાણુ કરે છે, સિદ્ધાન્તાના આધારે ધાર્મિમક ક્રિયાઓને આકરવી જોઇએ. ભાવશ્રાવકા યથા શકિત ક્રિયામાં આદર કરે છે પણ અન્ય મનુષ્યા ાનન્દા કરતા નથી ક્રિયાનું અજીર્જુ નિન્દા છે. જે ક્રિયા વાદી હોય છે તે પ્રાયઃ નિન્દા કરનારા હોય છે. માટે ભાવશ્રાવકાએ ધામિક ક્રિયાઓને કરતાં નિન્દા વગેરે દેાષોની ઉત્પત્તિ ન થાય તેમ ઉપયોગ રાખવે৷ એમ વસ્તુત; સિદ્ધ ઠરે છે. આત્માની શુદ્ધિ માટે ભાવશ્રાવકા ધર્મોક્રિયા કરે છે

તેથી તે રાગદેશથી દૂર રહેછે માકે બારમાે ચુચુ કહ્યા બાદ હવે ભાવશાવટના તેરમા ગ્રુષ્યુને કહે છે.

भावश्रावकना तेरमा गुणने ४९ छे.

गाथा

देहट्ठिंइ निबंधण–धणसयणाद्दारगेहमाईसु, निवसइ अरत्तदुठो–संसारगएसु भावेसु ॥ ૧३ ॥ ભાવાર્થ—-શરીરસ્થિતિ હેતુભૂત ધન, સ્વજન, આહાર, અને ગૃહ વિગેરે સાંસારિક ભાવામાં ભાવ શ્રાવક અરક્તદ્વિષ્ટ થઇને રહે છે.

દેહની રક્ષણુતા કરનારા પદાર્થોમાં, ભાવ શ્રાવક રાગ ધારણુ કરતા નથી તેમજ દેહતે પ્રતિકૂળ એવા પદાર્થોમાં દેષને પણ કરતા નથી. શરીર-**ની** સુખાકારી રહે એવા પદાર્થોપર રાગ ધાર**ણ કરવા**થી કાંઇ વિશેષ કળ પ્રાપ્ત થતું નથી તેમજ દેહને પ્રતિકૂળ જુણાય એવા પદાર્થોપર દેષ ધારંગ કરવાથી પણ કાંઇ વિશેષ કળ પ્રાપ્ત થતું નથી. દેદને જે પદાર્થ હાલ સાન-કળ હેાય છે તે કેટલાક દિવસ પશ્ચાત્ દેહને પ્રતિકૂળ લાગે છે. અને જે પદાર્થો પ્રતિકૂળ લાગે છે તેજ પદાર્થી પ્રસંગ પામીને સાનુકળતાને પામે છે. વસ્તુતઃ જ્ઞાનદષ્ટિયી વિચારીએ તેા જડ પદાર્થીમાં સાનુકળ અને પ્રતિકળ સુદ્ધિ કરવી તે યેાગ્ય નથી. જડ પદાર્થોમાં સાનુકૂળત્વ કે પ્રતિકૂળત્વ, વસ્તુતઃ જોતાં નથી. મનમાં જેવી કલ્પના થાય તેલું પરવસ્તુમાં સાનુકળત્વ વા પ્રતિ-કુળત્વ ભાસે છે. મનતી કલ્પનાથી વાસ્તવિક સુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ભાવ શ્રાવકાે આજીવિકાના મદદકારામાં પણ અરક્તાદ્વિષ્ટ ભાવને ધારણ કરે છે. ભાવ શ્રાવકા પુત્ર, પુત્રી, સમાંગ્હાલાં, ધન, અહાર, ધર, ઘોડા, ગાડી, વાડી, અને શસ્ત્ર વગેરે અનેક પદાર્થોપર રાગ અગર દેષભાવને ધારણ કરતા નથી. જલમાં કમલ રહે છે પણ તે જેમ જલથી લેપાતું નથી તેમ ભાવ શ્રાવકા સંસાર વ્યવહારમાં રહે છે પણ તેયા લેપાતા નથી. આવેા અરક્ત-દ્રિષ્ટ ભાવ પ્રાપ્ત થવેા દુર્લ<sup>ર</sup>ભ છે. કેટલાક પાતાની મેળે માની લે તા ભલે માની લે પણ વસ્તુતઃ તેવી દશા પ્રાપ્ત કરવી મહા દર્લભ છે. તેમજ અર-ક્તદ્વિષ્ટ ભાવ પ્રપ્ત કર્યાવિના ભાવ શાવકત્વ પ્રાપ્ત કરવું પણ મહા દુલ ભ છે. એકદમ આવી અરક્તાદિષ્ટ દશા પ્રાપ્ત કરી શકાતી નથી. અનુભવત્તાન જેમ જેમ દક્ષિ પામે છે તેમ તેમ આવી દશામાં પ્રવેશ થવે જાય છે. સંસારના પદાર્થો પાસે રહેવું તેમ છતાં તેમાં રાગ કે દેષથી લેપાવું નહીં એ કાંઇ સામાન્ય વાત નથી. અરક્તદ્વિષ્ટભાવ પ્રાપ્ત કરવા માટે અખ્યાત્મત્તાનની અસંતઆવશ્યકતા છે. તેમજ જ્ઞાનગર્ભિતવૈરાગ્યની પણ અસંત આવશ્યકતા છે. ધર્મદ્રિયા કરવા !!

પણુ આવસ્યકતા છે. જ્ઞાનગર્ભિતવૈરાગ્ય અને અધ્યાત્મત્રાનના અભ્યાસ ધી ભાવશ્રાવકા અરકતદ્વિષ્ટગુણુ પ્રાપ્ત કરવાને અધિકારી બને છે. જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યવડે રાગાદિકને મનમાં ઉત્પત્ર થતાંજ જીતે છે. તેઓ વિચારે છે કે દુનિયાની કાેઇપણુ વસ્તુ ખરેખર આત્માની સાથે આવનાર નથી. આત્મા દુનિયાના સકળ પદાર્થા તજીને પરભવમાં ચાલ્યા જાય છે. દુનિયાની વસ્તુઓમાં અહં મમત્ત્વ ભાવની કલ્પના જૂડી છે. ભાવશ્રાવકા, સંસાર વ્યવહાર ઉચિત એવાં દુનિયામાં કાર્યા કરે છે પણુ અન્તરથી તે તેઓ ન્યાશ રહે છે અથાત બાલકાર્યામાં રાગ કે દ્વેપથી સુંઝાતા નથી. કાેઇના ઉપર વૈર કરતા નથી. કાેઇના ઉપર રાગ કરતા નથી. કાેઇનું ઉંધુવાળવા પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. કાેઇના ઉપર રાગ કરતા નથી. કાેઇનું ઉંધુવાળવા પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. કાેઇના ઉપર રાગ કરતા નથી. કાેઇનું ઉંધુવાળવા પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. કાેઇના વધારતા નથી. ભાવશ્રાવકા પાતાના ગુણુસ્થાનકની હદ પ્રમાણુ અરકત દિષ્ટભાવને ધારણુ કરીને જૈન ધર્મની આરાધના કરે છે અને તેથી તે વખત આવે સાધુની દીક્ષા અંગીકાર કરીતે સર્વ વિરતિરપ ઉત્તમ ચારિત્ર પાળવાને સમર્થ બને છે અને કર્મના ક્ષચ કરે છે. માટે તેરમા ગુણુસ્થાનકતે પ્રાપ્ત કરવામાટે પુરુષો અને બ્હેનોએ ઉદ્યમ કરવા જોઇએ. જે શાવક, અરકતદિષ્ટ ભાવને ધારણુ કરે છે તેજ માધ્યસ્થ ગુણુને વર્ણન કરી શકે છે માટે તેરમા ગુણુનું વર્ણુન કર્યા બાદ સ્થા કરે છે. સાટે રરે છે.

भावश्रावज्ञना चउदमा गुणनें कहेछे.

गाथा

उवसम सार वियारो-बाहिज्जइ नेव राग दो देहे, मइझत्थो हियकामी-असग्गहं सब्बहाचयइ ॥ १४ ॥

ભાવાર્થ- ઉપશમસાર વિચારવાળા ભાવશ્રાવક રાગદ્વેષથી પરાભવ પા-મતાે નથી. હિતકામી માધ્યસ્થભાવશ્રાવક સર્વ પ્રકારે કદાગ્રહના સાગ કરે છે. રાગાદિ કષાયાને દળાવવા તેને ઉપશમ કહે છે. ઉપશમભાવવડે જે ધર્માાદકનું સ્વરૂપ વિચારે છે તે કાેઈ પણુ પક્ષમાં પડતાે નથી મેં ઘણુ લોકા સમક્ષ આ પક્ષ સ્વીકાર્યો છે અને ઘણુ લોકાએ મારા પક્ષને પ્રમાણ કર્યો છે માટે તે માનેલા પક્ષને હવે કેમ તજી દઉં એમ વિચારીને પાતાના અસત્ પક્ષના અનુરાગમાં પડતા નથી અને તેથી તે ભાવશ્રાવક અમારા આ શત્રુ છે કેમકે તે અમારા પક્ષને દ્વપક છે માટે સામાને હલકા પાડી તેની પ્રતિષ્ઠા ઘટાડું એવી દ્વે ભાવનાને તે કરતા નથી. પાતે જે પક્ષ પકડયા હોય તે ખાટા હોય તા પણ પુષ્ટિ કર્યા કરે એવી કદાગ્રહી માણસોને

#### Зł

ટેવ દ્વાય છે. પણુ જે માધ્યસ્થ હાય છે તે તા ત્રાનદષ્ટિથા સર્વ બાગતતું મનન કરી સત્ય સિદ્ધાન્તને અંગીકાર કરે છે. મનમાં દિતની ઇચ્છાને ધા રણુ કરી સત્યને અવલ બે છે. પરસ્પર ગચ્છમાં પડેલા મતભેદાતું સક્ષ્મ દષ્ટિથી મનન કરે છે. ગીતાર્થ શરૂના ઉપદેશતું સમ્યગ્ર્રીત્યા પાન કરવાને તે સમર્થ થાય છે. આગમયુક્તિથી ધર્મતત્ત્વાને સમજે છે. લાહગ્રાહક વાણીયા ની પેઠે મેં ગ્રહ્યું તે સાચું એવું માનતા નથી. જે મધ્યસ્થ હાય તે ભાવ શાવકત્વ પામવાને યાગ્ય ગણ્યા છે. જે કાઇ દષ્ટિરાગથી એકાન્ત કદાગ્રહ કરે છે તે ભાવશ્રાવકપછું પામવાના અધિકારી બનતા નથી. પ્રદેશીરાજાએ માધ્યસ્થદષ્ટિથી જો કેશીકુમારના બોધ સાંભલ્યા તા સમકિત પામ્યા. જૈન શાસ્ત્રામાં અનેક બાબતાના પાઠા આવે છે તેમાં કાઇ પાઠ સંબંધી પોતાની શુદ્ધિથી કદાગ્રહ પકડી લેવામાં આવે તે ઉત્સત્ર ખાલવાના મહાન દોય પ્રાપ્ત થાય છે માટે ભાવશ્રાવકા સર્વથા પ્રકારે અસદ્ય છે માટે હવે ચઉદમા ગુણ્યુ બાદ પત્રરમાં ગુજીનું વર્ણન કરે છે.

भावश्रावकना पन्नरमा गुणने कहेछे.

गाथा

भावतो अणवरयं-खण भंगुरयं समत्थवत्थूणं,

संबद्धो विधणाइसु–वञ्जइ पडिबंधसंबंधं ॥ १५ ॥

ભાવાર્થ=સર્વ વસ્તુઓની ક્ષણુભંગુરતાને પ્રતિદિન ભાવતાે છતાે, ખાજ્ઞ-થી ધનાદિકમાં જોડાયલાે છતાે પણ અન્તરથી પ્રતિબંધનાે લાગ કરે છે.

જગ્તમાં સર્વ વસ્તુઓ ક્ષણભાંગુર છે. ક્ષણે ક્ષણે વસ્તુઓનાં રૂપ ય-દલાય છે. શરીર પણુ સદા કાલ એક સરખું રહેતું નથી. શરીરમાં અનેક પ્રકારના રેંાગ ભર્યા છે. શરીરની ઉત્પત્તિ થઇ છે તેા તેને એક દિવસ નાશ થાય છે. જે બાલ્યાવસ્થામાં શરીર હાય છે તે યુવાવસ્થામાં કરી જાય છે અને જે યુવાવસ્થામાં હાય છે તે વહાવસ્થામાં કરી જાય છે. કેટલાકાનાં શરીર સ્મશાનમાં દટાયાં અને કેટલાકાનાં શરીર ક્મશાનમાં બળ્યાં. જે માટા યોહાઓ પૂર્વે હતા તેઓના શરીરની ખાખ પણુ હાલ મળતી નથી. વૈરાગી ભાવશ્ચાવક શરીરની ક્ષણભંગુરતા ભાવતા છતા અન્તરથી શરીરપ્રતિ મમત્વ ધારણુ કરતા નથી. કુટુંબ, હાથી, ઘાડા, ધન, હવેલી, દુકાન, અને બગીચા વગે. રેના બાહાથી સંબંધ રાખતા છતા પણ અન્તરથી વ્યારા રહે છે. દુનિયાની વસ્તુઓના લાભ થાય છે તાપણ હર્ષ થતા નથી અને સ્વજન, ધન વગેરેના કદાપિ નાશ થાય છે તાે શાકસાગરમાં કુખી જતા નથી. નવવિધ પરિગ્રહમાં

પણ પાજ્યથી તે સંબંધવાળા દેખાય છે, પણ અન્તરથી તાે કાંસાના પાત્રની પેકે નિલેંપ રહે છે. ભાવશ્રાવક, અન્તરથી ઉત્તમ અપ્રતિપદ્ધતાને ધારણ કરતાે છતાે બાહ્યમાં ચિકામાં મસ ભૂંડતી પેઠે મુંઝાતાે નથી. બાહ્ય પદાર્થોના સંગંધથી આર્તપ્યાન અને રોદ્રપ્યાન તે કરતાે નથી. બાહ્યપદાર્થોની પ્રાપ્તિ માટે હાયવરાળ કરી અતેક પ્રકારની ચિન્તાએા કરી દીન બની જતાે નથી. ભાજ્ય વસ્તુઓનો સંયોગ એજ ઇષ્ટ કર્ત્તવ્ય છે એમ મનમાં નિશ્ચય કરતે৷ નથી. અન્તરથી અપ્રતિબદ્ધ હેાઇ બાહ્યના પ્રતિબંધને પહ્ય ભાવશ્રાવક વ-ખત આવે છતે તે તજીને ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરે છે. બાવઝાવકા શ-રીરતે પાયે છે તે ધર્માદિની પુષ્ટિ માટેજ સમજવું. સંસારમાં જે જે પદા-ર્ચાના સંબંધ થાય છે તે તે ક્ષચિક છે એમ નિશ્વય થવાથી ભાવશ્રાવક સંસારમાં આસક્તિ કરતાે નથી. ગૃહસ્થાવાસના અધિકાર પ્રમાણે સાંસારિક ઉચિત સંબંધોના વ્યવહારને દેશકાળ પ્રમાણે સાચવે છે, પણ તેનું હૃદય જો જોવામાં આવે તે અપ્રતિબહ્ય દેખાય છે. ભાવશ્રાવકની આવી ઉત્તમદશા-થી રાગદ્વેષના પરિણામ બહુ લુખા પડી જાય છે. ધાવમાતા જેમ બાળ-કને ખેલાવે છે પણ અન્તરથી તેને સંખંધ હેાતા નથી, તેવા રીતે ભાવશ્રાવક પ્રતિબંધ સંબંધતાે સાગ કરે છે અને તેથી અવસર આવે તેવેા ભાવશ્રાવક દીક્ષા અંગીકાર કરે છે તેા સાધ થયા બાદ વાયુની પેઠે અપ્રતિવ્યહતાએ વિચરે છે અને મૂર્છારૂપ પરિગ્રહમાં કસાતાે નથી. ઉત્તમ એવા બાવશ્રાવકતાે પન્તરમાે ગુણ પ્રાપ્ત કરવા મનુષ્યાએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. પ્રતિમંધ સંબંધતે ત્યાગ કરતાર સંસરમાં પરના અન નુરાધ વડે ક્રકત કામભાગમાં પ્રવતે<sup>દ</sup> છે. **મ**ાટે પન્નરમાે ગુણ કહ્યા બાદ **હ**વે સાળમા ગુહાને કહે છે.

मावश्रावकना शोलमा गुणने कहेछे.

गाथा

संसार विरत्तमणो-भोगुवभागां न तित्तिहेउत्ति,

नाउं पराणुरोहा-पवत्तए कामभाएसु ॥ १६ ॥

ભાવાર્થ—સંસારથી વિરકત મનવાળા ભાગેાપભાગને તૃપ્<mark>તિહેતુ</mark>બૂત નથી. એમ જાણીને ક્રકત પરના અતુરાધથી (સ્વજનાદિની દાક્ષિણ્યતાથી) કામભાગામાં પ્રવર્તે છે.

ભાવશ્રાવક એમ જાણે છે કે આ સંસાર અનેક હુઃખથી ભરપૂર છે. પ્રથમ તાે સંસારમાં ગર્ભાવાસનું દુઃખ મુખથી કથ્યું ન જાય તેવું છે. છહાવ-

સ્થાનું દુઃખ તેમજ રાેગ અને ક્ષુધા વગેરેથી થતાં દુઃખાેના પાર આવે તેમ નથી. આત્માર્થી મનુષ્ય અસાર એવા સંસારથી વિરક્ત થાય છે. અને ભાગ અને ઉપભાગ પદાર્થોને તૃષ્તિના હેતુભૂત માનતાે નથી. જે એકવાર ભાગવવામાં આવે છે તેને ભાગ કહે છે અને જે વારંવાર ભાગવવામાં આવે છે તેને ઉપ-ભોગ કહે છે. આહાર, આષધ વગેરે બાગ પદાર્થો છે. ઘર, શય્યા, વસ્ત્ર વગેરે ઉપભોગ પદાર્થી છે. ભાગ અને ઉપભાગ પદાર્થીથા ઇંદ્ર. ચન્દ. ચ**ક્રવર્તિ જે**ન વાએોને કઠી સુખ થયું નથી અને ભવિષ્યમાં થનાર નથી. બાેગ અને ઉપ-ભાગ પદાર્થોને ભાગવનારાએ৷ ઉલટા તે તે પદાર્થીથી કેટલીક વખત દુ;ખા **થાય છે**. આ અસાર સ<sup>\*</sup>સારમાં ભાેગ અને ઉપભાેગ વડે સુખ લેવા મૃતુઓ રાત્રિ દીવસ ઉદ્યમ કરે છે, પણ અન્તે બિચારા થાક્રીને કહે છે કે અરે ! અમને કંઇપણ સુખ મળ્યું નહીં. દુનિયામાં અનાદિકાળથી જીવ આહારનું ભક્ષણ કરે છે તેના જો ઢંગલાે કરવામાં આવે તાે પર્વતા સહિત પૃથ્વીથી પણ વધા પડે. <del>સ</del>મુદ્ર કરતાં આ છવે અધિક જલનું પાન કર્યું તાેપણું હજું તેથી તૃષ્તિ થઇ નથી અને ભવિષ્યમાં થવાની નથી. આ જેવે ડુલ, કળ વગેરે પણ ઘણાં પૂર્વકાળમાં વાપર્યા અને હજી વાપરે છે તા પણ તેથી તૃપ્તિ થઇ નથી અને થવાની નથી. દેવતાએ લાગ કાળ પર્યત્ત બોગો બેાગવે છે તાેપ**ણ** તેનાથી અન્તે બ્રષ્ટ થાય છે અને શાક વગેરેથી દુઃખના સાગરમાં હુ*ભકો*એા મારે છે. બાગને માટે આત્મા છે કે આત્માને માટે ભોગ છે ? આત્મા બાેગાને ભાગવવાથી કદી શાન્તિ પામનાર છે? શ આજ સુધી કાઇએ બાહ્યના ભાગામી નિત્ય શાન્તિ પ્રાપ્ત કરી છે ? અલબત કહેવું પડશે કે બાહ્ય પદાર્થીને ભોગરૂપ ટક્પીને મિથ્યા પ્રયત્ન કરાય છે. ભોગોને ભોગવવામાં સુખ છે સુખ છે એમ માનીને સા વર્ષ પર્ય'ત, તેઓને ભાગવ્યા કરા અને અન્તે અનુભવથી તમારે કહેવું પડશે કે ભાગોથી સખ થયું ન**યા** અને હવે થશે નહીં. ભાગ પદાર્થી કંઇ મનુષ્યોને સૂખ આપવા ઉત્પન્ન થયા નથી અને તેમનામાં મનુષ્યોને સુખ આપવાનું સામર્થ્ય પણ નથી, તેમ છતાં મુદ્ર છવા, ક્રૂતરૂં જેમ હાડકાને (અસ્થિને) કરડે અને લોહી નીકળે છે તેાપણુ મૂકતુ નથી તેમ ભેાગપદાર્થોમાં રાચીમાચાને રહે છે, અને તેમાંજ પોતાનું અમહય જીવન હારે છે. ભાવત્રાવક તત્ત્વાનું સમ્યક્ રવરૂપ જાણે છે તેથી બોગ અને ઉપબાગના પદાર્થોમાં રાગ કરતા નથી. ઉત્તમ એવા ભાવશ્રાવક સગાંવ્હાલાં વગેરેના અનુરોધથી કામભાગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. સારાંશક કામ ભાગમાં પાતે સુખ્યુદ્ધિ ધારણ કરતા નથી.

#### ૩પ

આવે ભાવશ્રાવક આત્માની ઉચ્ચ દશા કરવા સમર્થ થાય તેમાં જરા માત્ર આશ્વર્ય નથી. ભાવબ્રાવક આવી દશાને પ્રાપ્ત કરીને જગતમાં અન્યોને ઉત્તમ જનની પેઠે સુધારવા સમર્થ થાય છે, તેવા પ્રકારના ભાવબ્રાવક કહેણી કરતાં રહેણીથી કરાેડગણી અસર, અન્ય મનુષ્યાે ઉપર કરે છે. જગતમાં કથની કરનારાઓ તાે ઘણા મળી આવે છે, પણ રહેણીમાં રહેનારા લાખમાંથી નવ જેટલા પણુ નીકળા શકતા નથી. સાેળમાં ગુણુને ધા**ર**ણુ કરનાર ભાવ-શ્રાવક, પાતાના કુટું બને તથા નાતને પશુ પાતાના ગુણાવડે આકર્ષે છે અને પોતાના ગુણોની સુગંધિવડે આસપાસના લોકોને સુગન્ધિત કરે છે. આવે! શ્રાવક હાસચર્યની પૂર્ણ દશા પ્રાપ્ત કરવાને અધિકારી બને છે. પાતાના બળવડે જયારે વખત આવે તે સાધુતી દીક્ષાને અંગીકાર કરે છે ત્યારે અકામી અને અભાગીપણાની દશાને પ્રાપ્ત કરી લાેકામાં ચારિત્રના નમુના તરીકે પ્રસિદ્ધિતે પામે છે. ગુણ ગગનમાં ચઢીને ગાજે છે તેમજ અવગુણ પણ ગગનમાં ચઢીને ગાજે છે. સાળમા ગુરાતે પ્રાપ્ત કરનારા ભાવશ્રાવક પદના અધિકારી બનીને અન્યોને પણુ ભાવશ્વાવકનું પદ પ્રાપ્ત કરાવી શકે છે એક સુધરે છે તા તે હજારાને સુધારે છે. તેમજ એક બગડેલા હજારાને **બગાડે છે. એક ઉંચે ચઢેલાે હજારાને** ઉંચે ચડાવે છે. અને એક પડતાે મનુષ્ય, હજારોને પાડવા સમથ<sup>°</sup> થાય છે. આવા ઉન્તમ ગુણને ધારક **ભા**વન શ્રાવક સંસારમાં રહ્યો છતા પણ પ્રાયઃ સંસારથી લેપાતા નથી અને તેથી તે ગૃહાવાસનેા ત્યાગ કરવાની **સુદ્ધિથી ગૃહ**રથાવાસનું પાલન કરે છે. આજ હેતુને અનુસરીતે સાળમા ગ્રુણ કહ્યા બદ ભાવશ્રાવકના સન્તરમા ગ્રુણને કહે છે. भावश्रावकना सत्तरमा गुणने कहे छे.

মাথা.

वेसव्य निरासंसा, अज्जं कहं चयामि चिंतंतो

परकीयंपि व पालइ, गेहावासं सिढिल भावो = ॥ १७ ॥

**ભાવાર્થ** —વેશ્યાવત્ પરિત્યકત આસ્થા **ઝુદ્ધિવાંળા અને શિથિલ** ભાવવાળા આજ અગર કાલ સંસારને છેાડીશ એમ વિચાર કરતાેછતા પરાયાની પેંઠ ગ્રહાવાસનું પાલન કરે છે.

જેમ વેસ્યા, કાસુક મનુષ્ય પાસેથી વધારે લાભનો અસંભવ ગણીને અલ્પ લાભ મેળવતી છતી વિચારે છે કે અજ કે કાળ એને તજીશ એમ નિશ્વય કરીને મન્દ આદરથી તેને સેવે છે. તેમ ભાવબ્રાવક પણ આજ કે કાલ ધરવાસને તજવા છે એવા સત્ય મનારથ રાખીને પરાયાની પેઠે તેને પાળે છે. ગૃહાવાસમાં મન્દ આદરવાળા રહે છે. કયારે પાપારંભના હેતુ-

ભૂત ગૃહાવાસને તજીને સંવરમયા દક્ષિતે અંગીકાર કરીશ. કયારે હું શરીર-પર પણ મમત્વ ભાવરહિત થયેાછતાે ગુરૂના ચરણની સેવા કરતાેછતા નિર્દોષ આહારથી શરીર પોષીને નિર્વત્તિ સાધક બનીશ. ક્યારે હું સુવ**ર્ણની** પેઠે મારા આત્માને ઉજજવલ તપ ચરણ કરણ રૂપ અગ્નિમાં નાખીને સંપૂર્ણ મલથી રહિત કરીશ, આવી ઉત્તમ દીક્ષાના મનેારથની ભાવના ભાવતા થકા પાતાના અધિકાર પ્રમાણે દીક્ષા લેવાના ઉપાયા કરે છે. પાંજરામાં પૂરેલા પંખીની માધક ભાવશ્રાવક સંમાર ગૃહવાસમાંથી છૂટવાના ખરા જીગરથી અનેક ઉપાયેા કરે છે, તે ભાવશ્રાવક વેશ્યાની માકક ઉપરના પ્રેમ દેખાડીને કુટુંખનું પ્રતિપાન કરે છે તેથી તે ખરી રીતે જોતાં ઉદાસીનપણે સાંસારિક ક્રિયાઓને કરતાે જાય છે. જેતે ચારિત્રની સાથે ચિન્ત લાગ્યું છે તેનું પ્રાણાન ન્તે પણ તેનાથી ચિન્ત છૂટતું નથી. ભાવશ્રાવક દીક્ષા લેવાને માટે તલ્પી રહે છે. અનેક લાલચોથી ક્રાપ્ટ તેને સંસારમાં સુખ દેખાડે તાેપણ તેનું ચિત્ત તેમાં ચાંટતું નથી. જેમ જેમ સંસારમાં રાગના હેતુએોને તે વિશેષતા દેખે છે તેમ તેમ તેનામાં વૈરાગ્યભાવ સ્પુરતાે જાયછે. ભાવશ્રાવકના મનમાં દીક્ષા લેવાની અત્યંત ઉત્કંઠા રહે છે. જેના મનમાં દીક્ષા લેવાનાે ભાવ નથી તે શ્રાવક તરીકે ગણી શકાતાે નથી. જેના મનમાં અહર્નિશ સાધુની દીક્ષા લેવાના ભાવ વર્તે છે અને આજ અગર કાલ દીક્ષા અંગીકાર કરીશ. આવી ઉત્તમ ભાવના ભાવવાવાળાને ભાવ• શ્રાવક તરીકે જાણવા. આવા ઉત્તમ શ્રાવક વખત આવે છતે જેવું મનમાં તેવું આચારમાં મૂકવાને કદી ચૂકતાે નથી. અર્થાત્ તે ભાગવતાં દીક્ષાને અંગીકાર કરેછે. આવેા ઉત્તમ ભાવશ્રાયક ખરેખર સાધુ થવાને યેાગ્ય છે સત્તરમા ગ્રહ્યને પ્રાપ્ત કરીને અનેક શ્રાવકાએ સાધુપદ અંગીકાર કર્યું –કરે છે અને ભવિષ્યમાં કરશે. નરનારીઓએ સત્તરમાં ભાવધાવકના ગુણને પ્રાપ્ત કરવા ખરા અંતઃકરણથી પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

આ પ્રમાણે ભાવશ્રાવદાના સત્તર ગુણોનું સ્વરૂપ જાણવું.

અત્ર કેાઇ પૂછશે કે સ્ત્રી અને ઇન્દ્રિય વિષય એકજ બાબત છે. અરકત દ્વિષ્ટ, મધ્યસ્થ. અને અસંબદ્ધ, એ ત્રણુ પણુ એકજ બાબત છે તથા ઘર અને ઘરવાળા પશુ એકજ બાબત છે એમાં ક્રાંઇ તકાવત દેખાતાે નથી. માટે પુનફકત દેાધ કેમ ન ગણુાય <sup>?</sup> તેના ઉત્તર કે એ વાત સાચી છે. પણ દેશવિરતિ વિચિત્ર હાેવાથી એકજ વિષયમાં પરિણામ નાનાપણું છે. એમક પરિણામના પણુ જીઠા જીઠા વિષયભેઠ પડે છે. માટે સર્વ બેઠનો નિષેધ

કરવા માટે વિસ્તારથી કહેવાની જરૂર હેાવાથી અત્ર પુન**રૂકતપ**હું નથી. એમ વ્યાખ્યાનની ગાથાએાથી જહ્યાવ્યું છે. માટે સક્ષ્મસંહિથી વિચારીને મીજી સમાધાન લાગે તાે તેપહા કરી લેવું.

নাথা

इय सत्तरस गुणजुत्तो-जिणागमे भावसावगो भणिओ, एस उण कुसल जोगा-लहइ लहुं भावसाहुत ॥ ૧૮ ॥ આ પ્રમાણે સત્તર ગુણુ યુક્ત, જિતાગમમાં ભાવશ્રા હ્ક કહ્યો છે, અને તે કશળ યેાગવડે ત્વરિત ખરા સાધુપણાને દીક્ષા અંગીકાર કરી પામે છે.

સત્તરગુણ સહિત. બ્રાલકન્સાધુ થવાને યાેગ્ય બને છે ભાગમાટે સાધુરૂપ कાર્ય પ્રતિ માવબ્રાવક્રત્વ હેતુબૂત છે, માટે સત્તર શુણુ સહિત ભાવશ્રાવક ખરેખર માવ સાધુ कાર્ચ પ્રતિ દ્રવ્યસાધુ પણુાને યેાગ્ય કહેવાય છે. માટીના પિષ્ડ તે દ્રવ્ય ઘડેા છે તેમ સત્તર ગુણુ સહિત ભાવશ્રાવક તે દ્રવ્ય સાધુતાને યાેગ્ય બને છે, અને અન્તે વખત આવે દ્રવ્ય સાધુરૂપ માવબ્રાવક ભ્રી વીર પ્રભુએ કહેલી પંચમહાવતરૂપ દીક્ષાને અંગીકાર કરીને માવસાધુપણ પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ થાય છે.

પુરૂષે અને બ્હેનેાએ ભાવશ્રાવકપર્ભું પ્રાપ્ત કરવા સદ્દશુરની ઉપાસન*ા* પૂર્વક ઉપર્યુંક્ત ગ્રુણેાને હદયમાં પ્રગટાવવા જાઇએ. સાધુની ટીકાઓ ન કરતાં પ્રહસ્ય ?ેનોએ શાસ્ત્રમાં કચ્યા મુજબ ભાવશ્રાવકના ગ્રુણોને પ્રગટાવવા ખરેખર પોતાના અધિકાર પ્રમાણે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. ભાવશ્રાવકાજ સાધુ ચ-વાના અધિકારી છે ભાવશ્રાવકા જેવા ઉચ્ચ થશે, તેવાજ સાધુઓ ઉચ્ચ બ-નપાના છે. પોતાનામાં જે જે ગ્રુણેા ન પ્રગટયા હેાય તે તે સતત ઉદ્યમથી પ્ર-ગટાવવા. શાસ્ત્રોમાં શ્રાવકોને શ્રમણેાપાસક કલ્લા છે. સાધુઓની જે સેવાભકિત કરનારા જે ભકત હેાય તેને શ્રમણેાપાસક લાય છે. સાધુઓની જે સેવાભકિત કરનારા જે ભકત હેાય તેને શ્રમણેાપાસક (શ્રાવક) જાણવા. સાધુનો વેષ પહેરીને સાધુના પંચમહાવત પાલ્યા વિના ભાવસાધુપહ્યું પ્રાપ્ત થતું નથી એમ શ્રાવકોએ સ્મરણમાં રાખવું જોઇએ. શ્રાવકાએ પોતાના અધિકાર પ્રમાણે ધર્મ, અર્થ કામ. અને મોક્ષ એ ચારે વર્ગનું આરાધન કરવું જોઇએ. અ-ત્યંત પ્રેમ અને ઉત્સાહથી શ્રાવકધર્મ પ્રાપ્ત કરવા માટે શ્રી સદ્દશરની દર-રાજ ઉપાસના કરવી જોઇએ ચક્રવર્તિ શહેનશાહ અને ઇન્દ્રના વિનય જે કરવામાં આવે છે તેના કરતાં અધિક લોકાત્તર વિનયથી સદ્દશરની સેવાભક્તિ કરવા બે અએ. પોતાની હદનું કદી ઉલ્લધન ન કરવું જોઇએ. શ્રી સદ્દશરની ઉપાસના કરવામાં ખામી ન રાખવી જોઇએ. ઉન્તમ એવા શ્રાવકા આ પ્રમાણે

વત`તા ઝઠા સર્વવિર ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્ત કરવાને ભાગ્યશાળી અને છે. અને અનંત સુખમય પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરે છે. ૐ શાન્તિ: મુંબઇ વાલુકેશ્વર. સં. ૧૯૬૭ ચૈત્ર વદી ૫.

#### -लोक

आद्ध धर्म्म स्वरेपेवे गुणाः आध्दस्य वाणिताः माहमय्यां स्थितिं कृत्वा बुध्यव्धि मुनिना मुदा ॥ १ ॥

इति श्री परम गुरु सुख सागर महाराज शिष्य मुनि बुध्दिसागर विरचित आध्द स्वरुप मंगः ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः



# પ્રગટ થયેલ ગ્રન્થા.

| અન્યાંક.                                                | કી.        | 3. 24!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|---------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| • ભજન સંગ્રહ ભાગ ૧ લા(નથી                               |            | 0-1-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                         |            | 0-8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| ર. ભજનસંગ્રહ ભાગ ર જો ( નથી                             |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 3. " " ભાગ ૩ જો                                         |            | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0 |
| ૪. સમાધિ શતકમ્                                          |            | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| પ. અનુભવ પચ્ચિશી                                        |            | 0 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| ૬. આત્મ પ્રદીપ                                          | ***        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0 |
| <b>છ. લજન સંગ્રહ ભાગ ૪ થે</b> ા                         |            | 0-1-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 |
| ८. ५२भात्म हर्शन                                        |            | 0-23-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 |
| ૯. પરમાત્મ જયાતિ                                        | ***        | 0-98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 |
| ٩٥. dra Wig                                             | ***        | 08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0 |
| ૧૧. ગુણાનુરાગ ( આવત્તિ બીજ )                            |            | 09                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| १२. १३ अल्लनसंग्रह लाग भ भे। तथा ज्ञान                  | ાદયા       | 310-5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 |
| ૧૪. તીર્થયાત્રાનુ વિમાન (નથી)                           | -          | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| ૧૫. અધ્યાત્મ ભજન સંગ્રહ                                 |            | 04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 90. A-retaine Evilsi                                    | ***        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| ૧૮. ગહુંલી સંગ્રહ<br>૧૯. શ્રાવક ધર્મ સ્વરૂપ (ભાગ ૧ લાે) | ***        | 0-3-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| २०. " (साग २ जो)                                        | in<br>L'he | 0-1-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                         |            | 0-7-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 |
| ગ્રન્થા નીચલા સ્થળેથી વેચાણ                             | મળ         | શ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| અમદાવાદ - જીન ખાર્ડીંગઠે. નાંગારી                       | શરા        | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| સુંભઇમેસર્સ મેધજ હીરજીની કં.                            |            | and the second se |   |
| " શ્રી અધ્યાત્મ ગ્રાનપ્રસારક મંડળ ઠે.                   | 2'41       | ગલી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |