ત **જેન ગ્રેબ** ૦ દાદાસાહેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬ શ્રી ચશોવિજચઝ

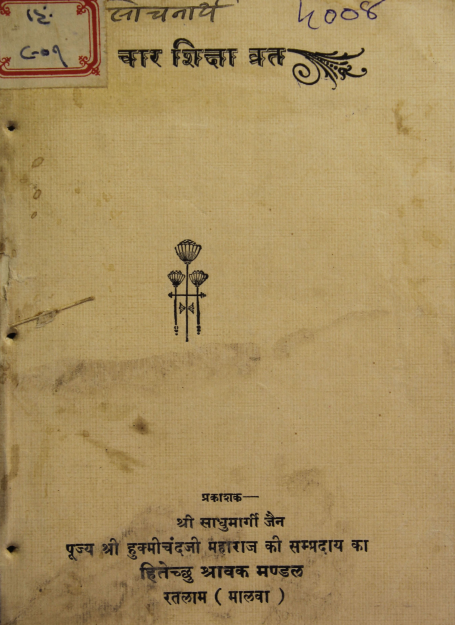


किता बत

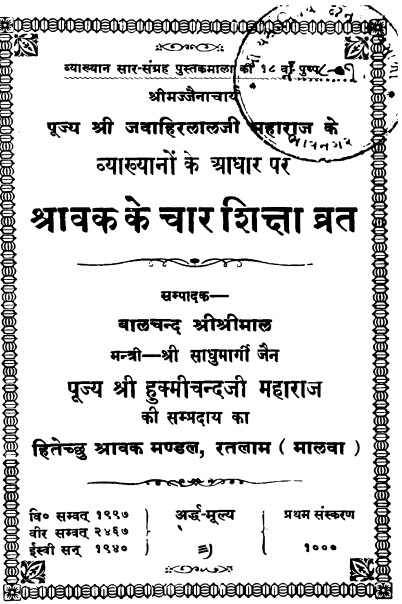
সকাহাক— श्री साधुमार्गी जैन पूज्य श्री हुक्मीचंदजी महाराज की सम्प्रदाय का हितेच्छु आवक मण्डल रतलाम ( मालवा )

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

4008



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



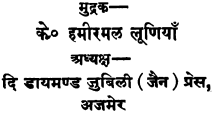
Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

प्रकाशक— श्री साधूमार्गी जैन पूज्य श्री हुक्मीचन्द्जी महाराज की सम्प्रदाय का हितेच्छु श्रावक मण्डल, रतलाम (माल्वा)

**୫୪୯+୫୪୯+୫୪୯+୫୪୯+**୫**୦-୭୭୭**+୬୭୫<del></del>-୬୭

### अस्तिल भारतवर्षीय श्री श्वेताम्बर स्थानकवासी जैन कॉन्फ्रेन्स द्वारा श्री साहित्य निरीक्षक समिती से प्रमाणित

**€ͱ**ሬ፥**ℰͱሬ፥ 6ͱሬ፥** 6;ሬ፥ 6;ሬ፥ 5,2<sup>,</sup> ፥ፇነ**ቓ** ፥ፇነቓ፥ፇነቓ፥ፇነቜ፥ፇነቜ



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



श्रीमज्जैनाचार्य पूज्य श्री १००म श्री जवाहिरत्लालजी महाराज साहिब के फरमाये हुए व्याख्यानों के आधार पर "श्रावक के चार शिक्षा व्रत" नामक यह पुस्तक "व्याख्यान सार-संग्रह पुस्तक माला" का अठारहवाँ पुष्प आपके सन्मुख उपस्थित करते हुए हमें अत्यानन्द होता है। इस से पूर्व के प्रकाशित व्याख्यान सार-संग्रह पुस्तक माला के सतरह पुष्पों को जैन और जैनेतर जनता ने जिस भाव से अपनाये हैं उसी के परिणाम स्वरूप यह अठारहवाँ पुष्प भी हम आपके कर-कमलों में पहुँचाने के लिये प्रोत्साहित हुए हैं।

मण्डल से प्रकाशित साहित्य के मुख्यतया दो विभाग हो सकते हैं। एक कथा विभाग और दूसरा तत्त्व विभाग। प्रस्तुत पुस्तक तत्त्व विभाग की है। कथा विभाग में जो रोचकता आ सकती है वह तत्त्व विभाग के साहित्य में नहीं आ सकती, फिर भी यह विषय इतना उपयोगी और भाव-प्रद है कि प्रत्येक जैन को इसे समझने की आवश्यकता है क्योंकि सामायिकादि कियाएँ जैन श्रावक के नित्य कर्म हैं और वे आत्मोत्थान के मार्ग हैं। इस विषयक सत् साहित्य के

#### [ २ ]

अभाव के कारण यह कियाएँ वर्त्तमान समय में प्रायः अर्थ शून्य हो रही हैं। अतः यह पुस्तक श्रावक जीवन में नया ही आत्म-बल संचार करेगी ऐसी आशा है।

नियमानुसार यह पुस्तक अखिल भारतवर्षीय श्री श्वेताम्बर स्थानकवासी जैन कॉन्फ्रेन्स ऑफिस, बंबई द्वारा साहित्य निरोक्षक समिती से प्रमाणित कराली गई है और उनकी तरफ से मिली हुई सूचनाओं के अनुसार उचित संशोधन भो कर दिये गये हैं।

मण्डल द्वारा प्रकाशित पुस्तकों की कीमत केवल कागज और छपाई की लागत के अन्दाज से रक्खी जाती है और अन्य किसी प्रकार के खर्च का भार पुस्तक पर नहीं डाला जाता है, इस कारण इस मण्डल द्वारा प्रकाशित पुस्तकों का मृल्य अन्य संस्थाओं की पुस्तकों की अपेक्षा बहुत ही कम होता है। फिर भी सर्व साधारण इसका विशेष रूप से लाभ उठा सर्के, इस भावना से प्रेरित होकर देशनोक ( जिला-चीकानेर ) निवासी श्रीमान् सेठ सुगनचन्द्जी अबीरचन्द्जी साहिब भूरा ने आधी लागत अपने पास से देकर इस पुस्तक को अर्द्ध मूल्य में वितरण कराई है। एतदर्थ आपकी उदारवृत्ति के लिये प्रशंसा करते हुए युरोपीय महायुद्ध के कारण कागज और छपाई के साधन महँगे होते हुए भी इस पुस्तक का अर्द्ध मूल्य केवल तीन आने ही रक्खे गये हैं।

यहां पर यह भी स्पष्ट कह देना उचित समझते हैं कि श्रीमज्जैनाचार्य महाराज साहिब के व्याख्यान साधु-भाषा एवं परिमित शब्दों में ही होते हैं किन्तु यह पुस्तक केवल व्याख्यानों में से ही संग्रह करके सम्पादन नहीं की गई है, अपितु व्याख्यानों का आधार लेकर ही सम्पादन की गई है। अतः इसमें जो कुछ भूल या सूत्र विरुद्ध शब्द आगये हों तो उसके जवाबदार हम ही हैं पूज्य महाराज साहिब नहीं। जो कोई सज्जन बन्धु-भाव से हमें सप्रमाण भूलें सूचित करेंगे तो आभार सहित स्वीकार की जावेंगी और द्वितीय संस्करण में उचित संशोधन भी कर दिया जावेगा। इत्यलम्।

#### भवद्रीय —

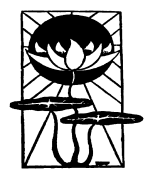
श्रो जैन हितेच्छु श्रावक मण्डल ऑ फिस, रतलाम श्रावण पूर्णिमा संवत् १९९७ वि०] [ वीर संवत् २४६७



|                     | ≫o≪ॐ≫o≪ <b>*</b> €€€33ॐ≫o≪*               |        |
|---------------------|-------------------------------------------|--------|
| ₩<br>W              |                                           |        |
| <b>𝕂</b><br>▓       | कागज और छपाई की लागत के हिसाब से 🌋        |        |
| ¥                   | इस पुस्तक का मूल्य छः आने होता है 🛛 🕉     |        |
| <b>Å</b>            |                                           |        |
| З.<br>С             | किन्तु <sup>∰8</sup>                      | ,      |
| <del>گ</del> ر<br>۲ | देशनोक ( बीकानेर ) निवासी 🕺               |        |
| **                  | **************************************    | )      |
| M)                  | श्रीमान् सेठ 👫                            |        |
| Ä                   |                                           | ŀ      |
| <u> </u>            | सुगनचन्दजी अबीरचन्दजी साहिब भूरा 🔅        | •      |
|                     | ने 🗤                                      |        |
| i)                  |                                           | I      |
|                     | सर्व साधारण लाभ उठा सकें, इस हेतु 🛛 👹     |        |
| V.                  |                                           |        |
| Ĝ                   | इसकी कमी अपनी तरफ से देकर 🏅               |        |
| ж<br>Ж              | अर्द-मूल्य तीन त्राने में 🕺               | 2      |
| ¥                   |                                           |        |
| ۲.<br>۲             | वितरण कराई है। 🥻                          |        |
|                     |                                           | 1      |
| ¥                   |                                           | ,<br>, |
| X                   |                                           |        |
| **                  | <del>⋗</del> ⋑⋲⋇⋛⋶⋶∊⋛⋛ <b>⋇</b> ⋟⋑⋲⋠⋇⋟⋪⋲⋦ | ,      |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| 😹 प्रकरण सूची                     |       |            |
|-----------------------------------|-------|------------|
|                                   |       | •          |
| प्रकरण                            |       | पृष्ठांक   |
| विषय प्रवेश ···                   | •••   | 3          |
| १ सामायिक व्रत—                   |       |            |
| सामायिक व्रत का महत्व             | •••   | ११         |
| सामायिक व्रत                      | •••   | १४         |
| सामायिक का उद्देश्य               | •••   | २०         |
| सामायिक से ढाभ                    | •••   | ३८         |
| सामायिक कैसी हो                   | •••   | ૪૧         |
| सामायिक व्रत के अतिचार            | • • • | ७१         |
| २ देशावकाशिक व्रत—                |       |            |
| देशावकाशिक व्रत                   | •••   | <b>9</b> 9 |
| देशावकाशिक व्रत की दूसरी व्याख्या | •••   | ሪሄ         |
| देशावकाशिक व्रत के चतिचार         | •••   | ૬ૡ         |
| ३ पौषधोपवास व्रत—                 |       |            |
| पौषधोपवास व्रत                    | •••   | १०१        |
| पौषधोपवास व्रत के अतिचार          | •••   | १२२        |
| ४ अतिथि-संविभाग वत-               |       |            |
| अतिथि-संविभाग व्रत                | •••   | १२७        |
| अतिथि-संविभाग व्रत के अतिचार      | •••   | १४५        |
| अपसंहार                           | •••   | १४९        |





# श्रावक के चार शित्ता व्रत



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

विषय-प्रवेश

टुक्ष जब हरा-भरा सघन छाया युक्त होता है और उस पर फल फूल होते हैं, तब वह बड़ा ही मनोहर रम्य तथा सुन्दर दिखाई देता है एवं देखने वाले को आह्लादित करता है। किन्तु वृक्ष के ऐसा होने का कारण उसके मूल का हरा-भरा होना ही है। वृक्ष के मूल का जब तक सिंचन होता रहता है और उसको पोषक द्रव्य की प्राप्ति होती रहती है, तभी तक वृक्ष की मनोहरता और रम्यता भी बनी रहती है।

जिस प्रकार वृक्ष की मनोहरता और रम्यता का कारण उसका मूल है, उसी प्रकार आत्मा को परम सुख एवं मोक्ष की प्राप्ति का कारण सम्यक् ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र युक्त त्याग मय जीवन है। ऐसा जीवन दो तरह का होता है। जिनमें से एक है साधुता

पूर्ण जीवन और दूसरा है आवकत्व-पूर्ण जीवन । जिनका जीवन साधता-पूर्ण है, उनके डिए तो सांसारिक-बन्धन के सभी तंतु टूट जाते हैं और उनका प्रयत्न मोक्ष प्राप्त करने का ही रहता है। किन्तु गृहस्थ-श्रावक के सामने श्रनेक सांसारिक झंजट एवं अनु-कुछ प्रतिकृष्ठ आकर्षण रहते हैं तथा उन्हें कौटुम्बिक त्रौर जीवन-यापन सम्बन्धी बाधाएँ भी घेरे रहती हैं। इन सब के होने पर भी श्रावक के लिए स्रात्म-कल्याण के हेतु श्रावकरव-पूर्ण जीवन बिताना आवश्यक है। इस बात को दृष्टि में रख कर ही शासकारों ने, आवकों के डिए पाँच मूळ वत की रक्षा के उद्देश्य से, मूळ वत को सिंचन देने वाळे तीन गुण त्रत और चार शित्ता व्रत का विधान किया है। जिस प्रकार मूळ को सिंचन मिलता रहने पर ही वृत्त हरा-भरा रहता है, उसी प्रकार आवक के पाँच मूळ व्रत भी तभी विशुद्ध रहेंगे जब उन्हें गुण वत और शिक्षा वत द्वारा सिंचन मिलता रहेगा।

शिक्षा व्रत स्वीकार करने का अर्थ है, आत्मा को जागृत रख कर शुद्ध दशा प्रकटाने के छिए विशेष उद्यमी बनाना । इसछिए अब यह देखते हैं, कि आवक के बारह व्रत में से पिछळे चार नतों को शिक्षा वत क्यों कहा जाता है, इन चार नतों से शेष आठ त्रतों का क्या सम्बन्ध है और इन चार त्रतों का पिछळे बाठ वर्तो पर क्या प्रभाव पड़ता है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

आवक जो व्रत स्वीकार करता है, वे सर्व से नहीं किन्तु देश से होते हैं। इसलिए श्रावक को त्याग बुद्धि को सिंचन मिलना अत्याव-इयक है। पाँच अणु वत को सिंचन मिलता रहे इसीलिए तीन गुण वत स्वीकार करके अपनी आवश्यकताएँ सीमित कर दी जाती हैं और पुदुगलों में आनन्द मानना स्थाग कर जीवन-निर्वाह के लिए बहत थोड़े पदार्थ का उपभोग किया जाता है। लेकिन यह वृत्ति तभी टिकी रह सकती है, जब आत्मा-श्रनात्मा का भान हो भौर पदार्थ तथा आत्मा का भेद विज्ञान हो। सामायिकादि चार शित्ता वत आत्म-भान को जागत बनाये रखने और भेद विज्ञान स्थिर रखने के साघन हैं। इसलिए इन चार वर्तो का जितना भी अधिक आचरण किया जावेगा, पूर्व के आठ वर्तो पर उतना ही अधिक प्रभाव पड़ेगा और वे उतने ही अधिक विद्युद्ध होते जावेंगे ।

शिक्षा वत पूर्व के आठ वतों की भाँति यावज्जोवन के छिए स्वोकार नहीं किये जाते हैं, किन्तु गृहकार्यादि से अवकाश पाकर उस अवकाश का सदुपयोग इन वर्तों के आचरण ढारा करने का विधान है।

सामायिक व्रत का आचरण करके श्रावक यह विचार करे कि मैंने जो स्थूल अहिंसादि व्रत स्वीकार किये हैं, उन व्रतों के द्वारा मेरे में किस अंश तक समभाव आया है। इसी प्रकार Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com दिकु परिमाणादि वर्तो द्वारा मुझ में सांसारिक पदार्थों के प्रति कितनी विरक्ति आई है तथा मैं आत्मा को समाधि भाव में किस अंश तक स्थिर कर सका हूँ। सामायिक व्रत मूल व्रत श्रौर गुण त्रत की परीचा स्वरूप है। देशावकासिक त्रत द्वारा कुछ समय के लिए विशेष आत्म संयम किया जाता है एवं न्यूनतम सामग्री से अपनी आवत्रयकताएँ पूरी करके सन्तोष-वृत्ति की ओर बढ़ा जाता है। संसार में जिन भोग्योपभोग पदार्थ के छिए हाय-हाय मची रहती है, छेष कंकास श्रीर विग्रह होता रहता है, जिनके न मिलने से लोग दुःखी रहते हैं, आवक इस देशावकासिक वत को स्वीकार करके उन पदार्थों का अधिक से अधिक त्याग करता है और इस प्रकार संसार का दुःख कैसे मिट सकता है इस बात का आदर्श रखता है।

श्रावक जिस उच्च स्थिति पर पहुँचना चाहता है, और जिस पूर्ण विरक्ति का इच्छुक है, पौषधोपवास द्वारा उस स्थिति पर पहुँचने तथा विरक्त दशा प्राप्त करने का अभ्यास करता है और अपने जीवन को उच्चता की स्रोर छे जाता है। अर्थात् आत्म-ज्योति जगाता है।

उत्तपर कहे गये तीनों व्रत आपने आत्मा को उन्नत बनाने के छिए अभ्यास रूप हैं, छेकिन चौथा अतिथि संविभाग व्रत जैन धर्म की विशाखता और विश्व-बन्धुख की भावना का परिचय Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com देता है। इस व्रत का विशेष सम्बन्ध बाद्य जगत से है। इस व्रत का प्रचलित नाम 'अतिथि संविभाग' है, लेकिन शास्त्रों में इस व्रत का नाम 'अहा संविभाग' बताया गया है। इस नाम का यह भाव भी है कि अपने स्वान-पान के पदार्थों के प्रति ममत्त्व या गृद्धि भाव न रख कर उनका भी विभाग करना और साधु त्रादि को देने की भावना रखना। यद्यपि इस व्रत के पाठ में मुख्यता साधु को ही है लेकिन आशय बहुत ही गहन है। लक्ष्यार्थ बहुत विशाल है। इस प्रकार यह व्रत, आवक की उदारता और विशाल भावना का बाह्य जगत को परिचय देता है।

सारांश यह है कि ये चारों शिक्षा व्रत आवक के जीवन को पवित्र उन्नत तथा आदर्श बनाते हैं। साथ ही आवक को, उप-स्थित सांसारिक प्रसङ्गों में न फॅसने देकर संसार व्यवहार के प्रति जढ-कमढवत बनाये रखते हैं। इसलिए इन व्रतों का जितना भी अधिक श्राचरण किया जावे, उतना हो श्रधिक लाभ है।



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



# सामायिक व्रत



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## सामायिक व्रत का महत्व

जितने समाज में सामांयिक का बहुत हो महत्व है। सामायिक करने के छिए आग्रह किया जाता है, उपदेश-आदेश भी दिया जाता है तथा यह प्रतिझा भी कराई जाती है कि एक दिन या एक महीने में इतनी सामायिक अवश्य ही करूँगा। दूसरे त्याग प्रत्याख्यान या आवकत्त्व विषयक दूसरी किसी योग्यता की उतनी अधिक अपेक्षा नहीं को जाती, जितनी सामायिक की की जाती है। साधु महात्मा और धार्मिक छोग सामायिक की की जाती है। साधु महात्मा और धार्मिक छोग सामायिक के छिए अधिक प्रेरणा करते देखे जाते हैं। उनकी सामायिक विषयक प्रेरणा को उचित एवं हितावह मानने में दो मत हो भी नहीं सकते। क्योंकि सामायिक का महत्व ऐसा ही है। ऐसा होते हुए भी सामायिक के प्रति पहले के छोगों में

जैसी श्रद्धा थी या वर्त्तमान वृद्ध छोगों में जैसी श्रद्धा देखी जाती है और वे सामायिक विषयक उपदेश-आदेश अथवा प्रेरणा का जितना आदर करते हैं, उतना आदर या सामायिक के प्रति वैसी श्रद्धा वर्त्तमान नवयुवकों में नहीं देखी जाती। इस अन्तर का कोई कारण भी श्रवश्य हो होना चाहिए। विचार करने पर इसका यही कारण जान पड़ता है, कि साधु महात्माओं अथवा धार्मिक गृहस्थों की ओर से सामायिक करने के छिए की जाने वाळी प्रेरणा के परिमाण में सामायिक की विशद व्याख्या, सामा-**यिक का महत्त्व एवं डरे**श्य आदि समझाने का प्रयन्न उतना नहीं किया जाता है। वर्त्तमान नबदुवकां के सामने न तो कोई ऐसा आदर्श हो है, न साहित्य हो है, जिसको देखकर सामायिक की ओर उनकी रुचि बढ़े। सामायिक विषयक जो थोड़ासा साहित्य है, वह भी ऐसा है, कि जिसे थोड़े से वे लोग ही जान सकते हैं, जिनकी गणना विद्वानों में है । जन साधारण में सामायिक विष-यक साहित्य का प्रचार नहीं है। इस कारण सामायिक करने वाले छोगों में से अनेक लोग, सामायिक के मूल उद्देश्य के विरुद्ध सामायिक में होने पर भी ऐसे-ऐसे काम कर खालते हैं, जिनका करना उस समय सर्वथा अनुचित है जबकि सामायिक प्रहण की हो। इस समय सामायिक महण किये हुए व्यक्ति को, एकान्त बैठकर परमात्मा का भजन-स्मरण या ध्यान-चिंतन आदि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

करना चाहिए। परन्तु कई छोग आत्म शुद्धि के छिए ऐसे कार्य करने के बदछे सामायिक छेकर बैठे होने पर भी ऐसी बातें या ऐसे कार्य करते हैं, जिनके कारण समीप बैठे हुए अन्य सामा-यिकधारी लोगों के चित्त की भी एकामता नष्ट होती है, तथा उनका चित्त भों उन बातों या कार्यों की त्रोर सिंच जाता है। जहाँ धर्म-कार्य के लिये अनेक लोग एकत्रित होते हैं, ऐसे पौषध-शाला आदि स्थानों पर तो सामायिक करने वालों का चित्त विशेष एकाम रहना चाहिए, चित्त में स्थिरता होनी चाहिए, किन्तु सामायिक का उद्देश्य एवं सामायिक की विधि न जानने वाले छोगों के कारण ऐसे धर्म स्थानों का भी वातावरण दूषित हो जाता है श्रौर कभी कभी तो किसी एक के कुछ कहने पर दूसरा कुछ तथा तीसरा कुछ कहता है और होते-होते वह धर्म स्थान कढह स्थान बन जाता है।

तात्पर्य यह है कि सामायिक विषयक श्रेष्ठतम आदर्श और सरछ साहित्य के अभाव के कारण वर्त्तमान युवकों को रुचि और श्रद्धा सामायिक के प्रति कम देखो जाती है। इस बात को दृष्टि में रख कर ही सामायिक विषयक यह साहित्य जनता के सामने रखा जाता है। आशा है कि यह साहित्य सामायिक सम्बन्धो प्रवृत्ति में घुसे हुए दूषणों को निकाल कर सामायिक के प्रति लोगों में श्रद्धा एवं रुचि उत्पन्न करने में सद्दायक होगा। (संपादक) Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## सामायिक व्रत

सा मायिक त्रत, आवक के बारह त्रतों में से नववाँ और आवक के चार झिक्षा त्रतों में से पहळा है। यह त्रत, पॉंच मूल श्रौर तीन गुण ऐसे आठ त्रतों को विशुद्ध रखने पवं श्रात्मज्योति प्रकटाने को शिक्षा प्रदान करता है, इसीळिए इस त्रत को गणना चार शिक्षा न्नत में की गई है। आत्मा में प्रदीप्त विषय-कषाय की श्राग को शान्त करके आत्मा को पवित्र बनाने एवं बन्धन रहित करने के लिए सामायिक त्रत मुख्य साधन है। इस न्नत के आचरण से आत्मा में परम शान्ति प्राप्त होती है। इसलिए सांसारिक उपाधियों से समय बचाकर इस न्नत के आच-रण में जितना भी अधिक समय लगाया जा सके, उतना ही श्रच्छा है। किस उद्देश्य से की जाती है, ३ सामायिक करने से क्या ढाभ होता है और ४ सामायिक किस तरह करनी चाहिए। जिससे उस सामायिक का दूसरों पर प्रभाव पड़े श्रौर श्रपने ढिये ध्येय के समीप पहुँचने में सिद्धि प्राप्त हो। इन चार विषयों में से प्रथम सामायिक किसे कहते हैं, आदि बताने के ढिए टीकाकार कहते हैं—

समो रागद्वेष वियुक्तो यः सर्वं भूतान्यात्मवत् पश्यति तस्य आयो लाभ प्राप्तरिती पर्यायाः । अन्य च-समस्य आयः समायः समोहि प्रतिक्षण म पूर्वैर्ज्ञान दर्शन चरण पर्यायैर्भवाटवो भ्रमण संकल्प विच्छेदकै— र्निरूपम सुख हेतु भिरयः कृत चिन्तागणि कामधेनु कल्पद्रुमोपमैर्युज्यते स पवं समायः प्रयोजनमस्य कियानुष्ठानस्येति मूल गुणा— नामाधार भूतं सर्व सावद्य विरति रूपं चारित्रम् सामायिकं समाय एव सामायिकं ।

अर्थात्-रागद्वेष रहित होकर सब जीवों को आत्म तुल्य मानने को 'सम' कहते हैं। इस समभाव की आय (समभाव के लाभ) को 'समाय' कहते हैं। इस अर्थ को स्पष्ट करने के लिए विशेष रूप से यह कहते हैं कि प्रतिक्षण अपूर्व ज्ञान, दर्शन, चारित्र को पर्याय से जो भव-रूपी अटवी में अमण करने के संकल्प को विच्छेद करके उस निरूपम परम। सुख का कारण है, जिस परम सुख के लिए कोई उपमा ही नहीं है, तथा संसार में सुख के उत्कृष्ट साधन माने जाने वाले चिन्तामणि कामधेनु और कल्प वृक्ष को भी जो परम सुख तुच्छ बना देता है, उसको 'सम' कहते हैं। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat ऐसे समत्व की आय ( समत्व का लाभ ) ' समाय ' कहलाता है । इस समाय में जिस किया के द्वारा प्रष्टत्ति की जाती है, उसी किया को सामायिक कहते हैं ।

टीकाकार के इस कथन से स्पष्ट है कि सामायिक शब्द 'सम ' और 'श्राय' इन दो शब्रों के संयोग से 'क' प्रस्थय छगकर बना है। सम + आय=समाय का मतल्ज है समभाव को प्राप्ति ! इस प्रकार जिस किया के द्वारा समभाव की प्राप्ति होती है और राग-द्वेष कम पड़ता है, विषय-कषाय की आग शान्त होकर चित्त स्थिर होता है तथा सांसारिक प्रपंचों को ओर श्राकर्षित न होकर आरमभाव में रमण किया जाता है, उस किया को शास्त्रकार 'साम।यिक' कहते हैं।

वस्त उतार कर आसन बिछा के बैठ जाना और मुख-वस्त्रिका मुख पर बॉध रजोहरण, पूँजनी, माळा त्रादि धारण करना, सामा-यिक के त्रनुरूप साधन अवश्य हैं, लेकिन इन साधनों को लेकर बैठ जाना ही सामायिक नहीं है। सामायिक तो तब है, जब उक्त साधनों से युक्त होकर त्याव्य कार्यों को त्याग दिया जावे और चित्त को शान्त तथा एकाम करके प्रशस्त विचार किया जावे। यानी आत्म अनात्म त्रयवा जीव और पुद्गल के स्वरूप को विचार किया जावे, या पदस्य पिंडस्थ आदि जार प्रकार के ध्यान में त्रारमा को छना दिया जावे। पदस्य पिंडस्थ आदि ध्यान त्रात्मा का सचा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat स्वरूभ प्रकट करते हैं और आस्मा को समभाव में स्थापित करते हैं। इसढिए सामायिक में किये जाने वाळे चारों प्रकार के ध्यान का रूप, एक कवि के कथनानुसार संक्षेप में बताया जाता है। वह कथि कहता है—

> अक्षर पद को अर्थ रूप लेध्यान में, जेध्यावें इम मन्त्र रूप इक तान में। ध्यान पदस्थ जुनाम कह्यो मुनिराज ने, जे यामे व्हैलोन लहें निज काज ने॥

अर्थात् — पंच परमेष्टि मन्त्र के पैंतीस अक्षरों को भिन्न-भिन्न रूप में विकल्प कर उनका ध्यान करना और पंच-परमेष्टि मन्त्र के पाँचों पद का भिन्न-भिन्न अर्थ विचार कर उन अर्थ में छौ छगाना, अथवा पंच-परमेष्टि मन्त्र के स्वर व्यंजन का वर्गीकरण करके अपने नाभि-मंडल में मन्त्र के पदों से कमल का रूप कल्पना, एक पद को मध्य में रखकर शेष चार पद को चारों दिशा में रखकर उस कमल में आत्मा को स्थित करना, इत्यादि पदस्थ ध्यान है।

या पिण्डस्थ ध्यान के माँहि, देह विषे स्थित आतम ताहि । चिन्ते पंच धारणा धारि, निज आधीन चित्त को पारि ॥

अर्थात्—इस देह में रहे हुए अखण्ड अविनाशी शाश्वत अमूर्त्त और सिद्ध स्वरूप आत्मा का पृथ्वी अग्नि वायु जल और तत्त्वरूपवती इन पाँच तत्त्व की कल्पना द्वारा ध्यान करना, पिंडस्थ ध्यान है। पाँच तत्त्व की कल्पना में किस किस प्रकार की कल्पना की जाती है, यह संक्षेप में नीचे बताया जाता है।

पृथ्वी को कल्पना करने में द्वीप समुद्र आदि का ध्यान करता हुन्मा स्वयंभूरमण समुद्र का ध्यान करके श्रपने को स्वयंभूरमण समुद्र ३ जैसा शान्त तथा गम्भीर बनाकर, उस समुद्र में रहे हुए कमल का भ्यान करे और उस कमल के मध्य की कर्णिका पर आत्मा को स्थित करे।

अग्नि की कल्पना करने में, यह माने कि पृथ्वी तत्त्व विषयक कमळ की फर्णिका पर स्थित आत्मा, कर्म-मळ को पवित्र भावना रूपो अग्नि से भस्म करने में समर्थ है ।

वायु की कल्पना में यह माने, कि पवित्र भावना रूपी अग्नि द्वारा जलाये गये कर्म-मल की भस्मराशि उड़ जाने पर आत्मा निर्मल और शुद्ध होता है।

जल के विषय में, जिस पर को भस्मराशि उड़ गई है, उस आत्म-तत्त्व को निर्मल रखने के लिए जलधार की कल्पना करे श्रौर उस जलधार से आत्मा पर लगे हुए भस्मकण धोकर आत्मा को शुद्ध करे।

तत्त्व रूपवती की कल्पना में, निर्मेल तथा व्योतिर्मय आत्मा के स्वरूप का दर्शन करे।

यह पिण्डस्थ ध्यान की बात हुई। त्रागे रूपस्थ ध्यान के विषय में कवि कहता है----

सर्व विभव युत जान, जे ध्यावें अरिहन्त को । मन वसि करि सति मान, ते पावें तिस भाव को ॥ (सोरठा) अर्थात् ---ज्ञानादि अनन्त चतुष्टय के धारक, अष्ट महा प्रतिहार, चौतीस अतिशय और वाणी के पैंतीस गुण-युक्त, इन्द्र तथा देवों के Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com पूजनीय, ज्ञानावरणीय आदि घातक कर्म के नाशक, अनन्त केवलज्ञान रूप लक्ष्मो से युक्त, अरिहन्त भगवान के स्वरूप का ध्यान करके यह मानना कि मेरा भी आत्मा ऐसा ही है, अन्तर केवल यही है कि अरिहन्त भगवान ने आत्मा रूपी सूर्य का प्रकाश रोकने वाले कर्म रूपी आवरण को नष्ट कर दिया है, लेकिन मेरा आत्मा कर्म-मल से आच्छादित है, उस कर्म-मल को हटा देने पर इस परमात्म स्वरूप में और मेरे में कोई अन्तर नहीं है। इस प्रकार की भावना करते हुए, जीवनमुक्त-अजन्मा और नष्ट पाप परमात्मा से तन्मयता साधना, रूपस्थ ध्यान है।

> इति विगत विकल्पं क्षोण रागादि दोषं विदित सकल वेद्यं त्यक्त विश्व प्रपंचः । शिवमजमनवद्यं विश्व लौकीक नाथं परम पुरुष मुंचै र्भावग्रुद्धवा भजस्वः ॥ ( मालिनी वृत्तम् )

अर्थात्—जिनके समस्त विकल्प मिट गये हैं, रागादि दोष श्रीण हो चुके हैं, जो समस्त पदार्थों को जानते हैं, जिनने जन्म-मरण का प्रवाह नष्ट कर दिया है, जो पाप-रहित हो गये हैं, जो समस्त लोक के नाथ होकर लोकाय पर स्थित हैं, उन रूपातीत सिद्ध भगवान के स्वरूप का चिन्तवन करके अपने को उस रूप में लय करदे, उनके स्वरूप से आत्मा की तुल्ता करता हुआ सत्ता की अपेक्षा से आत्मा को भी उनके समान जानकर आत्मा का वैसा ही रूप प्रकट करने के लिए उनके रूप के ध्यान में तल्लीन हो जाना, रूपातीत ध्यान है।

उपर बताये गये ध्यानों में रमण करने का नाम ही सामायिक है। ऐसे ध्यान के द्वारा आत्मा समभाव को प्राप्त होता है।

## सामायिक का उद्देश्य

सामायिक क्यों करनी चाहिये ? सामायिक का उद्देश्य क्या है ? इसके छिये कहा गया है कि— समभावो सामाइयं, तण कंचण सत्तुमित्त विउ सउत्ति ॥ णिरभिसंगं चित्तं, उचिय पवित्ति पहाणाणं ॥ १ ॥ इस गाथा में कहा है कि सामायिक का उद्देश्य है-समभाव की प्राप्ति अर्थात् रुण और कंचन, शत्रु और मित्र पर राग-ढेष रहित बनकर समभाव का प्राप्त करना यही सामायिक करने का उद्देश्य है किन्तु इस तरह का समभाव पूर्णतया तो तभी प्राप्त होता है, जब रागढेष का सर्वथा नाश हो जावे और रागढेष का पूर्णतया नाश तब प्राप्त होता है, जब वीतराग दशा प्रकट हो। जब तक रागढेष सर्वथा नष्ट नहीं हो जाता, तब तक वीतराग दशा प्रकट नहीं हो सकती

श्रोर जब तक वीतराग दशा प्रकट नहीं होती है, तब तक रागद्वेष का सर्वथा नाश भी नहीं होता है, न पूर्ण समभाव की प्राप्ति ही होती है। वीतराग दशा प्रकट करने का मार्ग, आत्मा को शुक्रुष्यान में **उगाकर मोहक**र्म की प्रकृतियों को उड़ाना और ग्यारहवें या बारहवें आदि गुणस्थान पर पहुँचना है। ऐसी दशा में यह प्रश्न होता है, कि जब तक इस स्थिति पर न पहुँचा जाय, तब तक क्या करना चाहिए ? इस प्रश्न का समाधान करने के छिए सिद्धान्त कहता है कि पूर्ण समभाव तो वीतराग दशा प्रकट होने पर ही होगा, फिर भी इसके लिए किया करते रहना चाहिए। बिना किया किये एक दम वह स्थिति प्राप्त नहीं हो सकती, कि जिसके प्राप्त होने पर पूर्ण समभाव प्राप्त हो जाय । वह स्थिति किया करते रहने से हो प्राप्त हो सकती है। अतः वीतरागावस्था को ध्येय बनाकर, वह अवस्था प्राप्त करने छिए किया करते हो रहना चाहिए। क्रिया न करके केवल यह कह कर बैठ रहने से कि 'झानो महाराज ने ज्ञान में जैसा देखा होगा वैसा होगा ' कोई भी व्यक्ति उस अवस्था को प्राप्त नहीं कर सकता। इस तरह के कथन का अर्थ तो यही हुन्त्रा, कि हमारे किये कुन्नु भो नहीं होता है, छेकिन ऐसा मान बैठना. जैन सिद्धान्त को न समझना है। जिन लोगों को जैन सिद्धान्त का थोड़ा भी अभ्यास है, वे तो यहो मानेंगे, कि हमें किया अवच्य ही करनी चाहिए। यद्यपि होता तो वही है, जो Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com अतिशय झानियों ने ऋपने ज्ञान में देखा है, लेकिन उन ज्ञानियों ने अपने ज्ञान में किन भावों को देखा है, इस बात का पता अल्पक्षों को नहीं हो सकता। इसलिए अल्पन्नों के लिए तो यही सिद्धांत मानना ठोक है कि जैसा हम करेंगे, वैसा ही होगा। शास्त्र में भी कहा है—

अप्पा कत्ता विकत्ता य दुहाणिय सुहाणिय ।

अप्पा मित्त ममित्तं च दुपट्ठिओ खुपट्ठिओ ॥ ( श्री **र**त्तराध्ययन सूत्र )

भावार्थ-अपना आत्मा ही सुख और दुःख का कर्त्ता है। अपना आत्मा ही अपना मित्र और अमित्र ( इात्रु ) है। अपना आत्मा ही दुर्शति या सुगति में प्रविष्ट होता है।

इस प्रकार आत्मा ही कत्ती तथा भोका है। आत्मा जैसा करता है, वैसा ही फल भोगता है। इसके लिए कहा है---

सुचिण्णा कम्मा सुचिण्णा फला भवन्ति ।

दुचिण्णा कम्मा दुचिण्णा फला भवन्ति॥ अर्थात्—आत्मा जैसा ग्रुभ या अग्रुभ करता है, वैसा ही ग्रुभ या अग्रुभ फल्ठ भी भोगता है।

किये हुए शुभाशुभ का फल भोगने में तो आत्मा का वश चलता भी है और नहीं भी चलता है, लेकिन कर्म करने में तो आत्मा स्वतन्त्र है। ऐसा होते हुए भी कई लोग कर्म या भाग्य को ओट ले लेते हैं, लेकिन ऐसा करना केवल अपनी कायरता को ढॉकने का प्रयत्न करना है। यदि आत्मा चाहे, तो वह सब कुछ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com करने में समर्थ है, तथा असाध्य को भी साध्य बना सकता है। इसलिए यही छचित है कि आत्मा को सावधान रखकर किया को जावे। किया करने का कोई ध्येय तो अवश्य ही होना चाहिए। आत्म-कल्याण के लिए समभाव की प्राप्ति को ध्येय बना कर किया करना ही श्रेष्ठ है। समभाव प्राप्त करने के लिए अभ्यास रूप जो किया की जाती है, उस किया का नाम ही । सामायिक है। सामायिक का स्वरूप बताने के लिए कहा गया है, कि---

सावद्य कर्म मुक्तस्य, दुर्ध्यान रहितस्य च ।

समभावो मुहूर्तं तद्, वतं सामायिकाव्हयम् ॥

अर्थात्—सावद्य ( पाप सहित ) कर्म से मुक्त होकर, आत्मा को पतित करने वाले आर्त्त रौद्र ध्यान को दूर करके आत्मा को पवित्र बना कर मुहूर्त्त मात्र के लिए समभाव धारण करना ही सामायिक त्रत है।

सामायिक प्रहण करने के पाठ से भी सामायिक की यही व्याख्या ध्वनित होती है। सामायिक प्रहण करने के पाठ में भी यह प्रतिज्ञा की जाती है कि—

करेमि भंते सामाइयं सावज्जं जोगं पच्चक्खामि जाव नियमं पज्जुवासामि दुविहं तिविहेणं न करेमि न कारवेमि मणसा वयसा कायसा तस्स भंते पडिक्कमामि निन्दामि गरहामि अप्पाणं बोसिरामि ।

अर्थात्— ( सामायिक ग्रहण करने वाला कहता है ) हे भगवन् ! मैं सामायिक वत ग्रहण करता हूँ और जितने समय के लिए मैं निषम Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com करता हूँ, उतने समय के लिए सावध व्याणर (कार्य) का दो करण तीन योग से त्याग करता हूँ। यानी मन वचन काय के योग से न तो मैं स्वयं ही सावद्य कार्य करूँगा, न दूसरे से ही कराऊँगा। इतना ही नहीं, किन्तु सामायिक ग्रहण करने से पहले मैंने जो सावद्य अनुष्ठान किये हैं, उन सब की वचन से निन्दा करता हूँ, मन से घृणा करता हूँ और उन कपायादि दुष्प्रवृत्तियों से अपनी आत्मा को हटाता हूँ।

इस प्रकार सामायिक करने के छिए वे समस्त कार्य त्यागे जाते हैं जो सावज्झ हैं। सावज्झ का अर्थ है 'स अवज्झः सावज्झः' यानी अवज्झ सहित कार्य को सावज्झ कहते हैं। अवज्झ का अर्थ है पाप इसछिए सामायिक प्रहण करने के छिए वे सब कार्य त्याज्य हैं, जिनके करने से पाप का बन्ध होता है श्रौर आत्मा में पाप कर्म का स्रोत आता है।

शास्त्रकारों ने पाप की व्याख्या करते हुए अठारह कार्य में पाप बताया है । उन अठारह में से किसी भी फार्य को करने पर कर्म का बन्ध होकर आत्मा भारी होता है और जो आत्मा कर्म के बोझ से भारी है वह समभाव को प्राप्त नहीं कर सकता। जिन कार्यों से कर्म का बन्ध हो कर आत्मा भारी होता है, योड़े में उन पाप कार्यों का भी वर्णन किया जाता है ।

१ प्राणातिपात यानी जीव हिंसा—इस सम्बन्ध में प्रश्न होता है कि जीव तो शाश्वत है। जीव का अर्जीव न तो कमी हुआ है, न होता ही है और न होगा ही। फिर हिंसा किसकी होती है श्रौर पाप क्यों छगता है ? इस प्रश्न का समाधान यह है कि जीव का नाश तो कभी नहीं होता, परन्तु जीव ने अपना जीवत्त्व व्यक्त करने के छिये जो साममी एकत्रित की है, और जीव की जिस साममी को प्राण कहा जाता है, उस साममी को नष्ट करना या धक्का पहुँचाना—यानी प्राण नष्ट करना या प्राण को आघात पहुँचाना ही हिंसा है। इसके छिए कहा भी है कि— प्रमन्त योगात प्राण व्यपरोपणं हिंसा।

इसका भावार्थ यह है कि ऐसा विचार करना, ऐसी भाषा बोछना या ऐसा कार्य करना कि जिससे किसी भी प्राणी के प्राणों को आघात

पहुँचे, वह हिंसा है और ऐसी हिंसा ही 'प्राणातिपात' पाप है। २ मृषावाद यानी झूट बोलना—जो बात जैसी है या जो पदार्थ जैसा है उसको वैसा न कह कर विपरीत कहना, बताना और वास्तविकता को छिपाना 'मुषावाद' है। ऐसा करने से कई प्रकार के अनर्थ होते हैं इसछिये यह भी पाप है।

३ अदत्ता दान यानी चोरी—जो पदार्थ त्रपना नहीं किन्तु दूसरे का है वह सचित त्रचित या मिश्र पदार्थ उस पदार्थ को माळिक से छिपा कर गुप्त रीति से प्रहण करना चोरी है। त्रयवा दूसरे के अधिकार की वस्तु पर जबरदस्ती त्रपना अधिकार जमा ळेना भी चोरी है। क्योंकि उसकी त्रारमा दुःख पाती है इस तरह की चोरी 'त्रदत्ता दान' नाम का पाप है।

8

४ मैथुन—मोद दशा से विकल होकर की आदि मोद्दक पदार्थ पर आसक्त हो की पुरुष का परस्पर वेद-जन्य चेष्टा करना (विकार में प्रष्टत्त द्दोना) मैथुन है। 'मैथुन' में फॅसे हुए लोग श्रक्तस्य कार्यभी कर डालते हैं और आत्म-भाव को भूल जाते हैं। इसलिए 'मैथुन' भी पाप है।

४ परिग्रह—किसी भी सचित अचित अथवा मिश्र पदार्थ के प्रति ममस्व रखना, उन्हें प्राप्त करने का प्रयन्न करना, प्राप्त पदार्थ का संग्रह करना, उन्हें ऋपने ऋधिकार में रखने की चेष्टा करना और उनके प्रति आसक्त रहना 'परिग्रह' है। परिग्रह के लिए अनेक अनर्थ किये जाते हैं, इसलिए यह भी पाप है।

६ क्रोध — किसी निमित्त के कारण अथवा अकारण अपने या दूसरे के आत्मा को तप्त करना 'कोध' है। जब कोध होता है तब अज्ञानवश हिताहित नहीं सूझता है, छेकिन कोधावेश में किये गये कार्य के छिए फिर पश्चात्ताप पोता है। कोध, कडह का मुछ है इसछिए 'क्रोध' भी पाप है।

७ मान-दूसरे को तुच्छ और स्वयं को महान मानना 'मान' है। मानी व्यक्ति ऐसे ऐसे शब्दों का प्रयोग कर डाळता है जिन्हें सुनकर दूसरे को बहुत दुःख होता है और दूसरे के हृदय में प्रति-हिंसा की भावना जागृत होती है। इस्रब्रिए 'मान' मी पाप है। माया—अपने स्वार्थ के छिए दूसरे को ठगने और धोखा देने की जो चेष्टा की जाती है, उसे 'माया' कहते हैं। माया के कारण दूसरे प्राणी को कष्ट में पड़ना पड़ता है, इसलिए 'माया' भी पाप है।

E लोभ-हृदय में किसी चीज की अत्यधिक चाह रखने का नाम 'लोभ' है। लोभ ऐसा दुर्गुण है कि जिसके कारण सभी पापों का आचरण किया जा सकता है। दशवैकालिक सूत्र में कहा है कि कोध मान त्रौर माया से तो एक एक सद्गुण का ही नाश होता है, लेकिन लोभ सभी सद्गुणों को नष्ट करता है। इसी कारण 'लोभ' की गणना पाप में की गई है।

१० राग—किसी भी पदार्थ के प्रति त्रासकि रूप प्रेम होने का नाम 'राग' है अथवा सुख की अनुसंगति को भी 'राग' कहते हैं। वास्तव में कोई भी वस्तु त्रपनी नहीं है परन्तु जब उस वस्तु को अपनी मान खिया जाता है, तब उसके प्रति राग होता है और जहाँ राग है वहाँ सभी अनर्थ सम्भव हैं। इसीखिए 'राग' को भी पाप में माना गया है।

११ द्वेष---भपनी प्रञ्ठति के प्रतिक्रूड बात सुनकर या कार्यं त्रयवा पदार्थ देख कर जड उठना, उस बात, कार्य या पदार्थ को न चाइना और उस बात कार्य या पदार्थ को निःशेष करने की भावना अथवा प्रवृत्ति करना द्वेष है। 'द्वेष' की गणना भी पाप में है। १२ कलह—किसी भी श्रप्रशस्त संयोग के मिढने से मन में कुद्रकर वाग्युद्ध करना 'कछह' है। कल्लह से श्रपने आत्मा को भी परिताप होता है श्रौर दूसरे को भी। इसलिए 'कल्लह' भी पाप है।

१३ अभ्यारूयान-किसी भो मनुष्य पर कोई बहाना पाकर दोषारोपण करना, कल्डङ्क चढ़ाना, 'अभ्याख्यान' है, जो पाप है।

१४ पैशुन्य—किसी मनुष्य के सम्बन्ध में चुगळी खाना इधर की बात उधर छगाना 'पैशुन्य' है। 'पैशुन्य' की गणना भी पाप में है।

१५ परपरिवाद—किसी की बढ़ती न देख सकने के कारण उस पर सच्चा झूठा दूषण छगा कर उसकी निन्दा करना 'परपरिवाद' है। यह भी पाप है।

१६ रति अरति—निज स्वरूप को भूछ कर पर भाव में पड़ा हुन्ना पुद्गडों में आनन्द मानने वाडा व्यक्ति त्रनुकूड वस्तु की प्राप्ति से त्रानन्द और प्रतिक्रूड वस्तु की प्राप्ति से दुःख मानता है। यह 'रति त्रारति' है, जो पाप है।

१७ माया मृषा----कपट सहित झूठ बोछना, यानी इस तरह चाडाकी से बोछना या ऐसा व्यवहार करना कि प्रकट में सत्त्य दीखे परन्तु वास्तव में झूठ है और जिसको दूसरा व्यक्ति सत्त्य तथा सरल मान कर नाराज न हो 'माया मृषा' है। आजकल जिसे पॉलिसी कही जाती है, वह पॉलिसी शाख के समीप 'माया मृषा' है, जो पाप है।

१८ मिथ्या दर्शन शल्य — तत्त्व में अनतत्त्व-बुद्धि और अतत्त्व में तत्त्व-बुद्धि रखना, देव को कुदेव और कुदेव को देव, गुरु को कुगुरु और कुगुरु को गुरु, धर्म को अधर्म और अधर्म को धर्म मानना या ऐसी बुद्धि रखना 'मिथ्या दर्शन शल्य' रूप विपरीत मान्यता का पाप है।

ये अठारहों पाप स्थूल रूप हैं। सूक्ष्म रूप तो बहुत गहन हैं। सामायिक प्रहण करने के समर इन अठारहों पापों का त्याग दो करण तीन योग से किया जाता है।

सामायिक दो तरद की होती है, एक देश सामायिक और दूसरी सर्व सामायिक । देश सामायिक प्रहण करने वाळा श्रावक अपने अवकाशानुसार समय के छिए उसी पाठ से सामायिक प्रहण करता है, जो पाठ ऊपर कहा गया है । सर्व सामायिक केवछ वे ही छोग प्रहण करते हैं या कर सकते हैं, जिन्हें सांसारिक विषय कषाय से घुणा हो गई है । चक्रवर्ती को प्राप्त होने वाले सुझ के साधन तथा भोग्य पदार्थ भी जिन्हें नहीं छळचा सकते हैं, दुःख के पहाड़ भी जिन्हें क्षुभित नहीं कर सकते हैं और जो पौद्गछिक पदार्थ से सर्वथा निर्ममत्व हो गये हैं । यद्यपि इस विषय में भी

चार भांगे हैं। यद्यपि कई छोग सर्व सामायिक प्रहण करने के समय इस स्थिति पर पहुँचे हुए भी नहीं होते हैं, किन्तु दुःख अथवा किसी प्रलोभन के कारण उत्पन्न वैराग्य से सर्व विरती सामायिक स्वीकार कर छेते हैं और फिर ज्ञान होने पर उक्त स्थिति पर पहुँच जाते हैं फिर भी आदर्श तो चत्क्रष्ट ही प्रतिपादन होगा। इसलिए यही कहा जा सकता है कि सर्व सामायिक वे हो लोग प्रहण करने के योग्य हैं जिनमें उक्त योग्यता विद्यमान हो या सम्भावना हो। सर्व सामायिक वही प्रहण करता है और सर्व सामायिक प्रहण करने का पाठ भी वही पढता है जो गृहस्थावस्था त्याग कर दीचा प्रहण करता हो । देश सामायिक और सर्व सामायिक प्रहण करने के पाठ में ऋन्तर यह है कि सर्व सामायिक प्रहण करने वाळा अठारह पानों का यावज्जीवन के लिए त्याग करता है और देश सामायिक प्रहण करने वाडा व्यक्ति अपनी सुविधानुसार एक, दो, चार, पाँच या अधिक मुहूर्त्त के लिए। यह भेद काल की अपेक्षा से हुवा, भाव की ऋपेक्षा से यह भेद है कि सर्व सामायिक प्रहण करने वाला व्यक्ति अठारह वापों का तीन करण तीन योग से त्याग करता है और देश सामायिक प्रहण करने वाळा दो करण तीन योग से त्याग करता है। गृहस्थ आवक गृहस्थावस्था से पृथक् नहीं हो गया है, इस कारण उससे ऋनुमोदन का पाप नहीं छूट सकता। इसळिए वह दो करण और तीन योग से ही पाप का त्याग करता है। यानि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com यह प्रतिज्ञा करता है कि इतने समय के छिए मैं मन, वचन श्रीर काय द्वारा न तो कोई पाप करूँगा ही और न कराऊँगा ही। इसके विरुद्ध सर्व सामायिक स्वीकार करने वाला सामायिक प्रहण करने के समय यह प्रतिज्ञा करता है, कि मैं जीवन भर मन, वचन, काय द्वारा न तो कोई पाप करूँगा, न कराऊँगा श्रीर न किसी पाप का अनुमोदन ही करूँगा। यानि सर्व सामायिक स्वीकार करने वाला व्यक्ति पाप के अनुमोदन का भी त्याग करता है।

ताल्पर्य यह है कि सामायिक दो प्रकार की होती है। एक तो इवर और दूसरी भाव। यानि एक तो देश सामायिक और दूसरी सर्व सामायिक। इतर सामायिक थोड़े समय के छिए प्रहण को जाती है और सर्व सामायिक जीवन भर के लिए। दोनों प्रकार की सामायिक का उद्देश्य तो यही है, कि जो आत्मा अनादिकाल से विषय-कषाय में फॅसकर पापपूर्ण कार्य करने के कारण कर्मों के लेप से भारी हो रहा है, उस त्रात्मा को इन कार्यों के त्याग और सम-भाव की प्राप्ति द्वारा हल्का किया जावे। देश या सर्व सामायिक, पूर्ण समभाव प्राप्त करने का अनुष्ठान है । लेकिन अनुष्ठान तभी सफल होता है, जब वह विधि-पूर्वक किया जावे और आत्मा एकाय होकर उस अनुष्ठान को करे। अनुष्ठान तब तक सिद्ध नहीं हो सकता, जब तक चित्त में एकाग्रता न हो और चित्त तभी एकाप्र हो सकता है, जब उसको स्थिर किया जावे तथा इन्द्रियों में चंचलता-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

न रहे। इसलिए सामायिक करने वाले मुमुक्ष को इस बात की सावधानी रखनी चाहिए और यह पता लगाते रहना चाहिए, कि मेरे मन की चंचलता मिटी है या नहीं और इन्द्रियाँ विषय लोलप होकर विषयों की भोर दौड़ती तो नहीं हैं ! सामायिक मन और इन्द्रियों की चंचलता मिटाने का अभ्यास है। अतः सामायिक की शुद्धता और सफलता तभी समझनी चाहिए, जब इन्द्रियाँ विषयों की श्रोर आकर्षित न हों श्रोर मन इधर-उधर न दौड़े। चाहे जैसे सुहावने शब्द या गान-वाद्य हो अथवा चाहे जैसे कठोर एवं कर्कश शब्द हों. उनको सुनकर कान न तो हर्षित हों और न व्याकुछ ही हों। सामने चाहे जैसा सुन्दर या भयंकर रूप आवे, आँखें उस रूप को देखकर न तो प्रसन्नता मार्ने न व्यथित या भीत हों। इसी प्रकार जब पॉंचों इन्द्रियाँ अनुकूछ विषय की त्रोर त्राकर्षित न हों, प्रतिकूछ विषय से घूणा न करें, तथा मन में भी ऐसे समय पर रागद्वेष न आवे किन्तु समतोल रहे, तब समझना कि हमारी सामायिक युद्ध है एवं हमारी साधना सफलता को त्रोर बढ़ रही है। यदि इसके विरुद्ध प्रवृत्ति हो, तो उस दुशा में साधना यानि ऋतुष्ठान का सफल होना कठिन है । इसलिए सामायिक करने वाले को इन्द्रियों और मन की चंचछता मिटाने तथा प्रत्येक दशा में समाधिभाव रखने का प्रयत्न करना चाहिए और इसी बात को अपना उक्ष्य बनाकर इस ढक्ष्य को भोर अधिक से ऋधिक बढते जाना चाहिए। ऐसा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com करनें पर सामायिक-क्रिया के द्वारा कभी पूर्ण समभाव भी प्राप्त किया जा सकता है श्रौर आत्मा पूर्णता को पहुँच सकता है। जब आत्मा में पूर्ण समभाव होगा तब श्रात्मा जीवन-मुक्त होकर परमात्मा बन जावेगा।

इन्द्रिय और मन की चंचलता एकदम से नहीं मिट सकती। इंसके छिए अभ्यास की आवश्यकता है। जब इन्द्रियाँ श्रपने विषयों की ओर आकर्षित हों और अपने साथ मन को भी उस त्रोर घसी-टने ढगें, तब इन्द्रियों को रोकने के ढिए ज्ञान-ध्यान आदि ग्रुभ एवं प्रशस्त किया का अवलम्बन लेना चाहिए । ऐसा करने पर इन्द्रियाँ विषयों की ओर जाने से रुक जावेंगी और मन भी रुक जावेगा । छद्यस्थ जीवों के मन वचन के योग का निरोध स्थायी रूप से नहीं हो सकता। श्री प्रज्ञापनादि सूत्रों में भगवान महावीर ने मन वचन के योग की स्थिति जघन्य एक समय और उत्कृष्ट अन्तर्मुहर्त्त की बताई है। छुद्यस्थ जीवों के मन और वाणी के परमाण अन्तर्मुहूर्त्त से अधिक समय तक एक स्थिति में नहीं रह सकते। वे तो पछटते ही रहते हैं। श्री गीताजी में भी मन की दुर्दमनता और उसके निरोध के विषय में कहा है-

चंचलं हि मनः कृष्ण प्रमथि बलवद्दढढ़म् । तस्याहं निग्नहं मन्ये वायोरिव सु दुष्करम् ॥ अर्थात्—हे कृष्ण ! मन बड़ा ही चंचल, प्रमथन स्वभाव वाला एवं ५ दद है। इसलिए उसे वश करना वैसा ही दुष्कर जान पड़ता है, जैसा दुष्कर वायु को वश में करना है।

त्र्यर्जुन के इस कथन के उत्तर में कृष्ण ने कहा----असंशयं महाबाहो मेनो दुर्निग्नहं चलम् । अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च ग्रह्यते ॥

अर्थात्—हे महाबाहु ! निःसन्देह मन चंचल और दुर्निग्रह है परन्तु हे कौन्तेय ! अभ्यास और वैराग्य से मन को भी वश में किया जा सकता है।

सामायिक करना मन को वश में करने का अभ्यास है। इसलिए समभाव शाप्त करने की इच्छा रखनेवाले को चाहिए कि वे मन को ऐसे प्रशस्त कामों में लगावें कि जिसमें वह इन्द्रियों के साथ विषयों की ओर न दौड़े और न इन्द्रियाँ ही विषय-छोलुप हों। इसके डिए सामायिक प्रहण किये हुए व्यक्ति को निकम्मा न बैठना चाहिए, न सांसारिक प्रपंच की बातों में ही लगना चाहिए। निकम्मा बैठना, इधर उधर को सांसारिक प्रपंचपूर्ण श्रथवा विषय-विकार से भरी हुई ऐसी बातें करना जिनसे अपने या दूसरे के हृद्य में रागद्वेष बढ़े, सामायिक का उद्देश्य भूलना है। और जब **उद्देइय ही विस्मृत कर दिया जावेगा तब किया सफछ कै**से हो सकती है! इसलिए सामायिक के समय ऐसे सब कार्य त्याग कर सूत्र सिद्धान्त का अध्ययन-मनन करना चाहिए, तत्त्वों का विचार करना चाहिए, अथवा जिनका ध्यान स्मरण करने से परमपद की Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com प्राप्ति हो सकती है, उन महापुरुषों की भक्ति और उन महापुरुषों के गुणानुवाद में मन छगा देना चाहिए। ऐसा करने पर आरमा समभाव के समीप पहुँचेगा।

मन को स्थिर करने के छिए शास्त्रकारों ने पाँच प्रशस्त साधन बताये हैं। वे पाँच साधन इस प्रकार हैं---बाँचना, पूछना, पर्यंटना, अनुप्रेक्षा त्रौर धर्म-कथा। इन पाँचों का रूप थोड़े में बताया जाता है।

१—वांचना से मतलब है प्रशस्त साहित्य का पढ़ना। प्रशस्त साहित्य वही है जो सर्वज्ञ एवं सर्वदर्शी ऋर्हन्त भगवान का कहा हुआ प्रवचन हो श्रौर जिसे सर्व ऋत्तर सजिपाती गणधरों ने सूत्र रूप में गूँथा हो। अथवा ऐसे ही साहित्य के आधार से निर्मित प्रन्थों की गणना भी प्रशस्त साहित्य में है।

इस व्याख्या पर से यह प्रश्न होता है कि क्या ऐसे साहित्य के सिवा शेष साहित्य प्रशस्त नहीं है ? इस प्रश्न के उत्तर में यही कहा जावेगा, कि जिसकी दृष्टि सम है, जिसको सच्चे तत्त्व का बोध है, उसके छिए सभी साहित्य प्रशस्त हो सकता है, ऐसा नन्दी सूत्र में कहा है। समदृष्टि और सच्चे तत्त्व को जानने वाळा व्यक्ति जिस साहित्य को भी देखेगा, उस साहित्य में से तत्त्व निकाछ कर उस तत्त्व का सम्यक् परिणमन ही करेगा। छेकिन ऐसी शक्ति आप्त वाक्य ही प्रदान करते हैं, इसछिए जिसे आप्त वचन का बोध है, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ર્પ

वही व्यक्ति दूसरे साहित्य से ढाभ उठा सकता है। जिसको स्राप्त वचन का बोध नहीं है, वह व्यक्ति यदि दूसरा साहित्य देखेगा, तो ढाभ के बदले हानि ही उठावेगा।

२—मन को स्थिर करने का दूसरा साधन 'पूछना' है। श्राप्त-साहित्त्य के वांचन से हृदय में तर्क-वितर्क का उत्पन्न होना स्वाभाविक है। क्योंकि आप्त वाक्य अनन्त आशय वाळे हैं, छद्यस्थ व्यक्ति पूरी तरह नहीं समझ सकता। इसळिए हृदय में उत्पन्न तर्क-वितर्क के विषय में विशेष ज्ञानी से पूछ-ताछ करके समाधान किया जाता है।

३—तीसरा साधन 'पर्यटना' है। जो जानकारी प्राप्त की है, जो झान मिछा है, उसे हृद्रयंगम करने के छिए उस ज्ञान का बार-बार चिंतन करना, पर्यटना है। जब तक ज्ञानावरणीय कर्म का आवरण नहीं हटता है, तब तक प्राप्त ज्ञान भी नहीं टिकता। अावरण नहीं हटता है, तब तक प्राप्त ज्ञान भी नहीं टिकता। इसछिए प्राप्त ज्ञान का पुनः पुनः आवर्त्तन अयवा पारायण करते रहना चाहिए। सामायिक में पर्यटना करने से चित्त स्थिर रहता है और आत्मा पर-भाव में नहीं जाता है।

४—चोथा साधन प्राप्त झान के बाह्य रूप से ही सन्तुष्ट न होकर उसके भीतरी तत्व की खोज करना 'अनुप्रेक्षा' है। यानि प्राप्त झान से मुमे क्या बोध छेना चाहिए इस बात को टष्टि में रख कर प्राप्त झान के अन्तस्तछ तक पहुँचने का प्रयत्न करना और Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com अनुभव बढ़ाना अनुप्रेत्ता है। बाह्य झान की अपेत्ता अनुभूत झान महा निर्जरा और समभाव को समीप करने वाढा है। कहा है----

मन वच तन थिरते हुए, जो सुख अनुभव माँय।

इन्द्र नरेन्द्र फणेन्द्र के, ता समान सुख नाय ॥ ( शांति प्रकाश )

५—धर्म कथा, उक्त चारों साधनों द्वारा आत्मा जो अनुभव प्राप्त करता है, उस ऋनुभव का दूसरे को ढाभ देना, ढोगों को हिताहित का बोध करा कर धर्म के सम्मुख करना ऋौर पतित होने से बचाना 'धर्म कथा' है।

उक्त पॉंचों साधन इन्द्रीय और मन का निम्रह करके समाधि भाव में प्रवर्त्ताने के लिए प्रशस्त हैं। सामायिक प्रहण किये हुए व्यक्ति को इन्हीं साधनों का सहारा लेना चाहिए, जिससे सामायिक प्रहण करने का उद्देश्य, त्रात्मा को पूर्ण समाधि भाव में रिथत करना सफल हो।



## सामायिक से लाभ

स्व यह देखते हैं, कि सामायिक करने से क्या छाभ होता है ? क्योंकि जब तक कार्य का फछ ज्ञात नहीं होता, तब तक कार्य के प्रति रुचि नहीं होती और बिना रुचि का कार्य पूर्णता तक नहीं पहुँचता। इसछिए यह जानना आव-इयक है, कि सामायिक करने से छाभ क्या होता है ?

सामायिक से क्या लाभ होता है, यह बताने के लिए श्री उत्तराध्ययन सूत्र के २९ वें अध्ययन में गुरु-शिष्य के संवाद रूप प्रश्नोत्तर किया गया है कि----

प्रश्न—सामाइएणं भंते जीवे कि जणयई ? उत्तर—सामाइएणं सावज्झ जोग विरइं जणयई । इस प्रश्नोत्तर में शिष्य प्रश्न करता है कि हे मगवन् ! सामायिक से जीव को क्या खाभ होता है ? शिष्य के इस प्रश्न के उत्तर में गुरु ने कहा कि सामायिक से जीव को सावद्य योग

यानी पाप-प्रवृत्ति से दूर होने रूप महाफल्ड की प्राप्ति होती है। इस प्रश्नोत्तर में गीतार्थ गुरु ने जो उत्तर दिया, उसे उन महा प्रज्ञावान शिष्य ने समझ लिया होगा, लेकिन साधारण लोगों की समझ में तो उक्त उत्तर तभी आ सकता है, जब कुछ विशेष स्पष्टीकरण किया जावे। गुरु ने सामायिक का फल्ड बताते हुए न तो देव-भव सम्बन्धी सुख का प्राप्त होना कहा है, न लव्धि आदि किसी सिद्धि का ही मिल्जना बताया है, कि जो इसी लोक में प्रत्यत्त किया जा सके। इसलिए इस उत्तर का स्पष्टीकरण होना और भी आवश्यक है।

कार्य का फल देखने के लिए पहले यह देखना चाहिए, कि हमारा उद्देश्य क्या है ? इसके अनुसार सामायिक के लिए भी यह देखना उचित है, कि हम सामायिक किस उद्देश्य से करते हैं। आत्मा अनादिकाल से पौद्गलिक सुख के साधन ही एकत्रित करता है। और इस कारण पौद्गलिक सुख के साधन ही एकत्रित करता है। श्रात्मा जैसे जैसे पौद्गलिक सुख के साधन एकत्रित करता है, वैसे ही वैसे उन साधनों के साथ लगी हुई चिन्ता से घिर कर दुःखो होता जाता है। सामायिक ऐसे दुःख से छूटने के लिए ही की जाती है। वास्तव में पौद्गलिक साधनों में सुख होता, तो Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

छः खण्ड पृथ्वी के स्वामी चक्रवर्ती को ऐसे साधनों को क्या कमी हो सकती है जो वे ऐसे साधनों को त्याग कर निकले, इससे यही स्पष्ट है कि पौद्रगळिक साधनों में सुख नहीं है। इसलिए सामायिक इस प्रकार के साधन प्राप्त करने के लिए नहीं की जाती है, किन्तु जिस प्रकार बन्धन से जकड़ा हुआ आत्मा, झान होने पर बन्धन मुक्त होने का प्रयत्न करता है, उसी प्रकार इस संसार की उपाधि से मुक्त होने के लिए ही सामायिक की जाती है। ऐसी दशा में सामायिक के फल स्वरूप इहलौकिक या पारलौकिक सुख सम्पदा चाहना या सामायिक के फल के सम्बन्ध में ऐसी कल्पना करना भी सर्वथा अनुपयक्त है। किसी आदमीने शारीरिक सुखके छिए बढ़िया बढ़िया वस्त्र पइन रखे हों, लेकिन उन वस्तों के कारण गर्मी लगने लगे और घबराहट होने लगे तब शान्ति तभी हो सकती है, जब वे वस्त्र उतार कर अछग कर दिये जावें । इसके विरुद्ध यदि म्राधिक वस्त्र शरीर पर ढाद छिये गये तो उस दुशा में गर्मी या घबराहट भी नहीं मिट सकती, न शान्ति ही हो सकती है। इसी के अनुसार जिन पौदुगलिक संयोगों के कारण आत्मा भारी हो रहा है, उन्हीं संयोगों में अधिक फॅसने पर आत्मा को शान्ति नहीं मिछ सकती । शान्ति तो उनका त्याग करने पर हो मिल सकती है।

कहना यह है कि सामायिक का फल इहलौकिक य। पारलौकिक Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

नहीं है, किन्तु सामायिक का फल निर्जरा अथवा राग द्वेष रहित सम-भाव की प्राप्ति है। श्री दशवैकालिक सूत्र के नववें अष्ययन के चौथे उद्देशे में यह स्पष्ट कहा गया है, कि आत्म-कल्याण के डिए किये जाने वाले ऋनुष्ठान इहलौकिक सुस, पारछोकिक ऋदि, या कीत्ति आवा, महिमा आदि के लिए नहीं, किन्त केवल निर्जरा के लिए ही होने चाहिए। यही बात सामा-यिक के डिए भी है। आत्मा के डिए जो असमाधि के कारण हैं, उन सांसारिक उपाधियों से छटने के लिए ही सामायिक की जाती है। इसलिए सामायिक का फल्ल ऐसी डपाधियों के कारण होने वाळी पाप प्रवृत्ति का त्याग ही है। यह फल, बहुत अंश में सामायिक ग्रहण करते ही प्रत्यक्ष हो जाता है। अर्थात् जिस समय सामयिक महण की जाती है, उसी समय आध्यात्मिक सुख में बाधक प्रवृत्तियों से छुटकारा मिल जाता है और समाधि का अनुभव होने लगता है। सांसारिक उपाधियों का छूटना ही सम-भाव है श्रौर सम-भाव की प्राप्ति ही सामायिक का फल है।

इस प्रकार सामायिक का फल तरकाल प्राप्त होता है। यदि सामायिक प्रहण करते ही उक्त फल न मिला, समभाव न हुआ, आत्मा विषय-कषाय की आग से जलता ही रहा, पौद्गलिक सुखों की लालसा न मिटी, तो समझना कि अभी न वो हम विधिपूर्वक सामायिक ही प्रहण कर सके हैं, न हमको सामायिक का फल ध

88

ही मिछा है। जिस सामायिक का तात्काछिक फछ प्राप्त नहीं हुआ है, उसका परम्परा पर प्राप्त होने वाळा फछ भी कैसे मिछ सकता है। शास्त्रकारों ने स्पष्ट ही कह दिया है, कि इस आत्मा ने द्रव्य सामायिक बहुत की है और रजोद्दरण मुखवस्त्रिका आदि उपकरण भी इतने धारण किये तथा त्यागे हैं कि एकत्रित करने पर उनका ढेर पर्वत की तरह हो सकता है, फिर भी उन सामायिकों या उपकरणों से आत्मा का कल्याण नहीं हुआ। इस असफल्लता का कारण सामायिक के तात्कालिक फल का न मिल्ला ही है। जिस सामायिक का तात्कालिक फल का त्यका परम्परा पर भी फल मिछता है और जिसका तात्कालिक फल नहीं मिल्ला उसका फल परम्परा पर भी नहीं मिछता।

डोग सामायिक के फड स्वरूप पौद्गडिक सुख चाइते हैं। यानी इस भव में धन, जन, प्रतिष्ठा आदि और पर-भव में इन्द्र अहमिन्द्रादि पद प्राप्त होने की इच्छा करते हैं। यदि यह मिछा तब तो सामायिक आदि धर्म करणी को सफड समझते हैं, अन्यथा निष्फड मानते हैं। इस प्रकार विपरीत फड चाइने के कारण ही आत्मा अब तक सामायिक के वास्तविक फड से वंचित रहा है। यदि अब मी आत्मा की भावना ऐसी ही रही, आत्मा सामायिक के फड स्वरूप इसी तरह की सांसारिक सम्पदा चाइता रहा, तो आत्मा उस आध्यारिमक डाम से वंचित रहेगा ही, जिसके सामने Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat संसार की समस्त सम्पदा तुुच्छ है। सामायिक के वास्तविक फल की तुल्लना में सांसारिक सम्पदा किस प्रकार तुच्छ है, यह बताने के लिए भगवान महावीर के समय की एक घटना का वर्णन किया जाता है।

एक समय मगधाधिप महाराजा श्रेणिक ने श्रमण भगवान महावीर से अपने भावी भव के सम्बन्ध में पूछा। वीतराग भगवान-महावीर को राजा श्रेणिक की प्रसन्नता अप्रसन्नता की कोई अपेक्षान थी। इसलिए राजा श्रेणिक के प्रश्न के उत्तर में. भगवान ने राजा श्रेणिक से कहा कि-राजन् ! यहाँ का आयुष्य पूर्ण करके तुम रत्नप्रभा पृथ्वी यानी नरक में उत्पन्न होओगे। राजा श्रेणिक ने भगवान से फिर प्रश्न किया, कि प्रभो! क्या कोई ऐसा डपाय भी है, कि जिससे मैं नरक की यातना से बच सकूँ १ भगवान ने उत्तर दिया कि डपाय तो अवष्टय है, लेकिन यह उपाय तम कर न सकोगे। जब श्रेणिक ने भगवान से उपाय बताने के लिए आग्रह किया तब भगवान ने उसे ऐसे चार उपाय बताये. जिनमें से किसी भी एक उपाय के करने पर वह नरक जाने से बच सकता था। उन चार उपायों में से एक उपाय पुनिया श्रावक की सामायिक लेता था।

महाराजा श्रेणिक पूनिया श्रावक के पास जाकर उससे बोडा, कि भाई पूनिया ! तुम मुझ से इच्छानुसार धन छे छो और उसके Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com बदले में मुर्भे अपनो सामायिक दे दो। राजा के इस कथन के उत्तर में पूनिया श्रावक ने कहा, कि सामायिक का क्या मूल्य हो सकता है, यह मैं नहीं जानता हूँ। इसलिए जिनने आपको मेरी सामायिक लेना बताया है, आप उन्हीं से सामायिक का मूल्य जान लीजिये।

राजा श्रेणिक फिर भगवान मद्दावीर की सेवा में उपस्थित हुआ। उसने भगवान को पूनिया श्रावक का कथन सुनाकर पूछा, कि पूनिया श्रावक की सामायिक का क्या मूल्य हो सकता है ? भगवान ने राजा श्रेणिक से पूछा, कि तुम्हारे पास इतना सोना है, कि जिसकी छप्पन पद्दाड़ियाँ (डुंगरियाँ) बन जार्वे, परन्तु इतना धन तो सामायिक की दछाछी के छिए भी पर्याप्त नहीं है। फिर सामायिक का मूल्य कहाँ से दोगे ? भगवान का यह कथन सुनकर, राजा श्रेणिक ज़ुप हो गया।

यह घटना इसी रूप में घटी हो या दूसरे रूप में या कथानक की कल्पना मात्र ही हो किन्तु बताना यह है, कि सामायिक के फल के सामने सांसारिक सम्पदा तुच्छ है, फिर वह कित्नी और कैसो भी क्यों न हो !

सामायिक को सफलता-निष्फलता को सामायिक करने वाला स्वयं ही जान सकता है। कोई निन्दा करे या प्रशंसा करे, गाली दे या धन्यवाद दे, मारे पीटे या छाया करे, धन हरण करे या Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

प्रदान करने लगे, फिर भी अपने मन में किसी मी प्रकार का विषम भाव न ढावे, राग द्वेष न होने दे, किसी को प्रिय अप्रिय न माने, इट्य में हर्ष शोक न होने दे, किन्तु अनुकूछ और प्रति-कूछ दोनों ही स्थिति को समान माने, दुःख से छूटने या सुख प्राप्त करने का प्रयत्न न करे, यह माने कि ये पौद्गळिक संयोग वियोग आत्मा से भिन्न हैं और आत्मा इनसे भिन्न है, इन संयोग वियोग से न तो आत्मा का हित ही हो सकता है न अहित ही. ऐसा सोच कर जो समभाव में स्थिर रहते हैं, उन्हीं की सामायिक सफल है। इस प्रकार जिनमें आत्म टढ़ता है, वे ही सामायिक को सफल बना सकते हैं। इसके विरुद्ध जिनको आत्मा कमजोर है, वे लोग थोड़ा दुःस होते ही घवरा कर और थोड़ा सुख होते ही प्रसन्न होकर सामायिक के ध्येय को भूछ जाते हैं वे सामायिक को सफल नहीं बना सकते। जिनकी आत्मा हढ़ है, वे लोग यह भावना रखते हैं, कि----

होकर सुख में मग्न न फूलूँ, दुःख में कभी न घबराऊँ। पर्वत नदी स्मशान भयंकर, अटवी से नहिं भय खाऊँ॥ रहूँ सदा अडोल अकम्पित, यह मन हढ़तर बन जावे। इष्ट वियोग अनिष्ट योग में, सहन शीलता दिखलावे॥

जो इस प्रकार की भावना रखता है और ऐसी भावना को कार्यान्वित करता है, वही प्रत्येक स्थिति में समभावी रह सकता है और सामायिक का फल प्राप्त करता है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com यह तो हुई सामायिक का फल आप हो जानने की बात। इस बात के साथ ही सामायिक करने वाले को संसार में अपना बाझ ज्यवहार भी ऐसा रखना चाहिए, कि जिससे सामायिक का फल प्राप्त होना जाना जा सके। इसके लिए उन कामों से सदा बचे रहना चाहिए, जो आत्मा में विषम-भाव उत्पन्न करते हैं। यद्यपि संसार-व्यवहार में रहे हुए व्यक्ति के लिए हिंसा, झूठ आदि का सर्वथा त्याग करना कठिन है, फिर भी सामायिक करने वाले आवक का लक्ष्य यही होना चाहिए, कि मैं अन्य समय में भी हिंसा, झूठ आदि से जितना भी बच सकूँ, उतना ही अच्छा है। इस बात को लक्ष्य में रखकर आवक को उन कामों से सदा बचे रहना चाहिए कि जिन कामों से इस लोक में अपयश अपकीर्त्त होती है और परलोक बिगढ़ता है।

कई लोग समझते हैं कि 'हम संसार व्यवहार में चाहे जो इख करें, हिंसा, झूँठ, चोरी आदि पाप कार्य का कितना भी आचरण करें, सामायिक कर लेने पर वे सब पाप नष्ट हो जाते हैं और हम पाप-मुक्त हो जाते हैं। संसार-व्यवहार तो पापपूर्ण ही है। पाप किये बिना संसार व्यवहार चल नहीं सकता।' इस तरह समझने के कारण कई लोग छत पाप से मुक्ति पाने के लिए ही सामायिक करते हैं किन्तु पाप-कार्य का त्याग आवइयक नहीं मानते हैं। लेकिन इस तरह की समझ वाले लोगों ने सामायिक करने का उद्देश्य नहीं समझा है, न उन्हें सामायिक का फल ही झात है।

ज्ञानियों का कथन है, कि जो लोग कृत-पाप से मुक्ति पाने के लिए सामायिक करते हैं अर्थात पाप-कार्य का त्याग न करके सामायिक द्वारा पाप के फल से बचना चाहते हैं, वे लोग वास्तव में सामायिक नहीं करते हैं, किन्तु धर्म ठगाई करते हैं। ऐसे व्यक्ति संसार से धर्म का अपमान कराते हैं और सामायिक का महत्त्व घटाते हैं। इतना ही नहीं किन्तु वे लोग अपने को अधिक पाप में फँसाते हैं। सामायिक से पाप नष्ट हो जाते हैं या पाप का फल नहीं भोगना पड़ता, ऐसी मान्यता बाले लोग पाप-कर्म करने की ओर से निर्भय हो जाते हैं और पुनः पुनः पाप करते हैं। इस्रलिए इस त**रह** की मान्यता त्याज्य है । सामायिक करनेवाले का उद्देश्य पाप-काये से बचते रहना ही होना चाहिए। उसकी भावना यह रहनी <sup>अ</sup> चाहिए, कि सामायिक के समय ही नहीं, किन्तु संसार व्यवहार के समय भी मुक्ते भारमा को विस्मृत न होना चाहिए और यदि मुक्ते आरम्भादि में प्रवृत्त होना पड़े, तो उन कार्यों में गृद्धि या मूर्छा न रखकर इस तरह का विवेक रखना चाहिए. कि जिसमें आसव के स्थान पर भी संवर निपजे। जो लोग ऐसी भावना रखते हैं और ऐसी भावना को कार्यान्वित करने का प्रयन्न करते हैं. उन्हीं का सामायिक करना सफल है और उन्हींने सामायिक करने का उद्देश्य भी समझा है। जिसमें इस तरह को भावना नहीं है, अथवा जो पेसी भावना को कार्यान्वित करने का प्रयत्न नहीं करता है, उसने

सामायिक का उद्देश्य भी नहीं समझा है, न उसकी सामायिक ही सफल हो सकती है। ऐसे व्यक्ति का सामायिक करना, केवल प्रशंसा या प्रतिष्ठा के डिए अथवा धर्म-ठगाई के डिए स्वार्थ-साधन के लिए चाहे हो, सामायिक के वास्तविक फल के लिए नहीं है । कई पूर्वाचार्य, सामाथिक के फल स्वरूप कई पल्योपम या सागरोपम के नरक का आयुष्य टूटना और देवता का आयुष्य बंधना बताते हैं। किसी अपेत्ता से यह बात ठोक भी हो सकती है, लेकिन इस फल की कामना के बिना जो सामायिक की जाती **है, उसका** फल बहुत ज्यादा है। इसलिए सामायिक इस तरह के पारलौकिक फल की कामना रखकर करना ठोक नहीं है, किन्तु इसलिए करनी चाहिए, कि मेरा आत्मा सदा जागृत रहे और पाप से बचा रहे। जिस प्रकार घड़ी में एक बार चाबी देने पर वह किसो नियत समय तक बराबर चला करती है, इसी तरह सामायिक करने वाले को भी एक बार सामायिक करने के पश्चात् पाप कर्म से सदा बचते रहना चाहिए, तथा संसार व्यवहार में भी समाधि भाव रखना चाहिए, किसी पारलौकिक या इहलौकिक फल की लालसान करनी चाहिए। ऐसे फल की लालसा से, सामायिक का महत्व घट जाता है। इसके विरुद्ध जो सामायिक ऐसे फड की डाडसा के बिना केवड आत्मग्रुदि के डिए ही की जाती है, उसका महत्व बहुत अधिक है।

## सामायिक कैसी हो

सा मायिक इस तरह करनी चाहिए कि जिससे दूसरे के हृदय में सामायिक के प्रति श्रद्धा हो और दूसरे लोग सामायिक करने के लिए उद्यत हों। सामायिक करने के लिए सब से पहले भूमिका को छुद्धि होना आवश्यक है। यदि भूमि छुद्ध होती है तो उसमें बोया हुआ बीज भी फल्ल-दायक होता है। इसके विरुद्ध जो भूमि छुद्ध नहीं है तो उसमें बोया गया बीज मी सुन्दर और सुस्वादु फल कैसे दे सकता है! इसके अनुसार सामायिक के लिए भी भूमिका को छुद्धि आवश्यक है। सामायिक के लिए चार प्रकार को छुद्धि आवश्यक है, द्रव्य छुद्धि, क्षेत्र छुद्धि, काल छुद्धि और भाव छुद्धि। इन छुद्धि के साथ जो सामायिक की जातो है, वही सामायिक पूर्ण फल्डदायिनी हो सकती है। इन चारों तरह की शुद्धि की भी योड़े में व्याख्या की जाती है।

१ द्रव्य शुद्धि—सामायिक के ढिए जो द्रव्य जैसे भंडोप-करण, वस्त, पुस्तक आदि आवश्यक हैं उनका शुद्ध होना भी जरूरी है। भंडोपकरण यानी मुँहपत्ती, आसन, रजोहरण, (पूँजनी) माला (सुमरनी) त्रादि ऐसे हों, जिनसे किसी प्रकार की त्रयत्ना न हो। ये उपकरण जीवों की यत्ना (रक्षा) के उद्देश्य से ही रखे जाते हैं, इसलिए ऐसे होने चाहिएँ कि जिनके द्वारा जीवों की यत्ना हो सके।

कई लोग सामायिक में ऐसे आसन रखते हैं जो रूवें वाले या सिये हुए होते हैं, अथवा सुन्दरता के छिए रंग-विरंगे दुकड़ों को जोड़ कर बनाये गए होते हैं। ऐसे आसन का, मली-भांति प्रतिलेखन नहीं हो सकता। इसलिए आसन ऐसा होना ही अच्छा है, जो साफ हो, बिना सिया हुआ एक ही दुकड़े का हो, बहुरंगा न हो, न विकारोरपादक मड़कीला ही हो, किन्तु सादा हो। इसी प्रकार पूँजनी और माला भी सादी तथा ऐसी होनी चाहिएँ, कि जिनसे जीवों की यत्ना हो, किन्तु अयत्ना न हो। कई लोगों के पास ऐसी पूँजनियें होती हैं, जो केवल शोभा के लिए ही होती हैं, जिनसे सुविधा पूर्वक पूँजा नहीं जा सकता। इस तरह के उपकरण शुद्ध नहीं कहे जा सकते। पूँजनी सादी होनी चाहिए तथा ऐसी होनी चाहिए कि जिससे भलो-प्रकार पूँजा जा सके। इसी तरह माला भो ऐसी हो कि जिसे फिराने पर किसी तरह अयता न हो। वस्त्रभी सादे एवं स्वच्छ होने चाहिएँ। ऐसे चमकीले भड़कीले न होने चाहिएँ कि जिनसे अपने या दूसरे के चित्त में किसी प्रकार की अशान्ति हो, न ऐसे गन्दे ही हों कि जिनके कारण दूसरे को घृणा हो अथवा जिन पर मक्खियाँ भिनभिनाती हों। पुस्तकें भी ऐसी हों, जो आत्मा की ज्योति को प्रदीप्त करें। जिनसे किसी प्रकार का विकार उत्पन्न हो ऐसी पुस्तकें न होनी चाहिएँ।

२ क्षेत्र शुद्धि — क्षेत्र से मतडब उस स्थान से है, जहाँ सामायिक करने के छिए बैठना है, या बैठा है। ऐसा स्थान भी शुद्ध होना आवश्यक है। जिस स्थान पर बैठने से विचार-धारा टूटती हो, चित्त में चंचळता आती हो, त्रधिक स्त्री-पुरुष या पशु-पक्षी का आवागमन अथवा निवास हो, विषय-विकार उत्त्पन्न करने वाछे शब्द कान में पड़ते हों, दृष्टि में विकार आता हो, या छेश उत्त्पन्न होने की सम्भावना हो, उस स्थान पर सामायिक करने के छिए बैठना ठीक नहीं है। सामायिक करने के छिए वही स्थान उपयुक्त हो सकता है, जहाँ चित्त स्थिर रह सके, आत्माचितन किया जा सके, गुरु महाराज या स्वधर्मी बन्धुओं का सामिप्य हो जिससे झान की वृद्धि हो सके। इस तरह के स्थान पर सामायिक करना क्षेत्र-शुद्धि है। आत्मा को उच्च दशा में पहुँचाने वाळे साधनों में क्षेत्र शुद्धि भी एक है।

२ काल शुद्धि—काल से मतलब है समय। समय का विचार रखकर जो सामायिक की जाती है, वह सामायिक निर्विन्न और शुद्ध होती है। समय का विचार न रखकर सामायिक करके बैठने पर, सामायिक में अनेक प्रकार के संकल्प विकल्प होते हैं और चित्त शान्त नहीं रहता है। इसलिए सामायिक का काल भी शुद्ध होना चाहिए।

४ भाव शुद्धि — भाव शुद्धि से मतल्ब है मन, वचन श्रौर काय की एकामता । मन, वचन, काय के योग की एकामता जिन दोषों से नष्ट होती है, उन दोषों का त्याग करना, भाव शुद्धि है । भाव शुद्धि के लिए उन दोषों को जानना श्रौर उनसे बचना श्रावश्यक है जो दोष मन, वचन, काय के योग की एकामता भंग करते हैं । इन चारों तरह की शुद्धि के साथ ही सामायिक बत्तोस दोषों

से रहित होनी चाहिए ! किन कार्यों से सामायिक दूषित होती है ऋौर कौन से दोष सामायिक का महत्व घटाते हैं यह नीचे बताया जाता है ।

अविवेक जस्सो कित्ती लाभत्थी गव्व भय नियाणत्थो । संसय रोस अविणउ अबहुमाणप दोसा भणियव्वा ॥

१ अविवेक---सामायिक के सम्बन्ध में विवेक न रक्षना,

कार्य के त्र्यौचिख्य-अनौचिख्य अथवा समय-असमय का ध्यान न रखना 'अविवेक' नाम का पहिछा दोष है ।

२ यश-कीर्त्ति—सामायिक करने से मुक्ते यश प्राप्त होगा, अथवा मेरी प्रतिष्ठा होगी, समाज में मेरा आदर होगा, या छोग मेरे को धर्मात्मा कहेंगे आदि विचार से सामायिक करना 'यश-कीर्त्ति' नाम का दूसरा दोष है।

३ लाभार्थ--धन आदि के लाभ की इच्छा से सामायिक करना 'लामार्थ' नाम का तीसरा दोष है। जैसे इस विचार से सामायिक करना कि सामायिक करने से व्यापार में अच्छा लाभ होता है, 'लामार्थ' नाम का दोषहै।

४ गर्व- सामायिक के सम्बन्ध में यह अभिमान करना, कि मैं बहुत सामायिक करने वाळा हूँ, मेरी तरह या मेरे बराबर कौन सामायिक कर सकता है, या मैं कुछीन हूँ आदि गर्व करना 'गर्व' नाम का चौथा दोष है।

४ भय--किसी प्रकार के भय के कारण, जैसे राज्य, पंच या छेनद्दार आदि से बचने के छिएं सामायिक करके बैठ जाना 'भय'नाम का पाँचवाँ दोष है।

६ निद्ान - सामायिक का कोई भौतिक फल चाहना 'निदान' नाम का छठा दोष है। जैसे, यह संकल्प करके सामायिक करना, कि मेरे को अमुक पदार्थ या सुख मिले, अथवा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com सामायिक करके यह चाहना कि यह मैंने जो सामायिक की है, उसके फल्ज स्वरूप मुमे अमुक वस्तु प्राप्त हो 'निदान' दोष है ।

७ सन्देह—सामायिक के फल के सम्बन्ध में सन्देह रखना 'सन्देह' नाम का सातवाँ दोष है। जैसे यह सोचना कि मैं जो सामायिक करता हूँ, मुमे उसका कोई फल मिलेगा या नहीं, अथवा मैंने इतनी सामायिक की, फिर भो मुमे कोई फल नहीं मिला आदि सामायिक के फल के सम्बन्ध में सन्देह रखना, 'सन्देह' नाम का सातवाँ दोष है।

कषाय—-राग द्वेषादि के कारण सामायिक में क्रोध, मान, माया, छोभ करना 'कषाय' नाम का आठवाँ दोष है।

९ अविनय--सामायिक के प्रति विनय-भाव न रखना, त्रथवा सामायिक में देव, गुरु, धर्म की असातना करना, उनका विनय न करना 'त्र्यविनय' नाम का नववाँ दोष है।

१० अबहुमान—सामायिक के प्रति जो आदरभाव होना चाहिए, उस आदरभाव के बिना किसी दबाव से या किसी प्रेरणा से बेगारी की तरह सामायिक करना 'अबहुमान' नाम का दसवाँ दोष है।

ये द्सों दोष मन के द्वारा छगते हैं। इन दस दोषों से बचने पर सामायिक के छिए मन शुद्धि होती है और मन एकाम रहता है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कुवयण सहवाकारे सछंद संखेय कलहं च । विग्गहा विहासोऽशुद्धं निरवेक्खो मुणमुणा दोसादस ॥

१ कुवचन — सामायिक में कुश्सित वचन बोडना 'कुवचन' नाम का दोष है।

२ सहसाकार—विना विचारे सहसा इस तरह बोछना, कि जिससे दूसरे को हानि हो और सत्य भंग हो तथा व्यवहार में अप्रतीति हो, 'सहस्राकार' नाम का दोष है।

२ सच्छन्द—सामायिक में ऐसे गीत गाना, जिससे अपने या दूसरे में कामवृद्धि ही, 'सच्छन्द' दोष है।

४ संक्षेप — सामायिक के पाठ या वाक्य को थोड़ा करके बोढना, 'संक्षेप' दोष है ।

४ कलह-सामायिक में कल्होत्पादक वचन बोलना, 'कलह ' दोष है।

६ विकथा---बिना किसी सदुइरेय के स्नो-कथा श्रादि चार विकथा करना, 'विकथा ' दोष है ।

७ हास्य----सामायिक में हॅसना, कौतुहळ करना अथवा व्यंग पूर्ण शब्द बोढना, 'हास्य दोष' है ।

८ अशुद्ध----सामाथिक का पाठ जल्दी जल्दी शुद्धि का ध्यान रखे बिना बोढना या अशुद्ध बोल्टना 'अशुद्ध' दोष है।

६ निरपेक्ष---सामायिक में बिना सावधानी रखे बोछना 'निरपेक्ष ' दोष है।

६ अकुंचन पसारन---बिना प्रयोजन ही हाथ पाँव फैलाना समेटना, 'अकुंचन पसारन' दोष है।

भू आलम्बन — बिना किसी कारण के दीवाळ आदि का सहारा लेकर बैठना, 'ज्ञालम्बन' दोष है।

बदछना, 'चलासन' दोष है । ३ चल दृष्टि---दृष्टि को स्थिर न रखना, बार-बार इधर उधर देखना 'चल दृष्टि' दोष है ।

कर आदि 'कुआसन' दोष है । २ चलासन---स्थिर आसन न बैठ कर बार-बार आसन

कुआसणं चलासणं चलादिट्ठो, सावज्ज किरिया लंबणा कुंचण पसारणं। आलस्समोडन मलबिणासणं, निद्दा वेयावच्चति बारस काय दोसा॥ १ कुुआसन—कुआसन बैठना जैसे पॉंव पर पॉंव चढ़ा

## ৰचন গুৱি है।

करना किन्तु गुनगुन बोळना 'मुम्मन' दोष है । ये दस दोष वचन सन्बन्धो हैं । इन दस दोषों से बचना

१० मुम्मन---- सामायिक के पाठ आदि का स्पष्ट उत्रारण न

७ आलस्य-—सामायिक में बैठे हुए आलस्य मोड्ना 'आलस्य' दोष है।

मोड़न—सामायिक में बैठे हुए हाथ पैर की डॅंगढियाँ घटकाना 'मोड़न' दोष है।

६ मल दोष—सामायिक में बैठे हुए शरीर पर से मैछ उतारना 'मल्ड' दोष है।

१० विमासन----गले में हाथ लगा कर शोक-मस्त की तरह बैठना, अथवा बिना पूँज़े शरीर खुजलाना या चलना 'विमासन' दोष है।

११ निद्रा — सामायिक में बैठे हुए निद्रा लेना, 'निद्रा' दोष है।

१२ वैयावृत्य अथवा कम्पन—सामायिक में बैठे हुए निष्कारण ही दूसरे से ब्यावच कराना 'वैयावृत्त्य' दोष है त्रोर स्वाध्याय करते हुए घूमना यानी हिळना या शीत-ऊष्ण के कारण कॉंपना 'कम्पन' दोष है।

ये बारह दोष काय के हैं। इन दोषों को टाळने से काय छुद्धि होतो है। मन, वचन और काय के दोष ऊपर बताये गये हैं, इन सब से बचना, भाव छुद्धि है। द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव, इन चारों की छुद्धि से सामायिक के लिए छुद्ध भूमिका होतो है। ८ विशुद्ध भूमिका में पड़ा हुन्ना बीज ही निरोग अंकुर देता है और जो वृक्ष निरोग है, वही फल्डद्रप भी होता है।

सामायिक की भूमिका की विद्युद्धि के पश्चात् सामायिक प्रहण करने की विधि का भी पूरी तरह पाछन होना चाहिए। सामायिक महण करने के लिए तत्पर व्यक्ति को अपने शरीर पर एक धोती और एक ओढ़ने का वस्त, इन दो वस्तों के सिवाय और कोई वस न रखना चाहिए, किन्तु सिळे हुए वस्त्र जैसे कोट, कुत्ती आदि और सिर पर जो वस्त्र हों, चाहे वह टोपी हो, पगड़ी हो, या साफां हो, त्याग देना चाहिएं यानी बतार कर अलग रख देना चाहिए। पश्चात सामायिक के छिए उपयोगी उपकरण जैसे रजो-हरण, मुख-वस्तिका और आसन आदि प्रहण करके, उस भूमि को प्रमाजित करना चाहिए, जहाँ बैठ कर सामायिक करना है। भूमि प्रमार्जन करके प्रमार्जित भूमि पर आसन बिछा, ग्रेंहपत्ती बान्ध छेनी चाहिये और फिर नमस्कार मन्त्र का स्मरण करना चाहिए। नमस्कार मन्त्र का स्मरण करने के पश्चात, गुरु महाराज को वन्दन करके उनसे सामायिक करने की आझा मॉॅंगनी चाहिए।

यह सब हो जाने पर सामायिक करने से पहिले जीवों की अपने द्वारा जो विराधना हुई है, उसका ईरिया पथिक पाठ द्वारा स्मरण करना चाहिए और विशेष स्मरण करने के छिए कायोरसर्ग करना चाहिए। कायोत्सर्ग का डदेश्य, कायोत्सर्ग करने की विधि और Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कायोस्सर्ग में रहने पर शरीर की प्राकृतिक कियाओं के होने पर भी कायोस्सर्ग अभंग रहने के लिए, कायोस्सर्ग के नियमों का स्मरण 'तस्स उत्तरी' पाठ द्वारा कर के यह प्रतिक्वा करे, कि मेरा कायोस्सर्ग तब तक ट्यमंग रहे, जब तक मैं 'अरिइन्त भगवान को नमस्कार रूप' वाक्य न बोर्खें। ' तस्स उत्तरी 'श्च पाठ पूर्ण होते ही, कायोस्सर्ग करके उन दोषों को विशेष रूप से स्मरण करके आलोचना करे, जो जीवों की विराधना रूप हुए हों।

कायोस्सर्ग समाप्त होने पर आत्मा को शुद्ध दशा में स्थिर करने के लिए 'लोगस्स सूत्र' का पाठ पढ़े, जिससे आत्मा में जागृति हो और आत्मा सामायिक प्रहण करने के योग्य बने । आत्मा में जागृति लाने श्रीर आत्मा को व्येय-साधन के योग्य बनाने का एक मात्र साधन परमात्मा की प्रार्थना करना हो है ।

'छोगस्स सूत्र' का पाठ बोछ कर, सामायिक की प्रतिज्ञा स्वरूप 'करेमि मंते' पाठ बोछ कर, सामायिक स्वोकार करे। यह करदे, फिर परमास्मा की प्रार्थना स्वरूप 'शक्वस्तव' (नमोत्थुणं) दो बार बोछ कर 'सिद्ध तथा अरिहन्त' भगवान को नमस्कार करे। बहुत से छोग सामायिक द्वारा श्रात्म-ज्योति जगाने के छिए

अन्य दर्शनों में समाधि के लिए शरीर की प्राकृत्तिक कियाओं को रोकने का विधान है लेकिन जैन-दर्शन में शरीर की प्राकृत्तिक कियाओं को बिना रोके ही समाधि प्राप्त करने का विधान है। — सम्पातक। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com सामायिक की विधि पूरी नहीं करते, और यदि करते भी हैं तो उपयोग-रहित होकर सामायिक का पाठ बोछ कर सामायिक प्रहण करते हैं। विद्यि और उपयोग के अभाव के कारण, चित्त का स्थिर न रहना स्वाभाविक है, श्रीर तब कहते हैं, कि सामायिक में हमारा चित्त तो स्थिर रहता ही नहीं है, हम सामायिक करके क्या करें ! ऐसे छोगों की समझ में यह नहीं आता, कि जब हमने सामायिक की विधि का पाछन ही उपयोग पूर्वक नहीं किया है, तब सामायिक में हमारा चित्त छगे तो कैसे ! चित्त बिना प्रयन्न के तो स्थिर होता नहीं है। इसके छिए प्रयन्न का होना श्रावइयक है श्रीर सामायिक में चित्त को स्थिर करने का पहिछा प्रयन्न उपयोग सहित सामायिक की विधि का पाछन करना है।

चित्त की स्थिरता का आधार, इच्छा-वासना की उपशमता पर मी है। जिसकी इच्छा-वासना जितने अंश में उपशम होगी या होती जावेगी, भोग्योपभोग्य के साधनों के प्रति विरक्ति बढ़ती जावेगी, उतने ही अंश में चित्त भी स्थिर रहेगा। इसळिए यदि सामायिक में चित्त को स्थिर रखना है, तो उन कारणों को खोजकर मिटाना आवश्यक है, जो कारण चित्त में अशान्ति उत्पन्न करने बाळे हैं। जो मनुष्य चूल्हे पर चढ़ी हुई कढ़ाई में के दूध को शान्त रखना चाहता है, उसके छिए यह आवश्यक होगा कि वह कढ़ाई के नीचे जो आग जळ रही है उसे चळग कर दे। कढ़ाई के नीचे Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

जडती हुई जाग रख कर भी कोई व्यक्ति कढ़ाई में भरे हुए दूध में उफान न आने देना चाहे, तो यह कैसे सम्भव है। दूध के नीचे प्रज्ज्वछित आग होने पर, दूध शान्त नहीं रह सकता, किन्तु उफान खावेगा हो। इसी तरह जब तक भोग्योपभोग्य पदार्थ के प्रति मन में आसक्ति है, ममत्व है, तब तक चित्त स्थिर कैसे हो सकता हैं। चित्त को शान्त अथवा स्थिर करने के छिए यह भावइयक है, कि जिससे चित्त श्रशान्त रहता है, उन भोग्योपभोग्य पदार्थ का ममत्व त्याग दे और इस ओर श्रधिक से अधिक गति करें। शास्त्रकारों ने इसीलिये सामायिक से पहिले वे आठ वत बताये हैं, जिनको स्वीकार करने पर इच्छा या वासना सीमित हो जाती है तथा चित्त की अशान्ति मिटती है। उन आठ वतों के पश्चात् सामायिक का नववां व्रत बताया है। शासकारों द्वारा बताये गये सामायिक के पहिले के भाठ वर्तों को जो भव्य जीव स्वीकार करते हैं, उनकी वासना भी सीमित हो जाती है और उनमें अर्थ-अनर्थ तथा कृत्या-कृत्य का विवेक भी जागृत रहता है। इससे वे विवेकी जीव, उपयोग सहित सामायिक की विधि का पाळन करने और सामायिक के समय चित्त स्थिर रखने में समर्थ होते हैं ।

इस तरह की शुद्धि के साथ ही, सामायिक में चित्त स्थिर रखने के लिए खान पान और रहन-सहन का शुद्ध होना भी आवद्यक है। इसलिए भूमिका शुद्ध करके सामायिक करने पर Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com भो जब कभी सामायिक में चित्त न छगे, तब अपने खान-पान भौर रहन-खहन की आछोचना करके, चित्त स्थिर न रहने के कारण की खोज करनी चाहिए और उस कारण को मिटाना चाहिए। खान-पान और रहन-सहन की छोटी-सी अशुद्धि भी चित्त को किस प्रकार अस्थिर बना देती है, और चतुर आवक उस अशुद्धि को किस प्रकार मिटाता है, यह बताने के छिए एक कथित घटना का डहेख यहाँ अप्रासंगिक न होगा।

एक घर्म निष्ठ भावक था। वह नियमित रूप में खासाथिक किया करता या और इसके छिए उन सब नियमोपनियम का मछी प्रकार पाछन करता था, जिनका पाछन करने पर शुद्ध रीति से सामायिक होती है, अथवा सामायिक करने का उद्देश्य पूरा होता है।

एक दिन बह श्रावक, नित्य की तरह सामायिक करने के छिए बैठा। निश्य तो उसका चित्त सामायिक में छगता था परन्तु उस दिन उसके चित्त की चंचछता न मिटी। उसने अपने चित्त को स्थिर करने का बहुत प्रयत्न किया, छेकिन सब व्यर्थ। वह सोचने छगा, कि आज ऐसा कौन-सा कारण हुआ है, जिससे मेरा चित्त सामायिक में नहीं छगता है, किन्तु इघर-उधर मागा ही फिरता है ! इस तरह सोच कर, उसने अपने सब कार्यों की आछोचना की, अपने सान-पान की आछोचना की, किन्तु इसे ऐसा कोई कारण न जान पड़ा, जो सामायिक में चित्त को स्थिर न रहने दे! अन्त में उसने विचार किया, कि मैं अपनी पत्नी से तो पूछ देखूँ, कि उसने तो कोई ऐसा कार्य नहीं किया है, जिसके कारण मेरा चित्त सामायिक में नहीं छगता है ! इस तरह विचार कर, उसने अपनो पत्नी को बुडा उससे कहा, कि आज सामायिक में मेरा चित्त अस्थिर रहा, स्थिर नहीं हुआ। मैंने अपने कार्य एवं खान-पान की आछोचना की, फिर भी ऐसा कोई कारण न जान पड़ा, जिससे चित्त में अस्थिरता आवे। क्या तुमसे कोई ऐसा कार्य हुवा है, जिसका प्रभाव मेरे खान-पान पर पड़ा हो और मेरा चित्त सामायिक में अस्थिर रहा हो।

उस श्रावक को पत्नी भी धर्मपरायणा श्राविका थी। पति का कथन सुनकर उसने भी अपने सब कार्यों को आछोचना की। पश्चात् वह अपने पति से कहने छगी, कि मुझ से दूसरी तो कोई ऐसी त्रुटि नहीं हुई है, जिसके कारण आपके खान-पान में दूपण आवे और आपड़ा चित्त सामायिक में न छगे, लेकिन एक द्रुटि अवदय हुई है। हो सकता है, कि मेरी उस त्रुटि का ही यह परिणाम हो, कि आपका चित्त सामायिक में न ढगा हो। मेरे घर में आज आग नहीं रही थी। मैं, भोजन बनाने के छिए चूल्हा सुछगाने के वास्ते पड़ोसिन के यहाँ आग छेने गई। जब मैं पड़ोसिन के घर के द्वार पर पहुँची, तब मुफे याद आया कि मैं आग छे जाने के लिए तो कुछ लाई नहीं, फिर आग किसमें ले जाऊँगी ! मैं आग लाने के लिए कंडा ले जाना भूल गई थी। पड़ोसिन के द्वार पर कुछ कंडे पड़े हुए थे। मैंने, सहज भाव से उन कंडों में से एक कंडा उठा लिया, श्रीर पड़ोसिन के यहाँ से उस कंडे पर आग छेकर ऋपने घर आई। मैंने, आग जलाकर भोजन बनाया। पड़ोसिन के द्वार पर से पड़ोसिन की स्वीकृति बिना ही मैं जो कण्डा उठा कर छाई थी, उस कण्डे को भी, मैंने भोजन बनाते समय चूल्हे में जढा दिया। पड़ोसिन के घर से मैं बिना पूछे जो कण्डा खाई थी, वह कण्डा चोरी या बेन्हक का था। इसळिए हो सकता है कि मेरे इस कार्य के कारण ही आपका चित्त सामायिक में न छगा हो । क्योंकि उस कण्डे को जडाकर बनाया गया भोजन आपने भो किया था।

पत्नी का कथन सुनकर आवक ने कहा कि बस ठीक है ! उस कण्डे के कारण ही आज मेरा चित्त सामायिक में नहीं छगा ! क्योंकि वह कण्डा अन्यायोपार्जित था । अन्यायोपार्जित वस्तु या उसके द्वारा बनाया गया भोजन जब पेट में हो, तब चित्त स्थिर कैसे रह सकता है। अब तुम पड़ोसिन को एक के बदले दो कण्डे वापस करो, छस से क्षमा माँगो और इस पाप का प्रायश्चित करो । आविका ने ऐसा ही किया । यह कथानक या घटना ऐसी ही घटी हो या रूपक मात्र हो इसका मत्तल्ज्व तो यह है कि जो शुद्ध Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat सामायिक करना चाहता है, उसको अपना सान-पान और रहन-सहन भी शुद्ध रसना चाहिए और जब भी सामायिक में चित्त न छगे, अपने सान-पान और रहन-सहन की आखोचना करके अशुद्धि मिटानी चाहिए। जिस व्यक्ति का जैसा आहार-विहार है, उसका चित्त भी वैसा ही रहेगा। यदि आहार-विहार शुद्ध है, वो चित्त स्थिर रहेगा, लेकिन यदि शुद्ध नहीं है, तो उस दशा में सामायिक में चित्त स्थिर कैसे रह सकता है !

सामायिक में बैठे हुए व्यक्ति को शान्त और गम्भीर भी रहना चाहिए। साथ ही सब के प्रति समभाव रखना चाहिए, चाहे किसी के द्वारा अपनी कैसी भी हानि क्यों न हुई हो या क्यों न हो रही हो। सामायिक में बैठा हुन्ना आवक इस पंचम त्रारे में भी किस प्रकार समभाव रखता है तथा भौतिक पदार्थ की हानि से अपना चित्त अस्थिर नहीं होने देता है, यह बताने के छिए एक घटना का वर्णन किया जाता है, जो सुनी हुई है।

दिल्ली में एक जौहरी आवक सामायिक करने के लिए बैठा। सामायिक में बैठते समय उसने अपने गले में पहना हुआ मूल्यवान कण्ठा उतार कर अपने कपड़ों के साथ रख दिया। वहीं पर एक दूसरा आवक भी उपस्थित था। उस दूसरे आवक ने जौहरी आवक को कण्ठा निकाल कर रखते देखा था। जब वह जौहरी ९

श्रावक सामायिक में था तब उस दूसरे श्रावक ने, जौहरी के कपड़ों में से वह कण्ठा निकाला और जौहरी को कण्ठा बताकर उसले कहा कि मैं यह कण्ठा ले जाता हूँ। यह कहकर वह दूसरा आवक, कण्ठा लेकर कलकत्ता के लिए चल दिया। यद्यपि वह कण्ठा मूल्यवान था और जौहरी श्रावक के देखते हुए बल्कि जौहरी श्रावक को बता कर वह दूसरा श्रावक कण्ठा छे जा रहा था, फिर भी जौहरी श्रावक सामायिक से विचलित नहीं हुआ । यदि वह चाहता तो उस दूसरे आवक को फण्ठा छे जाने से रोक सकता था, अथवा हो-इहा करके उसको पकड्वा सकता था, लेकिन यदि वह ऐसा करता तो उसकी सामायिक भी दूषित होती श्रीर सामायिक छेते समय उसने जो प्रत्याख्यान किया था. वह भी टुटता । जौहरी श्रावक टढ़ निश्चयी था, इसलिये कण्ठा जाने पर भी वह सामायिक में समभाव प्राप्त करता रहा।

सामायिक करके जौहरो श्रावक अपने घर आया। उस समय भी उसको कण्ठा जाने का खेद नहीं था। उसके घर वार्डो ने उसके गले में कण्ठा न देखकर, उससे कण्ठे के छिए पूछा भी कि कण्ठा कहाँ गया, छेकिन उसने घर वार्डो को भी कण्ठे का पता नहीं बताया। उनसे यह भी नहीं कहा, कि मैं सामायिक में बैठा हुआ था उस समय अमुक व्यक्ति कण्ठा छे गया, किन्तु यही कहा कि कण्ठा सुरक्षित है। वह दूसरा आवक कण्ठा लेकर कलकत्ता गया। वहाँ उसने वह कण्ठा बन्धक (गिरवी) रख दिया, और प्राप्त रुपयों से ज्यापार किया। योगायोग से, उस आवक को व्यापार से अच्छा लाभ हुआ। आवक ने सोचा, कि अब मेरा काम चल गया है, इसलिए अब कण्ठा जिसका है उसे वापस कर देना चाहिए। इस प्रकार सोचकर वह कण्ठा छुड़ाकर दिल्लो आया। उसने अनुनय, विनय और क्षमा प्रार्थना करके, वह कण्ठा जौहरी आवक को दिया तथा उससे कण्ठा गिरवी रखने एवं ज्यापार करने का हाल कहा। उस समय घरवालों एवं अन्य लोगों को कण्ठा-सम्बन्धी सब बात माॡम हुई।

मतलब यह कि कोई कैसी भी क्षति करे, सामायिक में बैठे हुए व्यक्ति को स्थिर-चित्त होकर रहना चाहिए, समभाव रखना चाहिए, उस हानि करनेवाले पर क्रोध न करना चाहिए, न बदला लेने की भावना ही होनी चाहिए।

श्री उपासक दशाझ सूत्र के छठे अध्ययन में, कुण्डकोलिक आवक का वर्णन है। उसमें कहा गया है, कि कुण्डकोलिक आवक अपनी अशोक वाटिका में अपना उत्तरीय वस्त और अपनी नामाङ्कित सुद्रिका उतार कर घर्म चिन्तवन कर रहा था। उस समय वहाँ एक देव आया। कुण्डकोलिक को विचलित करने के लिए, वह देव, कुण्डकोलिक का अलग रसा हुआ मुद्रिका सहित वस्त उठाकर Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat आकाश में छे गया और श्राकाश-स्थित होकर उस देव ने कुण्डकोडिक से सैद्धान्तिक प्रश्नोत्तर किये। यानी भगवान महावीर के पुरुषार्थवाद और गोशाडक के होनहारवाद के सम्बन्ध में कुण्डकोडिक से बातचीत की। कुण्डकोडिक ने देव द्वारा किये गये प्रश्नों का उत्तर देकर देव को निरुत्तर करने का प्रयत्न तो अवद्य किया, डेकिन त्रपना उत्तरोय वस्त्र या अपनी मुट्रिका प्राप्त करने की चेष्टा नहीं की।

कुण्डकोछिक आवक, उस समय सामायिक में नहीं था। फिर भी उसने इस प्रकार धैर्य और दृढ़ता रखी, तो सामायिक करनेवाले में कैसा धैर्य और कैसी दृढ़ता होनी चाहिए, यह बात इस आदर्श से सीखने की आवश्यकता है।

आदर्श सामायिक उसी की हो सकती है, जिसका चित्त सामायिक में स्थिर और आत्ममाव में छीन हो। निश्चयनय वाळों ने ऐसी सामायिक को ही सामायिक माना है, जो मन, वचन, काय को एकाताम्रपूर्वक की जावे। इसके विरुद्ध जिस सामायिक में चित्त दूसरी जगह रहता है, आत्मभाव में छोन नहीं होता, वह सामायिक निश्चयनय से सामायिक हो नहीं है। इसके ढिए एक कथा भी प्रसिद्ध है, जो इस प्रकार है:---

एक श्रावक सामायिक लेकर बैठा था। उसी समय एक **त्रादमी ने उसके यहाँ आफर उसकी पुत्र-वधू से पूछा कि तुम्हारे** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ससर कहाँ हैं ? श्रावक की पुत्र-वधू ने उत्तर दिया कि ससुरजी इस समय बाजार में पंसारी के यहाँ सोंठ लेने गये हैं। वह आदमी आवक की पुत्र वधू का उत्तर सुनकर, बाजार में जा आवक की खोज करने लगा, परन्तु उसे आवक का पता न मिला। वह फिर आवक के घर भाया और उसने आवक की पुत्र वधू से कहा, क सेठजो बाजार में तो नहीं मिले, वे कहाँ गये हैं ? श्रावक की पुत्र-वधू ने उत्तर दिया कि अब वे मोची बाजार में जूता पहनने गये हैं। वह आदमी फिर श्रावक की खोज में गया, परन्तु श्रावक वहाँ भी नहीं मिछा, इसलिए लौटकर उसने फिर श्रावक की पुत्र-वधू से कहा कि वे तो मोची बाजार में भी नहीं मिळे ! मुमे डनसे एक आवश्यक कार्य है इसलिए ठीक बता दो कि वे कहाँ गये हैं। पुत्र-वधू ने उत्तर दिया कि अब वे सामायिक में हैं ।

वह आदमी बैठ गया । आवक की सामायिक समाप्त हुई । सामायिक पालकर उसने उस आदमी से बातचीत की और फिर अपनी पुत्र-वधू से कहने लगा, कि तुम जानती थी कि मैं सामायिक में बैठा हुआ था, फिर भी तुमने उस आदमी को सची बात न बताकर व्यर्थ के चक्कर क्यों दिये ! समुर के इस कथन के उत्तर में बहू ने नम्रता-पूर्वक कहा कि मैंने जैसा देखा, उस आदमी से बैसा ही कहा । आप शरीर से तो सामायिक में बैठे थे, लेकिन आपका चित्त पंसारी और मोची के यहाँ गया था या नहीं ? पुत्र-वधू का उत्तर सुनकर, उस श्रावक ने श्रपनी भूळ स्वीकार की और भविष्य में सावधान रहकर सामायिक करने की प्रतिज्ञा की।

यह कथा कल्पित है या वास्तविक है यह नहीं कहा जा सकता। इसके द्वारा बताना यह है कि निश्चयनय वाळे द्रव्य सामायिक को सामायिक नहीं मानते, किन्तु उसी सामायिक को सामायिक मानते हैं जो मन, वचन, काय को एकाप्र रख कर उपयोग सहित की जाती है और जिसमें आत्म-भाव में तछीनता होती है। ऐसी सामायिक से ही आत्म-कल्याण भी होता है और ऐसी सामायिक का ही ढोगों पर प्रमाव भी पड़ता है। यानो धर्म और सामायिक के प्रति ढोगों के हद्दय में श्रद्धा होती है।



#### सामायिक व्रत के त्रतिचार

त की आराधना शुद्ध हो इसके छिए त्रत के अतिचारों को जानना आवश्यक है। क्योंकि जब तक त्रत को दूषित करने वाळे कारण नहीं जान छिये जाते, तब तक उन कारणों से बचकर त्रत को शुद्ध नहीं रखा जा सकता। इसीछिए शासकारों ने आगमों में सामायिक त्रत के दोषों का भी स्वरूप बता दिया है, जिससे उन दोषों को समझा जा सके और उनसे बचा जा सके।

व्रत चार प्रकार से दूषित होते हैं, श्रतिकम से, व्यतिक्रम से, अतिचार से और अनाचार से। इन षारों का रूप बताने के छिए एक कवि ने कहा है:--- मन की विमलता नष्ट होने को अतिकम है कहा । शीलचर्या के विलंघन को व्यतिकम है कहा ॥ हे नाथ! विषयों में लिपटने को कहा अतिचार है । आसक्त अतिशय विषय में रहना महानाचार है ॥

अर्थात् — मन की निर्मलता नष्ट होकर मन में अक्तत्य-कार्य करने का संकल्प करना, अतिकम कहलाता है। ऐसा संकल्प कार्य रूप में परिणत करने और वत नियम का उल्लह्वन करने के लिए उद्यत होना तथा अक्तत्य-कार्य का प्रारम्भ कर देना, ब्यतिकम है। इससे आगे बद्कर, विषयों को ओर आकर्षित होकर वत नियम भंग करने के लिए सामग्री जुटाना यानी तैयारी करना अतिचार है और वत नियम भंग कर डालना अनाचार है।

इन चारों में से अनाचार दोष से तो त्रत सर्वथा भङ्ग हो जाता है, छेकिन शेष तीन दोषों से व्रत आंशिक भंग होता है। अर्थात प्रथम के तीन दोषों से व्रत मलीन होता है। इसलिए इन दोषों से बचने पर ही व्रत का पूर्णतया पालन हो सकता है।

जिन तीन दोषों से व्रत में मछीनता आती है, उनमें सब से बड़ा दोष अतिचार है। इसछिए श्रतिचार का रूप बता दिया जाता है और वह इसछिए कि इस दोष से न बचने पर व्रत मछीन हो जावेगा और इस दोष से आगे बढ़ने पर व्रत नष्ट हो जावेगा।

सामायिक व्रत के पाँच अतिचार हैं, जो इस प्रकार हैं, मन दुष्प्रणिधान, वचन दुष्प्रणिधान, काय दुष्प्रणिधान, सामायिक Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com मति-भ्रंश और सामायिकानवस्थित। इन अतिचारों की थोड़े में न्याख्या की जाती है।

(१) मन का सामायिक के भावों से बाहर प्रवृत्ति करना, मन को सांसारिक प्रपंचों में दौड़ाना श्रौर अनेक प्रकार के सांसारिक कार्य विषयक संकल्प-विकल्प करना, मनः दुष्प्रणिधान नाम का अतिचार है।

(२) सामायिक के समय विवेक रहित कटु, निष्ठुर व श्रसभ्य बोल्लना, निरर्थक या सावद्य वचन कहना, वचन-दुष्प्रणिधान है।

(३) सामायिक में शारीरिक चपळता दिखळाना, शरीर से कुचेष्टा करना, बिना कारण शरीर को फैळाना, सिकोड़ना या श्रसावधानी से चळना, काय दुष्प्रणिधान है।

(४) मैंने सामायिक की है, इस बात को भूछ जाना या कितनी सामायिक प्रहण की है यह विस्मृत कर देना, अथवा सामायिक करना ही भूछ जाना, सामायिक मति-भ्रंश है।

(५) सामायिक से ऊबना, सामायिक का समय पूरा हुआ या नहीं, इस बात का बार-बार विचार छाना या सामायिक का समय पूर्ण होने से पहिळे ही सामायिक समाप्त कर देना, सामायिकानवस्थित है। यदि सामायिक का समय पूर्ण होने से पहिले, जान बूझ कर सामायिक समाप्त की जाती है, तब तो १० अनाचार है, लेकिन 'सामायिक का समय पूर्ण हो गया होगा' ऐस्रा विचार कर समय पूर्ण होने से पहिले ही सामायिक समाप्त कर दे, तो अतिचार है ।

इन पॉंचों अतिचारों को जानकर इनसे बचने पर ही सामायिक व्रत का पूरी तरह पाछन हो सकता है।





# देशावकाशिक व्रत



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## देशावकाशिक व्रत

आ विक के बारह वर्तों में से दसवाँ और शिक्षा वर्तों में से दूसरा वत देशावकाशिक है। आवक, आहिंसादि पाँच अणुवत को प्रशस्त बनाने और उनमें गुण उत्पन्न करने के छिए दिक् परिमाण तथा उपभोग-परिभोग परिमाण नाम के जो वत स्वोकार करता है, उनमें वह अपनी आवश्यकता और परिस्थिति के अनुसार जो मर्यादा रखता है, वह जीवन भर के छिये होती है। यानि दिक् वत और उपभोग-परिभोग परिमाण व्रत जीवन भर के छिये स्वीकार किये जाते हैं और इसडिए इन वर्तों को स्वीकार करते समय जो मर्यादा (छूट) रक्सी जाती है वह भी जीवन भर के छिये होती है। छेकिन आवक ने व्रत छेते समय जो मर्यादा रक्सा है, यानि आवक ने व्रत छेत्र रक्सा है, यानि आवक्य का आवक ने व्रत छेत्र समय जो मर्यादा रक्सा है, यानि आवक ने व्रत छेत्र रक्सा है, यानि आवाग्यन के छिए जो क्षेत्र रक्सा है, यानि आवाग्यन के छिए जो क्षेत्र रक्सा है,

तथा भोग्योपभोग के लिए जो पदार्थ रखे हैं, उन सब का उपयोग वह प्रति दिन नहीं करता है। इसलिए एक दिन रात के लिए उस मर्थादा को भी घटा देना, आवागमन के क्षेत्र और भोग्योपभोग्य पदार्थ को मर्यादा को कम कर देना ही देशावकाशिक व्रत है। स्थानाङ्ग सूत्र के चतुर्थ स्थान के तीसरे उद्देशे में टीकाकार इस व्रत की व्याख्या करते हुए लिखते हैं:---

देशे दिगवत प्रहितस्य दिक्परिमाणस्य विभागोऽवका-शोऽवस्थानमवतारो विषयोतस्य तद्देशावकाशं तदेव देशा-वकाशिकम् दिग्वत प्रहितस्य दिक् परिमाणस्य प्रतिदिनं संक्षेप करण लक्षणे वा।

अर्थात् ---दिक् वत धारण करने में जो अवकाश रखा है, उसको प्रति दिन संक्षेप करने का नाम देशावकाशिक वत है।

इस पर से यह प्रइन होता है कि उक्त टोका में तो दिक्-परिमाण व्रत में रखी गई मर्यादा घटाने को ही देशावकाशिक व्रत कहा गया है। उपभोग्य-परिभोग्य पदार्थ की मर्यादा घटाने का विधान इस जगह नहीं है। फिर दिक् व्रत और उपभोग-परिभोग परिमाण व्रत, इन दोनों में रखी गई मर्यादा घटाने का विधान क्यों किया जाता है ? इस प्रइन का समाधान करने के छिए वृत्तिकार कहते हैं:---

दिग्वत संक्षेप करणमणुवताऽऽदि संक्षेप करणस्याप्युप-लक्षणं दृष्टव्यं तेषामपि संक्षेपस्थावश्यं कर्त्तव्यत्वात् । अर्थात् - देशावकाशिक वत में दिक्वत की मर्यादा का संक्षेप करना मुख्य है, लेकिन उपलक्षण से अन्य अणुवर्तों को भी अवश्य संक्षेप करना चाहिये, ऐसा बृद्ध पुरुष प्रतिपादन करते आये हैं।

इस कथन से स्पष्ट है कि जिस जत में जो मर्यादा रखी गई है, उन सभी मर्यादाओं को घटाना, आवश्यकता से अधिक छूट रखी हुई मर्यादा को परिमित कर डाल्डना ही देशावकाशिक व्रत है। उदाहरण के लिए चौथे अणुव्रत में स्वदार विषयक जो मर्यादा रखी गई है, उसको भी घटाना। इस्रो प्रकार पाँचवें और सातवें वत में रखी गई मर्यादा भी घटाना। इस्र प्रकार व्रत स्वीकार करते समय जो मर्यादा रखी गई है, उस मर्यादा को घटा डाल्डना यही देशावकाशिक व्रत है।

अब यह बताया जाता है कि इस देशावकाशिक व्रत को स्वीकार करने का उद्देश्य क्या है।

विवेकी श्रावक की सदा यह भावना रहा करती है कि 'वे छोग धन्य हैं, जिन्होंने अनित्त्य, अशाइवत एवं अनेक दुःख के स्थान रूप गृहवास को त्याग कर संयम छे छिया है। मैं ऐसा करने के छिए अभी सझक नहीं हूँ, इसी से गाईस्थ्य जीवन बिता रहा हूँ। फिर भी मुझ से जितना हो सके, मैं गृहवास में रहता हुआ भी त्याग-मार्ग को अपनाऊँ।' इस भावना के कारण श्रावक ने व्रत स्वीकार करते समय जो मर्यादा रखी है उस मर्यादा को भी वह Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat घटाता है, जो अवकाश रखा है उसे भी संक्षेप करता है और इसी के छिए वन को स्वीकार करता है।

श्रावक के लिए प्रति दिन चौदह नियम चिन्तन करने की जो प्रया है, वह प्रथा इस देशावकाशिक व्रत का ही रूप है। उन चौदह नियमों का जो प्रति दिन विवेक पूर्वक चिन्तन करता है, उन नियमों के अनुसार मर्यादा करता है तथा मर्यादा का पालन करता है, वह सहज ही महा लाभ प्राप्त कर लेता है। प्रन्थों में वे नियम इस प्रकार कहे गये हैं:---

सचित्त दब्ब विग्गई, पन्नी ताम्बुल वत्थ कुसुमेषु। वाहण सयण विलेवण, बम्भ दिशि नाहण भत्तेषु॥

अर्थात्—१-सचित वस्तु, २-द्रब्य, ३-विगय, ४-जूते, खढ़ाऊ, ५-पान, ६-वस्त्र, ७-पुष्प, ८-वाहन, ९-शयन, १०-विरेपन, ११-ब्रह्मचर्य, १२-दिक्, १३-स्नान और १४-भोजन ।

१ सचित — पृथ्वी, पानी, वनस्पति, फल्ल-फूल, सुपारी, इलायची, बादाम, धान्य-बीज आदि सचित वस्तुओं का यथाशक्ति स्याग अथवा यह परिमाण करे कि मैं इतने द्रव्य और इतने वजन से अधिक उपयोग में न ऌॅंगा।

२ द्रव्य — जो पदार्थ स्वाद के डिए भिन्न-भिन्न प्रकार से तैयार किये जाते हैं, उनके विषय में यह परिमाण करे कि आज मैं इतने द्रव्य से अधिक द्रव्य उपयोग में न छॅंगा। यह मर्यादा खान-पान विषयक द्रव्यों की को जाती है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

मधु श्रौर मक्खन ये दो विशेष विगय हैं। इनका निष्कारण उपयोग करने का त्याग करे श्रौर सकारण उपयोग की मर्यादा करे। मद्य एवं मांस ये दो महा विगय हैं। श्रावक को इन दोनों का सर्वथा त्याग करना चाहिये।

४ पन्नी—-पॉव की रक्षा के लिए जो चीजें पहनी जाती हैं, जैसे-जूते, मोजे, खड़ाऊ, बूट श्रादि इनकी मर्यादा करे।

५ ताम्बुल--जो वस्तु भोजनोपरान्त मुख शुद्धि के छिए खाई जाती है, उनकी गणना ताम्बुछ में है। जैसे-पान, सुपारी, इडायची, चूरन आदि, इनके विषय में भी मर्यादा करे।

६ वस्त्र—पहनने, ओढ़ने के कपड़ों के छिए यह मर्यांदा करे कि अमुक जाति के इतने वस्त्र से अधिक वस्त काम में न ऌँगा।

७ कुसुम---सुगन्धित पदार्थ, जैसे-फूल, इत्र, तेड व सुगन्धादिक आदि के विषय में भी मर्यादा करे।

88

८ वाहन—हाथी, घोड़ा, उँट, गाड़ी, तॉंगा, मोटर, रेंड, नाव, जहाज आदि खवारी के साधनों के, चाहे वे साधन स्थल के हों अथवा जल या आकाश के हों, यह मर्यादा करे कि मैं अमुक-अमुक वाहन के सिवाय आज और कोई वाहन काम में न ऌूँगा।

९ शयन—शैया, पाट, पाटला, पलंग, बिस्तर त्रादि के विषय में मर्यादा करे।

१० विरूपन—–शरीर पर छेपन किये जाने वाले द्रव्य जैसे–केसर, चन्दन, तेळ, साबुन, अखन, मखन आदि के सम्बन्ध में प्रकार एवं भार की मर्यादा करे।

११ ब्रह्मचर्य-स्थूल ब्रह्मचर्य यानी स्वदार-सन्तोष, परदार विरमण व्रत स्वोकार करते खमय जो मर्यादा रस्ती है, उसका भी यथा शक्ति संकोच करे, पुरुष पत्नी संसर्ग के विषय में श्रौर स्नी पति संसर्ग के विषय में त्याग अथवा मर्यादा करे।

१२ दि्झि——दिक्परिमाण वत स्वीकार करते समय आवागमन के लिए मर्यादा में जो क्षेत्र जीवन भर के लिए रखा है, उस क्षेत्र का भी संकोच करे तथा थह मर्यादा करे कि आज मैं इतनी दूर से ऋधिक दूर ऊर्ध्व, अद्यः या तिर्यक् दिशा में गमना-गमन न करूँगा।

१३ स्तान — देश या सर्व स्नान के छिए भी मर्यादा करे कि छाज इससे अधिक न करूँगा। शरीर के कुछ भाग को घोना देश स्नान है श्रीर सब भाग को घोना सर्व स्नान कहा जाता है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com १४ भत्ते---भोजन, पानी के सम्बन्ध में भी मर्यादा करे

कि मैं आज इतने प्रमाण से ऋधिक न खाऊँगा न पीऊँगा ! ये चौदह नियम देशावकाशिक व्रत के ही अन्तर्गत हैं। इन नियमों से व्रत विषयक जो मर्यादा रखो गई है उसका संकोच होता है और श्रावकपना भी सुशोभित होता है।

८३

कई छोग इन चौदद नियमों के साथ असि, मसि और ऋषि इन तीन को और मिछाते हैं। ये तीनों कार्य आजीविका के छिए किये जाते हैं। आजीविका के छिए जो कार्य किये जाते हैं, उनमें से पन्द्रद्द कर्मादान का तो आवक को स्याग ही होता है। रोष जो कार्य रहते हैं, उनके विषय में भी प्रतिदिन मर्यादा करे।

१ असि---- शस्त, औजारादि के द्वारा परिश्रम करके अपनी जीविका की जाय, उसे 'असि' कर्म कहा जाता है।

३ कुषि---खेती के द्वारा या उन पदार्थों का कय-विकय

करके आजीविका की जाय उसको 'कृषि' कर्म कहा जाता है। उपरोक्त तीनों विषय में आवकोचित कार्य की मर्यादा रख कर रोष के स्याग करें।



### देशावकाशिक व्रत की दूसरी व्याख्या

जिस प्रकार नियमों का चिन्तन करके और प्रत्येक नियम के विषय में मर्यादा करके स्वीकृत व्रतों से सम्बन्धित जो मर्यादा रखी गई है, उसमें द्रव्य और क्षेत्र से संकोच किया जाता है, उसी प्रकार पाँच त्रणुव्रतों में काछ की मर्यादा नियत करके एक दिन रात के छिए त्रासव सेवन का त्याग किया जाय यह देशावकाशिक व्रत है। इस तरह के त्याग को वर्त्तमान समय में दया या छः काया कहा जाता है। दया या छः काया करने के छिए, आस्रव द्वार के सेवन का एक दिन रात के वास्ते त्याग करके विरति पूर्वक धर्म-स्थान में रहा जाता है। ऐसी विरति, त्याग पूर्ण जीवन बिताने के छिए अभ्यास रूप है। दया या छः काया रूप व्रत उपवास करके भी किया जा सकता है और उपवास करने की शक्ति न हो तो आयंबिड त्रादि करके भी किया जा सकता है। रस-हीन भोजन न किया जा सके तो एकासना करके भी किया जा सकता है, तथा यदि कारण वश ऐसा कोई तप न हो सके, तो एक से अधिक बार भोजन करके भी किया जा सकता है। \* लेकिन दया या छः काया व्रत करके जितना भी तप और स्याग पूर्वक रहा जावे, उतना ही अच्छा है।

\* कई लोग दया या छः काया करके भी रसनेन्द्रिय पर संयम नहीं रखते हैं, किन्तु उस दिन विशेष सरस और पौष्टिक भोजन करते हैं। अन्य दिनों की अपेक्षा जिस दिन दया या छः काया वत किया जाता है. उस दिन विशेष स्वादिष्ट एवं इन्द्रियों को उत्तेजित करने वाला पौष्टिक आहार करते हैं. बल्कि कई लोग तो इस वत का उद्देश्य न जानने के कारण. श्रेष्ठतम भोजन करने पर ही दया या छः काया का होना मानते हैं। इस कारण बहत से लोगों की दृष्टि में दया या डः काया वत उपहास का कारण बन गया है। ऐसे लोग कहने लगते हैं कि दया या डः काया का तप तो उत्तम भोजन करने के लिए ही किया जाता है। यद्यपि दया या झः काया करने वाले को रसनेन्द्रिय वश में रखनी चाहिये। लेकिन जिनसे ऐसा नहीं होता है या जो ऐसा नहीं करते हैं उन लोगों की निन्दा करके रह जाना और स्वयं कुछ न करना, यह बढी भारी भूख है। जो छोग स्वयं कुछ न करके भी करने वाले की निन्दा करते हैं. उनके लिए उचित तो यह है कि वे अपनी अशकता को समझ कर जो लोग दया वत करते हैं उनकी सराहना करें, किन्तु इसके बदले किसी भी रूप में दया करने वाले की निन्दा करके और कर्म बांधते हैं । इसलिए कोई किसी भी रूप में Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

दया या छः काय व्रत स्वीकार करने के लिए किये जाने वाले प्रत्याख्यान, जितने करण और योग से चाहें, उतने करण व योग से कर सकते हैं। कोई दो करण तोन योग से पाँच आस्नव द्वार के सेवन करने का त्याग करते हैं। यानी यह प्रतिज्ञा करते हैं कि मैं मन, वचन और काय से पॉच त्रासव द्वारों का सेवन न करूँगा, न दूसरे से कराऊँगा । इस तरह की प्रतिज्ञा करने वाला व्यक्ति, प्रतिज्ञा करने के पश्चात जितने समय तक के छिए प्रतिज्ञा छी है उतने समय तक न तो स्वयं ही व्यापार, कृषि या दूसरे आरम्भ, समारम्भ के कार्य कर सकता है, न अन्य से कह कर करवा ही सकता है। लेकिन इस तरह की प्रतिज्ञा करने वाले के लिए जो वस्तु बनी है, उस वस्तु का उपयोग करने से प्रतिज्ञा नहीं टूटती है। इस व्रत को एक करण तीन योग से भी स्वीकारा जा सकता है। जो व्यक्ति एक करण तीन योग से एह व्रत स्वीकार करता है और स्रासन द्वार के सेवन का स्थाग करता है, वह स्वयं तो आरम्भ, समारम्भ के कार्य नहीं कर सकता, लेकिन यदि दूसरे से

दया व्रत करे, उसकी निन्दा करना अनुचित है। इसी प्रकार दया व्रत करने वाले लोग भी यदि रसनेन्द्रिय पर संयम रखें, तो किसी को इस व्रत की निन्दा करने का अवसर ही न मिले और यह व्रत आदर्श माना जावे।

( सम्पारक )

कह कर आरम्भ, समारम्भ के काम कराता है, तो ऐसा करने से उसका त्याग भंग नहीं होता। क्योंकि उसने दूसरे के द्वारा आरम्भ, समारम्भ कराने का त्याग नहीं किया है।

इसी तरह इस वत को स्वीकार करने के छिए जो प्रस्थाख्यान किये जाते हैं, वे एक करण श्रौर एक योग से भी हो सकते हैं। ऐसे प्रत्याख्यान करने वाळा व्यक्ति, केवळ शरीर से ही आरम्भ, समारम्भ के कार्य नहीं कर सकता। मन श्रौर वचन के सम्बन्ध में तो उसने त्याग ही नहीं किया है न कराने या अनुमोदन का ही त्याग किया है। ये त्याग बहुत ही अल्प हैं, इनमें आश्रवों का बहुत कम अंश त्याग जाता है श्रौर श्रधिकांश प्रत्याख्यान नहीं होते।

कई छोगों को यह भी पता नहीं होता कि हमने किस प्रकार के स्थाग द्वारा दया या छः काया व्रत स्वीकार किया है। ऐसे छोग इस व्रत के छिए किये जाने वाछे प्रत्याख्यान के भेदों को नहीं जानते और ऐसे छोगों को त्याग कराने वाछे नोचो श्रेणी का ही त्याग कराते हैं। ऐसा होते हुए भी, ऐसे छोगों की वृत्ति की तुछना मुनियों की वृत्ति से की जाती है, जो असंगत है। यदि इस सम्धन्ध में विवेक से काम छिया जावे, तो किसी को इस व्रत के विषय में कोई आक्षेप करने का आवसर न मिले।

दया व्रत भी एक प्रकार का पौषध व्रत ही है। पौषध छसे Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कहते हैं, जिसके द्वारा धर्म का पोषण किया जावे। पौषध की व्याख्या करते हुए कहा गया है कि—

पोषं-पुष्टिं प्रकमाद् धर्मेस्य धत्ते करोतीतिपौषधः । अथवा

पोसे इ कुशल धम्मे, जंता हारादि चागऽणुट्वाणं।

इह पोसहो त्तिमणति, विहिणा जिण भासिएणेय ॥

अर्थात्—प्राणातिपात विरमण आदि के शुभ आचरणों द्वारा धर्म को पोषण देना, पौषध है।

पूर्षकाल में इस तरह के पौषध होने का प्रमाण श्री भगवती सूत्र के १२ वें शतक के प्रथम उद्देशे में शंखजी और पोखल्जीजी श्रावक के अधिकार में पाया जाता है, जिनने आहार करके पक्खी पौषध किया था। इस पौषध को करने के लिए, पाँच आस्रव दार के सेवन का त्याग करके सामायिकादि में समय लगाना चाहिए। यह व्रत स्वीकार करने वाले श्रावक को, व्रत के दिन किस प्रकार की चर्य्या रखनी चाहिए, यह संक्षेप में बताया जाता है।

श्रावक को जिस दिन पौषध ( दया या छः काया ) करना है, उस दिन समस्त सावद्य व्यापार त्याग कर, पौषध करने योग्य धर्मोपकरण लेकर पौषधशाळा अथवा जहाँ साधु महारमा विराजते Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com हों 🕇 उस स्थान पर उपस्थित होना चाहिए। पश्चात् साधुजी महाराज को वन्दन-नमन करके, अपने शरीर और वस्नों का प्रतिलेखन करे, तथा उचार प्रस्नवण त्रादि परठने योग्य चीजों को परठने की भूमि का परिमार्जन करे। फिर ईयी पथिकी किया के पाठ से, उस किया से निवृत्त होकर गुरु महाराज या बड़े श्रावक और जब अकेडा ही हो तब स्वतः गुरु महाराज की त्राज्ञा लेकर पौषध व्रत ( द्या या छः काया ) स्वीकार करे, तथा सामायिक व्रत लेकर स्वाभ्याय, ज्ञान, ध्यान श्रादि से धर्म का पुष्ट अवलम्बन प्रहण करे। ऐसा कोई कार्य न करे कि जिससे व्रत में बाधा पहुँचे। यदि स्वाध्याय करने की योग्यता न हो, तो नमस्कार मन्त्र का जाप करे श्रौर गुरु महाराज उपदेश सुनाते हों, तो उपदेश अवण करे। पश्चात् सामायिकादि पाछ कर आहार करने के लिए जाने। आहार करने के लिए जाने के समय, पौषधशाला से निकलते हुए 'त्रावस्वही आवस्वही' कहे और मार्ग में यत्नापूर्वक ईयी शोधन करता हुआ चले। भोजन करने के स्थान पर पहुँच कर, ईर्यापथिक कायोरसर्ग करे। फिर भोजन करने के पात्र का प्रतिलेखन करके आहार करने बैठे। उस समय यह भावना करे कि 'मुमे आहार तो करना

<sup>†</sup> श्राविका को अपनी पौषधशाला या महासतियों के स्थान में उपस्थित होना चाहिये । १२

ही पड़ेगा, ऌेकिन आहार करके कोई विशेष गुण निपजाऊँ। वे पुरुष धन्य हैं, जो श्राहार स्याग कर अथवा आयम्बिल करके या निवी करके पौषध करते हैं। मुझ में ऐसी क्षमता नहीं है, इसी से मैं इस प्रकार का आहार करता हूँ।' इस प्रकार स्यागवृत्ति वाले लोगों की प्रशंसा करता हुआ आहार करे, जो नीचे बताई गई विधि से हो।

असुर सुरं अव चव चवं, अद्दुअ मविलं बियं अपरिसाड़ि । मण वय काय गुत्तो, भुंजइ साहुव्व उवउत्तो ॥

अर्थात्—भोजन करते समय सुड़सुड़ाट न करे न चपचपाट करे । इसी तरह न बहुत जल्दी भोजन करे, न बहुत धोरे । भोज्य पदार्थ नीचे न गिरने दे, किन्तु मन, वचन, काय को गोप कर साधु की तरह उपयोग सहित आहार करे ।

इस विधि से भोजन करे और वह भी परिमित । इसके ढिए कहा है कि 'जाया माया ए मुखा।' यानि जिससे और जितने आहार से जीवन यात्रा निभ सके, क्षुधा मिट जावे, त्राढस्य न हो, प्रकृति सात्विक और शरीर खस्थ रहे, वैसा और उतना ही परिमित आहार करे।

आहार करके, प्रासुक जल से तृषा मिटावे और हाथ, मुँह स्वच्छ करें । फिर नमस्कार मन्त्र का उचारण करके चठे, तथा तिविहार या चौविहार का प्रत्याख्यान करके जिस स्थान पर Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com पौषध किया है, उसी स्थान पर उपस्थित होकर सामायिकादि धर्म कार्य में लग जावे।

आहार करने पर निहार भो करना अनिवार्य होता है। इसलिए पौषध में निहार-उधार प्रस्नवण आदि परठने की आवश्यकता हो, तब 'आवस्सही आवस्सही' कह कर साधु की तरह ईर्या शोधता हुआ और यदि रात हो तो पूँजता हुआ स्थंडिल भूमि पर जावे। वहाँ भूमि का परिमार्जन या प्रतिलेखन करके, शकेन्द्र महाराज की आज्ञा मॉॅंग कर परठे। परठने के पश्चात् प्रासुक जलादि से शुद्धि ॐ करके, तोन वार 'वोसिरे वोसिरे' कहे और फिर अपने स्थान पर आकर 'निस्सही निस्सहां' कह कर तथा ईर्यावहि का कायोत्सर्ग कर ज्ञान, ध्यान में तल्लीन हो जावे।

पौषध के दिन, दिन के पिछले प्रहर में पहनने तथा आढ़ने, बिछाने के वस्त और मुखवस्त्रिका रजोहरण त्रादि का प्रतिलेखन करके, रात में शयन करने के छिए संथारा जमा ले। दिवस की समाप्ति पर देवसी प्रतिक्रमण करके परमारमा का गुणानुवाद तथा स्वाध्याय, झान, ध्यान आदि करे। जब एक प्रहर रात व्यतीत हो जावे, उसके बाद परमात्मा का स्मरण करता हुआ रजोहरण से अपना शरीर एवं संथारा का ऊपरी भाग पूँजे और निद्रा का

#### 🛞 यह विशेष उचार (बड़ी नीत) के लिये है।

प्रमाद मिटा छे। फिर रात के पिछछे पहर में जागृत होकर निद्रा लेने के समय देखे गये कुस्वप्र और दुःस्वप्न के लिए कायोक्सर्ग करके, स्वाध्याय या परमात्मा के भजन में मग्न हो जावे। लेकिन उस समय इस तरह न बोछे, जिससे दूसरे की निद्रा भंग हो जावे। फिर समय होने पर रायसी प्रतिक्रमण करके सूर्योदय हो जाने पर ओढने, बिछाने तथा पहनने के वस्त्र एवं मुखवस्त्रिका रजोहरण आदि का प्रतिलेखन करके यह जाने कि सोते समय मेरी असावधानी से किसी जीव की विराधना तो नहीं हुई है ! पश्चात् पौषध (दया या छः काया) का प्रत्याख्यान पाले।

यह पाँच अगुव्रतों के पाछन और पाँच श्रासव द्वार के सेवन का त्याग करने रूप पूर्ण दिन रात के देशावकाशिक व्रत की बात हुई। अब थोड़े समय के लिए पाँच आस्रव के सेवन का त्याग करने रूप देशावकाशिक वत का स्वरूप बताया जाता है। इस प्रकार के देशावकाशिक व्रत को आधुनिक समय में 'संवर' कहा जाता है। थोड़े समय के देशावकाशिक व्रत यानि संवर के विषय में कहा गया है कि—

दिग्वतं यावज्जीव, संवत्सर चातुर्मासी परिमाणं वा देशावकासिकं तु, दिवस प्रहर मुहूर्त्तादि परिमाणं ।

अर्थात्-दिकव्रत जीवन भर, वर्षं भर या चार मास के छिए स्वीकारा जाता है, इसी तरह देशावकाशिक व्रत दिन, प्रहर या मुहूर्त्त आदि के लिए भी किया जाता है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

देशावकाशिक वत की दूसरी व्याख्या

इससे स्पष्ट है कि जो देशावकाशिक व्रत दिन भर यानी चार या आठ पहर के लिए स्वीकारा जाता है, उसको पौषध कहते हैं और जो प्रहर, मुहूर्त्त आदि थोड़े समय के लिए स्वीकारा जाता है, उसे संबर कहते हैं।

थोड़े समय का देशावकाशिक व्रत यानि संवर, जितने भी थोड़े समय के डिए स्वोकार करना चाहे, कर सकता है। पूर्वाचार्यों ने सामायिक व्रत का काल कम से कम ४८ मिनिट के एक मुहूर्त्त का नियत किया है। इससे कम समय के डिए यदि पाँच आस्रव का त्याग करना है, तो उस त्याग की गणना संवर नाम के देशावकाशिक व्रत में ही होगी। जब अवकाशामाव अथवा अन्य कारणों से विधिपूर्वक सामायिक करने का अवसर न हो, तब इच्छानुसार समय के डिए ज्रास्नव से निवृत्त होने के वास्ते संवर किया जा सकता है।

वर्त्तमान समय में देशावकाशिक अत चौविद्दार उपवास न करके कई छोग प्रासुक पानी का उपयोग करते हैं और इस प्रकार से किये गये देशावकाशिक जत को भी पौषध कहते हैं। परन्तु वास्तव में इस तरह का पौषध, देशावकाशिक जत ही है। पौषध ग्यारहवें जत में होता है, वैसे ही दशवें जत में भी हो सकता है। ग्यारहवें जत का पौषध तब होता है, जब चारों प्रकार के आहार का पूर्णतया त्याग कर दिया जावे और चारों प्रकार के पौषध को Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

९३

पूरी तरह अपनाया जावे। जो इस तरह नहीं किया जाता है, किन्तु सामान्य रूप में किया जाता है, उसकी गणना दशवें व्रत के पौषध यानी देशावकाशिक व्रत में है। इसके व्यनुसार तप करके पानी का उपयोग करने अथवा शरीर में छगाने, मछने रूप तेछ का उपयोग करने पर भी उपवास में दशवें व्रत का ही पौषध हो सकता है, ग्यारहवें व्रत का पौषध नहीं हो सकता।

तारपर्य यह है कि इस प्रकार पौषध के अनेक भेद हैं। जिसमें चारों आहार का पूर्णतया त्याग और चारों प्रकार के पौषध का पाळन किया जाता है, वही पौषध ग्यारहवें व्रत का पौषध है। रोष पौषध दशवें व्रत के पौषध में ही हैं। दशवें व्रत का पौषध तपपूर्वक भी किया जा सकता है और आहार करके भी। इसलिप यद्दि आवक चाहे और विवेक से काम ले तो वह प्रत्येक समय दशवॉ ब्रत निपजा सकता है।



### देशावकाशिक व्रत के त्रतिचार

१ आनयन प्रयोग---दिशाओं का संकोच करने के पश्चात् त्रावइयकता उत्पन्न होने पर मर्यादित भूमि से बाहर रहे हुए सचित्तादि पदार्थ किसी को भेज कर मॅंगवाना त्रथवा किसी को भेज कर मर्यादित क्षेत्र से बाहर के समाचार मॅंगवाना, स्रानयन प्रयोग नाम का अतिचार है।

इस विषय में टीकाकार ने बहुत कुछ छिस्ना है। उनका कथन है कि यदि आवक स्वयं काम करे तो वह विवेक से काम ले सकता है और चिकने कर्म का बन्ध टाल सकता है, लेकिन दूसरे के द्वारा काम कराने पर, आवक इस छाभ से वंचित ही रहता है। २ मेष्यवण प्रयोग—दिशाओं की मर्यादा का संकोच करने के पद्दचात् प्रयोजनवश मर्यादा से बाहर की भूमि में किसी दूसरे के द्वारा कोई पदार्थ या सन्देश भेजना प्रेष्यवण प्रयोग नाम का अतिचार है। अपना पाप टाइने के उद्देश्य से दूसरों को उसकी इच्छा के विरुद्ध कार्य करने को आज्ञा दे कि श्रमुक कार्य तुमे करना ही पड़ेगा, यह भी प्रेष्यवण प्रयोग नाम का अतिचार है।

३ इाब्दानुपात—मर्थादा छे बाहर की भूमि से सम्बन्धित कार्य उत्पन्न होने पर मर्यादा की भूमि में रह कर ऐसा टिचकारा या खेंखारा आदि शब्द करना कि जिससे दूसरे छोग शब्द करने वाछे का आशय समफ सकें ऋौर उसके पास आजावें या कार्य कर सकें, शब्दानुपात नाम का अतिचार है।

8 रूपानुपात—मर्यादा में रखी हुई भूमि के बाहर का कोई कार्य उत्पन्न होने पर इस तरह की शारीरिक चेष्टा करना कि Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com जिससे दूसरा व्यक्ति आशय समझ जावे, यानि शारीरिक चेष्टा ढारा संकेत करना, रूपानुपात नाम का अतिचार है। ५ बाह्य पुद्गल प्रक्षेप—मर्यादित भूमिके बाहर का कार्य उपस्थित होने पर ढेळा, कंकर स्रादि चीजें मर्यादित भूमि के बाहर फेंक कर दूसरे को संकेत करना, बाह्य पुदुगल प्रक्षेप नाम का

त्रतिचार है।

ऊपर बताये गये श्रतिचारों में से प्रारम्भ के दो अतिचार, अतिचार की कोटि में तभी तक हैं, जब तक अतिचार में बताये गये कार्य बिना उपयोग से यानि भूछ से किये जावें। इस पर से यह प्रश्न होता है कि जब प्रारम्भ के दोनों श्रतिचार में बताये गये कार्य को करनेवाला व्यक्ति व्रत की अपेक्षा रखता है और इसीळिए वह स्वयं न जाकर दूसरे को भेज रहा है, तब उसका कार्य भूल से हुआ कैसे कहा जा सकता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यह दशवॉ व्रत दो करण तीन योग से होता है। इसडिए वत स्वीकार करने वाडा व्यक्ति मर्यादित भूमि के बाहर न तो स्वयं ही जा सकता है, न किसी को भेज ही सकता है। ऐसा होते हुए भी, अपने छिए मर्यादित भूमि से बाहर न जाने का ध्यान तो रखना, लेकिन दूसरे को न भेजने का ध्यान न रखना, श्रीर भेज देना, अतिचार है। यदि दूसरे को न भेजने के नियम का म्यान होने पर भी इस नियम की उपेक्षा करके दूसरे को १३

मर्योदित भूमि से बाहर भेजा जावे तब तो अनाचार ही है। शेष तीन अतिचार, व्रत की अपेक्षा रखते हुए भी माया कपट से किये जाते हैं, परन्तु व्रत की अपेक्षा रखी जाती है, इसळिए अतिचार ही हैं, लेकिन प्रबल ग्रतिचार हैं।

इन अतिचारों को समग्न कर व्रतधारी को इनसे बचते रहना चाहिए। इन ऋतिचारों से बचे रहने पर ही व्रत का पूरी तरह पाळन होता है।





# पौषधोपवास व्रत



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

### पौषधोपवास व्रत योषभोपवास व्रत

आ विक के बारह जतों में से ग्यारहवाँ और श्रावक के चार शित्ता वर्तों में से तीसरा वत पौषधोपवास वत है। इस वत को स्वोकार एवं पाळन करने पर, आत्मा का उत्थान होता है, आत्मा परम शान्ति को प्राप्त करता है श्रौर आत्मा को समाधि प्राप्त होती है। पौषधोपवास वत श्रावक के छिए कहे गये चार प्रकार के विश्राम-स्थल में से एक है।

श्री स्थानाङ्ग सूत्र में, भगवान् महावीर ने एक भारवाहक और उसके विश्राम-स्थल का उदाहरण देकर, उस उदाहरण को श्रावक पर घटाया है। उस उदाहरण में कहा गया है कि भारवाहक के लिए विश्राम के चार स्थल हैं। वे स्थल इस प्रकार हैं---- (१) भार को एक कन्धे पर से दूसरे कन्धे पर रखने के समय, जब ऐसा करने के लिए भार खिसकाया जाता है, तब कुल्लेक देर के लिए विश्राम मिल्लता है।

(२) मल-मूत्र त्यागने को कुछ अधिक देर के लिए अपने ऊपर से भार उतारा जाता है, तब विश्राम मिलता है।

(३) जब रात हो जाती है, तब किसी देवछ, सराय त्रादि स्थान में रात भर के छिए भार उतारा जाता है, तब विश्राम मिछता है।

(४) जब चल्लते-चह्नते निर्दिष्ट स्थान पर पहुँच जाता है, तब भार उतार देता है और विश्राम पाता है।

भारवाहक की तरह गृहस्थ श्रावक भी जो गृह संसार रूप भार वहन कर रहा है, चार स्थल पर ही विश्राम पाता है। यानि चार स्थल पर ही वह गृह संसार के बोझ से हल्का होता है और तब उसे विश्राम मिलता है। वे चार स्थल इस प्रकार हैं---

(१) 'मैं अंणुव्रत, गुण व्रत आदि व्रत स्वीकार करके पौषधोपवास करता हुत्रा विचरूँ, ऐसा करना ही मेरे डिए कल्याण-कर है' इस प्रकार की भावना करना, आवक के डिए उसी प्रकार का विश्राम-स्थल है, जिस प्रकार का विश्राम-स्थल भारवाहक के डिए कन्धा बदलना होता है।

(२) सावद्य योग के त्याग और निर्वद्य योगों का स्वीकार Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com रूप सामायिक लेकर चित्त को समाघि भाव में प्रवर्त्ताना, यह दूसरा विश्राम-स्थल है। अथवा देशावकाशिक व्रत स्वीकार करके अपने ऊपर के भार को क्रुछ समय के लिये कम करना, यह भी गृहस्य श्रावक के लिए दूसरा विश्राम-स्थल है।

(३) अष्ठभी, चतुर्दशी, पक्सी आदि पर्व के दिन, रात्रि दिवस के छिए पौषघोपवास करना, तीसरा विश्रांम-स्थल है।

(४) त्रान्त समय में समस्त सांसारिक कार्यों से निवृत्त होकर, संलेषणा, संयारा आदि करके शेष जीवन को समाधि प्राप्त करने में लगा देना, यह चौथा विश्राम-स्थल है।

इन चारों प्रकार के विश्राम-स्थल में से पौषधोपवास गृहस्थ आवक के लिए उसी प्रकार का तीसरा विश्राम-स्थल है, जैसा तीसरा विश्राम-स्थल भारवाहक के लिए रात्रि निवास रूप बताया गया है। पौषधोपवास की व्यास्या करने के लिए शास्त्रकार लिखते हैं----

#### पौषधे उप वसनं पौषधोपवासः नियम

विशेषाभिधानं चेदं पौषधोपवासः।

अर्थात्—धर्म को पुष्ट करने वाले नियम विशेष धारण करके उपवास सहित पौषधशाला में रहना, पौषधोपवास व्रत है।

शास्त्रकारों ने पौषधोपवास के चार भेद कहे हैं। वे कहते हैं----Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com पोसहोववासे चउविहे पन्नत्ते तं जहा आहार पोसहे, शरीर पोसहे, बम्भचेर पोसहे, अव्यवहार पोसहे। अर्थात्--पौषधोपवास चार प्रकार का होता है। आहार पौषध, शरीर पौषध, ब्रह्मचर्य पौषध और अव्यापार पौषध।

इन चारों पौषष की थोड़े में अछग अछग व्याख्या की जाती है।

१ आहार पौषध---आहार का त्याग करके धर्म को पोषण देना, आहार पौषध है।

प्रति-दिन आहार करने के कारण शरीर में अनेक प्रकार के विकार उत्पन्न हो जाते हैं, जिससे धर्म कार्य में बाधा होती है। साथ ही आहार श्राप्त करने में, पकाने में और खाने, पचाने आदि में भी समय जाता है। उस समय को बचा कर धर्म का पोषण करने में छग।ने और आहार करते रहने के कारण उत्पन्न विकारों को शमन करने के लिए उपवास पूर्वक धर्मानुष्ठान में लगाने का नाम आहार त्याग पौषध है। वह आहार त्याग पौषध दो प्रकार का है, देश से और सर्व से । क्षुधा-वेदनी का परिषद्द नहीं जीत सके इसलिये क्षधा-कुकरी को दुकड़ा फेंकने रूप शरीर को भाड़ा देने के ढिये आयंबिछ करना, निवी करना श्रथवा एकासना वियासता करके धर्म को पोषण देना देश से आहार पौषध है, श्रीर सम्पूर्ण दिन, रात्रि चौविहार उपवास करना सर्व से आहार त्त्याग पौषध है ।

904

२ शरीर पौषध—स्नान, उषटन, बिळेपन, पुष्प, गन्ध, अलंकार, वस्त्र आदि से शरीर को अलंकत करने का त्याग करके धर्मानुष्ठान में लगाना, शरीर पौषध है।

शरीर पौषध भी दो प्रकार का होता है। एक तो देश से और दूसरा सर्व से। शरीर-श्रलंकार के साधनों में से कुछ त्यागना श्रौर कुछ न त्यागना, देश से शरीर पौषध है। जैसे आज मैं उबटन न लगाऊँगा, तेल मर्दन न करूँगा या अमुक कार्य न करूँगा। इस प्रकार शरीर-अलंकार के कुछ साधनों का त्याग करना, देश से शरीर पौषध है और दिन रात के लिये शरीर-अलंकार के सभी साधनों का सर्वथा त्याग करना, सर्व से शरीर पौषध है। ३ ब्रह्मचर्य पौषध-तीव्र मोह उदय के कारण वेद जन्य चेष्टा रूप मैथुन और मैथुनाझ का त्याग करके आत्म भाव में रमण करना और धर्म का पोषण करना, ब्रह्मचर्य पौषध है।

ब्रह्मचर्य पौषध के भी दो भेद हैं। एक देश से ब्रह्मचर्य पौषध श्रौर दूसरा सर्व से ब्रह्मचर्य पौषध। अपनी पत्नी के सम्बन्ध में कोई मर्यादा करना देश से ब्रह्मचर्य पौषध है और मैथुन का सर्वथा त्याग करके धर्म का पोषण करना, सर्व से ब्रह्मचर्य पौषध है।

४ अव्यापार पौषध—आजीविकोपार्जन के छिए किये १४ जाने वाले कृषि, वाणिच्य आदि व्यापार का त्याग करके धर्म का पोषण करना, अव्यापार पौषध है।

श्रव्यापार पौषध के भी देश से श्रीर सर्व से दो मेद हैं। आजीविका के लिए किये जाने वाले कार्यों में से कुछ का त्याग करना देश से अव्यापार पौषध है और सब कार्यों का पूर्ण रूपेण अहोरात्रि के स्याग करना, सर्व से श्राव्यापार पौषध है।

इन चारों प्रकार के पौषध को देश या सर्व से करना ही पौषधोपवास व्रत है। जो पौषधोपवास देश से किया जाता है वह स-सामायिक किया जावे तब भी हो सकता है और यों भी हो सकता है। जैसे-केवल उपवास, आयंषिल आदि करे ऋथवा शरीर सुश्रुषा के अमुक प्रकार के त्याग करे, ब्रह्मचर्य का कुछ निमय छे या किसी प्रकार के व्यापार के त्याग करे परन्तु पौषध की वृत्ति घारण न करे, इस प्रकार के पौषध ( त्याग ) दशवें व्रत के अंतर्गत माने गये हैं। किन्त ग्यारहवां व्रत तो सम्पूर्ण चारों प्रकार के सर्वथा त्वाग कर सामायिक पूर्वक † पूर्ण दिवस, रात्रि को करे, उसे ही

🛞 सामायिक पौषध का मतलब वृत्ति सहित चारों प्रकार के पौषध करना है। सामायिक में सावद्य योग का प्रत्याख्यान होता है। इसी प्रकार स-सामायिक पौषध में भो चारों पौषध स्वीकार करने के साथ सर्व सावद्य योग का त्याग होता है। इसीलिए कहा गया है कि ग्यारहवाँ वत से सामाधिक ही हो सकता है। सामायिक रहित पौषध की गणना दशवें वन में होती है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

( प्रति पूर्ण पौषध ) इस वत को कोटि में सुमार किया जाता है जिसके त्याग इस प्रकार पाठ बोल कर किये जाते हैं।

"ग्यारहवां पडिपुण्ण पोसहवयं, सब्वं, श्रसणं, पाणं, खाइमं साइमं पचस्तामि, श्रवम्भ, खेवणं, पचस्तामि; उमुक्कमणि, हिरण, सुवण्ण,माला,वण,विल्लेवणं पचस्तामि, सत्थ, मुसलाई, सब्व, सावज्ज योगं पचस्तामि, जाव, अहोरत्तं, पब्जुवासामि दुविहं, तिविहेणं, न करेमि न कारवेमि, मणसा, वयसा, कायसा तस्स भन्ते पश्चिकमामि, निन्दामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि "

इस पाठ ढारा चारों प्रकार का आहार सब प्रकार की शरीर, सुश्रुषा, श्रत्रद्वाचर्य और समस्त सावद्य व्यापार का पूर्ण श्रदोरात्रि के छिये स्याग किया जाता है, यहां तक कि प्रातःकाळ सूर्योदय हो जाने के बाद पौषध वृत्ति धारण करने में जितनी भो देरी हो जावे उतना हो समय दूसरे दिन सूर्योदय हो जाने के बाद पौषधवृत्ति में कायम रहे, उसे ही प्रतिपूर्ण पौषध माना जाता है। सम्पूर्ण श्राठ प्रहर से कम पौषध को प्रतिपूर्ण पौषध में नहीं छिया जाता है।

यदि कोई सम्पूर्ण आठ प्रहर का स-सामायिक पौषध व्रत नहीं करके कम समय के छिये पौषध करना चाहे तो वह प्रतिपूर्ण पौषध तो नहीं कहा जाता, और शास्त्रोय विधि से तो ऐसा नहीं Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com होता। किन्तु ग्यारहवें व्रत में शुमार किये जाने योग्य पौषध कर सकता है श्र ऐसा व्यवहार है।

सर्व सावद्य योग के त्यागपूर्वक पौषधोपवास व्रत करने वाळे का क्या कर्त्तव्य होता है, यह बताने के छिए सुखविपाक सूत्र में सुबाहुकुमार के वर्णन में कहा गया है कि----

तत्तेणं से सुबाहुकुमारे अन्नयाकयाई चाउदस्सट्ठ मुदिट्ठ पुण्णमासिणोषु जेणेव पोसहसाला तेणेव उवागच्छई उवाग-च्छईत्ता पोसहसाला पमर्ज्जई पमर्ज्जईत्ता उचार पासवण

🕆 वर्त्तमान समय में ग्यारहवं पौषध वत के लिए पूरे आठ पहर के स्थान पर कम समय का करने की प्रथा भी है। बल्कि किसी किसी देश में पौषधवत की मर्यादा कम से कम पाँच पहर की और किसी किसी देश में चार पहर की भी है। यानि यह प्रथा है कि सूर्यास्त से पहले पौषध स्वीकार कर लिया जाता है और रात भर पौषध में रहकर सूर्योदय होने पर पौषध पाल लिया जाता है। इस तरह धारणा और परम्परा के आधार पर अनेक प्रथाएँ हैं, लेकिन कम समय के लिए पौषध करने वाले को भी एक दिन और एक रात के लिए यानि आठ पहर के लिए चारों प्रकार का आहार, अब्रह्मचर्य, शरीर-अलंकार और आजीविका सम्बन्धी व्यापार का त्याग तो करना ही चाहिए। परन्तु वर्त्तमान समय में, आठ पहर से कम समय के लिए पौषध करने वालों द्वारा इस नियम का पूरा पालन होता नहीं देखा जाता । सूत्रों में तो प्रति पूर्ण पौषध करने वाले के लिए आहारादि के साथ ही व्यापारादि का त्याग भी आवश्यक बताया गया है। इसलिए जिस प्रकार पानी पोकर उपवास करने वाला या शरीर पर तैलादि मर्दन करने, कराने वाला व्यक्ति ग्यारहवाँ पौषध वत Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com भूमि पडिलेहि पडिलेहित्ता दब्भ संथारं संथरइ संथरइत्ता दब्भ संथारं दुरूहई दुरूहईत्ता अट्टमभत्तं पग्गिण्हइ पग्गिण्हइत्ता पोसहसालाए पोसहिए अट्टम भत्तं पोसहं पडि जागर माणे चिहर्र्ड् ।

अर्थात्—वह सुबाहुकुमार ( श्रमणोपासक ) किसी समय चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या या पूर्णिमा आदि पर्व दिन में जहाँ पर अपनी पौषध-शाला थी वहाँ आया। उसने सब से पहले पौषधशाला को स्वच्छ किया और परिमार्जन करके यह देखा कि कहीं ऐसे जीव तो नहीं हैं, जिनके कारण मेरे पौषध वर्त में कोई बाधा पहुँचे तथा असावधानी में मेरे से उन जीवों की विराधना हो बावे। फिर उसने ऐसी भूमि का निरीक्षण और परिमार्जन किया, जिसे परठने की भूमि अथवा स्थण्डिल भूमि कहते हैं और शारीरिक धर्म के कारण मल-मूच्च त्याग कर जहाँ परठा जा सके। फिर पौषधशाला में दर्भादिक ( घास ) का संथारा (बिछौना) किया। उस संथारे पर बैठकर उसने अष्टम भत्त यानि तीन दिन के उपवास ( तेला ) की तपस्था स्वीकार की और वह चारों प्रकार के पौषध सहित समाधि-भाव में आत्मा को स्थिर करके विचरने ऌगा।

सुबाहुकुमार राजपुत्र था। वह पाँचसौ रानियों का पति था, षसके यहाँ प्रचुर संख्या में दासी-दास थे। यह सब होते हुए भी वह श्रावक था। सुबाहुकुमार केवछ नाम का ही श्रावक न नहीं कर सकता, उसी प्रकार व्यापार करके भी ग्यारहवाँ पौषध व्रत नहीं किया जा सकता। किन्तु इस नियम की ओर लोगों का लक्ष्य कम ही रहता है। ग्यारहवाँ व्रत, चारों प्रकार के पौषध और सामायिक सहित ही हो सकता है। सामायिक रहित या चारों प्रकार के पौषध ब्रा देश से पाछन करने पर ग्यारहवाँ व्रत नहीं हो सकता।

था, किन्तु जीव, अजीव के स्वरूप और पुण्य, पाप के फड का जानकार था। इस जानकारी के कारण न तो उसे सुख के समय हर्ष होता था न दुःख के समय खेद होता था। वह आसव, संवर आदि तत्त्वों को भी समझता था, इसलिए यथा संभव संवर और निर्जरा के कारणों का ही व्यवहार करता था। वह मोक्ष प्राप्ति का इच्छक था, इससे अष्टमो, चतुर्दशो आदि पर्व दिनों में पौषध किया करता था। वह किस प्रकार पौषध करता था, यह ऊपर बताया ही जा चुका है। वह धर्म से सम्बन्धित कामों को नौकरों से नहीं कराता था, किन्तु स्वयं करता था। इसीछिए उसने आप ही पौषधशाला का परिमार्जन किया। इसी प्रकार धर्म करने के छिए जिस सादगी की आवश्यकता है, वह सादगी भी उसमें थी। इसका प्रमाण है दर्भ का संयारा। जो धार्मिक कार्यों में इस प्रकार कत्तेव्यनिष्ठ रहता है और सादगी रखता है, वही धर्म का पाळन भी कर सकता है और वही मोक्त भी प्राप्त करता है। ऐसे ही व्यक्ति की धार्मिकता का प्रभाव दूसरे छोगों पर भी पड़ता है। पौषध व्रत स्वीकार करने के पश्चात् क्या करना 'चाहिए, यह बात सामायिक व्रत का वर्णन करते हुए बताई जा चुकी है। फिर भी थोड़े में यहाँ उन बातों का पुनः वर्णन अप्रासङ्गिक न होगा।

पौषघ घ्रत स्वीकार करने वाले श्रावक का जीवन, जितने समय के लिए पौषध व्रत स्वीकार किया है उतने समय के लिए Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

साधु जीवन के अनुरूप हो जाता है, इसलिए पौषध वत-धारी व्यक्ति को वैसे ही कार्य करना उचित है, जिनके करने से पौषध वत स्वीकार करने का उद्देहय पूर्ण हो। पौषध वत-धारी आवक को इंद्रियों तथा मन पर संयम रख कर, समस्त सांसारिक संकल्प, विकल्प त्याग देने चाहिएँ तथा आत्म-चिंतन, तत्त्व-मनन एवं परमात्म-भजन में ही तल्लीन रहना चाहिए। उसको सारा दिन और सारी राव इन्हीं कार्यों में बिताना चाहिये। पौषध व्रत स्वीकार करने के पश्चात् गृह-संसार, आजीविकोपार्जन, स्नान-पान और शरीर-सुश्रुषा सम्बन्धी चिन्ता तो छट ही जाती है। इसलिए पौषध वत का अधिक से अधिक समय धर्माराधन में ही लगाना चाहिए। रात में भी जितना हो सके उतना धर्म-जागरण करना चाहिए।

पूर्व काछीन श्रावकों का जो वर्णन सूत्रों में है, उससे पाया जाता है कि अमुक श्रावक रात्रि का प्रथम भाग व्यतीत हो जाने पर जब धर्म-जागरण कर रहा था, तब उसके पास देव आया, जिसने श्रावक से अमुक-अमुक बातें कहीं, या श्रावक को अमुक उपसर्ग दिया। अथवा उस धर्म-जागरण करते हुए श्रावक ने ऐसो २ भावना की। इस वर्णन से स्पष्ट है कि देवता छोग धर्म-जागरण करने वाछे श्रावक के पास ही आते हैं। किसी सोये हुए श्रावक को देव ने जगाया, ऐसा वर्णन कहीं भी नहीं पाया Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat जाता। इसछिए पौषध व्रत-धारी श्रावक को रात के समय अधिक से अधिक धर्म-जागरण करना चाहिए। पंचम गुण स्थान पर स्थित डोगों को शुरू ध्यान तो होता ही नहीं है। आर्त्त, रौद्र श्रौर धर्म ये तीन ही ध्यान हो सकते हैं। इनमें से पौषध व्रत-धारी के छिए आर्त्त-ध्यान और रौद्र-ध्यान तो सर्वथा स्याज्य ही है। उसके छिए तो धर्म-ध्यान हो रोष रहता है, जो प्रशस्त भी है। इसछिए पौषध व्रत-धारी श्रावक को पौषध व्रत का समय धर्म-ध्यान में ही छगाना चाहिए।

शासकारों ने धर्म-ध्यान के आझा-विचय, अपाय-विचय, विपाक-विचय और संस्थान-विचय ये चार भेद बताये हैं। इन चारों भेदों का स्वरूप इस प्रकार है—

१ आज्ञा-विचय ----जैन सिद्धान्त में वस्तु-स्वरूप का जो वर्णन है, सर्वक्स वीतराग भगवान की आज्ञा को प्रधानता देकर उस वस्तु-स्वरूप का चिन्तन करना, आज्ञा-विचय नाम का धर्म-घ्यान है। यह आज्ञा दो प्रकार की है। एक तो आगम-आज्ञा और दूसरी हेतुवाद-आज्ञा। आगम-आज्ञा वह है, जो आप्त वचन द्वारा प्रतिपादित होने पर हो प्रमाण मानी जावे और हेतुवाद आज्ञा वह है, जो अन्य प्रमाणों से भी प्रतिपादित हो।

२ अपाय-विचय----आत्मा का अहित करने वाले कर्मों का नारा किस तरह हो, इस विषयक विचार करते हुए यह सोचना Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कि अज्ञान एवं प्रमाद के वश होकर इन कर्मों का संचय मैंने ही किया है। अब श्री देव गुरु की कृपा से मेरे आत्मा में जिनेझ्वर भगवान के बचनों का प्रकाश हुआ है, इसछिए आत्मा को ऐसे कर्म से बचाऊँ जिससे मुमे फिर इस दुःख रूपी श्रपाय का अनुभव न करना पड़े। इस तरह का विचार करना, श्रपाय-विचय नाम का घर्म-ध्यान है।

२ विपाक-विचय-किये हुए कर्म का फल्ड (विपाक) दो तरह से अनुभव में आता है। शुभ कर्म के उदय से आत्मा को इष्ट पदार्थों का संयोग होता है तथा सुख मिलता है और अशुभ कर्म के उदय से अनिष्ट पदार्थों का संयोग तथा दुःख मिलता है। इस प्रकार कर्म के विपाक के सम्बन्ध में विचार करते हुए यह मानना कि जो शुभाशुभ विपाक मिलता है वह मेरे किये हुए शुभाशुभ कर्म का ही परिणाम है। ऐसा विचारना, मानना, विपाक-विचय नाम का तोसरा धर्म-म्यान है।

४ संस्थान-विचय-स्थिति, डय और उत्पात रूप आदि अन्त रहित डोक का चिन्तवन करना, संस्थान-विचय है। ऐसा डोक तीन भागों में विभक्त है, उर्ष्व डोक, श्रधः डोक और तिर्थक् डोक। प्रत्येक डोक में कौन-कौन जीव रहते हैं, उनकी गति, स्थिति क्या है और उन्हें कैसे सुख, दुःख का श्रनुभव करना होता है, इसका भिन्न-भिन्न विचार करना, संस्थान-विचय नाम का चौथा घर्म-ध्यान है। १५ धर्म-भ्यान के आज्ञा रुचि, नैसर्ग रुचि, सूत्र रुचि और अवगाढ़ रुचि ये चार छक्षण कहे गये हैं। इन छक्षणों से धर्म भ्यान की पहचान होती है। इन छक्षणों का स्वरूप इस प्रकार है:—

१ आज्ञा रुचि—भगवान् तीर्थङ्कर ने तप, संयम की आराधना के लिए जिन कार्यों का विधान किया है, उन कार्यों के विधायक वचनों पर श्रद्धा होना, आज्ञा रुचि है।

२ नैसर्ग रुचि — बिना किसी के उपदेश के ही, जयोपशम भाव की विशुद्धि से जाति-स्मृति आदि ज्ञान होकर तत्त्वों पर श्रद्धा होना, नैसर्ग रुचि है।

३ सूत्र रुचि — आप्त प्रतिपादित सूत्रों का अभ्यास करते रहने से तत्त्वों पर भद्धा होना, सूत्र रुचि है ।

(१) सत्साहित्य का वांचन, वाचना है। सत्साहित्य वह है, जिसके ऋष्ययन से आत्मा में तप, संयम, अहिंसा आदि की भावना उत्पन्न हो या वृद्धि पावे। 884

(२) सत्साहित्य के वांचन से इदय में जो प्रश्न उत्पन्न हों, उनका समाधान करने के छिए गुरु महाराज से पूछना, पूच्छना है।

( २ ) सीखे यानि प्राप्त किये हुए ज्ञान का बार-बार चिन्तन करना और प्राप्त झान दृढ़ करना, परियटना है।

(४) प्राप्त ज्ञान के अर्थ एवं भेदोपभेद को जानने के छिए उस पर विचार करना, श्रनुप्रेचा है।

धर्म-भ्यान के चार अनुप्रेक्षा भी हैं—एकानुप्रेत्ता, अनित्त्यानु-प्रेत्ता, अशरणानुप्रेत्ता और संसारानुप्रेत्ता। इद्दय में उत्पन्न विचारधारा यानि भावना को अनुनेत्ता कहते हैं। इन चारों अनुप्रेत्ताओं का स्वरूप भी थोड़े में बताया जाता है:----

१ एकानुमेक्षा---आत्मा को समस्त सॉसारिक संयोगों से मिन्न तथा अकेळा मान कर तत्सम्बन्धो भावना करना, एकानुप्रेक्षा है।

२ अनित्यानुप्रेक्षा—समस्त सांसारिक एवं पौद्गळिक संयोगों को अनित्य ( सदा न रहने वाळे ) मान कर तत्सम्बन्धी भावना करना, अनित्यानुप्रेक्षा है ।

३ अग्न्रणानुप्रेक्षा — समस्त सांसारिक सम्बन्धों के लिए यह मानना कि ये मेरे लिए शरणदाता नहीं हो सकते और ऐसा मान कर तत्स्यम्बन्धी भावना करना, अशरणानुप्रेक्षा है। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ४ संसारानुपेक्षा—संसार के जन्म, मरण के कम एवं आवागमन सम्बंधी विचार करके किसीसे स्नेइन रखने की भावना करना, संसारानुप्रेक्षा है।

पौषध वत-धारी आवक को अपना समय इस तरह धर्भ-ध्यान में ही बिताना चाहिए। साथ ही उन दोषों से बचे रहना चाहिए, जिनसे पौषध वत दूषित होता है। ऐसे दोषों से बचने के छिए उन दोषों की जानकारी होना आवश्यक है। उनमें से कुछ तो ऐसे हैं, जो पौषध वत स्वीकार करने से पहिले करने पर भी वत दूषित होता है और कुछ ऐसे हैं जो पौषध वत स्वीकार करने पर किये जाने से वत दूषित होता है।

पौषध के निमित्त से १ सरस आहार करना, २ मैथुन करना, ३ केश, नख कटाना, ४ वस्त्र धुलाना, ५ शरीर मण्डन करना, और ६ सरलता से न खुल्ल सकने वाले आभूषण पहनना, ये छः दोष पौषध करने से पूर्व के हैं। इनके सिवाय बारह दोष वे हैं, जो पौषध व्रत स्वीकार करने के पश्चात् आचरण में आने पर व्रत दूषित होता है। वे बारह दोष इस प्रकार हैं:---

जो व्रत-धारी नहीं है, उसकी ७व्यावच (सेवा) करना अथवा उससे व्यावच कराना या ऐसे व्यक्ति को आदर देना, ८ शरीर में पसीना होने पर शरीर को मळ कर मैळ उतारना, ९ दिन में नींद छेना, रात में एफ प्रहर रात जाने से पहले ही सो जाना अथवा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com 290

पिछछी रात को धर्म-जागरण न करना, १० बिना पूँजे शरीर खुजडाना, ११ बिना पूँजे परठना, १२ निन्दा या विकथा करना, १३ भय खाना या भय देना, १४ सांसारिक बातचीत या कथा वात्ती करना कहना, १५ छी के अंगोपांग निहारना, १६ खुले मुँह श्रयत्ना से बोडना, १७ कल्डह करना और १८ किसी सांसारिक नाते से बुढाना। जैसे-पौषध व्रत-धारी को काकाजी, मामाजी, सुसराजी, सालाजी आदि नाते से न बोछना चाहिये।

ये दोष पौषध वत को दूषित करते हैं, इसलिए इन दोषों से बचे रहना चाहिए। साथ ही हुढ़, सहनशोछ एवं शान्त रहना चाहिए। कई बार पौषध व्रतधारी को अनेक प्रकार के परिषह उपसर्ग भो होते हैं। यदि उस समय सहनशोळता न रहो तो पौषध व्रत भंग हो जाता है । उपासक दशाङ्ग सूत्र में चुलनी पिता आदि आवकों का वर्णन है। जिनमें से कई आवकों को पौषध झत से विचलित करने के लिए देव गया। देव ने उनके सामने अनेक भयंकर हृइय उपस्थित किये। उनके पुत्रों को **ढाकर उन्हीं के सामने मार डाढा और मृत शरीर के** टुकड़े तेळ के कड़ाह में बाल कर पुत्रों का रुधिर मांस व्रत में बैठे हुए पिता (श्रावक) के शरीर पर छींटा। जब यह सब करने पर भी वे श्रावक अविचल रहे, तब किसी की माता को मारने का कहा, किसी की पत्नि को मारने का भय दिखाया, किसी को रोग का भय Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com दिखाया श्रीर किसी को धन-हरण का। इस तरह के सोमातीत भयंकर टक्यों को देखकर व सुनकर उन व्रतधारी आवकों की सहनशीढता कायम न रही। वे उस देव को पकड़ने के ढिप उठे, लेकिन उनके हाथ वह देव न आया किन्तु यम्भा श्राया। उस थम्भे को पकड़ कर उन आवकों ने जोर से हल्ला किया।

इस तरह के वर्णन देकर शास्त्रकार उन श्रावकों के छिए 'भग्ग वए' 'भग्ग पोसए' छिखते हैं। यानि यह छिस्नते हैं कि उन श्रावकों का व्रत और पौषध भंग हो गया। इस पर से समझ ळेना चाहिए कि पौषध वत को अभंग रखने के लिए श्रावक को कैसा सहनशीळ रहना चाहिए। जो अपना पौषध व्रत श्रभंग रखना चाहता है, वह मरणदायक उपसर्ग भी शान्तिपूर्वक सह ळेता है। किन्तु उपसर्ग से विचळित होकर व्रत भंग नहीं करता है। महाराजा उदायन पौषध व्रत में थे, तब रात के समय एक साध वेशवारी ठग ने उनको घोर उपसर्ग दिया अर्थात उनके प्राण ले लिये। यदि महाराज उदायन चाहते तो वे हो-हल्ला कर सफते थे और उस दशा में सम्भव था कि उनके प्राण भी बच जाते अथवा वह ठग पकड़ा भी जाता। छेकिन वे उस स्थिति में भी सहनशील ही रहे। इस तरह की क्षमा, सहनशीलता और हटता से ही उन्होंने तीर्थंकर नाम गोत्र का उपार्जन किया तथा वे अगळी चौबीसी में तीसरे तीर्थकर भगवान होंगे। Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com प्रतिकृछ परिषद को ही तरह अनुकूछ परिषद होने पर भी पौषध व्रत-धारी आवक को टढ़ ही रद्दना चाहिए। कैसा भी अनुकूछ परिषद हो, विचछित न होना चाहिए। भगवान् शान्तिनाथ के पूर्व भवों के वर्णन में एक जगद कदा गया है कि एक समय मद्दाराजा मेघरथ पौषध व्रत में बैठे हुए थे। उसी समय ईशान्यकल्प (स्वर्ग) में ईशान्येन्द्र मद्दाराज ने अपनी इन्द्रानियों की सभा में प्रसंगवश राजा मेघरथ की प्रशंसा करते हुए कदा कि पौषध व्रत में बैठे हुए मद्दाराजा मेघरथ को धार्मिक वृत्ति से विचछित करने में कोई भी समर्थ नहीं है। ये ही मद्दासुज भविष्य में जम्बूद्दीप के भरतक्षेत्र में शान्तिनाथ नाम के पंचम चक्रवर्त्ता और सोछद्दवें तीर्थक्कर होंगे।

इन्द्र द्वाराकी गई महाराजा मेघरथ की प्रशंसा सुनकर अन्य इन्द्रानियों तो प्रसन्न हुई, लेकिन सुरूपा और अतिरूपा नाम की इन्द्रानियों ने महाराजा मेघरथ की धर्मदृढ़ता की परीक्षा लेने का विचार किया। वे दोनों अप्सराएँ मर्स्थलोक में वहाँ आई, जहाँ महाराजा मेघरथ पौषधझाला में पौषधन्नत धारण करके ध्यानस्थ थे। उन अप्सराओं ने सियोचित हाव-भाव एवं कामोद्दीपक राग-रंग द्वारा महाराजा मेघरथ को विचलित करने का बहुत प्रयन्न किया, परन्तु महाराजा मेघरथ अविचल ही रहे और क्षुभित न हुए। जब रात समाप्त हो चली और प्रात:काल होने लगा, तब वे अप्सराएँ हार मान कर, अपनी छीडा समेट महाराजा मेघरथ को नमन करके तथा अपने अपराध के डिए क्षमा मॉॅंग कर अपने स्थान को गईं।

मतल्ब यह है कि पौषध व्रतधारी आवक को अनुकूळ परिषह होने पर भी दृढ़ रहना चाहिए, विचलित न होना चाहिए। चाहे अनुकूल परिषह हों या प्रतिकूल परिषह हों, धैर्य पूर्वक उन्हें सह कर अविचल रहने और उनके प्रतिकार की भावना न करने पर ही पौषध व्रत अभंग रहता है। यदि परिषह के कारण विचलित हो उठा, परिषह के प्रतिकार अथवा परिषह देने वाले को दण्ड देने का प्रयन्न किया या ऐसी भावना की, तो उस दशा में पौषध व्रत भङ्ग हो जावेगा। परिषह देने वाले को दण्ड देनेकी बात तो दूर रही, उसके प्रति कठिन शब्द का प्रयोग करने पर भी व्रत दूषित हो जाता है।

महारातक आवक जब गृह कार्य स्याग कर और प्रतिमा वहन कर रहे थे, तब तथा संथारा कर चुके थे, तब इस तरह हो बार उनकी पत्नी रेवती श्रंगार करके महाशतकजी को विचळित करने के छिए महारातकजी के पास गई। वह महाशतकजी के सामने अनेक प्रकार के हाव-भाव करने छगी तथा महाशतकजी को विषय-भोग का आमन्त्रण देने छगी। उसने इस तरह बहुत प्रयत्न किया छेकिन महारातकजी टढ़ ही बने रहे। रेवती, प्रथम Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat बार तो निराश होकर छौट गई, छेकिन दूसरी बार संथारा में फिर महाशतकजी के पास जाकर महाशतकजी को विचछित करने का प्रयत्न करने छगी। उस समय महाशतकजी को अवधिझान हो गया था। महाशतकजी ने अवधिज्ञान द्वारा देवती का भविष्य जानकर आहेश में आ देवती से कहा कि तू निरर्थक कष्ट क्यों उठाती है। शीघ ही तुमे अर्घ रोग होगा, जिससे तू त्राज के सातवें दिन मर कर रत्नप्रभा नाम की प्रथम पृथ्वी में चौरासी इज्ञार वर्ष की आयु वाछे नारकीय जीव के रूप में उत्पन्न होगी। महाशतकजी का यह कथन सुनकर, देवती भयभीत होकर वहाँ से

चल्ठी गई और आरत-रौद्र भ्यान करती हुई मर कर नर्क में गई। यद्यपि महाशतकजो ने जो कुछ कहा था वह सत्य ही था, परन्तु था अत्रिय । इसलिए भगवान् ने महाशतकजी का व्रत दूषित हुआ मानकर गौतमस्वामी द्वारा महाशतकजी को त्रालोचना, प्रायश्चित्त करने की सूचना दी । महाशतकजी ने भगवान् की सूचना शिरोधार्य की और वैसा ही किया।

मतल्ज यह है कि पौधष व्रत-धारी को अप्रिय एवं कठोर सत्य बात मो न कहनी चाहिए। इसी तरह उन सब मानसिक, बाचिक तथा कायिक कार्यों से बचे रहना चाहिए, जिनसे पौषध व्रत दूषित होता है और वे ही कार्य करने चाहिएँ जिनके करने से धर्म पुष्ट होता है। १६

### पौषधोपवास व्रत के अतिचार

टुस ग्यारहवें पौषधोपवास का उद्देश्य प्रमादावस्था से आत्मा को निकाळ कर अप्रमत्तावस्था में स्थित होना है। इसलिए इस वत में प्रमाद को किंचित् भी स्थान नहीं है। थोड़ा भी प्रमाद करने पर पौषधोपवास वत दूषित हो जाता है। पौषधोपवास वत किस-किस तरह के प्रमाद से दूषित होता है, यह बताने के लिए भगवान ने पौषधोपवास वत के पॉच अतिचार बताये हैं, जो इस प्रकार हैं:---

१ अपतिलेखित दुष्पति लेखित शैया संथारा—पौषध के समय काम में लिये जाने वाले पाट, पाटला, बिल्जौना, संथारा आदि का प्रतिलेखन न करना, अथवा विधि-पूर्वक प्रतिलेखन न करना, यानि मन छगा कर प्रतिलेखन की विधि से प्रतिलेखन न करना श्रीर इस प्रकार के शैया, संथारा को काम में लेना, अप्रति-लेखित दुष्प्रतिलेखित शैया संथारा नाम का अतिचार है।

प्रतिलेखन प्रातःकाल भी होना चाहिए और सायंकाल भी, रात के समय अन्धेरे में छोटे जीव नहीं दिख सकते । इसलिए सायंकाल को ही प्रतिलेखन कर लिया जाता है, जिसमें बिछौने आदि में कोई जीव न रह जाय श्रौर उसकी विराधना न हो जाय । रात्रि समाप्त होने के पश्चात् प्रातःकाल बिछौना आदि का प्रतिलेखन यह देखने के लिए किया जाता है कि रात के समय मेरे द्वारा किसी जीव की विराधना तो नहीं हुई है ! यदि हुई हो तो उसका प्रायश्चित किया जावे ।

२ अप्रमार्जित दुष्प्रमार्जित घौया संथारा—पाट-पाटळा, बिस्तर आदि परिमार्जन न करना, अथवा विधि रहित परिमार्जन करना, अप्रमार्जित दुष्प्रमार्जित रौया संथारा नाम का दूसरा अतिचार है।

प्रतिळेखन और परिमार्जन में अन्तर है, इसी से दोनों के विषय में अलग-अलग अतिचार कहे गये हैं। प्रतिलेखन दृष्टि द्वारा होता है। यानि दृष्टि से देख लिया जाता है कि कोई जीव तो नहीं है। लेकिन परिमार्जन, पूँजनी या रजोहरण द्वारा होता है। दिन के प्रकाश में तो प्रतिलेखन किया जाता है, लेकिन प्रकाश न Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com होने के कारण जब प्रतिलेखन नहीं हो सकता, तब रात्रि भादि में रजोहरण या पूँजनी द्वारा परिमार्जन किया जाता है भौर इस प्रकार यत्ना की जाती है।

२ अप्रतिलेखित दुष्प्रतिलेखित उच्चार प्रस्वन भूमि रारोर-चिन्ता से निवृत्त होने के लिए त्यागे जाने वाले पदार्थों को त्यागने के स्थान का प्रतिलेखन ही न करना या भल्ली प्रकार प्रतिलेखन न करना, अप्रतिलेखित दुष्प्रतिलेखित उच्चार प्रस्रवन भूमि नाम का अतिचार है।

४ अप्रमार्जित दुष्प्रमार्जित उच्चार प्रस्वन भूमि— तीसरे अतिचार में जिस स्थान का वर्णन किया गया है, उस स्थान का परिमार्जन न करना या भळी प्रकार परिमार्जन न करना, अप्रमार्जित दुष्प्रमार्जित उद्यार प्रस्नवन भूमि नामका ऋतिचार है।

५ पौषधोपवास सम अननुपालन—पौषधोपवास व्रत का सम्यक् प्रकार से उपयोग सहित पाळन न करना या सम्यक् रोति से पुरा न करना, पौषधोपवास सम श्रननुपाळन नाम का अतिचार है।

इन अतिचारों से बचे रहने पर व्रत निर्दोष रहता है और आत्मा का उत्थान होता है।





# अतिथि-संविभाग वत



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## त्रतिथि-संविभाग व्रत

आ क के बारह वर्तो में से मारहवाँ और चार शिखा वर्तो में से चौथा व्रत अतिथि-संविभाग है। आवक का जीवन कैसा धार्मिक हुआ है, आवक होने के पश्चात् जोवन में क्या विशेषता आई है और पाँच अणुव्रत तथा तीन गुणव्रत के पाडन का प्रभाव उसके जीवन पर कैसा पड़ा है आदि बातों को जानने का साधन आवक के चार शिक्षा व्रत हैं। चार शिक्षा व्रत में से प्रथम के तीन शिक्षा व्रत का डाभ तो आवक को ही मिछता है, लेकिन चौथे अतिथि-संविभाग व्रत का डाभ दूसरे को भी मिडता है। इस व्रत का पाडन करने से बाह्य जगत को यह झात होता है कि जैन दर्शन कैसा विशाड है और जैन धर्म पाडन करने वाडे में विश्वबन्धुत्व की भावना कैसी प्रौढ रहती है। अतिथि-संविभाग का अर्थ है, अतिथि के छिए विभाग करना। जिसके आने का कोई दिन या समय नियत नहीं है, जो बिना सूचना दिये अनायास जा जाता है, उसे ज्रतिथि कहते हैं। ऐसे अतिथि का सरकार करने के छिए भोजनादि पदार्थ में विभाग करना अतिथि-संविभाग है और ऐसा करने की प्रतिझा करने का नाम जतिथि संविभाग है और ऐसा करने की प्रतिझा करने का नाम ज्रतिथि संविभाग तर हैं। सूत्रों में इस त्रत को ' अहा संविभाग व्रत ' कहा है, जिसकी व्याख्या करते हुए टोकाकार छिखते हैं— यथा सिद्धस्य स्वार्थ निर्वति तस्स्येत्यर्थः असनादिः समिति संगतत्वेन पश्चात्कर्मादि दोष परिहारेण विभजनं साधवेः दानद्वारेण विभाग करणं यथा संविभागः।

अर्थात् —अपने लिए बनाये हुए आहारादि में से, जो साधु एषणा समिति सहित पश्चात् कर्म दोष का परिहार करके अज्ञनादि प्रहण करते हैं, उनको दान देने के लिए विभाग करना अतिथि-संविभाग वत है।

जो महात्मा आत्मच्याति जगाने के छिए सांसारिक खटपट त्याग कर संयम का पाछन करते हैं, सन्तोष वृत्ति को धारण करते हैं उनको जीवन-निर्वाह के छिए अपने वास्ते तय्यार किये हुए ब्राहरादि में से उन श्रमण-निमन्यों के कल्पानुसार दान देना, यथा संविमाग व्रत है। साधु महारमा को श्रावक अपने छिए बनाई गई चोजों में से कौन कौन-सी चीजें दे सकता है और Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat साधुओं को किन-किन चीजों का दान देना आवक का कर्त्तच्य है, यह बताने के लिए शास्त्र में निम्न पाठ आया है:---

कप्पइ में समणे निग्गन्थे फासु एसणिजं असणं पाणं खाइमं साइमं वत्थं पडिग्गहं कंबलं पायपुच्छणं तथा पडिहारे पीट्ठ फलग सिज्झा संथारा ओसह भेसजेणं पडिलाभे माणे विहर्र्ड।

अर्थात्— (श्रावक कहता है) मुझे श्रमण-निग्रन्थों को, अधः कर्मादि सोलह उद्गमन दोष और अन्य छब्बीस दोष रहित प्रासुक एवं एषणिक ( उन महात्माओं के लेने योग्य ) अशन, पान, स्नाद्य, स्वाद्य, वस्त्र, पात्र, कम्बल ( जो शीतादि से बचने के काम में आता है, ), पादपोंछन ( जो जीव-रक्षा के लिए पूँजने के काम में आते हैं, वे रजोहरण या पूँजनी आदि ), पीठ ( बैठने के काम में आने वाले छोटे पाट ), फल्क ( सोने के काम में आने वाले बड़े लम्बे पाट ), शय्या (ठहरने के लिए घर ), संथारा ( बिछाने के लिए घास आदि ), औषध और भेषज \* ये चौदह प्रकार के पदार्थ जो उनके जीवन-निर्वाह में सहायक हैं, प्रतिलाभित करते हुए विचरना कल्पता है ।

उपर जो चौदह प्रकार के पदार्थ बताये गये हैं, इनमें से प्रथम के त्राठ पदार्थ तो ऐसे हैं, जिन्हें साधु महारमा छोग स्वीकार करने के पद्दचात दान देने वाले को वापस नहीं छौटाते, छेकिन शेष छः द्रव्य ऐसे हैं कि जिन्हें साधु छोग अपने काम में

\* औषध उसे कहते हैं जो एक ही चीज को कूट या पीस कर बनाई हो और भेषज उसे कहते हैं जो अनेक चीजों के मिश्रण से बनी हो। लेकर वापस लौटा भो देते हैं। इन पदार्थों से मुनि महात्माओं को प्रतिलाभित करना आवक का कर्त्तव्य है और इस कर्त्तव्य के पालन करने की प्रतिज्ञा करना, इसी का नाम अतिथि-संविभाग व्रत है।

दान के चत्कृष्ट पात्र मुनि मद्दारमाओं को उनके कल्पानुसार प्रासक एवं एषणिक पदार्थ का दान वही आवक दे सकता है, जो स्वयं भी ऐसे पदार्थ काम में छाता है। क्योंकि मुनि महात्मा वही पदार्थ दान में छे सकते हैं, जो पदार्थ दान देने वाले ने अपने छिए या अपने कुटुम्वियों के छिए बनाया हो। इसके विरुद्ध जो पदार्थ मुनि के लिए बनाया गया है अथवा खरीद कर लाया गया है, वह पदार्थ मुनि महारमा नहीं लेते, किन्तु उसे दुषित और अप्राह य मानते हैं। इसलिए जो श्रावक, अतिथि-संविभाग व्रत **फा पाळन करने के लिए मुनि को दान देने की इच्छा रखता है,** उसे अपने खान-पान, रहन-सहन आदि के काम में वैसी ही चीजें **छेनी होंगी, जिनमें से मुनि महात्माओं को भी प्रतिछाभित किया** जा सके। जो श्रावक ऐसा नहीं करता है, वह मुनि महात्माओं को दान देने का लाभ भी नहीं ले सकता। उदाहरण के लिए, कोई श्रावक अपने खाने पीने में सचित तथा अप्रासुक पदार्थ ही काम में लेता है, रंगीन बहुत महीन अथवा चमकीछे वस्तों का उपयोग करता है, अथवा कुर्सी, पलंग, टेबल आदि ऐसी ही चीजें घर में Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

रखता है, जो साधु मुनिराज के काम में नहीं आ सकतीं, तो वह श्रावक मुनिराजों को श्रशन, पान, खाद्य, स्वाद्य, वस्त्र, पात्र, पाट आदि चीजों से प्रतिलाभित कैसे कर सकता है! श्रावक का दूसरा नाम अमणोपासक यानि साधु का उपासक ( सेवा करने वाळा ) है। मुनि महात्मा आवकों से शरीर सम्बन्धी सेवा तो लेते नहीं। इसलिए श्रावक, मुनिराजों की सेवा उन चीजों से मुनिराजों को प्रतिछाभित करने के रूप में ही कर सकता है कि जो चीजें मुनि महात्मा के संयमी जीवन में सहायक हो सकती हैं श्रौर वे भी मुनि महात्मा के लिए बनाई हुई न हों, किन्तु अपने या अपने कुदुम्बियों के उपयोग के लिए बनाई त्राथवा खरीदी हुई हों। ऐसी दशा में जब श्रावक मुनि महाश्मा के काम में आने वाळी चीजों का उपयोग ही न करता होगा, तब वह मुनि महात्मात्रों को ऐसी चीजों से प्रतिलाभित कैसे कर सबेगा! साधु मुनिराजों को प्रतिडाभित करने का लाभ वही व्यक्ति ले सकता है, जिसके पास ऐसी चीर्जे हों।

त्राज गृहस्थों को मनोवृत्ति कुछ ऐसी संकुचित हो रही है कि वे जितने कपड़े सिळवाने होते हैं, उतने ही के छिए बाजार से कपड़ा खरीद छाते हैं। उनके घर में बिना सिछा हुआ कपड़ा मिछना कठिन होता है। इसके छिए आर्थिक दुरावस्था का बहाना भी असंगत है। क्योंकि आर्थिक दुरावस्था का बहाना तो तब ठीक Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com हो सकता है, जब सिले हुए कपड़े आवश्यकता से अधिक न हों। छेकिन होता यह है कि लोग इतने अधिक सिले हुए कपड़े भर रखते हैं, कि जो वर्षों तक रखे रहते हैं, और जिन्हें पहनने का कम ही नहीं आता है। इसलिए बिना सिला हुआ कपड़ा न रहने का कारण आर्थिक दुरावस्था नहीं हो सकता, किन्तु श्रविवेक ही हो सकता है। जिस में इस प्रकार का श्रविवेक है, वह मुनिराजों को प्रतिलाभित कैसे कर सकता है! यदि आवकों में इस विषयक विवेक हो, तो मुनिराजों को बजाज या पंसारी की दुकान पर वस्तु याचने के लिए क्यों जाना पड़े, जहाँ सचित द्रत्य के संघटे की सम्भावना रहती है श्रीर दूसरे दोषों की भी सम्भावना रहती है।

जैन शास्तों में धर्म के चार अंग प्रधान कहे गये हैं। जिनमें से दान-धर्म, धर्म की पहली सीढ़ो है। दान के भेदों में भी अभय-दान और सुपात्र-दान को ही श्रेष्ठ कहा गया है। सुपात्र-दान वह है, जिसका द्रव्य भी शुद्ध हो, दाता भी शुद्ध हो और पात्र मी शुद्ध हो। इन तीनों का संयोग मिलने पर महान् लाभ होवा है।

द्रव्य शुद्ध हो, इस कथन का मतल्ड बस्तु की श्रेष्ठता नहीं है, किन्तु यह मतल्ड है कि जो द्रव्य श्रघः कर्मादि १६ दोषों से रहित हो, तथा जो मुनि महारमाओं के तप, संयम का सहायक एवं वर्द्ध हो। ऐसा हो द्रव्य शुद्ध माना जाता है। दाता वह Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

शुद्ध है, जो बिना किसी प्रति-फल को इच्छा अथवा स्वार्थ-भावना के दान देता है तथा जिसके हुदुय में पात्र के प्रति श्रद्धा भक्ति हो। पात्र वह ग्रुद्ध है, जो गृह-प्रपंच को स्याग कर संयम पूर्ण जीवन व्यतीत कर रहा हो और जो संयम का पाउन करने के छिए ही दान छे रहा हो। इन तीनों बातों का ऐकीकरण होने पर ही आवक इस बारहवें व्रत का लाभ पाता है। बारहवें व्रत के पाठानुसार तो वत की व्याख्या यहाँ ही पूर्ण हो जाती है परन्तु इस वत का उद्देश्य केवल मुनि महात्माओं को ही दान देना इतना ही नहीं है, किन्तु श्रावक के जीवन को उदार एवं विशाख बनाना भी इस व्रत का उद्देश्य है। जीवन के छिए जो अत्यन्त आवश्यक है, उस भोजन में भो जब श्रावक दूसरे के ढिए विभाग करता है, तब दूसरी ऐसी कौन-सी वस्तु हो सकती है, जिसमें श्रावक दूसरे का विभाग न करे, किन्तु जिसके अभाव में दूसरे छोग दुःख पावें और श्रावक उसको अनावइयक ही भण्डार में ताले में बन्द कर रक्से । श्राबक अपने पास के समस्त पदार्थों में दूसरे को भाग दे देता है त्रौर पदार्थ पर से ममत्व उतार कर दूसरे की भलाई कर सकता है क्योंकि श्रावकपन स्वीकार करने के पश्चात श्रावकवृत्ति स्वीकार करने वाले का जीवन ही बदुल जाता है। श्रावकपन स्वीकार करने वाले के छिए शाख में कहा गया है:---

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

समणो वासए जाए अभिग्गए जोवा जीवे जाव पडिलाभे माणे विरहई ।

भर्थात्—वह श्रमणोपासक अवस्था में जन्मा है और जीव अजीव का ज्ञाता होकर यावत् प्रतिलाभित करता हुआ विघरता है।

इस पाठ के द्वारा आवक को द्विजन्मा कहा गया है। आवक का एक जन्म आवकपन स्वीकार करने के पहले होता है और दूसरा जन्म श्रावकपन स्वीकार करने के पश्चात होता है। श्रावक होने से पहिले वह व्यक्ति जिन भोग्योपभोग्य पदार्थों में आसक्त रहता था, ममत्वपूर्वक जिनका संमह करता था त्रौर जिनके छिए छेरा, कंकाश एवं महान अनर्थ करने के छिए उतारू हो जाता था, बही श्रावक होने के पश्चात् उन्हीं पदार्थों को अधिकरण रूप (कर्म बन्ध का कारण) मानता है और उनसे ममत्व घटाता है तथा संचित सामग्री से दूसरे को सुख-सुविधा पहुँचाता है। इस प्रकार आवकत्व स्वीकार करने के पश्चात मनुष्य की भावना भी बदल जाती है और कार्य भी बदल जाते हैं। उसकी भावना विशाल हो जाती है। ऐसा होने पर ही आवक अपने लिए लगाये गये 'द्विजन्मा' विशेषण को सार्थक कर सकता है, छेकिन यदि आवक होने पर भी सांसारिक पदार्थों के प्रति ममत्व बढ़ा हुआ ही रहा, दीन दुःखियों को सुखी बनाने की भावना न आई तो चस दशा में यह कैसे कहा जा सकता है कि उसका 'द्विजन्मा' विशेषण सार्थक है !

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

आज के बहुत से आवक दूसरे का हित करने और दूसरे का दुःख मिटाने के समय आरम्भ, समारम्भ की दुहाई देने छगते हैं, और आरम्भ, समारम्भ से बचने के नाम पर छपणता एवं अनुदारता का व्यवहार करते हैं। छेकिन ऐसा करना बड़ी भूछ है। अपने मोग-विछास एवं सुख-सुविधा के समय तो आरम्भ, समारम्भ की उपेक्षा करना और दीनों का दुःख मिटाने के समय आरम्भ, समारम्भ की आड़ छेना कैसे उचित हो सकता है ! श्री भगवती सूत्र के दूसरे शतक के पाँचवें उद्देश्ये में तुंगिया नगरी के आवकों की ऋदि का इस प्रकार वर्णन है:—

अड्ढा दित्ता विच्छिण्ण विपुल भवण सयणासण जाण वाहणाइण्णा बहुधण बहुजाय रूव रयया आओग पाओग सम्पउत्ता विच्छडि्र्य विपुल भत्त पाणा बहु दासी दास गो महिस गवेलग पभुआ, बहु जणस्स अपरिभुया, अभिग्गय जीवा जीवा जाव उसिय फलिहा अभंग दुवारा।

इस पाठ से स्पष्ट है कि तुंगिया नगरो के आवकों के यहाँ बहुत से दासी-दास पवं पशुओं का पाळन होता था, बहुत-सा भात, पानी निपजता था त्रौर उनकी सहायता से बहुत लोगों की आजीविका चलती थी। इस कारण उनके यहाँ अधिक आरम्भ, समारम्भ का होना स्वाभाविक ही है। वे आवक होकर भी उनके बहाँ त्रधिक आरम्भ-सारम्भ होता था, तो क्या वे आरम्भ-समारम्भ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com को नहीं समझते थे! क्या आरम्भ-समारम्भ को घटाने विषयक तत्त्व को वे नहीं मानते थे! वे इस तत्त्व को न जानते रहे हों. यह सम्भव नहीं। क्योंकि उक्त वर्णन में आगे चळ कर तुंगिया नगरी के आवकों के लिए कहा गया है कि वे आसव, संवर, निर्जरा, किया, अधिकरण, बन्ध और मोत्त, इन तत्त्वों में कुशल थे। ऐसा होते हुए भी, वे दूसरे छोगों का पाछन करने के समय आरम्भ, समारम्भ की श्राङ नहीं लेते थे। क्योंकि उनमें उदारता थी, दया थी। आज के लोग शास्त्र में वर्णित बातों को पूरी तरह समझने के बदुले, उनका दुरुपयोग कर डालते हैं। शास्त्रकारों ने इस विषय को स्पष्ट करने के लिए ही उनकी द्रव्य ऋदि व उनके कार्य आदि का विवरण दिया है और साथ ही यह भी बता दिया है कि वे कैसे तत्त्वझ थे। इतना ही नहीं, किन्तु उनकी उदारता का भी परिचय दिया है और यह भी बताया है कि जनहित के समय वे आरम्भ-समारम्भ की आड़ नहीं लिया करते थे।

मतल्ज यह है कि आवक अनुदार या कृपण नहीं होता है, किन्तु वह अपनी वस्तु का लाभ दूसरे लोगों को भी देता है। इत्ता सूत्र के आठवें अध्ययन में अरणक आवक का वर्णन है। उस वर्णन में कहा गया है कि जब अरणक आवक व्यापार के लिए विदेश जाने को तय्यार हुआ, तब उसने अपने कुटुम्बियों एवं सजातियों को आमन्त्रित करके प्रीति-भोजन कराया और Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com फिर उनसे स्वीकृति लेकर बिदा हुआ। वह अपने साथ बहुत से उन छोगों को भी ले गया था, जो व्यापार करने की इच्छा रखते थे। समुद्र में एक देव ने अरणक को धर्म से विचछित करने के छिए उपसर्ग दिये, छेकिन अरणक अविचछ ही रहा। तब वह देव अरणक को दो जोड़े दिव्य कुण्डछ के देकर चढा गया। श्रारणक ने उन दिव्य कुण्डलों पर भी ममत्व नहीं किया, किन्तु दूसरे को भेंट कर दिये।

राज प्रसेनी सूत्र के अनुसार राजा परदेशी ने श्रावक होते ही यह प्रतिझा की थी कि मैं राज्य की त्राय के चार भाग करूँगा, जिनमें से एक भाग दानशाळा में व्यय किया करूँगा जिससे श्रमण माहण आदि पथिकों को शान्ति मिला करे।

इस तरह के वर्णनों से स्पष्ट है कि आवक कृपण नहीं होता है, किन्तु च्दार होता है। वह दूसरे की भलाई से सम्बन्धित कामों के प्रसंग पर आरम्भ-समारम्भ या दूसरी कोई आड़ लेकर बचने का प्रयन्न नहीं करता है। बल्कि वह जनहित का भी वैसा ही म्यान रखता है, जैसा ध्यान अपना या क्रुटुम्ब के लोगों के हित का रखता है। बल्कि कभी-कभी वह, दूसरे की भलाई के लिए अपने आप को भी कष्ट में डाल देता है। ऐसे ही आवक, धर्म

की प्रशंसा भी कराते हैं तथा राजा प्रजा में आदर भी पाते हैं। हपासक दशाङ्ग सूत्र में आनन्द आवक का वर्णन करते हुए १८ कहा गया है कि आनन्द आवक बहुत से राजा, राजेइवर, तळवर, (कोतवाल) माडम्बी, कौटुम्बी, सेठ, सेनापति, सार्थवाह आदि को कार्य में, कार्य के कारण में, मंत्र (सलाह) में, कुटुम्ब की व्यवस्था में, गुप्त विचारों में, रहस्य की बातों में, किसी बात के निश्चय पर आने में, व्यवहार कुशल था, पूछने लायक था और बार-बार पूछने खायक था। वह, उस नगर में मेढ़ो-प्रमाण आधार-भूत, भालम्बन-भूत, चक्षु-भूत एवं मार्गदर्शक था। यदि आनन्द श्रावक जनहित के कार्यों से आरम्भ-समारम्भ के नाम से या और किसी बहाने से बचा रहता, कृपणता श्रीर अनुदारता का व्यवहार करता होता, तो वह इस प्रकार की प्रतिष्ठा कैसे प्राप्त कर सकता था ! किसी मनुष्य का ऐसा प्रभाव तभी हो सकता है और उसे ऐसी प्रतिष्ठा भी तभी प्राप्त हो सकती है, जब उसमें सत्य के साथ ही उदारता भी हो।

धर्म में दान सब से पहछा अंग है। सूत्रों में भी जहाँ किसी की ऋदि, सम्पदा आदि की प्राप्ति के कारण का प्रश्न किया गया है, वहाँ यह प्रश्न भी किया गया है कि इस व्यक्ति ने पूर्व जन्म में क्या दिया था। बल्कि दूसरे कारणों के विषय में प्रश्न करने से पहछे इसी कारण के विषय में प्रश्न किया गया है। व्यवहार में भी वही व्यक्ति प्रतिष्ठित माना जाता है, जो उदार है। छ्रपण व्यक्ति प्रतिष्ठा प्राप्त नहीं कर सकता, फिर चाहे वह कैसा भी क्यों न हो। उदार व्यक्ति की कीर्त्ति, उस व्यक्ति के न रहने पर भी श्रमिट रहती है। बल्कि लोग प्रातःकाल उन लोगों का स्मरण विशेष रूप से करते हैं जो दान के ढारा अपनी कीर्त्ति फैला गये हैं। इस विषय में पंडित कालीदास ढारा कहा गया यह इलोक भी प्रसिद्ध है:---

देयं भोज्य धनं धनं सुक्ततिभिर्नो, संचयस्तष्वैः श्री कर्णस्य बलेश्च विकम पते, रद्यापि कीर्त्तिस्था। अस्माकं मधुदान भोग रहितं, नष्टं चिरात् संचितं निर्वाणादिति नैज पाद युगलं, घर्षन्ति यो मक्षिकाः॥ ( चाणक्यनीति अध्याय ११ वाँ)

कहा जाता है कि राजा भोज ने एक मक्सी को पैर घिसते देख कर, कालिदास से प्रश्न किया कि यह मक्खी क्या कहती है ? मोज के इस प्रइन के उत्तर में कालिदास ने उक्त इलोक कहा। इस इलोक का भावार्थ यह है कि 'हे राजा भोज ! तुम्हारे पास जो धन है, वह सुकृत में छगा दो, संचय करके न रखो। कर्ण बछि और विकम की विमल कीत्ति इस भूतल पर अब तक भी इसी कारण फैली हुई है कि उनने अपने पास का धन सुकृत में छगाया मैंने ( शहद की मक्खी ने ) अपना मधु रूपी द्रव्य न तो था । किसी को दिया, न स्वयं ही खाया। परिणाम यह हुन्ना कि वह मेरा चिर संचित द्रव्य नष्टहो गया, यानि छोग ऌट कर छेगये। मैं अपनी इस छपणता के लिए पैर घिस कर पश्चाताप करती हूँ। जो Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com छोग मेरी तरह ऋपण रहेंगे, उन्हें भी इसी प्रकार पश्चाताप करना पड़ेगा। क्योंकि ऋपण का धन दान या भोग में नहीं छगता, किन्तु व्यर्थ हो नष्ट हो जाता है।'

धन किसी न किसी मार्ग से जाता जरूर है। वह एक जगह स्थिर नहीं रहता। फिर दान देकर उसका सदुपयोग क्यों न कर छिया जावे! भर्त्रहरि ने कहा है:---

दानं भोगो नाशस्ति स्रो, गतयो भवन्ति वित्तस्य ।

यो न ददाति न मुंको, तस्य तृतीया गतिर्भवति॥ (नीति शनक)

अर्थात् -- धन की दान. भोग और नाश ये तीन गतियें हैं। यानि दान देने से जाता है, भोग में लगाने से जाता है या नष्ट हो जाता है। जो धन न दान में दिया जाता है, न भोग में लगाया जाता है, उसकी तीसरी गति अवश्यंभावि है। यानि नष्ट हो जाता है।

दान और भोग में न आया हुआ धन जब नष्ट ही हो जाता है, तब दान द्वारा उसका सदुपयोग ही क्यों न कर लिया जावे ! क्योंकि ऐसा न करने पर धन तो नष्ट हो ही जावेगा, तब पश्चाताप के सिवाय और बच पावेगा ही क्या ? इस बात को दृष्टि में रख कर ही, श्रावक के लिए उदारता रखने का उपदेश दिया जाता है। जो श्रावक इस उपदेश को कार्यान्वित करता है, वह अपने आत्मा का भी कल्याण करता है और संसार में जैन धर्म जा महत्त्व भी फैल्जाता है। लोग समझने ल्याते हैं कि जैन धर्मानुखायी Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

आवक धन के दास नहीं होते, किन्तु धन के स्वामी होते हैं और वे धन का सदुपयोग करते हैं, उनमें कृपणता नहीं होती, किन्तु चदारता होती है ।

इस बारहवें इत का श्रेष्ठतम आदर्श तो है श्रमण नियन्थों को उनके कल्पानुसार प्रासुक श्रोर एषणिक चौरह प्रकार का श्राहार देना। जो संसार-व्यवहार श्रोर गृहादि को त्याग चुके हैं, जिनको शरीर-रत्ता के लिए आहार एवं वस्त्र तथा संयम पालन के लिए आवरयक उपकरणों की ही आवश्यकता रहती है, जिनने अन्य सभी त्रावश्यकताएँ निःशेष कर दी हैं, ऐसे महात्मात्रों को दान देने का फल महान है। इसलिए श्रावक का प्रयत्न यही रहना चाहिए कि ऐसे उत्कृष्ट पात्र को वह दान दे सके, और ऐसा दान देने के संयोग की प्राप्ति की ही भावना भी रखनो चाहिए। छेकिन इस तरह के संयोग विशेषतः उन्हीं छोगों को प्राप्त हो सकते हैं, जिनके द्वार अभंग हैं। यानि दान के छिए किसी के भी वास्ते बन्द नहीं हैं, किन्त सभी अतिथियों के लिए खुले हैं। ऐसे लोगों को कभी ऐसे महात्माओं को दान देने का भी सुयोग मिछ जाता है, जो गृह-संसार के त्यागो हैं और दान के चत्कुष्ट पात्र हैं। इसके विरुद्ध जिसका द्वार अतिथि के लिए बन्द रहता है, उसको ऐसा महान धुम संयोग किस प्रकार मिल सकता है। इस बात को स्पष्ट करने के लिए एक दृष्टान्त दिया जाता है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

एक राजा के हाथ में जहरी फोड़ा हो गया था। वैद्यों ने कहा कि यह फोड़ा प्राण-घातक है लेकिन यदि यह राजहंस की चोंच से फूट जावे, तो उस दशा में राजा के प्राण बच सकते हैं।

वैद्यों द्वार। बताये गये उपाय के विषय में यह प्रश्न उपस्थित हुआ कि कैसे तो राजहंस आवे श्रीर कैसे वह इस छाले को फोड़े! इस प्रश्न को हुछ करने के छिए राजा ने एक मकान बनवाया जिसकी छत में ऐसा छेदु रखा कि राजा का हाथ तो नीचे रहे, लेकिन वह छाछा छत के ऊपर निकला रहे। यह करके उसने छत पर पत्तियों के चुगने के लिए अन्न डलवाना प्रारम्भ किया। साथ ही, झाले के त्रास-पास हंसों के चुगने के छिए मोती भी डढवाने लगा। उस छत पर अन्न चुगने के लिए पक्षी त्र्याने लगे तथा पक्षियों को चुगते देखकर हंस भी आने लगे। होते-होते उन हंसों के साथ एक दिन राजहंस भी आ गया। राजहंस मोती चुगने छगा। मोती चुगते हुए राजहंस ने राजा के हाथ के झाले को मोतो समझ कर उस पर भी चोंच

मार दी, जिससे छाळा फूट गया और राजा स्वस्थ हो गया । यद्यपि उस राजा का उद्देश्य राजहंस को बुळाना था, लेकिन राजहंस तभी आया, जब दूसरे पक्षी त्राते थे। यदि राजा ने दूसरे पक्षियों के छिए चुगने का प्रबन्ध न किया होता, तो राजहंस Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कैसे आ सकता था! इसी के अनुसार आवक का ढक्ष्य तो है पंच महाव्वतधारी उल्कुष्ट पात्र को दान देना, छेकिन ऐसे महास्माओं को वह अतिथि रूप में अपने यहाँ तभी पा सकता है और तभी उन्हें दान भी दे सकता है, जब वह सामान्य अतिथि का सल्कार करता रहेगा और उन्हें दान देता रहेगा। ऐसा करते रहने पर, उसे कभी उन महात्माओं को दान देने का भी सुयोग मिछ सकता है, जो दान के उत्कृष्ट पात्र हें और जिन्हें दान देने पर महान फछ प्राप्त हो सकता है। इसछिए आवक का कर्त्तव्य है कि वह सभी अतिथि का यथा शक्ति सत्कार करे। आवक के छिये शास्त में यह विशेषण आया है कि उसका अभंग द्वार सदा खुडा ही रहता है।

कोई कह सकता है कि 'श्रावक का बारहवाँ व्रत पंच महा-व्रतधारी मुनिराजों को आहारादि देने से ही निपजता है, इसलिए शाख में उन्हीं को दान देने का विधान है। दूसरे को दान देने का विधान नहीं है, किन्तु निषेध पाया जाता है। उदाहरण के लिए उपासक दशाङ्ग सूत्र में आनन्द शावक के वर्णन में आया है कि ज्ञानन्द शावक ने यह प्रतिज्ञा की कि अब से मुझे अन्य तीर्थों को, अन्य तीर्थियों के देवों को और अन्य तीर्थियों ढारा प्रहीत जैन-साधु-लिंग को वन्दन नमस्कार करना, उनका आदर-सत्कार करना, उनके बोले बिना उनसे बोलना और उन्हें ज्रशनादि देना Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat नहीं कल्पता है। इस वर्णन से अन्य छोगों को दान देना श्रावक के छिए निषिद्ध होना स्पष्ट ही है।'

इस प्रकार चे कथन का समाधान यह है कि श्रावक के ढिए धर्म-बुद्धि या गुरु-बुद्धि से यह सब करना निषिद्ध है। क्योंकि धमे-बुद्धि या गुरु-बुद्धि से अन्यतीथीं के साथ ऐसा व्यवहार करने पर मिथ्यात्व का पोषण होता है। श्रावक की देखा-देखी अन्य लोग भी अन्य तीर्थियों के साथ ऐसा व्यवहार कर सकते हैं जिससे मिथ्यात्व की वृद्धि होगी। इसलिए धर्म-बुद्धि या गुह-बुद्धि से तो श्रावक के छिए, पंच महाव्रतधारी महात्माओं के सिवाय दूसरे छोगों को दान देना निषिद्ध ही है, छेकिन व्यवहार-बुद्धि, उपकार-बुद्धि या अनुकम्पा की भावना से दान देने का निषेध कहीं भी नहीं है, किन्तु विधान है। उदाहरण के छिए उपासक दशाङ्ग सूत्र में ही सकडाळ पुत्र आवक के वर्णन में कहा गया है कि गोशालक मंखली पुत्र से प्रश्नोत्तर करने के पश्चात् सकडाल पुत्र ने गोशालक को पाट श्रादि चीजें दीं। इस प्रकार धर्म-बुद्धि या गुरु-बुद्धि से तो दूसरे को दान देने का निषेध है, लेकिन व्यवहारादि-बुद्धि से दूसरे को दान देने का आवक के लिप निषेध नहीं है। इसलिए आवक का कर्त्तव्य है कि वह सभी अतिथियों को दान देने के लिए अपने घर का द्वार खुला रखे।

## चतिथि-संविभाग व्रत के अतिचार

Cet2

रा सकारों ने इस बारहवें जत के पाँच अतिचार बताये हैं, जिनसे बचना जतधारी आवक का कर्त्तन्य है। अतिचारों से बचे रहने पर ही आवक का ज्ञत निर्दोष रह सकता है और अतिचारों का सेवन करने पर ज्ञत दूषित हो जाता है। इस ज्ञत के पाँच अतिचार इस प्रकार हैं:—

१ सचित निक्षेपण—जो पदार्थं त्रचित होने के कारण मुनि महात्मात्रों के छेने योग्य हैं, उन अचित पदार्थों में सचित पदार्थ मिळा देना, अथवा अचित पदार्थों के समीप सचित पदार्थ डाळ देना, सचित निक्षेपण नाम का पहळा अतिचार है।

२ सचित परिधान---अचित पदार्थ के ऊपर सचित पदार्थ ढॉक देना, सचित परिधान नाम का दूसरा अतिचार है।

29

२ कालातिक्रम- जिस वस्तु के देने का जो समय है, वह समय टाल देना, कालातिकम नाम का तीसरा अतिचार है। चदाहरण के लिए किसी देश में श्रतिथि को आहार देने का समय दिन का दूसरा प्रहर है। इस समय को टाल देना, अतिथि को आहार देने के लिए च्दात न होना, कालातिक्रम नाम का तीसरा त्रातिचार है।

४ परोपदेश्य—वस्तु देनी न पड़े, इस डदेश्य से ऋपनी बस्तु को दूसरे की बताना, अथवा दिये गये दान के विषय में यह संकल्प करना कि इस दान का फल मेरे पिता, माता, भाई आदि को मिले, परोपदेश्य नाम का चौथा अतिचार है।

४ मात्सर्य-दूसरे को दान देते देखकर उसकी प्रति-रपर्धा करने की भावना रखकर दान देना, यानि यह बताने के डिए कि मैं उससे कम नहीं हूँ किन्तु बढ़कर हूँ, दान देना, मात्सर्य नाम का पाँचवाँ अतिचार है।

ये अतिचार, बारहवें व्रत को दूषित करने वाले हैं। इस लिए इन अतिचारों से बचते रहना चाहिए। ये अतिचार जब तक अतिचार के रूप में हैं, तब तक तो व्रत को दूषित ही करते हैं, लेकिन अनाचार के रूप में होते ही व्रत नष्ट कर देते हैं। इनके सिवाय कुछ अन्य कार्य भी ऐसे हैं, जिनसे व्रत मंग हो जाता है। वे कार्य इस प्रकार हैं:--- दाणन्तराय दोसा न देई दिज्जन्त यं च वारेई। दिण्णे व परितत्पई इति किवणता भवे भंगो॥

अर्थात्—पूर्व संचित दानान्तराय कर्म के दोष से ऐसी कृपणता रहती है कि स्वयं भी दान नहीं देता है, दूसरे को भी दान देने से रोकता है और जिसने दान दिया है, उसको परिताप पहुँचाता है। इस तरह की कृपणता से, अतिथि-संविभाग वत भंग हो जाता है।

अनेक छोग रूपणता के कारण दान भी नहीं देना चाहते और अपनी रूपणता को छिपाकर उदारता दिखाने एवं पात्र तथा अन्य छोगों की दृष्टि में भछे बने रहने के छिए 'नाहीं' भी नहीं करते, किन्तु अतिचारों में वर्णित कार्यों का आचरण करने छगते हैं यानि या तो अचित पदार्थ में सचित पदार्थ मिछा देते हैं या अचित पदार्थ पर सचित पदार्थ हॉक देते हैं, या भोजनादि का समय टाछ देते हैं, अथवा अपनी चीज को दूसरे की बता देते हैं। ऐसा करके वे रूपण छोग अपनी चीज भी बचा छेना चाहते हैं, और साधु मुनिराजों के समीप भक्त एवं उदार भी बने रहना चाहते हैं। छेकिन ऐसा करना कपट है, अतिचार है और व्रत को दूषित करना है। इसछिए आवक को ऐसे कामों से बचना चाहिए।

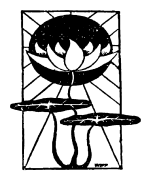
इस कथन पर से कोई कह सकता है कि 'जिसमें दान देने की भावना ही नहीं है, उस व्यक्ति में दान देने की भावना से निपजने वाळा बारहवाँ व्रत ही कहाँ है ! और जब व्रत नहीं है, तब अतिचार कैसे ?' इस कथन का समाधान यह है Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com कि यह व्रत एक तो श्रद्धा रूप होता है, दूसरा प्ररूपणा रूप होता है और तीसरा स्पर्शना रूप होता है। इन तीनों भेदों में से स्पर्शना रूप व्रत तो संयोग मिलने पर ही होता है, लेकिन श्रद्धा और प्ररूपणा रूप व्रत तो सदा हो बना रह सकता है। मायाचार या कपट से श्रद्धा और प्ररूपणा रूप व्रत भी दूषित हो जाता है। इसलिए अतिचार में बताये गये कामों से श्रावक को सावधानी पूर्वक दूर रहना चाहिए।



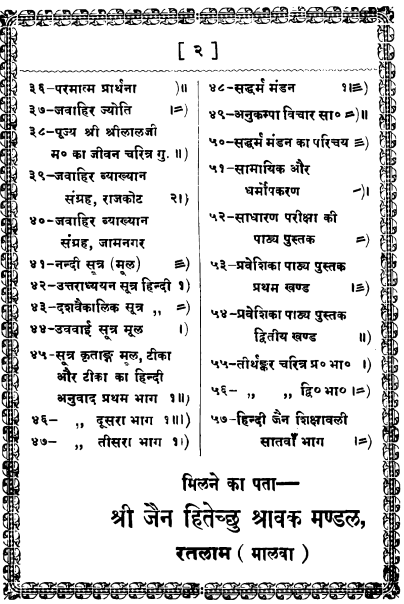


इस प्रकार इन शित्ता त्रतों का स्वरूप संक्षेप में बताया गया है, विस्तार से वर्णन किया जाय तो एक २ व्रत के ऊपर एक २ प्रन्थ बन सकता है किन्तु प्रन्थ बढ़ने के भय से यहां संक्षेप में ही स्वरूप प्रतिपादन किया गया है। इन शित्ता त्रतों के स्वरूप को हृदयंगम करके जो भव्यात्मा त्रतों का सम्यक् प्रकार से आराधन करेगा और अतिचारों एवं दोषों से बचता रहेगा तो वह आवक-पद का आराधक होकर स्वरूप-काल में ही वांच्छितार्थ को प्राप्त कर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त दशा को प्राप्त होगा। इत्यलम् ।





मण्डल से प्राप्य पुस्तकें 1-श्रावक का अहिंसा वत I) १९-पूज्य श्रीलालजी महाराज का जीवन चरित्र २-सकडालपुत्र श्रावक =) u) २०--शालिभद्र चरित्र पद्य ।≤) ३-धर्म ब्याख्या =) २१-मुनि श्री गजसुकुमार ≡) ४-सत्यवत ५-हरिश्चन्द्र तारा **u**) ( पद्य ) -)1 २२-वैधब्य दीक्षा ६-अस्तेय वत =) २३-स्वर्गीय संसार I) ७-सुबाहुकुमार २४- खादी और जैन धर्म ८-- ब्रह्मचर्य वत =) )u ९-सनाथ अनाथ निर्णय २५-मेधकुमार =) २६-सुदर्शन ( चोपी ) १०- रुक्मिणी विवाह 1) ११-सती राजमती ≤) | २७-चन्दनबाला ( चोपी ) = ।=) २८- सती मयणरेहा ( चोपी ) =) १२-सती चन्दनबाला १३-परिग्रह परिमाणव्रत =)|| २९ पद्य संग्रह १४-सुदर्शन चरित्र I-) ३०-स्मृति इलोक संग्रह १५-धना चरित्र ३१-परदेशी राजा 1) 三) १६-तीन गुणवत ३२-अर्जुन माली ( पद्य ) =) 3 ३३-आवक के बारह वत १७-सती मदनरेखा 1-, 1 १८-आवक के चार शिक्षा ३४-श्री भक्तामर स्तोत्र -) II वत ( यही है ) ३५-श्री जैन स्तुति ≡) 1=)





अपने आत्मोत्थान के लिये प्रत्येक भज्यात्मा को ज्ञान. दर्शन और चारित्र को आराधना करना अनिवार्थ है। वह रस्त्रयी की आराधना इस मनुष्य भव में ही कर सकता है क्योंकि पूर्ण रूपेण आराधना संसार त्याग कर दीक्षा धारण करने पर ही हो सकती है। किन्तु जिनकी शक्ति संसार त्यागने की नहीं है, वे गृहस्थाश्रम में रह कर भी श्रावक के द्वादश वत धारण कर अपना आत्म-कस्याण कर सकते हैं। फिर भी जिसकी आराधना करनी है प्रथम उसका विशेष ज्ञान होना परझावश्यक है। - श्रीमज्जैनाचार्य्य पूज्य श्री जवाहिरलालजी महाराज साहिब के व्याख्यानों पर से सम्मादित और इसी मण्डल से प्रकाशित अहिंसादि श्रावक के बारह वर्तों की पृथक २ सात पुस्तकों का अध्ययन कर लेने से श्रावक के द्वादश वर्तों की आराधना सुचारु रूप से सुगमता पूर्वक और विवेक सहित हो सकती है। वाचकों को सविधा और खर्च का बचाव हो सके इसलिये मण्डल के ऑफिस के अतिरिक्त निम्न लिखित स्थानों से भी ये पुस्तकें मिलने की व्यवस्था कर दी गई है :----

१ उदयपुर ( मेवाड़ ), २ ब्यावर, ३ जोधपुर, ४ बीकानेर, ५ सरदार झहर ( थली ) और ६ देहली ।

कीमत सातों पुस्तकों की रु० १॥≈) हैं किन्तु पूरा सेट छेने से रु० १) में दिया जावेगा। पोष्टेज अलग होगा।

निवेदक—

## मत्री-श्री जैन हितेच्छु श्रावक मण्डल, रतलाम

दि डायमण्ड जुबिली ( जैन ) प्रेस, अजमेर में मुद्रित.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com