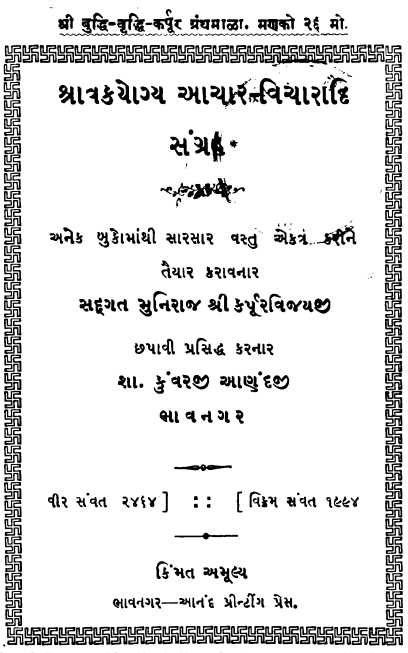
**ક્રી ચશોવિજચજી** દ્વે **ઝેથમાળા** દાદાસાદેબ, ભાવનગર. દ્વેન : ૦૨૭૯-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat 🔰 www.umaragyanbhandar.com



| ٩  | નવપદ સ્વરૂપ                                       | ****     | ٩   |
|----|---------------------------------------------------|----------|-----|
| ર  | ગૃહસ્થયેાગ્ય વ્યવહારુ શિક્ષા                      | ••••     | ¢   |
| Э  | સમકિત અથવા સમ્યક્∖વ                               | ••••     | ર૧  |
| 8  | શ્રાવક્રધર્મવિધિ ( ખાર વ્રત વિગેરે )              | ••••     | २६  |
| ~  | ( હરિલદ્રસૂરિકૃત પ્રથમ પંચાશકતું હ                | તાષાંતર) |     |
| પ  | ખાર વતની સંક્ષિપ્ત ટીપ                            | ••••     | ૪૧  |
| ę  | શ્રાવક ચેાગ્ય વ્યવહારુ શિક્ષા                     | ••••     | ४९  |
|    | ( શ્રાવકકલ્પતરુમાંથી ઉદ્ધત)                       |          |     |
| ២  | શ્રાવક ગુણુ વર્ણુન                                | ••••     | ११  |
|    | ( ૨૧ ગુણેાનું સંક્ષિપ્ત ને વિસ્તૃત વર્ણન )        |          |     |
| ۲  | ગુષ્ટ્રાનુરાગકુલકનુ <b>ં ભા</b> ષાંતર             | ••••     | ૭૩  |
| E  | માર્ગાતુસારીના ૩૫ ગુણુ                            | ••••     | ଏମ  |
| ٩٥ | સામાચિકમાહાત્મ્ય–તેના આઠ નામ ને તે ઉપર ૮ કથાએા ૮૧ |          |     |
| ٩٩ | જૈનધર્મનીતિ ( પ્રશ્નોત્તરરૂપે )                   |          | ૯૩  |
| ૧ર | યાત્રાળુઓને અગત્યની સૂચના                         | ••••     | 900 |
| 13 | વિશ્વવંધ કેમ બનાય ?                               |          | 909 |
| ૧૪ | સમયાચિત અગત્યની સૂચનાએા                           | ****     | 106 |

અનુક્રમણિકા

5000

# નિવેદન

આ સંગ્રહ છપાવવાનું સદુગત સુનિરાજ શ્રી કર્પૂરવિજયજીની હયાતિમાં શરૂ કરેલું અને તેમની સૂચના અનુસાર જ જુદી <u> </u>જુદી **બુકાેમાંથી રસમય ચ્**ંટણી કરીને આ બુકમાં દાખલ કરેલ છે. તેમાંના કેટલાક લેખ તેા સદ્ગુણાનુરાગીનાજ લખેલા છે. સંગ્રહ ખહુ ઉપયાગી થયેલ છે, વાંચનાર શ્રાવકના હૃદયને આર્દ્ર ખનાવે તેવા છે અને આ સંગ્રહ મહારાજશ્રીની સુંદર વૃત્તિનું દિગદર્શન કરાવે તેવા છે. તેમાં તેમનું અંતઃકરણ જ ચિતરેલું છે, આ ણુક છપાવવામાં શ્રી મારબીનિવાસી સ'ઘવી કીરચ'દ સુંદરજી તરકથી તેમના સદ્ગત પુત્ર પાનાચંદના શ્રેયાર્થે મહા-રાજશ્રીના ઉપદેશથી જ રૂા. ૨૫૦) ની રકમ મળી છે. લાઇ પાનાચંદતું ડુંકું છવનચરિત્ર તેના ફાેટા સાથે એક હુલર નકલમાં આપવામાં આવ્યું છે. એ ચરિત્ર વાંચતા પણ કેટલીક શુભ અસર જાગૃત થાય તેમ છે.

શ્રીમંત ગૃહસ્થાેએ આવા ઉપયાગી ગ્ર'થપ્રકાશનમાં પાતાના દ્રવ્યનેા સદુપયાગ કરવાે ઘટે છે. જ્ઞાન–દાનના લાભની સીમા નથી. સદુગુણાતુરાગી મુનિરાજ ગત વર્ષના આસાે વદિ ૮ મે સ્વર્ગવાસી થયા છે. તેમનાે ફાટાે પણ આ બુકમાં આપવામાં આવેલ છે. તેમના અનુકરણીય ચરિત્રને જાણવા માટે શ્રી જૈનધર્મપ્રકાશના કાર્તિક ને માગશર માસના અંકા વાંચવા ભલામણ છે.

પાસ શુદિ ૨ કુંવરજી આણું દજી સં. ૧૯૯૪ ભાવનગર.

www.umaragyanbhandar.com

# ચિદાન'દજીકૃત પદ ( રાગ-આસાઉરી )

જ્ઞાનકળા ઘટ ભાસી જાકું, જ્ઞાનકળા ઘટ ભાસી; તન ધન નેહ નાંહીં રહ્યો તાકું, છિનમેં ભયાે ઉદાસી. જાકું વ્વ તું અવિનાશી ભાવ જગતકે. નિશ્વે સકળ વિનાશી; એહવી ધાર ધારણા ગુરુગમ, અનુભવ મારગ પાસી. જાકું ૦૨ મે મેરા એ માહજનિત સબ. ઐસી બુદ્ધિ પ્રકાશી: તે નિઃસંગ પગ માહશિશ દે. નિશ્વે શિવપુર જાસી. જાકું૦૩ સુમતા ભાઈ સુખી ઇમ સુનકે, ુકુમતા ભઇ ઉદાસી; ચિદાનંદ આનંદ લદ્યો ઇમ, તાર કરમકી પાસી. લધું.૦૪





# જિન અને જૈન શબ્દની સાચી સમજ

'' રાગ-દ્વેષ રહિત સમભાવથી જ ગમે તે ભવ્યાત્મા ગમે ત્યાંથી આ ભવસમુદ્રને તરી શકે છે. '' રાગ, દ્વેષ અને માહાદિ ( અંતરના ) મહાવિકારોને વારનાર, આંતરના સઘળા દાષોને દ્રર કરનાર અને અંતરમાં છૂપા રહેનારા કઠા દુશ્મનાને છતી **લે**નારને જ જિન કહેવાય છે સકળ દાષ રહિત જિન ભગવાને ભાખેલા ધર્મ જૈનધર્મ કહેવાય છે. એ ઉપરથી સહેજે સમજી શકારો કે જેન ધર્મ કાેઈ અસુક જાતિ કે કાેમના નથી, પણ જે કાેઇ ઉપર જણાવેલા સકળ દાેષ-વિકાર વગરના જિનાેએ કહેલા શુદ્ધ નિર્દોષ ધર્મને અથવા ધર્મનાં કરૂરમાનને અનુસરે છે તે સઘળાના એ ધર્મ હાેઇ શકે છે. એટલે કે જૈન ધર્મને વિશાળ દુષ્ટિથી તપાસવામાં આવે તેા તે આખી આલમના ધર્મ જણાય છે. એવા એ જૈન ધર્મ દરિયા જેવાે ઊંડા અને ઉદાર [વિશાળ] છે. કુક્ત નિષ્પક્ષપાતપણે તેનાં તત્ત્વ તપાસ-વાથી તેની ખાત્રી થઇ શકે છે. પરમાર્થદર્શીને અમુક નામ સાથે તંત હાેતા નથી. દેવ, ગુરુ અને ધર્મનાં નામ ગમે તે હાય પણ જે પરમાર્થમાં તફાવત ન હાય તા પછી તેના સ્વી-કાર કરી લેવામાં કશાે વાંધાે આવતાે જ નથી. એક જ વસ્તુના **બુદાં બુદાં નામ હાે**ઇ શકે છે તેમ છતાં તેમાં પરમાર્થ એક સરખાે હાેવાથી સમજી માણસ તેમાં ઝગડાે કરતા નથી, પણ

સમદષ્ટિથી બધા નામને સાચા માને છે. તેવી જ રીતે પરમાર્થ-**દષ્ટિથી શુદ્ધ નિર્દોષ દેવને** જિન, અરિહંત, વી**તરાગ, પરમાત્મા**, તીર્થ કર, શિવ, શંકર, શંભુ, સ્વયંભુ, પ્રક્ષા, વિષ્ણુ, રામ, મહેશ યા મહાદેવાદિક ગમે તે નામથી બાેલાવવામાં આવે તા પણ તે સાર્થક જ હાેવાથી સમજી માણસાે સ્વીકારી જ લે છે. એવી જ રીતે ગુરુનાં અને ધર્મનાં જીદાં જીદાં નામ ગમે તે હેા પણ તેની સાથે પરમાર્થદિષ્ટિ જીવાને કશે ઝઘડા હાતા નથી; કેમ કે તેઓ તેમાં સીધા જ વિચાર કરે છે. કેવળ શબ્દભેદ સાંભ-ળીને તેની સાથે ઝઘડા કરી બેસતા નથી. શબ્દલેદથી અર્થલેદ સમજી નહિ લેતાં, અર્થની એક્તા નિષ્પક્ષપાતપગ્ને વિચારો, તેનું ઝટ સમાધાન કરી લે છે. આવી સમદષ્ટિ, પૂર્વોકત જિનના ખરા અનુયાયી જૈનેામાં હેાઇ શકે છે, તેથો જ તે સ્યાદ્રાદી, અનેકાન્તવાદી અથવા યથાર્થવાદી કહેવાય છે અને તે સત્ય છે. તત્ત્વદષ્ટિથી કે ઉદાર-વિશાળ સમદષ્ટિથી વિચારી શકાય તાે સકળ રાગાદિ દેાય રહિત વીતરાગ દેવે કહેલા-સમજાવેલા શુદ્ધ અહિંસા [દયા], સંયમ [ચારિત્ર] અને ઇચ્છાનિરાષ્ધરૂપ તપ લક્ષણ ધર્મ જ ખરેખર દરેક લબ્ય આત્માને માટે સ્વા-ભાવિક ધર્મ છે. અને એ જ સત્ય સનાતન ધર્મદ્વારા ખરું-વાસ્તવિક સુખ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. એ પવિત્ર ધર્મમાં જેનું ચિત્ત વર્ત્યા કરે છે તેને ઇન્દ્રાદિક દેવા પણ નમસ્કાર કરે છે, આમ હાવાથી સત્ય નિદેાષ સનાતન ધર્મને સ્વયુદ્ધિબળથી સારી રીતે સમજી ભવ્યાત્માએાએ સર્વ પ્રકારના પ્રમાદ તજીને તેના અવશ્ય આદર કરવાે ઘટે છે. પ્રથમ અજ્ઞાનવશ આદરેલા અસત્ ધર્મ ઉપર મિચ્ચા મમત્વ રાખવા ઘટતા નથી ભાગ્યયાંગે સત્ય વસ્તુધર્મની પિછાણ થયાનું એ જ ફળ છે અને દશ દર્ષાતે દુર્લલ માનવભવ પામ્યાની ખરી કિંમત પછ એથી જ છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

#### (3)

#### માક્ષપ્રાપ્તિ માટે ઉત્તમ આલંબન

'' ખરું સ્થિર શાશ્વત સુખ કર્યા છે ? અને તે કેવી રીતે પ્રાપ્ત થઇ શકે ? " સર્વત્ર સર્વદર્શી લીર્થ કર ભગવાન ભવ્ય જનાના એકાન્ત હિતને માટે કહે છે કે-ખરું સ્થિર અને શાશ્વત સુખ કેવળ માેક્ષમાં જ છે-બીજે કયાં ય નથી. સકળ કર્મમળનેા સવ'થા ક્ષય થવાથી જ માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. તે કમ મળતાે ક્ષય કરવા સમ્યગ્ દર્શન ( સમ્યકૂલ ), જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયી જ અમે!ઘ ઉપાય છે, એમ શ્રી તીર્થ કર ગગ્રધરાદિક જ્ઞાની પુરુષે જણાવે છે. અનાદિ મિથ્યાત્વ અને કષાયને ટાળવાથી શ્રી સવે જ્ઞ દેવે કહેલા તત્ત્રવચનાે ઉપર જે યથાર્થ શ્રદ્ધા ઉપજે છે તે સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. શ્રી સર્વજ્ઞકથિત સૂક્ષ્મ તત્ત્વના જે વડે ચથાર્થ બાહ્ય થવા પામે છે તે જ્ઞાન કહેવાય છે અને શ્રી સવજ્ઞ ભગવાને અતાવેલા ઉત્તમ વૃત્ત-નિયમાને આદરી તેને પ્રમાદ રહિત પાળતા રહી, નિજ ગુગુમાં સ્થિરતા પામવી તે ચારિત્ર કડેવાય છે. ઉક્ત સમ્યકુલ, જ્ઞાન અને ચારિત્રને જ્ઞાનો પુરુષા રત્નત્રથી કહીને બાલાવે છે. આ પવિત્ર રત્નત્રથી વગર કઠાપિ કાેઇતા કયારે પણ સર્વ કર્મના ક્ષય થવારૂપ માેસ થઇ શકતાે નથો, તેથી જ રત્નત્રયોની સાધના–આરાધના માેસ્મુખ પ્રાપ્ત કરવા માટે કરવી તે દરેક સ્થિર અને શાશ્વત સુખના અર્થ જનને માટે ઉચિત છે.

ભાવ સહિત કરવામાં આવતી સકળ ધર્મસાધના સફળ થઇ શકે છે. દાન, શીલ અને તપ વગેરે ભાવ સહિત કરાય તા જ તે લેખે થાય છે. એ ભાવ મનને આધીન છે અને ઉત્તમ આલં-અન વગર ચંચળ મન સ્થિર રહી શકતું નથી. જો કે જ્ઞાની પુરુષેાએ તેને માટે અનેક આલંબન કહ્યાં છે, પરંતુ તે સૌમાં નવપદનું આલંબન સુખ્ય અને ઉત્તમ છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

### ( 8 )

## નવપદનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ

૧ અરિંહુંત, ૨ સિદ્ધ, ૩ આચાર્ય, ૪ ઉપાધ્યાય, ૫ સકળ સાધુ, ૬ દર્શન, ૭ જ્ઞાન, ૮ ચારિત્ર અને ૯ તપ. એ નવપદ અથવા સિદ્ધચક્રના નામથી એાળખાય છે. ઉક્ત નવપદના ગુણુ-ગામ કરવાવડે નિજગુણુ શુદ્ધિ કરી લેવી ઉચિત છે, તેથી ઉક્ત નવપદના ગુણુાનું પ્રથમ સંક્ષેપથી વર્ણન કરીએ છીએ.

૧. રાગદ્વેષ અને માહાદિક અંતરંગ શત્રુસમૂહને સવ<sup>°</sup>થા જીતી લઇ, સકળ અતિશય સહિત સમવસરણમાં બિરાજી, લબ્ય જનાને અશ્રાન્તપણે અમૃતસમાન ધર્મદેશના આપી, જે ઉદ્ધરે છે તે અરિદ્ધાંત વીતરાગ પરમાત્મા કહેવાય છે.

ર. સકળ કર્મના સર્વથા ક્ષય કરી જે અનંત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વોર્યસપન્ન થઇ, અજ, અવિનાશી, અરૂપી, અવ્યાબાધ અને અગુરુલઘુ એવું માક્ષ મહાપદ પ્રાપ્ત કરે છે તે સઘળા સિદ્ધ ભગવાન તરીકે એાળખાય છે.

3. શ્રી અરિદુંત પરમાત્માએ ઉપદેશેલા ઉત્તમ (ગ્નાન-ચારાદિ) આચારવિચારને જે જાતે સેવન કરે છે-પાળે છે અને અન્ય યાગ્ય જનાને એ ઉત્તમ આચાર સમજાવી પળાવે છે, તે પ્રક્ષચર્યાદિક ૩૬ ગુણેાવડે અલંકૃત ભાવ આચાર્ય કહેવાય છે. તીર્થ કર દેવના અભાવમાં શાસનની રક્ષા આવા આચાર્ય મદ્વારાજા કરી શકે છે.

૪. જેઓ સર્વજ્ઞ-દેશિત શાસ્ત્રોનું રહસ્ય સારી રીતે સમજ લઇ, સાધુ સમુદાયને ભણાવે છે અને જડ જેવા શિખ્યને પછુ મુવિનીત ને વિચક્ષણ બનાવે છે, વળી જે ગચ્છની સારી રીતે સંભાળ રાખે છે અને મૂળગુણ [મહાવત ] ને તેમ જ તેને મુક્રિકારક ઉત્તરગુણને સાવધાનપણે સદા પાળતા રહે છે એવા સુવરાજ તુલ્ય પાઠક, વાચક યા ઉપાધ્યાયના નામથી એાળખાય છે. પ. જેઓ આ અસાર સંસારનું સ્વરૂપ યથાર્થ ઓળખી, તેથી વિરક્ત બની, સદ્દગુરુ સંગે ઉત્તમ રત્વત્રયીનું સકળ પ્રમાદ રહિત સેવન–આરાધન કરે છે અને અન્ય ભવ્યાત્માએને આત્મસાધનમાં સહાય આપવા જે સદા ય ઉજમાળ રહે છે તે સંત, સાધુ, નિર્બોંથ, સુનિ યા સુમુક્ષુ કહેવાય છે.

૬ અનાદિ મિથ્યાત્વ યા કુવાસના અને અનંતાનુખાંધી કપાયને ટાળવાથી, સુવાસના અને શાન્તિયાગે જે તત્ત્વપ્રતીતિ-રૂપ નિર્મળ ગુજીસ્થાનક પ્રાપ્ત થઈ શકે છે તેને જ્ઞાની પુરુષા સમ્યગ્દર્શન, સુશ્રદ્ધાન યા સમકિત કહે છે.

છ જેના પ્રકાશવડે અનાદિ અજ્ઞાન આંધકાર ટળે છે અને સર્વજ્ઞકથિત તત્ત્વાે સારી રીતે સમજી શકાય છે અને અન્યને સમજાવી શકાય છે તેનું નામ તત્ત્વજ્ઞાન છે. સૂર્ય, ચંદ્ર અને દીપકનો પેરે તત્ત્વજ્ઞાન જગતને અત્યંત ઉપકારી છે.

૮. વિષય, કષાય અને મન, વચન, કાયાને કાળૂમાં રાખે અને ડહાપણુથી જે દયા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્વાચર્ય અને અસં-ગતાદિ ઉત્તમ ગુણાના અભ્યાસ કરવામાં આવે તેને જ્ઞાની પુરુષા સંયમ યા ચારિત્ર કહે છે; તેથો સ્વરૂપ-સ્થિરતા થવા પામે છે.
૯. જેમ અગ્નિના તોવ તાપયેગે સુવર્જુની શુદ્ધિ કરવામાં આવે છે તેમ જે બાદ્ધ તથા અભ્યંતર સાધનજોગે અનાદિ કર્મમળના ક્ષય કરી, આત્માની શુદ્ધિ કરવામાં આવે છે તેને જ્ઞાની પુરુષા નિર્જરાકારી તપ કહીને બાલાવે છે.

ઉક્ત નવપદમાં પ્રથમનાં પાંચ પદ ધમી<sup>૬</sup> છે અને પાછ-ળનાં ચાર પદ ધર્મ<sup>ર</sup>ૂપ છે. એ ચારે પદનું થયાવિધિ સેવન-આરાધન કરવાથી જ અરિહ તાદિક ઉત્તમ પદવી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, તેથી દરેક ભવ્યાત્માએ ઉક્ત દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને તપરૂપ પવિત્ર ધર્મનું શુદ્ધ પ્રેમથી સેવન કરવું જોઇએ. પ્રમા- દાચરણુ તજવાથી પવિત્ર ધર્મ પ્રત્યે પ્રેમેાદ્વાસ પ્રગટે છે. શ્રી અરિદ તાદિક પાંચ પદેા, પવિત્ર ધર્મના પ્રભાવથી અનુક્રમે ભવ્યજનાને શુદ્ધમાર્ગદેશકપણાથી, આવનાશીપણાથી, શુદ્ધ આચારવિચાર પાળવા-પળાવવાથી, ઉત્તમ વિનય શિખવવાથી અન્ય યાગ્ય જનાને યથાચિત સહાય યા આલંખન આપવાથી ત્રિભુવનવાસી જનાને પૂજા-સ્તકાર યાગ્ય થાય છે. તેવા પવિત્ર આત્માઓનું તન્મયપણુ આલંખન લેવાથી, તેમની સેવાભક્તિ કરવાથી, તેમના ઉત્તમ ગુણેાનું એકાગ્રતાવડે ચિન્તવન (ધ્યાન) કરવાથી આપણુ પણ યાગ્ય અધિકાર પ્રાપ્ત કરી તેમના જેવા જ પવિત્ર ખનતા જદએ છીએ અને અનુક્રમે સ્કળ કર્મ-આવરણ દ્વર કરીને, અંદર ઢંકાઇ રહેલું આપણું અનાદિ આત્મસ્વરૂપ સાક્ષાત પ્રગટ કરી શકીએ છીએ.

# પ્રમાદનું સંક્ષેપથી સ્વરૂપ

આવા અમૂલ્ય આત્મસાક્ષાત્કાર કરવામાં અંતરાય કર-નાર અને આપણને અવળે માર્ગે દાેરી જનાર પ્રસિદ્ધ 'પ્રમાદ' શત્રુ છે. તેને વારવા-દૂર કરવા દરેક ભવ્યાત્માએ જરૂર લક્ષ રાખવું જોદએ. પ્રમાદ જેવા કાેઇ પ્રગળ દુશ્મન નથી, તેને અશખર આેળખી જીતી લેવા જેઇએ.

જેના વડે આપણું કર્તવ્ય ભૂલી જવાય, ન કરવાના કામ કરી લેવાય અને ઉન્મત્તની પેઠે વર્તન કરાય, અથવા ડુંકાણમાં રવ<sup>ુ</sup>છંદીપ**ણે** ચલાય તેને જ્ઞાની પુરૂષા પ્રમાદ કહે છે. તેના પાંચ પ્રકાર નીચે મુજબ કદ્યા છે:-

**૧. જેનાથી** મદ-નીશાે ચડે એવા ગમે તે માદક પદાર્થનું **સેવન કરવું અને** બેભાન બની સ્વકર્તવ્યથી ચૂકવું.

ર. પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયા-શષ્દ, રૂપ, રસ, ગાંધ અને **સ્પર્શમાં ગૃદ્ધ-**આસક્ત બનવું. ( 9 )

3. કોધ, માન, માયા અને લાભ કષાયને વશ થઇ જવું.

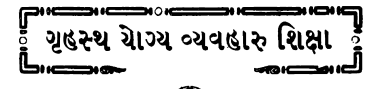
૪. આળસ કે સુરતીવડે એદીની જેમ નિરુઘમી બનવું.

પ. જેમાં કશું સ્વપરહિત સમાયેલું ન હાૈય એવી નકામી કુથલી-વિકથા કરવી.

ઉપર પ્રમાશે પ્રમાદના પાંચ લેદ છે. મિચ્યાત્વ-અજ્ઞાન પ્રસુખ તેના આઠે લેદ પણ કહ્યા છે. પ્રમાદ આચરણ તજીને ખરી દિશામાં પુરુષાતન ફેારવવાથી કેવા અદ્ભુત લાભ થવા પામે છે ? એ બારીકીથી તપાસવાની આપણને બહુ જરૂર છે. સાદેા-હલકા (સુખે પચી શકે એવા) સાત્ત્વિક ખારાક જો પ્રમાણોપેત અને નિયમિત રીતે લેવામાં આવે તા તેથી વ્યાવ-હારિક અને ધાર્મિક કાર્ય કરવામાં બહુ સરલતા થવા પામે છે. વિષયાસક્તિ તજવાથી ઇન્દ્રિયેાનાે શુલ ઉપયાગ કરી શકાય છે, ચક્ષુવડે શુદ્ધ દેવ-ગુરુની પરમ શાન્ત સુદ્રાને દેખી શકાય છે, શ્રોતવડે શાસ્ત્રાક્ત સદુપદેશ શ્રવણ કરી શકાય છે, જીભવડે શુદ્ધ દેવ-ગુરનાં ગુણબામ કરી શકાય છે, ઘાણવડે સારા સગાંધી પદાર્થના સઠેકાણુ ઉપયાગ કરી શકાય છે અને દેહવડે સંદ્યુણી જનાના ચથાચાગ્ય વિનય ભક્તિ પૂજા સત્કાર કરી શકાય છે. જેમાંની એક એક ઇન્દ્રિયને પરવશ પડવાથી પતંગીયાં, લમરા, માછલા, હુરણીયાં અને હાથીઓના કેવા ખુરા હાલ થાય છે **અને** તે દ**રે**ક ઇન્દ્રિયને સ્વવશ કરી લેવાથી કેવા ઉત્તમ લા**ભ** મેળવી શકાય છે તે વિવેકથી વિચારી જોતાં માલમ પડે છે. ક્રોધાદિક કષાયના કટુક ફળ વિચારીને વિવેકી જનાે ક્ષમા, મૃદુતા ( નમ્રતા ), સરલતા અને સંતાષ ગ્રણનાે અભ્યાસ રાખે છે તાે તેથી સઘળા આંતર તાપને શમાવી પરમ શીતળતાને પામે છે. જે આળસ તજી સદુઘમ સેવે છે તા તેથી શરીરનું આરોગ્ય સાચવવા ઉપરાંત ઘણા પારમાથિક લાભ પણ સંપા-

દન કરી શકાય છે અને નકામી વાત-વિકથા કરવાના ઢાળ તજીને, ઉત્તમ ધર્મકથા કરવાની કે સાંસળવાની સુટેવથી આત્માને અનહુદ લાભ થવા પામે છે. આ રીતે હરેક પ્રકારનું પ્રમાદા-ચરણુ સમજપૂર્વક પરિહરી, જો પ્રેમ-ઉદ્ધાસથી સન્માર્ગનું સેવન કરવામાં આવે તાે તેથી કેવા અપૂર્વ લાભ મળી શકે છે તે અતાવે છેઃ--

નવપદ અથવા વીશસ્થાનક પદ પૈકી એક કે બે પદનું ચાવત્ વી**રો પદનું સંપૂર્્ુ પ્રેમેા**દ્વાસથી ચથાવિધિ સેવન−આરા∙ ધન કરવાથી ભગ્યાત્માં ભારે ઋદ્ધિ-સમૃદ્ધિ પામવા ઉપરાંત શ્રી અરિહ ત તીર્થ કરની પવિત્ર પદવીને પણુ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સંપૂર્ણ વીર્યોદ્વાસથી પવિત્ર ૨ત્નત્રયોનું આરાધન કરનાર સકળ કર્મમળના સર્વથા ક્ષય કરીને અક્ષય અજરામર એવું સિદ્ધપદ્દ પણ પામી શકે છે. અનાદિ અશુભ આચારવિચારને તજી જે ભવ્યાત્મા શ્રી સર્વદ્રાપ્રણીત શુભ આચારવિચારને બહુ જ આદરપૂર્વક સેવે છે તે અલ્પ કાળમાં ઉત્તમ આચાર્ય પદુવીને પ્રાપ્ત કરી શકે છે અને જે સારી રીતે સ્વ-આત્મહિત સાચવીને અતિ નમ્ર ભાવે સ્વપરદ્ધિત કરવા ઉજમાળ રહે છે તે વાચક, પાઠક યા ઉપાધ્યાય પદને પામે છે. એ જ <mark>રીતે ઇન્દ્રિય, કર્ષાયાદિને દ્રમી-વશ કરી જે સ્વાત્મહિત કરવા</mark> ઉજમાળ અને છે તે સુસાધુ પદવીને પ્રાપ્ત થાય છે. જે સુસાધુ-જના સમીપે આદરસંહિત હિતાપદેશ સાંભળીને સુશ્રદ્ધા, સદ્વવિક અને સત્કિયાને સેવે છે તે મહાનુભાવ સુશ્રાવક પદ-વીને પામે છે તથા જે શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મતત્ત્વને યથાર્થ ચ્ચાળખા તેની દૃઢયતીતિ કરે છે તે અનાદિ મિચ્યાત્વને તછ સમ્યક્ત્વ ગુણને પામી શકે છે. એ રીતે માર્ગાનુસારિતા પ્રમુખ અનેક સદ્ગુણે પુરુષાથ યોગે ૬૯ અભ્યાસથી પ્રાપ્ત થઇ શકે છે.



જૈનધર્મ સંબંધી સાદી સમજનાં બાેધવચન

રાગ, દ્વેષ અને માહુ આદિ દાષમાત્રને દ્વર કરનાર ( છતી લેનાર) જિનેશ્વર દેવ છે. તેમણે બાખેલા જૈનવમ છે. અહિંસા, સંચમ અતે તપ એ ધર્મ નું લક્ષણું છે. એ પરમ મંગ ળમય ધમેની ધુરા ધારણ કરનાર ધારી સમાન સાધુ-નિર્ગ થ ગુરુ ગણાય છે. શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઉપર બ્રદ્ધા રાખતાર, વિવેક-ચક્ષુથી સત્ય જોનાર, જાણનાર અને સત્ય હિતકારી કરણી કરનાર શ્રાવક કહેવાય છે. સકળ દેાષરહિત જિનેશ્વર દેવે ભાખેલા ધર્મને એક સરખી રીતે અનુસરનારા સાધમી લેખાય છે. તેમની ચથાચિત સેવાક્ષક્તિ બજાવવાથી લાગ્યશાળો જનેા મહાન લાભ મેળવે છે જે આ ભવસમુદ્રથી તારે, પાર ઉતારે અથવા જેનાવડે ભવના પાર પામીએ તે તીર્થ કહેવાય છે. જંગમતીર્થ અને સ્થાવસ્તીર્થ એ રીતે તીર્થ બે પ્રકારનાં છે. જિને<sup>ક્</sup>ધર દેવની આજ્ઞાને યથાશક્તિ માન્ય કરી ચાલનારા સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા એ જ ગમતીર્થ છે અને શત્રું-જય, ગિરનાર, આબૂ, અષ્ટાપદ અને સંમેતશિખર પ્રમુખ સ્થાવરતીર્થ છે. શુદ્ધ ભાવથી તેને ભેટનાર ભવસસુદ્ર તરી શકે છે. એ પવિત્ર તીર્થને ભાવથી લેટી યથાશક્તિ દાન, શીલ ને તપરૂપ કરણી કરી લેવી એ દરેક ભબ્યાત્માનું અવશ્ય કર્તવ્ય છે, તીર્થે કઇક સજ્જનાના સમાગમ પણ થઇ શકે છે, તેમના ઉત્તમ ગુણનું અનુમાદન કરવાથી આપગ્રામાં સજ્જનતા આવે છે. નિંદાદિક દેાષનું નિવારણ થાય છે અને નિર્મળ

જ્ઞાનાદિ ગુદ્દોનો પ્રકાશ થાય છે. આવા ઉત્તમ હેતુથી જ સહુ કાઇએ પવિત્ર તીર્થની ભેટ કરવી ઘટે છે. તીર્થે જઇને સાધમી બંધુઓ ર્મને પહેનોના આદરસત્કાર કરવા તથા સજ્જનાની સંગાતે જ્ઞાનગાેષ્ઠી કરવી અને એ દરેક દરેક શુભ પ્રસંગમાંથી કંઇને. ક્રંઇ ગુણ ગ્રહ્ય કરી લેવે৷ તે ઉચિત છે. હુંસની પેરે સાર તત્ત્વનું ગહેણું કરી લેવામાં જ સુદ્ધિશાળી મનુષ્યાની ખરી **ખુબી છે, યથાશ**ક્તિ વ્રત-નિયમાં જ્ઞાની ગુરુનીં પાસે સમજી સારી રીતે આદરવા એ જ આ દુર્લ ભાનવ દેહ પામ્યાનું ઉત્તમ ફળ છે. એ રીતે પૂર્વ પુન્યયોગે પ્રાપ્ત થયેલી લક્ષ્મી અને વાણીના પણ સદુપયોગ કરવાથી જ તેની સફળતા છે. સંક્ષેપમાં સહુ સંગાતે મૈત્રી, ગુણુંજના પ્રત્યે પ્રમાદ, દુઃખી-જના પ્રત્યે દયા અને દાેષવંત પ્રત્યે મધ્યસ્થભાવ રાખવામાં જ **અ**ાપણું ખ**રું હિ**ત રહેલું છે એ સુદ્દાની વાત ખૂબ લક્ષમાં રાખી કલેશ કુસ પ કાપા, સર્વત્ર સુલેહશાન્તિ જાળવા અને તેાડફાેડ તજને સહુ કાેઇને સન્માર્ગમાં જેડા. સહુ કાેઇનું શ્રેય ઇ<sup>⊇</sup>છવાથી આપણ**ંપણ શ્રેય થશે જ. કિંબહુના ?ઁકહ્યું છે** કે− " સહુ મન સુખ્ય છે, દુઃખને કાેન વછે, નહિં શુભધર્મ વિના તે, સૌખ્ય એ સંપજે છે;

**ઇહ** સુધરમ પામી, કાં પ્રમાદે ગમીજે ? અતિ આળસ તજીને, ઉદ્યમે ધર્મ કીજે. ૧ ઇહ દિવસ ગયા જે, તેહ પાછા ન આવે, ધરમ સમય આળે, કાં પ્રમાદે ગમાવે ? ધરમ નહિ કરે જે, આયુ આળે વહાવે, શશા નૃપતિ પરે તે, શાચના અંત પાવે. ર

**∝**ગતમાં સહુ કાેંધ સુખની વાંછના કરે છે, કાેઇ પ**ણ** દુઃખની વાંછના કરતા નથી. સહુ જીવાેને સુખમય જીવન જ વહાલું લાગે છે, પણુ એવું સુખ દયા, દાન અને દમ (સંચમ)

#### ( ११ )

રૂપ ધર્મસેવન કર્યા વગર પ્રાપ્ત થતું નથી. એ ઉત્તમ ધર્મ સા**ધી લેવાની એક અમૂલ્ય તક અ**ંગ માનવદેહમાં પામીને, પ્રમાદવશ પડી સ્વ<sup>ર</sup>છંદપછું આદરી, હે ભાેળા ભાઇ ! તું એળે ગમાવે છે ? પ્રમાદ-મદ, વિષય કષાય, આળસ અને વિકથા સમાન કેાઇ કટ્ટો શત્રુ નથી. એથી જ તારે સંસારચક્રમાં જન્મમરણના ફેરા કરવા પડે છે, માટે ચેત ! ચેત ! જાગૃત થા ! અને આળસ ઉડાડીને યથાશક્તિ વીર્ય કેરવી ધમુ-સાધના કરી લે. ધર્મસંઅળ (ભાતું) સાથે બાંધી લઇશ તેા આગળ સુખી થઇશ. તે વગર પરલવમાં તને કાેઇ ત્રાણ-શરણ કે આધાર નથી, માટે જાગૃત થા અને એદીપણ -કાયરપણ તજી દે. એ જ ખરા સુખના માર્ગ છે. જે જે દિવસ અને રાત્રિએા ધર્મસાધન વગર તારા ફાગટ જાય છે તે જ દિવસ **અને** રાત્રિએ**ા ચી**વટથી ધર્મ સાધન કરી લેનાર ભાઇબ્હેનાના **લેખે થાય છે. અત્યા**રે ખરી તકે લગારેક કષ્ટ સહન કરી લઇને પણ જેઓ ધર્મસાધન કરે છે તેમને ભવિષ્યમાં ભારે **સુખ સાંપડે છે. અને** જે કાેઇ દેહ, ધન અને પુત્રાદિ પરિવાર ઉપર ખાેડી મમતા રાખી, ધર્મસાધનની ખરી તક ખાેઇ નાંખે છે તેમને પછી બહુ પસ્તાવા સાથે ભવિષ્યમાં ભારે દુઃખ વેઠવું પડે છે. એમ સમજ નિજ હુદયચક્ષુ ઉઘાડી ભવિષ્યના વિચાર કરી જો. સવેળા ચેતી, કંઇ ઉત્તમ ધર્મસાધન કરી લેવામાં આવશે તેા જરૂર પાતાનું ભવિષ્ય સુધરવા પામશે.

# ્ગૃહસ્થ ધર્મનાં મૂળ સૂત્રા

આ ધર્મની સાધના માટે પવિત્ર શાસ્ત્રકારોએ ગૃહુસ્થા વસ્થામાં સુખપૂર્વ ક પાળી શકાય તેવા અધિકાર પરત્વે જે વ્રત અનુષ્ઠાના ઉપદેશેલાં છે તે સંક્ષેપથી બતાવીએ છીએ.

9. શુદ્ધ નિર્દોષ દેવ જિન અરિહંત, શુદ્ધ નિર્દોષ ગુરુ નિર્ગ્રંથ-સાધુ અને શુદ્ધ નિર્દોષ ધર્મ સર્વજ્ઞભાષિત જ શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી માનવા ચાેગ્ય છે. આકીના સદાેષ (રાગાદિદાેષવાળા) દેવ, ગુરુ અને ધર્મ તત્ત્વથી માનવા ચાેગ્ય નથી. જિનેશ્વર દેવે ભાખેલા શુદ્ધ પવિત્રધર્મમાં શંકા, કંખા કે ફળના સંદેહ કરવાની જરૂર જ રહેવી નથી, કેમ કે તે ભેદભાવ રહિત સર્વરૂો કહેલ છે.

ર. સહુ કેાઇને સ્વજીવિતવહાલું જહાય છે. તે કેાઇને અકારું હાતું નથી તેથી સહુ જીવાની રક્ષા સ્વજીવિતનીજેમ કરવી જોઇએ. જીવદયાવડે જ આપણુ સુખી અને નિરાગી થઇ શકીએ છીએ.

3. સત્ય વચન જ વદવું એ ખરેખર મુખનું મંડન (ભૂષગુ) છે. સામાને પ્રિય અને હિતરૂપ થાય એવું જ સત્ય વચન બાેલવાથી સજજના શાભી નીકળે છે. શાસ્ત્રના મર્મ સમજયા વગર બીજાને આપમતે સમજાવવા જતાં પગલે પગલે ' અસત્ય ' દાેષ સેવાય છે.

૪. પૈસાે અગિયારમાં પ્રાણુ લેખાય છે. બીજાના પૈસાે અની તિથી હરી લેતાં તેના પ્રાણુ લેવા જેવા દાષ લાગે છે. તેમ છતાં પાછું અનીતિનું દ્રબ્ય ટકતું નથી તેમજ અનીતિવંત શુદ્ધ ધર્મ પામી શકતા નથી; તેથી ન્યાયનીતિવડે જ દ્રબ્ય ઉપાર્જન કરવું. આહાર પ્રમાણુે એાડકાર આવે છે. ન્યાયી દ્રબ્યથી સુબુદ્ધિ સૂઝે છે, તેના સારા ઉપયોગ થાય છે, તે દ્રબ્ય લાંબા વખત ટકી, શકે છે અને તેનાથી ધર્મમાર્ગ પગ્ચ પ્રાપ્ત થાય છે.

પ. આપણી માતા, બેન કે પુત્રી સાથે કુકમં કરતાર માટે કેવા વિચાર આપણને આવે?ઘણા જ માઠા. તા પછી એવું જ કુકમં કરવાઇ આપણે માટે પણ સામાને કયાંથી સારા વિચાર આવે? ન જ આવે, તા પછી સ્વસ્ત્રી સિવાય અન્ય સ્ત્રી માટી હાય તેને માતા સમાન, સરખી વયવાળી હાય તેને બેન સમાન અને લઘુવયવાળી હાય તેને પુત્રી સમાન લેખીએ તા જ સારું. તેથી સ્વયરને કેટલી શાન્તિથવા પામે? બહેનાએ-સ્ત્રીઓએ પછુ એ જ રીતે પરપુરુષને નિજ પિતા, બંધુ કે પુત્ર સમાન જ લેખવા બેઇએ એથો જ

#### ( 23 )

વ્યવહારશુદ્ધિ થઈ શકશે. વ્યવહારશુદ્ધિ વગરનાં માણસાે પાવલ ધર્મ પામવા પાતે ચાેગ્ય જ કયાં છે ? પાત્રતા વગર ગુણુ પ્રાપ્તિ થઇ શકતી જ નથી.

દ. ગમે તેટલી સંપદા છતાં લાેભી માણુસ મમ્મણ શેઠની પેરે દુઃખી જ હાેય છે અને અલ્પ ઋદિ છતાં સંતાેષી માણુસ પુણીઆ શ્રાવકની પેરે સુખી હાેય છે. એમ સમજી શાણા સ્ત્રીપુરુષાએ ઇચ્છાપ્રમાણુ બાંધી સંતાેષવૃત્તિ સેવવી જોઇએ. બાકી લાેભના કંઇ થાેલ નથી અને ઇચ્છા પણુ આકાશની પેરે અનંતી છે, તેથી તેના પાર આવતા જ નથી. અનંત આશા-તૃષ્ણામાં દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ જ છે તેથી તે ત્યાજ્ય છે.

ં છ. આજવિકાદિક જરૂરી કારણે જવા આવવા જેટલી દિશા-ભૂમિની છૂટ રાખી, બીજ બધી દિશા-બૂમિ સંબંધો આવતી ક્રિયા અટકાવવા માટે ખાસ દિશા મર્યાદા બાંધવી બેઇએ.

૮. મહાપાપ આરંભવાળા ૧૫ કર્માદાનના વ્યાપારવડે વૃત્તિ-આજીવિકા અને ત્યાં સુધી નહિ કરતાં, અલ્પઆરંભવાળા ન્યાયસુક્ત વ્યાપારવડે જ વૃત્તિ-નિર્વાહ કરવા શ્રાવકને ઉચિત
છે. ભાગાપભાગના સંખંધમાં પણ ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેયાપેયના વિવેક અવશ્ય સાચવવા સુક્ત છે. થાડી, નિયમિત અને નિજવ ( અચિત્ત ) વસ્તુવડે સ્વનિર્વાહ કરી લેવા જોઇએ.

૯. જેમાં પાતાનું કે કુટું ખાદિકનું હિત સમાયેલું ન હાય તેવી નકામી ભાખતમાં માથું મારવું, પાપાપદેશ આપવા, પાપાધિકરણુ એકઠાં કરી બીજાને આપવાં, પાપી હિંસક જાનવર પાળવાં, અસતીપાષણુ કરવું, કુવ્યસન સેવવાં, કુસ'ગતિ કરવી, કામ ઉત્માદ જાગે એવાં આસન સેવવાં અથવા તેવા પુસ્તક વાંચવાં કે સાંભળવાં, જેથી અનેક જીવાના વિનાશ થાય એવાં પ્રમાદાચરણુ સેવવાં, નકામાં યુદ્ધ કરવા કે કરાવવા, એથી

#### ( १४ )

અનર્થદંડ થાય છે એમ સમજી સુજ્ઞોએ એનાથી પાછા આસરવું.

૧૦. દરેક શ્રદ્ધાલુ શ્રાવક-શ્રાવિકાએ હરહંમેશ જેમ સમતા ગુગુની વૃદ્ધિ થાય તેમ શુદ્ધ ભાવથો સામાયિક, પ્રતિક્રમગ્રુ, પ્રભુ દર્શન, પૂજા, સેવા, ભક્તિ, દેવચંદન, ગુરુવંદન, શાસ્ત્ર શ્રવગ્રુ, મતન, નિદિધ્યાસન, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સત્સંગ, તીર્થયાત્રા, શાસન-પ્રભાવનાદિક ઉત્તમ ધર્મં કરણી સ્વકર્ત વ્ય સમજીને જાને કરવી, કરાવવી અને અનુમેહવી જોઇએ. સમતા-સામાયિકનું તા વ્યસન પાડવું ને વધારવું.

૧૧. હરહ મેશની ધર્મકરણી ઉપરાંત અષ્ટમી, ચતુર્દશી પ્રમુખ પર્વતિથિ જોગે કંઇ સવિશેષ કરવા લક્ષ રાખવું. વત્ પચ્ચખ્બાણ રુચિથી આદરવા અને તે બરાબર પાળવાં. ધર્મશાસ્ત્ર ચિત્ત દઇને વાંચવા યા સાંભળવા. વળી બનતાં સુધી ઉપવાસ, આયંબિલ, નીવી, એકાસણાદિક તપ કરવા, શરીરસત્કાર તજવા, શુદ્ધ શિયલ પાળવું અને સવ<sup>°</sup>થા પાપવ્યાપારના ત્યાગ કરવા-એ રીતે નિજ ગુણનો પુષ્ટિ માટે પાષધ કરવા. છેવટે તેમાંથી યથા-શક્તિ કરણી તા પ્રમાદરહિતપણે કરવાના જરૂર ખપ કરવા. ૧૨. ગૃહસ્થ શ્રાવક-શ્રાવિકાનું આ પણ એક ઉત્તમ કર્તવ્ય

છે કે તેમણે ક્ષમાદિક દશ પ્રકારના ચતિધર્મને પાળનારા, પાંચ મહાવતને ધરનારા, સંસારની સઘળી ખટપટાેથી દૂર રહેનારા, સદા ય સાવધાનપણે સમતારસમાં ઝીલનારા અને નિર્દોષ (પવિત્ર) માક્ષમાર્ગમાં ચાલનારા નિગ્ર થ-સુનિ મહા-શુચાને નિર્દોષ (પ્રાસુક-નિર્જીવ) આહાર, પાણી, ઔષધ, ભેષજ, વસ્ત્ર, પાત્ર અને નિવાસસ્થાનાદિ નમ્રભાવે નિઃસ્વાર્થપણે આપવાં અને તેમની પાસેથી અમૂલ્ય સદ્બાધ મેળવી તેને સાર્થક કરવા. પવિત્ર તીર્થાદિકની રક્ષા કરવી, જ્ઞાન-વૃદ્ધિ કરવી અને સ્વધર્મી ખંધુઓને બનતી સહાય કરવી.

#### ( 14 )

# ગહસ્થાેએ સ્વધર્મની રક્ષા માટે પાળવા યાેગ્ય પવિત્ર નિયમાે

ઉપરનાં અનુષ્ઠાના પાળવામાં મદદગાર થઇ શકે તે સારુ કેટલાએક સામાન્ય નિયમાં નીચે દર્શાવીએ છીએ દ**રેક ગૃહ**-સ્થાએ હંમેશાં તેને નજર સામે રાખી તે પ્રમાણુ વર્તવાથી પાતાના ગૃહસ્થ ધર્મ ઉજ્જવળ થઇ શકશે એ નિઃસંશય છે. ૧. સુશ્રાવક જનાએ ન્યાય-નોતિવાળા ગમે તે શુભ વ્યાપા-રાદિ વ્યવસાયવડે દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરી આછવિકા ચલાવવી, સ્વકુટુંબનું પાષણ કરવું, માતપિતાદિની સેવાભક્તિ કરવી, નસ્રતા રાખવી, કૃતજ્ઞ અને પરાપકારી થવું, તથા લજ્જાળુ, દયાળુ, ગંભીર અને નિષ્પક્ષપાર્તી અનવું.

ર. આવકના પ્રમાણુમાં જ ખર્ચ રાખવું, સ્વસ્થિતિ પ્રમાણુ જ સંભાળીને ચાલવું, ઇંદ્રિયદમન અને કયાયનિગ્રહ કરવા વધારે લક્ષ રાખવું, જ્ઞાનીને પગલે ચાલવું.

૩. સુખ−દુઃખસમયે હુષ<sup>°</sup>−ખેદ વગર ઉદાર સિંહવૃત્તિ ધારવી, નીચવૃત્તિ આદરવી નહિ અને <sup>Ջ</sup>વાન જેવા ડરકણુ થવુ' નહિ.

૪. મદ−નશા ચઢે એવું કાંઇ ખાવું-પીવું નહિ, આળસુ-સુરત થઇને બેસી રહેવું નહિ. અને નકામી વાતાના તડાકા મારી કે પારકી કુથલી કરી કિંમતી વખત ગાળવા નહિ.

પ. શુદ્ધ દેવ અરિંહ ત, શુદ્ધ ગુરુ-સાધુ નિર્ગ્ર થ અને શુદ્ધ ધર્મ સર્વત્રસાષિત જ છે, એવી દઢ શ્રદ્ધા રાખી, તેની જ સેવા-બક્તિ તન-મન-ધનથી કરવા કાયમ લક્ષ રાખવું.

૬. શુદ્ધ દેવ-ગુરુની સેવામક્તિ (દર્શન, વંદન, પૃજા, સ્તુતિ, સ્તવનાદિ ) પ્રસંગે શરોર, વસ્ત્ર, મન, ભૂમિ, પુજોપકરણુ, ન્યાય-દ્રવ્ય અને વિધિ એ સાત પ્રકારની શુદ્ધિ કરવા ( સાચવવા ) ખાસ લક્ષ રાખવું. ૭. શુદ્ધ દેવ-ગુરુની સેવાભક્તિ તેમનો પવિત્ર આજ્ઞાનુ" યથાશકિત પાલન કરવાવડે જ સફળ થાય છે, એમ સમજી કાેઇ પણુ પ્રકારના કુવ્યસનથી તાે સદ'તર દૂર જ રહેવું.

૮. માંસ, દારુ, શિકાર, ચારી, જાગાર, પરસ્ત્રી અને વેશ્યા-ગમન એ સાત કુવ્યસના ઉભય લાક વિરુદ્ધ હાવાથી અતિ નિંઘ, અપયશકારી, કલેશકારી અને દુર્ગતિદાયક છે.

૯. જ્ઞાની ગુરુરાજના જોગ મેળવી, તેમની પાસેથી હિતા પદેશ સાંભળી, તે હૈયે ધારીને, કાેઇ જવને પ્રતિકૂળતા ઉપજે એવું અનિષ્ટ આચરણ કદાપિ નહિ કરતાં, જેથી આત્મકલ્યાણ થાય એવા સદાચરણ જ સેવવા લક્ષ રાખવું.

૧૦. રાત્રિભાજન, જમીનક દ, ( કંદમૂળ) રિંગણ, વિંગણ, તુચ્છ અને અબાણ્યા ફળ પ્રમુખ, બાળ અથાણું, વાસીભાજન, કાચાં ગારસ ( દૂધ, દહીં કે છાશ) સાથે કઠે.ળ ભાજન લગભગ વેળાએ વાળુ, દિવસ ઊગ્યા વગર ખાનપાન એ સઘળાં વજ્ય છે; તેમ જ જીવાકુળ વસ્તુ, બગડી ગયેલ (ચલિત રસ) ઘી, દૂધ, મેવા, મીઠાઇ વગેરે પદાર્થ, બે રાત્રિ ઉપરાંતનું દહીં, ત્રણ દિવસ ઉપરાંતની છાશ, કાચું મીઠું, ગળ્યા વગરનું ( અળગણુ ) પાણી વગેરે બધું હાનિકારક બાણુંને વર્જવા ચાગ્ય છે.

**૧**૧. ફાગણ શુદિ ૧૪ પછી કાર્તિક શુદિ ૧૪ સુધી ખજાૂર, આરેક પ્રસુખ જીવાકુળ મેવેા, આર્દ્રા નક્ષત્ર બેઠા પછી **કેરી**, કાચી અને બ્રષ્ટ ખાંડ વગેરે જીવાકુળ વસ્તુમાત્ર ભક્ષણ કરવા ચાગ્ય નથી.

૧૨. આખા દિવસમાંથી બે ઘડી જેટલાે વખત જરૂર બચા-વીને શાસ્ત્રાલ્યાસ, શાસ્ત્રવાંચન, શ્રવણુ, મનન પ્રસુખ અવસ્ય કરવું, અને પાપપ્રવૃત્તિ તજી સામાચિક, પ્રતિક્રમણુ પ્રસુખ શુભ કરવી જરૂર કરવી

ŧ.

૧૩. પરનિંદા, ચાહીસુગલી, કલેશ અને પરને માઠાં આળ દેવા પ્રસુખ દુષ્ટ આચરણ્યી સદંતર દૂર રહેવું. કુદેવ, કુગુરુ અને કુધર્મના ફુંદમાં કદાપિ પડવું નહિ.

૧૪. વર્ષમાં એકાદ પવિત્ર તીર્થની યાત્રા કરી, સંઘ સાધર્મીજનાની સેવા કરી અથવા વિદ્યાદાન પ્રમુખ ક્રાઇ સારું પરમાર્થનું કામ કરી સ્વજીવનની સફળતા કરવી.

૧૫. પરેાપકારનાં કામ કરવા બનતું લક્ષ રાખવું. સૂક્ત-સુક્તાવળીમાં ખાસ રૂંકહ્યું છે કે---

" પરહિત કરવા જે, ચિત્ત ઉચ્છાહ ધારે, પરકૃત હિત હૈચે, જે ન કાંઇ વિસારે; પ્રતિહિત પરથી જે, તે ન વ'છે કદાઈ, પુરુષ રયણુ સાેઈ, વ'દીએ સાે સદાઈ. ૧ નિજ દુઃખ ન ગણે જે, પારકું દુ:ખ વારે, તિહતણી બલિહારી, જાઇએ કાેડી વારે; જિમ ાવષભર જેણે, ડ'ક પીડા સહીને, વિષધર જિન વીરે, અુઝુવ્યા તે વહીંને. " ર

તીર્થ કરા અને ગણધરા વગેરે આપપુરુષે જે આ માનવ દેહની દુર્લ ભતા બતાવે છે તે આવી રીતે ચથાશક્તિ ધર્મ આશધન કરી લેવાના પવિત્ર હેતુથી જ. તે પ્રમાણે વર્તે તેમના તાે આ માનવદેહ એક ઉત્તમ ચિન્તાપ્રણિ રતન જેવાે અમૂલ્ય લેખવા ચાેગ્ય છે. અન્યથા શાસ્ત્રકાર કહે છે તેમ ધર્મના પ્રભાવે સુખસ પદા પામ્યા છતાં, જે એ ઉપકારી ધર્મની જ અવગણુના-અનાદર કરે છે તે સ્વામીદ્રોહી (ધર્મવિરાધક) છવનું ભવિષ્ય શી રીતે સારું થઇ શકશે ? નહિ જ થઇ શકે.

२

## ( १८ )

એમ સમજી સુજ્ઞ ભાઇબ્હેનાએ પવિત્ર ધર્મ આચરણવડે આ માનવજીવનને સફળ કરી લેવા લગારે પ્રમાદ કરવા ચુક્ત નધી. પ્રમાદરહિત જે નિજ હિત કરી લે છે તે જ પરહિત પણ કરી શકે છે. ક્ષમા, નગ્રતા, સરલતા, સંતાષ, તપ, સંચમ, સત્ય, શાચ (મનઃશુદ્ધિ–પ્રમાણિકતા), નિઃસ્પૃહતા અને બ્રદ્ધાચર્યરૂપ ઉત્તમ સાધુધર્મ પામવાની ભાવના દિલમાં રાખીને જ અની શકે તેટgં રૂડું સ્વાશ્રયી જીવન ગાળવું જોઇએ.

દરેક ગૃહસ્થ શ્રાવકાેએ પાતાના જીવનમાં કરવા યાંગ્ય કાર્યો સ્વાશ્રયથી હમેશાં અનવરત ઉત્સાહ અને ખંતથી કરવાં જોઇએ. "ખંતથી સદ્ઉદ્યમ સેવનાર શીઘ્ર સ્વકાર્યસિદ્ધિ કરી સહેજે સકળ સુખસંપદા પામી શકે છે." એ વાતના સમર્થન માટે થાડાએક પ્રમાણ વાક્યા ઉદ્ધરીએ છીએ. શ્રીપાળકુમારની પેઠે ઉદ્યમી પુરુષરત્નને લક્ષ્મી વરે છે. પુરુષાર્થવત પુરુષસિંહને લક્ષ્મી સહેજે આવી મળે છે. ગુણ-ગુણીના સર્વત્ર આદર કરાય છે. ગુણા સર્વત્ર પૂજા-સત્કારને પ્રાપ્ત થાય છે, પૂજાય છે અને મનાય છે. ગુણીજનામાં રહેલા ગુણા જ પૂજાપાત્ર છે, કેવળ લિ બ (વેશ)અને વય પૂજાપાત્ર નથી. કાયર જના કંઇ પણ સત્કાર્ય પ્રતિજ્ઞા-દિક ભંગ થવાના ભયમાત્રથી આદરતા નથી, મધ્યમ જના તેના પ્રભાવ જાણી સાંભળીને આદરે તા છે પણ કંઇ વિદ્ય આવ્યે છતે તે તજી દે છે, ખરા દક્ષ-ડાદ્યા-ચકાર જના તા ગમે એવાં વિદ્ય આવ્યે છતે પણ આદરેલાં સત્કાર્યને અંત સુધી નિર્વદે છે.

" પ્રથમ જ તપાસા કે તમે જે કાર્ય કરવા સંકલ્પ કર્યો છે તે ડહ્યાપણભર્યો છે કે નહિ ? અને જો તે સંકલ્પ દક્ષ એટલે ડહાપણભર્યો જ હાય તા ગમે તેવાં વિઘ્ન ઉપસ્થિત થાય તા પણ તેથી લગારે ડરશા નહિ--ચલાયમાન થાશા નહિ--તેમાં અડગ જ

#### ( १૯ )

-રહેજો. " ધૈય°પૂર્વ'ક ખંત જારી રાખવાથી ગમે તેવાં દુષ્ક્રર કાર્ય પણ સાધી શકાય છે. '' ચાકરી વગર ભાખરો નથી. '' ઉદ્યમ કર્યા વગર કુળ મળવાનું નથી. જેવું વાવશાે તેનું લસ્વશા. જેવું મન ઘાલશા એવું કમાશા. 'આપ સમાન બળ નહિ અને મેઘ સમાન જળ નહિ. ' લાતમહેનત (Self-Help) પર જ વિશેષ વિશ્વાસ રાખા, સ્વાશ્રયી અના. બીજાના વિ<sup>ક</sup>વાસ ઉપર એસો ર**હીને આલસ્યને વધારશા નહિ**. " નિયમિત કાર્ય કરવાની **ટેવથી બહુ સરલતા-અનુ**કૂળતા થવા પામે છે. '' તમારા **ક**રેક કાર્યમાં બને તેટલા નિયમિત ( Regular ) થાએા, થવા પ્રયત્ન કરા. સરલતાથી કાર્ય કરવાની એના જેવી બીજી ફાઈ સરસ પદ્ધતિ નથી. નિયમિત કાર્ય કરનારાએા ગમે તેટલાં કામ મજાથી કરે છે અને અનિયમિત કામ કરનારા <sup>(</sup>એકાદ કામ કરવામાં પણ નાસીપાસ થાય છે. " લંક્ષપૂર્વંક નિયમિત કામ કર્યા પછી જે વિશ્રાંતિ મળે છે તેમાં જ ખરી મીઠાશ આવે છે.? અનિયમિતપણે કામ કરનારને આત્મસંતાષને બદલે બહુધા ખળાપા થયા કરે છે. ( તેનુ ચિત્ત અપ્રસન્ન અને ઉદાસી રહા કરે છે. ) " નિયમિત કામ કરનારને નિજ કાર્થરાક્તિમાં શ્રદ્ધા ખની રહે છે, તેથી ધાર્યું કામ ઉત્સાહપૂર્વંક સારી રીતે કરી શકે છે. તેથી ઊલટું અનિયમિત કામ કરનારમાં બને છે. આ વાત સ્વાનુભવસિદ્ધ સમજી શકાય એવી છે. પાત્રતાયાેગે વસ્તુપ્રાપ્તિ થવામાં ઉદ્યમાદિની પણ જરૂર રહે છે. ' કાેઇ પણ અગત્યનાં કામ કરવા **ઇચ્છનારે પ્રથ**મ તેની ચાગ્યતા મેળવવા મથન કરવું જોઇએ. (First deserve and then desire ). " ચાેગ્યતા પામી લેવાય તાે કાર્યસિદ્ધિ સુલભ ઘવા પામે એ નિર્વિવાદ સિદ્ધ છે. " કારણ વગર કાર્યની સિદ્ધ થઇ શકે જ ંકેમ ! પુરુષાર્થવડે જ સર્વ કંઇ કર્તવ્ય-કાર્ય સિદ્ધ થઇ શકે છે. પુરુષાર્થને કંઇ પણ અસાધ્ય નથી જ, માટે જ કહેવામાં આવે છે

🖁 - ( Try, Try and Try ) ઉદ્યમ કરા, ઉદ્યમ કરા, ઉદ્યમ કરા. ઉદ્યમ કરવાવડે જ અંતરાય તૂટશે. ઉદ્યમ કર્યા છતાં તત્મળ કળપ્રાપ્તિ થવા ન પામે તાે તેથી નિસ્તસાહ થવું નહિ. ધોરજ ધરીને ફળવ્રાપ્તિ થતાં સુધી અડગ ઉત્સાહથી ઉદ્યમ કરી આગળ વધતા જવું એટલે અંતે કુળપ્રાપ્તિ અવસ્ય થશે જ. " ઉદ્યમ સાથે નસીખ યારી આપે છે તેા તત્કાળ કળપ્રાપ્તિ થઇ શકે છે. " સતત ઉદ્યમ કર્યા છતાં ફળ ન મળે તો જ દૈવને દેાય દેવેા, તે પહેલાં દૈવને કે કાળને દ્વાય ંદઇ નિરુદ્યમી બની એસવું નહિ " યદ્યપિ કાળ, સ્વભાવ, ભાવીભાવ ( નિયતિ ), પૂર્વ કેમ અને ઉદ્યમ-એ પાંચ સમવાયી કારણ્વેાગે જ કાેઇ પણુ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે, તાે પણુ તે સવૈમાં ઉદ્યમને જ પ્રધાન-પર્ટ અપાય છે, કેમકે તેનાવડે જ બાકીનાં કારણાની અનુકૂળતા ચાચ છે અને ઇષ્ટ કાર્યસિદ્ધિ થવા પામે છે. " નિજ નિજ કર્ત વ્યપરાયણ જેના સુખી થાય છે અને તેમાં બેદરકાર રહેનાર દુઃખી જ થાય છે એવું સમજનારા સહુ સુરૂ ભાઇબહેનાએ નિજ નિંજ કર્તવ્યકર્મમાં પૂરતું લક્ષ અવસ્ય રાખવું જોઇએ. સહુમાં સાધ્રુઓના તેમજ ગૃહસ્થાના સમાવેશ થઇ જાય છે. " પાત-ધોતાના અધિકાર સુજબ સહ્એ સ્વકર્તવ્ય કર્મ કરવાના હોય છે. તૈની ઉપેક્ષા કરવાથી તેમને હાનિ સહેવી પડે છે અને સ્વકર્તાવ્યનિષ્ઠ રહેવાથી અંતે સકળ સુખસંપદા સ્વાધીન થઇ રહે છે. કૈાઇ પણ કાર્ય સહસા કરવું નહિ. વિવેકથી વિચારોને કાર્ય કરનારને સહેજે સકળ સુખેસ પદા આવી મળે છે. ગંભીર અને મહત્ત્વના કામ બહુ વિવેકથી અને ઘૈય થી કરવા જોઇએ, તેમાં ફળપ્રાપ્તિ માટે ઉતાવળ કરવી નહિ, અધારા થવું નહિ. zzi & Fatience and Persivereance overcome mountains અર્થાત્ ઘૈય અને ખંતથી ગમે તેવાં મહત્વનાં કામ પણુ પૂરાં કરી પાર પાડી શકાય છે, બાકી તે વગર તા

#### (२१)

Haste is Waste અતિ ઉતાવળ અને અધીરાઇ અતિ હાનિરૂપ નીવડે છે. શ્રીમાન આનંદઘનજી વગેરે આત્મજ્ઞાનો પુરુષો બાધે છે કે 'સેવનકારણ પંડેલો ભૂમિકા રે, અભય અહેષ અખેદ. ' સેવા-બક્તિ અને પરમાર્થપરાયણુતા માટે પ્રથમ જ ભય, દ્વેષ અને ખેદરૂપ દેાષત્રયના ત્યાગ કરવા જોઇએ. જેમાં પરિણામની ચંચળતા (અસ્થિરતા) વર્તે એ જ લય, અરુચિ, એ જ દ્વેષ અને એવી ઉત્તમ પ્રવૃત્તિ કરતાં થાકી જવાય એ જ ખેદ. સતત અભ્યાસયાગે સ્થિતિપરિપાક થયે છતે એ દેાષત્રય વિલય પામે છે અને આંતરહષ્ટિ ખુલ્લે છે. પછી ગુણુમણિનિધાનરૂપ સંત-મહંતને પિછાની, તેમના પરિચય કરી, સ્વચિત્તશુદ્ધિ કરી શકાય છે, જેથી સઘળી કરણી સફળ થઇ શકે છે અને એ રીતે અવંચક મન-વચન-કાયાથી કરાયેલી અવંચક કરણીવડે અવંચક ફળરૂપ ઉત્તમાત્તમ માક્ષસુખ પણ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે.

# સમકિત અથવા સમ્યક્ત્વ

~\*\*\*

જેમણુ રાગ, દ્રેષ અને માેહ પ્રસુખ સમસ્ત દેષોનું ઉન્મુ-લન કરી, સકળ (આંતરંગ) કમેમળને ટાળી, મડા અતિશય-ધારી અરિહ ત પદ પ્રાપ્ત કર્યું છે તે દેવાધિદેવને જ આ ભવ-સસુદ્રના પાર પામવા માટે શુદ્ધ દેવ તરીકે માનવા. સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ અતિ ઉજ્જવળ રત્નત્રયીનું અહેાનિશ સેવન કરતાં જેઓ નિદેષ માક્ષમાર્ગમાં પ્રવર્તે છે અને નિઃસ્પૃદ્ધ-પણુ અન્ય યાગ્ય જનાને સહાય આપી તેમાં પ્રવર્તાવે છે તેવા નિર્ગ્ર'થ-સાધુ સુનિરાજ જ આ ભવસસુદ્રને તરવાને તેમજ બીજાને તારવાને સમર્થ હાેવાથી માતાપિતાદિક કરતાં અત્યંત ઉપકારી જાણી સદ્દગુરુ તરીકે અવલંખવા યાગ્ય છે. તેવા શુદ્ધ સદ્દગુરુનું શરણ આદરી ઠઇક ભવ્યાત્માઓ તરી ગયા છે. તીર્થ કર, ગણધર પ્રસુખ પ્રમાણિક પુરુષોએ પ્રરૂપેલ દાન, શીલ, તપ અને ભાવનાલક્ષણ અથવા સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રિલક્ષણ ધર્મ જ ભવ્યજનાને દુર્ગ તિથી ખચાવી સદ્દગતિ આપવા સમર્થ છે, એમ સમજી અનન્ય શ્રદ્ધારૂપ શુદ્ધ પ્રેમથી ઉક્ત ધર્મનું આરાધન કરી લઇ સ્વમાનવભવ સફળ કરવા એ જ પૂર્વપુરુયયોગે પ્રાપ્ત થયેલ સકળ સામગ્રીનું સાર્થકપણ છે. પૂર્વોક્ત શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઉપર અનન્ય પ્રેમ-ભક્તિથી અનાદ મિચ્યાવાસનારૂપ મિથ્યાત્વ નાશ પામે છે અને શુદ્ધ વાસનારૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે. સમક્તિરુચિ જીવ સ્વકલ્યાણાર્થ નીચેની ગાથાનું સદાય ૨૮ન કરે છે.

" अरिहंतो मह देवो, जावजीवं सुसाहुणो गुरुणो। जिनपश्चत्तं तत्तं, इय सम्मत्तं मए गहियं ॥

અથવા શુદ્ધ દેવ, શુરુ અને ધર્મના જેમાં સારી રીતે સમાવેશ થયેલા છે એવા નવ પદ રૂપ નવકાર મહામંત્રના તે સદા ય જાપ કર્યા કરે છે. ઉક્ત મહામંત્રના પ્રભાવ અચિન્ત્ય જાણી કાઇ દાઇ મહાનુભાવા તેના નવ લક્ષ (૯ લાખ) જાપ સ્થિરતાથી કરે છે અથવા તા ધાસાધાસમાં તેનું જ રટણ કરે છે. મહામં-ગળકારી નવકાર મંત્રાદિકના પ્રમાદ રહિત જાપ કરવાથી શુભ અભ્યાસયાગે તેમનું સમાધિયુક્ત મરણ થવું સંભવે છે, તેથી તેવા અભ્યાસ બહુ જરૂરના છે. ®ક્ત સમ્ચક્તવની રક્ષા તેમ જ પુષ્ટિ માટે ભબ્યવનેાએ નીચેની નિયમાવળી લક્ષમાં રાખવી.

૧. શુદ્ધ વસ્ત્રાદિક ધારણુ કરી શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનને ભેટવા નિયમસર જવું અને અની શકે ત્યાંસુધી જયણુા-(જીવરક્ષા)પૂર્વક શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરી ઉત્તમ દ્રબ્ધા (પૂનેપગરણુ) મેળવી શ્રી જિનેશ્વર દેવની ત્રિકાળ પૂજ-અર્ચા પણ કરવી. જ્યાં નજદીક દેરાસર પ્રસુખના ચાગ ન હાય ત્યાં ધશાન કાૈણ તરફ શ્રી સીમંધર પ્રભુ સન્સુખ રહી સ્થિરતા-પૂર્વક સ્તુતિ-સ્તાત્ર સહિત વિશાળ ચૈત્યવંદન કરવું. અથવા નવપદ (સિદ્ધચક) પ્રસુખની સ્થાપના સ્થાપી, અંતર લક્ષ શખી નિત્યનિયમ સાચવવા.

ર. અખંડ વસ્ત્રના ઉત્તરાસંગ પ્રમુખ પાંચ અભિગમ સાચવી, શ્રી રુદ્ગુરુના દર્શન વંદનાર્થ તેમ જ અની શકે ત્યાંસુધી ધર્મ-દેશના સાંભળવા, વ્રત, પ<sup>2</sup>ચખ્ખાણુ કરવા, તેમજ સામાયિક, પોષધ, પ્રતિક્રમણાદિક ધર્મ કરણી નિવૃત્તિથી કરવા નિયમસર જવું અને ત્યાં અતિ આદરપૂર્વ ક ગુરુસુખ સામી જ દ્રષ્ટિ સ્થાપી, વિક્રથાદિક પ્રમાદ પરિહરી સંઘ-સાધર્મિક સમુદાય સાથે અપૂર્વ જ્ઞાનાદિક ગુણુાને અદ્દભુત લાભ લેવા.

**૩.** આપણી ધર્મ-વૃત્તિ સદા ય સતેજ રહે-તેમાં ખામી આવવા ન પામે તેટલા માટે સાવધાનપણે નિત્યનિયમ પાળવા. ઉપરાંત પર્વ દિવસાે અને કલ્યાછુક દિવસાેમાં વિશેષે કરીને તીર્થ-યાત્રા, પૂજા, પ્રભાવનાયાેગે દાન,શીલ, તપ અને ભાવના પ્રમુખ શુદ્ધ ધર્મની વૃદ્ધિ કરવી. સંઘ-સાધર્મિક જનાની યથાયાગ્ય ભક્તિ કરવા, તેમજ આપણી ધર્મકરણીના અંતરંગ હેતુ સમજી લક્ષ-પૂર્વક વિધિસદ્ધિત ને પ્રેમપુર્વક કરવા દિન દિન ખપ કરવા.

૬. ૧ શમ, ૨ સ<sup>:</sup>વેગ, ૩ નિવે<sup>°</sup>દ, ૪ અનુકંપા અને પ આસ્તિક્તા આ પાંચ તેનાં ઉત્તમ લક્ષણુ છે. તેનેા હર**હ`મેશ** સારી રીતે અભ્યાસ રાખવાે. તેમાં પ્રમાદ એટલે ગફલત કરવી નહિ.

(૧) અપરાધી જીવનું પછ્યુ અંતરથી અહિત નર્દિ ઇચ્છતાં બની શકે તેટલું તેનું હિત જ થાય તેમ આપણા મન, વચન અને કાયાના સદુપયાગ કરવા અને કરાવવા. (શમ)

(૨) દુનિયામાં દેખાતાં દેવતા પ્રસુખનાં સુખ પણુ ક્ષણુ-ભ'શુર જાણી તેવાં સુખને પરિણામે અસાર સમજી તેમાં રતિ કર્યા વગર કેવળ માક્ષનાં શાશ્વત સુખમાં જ પ્રીતિ જોડવી. (સ'વેગ)

( २४ )

૪. ધર્મરત્વ પ્રકરણમાં શ્રી શાન્તિસૂરિજીએ કહેલા અક્ષુ-દ્રતાદિક ઉત્તમ ૨૧ ગુણા આપણામાં સંપૂર્ગુ ખીલી નીકળે, ક્ષુદ્રતાદિક દેાષ માત્ર સમૂળગા દ્વર થઇ જાય, તેમ જ શ્રા હરિ-ભદ્રસૂરિજીએ ધર્મબિન્દુ પ્રમુખ ગ્રંથામાં સ્પષ્ટપણુ અતાવેલા માર્ગાનુસારીપણાના ૩૫ લક્ષણા (સત્ય, પ્રમાણિકતા, નમ્રતા પ્રમુખ) જેમ આપણામાં સંપૂર્ગુ આવી શકે તેમ રાતદિન લક્ષ રાખી સરલ અક્ટલિ વ્યવહાર સેવવા.

પ. પૂર્વાચાર્ય વિરચિત સમ્યક્ત્વ સિત્તરીના આધારે મહા-પાધ્યાય શ્રી યશાવિજય છેએ કરેલ સમક્તિના ૬૭ બેહલની સજઝાય સારી રીતે અર્થ સહિત અવધારી સમક્તિને શાસાવનારાં કારણા સદા ય સેવવાની અને મલિનતા કરનારા કારણા સદા ય તજવાની પૂરતી કાળ છે રાખવી. જેમ જેમ ઉલટલર ખંતથી તેના અભ્યાસ કરવામાં આવશે તેમ તેમ આત્મામાં સ્વાભાવિક ગુણાની પ્રાપ્તિ થતી જ જશે અને અનુક્રમે ઉત્તમ પાંચ લક્ષણાવાળું ( ૩ ) કમેવરા પ્રાપ્ત થયેલ સંસારને કેવળ કારાગ્રહ અથવા નરક સમાન લેખી, પ્રાપ્ત સુખદુઃખમાં સમભાવ રાખી સંસાર બંધ-નથી સુક્ત થવા તીવ્ર અભિલાષા રાખવી. ( ાનવે દ )

(૪) દીન-દુ:ખી અનાથ જનાને યથાચિત અન્ન વસ્તા-દિકની સહાય કરવારૂપ દ્રવ્ય દયા અને ચાગ્ય જીવાને ધર્મના માર્ગે ચડાવી કાયમ માટે તેમને દુઃખમુક્ત કરવારૂપ ભાવ દયા સદા ય દિલમાં ધારવી. અંતર લક્ષથી કરવામાં આવતી ઉન્નય દયા દિ્તકારી જ છે. (અનુક પા)

( ૫ ) સર્વ<sup>૧</sup>થા-રાગદ્વેષ વર્જિત, સર્વ<sup>૧</sup>જ્ઞ, સર્વદર્શી જિને<sup>થ</sup>વર સગવાને જે જે અમૃત વચન કહ્યાં છે તે સર્વથા સત્ય જ છે. એવી અચળ શ્રદ્ધા અત્યંત આદરથી સેવવી ચુક્ત છે.<sup>3</sup>( આસ્તિકતા )

(ર) પવિત્ર જિનશાસનને દીપાવનાર, જિનાજ્ઞાને અખંડ ધારશુ કરનાર અને સમસ્ત ગુશુના આધારરૂપ શ્રી તીથે કર લગવાનને પશુ માન્ય શ્રી ચતુર્વિધ સંઘનું પૂર્ણુ પ્રેમથી વાત્સલ્ય કરલું. પ્રભુની પવિત્ર આજ્ઞાને પ્રાશુની જેમ પાળનાર સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકારૂપ શ્રી સંઘના જેમ અભ્યુદ્ધ થાય તેમ લક્ષ રાખી પ્રવર્તાલું.

(૭) અનાદિ મિચ્ચાત્વ ને કષાય પ્રબળ પુરુષાર્થ વગર ટાળી શકાય નહીં માટે અનંત દુ:ખદાયક તે દેાષોને દૂર કરવા સર્વ સામચ્ધ ફારવવા ચૂકવું નહીં અને ચિંતામણિ રત્નથી પગુ અધિક સુખદાયક સમ્યક્ત પામી તેને પ્રાણની પેરે સાચવવું પરંતુ મૂર્ખની પેરે તેને પ્રમાદથી ગુમાવી દેવું નહીં; કેમકે સમકિત સહિત જ સકળ ધર્મંકરણી-વત નિયમ પ્રમુખ માક્ષ-દાયક થઇ શકે છે.





( શ્રી હરિલદ્રસૂરિકૃત પ્રથમ પંચાશકનું ભાષાંતર )

૧. ચરમ તીર્થ કર શ્રી વર્ષમાનસ્વામીને નમસ્કાર કરીને, સમ્યકૃત્વાદિક ભાવાર્થ સહિત શ્રાવક ધર્મ સૂત્ર તથા ડીકાન આધારે સંક્ષિત સરલ વ્યાખ્યાયુક્ત સૂત્રમર્યાદા મુજબ સંક્ષે-પથી હું વર્ણવીશ. આદિ શબ્દથી શ્રાવક યાગ્ય પાંચ અણવત, ત્રણ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત હું વખાણીશ. શ્રાવક ધર્મના અભ્યાસી થઇને દરાવિધ યતિધર્મનું પાલન કરવા લાયક થઈ શકે એ હેતુથી પ્રથમ શ્રાવક ધર્મ પ્રકરણ કહીશ.

ર. અતિ તીલ કર્મના વિનાશથી જે સાવધાન થઇ પરલાક દ્વિકારી જિનવચન યથાર્થ કપટ રદ્વિપણુ સાંભળે છે તે અત્ર શ્રાવઠધર્મ વિચારના પ્રશ્તાવમાં ઉત્કુષ્ટ શ્રાવક લેખાય છે. તેમાં પ્રથમ લક્ષણથી અને ફળથી સમ્યક્ત્વનું નિરૂપણુ કરે છે.

3. મિચ્ચાત્વ માહનીય કર્મના દળના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયા-ચરામ ચવાચી, સર્વજ્ઞકચિત જીવાદિક તત્ત્વાની યથાર્થ શ્રદારૂપ સમ્ચકૃત્વ પ્રકટે છે; એટલે તેમાં અસત્ આગ્રહ-દુરાગ્રહ રહેતા નથી અને શુશ્રૂષાદિક શુણેા અતિશય વધે છે. તે શુશ્રૂષાદિક શુણોને જ શાસ્ત્રકાર વખાશે છે.

ં ૪. સદ્બાધકારી ધર્મશાસ્ત્ર સાંભળવાની ભારે ઉત્કંઠા, શ્રુત-ચારિત્ર લક્ષ્ણ ધર્મ પ્રત્યે અત્ય ત રાગ અને યથાસમાધિ-પ્રસન્નતા-પૂર્વક દેવગુરુની સેવા-ભક્તિ કરવામાં અતિ આદર, સમક્તિ પ્રાપ્ત થયે થાય જ.કૂક્ત અણવતાદિક વ્રતપ્રાપ્તિ માટે ભજના એટલે તે વતા સમક્તિ પ્રાપ્ત થયે કદાચિત્ પ્રાપ્ત થાય અથવા ન પણુ થાય. તે ભજનાનું કારણ કહે છે.

૮. સ્થૂળ પ્રાણુવધથી વિરમવારૂપ પ્રથમ અણ્વત છે. તે પ્રાણુ-વધ સંકલ્પથી અને આરંભથી બે પ્રકારે થાય છે. તેમાં વધ કરવાની છુદ્ધિરૂપ સંકલ્પ અને ખેતી પ્રમુખ આરંભ. એ બંને રીતે સ્થૂળ પ્રાણાતિપાતવિરમણવત અંગીકાર કરનાર શ્રાવક સ્થૂલ પ્રાણુવધને પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક પરિહરે. આવશ્યક ચૂર્ણિમાં સંક સ્થૂલ પ્રાણુવધને પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક પરિહરે. આવશ્યક ચૂર્ણિમાં સંક સ્થૂલ પ્રાણુવધને પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક પરિહરે. આવશ્યક ચૂર્ણિમાં સંક સ્થૂળ પ્રાણુવધ વિગેરેની પ્રતિજ્ઞા કેમ કઠી નહીં? ઉત્તર-ગૃહસ્થ

પ્રથમ અણવતનું સ્વરૂપ જણાવવા શાસકાર કહે છે.

દ. આચુષ્યવર્જિત માહનીય પ્રમુખ સાતે કર્માની પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગે ન્યૂન એક કાંડાકાંડ સાગરાૈપમની સ્થિતિ ઉપરાંતની શેષ સઘળી કર્મા સ્થિતિ યથાપ્રવૃત્તિકરણે કરી છવ ખપાવે. પછી અપૂર્વ કરણે કરી શ્રંથી લેદપૂર્વ ક છવ સમકિત પામે. પછી ર થી ૯ પલ્યાેપમ જેઢલી વધારે કર્મા સ્થિતિ ખપાવ્યાથી ગણવતો ના લાભ થાય અને અસંખ્ય સાગરાપમ જેટલી ચારિત્ર- માહનીય સ્થિતિ ખપાવ્યાથી ભાવથી મહાવતોની પ્રાપ્તિ થઇ શ કે. 'દ્રવ્યથી અણવત અને મહાવતની પ્રાપ્તિ તા કર્મની સ્થિતિ વધારે હોવા છતાં પણ સંભવે છે. ' (ટીકાકાર)

૭ સ્થૂળ પ્રાણાતિપાતવિરમણાદિક પાંચ અણુવતાે જ મૂળગુણુ લણવા અને બીજા દિશિપરિમાણાદિક એ મૂળગુણુરૂપ અણવતાના પુષ્ટિકારક ગુણવત અને શિક્ષાવત ૩૫ ઉત્તરગુણ જાણવા. તેમાં

પ. તે અણ્વતની પ્રાપ્તિ તે સમક્તિપ્રાપ્તિ ચાેગ્ય કર્મક્ષયા પશમની અપેક્ષાએ અધિકતર ચારિત્રમાહનીય કર્મનાક્ષયાપશમથી જ થવા પામે છે. અર્થાત્ પરિણામલેદથી સમક્તિપ્રાપ્તિના નિમિત્તભૂત કર્મના ક્ષયાપશમ માત્રથી વતપ્રાપ્તિ થવા ન પામે, પણ તેથી અધિકતર ચારિત્રમાહનીય કર્મના ક્ષયાપશમબળથી વતપ્રાપ્તિ થવા પામે એ જ વાતનું સમર્થન શાસ્ત્રકાર કરે છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

<sup>ુ</sup>આર'**લ** વર્જી ન શકે માટે. સંકલ્પથી તાે તે આગમ **રીતે સ્**થૂળ પ્રાણુવધથી વિરમેજ. તે જ આગમાેકત વધવર્જન વિધિ અને તેનો ઉત્તરવિધિ દર્શાવતા સતા ગ્રંથકાર કહે છે.

૯. ધર્માતમા ગુરુ સમીપે ધર્મોપદેશનું શ્રવણ કરી વૈરાગ્ય-ભીના થયેલ શ્રાવક ચાતુર્માસાદિક અલ્પકાળ પર્ય તે કે લાંબા વખત જીવિતવ્ય પર્ય તે ઉપર મુજબ સ્થૂળ પ્રાણુવધ વિરતિની પ્રતિજ્ઞા કરીને તેના પાંચ અતિચારા ભાવશુદ્ધિવડે સમજીને તજે. તે પાંચ અતિચારા હવે જણાવે છે.

૧૦. ક્રોધાદિ ક્ષાયવડે દ્રષિત મનવાળાે થઇ શ્રાવક, પશુ કે મનુષ્યાદિકને વધ, બંધન, અંગચ્છેદ, અતિભાર આરાપણ તથા ભાતપાણીનાે આંતરાય નિર્હેતુક ન કરે. ખાસ હેતુસર બંધાદિક કરતાં છતાં સદયપણાથી તે અતિચાર નથી.

૧૧. બીજા અણુવતમાં કન્યા, ગૈા, ભૂમિ સંબંધી અસત્ય તથા થાપણુમાેસા અને કૂટ સાક્ષી એમ સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમ-વાનું સંક્ષેપથી પાંચ પ્રકારે જાણવું. એના પાંચ અતિચાર કહે છે.

૧૨. સહસા આળ ચઢાવવું, સ્વસ્ત્રી કે મિત્રાદિકની ગુદ્ધ વાત જાહેર કરવી, વિશ્વાસધાત કરવા, ખાેટાે ઉપદેશ દેવા અને ખાટા દસ્તાવેજ કરવા. એ બધા અજાણતાં કરે તા અતિચાર અને જાણી જોઇને કરે તા વતભંગ થાય. હવે ત્રીજી અણ્વત કહે છે.

૧૩. સ્થૂળ અદત્તાદાનવિરમણુ સચિત્ત-લવણાદિક, અચિત્ત-સુવર્ણાદિક સંબંધી એમ બે પ્રકારતું કહ્યું છે. તેમાં મિશ્ર-વસ્ત્ર અલંકારાદિક શુક્ત પુત્ર પુત્રી સંબંધી અદત્તાદાન સમાવેશિત થયેલું જાણવું. તેના પાંચ અતિચાર કહે છે.

૧૪. ચારાએ ચારી આણેલું કેશર પ્રસુખ સસ્તી કિંમતે લેવું, ચારી કરાવવી, વિરુદ્ધ રાજ્ય-સ્થાનમાં જવું. ખાટાં માન- માપાં કરવાં,સા**રી**-નરસી વસ્તુનાે ભેળ-સંભેળ કરવાે અને એવી ુ**હલકી મિશ્ર વસ્તુ સારી કહીને વેચ**વી. ત્રીજા વતના રક્ષકે એ અતિ-ચારાે વર્જવા જોઇએ. હવે ચાથા અણવતનું નિરૂપણુ કરે છે.

૧૫. ચતુર્થ અણવત મધ્યે ઔદારિક ( મનુષ્ય અને પશુ સંબંધી ) તથા વૈક્રિય ( દેવ સ'બંધી ) દ્વિવિધ પરસ્ત્રીથી ( ને પરપુરુષથી ) વિરમવાનું કહ્યું છે. તે સ્વદાર (ને સ્વપતિ) સંતાેષ વત લેખાય છે. આ વતના અતિચારા શ્વાસ્ત્રકાર કહે છે.

૧૬. થાડા વખત માટે પાતે રાખેલી વેશ્યા તથા અન્યે ભાડે રાખેલી વેશ્યા, કુલાંગના (કુમારિકા) કે અનાથ (વિધવા)સ્ત્રોનું સેવન, સ્ત્રી-પુરુષ વિવાહ-સંબંધ એડી દેવા અને કામલોગ-શબ્દ,રૂપ,ગંધ, રસ,સ્પર્શના સેવનમાં અત્યંત આસક્તિ કરવી.એ સવે<sup>°</sup> અતિચારા યથાસંભવ ( સ્વદારા ને સ્વપતિ સંતાેષીને) વજેવા યોગ્ય છે. સ્ત્રીને પાતાની શાકયના વારાના દિવસે સ્વપતિ અપરિગ્રહિત લેખાય, તેથી તેના વારાને ઉદ્યાધી પતિને લાેગવતાં અતિચાર થાય અને બીજા તા અતિક્રમાદિકવડે અતિચાર થવા પામે છે. હવે પાંગમું અદ્યુવત વખાણે છે.

૧૭. અસત આરંભથી નિવર્તાવનારું ઇચ્છાપરિમાણુ વ્રત, ચિત્ત-વિત્તાદિકને અનુસારે સ્વસ્વરુચિ ને સ્થિતિ મુજબ ક્ષેત્રા-દિક વસ્તુવિષયક હાેઇ શકે છે—કરી શકાય છે. એના અતિચારા અનેક પ્રકારે શાસ્ત્રકારા કહે છે.

૧૮. ક્ષેત્રાદિ, રૂપ્ય-સુવર્ણાદિ, ધન-ધાન્યાદિ, દ્વિપદ-ચતુષ્પ દાદિ તથા કુપદ તે આસનશયનાદિક ઘરવખરીનું જે પરિમાણ ક્રશું હાેય તેને અનુક્રમે એક બીજા સાથે જોડી દેવાવડે, બીજાને અસુક સંકેતથી સાંપી દેવાવડે, બાંધી મૂકવાવડે અથવા સાટું કરી સામાના ઘરે સ્થાપી સાખવાવડે, ગભાધાન કરાવવાવડે તથા સ્વમતિકલ્પિત પર્યાયાંતર કરવા–કરાવવાવડે ઉદ્વાંઘન કરનારને વ્રતની સાપેક્ષતાથી અતિચાર દ્રષણુ લાગે. તે યથાર્થ વતની રક્ષા કરવા ઇચ્છનાર શ્રાવક વર્જે.

#### ત્રણુ ગુણુવત

૧૯. ઊંચે ( પવ તાદિક ઉપર ), નીચે (વાવ–કુવાદિકમાં) અને તીરછું (પૂર્વ-પશ્ચિમ ઉત્તર-કક્ષિણ દિશામાં) ચાતુમાંસાદિક કાળની મર્યાદા ખાંધી પરિમાણુ કરેલા ક્ષેત્રની હુદથી બહાર અધિક નહીં જવા સંબંધી નિયમ કરવા તે પ્રથમ ગુણવત કહેવાય છે.

ર૦. ઊંચે, નીચે કે તિરહું જવા સંખંધી કરેલી હઠતું ઉલ્લં-ઘન કરવું, કરેલી ક્ષેત્રમયાંદાની બહારથી અમુક ચીજ મગાવવી અને મુકરર કરેલી હઠનો બહાર કાઇ ચીજ માકલાવવી વધા જરૂર પડતાં ક્ષેત્રવૃદ્ધિ કરવી (અમુક દિશામાં અધિક પ્રયાણ કરવાની છૂટ લેવી) અને કાઇ વખત કાઇ રીતે વ્યાકુળતા, પ્રમાદ કે મતિમ દતાથી કરેલ દિશિપરિમાણુને વિસરી જવું-ભૂલી જવું કે (મે' પચાસ જોજન સુધી જવાનું રાખ્યું છે કે સા સુધીનું ?) ( જવા પ્રશ્વ'ગે એમ શંકા થયેલ હાય તા પચાસ જોજનથો અધિક જતાં અતિચાર ને સાથી અધિક જતાં વતભંગ સમજવા.) ઉપર મુજબ પાંચ અતિચાર સમજ સુજ્ઞ શ્રાવકે વતશુદ્ધિ અર્થ તે અતિચારા વર્જવા. અતિચાર રહિત વતનું પાલન કરવું.

ર૧. ભાજન અને કર્મ આશ્રી જેમાં નિયમ કરવાના છે તે ખીજા ગુણવતમાં કંદમૂળાદિક ૩૨ અનંતકાય અને ૨૨ પ્રકારનાં અલક્ષ્ય ભાજન તજવાના અને કર્મ આશ્રી ખર-નિર્દય-કઠેકર કાર્ય-આરંભ તજવાના સમાવેશ કરેલા સમજવા. ( 31 )

રર. શ્રાવર્કે મુખ્યપદ્યું નિર્દોધ આઢાર અને ાનદોધ વ્યા-પાર-વ્યવસાય કરવા ઘટે. તેને આશ્રી અતિચારા કહે છે. સચિત્ત (સજીવ કંદ પ્રમુખ), સચિત્ત સંબંધિત (સચિત્ત વૃક્ષ ઉપર રહેલ ગુંદાદિ અથવા પાકાં ફળ પ્રમુખ), તથા અપકવ (અગ્નિથી નહીં પાકેલ), દુઃપકવ (નહીં જેવું પાકેલ) અને તુચ્છ ધાન્યાનું ભક્ષણ શ્રાવકે વર્જવાનું છે, તેમ જ કમંધી અંગારકર્મ, વનકર્મ, ભાડીકર્મ, ફાડીકર્મ અને સાડી(શાટક) કર્મ પ્રમુખ મહાઆરંભવાળા ૧૫ કર્માદાન વ્યાપાર પણ વર્જવાના છે. અનાભોગાદિક યાંગે થાય તા અતિચારરૂપ પણ જો નિઃશંકપણું તેવા મહાઆરંભવાળા પાપવ્યાપાર કર્મ તો વત્તભંગ થાય.

ર 3. ખાસ પ્રયોજન વગર નકામા આત્મા જેયો દંડાય તેનું નામ અનર્થદંડ. તેનાથી વિરમવારૂપ ત્રીજીં ગુણવત કહે-વાય છે. અપધ્યાન-દુષ્ટ ચિન્તવન ૧, પ્રમાદાચરણુ (મઘ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિકથા લક્ષણુ )૨, હિંસન ધમેક-હિંસાકારક વસ્તુનું પ્રદાન ૩ તથા પાપ-ઉપદેશરૂપ ૪ અનર્થદંડ ચાર પ્રકાર થાય છે. તે સારી રીતે સમજીને શ્રાવકે તેને તજવા જરૂર ખપ કરવા ઘટે છે.

૨૪. કામચેષ્ટા-તેવાં ઉત્તેજક વચન હામ્યાદિ ૧, તથા મુખ-નેત્રાદિકના વિકારવાળી ભાંડચેષ્ટા ૨, વ્રતધારી શ્રાવકે ન જ કરવી, સંબંધ વગરનું નકામું ન બાેલવું ૩, હળ હથિયાર પ્રમુખ સજ્જ કરી માગ્યા આપવાથી હિંસાની પુષ્ટિ થાય તે ન આપવાં ૪ તથા લેાગ-ઉપલાગની સામગ્રી વગર જરૂરની-વધારે પડતી કરવાથી તેથી થતી હિંસા વધે ૫ તેથી ઉપરાેક્ત અનર્થદાંડના પાંચે અતિચારા શ્રાવકે સમજીને તજવા.

### ( 3२ )

## ચાર શિક્ષાવત

રપ. પાયવ્યાપારને તજવા અને નિષ્પાપ (મન-વચન કાયાના) વ્યાપારને આદરવારૂપ સામાયિક તે પ્રથમ શિક્ષાવત જાણુવું. રાગ-દ્વેષથી દૂર થયેલ જવને જે કિયામાં પ્રતિક્ષણ અદ્યુપમ સુખદાયી અપૂર્વ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રપર્યાયોના આત્મલાભ થવા પામે તે સામાયિક જાણવું. શ્રાવકે મન-વચન-કાયાથી પાપવ્યાપાર કરવા-કરાવવાના નિષેધ અને સ્વા-ધ્યાય-ધ્યાનાદિકના સ્વીકાર કરી નિયમિત સમય સુધી સામાયિકમાં રહેવાનું હાય છે. સામાયિક ભાવમાં વર્તતા શ્રાવક સાધુ સમાન કહેલા છે.

રદ્દ. આના અતિચાર-મન-વચન-કાયાનું દુષ્પ્રશ્ચિધાન-પાપકર્મમાં પ્રવર્તાવવાનું સાવધાનતાપૂર્વક વર્જવું. સામાયિક અવશ્ય કરવાનું યાદ ન કરાય અથવા કર્યું કે નહીં તે ભૂલી જવાય અને કરાય તે અનવસ્થિત ભાવે-ઢંગધડા વગર કરાય તે અતિચારા પછુ વ્રતધારી શ્રાવકે જરૂર વર્જવા.

૨૭. છઠ્ઠા દિગ્પરિમાણુવતમાં ગ્રહણ કરેલ દિશાપરિમાણને સંદેપી દિવસે દિવસે જરૂરજોશું એાછા પ્રમાણુવાળું કરવું તે બીજું દેશાવગાસિક શિક્ષાવત જાણવું. મતલબ કે છઠ્ઠા વતના પ્રસંગે લાંબા વખત માટે કરેલ દિશાપ્રમાણુને આ દશમા વતમાં દિવસે દિવસે બની શકે તેટલું ઘટાડી દેતા રહી તેને અતિચાર રહિત શ્રાવકજનાએ પાળવાનું છે.

૨૮. આ દેશાવગાસિક વૃત્તમાં નિયમિત ક્ષેત્રની બહારથી કાંઇ અણાવવાનું, આપણી પાસેથી કાંઇક બહાર માકલવાનું. શબ્દ સંભળાવી ( સાદ કરી) બીજાને બાેલાવી લેવાનું, ખાંખારાે ખાઇને કે પાેતાનું રૂપ દેખાડીને પાેતાનું છતાપણું જાહેર કરી ઇચ્છિત કરવા-કરાવવાનું તેમ જ કાંકરાે વિગેરે નાંખી સામાને ચેતવી ધાર્યું કામ કરવાનું શ્રાવકે વર્જવાનું છે.

ર૯. આહાર અને શરીરસત્કારના ત્યાગ, બ્રહ્મચર્યનું પાલન તથા પાપારંભ વર્જવારૂપ પાષધ દેશથો તેમજ સવ<sup>ે</sup>થી એ બે પ્રકારે થઇ શકે છે. દેશથી પાષધમાં સામાયિકની ભજના ( કરે કે ન કરે ) પણ સર્વથી પાષધમાં તા સામાયિક અવશ્ય કરવું જેઇએ, અન્યથા તેના કળથી વંચિત રહેવાય. સર્વથી આહાર ( ત્યાગ ) પાષધમાં ચાવિદ્ધાર ઉપવાસ કરવા ઘટે દેશથી હાય તા તેમાં તિવિદ્ધાર ઉપવાસ, આયંબિલ, નીવી કૈ એકાશન પ્રસુખ યથાશક્તિ તપ કરી શકાય. એમ બાકીના ત્રણે પ્રકારના પાષધ પ્રસંગે પણ સમજી લેવું. આઠમ પાખી પ્રસુખ પર્વાદવસે પાષધ કરનારા શ્રાવકા આહારના સર્વથી કે દેશથી ત્યાગ કરે છે. બાકીના ત્રણે પ્રકારના પાષધ તા સર્વથી જ કરવામાં આવે છે. ચારે પ્રકારના દેશથી કે સર્વથી પાષધનું સ્વરૂપ સમજી ખપી જનાએ તેના યથાશક્તિ આદર કરવા ઘટે છે.

30. અપ્રતિલેખિત દુષ્પ્રતિલેખિત શચ્યા-સંથારા, અપ્રમા જિત દુષ્પ્રમાર્જિત શચ્યા-સંથારા, અપ્રતિલેખિત દુષ્પ્રસિલેખિત ઉચ્ચાર પાસવણુ ભૂમિ તથા અપ્રમાર્જિત દુષ્પ્રમાર્જિત ઉચ્ચાર પાસવણ ભૂમિ વાપરવાનું આ પ્રસ્તુત પૌષધ વ્રતમાં વર્જવાનું છે. વળી ઉક્ત ચાર પ્રકારના પૌષધ આગમ રીતે ચથાવિધિ કરવામાં **યતી ઉ**પેક્ષા પણ વર્જવાની છે. મતલબ કે, જયણાપૂર્વક સાવ

З

### (38)

ધાનતાથી પૌષવ કરણો શ્રાવકજને કરવી ઘટે છે. શચ્યા, સંથારા કે વસતિ-ભૂમિ જીવ રહિત પ્રથમ નજરે જોઇ તપાસી લેવી તે પ્રતિલેખિત અને રજોહરણુ ચરવળાદિકવડે તે જયણુા-પૂર્વક સાક કરી લેવી તે પ્રમાર્જિત સમજવી. જેમ તેમ જયણુા રહિત સંબ્રાન્ત ચિત્તે નજરે જોવી ને સાફ કરવી તે દુષ્પ્રતિલેખિત અને દુષ્પ્રમાર્જિત સમજવી. એ જ રીતે લઘુ-નીતિ ને વડીનીતિ માટેની ભૂમિ આશ્રી સમજવું.

૩૧. શુદ્ધ ન્યાયાેપાર્જિત અને આધાકમ<sup>ર</sup> પ્રસુખ દાેષ રહિત પ્રસ્તાવાચિત અથવા ક્ષેત્ર કાળ ઉચિત એવી અન્ન, પાન, વસ્ત્ર, ઔષધ પ્રસુખ વસ્તુ સાધુજનાેને આપવાે તે શ્રાવક યાેગ્ય ચાેશું શિક્ષાવત જાણવું. તેમાં પ્રાહ્મણુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય તથા શદ્ધ આશ્રી શુદ્ધ સ્વવૃત્તિ અનુષ્ઠાનથી ઉપાર્જિત તે ન્યાયાેપાર્જિત દ્રવ્ય જાણવું. ખરા અવસરે અથવા દેશ કાળ ઉચિત વસ્તુ સુપાત્રે આપવાથી મદ્ઢાઉપકારક થવા પામે છે, તેથી તે દ્રવ્ય અમૂલ્ય લેખી શકાય છે.

3ર. સછવ-પૃશ્વી પ્રમુખ ઉપર સ્થાપી રાખેલ, તથા સચિત્ત જળ પ્રમુખવડે ઢાંકેલ ભાતપાણી સાધુને આપવાથો, સાધુઊચિત ભિક્ષા સમય વીતાવી દેવાથી, નહિ દેવાની બુદ્ધિથી અન્નાદિક પાતાની વસ્તુ પારકી કહેવી અને દેવાની બુદ્ધિથી પારકી વસ્તુ પાતાના કહેવી તેથી, તેમજ મત્સર ધરીને દાન દેવાથી અતિચાર લાગે છે. એ પાંચે અતિચારા પ્રસ્તુત વ્રત સંબંધી યથાર્થ સમજીને વર્જવા.

33. અખંડ વિરતિપરિણામથી ઉપર જણાવેલા સવળા શુદ્ધ ભારે વ્રતામાં અતિચાર ન જ થાય, થવા ન પામે, માટે જ તે સર્વ<sup>જ</sup>ત્ર વર્જવાનું કહ્યું છે. નિર્મળ પરિણામવાળા શ્રાવકજનેા તાે સ્વા<mark>ભા</mark>વિક રીતે જ તે અતિચારામાં પ્રવૃત્તિ ન કરે.

૩૪. ઉક્ત સમ્યક્ત્વ અણુવતાદિકની પ્રાપ્તિના ઉપાય– અભ્યુત્થાન, વિનય, પરાક્રમ અને સાધુસેવનાદિક કહેલા છે. ત્તથા અંગીકાર કરેલ સમ્યક્તવ વ્રવાદિકની રક્ષા કરવાના ઉપાય હિતકારી કલ્યાણસ્થાનનું સેવન, વગર કારણે પરઘરમાં પ્રવે-શના પરિદ્વાર, ક્રોડા-બાળચેષ્ટા અને વિકારભર્યાં વચન બાલ-વાના ત્યાગ વિગેરે છે; તેથી પૂર્વોકત ઉપાયવડે તે વ્રતાદિકનું રક્ષણ કરવું અને ત્રિવિધ ( મન-વચન-કાયાથી ) ત્રિવિધે ( કરવા, કરાવવા ને અનુમાદવાવડે ) અથવા ત્રિવિધ દુવિધે અથવા ત્રિવિધ એકવિધે અથવા દુવિધ ત્રિવિધે ઇત્યાદિ ભેદેા-વડે યથાશક્તિ ને યથાસંભવ તે તે વ્રતાનું ગ્રહ્યુ-અંગીકરણુ કરવું. તથા સમ્યકૂત્વમૂળ ખાર વ્રતાે સ્વોકાર્યા પછી તેનું સ્મરણાદિ કર્યા કરવું. અપ્રત્યાખ્યાત વિષયને પણ યથાશક્તિ તજવારૂપ યતના કરવી. તથા વિષય-સમ્યકૂત્વ વ્રત સંબંધી, જીવાજીવાદિ તત્ત્વસંભંધી અને સ્થૂળ સંકલ્પિત પ્રાહ્મી આદિ સંબંધી સમજવા. અહીં પ્રસ્તુત પ્રકરણમાં નહીં વર્ણવેલ હાેય તે પણ આગમમાંથી બુદ્ધિવંતાએ જાણી લેવેા. કુંભકારના ચકબ્રામક દંડના દ્રષ્ટાન્તે. જેમ દંડથકી ચકબ્રમણ થાય છે તેમ આગમથી પ્**ર્**વોક્ત સમ્યક્ત્વ વતની પ્રાપ્તિ અને તેના ઉપાયાદિકનું જ્ઞાન થાય છે.

હવે સમ્યક્ત્વ ને વ્રતધારી શ્રાવકને પરિણામની સ્થિરતા માટે જે કરવુ' જોઇએ તે સંબંધી ઉપદેશની પ્રસ્તાવનાથે<sup>રે</sup> કહે છે:- ૩૫. સમ્યક્ત્વચુક્ત અણુવત બ્રહુણુ કર્યા બાદ તથાપ્રકારે પ્રયત્ન કરવાથી અછતા એવા પણુ વિરતિપરિણામ થવા પામે છે અને અશુભ કષાયાદિ કર્મની પ્રબળતાથી તથાવિધ પ્રયત્ન વગર છતા પણુ વિરતિ પરિણામ પડી જાય છે તેની ખાત્રી વત, વ્રતઉપદેશક ને વ્રતધારીની અવજ્ઞા–અનાદર કે અવર્ણ વાદ કરવાની વૃત્તિ ઉપરથી થઇ શકે છે. વિરતિપરિણામના અભાવે વ્રત શ્રદ્ધણુ કેમ કરાય ? એવી શંકાનું સમાધાન એ છે કે–અન્યના ઉપરાધાદિકથી તેના સંભવ છે. એ રીતે દ્રવ્યથી સાધુ કે શ્રાવકરોગ્ય વ્રતબ્રહુણુ અનંતી વાર થયેલા સંભળાય છે.

પ્રસ્તાવિક ઉપદેશ નિામત્તે શાસ્ત્રકાર કહે છે:--

૩૬. શ્રાવકે ગ્રહણ કરેલાં સમ્યક્ત્વ અને અણુવ્રતાેનું નિર તર સ્મરણુ અને બહુમાન કરવું; તથા તેથી વિપરીત એવા મિચ્યાત્વ અને પ્રાણાતિપાતાદિક પ્રત્યે અભાવ તેમજ તેથી નીપજતા જન્મમરણાદિક ભય'કર પરિણામા સંબંધો વિચાર કરતા રહેવું.

૩૭. પરમગુરુ-તીર્થ કર પ્રભુની ભક્તિ, સુસાધુ-સુસુ જનાની સેવા તથા ઉપર ઉપરના ચડતા ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિ નિમિત્તે એટલે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે અણ્વતા માટે અને અજ્યુવતા પ્રાપ્ત થયે છતે મહાવતા માટે પ્રયત્ન કરવા.

એમ ઉત્તરાત્તર ગુણ પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રયત્ન કરવારૂપ ઉપરાક્ત ઉપદેશનું ફળ દર્શાવવાવડે કહે છે કેઃ—

૩૮. એ રીતે ગ્રહુણુ કરેલ વતનું નિત્ય સ્મરણુ અને અહુમાન કરવારૂપ પ્રયત્નવડે અછતા પણુ વ્રતપરિણામ પેદા (39)

ચાય છે અને પેદા ધએલ ભાવપરિશુામ કદાપિ ઢીલા પડતા નથી; તેથી જ ણુદ્ધિશાળી જનાએ નિત્ય સ્મૃત્યાદિક પ્રયત્નમાં સદા ય ઉદ્યમ કરવા. ઉક્ત વતા સંબંધી શેષ કર્તાવ્ય (અવશિષ્ટ હકીકત) દર્શાવતા સતા ગ્રંથકાર કહે છેઃ—

૩૯. આ શ્રાવકધર્મમાં પ્રાયે અહ્યુવતાે અને ગુણુવતાે જીવિતપર્યંત સેવવાના હાેય છે. ક્ષ્ઠત બ્યાકી રહેલાં શિક્ષાવતા ( પુનઃ પુનઃ અભ્યાસવા ચેઃગ્ય હાેવાથી ) અલ્પ કાળ સેવવાના હાેય છે. તેમાં સામાયિક અને દેશાવગાસિક વારંવાર ઉચ્ચારાય છે અને પૌષધ તથા અતિથિસ વિભાગ નિયત દિવસે કરાય છે. સાધુના મહાવતા તાે કાયમને માટે જ હાેય છે. ખારે પ્રકારના શ્રાવકધર્મ કહ્યે સતે સ લેખનાને કહેવાના અવસર આવવાથી તે વિષે શાઅકાર કહે છે કે:-

૪૦. અંતે—જીવિતબ્યના અંત વખતે અનશનપૂર્વક સંલેખના નામનો ક્રિયા શ્રાવકને અવશ્ય કરવાની હાેતો નથી; કેમ કે તથાવિધ પરિણામવાળા કાેઇક શ્રાવક પ્રવજ્યા-દીસ આદરે છે તે કરે છે તેથી સંલેખના સંબંધી હકીકત આ ટ્રંક પ્રકરણમાં કહી નથી અતઃ શ્રાવકધર્મને લગતી ઉપર જણાવેલી હકીકત ઉપરાંત બાકી વિધિવિશેષ હવે કઠીએ છીએ.

૪૧. શ્રાવકે તેવા ગામ નગરાદિકમાં જ વસવું કે જ્યાં સાધુજનાનું આવાગમન થતું હાેય, વળી જેમાં જિનમંદિરા હાેય અને બીજા સાધમી જિના પણ વસતા હાેય. એવા સ્થાનમાં નિવાસ કરતાં શું ફળ થાય ! તાે કહે છે કે સદ્ગુણેાની વૃદ્ધિ થાય. શી રીતે ? તે કહે છે: — નિ:શંક ભાવથો સાધુઓને વાંદ-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com વાથી પાપ નાશ પામે અને પ્રાસુક (નિર્દોષ) આહાર-પાણી આપવાથી કર્મની નિર્જરા (કર્મક્ષય) થાય, જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની રક્ષા અને પુષ્ટિ થાય, તેમજ મિચ્યાત્વ કુમતિના નાશ અને સમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધિ થાય વિગેરે. એવા ગામ નગરાદિકમાં નિવાસ કરી રહેનાર શ્રાવકનું દિનકૃત્ય (કર્તવ્ય) શાસ્ત્રકાર વખાણે છે.

૪૨-૪૩. પંચ પરમેષ્ઠી નમસ્કારરૂપ નવકારના સ્મરણ્પૂર્વક જગવું, પછી હું શ્રાવક છું, અમુક વત-નિયમ આદરેલાં છે વિગેરે સંભારવું, પછી લઘુ-વડી શંકારૂપ દેહચિંતા ટાળી શુદ્ધિ સાચવી સમાધિપૂર્વક ચૈત્યવંદનાદિક ભાવઅનુષ્ઠાન અને વિધિપૂર્વક પચ્ચખ્ખાણ કરવું. પછી દેરાસરે જવું અને પાંચ અભિગમ સાચવી વિધિપૂર્વક તેમાં પ્રવેશ કરવા. અને પુષ્પ માળાદિકવડે પ્રભુપૂજા કરી, પ્રસિદ્ધ વિધિથી ચૈત્યવંદન કરવું. પછી ગુરુ સમીપે (પ્રથમ પોતે ઘરે ધારેલું) પચ્ચખ્પાણ કરવું. પછી શાસ્ત્ર-વ્યાખ્યાન સાંભળવું કે જેથી 'સત્કિયામાં રૂચિ-પ્રીતિ થવાના હેતુરૂપ સદ્દબાધ થાય. પછી સાધુજનાને શરીરના આરોગ્ય તથા સંયમના નિરાબાધતા સંબ'ધી પુચ્છા નમ્રભાવે કરવી. તેમજ તેમને ઉચિત ઔષધ-ભેષજ, આહાર-પાણી પ્રમુખ નિઃસ્વાર્થભાવે આપવાના વિવેક કરવા એ રીતે સ્વઉચિત કર્તવ્ય લક્ષપૂર્વક કરવું.

૪૪-૪૫. પછી શ્રાવક પૂર્વે દર્શાવેલ પંદર કર્માદાનને તજી, પ્રાયઃ નિદોષ આજવિકા નિમિત્તે વ્યવસાય કરે, નહીં તો ધર્મહાનિ અને શાસનહીલના થાય. પછો અવસરે પ્રકૃતિને માફક આવે એવું સાદું ને સાત્ત્વિક ભાજન કરે. પછી યથા

## ( 3૯ )

શક્તિ (ગઠી સહિય વિગેરે ) પચ્ચખ્ખાથ સાવધાનપણે કરે. પછી અવસરે દેરા સરે જાય અને સાધુ સમીપે શાસ્ત્ર સાંભળે અથવા જ્યાં પ્રાયે આગમ વ્યાખ્યાન થતું હોય તે ચૈત્વગૃહે જઇ સાધુ પાસે શાસ્ત્રશ્રવણુ કરે. પછી સાંજે-સંધ્યા સમયે થથાયોગ્ય પ્રભુપૂજ-ભક્તિ અને ચૈત્યવ દન કરી, ગુરુ સમીપે આવી, વંદન-નમસ્કારપૂર્વક સામાયિકાદિક ષડ્ આવશ્યક કરણી પ્રમાદ રહિત કરે. પછી વૈયાવચ્ચાદિક કરવાવડે ઘાકેલા અને તે થાક દૂર કરવા ઇચ્છતા એવા સાધુજનાની કે તથાવિધ શ્રાવકાદિકની વિશ્રામણા-ભક્તિ કરવી અને નવકાર મહામંત્રનું ધ્યાન તથા સ્વાધ્યાય પ્રસુખ પાતાની યાગ્યતા સુજબ ધર્મવ્યાપાર કરવા. પછી પાતાને ઘરે જવું અને ત્યાં દેવ, ગુરુ, ધર્માચાર્ય તથા બીજા ધર્માપકારી જનાનાં ગુણેત્વું મનમાં સ્મરણુ કરીને તેમજ વ્રતનિયમા યાદ કરીને વિધિપૂર્વક શયન કરવું.

૪૬. રાત્રિએ સ્ત્રીપરિલેાગરૂપ મૈથુનના ત્યાગ કરવા. તેમાં બળાત્કારે પ્રવૃત્તિ કરવાના સ્ત્રીપુરુષવેદાદિ માહનીય કર્મની નિંદા કરવી અને સ્ત્રીકલેવરનું સ્વરૂપ મનમાં ચિંતવવું. તથા અબ્રક્ષ-મૈથુનથી સર્વથા વિરમેલા સુસાધુ જનાે પ્રત્યે અંતરંગ પ્રીતિલક્ષણુ બહુમાન કરવું

૪૭. પછી નિક્રા ટાળી જાગ્રત થયેલા શ્રાવકે કર્મ અને ચેતન પરિણામાદિક સૂક્ષ્મ પદાર્થોમાં ચિત્ત સ્થાપવું અથવા સંસારનું સ્વરૂપ સારી રીતે ચિન્તવવું અથવા ખેતીપ્રમુખ કે બીજા કલેશોને શમાવવા સમર્થ થાય તેવા વિચારા કરવા.

૪૮. તથા ક્ષણે ક્ષણે થતી વયહાનિનાે, પ્રાણીવધાદિક વિપરીત આચરણનાે, ફળ-પરિણામનાે આત્મકલ્યાણુ સાધી

## ( 80 )

લેવા માટે મનુષ્ય જન્માદિક અમૂલ્ય તક મળી છે તેના લાભ લઈ લેવાના, અપાર સંસારસાગર મધ્યે બેટ સમાન જિનાગમની પ્રાપ્તિના તથા શ્રુત ચારિત્ર લક્ષણ ધર્મના આલાેક પરલાેક સંબંધો વિવિધ ગુણુ ઉપકાર અને ફળરૂપ ક્ષેમાદિકના સારી રોતે વિચાર કરવામાં ચિત્તને બેડવું.

૪૯. રાગાદિક બાધક દેાષેા નિવારક ભાવના ભાવવાથો અને ધર્માચાર્થ-પ્રયત્નશીલ સાધુએાના માસકલ્પાદિ વિદ્વાર સ'બંધી શાન્ત વિચારણાથી અજરામર પદદાયક સ'વેગ– વૈરાગ્ય ઉપજે છે.

પ∘, પ્રાંતમાં કહેવું કે−નવકાર મહામંત્રના સ્મરથ્પૂર્વક જાગવું. ઇસાદિક વિધિ અનુષ્ઠાન જે ઉપર કહેલ છે તે પ્રમાણુ નિરંતર કરનાર શ્રાવકને સંસારબ્રમથુના અંત કરવામાં અમાઘ અકસીર ઉપાયરૂપ સર્વવિરતિ ચારિત્રના પરિથાુમ તે ભવમાં કે પછીના ભવમાં અવશ્ય પેદા થાય છે.



# દરેક સુજ્ઞ ભાઇ ખ્હેત સુખે આદરી પાળી શકે એવાં સમક્તિ સહિત

# ખાર વ્રતની સંક્ષિપ્ત ટીપ



૧. રાગદ્વેષાદિક દેાષથકી સંપૂર્ણ મુક્ત થયેલા સર્વંજ્ઞ સર્વદ્વશી અંશ્હિત પરમાત્માને જ શુદ્ધ દેવ માનું અને જગતમાત્રને પાવન કરનાર તેમનાં પવિત્ર નામ, રયાપના (પ્રતિમા), દ્રવ્ય અને ભાવનું સદા ય સ્ટન કરું, નિરંતર અમુક વખત ચાખ્ખાઇ રાખી, શ્રીજિનમંદિરે જઇ, ત્યાં સ્થિર ચિત્ત રાખી, પ્રભુના અદ્ભુત જ્ઞાન, ક્ષમા, ગંભીરતા પ્રમુખ ઉત્તમાત્તમ શુણુ સંભારી, મારા આત્મામાં તેવા જ ગુણુા પ્રકટાવવા નિમિત્તે પ્રભુનાં દર્શન, પૂજા અને ચૈત્યવંદન કરું અથવા મહામંત્રના સ્થિર ઉપયોગ રાખી ૧૦૮ વાર જાપ કરું.

ર. શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞા અનુસારે જ્ઞાન વૈરાગ્ય જાગવાથી સદ્દગુરુ સમીપે જઇ જેમણુ મેરુપવૃંત જેવા ભારે પાંચ મહાવત હ્વચ્ચરેલાં છે, અને તે મહાવતોને જે રૂડી રીતે ગુરુમહારાજની આણામાં રહીને પાળે છે, કંચન-કામિનીથી જે સદા ય દૂર રહે છે, જયણાથી સઘળી સંચમકરણી સાધે છે અને ભવ્ય જનાને સારા બાધ આપી સુધારે છે તેવા સુનિ મહાત્માને જ શુદ્ધ ગુરુ માનું અને પ્રતિદિન જોગ હોય ત્યાંસુધી તેમને શુદ્ધ ભાવથી વંદન કરી તેમનાં અમૃત વચનનું પાન કરું. 3' સદ્ગુરુની અમૃત તુલ્ય વાણી સાંભળી મારી છતી શક્તિ ગેાપવ્યા વગર અની શકે તેટલી ગૃહસ્થ યાગ્ય ધમંકરણી કરવા નિરંતર ખપ કરું. દાન, શીલ, તપ અને ભાવનારૂપ ધર્મની શ્રદ્ધા રાખી યથાશક્તિ તેના આદર કરું. સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ શુદ્ધ ધર્મના મને યથાર્થ બાધ થાય, તેની યથાર્થ પ્રતિતી થાય અને અનુક્રમે તેની પ્રગટ પ્રાપ્તિ થાય તેવા લક્ષથી સદ્ગુરુની આજ્ઞાને આધીન રહી તેમણે આત્મ-કલ્યાણાથે આપેલી રૂડી શિખામણને ધ્યાનમાં રાખી કાળજીથી અનુસરું પ્રમાદ વશપણાથી તેમાં ભૂલ પડે તા ગુરુમહારાજને નિષ્કપટપણે નિવેદન કરી, ક્ષમા માગી, કરી તેવી બુલ ન કરવા વિશેષે કાળજી રાખું. તેમની પવિત્ર આજ્ઞાનુસાર પ્રતિવર્ષ શ્રી શત્રું જયાદિક તીર્થની યાત્રાદિક કરું અને આશાતનાદિક દાષને ટાળી, દેવ–ગુરુ સંઘ– સાધમિક-ભક્તિના બની શકે તેટલા લાભ લઉં અને વત– પ-ચખ્બાણના ભાવ રાખું.

## ૧ પ્રાણાતિપાતવિરમણ વ્રત

( પ્રથમ અણુવ્રત. )

૧. મરણાદિક મહાભયથી પ્રગટપણે કંપતા-ત્રાસ પામતા કાેઇ પણુ નિરપરાધી જીવને કંઇ પણુ પ્રબળ કારણુ વગર તેના પ્રાણ નીકળી જાય તેમ જાણી-બૂઝીને મારાં મન, વચન અને કાયાથી હું જાતે હુણું નહિંતેમજ અન્ય કને હુણાવું નહિં.

૨. માંસ, દારુ, શિકાર(મધ, માખણુ, રાત્રિભેાજન પ્રમુખ અભફ્ય અને ડુંગળી, લસણ, ગાજર પ્રમુખ જમીનકંદ વગેરે અનતકાય ભક્ષણ કરવા) ના ત્યાગ કરું.

## ( 23 )

## ર મૃષાવાદવિરમણ વ્રત

( બીજીં અહેવત )

**૧. જેથી સામાનું જીવિત ધૂળ મળે ( નકામું થઇ જાય )** તેવું લાકડે માંકડું વળગાડવા જેવું કેવળ મિચ્યા ભાષણ-પુત્ર પુત્રીના વિવાઢ નેડવા માટે મૃષાવાદ ( કન્યાલિક ) વર્ન્સ.

ર. જેથી વેર-ઝેર વધે, કલેશ, વઢવાડ કે મારામારી થાય તેવું મિથ્યા ભાષણ, પારકી જમીન ઉપર પાતાના કે પાતાના સંખંધીના હક્ક સ્થાપવા હડહડતું જોઠ (ભૂમ્યલિક) વર્જીં.

૩. જેથી પરિદ્યામે કલેશ ઉપજે એવું મિથ્યા ભાષણ પશુ-એાની લેવડદેવડ સંખંધે (ગવાલિક) વર્જી.

૪. ઇન્સાફની કાેર્ટમાં કે પંચમાં કાેઇની દાક્ષિણ્યતાથી કે પાતાના કલ્પિત સ્વાર્થથી ( લાંચ વિગેરે લઇને ) ખાેટી (કૂડી) સાક્ષી (ગવાઈ) ન ભરું.

પ. દેવળ કૃત્રિમ ( ખોટાે ) દસ્તાવેજ વિગેરે ઘડી કાઢી કાેઇની **ઉપર આકૃત આવી પ**ડે તેવું અનાચરણ હું ન**હિં** કરું.

**૬. જેનાથી બહુ ભવબ્ર**મણ કરવું પડે તેવું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ વચન જાણી-ગઝીને હું નહિ બાલું. પ્રમાદવશ બાલાયું હાય તેની અઅર પડતાં તરત માષ્ટી માશું.

## ૩ **અદત્તાદાનવિરમણ** વ્રત

(ત્રીજ્યં અહ્યવત)

૧. કેાઇનું ખાતર પાડી કે ગજવું કાપી કે વાટ પાડી ( લૂંટફાટ કરી) કે તેવી જ બીજી રીતે પરાશું ધન હું જાતે ( 88 )

હરી લઉં નહિ તેમજ બોજાને તેમ કરવા સલાહ કે સહાય આપું નહિ.

૨. તેવેા ચાેરાઉ માલ કીકાયત ભાવે આપવા આવે તા તે જાછ્ી−ખૂઝોને સંઘરુ' નહિં; તેમજ તેવાં અનીતિનાં કાર્ય કરવા કાેઇને સલાહ આપું નહિં.

૩. દાણુચારી એટલે જે વ્યાપાર લાયક વસ્તુ ઉપર મહેસુલ લાગતું હાેય તે છુપાવું નહિં; તેમજ બીજાને પણ તેવી ખાેટી સલાહ આપું નહું.

૪. કેાઇની નાઠી, પડી કે વિસરો ગયેલી વસ્તુ ખે⊦ટી છુદ્ધિથી લઉં નહિં.

પ. કેાઇની થાપણ એાળવું નહિંતેમજ તેવેા બોજો વિશ્વાસ-ઘાત કરું નહિં.

ુ ક. જ્યાં સુધી અને ત્યાં સુધી લેવડદેવડમાં અરાખર પ્રમા-ણિકપણું રાખું.

છ. ગફલતથી કાેઇનું કંઇ આવી ગયું હાેય તે જાહેર કરી મૂળ <mark>ધણીને</mark> સાંપી દઉ.

૪ સ્વદારાસંતાેષ યા સ્યૂલ મેથુનવિરમણુ વ્રત

(ચતુર્ધ અણુવ્રત.)

૧. સ્વસ્ત્રી કે સ્વપતિ સિવાય દેવ, મતુષ્ય કે તિર્યંચ સંબંધી વિષયભાેગના સર્વથા ત્યાગ કરું. દેવ સંબંધી ૨×૩. તિર્યંચ સંબંધી ૧×૩ અને મતુષ્ય સંબંધી ૧×૧. એટલે દેવ અને તિર્યંચ સંબંધી વિષયભાેગના મન, વચન અને કાયાથી તેમજ ( ४५ )

**મનુષ્ય સંબંધી** વિષયભાગોના કાયામાત્રથી ત્યાગ કરું અને મન, વચનની શુદ્ધિ રાખવા ઘટતાે પ્રયત્ન જારી રાખું.

ર. ઉક્ત શીલ વતને ભાવભૂષણ યા અલંકારરૂપ સમજી યત્નથી સાચવું.

૩. સ્વસ્ત્રી કે સ્વપતિમાં પણ સ્પધિક સંતાેષ રાખી વિષય-**તખ્લા તજવા વધારે ખપ કરું. સ્વવ**ૈર્થનું રક્ષણુ કરી તેના ધ્રમ સાધનમાં અનતાે ઉપયોગ કરું.

૪ હસ્તકિયા કે કુદરત વિરુદ્ધ વત<sup>ે</sup>નથી કહાપ સ્વવીર્થના વિનાશ ન કરું.

પ શીલની વાડાે સાચવવા પ્રયત્ન કરું.

## **પ પરિગ્રહપ્રમાણ** વ્રત

( પાંચમુ' અહ્યવત. )

ધન, ધાન્ય, ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, સાેનું, રૂપું, અન્ય ધાતું, દાસ-દાસી અને ગાય, બેલ, હાથી, ઘેાડા પ્રમુખ ચતુષ્પદ-એમ નવ પ્રકારના બાહ્ય પરિચહેતું જુદું જુદું પ્રમાણુ ખાંધું. તેમ બની ન શકે તેા તેમનું સમુચ્ચયે અમુક ચાુક્ષસ પ્રમાણુ કરી તેથી અધિક દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ થતાં તત્કાળ તેના સદુપયાંગ પરમાર્થ માગે<sup>૬</sup> કરું. પરંતુ પ્રમાણુથી અધિક થયેલું દ્રવ્ય દેખી સ્વનિયત ખગાડું નહિ.

૬ દિગ્વિરમણ વ્રત

( પ્રથમ ગુણવત)

ચાર દિશા, ચાર વિદિશા તેમજ ઊંચે અને નીચે એમ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

દરો દિશામાં સ્વાર્થવશ વ્યાપારાદિક કારણે જવા-સ્પાવવા માટે અમુક મર્યાદા બાંધવી. કેવળ પરમાર્થ દાવે ગમે તેટલે દૂર જવા આવવાની છૂટ રાખી શકાય.

## **૭ ભે**ાગે!પભેાગવિરમગ્ વત

( બીજી ંગુણવત. )

એક જ વાર ભાગિવ્યા બાદ નિર્માલ્ય થઇ જાય એવાં પુષ્પ, ભાજન પ્રમુખ ભાગમાં લેખાય અને વારવાર જેના ઉપયાગ કરી શકાય તે સ્ત્રી, મહેલ પ્રમુખ ઉપભાગમાં લેખાવાથી જે ૧૪ નિયમાના યાદી આગળ આપી છે તે નિયમા હરહ મેશ લક્ષપૂર્વક ધારી સંતાષવૃત્તિમાં વધારા કરવા. તે ઉપરાંત ૧૫ કર્માદાનના મહાપાપ વ્યાપારના પણ ત્યાગ કરવા.

## ૮ અનર્થદાંડ વિરમણુ વ્રત

(ત્રીજી' ગુણુવત.)

જેમાં પોતાના કે પાતાના સ્વજન કુટું આદિકના નિકટ સ્યાર્થ ન હાય તેવી નકામી આબતમાં નાહક પાતાનાં મન, વચન અને કાયા કે ધનના ગેરઉપયાંગ કરવા તે અનથ દંડ છે એમ સમજી આતસબાજી, વેશ્યા-નાચ, નાટક ચેટક તેમ જ લાકરંજનાર્થ જ કરવામાં આવતા બીજા અનેક વગરજરૂરનાં ઉડાઉ કાર્યથી નિવતી સ્વદ્રવ્યાદિકના જેમ બને તેમ સદુપયાંગ જ કરવા શુક્રત છે. વળી જીગાર પ્રસુખ દુર્વ્ય સન, વિકથાદિક પ્રમાદ અને શસ્ત્રાદિકના દુરુપયાંગ પછુ વર્જ્ય જ છે. ટૂંકાણમાં જેથી પરિણામ મલિન થાય તેવા આચારવિચાર તજવા શુક્ત છે.

## ( 89 )

## ૯ સામાયિક વ્રત

(પ્રથમ શિક્ષાવ્રત.)

પ્રતિદિન નિયમસર એક કે વધારે વખત મન-વચન-કાયાના દુષ્ટ વ્યાપાર સંવરીને, રાગ દ્વેષાદિક વિકાર દૂર કરી સમભાવની વૃદ્ધિ થાય તેવાં શુભ જ્ઞાનધ્યાન પ્રમુખ ઉત્તમ આલંબન સેવવા સતત પ્રયત્ન કરવા નેઇએ. દરેક પ્રસંગે કમમાં ક્રમ બે ઘડીના અવકાશ હાેવા જોઇએ. તેવાં સામાયિકના અધિક લાભ મેળવાય તેા બહુ હિતકારી છે. નહિં તા પણ જેટલાે અવકાશ મળી શકે તેના જ્ઞાનધ્યાન યા સત્સંગતિ પ્રમુખ સત્કાર્યમાં જ વ્યય કરવા ચુક્ત છે. બે ઘડી જેટલાે અવકાશ મળે તેણે ઉક્ત રીતે સામાયિકનાે લાભ લેવાે ચૂકવાે નહિ.

૧૦ દેશાવગાસિક શિક્ષાવ્રત

( દ્વિતીય શિક્ષાવ્રત )

છઠ્ઠા દિગવિરમણ વતમાં દશે દિશે જવા આવવા માટે રાખેલાં માકળાશનાં અત્ર બને તેટલા સંક્ષેપ કરવા; તેમજ પુર્વોક્ત ૧૪ નિયમા પણ અવશ્ય ધારવા. ધારેલા સુકરર ટાઇમ સુંધી શુભ જ્ઞાનધ્યાન પ્રસુખમાં જ લક્ષપૂર્વક પ્રવર્તવું. ઉક્ત નિયમ પ્રહુર, દિવસ, માસ કે વધે પર્ય તે પણ ગઠી શકાય છે.

## ૧૧ પાેષધવ્રત

(तृतीय शिक्षावत)

દરેક અંધારી અજવાળી આઠમ, ચાદશ પ્રસુખ પર્વ-દિવસે પૂર્વોક્ત ચારે પ્રકારના પાેલધ ૪ કે ૮ પ્રહર પર્યત

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

અંગીકાર કરી પ્રમાદ રહિત તેનું આરાધન કરવું જેઇએ. વિક-થાદિક પ્રમાદવડે તેનું વિરાધન કરવું ચુક્ત નથી જ. જેનાથી તેમ સર્વથા બની ન શકે તેણે, પણુ 'ગાઇડ 'માં જણાવ્યા સુજબ ઉક્ત ચાર પ્રકાર પૈકી જેનું આરાધન થઈ શકે તેટલું કરી બનતાે લાભ હાંસલ કરવા ચૂકવું નહિ.

# ૧૨ અતિથિસંવિભાગ વ્રત

( ચતુર્થ શિક્ષાવત )

તિથિ, વાર પ્રમુખની દરકાર રાખ્યા વગર દિનરાત પ્રમાદ રહિત આત્મસાધનમાં જ ઉજમાળ મુનિજના ' અતિથિ ' કહે વાય છે. તેવા મહાત્મા-સાધુજનાને સ્વયુટું બાદિક નિમિત્તે કરેલ નિદોષ પ્રાસુક આહારપાણી હરહમેશ કે છેવટ પાષધ વતના પારણે શુદ્ધ ભક્તિભાવથી કેવળ કલ્યાણાથે બેહારાવી પછી પાતે જમવું. તેવું વત પવિત્ર ધર્મની પ્રાપ્તિ અને પુષ્ટિ માટે બહુ જરૂરનું છે. જ્યારે તેવા સુપાત્ર સાધુના જોગ ન બની શકે ત્યારે શું કરવું ? તે આશ્રી ' ગાઇડમાં ' કરેલી સૂચના લક્ષમાં રાખી ઉક્ત વતનું ચથાશક્તિ આરાધન કરવા મળેલી તક સાર્થક કરી લેવી.





# ( સંશાેધક-સદ્દગુણાનુરાગી કર્પૂરવિજયજી )

#### ٩

સુગુરુનું આવાગમન, સત્સમાગમ, જિનચૈત્ય, સમાનધર્મી-ઐોની વસ્તિ, આજીવિકાના અલ્પાર ભવાળાં સાધના, રાજા-પ્રજા વચ્ચે પ્રેમ, પ્રજ્ઞને હિતકારી રાજનીતિ, હવા-પાછી અને ધાન્ય વિગેરેનો અનુકૂળતા અને શ્રેષ્ઠતા, તથા કુશળ અને નિલેોલી વૈદ્ય-એટલાં વાનાં જે ગામમાં કે શહેરમાં હાેય તે ગામ કે શહેરમાં શ્રાવકે વસવું; કેમ કે સુગુરુના વંદન અને તેમના બહુમાનથી પાપના નાશ, સત્સમાગમથી દેાષ અને દુર્ણુહિનાે નાશ, જિનચૈત્યના **દર્શ<sup>°</sup>ન-પૂજા વિગેરેથી મિચ્યાત્વનાે નાશ, સાધમિ<sup>°</sup>કની વસ્તિધી** સંસારમાં સારભૂત એવું સાધર્મી-વાત્સલ્ય અને સમ્યગૃદશ<sup>6</sup>નમાં પરસ્પર સ્થિરીકરણ-વૃદ્ધિકરણ વગેરેના લાલ, અલ્પારંભવાળી આજીવિકાથી ચિન્તા અને ભવભ્રમણુની એાછાશ, રાજા-પ્રજાના પ્રેમ અને સુરાજનીતિથી નિર્ભયતા અને સુખે ધર્મારાધનના લાભ, હવા પાછી વિગેરેના સુખકારી સાધનાથી શરીરે निरे।-ગતાં સ્પને ત્રિકરણ ચાેગની સ્વસ્થતાનાે લાભ, ચાેગ્ય વૈદ્યથી રાગના નાશ વગેરે અનેક લાભા થાય છે.

2

સ્વસ્થપણે, નિલ<sup>િ</sup>ય સ્થાનમાં, અવિષમ ભૂમિ પર, સ્વચ્છ શચ્યામાં, પર્રેમિત નિક્રા માટે એકલા સૂવું. પરાેઢીએ ઊકવું. શચ્યા ત્યાગી પંચપરમેષ્ઠી નમસ્કાર મંત્રના જાપ કરવા. પાતાની જાતિ, જીત્પત્તિ, શુદ્ધ સ્વરૂપ, શરીર કુટુંબાદિના સંબંધ અને ત્યાંગ કરવા ચાગ્ય તથા ગ્રહણ કરવા યાગ્ય વસ્તુના એકાગ્રતાથી બરાબર વિચાર કરવેા. પૂર્વના પાપનાે પશ્ચાત્તાપ અને પ્રતિક્રમ**હ** કરવું ચાૈક નિયમાે ધારવા. આજના દિવસને ચાેગ્ય કાર્યનો અનુક્રમ સુકરર કરવા. ગત દિવસના અપૂર્ણ રહેલા આવશ્ય**ક** કાર્યને આજના કાર્યક્રમમાં મૂકવા. બીજા લાખાે કામ મૂકીને પણ હુંમેશ ચારઘડી સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવું (ભણુવું-ભણુવવું. વાંચવું-વંચાવવું, વિગેરે અવશ્ય કરવું.) માક્ષ્કસર કસરત <mark>હ</mark>ંમેશ કરવી. આજે પૂરા કરવા ચાેગ્ય કાર્યો આજે જ કરવાને**ા** દ્રઢ સંકલ્પ કરવેા. પ્રભાતે ઊઠી મળત્યાગપૂર્વક યથાયાેગ્ય દેહશુદ્ધિ કરીને જિનમંદિરે જઇ, પ્રલુદર્શન, ચૈત્યવંદન પ્રમુખ આનંદ અને ઉત્સાહ સહિત મૂળ ઉદ્દેશને લક્ષ્યમાં રાખો વિધિના ખપી થઇને કરવાં. પછી ગુરુને યથાવિધિ વંદન કરી યથાશકિત બાદ્ય તપતું પ્રત્યાખ્યાન કરવું. અચપળ ભાવે ધર્મોપદેશ સાંભળ્લી, વિચારી ( મનન કરી ) પાતાની ખામીએા ક્રમી કરવા અનતું લક્ષ્ય રાખવું.

3

ઘરમાં દશ ઠેકાણે ચન્દ્રવા, સ્વચ્છ હવા અને સૂર્યવા પ્રકા-શનું આવવું, સામાન વિગેરેની સાક્સુક અને સ્વચ્છતા, રસાેઇ કરનાર અને પાણી ભરનારની યતના સાથે સુઘડતા, સાત્ત્વિક ભક્ષ્ય અને નિર્જીવ સ્વચ્છ ભાજનના પદાર્થા, વિશ્વાસ ચાગ્ય અને સદાચારી દાસ-દાસીએા વિગેરે બાબતાની અનુકૂળતા અરાબર કરવી.

۲

સુપાત્રે દાન, અતિથિનેા સત્કાર, આશ્રિત પ્રાણીએાનું <sup>"</sup>પાેષણુ, સાધર્મી'વાત્સલ્ય, દીન-હીનને અનુક'પાદાન એટલું અવશ્ય કરી બ્રાવકે પછી ભાજન કરવા બેસવું.

લેાલુપતા વિના, જીભને માટે નહીં પણ ઉદરપૂર્તિ માટે, બૂખથી કાંઇક એાછેા, દેહ અને બુદ્ધિને હિતકારી, અતિ ઉતા-વળે નહીં તેમ અતિ ધીરે નહીં, સારી રીતે ચાવીને, શાંત અને આનંદી ચિત્તે જીવના અણાહારી સ્વભાવને વિચારીને. ન છૂટકે, માત્ર દેહના ભાડા માટે, સાત્ત્વિક અને પચ્ય આહાર કરવા. આહાર કર્યા પહેલાં પાણી પીવું નહીં, મધ્યમાં પ્રમાણે પેત પાણી પીવું અને આહારને અન્તે મુખશુદ્ધિ જેટલું જ પાણી પીલું. આહારને છાંડવા પડે નહીં, તેમજ ઊ**છા**દરી થાય એ ખન્ને ·ખાબતાે ધ્યાનમાં રાખવી. ખાતાં બચપ્યચાટ બાેલાવવાે નહીં: આંગળીઓ ટાળીને ખાવું નહીં; ખાવાની બાબતમાં કાેઇ સાથે સ્પર્ધા કે વાદવિવાદમાં ઉતરવું નહિ; પીવા ચાેગ્ય પદાર્થ પીતાં હસવું નહીં; અનતાં સુધી જમતાં મૌન રાખવું. થાળી વિગેરે <sup>્</sup>ધાઇને પી જવું. સૂર્યસ્વર ચાલે ત્યારે **અને** ખરી ભૂખ લાગે ત્યારે ઉપરેાકત વિધિપૂર્વક ભાજન કરવું. જમતાં સુખના આકાર બગાડવા નહીં. આવાના પદાર્થોને નિંદવા નહીં. બનતાં સુધી વખાણવા પણ નહી<sup>:</sup>. જમવાને **અ**ંતે જરૂર જણાય ેતા નિર્દોષ અને હિંતકારી મુખવાસ લેવું. ખાઇને ૧૦૦ ડગલાં જેટલું જરૂર કરવું. દાેડાદાેડ કે બહુ મહેનતનું કામ જમ્યા પછી તરત કરવું નહીં. અજીર્બુ હાૈય તે! ઉપવાસ કરવાથી

### ( ५२ )

અને આહાર, વિહાર અને નિહારમાં નિયમિત રહેવાથી નિરાગી થવાય છે.

#### પ

અતિ શીઘ્ર, બહુ વાસ ચઢે તેમ ચાલવું નહીં. સામાન્ય ગતિથી, સાડાત્રણુ હાથ સુધી દૂર દષ્ટિ રાખીને અન્ય જેવાની યતના થાય તેમ ચાલવું. વાંકા વળી જઇને, હાથ કેડે કે માથે રાખીને, પરની ચેષ્ટા કરતાં, ખાતાંખાતાં, હાથ બહુ જ ડાલાવતાં, પગ ઘસતાં અને બહુ મરાેડદાર ચાલમાં ચાલવું નહીં. જરૂર હાેય ત્યાં યાગ્ય સમયે, જરૂરની વસ્તુઓ સાથે રાખીને, જરૂરનું કામ હાેય તાે જ જવું. પરગૃહે નકામા જવું– આવવું નહીં. મન વિનાના, દ્વેષી, અધમીં, રાજ્યના કે પ્રજાના શુન્હેગારને ત્યાં ઘણે ભાગે જવું નહીં. સંતાતા કે ડરતાં ચાલવું નહીં.

Ę

વાત કરતાં સામા માણસ સાથે કેવા રૂપમાં વાત કરવી તે 'ચાનમાં રાખવું. કહેવાના સુદ્દા, પૂછવાની બાબતા સ્પષ્ટ અને સરળતાથી કહેવી. મધુર, હિતકારી, સ્વપરને ઉપયોગી, સત્ય, શાસ્ત્રસંગત, સરળતાવાળી, સ્પષ્ટ, પરિમિત અને નિર્દોષ ભાષા બાલવી. સામાનું કહેવાનું બરાબર સાંભળીને, વિચારીને, પાતાને ખબર હાેય તેટલા જ, હિતાહિતને ધ્યાનમાં રાખી જવાબ આપવા. વચમાં જલદીથી વગરવિચારે અશુદ્ધ કે ગરબડ-ભરેલી ભાષામાં બાલવું નહિ; અને મર્મભેદક વચના કયારે પછુ બાલવા નહીં. પળાય તેટલું, પાતાના જાણવામાં હાેય તેથી આછું જરૂર પૂરતું અને તે પછુ લાભકારક હાેય તાે બાલવું. કહેવત છ કે "ભાવે એટલું ખાવું નહિ અને આવડે એટલું બાલવું નહિ." બાલેલો હાલ પાછા ગળાતા નથી. બંદુક કે તાેપ જેવાના

માર ક્રદી રૂઝાય છે, પણુ શબ્દનાે ઘા મરસ્યાંતે પણુ રૂઝાવાે સુશ્કેલ છે; માટે જેટલું બાેલા તેટલું તાળી તાળીને પરને કડવું ન લાગે અને ગુણ થાય તેવું બાેલા. તેવા સમય ન હાય તાં મૌન રહેવું એ વધારે સારું છે. બે કાને સાંભળીને, બે આંખે :નેઇને, મગજમાં વિચારીને-એ પાંચવડે નિર્ણય થયા પછી લાભ થાય તેમ હાય તા એક છસવરે થાડું જ બાેલવું. છભ ખત્રીશ દાંતના કિલ્લા વચ્ચે અને બીડે**લ** મુખમાં હેાવાનું એ જ કારણ છે, એ જ જીભવડે જગત આપું મિત્ર થાય છે, એ જ જીસવડે જગત આખું શત્રુ થાય છે. જીભમાં વશીકરણ છે અને જીભમાં ઝેર છે. જગતમાં લાેહીની નદીઓ ચાલે તેવા મહાન યુદ્ધો અનેક વખત થયા છે. તેમાં ઘણે ભાગે જીલલડીની કડવાશ જ મુખ્ય કારણુ છે, માટે 'આવામાં અને બાલવામાં જીસને તાબે થવું નહીં, પ**ણ** આપણે તેને જ તાબે કરી લેવી. મહાપુરુષોના સુખમાંથો અમૃતનાં ઝરણાએ। ઝરે છે ત્યારે મિથ્યાભિમાની મૂખ જીવાેના સુખમાંથી હળાહળ ઝેર જેવાં વચનાેનાે પ્રવાહ નીકળે છે. વચનવડે જાતિ, કુળ અને ધર્મનો પરીક્ષા થાય છે. જેની દ્વદયની તીજોરીમાં જેવું ભર્યું હેાય તેવું જ નીકળે છે. ૈકાયલની વાણીમાં મધુરતા ચ્યને કાગડાની વાણીમાં કઠાેરતા, જેમાં જે હાય તે જ નીકળે છે; માટે શ્રાવકે શ્રાવકધમ ને શાભા આપનારાં વચનાે બાલવાં, દીનતા ભરેલાં, હીગુપત સૂચવનારાં અને નિર્માલ્ય વચના કઠો પણુ બાલવાં નહીં. ભાટ ચારણા જેવાં, ખુશામતભરેલાં અને અસંબંધ વચનાના <sup>.</sup>ઉપયોગ કદાપિ કરવાે નહીં. બને ત્યાં સુધી નિરવદ્ય ભાષા જ બાેલવી. વાચાળપણાથી, વારંવાર ટાેકવાપણાથી અને સમ-ચને અનુચિત ભાષા બાલવા કરતાં મૌન રહેવું વધારે

ઉચિત છે. બાલતાં પહેલાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અને લાભાલાભને৷ ખાસ વિચાર કરવા; કારણ કે બાલવાથી ઘણાએ <mark>અગાડચું છે</mark>. કાેઇની સાથે વિવાદમાં ઉતરવું નહીં, તેમ **લાતે** અન્ય ધર્મીઓની સાથે ચર્ચાનો ઉદીરણા કરવી નહીં. ધર્માન્નતિના કારણે પ્રતિપક્ષી સરળ અને જિજ્ઞાસુ હાય તા શાન્તિથી, સુક્તિથી અને પ્રમાણપુર:સર પાતાના જ્ઞાનના પ્રમાણમાં ધર્મેચર્ચા કરવી. સામા પંદ્યને તાેડવા ખાતર ખાટી સુક્તિ**એા કર**વી નહીં. સામા પક્ષની જેટલી બાબતાે અખાધિત હોય તેને ખુશીથી ગ્રહણ કરવી. ધર્મનીતિને નામે કે સમાજ– સુધારણાને નામે વાગ્યુદ્ધોના અખાડામાં ઉતરવું નહીં. વચનની ટેક દ્રઢ રાખવી. શબ્દમાં કદાચ વિરુદ્ધતા આવતી હાેય પહ્ય આશયમાં વિરુદ્ધતા ન હાય તાે કદાબહ કરવા નહીં. શખ્દલેદમાં આશયલેદ માનવા જેવી એકાએક ભૂલ કરવી નહીં. રાજકથા, સ્ત્રીકથા, આહારકથા અને દેશકથા–એ ચાર વિકથા બ્રાવકે **વર્જવી. ખાેટી સા**ક્ષી પૂરવી નહીં. મ્હાેટાથી કે બળવાનથી **ક્ષેણ પામી ખાે**ટી **બાબ**તમાં હાએ હા કે નાએ ના ભણવી નહીં. રાજ્યવિરુદ્ધ, સસુદાયવિરુદ્ધ, નીતિવિરુદ્ધ, ધર્મવિરુદ્ધ અને વ્યવહારવિરુદ્ધ કાંઇ પણ બાલવું કે કરવું નહીં.

#### 9

અલ્પારંભવાળી અને ન્યાયધર્મને અનુસરતી આજવિકા-

વૃત્તિ કરવી. લાેભ અને પરિગ્રહની અહુ વિચાર કરીને હદ આંધવી. કમાણીના અમુક હીશ્સા ઉત્તમ કામ માટે નિર્માણ કરી, નિર્મિત માર્ગે તેના વ્યય કરવા. નિશ્ચિન્તપણે ધર્મસાધન, તીર્થા-ટન વિગેરે થઇ શકે તેને માટે પાતાની શક્તિના ચાઅ ઉપચાગ કરવા અને બહુ ઉઘરાણી કરવી ન પડે તેવી રીતે વ્યાપાર કરવા. લેવડૉટવડમાં ગમે તેવા સંબંધી સાથે પણુ પદેલેથી જ પ્રમાણિ-

### ( ५५ )

કપણે ચાેખવટ કરવી. પાછળથી સ'ખંધ તૂટે તેમ કરવાને. પ્રસંગ ન આવે એવી રીતે લેવડદેવડ કરવી.

શસ્ત્રધારી, ખૂની, નિર્દય, મહામાયાવી, ક્ષુદ્રજાતિ, ઝનૂની, ગ્યભિચારી, જીગારી, દુવ્ય સની, બદદાનતવાળા, ભાંડ-ભવાયા યાચક, મિત્ર, કુટું બી, ગામધણી, રાજાના હલકા નાકર, રાજ્યન કે જ્ઞાતિના શુન્હેગાર, મહેન, બનેવી વિગેરે સાથે બનતાં સુધી ભ્યાપારને ખાતર લેવડદેવડ રાખવી નહીં; તેમ છતાં ઉધારે આપવાની ફરજ પડે તા આપતી વખતે જ પાછા નહી આવે એમ ધારીને જ આપવું. પણુ તેમની સાથે આપ્યા પછી તકરારમાં ઉતરવું નહીં. કમાવાને ખાતર મેંઘવારી ચિંતવવી નહીં. આપણા થાડા લાભને ખાતર બીજાને ઘણું મ્હાટું નુક-શાન થતું હાય તા આપણા લાભ જતા કરવા. મળતા લાભ લઇ લેવા. પ્રાપ્ત ધન-વૈભવમાં સંતાષી રહેવું. ધનની લાભ-હાનિ વખતે લક્ષ્મીની ચપળતા બરાબર યાદ રાખવી. " તન, મનના સુખને માટે ધનવૈભવ છે, પણુ ધનવૈભવને માટે તન મન નથી. " એ સૂત્રનું વારંવાર મનન કરવું. સર્વ ધનવૈભવના ભાેગ આપીને પણ આત્માનું (પાતાપણાનું) ચત્નપૂર્વ કરક્ષણ કરવું.

વ્યવહાર, પ્રમાણિકતા, ટેક, આબરુ, હિસાબ, વણિજ-વાણિજ્ય રીતિ, વ્યાપારના માલ, તાલ, માપ, સાંદાે વિગેરે બાબતા પહેલેથી છેલ્લે સુધી સારી ચાખવટલરેલી રાખવી. નાકર સુનિમાને ખર્ચ ધાગ્ય પગાર આપી, તેમની પાસેથી પ્રેમથી કામ લેવું. વિશ્વાસ રાખવા લાયકને જ નાકર રાખવા અને એવા નાકર સુનિમા પર પછી અવિશ્વાસ રાખવા નહીં. અવિ-શ્વાસ જેવું જણાયા પછા એક દિવસ પણ રાખવા નહીં. એક ભાવ, નિર્મિત નફાે અને વિ<sup>શ્</sup>વાસપાત્ર રીતિ રાખી બ્યાપાર કરવા. સટ્ટો, જીગાર, સરત, કન્યાવિકથ અને ભડવા

## ( ५६ )

પણાના લંધા કદી પણ કરવા નહીં. જિંદગીનું વેચાણ કરવું નહીં. જ્યાં સુધી અને ત્યાં સુધી ગમે તેટલા લાભને આતર પણ નાકરી કરવી નહીં, નિરુપાયે કરવી પડે તાે મૂર્ખ, એકદર, કૃત<sup>દ</sup>ની, શઠ, અપ્રમાણિક, ક્રોધી અને મિથ્યાભિમાની શેઠની નાકરી તા કદી પણ કરવી નહીં અને એવાની આગેવાની નીચે પણ નાકરી કરવી નહીં, જેમ અને તેમ થાેડા પણ સ્વતંત્ર ધંધા કરવા.

શેઠાઇ, અમલદારી અને મ્હાેટાઇ મળે તા ખુશામતનાં ' ખાં 'ન બનવું. ' ખાેટા દમામ અને દાર ન વાપ-રવા.' મિથ્યાભિમાનમાં અધ ન બનવું. પરના ભલાને માટે યથાશક્તિ ત્રિકરણ યાેગે સહાયક થવું. પાતાની ખધી મિલ્કત વ્યાપારમાં રાેકવી નહીં, પણુ એાછામાં એાછા ત્રીને ભાગ તા પાતાના ઘરમાં સીલીંકે અવશ્ય રાખવા. માલ ગીરા મૂકી વ્યાજ ચઢાવવા કરતાં માલને વેચીને નાણાં કરવાં એ વધારે સારું છે. કાેઇની થાપણુ રાખવી નહીં અને તમારી થાપણુ કાેઇને ત્યાં મૂકવી નહીં. જરૂર પડે તા પ્રમાણિક ગૃહસ્થને ત્યાં લાયક સાક્ષીઓ રાખી, સામાની સહી લઇ કાય-દાને યાંગ્ય ચાેક્કસ ચાખવટ કરીને જ બીજાને ત્યાં થાપણ મૂકવી.

અભક્ષ્ય, ઝેર, લાંહ, દાંત, ચામડું, શસ્ત્ર, કેશ અને ચાપડ ( સ્નિગ્ધ ) વસ્તુઓના વ્યાપાર બને ત્યાં સુધી કરવા નહીં. ન ચાલે ત્યારે હેવટે ગમે તે વસ્તુના વ્યાપાર કે કાઇની સેવા બજાવીને પેઢ ભરવું, પછ યાચવું નહીં. ઉડાઉપણામાં, અતિ સુખશીલપણામાં કે લાકના કીર્તિમાં નિરર્થક નાણાના વ્યય કરવા નહિં. સન્માર્ગે કુટું બી કે આશ્રયી જનાના પાષણાર્થ શક્તિના પ્રમાણમાં ઉદારતાથી ખર્ચ કરવા. આવકથી ખર્ચ ઓછા રાખવા. વેષ અને દેખાવ પાતાની શક્તિ તથા આબરુને ચાગ્ય રાખવા. ઉદ્દભટ વેષ રાખવા નહીં; તેમજ કંજીસાઇથી ચીંથરેઠાલ રહેવું નહીં.

કુલણુજી થઇ ક્રરવું નહીં. લાેભિયા થઇ ધૂતારાથો ક્સાવું નહીં. <mark>ખેહુ વિચાર કરીને બીજાને</mark>ા વિશ્વાસ કરવા. હુંમેશની સાઢાઇ છેાડવી નહીં. ધનવેક્ષવના ભરતો કે એાટ પ્રસંગે ગંભીરતા છેાડવી નહીં. અર્થશાસ્ત્રના કરકસરના નિયમા જાજીવા. ભાલમનસાઇ તજવી નહીં, લાેળા થઇ ગાંડામાં ખપવું નહીં. ખપ પડે ત્યારે **ગમે તે**વા નર પાસેથી મોઠાશ અને યુક્તિયો કામ કઢાવો લેવું, પરંતુ કાેઇને છેતરીને કામ લેવું નહીં. પૈયાના લાેલે અસત્ય પક્ષમાં ઊમા રહેવુ નહીં. નાર્કરી, અમલદારી કે શેઠાઇ કરતાં પાતાની કરજને ભૂલવો નહિ. દાણચારી કઠી પણ કરવી નહીં. **ધનને અર્થ**ે શરીરને જોખમમાં નાંખવું નહીં. વ્યાપાર એવી ચુક્તિથો કરવા કે જેથી ગ્રાહકા પાતે જ સદા ય ગરજવાળા રહે. લેણકારા પાસે નમ્ર થવું, દે**ણુદારા પાસેથો સુક્તિથી હાથ કા**ઢી લેવા. શાખ સારી રાખવી. હિંમતે અહાદુર થવું. ઉદ્યમમાં આગળ વધવું, કાર્યમાં કાયરતા ન રાખવી. આજીબાજીના સંયોગા જોઇ વિચારી વ્યાપાર કરવેા, કરેલ વ્યાપાર કે લેણાદેણા વિગેરે અધી બાજી પર <sup>દ</sup>યાન આપતા રહેલું. પ્રમા**ણિક ગુમાસ્તાએાની કદર ણુ**ઝવી. છેલ્લી અવસ્થામાં નિવૃત્તિ પમાય તેટલા ધનના સંચય કરવા.

એ ઘડી દિવસ બાધી રહે તે પહેલાં વ્યાપારાદિથી નિવૃત્ત થઇ, ભૂખ હાેય તા સાંજનું સાદું ભાજન કરવું. પછી થાડા વખત ખુલ્લી હવામાં કરવું. જિનચૈત્યે દર્શન ને ભાવના કરી દિવસ સંબંધી પાપનું પ્રતિક્રમણ સ્થિરચિત્તે વિધિપૂર્વક કરવું. દિવસના નિયમાને વિચારી સંક્ષેપવા અને રાત્રિને ચાગ્ય નિયમા ધારવા. રાત્રિભાજન વર્જવું. બની શકે તા ચઉવિદ્ધારનું પચ્ચખ્ખાણ કરવું, નહીં તા છેવટે દુવિદ્ધારનું પચ્ચખ્ખાણ તા જરૂર કરવું. આત્માના હિતાહિતનું સરવૈયું કાઢવું. જિજ્ઞાસુ

٢

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

### ( 4८ )

સજ્જના સાથે ધર્મ ચર્ચા કરવી. સારૂં વાંચેલું સાંભળેલું પુનઃ પુનઃ વિચારવું. પાતાની ખામીએા કમી થાય તેમ કરવું. નિદ્રા, પ્રમાદ કે આળસ માટે નહીં પણ નિવૃત્તિ માટે જરૂર પૂરતી લેવી; ચાર શરણ, સર્વ જીવા સાથે ખામણું વિગેરે વિધિ કરીને પછી શયન કરવું.

#### e

**પ્રહ્મચર્ય – શીલ અને આ**ચારમાં ત્રિકરણ યાેગે મર્યાદા ્રજાળવવી. શુંગારની વાર્ત્તા, વાંચન અને પરિચય કમી કરવા. પરસ્ત્રીસંગના અને સષ્ટિવિરુદ્ધ વર્તનના સદાને માટે ત્યાગ કરવા. સ્વસ્ત્રી પરત્વે પણ ઉદીરણા કરીને નહીં પરંતુ સ્વાભાવિક ઉદય વખતે વિષયવિપાકને વિચારીને ન છૂટકે જયણા રાખવી. મનપરિચારણા, વચનપરિચારણા, સ્પર્શપરિચારણા અને **રૂપપ**રિચાર**ણા પણ જ્ઞાની પુરુ**ષાએ વિષયમાં ગર્ણાવેલ છે<sub>ક</sub> માટે જેમ બને તેમ તે ચારથી દ્વર રહેવાય તેમ કરવું. જેથી પાંચમા કાયપરિચારણાના વિષયની ભીતિ રહેશે નહી. જેમ અને તેમ તે વિષય અને વિષયીના પ્રસંગ કમી કરવા. શરીરના **સુખ્ય રાજા વીર્ય અને પ્રધાન રૂધિર છે. યે**ાગ્ય રીતિ**થી** તે અનેના સંચય અને રક્ષણ માટે બહુ કાળજી રાખવી. શક્તિના અને શૌર્યના ખરા આધાર તેના પર રહેલા છે. શરીરનું સાંદર્ય, પ્રતાપ અને તેજ વીર્થના રક્ષણથી બરાબર ૮કી રહે છે. અપકવ **ઉમ્મરે વિવાહિત ન થવું. પાે**તાથી ગ્હાેટી અી સાથે વિવાહ ન ક્રરવા. પાતાના બળાબળના પુખ્ત વિચાર કરવા. શ્વાનવૃત્તિ રાખવી નહીં. મરદાઇનું લક્ષણ વીર્થનાે ક્ષય કરવામાં નહીં પણ તેનું રક્ષણ કરવામાં છે. સવે ધર્મમાં પ્રદ્યાચર્યને પ્રધાન માન-વામાં આવ્યું છે. મહાન્ પુરુષાની અલૌકિક શક્તિના વિકાસ

પણ પ્રદ્યચર્યના અરાબર પાલનથી થયેા છે. હુમેશાં સ્ત્રીથો 🐙થક શબ્યા રાખવી. વિકાર ઉત્પન્ન કરનારા પદાર્થો ભાગોપ **ભે**ાગમાં જેમ ઐાછા લેવાય તેમ કરવું. વિકારના ઉદય વખતે સ્ત્રીપુરુષેાના શરીરમાં ભરેલી અશુચિના ખરાબર ખ્યાલ લાવવા. ક્ષણબ ગુર સુખાભાસથી ચિરકાળના દુઃખાે બ્હારી **લે**વા જેવી ગંભીર ભૂલ ન થાય તેની સંભાળ રાખવી. સંસારપરિભ્રમણની વૃદ્ધિના હેતુરૂપ સુખ્યત્વે વિષયને જ જ્ઞાનીએાએ માન્યેા છે. કપાયની વૃદ્ધિ, જડતા અને મંદતા પણ વીર્યના નાશથી થાય છે. આરાગ્યને માટે પણ વીર્યતું ખાસ રક્ષણ કરવું જરૂરનું છે. સુવર્ણ, રૂપું આદિધાતુના રક્ષણ અને સંચય માટે ખહુ કાળજી રખાય છે, પણ શરીરની સાતે ધાતુઓના રક્ષણ અને સંચય માટે બેદરકાર રહેવાય છે, એ આપણી અસા-ધારણ ખામી છે. એ ખામીને દૂર કરવી. શીલવંત સ્ત્રીપુરુષોના ચરિત્રા વારંવાર વાંચવા, વિચારવા ને આપણા મન પર કાબ મેળવવા. અલ્પ આહાર અને મર્યાદિત વિદ્વારથી વિકારને રાકો શકાય છે, માટે જેમ બને તેમ પ્રક્ષચર્યના રક્ષણ માટે સદા સાવચેત રહેવું.

श्विवमस्तु सर्व्वजगतः, परहितनिरताः भवंतु भूतगणाः ॥ दोषाः प्रयांतु नाशं, सर्वत्र सुखीभवंतु लोकाः ॥ १ ॥ परहितर्चिता मैत्री, परदुःखविनाशिनी तथा करुणा ॥ परसुखतुष्टिर्मुदिता, परदोषोपेक्षणमुपेक्षा ॥ २ ॥

૧. વિશ્વત્રયમાં અખંડ શાંતિ પ્રસરા ! સમસ્ત પ્રાણીવર્ગ પરાપકારરસિક અને ! દાેષમાત્ર નિર્મૂળ થાએ ! અને સવ<sup>જ</sup>ત્ર સહ ઠાઇ સુખી થાએ ! ર. અન્ય જીવેાનું હિત-શ્રેય-કલ્યાણ થાય એવી અંતરમાં લાગણી રાખવી તે મૈત્રી, અન્ય જીવેાના દુઃખના અંત આવે એવી ઊંડી લાગણીથી યથાશક્તિ યત્ન કરવા તે કરુણા, અન્ય જીવાની સુખ-સમૃદ્ધિ અથવા ગુણ-ગૌરવ દેખી દિલમાં પ્રમુદિત (રાજી રાજી) થવું તે સુદિતા અને અન્ય જીવાના (અત્યંત કઠાેરતા, નિર્દેયતા, ઇર્ષ્યા, નિંદા પ્રમુખ) અનિવાર્ય દોષા તરફ ઉપેક્ષા કરી તેમના ઉપર રાગદ્વેષ નહિ લાવતાં, તેમને કર્મવશવતી બાણી સમભાવે રહેવું તે ઉપેક્ષા ભાવના છે.

सर्वेऽपि सन्तु सुखिनः, सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे भद्राणि पञ्च्यन्तु, मा कश्चित् पापमाचरेत् ॥

સર્વ કેાઇ સુખી થાએા ં સર્વકાેઇ રાેગ–આત'ક રહિત થાએા ! સર્વ કાેઇ કલ્યાણુ પા<mark>માે અને પાપા-</mark> ચરણુ મ કરાે !





આ અનાદિ અનંત સંસારસમુદ્રમાં બ્રમણુ કરનાર જીવેાને પ્રથમ મનુષ્ય જન્મ, આર્ય દેશ, ઉત્તમ કુળ, જાતિ, સ્વરૂપ, આયુ, પંચેદ્રિયાદિ સામથી સંયુક્ત મળવું દુર્દ્યભ છે. તેમાં અનર્થના હરનાર સદ્ધમે પામવા અતિ દુર્દ્યભ છે. જેમ પુષ્ટયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રુથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રુથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રુથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રેથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રેથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ રત્ન પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે તેમ પ્રેથયહીન પુરુષને ચિંતામણિ શ્વે છે. તેથી ભગ્ય જીવાને સવર્જ્તપ્રરૂપિત સદ્ધમેં મળવા દુર્દ્યભ છે. તેથી ભગ્ય જીવાને પાતાનામાં ધર્મી થવાની યાગ્યતા ઉત્પન્ન કરવાની જરૂર છે. જો પ્રથમ ચાગ્યતા ઉત્પન્ન બ કરે તા ધર્મની પ્રાપ્તિ પણ થઇ શકતી નથી. જેમ અયાગ્ય બૂમિમાં બીજ વાવવાથી નિષ્ફળતા થાય છે, તેમજ પાયા મજબૂત કર્યા વિના કાઇ પુરુષ મહેલ અનાવવા માંગે તા તે મહેલ ખરાબર સ્થિત થઈ શકતા નથી તેમ યાગ્યતા વિના શ્રાવક કે મુનિધર્મની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

જેમ ચિંતામણિ રત્ન ભાગ્યહીન જીવાને મળવું સુશ્કેલ છે તેમ અક્ષુદ્રતાદિક ઉત્તમ ગુણ રહિત જનાને પણ ધર્મરત્ન મળવું સુશ્કેલ જ છે.

અક્ષુદ્ર તાદિક એકવીશ ગુણેાવડે યુક્ત જીવને જિનમતમાં ધર્મ રત્નને ચાેચ્ચ કહેલા છે, માટે તે ગુણેાને ઉપાર્જવા ધર્મા બિલાષી જનાેએ જરૂર ચત્ન કરવા ઘટે છે. ઉક્ત વાતનું સમર્થન કરતાં છતાં શ્રીમદ્દ ચશાવિજયજી મહારાજ આ પ્રમાણે કથે છે.- ( 5२ )

'' एकवीश गुण परिणामे, जास चित्त नित्यमेव; धर्मरत्नकी येाग्यता, तास कहे तुं देव. '' १. ઉક્ત એકવીશ ગુણે આ પ્રમાણે—

क्षुद्र नहि वली रूपनिधि, सौम्य जनप्रिय घन्न; क्रूर नहिं भीरु वळी, अशठ सुदखिन्न. २ लज्जाळुओ दयाळुओ, सेामदिष्ठि मज्झथ्य; गुणरागी सतकथ्य सु--पख्ख दीर्घदर्शी अथ्य. ३ विशेषज्ञ वृद्धानुगत, विनयवंत ठत्तजाण; परहितकारी रूब्धरक्ष, एम एकवीश प्रमाण. ४

ગુણ ગુણીના કથાંચિત્ અભેદ સંબંધ હાેવાથી જ ઉપર ગુણને બદલે ગુણોનું નિરૂપણ કર્યું છે અર્થાત્ ધર્મરત્નને યાેગ્ય એવા ગુણી થવું જ જેેક્ચે. કેવા ગુણી થવું જેઇએ ? તેનું ઉપર સુજબ પ્રથમ સંક્ષિપ્ત વર્ણુન કરીને પછી કંઇક તે સંબંધી વિશેષ વર્ણુન કરવાને બનતા પ્રયત્ન કરશું.

૧. ક્ષુદ્ર નહિ — અક્ષુદ્ર, ગંભીર આશયવાળા, સૂક્ષ્મ રીતે વસ્તુતત્ત્વના વિચાર કરવાની શક્તિ ધરાવનાર સમર્થ જીવવિશેષ ધર્મરત્નને પામી શકે.

ર. રૂપનિધિ—પ્રશસ્ત રૂપવાળા, પાંચે ઇંદ્રિયા જેને સ્પષ્ટ રીતે પ્રાપ્ત થયેલ હાય એવા અર્થાત શરીર સંબંધો સુંદર આકૃતિને ધારણુ કરનાર આત્મા.

ુ. સાૈમ્ચ—સ્વભાવે જ પાષ−દેાષ રહિત, શીતળ સ્વભાવ-વાળા આત્મા

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## ( \$3 )

૪. જનપ્રિય---સદા સદાચારને સેવનાર લાકપ્રિય આત્મા.

પ. ક્રૂ**ર નહિં**—કૂરતા યા નિષ્ઠુરતાવડે જેનું મન મલિન ચ્યચું નથી એવાે અક્લિષ્ટ યાને પ્રક્ષન્ન ચિત્તયુક્ત શાંત આત્મા.

૬. ભીરુ—આ લાક સંખંધી તથા પરલાક સંબંધો અપાય-ચી ડરવાવાળા અર્થાત્ અપવાદભીરુ તેમજ પાયભીરુ હાવાથી અધી રીતે સંભાળીને ચાલનાર, ઉભય લાકવિરુદ્ધ કાય<sup>s</sup>ના અવશ્ય પરિદ્વાર કરનાર.

૭. <mark>અશઠ</mark>—છળપ્રપંચવડે પરને પાસમાં નાખવાથો દ્રર રહેનાર.

૮. સુદખ્ખિત્ર –શુભ દાક્ષિણવાવાંત, ઉચિત પાર્થનાનાં ભંગ નહિં કરવાવાળા, સમયાચિતવર્તી, સામાનું દિલ પ્રમન્ન કરનાર.

૯ લજજાલુએા—લજ્લશીલ, અકાર્ય વર્જી સત્કાર્યમાં સહેજે જોડાઇ શકે એવે। મર્યાદશીલ પુરુષ.

૧૦. દયાળુએા—સર્વ કેાક પ્રાણીવર્ગ ઉપર અનુકંપા રાખનાર.

૧૧. સાેમદિષ્ઠિ મજઝથ્થ—રાગ-દ્વેષ રહિત સાૈમ્યદષ્ટિ-વાળાે અને નિષ્પક્ષપાતપણે વસ્તુતત્ત્વને યથાર્થ રીતે આેળખી મધ્યસ્થતાથી દાષને દૂર કરનાર.

૧૨. ગુણુરાગી—સદ્ગુણોનાે જ પક્ષ કરનાર, ગુણુતાે જ પક્ષ લેનાર

૧૩. સત્કથ્થ—એકાંત હિતકારી એવી ધર્મંકથા જેને પ્રિય છે એવા.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat 🦳 www.umaragyanbhandar.com

( 58 )

૧૪. **સુપખ્ખ—** સુશીલ અને સાનુકૂળ છે કુટું<mark>બ જે</mark>નું એવા સારા પક્ષવાળા.

૧૫. દીર્ઘદર્શી — પ્રથમથી સારી રીતે વિચાર કરીને પરિ-ણામે જેમાં લાભ સમાયેા હાય એવા શુભ કાર્યના જ કરવાવાળા.

૧૬. વિશેષજ્ઞ—પક્ષપાતરહિતપણે ગુણ દેાષ, હિત અહિત, કાર્ય અકાર્ય, ઉચિત અનુચિત, ભક્ષ્ય અભક્ષ્ય, પેય અપેય, ગમ્ય અગમ્ય વિગેરે વિશેષ વાતના જાણ.

૧૭. **વૃદ્ધાનુગત**— પરિપકવ છુદ્ધિવાળા અનુભવી પુરુષોને અનુસરીને ચાલનાર, જેમ અ્યાવ્યુ' તેમ ઉ<sup>ર</sup>છ્રંખલપણે ઇ<sup>ર</sup>છા **સુજબ કામ કરનાર નહી**ં.

૬૮. વિનયવંત—ગુણાધિકનું ઉચિત ગૈારવ સાચવનાર સુવિનીત.

૧૯. કૃત**ભણ--ખી**લએ કરેલા ગુણને કદાપિ નહિંવીસરી જનાર કૃતજ્ઞ.

રુ. પરહિતકારી — સ્વતઃ સ્વાર્થ વિના પરાપકાર કરવામાં તત્પર, દાક્ષિષ્ટયતાવ તે તે જ્યારે તેને કાેઇ પ્રેરણા અથવા પ્રાર્થના કરે ત્યારે પરાપકાર કરે અને આ તે પોતાના આત્માની જ પ્રેરણાથી સ્વકર્ત વ્ય સમજીને જ કાેઇની કંઇ પણ અપેક્ષા રાખ્યા વિના જ પરાપકાર કર્યા કરે એવા ઉત્તમ સ્વભાવને સ્વાભાવિક રીતે ધારણ કરનાર ભવ્ય.

૨૧. **લબ્ધલલ્લ—**કાેઇ પણ કાર્ય ને સુખે સાધી શકે એવે**ા** કાર્યદક્ષ. દરેક હકીકતના રહસ્યને સમજનાર.

હવે ઉપર કહેલા ૨૧ ગુણેનું કંઇક સહેતુક વિશેષ બ્યાન કરવાના ઉદ્યમ કરવામાં આવે છે.

### (૬૫)

જેમ શુદ્ધ કરાયેલા વસ્ત્ર ઉપર જ જોઇએ એવા રંગ બર ભર ચઢી શકે છે, પરંતુ અશુદ્ધ એવા મલિન વસ્ત્ર ઉપર ચઢી શકતા નથી; તેમજ ઉપર કહેલા ગુણેવડે વિશુદ્ધ થયેલા આત્માને જ ધર્મના રંગ ચઢે છે. વળી જેમ ખડ-ખચડી અને પાલોસ કર્યા વિનાની ભીંત ઉપર આછેહૂળ ચિત્ર ઊઠતું નથી, પરંતુ ઘઠારીમઠારોને સાફ કરેલી સરખી ભીંત ઉપર ચિત્ર જોઇએ એવું આછેહૂળ ઊડી નીકળે છે, તેમ ઉપર કહેલા ગુણેાના સંસ્કાર વિનાના અસંસ્કૃત દ્રુદય ઉપર ધર્મનું ચિત્ર ખરાબર પડી શકતું નથી, પણુ ઉક્ત ગુણેાથી સંસ્કારિત દ્રુદય ઉપર સત્ય ધર્મનું ચિત્ર ગરાબર ખીલી ઊઠે છે. ઉક્ત ગુણેાની પ્રાપ્તિદ્વારા ભવ્ય આત્મા સત્ય ધર્મના ઉત્તમાન ત્તમ લાભ પામી શકે છે એથી ઉપર કહેલા સદ્દગુણેાના ખાસ અભ્યાસ કરવાની અત્યાવશ્યકતા સ્વતઃ સિદ્ધ થાય છે, અને તેથી જ તે ગુણુ સંબંધી અની શકે તેટલી સમજ લેવી પણ જરૂરની છે. એમાં જ જીવનું ખરું દ્વિત સમાયેલું છે.

૧. ક્ષુદ્ર સ્વભાવવાળા મનુષ્ય અગંભીર અને ઉછાંછળા હાવાથી ધર્મને સાધી શકતા નથી. તે નથી તા કરી શકતા સ્વહિત કે નથા કરી શકતા પરહિત. સ્વપરહિત સાધવાની તેનામાં યાઆતા જ હાેતી નથી, તેથી સ્વપરહિત સાધવા ને અક્ષુદ્ર સ્વભાવી એવા ગંભીર અને ઠરેલ પ્રકૃતિવાળા મનુષ્ય જ યાગ્ય અને સમર્થ હાેઇ શકે છે.

ર હીન અંગાેપાંગવાળા, નબળા સંલયણવાળા, તથા ઇંદ્રિ-ચાેમાં ખાેડખાંપણવાળા સ્વપરહિત સાધવાને અસમર્થ હાેવાથી ધર્મને અચાેગ્ય કહ્યો છે, કેમકે ધર્મ સાધવામાં તેની ખાસ અપેક્ષા રહે છે. તે વિના ધર્મસાધનમાં ઘણી જ અડચણુ આવે છે. પ ( 55 )

તેથી સંપૂર્ણ અંગેષાંગવાળા, પાંચે પ્રૂરેપૂરી ઇંદ્રિય પામેલા અને ઉત્તમ સંઘયણુવાળા, સુંદર આકૃતિવંત પ્રાણી ધર્મને ચાેગ્ય કહ્યો છે. એવી શુભ સામગ્રીવાળા જીવ શાસનની શાભા વધારી શકે છે અને સર્વદ્ર ભગવાને ભાખેલા ધર્મને સમ્યગ્રીતે પાળી શકે છે.

૩. પ્રકૃતિથી જ શાંત સ્વસાવવાળા જીવ પ્રાયઃ પાપકર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી અને સુખે સમાગમ કરી શકાય એવા ઠંડા સ્વભાવને લીધે અન્ય આકળા જીવેાને પણ સમાધિનું કારણ થઇ શકે છે. અર્થાત્ આકરી પ્રકૃત્તિવાળા પણ શાન્ત સ્વભાવવાળા સજજનાના સમાગમથી ઠંડી પ્રકૃત્તિના થઇ જાય છે;તેથીઠંડી પ્રકૃતિવાળા પ્રાણી સુખે સ્વપરહિત સાધી શકે છે, પરંતુ આકરી પ્રકૃતિવાળા તેમ કરવાને અસમર્થ હાવાથી ધર્મ સાધ-વાને અયોગ્ય કહ્યા છે.

૪. દાન, વિનય અને નિર્મળ આચારને સેવનાર માણુસ સવ જેનોને પ્રિય થઇ શકે છે અને તે આ લાકવિરુદ્ધ તથા પરલાકવિરુદ્ધ કાર્યને સ્વાભાવિક રીતે જ તજનાર હાેવાથી સમ્યગ્દષ્ટિ છવાને પણુ માક્ષમાર્ગમાં બહુમાન ઉપજાવનાર થઇ પડે છે. સદાચારસેવી લાકપ્રિય પુરુષ પાતાની પવિત્ર રહેણીકરણીથા અન્ય જનાને પણ અનુકરણીય થઇ પડે છે, તેવી રીતે ઇચ્છા સુજબ વર્તી અતડા રહેનાર માણુસ કંઇ પણુ વિશેષ સ્વપરહિત સાધી શકતા નથી.

પ. ફૂર માણસ કિલષ્ટ પરિણામથી પાતાનું જ હિત સાધવાને અશક્ત હાય તા તે પરનું હિત શો રોતે સાધી શકે ? તેથી તેને ધર્મ રત્નને અયાગ્ય સમજવા. સમપરિણામને ધારણ કરનાર એવા અનુકંપાવાન અકૂર આત્મા જ માક્ષમાર્ગ સાધવાને અધિકારી હાઇ શકે છે. ક. આ લેાક સંબંધી તથા પરલેાક સંબંધી દુઃખની વિચા-રણા કરનાર પાપકર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી અને લાકાપવાદથી પણ ડરતા રહે છે. એવા ભવભીરુ માણુસ જ ધર્મરત્નને યાગ્ય હાઇ શકે છે; પરંતુ જે નિર્ભયપણે-લાકાપવાદના પણ ભય રાખ્યા વિના સ્વચ્છંદ વર્તન કરે છે તે ધર્મરત્નને યાગ્ય ગણાતા નથી ૭. અશઠ માણુસ કાઇની વંચના કરતા નથી, તેથી તે વિધાસપાત્ર અને પ્રશંસાપાત્ર અને છે. વળી તે પાતાના સદ્-ભાવથી ઉદ્યમ કરે છે તેથી તે ધર્મરત્નને યાગ્ય કરે છે. કપડી માણુસ તા પરવંચનાથી પાતાના કુટિલ સ્વભાવને લઇ પરને અપ્રીતિપાત્ર અને છે તેમજ સ્વદ્ધિતથી પણ ચૂકે છે માટે તે ધર્મને માટે અયાગ્ય છે.

૮. સુકાક્ષિણ્યતાવંત પાતાનું કાર્ય તજી ખની શકે તેટલા બીજાના ઉપગાર કરતા રહે છે તેથી તેનું વચન સહુ કાેઇ પાન્ય રાખે છે તેમજ સહુ કાેઇ તેને અનુસરીને ચાલે છે. આવા સ્વભાવથી સહેજે સ્વપરહિત સાધી શકાય છે તેથી તે ધર્મ રત્નને યાગ્ય છે. જેનામાં એ ગુણ નથી તે સ્વાર્થસાધક અથવા આપમતલબીયાના ઉપનામથી નિંદાપાત્ર થાય છે અને તે ધર્મ રત્નને અયાગ્ય ઠરે છે.

૯ લજ્જાશીલ માણુસ નાતું સરખું પણુ અકાર્ય કરતાં ડરે છે તેથી તે અકાર્યને દૂર તજી સદાચારને સેવતાે રહે છે, તેમજ અંગીકાર કરેલા શુભ કાર્યને તે કાેઇ રીતે તજી શકતા નથી; તેથી તે સહમ ને ચાગ્ય ગણાય છે. લજ્જાહીન તાે કંઈપણુ અકાર્ય કરતાં ડરતા નથી તેથી તે અશુભ આચારને અનાયાસે સેવતા રહે છે. ગમે તેવા ઉત્તમ કુળમાં ઉત્પન્ન થાય છતાં તે કુળમર્યાદાને તજતાં વાર લગાડતા નથી તેથી લજ્જાહીન ધર્મરત્નને અયાગ્ય છે. ૧૦. દયા એ ધર્મનું મૂળ છે અને દયાને અનુસરીને જ સર્વ સદનુષ્ઠાન પ્રવર્તે છે એમ જિન–આગમમાં સિદ્ધાંતરૂપે કહેલુ છે, તેથી જ સર્વજ્ઞભાષિત સત્ય ધર્મનું યથાર્થ આરાધન કર-વાને દયાળુ હાવાની ખાસ જરૂર છે; અર્થાત્ દયાળુ જ ધર્મ-રત્નને ચાેગ્ય છે. દયાહીન કાેઇ રીતે ધર્મને ચાેગ્ય નથી, કેમકે તેવા નિર્દય પરિણામવાળાનું સર્વ અનુષ્ઠાન નિષ્ફળ થાય છે.

૧૧. મધ્યસ્થ એટલે પક્ષપાત રહિત એવા સૌમ્યદષ્ટિ પુરુષ રાગ-દ્વેષ દૂર તજીને શાંત ચિત્તથી ધર્મવિચારને યથાસ્થિત સાંભળે છે અને ગુણુના સ્વીકાર તથા દેાષના ત્યાગ કરે છે માટે તે ધર્મને લાયક છે; પરંતુ પક્ષપાતચુક્ત અદિવાળા માણુસ અધ્યશ્રદ્ધાથી વસ્તુતત્ત્વના યથાસ્થિત વિચાર જ કરી શકતા નર્થા તાપછી ગુણુના આદર અને દાષના ત્યાગ તા શી રીતે જ કરી શકે? તેથી પક્ષપાત અદિથી એકાંત ખેંચતાણુ કરી બેસનાર ધર્મ રત્નને યાગ્ય નથી.

૧૨. ગુણુરાગી માણસ ગુણુવંતનું બહુમાન કરે છે, નિર્ગુ-ણીની ઉપેક્ષા કરે છે, સદ્દગુણુના સંગ્રહ કરે છે અને સંપ્રાપ્ત ગુણુને સારી રીતે સાચવી રાખે છે. પ્રાપ્ત થયેલા ગુણુાને દોષિત કરતા નથી તેથી તે ધર્મને યાગ્ય છે. નિગુંણ માણસ તા બીજા ગુણુવંતને પણુ પાતાની જેવા લેખે છે તેથી તે નથી તા કરતા તેમની ઉપર રાગ કે નથી કરતા ગુણુ ઉપર રાગ; પરંતુ ઊલટા ગુણુદ્ધેષી હાઇ સદ્દગુણુના પણ અનાદર કરે છે અને આત્મગુણને મલિન કરી નાંખે છે માટે તે ધર્મરત્નને માટે અયાગ્ય છે

૧૩. વિક્રથા કરવાના અભ્યાસવડે કહીષિત મનવાળા માણસ વિવેદરત્નને ખાઇ નાખે છે અને ધર્મમાં તા વિવેકના ખાસ જરૂર છે તેથી ધર્માર્થી માણુસે સત્યપ્રિય થવાના અને સત્ય-હિત કારી વાતને જ કહેવાના અથવા સાંમળવાના સ્વભાવ રાખવા જોઇએ. આવા સસપ્રિય અને સત્યસાયક જીવથી સ્વપરનું હિત સહેજે થાય છે તેથી તેવા ગુણવાળા જ ધર્મરત્નને ચાેગ્ય છે. વિકથા કરનારથી ઉભયને હાનિ પહેાંચે છે તેથી તે અચાેગ્ય છે. ૧૪. જેના પરિવાર અનુકૂળ વર્તનારા, ધર્મશાલ અને સદાચારને સેવવાવાળા હાય એવા ડાચાબળિયા માણુમ નિર્વિ-ધ્નપણુ ધર્મસાધન કરી શકે છે. પૂર્વોક્ત સ્વભાવવાળા કુટું બથી ધર્મસાધનમાં કંઇ પણ અંતરાય આવવાના સંભવ રહેતા નથી, કેમકે એવું સાનુકૂળ કુટુંબ તા ધર્મસાધનમાં જોઇએ તેવી સહાય દઇ શકે છે; તેથા ધર્મશાલ અને સદાચારવાળા અનુકૂળ પરિવારવાળા પ્રાણી જેવા ધર્મને દીપાવવાને યોગ્ય ગણાતા નથી, કેમકે તેવા પરિવારથી તા ધર્મમાર્ગમાં વખતાવખત વિદ્ય ઊમા થાય છે; માટે શુદ્ધ અને સમર્થ પક્ષની પણ ખાસ જરૂર છે.

૧૫. દીઘે દર્શા માણુસ પૂર્વાપરના અથવા લાભાલાભના વિચાર કરી જેનું પરિણામ સારું જ આવવાના સંભવ હાેય, જેમાં લામ વધારે અને કલેશ અલ્પ હાેય અને જે ઘણા માણુસાને પ્રશં-સનીય હાેય તેવાં કામના જ આરંભ કરે છે તેવા દીર્ઘદર્શી જના ધર્મરત્નને ચાેગ્ય છે, કેમકે તે વિચારશીલ અને વિવેકવંત હાવાથી સફળ પ્રવૃત્તિને કરનારા હાેય છે, તે કંઇ પણ વગર-વિચાર્યું, ન બની શકે એવું, અસાધ્ય કાર્ય સહસા આરં-બતા જ નથી. જે કાર્ય સુખે સાધી શકાય એવું માલમ પડે તેના જ તે વિવેકથી આદર કરે છે. સહસાકારી બહુધા અમાધ્ય કાર્ય કરવા મંડી જાય છે અને તેમાં નિષ્ફળ નીવડવાથી તે પશ્ચાત્તાપના ભાગી થાય છે તેથી તે ધર્મરત્નને લાયક ઠરતા નથી. ૧૬. વિશેષજ્ઞ પુરુષ વસ્તુઓના ગુણુદેષને પક્ષપાત રહિતપણું પિછાની શકે છે, તેથી પ્રાયઃ તેવા માણુસ જ ઉત્તમ ધર્મના અધિ-કારી કદ્યા છે. જે અજ્ઞાનતાવડે હિતાહિત, કૃત્યાકૃત્ય, ધર્માધર્મ, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેયાપેય કે ગુણુદેાષ સંબંધી બિલકુલ અજ્ઞાત છે તે ધર્મને અચાગ્ય જ છે; કેમકે જે પોતાનું હિત શું છે તેટલું પણ સમજતા નથી તે શી રીતે સ્વહિત સાધી શકશે ? અને સ્વહિત સાધવાને પણ અસમર્થ હાવાથી પરહિતનું તા કહેવું જ શું ? તેથી પશુના જેવા અજ્ઞાન અને અવિવેકી જના ધર્મને માટે અચાગ્ય છે.

૧૭. પરિપક્ષ્વ છુદ્ધિવાળા અર્થાત્ સદ્ધિવેકાદિક ગુણુસંપન્ન એવા વૃદ્ધ પુરુષા પાપાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરતા જ નથી, એમ હાવાથી તેવા વૃદ્ધને અનુસરીને ચાલનાર પણુ પાપાચારથી દૂર જ રહે છે; કેમકે જીવાને સાબત પ્રમાણે અસર થાય છે. કહેવત છે કે 'જેવી સાબત તેવી અસર ' તેવા શિષ્ટ પુરુષોને અનુસારે ચાલનાર ધર્મ રત્નને ચાગ્ય થાય છે, પરંતુ સ્વચ્છ દે ચાલનાર માણુસ કદાપિ ધર્મને ચાગ્ય થઇ શકતા નથી; કેમકે તે સદા-ચારથી પ્રાયઃ વિમુખ રહે છે.

૧૮. સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શનાદિક સર્વ સદ્યુણોનું મૂળ વિનય છે, અને તે સદ્યુણુવડે જ ખરું સુખ મેળવી શકાય છે માટે જ જૈન શાસનમાં વિનયવંત-વિનીતને વખાણ્યો છે. લાૈકિકમાં પણ કહેવાય છે કે 'વના ( વિનય ) વેરીને પણ વશ કરે ' તા પછી શાસ્ત્રોક્ત નીતિ સુજબ વિનયના અભ્યાસ કરવામાં આવે તા તેના ફળનું તા કહેવું જ શું ? વિનયથી સર્વ કષ્ટિની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેથી ઇષ્ટ સુખના અભિલાષી જનાએ અવશ્ય વિનયનું સેવન કરવું જ જોઇએ. અવિનીત માણુસ ધર્મના અધિકારી નથી કેમકે તે તેની અસબ્ય વૃત્તિથી કંઇ પણ સદ્યુણ પેદા કરી શકતા નથી, અને ઊલટા ઠેકાણે ઠેકાણે કલેશના ભાગી થાય છે. ૧૯. કૃતજ્ઞ પુરુષ ધર્મગુરુને તત્ત્વખુદ્ધિથી પરાષકારાં જાણી તેનું બહુમાન કરે છે. તેથી સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શનાદિક સદ્ધ્ય છે. કૃતજ્ઞ માણુસ ઉપર સામાન્ય ઉપકાર કર્યો હાેય તા તેને પણ તે ભૂલતા નથી તા પછી અસાધારણ ઉપકાર કરનાર ઉપકા-રીને તા તે ભૂલે જ કેમ કિતલ માણુસ ઉપકારીએ કરેલા ઉપકારને વિસરી જઈ તેના ઊલટા અપવાદ બાલવા તત્પર થઇ જાય છે. દ્ધ પાઇને ઉછરેલા સાપની જેમ કુતલ મનુષ્ય નુકશાન કરે છે માટે તે ધર્મત્ને યાેગ્ય નથી.

ર૦ ધન્ય, કૃતપુન્ય એવા પરહિતકારી પુરુષ ધર્મનું ખરું રહસ્ય સારા રોતે સમજી, પ્રાપ્ત કરીને નિ:સ્પૃહ ચિત્તવાળા થઇ પાતાના પૂર્ણ પુરુષાર્થ ચાંગે અન્ય જનાને પછ્યુ સન્માર્ગમાં એડી દે છે. અર્થાત ધર્મનું ખરું રહસ્ય બાછુનાર અને નિઃસ્પૃ હપણુ પાતાનું છતું વીર્થ ફારવનાર એવા પરહિતકારી પુરુષાની જ અલિહારી છે. તેવા ધન્ય પુરુષા સ્વપરનું હિત વિશેષે સાધી શકે છે. તેવા ભાગ્યશાળી ભવ્યા ધર્મને સારા રીતે દીપાવા શકે છે તેથા તે ધર્મ રત્નને અધિક લાયક છે. કેવળ સ્વાર્થવૃત્તિ-વાળાથી તેવા સ્વપર ઉપકાર સંભવતા નથી. તેથી નિઃસ્વાર્થ વૃત્તિ રાખવાની ખાસ જરૂર છે. નિઃસ્વાર્થી જના પરાપકારને પાતાના શુદ્ધ સ્વાર્થથી ભિન્ન સમજતા નથી, અર્થાત પરાપકારને પાતાનું ખાસ કર્તવ્ય સમજીને કાેઇની પ્રેરણા વિના સ્વાભાવિક શેતે જ એ ગુણુને સેવે છે.

૨૧. લખ્ધલક્ષ પુરુષ સકળ ધર્મકાર્યને સુખે સમજી શકે છે અને તે દક્ષ, ચંચળ તથા સુખે ઠેળવી શકાય એવા હાવાથી થાડા વખતમાં જ સર્વ ઉત્તમ કળામાં પારગામી થઇ શકે છે. આવા કાર્યદક્ષ પુરુષ ધર્મરત્નને લાયક હાઇ શકે છે, પરંતુ અકુશળ, અશિક્ષિત અને મંદ પરિણામી તેમજ અતિ પરિ-ણામી જેના ધર્મને લાયક થઇ શકતા નથી; કેમકે તેમની નજર સાપેક્ષપણુ સર્વત્ર કરી વળતી નથી તેથી તેઓ સત્ય ધર્મથી અહાર રહ્યા કરે છે અર્થાત ધર્મના ખરા રહસ્યને પામી શકતા જ નથી માટે ધર્માર્થીજનાએ કાર્યદક્ષ અને કર્તવ્ય-પરાયણુ થવાની પણુ પ્રેપૂરી જરૂર છે.

આ પ્રમાણે એ એકવીશ ગુણે કું ઇક સહેતુક વર્શન ' ધર્મ રત્ન પ્રકરણ ' ગ્રંથને અનુસારે કરવામાં આવ્યું છે. એ ઉપર વર્ણવેલા ગુણા જેમણે સંપ્રાપ્ત કર્યા છે તે ભાગ્યશાળી ભવ્યજના ધર્મ રત્નને લાયક થાય છે, એ એકવીશ ગુણુ જેમને સંપૂર્ણ પણે પ્રાપ્ત થાય છે તે ઉત્કૃષ્ટ રીતે લાયક છે, ચતુર્થ ભાગે ન્યૂન ગુણુવાળા ભવ્ય મધ્યમ રીત્યા લાયક છે અને અર્ધા ભાગની ન્યૂન ગુણુવાળ ભવ્યા જઘન્ય ભાગે લાયક છે તેથી પણ ન્યૂન ગુણુવાળા હાય તે તો દરિદ્રી જેવા અયાગ્ય સમજવાના છે, એમ સમજીને સર્વજ્ઞભાષિત શુદ્ધ ધર્મના અભિલાષી જનાએ જેમ અને તેમ ઉક્ત ગુણુામાં વિશેષે આદર કરવા યાગ્ય છે; કારણ કે પવિત્ર ચિત્ત પણ શુદ્ધ ભૂમિમાં જ શાેલે છે અને ભૂમિશુદ્ધિ ઉક્ત ગુણાવડે જ થાય છે.





# (સરલ સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા) સદ્દગુણેાની ચાહના રાખનારા ભાઈ બહેનાને ખાસ ઉપયાગી

સકળ કલ્યાચુના સ્થાનરૂપ શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના ચરસુકમળને નમસ્કાર કરીને સૌભાગ્યલક્ષ્મીને ઉત્પન્ન કરનાર પરગુણુ સંગ્રહ કરવાનું સ્વરૂપ જણાવું છું તે તમે લક્ષ દઇને સાંભળા. ૧.

જે પુરુષના દૃદયમાં ઉત્તમ ગુણાનુરાગ નિવાસ કરી રહે છે તેને તીર્થ કર પદ પર્ય ત ઋદિઓ દુર્લભનથી પગ્ર સુલભ છે. ૨.

જેમના દ્વદયમાં સદાય સદ્ગુણુ પ્રત્યે સ્વાભાવિક પ્રેમ જાગેલાે છે તેએા ધન્ય−કૃતપુન્ય જાણુવા. તેમને સદાય અમારા પ્રણામ હાે. ૩.

ઘણું ભષ્ણવાથી, તપ કરવાથી કે ઢાન દેવાથી શું પ્રયાેજન છે ? ફૂક્ત સઘળા સુખના સ્થાનરૂપ એક ગુણાનુરાગને જ તું આદર કે જેથી બધા ગુણા તને પ્રાપ્ત થઇ શકશે. ૪.

કદાચ તું ઘણે। તપ કરીશ, ઘણું શાસ્ત્ર ભણીશ અને વિવિધ કષ્ટ સહીશ; પરંતુ જે ગુણુાનુરાગ ધારીશ નહિં-બીજાના સદ્દગુણુ જોઈ રાજી થઇશ નહિ, તા તારી સધળી કરણી ફેાક સમજજે. પ.

બીજાના ગુણુનાે ઉત્કર્ષ સાંભળીને જો તું અદેખાઇ કરીશ તા જરૂર તું સંસારમાં સવે સ્થળે પરાભવ પામીશ. ૬ ઇર્ષાના જેરથી અંજાઇ જઇ જો તું ગુણવંત જનાના થાડા પણ અવર્ણવાદ બાલીશ તા સંસારરૂપ મહાઅટવીમાં તારે ભટકવું પડશે, (અને ત્યાં બહુ પ્રકારે દુઃખના કડવા અતુ-ભવ કરવા પડશે, માટે પ્રથમથી જ પારકા અવર્જુવાદ બાલવાથી પાછા વળજે. ) છ

આ વર્તમાન ભવમાં છવ જે ગુણુનાે કે દાષનાે અભ્યાસ કરે છે તે ગુણુ-દાષને અભ્યાસવડે પરભવમાં કરીને મેળવે છે. ૮

જે પાતે સેંકડા ગમે ગુણુથી ભરેલેા હાેય છતાં આદેખાઇ-વડે પારકા દાેષ જપે છે તે પંડિત પુરુષાની નજરમાં પલાલના ઢગલા જેવા અસાર (હલકા) જણાય છે. ૯

જે દુષ્ટ આશયથી પરાયા છતા અને અછતા દેાષને ગ્રહણ કરે છે તે પાતાના આત્માને નિરર્થંક પાપખંધનથી ખાંધે છે; અને ભવાંતરમાં પાતે જ વારંવાર દુ:ખો થાય છે ૧૦

તેટલા માટે જેથી કષાય–અગ્નિ પેદા થાય તે કાર્ય જરૂર તજી દેવું અને જેથી કષાય-અગ્નિ શાંત થાય તે જ કાર્ય આદરવું. પરનિંદા, ઇર્ષા, અદેખાઇ પ્રમુખ અકાર્ય અવશ્ય તજવાનાં છે. ૧૧

જો તું ત્રિભુવનમાં ગુરુપણ્ં મેળવવા ખરેખર ઇચ્છતો હાય તો પારકા દેાષ શ્રહણ કરવાની અથવા પરનિંદા કરવાની પડેલી કુટેવ સંપૂર્ણ પ્રયત્નવડે તું તજી દે એ જ માટાઇના માર્ગ છે. ૧ર

જગતમાં સહુ કૈાઇને પ્રશંસવા ચાેગ્ય આ ચાર પ્રકારના પુરુષા કહ્યા છેઃ૧ સવેત્તિમાત્તમ, ૨ઉત્તમાત્તમ, ૩ ઉત્તમ અને **વાયા** મધ્યમ. ૧૩

એ ઉપરાંત ભારેકર્મી અને ધર્મવાસના રહિત જે અધમ અને અધમાધમ પુરુષો હાેય તેમની પણુ નિંદા તો ન જ કરવી, પરંતુ (અની શકે તો તેમને સુધારવા માટે) મનમાં તેમના પર કરુણા લાવવી ચુક્ત છે. નિંદા સવૈથા વર્જ્ય છે, કેમકે તેથી તેને કે પાતાને કશા ફાયદા થતા નથી પરંતુ કરુણાબુદ્ધિથી તા સ્વપરને ફાયદા થવા સંભવે છે; માટે શાસ્ત્રકાર તેનું જ સેવન કરવા કહે છે. ૧૪

જેના પ્રત્યેક અવયવમાં આકરું યોવન પ્રગટશું હાેય, જેમનું શરીર ઘણું જ સુગંધી હાેય અને જેમનું રૂપ સવેત્તિમ હાેય એવી સ્ત્રીઓના મધ્યમાં રહ્યો છતાે જન્મથી આરંભી અખંડ પ્રદ્ધચર્યને ધારણુ કરનાર જે મન, વચન અને કાયાવડે નિર્મળ શિયળ પાળે છે તે પુરુષ સવેત્તિમ જાણવાે અને તે સર્વ કાેઇને શિરસાવંઘ-પ્રણામ કરવા યાગ્ય છે. ૧૫-૧૬.

વળી જે એવા જ પ્રકારની સ્ત્રીએાના મધ્યમાં રહ્યા છતા કાેઇ વખત ક્ષણુભર રાગથી રંગાયા હાેય, પરંતુ તરતજ બીજી ક્ષણુ તે લાગેલા પાપની સર્વ પ્રકાર નિંદા–ગર્હા કરે અને ફરી આખા ભવમાં કાેઇ વખત તેના મનમાં તેવા રાગ પ્રગટે નહિંતે મહાસત્ત્વવંત પુરુષ ઉત્તમાત્તમ છે એમ જાણવું. ૧૭-૧૮.

જે ક્ષણબર સ્ત્રીંનું (સુંદર) રૂપ જેવે અથવા મનથી તેનું ચિંતન કરે, પરંતુ સ્ત્રીઓએ વિષયભ્રેાગ સંબંધી પ્રાર્થના કર્યા છતાં તેવું અકાર્થ (સ્ત્રીસેવન) કરે નહિ, તે સાધુ કે સ્વદારા-સંતાષી શ્રાવક અદપસંસારી ઉત્તમ પુરુષ જાણવા. ૧૯

જે સાધુ કે શ્રાવક ભવભીરુ હાેઇ સ્વવત રક્ષા કરે તે ઉત્તમ છે. ખરી કસાેટીમાં પણ જે વતભંગ થવા ન દે તેની અલિદ્વારી છે. ૨૦

જે પુરુષ ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ પુરુષાર્થને અન્યાન્ય બાધા રહિત સેવે, એટલે ધર્મને હાાન ન પહેાંચે તેમ અર્થ ( ७६ )

ઉપાજ<sup>ર</sup>ન કરે અને અર્થ ઉપાર્જન કરવામાં ખલેલ ન પહેાંચે તેમ વિષયસેવન કરે તે મધ્યમ પુરુષ જાણુવાે. ૨૧.

આ ઉપર જણાવેલા પુરુષેાના ગુણ્રેાનું ગ્રહણુ બહુમાનપૂર્વક જો તું કરીશ તો તું શીઘ્ર શિવસુખ પામીશ એમ ચાક્કસ સમજજે, કેમકે સદ્દગુણી ઘવાના એ સરળ માર્ગ છે. ૨૨.

આજકાલ સંયમમાર્ગમાં શિથિલતા ધારણ કરનારા અને સંયમક્રિયાની ઉપેક્ષા કરનારા પાસચ્થાદિક સાધુ–ચતિ જનાની સભાસમક્ષ નિંદા કરવી નહિંતેમજ પ્રશંસા પણ કરવી નહિં, નિંદાથી તેઓ સુધરી શકશે નહિંતેમજ પ્રશંસા કરવાથી તેમના પાપને પુષ્ટિ આપવા જેવું થશે. ૨૩

હીનાચારી સાધુ-યતિ ઉપર કરુણા આણીને જો તેને રુચે તો હિતઅહિથી સત્ય માર્ગ કહેવા. તેમ છતાં જો તે રાષ કરે તો તેના દાષ-દુર્ગુંણ (સભા સમક્ષ) પ્રકાશવા નહિં. ૨૪ અત્યારે દુષમ કાળમાં જેના ચાઢા પણ ધર્મ ગુણદર્ષિમાં આવે તેનું ધર્મબુદ્ધિથી સદા ય બહુમાન કરવું ચુક્ત છે. એથી સ્વપરને અનેક લાભ થવા સંભવ છે. ૨૫

પરગચ્છમાં કે સ્વગચ્છમાં જે સંવિજ્ઞ ( તીવ વૈશગ્યવ ત ભવ ભીરૂ બહુશ્રુત ગીતાર્થ) સુનિજના હાય તેમના ગુણાનુરાગ કરવા મત્સરભાવથી તું ચૂકીશ નહિં; સમભાવી મહાપુરુષોના સમાગમ સદાય દુર્લભ છે. તે ગમે ત્યાં હાય તો પણ તેમનું તો કલ્યાણ સુખે થઇ શકે છે. તેમના દુર્લભ સમાગમના લાગ્ન મળે તો તેની કદાપિ ઉપેક્ષા કરવી નહિ, કેમકે તેવા સમભાવી મહાત્માઓથી આપણને ઉત્તમ કળ મળી શકે છે. ૨૬.

શુણ્વર્ત્નાથી અલંકૃત પુરુષાનું ળહુમાન જે શુદ્ધ∽નિષ્કપટ 'મનથી કરે છે તે અન્ય જન્મમાં તેવા ગુણેને જરૂર સુખે સુખે ( ७७ )

મેળવી શકે છે. સદ્ગુણેાનું અનુમાદન કરવું યા તેમનું બહુમાન કરવું એ આપણે સદ્દગુણી થવાનું અમાઘ બીજ છે. ૨૭.

આવી રીતે ગુણાનુરાગ ( સદ્દગુણી પ્રત્યે અકૃત્રિમ પ્રેમવા-ત્સલ્ય ) પાતાની દ્વદયભૂમિમાં જે ધારણ કરે છે તે મહાનુભાવ સર્વ કાેઇને નમન કરવા યાગ્ય પરમ શાન્ત પદને પામે છે, એમ પરમ સંવેગી અને પવિત્ર ગુણાનુરાગી શ્રી સાેમસુંદરસૂરિ મહારાજ ભવ્ય જનાને એકાંત હિતબુદ્ધિથી અમૃતવચનાવડે બાેધ કરે છે.

ઇતિશમ્

### સજ્જન પુરુષનું લક્ષણ

મન, વચન અને કાયામાં પુન્યરૂપ અમૃતથી જેઓ લરેલા છે, ઉપકારની શ્રેણિઓવડે ત્રિભુવનને પ્રસન્ન કરે છે અને પરના પર-માણુ જેટલા સ્વલ્પ ગુણને પણુ પવૈત જેવડા લેખી પાતાના હુદયમાં પ્રસુદિત થાય છે (પરનાં દૂષણુ કદાપિ સ્વસુખે ઉચ્ચ-રતા નથી તેમજ પાતાના ગુણની પ્રશાસા પણુ કરતા નથી ) એવા કાઇ વિરલ સજ્જના જ જગતમાં વર્તે છે.

## ઇતિશમ્





૧ ન્યાયસ પક્ષ વિભવ—ન્યાયથી ધન મેળવવું. સ્વામિ દ્રોહ, મિત્રદ્રોહ, વિશ્વાસીને ઠગવું, ચારી કરવી, થાપણ એાળ-વવી વિગેરે નિંદવા યાગ્ય ક્રામના ત્યાગ કરીને ધન ઉપાર્જન કરવું તે.

ર શિષ્ટાચારપ્રશંસા—ઉત્તમ પુરુષેાનાં આચરણુનાં વખાણ કરવાં.

૩ સરખા કુળાચારવાળા પણુ અન્ય ગાેત્રી સાથે વિવાહ કરવા.

- ૪ પાપના કામથી ડરવું.
- ૫ પ્રસિદ્ધ દેશાચાર પ્રમાણે વર્તવું.
- ક કાેઇના અવર્ણુવાદ બાેલવાે નહિં.

⊍ જે ઘરમાં પેસવા નિકળવાના અનેક રસ્તા ન હેાય તથા જે ઘર અતિ ગુપ્ત અને અતિ પ્રગટ ન હેાય અને પાડાેશી સારા હેાય તેવા ઘરમાં રહેવું.

૮ સારા આચરણુવાળા પુરુષાની સાેબત કરવી,

ક માતા તથા પિતાની સેવાભકિત કરવી— તેમના સવ<sup>°</sup> રીતે વિનય સાચવવાે અને તેમને પ્રસન્ન રાખવા

૧૦ ઉપદ્રવવાળા સ્થાનકના ત્યાગ કરવા. લડાઇ, દુકાળ વિગેરે અડચણુવાળાં ઠેકાણું છેાડવાં. ૧૧ (નૌદત <mark>કામમાં ન પ્રવર્તવું--</mark>નિંદવા યાેગ્ય કામ ન કરવાં.

૧૨ આવક પ્રમાણે ખર્ચ કરવું.

્ ૧૩ **ધનને અનુસ<sup>્</sup>રતાે વેષ રાખવા. પેદાશ** પ્રમા<mark>ણે</mark> પાશાક રાખવા.

૧૪ આઠ પ્રકારના બુદ્ધિના ગુણુને સેવવા. તે આઠ ગુણુ આ પ્રમાણુ– ૧ શાસ્ત્ર સાંભળવાની ઇચ્છા ૨ શાસ્ત્ર સાંભળવું. ૩ તેના અર્થ સમજવા. ૪ તે યાદ રાખવા. ૫ ઉદ્ઘ=તેમાં તર્ક કરવા તે સામાન્ય જ્ઞાન. ૬ અપાહ=વિશેષ જ્ઞાન. ૭ઊદ્ધાપાદ્ધથી સંદેહ દૂર કરવા. ૮ જ્ઞાન=આ વસ્તુ આમ જ છે એવા નિશ્ચય કરવા.

૧૫ નિત્ય ધર્મ ને સાંભળવાે જેથી બુદ્ધિ નિર્મળ થાય.

૧૬ પહેલાં જમેલું ભાજન પચી જાય ત્યારપછી બીજું નવું ભાજન કરવું.

૧૭ જ્યારે ખરી ભૂખ લાગે ત્યારે ખાવું, પણ એક વાર ખાધા પછી તરતજ મીઠાઇ વિગેરે આવેલું જોઇ લાલચથી ખાવું નહિં, કારણ કે એથી અપચા થાય છે.

૧૮ ધર્મ, અર્થ અને કામ એ ત્રગુ વર્ગને વિવેક-પૂર્વક સાધવા.

૧૯ અતિથિ તથા ગરીબને અન્નપાનાદિ આપવું.

૨૦ નિરંતર અભિનિવેશરહિત રહેવું. કાેઇને પરાભવ કરવાના પરિણામ કરી અનીતિથી કાેઇ કામના આરંભ કરવા નહિ.

૨૧ ગુણી પુરુષાના આદર કરવાે-તેમનુ બહુમાન કરવું.

રર રાજાપ્રજાએ નિષેધ કરેલા દેશકાળના ત્યામ

કરવા.

( <0 )

ર૩ પાેતાની શક્તિને અનુસરીને કામનાે આરંભ કરવા.

૨૪ પાેષણુ કરવા યાેગ્ય માતાપિતા, સ્ત્રી, પુત્રાદિ-કત્તું ભરણપાેષણુ કરવું.

રપ <mark>વતને વિષે રહેલા તથા જ્ઞાને કરી મ</mark>ાટા એવા પુરુષાને સેવવા

ર૬ **દીર્ઘદર્શી**—જે કાેઇ કામ કરવું તેમાં લાંબી દષ્ટિ **ફારવી તેનાં શુભાશુભ** ફળની તપાસ કરીને કરવું.

રહ વિશેષજ્ઞ-દરેક વસ્તુને તફાવત સમજી પાતાના આત્માના ગુણ-દેાષના તપાસ રાખવા.

૨૮ કૃતગ્ન ( કર્યા કામના જાણુ )—કરેલ ઉપકારને ન ભૂલવા.−સમજવા.

રહ **લાેકપ્રિય**—વિનયાદિ ગુણે કરી લાેકપ્રિય થવું.

૩૦ લજ્જાણ ( લાજવાળા )-લાજ મર્યાદામાં રહેવું.

૩૧ દયાળુ—દયાભાવ રાખવા.

૩૨ સુંદર આકૃતિવાન— ક્રૂર આકૃતિના ત્યાગ કરી શરી-રનાે સુંદર આકાર ધારવાે.

**૩૩ પરેાપકારી**—પરને ઉપકારી થવું.

૩૪ અંતરંગારિજિત્—કામ, કોધ, લાેલ, માન, મદ તથા હર્ષ એ છ અંતરંગ વેરીને જતવા.

૩૫ **વશીકૃતે દ્રિય ગ્રામ**—ઇંદ્રિયેાના સમૂઢને વશ ક**રવે**ા -**સવે<sup>દ</sup> ઇંદ્રિયાને વશ કરવાના અલ્યાસ કરવા**. તેને વશ ન થવું.



साभायिर्डनां आठे नाभ अने ते ५२ दष्टांत सामाइयं समइयं, सम्मंवाग्रो समास संखेवेा। अणवज्झ य परिण्णा, पच्चरूखाणेय ते झट्टा॥

અર્થ — સામાયિક, સમયિક, સમવાદ, સમાય, સંક્ષેપ, અનવદ્ય, પરિજ્ઞા અને પ્રત્યાખ્યાન એમ આડે નામ સામાયિકનાં છે, તે દરેકના અર્થ નીચે પ્રમાણે:-

૧ સામાચિક-સમતા ભાવ રાખવા તે.

ર સમયિક-મયા એટલે દયાથી સહિત એટલે સર્વ જવ ઉપર દયાભાવ રાખવા તે.

ુ રૂ સમવાદ-સમ તે રાગ-દ્વેષ છાંડીને યથાવસ્થિત વચન બાલવું તે.

૪ સમાસ-થાેડા જ અક્ષરમાં તત્ત્વ જાણવું તે.

પ સંક્ષેપ-થાેડા જ અક્ષરમાં કર્મનાશ થાય એવા દ્વાદ-શાંગીના ઘણા અર્થ વિચારવા તે.

**૬ અનવઘ−અવઘ એટલે પાપ વગરનું કાર્ય આદરવું તે**.

૭ પરિજ્ઞા-જે સામાયિકમાં તત્ત્વનું જાણપણું હાેય તે.

૮ પ્રત્યાખ્યાન-પરિદ્ધરેલી એટલે નિષેધ કરેલી વસ્તુને। ત્યાગ કરવા તે, આદરવી નહિ તે.

આ આઠ પર્યાયમાંના દરેક ઉપર એકેક કથા છે, તે કથા ઉત્તમ (દર્ષાતરૂપે હેાવાથી પર્યાયના ખરેા અર્થ સારી રીતે સમજાશે. તે કથાઓની ગાયા નીચે પ્રમાણે છેઃ—

ŧ

दमदंते मेअज्झे कालय पुत्था चिलाइपुते य।

धम्मरुद्द इला तेद्दली सामाइय अट्टुदाहरणा ॥ અર્થ—૧ દમદ'ત રાજા, ૨ મેતાર્ય મુનિ, ૩ કાલકાચાર્ય, ૪ ચિલાવીપુત્ર,પલૌક્રિકાચાર પંડિતાે,<sup>૧</sup>૬ધર્મ રુચિ અણુગાર, ૭ઇલાચી કુમાર અને ૮ તેતલીપુત્ર એમ સામાધ્યક ઉપર આઠ ઉદાહરણ છે.

૧ સમભાવ–સામાયિક ઉપર દષ્ટાંત

હસ્તિશીર્ષ નામના નગરમાં દમદંત રાજા રાજ્ય કરે છે. ત્યાં એકઠા હસ્તિનાપુરના સ્વામી પાંડવ-કોરવની સાથે સીમા-**ઠાના રાજાની માેટી વઢવાડ થઇ. આ વખતે દમદ**ંત રાજા જરાસ ઘ રાજાની સેવા કરવા ગયે। હતા તેથી તેની ગેરહાજ-રીના લાસ લઇ પાંડવ-કોરવે દમકાંત રાજાના દેશ ઉજ્જડ કર્યો. આ વાત સાંભળી દમદંત રાજા માટું લશ્કર ્લઇ હસ્તિનાપુર લડવા આવ્યે. માટેા સંગ્રામ થતાં દૈવવશાત્ પાંડવ-કોરવ હારીને નાશી ગયા અને કમદંત રાજા છત કરી પાતાના દેશમાં આવ્યા. એક વખતે રાજા ગાેખમાં બેઠા હતા ત્યારે પંચવર્ણી વાદળાનું સ્વરૂપ વિચારતાં મનમાં વૈરાગ્ય થયે৷ કે આ સંસાર પદ્ય પવન વાતાે હાેચ તે સમયના વાદળ સમાન ક્ષચિક~ અસાર છે. એથી તુરત પ્રત્યેકબુષ્ધની પેઠે દીક્ષા લાધી. પછી તે એક ગામથી બીજે ગામ વિદ્વાર કરતા કરતા એક દિવસે **હ**સ્તિનાપુર નગરની બહાર આવી કાયાત્સર્ગ<sup>દ</sup> ધ્યાને ઊભા રદ્યા. એટલામાં રાજવાડીમાં જતાં રસ્તામાં પાંડવાએ દમદંત સુનિરાજને કાઉસગ્ગમાં ઊભા દીઠા. તે વખતે લાેકાેના સુખથી 'એ દમદંત રાજા છે' એમ જાણીને પાંડવાએ ઘાડા ઉપરથી

૧ ગાયામાં પુત્યા શખ્દે ચાર પ્રકારના પુસ્તક-ઝાંચવાળા પંડિતા કલ્લા છે. અયોમાં તેનું દર્ષાંત ચાથાને બદલે પચિમું લખ્યું છે. આગળા દર્ભાત પદ્ય પાંચમું છે.

નીચે ઉતરી, શુભભાવે ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ સુનિશ્રીને વંદન કરાુ, અને ત્યારપછી તે સુનિનું શેજ્યાવસ્થા વખતનું બળ અને અત્યા-રનું ચારિત્રબળ જોઇને તેમની સ્તુતિ કરી તેએા રાજવાડીમાં ગયા. પાછળથી કારવા આવ્યા તે વખતે તેમાંના માટા ્દુર્ચોધને તે સુનિને તિરસ્કારપૂર્વ'ક માઠાં વચન ઉચ્ચારીને તેમના સામું એક ખીજોરૂં (ફળ) ફેંકર્યું. રાજાનું જોઇને સાથે ખીજા સૈનિક અને લેાકાએ પણ મુનિની સામે લાકડાં તથા પથરા ફેંકીને તે સુનિની ચારે તરફ એક એાટલા જેવું કરી દીધું, સુનિનું શરીર ઢંકાઈ ગયું. પાંડવા રાજવાડીમાંથી પાછા કરતાં ન્યુએ છે તા સુનિ ઢંકાઇ જવાથી દેખાયા નહિ, એટલે લાેકોને પુછવા લાગ્યા કે ' અહિંચી સુનિ કયાં ગયા ! ' લાેકાેએ ક્રોરવાેની દુશ્ચેષ્ટા કહી સંભળાવી. ત્યારે પાંડવાેએ તરત સેવ-કેોને કહી લાકડાં, પથરા વગેરે કઢાવી નંખાવી સુનિરાજને બહાર કાઢી નમસ્કાર કર્યો અને પછી પાતાને સ્થાનકે ગયા. સુનિરાજને પાંડવા તરક્ષ્થી માન મળ્યું અને કૌરવા તરક્ષ્થી અપમાન મળ્યું તાે પણ ઉક્ત સુનિશ્રીએ બંને ઉપર સમપરિ-ચામ રાખ્યેા.

ર સમયિક-સામાયિક-દયાભાવ ઉપર દર્ષાત

શ્રાવસ્તિ નગરીમાં યજ્ઞદત્ત નામે પ્રાક્ષણ વસતા હતા. તેણે વૈરાગ્યથી દીક્ષા લીધી, પણ દીક્ષા પાળતા સતા કુળના મદનેા ત્યાગ કરી શકયા નાંહ. તે મરણુ પામી દેવતા થયા અને ત્યાંથી ચ્યવી રાજગૃહી નગરીમાં કુળમદના યાગથી ચાંઠાળના કુળમાં આવીને ઉપજ્યા. જ્યારે તે ચાંડાલણીથકી જન્મ્યા. ત્યારે તે જ નગરીમાં ધનદત્ત શેઠની સ્ત્રીને છાકરાં આવતાં તે મરેલાં અવતરતાં તેથો પાતાને સંતાન ન હાવાથી ગુપ્તપણે ચાંડાલણીએ આવી, દ્રવ્ય લઇ પાતાના પુત્ર શેઠને આપ્યા. શેઠે લઇ લોધા. પછી તે છાકરા અનુક્રમે શેઠને ઘેર મોટા થયા અને નામ

મેતાર્ય પાડ્યું. જીવાન થતાં વણિકની આઠ કન્યા અને શ્રેણિક રાજાની પણ એક કન્યા પરષ્ટ્યા. ખાર વરસ સુધી દેવનાં જેવાં સુખ લોગવી, દેવતાના વચનથી પ્રતિબાધ પામી શ્રી મહાવીરસ્વામી પાસે દીક્ષા લીધી. પછી ઘણા દેશમાં વિહાર કરતાં એકદા રાજગૃહ નગરમાં સાેનીને ઘેર આહાર લેવા આવ્યા. સાનીએ શ્રેષ્ટ્રિક રાજાને માટે દેવપૂજા સારૂ એક સા આઠ સાનાના યવ ઘડીને મૂકયા હતા, તેને સાેની આહાર લેવા ઘરમાં ગયાે તેટલામાં કો ચ પક્ષી આવી દાણાની ભ્રાંતિથી ખાઇને ભીંત ઉપર જઇને બેઠેા. પેટમાં ભાર થવાથી ઊડી શકયા નહિ.સાની સાધુને માટે શુદ્ધ આહાર લઇ ઘરથી બહાર આવ્યા અને જીવે છે તા ત્યાં સાેનાના એક પણ ચવ દીઠા નહિ ત્યારે તેણે સાધુને ચાર જાણી પૂછ્યું. 'અહીં જવ પડચા હતા તે કેંાણુ લઇ ગયું ? ત્યારે સોધુએ વિચાર્ય કે 'કો'ચ પક્ષીએ ખાધા છે' એવું જે હું **એને** કહીશ તાે એ મારા વચનથી તે પક્ષીને મારી નાંખશે<sup>ં,</sup> તેથી પાતે મૌન રહ્યા. સાેનીને કોધ ચડ્યો અને લીલી વાધરથી સુનિનું માશું વીંટી તેમને તડકે ઊભા રાખ્યા. આની વેદનાથી સુનિની આંખા નીકળી પડી તેથી ઘણી જ વેદના થઇ, પણ **મનમાં લેશમાત્ર દ્વેષભાવ આણ્યે**। નહિ. શુકલધ્યાને ચઢતાં આંત કુતકેવળી થઇ માક્ષે ગયા. આ રીતે પ્રાણાંત કષ્ટ પડે તા પણ સુનિ મનમાં જીવદયા જ ધારે પણ શરીરની કંઇ પણ દરકાર ન કરે-એ સમયિક સામાયિક.

સુનિ કાળધર્મ પામ્યા પછી એક કઠિયારે લાકડાને ભારા ત્યાં પછાડ્યો, તેમાંથી એક ચીર ઊડીને તીરની જેમ પેલા પક્ષીને વાગી તેથી તેણે જવ વમી નાખ્યા. તે જોઇ સાેનીને રાજભય લાગ્યાે એટલે તે સુનિવેષ લઇ ચાલી નીકળ્યાે...

#### ( ረч )

#### ૩ સમવાદ-સામાયિક ઉપર દષ્ટાંત

તુરમણિ નામની નગરીમાં કુંભ નામે રાજા હતા. તેને દત્ત નામના પુરાહિત હતા. તે કાલિકાચાર્ય ના ભાણે જ હતા. તે દત્ત પુરાહિતે પાતાના સ્વામી કું<mark>સ</mark> રાજાને અળથી બાંધી બંધીખાને નાંખ્યાે અને પાતે રાજ્ય ભાગવવા લાગ્યાે. અનુક્રમે એ જ નગ-રીમાં કાલિકાચાય<sup>°</sup> આવી ચામાસું રહ્યા. તે વખતે દત્ત પુરાહિત પાતાની માતાની પ્રેરણાથી ઉન્મત્તપણાએ આચાર્યને વાંદવા ગયા. ત્યાં જઇ ધર્મની ઇર્બ્યાથો અને કોધથી ગુરુને પૂછ્યું કે ' હે મહારાજ! યજ્ઞ કરવાથી શું કળ થાય ? તે કહા. ' તે વખતે ગુરુએ ધૈર્ય રાખીને કહ્યું કે 'યત્રમાં હિંસા થાય છે અને હિંસાનું ફળ નરકપ્રાપ્તિ છે.' દત્ત બાદ્યો ' હે મહારાજ! એની સાબિતી કઇ રીતે થઇ શકે ?' ગુરુએ ઉત્તર આપ્યા કે 'માજથી સાતમે દિવસે તને કુતરા ખાશે અને તું લેહાની કું ભીમાં પચીશ.' દત્તે ફરી પૂછ્યું કે 'મહારાજ ! તે કેમ મનાય?' ગુરુએ કહ્યું ' તે દિવસે અકસ્માત તારા સુખમાં વિષ્ટા પડશે. આ મારી કીધેલી વાત ખરી પડે તેા તું સમજજે કે નરકે જવાની વા**ત** પણ ખરી છે.' આ સાંભળી કોંધ ચડાવી દત્તે ગુરુને પૂછ્યું કે ક હૈ મહારાજ ! તમે કેવી રીતે મરશેા ? અને મરીને કયાં જશા ?' ગુરુએ કહ્યું ' હું સમાધિમરણ, પામી દેવલાકમાં જઇશ.' આ સાંભળી દત્ત હું કારા કરતા થકા આચાય ની પાસે સીપાઇએાની ચાકી મૂકીને પાતે ઘેર જઇ અંતઃપુરમાં છાની રીતે ભરાઇ બેઠાે. પછી મતિના ભ્રપથી સાતમા દિવસને આઠમા દિવસ ગણતાે વિચારે છે કે 'ગુરુના કહેવા પ્રમાણે સાત દિવસ પૂરા થયાં અને મને કાંઇ ન થયું; માટે હું આચાર્ય ના પાણ લઇ મન શાંત કરું.' આમ વિચારી ઘરથી બહાર નીકળ્યા. હવે કાેઈ એક માળીએ લે નગરીમાં પૈસતાં કાર્યાકળતાથા

પેટના શૂળથી પીડાતા થકા રાજમાર્ગમાં જ લઘુનીતિ વડીનીતિ કરી ઉપર ફૂલ ઢાંકી દીધાં. આ રાજમાર્ગે દત્ત પુરાૈઢિતે ચાલવા માંડશું, એવામાં દત્તના ઘાડાના પગ તે માળીની વિષ્ટા ઉપર પડ્યો, તેથી વિષ્ટા ઉછળીને દત્તના સુખમાં પડી. તે વિષ્ટાના સ્વાદથી આચાર્યના વચન ઉપર ચમત્કાર પામતા 'આજે સાતમા દિવસ જ છે કે શું <sup>1</sup> ' એવું સમજીને પાતે ઘાડા પાછા અ'તઃ-પુર તરક વાલ્યો. એટલામાં તેના અત્યંત દુરાચારથી ખેદ પામેલા એવા જે પ્રથમના મહેતા સુત્સદ્દી હતા તેમણે જઇ કું ભ રાજાને બંધીખાનામાંથી બહાર કાઢીને રાજગાદી ઉપર બેસાડ્યો અને દત્ત પુરાહિતને છળથી બાંધી લઇ કું ભ રાજાને સાંપી દીધા. રાજાએ તેને કું ભીમાં ઘાલી તેની નીચે અગ્નિ સળગાવી, પછી કુતરાને માકલી તેની કદર્શના કરાવી. આવી રીતે દત્ત મરણ પામીને નરકે ગયા. કું ભ રાજાએ આચાર્થને ઘણું સન્માન દીધું અને નગરમાં લાક્ષે પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. આ રીતે સત્ય વચન ઉપર કાલિકાઆર્થનું દષ્ટાંત.

૪. સમાસ-સામાયિક ઉપર ચિલાતીપુત્રનું દષ્ટાંત

રાજગૃહી નગરીમાં ધનદત્ત નામે વ્યવહારી ( વાણીઓ) વસતા હતા. તેને ચાર પુત્ર અને પાંચમો સુસમા નામની પુત્રી હતી. તેને ઘેર ચિલાતીપુત્ર નામે દાસ (નાકર) હતા. તે નિત્ય સુસમા પુત્રીને શ્માડતા. એમ કરતાં એક દિવસ સુસમા કન્યાની સાથે તે દાસને દુરાચાર કરતા દેખીને શેઠે તેને ઘરની બહાર ઠાઢી મૂક્યા. ચિલાતીપુત્ર જઇને એક ચારની પદ્યીને વિષે રદ્યો. ત્યાં તે પાંચ સા ચારના સ્વામી થયા. એઠ દિવસ ઘણા ચારોને સાથે લઇને ચિલાતીપુત્ર રાજગૃહી નગરીમાં આવી ધનદત શેઠના ઘરમાં ચારી કરવા પેઠા અને સુસમા કન્યાનું તથા ધનનું હરણ કરી બહાર નીકળ્યાે. શેઠને ખભર પડતાં પાેતે ચાર પુત્રને લઇને તેની પાછળ દાેડચો, અને નગરના કાેટવાલ પણ દાેંડતા દાેડતા પાછળ ગયા. આગળ ચાલતાં માર્ગ કાપતાં શેઠ નજીક પહેાંચ્યા કે ચારે ડરથી સુસમા કન્યાનું માશું તલવારથી કાપી નાખીને તેના ધડને ત્યાં નાખી ∶દોંધું. શેઠ ચિલાલીપુત્રનું આવું ભય'કર કામ **બેઇને** પાછેા કર્યો. હત્રે ચિલાતીપુત્ર એક હાથમાં મા**શુ**ં **મને** બીજા હાથમાં લાહીથી ખરડાયેલ તલવાર લઇને ભયંકર **રૂપે પ**ર્વત ઉપર ચઢી ગયેા. ત્યાં માર્ગ<sup>ુ</sup>માં કાેઇ સુનિરાજને **કાચા**ત્સર્ગ ધ્યાનમાં ઊભા જોઇને ચિલાતીપુત્ર બાલ્યેા-' **અરે** સુંડા ! તું મને ધર્મ કહે, નહિ તાે હું આ ખેડીથી તારું પ**ઘ** માશું કાંપી નાંખીશ. ' આ સાંભળી સુનિરાજ પણ તેનું તેવું स्वइप कोई 'उवसम विवेग संवर' એ **પદ કહી આકાશ**માં ઊડી ગયા. <mark>ચિલાતી</mark>પુત્ર તે ત્રણ શબ્દને**ા અથ**ંવિચારવા લાગ્યા(૧)ઉપશમ એટ**લે ઉદય પામે**લા ક્રોધનું ઉપશમન. (૨) વિવેક એટલે કૃત્ય અને **મ્રકુ**ત્યનું વિવેચન-લેક, અને (૩) સંવર એટલે ૨૪ પ્રકા<sup>ર</sup> કર્મના આંસવનું નિવારણ કરવું. આ પ્રમાણે એ ત્રણું પદના અર્થ વિચારતાં તેમાંના એક પ**છ**્ય ગુણુ તેણે પાતાના આત્મામાં **નેયા નહિ. એટલે કન્યાનુ** મસ્તક તથા ખર્ડને વેગળાં મૂકી, સમ <mark>પરિ</mark>ચામ આદરીને ઊડી ગયેલા સુનિરાજના જ્યાં પગ<mark>લા હ</mark>તા ત્ય પાતાના પગ મૂકીને કાઉસગ્ગ ધ્યાને ઊભાે રહ્યો. ત્યાં લાહીના ગંધથી કીડીઓ તથા ઘીમેલાે આવી તેને કરડવા લાગી અને સર્વ શરીર ચાલણી માક્ક કરી નાખ્યું તાે પણ સમતા પરિણામ ચાલુ જ રાખ્યા. શુભ ધ્યાન ધ્યાવતાં ત્રીજે દિવસે કાળ કરીને તે દેવલાકે ગયા. આવી રીતે થાડા અક્ષરમાં ઘણું તત્ત્વ બાણવું તદ્રપ સમાસ-સામાયિક ઉપર ચિલાતીપુત્રનું દર્ણત.

### ( ( )

## પ. સંક્ષેપ સામાયિક પર દષ્ટાંત

વસંતપુરમાં જિતશત્રુ નામે રાજા હતા. તેને એક દિવસ શાસ સાંભળવાની ઇ<sup>2</sup>છા થઇ. ચાર પંડિતાને બાેલાવી શાસ સંભળા-વવાનું કહ્યું. પંડિતાએ કહ્યું કે 'શાસ્ત્રો અમારી પાસે હાજર છે.' રાજાએ કહ્યું 'તમારી પાસે કેટલા પ્રમાણવાળું શાસ્ત્ર છે ? ' ત્યારે પંડિતાએ કહ્યું કે-'અમારી ચારની પાસે મળીંને ચાર લાખ <sup>&</sup>લાેક-પ્રમાણ છે.' રાજાએ કહ્યું 'એટલું બધું શાસ્ત્ર સાંભળવાની મને કુરસદ નથી માટે એકેક પદમાં તેના સાર સમાવીને મને ક્રહાે. ' ત્યારે ચારે પંડિતાએ સારભૂત માત્ર ચાર પદના એક <sup>&</sup>લાેક બનાવીને રાજાને કહ્યો, તે આ પ્રમાણેઃ---

> जीर्ग्रभोजनमात्रेयः, कपिछः प्राणिनां दया । बृह्दस्पतिरविश्वास:, पंचाऌ: स्त्रीयु मार्दवम् ॥

અર્થ — આત્રેય એમ કહે છે કે ' છર્ણુ ભાજન એટલે પ્રથમના કરેલા આહાર પચી જાય ત્યારપછી બીજો આહાર કરવા, એ વૈદ્યક ગ્રંથના સાર છે. ' કપિલ એમ કહે છે કે 'સર્વ જીવની ઉપર દયા રાખવી, એ ધર્મશાસ્ત્રના પરમાર્થ છે. ' બૃહસ્પતિ એમ કહે છે કે 'કાઇના વિશ્વાસ રાખવા નહિ, એ ન્યાયશાસ્ત્રના સાર છે. ' અને પંચાલ એમ કહે છે કે 'સ્ત્રી જાતિ ઉપર કાેમળ સ્વભાવ રાખવા પણુ આના અંત લેવા નહિ, એ કામશાસ્ત્રનું રહસ્ય છે.'

આમ લૌકિક ચાર પંડિતાના દષ્ટાંતથી અક્ષર થાડા છતાં રહુસ્ય ઘણું સમજાય એવી રીતે દ્રાદશાંગીનું સારરૂપ તત્ત્વ જાણુવું તે સંક્ષેપ-સામાયિક.

## ૬. અનવદ્ય સામાયિક પર ધર્મરુચિનુ દર્ષાત

એક સમયે ધર્મઘોષ આચાર્યના શિષ્ય ધર્મ રુચિ નામે સાધુ માસખમણના પારણે નગરમાં આહાર અર્થે કરતા કરતા રાહિણી નામે બ્રાહ્મણીને ઘેર આવ્યા. રાહિણીએ કડવી તુંબડોનું શાક કર્યું હતું, તેને વિષ સમાન બાણીને ધર્મના દ્વેષથી સાધુને વહારાવી દોધું. સાધુએ સ્વસ્થાનકે જઇ ગુરુને બતાવ્યું. ગુરુએ ગંધથી જ વિષમય બાણી સાધુને કહ્યું કે 'એ આહાર નિરવઘ સ્થાને જઇને પરઠવી આવે.' ત્યારે ધર્મ રુચિ સાધુએ પશુ નિરવદ્ય સ્થાને જઇને પાત્ર ધરતી પર મૂક્યું. તે મૂકતાં જ તેમાંથી છાંટા બહાર પડથો.તેની પર દીડીઓ વળગો અને મરણુ પામી આ બાણી પાપથી ભય પામેલા તે મુનિએ સર્વ જીવાયાનિને ખમાવી, ત્યાં જ બેસી પાતાના શરીરને સૌથી નિરવદ્ય સ્થાન ગણી કડવી તું પ્રડીના શાકનું ભાજન કર્યું, એટલે તરતજ તેનું વિષ શરીરમાં પસર્યું. તેથી સમાધિમરણ પામી તે દેવતાપણે ઉપજ્યા. આ રીતે નિષ્પાપ-નિરવદ્ય આગ્યર-ભૂરૂપ અનવદ્ય-સામાયિક બાણવું.

#### **૭. પરિજ્ઞા-સામાયિક પર ઇલાપુત્રનું દ**ખ્ટાંત

ઇલાવર્લન નગરમાં ધનદત્ત નામના શેઠ વસતા હતા, તેને ધનવતી નામની સ્ત્રી હતા. બંનેને ઇલાદેવીની સેવા કરતાં એક પુત્ર થયા તે પરથી ઇલા ( ઇલાચો ) પુત્ર તેનું નામ પાડ્યું. એક દિવસ તે નગરમાં નાટકીયા રમવા આવ્યા. તેના ટાળામાં એક નટવાની પુત્રી મહાસ્વરૂપવાન હતી તેને નેઇને પૂર્વ ભવના સ્નેહથી તેની ઉપર ઇલાપુત્ર માહ પામ્યા. પછી તત્કાળ પાતાને ઘેર આવી તે પાતાના પિતાને કહેવા લાગ્યા કે ' હે પિતાજી ! મને આ નાટકીઆની પુત્રી પરણાવા, નહિ તા હું મરઘુ પામીશ પણ બીજ કન્યાને નહિ પરણું. ' પિતાએ કહ્યું -' હે પુત્ર! એ નીચ જાતિ છે. અમે તને ઉત્તમ બ્યવહારી-યાની રૂપવંત કન્યા પરણાવશું. ' આમ ઘણું સમજાવવા છતાં પુત્ર કાેઇ રીતે માન્યાે નહિ તેથી શેઠે નટ પાસે જઇ તેની પુત્રીનું માશું કર્યું. નટે કહ્યું ' અમારી નાચવાની કળા શીખી તે કળાવડે દ્રવ્ય એકઠું કરી અમારી નાતને જે પાષે તેને અમે **અ**મારી બેટી પરણાવીએ.' આ વાત પિતાએ ઇલાપુત્રને કહે**તાં** તે પુત્રે અંગીકાર કરી. હુઠથી ઘરમાંથી નોકળી, નટેાની સાથે જઇ, નટ અની, સવ<sup>૬</sup>કળા શીખી હુશિયાર થયેા. પછી કેટ**લેક** કાળે નટવા સાથે બેનાતટ ન<sup>ુ</sup>રે ગયેા. ત્યાંના રાજાને પાતાની કળા દેખાડવા સારુ વાંસ ઉપર ચઢી અનેક તરેહની **રમત રમવા લાગ્યા, જ્યારે નીચે ના**ટકીયાની પુત્રી વાંસની **પાછળ ઊભી રહી ગીત ગાતી ગાતી ઢાેલ** વગાડતી હ્વતી. એટલામાં રાજા તે નટની પુત્રીનું રૂપ દેખી માહ પામ્યા; તેથી તે મનમાં વિચારે છે કે-' આ નટવેા વાંસ ઉપરથી જો નીચે પડી મરશ પામે તા આ નટડીને હું મારા અંતઃપુરમાં લઇ જાઉં. 'હવે **હલા**પુત્રે વાંસ ઉપરથી ઉતરીને રાજાને સલામ કરી દાન માગવા માંડવું ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે ' તારું નાટક બરાબર મેં જે ચું નહિ, માટે તું ફરીથી વાંસ ઉપર ચડ. ' એમ ત્રણ વાર તેને નાટક કરવા રાજાએ વાંસ પર ચડાવ્યા. એવા અવસરે એક મુનિરાજે આહારને વાસ્તે કાેઇ એક ભાગ્યવંત શેઠને ઘેર આવ⊾ **ધર્મલાભ દીધા ત્યારે તે શે**ઠની રંભા સરખી ંરૂપવ**ંત સ્ત્રી સ**ર્વ શ્રથુગારથી શાેબિત હતી તે ઊઠીને રૂડા બાવથી સાધુને વદના કરી માદકના થાલ ભરી વ્હારાવે છે, અને સાધુ પણ નીચી દબ્ટિ રાખી આહાર બ્હાેરે છે; પરંતુ તે સ્રોની સામે લેશ-માત્ર નજર કરતા નથી. આવું મહાસુનિરાજનું સ્વરૂપ વાંસ ઉપર ચડેલા ઇલાપુત્રે જેયું ત્યારે પાતે મનમાં વિચા-રવા લાગ્યા કે ' અહા ! હું માહુજળળમાં પડ્યા, પછુ મારા તા એકે અર્થ સર્ચા નહિ. ' આમ વૈરાગ્ય આણી અનિત્યભાવના ભાવતા ઘાતીકમ<sup>6</sup>ના ક્ષય કરી વાંસ ને વાંસ ઉપર કેવળજ્ઞાન પામ્યા. આ વખતે દેવતાએ કેવળજ્ઞાનના મહાત્સવ કર્યા. વાંસની લાકડીનું સિંહાસન બની ગયું. આવું દિગ્ય સિંહાસન જોઇ રાજાદિક નટવા નટડી સર્વ પ્રતિબાધ પામ્યા. આ રીતે પરિજ્ઞા-સામાયિક પર ઇલાપુત્રનું દબ્ટાંત.

૮. પ્રત્યાખ્યાન સામાયિક પર તેતલીપુત્રનું દબ્ટાંત

તેતલીપુર નગરમાં કનકકેતુ નામે રાજા હતાે. તે રાજ્યના લાેભથી પાતાને જેટલા પુત્ર થાય તેને તરતજ મારી નાંખતા હતો. આ રાજને તેતલીપુત્ર નામે મહેતા હતા, તેને પાટિલા નામે ઘણી પ્રિય સ્ત્રી હુતી. એકદા પાતાની પાટિલા સ્ત્રીને અણમાનીતી કરી, **તે**થી તેને બેા**લા**વેચલાવે નહિ. એક દિવસે તેને ઘેર કાે⊎ સાધ્વી આહારને અર્થે આવ્યા ત્યારે તે સ્ત્રીએ કહ્યું કે-' હે સાધ્વીજી ! મારા ભર્ત્તારને વશ કરવાના ઉપાય બતાવા. ' સાધ્વીજીએ કહ્યું 'ધર્મ'સેવન કરે। જેથી તમારા મનેારથ કળશે.' પાેટિલાએ સંસારથી વિરક્ત થઇ વૈરાગ્ય પામી પાતાના સ્વામી પાસે દીક્ષા લેવાની આજ્ઞા માંગી ત્યારે તેણીને મહેતાએ કહ્યું કે-'તું સાધુપણું પાળી, દેવતાની ગતિ પામી જો મને પ્રતિબાધ દેવા આવે તા હું દીક્ષા લેવાની તને આજ્ઞા આપું. ' પાેટિલાએ તે કબૂલ કર્યું, દીક્ષા લઇ પંચમહાવત આદર્યો. એવી રીતે શુદ્ધ મનથો ચારિત્ર પાળી સમાધિથી કાળધર્મ પામી દેવતાપછે ઉપછ. હવે મહેતાએ રાજાની રાણી સાથે મળીને રાજાના એક પુત્રને જન્મથકી જ છાને৷ રાખ્યેં৷ અને તેને પાતાને ઘેર મેંટાે કરી સર્વ કળા શીખવી હુાશયાર કર્યો. ગ્યામ કરતાં.

કેટલેક દિવસે તે કનકકેતુ રાજા મરણુ પામ્યો. તે વખતે મહેતાએ કનક<sup>દ</sup>વજ કુમારને રાજગાદીએ બેસાડ્યો અને રાજકાજ સર્વ પાતાના હાથમાં લોધુ. અહીં રાજકાજમાં મગ્ત થયેા થકાે તે મહેતાે ધર્મ કરવાની વાત ભૂલી ગયેા. તે અવસરે પાટિલાના જીવ જે દેવપણે ઉપજ્યા હતા<sup>-</sup> તેણે મહેતાનું એવું સ્વરૂપ જોઇને પ્રતિબાધવા સારુ રાજાદિક સર્વે લાકનું મન મહેતા ઉપરથી ઉતારી નાંખ્યું. પ્રસાતે મહેતા રાજાની સભામાં ગયાે. રાજાને સલામ કરી ત્યારે રાજાએ માહું આહું <sup>કે</sup> રેવ્યું, તેથી સભામાં કાે⊌એ પ**ગુ મહેતાને બાેલા**વ્યાૃનહિં. તે જોર્ક મહેતાએ જાષ્ટ્યું કે-'આજં મારી ઉપર રાજા રીસાયેા છે.' પછી પાેતાને ઘેર આવીને મરવાના અનેક ઉપાય કરવા માંક્યા પણુ દેવતાએ સર્વ નિષ્કૂળ કરો નાંખ્યા ત્યારે તે મનમાં વિલખેા થયેા. તે વખતે દેવતા પ્રગટ થઇને તેને કહેવા લાગ્યાે કે ' અરે મહેતા ! સંસારનું સ્વરૂપ એવું છે, કાેઇ ઠાેઇનું નથી. સૌ કાેઇ સ્વાર્થનાં સગાં છે. ' ઇત્યાદિ દેવતાનાં વચન સાંભળી પ્રધાન પ્રતિબાધ પાગ્યો. દેવતા પાતાને સ્યાનકે ગયેા. મહેતાએ પણ સંસાર અસાર જાણી સર્વ ઝાદ્ધિ છાંડીને દીક્ષા લીધી સાધુપછું પાળતાં દુષ્કર તપ કરી સર્વ પાપ ટાળી કેવળજ્ઞાન પામ્યા. આ રીતે પ્રત્યાખ્યાન એટલે પરિહરવા ચેાગ્ય વસ્તુના ત્યાગ કરવારૂપ સામાયિક પર તેતલીપુત્રનું દર્ષાત.

0 ઇતિ સામાયિકના આઠ પર્યાય ઉપર આઠ દષ્ટાંત સંપૂર્ણ. So So Sa Sa Sa Sa



સવાલ—નીતિ એટલે શું <sup>ક</sup>ૈ અને તેના ધર્મની સાથે શે<sub>!</sub> સંબંધ છે ?

જવાષ્ય—નીતિ એટલે લાંબા અને ઘણા પાકા અનુભવથી ઘડવામાં આવેલાે જગતમાત્રને કલ્યાણુકારી ઉત્તમ માર્ગ. આ માર્ગ બિનતકરારી અને સવ<sup>°</sup> પ્રજાઓને પ્રિય હાેય છે, તથા સવ<sup>°</sup> ધર્મોમાં તે માન્ય હાેય છે. નીતિ એ ધર્મના પાયા છે∗ અને ધર્મ તે એના પર ચણેલી ઇમારત છે અથવા નીતિ એ સડક છે અને ધર્મ એ તેની બન્ને બાજી જડી લીધેલા કઠાેડા છે. નીતિ વિનાના ધર્મ નકામા થઇ પડે છે.

સવાલ-નીતિમાન અને અનીતિમાન કાર્ય કયા અને અને તે આપણે કેવી રીતે જાણીએ ?

જવાબ-પવિત્ર મહાત્માઓના ઉપદેશથી તથા આપણી વિચાર કરવાની શક્તિથી તેમજ આપણા અંતઃકરણની માગ-ણીથીં, આપણે નીતિ અને અનીતિ વ<sup>ર</sup>ચે વિવેક કરી શકીએ છીએ, તાેપણ બાળપણમાં તા આપણને જેવું શીખવવામાં આવે તેવું વર્ત્ત આપણે રાખવું બેઇએ. જ્યારે આપણે માટા થઇશું ત્યારે કેટલાક કાય<sup>ે</sup> નીતિમાન તથા કેટલાક અનીતિમાન કેમ છે તે વધારે સારી રીતે સમજી શકીશું અને કેટલીક સહેલી વાતા તા હમણાં પણ આપણે સમજી શકીએ છીએ.

\* " Morality is the mathematics of religion."

#### ( ५४ )

સવાલ—નીતિ પાળવાથી શાે લાભ થાય છે ?

જવાબ—નીતિ પાળવાથી આપણી પાતાની, આપણા ધર્મની, આપણા દેશની તથા આપણી પ્રજાની ઉન્નતિ થઇ શકે છે. જે પ્રજા નીતિથી બ્રષ્ટ થાય છે તે અહીંઆ પણ દુઃખી થાય છે અને પુનર્જન્મમાં વિશેષ દુઃખી થવાની એમ સમજવું. સવાલ—જગતનું કલ્યાણ સાધી શકાય તેટલા માટે પવિત્ર મહાત્માઓએ કયા અતિસૂગમ નિયમ આપ્યા છે ?

જવાબ-(૧) જે આપણને નહી ગમેતે બીજા પ્રત્યે પણ નહી કરવું (૨) જે આપણને ગમતું હાેય તેવું જ બીજા પ્રત્યે વર્ત્તન રાખવું (૩) બીજાએ આપણું ભૂંડું કર્યું તા પણ આપણુ તેવું ભલું જ કરવું. જે ઠાેઇ છાકરા ઠે છાઠરી આ નિયમા પાળશે તે અવશ્ય નીતિમાન થશે.

સવાલ—આ નિયમ બાબત વધુ સમજ પાડવી જરૂરી છે માટે પંહેલાે નિયમ સમજાવા.

જવાય--કેાઇ આપણને મારે કે દુઃખ આપે તે આપણને ગમતું નથી. કાેઇ આપણી નિંદા કરે કે આપણને ગાળા ભાંડે તા તે આપણને ગમતું નથી. ત્યારે પહેલા નિયમ પ્રમાણે આપણે કાેઇને મારવું કે દુઃખ આપવું નહી, કાેઇની નિંદા કરવી નહીં, કાેઇને ગાળા ભાંડવી નહીં, કાેઇનું અપમાન કરવું નહીં અને કાેઇની સાથે દગા કે લુગ્ચાઇ કરવી નહીં. આ પ્રમાણે તમામ વાત જાણી લેવી.

સવાલ—બીજો નિયમ સમજાવેા

જવાબ---બીજા આપ**ણને સુખ આપે,** મીઠાં વચન કહે અને આપણી સંઘાતે માયાળુપણાથી વત્તે તાે આપણને તે ગમે છે, એટલે બીજા નિયમ પ્રમાણે બીજાને સુખ દેવું, તેની સાથે મીઠાં વચન બાલવાં, તથા તેની સાથે માયાળુપણે વર્તાવું. સવાલ—ત્રીએ નિયમ સમજાવા.

જવાળ—ત્રીજા નિયમ પ્રમાણે જ્યારે કાઇ આપણા તરક્ ગુસ્સે થાય ત્યારે આપણે તેના તરક્ષ ક્ષમા રાખવી અને નસ્રતાથી જવાબ આપવા. તેમજ કાઇ આપણી સાથે નિર્દયતાથી વતે તા પણ આપણે તેની સાથે પ્રેમભાવથી વર્તવું. આ રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તા રીતે તમામ બાબતા વિષે સમજી લેવું. ટુંકામાં કહીએ તો રીતે તમામ બાબતા સમય સમજી લેવું કામાં કોધી શ્વરાથી બેવડા કોધ વધે છે, માટે બૂંડાની સાથે પણ ભલા થઇ વર્તવું એમાં જ અરેખરી માટાઇ છે.

સવાલ—ઉપરના ત્રણે નિયમા પ્રમાણે ફક્ત મ<mark>નુ</mark>ખ્યની સાથે જ પ્રેમભાવ રાખવાે કે કેમ ໃ

જવાબ—ના. આ જગતમાંના તમામ પ્રાણીએા તરફ એ જ ત્રણુ નિયમા પ્રમાણે વર્તવું.

સવાલ —આ ત્રણે નિયમા પ્રમાણે વર્તવું બહુ કઠણ છે અરું કે નહિ !

જવાબ-નીતિએ વર્તવું એ ખરું તપાસીએ તા સુગમ કામ છે અને અનીતિએ વતવું એ જ સુશ્કેલ કામ છે, પરંતુ જ્યારે માણસ કામ કાંધના વિકારોને વશ થઇ વિવેકહીન બની રહે છે ત્યારે તેને નીતિના નિયમે ચાલવું દુષ્કર લાગે છે અને અનીતિ સહેલી લાગે છે; માટે નીતિને પાળવા અર્થે અંતરની શુદ્ધતા તરક્ષ વહેવાની ખાસ જરૂર છે. સવાલ—માબાપ સાથે આપણે શી રીતે વર્તવું જોઇએ ? જવાબ—માબાપની આજ્ઞામાં રહેવું, તેમની બનતી સેવા કરવી, તથા તેમને રાજી રાખવા તત્પર રહેવું અને તેમના સાથે કયારે ય પણ કંકાસ કરી તેમનું દિલ દુભવવું નહિ. સવાલ—વડીલા તરફ આપણે શી રીતે વર્તવું જોઇએ !

જવાબ—તેએા જાણે આપણા માબાપ જ હેાય તેમ તેમની સાથે નમ્રતાથી વર્ત વું અને તેમના તરફ પૂજ્યભાવ\* રાખવા.

સવાલ—બાઇઓ તથા બેનાે સાથે શી રીતે વર્તવું જેઇએ ? જવાબ—બાઇઓએ અરસપરસ પૂર્ણ પ્રીતિ અને પૂરતા પ્રમાણિકતા રાખવી. અરસ્પરસમાં વાદવિવાદ, તકરાર, કઠાેર વચન કે કઠાેર વર્તન કરી કુસંપનાં બી રાપવાં નહિ. માટા ભાઇ કે બેનની આજ્ઞા નાનાએ માનવી†.

સવાલ – સાથીએ સાથે તથા મિત્રા સાથે શી રીતે વર્ત વું ? જવાબ – તેમના તરફ માયાળુ તથા પ્રમાણિકપણે વર્ત વું. સવાલ – માબાપાએ પુત્રા તરફ કેવી રીતે વર્ત વું ?

જવાબ--- માબાપાએ બધા પુત્રા પર સરખી પ્રીતિ રાખવી, તેમને દરેક હુકમ કરતાં આનંદી વાકચ આલવાં, તેમને અપરાધામાં ચાગ્ય સમજ આપી કરીથી તેમ ન થાય તેની સંભાળ લેવી અને તેમને કેળવવાં.

સવાલ-ચાકરા તરફ કેવી રીતે વર્તવું ?

મા સ્થળે શિક્ષકોએ અસુક બાળક પિતા તરફ કેમ વર્ત્યા તેના દાખલા આપવા જેઇએ.

× શ્રી મહાવીરસ્વામીની પાતાના માટા લાઈ ન દીવર્ધ નના તરકની રહેણી વગેરેનાં કષ્ટાંતા શિક્ષકોએ આપવાં.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

જવાબ—ચાકરાને હુલકા ગણી ધિષ્ઠારવા નહિ, તેમના પર જીલમ ગુજરવાે નહિ, તથા તેમની માંદગીની અવસ્થા વગેરેમાં ખબર લેવી.

સવાલ-દીન અને દુ:ખી જના તરફ આપણી શી કરજ છે? જવાબ-તેવા જનાનાં દુઃખાે જે રસ્તે એાછાં થાય તે રસ્તે તેમને ચડાવવા જોઇએ, તેમને આપણુ બની શકે તેટલી મદદ કરવી જોઇએ. ટ્ંકામાં કહીએ તો સમર્થ માણસે અસમર્થ માણસનું રક્ષણુ કરવામાં અને તેઓને ઊચે ચડાવવામાં પાતાના બળના ઉપયાગ કરવા જોઇએ.

સવાલ—પાડાેશીએા તરફ આપણી શી ફરજ છે? જવાષ—આપણા પાડાેશીએા સાથે પ્રેમાળ થઇ રહેવું. તેમને સુખ દુઃખ થતાં તેમની સાથે ભાગ લઇ તેમને સારી સલાહ આપવી. નજીવા વાંધા ઊભા કરી કજીઆ–કંકાસ કરવા નહિ.

સવાલ—પતિએ સ્ત્રી તરક કેવી રીતે વર્તવું જેઇએ ?

જવાબ-પતિએ સ્ત્રીને દાસી તરીકે નહિ ગણવી બેઇએ. તેની તરક પૂર્ણ વકાદાર રહેવું જોઇએ. તેની સાથે કઠાર વર્ત હુક કદાપિ નહિ રાખવી બેઇએ. અને દરેક કામમાં તેમણે મરસ્પરસ સલાહથી રહેવું બેઇએ.જેમ સ્ત્રીને પતિવ્રતા થવાની જરૂર છે તેમજ પુરુષને પત્નીવ્રતે રહેવાની નીતિ પાળવી બેઇએ. નીતિની નજરે જોતાં પુરુષ અને સ્ત્રો એ બંનેમાં પૂર્ણ પ્રેમ અને પૂરતી વક્ષાદારી હાવી બેઇએ.

સવાલ—સ્રીઐાએ પતિ તરફ કેવી રીતે વર્તવું જોઇએ ? જવાબ—પતિ પ્રત્યે સ્ત્રીએ પૂજ્યભાવ રાખવા જોઇએ, પતિના હુકમને માન્ય રાખવા બેઇએ,પતિના સુખે સુખી અને દુઃખે દુઃખી થવું બેઇએ, એમ પતિવ્રતા ધર્મ સાચવવા બેઇએ.

સવાલ—જાનવરાે તરક આપણી શી કરજ છે ! જવાબ—જાનવરાેને આપણુ મારવા નહિ. તેઓ આપણુ કળજામાં હાેય તો તેમનીં ખાવાપીવા સંબંધી સંભાળ લેવડા-વર્વી. તેમના અચ્ચાં થાય તો તે ઉછેરી માટાં થાય તેમ સંભાળ રાખવી અને જનાવરના ગજા કરતાં વધુ કામ તેની પાસેથી લેવરાવવું નહીં.

સવાલ—આપણા સાધમી ભાઇએા તરક આપણે કેમ વર્ત્તવું ?

જવાય—આપણા ધર્મપિતા શ્રીમઢાવીર ભગવાન છે અને આપણે તો તેમના પુત્ર–પુત્રીએા છીએ માટે આપણા સગા ભાઇ– બહેના તરીકે તેમને ગણવા એટલું જ નહિ પણુ સંસારના સગ-પણ કરતાં ધર્મસગપણ ભવેાભવનું હાેવાથી આપણા ભાઇ– બહેના કરતાં તેઓને વધારે ચાઢવાં.

સવાલ—આખા જનસમાજ તરફ આપણી શી ફરજ છે ? જવાબ્ય—જનસમાજમાં સત્યના પ્રકાશ અને શાંતિ જળવાય તેવી ઇચ્છા હુમેશાં રાખવી જોઇએ. અને આ ઇચ્છાને અનુ-સરી આપણુ મન, વચન અને કર્મથી આપણું વત્ત<sup>°</sup>ન પવિત્ર રાખી જનસમાજને આનંદકર્તા થવું જોઇએ.

સવાલ—આપણા ધર્મ તરફ માપણી શી કરજ છે ? જવાબ—આપણા ધર્મ પર પૂર્ણ ભાવ રાખી તેમાં રહેલી ઉત્તમ શિક્ષાઓ માન્ય રાખવી જોઇએ. ધર્મની ખરી ખૂબીઓ શાષીને તેમને પ્રકાશમાં લાવવો જોઇએ.

**સવાલ---આપણા દુરમનેા તરક્ આપણી શી ક્રજ છે ?** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com જવાબ—દુશ્મનેાનું પથુ આપણુે ભલું ચઢાવું જેઇએ. તેઓ આપણી સાથે સલાઢ કરવા ઇચ્છે તેા તેમને માફી બક્ષવી જેઇએ અને તેમની નિંદા કે અદેખાઇથી દૂર રહેવું જેઇએ. સવાલ—આ ઉપરાંત બીજી આપણી નીંતિ સંબંધી શી શી કરજો છે !

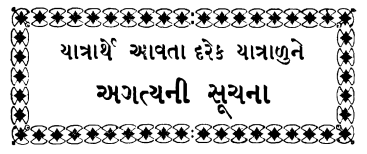
જવાબ-આપણે હમેશાં (૧) સાચું બાેલવું, (૨) પ્રમાણિક રહેવું,(૩) સુશીલ થવું,(૪) ઉદ્યોગી બનવું,(૫) વિનયનસ થઇ વર્ત્તવું,(૬) ગુણુગ્રાહી થવું,(૭) ધૈય વાન થવું,(૮) પવિત્ર મન રાખવું,(૯) સલાહ સંપર્થી રહેવું,(૧૦) ગંભીર થવું, (૧૧) ઉદાર થવું,(૧૨) આનંદી રહેવું,(૧૩) સાવધાન થવું,(૧૪) ચતુરતા મેળવવી,(૧૫) શાૈય વાન થવું અને (૧૬) ઉદ્યમી થવું-એ નીતિની સુખ્ય શિક્ષાઓ છે. ટૂંકામાં કહીએ તાે જેટલાં સદ્દગુણા છે એટલા નીતિના પાઠ છે. સવાલ-જૈન ધર્મમાં નીતિનું પ્રતિપાદન શી રીતે કરેલું છે ?

જવાળ–જૈન ધર્મમાં નીતિને સામાન્ય ધર્મ તરીકે જણાવેલ છે.સામાન્ય ધર્મ એટલે કે સવે<sup>૬</sup> ધર્મોમાં કપૂલ રખાયેલા સિદ્ધાંત કે નીતિ.

સવાલ—નીંતિ અને ધર્મ એક છે કે જુદા ?

જવાષ્મ—નીતિને કાયમ રાખી ધર્મ કંઇક આપણને વધુ શ્રદ્ધા, વધુ જ્ઞાન અને વધુ શાંતિ આપીને વધુ સુખ તરફ દેારે છે. નીતિ પહેલું પગથિયું છે. ધર્મ તેની ઉપરનું પગથિયું છે.





" અન્ય સ્થળે કરેલું પાપ તીર્થસ્થાને વિવેકવડે છૂટે છે, પરંતુ અવિવેકતાથી તીર્શસ્થાનમાં કરેલું પાપ વજલેપ જેવું નિકાચિત થાય છે."

૧. શત્રુંજય, ગિરનાર, આબૂગઢ, સમેતશિખર કે પાવાપુરી, ચંપાપુરી વિગેરે પવિત્ર સ્થળાેની જાત્રા કરવાના રસિક ભાઇ– બહેનાએ કાેમળ પરિષ્ણુમ રાખીને જાત્રાના લાભ લેવા આવતા બીજ જાત્રાળુઐાની પણ ચાેગ્ય સગવડ સાચવવા ભુલવું નહિ.

ર. આપણે જાતે ચાેડું ઘણું કષ્ટ (સંકડાશ) સહન કરીને પણુ સામાની સગવડ સાચવી લેવી, એ નિ:સ્વાર્થ સેવાના લાભ સુજ્ઞ ભાઇ-બહેનાએ જરૂર લેવા.

૩. રેલ્વેમાં, ગાડામાં તેમજ ધર્મશાળામાં એ રીતે આપણે ઘણેા લાભ ઉઠાવી શકીએ.

૪. ઘરે મેમાન-પરાેાણાની સેવા—ચાકરી કરીએ તેથી અધિક સેવા-ચાકરી યાત્રિકાેની કરવી ઘટે.

પ. સુકામેથી યાત્રાર્થે નીકળ્યાં ત્યાર પછીથી ઠાઇ પશુ (લાડા, અબદ પ્રસુખ)ને પણ ત્રાસ આપવા ન ઘટે. ખુલ્લાં અણવાણે પગે ચાલતાં જાત્રા કરવાનું ફળ ન વર્ણવી શકાય એટલું બધું કહ્યું છે તે માજશાખની ધૂનમાં સુખશીલતાથી

#### ( ૧૦૧ )

ગુમાવી દેવું ન ઘટે; કારણ કે સમજીને દેહુકમન કરવાનુ <mark>ભારે</mark> ક્રૂળ કહ્યું છે.

૬. શરીરક્ષીણુતાદિ ખાસ માંદગીના કારણુ સિવાય ગ**લ** શ્રીમંતોને પણુ છતી શક્તિએ જયણાથી ચાલીને જ તીથયાત્રા કરવી ઘટે. આપણુ કર્મથી હળવા થવા માટેજ જાત્રા કરવા આવીએ છીએ; ભારે થવાને નહિ જ, એમ સમજી જયણાનું લક્ષ ભૂલવું નહિ.

છ. છવિત સહુને વહાલુ છે તેા તેની છતી શકિત ગેાપવી, જાનવરાને મહાત્રાસ આપી જયણા રહિત જાત્રા માટે જવા આવવાના અર્થ શાે ? પ્રભુની આજ્ઞા સાચવોને જ જાત્રા કરી લેખે થાય છે.

૮. સહુ સાથે મૈત્રી, દુઃખી પ્રત્યે દયા અને સદ્દગુણી પ્રત્યે પ્રમાદ તેમજ પાપી પ્રાણી પ્રત્યે અદ્રેષ (ઉપેક્ષા) ભાવના રાખ-વાથી જ કરવામાં આવતી ધર્મકરહ્યી સફળ થઇ શકે છે.

૯. પવિત્ર તીર્થંની યાત્રા કરવા જતાં સ્પને યાત્રા કર્યા પછી તો અવશ્ય અનીતિના સવ<sup>°</sup>થાં ત્યાગ જ કરવા જોઇએ. તીર્થ-યાત્રાની સફળતા ત્યારે જ લેખી શકાય; અન્યથા નહીં.

૧૦. અનીતિવંતનું મન જ ધર્મકરણીમાં ચાંટી શકતું નથો, અને મન વગરની બહારના દેખાવ પૂરતી કરણી સારું ફળ આપી શકતી નથી, તેથી જ યાત્રિકાેએ દયા, સત્ય, પ્રમાણિકતા વિગેરે સાચવવા પૂરતી કાળજી રાખવી.

૧૧. પ્રલુના આજ્ઞા-વચનાને સંપૂર્ણું પણે પાળવા.

૧૨. નિર્મળ તત્ત્વશ્રદ્ધા અને બાેધ સહિત સદ્દવર્તનવડે જ સ્વકલ્યાજી સાધી શકાય. પાતે હિત માર્ગને દઢતાથી સેવનાર અન્યનું પણ હિત કરી શકે છે. ૧૩. **વેાગ્યતા મેળવ્યા વગર વસ્તુધર્મની પ્રગતિ થઇ શકતી** નથી તેથી ઉત્તમ પ્રકારની ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, સંતાષ અને ઉદારતાદિકવડે સુયાગ્યતા મેળવવા ચૂકવું નહિ. રૂડી યાગ્યતા પામેલા જીવ ચિંતામણિ રત્ન જેવા ધર્મ સ્હેજે પામી શકે છે.

૧૪. કેાઇ જાતનું દુવ્ય સન પવિત્ર તીર્થને લેટી જલ્દી દૂર કરી દેવું. પવિત્ર તીર્થને લેટી તપ-જપ–જ્ઞાન-ધ્યાન–વત-પચ્ચ-ખાણ કરવાનું વ્યસન તેા જરૂર કાયમ રાખવું.

૧૫. તીર્થંમાં જંગમ તીર્થરૂપ સદ્ગુણી સંત−મહાત્માદિકનેા સમાગમ કરો દેાષ માત્ર દૂર કરવા. તેમની સ્વાર્થ વગરની હિતશિક્ષાને જરૂર અનુસરવું.

૧૬. મન, વચન અને કાયાથી સઘળી શુદ્ધિ સાચવી, સહુનું ઝ્રેય થાય એવું આપણી આસપાસ શુદ્ધ વાતાવરણ બનાવી દેવું જેથી શીઘ્ર સ્વ–પરકલ્યાણુની સિદ્ધિ થાય.

૧૭. શત્રું જય તીર્થરાજ જેવા સવેાંત્તમ સ્થાનમાં બીજ ખટ-પટ તજી શાંતિથી રહેનાર સ્વદિત સાધી શકે છે. અંતરલક્ષથી જયણા (જીવદયા) સદિત પગપાળે એક પણ યાત્રા જેવી લાભ-દાયી થાય છે તેવી જયણા રહિત ઉપયાગશૂન્યપણે અનેક યાત્રાઓ પણ લાભદાયક થઇ શકતી નથી; તેથી થાડી કે ઘણી યાત્રા કરવા ઇચ્છતા સહુએ જરૂર જયણા સાચવવી.

૧૮. જયણાપૂર્વક સાતે શુદ્ધિ સાચવીને યાત્રાર્થે જતાં, વિક-થાદિક પ્રમાદ સેવવા નહિ. વિકથાથી તા પાતાનું તથા પરનું પણ બગાડે છે તેથી દૃદયમાં શ્રી ગિરિરાજના શુણુનું સ્મરણુ કરતાં કરતાં વધતા શુભ પરિણામ ઉપર ચડવું.

**૧૯. ધર્મ'તુ**ં મૂળ <mark>વિનય હેાવાથી નમ્રતા રા</mark>ખી ચાલવું. **યાત્રાથે<sup>°</sup> જ**તાં **દેહનું દમન કર**વું. ખાસ માેટી માંદગી વિગેરે કારણે ડાળી કરી તેમાં બેસીને જવા કરતાં ખુલ્લા પગે ચાલીને જ, બીજા કાર્ટને તકલીક આપ્યા સિવાય યાત્રા કરવી. પ્રભુપૂજા, ચૈત્યવ દનાદિક વખતે પણ વિનય ગુણ વિસરી જવા નહિ. સદ્દગુણી સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા વિગેરેનું યથાયાગ્ય માન સાચવવું.

૨૦. લીથ જળ પવિત્ર હેાવાથી તેને ઉષ્ણુ કરી કે કરાવી સ્નાન કરવા કરતાં તે શુદ્ધ જળથી જ જયણુાપૂર્વ ક સ્નાન કરી પ્રસુ-પૂજનમાં પ્રવૃત્ત થવું સુક્રત-સપ્રમાણુ છે.

ર૧. યાત્રા-પૂજાદિમાં ભાઇઓએ તેમજ બહેનાએ બરાબર પાતપાતાની મર્યાદા સાચવવાની સંભાળ રાખવી.એક જ સ્થળે પૂજન વિગેરે કરતાં મર્યાદા જળવાય નહિ તા બીજા સ્થળે ભાવ-સહિત પ્રભુભક્તિ કરી લેવી સુક્ત લેખાય.

રર. ડુંગરપૂજા કરવા જતાં માર્ગમાં જ પગથિયાં ઉપર પુષ્પાદિક ચઢાવવા કરતાં ખાસ નિયમિત સ્થળાેએ કે ડુંગરમાંની કાેઇ અલાયદી શિલા ઉપર પુષ્પાદિક ચઢાવવા ચુક્ત છે. તેવે પ્રસંગે નજરે પડતી અશુચિ વિગેરે આશાતના દૂર કરવા– કરાવવા પૂરવું લક્ષ રાખવું.

ર 3. સ્નાન કરતી વખતે પહેરવાનું વસ્ત્ર પાત પાતાનું અલાયદું જ રાખવું તેમજ તેવા વસ્ત્રથી ભીનું અંગ નહિ લુછતાં, અલાયદા અંગુછાં ( ટુવાલ ) વિગેરેથી જ શરીર સાફ કરવું. એમ કરવાથી શરીરની આરોગ્યતા જળવાશે અને થતી આશાતના પછ્યુ દૂર થઇ શકશે. આ બાખત સંબંધી સમજ્યુ ભાઇ-બહેનાએ ઉપેક્ષા કરવી નહિ.

૨૪. પ્રભુ પાસે ધરવા માટે ક્ળ, ક્રૂલ વિગેરે જે ઉત્તમ દ્વવ્ય લઇ જવાનાં હાેય તે જેમ તેમ અનાકરથી લઇ જવા નહિ. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com કેટલાક મુગ્ધ યાત્રાળુઓ શ્રીફળને ચાટલીથી ઝાલી લઇ જતા જેવામાં આવે છે તે રીતિ અનુાચત છે. શ્રીફળ આદિક આદર સહિત બે હાથમાં અથવા થાળ પ્રમુખમાં રાખીને જ લઇ જવુ ઉચિત છે.

૨૫. યાત્રાથે જતાં ઉપર માગમાં કાેઇ પછુ પ્રકારે અશુચિ પ્રસુખ આશાતના આપણાથી ન થાય એવી સંભાળ રાખવી.

ર૬. ચથાશક્તિ પાેરિસી પ્રમુખનું પચ્ચખ્ખાણ કરીને જ ઉપર ચડવું, કેમકે અંત્રે કરેલું નાનું પણ પચ્ચખ્ખાણુ મહાન લાભ આપે છે.

ર૭. આ ક્ષેત્રમાં હરેક રીતે સીદાતા સાધમી બાઇઓને વિવેક સહિત સહાય આપી ધર્મમાર્ગમાં જોડવા પ્રયત્ન કરવા.

ર૮. દેહ ઉપરની માયા એાછી કરી, સુખશીલપણું તજીને અઢીં સ્વશક્તિ અનુસાર દાન, શીલ, તપ અને ભાવરૂપ ધર્મનું સારી રીતે સેવન કરવું. આ પુષ્ટ્યક્ષેત્રમાં વિવેકથી કરેલી ધર્મકરણી મહાલાભકારી થાય છે.

ર૯ પ્રતિદિન બનતાં સુધી જયણાપૂર્વક ( જીવની વિરાધના ન થાય તેવી સંભાળથી ) એક જ યાત્રા કરવી. મ્હાેટા પર્વ દિવસે બીજી યાત્રા કરવા ઇ<sup>2</sup>છા થાય તાે તે બહુ સ્થિરતાથી જયણાપૂર્વક વિધિશુક્ત જ કરવી.

૩૦. કેટલાક અણુસમજી ભાઇએા દેરાસર કે દેરી વિગેરેની ભીંતા ઉપર પેન્સીલ કે કાયલાવતી પાતાના નામ લખી કે ગમે તેવા ચિત્ર કાઢીને ભીંતાને કાળી કરી આશાતના કરે છે. આવી રીતે પાતાનું નામ અમર કરવાને ઇ<sup>2</sup>છતા મુગ્ધજના પાતાનાં નામ ઉપર તીર્થની આશાતનારૂપ મશીના કુચડા ફેરવે છે; તેથી સમજી માણસાએ તેમ નહિ કરતાં તેવું કરનાર શખ્સાને પણ સમજીતી આપવા પ્રયત્ન કરવા. ૩૧. કેટલાક યાત્રાળુઓ બહુ અંધારામાં વહેલા યાત્રાર્થ જાય છે: તેમ નહીં જતાં, સારી રીતે અજવાળું થયા બાદ જયણા સહિત પગે ચાલીને યાત્રા કરવી.

૩૨ કેટલાક યાત્રાળુઓ ખાસ કારણ વગર ડાળી કરે છે તેથી તેમના નિમિત્તે ડાળીવાળાઓ ડુંગર ઉપર કેટલીક બાતનીં આશાતના કરે છે. તે સંબંધી વિચાર કરી, સમજી માણુસોએ તેવી અવિધિ આશાતના તજીને જ બનતાં સુધી યાત્રાના લાભ લેવા; ગતાનુગતિકતા તા ન જ કરવી.

૩૩. યાત્રાર્થ આવેલા ભાઇ-બહેનેાએ પ્રભુપૂજા, ગુરુવ દન, સત્ત્વાનુક પા ( પ્રાણીદયા ), સુપાત્રદાન, ગુણાનુરાગ અને શાસ્ત્રશ્રવણુરૂપ પાતાનાં નિત્યકૃત્ય વિસારી નહિ દેતાં તે નિયમસર સેવવાં.

૩૪. અહીં સદા સા**ધ**ર્મિંક જના<mark>ની બની શકે તેટલી સેવા-</mark> ભક્તિવડે આરાધના કરવી; પરંતુ તેની <mark>કાેઇ રીતે વિરાધના</mark> તા ન જ કરવી.

૩૫. ' તીર્થ અક્તિ માટે જેટલું તન, મન, ધનથી કરાય તેટલું ઓાધ્રું જ છે ' એમ સમજી જે ક'ઇ યથાશક્તિ કરવામાં આવે તેના ગર્વ કરવા નહિ, પણુ પૂર્વ મહાપુરુષાનાં દર્ષાત લઇ સ્વલઘુતા જ ભાવવાનું લક્ષ રાખવું.

૩૬. અત્ર પ્રાય: કાેકપણુ જાતના પાપમાં પ્રવૃત્તિ ન થાય ત્તેવી કાળજી રાખવી. કાેકપણુ નબળી સંગતથી અલગ રહેવું. સર્વ જીવને આપણા આત્મા સમાન લેખી, શુદ્ધ દયાની લાબણુી રાખવી અને પરિણામની વિશુદ્ધિ કરવી.

૩૭. કેાર્કને કક<sup>્</sup>શ-કઠાેર કે મર્મ વચન કહેવું નહિ. મિષ્ટ, પ્રિય અને દિ્ત વચન જ વદવું. ગમે તેવા પ્રસંગમાં પણ અહિતકારી અસત્ય અને અપ્રિય વચન ન જ બાલવું

## ( १०९ )

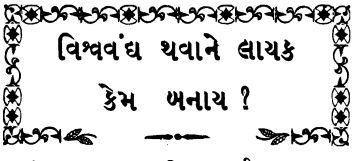
૩૮. આપણી પ્રવૃત્તિ દેખી બીજા તેની અનુમાેદના કરે. અને તેનું અનુકરણ પણ કરે તેવી શાંત, નિર્મળ, પ્રમાણિક, નિષ્ક્રપટ વૃત્તિ યાત્રા પ્રસ'ગે વિશેષે રાખવી. ધર્મશાસનની પ્રભાવના કરવાના એ સરળ રસ્તા છે.

૩૯. કેાઇપણ પ્રકારના દુવ્ય સનથી અત્ર સદ્વંતર દૂર રહેવા જ પ્રયત્ન કરવા. આવા પવિત્ર સ્થળે તાે કેવળ ધર્મ સેવનનું જ વ્યસન રાખવું કે જેથી આપણું એકાંત હિત જ થાય.

૪૦. ટૂંકાણુમાં તીર્થભક્તને છાજે ∶તેવી જ ઉત્તમ રહેણી-કરણુો અહીં રાખવી.

૪૧. કેાઇ રીતે અનીતિ કે અન્યાયને ઉત્તેજન મળે તેમ. નહિ કરતાં ન્યાય-નીતિને જ ઉત્તેજન મળે તેમ હરેક પ્રસંગે. જાતે કામ કરવું અને બીજા પાસે કરાવવા લક્ષ રાખવું.





' લઘુતામે' પ્રભુતા વસે, પ્રભુતાથી પ્રભુ દૂર ' ' નમે તે પ્રભુને ગમે '

िवदनं प्रसादसदनं, सदयं हृदयं सुधामधुरवाच: । करणं परोपकरणं, येषां केषां न ते वंद्याः ?

ભાવાર્થ-જેમનું મુખ સદા પ્રસન્ન-આનંદિત રદ્યા કરે, જેમનું હુદય દયાર્થ-સદા દયાભીનું રહે, જેમની વાણી અમૃત જેવી મીઠી-મધુર લાગે એવી પ્રિય અને હિતકારી વર્તતી હાેય, તેમજ જેમની કાયા પરાપકારના કાર્યમાં સદાય તત્પર રહે, તેવા પવિત્ર આત્માઓ કાેને વંદનિક ન થાય ? અર્થાત્ એવા ઉત્તમ જેના સહુ કાેઇને વંદનિક-પુજનીય થાય જ એમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી.

લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય સાદા ઉપદેશ

" નમે છે આંખા આંબલી, નમે છે દાડમ દ્રાક્ષ; એરંડ બીચારાે શું નમે ? જેની એાછી શાખ. "

ભાવાર્થ-આંબા, આંબલી, દાડમ-દ્રાક્ષ જેવા ઉત્તમ ઝાડા નમે છે, ફળસંપત્તિ વખતે તેઓ લચી પડે છે; પણુ એરંડ અને તાડ જેવા હલકા વૃક્ષા તાે અક્કડ જ રહે છે. લગારે નમતા નથી. તેવી રીતે દુનિયામાં શીલસંતાેષાદિક ઉત્તમ ગુણેાથી અલંકૃત થયેલા સજ્જના સદાય સાઠાઇ રાખે છે; નસ્રતા ધારે છે અને પરાૈપકાર સાધે છે. ત્યારે કુશીલતા-દિક દુર્ગુણાથી વાસિત થયેવા હુલકા લાેકા અક્કડ રહે છે, સજ્જના સાથે દ્વેષ રાખે છે અને અધિકાર મળતાં અનર્થ પણ કરે છે; યતઃ-

"नमन्ति सरछा वृक्षा, नमन्ति सज्जना जना!। मूर्खाश्च शुष्ककाष्ठं च, न नमन्ति कदाचन ॥"

ભાવાર્થ-ન્યારે સુકા કાષ્ઠ જેવા અક્કડબાજ અજ્ઞજનેા કદાપિ નમતાં નથી ત્યારે કુળથી લચી પડતા ઉત્તમ વૃક્ષાની પેઠે સદ્દગુણુશાળી સજ્જના સદા-સર્વદા નમ્રતા રાખે છે અને પરદુ:ખભ જક બની, નિજ જન્મ સફળ કરે છે; કેમકે ' પરોપकाराय सतां વિમૃતयः '



ર્જન કામના સત્યહિતની ખાતર ખાસ નિર્માણ કરેલી સમયાચિત બહુ અગત્યની સૂચનાઓ

૧. સુજ્ઞ ભાઇ–અહેનાે ! દરેક મંગળ પ્રસંગે વિદેશી ભ્રષ્ટ વસ્તુઓ વાપરવાથી આપણે કાયમ પરહેજ ( દૂર ) રહેવું અને સ્વદેશી પવિત્ર વસ્તુઓનાં જ વિવેકથી ઉપયાગ કરવા-કરાવવા.

ર, આપણા પવિત્ર તીથોની સેવા∽રક્ષા અર્થ આપણાથી બને તેટલાે સ્વાર્થત્યાગ કરવાે, આત્મભાેગ આપવા તૈયાર– તત્પર રહેવું.

૩. કેાઇ પણુ જાતના કુવ્યસનથી સદંતર દૂર રહેવું અને આપણી આસપાસના સ્વજનાદિને એથી દૂર રહેવા પ્રીતિભરી પ્રેરણુ કર્યા કરવી.

૪. શાન્તરસથી ભરેલી જિનપ્રતિમાને જિનેશ્વર તુલ્ય લેખી, આપણુ પણ તેવા જ શાન્ત-અવિકારી થવા તેમની પૂજા-અર્ચાદિક પ્રેમથી કરવા-કરાવવા અનતું લક્ષ રાખવું.

પ. આત્મશાંતિને આપનારી જિનવાણીના લાભ લેવા, પ્રતિદિન શેહા ઘણે વખત' પ્રેમપૂર્વક પ્રમાદ રહિતપણે કાઢવા પ્રયત્ન સેવવા. ૬. જૈન તરીકે આપણું કર્તવ્ય શું શું છે ? તે સારી રીતે લાણી તે પ્રમાણે લક્ષ રાખીને આચરવા યથાશક્તિ ઉલમ કર્યા કરવા. ૭. શરીર નિરાગી હાય તા જ ધર્મસાધન રૂડી રીતે થઇ શકે માટે શરીરઆરાગ્ય સાચવવા સહુએ પૂરતી સંભાળ રાખવી. વબી બાળલગ્ન, વૃદ્ધવિવાહ, પરસ્તી તથા વેસ્યાગમન, માદક આહાર, કુપગ્ય સેવન અને કુદરત વિરુદ્ધ વર્તનથી નાઢક વીર્થના વિનાશ કરવાવડે શરીર કમજોર થઇ જાય છે, એમ સમજી ઉક્ત અનાચરણાથી સહુએ સદંતર દૂર રહેવા લક્ષ રાખવું, તેની ઉપેક્ષા કરવી નહી.

૮. આવકના પ્રમાણુમાં જ ખચ<sup>°</sup> રાખવું અને બિનજરૂરી ખચ<sup>°</sup> કમી કરી બચેલા નાણુાનાે સદુપયાેગ કરવા-કરાવવા પ્રરતું લક્ષ્ય જાતે રાખવું અને સ્વજનાે પાસે રખાવવું.

૯. શુભ-ધર્માદા ખાતે ખર્ચવા કાઢેલો ૨કમ વગરવિલંબે વિવેકથી ખર્ચી દેવી; કારણ કે સદાકાળ સહુના સરખા શુભ પરિણામ ટકી રહેતા નથી, વળી લક્ષ્મી પણ અગજે છે અને કાલે નથી માટે કાલે કરવું હાેય તે આજે જ કરવું.

૧૦. જ્ઞાનદાન સમાન કાેઇ ઉત્તમ દાન નથી એમ સમજી સહુએ એ કાર્યમાં યથાશક્તિ સહાય કરવી અને તત્ત્વજ્ઞાનનાે ફેલાવાે થાય તેવા પ્રબંધ કરવા; કેમકે શાસન ઉન્નતિના આધાર તત્ત્વજ્ઞાન ઉપર અવલંબી રહેલાે છે.

૧૧. આપણા જૈન ભાઇ-બહેનાની અત્યારે ઘણા ભાગે કળાકૌશલ્યની ખામીથી, પ્રમાદ આચરણથી, અગમચેતીપણાના અભાવથી અને નાતવરા વિગેરેમાં નકામા ખચ કરવાની કુરૂઢીથી જે દુ:ખભરી હાલત થવા પામી છે તે જલ્દી દૂર થાય તેવી તાલીમ (કેળવણી) દેશકાળને અનુસારે ઉછરતી પ્રજાને આપવા દરેક યાગ્ય સ્થળે ગાઠવણ કરવાની હવે ખાસ જરૂર છે. ૧૨. વીતરાગ પ્રભુના પવિત્ર ઉપદેશ આખી આલમને ઉપકારક થઇ શકે એવા હાવાથી તેના જેમ અધિક પ્રસાર થવા પામે તેમ સદુએ પ્રયત્ન કરવા. જગદ્દગુરુ જિનેશ્વર ભગ-વાને ફરમાવેલી દશ શિક્ષાનું રહસ્ય એ છે કે—

(૧) શાસનરસિક જનાએ સહુ કાઇ છવાનું ભલું કરવા કરા-

#### **( ૧૧**૧ )

વવા બનતી કાળજી રાખવી અને ઉદ્દાર દિલથી આ<sub>ત્</sub>મ-ભ્રાેગ આપવા.

(૨) મદ, માન કે અહંકાર તજી, સાદાઇ, ભલમનસાઇ અને નસ્રતા રાખી સહુ સાથે હળીમળીને રહેવું અને ગુણુી-જનાના અધિક આદર કરવા, તેમના પવિત્ર સમાગમમાં આવી સદ્ધાધ મેળવવા અને તે પ્રમાણે સહુએ ચીવટ રાખીને સદ્દવર્તન સેવવું.

(૩) માયા-કપટ તછ, સરલતા આદરી, મન, વચન અને કાયાની શુદ્ધિથી સ્વપરહિતરૂપ થાય તેવા શુભ કાર્ય કરવાં-કરાવવાં.

(૪) લેાભ-તૃષ્ણા તજી સંતાેષવૃત્તિ રાખીને વ્યની શકે તેટલાં પરમાથ ભર્યાં કામ નિઃસ્વાર્થ પણે કરવાં અને કરાવવાં.

(પ) કુવાસના તછ, ઇ<sup>ર</sup>છાનિરાધ તપવડે નિજ દેહદમન કરી, પવિત્ર જ્ઞાનધ્યાન યાેગે પ્રમાદ રહિતપણુ સ્વ-આત્મ-સુવર્ણ શુદ્ધ કરવું.

- (૬) ઇન્દ્રિય, વિષય અને કષાયને કાષ્ટ્રમાં રાખો પવિત્રપણે યથા-શાક્ત વત-નિયમા પાળવા પળાવવા પ્રયત્નશીલ થવું.
- ( ૭ ) સત્યનું સાચું સ્વરૂપ સમજી પ્રિય, પથ્થ અને તથ્ય એવું ( હિત, મિત અને મધુર ) વચન પ્રસંગ પામીને ડહાપણુથી બાેલવું.

(૮) અંતઃકરણ સાફ રાખો વ્યવહારશુદ્ધિ સાચવવી. ન્યાય, નીતિ અને પ્રમાણિકપણું સારી રીતે સાચવી રાખીને ચાલવું.

( ૯ ) પર આશા-પરાધીનતા તજી નિઃસંગતા **અને નિઃસ્પૃહતા ધા**રી એકાન્ત આત્મહિત કરી લેવાને સવેળા ઉજમાળ થઇ રહેવું.

(૧૦) બ્રહ્મચર્ય ચુક્ત પવિત્ર આચારવિચારને સેવી આત્મપરા-યણતાયાગે સહજ સ્વાભાવિક અનુપમ સુખના અનુભવ

#### ( ११२)

કરવા, **ક્ષ્યળ-ભ**મરીના દર્ષાતે પરમાત્મચિન્તવનવડે તેની સાથે એકતા કરી સ્વરૂપમગ્ન થવું.

૧૩. કલેશ, કુસંપ, વેર, વિરાધ, ઇર્ષા, અદેખાઇ, નિંદા, ચુગલી વિગેરે વિકારોને મહાદુઃખદાયક જાણી સહુએ અવશ્યુ પરિહરવા.

૧૪. કુસંગથી આદરી દીધેલા ખાટા રીતરિવાજોને હાનિ-કત્તા જાણી દૂર કરવા-કરાવવા પૂરતું લક્ષ્ય રાખવું.

૧૫. કેાઇ રીતે સીદાતા ( દુઃખી થતા ) સાધમોંજનાને સારી રીતે સહાય આપી અપાવીને ઠેકાણે પાડવા સદા લક્ષ્ય રાખવું. ૧૬. માતા, પિતા, સ્વામી અને ગુરુમહારાજના આપણા ઉપર થયેલાે અનહદ ઉપગાર સંભારી, કાયમ સ્મરણુમાં રાખી તેમનું હિત કરવાની સાેનેરી તક મળે ત્યારે તે ગુમાવવી નહિ. દ્રવ્યથી અને ભાવથી અની શકે તેટલી તેમની સેવા, ભક્તિ જરૂર કરવી.

૧૭. કેાઇએ કંઇ કસુર કરેલી જાણી તેના તિરસ્કાર કરવાને બદલે તેની બૂલ શાંતિથી સમજાવી સુધરાવવી વધારે હિતકારી છે.

૧૮. ૬વ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને નિજ લક્ષમાં રાખી ન્સતાથી ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનાર સુખે સ્વપરદ્ધિત સાધી શકે છે.

સાૈ કાેઇ આ અમૂલ્ય સૂચનાઓને અમલ કરશે તાે તેઓ અલ્પ સમયમાં અને અલ્પ પ્રયાસે અમૂલ્ય લાભ મેળવી શકશે એમ ઇચ્છી, પ્રાર્થી નિજ આશય દાખવીને વિરસું છું.હું. સ. ક. વિ.



#### શ્રી બુદ્ધ-વૃદ્ધ-કપૂર ગ્રંથમાળાના મણકા \*१ ભाરતीय દर्शनामां कैनदर्शननं स्थान. \*ર સામાચિક ચૈલવદન સૂત્ર, સાર્થ, \*3 દેવસિરાઇ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર. સાર્થ. \*૪ ભક્તિમાળા. \*પ જેન તત્ત્વપ્રવેશક જ્ઞાનમાળા. ભાગ ૧ લા. \*ક પ્રાથ'ના પચ્ચીશી. \*૭ પ્રદ્રાચય વિચાર. \*८ लेन तत्त्वप्रवेशक झानमाणा आग २ ले. \*૧૦ ઘરની લક્ષ્મી. \*८ स्वाध्याय. \*११ शियणने। महिमा. \*૧૨ ચિદાનંદ પદ સંગ્રહ. ભાગ ૧ લા. ૧૪ સાધમચોદાયદક. \*૧૩ પ્રભ પ્રાર્થના \*૧૫ મંચકલ્યાણક મુન. (મં રૂપવિજયજીકત.) સાર્ય. \*૧૬ શ્રી પાલગોપાલ તથા સરચંદ્ર કુમાર ચરિત્ર. \*૧૭ સદબાધ સંગ્રહ ભાગ ૧ લા. \*૧૮ કામઘટ કથાપ્રબંધ તથા કંડુ રાબની કથા વિગેરે. ૧૯ છટાં વેરાયલાં માતી. ભાગ ર જો. ભાગ 3 ને. 20 11 17 13 २१ थिहान'हळ इत संअंध. साथ २ ले ્ર ભાગ ૧ લેં તથા ૨ એ સાથે 22 ર૩ વ્યવહાર કૌશલ્ય લેખ પશ, ભાગ ૧ લા. લેખ પર થી ૯૯, ભાગ ર એ. 28 રપ જેન તત્ત્વપ્રવેશક જ્ઞાનમાળા ભાગ પહેલા બીને સાથે. ર૬ શ્રાવક યાગ્ય આચારવિચાર સંગ્રહ. २७ प्रशभरति अनुवाह तथा वीतराग स्तात्रानुवाह.

૨૮ છૂટાં વેરાયેલાં માતી. વિભાગ ૪ થા.

રહ સક્તમુક્તાવળી. ધર્મ-અર્થ-કામ-માક્ષ-ચારે વગ

૩૦ આરાધના સૂત્ર પયન્ના અવચૂરિ અનુવાદ યુક્ત.

\* આવી નિશાનીવાળી ખુકા શીલીકે નથી,