ARI) CIE! SHO OH) SHO ना चार्य श्रीविजयवमंसुरिभ्यो नमः

आहुक्षेत्रे त्रील वर्षनी लेट.

અવીચીન દિગ?

से ७५5

सनिराक शीविद्याविकथ्थ.

જ પાંચી પ્રસિદ્ધ કરનાર.

શાહ હવેંચંદ્ર ભરાભાઇ.

अशिक हाही. अन्तर्भर

आदित पहेली.

9000.

अवत १६७०

### ખ્યાવરના શ્રીજૈનશ્વેતામ્બર મૃતિ પૂજક શ્રીસ'ઘની સહાયતાથી.





શ્રી **સત્યનારાયણ** ત્રિન્ટિંગ પ્રેસમાં, **પટેલ માતીલાલ કાળીદાસે** અપ્યું. ઠે. ડીસ્ટ્રોક્ટ કાર્ટની પાસે-—અમદાવાદ₊

॥ अर्हम् ॥ परमगुरुश्रीविषय अर्थम्सरेभयो नमः

આવા એક વાદાનુવાદના ટ્રેન્સમાં ' બે બાલ 'ની કુ 📆 પ્ર સ્તાવના 'ની આવશ્યકતા કોઇ હિંદુમાણસ સ્વીકારી શકે નહિં, એ વાત ખરી, પરન્તુ આ ટ્રેક્ટમાં સેંબ પ્રવૃત્ત એક બે ખાસ કારણા મ્હુને તેમ કરવાની (બે બ્રાલ લખવાની) ફરજ પાંડે છે.

# ટ્રેક્ટ માૈડું કેમ બહાર પડેયું ?

' <mark>જૈનશા</mark>સન 'ના ખાસ અ'કમાં પ્રકટ થએલ ' શ્વેતામ્ખર પ્રાચીન કે દિગમ્બર ? ' નામના લેખના જવાબમાં, મિ. પાંગલે મહાશય તરફથી ખહાર પઉેલું ટ્રેક્ટ મ્હને ઘણીજ લાંબી મુદ્દતે પ્રાપ્ત થયું હતું. અને ત્રહાર બાદ હું વિહારમાં પડિયા એટલે સ્થિરતા સિવાય આવું ઐતિહાસિક ટ્રેક્ટ લખલું ઘણું મુશ્કેલી ભરેલું હાવાથી જ હારે આ ચાતુમાસની અંદર મ્હારી સ્થિરતા થઇ, ત્ય્હારે હું આ ટ્રેકટ લખવા ભાગ્યશાળી નિવડચાે. ખસ ! આજ કારણથી આ ટ્રેકટ ખહાર પડવામાં વિલંખ થયાં છે.

# યુનરૂ*કિ*તદેાષ

મ્હારે એક વાત બીજી પણ કહી દેવી જોઇએ. મ્હારા આ બીજા ટ્રેકટની અંદર એકાદ બે સ્થળે મ્હારે પુનરૂક્તિના

દાષમાં અણ્છૂટકે ઉતરવું પડ્યું છે. કારણ એ હતું કે મિ. પાંગલેના ટ્રેક્ટમાં એકની એક વાતને વાર વાર ચીતરવામાં કંઈ કમી રહેલી નથી અને તેટલાજ માટે ઘણા ખચાવ કરવા છતાં પણ એકાદ બે સ્થળે તે દાષમાં ઉતરવું પડ્યું છે. તે ખદલ વાંચક ક્ષમા કરશે.

મ્હારા પ્રથમના લેખને ટ્રેકટ ન. ૧ કરી, આ બીજા ટ્રે-કટની સાથે જોડી દેવામાં આવ્યું છે, કારણ કે વાંચનારાઓને એ વાન સહજમાં સમજાઇ જાય કે મ્હારા પ્રગમના લેખ કેટલી પ્રખળ યુક્તિઓથી લખવામાં આવેલા છે, અને તંહના જવાખ મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાના ટ્રેક્ટમાં કેવી નિર્ભળતાથી આપ્યા છે!

આ ટ્રેક્ટની અંદર અગર દૃષ્ટિદેષથી કાઇ ભૂલ રહી ગઇ હાય તો તે સુધારીને વાંચવા ભલામણ કરૂં છું.

#### ઉપકાર.

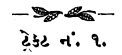
છેવટ— ઇતિહાસતત્ત્વમહાદધિ, ઉપાધ્યાયજ શ્રી ઇન્દ્રવિજ-યુજી મહાશજ સાહેખના આ સ્થળે હું અન્તઃકરણથી ઉપકાર માનું છું કે જેઓ સાહેબે સમ્પૂર્ણતયા મ્હને આ ટ્રેકટ લખ-વામાં સહાયતા કરી છે. ઇતિ શમ્.

ખ્યાવર. જૈત ઉપાશ્રય માગસર સુદિ હ વીર સં. ૨૪૪० તા. ૪ ડિસેમ્બર સં. ૧૬૧૩.

વિદ્યાવિજય.

# परमगुरु श्री विजयसूरिभ्या नमः

# શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બર ?



આજ જે વિષયને માટે આ લેખક કલમ ઉઠાવે છે, તે વિષય જહેવા મહત્વના છે, ત્હેવાજ અહાળા પ્રમાણમાં ચર્ચાઇ પણ ગએલાે છે, એટલુંજ નહિ પરન્તુ પાશ્વાત્ય તેમજ એત-દ્દેશીય વિદ્વાન્ મહાનુભાવાેએ 'આ વિચારને' સાહિ<sub>ત્</sub>યની કસાેટી ઉપર સારી પેઠે ઘર્ષણ કરીને ત્હેેનાે નિશ્ચય પણ કર્યો છે કે–'શ્વેતામ્બર મત પ્રાચીન છે' (જે વાત આ લેખને સ'-પૂર્ણ વાંચવાથી સમજાઇ જશે.) આ પ્રમાણે કહેવાથી જો કે હું એક રીતે બ'ધાઉં છું, કેમકે વાંચકા આ લેખના ઉપક્રમ વાંચ-તાંજ કદાચિત એવી શાંકામાં પડી જશે કે-જચ્હારે આ વિષય સારી રીતે ચર્ચાઇ ગયાે છે, આ વિષય સાહિત્યના વિશાળ ક્ષેત્રમાં ખેડાઇ ગયા છે, તાે પછી મુનિ વિદ્યાવિજયને અત્યારે શી જરૂર પડી હતી કે આટલાે સમયનાે અને કાગળ મસીના **૦**યય કર્યો ? પરન્તુ લગાર સભુર કરાે ! હું' તે વાતને કખૂલ કરૂં છું કે આ સમયમાં શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર ભાઇએાએ, જે જે બાબતામાં મળતા હાય તે તે બાબતામાં, મળીને વીર-પ્રભુની ખરી લક્તિ ખજાવવાની છે, વળી સંખ્યામાં પણ પછાત પડેલી જૈન કામને વધારવાની આવશ્યકતા છે અને ચારે તર-

ક્થી અશાન્તિ રૂપ અશિથી પ્રજ્વલિત ઘએલા સમયમાં શાન્તિ-પ્રિય જૈન પ્રજાએ વાસ્તિવિક શાન્તિ ફેલાવવાની જરૂર છે, પર-ન્તુ અક્સોસની વાત છે કે આવા સમયમાં, ચર્ચાઇ ગએલા વિષયોને પણ એક મ્હાેંદું રૂપ આપી કેટલાક દિગગ્બર મહા-નુભાવો, કવેતામ્બરા ઉપર આક્ષેપપ્રયુક્ત શબ્દોથી ભરપૂર લેખા, પ્રસ્તાવનાઓ વિગેરે બહાર પાડી સુતા સિંહને જગાડવાનું પણ સાહસ કર્યા વિના રહેતા નથી. હવે જો ત્હેવાઓના લેખાના ઉચિત જવાબ આપવામાં ન આવે તો ભદ્રિક જવાના અ-ન્તઃકરણમાં તે વાત અવશ્ય ઠસી જાય કે દિગમ્બરાનું કહેનું સાચું છે, અને તેટલાજ માટે કેટલાક હિતેષીઓની પ્રેરણાથી આ લેખ લખવા ઉચિત ધાર્યા છે.

#### દિગમ્બર મતની ઉત્પત્તિ.

હવે આપણે દિગમ્ખર મતની ઉત્પત્તિના થાંડા ખ્યાલ કરીએ. શ્વેતામ્ખર મતના અન્થામાં એ સ્પષ્ટ પાઠ છે કે–શ્રી મહાવીર દેવના નિર્વાણ થયા ખાદ ૬૦૯ વર્ષે શ્રીશિવભૂતિ ના-મના મુનિથી દિગમ્ખર મતની ઉત્પત્તિ થઇ છે. સંક્ષેપમાં— વાત એમ ખની હતી કે—

"રથવીરપુર નગરમાં કાઇ એક દિવસે કૃષ્ણનામા આચાય પધાર્યા, તેઓની સાથે, એક શિવભૂતિ નામના મુનિ હતા, (આ મુનિ રથવીરપુર નગરનાજ હતા.) તેમને રાજાએ એક રત્નક'અળ બ્હાેરાવી, ત્યારે આચાર્યે કહ્યું કે આવું વસ્ત્ર સાધુએ

ક્ષેવું ઉચિત નથી. ત્હુમે શા માટે તે વસ્ત્ર બ્રહ્ણ કર્યું ? એમ કહીને તે રત્તક અળના આચાર્ચે ક ડા કરી નાખી, સાધુઓને માટે એાઘા (રજોહરણ) નાં નિશિથીયાં કરી નાખ્યાં. આથી શિવમૂર્તિએ ગુરૂની સાથે કલેશ કર્યો. હવે કાેઇ એક દિવસે આચાર્ય જિનક કપી સાધુઓના આચાર વર્ણવી રહ્યા હતા, તે સમયે શિવમૂર્તિ મુનિએ કહ્યું કે—જય્હારે એમ છે, તો પછી આપ શા માટે આટલી ઉપાધી રાખાે છા ? આચાય શ્રીએ કહ્યું કે આ કાળમાં જિનકલ્પીની સમાચારી રહી નથી, કેમકે જંબ્ર-સ્વામીના માેક્ષ ગયા ખાદ જિનકલ્પ વિચ્છેદ થઇ ગયા છે. ત્ય્હારે શિવભૂતિએ કહ્યું કે—'આપ એમ શા માટે કહેા છા, જુએા હુ**ં તે પ્રમાણે પાળી અતા**લું, કેમકે તીર્થકરા પણ અ-ચૈલકજ હતા. અત એવ વસ્તરહિતપણ જ સર્વથા શ્રેષ્ઠ છે.' ત્યારે આગાર્યે કહ્યું કે-જહેવી રીતે વસાદિ પરિગ્રહના સદ્ભા વમાં કષાય, મૂચ્છો આદિ દાેષા સ્વીકારાે છા, ત્હેવી રીતે શરી-રના સદ્ભાવમાં પણ કષાયાદિ દોષ કેમ નથી સ્વીકારતા? અને એ સ્વીકારતા <sup>હો</sup> તો શરીરનાે પણ ત્યાગ કરવાેજ એઇએ. પરન્તુ આ પ્રમાણે માનવું સર્વથા ભૂલભરેલું છે. કેમકે સૂત્રામાં મુનિને 'અપરિગ્રહપહ્યું' જે ખતાવેલ છે, તે 'ધર્માપકરણમાં પણ મૂચ્છા ન કરવી ' તે અપેક્ષાથી કહેલ છે. તીર્થંકરાે પણ એકાંતે અચેલક ન્હાતા, કેમકે એ પ્રમાણેનું આગમ વચન છે हे—' सब्वे वि एगदूसेण निगाया जिणवरा चउ वीसं' ६२५ तीर्थ. કરાએ એક દેવદ્વાંય સહિત સંસાર છેંડિકા છે. ઇત્યાદિ પ્રકારથી

આચાર્ચે ઘણું સમજાવ્યું, પરન્તુ તે ન માનતાં, શિવભૂતિ મુનિ ભારે કર્માદયના કારણથી નગ્ન થઇ, ખહાર ઉદ્યાનમાં સ્થિતિ કરી રહ્યા. હવે એક દિવસ શિવભૂતિની ખહેન કે જે સાધ્વી હતી, તે શિવભૂતિને વ'દણા કરવા ગઇ. ત્યાં આગળ શિવભૂ-તિને નાગા દેખી પાતે પણ નગ્ન થઇ વિચરવા લાગી.

કાઈ એક દિવસે ભિક્ષાને માટે તે શહેરમાં આવી, ત્ય્હારે એક વેશ્યાએ તહેને નગ્ન દેખીને વિચાર કર્યો કે—' જો સ્ત્રીએા નપ્ત ફરવા લાગી તેા લાેકા અમારાથી વિરકત થઇ જશે 'અત એવ ત્હેણે એક સાડી તે સાધ્વીના શરીર ઉપર નાખી, જય્હારે શિવભૂતિએ સાધ્વી પાસે વસ્ત્ર દેખ્યું, ત્ય્હારે ત્હેમણે કહ્યું કે– 'આ વસ્ત્ર તું ત્હારી પાસે રાખ, કેમકે તે ત્હને દેવતાએ અર્પણ કર્સું છે '. ત્યાર ખાદ શિવભૃતિએ કાંડિન્ય અને કાંષ્ઠ-વીર નામના બે શિષ્યા કર્યા. કાલાન્તરે પર'પરા વધી અને એક નવુંજ મિથ્યાદર્શન ઉત્પન્ન થયું. "

જય્હારે આ બધી વાતને આકાશ કુસુમવત્ કરી નાખી દિગમ્બરા અત્યારે એમ કહેવા માગે છે કે-" આ જે શ્વેતા-મ્બર દર્શન છે, તે તો વિક્રમ રાજાના મૃત્યુ બાદ ૧૩૬ વર્ષ પછી સાૈરાષ્ટ્ર દેશમાં આવેલા વક્ષભીપુર નગરમાં શ્રીજીનચંદ્ર નામના સાધુએ ચલાવ્યા છે. "

હવે આ બેમાં શું સત્ય છે? ત્હેના, પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ કરેલી શાેધખાેળને તેમજ યુક્તિએા વિગેરેને અનુસરી વિ-ચાર ચલાવીએ.

### દિગમ્બરથનથાના રચના કાળ.

પ્રથમ આપણે દિગમ્બરગ્રન્થાના રચના કાળ તપાસીએ. દિગમ્ખર મતાનુયાયીએાનું એમ કહેવું છે કે–" અગીઆર અંગ વિચ્છેદ થઇ ગયાં છે, અને વી. સં. ૬૮૩ માં ધરસેન નામના મુનિ પાસેથી જ્ઞાન લેવાવાળા બે મુનિયાએ પહેલ બ્હેલાં જ્યેષ્ઠ શુકલ પંચમીને દિવસે ત્રણ સિદ્ધાન્ત ખનાવ્યાં. "

હવે અહિ'યાં તે પ્રશ્ન અધશ્ય ઉઠે છે કે-તે બે મુનિઓએ શાસ્ત્રોની રચના શા આધારે કરી ! કદાચિત કોઇ એમ કહે કે અંગોના કાઈ કાઈ ભાગ રહ્યા હતા તે ઉપરથી શાસ્ત્રો રચ્યાં, ત્ય્હારે તો એ વાત ચાક્કસ છે કે–જન સમાજને પ્રતીતિ થવા માટે ખાસ તે તે અંગની અવશ્ય સાક્ષી આપવી જોઇતી હતી, ્અને તે પ્રમાણે તેા કાેઈ સ્થળે દેખવામાં આવતુંજ નથી. તેથી એ વાત સિદ્ધ થાય છે કે–તેઓએ સ્વકપાય કલ્પિત શાસ્ત્રો રચ્યાં છે, અને સ્વકપાલ કલ્પિત શાસ્ત્રા જગતમાં કેવી રીતે મ્પ્રમાણુ થઇ શકે ? તે તો વાંચકા સ્વયં સમજી શકે તેમ છે. અસ્તુ !

હવે પ્રથમ તા દિગમ્બરાએ માનેલા ધરસેન મુનિના સમન યજ પૂર્વાપર વિશેધવાળા દષ્ટિગાચર થાય છે, જાઓ:---

એક સ્થળે એમ ખતાવવામાં આવ્યું છે કે–''મહાવીરદેવના હતા, તે કાળમાં અગિઆરે અંગ વિચ્છેદ ગયાં. " જય્હારે

મૂલ સંઘની પટ્ટાવલીમાં એ પ્રમાણે લખેલું છે કે–" શ્રીમહા-વીર પ્રભુથી ૬૧૪ વર્ષ વ્યતીત થયા બાદ ધરસેનાચાર્ય થયા અને ત્હેમના વર્ત્તમાન કાળ વર્ષ ૨૧ નાે છે" આ બન્ને-સમયા પરસ્પર કેવા વિરાધી છે? તે વાંચકાે સ્વય જોઇ શકશે.

વળી કાઇ કાઇ સ્થળે એમ પણ લખવામાં આવેલું છે કે-"ધરસેન મુનિ જ્ઞાનવાન હતા. કમ પ્રાભૃત બીજું પૂર્વ કંઠાબ્ર હતું, તહેમણે પાતાનું અલ્પ આયુ જાણીને, જિનયાત્રા કરવા સંઘ આવ્યા હતા, તહેના ઉપર એક ચીઠી માકલીને તીક્ષણ ખુદ્ધિમાન, ભૂતખલી અને પુષ્પદંત નામના બે મુનિ બાલાવ્યા, અને તેઓને જ્ઞાન શિખવાડી વિદાય કર્યા."

આ હંકીકત પણ વિક્રમપ્રબન્ધ નામના ગ્રન્થમાં લખેલી હંકીકતથી વિરોધીજ છે. કેમકે વિક્રમપ્રબન્ધમાં લખ્યું છે કે"શ્રીવીરનિર્વાણ બાદ ૬૩૩ વર્ષ પુષ્પદંત નામના આગાર્ય થયા. તેઓના વર્ત્ત માનકાલ ૩૦ વર્ષના થયા. શ્રીમહાવીર નિર્વાણ બાદ ૬૬૩ વર્ષ ભૂતબલી આગાર્ય થયા, તેઓના વર્ત્ત માન કાલ વીશ વર્ષના થયા. એ પ્રમાણે વીર નિર્વાણ બાદ ૬૮૩ વર્ષ સૂધી પૂર્વ અંગની પરિષાડી ગાલી, અને ત્યાર બાદ અનુક્રમે ઘટવા લાગી, અને અહિં સુધી એકાંગધારી મુનિ થયો છે, ત્યાર બાદ શ્રુતજ્ઞાની મુનિ થયા. એ પ્રમાણે આગાર્ચની પરિષાડી છે."

હવે विचार કरे। કે શ્રીવીરનિર્વાણથી ६८३ वर्षे धरसेन

્રમુનિ આવ્યા ક્યાંથી ? ભૂતખલી અને પુષ્પદ'તને બાેલાવ્યા કાેે ? ભૂતબલી, પુષ્પદન્ત આબ્યા ક્યાંથી ? ભણાવ્યા કાેેે ? કેમકે ધરસેનનું મૃત્યુ તે**ા ૬૩૩ માં થએલું છે, અને પુષ્પદ**ે-તનું મૃત્યુ ૬૬૩ માં થયું છે, જ્યારે ભૂતખલીનું મૃત્યુ ૬૮૩ માં થયું છે, ત્ય્હારે આ બધાઓના સમાગમ કયાંથી થયા ? ્રુખત એવ પૂર્વાક્ત પરસ્પર વિરાેધી ધરસેનની કથા ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે–દિગમ્બર શાસ્ત્રોના રચના કાળ જે **અતાવવામાં આવે છે. તે પણ મનઃકલ્પિતજ છે.** 

વળી જો દિગમ્બર મત પ્રાચીન હતે, તો ગણધરાદિ મુનિ-**ક્રો**ાના ખનાવેલા કાેઇ પણ ગ્રન્થ, પ્રકરણ, અધ્યાય, વસ્તુ આદિ ંઅવશ્ય હાેવું જોઇતું હતું, અને છે તાે નહિ, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે-દિગમ્બરાએ પાતાના મત ચલાવવાને માટેજ 'સ્વકલ્પિત નવીન ગ્રન્થાેની રચના કરી લીધી છે.

શ્વેતામ્બરાની પ્રાચીનતાના સંબ'ધમાં 'અ'ગા પૈકીના ક્રૈટલાક ભાગ ' અત્યારે આપણને ચ્હાેટામાં મ્હાેટી સાક્ષી આપે છે. વળી દિગમ્બરા તાે એમ પણ કાને છે કે–' અંગ અને પૂર્વા તો વિચ્છેદ થઇ ગયાં, ત્હેની સાથે દશવૈકાલિક, ઉત્તરા-ધ્યયનાદિ પણ વિચ્છેદ થઇ ગએલ છે. '

હુવે અહિં કેવું આશ્રર્ય ઉત્પન્ન થાય છે કે–ધરસેન મુનિને સમુદ્ર સમાન ખીજા પૂવનું કર્મ પ્રાભૃત તેા કંઠાગ્ર રહી ગયું અને એકાદશાંગ, દરાવૈકાલિક તથા ઉત્તરાધ્યયનાદિ અલ્પ સંખ્યાવાળા ગ્રન્થા વિચ્છેદ થઈ ગયા, શું આ વાત કાઈ પણ ખુદ્ધિમાન માન્ય કરી શકે ખરા ? કદાપિ નહિ. તે તા કદાગ્ર-હીજ માન્ય કરે. હું ન ભૂલતા હાઉં તા આવા ઉત્સૂત્રથી ભરપૂર ગ્રન્થાના પ્રચાર કરવાને માટેજ પાછલા અંગ પ્રકીર્ણાદિ ગ્રન્થા હાડી દીધેલા જણાય છે.

### પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના શું કહે છે?

હવે દિગમ્ખરના ગ્રન્થા કરતાં શ્વેતામ્ખરના ગ્રન્થા પ્રાચીન છે, આ વાતને અમે (શ્વેતામ્ખરા) જ કહીએ છીએ–સિદ્ધ કરીએ છીએ, એટલુંજ નહિ, પરન્તુ પાશ્ચાત્ય વિદાનાએ પણ તે વાતને, ચાક્કસ શાેધખાળ કરી, દઢ કરી છે. આ પ્રમાણે કહીને છુટી ન જતાં એક બે નમૂના પણ અહિં રજી કર્;છું–

' The Sacred Books of the East ' Vol. XXII ( 1884 A. D. ) ની પ્રસ્તાવનામાં પાને ૪૨ મે' મી. જેકાળી મહાશય લખે છે કેઃ—

Additions and alterations may have been made in the sacred texts after that time; but as our argument is not based on a single passage or even a part of the Dhammapada, but on the metrical laws of a variety of metres in this and other Pali books, the admission of alterations and additions in these books will not materially influence our conclusion, viz. that the whole of the Jaina

Siddhanta was composed after the fourth century B. C.

અનુવાદ-તે વખત પછી ધાર્મિક મૂળ ગ્રન્થાની અંદર ઉમેરાએા અથવા ફેન્ફારા કરવામાં આવ્યા હાય; પરન્તુ જેથી કરીને આપણી દલીલનું મૂળ એકજ ફકરા ઉપર અથવા ધમ્મ-્પદના એક ભાગ ઉપર પણ નિર્ભર નથી, પણ તેના પાયા આ અને બીજા પાલી પુસ્તકા માંહેલા વિવિધ પદ્યાના માત્રામેળના નિયમ ઉપર નિર્ભર રહેલાે છે, તેથી કરીને આ પસ્તકાની અન્દરના ફેરફારા અને ઉમેરાના આપણે સ્વીકાર કરીએ તા ્પણ 'સ'પૂર્ણ જૈન સિદ્ધાંત ઈ૦ સ૦ પૂર્વે ચાેથા સૈકા પછી સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા હતા ' એ પ્રકારના આપણા અનુમાનને વસ્તુતઃ કાંઇ વાંધા આવશે નહિ.

એ પ્રમાણે શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બરના બ્રન્થ રચનાના કાળ ઉપરથી હવે એમ પ્રશ્ન કરવાની જરૂર રહેતીજ નથી કે– ∗શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર પૈકી કરોા મત પ્રાચીન છે? તેા પ**ણ** આપણે ત્હેની વિશેષ કસાેટી કરીએ.

અત્યારે ' કૌન हितेषी ' ના સાતમા ભાગના ખારમા અ'-કમાં પ્રકટ થએલ ' डॉ-માંडारकरके विचार 'એ મથાળાવાળા ક્ષેખ<sub>ું</sub> અવલાેકન કરીએ. ડાં-ભાંડારકર, મિ. પાંગલેના પ્ર**ક્ષનાે** જવાબ આપતાં કહેછે કે—'' मेरी समजमें दिगम्बर सम्म-दाय मूळका और श्वेताम्बर पंथ पीछेका है, और मेरे इस

# मतको पोषण करने वाले बहुत से प्रमाण मिले हैं, प्राचीन जैन मृर्तियां प्रायः नप्र ही मिलती हैं " धत्याहि.

આથી તેા એ સિદ્ધ થાયછે કે–ડૉ. ભાંડારકરે, જૈન પ્રા-ચીન શિલાલેખાની શાેધખાળ કરવી તાે દૂર રહી, પરન્તુ ત્હેવા શિલાલેખાનાં દર્શન પણ કરેલાં નજ હાવાં જોઇએ, અને જો કાઈ દિવસ પણ ખારીકાઇથી તપાસ કરવામાં ભાગ્ય-શાળી નિવડચા હતે, તા ભાંડારકર આવા જવાબ આપી શક-તેજ નહિ, કેમકે મથુરાના રતૂપ ઉપરના જૈન શિલાલેખા પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણવામાં આવેછે, અને ત્હેમાંના રહાેટા ભાગ અત્યારે કવેતામ્બર મતનેજ મળતાે જોવામાં આવેછે. એટલુંજ નહિ પરન્તુ તે શિલાલેખાે ઉપર જે જે આચાર્યાનાં નામ, ગણુ તેમજ કુલ વિગેરે અતાવવામાં આવેલ છે, તે દરેક કલ્પસ્ત્રત્રની સ્થવિરાવલીમાં વર્ણવેલ આચાર્યોની સાથે મલતાવ-ડાપણું ધરાવે છે, અને તેજ પ્રમાણે Vienna Oriental journal Vol. 4 ની અંદર મી, છે. બુહુલર પાતાના ' Further' proofs of the authenticity of the Jaina tradition' નામના લેખની અ'દર પાને ૩૧૫ મે' આ પ્રમાણે કહે છેઃ—

"The inscriptions now prove the actual existence of twenty of the subdivisions mentioned in the Sthavi avali of the Kalpasutia

અનુવાદ–હવે શિલાલેખા, કલ્પસૂત્રની સ્થવિરાવલીમાં કથન

· કરવામાં આવેલા વીશ વિભાગાની વાસ્તવિક હયાતીને સા-્યીત કરે છે. "

તેથી પણ એ સિદ્ધ થાયછે કે—દિગમ્બર મત કરતાં કવેતામ્બર મત પ્રાચીન છે. વળી બીજું પ્રમાણ-તેજ પુસ્તક-માં પાને ૩૨૦ મે કુટનાટમાં મી. બૂહ્લર લખેછે કે—

According to the Kalpasutra P. 82 (Jacobi) the Kodiya Gana was founded by Susthita and Supratibuddha and the Uchchanagari Shakha by their third spiritual descendent, Samtisenia. The tradition places the death of Susthita in 313 A. V. or 213 B. C. The foundation of the Gana may, therefore, be put about 250 B. C. and that of the Shakha about 60 or 70 years later.

અનુવાદ-કલ્પસૂત્ર પૃષ્ઠ ૮૨ (જેકાળી) પ્રમાણે કાેડિયગ-ણની સ્થાપના સુસ્થિત અને સુપ્રતિભુદ્ધે કરી હતી, અને તેમની ત્રીજ પાટે થએલા શાંતિસેને ઉચ્ચાનાગરી શાખાની સ્થાપના કરી હતી. શરૂ પર'પરા પ્રમાણે સુસ્થિતના કાળધર્મ વીર નિ-ર્વાણ પછી ૩૧૩ વર્ષે એટલે ઇ. સ. પૂર્વે ૨૧૩ માં થયા હતા. તેથી કરીને તે ગણની સ્થાપના ઇ. સ. પૂર્વે ૨૫૦ વર્ષે મૂકી શકાય અને શાખાની સ્થાપનાના કાળ તેની પછી લગભગ ૬૦ અથવા ૭૦ વર્ષે ગણી શકાય.

ઉપર પ્રમાણે શ્વેતામ્બર મતમાંથી નીકળેલી એક શાખા

પણ ઇ. સ. પૂર્વે ૨૧૩ માં સ્થપાએલી સાબીત થઇ ચૂકી છે. આ પ્રમાણે મી. છ. ખૂહુલર જેવા વિદ્વાન્તું કહેવું છે, અને કલ્પસૂત્રની સ્થવિરાવલીથી તે વાત દઢ થાય છે. તાે શું ડાંકટર સાહેબને આ વાતની માલૂમ નહિ હાેય ?

આટલેથી સંતાષ ન થતાે હાેય તાે જુએા તેજ શિલાલે-ખાેની અ'દર અત્યન્ત ખુ**ખીવાળુ' એક ચિત્ર કે જે–શ્વેતા**≀અર મતના માનવા પ્રમાણે, હરિણેગમેષી દેવે કરેલા ગર્ભાપહાર સંઅ'ધી યથાસ્થિત સ્વરૂપને અતાવનાર છે. તે ઉપરથી પણ એમજ સિદ્ધજ થાયછે કે—શ્વેતામ્ખર મત પ્રાચીન છે. કેમકે ગર્ભાપહારને તા દિગમ્બરા માનતાજ નથી. વળી આ ચિત્ર ઉપર જે વર્ણો કેાતરેલા છે, તે ઉપરથી પણ પાશ્ચાત્ય વિદ્વા-નાેએ એ સિદ્ધ કર્યું છે કે– ઇ૦ સ૦ ની શરૂઆતનાે અથવા તો તેથી પણ વધારે પ્રાચીન સમયનાે તે લેખ છે. જાઓ 'The Jain Stupa by V. A Smith! นเคิ ุรุน หิ Chapter 6th, plate XVIII. ની અંદર.

આટલા ખધા પ્રાચીન પુરાવા હેાવા છતાં ડાં. ભાંડારકર કહેછે કે—' प्राचीन जन मूर्तियां प्राय: नग्न ही मिलती हैं ' શું ડાંકટર સાહેખ, નથ અને ઢાંકેલી મૂર્તિઓના ભેદ સમજ્યા છે કે ? પરન્તુ નહિ, મહેને તો એમજ અનુમાન થાયછે કે— વર્તમાન સમયમાં, ' જૈન મૂર્તિઓ. નગ્ન હાયછે ' આવા પ્રકા-રના જે પવન કુ'કાએલાે છે, તે અનુસાર ડાં. સાહેબે તેમ કહી દીધું હાેય તાે ના નહિ, કેમકે વર્તમાન સમયમાં હિંદ્વસ્તાનમાં અબ્વલ ન'ખરે ગણાતા કાશીના કાેઇ પણ **પ્રાદ્મ**ણ શાસ્ત્રીને જો કાેઈ પૂછે તાે તેઓ એમજ કહે કે, 'જૈન મૂ-તિયા નમ હાયછે ' અને કદાચ ડાક્ટર સાહેબ નમના અર્થ ' કાેટ પાટલૂન કે ત્હેવાં વસ્ત્રાના અભાવપણું, સમજતા હાેય તાે, પ્રાચીન કે અર્વાચીન ગમે તેવી પણ જિનદેવની મૃતિયાેને કંઇ કાેટ પાટલૂન અથવા તાે સાડી, ચણીએા પહેરાવેલાં નહિ હાય, અને જો આ કલ્પના પાતાની મેળેજ કરી જવાય આ-પ્યાે હાેય તાે તેઓ મનસ્વી છે, તેઓને કાેઇ રાેકી શકનાર નથી, પરન્તુ એટલું તા જરૂર કહીશ કે–જો ડાં૦ સાહેબ ઉપયુક્ત પ્રમાણે જવાબ આપ્યા હાય તા તે ભૂલ ભરેલાજ આપ્યા છે, કેમકે પ્રાચીન મૂર્તિએા જેવા જઇશું તાે તે સલ'ગાેટ મળશે અને તે શ્વેતામ્ખરાનીજ મૂર્તિયા હાવી જોઇએ.

આગળ ચાલતાં રવેતામ્બર અને દિગમ્બરના બ્રન્થ રચ-નાના કાળ સ'બ'ધી પ્રશ્નનાે જવાય આપવામાં ડાૅ. સાહેબે જે ભૂલથાય ખાધી છે, ત્હેના જવાબ પણ ઉપર ખતાવેલ ' ગ્રન્થ રચનાના કાળ' ઉપરથી અ!વી જાયછે, એટલે તે સ'અ'ધમાં પુનઃ લખવાની કંઇપણ જરૂર ન જેવા સાથ, માત્ર એટલુંજ કહીશ કે હરકાઇ વિષયમાં સંપૂર્ણતા પ્રાપ્ત કર્યા વિના તે વિષ**ય** સંબંધી અમુક એક નિશ્ચય કરી દેવાછે, તે એક જાતનું જગતમાં હાંસીને પાત્ર થવા જેવું છે. ડાં સાહેબ શ્વેતામ્બર ચન્થ રચનાના કાળ સંખધમાં તાે પ્રાેંગ ડાંગ હર્મન જેકાેેે આ**ને** પણ સાથ સાથ ઘસડેછે, પરન્તુ તેજ ડાં૦ હર્મન જેકાેબી મહાશયના શું અભિપ્રાય છે, તે જુઓ--

'The Sacred Books of the East Vol. XLV 'ની ઇ. સ. ૧૮૯૪ ની પ્રસ્તાવનામાં તે મહાશય આ પ્રમાણે લખેછે—

As, however, the reader of the present volume will naturally expect the translator to give expression to his personal conviction on this point, I give my opinion with all reserve, viz. that most parts, tracts or treatises of which the canonical books consist, are old; that the reduction of the Angas took place at an early period (tradition places it under Bhadrabahu; that the other works of the Siddlanta were collected in course of time, probably in the first centuries before our era, and that additions or alterations may have been made in the canonical works till the time of the first edition under Devardhiganin (980 A. V. = 454 A. D.)

અનુવાદ-તેમ છતાં, ચાલુ પુસ્તકને વાંચનાર સ્વાભાવિક રોતેજ, આ બાબત ઉપર ભાષાંતર કર્તા પાતાના જાતિ નિર્ણય પ્રકટ કરે, એવી આશા રાખશે, તેથી કરીને હું તમામ ઠાવ-કાઇ પૂર્વક મારા અભિપ્રાય આપું છું, તે એ છે કે-ઘણા ખરા ભાગા, ટૂંક પ્રખંધા, અને નિખધા કે જેના આગમાં ખનેલા છે તે જૂનાં છે, આગમાના ઉદ્ઘાર પ્રાચીન કાળમાં થયા હતે (ગુરૂ પર પરા તેને ભદ્રભાહુના વખતમાં મૂકે છે), સિદ્ધાંતના બી ત પુસ્તકા વખતના વહેવાની સાથે આપણા ઇ. સ. અગા- ઉના પહેલા સૈકામાં સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા હતા, અને આ- ગમના ગ્રન્થોની અન્દર ઉમેરા તથા ફેરફારા દેવદિગણિના પ્રથમ ગ્રન્થ પ્રકાશનના વખત સુધી કરવામાં આવ્યા હાય. (વીર સંવત. ૯૮૦=ઇ. સ. ૪૫૪).

આથી તો આપણને એજ નિશ્ચય થયા કે-શ્વેતામ્બરના ત્રન્થાના રચના કાળ દિગમ્બરા કરતાં પહેલાંનાજ છે. અસ્તુ! આ વિષયને હવે અહિ'યાંજ મૂકી શ્વેતામ્બર મતની પ્રાચીન-તાના સ'બ'ધમાં હિન્દુધર્મશાસ્ત્રામાંથી પણ કેવા પુરાવા મળે છે? તે પણ તપાસીએ.

# હિન્દુધર્મશાસ્ત્રા શું કહે છે ?

હિન્દુધમ શાસાની અન્દર પણ શ્વેતાંબર મતના સાધુ-એાનું જ વર્ણન કરવામાં આવેલું છે. જુએા–

" ग्रुण्डं मिलनं वस्त्रश्च कुण्डिपात्रसमन्वितम् । दधानं पुञ्जिकां हस्ते चालयन्तं पदे पदे ॥ १ ॥ वस्त्रयुक्तं तथा हस्तं क्षिष्यमाण ग्रुखे सदा । धर्मेति व्याहरन्तं तं नमस्कृत्य स्थितं हरेः " ॥ २ ॥

શિવપુરાણ, અધ્યાય ૨૧ મા.

અર્થાત્-મુંડ મસ્તકવાળા, મલિન વસ્ત્રને ધારણ કરનાર,

કાષ્ટનું પાત્ર હાથમાં ધારણ કરનાર, એક હાથમાં જ તુરક્ષક ( રજોહરણ ) રાખનાર, પદ પદને વિષે ( ધીરે ધીરે ) ચાલ-નાર, વળી વસ્ત્ર યુક્ત છે હાથ જહેના, તે વસ્ત્ર વાર વાર મુખ ઉપર હલાવતા અને ધર્મલાભનાે ઉચ્ચાર કરતા મુનિ, હરિને નમસ્કાર કરી સ્થિત થયા.

આટલેથી સંતાષ ન થતા હાય તા હજુ આગળ વધી જુઓ – તેજ અધ્યાયના ૨૫ મા અને ૨૬ મા **ર**લાેક શું કહે છે:—

''इस्ते पात्रं दधानश्च तुण्डे वस्त्रस्य धारकः। मिलनान्येव वासांसि धारयन्तोऽल्पभाषिणः॥ २५॥ धर्मी लाभः परं तत्त्वं वदन्तस्ते तथा स्वयम्। मार्जनीं धार्यमाणास्ते वस्त्रखण्डविनिर्मिताम् " ॥२६॥

અર્થાત્–હાથમાં પાત્રને ધારણ કરનાર, નાસિકા આગળ વ-સ્રને ધારણ કરનાર, મલિન વસ્રને ધારણ કરનાર, થાડું બાલ-તા ' ધર્મનાે લાભજ પર' તત્ત્વ છે' એ પ્રમાણે બાેલતા અને વસ્ત્રના કકડાથી ખનેલી માર્જની (રજોહરણ) ધારણ કરનાર મુનિ સ્થિત થયા.

(જો કે આ વિષય ઉપર લંબાણથી સમાલાેચના કરવાની છે. પરન્તુ અત્યારે તે ઉદ્દેશ નહિ હાવાથી માત્ર પ્રસ્તુત વિ-ષયનેજ અનુસરી આગળ વધું છું.)

પાઠકા ! વિચાર કરાે, હિન્દુધર્મના પ્રાચીન અને માનનીય **ઝન્થની અન્દર કેવા મુનિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે** ? ' દિગ-મ્બર મુનિઓનું આ વર્ણન છે ' એમ કાેઇ પણ ખુદ્રિમાન્ કહી શકે ખરાે ? છે કાેઇ દિગ અર મતાનુયાયી ઉપરાક્ત વર્ણનને ' દિગમ્ખરમતના મુનિનુ' વર્ણન છે' એમ સિદ્ધ કરનાર? જ્ય્હારે ત્ર્યાવા હિન્દુધર્મના શાસ્ત્રમાં પણ શ્વેતાંખર મુનિનું વિવેચન કરવામાં આબ્યું છે, ત્ય્હારે હવે તેમ કહેવામાં કાઇ પણ જાતની કચાશ રહી શકેછે ખરી કે શ્વેતાંબર મત પ્રાચીન છે?

હવે કેટલાક પૂર્વાપર વિરાષ્ટ્રી વાકયાને નહિ જાણનાર દિ-ગ'ખરાે મહાભારતના ત્રીંજા પરિચ્છેદની આદિનું વાક્ય (જહેની અન્દર માત્ર એક નંત્ર શખ્દ આવેલા છે) આગળ કરી એમ સિદ્ધ કરવા ચેષ્ટા કરેછે કે— 'મહાભારતમાં પણ અમારા દિ-ગ'ખર મતની ચર્ચા આવેલી છે,' જીઓ મહાભારતમાં તે વા-કય આ પ્રમાણે છે—

साधयामस्तावदित्युक्त्वा मातिष्ठते। तङ्कस्ते कुण्डले गृही त्वा साऽपश्यदथ पथि नम्नं क्षपणकमागच्छन्तं मुहुर्मुहुर्दश्यमा-नमहरूयमानं च ॥

અર્થાત્–કાેઇ ઉત્ત'ક નામનાે વિદ્યાર્થી પાતાના ગુરૂની સ્ત્રીને માટે કુંડલ લાવવાને માટે ગયા, કુંડલ લેઇને ચાલ્યા આવે છે, તો રસ્તામાં ત્હેણે કઇ દેખતા કંઇ ન દેખતા એક **નગ્ન** મુનિને વાર વાર દે**ખ્યા**.

હવે ઉપરાક્ત વાક્યમાં આવેલા 'નગ્ન' શખ્દને લેઇને અ-મ રા દિગમ્બર ભાઇએ પોતાની પ્રાચીનતાના ઝંડા ઉઠાવવાની કાૈશિશ કરે છે, પરન્તુ જે બ્યાસજીએ જૈન મુનિના વેષનાં પ્રમાણા શિવપુરાણમાં આપ્યાં છે, તેજ બ્યાસજીએ મહાહારતમાં પણ ઉપરાક્ત વચન કહેલું છે, ખેર! તે વાત પણ હું તાે કબ્રુ-લજ રાખું છું, કેમકે—જીનકલ્પી સાધુઓ પણ તે વખતે હતા, એમ અમે માનીએ છીએ અને ઉપરાક્ત શબ્દથી તેઓ 'જીનકલ્પી' સુનિ હતા, એમ કહેવામાં કાેઈ જાતનાે વિરાધ આવતા નથી. ખરેખર, વિરોધ તો દિગંબર ભાઇઓને આવે છે, કેમકે એકજ વ્યાસજીનાં તે ખન્ને વચના છે, એટલે એક સ્થળે શ્વેતામ્બર મતના સાધુનું વર્ણન કરે અને ખીજી તરફ દિગ-મ્બરમતના નમ સાધુનું વર્ણન કરે, તે કદાપિ સંભવી શકતુંજ નથી, કારણ કે તે સમયમાં દિગમ્બર મતની વિદ્યમાનતાજ ન્હાતી. અત એવ ઉપરાક્ત વાતના ફલિતાર્થ એજ છે કે-મહા-ભારત અને શિવપુરાણમાં પણ કવેતાંબર મતના સાધુઓનુંજ વર્ણન છે, માટે એ સિદ્ધ થાય છે કે–ધ્વેતામ્બર મત પ્રાચીન છે.

મહને આ લેખ લખતાં લખતાં આશ્વર્ય પણ થતું જાય છે કે, જય્હારે કાઇ પણ વ્યક્તિ કે સમાજ પાતાના કકકા સાચા કરાવવા માટે હઠ પકડેછે, ત્ય્હારે તે ખૂણા ખચકામાંથી પણ વાક્ય કે શખ્દને શાધી કાઢીને આગળ ઘરે છે, પરન્તુ તે પ્હેલાં એટલા વિચાર નથી કરવામાં આવતા કે–હું આ જે વાક્ય જન સમાજની દષ્ટિપથમાં મૂકું છું તે કેટલા અરશે સાચું છે?

હમણાંજ એક દિગં બરમતના અનુયાયી વિદ્યાર્થીએ લદ્ર-ખાંહુ ચરિત્રનું ભાષાન્તર મહાર પાડ્યું છે. પરન્તુ આટલેથીજ સંતાષ ન માનતાં તે મહાનુભાવ, એક લાંબી ચાંડી પ્રસ્તાવના લખીને પણ પાતાનું મિશ્ગત્વ પ્રકટ કર્યા વિના રહ્યા નહિ. જો કે આ પ્રસ્તાવનામાં ખતાવેલી કેટલીક કુયુક્તિઓના જવાખ તા ઉપરના લખાણથીજ આવી ગયા છે, એટલે તે સંખંધી પુનઃ ન લખતાં તે વિદ્યાર્થીએ એક 'વરાહમિહિર' નામના જ્યાતિષ શાસ્ત્રના પ્રાચીન વિદ્યાન્નો એક શ્લાક (કે જહેની અન્દર "નग્નાઃ जिननાં चिद्ध:" આ પદ આવેલું છે) તેને ઉદ્ધૃત કરી પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા કાશિશ કરી છે, ત્હેનાજ જવાબ આપુંછું.

પ્રથમ તો ઉપરાક્ત વાકયમાં नग्न શખ્દ દેખી ફૂલી જનાર મહાશયને હું પૂછું છું કે—ત્હમે વરાહિમિહિરનું દુષાન્ત તો આપ્યું, પરન્તુ પહેલાં વરાહિમિહિરના સમયના નિશ્લય કર્યા છે? અને જો કર્યા હતે તો આ પ્રમાણે નગ્ન શખ્દને દેખી તે વાકયને આગળ ધરતેજ નહિ કેમકે પશ્ચिक्तिद्धान्तिका ની અંદર વરાહિમિહિર પાતે લખે છે—કે 'શાકે ૪૨૭ ના સમયમાં આ ગ્રન્થ રચ્યા છે' આથી અમે ખતાવેલા દિગમ્ખરના સમયને કાંઈ પણ રીતે ધક્કા પહોંચતાજ નથી, અને ભદ્રબાહુ ચરિત્રની પ્રસ્તાવનામાં આ વાતને જે પ્રમાણ રૂપે ગણવામાં આવી છે, તે પ્રમાણજ ખિલકુલ ખિનપાયાદાર ઠરે છે.

હવે કેટલાક દિગમ્ખર મતાનુયાયીઓ ' નિર્બન્થ ' શખ્દને

દેખીને એકદમ કહી દેછે કે—'જુએા શ્વેતામ્ખરા પણ નિર્ગ્ર-ન્થનેજ માન આપે છે ' જહેવી રીતે ' જૈન હિતૈષી' ના સાતમા ભાગના ખારમા અંકમાંજ એક સ્થળે લખવામાં આ-०थुं छे ३---'' श्वेताम्बरसूत्रोमें भी निर्प्रन्थत्वको महत्त्व (दया **દૈ** " વાત પણ ઠીકજ છે, કેમકે પ્રથમ તો સમગ્ર શ્વેતાંબર સા-ધુએાનું નામજ ' निर्मन्य ' હતું, તે સંઅ'ધી એક પટ્ટાવ-લીમાં પણ લખ્યું છે કે—'' श्रीसुधर्मस्वामिनोऽष्टे। सूरीन् यावद निर्ग्रन्थाः साधवोऽनगारा इत्यादिसामान्यार्थाभिधायि-न्याख्याऽऽमीत् "

અર્થાત્—નિર્ગન્થ શખ્દથી સાધુ, અનગાર કહેલ છે, કંઇ નિર્ગ્રન્થના અર્જ 'નાગાે' એ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યાે નથી.

હવે ક્વેતાંબર મતની પ્રાચીનતાના સંબ'ધમાં કેટલીક સ્થૂલ ચુક્તિએા આપી આ લેખને સમાપ્ત કરીશ.

પહેલાં આપણે મ'ખલી ગાેશાલનું દૃષ્ટાન્ત લઇએ. જે મ'ખલી ગે શાલનું નામ, શ્વેતાં ખરાે એ માનેલ ભગવતી આદિ અનેક સૂત્રામાં ઠેકાણે ઠેકાણે આવે છે, તેજ મ'ખલી ગાશાલનું વર્શન ભાદાના પિકટ ગ્રન્થામાં પણ આવે છે, જય્હારે દિગમ્બ-રાૈના એક પણ ગ્રન્થમાં મ'ખલીગાેશાલનું નામ દર્ષ્ટિગાેગર થતું નથી. તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે—દિગમ્બરાના બ્રન્થા, શ્વેતાં-ખર ગ્રન્થા કરતાં અર્વાચીનજ છે, અને જહેના ગ્રન્થાજ નવીન રચેલ ઠરેછે, તે મતની પ્રાચીનતા કેવી હોવી જોઇએ ? તે વાં- ચકાે સ્વતઃ સમજી શકે તેમ છે.

આ સિવાય આપણે એ પણ જોઇ શકીએ છીએ કે-દિગ-મ્બરાના શાસ્ત્રાની અંદર ઠેકાણે ઠેકાણે શ્વેતાંબર મતની નિંદા આવે છે, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે–શ્વેતાંબર મત તે પહેલાંના હાવાજ જોઇએ.

વળી એક મ્હાટામાં મ્હાટી વાત કહેવી રહી જાય છે અને તે એજ છે કે–શ્વેતાંબર મતમાં માનેલા ઉત્તરાધ્યયનાદિ સૂત્રામાં કહેલું છે કે–' અજીતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી ખાવીસ તીર્થંકરાે, તેમ તેમના સાધુએા ચાર મહાવ્રતને માનતા હતા, અર્થાતુ ચાથા પ્રદ્મની ગણતરી અપરિગ્રહમાંજ કરી લેતા હતા. જય્હારે મહાવીરદેવના સાધુએા શ્રીઋષભદેવના સાધુએાની મા-કુક પાંચ મહાવ્રતને માને છે. આજ વાતને ખાઢના પિટક ત્રન્થ જહેવા કે-'દિગ્નિ**!ાયના સામાન્ય ક્**લસૂત્રની સુમંગલા વિક્ષાસિની' નામની ટીકામાં બુદ્ધઘોષે જે લખ્યું છે, તે સ'-ખન્ધમાં ડાં. જેકાેબી મહાશય મૂલગ્રન્થકાર તથા ટીકાકારની ભૂલ અતાવતાં સ્પષ્ટરૂપે પાતાની ૧૮૯૪ની પ્રસ્તાવનાના ૨૧ મેં પાને લખે છે કે---

'For the Pali chatuyama is equivalent to the Prakrit chatujjam, a well known Jains term which denotes the four vows of Parshva in contradistinction to the five yows (Pancha Mahavvaya) of Mahavira.'

અનુવાદ–કારણ કે પાલી 'ચાતુયામ' શખ્દ પ્રાકૃત 'ચાતુ-જ્જામ'ની અરાખર છે. 'ચાતુજ્જામ' કે જે મહાવીરના પાંચ મહાવ્રતથી ભિન્ન શ્રીપાર્ર્વના ચાર વ્રતાનું જ્ઞાપન કરનાર એક પ્રસિદ્ધ જૈન (પારિભાષિક) શબ્દ છે.

આ ભેદ દિગ'ખર મતમાં ખિલકુલ ખતાવવામાં આવ્યા નથી. તેથી પણ એ સ્પષ્ટ રીતે સમજાઇ જાય છે કે-શ્વેતાંખર મતજ પ્રાચીન છે.

વળી ધમ્મપદ ઉપર ખુદ્ધદોષની ટીકામાં કહેલું છે કે-'નિર્ગ્રન્થાે (સાધુએા) નીતિ મર્યાદાને માટે એક જાતના કપડા રાખે છે' અને તેજ વાતને અનુસરતું ક્વેતાંબર બ્રન્થામાં પણ કહ્યું છે કેઃ---

'' अजितादिद्वाविंग्रतिजिनतोर्थसाधूनां ऋजुपाज्ञानां बहु-मूल्यविविधवर्णवस्नपरिभोगाऽ बुज्ञासद्भावेन सचेलकत्वमेव, के-षाश्चित् भेतमानोपेतवस्रधारकत्वेन अचेलकत्वपपि, इति अ-नियतस्तेषामयं कल्पः, श्रीऋषभवीरतीर्थयतिनां च सर्वेषामपि श्वेतमानोपेत जीर्ण रायवस्रधारित्वेन अचे लकत्वमेव "

આથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે બાહ્ય બ્રન્થાનું અને સ્વે-તાંબર ચન્થાનું કથન એક હાેવાથી શ્વેતાંબર મત પ્રાચીન જ છે, કેમકે દિગ'અરા તા સર્વથા નાગા **રહેવાનું જ પસંદ કરે છે.** 

હવે લેખના ઉપસંહાર કરવા પહેલાં એટહ્યુ ખતાવવું આવ-શ્યક ધારૂં છું કે–દિગ'ખરાચાર્યાએ પાતાના મત ચલાવવાને

કૈવા રૂપમાં ચિતરી નાંખ્યાે છે? અર્થાત્ તેએાના અ'તઃકરણમાં માટે શ્વેતામ્બર મતને કેવા દ્વેષદાવાનળ રહેલા હાવા જોઇએ ! ત્હેને ખતાવનાર એક નમૂના અહિં રજ્ઞ કર્ક છું.

દિગ'બર મતમાં થઇ ગયેલ દેવસેન નામના આચાર્ય પાતે લખે છે કે:—

# " अण्णं च एवमाई आगम उट्टाइ मिन्छसत्थाइं। विरइत्ता अप्पाणं पडिठवियं पढमए णिरए "।।१५॥

અર્થાતુ-ઇત્યાદિ અનેક આગમાને ઉત્થાપિને, મિથ્યાશાસ્ત્ર ખનાવીને, પાેતાના આ<sub>ત્</sub>માને (દુષ્ટ જિનચન્દ્રે) **પહેલી** નરકમાં સ્થાપન કર્યો.

વાંચક! વિચાર કર, એક મુનિના અન્તઃકરણમાં કેટલાે અધા દ્વેષ વ્યાપી રહેલા છે? ખેર! પહેલાં તા હું તેજ પૂછું છું કે—તે દેવસેનાચાર્યે વિ. સં૦ ૯૯૦માં તો 'દર્શનસાર' નામના ગ્રન્થ ખનાવ્યા છે, તા શું તે વખતે દેવસેનને અવધિ-જ્ઞાન થયું હતું કે જહેથી ત્હેમણે જાણી લીધું કે—જિનચન્દ્ર પહેલી નરકમાં ગયા ? આ દેવસેનના લેખથીજ એ સિદ્ધ થાય છે કે-ફ્વેતાંબર મતના સંબ'ધમાં તેઓએ જે જે કલ્પનાઓ કરેલી છે, તે સર્વથા અસત્ય તેમજ દ્વેષ પ્રયુક્તજ છે. આવીજ રીતે આપણે ભદ્રબાહુ ચરિત્રના અનાવનાર 'રત્નન દી'ની વાકુ-જાલ શાડી તપાસીએ. તે મહાનુભાવ પાતાના ખનાવેલા 'ભદ્ર- બાહુ ચરિત્ર' માં એક સ્થળે લખે છે કે:— 'श्वेतांशुक्रमतोद्भृतमृदान् ज्ञापयितुं जनान्'

આ એક વાકય ઉપરથી આપણને માલૂમ પહે છે કે-ભદ્ર-બાહુ ચરિત્ર, કેવળ દ્રેષબુદ્ધિથી શ્વેતાંબર મતના ખંડનને મા-ટેજ જીઠું જોડી કાઢેલ છે, આ સિવાય તેજ ભદ્રબાહુ ચરિત્રના કર્તા અને ભાષાન્તર કર્તામાં, લુંપક મત સંખંધી પણ કેવી અજ્ઞાનતા રહેલી છે તે પણ જુઓ. તેઓ ભદ્રબાહુ ચરિત્રમાં એક સ્થળે લખે છે કે:—

> "मृते विक्रमभूपाले सप्तविंशतिसंयुते । दशपश्चशतेऽब्दानामतीते श्रृणुतापरम् ॥ लंकामतमभूदेकं लोपकं धर्मकर्मणः । देशेऽत्र गौर्जरे ख्याते विद्वत्ताजितनिर्जरे ॥ अणहिल्लपत्तने रम्ये पाग्वाटकुलजोऽभवत् । लंकाभिधो महामानी श्वेतांथुकमताश्रयी ॥ दुष्टात्मा दुष्टभावेन कुपितः पापमण्डितः । तीत्रमिध्यात्वपाव लङ्कामतमकल्पयत् " ॥

અર્થાત્-વિક્રમરાજાના મૃત્યુ બાદ ૧૫૨૭ વર્ષે ગુજરાત દેશના અણુહિલનગરમાં પ્રાગ્વાટ (પારવાળ) વ'શીય લુંકા નામના એક મહામાની દુષ્ટ, પાપી, ક્રાેપી સફેદ કપડાંને ધારણ કરનાર થયા, તે દુષ્ટે તીવ મિથ્યાત્વના ઉદયથી લુંકામતના પ્રાદુર્ભાવ કર્યો.

આ કથન કેટલું સત્ય છે તે જુઓ, લુંકામત ગુજરાતની અન્દર આવેલા અમદાવાદ શહેરમાં દશા શ્રીમાળી જ્ઞાતિના લુંકા નામના લેખક (લહિયા)થી ઉત્પન્ન થએલાે છે, અને તે વાતને ખાસ લોંકા વિગેરે ગચ્છવાળાએા પણ કખૂલ રાખે છે, જ્યારે ભદ્રભાહુ ચરિત્રના કર્તા તાે ઇદ' તૃતીય' વેતરી નાખે છે. આ કેટલી ખધી અજ્ઞાનતા સચવે છે તે વાંચકા સહજ જોઇ શકશે.

આ સિવાય તેજ ભદ્રખાહુ ચરિત્રના ભાષાન્તર કર્તાએ તા ઉપરાક્ત શ્લાેકાના અર્થમાં પણ કેટલીએક ભૂલાે કરી છે, જહેવી કે લુકા મતને ઢૂંઢીયા મત જણાવે છે, અને પ્રાગ્વાટ કુલને કુ<u>લું</u> આ વંશ લખે છે, પરંતુ આથી તેા ત્હેણે પાતાની માેટી મૂર્ખતા સૂચવી છે.

#### ઉપસ'હાર.

હવે લેખને સમાપ્ત કરતાં ઉપસંહાર રૂપે એટલું કહેતું આવશ્યક ધારૂ'છુ**ં** કે–નગ્ન રહેવામાં ક'ઇ અપરિગ્રહપણું કે અચેલકપણું સમાએલું નથી. હરકાેઇ વસ્તુ ઉપર મૂચ્છાં કરવી ત્હેતું નામજ પરિગ્રહ છે. નગ્ન રહીને, સાથમાં માલ મશાલાના ટ્રંકાે ભરી રાખે, તાે તે<mark>થી</mark> નિષ્પરિગ્રહપણું કહેવાતું નથી.

કેટલાક દિગ'ખરા એમ માને છે કે–'શ્વેતાંખર શાસ્ત્રામાં પરિગ્રહ ધારીને માેક્ષ લખેલ છે.' પરન્તુ આ કહેવું સર્વથા અસત્યજ છે. કવેતાંબર મતાનુયાયી તેા પરિગ્રહધારીમાં સાધુ-પહુંજ માનતા નથી. શ્વેતાંબર શાસ્ત્રોમાં મૂચ્છાને પરિગ્રહ મા- નેલ છે, પરન્તુ ધર્મોપકરણને પરિગ્રહ માન્યો નથી, અને તેજ વાતને દિગ ખર આચાર્યો પણ કખૂલ કરે છે, જુઓ જ્ઞાનાર્ણ-. વના કર્ત્તા શ્રી શુભચંદ્રાચાર્ય જ્ઞાનાર્ણુવના સાળમા પ્રકરણમાં લખે છે કે---

''निःसङ्गोऽपि मुनिर्न स्यात् संतूच्छेन् संगवार्जंतः ॥ यतो मूर्च्छेव तत्वज्ञैः संगस्तिः प्रकीर्तिता " ॥ १॥

અર્થાત્-જે મુનિ નિઃસંગ હાેય, એટલે કે બાહ્ય પરિચ-હથી રહિત હોય, અને જો મમત્વ કરતા હાય તા તે નિષ્પ-રિગ્રહી થઈ શકે નહિ, કેમકે તહ્વજ્ઞાની વિદ્વાનાએ સુચ્છા તેજ પરિગ્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માનલ છે.

આ ઉપરથી કદાચ કાેઇ એમ કહે કે-'જો સાધુ ધર્માપ-કરણ રાખશે, તો ત્હેને અવશ્ય મૂર્ચ્છા થશે, તો પછી ત્હેને પરિગ્રહના ત્યાગી કેમ કહી શકાય? પરન્તુ આમ શંકા કરનાર દિગંખર ભાઇએ પાેતે માનેલા આચાર્ય શ્રીશભચન્દ્રાચાર્યનાજ વચનાેનું પહેલાં સ્મરણ કરવું જોઇએ છે, જુએા તેજ આચાર્ય જ્ઞાનાણવના અઢારમા પ્રકરણમાં શું કહે છેઃ—

'' क्रयासनोपधानानि कास्रोपकरणानि च । पूर्वे सम्यक् समान्रोच्य प्रतिलिख्य पुनः पुनः ॥ १२ ॥ गृह्णतोऽस्य प्रयत्नेन क्षिपतो या धरानले । भवत्यविकला साधोरादानसमितिः स्फुटम् " ।। १३ ।।

અર્થાત્-જે મુનિ શય્યા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉપકરણ, દિવસે પ્હેલાં સારી રીતે જોઇને અર્થાત્ વાર વાર પ્રતિ-લેખન કરીને ચત્નપૂર્વ ક ગ્રહણ કરતા, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃથ્વી ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ (પૂર્ણ) આદાનનિક્ષેપણાસમિ-તિ પાળે છે.

ઇત્યાદિ અનેક રીતિથી સિદ્ધ થાય છે કે–સાધુને ઉપક-રહ્યા રાખવાની ખાસ જરૂર છે, અને તે ઉપકરહ્યા ઉપર જો મૂર્ચ્છા ન રાખવામાં આવે તેાજ નિષ્પરિગ્રહપહ્યું કહી શકાય

અન્તમાં દિગમ્ખર મતાનુયાયીઓને એટલી સૂચના કરૂં છું કે-મહાનુભાવા ! જે પ્રાચીન છે તે, ગમે તેટલી કુયુક્તિએ કે પ્રપંચા રચવાથી પણ અર્વાચીન થનાર નથી, અને જે અર્વાચીન છે તે પ્રાચીન થનાર નથી, આવા પુરાણા ઝઘડાઓમાં વ્યર્થ સમયના વ્યય કરવા, આ વધવાના સમયમાં ઉચિત નથી. લેખ લખનારાઓએ પણ એટલું અવશ્ય ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે-ગાલીપ્રદાન કે તહેવી ખીજી કુયુક્તિઓનું શરણ લેવાથી લાભ થતા નથી, માટે હર કાઇ લખનારે સીધે સીધી રીતે પાતાના ઉદ્દેશને અનુસરી લખાણ કરવું તેજ શ્રેયસ્કર થાય છે.

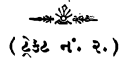
છેવટ-મ્હારી તેા એજ આંતરીક ભલામણ છે કે-જૈનાના ત્રણે ફિરકાઓ એક સ'પી થઈ જૈનધર્મનાં મુખ્ય તત્ત્વોના ફૈલાવા કરા, એક કવેતાંબર દિગ'બર થશે તા તેથી ૧૭ લાખ

#### ( २८ )

ને ૩૪ હજારની સંખ્યામાં વધારા થનાર નથી, એક દિગ ખર શ્વેતાંબર થશે તો તેથી પણ ઉપરાક્ત સંખ્યામાં વધારા થનાર નથી, માટે ત્રણે પ્રીરકાઓ મળી ઉપરાક્ત સંખ્યામાં વધારા થાય, અહિંસા ધર્મના ફેલાવા થાય અને મહાવીર દેવની સાચી ભક્તિ સચવાય, તહેવા ઉપાયા યોજો અને સમ્યક્ દર્શન, જ્ઞાન, આરિત્ર રૂપ રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ કરવા પૂર્વક દરેકના નાેલ થાએ. એજ અંતઃકરણથી ઈચ્છી આ લેખને સમાપ્ત કર્ંછું. ( 18 )

#### श्रीविजयधर्म हिरम्यो नमः।

# શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બ**ર**?



એના ખરૂ' છે કે જય્હારથી ઇતિહાસ તત્ત્વ તરફ લાેકાના પ્રજ્ઞાએ પ્રયાણ કર્યું છે, ત્ય્હારથી દિન–પ્રતિદિન અ**મુક** વાતની પ્રાચીનતાના વિષયમાં ઘણીજ સરળતા પ્રાપ્ત થવા લાગી છે. ઈતિહાસ શાેધકા એ વાતના નિર્ણય આસાનીથી કરી શકે છે કે–અમુક બે વસ્તુએામાં પ્રાચીન કાેણુ છે અને અર્વાચીન કેાણ છે ? પરન્તુ એટલું તેા જરૂર કહેવું પડશે કે, એતફેશીય લાેકામાં હજુ તે શાેે જોઇએ તહેવા પ્રવેશ કર્યા નથી, તાેપણ પાશ્ચાત્ય પ્રજાની દેખાદેખી અથવા કહેા કે એવાંજ ખીજા કાેઇ કારણથી એત**દેશી**ય કેટલાક મહાનુભાવા, તે વિષયમાં ચ'ચુ પ્રવેશ કરતા દેખાયા છે, આ ક'ઇ થાડી આનંદજનક વાત નથી. સંભવ છે, કાેઇ સમય આપણે માટે એવા પણ આવશે કે, આપણે હજારાે ભારતવાસી બન્ધુ-ચાની પલટન ઇતિહાસ तत्त्ववेत्ता तरीक्षेनी जेवा ભાગ્ય-શાળી નિવડીશું.

ઇતિહાસવેત્તાઓ કેવી કેવી અજાયબીલરેલી વાતાને પ્રકાશિત કરે છે કે, જહેને જાણીને સાંલળીને, તહેના અસલી આન દ, તેજ મનુષ્યા અનુલવ કરે છે કે, જહેલું તે વિષયમાં લગાર માત્ર પણ પ્રવેશ કર્યા છે. સે કડા વર્ષાથી જહે વાતે કાઈના મગજમાં લગાર પણ ઠાકર ન ખાધી હાય, તે વાતને પણ આબેહ્બ રીતે અતાવી આપનારા ઇતિહાસવેત્તાઓજ છે. અસ લિવ લાગતી વાતાને પણ સરાસર સ લિવ શું? પ્રત્યક્ષ અતાવી આપવામાં ઇતિહાસવેત્તાઓજ સફળ નિવડે છે અને હું ન ભૂલતા હાઉ તા સત્ય અને અસત્યના ગુપ્ત ચાલ્યા આવતા ઝઘડા નિપટાવવામાં પણ ખરેખર ઇતિહાસને વેત્તાઓ ન્યાયાધીશના હાદા ભાગવે છે.

એલું આજ સુધી કોના જાણવામાં હતું કે—આજ-કાલ પ્રચલિત 'પંચતઃત્ર' પંગ વિષ્ણુશમ્માનું નહિં, પરન્તુ એક જૈનાચાર્યનું બનાવેલું છે? અને આજ સુધી એ કેાણ જાણતું હતું કે—પંગ વિષ્ણુશમ્માના બનાવેલા 'પંચતન્ત્ર' નું મૂળ પણ જૈન કથા ચન્થાજ છે? પરન્તુ મ્હને કહેવા દ્યા કે, ડૉ. હર્ટલ મહાશયનેજ મુખારકખાદી ઘટે છે કે—જહે- ઓએ ઇતિહાસ ઉપરથી એ વાત સિદ્ધ કરી આ હિ કે—'પ્રચલિત 'પંચતન્ત્ર' વિષ્ણુ શમ્માનું નહિં, પરન્તુ તે એક જનચાર્યની કૃતિનું છે. અને પંગ વિષ્ણુશમ્માના બનાવેલા 'પંચતન્ત્ર'નું મૂળ પણ જૈન કથા ચન્થાજ છે.' તહેવીજ રીતે મત—મતાન્તરાની પ્રાચીનતા—અર્વાચીનતાના સંબંધમાં પણ

ઘણાએક વિદ્વાના ઘણે ભાગે નિષ્ય કરતા જાય છે. તે અનુ-સાર આજના શ્વેતામ્બર—દિગમ્બરે ની પ્રાચીનતા—અર્વાચી-નતાના વિષ્યને પણ ઇતિહાસવેત્તાએા ભૂલ્યા નથી. પ્રાશ્ચાત્ય સારા સારા ૬૨્ચકાેટિના વિદ્વાનાએ તહેના નિર્ણય કર્યાે છે, અને તે વાતના ઉલ્લેખ, જય્હાં સુધી બન્યું, હું મારા પ્રથ-થમના લેખમાં ઃ ટ્રેક્ટ નં. ૧ માં ) કરી પણ ચૂકયાે છું.

વાંચકાેએ જોયું હશે કે—મ્હેં મારા પ્રથમના 'શ્વેતા-રખર પ્રાચીન કે દિગમ્ખર ?' નામના લેખમાં ઇતિહાસ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણ અને સુક્તિ પ્રમાણથી એ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે કે—' શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એ બે ફિરકાઓમાં 'શ્વેતા-મ્બર' પ્રાચીન છે. ' પરન્તુ વાંચકાે એ વાતને સારી પેઠે જાણતા હશે કે—આગ્રહદેવના ઉપાસકા ગમે ત્હેવી સારી વાત હોય તો પણ તે સ્વીકાર—માન્ય કરતા નથી. સ્વીકાર કરવાની—માન્ય કરવાની વાતતા દ્વર રહી, પરન્તુ પથરા લેઇને પાછળ ન પડે, તાજ માટા ઉપકાર કર્યા કહેવાય.

અમારા દિગમ્બર ભાઇઓને માટે આ ઉપર્યુક્ત નિયમ કંઇક લાગુ પડતા હાેય, એમ દેખાય છે. મ્હારા પ્રથમના લેખ ઉપઃથી, તેઓને બુદ્ધિમત્તાથી અથવા કહેા કે તટસ્થપણાથી સમીક્ષા કરવ નું તા નજ સૂઝ્યું, પ્રત્યુત 'મ્હારૂં તેજ સાચું' આ તહેમના અસલી સિદ્ધાન્તને ચરિતાર્થ કરવાનું તેઓએ ઉચિત ધાર્ચુ, 'પાતાના કાઢેલા કક્કોજ ખરા, બાકીના બધા ખાટા ' આજ ખાલચેષ્ટા, તેઓના ' પ્રાચીન દિગમ્બર—અર્વા-

ચીન શ્વેતામ્બર ' નામના ટ્રેકટમાં દેખીને ખરેખર આ લેખ-કને દયા આવે છે. ખરૂ' કહુ' તો 'પ્રાચીન દિગમ્બર--અર્ધા-ચીન શ્વેતામ્બર ' આ ટ્રેકટ શું' છે ? બાલચેષ્ટાએાનાે લંડાર <mark>છે. અથવા એથી પણ ખીજા શખ્દેામાં કહું તેા આગ્રહદેવ</mark>-તાજ પુસ્તકરૂપે પ્રકટ થયા છે. હું નથી ધારતા કે કાેઈ પણ મનુષ્ય, કે જહેનામાં લગાર માત્ર પણ યુક્તિપ્રયુક્તિને સમ-જવાની શક્તિ છે, અથવા સત્યાસત્યના વિચાર કરી શકવાનું સામર્થ્ય છે, તે ઉપસુક્ત ટ્રેક્ટને વાંચીને, ત્હેના લેખક તરફ તિરસ્કારની દ્રષ્ટિથી જોયા વિના રહી શકે? અને તેજ વાતના પુરાવા હું હુમણાંજ થાઉ દ્વર જઇને આપીશ. ખેર! આ વાત ઉપર વિશેષ રામકહાણી ચીતરવાને હું ખ'ધાએલા નથી. મારી મુખ્ય કરજ અથવા મુખ્ય ઉદ્દેશ તાે, શ્રીમાન નેમિનાથ પાંગલેનું ટ્રેકટ, કેવું યુક્તિ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણ કે ઇતિહાસ પ્રમાણથી દ્વર રહેલું છે ? તેજ અતાવવાના છે, અને તેટલાજ માટે હું આ લેખના ઉપક્રમને સમાપ્ત કરી, મ્હારા મૂલ ઉદ્દેશ ઉપર આવુંછું.

'वदतो व्याघात: 'नुं એક ઘણુંજ સુંદર ઉદાહરણ મહને મિ. પાંગલેના 'प्राचिन दिगम्दर-अर्वाचीन श्टेताम्बर ' નામના ટ્રેકટની શરૂઆતમાંથી મળી આવે છે. મિ. પાંગલે કહે છે કે:—

" સનાતન જૈન ધર્મના દિગમ્બર અને શ્વેતામ્બર આમ્નાય પૈકી પ્રાચીન કાેેેે યું પ્રશ્ન વાર'વાર આપણી આગળ આવતા હાવાથી, જે તે આમ્નાયવાળા આ પ્રશ્નના ઉત્તર પાતાનાજ આમ્નાય પ્રમાણે આપી છુટી જાય છે, પણ ખરા પ'થ કર્યા છે ? દિગમ્બર કે શ્વેતામ્બર ? એ ના પક્ષ-પાત રહિત કાેઇ પણ જવાળ અપતા નથી. એતું કારણ પાતપાતાના પંથ માટેના **અધ્ય પ્રમજ** છે. "

' <mark>वइतो व्याबातः'</mark>ने। नियम આ ઉપર્યુક્ત વાકયમાં કેવાે સુંદર રીતે લાગુ પડે છે, તે આપણે તપાસીએ.

પાંગલે મહાશયના ઉપર્ધુક્ત કથનથી એ વાત સાફ પ્રકટ થઇ આવે છે કે—'શ્વેતામ્બર કે દિગમ્બર, કાેઈ પક્ષ-'પાત રહિત જવાબ આપતા નથી. ' અને ત્હેનું કારણ તેઓ **અંધ પ્રેમ** ખતાવે છે. અર્થાતુ ' શ્વેતામ્બરો--- દિગમ્બરો બન્ને અધિપ્રેમી છે, ' આ તેના કલિતાથ છે. પરન્ત આ-ગળ ચાલતાં તાે તેઓ લખે છે કે—" મુનિ વિદ્યાવિજયજીએ શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બર ? એવા એક લેખ લખી ૈપાતાના અ'ધ પ્રેમની પરાકાષ્ટા કરી છે.*''* 

આ લખાણથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે—તેઓ પાતે **અ'ધ** પ્રેમીએાની કલાસમાંથી પાતાનું નામ કમી કરાવાની ચેષ્ટા ક**રે છે. પહેલાં તાે પાતેજ ક**હી ગયા **છે** કે.—શ્વેતામ્બરાે अने **દિગમ્**ળરા બન્ને અધ પ્રેમી છે. પરન્તુ પાછળથી 'ब्यदनो **વ્યાઘાતઃ** 'ના નિયમને અવલ'બી પાતાના બચાવ કરે છે. કાં કાેઇ પણ રીતે તેઓના ખચાવ થઇ શકે તેમ છે? કદાપિ

નહિ. કાેઇ પણ અ'શમાં તેઓના ખચાવ તાે ત્રહારેજ ઘઇ શકતે કે જચ્હારે ત્હેમણે દિગગ્બર કે શ્વેતામ્બર, કાેઇના પણ પક્ષમાં ન પડી તટસ્થપણે લેખ લખ્યા હતે, પરન્તુ ત્હેમાંનુ તો કંઇ પણ ત્હેમના લેખમાં દેખાતુંજ નથી. ખરૂં જેવા જઇએ તો અધ પ્રેમની પરાકાષ્ટાની પણ પરાકાષ્ટાએ દિગ-મ્બર ભાઇઓજ પહેાંચેલા છે, અને તે વાત તેઓના જુઠા આક્ષેપા, વ્યર્થ ઝઘડાએા તથા શ્વેતામ્બરા પ્રત્યેની નિંદાજ બતાવી આપે છે. વધારે દુર શો માટે જઇએ ? આ ટેકટજ **લેખ**કે કેવી સભ્યતાથી લખેલું છે? તે જેવાથી સહજ અનુ-માન થઇ આવે છે. ઇતિહાસ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણે કે ચુક્તિ પ્રમાણથી પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી આપનારને 'અધ પ્રેમની પરાકાવ્ટા કરી છે ' આમ કહેવાતું સાહસ તો, અમારા દિગમ્બર ભાઇઓમાં પ્રખ્યાતિ પામેલા એડિટરાચાર્ય મિ. પાંગલે 🕝 મહાશય સિવાય બીજામાં કર્ય્હાથી જે હાેઇ શકે?

આગળ ચાલતાં તેઓ લખે **છે** કે—"એવડા માેટા ્ પ્રયત્ન કરી ડુંગર ખાેદી ઊંદરજ કાઢ્યા છે. "

હું નથી સમજી શકતો કે આ કથનથી તેઓએ પા-તાની શી બહાદુરી ખતાવી ? લેખક મહાશયની બહાદુરી કે ઉપર્શુક્ત ઉક્તિ લખવાનું ચરિતાર્થપણું તો ત્રહારેજ લેખી શકાત કે મ્હારા લખેલા લેખની યુક્તિઓનું ઐતિહાસિક, શાસ્ત્રીય કે યુક્તિ દ્વારા ખંડન કર્યું હતે. અસ્તુ !

પાંગલે મહાશય આગળ ચાલતાં લખે છે કે:—

" દિગમ્બર અને શ્વેતામ્બર લાઇએ જે જે બાબતામાં મળતા હાય, તે તે બાબતામાં મળીને તેઓએ વીરપ્રભુની ખરી લક્તિ કરવાની છે, આ મત જાહેર કરનારા મુનિએ ક્રીથી આ વાદમાં ઉતરવું, એ નવાઇ જેવું છે."

આ તેઓનું લખાણ, આપણને તેઓના મનના અભિ-પ્રાય ચાપ્પી રીતે બતાવી આપે છે કે—' અમે (દિગમ્બરા) ગમે તેટલું લખીએ, પણ ત્હમારે (શ્વેતામ્બરાએ) કંઈ લ-ખનું નહિ.' કેવા સુંદર ન્યાય? કેવી સુંદર જબરદસ્તી? ખરેખર, આ જબરદસ્તી, અલાઉદ્દીનખિલજીની જબરદસ્તીથી કંઇ કમતા નથીજ.

હવે લખવાની ચાલબાજીમાં મિ. પાંગલે મહાશયે વિશારદતા પ્રાપ્ત કરી હોય, એમજ માલ્યમ પડે છે. જહે નિયમ હમેશાંને માટે પાતાના ઉપર લાગુ પડતા આવ્યા છે, તેજ નિયમ શ્રીમાને શ્વેતામ્બરા ઉપર લગાવ્યા છે. શ્રીમાન લખે છે - '' य: स्वमावो हि यस्यास्ति स नित्यं दुरितकमः નિયમ તા ઠીક છે, પરંતુ તહેની માળા તા આપના ગળાનેજ શાલા દે છે. એ શાલાથી શ્વેતામ્બરા હજા બહુ દૂર છે.

એ તેંા ખરી વાત છે કે—જહેને જહેવી ધૂન <mark>લાગેલી</mark> હોય, ત્હેની દૃષ્ટિ તે તરફ વધારે વળે છે. શ્વેતામ્બરા પુરાણોને નથી માનતા, અર્થાત્ શ્વેતામ્બર શાસ્ત્રામાં પુરાણ સંજ્ઞાવાળું કાેઇ પણ શાસ્ત્ર છેજ નહિ, એ વાત સારી આલમ જાણે છે, તે છતાં મિ. પાંગલે મહાશય લખે છે કેઃ—

" તેમણે પાતાના પુરાણમાંની કથાનું જે જે પ્રદર્શન કર્યું છે.........." વાહ ! કેલું આશ્ચર્ય ? શું આ તેઓનું લ-ખલું સત્ય વાતની ટાંગ તાેડવા ખરાખર નથી કે? મહાનુ-ભાવ! શ્વેતામ્બરા પુરાણાને પ્રમાણુ નથી માનતા, પરન્તુ મહા-વીરદેવના સિદ્ધાન્તોને પ્રમાણ માને છે. આથી દિગમ્બર ભાઇ-એાને મ્હારે જણાવવું જોઇએ કે—જહેવી રીતે અમારાં (શ્વેતા-મ્બ<mark>ર</mark>ોના) સિદ્ધાન્તાે મહાવીરદેવકથિત−ગણધર રચિત માનવામાં આવે છે, અને ત્હેના પ્રમાણમાં અગાદિની વિદ્યમાનતા ખતા-વવામાં આવે છે, ત્હેવીજ રીતે ત્હુમારાં શાસ્ત્રામાંથી, મહાવીર દેવે ઉપદેશેલા અને ગણધરાએ રચેલા, અંગામાંના કાઈ પણ ભાગ કાઢી ખતાવા, તા હુ<sup>:</sup> ત્હમને હાર્દિક ધન્યવા**દ** આપ્યા વિના રહીશ નહિં. અને જો ત્હેમાંથી કંઈ પણ ભાગ ન નિકળે તેા પછી મ્હારા પ્રથમના લેખમાં કહેવા પ્રમાણે દિગ-મ્બર શાસ્ત્રા બિલકુલ કલ્પિત—નવાં બનેલાં છે, એ વાત ચાેક્કસ રીતે સિદ્ધ થાય છે.

પ્રિય પાઠક! મિ. પાંગલે કહે છે કેઃ--

'' ડૉ. ભાંડારકરનાે હું પક્ષપાતી **નથી, અથવા મુનિ** વિદ્યાવિજયજીના હું દ્વેષ કરતા નથી. "

શું આ તેઓ સત્ય કહે છે? આ વાત તાે વાંચક

ત્રહારેજ સાચી માનવાનું સાહસ કરતે કે, જહારે 'અધ પ્રેમની પરાકાષ્ટા ' આદિ દ્વેષસૂચક શખ્દોની ફાજ ન દેખ- વામાં અવતી. અથવા તો યુક્તિઓનું આલંખન કરીનેજ પાતાનુંજ ટ્રેકટ પુરૂં કર્યું હતે. પરન્તુ તે તો શ્રીમાનના ટ્રેકટથી હજારો કાશ દ્વર ગયું છે. એટલે પછી લેખક ગમે તહેવું તટસ્થપણું ખતાવે, પરન્તુતહેનું ફળ સિવાય હાસ્યાસ્પદ, ખીજું કંઇજ હોઇ શકે નહિં.

એમાં તા ક'ઇ મીનમેખ જેવું છેજ નહિ કે-'જહે પ્રાચીન છે તે પ્રાચીનજ રહેશે—કહેવાશે, અને જહે અર્વાચીન છે, ત્હેને માંથે અર્વાચીનતાનાજ ટાેપલાે રહેવાનાે. પછી ભલે અર્વાચી**ન** દિગમ્બરા, પ્રાચીન શ્વેતામ્બર મૂર્તિઓને પાતાની બનાવવા માટે તીર્થસ્થાનામાં ઝગડા કરે, અને પાતાન દ્રવ્યનું પાણી કરે, તેમ કરવા**થી** દિગમ્બર ભાઇએોની ખીચડી કદાપિ પકવા**ની** નથી. મ્હને બહુ દયા આવે છે કે—િમ. પાંગલે મહાશયે પાે-તાના ટ્રેક્ટના પાંચમા પૃષ્ઠમાં આ સ'બ'ધી બે ચાર આંસુપાડી પાતાના હૃદયની જવાળા ખહાર કાઢી છે. જહે ચાલબાજી, તેઓ પાતાની અનુભવે છે, તે વાતના બાજીગર તેઓએ શ્વેતામ્બરાને ગણ્યા છે; પરન્તુ ઠીક છે, સ્વભાવમાં પણ એક વિલક્ષણ સા મર્ચ્ય રહેલું છે. તો પણ મ્હારે દિગ'બર ભાઇએા પ્રત્યે જણા-વવું જોઇએ કે-''ભાઇએ! ખ્રિટિશ તેજના અજવાળામાં મુષ્ટા• મુષ્ટિ કે કેશાશિથી કંઈ વળવાનું નથી. જહેવી રીતે શ્વેતામ્બર આચાર્ચેાએ, તે તે તીર્થાેનાં વર્ણનાે, પાતાના ચન્થાેમાં કરેલાં, જાહેર કરવામાં આવે છે, ત્હેવીજ રીતે ત્હમે પણ એવા પ્રાચીન પુરાવાઓથી, તે તીર્થામાં પાતાનું સ્વત્વ પ્રકાશિત કરા, તા ખુશીની સાથે ત્હેમાં ત્હમારા હક પણ લેખી શકાય, પરંતુ મજાના માલ દેખી માલિક ખની બેસવાની કાેશિશ કરવી, એ તાે સરાસર, સભ્ય પુરૂષાને અછાજતુંજ વર્તન ગણી શકાય.

મિ. પાંગલે મહાશયનું "આખરે ચાર અંગ્રેજોના આધાર આપીને પણ તેમના લેખ પૂરા થયા નહિં" આ લખવું પણ બિલકુલ બેહુદ્જ માલૂમ પડે છે કેમકે મિ. પાંગલે કેવલ ડૉ. ભાંડારકરના વિચારને વેદવાકય માની, નહિં પ્રાચીનતાને પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા લાગી પડયા, તો પછી મહેં ચાર પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાના અભિપ્રાય ટાંકી અતાવી સત્ય વાતને પ્રકાશિત કરી, તહેમાં મિ. પાંગલેને ચુંક આવી, એ પણ તેઓની અસહ્ય પ્રકૃતિજ અતાવી આપે છે. બુદ્ધિમાન અને સત્યપ્રિય મનુષ્યા આવી રીતે રાદડા રાવામાં અહાદુરી નથી સમજતા, પરન્તુ રહામાની યુક્તિઓનું ખંડન કરવામાં જ અહાદુરી સમજે છે, અને તે અનુસાર મિ. પાંગલે મહાશયે મ્હારા આપેલા ચાર પાશ્ચાત્ય-વિદ્વાનાના અનિપ્રાયાનું ખણ્ડન કર્યું હતે, તો જનસમાજમાં તેઓ જરૂર પ્રશંસાને પાત્ર નિવડતે.

હવે પાંગલે મહાશયે કરેલા **વિષય પ્રવેશ**નું અવલોકન ંકરીએ.

મિ. માંગલે મહાશયે વિષયમવેશ કરતાં એક યુક્તિ આપી છે કે—

"એટલા માટે દિગમ્બર લાેક ( conservative ) મૂળ રિવાજને વળગી રહેનારા અને <sup>દ્ર</sup>વેતામ્ખર લેોક (liberal**)** સુધારા વધારા કરનારા છે એમ કહેવામાં કાંઇ વાંધા નથી. પહેલેથીજ તેએા ( liberal ) સ્વત ત્રતાને ચહાતા હેાવાથી તેમણે દેશ–કાળ અને સમય અતુસાર ઘણાજ જલદી સુધારા પાતાનામાં દાખલ કર્યા છે."

આ વાતથી તેઓ એમ કહેવા માંગે છે કે---'નગ્નપણે રહી શકાસુ નહિ ત્યારે મુનીએ વસ્ત્ર પહેરવાં, એવા સુધારા કર્યો,' ત્હેમાં તેઓ પ્રમાણ આપે છે કે—શ્વેતામ્બરા પરદેગમન, **વ્યા**-પારમાં સાહસ, ગ્રન્થાે છપાવવા વિગેરે કાર્યા કરતા જાય છે, તેમજ પાઠશાળાએા, હાઇસ્કૃલ, પાંજરાપાેળ વિગેરે કાર્યો સમ-યાનુસાર કરતા જાય છે.

કેટલું બધું આશ્ચર્ય ? વિદ્યાપ્રચારને માટે, ધર્મ પ્રચારને માટે, શ્વેતામ્બરા કંઇપણ ઉદ્યમ કરે છે, તા તેથી તહેના આ-ધાર લઇ પાંગલે મહાશય કહે છે કે— 'વસ્ત્ર પહેરવાના પણ સુધારા કર્યા.' આથી અક્કલની સીમા બીજી કઇ હાઇ શકે ? પહેલાં તે৷ શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે માનતાજ નથી, તે છતાં તેઓ લખે છે કે 'શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે કખૂલ કરે છે ' હું પૂછું છું કે-શ્વેતામ્બરાના કયા ગ્રન્થમાં એ પ્રમાણે લખ્યું છે? તે ખતાવશા કે <sup>૧</sup> મ્હને કહેવાદા કે, યદિ સુધારા તરફજ દેખવામાં આવતું હોય તો શું દિગમ્બર આચાર્યો સુધારા કરતા ન**થી** આવ્યા ? જે સુધારા શ્વેતામ્બરાના બતાવ્યા, તેજ સુધારા

અથવા કહેા કે કાર્યાે, દિગમ્બર સમ્પ્રદાયમાં શું નથી ઘવા પામ્યાં ? અને ત્હેવીજ રીતે તેથી આગળ વધીને જુઓ–પહે-<mark>લે પહેલ દિગમ્ખર સાધુંએા નગ્ન ( માતાના પેટમાંથી નિક</mark>્ષ્યા ત્હેવાજ ) ધૂમતા હતા. ત્ય્હાર બાદ એક લગોડી રાખવાના સુધારાે કર્યાે. ત્<sup>ર</sup>હાર ખાદ માેરપાેંછીથી અલ**ં**કૃત થયા અને તેથી આગળ વધીને કમ'ડલ વિગેરે પણ ઉઠાવવા લાગ્યા. તાે આ બધા સુધારા શું, સુધારાની દાદી નહિ કે? એથી પણ આગળ વધીને ખતાવું તા, દિગમ્ખર સાધુઓને પાંચ સમિતિનુ પાલન કરવા માટે પ્રતિલેખન વિગેરેની પણ વિધિઓ તેઓના આચાર્યાએ ખતાવી કે જહે વિધિઓના ઉલ્લેખ મ્હે' મ્હારા પ્રથમના લેખમાં 'જ્ઞાનાર્ણવ'ના શ્લોકો ટાંકી અતાવી આપી છે. જય્હારે દિગમ્બર સાધુએાને સર્વથા નાગાજ રહેવાનું અ-તાબ્યું હતું, અને તહેમાં લગાર પણ મીન મેખ જેવા ફેરફાર ન્હાેતા થયાે, તાે પછી શા માટે શુભચન્દ્રાચાર્ય એમ ખતાવતે કે—''જે મુનિ શય્યા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉપકરણ દિવસે પ્હેલાં સારી રીતે જોઇને અર્થાત્ વાર'વાર પ્રતિલેખન કરીને યત્નપૂર્વક ગ્રહણ કરતો, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃ<mark>થ્વી</mark> ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ ( પૂર્ણ) આદાન નિક્ષેપણા સમિ-તિ પાળે છે. "

આવીજ રીતે અમૃતચંદ્રસૂરિએ પણ 'तत्त्वार्थसार' ना-મના ગ્રન્થમાં દિગસ્ળર સાધુએાને 'એષણાસમિતિ' માટે પણ કહ્યું છે કે:—

## "पिण्डं तथोपिं शय्यामुद्गमोत्पादनादिना । साधो शोधयतः शुद्धा होषणासिमितिर्भवेत् ॥ ५ ॥ (संवरतत्त्व.)

અર્થાત્-પિષ્ડને, ઉપધિને અને શધ્યાને જે ઉદ્દગમ- ઉત્પા-દના દોષો વડે કરીને શોધે છે શુદ્ધ કરે છે, ત્હેને એષણાસમિતિ શુદ્ધ થાય છે.

વળી એ પણ જુએા, ગ્રન્થા લખવાનું કામ પણ દિગમ્બ-રાેએ શ્વેતામ્બરા પહેલાંજ પ્રારંભ્યું છે, એટલે કે શ્વેતામ્બ-રાેના ગ્રન્થ લખવાના કાળ પહેલાંના, દિગમ્બરાેના ગ્રન્થ લેખન કાળ છે.

હવે ખતાવો, આ બધા સુધારા નહિં તો બીજું શું કહી શકાય ? અને જે હારે એમજ છે તો પછી જહે આરાપ તેઓ શ્વેતામ્બરાના માથે મૂકે છે, તેજ આરાપ શું દિગમ્બરાને શિર નથી આવી શકતો ? બેશક! આવે છે. પરન્તુ ખરૂં છે, કે—પગ નીચેના દાવાનળ કાેેે છું જોએ છે? વાસ્તવિક જોવા જઇએ તાે આપણને સ્પષ્ટ માલૂમ પડે છે કે—જે હારથી શિવભૂતિએ અભિમાનથી નગ્ન વૃત્તિ ધારણ કરી, તે હારથી વખતના બહેવા સાથે દિગમ્બરાચાર્યા દિન-પ્રતિદિન પાતાના આચાર-વિચારામાં ફેરફાર કરતા ગયા છે. અને તહેનું કારણ એજ હાેવું જોઇએ કે—'નગ્નપણે રહેવાયી, સભ્ય જગત્ આપણને અજ્ઞ ગણશે, આપણને અસભ્યની ગણત્રીમાં ગણી કાઢશે, આપણી અર્વાચી-

નતા જહેવીને ત્હેવી કાયમ રહેશે, અને આપણી પ્રાચીનતાની પિપુડી કાેેેેઇપણ સાંભળશે નહિં, માટે આપણે પણ પ્રાચીન શ્વેતામ્ખરાેની માફક આચાર-વિચાર રાખીશું તાે આપણે પ્રા-ચીનતાના ઝંડા, જહેમ ફાવશે તેમ ફરકાવી શકીશું.' અસ: આજ વિચારથી તેઓએ ધીરે ધીરે પાતાની ટાંગ પસારવી શરૂ કરી.

આગળ ચાલતાં પાંગલે મહાશય લખે છે કેઃ—

"પહેવાં શ્રી મહાવીર તીર્થંકર સુધી ઉંચી શ્રેણીના જૈનમુનિ **'નિર્ગ્રન્થ, નગ્ન, દિગ**મ્ખર' હતા."

આને માટે તેઓ કલ્પસૂત્રનું પ્રમાણ આવે છે. ભલા! આ પણ અજ્ઞાન લાેકાેની આંખે પાટા આંધવાનાે ઇરાદાે નહિં, તો ખીજું શું કહી શકાય ? 'કલ્પસૂત્ર ' ની અંદર કાેઈપણ સ્થળે 'નિર્ગ્રન્થ'ને અને 'નગ્ન'ને એક કાેટિમાં ગણવામાં આવ્યાજ નથી, એમ હું દાવા સાથે કહી શકું છું. ક્લ્પસૂત્ર તા શું ? કાેકપણ શ્વેતારુખર ગ્રન્થમાં 'નગ્ન' નાે અર્થ 'નિગ્ર'-ન્થ' કે 'નિર્ગ્રન્થ'ના અર્થ 'નગ્ન' હેાઇ શકેજ નહિં. યદિ પાં-ગલે મહાશય સપ્રમાણ સિદ્ધ કરી આપે તો હું તેઓને હાર્દિક ધન્યવાદ આપું.

સખેદાશ્વય નાે વિષય છે કે—'નિર્ગન્ય' અને 'નગ્ન'ના <mark>ભેદ મ્હે', મ્હારા પ્રથમના લેખમાંજ સમજાવવા માટે</mark> કો-શિશ કર્યા છતાં મિ. પાંગલે, ત્હેના લેદ હજી સુધી સમજી શકયા નહિં, અને કદાચિત્ સમજ્યા છતાં પણ 'મ્હારૂં તેજ

સાચું ' જેવું રાખતા હેાય, તેા પછી, હું તેા શું ? **પ્રદ્રા** પણ તેઓને સમજાવવા માટે સમય થઇ શકે ખરા કે ? હર ગિજ નહિં∴

હું મ્હારા પ્રથમના લેખમાં સાક સાક ખતાવી ગયાેછું કે—" પહેલાં તાે સમગ્ર જૈન સાધુએાતું નામજ 'નિર્ગ્રન્થ ' હતું, અને ત્હેને માટે એક પટ્ટાવલીનું પણ પ્રમાણ આપ્યું છે કે:–

## 'श्रीसुधर्मस्वामिनोऽहौ स्नीन् यावद् निर्ग्रन्था साधवो ऽनगारा इत्यादि सामान्यार्थाभिधायिन्याख्याऽऽसीत् '

અર્થાત્—'નિગ્રન્થ ' શખ્દથી સાધુ–અનગાર કહેલ છે, ક'ઇ નિર્જાન્થનાે અર્થ ' નાગાે' એ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યાે ન<mark>થી</mark>."

આ પ્રમાણે સાફ ભેદ ખતાવવા છતાં પણ, મહાશય નિ-ર્ત્રાન્ય, નગ્ન-દિગમ્બર એ શખ્દોને એકજ ઝાડના ફળ રૂપે બ-તાવે છે, શું આ તેઓની અક્કલના નમૂના નથી ?

હવે મિ. પાંગલે મહાશય પાેતાના ટ્રેકટના સાતમા પેજ-માં 'શ્વેતામ્બર ભાઇએાની વિચાર ભૂલ ' ખતાવતાં એ ઉદા-હરણા આપે છે. એક હાઈસ્કુલનું, અને બીજા ત્રેજ્યુએટનું. એ ટલે કે–હાઇસ્કુલ કહેવાથી સાત ધારણ સુધી શિક્ષણ આપનારી વિદ્યાલય સમજવી, અને ત્રેજ્યુએટ કહેવાથી મેટ્રીકયુલેશન, પ્રીવિઅસ, ઇન્ટરમીજીએટ બધી પરીગ્નાએ તેની અંદર આવી ગઇ. ત્હેવીંજ રીતે ' દિગમ્ખર કહીએ એટલે વસ્રધાર-<mark>ણુની સામાન્ય શ્રે</mark>ણિથી તે વસ્ત્ર છેાડતાં સુધીની એટલે દિગ્-

મ્બર થતા સુધીમાં, બધી શ્રેણીએાનાે ત્હેમાં સમાવેશ થાય છે. અ'તિમ સાધ્ય જે નગ્નસ્થિતિ છે, તેને જૈનાએ 'દિગમ્ખર' એેલું નામ આપ્યું છે.' આ પ્રમાણે તેએા ફલિતાર્થ કાઢે છે.

મ્હને તો લાગે છે કે—પાંગલે મહાશયે પાતાની સારી ખુદ્ધિ-ના વ્યય આ ઉપરનાં બે દુષ્ટાન્તામાંજ કરી દીધા છે.

પહેલાં તા મ્હારે અતાવવું જોઇએ કે-મિ. પાંગલે 'નગ્ના-વસ્થા ' ને ઉંચી પાયરી ગણી છે, એજ ત્હેમણે સત્ય વાતના શિરચ્છેદ કરેલાે છે. એવું કયા શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે કે નગ્નાવ-સ્થા ઉંચી હદ છે? અમારૂં તો હજુ પણ કહેવું છે કે–'સ્થ-વિરકલ્પ' અને ' જીવનકલ્પ ' એવા બે કલ્પાે વર્ણવેલા છે. એ <mark>બે કલ્પાેમાં પણ સ્થવિસ્કલ્પજ મુખ્ય ગણેલાે છે. જો 'જીનકલ્પ</mark>' જ ઉત્તમ હત તો શામાટે 'જીનકલ્પ'માં રહેલા મુનિઓને કેવળ. જ્ઞાન ન થવું જોઇએ ? જય્હારે થતું તો નથી. એથી ચાેક્કસ ાસદ્ધ થાય છે કે—' જીનક્દપ' અવસ્થા એટલી ઉત્તમ નથી કે, જ્હેટલી સ્થવિરકલ્પ અવસ્થા ઉત્તમ છે.

મિ. પાંગલે આ સ્થળે મહાવીર સ્વામિનુ' દુષ્ટાન્ત **આ**પે છે, પરન્તુ તેઓ મહા ભૂલ કરે છે. કેમકે મહાવીર સ્વામી કલ્પાતીત હતા. કલ્પાતીતાની સાથે સામાન્ય વ્યક્તિઓને ઘટા-વવી સર્વથા અનુચિત છે. અને જો તેમજ હાય તા મહાવીર સ્વામીએ તેા કાેઈ ગુરૂ પણ ન્હાેતા ધાર્યા, તાે શું આજકાલના મુનિઓ પણ તેઓનું અનુકરણ કરવા લાગી જશે ? તીર્થંક-રના તા તહેવા અતિશયજ છે કે-તેઓ વસરહિત હાવા છતાં

પણ, કાઇ ત્હેવી અવસ્થામાં દેખતા નથી. આજ કાલ કાઇ પાં-ગ<mark>લે મ</mark>હાશયના નગ્નગુરૂ ખજારમાં નિકળે અને તેઓને તીર્થ-કરની માક્ક, નગ્નાવસ્થામાં કાેઈ ન દેખે તાે વિદ્યાવિજય, તી-ર્થંકરનું આપેલું દ્રષ્ટાન્ત સાચું માનવાને માટે તૈયાર છે. આ વાતને તેઓ કેમ ભૂલે છે કે–દિગચ્યરાના માનવા પ્રમાણે તો તીર્થકરાને તા ખહિર ગ–યતિલિંગના અભાવજ ખતાવ્યા છે. **જુએ**ા તહે**ને** માટે 'પ્રવચનસાર' ની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કેઃ—

## '' न विद्यते लिंगानां धर्मध्वजानां ग्रहणं यस्येति बहि-रंगयतिन्धिग।भावस्येति "

આથી એ સિદ્ધ છે કે જીનેશ્વરાને બહિરંગ યતિલિંગના અભાવજ છે.

એ તા ખરૂ છે કે-જેઓ સ્થવિર કલ્પમાં હતા, તેઓ અમુક સમયને માટે ' જીનકલ્પ ' અવસ્થા સ્વીકારતા હતા, પ-રન્તુ તે શા માટે? તપસ્યા કરીને પાતાનાં ચીકણાં કમેનિ મૃદ્ધ ખનાવવા માટે. પરન્તુ તેથી તે અવસ્થા ઉત્તમજ હતી, એમ તાે હતુંજ નહિ. ત્હેને માટે આ એકજ દુષ્ટાન્ત બસ <mark>થશે</mark>.

ધારા કે બે ઉમેદવારા ' મેટ્રીક્યુલેશન 'ની પરીક્ષા આ-પવાના છે, તહેમાં એકે વિશેષ મહેનત ન કરી અને ઉત્તીર્ણતા પ્રાપ્ત કરી, જ્ય્હારે ખીજાએ અત્યન્ત પરિશ્રમ કરીને કેટલીક મુદ્રતે ઉત્ત્રીર્ણુતા પ્રાપ્ત કરી છે, તેા તેથી પેલા વધારે મહેનત કરીને પાસ થએલાે ઉમેદવાર ઉત્તમ છે, એમ કાેઇ પણ ખુદ્ધિ-માન્ કૃષ્યુલ કરી શકેજ નહિં.

આજ દુષ્ટાન્ત સ્થવિરકલ્પ અને જીનકલ્પ બે અવસ્થાએા ઉપર ઘટાવીએ. એક સાધુતાે સ્થવિર કલ્પમાં રહીનેજ પાેતાનું ઇષ્ટસાધન કરે છે, જહ્હારે એક બીજો સાધુ જીનકલ્પમાં જઈ કેટલીક તપસ્યાએા વિગેરે કરી આવે છે, હહારે કાલાન્તરે પાે-તાનું ઇષ્ટ સાધન કરે છે, તો લેથી તે જીનકલ્પ અવસ્થા-વાળા સાધુ વધારે શ્રેષ્ઠ છે, એમ તાે કાેઈ દિવસ કહી શકાયજ નહિં. હાં ! સ્થવિરકલ્પ અવસ્થામાં કેવલ જ્ઞાન ન થતાં, જીન-કલ્પ અવસ્થામાંજ કેવલજ્ઞાન થતું હત, તેા બેશક ! તે અવ-સ્થાને ઉત્તમ માનવાનું એક કારણ હતું. પરન્તુ તે તો ક'ઇ છેજ નહિં, એટલે જીનકલ્પ અવસ્થાને શ્રેષ્ઠતમ માનવું ભૂલભરેલું છે. જીનકલ્પ અવસ્થામાં કેવલજ્ઞાન નથી થતું, ત્હેને માટે <mark>પંચ</mark> वस्तु, कृहत्कल्पसूत्रवृत्ति, तथा प्रवचनसारोद्धारवृत्ति विगेरेभां લખ્યું છે કે:—'तज्जम्मे केवलगडिसेहभावाओं ' અર્થાત તે જ-ન્મમાં કેવલજ્ઞાનના પ્રતિષેધ હાવાથી મુક્તિ ઘતી નથી.

હવે મિ. પાંગલે મહાશયે આપેલા એજ <sup>ગ્રે</sup>ળ્યુએટ અને હાઇસ્કુલના દુધાન્તને ઉચિત રીતે ઘટાવીએ.

ખેશક, ' ત્રેજયુએટ કહેવાથી મેટ્રીકયુલેશન, પ્રીવિઅસ અને ઇન્ટરમીજએટ આ બધી પરીક્ષાએ આવી જાય છે, અને હાઇ-સ્કુલ કહી એટલે સડત ધારણ સૂધી શિજ્ઞણ આપનારી વિ-દ્યાલય સમજવી, ' પરન્તુ આ બન્ને દ્રષ્ટાન્તા કઇ કઇ અવસ્થા-ઓમાં મુકવાં જોઇએ, તહેમાં મિ. પાંગલે મહાશયે ભૂલ ખાધી છે. અર્થાત્ પાંગલે મહાશય, ત્રેજયુએટ સ્થાનાપન્ન અને દ્રાઇ- રેકુલ સ્થાનાપન્ન જીનકલ્પ અવસ્થાને ગણે છે, પરન્તુ આ એવીજ ભૂલ છે, જહેવી દિવસને રાત કહેવાની ભૂલ. તેજ બે દર્ષાન્તોને ઉલટાવવાથી વાંચકાને ત્હેની યથાસ્થિત અવસ્થા જણાઇ આવશે.

<sup>બ્રે</sup>જ્યુએટ અને હાઇસ્કુલના સ્થાનાપન્ન, સ્થવિરકલ્પને ગણવાે જોઇએ. જ્રુહારે તેથી નીચા દરજ્જામાં જીનકલ્પને ગણવા જોઇએ. એતા ખરૂ છે કે—શ્રેજ્યુએટ અવસ્થાને ઉંચા દરજ્જો ગણવાનું કારણ એજ છે કે તહેની અંદર, નીચેની ક-લાસા કરતાં જ્ઞાન અધિક હાેય છે. હાઇસ્કુલને ઉંચા દરજ્**ળની** સ્કૂલ ગણવાનું કારણ એ છે કે–<sub>ત્</sub>હેની અંદર અધિક જ્ઞાન અ-પાય છે. તહેવીજ રીતે સ્થવિરકલ્પ અને જીનકલ્પ એ બે અવ-સ્થાએમાં જહેની અંદર જ્ઞાન અધિક મળતું હોય ત્હેને શા માટે ઉચ્ચા દરજ્જો ન ગણવા જોઇએ ? બેશક ગણવા જોઇએ. અને જુલારે એમજ નિક્ષય થયું તા પછી, તે અનુસાર તા સ્થવિરકલ્પજ ઉંચા દરજ્જો એટલે ત્રેજ્યુએટ અવસ્થા છે. અને જીનકલ્પ, તેથી નીચેની અવસ્થા એટલે હલકો દરજ્જો છે. કેમકે સ્થવિર કલ્પની અ'દર ચાેદપૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન હાેય છે, જય્હારે જીનકલ્પમાં વધારેમાં વધારે કંઇક ન્યૂન દશ પૂર્વ જેટલું શ્રત-સાન થાય છે. ,હેને માટે જૂએા 'विशेषावश्यकभाष्य ' પૃષ્ઠ ૧૪ની ચાથી લાઇનમાં લખ્યું છે કે:\_

" जिनकल्पिकस्य तावज्जघन्यतो नवमस्य पूर्वस्य तृतीय-माचारवस्तु, उत्कर्षतस्त्वसम्पूर्णानि दश्रपूर्वाणि श्रुतं भवति "

ત્હેવીજ રીતે કેવલજ્ઞાન પણ જીનકલ્પ અવસ્થામાંજ ન થતાં,

સ્થવિરકલ્પ અવસ્થામાંજ થાય છે. વિગેરે દરેક રીતિથી સ્થ-**વિર**કલ્પ અવસ્થા, જીનકલ્પ અવસ્થા કરતાં સર્વયા ઉંચે **દર**જે **છે**, એમાં લગાર પણ મી મેખ જેવું નથી.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે દશમા પૃષ્ઠમાં 'કલ્પસૂત્રમાં દિ-ગમ્બર માટેના પુરાવા' મહાવીર સ્વામીનું નામ લઇ આપે છે. પરન્તુ ત્હેના જવાબ તાે હું પહેલાંજ આપી ગયાે છું કે–મ-હાવીરસ્વામી કલ્પાતીત છે, માટે તેઓની સાથે અન્ય સામાન્ય બ્યક્તિને ઘટાવી શકાયજ નહિ<sup>:</sup>.

અગીયારમા પૃષ્ઠમાં પાંગલેજી કહે છે કે—'' કારણ કે મ-**હામુનિ** થતી વખતે મહાવીર દિગમ્બર થયા હતા. "

**અિલકુલ જૂઠી વાત છે. મહામુનિ થતી વખતે મ**હાવીર સ્વામીએ દિગમ્બર વૃત્તિ ધારણ કરીજ ન્હેાતી. 'એકવર્ષથી અધિક તેઓએ દેવ દુષ્ય વસ્ત્ર રાખ્યું હતું! આ વાતને પાંગલે મહાશય કેમ ભૂલી જાય છે? મહાવીર સ્વામી તાે ્રાં? દરેક તીર્થકરા દીક્ષાગ્રહણ વખતે વસ્ત્ર રાખે છે, તે માટે 'विशेषावश्यक' ની ટીકાના ૧૦૨૨મા પૃષ્ઠમાં લખ્યું છે કે:-सन्वे वि एकदृसेण निगाया जिणवरा चउन्वीसं " अर्थात् चेष्ट વીશે તીર્થકરા એક વસ્ત્ર સાથે નિકળે છે આથી અધિક પ્ર-માણ મિ. પાંગલે મહાશય શું માગરો ?

વાંચકાેએ જોયું હશે કે—મ્હારા પ્રથમના લેખમાં મ્હે શિવપુરાણુના ૨૧ મા અધ્યાયનના ચાર <sup>દ્ર</sup>લોકો, જહેની અંદર શ્વેતામ્બર જૈનસાધુએાનું વર્ણન કરવામાં આવેલું છે, ટાંકી અતાવી શ્વેતામ્બરાની પ્રાચીનતાને પુષ્ટ કરેલ છે.

આ શ્લોકોમાં આપેલું વર્ણન, 'શ્વેતામ્બર સાધુઓનું નહિં, દિગમ્બર સાધુઓનું છે એમ કહેવાની કંઇ પણ ખારી તેઓને ન મળી, ત્રહારે શ્રીમાને એક બીજીજ કર<sup>ત</sup>ત ઉભી કરી. અને તે એજ કે શિવપુરાણનેજ અવીચીન ખતાવી આપ્યું. તહેની પુષ્ટીમાં તેઓએ ' આર્યધર્મ' નામના માસિક પુસ્તકમાં આવેલા પુરાવા રજી કર્યા છે.

વાંચકાએ આ વિષયને લગાર બારીકાઇથી વાંચવા. મિ. પાંગલે મહાશયે જહે પુરાવાના ઉતારા આપ્યા છે, ત્હેમાંના પહેલા આ છે:—

" (૧) પૈારાણિક મ'ડળીએ જૈનલાેકાેના આદિ અને ઉત્તર પુરાણ માફક અઢાર પુરાણ અને અઢાર ઉપપુરાણાે બનાવ્યાં.''

આ પ્રથમ પુરાવા ઉપર આપણે એ વિચાર કરવાના છે કે- શ્વેતામ્બરામાં આદિ કે ઉત્તર પુરાણ છે નહિં, દિગમ્બર આ-મ્નાયમાં છે, એટલે એમાં તો કઇ કહેવા જેવું છેજ નહિં કે, મિ. પાંગલે મહાશયના કહેવા પ્રમાણે પારાણિક મ'ડળીએ દિ-ગમ્બર પુરાણાનું અનુકરણ કર્યું છે.

હવે તહેની ઉપરના પેરામાં તેા શ્રીમાન સાફ કથન કરી ગયા છે કે " કારણ કે અર્વાચીન પુરાણ કર્તાએએ જૈનધર્મનું વર્ણન કરતાં ક'ઇ ક'ઇ શ્વેતામ્બર સાધુનુંજ વર્ણન કર્યું છે." આ ઉપર આપણને એ સમીક્ષા કરવાના અવકાશ મળે છે કે યદિ દિગમ્ખરાના પુરાણાનું અનુકરણ કરી પારાણાક માંડળીએ પુરાણાની રચના કરી હાય, તા શા માટે તેઓ જૈન ધર્મના ઉલ્લેખ કરતાં શ્વેતામ્બર સાધુઓનું જ વર્ણન કરે ? તેઓને તા દિગમ્બર સાધુઓનું જ વર્ણન કરવાના પ્રસંગ રહેલા છે, કેમકે દિગમ્બરાનાજ પુરાણાની માફક (પાંગલેના કહેવા પ્રમાણે) તેઓ રચના કરે છે. આથી મિ. પાંગલે મહાશયના કથન અનુસારજ એ સિદ્ધ થાય છે કે પારાણાક માંડળીએ દિગમ્બરાનાં આદિ અને ઉત્તરપુરાણાની માફક રચના નથી કરી, પ્રત્યુત દિગમ્બરાએજ, તે પારાણાક માંડળીનાં રચેલાં પુરાણા ઉપરથી રચના કરી છે.

'આર્યધર્મ' માસિકના જહે ઉતારા પાંગલે મહાશયે આપ્યા છે, ત્હેના બીજો ઉતારા એમ કહે છે કે—

"ભોજ રાજાની પછી દોઢસા વર્ષ વેષ્ણુવ મતના પ્રાર'-ભ થયા. કંજર જાતમાં શઢ કાપ મનુષ્ય પેદા થયા. તેણે આ મતના થાઢાક પ્રચાર કર્યા. પછી ચંડાળકુળના મુનિવાહન અને યવનકુળના યાવનાચાર્ય થયા, તેમણે આ મત ફેલા-વવા ઘણીજ ખટપટ કરી. પછી ચાથા પ્રાદ્મણ કુળના રામાનુજ થયા, તેણે આ મત ઘણાજ ફેલા-યા. શૈવાએ શિવ પુરાણ વિગેરે બનાવ્યાં.

ખેર! આ બધી રામાયણની આપણને કંઇ પણ જરૂર

નથી. પરન્તુ મ્હારે એ વિચારથી દૂર ભાગવું ન જોઇએ કે-'વૈ-ખ્યુવ મતના પ્રાર'ભ કરહારે થયા ? '

'આર્યધર્મ' ના જહે ઉતારા ઉપર ટાંકવામાં આવ્યા છે, તહેની અંદરથી મનના તરંગાે સિવાય, વૈષ્ણવધર્મની અર્વાચીનતાના સંબંધમાં કાેઇપણ પ્રમાણ આપણે મેળવી શક્તા નથી. એમ પણ બતાવવામાં નથી આવ્યું કે તેઓ આ વાતને શા આ-ધારે લખે છે ? તેા પછી એક માસિક પુસ્તકની અંદર આવી કલ્પના આવી, તેથી ત્હેને સાચી માની લેવાનુ<sup>.</sup> સાહસ, મિ. પાંગલે સિવાય બીજું કાેેે કરી શકે ? હાં ! તહેની અંદર કાેઇ પ્રમળ પ્રમાણ આપ્યું હતે તે৷ બેશક! થાેડા વખતને માટે ત્હેની સમીક્ષા કરવાના પ્રસંગ લેવાની જરૂર પડતે, પરન્તુ ડીક **છે**, મ્હ**ને** આ પ્રસંગે એક મિસાલ ( દુષ્ટાન્ત ) યાદ આવે છે. -

" એક વખતે એક બાદશાહે પાતાના નાેકરાેને કહ્યું:— જૂઓ, શિયાળીઆં રાત્રે કેમ રૂદન કરે છે, નાેકરાેએ કહ્યું ં મહારાજ ! તે શિયાળીઆં રાત્રે ટાઢે મરે છે, કેમકે તેઓની પાસે ક્રુંઇ વસ્ત્ર નથી. બાદશાહે કહ્યું, ઠીક ! આજે દશહજાર રજાઇએા ખરીદી, દરેકને એક એક આપી દેજ્યા. નાકરાએ કહ્યુ:--બહુ સા3' હજૂર! આજ્ઞા પ્રમાણે થઇ જશે."

નાકરા જાણે છે કે–આ બાદશાહની બેવકૂફી છે, પરન્તુ શા માટે તેઓ ખરી વાત ખાદશાહને સમજાવે? ત્હેમાં તા પાતાનાજ મનમાેદક ઉડવાના હતાને ! બસ, એજ દૃષ્ટાન્ત મિ. પાંગલે મહાશયના વિષયમાં ઘટે છે. પાંગલે મહાશય એમ તા સહજ સમજી શકયા હશે કે–' આર્યધર્મ ' ના પુરાવા બિલકુલ બિનપાયાદાર અને પ્રમાણ વિનાનાજ છે. પરન્<u>ત</u> પા ઠકાે જાણતા હશે કે—ભાવતું હાેય ને વૈદ્ય કહે, તાે પછી શા માટે ખુશી થવામાં ન આવે ? તેજ પ્રમાણે પાંગલે મહાશયે તો આ પ્રમાણને પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાનું નાવ તાે શું ? એક મ્હેડી સ્ટીમર જ સમજી લીધી.

આ પ્રસંગે 'વેષ્ણવસમ્પ્રદાય, આજના નહિં પરન્ત લગ-ભગ બે હજાર વર્ષાથી પહેલાંના ' છે, આ વાતને સિદ્ધ કર-નાર એક નાટ ' જુલાઇ, સ. ૧૯૧૩ ની 'सरस्वतो' માં નિક ળી છે, ત્હેના કિંચિત્ ભાગ અહિં ઉક્ત કરૂં છું:—

- '' ......इसी जगह ईशानकोणमें, बेतवा नदी के एक बडे टीले पर एक 'गरुडध्वज' नापक स्तम्भ खडा है। इस पर एक अति पाचीन लेख उत्कीर्ण है, जो पहले संदुरसे ढका हुआथा। इसका भावार्थ यह है:--
- ''यह वासुदेवका गरुडध्वज विष्णुभक्त हीलियो डारस (Heliodaras) की आज्ञासे बनाया गया। वह यवन अर्थात ग्रीक (Jonian greek) था। ' उसके विताका नाम दिओन (Dion) था। वह तक्षशिचा (रावलपिण्डी मान्त) का रहने वाला थो। राजा अन्तलकीडम् (Antalskidas) का यवन

 $(^{\mathrm{Jonian}\ \mathrm{greek}})$  दूत था, प्रतिनिधि होकर वह राजा भाग-भद्रके पास उसके राज्यके चौथे साल्यं आयाथा। \* \*

\* \* \* \* \* \*

इस शिलालेखसे यह भी सिद्ध है कि-वैष्णवसम्पदाय, कोई नवीन कल्पना नहीं, परन्तु दो हनार वर्षोंसे भी वह अधिक पुरानी है। "

આ ઉપરના સપ્રમાણ લેખથી વાંચકા જેઇ શકયા હશે કે 'વૈષ્ણુવ સમ્પ્રદાય અર્વાચીન છે' એમ કહેવાના જહે ઘટાટાપ મિ. પાંગલે મહાશયે કરેલા છે, તે સરાસર જૂઠા અને બિન-પાયેદાર છે. તેઓના ઘટાટાપે ખરેખર 'ઢમઢાલ માંહે પાલ'ની નકલ કરી છે, જ્યારે એમજ છે તા પછી તેઓનું 'વાસ્તવિક રીતે 'આ પુરાણ નહીં, પણ નવીન શ્રન્થા છે,"…… ક્ત્યાદિ કથન, સત્ય વાતનું ખૂન કરનારજ છે, એમ કહેવું કાઇ પણ રીતે અત્યુક્તિ ભરેલું કહી શકાશે નહિ.

મ્હને અત્યન્ત આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય છે કે-જ ે પાઇન્ટોનો જવાબ મ્હેં મ્હારા પ્રથમના લેખમાં બખૂબી આપેલા છે, તેજ પાઇન્ટના ઝંડા મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાના ટ્રેક્ટમાં ઉઠાવેલા છે. શું તેઓએ પાનાં ભરવામાં પ્રાચીનતા માની લીધી હશે કે? ખેર, ગમે તે હા, મ્હારે તે કારણને ખાજવાની કંઇ પણ જરૂર નથી.

મહાભારતાના જહે ફકરાના જવાબ મ્હે' મ્હારા લેખમાં આપ્યા છે તે આ છે:—

''साधयामस्तावदित्युक्तवा वातिष्ठतोत्तङ्करते कुण्डले गृही-त्वा सोऽाश्यद्य पथि नम्नं क्षपणकपागळन्तं मुहुर्मुषुर्दृश्यमा-नमदृश्यमानं च"

હવે આ વાકયમાં 'નાન' શખ્દ દેખવાથીજ દિગમ્ખરા પાનતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. પરન્તુ હું પહેલાં નાજ લેખમાં ખતાવી ગયા છું કે -જીનકલ્પીસાધુએ તે વખતે માંજૂદજ હતાં અને આ પ્રસંગ તે જીનકલ્પી સાધુઓ માટેના છે. દિગમ્ખરા 'નગ્ન' શખ્દથી દિગમ્ખર સાધુને ગણે છે, પરનતુ આ માટી ભૂલ છે. જહે વ્યાસજીએ શિવપુરાણમાં શ્વેતામ્ખર સાધુઓનું વર્ણન કર્યું છે, તેઓ મહાભારતમાં દિગમ્ખર સાધુઓનું વર્ણન કરે, તે સંભવી શકેજ નહિં, કેમક તે સમયમાં તા દિગમ્ખરાનું નામ નિશાન પણ ન્હાતું. ખેર! આ ઉપર ખીજો પણ એક વિચાર ઉદ્ભવે છે:—

તે સમયમાં સાધુમાત્રને **ક્ષપણ ક** કહેવામાં આવતા હતા. જય્હારે **ક્ષપણ ક** કહેવાથીજ સાધુના બાધ થઇ જાય છે, તો પછી 'નાન' શખ્દ આપવાની શી જરૂર હતી? નગ્ન વિશેષણ આપ્યું છે, તેથીજ એ સિંહ થાય છે કે–તે વખતે વસ્ત્રધારી મુનિઓ અવશ્ય હતા. જય્હારે 'સ્થવિર કલ્પી' અને 'જીન-કલ્પી' આ બે અવસ્થાઓ શ્વેતામ્બરાની માન્યતા પ્રમાણે સિંહજ ઠરે છે, એમાં લગાર મીનમિખ જહેવું રહેતું નથી.

હવે મિ. પાંગલે મહાશયની એક એંગર કરતૂત તપાસીએ. મિ પાંગલે મહાશય, પૃષ્ટ ૧૩ માં હિન્દ્રધર્મશાસ્ત્ર ભાગવત- નો એક પુરાવા આપી, પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ર કરવામાં ફૂલ્યા સમાતા નથી. પરન્તુ તેઓ એ વાતને કૃલ્કાં સમજે છે કે હું આ પુરાવા આપવામાં કેટલી ભૂલ કરૂં છું? તેઓની ભૂલ હું ખતાવું, તે પહેલાં, ત્હેમણે આપેલા ભાગવતના ફકરા અહિં ઉદ્યત કરવા ઉચિત સમજીં છું. તે ફકરા આ છે:—

" एवमनुशास्यात्मनान्स्वयमनुशिष्टानित लोकानुशाय-नार्थ महानुभावः परमसुहृद् भगवानुषभोपदेश उपशमशीलानां उपरतकर्मणां महासुनीनां भिक्तिज्ञान—वैराग्यलक्षणं पारमहंस्य-धर्मसुपशिक्ष्यमाणः स्वतनयशतज्येष्ठं परमभागवतं भगवज्जनप-रायणं भरतं धरणिपालनायाभिषिच्य स्वयं भवनस्वोविरितशरी-रमात्रपरिष्रह उन्मत इव गगनपरिधानः धक्तीर्णकेश आत्मन्या-रोपिताहवनीयो ब्रह्मवर्तात्ववता ।"

હવે આ ઉપર્શુક્ત કથનમાં આવેલ ' નગનપરિધાનઃ ' શ-પદને આગળ ધરી, તેઓ એમ કહેવા માગે છે કે– 'ૠષભદેવ ગગનરૂપી વસ્ત્રને ધારણ કરી અર્થાત્ દિગમ્બર બનીને પોતાના કર્તબ્યના વિચાર કરતા બ્રહ્મવર્તમ થી નિકળી પડયા. '

શું આ તેઓની યુક્તિ કોઇ પણ પ્રકારના મહત્વને સ્થાપિત કરે છે ? હરગિજ નહિં. જ્હેેેેેેેેે માલ–ખજાનાને છેોડયા, પુત્ર– પરિવારને છાડયા, અને સારા રાજ્યપાટને છેોડયા, ત્હેના માટે એક વસ્ત્ર 'ગગન પરિધાન' રૂપજ લેખાય, તો તહેમાં શું આ- ક્ષર્ય ? હું પહેલાંજ ખતાવી ગયા છું કે-' सच्चे वि एकदूरेण निगया जिणवरा चउच्चील' અર્થાત્ ચાવીશે તીર્થંકરા એક દેવ દ્રૃપ્ય સહિત સાધુ અવસ્થા સ્વીકાર કરે છે. તો આવું એક દેવ દુપ્ય માત્ર હાવાથી તેઓને ' ગગનપરિધાન' એવું વિશેષણ આપવાથી, કંઈ એમ ન કહી શકાય કે તેઓએ નગ્નાવસ્થા સ્વીકારી. વ્યવહારમાં પણ આપણે જોઇએ છીએ કે-જહેમ કાઈ માણસ કેવલ ધાતીયું પહેરીને નદીમાં ઉતર્યા હાય, પરન્તુ તે એમજ કહે છે કે-ભાઇ! મહારે નદી ઉતરવા માટે બધાં વસ્ત્રો કાઢી નાખવાં પડ્યાં. તહેવીજ રીતે કાઇ માણસે ધાબીને વસ્ત્રો હોય, અને જો કે તહેને પહેરવાને અમુક વસ્ત્રો હોય છે, તોપણ તે તગાદો (ઉઘરાણી) કરતી વખતે એમજ કહે છે કે-ભાઇ! કપડાં જલદી આપા, ઉઘાડા ફરવું પડે છે.

આ એક વ્યાવહારિક ભાષા છે. તેથી એમ સિદ્ધાન્ત કાઢી લેવાના નથીજ કે તેઓ નમજ કરે છે. અને તહેવીજ રીતે ઋષભદેવ જેવા રાજરાજેશ્વર, સાધુ અવસ્થા સ્વીકાર કરે અને તેઓની પાસે એક દેવદ્વ્ય માત્ર હાય, તા તેઓને માટે 'ગગન-પરિધાન' કહેવું લગાર માત્ર પણ ખાટું નથી. આજકાલ પણ જાૂઓ–કાઈ સાધુ થાય છે, ત્યકારે તહેને માટે લાકા એમજ કહે છે કે—' ધન્ય છે, ક્લાણાના છાકરા ખધું છાડી સાધુ થઇ ગયા." આથી શું તહેં હું દુનિયાભરની ચીજો છાડી દીધી? 'બધું 'કહેવાથી ખાવું–પીવું–ખેસવું-ઉઠવું–સુવું–ઓથા મુદ્ધપત્તિ–

પાત્ર-વરેના અને શરીર વિગેરેના પણ ત્યાગ કરી દીધા? કદાપિ નહિં. ત્ર્યુકારે ' ગગતપરિધાન' શબ્દથી ' નગ્તાવસ્થાના સ્વીકાર ' કહેનાર મિ. પાંગલે મહાશયતી બુદ્ધિને મુબારક-ખાદી આપ્યા વિના કેમ રહી શતાય ? આ સિવાય ઉપર્યુક્ત ભાગવતના ફકરામાં આવેલા 'પરમહંસ ધર્મ' નાે અર્થ પાંગલે મહાશયે બ્રેકેટમાં 'દિગમ્બરમત' કર્વા છે, પરન્તુ આ કયા કાે-શની ટાંગ તાેડી, એ ખતાવ્યું હતે તાે વધારે સારૂં હતું.

આ પરામર્શ ઉપરથી વાંચકાે સમજી ગયા હશે કે-મિ. પાં· ગલે મહાશયને કાેઈ સ્થ્લ યુક્તિ, પાતાની પ્રાચીનતાના વિષ-યમાં નથી મળી આવી, ત્રહારે તેએ એ 'નग્ન' શખ્દની કે 'નગ્ન' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દાનીજ ડાઢી ખીંચવામાં, પાતાના સમ-યના વ્યય કર્યા જણાય છે. 'બુદ્ધિના વ્યય કર્યા છે' એમ કહે વાનું સાહસ હું તા કરી શકું જ નહિ; કેમકે 'નગ્ત' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દોને શાેધી કાઢવામાં બુદ્ધિને એટલી તકલીક્ નથી પડતી, જ્હેટલી કે સુક્તિએાનું ખણ્ડન કરવામાં યા નવાં પ્રમાણાને શાષ્ટ્રી કાઢવામાં પઉ છે.

આ તા શું ? **ભાગવત**ના સંબ'ધમાં તા હું બીજું પણ પ્રબલ પ્રમાણ આપવાને સમર્થ થાઉં છું.

પ્રસ્તુત **ભાગવત** બ્યાસજીનું નહિ, પરન્તુ અર્વાચીન 'બાપદેવંનું અનાવેલું છે, એમ 'પુરાણ તત્ત્વપ્રકાશ'માંથી મળી <mark>આવે છે. પુરાણ તત્ત્વપ્રકાશના પ્રથમ ભાગન! દશમા પૃષ્ઠમાં</mark> લખ્યું છે કેઃ—

''इसके उपरान्त ज्ञानेश्वरिषश्रने जो गीताकी टीका बनाई है उसमें उन्होंने १२७२ शकाब्दमें हेमाद्रिका होना सिद्ध किया है । और उन्हींक समयमें पण्डित बोपदेवजी हुए, जिन्होंने राजा सचिव हेमाद्रिको भागवत सुनाइ थी । इससे पत्यक्ष पकट होता है कि-भागवतको वने बहुत थोडे दिन हुए।"

લ્યા, 'પુરાણતત્ત્વ પ્રકાશ 'ના કર્તા તા ભાગવતનેજ અર્વા-ચીન ગણે છે, કહેા, હવે મિ. પાંગલે મહાશય, શિવપુરાણના **દ**ષ્ટાન્તની માફક આને પણ સાચું નહિં માને કે ? અમારે માટે તેા ભાગવતના સંબંધમાં બન્ને ચુક્તિએા લાભદાયક છે, પરન્તુ દિગમ્બર **ભાઇએા, <b>ભાગવત**ના ઉપર્ચુક્ત વાકયને <u> હહુત કરી, અઢી ચાવલની ખીચડી પકાવવા કાેશિશ કરે છે,</u> તે તા કાઇ રીતે સિદ્ધ થાય તેમ છેજ નહિ.

મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાના ટ્રેક્ટના પંદરમા પૃષ્ઠમાં, પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાને માટે એક જબરદસ્ત પ્રમાણ આપ્યું છે, ખરેખર આ પ્રમાણે તેા દુનિયાંભરના પ્રમાણોના કાનજ કાપી લીધા. જે કે આ તેઓના પ્રમાણના બદલામાં તાે તે ટ્રેકટના વાંચનારાએ!એ સ્વયં વાંચતી વખતે પાંગલે મહા-શયની અષ્કલની પરીક્ષા ક**રી** લીધી હશે; તેાપણ ચ્હારે તેા ત્હેના જવાબ આપવાજ જોઇએ.

પાંગલે મહાશય કહે છે કે:—" લાેકરૂઢી જોઇએ તાે 'જૈનના દેવ નાગા 'એ વાત બધા ભારતવાસીએાની જાણુમાં છે....... શ્વેતામ્બરના દેવ જો નગ્ન ન્હોતા, તો લાેકમાં કહેવાતી રૂઢી કયાંથી આવી ? "

ટૂંકામાં જવાબ તે৷ એટલાેજ હાેઇ શકે કે-' આ રૂઢી આવી દિગ⁺ખરાેના દેવ નાગા દેખ્યા ત્<sup>ર</sup>હાંથી.' એવું કાેણ કહી **શકે** કે– આ રૂઢી શ્વેતામ્બરાના દેવ નાગા હતા, તે ઉપરથી આવી? શ્વેતા-મ્બરાેના દેવ નાગા હતા પણ નહિં, અને છે પણ નહિં. અને જો આ રૂઢી શ્વેતા ખરોના દેવ ઉપરથીજ પ્રચલિત થઇ હાય, તાે મ્હારે કહેવું જોઇએ કે–શ્વેતામ્બરોના મ'દિરમાં જતાં અન્ય દર્શનીએા અચકાય છે, કે દિગમ્ખરાના મ'દિરામાં જતાં ? ત્હેની તપાસ કરાે. તપાસ શી કરવી છે, ખનારસ-લખના વિગેર સ્થળાએ જ્ય્હારે દિગમ્ખરાેની રથયાત્રા નિકળે છે, ત્ય્હારે ત્હેની અ'દર કાેઇપણ હિન્દ્રધર્માનુયાયી શામેલ થતાે નથી, એટલુંજ નહિં પરન્<u>ત</u> મ્હેં પ્રત્યક્ષ એ વાતના અનુસવ કર્યા છે કે–લખનામાં તાે દિ-ગમ્ખરાેની રથયાત્રા હાેય છે, તે દિવસે કુલ બજાર બ'ધ રહે છે, અલ્કે સાંભળવા પ્રમાણે મુસલમાના પણ દુકાના બધ કરે છે. અને તેજ શહેરમાં **બ્વેતામ્બરાની રથયાત્રા કે વરઘાેડા** નિ-કળે છે, ત્ય્હારે કુદ્ધ બજાર ખુકલાે રહે છે અને લાેકાે ઉત્સાહ-પૂર્વંક તહેમાં ભાગ પણ લે છે. ખલ્કે ખનારસમાં તા અન્યદર્શ-નીચાને ભગવાનની પાલખી ઉઠાવતાં અને પાતાનાં મકાના ઉ-પરથી પુષ્પા વડે ભગવાન ને વધાવતાં પણ મહે' જોયા છે. પાઠક ! વિચાર કરી શકશે કે, મિ. પાંગલેનું કથન કેટલંખધું **ળ્**ડથી ભરેલું છે ?

ઉપર્યુક્ત કથનથી એ તો ચાેક્કસ જણાઇ આવ્યું કે આ રૂઢી દિગમ્બર–દેવમૂર્તિએા ઉપરથીજ પ્રચલિત થઇ છે. હવે કદાચ દિગમ્બરા એમ કહેવા માગતા હાેય કે–

'' જૈનના દેવ નાગાછે, આ રૂઢી દિગમ્બર મૂતિ ઉપરથી પ્રચલિત થઇ છે, તેથી અમેજ પ્રાચીન છીએ " તાે તે પણ ખાંદુંજ છે. ખરૂં જેવા જઇએ તો આ રૂઢીથી તેઓની પ્રા-ચીનતા સિદ્ધ નથી થતી, પરન્તુ 'તેઓ જૈન ધર્મ'ને કલકભૂત થયા છે ' આ વાત સિંદ્ધ થાય છે. કેમકે જય્હારથી તેઓ મૂર્તિને નગ્નાવસ્થામાં રાખવા લાગ્યા, ત્ય્હારથી આ લાેકાેક્તિ પ્રચલિત થઇ છે. આ લાેકાેક્તિ કંઇ શાસ્ત્ર પ્રતિપાદ્ય નથી. આવીજ એક ખીજી પણ લાેકાેકિત ' जैना महेच्छाः ' એ પ્र-માણેની ચાલી આવે છે, અને તે લાેકાક્તિ સ્થાનકવાસી ( ઢૂંઢીયા ) સાધુએા ઉપરથી ચાલેલી અનુભવાય છે. કેમકે ઢુંઢીયા સાધુઓના કેટલાક વ્યવહાર, નિ દાને પાત્ર અને, ત્હેવા હોય છે. હવે શું આ લાેકાક્તિ ઉપરથી ઢૂંઢીઆએા એમ કહી શકે ખરા કે ''जैनા મ્ટેચ્છાઃ'' આ લાેકાક્તિ અમારા ઉપરથી ચાલે છે, માટે અમે પ્રાચીન છીએ." કદાપિ નહિં: ત્હેવીજ રીતે દિગમ્બર ભાઇએાથી પણ, તે લાેકાેક્તિના આધારે પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી શકાય તેમ નથી. આવીજ લાે-કાેક્તિઓ ઉપર મ્હારા ખુશમિજા મિત્ર સાથે મ્હારે એક વખતે વાતચીત થતી હતી, તે વખતે ત્હેમણે મ્હને કહ્યું કે:-'' તહુમને એ વાતના અનુભવ હશે કે-જમ્હારે ઘરમાં કુતરૂં પેસતું હોય છે, ત્ય્હારે તહેને 'હટ સરાવગી (દિગ-મ્બર)' એમ કડીને હાંકવામાં આવે છે, અને આ પ્રમાણે હું ઘણાઓના મુખથી સાંસળું છું, તેથી માલૂમ પડે છે કે–આ લોકોક્તિ ઘણા કાળથી ચાલી આવતી હોવી જોઇએ, અને જો તેમજ હોય તો શું દિગમ્બર ભાઇએનના ગ્રામશાર્દ્દ્લોની સાથે કંઈ સંબન્ધ હશે કે ? ''

મહારે તે વખતે સ્પષ્ટ કહેવું પડ્યું કે નહિં, આ તહમારી માટી ભૂલ છે. શું લોકોક્તિ ઉપરથી એમ કહી શકાય કે? અને તે શું સભવિત છે કે?

આવીજ લાેકાક્તિ ' जैना नास्तिकाः ' એ પ્રમાણેની પણ ચાલે છે. શું આ લાેકાેક્તિને કાેઇપણ ખુદ્ધિમાન સાચી માની · શકશે ? કદાપિ નહિ. જૈનાે શું આત્મા, પુષ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નરક અને માક્ષ આદિ પદાર્થાને નથી માનતા કે જહેથી તેઓ નાસ્તિક કહેવાય ? જ્હેવું જૈનાના ગ્રન્થામાં ઉપર્ધુક્ત પદાર્થીનું સ્પષ્ટિકરણ કરવામાં આવ્યું છે, ત્હેવું કેાઇપણ દર્શનમાં જો-વામાં આવતું નથી. વેદમાં ખતાવેલી હિ'સા આદિ નિ'ઘકાર્યોને જૈનાેએ ન માન્યાં, એટલે તેેએાને 'નાસ્તિક ' નું ટા**ઇ**ટલ આપી દીધું, આ તા કેવલ દેષ્યુદ્ધિનું જ પરિણામ છે, અને દેષ યુદ્ધિ-થી ચાલેલી લાેકાેક્તિએા પ્રમાણભૂત હાેઇ શકેજ નહિં. યદિ ' જૈનાના દેવ નાગા ' આ લાકાકિતને આગળ ધરી દિગમ્બર **ભાઇએા પાતાની પ્રાચીનતા** સિંહ કરવાનું બીડું ઝડપતા હાે<mark>ય,</mark> તા મહારે કહેવું જોઇએ કે—'जैना नास्तिकाः' એ લાકાકિતને પણ સાચી માનવાનું, દિગમ્બરભાઇએા સાહસ કરશે ખરાજ ને? પરન્તુ નહિં, આવી લાેકાેક્તિએા ઉપરથી અમુક એક ધાેરણ બાંધલું, એ તાે અસત્ય વાતને ખરીદી લેવા બરાબર છે.

હવે પૃષ્ઠ સોલમામાં મિ. પાંગલે મહાશયે, શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિ દુષ્કાલના વખતમાં અતાવી છે. પરન્તુ રહારા પ્રથમના લેખમાં અતાવેલી દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિની વાતને, તેઓ ગાય- બજ કરી નાખે છે, અર્થાત્ ઉડાવીજ દીધી છે. શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિની જે રામકહાણી શ્રીમાને ચીતરી છે, ત્હેમાં કંઈ પણ પ્રમાણિકતાની વાત નથી. નિદાન તેઓએ કંઇ પણ પ્રમાણ આપ્યું નથી. આ સિવાય તેઓનું આ લખવું:—"શ્વેતામ્બરી ભાઇઓના કરતાં, શ્વેતામ્બરી સાધુઓજ વધારે હઠ કરનારા હાય છે, અને તેઓ ન્યાયની કોઇ પણ વાત એકદમ માનતા નથી." બિલકુલ મૂર્ખતા કે દ્રેષ ભરેલું છે. તહેમાં તેઓ પ્રમાણ 'લાલન અને સાધુઓનો ઝઘડા થયો હતો,' તે બતાવે છે.

ખરેખર મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાની સ્વચ્છન્દતાના સારા અનુભવ અહિંજ આપી દીધા છે. શ્વેતામ્બર સાધુઓને અને લાલનને કયા વિષયમાં ઝગડા થયા હતા ? વિગેરે કથા કહેવાની અહિં કંઇ પણ જરૂર જેતા નથી, પરન્તુ એટલું જરૂર કહીશ કે, શાસન શુલેચ્છક મહાત્માએ, કાઇપણ શખ્સને શાસ વિરુદ્ધ કલ્પનાએ કરતાં, શાસન વિરુદ્ધ કાર્યા કરતાં અટકાવ કરે અથવા શિક્ષા કરે તા તેઓને હઠ કરનારા કે 'ન્યાયની વાતને નહિં માનનારા ' કહેવું એ કેટલું બધું પાપી કામ કહી

શકાય ? પરન્તુ ઠીક છે, નિર્નાથ દિગમ્ખર સમ્પ્રદાયની અંદર જહેમ લાેકા મનમાેદક ઉડાવે છે, <sub>ત</sub>હેમ શ્વેતાગ્બર સમ્પ્રદાયની અંદર પણ મુનિરાજો, લાેકાેને મનમાદક ઉડાવવા દે તાે જરૂર, મિ. પાંગલે મુનિરાજેની તારીફ (સ્તુતિ) કરે. પરન્તુ મિ. પાં-ગલે મહાશયે આ વાતને પાતાના અંતઃકરણમાં બરાબર કાેતરી રાખવી જોઇએ કેઃ–શ્વેતામ્બર આ નાય, દિગમ્બર આમ્નાય જેવા અગુરવા (ગુરૂવિનાના) નથી, શ્વેતામ્ખરાની અંદર હું શાસન પ્રિય મહાત્માએા માેજુક છે, અને જચ્હાં સુધી તેઓની વિદ્યમા-નતા છે, ત્<sup>ર</sup>હાં સુધી તેઓ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધવર્તન કરનારાઓની અને ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા કરનારાએાની સ્હામે પડવાના, પડવાના ને પડવાના ચાહે તે મહાત્માએાની લાેકા સ્તુતિ કરે યા નિંદા પરન્તુ તે બદલ અમારા પાંગલે મહાશયને શામાટે પેટમાં દદ થતું હશે ? તે ક'ઇ સમજી શકાતું નથી. યાદ રાખવું જોઇએ કે શ્વેતામ્બર સાધુએા હઠ કરનારા નથી, કિન્તુ સાચી વાતને જાહેર કરનારા છે.

'મિયાની ચાંદે ચાંદ' જહેલું કરે, તા શ્વેતામ્બર સાધુઓ સત્યગ્રાહી ગણી શકાય, આ પણ કેવા ન્યાય? દિગમ્બરાની અસત્ય વાતને શ્વેતામ્બર સાધુઓ ન સ્વીકાર કરે અને તહેનું ખહુડન કરે, તા તેથી શું તેઓ દુરાગ્રહી થઇ ગયા કે? ભાઇ! દુરાગ્રહી કે અન્યશ્રદ્ધાળુ તા તહુમારા જેવા દિગમ્બરભાઇઓજ છે કે-જેઓને અનેકાનેક પ્રમાણાથી એ વાત સિલ્લ કરી આ-પીએ છીએ કે 'દિગમ્બરા અર્વાચીનુ છે,' તે છતાં ' નિવા મિરે

तो भी टागँ ऊंचीकी ऊंची ' नी भाइंड भूसने स्वीक्षर क्री सत्यवातने भानता नथी.

પ્રિય પાડક! એ તો સા કાઇ સ્તીકાર કરી શકશે કે-મનુ ય માત્રની ભૂલ હમેશાં થતી આવે છે. એક સમયમાં માણસના જહે વિચારા હાય, તે ખીજા સમયમાં ખદલાઇ જાય છે. અને ત્હેવીજ રીને અમુક વિષયમાં જય્હાં સુધી પાતાને વિશેષ અનુભવ ન થયા હાય, ત્યાં સુધી સાચી વતથી વિષ-રીત મન્તભ્ય કદાચિત્ હાય, તા તહેમાં ક'ઇ આશ્ચર્ય જેવું નથી.

મિ. યુ. ડી. ખરાડિયા કે જેઓ એક ચેજ્યુએટ છે, ત્હે-મણે 'જૈનીઝમ' નામનું પુસ્તક લખી, 'જૈન ચેજ્યુએટસ એ-સાેસીએશન' દ્રારા પ્રસિદ્ધ કરાવ્યું છે. આ પુસ્તકની અંદર તે મહાનુમાવે એક એવા ફકરા લખ્યા છે કે, જહેની અંદર-થી મતલળ કાઢવાવાળા માણસ એમ કાઢી શકે કે 'શ્વે-તામ્ખરાેની ઉત્પત્તિ દુષ્કાલના વખતથી થએલી છે.'

પરન્તુ આ મિ. અરાડિયાના ફકરા ઉપર તા મિ. પાંગલે મહાશય ફૂલ્યા પણ સમાતા નથી. તેઓ તા પાતાના મનમાં એમજ સમજવા લાગી ગયા છે કે–આ વાક્ય શું છે? દિગ-મ્બરાની પ્રાચીતના સિદ્ધ કરનાર, સર્વજ્ઞનું વચન છે. અને તેટલાજ માટે તેઓએ બે ત્રણ પેજ કાળાં કરવામાં સમ્પૂર્ણ ઉત્સાહ અતાવ્યા સાલ્મ પહે છે. પરન્તુ હું પહેલાંજ કહી ગયા છું કે—જાહાં સુધી મનુષ્યને અમુક વિષયમાં સમ્પૂર્ણ માહિતી ન હાય, ત્રહાં સુધી તે વિષયમાં ભૂલ થાય, એમાં

શું આશ્ચર્ય ? છદ્દમસ્થાવસ્થામાં રહેલા તમામ જીવા ભૂલને પાત્ર ખને છે, જો એમ ન હાય તો તીર્થંકરા શામાટે છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં ઉપદેશ ધારા વહેતી ન રાખે ? તહેનું કારણ એજ હતું કે–તેઓ એમ સમજતા હતા કે–યદિ છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં ઉપદેશ દેવામાં જહે પ્રરૂપણા થાય તહેમાં, અને કેવળ રાન થયા બાદ કરેલી પ્રરૂપણામાં બીજોજ ભાવ પ્રકટ થાય, તા દ્વિધાવાક્ થવાના પ્રસંગ આવે, માટેજ તેઓ છદ્દમસ્થાવસ્થામાં ઉપદેશ ન્હાતા દેતા. અને તહેવીજ રીતે શ્રીયુત યુ. ડી. ખરાડીયાએ પણ છદ્દમસ્થ અવસ્થાના કારણથી ભૂલ કરેલી છે.

આ વિષયમાં મિ. ખરાેડીયાની સાથે, પૂજ્યપાદ મહારાજ શ્રીઇન્દ્રવિજયજને ઘણા વિસ્તારથી પત્રવ્યવહાર થએલા છે, અને તે પત્રવ્યવહારમાં અન્તાેગત્વા આવેલા પરિણામને જાહેર કર્;, તે પહેલાં મિ. ખરાેડીયાની સરળતા, સત્યપ્રિયતા અને તેઓના ઉત્સાહ અદલ અનેક ધન્યવાદ આપ્યા સિવાય હું આ લેખિનીને આગળ ચલાવી શકું નહિં. ખરેખર, શ્રેજ્યુ-એક્સ વર્ગમાં આવા પુરૂષા હું કવચિત્જ જેવા ભાગ્યશાળી નિવડયો છું. મિ. ખરાેડીયા, પાતાના તા. ૨૦–૭–૧૩ના પત્રમાં લખે છે કે:—

"……..એક બે પાઇન્ટ સિવાય ઘણાજ પ-રિશ્રમ લઇ સરસ મીમાંસાયુક્ત મુનિશ્રી વિદ્યાવિજય-જીએ પાતાના લેખ લખ્યા છે, ત્યારે મી. પાંગલે પાતાના લેખ વિદ્વત્તાને ન છાજે તેવા શબ્દાયુક્ત લખેલા છે. કંઇક ઉશ્કેરણી વૃત્તિથી તે લખાએલા હાય તેવું ભાસે છે.

મારે એક વાત આ પત્રમાં લખવી જેઇએ. મી. પાંગલે મારા પેરેગ્રાફ ટાંકીને તેની સાથે પાતાના વિ-ચારે લેળવી દઇને મને અને જેન શ્વેતામ્બર સા-ધુઓને અન્યાય આપ્યા છે એ નિઃસ'શય છે. તેથી મારી પ્રથમ વિન'તિ સ્વીકારી તે ગેરસમજીતી ઉત્પન્ન કરાવનાર મારા સ'લેપમાં લખાયેલા પેરા આપ સુ-ધારી આપા. જો આપની તેમ ઇચ્છા નહીં હશે તાજ પછી હું તે સુધારવા આર'લ કરીશ. એજ."

શું આ પત્ર બદલ, આવી સરલતા સત્યપક્ષતા માટે મિ. ખરાેડીયાને થાેડા ધન્યવાદ ઘટે છે?

અસ ! હવે મ્હારે, મિ. પાંગલે મહાશયે મી. ખરાેડીયા-ના ફકરા આગળ ધરી જે ફૂલ મારી છે, ત્હેના કંઇપણ જવાબ આપવાની જરૂર નથી. મિ. બરાેડીયા પાેતેજ તે ભૂલ સ્વીકારે છે, તાે પછી, પાંગલે મહાશયની રામકહાણી માટે લખી લખીને, પાઠકાેનાે વિશેષ સમય શામાટે રાેકવાે જોઇએ?

હું આ પ્રસંગે એક આશા અવશ્ય રાખીશ કે, મિ. પાંગલે મહાશયે શ્રીચુત ખરાડીયાને 'સમજી' 'વિદ્વાન્' 'ઇતિ-હાસ સંશોધક' અને 'પદ્વીધારક 'ઇત્યાદિ વિશેષણે જહે પ્રેમથી– જે ઉત્સાહથી લખેલાં છે, તે પ્રેમ કે ઉત્સાહને લગાર સાત્ર પણ ખ'ડિત નહિ' કરે. અને મિ. ખરાડીયા સત્યપથી થયા-સાચું તે મ્હારૂં, આ અનુસાર વર્તવા લાગ્યા, તેથી મિ. પાંગલે, યદિ બીજાંજ વિશેષણાથી ખરાડીયાને વધાવશે તો, જોકે સત્ય-પ્રિય ખરાડીયાને તેા ક'ઇજ નથી, પરન્તુ હાં! જન-સમાજ તાે મિ. પાંગલેની કિ'મત આંકયા વિના કદાપિ રહી શકશે નહિ'. આ વિષયમાં અધિક લખવું વ્યર્થ છે, પાઠકા સ્વય' વિચાર કરી શકે તેમ છે.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે પૃષ્ઠ ૧૯માં લખે છે કે:-

" કુંદકુંદાચાર્યના વખતમાંજ દિગમ્ભર શ્વેતામ્ભર ભદલ ગિરનાર પર્વતપર વાદ થયા, તે વેળા દિગમ્ભર પ્રાચીન અને શ્વેતામ્ભર અર્વાચીન ઠર્યા. "

શું આમ લખવા માત્રથી કાઇપણ ખુદ્ધિમાન્ માની લૅ-વાનું સાહસ કરશે કે? એવી રીતે તો દરેક પાતપાતાની વડાઇ હાંક્યા કરે, પરન્તુ તેથી પ્રમાણ વિના પ્રામાણિક થઇ શકે નહિં. આ સિવાય 'પ્રભાસપુરાણ' 'ઋગ્વેદ' 'રામાયણ ખાલકાંડ' અને 'નિઘ'દુ' એમ બે ત્રણ વાકયા સ'સ્કૃતનાં, કે જહેની અ'દર 'નગ્ન' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દ કે 'નગ્ન' શખ્દ આવેલા છે, તે ઉલ્લેખ્યાં છે, પરન્તુ હું એમ કહ્યા વિના-ન રહી શકું કે 'નગ્ન' શખ્દને દેખી 'નાગા' થવાના, દિગ-મ્બર ભાઇઓને એક મહાવરાજ થઇ ગયા છે. ભલા, 'નગ્ન' શખ્દ આવવાથી દિગમ્બર ભાઇઓની પ્રાચીનતા કેવી રીતે સિદ્ધ થઈ શકવાની હતી ? વળી આ જ્હે ત્રણ ચાર વાધ્યાે આપ્યાં છે, તે તો અસંબદ્ધજ આપ્યાં છે, ન તો તહેમણે તે કયા પ્રસંગની વાત છે ? તે અતાવ્યું છે, અથવા તેઓએ કયા પૃષ્ઠમાંથી, કયા પ્રકરણમાંથી તે વાકયાે ઉકૃત કર્યા છે, તે પણ અતાવ્યું નથી, એથી વાંચનારા સહજ સમજી શકશે કે આ ત્હેમના જાઠાે વિતંડાવાદ અથવા તાે ચાલખાજીજ છે.

હવે તે અધ્યશ્રદ્ધા કે અજ્ઞાનતા નથી રહી કે માત્ર શ્લાેક કે સ'સ્કત વા<sup>ક્</sup>ય આપી દેવાથી ત્હેને વેદવાકય માની લે. હવે તો વાંચનારાએો પ્રકરણ, સ્થળ, પૃષ્ઠ વિગેરે તમામ મ**શા**લાે મેળવ્યા પછીજ તહેને સત્ય માનવાનું સાહસ કરે છે.

જય્હારે મિ. પાંગલે મહાશયને કંઈ પ્રખળ યુક્તિઓ નથી મળતી, ત્ય્હારે તેંચ્યા કેવા શખ્દામાં પાતાના રાશ અહાર કાઢે છે, ત્હેના નમૂના એક આ પણ છેઃ—

હ્યી લા શ્વેતામ્બરી ભાઇએા ખરાં માને છે."

ધન્ય છે દિગમ્બરા, તહુમારી ભદ્રિકતા અને સરળતાને!! મહાશયજ ! શું તહેમારાં શાસ્ત્રોને અ'ધશ્રદ્ધાથી કે અજ્ઞાનતાથી માની બેઠેલા દિગમ્બરીએા સાચી વાતને પણ માનવામાં, કન્ના-જના ટકુઓથી પણ વધીને અડીઅલપણું કરે છે, તહેને તહેમે ભદ્રિક અને સરળ ગણાછા કે? વાહ, મહાશય ! શું કહેલું ત્હુમારી અક્કલની અમલદારી માટે ?

પ્રિકપાઠક! મીં અરાહીયાના અંગ્રેજી ફકરાવાળા ચરખા તો પાછા, પૃષ્ઠ ૨૦ અને ૨૧ માં પણ પાંગલે મહાશયે ચલા- બ્યા છે. પરન્તુ તહેના ઉત્તર તો હું પ્રથમજ આપી ગયાછું, એટલે 'વીં છેલાને વીં ણવા કરતાં, નવું વીં ણવું સારૂં' તહેની માફક તે ડ્રેકટના આગળના ભાગમાં જહે અશુદ્ધિ—અસત્ય રૂપી કીડાઓ બિલબિલાઇ રહ્યા છે, તહેઓનેજ દ્વર કરવા વધારે ઉત્તમ સમજું છું.

આજ સુધી હું એમ સમજતો હતો કે જાદુઇ ખેલા–હાથ-ચાલાકીના ખેલા કરવામાં પ્રોફેસર નશુ મ'ચ્છાચ'દ અબ્વલ ન'-ખર ભાગવતા હશે. પરન્તુ જય્હારથી મિ. પાંગલેનું ટ્રેક્ટ મ્હારા વાંચવામાં આબ્યું, ત્ય્હારથી મ્હને એમ ખાતરી થઇ કે, નહિં, અસલી સ્વરૂપને ઉડાવી દેઇ, ત્હેને ખીજાજ રૂપમાં ખતાવવાની જાદુવિદ્યામાં ખરેખર મિ. પાંગલેએ વિશારદતાજ પ્રાપ્ત કરી છે.

વાંચકાેએ જોયું હશે કે–મ્હે' મ્હારા પ્રથમના લેખમાં એક સ્થળે એમ જણાવ્યું છે કેઃ—

કાેઇ કાેઇ ભાગ રહ્યાે હતાે તે ઉપરથી શાસ્ત્રા રચ્યાં, ત્ય્હારે તો એ વાત ચાેક્કસ છે કે-જનસમાજને પ્રતીતિ થવા માટે ખાસ તે તે અ'ગની અવશ્ય શાક્ષી આપવી જોઇતી હતી. અને તે પ્રમાણે તા કાઇ સ્થળે દેખવામાં આવતું નથી, તેથી એ વાત સિદ્ધ થાયછે કે–તેઓએ સ્વકપાેલ કલ્પિત શાસ્ત્રાે **રચ્યાં છે.** અને સ્વકપાેલકલ્પિત શાસ્ત્રો જગતમાં કેવીરીતે પ્રમાણ થઇ શકે **?** તે તેા વાંચકાે સ્વય' સમજી શકે તેમ છે. "

આ પ્રમાણે લખેલા મ્હારા કુકરાના જવાબ શ્રીમાન્ કેવી **જા**દુવિદ્યાથી-કેવી ચાલાકીથી આપે છે? તે તપાસા.

શ્રીમાન પૃષ્ઠ ૨૧ માં લખે છે કે:—" મુનિ વિદ્યાવિજયજી લખે છે કે-વીર સં. ૬૮૩ માં જૈન ગ્રન્થ લખવાના પ્રા-ર'ભ થયેા. "

ઉપરજ અતાવેલા ફકરામાં વાંચકાે જોઇ શકશે કે–મ્હે' દિ-ગમ્બરાના ગ્રન્થાના **રચવાના** પ્રારંભ ખતાવ્યા છે કે **લખ-**વાના ? રચનાના પ્રારંભને લખવાના પ્રારંભ ટાંકી અ-તાવી. શું નજરખ'ધીના ખેલ નથી કરી ખતાવ્યા ? નજરw'ધીના ખેલ શામાટે ? વાંચકાની આંખામાં ધૂળ નાખવાના પ્રપ'ચ નથી કર્યો કે? અસ્તુ! આ સિવાય ઉપરની બીજ બધી વાત, કે જહે સંબ'ધી શ'કા કરવામાં આવી છે, તે તેા હજમજ કરી ગયા છે.

હવે બીજી વાત તપાસીએ—' પ્રશ્નચર્ચા સમાધાન ' નામના દિગમ્ભર ગ્રન્થમાં લખ્યું છે કે:—

"મહાવીર દેવના નિર્વાણ ખાદ દેવ વર્ષે ધરસેન મુનિ ગિરનારની ગુફામાં બેઠા હતા, તે કાળમાં અગીઆરે અંગ વિચ્છેદ ગયાં, જ્ય્હારે 'વિક્રમ પ્રબ'ધ' અને ' મૂલ સ'ઘની પટ્ટા-વલી ' માં તો લખ્યું છે કેઃ—' મહાવીર પ્રભુથી દ્૧૪ વર્ષ વ્યતીત થયા ખાદ ધરસેનાચાર્ય થયા, અને ત્હેમના વર્તમાન-કાળ ૧૯ (૨૧) વર્ષના છે.

હવે આ ઉપરથી એક બાળક પણ સમજ શકે કે કે જે હારે દ ક ક ની સાલમાં તેઓ ( ધરસેન મુનિ ) સ્વર્ગે સિધાવ્યા છે, તો પછી દ ડ ની સાલમાં તેઓ ગિરનારની ગુફામાં બેસેજ ક હાં-થી ? પરન્તુ આ લખવું, બિલકુલ જૂઠથી ભરેલું છે, તે છતાં પણ પાંગલે મહાશય હિંના ઉચિત જવાબ તા ખાઇજ ગયા અને હિંને બીજાજ રૂપમાં ચીતરી કાઢે છે.

શ્રીમાન્ તો લખે છે કે-" વીર સં. ६૧૪ થી ૬૩૩ સુધીમાં ધરસેન મુનિએ પુષ્પદંત અને ભૂતખલી આચાર્યને શ્રુતજ્ઞાન શિખવ્યું, અને પછી ૬૮૩ માં ધરસેને શિખવેલું તે બન્નેએ લખેલું શ્રુતજ્ઞાન જગજાહેર કર્યું એટલે દિગમ્બર શાસ્ત્રના લે-ખનકાળ વીર સં. ૬૮૩ થી નક્કી થાય છે."

કેવી આશ્ચર્યની વાત છે કે–પહેલાં તો ધરસેન મુનિના સ-મયનેજ નક્કી નથી કરી શકતા અને ગ્રન્થાના **લેખનકાળ** ઉપર જઇને નાેેેબત વગાડી. પ્રક્ષ એ થયા છે કે–'ધરસેન મુનિ ૬૮૩ માં ગિરનારની શુકામાં પેઠવા ક<sup>ર</sup>હાંથી ? કેમકે તેઓના

'ડાહી સાસરે ન જાય ને ગાંડીને શિખામણ દે' આ લાેકાક્તિને મિ. પાંગલે અહાદુરે ઠીકજ ચરિતાર્થ કરી છે. તેેઓ મ્હને શિખામણ આપતાં કહે છે કેઃ—

" ઇતિહાસ અવેલાકનાર્થે ઇતિહાસની તારીખ નક્કી કરવા-માં સારાસાર વિચારની ઘણી જરૂર છે. ''

વાહ! મને ઉપદેશ આપનાર મ્હેતાજી! ત્હેનું પાલન ત્હમે પાતે કરા છે કે કેમ? તેતા વિચારા. પરન્તુ મહાશય! ખરેખર તે પછીનું ત્હમારૂં લખેલું "ત્હેના અભાવે આવા ગાટાળા ભરેલું ખધું ખાટું માલૂમ પડે છે" આ વાકય ત્હમે યથાર્થ રીતેજ ચરિતાર્થ કરી અતાવ્યું છે.

તહમે લગાર દ્વેષદાવાનળને શાન્ત કરી, શાન્તચિત્તથી આ તહમારા ધરસેન મુનિજીના સમયનેજ તપાસી જેયા હતે, તા તહ-મને માલૂમ પડતે કે–હજી હું કયા નવાશુંના ફેરમાં પડચો છું? અને અસંબદ્ધ આ શું ચિતરૃં છું ? હવેથી તેમ ન થવા પામે, તે માટે એક હિતેચ્છુ તરિકે અનુરાધ કર્; છું.

વળી મહે' મ્હારા લેખમાં એમ જણાવ્યું છે કે—

" હવે વિચાર કરાે કે શ્રી વીર નિર્વાણથી **૧૮૩ વર્ષે ધ**ર-સેન મુનિ આવ્યા ક'હાંથી ? ભૂતખલી અને પુષ્પદ'તને બાેલા-

**્યા** કાેે ? ભૂતખલી પુષ્પદ'ત આવ્યા કય્**ઢાંથી** ? ભણાવ્યા કાેેે શે કેમકે ધરસેનનું મૃત્યુ તાે ૬૩૩ માં થયું છે, પુષ્પદંતનું મૃત્યુ ६६૩ માં થયું છે, જેહારે બૂતખલીનું મૃત્યુ ૬૮૩ માં થયું છે. તેા પછી આ બધાએોનાે સમાગમ ક<sup>ર</sup>હાંથી થયાે ? અત એવ પૂર્વેક્તિ પરસ્પર વિરાેધી ધરસેનની કથા ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે-દિગમ્ખર શાસ્ત્રોના રચનાકાળ જહે ખ-તાવવામાં આવે છે, તે પણ મન:કલ્પિતજ છે. "

આના જવાબ મિ. પાંગલે મહાશયે જહે આપ્યા છે, તે **બિલકુલ બિન પાયાદારજ આપ્યાે છે. બિન પાયાદાર શું આ**-પ્યા છે ? તેઓ પાતેજ આ વાતમાં શ'કાશીલ થએલા છે. અર્થાત તેંએાને પણ હુજુ સુધી એ નિર્ણય નથી થયા કે— ' ધરસેન, પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલી કય્હારે થયા ? '

શ્રીમાને જહે જવાબ આપ્યા છે તે આ છે:—

" ધરસેન જો વીર સં. ૬૩૩ માં સ્વર્ગસ્થા થયા હશે અને ૬૬૩ માં પુષ્પદંતાચાર્ય શ્રુતજ્ઞાનના થાેડા ભાગ ગ્રન્થમાં લખી સ્વર્ગસ્થ **થએલા હશે** અને વીર સ'. ૬૮૩ માં ભૂત-બલી આચાર્ય તે લખી રાખેલાે દિગમ્બર આમ્નાયનાે **ગ્ર**ંથ પ્ર-સિદ્ધ કરી સ્વર્ગસ્થ **થયા હશે**, તેા એ ત્રણેનાે સતત દીર્ઘ પ્રયત્ન આ પ્રથમ લખાણ કરવામાં રાેકાએલાે હાેવાથી તે ત્ર. ણેનાં નામ અને શ્રુતજ્ઞાન ગ્રંથ રૂપે પ્રસિદ્ધ થયાની મિતિ વીર સં. ૬૮૩ ના જ્યેષ્ઠ સુદ પાંચમ જૈન દિગમ્બર ઇતિહાસમાં નાંધાઇ ગઇ છે. "

પ્રિય વાંચક! આ તેઓના જવાબ કાઇ પણ જાતની પુષ્ટી કરનારા છે કે? પુષ્ટી શાની કરે? કેમકે તેઓ પાતેજ, 'જો આમ હશે, જો આમ હશે તા આમ શશું છે.' આવું અ-સંબદ્ધ વાક્ય લખે છે તા પછી તહેને 'જવાબ ' કહેવાનું સાહસ કાણ મૂર્ખ કરી શકે? આ વિષયમાં હજી પણ હું દાવા સાથે કહી શકું છું કે—િમ. પાંગલે મહાશય, કાઇ પણ રીતે પાતાના બચાવ કરી શક્યા નથી અને કરી શકે તેમ પણ નથી.

દિગમ્બર ગ્રન્થાના રચના કાળ તા આપણે ઉપર ઘણા વિસ્તારથી તપાસી ગયા. હવે મ્હારા પ્રથમના લેખમાં એ શ'કા ઉઠાવેલી છે કેઃ—

" જો દિગમ્બર મત પ્રાચીન હતે તે ગાળુધરાદિ મુનિ-ઓના બનાવેલા કાઇ પણ અંગ, પ્રકરણ, અધ્યાય અથવા વ-સ્તુ અવશ્ય હાેવું જોઇતું હતું, અને છે તાે નહિં, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે દિગમ્બરાએ પાતાના મત ચલાવવા માટેજ સ્વકલ્પિત નવીન ગ્રન્થાની રચના કરી લીધી છે."

વાંચકા, વિચારી શકશે કે આ કથન મ્હાર્ શું ખાંદુ છે? કેમકે જય્હાં સુધી તેઓ પ્રાચીન કાઇ અગ, પ્રકરણ આદિ સમ્પૂર્ણ તા શું ? થાંડા અગ પણ ન ખતાવી શકે, ત્ય્હાં સુધી એમ કેમ ન કહી શકીએ કે તેઓના ગ્રન્થા ખીલકુલ સ્વકપાલ કલ્પિત છે? પરન્તુ આવું મીઠું દ્ભધ પણ તેઓને ઘણુંજ અરૂચિ 'ભરેલું' નિવડ્યું'. તેઓ તા કહે છે કેઃ—

'' વિદ્યાવિજયનુ' આ કહેવું કેવળ **અભિમાન** ભરેલું અને **દીઈ વિચાર વગરનુ'** છે ' કહા ! મિ. પાંગલેએ પાતાની ચાે-ગ્યતાના ફાટા ખેંચી અતાવ્યા કે નહિ ? પ્રિય પાઠક ! આટ-લેથી સંતાષ ન રાખા, નહિં લખેલી વાતને પાતાની કલમથી ચીતરી કાઢી વાંચકાેની આંખે પાટા ઉપર પાટા આંધવાનું તાે તેઓને એકડે એક જ્હેવું થએક્ષું છે. તેઓ ક**હે** છે કે–"એક-દમ ગ્રન્થ રચના થઇ નહિં, અને પાછળથી થઇ, માટે રચના કપાલ કલ્પિત છે, એવું કહેવું બૂલભરેલું છે. ''

પ્રિય વાંચક ! શું મ્હારા લેખકની અંદર કાેઇ પણ સ્થળે આવું વાકય તમે વાંચ્યું છે કે ? મ્હારી ઉઠાવેલી શંકા તા તેઓ પાતેજ ઉપર ઉદ્ધત કરી આવ્યા છે, તે છતાં પણ હિના સારાંશમાં તાે એક ' ઇદ' તતીય'' અભિપ્રાયજ ઉભાે કરે છે. કહાે <sub>ત</sub>રહારે વિત'ડાના **છે**ડા સુધી તેઓ પહાેંચી ગયા કે નહિ' ? ખેર! તેઓ ગમે તેટલી ચાલાકી કરી પાતાના અચાવ કરવા ચાહે, પરન્તુ તેઓના બચાવ તા થવા દૂર રહ્યા, પ્રત્યુત તે**થા** તાે તેઓની નિર્બળતાજ જણાઇ આવે છે.

આગળ ચાલતાં તેઓ લખે છે કે—" વેદના રચનાકાળ મિ. તિલકે 'દશ હજાર વર્ષ પહેલાંના **છે**,' એવું ' **આર્ટિક હાેમ ઇન ધી વેદાઝ**ં નામના ગ્રન્થમાં સાબીત કર્યું છે, અને લેખનકાળ તે પછીનાે છે, માટે તીલકની તે મીમાંસા **બૂ**લ-ભરેલી ઠ્રશે કે શું 🖁 "

ઘણી આશ્ચર્યની વાત છે કે–મિ. પાંગલે પાતાના હાથેજ પાતાના પ્રશ્નના જવાબ આપે છે, છતાં પણ તેઓ અવળુંજ દેખે છે.

મિ. તિલકની તે મીમાંસાને કાેઇપણ ખુદ્ધિમાન ભૂલ-ભરેલી કહી શકશે નહિં: કેમકે તેએા તેા પહેલાં વેદાની સ્થિતિ સિદ્ધ કરે છે અને ત્ય્હાર બાદ લેખનકાળ બતાવે છે. પરન્તુ અમારા દિગમ્બર ભાઇએ৷ એતો સિદ્ધ કરતાજ નથી કે 'અ-મારા ગ્રન્થા માજૂદ હતા અને પાછળથી લખાણા 'અને પ્હારા પ્રશ્ન પણ તેજ છે કે–પહેલાં ત્હમારા અંગાના મૂળ ભાગાની વિદ્યમાનતા સિદ્ધ કરાે અને પછીથી ત્હેના લેખનકાળ અતાવાે. અને જ્યહાં સુધી તહેની વિદ્યમાનતા સિદ્ધ ન કરા, ત્યહાં સુધી **લેખનકાળની** તતુડી કાેઇ સાંભળે તેમ નથી. લેખનકાળ આ જથી આઠ દિવસ પહેલાંનાજ કેમ ન હાય? લેખનકાળની સાથે અમારે કંઇ સંબંધજ નથી. ત્હેની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કર-વાની જરૂરત છે. અને પ્રાચીનતા તો સિંહ ત્ય્હારેજ થઇ શકે કે, જય્હારે દિગમ્બર ગ્રન્થામાં ગણધરાદિ મુનિઓએ બનાવેલા અંગ, પ્રકરણુ, અધ્યાય કે વસ્તુમાંથી કંઈ પણ સમ્પૂર્ણ કે અ'શમાં પણ બતાવી શકશાે. અન્યથા તાે તમારૂ રદન 'અર-**ણ્યરૂદન' સમાનજ નિવડ્યું છે, અને નિવડશે**.

આગળ ચાલતાં પત્ર ૨૩ માં ડાં. હર્મન જેકાેેે મહા-શયના એક ક્કરા અને ત્હેના અર્થ ટાંકયા છે, પરન્તુ તેથા તેઓ શું કહેવા માંગે છે, એજ સમજવું કઠીણુતા જેવું

પડ્યું છે, કેમકે જેકાેબીની તે વાતને તાે શ્વેતામ્બરા પણ માને છે. તે ક્કરા આ છેઃ—

In olden times the books were not used, it being the custom of the Brahmins to rely rather on the memory than on the manuscripts and in this they were followed by the Jains and Buddhists.

અર્થ:—અસલના વખતમાં પુસ્તકોના ઉપયાગ થતા ન્હાતા, પુસ્તકના કરતાં સ્મરણ શક્તિ ઉપર આધાર રાખવાનું ખ્રાદ્મણા વધારે પસંદ કરતા અને તે રિવાજને અનુસરી જૈના અને ભાદ્ય લોકો ચાલતા."

આ વાતને કેાણુ અસ્વીકાર કરે છે ? યદિ તત્ત્વદૃષ્ટિથી જોઇએ તો જહેવા શ્વેતામ્બર જૈના આ નિયમને વધારે વળગી રહ્યા છે, તહેવા બીજા કાઇ વળગી રહ્યા નથી. સ્મરણ શક્તિથીજ પહેલાં તો આચાર્યોએ કામ ચલાવ્યું, પરન્તુ જય્હારે સ્મરણ શક્તિ કમ થઇ, ત્ય્હારે ચન્યા લખાયા, આ વાતને શ્વેતામ્બરા પણ સ્વીકારે છે. તો પછી ઉપરના ફકરા અને તહેના અર્થ ટાંકીને પાંગલે મહાશયે શી બહાદુરી બતાવી ?

વળી આગળ તેઓ લખે છે કે—"દુકાળના વખતમાં જ્હે સાધુએ મહાવીરની **દિગમ્બર પરિપાટી** વિરૂદ્ધ શ્વેત વસ્ત્ર ધારણુ કરી, ત્હેમના મહાવીરની નગ્ન **પરિપાટી**માં અને આજ્ઞામાં ફેરફાર કરનારા, નવા અને કલ્પિતભાગ આચારાંગાદિ શ્રન્થમાં સમાવેશ કરવાના ઉદ્દેશ હાવા જોઇએ. "

ખિલકુલ અસત્ય વાત છે. પહેલાં તો 'મહાવીરની દિ-ગમ્બર પરિપાટી' 'નગ્ન પરિપાટી' કથનજ સત્ય વાતનું ખૂન કરે છે. કેમકે મહાવીરની દિગમ્બર પારપાટી હતીજ નહિં, અને તે સંખધી તા આ લેખની અંદર પહેલાંજ ઘણું એક લખવામાં આવ્યું છે. તહેવીજ રીતે દુકાળના વખતમાં શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કર્યાનું, મહાવીરની નગ્ન પરિપાટીમાં અને આજ્ઞા-માં ફેરફાર કર્યાનું, તેમજ નવીન અને કલ્પિત ભાગ આચારાં-ગાદિ શ્રન્થમાં સમાવેશ કર્યાનું, આ બધું કથન ખાટું છે. કેમકે શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે માનતાજ નથી. અને આ બધી વાતના ખુલાસા એજ ઉપરથી આવી જાય છે કે—'દુષ્કાળના વખતમાં શ્વેતામ્બર મત નિકળ્યા નથી,' આ વાતને પ્રથમજ સિદ્ધ કરી આપી છે.

વળી તેઓ લખે છે:—" જો તેમ ન હોત તો દેશાન્તર ગએલા નગ્ન સાધુ અને દુકાળના વખતમાં શ્વેતામ્બર વસ્ત્ર ધારણ કરેલા સાધુઓ મળી અંગાદિ શાસ્ત્રો લખવાં જોઇતાં હતાં, અને જૈનામાં તે વખતે પહેલા દિગમ્બર અને શ્વેતા-મ્બર મત ભેદ થવા જોઇતા ન્હોતા."

થવા શું જોઇતા ન્હાતા, તે વખતે શ્વેતાંમ્બર દિગમ્બર એવા બે ભેદ, થયાજ ન્હાતા. અને જેઓને તહેમે દેશાન્તર **ગએલા નગ્ન સાધુ** ગણા છા, તેઓ નગ્ન હતાજ નહિં. બેશક, ત્હુમે શ્વેતામ્બરાની જહે ઉત્પત્તિ આપી છે, તે ઉપ-રથી એમ કહી શકાે છાે, પરન્તુ તે તહમારી બતાવેલી ઉત્પ-ત્તિજ કપાલ કલ્પિત છે, એ વાતની સિદ્ધિ પહેલાં કરી ખતાવી છે, તેા પછી વિશેષ લખલું શા∶કામનુ' ?

મિ. પાંગલે મહાશયે એક સ્થળે ડૉ. જેકાેબી મહાશયના એક કકરાે આપી એમ સિદ્ધ કરવા કાેશિશ કરી છે કે—"શ્વે-તામ્બરાના ગ્રન્થાની રચના ગણધરાદિથી નથી થએલી, પરન્ત દ્રષ્કાલના વખતમાં જેઓએ શ્વેતામ્બર મતની ઉત્પત્તિ કરી, તેઓથી થએલી છે, અને તે પણ ભદ્રભાહુની મદદ વગર. "

પાંગલે આ પ્રમાણે અર્થ કાઢવામાં મ્હાેટી ભૂલ કરે છે કેમકે ડા૦ જેકાેબીનાે ફકરાે તાે સાફ સાફ કહે છે કેઃ–

'તે સમયમાં **ગ્રન્થા એકઠા કર્યા,**' જ્ય્હારે ત્હેને પાંગલે મહાશય **ગ્રન્થા રચાયા** એમ કહે છે, આ તેઓની અજ્ઞાનતા નહિં, તો ખીજુ શું કહી શકાય ? બેશક, જેકાબી મહાશય-નું આ કહેવું ખરૂં છે કે—'અગીઆર અંગા ( Collected ) ગાેઠવવામાં–સંગ્રહ કરવામાં ભદ્રભાહુ શામીલ ન્હાેતા,' (તે સ-મયે તેઓ નેપાળમાં હતા ), પરન્તુ તેથી એમ તા કદાપિ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી કે અગિઆર અંગોનાે સંગ્રહ કરવામાં તેએા વિરૂદ્ધ હતા. જો તેએા વિરૂદ્ધજ હાય તાે, શ્રી સ'ઘની આત્રાથી સ્થુલિભદ્રાદિ તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિવાળા પાંચસા સાધુઓ ભદ્ર-

ખાહું પાસે ચાૈ પૂર્વ શિખવા માટે શામાટે જતે ? શામાટે તેઓ ભણાવતે ? અને સ્થૂલભદ્ર સ્વામિને બે વસ્તુ ન્યૂન દશ-પૂર્વ પાઢાર્થ શામાટે શિખવાડતે ?

વળી આ ફકરાની અંદર એ પણ અતાવવામાં આવ્યું છે કે—" ભદ્રબાહુને દિગમ્બરા પાતાના હેડ તરીકે માને છે, અને ત્હેવીજ રીતે શ્વેતામ્બરા પણ માને છે, તા પણ સ્થ-વિરની પરિપારીમાં સંભૂતિવિજયને પ્રથમ માને છે."

જેકાળી મહાશય, સંભૂતિવિજયને પ્રથમ માનવાનું કા-રખુ, અવશ્ય સમજયા હશે, તોપખુ મ્હારે કહેવું જોઇએ કે સંભૂતિવિજય અને ભદ્રખાહું બન્ને એક પાટ ઉપર થએલા છે. ત્હેમાં મ્હાટા સંભૂતિવિજયને પટ્ધર ગખુવામાં આવતા, જય્હારે ભદ્રખાહું ગચ્છની સાર સંભાળ રાખતા હતા. જય્હારે આમજ હતું તો પછી સંભૂતિવિજયને પ્રધાન માનવામાં આવે, ત્હેમાં વાંધા શા છે ?

મિ. પાંગલે મહાશય, ડાં. જેકાેબી મહાશયના ફકરા ઉપરથી સારાંશ કાઢે છે કે—" ગણધરાેએ શ્વેતામ્બરમતના ગ્રાંથની રચના કરી, તે વિદ્યાવિજયજીનું કહેવું ખાેડું છે, તેમજ પાટલીપુત્રમાં એકઠા થએલા જૈનસ ઘે શ્વેતામ્બર મતના સિદ્ધાન્ત તૈયાર કરેલા, તે આખા જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્ત નથી.

શું આ સારાંશ તેઓએ સાચાે કાઢયાે છે ? ' પટણામાં એકઠા થએલા સ'ઘે અ'ગાેના સ'ગ્રહ કર્યાે' તાે તેથી ગણુધરાેની

અનાવટમાં શાે વિરાધ આવ્યાે ? વળી ' આખા જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્ત નથી ' એ તેા ઠીકજ છે. કેમકે જ્ય્હારથી અભિમાની, અવિનીત શિવસૂતિથી એક અલગજ નાગા મતે પાતાની અઢી ચાવલની ખીચડી પકાવવી શરૂ કરી, ત્ય્હારથી તે ગણધરાદિ રચિત ગ્રન્થા તેઓ માન્ય નથી રાખતા, પરન્તુ તેથી પહેલાં તા તે સિદ્ધાન્તા સમસ્ત જૈનાને માન્યજ હતા, એમાંતા કંઇ શકજ નથી.

ભદ્રબાહુના સંબ'ધમાં દિગમ્બરાે ઘણી વખત ભૂલથાપ ખાઇ જાય છે–ક'ઇના બદલે ક'ઈ ભરડી મારે છે, ત્હેમાં એક કારણ છે. જ્હેમ પ્રસિદ્ધ ગાૈતમ ત્રણ થયા છે. એક ગાૈતમ બુદ્ધ (જ્હેના બાહ્સ ધર્મ ચાલે છે), બીજા ગાતમસ્વામી (મહાવીર દેવના પ્રધાન શિષ્ય ) અને ત્રીજા ગાતમ ઋષિ ( જહેમણે ન્યાયશાસ્ત્રની રચના કરી ). આ ત્રણ ગાૈતમ પ્રસિદ્ધ હાેવાથી, વિશેષ અનુભ-વથી દૂર રહેલા લાેકા, એકના બદલે બીજાને ગણી નાખે છે, ત્હેવીજ રીતે ભદ્રબાહુના સંબન્ધમાં પણ અજ્ઞાન દિગમ્બરીએા ભુલથાય ખાય છે.

મ્હારે આ પ્રસંગે એ વાતને સ્કુટ કરી ખતાવવી જોઇએ કે–'ાદગમ્બરા, શ્વેતા ખરાની ઉત્પત્તિ કલ્પિત ઉભી કરવા જતાં, પાતે જ પાતાનું પાકળ પ્રકાશ કરી ગયા છે. આતા '<del>हेने गई</del> पूत, तो खो आई खलम ' कडेवुं हिगम्भरीने थथु' छे, ते વાતનું હુમણાંજ હું સ્પષ્ટિકરણ કરી બતાવું છું.

પ્રથમ તા દિગમ્બરા, જહે બીજા ભદ્રબાહુને માને છે.

ત્હેમના સમયનાજ તે લાેકાે હજુ નિશ્ચય કરી શકયા નથી. જુઓ:-

- (૧) વામદેવ, પાતાની 'ભાવસ'ગ્રહની ટીકા'માં લખે છે કે-વિ. સં. ૧૩૬ માં જીનચંદ્રદ્વારા શ્વેતામ્ખરાેની ઉત્પત્તિ થઇ, આ વખતે ભદ્રભાહુ હતા. (આ સંવતને વીર સં. ૬૦૬ ગણ-વામાં આવે છે.)
- (૨) મૂલસ ઘની અલાત્કારગણની પટ્ટાવલીમાં લખ્યું છે કે:–વીર નિર્વાણથી ૪૯૮ વર્ષમાં ભદ્રખાહુ પટ્ટસ્થ થયા.
- (૩) 'સર્વાર્થ'સિદ્ધિ 'ની ભાષા ટીકામાં, વીરનિર્વાણથી ૬૪૩ વર્ષમાં ભદ્રખાહુ થયા, એમ લખ્યું છે.
- (૪) સરસ્વૃતીગચ્છની પટ્ટાવલીમાં વીરનિર્વાણથી પ્રે૧પ વર્ષે દેવલાક પામ્યા, એમ લખ્યું છે. (૪૯૨ માં પાટ-પર બેઠયા.)

હવે આ ચારે અભિપ્રાયા-લેખા, વાંચકા ધ્યાન પૂર્વક વાંચશે તા માલૂમ પડશે કે, એક બીજાથી ભિન્ન ભિન્ન સંવત ખતાવી રહ્યા છે. આ ઉપરથી આપણે જોઇ શક્યા કે–દિગ-મ્ખરાનું, ' બીજા ભદ્રબાહુના વખતમાં શ્વેતામ્ખરાની ઉત્પ-ત્તિનું માનવું 'કપાલ કલ્પિત અને પાયા વિનાના પુલ જેવું છે.

ત્હેવીજ રીતે તેઓ પ્રથમ ભદ્રબાહુના વખતમાં શ્વેતા-મ્બરાની ઉત્પતિ થઇ, એમ પણ કહેવાને સમર્થ થઇ શકે તેમ નથી. કેમકે—

પહેલા ભદ્રબાહુ વીર નિર્વાણથી ૧૬૨ વર્ષે સ્વર્ગવાસી થયા, એવું તેઓના 'વિક્રમ પ્રબન્ધ' આદિમાં લખ્યું છે, જેહારે 'વિ. સ'. ૧૩૬માં શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિ થઇ ' આ પ્રમાણે તો દિગમ્બરા ઠેકાણે ઠેકાણે લખતા આવ્યા છે, તો પછી આ ' મિયાં મહાદેવનું જોડું ' કેવી રીતે મેળવી શકવાના હતા ? અત એવ આ પરામર્શ ઉપરથી એમ ચાક્કસ થઇ આવે છે કે શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિના સંબ'ધમાં એતિહાસિક દૃષ્ટિથી દિગમ્બરા કાઇપણ રીતે સાચા ઠરતા નથી.

હવે 'ભદ્રભાહું ચરિત્ર ' વિગેરે ઉપરથી માલૂમ પહે છે કે–દિગમ્બરાએ પહેલા ભદ્રભાહું ( જેઓ શ્રુતકેવલી હતા ) ની ચન્દ્રગ્રુપ્ત સંબન્ધી કથા, તથા બીજી કેટલીક બાબતા. બીજા ભદ્રભાહુમાં ઘુસાડી દીધી છે. આવું ગડબડાધ્યયન થત્તામાં કેટલાંક કારણા છે.

(૧) શ્વેતામ્બરાએ માનેલી દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિના સમય, અને દિગમ્બરાએ માનેલી શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિના સમય એકજ મળતા આવે છે. એટલે કે:—

બીજા ભદ્રભાઢુ, વજ્રસેનસૂરિના વખતમાં થયા છે, એમ 'સર્વાથ સિહિ'ની ભાષા ટીકાને અનુસારે પણ સિદ્ધ થાય છે. કેમકે વજ્રસેનસૂરિના જહે સમય છે, તેજ સમયની લગભગમાં ભદ્રભાઢુ થયાનું લખ્યું છે.\* હવે આ સમયની દરમિયાન, શ્વેતામ્બરા શિવભૂતિથી દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિ માને છે.

<sup>\*</sup> આ વાતને પુષ્ટ કરનાર 'जैनहितैषो' ના ૯મા અંકનું પ33–પ3૪ પૃષ્ઠ જાએો. તહેની અંદર લખ્યું છે કે:--

<sup>&</sup>quot; दूसरे भद्रबाहु आचारांगके ज्ञाता थे। शायद अध्यङ्ग

- (૨) આ વખતમાં પણ બાર વર્ષના દુકાળ પડેચા હતાે.
- (૩) પહેલા ભદ્રબાહું ખ્રાહ્મણ હતા, ત્હેવીજ રીતે આ બીજા ભદ્રમાહું પણ ખ્રાદ્મણ હતા.
- (૪) પહેલા ભદ્રભાહુ દુકાળના સમયમાં મગધ દેશમાંથી નેપાળમાં ગયા હતા, જ<sup>ર</sup>હારે બીજા ભદ્રભાહુ ઉજ્જૈનથી કર્<u>ણ</u>ા-ટકમાં ગયા હતા.
- (૫) પહેલા ભદ્રભાહુની ઉમ્મર ૭૬ વર્ષની હતી. જય્હારે ખીજા ભદ્રભાહુની પણ તેટલીજ દિગમ્બરા માને છે. બસ! આ-વાંજ કેટલાંક કારણાથી એકની કથા બીજામાં ઘુસાડી દીધી છે. આજ અભિપ્રાયને ડૉ. ગેરિનાંટ પણ પુષ્ટ કરે છે કે—બીજા ભદ્રભાહુ ઉજૈાથી કર્ણાટકમાં ગયા હતા, નહિં કે પહેલા.
- ડાં. ગેનાિંટના અંગ્રેજી ફકરા હું અહિં રજા કરૂં તે ૫-હેલાં મ્હારે કહેવું જોઇએ કે—જો કે હું પહેલાંજ ખતાવી ગયા છું કે, શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિ હજુ દિગમ્બરાજ નિર્ણય કરી શક્યા ની ખીજી–ત્રીજી કીરણ વાંચતાં મળી આવી છે. ઉક્ત કિરણના

निमित्रज्ञ भी यही कहलाते थे। आचाराङ्गके ज्ञाता चार ब्राचार्योमें ये ती गरे थे । वीर भगवान है ६८३ वर्ष पीछे तक अंगज्ञानकी प्रवृत्ति रही है । और ये चारों आचार्य ११८ वर्ष के भीतर हुए हैं । इस छिए वीर नि० संवत ६५० के छगभग दूसरे भद्रबाँहुका समय निश्चित होता है।"

૧૪૪મા પૃષ્ઠમાં, ' विद्वद्रत्नमाला ' ની સમાલાેચના કરતાં સમ્પાદક મહાશય લખે છે કેઃ—

" एक जगह और आपने लिखा है कि-विक्रमके १३६ वर्ष पीछे श्वेताम्बर सम्प्रदाय अछग हुआ है। किन्तु यह बात एकदम निर्मूल मालूम होती है। क्योंकि यह बात सर्व मान्य तथा सर्व प्रसिद्ध है कि भद्रबाहुस्वामी के समयमें दिगम्बर सम्प्रदायसे श्वेताम्बर सम्प्रदाय अलग हुआ है "।

પ્રિય પાઠક! તહેમે જોઇ શક્યા હશા કે, હજા દિગમ્બર ભાઇઓ પાતેજ નિશ્વય રૂપેણ કંઇ નથી કહી શકતા કે-શ્વે-તામ્બરાની ઉત્પત્તિ કંહારે થઇ ? હું મ્હારા મનમાં એમ સમજતા હતા કે વિક્રમ સંવત્ ૧૩૬ની સાલને તા બધા સ્વીકાર કરતા હશે, પરન્તુ નહિ, તેમાં પણ મ્હાેટા વિવાદ છે, એમ દિગમ્બર સમ્પ્રદાયમાં અવ્વલ નંબરે નિકળતા ત્રેમાસિક ઉપ-રથી માલૂમ પડેયું. ઉપર્યુક્ત ફકરા લખનાર મહાશયનું એમ કહેલું છે કે-વિ. સં.-૧૩૬માં નહિ, પરંન્તુ પહેલા ભદ્રબાહુના વખતથી શ્વેતામ્બર સમ્પ્રદાય નિકળેલ છે, પરન્તુ જહેવી રીતે બીજા ભદ્રબાહુની કલ્પના તેઓની ખાટી ઠરાવી બતાવી, તહેવી રીતે પ્રથમ બદ્રબાહુના વખતની પણ તેઓથી કલ્પના થઇ શકે તેમ નથી, એ વાત પણ હું બતાવી ચૂકયા છું. તહેવીજ રીતે દિગમ્બરા, કયા ભદ્રબાહુના વખતમાં શ્વેતામ્બરાની

ઉત્પત્તિ થઇ તે પણ હજુ નિશ્ચય કરી શક્રયા નથી.§

હવે ઉપર હું ડાં૦ ગેરિનાંટના અંગ્રેજી કકરા આપવાની પ્રતિજ્ઞા કરી ગયા છું, તે અનુસાર ડાં. ગેરિનાટ, કે જેઓ ડાં. જેકાેબી મહાશયના જુના શિષ્ય થાય છે, તેેએાના એક લેખના ફકરા આપુંછું, તે ઉપરથી વાંચકાેને ખાતરી થશે કે– ભદ્રભાહુના સંબ'ધમાં દિગમ્બરાે કેટલી મ્હાેટી ભૂલાે કરતા આવ્યા છેઃ—

A Sketch of the jaina Literature in tamil language by Dr. A. Guerinot. Paris, માં લખે છે કે:-

This migration is a historical fact. The Pontiff Bhadrabahu, who foresaid the Twelve years

<sup>§</sup> આ વાતની સાક્ષીમાં જુઓ દિગમ્બરાનાં પ્રધાન માસિકપત્ર 'जैनहितैषी' ના નવમા ભાગના નવમા અ'ક. ત્હેની અ'દર પૃષ્ટ પર૮ માં ખુદ સત્પાદક મહાશય લખે છે કેઃ—-

<sup>&#</sup>x27;' इसविषयमें मेरा वक्तव्य केवल इतनाही है कि पहले आप भद्रवाहुका समय निश्चय कर लीजीये, तब देवसेनसूरि के समयको निर्मूल बतलाईए। आपके भद्रवाहुओंका ता कुछ ठिकाना ही नही है। कभी आप चन्द्रग्रप्त के समकालीन भद्रवाहुको श्रुतकेवली बतलाते हैं। कहीं अष्टाङ्क निमितज्ञ वतलाते हैं और कहीं कुछ और ही.....विगेरे विगेरे,

famine at Ujjayini and led the jains to Southern India was not the Shrutakevalin of that name but Bhadrabahu II, the Minor Angin who became Pontiff in B. C. 53 or 61 according to the "Digambara Pattavalis"

અર્થાત:—આ વાત ઐતિહાસિક છે કે, આચાર્ય ભદ્ર-ખાહુએ, એ પ્રમાણે ભવિષ્ય વર્ણન કર્યું હતું કે 'ઉજેનીમાં ખાર વર્ષના દુકાલ પડશે.' અને તેટલા માટે ત્હેમણે જૈનીઓને પાતાની સાથે દક્ષિણ હિન્દુસ્થાનમાં દેશાટણ કરાવ્યું. આ આ-ચાર્ય શ્રુતકેવલી ન્હાતા, પરન્તુ ખીજા ભદ્રખાહું હતા; કે જેઓ થાડા અંગાને જાણવાવાળા હતા અને દિંગમ્ખર પટ્ટાવલીઓના આધારે ઇંબસંબ પૂર્વે પર યા દ્વ માં આચાર્ય-પદે આબ્યા હતા.

આ બધી વાતા ઉપરથી વાંચકા સારી પેઠે સમજી શક્યા હશે કે– મહાવીરદેવની પ્રાચીન પર'પરા ધારણ કરી ચાલનારા શ્વેતામ્બરા છે, જય્હારે નવીન–અર્વાચીન કલ્પિત પ'થ પ્રમાણે ચાલનારા દિગમ્બરભાઇએા છે.

હવે મ્હે' મ્હારા પૂર્વના લેખમાં, ડાં. ભાંડારકરના " मेरी समझवं दिगम्बर सम्बदाय मूळका और श्वेताम्बर पंय पीछेका है" આ વાકયનું ખંડન કર્યું છે, ત્હેને મિ. પાંગલે મહાશય ' જૈનમુનિને અયાગ્ય એવું મેહું' કહી અતાવે છે. કહા, આ તેઓના કેવા અ'ધ પક્ષપાત કહેવાય ? પરન્તુ ઠીક છે.

તેઓના સ્વાર્થમાં લગાર ધક્કા પહાંચતાે હાેવાથી તેઓને તેમ પ્રતિભાસ થયું લાગે છે, અસ્તુ ! ત્હેને માટે આપણે શો ઉપાય કરી શકીશું ?

ડાં૦ ભાંડારકરના વિચારના ખંડનમાં મેહે' મથુરાના શિલા લેખાેના ઉલ્લેખ કરી અતાવ્યા છે અને તેજ વાતને માન્ય રાખી મિ. પાંગલેજ કહે છે કેઃ—''તે શિલાલેખામાં, જૈનના પ્રથમ તીર્થંકરનું રૂષભનાથ નામ છે " તે વાતને કેાણુ ના મંજૂર કરે છે ? શું શ્વેતા ખરા ઋષભનાથ કે ઋષભદેવ એ નામ નામ'જૂર કરે છે? જ્યહારે તેઓ મ'જૂર કરે છે, તા પછી આ વાત ખતાવવાનું શું પ્રયોજન ?

પિષ્ટપેષણ કરતું, એ તો મિ. પાંગલે મહાશય પોતાના પરમ ધર્મજ સમજી બેઠા છે. તેઓના નાનકડા ટ્રેકટમાં એવી ઘણી વાતા આપણે દેખી શકીએ છીએ કે, જહેનાં એક બે વાર તેા શું ? અનેકવાર દર્શન થયા વિના રહેતાં નથી. પરન્તુ ઠીક છે, મિ. પાંગલેને જ્હારે બીજું કાેઇ પ્રબળ પ્રમાણ મળે ત્ય્હારે તેઓ પાતાની પકડેલી વાતનું પૂછડું છાઉં ને ? ખેર ગમે તેમ હાય, મ્હારે તાે મ્હારા ઉદ્દેશ ઉપરજ રહેવું જોઇએ.

શ્રીમાન લખે છે કે:—" ઋષભનાથ **નગ્ન દિ**ગમ્ખર હતા, એ વાત ભાગવતમાં પ્રખ્યાત છે, તેમજ મહાવીર પણ નગન હતા, એ વાત શ્વેતામ્બરાના કલ્પસૂત્રમાં પણ છાની રાખી **નથી**. "

આજ તેંએાની અજ્ઞાનતાના જવાય હું મ્હારા પહેલાંના લેખ-માં અને આ લેખમાં પણ આપી ગયો છું કે:-' દરેક તીર્થંડરા એક દેવદુષ્ય વસ્ત્ર સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કરે છે અને કલ્પ-સૂત્રમાં વર્ણિત મહાવીરદેવે એક વર્ષ ઉપરાન્ત દેવદ્રષ્યવસ્ત્ર રાખ્યું હતું. અને ત્ય્હાર ખાદની સ્થિતિ લેવા જતા હાે તાે, તે અનુ-ચિત છે, કેમકે તીર્થંકરા તા કલ્પાતીત છે, તેઓનું ઉદાહરણ આપણાથી લેઇ શકાય નહિં. એવું કેાણ નથી જાણતું કે મ-હાવીર દેવના અતિશયજ એવા હતા કે તેઓને નગ્નાવસ્થામાં કાેઇ દેખીજ શકતું નહાેતું ? દિગમ્બર ભાઇએા નગ્ન રહેવામાં મહાવીર દેવનું અનુકરણ કરે છે, તાે પછી તેઓના બીજા આચાર-વિચારમાં શામાટે અનુકરણ કરતા નથી ? હું દાવા સાથે એ વાત જાહેર કરૂં છું કે–યદિ પાંગલે મહાશય દીક્ષા લે, દેવદુષ્ય વસ્ત્ર તેઓને દેવતા અર્પણ કરે, ત્ય્હાર બાદ તેઓ વસ્ત્રના ત્યાગ કરીને વિચરે અને લાેકા જો તેઓને માના પેટમાંથી નિક્રિત્યા, તેવા ન દેખે તા વિદ્યાવિજય અત્યહારે દિગમ્ખર મત સ્વીકાર કરવાને તૈયાર છે. શું પાંગલે મહાશય, હજુ સુધી પણ એ વાતથી અજ્ઞાત છે કે- જીવાની હદ-હદમાં અથવા બીજા શખ્દામાં કહું તા પુષ્ય પ્રકૃતિમાં એક બીજાથી ઘણુંજ અંતર રહેલું હાય છે ? ' યદિ તેઓ આ વાતથી અજ્ઞાતજ હાય, તાે ખરેખર સખેદ આશ્ચર્યની વાત છે.

એક સ્થળે મિ. પાંગલે કહે છેઃ—" દુષ્કાળના વખતમાં જેએ નગ્ન ન રહી શકયા, તેએાએ વસ્ત્ર પહેરવાં શરૂ કર્યા." ભલા! જહેનાગા મુનિઓ તહેવા દુષ્કાળના વખતમાં નગ્ન-પણે વિચરવાને સમથ થયા હતા, તો આવા સુકાળના વખતમાં શામાટે દિગમ્બર સાધુઓ નગ્ન પણે વિચારતા નથી ? શું લોકો ધાકા મારે છે ? પરન્તુ નહિ, પાંગલેનું આ માનવું જ ભયંકર ભૂલ ભરેલું છે કે દુષ્કાળના વખતમાં પતિત થઈ વસ્ત્રાદિ શ્રહ્ય કરવા લાગ્યા.

ભાગવતના જે પાકાર મિ. પાંગલે મહાશયે ઉઠાવ્યા છે, તહેના પણ જવાબ હું બખૂબી રીતે પ્રથમજ આપી ગયા છું. 'મેરી समझमેં दिगम्बर जैन सम्प्रदाय मूलका' આ પ્રમાણેના ડાં. ભાંડારકરના કથન ઉપર મહને ગુરસા નથી થયા, પરન્તુ વાસ્તવિક રીતે તેઓના મન્તવ્યના તફાવત સપ્રમાણ સમજાવ્યા છે. તે છતાં તહેને 'ગુસ્સા' વિગેરે લખી અવળા રસ્તે ચીતરી મારે છે, તહેને માટે શ્રીમાનના ઉપર 'ભાવદયા' લાવવા સિ-વાય બીજો હું શા વિચાર કરી શકું?

હું આ ટ્રેકટના પ્રારંભમાંજ એ વાત ખતાવી ચૂક્યો છું કે કોઇ પણ મતની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાને માટે અંતિહાસિક વિષયા–પ્રાચીન શિલાલેખા કે ત્હેવાજ પ્રાચીન પુરાવાઓ વધારે પ્રમાણભૂત લેખી શકાય છે. તે અનુસાર મ્હેં મ્હારા પ્રથમના લેખમાં કેટલાક ઐતિહાસિક પુરાવા સાથ એક એ પણ જખર દસ્ત પ્રમાણ આપ્યું હતું કે:—

" શ્વેતામ્ખરાના માનવા પ્રમાણે હરિણે ગમેષી દેવે મહાવીર

દેવના ગર્ભાપહાર કરેલાે છે અને ત્હેના યથાસ્થિત સ્વરૂપને **ખતાવનાર પ્રાચીન શિલાલેખાેમાં એક સુંદર** ચિત્ર મળી આવે છે. પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ, આ ચિત્ર ઉપર કાતરેલા વર્ણો ઉપરથી એમ સિદ્ધ કર્યું છે કે-ઇ૦ સ૦ ની શરૂઆતના અથવા તો તેથી પણ વધારે પ્રાચીન સમયના તે લેખ છે જુએ!:-'The jain stupa by. V, A, Smeth पाने २५ भे chapter 6th Plate XVIII. ની અંદર."

આવા એક જયરદસ્ત પ્રમાણને પણ તેઓ કલ્પના રૂપેજ ખતાવે છે. જ્ય્હારે ત્હેમનાથી એમ કહી શકાય તેમ ન રહ્યું કે–જે 'આ શિલાલેખજ ખાટા છે,' ત્ય્હારે તહેમણે ડાં. જેકાેબીના શબ્દમાં એ બચાવ કર્યો કેઃ—"આ ગર્ભહરણુની કથા, જન્મતાંજ કૃષ્ણને દેવકી પાસેથી ઉંચકી ગુપ્તપણે રાેહી-ણિ પાસે લાવી મુક્યા, આ કથા ઉપરથી જેનાેએ લીધી છે. ''

હવે યદિ તત્ત્વ દૃષ્ટિથી વિચાર કરીએ તો ડાં. જેકાેબી મહાશયે આ વાતમાં તાે 'લાેકાેને અવળે રસ્તે દાર્યા છે' એમ કહેવામાં લગાર પણ અતિશયેાક્તિ નથી. જેકાેબી મહાશયનુ આ પ્રમાણે નિશ્ચય રૂપેણ શું ? અનુમાનદ્વારા પણ કહેવું ખિલકુલ અસત્ય પ્રતિપાદિતજ લેખી શકાય. ધારા કે આજથી સેંકડાે વર્ષ ઉપર, કાેઈ માણસ કંઇ કાર્ય કરી ગયાે હાય. અને ત્હેવાજ કાર્યના કાેઈ અંશ, આજકાલ કરતા કાેઇ મનુષ્યના કાર્ય ને મળતા આવતા હાય, તા તેથી આ માણસે ત્હેનું અનુકરણ કર્યું છે, એમ કહેવું શું સત્ય વાતનું ખૂન નથી કરતું? એક ધર્મનાં મન્ત•યા બીજા કાઇ ધર્મના મન્ત. •યાની સાથે કાઇ અશમાં મળતાં હાય, તા તેથી શું એમ કહી શકાય કે-આ ધર્મ તા અમુક ધર્મની શાખા છે? અચવા આ ધર્મે અમુક ધર્મનું અનુકરણ કરેલું છે? કદાપિનહિં. યદિ આ સિદ્ધાન્ત સર્વમાન્ય હાય તા મ્હને કહેવા દ્યા કે- " કેટલાક વેદના અનુયાયિઓ એમ માને છે કે વેદ અપાર્ર પેય છે, અને તહેવીજ રીતે દિગમ્બરા પણ માને છે કે તીર્થકરાની પણ નિરસરી છે" ત્ય્હારે આ ઉપરથી હું એમ કેમ ન કહી શકું કે દિગમ્બરાએ આ પાતાના સિદ્ધાન્ત, તે વેદાનુયાયીઓ ઉપરથી હતા કર્યા છે? મહને આશા છે કે ડાં. જેકાબી મહાશય આ મ્હારા કથનને અક્ષરશ: મળતા થશે.

પરન્તુ નહિં, એ કાઇ વાત નથી. અમુક વાત બીજાની સાથે કાઇ અંશે મળતી આવી, તેથી તહેણું તેના ઉપરથી જેડી કાઢી છે, એ સિદ્ધાન્ત ઠીકજ હાય તા દુનિયાના વ્યવહારજ બિલકુલ હવા વિનાની ધમણ જેવા સંકુચિત થઇ જાય. એવું સેંકડા વખત આપણું અનુભવીએ છીએ કે એક માણુસની પાસે જહે વિચારા સાંભળ્યા હાય છે, તેજ વિચારા કાળાન્તર કે તત્કાળ બીજાની પાસે પણ સાંભળીએ છીએ તા તેથી તે બન્નેએ એક બીજાનું અનુકરણ કર્યું છે, એમ કહી શકાયજ નહિં.

ડા. ભાંડારકર મહાશયે, મિ. પાંગલે મહાશયને આપેલા મૂર્તિએા સ'ળ'ધીના જવાબમાં મ્હે' એમ લખ્યુ' કે-"વર્તમાન સમયમાં જૈન મૂર્તિઓ નમ હાય છે" આવા જ્હે પવન ફૂ-કાયેલા છે, તે અનુસાર ડાં. સાહેએ તેમ કહી દીધું હાય તા ના નહિ," તા ત્હેમાં ઉતારી પાડવાનું શું કહી શકાય? ડાં. ભાંડારકરની આટલી યાગ્યતા શું? તેથી પણ અધિક યાગ્યતા હાય અને કદાચ આ વિષયમાં તેઓએ અધિક તપાસ ન કરી હાય, તા તેઓ કાઇ સમયે બ્લાયા ખાઈ જાય, તહેમાં શું આશ્ચર્ય? શું સંસ્કૃતના પ્રોફેસર થયા કે અંગ્રેજમાં એમ. એ. થયા, એટલે દુનિયાભરની વાતા તેઓના જાણવામાં આવી ગઈ? નહિં, જ્હેના જહે વિષય હાય, તે ત્હેમાંજ સમ્પ્ર્ફાતયા કામ બજાવી શકે. અસ્તુ! હવે મુખ્ય મુદ્દા ઉપર આવીએ.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે લખે છે કે:—" કર્ણાટક તરફ દુકાળના વખતમાં જૈન સાધુ ઇ. સ. પૂર્વે ૪ સૈકામાં ગયા '' આના જવાબ તા પ્રથમજ અપાઈ ગયા છે.

"ત્રુંહાં ગયા પછી તેમણે ત્યાં જૈન મંદિરા સ્થાપ્યાં, શ્રવણંબેલગુલ, હાલ્લીબીડ, મુડબીડ્રી વિગેરેની લંગાટ વગરની પ્રાચીન જૈન મૂર્તિ ડાં. ભાંડારકરના વચનની સત્યતા સાબીત કરે છે."

આ તેઓનું કથન, કથનમાત્રજ છે. એમ કહેવાથી કાઇ માની શક નહિં. જહેવી રીતે મહે મ્હારા પ્રથમના લેખમ પ્રાચીન શિલાલેખા વિગેરેનાં પ્રમાણા આપ્યાં છે, ત્હેવીજ રીતે યદિ દિગમ્બર (લંગાેટ વિનાની) મૂર્તિએા પ્રાચીન દેખવામાં આવતી હોય, તો શામાટે તહેના સંવત સાથેના લેખા વિગેરે પ્રસિદ્ધ કરવામાં તહેમે પછાત છે <sup>?</sup> અને કદાચિત્ મિ. પાંગલે મહાશય પૂજા–પ્રક્ષાલ નહિં થવાથી, તહેના ઉપરની કાલિમા ઉપરથી, તહેને પ્રાચીન ગણતા હોય, તો પછી તહેવી પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવામાં તહેમને કંઈ તકલીફ ઉઠાવવી પઢ તેમ છેજ નહિં. પરન્તુ, એટલું જરૂર છે કે તહેવી પ્રાચીનતા જનસમાજ તો માની શકશે નહિં. જનસમાજ તો તંહારેજ માનવાનું સાહસ કરે કે જેહારે પ્રાચીન મૂર્તિએ ઉપરના સાલ–સંવત્ વાળા શિલાલેખા અથવા તહેવાં ખીજાં પ્રમાણા રજી કરવામાં આવે.

મિ. પાંગલેએ બેલગુલ, હાલ્લીબીડ, મુડબીદ્રી વિગેરે સ્થળાએ લંગાટ વિનાની મૂર્તિઓ હોવાનું જાહેર કરે છે, પરન્તુ તહેમાં આશ્ચર્ય શું છે? કેમકે દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિ બાદ તે સંપ્રદાયમાં થએલ ભદ્રબાહુ ( શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુ નહિં) કર્ણાટકમાં ગયા, તેઓના વખતની તે મૂર્તિઓ હોય, તે વાત સંભવી શકે છે. પરન્તુ તેથી તે પ્રાચીન તો કહી શકાયજ નહિં.

મિ. પાંગલેએ પૃષ્ઠ રહમાં 'અ'તરીક્ષજી પાર્શ્વનાથ'ની મૂર્તિ સંબંધી કેવલ હઠવાદજ જાહેર કર્યો છે. તે મૂર્તિ શ્વેતામ્બરાની છે, એમાં લગાર પણ મીન-મેખ જેવું નથી. તહેને માટે શ્વેતામ્બરાના ' તીર્થકલ્પ ' આદિમાં ખાસ ઉલ્લેખ કરેલા છે, તહેવીજ રીતે તે મૂર્તિના સંબંધમાં શા માટે દિગમ્બર ભાઇઓ તહેવા લેખિત કે બીજા પુરાવા રજી કરતા નથી? કેવલ ઝઘડા કરવાથી કે લાખાનું પાણી

કરવા-કરાવાથી શું તે મૂર્તિ પાતાની સિદ્ધ થઇ શકવાની છે? પરન્તુ ઠીક છે, દિગમ્બર ભાઇએાની આ ચાલ કંઇ આજની નથી. આ રૂઢી તો તહેમની વંશપર પરાથીજ ચાલી આવે છે. આવા એકજ તીર્થને માટે તેઓ ઝઘડાે ઉભાે કરે છે, એમ નથી. શ્વેતામ્બરાનાં પ્રાયઃ તમામ પ્રાચીન તીર્થામાં **ઝઘડાદેવ**ની ઉપાસના કરવા લાગી જાય છે. જુઓ સમ્મેતશિખરજી, પાવા-પુરી, રાજગૃહી આદિ તીર્થોને માટે કેટલી પાતની ટાંગ પસારી? જે કે જ<sup>ર</sup>હાં જ<sup>ર</sup>હાં તેએા અનીતિપૂર્વક ઝઘડા ઉઠાવે છે, ત્<sup>ર</sup>હાં ત્રુંહાં તેઓને 'લાખાની બરબાદી ' અને લાેક–સમાજમાં ફિટ-કાર ' આ બે ફળ સિવાય ખરી રીતે બીજા કંઈ મળતું નથી, તાેપણ તેઓ પાેતાના કુળમાં ચાલી આવતી રૂઢીને બરાબર સંભાળી રાખે છે. અંતરીક્ષજી કે ત્હેવાં જહે જહે શ્વેતામ્બરાનાં તીર્થામાં થાડા પણ દિગમ્બરભાઇઓના પગ પેસારા થયા છે, તે અમારા ું શ્વેતામ્બરભાઇઓની ઉદારતા અથવા કહેા કે ભદ્રિ-કતાનુંજ પરિણામ છે. ' આંગળી દેખાડવાથી દુર્જના પાંચા પકડી લે છે,' આ લાેકાેક્તિને તેઓ (શ્વેતામ્બરાે) યથાર્થ સમજ્યાજ નથી, એમ મ્હારે કહેવું જોઇએ. એક નીતિકાર કહે છે કે, ' દુર્જનના ઉપર દયા કરવી, તે ત્હેની દુર્જનતાને ઉત્તેજન આપવા ખરાખર છે.' હું મિ. પાંગલે મહાશયને આ સ્થળે એટલી સૂચના કર્યા વિના ન રહી શકું કે કાેઈપણ રીતે શિરપુરની પ્રતિમા દિગમ્ખરાેની કરવાની નથી. માટે દિગમ્ખરાે ૦૫ર્થ ઝગડાને ન વધારે, તે માટે તેઓને ભલામલુ કરા અને અ'તરીક્ષજી પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ શ્વેતા ખરાની છે, એજ પ્રાચીન ચાલી આવતી વાતને કાયમ રાખા. નાહકનાં ડફાણ વધારવામાં કંઇ લાભ કાઢી શકા, તે હું દેખી શકતા નથી. જહે પ્રમાણે હમેશાંથી સત્યતા ચાલી આવી છે, તેમજ ચાલવા દ્યા. ખસ! જુઓ હમણાંજ ઝઘડાના અ'ત આવશે. લાખાનું પાણી થતું અટકી જશે અને શાન્તિના વરસાદ વરસશે. જો કે આથી 'શ્વેતાખર સમ્પ્રદાય કરતાં દિગમ્ખર સમ્પ્રદાય અર્વાચીન છે,' આ સત્ય હકીકત જહેવી ને ત્હેવી કાયમ રહેશે, પરન્તુ તે તકરારાના દિગમ્ખરભાઇઓ શાન્તિ પકડી નિકાલ લાવશે, તા નામ મહાટું થશે, એમાં જરા પણ સંશય નથી.

હવે 'જૈનગ્ર'થ રચના અને લેખનકાળ ' ના વિષયમાં મ્હારે કહેવું જોઇએ કે—જોક તે સ'બંધી વાતને હું પ્રથમ ટ્રેક્ટમાં અને આ લેખમાં ઘણીજ સ્ક્ર્ટ રીતે ઉલ્લેખી ગયાે છું, તે છતાં શ્રીમાનના ટ્રેક્ટના ૩૦ મા પૃષ્ઠમાં લખ્યું છે કેઃ—

" દિગમ્બર સમ્પ્રદાયનું એજ માનવું છે કે—'મહાવીર તીર્થ-કરે ગાતમગણધરને કહેલું, જૈનધર્મ જ્ઞાન પર'પરાથી શિષ્યોને શિખવવામાં આવતું, અને છેવડે ધરસેન મુનિના શિષ્ય પુષ્પ-દ'ત અને ભૂતખરીએ તે ગ્ર'થરૂપે લખી રાખ્યું."

શ્વેતામ્તરાનું પણ એતા માનવું છે કે—મહાવીર તીર્થંકરે ગાતમાદિગણઘરાને કહેલું જૈનધર્મનું જ્ઞાન પર પરાથી શિષ્યાને શિખવવામાં આવતું, પરન્તુ આ તેઓનું કહેવું સત્ય વિરૂદ્ધ છે કે-" ધરસેનમુનિના શિષ્ય પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલીએ તે ગ્ર'થ રૂપે લખ્યું " તેઓએ પર'પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન લખ્યું છે, ત્હેમાં શું પ્રમાણ ? કેમકે ત્હેમણે પાતાના ગ્રન્થામાં એવા ક'ઈ જૂના ફકરા આપ્યા નથી કે જ્હેથી આપણે તેમ માનવાનું સાહસ કરી શકીએ.

આગળ ચાલતાં, પાછા તેજ પાતાના ચરખા મિ. પાંગલે મહાશયે શરૂ કર્યા છે. તેઓ લખે છે કેઃ—

" દિગમ્ખરોએ શ્વેતામ્બર પ્રમાણે દુષ્કાળમાં સભા ભરી શાસ્ત્ર ખનાવ્યાં નથી અથવા તહેમાં કંઇ વધારા ઘટાડા કર્યો નથી. પુષ્પદંત અને ભૂતખલીએ લખેલા દિગમ્બર આમ્નાયના જૈન ગ્રન્થાના લેખન કાળ ઇવ સવ ૧૩૯ અને વિવ સવ ૧૯૫ છે. ગાતમ ગણધર પછી કાઈ પણ કેવલી શ્રુતકેવલીએ નવીન શાસ્ત્ર રચ્યાં નથી. મહાવીરના વખતથી જે જ્ઞાન પર પરાથી લુપ્ત પ્રાયઃ થતું આવતું, તેજ માઢે કરવામાં આવતું અને આખરે પુષ્પદંતા ચાર્ય અને ભૂતખલી આચાર્ય ઇવ સવ ૧૩૯ માં ગ્રન્થરૂપે દિગમ્બર સંપ્રદાયનું જ્ઞાન લખી રાખ્યું. આજ દિગમ્બરની ગ્રંથ રચનાના સમય છે."

મિ. પાંગલેનું આ કથન પાયા વિનાના પુલ જેવું છે. શ્વતામ્બરાએ દુષ્કાલના વખતમાં સભા ભરીને શાસ્ત્રા બનાવ્યાં નથી, પરન્તુ પર'પરાથી જહે જ્ઞાન ચાલ્યું આવતું, તહેના સ'-ગ્રહ કર્યા છે, અને તે વાત અનેક વખત આ લેખમાં પણ

ખતાવી ચક્રયા છું. એટલે વિશેષ લખવાની જરૂર નથી. બેશક, એ વાત અમે માનીએ છીએ કે પુષ્પદત અને ભૂતખલી-એ ઇ૦ સ૦ ૧૩૯ માં ગ્રન્થાે લગ્યા, પરન્તુ તે ગ્રન્થાે નવીન રચનારૂપે લખ્યા છે. ગાતમ ગણધરની પર'પરાથી ચાલ્યુ' આવતું જ્ઞાન લખ્યું છે, એતા તદ્દન ખાટુંજ છે. યદિ પરંપ-રાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન લખ્યું હતું, તાે તેની પ્રતીતિ થવા માટે કંઇપણ પ્રમાણ હાેવું જોઇતું હતું, અને તહેવું છે તાે નહિં, તેથી એ સિદ્ધ વાત છે કે યુષ્પદંત અને ભૂતખલી આચાર્યે મનઃકલ્પિત દાહા દાહાવ્યા છે. અર્થાત્ ' मनःपूतं समा-चरेत् ' નું અનુકરણ કર્યું છે.

આગળ ચાલતાં ૩૧ મા પૃષ્ઠમાં મિ. પાંગલે, ડાં. જેકાેબી મહાશયના કકરા લખી લખે છે કેઃ—

" ઇ૦ સ૦ પૂર્વે ૪ થા સૈકામાં સર્વ (શ્વેતામ્ખર) જૈન સિદ્ધાન્ત રચાયા. શ્વેતા બર જૈન સિદ્ધાન્તના સંગ્રહકાળ અ-થવા ખરૂ કહીએ તાે રચનાકાળ ઇંબ સબ્ પૂર્વે ૪થા શતકના અ તમાં અથવા ત્રીજા સૈકાની શરૂઆતમાં ઠરે છે."

ભૂલવું ન જોઇએ કે આ સમય તેજ છે કે જહેને દુ-ષ્કાલના સમય ગણવામાં આવે છે. પરન્તુ તે સમયમાં શ્વે-તામ્બર ગ્રન્થાના રચનાકાળ સમજવા, ભય'કર ભૂલ છે. તે વખતમાં પર પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન, જહેને જહેને જેટહાં સ્મરણુપથમાં રહ્યું હતું, તે બધાના સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા, અને તે વાતને જેકાંબી મહાશય પણ સ્વીકારે છે. પરન્તુ ત્હેની સાથે સંગ્રહકાળના અર્થ અથવા રૂપાન્તરમાં રચના-કાળ કહે છે, એજ મ્હાેટી ભૂલ કરે છે.

લેખનકાળના વિષયમાં ડાં. જેકાેબી મહાશયના **શ**ખ્**દાેમાં** મિ. પાંગલેનું આ કથન ખાેડું તાે નથીજ. "**દેવાંધ'ગ**ન ણિના પ્રમુખપદ નીચે વલ્લ**લી નગરમાં જૈત સિ**દ્ધા-ન્ત વીર સઃ ૯૮૦ ( અથવા ૯૯૩ અને ઇ૦ સ૦૪૫૪ (અથવા ૪૬૩)માં લખાયાં "પરન્તુ તે લેખનકાળ ઉપરથી શ્વેતામ્બરાની અર્વાચીનતા સિદ્ધ થતી નથી. જેકાેબી મહાશયના ઉપર્યુક્ત વચના ઉપરથી શ્રીમાન એ પ્રમાણે મત-લખ કાઢે છે કેઃ —

" દિગમ્બરાેની અ'ગપૂર્વ (શાસ્ત્ર) રચના ગણ્<mark>ધરાેએ</mark> કરેલી, અને શ્વેતામ્બરાની અ'ગપૂર્વ રચના, **ઇ**૦ સ**૦ પૂર્વે** ૪-૩ શતકમાં દુકાળ વખતે પાટલીપુત્ર ( પટના ) માં શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરેલા દિગમ્બર મતમાંથી ભ્રષ્ટ થચ્યેલા સા-ધુએ કરેલી. "

દ્રધમાંથી પારા કાઢવાની આ તહેમની ચાલબાજીને કાેેેે ખુદ્ધિમાન સમજ્યા વિના રહેશે વારૂ ? દિગમ્બરાનાં શાસ્ત્રાને ગણધરાદિ રચિત અ'ગપૂર્વ (શાસ્ત્ર) કહેવાં, 'વન્ધ્યાના પુત્ર રમે છે ' એમ કહેવા ખરાબર છે. તેઓનાં શાસાજ નવીન રચેલાં છે, તાે પછી ત્હેને ગણધરરચિત અંગપૂર્વ કહેવાતું સાહસ કેમ કરી ગ્રકાય ?

શ્વેતામ્ખરાનાં અ•ગ–પૂર્વની રચના, પાંગલેજીના કહેવા પ્રમાણે નથી થએલી, પરન્તુ ગણુધરાેથી થએલી છે. અને ત્હેના પ્રમાણભૂત શ્વેતામ્ખરામાં અંગાદિ અત્યારે માજૂદ છે. **દિગમ્ખરાેની માક્**ક શ્વેતામ્ખરા અસત્ય પ્રતિપાદન કરવામાં યુષ્ય નથી માનતા, પરન્તુ મહા પાપ સમજે છે. શ્વેતામ્બ-રાને ગણધરરચિત જહેટલાે ભાગ ઉપલબ્ધ થયાે. તેટલાેજ **જાહેર કરે છે. જુ**એા આચારાંગનું મહાપ્રજ્ઞાઅધ્યયન ન મળ્યું, તાે કાેઇ કારણથી પણ તે લખ્યું નહિં. અસ ! આજ તેઓની પ્રામાણિકતા બતાવી આપે છે. શું દિગમ્બર આચા-<mark>ર્ચાની માફક દેવધ</mark>િગણિક્ષમાશ્રમણાદિક કુશાગ્ર **બુદ્ધિવાળા** આચાર્યા તહેની પૂર્તિ કરી શકે તહેમ ન્હાેતા ? પરન્તુ નહિં, **તેએ**ા સત્ય વાતનેજ જાહેર કરનારા હતા. તેએા કલ્પિત વાત **બનાવવામાં મહા પાપ સમજતા હતા. શ્વેતામ્બરાની** પ્રામા-શિકતાને માટે આથી અધિક પ્રમાણ બીજું શું જોઇએ ?

વળી તેઓ ૩૨ મા પૃષ્ઠમાં લખે છે કે:—" દિગમ્બરના પ્રથમ ગ્રન્થ ઈં સું ૧૩૯ અને વિં સંં ૧૯૫ માં લખાયા અને શ્વેતામ્બરના પ્રથમ ગ્રન્થ ઇં સું ૪૫૪માં લખાયા. દિગમ્બર શ્વેતામ્બરના રચના અને લેખન સમયમાં આટલા જમીન આસમાનના ફરક છે, તો પછી શ્વેતામ્બરના ગ્રન્થ દિગમ્બર કરતાં પ્રાચીન કેવી રીતે હાઇ શકે ?"

પ્રિયવાંચક! એ વાતને ભૂલશા નહિ કે- 'પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલીએ દિગમ્બર બ્રન્થની રચના કરી. ' હવે લેખનકાળ,

શ્વેતામ્ખર દિગમ્ખરાના જહે અતાવ્યા છે, તે ઠીક છે, પરન્તુ તેથી એમ કેાણ બુદ્ધિમાન પુરૂષ કહી શકે કે—" દિગમ્બર ગ્રન્થાના **રચનાકાળ** કરતાં શ્વેતામ્બર ગ્રન્થના **રચનાકાળ** પછીના છે? લેખનકાળને અને રચનાકાળને કંઈ પણ નાતે-દારી નથી. ધારા કે એક ક્લાસની અંદર એક વિદ્યાર્થી ઘણા વખતથી અભ્યાસ કરી રહ્યો છે, ત્હેવામાં એક બીજો વિદ્યાર્થી તેજ કલાસમાં દાખલ થયેા, હવે જ્હે પહેલાંના વિદ્યાર્થી છે, તે તીક્ષ્ણ બુદ્ધિવાળા હાવાથી અમુક વાતને ઘણા વખત સુધી સ્મરણુપથમાં રાખી શ<sup>ક્</sup>યો, જ<sup>ુ</sup>હારે નવા દાખલ થએલા **વિ**-દાર્થી સ્થૂલ ખુદ્ધિવાળા હાવાથી, અમુક વાત શરૂઆતથીજ લખી રાખવા લાગ્યા. તા તેથી એમ તા નજ કહેવાય કે પેલા ખીજા વિદ્યાર્થીએ અમુક વાત પહેલાં લખી રાખી, માટે તે પ્રાચીન છે. ગણધર રચિત શાસ્ત્રોને સ્મરણમાં રાખી આવતા શ્વેતામ્બર આચાર્યો ૪૫૪ સુધી સ્મરણમાં રાખી શક્યા, અને દિગમ્બર આચાર્યોએ, પંથની શરૂઆત કરતાંજ નવીન બના-વેલાં શાસ્ત્રો લખ્યાં, તાે તેથી શ્વેતામ્બરાના **ગ્ર'થ રચનાકાળ** પાછળના છે, એમ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી. જેહારે આમ છે તા પછી 'ડા૦ ભાંડારકરે ભૂલથાય ખાધી છે, ' એમ મ્હાર કહેવું શું ખાટું હતું?

હવે ' નિર્ગ્રથ ' શખ્દના અર્થ ઉપર આવીએ. દિગમ્ખર ભાઇ-એ 'નિર્ગ્રથ' શખ્દના અર્થ 'નગન 'કરે છે, જચ્હારે એક પદાવલીમાંથી મળેલા ધ્રમાણ ઉપરથી મહે એ સિલ કર્યું હતું ંકે 'નિર્શ્રન્થ '–સાધુ–અનગાર એ પર્યાય=વાચક શખ્દાે છે. તે પદ્રાવલીનું વચન આ છે.

'' श्रीसुधर्मस्वामिनोऽब्टो सुरीन् यावद् निर्ग्रन्थाः साध-ँवोऽनगारा इत्यादिसामान्यार्थाभिधायिन्यारूयाऽऽसीत् ''

અર્થાત્ 'નિર્ગન્ય' શખ્દથી સાધુ–અનગાર કહેલ છે, 'નિર્ગ્ર'ન્થ'ના અર્થ 'નગ્ન' કરવામાં આવ્યા નથી.

આ શખ્દ ઉપર 'विशेषावस्यक भाष्य,' કે જહે ' જીનભ-દ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ 'નું ખનાવેલું છે, અને ત્હેના ઉપર મલધારી શ્રી હેમચ'દ્રસૂરિની બનાવેલી **'શિષ્યહિતા'** નામની ટીકા છે, ત્હેની અ'દર ૨૫**૬૧ મી ગાથાથી ૨૫૭૯ ગાથા** સુધી શાસ્ત્રાર્થ આપેલા છે. આ બધા 'નિર્ગન્થ' શબ્દ ઉપર આપેલા શાસ્ત્રાર્થ ખાસ મનન કરવા લાયક છે. તે બધા શાસ્ત્રાર્થ અહિ આપું તો વિષય ઘણાજ વધી જવાના ભય હાવાથી હંની અ'દર છેવટે કાઢેલા નિષ્કર્ષનેજ અહિં બતાવી આગળ વધવા ં પ્રયત્ન કરૂં છું. યદિ સમય મળ્યાે તાે તે આખાે શાસ્ત્રાર્થ, 'શાસન' દ્વારા પ્રકટ કરવાનું સાભાગ્ય પ્રાપ્ત કરીશ.

ઉપર્શુક્ત 'विशेषावश्यकभाष्य' ના પૃષ્ઠ ૧૦૨૮ માં ૨૫७४ મી ગાથાની ટીકામાં ખાસ લખ્સું છે કેઃ—"ततश्र'म्रच्छा परि-्गाहो बुत्तो इइ वुत्तं महेसिणा' इतिवचनाद् यत्र वसु-देहाssहारकनकादी मूच्छी सम्पत्रते तद् निश्चयतः परमार्थतो ग्रन्थः। यत्र तु सा नोपजायते तद्यन्थः "

અર્થાત્ 'મૂચ્છાં પરિગ્રહ' એ પ્રમાણે મહર્ષિઓએ કહેલું છે, એ વચનથી દ્રવ્ય-શરીર-આહાર અને કનકાદિને વિષે, તે મૂચ્છાં ઉત્પન્ન થાય, તા તે 'ગ્રન્થ' કહેવાય, અને યદિ તહેને વિષે મૂચ્છાં ઉત્પન્ન ન થાય તા તે 'અગ્રન્થજ' છે.

આ ઉપરથી વાંચકાે જોઇ શક્યા હશે કે—' નિર્ગ્રન્થનાે અર્થ 'નાગાે' નથી, પરન્તુ 'મૂચ્ઇા રહિતપહ્યું' છે.

મિ. પાંગલેનું આ કહેવું તદ્દન ભૂલ ભરેલું છે કે-'સુધર્મા વિગેરે શ્રુત કેવલી નમજ હતા.' શું તેઓને કેવળજ્ઞાન થયું છે કે જહે દ્વારા તેઓ એમ કહી શકયા ? હાં, કવળજ્ઞાન તો થયું છે, એમાં તો કંઈ શક નથી. આતો જહેવાં અનેક ગપા- પ્રકા હાંકતા આવ્યા છે, તહેવું એક ગપાપ્રક આ પણ હાંકયું, પરન્તુ તહેમાં પ્રમાણ શું? મિ. પાંગલે આપો આપ કહી નાંખે છે કે—-" સુધર્માસ્વામી નમ્ન હતા, આ વાત અંન્નેને નિવિ- વાદપણે કખૂલ છે." આ પણ એક જબરદસ્તિજ કહેવાયને! શું શ્વેતામ્ખરા તરફથી પણ એ પ્રમાણે કહી દેવાના તહેમણે કેકા રાખ્યા છે? શ્વેતામ્ખરા એ વાતને કખૂલ કરતાજ નથી કે 'સુધર્માસ્વામી વિગેરે નમ્ન હતા.' તેઓ 'નમ્ન' ન્હાતા, પરન્તુ 'નિર્શન્થ' હતા, એટલે કે 'મૂચ્ઇારહિત' હતા.

હવે મિ. પાંગલેની એક ઐાર કરતૂત જુએા.

વાંચકાેએ મ્હારા પ્રથમ ટ્રેકટમાં એ વાત વાંચી હશે કેઃ-' જહે 'મ'ખલી ગાેશાલ'નું નામ, શ્વેતામ્બરાેના માનેલા ભગવતી આદિ અનેક સૂત્રોમાં ઠેકાણે ઠેકાણે આવે છે, તેજ મ ખલી ગાેશાલનું વર્ણન ખાેદ્રાના પિટક ગ્રન્થામાં પણ આવે **છે**, જ<sup>ર</sup>હારે દિગમ્બરાના એક પણ ગ્રન્થમાં મ'ખલી ગાેશાલનુ' નામ દૃષ્ટિગાચર થતું નથી, તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે-દિગ-મ્ખરના ચન્થા, શ્વેતામ્ખર ચન્થા કરતાં અર્વાચીનજ છે."

આવા એક જખરદસ્ત પ્રમાણને પણ શ્રીમાન્ કેવી યુક્તિથી હઠાવે છે? તે જુઓ—તેએ લખે છે કે:—

" કારણ કે શ્વેતામ્ખર સાધુએાએ અ'ગરચના શ્વેતવસ્ત્રો ધારણ કર્યાથી કરી, તેમજ તહેમનાં શાસ્ત્રો પણ ઇ૦ સ૦ ૪ થાના સૈકામાં લખાયાં પછી તેમણે તે વેળા બાેદ્રોના પિટક <mark>ગ્રન્થને</mark> અનુસરી એક બે વ્યક્તિ પાતાના શાસ્ત્રમાં કેમ નહિ ઘુસાડી હાેય ? "

પાંગલે મહાશયના આ જવાખથી ત્હેમની ખુદ્ધિની પૂંછના પતા ઠીક ઠીક મળી આવે છે. પહેલાં તા 'અ'ગરચના શ્વેતામ્બર વસ્ત્રા ધારણ કર્યાથી કરી ' આજ ત્હેમની ભયંકર ભૂલ કાેઇ મહત્ત્વને સ્થાપિત કરતી નથી. કેમકે શ્વેતવસ્ત્રા પહેલેથીજ હતાં, નવાં કર્યા નથી. અને અ ગરચના કરી નથી, પરન્તુ અંગાને એકઠાં કર્યા છે--અંગાના સંગ્રહ કર્યા છે. આ વાતને તાે ડાં. જેકાેબી મહાશય પણ સ્વીકારે **છે.** એ વાત **હુ**ં પ્રથમજ અતાવી ગયાે છું. હવે '' શાસ્ત્રાે લખાયાં તે વખતે એક એ વ્યક્તિ ઘુસાડી દીધી હોય " તે પણ બિન પાયાદા-

રજ છે. સૂત્રાની ભાષા ઉપરથીજ વાંચકા જોઇ શકશે કે-આ ઘણીજ પ્રાચીન ભાષા છે; અને તે વાતને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના પણ જોર શોરથી કહે છે કે—'સૂત્રોની ભાષા ઘણીજ પ્રાચીન **છે**.' ડાં. જેકાેબી મહાશયનાજ ક્કરાે મ્હે મ્હારા પ્રથમના લેખમાં આપ્યા છે, ત્હેની અંદર તહેંએા ખાસ જણાવે છે કે:-" આગમાના ઉદ્ધાર પ્રાચીન કાળમાં થયા હતા, (ગુરૂ પર પરા તહેને ભદ્રબાહુના વખતમાં મુકે છે) " કહેવાની આવશ્યકતા છેજ નૃહિ કે, જહે વસ્તુ પહેલાં હાય છે, તહેનાજ ઉદ્ધાર કરવામાં આવે છે. અને તે અનુસાર આગમા પ્હેલાં હતાં, તાેજ ત્હેના ઉહા**ર થયાે**, એમ જેકાેબી મહાશય**ને** કહેવાની જરૂર પડી. યદિ આગમાની અદર, બાહના પિટક ગ્રન્થામાં આવેલી કાઇ કાઇ વાત દેખવામાં આવવાથી, તે વાતાને 'શ્વેતામ્બર આચાર્યાએ ઘુસાડી દીધી છે. એમ કહે-વામાં આવતું મહાય તા મહાને કહેવા દા કે, અવ્વલતા તહેની ભાષામાંજ કરક પડવા જોઇતા હતા. તેમજ જો એ સિલાન્ત સર્વમાન્ય હાેય, તાે દિગમ્બરના પણ કેટલાએક સિદ્ધાન્તાે એવા છે કે જહે બૈહિના સિકાન્તાને મળતા છે, તાે અમે એમ કેમ ન કહી શકીએ કે તે સિહાન્તો **બાહ ગ્રન્થા ઉપરથી** ઘુસા**ડી** દીધા છે ? અને ત્કેવી રીતે તો અમારી વાત પણ સાચીજ ઠરવાની કે–'દિગમ્ખરા તીર્થંકરની વાણીને નિરક્ષરી માને છે, છે, આ વાત, વેદાનુયાયી કે જેઓ વેદ, અપારૂષેય માનીને શાળદાત્મક માને છે, તહેના સિદ્ધાન્તને મળતી છે, માટે દિગ-મ્ખરાએ તે વાત, તે વેદાનુયાયીઓથી લીધી છે.

દિગમ્ખરભાઇઓએ યાદ રાખવું જોઇએ કે-શ્વેતામ્બર આચાર્યા, બીજાની વાતને પાતામાં ઘુસાડી દેવાનું શિખ્યાજ નથી. જો તહમારી માફક ઘુસાડી દેવાનું શિખ્યા હતે, તો તેઓ શું સ્વતંત્ર શાસ્ત્રા નહિં રચતે કે? અસ્તુ! મિ. પાંગલે, મંખલી ગાશાલને માટે આવા જવ! આપવા સમર્થ થયા તો તહેની સાથેજ લખેલા આ ફકરા શામાટે ઉડાવી દીધા ? જુઓ તે ફકરા આ છે:—

" શ્વેતામ્ખરમાં માનેલા ઉત્તરાધ્યયના દિ સૂત્રોમાં કહેલું છે કે:—અજતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી બાવીસ તીર્થં-કરા, તેમ તહેમના સાધુઓ ચાર મહાવતને માનતા હતા. અર્થાત્ ચાથા ' પ્રદ્ધા 'ની ગણતરી અપરિશ્રહમાંજ કરી લેતા હતા, જય્હારે મહાવીર દેવ અને તહેમના સાધુઓ શ્રીઋષભ-દેવના સાધુઓની માફક પાંચ મહાવતને માને છે, આજ વાતને ખાહેનો પિટક શ્રન્થ જહેવા કે 'દિગ્નિકાયના સામાન્ય ફલ સૂત્રની સુમંગલા વિલાસિની ' નામની ટીકામાં ખુદ્ધદાષે જે લખ્યું છે " ( આ ઉપર ડા૦ જેકાપીની લખેલી ૧૮૯૪ની પ્રસ્તાવનાના ફકરા પણ આપ્યા છે. )

આ ખાસ વાતના જવાબ આપવામાં તાે મિ. પાંગલે મ-હાશયે खદ્ધचિપણું (માૈન)જ ખતાવ્યું છે. પરન્તુ ઠીક છે, આ વિષયમાં તેઓથી એમ તાે કહી શકાય તેમ હતુંજ નહિં કે 'ખાૈ-દ્ધના પિટક ગ્રન્થ ઉપરથી આવાત ઘુસાડી દીધી છે ' અસ! જ'હારે કાેઇ પણ રીતે તહેમાં ગ્રંચુ પ્રવેશ ન થઇ શક્યા, ત્ય્હારે તે વાતના જવાબને હજમજ કરી ગયા. આ ઉપરથી એ થાેક્કસ થાય છે કે—મિ. પાંગલે મહાશયે જહે જવાબ આપ્યા છે, તે બિલકુલ નિર્માલ્ય અને ઢ'ગધડા વિનાના છે.

આ સિવાય હરિણે ગમેષી દેવે કરેલા, મહાવીર દેવના ગર્ભા-પહરણનાે ઉલ્લેખ કરી કહે છે કેઃ—'કૃષ્ણના જન્મકાળના અદલા**બદલીનું** અનુકરણ કર્યું છે ' પરન્તુ ત્હેના જવાબ **આ**જ **લેખની અ**'દર વિસ્તારથી પ્રથમ આપવામાં આવ્યાે છે.

હવે વિ૦ સં૦ ૯૯૦ માં થએલા દિગમ્બર મતાનુયાયી **દેવસેને શ્વેતામ્બરની ઉત્પત્તિ અદલના ઉલ્લેખ કરતાં દર્શન-**સારમાં લખ્યું છે કેઃ—

" શ્વેતામ્બર મત સ્થાપી, મિથ્યા શાસ્ત્ર રચી જીનચંદ્રે પાતેજ પાતાને નરકમાં પ્રથમ સ્થાપન કર્યા " આ વાત શું હળાહળ દ્વેષથી ભરેલી નથી ? પરન્તુ ત્હેના પણ બચાવ કરવા પાંગલે મહાશયે પાતાની કલમ ઉઠાવી છે.

મ્હે મ્હારા લેખમાં લખ્યું હતું કે:-- " શું દેવસેનને અવધિજ્ઞાન થયું હતું કે જહે દ્વારા ' જીનચંદ્ર નરકમાં ગયા ' એમ કહેવા ભાગ્યશાળી થયા 2"

આના જવાબ પાંગલે મહારાય આપે છે કે:-" **દે**વસેને પર પરાથી કહેવામાં આવતા ઇતિહાસ લખ્યા હાય તા તહેને અવધિજ્ઞાનજ કયાંથી હાય ?'

**ઠીક છે, આ ત્હેમના જવાબ શું છે** ? પાતાની આખી

પર'પરા આવાં દેષ પ્રશુક્ત લખાણા કરતી આવી છે, એ વાતને સિદ્ધ કરી આપનાર મુદ્રાલેખ છે. પાંગલેના લખવાથી એ વાત સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે. કે–દેવસેનજ નહિં, તહેમની પહેલાંના આચાર્યા પણ તે પ્રમાણે અસત્ય, દેષ ભરપૂર, ગપાડા હાંકતા આવ્યા છે. ખરેખર, આ બદલતા હું મિ. પાંગલેને પ્રેમ પૂર્વક ધન્યવાદજ આપીશ. પરન્તુ સાથસાથ તેઓને એટલું કહ્યા વિના તો નહિંજ રહી શકું કે–' પ્હેલાં તહેમે એ ખતાવી આપા કે દેવસેનની પહેલાં કયા આચાર્ય એ પ્રમાણે લખ્યું છે ? અને જય્હાં સુધી આ વાતને ઇતિહાસથી સપ્રમાણ સાખિત ન કરા, ત્યહાં સુધી હું કેમ ન કહી શકું કે–દેવસેને પાતે પાતાની મેળેજ આ વાતને ઘડી કાઢી છે?

મ્હને સ્મરણમાં છે કે—જ લાવે અનારસ પાઠશાળામાં મિ. પાંગલે મહાશય પધાર્યા અને પૂજ્યશ્રી ઇન્દ્રવિજયજી મહારાજ સાહેએ દર્શનસારના સંબ ધમાં પ્રશ્ના કર્યા, ત્ય્હારે તેઓ કાઇ પણ રીતે પ્રબલ પ્રમાણા આપી સિદ્ધ કરી શકયા ન્હાતા અને જહેવી રીતે આ ટ્રેકટની અંદર ત્હેમણે ઉટપટાંગ અને અસંબદ્ધ વિચારા જણાવ્યા છે, તેજ ચાલ ત્હેમની તે વખતે પણ હતી.

મહાશય! ' ઉલટા ચાર કાટવાલને દ'ડે ' આ ન્યાય તા ખરેખર ત્હમારે માટેજ લાગુ પડે છે. જહે શ્વેતામ્બરા સુખ સમાધી પૂર્વક પાતાનાં કાર્યોને બજાવે જાયછે, જહે શ્વેતા-મ્બરા પાતાની વસ્તુનેજ પાતાની માનતા આવે છે, ત્હેની અ દર તહેમારા જહેવા વિધ્ન સ તોષીઓ, નાંહે પાતાની વસ્ત-ને પાતાની માનવા હાગી જાય <mark>છે, અનેક પ્રકારનાં દ્વેષ પ્રસુક્ત</mark> લખાણા કરે છે, ગત દિવસ ઝઘડાઓ કરી, લાખા રૂપિયાનું પાણી કરી કરાવી આનંદ માને છે, તેમજ ખાટા ખાટા રાપાર્ટી ( સભાગ્યાના ) ખહાર પાંડે છે. આટલું આટલું કરવા છતાં તેજ આરોપ શ્વેતામ્બરા ઉપર મકે, તેા પછી કહો ' ઉલટો' ચાર કાેટવાલને કહે ' આ નિયમ કાેના ઉપરકારણ **પડેછે** '

**દિગમ્ખર** ક્રિસ્કાના **કેટલાક પત્રકારા સભાચ્યાના રીપાર્ટા** કૈવા ખાટા ખાટા અહાર પાઉ છે<sub>; ત</sub>હેના એક નમૃતા મ્હારેં અહિં રજ્ય કરવા જોઇએ.

વાંચકાને સ્મરણમાં હશે કે–સ. ૧૯૧૨ ના જૂન મહીના•'ે ની શરૂઆતમાં કલકત્તાની અંદર એક પબ્લિક સભા થઇ હતી, ત્હેની અ દર ઘણા દિગમ્ખર વિદ્વાનાએ હાજરી આપી હતી. અને ત્હેતું પ્રમુખસ્થાન મહામહાપા<sup>દ</sup>ચાય પ**ં**૦ સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ, એમ. એ. પી. એચ. ડી. ને આપવામાં આવ્યું હતું. આ સભાના રીપાેર્ટ આપતાં 'ज्<mark>जैनहित</mark>ैषी'ના સમ્પાદકપ્રવરે, સભાપતિના ભાષણને, કેવું અસત્ય જેડી કાઢ્યું છે? તે તપાસા, તેઓ લખે છે કે મહા મહાપાધ્યાયે પાતાના ભાષણ<mark>માં કહ્ય</mark>ાં હતું કેઃ—

''जैन सम्प्रदायमें दो पंथ हैं। एक श्वेताम्बर दूस रा दि-गम्बर । इन दोनोमें परस्पर वडा विरोध है। मुझे वडा आ- श्रमें हुआ, जबके काशी गया और नहां एक खेताम्बर साधुसे खेताम्बर सम्प्रदायके विषय सुने, परन्तु दिगम्बर सम्मदायकी बातें पूछनेपर उत्तर मिछा कि—हम कुछ नहीं
जानते। जो विद्वान छहें। दर्शनें। का ज्ञान रखता है और
उनका खंडन मंडन कर सकता है वही अपने साथी सम्मदायका कुछ भी ज्ञान नही रखता है। हमने यहाँ तक सुना
है कि दोनें। सम्भदाय एक दूसरेके ग्रंथ भी अपने यहाँ नहीं
रखते है। मैंने दोनें। सम्भदायके ग्रन्थें। का अवलेकन किया
है। मेरी समझमें खेताम्बर सम्भदायसे दिगम्बर सम्भदाय
पाचीन है। "

પરન્તુ આ વાત સરાસર અસત્યજ છે. કારણ કે મહામહા-પાધ્યાયજીએ ખાસ એક પત્ર, તેજ સ૦ ૧૯૧૨ના ઑગસ્ટ માસમાં પૂજ્યપાદ શ્રીઇન્દ્રવિજયજી મહારાજ ઉપર લખેલા છે, તંહેના ઉપરથી જણાય છે કે તહેમણે તે સભામાં તહેલું કંઇ પણ કહ્યું નથી, પ્રત્યુત તહેમાં તે શ્વેતામ્ખરાનીજ શ્ર-ચીનતા ખતાવી છે. જુઓ તે પત્રની અંદર મહામહાપા-ધ્યાય ખુદ જણાવે છે કેઃ--

I fully remember that a meeting, was held in June in Calcutta in which a Digambar Scholar delivered lecture on the Digambar philosophy

refuting the Brahmanic doctrine of the creator &c. Insumming up the lectures, and in making Presidential remarks I addressed the members of both the Digambar and Setambar Schools to make up their differences towards the advancement of both. I said that in Calcutta we had the honour of listening to the learned and eloquent lectures of the distinguished Setambar Sadhoo Shastra Visharad Jainacharya Vijaya Dharma Suri, but we had no opportunity of coming in contact with a Digambar Scholar here.

While in Benares, I studied some of the Setambar Jain books under the Setambar Sadhoo aforementioned, but on enquiry I learnt there were not many learned Digambar Scholars in Benares. Through the Kidness of Muni Indravijay, I got the opportunity of meeting with one Digambar Pandit who gave me some information about his School. but I wanted to learn more. It is no doubt a great fortune that we have got in Calcutta a Digambar Pandit who is a learned Scholar. Bengal is now much advanced. The most orthodox of the Bengali Pandits are now eager to learn something of the doctrine of both the

Setambar and Digambar Schools. Modern Scholarship is not one sided.

The Setamones and Digambars both contend to the antiquity of their doctrine It is now generally acknowledged hat Semmbar doctrine is the oldest. In the beginning there was no distinction between the two Schools. The distinction arose later. I can only say that Digambar doctrine is not result. There is no good in desputing over the matter.

Yours Sincerely
Satish Chandra Vidyabhusana
Principle Sanscrit College
and
Secretary Board of Sanscrit
Examination.

ભાવાર્થ: મહને સંપૂર્ણ રીતે યદ છે કે-જીન માસમાં કલકત્તાની અંદર એક દિગમ્બર વિદ્વાને દિગમ્બર ફિલાસાફી ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. જહેમાં 'જગત્કર્તા વિગેરે પ્રાદ્મણ સિદ્ધાન્તાનું ખંડન કર્યું હતું.

ભાષણનાે ઉપસંહાર કરતાં પ્રમુખ તરીકેના મ્હારા ભાષ-્રાણમાં દિગમ્ખર તથા શ્વેતામ્ખર સમ્પ્રદાયના સલ્યાને મ્હે' જણાબ્યું કે–આગળ વધવાને માટે ખન્નેએ આપસના વિરા- ધાને સમાવી દેવા જોઇએ. મ્હે' કહ્યું કે કલકત્તામાં **સુપ્રસિદ્ધ** શ્વેતામ્બર સાધુ શાસ્ત્ર વિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજય-**ધર્મ**સૂ**રિ**ના વિદ્વત્તામય અને વક્ત<sub>ર</sub>વ શક્તિવાળાં ભાષ-ણા સાંભળવાના આપણને <u>સ</u>ુઅવસર પ્રાપ્ત થયા હતા, પણ અહિં આં આપણને કાેઇ પણ દિગમ્બર વિદ્વાનની સાથે સંખં-ધમાં આવવાની તક મળી ન્હાેતી. જ<sup>ુ</sup>હારે અનારસમાં મ્હે**ં** પૂર્વાકત સાધુની દેખરેખ નીચે કેટલાંક શ્વેતામ્બર જૈન પુસ્ત-કાૈના અભ્યાસ કર્યા અને તપાસ કરતાં મ્હને માલૂમ પડ્યું કે બનારસમાં ઘણઃ દિગ'બર પ'હિતાે હતા નહિ**ં. સુનિ ઇન્દ્ર-વિજયજીની કૃપાથી એક દિગમ્બર પ**ંડિતની સાથે મળવાની મ્હને તક મળી, જહેણે પાતાના સમ્પ્રદાય વિષે કેટલીક મા-હીતી મહને આપી, પણ મહે વધારે જાણવાને ઇચ્છયું. છે-શક, તે એક મહાન્ સાભાગ્ય છે કે, આપણે કલકત્તામાં એક દિગમ્બર પંડિત છે કે જહે એક સારાે વિદ્વાન્ છે. ખંગાળા હવે ઘર્ણું આગળ વધે છે. ખૂબ ધર્મચુસ્ત અંગાળી પંડિતા હવે શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એ બેઉ સમ્પ્રદાયના સિદ્ધા-ન્તામાં ક ઇક શીખવાને આતુર છે. હાલની વિદ્વત્તા એક તરપ્રી નથી.

શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર બેઉ પાતાના મતની પ્રાચીન-તાને માટે તકરાર કરે છે, હ**વે તે સામાન્ય રીતે સ્વી-**કારવામાં આવ્યું છે કે શ્વેતામ્બર મત સાથી પ્રા-**ચીન છે.** શરૂઆતમાં બે સમ્પ્રદાયા વચ્ચે બિલકુલ **લેદ** 

હતા નહિં. ભેદ પાછળથી ઉત્પન્ન થયા. હું માત્ર ઐટલુંજ કહી શકું છું કે દિગમ્બર મત હુમણાંના નથી. આ વિષય ઉપર તકરાર ચલાવવામાં ક**ં**ઇ સાર નથી. (*'જે*નશાસન' ખીજા વર્ષના નવમા અ કમાંથી )

પ્રિય વાંચક ! ખુદ ભાષણ આપનાર મહામહેોપા<sup>દ</sup>યાય તો આ પ્રમાણે લખે છે, જય્હારે મિ. પ્રેમીજી, પાતાના ' જૈનહિતૈષી 'માં તા ક ઇનું ક ઇ વેતરે છે. શું આવા ખાટા રીપાર્ટા છાપવાથી દિગમ્બર ભાઇએાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થઇ જશે કે?

હવે 'કુલ્પાકપા<sup>ર્ર્</sup>વનાથ'ની મૂર્તિ શ્વેતામ્અરી અનાવી ' આ ત્હેમનું કહેવું બીલકુલ ખાટું છે. તે તા શ્વેતામ્બરાની હતીજ, અને ત્હેને માટે અનેક થ્રન્થામાં ત્હેનુ પ્રતિપાદન કરેલું છે.

કાશીના એક દિગમ્બર વિદ્યાર્થીએ ભદ્રભાહુ ચરિત્રનુ ભાષાન્તર બહાર પાડી અર્થના અનર્થા કરી નાખ્યાં, આ વા-તને મ્હે' બતાવી, ત્રંહારે પાંગલે મહાશય કહે છે કે 'ત્હેના ઉપર દ્વેષ કર્યા ' પરન્તુ પાંગલે જહેવા પક્ષપાતી ન્યાયાધીશને હું પૃુર્છું છું કે–તેજ ભદ્રખાહુ ચરિત્રના ભાષાન્તરકાર વિદ્યા-ર્થીએ, પાતે લખેલી પ્રસ્તાવનામાં શ્વેતામ્બરાને કેટલા તુચ્છ અને અસલ્ય શબ્દોમાં ઉલ્લેખ્યા છે, તહેને માટે કંઇ ન્યાય કર્યા કે <sup>ફ</sup> પરન્તુ ઠીક છે, તે વાત ત્હમારા સ્મરણુમાં કેમ આવી શકે ? કેમકે ત્હેમાં તો ત્હમારી ખીચડી પકાય તેમ છે. અસ્તુ! આવા પક્ષપાતી ન્યાય તો ત્હમનેજ મુખારક હાઇ શકે. ખસ! હવે અધિક ન લખતાં માત્ર એટલુંજ લ-ખીશ કે દાંભિક વૃત્તિની પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચવામાં દિગમ્બર ભાઇઓને હવે કંઇ પણ ખાકી રહ્યું નથી.

આગળ ચાલતાં પત્ર ૩૫ માં શ્રીમાન્ લખે છે કે:--

" વિદ્યાવિજયજી કહે છે કે—'ધર્મોપકરણને પરિગ્રહ મા-ન્યા નથી' પણ આ નિયમ હલકી શ્રેણિના દિગમ્બર મુનિના છે" મ્હને આશ્ચર્ય થાય છે કે—દિગમ્બર મુનિઓમાં હલકી અને ઉચ્ચ શ્રેણિના ભેદ પાડવા પાંગલે મહાશયે કમર કસી. હું પૂછું છું કે–શું આ નિયમ શાસ્ત્રીય રીતિથી બતાવ્યા છે કે ? શું પાંગલે મહાશયે, ભગવાન્ શ્રીઉમાસ્વાતિ વાચકે, પાેતાના तत्त्वार्थ सूत्रभां अतावेक्षुं 'मृच्छां परिग्रहः ' आ सूत्रनुं કाेधी દિવસ પણ સ્મરણ કર્યું છે? તેહારે શું આ સૂત્ર, ઉમાસ્વાતિ ં વાચકે હલકી શ્રેણિના સાધુએા માટે બનાવ્યું છે? મહાનુભાવ ! એમ માનવાની ભૂલ કદિ પણ ખાશા નહિં. તે સત્ર સામાન્ય रीत्या समस्त साधुक्रीने भाटे छे. का सिवाय 'विशेषावश्यक भाष्य 'तुं પણ પ્રમાણ હું પ્રથમજ આપી ગયાે છું, તાે પછી વિશેષ પ્રમાણા આપવાં, વાંચકાના સમય વ્યર્થ નષ્ટ કરવા બરાબર છે. જો રહેવીજ રીતે મૂચ્છા પરિગ્રહ માનેલ ન હાય, તા શામાટે દિગમ્ખરના માનીતા આચાર્ય શુભચ-

ન્દ્રાચાર્ય પાતાના જ્ઞાનાર્બુવના સાળમા પ્રકરણમાં એમ લખતે કે:—

" निःसंगोऽपि म्रुनिर्न स्यात् संमूच्छेन् संगवर्जितः । यतो मूच्छैव तत्त्वज्ञैः संगस्तिः प्रकीर्तिता "॥ १॥

અર્થાત્—જહે મુનિ નિઃસંગ હોય, એટલે કે બાદ્ય પરિશ્ર-હથી રહિત હાય, અને જે મમત્વ કરે, તો તે નિષ્પરિશ્રહી થઇ શકે નહિં. કેમકે તત્ત્વજ્ઞાની વિદ્વાનોએ મૂચ્છાં એજ પરિ-ગ્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માનેલ છે."

જય્હારે આમજ છે તો પછી મિ. પાંગલે, પાતે માનેલા આચાર્યોના વચનાનું ખૂન કરે છે, એમ કહેવામાં શું કાઇપણ જાતની અત્યુક્તિ કહી શકાશે ? કદાપિ નહિં.

પ્રિયપાઠક! આ વાતના મ્હે મ્હારા પ્રથમના લેખમાં પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે, પરંતુ અફસાસની વાત છે કે પાંગલે મહાશયે આ વાતને ઉડાવીજ દીધી છે. અસ્તુ! પાંગલે મહાશય, ભલે આવાં અકાટ્ય પ્રમાણાને ઉડાવી દેવા પ્રયત્ન કરે, પરંતુ વાંચક વર્ગ કંઇ આંખા મીંચીને વાંચતા નથી. તત્ત્વને જાણવાની અભિલાષા રાખનારા વર્ગ તા તહેને બારીકાઇથીજ તપાસે છે.

શ્રીશુલચંદ્રાચાર્યે આ એકજ સ્થળે ઉલ્લેખ કર્યો છે, એમ નથી, પરન્ત આગળ ચાલતાં અઢારમા પ્રકરણમાં પાંચ સમિતિનું વર્ણન કરતાં, 'આદાનનિક્ષેપણાસમિતિ ' નું પાલન કરવાને માટે સાફ સાફ બારમા અને તેરમા શ્લોકમાં અતાબ્યું છે કેઃ- " જહે મુનિ શય્યા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉપ-કરણ દિવસે પહેલાં સારી રીતે જોઇને અર્થાત્ વાર વાર પ્રતિ-લેખન કરીને યત્ન પૂર્વક શ્રહણ કરતા, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃથ્વી ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ (પૂર્ણ) આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ પાળે છે."

આવા પરમ સિદ્ધાન્તને માટે પણ મિ. પાંગલે મહાશય વકીલાત કરી કહે છે કે—''શુલચંદ્રાચાર્યે કરેલું વર્ણન દિગ-મ્બર સમ્પ્રદાયના હલકી શ્રેણિના સાધુનું જ છે. '' વાહ! શા-સ્ત્રીય સિદ્ધાન્તાને ઉલટ પાલટ કરી નાખવામાં આ વકીલ સા-દેખની ખીસ્સા કલમા, એક મ્હાટું અજાયબજ ઉત્પન્ન કરે છે, જહેઓ પાતાનાજ આચાર્યાના વચનાનું ખૂન કરવામાં અથવા તો તે વચનાને જીદા રૂપમાં ખતાવવાને માટે જખરદસ્ત ખ-હાદુરી ખતાવે છે, તેઓ શ્વેતામ્બરાના કે અન્યના શાસ્ત્રાને ઉલટપાલટ કરી નાખે તહેમાં શું અશ્વર્ધ ?

દિગમ્બર મુનિ ઉચ્ચ શ્રેણિના કેવા ઢાય છે <sup>ફ</sup> તે બતાવતાં મિ. પાંગલે આ શ્લાક આપે છેઃ—

" भूः पर्यको निजञ्जजलता कंदुकं खं वितानं दीपश्रन्द्रो विरतिवनितालब्धसङ्गः प्रमोदः । दिक्कान्ताभिः पवनचमरैवींज्यमानः समन्ता-द्विश्वः शेते तृप इव श्रुवि त्यक्तसर्वस्पृहोऽपि ॥

( શુભચન્દ્રાચાર્ય ) "

અવ્વલ તા આ શ્લાક કચ્હાંથી લીધા છે ? કયા પ્રકરણમાં છે ? કેવા પ્રસંગના છે ? વિગેરે કંઇ પણ અતાવ્યું નથી. તે છતાં પણ આ શ્લાક ઉપરથી એમ તા કદાપિ સિદ્ધ નથી થતું કે સાધુએ વસ્ત્રા ન પહેરવાં,–ઉપકરણા ન રાખવાં. શું વસ્ત્રા રાખનાર–ઉપકરણ રાખનાર સાધુને માટે આ શ્લાેક નથી ઘડી શકતો ? પરન્તુ તહેના વિચાર કાેેે કરે છે ? સાધ્રુઓની હલકી અને ઉચ્ચ શ્રેણિના લેદ બતાવનાર મી. પાંગલેની છુ-હિને માટે કાેને આશ્વર્ય થયા વિના રહેશે વારૂ ? એવું કાે-**ઇ**એ પણ નહિં સાંભજ્યું હોય કે-સાધુએાનાં પાંચ મહાવ્રત અને અષ્ટ પ્રવચન માતા ( પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ)માં ભેદ કાેઇ શાસ્ત્રમાં બતાવ્યાે હાેય. સામાન્ય રીતે સાધુ માત્રને પાંચ મહાવત અને અષ્ટ પ્રવચન માતાનું પાલન એક સરખી રીતે કરવાનું **છે**. ત્હેની અંદર અગર પાેલ હાેય તાે પછી તે સાધુ કહેવાયજ કેમ ?

શ્રીમાન્ શુભચન્દ્રાચાર્ય ઉપર્યુક્ત જહે વર્ણન કર્યું છે, તે સમ્યક ચારિત્રના વર્ણનમાં કર્શું છે, ત્હેની અંદર તેઓ એમ નથી બતાવતા કે આ હું હલકી શ્રેણિના સાધુએાનું વર્ણન કંરી રહ્યાે છું. ખલ્કે તેઓએ આપેલા વીશમા શ્લાેક ઉપરથી એમ ચાક્ષ્કસ જણાઇ આવે છે કે તેઓ જહે વર્ણન કરી રહ્યા છે તે નિર્દાષ ચારિત્રનું વર્ણન છે. તે શ્લોક આ છે:—

'' इति कतिपयवर्णैश्वाचित चित्ररूपं चरणमनघचैश्रेम्रतसांशुद्धिधाम ।

### (११८)

# अविदितपरमार्थेयेन साध्यं विपक्षे-

स्तदिदमनुसरन्तु ज्ञानिनः शान्तदोषाः"॥२०॥

અર્થાત્–ઉક્ત પ્રકારથી કેટલાએ અક્ષરાદ્વારા વર્ણન કરેલુ જહે અનેક રૂપ નિર્દાષ ચારિત્ર, તે અતિશય ઉંચા ચિત્ત-વાળાને તાે શુદ્ધ**તાનું મંદિર છે**, અને નથી જાણ્યાે પરમાર્થ જહેણું, એવા વિપક્ષીઓને તાે અસાધ્ય છે. એવા આ ચારિત્રને (ઉપર્શ્વક્ત વર્ણિત) શાન્તદાેષી જ્ઞાની પુરૂષાે ધારણ કરાે.

આ ઉપરથી શું એ સ્પષ્ટ નથી થતું કે--આજ પ્રકરણમાં શુભચંદ્રાચાર્ય જહે વર્ણન કરી ગયા છે, તે સર્વેાત્કૃષ્ટ અને સાધુમાત્રને સ્વીકાર કરવા લાયક છે?

્શુભચન્દ્રાચાર્ય જ શા માટે ? એવા કેટલાએ દિગમ્ખર યન્થ કર્તાઓએ સાધુને ઉપકરણ રાખવાનું પ્રકટપણે ખતાવ્યું છે. જુઓ **કુંદકુંદમુનિકૃત મૂલાચાર**માં આ પ્રમાણે લખ્યું છે:—

## '' णाणुविहं संजग्जविहं तन्वुवविह्मण्णमिव उविहें वा। पयदं गहणिक्खेवो सिमड्डी आदाननिक्खेवा॥ "

અર્થાત્—જ્ઞાનાપધિ, પુસ્તંક પટ્ટિકા અન્ધનાદિ, સંચમાપધિ (જહેના રાખવાથી સંચમ પાળી શકાય ) અને તપાપધિ તથા અન્ય પ્રકારની પણ ઉપધિ, તે દરેક ઉપધિયાને પ્રયત્નથી શ્ર-હણ-નિક્ષેપ કરવું, તે હારે સમ્પૂર્ણ 'આદાન નિક્ષેપ સમિતિ' થાય છે.

વળી પણ જુઓ:-યાગેન્દ્ર દેવ વિરચિત 'પરમાત્મપ્ર-કાશ'ની ટીકામાં પણ સાધુને ઉપકરણ શહણ કરવાનું લખ્યું છે. યથા:—

" परमोपेक्षासंयमाभावे तु वीतरागश्रद्धात्मानुभूति-भावसंयमरक्षणार्थे विशिष्टसंहननादिशक्त्यभावे सति यद्यपि तपःपर्यायश्चरीरसहकारीभूतमञ्जपानसंयमश्ची चङ्गानोपकरणतृण-मयमावरणादिकं किमपि यह्णाति तथापि ममत्वं न करोतीति।"

તહેવીજ રીતે રાજવાર્તિક વિગેરે અનેક દિગમ્બર અન્થા-માં સાધુને ઉપકરણની આવશ્યકતા ખતાવી છે. પરન્તુ આશ્ચર્ય છે કે—' નાગા ' રહેવામાંજ ધર્મ માનનાર મિ. પાંગલે મહાશય જેવા પોતાના દુરાગ્રહ છાડતા નથી, એટલુંજ નહિં, પશ્ન્તુ શ્વેતામ્બર સાધુઓને, વસાદિ ઉપકરણ ધારણ કરવાથી ભ્રષ્ટાચારીપણે ગણે છે, આ પણ તેઓના દ્વેષભાવના નમૂના નહિં તા બીજું શું કહી શકાય?

હવે લેખની પૂર્ણાહુતિમાં ઉ**પસંહાર રૂપે બે શબ્દો** કહી આ લેખને સમાપ્ત કરીશ.

#### ઉપસંહાર.

જહે વાંચકે મ્હારા પ્રથમના લેખને વાંચીને, મિ. પાંગ**લે** મ-હાશયના ટ્રેક્ટને વાં<sup>2</sup>યું હશે, તેઓને એ વાતના નિશ્ચય થયા હશે કે–મિ. પાંગલે મહાશયે મ્હારા લેખમાં બતાવેલા કેટલાક

પાેઇન્ટાેના જવાબ આપવામાં ખરેખર એક બાજીગરની નકલ કરી છે. કતિપય પાેઇન્ટાેના જવાબાે આપવામાં વાસ્તવિક સફળ નિવડચા નથી, જય્હારે કેટલાક ધાઇન્ટાને તાે તેઓ પાતાના દેશની (દક્ષિણની) ચટણીજ સમજી ગયા. આ વાતનું સ્પષ્ટી-કરણ મ્હારા આ ખીજા ટ્રેક્ટથી થઇ જાય છે. તે છતાં યદિ હું, જહે પાેઇન્ટાના જવાએા તેઓએ આપ્યા નથી, તે ન ખતાવી લેખને પૂર્ણ કરૂં, તેા જરૂર લેખની પૂર્ણાહુતિમાં ન્યૂનતા રહી લેખી શકાય. અત એવ તે પાેઇન્ટાનાં નામ માત્ર ગણાવી લેખને સમાપ્ત કરીશ.

- (૧) ધરસેન મુનિને સમુદ્ર સમાન બીજા પૂર્વનું કર્મ-પ્રાભુત તા ક'ઠાથ રહી ગયું અને એકાદશાંગ, દશવૈકાલિક તથા ઉત્તરાધ્યયનાદિ અલ્પ સંખ્યાવાળા ગ્રન્થા વિચ્છેદ થઇ ગયા. શું આ વાત કોઇ પણ બુલિમાન માન્ય કરી શકે ખરા ? કદાપિ નહિં. આના જવાબ તેઓએ આપ્યા નથી.
- (૨) દિગમ્બર ગ્રન્થા કરતાં, શ્વેતામ્બર ગ્રન્થા પ્રાચીન છે. આ વાતને પુષ્ટ કરનાર The sacred Books of the east 'Vol. XXII' (1884 A. D.) नी प्रस्तावनामां પાના ૪૨ મેં લખેલા ડાં. જેકાેબી મહાશયવાળા ક્કરાના જવાળ આપ્યા નથી.
- ( 3 ) 'મથુરાના પ્રાચીન શિલાલેખા ઉપર જહે જહે આ-ચાર્ચાનાં નામ, ગણ તેમજ કુલ વિગેરે ખતાવવામાં આવેલ છે,

તે દરેક કલ્પસૂત્રની સ્થવિરાવલીમાં વર્ષ્ફવેલ આચાર્યાની સાથે મલતાવડાપણું ધરાવે છે.' આ પ્રમાણે સિધ્ધ કરનાર ડૉ. ખુહુ-લર મહાશયના અંગ્રેજી કુકરાના જવાબ આપ્યા નથી.

- (૪) 'શ્વેતામ્બર મતમાંથી નિકળેલી એક શાખા પણ **ઇ૦ સ૦ પૂર્વે ૨૧૩ માં સ્થપાએલી છે,' આ વાતને** સિદ્ધ કર-નાર ડૉ. ખુહ્લરના અ'શ્રેજી ફકરાના જવાબ આપ્યાે નથી.
- (૫) 'જૈનાગમા પ્રાચીન છે, ત્હેના ઉદ્ધાર પ્રાચીન કા-ળમાં થયા હતા. ' આ પ્રમાણે ાસન્દ્ર કરનાર ડાં. જેકાેબી મહાશયની ઇ૦ સ૦ ૧૮૯૪ની પ્રતાવનાના ફકરા આપ્યા છે, ત્હેના જવાબ પણ આપ્યા નથી.
- ( ६ ) કાશીના દિગમ્બર વિદ્યાર્થીએ, પાતે અહાર પાડેલા ભદ્રબાહુ ચરિત્રમાં **'વરાહિમહિર** ' તું દુષ્ટાન્ત આપ્યું' છે, પરન્તુ એમ પૂછવામાં આવ્યું કે—" પહેલાં '**વરા**હ-મિહિર' ના સમયના નિશ્ચય કર્યો છે ?....કેમકે 'पंचसिद्धान्तिका' ની અંદર વરાહમિહિર પાતે લખે છે કે—' શાકે ૪૨૭ ના સમયમાં આ ગ્રન્થ રચ્યાે છે ' આથી અમે બતાવેલા દિગમ્બરના સમયને કાેઇ પણ રીતે ધક્ષેા પહેાંચતાેજ નથી. '' આનાે પણ જવાબ આપ્યા નથી.
- ( ૭ ) ' દિગમ્બરાેના પ્રાચીન ગ્રન્થાેમાં પણ શ્વેતાય્ખ-રાની નિ'દા આવે છે, તેથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે શ્વેતામ્બ**ર** મત પહેલાંના હાેવા જોઇએ.' આનાે પણ જવાબ આપ્યાે નથી.

- (૮) શ્વેતામ્બરાએ માનેલા સૂત્રાની અંદર એ પ્રમાણું ઠેકાણું ઠેકાણું ઉલ્લેખ આવે છે કે:—''અજતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી બાવીસ તીર્થકર અને ત્હેમના સાધુઓ ચાર મહાવત માનતા હતા. ('પ્રદ્યા'ની ગણતરી અપરિગ્રહમાં કરતા હતા ) જ'હારે પહેલા અને છેલ્લા તીર્થકર અને ત્હેમના સાધુઓ પાંચ મહાવતને માને છે. આજ વાતને બાહના પિટક ગ્રન્થ, જહેવા કે 'દિગ્નિકાયના સામાન્ય દ્લસૂત્રની સુમ'ગલા વિલાસિની' નામની ટીકામાં બુદ્ધશાંષે લખ્યું છે" અને તે ઉપર ડાં૦ જેકાળી મહાશયના આપેલા ફકરાના પણ જવાળ આપ્યા નથી.
- ( ૯ ) ' ધમ્મપદ ' ઉપર અુદ્ધ ઘાષની ટીકામાં કહેલું છે કે.—" નિર્ગ્રન્થા ( સાધુએા ) નીતિમર્યાદાને માટે એક જાતના કપડા રાખે છે " આ વાત શ્વેતામ્બરના મન્ત•યાને મળતી છે, એમ જહે ખતાવવામાં આ•યું છે, તહેના પણ જખાબ નથી.
- (૧૦) ભદ્રભાહું ચરિત્રમાં એક સ્થળે લખ્યું છે કે:-" 'શ્વેતાં શુક્રમતે દ્ધ્વત્ શ્વાપાયતું जनाम ' આ એકજ લાક્ય ઉપરથી માલૂમ પડે છે કે—ભદ્રભાહું ચરિત્ર કેવળ દ્રેષ ખુલ્લી શ્વેતામ્બર મતના ખંડનને માટેજ જૂઠું જેડી કાઢેલ છે." આના પણ જવાબ આપેલ નથી.

ખારીકાઈથી તપાસ કરૂં. તાે શાયદ તેથી પણ વધારે

પાેં⊌ન્ટાે મળી આવે ખરા∴તાે પણ સ્થૂલ સ્થૂલ આ દશ પાેં⊌-ન્ટોના તો જવાબ શ્રીમાને આપ્યાજ નથી. આથી એ નિશ્ચય થાય છે કે—આ દશ પાેઇન્ટાેને તાે તેઓએ સ્વીકાર કરી લીધા. હવે ત્હેમણે અપેલા જવાબના પ્રત્યુત્તર માટે આ ટ્રેકટ ન'૦ ૨ લખવામાં આવ્યું છે. આશા છે કે—આ અકાટચ પાેઇન્ટાને, ખારીકાઇથી અવલાેકન કરી—દુરાગ્રહના પડદાે દૂર કરી, ત્<del>હે</del>ના સ્વીકાર કરી લેશે.

જહેનામાં લગાર પણ સમજવાની શક્તિ∶છે તે તે৷ અનાયાસજ સ્વીકાર **ક**રી લેશે કે—' નગ્ન રહેવામાં અપરિશ્રહપ**્ય**ં કે અચેલકપર્ણું સમાએલું નથી. કાેઇ પણ વસ્તુ ઉપર **મૃચ્છા** કરવી, ત્હેનું નામજ **પરિગ્રહ** છે. શાસ્ત્રકારા પણ મૂર્ચ્છાનેજ પરિગ્રહ કરમાવે છે. યદિ નગ્ન રહેવામાંજ અપરિગ્રહપર્ણ કે **ંઅસલી સાધુપણું ગણાતું હોય, તો** ∻હને કહેવા **ઘો કે**—પેલાં કૂતરાં, બિલાડાં, ઘાડા, બેલ વિગેરે પશુઓને શામાટે આપણે સાધુ ન ગણવા જોઇએ ? જુઓ-કૂતરાં ઘેર ઘેર દુકડા માગીને પાતાનું ઉદર પાષણ કરે છે, મળ્યું તા સંતાષ, ન મળ્યું તા પણ સંતાષ. દિગમ્બર ભાઇએાને હું પુર્છું છું કે તેઓને સાધુ ગણવા કે નહિ' ? ન ગણવા, તાે શામાટે ? શું તેઓ પશુ છે ત્હેટલા માટે ?

તટસ્થપણાને ન છેાડું તો હું એમ પણ કહી શકીશ કે— કપડાં ધારણ કરવામાં ક**ંઈ સાધુપા**ણું સમાએલું નથી. જે કપડાં ધારણ કરવાથીજ સાધુપણં કહેવાતું હોય, તાે મનુષ્ય જાતિ માત્રને સાધુ કહેવા જોઇએ. પરંતુ નહિં, જ્ય્હાં સુધી સાધુના ગુણા ન હોય, ત્ય્હાં સુધી સાધુ કહી શકાય નહિ. કપડાં રાખીને યદિ ત્હેના ઉપર મૂચ્છા રાખવામાં આવી, પુસ્તક રાખીને યદિ ત્ક્રેના ઉપર મૂર્ચ્છા રાખવામાં આવી, તેમજ સાધુનાં ખીજા પણ ઉપકરણા રાખી ત્હેના ઉપર મૂર્ચ્છા રાખવામાં આવી, તાે સમજવું કે તે સાધુ પરિશ્રહના દોષને પાત્ર છે. સાધુઓને જહે જહે ઉપકરણા રાખવાનાં શાસ્ત્રકારાેેેએ અતાવ્યાં છે, તે ત્હેના ઉપર મૂર્ચ્છા સવાર થવા માટે નહિં, પરંતુ ચારિત્ર ધર્મની રક્ષા કરવા માટે-સંયમને સારી રીતે પાળવા માટે.

ંએતો ચાેક્કસ વાત છે કે–ગૃહસ્થાવસ્થાના ત્યાગ કરી સાધ્ અવસ્થા એટલાજ માટે આત્માર્થી પુરુષા રવીકારતા આવ્યા છે કે–સાધુ અવસ્થામાં વિશેષ પ્રકારે જીવ દયા પાળી શકાય. સાધુ<sub>ં</sub> થવાની મતલબ એ નથી કે-ખસ, સાધુ થયા એટલે જીવાજ-વના ભેદ-વિચાર છેાડી દેવા. સાધુ થયા પછી અધિક જીવ-રક્ષા વિગેરે કરવાની જરૂર છે. અને તેટલાજ માટે શા**સ**-કારા ત્હેને ઉચિત ઉપકરણા રાખવાનું ફરમાવતા આબ્યા છે. 'विशेषावश्यक ' વિગેરે અનેક अ'શાની અ'દર સાધુને ઉપકરણા રાખવાનું સહેતુક અતાવ્યું છે. હું નીચે જહે શ્લાેકા આપું છું તે ઉપરથી વાંચકા જોઈ શકશે કે ચારિત્રની રક્ષા માટે અને જીવાની રક્ષા માટે સાધુને અમુક અમુક ઉપકરણા રાખવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. તે ક્લાકા આ છે:—

- '' स्थानोपवेशनस्वापनिक्षेपग्रहणादिखु। जन्तप्रमार्जनार्थे हि रजोहरणमिष्यते ॥ "
- सम्पातिमादिसत्त्वानां रक्षाये ग्रुखवस्त्रिका । भक्तपानस्थजनतूनां परीक्षाये च पात्रकम् ॥ "
- सम्यक्तवज्ञानचारित्रतपःसाधनहेतवे । चीवराणि च कल्पादीन्ङ्गीकुर्वन्ति साधवः ॥ "

અર્થાત્—સ્થાનને વિષે બેસવું-સૂવું-મૂકવું-શ્રહણ કરવું વિ-ગેરે ક્રિયાઓને વિષે જ'તુના પ્રમાર્જનને માટે **રજોહરણ** (એાઘા) ની જરૂરીયાત છે.

સમ્પાતિમાદિ જ્વાની રક્ષાને માટે સુખવસ્ત્રિકા ( મુહ-પત્તિ ) ની જરૂર છે, અને આહારપાણીની અંદર કાેઇ જીવ ન આવી જાય, એ પરીક્ષાને માટે **પાત્ર** રાખવાની જરૂર છે.

અને ત્ક્રેવીજ રીતે સમ્યક્ જ્ઞાન-ચારિત્ર-તપ વિગેરે સા-ધનના હેતુ માટે સાધુ લેોકો **વસ્ત્રોને** પણ અંગીકાર ક**રે છે**ં

પરમાત્મા મહાવીર દેવના શાસનમાં 'अहिंसा परमो धर्मः' આ સિહ્રાન્ત પ્રધાન માનેલ છે. જકે મનુષ્ય અહિંસાનું પાલ-ન ન કરે, તાે પછી તે ભલે નગ હાય કે વસાધારી હાય, પરન્તુ તે દુર્ગતિનાજ ભાગી છે. હવે એતા પાતાની ખુદ્ધ-મત્તાથીજ સમજવું જોઇએ કે ઉપર્યુક્ત ઉપકરણા સિવાય સાધુ, **છ**વાની રક્ષા કેવી રીતે કરી શકવાના હતા ? શું ન**પ્ર** સાધુના ઉપર ખાવાની-પીવાની-બેસવાની-ઉઠવાની-સુવાની ક્રિયાએો સ- વાર થએલી નથી? શું જ્ઞાન-દર્શન-ચ રિત્ર-તપ વિગેરેનું સાધન કરવું એ ત્હેનું પ્રથમ કર્તવ્ય નથી? જય્હારે છે, તા પછી તહેને ઉપર્શુક્ત ઉપકરણા રાખવાની ખાસ આવશ્યકતા રહેલી છે, એમ કહેવું લગાર પણ સત્ય વિરુદ્ધ દેખાતું નથી.

પ્રાચીનતા-અર્વાચીનતાના વિષયમાં છેવટે મ્હારે કહેલું જોઇએ કે-દિગમ્બર ભાઇએ જહેટલા પાકારા કરે છે, તે તે- એ માના પ્રલાપ માત્ર છે. ઐતિહાસિક રીતિથી, શાસ્ત્રીય રીતિથી કે યુક્તિદ્વારા હજુ સુધી દિગમ્બર ભાઇએ પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી શક્યા નથી. હજુ પણ હું દાવા સાથે કહું છું કે ખુશીની સાથે મ્હારા આ ટ્રેક્ટના જવાબ આપા. હું ગુરૂકૃપયા જવાબ આપવાને તૈયાર છું. કેમકે તેમ કરવામાં ' वादे वादे जायते तस्वबोधः' આ વાક્ય ચરિતાર્થ થશે. પરન્તુ એટલું યાદ રાખલું જોઇએ કે-જવાબ આપવામાં વિષયાન્તર ન થવા પામે. તેમજ ઐતિહાસિક, શાસ્ત્રીય અને યુક્તિએ દારાજ પા- ઇન્ટોના જવાબ આપવા આપવા જોઇએ.

અન્તમાં—આ લેખની અંદર કાેઇપણ જીવને દુ:ખ થાય, એવા શખ્દ લખાઈ ગયા હાેય, તાે તે બદલ ક્ષમા યાચવા સાથ દરેક સાહિત્ય પ્રેમીઓ સાહિત્યની અને શાસન પ્રેમીઓ શાસનની સેવા બજાવી ઉત્તમ સુખના લાગી બનાે, એવી શા-સનદેવ પ્રત્યે પ્રાર્થના કરતાે વિરમું છું.

શાન્તિઃ શાન્તિઃ શાન્તિઃ

# જે જ જ

-:**\*\*\***:-

સામાજિક, તૈતિક, ધાર્મિક અને સા ભરેલું આ પત્ર હિન્દી તથા ગુજરાતીમાં :



थाय छे. जेन अभाजमां पाताना ढंगनुं आ ओड़ अद्विताय सामाना दिंड पत्र छे. यदि तहमे घेर भेडे परमात्माना पवित्र उपरेशने अवाजं डरवा वाहे। छा. यदि तहमे घेर भेडे जेन समाजनी स्थितिन जालावा बाहें। छा अने यदि तहमे घेर भेडे पाश्चान जेन समाजनी निर्मान केन समाजनी शिवान केन समाजनी शिवान केन समाजनी भागा डार्थोंनं निरीक्षण डरवा बाहें।छा ना शाय जिल्ल आसन्त प्राची पत्रना आहें।

દળદાર પત્ર હોવા છતાં વાર્ષિક લવાજપ તા આવે 3. 3-0-0 જ છે. લખો:--

> મેમજર 'જન શાસન' રાધનપુરી ખજર,—ભાવનગાર (કાઠીયાવાડ)

> > 0

30