केन अंधभाजा हाहासाहेज, लावनगर. इोन: ०२७८-२४२५३२२

# ાનકવાસી જૈનોનું धर्भः अर्त्व

**सूत्रानुसार** सत्य धर्भ सभजवा આચારવા धय्छनारने

भेट



ले भड़ - संपाहड શેઠ નગીનદાસ ગિરધરલાલ જૈન સિદ્ધાંત ગ્રંથમાળા મણકાે ૪૯ મા

# <sup>સ્</sup>થાનકવાસી જૈનોનું ધર્મ કર્તવ્ય

સત્ય ધર્મ સમજવા ઇચ્છનારને માટે જ

તીર્થ કર ભગવાનાની આશાતના અપમાન કરવામાં પાપ માનતા હા અને તે પાપથી ખચવા ઇચ્છતા હા તથા મૂળ શુદ્ધ જેન ધર્મ સમજીને તેને અનુસરવા માગતા હા તા આ પુસ્તક સાઘંત ધ્યાનથી અને સમજપૂર્વક વાંચશા, વિચારશા અને યોગ્ય લાગે તે પ્રમાણે વર્તન કરશા.

> લેખક – સંપાદક નગીનદાસ ગ્રિસ્વરલાલ શેઠ

#### **પ્રકાશક**

શ્રી જૈન સિહાંત સભા (રજીસ્ટર્ડ)ની વતી શેઠ નગીનદાસ ગિરધરલાલ, શાંતિસદન, ૨૫૯, લેમિગ્ટન રાેડ, મુંખઇ. ૭. WB.

#### ેરથાનકવાસીએાને ભેટ

પ હે લી આવૃત્તિ

કાર્તિક 2020

☆

વાંચા વિચારા મનન કરાે જાતે નિર્ણય કરા તે પ્રમાણે વર્તન કરો

☆

नवेभ्भर 9643

વીર સં. २४८०

**બીજા માટે કિમત રૂા. સાડા ત્રણ** 

सुद्र

સૌરાષ્ટ્ર દ્રસ્ટ વતી જ્યાતસ્તાળહેન ' પ્રતાપ ' પ્રિં. પ્રેસ, પ્રતાપ સદન, નાષ્ણાવટ, સુરત.

### **જાગાે ! શ્રાવક ! જાગાે !**

ભગવાન મહાવીરે પ્રરૂપેલા મૂળ શુદ્ધ જૈન ધર્મને એાળખા સંપ્રદાય એ મૂળ શુદ્ધ જૈત ધર્મ નથી. જૈન ધર્મમાં અનેકાંતવાદ છે

> સંપ્રદાયવાદમાં કંઈને કંઈ એકાંતવાદ છે

મુળ ધર્મને માને તે જ સાધુ

સંપ્રદાયના એકાંતવાદના ઉપદેશ કરી તેને ડકાવી રાખનાર સાચા સાધુ નથી

મૂળ ધર્મને માને તે જ સાચા શ્રાવક

એકાંતવાદની હિમાયત કરનાર સાચા શ્રાવક નથી

એકાંતવાદ તે મિથ્યાત્વ છે મિથ્યાત્વ એ માેદું પાપ ગણાય છે.

એ પાપથી બચવા માટે મૂળ શુધ્ધ સત્ય જૈન ધર્મને એાળ ખા. સમજો, અપનાવા.

### ધમને એાળખા

ભગવાન મહાવીરે ∶પ્ર**રપે**લાે જૈન ધર્મ એક જ છે જૈન ધર્મ સત્ય અને અનેકાંતવાદના પાયા પર રચાયલા છે.

મૂળ ધર્મથી અમુક અંશે ચ્યુત થઇને સંપ્રદાય ઉત્પન્ન થાય છે એટલે

કાેઈ પણ જૈન સંપ્રદાય તે મૂળ જૈન ધર્મ હોઈ ન શકે

જેટલે અશે મૂળ શુદ્ધ જૈન ધર્મથી વિરુદ્ધ તે**ડલે અંશે અસત્ય અ**થવા મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ

\*

સંપ્રદાયામાં જે કંઈ એકાંતવાદ તે ધર્મવિરુધ્ધ માટે મિથ્યાત્વ અથવા અધર્મ એકાંતવાદને અપનાવવા કે પાેષવા તે અધર્મ છે.

મિશ્યોત્વ—અધર્મથી ખરાવા માટે સુળ શુદ્ધ જૈન ધર્મને ઓળખો. સમજો. અપનાવા

#### પ્રસ્તાવના

#### આ પુસ્તકના હેત્

ભગવાન મહાવીરે પ્રરૂપેલા જૈન ધર્મ એક જ હતા. તેમાં કાંટા કે સંપ્રદાયા નહોતા. ત્યારે આજે જૈન ધર્મ અનેક સંપ્રદાયામાં વહેંચાઈ ગયા છે. તેયા મૂળ જૈન ધર્મ શું હતા અથવા શું છે તે દરેક જૈને **જાણવાની જરૂર છે.** કારણ કે ભગવાન મહાવીરના અનુયાયી તરીકે આપણે ભગવાન મહાવીરે પ્રરૂપેલા મૂળ શુદ્ધ જૈન ધર્મને જાણવા અને અતુસરવા તે આપણી કરજ છે. એમ કરીએ ત્યારે જ આપણે ભગવાન મહાવીરના સાચા અનુયાયી કહેવાઈ એ.

જૈન ધર્મ એક જ હતા માટે એક જ રહેવા જોઈ એ. એટલે કે જૈન ધર્મના સંપ્રદાયામાં ભેદબાવા મટી એકતા થવી જોઈએ. જૈન **ધર્મની આવી એકતા માટેની મારી ધ**ગસ મૂળ**યી જ હતી**. તેમાં મારા અલ્યાસથી અને સ્વાધ્યાયથી મને જે સત્ય લાધ્યું તે મારે જૈન સમાજ પાસે મુક્વું જોઈએ એમ મારી એકતાની ધગસે પ્રેરણા કરી.

એમ કાંઈ એકદમ એકતા સધાઈ ન જાય તે તા હું સમજુ જ છું, પણ એકતાના આંદાેલન ફેલાવવામાં આવે તે અમુક થાડા વખતમાં તેની અસર થયા વિના રહે નહિ, એમ વિચારી મેં મારૂં "મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા " પુસ્તક તૈયાર કર્યું.

એ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં મારા હેતુ એ જે હતા અને છે કે મૂળ જૈન ધર્મ શું છે તે ખતાવવું, અને તે ખતાવવા માટે મતબેદથી ક્યાં ક્યાં ખાટી માન્યતાએ ઘુસી ગઈ છે તેની કેટલીક જરૂરની વિગત આપવી જોઈએ તે પ્રમાણે આપી છે. આ પુસ્તક મારા " જેન ધર્મ અને એકતા " નામના પસ્તકના અતુસધાનમાં છે તે પણ તેમાં **ખતા વેલ** છે.

માર્વું એ ''મૂળ જેમ ધર્મ' અને હાલના સંપ્રદાયા " નામનું પુ<del>ર</del>તક તે<sup>ં</sup> વખતે મેં \*વેતાંબર મૂર્તિપૂજક તથા સ્થાનકવાસી સાધુ સાધ્વીએાને તથા જૈન પત્રાને માેકલી આપ્યું હતું. પરંતુ સ્થા. શ્રાવકામાં " જૈન સિદ્ધાંત " માસિકના ગ્રાહકાને મેટ આપવા ઉપરાંત બાગ્યે જ ખીજા દશેક શ્રાવકાને માકલાયું હશે.

જૈન ધર્મ તે અનેક સંપ્રદાયામાં અને ફાંટાએામાં છિન્નભિન્ન કરનાર ફક્ત સાધુ મુનિએા જ છે. તેમજ સંપ્રદાયાને–ફાંટાએાને **ડકાવી રાખનાર સાધુ સાધ્વીએા જ છે.** શ્રાવક શ્રાવિકાએોને મૂળ જૈન ધર્મ ખતાવવાને અદલે પાતપાતાના સંપ્રદાયના મ્યામહી બનાવનાર પણ સાધુ સાધ્વીએા જ છે. તેથી મા**ર્** '' મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયાે " પુસ્તક મેં બધા સાધુ સાધ્વીએાને માકલી આપ્યું હતું.

એ પુસ્તક ઘણા માેટા ભાગને પસંદ પડ્યું છે અને તે તેમના તર્સ્થી મને મળેલા તેમના પ્રશંસાપત્રા ઉપરથી જાણી **રાકાય** છે. તેમાંના કેટલાક પત્રાે " જૈન સિદ્ધાંત " માસિકના જન્યુઆરી તથા માર્ચ ૧૯૬૩ના અંકામાં પ્રગટ કરવામાં આવ્યા હતા.

શ્વેતાંખર જૈતામાં મૂર્તિ પૂજક અને સ્થાનકવાસી એમ મુખ્ય બે સંપ્રદાય છે. તે બેમાં મુખ્ય મતબેદ મૂર્તિ પૂજાના છે. પરંતુ આજ **સુધી** ત્રૂતિ'પૃગ્નમાં મૂર્તિ'ના પણ સમાવેશ થતાે હતાે. પણ **મૂર્તિ અને** મૂર્તિ પૂજા એ ખે જુદા જુદા વિષયા છે તે મે શાસ્ત્રીય રીતે સવિસ્તર દાખલા દલીલાથી સ્પષ્ટતાથી મારા "મુળ જૈન ધમ" પુસ્તકમાં ખતાવી આપેલ છે. અને મૃર્તિ તીર્થ કરેોના સમયમાં પણ હતી અને સાવદા દ્રવ્ય મૃર્તિ પૂજા પાંચમા આરામાં શરૂ થઇને વધતી વધતી હાલના સ્વરૂપે પહેાંચી છે તે પણ તેમાં **ખતાવેલં** છે.

સ્થાનકવાસીઓએ, ઉપરના બેદ નહિ જાણતા હોવાયી, પહેલેથી જ મૂર્તિ પૂજાની સાથે મૂર્તિ ને પણ અમાન્ય ઠરાવી છે. ત્યારે મારા પુસ્તકમાં મેં મૂર્તિ ધમ્પ છે તે દાખલા દલીલથી ખતાવેલું છે. ત્યાં એ પણ ખતાવેલું છે કે મૂર્તિ ને દરેક જૈને માનવી જ જોઇએ તે જરૂરતું નથી. પણ અત્યારે માણસની કક્ષા પ્રમાણે તેને મૂર્તિ ધર્મારાધનમાં ઉપયોગી થઈ પડે છે.

છતાં પણ ચુસ્ત સ્થાનકવાસી તરીકે સંપ્રદાયમાહી શ્રી રતનલાલછ ડાંશીએ તેમના સમ્યગ્દર્શન પત્રમાં તથા શ્રી જીવણુલાલ છગનલાલ સંવિગ્રીએ તેમના "સ્થાનકવાસી જૈન" પત્રમાં કેટલાક ખાટા ઉદ્ધાપાદ મચાવેલા છે. સ્થાનકવાસીઓએ મારૂ "મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા" પુસ્તક વાંચેલું ન દાવાયી ઉક્ત ઉદ્ધાપાદની ખાટી વાતાથી ભાળવાઈ ન જાય અને ગેરસમજુત ઉભી ન થાય તેટલા માટે આ પુસ્તક તૈયાર કરવાની જરૂર પડી છે.

આ પુસ્તકમાં મૂર્તિને લગતા જે જે પ્રકરણા "મારા મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા" પુસ્તકમાં છે તે બધા અહીં આપેલા છે. અને વાંચકાને સમજવાની સગવડ ખાતર તે પ્રકરણોના ભાગ જુદા જ રાખેશા છે અને તે પ્રકરણોના દરેક પાનાનાં મથાળે નામ તથા પાનાના નખર મૂળ પ્રમાણે જ છાપેલા છે.

જૈન સિદ્ધાંત માસિકના ગ્રાહકાને તથા બીજાઓને જેમને "મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા" પુસ્તક અપાઈ મયું છે તેમને આપવાની આ પુસ્તકની નકલામાં ઉપર લખ્યા પ્રકરણોના ભાગ ઉમેરેલા નથી.

આ પુસ્તક લખી પ્રસિદ્ધ કરવામાં મારા કાઈ અંગત સ્વાર્થ નથી. દું પાતે સંપ્રદાયવાદથી અલગ રહી કક્ત મૂળ શુદ્ધ જૈન ધર્મ અનુસરવા <del>ઇચ્</del>છું છું અને જૈન નામધારી સર્વ ધર્મ બંધુઓ પણ શહ સાચેા જૈન ધર્મ જાશે. સમજે. પાળ અને અતુસરે એ જ એક ઇચ્છાથી ચ્યા પુસ્તક પ્રગટ ક**રેલ** છે. મને જે સત્ય લાગ્યું તે મેં મારી ફરજ સમજીને સમાજ પાસે મૂકેલું છે. જેને જે ઠીક લાગે તે પ્રમાણે તે અનુસરે.

પરંતુ એક વાત દરેક વાંચકે યાદ રાખવી જોઈએ કે સત્ય વાતને સત્ય તરીકે ન સ્વીકારાય તેમાં મિથ્યાત્વ છે. મિથ્યાત્વ ભવ-ભ્રમણ વધારનાર છે. માટે ભવ-ભીરૂ રહીને સત્યને અપનાવવું એ દરેક મુમુક્ષ જૈનનું ધર્મ-કર્તાવ્ય છે.

તેથી તેએ શ્રાવકશ્રાવિકાને મૂળ જૈન ધર્મના રસ્તે દેારવે એવી આશા રાખવી તે ફાગટ છે. માટે દરેક સમજૂ શ્રાવકશ્રાવિકાએ પાતાની મેળે જ સાચા ધર્મ સમજીને તે પ્રમાણે વર્તવું એ જ કર્તવ્ય છે.

શેઠ નગીનદાસ ગિરધરલાલ



### ભરમાતા નહિ

·· સંપ્રદાયવાદીએાના ખાેટા પ્રચારથી ભરમાતા નહિ જિનમૂતિ અને મુર્તિપૂજા એ છે જુદા વિષયા છે તે ભૂલતા નહિ જિનમૂર્તિ સુત્રાથી તેમજ બીજા અનેક પ્રમાણોથી સિદ્ધ છે

સાવદ્ય માર્તિપૂજા પંચમ આરાની પેદાશ છે સુત્રામાં સાવદ્ય મુર્તિ પૂજાતું નામનિશાન નથી એ મેં મારા પુસ્તકમાં સ્પષ્ટ ખતાવેલું છે. છતાં સં પ્રદાયવા દીએ।

> " હું મૃતિ`પૂજાની હિમાયત કરૂં છું" એવા લાકામાં ખાટા પ્રચાર કરે છે

#### કારણ કે

સંપદાયવાદીઓ અસત્ય ખાલવામાં પાપ માનતા નથી એમ તેમના વર્તનથી સિદ્ધ થાય છે.

#### અતે

મારી સાચી વાતને ખાેટી ડરાવી શકતા નહિ હાેવાથી તેઓ અસત્યના જ આશ્રય લઇને ખાટા પ્રચાર કરે છે.

## અનુક્રમણિકા

|    | <b>જાગાે ! શ્રાવક! જાગાે !</b>                         |      | 3          |
|----|--------------------------------------------------------|------|------------|
|    | ધર્મને એાળખા                                           | **** | 8          |
|    | પ્રસ્તાવના                                             |      | ય          |
|    | સરમાતા નહિ                                             | •••• | د          |
|    |                                                        | •••• |            |
|    | અનુક્રમ <b>ણ્</b> કા                                   | •••• | ૧૦         |
|    | જન ધર્મ                                                | •••• | २३         |
|    | ખચાે અ <b>ને બચાવા</b>                                 | •••• | २४         |
| ₹. | મૂળ જૈન ધર્મ                                           |      | રપ         |
| ₹. | શ્વેતાંભર સંપ્રદાયમાં મતભેદ                            | •••  | <b>ર</b> ૭ |
| 3. | સ્થાનકવાસી જૈતાનું ધર્મકર્તવ્ય                         | •••  | 30         |
|    | એકતાના પાયા                                            | •••  | ઢ૧         |
| ۲. | તીર્થ કરાના વખતમાં તીર્થ કરાની મુર્તિએા                |      |            |
|    | હતી તેની વિવિધ પ્રમાણાથી સિધ્ધિ                        | •••  | <b>उ</b> २ |
|    | ૧. સૂત્રાના પ્રમાણા                                    | •••• | 33         |
|    | ચૈત્ય શબ્દના અર્થ                                      | •••  | <b>3</b> 3 |
|    | પ્રતિષ્ઠાના માે <b>હયા</b> સ્થા. તરક્ષ્યા સત્યની અવગણન | l    | 38         |
|    | <b>મૃ</b> ત્યુલાકમાંની મૂર્તિ'એા                       | •••  | કપ         |
|    | સમવાયાંગ સ્ત્રમાં ઉપાસક દર્શાગની નોંધ                  | •••  | ૩૫         |
|    | ઉવવાઈ સૂત્રમાં નગરતું <b>વર્ષ્</b> ન                   | •••  | 3 5        |
|    | જ ધાચારણ–વિદ્યાચારણ                                    | •••  | 3 ६        |
|    | અંબડ પરિવાજક                                           | •••  | ૩હ         |
|    | આનંદ શ્રાવક                                            | •••  | 36         |
|    | દેવલાકમાં શાધતી મૂર્તિંં એા                            | •••  | ४०         |
| 1  | <b>દે</b> વ એકજ વાર પૂજે છે તે ખાેટી વાત છે            | •••  | ४१         |
|    | સ્થા. જીતવ્યવદ્વારના ખાટા અર્થ કરે છે                  | •••• | ૪ર         |

#### [ ११ ]

|    | <b>દે</b> વા પાતાના વિમાનમાં જ પૂજે છે તે વાત      |      |     |
|----|----------------------------------------------------|------|-----|
|    | <b>પણ</b> ખેા <i>ી</i> છે                          | •••  | ४२  |
|    | <b>દે</b> વલાેકના મૂર્તિ એા તીર્ય કરાના જ છે       | •••  | ४३  |
|    | <b>દે</b> વેા અતે મનુષ્યાેતા ધર્મ જુદાે નથી        | •••  | ४३  |
|    | ર. પ્રાચીન શિલાલેખાના પ્રમા <b>ણ</b> ા             | •••• | ४४  |
|    | ૩. પ્રાચીન અવશેષાના પ્રમાણે                        | •••• | ४४  |
|    | ૪. સ્તૂપા, ગુફાએામાં મૂર્તિના પ્રમાણા              | •••• | ४५  |
|    | પ. બૌ <u>હ</u> ગ્ર <b>ંથની</b> સાક્ષી              | •••• | ४६  |
|    | મૃતિની સિદ્ધિ                                      | •••• | ४७  |
| પ. | મૂર્તિની ઉપયાગિતા અને તેના પ્રભાવ                  | •••  | ४८  |
|    | મૂર્તિ <b>ધર્મ રુચિ ધર્મ બાવના</b> ટકાવે છે        | •••  | ४७  |
|    | ર્મૂર્ત ભક્તિ, વૈરાગ્ય, પ્રેરણા ઉત્પન્ન કરે છે     | •••  | ५०  |
|    | ધ્યાનમાં મૂર્તિ' અવલ ખન રૂપ છે                     | •••  | ૫૦  |
|    | સુનિ સુત્રત સ્વામીના રતૂપનાે પ્ર <mark>ભા</mark> વ | •••  | ૫૧  |
|    | યજ્ઞમાં મૂર્તિંના પ્રભાવ                           | •••  | 41  |
| ξ. | <b>રાજા નેણચંદ નેઝાર</b> (ચીયનલાલ અ. સંધવી)        | •••  | પર  |
| ૭, | ચૈત્ય શબ્દ પર વિચાર (આ. શ્રી. વિજયેંદ્ર સરિ)       | •••  | ५१  |
|    | ઔપપાતિક સ્ત્રનેા પાઠ                               | •••  | ६२  |
|    | · · ભગવતીવાળા પાઠ પર વિચાર                         | •••  | ५३  |
|    | ઉપાસક દશાંત્ર સ્ત્રતા પાઠ                          | •••  | 48  |
|    | સંસ્કૃત સાહિત્યમાં ચૈત્ય શબ્દ                      | •••  | ६७  |
|    | ળૌ <b>હ</b> સાહિત્યમાં ચૈત્ય <b>શ્ર</b> બ્દ        | •••  | ٤ ۷ |
|    | બીજા સા <b>હિ</b> ત્યમાં ચૈત્ય <b>શ</b> બ્દ        | •••  | ٤2  |
|    | કેટલાક કાેેેલામાં ચૈત્યના અ <b>થ</b>               | •••  | 46  |
|    | ···· 🗞 સાહિત્યમાં ચૈતાના આગ°                       |      |     |

#### [ १२ ]

|    |    | પં. બેચરદાસની અનધિકાર ચેષ્ટા                        | •••  | ૭૦         |
|----|----|-----------------------------------------------------|------|------------|
|    |    | ઔષપાતિક સૂત્રમાં પૂર્ણ બદ્ર ચૈત્યતું વર્ણન          | •••  | ૭૧         |
|    |    | આપપાતિક સ્ત્રમાં નગરતું વર્ણુંન                     | •••  | 93         |
|    |    | રાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાંના પાઢ                          | •••  | ૭૩         |
|    |    | चेइय श्रेप्ट ७५२नी टीक्षाओ।                         | •••  | ૭૩         |
|    |    | ખૌદ્ધ પ્રથામાં ચૈત્ય                                | •••  | ૭૪         |
|    |    | વૈશાલીના સ્તૂપનું મહ <sub>ત્</sub> વ                | •••  | ૭૪         |
|    | -  | . ધાસીલાલજીએ કરેલ ખાેટા અર્થ                        | •••  | ७५         |
|    | •  | ચાૈડાક કાેષામાંથી ભિખતા અર્થ                        | •••  | હદ્        |
|    |    | થોડા આધુનિક વિદ્વાનાના મત                           | •••  | હદ         |
| ۷٠ | ઘા | સીલાલજીએ સુત્રાના ક <b>રેલા ખા</b> ટા અર્થ          | •••• | ۷.         |
|    |    | ( આ. શ્રી વિજયેન્દ્ર સૂરિ)                          |      |            |
|    |    | કય બલિકમ્માના અર્થ                                  |      | ८९         |
| ,  |    | ચેઇયાઇ શબ્દના કરેલ ખાટા અર્થ                        |      | ८२         |
|    |    | ધાસીલાલજીએ ખૃહત્કલ્પમાંથી કરેલું ખાેટું ઉદ્ધરસ્યુ   | •••  | ८२         |
| હ. | મૂ | ર્તિને વંદન                                         | •••  | ८४         |
|    |    | વંદન એ દેહ–પૂજા નથી                                 | •••  | ĹΥ         |
|    |    | મૂર્તિ'માં ભગવાનનું આરાપણ કરી શકાય છે               | •••  | ८५         |
|    | ૧. | વ્યવહારની રીતે                                      | •••• | <b>د</b> ۴ |
|    |    | મૂર્તિ ફક્ત જોવા માટે હેાવાનું શ્રી ડેાશીજીનું મંતબ | t    | <b>८७</b>  |
|    |    | જોવાના હે <u>ત</u> ુ શા ?                           | •••  | "          |
|    |    | શ્રી ડેાશીજી પ્રસુ–બક્તિને ઇચ્છામાહ કહે છે          | •••  | 24         |
|    |    | ⊎≃છા માે <b>હ</b> એટલે શું ?                        | •••  | ८०         |
|    | ₹. | ચૈતિહાસિક રીતે                                      |      | 63         |

#### [83]

| ધરમાં <b>દુ</b> કાનમાં ફાેટા–િ <mark>ચત્રાે બક્તિ</mark> ભાવધી રખાય | <b>છે</b> | <b>43</b>   |
|---------------------------------------------------------------------|-----------|-------------|
| <b>ત્ર</b> ી ડેાશીજી ભગવાનનું અપમાન કરે છે                          | •••       | ৬४          |
| ૩. <b>ધર્મની રી</b> તે                                              | ••••      | ૯૫          |
| ૪. સૂત્રશાસની રીતે                                                  | ••••      | 66          |
| જ ધાચારણ વિદ્યાચારણ                                                 | •••       | 41          |
| અ <b>ં</b> ભડ પરિવાજક                                               | • • •     | 66          |
| <b>અ</b> ાન દે શ્રાવક                                               | •••       | يلاد        |
| સ્થાકવાસીએા મૂર્તિ–વદનને માને છે તેના દાખ                           | ક્ષેા…    | १०१         |
| સ્થાનકવાસી મુનિએાનું માનસ મૂર્તિ <sup>ક</sup> -                     |           |             |
| વંદન સ્વીકારે છે તેના દાખલા                                         | •••       | १०२         |
| ૧૦. સ્થાનકવાસી જૈનાએ વિચારવા જેવું                                  | •••       | १०५         |
| ( પં. ટાંડરમલજ )                                                    |           |             |
| સ્થાનકવાસીના ક્રુમભામ ઉપદેશ                                         | •••       | १०५         |
| પ્રતિમા નિષેધ                                                       | •••       | १०५         |
| દેવક્ષાકના પ્રતિમાએા                                                |           | ૧ ૦૭        |
| દેવના જિત વ્યવહાર                                                   |           | १०७         |
| પ્રતિમા વડે કાર્ય સિદ્ધિ                                            | •••       | १०८         |
| પ્રતિમા વિના શુભ ઉપજાવી <b>શું</b>                                  | •••       | 906         |
| મૂર્તિ મદિર બનાવવામાં હિંમા                                         | . , .     | ૧૦૯         |
| નિરવધ ક્રિયા અને પૂજા                                               | •••       | 111         |
| ત્રત વિનાની ક્રિયાએોની અફળતા                                        | •••       | 999         |
| સામાયિક                                                             | •••       | ११२         |
| પ્રતિક્રમ <b>ણ</b>                                                  |           | ११३         |
| પૌષ <b>ધ</b>                                                        |           | 113         |
| <b>પ્રચા</b> ષ્ય્ર પા <b>ર્</b>                                     |           | <b>1</b> 13 |

#### [88]

| શ્રાવંકા ! જાગા ! સમજો !                                              | ૧૧૫                 |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------|
| <b>૧૧. સ્થા</b> . સાધુ સા <sup>દ્</sup> વીએાનું કર્ત <sup>્</sup> વ્ય | 1 <b>9</b> %        |
| ૧૨. સ્થા. મુનિએાની સત્ય અપનાવવાની                                     | <b>અનિચ્છા ૧</b> ૨૧ |
| પડિત ખેચરદાસજીના લેખમાંના <b>ઉ</b> પર                                 |                     |
| ૧૩. સંપ્રદાયવાદના બે દ્વષણ                                            | ૧૨૬                 |
| નિકાચિત પાપથી ખચવું હાેય તાે                                          | 930                 |
|                                                                       |                     |
| ૧૪. શ્રી રતનલાલછ ડાશીની ચર્ચા પર <sup>૧</sup><br>ખાસ જાણવા જેવું      |                     |
| પાસ માલુકા ળગુ                                                        | 939                 |
| મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલ                                                  | ાના સંપ્રદાયા       |
|                                                                       |                     |
| એ પુસ્તકમાંના અહીં ઉમે                                                | રેલા                |
| મૂર્તિને લગતા પ્રકરણા                                                 |                     |
| (પ્રકરણ, ૭થી૧૩ તથા ૨૨થી                                               | . २६ )              |
| ૭. મૂર્તિ <del>નું</del> અસ્તિત્વ                                     | <1                  |
| સ્થાનકવાસીએાની માન્યતા                                                | <b>ረ</b> ૧          |
| મૂર્તિના વિચાર માટે ત્રણ મુદ્દા                                       | ૮ર                  |
| <b>દે</b> વલાકમાં <b>શાધ</b> તી મૂર્તિ'એા                             | ૮ર                  |
| મૂર્તિ એ વ્યવ <b>હાર ધર્મ</b> છે                                      | ८३                  |
| ભગવાનની મૂર્તિ ભક્તિ ઉત્પન્ન કરે છે                                   | ८४                  |
| મૂર્તિની માન્યતા ધર્મ વિ <i>રુ</i> દ્ધ નથી                            | ረч                  |
| સંસાર વ્યવહારમાં મૂર્તિના આદર                                         | ረԿ                  |
| મૂર્તિ એટલે શું ?                                                     | <\$                 |
| મૂર્તિની હાંસી કરનારા વિચાર                                           | ረၑ                  |
| ર <b>થાનકવાસી પુસ્તકામાં</b> ચિત્રા                                   | ٠ دن                |

#### [૧૫]

|              | સ્થાનકવાસી મુનિચ્યાની મૂર્તિ                               | ••• | 46           |
|--------------|------------------------------------------------------------|-----|--------------|
|              | સ્થાનકવાસીએા વિચારે                                        | ••• | <b>(</b> &   |
| ۷.           | <b>અ</b> વલં <b>યન માટે મૂર્તિની જરૂ</b> ર                 | ••• | ८०           |
|              | જડ પદાર્થના ત્રણ ગુણ                                       | ••• | ८०           |
|              | <b>ખ્યાનમાં અવલ</b> ંબન                                    | ••• | હર           |
|              | પ્રતિમા આરાધનાના <b>હે</b> તુ                              | ••• | હર           |
| Ļ,           | શાશ્વતી પ્રતિમાંએાનું માહાત્ર્ય                            | ••• | ५४           |
|              | <b>ઢા</b> ઢાતી મૂર્તિ કયા તીર્થ કરની !                     | ••• | ५४           |
|              | <b>દે</b> વોના જીત વ્યવહાર શેને માટે છે ?                  | ••• | ૯૬           |
|              | જીત વ્યવહારમાં ભાવ પ્રમાણે કળ                              | ••• | १००          |
|              | કલ્યાણકના જીત વ્યવહારનું કારણું?                           |     | <b>૧</b> ૦૧  |
|              | જીત વ્યવદ્વાર એટલે વ્યવદાર <b>ધ</b> મ                      | ••• | १०१          |
| ૧૦.          | પ્રાચીન કાળની મૂર્તિએા                                     | ••• | १०३          |
|              | પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિએા <b>હ</b> તી તે સા <mark>ખિત</mark> |     |              |
|              | કરતા ઉદા <b>હર</b> ણે                                      | ••• | 9.08         |
|              | મૂર્તિ'ની માન્યતા તીર્થ'કર માન્ય <i>દ</i> રે છે            | ••• | ૧ <b>૧</b> ૦ |
|              | બૌ <b>હ</b> ગ્ર <b>ંથની</b> સાક્ષી                         | ••• | ११०          |
|              | સ્થાનકવાસીએા વિચારે                                        | ••• | <b>૧૧૧</b>   |
| ૧ <b>૨</b> . | સુત્રામાં મૂર્તિમંદિરના વિધાના                             | ••• | ११२          |
|              | ચૈત્ય શ્વબ્દના અર્થ                                        | ••• | <b>1</b> 12  |
|              | ચૈત્યના અર્થ જ્ઞાન <b>ય</b> તા નથી                         | ••• | ११३          |
|              | સ્થાનકવાસીતું વ્યાકરણુના વિરાધનું કારણ                     |     | ११३          |
|              | देवयं चेर्यंना अर्थ                                        | ••• | 118          |
|              | સ્થાનકવાસીએાના અર્થ ખાટા છે                                | ••• | าา           |
|              | પ્રતિમા–પડિમા <b>શબ્દ સ્</b> ત્રામાં પ્રતિજ્ઞાના           |     |              |
|              | સ્પર્શમાં વપરાયેલ છે                                       |     | 114          |

#### [ १६ ]

|        | રથાનકવાસીએનોએ પણ કેટલેક ઠેકાણે ચૈત્યના                  |                       |   |
|--------|---------------------------------------------------------|-----------------------|---|
|        | અર્થ મૂર્તિ કરેલ છે.                                    | 195                   |   |
|        | સૂત્રામાં વપરાયલા <b>શ</b> બ્દાે અને તેના અર્થ'         | 914                   | , |
|        | ચાર નિક્ષેપા                                            | ૧૧૬                   |   |
| સુત્રે | ામ ચૈ <sub>ત્</sub> યાના ઉ <b>લ્લે</b> ખા               | ૧૧૯                   | : |
|        | નગરતું વર્ષ્યુન                                         | ૧૧૯                   | _ |
|        | <b>य</b> भरेन्द्र .                                     | १२०                   | ) |
|        | સમવાયાંગમાં ઉપાસક દશાં <b>ગ</b> ની નાંધ                 | ૧૨૧                   | į |
|        | આનંદ શ્રાવક                                             | <b>૧</b> ૨૨           | _ |
|        | અંબડ શ્રાવક ( પરિવાજક )                                 | ૧૨૩                   | ļ |
|        | વિદ્યાચારણ જંધાચારણ                                     | ૧૨૪                   | ′ |
|        | પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્ર                                    | ૧૨૬                   | ; |
|        | નંદી સૂત્ર                                              | ૧૨૯                   | ) |
|        | વ્યવહાર સૂત્ર                                           | ૧૨૮                   |   |
|        | મૂર્તિની મહત્તા                                         | १३८                   |   |
|        | મૂર્તિનું કાર્ય                                         | ૧૨૯                   | : |
|        | મૂર્તિ વદનના ફાયદા                                      | ••• ૧૨૯               |   |
|        | સ્થાનકવાસીએાર્તું કર્ત'વ્ય                              | 300                   | ı |
| ૧૨.    | સૂત્રામાં દ્રવ્ય મૂર્તિ પૂજાના ક્યાંય ઉ <b>લ્</b> લેખ ન | ા <mark>થી</mark> ૧૩૧ |   |
|        | પૂજા કાની અને શા માટે ?                                 | ••• <b>૧</b> ૩૧       |   |
|        | પૂજા કાેની <sup>1</sup>                                 | ૧૩૨                   |   |
|        | પુજ્યને કલ્પતી વસ્તુથી જ પૂજા થાય                       | १३२                   |   |
|        | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                 | " <b>१</b> ३३         |   |
|        | હિંસાના ત્રણ પ્રકાર                                     | १३३<br>१३४            |   |
|        | <b>કૂલ</b> માટેની દલીલ                                  | 139                   |   |
|        |                                                         | 130                   |   |

#### [89]

| સમવસરશુમાં સચેત વસ્તુતા ત્યાગ                       | •••        | ૧૩૮ે   |
|-----------------------------------------------------|------------|--------|
| જિનપ્રતિમા જિન સરિખી એટલે શું?                      | •••        | ૧૩૯    |
| સ્ત્રમાં સાવદ્ય પૂજાતે৷ નિષેધ                       | •••        | १४०    |
| મહાનિશીય સ્ત્રના દાખકો                              | •••        | ૧૪૧    |
| વિવા <b>હ ચૂલિયા સ્</b> ત્રના દાખકા                 | ••••       | ૧૪૫    |
| પૂજાતા ઢેતુ                                         | • • •      | १४५    |
| પૂજા શા માટે ?                                      | •••        | 186    |
| પૂજાતા સાચા અ <b>ર્ય</b>                            | •••        | १५०    |
| મહિયા                                               |            | १५०    |
| ક્યબલિકમ્મા                                         | •••        | ૧૫૨    |
| મૂર્તિના પાદુર્ભાવ કેમ થયા ?                        | •••        | ૧૫૪઼   |
| દેવલાકમાં મૂર્તિ પૂજા                               | •••        | १५६    |
| ઉવવાર્ક સૂત્રમાં પૂજાના દાખલા                       | •••        | ૧૫૭    |
| આનંદ શ્રાવક                                         | •••        | ૧૫૯    |
| અંબડ શ્રાવક                                         | •••        | 146    |
| સ્ત્રામાં પૂજાવિધિ નથી કારણ કે દ્રવ્યપૂજા થતી નહાતી | •••        | १५०    |
| ક્રીપદા                                             | •••        | १५०    |
| પ્રક્ષેપ પાઢા                                       | •••        | 1 { 2  |
| પ્રાચીન મૂર્તિઓ શું ખતાવે છે                        | •••        | € રે જ |
| મૃતિંપૃજા નહેાતી તેનાં દષ્ટાંત                      | •••        | १५४    |
| પૂર્જાવિધિ નાની <b>શ</b> રૂઆત પછી વધતી ગઈ           | •••        | १६५    |
| પૂજાવિધિયી કંટાળેલાએ ગુજા-વિરાધ અપનાવ્યા            | • • • •    | 155    |
| સાધુએ৷ માટે સમાધાન કરવું અશક્ય નથી                  | þ.         | 950    |
| પાંચમા અારાના અંત સુધી સંપ્રદાયા ન <b>િં પ</b> જુ 🔧 |            |        |
| શુદ્ધ જૈન ધર્મ ટક્કી રહેશે                          | •••        | 156    |
| મારી આવેાચના 📝 🔅                                    | ***<br>*** | 146    |

#### [ १८ ]

| 23.        | કેટલું ક સ્પષ્ટીકરણ                                             |       | ૧૭૦          |
|------------|-----------------------------------------------------------------|-------|--------------|
|            | <b>ચ્યા પુસ્તકમાંના લેખાના હેતુ</b> શા છે?                      | •••   | ૧૭૦          |
|            | ંએવી સત્યની શાધ શા માટે ?                                       | •••   | ૧૭૧          |
|            | પાં <b>ચમે</b> ৷ સંપ્રદાય ઉમેરવે৷ છે <b>?</b>                   |       | ૧૭૨          |
|            | મિ <sup>8</sup> યાત્વની વ્યાખ્યા                                | •••   | ૧૭૩          |
|            | કયાે જૈન ધર્મ સત્ય ?                                            | •••   | ૧૭૪          |
|            | સંપ્રદાય એ દુષમ કાળતે৷ પ્રભાવ છે                                |       | ૧૭૫          |
|            | શાધમાં મુશ્કેલી                                                 | •••   | ૧૭૬          |
|            | મૂર્તિ સંબંધી સ્પડીકરણ                                          | •••   | ૧૭૭          |
|            | પૂજા સંખધી ૨૫૦/ીકરણ                                             | • • • | 10%          |
|            | <b>બાેધિ દુર્લ ભતા</b> નું કાર <b>ણ</b>                         | •••   | १८०          |
| <b>२२.</b> | મૂર્તિ વિરાધની પૃષ્ઠ ભૂમિ                                       | •••   | 3/8          |
| .4         | ( લેખક–શ્રી કસ્તૂરમલજ ખાંદિયા )                                 |       |              |
|            | વિક્રમની ૧૧મી સદીમાં જૈન મંદિર વિષયના વિવાદ                     | •••   | 324          |
|            | મંદિર સંભાધી જુદા જુદા મતભેદા                                   | •••   |              |
|            | વિવાદના લાભ સ્થાનકવાસીએને મળ્યા                                 | •••   | 3 <b>6</b> 0 |
| ₹3,        | ચાર નિશ્નેષા (લેખક પં. મુનિશ્રી ભદ્ર કર વિજયછ)                  | •••   | ૩ ૯ <b>ર</b> |
|            | <mark>ભાવ નિક્ષેપાને જ માનનારાના વર્ત</mark> નમાં વિરો <b>ધ</b> | •••   | 325          |
|            | નામ નિક્ષેપા                                                    | •••   | <b>૩</b> ૯૭  |
|            | માર તથા દશ પ્રકારના સત્ય                                        | •••   | 346          |
|            | સ્થાપના નિક્ષેપા                                                | •••   | 800          |
|            | સુત્રા અક્ષરોની સ્થાપના જ છે                                    | •••   | ४०१          |
|            | સ્થાપના પૂજનીય હેાવા માટે શકા સમાધાન                            |       | ४०२          |
|            | નિર્જવ સ્થામનાની અખ્યર અક્ષર જસાવતા દેશોતા                      |       | <b>60</b> %  |
|            | કુબ્ય નિક્ષેપા                                                  |       | <b>Y</b> ok  |
|            | ભાવ નિક્ષેપા                                                    | . 600 | 893          |

#### [%]

|             | હૈય, ગ્રેય, ઉપાદેયના નિક્ષેપાની સમજ                   | ४१४         |
|-------------|-------------------------------------------------------|-------------|
|             | ઉપા <b>દે</b> ય વસ્તુના નિક્ષેપા                      | Y1Y         |
|             | શ્રકા સમાધાન                                          | ሄፂጜ         |
|             | ચારે નિક્ષેપા વંદનીય છે તે માટે સ્ત્રના દાખલા         | ሄፃኝ         |
| <b>૨૪</b> . | <b>સ્થાપનાની ઉપાસના (</b> ક્ષેખક પં. મુનિશ્રી         |             |
|             | <b>બ</b> દ્રંકર વિજયજી)                               | ૪૧૯         |
|             | મૂર્તિ'પ્ <b>જાના વિરાધીએ</b> । મૂર્તિ'પૂજાને માને છે | ४२३         |
|             | મુસલમાના                                              | <b>४२</b> ३ |
|             | ખ્રિસ્તીએ।                                            | ૪૨૫         |
|             | પારસી                                                 | ४२६         |
|             | નાનકપંથી                                              | ४२६         |
|             | દાદુ પંચી                                             | ४२६         |
|             | આય <sup>*</sup> સમાજીએા                               | ४२६         |
|             | સ્થાનકવાસીએા                                          | ૪૨૭         |
| રપ.         | દેવ <b>પૂજા</b> (લેખક—શ્રી જિતેન્દ્રકુમાર)            | ४२८         |
|             | દેવ કાેેે શું ?                                       | ४२८         |
|             | પૂત્ર શું !                                           | ૪૨૯         |
|             | પૂજાની આવ <b>સ્પક્તા શા</b> માટે !                    | ¥3°         |
|             | દેવના આશ્રયની શી આવશ્યકતા?                            | Y39         |
|             | દ્વેવયા મને શ્રાંતિ કેવા રીતે મળે ?                   | ૪૩૨         |
|             | પૂજામાં કર્તાવાદ શ્રા માટે ?                          | үзч         |
|             | પૂજામાં પ્રતિમાની આવશ્યકતા શા માટે દ                  | ¥3º         |
|             | ચિત્રના મન ઉપર પ્રભાવ                                 | ¥3ረ         |
|             | કલ્પના એાતું ભળ                                       | ٧٧0         |
|             | પ્રતિમા શું આપે છે?                                   | ४४२         |
|             | ભીલ અને <b>ગુ</b> રૂ કો <b>ખુનું દ</b> ખ્યાંત         | үүз         |
|             | મંદિરતી આવશ્યાતા શી છે ?                              | <b>Y</b> X¥ |

|             | શ્ચાંતિ      | માટે વિકલ્પને દભાવવા                                                                                                                                                              | U • • | ४४५      |
|-------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------|
|             | વિક્દપ       | ા ક્રમે ક્રમે દભાય છે                                                                                                                                                             | •••   | ४४६      |
| <b>ર</b> ૬. | મુર્તિ       | સંભાંધી પ્રશ્નોત્તર                                                                                                                                                               | •••   | ४५०      |
|             |              | ( ક્ષેખક—૫. શ્રી અદ્ર કર્રાવજયજી                                                                                                                                                  |       |          |
|             | · <b>૧.</b>  | શ્રી મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ સમયે એ હજાર<br>વર્ષની સ્થિતિવાળા ભસ્મગ્રહ એસવાથી શાસનને<br>ધક્કો લાગ્યાે પણ તે ઉતર્યા ખાદ સત્ય ધર્મ પેદા<br>થયાે એમ કહેવાય છે તાે તેમાં તથ્ય શું છે? | Ş.    | ХЧ0      |
|             | ₹.           | પત્થરની ગાય દાેહવાથી જેમ દ્રધ આપે નહિ<br>તેમ પત્થરની મૂર્તિ પૂજવાથી પણ શું કાર્ય                                                                                                  |       | ••       |
|             |              | સિદ્ધ થાય ?                                                                                                                                                                       |       | ४५२      |
|             | `з.          | જડને ચેતનની ઉપમા આપી શ્રકાય?                                                                                                                                                      | •••   | ४५३      |
|             | ٧.           | અક્ષરાકારને જોવા માત્રથી ગ્રાન થાય છે તેમ<br>મૂર્તિંને જોવા માત્રથી ગ્રાન થતું કેમ                                                                                                |       |          |
|             | •            | દેખાતુ <b>ં નથી</b> ?                                                                                                                                                             | •••   | ४५४      |
|             | ŤΫ.          | સ્ત્રીની મૂર્તિ જોવાથી પ્રત્યેકને કામવિકાર ઉત્પન્ન<br>થતા દેખાય છે પણ પ્રતિમા જોઈને બધાને                                                                                         |       |          |
|             | * 5 - 4      | વિરાગભાવ ઉત્પન્ન થતા દેખાતા નથી તેનું શું કારણ ?                                                                                                                                  | •••   | ४५४      |
|             | . 5.         | જિનપ્રતિમાને નમસ્કાર કરવાથી તે નમસ્કાર                                                                                                                                            |       | <b>\</b> |
|             | ٠            |                                                                                                                                                                                   |       | ४५८      |
|             |              | મૂર્તિ'માં શું વીતરાગના શુણા છે !                                                                                                                                                 | • • • | ४५७      |
|             | ···.         | પત્યરની મૂર્તિંમાં પ્રભુના ગુણેાતું આ <b>રાપજુ</b> ે<br>શી રીતે થાય <i>ે</i>                                                                                                      | •••   | ४५०      |
|             | ٠ <b>٤</b> , | નિરાકાર ભગવાનની ઉપાસના ધ્યાન દારા થઇ શકે છે તા પછી મૂર્તિ માનવાનું શું કારણ!                                                                                                      |       | ४६०      |

| ۹۰.          | નિરંજન નિરાકારની મૃાત કેવી રીતે બની શકે ?                                                                                                                  | ٧٤             | ,હ       |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|----------|
| 11.          | શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીના વખતમાં ભાકીના<br>તેવીશ તીર્થ કરાેેેના જીવ સંસારમાં બટકતા હતા<br>છતાં તે સમયે તેમને વદન કરવામાં ધર્મ<br>કેવી રીતે સંભવે ?              | ¥'             | 54       |
| ۹٦.          | મૂર્તિ તા એકે દ્રિય પાષાણની હોવાયી પહેલા<br>ચુણસ્થાનકે છે તેને ચાેચા પાંચમા ચુણસ્થાનક-<br>વાળા શ્રાવક તથા છઠ્ઠા સાતમા ચુણસ્થાનકવાળા<br>સાધુ કેમ વંદન કરે ! | <b>४</b> ′     | <u>.</u> |
| ٩૩.          | મૂર્તિ તા પાષાઅુમય છે. તેને પૂજવાથી શું<br>ક્ળ મળે ? મૂર્તિંને કરેલી સ્તુતિ મૂર્તિ થાડી જ<br>સાંભળવાની હતી ?                                               | ४ <sup>,</sup> | 90       |
| ૧૪.          | શ્રી પ્રક્ષવ્યાકરણ સ્ત્રમાં પાંચ સ વર દ્વારમાં<br>ચૈત્ય લખ્યા નહિ અને આસ્ત્રવદ્વારમાં ચૈત્ય<br>લખ્યા તેતું શું કારણ ?                                      | ४١             | ٩و       |
| ۹٧.          | ચૈત્ય શબ્દના અર્થ કેટલાક લાેકા "સાધુ" કે<br>"દ્યાન" કરે છે તે શું હચિત છે?                                                                                 | Y              |          |
| ٩ <b>%</b> . | શ્રી જિનપ્રતિમાથી જિનર્ભિખ નહિ લેતા શ્રી<br>વીતરાગ દેવના નમૂના તુલ્ય સાધુને ગ્રહ્યુ કરે<br>છે તે વ્યાજળી છે?                                               | ¥              | ሪያ       |
| ૧૭.          | જિનપ્રતિમાને જોવાથી કે પૂજવાથી કાેઇને<br>કેવળ ગ્રાન ઉત્પન્ન થવાનું સાંભળ્યું છે ?                                                                          | ¥              | ૭૫       |
| ۹۷.          | કાઈ વિધવા પાતાના મરણુ પામેલા પતિની<br>મૂર્તિ ભનાવી પૂજા સેવા કરે તાે તેથા તેને<br>કામની શાંતિ કે પુત્રની ઉત્પત્તિ થાય ! ન થાય                              |                |          |

#### [ १२ ]

|             | તાે પછી પરમાત્માની મૂર્તિથી પણ શું<br>કાયદાે થવાના ?                                                                                                                                                                                      | •••• | የውው         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------------|
| ૧૯.         | ભગવાનની મૃતિ એજ ભગવાન હાય તા<br>તેમના અલંકાર પાપી લોકા કેમ ચારી જાય<br>છે? તેમની હજારાની રકમાે લોકા હજમ કેમ<br>કરી જાય છે? વળી ભગવાન સર્વંદ્રા છે તા<br>તેમની મૃતિને જમીનમાંથી ખાદીને કેમ કઢાવી<br>પડે છે? શાસનદેવા એ કાર્ય કેમ કરતા નથી! |      | V.a.c       |
| <b>૨</b> ૦. | આનંદ આદિ શ્રાવકાએ જિનમંદિર કરાવ્યાના<br>પાઠ કયા સૂત્રમાં છે?                                                                                                                                                                              |      | 860         |
| ૨૧.         | દેવા તા પાતાના જીત આચાર સમજી પૂજા<br>કરે તેમાં પુણ્ય કેમ ઢાય !                                                                                                                                                                            | •••  | <b>४८</b> • |
| <b>રર.</b>  | દેવા તા આખી જ દગીમાં એક જ વાર<br>મૂર્તિ પૂજા કરે છે, પછી નહિ, તથા સમ્યગ્દિષ્ટ<br>અને મિથ્યાત્વી બન્ને વર્ગના દેવા તેમ કરતા<br>હાવાથી તે જીત આચાર જ કહેવાય. તેને<br>શુભ કરણી કેમ કહેવાય ?                                                  |      | <b>४८१</b>  |
| ₹8.         | અસંખ્યાતા વર્ષોની પ્રતિમાંએ દ્વાવાનું કદ્વે<br>છે પણ પુદ્દમળની સ્થિતિ તેટલા વર્ષની ન                                                                                                                                                      | •••  | 3 . (       |
|             | હાવાથી તેમ શા રીતે કહી શકાય !                                                                                                                                                                                                             | •••  | ४८७         |

### જૈનધમ

જૈત ધર્મ ફેક્ત સમજુ પંહિત કે જ્ઞાની માટેજ નથી પણ જ્ઞાની અજ્ઞાની સર્વને માટે છે

અષ્યમજા બાળજવામાં ધર્મભાવના ઉત્પન્ન કરવા તથા ટકાવવા માટે મુર્તિ એ એક ઉત્તમ સાધન છે

> એટલે ખાળજવાને મૂર્તિનું અવલંખન ટેકા રૂપ છે

બાળજીવા માટે મૂર્તિનું અવલંબન નકારવું તે—

- બાળજવાને ધર્મનું એક ઉત્તમ સાધન ખંધ કરવા જેવું છે
- —તેમ જ તે, જૈન ધર્મમાં એકાંતવાદ અપનાવવા જેવું છે

જૈન ધર્મને જ્ઞાની માટેના જ ગણીને તેને એકાંત રૂપ આપી બાળજવાને ધર્મ પામવાનું સાધન બંધ કરવું તે ધર્મ વિટુદ્ધતું આચરણ કરવા બસબર છે

> ધર્મ વિરુદ્ધનું આચરણ કરવાથી પરભવમાં દુલ'બ-બાધી બનવાના ભય ઉત્પન્ન થાય છે

### **ખચા અને ખચા**વા

અધર્મથી-પાપથી પાતે ખચવું અને બીજાને ભચાવવા તે દરેક શ્રાવકતા ધર્મ છે.

ળ જૈત ધર્મ સાચા ધર્મ છે.

મૂળ ધર્મ વિરુદ્ધ જે કંઈ સાંપ્રદાયિક માન્યતા રાખવી તે અધર્મ છે.

જેટલે અંશે મૂળધર્મથી વિરુદ્ધ તેટલે અંશે મિથ્યાત્વ

મિથ્યાત્વ એ પાપ છે, અંધર્મ છે.

સત્યના સ્વીકાર કરવા તે ધર્મ છે.

સત્યના સ્વીકાર કરવાની ના પાડવી તે અધર્મ છે

અધર્મથી, પાપથી બચવા માટે

\_\_ સંપ્રદાયવાદને તિલાંજલિ આપા, \_ ..... સંપ્રદાયવાદમાં ઘસડના**ર સાધુ-શ્રા**વકને

ં જરાપણ ઉત્તેજન આપવું નહિ પણ તેમને સંપ્રદાયવાદમાં જતા અઢકાવી સત્ય ધર્મને રસ્તે વાળવા અને એ રીતે તેમનું મિથ્યાતના પાપથી બચાવવા — 🧠 🥕

તે કરેક સમજુ!શ્રાવકનું કર્તવ્ય છેલ્ 🥙

TO BUS BUS A

# મૂળ જૈન ધર્મ

**ઐ**ત ધર્મના પાયા સત્ય ઉપર સ્ચાયલા છે. સમ્યગુ દર્શન**યા** જ સાચા ધર્મ પમાય છે અને સાચા દેવ-ગુરુ-ધર્મની શ્રદ્ધા એ જ મન્યગ્રદર્શન છે. એટલે સત્ય એ જ ધર્મ છે. અતે જે કંઈ સત્યથી એટલું વેગળું તેટલું તે સત્ય ધર્મ તી િરુદ્ધનું છે એમ જ સમજવું જોઈ એ.

ભગવાન મહાવીરે પરૂપેલ જૈનધર્મ એક જ છે. તેમાં ફાંટ કે સંપ્રકારો નથી. આજે જૈન ધર્મમાં અનેક સંપ્રદાયો છે. તે દરેક સંપ્રદાય પાતાને સાચા જૈન ધર્મના અનુયાયી માને છે અને તેઓ માને છે તેને જ તેઓ મૂળ સાચા જેત ધર્મ ગર્રે છે. પરંતુ બધાય સંપ્રદ યા સાચા હાય એમ તા બની શકે જ નહિ. કારણ કે બધા સાચા હૈાય તેા પછી જુરાપણું હૈાય જ નહિ.

પરંતુ સંપદાયા માજદ છે અને જુદાપણં પણ છે તે તા વાસ્તવિક સત્ય હકીકત છે. એટલે દરેક સંપ્રદાય કાઈ તે કાઈ રીતે ખૂળ સત્ય શુદ્ધ જૈત ધર્માથી અમુક અંશે વેગળા છે, જુદા છે એ તક્કો થાય છે.

મૂળ શુદ્ધ જૈન ધર્મથા જેટલું વચળાપણું તેટલે અંશે બગવાનની પ્રરૂપણા વિરુદ્ધનું માટે મિથ્યાત્વ ગણાય અને મેધ્યાત્વ એ જેન ધર્મમાં મે∖ટામાં માટું પાપ ગણાય છે. એ વદાપાપ**ર્યા** બચવા ઇવ્છના**રે** શુદ્ધ જૈત ધર્મ જાણવા, સમજવા, પાળવા, અનુસરવા જોઈ અ. તેથી જૈન નામ ધારી દરેક બ્રાવકે મૃળ શુદ્ધ જૈનધર્મ શું છે તે અવશ્ય જ્યવું જોઈએ.

- મારા ખે પુસ્તકા—(૧) જૈન ધર્મ અને એકતા તથા (૨) મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા-ની અંદર જૈનાના બુદા જુદા સંપ્રદાયોની જૂદી જૂદી માન્યતાએા, મતબેદાે સંખંધમાં વિસ્તારથી લખેલું છે, મુખ્ય મતબેદાના સમન્વય કેમ થાય તે બતાવેલું છે. તેમાં શ્વેતાંખર સંપ્રદાયમાં મુખ્ય મતલેદ મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજાના છે તે પણ ખતાવેલ છે.

મારા પુસ્તકમાં મેં, તીર્થંકર ભયવાનાના વખતમાં પણ તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ હતી તે અનેક શાસ્ત્રીય, તથા ઐતિહાસિક પ્રમાણાથી તેમજ ખીજા અનેક પ્રમાણાથી ખતાવી આપ્યું છે. અને તેજ પ્રમાણે સાવદા મૂર્તિ પૂજા સૂત્ર સિધ્ધાંતની વિરુદ્ધ છે અને તે પૂર્વાચાર્યાએ પાછળથી શરૂ કરેલી છે તે અનેક પ્રમાણા અને યુક્તિઓ સહિત સત્રના ઉલ્લેખા સહિત ખતાવી આપ્યું છે



## <sup>જ્વે</sup>તાંખર સંપ્રદાયમાં મતભેદ

શ્ર્વેતાંબર સંપ્રદાય મૂળ તે৷ એક જ હતે৷ અને તે સંપ્રદાયના સર્વ અનુયાયીએ મૂર્તિને માનતા પૂજતા હતા.

લગભગ પાં**ચસાે વર્ષ પહે**લાં અમદાવાદમાં લોકાશાદ લહિયાનું કામ કરતા હતા તેમને એક પુસ્તકની લખામણીના હિસાળ સંબંધમાં યતિએા સાથે તકરાર થતાં ક્રાેધે ભરાઇને મૂર્તિમંદિર જ નહિ પણ સામાયિક વગેરે અનેક ધાર્મિંક ક્રિયાના વિરાધ કર્યા હતા. (વિશેષ વિગત માટે મારા " મૂળ જૈન ધર્મ " પુસ્તકમાંતું લેાંકાશાહ નામનું પ્રકરણ વાંચવું.)

પરંતુ ત્યાર પછી લેાંકાશાહના અનુયાયી યતિઓએ મૂર્તિન માન્ય કરી હતી. એટલે લેાંકાશાહના અનુયાયીએા મૂર્તિના વિરાધી રહ્યા નહેાતા.

લગભગ ત્રણસાે વર્ષ પહેલાં લાંકાશાહના યતિઓમાંના એ યતિએ મુનિશ્રી ધર્મસહિજી તથા મુનિશ્રી ધર્મદાસજીએ નુદા પડી ક્રિયાહાર કર્યા તેમાં તેમણે મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજાને ધર્મ વિરુદ્ધના ખતાવી તેના બહિષ્કાર કર્યા સંભાવત છે કે તે વખતે પણ મૂર્તિ પૂજાના દ્ધારા એટલા બધા વધા ગયા હતા કે તેથા ત્રાસા જઈને મૂર્તિ પૂજાના વિરુદ્ધ પાેકાર ઉઠાવ્યા હશે પણ મૂર્તિ તથા મૂર્તિપૃજ એ જુદા

ભાષ્યતા છે એની ખબર નહિ હેાવાથી મૂર્તિના પણ અજ્ઞાનતાથી વિરાધ કરી દીધા.

ખરી વાત એ છે કે તીર્થ કરાના વખતમાં પણ તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ અને તેમનાં મંદિરા હતાં તેનાં અનેક પ્રમાણા આજે પણ મોજુદ છે. પરંતુ તે વખતે સાવદ્ય પૂજા નહોતી.

સાવદ્ય પૂજાની શરૂઆત પૂર્વાચાર્યોએ કરી હતી. પૂજાપદ્ધતિના ઇતિહાસ ઉપરથી સ્પષ્ટ માલુમ પડે છે કે પૂજાની શરૂઆત ઘણી નાની વિધિયી થર્ક હતી. પરંતુ તે પછી પાછળના આચાર્યો એક પછી એક નવી નવી પૂજા પદ્ધતિ ઉમેરતા જ ગયા, વધારતા જ ગયા, એટલું જ નહિ પણ પૂજા વિધિએ એટલી અધી ખર્ચાળ કરતા ગયા કે જાણે કે ધનવાનોનો જ ધર્મ હોય એમ જ પ્રતીતિ થાય.

સંભવ છે કે આચાર્યોએ પાતાના શિથિલાચાર છુપાવવા લાેકાને સાવદા પૂજાને માર્ગે ચડાવી દીધા અને ધનવાના મારફત પાતાની વિદ્વતાની મહત્તાના લાેકામાં પ્રભાવ ફેલાવવા માટે નવી નવી પૂજાવિધિઓ દાખલ કરી અને તેમાં જ ધર્મ મનાવ્યા, અને લાેકાને સ્ત્રના ત્તાનથી અજાણ રાખ્યા કે જેથી લાેકા સાચી વાત જાણી શકે નિક્રિ.

અત્યારે અનેક ખર્ચાળ પૂજાએ અસ્તિત્વમાં છે એટલું જ નહિ પણ એવી પૂજાએ કરાવીને આચાર્યો સાધુએ પોતાની વાહવાહ પાકરાવે છે.

સાધુમુનિઓને મન–વચન–કાયાયી હિંસા કરવી નહિ, કરાવવી

નહિ અને કરતાને રૂડું જાણવું નહિ, અનુમાદન આપવું નહિ એ પ્રમાણે નવ કાટિએ હિંસા ત્યાગના પ્રત્યાખ્યાન હોય છે તે પ્રમાણે સાધુના પહેલા મહાવતની પ્રતિજ્ઞા છે. એ વત પ્રમાણે સાધુથી સાવદા પૂજાતા ઉપદેશ પણ આપી ન શકાય ત્યારે આજે સાધુઓ જ ભારેમાં ભારે ખર્ચાળ પુજા કરાવવામાં આનંદ માતે છે! અતે એમાં જ ધર્મની ઉત્રતિ. ઉદ્યોત માને છે!

આ સર્વ સાવદા પૂજાએ સૂત્ર સિધ્ધાંત વિરુદ્ધ છે, ધર્મ વિરુદ્ધ છે તે મેં મારા " મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકમાં વિસ્તારથી ખતાવેલ છે.

મૂર્તિ પૂજાના અસહ્ય આહં ખર-ઠાઠથી ત્રાસી ગયેલા જૈનાએ ઉક્ત મુનિશ્રીએના પડકારને ઝીલી લીધા અને મૂર્તિ પુજાના ત્યાગ કરી તેમના અનુયાયી થઈ ગયા. પરંતુ મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજ એ બે જુદી જુદી બાબતા છે તેનું ધ્યાન નહિ હાેવાથી મૂર્તિ પૂજાની સાથે મૂર્તિના પણ ત્યાગ થઈ ગયા.

## સ્થાનકવાસી જૈનાનું ધર્મ કર્તાવ્ય

સ્થાનકવાસીઓ પાતે સાચા જૈન ધર્મના અનુયાયી છે એમ માને છે અને કહેવડાવે છે. તે વાતને ખરેખર સાચી ઠરાવવી હોય તાે તેમણે સત્ય વાતનાે સ્વીકાર કરી સત્ય ધર્મના અનુયાયી **યનવું** જોઈ એ.

જ્યારે ભૂલથી કે અજ્ઞાનંતાથી મૂર્તિ પૂજાની સાથે મૂર્તિના પણ ¿թાષ્ઠા કર્યા ત્યારે મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજા એ બે બાબતા જુદી જુદી છે એમ ખબર નહાતી. પરંતુ અત્યારે જ્યારે મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા એ એ જુદા વિષયો છે એમ સમજ પડી છે ત્યારે તે બન્નેને જુદા માનવા જ જોઈએ.

મૂર્તિ મંદિરા તીર્થ કરા ભગવાનાના વખતમાં પણ હતા અને તીર્થ કર ભગવાનાએ પણ મૂર્તિ મંદિરાના વિરાધ કર્યા નહાતો તે વાત આ પછીના પ્રકરણમાં પ્રમાણા સહિત સાખિત કરેલ છે. એટલે ભગવાને માન્ય રાખેલ હોવાથી મૂર્તિને માનવી, વાંદવી તે દરેક જૈનનું ધમ કત્વાં વ્યા છે.

સારૂં તાે એ હતું કે ત્રણસાે વર્ષ પહેલાં જ બન્ને મુનિઓએ મૂર્તિને માન્ય રાખીને સાવદા મૂર્તિ પૂજાના જ વિરાધ કર્યો હોત. એમ ક્રુયું દ્વાત તા શ્વેતાંખરાથી જુદા પડવાની જરૂર ન રહેત અને ભેગા

રહીને જ વિરાધ કરી શકાત. પરંતુ કાળ પ્રભાવે થવાનું હતું તે થયું તું માટે ખેદ કરવા નકામાં છે. હવે તા જાગ્યા ત્યાંથી સવાર ગણીને સત્યને અપનાવાય તાે એકતાના પાયા નં ખાઈ જાય.

### એકતાના પાયા

મૂર્તિના વિરોધ મડી જતાં <sup>શ્</sup>વેતાંખર સંપ્રદાયમાં એક્તાના પાયા નખાઈ જાય અથવા શ્વેતાંબર સંપ્રદાય આખા એક જ થઈ જાય. ત્યારે પછી સાવઘ પૂજાતે! સ્થાનકવાસીએાનાે વિરોધ એડલાે પ્રખળ થઇ જાય કે મૃર્તિ પૂજક સાધુએાને સ્થા ના વિરાધની સાચી વાત માન્યા વિના છૂટકાે રહે જ નહિ. મૂર્તિ**.** પૂજક શ્રાવકામાં પણ માટા ભાગતા મૃતિપૂજાના સ્પાડંબર વિરૂદ્ધ જ છે અથવા તાે અજ્ઞાનતાથી પૂજાને માને છે. તેએા પણ સત્ય સમજાતાં સ્થાનકવાસીએાને અનુમાદન, સહકાર આપે. એટલે એકતામાં કાંઇ વાંધા રહે જ નહિ.

મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ સુત્ર સિધ્ધાંત અનુસાર છે એટલે સ્થાનકવાસી પાસે તે સંબધમાં ધર્મ બળ. જ્ઞાન બળ અને સ<sup>ંદ્</sup>યા બળ મજબુત થવાથી તેમની સફળતા થયા વિના રહે જ નાંહ.

માટે મુર્તિને અપનાવી મૂર્તિપૂજાના વિરોધ કરવા એ જ સ્થાનકવાસીનું ધર્મ દર્તવ્ય છે.

# તીર્થંકરાેના વખતમાં તીર્થં કરાેની મૂર્તિએા હતી તેની વિવિધ પ્રમાણાથી સિદ્ધિ

શ્વૈતાંબર સંપ્રદાયમાંથી જુદા પડતી વખતે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયે જાહેર કરેલું કે તીર્થ કરાના વખતમાં તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ નહોતી. તેયા સૌથા પહેલાં અહીં નીચેના જુદા જુદા અનેક પ્રમાણાયા તીર્શકરાના વખતમાં મૂર્તિઓ હતી તે સિદ્ધ કરીશું-

- ૧. સૂત્રના પ્રમાણા
- ર. પ્રાચીન શિલાલેખાના પ્રમાણા
- ૩. પ્રાચીન અવશેષાના પ્રમાણા
- ૪. સ્ત્પા, ગુફાઓના પ્રમાણા
- પ. બૌદ્ધ શ્રંથનું પ્રમાણ

આમ જુદી જુદી રીતે અનેક પ્રમાણાયી મૂર્તિની સિંહિ ચતાં રથાનકવાસીઓનું મંતવ્ય તદ્દન ખાટું છે તે આપામા થર્મ જાય છે.

#### 9

## સૂત્રાના પ્રમાણા

જૈન સ્ત્રોમાં અનેક કેકાણે चैत्य શબ્દ આવે છે. તેમાં જ્યાં જ્યાં યક્ષ-વ્યંતરના ચૈત્યની વાત આવે છે ત્યાં તેા સ્થાનકવાસીઓએ તે ચૈત્યના અર્થ યક્ષ-મંદિર અથવા યંતર:યતન કરેલ છે એટલે ત્યાં મતબેદ નથી.

જેઓ યક્ષના ચૈત્યા અને જિનચૈત્યાને એકસરખા ગણીને જિનચૈત્યાના નિષેધ કરે છે અથવા જિનચૈત્યાને અમાન્ય ગણે છે તેમની વાત તા મૂર્ખાઈ ભરેલી જ ગણાય કારણ કે યક્ષના ચૈત્યા અને જિનચૈત્યામાં આકાશ પાતાળ જેવા તફાવત છે.

જેમ યક્ષના ચૈત્યાના અર્થ યક્ષમંદિર કરવામાં આવે છે તેવી જ રીતે સ્ત્રામાં જ્યાં જ્યાં જિન ચૈત્યની વાત આવે છે ત્યાં ત્યાં તેના અર્થ જિનિભળ, જિનમૂર્તિ અથવા જિન મંદિર એમ જ અર્થ શાય છે અને એમ જ અર્થ કરવા જોઇએ. છતાં સ્થાનકવાસીઓએ ૨૫૦૦ વર્ષથી થતા આવેલા અર્થ કેસ્લીને મન:કલ્પનાથી જ્ઞાન, સાધુ વગેરે અનેક જુદા જુદા અર્થ કરેલ છે. તે અર્થા સદંતર ખાટા છે અને સ્ત્રામાં તે તે ઠેકાણે સ્થાનકવાસીઓના અર્થ ખંધ ખેસતા થતા નથી, તેથી પહેલાં અહીં ચૈત્ય શાબ્દના અર્થ સંખંધી વિવેચન કરીશું.

#### ચૈત્ય શબ્દના અર્થ

વ્યુત્પત્તિની રીતે ચૈત્ય શબ્દના જ્ઞાન, સાધુ વગેરે અર્થ થઈ શકતા નથી. તેમજ તા. ૫-૮-૧૯૬૩ના "રથાનકવાસી જૈન" પત્રના અંકમાં ૩૨ મા પાનાના પહેલા કાલમના છેડે તેના લેખકે પણ પં.

<del>બેચરદાસજીના મત ઉધ્ધત કરીને જણાવ્યું છે કે ચૈત્ય શબ્દના અર્</del>થ **ગ્રાન ક**રવામાં આવે છે તે વ્યાકરણની રીતે ખાટા છે.

રાબ્દકાષા-જુદા જુદા પ્રાચીન શબ્દકાષામાંના કાઇપણ **શ્રબ્દકાષમાં** ચૈત્યના અર્થમાં જ્ઞાન, સાધુ વગેરે અર્થ આપેલ નથી. પણ તેમાં આપેલા જિન્યાબ, જિન્પ્રતિમા અને જિન્મ દિર અર્થા જ જૈન સત્રામાં ખરાખર ખંધખેસતા થાય છે.

ગાંડલના આધુનિક શબ્દકાષમાં અત્યાર સુધીમાં નુદા જુદા સંધા તથા સમાજોએ ચૈત્ય શબ્દના જે જે અર્થ કર્યા છે તે સર્વ અર્થના સંગ્રહ કરવામાં આવેલ છે તેથી તેમાં સ્થાની માન્યતા ધ્યાનમાં લઇને સાધુ અર્થ પણ લખ્યા દ્વાય તા તે અર્થ વ્યુત્પત્તિ રીતે ખાટા છે અને તે અર્થ જૈનસૂત્રામાં લાગુ પડી શકતા નહિ હોવાયી જૈન સૂત્રા માટે તે અર્થ ખાટા છે.

વિશેષ વિગત માટે મારા " મૂળ જૈત ધર્મ અને હાલના સંપ્રદ્રાયેા" નામના પાનાં ૧૧૨ થી ૧૨૦ તથા ''ચૈત્ય શબ્દ પર વિચાર " નામનું આ પુસ્તકમાંનું પ્રકરણ નં. ૭ જુએા.

પં. બેચરદાસજની અર્થ કરવામાં બુલ-પં. બેચરદાસજએ **૦યુત્પત્તિ પ્રમાણે ચૈત્ય શબ્દના અર્થ** ચિતાપરનું સ્મારક કરેલ છે **તે** અર્થ સૂત્રામાં લાગુ પડી શકતા નથી તે પણ આચાર્ય શ્રી વિજયેન્દ્રસરિએ તેમના " ચૈત્ય શબ્દ પર વિચાર" નામના પ્રકરણ નં. ૭ માં વિસ્તારથી ખતાવેલ છે.

#### પ્રતિષ્ઠાના માહથી સ્થા. તરફથી સત્યની અવગણના

શરૂઆતમાં મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ કરતી વખતે, મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા એ બે જુદી જુદી બાયતા છે તે નહિ સમજવાથી સ્થાનકવાસી મુનિઓએ મૂર્તિને પણ ભૂલથી અમાન્ય કરી અથવા તા અજ્ઞાનથી અમાન્ય કરી. તે ગમે તેમ હાય પણુ એક વખત અમાન્ય

કર્યા પછી સાચી વાત સમજાણી હોય તે પણ પછી તે લીધી વાત મુકતાં માન પ્રતિષ્ઠા ગુમાવાય તે પરવડે નહિ તેયી સ્ત્રોના ટળા લખી તેમાં ચૈત્ય શબ્દના અરિહંત, સાધુ, છદ્મસ્થ, કેવળ જ્ઞાન વગેરે અનેક જૂદા જુદા અર્થ કરી સ્ત્રોમાં જુદે જુદે દેકાણે તે ખાટા અર્થા કસાડી દીધા.

તે પછી પણ સ્થાનકવાસી મુનિઓ શ્રી અમાલખઋષિજી તથા શ્રી ઘાસોલાલજી મહારાજે પણ સંપ્રદાયવાદને પુષ્ટ કરવા માટે તેમના સત્રોમાં જાણી જોઈને ચૈત્ય શખ્દના ખાટા અર્થ કરેલા છે તે વાત પણ આ શ્રી વિજયેન્દ્રસૂરિએ પ્રકરણ નં. ૭ તથા ૮ માં સ્પષ્ટ રીતે ખતાવી આપેલ છે. અને જુદા જુદા કાષામાં ચૈત્યના અર્થ જિનબિંખ કે જિન મુર્તિ-મદિર આપ્યા છે તે અર્થ જ જૈન સુત્રામાં લાગુ પડે છે તે પણ સુરિજીએ દાખલાઓ આપીને ખતાવેલ છે.

## **મૃ**ત્યુલાેકમાંની મૂર્તિએા

સૂત્રામાં મૃત્યુલેહમાંની અને દેવલેહમાંની એમ બન્ને જાતની જિનમૂર્તિઓની વાત-ઉલ્લેખ આવે છે તેમાં દેવલેકની મૂર્તિએહ શાધતી છે અને મૃત્યુલેહની મૂર્તિએહ અશાધતી છે.

સ્થાનકવાસીએ કહે છે કે અહીં મૃત્યુ લેહકમાં એટલે ભરતખંડમાં જિનમૂર્તિ હતી જ નહિ. ત્યારે ભરતખંડમાં પણ જિનમૂર્તિઓ મંદિરે હતાં તેના ઘણા ઉલ્લેખા સૂત્રામાં છે તેમાંના થાડા નીચે પ્રમાણે છે.

#### ૧. સમવાયાંગ સુત્રમાં ઉપાસક દશાંગ સુત્રની નેાંધ

ઉપ:સક દશાંગ સૂત્રમાં બ. મદાવીરના દશ મુખ્ય શ્રાવકાની વાત આવે છે. ઉપાસક દશાંગમાં શું શું આવે છે તેની નોંધ સમવાયાંગ સૂત્રમાં આપેલ છે. તેમાં શ્રાવકાનાં ચૈત્યા-મંદિરા હતાં એમ કહેલ છે. વિશેષ વિગત માટે જુઓ "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકનું પાના ૧૨૧ તથા ૪૮૦.

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે ભગવાન મહાવીરના મુખ્ય દશ શ્રાવકાના ઘરમાં જિનમંદિર હતાં અને તેમને જિનમદિરા કરાવેલાં પણ હતાં.

# ર. ઉવવાઇ સૃત્રમાં નગરનું વર્ણુન

સ્ત્રામાં જ્યાં જ્યાં નગરનું વર્ણન આવે છે ત્યાં ત્યાં ઉવવાઈ સ્ત્રમાંના ચંપાનગરીના વર્ણન પ્રમાણે સમજ લેવાનું કહ્યું છે. અને ઉવવાઈ સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ચંપાનગરીમાં ઘણાં જિનમંદિરા હતાં. વિશેષ વિગત માટે જુઓ "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તક પાતું. ૧૧૯.

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ભગવાન મહાવીરના વખતમાં ભરતખંડના જે જે નગરાની વાત સૂત્રામાં આવે છે તે ખધા નગરામાં જિનમંદિરા હતાં.

### ૩. જંઘાચારણ–વિદ્યાચારણ

શ્રી લગવતી સત્ર શ્વ. ૨૦ ઉ. હમાં જંધાચારણ વિદ્યાચારણ મુનિઓની વાત આવે છે કે તેઓ માનુષોત્તર પર્વત, નંદી ધરદ્વીપ વગેરે ઠેકાણે જઈને તેમણે ત્યાંના જિનચૈત્યા–મંદિર-મૂર્તિઓને વંદન કર્યા અને "પાછા આવીને અહીંના (આ ક્ષેત્રના) જિનચૈત્યા–મંદિર મૂર્તિઓને વંદન કર્યા. વિશેષ વિગત માટે જુઓ " મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તક પાતું. ૧૨૪

આ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે ભગવાન મહાવીરના વખતમાં અહીં જિન ચૈત્યા-મંદિરા હતાં અને તેથી જ જ વાચારણ મુનિઓએ અહીંની પ્રતિમાઓને વાંદી હતી.

#### ૪. અ બડ પરિવાવાજક

શ્રી ઉવવાર્ક સૂત્રમાં અંબડ પરિવાજકે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે કે—

"મને અરિકંત અને અરિકંતના ચૈત્ય સિવાય અન્ય તીર્થિક, અન્ય તીર્થિક દેવા અને અન્ય તીર્થિકાએ પ્રક્ષ્ણ કરેલા અરિકંત ચૈત્યાને વંદન કરવા, નમસ્કાર કરવા…...વગેરે કરવું કલ્પે નિધ

**અહીં પણ સ્**થા ના અર્થ બાેટા છે તે મા<mark>ટે જ</mark>ુએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પાનાં ૧૨૩–૧૨*૬*.

શ્રી રતનલાલજી ડેાશી સ્થાપિત સાધુમાર્ગી જૈન સંસ્કૃતિ રક્ષક સંધ તરક્ષ્યી મુનિશ્રી ઉમેશચંદ્રજીના અનુવાદ સહિતનું ઉવવાઈ સૂત્ર હમણાં જ મહાર પડ્યું છે. તેમાં શ્રી ઉમેશ મુનિએ ટીકા કરતાં લખ્યું છે કે—

" અદી " અસ્કિત ચૈત્ય "ના અર્થ " નિર્ધાય શ્રમણ " કરવા જોઈ એ અને " અન્ય તીર્ધિ કાએ ગ્રહણ કરેલ અસ્કિત ચૈત્ય "ના અર્થ " દબ્દિબ્રબ્દ તથા ચારિત્રબ્રબ્દ એટલે કે જિનશાસન છોડીને બીજા સંઘમાં ભળી ગયેલ નિર્ધાય શ્રમણ " એમ અર્થ કરવા જોઈ એ."

શ્રી ઉમેશ મુનિજી એક વાત તદ્દન વિધારી દીએ છે કે જિન શાસન છેાડી જનાર સાધુને જૈન સાધુ કે નિર્ધાય શ્રમણુ કહેવાતા જ નથી. વ્યવદારમાં તા જૈન ધર્મ છેાડી જનારને અજૈન જ કહેવાય છે. પણ શ્રી ઉમેશ મુનિજી સંપ્રદાયવાદના તારમાં વ્યવહારને તદ્દન બૂલી ગયા છે અને તેમણે ખાડી વાત આગળ ધરી છે.

બીજું અરિહંત ચૈત્યના અર્થ તેએ**ા શ્રમણ–સાધુ કરે છે અને** 

તેની પુષ્ટિમાં દિગંબર અત્યાર્ય શ્રી કું દકુંદાચાર્યના બાધપહુડની ૮ મી ગાથા ઉધ્ધૃત કરે છે. તે રાથાના અર્થ અત્ર પ્રમાણે છે—

" જે આત્માને જ્ઞાન સ્વરૂપ જાણે છે તથા ચત્યસ્વરૂપ અન્ય આત્માએ તે પણ જ્ઞાન સ્વરૂપ જાણે છે અને પાંચ મહાવ્રતાથી જે પવિત્ર છે એવા જ્ઞાનમય આત્માને ચૈત્યગૃહ જાણવા"

અમાત્મત્તાન એજ સાચું ત્રાન છે અને ચેત્ય-જિનપ્રતિમા એ ભગવાનનું પ્રતીક છે. તે પ્રમાણે શ્રી કુંદકુંદાચાર્યે અહીં આત્મત્તાની મહાત્માને ચૈત્યગૃહ-ભગવાનના પ્રતીક જેવા કહ્યા છે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્યે આ વાત નિશ્ચયનયથી કરી છે ત્યારે મૂર્તિની માન્યતા એ તો વ્યવહાર ધર્મ છે.

વ્યવહાર ધર્મમાં વ્યવહારને છાડીને નિશ્રયની વાત કરવી એ તા શુદ્ધ ધર્મના અપલાપ જ છે. શું સ્થાનકવાસીઓ વ્યવહાર ધર્મ પાત્યા વિના એકદ્દમ સીધા નિશ્ચય ધર્મમાં આવી શકે છે? નહિ જ.

દિગંખરા કે જેઓ શ્રી કુંદકું દાચાર્યના ખાસ અનુયાયો છે તેઓ જિનપ્રતિમાને નથી માનતા એમ શું ( કુંદકું દાચાર્યની ગાથા ઉધ્ધૃત કરનાર ) શ્રી ઉમેશમુનિજી કહી શકશે ? નહિજ. દિગંખરા તા જિનપ્રતિમાને ખરાખર વ્યવહાર ધર્મ સમજીને માને જ છે.

વ્યવહાર ધર્મને છેાડયા અને નિશ્વય ધર્મમાં તા આવી શકાતું નથી એટલે ભંને બાજુથી રખડયા. આ તા સુનિજીએ રઝળવાના જ માર્ગ બતાવ્યા !

આમ છતાં અહીં એક વાત કહું કે જ્ઞાનીને ચૈત્યના જેવા કહીને ચૈત્યની મહત્તા તાે વધારી છે. અને તેથી પણ ચૈત્ય-મૂર્તિ'ની માન્યતા ખાેટી કરતી નથી કે તેના નિષેધ થતા નથી પણ ઊલટી તે વિશેષ મહત્ત્વવાળી બને છે.

આ પ્રમાણે શ્રી ઉમેશ મુનિજીના અર્થ ખાેટા ઠરે છે અને અંબડ પરિવાજકના વખતમાં એટલ ભગવાન મહાવીનના વખતમાં જિનમૂર્તિ–મંદિરા હતા એ સિદ્ધ થાય છે.

શ્રી ઉમેશ મુનિજીએ બીજો વાંધો એ રજુ કર્યો છે કે અરિલંત ચૈત્યના જિનપ્રતિમા અર્થ કરવાથી અંબડ પરિવાજકે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુને વંદન કરવાના નિષેધ કર્યો છે એમ ગણાય અને અંબડ પરિવાજક એમ કરે એ સંભવિત લાગતું નથી.

#### સમાધાન—ઉવવાઇ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

- (૧) અંબડપરિવાજક ભાર વત ધારી શ્રાવક હતા.
- (૨) અંબડપરિવાજક ૭૦૦ સાતસા પરિવાજક શ્રિષ્યાના આચાર્ય હતા.
- ( a ) અંબડપરિવાજકને વીર્યલબ્ધિ, वैक्वियल्धि अने अविधित्तान प्राप्त थयेल હता.

આ પ્રમાણે અંબડપરિવાજક અવધિતાની, મહાતપરવી, લબ્ધિધારી બ્રાવક હોવા છતાં તેમના વેષ તાપસના હતા, તેઓ પરિવાજકાના આચાર્ય હતા અને અન્ય ધર્મીઓ તેમને ગુરુ તરીકે પૂજતા હતા. આવી રિથતિમાં તેઓ જૈન સાધુઓને વંદન નમસ્કાર ન કરે તા તેમાં કશું અયાગ્ય નથી. એટલે અંબડપરિવાજકની પ્રતિતા યાગ્ય જ હતી.

#### પ. આનંદ શ્રાવક

ત્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં આતંદ ત્રાવકે પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે— "મારે આજ્યો અન્ય તીર્થિક, અન્ય તીર્થિકાના દેવ તથા અન્ય તીર્થિ કાએ ત્રહણ કરેલા અરિહંતના ચૈત્યાને વંદન નમસ્કાર કરવા કલ્પે નહિ."

અહીં પણ સ્થાનકવાસીઓ ચૈત્યના અર્થ ખાટા કરે છે તે માટે જુએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પાતું ૧૨૨

અહી અન્ય તીર્થિકાના દેવ ગુરુના નિષેધ કર્યા એટલે જૈન ધર્મના દેવગુરુ સ્વયમેવ વંદનીય કરે છે.

અન્ય તીર્થિ કેદેવ એટલે હિર, હર આદિ દેવા આતંદ શ્રાવકના વખતમાં એટલે ભગવાન મહાવીરના વખતમાં વિદ્યમાન નહોતા પણ તેમની મૃત્તિઓ જ હતી. એટલે અન્ય તીર્થિક દેવની મૂર્તિના નિષેધ કર્યો તેથી આપાઓપ જિનમૂર્તિને વંદન કરવાનું સિદ્ધિ થાય છે.

વળા નિક્ષેષાની રીતે જુઓ કે—જો એકલા બાવનિક્ષેષા જ માનશા તા બાવનિક્ષેષે હિર, હર આદિ કાઈ સાક્ષાત્ વિદ્યમાન નહોતું તેથા આનંદ શ્રાવકે ચારે નિક્ષેષાએ અન્ય દેવાના નિષેધ કર્યો છે એમ સ્વીકારવું જ પડશે. એટલે કે જેના ભાવ નિક્ષેષા વંદનીય નથી તેના ચારે નિક્ષેષા વંદનીય નથી, તેજ પ્રમાણે જેઓ ભાવ નિક્ષેષે વંદનીય છે તેના ચારે નિક્ષેષા વંદનીય ઠેરે છે.

વિશેષ વિગત માટે જુએા "મૂળ <mark>જૈન ધર્મ"</mark> પાનાં ૪૧૭-૪૧૮

આ ઉપરથી પણ ભગવાન મહાવીરના વખતમાં તીર્થ કરોની મૂર્તિઓ હતી તે અને તેને વંદન નમસ્કાર થતા હતા તે સિદ્ધ થાય છે.

# દેવલાકમાં શાશ્વતી મૂર્તિઓ

દેવલાકમાં તીર્થ કરાની શ્રાશ્વતી મર્તિઓ છે તે જૈન સ્ત્રામાં કહેલું છે અને સ્થાનકવાસીઓ તે માને છે જ. અને દેવા તે મૂર્તિઓને વાંદે પૂજે છે તે પણ સ્થાનકવાસીઓ માને છે જ.

ધર્મ તા દેવ કે મતુષ્ય બધાને માટે એક્સરખા જ હોય અતે છે. દેવને માટે એક ધર્મ અને મનુષ્યને માટે જૂદા ધર્મ હોય એવું અને જ નહિ. જૈત ધર્મમાં એવી રીતે જુદા જુદા ધર્મ બતાવેલા જ નથી. પણ જૈન ધર્મ સર્વ છવા માટે એક સરખા છે એમ જ જૈન સત્રા કહે છે.

એટલે મૂર્તિ'ને વાંદવી એ દેવાની પેઠેજ મનુષ્યનું પણ કર્વવ્ય હતે છે.

વધુ માટે જાએા " મૂળ જૈત ધર્મ" પૃષ્ટ ૮૨–૮૩

આ સંભધમાં સ્થાનકવાસીઓએ જે દલીલા ઉપજાવી કાઢી છે તેન. ખુલાસા આ નીચે આપેલા છે.

#### દેવ એક જ વાર પૂજે છે ते भेगी वात छे

રથાનકવાસીએા એમ દલીલ કરે છે કે દેવલાકમાં દેવ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે એક જ વખત મૂર્તિ પૂજે છે તે વાત ખાડી છે. કારણ કે રાજપ્રક્ષીય સૂત્રમાં સૂર્યાબદેવ દેવલે કમાં ઉત્પન્ન થયા ત્યારે તેને તેના સામાનિક દેવાએ કહ્યું છે કે—

> " અદી સર્યાબવિમાનમાં નિહાયતનમાં ૧૦૮ જિનપ્રતિમા છે તે આપને અર્ચા, વંદના, પર્યુવાસના કરવા યાગ્ય છે. એ આપનું પહેલું કરવા લાયક કામ છે તેમ જ પછી કરવાલાયક કામ છે અને તે **વર્તભાનમાં તેમજ ભવિષ્યમાં સદાને** માટે શ્રેયરકર છે, હિતકારી છે, સુખકારી છે, કલ્યાણકારી છે, નિસ્તાર એટલે મેહ્લનું કારણ છે અને અનુગામી એટક્ષે આત્માની સા**થે** આવનારું છે. "

એટલે જૈત સુત્ર જ પૂરવાર કરે છે કે દેવલાકમાં દેવા પાતાના કલ્યાણને અર્થે વારંવાર અનેક વખત પૂજા કરે છે.

વધુ માટે જુઓ "મૂળ જૈત ધર્મ" પૃષ્ઠ ૯૬ થી ૯૯ તથા ૪૮૧ થી ૪૮૭

### સ્થાનકવાસીએા જીત વ્યવહારના ખાેટા અર્થ કરે છે

સ્થાનકવાસીઓની દલીલ છે કે દેવા તેમના જીત વ્યવહાર તરીકે પૂજા કરે છે અને એ જીત વ્યવહારના અર્થ તેઓ વ્યવહારિક આચાર કરે છે પણ તે આચારને ધર્મધુકત માનતા નથી. આ તેમની દલીલ પણ ખાટી છે.

કારણ કે દેવલાકમાં બધા દેવા મિથ્યાદિષ્ટિ હાતા નથી પણ સમ્યગ્દિષ્ટિ પણ ધણા હાય છે અને સમ્યગ્દિષ્ટિના આચાર ધર્મપુક્ત જ હાય છે. રાજપ્રશ્નીય સત્રમાં સ્પષ્ટ બતાવેલું છે કે દેવા ધર્મને માટે જ પૂજા કરે છે અને તે વાત ઉપર પણ બતાવી છે.

તીર્થ કરોના કલ્યાણક ઉજવવાના દેવાના જત વ્યવહાર છે. પણ બીજા કાઈના કલ્યાણક કહેવ તા નથી કે દેવા બીજા કાઈના કલ્યાણક ઉજવતા નથી. એટલે કે દેવા તીર્થ કર લગવાનની ભક્તિમાં જ ધર્મ માતે છે માટે જ તેમના કલ્યાણકા ઉજવે છે.

એ ઉપરથી સિંદ્ધ થાય છે કે દેવાના જીત વ્યવહાર તે ધર્મયુક્ત છે અથવા દેવાના જીત વ્યવહાર તે વ્યવહાર ધર્મ છે.

વધુ માટે જાએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પૃષ્ટ ૯૬ થી ૧૦૨ તથા ૪૮૧ થી ૪૮૭٠

# દેવા પાતાના વિમાનમાં જ પૂજે છે એ વાત પણ ખાેટી છે

સ્થાનકવાસીઓની દલીલ છે કે દેવેા જીત વ્યવહાર તરીકે પાતાના વિમાનમાં જ પૂજ કરે છે તે વાત પણ ખાટી છે કારણ કે જીવાલિગમ સત્રમાં કહ્યું છે કે—નંદી ધર દ્વીપના પર્વતાના સિહાયતનામાં દેવો અનેક વખત ભેગા થઇને અષ્ટાન્દ્રિકા મહાત્સવા ઉજવે છે. વધુ માટે જુઓ "મૂળ જૈન ધર્મ" પૃષ્ઠ ૯૯.

### દેવલાેકની મૂર્તિએા તીર્થ કરાેની જ છે.

સ્થાનકવાસીઓની એક દલીલ એમ છે કે દેવલાકમાંની મૂર્તિઓ તીર્થ કરાના નથા. આ વાત તેમની ખાડી છે. કારણ કે રાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાં દેવલાકની જિન પ્રતિમાઓ તીર્થકરાની જ છે એમ કહેલું જ છે.

વિશેષ વિગત માટે " મૂળ જૈન ધર્મ" પૃષ્ટ ૯૫ જુઓ.

### દેવા અને મનુષ્યાના ધર્મ જીદા નથી

સ્થાનકવાસીઓની દલીલ છે કે દેવેાના જીત વ્યવકાર મનુષ્યાના વ્યવદાર માટે લાયુ પાડી શ્વકાય નહિ. આ દલીલ તેમની ધણી વિચિત્ર છે. કારણ કે તેના અર્થ એ થયા કે દેવાના ધર્મ અને મનુષ્યના ધર્મ જુદાે છે. પરંતુ જૈન સ્ત્રા તા દેવ, મનુષ્ય માટે જ નહિ પણ સર્વ જીવા માટે એક સરખા જ ધર્મ ખતાવે છે. જુદી જુદી ગતિના જીવ માટે જુદા જુદા ધર્મ, સ્ત્રામાં ખતાવ્યા નથી.

વળી એમ માનવાથી કેવી વિચિત્રતા **લ**સ્તી થાય છે તે જુઓ.

એક સ્થાનકવાસી સમકિતી મૃત્યુ પામીને દેવલાકમાં જાય ત્યારે તે જીવ મૂર્તિને માનથી પૂજે. એટલે કે તે સમકિતી મહીને મિશ્યાત્વી અની જાય. કારણ કે સ્થાનકવાસીએ મૂર્તિની માન્યતાને મિશ્યાત્વ ગણે છે.

**આને**। **અર્થ એ થાય કે સ્થાનકવાસી શુદ્ધ** સમકિત

શું તે સમજતા નથી અથવા શુદ્ધ સમક્રિતને માનતા નથી. કારણ કે શુદ્ધ સમક્રિતી પાતાની માન્યતામાં એવી રીતે ફેરફાર ન કરે.

સ્થા. મનુષ્ય તરીકે મૂર્તિને માને નહિ, મૂર્તિને વાંદે નહિ ત્યારે તેજ જીવ મૃત્યુ પામી દેવલાકમાં ઉપજતાં મૂર્તિને માનતા પૂજતા થઈ જાય. એટલે કે તે સમક્તિ ગુમાવે.

તા શું સ્થાનકવાસીએ દેવલાકમાં સમક્તિ ગુમાવી મિથ્યાત્વી બની જાય તેવા ધર્મને સાચા ધર્મ કહે છે? સ્થાનવાસીની સાચા ધર્મની વ્યાખ્યા શી છે? ગતિ પ્રમાણે ધર્મ બદલાય તેને સ્થાનકવાસી શું સાચા ધર્મ માને છે?

#### ?

# પ્રાચીન શિલાલેખાના પ્રમાણા

પ્રાચીન કાળમાં એટલે તીર્થ કર ભગવાનાના વખતમાં મૂર્તિનું અસ્તિત્વ હતું તે પ્રાચીન મૂર્તિઓ ઉપરના શ્રિલાલેખા તથા પ્રાચીન તામ્રપત્રો ઉપરથી પણ પૂરવાર થાય છે.

તેની વિગત માટે જુએા " મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૧૦૩ થી ૧૧ે.

#### 3

# પ્રાચીન અવશેષાના પ્રમાણા

હરપ્પા, માહન જો ડેરા વગેરે પ્રાચીન શહેરાના ખાદકામ કરતાં અતેક પ્રાચીન મૂર્તિઓ નીકળી હતી. આ ખાદકામાં અંગ્રેજ સરકારના વખતમાં સરકાર તરફથી જ થયા હતા. અને તેમાંથી મળેલી મૂર્તિએ માંચથી દશ્ર હજાર વર્ષ પહેલાંની છે એમ સરકારી પુરાતત્વ વિદ્વેશએ નિર્ભુય કર્યો છે.

કાઈ ચુસ્ત સંપ્રદાયવાદી પાતાના સંપ્રદાયના મતની પુષ્ટિ માટે ખાટી રીતે એમ કહે કે હરપ્યા તથા માહન જો ડેરાના ખાદકામમાંથી જિન મૂર્તિએા નીકળી નહાતી તાે તેમનું તે કથન ટકી શકે તેમ નથી. કારણ કે તે સંભધના સરકારી પુરાતત્વ વિદાના પુસ્તકા માેજુદ છે.

એટલે કે તીર્થ કરોના વખતમાં જ તીર્થ કરોની મૂર્તિએા હતી એમ સાબિત થયું છે.

વિશેષ વિગત માટે જુએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પૃષ્ટ ૧૦૪ થી ૧૧૧.

#### 8

# સ્તૂપા, ગુફાએામાં મૂર્તિના પ્રમાણા

પ્રાચીન કાળમાં જૈન મુનિએા વનમાં અને પર્વતની ગુફાએામાં રહેતા હતા એ જાણીતી વાત છે. ભગવાન મહાવીરના સમય પહેલાંની ગુફાએા આજે પશુ મેાજુદ છે.

ચંપા નગરીના મહારાજ કરકંડુ (પ્રત્યેક છુદ્ધ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે તે) દક્ષિણુના ચોડ, ચેર તથા પાંડય દેશોના દિગ્તિજ્ય કરવા નીકલ્યા હતા ત્યારે રસ્તામાં તેરાપુર (ધારાશિવ)ની નજીકમાં પહાડ પર એક પ્રાચીન જૈન ગુકા જોઈ. તે ગુકા તે વખતે લગભગ ૩૦૦ ત્રણસા વર્ષ હતી. એટલે કે આજથી ૨૮૦૦ વર્ષ પહેલાંની તે ગુકા આજે પણુ માજુદ છે.

કરક ડુએ તે પછી ત્યાં બીજી વધારે ગુફાએ ખનાવી અને ત્યાં બગવાન પાર્ધ્વનાથની પ્રાચીન મૂર્તિ હતી તેની પ્રતિષ્ઠા કરી.

ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ પછી એ સદી પછી મહારાજા ખારવેલે બનાવરાવેલી ખંડિગિરિ તથા ઉદયગિરિની ગુફાએ પણ માનુદ છે.

એ તથા બીજી સર્વ ગુકાઓમાં તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ પણ કાતરેલી છે અને તે આજે પણ હયાત છે. આથી પણ સામિત થાય છે કે તીર્થ કરાના વખતમાં તીર્થ કરાની મૃતિ એા હતી.

વળા ભગવાન મહાવીરની પહેલાંના સ્વૃપાની હકીકત પણ શાસ્ત્રોમાં આવે છે તે સ્વ્યોમાં પણ મૂર્તિઓ કાતરેલી કે ખેસાડેલી હતી તે વાત કંટાલીતીલાના તથા ખીજા સ્વયોના મળી આવેલા અવશેષા ઉપરથી સાખિત થાય છે.

એટલે ભગવાન મહાવીરના વખત પહેલાં પણ મંદિરા **ઉપરાંત ગુફાએા તથા સ્તૃ**ધામાં પણ મૂર્તિએ**ા હ**તી તે સાબિત થાય છે.

# ળાહુ ગ્રંથની સાક્ષી

ળૌદ્ધ ગ્રં**ય મહાવગ્ગ** ૧-૨૨-૨૩ માં લખેલ છે કે મહાત્મા **યુદ્ધ** પ**હે**લ વહેલા રાજગૃહમાં ગયેલા ત્યારે ત્યાંના **સુપાર્શ્વનાથના મ**ંદિરમાં **ઉ**તર્યા હતા. સુપાર્શ્વ'ને સંક્ષેપમાં પાલી ભાષામાં ''સુ<sup>ર</sup>પ તિ**થ્થ**." લખેલ છે. ( જુએા '' મૂળ જૈન ધર્મ '' પુસ્તકના પૃષ્ટ ૧૦૭ તથા ૧૧૦. )

આ ઉપરથી સાળિત થાય છે કે—**ભગવાન મહાવીરના** સમયમાં રાજગૃહ નગરીમાં તેમની પૂર્વે<sup>ર</sup>ના પ્રાચીનત**ર** તીથ' કરાના મૃતિ'-મ' દિરા હતાં.

આ વાત શ્રી ડેાશીજએ સંદેહાત્મક ગણી છે. પરંતુ મૂર્તિ **મંદિરા** તે વખતે હતા તેના પ્રમાણે તેા છે તેથી આ વાત પણ સાચી દ્વાર્ધ શ્રુકે. કારણુ કે દિગંભર પંડિત શ્રી કાનતાપ્રસાદજીએ આ વાત અનેક પ્રમાણાથી સિદ્ધ કરેલી છે.

# મૃર્તિની સિદ્ધિ

આ પ્રમાણે સુત્રાના તેમજ અન્ય પ્રમાણાથી સિદ્ધ થાય છે કે તીર્થકરાેના વખતમાં પણ તીર્થકરાેની મૂર્તિએા હતી તેમજ માં દિરા પચ હતા.

જો મૂર્તિ મંદિરા ધર્મ વિરુદ્ધ હોત તા તીર્થકરાેએ તેમ કહ્યું જ હૈાત અને તા પછી તીર્થકર ભગવાનના અનુયાયી જૈતાએ ભગવાનના વચનની વિરુદ્ધ જઈને તે ખનાવ્યા ન જ હ્યાય. તીર્થકર ભગવાનાની સંમતિ–આજ્ઞા હાેવાથી જ તેમના સમયમાં મૂર્તિ મંદિરા બન્યા હતા અને ડક્યા હતા.

અને તે મૂર્તિ-મંદિરા કાંઈ શાભા માટે બનાવ્યા નહોતા. શાભા માટે ભગવાનની આગ્ના હોય જ નહિ. એટલે કે તે મુર્તિ-મંદિરા ધર્મારાધન માટેજ બનાવ્યા હતા. તે ધર્મારાધનમાં મૂર્તિ'ને વંદન, નમસ્કાર વગેરે ભાવપૂજાના સમાવેશ થાય છે. એની વિશેષ વિગત હવે પછીના " મૂર્તિન વંદન " પ્રકર્ણમાં આપી છે.

આ પ્રમાણે મૂર્તિ-મંદિર અને તેને વંદન નમસ્કાર સિદ્ધ થાય છે છતાં તે માનવાના ઈન્કાર કરનારાએા શ્રાવક કે સાધુ ગમે તે હાય પણ તેઓ કાં તે৷ તેએ৷ પાેતાને ભગવાન કરતાં વિશેષ જ્ઞાની માને છે અથવા તાે તેએા ભગવાનના વચનની વિરુદ્ધ વર્તવામાં જરાપણ પાપ માનતા નથી એમ જ સમજવું જોઇએ.

# મૂર્તિની ઉપયોગિતા અને તેના પ્રભાવ

કૈટલાક સ્થાનકવાસીએા કહે છે કે મૂર્તિ અનાદિ કાળથી હતી ખરી પણ તેની પૂજા ( દ્રવ્ય, સાવદ્ય પૂજા ) કરવાની નથી તેા પછી તેને માનવી તે ન માનવા ખરાખર જ થયું.

તેના જવાય–સત્યને સત્ય તરીકે સ્વીકારવું એ જ સાચા ધર્મ છે અને એ જ સાચા ધર્મી તું કર્ત વ્ય છે. તીર્થ કરાના વખતમાં તીર્થ કરાની મૂર્તિ હતી, મૂર્તિની માન્યતા હતી, એ વાત તા સત્રાયી તેમ જ બીજ અનેક રીતે સિદ્ધ થાય છે. છતાં મૂર્તિને ન માનવી તે સૂત્રોને તથા તીર્થ'કર ભગવાનને ન માનવા ખરાખર છે.

હા, જેમને સૂત્રાની,વાત ન માનવી હોય તેમ જ પ્રાચીન પ્રમાણા ન માનવા હેાય અને ફક્ત પાેતાની માની લીધેલી માન્યતાને જ વળગી રહેવું હાેય તેમને માટે કાંઈ કહેવાનું રહેતું જ નથી. કારણ કે દરેક માખ્યસ પાતાની માન્યતાને વળગી રહેવાને મુખત્યાર છે.

ખાકી જેઓ ભવભીરૂ છે, મુમુસુ છે, સત્યાર્થી છે, જૈન સુત્રોને માને છે તેઓએ સત્યને સત્ય તરીકે સ્વીકારવું જોઇએ અને ભગવાનના વખતમાં મૂર્તિની માન્યતા હતી તે પ્રમાણેની માન્યતાને સત્ય તરીકે સ્વીકારવી એ ધર્મ્ય છે એમ માનવું જોઈએ.

તેમણે એ પણ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે મૂર્તિ એ ધર્મારા-ધનમાં આલંખનરૂપ છે. નિર્જાળને ટેકારૂપ છે પરંતુ જેમનું મન એટલું

ખધું મજ ખૂત ખન્યું દ્વાય કે જેથી તેમને મૂર્તિના આલંખનની જ રૂર ન દ્વાય તા તેમને પણ મૂર્તિની જ રૂર છે જ એમ કાઈ કહેતું નથી.

આ ખાખત વિશેષ વિસ્તારથી સમજવા માટે "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકના પાના ૯૦ થી ૯૩, ૧૭૦ થી ૧૮૧ તથા ૪૧૯ થી ૪૪૯ વાંચા અને સમજો.

મૂર્તિની ઉપયોગિતા અને પ્રભાવ તેં સૌએ જાણવા સમજવા જોઈએ અને તે જાણ્યા પછી જેમ તેને પાતાને યાગ્ય લાગે તેમ તેણે વર્તવું જોઈએ.

મૂર્તિના પ્રભાવ કેમ ઉત્પન્ન થાય છે, કેમ વધે છે અને કેમ ટકે છે તે વાત ત્રાની ગુરુ પાસેથી જિજ્ઞાસુએ જાણી લેવી, સમજ લેવી યાગ્ય થશે.

### ( 9 )

# મૂર્તિ ધર્મરુચિ, ધર્મભાવના ઉત્પન્ન કરે છે, ટકાવે છે.

સ્થાનકવાસીઓ ધર્મ ભાવના અને ધર્મ રુચિ ઉત્પન્ન કરવા માટે સાધુ–સાધ્વીઓના ઉપદેશ ઉપર જ આધાર રાખે છે. પરંતુ સાધુ–સાધ્વીઓ તો માટા ભાગે વિદારમાં જ હાય છે. એટલે કાઈ પણ ગામ કે શહેરમાં નિયમિત સાધુ–સાધ્વીઓના યાગ મળી શકતા નથી. વળી ચામાસામાં પણ દરેક ગામ કે શહેરમાં સાધુ–સાધ્વીના જોગ હાય તે પણ નક્કી હોતું નથી. કારણ કે તેમની સંખ્યા જ બહુ ઓછી છે અને ગામડામાં તા ભાગ્યે જ સાધુ–સાધ્વીના દર્શ્વનના યાગ મળે છે.

પરંતુ મંદિરમાં મૂર્તિના દર્શનના યાેગ તા દર્મેશ મળે જ છે. અને વીતરાગ મૂર્તિના દર્શનથી જ ધર્મ ભાવનામાં ધ**ણી** દૃદ્ધિ થાય છે.

પાતાની મેળે ધર્મ ભાવના જાગૃત રાખવાતું કામ તા કેક્ત જ્ઞાનીથીજ અની શકે. ખાકી બીજાએા માટે સાધુ− સાધ્વીઓની તેમજ મૂર્તિની જરૂર છેજ.

(2)

# મૂર્તિ ભક્તિ, વૈરાગ્ય અને પ્રેરણા ઉત્પન્ત કરે છે.

શાસ્ત્ર વાંચવાથી જેમ ભગવાનના વચનાના બોધ થાય છે તેવીજ રીતે જિનપ્રતિમાના દર્શનથી ભગવાનના સ્વરૂપના ખાધ થાય છે. એટલે વીતરાગ અવસ્થાની ભગવાનની મૂર્તિ જોઈને જ ભક્તિ અને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેથી જીવને પાેતાનું જીવન પણ એવું જ ઉ<sup>ચ્ચ</sup> પતાવવાની પ્રેરણા મળે છે. કારણ કે એ વીતરાગ દશાના પ્ર<del>ભા</del>વ માણસ ઉપર પક્ષા વિના રહેતા નથી.

**ચિત્રાતા પ્રભાવ—કે**ાટાએા. છખીએા. ચિત્રાે. સીતેમાના ચિત્રાે, સીનેમાના દેશ્યા કે જે પણ ચિત્રા જ છે તે સર્વની માણસના મન ઉપર ધણી અસર થાય છે તે તા સૌ કાઈ જાણે છે જ. તે જ પ્રમાણે મૂર્તિ પણ તેટલી જ અથવા તેનાથી વધારે ઊંડી અસર કરે છે.

આ બાબતમાં વિસ્તૃત વિવેચન માટે "મૂળ જૈન ધમ<sup>ે</sup> " પાનાં ૪૩૮ થી ૪૪૫, ૪૫૨, ૪૫૯, ૪૬૦, તથા ૪૪૭ માંનું લખાણ વાંચી જવું.

 $(\varepsilon)$ 

# ધ્યાનમાં મૃતિ અવલંબન રૂપ છે

પિંડસ્થ. પદસ્થ અને રૂપસ્થ એ ત્રણ ધ્યાન સાકાર ધ્યાન છે અતે તેમાં મૃતિ અવલંખનરૂપ થાય છે.

#### (8)

### મુનિ સુવ્રત સ્વામીના સ્તપના પ્રભાવ

કાિણક મહારાજ્યએ વૈશાિલ ઉપર ચડાઈ કરી હતી. તે વખતે ધહ્યું માેડું યુદ્ધ થયું હતું. કાેિણકનું લશ્કર ધહ્યું માેડું હાેેેવા છતાં તેનાથી વૈશાિલ છતા શકાતું નહાેતું ત્યારે દેવવાણીને અનુસરીને તેણે કુળવાલુક મુનિ મારકત વૈશાિલમાંના શ્રી મુનિસુવન સ્વામીના સ્તૂપને તાેડી પાડવાની વ્યવસ્થા કરી. કારણ કે તે સ્તૂપ સાંઝુત હાેય ત્યાં સુધી વૈશાિલ છતી શકાય તેમ નહાેતું એવા તે સ્તૂપના પ્રભાવ હતાે.

તે સ્તૂપ તાડી પાડયા પછી જ કેલ્ફિક વિજયી થયા હતા. વિશેષ માટે જુઓ મૂ. જે. ધ. પાનું ૧૨૭ નંદી સૂત્ર.

#### ( 4 )

# યજ્ઞમાં મૂર્તિના પ્રભાવ

શ્રી શય્ય બવ સ્વામી ગૃહસ્થાવાસમાં હતા ત્યારે યજ્ઞ કરાવતા હતા તે યજ્ઞ સ્તંભની નીચે જિન પ્રતિમા રાખેલી હતી તેને ગુ<sup>ર</sup>ત રીતે પૂજવામાં આવતી અને તેના પ્રમાવથી યજ્ઞ કાર્ય નિર્વિ<sup>દ</sup>ને થતું. એવા જિન મૂર્તિના પ્રભાવ હતા.

આ પ્રમાણે જિન મૂર્તિના પ્રભાવ છે. જેનામાં ભક્તિભાવ ન હોય તેવા અશ્વદ્ધાળુને તેા મૂર્તિના કાેઈ પ્રભાવ જચાય નહિ. પણ સાચા હૃદયના ભાવથી વિનયપૂર્વક મૂર્તિને વંદન નમસ્કાર કરવાથી તેની ભાવપૂજા કરવામાં આવે તેા તેથી આત્માનું ધશું કલ્યાણ થાય.

વિશેષ વિગત માટે " મૂળ જૈન ધમ<sup>ર</sup> " પુસ્તકના પાનાં ૧૨૭–૧૨૮ તથા ૪૨૮ થી ૪૪૯ વાંચા.

# રાજા નેખુચંદનેઝાર

આર્દ્ર કુમારના પિતા અને ગિરનાર પર શ્રી તેમનાથ પ્રભુના મંદિરતા જ્ણેદ્ધાર કરનાર આર્દ્ર દેશના રાજા.

> <sup>લેખક</sup> શ્રી ચીમનલાલ અમુલખ સંઘવી

#### નાંધ

આર્ડ્ર કુમારને અભયકુમારે શ્રી ઋષલદેવ ભગવાનની મૂર્તિ માકલવાથી જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયેલું તેથી દીક્ષા લઈ તેઓ હિંદમાં આવ્યા હતા અને ભગવાન મહાવીરના અનન્ય ભક્ત અન્યા હતા. તે શાસ્ત્રીય વાત છે.

તે આર્દ્રકુમાર કયા દેશના હતા તે સંબંધમાં અજવાળું પાડતા એક લેખ "આર્દ્રકુમાર-નેબુચન્દ્ર નેઝાર" નામના લેખ મહાવીર જૈન વિદ્યાલયના રજત સ્મારક પુસ્તકમાં છપા-યલા છે તે ખાસ જાણવા જેવા હાઈને અત્રે ઉધ્ધૃત કરેલ છે.

રાજા નેબુચન્દ નેઝારે ગિરનાર પર્વત ઉપર આવીશમા તીર્થ કર શ્રી નેમનાથપ્રભુના મંદ્રિરના છોર્જો દ્વાર કર્યો હતો. તે નેબુચંદ્રનેઝારના તામ્રપત્રની હંકીકત મારા "મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા " નામના પુસ્તકમાં ૧૦૫મે પાને આપી છે તે સંબંધમાં પણ આ લેખ સારૂં અજવાળું પાડે છે તેથી તે અત્રે ઉધ્ધૃત ક**રે**લ છે. **આ લેખ** ઉપ**રથી** સમજાય છે કે રાજા નેબુચંદ નેઝારે મહાવીર સ્વામીના વખતમાં હિન્દમાં આવેલ ત્યારે ગિરનારપરના મ'દિરના છર્ણોદ્ધાર કર્યો હતા એટલે કે મૂળ મંદિર તા લગવાન મહાવીરની પહેલાંનું જીનું હતું.

—ન, ગિ. શેઢ

# શ્રી આર્દ્ધકુમાર—નેબુચન્દ્દનેઝાર

આજના આપણા કેળવાયેલ વર્ગ સામે મુખ્ય દલીલ એ રજૂ કરવામાં આવે છે કે, "તમે શ્રદ્ધાવાદને કૃટકા લગાવ્યા છે, અને ખુદ્ધિવાદને સમાજોપયોગી ખનાવી શ્રક્યા નથં⊦.'' આ દલીલ સાચી છે કે કેમ તેના ચર્ચામાં ઊતર્યા વિના હું અહીં આપણા કેળવાયેલ વર્ગ भभाजने विशेष ६ पये। शी रीते नीवडी शह तेज स्थवीश.

આધુનિક બૌદ્ધિક કેળવણી મુખ્યત્વે વક્ષીલા, દાક્તરા, રાજદારીઓ, સાર્વદત્યકારા, સંશાધકા, ઇતિહાસકારા, બાષાશાસ્ત્રીએા, કલાકારા, વૈત્તા-નિકા. એન્છનિયરા. અર્થશાસ્ત્રીએા વગેરેતે પેદા કરે છે. આમાંથી કહતરા, વકીલા, રાજદારીએ। વગેરે પાસે તો સમાજને ઉપયોગી નીવડવાના સીધા વ્યવસાય છે. ખ્રિસ્તી મીશનના દાક્તરા પાતાના ધર્મના પ્રચાર માટે કેટલી સેવાએ આપે છે તે આપણાથી અજાણ નથા. એ જ રીતે આપણા દાકતરા, વકીલા વગેરે સમાજને ઉપયોગી થર્ગ શકે છે, પણ અહીં એ બધા વિષયાને ન સ્પર્શ્વતાં હું ક્રેવળ મારા લેત્રને જ મર્યાદિત રહી. સંશાધકાે, *ઇ*તિહાસકારાે, સાહિત્યકારાે ને ભાષાશ્વાસ્ત્રીઓના બનેલા બૌહિક વર્ગસમાજને વધારે ઉપયોગી શી રાતે ખની શકે. તે જ સ્થવીશ.

જગમશ્રદ્ધર ખ્રિસ્તી સંશાધકા ખ્રિસ્તી જગતના સુદ્ધિવાદી વર્ગની ખાઇ ખલમાની શ્રદ્ધા વધારવાને જુના કરાર (Old Testament)

માંની પૌરાષ્ટ્રિક હકીકતા પર પણ ઇતિહાસના પ્રકાશ પાથરવાના વર્ષો થયાં તનતાડ પ્રયાસ કરી રહ્યો છે તે માટે પશ્ચિમ એશ્વિયામાં વર્ષોના ખાદકામ અને શાધકામ પછી તેમણે જૂના કરારમાં રજૂ થયેલી અતિ પ્રાચીન રાજવંશાવલિઓને સમાંતર ઐતિહાસિક વંશાવલિઓ તૈયાર કરી છે અને તેવા રાજાઓના વિષયમાં બાઇબલમાં વર્ણવાએલા સંખ્યાબધ પ્રસંગાને ઇતિહાસના ક્ષેત્રમાં સમાવ્યા છે.

આપણે કદાચ આવી જવાબદારીમાંથી તેા એમ કહીને છૂટી જઈ શકીએ કે, 'અમારા પાસે એમના જેટલી નાણાકીય અને રાજકીય સગવડ નથી; પરંતુ એટલું તેા કળ્યૂલવુંજ પડશે કે આ વિષયમાં આપણે લગભગ કશું જ નથી કર્યું, એટલું જ નહિ, પણ શક્ય પ્રસંગામાં પણ ઉપેક્ષા સેવી છે.

ગ્રીસ, મિસર તે ઇરાનના પ્રાચીન લેખકાની કૃતિઓમાં, બેબીલાન, ચંપા, (ફ્રેન્ચ હિંદી ચીન) કંબાજ (ક્રમ્બાહિંયા)નાં ખાદાકામામાં તે મધ્ય અમેરિકા તે મધ્ય આફ્રિકાના અવશેષામાં પથરાએલી જૈન સંસ્કૃતિ પર પ્રકાશ કેંકવાને આપણે શ્રમ નથી ઉઠાવ્યા. સંપ્રતિના વિશ્વવ્યાપી ધમ'પ્રચાર, આપણા ચક્રવર્તીઓના વિજયમાર્ગા ઇત્યાદિને ઐતિહાસિક રૂપ આપવાને આપણે આપણા અભ્યાસના ઉપયાગ નથી કર્યા.

અતિ પ્રાચીન પ્રસંગાને ખાદ કરીએ તાે પણ અક્ષયકુમારની પ્રેર-ણાથી પ્રતિખાધ પામી ભગવાન મહાવીરના ચરણે આવનાર અનાર્ય ભૂમિના રાજકુમાર આર્દ્ધકુમાર કાેેેેેેેે હતા, તે જાણવાના પણ આપણે પ્રયત્ન નથી કર્યા.

થાડાંક વર્ષ પહેલાં ડા. પ્રાણનાથે પ્રભાસપાટણનું તામપત્ર ઉક્રેલી જણાવ્યું કે,\* 'બેબીલાનના નૃપતિ તેબુચન્દતેઝારે રૈવતગિરિના નાથ તેમિનાથના મંદિરતા જર્ણો હાર કરાવ્યા હતા 'ત્યારે આપણા હાથમાં સંશાધનતા એક વિષય આવેલ હાવા છતાં તેના પ્રત્યે જોઇતું ધ્યાન ન

<sup>•</sup> The Times of India 19-3-35.

અપાયું. એ પછી નેબુચન્દનેઝારના છવનચરિત્રના ને ખેબીલાનના ઇતિ-હાસના અભ્યાસ કરતાં જે અનુમાના તારવી શકયા છું તે અહીં રજૂ કરી એવા વિષયાને ખુદ્ધિમાન વર્ગ કર્ષ્ઠ રીતે સમાજોપયાગી બનાવી શકે તે સચવીથ.

આર્ડ દેશ કે આર્ડ નગર કર્યાં આવેલ છે તે સંબંધમાં જેન સંશાધકાએ અબ્યાસમાં ઊતરવાની જરૂર જોઈ નથી. કેટલાકે પ્રસંગાપાત જરૂર પડતાં એડનને આર્ડનગર તરીકે એાળખાવ્યું. પરંતુ એડનની ખીલવણી તેા ઈ. સ. પૂર્વે ૨૪ ના રાેમન–વિજય પછી થઈ છે, તે ઈ. સ. પૂર્વે છઠ્ઠી સદીમાં તેા ત્યાં માછીમારાનાં ઝૂંપડાં સિવાય કંઈજ ન હેાતું. ઉચ્ચારની ગણતરીએ પણ એડન શબ્દ આર્ડને સમાંતર નથી. એટલે આર્ડનગર માટે જ નજર દાહાવવી જોઈ એ.

પશ્ચિમ એશિયામાં આવેલા મેસાપાટેમિયા દેશ અતિ પ્રાચીન ક્રાળમાં ઉત્તર, મધ્ય તે દક્ષિણ એમ ત્રણ વિભાગમાં વહેંચાયલા હતા. હત્તર – વિભાગ પાતાના પાટનગર અસુરના નામ પરથી એસીરિયાના નામે ઓળખાતા, મધ્ય ભાગની પ્રાચીન રાજધાની કીશ હતી, પણ હમુરાખીના સમયમાં ( ઈ. સ. પૂર્વ ૨૧૨૩ થી ૨૦૮૧ ) ખેખીલેતનની વિશેષ ખીલવણી થતાં મધ્ય **ભા**ત્રનું પાટનત્રર **બેબીલાેન બન્યું ને સમય જતાં મધ્ય** વિભાગ પણ **બે**બીકોનના નામે એાળખાવા લાગ્યાે. સાગર ક્રાંઠે આવેલા દક્ષિણ ભાગનું પ્રાચીન પાટનગર એવે (Eirdiu) બંદર હતું પણ તે ધીમે ધીમે પુરાવા માંડતાં રાજધાની ઉરમાં ફેરવાણી. સમય જતાં બેબીલાનના સમર્થ રાજવી માએ ત્રણે ભાગ પર પાતાની સત્તા વિસ્તારીને બેબીલાનને સંયુક્ત પ્રદેશાનું પાટનગર ખનાવ્યું.

જૈન સાહિત્યમાં વર્ણ વાયેલ આર્ડ નગર આ એવા નગર હાવાના પુરતા સંભવ છે. પ્રાચીન કાળમાં જાહાજલાલી બાગવતાં આદ્ર'ને સમાંતર આ સિવાય ખીજું એક પણ નગર નથી.

ઐદ્ય ખંદરની જાહાજલાલી છે. સ. પૂર્વ પ૦૦૦ માં શરૂ થાય છે. જલપ્રલય પૂર્વેનાં જગતનાં ચાર મુખ્ય ખંદરામાંનું એક હતું. સાગર કાં કે યુક્રેટીસ નદીના મુખ પર વસેલું હાઈ તેના દેખાવ ખેટ સમા લાગતા, હિંદ સાથે એ ખંદરને સીધા જળમાર્ગના સંખંધ હતા.

ધીમે ધીમે નદીના કાંપને લીધે ખંદર પુરાવા લાગ્યું. ને તેનું મહત્ત્વ ઘટવા લાગ્યું. આજે એ નગરના ખંડિયેરા ઉરથી ખાર માઇલ દક્ષિણ–પશ્ચિમે પથરાયલાં પદ્યાં છે. ખસરાથી ઇરાક દાડતી રેલવે તે ખંડિયેરાની તેર માઇલ પૂર્વેથી પસાર થાય છે.

છી. સ. પૂર્વે ૧૦૪ માં ખેખીસાનની ગાદીએ જગમશહુર સમ્રાટ તે સુચ-દ્રતે ઝાર વિરાજ્યા. તેના પિતા ને ખાપેલશારે તેને વિશાળ રાજ્યને વારસા સાંપ્યા હતા, પણ તે સુચ-દ્રતે ઝારતે ભવ્ય સામ્રાજ્ય સર્જ્યવતું હતું. પિતાની હયાતી દરમ્યાન જ (ઇ. સ. પૂર્વે ૧૦૫ માં) તેણે એસીરિયાને હરાવીને તે પ્રદેશ તા ખેખીલાનમાં જ ભેળવી દીધા હતા. હવે તે દિગ્વિજયે નીકળ્યા. તે કાને હરાવીને તેણે એશ્ચિયામાંથી યુરાપ અને આદ્રિકાના પગ કાઢ્યો. તે પછી ખેખીલાનના નખળી દશામાં જેણે જેણે તેને નુકશાન પહેાં ચાક્યું હતું તે ખધાં રાજ્યાને તેણે જીતવા માં ક્યાં.

જુડાના યદ્દદિઓએ બેબીલાનની સમૃદ્ધિ લૂંટીને પાતાના પાટનગર જેરૂસેલમમાં પાતાના પ્રભુના નામે મંદિર બંધાવરાવેલું. નેસુચન્દનેઝારે એ દેશ છતી લર્ષ મહેરખાનીની રાહે ત્યાંના રાજાને તે પાછા સાંપ્યા. એ રાજાએ યોગ્ય વ્યવસ્થા ન જાળવતાં તેણે રાજા બદલાવ્યા, પણ ખીજા રાજાએ ખળવા કર્યા. તેસુચન્દનેઝાર જંગી સૈન્ય સાથે એ દેશ પર ધસી ગયા અને તેણે રાજાને પદલબાદ કરી જેરૂસલેમ લૂંટયું. યહુદીઓના મંદિરમાંની અઢળક સંપત્તિ અને સાનાચાંદીનાં વાસણા તે એબીલાન ઉપાડી ગયા. ટાયરના ખળવાને પણ તેણે સખત હાથે દાખી દાધા. તે એ રીતે તે પશ્ચિમ એશિયાના યશસ્વી સમાટ ખની રહ્યો.

ખેબીલાનમાં તેણે અનેક દેવમ**િંદરા ખંધાવ્યાં. નગરના રક્ષણ માટે** 

તેએ બંધાવેલી ભવ્ય દિવાલ જોઈ પરદેશી મુસાકરા મુગ્ધ બની ગયેલા. હીરાેડાેટસના કહેવા પ્રમાણે નગરના ઘેરાવા પક માઈલના હતા. અને એ દિવાલ તે નગરનું ચારે બાજુથી લાખંડી ઢાલની જેમ રક્ષણ કરતી. ચીનની જે દિવાલ પર આજનું જગત અચંખા વર્ષાવી રહ્યું છે તે તે સુચન્દને ઝારની એ દિવાલના આધારે બંધાયેલી છે. બેખીલાનમાં તેણે એવા સ્વર્ગીય મહેલા બંધાવેલા કે તે પછીના યુગે માહ પામી એમને ઝુલતા બાગા (Hanging gardens)ની ઉપમા આપેલી.

તેણું પાતાના નિવાસ માટે ઇ. સ. પૂર્વે પક્ક માં બંધાવેલા અદિતીય મહેલ તે અવર્ષ્ય લેખાયા છે. તે મહેલ પંદર દિવસની અંદર જ બાંધવામાં આવેલા છતાં સૈકાઓ સુધી એની જાહાજલાલી એટલી જ અનુપમ રહેલી. ઇ. સ. પૂર્વે ૩૨૬ માં દિદ્ધી પાછા કરેલ સિકંદરે એ મહેલ પર મુગ્ધ બની ત્યાં જ પાતાના વાસા રાખ્યા. ત્યાં તેણે દિવસા સુધી રંગરાગ ઉડાવેલ અને એ જ મહેલમાં તેનું ખૂન થયેલું. એકંદરે શિલ્પ, સ્થાપત્ય, કલા અને સંસ્કારની ખીલવણીમાં નેબ્રુચન્દને ઝારે લંધાવેલા કાળા જગતના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં જ નહિ, અર્વાચીન ઇતિહાસમાં પણ અજોડ છે.

તેજીયન્દનેઝાર સમસ્ત મેસાપાટેમિયાના સન્નાટ હાેઇતે સ્વાબાવિક રીતે જ તે ઐર્દાના પણ સ્વામા હતા. અને ખેબીલાનના ખાદકામમાં મળા આવેલા જૂના અવશેષામાં ખેબીલાન નામ મળી આવતું નથી તે જોતાં એ શહેનશાહત પ્રાચીન નગર ઐર્દાના નામે એાળખાતી હાેય તે સંભવિત છે. આ પુરવાર કરી શકાય તાે આપણા આદુંપતિ તેબુચન્દતેઝાર કરે છે. અને તેમ હાેવાનાં બીજાં પણ અનેક પ્રમાણ છે.

તે ભયવાન મહાવીર અને મગધપતિ શ્રેષ્ટ્રિકના સમકાલિન ઐર્જાપતિ છે.

મગધપતિ શ્રેસિક આર્ડરાજને પ્રથમ લેટ માકલાવે છે. અને તે

સમયના જગતના ઇતિહાસ તપાસતાં હિંદની યહાર ખેલીખાન સિવાય એવું એક પણ મહારાજ્ય નથી કે જેને મગધપતિ ભેટ માકલાવે.

પ્રભાસપાટણના તાસ્રપત્રથી એ પુરવાર થયું છે કે તેણે ભગવાન તેમિનાથના મંદિરના જીર્ણો દ્વાર કરાવ્યા છે. એટલે સંભવિત છે કે જ્યારે આર્દ્ર કુમાર હિંદ ચાલી આવ્યા અને પાછળ તેના પર દેખરેખ રાખવાને નીમેલા ૫૦૦ સામંતા પણ ભાગી આવ્યા, ત્યારે નેખુચન્દ્દને ઝાર પુત્રની શાધમાં તેની પાછળ કાઠિયાવાડમાં આવ્યા હોય અને તેના પર જૈન ધર્મના પ્રભાવ પડતાં તેણે તે ધર્મ અપનાવ્યા હોય.

હત્તરાવસ્થામાં તેખુચન્દતેઝાર કર્યા ધર્મ પાળતા હતા, તેના હજી નિર્ણય થયા નથી. કેમકે, સાયરસના શિલાલેખાથી એ તા પુરવાર થયું છે કે બેબીલાનમાં વંશપર પરાગત ચાલી આવતી મર્ડુકની પૂજા અને ખલિદાન આપવાની પ્રથા તેણે બંધ કરી હતી. હત્તરાવસ્થાના તેના પાતાના શિલાલેખામાં તે પ્રજાને હદ્દેશીને જે ઢંઢેરા ખહાર પાડે છે, તેમાં મર્ડુક ઇત્યદિને 'તમારા દેવા' તરીકે ઓળખાવે છે. તેમ જ બાઇખલના જુના કરારમાં નેખુચન્દનેઝારની રાજકીય પ્રભુત ના સ્વીકાર થયા છતાં તેને અને તેના વારસાને ભયંકર નાસ્તિક તરીકે ઓળખાવવ માં આવેલ છે તથા નેખુચન્દનેઝારે પાતે પણ જેરસેલમમાં લુંડ ચલાવેલી છે તે જોતાં તે યહુદી ધર્મના પણ ન હોતા. શરૂઆતમાં મર્ડુકના તેણે બંધાવેલા બન્ય માંદરથી એ તા નિશ્ચિત છે કે પુર્વાવસ્થામાં તે મર્ડુકના તેણે પૂજરી હતા; પણ હત્તરાવસ્થામાં પુત્રની દીક્ષા પછી તેણે જેન ધર્મ સ્વીકારેલ હોવાના વિશેષ સંભવ છે.

ઉત્તર વયમાં તેણે ખેખીક્ષાનમાં નવ ક્ર્ટ પહેલા એક સુવર્ણની પ્રતિમા ખનાવરાવેલી. તે જ અરસામાં તેણે બંધાવરાવેલા પાતાના મુખ્ય પૂજન-મંદિરમાં એક મૂર્તિની સમીપ સાપનું અને બીજીની સમીપ સિંહનું બિળ હતું. નેબ્રુચન્દનેબ્રારે બંધાવેલા ઈસ્ટારના દરવાજાના કેટલાક ભામ વૃશ જવાયી તે ટ્રકડાઓ ખર્લીન અને કાન્સ્ટેટીનાપલનાં મ્યુઝિયમામાં ઉપાડી જવાયા છે, પણ જે ભાગ હજી ત્યાં જળવાઈ રહ્યો છે, તેના પર વૃષભ, ગેંડા, ભુંડ, સાપ, સિંહ ઇત્યાદિ કાતરાયેલાં નજરે ચડે છે. ભાઝ નગરના મંદિરમાની મૂર્તિ એ! ખેબીલે નનાં પુરાણામાં કે જૂના બાઇ બલમાં વર્ણવાએલ દેવામાંથી કાઈ ને મળતી આવતી નથી. એટલે તેની પરખ ખાદકામના સંશોધકા હજી પણ કરી શકયા નથી. આ વસ્તુસ્થિતિ નેખુચન્દને ઝારે જૈન ધર્મ અપનાવ્યા હાય એ દલીલમાં ટેકારૂપ બનવા સાથે જ જૈન સંશાધકા માટે અભ્યાસનું ક્ષેત્ર ખુલ્લું કરે છે.

ખેબીલાનના મહાકાવ્ય 'Epic of creation 'માં ખેબીલાનના એક રાજકુમાર પાતાના એક મિત્રની મદદથી સ્વર્ગમાં પહાંચવાના પ્રયાસ કરે છે પરંતુ અધવચયીજ સરકી પડે છે એવું સૂચન છે, જે રૂપક અભયકુમારની પ્રેરણાથી આર્યાવર્ત પહેંચીને દીક્ષા લેવાની આર્ડકુમારની તમન્ના અને પાછળથી તેણે કરેલા દીક્ષાત્યાગને સમાંતર છે.

ખેબીલાન હિંદ સાથે સાંસ્કારિક સંબંધથી તા ઈ. સ. પૂર્વે પચીશસાથી સંકળાએલ હોવાનું ઇતિહાસકારા કેમુલ રાખે છે. હમુરાબીના કાનુની ગ્રન્થ પર ભારતીય ન્યાયપ્રયાની સંપૂર્ણ અસર છે. સ્ત્રી પર વ્યભિચારના આરાપ આવે ને સ્ત્રી તે આરાપને અલલતમાં ખાટા ન કરાવી શકે, તા તેને યુકેટીસ નદીમાં કુબાડી દેવી અને છતાં એ પવિત્ર નદી એ સ્ત્રીને છત્તી બહાર કાઢે તા માનવું કે તે સ્ત્રી પવિત્ર છે, એ પ્રથા સ્ત્રીની પવિત્રતા, કડક સળ અને કુદરતી ચમતકારથી નિર્દોષતા સિદ્ધ કરવાની ભારતીય ન્યાયશાસ્ત્રની પ્રણાલિકાને આભારી છે. તે ઉપરાંત પ્રાચીન પ્રવાસીઓની નોંધાના આધારે જાણી શકાય છે કે ભરૂચ, ખંભાત ને સાપારાનાં બંદરા મારકત બેબીલોન ભારતવર્ષ સાથે ધમધાકાર વ્યાપાર પણ ચલાવતું હતું. બેબીલોનના શિદ્ધ-સ્થાપત્ય પર પણ ભારતીય શિલ્મ-સ્થાપત્યના અસર છે.

આ રીતે આર્દ્રદેશ, આર્દ્રરાજ અને આર્દ્રકુમારતું ઐતિહાસિક સ્વરૂપ વિચારવાની સામગ્રી પૂરતા પ્રમાણમાં પડેલી છે. એ જ રીતે **ખીજા પણ જૈન સાહિત્ય ગ્ર**ંથાનાં અનેક વિધાના પર ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ પ્રકાશ ફેંકી શકીએ એવી સામગ્રી આપણે શોધી શકીએ છીએ. અને બીજા ધર્માની જેમ જૈન ધર્મને પણ જગતવ્યાપી મહિમા **અ**ાપવામાં આપણે આપણા અભ્યાસ અને બુહિના ઉપયાગ કરી શ્રુકીએ છીએ. જો બુદ્ધિમાન વર્ગ એ રીતે ઉપયોગી થતા જણાશે, તા સમાજ એના પ્રત્યે જરા પણ ઉપેક્ષા દાખવી શકશે નહિ.

આ લેખના મુખ્ય ભાગ વાકયે વાકયે પ્રમાણા માર્ગ છે, અને તેમ કરવા જતાં લેખ વધારે ગ્રાંટા થવાના ભય હાઈ. એ ભાગની તૈયારીમાં જે શ્રન્થાના કે પત્રોના મુખ્ય આધાર લાધા છે તેની જ નાંધ અહીં રહ્યુ કરેલ છે.

- 1. A History of Sumer and Akkad.
- 2, A History of Babylon.
- 3. A History of Assyria—By L. W. King.
- 4. Seven Great Monarchy of the East By Rawlinson.
- 5. Historians History of the World-માંના બેખીલાન વિભાગ.
- 6. Ur of the Chaldees-by Leonard Woolley.
- 7. Cambridge Ancient History. Vol. I.
- 8. Ancient Geography.
- 9. Jews & Jerusalem.
- 10. Encyclopaedia Britannica—માંથી આ લેખમાં વપરાએલ શબ્દોના ભાગ.
- 11. त्रिशब्ट शलाका पुरुष चरित्र-पर्व १०.
- 12. The Times of India, 19-3-35.
- 13. Old Testament.

# ચૈત્ય શબ્દ પર વિચાર

લેખક જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયેંદ્રસૂરિજી

સ્થાનકવાસી સુનિએાએ કરેલા ખાટા અર્થના સાચા શાસ્ત્રીય ખુલાસા

# નાંધ

આચાર્ય શ્રી વિજયેંદ્રસરિ મહારાજે તેમનાં " તીર્થ કર મહાવીર, ભાગ ર જો " નામના હમણાં જ ખહાર પડેલ હિંદી પુસ્તકમાં સ્થાનકવાસીએ। चैत्य શખ્દના અર્થ સાધુ, જ્ઞાન વગેરે કરે છે તે તદ્દન ખાેડું છે તે ખતાવેલું છે. તે માટે તેમણે " ચેત્ય શખ્ક પર વિચાર" નામનું ખાસ પ્રકરણ લખેલ છે તે ખાસ ઉપયાગી અને સમજવા જેવું હાઈને તેના અનુવાદ અત્રે આપું છું.

—ન. ગિ. શેર્ડ

### ઔષપાતિક સૂત્રના પાઠ

અૌપપાતિક સત્ર (સટીક દયાવિમળ જૈન શ્રંથમાળા ન. २६) સત્ર ४० પૃષ્ઠે ૧૮૪માં પાઠ છે કે—...वा चेइयाइ वंदित्तप.... એ જ પાઠ બાબ્યુવાળી પ્રતિમાં તથા સુરૂ સંપાદિત ઔપપાતિક સત્રમાં પણ છે.

**સ્થા. સાધુ અમાલખ ઋવિએ** ઉવવાઈ સૂત્ર છપાવ્યું છે તેમાં પણ આ પાર્ક તે પ્રમાણે જ છે. (પત્ર ૧૬૩).

અહીં चेह्याहृती ટીકા અભયદેવસૃરિએ આ પ્રમાણે કરી છે— चेह्याइं ति अईचैत्यानि, जिन प्रतिमा इत्यर्थः પણ અમેલભ ઋષિએ તેના અર્થ સાધુ કર્યો છે. સ્થાનક વાસી વિદ્વાન રત્નચંદ્રે તેમના અર્ધ માગધી કાષમાં પણ 'સાધુ ' અર્થ આપ્યા છે. અને તેના ઉદાહરણમાં ત્રણ પ્રમાણ આપ્યા છે—(૧) ઉપાસકદશાંગ. ૧–૫૮,:(૨) ભગવતી ૩–૨ તથા (૩) ઠાણાંગ ૩–૧.

ભાગવતીસ્ત્રના જે પ્રસંગનું રતનચંદ્રે લખ્યું છે ત્યાં પાઠ આ પ્રમાણે છે—णण्णत्य અरिहंत चेइयाणि वा અणगारे वा. (ભાગવતી સ્ત્ર શ્વ. ૩, ઉ. ૨, સ્ત્ર ૧૪૪. પત્ર ૩૧૩)

અહીં પાઠ઼ જ વ્યક્ત કરી દીએ છે કે चेइयाणिने। અર્થ સાધુ નથી. કારણકે તેની પછી જ अणगारे वा આવે છે.

( આનું વિશેષ વિવેચન આ પછીના પાના પર છે)

ઠાણાંગસ્ત્રના ઠાણા ૩, ઉદ્દેશા ૧, સત્ર ૧૨૫ માં चेतितं શ્રબ્દ આવે છે. તેની ડીકા અભયદેવ સ્રિજે આ પ્રમાણે કરી છે—जिनादि प्रतिमेव चैरयं श्रमणं.

અહીં શ્રમણના અર્થ નહિ સમજવાથી 'સાધુ 'અર્થ ખેસાડવાને પ્રયત્ન કર્યો છે. અહીં શ્રમણ શબ્દ સાધુને માટે નહિ પણ ભગવાન મહાવીરતે માટે વપરાયેલ છે. અમે આ સંબંધમાં **ચા**ડાં પ્રમાણા આપીએ છીએ.

- (१) क्रियस्त्रमां लगवानता त्रख् नामने। उत्ते भ छे—(१) वर्ध्यभान, (२) श्रमख् अने (३) महावीर. अने श्रमख् नाम पडेवानुं कारख् अनावतां लण्युं छे के—सहसमुंह्याणे समणे (क्रियस्त्र सुभे।धिक्रा टीक्रा पत्र २५४) अने अना उपर आ प्रमाखे टीका करेली छे—सहसमुद्ता-सहमाविनी तपः करणादि शक्तिः तया श्रमण हित दितोय नाम.
- (२) आयारां तभां पए के प्रधारता पार्ड छे-सइसंमइए समणे
- (૩) આવશ્યક ચૂર્ણીમાં પણ એવાજ ઉલ્લેખ છે.
- (४) सूત્રકૃતાંગમાં પણ શ્રમણમૂત્રતી ટીકા કરતાં ટીકાકારે श्रमणो मवत्तीर्थकरः લખેલ છે એટલે કે આર્ડકુમારના તીર્થં કર ભગવાન મહાવીર.
- (प) ये।गशास्त्रती टीकामां हेमयंदायार्थे अप्युं छे के अमणो देवार्य इति च जनपदेन

શ્રમણ શબ્દના અર્થ જ ભગવાન મડાવીર છે, સ્થાનકવાસી વિદ્વાન પાતે પણુ આ વાવધા અવગત છે. રતનચંદે પાતાના કાર્યમાં શ્રમણ શ્રબ્દના એક અર્થ 'ભગવાન મડાવીર સ્વામીનું એક ઉપનામ ' એમ આપેલા છે.

ઠાણાંગ સ્ત્રતી ટીકામાં જે શ્રમણ શબ્દ આવ્યા છે ત્યાં પણ તેનું તાત્પર્ય બગવાન મહાવીરથી જ છે પણ સાધુયી નહિ.

#### ભગવતીવાળા પાઠ પર વિચાર

અમાલખ ઋષિએ બગવતીવાળા પાઠતા અનુવાદ આ પ્રમાણે કુર્યો છે—' અરિલંત, અરિલંત ચૈત્ય તે છદ્મસ્થ, અણુગાર....' ( "અમાલખ ઋષિતું ભગવતી સત્ર પત્ર ૪૯૯ )

ચૈત્યના અર્થ 'છદ્મસ્થ' કાેઈ પણ કાેષમાં મળતા નથી. સ્વયં સ્થાનકવાસી સાધુ રતનચંદ્રે પાતાના કાષમાં ચૈત્યના એક અર્થ 'તીર્થ'કરતું જ્ઞાન–કેવળજ્ઞાન ' એમ અર્થ આપેલ છે. ઉપાધ્યાય અમરચંદ્રે પણ चेतितंના અર્થ જ્ઞાન કર્યો છે (સામાયિક સૂત્ર, પૃષ્ટ ૧૭૩). છદ્મસ્થાવસ્થામાં કેવળજ્ઞાન તા થતું જ નથી.

અને વળી છદ્મસ્થ કાેણ ? જ્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન થયું ન હોાય ત્યાં સુધી સર્વ સાધુ છદ્મસ્થ જ રહે છે. અને સૂત્રકારનું તાત્પર્ય સાધુથી **હો**ત તેા આંગળ (તેની પછી) અ**ણગાર શબ્દ લખ્યાે નહોત.** 

અને જો અમાલખ ઋષિનું તાત્પર્ય તીર્થ કરથી હોય તા અરિહંત થયા પછી છદ્મસ્થ અવસ્થા રહેતી નથી. અથવા એમ કહીએ કે છદ્માવરથા સમાપ્ત થાય ત્યારે જ અરિહંત થવાય છે. ભગવાનને કેવળજ્ઞાન થયું તેનું વર્ષાન કલ્પસૂત્રમાં આ પ્રમાણે આવે છે—

तएणं भगवंत महावीरे अरहाजाये, जिणो केवलीं सवन्नूसब्बदिसी...

### ઉપાસક દશાંગ સત્રના પાઠ

उबासग दसाओं ( ઉપાसं दशांग सूत्र )मां पार्व आवे छे हे अरिइंत चेइयाइं. ढार्न थे ( Hornel ) उवासग दसाओ संपाहित धर्थे છે તેમાં મૂળ સૂત્રમાં તેમણે આ પાઠ કાઢી નાખ્યા છે અને પાદિદેષ્પણમાં પાઠાંતરરૂપે તે પાઠ આપ્યા છે. ( પૃષ્ટ ૨૩).

હાર્નેલે મૂળ પાઠમાંથી ઉક્ત પાઠ તેા કાઢી નાખ્યાે પણ તેની ટીકામાંથા એ પાઠ કાઢી નાખવાની તેમની હિમત ચાલી નહિ. અને તેમણે ત્યાં ટીકા પણ છાપી છે કે—चैत्यानि अईंग्प्रतिमालक्षणानि ( પૃષ્ટ ૨૪).

મૂળમાંથા તેમણે આ પાઠ શા માટે કાઢી નાખ્યા છે તેનું કારણ તેમણે તેમના અંગ્રેજી અનુવાદવાળા વિભાગની પાદિહિપ્પણિમાં ખતાવ્યું £ 60 €

तेमनुं કहेवुं छे के ने न्या भूण अंथने। अप्ट हैति ते। चेइयाणि अप्ट हैति नेते। मेण भेसत. पश् अहीं पाठ चेइयाणिने अट्डे चेइयं छे. तेथी ते संदेहारपद छे. ( ५७८ वप).

પરંતુ હાર્ને લે એ ધ્યાન રાખવું જોઇતું હતું કે આ ગદ્ય છે, પદ્ય કે ગાથા નથી કે જેયી તુક મેળવવાની આવશ્યક્તા **હે**ાય.

બીજી વાત—હાર્નેલે આઠ પ્રતિયા મેળવીને ગ્રંથનું સંપાદન કરેલ છે. પણ એ બધી પ્રતિયા તેની પાસે ઠેઠ સુધી રહી નથી. અને તેથી તે સર્વ પ્રતિયાના ઉપયાગ તે આખા પુસ્તકના સંપાદનમાં એકસરખા કરી શકેલ નથી. તેથી પાઠ મેળવવામાં હાર્નેલના સ્ત્રોતમાં ભારે વૈભિન્ન રહ્યું. પણ જો હાર્નેલે જરા પણ ગદ્યપદ્ય તરફ ધ્યાન દીધુ હોત તા આ ભૂલ યાત નહિ.

ટીકામાં આ પાઠ હોવાના હાર્ને લે સ્વીકાર કર્યો તા તેનું તાત્પર્ય એજ થયું કે ટીકાકારના સમયમાં એ પાઠ મૂળમાં હતા, નહિતર તે ટીકા જ કેમ કરી શકત ? અને ટીકાકારના સમયમાં એ પાઠ હતા તો હાર્ને લને એવી બીજ કઈ પ્રત મળી કે જે ટીકાકારના કાળથી પ્રાચીન અને પ્રમાણિક હોય?

વળા આ પાઠ ઔપપાતિકમાં પણ આવે છે પણ હાર્નેલે તે પ્ર**ંથની સાથે** મેળવવાના પણ પ્રયત્ન કર્યા નહિ

દાર્નેલે એ પાઠ કાઢી નાખ્યા તેથી અંગ્રેજી જાણનારા અને જૈન સાહિત્યમાં કામ કરવાવાળાએ પણ તેની નકલ માત્ર કરીને પુસ્તકા સંપાતિ કર્યા અને પાઠ કેવા હાવા જોઈએ તેના વિચાર જ કર્યો નદિ. પી. એલ. વૈદ્ય તથા એન. એ. ગારે એવા જ અનુકરણવાદના શિકાર બન્યા છે.

ખીજાતી દેખાદેખીયી પ**ણ બેચરદાસે " બ**ગવાન મહાવીરના

દશ ઉપાસકા " નામના ઉપસાકદશાંગના ગુજરાતી અનુવાદમાં चेइयाइं વાળા પાઠ છેાડી દીધા ( પૃષ્ટ ૧૪ ).

'પુષ્પિલિકખુ' (સ્થા. મુનિ કુલચંદ્રજી)એ 'સુત્તાગમે' ચાર લાગમાં પ્રકાશિત કરાવેલ છે. તેના ચાથા ભાગમાં उवासग दसाओ છે. તેના પૃષ્ટ ૧૧૩૨ પર તેમણે પણ આ પાઠ કાઢી નાખ્યા છે. પણ પુષ્પિલિકખુ હાર્નેલના પ્રભાવથી પર છે. ચૈત્યના અર્થ મૂર્તિ છે અને મૂર્તિ નામ જૈનાગમમાં આવવું જ ન જોઈએ તે માટે તેમને શ્રેષ્ઠ એ લાગ્યું કે એ પાઠ જ નહિ હોય પછી લોકો શેના અર્થ કરશે!

અમે અમારા આ " તીર્થ કર મહાવીર " પુસ્તકમાં જ પુષ્પિલિક ખુતી એવી અનિધિકાર ચેષ્ટાએાની તરફ બીજા સ્થળા પર પાઠેકાતું ધ્યાન ખેંચ્યું છે. અહીં અમે એ ખતાવી દઈએ છીએ કે તેમની પૂર્વ ના સ્થાનકવાસી વિદ્વાના પણ उवासक इसाओ ઉપાસક દશાંગમાં એ પાઠ હોવાના સ્વીકાર કરે છે.

- (૧) અર્ધ માર્ગધી ક્રાય ભાગ ૨, પૃષ્ઠ ૮૩૮માં રતનચંદે એ પાઠના સ્વીકાર કર્યો છે.
- (૨) ધાસીલાલજીએ પણ चेइयाइं વાળા પાઠના સ્વીકાર કર્યો છે. ( પૃષ્ટ ૩૩૫ )

પણ રત્નચંદ્ર તથા ધાસીલાલજીએ ચૈત્યશબ્દના અહીં સાધું.' અર્થ કર્યો છે.

ચૈત્ય શખ્દ માત્ર એકલા જૈનાના જ નથી. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં અને પાલિમાં તેના પ્રયોગ થયેલા મળે છે. એટલે તેના અર્થમાં કાેકપિશ્ કેરકાર કરવાના સંભવ નથી.

ચૈત્ય શબ્દના પ્રયાગ પ્રાચીન સાહિત્યમાં કયા **રૂપમાં** થયેલ છે તેના કર્ષક ઉદાહરણા અહીં આપીએ છીએ.

# સંસ્કૃત ધાર્મિક સાહિત્યમાં ચૈત્ય શાબ્દ

#### વાલ્મીકી રામાયણ

(१) चैत्यं निकंभिलामद्य प्राप्य होंमं करिष्यति

—યદ્ધકાંડ સર્ગ ૮૪ શ્લોક ૧૩ પૃષ્ટ **૨૩૮.** ઇંદ્રજીત નિકું નિલા દેવીના મંદિરમાં યજ્ઞ કરવા બેઠા છે. ( શાસ્ત્રી નરહરી મગનલાલ શર્મા કૃત ગુજરાતી અનુવાદ ભાગ ૨ મુખ્ટ ૧૦૯૮ ).

(२) निकुम्भिलाम्भिपयो चैःयं रावणिपालितम्

—યુદ્ધકાંડ સર્ગ ૮૫. શ્લોક ૨૯ પૃષ્ટ ૨૪૦ લક્ષ્મણ રાવણપુત્રની રક્ષા કરવાવાળા નિકુંલિલાના મંદિર તરફ જવાને નીકલ્યા.—ગુજરાતી અનુવાદ પૃષ્ટ ૧૦૯૯.

અ વા જ અર્થમાં ચૈત્ય શબ્દ વાલ્મીકી રામાયણમાં બીજા પશ **ધણા સ્થળે** વપરાયા છે. વિસ્તાર ભયથી અહીં બધા પાઠ આપ્યા **નયી.** મહાભારત

> शुचिदेशयत**्वा**नं देवगोष्ठं चतुष्पयम् । ब्राह्मणं धार्मिक चैत्यं निःयं कुर्यात् प्रदक्षिणाम् ।

- શાંતિપર્વ અ. ૧૯૩.

આચાર્ય નીલક કે ટીકામાં ચૈત્યના અર્થ દેવમ દિર કરેલ છે.

#### वृद्धहारीतस्मृति

તેના પણ ખે શ્લેહમાં ચૈત્ય શબ્દ આવે છે તે આચાર્યશ્રીએ આપેલ છે પણ અડીં ઉધ્ધત કર્યા નથી.

આ ઉપરાંત ગૃડ સુત્રામાં પણ ચૈત્ય શબ્દ આવે છે. આસ્વિલાયન મુક્ત સત્રમાં પાઠ છે કે—

चैत्ययज्ञे प्राक् स्विष्टकृतश्चेत्याय बलि हरेत.

-અ.૧ ખંડ ૧૨ સ.૧.

# બૌદ્ધસાહિત્યમાં ચૈત્ય શબ્દ

ભૌદ્ધ શ્રંથ લલિતવિસ્તરામાં આવે છે કે જે સ્થળ પર છંદકને છુધ્ધે આભરણ આદિ દર્છને પાછા માકલ્યા હતા ત્યાં ચાત્ય બનાવવામાં આવ્યું. તે ચૈત્યને છંદક–નિવર્તન કહે છે. — પૃષ્ટ ૧૬૩.

#### પાલી

એ રીતે **ઝુધ્ધે જ્યારે તેમના ચૂડામ**િશ ઉપર ફેંકયા ત્યા**રે તે એક** યાજન ઊંચે જઈ ને આકાશમાં રહી ગયા. શકે તેના ઉપર ચૂડામિશ્ ચૈત્યની સ્થાપના કરી. —જાતક કથા (પાલિ) પૃષ્ટ ૪૯.

બૌદ્ધ સાહિત્યમાં ચૈત્ય શબ્દના મૂળ અર્થ જ પૂજાસ્થાન છે.

Buddhist Highbreed સંસ્કૃત ડિકશનેરી ભાગ ર માં એવા અર્થ આપ્યા છે કે—Seems to be used more broadly than in sanskrit—as any object of veneration. યુષ્ટ રર૩.

# **બીજા સાહિત્યમાં ચૈત્ય શ**ખ્દ

#### કૌદિલ્ય અર્થશાસ્ત્ર

- (१) पर्वसु च वितिदिच्छत्रोङ्घोमिकाहस्त पताकाच्छा गोपहारैः चैत्यपूजा कारयेत—कोटिस्य अर्थाशास्त्र भूण ५७८ २१०.
- (२) दैक्त चैत्यं એ જ પૃષ્ટ २४४. એના અર્થ ડા. આર. શ્યામા શાસ્ત્રીએ temple દેવાલય કર્યો છે. (પૃષ્ટ ૨૭૩).
- (a) चैत्य दैवत्—એ જ. પૃષ્ટ ૩૭૯. તેના અર્થ ડા. શાસ્ત્રીએ Altar યજ્ઞકુંડ કર્યો છે. (પૃષ્ઠ ४०८).
- (૪) પ્રસ્ય पाश चैत्त्यमुपस्थाप्य दैवतप्रतिमान्छिद्र प्रविश्यासीत् (५% ३८३). આ પાઠના અર્થ ૨૫% છે. કૌઢિલ્ય અર્થ શ્વાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે બીજા પણ ધણે ઠેકાણે ચૈત્ય શબ્દ આવે છે.

આ પ્રમાણાથી સ્પષ્ટ છે કે—ચૈત્યના અર્થ દેવપ્રતિમા કે દેવમંદિર જ છે. એના અર્થ જ્ઞાન કે સાધુ થતા જ નથી.

કેટલાક કાેવામાંથી ચૈત્યના અથ બિબ કે મૂર્તિ થાય છે તેના અવતરણા અહીં ઉધ્ધૃત કર્યા છે.

### કેટલાક કાેષામાં ચૈત્યના અર્થ

- (૧) અતેકાર્થ સંગ્રહમાં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે લખ્યું છે કે— चैत्यं जिनौकस्तदिबम्बं चैत्यो जिनसभातरः। उद्देश बृक्षश्चोद्यं तु प्रेयें प्रश्नेटमतेषि च ॥ मा.र श्र्लीक उरुर पृष्ठ उ०.
- (२) चैत्य-Sanctuary Temple पृष्ठ ४७७ देवायतनं चैत्त्यं ५७५ १६१. वैजयन्ती है।प
- ( 3 ) चैत्य-देवतरी, देवावासे, जिनबिवे, जिनसभातरी, जिनसभीयां देवस्याने.—શબ્દાર્થ ચિતામણી. ભાગ ૨ પૃષ્ઠ &૪૪.
- (४) चैत्य-देवस्थाने शण्टरते।म महानिधि पृष्ट १५०.

# જૈન સાહિત્યમાં ચૈત્યના અર્થ

જૈન સાહિત્યમાં એવાં કેટલાય સ્થળા છે કે જ્યાં ચૈત્યના અર્થ ખીજા કાઇ રૂપમાં લાયુ પડી શકતા જ નથી. એક પાઠ છે—

#### कलाणं मंगलं देवयं चेइयं पज्ज्वासेज्जा

આ પાઠ સૂત્રકતાંગ (બાબુવાળા) પૃષ્ટ ૧૦૧૪, ઠાણાંગ સૂત્ર સ્ટીક પૂર્વાર્ધ પત્ર ૧૦૮–૨. ૧૪૨–૨, ભગવતી સૂત્ર ( સટીક સાનુવાદ ) ભાગ ૧. પૃષ્ટ ૨૩૩ તાતા ધર્મ કથા સટીક ઉત્તરાર્ધ પત્ર ૨૫૨ – ૨માં તથા ઔષપતિક સૂત્ર સટીક પત્ર ૮-૨ માં આવેલ છે.

હવે એની ડીકાએ કેવી રીતે કરવામાં આવી છે તેના ઉપર દબ્ટિ નાખી લેવી આવશ્યક છે—

- (१) मंगलं देवतां चैत्त्यमिव पर्युपासते
  - —દીપિકા સ્ત્રકૃતાંગ ભાખૂવાળા પૃષ્ટ ૧૦૧૪.
- (२) चैत्त्यमिव--जिनादि प्रतिमेव चैत्य श्रमणं —ઠાણાંગ સૂત્ર સટીક. પૂર્વાધ . પત્ર ૧૧૧-૨.
- ( 3 ) चैत्त्यम्-इष्ट देवता प्रतिमा--- औपपाति अस्ति अस्ति पत्र ६०-२.
- (૪) ખેચરદાસે બગવતી સૂત્ર તથા તેની ટીકાને સંપાદિત અને અનુવાદિત કરેલ છે. તેમાં ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદમાં બેચરદાસે લખ્યું છે કે-

# " ચૈત્યની-કષ્ટ દેવની મૃર્તિની-પેઠે"

#### પં. બેચરદાસની અનધીકાર ચેબ્ડા

ખે<sub>ચરદાસે</sub> " જૈન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી થયેલી હાનિ " માં ક્રલ્પના કરી છે કે—ચૈત્ય શબ્દ ચિતા ઉપરથી બનેલાે છે અને તેના મૂળ અર્થ ટ્વમંદિર કે પ્રતિમા નહિ પણ ચિતા પર ખનેલું સ્મારક છે.

પરંત જૈન સાહિત્યમાં ચૈત્ય શબ્દના પ્રયોગના પ્રશ્ન છે ત્યાં આવા પ્રકારની કલ્પના લાગુ પડી શકે નહિ. કારણ કે જ્યાં ચિતા ઉપર નિર્भिત સ્મારકના પ્રસંગ આવે છે ત્યાં मडय चेंद्रयेसु शબ્દના પ્રયોગ થયેલા છે. ( આચારાંગ સટીક. ૨, ૧૦, ૧૯, ૫ત્ર ૩૭૮–૧) તથા જ્યાં ધુમટ જેવું સમારક ખનેલું હાય તેને માટે मृडयशुभियासु શબ્દ સ્માવે <mark>છે. ( આચારાંગ રાજકા</mark>ેટવાળું પૃષ્ટ ૩૪૩),

નિશીથચુર્શિ સભાષ્યમાં પણ મહય થૂમિયંત્તિ શબ્દ આવે છે. જ્યાં તેના સંભાધ મૃતકની સાથે થતા હતા ત્યાં તેની સાથે मडय શબ્દ જોડી દેવામાં આવતા હતા.

ુઆયી સ્પુબ્ટ છે કે અધે ઠેકા**ણે ચૈત્યના અર્થ મૃતકના** અવશેષ પર અતેલું સ્માન્ક 'એમ અર્થ કરવા એ સ<mark>ર્વથા</mark> અસંગત છે.

**એચરદાસ**નું કહેવું એમ છે કે ટીકાકારે એ મૂર્તિ અર્થ કરેલાે છે તે વસ્તુત તેમના કાળે એ અર્થ હતાે પણ મૂળ અર્થ નહિ. પરંતુ એમ કહેલું તે પણ ખેચરદાસની અનધિકાર ચેષ્ટા છે.

# ઔપપાતીક સુત્રમાં પૂર્ણ લદ્ગ ચૈત્યનું વર્ણન

ઔષપાતિક સવમાં ચૈત્યનું વર્ણન છે. ઔષપાતિક એક આગમ શ્રંથ છે. અને એમાનું વર્ણન વાંચીતે વાંચક પે તે જ પાતાની મેળે નિર્ણય કરી **રાકે છે કે જૈન સાહિત્યમાં** ચૈત્યનું તાત્પર્ય કર્ક વસ્તુ સા**થે છે.** 

# ચૈત્યના વર્ણનના પાઠ

( ગુજરાતી અક્ષરમાં લખ્યું છે )

તીસેઅં ચ પાએ અયરીએ બહિયા ઉત્તર પુરત્થિમે દિસિભાએ પુણભદ્દે ણામ ચેઈએ હાત્યા. ચિરાઈએ પુવ્વપુરિસ પણ્ણત્ત પારાણે-સિંદ એ ફિત્તિએ છા એ સચ્છત્તે સજઝએ સધ ટે સપડાગેપડાગાઈ પડાગપંડિએ સલાેબ હત્થે કચવયફિએ લાઇય ઉલ્લાેઇ ય મહિએ ગાેસીર સરસ રત્ત ચંદછ દદ્દર દિષ્ણ પાંચ ગુલિતલે ઉર્વાચય ચાંદન કલસે ચાંદન ધડ સુકય તારે છ પડિદ્રુઆર દેસભાએ અક્ષિત્તા વસિત્ત વિઉલ વટ્ટ-વગ્ધારિય મશ્લદામકલાવે પંચ વષ્ણ સરમ સુરભિ મુક્ક પુષ્ક પુંજોવયાર કલિએ કાલાગુરુ-પવરકું દુરુક-તુરુક્ક ધૂવ મધમવંત ગંધુધ્ધયાલિ રામે સુગંધવર ગંધગંધિએ ગંધવદિભૂ–એ ણુગ ણુટ્ગ જલ્લ મલ્લ મુટ્ટિય વેલંબગ પવગ ક્રદન લાસમ આઇકખગ લંખમંખ વૃષ્ઇક્લ તુંબ વીષ્ટ્રિય ભુવગ માગ4પરિગએ બહુ જણભણવયરસ વિસ્યુયકિત્તિએ બહુ જણરસ આહ્રસ્સ આહુ િણ જે પાદુ શિજ જે અચ્ચ િણ જે વંદ શિજ જે નમં મશિજ જે પુષ્ધિજ્જે સક્કારેણુજ્જે સમ્મપ્રિજ્જે કલ્લાણું મંગલં દેવયં ચેઇયં વિશ્વએશું પજ્જુવાસિશ્જિ દિવ્વં સચ્ચે સચ્ચાવાએ સિં પ્રિકૃદ્ધિએ પડિકારે જાગ સહસ્સ ભાગ પડિચ્છએ બહુ જેણા અચ્ચેઇઆગમ્મ પ્રશાસક ચેક્ય.

અર્થ - તે ચંપા નગરીની ઉત્તર-પૂર્વ દિશાના મધ્ય ભાગમાં ઈશ્વાન ખુણામાં પૂર્વના પુરુષોએ પ્રજ્ઞ-પ્રશંસિત કરેલ, ઉપાદેય રૂપમાં પ્રકાશિત કરેલ, ધણા કાળનું બનેલું અત્યંત પ્રાચીન અને પ્રસિદ્ધ પૂર્ણ-ભદ્ર નામનું એક ચૈત્ય હતું. તે ધ્વજા, ધંટા, પતાકા, લાેમહસ્ત, માેરપિચ્છી તથા વેદિકા આદિથી સુશાેેેેેેેેેનત હતું.

ચૈત્યની અંદરની ભૂમિ ગામય (છાણ ) આદિથી લીંપેેલી હતી અતે દિવાલા પર શ્વેતરંગની ચમકદાર માટી લગાડેલી હતી. અને તેના ઉપર ચંદનના થાપા લગાવેલા હતા. તે ચૈત્ય ચંદનના સુંદર કળશાયી મંડિત હતું. તથા તેના દરેક દરવાજા ઉપર ચંદનના ધડાનું તારણ ખાંધેલું હતું. તેમાં ઉપર નીચે સુગ**ધી** પુષ્પાની માટી માટી માળાએક લટકાવેલી હતી. પચરંગી સુગંધી કુલાે તથા ઉત્તમ પ્રકારની સુગંધ યુક્ત ધૂપાયી તે ખૂબ મહેકી રહ્યું હતું.

તે ચૈત્યતા અંદરતા ભાગ નટ, નર્લક, જલ્લ, મલ્લ, માેષ્ટિક, વિદૂષક, કુદવાવાળા, તરવાવાળા, જ્યાતિષી, રાસ કરવાવાળા, કયા કરવાવાળા, ચિત્ર ખતાવવાવાળા, વીચા ખજાવવાવાળા, ગાવાવાળા ભાેજક આદિ લોકાથી વ્યાપ્ત રહેતું હતું.

એ ચૈત્ય અનેક લાેકામાં અને અનેક દેશામાં વિખ્યાત હતું. ઘણા લાેકા ત્યાં આહુતિ દેવાને, પૂજા કરવાને, વાંદવાને તથા પ્રણામ કરવાને માટે આવતા હતા, આ ચૈત્ય ઘણા લાેકાને સત્કાર, સન્માન તેમજ ઉપાસનાનું સ્થાન હતું. જ્ઞુયા કલ્યાણું અને મંગળરૂપ **ટે**વતાના ચૈત્યની માક્ક વિનયપૂર્વ ક પર્યુ પાસનીય હતું.

તેમાં દેવી શક્તિ હતી અને તે સત્ય તથા સત્ય ઉપાય વાળા એટલે ઉપાસકાની લૌકિક કામનાએાને પૂર્ણ કરવાવાળું હતું. અને ત્યાં હજારા યત્તોના ભાગ, નૈવેદ્યના રૂપમાં અર્પણ કરવામાં આવતા હતા. એ પ્રકારે અનેક લાેકા દૂર દૂરથી આવીને એ પૂર્ણું લદ્ર ચૈત્યની અર્ચા પુજા કરતા હતા.

પૂર્ણ ભાદ તા યક્ષ હતા. તે ત્યાં (ચૈત્યની જગ્યાએ) મરી ગયેલા નહાતા કે જેથી ચિતા ઉપર મંદિર ખનાવ્યું હાય.

### ઔપપાતિક સુત્રમાં નગરતું વર્ણુન

જૈન શાસ્ત્રોમાં નગરના વર્ણન આવે છે. તેમાં પણ ચૈત્ય આવે છે. ઔપપાતિક સત્રમાં ચંપાતા વર્ણનમાં (સડીક પત્ર ર માં)—

#### आयारवंत चेइय

पार्व आवे छे त्यां तेनी शिक्ष नीये आपवाभां आवेशी छे— आकारवन्ति-सुंद्राकाराणि आकारचित्राणि वा यानि चैत्यानि – देवतायतनानि.....

#### રાજપ્રક્ષીય સુત્રમાના પાઠ

રાયપસેણીમાં પણ એ પાર્ક આવે છે. ( બેચરદાસ સંપાદિત. પત્ર ૪). त्यां तेनी टीका छे के-आकारवन्ति सुंदराकाराणि चैत्यम्

રાયપસેણીમાં જ એક અન્ય પ્રસંગમાં ( सूत्र ૧૩૯)માં धूवं दाऊण जिणवराणं પાઠ આવે છે. આ પાઠથી સ્પષ્ટ છે કે જિનવર અને તેની મૂર્તિમાં કાઇ ભેદ નથી, જે મૂર્તિ તે જ જિન!

એચરદાસે રાયપસેધ્યાના અનુવાદ (પત્ર ૯૩) માં તેના અર્થ કર્યો છે કે—" તે પ્રત્યેક પ્રતિમાં આ આગળ ધૂપ કર્યો." બેચરદાસે રાયપસેશ્યુધ્ય સુત્તના એક ગુજરાતી અનુવાદ પશુ પ્રકાશિત કરાવેલ છે તેમાં પૃષ્ટ ૯૬ પર એવા જ અનુવાદ આપેલા છે.

#### चेइय चैत्य शल्ह अपरनी टीडाकी।

વિશેષ સ્પષ્ટીકરણુ માટે चेइय શબ્દ ઉપર કરવામાં આવેલી થાડીક ટીકાએન અહીં આપી છે—

- (१) चेइयं—इष्टदेव प्रतिमा भग. २-१. साग १. ५७ २४८.
- (२) चैत्यानि—अईत् प्रतिमा आवश्यक हिसदीय पत्र प१०-१.
- (3) चैत्यानि जिन प्रतिमा ५% ०थ। ४२७ ५७ १२६-१.
- (४) चैत्यानि—देवतायतनानि ७११। ५१ ३.
- ( ५ ) चैत्यम् इण्टदेव प्रतिमा **७**५०। ५७ १०.
- (५) वेयावत्तं-चैत्यिमिति कोऽर्थ इत्याह्—'अव्यक्त' मिति जीर्ण पतितप्रायमनिर्द्धारित देवता विशेषाश्रय भूतमित्यर्थः भक्षारी हैभयं द्रकृत आवश्यक टीका टिप्पण पत्र २८-१.

### ળૌદ્ધ ગ્રંથામાં ચૈત્ય

**ચૈત્ય એ પૂજાનું સ્થાન હ**તું એ વાત બૌદ્ધ ગ્રંથામાં પણ પ્રમાણિત છે. **ઝુધ્ધે વૈજ્ઞાલીના સં**બંધમાં કહ્યું કે—

"वज्जी यानि तानि वज्जौनं विज्जि चेतियानि अन्मन्तरानि चेव बाहिरानिच, तानि सक्करोन्ति गरुं करोन्ति मानेन्ति, पूजेन्ति, तेसं च दिन्नपुब्वंकृतपुब्वं बिल नो परिहापेन्ती'ति—धिधनिश्चय (भढावञ्य, नालं हा संरुश्य) भृष्ट ५०.

વિજિઓના નગરની અંદર કે ખહાર જે ચૈત્ય છે તેના તેઓ સત્કાર કરે છે, પૂજે છે. તેને માટે પહેલાં આપેલાં દાનના, પહેલાં ધર્માનુસાર આપેલી ખલિના લાપ કરતા નથી.— દીધનિકાય હિંદી અનુવાદ પૃષ્ટ ૧૧૯.

### વૈશાલીના સ્તૂપનું મહત્વ

વૈશાલીની ચૈત્યપૂજાનું મહત્ત્વ જૈન મ્રંથામાં પણ વર્ણવેલ છે. ઉત્તરાષ્યયનની ટીકામાં મુનિસુવ્રત સ્વામીના સ્તૂપનું વર્ણન આવે છે. (નેમિચ'દની ટીકા. પત્ર ર−૧). તથા કુણિકના યુદ્ધના પ્રસંગમાં કહ્યું છે કે જ્યાં સુધી સ્વૃષ રહેશે ત્યાં સુધી વૈજ્ઞા<mark>લીનું પતન</mark> **થશે ન**િ

#### ઘાસીલાલજીએ કરેલ ખાટા અર્થ

**ઘાસીલાલઝએ** ઉપાસક દશાંગના તેમના અનુવાદમાં (પૃષ્ટ ૩૩૯) લખ્યું છે કે—

> " ચૈત્ય શબ્દના અર્થ માધુ યાય છે. બૃહત્કલ્પ બાષ્યના છકું ઉદ્દેશાની અંદર आधा आघ-यमकम्मे० ગત્યાની વ્યાખ્યામાં ક્ષેમક્યાર્તિ સૂરિએ चेत्योद्देशिकस्य ने। અર્થ " સાધુઓના ઉદ્દેશથી બનાવેલ અશન આદિ" એમ અર્થ કર્યો છે.

ધાસીલાલે જે પ્રસંગના ઉલ્લેખ કર્યા છે તે પ્રસંગ જ અહીં આપી દઉં છું કે જેયા વાંચકા સંદર્ભ સહિત આખી સ્થિતિ સમજી જશે. અહીં મૂળ ગાયા આ પ્રમાણે છે—

आहा अधे य कम्मे, आयाइम्मे य अत्त कम्मे य।

तं पुण आहाकम्मं, कप्पति ण व कप्पतो कस्स ॥ ६३७५॥
—आधाकमे अधःकम आत्मकमे चेति औदेशिकस्य साधूनुद्दिश्य
कृतस्य भक्तादेश्चत्वारि नामानि । तत् पुनः आधाकमे कस्य कल्पते ?
कस्य वा न कल्पते ?— शृदत्कर्रेश सिनिर्शुक्ति अधुभाष्ट पृत्ति सदित,
विकाग ६, १७८ १६८२-८३.

અહીં મૂળમાં ચૈત્ય શબ્દ જ કયાં છે કે જેની ટીકાની અપેક્ષા રખાય ! ખરેખર લે હોકોને ભ્રમમાં નાખવાને માટે चेति (च + इत्ति) તથા ઔદ્દેશિक्स्य એ ત્રણ શબ્દોની સધિ કરીને चે યોદ્દેશિક્ષ્ય કરીને ઘાસીલાલે તેના ખાટી રીતે મેળ ખેસાડવાની કૃચેષ્ટા કરી છે. એ પાઠમાં કે તેની ટીકામાં ક્યાંય પણ ચૈત્ય શબ્દ આવતો જ નથી.

ધાસીલાલજીનું કહેવું છે કે કાેઇપણ કાેષમાં ચૈત્ય શબ્દના મૂર્તિ અર્થ બતાવેલ જ નથી. અને તેના સમર્થનમાં તેમણે પદ્મચંદ્રકાેપનું ઉદ્ધરણ આપ્યું છે.

પણ પહેલી વાત તેા એ કે તે કાેષમાં 'સાધુ' અર્થ ક્યાં લખ્યા છે?

ખીજ વાત એ પણ ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે એ જ કાેષમાં અને ઘાસીલાલજના એ જ ઉદ્ધરણમાં ચૈત્યના એક અર્થ બિખ પણ આપેલ છે. ધાસીલાલે બીજા કંઇક ઉદ્ધરણોથી તેના અર્થ કરતાં લખ્યું છે કે ''બિંખ ''ના અર્થ મૂર્તિ થતા નથી. ત્યારે અમે હવે અહીં થાેડાક કાેષાેમાંથી ''બિખ '' શખ્દના અર્થ ખતાવી દેવા ચાહીએ છીએ—

#### થાડાક કાષામાંથી બિંબના અર્થ

- (१) बिंब = A statue. figure, idol क्रेभडे—हेमबिम्बनिमा सौम्या मायेव मयनिर्मिता—राभायष् १. १२-१४—न्याप्टेनी संस्कृत धंग्झीश डिड्शनेरी, भाग २. ५७८ ११६७.
- (२) विंव = An image, shadow, reflected or presented form, picture—राभायण, भागवतपुराण, राजतर तिण्य जिल्ली भूर्तिना अर्थभां छेभयंद्रायार्थे पणु प्रयोग करेंस छे चैत्यं जिनोकस्तद विंव—अनेकार्थ के के र

### થાેડા આધુનિક વિદ્વાનાના મત

ચૈત્ય શખ્દના સંખધમાં હવે અમે થાડા આધુનિક વિદ્વાનાના મત આપવા ચાહીએ છીએ. કાઇ પણ પ્રકારના ભ્રમ થાય કે રહે નહિ માટે અમે મૂળ ઉધ્ધરણ જ અહીં આપી દેવા ઇચ્છીએ છીએ.

- (१) चेतिय (सं. चैत्य) In its most commonsense has come to mean a shrine associated with buddhism. But the word in its original use was not exclusively buddhist for there are references to Brahmanical and Jain Chaityas as well. Thus the word must have been originally used in the sense of any sacred spot or edifice or sanctuary meant for popular worship—Geography of Early Buddhism. विभागश्वास सा. કृत. પુષ્ટ હજ.
  - અર્થ સાધારણૂરૂપમાં ચૈત્યતા અર્થ બૌદ્ધધર્મ સાથે મંબધિત મંદિર કે પૂજાસ્થાન છે. પરંતુ મૂળ રૂપમાં એ શબ્દના પ્રયાગ કેવળ સુદ્ધધર્મથી સંબધિત નહોતો. કારણ કે બ્રાહ્મણ અતે જૈન ચૈત્યાના પણ સંદર્ભ મળે છે. તેયી કહેવું જોઈએ કે મૂળ રૂપમાં એ શબ્દતા અર્થ કાઈ પવિત્ર સ્યાનને માટે, વેદિકાના માટે અથવા પૂજા નિમિત્તે મંદિરને માટે થતા હતા.
- (૨) In the pitakas this word means a popular sprine unconnected with either Buddhist or Brahmanical ceremonial, some times perhaps merely a sacred tree or stone, probably honoured by such simple rites as decorating it with paint or flowers—સર ચારસે કલિયટ કૃત Hinduism and Buddhism. ભાગ ૨. પૃષ્ટ ૧૭૨–૭૩.

અર્થ — પિટકામાં આ શબ્દના અર્થ સર્વ સાધાર**ણને** માટે પૂજાસ્થળ છે. તેના બૌદ્ધા કે બ્રાહ્મણા સાથે સંબંધ નથી. ક્યારે ક ક્યારે ક ચૈત્યમાં માત્ર વક્ષ કે પત્થર હતો. અને રંગા તથા કૂલાેથી તેને સજીને તેના પ્રત્યે આદરમાન પ્રગટ કરવામાં આવતા.

(૩) The most general name for sanctuary is Chaitya. (પ્રા. ચેતિય) a term not only applying to building but to sacred Trees, Memorial stone, Holy stupas, Images, religious inscriptions. Hence all edifices having the character of a sacred monument or Chaityas—એ. કર્ન લિખિત Manual of Buddhism (પૃષ્ટ હવ).

અર્થ — પૂજા સ્થાન માટે સૌથી પ્રચલિત શબ્દ ચૈંત્ય (પ્રા. ચેતિય) હતા. ફક્ત કાઈ ભવનને જ તે શબ્દ લગાડવામાં આવતા નહોતો; પણ પવિત્ર વૃક્ષ, સ્મારક શિલા, સ્વપ, મૂર્તિઓ તથા ધર્મલેખનને પણ લગાડવામાં આવતા. તેથી કહેવું જોઈએ કે સલળ સ્થાન જ્યાં પવિત્ર સ્મારક હોય તે ચૈત્ય છે.

(૪) In a secondary sense to a temple or shrine containing a Chaitya or Dhatugarbh. Chaityas or Dagobas or an essential feature of temples or chapels constructed for purpose of worship, there being a passage round the Chaitya for circumbulation (પ્રદક્ષિણા) and for this such temples have received their appellation the name of Chaityas, flowers, applied not only to sanctuaries but to sacred trees, holy spot and other religious monuments.—એ. યુનવેડેલ લિખિત Buddhist Art in India. અનુવાદક—રિખ્સન જે. ખજેસ દારા પરિવર્દ્ધિત. પૃષ્ટ ૨૦–૨૧.

**અર્થ**—તેના બીજો ભાવ માંદિર કે પૂજાસ્થાન છે કે જેતા ચૈત્ય કે ધાતુગમધા સંબંધ રહેતા હતા. ચૈત્ય અથવા ડાગાભા માંદિર અથવા પુજારથાનનું તે આવશ્યક અંગ હતું. ચૈત્યની ચારે બાજુ પ્રદક્ષિણા માટે સાંકડાે રસ્તાે રાખવામાં આવતા. અને તેયા તે માં દેરને ચૈત્ય નામ આપવામાં આવ્યું. ચૈત્ય શબ્દ મંદિરને જ નહિ પણ પવિત્ર વૃક્ષ, પવિત્ર સ્થાન અથવા બીજા ધાર્મિક સ્મારકાતે તે નામ આપવામાં આવતું.

### (4) Shrine = 4.63.

—ાં. જગદીશચંદ્ર જૈન લિખિત Life in Ancient India as depicted in the Jain Canons. યુષ્ટ ર૩૮.



# સ્થા. મુનિશ્રી ઘાસીલાલજએ સૂત્રોના કરેલા **ખાે**ટા અર્થ

લેખક જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયેન્દ્ર સરિજ

#### તાંધ

આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયેંદ્ર સુરિજી રચિત '' તીર્થ'કર મહાવીર ભાગ ર જો " પુસ્તક હમણાં જ ખહાર પડેલ છે તેમાં આચાર્ય મહારાજશ્રીએ સ્થા. મુનિ શ્રી ઘાસીલાલજ મહારાજે તેમના સુત્રામાં શખ્દોના ખાટા અર્થ કરેલા છે તે ખતાવેલું છે. સાંપ્રદાયિક માહેને વશ થઈ ને શ્રી ઘાસીલાલજીએ શબ્દોના કૈવા ખાટા અર્ધ કર્યા છે તે આચાર્ય મહારાજે ખતાવેલ છે તે હું તેમના શખ્દાેમાં જ અહીં ઉદ્ધત કરૂં છું એટલે કે મૃળ હિદીના અહીં અનુવાદ આપું છું.

-ત. ગિ. શેઠ

#### કયબલિકમ્માના અર્થ

ધાસીલાલજીએ ઉપાસક દશાંગના જે અનુવાદ કર્યો છે તેમાં तेम शे ' जाव ' શબ્દથી વર્ષ્યું ન પૂરું તે। કર્યું પશુ તેમાં बलिकम्म શબ્દ छ। डी દીધા! અને મૂળના ण्हाए जाव पायच्छिते पार्डमांथी पायच्छितेन। अनुवाद छ। डी દીધા!

આ પાઠ ઔપપાતિક સ્ત્રમાં એ જગ્યાએ આવે છે (ઔપપાતિક સ્ત્ર સડીક સ્ત્ર ૧૧ પત્ર ૪૨ તથા સ્ત્ર ૨૭ પત્ર ૧૧૧) ઔપપાતિક સ્ત્રનો ધાસીલાલજીએ જે અનુવાદ કરેલ છે તેમાં बलिकम्मનો અનુવાદ પૃષ્ઠ ૧૦૬ માં "પશુપક્ષી આદિને માટે અન્નના વિભાગ રૂપ બલિકમેં કર્યું" અને પૃષ્ટ ૩૫૮ માં તેના અર્થ "કાગડા આદિને અન્નાદિ દાન-રૂપ બલિકમેં કર્યું" એમ અર્થ કરેલ છે.

ઘાસીલાલ સ્થાનકવાસી છે પણ તેમનાે એ અર્થ સ્વયં સ્થાનકવાસી લાેકાેને પણ અમાન્ય છે!

સ્થાનકવાસી વિદ્વાન રતનચંદ્રે (રત્નચંદ્રે) અર્ધમાગધી કે ષ પાંચ ભાગમાં લખ્યો છે તેના ત્રીજા ભાગના પૃષ્ઠ ૧૭૨ માં બલિકર્મના અર્ધ 'ગૃહ દેવતાની પૂજા' (સૂત્ર ૧૧) તથા 'દેવતાને નિમિત્તે દેવાતું' (સૂત્ર ૨૭) એમ અર્થ કરેલ છે. રતનચંદછના આ ઉદ્દરણ્યા જ સ્પષ્ઠ છે કે ઘાસીલાલે કેટલી અનવિકાર ચેષ્ઠા કરી છે.

પ્રાચીન ભારતમાં સ્નાન કર્યા પછી આ સર્વ ક્રિયાએ કરવાની પર પરા સર્વમાં હતી, ભલે પછી તે અન્યતીર્થા હૈાય અથવા વ્રતધારી શ્રાવક હૈાય. આ વાત ઔપપાતિક સ્ત્રવાળા પાઠથી સ્પષ્ટ છે કે જેમાં કૃષ્ણિક (કેાષ્ણિક–અજાતશત્રુ) રાજા (સ્ત્ર ૧૧) તથા તેના અધિકારી (સ્ત્ર ૨૭) એ ક્રિયાઓ કરે છે. ડૉ. જગદીશ્ચંદ જૈતે તેમના life in Ancient Indiaમાં

તેના ખરાખર અર્થ કર્યો છે કે—having made the offering to house-gods ( ५७८ २३५).

**એચરદાસે** '' ભગવાન મહાવીરના દશ ઉપાસકા "માં (પૃષ્ટ ૪૧) આ આખા પ્રસંગ જ છાડી દીધા છે.

#### ચેક્ષ્યાઇ શહ્કના કરેલ ખાટા અર્થ

ઉપાસક દશાંગમાં अरिहंत चेइयाइं પાર્ઠ આવે છે. ધાસીલાલજીએ चेइयाइं વાળા પાઠના સ્વીકાર તાે કર્યાે છે ( પૃષ્ટ ૩૩૫ ) પણ રતનચંદ તથા ધાસીલાલ જીએ અહીં ચૈત્ય चैत्य શબ્દના અર્થ 'સાધુ ' કર્યો છે.

ચૈત્યના અર્થ સાધુ ક્યાંય કદી થતા નથી એ વાત આગાર્યશ્રીએ "ચૈત્ય શબ્દ પર વિચાર" નામના આ પહેલાના પ્રકરણમાં બતાવી દીધી છે.

### ઘાસીલાલજએ બૃહત્કલ્પમાંથી કરેલું ખાંદું ઉદ્ધરણ

વળી ધાસીલાલજીએ તેમના ઉપાસક દર્શાંગનાં પૃષ્ટ ૩૩૩ ઉપર *ખુ*હત્કલ્પ સૂત્રમાંથી તદ્દન ખાેટું ઉહ્લરણ કર્યું છે અને તેમાં ચૈત્ય **શ**બ્દ આવતાે જ નથી પણ ખાેટી રીતે ચૈત્ય *શખ્દ છે એમ ખ*તાવી ત્યાં ચૈત્યના અર્થ સાધુ થાય છે એમ જૂઠી પ્રરૂપણા કરી છે. તેના સવિસ્ત**ર** ખુલાસાે મૂળપાઠ સહિત આપીને આચાર્ય શ્રી વિજયેન્દ્ર સૂરિ મહારાજે ત્યાં ચૈત્ય શબ્દ જ નથી તે ખતાવી આપીને સ્થા. મુનિ **ઘાસીલાલજીનું જૂઠા**ણું ખુલ્લું પાડેલું છે. તેની વિગત પણ અા પુસ્તકમાં જ " ચૈત્<mark>ય શે</mark>બ્**દ પર વિચાર<sup> )</sup>' નામના આ પ**હેલાના પ્રકરણમાં આપેલ છે.

### ઘાસીલાલછની શબ્દકાષની ખાેટી વાત

વળી ધાસીલાલજીએ શબ્દકાપમાં કચાય ચૈત્યના અર્થ મૂર્તિ થતા જ નથી એમ ગમ હાંકી છે. શ્રી ધાસીલાલજનું એ જૂઠાહું પણ ખુલ્લું પાડતાં આચાર્યશ્રી વિજયેન્દ્ર સરિજીએ તેમના ઉપરાક્ત "ચૈત્ય શબ્દ ઉપર વિચાર" નામના પ્રકરણમાં કાયાની વિગત સહિત ખતાવી આપ્યું છે કે ચૈત્યના અર્થ બિખ, મૂર્તિ વગેરે ધણા કાયોમાં આપેલા છે.

સંપ્રદાય માહેથી મુનિએક કેવાં જૂઠાણાં ચલાવે છે! ઘાસીલાલજીએ જાણીબુઝીને કેવા જૂઠાણાં ચલાવ્યાં છે!

—ન. ગિ. **શે**ઠ



# મૂર્તિને વંદન

### મૂર્તિને વંદન ધર્મ્ય છે તેની અનેક પ્રમાણાથી સિદ્ધિ

તીર્થકરાના વખતમાં તીર્થ કરાની મૂર્તિ-મંદિરા હતાં તે આગલા પ્રકરેણામાં અનેક પ્રમાણાથી સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું છે. હવે મૂર્તિને વંદન નમસ્કાર કરી ભાવપૂજા કરવી તે પછ્ ધર્મ્ય છે તે અહીં વ્યવહાર, ઇતિહાસ. ધર્મ અને સુત્ર એમ ચાર જુદી જુદી રીતે સાબિત કરીશું.

શ્રી રતનલાલજ ડાેશાએ તાર્ય કરાેના મૂર્તિ અનાદિયા હતા એમ તા આડકતરી રીતે કખૂલ કરેલ છે. પરંતુ મૂર્તિંને માનવી એટલે તેને વંદન કરવું એ તેા દેહપૂજા થઈ અને દેહપૂજા એ તેા અધર્મ છે એમ માનીને શ્રી ડાે શીજી મૂર્તિના વિરાધ કરે છે. તેથી પહેલાં એ બાબતના વિસ્તારથી વિચાર કરીએ.

### વંદન એ દેહ પૂજા નથી

કાૃેક્ષી પણ મનુષ્યને વંદન કરવું તે તેના દેહની પૂજા નથી. તેના આત્માને વંદન થાય છે તેવી જ રીતે મૂર્તિને વંદન કરવું એટલે મૂર્તિના દેહની પૂજા થઈ એમ નથી, પણ જેની તે મૂર્તિ હોય તે આત્માને વંદન કર્યું મણાય છે. તેવી જ રીતે તીર્થકર ભગવાનની મૂર્તિને વંદન કરવું તે તીર્થ કર ભગવાનને જ વંદન કરવા ખરાખર છે. કારણકે મુર્તિ એ ભગવાનનું પ્રતીક છે.

સાધુને વંદન નમસ્કાર કરવામાં આવે છે તે વંદન સાધુના જડ શરીરને નહિ પણ તેમાં રહેલા તેમના આત્માને કરવામાં આવે છે. તેવી જ રીતે મુર્તિમાં તીર્થ કર ભગવાનનું આરોપણ કર્યું છે તે પછી તેને વદન કરવા તે ભગવાનને જ વંદન કરવા ખરાખર છે. એટલે તે વંદનમાં અધર્મ નહિ પણ લર્મ જ છે. વિશેષ માટે જુએા " મૃ. જે લ." પૃષ્ઠ ૪૫૮–૪૫૯.

### મૂર્તિમાં ભગવાનનું આરાપણ કરી શકાય છે

રથાનકવાસીએાની વતી શ્રી ડાશીજી દલીલ કરે છે કે મૂર્તિમાં ભગવાનનું આરાપણ થઈ શકે નહિ. કારણ કે સાનામાં પિત્તળનું અ:રાપણ થઈ શકતં નથી.

પણ વ્યવહારમાં શ્રી ડેાશીજીની દલીલથી ઊલટું જ બને છે.

પિત્તળમાં તેા સાેનાનું **શું** પણ કાગળના ટુકડામાં ય સાેનાનું અ.રાપણ પણ આજે ય થઈ રહ્યું છે. ક્રિમત વિનાના કાગળના ટ્રકડામાં એક સા કે એક હળ્તર રૂપીઆની તાટ છાપીને તેની સા કે હજાર કપીઆની કિમત <mark>ગણ</mark>વામાં આવે છે. તે કાગળના ટુકડામાં તેટલા રા.ના સાનાનું આરાપણ થયું છે.

રાજા મહાર:જા, દેશનેતા વગેરૈતા ભાવલાંએા સરિયામ રસ્તા ઉપર મૂકાય છે તે બાવલાએોમાં તે તે રાગ્ત, દેશનેતા વગેરેનું આરાપસ કરાય છે. તેવી રીતે ભગવાનની મુર્તિમાં ભગવાનનું આરાપણ કરી રાકાય છે

વડીલાના ફાટામાં વડીલાનું આરાપણ કરાય છે તેવા જ રીતે ભગવાનના ફાેટા – ચિત્રમાં કે મૂર્તિમાં સગવાનનું આરાેપણ કરી શકાય છે.

એટલે શ્રી ડાેેશીજીની કે સ્થાનકવાસીએાની આ દલીલ ખાેટી છે.

આ સંખંધમાં વિશેષ વિગત માટે "મૂળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાય " પુસ્તકના પાના નં. ૮૭-૮૮ તથા નં. **પ્રપાસમાં પ્રશ્ન ૩ જાનાે ઉત્તર વાંચાે**.

હા એટલું ખરૂં કે ભગવાન વીતરાગ સ્વરૂપ છે અને વીતરાગ સ્વરૂપની મૂર્તિ દ્વાય તેમાં જ ભગવાનનું આરાપણ થઈ શકે અને તે મૂર્તિને જ વંદન થઇ શકે. પણ વીતરાગ સ્વરૂપ ન હાય તેવી મૂર્તિ તીર્થ કર ભગવાનની હાય નહિ તેથી તેવી મૂર્તિને વંદન કરવું તે અધર્મ છે.

હવે વીતરાગ તીર્થ કર ભગવાનની મૂર્તિને વંદન કરવું તે ધર્મ્ય છે તે આપણે ચાર જુદી જુદી રીતે વિચારીએ—(૧) વ્યવહારની રીતે, (૨) ઐતિહાસિક રીતે, (૩) ધર્મની રીતે અને (૪) સ્ત્ર શાસ્ત્રની રીતે.

### વ્યવહારની રીતે

આપણા બાપ દાદાના કે વડીલાના ફેાટા, છબી કે મૂર્તિ હાેય છે તેનું આપણે માન સાચવીએ છીએ. આ મહા દાદા મહા ધર્મિષ્ટ હતા. આ મારા પિતા ધર્મના સ્તંભ એવા મહાયુરુષ હતા. આ મારા પ્રાતઃસ્મરણીય વડીલ ધર્મારાધનમાં એક્કા હતા એમ કહીને તેમના ગુણા યાદ કરીને તેમને વંદન કરવામાં આવે છે.

તે વડીલાના ફાટા. છળી પણ જડ વસ્તુ છે છતાં તેમાં વડીલના નામનું આરાપણ કરીને તેને પૂજ્ય માનવામાં આવે છે. તેવી જ રીતે ભગવાનની મૂર્તિ પણ પૂજ્ય અને વંદનીય ડરે છે.

અલખત્ત જેઓ તેમના વડીક્ષાને પૂજ્ય ન ગણતાં તેમના પ્રત્યે અવિનય સેવવામાં આનંદ માને છે તેમને માટે કાંઈ કહેવા જેવું નથી.

ભગવાનની મૃર્તિને વંદન કરવાની ના પાડનાર તેના વડીલ કરતાં ભગવાનને નીચા ગણે છે અને તેવા માણસ જૈન નહિ પણ અધમી<sup>c</sup> જ કહેવાય.

વિશેષ વિગત માટે જુએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકના પાનાં ૮૫–૮૬.

### મૂર્તિ ફક્ત જેવા માટે હેાવાનું શ્રી ડાેશીજીનું મંતવ્ય

આ ખાયતમાં શ્રી રતનલાલજી ડેાશી ''સ્થાનકવાસી જૈન '' પત્રના તા. ૫–૭–૧૯૬૩ ના અંકમા ચાથા પાનાના વચલા કાલમમાં લખે છે કે—

> "સ્થાનકવાસી જૈન સમાજની માન્યતા છે કે ચિત્ર, મૂર્તિ અથવા સ્થાપનાના ઉપયોગ, આવશ્યકતા પડે તાે, દેખવા સુધી સીમિત છે. વંદના નમસ્કાર કરવા તે સીમાતીત ઉપયોગ છે તેથી તે મિથ્યા છે."

એટલે સ્થાનકવાસી જૈના મૂર્તિના ઉપયાગ જોવા પૂરતા સ્વીકારે છે. ત્યારે હવે વિચારવાનું છે કે મૂર્તિ જોવી શા માટે?

### कोवाने। हेतु शे। ?

ક્રેાઇ પણ વસ્તુ જોવાની ઇચ્છા તેના તરફ પ્રેમભાવ હૈાય તા જ થાય. જો દેવનાવ હૈાય તા તે વસ્તુ જોવાની પણ ઇચ્છા ન થાય એટલું જ નહિ પણ તેને પાતાના નજરથી દૂર કરવાની જ ઇચ્છા થાય. એટલે મૂર્તિ જોવાની ઇચ્છામાં પ્રેમ જ મુખ્ય કારણ છે!

હવે એ પ્રેમ એટલે શું તે સમજવું જોઇએ. અહીં આપણે તીર્શકર ભગવાનાની મૂર્તિની જ વાત કરીએ છીએ તે ભૂલવું નહિ. ભગવાનની મૂર્તિ તરફના પ્રેમ એટલે ભગવાનની ભક્તિ. ભગવાન પ્રત્યે પ્રેમ અને ભક્તિ એક સાથે જ હોય. કારણ કે ભગવાન પૂજ્ય છે તે તો સર્વમાન્ય વાત છે. એટલે ભગવાનમાં પ્રેમ ત્યાં તેમના પ્રત્યે ભક્તિભાવ પણ હોય જ અને ભક્તિ ત્યાં પ્રેમ પણ હોય જ.

એટલે ભગવાનની મૂર્તિને જોવાની ઇચ્છા કરનાર તેમની ભાકત ન કરે તેમ બને જ નહિ. અને બગવાનની મૂર્તિ જોવા ન ઇચ્છનારને બગવાન તરફ પ્રેમ-ભક્તિ નથી એમ પણ સાબિત થયું.

શ્રી ડાેશીજીના કહેવા પ્રમાણે સ્થાનકવાસીઓની માન્યતા મૂર્તિ જોવા પૂરતી જ ઉપયાગી હાેવાની માન્યતા છે એ વાત ખાેટી ઠરે છે, કારણ કે મૂર્તિને જોવા ઇચ્છનાર પ્રભુની પ્રેમથી ભક્તિ કરે જ.

શ્રી ડેાશીજના કહેવા પ્રમાણે સ્થાનકવાસીઓની બીજી વાત એ છે કે મૂર્તિના ઉપયાગ આવશ્યકતા પડે તા દેખવા પૂરતા છે. ત્યારે હવે આવશ્યકતા કયારે હાય અથવા આવશ્યકતા કયારે પડે તે વિચારતું જોઇએ.

ભગવાન તરફ પ્રેમ હેાય તેા જ તેમની મૂર્તિ જોવાની ઇચ્છા થાય. એટલે મૂર્તિ જોવાની આવશ્યકતા થવાનું કારણ પણ ભગવાનના પ્રેમ છે એ સિદ્ધ થયું. એટલે કે ભગવાન તરફ જેને પ્રેમ ભક્તિ ન હાય તેને તેમની મૂર્તિ જોવાની હચ્છા જ ન થાય અને તેથી તેને મૂર્તિની આવશ્યકતા જ રહેતી નથી.

આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કે શ્રી ડાેેેશીજના કહેવા પ્રમાણે સ્થાનકવાસીએાને મૃતિ'ની આવશ્યકતા નથી લાગતી, નથી દેખાતી કારણ કે તેમનામાં ખરેખર પ્રભુ તરફ પ્રેમ કે ભક્તિ નથી.

ડાેશાજનું આ મતવ્ય સાચુ છે કે ખાેેડ્રં તે તાે સ્થાનકવાસીએાએ પાેતેજ નક્કી કરવાનું છે.

શાસ્ત્રમાં પ્રભુતું વર્ણન વાંચ્યું હોવા છતાં પ્રભુના આકારના સાચા ખ્યાલ આવી શકતા <mark>નથી. અને</mark> તેથી લગવાનના ગુણનું તાદશ્ય સ્વરૂપ ધ્યાનમાં આવી શકતું નથી. પણ ભષવાનની મૂર્તિ જોવા<mark>થી</mark> તેમના સ્વરૂપના ખ્યાલ આવી જાય છે એટલું.જ નહિ પણ પાતે ય તેમના જેવા યનવાના પ્રયત્ન કરે તેવી પ્રેરણા પણ મળે છે.એટલે કે જ્યાં સુધી પ્રભુએ કહેલા તપ સંયમમાં દંઢ ન થવાય ત્યાં સુધી મૃતિ<sup>ર</sup>તી પ્રેરણાની જરૂર **રહે** છે.

### શ્રી ડાેેેશીજ પ્રભુ ભક્તિને ઈચ્છા-માહ કહે છે

થી ડાશીજ મૂર્તિને અમાન્ય **ગણે** છે કારણ કે તેઓ પ્રભુ ભક્તિને ક<sup>ર્ક્ક</sup>છા−માહ કહે છે એટલે કે તેને **હેય ગણે છે. એ રી**તે ભગવાનની માર્ગ તરફના દ્વેષને લીધે ભગવાનનું અને બગવાનના ભક્<del>તોનું</del> શ્રી ડાશીજી કેવું અપમાન કરે છે તે જુઓ—

તા. ૨૦-૩-૧૯૬૩ના " સમ્યમુદર્શન "ના ૧૬૯ માં પાને શ્રી ડાેલીજ લખે છે કે—

भक्तों की इच्छा-मोह ही से जैन धर्म में मूर्ति का प्रवेश हुआ, इसमें जैन धर्म का मौलिक आधार कुच्छ भी नही है.

આમાં શ્રી ડેાશીજીની કહેવાની મતલખ એ છે કે—માેહ હેય-ત્યાજ્ય છે માટે ઈચ્છા – માેહ એટલે માેહી ઈચ્છા પણ ત્યાજ્ય છે. અને તેથી, માેહી ઈચ્છાથી પ્રવેશેલ પ્રભુની મૂર્તિ પણ ત્યાજ્ય છે, તેને જૈન ધર્માના નોલિક આધાર નથી.

જૈન ધર્મનું સહેજ પણ જ્ઞાન હોય એવા માણસ તેા કદીય આવા શબ્દા ઉચ્ચારી શકેજ નહિ. કારણ કે તેમાં પ્રભુનું અને પ્રભુના ઉપદેશેલ ધર્મનું સજ્જડ અપમાન છે અને આ તેમની વાત ધર્મના સંપૂર્ણ અજ્ઞાનની સાક્ષીરૂપ છે.

#### ઇચ્છા-માે**હ એટલે શુ**ં?

મેહ ખે પ્રકારના છે-અપ્રશસ્ત અને પ્રશસ્ત.

અપ્રશસ્ત માેહ જીવને પાય માર્ગ લર્ક જાય છે તે હૈય ત્યાજ્ય છે અને પ્રશ્વસ્ત માેહ (કે જેનું ખીજું નામ પ્રેમ છે) જીવને ધર્મમાં લર્ક જાય છે અને આગળ વધારે છે તે ઉપાદેય છે. અલખત્ત ખહુ ઉચ્ચ સ્થિતિએ પહેંચેલા માટે આ વાત નથી.

તારક પશુ—સર્વં દ્રા ભગવાનના વિરહમાં સાચા ભક્તો પ્રભુની યાદદાસ્ત તાજી રાખવા માટે પ્રભુની મૂર્તિ ખનાવીને તે પાતાના ધરમાં કે મંદિરમાં રાખે તેને ડાવીજી ઇચ્છા–માહ કહે છે એટલે તે ઇચ્છા–માહના અર્થ પ્રભુ–પ્રેમ થયા. કારણ કે પ્રભુ–પ્રેમથી જ ભક્તોએ પ્રભુની મૂર્તિ ખનાવી.

એટલે કે શ્રી ડાશીજ પ્રભુ-પ્રેમને હેય માને છે એમ સાબિત થયું. અને પ્રભુ-પ્રેમને જૈનધર્મના મૌલિક આધાર નથી એમ શ્રી ડાશીજ કહે છે ત્યારે એ જ ડાશીજ એ જ અંકના એ જ લેખની શરૂઆતમાં "ભક્તિ"નું જૈનધર્મમાં સ્થાન હોવાના સ્વીકાર કરે છે.

પ્રભુ-પ્રેમ અને પ્રભુ-લક્તિ બન્ને એક જ ભાવતા પ્રતીક છે એટલે પ્રભુ-પ્રેમ અથવા પ્રભુ-ભક્તિને જૈન ધર્મમાં તા મોલિક સ્થાન છે જ. પરંતુ શ્રી ડે!શીજના ભ્રમિત મગજમાં તેને સ્થાન નથી! શ્રી ડાેશીજમાં ધર્મ તત્ત્વને યથાર્થ સમજવાની શક્તિ જ નથી એમ આથી સાબિત થાય છે.

અને બકતાના '' ઇચ્છા–માહ''માં ખરી રીતે પ્રભુ–પ્રેમ અને પ્રભુ–બકિત બન્નેના સમાવેશ થાય છે જ.

અરે! સર્વન્ન પ્રભુના વિરદ્ધની વાત તેા ખાજુએ રહી પણ છન્નસ્ય ન્નાની ગુરુના વિરદ થતાં પણ શિષ્યને અનદદ દુઃખ થાય છે. કારણ કે ગુરુના સદવાસથી શિષ્યને જે ન્નાનના લાભ મળતા હતા, તેના આત્મા ઉન્નત થતા જતા હતા, તે લામ મળતા ખંધ થતાં સાચા મુમુસુને દુઃખ થાય તે સ્વામાવિક જ છે.

તે પછી સર્વંત્ર લગવાન કે જેમણે સંસાર તરી જવાના ઉત્તમ સાચા માર્ગ બતાવ્યા તે બગવાનના વિરદયી લક્તોને દુઃખ થાય તેમાં શી નવાઈ છે? અને એવા ભક્તની ભક્તિને "પ્રાહ"નું ઉપનામ આપનારને જૈન ધર્મો જ કેમ માની શકાય? ભગવાનની ભક્તિને બાહ કહેનાર અને એ રીતે ભગવાન અને તેમના ભક્તાનું અપમાન કરનાર અધર્મો જ હાઈ શકે.

## ઐતિહાસિક રીતે

તીર્થ કર ભગવાનાના વખતમાં મૂર્તિ મંદિરા હતા. તા તે મૂર્તિઓ અને મંદિરા શાબા માટે તા નહોતા જ. તે વખતે પણ શ્રાવકા સવારમાં તેમનું એક મુખ્ય કર્તવ્ય ભગવાનની મૂર્તિને વંદન કરી. તેમને પ્રાર્થના કરવાનું ગણતા હતા. જ્યાં ભક્તિભાવ હોય ત્યાં પ્રાર્થના પણ હેાય. કુરસદ ત હેાય તેા ભલે ટુંકામાં ટુંકી પ્રાર્થના કરતા હેાય પણ તે કંઈક આવી જાતની હાય-

> હે ભગવાન! હે પરમકુપાળ દેવ! જન્મ, જરા, મરણ આદિ આ સંસારના સર્વ દુ:ખાેના ક્ષય કરવાના માર્ગ બતાવી આપે અનહદ ઉપકાર કર્યો છે તે ઉપકારતા કંઈ પણ બદલા વાળવાને હું તદ્દન અસમર્થ છું. વળી હે પ્રભુ ! આપ તેા કંઈ પણ લેવાને સર્વથા નિસ્પૃહ્ષ છા. તેથી હે દેવ! હું મન, વચન અને કાયાની એકાગ્રતાથી આપના ચરણાવિ દમાં નમસ્કાર કર્રું છું. આપના પ્રત્યે પરમભક્તિ અને આપે બતાવેલા ધર્મની ઉપાસના મારા હૃદયમાં જીવન પર્યાત અખંડ જાગત રહે એવી મારી ઇચ્છા સફળ થાએા.

આ પ્રમાણે વંદન, નમસ્કાર અને પ્રાર્થના પછી જ તેઓ સંસાર વ્યવહારના બીજા કામમાં લાગતા હશે. આ પ્રકારના વંદન, નમસ્કાર પ્રાર્થનાથી જ મૂર્તિ-મંદિરાની સફળતા છે.

હવે શ્રી ડાેશીજી જેવા કઠ્ઠર સંપ્રદાયવાદીઓ એમ કહે કે તીર્થ કરાના વખતમાં મૂર્તિ – મંદિરા હતા પણ તે તા શાભાના હતા. તા સમજવાનું એ છે કે—

તીર્થ'કર ભગવાન સંસારી જવાની માજશાખની વૃત્તિએા ઉપર નિયંત્રણ મૂકનારા વ્રતાેના ઉપદેશ આપે ત્યારે શાભાના શાખની ખાતર બનાવાતા મૂર્તિ મંદિરા માટે સંમતિ તાે નજ આપે પણ તેવા શાખને દાળી દેવાનું જ કહે. અને તા પછી ભગવાનના વખતમાંજ મૂર્તિ મંદિરતું અસ્તિત્વ રહે જ નહિ. કારણ કે ભગવાનના ભક્તો ભગવાનના ઉપદેશ વિરુદ્ધનું વર્તન કરેજ નહિ. એડલે મૂર્તિ મંદિરા તે વખતે પણ શાખ કે શાભા માટે નહિ પણ વંદન-નમસ્કાર પ્રાર્થના માટે જ હતા.

#### ઘરમાં દુકાનમાં ફાેટા–ચિત્રાે લિક્તિલાવથી રખાય છે

વળી વિશેષ દક્ષીલ કરતાં હાલની સ્થિતિના હલ્લેખ કરતાં શ્રી ડાેરાજ લખે છે કે—અત્યારે ગૃહરથાના ધરમાં, દુકાનમાં, લગ્ન-મંડપમાં વગેરે સ્**યાનામાં અજેન <b>ટ્વા, દેશને**તાએા વગેરેના ફાેટાએાની સાથે તીર્થ કરાેના ચિત્રા પણ લગાડેલા **હો**ય છે. એટલે તે તેા શાભા માટે જ લગાડેલા હોય છે.

આ તા સત્ય વસ્તુને ઊલટા સ્વરૂપમાં દેખાડવા જેવી વાત છે. વરમાં કે દુકાનમાં ભગવાનના ફાેટા ચિત્રા હમેશાં ભક્તિભાવથી જ રાખવામાં આવે છે. તેમાં ભગવાનના દર્શન-વંદનના જ હેતુ હોય છે. તેવી જ રીતે લગ્નમંડપમાં પણ ભગવાનના ફાટા ચિત્ર ભક્તિભાવથી માંગલિક તરીકે જ રાખવામાં આવે છે. એટલે કે જેઓ રાખતા હોય તેઓ માંગલિક સમજતે રાખે છે.

ભક્તિના અથવા માંગલિકના હેતુને ખદલે શાભાના હેતુ ગજીવા તે માનસની વિકૃતિ જ છે.

અજૈન દેવાના ફાટા અજ્ઞાનીએ રાખે છે તે પણ અણસમજથી તેને ભક્તિરૂપ ગણીને તે ફાટા રાખે છે. તેવી જ રીતે દેશનેતાના ફાટાએા પણ તે નેતા પ્રત્યેના માનને લીધે રાખવામાં આવે છે.

કાઈ અજ્ઞાની ધર્મ નહિ સમજનાર ફાટા-ચિત્રાને શાભા તરીકે રાખે તેા તેયા તે કાંઈ સાર્વજનિક નિયમ ગણી શકાય નહિ. ભક્તિભાવથી રખાય છે તે જ સાર્વજનિક નિયમ છે.

વિશેષ માટે જૂઓ '' મૂળ જૈન ધર્મ'' પાનાં ૪૦૦-૪૦૧.

વળા એ પણ સમજવું જોઈએ કે ભગવાનની મૂર્તિ એ કંઈ રમકડું નથી કે શ્રાવકા તેમના શાખની ખાતર તે બનાવે. લગવાન તરફની ભક્તિથી જ મૂર્તિ<sup>દ</sup> ખનાવાય એટલે તેના ઉપયોગ પણ ભક્તિ માટે જ થાય.

#### શ્રી ડાેેેશીજી લગવાનતું અપમાન કરે છે

સંપ્રદાયવાદી શ્રી ડાેેેરાિજી કહે છે કે—મનુષ્યના સ્વભાવ ૨૫-માેહી છે તેથી તેમણે ભગવાનની મૂર્તિ ખનાવી, **જે ભગવાન ३૫-**માહ ત્યાગવાના ઉપદેશ આપે તેમના જ ભક્તો તેમની મૂર્તિ ભગવાનના દેહના રૂપના માહથી ખનાવે એમ માનવું કે મૂર્તિ રમકડા તરીકે ગણાતી એમ માનવું તેમાં સ્વચ્છંદ કલ્પનાથી ભગવાન અને તેમના ભક્તોનું સજ્જડ અપમાન કરવા સિવાય ખીજું કંઈ નથી.

માણસ પાતે હાય તેવા જ બીજાને કહે છે તે પ્રમાણે ભગવાનના ભક્તાને રૂપ માહી ગણનાર પાતે પણ તેવા જ હાય એમ ગણી શકાય.

તીર્થ કર ભગવાનના વખતમાં મૂર્તિ હતી છતાં ભગવાને મૂર્તાની કે મૂર્તિને વંદન કરવાની મના કરી નથી માટે જ તે પ્રથા ચાલુ રહી હતી અને આજ સુધી ચાલુ રહી છે. છતાં સંપ્રદાયવાદના કહાગ્રહથી મૂર્તિને વંદન કરવામાં અધર્મ છે એમ કહેનાર પાેતે તીર્થ -કર ભગવાન કરતાં વિશેષ જ્ઞાની હેાવાનાે ઘમંડ સેવે છે એમ જ માની શકાય.

#### 3

### ધમ'ની રીતે

મૂર્તિની પેંકેજ સૂત્ર શાસ્ત્રના પુસ્તકા-ત્રાંથા પણ જડ વસ્તુએક છે. છતાં તેના વિનય કરવાનું માનવામાં આવે છે. કારણ કે તેમાં ભગવાનના અથવા જ્ઞાનીઓના પવિત્ર ત્રચને તેના સંત્રહ છે અને તેથી તેને પૂજ્ય મણીને તેની આશાતના ન થાય તેમ વર્તવું જોઈએ એમ સ્થાનકવાસીઓ પણ માને છે.

સુત્રા ધ્રાહ્મી લિપિમ લખાય છે માટે સુત્રામાં જ ધ્રાહ્મી લિપિન નમસ્કાર કરેલ છે.

તો તે જ પ્રમાણે મૂર્તિ ભલે જડ વસ્તુની બનાવેલી છે પણ જયારે તે મૂર્તિ ભગવાનની છે એમ તેમાં ભગવાન નું સ્મારો પણ કર્યું ત્યારે પછી તે બીજી સામાન્ય જડ વસ્તુ જેવી રહેતી નથી. પરંતુ ભગવાનના નામના સ્મારો પણથી શ્રાંથાની માફક જ તે પૂજ્ય અને વંદનીય અની જાય છે.

સૂત્રશાસ્ત્ર સદ્ધુહિયી વાંચવાયા ત્રાત મળે છે તેમ જ મૂર્તિને સદ્ભાવથા, સત્યા ભક્તિસાવથા વંદન કરવામાં આવે તેર ભગવાનના પ્રરૂપેલા ધર્મને અનુસરવાના પ્રેરણા મળે છે.

અતે અસફ્યુહિથી, મિલ્યાત્વભાવથી વાંચનારને શાસ્ત્ર શસ્ત્રરૂપે પરિસ્ત્રમે છે તેવી જ રીતે પ્રભુ તરફના પ્રેમભક્તિ વિના તેમની મૂર્તિ તરફ જૈતનારતે કશા લાભ ન થાય તે સ્વાભાવિક છે. પરંતુ તે ઉપરાંત તે માસ્રસ ભગવાનની અવજ્ઞા કરવાના દાપ પસ્તુ વહેઃરી લીએ છે.

ગુરુના હમે**શ**ના વપરાશના **અ**ાસન, ઉપક્રરણ વગેરે વસ્તુએાને

પૂજ્ય ગણવામાં આવે છે અને તેની આશાતના કરનારને દેાષ લાગે એમ માનવામાં આવે છે. તે સર્વ વસ્તુઓ પણ જડ પદાર્થની જ ખનેલી છે તેા પણ તે પૂજ્ય ગણાય છે. તેવી જ રીતે ભગવાનની મૂર્તિ પણ પૂજ્ય અને વંદનીય છે.

સુત્ર, આસન વગેરે જ લસ્તુઓમાં ગુરુ વગેરે કેાઇનું પણ આરે પણ કર્યું નથી માટે તમે તેને વંદનીય ન ગણા તો પણ મૂર્તિમાં તા ભગવાનનું આરાપણ કરેલ હાવાથી મૂર્તિ પૃજય અને વંદનીય છે.

સમજુ માણસા તા સૂત્ર શાસ્ત્રા જ્ઞાનના દાતાર હાેવાથી તેને વિનયપૂર્વક વંદન પણ કરે છે. અલખત્ત તે વંદન જ્ઞાનને કરેલા ગણાય છે.

સવિસ્તર વિગત માટે "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકના પાનાં ૪૦૨ થી ૪૧૮ વાંચા.

સામાન્ય જડ વસ્તુને અથવા કષાય યુકત ગણાતા રાગદ્વેષવાળા દેવાની મૂર્તિને વંદન કરવું તે જરૂર મિશ્યાત્વ છે પરંતુ જિનભગવાનની મૂર્તિને વંદન કરવું તે મિશ્યાત્વ નથી એટલું જ નહિ પણ જિન ભગવાનની મૂર્તિને વંદન નહિ કરવાથી ભગવાનની આશાતના કર્યોના દેષ લાગે છે. કારણ કે—

તમે ભગવાનનું અવલં અન તા સ્વીકારા છા જ તેમ જ ભગવાનનું અવલં અન જરૂરનું પણ માના છા ત્યારે ભલે તમને તમારા પાતાના માટે મૂર્તિના અવલં અનની જરૂર ન લાગતી હાય તા પણ જ્યારે તમે ભગવાનની મૂર્તિની પાસે જાઓ અને તે ભગવાનની મૂર્તિ છે એમ તમે જાણા છા છતાં વંદન ન કરા તા જરૂર તમને ભગવાનની આશાતના કરવાના દાપ લાગે જ.

જ્યારે તમે એટલી ઉચ્ચ કાેટિએ પહેંાંચી જાએ કે જ્યારે તમને ભગવાનના આલંખનની જરૂર ન રહે પરંતુ કકત તમે તમારા શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપનું જ આલંખન લઈ આગળ વધી શ્રકા છે ત્યારે પણ તમે ભગવાનની મૂર્તિની આશાતના કરી શકા કે કેમ તે પણ વિચારણીય છે.

મૂર્તિના આલંખનની જરૂર ન પડે અથવા જરૂર ન હોય તેવી ઉચ્ચ સ્થિતિએ પહોંચ્યા પછી "મને મૂર્તિના આલંખનની જરૂર નથી" એમ તમે જરૂર કહી શકા. પરંતુ ત્યારેય પણ તમને સંસાર અવલારના કાઈપણ કારણે જેન મંદિરમાં જવાના પ્રસંગ પડે તા તે વખતે તમારી સામે બગવાનની મૂર્તિ છે એમ જાણવા છતાં પણ તમે તેને વંદન ન કરા તા તેથી તમને ભગવાનની અજ્ઞાતના કરવાના દાષ તો જરૂર લાગે જ કારણ કે તમે ભગવાનને પૂજ્ય ગણવાની સ્થિતિમાં તા છા જ ત્યારે જિન ભગવાનનું આરાપણ થયેલી ભગવાનની મૂર્તિને વિનયથી વંદન કરવાની તમારી કરજ-ધર્મ છે.

સારાંશ કે સૂત્ર, શાસ્ત્ર, આસન વગેરે જડ વસ્તુઓને પૂજ્ય પવિત્ર માનીને તેના વિનય સાચવવામાં આવે અને તેની આશાતના કરવામાં ન આવે, પણ ભગવાનની મૂર્તિના વિનય સાચવવામાં ન આવે, તેને વંદન કરવામાં ન આવે તા તે અવિનય-અધર્મ જ ગણાય.

તે ઉપરાંત વ્યવહારમાં ધરમાં વડીલના હમેશના ખેસવાના સ્થાનને પુજ્ય ગણાય છે અને તે ધરના નાના માણસ તે સ્થાને ખેસે તા તેથી વડીલનું અપમાન થયું ગણાય છે. પેઢી કે એાફીસમાં શેઠ કે મેનેજરની ખુરશી ઉપર કે તેમના આસન ઉપર નાના માણસ ખેસે તા તેથી શેઠ કે મેનેજરના અવિનય કર્યા ગણાય છે, આમ વડીલના આસનને પણ વિનય સાચવવામાં આવે છે. વ્યવહારમાં વિનયની એ એક રીત છે.

#### ४

## સૂત્રશાસ્ત્રની રીતે

સત્રામાં જૈન સાધુએા અને શ્રાવકા મૂર્તિને વંદન કરતા હતા તે જણાવતા દાખલાએા છે તેમાંના થાડા અહીં આપું છું.

#### ૧. જંઘાચારણ વિદ્યાચારણ

શ્રી ભગવતી સૂત્ર શ. ૨૦ ઉ. ૯માં જ ધાચારણ વિદ્યાચારણ મુનિએ ન દીશ્વર વગેરે ઠેકાણે જઇ શાશ્વતી મૃત્તિઓને વંદન નમસ્કાર કરી પાછા અહીં આવતાં "અહીંના જિન-ચૈત્યાે—જિનમંદિરા-મૂર્તિએોને વંદન કર્યા " એમ સૂત્રપાઠ છે.

આ વાત પ્રકરણ નં. ૪માં ખતાવાઈ ગઈ છે.

જ્યારે જૈન સાધુએા અને તે પણ લબ્ધિધારી સાધુએા જિનમૂર્તિને વંદન કરતા હતા એમ જૈનસૂત્રા કહે છે ત્યારે મૂર્તિને વંદન કરવાના નિષેધ કરનાર અધર્મની જ વાત કહે છે એમ મનાય.

#### ર. અંખડ પરિવાજક

ઉવવાઈ સૂત્રમાં અંગડ પરિવાજ કે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે કે-

"મતે અરિહાત અને અરિહાતના ચૈત્ય સિવાય અન્ય તીર્થિંક, અન્ય તીર્થિક દેવા અને અન્ય તીર્થિકાએ ગ્રહણ કરેલા અરિહાત ચૈત્યાને વાદન નમસ્કાર કરવા……કલ્પે નહિ."

અહીં ચૈત્યના અર્થ જિનમ્તિ થાય છે તે વાત '' મૂળ જૈનધર્મ '' પુસ્તકના પાનાં ૧૨૩–૧૨૪ માં તથા ઉપરના પ્રકરણ નં. ૪ માં સવિસ્તર યતાવેલી છે.

મહાતપસ્વી, લબ્ધિધારી અને અત્રધિજ્ઞાની એવા અંબડ પરિત્રાજકે જિનમૂર્તિને વંદન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે એમ જૈન સ્ત્ર કહે છે એટલે મૂર્તિને વંદન એ સૂત્રાનુસાર ધર્મ્ય છે. એટલે શ્રાવકા માટે તે ધર્મ્ય હાય જ એમ આપાઆપ સિદ્ધ થાય છે.

#### ૩. આનંદ શ્રાવક

ર્શ્રા ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં આનંદ શ્રાવકે પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે— "મારે આજ્**યા અ**ન્ય તીર્થિક, અન્ય તીર્થિકાના દેવ અને અન્યતીર્થિકાએ ગ્રહણ કરેલ અરિહંતના ચૈત્યાને વંદન નમસ્કાર કરવા કલ્પે નહિ."

અહીં ચૈત્ય શબ્દના અર્થ મૂર્તિ થાય છે તેની વિગત માટે જુએા "મૂળ જૈન ધર્મ" પુસ્તકના પાનાં ૧૨૨ તથા ૪૧*૬*–૪૧૮.

અહીં અરિદ્રંત ચૈત્ય એટલે જિનમૂર્તિને અન્ય તીર્થ કાએ ગ્રહણ કરેલ હોય તો તેને વંદન નમસ્કાર કરવા કલ્પતા નથી એયા આપોઆપ સિદ્ધ થાય છે કે અન્યોએ ગ્રહણ નહિ કરેલ એટલે જૈન સંઘમાં જ રહેલી જિનમૂર્તિને આનંદશ્રાવક વંદન કરતા હતા.

તે વખતે જિનમૂર્તિ હતી જ માટે તે સ્ત્રમાં મૂર્તિને અન્ય તાર્થિ કાના ગ્રહ્યુ કરવાની વાત છે. અને જો મૂર્તિને વાંદવામાં તેઓ ધર્મ માનતા ન હેત તે તેમણે તેમની પ્રતિજ્ઞામાં જેમ અન્યની મૂર્તિને તથા અન્યે ગ્રહ્યુ કરેલ જિનમૂર્તિને વાંદન નહિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે તેની સાથે સાથે જિનમૂર્તિને પણ નહિ વાંદવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી હોત. પણ તેમણે તો અન્યની મૂર્તિને નહિ વાંદનાની જ પ્રતિજ્ઞા લીધી છે તેથી સાખિત થાય છે કે તેઓ જિન મૂર્તિને ધર્મ તરીકે વાંદતા હતા.

તે વખતે હરિ હર આદિ અન્ય તીર્થિક દેવા વિદ્યમાન નહોતા પણ તેમની મૂર્તિઓજ હતી. તેથી પણ ચૈત્યના અર્થ અહીં મુર્તિજ થાય છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

સ્થાનકવાસીએ ા ચાર નિક્ષેપામાંથી કકત ભાવ નિક્ષેપા જ વંદનીય ગણે છે તે જ ખાટી વાત છે. જેમના ભાવ નિક્ષેપા વંદનીય હાય તેના ચારેય નિક્ષેપા વંદનીય છે એ જ નિયમ છે. અને તે નિયમ આનંદ શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞા પરથી પણ સિદ્ધ થાય છે.

જુઓ-હર આદિ દેવા તે વખતે વિદ્યમાન નહેતા. એટલે શ્રાવક તેમની મૂર્તિને વંદન નહિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે તે સ્થાપના નિક્ષેપની છે. પણ પહેલા ત્રણ નિક્ષેપા અવંદનીય અને ભાવ નિક્ષેપા વંદનીય એમ કહેશા તા આનંદ શ્રાવકે હરિહર આદિતે તેઓ વિદ્યમાન <mark>હાેય તાે તેમને વાંદવાની છૂટ રાખી છે એમ અર્થ થાય. અને</mark> એ અર્થ તાે જૈન સિદ્ધાંતથી જ વિરુદ્ધ છે. માટે અનંદ શ્રાવકે ચારે નિક્ષેપાથી અન્ય દેવાને નહિ વાંદવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે.

એટલે સિદ્ધ થાય છે કે જેના ભાવ નિક્ષેપા અવંદનીય છે તેના ચારેય નિક્ષેપા અવંદનીય છે અને જેના ભાવ નિક્ષેપા વંદનીય છે તેના ચારેય નિક્ષેપા વંદનીય છે.

આ પ્રમાણે મૂર્તિવંદન કરવાનું ધર્મ્ય છે એમ જુદી જુદી બધી રીતે સિદ્ધ થાય છે. અને તેથી જૈન સૂત્ર શાસ્ત્રોને માનનારાએાએ મૂર્તિને વંદન કરવું એ ધર્મ્ય છે એમ માનવું જોઇએ. છતાં એમ નહિ માનનારા જૈન સૂત્રશાસ્ત્રને નહિ માનતાં સૂત્રકાર, શાસ્ત્રકાર તેમજ લગવાનનું પણ ચાેખ્ખી રીતે અપમાન કરનારા છે અને લગવાનતું અપમાન કરનારને જૈનધર્મ કેવા ગણે છે તે વાંચકે સમજ લેવું.

## સ્થાનકવાસીઓ મૂર્તિ-વંદનને માને છે તેના દાખલા

સ્થાનકવાસી સાધુ મુનિ કાળધર્મ પામે ત્યારે તેમનું મહદું ચાર્યાશ કલાક કે તેથી પણ વધારે વખત સુધી રાખી મૂકવામાં આવે છે અને બદારગામના શ્રાવકાને મુનિશ્રીના છેલ્લી વારના દર્શન-વંદન કરવાને તાર-ટપાલથી આમંત્રણ કરી બાલાવવામાં આવે છે. અને મુંબર્ઝ વગેરે શહેરના પ્રતિબ્લિ શ્રાવકા આવી જાય ત્યાં સુધી મુનિના મૃતદેવ રાખી મૂકવામાં આવે છે.

દેડમાંથા મુનિના આત્મા ચાલ્યા ગયા પછી તે દેલ મડદું જ કે અને તે મડદું મૂર્તિ સમાન જ કે કારણ કે જેમ મૂર્તિમાં છવ નથી તેમ મૃતદેલમાં પણ છવ નથી.

સ્થાનકવાસીઓ ભગવાનની મૂર્તિમાં ભગવાનના આત્મા નહિ હોવાથી મૂર્તિને વંદન કરવાની ના પાડે છે, મૂર્તિને વંદન કરવામાં મિધ્યાત્વ ગણે છે. પરંતુ તેમના સાધુમુનિના મૃતદેહ, કે જે પણ જીવ વિનાના હોવાથી મૂર્તિ-સ્વરૂપ જ છે, તેના દર્શન વંદન કરવામાં ધર્મ માતે છે!

એટલે કે સ્થાનકવાસીઓને સાધુ-ગુરુ ઉપર પ્રેમ છે તેટલા પ્રેમ અનંત ઉપકારી તીર્ધ કર ભગવાન ઉપર પ્રેમ નથી. એટલું જ નહિ પણ ભગવાન તરફ તાે સ્થાનકવાસીઓને દ્વેપ છે માટે જ તેઓ ભગવાનની મૂર્તિને વંદન કરવામાં મથ્યાત્વ ગણે છે અને મૂર્તિ સ્વરૂપ સાધુના મૃતદેહને વંદન કરવામાં ધર્મ ગણે છે!

અહીં કાઈ તર્ક કરીને એમ કહે કે મુનિના મૃતદેહના દર્શન કરે છે પણ વંદન કરતા નથી. તેા તે વાત તદ્દન ખાટી છે. કારણ કે દર્શન કરતી વખતે વંદન કરવામાં આવે છે એ સત્ય હકીકત છે.

છતાં આપણે તર્કના જવાય તકેથી જ આપીશં.

મુનિના મૃતદેલના દર્શનના હેતુ શા? જો એમ કહેશા કે જોવા માટે, કુવહલ માટે કે દેહનું રૂપ જોવા માટે દર્શન કરવા જવાય છે: તેા તે તેા માેહની ક્રિયા થઈ અને તે અપ્રશસ્ત હોવા**યી** ધર્મમાં તેના નિષેધ છે.

ત્યારે કહેવું પડશે કે મુનિ તરફના પ્રેમભાવથી તેમના મૃતદેહના દર્શન કરાય છે. તા તે પ્રેમ મુનિ તરફના પૂજ્યભાવને લીધે હાેઈ પ્રશસ્ત છે અને તેવા પ્રેમમાં પૂજ્યભાવ સામેલ હોવાથી સ્વાભાવિક રીતે જ દર્શાનની સાથે વંદન પણ કરાય છે જ. અને વંદન નહિ કરતઃરમાં પૂજ્ય ભાવ નથી તેમજ વિનય-વિવેક નથી એમ જ ગણાય છે.

એટલે સ્થાનકવાસી સાધુએાના મૃતદેહરૂપ મૂર્તિને વંદન કરવાનું સ્વીકારે છે અને તેમાં ધર્મ પણ માને છે જ.

#### સ્થા. મુનિએાનું માનસ મૂર્તિવંદન સ્વીકારે છે તેના દાખલા

ફાેટા–ચિત્રા મૂર્તિ સ્વરૂપ હાેઇને સ્થાનકવાસી શ્રમણ સંધે સાધુએાને ફાેટા પડાવવાની કે છપાવવાની છૂટ આપી નથી એમ મારા ધ્યાનમાં છે.

તા પણ સ્થાનકવાસી શ્રમણસંધના મુનિએા ફાટા પડાવે છે અને તેમના પુસ્તકામાં છપાવે છે એ તેા સત્ય હકીકત છે. તેવા ફાટા ચિત્રાવાળા છપાયેલા પુસ્તકા સાબિતીરૂપે માજુદ છે. તેમાંના એક દાખલા અત્રે ટીક છે.

સતે ૧૯૬૦માં સ્થાનકવાસી શ્રમણસંઘના મંત્રીમુનિશ્રી કિસન-લાલજી મહારાજના શિષ્ય વિનયચંદ્ર મુનિએ તેમના વ્યાખ્યાનાના એક સંગ્રહ "જીવન સાધના" નામના કહી પુસ્તકના ગુજરાતી અનુવાદ મુંખર્ધના શ્રી સન્મતિ પ્રચારક સંઘ મારફત છપાવી બહાર પાડેલ છે. તે પુસ્તકમાં મુનિ વિનયચંદ્રજીએ તેમના ગુરુ મુનિશ્રી કિસનલાલજી મહારાજના ફાટા-ચિત્ર પણ છપાવેલ છે.

આ ફાટા ચિત્રમાં શ્રી કિસનલાલજ મહારાજના મસ્તક ઉપર માેડું ભામંડળ ચિતરેલું છે.

હવે પહેલા સવાલ એ છે કે આવું ભામાંડળ કાને હાય?

સર્વત્ર તીર્ધ કર ભગવાન સિવાય અન્ય કાઈ પણ હવાસ્થને આવું ભામ ડળ હાય એવું મેં કાઇ ધર્મ પ્રથમાં જોયું – વાંચ્યું નથી તેન સાંભળ્યું નથી. અને કાઇ પણ જાતના વિશિષ્ટ જ્ઞાન વિના મુનિને ભામ ડળ હાઇ શકે નહિ એમ હું માનું છું.

શ્રી કિસનક્ષાલજીના ફાટા નીચે ''ચિત્ર ફકત પરિચય માટે છે." એમ છાપેલું છે. પરંતુ આ તેા એક છેતરપિંડી કે કપટજાળ છે. ભામ ડેળ ચિતરીને મુનિને ભગલાન જેવા બનાવ્યા, બતાવ્યા તેના એક જ હેતુ હાઇ શકે કે લાકા તેમના ચિત્રને ભગવાન જેવું સમજીને માને, વાંદે, પૂજે.

ચિત્ર પરિચય માટે છે એમ લખ્યું છે તે તા કક્ત સ્થા. શ્રમણ સંધના નિયમ વિરુદ્ધનું નથી એમ ખતાવવા–કહેવા માટે બહારથી દેખાવ માત્ર જ કર્યા છે, દંબ જ સેવ્યા છે. **બાકી સાધુઓનું** માનસ મૃતિવંદનને સ્વીકારનાફ છે તે સ્પષ્ટ સમજ શકાય છે.

#### પ્રિચય શા માટે?

વળી તે ફાેટા–ચિત્ર ફક્ત પરિચય માટે છે એમ લખ્યું–છાપ્યું છે ત્યારે પરિચય શા માટે, પરિચયના **હેતુ શાે** ? તેના પણ વિચાર કરીએ.

કાેેકપણ ગૃહસ્થતા પરિચય કરવા માટે અતેક પ્રકારના સાંસારિક લાભના હેતુ હોઈ શકે છે. સ્વાર્થના હેતુ હોઈ શકે છે તેમ જ રૂપસૌંદર્ય કુવૃ**હ**લના **હે**તુ પણ હાેઈ શકે છે. પરંતુ એ સર્વ માેહના જુદા જુદા પ્રકારા હાઇને ધર્મની ભાભતમાં ત્યાજ્ય છે.

અહીં આપણે તેા ગુરુના ફાેટાના પરિચયના જ વિચાર કરવાના છે અતે ગુરુ તરફ તાે એક માત્ર પૂજ્ય ભાવજ હાેય. ગુરુ તરફ પ્રેમ હોય તે પણ પૂજ્યભાવને લીધે અને પૂજ્યભાવની સાથે જ હોય. પૂજ્યભાવ વિનાના પ્રેમ પણ સ્વાર્થકૃપ હોઇને તે ધર્મમાં ત્યાજ્ય જ છે.

એડલે ગુરૂના ફાેટા-ચિત્રના પુરિચય એક ફક્ત પૂજ્ય-ભાવથી જોવા માટેના જ હાેય, અને પુજ્યભાવથી જોવાનું હોય ત્યાં તેમને વંદન કરવાનું પણ હોય જ. વંદન કરવાથીજ પૂજ્યભાવ પ્રગટ કરાય છે. જોવા છતાં વંદન કરવામાં ન આવે તાે તે જાેવું કુતૃહલરૂપ અથવા અવિનય રૂપજ બની રહે છે અને તે તાે ધર્મમાં ત્યાજ્યજ છે.

એડલે ગુરુના ફાટા-ચિત્ર જોવામાં કે પરિચય કરવામાં પુજ્યભાવની સાથે વંદન નમસ્કાર હોય તેમ જ ભગવાનની મૂર્તિને પણ વંદન નમસ્કાર કરવાનું હોય.

આ પ્રકરણમાં જિનમૂર્તિને વંદન કરવું તે ધર્મ્ય છે એ વાત અનેક રીતે સિદ્ધ કરેલ છે. તેમાંની વ્યવહારની કાેઇ એકાદ બે વાત કાેઈને અમાન્ય હાેય તાે પણ તેથી જિનમૂર્તિન વંદન અમાન્ય ઠરી શક્તું નથી. આ પ્રકરણની ભધી વાત ખાટી ઠરે ત્યારે મૂર્તિ વંદન અમાન્ય ગણાય પણ તેમ તા કદી બની શકવાનું નથી. એટલે મૂર્તિ -વંદન માન્ય જ ઠરે છે.

## **સ્થા**નકવાસી જૈનાએ વિચારવા જેવું

લેખક પાંઠન શ્રી ટાડરમ<mark>લ</mark>જી

#### સ્થાનકવાસીના ક્રમભંગ ઉપદેશ

ખેદતા વિષય છે કે (સ્થાનકવાસીએ)માં) મિથ્યાત્વ જેવા મહાપાપની પ્રવૃત્તિ છેાડાવવાની તેા મુખ્યતા નથી પણ પવનકાયની હિંસા કરાવી, ખુલ્લા મુખે બાલવાનું **છા**ડાવવાની મુખ્યતા જોવામાં **આવે છે.** પણ એ ક્રમભંગ ઉપદેશ છે.

### મુહપત્તિ

વળી ધર્મના અંગ વર્લા છે. તેમાં એક પર-જીવની દયાને જ મુખ્ય કહે છે. તેના પણ વિવેક નથી. સદેષ વસ્તુનું ભક્ષણ ન કરતું, હિંાદિક વ્યાપાર ન કરવા ઇત્યાદિ ધર્મના અંગાની મુખ્યતા નથી પણ **મુખપ**ટ્ટી બાંધવી અતે શોંચાદિક થાેડું કરવું ઇત્યાદિ કાર્યાની તેએા મુખ્યતા કહે છે. પણ મેલયુક્ત પટ્ટીમાં શું કના સંબંધથી જીવ ઉપજે **તેના તા યત્ન નથી પણ પવન**ની **હિં**સાના યત્ન **બ**તાવે છે. તા નાસિકાદ્રારા વસા પવન નીકળે છે તેના યત્ન ક્રેમ કરતા નથી !

વળી તેમના શાસ્ત્રાનુસાર જો ખાલવાના જ યત્ન કર્યા તા મુખપટ્ટીને સર્વદા શા માટે રાખા છા ? જ્યારે ખાલા ત્યારે યત્ન કરી લીએ! કહે છે કે '' ભૂલી જઈએ છીએ.'' હવે જો એટલું પણ યાદ રહેતું નથી તાે અન્ય ધમેસાધન કેવી રીતે થશે !

તેઓ દયાનાં કેટલાંક અંગ યાગ્ય પાળે છે, હરિતકાય આદિના ત્યાગ કરે છે, જળ થાેડું ઢાેળ છે તેના અમે નિષેધ કરતા નથી.

#### પ્રતિસાના નિષેધ

વળી અહિસાને એકાંત પકડી તેઓ પ્રતિમા, ચૈત્યાલય અને પૂજન આદિ ક્રિયાનું ઉત્થાપન કરે છે. પણ તેમના જ શાસ્ત્રોમાં પ્રતિમા આદિનું નિરૂપણ છે તેના આગ્રહથી લાપ કરે છે.

ભગવતી સૂત્રમાં ઋદ્ધિધારી મુનિનું નિરૂપણ છે. ત્યાં મેરૂગિરિ આદિમાં જઈ तत्थ चेइयाइ चंदइ એવે। પાર્ક છે તેના અર્થ '' ત્યાં ચૈત્યાને વાંદુ છું. " એવા અર્થ છે. હવે ચૈત્યનામ પ્રસિધ્ધ રીતે પ્રતિમાનું છે છતાં તેઓ હૃદ કરી કહે છે કે—'' ચૈત્ય શબ્દના જ્ઞાનદિક અનેક અર્થ થાય **છે** ત્યાં ખીજા અર્થ છે પણ પ્રતિમા અર્થ નથી. "

હવે તેને પૂછીએ છીએ કે—મેરુગિરિ અને નંદી ધર દ્વીપમાં જઇ ત્યાં ચૈત્ય વંદના કરી. ત્યાં જ્ઞાનાદિકની વંદના કરવાના અર્થ કેવી રીતે સંભવે ?

જ્ઞાનાદિકની વંદના તા સર્વત્ર સંભવે છે (તા પછી ત્યાં ખાસ વંદના કરવા જ જવાનું કારણ શું?) પણ જે વાંદવા યાત્ર્ય ચૈત્ય હેાય ત્યાં જ જવાનું સંભવે, ત્યાં જ વંદના કરવા જવાનું વિશેષ સંભવે. એથી સંભવિત અર્થ પ્રતિમા જ છે તથા ચૈત્ય શબ્દના મુખ્ય અર્થ પણ પ્રતિમાજ છે. તેને હઠ કરી શા માટે લાેપા છા ?

#### દેવલાકની પ્રતિમાએા

વળી દેવ અંદિક નંદીશ્વર દ્રીપ આદિમાં જઈ પૂજન આદિ ક્રિયા કરે છે, તેનું વ્યાખ્યાન તેમના શાસ્ત્રોમાં જ્યાં ત્યાં છે; તથા લાકમાં પણ જ્યાં ત્યાં અકૃત્રિમ પ્રતિમાનું નિરૂપણ છે. હવે એ રચના અનાદિની છે. તે કાંઈ કુવહલ આદિ માટે તે નથી. તથા ઇંદ્રાદિકના સ્થાનામાં નિષ્પ્રયોજન રચના સંભવે નહિ

હવે ઇકાદિક તેને જોઈ શું કરે છે? કાં તા પાતાના મંદિરામાં એ નિષ્પ્રયાજન રચના જોઈ તેનાથી ઉદાસીન ચતા હશે અને ત્યાં તેમને દુઃખ થતું હશે. પણ એ સંભવતું નથી. અગર કાં તા સારી રચના જોઈ વિષય પાષતા હશે. પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિ દેવ આરિહ તની મૂર્તિ વડે પાતાના વિષય પાપે એમ પણ સંભવતું નથી. પરંતુ ત્યાં તેની અક્તિ આદિજ કરે છે એમ જ સંભવે છે.

#### देवने। ि तत व्यवहार

તેમનામાં સૂર્યાભદેવનું વ્યાખ્યાન છે ત્યાં પ્રતિમાજીને પૂજવાનું વિશેષ વર્ષ્યુન કર્યું છે. તેને લાપવા માટે તેઓ કહે છે કે—"દેવાનું એવું જ કર્તવ્ય છે, દેવાના એ જિતવ્યવદાર છે."

એ સ.ચું. પરંતુ કર્તવ્યનું કળ તેા અવશ્ય હોય જ. હવે ત્યાં ધર્મ થાય છે કે પાપ થાય છે? જો ધર્મ થાય છે તેા બીજે ઠેકાએ પાપ થતું હતું અને અહીં ધર્મ થયો. તો તેને અન્યની સદશ ક્રમ કહેવાય ! કારણ કે એ તો યોગ્ય કાર્ય થયું.

અને જો પાપ થાય છે તો ત્યાં नमोत्धुणंના પાઠ ભણ્યે. તે। પાપના ડેકાણે એવા પાઠ શા માટે બણ્યા !

વળી એક વિચાર અહીં એ થાય છે કે नमोत्युળંતા પાઠમાં તા અહીંતની ભક્તિ છે. હવે પ્રતિમાજીની આગળ જઇ એ પાઠ ભણ્યો માટે જે અરિહંત ભક્તિની ક્રિયા છે તે પ્રતિમાજીની આગળ કરવી માગ્ય થમી

#### પ્રતિમા વહે કાર્ય-સિદ્ધિ

અહીં તેએ એક મિથ્યાયુક્તિ ખતાવે છે કે—"જેમ ઇંદ્રની સ્થાપનાથી ઇંદ્રની કાર્યસિદ્ધિ નથી તેમ અર્લંત પ્રતિમા વડે ક્રાર્યંસિહિ નથી.

પણ અરિહંત કાેઈને ભક્ત માની ભલું કરતા હાેય તાે એમ પણ માનીએ, પરંતુ તે તે વીતરામ છે. આ જીવ સક્તિરૂપ **વાતાના ભાવાથી શભ ફળ પામે** છે. જેમ સ્ત્રીના આકારરૂપ કાષ્ટ પાષાણની મૃતિ દેખી ત્યાં વિકાર૩૫ થઇ અનુરાગ કરે તે તેને પાપ–ખંધ થાય. તેમ અરિહંતના આકારરૂપ ધાતુ–કાષ્ઠ-પાષાઅની મૂર્તિ દેખી ધર્મણહિથી ત્યાં અનુરાગ કરે તેા શુભની પ્રાપ્તિ ક્રેમ ન થાય !

#### પ્રતિસા વિના શુભ ઉપજાવીશું ?

ત્યારે તેઓ કહે છે કે—" પ્રતિમા વિનાજ અમે અરિહાતમાં અનુરાગ વડે શુભ ઉપજાવીશું."

તેતે કહીએ છીએ કે—આકાર દેખાવથી જેવા ભાવ શાય તેવા પરાક્ષ સ્મરણ કરતાં ન થાય. લાકમાં પણ સ્ત્રીના અનુરાગી એટલા જ માટે સ્ત્રીનું ચિત્ર ખનાવે છે. તેથી પ્રતિમાના અવલ ંબન વડે વિશેષ ભક્તિ થવાથી વિશેષ શુભની **ખાપ્તિ થાય છે.** 

#### મૂર્તિ મંદિર <sup>બ</sup>તાવવામાં હિંસા

વળી તે કહે છે કે—"પ્રતિમા બનાવવામાં, ચૈત્યાલય આદિ કરાવવામાં હિંસા થાય છે અને ધર્મ તેા અહિંસા છે. માટે હિંસા વડે ધર્મ માનવાથી મડા પાપ થાય છે. તેથી અમે એ કાયેનિ નિષેધી છીએ."

અહીં કાઇ ત્યાંગી તે મંદિર આદિ કરાવતો નથી. પણ સામાયિક આદિ નિરવદ્ય કાર્યોમાં પ્રવર્તે છે. તે તેને છોડી મંદિર આદિ કરાવલું ઉચિત નથી. પણ કાઇ પાતાને રહેવાને માટે મહેલાત-મકાન બનાવે તે કરતાં ચૈત્યાલય આદિ કરાવવાવાળા હીન નથી.

િલ્સા તા થઈ પણ પેલાને તા લાસ-પાપાનુરાગની વૃદ્ધિ **મઈ** ત્યારે આને લાભ છૂટયા અને ધર્માનુરાગ થયા.

જે ત્યાગી ન ક્રાેય. પાતાના ધનને પાપમાં ખરચતા ક્રાેય તેમએ તા ર્વેત્ય આદિ કરાવવાં યાગ્ય છે

તમે કહ્યા છા કે—ધર્મને અર્થ દિંસા કરતાં તા મહા પાપ થાય છે અને બીજે કેકાણે હિસા કરતાં થાડું પાપ થાય છે. "

પણ પ્રથમ તે એ સિહાંતનું વચન નથી અને યુક્તિથી પણ મળતું આવતું નથી. કારણ કે—એમ માનતાં તા ઇંદ્ર જન્મ-કલ્યાણકમાં ધણા જળ વડે અભિષેક કરે છે તથા સમવસરણ બનાવી તેમાં ચમર હાળવા કરવાદિક કાર્યો કરે છે તેા તે મહાપાપી થયા.

તમે કહેશા કે-- '' તેમના એવા જ વ્યવદાર છે. ''

પણ ક્રિયાનું ફળ તેા થયા વિના રહેતું નથી. જો તેમાં પાપ છે તા ઇક્ષાદિક સભ્યમૃદ્ધિ છે તેઓ એવું કાર્ય શ્રા માટે કરે ? તથા જો ધર્મ છે તા તમે તેના નિષેધ શ્રા માટે કરા છા ? વળી તમને જ પૂછીએ છીએ—તીર્થ કરની વંદના માટે રાજાએ! આદિ ગયા, સાધુ વંદનાર્થે દૂર દૂર જઈએ છીએ, સાંભળવા આદિ કાર્યો અર્થ ગમન આદિ કરીએ છીએ ત્યાં માર્ગમાં હિંસા થાય છે.

વળી સાધર્મીને જમાડીએ છીએ, સાધુનું મરણ થતાં તેના સંસ્કાર કરીએ છીએ ઇત્યાદિ પ્રવૃત્તિ આજે પણ દેખાય છે. ત્યાં પણ હિંસા તા થાય છે.

હવે એ બધા કાર્યો ધર્મના અર્થ જ છે, અન્ય કાર્ક પ્રયાજન નથી. જો ત્યાં મહાપાપ ઉપજેષ્ છે તા પૂર્વ એવાં ધણાં કાર્ય કર્યાં તેના નિષેધ કરા તથા આજે પણ ગૃહક્યા એવાં કાર્ય કરે છે તેના પણ ત્યાગ કરા. અને જો તેમાં ધર્મ ઉપજે છે તા ધર્મને અર્થે હિંસામાં મહા પાપ બતાવી શા માટે ભમાવા છા ?

માટે એ પ્રમાણે માનવું યુક્ત છે કે—જેમ થાંકું ધન કમાતાં જો ઘણા ધનના લાભ થતા હાય તા તે કાર્ય કરવું ભલું છે, તેમ થાડી હિંસાદિક પાપ થતાં પણ જો ધર્મ ઉપજતા હાય તા તે કાર્ય કરવું યાગ્ય છે.

જે થાડા ધનના લાભથી કાર્યને બગાઉ તા તે મૂર્ખ છે તેમ થાડી હિંસાના ભયથી મહાન ધર્મ છાઉ તા તે પાપી જ શ્વાય છે.

વળી કાઇ ઘણું ધન ઠગાવે તથા થાડું ધન ઉપજાવે અથવા ન ઉપજાવે તા તે મૂર્ખ છે, તેમ હિંસાદિ વડે ઘણા પાપ ઉપજાવે અને ભક્તિ આદિ ધર્મમાં થાડા પ્રવર્તે અથવા ન પ્રવર્તે તા તે પાપી જ થાય છે.

વળી જેમ ઠગાયા વિનાજ ધનના લાભ હોવા ક્રતાં ય ઠગાય તા તે મુર્ખ છે, તેમ નિરવદ્ય ધર્મરૂપ ઉપયાગ હાય તા સાવદ્ય ધર્મમાં ઉપયાગ લગાવવા યાગ્ય નથી. એ પ્રમાણે અનેક પરિણામા વડે પાતાની અવસ્થા જોઈ, જેથી ભહું થાય તે કરવું પણ એકાંત પક્ષ કાર્યકારી નથી. બીજું, અહિંસા જ કેવળ ધર્મતું અંગ નથી પણ રાગાદિ ભાવ ઘટવા એ ધર્મતું મુખ્ય અંગ છે. માટે જેથી પરિણામામાં રાગાદિ ઘટે તે કાર્ય કરવું.

#### निरवद्य क्थि। अने पूजा

( તાંધ–અદ્યો પુજા પણ નિરવદ્ય સમજવી, સાવદ્ય નહિ.— ન. ગિ. શેઠ ).

વળી તમે કહેશા કે—''નિરવઘ સામાયિક કાર્યજ કેમ ન કરીએ ! ધર્મમાં જ કાળ ગાળવા ત્યાં એવાં કાર્ય શા માટે કરીએ ! ''

તેના ઉત્તર—જે શરીર વડે પાપ છેાડવાથી જ નિરવઘપણ થતું હોય તો એમ જ કહે!, પણ તેમ તો થતું નથી. પરિણામાથી પાપ છૂટતાં જ નિરવઘપણું થાય છે. હવે અવલં બન વિના સામાયિક આદિકમાં જેનાં પરિણામ ન લાગે તે પૂજનાદિ વડે ત્યાં પાતાના ઉપયોગ લગાવે છે અને ત્યાં નાના પ્રકારના અવલં બન વડે ઉપયાગ લાગી જ્વય છે. જો તે ત્યાં ઉપયોગ ન લગાવે તા પાપ કાર્યામાં ઉપયોગ ભટકે અને તેથી ખૂરૂં થાય માટે ત્યાં પ્રવૃત્તિ કરવી યુક્ત છે.

#### વ્રત વિનાની ક્રિયાએાની અફળતા

વળા ગૃહસ્થાને અહ્યુવત આદિતું સાધન થયા વિનાજ સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પૌષધ આદિ ક્રિયાએાતું આચરણુ મુખ્ય કરાવે છે.

#### સામાયિક

સામાયિક તેા રાગદ્વેષ રહિત સામ્યભાવ થતાં થાય છે. પણ પાર્ઠ માત્ર ભણુવાથી અથવા ઊઠે બેસ કરવાધી તેા સામાયિક થતી નથી.

ક્રવચિત કહેશા કે—અન્ય કાર્ય કરત તે કરતાં તાે બલું છે.

એ સાચું. પરંતુ મામાયિક પાઠમાં પ્રતિજ્ઞા તો એવી કરે છે કે "મન-વચન-કાયાથી સાવદાને કરીશ નહિ, કરાવીશ નહિ'' હવે મનમાં તો વિકલ્પ થયા જ કરે છે તથા વચન-કાયામાં પણ કદાચિત અન્યથા પ્રવૃત્તિ થાય છે. હવે ત્યાં પ્રતિજ્ઞા ભંગ થાય છે. હવે ત્યાં પ્રતિજ્ઞા ભંગ શરવા કરતાં તો ન કરતું ભલું છે. કારણ પ્રતિજ્ઞા ભંગ કરવી એ મહા પાપ છે.

વળી અમે પૂછીએ છીએ કે—કાર્ક પ્રતિજ્ઞા કરતા નથી પણ ભાષા-પાઠ ભણે છે અને તેના અર્થ જાણી તેમાં ઉપયાગ રાખે છે. અને બીજો કાઇ પ્રતિજ્ઞા કરી તેને બરાબર પાળતા નથી, પ્રાકૃતાદિના પાઠ ભણે છે પણ તેના અર્થનું પાતાને ભાન નથી. અને અર્થ જાણ્યા વિના ત્યાં ઉપયાગ રહે નહિ ત્યારે ઉપયાગ અન્ય કેકાણે ભડકે છે તેથી પ્રતિજ્ઞાભંગ થાય છે.

#### હવે એ બન્નેમાં વિશેષ ધર્માત્મા કાે ?

જો તમે પહેલાને ધર્માત્મા કહેશા તો તમે તેવાજ ઉપદેશ ક્રેમ કરતા નથી !

અને જો બીજાને ધર્માત્મા કહેશા તા પ્રતિજ્ઞા ભંગમાં પાપ થયું અથવા પરિણામા અનુસાર ધર્માત્માપણ ન ઠર્યું. પણ પાઠ આદિક કરવા અનુસાર ધર્માત્માપણ ઠર્યું.

માટે પાતાના ઉપયાય જેમ નિર્મળ થાય તે કાર્ય કરવું, સાધી શકાય તે પ્રતિજ્ઞા કરવી તથા જેના અર્થ જાણીએ તે પાઠ ભણવા પણ પધ્ધતિ વડે નામ ધરાવવામાં નથી.

#### પ્રતિક્રમણ

"પડિક્કમણુ" નામ પૂર્વના દાષાનું નિરાકરણ કરવાનું છે. હવે મિચ્છામિ દુક્ક એટલું કહેવા મત્રથી તેં દુષ્કૃત મિથ્યા થાય નહિ. પણ મિથ્યા થવા યાગ્ય પરિણામ થતાં જ દુષ્કૃત મિથ્યા થાય છે. માટે એકલા પાઠ જ કાર્યકારી નથી. વળી પડિક્કમણાના પાઠમાં તા એવા અર્થ છે કે બારવત આદિકમાં જે દુષ્કૃત લખ્યાં હાય તે મિથ્યા થાયો. પણ વત ધાર્યા વિના જ તેનું પડિક્કમણું કરવું કેમ સંસવે ? જેને ઉપવાસ ન હે.ય તે ઉપવાસમાં લાગેલ દાષનું નિરાકરણપણુ કરે તા તે અસંભવપછું જાણવું. તેથી એ પાર્ક ભણવા કાઈ પ્રકારે બનતા નથી.

#### પૌષધ

વળી પાસ**લમાં** પણ સામાવિક પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા કરીને પાળતા નથી તેથી ત્યાં પણ પૂર્વેક્તિ દેશ જ છે

"પાસક" નામ તા પર્વનું છે. હવે પર્વના દિવસે પણ કેટલાક વખત પાપ ક્રિયા કરે છે અને પછીથી પેત્સદધારી થાય છે. હવે જેટલા કાળ ભને તેટલા કાળ સાધન કરવામાં તા દાષ નથી. પણ ત્યાં પે.ષહનુ નામ રાખવું યાગ્ય નથી, કારણ કે સંપૂર્ણ પર્વમાં નિરવદ્ય રહે તા જે પાસક કર્યાય.

જે થાડા કાળયા પણ 'પે.સદ' નામ થાય તેર સામાયિકને પણ પાસદ કહેર! નાદ તેર સ્વ**સમાં પ્રમાણ ખતાવા કે 'જઘન્ય પાસહના આટલા કાળ છે**.' અમને તેર માટું નામ ધરાવી લેહે**ને** ભમાવવા એ પ્રયોજન ભાસે છે.

#### પચ્ચખ્ઞાણ

વળી પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ, આખડી લેવાના પાઠ તા ક્રાઈ અન્ય **બણે** અને અંગીકાર ક્રાઈ અન્ય ક**રે**.

હવે પાઠમાં તા 'મારે ત્યાગ છે' એવું વચન છે માટે જે ત્યાગ કરે તે જ પાઠ ભણે એમ જોઈએ. જો પાઠન આવડતા હાય તા ભાષામાં જ કહે. પરંતુ આ તા પહિત અર્થ જ એવી રીતિ છે.

ખીજૂ, પ્રતિજ્ઞા ગ્રહણ કરવા કરાવવાની મુખ્યતા છે પણ તેને યથાવિધિ પાલન કરવામાં શિથિલતા છે અને ભાવનિર્મળ થવાના કોઈ વિવેક નથી. આર્ત પરિણામા વડે અથવા લાબ આદિક વડે પણ ઉપવાસ આદિક કરી ત્યાં ધર્મ માને તે. પણ ફળ તે**ા પરિ**ણામા વડે જ ચાય છે.

જૈનધર્મનું સત્ય સ્વરૂપ સમ્જ તે પ્રમાણે માક્ષ માર્ગમાં પ્રવર્ત વું યાગ્ય છે.

—તેમના '' માેક્ષ માર્ગ પ્રકાશક '' ગ્રં**થમાં**થી સાભાર સંકલિત



#### શ્રાવકા ! જાગા ! સમજો!

મૂળ જૈત ધર્મથી અમુક અંશે ચ્યુત થવાથી સંપ્રદાય ઉત્પન્ન થાય છે જેટલે અંશે મૂળ ધર્મથી ચ્યુત તેટલે અંશે મિથ્યાત્વ

\*

જૈન ધર્મના ભાગલા પાડી, સંપ્રદાયા ઉત્પન્ન કરી જૈન ધર્મને હિન્નભિન્ન કરનાર સાધુઓ જ હતા. જૈન ધર્મની હિન્નભિન્નતાને ટકાવી રાખનાર સાધુઓ જ છે.

સંપ્રદાયવાદના ઉપદેશ કરી શ્રાવકાને સંપ્રદાયવાદમાં વસડનાર સાધુએા જ છે.

\*

સંપ્રદાયવાદમાં ઘસડાલું એટલે મિથ્યાત્વને ઉત્તજન આપવું.

મિથ્યાત્વ એ પાપ છે માટે અધર્મ છે.

અધર્મથી બચવા માટે સંપ્રદાયવાદમાં ઘસડનાર સાધુને કે શ્રાવકને ઉત્તેજન આપવું નહિ કે તેમના વચનમાં ફસાવું નહિ.

## <del>રે</del>થાનકવાસી સાધુ સાધ્વીએાનું કર્તવ્ય

આ લેખ "જૈન સિદ્ધાંત" માસિકના એાગસ્ટ ૧૯૬૩ના અંકમાં પ્રગટ થયા હતા. આજના સાધુસાધ્વીએા પાતાના અહંમાં કે માનપ્રતિષ્ઠાના લે ભમાં ચકચૂર છે તેથી તેએા શુદ્ધ જૈન ધર્મને અનુસરવા માગતા નથી એ તેા દેખીતું સ્પષ્ટ જ છે એટલે તેએા શુદ્ધ જૈન ધર્મ ખતાવે કે સમજાવે તેવી **આશા** રાખવી તે મને તા નકામી લાગે છે. આજે તા શ્રાવકાએ પાતાની મેળે જ શુદ્ધ ધર્મ સમજ લઈને તે પ્રમાણે અનુસરવાના, વતેવાના વખત આવ્યા છે.

> કેકત પરંપરાની માન્યતાને કારણે કદી કાેઈ ધર્મ સાચાે ઠર્ફા શકતાે નથી

સ્થા. સાધુસાધ્વીએા શાંતિથી વાંચી વિચારી નિર્ણય કરે

वीतराग सर्वज्ञ तीर्थं ५२ भगवानना अनुयायी तरीके स्थानक्ष्वासी સાધુ સાધ્વીએાતું કર્તવ્ય છે કે **બ**ગવાને પ્રરૂપે<mark>લા શુદ્ધ જૈન</mark> ધર્મને અનુસરવું.

રથા. સાધુ સાધ્વીઓ સ્થાનકવાસી જૈન ધર્મને શુદ્ધ જૈન ધર્મ માનતા હોય તો તેમણે સૌથી પહેલાં તેમ સાંગિત કરવાની જરૂર છે. કારણ સ્થા. સાધુ સાધ્વીએ તીર્થ કર ભગવાનની મૂર્તિને માનવી તે ત્રિશ્વાત્વ ગણે છે. એ તેમની માન્યતા સાચી હાય તો તેમણે સ્પષ્ટ રીતે સાંગિત કરવું જ જોઈએ. કારણ કે—

તીર્થકરાના વખતમાં પણ તીર્થકરાની મૂર્તિઓ અને મંદિરા અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા. તેનાં પ્રમાણા માજુદ છે.

તે વાત મારા " મૂળ જૈન ધર્મ " પુસ્તકમાં તેમજ આ માસિકના એપ્રિલ ૧૯૬૩ના અંકમાં બતાવેલી છે.

સ્ત્રેતમાં ચૈત્ય શબ્દ તેકતેકાણે આવે છે. ભગવાનને પણ "દેવસ' ચેક્સિં' (ચૈત્યસ્વરૂપ) કહેલા છે સ્ત્રેતમાં ચૈત્ય શબ્દના અર્થ મૂર્તિ અથવા મૂર્તિ મંદિર જ થાય છે, પણ બીજો અર્થ થતા નથી. તે લ્લાકરણથી તથા શબ્દકાયાથી સાબિત થાય છે. તેમજ સ્ત્રેતમાંના શબ્દોના ઉપર નીચેના સંબંધયી સાબિત થાય છે,

સ્થા. સાધુઓ ચૈત્ય શબ્દના ખાટી રીતે જ્ઞાન. સાધુ વગેરે અર્થ કરે છે અને તે અર્થ સુત્રામાં જ્યાં જ્યાં ચૈત્ય શબ્દ આપે છે ત્યાં ત્યાં કર્ક કર્ક જુદા અર્થ ઘઢાવે છે પરંતુ સુત્રના વાકયના અને ઉપર નીચેના વાક્યના સંબંધ તપાસતાં તે કાેર્ક પણ અર્થ ઘઢી શક્તા નથી. તે ખાટા અર્થ કાેર્ક પણ રીતે બંધસતા થક શક્તા નથી

તે વાત પણ મારા " મૂળ જૈનધર્મ" પુસ્તકમાં તેમ જ આ માસિકના આક્રોભર ૧૯૬૨ના અંકમાં વિસ્તારથી બતાવેલી છે.

રથા ન ધુ-સાધ્વીએ જો તીર્થ કર બગવાને પ્રરૂપેલા સાચા શુદ્ધ જૈન ધર્મને અનુમરવા માત્રતા હૈાય તાે તેમની કરજ છે કે સ્ત્રોમાં શ્રૈત્યના અર્થ મૂર્તિ થાય છે તે અર્થ તેમને ખાટા લાગતા હૈાય તાે તેમણે તે પ્રમાણે સાભિત કરયું જોઇએ અને તેમણે માની લીધેલા ચૈત્યના અર્થ સાધુ, ગ્રાન વગેરે સ્ત્રોમાં તે તે ડેકાણે ખરાખર ઘટી શકે છે તે પૂરવાર કરવું જોઇએ.

ભગવાનના વચનના ખાેટા અર્થ કરવા કે ભગવાનના વચનથી ઊલડી રીતે વર્તત્રું અને ઊલડી રીતે પ્રરૂપણા કરવી તેને જૈનધર્મ મિથ્યાત્વ ગણેલ છે.

જિનમૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજા એ બે જીદા વિષયો છે. જિનમૂર્તિ તીર્થંકરાના વખતમાં પણ હતી ત્યારે દ્રવ્યપૂજા પાંચમા આરાની પેદાશ છે તે ભૂલવું નહિ.

સ્થા. સાધુ-સાધ્વીએા તેમની, મૂર્તિ સંબંધીની માન્યતાએા સાચી છે એમ પ્રમાણાથી સાબિત ન કરે તે તેઓ લગવાનના વચનન અનુસરનારા નથી એમ સાબિત થશે. એટલે કે તેઓ મિથ્યાત્વને ધર્મ માને છે એમ સાબિત થશે. કારણ કે તેઓ મૂર્તિની માન્યતાને મિથ્યાત્વ ઠરાવે છે. જો કે જિનમૂર્તિની માન્યતા તીર્થંકર-માન્ય ઠરે છે.

સ્થાનકવાસી સાધુ સાધ્વીએાએ મિથ્યાત્વના પાપથી ભચવું **હો**ય તા જિનમૂર્તિની સત્ય માન્યતા સ્વીકારવી જોઈએ.

સ્થાનકવાસી સાધુ સાધ્વીઓએ એક વાત બરાબર સમજી લેવી જોઈએ કે આજના જમાના અંધ શ્રદ્ધાના-અજ્ઞાનતાના નથી. આજના સુશ્ચિક્ષિત પ્રજ્ઞાવાન જૈનસમાજ ધર્મ વિરુદ્ધની ખાટી માન્યતાને અંધશ્રદ્ધાયી અપનાવી લીએ તેમ નથી.

મુર્તિ સંબંધી સ્થાનકવાસી માન્યતા તદ્દન ખાેઠી છે. તે મેં મારા "મુળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા " પુસ્તકમાં તથા "જૈન સિદ્ધાંત" માસિક ઓક્ટાેબર ૧૯૬૨ના અંકમાં વિગતવાર બતાવેલું છે. તે ઉપરાંત શ્રી રતનલાલ ડાેશીએ ઉપસ્થિત કરેલી ખાેઠી દલીલાના જવાબમાં મેં સવિસ્તર ભતાવેલું છે. એટલે શ્રી ડાશીજ મારી એક પણ વાત ખાેટી કરાવી શકયા નથી.

મેં મારૂં ઉક્ત પુસ્તક ગયે વર્ષ સ્થા. મુનિઓને તથા સાધ્વીઓને તેમના ચામામાના સ્થળે માકલી આપ્યું હતું. મુંબઈમાં શ્રમણ સંઘના આચાર્યશ્રી આનંદઋષિજીને તથા બીજા સાધુ-માધ્વીઓને મેં મુંબઈમાં મારી જાતે આપેલું છે. પરંતુ આજ સુધી તેમના તરફથી આ સંબંધમાં કશી પણ વાત કે હિલચાલ થઈ નથી.

તેથી આ લેખવાળા આ માસિકના અંક સર્વ સ્થા. સાધુ સાધ્વીએાને તેમના જાહેર થયેલા ચામાસાના સ્થળ માકલી આપું છું. અને જિનમુર્તિની માન્યતા સંબંધી તેમને કાઇપણ જાતના વિરાધ હોય તા તે તેમણે સત્વર જાહેર કરવા વિનંતિ કરૂ છું.

માન એક માટા કષાય છે અને જૈન ધર્મ તેને દ્વેય-વર્જ્ય ગણેલ છે. છતાં આજના સાધુ સાધ્વીએા ધર્મ કરતાં માન પ્રતિષ્ઠાને વિશેષ મહત્ત્વનાં ગણે છે. એટલે બૂલ ક્ષુલ કરવામાં નાનમ ગણે છે.

એટલે આજ સુધી મૂર્તિ વિરુધ્ધ પ્રરૂપણા પ્રચાર કર્યા પછી હવે તેની સત્યતા સ્વીકારતાં પાતાની પ્રતિષ્ઠાને હાનિ પ**હેાંચે એમ સ્થા.** સાધુ સાધ્વી સમજે અને માને એ સ્વાભાવિક છે.

પરંતુ પ્રતિષ્ઠાનાં નુકસાન કરતાં અસત્યને જાણી જોઈને વળગી રહેવાનું નુકસાન, ધર્મની હાનિનું નુકસાન અનેકગાશું વધારે છે. એટલું જ નહિ પણ સત્યના સ્વીકાર કરવાથી ધર્મ જળવાય છે અને પ્રતિષ્ઠા વધે છે એ વાત સ્થા. સાધુ સાધ્વીઓએ ખાસ કરીને ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ.

#### એથી લાભ શું?

એક ભાઈએ સવાલ કર્યો કે આ સ્પષ્ટીકરણની જરૂર શી છે? એ જ પ્રમાણે સાધુ સાધ્વીમાંથી પણ ક્રાઇને એવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય તાે તેનાે પણ અહીં નીચે પ્રમાણે જવાળ આપી દઉં છું—

- (૧) ચૈત્યના ખાટા અર્થ કરી મૂર્તિને નકારવાથી રથાનકવાસીએામાં જે મિથ્યાત્વ ધુસી ગયું છે તેનાે અંત આવી જાય છે. કારણ કે મિથ્યાત્વના એક અંશ પણ હાય ત્યાં સુધા ધર્મ શુદ્ધ નથી અને માક્ષ તેથી દ્વર જ છે.
- (૨) મુર્તિ'ના વિરાધ મડી જતાં શ્વેતાંબર સંપ્રક્ષયમાં એકતાના પાયા નખાઈ જાય અથવા શ્વેતાંબર સંપ્રદાય આખા એક જ થઇ જાય.

અને આમ થયા પછી સ્થાનકવાસીઓના સાવઘ પૂજાના વિરાધ એટલા પ્રમળ થ√ જાય કે મુર્તિ પૂજક સાધુઓને સ્થાન-ક્વાસીના વિરાધની સાચી વાત માન્યા વિના છુટકાે રહે જ નહિ.

મુર્તિ પુજક શ્રાવકામાં પણ માટા ભાગ તા મુર્તિ પૂજાના આડ બરની વિરુદ્ધ જ છે અથવા તા અજ્ઞાનતાથી આડ બરી પૂજાને માને છે. તેએા પણ સત્ય સમજાતાં સ્થાનકવાસીએાને અનુમાદન, સહકાર આપે. એટલે એકતામાં કાંઇ વાંધા રહેજ નહિ.

દ્રવ્ય મુર્તિ પૂજાના વિરાધ સૂત્ર સિધ્ધાંત અનુસાર છે એટલે સ્શાનકવાસીએા પાસે તે સંબંધમાં ધર્મભળ, જ્ઞાનબળ અને સંખ્યાપ્યળ મજણૂત થવાથી તેમની સફળતા થયા વિના રહેજ નહિ.

માટે મૃતિંની સત્ય વાતને અપનાવી દ્રવ્ય પૂજાના વિરોધ કરવાે એજ સ્થાનકવાસી સાધુ સા<sup>દ</sup>વીએાનું **તેમજ સ્થા. શ્રા**વક શ્રાવિકાનું ધર્મ કર્તવ્ય છે.

## સ્થાનકવાસી મુનિઓની સત્ય અપનાવવાની અનિ<sup>ર</sup>છા

#### પં. શ્રી બેચરદાસજીના લેખમાં દેખાતી સ્પષ્ટ વાત

ક્વેતાંબર સંપ્રદાયના એ મુખ્ય કિરકામાં એ માટા મત**ો**ક મૃતિ અને મુહુપત્તિ સંભધી છે. તીર્ય કરાતી પ્રતિમાઓ-મૂર્ત એ તીર્ય કરાના વખતમાં પણ હતી એ તે৷ અનેક પ્રમાણોથી સિદ્ધ થયેલ છે.

તેમ જ મૃનિઓના ઉપકરણોમાં મુદ્ધપત્તિતા ઉશ્ક્ષેખ નથી એવા ધણા દાખલા સત્રેઃમાં મળે છે.

પણ કુકત દરાયહથી જ રથા. મુનિએ એ સત્ય વાતના સ્વીકાર કરવા ઇચ્છતા નથી. એ વાત હિંદી "શ્રમણ " માસિકે <mark>સ્થા, મુનિ</mark>શ્રી મદનલાલજીની સ્મૃતિમાં વિશેષાંક હત્તાઓ જ પ્રગટ કરેલ છે તેમાં પ. શ્રી ખેચરદામુજીના એક લેખ છે તે ઉપરંયી સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થાય છે.

એ લેખમાં પંડિતજીએ સ્પષ્ટ વ્યતાવ્યું છે કે મુનિષી મદનલાલજી તથા કવિ મુનિશ્રી અમરચંદે સાચી વાત સમછ ગયા દતા તાે પણ તેઓ પાતે તે વાત અપનાવવા તૈયાર નહિ હે.વાથી અચાવમાં કહે છે કે – '' પાંડતજી ! વિદ્યાના વિશેષ પ્રચાર થવા જોઈએ. ત્યારે આ સર્વ અજ્ઞાન ટળી જાય."

કેવા વિચિત્ર જવાબ છે! એ અજ્ઞાન તા સ્થા. પ્રવર્તક

મુનિએાએ જ ઉત્પન્ન કરેલ છે અને સ્થા. સાધુ સાધ્વીએા જ તેને નિરંતર ટકાવી ૨ાખતા રહ્યા છે. સ્થા. સાધુ સાધ્વીએા એ અજ્ઞાન ટાળવા ઇચ્છતા જ નથી.

અને સ્થા. સાધુ–સાધ્વીએા સારી રીતે સમજે છે કે જ્યાં સુધી તેએ। સત્ય સમજાવવા કૃટિખદ્ધ નહિ થાય ત્યાં સુધી રથાનકવાસીઓનું અજ્ઞાન ટળવાનું નથી, સ્થા, સાધુ સાધ્વીએન જિનમૂર્તિ પ્રત્યે કેવા દ્વેષ કેળવી રહ્યા છે તેના હમણાંનાજ એક તાજો દાખકા આપું છું.

#### સ્થા. સાધ્વીના જિતમૃતિ<sup>લ</sup>ના દ્વેષના તાજો દાખલા

આ હેલ્લા એટલે સં. ૨૦૧૯ના ચામાસામાં મુંબઇના એક ઉપાશ્રયમાં ચામાસું રહેલા એક વિદુધી સાધ્વીજીની આ વાત છે.

એ ચામાસા દરમ્યાન કેટલીક શ્રાવિકાઓ ઉપાશ્રયમાં આતપવી ગણતી હતી. તેમની પાસે મૂર્તિ પૂજક તરક્ષ્યી ખહાર પડેલ આનુપૂર્વીની સુંદર પુસ્તિકાએા **હ**તી. અને તેમાં ચેાવીશ તીર્થ<sup>ં</sup>કરાના ચાેવીશ કાેટાઓ હતા.

સાધ્વીજીની એ પુસ્તિકામાંના ફાેટાએ। તરફ નજર જતાં જ ગુજું ઊઠ્ઠયા—આ શું ? આવી ચાપડીએન આપણે રખાય ?

અને પછી એ બ**ધી** શ્રાવિકાએાની આનુપુર્વા<sup>દ</sup>ની તે સાંદર પુસ્તિકાએામાંના તીર્થ કરોના બધા ફાટાએ ફડાવીને ફેંકી દેવડાવ્યા !

અહાહા ! કેવા મતાગ્રહ ! ભગવાનના ફાટા પાસે ૨ખાય નહિ– જોવાય નહિ! તેને વંદન કરાય નહિ! કારણ કે તે મિથ્યાત્વ છે!

ભગવાનના ફાેટા કે મૃર્તિ પાસે રાખવા કે તેને વંદન કરવું તે મિથ્યાત્વ છે એમ સ્થા. સાધુ– સાધ્વીએા સુત્ર સિદ્ધાંતથી આજ સુધી તેા સાળિત

કરી શકયા નથી. અને તેમ તેઓ ન કરી શકે ત્યાં મુધી તેા તેમની માન્યતાજ મિથ્યાત્વ ઠરે છે. એટલું જ નહિ પણ શ્રાવક શ્રાવિકાઓને ય એ મિથ્યાત્વમાં ઘસડવાનું પાપ પણ તેઓ વહારી લીએ છે.

પરંતુ આ ઉપરથી એટલું તો નક્કી થાય છે કે સ્થાનકવાસી સાધુ સાધ્વીએ મૂળ શુદ્ધ સત્ય જૈન ધર્મ અપનાવવા તો ઇચ્છતા જ નયી, તેવી હવે શુદ્ધ જૈન ધર્મને અપનાવવા ઇચ્છતા શ્રાવકાનું એ પહેલું કર્તવ્ય છે કે હવે શ્રાવક-શ્રાવિકાઓએ પાતે જ સત્ય ધર્મ સમજીને તેને અનુસરવા, આચારમાં મકવા જોઇએ.

" શ્રમણ '' માસિકમાંના પં. બેચરદાસજીતા ઉક્ત લેખ ખાસ ઉપયાગી અને સમજવા જેવા હાઇને તેમાંના આ વિષયોને લગતા ભાગના અનુવાદ અત્રે પ્રગટ કરૂં છું.

#### પં. બેચરદાસજીના લેખમાંના ઉપયાગી ભાગ

જ્યારે દું ( પં. ખેચરદાસછ ) દિલ્હી બણાવવા માટે ગયેલા ત્યારે સ્થા. મુનિશ્રી મદનલાલજીતા સર્વપ્રથમ સમાગમ થયેલા. મારી પાસે બણુવાવાળા કવિ શ્રી અમરચંદછ મુનિ તથા મદનલાલજી મુનિ એ ખન્તે હદયથી એકદમ અભિન્ન હતા એવા મને અનુભવ થયા હતા.

દિવસમાં સવારે તેમજ ખપાર પછી અધ્યયન ચાલુ રહેતું. પરંતુ કવિજી અસાધારખું જિજ્ઞાસુ શ્રાહક વૃત્તિના અને મારા પ્રિયતમ વિદાયી' હતા. મારા સ્વભાવને અતુકૂળ વિનીત વિદાયી' મળવાયી હું ધણી પ્રસન્નતાથી ભણાવતા હતા. અને રાત્રિના સમયે પણ અમારી ચર્ચા–વાર્તા ચાલુ રહેતી; એ ચર્ચામાં શ્રી મદનલાલજી મહારાજ શ્રાતાના રૂપમાં નિરંતર ભાય લેતા હતા.

" જૈન સાહિત્યમાં વિકાર થવાયી થયેલી હાનિ " નામનું મારૂં

પુસ્તક એ ખન્ને મહાનુભાવાએ વાંચી લીધું હતું. તેથી તે સંબંધમાં કંઈ કંઈ પ્રકારની ચર્ચાએ৷ રાત્રિના શાંત સમયમાં ચાલતી હતી.

હું ( પં. એચરદાસછ ) કહેતા કે—સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના પ્રવર્ત કાેએ સમાજમાં ક્રાંતિ લાવવાને માટે પ્રયત્ન તાે કર્યા પરંતુ દીર્ઘદપ્ટિના અભાવ હાેવાથી તેઓએ માત્ર નિમિત્ત ઉપર જ કુ**ડારાઘાત કર્યા**. ક્ષેકિકાના માનસમાં રહેલી મૂળ વિકૃતિને હઠાવવાના પણ ઠીકઠીક પ્રયત્ન કર્યો હોત તો આજે જૈન સમાજતું કંઇક જુદું જ રૂપ નજરે આવત.

હું કહેતા કે–ચિતન, મનન અને આંતર નિરીક્ષણને માટે પ્રતિમાનું આલંખન હોવું જોઈતું હતું. પરંતુ જે લાેકા એ પ્રકારનું મનન, ચિંતન, તથા આત્મ શાધનના વિચાર કરવામાં અસમર્થ હ્રાય તે લાેકાને માટે પૂજનની પહલિ ચલાવવામાં આવી. અતે એવી પ્રવૃત્તિ ચાલુ કરવાના સમયે મર્યાદા, આહંબર-રહિતતા વગેરેતું ખૂબ ધ્યાન રાખવામાં આવ્યું હતું. પરંતુ ગતાનુગતિક લાકાએ તા કંઇ બીજું જ કરી નાખ્યું. અને વૈદિક પરંપરાની પૂજા પદ્ધાંત ઇત્યાદિનું અવલંબન કરીને માટી હાનિ કરી નાખી.

એ ઢાનિતે ઢાાવવાને માટે આલંખનના કેવા ઉપયોગ કરવા જોઇએ ? એ વાત ઉપર જોર દેવાનું જરૂરી હતું, અને વિદ્યાભ્યાસના તેમજ શાસ્ત્રાજ્યાસતા સવિશેષ પ્રચાર કરવાનું પણ જરૂરી હતું.

એમ ન કરવાથી અજ્ઞાન બન્યું રહ્યું તેમજ વધતું ગયું. અતે જડ ક્રિયાકાંડ વધ્યા પણ મલિનતા ઘટી નહિં. આ પ્રમાણે માત્ર નિમિત્તના ઉચ્છેદ્દથી પરિણામ વિપરીત આવ્યું. પ્રતિમારૂપ આલંખનના વિના ચિંતન, મનન અને આંતર નિર્ફાક્ષણરૂપ આધ્યાત્મિક વૃત્તિ વધારવી હતી તે તા થઈ નહિ અને લોકોના મનમાં જે આડ ખર-વૃત્તિ ખેઠી હતી તે વધારે અળવાન થઈ. આ પરિસ્થિતિ કાેને પ્રત્યક્ષ નથીં ?

તેમણે ( ઉક્ત મુનિષ્ઠીએ એ ) કહ્યું—લાકા બિચારા અજ્ઞાન છે. શં કરીએ ?

મેં કહ્યું —જે રીતે આ આડંખર નિભાવવામાં આવે છે તે જ રીતે તે આડં પર પણ કેમ નિબાવી ન શકવા ? આડં પર સર્વ ઠેકાણે સમાન જ છે.

વાત તાે સમજી ગયા. પણ ઉપાય કાેઇ નહાેતાે.

મેં ખીજી વાત એ કહી કે—બહુ પ્રાચીન સમયમાં દીક્ષા ક્ષેવાવાળા ક્ષાે કાના **ઉ**પકરણામાં રજો**હરણ** તથા પાત્રનાે ઉલ્લેખ માત્ર આવે છે. મુ**હ**પત્તિતું તેા નામનિશાન પણ નથી.

ત્યારે તેમણે કહ્યું — તા એ રિવાજ કેવી રીતે આવી ગયા ?

એ સંબંધમાં મેં તેમને કેટલાય આગમ વચનાના આધારે ભતાવ્યા.

તેઓ સાંભળતા રહ્યા અને તેઓ ગંભીર પણ થઈ જતા. તથા વિચારમાં પણ પડી જતા. કેવટે તેઓ કહેતા—પંડિતજી! વિદ્યાના વિશેષ પ્રચાર થવા જોઇએ. ત્યારે આ સર્વ અજ્ઞાન ઢળી જશે.

અમારી ચર્ચામાં મંદિર માર્ગ, સ્થાનક માર્ગ આદિ સર્વની ચર્ચા થતી રહેતી કે એકાંતવાસી બનીને સૌ કાઈ એક બીજાને મિથ્યા કહેવાને ક્વા તત્પર થઈ ગયા છે. આમ કરવાવાળા અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંતનું પાલન કરતા નથી. દુરામહના કારણે શું આચાર્ય, શું ઉપાધ્યાય, શું સાધુ-સાધ્વી ગ**ણ અને શું** આગેવાન શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ---સર્વ ક્ષેાકા ભગવાન મહાવીરના અનેકાંતવાદ અતે અહિંસાના સિદ્ધાંતને આચારમાં લાવવાના વિચાર પણ નથી કરતા. આ મઢાખેદના વિષય છે.

અમારી એવી ચર્ચા આઠનવ મહિના સુધી ચાલતી રહી. ક્યારેક ક્યારેક તા રાતના ભાર કે એક વાગી જતાે. પણ તેએ ધણા પ્રસન્ન રહેતા હતા.

## સંપ્રદાયવાદના બે દ્રુષણ સંકુચિત દબ્ટિ અને ગુણીજનાના અનાદર

#### ક્ષેખક શ્રી અગરચંદજ નાહ્યા

\*

સંપ્રદાય શબ્દના અર્થ શબ્દકાષામાં આ પ્રમાણે કર્યા છે—(૧) કાઈ વિશેષ ધાર્મિક મત, (૨) કાઈ મતના અનુયાયીઓની મંડળી ( ૩ ) કાઈ વિષય અથવા સિધ્ધાંતના સંખંધમાં એક જ તરેહતા વિચાર કે મત રાખવાવાળા ક્ષાકાતા વર્ગ

એટલે કે સંપ્રદાય એ ધર્મની જ એક શાખા છે. એમાં મૂળ તા કાંઈ ખરાય ચીજ નથી. પણ સાંપ્રદાયિકતામાં એક ખરાય ચીજના પ્રવેશ થઈ જાય છે. માટે પામાણિક હિંદી કાયમાં—"સપ્ર-દાયવાદી તથા સાંપ્રદાયિકતા શબ્દોના આ પ્રમાણે અર્થ લખ્યા છે— સંપ્રદાયવાદી-જે પાતાના સંપ્રદાયને સૌથી સારા અને અન્ય સંપ્રદાયોને હ્રેય અથવા તુચ્છ સમજે છે અને તેતી સામે ધુણા અને દ્વેષ રાખે છે.

સાં પ્રદાયકતા — કેવળ પાતાના સંપ્રદાયની વિશેષતા અને તેના હિતાનું વિશેષ ધ્યાન રાખવં.

આ અર્થો ઉપરથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે સાંપ્રદાયિકતાની સાથે સંકૃચિતતા પણ આવી જાય છે; અને તેની સાથે સાથે બીજાઓને હીન અથવા તુચ્છ સમજવાની મનાવૃત્તિ પણ આવી જાય છે.

આ મતાવૃત્તિ એટલી હદે પહોંચી જાય છે કે બીજાએ પ્રત્યે ધૃષ્ણા અને દ્વેષભાવ પણ થઇ જાય છે અને ત્યારે તેમાં બીજો એક દુર્શણ ઘુસી જાય છે. તે વ્યક્તિ બીજાઓાની સારપ, ભલાઈ તથા ગુણા તરફ ધ્યાન દેતી નથી. પણ તેના દાષા તરફ તા ખૂબ ધ્યાન આપે છે.

આ સંકુચિતતા તથા ગુણીજનાના આદરથી મનુષ્યના વિકાસના માર્ગ અવરાધાય છે માટે સાંપ્રદાયિકતાને વિષની સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે. તેની અસર ઝેરના જેવી ભયાનક **હે**ાય છે.

. આ સાંપ્રદાયિકતાના કારણે ધર્મના નામથી અનેક યુ**દ થયા,** હત્તરા લાખા મા<mark>ણ</mark>સોના જાન લેવાયા. તેથી એ ઉત્ર વિરાધથી <mark>ખચવાનુ</mark> પ્રત્યેક મનુષ્ય માટે બદુ જ આવશ્યક છે. \*

કાઈ પણ વ્યક્તિ પાતાના સંપ્રદાયના નિયમનું પાલત કરે, તેના પ્રત્યે પૂર્ણ નિષ્ઠા રાખે. ત્યાં સુધી તેા કાર્મ દાષતી વાત નથી પણ કલ્યાણતી વાત છે. પરંતુ જ્યારે પાતાના સંપ્રદાયને સર્વ શ્રેષ્ઠ માનીને બોજાઓ પ્રત્યે ઘૃણા કે દ્વેષ રાખવા લાગે ત્યારે વાસ્તવિક ધર્મના લાપ થઇ જાય છે. ભલે તે પાતાને નામથી દઢ ધર્મી માની લીએ પરંતુ એકાંત આગ્રહ કે કદાશ્રહ જ્યાં હોય છે ત્યાં ધર્મના રસ સુકાઇ જાય છે.

<sup>\*</sup> જૈન સંપ્રદાયા અવારનવાર અનેક રીતે એક બીન સંપ્રદાયા સાથે ક્લેશ, ત્રધડા કરે છે, કોર્ટમાં કેસ કરે છે, અન્ય સંપ્રદાયના સાધુ સાધ્વીને ઉતરવાને જગ્યા આપતા નથી, આહારપાણી વહારાવતા નથી વગેરે અનેક રીતે અધર્મ આવરે છે—ન. બિ. શેઠ.

ધર્મ એ દ્રદયના એક પવિત્ર ભાવ છે. એ વિશ્વમૈત્રીના સંદેશ આપે છે. आत्मवत् सर्व भृतेषु પાતાના સમાન જ સર્વાને ગણવા ओ क ओनी स्वर छे.

ધર્મ આ પણને ધૃણા કે દ્રેષ કરવાનું શીખવતા નથી એ વાત સ્મરણમાં રાખવી જોર્ધએ. સંકૃચિતતા એ મહાન દાેષ છે અતે ઉદારતા એ મહાન ગુણ છે. માટે કહ્યું છે કે--

अयं निजः परो वेत्ति गणना लघुचेतसाम् । उदार चरितानां तु वसुधैव कुटुम्बकम् ॥

મેં ધર્મ તથા શાસ્ત્રોનું જે અધ્યયન કર્યું છે તેથી મારી એવી દંઢ માન્યતા છે કે ગુણા અને ગુણીજનાના આદર નહિ કરવાવાળા મતુષ્યા પાતાનામાં સદ્દ્યુણાતા વિકાસ કરી શકતા નથી. સંકૂચિતતા મતુષ્યની દૃષ્ટિને કૂષમંડુક ( કુવામાંના દેડકા ) જેવી ખનાવી દીએ છે.

જ્યાં સુધી હુદય ઉદાર અને દબ્દિ વિશાળ નહિ થાય ત્યાં સુધી આપણે ધમના રહસ્યને સારી રીતે અથવા સાચી રીતે સમજ શકીશું નહિ.

આપણે એટલું તા માનવું જ પડશે કે જ્યાં સત્યના એક અંશ પણ દ્વાય તે સત્યાંશને સદાય ગ્રાહ્ય માનલું જોઇએ. કાેઇ પણ વ્યક્તિમાં કાેઇ પણ સદ્ગુણ હાેય તેના પ્રત્યે આપણા આદરભાવ થવા જોઇએ. ગુણાનુરાગ અને ચુણ્યહણ **વૃત્તિને** અધિકાધિક વિકસાવવાની આવશ્યક્તા છે. કેાઇની પણ ધૃણા કે દ્વેષ **ક**रवे। ते ल<u>ढ</u>़ क धुरी वात छे.

મહાપુરુષા કહી ગયા છે કે—ધૃણા પાપ કે દુર્શણા પ્રત્યે હાે પણુ પાપી પ્રત્યે નહિ. તેના પ્રત્યે તા કરુણાની ભાવના જ હાે. દુષ્ટના પ્રત્યે પણ મધ્યસ્ય અથવા ઉપેક્ષા ભાવ રાખવામાં આવે પણ ધૃણા કે દ્રેષ તા નહિ જ.

આપણામાં, જે કુસંરકાર. ખુરી આદતા તથા દાેષા હાેય તેને પ્રયત્નથી દૂર કરવા જોઈએ. અને સાંપ્રદાયિકતાની ખુરાઈઓથી સાવધાન રહીને વાસ્તવિક ધર્મના વિકાસ કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

સાંપ્રદાયિક કટરતા આપણને બીજા સંપ્રદાયની ગુણી બ્યક્તિઓથી દૂર રાખે છે. તેથી આપણે તેના લાભ ઉઠાવી શકતા નથી અને તેથી તે આપણા માટે ધણી નુકસાનીના સાદા છે.

જૈન સમાજમાં તા સાંપ્રદાયિકતાનું સામ્રાજ્ય દેખાય છે તેથી બહારથી ભલે પારસ્પરિક પ્રેમ દેખાતા હોય પણ આંતરિક પ્રેમ ભાગ્યે જ નજરે આવે છે. થાડીક પણ સાંપ્રદાયિક વાત નજર સામે આવી કે તે પ્રેમ ડુડી જાય છે. સાધુ મુનિરાજો પણ સાંપ્રદાયિકતા જ પુષ્ટ કરતા રહે છે. અને તેથી મૂળ સૈદ્ધાંતિક ભેદ ન હોવા છતાં પણ સાધારણ વાતામાં ય જુદાઇ આવી જાય છે. અને બીજા સંપ્રદાયના ગુણીજનાના લાભ ઉઠાવી શકાતા નથી.

જેન પ્રયોના સંપાદનનું કામ ત્રણ સંપ્રદાયોમાં અલગ અલગ ચાલી રહ્યું છે. પરંતુ ત્રણે સંપ્રદાયના મુનિજના એક સાથે બેસીને વિચાર-વિમર્શ દારા એકતાથી કામ કરે તા કેવું સારૂં! નહિંતર સાધારણ પાઠબેદાને લઇ ને પણ સાંપ્રદાયિકતા વધતી રહેશે. આગમ કાર્યમાં તા અનાગ્રહ હાવા જોઇએ. સાંપ્રદાયિક માન્યતાઓના આધાર તા આગમને જ માનવામાં આવે છે.

આજના યુગ તે પાકારીતે કહે છે કે સંકુચિત દર્ષિ છે હીતે ઉદાર વિશાળ દર્ષ્ટિ અપનાવા. વિશ્વભંધુત તથા પ્રાણિ માત્રની સાથે સમમાવ રાખવાની વાત તા દૂર રહી. પણ પહેલાં જૈન સંપ્રદાયામાં તા પ્રેમ વધે અને ગુણીજનાના આદર થાય—ભલે પછી તે કાઇપણ સંપ્રદાયના કેમ ન હોય!

—સપ્ટેમ્પર ૧૯૬૩ના "જિનવાણી"માંથી સાભાર ઉધ્ધૃત, અનુવાદિત

## નિકાચિત પાપથી ખચવું હાય તા

- પાપ કરનાર, કરાવનાર અને તેને અતુમાદન આપનાર એ ત્રણેયને જૈન ધર્મ દાષિત ગણ્યા છે.
- ભગવાનના વચન વિરુદ્ધની વાત ખાલવી. માનવી કે પ્રરૂપવી તે મિથ્યાત્વ છે એટલે પાપ છે.
- તીર્થ કર ભગવાનાએ જિન મૂર્તિની માન્યતાને ધર્મ્ય ગણેલ છે છતાં જિનમૂર્તિને માનવી તે મિથ્યાત્વ છે એમ માનવું, મનાવવું અથવા એવી પ્રરૂપસા કરવી તથા તેવી પ્રરૂપસાને ઉત્તેજન– અતુમાદન આપવું તે પાપ છે.
- રથાનકવાસી સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકાએો આવું પાપ **હરવખ**ત આચરી રહ્યા છે તેમણે વિચારવું જોઈએ કે-
- એક જ પાપને વારંવાર અતુમાદન આપવાથી તે પાપ નિકાચિત ભને છે. એટલે જિનમૂર્તિ નહિ માનવાથી પાપ નિકાચિત ખતે છે. માટે—
- જે મુમુક્ષુ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા એવા નિકાચિત મહાપાપથી ખચવા ઇચ્છતા હ્રાય તેમણે જિનમૂર્તિ માન્ય મણવી જોઈ એ, માનવી જ જોઈ એ.

## શ્રી રતનલાલજ ડેાશીની ચર્ચા પરથી ખાસ જાણવા જેવું

મારા '' મૂળ જૈન ધર્મ' અને હાલના સંપ્રદાયા " પુરતક માટે અનેક પ્રશ્વાસાપત્રા મહ્યા હતા. અને તેમાંના થાડાક ' જૈન સિહાંત " માસિકના જાન્યુઆરી તથા માર્ચના અંકામાં છાપવામાં આવ્યા હતા. અતે સ્થાનકવાસીઓ તરક્ષ્યી હજી પણ પ્રશ્નાં સાપત્રા મળતા રહે છે, ત્યારે સંપ્રદાયવાદથી પ્રેરાર્ધ ને શ્રી ડેાશીજીએ નવ મહિના સુધી વિરુદ્ધમાં ટીકા-ચર્ચા ચાલુ રા**ખી હતી**. તેથી તેમના સંબંધમાં **યા**ંકુક લખવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

મદિરાના કેકમાં માધ્યુસને કશું ભાન રહેતું નધી. તેથી તે સાચું સમજ શકતા નથી, એલફેલ બાલ્યા કરે છે અને એનેક જાતની ગંદી तेभक भारी वाते। इर्या धरे छे.

મંપ્રદાયના માહરૂપી મદિરાના કેકમાં ચકચૂર માણસાની પણ એવી જ સ્થિતિ હોય છે. શ્રી ડેાશીજી પણ સુસ્ત સંપ્રદાયવાદી મતામહી **હો**ર્ફ તે તેમની પણ તેવી જ સ્થિતિ છે એમ તેમના વર્તાનથી દેખાઇ આવ્યું છે. સંપ્રદાય માહુયી શ્રી ડાેશીજીએ કરેલી ખાેડી ચર્ચાતી હું કી વિગત આ પ્રમાણે કે—

**અસત્ય લખવાની કુટિલતા**—અનેક જાતની ખાેટી વાતા કરીને, અર્ધ'સત્યને સપૂર્ધ સત્ય તરીકે રજુ કરીતે અને ખીજાના

- શાબ્દા-વાક્યા મારા નામે ચડાવીતે શ્રી ડાેશીજીએ :અનેક રીતે કૃટિલતા વાપરી છે.
- **કરી જવામાં એશરમપછ**ં—સજ્જન માણસને પાતાતું માલ્યું નકારવામાં કે ફેરવવામાં ભારે શરમ લાગે છે પરંતુ શ્રી ડાેશીજીને તેમનું પાતાનું બાલેલું કે લખેલું પાતે જ ઉત્થાપવામાં, એક જ **ળાળત માટે અનેક વખત માટે** અનેક વખત જુદી જુદી રીતે ક્**રી જવામાં, ગુલાંટ પર ગુલાંટ મારવામાં** શ્રી ડેાશીજીએ જરાય શરમ ગણી નથી.
- દ્વેષ ખુદ્ધિ—દ્વેષ ખુદ્ધિયા જાણી જોઈ તે મારા લખાણાને ખાટા સ્વરૂપા આપીતે. ખાટી રીતે મારી નિંદા કરવામાં તેમણે પાપ માન્યું ં હોય એમ લાગતું નથી.
- ઉત્**સૂત્ર પ્રરૂપણા**—સૂત્રના શબ્દોના ખાેટા અર્થો કરીને શ્રી ડાેશીજીએ **ઉત્સત્ર પ્રરૂપણા કરી છે એટલે તેમાં તેમણે પાપ માન્યું હોય** એમ લાગતું નથી. તેમજ ખીજા શાસ્ત્ર પ્રથાના પણ તેજ પ્રમાણે ખાટા અર્થ કર્યા છે.
- શ્રતકેવળીની આશાતના—શ્રતકેવળી શ્રી ભદ્રભાહુરવામી માેક્ષની પ્રાપ્તિ માટે નહિ પણ સ્વર્ગના પાદ્દગલિક સુખ માટે મહાપ્રાણ-ધ્યાન ધરતા હતા એમ કહી શ્રી ડેાશીજીએ શ્રુત કેવળીની આશાતન કરવામાં પાપ માન્યું નથી.
- **તીર્થ કર ભગવાનની આશાતના**—તીર્થ કર ભગવાનના ભક્તોને 3 ૫- માહી અને ઇચ્છા-માહી ગણાવ્યા છે અને માહ હેય હાવા છતાં ભગવાને રૂપમાહને અને કચ્છા માહને સંમતિ આપી હતી એમ ગણાવી તીર્થ કર ભગવાનનું પણ અપમાન આશાતના કરવા ચૂક્યા નથી. શ્રી ડેાશીજીએ એવી આશાતનામાં પાપ માન્યું નથી.

- ધ્યાન સંખંધી સંપૂર્ણ અજ્ઞાનતા—ત્રાટક, ધારણાને જ ધ્યાન ગણીને શ્રી ડાેશીજીએ અનેક ખાેટી વઃતા લખીને શ્રી ડાેશીજીએ ધ્યાન સંખંધી તેમની સંપૂર્ણ અજ્ઞાનતા જાહેર કરી છે.
- સત્રાભિનિવેશીપાં —હાલના ઉપલબ્ધ સત્રામાં નથી તે બધું જેન ધર્મમાં નહિ માટે ખાેં અને પાેતે સત્રના શબ્દાના જે અર્થ કરે છે તે જ સાચા એમ ગણાવી શ્રી ડાશીજીએ સત્રિબિનિવેશીપાં બતાવી આપ્યું છે. પણ આપાં ઘણું દ્વાન વિચ્છેદ ગયું છે તેની કેટલીક વિગતા માજુદ છે તેની ગણુત્રી કરતા જ નથી. યાેગ સંબંધી વાત ભારમા પૂર્વમાં હતી જતાં ડાેશીજી ખાેટી માને છે.
- વકતા—પ્રામાણિક રીતે ચર્ચા કરનાર સરળ રીતે મૂળ મુદ્દા ઉપર જ વાત કરે. પણ શ્રી ડેાશીજીએ તેમની સ્વભાવગત વક્કતાયી આડકતરી રીતે જ મૂળ વાતને ખાેટી ઠરાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. પણ સીધી દલીલથી કે પ્રમાણથી ખારી વાત શ્રી ડાેશીજીએ ખાેટી ઠરાવવાના પ્રયાસ પણ કર્યો નથી.
- આગમ ઉત્થાપક—કવેતાં ખરે ૧ આગમ માતે છે તેમાંથી સ્થાનક-વાસીઓ કક્ત ૩૨ જ માતે છે તેનું કારણ ભતાવતાં કહે છે કે જેમાં સિદ્ધાંત વિરુદ્ધની વાત હોય તે અમાન્ય. તેવી જ રીતે સત્રાતી ટીકા, ચૂર્ણી, ભાષ્ય વગેરે પણ સ્થાનકવાસીઓએ એ જ કારણે અમાન્ય કર્યા હતા. તેમાં હવે એટલા સુધારા થયે, છે કે ટીકા વગેરમાં જેટલું મૂળ સૂત્ર અનુસાર અથવા સિદ્ધાંત અનુસાર ન હાય તે અમાન્ય.

શ્વેતાંબરા સાથે સ્થાનકવાસીએનો મૂળ વાંધા તે કક્ત મૂર્તિના હતા. અને મૂર્તિના જેમાં વાત હાેય તે અમાન્ય કારણ કે મૂળ સૂત્રામાં મૂર્તિના વાત નથા, એમ સ્થાનકવાસીએા કહે છે. પણ ચૈત્ય શબ્દના અર્થ જ મૂર્તિ થાય છે અને તે શબ્દ મૂળ સત્રામાં અનેક વખત અનેક ઢેકાણે આવે છે તે જોયું ત્યારે સ્થાનકવાસીઓએ ચૈત્ય શબ્દના મૂર્તિ અર્થ ફેરવીને તેના જ્ઞાન, સાધુ વગેરે જુદા જુદા અનેક ખાટા અર્થ કર્યા.

આ સ્થાનકવાસીએાનું આગમ ઉત્થાપન નથી તાે શું છે?

પરંતુ મેં જ્યારે સ્થાનકવાસીઓના અર્થ ખાટા છે તે સ્પષ્ટ રીતે બતાવ્યું ત્યારે ઉછળી પડીને શ્રી ડાેશીજી મને આગમ ઉત્થાપક કહેવા નીકત્યા! કારણ કે હાલના સ્ત્રામાં કેટલીક સેળબેળ અથવા ફેરફાર થયા છે તે મેં સ્પષ્ટ બતાવી આપ્યું છે.

ખૂબીની વાત એ છે કે આજ સુધી સ્થા. સાધુઓ તેમ જ શ્રી ડાેશીજી પાતે પણ અનેક વખત કહી-લખી ચુક્યા છે કે શ્વેતાંખર પૂર્વાચાર્યાએ મૂર્તિની વાત સ્થાપન કરવા માટે સ્ત્રોમાં અનેક ફેરફારા કર્યા છે અને તેના દાખલા પણ આપ્યા છે.

આમ આજ સુધી સ્ત્રોમાં થયેલા ફેરફારની ઘાષણા કરતાર શ્રી ડાેસીજી આજે જાણે કે સ્ત્રોમાં કાંઈ જ ફેરફાર થયેા જ નથી એમ ખતાવી, મેં ફેરફાર થયાની વાત કરી છે તે માટે મને હત્યાપક કહે છે! આમાં દ્વેષવૃત્તિ સિવાય બીજું છે શું?

ભગવાનના વચન અતુસાર ખનાવેલા મૂળ સત્ર તો ખાર જ છે તેમાં પણુ ખારમું તો વિચ્છેદ ગયેલ છે અને ખાકીનાનો ધણો જ થાેડા ભાગ મળે છે. ખાકીના સૂત્રો તો ભ. મહાવીરના નિર્વાણુ પછી ધણા લાંખા વખતે થયા છે તે સત્ય હકીકત છે.

સર્વજ્ઞ ભગવાન અસ્પષ્ટ કે સાંદિગ્ધ વાત કરે નહિ. ઊલડી. સુલડી, પરસ્પર વિરાેધી વાત કરે નહિ અને તેથી સુત્રામાં જે કાેં વાત પરસ્પર વિરાધવાળી હાેય ત્યાં મુળ સુત્રની વાતથી વિરુદ્ધની અથવા તેનાથી જુદી વાત કરનાર બીજું સૂત્ર ઘાલમેલવાળું કે ફેરફાર-વાળું જ ગણાય.

એટલે કે મેં જે સ્ત્રોમાં ફેરફારની વાત કરી છે તે સ્થાનકવાસીઓની દલીલને જ અતુસરતી છે કે મૂળ સિદ્ધાંતની વિરદ્ધની વાત હેાય તે અમાન્ય. **આમ મેં સ્થાનકવાસી**-એાની જ દલીલ અપનાવી છે પરંતુ અત્યારે સ્થા. વાસીઓની જ દલીલ તેમને જ ભારે પડે છે એમ <mark>જોઈને શ્રી ડાશીજ વિમાસણમાં પડી ગયા અને તે</mark>થી મતે આગમ ઉત્થાપક ક્ષ્ડ્રીને પાતાના રસ્તા સીધા કરવા માત્રે છે પણ તેમાં ય શ્રા ડાશીજી ભોંત ભૂલે છે.

સૂત્રામાં થયેલા ફેરફારની એક લાંબી ટીપ મેં મારા "મૂ. જે. ધ." પુસ્તકમાં આપી છે તે ઉપરાંત એક દાખલા વિશેષ આપું છું કે પ્રશ્ન વ્યાકરણ સુત્ર હાલનું છે તે મૂળ નથી પણ પૂર્વાચાર્ય આખે આખું નવું બનાવીને મૂળની **બદલીમાં મૃકેલું** છે.

( જુએા " જૈન સિધ્ધાંત " માસિકના જુન ૧૯૬૩ના અંકતું પાતું પ૭૭. )

સત્રામાં બૂલયી પણ કંઈ નિહાત વિરુદ્ધ ઘુસી ગયું નથી તેની ખાત્રી કરવા માટે પરીક્ષા પ્રધાન **ળ**નવું જોઈએ. અને તેટલા માટે જ મેં પરીક્ષા-પ્રધાની એટલે સત્યાથ[ના 

#### શ્રી ડેાશીજના લક્ષણા

શ્રી ડેાશીજીની ચર્ચા ઉપરથી તેમના લક્ષણે આ પ્રમાણે છે—

જ્ઞાનના મદ ભગવાનની આશાતના–અપમાન

ત્રાનના દ્વેષ શ્રુતકેવળીની આશાતના

વિરુદ્ધ માન્યતાવાળા ઉત્સત્ર પ્રરૂપણા

. પ્રત્યે દ્વેષ્ણ**હિ** કુટિલતા

સત્રાભિનિવેશપણું બાલ્યું કરી જવામાં ખેશરમપણું

અસત્ય પ્રરૂપણા કપટથી ખાટા અર્થ બતાવવા

વક્રતા ધ્યાન સંબંધી સંપૂર્ણ અજ્ઞાનતા

આ સર્વ બાળતાની વિગત આપતાં આ પુસ્તક જેવડું બીજું પુસ્તક <mark>ખની જાય તેથી બહુ જ</mark> ટુંકામાં લખેલ છે. પૂરી વિગત જાણવા <sub>કે</sub>મ્જીનારે જેન માસિકના ૧૯૬૩ની સાલના બધા અંકા વાંચી જવા.

અસત્ય વાત, શ્રુંતકેવળી તેમજ ભગવાનની આશ્વાતના, હત્સત્ર પ્રરૂપણા વગેરે ઉપર લખી સર્વ વાત સાચા જૈનમાં તા હાે ક્રિક જ નહિ. સાચા જૈન તા ભૂલથી પણ ખાેટું લખાઈ ગયું હાેય તા કખૂલ કરી ક્ષમા માગે પણ શ્રી ડાંશીજીએ પાતાના અભિમાનના તાેરમાં કદી પણ તેમની ભૂલની ક્ષમા માગી નથી, અરે ભૂલ કખૂલ પણ કરી નથી.

આમ જ્યારે શ્રી ડેાશીજીની સર્વ વર્ત હ્યુંક સાચેા જૈન કદી ન કરે તેવી છે ત્યારે શ્રી ડાશીજી સાચા જૈન નહિ પણ ફંક્ત જૈનાભાસી જ છે એમ વાંચક સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકશે અને જૈનાભાસી સાચા ધર્મજ્ઞ હોઇ શકે જ નહિ.

સંપ્રદાય માેહ, મતાગ્રહ અને અભિમાન (જ્ઞાનમદ) ના તાેરમાં મતુષ્ય કેટલા બધા નીચે ઉતરી જાય છે તે શ્રી ડાેેશીજીના દાખલાથી સ્પષ્ટ સમજ શ્રકાય છે. તે ઉપરાંત શ્રી ડાેેશીજીના સ્થાનકવાસીએાના સર્વમાન્ય પૂજ્ય આચાર્યંશ્રી આત્મારામુજીને પણ હલકા ખતાવવાના તાજો દાખસા છે. તે આ પ્રમાણે—

રતલામમાં કાર્ટના એક કેસની જુમાનીમાં શ્રી રતનલાલ હાશીએ "આચાર્યશ્રી આત્મારામજીને સાધારણ જ્ઞાની ખતાવ્યા અને તેઓશ્રી આચાર્યપદને લાયક નહેાતા તેમ પણ કહ્યું."

શ્રી ડેાશીજની આ અધિત ચેષ્ટા માટે હિંદના અનેક સ્થા. જૈન સધોએ શ્રી ડેાશીજ પ્રત્યે તેમના રાષ-ખેદ પ્રગટ કરનારા ઠરાવે! કર્યા. (જુઓ "જૈનપ્રકાશ" તા ૮–૧૦–૧૯૬૩ ના અંક પાતુ પ૦૫.)

આ ઉપરથી વાંચકા શ્રી ડાેેેેશાજનું માપ કાઢી શકશે.

" સમ્યજર્શન " નામ ધારણ કરવાથી સમ્યજર્શન પ્રાપ્ત થઈ જતું નથી કે સમ્યજર્શન સિદ્ધ થઈ જતું નથી. સામાન્ય રીતના સદાચાર કે ત્યાગ–વૈરાગ્યની વાતા કરનારમાં જૈનત્વ હાવાની કે સમ્યજર્શન હાવાની ખાત્રી ગણાતી નથી. કારણ કે એવા સદાચાર, ત્યાગ–વૈરાગ્ય તા મિશ્યાત્વીમાં તેમ જ અલવીમાં પણ હાય છે.

સાચા જન કે સાચું સમ્યજ્શન ત્યારે જ કહેવાય કે જ્યારે તેમનામાં વકતા ન હાય પણ સરળતા હાય, જ્યારે તે સાચાને સાચું અને ખાટાને ખાટું, યથાર્થ રીતે જેમ હાય તેમ જ માને, પણ ખાટાને સાચું મનાવવા માટે હવાતિયાં મારે નહિ; તેમ જ મતાબ્રહ, કદાબ્રહ, હઠાબ્રહથી દ્વર જ હાય, સત્યના જ અર્થી હાય, સત્ય સમજાતાં તે અપનાવવા તૈયાર હાય, એવા એવા જૈનત્વના સાચા ગુણા હાય તેને જ સાચા જૈન કહી શકાય અને તેવાને જ સમ્યજ્શનની ધાપિત હાઈ શકે.

એવા ગુણુ ન હોય તેા "સમ્યગ્દર્શન" નામ હાવા છતાં તે મિથ્યાદર્શન જ છે. સમ્યગ્દર્શનથી ભવકિટ છે અને મિથ્યાદર્શનથી ભવભ્રમણની વૃદ્ધિ જ છે.

#### સ્થા. જૈન પત્રના તંત્રો-માલેક શ્રી જીવણલાલ સંઘવી

શ્રી ડેાશીજના પગલે ચાલનાર શ્રી જીવઅલાલ સંઘવી શ્રી ડેાશીજીથી જરા ય ઉતરે તેમ નથી ખલ્કે નિંદાખારીમાં તેમનાથી પણ ચડી ગયા છે. નિંદાખારીમાં શ્રી જીવઅલાલે પહેલા નખર પ્રાપ્ત કર્યો છે.

#### એ નિંદાનું કારણ શું ? એ જ કે—

"મૂર્તિની વિરુદ્ધ સ્થાનકવાસી માન્યતાને ટેકા આપનાર નગીનદાસ શેઠે આજે મૂર્તિની માન્યતા સાચી છે એમ સૂત્રના ઉલ્લેખો, દાખલા, દલીલાથી તેમજ ઐતિહાસિક વગેરે અનેક પ્રમાણાથી સિદ્ધ કર્યું છે. જિનમૂર્તિની વાત સૂત્રામાં અનેક ઠેકાણે હોવા છતાં સ્થાનકવાસીઓએ ખાટા અર્થ કરીને જિનમૂર્તિને અમાન્ય ઠરાવી તીર્થ કર ભગવાનાની ભયંકર આશાતના કરી રહ્યા છે તે અનેક પ્રમાણાથી સાખિત કર્યું છે અને એ રીતે સ્થાનકવાસીઓની પાલ ખુલ્લી પડી ગઈ છે."

સાથા પ્રમાણોને ખાદા તો કરાવી પક્કાના નથી ક્ષેયો તે સંગંધનાં તેઓ એક મળ્દ પણ હાળી પક્કાના નથી, અને તે પણ વસ્ત્યને નહિ સ્વીકારતાં સ્થા.ના મતાગ્રહને વળગી તેા રહેવું જ છે, ત્યારે સ્થાનકવાસીની ખાટી માન્યતાને સ્પષ્ટ રૂપમાં જાહેર કરનાર નગીનદાસ શેઠની બદનામી-નિંદા કરવા સિવાય ખીજો કાઈ ઉપાય રહ્યા નથી એમ જાણીને તેમણે નિંદાખારીતા એક માત્ર રહેલા સહેલા ઉપાય અજમાવ્યા છે.

अक्षणत्त, निंहाणारी ओ पापास्त्रवतुं क डाय छे. परंतु केमने સત્ય ધર્મ જ ખપતા નથી, જેએ એકતાના જ વિરાધી છે તેઓ પાપાસ્ત્રવને પણ ધર્મ રૂપ માને તેમાં કાંઈ નવાઈ નથી. અન્યધર્મી એ પશ ધર્મને નામેજ પાપ આચરે છે ને!

જેઓ સજ્જનતાથી પ્રામાણિક ચર્ચા કરવા માંગતા હોય તેઓ તા સીધી રીતે મૂર્તિ સંબંધના મારા પ્રમાણા ખેાટા છે એમ સાબિત કરવાની **દલીકો આગળ ધરે. પણ** તેવી દલીકો તેા છેજ નહિ ત્યાં બીજ શય પસ શું?

એટલે પછી શ્રી ડાેશીજીના લેખાેના અનુવાદા છાપવા ઉપરાંત ભિનઅભ્યાસી, ડરપાક, પડદેનશીન (કારણ કે તેઓ ખાટા છે એમ તો તેમના મનમાં જારો છે. ) ક્ષેખકાના નિંદાત્મક તેમ જ ખાેઠી વાતાથી અરપુર પછા વસ્તાન: મૂળ મુદ્દાને નહિ સ્પરાંતા એવા અપસ્દ્રાત એટલે નુમાલા કે લુકામાં લેખા છાપીને શ્રી છવણલાલે સંતાષ માન્યા છે.

શાસનદેવ તે સર્વે ને સદ્ભુહિ આપા એ જ અલ્યર્થના.



#### ્જૈનાભાસી મિથ્યાદૃષ્ટિ

मदिसुदणाणवलेण दु सच्छंदं बोल्लई जिप्रतमिदि। जो सो होइ कुदिट्टि ण होई जिणमगळगगरवो॥

के भनुष्य भति ज्ञान तथा श्रुतज्ञानना असिभानथी શ્રી જિનેન્દ્ર દેવ દ્વારા પ્રતિપાદિત અર્થના, સ્વચ્છંદતાથી અર્થાત્ પાતાની મનઃકલ્પનાથી જેમ તેમ વિરુદ્ધ અર્થ કરે અથવા આગમના સત્યાર્થને છુપાવી મિથ્યા અર્થ કરે તે મિથ્યાદેષ્ટિ છે. તે જીવ જિન ધર્મ નું પાલન કરવા છતાં પણ જૈન ધર્મથી સર્વથા પરાકુ મુખ છે. જૈન ધર્મથી તે જીવ અહિર્ભૂત મિથ્યાદેષ્ટિ જ **જાણ્**વા.

રયણસાર.

### મતાથી<sup>૧</sup>ના લક્ષણ

**બાહ્યત્યામ પણ જ્ઞાન નહિ, તે માને ગુરુ સત્ય**; અથવા નિજકુળધર્મના, તે ગુરુમાંજ મમત્વ. ૨૪ જે જિન દેહપ્રમાણ તે: સમવસરણાદિ સિહિ; વર્શન સમજે જિનતું, રાષ્ટ્રી રહે નિજ સુદ્ધિ. ૨૫ પ્રત્યક્ષ સદ્દુગુરુ યાગમાં, વર્તે દબ્ટિ વિમુખ: અસદ્યુર્ને દઢ કરે, નિજ માનાર્થે મુખ્ય. ૨૬ દેવાદિ ગતિ ભાંગમાં, જે સમજે શ્રુતજ્ઞાન; માને નિજ મત વેષના, આગ્રહ મુક્તિનિદાન, રહ લહ્યું સ્વરૂપ ન વૃત્તિનું, શ્રદ્ધું વ્રત—અભિમાન; **મહે નહીં પરમાર્થને**, લેવા લૌકિક માન. ૨૮ અથવા નિશ્વય નય શહે, માત્ર શબ્દની માંય; **લાપે સદૃવ્યવહારને, સાધન રહિત થાય.** ૨૯ ગાનદસા પામ્યાે નહીં, સાધનદસા ન કાંઈ; પામે તેના સંચ જે, તે ખૂડે ભવમાંહી. ૩૦ એ પણ જીવ મતાર્થમાં, નિજ માનાદિ કાજ; પામે નહિ પરમાર્થને, અન્—અધિકારીમાં જ. ૩૧ નહિ ક્યાય-ઉપશાંતતા, નહિ અંતર વૈરાગ્ય: સરળપણું ન મધ્યસ્થતા, એ મતાથી દુર્ભાગ્ય. ૩૨ લક્ષણ કહ્યાં મતાર્થીનાં, મતાર્થ જાવા કાજ; **હવે** કહું આત્માથી નાં, આત્મ–અર્થ સુખસાજ. ૩૩

—આત્મસિધ્ધિ **શાસ્ત્ર** 

### આત્માર્થી'ના લક્ષણ

આત્મન્નાન ત્યાં મુનિપ**ણં, તે સાચા ગુરૂ હે**ાય; ખા**કી કુળગુર કલ્**પના, આત્માથી નિદ્ધ જેવ. ૩૪ પ્રત્યક્ષ સદ્યુર પ્રાપ્તિના, ગણે પરમ ઉપકાર; ત્રણ યાેગ એકત્વથી, વર્તે આદ્યાધાર. ૩૫ એક હૈાય ત્રણ કાળમાં, પરમારથના પંથ; પ્રેરે તે **પરમાર્ધને, તે વ્યવહાર સમંત.** ૩૬ એમ વિશ્વારી અંતરે. શાધ સદ્યુર યાગ: કામ એક આત્માર્થનું, ખીજો નહિ મનરાગ. ૩૭ કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ—અભિલાર્ધ ભવે એક પ્રાણી કયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. ૩૮ દશા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહિ જોગ;ં મા<mark>ેક્ષમાર્ગ પામે નહીં, મટે ન અંતર</mark> રાેગ. ૩૯ આવે જ્યાં એવી દશા, સદ્દશુરૂખાંધ સુઢાય, તે બાેધે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય. ૪૦ જ્યાં પ્રગટે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજ ગ્રાન, જે ज्ञाने क्षय भेाढ थर्ड, पाभे पद निर्वाणु. ४१

—-આત્મસિદિ શાસ્ત્ર.

# મુળ જૈન ધર્મ અને હાલના સંપ્રદાયા

એ પુસ્તકમાંના અહીં ઉમેરેલા મૂર્તિને લગતા પ્રકરણા

> પ્રકૃત્ણાનં. છ થી ૧૩ તથા ૨૨ થી ૨૬

**લેખક – સંપાદક** નગીનદાસ ગિરધરલાલ શેઠ

### પ્રકરણ ૭ મૃતિંનું અસ્તિત્વ

- ૮ અવલંબન માટે મૂર્તિની જરૂર
- ૯ શાશ્વતી પ્રતિમાં ઓનું માહાત્મ્ય
- ૧૦ પ્રાચીન કાળની મૂર્તિઓ
- ૧૧ સૂત્રામાં મૂર્તિમંદિરના વિધાના
- ૧૨ સૂત્રામાં દ્રવ્ય મૃતિ પૃજાના કયાંય ઉલ્લેખ નથી
- ૧૩ કેટલુંક સ્પષ્ટીકરણ
- २२ भूति विरेश्वनी पृष्ठ भूभि
- ૨૩ ચાર નિક્ષેપા
- ૨૪ સ્થાપનાની ઉપાસના
- ,, ૨૫ દેવપૂજા
- ,, ૨**૬ મૂ**ર્તિ'સંગં**ધી** પ્રશ્નોત્તર

### પ્રકરણ સાતમું

# મૃર્તિનું અસ્તિત્વ

મૂર્તિ એ મુખ્યત્વે ભાવતા વિષય છે ત્યારે મૂર્તિ પૂજા એ મુખ્યત્વે ભાહ્યાચારતાે વિષય છે.

તેથી પહેલાં આપણે મૂર્તિ'સંબંધી જ વિચાર કરીશું. અને તે વિચારાઈ રહ્યા પછી મૂર્તિ પુજાતા વિચાર કરીશું.

અહીંઆ આપણે મૂર્તિ એટલે તીર્થંકર ભગવાનાની મૂર્તિ અથવા પ્રતિમાની જ વાત કરીએ છીએ એમ સમજવાનું છે. મૂર્તિ, પ્રતિમા, પ્રતિબિંબ. ચિત્ર, ફાટા, છૂખી વગેરે પર્યાયવાચી શબ્દા છે.

### સ્થાનકવાસીએાની માન્યતા

સ્થાનકવાસીએાની માન્યતા એવી છે કે પ્રાચીનકાળમાં મૃતિ° કે મર્તિ પૂજાનું અસ્તિત જ નહેાતું. અને તેયી આપણા સત્રોમાં મૃતિ કે મૃતિ'પૂજાનું નામનિશાન પણ નથી. માટે મૃતિ' કે મૃતિ'પૂજા એ ધમ' વિર**લ**નું કાર્ય છે.

પહેલાં તા સ્થાનકવાસીઓ એમ જ માનતા હતા કે મૂર્તિ અને મૂર્તિ પુજા ધુષ્યા અર્વાચીન કાળથી શરૂ થઈ છે. પુણ તે કાળ કરો તે નિશ્ચિત રીતે કાર્ક કહી શકતું નહેાતું, અને હજુ સુધી પણ કાર્ક નિશ્ચિત રીતે કહી શ્વક્યું નથી કારછ કે તે વાતની તેમને ખબર જ નથી.

પરંતુ જેમ જેમ શાધખાળા વધતી ગઇ તેમ તેમ તે અર્વાચીન કાળની મર્યાદા સ્થાનકવાસીએા તરકથી લંબાવાતી ગઇ. અને થાડા વર્ષ પહેલાં શા**ધ**ખાળ ઉપરથી મૂર્તિ **લ**ગભગ ૨૩•૦ વર્ષ પહેલાં પણ ŧ

વિદ્યમાન હતી એમ સાભિત થતાં સ્થાનકવાસીઓને તે પ્રમાણે માનવું પહ્યું છે.

મૂર્તિના વિચાર માટે ત્રણ સુદ્દા

એટલે મૂર્તિ સંખંધી આપણે વિચાર કરવાનું કે નક્કી કરવાનું એ છે કે—

- (૧) મૂર્તિની માન્યતા ધર્મ વિરુદ્ધ છે કે નહિ.
- (૨) પ્રાચીનકાળમાં મૂર્તિ હતી કે નહિ
- ( ૩ ) સૂત્રામાં મૂર્તિ તે ઉલ્લેખ કે ઉલ્લેખા છે કે નહિ.

આ મુદ્દાએ જાણવાથી કાની માન્યતા સાચી છે એ નક્કી કરી શકાય. એટલે આપણે આ ત્રણેય મુદ્દાએ એક પછી એક તપાસીશું.

### દેવલે કમાં શાધતી મૂર્તિએા

દેવલાકમાં તેમ જ નંદીશ્વર વગેરે સ્થળાએ પર્વત ઉપર શાશ્વતી મૂર્તિઓ છે અને દેવદેવીઓ તે મૂર્તિઓની પૃજા-ભક્તિ કરે છે એ વાત સ્થાનકવાસીઓ માને છે કારણ કે તે વાત સ્થાનવાસીઓના માન્ય સ્ત્રામાં પણ જણાવેલી છે. એટલે એ વાત ન માને તા તેઓ સ્ત્રજ માનતા નથી એમ કરે.

જો કે સ્થા ઋષિ સંપ્રદાયના મુનિશ્રી અમેાલખ ઋષિજીએ તેમના અનુવાદ કરેલા સુત્રામાં એ શાધતી મૂર્તિઓના ઉલ્લેખા છે ત્યાં કેટલેક ડેકાણે તેાં મૂકાતે તે મૂર્તિઓને કામદેવની મૂર્તિઓ ઠરાવી છે. પરતુ એવી તેાં મૂકતી વખતે તેમણે આગળ પાછળના શખ્દાતા સંભંધ તૂરી જાય છે તે વિચાર્યું જ નહિ અતે તેથી વિદ્વાતા પાસે તેમની નાંધા ખારી છે, સાંપ્રદાયિક માહેથી લખાયેલી છે તે સિદ્ધ થઇ ગયું છે.

પરતુ ખૂખીની વાત તે৷ એ છે કે સ્થાનકવાસીએ**৷ મે**ાટે ભાગે શા**યતી** મૂર્તિ'એ৷ તીર્થંકર ભગવાતાની છે એમ માને <mark>છે છતાં મ</mark>તુષ્યકૃત મૂર્તિં એ તેએ માનતા નથી! શાધતી મૂર્તિ માનવાથી ધર્મ વિરુદ્ધતા આવતી નથી તે કૃત્રિમ મૂર્તિ માનવાથી પણ ધર્મ વિરુદ્ધતા આવી ન શકે એ તો એક સામાન્ય સુદ્ધિની સમજની વાત છે.

દેવલાકની મૂર્તિ માનવી અને મનુષ્યલાકની મૂર્તિન ન માનવી તેના અર્થ એ થાય કે એક સમકિતી સ્થા. શ્રાવક મૃત્યુ પામી દેવલાકમાં ઉપજ્યા પછી તે જ જીવ મૂર્તિન માનતા થઇ જાય!

શુદ્ધ ધર્મમાં આવી એવડી માન્યતા હોઈ જ ન શકે. જે જવ મનુષ્યલાકમાં અને દેવલાકમાં વારાફરતી ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તે વારાફરતી તેની માન્યતા ફેરવતા રહે તે સમકિતી જ ન કહી શકાય અથવા તેને સાચા ધર્મી જ કહી ન શકાય. કારણકે સાચા ધર્મી સમકિતી તેની માન્યતામાં ફેરબદલી ન કરે.

આ ઉપરથી સમજ શકાશ કે જે લોકો દેવલાકની મૂર્તિને માનતા હોય તેમણે મનુષ્ય લાકમાં પણ મૂર્તિને માનવી જ જોઇએ. એમ ન કરે તા તેઓ સાચા શુદ્ધ ધર્મને અનુસરતા નથી એમ ચાક્કસપણે કહી શકાય

મૂર્તિને ગાનવી ને પૂજવી તે દેવદેવીઓના જીત વ્યવહાર છે એમ કહેતું તે પણ ખાટું છે કારણ કે દેવા મૂર્તિ પૂજા વ્યવહાર તરીકે નથી કરતા પણ ધર્મ માટે કરે છે એમ તા સૂત્રામાં સ્પષ્ટ ઉદલેખા છે જ અને તે આગળ ઉપર વતાવાશે.

મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા એ વ્યવહાર ધર્મના વિષયો છે એ ધ્યાનમાં રાખતું. એટલે અહીં જે વિચારણા થાય છે તે વ્યવહારને અનુસરીને જ કરવામાં આવે છે.

# મૂર્તિ એ વ્યવહાર ધર્મ છે

જ્યાં પાપ છે અથવા જ્યાં મિશ્યાત્વ છે ત્યાં ધર્મ નથી. તેા જ્યાં

સુધી મૃતિ જીવને પાપ ક્રિયામાં લઇ ન જાય ત્યાં સુધી તેને વ્યવહાર ધર્મમાં લઈ જવાને વાંધા લઈ શકાય નહિ. તેમ જ મૂર્તિ જીવને મિથ્યાત્વમાં ધસડી ન જાય ત્યાં સુધી તેને વ્યવહાર ધર્મમાં લેવાને વાંધા કાઢી શકાય નહિ.

# ભગવાનની મૃતિ ભક્તિ ઉત્પન્ન કરે છે

તીર્થંકર ભગવાનની મૂર્તિ છવને પાયમાં તેા ખેંચી શકે જ નહિ. એ તા જીવને વૈરાગ્ય કે બક્તિમાવમાં પ્રેરક ખને છે. કારણ કે મૂર્તિના શાંત મુદ્રાવાળા ધ્યાનમય આકારને જોવાથી જોનારના દૃદયમાં પણ વૈરાગ્ય અને ભક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે.

કાેઈ એમ કહેશે કે જેને આ મૃતિ કાેની છે એમ ખપર હાેય તેને જ તેવા ભાવ ઉત્પન્ન થઈ શકે. પરંતુ અજ્ઞાનીને તેના ભાવ ઉત્પન્ન ન થાય. તેના જવાખમાં કહેવું જોઈએ કે—

અજ્ઞાનીએ પણ સંસારીના ખાહ્ય દેખાવમાં અને સાધુ વેરાગીના ખાહ્ય દેખાવમાં ભેદ છે એટલું તા સમજે જ છે. જંગલી લોકા પ**ણ** સાધુને જોઈને તેમને વંદન નમરકાર કરે છે. એ વાત અનેક પ્રાચીન કથાએામાં પણ આવે છે. એતું એ જ કારણ છે કે સંસારીના દેખાવ સાધુના દેખાવથી તદન બિન્ન છે. અને તેમાં પણ ધ્યાનસ્થ સાધુના દેખાવ બિન્ન દાય છે એટલું જ નહિ પરંતુ તે પૂજ્યભાવ, લક્તિભાવ ઉત્પન્ન કરનાર છે. તેથી જ જંગલી લાેકા પણ સાધુને તુરત ઐાળખી શકે છે. અને તે જ પ્રમાણે અજ્ઞાની જંગલી લાકા મૂર્તિ જોઈને તે મૂર્તિ ભગવાનની છે એમ ન જાણતા હોય તે પણ તે મૂર્તિ કાઈ સંત મહાત્માની છે એમ તાે સમજે જ છે. એટલે મૂર્તિ અજ્ઞાનીમાં પણ બકિતબાવ પ્રેરે છે.

તા પછી જ્ઞાની અને સમજુ માણસને મૂર્તિ જોઈને પુજ્યભાવ, ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન થાય તા તેમાં નવાઇ જેવું પણ કાંઈ નથી.

## મૂર્તિની માન્યતા ધર્મ વિરુદ્ધ નથી

આ પ્રમાણે મૂર્તિ મનુષ્યતે પાપ તરફ તો લઇ જઈ શકતી જ નથી પણ ધર્મ તરફ વાળવામાં તે જરૂર નિમિત્ત ખની શકે છે એટલે એ રીતે મૂર્તિને ધર્મ વિરુદ્ધ કહી શકાય નહિ.

તીર્થ કર ભગવાન તે મિથ્યાત્વના નાશક છે. એટલે તેમની મૂર્તિ કદી જીવને મિથ્યાત્વમાં પાડી શ્વકે જ નહિ. મૂર્તિમાં શ્રદ્ધાભક્તિ એટલે તીર્થ કર ભગવાનમાં શ્રદ્ધાભક્તિ એ તે સમ્યકત્વનું લક્ષણ છે. એટલે એ રીતે પણ મૂર્તિને ધર્મ વિરુદ્ધની કહી શ્વકાય નહિ.

આમ જ્યારે મૂર્તિની માન્યતા ધર્મ વિરુદ્ધની ઠરી શકતી નથી તેમજ મૂર્તિ ધર્મભાવપ્રેરક થઇ રહે છે ત્યારે તેને વ્યવહાર ધર્મમાં માન્ય રાખવામાં કેાઇ જાતના વાંધો રહેતા હોય એમ જણાતું નથી.

### સંસાર વ્યવહારમાં મૂર્તિના આદર

સંસાર વ્યવહારમાં આપણે જોઇએ છીએ કે કાઇ મહાભાગ્યશાળી પુરુષે તેના કુટુંખને સમૃદ્ધ ખનાવ્યું હોય તે તે કુટુંખ તે ભાગ્યશાળી પુરુષની યાદગીરી માટે રંગીન તૈલચિત્ર છખી કે ખાવલું (મૂર્તિ) ખનાવીને પાતાના ધરમાં રાખે છે અને દરરાજ તેમના દર્શન કરી વદન નમસ્કાર કરી તેની યાદગીરીથી તેમના જેવા થવાની પ્રેરણા મેળવે છે.

કાઇ મહાપુરુષે સમાજ માટે કાઇ ઉત્તમ કાર્ય કર્યું **હો**ય તો સમાજ તેની યાદગીરી માટે ચિત્ર કે ભાવલું ખનાવીને યાગ્ય સ્થળે મૂકે છે કે જેથી સૌ તેના દર્શન કરી વંદન નમસ્કાર કરી શકે.

ગામ કે દેશને માટે કાઇ વીર પુરુષે શૂરવીરતાનું કામ કર્યું દોય તા તેનું ભાવલું (મૂર્તિ) પાળીઓ કાઇ સારા જહેર સ્થળ મૂક્ષીને તેની યાદગીરી જાળવી રાખવામાં આવે છે. આવા પાળીઆ કે ભાવલા વિનાનું ભાગ્યે જ કાઇ ગામ ખાલી હશે.

વ્યાપાર ધંધામાં પણ કાઇ મહાપુરુષે વ્યાપાર ઉદ્યોગ ધંધા ખૂબ ખીલવ્યા હાય તા તેનું પણ ચિત્ર કે ખાવલું તેમના ધંધાના મકાનમાં મૂક્ષીને તેના દરરાજ દર્શન કરી, વંદન નમસ્કાર કરી તેની યાદગીરીથી તેના જેવું કામ કરવાની પ્રેરણા મેળવે છે.

આમ સંસારના દરેક ક્ષેત્રમાં મહાપુરુષોની મૂર્તિ ખનાવી, તેમના દશ'ન કરે. તેમની યાદગીરીથી તેમના જેવા થવાની પ્રેરણા મેળવાય છે.

તેવી જ રીતે ધર્મમાં ધર્મના મહાપુરષ, ધર્મનાયક તીર્થ કર ભગવાનની યાદગીરી માટે તેમની મૂર્તિ ખનાવી, તેમના દરરાજ દર્શન કરવામાં આવે, બક્તિથી તેમને વંદન નમસ્કાર કરવામાં આવે અને એ રીતે તેમના જેવા થવાની પ્રેરણા ક્ષેવામાં આવે તે**ા તેને પણ એ**ક ધર્મકાર્ય કહી શકાય. અથવા તે પણ એક જાતના વ્યવહાર ધમ જ કહી શકાય.

# મૃતિ એટલે શું?

મૂર્તિ એટલે આકૃતિ, ખાવલું, ચિત્ર, ફાટા, છબી, પ્રતિબિંબ અથવા પ્રતિમા. એટલે મૂળતું કાઇપણ જાતતું પ્રતીક.

હપર કહ્યું તેમ **સ સારવ્યવહારમાં મુર્તિના ખુળ ચ્યાદરભાવ છે.** 

આપણે આપણા ધરમાં પણ આપણા ભાષદાદાએો, વડીલોના ક્રાંટા કે રંગીન ચિત્રાતે પવિત્ર માનીએ છીએ. વડીલાના ફાટા ચિત્રાતે જોઇને પૂજ્યભાવ ઉત્પન્ન થાય છે અને એ ફાેટા કે ચિત્રને કાેઇ કાડી નાખે. તેના ઉપર કાઇ પગ મૂકે તાે તેણે ફાટામાંના વડીલનું અપમાન કર્યું એમ પણ માનીએ છીએ.

તે જ પ્રમાણે ભગવાનની મૂર્તિ એ પણ ભગવાનનું પ્રતીક છે તેા ભગવાનના ચિત્ર કે તેમની મૂર્તિની કાેઇ આશાતના કરે તેેણે ભગવાનની જ આશાતના કરી એમ ગણાય.

# મૂર્તિની હાંસી કરનારા વિચારે

મૂર્તિને જ ડ પત્થર તરીકે ગણી હસી કાઢનારે, અવગણી કાઢનારે એ પણ વિચારવું જોઇએ કે તેમના વડીલના કાેટા કે ચિત્ર પણ જડ વસ્તુ જ છે. તેના તરફ તમે પૂજ્યભાવે શા માટે જુએ છા ? વડીલ કરતાં ભગવાન તા અનંતગણા વિશેષ પૂજ્ય છે તાે તેમની મૂર્તિ'ને કે તેમના ચિત્રને ન માનલું એમાં હહાપણ કેવી રીતે ગણાય ?

### સ્થા પુરતકામાં ચિત્રા

રથાનકવાસી આચાર્ય શ્રી જવાહરલાલછ મહારાજે તેમના '' સચિત્ર અતુકૃષા વિચાર" નામના પુસ્તકમાં કેશી શ્રમણતું ચિત્ર છાપ્યું છે. શ્રી શંકર મુનિજીએ તેમના "મચિત્ર મુખવસ્ત્રિકા" પસ્તકમાં પાંડવ મુનિએા, પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ તથા ગજસુકુમાલ મુનિના ચિત્રા છાપેલાં છે. શ્રી ચાેથમલજી મહારાજે તેમના ''મહાવીર યાચા સંદેશ '' નામના પુસ્તકમાં ભગવાન મહાવીરતુ ચિત્ર છાપેલ છે.

રથા. આચાર્ય° શ્રી આત્મારામજીના પુરતકામાં, તેમના **શિષ્ય** જ્ઞાન મુનિના પુસ્તકામાં તેમજ બીજી પંજાબી, મારવાડી, ગુજરાતી સાધુએોના પુસ્તકામાં તેમના પાતાના તેમજ બીજા સાધુસાધ્વીએોના ચિત્રા (ફાટા) છપાયા છે અતે છપાય છે.

પુજ્ય શ્રી રત્તચંદ્રજી મહારાજની સમુદાયના મુનિઓના ગ્રપ કાટા છપાયેલા છે. જેમાં અગિયાર મુનિઓના ફાેટા છે.

ગુજરાત, કુચ્છ, કાઢિયાવાડના સાધુ મંડળના ગુપ ફેઃટા જેમાં તેર મુનિએાના ફ્રાેટા છે તે ફાેટા અમદાવાદમાં ત્રણ ત્રણ પૈસે वेथाये। ६ते।

### સ્થા. મુનિઓની મૂર્તિ

વળી મારવાડના ગામ ગિરિમાં સ્થાનકવાસી સાધુ **હર્ષચંદ્રજીની** તથા મારવાડના ગામ સાદડીમાં સ્થાનકવાસી મુનિશ્રી તારાચંદજીની પાષાણમય મૂ<sup>િ</sup>ર્ત પૂજ્ય છે.

આગ્રામાં સ્થાનકવાસી મુનિશ્રી રત્નચંદ્રજીતી પાદુકાએોતી પૂર્ભ થાય છે.

ખડેાદ તથા અંખાલામાં સ્થાનકવાસી સાધુએાની ઘણા કાળથી સમાધિએા છે અને તે અતિ આદરથી પૂજાય છે. ત્યાં **દ**ર સાલ મેળા ભરાય છે અને હજારા લાક એક**ઠા થાય** છે.

ઉપર લખ્યા સ્થા. સાધુઓના ફાટા તથા મૂર્તિ વગેરેના ચિત્રા મૂર્તિ પૃજાકા પ્રાચીન ઇતિહાસ પુસ્તકમાં વિગત સાથે છપાયેલા છે.

આ પ્રમાણે મૂર્તિના રૂપાંતરા સ્થાનકવાસીઓમાં ઘણા લાંભા કાળથી પ્રચલિત છે જ. અને આમ જ્યારે સ્થા. મુનિઓના ફાઢા, મૂર્તિ, પાદુકા વગેરેને વંદન પૂજન થાય છે ત્યારે સાધુઓથી અનંત ગુણા ગુણવાન, અરે પૂજ્ય તીર્થં કર ભગવાનના મૂર્તિ માટે જ વિરાધ કરવા એમાં ત્યાય કે હહાપણ કેમ ગણી શકાય?

અને જ્યારે સ્થાનકવાસી મુનિઓ ભગવાનના, પ્રાચીન કાળના મુનિઓના અને અત્યારે તેમના પાતાના ચિત્રા કે ફાઢાઓ છાપે છે તા પછી ભગવાનની મૂર્તિ માટે જ શા માટે વાંધા હાઈ શકે તે સમજાતું નથી. સિવાય કે સ પ્રદાયવાદના માહના કે મતાગ્રહના આશ્રય લઈને ખાટી રીતે વાંધા ઉઠાવવામાં આવે.

ર૩૦૦ ત્રેવીશ સાે વર્ષ પહેલાં મૂર્તિની માન્યતા ચાલુ હતી તે તાે કલિંગ દેશના (એારિસાના) ખંડગિરિ, ઉદયગિરિ વગેરે પહાડાેમ કાતરેલી મૂર્તિઓ તથા શિલાલેખા ઉપરથી સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું છે. તે વખતે તે ચૌદ પૂર્વધર અને દશ પૂર્વધર મુનિ મહાત્માઓ અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા.

# સ્થાનકવાસીએા વિચારે

આપણા હાલના કાઇ પણ સાધુ મુનિશજ કરતાં એ પૂર્વધર મહાત્માઓ ઘણા ઘણા વિશેષ જ્ઞાની હતા એ તાે સૌ કાઇને કપ્યુલ કરવું જ પડશે એટલું જ નહિ પણ પ૦૦ પાંચસાે વર્ષ પહેલાંના એટલે કે લાંકાશાહના વખતના કાઇ પણ સાધુ કે શ્રાવકના જ્ઞાન કરતાં ૨૬૦૦ ત્રેવીશસાે વર્ષ પહેલાંના પૂર્વધરાતું જ્ઞાન ઘણું ઘણું જ વધારે હતું એ પણ કપ્યુલ કરવું જ પડશે.

તા એ મહાજ્ઞાની પૂર્વધર મહાત્માઓએ મૂર્તિન ધર્મ- વિરુદ્ધની કેમ ન ઠરાવી? આ બાબતના સ્થાનકવાસીઓ અથવા તા મૂર્તિવરાધીઓએ વિચાર કરવા ઘટે છે. અથવા તા પૂર્વધરાએ મૂર્તિન ધર્મિવરૃદ્ધ ઠરાવી હતી એમ તેઓએ બતાવી આપવું જોઈએ. અથવા તા પૂર્વધર મહાત્માઓએ પણ ભૂલ કરી હતી એમ સ્થાનકવાસીઓએ જાહેર કરવું જોઈએ અને જો પૂર્વધરોએ ભૂલ કરી ન હાય તા મૂર્તિની માન્યતા એ વ્યવહારધર્મ છે એમ કપૃક્ષ કરવું જોઈએ.



### પ્રકરણ આઠમું

# અવલંબન માટે મૂર્તિની જરૂરીઆત

મૂર્તિઓ વ્યવહાર ધર્મમાં જ આવે છે. વ્યવહાર ધર્મ અલ્પન્ માટે અથવા ખાળજીવા માટે છે. પરંતુ નિશ્વય ધર્મમાં પહેાંચવા માટે વ્યવહાર ધર્મ° અનિવાર્ય રીતે જરૂરતાે છે. વ્યવહાર ધર્મ પાળતાં કે અતુસરતાં જીવને કંઇકપણ અવલ યનની જરૂર પડે છે જ.

આ વાત તપરવી મહાત્મા સ્થાનકવાસી મુનિશ્રી માણેકચંદ્રછ સ્વામીએ તેમના **કાળગ્ઞાન તત્ત્વ ચિતામણી** નામના પુસ્તકમાં સારી રીતે સમજ્વવેલ છે. તેથી તેમનુ તે લખાણ અત્રે ઉધ્ધૃત કરૂં છે.

# જડે પદાર્થના ત્રણ ગુણ

દરેક જડ પદાર્થમાં ત્રણ ગુણ રહ્યા છે-(૧) અવલ ખન ગુણ, (૨) ગોળખાણ ગુણ અતે (૩) મંગળ ગુણ.

**અવલ બન** ગુણ-જેને જેટલા વૈસવ છે તેને તેટલા જડ પદાર્થના અવલંખન ગુણ જાણવા. ઉદાહરણ તરીકે – રસ્તે ચાલતાં લાકડીતું અવલ ખન, દાદરે ચડતાં પગથીઆ અને દારડાનું અવલ ખન, હાલતાં ચાલતાં રસ્તાનું અવલંખન, પૂલ ઉપર ચાલતાં કઠેડાનું અવલંખન, ભૂખ તરસમાં અનાજ અને પાણીતુ અવલ બન, રાેગમાં ઔષધતું અવલ બન વગેરે જ પદાર્થીના હજારા અવલંખન લેવાં પડે છે. જ પદાર્થીનું અવલંખન તે જીવતરનું જીવન છે.

**એાળખાષ્યુ** ગુણ—માતા પિતા, દીકરા, દીકરી, હેતુમિત્રા વિગેરેના તથા પશુ પક્ષી વગેરેના જે જે ફાટા છે તે તેમની એાળખાણના છે.

તે પાતે ફાટા જડ પદાર્થ છે. પણ માવતરના ફાટા ઓળખાણની ખાત્રી આપે છે. તે ફાટા દેખીને માવતરાના ગુણાની ભાવના ઉત્પન્ન થાય છે અથવા યાદી આપે છે, તે ઓળખાણ ગુણ મહા માટામાં માટા દ્રવ્ય સ્થાપના નિક્ષેપા છે.

મંગળગુષ્યુ— જે સારાં-રુડાં સુગ'ધી પદાર્થો છે તે મગળ કાર્યોમાં મગળ રૂપ થાય છે. અને વિક્ષોને દૂર કરે છે. જેમકે—લાપશીનું મગળ, ગાળનું મગળ, સાકરનું મગળ વગેરે. મિષ્ટાન્નમંગળ તે રુડાં ભાજન છે. તે દરેક કાર્યના વિ<sup>દ</sup>તાના નાશ કરે છે, તેમ વસ્ત્રમંગળથી વસ્ત્ર મળે છે. શુકનના મંગળથી કામ શુભ થાય છે.

'' તેવા માંગલિક જડ પદાર્થીથી હજારા જાતના મંગળ ગુણ યાય છે તે આ સ્થળે ગ્રંથ ગૌરવના ભયથી સંક્ષેપી લઇને સિદ્ધાંતની સાક્ષી આપવામાં આવે છે કે—

"શ્રી ઠાણાંગ સુત્રના આઠમે ઠાણે આઠ\* મંગળના મંગળ રૂપે નામા જણાવ્યા છે તે આઠેય મંગળ જડપદાર્થ છે. છતાં અનેક દુઃખ અને વિશ્લોના નાશ કરે છે...જ્યાં સુધી કર્મને આધીન છે, ત્યાં સુધી મંગળનું સાધન સુખરૂપ છે.

જેમ રસ્તે ચાલતાં ભામીઆના આધાર લેવા પડે તથા ચરતાં, તરતાં અને કરતાં વાહનાના આધાર લેવા પડે છે તેમ જ્યાં સુધી મોલે નથી પહોંચ્યા ત્યાં સુધી પુષ્ય મંગળના આધાર લેવા પડે છે. તેમ જ ગુરુના ફાટા, તીર્થં કર ભગવાનના ફાટા મંગળ રૂપે, ઓળખાશુ રૂપે અને ધ્યાનના અવલભન માટે લેવાથી ગુરુના ગુશુની અને તીર્થં કર ભગવાનના ગુશુની ભાવના ઉત્પન્ન થશે.

અવલ ખનધી અનેક ગુણાની ભાવના પ્રગટ થતાં ગુણી થવાશે. વળી ફાેટા ઉપરથી ગુરૂની અને ભગવાનની એાળખાણ રહેશે અને

<sup>•</sup> દેવલાકમાં પણ આઠ મંત્રળ ત્રણાય છે—સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ, નંદાવર્ત, વધ માનક, શ્રદ્રાસન, કળશ, મત્સ્યયુગલ અને દર્પણ—રાજપ્રશીય સૂત્ર.

અનેક જાતના મંગળા થશે. વિધ્નાના નાશ થશે. પણ ફાેટા લેનાર તથા સદાકાળ ફાેટા રાખનારે એવા નિર્ણય કરી રાખવા કે તેના ગુરુશ્રીના કે પ્રભુજીના ફાેટાને (મૂર્તિને) સાવદા પાપરૂપ પૂજાથી પૂજવાની ત્રણે કાળમાં પદ્ધતિ પાડવી નહિ. એમ સેંદ્રાંતિક વાક્યો છે તેને સિદ્ધ કરી રાખવા.

#### ધ્યાનમાં અવલંબન

" ત્રાનવાણીના સિદ્ધાંતે ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનના અત્રીશ ભેદ કહ્યા છે. તેમાં અવલ ખન ધ્યાનના ચાર ભેદ જણાય છે. તે પદસ્ય ધ્યાન, પિંડસ્ય ધ્યાન, રપસ્ય ધ્યાન અને રપાતીત ધ્યાન. એ ચાર પદમાં ત્રણ પદ તા સાકારી મૂર્તિ માટે છે. તેમાં ત્રાતા, ત્રાન અને ત્રેયની ત્રિપુઠી રહેલી છે. ત્રેય વિના ત્રાન નહિ તેમ જ ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની ત્રિપુઠીમાં ગુરુશીના અથવા તીર્યંકર ભગવાનના જે ફેાટા (અથવા મૂર્તિ) તે ત્રેય પદાર્થ છે અને તે ત્રેય-ધ્યેયના ધ્યાતા આત્મા છવ પાતે ધ્યેય રૂપ લક્ષ પામે છે, ત્યારે ધ્યાનનું સ્વરૂપ એક દત્તિએ થાય છે. તે વખતે પ્રતિમાનું અવલ અને લેવા ગુરુના દ્રવ્ય ફાટા સ્થાપના સ્વરૂપે થાય છે, એ સિદ્ધાંત સાક્ષી છે."

### પ્રતિમા આરાધનાના હેતુ

સ્થાનકવાસી મહાતમાજીએ ઉપર પ્રમાણે વ્યવહાર ધર્મમાં મૂર્તિના અવલંખનની જરૂરીઆત ખતાવી છે તેમ ધ્યાન માટે પણ મૂર્તિની જરૂરીઆત ખતાવી છે, વળી તેઓશ્રી પ્રતિમાની આરાધનાનો હેતુ જણાવતાં લખે છે કે—

"અનંત ગુણના ધણી અનંત શક્તિના ધણી શ્રી જિનશ્વર પ્રભુની પ્રતિમાએા આ લાેકમાં શાંતિ સુખ માટે, હિત માટે, પરલાેક હિત માટે અવલંબન તરીકે આરાધાય છે.

"તે પ્રભ્રુના પ્રતિમાજીને જ્ઞાની લાેકા પ્રતિમાજી તરીંક માને છે પણ સાક્ષાત પ્રભુ તરીકે માનતા નથી. જે જે સ્થળે જે જે તીર્થ કર દેવા નિર્વાણ પદને પામ્યા હાય તે તે સ્થળે શ્રી દયાળુ અરિહંત પ્રભુની અનંત યાત્ર સાધનાની શકિતનાં જે જે અનંત ગુણરૂપ, દ્રવ્યરૂપ પર્યાય રૂપ પદાર્થીમાં વાસના પરિષ્યુમી ગઇ હાય તેવા પવિત્ર પરમાજી-વાળા જે જે સ્થળા છે તે તે સ્થળાએ જવાયી ઊંચી ભાવનાએ ઉત્પન્ન થતાં ઊંચા ઊંચા પવિત્ર ચુણાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને અનંત નિજેરા થાય છે. તેવા હેતુથી જ શ્રી અરિહત દેવની પ્રતિમાએ પુજાય છે પણ છકાયની હિંસા માટે પૂજાતી નથી તેમ કાેફ્રી ज्ञानी भढापुरुषे। હિંસા સ્વરૂપે પૂજતા પણ નથી."



### પ્રકરેષ્ટ્ર નવમું

# શાશ્વતી પ્રતિમાનું મહાત્મ્ય

દેવલાકમાંની મૂર્તિઓ સંખંધી સ્થાનકવાસી સમાજમાં કંઇક ભ્રમ પ્રવતે° છે તેથી તે સંખંધી પણ થાેડાક વિચાર કરી લઇએ.

સ્થાનકવાસી મહાત્મા મુનિશ્રી તપસ્વી શ્રી માણેકચડ્રજી સ્વામીશ્રીએ તેમના " **કાળજ્ઞાન તત્ત્વ ચિંતામણિ** " પુસ્તકમાં દેવલેાક-માંની શાશ્વતી મૂર્તિઓનું મહાત્મ્ય દર્શાવતાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે—

" સ્વર્ગમાં જે જે જિનપ્રતિમાઓ છે તે તા અનાદિ કાળની શાક્ષતી છે. તે જિનપ્રતિમામાં સ્વાબાવિક અનંત ગુણા રહ્યા છે. તેવા ગુણતું અવ**લ**ં ખન **દે**વતા લાેકા સુખ સમાધિના હિત માટે લીએ છે. જેમ મૃત્યુલાકમાં મહા ચમત્કારી વસ્તુએા પૈકી કલ્પવૃક્ષ ચિંતામણી, ચંદનવૃક્ષ અતે સુગધી મહા પદાર્થીનાં અવલ ખનથી અનંત દુઃખાના નાશ થાય છે તેમ જ તે ન્યાયે શ્રી જિત પ્રતિમા પણ મહાન ચમતકારી ચિતામણી છે. તેના અવલ ખનથી દેવાને અનંત શાંતિ મળે છે.

" સ્વર્ગ ના દેવા શ્રી જિનેશ્વરના પ્રતિમાજીના પ્રભાવથી પાતપાતાની હ્રદ મર્યાદા લાપી શકતા નથી. તેમ ખીજા કાઇ દેવા પણ એકખીજાની હૃદ ક્ષેપવાની મરજી કરતા નથી. એ વગેરે અનેક પ્રભાવ શ્રી જિન પ્રતિમાના માનથી સચવાય છે. શ્રી જિન પ્રતિમા સવ<sup>°</sup> વિ<sup>દ</sup>નોને **હ**રે છે. સર્વ દુઃખાતે ટાળે છે અતે મહામંગળ આપે છે. એવા પ્રૌઢ પતાપ શ્રી જિન પ્રતિમાજના છે."

# શાશ્વતી મૂર્તિ કયા તીર્થકરની?

દેવલાકમાં શાધતી મૂર્તિ'ઓ છે એટલે તે કાેઇ અ**મુક તીર્ય**ંકર**ની** નથી તેથી તે માનવા લાયક નથી એમ કેટલાક સ્થાનકવાસીએ વાંધા

કાઢે છે : પણ તેનું સમાધાન પણ રાજપ્રશ્નીય સ્ત્રમાં આપેલું છે. તે નીચે પ્રમાશે—

**રાજપ્રશ્નીયસ્ત્રત્રમાં** કહ્યું છે કે ત્યાં દેવ~જંદામાં એકસા આઠ પ્રતિમા છે તે પર્ય કાસને બેડેલી સ્થિતિની છે અને તે તીર્થ કરાની ઊંચાઇના પ્રમાણની છે એટલે કે પાંચ ભરતક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરવત ક્ષેત્રમાં અથવા મનુષ્ય લાેકમાં જુદા જુદા વખતે જે જે તીર્થ કરાે ચાય તેમની ઊંચાઈ કાળના પ્રમાણમાં જુદી જુદી **હો**ય છે. તેથી તીર્થ કરોના પ્રતીક તરીકે અને સર્વ તીર્થ કરાની ઊંચાઈના પ્રતીક તરીકે આ એક્સા આઢ જિન પ્રતિમાએ છે.

વળી એ જ સ્ત્રમાં તે જ ઠેકાણે એમ પણ કહેલું છે કે ત્યાં મિશ્યિનિકિકા ઉપર ચાર જિન પ્રતિમા છે તેના નામ—ૠપબ, વર્ષ માન, ચંદ્રાનન અને વારિષેણ છે. પાંચ ભરત ક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરવત ક્ષેત્રમાં મળીને દરેક ચાેવીશીમાં આ ચાર નામના તીર્થંકર તાે ચાય છે જ. જેમ કે આ ચાેવીશીમાં આ બરતક્ષેત્રમાં પહેલા ઋપબદેવ અને **છે**લ્લા વર્ધ°માન નામના **તીર્ધ**ંકર થયા અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં પહેલા ચંદ્રાનન અને હેલ્લા વારિષેણ નામના તીર્થ કર થયા. એ પ્રમાણે આ ચાર નામના તી**ર્ય** કર થયા અતે થતા ર**હે**શે માટે આ ચાર નામની શાશ્વતી પ્રતિમાએન છે.

દેવા તેમજ મતુષ્યા મૂર્તિને વાંદે પૂજે છે. તેઓ અમુક તીર્થ કરની મૂર્તિ છે એમ કહીને અથવા ગણીને તેઓ તે અમુક તીર્થ કરતે જ વાંદે પૂજે છે એમ હેાતું નયી. પરંતુ તીર્ય કર અરિહત ભગવાનના પ્રતીક રૂપ એ મૃતિ છે તેને અરિહતના પ્રતીક તરીકે ગણીને જ વાંદે પૂજે છે.

દાખલા તરીકે—અહીં આ મદિરમાં મૂર્તિ તા કાંઇ પણ એક તીર્ધ કર ભગવાનની હાય પણ તેની પૂજા કરનાર ગમે તે બીજા તીર્ય કરત સ્તુતિરતાત્ર બાલીતે, ગાઇતે પૂજા કરે છે. કારણ કે બધા **તીર્ય**ંકર ભગવાના સરખા છે. અને એકની સ્તુતિ કરો તે બધાની સ્તુતિ કરી એમ સમજીને સ્ત્રતિ થાય છે.

જેમ અહીંઆ તેમ દેવલાકમાં પણ સર્વ તીર્થ કરા અથવા સર્વ સિદ્ધોના પ્રતીક તરીકે ત્યાંની મૂર્તિઓને ગણીને પૂજા કરતા હાય તા તેમાં આશ્વર્ય જેવું કાંઈ જ નથી.

### દેવાના જીત વ્યવહાર શેને માટે છે ?

દેવલાકમાં દેવ દેવાઓ તાર્થ કર ભગવાનાના શાધતા મૃતિઓ પ્રતિમાઓના પૂજાભક્તિ કરે છે એ વાત સ્થાનકવાસીઓના માન્ય સૂત્રમાં આવે છે. એટલે તે વાત સ્થાકવાસીઓ કળ્યૂલ તા કરે છે જ. પરંતુ તેનું મહત્વ ઉડાવી દેવા માટે સ્થાનકવાસીઓ કહે છે કે—

"એ તા દેવાના જીત વ્યલહાર છે એટલે કે એક રિવાજ છે. પણ દેવા ધમે માટે, કલ્યાણ માટે, તરવા માટે લહિતપૂજા કરતા નથી પરંતુ રાજ્યશાંતિ માટે સુખની ખુદ્ધિએ દેવા પ્રતિમાજને માને છે. કારણ કે દેવલાકમાં ધમે ક્રિયા નથી, પુષ્ય ક્રિયા નથી, દાન ક્રિયા નથી, દેવા તા ફ્રિયા નથી, દેવા તા ફ્રિયા નથી, છે. જે તે તેથી સુખ ભાગવે છે."

ત્યારે પ્રશ્ન ઉઠે છે કે—દેવામાં શું ધર્મ ભાવના નથી **હે**ાતી ? કલ્યાણ ઇચ્છા નથી હાેતી ?

અલખત્ત મિશ્યાદિષ્ટિને એવા વિચાર ન હોય. પણ તા શું દેવ-લાકમાં ખધા મિશ્યાદિષ્ટિ જ હાય છે! એમ તા ખને જ નહિ. કારણ કે સમ્યગ્દિષ્ટિ મનુષ્યા દેવલાકમાં ઉપજે તે ત્યાં સમ્યગ્દિષ્ટિપણ જ રહે કે નહિ ?

આ પ્રશ્નોનું સમાધાન **રાજપ્રક્ષનીય સ્ત્રમાંથી** મળા શકે છે. સૂર્યાભદેવ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા પછી પહેલા જ વિચાર એ કરે છે કે—

" અહીં ઉત્પન્ન થઈ તે મારું પહેલું કર્તવ્ય શું છે ? હવે પછી નિરંતર શું કરવાતું છે ? તત્કાળ અને ભવિષ્યમાં સદાને માટે શ્રેય રૂપ એવું શું કામ મારે કરવાતું છે ?"

જો દેવાને તેમના આત્મકલ્યાણની ઈ<sup>વ</sup>ઝા ન હોય તો "મારે શ્રેયરૂપ શું કરવાનું છે ? " એવા વિચાર કેમ આવે ? સૂર્યાબદેવના વિચાર જ તેની આત્મકલ્યાણની ક<sup>િં</sup>જા ખતાવી આપે છે.

સૂર્યાબદેવે ઉપર પ્રમાણે વિચાર કર્યો ત્યારે તેના સામાનિક દેવાએ કહ્યું કે—

> " અહીં આ સર્યાબ વિમાનમાં સિહાયતનમાં ૧૦૮ જિન-પ્રતિમા છે તે આપને અર્યા, વંદના, પર્યુપાસના કરવા યાગ્ય છે. એ આપતું પહેલું કરવા લાયક કામ છે તેમજ પછી કરવા લાયક કામ છે, અને તે વર્તમાનમાં તે**મ**જ ભવિષ્યમાં સદાને માટે શ્રેયસ્કર છે. દ્વિતકારી છે. સુખકારી છે. કશ્યાણકારી છે. નિસ્તાર એટલે માેક્ષન કારણ છે અને અનુગામિ એટલે આત્માની સાધે આવનારૂં છે. "

આથી સિદ્ધ થાય છે કે દેવા તીર્ય કરની પ્રતિમાને વાંદે પજે છે તે આત્મકલ્યાએ સમજતે કરે છે. એટલે કે તે જીતવ્યવહાર આત્મકલ્યાએ માટેના હાઈ પહેલાં અને પછી અર્થાત હમેશ કરવા યાગ્ય ગણે છે.

આ ઉપરથી સમજ શકાશે કે દેવોના જીતવ્યવહારમાં ધર્મ નથી એમ માનવ એ તદ્દન બૂલમરેલું છે. પરંતુ એ છત વ્યવહાર પશુ બ્યવહાર ધર્મ છે એમ સમજવું.

જ્યારે ભગવાન મહાવીર સ્વામી આમલકપ્પા નગરીમાં પધાર્યો ત્યારે સર્યાબદેવે ત્યાં દેવક્ષાકમાં રહીને જ ભગવાનને વાંદા અને મનમાં વિચાર્યું કે—

> " શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની એ પર્યું પાસના મારે માટે જન્મજન્માંતરમાં હિતકર, સુખકર, ક્ષેમકર, કલ્યાઅકર નાવડવાની છે અને નીવડશે. "

સૂર્યાલદેવના આ વિચાર ખતાવી આપે છે કે તે આત્મકલ્યાણના ભારે ઇચ્છુક હતા, તે પ્રમાણે ધણા દેવા આત્મકલ્યાણની ઇચ્છાવાળા હોય છે.

વળી સૂર્યાબદેવ ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામી પાસે આવીને વંદન નમસ્કાર કરીને પાતાનું નામ જણાવે છે ત્યારે ભગવાન તેને કહે છે કે—

> " હે સૂર્યાભ! (ઉપર પ્રમાણે વંદન વગેરે) એ પુરાતન છે, જીત છે, કૃત્ય છે, કરણીય છે, આચરાએલું છે. અને હે સૂર્યાભ! એ સંમત થએલું છે કે ભવનપતિના, વાણવ્યંતરના, જ્યાતિષિકના અને વૈમાનિકવર્યના દેવા અરિહત ભગવતાને વાંદે છે, નમે છે અને પછી પાતપાતાનાં નામ ગાત્રા કહે છે."

એટલે કે ભગવાન કહે છે કે—હે સૂર્યાભ! આ પ્રમાણે તારા પૂર્વ જો પુરાતનકાળથી કરતા આવ્યા છે અતે તારે પણ કરવા જેવું છે. આ પ્રમાણે અરિહત ભગવતાને વંદન નમસ્કાર કરવાના દેવાના જીત વ્યવહાર છે એમ મહાવીર ભગવાન કહે છે. તા શુ દેવામાં ધર્મ ભાવના ન હાય તા ભગવાન તેમના જીત વ્યવહારને પ્રશસે ખરા? નહિ જ. એ રીતે ભગવાને ખતાવ્યું છે કે દેવા ધર્મશીલ છે. એટલે કે જત વ્યવહાર તે ધર્મ ભાવના સહિતના છે, ધર્મ કૃત્ય તરીકેના છે. એમ ભગવાનના શબ્દા ઉપરથી સમજી શકાય છે.

ત્યારપછી ભગવાનની દેશના સાંભળી લીધા પછી સૂર્યાભદેવ ભગવાન મહાવીર સ્વામીને પૃછે છે કે—

> " હે ભગવન! શું સૂર્યાભદેવ (તે પાતે) ભવસિધ્ધિક— ભગ્ય છે કે અભવસિદ્ધિક—અભગ્ય છે? સમ્યગ દેષ્ટિવાળા છે કે મિથ્યા દષ્ટિવાળા છે? સંસારમાં પરિમિતપણે ભમનારા છે કે અનંતકાળ સુધી ભમનારા છે? બાધિની પ્રાપ્તિ થવી તેને માટે

સુલભ છે કે દુર્લભ? શું તે આરાધક છે કે વિરાધક? તે ચરમ શરીરી છે કે અચરમ શરીરી?"

#### ભગવાન જવા**યમાં ક**હે છે કે—

" & સર્યાભ ! તું ભવ્ય છેા, સમ્યગ્ દિષ્ટિવાળા છેા, સંસારમાં પરિમિતપણે ભમનારા છેા, તને બાધિની પ્રાપ્તિ સુલભ છે, તું આરાધક છેા અને તું ચરમ શરીરી છેા."

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજી શકાય છે કે દેવલાકમાં સમ્યગ્ દૃષ્ટિ દેવા ઘણા ઢાય છે, તેઓ ધર્મ ભાવનાવાળા ઢાય છે, આત્મકલ્યાણની ઇચ્છાવાળા હાય છે અતે અરિદ્રાંત ભગવંતાની તથા તેમની પ્રતિમાની ભક્તિપૂજા કરવી એ તેમના ધર્મ માટેના જીત વ્યવહાર છે.

મનુષ્યાની માક્ક દેવા વ્રત પચ્ચખ્ખાણ કરી શકતા નથી કે સામાયિક વિગેરે ક્રિયા કરી શકતા નથી પરંતુ તેઓમાં ધર્મભાવના દ્વાય છે, અરિદ્ર ત ભગવ તાની તથા તેમની પ્રતિમાની ભક્તિપૂજા કરે છે એટલું જ નહિ પણ જવાભિગમ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

"ન દીશ્વર દ્વીપે ભાવન પર્વત ઉપર ભાવન સિદ્ધાયતન છે. ત્યાં ઘણા ભવનપતિ, વ્યં તર. જ્યોતિથી તથા વૈમાનિક દેવતા આવાડ, કાર્તિક અને ફાગણ એ ત્રણ ચામાસામાં, પર્યુષણ પર્વ, સંવતસરી તથા બીજી ઘણી તિથિને વિષે તીર્થ કરના જન્મ કલ્યાણિક, દીક્ષા કલ્યાણિક, કેવળ ગ્રાનપ્રાપ્તિ કલ્યાણિક, પરિનિર્વાણ કલ્યાણિક ઇત્યાદિ વખતે દેવા એકઠા થઇ તે અષ્ટાન્દિકા મહા મહાત્સવા કરે છે."

આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે દેવેા ધર્મભાવના સહિત હોય છે, ધર્મોત્સવ ક્રિયાએા કરે છે અને આત્મકલ્યાણની ભાવના ભાવતા રહે છે.

દેવાને પુણ્યક્રિયા કે પાપક્રિયા નથી એમ કહેવું તે ભૂલ મરેલું છે. દેવભવમાં લચ્ચા પાપ કરીને વનસ્પતિ આદિ સ્થાવર કે તિર્યાંચ ગતિમાં જ્વય છે

અને પુષ્યક્રિયા કરનારા જ મતુષ્યગતિમાં આવે છે. માટે દેવાને ધર્માક્રિયા, પુષ્યક્રિયા અને પાપક્રિયા છે જ એમ માનવું એ જ સિદ્ધાંતાનુકૂળ છે.

### જીત વ્યવહારમાં ભાવ પ્રમાણે ફળ

ખીજ એક દલીલ એમ છે કે— દેવલાકમાં મિથ્યાદષ્ટિ જીવ ઉત્પન્ન થાય તે પણ એ જ પ્રતિમાઓને પૂજે છે. તેા મિથ્યાદષ્ટિ જિનપ્રતિમાને તા પૂજે નહિ, માટે તે જિનપ્રતિમા નથી. અને મિથ્યાદષ્ટિ તેમ જ સમ્યગદ્દષ્ટિ બન્ને જાતના સર્વદેવા પૂજે છે માટે તે દેવાના સામાન્ય જીત વ્યવહાર છે.

અહીં પહેલી વાત તે એ કે મિથ્યાદષ્ટિ દેવા પણ એ પ્રતિમાઓ પુજે છે કે કેમ તે માટે સૂત્રમાં સ્પષ્ટ પાઠ નથી. પરંતુ તેની જ સામે તે જ ન્યાયે પ્રશ્ન એ છે કે સમ્યગ્દિષ્ટ દેવ વીતરાગ તીર્થ કર દેવની જ પ્રતિમાને પૂજે, અન્યદેવની પ્રતિમાને પૂજે નહિ.

હવે એ પૂજન તે માત્ર છત વ્યવહાર છે તેમાં ધમજ નથી એમ દલીલ થાય છે તે ખહુ વ્યાજખી નથી. કારણ કે મુખ્ય આધાર ક્રિયા પર નહિ પણ ભાવ ઉપર છે. ધર્મિષ્ટ જીવે ધર્મભાવથી કુરેલી ધુર્મ ક્રિયામાં ધુર્મ જ નથી એમ કેમ માની શકાય ? એ ધર્મ કિયા ભલેતે છત વ્યવહાર હોય પણ ભાવ તા ધર્મના છે જ. એ છત વ્યવહાર તે વ્યવહાર ધર્મ છે.

મિથ્યાદુષ્ટિની ધર્મભાવ વિનાની ક્રિયા પાપમાં પરિષ્ઠિમ તેમ સગ્યગ્દ્રષ્ટિની ધર્મભાવ સહિતની ક્રિયા ધર્મમાં જ પરિષ્ણુમે અથવા પુષ્ટ્યમાં પરિષ્ણુમે. એકની એક ક્રિયા ભાવ પ્રમાણે જુદી જુદી રીતે પરિણુમે.

### કલ્યાણકના છતવ્યવહારનું કારણ ?

તીર્થ કર ભગવાનના જન્મકલ્યાઅક, દીક્ષાકલ્યાઅક, કેવળ ગ્રાન પ્રાપ્તિ કલ્યાણક અને નિર્વાણ કલ્યાણક ઉજવવા એ સર્વ દેવદેવીએાના જીતવ્યવાર છે તેમાં ધર્મ નથી એવી સ્થાનકવાસીઓની દલીલ છે.

તા તીર્યંંકર ભગવાન સિવાય ખીજા કાે**ઈ પણ મહાપુર્**યના ક્રલ્યા**ણ**ક ઉજવવાના જીતવ્યવહાર દેવા માટે કેમ નથી? જીતવ્યવહાર રહ થવાનું કારણ શું?

તીર્થકર ભગવાનના જ કલ્યાષ્ટ્રક ઉજવવાના છત વ્યવહાર રૂઢ થવાનું કારણ એ જ હાેઈ શકે કે તીર્થકર ભાગવાનની ભક્તિમાં જ ધર્મ છે માટે તીર્થકર ભાગવાનના કલ્યાણકાે ઉજવવા તે પણ ભગવાનની ભક્તિ છે માટે ધર્મ છે.

પણ બીજા કાઈ પુરુષના જન્મ વગેરે કલ્યાણક કહેવાતા નથી અતે તે ઉજવવામાં ધર્મ પણ નથી માટે દેવાના જીત વ્યવહારમાં આવેલ નથી.

એડલે દેવાના છત વ્યવહાર ધર્મના કારણે જ રૂઢ થયા છે. અને તે કલ્યાઅકાે ઉજવવામાં દેવની જેવી ભાવના હાેય તે પ્રમાણે તેને ધર્મ અથવા પુલ્ય કે પાપની પ્રાપ્તિ થાય.

### છત વ્યવહાર એટલે વ્યવહાર ધર્મ

જૈન ધર્મ એક જ છે અને તે સંસારના સર્વ છવા માટે એક સરખા જ છે. તેમાં ફેરફાર નથી. તિય ચ, મતુષ્ય કે દેવમાંની ગમે તે મતિના જીવ હાય પણ તેને માટે ધર્મ તા એક જ અને એકસરખા જ છે. ધર્મના સિદ્ધાંતા, ધર્મના નિયમા દરેક ગતિના દરેક જીવ માટે એક સરખા છે.

દેવા માટે ધર્મના નિયમા જુદા નથી તેમ મંતુષ્ય માટે ધર્મના નિયમા જુદા નથી. પરંતુ દેવા માટેના ધર્મના નિયમા મતુષ્ય કે તિર્ય ચને પણ એક સરખા લાગુ પડે છે. એટલે દેવાના જીત વ્યવહાર મનુષ્યતે કાઈ રીતે લાગુ પડી શકતા નથી એમ માનવું એ બૂલ ભરેલું છે. દેવાના જીત વ્યવહાર એટલે દેવાના વ્યવહાર ધર્મ મતુષ્યને પણ એક સરખાે લાગુ પડે છે.

દેવાતા વ્યવહાર ધર્મ અતે જીત વ્યવહાર મતુષ્યતે લાગુ પડતા નથી એમ જેઓ માનતા હાય તેમણે તે માટેના કારણા દર્શાવી સામિત કરવું જોઈએ કે દેવાતા ધર્મ મતુષ્યથી જુદા છે તેથી મતુષ્ય માટે હપ<mark>્યોગી ન</mark>થી. એમ સાબિત કરવામાં ન આવે તેા મારી ઉપરની વાત માચી છે એમ સૌ કાર્કસમજી શકરો.



### પ્રકરણ દશમું

# પ્રાચીનકાળની મૂર્તિએ**৷**

મૂર્તિ સંબધી આપણે ત્રણ રીતે વિચાર કરવાના છે એમ મેં સાતમા પ્રકરણમાં જણાવ્યું હતું. પદ્કેલા વિચાર મૂર્તિંની માન્યતા ધર્મ વિ<u>રુ</u>હ છે કે નહિ તે વિષે કરવાના હતે**!. આની પ**હેલાંના એ પ્રકરણમાં આપણે જોઇ ગયા કે મૂર્તિની માન્યતા ધર્મવિરુદ્ધ તા નથી જ પણ તે વ્યવહાર ધર્મન એક અંગ છે.

હવે આપણે બીજા નંબરતા એટલે કે પ્રાચીનકાળમાં મૂર્તિ હતી કે નહિ તે સંખંધી અહીં વિચાર કરવાના છે.

હાલમાં મદિર મૂર્તિઓ વિદ્યમાન છે તે ઉપરના શિલાલેખા તથા પ્રાચીત શ**હે**રાતી ગામખાળ માટે થતા ખાદકામમાંથી મળી આવેલ મૂર્તિઓ તથા બીજા સાધતાે ઉપરથી મૂર્તિ ભગવાન શ્રી પાર્શ્વના**ય** સ્વામીના વખતમાં અને તે પ**હે**લાં પણ **હતી** તે સિ**હ યા**ય છે. આ માટેનાં સંકડા ઉદાહરણા છે તે અત્રે આપી શકાય તેમ નથી. પછા તેમાંના બહુ જ થાડા અને તે પણ ઢું કી વિગતથી અહીં આપવામાં આવે છે

આ બધાની પૂરી વિગત માટે પુરાતત્ત્વ ખાતાના રિપાેર્ટી તથા ુસ્તકા, **શિલઃક્ષેખા**ના પ્રસિદ્ધ થયેલા પુસ્તકા, ભારતવર્ષના પ્રા<mark>ચીન</mark> ઇતિદાસ, મૂર્તિ પૂજાકા પ્રાચીન ઇતિદાસ વગેરે અનેક પસ્તકા ઉપલબ્ધ છે તે જોઈ ક્ષેત્રાની જિજ્ઞાસ વાંચકાને વિનાંતિ છે.

# પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિ હતી તે સાબિત કરતા ઉદાહરણે

9. સ્તભ નતીર્થ—ગૌડ દેશના આષાડ નામના શ્રાવકે એકવીશમા તીર્થંકર શ્રી નમિનાથ ભગવાનના શાસન કાળમાં આત્મકલ્યાણ અર્થે ત્રણ પ્રતિમા બનાવીતે તેની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. તેમાંથી એક પ્રતિમા ચારૂપ નગરમાં, બીજી શ્રીપતન નગરમાં અને ત્રીજી સ્તભન (ખભાત) નગરમાં સ્થાપિત કરવામાં આવી હતી.

કાળક્રમે ચારૂપ તથા શ્રીપતનની મૂર્તિઓના પત્તો નથી. પણ સ્તંબન તીર્થમાં ત્રીજી પ્રતિમા અત્યાંરે પણ માજુદ છે. તે પ્રતિમાના પાછલા ભાગમાં નીચે પ્રમાણે શિલાક્ષેખ છે—

### नमेस्ती कृतस्तीर्थे वर्षे द्विक चतुःरये। अपाडश्रावको गौडोऽकारयत् प्रतिमा त्रयम्॥

આ શિલાલેખ ઉપરથી સમજાય છે કે એકવીશમા નિમનાથ ભગવાનના પછી અથવા તેા બાવીશમા તેમિનાથ ભગવાન પછી ૨૨૨૨ વર્ષ પછી એટલે કે ભગવાન પાર્શ્વનાથના પણ વખત પહેલાં ગૌડદેશના આષાડ શ્રાવકે આ પ્રતિમા તથા બીજી બે પ્રતિમા એમ ત્રણ પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી.

ર. હર્પ્યા — સિંધ અને પંજાયની સરહદ પર ખાદકામ કરતાં હરપ્યા નામનું નગર દટાયેલું તે મળી આવ્યું છે. તેમાંથી મળી આવેલી મૂર્તિઓ તે નગરના જેટલી જ પ્રાચીન ગણાય એટલું જ નહિ પણ તેથી વિશેષ પ્રાચીન પણ હાઈ શકે એમ પુરાતત્ત્વવિદાએ કહેલ છે અને તે નગર ઈ. સ. પૂર્વ પાંચથી દશ હજાર વર્ષ પહેલાંનું છે. એટલે ઈ. સ. પુર્વ પાંચથી દશ હજાર વર્ષ પહેલાંનું છે. એટલે ઈ. સ. પહેલાં દશ હજાર વર્ષ પહેલાં મૂર્તિ હતી એમ કહી શકાય છે.

3. પ્રભાસપાટણનું તામ્રુપત્ર—ઇતિહાસ સંશાધક મડળને પ્રભાસપાટણના એક સામપુરા પ્રાહ્મણ પાસેથી એક તામ્રપત્ર મળી આવ્યું છે. તેની બાષા ઘણી દર્ગમ્ય છે. સાધારણ પંડિતા તેને ઉકેલી શકતા નહેાતા. પણ હિન્દુ વિશ્વ વિદ્યાલયના આધ્યાપક પ્રખર ભાષાશાસ્ત્રી શ્રીમાન પ્રાણનાથજીએ ધણા પરિશ્રમે તે તામ્રપત્રનું લખાણ ઉકેલીને તેના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે પ્રગટ કર્યો છે—

> " રેવાનગર રાજ્યના સ્વામી સ...... જાતિના દેવ તેખુસદતેઝર થયા. તે યદુરજ ( કૃષ્ણ ) ના <mark>સ્થાન (દ્વા</mark>રકા) આવ્યા ત્યારે તેમણે એક મંદિર બનાવીતે સૂય°......દેવ '' તેમ '' જે સ્વર્ગસમાન રૈવત પર્વતના દેવ છે તેમને મદાને માટે અર્પણ કર્યું."—જૈનપત્ર તા. ૩-૧-૧૯૩૭

આ દ્રપતિના સમય ઇ. સ. પર્વે છઠી શતાબિદ ખતાવેલ છે એટલે કે મહાવીર સ્વામીના જન્મ પહેલાંના વખત ખતાવેલ છે. આ ઉપરથી અનુમાન થઇ શકે છે કે રાજા નેખુસદનેઝર જૈનધર્મના ઉપાસક હતો અને તેણે રૈવત ગિરિ ( ગિરનાર ) પર્વંત ઉપર એક ભવ્ય મંદિર ખનાવીને તેમાં ભગવાન નેમિનાયની પ્રતિમા સ્થાપન કરી હતી.

૪. માહન જોડેરા—તક્ષશિલાની પાસે અંગ્રેજોએ ખાદકામ કરાવેલું તેમાં એક નગર દટાયેલું મળી આવ્યું છે તેનું નામ "માહન જોડેરા" છે. તેમાંથી એક મૂર્તિ ધ્યાન<u>સ</u>દ્રાવા<mark>ળા મળા આવી છે. તે ૫૦૦૦ પાંચ</mark> હગ્તર વર્ષ પહેલાંની છે એમ પુરાતત્ત્વવિદા કહે છે એટલે પાંચ હજાર વર્ષ પહેલાં મૂર્તિની વિદ્યમાનતા સિદ્ધ થાય છે.

**પ. ખારસી તાકલી**—આકાલા જીલ્લાના ભારસી તાકલી નામના એક નાના ગામમાં ખાદકામ થતાં ત્યાંથી ૨૬ છવીશ જૈન મૂર્તિઓ મળી આવી છે. તેમાંની કેટલીક ઈ. સ. પૂરે ૬૦૦-૭૦૦ છસાયી સાતસા વર્ષ પહેલાંની છે એમ પુરાતત્ત્વ વિદેશએ નક્કી કરેલ છે.

તે મૂર્તિઓ નાગપુરના સેન્ટલ મ્યુઝીઅમમાં રાખવામાં આવી છે એમ સને ૧૯૩૬ના સમાચાર પત્રામાં જાહેર થયું છે.

- **૬. વડલી ( અજમેર** ) ના સ્તૂપના શિલાલેખ વીરાત્ ૮૪ વર્ષના છે. આ શિલાલેખ અજમેરના મ્યુઝીઅમમાં સુરક્ષિત છે. અને તેમાં માર્ઝિમિકા એટલે માધ્યમિકા નગરીતે৷ ઉલ્લેખ છે. આ નગરી ધણી પ્રાચીન છે. આ શિલાલે ખવાળા સ્તૂપ ભગવાન પાર્શ્વનાથની પણ પહેલાંના મનાય છે. એટલે કે ભગવાન પાર્ધાનાથના પહેલાં પણ મૃતિ હતી.
- ૭. જીવંત સ્વામીની પ્રતિમા—જીવંત સ્વામીની મૂર્તિ હાલ ઉજૈનમાં છે. તે ભગવાન મહાવીરના સમયની છે. તેના ઇતિહાસ ધણા લાંબા છે. ત્રિશષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્રમાંના મહાવીર ચરિત્રમાંથી તથા ખીજા **ધણા પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ થયેલ છે તેમાં**થી જિજ્ઞાસુએ વાંચી લેવેા.
- ૮**. હસ્તીગુફાના શિલાલેખ**—કલિગાધિપતિ મહામેધવા**હ**ન મહારાજા ખારવેલના હસ્તીગુફામાંના શિલાલેખમાં ઉલ્લેખ છે કે—

નંદ રાજા જે શ્રેણિક મહારાજા પછી દાઢસા વર્ષે થયેલ **હ**તા તેણે કલિંગ ઉપર ચડાઈ કરીને ત્યાંથી જિનપ્રતિમા લઈ જઈ તે પાેતાને ત્યાં મદિર ખનાવી તેમાં સ્થાપન કરી હતી.

હેમવંતસૂરિની પદાવલી કે જેના સમય વિક્રમની પહેલી શતાબ્દિના છે એટલેતે સૌથી પ્રાચીન પદાવલી છે તેમાં પણ જણાવે છે કે નંદ રાજા કલિંગથી જિનમૂર્તિંને મગધમાં લઇ ગયા..

કલિંગમાં આ મૂર્તિ તથા તે મંદિર મહારાજા શ્રેણિક ભગવાન મહાવીરની વિદ્યમાનતામાં ખનાવ્યું હતું.

આ કાર્ય આત્મકલ્યાણ તથા ધર્મકાર્ય સાધનાનું એક અંગ હેાવાથી ભગવાન મહાવીરે તેની મના કરી નહોતી કે કાંઇ વિરાધ કર્યો ન હતા. શ્રેણિક મહારાજતું મંદિરમૂર્તિ ખનાવવાતું કાર્ય ધર્મવિ**રુદ્ધ હોત** તેા મહાવીર ભગવાને તેમના અનન્ય ભક્ત શ્રેણિક∶મહારાજને તે કામ કરતાં જરૂર અટકાવ્યા હાત.

- **૯. શ્રાવસ્તી નગરી**ની શાધ માટે ખાદકામ કામ કરતાં ત્યાંથી એક શ્રી સંભવનાથ સ્વામીનું મદિર મળી આવ્યું છે. આ મંદિર ભગવાન મહાવીર સ્વામીની પહેલાંનું છે. ખુદ મહાવીર ભગવાન પણ ત્યાં વિચરેલા હતા.-જૈન જ્યાતિ. તા. ૨૫-૪-૧૯૩٤.
- ૧૦. રાજગૃહમાં સુષાર્વ્ધમ દિર-યૌધ્ધ પ્રાંથ મહાવગ્ગાના ૧–૨૨–૨૩ માં લખેલ છે કે મહાત્મા ભુષ્ધ પહેલવહેલા રાજગૃહમાં ગયેલા ત્યારે સુપાર્શ્વનાથના મોદિરમાં ઉતર્યા હતા. સુપાર્શ્વતીર્થને સંક્ષેપમાં પાલી ભાષામાં સુ**ષ્પતિથ્થ** લખેલ છે. પરંતુ **દિગંબર વિદ્વાન આ**ણુ **કામ્તા પ્રસાદજીએ** તેમના ''મહાવીર ભગવાન અને ખુધ્ધ " નામના પુસ્તકમાં પર માં પાના ઉપર અતેક દલીકો અ**ને પ્રમાણાથી સિદ્ધ કર્યું છે** કે મહાત્મા <mark>ખુધ્ધ</mark> સૌથી પ**હે**લી વાર રાજગૃદમાં આવ્યા ત્યારે સુપા**ર્ધાનાથ**ના મંદિરમાં રહ્યા હતા.

એટલે ભગવાન મહાવીરના વખતમાં રાજગૃહ નગરમાં સુપાર્ધ-નાયની મૃતિ તથા મંદિર વિદ્યમાન હતા.

- **૧૧. મુંડસ્થળ મંદિર**—મગવાન મહાવીરે દીક્ષા લીધા પછી વિદ્વાર કરતાં કરતાં સાતમા વર્ષે<sup>દ</sup> આણુતી નજીક સુંડસ્થળ નામના ગામમાં પધારેલા ત્યારે તેમના દર્શનાર્થ રાજ્ય નાદિવર્ધન ત્યાં ગયેલા. તેની યાદગીરી તરીકે તેમણે ત્યાં એક મંદિર ખનાવી તેની પ્રતિષ્ઠા શ્રી કેશી શ્રમણાચાર્ય પાસે કરાવેલી હતી, તેના શિક્ષાકેખની વિગત તા. ૧૫-૩-૧૯૩૧ ના "જૈન" પત્રમાં પ્રગટ થઇ ચક્રી છે.
- **૧૨. કાેડિકાપુર સ્તૃપ**—'' રાજાવલી કથા ''માં આચાર્ય' શ્રી ભદ્રભાદુના ગુરૂ, તેમના શિષ્ય સમુદાય સાથે કાેટિકાપુરમાં શ્રી જંખૂ સ્વામીના સ્તૂપના દર્શન કરવા ગયા હતા. એવા ઉલ્લેખ છે. જંબ સ્વામી અંતિમ કેવળી હતા. એટલ તેમના રતૂપ ૨૪૦૦ વર્ષ પહેલાંના ગણી શકાય. (જૂઓ-Inscrsptions at Shravan Belgola by W. Lewis Rice)

- **૧૩. પાવાપુરીના સ્તૂપ—**ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ પછી પાવાપરીમાં દેવાએ એક સ્તૂપ નિર્માણ કર્યો હતા. તેના ઉલ્લેખ શાસ્ત્રોમાં મળે છે. ( જુઓ-પાવાપુરીકા પ્રાચીન ઇતિહાસ પૃષ્ઠ ૧.)
- ૧૪. પાટલીપુત્રનાં પાંચ સ્તૃપ—તિત્થાગાલી પયન્નામાં કલ્કિ પ્રકરણમાં પાટલીપુત્રમાં પાંચ રતૂપ હતા અને તે એક દુષ્ટ કલ્કિ નામના રાજાએ ધનની લાલસાથી ખાદી નખાવ્યા હતા. ચીની યુવાન વ્યાંગે પાટલીપત્રની પાસે પશ્ચિમમાં પાંચ સ્તૂપાે ભગ્નાવસ્થામાં જોયેલા હતા (જુઓ—Yuen Chawang's Travels in India યુખ ૯૬).
- **૧૫. વિશાલા**—નગરીની આસપાસ ખાેદકામ કરતાં **ધ**ણા ધ્વસાવશેષા મળા આવ્યા છે તેમાં મદીર, મૂર્તિ, સ્તૂપ, પાદુકા વગેરે છે અને તે ભગવાન મહાવીર સ્વામીના વખતના સિદ્ધ થાય છે.
- ૧૬. કંકાલીટીલા—મથુરા પ્રાંતના કંકાલીટીલામાં ખાદકામ કરતાં સેંકડા મૃતિ એા, અનેક પાદુકાએા, તાેરણ, સ્તૂપ વગેરે મળી આવ્યા છે. તેમાં ૧૧૦ એકસાદશ પ્રાચીન શિલાલેખ છે અને અનેક તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ તથા એક પ્રાચીન સ્તૂપ જૈતાના છે. આ શિલાલેખા મૌર્ય'કાળના. ગુપ્તકાળના અને કુશાનવંશના રાજ્ઞેઓના સમયના છે. એટલે તે ૨૦૦૦ ખે હજારથી ૨૨૦૦ ખાવીશ સા વર્ષ પહેલાંના છે. જૈન રતૂપ તેા તેથી પણ ધણા પ્રા**ચી**ન છે.

આ **ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ધણા પ્રાચીનકાળ**થી ધાર્મિંક સાધનામાં જૈન મંદિરા, મૂર્તિઓ, સ્તૂપા, પાદુકાઓ આદિને પ્રધાન સમજવામાં આવતા હતા.

૧૭. ભદ્ભેશ્વરનું મંદિર—કચ્છના ભદ્રેશ્વર નગરમાં એક પ્રાચીન મંદિર અત્યારે પણ વિદ્યમાન છે. તે મંદિર ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ પછી ક્રકેત ૨૩ (ત્રેવીશ) વર્ષ પછી બનેલું છે. તેના શ્રિલાલેખની વિગત શ્રી વિજયાન દસૂરિએ તેમના " અજ્ઞાન તિમિર ભારકર" નામના ગ્ર**ંથમાં** આપેલી છે.

- **૧૮. પટણાના આગમકું આ**યી મળેલ એ મૂર્તિ એાના શિલાલેએા ઉપરથી પુરાતત્વિવિદાએ જા**હે**ર કર્યું છે કે આ મૂર્તિ એા મહારાજા કાેણિક (અજાતશત્રુ)ના વખતની છે.—ભારતની ઇતિહાસકી રૂપરેખા ભાગ ૧. પૃષ્ટ ૫૦૨.
- ૧૯. ઉપકેશપુર તથા કારંડામાં મહાવીર મંદિરતી પ્રતિષ્ઠા વીરાત્ ૭૦ મા વર્ષે આચાર્યંશ્રી રત્તપ્રભસૂરિએ કરી હતી. એ બન્તે મંદિરા આજે પણ વિદ્યમાન છે. તે માટે આચાર્ય કક્કસૂરિએ લખ્યું છે કે—

### उपकेशे च कोरंटे तुभ्यं श्री वीरविम्बयोः। प्रतिष्ठा निर्मिता शकत्या श्री रत्नप्रमस्रिसिः॥

**૨૦. માલાનાની મૂર્તિઓ** — સુધાષ પત્રના તંત્રી શ્રી મૃળચંદ આશારામ વૈરાડી જણાવે છે કે—

પ્રેવીસ જીલ્લાના માલાના ગામગાં ખાદકામ કરતાં એ પ્રતિમા મળી આવી છે. તેમાં એકના ઉપર વીર સંવત ૮૨ અને બીજી ઉપર વીર સંવત ૧૦૪ના શિલાલેખ છે. તે મૂર્તિઓ પૂરતી કાશીશ કરવાથી ત્યાંના જૈતાને સોંપવામાં આવી છે.—"જૈન" પત્ર તા. ૨૬–૧–૧૯૩૦.

- 21. પ્રાચીન કાળના સિક્કાઓ પ્રાચીન કાળના જે સિકકાઓ મળી આવ્યા છે તેમાંના લગભગ ૨૦૦ ખસા સિકકાના ચિત્રા ડૉ. ત્રિભુવનદાસ લહેરચંદ શાહે તેમના પ્રાચીન ભારતના કિતિહાસ નામના પુસ્તકમાં આપેલ છે. તેમાં લણા મૌપ કાળના એટલે ૨૩૦૦ ત્રેવીશ સા વર્ષ પહેલાંના છે. તેમાંના કેટલાક સિકકામાં એક ભાજુ મંદિર (ચૈત્ય) અને બીજી બાજુ હસ્તિની છાપ છે. તે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ત્રેવીશ સા વર્ષ પહેલાં મંદિર અને મૂર્તિ તે સવે લોકા માનતા હતા.
- **૨૨. ખેનાતટની મૂર્તિ**—ખેનાતટ નગરના પ્રદેશમાં ખાદકામ કરતાં ત્યાંથી શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પ્રાચીન મૂર્તિ મળી આવી છે.

તે વિક્રમ સંવત પહેલાં બીજી શતાબ્દિની છે. ભારત વર્ષના પ્રાચીન ઇતિહાસ ભાગ ર જો પૃષ્ટ ૧૨૨.

**૨૩. કલિંગના શિલાલેખાે**—કલિંગ **દેશ** (ઐારિસા)ના ખંડિગિરિ, ઉદયગિરિ વગેરે પર્વતો ઉપર અનેક ચુકાએા, મૂર્તિઓ, શિલાલેખા છે. અને તે મહારાજા મહામેધવાહન ખારવેલના છે. તે લગભગ ૨૧૧૦ વર્ષ પહેલાંના છે,

સેંકડા ઉદાહરણામાંથી અહીં આ તા ઘાડાક જ ઉદાહરણા આપેલા છે. પરંતુ એટલા ઉપરથી પણ વાંચકને પ્રાચીનકાળમાં મૃતિ હતી તેના પૂરતા ખ્યાલ આવી શકશે. પૂરી વિગત માટે તા વાંચકાએ આ શિલાલેખા સંબંધી અનેક પુસ્તકા પ્રગટ થઈ ચૂકયા છે તે જોઈ લેવા. જેવા કે— Epigraphia India Vol. 20, Hathi gunpha Inscription of Kharvel. Jainism in South India by Chimanlal Shah, The Jain Stupa and other antiquaries of Mathura by Smith. Legends of Jain Stupa at Mathura by Beuler વગેરે.

### મૂર્તિ'ની માન્યતા તીર્થ'કર માન્ય ઠરે છે.

મૂર્તિની માન્યતા આ અવસર્પિણી કાળની શરૂઆતથી અથવા પહેલા તીર્થ કર ભગવાન શ્રી ઋષમદેવના વખતથી ચાલુ થઇ હતી કે નહિ એના વિચાર ભાજુએ રાખીએ તાે પણ ઉપરની વિગતા ઉપરથી એટલું જોઈ શકાય કે ભગવાન તેમિનાથના વખત પહેલાંની તાે મૂર્તિની માન્યતા ચાલુ હતી જ.

## ળૌદ્ધગ્રંથની સાક્ષી

આ ઉપરાંત બૌહ્યુંથ મહાવગ્ગ (૧–૨૨–૧૩) અતુસાર સુદ્ધના સમયમાં રાજગૃહમાં સાતમા તીર્થ કર શ્રી સુષાર્શ્વનાથતું મંદિર હતું. વળી એ જ ગ્રંથ જણાવે છે કે આજીવક સંપ્રદાયના ઉપક નામે તપસ્વી ચૌદમા તીર્થ કર શ્રી અનંતનાય સ્વામીના ઉપાસક હતા.

આ ઉપરથી સાજિત **ચાય છે કે—ભગવાન મહાવીરના** સમયમાં તેમજ તેમની પૂર્વે પ્રાચીનતર તીર્થ કરાેની મૂર્તિઓ પૂજાતી હતી.

## સ્થાનકવાસીએા વિચારે

ત્યારે હવે મૂર્તિ નહિ માનનારે વિચાર એ કરવાના છે કે ભગવાન મહાવોરની પહેલાંના પણ બે તીર્થ કર ભગવાનાના વખતમાં તા મૂર્તિની માન્યતા ચાલુ હતી જ. છતાં એ ત્રણે તીર્થ કર ભગવાનાએ એ માન્યતાને ધર્મવિરુદ્ધ કહ્યુ નથી તેમ તે માન્યતાને અટકાવી નથી તેથીજ તે માન્યતા ચાલુ રહી હતી અને ચાલુ રહી છે.

તા હવે વિચારવાનું કે જે વસ્તુને તીર્થ કર ભગવાનાએ ધર્મ વિરુદ્ધ ઠરાવી નથી તેને આપણે કેવી રીતે ધર્મ વિરુદ્ધ **ડ**રાવી શકીએ? અરે, ઠરાવવાનું તેા એક બાજુએ <mark>રહ્યું</mark> પણ તેને ધર્મ વિરુદ્ધનું કહી પણ કેમ શકાય? કારણ કે એમ કહેવામાં પણ તીર્ધ કર ભગવાનાની આશાતના કરી કહેવાય. મૂર્તિ નહિ માનનારાએાએ આ વાત ખૂબ ઊંડી રીતે વિચારવી ઘટે છે.

# પ્રકરેણ અગીઆરમું સૂત્રામાં મૂર્તિ મંદિરના વિધાના

મૂર્તિંની માન્યતા ધર્મવિરુદ્ધ નથી તેમજ પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિ હતી. ધેર ધેર શ્રાવકા મૂર્તિ રાખતા એ આપણે આગલા લેખામાં પ્રમા-<mark>ણાથી સિલ્ફ કરી ચૂક્યા, હવે સ</mark>ુત્રામાં મૂર્તિ'ના ઉલ્લેખા છે કે કેમ અને મૂર્તિની માન્યતા સૂત્રાનુસાર છે કે કેમ તેના આપણે વિચાર કરીશું.

# चेइय - ચૈત્ય શહદના અર્થ

મૂર્તિના સંખંધ ચેત્ય શબ્દથી છે. પ્રાકૃતમાં ચૈત્યત चेइय थाय છે.

सूत्रमां हैं है है। हो चेइय श़ष्ट आवे छे तेमक अरिहःत चेइया શ્રુષ્ટ પણ આવે છે. चेइय ચૈત્ય શુષ્ટના અર્થમાં મતભેદ ચવાથી જ સ્થાનકવાસી તથા મૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાયામાં મતભેદ ઉત્પન્ન થયા છે.

**સ્થાનકવાસીઓ ચૈત્ય શ**બ્દના આ પ્રમાણે અર્થ કરે છે.— અરિહત, ગ્રાનવત, ગ્રાન, સાધુ, વ્યતરાયતન અને વૃક્ષ, ચાતરા, સ્તૂપ वजेरे स्भारक शिह्न.

ચૈત્ય શ્રુષ્ટ મૂળ ચિતા, ચિતિ કે ચિત્યા ઉપરથી ખતેલાે છે. એ ત્રણે શ્રુખ્દાના અર્થ ચેઢ યાય છે. એટલે ચિતા અથવા ચેઢ સાથે સંખંધ ધરાવે તે ચૈત્ય છે. એટલે કે મૃતકના અગ્નિ સંરકારના સ્થળે તેની સ્મૃતિ માટે યાદગીરી માટે સ્થાપવામાં આવ**તું** ચિન્હ તે ચૈત્ય. જે કંઈ સ્મારક વસ્તુ કે સ્મારક ચિન્હ તે ચૈત્ય.

ચિતાની ઉપર કે પાસે સ્થાપત્રામાં આવેલ શિલાપટ, ઘક્ષ, કુંડ, સ્તૂપ, છત્રી, નાની દેરી વગેરે ચૈત્ય કહેવાય. તેજ પ્રમાણે પ્રતિમા અથવા મૂર્તિ પણ સ્મારક ચિન્હ છે તે પણ ચૈત્ય કહેવાય.

ચૈત્યના સ્થાને વ્યાતર દેવ વાસ કરે ત્યારે તેને વ્યાતરાયતન કહેવાય.

## ચૈત્યનાે અર્થ જ્ઞાન થતાે નથી

ચિત્ એટલે જાણવું તે ઉપરથી નાન અર્થ ઉપજાવેલા હાય એમ લાગે છે. પરંતુ વ્યાકરણની દૃષ્ટિએ ચિત ધાતુ ઉપર**થી ચેત્ય શ**બ્દ થાય પણ ચૈત્ય ન થાય એમ વિદ્રાન પાંડિતા કહે છે. અને ચેત્યનું પ્રાક્ત રૂપાંતર ચેઇય ન બની શકે એમ પણ તેઓ કહે છે. એટલે સૂત્રમાં આવતા चेइय = ચૈત્ય શ્રુષ્દતા અર્થ જ્ઞાન કરવામાં આવે તે યથાર્થ કેમ ગણાય તે સમજાતું નથી.

# સ્થાનકવાસીએાતું વ્યાકરણના વિરાધનું કારણ

વ્યાકરણ શિખવાથી શબ્દાના સાચા અર્થ સમજ શકાય છે એ કારણથીજ સ્થાનકવાસી સાધુએાએ વ્યાકરણ શિખવાની મના કરી હતી એમ સમજી શકાય છે. કારણ કે વ્યાક્રરણ શિખવાથી ચૈત્ય વગેરે શબ્દોના સ્થાનકવાસીએોએ જે ખાેટા અર્થ કરેલા છે તે સમજી જવાય છે.

ચૈત્ય વગેરે શબ્દોના સ્થાનકવાસીઓએ કરેલા અર્થ ખાટા છે એમ જાણવાથી જ જેમએ ધણા વર્ષ સુધી ત્યા. સાધુ પર્યાય પાળી હતી તેવા સંખ્યાળધ સત્યાર્થી અને હિંમતવાળા સ્થાનકવાસી સાધુએાએ સ્થા. સંપ્રદાય છેાડીને મૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાયને અપનાવ્યાના ધણા દાખલા બની ગયા છે.

આજે પણ એવા ડરથીજ ઘણા અધ્યશ્રદાળુ શ્રાવકા વ્યાકરણ શિખવાની અને શિખડાવવાની વિરુદ્ધ પ્રરૂપણા કરતા હોય એમ કેખાય છે. પરંતુ એમ બાેડી રીતે સત્યને છપાવી રાકાય નહિ. વહેલું કે માર્કુ સત્ય ખહાર આવે છે જ.

દરેક સાધુ કે શ્રાવકે સુત્રાના અર્થ ખરાખર યથાર્થ રીતે જાણવા સમજવા હાય તેમણે પ્રાકૃત તેમ જ સંસ્કૃત વ્યાકરણ શિખવું જોઇએ જ. અને વ્યાકરણ શિખે તાે ચૈત્ય વગેરે શબ્દોના સાચા અર્થ જાણી શકે. અને પછી જો તે સંપ્રદાયવાદમાં તણાઈ કે લેાભાઈ ન જાય તેા સત્રાના શબ્દોના સાચા અર્થ જ કરે.

### देवयं चेइयं ने। अर्थ

દાખલા તરીકે-ભગવાનની સ્તુતિ કરતાં અથવા ભગવાનના મહિમા ખતાવતાં कळाणं मंगलं देवयं चेइयं શબ્દા ધણે ઠેકાણે સૂત્રામાં આવે છે. તિખુત્તોના પાઠમાં પણ સ્થાનકવાસીએા હમેશાં તે *શ*બ્દા એાલે છે. તેના અર્થ આમ થાય છે—હે ભગવાન ! આપ કલ્યાણકારી, મ ગળકારી, દેવસ્વરૂપ, ચૈત્ય સ્વરૂપ છા. અહીંઆ ભગવાનને ચૈત્ય સ્વરૂપ એટલે જ્ઞાનસ્વરૂપ અથવા જ્ઞાનવંતા છે એમ કહી શકાય. પરંતુ આત્મા પાતે જ્ઞાનરૂપ જ છે. આત્મા અને જ્ઞાન જુદા જુદા નથી. ભુગવાનને દેવસ્વરૂપ કહ્યા તે દેવસ્વરૂપમાં જ્ઞાનસ્વરૂપ આતગત છે જ. જે જ્ઞાનસ્વરૂપ નથી તેને દેવસ્વરૂપ કહી શકાય જ નહિ. એટલે દેવ અને જ્ઞાન એકરૂપ છે તેને જુદા જુદા ક્રેમ ુપાડી શકાય તે સમજાતું નથી.

અતે અહીં ચૈત્ય સ્વરૂપ એટલે આપ સ્મરણીય છેંા અથવા સ્મારક રૂપ છે. અથવા પ્રતિમા સ્વરૂપ છે. એમ કહેવામાં આવે તા પણ વાંધા જેવું લાગતું નથી. કારણ કે ભગવાનની પ્રતિમાને પણ તીર્થકરાના વખતમાં પણ માનવામાં આવતી તે આપણે આગળના લેખામાં જોઇ ગયા છીએ. એટલે **ભગવાનને કલ્યાણકારી, મંગળ**-કાર્ટી દેવસ્વરૂપ અને પ્રતિમા સ્વરૂપ એમ જો કહેવાયું હોય તા પણ તે અસંભવિત લાગતું નથી તેમ અયોગ્ય પણ લાગતું નથી. પ્રતિમા એ સ્પૃતિરૂપ સ્માગ્ક છે એટલે ભગવાનને સ્મરણીય કે સ્મારકરૂપ પણ કહેવાય.

### સ્થાનવાસીઓના અર્થ ખાેડા છે

વળી જ્ઞાન માટે તે। સીધા શ્રબ્દ नाण છે અને સ્ત્રામાં બધે ડેકાણે જ્ઞાન માટે नाण શબ્દ જ વપરાયે। છે.

ચૈત્ય શ્રખ્દના અર્થ અરિહત કર્યો છે તે તો ગ્રાનવંત તે અરિહત એમ ગણીને કર્યો હોય એમ લાગે છે. કારણ કે ચૈત્યના અર્થ સાધુ તો કાઈપણ રીતે બધ્યમેસતા થઈ શકતા નથી. અને સાધુ માટે નિર્જ થ, બિક્ષુ. અષ્યુગાર, સંયતિ વગેરે શબ્દો સ્ત્રોમાં માટે ભાગે વપરાયા છે તો સાધુના અર્થ સાથે સીધા સંબંધ ધરાવતા શ્રખ્દા છોડી દઈને કાઈક જ ઠેકાણે સાધુ માટે चૈદ્ય શબ્દ વાપરવામાં આવે તે સંબવિત લાગતું નથી.

# પ્રતિમા–પહિમા શહ્દસ્ત્રૃત્રામાં પ્રતિજ્ઞાના અર્થમાં વપરાયેલ છે.

પ્રતિમા અર્થ માટે સ્ત્રોમાં पडिमा શબ્દ વપરાયો છે જેમકે, नागपडिमा, यक्षपडिमा, વગેરે. એટલે તે પ્રમાણે અરિદ્ધતની પ્રતિમા માટે પણ पडिमा શબ્દ જ વપરાયો હોવા જોઈ એ એમ પણ સ્થાનકવાસીની દલીલ છે. એક રીતે એ દલીલ પણ બરાબર છે.

પરંતુ पहिमा શબ્દ મૂર્તિના અર્થમાં બહુ જુજ ડેકાણે વપરાયા છે. પિટમા = પ્રતિમા શબ્દના બીજા ધણા અર્થ થાય છે. જેમકે શ્રાવકાની અગીઆર પડિમા અથવા પ્રતિમા. સાધુઓની બાર પડિમા અથવા પ્રતિમા. તેમજ તપના કેટલાક નામમાં પણ પડિમા શબ્દ વપરાયા છે. જેમકે—સમાધિપ્રતિમા, ઉપધાનપ્રતિમા, વિવેકપ્રતિમા, વિહારપ્રતિમા વગેરે વગેરે. આ બધે ડેકાણે પડિમા-પ્રતિમાના અર્થ પ્રતિના, નિયમ કે અભિગ્રહ જેવા થાય છે પણ મૂર્તિ અર્થ થતા નથી.

સ્ત્રોમાં ઝાઝે ભાગે પહિમા શબ્દ પ્રતિજ્ઞા, નિયમ કે અભિશ્રદ્ધના અર્થમાં જ વપરાયા છે; ત્યારે ચેઇય = ચૈત્ય શબ્દ પ્યધે જ ઠેકાણે મદિર, મૂર્તિ, પાદુકા વગેરે કાેઇપણ પ્રકારના સ્મારક માટે જ વપરાયાે છે. એટલે ચૈત્યના મુખ્ય અર્થ સ્મારકની વસ્તુ માટેના જ સમજવા જોઈએ.

## સ્થા.ઓએ પણ કેટલેક ઠેકાણે ચૈત્યના અર્થ મૃતિ કરેલ છે.

સ્થાનકવાસી મુનિશ્રી અમાલખ ઋષિજીએ ખત્રીશ સ્ત્રોનાં હિન્દી અનુવાદ કરી બહાર પાડેલા છે તેમાં તેમણે પણ કેટલેક ઠેકાણે ચૈત્યના અર્થ મંદિર અથવા પ્રતિમા કરેલ છે. જેમકે-

- (૧) ઉવવાઈ સ્ત્રમાં ચેઇય (ચૈત્ય) રાખ્દના અર્થ યક્ષનું મ દિર કર્યો છે.
  - (૨) ઉવવાઈ સત્રમાં પૂર્ણભદ્ર ચૈત્યના અર્થ કર્યો છે—મંદિર.
  - (૩) પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્રમાં પૃષ્ટ ૮ માં ચૈત્યના અર્થ પ્રતિમા ક્રયે છે.
  - (૪) પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્ર પૃષ્ટ ૧૧માં ચૈત્યના અર્થ વેલ્કિકા કર્યો છે.
- (૫) પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્ર પૃષ્ટ ૧૨૨ માં ચૈત્યના અર્થ પ્રતિમા કર્યા છે.

## સત્રામાં વપરાયલા રાષ્દ્રો અને તેના અર્થ

આ ઉપરથી સમજ શક્યા હશા કે સુત્રામાં—

चेड्य = चेत्य શબ્દ કાઈ પણ જાતના સ્મારક તરીકે વપરાયા છે. જેમકે—માંદિર, મૂર્તિં, સ્તૂપ, ચાતરા વગેરે અથવા તેવા સ્મારકવાળા ઉદ્યાનને પણ ચૈત્ય કહ્યું છે.

पडिमा = प्रतिभा शબ्द મુખ્યત્વે वत, नियम हे अलिग्रह भाटे વપરાયા છે.

नाण = आन. ज्ञान भाटे नाण शब्द क वपराया छे.

સાધુ માટે અણુગાર, ભિલુ, નિર્ગ્રાય, મુનિ વગેરે શબ્દો વપરાયા છે કે જેના સીધા અર્થ સાધુ ચાય છે.

**अशिष्ट त** भाटे अस्हित अथवा अर्हत श्रूष्ट क वपरायेस छे.

સુત્રામાં चेह्य શ્રુષ્ટ આવે છે તેવા થાડાક દાખલા આપણે વિચારીશું ત્યારે ઉપરની હુકાકત ધ્યાનમાં રાખવી. કારણ કે તેથી તે દરેક કેકાએ ચૈત્યના કયા અર્થ લાગુ પડે છે તે સમજવાનું સ**હે**લું **થ**ઈ પડ**શે.** 

રથાનકવાસીઓ નિક્ષેપાયી મૂર્તિ અવંદનીય છે એમ સિદ્ધ કરે છે **તેયા પહે**લાં આપણે નિક્ષેપા સંબ**ંધી થે**ાડાે વિચાર કરી લ**ઈએ**.

### ચાર નિક્ષેપા

મૂર્તિ પૂજક અને સ્થાનકવાસીમાં નિક્ષેષા સંબધી મતબેદ છે.

વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવા માટે અનુયાગઢાર સુત્રમાં વસ્તના ચાર નિક્ષેષા કરી વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણવાનું, સમજવાનું કહ્યું છે એમ તા બન્તે સંપ્રદાય માને છે. તે ચાર નિક્ષેપા આ પ્રમાણે છે— (૧) નામ, (૨) સ્થાપના, (૩) દ્રવ્ય અને (૪) ભાવ.

હવે મતબેદ એ છે કે સ્થાનકવાસી માન્યતા પ્રમાણે ત્રણ નિક્ષેપા ત્રેય છે. જાજીવા યાગ્ય છે પણ વંદનીક પૂજનીક નથી. ફક્ત છેલ્લો ભાવ નિક્ષેપા વાંદવા પુજવા યાગ્ય છે. ત્યારે મૂર્તિ પૂજકા જેના ભાવ નિક્ષેપા વંદનીક પુજનીક હાેય તેના ચારે નિક્ષેપા વંદનીક પૂજનીક ગણાય क्रेवी भान्यता धरावे छे.

આ મતબેદને કારણે સ્થાનકવાસીએા મૃતિ'ને વ'દનીક પૂજનીક ગણતા નથી. કારણ કે મૂર્તિમાં અરિહંતના ગુણ નથી, ત્યારે મૂર્તિ પૂજકા ભાવ નિક્ષેપાયા અરિહત વદનીક પુજનીક છે માટે સ્થાપના નિક્ષેપાથી પછ મૂર્તિને વંદનીક પૂજનીક ગણે છે. આ મતબેદના કારણથી નિક્ષેષા સંખધી विद्यार परवे। परे छे

**અતુયાગદ્વાર**માં કયા નિક્ષેષા વંદનીક પૂજનીક છે એમ અનુયાગદ્વાર સુત્રમાં ખતાવ્યું છે કે નહિ તે ખેમાંથી એક પક્ષે સ્પષ્ટ રીતે જણાવ્યું નથી. પરંતુ પાતપાતાની રીતે તર્ક કરીને પાતાની માન્યતા સાચી ડરાવી છે.

એકલા ભાવ નિક્ષેપાને માનવાે એ નિશ્વય નયની વાત થઈ અને ભાવ નિક્ષેપા જેના પૂજનીક હોય તેના ચારે નિક્ષેપા પૂજનીક ગણવા એ વ્યવહાર નયની વાત થઈ એમ વિચાર કરતાં જણાય છે. અને એ રીતે ખન્નેની વાત સાચી છે એમ કહી શકાય છે.

ત્યારે હવે અહીં વિચારવાનું એ પ્રાપ્ત થાય છે કે નિક્ષેપામાં સ્થાનકવાસીએ જેમ કક્ત નિશ્વયનેજ સ્વીકારે છે તેમ બીજ બધી ભાભતમાં પણ નિશ્વયને જ સ્વીકારે છે કે કેમ. તેા સ્થાનકવાસીએ**ા** એકલા નિશ્વયને જ માને છે અને વ્યવહારને નથી માનતા એમ નથી એ તા તેમના વર્તના, લખાણા વગેરે ઉપરથી ચાપ્પમું દેખાય છે. સ્થાનકવાસીઓ જો વ્યવહારને માને છેજ તાે પછી મૂર્તિ સામે જ વિરોધ શા માટે ? મૃતિ એ વ્યવહાર ધર્મમાં જ આવે છે એમ તા સવે મૂર્તિ પૂજકા માતે છે. નિશ્વયમાં કાઈ મૂર્તિને સ્થાન આપતું જ નથી.

તા પછી ન્યાયની રીતે મૃર્તિને ન માનવાંની સ્થાનક-વાસીની માન્યતા અસંગત ઠરે છે, અયાગ્ય ઠરે છે. માટે સ્થાનકવાસીઓએ એ સંખ'ધમાં વિશેષ વિચાર કરવાે ઘટે છે. ક્રારુણ કે ધર્મની બાબતમાં અસંગતતા અક્રાેગ્યતા કે વિરાધતા ሼાવી ન જોઈએ અને અસંગતતા કે વિરોધતા હોય તે સાચા ધર્મ કહી ન શકાય. એવા ધર્મ એકાંતવાદી જ કહ્ની શ્વકાય. સાચા ધર્મ અનેકાંતવાદી જ હોય.

નિશ્લેપાની સંપૂર્ણ વિગત માટે ચ્યા પુસ્તકમાં જ " ચાર નિક્ષેપા" નામનું પ્રકરેણ જુઓ.

હવે આપણે સુત્રામાં चेइय = ચૈત્યના ઉલ્લેખ કર્યા કયાં આવે છે અને તેના શા અર્થ થાય છે તે બાબતના થાડા દાખલાએ ઉપરથી વિચાર કરીએ.

# સુત્રામાં ચૈત્યના ઉલ્લેખા નગરનું વર્ણન

સ્ત્રામાં જ્યાં જ્યાં નગરનું વર્ણન આવે છે ત્યાં ત્યાં ઉવવાર્ધ સ્ત્રમાંના ચંપા નગરીના વર્ષાન પ્રમાણે સમજ લેવાનું કહ્યું છે. એટલે સ્ત્રમાંનું વર્ણન જોવું જોઈએ. તે વર્ણન આ પ્રમાણે છે—

- (१) आयाखंत चेइया जवइ विविद्द सन्निविद्व बहुवा
- (२) पाढांतर-आयारवंत अरिहंत चेइया.....

અર્થ — આકારવંત એટલે સુંદર આકારના સુશાભિત ઘણા ચૈત્યા અને વિવિધ પ્રકારના વૈશ્યોના ઘણા સન્નિવેશા હતા.

અહીં આ સ્થાનકવાસીઓએ પહેલા પાઠમાં ચૈત્યના અર્થ યક્ષાદિના માંદર એમ કર્યો છે. તેઓ પાઠાંતર ખતાવે છે પણ એ અર્થ સ્વીકારતા નથી કારણ કે પાઠાંતરમાં અરિદ્દંત चેદ્દયા ના અર્થ અરિક તના મંદિરા એમ થાય તે વાત સ્થાનકવાસીઓને કળ્લ નથી.

હવે વિચારવાનું એ છે કે આગળ આપણે જોઈ ગયા તે પ્રમાણે ભગવાન પાર્શ્વનાથના વખત પહેલાંથી તેા મૂર્તિની માન્યતા ચાલુ હતી જ. અને મૂર્તિ હોય ત્યાં ચૈત્ય–મંદિર પણ હોય જ. અને જ્યાં જૈનાની વસ્તી હોય ત્યાં જૈનાના અરિહંતના મંદિર પણ હોય જ. એટલે ચંપાનગરીમાં જિનમંદિરા ધણાં હતા એમ સત્રમાંના ઉલ્લેખના અર્થ માનવા જ જોઈ એ.

એટલે કે પાઠાંતરમાંના અરિહત શબ્દ કળ્લ કરવામાં ન આવે તા પણ ચંપાનગરીમાં જિનમ દિરા હતા એમ સાખિત થઈ જાય છે.

#### ચમરેન્દ

શ્રી ભગવતી સુત્રના ત્રીજા શતકના બીજા ઉદ્દેશામાં અસુરેન્દ્ર ચમરેન્દ્ર પહેલા દેવલાક જતાં શકેન્દ્રે વિચાર્યું કે ચમરેન્દ્ર કાઇનું શરણ લઇને આવેલ હોવા જોઈએ. તેના મળ પાઠ--

णणत्थ अरिहंते वा अरिहंत चेइयाणि वा अणगारे वा भावियप्पाणो **णीसाए** उदद उपयन्ति ।

અર્થ—અરિકાત, અરિકાત ચૈત્ય કે ભાવિતાતમાં અણગાર (સાધુ) એ ત્રણમાંથી કાેઈ એકતું શરણ લઈને આવી શકે.

અહીંયા સ્થાનકવાસી અરિદ્ધત ચૈત્યતા અર્થ છ**દાસ્થઅરિદ્ધંત** કરે છે. ચૈત્યના અર્થ છદ્મસ્થ તાે કાર્ક રીતે થતા જ નથી. એટલે રથાનકવાસીઓએ, ચૈત્યના સાચા અર્થ પાતાની માન્યતાની વિરુદ્ધ જાય છે માટે, છદ્મસ્થ અરિહત અર્થ ઉપજાવી કાઢ્યા છે. કારણ કે કયાંય પણ ચૈત્યના અર્થ છ્લાસ્ય થતા જ નથી.

ચમરેન્દ્રે મહાવીર ભગવાન હજુ છદ્મસ્થ અવસ્થામાં હતા ત્યારે તેમનું શરણ લીધું હતું. તે નિમિત્ત જોઈ ને સ્થાનકવાસીઓએ ચેઇયના **અર્થ** છદ્મસ્થ એમ ઉપજાવી કાઢયા ! આવી રીતે ખાટા અ**ર્થ** ઉપજાવી કાઢવા તે સીધા સરળ સત્યાર્થીનું કામ નથી જ.

વળા તેમના એ ઉપજાવી કાઢવા માટેની દલીલ પણ એટલી જ હાસ્યાસ્પદ છે. તેઓ કહે છે કે પ્રતિમા-મૂર્તિની ચમરેંદ્રને શ્વરહ્ય આપવા જેવી શ્રક્તિ હાેઈ શકે નહિ. આવી તર્ક મુહિને ધન્યવાદ! ટ્વેા અધાય અવધિજ્ઞાનવાળા દ્વાય છે એ તાે સ્થાનકવાસીઓ માને જ છે. અને અવધિજ્ઞાનવાળા દેવ અરિહ તની મૂર્તિમાં તેવી શકિત હાય કે નહિ તે મનુષ્ય કરતાં તાે ઘણા વધારે સારી રીતે જાણા શકે જ,

વળી દેવલાકમાં શાધતી મૂર્તિએા છે. તે પણ સ્થાનકવાસીઓ માને છે જ. હવે જો તે મૂર્તિઓમાં કાઈ પણ જાતનું દૈવત ન હોય તા અવધિજ્ઞાનવાળા દેવા તે શાધતી મૂર્તિઓને માને જ નહિ. દેવ પાતે જ મહાશક્તિશાળી હાય છે. તે તેમના કરતાં વિશેષ શક્તિશાળી મૂર્તિને માને પણ શક્તિ વિનાની મૂર્તિને અવધિજ્ઞાની દેવા માનવાની મૂર્ખાઈ કરે જ નહિ.

આયી સિદ્ધ થાય છે કે અહીંઆ अरिहंत चेइयाणिने। અર્થ અરિહંતની પ્રતિમાજ થાય છે અને એ જ અર્થ થંઈ શકે.

## સમવાયાંગમાં ઉપાસક દશાંગની નેાંધ

ઉપાસક **દશાંગ સ્ત્ર**માં શું શું આવે છે, તેની નેાંધ સમવાયાંગ સ્ત્રમાં આપેલ છે. તેમાં લખ્યું છે કે—તેમાં શ્રાવકાના નગર, ઉદ્યાન, ચૈત્ય, વનખંડ, ધર્માચાર્ય… શ્રવણ…ક્ત્યાદિ."

અહીં આ ચૈત્યના અર્થ સ્થાનકવાસીઓએ વ્યતરાલય એમ કર્યો છે. વ્યતરાલય તો એકલા શ્રાવક માટેના જ ન હોય પણ બધા લોકા માટે હોય. કારણ કે જૈન કરતાં અજૈન જ બધા વ્યતરને વિશેષે કરીને સંસારના સુખ માટે માને પૂજે. જૈન તો વિશેષે કરીને આત્મકલ્યાણ માટે જિનપ્રતિમાને જ માને પૂજે.

એટલે અહીંઆ ચૈત્યના અર્થ ખાસ કરીને જિનમંદિર થવા જોઈએ. કારણ કે આ સત્રમાં શ્રાવકના ચૈત્ય છે એમ કહ્યું છે.

છતાં માતા કે ગામતું વર્ણુ તે છે તેમાં સર્વ લાક માટેનાં ચૈત્ય હોય તા પણ ચૈત્યતે સમુચ્ચય તરીકે લેવાથી તેમાં જિનમંદિર અને અજૈનના વ્યાંતરાલય વગેરે મંદિરાના સમાવેશ થઈ જાય છે.

#### આનંદ શ્રાવક

ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં આનંદ શ્રાવકે વ્રત લેતી વખતે આ પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા કરી છે—

" મને ( આનંદ શ્રાવકને ) આજથી અન્ય તીર્થિક, અન્યતીર્થિક દેવ અને અન્ય તીર્થિકાએ ગૃહણ કરેલ ચૈત્યને વંદના નમસ્કાર કરવા… એ કલ્પતું નથી."

અહીંઆ સ્થાનકવાસીઓએ મૂર્તિની માન્યતા અને મૂર્તિની પૂજા બન્નેને એક ગણીને મૂર્તિપૂજાના વિરોધ કરવાના ઇરાદાથી અહીંઆ ચૈત્ય શબ્દના અર્થ સાધુ કરેલ છે. પણ આ અર્થ ખોટા છે. કારણ કે—

પહેલું તે એ કે અહીં પૂજાની વાત જ નથી. ખીજું, અન્ય તીર્થિકાએ ગૃહણુ કરેલ સાધુ જૈન તરીકે ગણી શ્વકાય જ નહિ. જૈન સાધુ ખીજા કાઈ ધર્મમાં ભળી જાય પછી તે તે, તે ધર્મના સાધુ તરીકે જ ગણાય. એટલે અહીં સ્થાનકવાસીઓએ ઉપજાવી કાઢેલ અર્થ ખંધ મેસતા થઈ શકતા નથી.

વળા સ્થાનકવાસીની ખીજી દલીલ છે કે આનંદ શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞામાં આહારપાણી મુખવાસ વગેરે આપવાની વાત પણ છે અને મૂર્તિને ખાવાપીવાનું હોય નહિ માટે તે અર્થ થઈ શકે નહિ. અહીં એ જોવું ઘટે છે કે પ્રતિજ્ઞા તા સમુચ્ચયે લેવાય છે પછી તેમાં બધા શબ્દ બધાને લાગુ પડવા જ જોઈ એ એમ ન હોય પણ જેને જેટલું લાગુ પડતું હોય તેટલું સમજવું જોઈ એ.

તે વખતે મૂર્તિ હતી તે તો અગાઉના લેખા ઉપરથી આપણે જાણી ચૂકયા છીએ. અને અહીં સાધુ કરતાં મૂર્તિ અર્થ વિશેષ બંધ-બેસતા થાય છે. કારણ કે તે સમયે પણ મૂર્તિએા દેવાથી અધિષ્ટિત હાઇ મહા ચમહારી અને પ્રભાવિક હતી. અને તેથી જ અન્યધર્મીઓ ચાેરી **છૂપીયા** જિનમૂર્તિઓ ઉપાડી જતા હતા. અને તેને પાતાના દેવ तरीके प्रकता हता.

એવી અન્ય ધર્મીઓએ લઈ ગયેલી મૃતિંતે જૈન શ્રાવક વંદન નમસ્કાર ન કરે એ સ્વાભાવિક છે. એટલે આનંદ શ્રાવક્રે તેવી મૂર્તિન વંદન નમસ્કાર ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી.

#### અંબડે શ્રાવક

ઉવવાઈ સત્રમાં અંબડ શ્રાવકે આનંદ શ્રાવકની પેઠેજ પ્રતિજ્ઞા લીધી છે કે—

"મતે અરિદાત અને અરિદાતના ચોત્યા સિવાય અન્ય તીર્ધિક, અન્યતીર્ધિક ટ્વા અને અન્યતીર્ધિકાએ ગૃહણ કરેલા અરિહ ત ચૈત્યને વદના કરવી, નમસ્કાર કરવા, પર્ય પાસના-સેવા-ભક્તિ વગેરે કરવું કલ્પે નહિ."

અહીં ખે કેકાએ ચૈત્ય આવે છે તેમાં પહેલા ઠેકાએ સ્થાનકવાસીએ! અરિદ તના નાનીગણ એવા અર્થ કરે છે અને બીજી વાર આવતા ચૈત્યના અર્થ અરિક તનું ગ્રાન એવા અર્થ કરે છે!

આનંદ શ્રાવકના અધિકારમાં સ્થાનકવાસીઓએ **સા**ધ્ અર્થ કર્યો ત્યારે અહીંઆ જ્ઞાનીગણ અને જ્ઞાન એમ બે જુદા જુદા અર્થ કર્યા! અહીં પણ મૃતિ પૂજાની તા વાત જ નથી પણ મૃર્તિપૂજાના ભ્રમ મનમાં પેસી ગયેલાે તે ભ્રમે સ્થાનકવાસીઓ પાસે જુદા જુદા ઠેકાણે જુદા જુદા અ**ર્જ** કરાવ્યા છે.

મતામહ સીધી વાત સમજવા ન દીએ અને સીધા સાચા અર્થ પછ કરવા ન આપે.

અહીં પણ અંખડ શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞા તેા એ જ છે કે અરિહંત અને અરિહંતની પ્રતિમાને જ વંદન કરીશ. પણ અન્ય તીર્થિક, તેના <mark>દેવાે અ</mark>ને તે**ણે ગૃહણ**્કરેલ અરિકંત પ્રતિમાને વંદન નમસ્કાર કરીશ નહિ.

રથાનકવાસીઓની દલીલ એ છે કે એમ અર્થ કરવાથી આચાર્ય. ઉપા**ખ્યાય અતે સાધુતે વ**ંદન કરવાનાે નિષેધ થ⊦િ જાય છે.

મારી પાસે ઉવવાઈ સત્ર નથી તેથી તેના આગળપાછળના સંબંધ હું જોઈ શક્યો નથી. પણ અંબડ શ્રાવકતા એવા ભાવ તા ન જ હાઈ ક્ષકે કે તે આ ચાર્ય વગેરેને વંદન નહિ કરે. પરંતુ અરિહંતમાં જ તેણે તેના અનુયાયી સર્વ સાધુને ભેગા ગણી લીધા હશે.

ગમે તેમ પણ ચૈત્યના અર્થ તેા આનંદ શ્રાવકના આધકારમાં કહ્યું તેમ અહીં પણ જિનપ્રતિમા જ થઈ શકે છે.

## વિદ્યાચારણ – જંઘાચારણ

શ્રી ભગવતી સૂત્ર શતક ૨૦ ઉદ્દેશા ૯માં વિદ્યાયારણ-જ ધાચારણ મુનિએા ચૈત્યવંદન કરવા ગયાની વાત આવે છે.

વિદ્યાચારણ માનુષોત્તર પર્વત, નંદીશ્વર દ્વીપ, પાંડુકવન અને ન દનવન ગયાની વાત છે. તે તે કેકાણે જઈને તેઓએ चेइयाइ वंदइ ચૈત્યાતે વંદન કર્યાના પાઠ છે અને પાછા અહીં આવીને અહીંના ચૈત્યાને વંદન કરવાના પાઠ છે.

અહીં પણ મૃર્તિ પૂજાની કશી વાત જ નથી. છતાં સ્થાનકવાસીઓએ વિરાધ કરતાં चेइयने। અર્થ જ્ઞાન કરીને તે તે ઠેકાણે જઇને વિદ્યાચારણ તથા જંઘાચારણ મુનિઓએ અરિદ્ધાંતના જ્ઞાનની સ્તુતિ કરી એમ કહે છે! તર્ક ખુદ્ધિની અલિદ્વારી છે ને !

અરિક તના કેવળત્તાનની સ્તુતિ શું અહીં ખેઠાં ન થઇ શકે કે ત્યાં એટલા બધે લાંબે કેકાએ ગયા ? અને અહીં चેદ્રવાદ્ બહુવચન છે એટલે ધણા ચૈત્યાને વાદ્યા એમ પાઠ છે ત્યારે ત્રાન તા એકવચન છે એટલે વ્યાકરણથી પણ એ અર્થ તદ્દન ખોટા છે.

મૂળ અર્થ એટલા જ છે કે તે તે ઠેકાશે જઇ તેઓએ અરિહ તની પ્રતિમાઓને વંદન નમસ્કાર કર્યા. અહીં જ્ઞાન અર્થ ખેસતા જ નથી.

નંદનવન તથા પાંડુકવન શ્રાધતી પ્રતિમાઓ છે તેના ઉલ્લેખ જં ખુદ્રીપ પત્રતિ સ્ત્રમાં છે. નંદીધર દીપ પર શ્રાધતી પ્રતિમાએ છે તેના ઉલ્લેખ જીવાભિગમ સ્ત્રમાં છે. માનુષોત્તર પર્વત, ઇલુકાર પર્વત, નંદીધર દીપ, રુચકવર દીપ ઉપર જિનમાં દેરા છે તેના ઉલ્લેખ દ્વીપસાગર પત્રતિ સ્ત્રમાં છે.

સ્થાનાંગ સૂત્રના ચાથે ઠાણે ચાર પત્રતિ સૂત્રોના નામ આપ્યા છે તે—(૧) જ અુદીષ પત્નિતિ, ચંદ્રપત્નિતિ, સૂર્ય પત્નિતિ અને દીપસાગર પત્રતિ.

એટલે એ બાબત સ્થાનકવાસીએાના વાંધા ખાટા છે.

આ પાઠમાં છેલ્લે કહ્યું છે કે વિદ્યાચારણ જંધાચારણ મુનિઓ પાછા આવીને આલાયણા ન લીએ તા વિરાધક કહેવાય. એ માટે પણ સ્થાનકવાસીઓના વિરાધ છે. પરંતુ સાધુ ૧૦૦ કદમથી આગળ જાય તા તેને આલાયણા લેવા પડે છે. અને લબ્ધિધારી મુનિઓને લબ્ધિના ઉપયાગ કરવા તે પ્રમાદ છે. લબ્ધિના ઉપયાગ કર્યા હાય અને તેની આલાચના કરી ન હાય તા તેને ચારિત્રના આરાધના થતી નથી.માટે સ્થાનકવાસીઓના તે વાંધા પણુ ખાટા છે.

શ્રી દરાવૈકાલિક સત્રમાં કહ્યું છે કે—સાધુ ગાચરી લાવી ગુરુની પાસે સમ્યક પ્રકારે આલાવે તે આલાયણા ગાચરીની નહિ પણ તેમાં, પ્રમાદથી આવવા જવામાં ઉપયોગ ન રહેવાથી જે કાઈ દાષ લાગ્યા હાય તેની આક્ષાયણા કહી છે.

સાધુને આવતાં જતાં, પ્રતિક્રમણ કરતાં કે બીજું હરકાઇ કામ કરતાં આલાયણા તથા ઇરિયાવહી પડિક્કમવાની છે. તે પ્રમાદને આશ્રયીને છે પણ નહિ કે—તે શુભ કાર્યોને આશ્રયીને!

#### પ્રશ્ન વ્યાકરેણ સુત્ર

પ્રશ્ન વ્યાક**રેણ સ્**ત્રમાં ત્રીજા સંવરદારમાં **અ**ા પ્રમાણે પાઠ છે—

> अत्यंत बाल दुब्बल गिलाण बुडढ खबके पवित्त आयरिय उवज्ज्ञाप सेहे साहम्मिए तपस्तीकुळगण संघचेइयहे य णिज्जरही...

અર્થ:—અત્યંત બાળ, દુર્ખળ, ગ્લાન, વૃદ્ધ, માસક્ષમણ આદિ તપની પ્રવૃત્તિ કરનાર આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, શિષ્ય, સાધર્મિક તપસ્વી કુળગણ, સંઘચૈત્ય એટલાની વૈયાવૃત્ય નિર્જરાને માટે…

અહીં સાંઘ ચેઇયાટ્ટે શબ્દ છે તેમાં સ્થાનકવાસીઓ " સંધ તથા જ્ઞાનાર્થીની" વૈયાવૃત્ય એમ અર્થ કરે છે. ત્યારે મૂર્તિપ્રજેકા સંધ તથા મૂર્તિની વૈયાવૃત્ય એમ અર્થ કરે છે, અથવા સંઘની મૂર્તિની વૈયાવૃત્ય એમ અર્થ કરે છે, અથવા સંઘની મૂર્તિની વૈયાવૃત્ય એમ અર્થ કરે છે. સંઘ અને ચેઇય એ બે શબ્દાને ભેગા ગણવાથી સંઘની મૂર્તિ અથવા સંઘનું મંદિર એવા અર્થ થઈ શકે છે. મૂર્તિ મંદિર સંઘના જ હાય એટલે એમ પણ અર્થ થઈ શકે.

મૂર્તિ ની કાઈ આશાતના કરતા હાય તેને સાધુ અટકાવે તે સાધુએ મૂર્તિ ને વૈયાદત્ય કરી એમ ગણાય છે.

સ્થાનકવાસી '' ગ્રાનાર્થી'' એમ અર્થ કરે છે તેા આચાર્ય, **ક્ષ**પાધ્યાય, શ્રિષ્ય, સાધમિ'ક વગેરે પણ ગ્રાનાર્થી તેા **હ્યુંય જ**. તેમને

જ્ઞાનાર્થી ન માનવા તા ખીજા કાને જ્ઞાનાર્થી માનવા ? એટલે ઝાનાર્થી અર્થ ખાટા જ દેખાય છે.

વળા સ્થાનકવાસીએ ખીજો અર્થ, જ્ઞાનને માટે વૈયાવૃત્ય એમ કરે છે. વૈયાવત્યથી નિર્જરા થાય પણ જ્ઞાન પણ કેવી રીતે થઇ શકે ? નિર્જરા એટલે ગ્રાનાવરસ્તી નિર્જરા થઈ ગયા પછી ગ્રાન થઈ શકે માની શકાય. પણ અહીં ચેઇય શબ્દ તા પહેલાં આવ્યા છે અને નિર્જરા શબ્દ પછી છે. એટલે સ્થાનકવાસીઓના આ અર્થ પણ **બરાબર લાગતા નથી.** 

આ ઉપરથી चेइय શબ્દતા સાચા અર્થ ચૈત્ય એટલે મદિર અથવા મૃતિ જ હોવા જોઇએ એમ સમજ શકાય છે.

### નંદી સત્ર

શ્રેણિક મહારાજના પુત્ર કાેણિક (અજાતશત્ર ) રાજાએ વિશાલા-નગરી ઉપર ચઢાઈ કરી હતી અને તે નગરીમાં શ્રી મુનિસવત સ્વામીની પાદકારત્વપ હતા તેથી તે નગરી જીતી શ્વકાતી નહેાતી એ વાત પ્રસિદ્ધ *છે.* અ**તે શ્રી નંદી સુત્રમાં** પારિણામિકી **સુદ્ધિના દેષ્ટાંતમાં આ સંબંધી** ઉલ્લેખ છે. તેના પાઠ આ પ્રમાણે છે—

### विशालायं पुरी कृलबालकेन विशालाभङ्गाय यन्मुनिसुवत स्वामी पादुका स्तृपोत्स्वात् सा तस्य पारिणामिकी बुद्धिः।

અર્થ — વિશાલા નગરીના નાશને માટે કુલવાલુક મુનિએ કહ્યું કે— શ્રી મુનિસુત્રત સ્વામીના પાદુકાયુક્ત સ્વપતે ઉખેડી નાખવાથી નગરીના ભંગ થઇ શકશે. મુનિની આ પારિ**ણા**મિકી છુદ્ધિ થઈ.—સ્થાનક્વાસી મુનિશ્રી હસ્તીમલછના ન દીસ્ત્રનું પાનું ૯૧.

ભગવાન મહાવીર સ્વામીના વખતની આ વાત છે. એટલે પ્રાચીન કાળમાં તીર્થકર અગવાનાના વખતમાં સ્તૂપા, મૂર્તિઓ હતી એટલું જ નહિ પહા તે પહા પ્રભાવશાળી હતા એ પૂરવાર થાય છે.

#### વ્યવહાર સૂત્ર

व्यवहार सूत्र ७. १ मां पार्ठ छे हे—अत्त्र्येव सम्मभिवयाइं चेह्याइं पासेज्जा कप्पइ से तस्संतिए आलोइत्ताए वा।

અર્થ—આચાર્ય આદિ ખહુશ્રુતનાે સંયાેગ ન **હાે**ય તાે चे**इय** . જિનચૈત્ય–પ્રતિમા પાસે જઇને આલાેચના લઈ શકાય **છે.** 

## મૂર્તિની મહત્તા

ટ્વેલાકમાં મૂર્તિ છે અને તેની મહત્તા પણ છે. સઘળા દેવે: અવિધિત્તાની હાય છે. તેથી દેવા પાતાના ત્તાનથી જાણી શકે છે કે મૂર્તિ શક્તિશાળી કે પ્રભાવશાળી છે કે નહિ. દેવા પાતે જ ભારે શક્તિશાળી હાય છે. તેઓ તેમના કરતાં પણ મૂર્તિ વિશેષ શક્તિશાળી હાય તા જ મૂર્તિને માને. દેવા મૂર્તિને માને છે. વાંદે છે, નમરકાર કરે છે એ તા સત્રસિદ્ધ હકાકત છે. એટલે દેવલાકમાંની શાધ્વતી મૂર્તિઓ દેવા કરતાં વિશેષ શક્તિશાળી છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

અહીં આ પણ પ્રાચીન કાળથી જ મૂર્તિ એા, સ્વ્યો વગેરે પ્રસાવ-શાળી, શક્તિશાળી હતા તેના દાખલા મળી આવે છે. જેમકે—

- (૧) વિશાલા નગરીમાં શ્રી મુનિસુત્રત સ્વામીના સ્વ્ય હતા ત્યાં સુધી કાેેે મહારાજ્યી તે નગરી જીતી શકાતી નહેાતી.
- (૨) શ્રાય્ય ભરવામી દીક્ષા લીધાં પહેલાં વૈદિક ધ્રાહ્મણ હતા અને યત્રા કરાવતા. તેમના યત્રના સ્તંભ નીચે તેમના ગુરુએ સાળમા તીર્થ કર શ્રી શાંતિનાથ સ્વામીની મૂર્તિ છુપાવી હતી કે જેથી સર્વ વિધ્તા ટળી જતા. તે મૂર્તિના દર્શનથી શ્રય્ય ભરવામી એાધ પામી દીક્ષા લઇ શ્રમણ ખની ગયા.

આપણા કથા સાહિત્યમાં આવા બીજા પણ ઘણા દાખલાએ મળી આવે છે. અને અત્યારના ઘણા તીર્થાની મૂર્તિઓની મહત્તા જાણીતી છે.

# મૂર્તિનું કાર્ય

આ પ્રમાણે આપણે મૂર્તિની માન્યતા ધર્મ વિરુદ્ધ નથી, પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિઓ હતી અને સુત્રામાં પણ ઠેકઠેકાણે મૂર્તિના ઉલ્લેખા છે તે આપણે વિસ્તારથી જોઈ ગયા. અને એ રીતે મૂર્તિની માન્યતા વ્યવહાર ધર્મમાં સહાયરૂપ છે એ પણ જોઇ ગયા.

વન, અનુષ્કાન, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ વગેરે ધાર્મિક ક્રિયાએ! મનતે કાભુમાં લાવવાને માટે તાલીમરૂપ છે. મનતે સંસારમાં બટકતું અટકાવીને ધમ માં વાળવા માટે ધાર્મિક ક્રિયાએ તાલીમરૂપ છે.

તેવી જ રીતે મૃતિ પણ મતને ધર્મ બાવમાં લાવવા માટેનું એક ઉત્તમ સાધન છે. મૂર્તિથી ધર્મભાવના જાગૃત થઇ શકે છે તેમજ દમેશ ભાવપૂર્વક મૂર્તિના દર્શન કરવાથી ધર્મભાવના ટકી રહે છે અને ધર્મ શ્રહા દઢ બને છે.

એટલે બીજી ધાર્મિક ક્રિયાએ!તી પેઠે મૂર્તિના દર્શ્વન પણ મનને કાબુમાં રાખવાના એક ઉત્તમ સાધતરૂપ બને છે.

જેમ બીજી ધઃર્મિંક ક્રિયાએે! સીધે! મેાક્ષ પ્રાપ્ત કરાવી શકતી નથી તેમ મૂર્તિ પણ સીધા માેક્ષ અપાવી શક્તિ નથા. મે ક્ષ પ્રાપ્ત કરવા માટે તા મતતે કાણમાં લેવાના **ખવા સાધનાના ઉપયાગ કરી** પ**હે**લાં મતને કાણમાં લેવાની જરૂર છે. તે પછી મતને ધર્મ ધ્યાનમાં લીન કરવાનું એ પ્રમાણે મનતી એકાયતા સાધ્યા પછી મનતે આત્મસ્વરૂપના ચિતનમાં લીન કરવાનું છે એમ થાય ત્યારે જ માેક્ષ થઈ શક છે.

## મૂર્તિ-વ'દનના કાયદા

બક્તિભાવપૂર્વક બગવાનની મૃતિને વંદન નમસ્કાર કરવાથી શા કાયદેહ થાય છે તે મૂર્તિ પુજકા આ પ્રમાણે બતાવે છે-

- (૧) ચૈત્યવંદન આદિ ભગવાનની ગુણસ્તુતિ કરવા**યા** જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય થાય છે.
- (૨) ભગવાનના દર્શન કરવાથી દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષય થાય છે.
- (૩) અરિહ ત તથા સિદ્ધ ભગવાનના ગુણનું સ્મરણ કરવાથી સમ્યગ દર્શનની પ્રાપ્તિ અને માહનીય કર્મના ક્ષય થાય છે.
- ( ૪ ) પ્રતિમા સમક્ષ ભાવપૂજામાં તલ્લિન થવાયી તથા શુભ અધ્યવસાયથી શભ ગતિના આયુષ્યના ખધ પડે છે.
- (૫) અરિહતનું નામ લેવાથી અશુભ નામ કર્મના ક્ષય થાય છે.
- ( ૬ ) અરિહ તના વંદન ભક્તિથી નીચ ગાત્ર કર્મના ક્ષય થાય છે.
- (૭) ચૈત્યવંદનમાં શક્તિના સદુપયાગ કરવાયા અંતરાય કર્મના ક્ષય થાય છે.

# સ્થાનવાસીએાનું કર્તવ્ય

હવે જ્યારે મૂર્તિની માન્યતા સુત્રાનુસાર સાચી સિદ્ધ ઠરે છે ત્યારે સ્થાનકવાસીએાએ તે વાત કળૂલ કરી લેવી એ તેમનુ<sup>ં</sup> યેાગ્ય કર્તાવ્ય ગણાય**. સ્થા**નક-વાસીએા સુત્રને અનુસરવાતું માને છે તેથી મૂર્તિને માનવી એ તેમનું કર્તવ્ય થઇ પડે છે, સત્યાર્થી હાય તે તાે સત્યની ખાત્રો થયેથી સત્ય સ્વીકારે જ. સત્ય ન સ્વીકારે તેા સંપ્રદાયવાદી મતાગ્રહી એકાંતવાદી કહેવાય.

### પ્રકરે ખારે સં

# સૂત્રામાં દ્રવ્ય મૂર્તિપૂજાના ક્યાં ય ઉલ્લેખ નથી

મૂર્તિ'ની માન્યતા તીર્થ'કર માન્ય, સૂત્ર–માન્ય અને ધર્મ – માન્ય છે એમ પ્રમાણેથી બતાવી આપ્યા પછી એટલે કે મૂર્તિ<sup>-</sup>ની માન્યતા સૂત્રાનુસાર સાચી છે એમ સિદ્ધ થ**ઈ** ગયા પછી હ**વે અહીં**આ આપ**ણે** મૂર્તિ પૂજા સંબંધી વિચાર કરીશું. મૂર્તિ પૂજા પ્રાચીન કાળમાં હતી કે કેમ, સૂત્રામાં મૂર્તિ પૂજાના ઉલ્લેખા છે કે કેમ અને મૂર્તિ પૂજકા મૂર્તિ પૂજાને સિદ્ધ કરવા માટે જે દાખલાએ ા આપે છે તે યથાર્થ છે કે કેમ તે હવે આપણે વિચારીશું.

# પૂજા કાેની અને શા માટે ?

મૃતિ'પૃજાના વિચાર કરતી વખતે એ વાત સૌથી પહેલાં વિચારવાની છે-

- (૧) પૂજા ક્રાની કરવાની છે?
- (૨) પૂજાના હેત શા?

પહેલા પ્રશ્નના જવાબમાં કહીશું કે તીર્થ કર ભગવાનની, અરિંદ ત ભગવાનની કે સિદ્ધ ભગવાનની પૂજા કરવાની છે.

ખીજા પ્રશ્નના જવાત્રમાં કહીશું કે ધર્મ માટે, આત્મકલ્યાસ માટે અથવા મોક્ષ પ્રા<sup>પિ</sup>ત માટે પૂજા કરવાની છે.

#### 9.

### પૂજા કાેની ?

પૂજા એ પ્રકારની છે—ભાવપૂજા અને દ્રવ્યપૂજા. અહીં આ મૂર્તિપૂજા એ દ્રવ્યપૂજાના વિષય છે. કારણ કે ભાવપૂજામાં તાે કાેઇ નાે મતબેદ નથી.

# પૂજ્યને કલ્પતી વસ્તુથી જ પુજા ચાય

દ્રવ્યપૂજામાં પણ ભાવ જોઈ એ, લક્તિ જોઈ એ. ભાવ અને ભક્તિ વિનાની પૂજા તાે તદ્દન નિષ્ફળ મણાય. ભગવાનને ખપતી, કલ્પતી વસ્તથી ભગવાનની પૂજા કરવામાં આવે તેા જ તે સાચા ભાવ અને સાચી ભક્તિવાળી પૂજા કહી શકાય.

વ્યવહારમાં કાઈ ભાઈને ત્યાં તેના શેઠ આવ્યા હાય તા તે તેનું બહુમાન કરવાની સાથે શેઠને ગમતી વસ્તુ આપીને તેનું સન્માન ક**રે** છે; કાઈ જમવા આવ્યું હોય તાે તે મહેમાનને ગમતી વાનીએ ખનાવીને જમાક્યા તા તેનું સારું સન્માન કર્યું ગણાય છે. જેનું સન્માન કરતું દ્વાય તે વ્યક્તિને તેને પસંદ પડતી વસ્તુ અપાય તાે જ તેનું સાસું સન્માન થયું ગણાય છે અને તેને પસંદ ન હાેય તેવી વસ્તુ તેને આપવામાં આવે તા તે નારાજ થઇ ને જાય છે એટલે તેનું સાચું સન્માન થયું ગણાતું નથી.

જે વ્યક્તિનું સન્માન કરવું હેાય તે વ્યક્તિની પસંદગી કે ઇમ્પ્છા પહેલી જોવાય છે, સન્માનીય વ્યક્તિની ઇચ્છાને જ પ્રાધાન્ય અપાય છે. તે જ પ્રમાણે ધર્મમાં પણ સન્માનીય વ્યક્તિ એટલે ભગવાનની ઇ≃**છાને પ્રાધાન્ય હેાવું જ જોઇએ. એટલે કે ભગવાનને** ખપતી, કલ્પતી વરત તેમને અર્પણ કરવાથી જ સાચી પૃજાબકિત કરી ગણાય.

#### સાધુને પણ તેમને કલ્પતી વસ્તુએ જ વહેારાવાય છે.

એટલે ભગવાનને ખપતી, કલ્પતી ન હોય તેવી વસ્તુ જો ભગવાનને અર્પણ કરવામાં આવે તેા તે સાચી ભક્તિ કે સાચી પૂજા ન ગણાય એટલું જ નિધ્ પણ એ તેા તીર્થ કર ભગવાનનું અપમાન ગણાય.

તીર્થ કર ભગવાન સચેત વસ્તુના ત્યાગી છે. ભગવાને સચેત વસ્તુ ત્યાગવાના ઉપદેશ આપ્યા છે કારણ કે તેમાં હિંસા છે. છતાં આપણે ભગવાનના ઉપદેશની વિરુદ્ધ ભગવાનને જ તેમને નહિ કલ્પતી વસ્તુ અર્પણ કરીએ તાે તેમાં ભગવાનની બક્તિ નહિ પણ ભગવાનનુ અપમાન અને ભગવાનની આશાતના જ કહેવાય.

પૂજા કરતારના ભાવ ભલે ઉત્તમ છે કે ભગવાનને સારામાં સારી વસ્તુ અર્પણ કરતી. પરંતુ પૂજા કરતારની ઇચ્છા કરતાં પણ પૂજ્યની ઇચ્છા જ પાધાન્ય ગણાય. પૂજ્યની ઇચ્છાને જે માન ન આપે તે સાચા પૂજક જ ન કહેવાય. માટે ભગવાનને સચેત વસ્તુ અર્પણ કરનારને આરાધક કહી શકાય જ નહિ. ભગવાનને ન ખપતી વસ્તુ અર્પણ કરે તે વિરાધક જ કહેવાય.

ભગવાન દીક્ષા લીએ ત્યારથી તેમણે સ્નાન કરવાનું છાડી દીધું હોય છે, વસા પાત્ર રાખવાનું છોડી દીધું હોય છે: એટલે ન્હાવણ કે વસાલંકાર ભગવાનને ખપે નહિ છતાં તે તેમને અર્પણ કરવામાં આવે તો તેમાં પણ ભગવાનની આશાનના છે. ભગવાનને સ્નાન કરાવનું તેમાં ભલેને અરમ કરેલું અચેત પાણી હોય પરંતુ ભગવાને જ્યાં સ્નાન કરવાનું જ છાડી દીધું હોય ત્યાં પછી તેમને સ્નાન કરાવનું તે ભગવાનની આશાનના નહિ તો બીજું શું કહેવાય?

#### થાડા પાપવાળી ક્રિયા

મૂર્તિ પૂજકાની દલીલ એ છે કે પૂજા કરનારની ભાવના ધર્મ અને અક્તિ માટેની ઢાવાથી પૂજા કરનારને તેમાં પાપ લાગતું જ નથી. ભગવાનની પૂજામાં મારે મનથી તા આ સવાલ તદ્દન ગૌણ છે. મુખ્ય વાત તા એ છે કે ભગવાનને શું કલ્પે છે અને શું કલ્પતું નથી એ જ જોવું જોઇ એ. એ જોવામાં જ ખરા ધર્મ અને ખરી ભક્તિ છે.

વળી રાગભાવથી થતી પ્રવૃત્તિમાં હિંસા થાય તે હિંસાનું પાપ લાગે જ. મૂર્તિ પૂજા રાગભાવથી જ થાય છે. એટલે તેમાં થતી હિંસાથી પાપ લાગે જ.

પાપ પુષ્ય માટે જૈન ધર્મના સિહાંત તા એ છે કે શ્રાવકના કાઈ પણ કાર્યમાં પાપપુષ્ય હાય તેમાં જેટલે અંશે હિંસાકારી કાર્ય થાય તેટલે અંશે પાપ અને જેટલે અંશે શુલ કાર્ય હાય તેટલે અંશે પાપ અને જેટલે અંશે શુલ કાર્ય હાય તેટલે અંશે પુષ્ય તેમાં પણ જે પ્રમાણે તીવ કે મંદરસંથી તે પાપકાર્ય કર્યું હાય તે પ્રમાણે તીવ કે મંદ કળ મળે. પુષ્યના અંશ લણા હાય અને પાપના અંશ બહુ ઓછા હાય, બહુ થાડા હાય અને તે પણ મંદ રસના હાય તેના તેનું કળ લણું મંદ અથવા પુષ્યના પ્રમાણમાં નજનું હાય. તેથી અવહારથી તે પાપનું કળ નથી એમ કહેવાય પણ સિદ્ધાંતની ફએનાની હિંસાને પણ પાપ તા કહેવાય જ. ભલે પછી તેનું ફળ નજનું હાય.

વળી તે થાેડા અંશવાળા પાપનું કાર્ય હંમેશાં જ કરવામાં આવે તાે તેનું ફળ કેલું હાેય તે પણ વિચારવા યાેગ્ય છે.

### હિંસાના ત્રણ પ્રકાર

સાવદા પૂજાના ખચાવમાં મૂર્તિ પૂજકાએ હિસાના ત્રણ પ્રકાર પાડીને ત્રીજા પ્રકાર સ્વરૂપ હિસામાં પાપ નથી એમ તેમણે ઠરાવ્યું છે ત્યારે તે સંખધમાં પણ થાડો વિચાર કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

હિંસાના ત્રણ પ્રકાર આ પ્રમાણે ખતાવવામાં આવે છે— (૧) અનુખંધ હિંસા, (૨) હેતુ હિંસા અને (૩) સ્વરૂપ હિસા. અનુખે લિંસા—વીતરાગની આગા વિરુદ્ધ આચરણ કરવાવાળાને તથા મિશ્નાત્વનું સેવન કરવાવાળા છવાને અનુખધ હિંસાના કર્માં લે થાય છે.

હેતું હિસા—ગૃહસ્થ પાતાના જીવન વ્યવહારના કાર્યામાં જે હિંસા કરે તે હેતુ હિંસા.

સ્વરૂપ હિંસા—શુભ યોગોની પ્રવૃત્તિ કરતાં બહારથી હિંસા જોવામાં આવે પરંતુ પરિણામ વિશુદ્ધ હોવાથી તેના અશુભ કર્મભંધ થતા નથા.

તા **હવે** વિચારા કે—પ્રત્યક્ષ પ્રમા<mark>ણથી હિંસા થાય છે અને તે</mark> દિસાની પરંપરા ચાલે તેવા અનુષ્ઠાના દાખલ કરે તેને પણ અનુખધ દિસા કેમ ન લાગે !

જળ, પુષ્પ, ધૂપ, દીપક, ફળ વગેરે દ્રવ્યાથી ફેક્સ ગહસ્થ જ દ્રવ્યપૂજા કરી શકે છે પણ સાધુ તેવી દ્રવ્ય પૃજા કરી ન શકે એવું મૂર્તિ પૂજકનું વિધાન જ સાળિત કરે છે કે દ્રવ્યપૂજામાં હિંસા છે અને સાધુએ નવકારિએ હિંસાના ત્યાંગ કરેલ હાવાથી તે દ્રવ્ય પૂજા કરી શકતા નથી. તા ગહસ્થની આવી જાતની દ્રવ્ય પૂજાને અનુમેહન આપે, તેના ઉપદેશ આપે તા શું તેથી નવકારિના ભગ થતા નથી?

અ.મ જ્યારે તેમાં પ્રત્યક્ષ હિસા સાળિત થાય છે અને જેમાં સૂત્રના ન્યાય પ્રમાણે યતના પણ નથી તેને સ્વરૂપ હિસા કહેવી કે મણવી એ તેા ભૂલ ગણાય.

જ્યારે મનમાં સ્ક્ષ્મ હિંસાના જરા પણ ભાવ વર્તતા ન હાય, સ્ક્ષ્મ છવા પ્રત્યે પણ સંપૂર્ણ દયાભાવ વર્તતા હાય ત્યારે યતના સહિત છવને બાલવું, ચાલવું વગેરે સ્વાભાવિક ક્રિયા કરવી પડે ત્યારે જ તેમાં હિંસાનું પાપ ન લાગે સ્વાભાવિક ક્રિયા સિવાયની બીજ ક્રિયામાં તા જીવના ભાવ પ્રમાશે પાપ તથા પુષ્યના ખંધ પડે.

િકસા થતી હેાય ત્યાં હિંસા માનવામાં આવે **તાે** તે મિ**ચ્**યાત્વ નથી. પરંતુ હિંસા હેાવા છતાં તેમાં બિલકુલ હિસા નથી એમ માનવામાં આવે તા ત્યાં મિથ્યાત્વ ગણાય.

હિંસાવાળા **અનુષ્કાનથી** સંવર કે નિર્જરા **થવાતું** પણ માની શકાય નહિ.

જૈન ધર્મના પાયા અહિંસા ઉપર જ રયાયા છે, અને તેથી **સ્**ત્રામાં સુક્ષ્મમાં સુક્ષ્મ રીતે હિંસા તથા અહિંસાના બારિક વર્ષ્યના કરેલા છે. છતાં તેમાં કયાંય હિંસાના ત્રણ પ્રકાર પાડેલા નથી. હિંસાના ત્રણ પ્રકાર એ તાે સુખ્ય વાત કહેવાય ચ્યતે જ્યારે બારિકમાં બારિક વર્ણ્યત કરવામાં આવ્યું હોય ત્યારે હિંસાના પ્રકાર જેવી મુખ્ય વાત છોડી દેવામાં આવે એવું બની જ ન શકે.

એટલે પાતાના મતની પુષ્ટિ માટે આપમેળ હિંસાના પ્રકાર પાડવા જેવા હિંસાના નવા અર્થ ઉપજાવવા એ તા સર્વત્ર ભગવાનની અને ગણુધર બગવાનની ભૂલ સુધારવા જેવું કામ ગણુય. તેરાપંથી તા તીર્થ કર ભગવાન ભૂલ કરે એમ માતે છે પણ શ્વેત ખર મૂર્તિ પૂજકા આવી રીતે ભગવાનની ભૂલ કાઢી ખતાવે તે નવાઈ જેવું છે.

પાપ બહુ થાડું અને પુરુષ ઘછું હેાય ત્યાં સમુચ્ચયે ભાલતાં તેમાં પાપ નથી એમ વ્યવ**હા**રથી સામાન્યપણ કહી શકાય પરંતુ નિયમ તરીકે અથવા સિદ્ધાંત તરીકે વાત કરતી વખતે તેમાં પાપ નથી એમ કહી શકાય નહિ અથવા ¦તેમાં પાપ નથી એવા સિદ્ધાંત સ્થાપી શકાય નીદ્ધ.

મૂર્તિપૂજકાએ ઊંડા વિચાર કરી હિંસાના પ્રકાર પાડવા જેવી બૂલતે સુધારી લેવી જોઈએ.

### હિંસાની વ્યાખ્યા

જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે હિંસાની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરી શકાય— આત્મદર્શનપૂર્વક જીવને સમબાવથી આત્મવત્ જાણીને, દેખીને તેમને ઉપયાગથી બચાવતાં છતાં જે કાઈ જીવ પાતાના શરીરથી હણાઈ જાય તા ક્કત દ્રવ્યહિસા થાય, ત્યાં ભાવહિંસા નથી.

ભગવાનને સચેત વસ્તુના ભાગ ધરતી વખતે તેમાંના જીવોને આત્મવત્ સમભાવે જાણીને ઉપયામધા તેમનું રક્ષણ કરવાની ક્રિયા થતી નથી. જો એવા બાવ પૂજકમાં હાય તા તે સચેત વસ્તુને હાય પણ લગાડે નહિ કારણ કે કકત સ્પર્શયી જ કેટલાય જીવ મરી જનય છે.

જો આવા ભાવની ઉપેક્ષા કરીને વિષય ક્રષાયની પ્રવૃત્તિમાં જ હિસા મણવામાં આવે તેા પણ દશમા ગુણુરથાનક સુધી ક્ષાયની સત્તા છે અને નવમા ગુણુરથાનક સુધી ક્ષાયના ઉદય છે તા ત્યાં સુધી ક્યાં છૂટા ચવાય તેમ છે?

ધર્મના નામે સાંમારિક વસ્તુઓથી સાંસારિક રીતે પ્રવૃત્તિ કરીને સંવર નિર્જરાની આશા રાખવી એ આત્મવ ચનાવાળું ખાેટું આશ્વાસન છે.

## કૂલ માટેની દલીલ

મૂર્તિ પૂજામાં ફૂલ વપરાય છે તેના ખચાવ કરતાં મૂર્તિ પૂજકા દલીલ કરે છે કે—ભગવાનના સમવસરશુમાં પણ દેવા સચેત ફૂલની વૃષ્ટિ કરે છે તેના તેને વાંધા આવતા નથી ત્યારે પૂજાના ફૂલ માટે કેમ વાંધા લઈ શકાય! આ તેમની દલીલ ખાડી છે. જુઓ —

સમવસરાયુમાં દેવા વૈક્રિય અચેત પુષ્પ અને અચેત પાણીની જીપ્ટ કરે છે, તે માટે શ્રી રાજપશ્રીય સૂત્રમાં ૨૫૦૮ પાઠ છે. સૂર્યાબદેવે ભગવાન મહાવીરના સમવસરણમાં જવાની ધાષણા કરાવી ત્યારે તેણે સેવકાને આત્રા કરી કે---

અહીં આ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું એ છે કે સૂર્યાભિદેવે કહ્યું છે કે સમવદ્દ विज्ञबह रत्ता पुष्फद्लं विज्ञबह रत्ता એટલે પાણીના વાદળ અને કૂલના વાદળ વિકુવેં. અને વિકુવે<sup> દ</sup>લા પાણી અને ફૂલ અચેત જ હોય.

ભગવાનની સમક્ષ તેમના સમવસરણમાં સચેત વસ્તુ રખાય જ નિર્દ્ધ માટે દેવે અચેત પાણી અને અચેત ફૂલને વિકુર્વીને વૃષ્ટિ કરવાનું કહ્યું છે.

## સમવસરણુમાં સચેત વસ્તુના ત્યાગ

ભગવાનના સમવસરજ્ઞમાં જતી વખતે પાંચ અભિગમ સાચવવાના દ્વાય છે તેમાં પહેલા અભિગમ સચેત વસ્તુના ત્યાગ કરવાના છે. અહીં મૂર્તિ પૂજાના હિમાયતીએ એવી દલીલ કરે છે કે સમવસરણમાં જતા શ્રાવકના ખીરસામાં સચિત ખાવાની વસ્તુ હોય તેા તે કાઢી નાંખવી. સમવસરણમાં જતી વખતે શ્રાવક ખાવાની વસ્તુ ખીરસામાં લઈ જાય તે વાત અસંભવિત લાગે છે.

પરંતુ સમવસરણમાં જતા શ્રાવકના માઢામાં ષાન હોઈ શકે તેમજ તેની પાસે કુલના હાર કે ગજરા હાેઈ શકે અથવા તેના પહેરેલા કપડા ઉપર છાતીએ કુલ ભરાવેલું હોય એમ બની શકે. એવી જે કંઈ સચિત વસ્તુ પાસે હોય તેને દૂર કરીને જ સમવસરણમાં જવાય.

## જિન પ્રતિમા જિન સરિખી એટલે શં?

"જિત પ્રતિમા જિત સરિખી" એ મૂર્તિપુજકાના મુદ્રાલેખ છે તે પ્રમાણે પણ પ્રતિમા-મૂર્તિને ભગવાનના જેવી ગણીતે વર્તવું જોઈએ. એટલે કે મૂર્તિપુજામાં ભગવાનને નહિ કલ્પતી કાેઈ પણ વસ્તુ રાખી શકાય નહિ.

અથવા મૂર્તિ ભગવાનના જેવી નથી એમ મૂર્તિ પૂજકાેએ જાહેર કરવું જોઇએ કે જેથી મૂર્તિને ભગવાન જેવી ગણવામાં ન આવે. એટલે પછી કંઇ પણ કહેવાનું રહેજ નહિ. જ્યાં સુધી પાતાના મતના પુષ્ટિ થઈ શકતી હોય ત્યાં સુધી "જિત પ્રતિમા જિત સરિખી"ના મુદ્રાલેખ આગળ ધરવાે અને જ્યાં પાતાના મત વિરુદ્ધ વાત જતી હાેય ત્યાં "આ તા સ્થાપના છે " કહીતે છૂટી જવાની કાેશીશ કરવી એ ન્યાયસંગત વાત નથી. તા પછી જિન પ્રતિમા કર્ક કર્ક <u> ખાયતમાં—જ્ઞાનમાં, ગુણમાં, પ્રતિભામાં, મહાત્મ્યમાં, આકારમાં</u> વગેરે કર્ક કર્ક ભાષ્યતમાં અને કેટલે અંશે જિન પ્રતિમા જિત સરિખી છે તે મૃતિ'પૂજકાેએ સ્પષ્ટ રીતે બતાવલું જોઇએ.

# સૂત્રમાં સાવદા પૂજાના નિષેધ

સાવદા પૂજા એટલે જે પૂજન વિધિમાં સદ્ધમ જીવની પણ હિંસા ચતી હાેય તેવી વિધિવાળી પૂજા. એવી સાવદા પૂજાના ભગવાને નિષેધ કર્યો છે. તે નિષેધના વચના આ પ્રમાણે છે—

શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં પહેલા શ્રુતરક ધર્મા પાંચમાં ઉદ્દેશામાં વનસ્પતિના અધિકારમાં પાંચમા સૂત્રમાં કહેલ છે કે—

"ભગવાને જીવન નિભાવવાના વિવેક સમજાવ્યા છે છતાં કાઈ વાંદન, માન, પૂજાસત્કાર, જીવન, જન્મમરણથી મુક્તિ અને શારીરિક તથા માનસિક દુઃખના નિવારણ માટે સ્વયં વનસ્પતિ આરંભી હિંસા કરે છે, ખીજાઓ દારા કરાવે છે કે કરનારને અનુમાદન આપે છે તા તે વસ્તુ તેના હિતને બદલે હાનિકર્તા અને શાનને બદલે અજ્ઞાનજનક જ છે."

એટલે વંદન પૂત્તમાં વતસ્પતિકાયની હિંસા થવી ન જોઇએ એમ જિતેશ્વરની આજ્ઞા છે. વળી જન્મમરણથી મુક્તિ અને દુઃખનું નિવારણ ધર્મથી જ થઇ શકે તેથી ધર્મારાધનમાં પણ વનસ્પતિ કાયની હિસામાં જિતેશ્વરની આજ્ઞા નથી.

આવી જ રીતે બીજા અધિકારામાં પણ કહેલું છે. તે ઉપરથી સમજી શકાય છે કે સચેત વસ્તુથી ભગવાનની પૂજા થઈ શકે નહિ. સચેત વસ્તુથી ભગવાનને ચડાવતાં કે સચેત વસ્તુથી ભગવાનની પૂજા કરતાં ભગવાનની આજ્ઞાના લાપ થય છે અતે ભગવાનની મહાન આશાતના થાય છે.

આની સામે મૂર્તિ પૂજકા એવા દલીલ કરે છે કે આચારાંગ સૂત્રમાંની વાતા તા સાધુમુનિએા માટે છે પણુ શ્રાવકા માટે નથી.

તેના જવાબમાં જણાવવાનું કે સાધુ તેમ જ શ્રાવક બન્ને માટે ધર્મ તાે એક જ છે. અહિસા તાે બન્નેયે પાળવાની જ છે. સાધુએ સંસાર છેાડેલા હાવાયા તે સર્વાંશ અહિંસા પાળા શ્રક, ત્યારે ગૃહસ્થને સંસારમાં રહેવાનું હાેવાયા તેના ચાલુ કર્તવ્યામાં જે હિંસા અનિવાર્ય હાેય તે કરવા જ પડે. પણ ગૃહસ્થને હિંસાનું પાપ નથી લાગતું એમ તાે નથા જ તેમજ ગૃહસ્થને હિંસા કરવાની ધર્મ છૂટ આપે છે એમ પણ નથા.

ધર્મના કાર્યમાં ધર્મના સિદ્ધાંત સાધુ તેમજ શ્રાવક બન્નેને એકસરખા જ લાગુ પડે. હિંસામાં ધર્મ નથી એ જૈન ધર્મના સિદ્ધાંત છે. ત્યારે સાવદ્ય પૂજ કરનાર ગૃહસ્થ હે.ય કે સાધુ હાય તે બન્નેને એકસરખું જ પાપ લાગે અને એકસરખું જ પુષ્ય થાય.

ત્રાતાસત્તમાં મહ્લિકુંવરીએ ચેકિષા નામની પરિવાજિકાને કહ્યું લતું કે—જેમ લાહીથી ખરડાયેલું કપડું લાહીથી સાધ થઈ શક્તું નથી તેમ હિંસાથી મલિન થયેલ શૌચધર્મથી આત્મા શુદ્ધ થઇ શકે નહિ. મતલભ કે નાની હિંસાથી પણ મલિન થયેલી ક્રિયાથી ધર્મ થઇ શકે નહિ.

જૈત દર્શનમાં આજ્ઞાએ ધર્મ કહેલા છે. જૈત ધર્મમાં વાતગાગી પૂરુષા માટે સચેત વસ્તુ આગા ખલારતી કહી છે એટલે વીતરાગ ભગવાનને સચેત વસ્તુ અર્પષ્ઠ કરવી એ આજ્ઞા ખહારનું કાર્ય છે. ધર્મ વિરુદ્ધનું કાર્ય છે. જિતાજ્ઞાનું પાલન એ જ ખરી પૂજા છે, એ જ ખરા ધર્મ છે.

## મહાનિશીય સ્ત્રતા દાખલા

સૈલાતાના તખતમલ કરારીયાએ "સ્થાનકવાસી જેન ધર્મની સત્યતા" નામનું પુરતક લખ્યું છે. તેમાં જેન ધર્મના બીજા બધા સંપ્રદાયોના સાચા ખેટી વેતો લખી તેની નિરા કરેલી છે તેમાં પણ ખામ કરીતે મૂર્તિપુજક સંપ્રદાય માટે ખૂબ વિસ્તારથી લખ્યું છે અને તેમને આચારા ધર્મવિરુદ્ધના છે એવા ચિતાર આપ્યા છે. એટલે ખરી રીતે બીજા સંપ્રદાયોની નિંદાયી સ્થા. સંપ્રદાયની સત્યતા ઠરાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

તેમાં મૂર્તિ પૂજા વિષે તેમણે લખ્યું છે તે ઘણુંખરૂં સાચું લખ્યું છે. તેમાં તેમણે મહાનિશીય સુત્રના તથા વિવાહ ચૂલિયા સુત્રના દાખલા આપીને મૃતિ પૂજકાને માન્ય સૂત્રા પણ સાવદાપૂજાના નિષેધ કરે છે તે મતાવ્યું છે. તે બન્ને દાખલા અત્રે ઉદ્ધત કરે છું.

### મહાનિશીથ સુત્રના દાખલા

એક વખત ગહાધર શ્રી ગૌતમસ્વામી ધ્યાનમાં ખેઠા હતા તે વખતે તેમને સંકલ્પ થયા કે '' પ્રભુનાં વચન અથવા તેમનાં સિદ્ધાંત કાેઈ જીવ અન્યથા વિપરીત પ્રરૂપે તો તે શું કળ આપે ? "

એવા વિચાર થતાં જ તેએાશ્રી મહાવીર ભગવાન પાસે આવ્યા અને વિધિપૂર્વક વંદન કરી શંકાનું સમાધાન પૂછ્યું. અનંતજ્ઞાની ભગવાને સંક્ષેપમાં ગર્ભિત જવાબ આપ્યા કે '' હે ગૌતમ! 'સાવદા– ચાર્ય' જે કળ પામ્યાે તેવું પામે."

ગૌતમસ્વામીએ જિન્નાસાથી 'સાવદ્ય આચાર્ય'ના ઇતિહાસ પુછ્યા ત્યારે ભગવાને નીચે પ્રમાણે કહ્યું—

ઋષભાદિક તીથ કરની ચાવીશી પહેલાં જે અનંત કાળ વ્યતીત શ્રુયા તે અનંતી ચાવીશીમાં 'ક્રમળપ્રભ' નામે સાત હાથના દેહવાળા, ત્રણ જગતને આશ્વર્યંરૂપ પંડિત આચાર્ય થયેા. તે વખતના ચાેવીશ્વમાં તાર્થ કર ધર્મ સીરીના વખતમાં તે થયેા.

ધર્મસીરી તીર્થ કર મુક્તિ પામ્યા પછી કેટલેક કાળે અસંયતિના પૂજા-સત્કાર નામનું અચ્છેરૂં થયું. મિથ્યાત્વનું જોર વધ્યું..... ચૈત્યના સ્થાનક દહેરાને અંગીકાર કરી બળ, પરાક્રમ, પુરુષાકારને જેણે ગાપવ્યા છે એવા નામધારી આચાર્યા શિથિલ થઈ અસંયમાદિને વિષે રહ્યા. તેઓ વિચિત્ર પ્રકારની પુષ્પમાળા આદિ વડે દેવની પ્રતિમાની પૂજા અર્ચા કરવામાં તત્પર થયા છે.

શ્રી ગૌતમ સ્વામીએ પૂછ્યું —" જે ક્રાઈ સાધુ, સાધ્વી, નિર્ગ્ય, **અણુગાર, મહાવતી જળ, કુલ,** ધુપ આદિ વડે દ્રબ્યપૂજ કરે અથવા પ્રરૂપે તેને કેવા કહીએ ? "

ભગવાને ઉત્તરમાં કહ્યું કે—" & ગૌતમ ! જે સાધુ સાધ્વી અથવા નિર્ગ્ર ય અસ્પાર જળ, કુલ આદિથી ૬૦૫૫જા કરે છે અગર પ્રરૂપે છે તેઓ અયત્નાવંત હ્યાર્ક પંચમહાવતપાલક કહેવાય નહિ. તેઓને અસંયતિ દેવના ભાજક કહીએ અગર તા દેવના પૂજારા કહીએ. ટુંકામાં તેએ**ા અવળે માર્ગે ગયેલા કહેવાય. અથવા ના શી**લાદિક આ**ચા**ર છાંડવાથી કુત્સિત આચારવાળા કહીએ. તીર્થ'કરની આજ્ઞા છાંડીને સ્વેચ્છાથી વર્તે તેમને એમ જ કહેવું શક છે."

#### કમળપ્રભ આચાર્યના ઇતિહાસ

તે પછી કમળપ્રભ આચાર્યના ઇતિહાસ આગળ ચલાવતાં કહ્યું કે—

દ્રવ્ય પૂજાના એ જમાનામાં ક્રમળપ્રભ આચાર્ય મહા તપસ્વી, લણા દયાળુ, લજ્જાવંત અને સાધુના સર્વે ગુણ સહિત હતા. એક વખતે મહાનુભાવ કમળપ્રભાચાર્ય પાતાના સુશ્રિષ્યા સહિત વિદાર કરતા કરતા પેલા વેષધારી સાધુએાના સ્થાનકને વિષે આવી પહેાંચ્યા. તેઓએ તેમને યાગ્ય આદર સહિત ત્યાં ઉતાર્યા. જ્યારે आयार्थ त्यांथा विहार **अरवा तत्पर थया त्यारे ते वेषधारीओओ** કહ્યું કે—

" & ભગવન ! જો આપ અત્રે ચાતુર્માસ કરા તા કેટલાંક ચૈત્ય, રથાતક, દેહરાં અહીં બતે. માટે કૃપા કરી અત્રે ચામાસું કરાે.''

ભત્રવાનની આજ્ઞા યાદ કરીતે કમળપ્રભાચાર્ય ખાલ્યા કે— 🕇 પ્રિયવર્ય નિમંત્રભુકારા ! જેટલાં દેહરાં છે તેટલાં આરંભના સ્થાનક વ્નખુવાં. એ સાવલ કર્મ હું તા વચનથી પણ નહિ કરૂં. તા કરવું, કરાવવું અને અનુમાદવું તે તાે કયાં જ રહ્યું ?

ભગવાન ગૌતમ સ્વામીને કહે છે કે—આ શુદ્ધ પ્રરૂપણાથી કુમળપૂર્ણ તીર્થ કર નામ કર્મ ગાત્રના દળીયાં ઉપરાજ્યાં.

પરંતુ પેલા શાખીલા જીવડાને આ શબ્દા શ્રરરૂપ થઇ પદ્યા. તેઓ ખીજવાયા અને કમળપ્રભનું નામ સાવદ્યાચાર્ય પાડીને તે નામથી જગ્યાએ જગ્યાએ તેતે નિંદ્યો.

ક્રમળપ્રભ વિહાર કરી ગયા પછી તે વેષધારીએ પરસ્પર વિચાર કરવા લાગ્યા કે—" શ્રાવક ન હોય તાે તે દ્રવ્યસંપતિથી સાધુઓ દેવળને મમરાવે. ઉદ્ધાર કરે. બીજાં પણ દેહેરાં વગેરેનાં કામ કરે, કરાવે, અનુમાટે તા યતિને સાવદા કર્મના દેાષના સંભવ નથી." ત્યારે તેમનામાંના જ કેટલાક કહેવા લાગ્યા કે—''યતિને સંયમ એ જ માેક્ષનં કારણ છે."

આમ મતબેક થતાં નિરાકરણ કરવા માટે તેમણે એ જ કમળપ્રસ આચાર્યને એાલાવ્યા. કમળપ્રભ અચાર્ય આવીને સભામાં ત્રિરાજમાન થયા તેવા જ તે વેષધારીએામાં તા એક સાધ્વીએ ભક્તિવશ થઇ આચાર્યના પગતે પાતાના મરતકના સ્પર્શ કરાવ્યા. તે સર્વે એ પ્રત્યક્ષ જોયું.

પછી તેમણે ઉપદેશમાં મહાનિશીય સૂત્રનું પ!ચમું અધ્યયન ક્રહેવા માંદ્યું તેમાં સ્પષ્ટ આવ્યું કે—" રાગાદિ ગમે તે કારણ છતાં તીર્થ કર પણ એક વસ્ત્રને આંતરે જો સ્ત્રીતા હાથતા સ્પર્શ કરે તા ते મુચ્છ મૂળ ગુણરહિત થાય."

એ પાઠેતે, અર્થ સમજાવતાં પહેલાં આચાર્ય અચકાયા. દરમ્યાન**માં** પેલા સાધુઓ તેને વિચારમાં પડેલા જોઈ, શાંકાઈ, કાલાહલ કરી મૂકવા લાગ્યાઃ 'શું તું ઉત્તર જેડી કાઢવામાં ગુંથયા છે તને માટા જાણીને તેડાવ્યા તે શું અપ્ટલા માટે કે ! " એમ અનેક પ્રકારતાં મેણાં મારી ગાભરા ખનાવ્યા.

આચાર્યે જવાય આપ્યા કે—"શું તમે નથી જાણતા કે ભગવાને ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એવા ખેરતા કહ્યા છે?"

એટલે એવે એમ કહેવા માંગ્યું કે મતે સાધ્યીએ સ્પર્શ કર્યો તે અત્યાંત ભક્તિવ**શ્વ થ**ઈ અપવાદ માર્ગ કર્યો માટે **સ**ત્ર વિ<u>ર</u>ૃદ્ધ કાંઈ થયું નર્યા. અને એ જ બારીમાંયી પેલા મૂર્તિ પુજકાને પણ નાસી છૂટવાનું મળ્યું. તેએા કહેવા લાગ્યા કે—"અમે પણ પ્રભુ ઉપરના અત્યંત ભક્તિમાવને લીધે દેહેરાં કરાવીએ છીએ અને કળકલ આદિ ચડાવીએ છીએ તાે તેનું પછ પ્રાયશ્વિત નથી."

મહાવીર દેવે ગૌતમતે કહ્યું કે—હે ગૌતમ! આ ચલિત સ્વસાવના આચાર્ય અનંત સંસાર ભમવારૂપ લાભ મેળવ્યો. કાળ સમયે કાળ કરીતે તે વાજા વ્યાંતર ટ્વેલ થયો…એમ તિર્ધાય, નારકી, મનુષ્ય આદિ અવતાર લઈ મહા દુઃખ તે છવ પામ્યાે. હેવટે મહાવિદેહ ક્ષેત્રે મનુષ્ય **થ**ઈ **તીર્થ** કરની વાણી સાંભળી બુઝયા અને મુક્તિ પામ્યા."

આ પ્રમાશે મહાનિશીધ સ્ત્રમાં ભગવાનના શબ્દમાં સાવદ્યપુજાના નિષેધ કર્યો છે.

### વિવાહ ચૂલિયા સ્ત્રતા કાખલા

ગૌતમસ્વામી—જિનેશ્વરાની પ્રતિમા<u>નું</u> વંદન પૂજન કરવાયી શ્રુત**ધમ**' કે ચારિત્રધર્મની પ્રાપ્તિ થાય ?'

મહાવીર પ્રભુ—ગૌતમ, તે કહ્યું તે બરાબર નથી.

ગૌતમ સ્વામી—આપ એમ ક્રેમ કહેા છેા?

મહાવીર પ્રશ્વ—એ વાજ પૂજામાં નાના માટા જીવાની હિંસા સાય છે.

ગૌતમ સ્વામી--- બલે સદ્ભમ હિંસા થાય પરંતુ તેતું ફળ સુંદર મળ તા શા માટે મૂર્તિપૂજા જૈનધર્મમાં વિધેય ન દ્વાર્ધ શકે!

મદાવીર પ્રભ્ર – હિંસા એ ચાેખ્ખી રીતે અધર્માનું કાર્ય છે અને તેયા હિંસાતે પરિષ્ટામે આઠ કર્મા પૈકીના માત્ર આયુષ્ય ક્રમીંતે છેાડીતે સાત કર્માની પ્રકૃતિએ જે શિથિલ બંધવાળી **હો**ય તે ગાઢ **બંધ**નવાળા બાંધે છે.

આ પ્રમાણે વિવાહચૂલિયા સૂત્રમાં પણ સાવદાપૂજાતા નિષેષ કર્યા છે.

#### २

## પૂજાના હેતુ

જૈન ધર્મના હેતુ મેક્ષ પ્રાપ્તિના છે. સર્વે લોકા મેક્ષ પ્રાપ્તિના હેતુથી જ જૈન ધર્મની આરાધના કરે છે અથવા કરતા હતા. એટલે મૂર્તિ પૂજાના હેતુ પણ મેક્ષ પ્રાપ્તિના જ હાવા જોઈએ. અને તેથી પૂજાની સામગ્રી પણ મેક્ષ માર્ગને અનુસરતી જ હેલી જોઈએ. તે સામગ્રીમાં એક પણ વસ્તુ એવી હોવી ન જોઈએ કે જે ધર્મના ાસદાંતને ખાધા કરનારી હોય.

અત્યારે દ્રવ્ય મૂર્તિ પૂજામાં જળ, પુષ્પ, ધ્રુપ વગેરે અનેક વસ્તુઓ વપરાય છે કે જે ધર્મના સિદ્ધાંતને બાધ કરતા છે.

લોકિક દેવાની દ્રવ્યપૂજા થાય છે અને તેમાં જળ, ધૂપ, દીષ વગેરે અનેક પ્રકારની સાવદા સામમી હાય છે. પરંતુ લોકિક દેવાની પૂજા એહિક સુખ માટે જ કરવામાં આવે છે. તેમની પ્રાર્થનામાં સસારની સુખશાંતિની જ યાચના હાય છે. પણ પારમાર્થિક સુખની, મેાક્ષના સુખની યાચના હાતી નથી.

ં જેમકે—કુખેરની પૂજા ધન માટે કરવામાં આવે છે, કૃષ્ણની કે શિવની પૂજા સમારના સુખ માટે કરવામાં આવે છે. અનેક પ્રકારના સુખ માટે જુદી જુદી રીતે લૌકિક દેવોની દ્રવ્ય પૂજા કરવામાં આવે છે.

જેતે એ જિનદેવની પૂજામાં પણ લોકિક દેવાની પૂજાનું અનુસર**ણ** કહું હાય એમ લાગે છે. પરંતુ તેવી પૂજા માત્રાના **હે**તુ થઈ શકે નહિ. श्रवस्थात, જિનદેવની દ્રવ્ય પૂજા સ્વર્ગ પ્રાપ્તિના હેતુ અની શકે. પરંતુ જૈનાની પૂજાના હેતુ સ્વર્ગ પ્રાપ્તિના નથી પછ, भ्राक्ष પ્રાપ્તિના છે.

જેતાની સર્વ સાધના માક્ષ પ્રાપ્તિ માટે જ છે અથવા **હાય છે.** પરંતુ સાધના અધૂરી રહે અને આયુષ્ય પૂર્વ થાય તેથી સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ પણ થઇ શકે છે. પરંતુ જૈનની સાધના સ્વર્ગ પ્રાપ્તિ માટે જ હાતી નથી. સ્વર્ગપ્રાપ્તિ એ તે અધૂરી સાધનાને લીધે મળેલા વિસામા માત્ર છે. સાધકનું લક્ષ્ય તા માક્ષનું જ છે.

પરંતુ ધણા લાંભા વખતથી જૈનાના હેતુ જ બદલાઇ ગયા છે અથવા બદલી નાખવામાં આવ્યા છે એમ જણાય છે. કારણ કે ધણી સ્તુતિઓમાં ભગવાનની સ્તુતિથી સ્વર્ગ પ્રાપ્તિની અથવા તાે ઐિંહક સુખના લાભની વાત જ બતાવી હાય છે.

જૈતાના આ પ્રમાણે જીવનના હેતુ ખદલાર્ધ જવાતું મૂળ દ્રવ્યપૂજાની શરૂઆતમાં જ હાેય એમ દેખાય છે.

ડ્રવ્યપૂજા ગમે તેવા શુભ આશયથી શરૂ કરવામાં આવી હોય પુરંતુ તેનું પરિણામ તે વિપરીત જ આવેલું છે એમ સ્પષ્ટ જોઇ શકાય છે. અને આવું પરિણામ જ આવે તે સ્વબાવિક જ છે.

ડવ્યપૂજાથી પરંપરાએ મેક્ષ પ્રપ્તિ થઇ શકે એમ કહેવું એ પણ એક પ્રકારતે: વદતો વ્યાધાત છે. કારણકે દ્રવ્યપૂજાથી સ્વર્ગના સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમાં આનંદ માન્યા પછી માક્ષના સુખની ઇચ્છા રહેતી જ નથી. એ ઇચ્છા ક્યાંય વિલાઇ જાય છે. અને પૂજક સ્વર્ગાના સુખના આનંદમાં જ મગ્ન રહ્યા કરે છે. તેને પછી માક્ષ પ્રાપ્તિની જરૂર પણ જણાતી નથી.

🦻 👝 अने ५ प्रकारनी नवनवी द्रव्य पूजामां 😿 रच्यापम्मा, रहेनारने

તાત્કાલિક સ્વર્ગ સુખના લાભની જ ઇચ્છા રહ્યા કરે છે. તેને પછી માસ માટેની કપ્ટપૂર્ણ સાધના તરફ કંટાળા જ આવે છે.

એટલે દ્રવ્ય પૂજાનું અનિષ્ટ પરિષ્ણામ એ આવે છે કે જૈન ધર્મની સાધનાના મૂળ હેતુ માયાં જાય છે અને સ્વર્ગના પૈાદ્યલિક સુખમાં જ તેના આનંદ પૂર્ણ રીતે સમાઇ જાય છે.

મૂર્તિ પૂજકાએ મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજાના એક જ વિષય ભનાવી દઇને જે ગાંડાળા કર્યા છે તેમાંથી ઠવે તેઓ છૂટી શકતા નથી. તેથી મૂર્તિ પૂજાને – દ્રવ્ય પૂજાને સિહ્ધાંત અનુસાર ઠરાવવા માટે વિચિત્ર દલીલા રજુ કરે છે. મુનિ શ્રી ભદંકર વિજયજીએ "પ્રતિમા પૂજન" નામનું પુસ્તક લખેલ છે તે પુસ્તક બીજી રીતે સુંદર હાવા છતાં તેમાં મુનિશ્રીએ પૂજા માટે જે દલીલા કરી છે તે વિચિત્ર અને ધર્મ સિદ્ધાંત જીલટારૂપમાં બતાવનારી છે. જેમકે—

દલીલ ૧. (પ્રતિમા પૂજન મૃષ્ટ ૯)માં મુનિશ્રી લખે છે કે—

" ઉપાસ્થના આકારની ભક્તિ માટે જે હિંસા કરે છે તે હિસા ત્ર્યક્તિ-નિમિત્તક નથી. ઉપાસકના સ્વાભાવિક હિસક જીવનને જ આભારી છે.

મુનિશ્રીની દલીલ વિચિત્ર છે. ઉપાસક હિંસક સ્વભાવના દાય અથવા તેનું જીવન હિંસામય દાય તેથી તેની હિંસામય પૂજા કરવાના પણ અધિકાર છે અને તેથી તેની હિંસા બક્તિને કારણે નથી એમ કહેવું તે અસત્યને સત્ય તરીકે દરાવવા જેવું છે.

દલીલ ૨. (પ્રતિમા પૂજન પૃષ્ટ ૯)માં મુનિશ્રી લખે છે કે— "ત્રસ છવ નિકાયની હિસ થી પણ સર્વથા નહિ વિરમેલા આત્માઓ, તે હિસાથી વિરમવા માટે ત્રસની અપેક્ષાએ અતિ અલ્પ હિસા એમાં રહેલી છે એવા પદાર્થો વહે હપાસ્થની બહિત કરે તથા સર્વ છવ નિકાયના વધથી વિરાય પામવા સ્વરૂપ સર્વ વિસ્તિ સ્વરૂપ મહાન ગુજીની પ્રાપ્તિને નિકટ લાવવા માટે ઉદ્યમ કરે, તે કાર્ય હિસાનું કાર્ય છે કે તેયી તે સાવદાતે આચરે છે એમ કહેવું તે સમજણ વિનાનું તથા ઉપદસનીય છે. "

મૂર્તિની સાવદા પૂજાને સાચી ઠેગવવા માટે મૂર્તિપૂજક મુનિએ! જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતને કેવી ખાડી રીતે સમજાવે છે તેના આ એક નમૂના છે.

તીર્ધ કર ભગવાનાએ તે કહેલું છે કે લાહીથી ખરડાયેલું લુંગડું લાહીથી ધાવાથી સાફ થતું નથી. ભગવાન મલ્લિનાથના ચરિત્રમાં એ વાત ઘણી સ્પષ્ટ રીતે સગજવેલી છે. એટલે અ**લ્પ** હિંસાવાળી ભક્તિથી સર્વવિરતિ ગુણની પ્રાપ્તિ થાય એમ કહેવું તે તેા ધર્મના સિદ્ધાંતનેજ ઊસટાવવા જેવું છે.

ખરી રીતે સાધુએ৷ આવી રીતે શ્રાવંકાને દ્રવ્યપૂજાના કાર્યોમાં જ રચ્યાપચ્યા રાખીતે તેમતે આગળ વધવા દેતા નથી. જાણે કે પૂજમાં જ કૃતિ કર્તાવ્યતા છે એવી જાતના બ્રમ શ્રાવકામાં ઉત્પન્ન કરે છે.

અલમત્ત કેટલાક શાસ્ત્રન મૂર્તિપૂજક સાધુએ એટલું તે કખૂલ **કરે** છે કે સૂત્રામાં કયાં ય ડ્રવ્ય મૂર્તિ પૂજાની વાત ન**યા.** 

#### પુજા શા માઢે?

હાલમાં ચાલતી મૂર્તિ પૂજાની વિધિના ભયાવમાં મૂર્તિ પૂજકા એવી કલીલ કરે છે કે તેઓ બગવાનની ખાલ્યઅવસ્થા, યુવાવસ્થા અને નિર્કાસ તીર્થ કર અવસ્થાની એમ ત્રણ અવસ્થાની પૂજા કરે છે.

પુજા જો ધર્મ માટે કે માક્ષ માટે કરવામાં આવતી હોય તે ભાગવાનના સંસારાવસ્થાની પૂજા હાઇ શકે જ નહિ. કારસ કે સંસારીની પૂજામાં ધર્મ નથી. વ્યવહાર ધર્મમાં પણ સંસારીની પૂજા દ્વાઈ શકે જ તહે. સંસારી અવસ્થાની પૂજા તેા સંસાર ભાવની જ વૃદ્ધિ કરે<sub>ં</sub> અને તે તેા ભવભામાવતું કારણ ભને.

સંસારી દેવની પૂજામાં ધર્મ છે એમ મૂર્તિ પૂજકા માનતા હાય તે પછી તેઓ જ અન્યધર્મના સંસારી દેવાની પૂજાના વિરાય શા માટે કરે છે?

જે ધર્મ અતાવે તેની જ પૂજા હોય. તીર્થ કર ભાગવાન કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કર્યા પહેલાં ધર્મ અતાવતા જ નથી તા કેવળી સર્વજ્ઞ થયા પહેલાંની અવસ્થાની પૂજા કેવી રીતે હોઈ શકે ?

સાચી પૂજા સર્વજ્ઞ તીર્થ કર અરિહત લગવાનના કે સિલ્લ ભગવાનની જ હાેઈ શકે. તે સિવાયની બીજી કાેઇપણ અવસ્થાની પૂજા માેક્ષના કારણરૂપ હાેઇ શકે નહિ.

## પૂજાનાે સાચાે અર્થ

હપરના લખાણથી વાંચકા સમજી શક્યા હશે કે વીતરાગ ભગ-વાનની પૂજા દ્રવ્યપૂજા વિધિથી થઇ શકે નહિ. દ્રવ્યપૂજા સંસારી દેવની જ હોઇ શકે. વીતરાગ દેવની ખરી પૂજા ભાવપૂજા જ છે. પૂજ્યની આજ્ઞાને અનુસરીને ચાલવું, વર્તન કરવું; પૂજ્યને વંદન નમરકાર કરવા, પૂજ્યનું બહુમાન કરવું એ જ પૂજાના સાચા અર્થ છે.

તીર્ધ કરોના જન્મ કલ્યાણક વખતે તેમના માતાપિતાની દેવેન્દ્ર પૂજા કરે છે એમ કહ્યું છે ત્યાં પણ દેવેન્દ્ર તીર્થ કરના માતાપિતાને વંદન નમસ્કાર કરે છે, તેમની સ્તુતિ કરે છે; તેમની પ્રશ્નસા કરે છે અત એ રીતે તેમનું બહુમાન કરે છે. એ જ તેમની પૂજા કરી કહેવાય છે.

#### મહિયા

મૂર્તિપૂજા સિદ્ધ કરવા માટે મૂર્તિપૂજકા महिया શબ્દના દાખલે! આપે છે. મહિયાના અર્થ પૂજા અથવા પૂજન થાય છે અને પૂજા ફૂલ વગેરે પૂજનસામગ્રી દેવ પાસે ધર્યા વિના થઈ શકતી નથી. એમ દ્લીલ કરી મૂર્તિપૂજકા તેમની પૂજા વિધિ સિદ્ધ કરે છે.

આ દલીલ તદ્દન ખાટી છે કારણ કે એક તા હું આગળ જેમ વતાવી ગયા તેમ ભગવાનની પૂજા તેમને કલ્પે તે જ રીતે થવી જોઇએ. ભગવાનને ન કલ્પે તેવી ચીજો તેમને અર્પણ કરવી તે મારે મન ભાગવાનની આશાનના છે

भीक महिया शब्दने। अर्थ पूर्व श्रांब छे पर तेनी साथै પુષ્યતા અર્થ બતાવનારા પુષ્फ જેવા બીજો કે.ઈ ગ્રહ્ક જોડાયેલા નથી. અને મહિયા શબ્દના પુષ્પ સહિતની પૂજા એવા અર્થ થતા જ નધી.

સુત્રેામાં ફુલ ચડાવીને પૂજા કરવાનું કહ્યું છે ત્યાં પુષ્પ શબ્દ ખાસ વાપરેલ છે. જેમકે અર્જુનમાળી માગરપાણી યક્ષતી પૂજ્ત કરે છે ત્યાં પુષ્પ શબ્દ સૂત્રમાં આપેલા છે.

ભાવાનની પૂજા માટે महिया શબ્દ વપરાય છે જેમકે લે!ગસ્સમાં कित्तिय वंदीय महिया એમ પાઠ आवे छे तेना अर्थ आ प्रभारे: थाय छे--

कित्तिय = **કીર્ત ન** = વચનર્યા ભગવાનતી સ્તુતિ, કીર્ત ન.

वंदीय = वंद्रन = क्षाया (अगवानने वंद्रन नभरकार.

महिया = पूक्त = भन्यी भगवाननी साव पूक्त.

એમ મન, વચન અને કાયાથી બત્રવાનની રતૃતિ, પૂજા, ભક્તિ કરવાનું કહેલ છે.

ભગવાનની બક્તિ મન, વયન અને કાયાથી કરવાની છે. મહિયાના **અર્થ** પુષ્પ વડે બકિત કરવાના **હે**ાય તા મનથી ભક્તિ કરવા માટે બીજો કાઈ શ્રુષ્ટ હોવા જોઇએ. ક્ષાેમસ્સમાં તેવા બીજો કાઇ સખદ નથી.

લાગરમના પાઠ સર્વ સાધુએ છોલે છે અને સાધુ પુષ્પથી પૂજા ન કરી શકે એમ તા મૂર્તિપૂજકા સ્વીકારે છે જ. એટલે મહિયાના અર્ચ ભાવપૂજા જ છે એમ સિદ્ધ શાય છે.

#### ક્ષ્યબલિકમ્મા

कयविकम्मा = कृत बलि कर्म = भिति क्ये क्युं स्थाया हरीने, सूत्रामां क्यां क्या

ण्हाया कयबलिकम्मा कय कोउय मंगलपायच्छिचा

સ્પર્થ — ન્હાઇતે, ખલિકર્મ કરીતે, કૌતુક અને મંગળરૂપ પ્રાયશ્ચિત કરીતે.

અહીં આ મતભેદ કયુબલિકમ્મા શબ્દના અર્થ માટેના છે સ્થાનકવાસીએ કયુબલિકમ્માના અર્થ મુખ્યત્વે આ પ્રમાણે કરે છે— અળવર્ધક પીઠી ચાળાને અને પછી ન્હાઈને, અને (૨) ગોણફપે અર્થ કરે છે કે—ગાત્રદેવી કે કુળદેવીનું પૂજન કરીને.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જિનાગમ શાસ્ત્રમાળા તરક્**યી** ખહાર પડેલ ભગવતીસત્ત્રમાં પહિત એચરદાસે "ગાત્રદેવીનું પૂજન કરીને" એવા અર્થ કર્યો છે. ત્યારે મૂર્તિપૂજકા કયખલિકમ્માના અર્થ કરે છે કે— મૃહદેવની પૂજા કરીને એટલે કે જિનપ્રતિમાની પૂજા કરીને.

મૂળ પાડમાં ન્દાવાનું પહેલાં અને ખલિકમં પછી કરવાનું છે એટલે ન્દાયા પછી પીઠી ચાળવાનું તા હાેય નિદ, પીઠી ચાલ્યા પછી જ ન્દાઇ શકાય. એટલે સ્થાનકવાસીઓના ''પીઠી ચાળવા "ના અર્થ તો તદ્દન ખાટા જ છે.

બલિતે અર્થ '' દેવને પ્રસન્ન કરવાને અપાતા ભાગ '' એવા અર્થ થાય છે, એટલે કયબલિકમ્માતા સંબંધ દેવ સાથે છે એટલું તા ચાક્કસ સમજ શકાય છે. પણું તે દેવ એટલે કુળદેવ સમજવા કે જિનદેવ સમજવા તે નક્કી કરવાનું છે.

" ખલિ કર્મ કરીતે પછી કોલુક અને મંગળરૂપ પ્રાથિત કરીને" એમ સૂત્રના પાઠમાં છે. તા કોલુક અને મંગળરૂપ પ્રાથિત શું ! એની સમજણ આ પ્રમાણે આપવામાં આવે છે—રાત્રે આવેલા કુરવધ્ન **અ**ાદિના નિવારણ અર્થે તેમ જ શુમ શુક્રનને અર્થે કરાતી તિલકધારણની ક્રિયા તથા સરસવ, દર્હી વગેરે માંગલિક વસ્તુનું દર્શન વગેરે. **રધા**તકવાસી શા. પં. મુનિશ્રી રત્નચંદ્રજીએ તેમના "અર્ધ માગધી કાષ "માં એ પ્રમાણે જ સમજૂતી આપી છે.

કપાળે કેસરતું તિલક કરતું એ અત્યારે પણ માંગલિક ગણાય છે તે પ્રમાણે પ્રાચીનકાળમાં પણ માંગલિક ગણાતું હોય તે સંભવિત મુણાય. આ તિલક બગવાનની બક્તિરૂપ છે. અથવા લક્તિના પ્રતીકરૂપ છે. એટલે તિલકથી અથવા ખરી રંતે પ્રભુભક્તિથી કરવપ્તની અસર એટલે મનમાંના કૃવિચાર ઉડી જાય અને ભકતને મંગળરૂપ થાય એવા ભાવવાળા અર્થ હે.ય એમ સમજાય છે.

સમક્તિ શ્રાવકના સંબંધમાં વાત હોય ત્યારે ગાત્રદ્દેવ તે જિનદેવ હોય એમ વધારે ખેમતું આવે છે. કારણ કે તિલક જિન્દેવની બક્તિનું ચિન્હ છે ત્યારે કૂળદેવની ભકિત માટે કાર્મ ખાસ તિલકનું ચિન્હ **હે**ાતું નથી.

अर्थन अथवा भिष्यात्वीना संअंधमां वात है।य त्यारे शात्रहेव, મૂળદેવ તે ગમે તે કાર્ક પણ અન્ય દેવ હાય. મિધ્યાત્વીના દેવાના પણ જદા જુદા તિલક હેાય છે.

ત્યારે હવે શ્રાવકા કેવું બલિકર્મ કરતા તે વિચારવાનું રહે છે. **ઉ**પર કહ્યું તેમ બલિના અર્થ ભાગ આપવાના છે. તાે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાન કેવા બાગથી પ્રસન્ન થાય? ભગવાન તા પરિપૂર્ણ છે. તેમને તા કંઈ જોઈતું નથી. પણ આપણે ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવાનું સ્વીકારીને આપણા સ્વચ્છંદ વિચાર વર્તાનના ત્યાગ કરવાે, અસદ્ વિચાર વર્તનના ત્યામ કરવા એ જ સાચા બામ છે. એવા બામથી જ વીતરામ ભગવાન પ્રસન્ન થાય છે.

એટલે કે શ્રાવકે ખલિ કર્મ કર્યાના અર્થ એ થયા કે શ્રાવક ભાગવાનની આત્રા પ્રમાણે વર્તવાના સંકલ્પ કરતાં ભગવાનને પ્રાર્થના **≱**री }---

> હે ભગવાન! હે પરમકૃપાળ દેવ! જન્મ. જરા, મરુણ આદિ આ સંસારના સર્વ દુ:ખાેના અત્યંત ક્ષય કરવાના માર્ગ ખતાવી આપે અનહદ ઉપકાર કર્યો છે તે ઉપકારના કંઈ પણ બદલા વાળવાને હું તદન અસમર્થ છું. વળી હે પ્રભુ! **ચ્યાપ તા કંક પ**ણ લેવાને સર્વથા નિસ્પૃહ છા. તેથી હે દેવ ! હું મન, વચન અને કાયાની એકાગ્રતાથી આપના ચરણાવિંદમાં નમસ્કાર કરૂં છું. અાપના પ્રત્યે પરમ ભક્તિ અને આપે બતાવેલા ધર્મની ઉપાસના મારા હૃદયમાં જુવનપર્ય<sup>ે</sup>ત અખંડ જાગૃત રહે એવી મારી ઇચ્છા સફળ થાએા.

હવે આ ઉપરથી મને એમ સમજાય છે કે સમ્યગૃદષ્ટિ શ્રાવકની વાત હાય ત્યાં તેણે જિનદેવની લક્તિ કરી એટલે વંદન નમસ્કાર કરીને તથા તેમની અત્રા પ્રમાણે વર્તવાના ઉપર પ્રમાણે સંકલ્પ કરીને કેમરનું ક્રુપાળ તિલક કર્યું એવા આ પાઠના અર્થ હેતા વિશેષ સંભવ છે. પણ ખલિ કર્મના અર્થમાં પૂજા કરવાના લાવ તા છે જ નહિ.

# મૂર્તિના પ્રાદુર્ભાવ કેમ થયા ?

મૂર્તિના પ્રાદુર્ભાવ કેમ થયા તે દર્શાવતાં પં. શ્રી કલ્યાણ વિજયછ મિશ તેમના "જિનપૂજા પહિત " પુસ્તકમાં લખે છે કે—

" જે દેશમાંથી તીર્થ કર ભગવાના વિહાર કરી જતા તે દેશના; તેમના પરમાપાસક બનેલા ઝુકરથા તેમના વિરહમાં તેમનુ દર્શન કરવાને તલસતા અને ઝૂરતા પણ તે કંઈ એવી વસ્તુ નહેાતી કે કાઈની ઇચ્છા માત્રથી મળી જાય. પરિણામે તેએા પાતાની દર્શને જ્યાને પૂર્ણ કરવા

તેમના આકારા ચીતરાવીને કે તેમનાં પ્રતિબિંબા કરાવીને પાતપાતાના ધરમાં રાખતા અને તેમના દીદાર તીરખીને નયનાને તૃપ્ત કરતા. આમ મતુષ્યની દર્શનેચ્છામાંથી મૃતિના પ્રાદર્ભાવ થયા. "

સ્મામાં કાઇને સ્મતિશયાકિત લાગશે પણ તેમ તથી. વર્તમાનકાળમાં પણ સરળ હૃદયી બક્તને તેના ધર્મ ગુરના બીજે ગામ જવાયી વિરુદ્ધદુઃખ પડતાં આંખમાંથી ચોધાર આંમુ ચાલ્યા જવાના દાખલા ભતેલા છે. તા ચાથા આરાના અત્યંત સરળ બવ્યાત્માંઓને ભગવાનના વિરદનું દુઃખ અમહા થય તે સ્વાભાવિક છે. તે દુઃખ ટાળવાને માટે તેએો ધરમાં ભગવાનની મૃતિ' રાખતા અને તેમના દરરાજ દર્શન ક**રી** तेमते वंहन नमस्हार धरता.

એટલે ક્યળલિકમ્માના અર્થ શ્રાવકના ધરમાંથી તીર્થ કર ભગવાનની મૂર્તિન વંદન નમસ્કાર કરવા એ જ અર્થ વિશેષ સુસંગત લાગે છે.

સ્થાનકવાસીઓની એક દ્રલીલ અથવા શંકા એમ પણ છે કે સ્તાનગૃદમાં ન્દ્રાવા ગયા અને ત્યાં બલિ કર્મ કર્યું તે। સ્તાનગૃદ્ધમાં મૂર્તિ કયાંથી હોય? તા મૂળ પાઠમાં એમ છે કે—"ન્હાઇને, બલિકમેં કરીતે કૌતુક અને મંગળરૂપ પ્રાયક્ષિત કરીતે, બહાર જવાને યાેગ્ય શુદ્ધ સુંદર વસ્ત્રી પહેરીતે..." તા આ બધું કામ સ્નાનગૃદમાં જ કર્યું એમ માનવું ભૂલ ભરેલું છે. સ્તાનગૃદમાં ન્હાઇને ખદાર નીકળીને મૂર્તિને (જ્યાં રાખેલી હેત્ય ત્યાં) વંદન નમરકાર કરીને પછી તિલક કરવાના ઠેકાએ જઇને તિલક કરીતે પછી વસ્ત્ર પહેરવાના ઠેકાએ. જઇને વસ્ત્ર પહેરીને....એવી રીતે પાઠના અર્થ સમજવા જોઈએ. એટલે સ્થાનકવાસીની એ શંકા યથાર્થ નથી.

વળી શૈકીયાએો. ધનવાના. રાજા મહારાજાએાના ભંગલામાં તા નિવાસગૃ**ડ, રસાેઇઝુડ, સ્નાનગૃડ, અ**તિથિગૃ**હ વગેરે અનેક જુદા** જુદા મકાના **હોય છે. તેમાં** સ્નાન ધર એટલે ન્દ્રાવાની એક ઋારડી કે એારડા નહિ પણ માેટું મકાન, તેમાં ટળઘી, કુવારાથી

વગેરે જુદી જુદી રીતે ન્હાવા માટે જુદી જુદી એારડીએ હોય છે. ક્રેડલેક ઠેકાણે તેા અંદર તરી શ્રકાય એવા માટા હોજ હાય છે. તેમજ ન્હાયા પછી શરીર લુછવાને, વસ્ત્ર પહેરવાને વગેરે માટે જુદી જુદી એારડી હાય છે. તેવી રીતે ભક્ત શ્રીમંતા અને રાજાએા ન્હાઇને તુરત ભગવાનને વંટન નમસ્કાર કરવા માટે એક જુદા એારડામાં ભગવાનની મૂર્તિ રાખતા હૈાય તાે તે કાંઈ નવાઈ જેવું નથી. એ આખું મકાન સ્નાનગૃહજ કહેવાય પરંતુ તેમાં જુદા જુદા કામ માટે જુદા જુદા એોરડા હોય. તે બધું કામ પતાવીને બહાર નીકળે ત્યારે સ્નાનગૃહમ ચી ખહાર નીકહ્યા એમ કહેવાય.

ભાગવતી સુત્ર શ. ર. ઉ. પ. માં તુગિયાનગરીના શ્રાવકા તથા નિરયાવલિકા સૂત્ર તેમજ બીજા કથા પ્રધાન સુત્રામાં જ્યાં જ્યાં શ્રાવકાને ભગવાનના સમવસરહામાં કે ગણધર મહરાજ અથવા કેશીશ્રમણ વગેરે આચાર્યોને વંદન કરવા તથા પ્રવચન સાંમળવા જવાની વાત આવે છે ત્યાં ત્યાં તેઓ ન્હાઈ ખલકર્મ કરીને ગયા એવા પાઠ ્રઆવે છે.

એ બધે ઠેકાણે ઉપર કહ્યું તેમ પ્રતિમાને વંદન નમસ્કાર કર્યા એમ સમજવાનું છે પણ તેમાં પૂજા કર્યાની વાત નથી.

## દેવલાકમાં મૃતિ પૂજા

અંગસૂત્રે:માં ક્યાંય દેવાની મૂર્તિ પૂજાની વિધિ ખતાવી નથી કકત હાલમાં મળતા **જ્ઞાતાસૂત્ર**માં દ્રૌપદીએ તેના સ્વયંવર મ**ં**ડપમાં જતાં પહેલાં ન્હાઈને જિનપુજા કરી હતી તેવાે ઉલ્લેખ છે. અને તેમાં તેની વિધિ સૂર્યાંભદેવે કરેલી પૂજાતી વિધિ રાજપ્રશ્નતીય સત્રમાં આપેલી છે તે પ્રમાણે જાણી લેવી એમ કહેલું છે. તે પાઠ આ પ્રમાણે છે—

'' જિન પ્રતિમાને પ્રણામ કરીને જેમ સ્યાંભદ્દેવે જિન પ્રતિમાની પૂજા કરી હતી તેમ પૂજા કરી નમાત્યુષ્યુના પાઠ ખાલી વંદન નમસ્કાર કરી જિન ધરમાંથી ખહાર આવી. "

પરંતુ સ્થાનકવાસી સંપદાયના શ્રતાવધાની પંડિત મુનિશ્રી રત્તચંદ્રજીએ જ્ઞાતા સૂત્રની આઠેસા વર્ષ પહેલાંની પ્રતિ ઉપરથી પૂરવાર કર્યું હતું કે એ પાઠ પ્રક્ષિપ્ત છે. કારણ કે તે આઠસા વર્ષની જૂતી પ્રતિમાં તા તે પાઠજ નથી.

દેવાની પૂજાની વિધિ ફક્ત **રાજપ્રશ્નીય** તથા **છવાભિગમ** એ બે સુત્રામાં જ બતાવેલ છે. અને એ બંને સુત્રા તાે બ. મહાવીરના નિર્વાણ પછી પણ પાંચ સાત **સૈ**કા પછી જ બનેલા છે. એટલે તેમાં જે પૂજા વિધિ આપેલ છે તે તેા અહીં ભારત વર્ષમાં તે વખતે જે યુજાવિધિ પ્રચલિત થઇ મઇ હતી, તેનું વર્ણન કરેલું દ્વાય તે ≽वासावि∗ छे

બાકી **દેવા મહા** વિનયો અને વિવેકી હાય છે. તેઓ તીર્થ કર ભગવાનના સમવસરણામાં પણ જતા હોય છે. અને તેના ઉપદેશ સાંભળતા હાેય છે. તેથી પૂજા એટલે શું ? અને ભગવાનની પુજા કેમ થાય? તે પણ તેઓ સારો રીતે જાણતા હોાય છે એટલે વીતરાગ ભગવાનન કલ્પે નહિ તેવી વસ્ત ભગવાનની પ્રતિમા પાસે ધરીને ભગવાનની વ્યાશાતના થાય એવી સાવદા પ્રકારની દ્રવ્યપૂજા દેવા કરે એવી વાત તા કદી માની શકાય નહિ.

એટલે દેવા પણ વંદન નમસ્કાર વગેરે ભાવપુજા જ કરે છે. એમ જ માની શકાય.

### ઉવવાઈ સુત્રમાં પૂજાના દાખલા

મૂર્તિપૂજા માબિત કરવા માટે મૂર્તિપૂજકા ઉવવાઇ સુત્રમાં अप्पेगइया बंदणवत्तियं, अप्पेगइया प्रयणवत्तियं ये पाठना ६९क्षे ५ १ ते કારે છે કે તેના અર્થ વંદન કરવાને તથા પૂજન કરવાને એમ થાય છે અને પૂજા તા પુષ્પ આદિ ૬૦યાથી જ થાય એટલે મૂર્તિ પૂજા

- આ દલીલ કરતી વખતે એ જ ઉવવાઈ સૂત્રના બીજો પાઠ તેએ! ભૂલી જાય છે કે જેમાં ભગવાનની પૂજાની વિગત આપી છે. કે િશુક મહારાજાએ મહાવીર ભગવાન પાસે જઈ તે તેમની પૂજા કેવી રીતે કરી તેનું વર્શન ઉવવાઈ સૂત્રમાં આ પ્રમાણે છે—
- (૧) શારીરથી—ઢાથપગ સંકાચીને, ખંતે ઢાથ જોડીને નસ્રતા તથા વિનયપૂર્વક વંદન નમસ્કાર કરીને ભગવાનના સામે બેસી ગયા અને ભગવાનની સુશ્રૂષા કરવા લાગ્યા. એમ શરીરથી ભક્તિ પૂજા કરવા લાગ્યા.
- (૨) વચનથી—જેમ જેમ ભગવાન વચન ઉચ્ચારતા તેમ તેમ હે ભગવાન! એમ જ છે. હે ભગવાન! સત્ય છે. હે ભગવાન! ખરાખર સત્ય છે. સંદેહરહિત છે. હે ભગવાન! હું ઇચ્છું છું, હું વિશેષ ઈચ્છું છું અને આપે જે કાંઈ કહ્યું તે ખરાખર છે. એમ કહીને તે ભગવાનની વચન દ્વારા સેવા—ભક્તિ–પૂજા કરવા લાગ્યા.
- (3) મનથી—મનમાં મહાન વૈરાગ્યભાવ ધારણ કરીને તેમજ તીવ્ર ધર્માનુરાગ રત બનીને મનથી ભગવાનની સેવા–સકિત–પૂજા કરવા લાગ્યા.

આ પાઠથી સ્પષ્ટ છે કે ભગવાન મહાવીરની પૂજા ત્રણ પ્રકારે કરવામાં આવતી. માનસિક, વાચિક અને કાચિક મનમાં તેમનું ધ્યાન કરવું, સ્મરણ કરવું એ માનસિક પૂજા છે. વચનથી તેમના ગુણુગાન કરવા એ વાચિક પૂજા છે. અને પંચાંગ નમાવીને નમ્રતાપૂર્વક નમસ્કાર કરવા એ કાચિક પૂજા છે. છે. વીતરાગ ભગવાનની પૂજા એ પ્રકારે થાય છે.

ં જે પઢાર્થ રાગ ઉત્પન્ન કરનાર તરીકે મનાય છે તે વીતરાગ ભગવાન પર ચડાવવા અથવા તેમને ભેઢ ધરવા એ પુજા નથી પણ ભગવાનની અવજ્ઞા છે. રાગ ઉત્પન્ન

કરનાર વસ્તુઓના તા ભગવાન પહેલેથી જ ત્યાગ કરી ચુકયા છે. ભગવાને ત્યાગેલી વસ્તુએા ભગવાનને અપર્ધ્ય કરવી એમાં તેમની પૂજા નહિ પણ અવજ્ઞા છે, આશાતના છે.

#### આતંદ શ્રાવક

ઉ**પાસક દર્શાંગ સ્**ત્રમાં આનંદ શ્રાવકે વત લેતાં પ્રતિજ્ઞા કરી છે કે—"મતે (અ!નંદ શ્રાવકને) આજ્યા અન્ય તીર્થિક, અન્ય તીર્થિક દેવ અને અન્ય તીર્થિકાએ ગુક્ષ્ણ કરેલ ચૈત્યતે (પ્રતિમાને) વંદન નમસ્કાર કરવા....એ કલ્પતું નથી.

અર્દી પૂજા કરવાની કાંઇ વાત જ નથી. જો તે વખતે મૂર્તિપૂજા પ્રચલિત હોત તા તેમણે અન્ય તીર્થિકાએ ગૃડણ કરેલ મૂર્તિને વંદન નમરકાર ન કરવાની પ્રતિજ્ઞાની સાથે તેની પૂજા પણ ન કરવી એવી પ્રતિના લીધી ક્ષેતા પણ તેવી પ્રતિના લીધી નથી.

એટલે તે વખતે મૂર્તિપુજા પ્રચિલત નહોતી તે સાભિત થાય છે.

#### આંખડે શ્રાવક

આનંદ શ્રાવકની પેઠેજ અંબડ શ્રાવકે પણ અન્ય તીર્થિકાને. તેમના દેવાને તેમજ અન્ય તીર્થિકાએ પ્રદેશ કરેલા અરિહંત ચૈત્યને વંદન નહિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી. કારસ કે વખતે મૂર્તિપૂજા થતી નહેતી, મૃતિની પૂજા પણ કરવામાં આવતી હોત તો અન્ય तीथि अद्र अरेस अरिदातनी भूतिने वहन निंद अरेपानी प्रतिज्ञा લીધી તેમ અરિદ્રંતની મૂર્તિની પૂજ્ય નહિ કરવાની પણ સા**થે** સા**થે** ભ્રતિત∷ લ∖ધી &ેત. પણ કકત વંદન નમસ્કાર પર્યુપાસના−સેવા ભક્તિ નિંદ કરવાના જ પ્રતિજ્ઞા લાધી, એટલે તે વખતે મૂર્તિપુજા નહેલી તે

## સુત્રામાં પૂજા વિધિ નથી કારણ દ્રવ્યપૂજા થતી નહેાતી

પાચીન કાળમાં મૂર્તિ હતી, મૂર્તિના દર્શન વંદન, નમસ્કાર હતા. પણ મૂર્તિની પૂજા થતી નહેાતી. એટલે જ અંગ સૂત્રામાં કયાંય મૂર્તિની પૂજાને**ા ઉલ્લેખ ન**થી તેમ મૂર્તિપૂજાની વિધિ પણ ક**ચાંય** નથી. એક કકત જ્ઞાતા સૂત્રમાં દ્રૌપદીના અવિકારમાં દ્રૌપદીએ સ્વયંવર વખતે મૂર્તિપૂજ્ત કરી હતી એમ ઉલ્લેખ છે. તેથી અહીં તેના પછ્ વિચાર કરી લઈએ.

## *દ્રૌપ*દ્રી

भू तिंपूका सामित करवा भाटे भू तिंपूक्क संप्रधय जातासूत्रभाना ર્ફ્રીપદીના સ્વયંવરના અધિકાર ઉપર બહુ ભાર મૂકે છે. પણ દ્રીપદીના અધિકારથી મૂર્તિપૂજા સાબિત થઇ શકતી નથી.

ડૌપદીના સ્વયંવર અવિકારમાં ખે વાત છે—(૧) સ્તાન કરી **બલિકમ° કર્યું**, ( ર ) જિનધરમાં પૂજા કરી.

દીપદા સ્વયાંવર વખતે મિથ્યાદેષ્ટિ હતી કે સમ્યગદેષ્ટિ હતી તેમાં મતભેદ છે. સ્થાનકવાસી દ્રૌપદીને તે વખતે મિથ્યાદષ્ટિ માને છે તેના કારણમાં તેએા જણાવે છે કે—

- (૧) દ્રૌપદીએ નિયાણ કરેલું હોવાયી તે નિયાણં પૂરું ન થાય ત્યાં સુધી તેને સમક્તિ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ.
- (૨) એાલનિર્યુક્તિમાં પાઠ છે કે દ્રીપદી લગ્ન પછી સમક્તિ થર્મ હતી.

મૂર્તિ પૂજકા કહે છે કે દ્રૌપદી સમ્યગ્દેષ્ટિ હતી, તેના માતાપિતા પ્ર**થ** સમ્યગદૃષ્ટિ હતા કારણ કે દ્રીપદીનું નિયાલું મંદ રસે થયેલું હતું તેથી સમક્તિ પામી શકે અને નિયાર્ણું તાે બવપૂરા થાય ત્યારેજ પૂરૂં થાય. વાસુરેવ પદ્મી નિયાશું કરવાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. છતાં કૃષ્ણુ વાસુરેવને સમક્તિ પ્રાપ્ત થયું હતું અને શ્રી નેમિનાથ તીર્થ કર ભગવાનના તેઓ અનન્ય ભક્ત હતા એટલે દ્રૌપદીને પણ સમક્તિ પ્રાપ્ત થઈ ગયું હોય તે સંભવિત છે.

ત્યારે ખીજો પ્રશ્ન એ રહે કે મૂર્તિ પૂજકાના કહેવા પ્રમાણે દોપદીએ એ વાર જિનપુજા કેમ કરી ? કારણ કે એક તા કયબલિકમ્મા શખ્દ પ્રમાણે અને પછી જિનવરમાં એમ એ ડેકાણે દોપદીએ પૂજા કરી હતી એમ મૂર્તિ પૂજકા કહે છે.

અહીંઆ મને એ સંભવિત લાગે છે કે દ્રૌપદીએ સ્નાનગૃહમાં ક્યબલિકમ્માના અર્થ પ્રમાણે જુદા એારડીમાં જિનપ્રતિમા હશે તેને વંદન નમસ્કાર કર્યા. અને બીજી વાર જિનવરે જવાની વાત નવી અને બનાવડી લાગે છે, કારણ કે—

રાજમહેલની અંદર બે જિનધર હોવાનું સંભવિત નથી (૧) સ્તાનગૃહના મકાનની અંદર અને (૨) બીજા મકાનમાં પણ રાજમહેલની વંડીની અંદર જ. જો જિનઘર એટલે જિનમ દિર રાજમહેલની ખહાર હોય તો સત્રકાર તે પ્રમાણે જગાવત. વળો રાજમહેલની બહાર મંદિર હોત તો દોપદી ચાલીને નિલ પણ રથમાં બેસીને જ જાત. પણ સ્ત્રમાં તો ચાલીને જવાની જ વાત છે. એટલે બીજીવાર દોપદી જિનધરમાં મઈ તે આખી વાત પ્રક્ષિપ્ત લાગે છે. કારણ કે આ શાતાસત્ર કે બીજા કાર્કપણ અંગસત્રમાં કાઈએ પણ બીજી વાર પ્રતિમાનું પૂજન કે દર્શન કર્યાની વાત હોય એમ કાઈએ કહ્યું નથી

ત્રાતા સત્રની આઠસા વર્ષની જૂની પ્રતમાં તેવા પાઠ નયી. તેથી સ્થા. શ. પં. મુનિબી રત્નચંદ્રજીએ તે પાઠ પ્રક્ષિપ્ત છે એમ સાબિત કર્યું હતું.

આ દ્રૌપદીની વાત સિવાય બીજા ક્રાઈ પણ પ્રસંગમાં મનુષ્યે (પુરુષે કે સ્ત્રીએ) મૂર્તિ પૂજા કરી હતી એવા સ્ત્રમાંના ક્રાઈ દાખલા ક્રાઈએ રજૂ કર્યો નથી.

### પ્રક્ષેપ પાઢા

કાઇપણ અંગ સત્ર હાલમાં મૂળ શુદ્ધ તો ઉપલબ્ધ જ નથી. જે છે તે પણ મૂળ સત્રના ધણા થાડા અંશ અને બાકીનું તા તેના ઉપરનું પૂર્વાચાર્યોનું વિવેચન જ છે. અને પાછળથી જ્યારે મૂર્તિપૂજ ચાલુ થઈ ગઈ હતી, લાેકાનું મન મૂર્તિપૂજા તરક, બાહ્યાચાર તરક આડંખર તરક વિશેષ આકર્ષાયું હતું, ત્યારે તે વલણને પુષ્ટ કરવા માટે પૂર્વાચાર્યોએ સત્રમાં પૂજાની વાત ઉમેરી દીધી હાય તા તેમાં કશી અસંભવિતતા કે નવાઈ જેવું નથી.

જ્વાભિગમ સ્ત્રમાં તથા રાજપ્રશ્નીય સ્ત્રમાં દેવલાકમાં દેવા મૃતિંપૂજ કરે છે તેની વિધિ માટે "રાજપ્રશ્નીય સ્ત્રમાંની સર્યાભદેવની પૂજાવિધિ પ્રમાણે" એમ ખતાવેલું છે. જીવાભિગમ અને રાજપ્રશ્નીય એ ખન્તે સ્ત્રા મૂર્તિપૂજા શરૂ થઈ ગયા પછી પણ ઘણા વખતે અનેલા છે. એટલે તે સ્ત્રા અનાવનાર આચાર્યોએ અહીં થતી હતી તે પ્રમાણેની વિધિ તે સ્ત્રામાં દાખલ કરી દીધી હોય તા તેમાં કંઈ જ અસંભવિત કે નવાઈ જેવું નથી.

અને **ગ્રાતાસ્ત્રમાં** સુર્યાભદેવની પૂજાના ઉલ્લેખ જ બતાવે છે કે દ્રૌપદાની મૂર્તિપૂજાના આખા ય પાઠ પ્રક્ષિપ્ત છે, નવા જ **હ**મેરેલા છે.

અંગસત્રમાં એવું કેમ ખની શકે ? એવી કાેઇને શંકા થાય તાે તેનું સમાધાન એ છે કે હાલના ઉપલબ્ધ સત્રામાં ધણા માટા ભાગ તા મૂળસત્ર ઉપરના વિવરણ કે વિવેચનના જ છે. મૂળસત્રના બહુ જ નજીવા ભાગ તેમાં હશે. અને તેથી જ સત્રામાં ભગવાન મહાવીરના વખતમાં ખનેલી વાતા આવે છે કે જે ભગવાને પાતે કહેલી ન જ હોય એમ સમજી શકાય છે, વિવેચનમાં જેમ એવી વાતા ભગવાનના નામે સત્રામાં ઘૂસી ગઈ છે તેવી જ રીતે દ્રૌપદીની મૂર્તિ પૂજાની વાત પણ ઘૂસી ગઈ હાય તેના કેઈ જ નવાઈ જેવું નથી.

ખાકી સમ્યગ્દષ્ટિ દેવા તા મહા વિનયી અને વિવેકવંત હાય છે. અને તેઓ અરિહંત ભગવાનની પૂજા કેવી રીતે કરવી જોઈએ, એ વાત તેઓ તેમના અવિદ્ધાનથી સારી રીતે જાણે છે તેથી તેઓ અરિહંત ભગવાનની આશાતના થાય તેવી રીતે સાવદ્ય પ્રકારની મૂર્તિ પૂજા કરે જ નહિ. એડલે પૂર્વાચાર્યાના સ્ત્રામાં પૂજાની વિધિ છે તે અહીંયા તે વખતે જે વિધિ ચાલતી હતી તેનું જ વર્ણન કરેલું છે એમ સમજનું જોઈએ.

## પ્રાચીન મૂર્તિએા શું બતાવે છે?

સરકારી શાધખાળ ખાતા તરકથી થતા ખાદકામમાંથી અત્યાર સુધીમાં જે જે મૂર્તિઓ મળી આવી છે તે સર્વ જે દરાયલા શહેરમાંથી મળી આવી છે તે સર્વ જે દરાયલા શહેરમાંથી મળી આવી છે તે સહેર દરાયા પહેલાં પણ ઘણા વખત પહેલાં તે મૂર્તિઓ અનેલી હશે જ. અને જો પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિ પૂજા ચાલુ હાત તા તે મળી આવેલ મૂર્તિઓ લસાયલી હાત. પણ મળી આવેલી મૂર્તિઓ જરા પણ લસાયલી નથી તે વાત પૂરવાર કરે છે કે પ્રાચીનકાળમાં મૂર્તિપૂજા નહોતી. એટલે પણ દ્રીપદીએ મૂર્તિપૂજા કરી નહોતી.

જિનધરને કામદેવના માંદિર તરીકે લઈએ તે પણ તે વાત સંભવિત લાગતી નથી કારણુંકે કોપદી દઢ સમક્તિ હતી તે તે સૂત્રમાંના બીજ ઉલ્લેખાથી નક્કી થાય છે જ એટલે તેણે કામદેવની પૂજા કરી હોય તે સંભવિત લાગતું નથી.

એ હિનિયું ક્તિના પાઠ સ્થાનકવાસીઓએ રજૂ કર્યો છે અને તેમાં કાપદીએ લગ્ન પછી સમક્તિ થવાનું ખતાવ્યું છે. પરંતુ મૂર્તિયજ કા

ચાક્કસપણ કહે છે કે ઓધનિયું કિતમાં એ પાઠ જ નથી. એટલે દ્રૌપદી લગ્ન પહેલાંથી જ સમકિતી હતી એમ સમજી શકાય છે.

"જિન પ્રતિમા જિંનસરિખી" એ મૂર્તિપ્જકાના મુદ્રાલેખ છે. જિન ભગવાનને કાેઈ સ્ત્રી અડી ન શકે તે સત્રથી, સિદ્ધાંતથી સિદ્ધ વાત છે. જિનપ્રતિમા જિન સરિખી છે તાે જિન પ્રતિમાને પણ સ્ત્રી અડી ન શકે એ સમજી શકાય તેવી વાત છે. છતાં દ્રૌપદીએ જિન–પ્રતિમાને ન્હવરાવવા વગેરેની વાત છે એટલે દ્રૌપદી મૂર્તિને અડીને જ તે બધું કરી શકે તે તા નક્કી જ. ત્યારે "આ તા સ્થાપનારૂપ છે માટે સ્ત્રી અડી શકે" એમ કહેવું તે કેટલું ન્યાયસંગત છે તે વાંચકા સહેલાઈથી સમજી શકશે.

મતલમ કે દ્રૌપદીએ મૂર્તિ પૂજા કરી જ નહેાતી પણ સ્નાનગૃહમાંના મૂર્તિના એારડામાં કે જેને જ જિનધર કહેતા હાય તાે તે સંબવિત છે ત્યાં દ્રૌપદીએ મૂર્તિને વંદન નમસ્કાર કર્યા હતા, વખતે પ્રાર્થના પણ કરી હાેય.

## મૂર્તિ પૂજા નહાતી તેનાં દૃષ્ટાંત

પ્રાચીન કાળમાં મૂર્તિ પ્રજ નહોતી તેના શાસ્ત્રીય દાખલા પણ છે, જેમ કે—

"ભરત ચક્રવર્તીની ઇચ્છા થઇ અને અષ્ટાપદ ગિરિ ઉપર ભગવાન ઋષભદેવના અગ્નિ સંસ્કારના સ્થાન ઉપર "સિંહ નિષદ્યા" ચૈત્ય બનાવી દીધું. અને ઋષભાદિ તીર્થ કરાની મૂર્તિએ પ્રતિષ્ઠિત કરીને ચિરસ્થાયી સ્મારક બનાવી પાતાનું કર્તવ્ય પૂરું કર્યું. ન તેની પૂજા વ્યવસ્થા માટે કાઈ ગામ ગરાસ દીધા, ન પૂજારિઓના બંદાભસ્ત કર્યા.

" ભારતના વંશ જ સગર ચક્રવર્તીના પુત્રાએ પાતાના પૂર્વજોની કૃતિને ચિરસ્થાયા અને સુરક્ષિત ખનાવવા માટે તેના માર્ગો દુર્ગમ ખનાબા. અને કરતી ખાઈ ખાદીને પર્વતને દુરાય્રહ ખનાબ્યા. તેના

નિવાંહ માટે બીજી કાે ચિંતા ન કરી. કેમકે તેવી ચિંતાનું કાે છ કારણ જ ન હતું. કાર્ક દેવ વિદ્યાધર પહેાંચી જતા અને ધચ્છા થતી તા યથેચ્છ બહિત કરી લેતા. નહિ તા દર્શન તા કરતા જ અને ભરતની પિતૃક્ષક્તિ તથા જિન ભક્તિને સંખંધે બે શબ્દા બાલતા જ.

" આપણા શ્વાસ્ત્રોના લેખાનુસાર નંદીશ્વર, રુચક, કુંડલ આદિ દીપામાં શાક્ષત ચૈત્યા અને પ્રતિમાઓનું અસ્તિત્વ છે, અષ્ટાદ્ધિક પર્વાના દિવસામાં કે જિન ક્રલ્યાણક આદિના પ્રસંગામાં દેવા, અસુરા કે સિદ્ધ વિદ્યાધરા ત્યાં જઇ ઉત્સવા મનાવે છે. પણ સદાકાળ ત્યાં કાસ પૂજા કરે છે એના ખુલાસા શાસ્ત્રથી મળતા નથી.

" આપણે સમજવું જોઈએ કે આપણી પ્રાચીન પૂજા પહુતિ આજના જેવી ન હતી. તે સાચી અને સ્વાભાવિક હતી. આજની પદ્ધતિમાં કત્રિમતાનાં બધના છે, ભાવનાં સ્થાને ફરજ કર્તવ્યની કહિએા સંકળાયેલી છે. એટલે પૂજકની **ચ્માત્મભાવનાઓના વિકાસ થ**ઇ શક્**તા નથી**."—જિનપૂજા પહતિ પુરતકમાંથી સાબાર ઉદ્દત.

## પૂજાવિધિ નાની શરૂઆત પછી વધતી ગઈ

મૂર્તિ પૂજાની શરૂઆત ખહુ નાની હતી. શરૂઆતમાં (૧) સુગંધી ચૂર્શની પુડી, (૨) પુષ્પમાળા, (૩) ધૂપ, (૪) ચાવલ (ચામા) અતે ( પ ) દીપક દેવતે ( મૂર્તિને ) ધરાવતા. આ પ્રમાણે પંચાપચારી પૂજાની શરૂઆત થઇ. પછી વધીને અષ્ટાપચારી થઇ. પછી તા વધતી જ મું. ચૈત્યવાસીઓએ ખાસ કરીને ખૂબ વધારી દીધી.

पूर्वाविधि आस्ते आस्ते वधती क गर्ध ते पूर्वाविधि अने પ્રતિષ્ઠાના જુદા જુદા વખતે થયેલા જુદા જુદા આચાર્યોના પુસ્તકા €પરથી સિદ્ધ થાય છે.

## પુજાવિધિથી કંટાળેલાએાએ પૂજાવિરાધ અપનાવ્યા

આ પૂજાવિધિએ લોકોને એટલા બધા ત્રાસ કંટાળા આપ્યા કે જ્યારે મુનિઓ શ્રી ધર્મ સિંહ્રેજી. ધર્મદાસજી. લવજી ઋષિએ મૃતિપુજા વિરુદ્ધ પાેકાર ઉઠાવ્યાે ત્યારે તેમને અણચિંતવી, અસાધારણ કત્તેહ મળી. પુજાવિધિયી કંટાળેલા સર્વ લાેકાએ આ મુનિઓના પાેકારને વધાવી લીધા અને તેઓ આ મુનિઓના અનુયાયી ખની ગયા. આ પ્ર**મા**ણે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયની માટી સંખ્યા બની ગઇ.

સ્થાનકવાસીઓના આ મૂર્તિપૂજા વિ**રાધી** પાકારમાં મૂર્તિવિરાધ પણ સમાઇ ગયા એટલે એ વિરાધ મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા એ બે તદ્દન જુદી જુદી બાબતા છે તેની ખબર જ નહોતી. તેથી તેમણે તા તકેથી મૂર્તિ પૂજા વિરુદ્ધ તેમજ મૂર્તિ ની વિરુદ્ધ પણ પ્રમાણા શાધી કાઢયા અ**થવા** ઉપજાવી કાઢયા.

પરંતુ મૂર્તિપુજકા તા તે વખતે આ ખંને જુદી જુદી બાયતા છે તેમ જાણતા જ હશે તા તેમણે મૂર્તિપૂજાના ખચાવ કરી વિરાધ વધારવાને ખદલે વિરાધીઓને ખંને જુદી જુદી ખાખતા છે એમ સમજાવ્યું હોત તા મૂર્તિ વિરાધ તા તે જ વખતે અટકી ગયા હોત. અને પૂજા વિધિ તદ્દન ખંધ તાે એકદમ થઇ ન જ શકે તેથી તેમાં સુધારા ફેરફાર કરવાનું શરૂ કર્યું હોત તા મૂર્તિ પૂજા માટેના વિરાધ પુણ ઉગ્ર ન ખનત.

અથવા તા તે વખતે મૂર્તિપૂજક સાધુએ પણ મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજામાં એવા એાતપ્રાત એકરૂપ બની ગયા હતા કે તે બે લિન્ન ભિન્ન વિષયેા છે એવી તેમને કલ્પના પણ થઈ ન **હોય.** અ**ને તેયી** એ રીતે વિચાર પણ કર્યો ન હોય તો એ પણ સંબવિત છે.

ગમે તેમ પણ આ વિષયમાં યથાર્થ વસ્તુસ્થિતિ સમજવાની ક્રાશીશ નહિ કરવાના કારણે જ હાલની સ્થિતિ સર્જાઇ છે.

## સાધુએા માટે સમાધાન કરવું અશક્ય નથી.

કાળ ધર્મે " બનવાનું હતું તે તેા બની ગયું પણ હવે '' જાગ્યા ત્યારથી સવાર " ગણવામાં આવે અને ઉપર પ્રમાણેની સત્ય હકીકત સ્વીકારવામાં આવે તે સ્થાનવાસી અને દેરાવાસી ( મૂર્તિ પૂજક ) બંનેની એકતા થવામાં કંઇ પણ અડચણ નડે નહિ. વાત એટલી જ કે ખંને પક્ષે સત્ય હકીકત સ્વીકારવી જ જોઇએ, સંપ્રદાયવાદમાં તણાવું ન જોઇએ, સ્વમતના દુરાગ્રહ રાખવા ન જોઈએ અને તીર્થકર ભગવાનાના વખતમાં જે સ્થિતિ હતી, જે પ્રરૂપણા હતી તેના સ્વીકાર કરવા તૈયાર યવું જોઈએ.

ખંતે પક્ષા એવી દલીલ કરી શકે કે લાેકામાં વર્ષા જુતા જે ખ્યાલ, ભાવના કે આગ્રહ પેસી ગયેલ છે તે કાઢવા મુશ્કેલ છે. તેના જવાયમાં હું કહી શકું કે લાેકામાં ખાટા આગ્રહ પૈસાડનાર જ સાધુએ હતા અને છે. અને હવે સાધુએ જ જો સત્યને હૃદયથી સ્વીકારીને તે પ્રમા<mark>ણે</mark> પ્રરૂપણા કરવાને ઇ<sup>2</sup>છે તેા ધડીકમાં લાેકાને સમજાવી શકે. લાેકા તાે સત્યાર્થી જ છે. પણ લાેકાને સત્ય **શ**ું છે તેની ખત્યર નહિ હાેવાથી તેએા સાધુએાના કથનને અનુસરે છે.

અત્યારે પછ સાધુએા સત્યના પ્રચાર કરવા માંડે અને મૂર્તિની માન્યતા સાચી છે અને મૂર્તિ પૂજા સૂત્રસિદ્ધ નથી તથા અરિદ્વંત ભગવાનની આશ્વાતના કરનાગે છે તે વાત બન્ને સંપ્રદાયના સાધુઓ સ્પષ્ટતાથી લાેકાને સમજાવે તાે લાેકા તાે તરત જ સાધુના વાતને માની જાય તેમ જ છે. પહેલી વાત સાધુ માંએ સત્યાર્થી પણાયી, સત્યના સ્વીકારથી, સત્ય પ્રરૂપણાથી ભવકટ્ટિ છે એમ દઢપણે માનવું અને પછી સાધુએા એટલું ધ્યાનમાં રાખે અને તે પ્રમાણે વર્તે તા સ્થાનકવાસીએ અને મૂર્તિ પૂજકાની એકતામાં જરાપણ વિલંબ લાગે तेभ नथी

મૂર્તિની માન્યતા અને મૂર્તિની પૂજ વિશેના વિચાર અત્રે પુરા થાય છે.

# પાંચમા આરાના અંત સુધી સંપ્રદાયા નહિ પણ શુદ્ધ જૈન ધર્મ જ ટકી રહેશે

ભગવાને કહેલું છે કે જૈન ધર્મ પાંચમા આરાના અંત સુધી ટકી રહેવાના છે એ વાત સર્વ સંપ્રદાયના સર્વ જૈને માને છે. અને તે ઉપરથી દરેક સંપ્રદાય પાતાને ઠેઠ સુધી ટકી રહેવાની વડાઈ લીએ છે. આવી વડાઈ લેવામાં તેમની ગંભીર બૂલ છે. કાઈ પણ એક સંપ્રદાય ઠેઠ સુધી ટકી રહેશે એમ લગવાને કહ્યું જ નથી પણ શુદ્ધ જૈન ધર્મ જ પાંચમાં આરાના અંત સુધી રહેશે એમ જ લગવાને કહ્યું છે.

ભરમગૃહને લીધે જૈન ધર્મ ચાળણીમાં ચળાશે એમ કહેલું તે ભવિષ્યવાણી સિધ્ધ થઈ ચૂકી છે. જૈન ધર્મ જુદા જુદા સંપ્રદાયા, ગચ્છા, પંચામાં વિભિન્ન થઈને છિન્નભિન્ન થવાના હતા તે થઈ ચૂકયા છે. હવે તા ફરીને સારા કાળ આવશે, ધર્મકાળ આવશે અને તે કાળ એકતાના હશે, ત્યારે સર્વ સંપ્રદાયાને પાતપાતાના મતાગ્રહા છાડીને એક થવું જ પડશે અને એક જ શુધ્ધ જૈનધર્મના ઝંડા નીચે રહેવું પડશે.

એ વખત હવે ખહુ દ્વર નથી. સંપ્રદાયવાદીઓને, મતાગ્રહીઓને લહે આ મારી વાત અત્યારે માનવામાં ન આવે. પરંતુ હું માનું છું કે શાહા વખતમાં જ કાેઈ સુગ પ્રધાન મહાત્મા જાગશેજ. અને તે મહાત્મા અધા સંપ્રદાયાને તેમની ભૂલે৷ સમજાવી તેમને શુદ્ધ ધર્મમાં લાવશે જ. અને એ રીતે તે મહાત્મા સર્વને એકત્રિત કરી શુધ્ધ જૈન ધર્મ ના ફેલાવા કરશે.

માટે આપણે અત્યારથી જ મતલેદાને ખને તેટલા અને બને તેમ ઓછા કરતા જવું જોઇએ. અને બને તેટલા એક થવું નેઇએ. કે જેથી એ યુગ પ્રધાન મહાત્માને એકતા કરવામાં વિશેષ મહેનત પડે નહિ અને તેથી તેએ**ા શુધ્ધ** જૈન ધર્મના સહેલાઇથી વિશેષ ફેલાવા કરી શકે.

#### મારી આલાેચના

અહીં મારે એક વાતની સ્પષ્ટતા કરવી જોઇએ કે મારા આગલા <del>બે</del> પુરતકાે—(૧) સત્ય ધર્મ પ્રકાશ અને (૨) જૈન ધર્મ અને એકતા—તેમાં મેં મૃતિ'પૂજાના વિરાધ કરેલ છે. પરંતુ તે વખતે મૂર્તિની માન્યતા અને મૂર્તિની પૂજા એ બે જુદી જુદી બાબતાે છે તે મારા ધ્યાનમાં નહેાતું. મારા વાંચન મનનના પરિણામે મને તે સત્ય લાગ્યું કે તરત મેં મૂર્તિ' સત્ર સિદ્ધ છે તે જાહેર કર્યું હતું. એટલે મારા ઇક્ત પુસ્તકામાં મૃર્તિ પૂજાની અંતર્ગત મૂર્તિના પણ મારાયી વિરોધ **શ**ર્ધ મયા છે. તે ખાટા છે અને તેયા તેને માટે અનંતા સિદ્ધ કેવળાની સાખે मा लहेर रीते मिच्छामितुकृहं अर्ध धुं. भारं ते दुधृत्य भिथ्या हो.

### પ્રકરણ તેરમું

# કેટલુંક સ્પષ્ટીકરણ

## સાધના માર્ગમાં મિથ્યાત્વના એકપણ અંશ હાેય ત્યાં સુધી માેક્ષ દ્વર જ છે

આજે બિન સાંપ્રદાયિક જૈન તા ભાગ્યે જ મળશે. માટે : બાગે દરેક વાંચક તેના સાંપ્રદાયિક રંગથી રંગાયેલા જ દોય છે. અને તે જ્યારે કાઇ વાત તેની માન્યતાની વિરુદ્ધની વાંચે છે, ત્યારે તેનું દિલ ક્રાેઇને કાેઇ રીતે ઉક્રળા ઊઠે તે સ્વાભાવિક છે. તે ઉક્રળાટ તેના શબ્દામાં વ્યક્ત થઈ જાય છે.

તે ઉકળાટને લીધે તે લેખના ભાવને યથાર્થ સમજવાની કાેશિષ કરતા નથી અને પાતાની માન્યતાની રીતે ચર્ચા કરવા માંડે છે. પરંત દલીલાેમાંની કર્ષ્ટ દલીલ કર્ષ્ટ રીતે ખાેટી છે તે ખતાવવાની દરકાર કરતા નથી.

સંપ્રદાયવાદી વાંચકામાં આવું ખતે તે સ્વાભાવિક છે. છતાં ખધાં વાંચકામાં ખાટી રીતે ગેરસમન્યૂતી ફેલાવા ન પામે તેથી કેટલાક ખુલાસા કરવાની જરૂર જણાય છે. મેં પહેલેથી જ જણાવેલું છે કે મારી કાેઈ પણ દલીલમાં સિદ્ધાંતની રૂએ ભૂલ છે તેની કાેઈ ખાત્રી કરી આપશે તા તે પ્રમાણે હું સુધારવા **તૈ**યાર છું.

## આ પુસ્તકમાંના લેખાના હેતુ શા છે?

મૂર્તિ, મૂર્તિ પૂજા, દશ્ચ પ્રશ્નો અને તેનું સમાધાન વગેરે આ પુસ્તકમાંના લેખા લખવામાં મારા હેતુ શા છે ? તે સંબંધમાં વાંચકામાં ગેરસમજ ન થાય માટે સૌથી પહેલાં તેના ખુલાસા કરી દઉં છું.

મારા **હે**તુ ફક્ત સત્ય શાધવા, જાણવા અને જણાવવાના છે. ભગવાન મહાવીર શું પ્રરૂપ્યું છે તે શાધવાના જાણવાના અને સમજવાના છે.

એમ તા દરેક સંપ્રદાય પાતાના મતને જ સત્ય જ માને છે. લગવાને જે પ્રમાણે કહ્યું છે તે પ્રમાણે જ તેઓ બધાય માને છે એમ તેઓ દઢતાથી કહે છે. છતાં ખૂખી એ છે કે બધા સંપ્રદાયાની ઘણી વાતા એક બીજાથી વિરુદ્ધ છે, પણ સર્વત્ર લગવાનના કથનમાં વિરાધ હાઇ શકે જ નહિ. એટલે જ્યારે જુદા જુદા સંપ્રદાયાની વાતામાં વિરાધ માલુમ પડે ત્યારે એટલું તા નક્કી સમજ શકાય કે બધાની વાત સત્ય હાઇ શકે જ નહિ.

તેથી સત્ય શું છે? ભગવાને શું પ્રરૂપ્યું છે તે જાણવાની સમજવાની અને તે પ્રમાણે વર્તવાની ભગવાનમાં શ્રદ્ધા રાખનાર દરેક જૈનની ફરજ છે તેમ મારી પણ ફરજ છે એમ હું સમજું છું અને તેયા એક સત્યાર્થી તરીકે સત્ય ધર્મ અથવા મૃળ શુધ્ધ જૈનધર્મ જાણવાની ઇચ્છા એ જ આ પુસ્તકના હેતુ છે.

### એવી સત્યની શાેધ શા માટે?

સંપ્રદાયવાદીઓ કહેશે કે એવી રીતે સત્ય શાધ કરવાની જરૂર જ શી છે ! તમે તમારા સંપ્રદાયની માન્યતા પ્રમાણે માના અથવા તમને પાતાની મેળ જે સત્ય લાગે તે પ્રમાણે માના પણ આવી બાજિંગડમાં શું કામ પડા છા !

કા, ભાઈ તમારી વાત તેા દીક છે. પણ તમે જ મને સંમળવ્યું છે કે—મિધ્યાત્વથી ભચા તો જ માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકાય. મિધ્યાત્વના એક અ'શ હોય ત્યાં સુધી તા માક્ષ દ્વર જ છે. અને હું તા માક્ષના પ્યાસી છું તેથી મારામાં એક અ'શ પણ મિધ્યાત્વના રહે તે મને પરવડે તેમ નથી.

જૈનધર્મની પ્રાપ્તિ વિના પણ જીવને મનુષ્ય ગતિ અને દેવની ગતિના સુખા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પરંતુ માક્ષના શાશ્વત સુખના લાભ તાે જૈનધર્મની આરાધનાયી જ મળી શકે છે. **જૈનધર્મની** એ વિશિષ્ટતા છે.

જૈનધર્મ સિવાયની અન્ય સર્વ પ્રવૃત્તિને મિથ્યાત્વ પ્રવૃત્તિ મણેલી છે. મિથ્યાત્વરૂપ પ્રવૃત્તિ એ પાપરૂપ પ્રવૃત્તિ ગણાય છે. અને તેથી જૈનધર્મમાં મિથ્યાત્વના ખાસ નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

જૈન ધર્મે પાપ પ્રવૃત્તિના અઢાર સ્થાનક ખતાવેલા છે તેમાં માટામાં માટું પાપસ્થાનક મિ<sup>ટ</sup>યાત્વને કહેલું છે.

ત્યારે હું મિથ્યાત્વથી ડરીને શુદ્ધ જૈનધર્મને શાધીને સમજવાની કાેશિશ કરૂં તેમાં ખાેં યું શું છે? પાંચમા સંપ્રદાય ઉમેરવા છે?

આટલું લખ્યું ત્યાં મારા કાનમાં એક અવાજ અથડાય છે. તે કહે છે કે-તમે તમારી મેળ શાધ કરીને જેમ માનવું હાય તેમ માના, પુષા આવી રીતે જાહેરમાં લખીને ઊઢાપાઢ શા માટે કરા છા ? શું તમારે પાંચમા સંપ્રદાય ઉમેરવા છે?

સત્ય વાત જાહેર કરીએ ત્યારે સંપ્રદાયવાદીએ કેવા ઊંધા અર્થ કરી નાખે તેના આ એક નમૂના છે. અરે, બાર્ક, ભગવાને એક **પછ્** સંપ્રદાય પ્રરૂપ્યા નથી અને ભગવાને શું પ્રરૂપ્યું છે તેની શાધ કરનાર પાંચમા સંપ્રદાયતા મનમાં પણ વિચાર કેમ કરી શકે ! ના. સાઇ, એવા ડર રાખશા નહિ તેમ એવું કહેશા પણ નહિ.

અને સત્યની શાધ ખાનગી રીતે થઈ શકે તેવા સંભવ નથી એમ ખાત્રી થયા પછી જ જાહેર ચર્ચા જરૂરની ગણી છે. વળી આજે મારા જેવા સત્યાર્થી ઘણા છે તેમને પ**ણ સત્ય જાણ**વાના લાભ મળે તેમ પણ થવું જ જોઈએ.

#### મિથ્યાત્વની વ્યાખ્યા

હું તેા કક્ત મારામાં નિથ્યાત્વ હેાય તેના નાશ કરવા માગું છું તાે હવે મિથ્યાત્વની વ્યાખ્યા શું છે તે જોઈએ.

જેનધર્મમાં મિથ્યાત્વની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરવામાં આવે છે—વીતરાગદેવ, નિર્ધાય ગુરુ અને સર્વત્ર પ્રણીત ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધા ન દ્વાય તે મિથ્યાત્વ.

વીતરાગદેવ ઉપર શ્રહા રાખવી એટલે વીતરાગ ભગવાન ખરખર થઈ ગયા હતા એટલું જ માનવાનું નહિ પણ વીતરાગ સર્વજ્ઞ દેવે કહેલું છે તે જ સત્ય છે એમ દઢતાથી માનવું તે સાચી શ્રદ્ધા કહેવાય. એટલે કે સર્વજ્ઞ દેવે પ્રણીત કરેલા ધર્મ જ સત્ય છે એમ દઢતાથી માનવું તે સાચી શ્રદ્ધા કહેવાય. અને તેનાથી વિપરીત માનવું તે મિચ્યાત્વ.

તે જ પ્રમાણે નિર્માય મુનિ ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી એટલે કે સર્વજ્ઞ વીતરાગ ભગવાને કહેલ છે તે પ્રમાણે જ ખરાખર જે નિર્ધાય મુનિ ધર્મ સમજાવે તે મુનિને જ સાચા ગુરુ તરીકે માનવા. અને તેમના ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી.

પરંતુ ભગવાને કહેલા વચનાને ઊલટા રૂપમાં સમજાવે, સત્ય વાતને ગાપવીને કે છુપાવીને તેને જુદા જ રૂપમાં ખાટી રીતે સમજાવે તેને સાચા ગુરુ તરીકે મનાય નહિ, એટલે—

ભગવાનના વચનાને ઊલડા સ્વરુપમાં સમજાવનાર મુનિ ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી અને તે ગુરુ સાચું જ કહે છે એમ માનવું તે પણ (મથ્યાત્વ કહેવાય.

ભગવાનના વિરહમાં ભગવાનના વચનાને ભરાયર સમજાવનાર સુરૂ જ છે. અને તેથી જ સુરુની ખાસ મહત્તા છે. પરંતુ તે જ કારણે સત્યાર્થીએ ગુરુની યથાર્થ પરીક્ષા કરીને જ તેમને ગુરુ તરીકે સ્વીકારવા જોઈએ. અને ગુરુ મારકત પણ કંઇ ખાટું સમજાઈ ન જાય તેની સત્યાર્થીએ સાવચેતી રાખવી જોઈએ.

#### કથા જૈન ધર્મ સત્ય?

એમ તો અત્યારે પણ જૈન ધર્મના સર્વ સંપ્રદાયા કહે છે કે જૈન ધર્મ સત્ય છે એટલું જ નહિ પણ—

**જૈન ધર્મ જ સત્ય છે** ( ખીજો ક્રાઈ ધર્મ સત્ય નથી )

એમ પણ બધા જ સંપ્રદાયા સ્પષ્ટ રોતે કહે છે.

त्यारे सवाक्ष से थाय छे डे-से कैन धर्म ध्या ?

તે તે સંપ્રદાયે માનેલા જૈન ધર્મ સત્ય છે એમ માનવું ? એમ માનીએ તાે એ રીતે દરેક સંપ્રદાયના ધર્મ સત્ય છે એમ માનવું પડે. એના અર્થ એ કે જૈન ધર્મ એક નહિ પણ અનેક છે.

પરંતુ જૈન ધર્મ તા એક જ છે. ભગવાન મહાવીરે એક જ ધર્મ પ્રરૂપ્યા છે એટલું જ નહિ પણ જૈન ધર્મ અનાદિથી એક જ છે અને દરેક તીર્થ કરદેવ એક જ પ્રકારના જૈન ધર્મ પ્રરૂપતા આવ્યા છે એમ પણ અત્યારના જૈન ધર્મના દરેક સંપ્રદાય કળ્લ કરે છે.

આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે આજના કાઇ પણ સંપ્રદાયે માનેલા ધર્મ તે સંપૂર્ણપણે સાચા જૈન ધર્મ નથી, પણ જૈન ધર્મનું કાઇ અંશે રૂપાંતર છે. દરેક સંપ્રદાય મૂળ જૈન ધર્મના કાઇ ને કાઇ સિદ્ધાંતને અથવા નિયમને ઊલટા રૂપમાં પ્રવર્તાવી પાતાને સત્ય ધર્મી કહેવડાવે છે.

પરંતુ એમ એકાંતવાદ ધારણ કરનાર સંપ્રદાયને સત્ય **ધર્મ**ના અનુયાયી માની શકાય નહિ. **જૈન ધર્મ અનેકાંતવાદ ઉપર સ્થિર**  છે. એટલે એકાંતવાદને ધારણ કરનારા સંપ્રદાયા સત્ય ધર્મને સંપૂર્ણપણે અનુસરતા નથી. જેટલે અંશે એકાંતવાદ એટલે અરી અસત્ય ધર્મ એમ સમજ શક્ષય છે.

િક દમાં મુખ્ય છ દર્શન કહેવાય છે. તે દરેક અમુક અમુક રીતે એકાંતવાદી છે. દરેક વસ્તુને જુદી જુદી ખાજુથી જુદા જુદા દેષ્ટિકાણથી જોઈને તેવું સ્વરૂપ સમજવું જોઈએ. તેમ કરવાને બદલે એ છયે દર્શના અમુક રીતે અસત્ય ઠરે છે. પરંતુ તે બધાના દૃષ્ટિકાણ ભેગા કરીને નિર્શય કરવામાં આવે તા તે સત્ય નિર્જાય બની જાય. અને એ રીતે જ જૈનધર્મમાં છયે દર્શન સમાઈ જાય છે એમ કહેવાય છે.

એ જ પ્રમાણે જૈનધર્મના દરેક સંપ્રદાયા અમુક અમુક બાયતામાં એક જ દબ્ટિક્રાણથી નિર્ણય કરી વસ્તુના સ્વરૂપને ઊલટં અથવા સંકુચિત કરીને તેને સત્યધર્મીનું ૨૫ ખતાવી રહ્યા છે. એટલે તે તે પ્રકારે તેઓ શુધ્ધ સાચા જૈનધર્મથી દૃર છે.

અતે જેટલે અશે ભગવાનના વચનથી વિરુદ્ધની માન્યતા તેરલે અરી મિથ્યાત્વ ગણાય છે.

પરંતુ એ સર્વ સંપ્રદાયાના જુદા જુદા દિષ્ટિકાષ્ટ્રને એક્ઠા કરીને વસ્તુના નિર્જુય કરવામાં આવે તેા તે શુધ્ધ ધર્મ બની જાય અથવા શુધ્ધ ધર્મની એટલા ખધા નજીક આવી જાય કે તેમાં મિથ્યાત્વના અનર્થકારી અંશ રહે નહિ.

### સંપ્રદાય એ દુષમકાળના પ્રભાવ છે.

ભગવાન મહાવીરે એક જ પ્રકારના શુદ્ધ ધર્મ પ્રરૂપેક્ષા છે. તેમાં ક્રાે⊌ સ'પ્રદાય, ગ≃છ, પંચ, ફાંટા કે વાડાને સ્થાન નહેાતું. આજે અનેક સંપ્રદાય, ગચ્છ વગેરૈના બેદ પડી ગયા છે. તે કુકત બેદ પાડનારની અતાનતા અથવા અહંભાવની દત્તિનું જ કળ હતું. એ આ દુષમકાળના પ્રભાવતું જ પરિચામ હતું.

આજે કાળના પ્રમાવે, અજ્ઞાનતાને લીધે, અહંભાવને લીધે કે માન પ્રતિષ્ઠાના લાેભને લાેધે. પૂર્વ સંસ્કારથા કે વર્તમાન સંસર્ગથા ક્રાઇ સિદ્ધાંતને પાતાની અલ્પ અદ્ધિ પ્રમાણે ઊલટા રૂપમાં સમજાયા હ્યામ તેને જ સત્યરૂપે દહતાથી માની લેવા અને જૈનધર્મના અનેકાંત વાદને નહિ સમજવાયી એકાંતવાદ ધારણ કરવા. એ રીતે જૈનધમ'માં અતેક સંપ્રદાયા ગચ્છા. વાડાએા ઉત્પન્ન થયા છે.

ધર્મમાં આવી જાતના ક્રાર્મ પણ વિષયમાં, ક્રાર્ક પણ બાબતમાં એકાંત આગ્રહ એ તીર્થ કર ભગવાનના વચનની વિરહત કાર્ય છે અને ભગવાનના વચનની વિરુદ્ધના કાર્ય'ને મિ<sup>શ્</sup>યાત્વની સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે.

### શાધમાં મુશ્કેલી

આજના સાંપ્રદાયિક વાતાવરણમાં સત્યની શોધ કરવી એ મૃશ્કેલ કાર્ય છે. પરંતુ લાધેલ સત્યને પ્રકાશમાં મૂકવું એ હમેશાં એથી પણ મુક્કેલ કાર્ય ગણાતું રહ્યું છે. છતાં સત્યાર્થીને તાે સત્ય શાધવું જ રહ્યું, તે તેની શાધમાંથી પાછા હઠી શકે નૃહિ.

તેથા મેં મારાથા ખનતા મહેનત કરીને જે કંઈ સત્ય શાધા શકાયું તે આ પુસ્તકમાં મારા લે મામાં બતાવેલું છે. તેમાં મેં જરૂર પૂરતી સૂત્રાની સાક્ષીએા. ઉલ્લેખા આપેલા છે.

છતાં તેમાં કેટલું ક સ્થાનકવાસી માન્યતા વિરુદ્ધનું છે તે તેઓ એકદમ સ્વીકારવા તૈયાર ન થાય તાે તે સ્વાભાવિક છે. તેવી જ રીતે કેટલુંક મૂર્તિ પૂજક માન્યતા વિરુદ્ધનું છે. તે તેએા એકદમ સ્વીકારવા તૈયાર ન થાય તેા તે પણ સ્વાબાવિક છે. તે ઉપરાંત કંઈક યાંને સંપ્રદાયને માન્ય ન **હે**ાય તેવું બંને ય સ્વીકારવા તૈયાર ન થાય એ પ**ણ સમ**જી શ્વકાય તેમ છે.

પરંતુ અહીંયા સવાલ સાંપ્રદાયિક માન્યતાના નથી કે અંગત રુચિતા સવાલ નથી. પણ ભગવાને શું પ્રરૂ<sup>પ</sup>યું હતું તે શાધી ક્રાહવાનું

છે. અને એ રીતે ક્રાઈ પક્ષ જે કંઈ મારી ભૂલ અંગ સૂત્રને અનુસરીને ખતાવશે તે સંખંધમાં હું જરૂર વિચાર કરીશ.

## મૂર્તિ સંબંધી સ્પષ્ટિકરણ

મૂર્તિ સળધમાં એક ખે જરૂરી સ્પષ્ટીકરણ કરી લઉ.

(૧) મૂર્તિએ વ્યવહાર ધર્મ છે અને મૂર્તિ તે આલંબનરૂપ છે.

સ્માલ થન એટલે ટેકા. સગ્નક્ત માણુમને ટેકાની જરૂર પડતી નથી. પણ સ્થાક્ત માણુમને ટેકાની જરૂર પડે છે.

તે પ્રમાણે ધર્મમાં પણ - ધર્મ જ્ઞાન અને ધર્માચરણમાં કમજોર-અશ્વકત માણમને ટેકાની જફર પડે છે. તેવા માણસને મૂર્તિને ટેકા, મૂર્તિનું અવલંબન આશીર્વાદરૂપ થઇ પડે છે.

(૨) એક બાર્ક એ સવાલ પૂછ્યો છે કે—અવલંબન મિશ્યાત્વીને કે સમક્તિને !

તેના જવાત્ર. સમક્તિના ઘણા પ્રકારા છે. તેમાં ભાવસમક્તિ, નિશ્વય સમક્તિ વગેરે જીવાની ઉચ્ચ સમક્તિ અવસ્થાના બેદા છે તેને કાર્ષ્ઠ આલંબનની જરૂર હોય નહિ.

પરંતુ સમક્તિની પ્રાથમિક દશાના કેટલાક બેટા છે જેવા કે— દ્રવ્ય સમક્તિ—જિનેધરતું વચન તત્ત્વરૂપી છે એવી સામાન્ય રુચિ.

સંક્ષેપરુચિ – જે જૈત દર્શન યથાર્થ સમજ્યે! નથી. વિશેષ ભજેલા નથી પણ વીતરાગ માર્ગની શુદ્ધ શ્રદ્ધા છે.

આવા પ્રાથમિક દક્ષાવળા સમકિતને આલંખનની જરૂર રહે છે તે ઉપરાંત સારું ધર્મત્રાનવાળાનું મન પણ દઢ થયું ન હાયત્યાં સુધી તેને આલંભનની જરૂર રહે છે.

આલંખન મૂર્તિનું જ જોઈ એ અથવા હાય એમ નહિ. ગુરુનું પણ આલંખન હોઈ શકે. પણ ગુરુનું આલંખન હમેશ ન મળે ત્યારે મૂર્તિનું આલંખન હમેશ મળી શકે છે.

મૂર્તિના અરવીકાર કરવા તે સામાન્ય માણસ માટે ધર્મના એક મુખ્ય સાધનના એટલે ધર્માના જ અસ્વીકાર કરવા જેવું ગણાય. જૈનધર્મ કકત વિશેષ જ્ઞાનવાળા માટે જ નથી. જૈનધર્મ તા આવાલવદ સર્વ માટે છે. એટલે દરેક ક્લાના માણસ માટે જૈન ધર્મમાં ધર્મ સાધનની જોગવાઈ છે તેથી જૈન ધર્મે સામાન્ય કક્ષા માટે મૂર્તિનું અવલંખન આવશ્યક ગણેલું છે.

## પૂજા સંબંધી સ્પષ્ટીકરણ

એક દલીલ છે કે-સૂત્રાના ધણા અર્થા થાય છે. તે અર્થા ખધા ખરાખર સમજવા માટે સુત્રાની ટીકાએ વાંચવી જોઈએ. એટલે મૂર્તિ પૂર્જા વિષે પૂર્વાચાર્યાએ શું સમજવેલું છે તે ધ્યાન**માં લે**વું જોઈ એ.

તે સંબંધમાં ખુલાસા.

સૂત્રામાં એક શબ્દના ધણા અર્થ થાય છે અને તે સમજવા માટે શકા, ચૂર્ણી વગેરે પંચાંગી વાંચવી જોઈએ તે વાત તાત્ત્વિ**ક શબ્દોના** અર્થ માટે વ્યાજળી કહી શકાય.

અહીં મૂર્તિ પૂજા સંખંધી વાતમાં તેથી કાંઈ ખાસ કરક પડતા નથી. કારણ કે મુખ્ય વાત તેા એ છે કે અંગ સ્ત્રાેમાં મૂર્તિપૂજાના વિધાનની ક્રાઇ વાત જ નથી. એટલે પછી તે વાત ટીકામાં નવી તેા આવી શકે નહિ.

અંગસૂત્રાે સિવાય બીજા સૂત્રાે તા મૂર્તિ પૂજા રઢ થયા પછી ખતેલા છે એટલે તેમાં મૂર્તિ પૂજાનું વિધાન હાય તેથી મૂળ વિષયમાં માં કારક થતા નથી.

આજના શ્રાવક વર્ગ ગાડરીઆ પ્રવાદ જેવા છે. હાજ હા કરનારા છે પણ પાતાની સ્વતંત્ર વિચાર શક્તિના ઉપયાગ કરવાની ઇચ્છાવાળા **નર્યા** અથવા તા વિચાર શક્તિ ધરાવતા જ નથી. ત્યારે ચાગળના શ્રાવક વર્ગ જિજ્ઞાસુ હતા, સમજ હતા, ધર્મના સિદ્ધાંતાને સારી રીતે સમજનારા હતા. તેથી જ્યારે રાજપ્રશ્નીય છવામિંગમ જેવા પાછળથી બનેલા સુત્રામાં તથા પૂજા વિધાન માટેના નવા બનાવેલા પુસ્તકામાં મૂર્તિપૂજાની વાત દાખલ થઇ હશે ત્યારે શ્રાવકામાં ઉદાપાહ થવા શરૂ થયા હશે.

સિદ્ધાંત તત્વથી અજાણ્યા લોકોએ બક્તિમાવથી પૂજવિધિને **અ**.વકારી હશે પરંતુ સિદ્ધાંત સમજનારા શ્ર.વકાની સંખ્યા વિશેષ **દ્રોવાયી તેમના વિરાધ** પૂર્વાચાર્યાને ભારે પદ્યો હશે જ.

તે<mark>યા તે ઉદાપાેહ સમાવવાને માટે જ</mark>ુદી જુદી યુક્તિએા યાેજવામાં આવી હશે. તેમાંની એક યુક્તિ હિંસાના ત્રણ પ્રકાર પાડીને શ્રાવકોને તે રીતે મૂર્તિપૂજા શ્રાવકા માટે સિદ્ધાંત વિરુદ્ધ નથી. એમ તેમને સમજાવી લેવાની યુક્તિ અજમાવી હશે એમ સમજી શકાય છે.

પૂર્વાચાર્યાએ શ્રાવકાને ધર્મ ભાવનામાં દઢ કરવા માટે પૂજાવિધિ શરૂ કરી હશે એમ માની શકાય છે. પરંતુ આંગસુત્રમાં હિંસા. અહિસાની વાત સુક્ષ્મમાં સુક્ષ્મ રીતે સમજાવવામાં આવી છે ત્યાં હિંસાના આવા મુખ્ય ભેદ સંખંધી ખિલકુલ વાત જ ક્રી નથી. ત્યારે એવી નવી વાત ઉપજાવી કાઢવી એ શું સ્ત્રકાર ગષ્કુધર મહારાજની બુલ કાઢવા જેવું નથી ? ભગવાન નહિ કહેલી વાત આવી રીતે ઉપજાવી કાઢવી તે ઉત્સત્ર પ્રરૂપણા કેમ ન કહેવાય?

હિંસાના ત્રણ પ્રકાર ઉપજાવી કાઢવા તે ભગવાનના વચનને ઊલડા રૂપમાં સમજાવવા જેવું કેમ ન ગણાય તે કાેઈ સમજાવશા ?

## <mark>બાેધિદુર્લભતાનું</mark> કારણ

તીર્થ કર ભગવાનના વચનથી વિરુદ્ધ માનલું તે મિથ્યાત્વ કહેવાય છે. અને તે બાેધિદુર્લભતા થવાતું તથા ભવભ્રમણ વધવાનું કારણ બને છે.

મિ<sup>થ્</sup>યાત્વના પાંચ પ્રકાર છે તેમાં પહેલાે પ્રકાર **આભિગ્રહિ**ક મિથ્<mark>યાત્વના</mark> છે. આભિગ્રહિક મિથ્યાત્વની વ્યાખ્યામાં કહ્યું છે કે— ખાેટી માન્યતાને હઠેથી પકડી રાખવી તે આભિગ્રહિક મિ<sup>ર</sup>યાત્વ છે.

જેઓ હઠાપ્રહથી, કદાપ્રહથી, દુરાપ્રહથી સૂત્રના શબ્દોના સાચા અર્થ નહિ માનતાં, તેના ઊલટા અર્થ કરે અને તે ઊલટા અર્થ જ સાચા છે એવા આગ્રહ પકડી રાખે અને એ રીતે આગમ વિરુદ્ધ વર્તે તેઓને આભિત્રહિક મિથ્યાત્વવાળા સમજવા જોઇએ.

છતાં સા જેના પાતપાતાના સંપ્રદાયની એકાંતિક માન્યતાને દૃઢ વળગી રહ્યા છે તે એક આશ્વર્યની વાત છે.

જ્યાં સુધી સાધના માર્ગમાં મિથ્યાત્વના અંશા હ્રાય ત્યાં સુધી તેને સાચા માેક્ષમાર્ગ કહી શકાય નહિ કારણ કે મિ<sup>શ્</sup>યાત્વના એક **અ**ંશ પણ હાે**ય** ત્યાં સુધી માેક્ષ દ્વર જ છે.

તેથી જૈત નામધારી દરેક સંપ્રદાયે ઊંડા વિચાર કરવાની જરૂર છે. જ્યાં સુધી એકાંતવાદ, સંપ્રદાયવાદનું અનુસરણ છે ત્યાં સુધી મિથ્યાત્વના અંશ છે જ. અને માક્ષના અભિલાષી <sub>સુસુ</sub>ક્ષુજનાએ તા મિ<sup>શ્</sup>યાત્વના મહાપાપમાંથી <mark>બચ</mark>વાની બની

શકતી ઉગ્ર કેાશિશ કરવી જોઈએ. માટે દરેક સુમુક્ષુએ એકાંત આશ્રહ, ખાેટી માન્યતાએા છાડી દઈને શુદ્ધ જૈન ધર્મને અનુસરવાના, સર્વજ્ઞ તીર્થ કર ભગવાને પ્રરૂપેલા સિદ્ધાંતને તે રીતે જ સત્ય માનવાના ચ્યાગ્રહ ધારણ કરવા જોઈએ.

જૈનધમ ન છિન્ન ભિન્ન કરનારા દુષ્ટકાળ વીતી ગયા છે. અને જૈનધમ ની ઉન્નતિ માટેના સારા કાળ ખહુ નજી કમાં આવી રહેલ છે. ત્યારે સર્વ સંપ્રદાયાએ ખાટી માન્યતાઓને તજ દઈને સર્વેએ એક્ત્ર થઇને આવતા સારા કાળમાં જૈન ધર્મની ઉન્નતિને ખૂખખૂખ વેગ મળે તેમ કરવાની સર્વ જૈનાની ફરજ છે, ધર્મ છે.

ધર્મની એ ઉન્નતિના કાળમાં કાઈક મહાન યુગપુરુષ જરૂર ઉત્પન્ન થશે અને તે જૈનધર્મની એકતા કરી જૈનધર્મની ઉન્નતિ કરશે. તે વખતે તે યુગપુરુષને ઉન્નતિનાં કાર્યમાં પૂરતી સફળતા મળે તે માટે સર્વ જૈન સંપ્રદાયાએ આજથી જ પાતપાતાના મતાગ્રહા છાડી ન્દઈને એકતાના કાર્યમાં લાગી જવું જોઈએ.



## પ્રકરેણ ખાવીશમું

# મૂર્તિ વિરાધની પૃષ્ઠભૂમિ

ને**ાંધ**—ક્રાંતિકારી આત્મા મહાન હાય તેા પણ ફ્રાંતિનાં ખી ઘણા વખત પહેલાંથી વવાઈ ગયા ન હાય તા કાંતિને ઝડપી સફળતા મળી શકતી નથી.

લાંકાશાહને મૃતિ વિરાષ્ટ્રી સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના સ્થાપક માનવામાં આવે છે તે ખાેડું છે. તે મેં આગળના પ્રકરણમાં ખતાવેલું છે.

મૃતિના વિરાધ કરી સ્થા. સંપ્રદાયને ડુંક વખતમાં ખહાળા પ્રમાણમાં ફેલાવનાર સાધુએાને મળેલી અસાધારણ સફળતાનું કારણ આ લેખમાં અતાવેલ હાેઈ તે પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.

અસાધારણ ખર્ચાળુ અને આડંબરવાળી થઈ ગયેલી મૂર્તિપૂજા સામે અસંતાષ અને દિવરાધ લાકાના મનમાં તા ઘણા લાંબા સમયથી ફેલાઈ રહ્યો હતા પણ જાહેર રીતે કાઈ અગ્રણી થઇ શકતું નહાતું.

એટલે સ્થા. મુનિઓએ જ્યારે પડકાર કર્યો ત્યારે તે પડકાર લાંબા વખતથી અસંતાેષી બનેલા શ્રાવકાેએ તરત જ ઝીલી લીધા અને તેથી જ સ્થા. સંપ્રદાય વધી શકયા હતા. એ વાત શ્રી કસ્તૂરમલજી ખાંઠિયા આ લેખમાં ઐતિહાસિક —ત ગિ. શેઢ હકીકતા આપીને પુરવાર કરે છે.

મૂર્તિના વિરાધ કરાવવામાં ક્ષેાંકાશાહ મુખ્ય મનાય છે, પરંતુ ક્ષેાંકાશાહના મૂર્તિના વિરાધ સાળમા સદીમાં શું અચાનક એકદમ ઉભા થઈ ત્રયો હતા ? બે હજાર વર્ષથી ચાલી આવતી પરંપરાના વિરાધ પર્યાપ્ત રીતે પૂર્વની પૂષ્ઠભૂમિ વિના કદી સફળ થઈ શકે નહિ.

## વિક્રમની ૧૧ મી સદીમાં જૈન મ<sup>:</sup>દિર વિષયનાે વિવાદ

એ તે સુવિખ્યાત છે કે શ્રી હરિભદ્રસૂરિના વખતમાં એટલે કે વિક્રમની આઠમાં સદીમાં જૈન સંઘમાં ચૈત્યવાસિયાના ઘણા માટા દખદેખા હતા. શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય તેમની જે કરડા શબ્દામાં નિદા ભર્ત્સના કરી છે. તે તે સમયની સ્થિતિ સમજવા માટે પૂરતી છે.

" કેટલાક અણુસમનુ લોકા કહે છે કે એ પણ તીર્થ કરોના વેષ છે તેને નમસ્કાર કરવા જોઈએ. અહેા! ધિક્કાર છે તેમને! હું મારા શિરશૂળના પાકાર કેની આગળ જઈને કરૂં?"

ે વળી તેમણે તેમના અષ્ટકપ્રકરણમાં દ્રવ્યસ્વતનું લક્ષ કરીને કહ્યું છે કે—" ધર્મને માટે ધન કમાવાની ઇચ્છા કરવા કરતાં ઇચ્છા ન કરવી તે અધિક ઉત્તમ છે."

આચાર્ય શ્રીએ એમ શા માટે કહ્યું છે તેનું વિવેચન કરવાની આવશ્યકતા નથી. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પણ એ જ વાત તેમના '' યાગશા અ'ની સ્વાપત્ત ટીકામાં પણ કહેલ છે. આ કથનને પ્રસ્તુત વિવાદની પૃષ્ઠભૂમિ સમજવાને માટે ધ્યાનમાં રાખવું જરૂરી છે.

વિક્રમની ૧૧ મી સદીમાં ચંદ્રગચ્છીય વર્ષમાન સ્રિના એક શિષ્ય જિનેશ્વરસ્રિ થઇ ગયા. ખરતર ગચ્છ શ્રી જિનેશ્વરસ્રિને તેમના આદ્યપુર્ષ માને છે. તેમણે વિ. સં. ૧૧૦૮ના માગસર વદ પાંચમે કથાકાષ પ્રકરણ લખીને સમા<sup>ર</sup>ત કર્યું હતું. તેમાં ઉપસંહારની એ ગા**યા સહિત** કુલ ૩૦ ગાથા છે અને તેમાં જુદા જુદા વિષયાની ઉપકથાનકાવાળા ૩૬ કથાનકાના નિર્દેષ છે અને તે સર્વ જિનેશ્વરસૂરિએ પ્રાકૃતમાં લખેલ છે.

તેમાં ૧૩ મી ગાથા દાન વિષયની છે, ૨૧મી ગાથા જિન મંદિરના વિધાન વિષયની છે. તે કાળમાં અણુહિલપુરમાં (પાટણુમાં) ચૈત્યવાસિયોનો એકાધિકાર હતો. કાેંકપણ ક્રિયાવાન સાધુને ત્યાં ઉતરવાને માટે સ્થાન પણ મળતું નહેાતું. તે ચૈત્યવાસિયો સાથે વાદ કરીને શ્રી જિનેશ્વસૂરિએ તેમના એકાધિકાર ખંડિત કરી નાખ્યા એટલું જ નહિ પણ તેમની વિરુદ્ધનું વાતાવરણ પણ જૈન સંધમાં ઉત્પન્ન કરી દીધું.

## મંદીર સંબંધી જીદા જીદા મતલેદા

એ કથાકાષ પ્રકરણ ૨૧ મી ગાથાના કથાનકની પ્રસ્તાવનાના રૂપમાં મુનિશ્રી જિનવિજ્યજ લખે છે કે —

- " તેમના સમયમાં એક પ્રકારથી જૈન સંઘની સર્વ પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓ તથા વિચારાનું કેન્દ્રસ્થાન મંદિર સંસ્થા જ ખની રહેલ હતી. એ મંદિર સંસ્થાના વિષયમાં સાધુઓ તેમજ શ્રાવકામાં નિત્ય નવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થતા રહેતા અને તેની ઉપર તેમની વચ્ચે વિવિધ પ્રકારના શ્વાસ્ત્રીય તથા સામાજિક વિધાના તથા પર પરાઓની તરેહ તરેહની આલાચના પ્રત્યાલાચના ચાલ્યા કરતી હતી.
- " એક તરફ જૈન સાધુઓના એક પક્ષ એવા હતા કે જે જિનમંદિરાના સ્થાપનાને સર્વથા જૈનશાસ્ત્ર વિરુદ્ધ ખતાવીને તેના ઉપાસંકા એ ખન્નેને જૈનાભાસ કહેતા હતા અને તેમને મિથ્યામતિ ગણુતા હતા.
- " કાઈ બીજો પક્ષ જિનમંદિરની સ્થાપનાને તાે શાસ્ત્ર સંમત માનતા હતા. પરંતુ તેની પુજાવિધિના આડં ખરતે અનાચરણીય કહેતા હતા.

- " કાર્ક ત્રોજો પક્ષ પૂજાવિધિના આહે ભરને તાે ઉચિત માનતાે હતાે પરંતુ તેમાં સાધુઓના સીધા સંપર્કને અનુચિત સમજતાે હતાે.
- "કાઇ ચાથા પક્ષ મંદિરાની સ્થાપના તથા સંરક્ષાના સંબંધમાં સાધુએા ઉપર જ નિર્ભર રહેવાનું સ્થાપિત કરતા હતા.
- " તેા કાઈ બીજો પક્ષ એક મંદિરમાં એક જ જિનમૂર્તિની સ્થાપના કરવાનું શાસ્ત્રોકત છે એમ કહેતા હતા.
- "વળી કાઇ કહેતા હતા કે તીર્થ કરની મૂર્તિ વીતરાગ ભાવની પ્રતીક છે માટે તેને સ્ત્રી જાતિના સ્પર્શન થવા જોઈએ અને તેથી શ્રાવિકા વર્ગ તેની પૂજા અર્થાન કરવી જોઈએ.
- " કાઈ અન્ય પક્ષ કહેતા કે શ્રાવિકાઓએ જિનલક્તિ કરવી જોઇએ એટલું જ નહિ પણ જિનમૂર્તિની સામે વારાંગનાઓના નૃત્યજ્ઞાન પણ પૂજાના અંગ હોવાથી તેને અવતારિત રૂપથી થવા દેવા જોઇએ.
- " કાઈ કહેતા કે મંદિરાની રક્ષાના નિમિત્તથી સાધુએોએ સહૈવ તેમાં નિવાસ કરવા જોઇએ. તાે કાઇ કહેતા કે મંદિરની ભૂમિ તાે દેવ દ્રવ્યતાે ઉપબાગ કરવા સમાન પાપજનક કૃત્ય છે.
- " કાઇ કહેતા કે મ'દિરાની તથા મૂર્તિઓની પ્રતિષ્ઠા પરમ પ્રદ્ભાચારી સાધુ વર્ગના હાથથી થવી જોઇએ ત્યારે કાઇ કહેતા કે સાધુ મ'દિર પ્રતિષ્કાદિ સાવલ કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થાય છે તે અનંત કાળ સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવાના પાપના ભાગી થાય છે. ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ."

મુનિ જિનવિજયછ કરી એના જ પૃષ્ઠ ૧૦૫ પર કહે છે કે—
" આ કથાનકનું શુંકન કરવામાં શ્રી જિનેશ્વર સારિના મુખ્ય ઉદ્દેશ એ
ખતાવવાના છે કે જૈન યતિ વર્ગમાં કઇ રીતે ચૈત્યવાસ રૂપી સંસ્થાની
ઉત્પત્તિ થઇ અને કઇ રીતે એ પ્રાચીન કાળમાં જૈન સાધુઓના એક
વર્ગ પાતાના આચારમાં શિથિલ થઇને અનિયતરૂપે સર્વદા સર્વત્ર

પરિશ્નમણ કરતા રહેવાથી અર્થાત્ વન તથા નિર્જન પ્રદેશામાં જ્યાં ત્યાં ધુમતા કરતા રહેવા રૂપ પરિવાજક ધર્મ નું પ્રચલન કરવા કરતાં વસતિવાસી થઇ રહેવાની અભિલાષાથી જૈન મંદિરાની સૃષ્ટિનું નિર્માણ કરવા કરાવવામાં પ્રવૃત્ત થયા."

જિન મંદિર અને મૂર્તિ પૂજા સંખંધમાં એવા વિવિધ મતલે શ્વા છતાં પણ જિનેશ્વર સૂરિ આદિ દ્વરદર્શી આચાર્યોએ તેનાં કારણે મટાડવાના અથવા નિરાપદ માર્ગ કાઢવાના પ્રયત્ન કર્યો હાય એમ લાગતું નથી.

એટલું જ નહિ પણ એ મતભેદાના લાભ ઉઠાવીને એ આ આવાર્યામાં પાતપાતાના અલગ સંપ્રદાય બનાવી લેવાની ભાવના કામ કરતી રહી હતી એમ લાગે છે.

વર્ધ માનસરિ અને જિનેશ્વરસરિ પાતાને જ શાસ્ત્રોકત શુદ્ધ યતિમાર્ગ નું આચરણ કરવાવાળા માનતા હતા. તેથી જિનેશ્વરસરિએ પાતાના સંપ્રદાયની પુષ્ટિ તથા વૃદ્ધિ માટે નવા નવા મંદિરાનું નિર્માણ કરવા, નવા તથા પુરાણા શ્વાસ્ત્રોની નકલા કરી કરાવી જૈન ભંડારાની સ્થાપના કરવા વગેરે કામને વિશેષ મહત્ત્વનું સમજેલા.

તેમણે ∶પંચ**લિંડ‼ પ્રકરણ** નામતું ૧૦૧ ગાથાએાતું પ્રકરણ રચ્યું. તેમાં સમ્યકત્વના પાંચ લિંગ, ચિન્હ અથવા લક્ષણુના સ્વરૂપતું<sup>.</sup> વર્ણુ કર્યું છે. તે લક્ષણેા—પ્રશ્નમ, સંવેગ, નિવેદ, અતુકંપા અને આસ્થા.

અનુક પાના પ્રકરણમાં ક્રાઇ પણ રીતે સંખંધ જોડીને મંદિર નિર્માણના વિષય સમાવેલા છે. તેમાં જિનમંદિર બનાવવાનું સમર્થન આ પ્રમાણે કર્યું છે—જે આત્માને સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ થર્ધ જાય છે તેના મનમાં સંસારના જીવાના કબ્ટા જોઇને અનુક પા થાય છે. તે વિચારે છે કે તે કઇ રીતે કાઇનુંય દુઃખ દૂર કરવાના યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરે.

તે વિચારે છે કે સંસારના દુઃખાયી મુકત કરવાવાળા એક ફક્ત જૈન ધર્મ છે. જૈન ધર્મના પાલન સિવાય બીજો કાઈ સાચા ઉપાય નથી. માટે જે છવ મિથ્યાત્વમાં લપટાઈ રહેલા છે તેને જૈન ધર્મ પ્રત્યે અનુરાય કેમ ઉત્પન્ન થાય તેના વિચાર કરે છે. પછી વિચાર છે કે મારા નીતિપૂર્વ કે ઉપાર્જન કરેલા ધનથી એવું સુંદર જિન મંદિર તથા જિનિભિષ (પ્રતિમા, પૂર્તિ) ખનાવું કે જેથા દર્શન, પૂજા મહાત્સવ આદિના પ્રભાવથી ગુષ્યાનુરાગી મનુષ્યતે બાધિ એટલે સમ્યય્ દર્શનના લાભ થાય.

જિનેશ્વરસૂરિએ જિનમંદિર અને જિનમૂર્તિનું ગમે તેવા શ્રખ્ટામાં સમર્થન કર્યું હોય તા પણ તેમણે નવા મંદિર કે જિનબિંબાની કાઈ પ્રતિષ્ઠા કરાવી નથી. તેમના શિષ્ય નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસૂરિએ પ્રતિષ્ઠાપિત મંદિર કે મૂર્તિ ભાગ્યે જ કયાંઈક હશે. શ્રી અભયદેવસૂરિએ પ્રતિષ્ઠાપિત મંદિર કે મૂર્તિ ભાગ્યે જ કયાંઈક હશે. શ્રી અભયદેવસૂરિના શ્રિષ્ય જિનવલ્લભસૂરિએ વિધિયત્યના નામથી જિનમંદિર તથા જિનબિંમ ખનાવરાવવા તથા પ્રતિષ્ઠા કરવાનું કામ એટલા બધા જોરથી કર્યું કે તેમની શ્રિષ્ય પરંપરાના અનુયાયી થવાવાળા શ્રાવકાએ પાછલાં સાતસા આઇસો વર્ષમાં હજારા જૈનમંદિર ખનાબ્યા તથા લાખા જૈનમૂર્તિઓ તૈયાર કરાવી.

જૈન શ્વેતાંબર સંધ ક્રિયા અને આચારભેદવાળા જુદા જુદા ગચ્છામાં વિભક્ત થવાથી એક બીજાની હર્રાફાઈમાં વિવેકના જ સંપૂર્ણ નાશ થયો. એ કારખુર્થા ન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્યથી દ્વવસ્તવની વાત સર્વથા બૂલાઈ મઈ. 'દ્રવ્યસ્તવ એ નામ ચિરજીવિત રાખવાનું પરમ ઉત્કૃષ્ટ સાધન શ્રાવક તથા સાધુ બન્નેને માટે બની ગયું. તેથી મંદિર નિર્માખ્ય, મૂર્તિનિર્માખુ તથા રથાપન, સધયાત્રા આદિ પ્રમુખતાથી થતા ગયા.

અગીયારમી સદી પછીના મંદિરા અને મૂર્તિયોની પ્રતિષ્ઠા પ્રશ્નસ્તિઓના આંક દર્ષ ને આ લેખને વધારવાની આવશ્યકતા નથી. એ સદીઓની સાહિત્યકૃતિઓમાં જ દ્રવ્ય સ્તવના એ સાધનાના એટલા આકર્ષક વર્ષ્યુંના છે કે જાણે યમ, નિયમ, સંયમ. તપ આદિ બિલકુલ ગોષ્યુ જ હોય. એને એક રીતે ધનના ધમે ઉપરના વિજય કહેવા એઈ એ. ડ્રવ્યસ્તવને પૂર્ણ ઉત્સાહિત કરવાવાળામાંથી જ કાઇ એમ પણ કહે છે કે—" ડ્રવ્યના સાધનાથી ડ્રવ્યસ્તવ સ્વરૂપવાળા ધર્મ પણ સાધી શકાય છે પરંતુ એ આરંભયુક્ત હોવાથી અતિ શુદ્ધ નથી. પક્ષાંતરમાં નિઃસંગતા સ્વરૂપવાળા ધર્મ અતિ શુદ્ધ છે. માટે આ ભવમાં તે મેહ્લ લક્ષ્મી આપે છે."—(૧૪ મી સદીમાં થયેલા મુનિ સુંદર સ્રિ કૃત આધ્યાત્મ કલ્પદુમ ૪–૪).

#### વિવાદના લાભ સ્થાનકવાસીઓને મ<sub>ળે</sub>યા

કહેવાનું તાત્પર્ય એટલું જ છે કે મૂર્તિપૂજા વિષયના વિવાદ જૈનસંઘમાં એકાએક ક્ષેાંકાશાહ દ્વારા સાળમા સદીમાં જ ઉઠાવવામાં આવ્યા નહોતા પરંતુ તે વિવાદ તા પુરાણા કાળથી, સંભવતઃ તેનાથી ૧૫૦૦ વર્ષ પહેલાં જ ચાલ્યા આવતા હતા શ્રાવકા અને સાધુએામાં અંદર અંદર વધતા જતા એ વિરાધને લાંકાશાહે \* મૂર્ત સ્વરૂપ આપ્યું અને વિરાધના સર્વ દાષ પાતાના શિર પર લઈ લીધા.

તત્કાલીન વિધિમાર્ગી કહેવાતા સાધુઓની વધતી જતી દ્રવ્યસ્તવની પ્રવૃત્તિઓના પ્રચ્છન્ન વિરોધી સાધુ તથા શ્રાવકોની \*લોંકાશાહને મદદ મળી હશે. કારણ કે તેઓ પાતે વિરાધ પ્રગઢ કરવાનું સાહસ કરી શકતા નહિ હોય. તેમના પૂર્વજો આ વિરાધના કારણથી જ પૂરતું કષ્ટ ભાગવવા છતાં અસફળ અન્યા હશે.

જ્યારે \*લાંકાશાહના વિરાધ કરી શકાયા નહિ અને તે અળ પ્રાપ્ત કરતા ગયા ત્યારે તે ભૂમિગત સહાયકા પણ પ્રત્યક્ષમાં આવી ગયા હશે કારણ કે ખર્ચાળુ યજ્ઞોની જેમ

<sup>#</sup> મંદિર વિવાદના લાભ લોંકાશાહને નહિ પણ સ્થા. ધર્મના સ્થાપક શ્રી લવજ ઋષિ, ધર્મ સિંહજ મુનિ તથા ધર્મદાસજ મુનિને મત્યો હતા.

જૈનાના દ્રવ્યસ્ત પણ તેમને માટે અસંભવ હતા અને તેથી તેઓ પાતાને માટે ધર્મના દ્રવ્યહીન માર્ગ ચાહી રહ્યા હતા.

ખેદ એ વાતના છે કે આ અશાંતિના મૂળની ધનવાના તથા દવ્યસ્તવ દ્વારા પાતાને પ્રભાવક કહેવડાવનારા આચાર્યાએ પૂરેપૂરી હપેક્ષા કરી કારણ કે તેઓ પાતાને જ્ઞાની અને બીજાને અજ્ઞાની તથા ભૂલેલા માનતા રહ્યા, જેમ તેઓ આજે પણ માની રહ્યા છે. જો કે ધાર્મિક આડંબરા દ્વર કરવાના પાકારા સદાકાળથી થતા રહ્યા છે.

સ્થાનકવાસી માં પ્રદાયના ઉદ્દભવના વિચાર કરવાવાળા કે હિ પણ લેખકે આ ઐતિહાસિક તથ્યના ઉદ્દાપાં કર્યો નથી. કે જેથી આપણે મૂળ જડતી શાધ કરીને તેને નિર્મૂળ કરી શકાએ. સ્થાનકવાસી સમાજની માકક અન્ય સંપ્રદાયાના સંબંધમાં પણ ઐતિહાસિક દૃષ્ટિયા આત્મિયતાની સાથે વિચાર કરી શકાય. દરેક સંપ્રદાયનું દૃષ્ટિકાણ સમજીને અનેકાંત બુદ્ધિયા સમન્વયની બૂમિકા ખનાવાય તા આજે પણ આપણે આપણને અનેકાંત, સત્ય અને અહિંસા પ્રધાન જૈનધર્મના અનુયાયી સિદ્ધુ કરી શકાયું.

—નવેમ્પર ૧૯૬૦ ના ' શ્રમણ 'માંથી સાભાર અનુવાદિત.



# પ્રકરણ ત્રેવીશમું ચાર નિક્ષેપા

#### નાંધ

નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર નિક્ષેપામાંથી ફકત એક ભાવનિક્ષેપાને જ સ્વાનકવાસીએા આદરણીય પૂજનીય માને છે. બાકીના પહેલા ત્રણ નિક્ષેપાને તેએ। માનતા નથી. એ સંબંધમાં સ્થાનકવાસીએા જે દ્રલીલા કરે છે તે બધી મેંજ **શે**ાડા વર્ષ પહેલાં મારા '' સત્યધર્મ પ્રકાશ '' પુરતકમાં પ્રસિદ્ધ કરેલી હતી.

તે વખત સુધી મને જે જ્ઞાન મત્યું હતું તે એકપક્ષી હતું. કારણુકે સ્થાનવાસીએ જે રીતે વિચાર કરે છે તે રીતે જ વિચાર કરતાં હું શિખ્યા હતા. અને તેથી એક રીતે હું મૂર્ખ બન્યા હતા અથવા તા મને મૂર્ખ બનાવવામાં આવ્યા હતા.

સત્ય જાણવા માટે તેા સામસામી બન્ને પક્ષાની દ્રલીલા વાંચવી અને સમજવી જોઇએ. સંપ્રકાયવાદે એકબીજા સંપ્રદાયનું સાહિત્ય વાંચવાની જ અંધી કરી છે. તે વાડા બંધીને લીધે જ જૈનામાં સત્ય જ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ શકતું નથી.

મને આ વાત સમજાણી તેથી જ મેં અમારા જૈન સિદ્ધાંત માસિકના સને ૧૯૬૧ ના ફેપ્રુઆરી માસના અંકમાં વિરાધ કેમ મટે ? એ નામના લેખમાં લખ્યું હતું કે—

દરેક સંપ્રદાયનું સાહિત્ય વાંચા વિરાધી દ્રલીકાે વાંચા વિચારા સત્ય સમજવાના પ્રયત્ન કરો બનતાં સુધી સ્વતંત્ર નિર્ણય કરાે.

અને એ રીતે બધા સંપ્રદાયનું સાહિત્ય વાંચવાની અગત્ય ઉપર મેં ભાર મૂકયા. કારણ કે તેમ કરવાથી જ ઘણા મતભેક તેા આપાેઆપ ટળી જવાની સંભાવના છે.

નિક્ષેષા સંબંધીની માન્યતામાં પણ એમ જ થયું છે. ખંને પક્ષે એકબીજાની દ્વીલ સમજવાના પ્રયત્ન કર્યો **હે**ાત તા ઘણા વિરાધ અત્યાર પહેલાં જ ટળી ગયા હાત.

અગીયારમા પ્રકરણમાં ૧૧૭ મે પાને સ્થાનકવાસી તથા મૂર્તિ પૂજકાના નિક્ષેપા સંબંધી મતભેદનું વર્ણન કરતાં મેં ખતાવ્યું છે કે સ્થાનકવાસીએા ફક્ત નિશ્ચય નયને વળગી રહીને ભાવનિક્ષેયાને જ માને છે.

પરંતુ સામાન્ય રીતે વ્યવહારને ઉક્ષંઘીને કાેઇ પણ મનુષ્ય એકદમ નિશ્ચયનયમાં આવી શકતાે નથી. વ્યવહાર પાળીને જ આગળ વધી શકાય છે. વ્યવહાર ધર્મ પાળતાં પાળતાં વિકાસ સાધીને નિશ્ચય∶સુધી પહેાંચી શકાય છે. પણ એક¢મ નિશ્ચય નયમાં જવાથી ધાેળીના કતરા જેવી જ સ્થિતિ થાય છે.

જૈન ધર્મ વ્યવહારને અવખાક્યો નથી કે ઉવેખ્યા નથી, પણ વ્યવહારને પ્રાધાન્ય આપ્યું છે, તે એવી રીતે કે

નિશ્ચય તરફ જવાનું લક્ષ્ય રાખીને વ્યવહાર ધર્મ પાળીને **અ**ાત્મવિકાસ સાધતા જવું.

સ્થાનકવાસીએા એકલા ભાવનિક્ષેપાને જ માનીને એકદમ નિશ્ચયનયમાં ઉડી પડવા માગે છે એ જ તેમની ભૂલ છે. શક્તિ વિનાના માટા ભૂસકા મારતાં હાડકાંપાસળાં જ રંગવાના અને ખાખરાં થવાના જ વખત આવે એ વ્યવહારુ વાતને તેઓ તદ્દન વિચારી દીએ છે અથવા તા મૂર્તિના વિરોધ કરવા માટે જ સ્થાનકવાસીએાએ જાણીજોઇને નિશ્ચયને વળગી રહેવાના ડાળ કરીને વ્યવહારધર્મને ઉડાડી દેવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

**ડ્યવહારમાં ચારે ય નિક્ષેપા આદર**ણીય છે તે વાત સુનિશ્રીએ આ લેખમાં સુત્ર સિદ્ધાંતના અવતરણા આપીને વિસ્તારથી સમજાવી છે તેમજ ભાવનિક્ષેપાને જ વળગી રહેવાથી સ્થાનકવાસીએા જૈનધર્મ ના એક મૂળ સિદ્ધાંત "વિનય"ને છેાડી દીએ છે અને અવિનચી બની જાય છે તે વાત પણ મુનિશ્રીએ સારી રીતે સમજાવી છે.

તેથી તેમના આ લેખ દરેક વાંચકે ખરાખર સમજીને ધ્યાનપૂર્વક વાંચવા વિનંતી છે. એ લેખ વાંચ્યા પછી વ્યવહાર ધર્મમાં મૂર્િાની માન્યતા શાસ્ત્રસિદ્ધ છે તેની વાંચક**ને** ખાત્રી થશે.

મુર્તિ અને મૂર્તિની ક્રવ્યપૂજા એ ખન્ને જુદી જુદી ખાખતા છે તે ભૂલવું નહિ. ત શિ. શેર્ડ

#### ચાર નિક્ષેપા

श्री व्यनुधे। शद्धार सूत्रभां शास्त्रधार ६२भावे छे हे— बत्थय जं जाणेज्जा निवस्तेत्र निस्तेते निस्त सं बत्थ विग न जाणेज्जा चउक्कयं निक्स्तेवय बत्था ॥

અર્થ: - જે વસ્તુમાં જેટલા નિક્ષેષા જાણવામાં આવે ત્યાં તે વસ્તુમાં તેટલા નિક્ષેષ કરવા. અને જ્યાં જે વસ્તુમાં અધિક નિક્ષેષા ન જાણી શકાય ત્યાં તે વસ્તુમાં ઓછામાં ઓછા ચાર નિક્ષેષા તા અવશ્ય કરવા.

#### ચાર નિક્ષેપા

નામ નિક્ષેપા—વસ્તુના આકાર અને ગુણ્યી રહિત નામ તે નામ નિક્ષેપા કહેવાય છે.

**રથાપના નિક્ષેપાે**—વસ્તુના નામ તથા આકાર સહિત પરંતુ ગુણુરહિત તે સ્થાપના નિક્ષેપાે કહેવાય છે.

દ્રવ્ય નિક્ષેપા-વસ્તુના નામ. આકાર તથા અતીત અનાગત ગુણ સરિત પરંતુ વર્તમાન ગુણે રહિત તે દ્રવ્ય નિક્ષેપા કહેવાય છે.

ભાવ નિક્ષેપા —વસ્તુના નામ આકાર અને વર્તમાન ગુણે સહિત તે ભાવ નિક્ષેપા કહેવાય છે.

#### જિનના ચાર નિક્ષેપા

શ્રી જિનેશ્વરદ્વેતમાં મહાવીર ઇત્યાદિ જે નામા તે નામજિન. તે તારકાની પ્રતિમા તે સ્થાપના જિન. જિનનામ કર્મ ભાંધ્યું હોય એવા શ્રી જિનેશ્વર દેવના છવ તે હવ્ય જિન અતે

સમવસરણમાં ધર્મો પદેશ આપવા માટે વિરાજમાન સાક્ષાત્ શ્રી જિનેશ્વર દેવ તે ભાવ જિન.

આ ચાર નિક્ષેપાના અબાવે ક્રાઈ પણ વસ્તુનું વસ્તુપ**ણું સિહ** ચઈ શકે નહિ.

#### ંદરેક દ્રવ્યમાં ચાર નિક્ષેપા સાથે જ હેાય

જેનું નામ ન હોય તેની આકૃતિ પણ કાે પ્રકારે ખની શકે નહિ. જેનું નામ કે આકાર ઉભય ન હાેય તેની પૂર્વા પર અવસ્થા અને વર્તમાન અવસ્થારૂપ પર્યાયના આધારભૂત દ્રવ્ય પણ હાેય નહિ અને જ્યાં નામ, સ્થાપના કે દ્રવ્ય ત્રણેના અભાવ હાેય ત્યાં વસ્તુના બાવ કે ગુણ હાેય જ ક્યાંથી ?

એટલે દ્રવ્યાદિક ત્રણે નિક્ષેપાને માન્યા સિવાય કેવળ ભાવ નિક્ષેપાને માનવાની વાત એ શશ્રશૃંગવત્ કશ્પિત છે.

ભાવતું સાક્ષાત ભાન કરાવનાર એકલા ભાવ નથી. પરંતુ તેનું નામ, આકાર અને પૂર્વાપર અવસ્થા એ સધળું મળીને જ કે કિ પથુ પદાર્થના ભાવના નિશ્વિત બાધ કરાવે છે.

#### ભાવ નિક્ષેપાને જ માનનારાના વર્ત નમાં વિરાધ

કુકત ભાવ નિક્ષેપાને માનીને જેઓ નામ વિગેર નિક્ષેપાને માનવાની ના પાડે છે તેઓએ સમજવાનું કે—

(૧) કાઈ દુષ્ટ પુરૂષ આપણી પૂજ્ય કે કતનું નામ લઇને નિદા કરે, ગાળા આપે કે તિરસ્કાર કરે તાે શું ગુસ્સાે થતાે નથી!

- (૨) અથવા તેજ પૂજ્ય કે પ્રિયના નામથી તેમની તારીક કે પશંસા કરે તા રાજી થતા નથી ? અવશ્ય થાય છે તેથી નામ નિક્ષેપા નકામા છે એમ કહેનાર ખાટા છે. એ જ રીતે—
- ( a ) પાતાના પુજ્ય આદિના પ્રતિકૃતિ કે છળીને કાઈ દુષ્ટ આચારવાળા સ્ત્રી આદિની સઃથે રાખી તેના ઉપરથી કૂચેષ્ટાવાળી છળી ઉતરાવી લઈ કાઈ નાલાયક માણમ સ્થળે સ્થળે અવર્ણવાદ બાલે તાે તેની મૂર્તિ નહિ માનનારાએાને પણ શું ક્રોધ નહિ ચઢે? અવશ્ય ચડશે. માટે સ્થાપના નિક્ષેપા પણ નકામા છે એ વાત ખાટી છે.
- (૪) નામ અને સ્થાપનાની જેમ પાતાના પ્રજ્ય આદિની પૂર્વાપર અવસ્યાની ભારાઈ કે ભાલાઈ માંભળવાથી રાય કે આનંદ પેદા શાય છે.

અતે પૂજ્યના સઃક્ષાત અવર્ષાવાદ અને અપરાબ્દ સાંભળવાથી પણ તેના રાગી લાક અવશ્ય દુઃખ પામે છે તથા પ્રશ્નંસા સાંભળવાથી સુખ પથ પામે છે.

તેથી ચારેય નિક્ષેપામાં પૃથક પૃથકપણે અસર નિપજા-વવાની શક્તિ પ્રગટપણે રહેલી છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે.

## નામ નિક્ષેપાે

કાેઈ પણ વસ્તુના સંકેત કરેલા નામના ઉચ્ચારણથી તે વસ્તુના બાધ કરાવવા તે નામ નિક્ષેપાના વિષય છે.

શ્રી ઋષભદેવ આદિક ચોવીશ તીર્ધકરાના નામ તેઓનાં માત-પિતાએ જન્મ વખતે પાડેલા હોય છે. તે નામાનું કારણ તેમના ગુણા નથી, પણ માત્ર એાળખવાના સંકેત છે. નામ પાડવામાં જો ગુણ એજ કારણ હાય તા બધા તીર્થકરા સમાન ગુણવાળા હાવાયી બધાનું એકજ નામ પડવું જોઈતું હતું.

સમાન ગુણવાળાનાં અનેક નામા તેા જ પડી શકે છે કે જો નામ પાડતી વખતે ગુણની અપેક્ષા ઉપરાંત આકાર આદિની ભિન્નતા ઉપર પણ લક્ષ આપવામાં આવે.

ચાવીસ તીર્થકરાના ગુણસમાન હેાવા છતાં પ્રત્યેકના આકાર, પ્રત્યેકની પૂર્વાપર અવસ્થા વિગેરે બિન્ન બિન્ન હતાં.

તે જ રીતે એક જ નામની અનેક વસ્તુએ જ્યાં હોય છે ત્યાં પણ તે નામ વડે જે કાેઈ અમુક વસ્તુના બાેધ થાય છે તેનું કારણ પણ તે વસ્તુમાં રહેલા ગુણ, આકાર આદિની ભિન્નતા છે.

અહીં એટલું સમજ રાખવું જોઈએ કે પહેલા ત્ર**ણ** નિક્ષેપા તેઓના જ વંદનીય પૂજની ય છે કે જેઓના ભાવ નિક્ષેપા પણ વંદનીય પૂજનીય છે.

અને એજ કારણે શ્રી ભગવતી, શ્રી ઉવવાર્ધ અને શ્રી રાયપસેણિ આદિ સૂત્રામાં શ્રી તીર્થ કર દેવા અને બીજા પણ જ્ઞાની મહાર્ષ એાના નામ નિક્ષેપા વંદનીય છે, એમ કરમાવ્યું છે. તે તે સ્થળાએ કરમાવ્યું છે કે—

तं महाफलं खलु भो देवाणुष्पिआ। तहारुवाणं अरिहंताणं भगवंताणं नाम गोअस्सवि सवणययाए।

અર્થ —તથારૂપ શ્રી અરિહત ભગવતાના નામ ગાત્ર પણ સાંભળવાથી ખરેખર મહા કળ થાય છે.

#### ચાર તથા દશ પ્રકારના સત્ય

નામ નિક્ષેપાનું મહત્વ જણાવવા માટે શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રના ચાેથા તથા દશમા ઠાણામાં પણ કરમાવ્યું છે કે—

चउन्विहे सच्चे पन्नते तं जहा—नाम सच्चे, ठवण सच्चे, दब्ब सच्चे, भाव सच्चे। तथा दसविहे सच्चे पन्नते तं जहा— जणवयसम्मयठवणा नामे रुवे पहुच्चसच्चे य । वबहारमावजोगे दसमे उबम्मसच्चे अ॥

અર્થ—ચાર પ્રકારનાં સત્ય ક્રહ્માં છે તે આ પ્રમાણે—(૧) નામ સત્ય, (૨) સ્થાપના સત્ય, (૩) દ્રવ્ય સત્ય અને (૪) ભાવ સત્ય,

તથા શ્રી તીર્થ કર દેવાએ દશ પ્રકારનાં સત્યા બતાવ્યાં છે તે આ પ્રમાણે—

- (૧) જનપદ સત્ય (૪) નામ સત્ય (૭) વ્યવહાર સત્ય (૧૦) ઉપમા
- (૨) સમ્મત સત્ય (૫) રૂપ સત્ય (૮) ભાવ સત્ય.
- (૩) સ્થાપના સત્ય (૬) પ્રતીત્ય સત્ય (૯) યાેગ સત્ય
- જનપદ સત્ય—પાણીને ક્રાઈ દેશમાં પય કહે છે, ક્રાઇ દેશમાં પી<sup>-</sup>ચ કહે છે, ક્રાઇ દેશમાં ઉદક કહે છે અને ક્રાઇ દેશમાં જળ કહે છે. ઇત્યાદિ જનપદ સત્ય છે.
- **સ>મત સત્ય—કુમુદ, કુવલય આ**દિક પુષ્પા પણ પંક્રથી ઉત્પન્ન થાય છે. છતાં પંક્રજ શ્રુષ્યદ અરવિંદ–કુસુમતે જ સંમત છે. તે સમ્મત સત્ય.
- **સ્થાપના સંત્ય—લે**પ અદિકને વિષે અરિહંત પ્રતિમા, એક આદિ અંકવિન્યાસ અને કાર્ષાપણ આદિકને વિષે મુદ્રા વિન્યાસ આદિ સર્વ સ્થાપના સત્ય છે.
  - નામ સત્ય—કુળની દૃદ્ધિ ન કરતાે દ્વાય તાે પણ કુળવર્ધન કત્યાદિ નામ તે નામસત્ય.
    - રૂપ સત્ય—વતના ગુણ ન હાેય અને કેવળ લિંગ માત્રથા વૃતી કહેવાય તે રૂપસત્ય.
  - પ્ર**તીત્ય સત્ય**—અનામિકા આંગળી કનિષ્ટાને આશ્રી દીર્ધ કહેવાય અને મધ્યમાને આશ્રી દ્વારત કહેવાય તે પ્રતીત્યસત્ય.

- **લ્યવહાર સત્ય**—પર્વત ઉપર તૃષ્ણુ આદિ બળતાં છતાં ' પર્વત બળે છે ' એમ કહેવું, પાણી ઝમે તાેપણ કહેવું કે 'ધડા ઝમે છે ' અને ઉદર હાેવા છતાં કહેવું કે ' અનુદરા કન્યા.' એ સર્વ વ્યવહાર સત્ય છે.
  - ભાવસત્ય— ત્યગલા ઉજળા છે અને ભ્રમરા કાળા છે. એમ કહેવું તે— ત્યગલા અને ભમરામાં પાંચે વર્ણો છે પરંતુ તે તે વર્ણાની ઉત્કૃષ્ટતાથી ઉજળા અને કાળા કહેવાય છે. તે ભાવસત્ય છે.
  - **યાગસત્ય** દંડના યાગે દંડી, છત્રના યાગે છત્રી ઇત્યાદિ **કથન તે**્ યાગસત્ય.

**ઉપમાસત્ય**—સમુદ્ર સરખું તળાવ *ખે*ત્યાદિ કથન એ ઉપમા સત્ય છે.

#### સ્થાપના નિક્ષેપા

વસ્તુનું નામ માત્ર સાંભળવાથી વસ્તુના બાધ અને ભક્તિ થવા સંભવ છે તાે પછી વસ્તુની આકૃતિ કે જેમાં નામ ઉપરાંત આકાર છે તેનાથી અધિક બાધ અને ભક્તિ કેમ ન થાય? અને તે કરવા માટે કાેેે પ્રચ્છા ન રાખે ! નામનિક્ષેપા જેમ શ્રાસ્ત્ર સિદ્ધ છે તેમ સ્થાપના નિક્ષેપા પણ અનેક શ્રાસ્ત્રોથી સિદ્ધ છે.

શ્રી અનુયાગદ્વાર સૂત્રે દશ પ્રકારે સ્થાપનાનું સ્થાપન કરવાનું કહેલું છે.

- (૧) ક્રાગ્ટમાં (૪) લેપ કર્મમાં (૭) ધાતુના રસ પૂરવામાં (૧૦) કાહામાં
- (૨) ચિત્રમાં (૫) ગ્રંથતમાં (૮) મણિકાના સંધાતમાં
- (ઢ) પાર્થીમાં (૬) વેષ્ટન ક્રિયામાં (૯) શુભાકાર પાષાચુમાં

આ દશ્ચ પ્રકારામાંથી કાઈ પણ પ્રકારમાં ક્રિયા તથા ક્રિયાવાળા પુરુષના અબેદ માની, હાથ એડેલા તથા ધ્યાન લગાવેલા આવશ્યક ક્રિયા સહિત સાધુની આકૃતિ રૂપે અથવા આકૃતિ રહિત સ્થાપના કરવી અથવા આવશ્યક સ્ત્રના પાઠ લખવા તે સ્થાપના આવશ્યક કહેવાય છે.

હાય જોડેલ અને ધ્યાન લગાવેલ આવશ્યક ક્રિયા કરવાનું રૂપ તે જો સદ્દભાવ સ્થાપના છે તા પછી પદ્માસનયુક્ત, ધ્યાનારૂઢ, મૌનાકૃતિ, શ્રી જિતમુદ્રાસ્પક પ્રતિમા તે સ્થાપનાજિન ક્રમ કહેવાય નહિ?

જો પ્રતિમા તે સ્થાપનાજિત નહિ તેા પૂર્વોક્ત સ્વરૂપ આવરહ્ક પણ સ્થાપના આવશ્યક કહેવાય નહિ એમ કરવા જતાં શ્રી અનુયાગ દ્વાર સૂત્રના પાઠના અપલાપ કેમ નહિ થાય!

સૂત્રના પાઠના લાય કે અપલાય જેને નહિ કરવા હાય તેને તા શ્રી જિનસ્વરૂપ પ્રતિમાને સ્થાપનાજિન તરીકે નિ:સંશયપણે સ્વીકારવી જ પડશે.

## સુત્રા અક્ષરાની સ્થાપના જ છે

સ્થાપનાને નિરથંક ગણુવામાં આવે તો જૈન ધર્મના તમામ સ્ત્ર સિદ્ધાંતા પણ નકામા થઈ જાય. કારણ કે તે પણ શ્રી વીતરા મદેવના અરૂપી જ્ઞાનના અંશરૂપી અક્ષરાની સ્થાપના જ છે. અને જો સ્ત્ર સિદ્ધાંતાના લાપ થાય તા પછી જૈન ધર્મના પણ લાપ જ થઈ જાય.

જેઓને ધર્મના લાપક ન બનવું હાેય તેઓને સ્થાપનાની અવગજીના કરવી કાેઇ પજી પ્રકારે પાલવે એમ નથી.

જેમ નામની સાથે ચારે નિક્ષેષા જોડાયેલા છે તેમ સ્થાપનાની સાથે પણ ચારેય નિક્ષેષા જોડાયેલા છે. જો એમ ન હોય તા વાધનું ચિત્ર જોવાયા બકરીના ખ્યાલ અવવે જોઈએ અને બકરીનું ચિત્ર જોવાયા વાધના ખ્યાલ આવેવા જોઈએ. પરંતુ તેમ થતું નથી કારણકે જેતું ચિત્ર જોવામાં આવે છે તેના ચારે નિક્ષેપા મનની સાથે ખડા થઈ જાય છે.

જો એમ ન થતું હોય તેા શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીની પ્રતિમા જોતાં શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુતું રમરણ થઈ જવું જોઈ એ. કારણ કે બન્તેના ભાવ નિક્ષેપા એકસરખા હોવા છતાં એક તીર્થ કરની મૂર્તિ જોવાથી અન્ય તીર્થ કરતા બાધ થતા નથી. તેનું કારણ એ મૂર્તિની સાથે જોડાએલા અન્ય નિક્ષેપાએ સિવાય ખીજું શું છે !

કાઇના ગુરુતું નામ રામચંદ્ર છે અને તે નામના સંસારમાં લાખા પુરૂષો વિદ્યમાન છે. ગુરૂના નામવાળા 'રામચંદ્ર' એવા અક્ષરામાં ગુરના આકારનું કાઈ પણ ચિન્હ તો છે જ નહિ. છતાં કહેશા કે રામચંદ્ર શબ્દથી માત્ર ગુરુતું જ સ્મરણ અને ગુરુને જ નમસ્કાર થયા પણ બીજાને નહિ તાે કહેવું પડશે કે રામચંદ્ર નામના પાેેેેતાના <u>ગુર</u>ૂને જ નમસ્કાર કરવા માટે ગુરુની આકૃતિ આદિને મનમાં સ્થાપન કરેલી જ હશે.

આ રીતે પ્રત્યક્ષપણે કે પરાક્ષપણે સ્થાપના નિક્ષેપા બળાતકાર પણ ગળામાં આવી જ પડે છે.

## સ્થાપના પૂજનીય હાેવા માટે શંકા

અહીં જો એવી શંકા થાય કે—સ્થાપના નિર્જીવ હોવાથી કાર્ય'સાધક અને પુજનીય કેમ બને?

#### સમાધાન

તેનું સમાધાન એ છે કે-નિર્જવ વસ્તુ માત્ર જો નિરર્થં ક અને અપૂજનીય હાેય તાે શ્રી સમવાયાંગ, શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધ, શ્રી દશવૈકાલિક **આ**દિ સૂત્રામાં કરમાવ્યું છે કે—

ગુરૂની પાટ, પીઠ, સંથારા વગેરે વસ્તુઓને પગની ઠાકર લાગી જાય તાે પણ શિષ્યને ગુરૂની આશાતનાના દાવ લાગે.

#### એતે માટે શું કહેશા ?

ગુરૂની પાટ આદિ નિર્જવ તો છે જ. પૃવાક્ત વસ્તુએ અજવ હોવા છતાં ગુરૂઓની સ્થાપના હોવાના અગે તેના અવિનય કરવાથી શિષ્યને આશાતના લાગે છે. અને વિનય કરવાથી બક્તિ અને શુભ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તેમ શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિએ શ્રી જિનેશ્વરદેવની જ સ્થાપના હેત્વાથી તેની આશાતના કે વિનય કરવાથી શુભાશુભ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમાં પૂછવું જ શું? વિનય એ શ્રી જૈન શાસનમાં મુખ્ય મનાયા છે. તે ગુજુના પાલનની ખાતર શ્રી જિનેશ્વરદેવની સ્થાપના સ્વરૂપ મૂર્તિની ભક્તિ આદિ કરવી એ પણ શ્રી જૈનધર્મમાં મુખ્ય વસ્તુ ગણાય એમાં આશ્વર્ય જેવું શું છે?

વળી સાધુઓનાં વસ્ત્ર, પાત્ર, કંખલ, રજોહરણુ અને મુહપત્તિ આદિ ઉપકરણા અછત્ર હોવા છતાં તે વડે શું ચારિત્ર ગુણની સાધના થઈ શકતી નથી?

શાસોમાં એટલે સુધી કહ્યું છે કે—''લાકડીના ધાડાથી ખેલતા બાળકને આધા હઠાવવા કાઈ સાધુ તેને એમ કહે કે, હે બાળક, તારી લાકડી હઠાવ, તેર મુનિને અસત્ય બાલ્યાના દાષ લાગે. એ દાષથી ભચવા માટે સાધુએ એમ જ કહેવું જોઈએ કે—હે બાળક તારા ધાડા હઠાવ."

લાકડીમાં કાઇ સાક્ષાત ધાડાપણું તા છે જ નિધ, માત્ર તેની અસદ્ભૂત સ્થાપના છે. તા પણુ તેને માનવી જરૂરી છે તા પછી શ્રી

જિનપ્રતિમા, એ તો શ્રી જિનેશ્વર દેવાની સદ્દભૂત સ્થાપના માન્યા વિના ક્રેમ ચાલે ?

વળી ખાંડનાં રમકડાં જેવા કે—હાયી, ધાડા, કૂતરા, ભિલાડા, ગાય, મનુષ્ય વગેરે ખાવાથી પંચેન્દ્રિયની હત્યા કર્યાનું પાપ લાગે એમ સૌ ક્રેષ્ઠ દયા–ધર્મને સમજનાર માને છે. તે બધી જ વસ્તુઓ નિર્જીવ છે. તા પણ તેમાં જીવપણાની સ્થાપના હાેવાથી જ ખાવાના નિષેધ કરવામાં આવે છે. તે સિવાય બીજું કાેઇપણ કારણ જણાતું નથી.

વળી ભીંત ઉપર ચીતરેલી સ્ત્રીની આકૃતિ વિકારના હેતુ હોવાથી સાધુએ ન જોવી જેઇએ એવા જે નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે તે પણ નિર્જીવ વસ્તુ અસર કરનારી છે એમ શું નથી જણાવતા ?

## નિર્જીવ સ્થાપનાની જન્બર અસર જણાવતા દૃષ્ટાંતા

સ્થાપના નિર્જીવ હેાવા છતાં તેની કેટલી જળ્યર અસર થાય છે તે જાણવા માટે નીચેના દષ્ટાંતા જગજાહેર છે.

- પ્રતિવૃતા સ્ત્રી પાતાનાં પ્રાણેશની છળીને જોતાંની સાથે અત્યંત હર્ષને જ પામે છે. પરંતુ કદીપણ દ્વેષને પામતી જણાતી નથી.
- પ્રજાવત્સલ રાજાઓના ભાવલાને જોવાયી વકાદાર રૈયત નારાજ ન થતાં પ્રસન્ન જ થાય છે. અને એ જ કારણે એવા રાજા મહારાજાઓના તથા મહાન પરાક્રમી પુરુષાનાં ભાવલાંઓ તેમના સ્મરણ,થે' ઉભાં કરેલાં સ્થાને સ્થાને નજરે પડે છે.
- પરદેશવાસીઓ પાતાના સ્વજન આદિકના હસ્તાક્ષરના પત્રતે જોવાથી પણ સ્વહિતૈષિઓ મળ્યા જેટલા સંતાષ અનુભવે છે.
- ૪. પાતાના વડીલા તથા કબ્ટિ મિત્રાની છળી જોતાં જ તેમના

ઉપકાર અને ગુણાનુ સ્મરણ થઈ આવે છે અને હૃદય પ્રેમથી પ્રકૃક્ષિત બને છે.

- પ. કાકશાસ્ત્રનાં સ્ત્રીપુરુષનાં વિષય સેવનનાં ચારાશી આસના આદિને જોવાથી કામીજનાને તત્કાળ કામિકાર ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૬. ત્રેાગાસનની વિચિત્ર આકારની સ્થાપનાએ જોવાથી મેત્રી પુરુષોની મૃતિ યાત્રાભ્યાસમાં પ્રેમ ધારણ કરનારી થાય છે.
- ૭. ભૂગોળના અભ્યાસીઓને નકશાઓ વગેરે જોવાથી લાકમાં રહેલ અનેક વસ્તુઓનું ત્રાન સહેલાઈથી થઈ શકે છે.
- શાસ્ત્રો સંખંધી અક્ષરાની સ્થાપનાથી, તે જોનાર મનુષ્યને તમામ શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન પણ થાય છે.
- ૯. ક્ષેત્રામાં પુરુષાની આકૃતિ (ચાડીઓ) ઉભી કરવાથી તે આકૃતિ નિર્જીવ હાેવા છતાં તેનાથી ક્ષેત્રની રક્ષા સારી રીતે થઇ શકે છે.
- **૧૧.** સતી સ્ત્રીના પત્તિ પરદેશ ગયા હોય ત્યારે તે સ્ત્રી પાેતાના પતિની ⊌ખીતું રાજ દર્શન કરી સંતાષ પામે છે.

શ્રી રામચંદ્રજી વનવાસ ગયા ત્યારે તેમના ભાઈ ભરત રાજા રામની પાદુકાની રામ પ્રમાણે પૂજા કરતા હતા.

સીતાજી પણ રામની આંગળીની મુદ્રિકાનું આલિયન કરી સાક્ષાત રામને મળ્યા જેટલા આનંદ અનુભવતા હતા.

રામચંદ્રજી પણ હતુમાને લાવેલા સીતાના અલંકારને દેખાવથી અત્યંત સુખને પામ્યા હતા. શ્રી પાંડવ ચરિત્રમાં પણ કહ્યું છે કે–દ્રોણાચાર્ય'નિ પ્રતિમા સ્થાપન કરી તેની પાસેથી લબ્ય નામના બીલે અર્જુ'નના જેવી ધનુષ્યવિદ્યા સિદ્ધ કરી હતી.

ઉપરનાં કેટલાંક દષ્ટાંતા એવાં છે કે તેમાં શરીરના આકાર પશુ સરખા રહેતા નથી. એવી નિર્જીવ વસ્તુએાથી પણુ સંતાષના અનુભવ મળતા દેખી શકાય છે તા પછી સાક્ષાત પરમાત્માના સ્વરૂપના બાધ કરાવનારી મૂર્તિ, પૂર્ણાનંદ જે માક્ષ તેના હેતુ કેમ ન થાય?

શ્રાંત મુદ્રાવાળી શ્રો વીતરાગ પરમાત્માની પ્રતિમાની, તેમના નામ પ્ર**હણપૂર્વકની પૂજા, જ્ઞાનવાન પ્ર**ભુતે વહેલા માેડા અવશ્ય પ્રાપ્ત ક**રાવી** આપે છે.

જે વસ્તુના ભાવ નિક્ષેષા ઉપર મનુષ્યોને સંપૂર્ણ આદર હોય છે તેનાં નામ, સ્થાપના તથા ગુણપ્રામના સ્મરણ, દર્શન કે શ્રવણથી જરૂર તે તે વસ્તુ પરના પ્રેમ અને આદરના વૃદ્ધિ થાય છે. જેના ભાવ ઉપર પ્યાર છે તેના નામ, મૂર્તિ કે ગુણને માન આપ્યાથી તે સાક્ષાત વસ્તુને જ માન અને આદર આપ્યાના અનુભવ થાય છે.

કાઈ શ્રોમાંત પિતાએ પરદેશથી પાતાના પુત્રને પત્ર દ્વારા સ્વના કરી કે—"અમુક પુરુષને પાંચ હજાર રૂપિયા આપજો."

હવે તે પુત્ર તે પત્રને પાતાના સાક્ષાત હુકમ **રૂપ માનીને તેના** અમલ કરે કે નહિ?

જો અમલ કરે એમ કહેશા તા તે હુકમ કાગળમાં સ્થાપના રૂપ હાવાથી સ્થાપના માન્ય રાખવા લાયક સિદ્ધ થઈ ગઈ. જો કહેશા કે 'કાગળ માત્રથી અમલ ન કરવા ' તા તેમ કરનાર પુત્રે પિતાની આજ્ઞાનું પાલન કર્યું ગણાશે કે ઉલ્લંધન કર્યું ગણાશે ? પાલન નહિ પણ અવશ્ય ઉલ્લંધન કર્યું ગણાશે.

એ ત્યાયે શ્રા તીર્થ કર-ગણધર-પ્રણીત સ્ત્રોમાં પ્રતિપાદન કરેલ સ્થાપના નિક્ષેપાને માન્ય રાખનાર ખુદ ભગવાનના જ

આદર કરનારા અને માન્ય નહિ રાખનાર ખુદ ભગવાનનું જ અપમાન કરનાર ખતે એમાં લેશમાત્ર આશ્રધ નથી.

પાતાના વડીલના છળીઓ, ફાેટાએા, પેઇન્ટીંગા વડીલના આબેહુળ સ્વરૂપતા બાધ કરાવનાર હોવાથી તેમના બાવ નિક્ષેપા તરફ આકર્ષણ કરાવે તેમાં નવાઈ નથી. પણ વડીલના આળેહુળ સ્વરૂપના માધ નહિ કરાવનાર એવા તેમનાં વસ્ત્ર, આભૂષણ અને પાષાક વગેરે દેખવાથી પણ તેમનાં ગુણ સાંભરી આવે છે.

જો અજવરૂપ સ્થાપના નિક્ષેપા સર્વથા નિરર્થક હાત તા પૂર્વેક્ત કાર્યોમાં જે પ્રકારના જુદા જુદા ભાવ આવે છે તે ન આવવા જોઈ એ.

આ ઉપરથી વિચારવું જોઈએ કે—પરમ પુજનીય, પરમ ઉપકારી. આરાધ્યતમ. અનંત ત્રાની, દેવાધિદેવ શ્રી તીર્થ કર ભગવાનની સાંત નિર્વિકાર અને ધ્યાનારઢ ભવ્ય મૂર્તિના દર્શનથી શ્રી વીતરાગ **દેવના ગુણોનું સ્મરજા કેમ ન થાય** ? તથા તેમની તે મૂર્તિને માત આપ્યાયી. ખુદ તેઓના વિનય કર્યા એમ ક્રેમ ન કહેવાય ? અવશ્ય કહેવાય.

એટલું જ નહિ પણ તેમની મૂર્તિનાં વારંવાર દર્શન, પૂજન અને સેવનથી તેમના ભાવ નિક્ષેપા ઉપરતા આદર અને પ્રેમ દિવસે દિવસે અધિક્રતે અધિક અવશ્ય વધતા જાય.

જે વસ્તુના ભાવ નિક્ષેપા ઉપર પ્રેમ હાય છે તેની સ્થાપના આદિ 8પર પણ પ્રેમ આવે છે. અને જેના ભાવ નિક્ષેષા ઉપર દ્વેષ **હાે**ય તેના નામ સ્થાપના વગેરે ચારે નિક્ષેપા ઉપર દેવ–છુહિ **પછ** आवे क छे. देभदे--

સાક્ષાત શત્રુતે જોઈને જેમ વેર ભાવ પેદા થાય છે તેમ તેની મૂર્તિ કે છળી જોવાથી અથવા તેનું નામ વગેરે સાંભળવાથી પણ શું દ્વેષસાવ પ્રગટ થતા નથી ? અવશ્ય પ્રગટે છે જ.

જેઓ તીર્થ કરના ભાવ નિક્ષેષા ઉપર ભક્તિ રાખે છે અને તેમની મૂર્તિ વગેરે ઉપર દ્વેષ ધરાવે છે તેઓને પૂછવાનું કે—તમારી માન્યતા પ્રમાણે તા તમારા મિત્ર આદિને સાક્ષાત જોતાં પ્રેમ થવા જોઈએ. પરંતુ તેમની મૂર્તિ તથા નામ વગેરે જોવા અને સાંભળવાથી પ્રેમ ન થવા જોઈ એ. પરંતુ આવા ઊલટા ક્રમ કાઇ પણ જગ્યાએ જોવામાં આવતા નથી.

કદાચ કહેવામાં આવે કે—'શત્રુ અને મિત્ર ઉભયમાં સમભાવ રાખવા જોઇએ. કિંતુ રાગદ્વેષ ન કરવે જોઇએ.' પરંતુ આ કથન માત્ર કહેવા પૂરત છે.

માટા માટા યાગીશ્વરા પણ જ્યાં સુધી તેમને ધાતીકર્માના યામ ન છૂટયા હેાય ત્યાં સુધી રાગદ્વેષથી છૂટી શકયા નથી. તેા **સંસારની** અનેક જંજાળના માહમાં ફસી પડેલા ગૃહસ્થા રાગદ્વેષરહિત સમભાવવાળી અવસ્થામાં રહી શકે એમ કહેલું કે માનલું એ વંચના માત્ર છે.

એક તરકથી શ્રી તીર્થ કરદેવના ભાવનિક્ષેષા ઉપર રાગ રાખવાની વાત કરવી અને ખીજી તરફ સમસાવમાં રહેવાની વાત કરી એમાં પ્રત્યક્ષ મૃષાવાદ છે. ભાવનિક્ષેયા પર રાગ અને મૂર્તિ પ**ર દેવ એ** રાગદ્વેષ રહિતપણાનું લક્ષણ શા રીતે ગણાય?

એક નિક્ષેપા ઉપર દ્વેષ રાખવાથી બીજા નિક્ષેપા ઉપર પણ દ્વેષ સ્વત: સિદ્ધ થઈ જાય છે. સ્થાપના નિક્ષેષા ઉપર ટ્રુષ ધાર્ષ્યુ કરીને ભાવનિક્ષેપા ઉત્તર રાગ હેાવાતું ખતાવતું એમાં આત્મવંચના સિવાય બીજું કાંઈ નથી.

નિયમ તો એ છે કે—જે જીવ પ્રત્યક્ષ વિદ્યમાન ન હોય તેના ઉપર શુદ્ધ ભાવ પેરા કરવા મ ટે તેની સ્થાપનાના સેવન સિવાય તેના જેવા અન્ય કાઇ સરળ ઉપાય છે નહિ. પિના સ્થાપનાએ અવિદ્યમાન વસ્તુ પ્રત્યે શુદ્ધ ભાવ પ્રગટ કરી શકાતા નથી.

ચારે નિક્ષેષા આ રીતે પરસ્પર સંબંધ ધરાવનારા છે. એક વિના ખીજા નિક્ષેષા ઢકી શકતા જ નથી.

સ્થાપનાના નિરાદર કરનારને પુછવાનું કે—વર્તમાન સમયમાં જે નાટાનું ચલણ છે તેવી એક હજાર રૂપીઆની નાટ તમારી પાસે હોય તેને તમે હજાર રૂપીઆ માના છે. કે કાયળના કટકા માના છા?

જો કહેશા કે—અમે તા તેને કાગળના કટકા તુલ્ય માનીએ છીએ તા તેને સાધારણ કાગળના કટકાની જેમ એકાદ પૈસામાં કે મક્તમાં મીજાને આપી કેમ દેતા નથી?

તેના ઉત્તરમાં કહેશા કે—એવા મૂર્ખ કાચ્યુ હૈાય કે હજાર રૂપી આતે એક પૈસામાં કે મકતમાં આપી દીએ ?

તા પછી જરા હૃદયચક્ષુતે ખાલી વિચારવું જોઇએ કે—જેમ એક હુજાર રૂપી ખાની ગેરહા જરીમાં તેટલી રકમનું કામ એક તેહ્યી કાઢી શકાય છે તેમ શ્રી જિતેશ્વરદ્વની અનુપરિસ્થિતમાં તેમની મૂર્તિ દ્વારાએ સાક્ષાત ભગવાનને પૂજવાનું કળ અવશ્ય મેળવી શકાય.

#### દ્રવ્ય નિક્ષેપાે

જે વસ્તુ ભૂતકાળમાં કે ભિવિષ્યકાળમાં અમુક કા**યના** કારણરૂપે નક્કી થઇ ચુકી છે તે કારણભૂત વસ્તુના કાર્યનું આરાપણ કર**ુ**ં તેનું નામ દ્રવ્ય નિક્ષેપા છે,

જેમ અતક સાધુર્મા તથા કાેે સાધુ થનાર ઢાેેય તેમાં વર્તમાન સમયે સાધુપહું ન ઢેવા છતાં સાધુપહ્યુંના આરાેપ કરી સાધુ કઢેવામાં આવે છે તે દ્રવ્ય નિક્ષેપાને આશ્રયીને સાધુપ**હ**ું સમજવાનું છે.

અને એ જ કારણે સાધુ થયા પહેલાં સાધુ થનારને દ્રવ્ય સાધુ માનીતે તેની દીક્ષાના મહાત્સવ માટી ધામધૂમથી ઉજવવામાં આવે છે. તથા સાધના મૃત કલેવરને દહન ક્રિયા વખતે પાલખીમાં બેસાડી પૈસાને ઉછાળતાં ઠાઠમાઠથી લઇ જવામાં આવે છે. અને લાકા પણ તેનાં દર્શન કરવા માટે દાેડાદાેડી કરે છે.

શ્રી તીર્થ કરે દેવાને જન્મ તથા નિર્વાણ સમયે વંદન નમસ્કાર કરવાના પાઠ શ્રી જ ખૂડીય પ્રત્રપ્તિ આદિ શાસ્ત્રામાં છે. તાે તે નમસ્કાર ત્રી તીર્થ કરદેવના ૬વ્ય નિક્ષેપાને થયા ગણાય. અને નહિ કે **બા**વ નિક્ષેપાને થયા ગણાય. કારણ કે જ્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી ભાવ નિક્ષેપા કહેવાય નહિ.

ભગવાન શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીના જન્મ વખતે શકેંદ્રે નમસ્કાર કર્યાંના ઉલ્લેખ **શ્રી જંખૂદ્રીપ પ્રતિજ્ઞા**માં નીચે મુજળ જણાવેલાે છે—

नमोध्यणं भगवओ तोस्थगरस्रो आइगरस्य जाव संपाविउ कामस्स बंदामिण्डं भगवंतं तत्थायं इहगयं षासउ मे भथवं तत्थगए दहगयं तिकड् वंदइ णमंसइ ॥

તથા તે જ સત્રમાં કહ્યું છે કે – શકે દ્ર શ્રી હરિરણુ ગમેષી દેવની મારકૃત હિતને વાસ્તે અને સુખને વાસ્તે તીર્થ કર દેવના જન્મ મહાત્સવ કરવાતે માટે પાેતે જવા વિષેતા અભિપ્રાય દેવતાઓતે જણાવ્યા છે. તે સાંભળા મનમાં હર્ષિત થઇ—

કેટલાક દેવતા વંદન કરવા સાર,

કેટલાક પૂજા કરવા સાર,

કેટલાક સત્કાર કરવા સાર.

કેટલાક કૌતક જોવા સાર,

કેટલાક શ્રી જિનેધરદેવના પ્રત્યે ભકિતરાગ નિમિત્તે,

કેટલાક શકેંદ્રના વચનની ખાતર:

કેટલાક મિત્રાની પ્રેરણાયી,

કેટલાક દેવીએાના કહેવાયી.

કેટલાક પાતાના આચાર સમજીને ( જેમકે સમ્યુપ્ દૃષ્ટિ દેવાએ શ્રી જિતેશ્વર દેવના જન્મ મહાત્મવમાં વ્યવશ્ય ભાગ લેવા જો ને એ. )

એ વગેરે કારણાને સ્વચિત્તમાં સ્થાપન કરી ધર્ણા ટ્રેવદેવીએા શકેંદ્રની પાસે હાજર થયા.

જો દ્રવ્યનિક્ષેપા અપૂજનીક નિરર્થક **હે**ાત તેા સત્રમાં " સખને વાસ્તે તથા ભક્તિનિમિત્તે " કૃત્યાદિ શબ્દા વંદનના અધિકારમાં મદાનિ ન આવત.

તથા શ્રી ઋષમદેવ સ્વામીના નિર્વાણ સમયે પણ શકેંદ્રનું આસન કંપાયમાન થતાં અવધિજ્ઞાનથી બગવાનના નિર્વાણ સમય જાણી, શકે દે ભગવાનને વંદન નમસ્કાર કર્યો અને સર્વ સામની સહિત શ્રી અધ્યાપક ( ક્રિમાલય ) તીર્થ પર જ્યાં ભગવાનનું શરીર હતું ત્યાં આવી ઉદાસીનતાવર્ષક અશ્રુવાળી આંખો સમેત શ્રી તીર્થ કર દેવના શરીરને ત્રજી પ્રાક્તિજી દર્મ મૃતકને યાગ્ય મર્વ વિધિ કરી, ઈત્યાદિ વિષતના જે પાઠા છે તેય દ્રવ્યનિક્ષેપાની પણ વંદનીયત ને સિદ્ધ કરે છે

એ મિત્રાય બીજી રીતે પણ ડ્રગ્ય નિક્ષેપા અને તેની પુજનીયતા मिद्ध थाय छे.

શ્રી ઋપબદેવ સ્વામીના વખતમાં તથા વર્તમાનકાળમાં આવશ્યક ક્રિયા કરતી વખતે સાધુ શ્રાવક તમામ ચતુર્વિશતિ સ્તવ અથવા **ક્ષાગસ્સસત્રતા પાઠ** થાલે છે. શ્રા ઋષબદેવ સ્વામીના વખતમાં બીજા ત્રેત્રીશ તીર્ય કરાત જવ ચારાશી લાખ છવ યાતિમાં ભટકતા હતા. તેથી તેમતે તે વખતે કરેલાે નમસ્કાર ભાવનિક્ષેપથી થયાે ગની શકાય નહિ પરંતુ દ્રવ્યનિક્ષેપથી જ કર્યા ગણાય.

વર્તમાનકાળમાં તે તેઓમાંના એક્ય બાવનિક્ષેપે નથી કારખુકે બધા સિદ્ધગતિમાં ગયેલા છે. તેથી બાવનિક્ષેપે અરિહત તરીકે નહિ પણ સિદ્ધ તરીકે વિરાજમાન છે.

જો એક ભાવ निक्षेपने भानी धीळा नाभ, स्थापना अने द्रव्य निक्षेपने भानवाना न होत तो लेशिशस्स द्वाराओं डाने नभरकार थाय ? लेशिशस्सनी अंहर प्रगटपणे अरिहंते कित्तहस्सं अने चवीसंवि केवली क्लीने योवीसे तीर्थं करोने याह क्यां छे. तीर्थं करनुं ओ स्भरण लाव निक्षेपे छे क नहि किंतु नाभ तथा द्रव्यनिक्षेपे क भानवानं छे.

જેઓ એ બે નિક્ષેપાને માનવા તૈયાર નથી. ઓના મતે લાગસ્સને માનવાનું રહ્યું નથી, અને લાગસ્સને નહિ માનવાથી આજ્ઞાભંગના મહાદાષ કપાળે ચોંડયા વિના પણ રહે નહિ.

वणी साधु साध्वीना प्रतिक्ष्मश्च सूत्रमा पश्च क्र्युं छे हे— नमो चउवीसाए तीत्थयराणं उसभाइ महावीरपञ्जवसाणाणं

અર્થ — શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીથી શ્રી મહાવીર સ્વામી પર્યંત ચોવીશેય તીર્થકરાતે નમસ્કાર થાએો.

આમાં પણ તે નામના તીર્થકરા સાવનિક્ષેપે વર્તમાનમાં કાઇ નથી, કિતુ દ્રવ્યનિક્ષેપે છે. દ્રવ્યનિક્ષેપ નહિ માનનારને પ્રતિક્રમણ આવબ્યક પણ માનવાનું રહેતું નથી. અને એથી પણ આગાલ ગતા મહાદાષ લાગે છે.

ભાવનિક્ષેષના વિષય અમૂર્ત હોવાયી, અતિશ્વય જ્ઞાનીઓ સિવાય બીજા કાર્કથી પણ સાક્ષાત જાણી કે સમજી શકાતા નથી. એ કારણે શ્રી જેન સિદ્ધાંતમાં સધળી ક્રિયાઓનું ''નેંગમ, સંગ્રહ, અવહાર અને ઋજુસત્ર" એ ચાર દ્રવ્યપ્રધાન નયોની મુખ્યતાથી જ વર્જુન કરાયેલું છે. દ્રવ્યનિક્ષેપાના પ્રાધાન્યવાળી ક્રિયાઓને જો નકામી માનવામાં આવે તો જૈન મતના લાપ જ થાય છે.

જેન સિદ્ધાંતને માન્ય રાખનાર આત્માઓએ દ્રવ્યાર્થિક ચાર નયાને માન આપી દ્રવ્યક્રિયાના આદર કરવા યાગ્ય છે. દ્રવ્યનિક્ષેપાના પ્રાધાન્યવાળી ક્રિયાઓ પરિણામના ધારાને વધારનારી છે. તેથી ભાવના પરિપૃર્ણ નિશ્ચય થયા વિના પણ ત્રત પચ્ચખ્ખાણ આદિ કરાવવાની રીતઃ જેનશાસનમાં ચાલી રહી છે.

શ્રી અનુયાગદ્વાર સૂત્ર, ઠાણાંગ સૂત્ર, ભગવતી સુત્ર તથા સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર વગેરે સૂત્રામાં દ્રવ્યનિક્ષેપાની સિદ્ધિ કરેલી છે અને દ્રવ્ય વિના ભાવ કદાપિ ન સંભવે એમ સપ્રમાણ સાળિત કરી આપ્યું છે.

ભગવાનની ભાવ અવસ્થા અતીન્દ્રિય હેાઇ ઇંદ્રિયા અને મનને અત્રાચર છે. તેને ઇંદ્રિય અને માનસગાચર કરવા માટે તેમના નામ, આકાર અને દ્રવ્યાની બક્તિ છોડીને કેવળ ભાવની બક્તિ કરવી કે થવી એ અસંભવિત છે.

## **ભા**વનિક્ષેપા

જે જે નામવાળી વસ્તુમાં જે જે ક્રિયાએા થાય છે, તે તે ક્રિયાએામાં તે તે વસ્તુએા વર્ત તે ભાવનિક્ષેપા છે.

જેમકે—ઉપયોગ સહિત આવશ્યક કિયામાં પ્રવૃત્તિ કરી રહેલ સાધુ, એ ભાવ નિલેપે આવશ્યક ગણાય છે. હરેક વસ્તુનું સ્વરૂપ આ રીતે ચારે નિલેપાથી જાણી શકાય છે. તેમાંથી એક પણ નિલેપા જો ન માનવામાં આવે તા તે વસ્તુપણે ટકતી જ નથી.

ં જે વસ્તુને જેવા ભાવથી માનવામાં આવે છે, તેના ચારે નિક્ષેપા તેવા ભાવને જ પ્રગઢ કરે છે. શત્રુભાવવાળી વસ્તુના ચારે નિક્ષેપા શત્રુભાવને પ્રગઢ કરે છે અને મિત્રભાવવાળી વસ્તુના ચારે

નિક્ષેપા મૈત્રીભાવને ઉત્પન્ન કરે છે. કલ્યાણકારી વસ્તુના ચારે નિક્ષેપા ક્રક્યાણભાવને પેદા કરે છે. અને અકલ્યાણકારી વસ્તુના ચારે નિક્ષેપક અકશ્યાણભાવને પેદા કરે છે.

## હૈય, જ્ઞય, ઉપદેયના નિક્ષેપાની સમજ.

આ સંસારમાં સામાન્ય રીતે તમામ વરતુઓ હેય. ત્રેય અને ઉપાદેય એ ત્રણે ભેદમાંથી ક્રાર્ઝ તે કાઇ એક ભેદની હોય છે. દાખલા તરી કે— સ્ત્રીમ ગ

#### હૈય વસ્તુના નિક્ષેપા

સાધુએોતે સ્ત્રીએાના સાક્ષાત સંગતા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. સાક્ષાત સંગ એ હૈય છે. તેથી સ્ત્રીઓના નામ, આકાર અને દ્રવ્યના પણ નિષેધ થઈ જાય છે.

સાધુ પુરુષાને સ્ત્રીએાના ભાવ નિક્ષેપા જેમ વર્જ્ય છે તેમ— નામ નિક્ષેપાથી સ્ત્રીકથાતા પણ નિષેધ છે. સ્થાપના નિક્ષેપાથી સ્ત્રોની ચીતરેલી મૂર્તિને જોવાના પણ નિષેધ છે. તથા ક્રવ્ય નિક્ષેપાથી સ્ત્રીની પૂર્વાપર બાહ્ય અવસ્થા તથા મૃત અવસ્થા આદિના સંધદ્રને પણ નિષેધ્યાે છે. એ રીતે હૈય રૂપ વસ્તુના ચારે નિક્ષેપા હૈયરૂપ ખને છે.

માત્ર ભાવ નિક્ષેપા માનનારાએ સ્ત્રીના ભાવ નિક્ષેપાને વર્જી, શું બાકીના ત્રણે નિક્ષેપાના આદર કરી શકશે ? કદી જ નહિ.

## ज्ञेय वरतुना निश्चेपा

એ રંતે જ્ઞેય વસ્ત્રના ભાવ નિક્ષેપા જેમ જ્ઞાનપાપ્તિમાં નિમિત્ત બની શકે છે તેમ ચારે નિક્ષેપા જ્ઞાનપાષ્તિમાં નિમિત્ત ભાતે શકે છે.

જં ખૂદ્ગીપ, ભરતક્ષેત્ર, મેરુપર્વત, હાયી, ધાડા ઇત્યાદિ ગ્રેયવસ્તુઓ છે. તેઓને જેમ સાક્ષાત જોવાથી બાધ ચાય છે તેમ તેના નામ, આકાર આદિ જોવા સાંભળવાયી પણ તે વસ્તુઓના બાધ થાય છે.

## ઉપાદેય વસ્તુના નિક્ષેપા

હેય અતે ત્રેયની જેમ ઉપાદય વસ્તુ પણ ચારેય નિક્ષેપાથી ઉપાદય બને છે.

શ્રી તીર્થ કર દેવ જગતમાં પરમ ઉપાદેય હોવાથી તેમના ચારે નિક્ષેષા પણ પરમ ઉપાદેય ભને છે. સમવસરણમાં બિરાજેલ સાક્ષાત શ્રી તીર્થ કરદેવ ભાવનિર્ક્ષેપે પૂજનીક છે. માટે 'મહાવીર' ઇત્યાદિ તેમના નામને પણ લોકા પૂજે છે. વૈરાગ્ય મુદ્દાએ યુક્ત, ધ્યાનારઢ અવસ્થામાં રહેલી તેમની પ્રતિમાને પણ સ્થાપના નિક્ષેપથી લોકા પૂજે છે. તથા દ્રવ્યનિર્ફ્ષેપે તેમના જન્મ તથા નિર્વાણ અવસ્થાને પણ ઇદાદિક દેવા બક્તિભાવથી નમે છે, પૂજે છે અને તેના સતકાર વિગેર કરે છે.

એથી ઊલટું—અન્ય દેવાના ભાવનિક્ષેપા ત્યાજ્ય હાેવાથી, તેઓના બાકીના ત્રણ નિક્ષેપા પણ સમ્યજ્બિ આત્માઓને છાેડવા લાયક બને છે.

એ જ કારણે આનંદ આદિક દશ શ્રાવકાએ હતિ હર આદિ અન્ય દેવાને વંદન નમસ્કાર નહિ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. તે વખતે હતિ, હર આદિ દેવા ભાવનિક્ષેપ વિદ્યમાન નહિ હતા. માત્ર તેમની પ્રતિજ્ઞો હતી. તેથી આનંદ આદિક શ્રાવકાની નોહ નમવાની પ્રતિજ્ઞા સ્થાપનાનિક્ષેપ તેઓની મૂર્તિને ઉદ્દેશીને હતી, એ આપે આપ સિહ થાય છે.

એ જ રીતે કરિકર आદિ દેવાની મૂર્તિઓને નહિ નમવાના નિયમ એ શ્રી જિનમૂર્તિને નમસ્કાર કરવાના વિધાનને પણ સ્વતઃ સિદ્ધ કરી આપે

છે. જેમ કાઇ એ રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરવાના નિયમ અગીકાર કર્યા તેથી તેની દિવસે ભાજન કરવાની વાત આપાઓપ સિદ્ધ થઈજ જાય છે તે જ રીતે ઉપરની વાત સમજી લેવી.

એ મુજબ ચારે નિક્ષેપાના પરસ્પરના સંબંધ સમજ લેવાના છે. તેમાં વિશેષ એટલું છે કે—જેના ભાવ નિક્ષેપા શુદ્ધ અને વંદનીય છે તેના જ બાકીના નિક્ષેપા વંદનીય અને પૂજનીય છે. બીજાના નહિ.

#### શંકા

ક્રાેઈ એમ પ્રશ્ન કરે કે—મરેલા ભળદને જોઈને કાેઈ પ્રતિબાધ પામે તેથી શું તે પૂજવા ચાેગ્ય ખની જાય છે?

#### સમાધાન

તો તેના ઉત્તર સ્પષ્ટતયા મળી રહે છે કે---શાસ્ત્રકારા, જેના ભાવનિક્ષેપા વદન પૂજન કરવા લાયક છે, તેના જ ખાક્યાના ત્રણ નિક્ષેપા પૂજવા માટે કરમાવે છે.

સાક્ષાત **ળળદને કાેઈએ પૂજવા લાયક માન્યે**! નથી. તેથી તેના નામ આદિક પણ પૂજનીક ઠરતાં નથી.

રાજા કરકડુ વગેરે પ્રત્યેક સુદ્ધ મહર્ષિએ મરેલા બળદને જોઈને પ્રતિએાધ પામ્યા હતા. પણ બાવબળદ વંદનીય નહિ હોવાથી તેમના પ્રતિએાધમાં કારણભૂત બળદનાં નામ આદિક વંદના કરવા લાયક ગણાયાં નથી.

## ચારે નિક્ષેપા વંદનીય છે તે માટે સુત્રના **દાખલા**

શ્રી ઉપાસક દશાંગ સત્રમાં આનંદ શ્રાવકે અન્ય તીર્થાકાતે નહિ વાંદવાની જે પ્રતિજ્ઞા લીધી છે, તેથી જ જેના ભાવ નિર્ફ્ષેપા વ દનીય છે, તેના ચારે નિર્ફ્ષેપા વ દનીય ઠરે છે. અને જેના ભાવ નિક્ષેપા વંદનીય નથી તેના ચારે નિક્ષેપા વંદનીય નથી એ સિદ્ધ થાય છે,

શ્રી આનંદ શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞાના પાઠ નીચે પ્રમાણે છે—

णो खल्ज मे मन्ते कप्पई अज्जप्पिमइं अन्नउत्थिए वा अन्नउत्थिय देवयाणि वा अन्नउत्थिए परिमाहियाणि अरिहंत चेइयाइं वा वंदिचए वा नमंसिचए.

અર્થ — હે ભગવન્! મારે આજથી અન્ય તીર્થીક, અન્ય તીર્થીકાના દેવ ( હરિ હર આદિ) તથા અન્ય તીર્થીકાએ ગ્રહણ કરેલા અરિહંતના ચૈત્યા ( જિન પ્રતિમાએા )ને વંદન નમસ્કાર કરવા કર્યે નહિ.

અ**હીં** અન્ય તીથી કાેના દેવ ગુરુના નિષેધ <mark>થતાં જૈન</mark> ધર્મના દેવ ગુરુ સ્વમેય વદનીય ઠરે છે. કારણ કે—

કાઈ કુતર્ક કરે તા તેને પૃછવાનું કે—આનંદ શ્રાવકે અન્ય દેવને ચારે નિક્ષેપે વંદના ત્યાગી કે માત્ર ભાવ નિક્ષેપે ?

को seशा डे--अन्य देवना यारे निक्षेपाना निषेध sui छ.

તા તેથી સ્વત: સિદ્ધ થયું કે અરિહ તના ચારે નિક્ષેપા શ્રાવક્ને વંદનીય છે.

જો અન્ય દેવના ભાવ નિક્ષેયાને જ નિષેધ કરવાનું કહેશા તા તે દેવના બાકીના ત્રણ નિક્ષેયા એટલે અન્ય દેવના મૂર્તિ નામ વગેરે આનંદ શ્રાવકને વંદનીય રહેશે. અને તેમ કરવાથી વ્રતધારી શ્રાવકને દૂષણ લાગે જ.

તથા અન્ય દેવ, હાંર હર આદિ કાઈ આનંદ શ્રાવકના વખતમાં સાલાત વિદ્યમાન હતા નહિ પણ તેમની મૂર્તિઓ હતી. તા બતાવા કે આનંદ શ્રાવક કોના નિષ્ધ કર્યા ?

को बहेरी। डे-अन्य देवनी भूतिने।.

તા પછી અરિહંતની મૂર્તિ સ્વત: સિદ્ધ થઈ.

**અ**ા પાર્ઠમાં ચૈત્ય શબ્દના અર્થ " સાધુ " કરીને કેટલા**ક લાે**કા ઉત્સર્ત્ર ભાષણ કરે છે. તેમને પુછવાનું કે—સાધને અન્ય તીર્યા ગ્રહણ शी रीते अरे १

જો જૈન સાધુતે અન્ય દર્શનીએ ગ્રહ્ય કર્યો એટલે તેતે ગુર કરીને માન્યા તા પછી તે સાધુ અન્ય દર્શની થઈ ગયા. પછી તે જૈન સાધુ કે ઈ પ્રકારે ન ગણાય. જેમ શકદેવ સંન્યાસીએ થાવચ્ચાપુત્ર પાસે દીક્ષા લીધી. તેથી તે જૈન સાધુ કહેવાયા. પણ જૈન પરિગ્રહિત સંન્યાસી કહેવાયા નહિ. તેમ સાધુ પણ અત્યતીયા – પન્ત્રિદિત ન કહેવાય.

માટે ચૈત્ય શબ્દના અર્થ સાધુ કરવા એ સર્વથા વિરુદ્ધ છે.

તર્ક શંકા – ચૈત્ય શબ્દના અર્થ પ્રિનિમા કરે તા તે પાઠમાં આનંદ શ્રાવકે કહ્યું છે કે—અન્ય તીર્યાકને અન્ય તીર્યાકાના દેવને તથા અન્ય તીર્ધા કાએ ગ્રહણ કરેલ જિન પ્રતિમાને વાંદુ નહિ, ખાલાવું નહિ, દાન દુ નહિ દૃત્યાદિ, તા પ્રતિમા સાથે ખાલવાતું દાન દેવાતું કેમ સંભવે ?

સમાધાન – સૂત્રના ગંભીર અર્થ ગુરૂત્રમ વગર સમજમાં આવેલા મુસ્કેલ છે. સૂત્રની શૈલી એવી છે કે—શબ્દના જેની જેની સાથે સંબંધ સંબવે તેની. તેની સાથે જોડીને તેના અર્થ કરવા, નહિ તા અનર્થ થર્મ જાય.

તેથી બાલવાના તથા ધન દેવાના નિષેધ અન્ય દર્શની ગુરુ આશ્રયી જાણવા અને વાંદવાના નિષેધ પ્રતિમા આશ્રયી સમજવા.

અથવા ત્રણે પાઠની અપેક્ષા સાથે લેશા તા તમારા કરેલા અર્થ પ્રમાણે આનંદ શ્રાવકનું કહેવું મળશે નહિ. કારણ કે—હરિહર આદિ અન્ય દેવ કાઇ સક્ષાત વિદ્યમાન તે વખતે હતા નહિ પણ તેમની મૂર્તિઓ હતી. તેમની સાથે ખાલવાતા તથા દાન દેવાના અર્થ તમારા હિસાએ શી રંતે એસશે ?

—લેખકના પ્રતિમા પૂજન પુસ્તકમાંથી સાભાર ઉધ્ધૃત.

# પ્રકરણ ચાવીશમું સ્થાપનાની ઉપાસના

#### લેખક— પં. મુનિશ્રી **ભ**દ્ર કરવિજ્યછ

\*

જૈના અશરીરી સિદ્ધોને પૂજે છે તેા પણ એ અશરીરી સિદ્ધા-વરથાને પ્રાપ્ત કરવા માટે તે આત્માઓએ જે કાંઈ પ્રયોગા આચર્યા હાય છે તે સાકાર અને સશરીરી અવસ્થામાં જ આચરેલા છે. તેથી તે અવસ્થાની પૂજનીયતા પણ જૈનાને અવશ્ય માનનીય છે.

જૈના સાકાર અને નિરાકાર ઉભય અવરથાવાળા પરંમેશ્વરને માને છે. સાકાર પરંમેશ્વરને વીતરાગ અને સર્વત્ત માનવા સાથે શ્વાસ્ત્ર અને તત્ત્વાના ઉપદેશક પણ માને છે. તેથી તેઓને નિરાકાર અને સાકાર પરંમેશ્વરની તે તે અવસ્થાઓ વંદનીય, નમનીય અને પૂજનીય હોય તેમાં કશું જ આશ્વર્ય નથી.

વીતરાગ સર્વત્ર અને તત્ત્વે પદેશક પરમેશ્વરની પૂજનીયતા આદિ સ્વીકારવામાં કાે કપિણ સજ્જનને લેશ પણ દરકત હેા કે શકે નહિ. ગુણુ બહુમાન અને કૃતજ્ઞતા આદિ ગુણાની કિંમત સમજનારાએ તેા તેવા સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપકારી અને સર્વોચ્ચ ગુણાથી ભરેલા મહા પુરુષાની સેવા, પૂજા, આદર, ભક્તિ, વંદન, રતુતિ આદિ શાય તેટલાં એાછાં એવી જ માન્યતા વાળા હોય.

એ સેવા પૂંજાથી તે મહાપુરુષાને કાંઈ પછુ જાતના ઉપકાર નહિં થતા હાવા છતાં તેમાં તલ્લીન રહેનાર આત્મા પાતાના શુલ પરિછામથી કર્મ નિર્જરા આદિ ઉત્તમ કળાને પામ્યા સિવાય રહેતા નથી. શ્રી જિનશાસનમાં પૂજાનું કળ પામવા માટે પૂજ્યની પ્રસન્નતાને ભદ્ભે પૂજકની શુભ ભાવના જ કારણભૂત મનાએલી છે.

મૂન્યની ભાવ અવસ્થાનું પૂજન પણ મૂજકના ગુણ ભદુમાન તથા

કૃતરાપણા આદિના આધારે જ ફળને આપવાવાળું છે. તેા પછી એ જ ગુણુ બહુમાન અને કૃતરાતાના અધ્યવસાયથી જ તથા આત્મ નિર્મળતા સાધવાના ઉત્તમ પરિણામથી મૂર્તિ દારા પૂજ્યનું વંદન ઉપાસના કૃત્યાદિ થાય તા તે કર્માનજંરા આદિ ઉત્તમ ફળાને ક્રેમ ન આપે? અવશ્ય આપે.

ભાવ અવસ્થાની આરાધના પણ જો આરાધકના શુભ પરિણામને આધારેજ ફળવતી છે તેા પછી મૂર્તિ અથવા સ્થાપના દ્વારાએ થતી આરાધનામાં આરાધકના શુભ અધ્યવસાય રહેલા જ છે. એ અધ્યવસાયા શુભ નથી કિતુ મલિન છે એમ કોણ કહી શકશે ?

ભાવ અવસ્થાની સ્મારાધના આરાધ્યના વિદ્યમાન કાળમાં કરવાની હોય છે. તે વખતે આરાધ્યાની ઉત્તમતા અને ઉપકારીતા આદિને સાક્ષાત્ દેખાવથો ભક્તિ જાગવી સહેલ છે, ત્યારે આરાધ્યની સ્થાપના દ્વારાએ બક્તિ, આરાધ્યના અવિદ્યમાન કાળમાં કરવાની હોય છે. અને તે, તો જ બની શકે કે જો આરાધ્યની ઉત્તમતા અને બક્તિપાત્રતા, ઉપદેશ, શાસ્ત્ર, અને પરંપરા આદિ વડે હદયમાં બરાબર ઠસેલ હોય.

ઉપકારીની હયાતીમાં ઉપકારીના ઉપકારતું સ્મરણ ઇત્યાદિ કરતાં, ઉપકારીની બિનહયાતીમાં ઉપકારીના ઉપકારાતું સ્મરણ ઇત્યાદિ કરનાર, ઉપકારી પ્રત્યે એાછા આદરવાળા છે એમ કહી શકાય નહિ.

"હૃદયમાં ભક્તિભાવ વિના પણ ખાદ્યથી સ્થાપનાની ભક્તિ કરનારા ઘણા દેખાય છે"—એવા તર્ક કરનારે સમજવું જોઈએ કે—"એ સ્થિતિ જેમ સ્થાપના માટે હાય છે તેમ ભાવ અવસ્થાની ભક્તિ માટે પણ હાય જ છે."

ભાવ અવસ્થાની ભક્તિ કરનારા અધા અંતર ગ અને સાચા ભાવથીજ કરે છે એમ નથી. કિંતુ, દેખાદેખીથી, લાભ, લાલચ, માયા કે બીજ પણ દુષ્ટ સુદ્ધિથી કરનારા પણ

હોય જ છે. સ્થાપના માટે પણ તેમ હોઇ શકે પણ ભાવ અવસ્થાની ભક્તિ કરનારા જેમ કેટલાક ખાટા હાય છે તે**થી** ખવા જ તેવા હોાય છે એમ કાેઇથી કહી શકાય તેમ નથી, તેમ સ્થાપનાની ભકિત કરનારામાં પણ ખાેટા હાેય છે તેથી સર્વ કાેઇ તેવા જ હાેય છે તેમ કહી શકાય નહિ.

એ રીતે આરાધ્યની અવિદ્યમાનતામાં અહરના પરિણામ થવામાં રિયર અને સુદઢ લક્તિની જરૂર છે. બક્તિની એ સ્થિરતા અને સુદઢતા આરાધકને અત્યંત શુભ કળ આપનારી થાય એમાં લેજ્ઞ માત્ર વિવાદને રથાન હૈાઇ શકે નહિ.

વિક્રમની સાેળમી સદી બારતવર્ષને માટે મહા દુઃખ અને ભય કર કલંક સમાન નીવડી. અનાર્ય સંસ્કૃતિની દેાષિત અસર અનેક વ્યક્તિ પર પડી ચૂકી હતી. અનેક અજ્ઞાન વ્યક્તિએાએ અનાર્ય સંસ્કૃતિનુ અંધ અતુકરણ કરીને કાંઇપણ સમજ્યા કે વિચાર્યા વિના જ આર્ય મંદિર અને મૂર્તિએ તરક કર દબ્ટિયા જોવું શરૂ કર્યું હતું.

\*વેતાંત્રર **જૈ**નામાં લેાંકાશાહ, દિમ**ં**બર જૈનામાં તારણ સ્વામી. શ્રિખામાં ગુરૂ નાનક, જુલ્લાએમાં કળીર, વૈષ્ણવામાં રામચરણ અને અંત્રેજોમાં માર્ટીન લ્યુથર વિગેરે વ્યક્તિઓએ કાંઈ પણ સમજ્યા અને વિચાર્યા વિના 🕶, સંસ્કૃતિના આધાર સ્તંભરૂપ મંદિર અને મૂર્તિઓની વિરુદ ધાષણાઓ શરૂ કરી દીધી હતી.

" ઇધરતી ઉપાસના માટે આ જડ પદાર્થોની કાંઇપણ આવશ્યકતા તથી. "-એમ જાહેર કરીને મૂર્તિએ દારાએ પાતાના ઇંબ્ર ટ્વાની ઉપાસના કરનારાએાને તેઓએ આત્મ કલ્યાણના માર્ગથી છેાડાવી દીધા હતા.

પણ શ્વેતાંબર જૈનાને તા લાંકાશાહ સાથે સંબધ છે. લેાંકાશાહના જીવન માટે બિજા બિજા લેખકોના **બિજા** બિજા ઉદ્દેત્રેખા ળેલા છે. પરંતુ લાંકાશાહતું

#### જૈન સાધુ દ્વારા જે અપમાન થયું એ વિષયમાં બધા સહમત છે.

િકમ સંવત ૧૫૪૪ ની આસપાસમાં થયેલા ઉ**પાધ્યાય કમળ-**સંયમ, તેમની સિદ્ધાંત ચાપાઇમાં લખે છે કે—

" પીરાજખાન નામના ખાદશાહ દેહરાં અને પૌષધશાળાને પાડી નાખીને જિનમતને પીડા આપતા હતા. દુષમ કાળના પ્રભાવે લેાંકાશાહને, તાવની સાથે માથું દુઃખવા આવે તેમ, તેના સંયાગ મળી મયા. આવેશમાં અધ બનેલા મનુષ્ય કશું કશું અકૃત્ય કરતા નથી? એ વિષયમાં જમાલિ અને ગાશાસાનાં દેષ્ટાંતા પ્રસિદ્ધ છે.

કે.ધાવેશમાં આવેલા લેંાકાશાહ મુસલમાન સૈયદાના વચતા ઉપર વિશ્વાસ મૂકી પોતાના ધર્મથી પતિત થયા. તે પહેલાં લેંાકાઢાહ ત્રિકાળ શ્રી જિનપૂજા કરતા હતા. એવા ઉલ્લેખા મળી આવે છે. પરંતુ સાધુઓ દ્વારા અપમાનિત થયા પછી સૈયદતા સંયાગ મળી ગયા અને અબ્નિમાં ઘી નાખવાની જેમ, સૈયદે તેમની પાસેથી મંદિરા અને મૂર્તિઓ છેાડાવી દીધા. ત્યારથી તે પૂજા કરવાની ક્રિયાને નિરર્થક માનવા લાગ્યા.

એક બાજુ એમનું અપમાન અને બીજી બાજુ મુરલીમાના સહયાગ, લાંકાશાહને કર્તાવ્યભ્રષ્ટ કરનારા થયા.

સૈયદે તેને કહ્યું કે— ઇશ્વર તે મુક્તિમાં છે અને નાપાકીથી દૂર છે. તે તેને માટે મૂર્તિઓની, મંદિરાની શી જરૂર છે? લેંકાશાહને આ વાત સાળ આના સાચી લાગી.

લાંકાશાહે કેવળ એક મૂર્તિ પૂજાના જ વિરાધ કર્યો છે એમ નથી. પણ જૈત આગમ, જૈન સંસ્કૃતિ, સામાયિક, પાસહ, પ્રતિક્રમણ, દાન. દેવપૂજા અને પ્રત્યાખ્યાન વગેરેના પણ વિરાધ કર્યો છે.

તેની પછી મેધજી ઋષિ વગેરેએ તે મતના સદંતર ત્યાગ કરી કુરીથી જૈન દક્ષા સ્વીકારી છે અને તેઓ મૂર્તિપૂજાના સમર્થક અને પ્રચારક બન્યા છે. લાંકાગચ્છીય આચાર્યાએ મંદિર અને મૂર્તિઓની મતિષ્ઠા કરાવી છે. તથા પાતાના ઉપાશ્રયમાં પણ મતિમાઓ સ્થાપન કરીને મૂર્તિઓની ઉપાસના કરી છે. લાંકાગચ્છતા એક પણ ઉપાશ્રય એવા ન હતા કે જ્યાં શ્રી વીતરાગ પ્રભુની મૂર્તિ ન હાય.

પરંતુ વિક્રમની ૧૮ મી સદીમાં યતિ ધર્માસિંહ અને લવજ ઋષિએ—એ બે યે લાંકાગચ્છથી અલગ થઇને ફરીથી મૂર્તિ સામે બળવા ઉઠાવ્યા. લાંકાગચ્છના શ્રી પૃજ્યોએ તે બન્નેને ગચ્છ બહાર પણ કરી દીધા, પરંતુ તે બન્નેએ પ્રચારવા માંડેલા મત ચાલ્યા.

તે બન્તેએ ફેલાવેલા નવા મતને ''ઢુંઢક મત''નું **હપનામ મન્યુ.** એ સંપ્રદાયનું બી<mark>જું નામ ''</mark> સાધુમાર્ગી'' અથવા '' સ્થાનકવાસી '' પડ્યું છે.

આ હુંહીયા (સ્થાનકવાસી) અને લાંકાશાહના અનુયાયીઓમાં ક્રિયા અને શ્રદ્ધામાં દિનરાત જેવું અતર છે, સ્થાનકવાસીઓ લવજ ઋષિતા તથા ધર્માસિંહજ મુનિના અનુયાયી છે

#### મૂર્તિ પૂજાના વિરાધીએ પણ મૂર્તિ પૂજાને માને છે તેના દાખલા સુસલમાના

મૂર્તિપૂજામાં સૌથી પ્રથમ વિગેધી મહમ્મદ છે.

એક મુસ્લીમ પાતાના કષ્ટની મૂર્તિને સીધી રીતે માનવાના કારકાર કરે છે. તે પણ એક નાની શી મૂર્તિ અને તેના અવયવાની અસ્તિને બદલે તેના ગળામાં આખી મસ્છદ, મરજીદના સમસ્ત આકાર અને તેના એક એક અવયવની ભક્તિ આવી પહે છે. મૂર્તિને નહિ માનનાર ચૂસ્ત મુસ્લીમ મસ્જીદની ઇંટ ઇંટને મૂર્તિ જેટલી જ પવિત્રતાની નજરથી જુએ છે. અને તેના રક્ષણ ખાતર પેયતાના પ્રાણને પણ ત્રુચ્છ સમજે છે.

મૂર્તિ નિક તા મસ્જીદની પવિત્રતા ઉપર પણ તેને એટલા વિશ્વાસ એસી જાય છે કે તેની ખાતર પાતાના પ્રાણ દેવા કે અન્યના પ્રાણ લેવા તે તૈયાર થઇ જાય છે.

મૂર્તિના અપમાનને બદલે મરજીદનું અપમાન તેને લાગી આવે છે. મરજીદ એ પણ એક આકારવાળી સ્થૂળ વસ્તુ જ છે. એવી વસ્તુ પોતાના ઇષ્ટના સાક્ષાત બાધ કરાવવાને બદલે પર પરાએ અને મુશ્કેલીથી બાધ કરાવે છે. ત્યારે ઇષ્ટની મૂર્તિ તા સાક્ષાત બાધ કરાવે છે અને ઇષ્ટના જેટલા જ પવિત્ર ભાવ પેદા કરે છે. કે જે સ્થિતિ મસ્જીદા કે કબરા દ્વારા એ બહુધા અસંભવિત છે.

મુસલમાન લોકા નિમાજ પઢતી વેળા પશ્ચિમમાં 'કાળા' તરફ મુખ રાખે છે. શું ખુદા પશ્ચિમ સિવાય બીજી કાઇ દિશામાં નથી! છે. તા પછી પશ્ચિમ તરફ મુખ રાખવાની શી જરૂર છે? 'કાળા'ની યોત્રા પશ્ચિમ દિશામાં છેં માટે પશ્ચિમ તરફ નજર રાખે છે. તા પછી તેમણ ખુદાની સ્થાપના જ માની ગણાય.

મક્કા-મિંદના હજ કરવા જાય છે અને ત્યાં કાળા પત્થરને સું ખન કરે છે, પ્રદક્ષિણા આપે છે અને તે તરફ દૃષ્ટિ સ્થિર રાખીને નિમાજ પહે છે. તેની યાત્રા માટે હજારા રૂપીઆ ખર્ચે છે. તે પત્થરને પાપના નાશ કરનાર માની તેનું ખૂબ સન્માન કરે છે. જો વગર ઘડેલા પત્થર પણ ઇશ્વર તુલ્ય સન્માન કરવા યાગ્ય છે. અને તેના સન્માનથી પાપના નાશ પામે છે તા પરમેશ્વરના સાક્ષાત સ્વરૂપની બાધક પ્રતિમાઓ ઇશ્વર તુલ્ય કેમ નહિ ? અને તેનું

સન્માન, તેના આદર અને તેની બ્રક્તિ કરનારના પાપ નાશ કેમ ન પામે ?

વળી શું પરમેશ્વર હરેક સ્થાને નથી ? કે જેથી મક્કા મદિના જવું પડે છે? માટે કહા કે—મનતે સ્થિર કરવા માટે મૂર્તિ સ્વરૂપે કે અન્ય સ્વરૂપે સ્થાપનાને માનવાની આવશ્યકતા પડે જ છે.

વળી મુરલીમાે **તાખૂત વ્યતાવે છે તે પણ સ્થાપના જ છે** તેને લાવ્યાનના ધુપ અને પુષ્પના હાર વગેરે ચડાવી પૂરી રીતે આદર આપે છે.

શુક્રવારે શુભ દિવસ જાણી મરજીદમાં તથા ઈદના દિવસે માટી મરજીદમાં જઇતે નિમાજ પઢે છે. તે મરજીદા પણ સ્થાપના જ છે. કુરાને શરીકૃતે ખુદાના વચતા સમજી માથે ચડાવે છે તે પણ સ્થાપના જ છે.

એાલીઆ વગેરેની દરમાહાની યાત્રાએ કરે છે અને ત્યાં રહેલી કખરા પર કૂલહાર, મેવા, મિઠાઇ વગેરે ચડાવી વંદન પૂજન આદિ કરે છે તો તે પણ સ્થાપના સન્માન નથી તો બીજું શું છે? મક્કા મદિના તથા મરજીદા વગેરેના ક્કીરાની છબીએ પડાવીને પાતાની પાસે રાખે છે તે પણ સ્થાપના જ છે.

એ રીતે ધણા પ્રકારે મુસલમાના પણ પાતે માનેલ પૂજ્ય વસ્તુ-એાની મૂર્તિ–આકારને એકસરખું માન આપે છે.

#### **પ્રીસ્તીએ**ા

ખીસ્તીએામાં રામન કેથાલીકા ઇસુની મૂર્તિને માને છે. પ્રાટેસ્ટટો ઇસુની યાદગીરી અને તેના પરની શ્રહા કાયમ ટકાવવા માટે ઇસુને અપાયેલી શૂળીનું નિશ્વાન જે ક્રાેસ (†) તેને હમેશાં પાતાની પાસે રાખે છે. જ્ઞાનની સ્થાપના રૂપ ભાઇબલના આદર કરે છે. પાતાના પૂજ્ય પાદરીઓની છબીએા પાસે રાખે છે. તથા તેમનાં બાવલાં, પૂતળાં તથા ક્યરાને બરાબર માન આપે છે.

#### પારસી

પારસી લોકા અગ્તિને માતે છે અતે તે પણ એક પ્રકારની સ્વ-છષ્ટદેવની સ્થાપના જ છે.

#### નાનકપંથી

નાનકપંચીએા કબીરની ગાદીને પૂજે છે. ક્રાેઇે તેની પાદુકાએાને પૂજે છે. અને બધા જ તેનાં બનાવેલાં પુસ્તકાને મસ્તકે ચડાવે છે.

### દાદુપંથી

દાદુપંથીએા દાદુજીની સ્થાપના તથા તેમની વાણી રૂપ ગ્રંથને પૂજે છે. દેરીએા ખંધાવી તેમાં ગુરુનાં ચરણા પધરાવે છે અને પૂજે છે.

#### આર્ય સમાજીએા

વેદમાં મૂર્તિ પૂજાના સંખ્યામધ પાકા છે. છતાં આયં સમાજીઓ મૂર્તિનું ખંડન કરે છે. તે તદ્દન જૂઠું છે.

તેઓના સ્ત્રામી દયાતંદ શ્વરીરધારી મૂર્તિમય હતા. વેદ શ્વાસ્ત્રના અક્ષરાશ્ય સ્થાપનાને માનતા હતા. તથા પાતે બનાવેલા સત્યાર્થ પ્રકાશ આદિ પુસ્તકામાં પાતાની વાણીની આકૃતિઓ દ્વારા જ બાધ કરતા અને કરાવતા હતા.

એ આકૃતિના આશ્રય લીધા ન હોત તા પાતાના મત જ શી રીતે સ્થાપી શકત ? જે મૂર્તિ કે અકૃતિના આશ્રય લઇ પાતાનું કાર્ય સાધ્યું તે મૂર્તિના જ અનાદર કરવા એ છુહિમાનનું કામ તા ન જ બણાય. દયાન દ મૂર્તિને ન માનતા હોત તા પાતાના સત્યાર્થ પ્રકાશ પ્રંથમાં અગ્નિહાત્ર સમજાવવા માટે થાળી, ચમચા વગેરેના ચિત્રા કાઢી પાતાના ભક્ત વર્ગને સમજાવવા શું કરવા પ્રયાસ કરત ?

વળા સ્વામાજીની તસવીર તેમના ભક્તો તરક્ષ્યી ઠેકાણે ઠેકાણે

રાખવામાં આવે છે. જો તેવા સંસાર સ્થિત પુરુષની પણ તસવીર રૂપે રહેલી મૃતિના દર્શનથી સ્વાર્થ સાધી શ્વકાય એમ માના છા તા સર્વન્ન સર્વ શ્રક્તિમાન અને ગુરુના પણ ગુરુ એવા પરમેશ્વરની મૂર્તિના દર્શન વગેરેથી સ્વ-ઈષ્ટ ન સાધી શકાય એમ કેમ માની શકાય ?

વળી આર્યસમાજીએ પણ અગ્નિને પૂજે છે, તેમાં ઘી વગેરે નાખી દ્વામ કરે છે તા તે અગ્નિ શું જડ નથી / વળી સૂર્યની સામે ઊંસા રહી ઇશ્વિર પ્રાર્થના કરે છે તા તે સર્ય વગેરે જડ નથી ! છે. તા તે પમેરશ્વરની મૂર્તિથી દૂર કેમ ભાગે છે?

#### સ્થાનકવાસીએા

સ્થાનકવાસી વર્ગ પાતાના પૂજ્યાની સમાધિ, પાદુકા, મૂર્તિ. ચિત્ર, ફાેટાએા બનાવીને ઉપાસના કરે છે. દર્શન માટે દૂર દૂરથી આવે છે અને દર્શન આદિ કરી પાતાને કતકત્ય માને છે.

એ રીતે દરેક પંચના અનુયાયીઓ પાતપાતાને પુજનીય વસ્તુના આકારને કાર્કને કાઇ રીતે પુરું જ છે. તેથી મૂર્તિ આવાળ પંડિત સર્વ ક્રાર્કને માન્ય છે. છતાં 'અમે નથી માનતા' એમ જેઓ કહે છે तेओ। भरेभर माता मे बच्चा नी क्षेत्र असत प्रक्षाप इरनारा छे.

—લેખકન પ્રતિમા પૂજન પુસ્તકમાંથી સંકલિત.



## પ્રકરેણુ પચીશમું દેવ પૂજા લેખક श्रह्म यारी श्री किनेन्द्रभार

અહીં લેખક વૈજ્ઞાનિક રીતે મૂર્તિની જરૂરીઆત સિદ્ધ કરે છે

દેવપૂજાની વાત કરતી વખતે તેને લગતા અનેક પ્રશ્નો હયસ્થિત થાય છે જેમકે--

- (१) देव है। खु ?
- (૨) પૂજા શું ?
- (૩) પૂજાની આવશ્યકતા શા માટે?
- (૪) પ્રતિમાની આવશ્યકતા શા માટે ?
- (૫) જડ પ્રતિમા પાસેથી શું મળે ?
- ( ६ ) મંદિરની આવશ્યકતા માટે ? વગેરે.

## દેવ કાેણ ?

પહેલા પ્રશ્ન છે—દેવ કાણ ? અમુક જ દેવ છે એવા નિશ્ચિત નિયમ **દેવના** સંબ ધર્મા બનાવી શકાતાે નથી, કારણકે **નામ આદર્શનું** છે. અને આદર્શ એ ક<sup>ુ</sup>છાના પૂર્ણ લક્ષ્યનું નામ છે. તેયી **દેવની પ**રીક્ષા આપણા પાેતાના અનિપ્રાયથી કરી શકાય છે.

અ પણા જેવા અભિપ્રાય હાેય અથવા જેવી આપણી ઇ<sup>2</sup>છા હોય તેવું જ એ વ્યક્તિ વિશેષનું લક્ષ્ય હશે. અને એવા જ ક્રાઇ યથાર્થ અથવા કાલ્પનિક આદર્શના એ સ્વીકાર કરશે. પાતે જેવા ખનવા ચાહે છે તેવાની ઉપર જ તેની દૃષ્ટિ ઠરશે. ખસ. એ જ તેને માટે સાચા દેવ છે. જેમકે—ધનવાન ખનવાની ઇચ્છાવાળાના દેવ કુખેર થઇ શકે છે. એ વીતરાગી શાંત મુદ્રાવાળા દેવ નથી. પિતૃભક્તિની ઇચ્છાવાળાના દેવ કુમાર, રામ કે રાવણ થઇ શકે છે. પણ વીતરાગી દેવ નહિ અને એવી જ રીતે ખીજી ખીજી ઇચ્છાવાળાએ તું પણ સમજી લેવું.

અકીં આપણે તા શાંતિષથ-માક્ષમાર્ગની વાત કરીએ છીએ. એટલે કેવળ શાંતિની પ્રાપ્તની ઇચ્છા માટે જ દેવની શાધ કરવાની છે અથવા તા દેવની પરીક્ષા કરવાની છે. શાંતિના દેવ તા વીતરાગી શાંત રસપૂર્ણ જ હાય. બીજા નહિ. કારણ કે અભિપાયથી વિપરીત અમે તેને આદર્શ બનાવીને તેની ઉપાસના કરવામાં આવે તા અભિપાયની પૂર્તિ થતી અસંભવ છે.

અલિપ્રાયશૂન્ય ઉપાસનામાં અલે એ નિયમ લાગુ ન થાય પણ અહીં તા સાચી પૂજા કે ઉપાસનાની વાત કરીએ છીએ ત્યાં અલિપ્રાય સાપેક્ષ હોવાથી એ નિયમ અવશ્ય લાગુ પડે છે.

#### પૂજા શું?

ખીજો પ્રશ્ન છે—પૂજા શું! શાંતિના અસિપ્રાય ને મૂર્તિ ને માટે—

- (૧) શાંતિમાં તલ્લિન ક્રાઈ વ્યક્તિવિશેષને નજર સામે રાખીને અથવા
- (૨)એ જ વ્યક્તિનું ક્રાર્ક ચિત્ર અંખા સામે રાખીને અથવા
- (3) એ વ્યક્તિ કે તેનું ચિત્ર અંતરંગમાં મનની સામે રાખીને અથવા
- (૪) મ્રાંતિના યથાર્થ જીવન-આદર્શને મનમાં સ્થાપિત કરીને, વાડીવારને માટે અથવા અમુક સમયને માટે બીજન સર્વ સંકલ્ય વિકલ્યને છોડી દઈને, એ આદર્શની શાંતિના આધાર ઉપર નિજ શાંતિનું પાતાની અંદર કિંચિત વેદન કરતાં તેની સાથે તન્મય થઈ જવું એ આંતરંગ ઉપાસના અથવા પૂજા છે.

અતે શાંતિના મધુર આસ્વાદને વશ રહી, નિમિત્તરૂપ એ આદર્શ પ્રત્યે સાર્ચું બહુમાન ઉત્પન્ન થઇ જાય ત્યારે પાતાની હીનતાએ તે સામે રાખીને, એ હીનતાએ દૂર થવાની ભાવના ભાવતાં, એ આદર્શમાં પ્રમટ દેખાતા ગુણાની પ્રાાપ્તને માટે અનેક પ્રકારે પ્રાર્થના કરવી તે ભાદ્યપૂજા છે.

આ બન્ને પ્રકારની પૂજાઓમાં અંતરંગ પૂજા જ યથાર્થ, પૂજા છે. એના વિના બાહ્યપૂજા નિરર્થક છે.

#### પૂજાની આવશ્યકતા શા માટે?

અહીં એ પ્રશ્ન થઇ શકે છે કે—અંતરંગ પૂજા એટલે શાંતિનું વેદન જ પ્રધાન છે તેા પછી બાહ્યપૂજાની આવશ્યકતા શા માટે ?

પ્રથમ ભૂમિકામાં રહેલા જીવને પણ સ્વતંત્ર રૂપથી શાંતિનું વેદન જાણીને તેમાં સ્થિતિ કરવાની યાગ્યતા હોત તો આ પ્રશ્નની આવશ્યકતા જ ન રહેત.

પરંતુ શાંતિથી બિલકુલ અનિલગ્ન, અજાણ છવે કદી શાંતિ જોઈ નથી, શાંતિનું નામ સાંભળ્યું નથી તેમ શાંતિના અનુભવ કર્યો નથી. એવી દશામાં શાંતિમાં સ્થિતિ કરીને અંતરંગ પૂજા કરવાનું કેવી રીતે સંભવિત થઈ શકે?

જ્યાં સુધી શાંતિના પરિચય કરી ન લેવાય ત્યાં સુધી કે કાઇ પણ શાંત જીવની સાંનિધ્યમાં રહેવું આવશ્યક છે. કારણ કે શાંતિ એવા કાઇ વસ્તુ નયો કે જે શબ્દોયી બતાવી શકાય અથવા નિશાળમાં શિખવી રાકાય. તેમજ શાંતિ શબ્દનું રડણ કરવાયી પણ તેને જાણી શકાતી નયી. એ તો કાઇ સદ્ભમ આંતરિક સ્વાદનું નામ છે કે જેનું વેદન કરી શકાય છે અથવા કાઇના જીવન પરયી અનુમાન કરીને કિંચિત જાણી શકાય છે.

એટલું જ નહિ પણ શાંતિના પરિચય પ્રાપ્ત કરી લીધા પછી પણ નિરંતર તેમાં સ્થિતિ રહી શકે એટલી શક્તિ પણ પ્રથમ અવસ્થામાં હેાવી અસંભવ છે. તેથી જ્યાં સુધી સ્વતંત્ર રૂપથી શાંતિના રસાસ્વાદનમાં લય થવાની યાગ્યતા ન આવી જાય ત્યાં સુધી બાહ્ય પ્રદાર્થના આશ્રયની આવશ્યકતા છે. અને એ પ્રયાજનના અર્થે જ અંતર ગ સાપેક્ષ બાહ્ય પૂજા છે.

અલખત્ત, આગળ જતાં ઉચ્ચ ભૂમિકામાં આવી જવાથી બાહ્યપૂજાની કાર્ક આવશ્યકતા રહેતી નથી, પરંતુ આ પ્રથમ દશામાં રહેતા ગૃહસ્થ માટે તા બાહ્યપૂજા અત્યંત આવશ્યક છે.

#### દેવના આશ્રયની શી આવશ્યક્તા ?

કાઇ પણ બાદ્ય જીવનના આશ્રય લીધા વિના સાંતિના પરિચય કેમ નહિ થઇ શકતા હાય ! શાંતિ એ જીવનના નિજસ્વભાવ છે તા સ્વતંત્ર રૂપથી તે કેમ જાણી શકાતી નથી ! એમના જીવનની શાંતિ મારામાં કેવી રીતે આવી શકે ! અને એમની સાંતિ મને આપ્યા વિના મને સાંતિના સ્વાદ કેપી રીતે ચખાડી શકે !

આવા આવા અનેક પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય છે. તેથી તેના વિચાર કરી ધેઈએ.

પહેલા પ્રશ્નના ઉત્તર તો ઉપર અપાઇ ચૂક્યા કે જેને આજ સુધી જોયેલ નથી કે અનુભાવેલ નથી તેને પરના આશ્રય વિના કેવી રીતે જાણી શકાય? જેમ કે એક વસ્તુના આકાર જ જો ધ્યાનમાં ન દ્વાય તો તે વસ્તુ બનાવવાનું કારખાનું કેવી રીતે કાઢી શકાય? એ વસ્તુના એક નમૂના પદેલાં નજર સામે રાખ્યા દ્વાય તા પછી તેવી બીજ અનેક વસ્તુએ બનાવી શકાય. પછી તા એ નમૂનાની પણ આવશ્યકતા ન રહે. પણ શરૂઆતમાં તા તેની અત્યંત આવશ્યકતા છે.

ખીજો પ્રશ્ન એ છે કે—સ્વતંત્રરૂપથી ક્રેમ જાણી શકાતી નથી ; પરંતુ તેના નિષેધ જ કાણે કર્યો છે? સ્વતંત્ર રૂપથી પણ અવશ્ય જાણી શકાય, બલે તેના પરિચય કર્યા પછી તેને છાડી દીધી દ્વાય.

પરંતુ અહીં એટલું વિશેષ ધ્યાનમાં રાખવું કે પરિચય છાઢી

દીધાં ઝાઝા સમય થઇ ગયા હાય તા તે પરિચય અત્યંત લુપ્ત થઇ ગયા હાય અને તેથી પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ યાદ ન આવે. ત્યારે તેને પણ ક્રીથી બાહાના આશ્રયની આવશ્યકતા રહેશે.

#### દેવથી મને શાંતિ કેવી રીતે મળે ?

ત્રીજો પ્રશ્ન છે કે—દેવના જીવનની શાંતિ :મારાથાં કેવી રીતે આવી શકે !

બહુ સુદર પ્રશ્ન છે. બિલકુલ ઠીક વિચાર છે. વાસ્તવમાં બીજા કાઈની શાતિ મારામાં કદાપિ આવી શકે નહિ. એમની શાંતિ એમની સાથે અને મારી શાંતિ મારી સાથે જ રહેશે.

એમની શાંતિ એમના પુરુષાર્થથી ઉત્પન્ન થયેલી છે અને મારી શાંતિ મારા પુરુષાર્થથી મારામાં ઉત્પન્ન થશે. એમની શ્રાંતિના ઉપયામ સ્વયં તેઓ જ કરશે. એવી જ વસ્તુની સ્વતંત્રતા છે. માટે દેવ મને શ્રાંતિ આપવાને સમર્થ નથી.

પરંતુ એમનાથી એટલા લાભ તા અવશ્ય છે કે તેમના નમૂના જોઇને એ પરમ પરેહ્લ રહસ્યનું કંઇક અનુમાન કરી શકું, તે પણ જો બુહ્લિપૂર્વક પુરુષાર્થ કરું તા.

જેમ કારખાનું કાઢવાવાળાને ક્રાઇ નમૂના આપતું નથી પણ પાતે જ તે વસ્તુને જોઇને અનુમાનના આધાર પર તેના સંખંધી પરિચય પ્રાપ્ત કરી લીએ છે. તેવી જ રીતે શ્રાંત સ્વરૂપ અને આદર્શરૂપ વ્યક્તિ મને કંઇ આપતી નથી. પણ હું પાતે જ તેમની મુખાકૃતિ, તેમનું શ્રાંત પરિભાષણ, તેમના જીવનની શાંત ક્રિયાઓ જોઈને અનુમાનના આધાર પર શાંતિ સંખંધી કાંઇક પરિચય પ્રાપ્ત કરી શકું છું.

અહીં એ વાત વિચારણીય છે કે—અનુમાનના આધાર પર ક્રાઈના જીવનને કેવી રીતે જાણી શકાય ! આના સંખધમાં એક દેષ્ટાંત છે.

એક જિત્રાસુએ એક વખત તેના ગુરુ પાસે જઇને કહ્યું—પ્રભા! કાંઇક હિતકારી ઉપદેશ આપીને માર્; કલ્યાણ કરા. ગુરુ—માઇ! કું ઉપદેશ તેં આપીશ પણ તેથી તને કાંઇ લાલ થશે નિક. કારણ કે હું તેં ખે ચાર વાકયા જ કહી શકું છું. એટલે તેનું રહસ્ય તું સમજી શકીશ નિક. એવા ઉપદેશ તાં તેં આગળ પણ સાંભળેલા છે પણ ઉપદેશ સાંભળવા માત્રથી કાંઇ પ્રયોજન સિદ્ધ શઇ જતું નથી. માટે તું પ્રખ્યાત શેઠ શાંતિસ્વરૂપ પાસે જ અને તેમની પાસે રહીને ધીરજથી ઉપદેશ સાંભળે.

જિત્તાસ શેઠજીની દુકાને પહેંચી ગયા અને ગુરુની આતા કહી સંભળાવી. શેઠે તેને દુકાનમાં તેમની પાસે ખેસી રહેવાનું કહ્યું. શેઠ વહુ માટા વ્યાપારી હતા. દરગેજ લાખાતા વેપાર. મુનિમ ગુમાસ્તાના તા પાર નહિ.

જિજ્ઞાસુ વિચારવા લાગ્યા—ગુરૂજીએ શકતી પાસે શું સમજીતે માકત્યા હશે તે સમજાતું નથી. અહીં શું ઉપદેશ મળશે ? આ બિચારા શેક્જી પાતે જ ઉપદેશને પાત્ર છે. એ પાતે જ જંજળમાં કસેલા પદ્મા છે. આત્મકત્યાણુ શું એની તા તેમને ખબર પણ નહિ હાય. પરંતુ સુરૂતી આતા છે એટલે અહીં રહેવુ તા જોઇશ જ.

મે મહિના વીતી ગયા પણ શેકે તે એક શબ્દેય ઉપદેશના સંભળાવ્યા નહિ. જિજ્ઞાસુ તા નિરાશ થઇ ગયા પણ ગુરૂજીએ ધીરજથી રહેવાનું કહ્યું હતું તેથી વખત નકામા ગુમાવાય છે એમ જાણવા છતાં પણ શેઠની પાસે રહેવાનું ચાલુ રાખ્યું.

બીજો એક મહિતા વીતી ગયા ત્યાં એક દિવસ મુનિમજી બહુ જ ગભરાયલા ગભરાયલા શેઠજીની પાસે આવ્યા પણ ગમરાટ એટલા બધા કે માહામાંથી શ્રષ્ટ જ નીકળી શકે નહિ.

શૈકજીએ પૂછયું — ક્રેમ ગભરાયલા જેવા દેખાઓ છે !

મુનિમે તિમત એક્કી કરીને કહ્યું—આ તાર આવ્યા છે. એ વહાઅમાં ચાર કરાડના માલ આપણે માકલ્યા હતા તે બધા ડૂબી મયા છે.

શેઠેજી તદ્દન શાંતિથી બાલ્યા—તા શું થયું ? પ્રભુની કૃપા છે. જાએા, તમારું કામ કરાે.

અને જાણે કાંઇ જ બન્યું ન હાેય તેમ શેઠજ પાતાનું કામ કરવા મંડી ગયા. આ જોઇને જિજ્ઞાસને ભારે આશ્ચર્ય થયું. પણ શું જાેલવું તે નહિ સઝવાથી મૌન રહ્યો.

બીજા એ મહિના ગયા અને એક દિવસ વળી એક બીજી ઘટના ઘટી. આ વખતે મુનિમજી ભારે હર્ષમાં દાડતા દાડતા શેઠ પાસે આવ્યા અને એકદમ એાલી ઊઠચા—શેઠજી, શેઠજી, ભારે આનંદના સમાચાર છે. ભાગ્ય ખુલી ગયું!

શેઠછ—શું છે ? શાંતિથી વાત કરાે.

મુનિમજી—પેલા સાેદામાં દશ્ર કરાેડના લાભ થશે. જુએા આ તાર.

એમ કહીને તાર શેઠજીને વાંચવા આપ્યા.

શેઠજીએ તેા એવી જ શાંતિથી કહ્યું—તા શું થયું ? પ્ર**સુની** કૃપા. જાએા, તમારૂં કામ કરાે.

શેઠજીની મુખાકૃતિમાં કંઇ પણ કરક નહિ. એવી ને એવી જ શાંત મુખમુદ્રા. આ જોઇને તે જિજ્ઞાસનું આશ્ચર્ય વધી ગયું. આ વખતે તેા તેનાથી શાંત રહેવાયું જ નહિ.

જિજ્ઞાસુએ કહ્યું—શેઠજી. આ હું શું જોઇ રહ્યો છું એ જ સમ-જાતું નથી. ચાર કરાેડની નુકસાની વખતે અને દશ કરાેડના લાભ વખતે આપે તાે એકની એક જ વાત કરી.

શેઠજ — તમને આશ્ચર્ય થાય છે. પણ એમાં આશ્ચર્ય જેવું કાંઇ છે જ નહિ. મારી દિષ્ટિને તમે ઓળખી જણી શક્યા નથી તેથી તમને આશ્ચર્ય થાય છે. લાબ નુકસાનનું મારી દિષ્ટિમાં કશુંય મૂલ્ય નથી બાહ્યથી આ સર્વ આડંભરના સ્વામી હું દેખાઉ છું, પણ અંતર ગથી

તો હું કેવળ મેનેજર છું. વેપારના માલીક તો પ્રભુ છે. આખા વિશ્વમાં તેમના જ વ્યાપારની અનેક શાખાઓ છે. કાઈ વખત એક શાખામાંથી બીજી શાખામાં રૂપીઆ માકલી આપે છે. તેમ કાઈ વખત બીજી શાખામાંથી આ શાખામાં માકલી આપે છે. હું તો કક્ત નામ લખીને જમા કરે છું. બીજી બાબતથી મને કાંઈ મતલળ નથી.

શબ્દાેથી ત્રણ કાળમાં પણ સમજાવી ન શ્વકાય તેવું સામ્યતાનું સમમાવનું રહસ્ય જિજ્ઞાસને એક ક્ષણમાં સમજાઈ ગયું.

એ જ રીતે પૂર્ણ આદ**ર્શ** કે જીવન લપરથી પૂર્ણ સ્રાંતિ સમજી શકાય છે.

## પૂજામાં કર્તાવાદ શા માટે

ચાયા પ્રશ્ન પણ ખલુ સુંદર છે કે—તેમની શાંતિ મને આપ્યા વિના મને શાંતિના સ્વાદ કેવી રીતે ચખાડી શકે ?

ઉપર બતાવ્યું કે પાતાની શાંતિના પાતે જ ઉપયોગ કરવાને સમર્થ છે પણ કાઈને દેવાને સમર્થ નથી.

પરંતુ ઉપરતી રીતે અનુમાનના આધાર પર શાંતિ સંખધી કાંઇક પરિચય પ્રાપ્ત કરીતે હું પણુ મારા જીવનમાં, મારા સંભાષણમાં એનના જેવી રીતે જ, એમના જેવા જ રૂપમાં વર્તન કરવાના પ્રયત્ન કરવા લાગું છું. તેમની મુખાકૃતિ ઉપરયી તેમની અંતર્મું ખી દિષ્ટનું અનુમાન કરીતે હું પણ અંતર્મું ખ થવાના પ્રયત્ન કરે છું. અતે એ પ્રયત્નમાં દઢ રહેવાથી થાંડા વખત પછી હું પાતે પણ અમૃતના સ્વાદ અવશ્ય ચાખી શકું છું. એટલી સહાયતા મને મારા પ્રયાજનમાં તેમની પાસેથી મળે છે. અને એ સહાયતાના કારણથી જ 'તેમણે મને શાંતિ આપી" એમ કહી શકાય છે. આમ કહેવું કેવળ ઉપચાર છે.

અર્લો એમ પણ પ્રશ્ન કરી શકાય કે—જો પ્રશ્ન કંઈ દઈ શકતા

નથી તો, '' હે પ્રભુ, મને શાંતિ આપા.'' એવી જાતના શાબ્દાથી ભક્તિ શા માટે કરવામાં આવે છે?

પ્રશ્ન ભરાખર છે. સૈદ્ધાંતિક રીતે એવી પ્રાર્થનાના કરાે અર્થ નયી. પ્રાર્થનાના એ શબ્દોના સત્યાર્થ માની લઈ તે પ્રભુ શાંતિ કે અશાંતિ અથવા સુખ કે દુઃખ આપવાવાળા માની ક્ષેવા એ ભ્રમ છે, પરતંત્રતા પ્રુરુષાર્થ હીનતા છે, સ્વપર બેદથી અનબિજ્ઞતા છે.

એમ સમજવાવાળા સાચા દેવને આદર્શ રૂપથી સ્વીકારી લીએ તે પણ તેમને શાંતિની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી કારણ કે— "દેવ મારા ઉપર પ્રસન્ન થઇને મારૂં પ્રયોજન સિદ્ધ કરી દેશે. મારે પાતાને તે કાંઇ કરવું નહિ પડે." એવા અભિપ્રાય રાખવાના કારણથી એ ઉપરેક્ત પ્રકારે પાતાના જીવનમાં કંઈ વિશેષ પરિવર્તન કરવાના પ્રયત્ન કરશે નહિ અને તેથી કંઈ પ્રાપ્ત કરી શકશે નહિ.

પાતાના જ ઉદ્યમથી, પાતાની અદરના તેમની ઉપરના ખહુમાનથી. ઉત્પન્ન થયેલી કૃતગ્રતા પ્રગટ કરવાને માટે અને તે ઉત્કૃષ્ટ આદર્શની સામે પાતાની હીન દશા રાખીને બન્નેમાં મહાન કરક જોવાથી એમ જરૂર કહેવાઇ જાય છે કે—આ મહાન વિભૂતિ આપે જ પ્રદાન કરી. આપે ન દીધી હોત તા મારા અધમથી પ્રાપ્ત કરવી અશકય હતી. વગેરે.

પાતાની નિરભિમાનતા ખતાવવા માટે વ્યવહારમાં પણ કહેવાય છે કે—આપની કૃપાયા આ કામમાં સફળતા મળી જશે. આ આપના જ બાળક છે. આ આપનું જ મકાન છે. વગેરે વગેરે.

શ્રુષ્ટાથી એમ કહેવા છતાં એના અર્થ તે શબ્દાથી સમજ્ય છે તેવા નથી થતા. એવા જ પ્રકાર ભક્તિના સંબંધમાં સમજવા ભક્તિથી, નિરભિમાનતાથી, કૃતજ્ઞતાથી શબ્દામાં ભલે પ્રભુતે કર્તાહર્તા કહેવામાં આવે પણ તેના અર્થ તેવી રીતે ગ્રહણ કરવા ન જોઇએ.

#### પૂ**જામાં પ્રતિમાની આવશ્યકતા** શા માટે ?

દેવપૃજાના વિષયમાં ચાેથા પ્રશ્ન એ છે કે—પૂજામાં પ્રતિમાની આવશ્યકતા શા માટે ?

ભલુ સુંદર અને સ્વાભાવિક પ્રશ્ન છે. શોડા વિચાર કરવાથી તેના ઉત્તર પણ પાતાની અંદરથી જ મળી શકે છે.

સાક્ષાત્ દેવ આપણી નજર સામે હોય તે ખરેખર જ પ્રતિમાની આવશ્યકતા નથી રહેતી. સાક્ષાત સામે નહિ તે પણ આજુભાજુ નજીકમાંય દેવ હોવાની સંભાવના નથી. અને કદાચ આસપાસમાં કર્યાંક હોત તે પણ આવડા માટા વિશ્વમાં એકલા એક જ દેવ સર્વજનાનું પ્રયોજન સિદ્ધ કેમ કરી શકે ? વિશ્વની સર્વ વ્યક્તિ તેમના દર્શન કેવી રીતે કરી શકે.

વ્યક્તિ અસંખ્યાત અને દેવ એક બે ચાર પાંચ દેવ દોષ તો પશુ બધાની અભિલાષા પૂર્ણ થઈ શકતી નથી. એક જ દિવસના દશ્વનમાત્રથી કામ ચાલી શકતું હોત તો પણ સંભવિત હતું કે એ અભિલાષા જીવિત દેવની ઉપરિથતિમાં શાંત થઈ જાત પરંતુ એવું પણ નથી. એ અભિલાષા તો નિત્યની છે. અને દેવ કાઈ એક અથવા માત્ર થાડી વ્યક્તિએકને માટે બધાઇને એક જ સ્થાન પર રહે એમ પણ કેમ બની શકે ?

તેથી કાેઇ પણ કૃત્રિમ માર્ગ કાઢવા જ પડશે. આપણે મુદ્દિનાન મતુષ્ય છીએ. તિર્યય પશુપક્ષીને ઇચ્છા હેાય તાે પણુ તે કાંઇ ન કરી શકે. પણ આપણે તાે ધણું કરી શકીએ છીએ તેથી કૃત્રિમ દેવ બનાવીને આપણું કામ ચલાવી લઇ શકીએ છીએ. એ કૃત્રિમ દેવનુ નામ છે—પ્રતિમા.

પ્રતિમા એ દેવની જ પ્રતિકૃતિ છે, તેમનું જ પ્રતિવિષ્ય છે. અલે જ દહોય, પાપાસ્તુની હોય પસુ એવા કાઇ પસુ પ્રકારની પ્રતિમા ખિલકુલ દેવના શરીરની ખાદ્ય આકૃતિ સદેશ હોય તો તે આપણું પ્રયોજન સિદ્ધ કરી દીએ છે. કારણ કે આપણું એવા જ કંઇ સ્વભાવ હોય છે કે કાઇ પણ વ્યક્તિનું ચિત્ર જોઇને અથવા તેનું નામ સાલળીને કંઇક એવા પ્રકારના ભાવ મનમાં ઉત્પન્ન થાય છે કે જેવા ભાવ તે સાક્ષાત હયાત હોય ત્યારે ઉત્પન્ન થાય. આ એક સ્વાભાવિક મનાવિજ્ઞાન છે.

## ચિત્રના મન ઉપર પ્રભાવ

જડ ચિત્રાની પણ આપણા વિચારા ઉપર અસર થયા વિના રહેતી નથી. દુઃશાસને દ્રોપદીના ચીર હરણ કર્યાતું ચિત્ર જેઇને માણુસની રાવા જેવી દશા થઇ જાય છે. ઝાંસીની રાણી કે મહારાણા પ્રતાપતું ચિત્ર જોઇને માણુસમાં શૂરાતનની લાગણી આવી જાય છે પાતાની પ્રેમિકાતું ચિત્ર જોઇને મનમાં વિકાર ઉત્યન્ન થઈ જાય છે.

સીનેમાના પડદા ઉપર હાલતી ચાલતી પ્રકાશની રેખાએ માત્રને એક ક્ષાિશુક ચિત્રના રૂપમાં જોઇને શું થાય છે તે કાઇથી અજાણ્યું નથી. જો કાઇ લાગણી ન થતી હોત તા ધન ખરચીને ઉજાગરા કરવા ત્યાં કાઇ ન જાત.

કાઇ એવું ચિત્ર જોવાથી માણસને રડવું આવી જાય છે તે શા માટે ? એ પણ ચિત્ર જ છે, જડ ચિત્ર જે એક ક્ષણ પણ સામે ટક્દ્વાં નથી. કાઇ પ્રત્યે દ્વેષ થઇ જવાથી તેના ચિત્રના અવિનય કરવાના ભાવ કેમ આવી જાય છે ?

સ્વય વરમાં સંયાગિતાએ પૃથ્વીરાજની પ્રતિમાના ગળામાં શું સમજીતે માળા પ**ઢે**રાવી દીધી હતી <sup>ક</sup>

આપ**ણ**ા ઉપાસ્ય દેવના અથવા આપણા પાતાના ચિત્ર ઉપર પગ પડી જાય તાે એકદમ દુઃખની લાગણી કેમ ઉદ્દ**લ**વે છે <sup>ક</sup>

સૌ કાઇ પાતાનામાં, પાતાના એારડામાં ચિત્રા ક્ષા માટે મૂકે છે ? જો ખાલી શાભા માટેજ રાખતા હાેય તાે ગમે તે ચિત્ર ટાંગવાથી શાબા કરી શકાય છે પણ તેમ નહિ કરતાં પાતાની ખાસ પમંદગી રચિ પ્રમાણેના જ ચિત્રા કેમ ટાંગવામાં આવે છે?

આ સર્વ દર્ષ્ટાંતા ઉપરથી જડ ચિત્રાના માસસના મન ઉપર કેવા માટા પ્રભાવ પડે છે એ વાત સ્પષ્ટ સમજાઇ જાય છે. એ**વી જ** રીતે દેવનું ચિત્ર જોઇને સ્વાભાવિક રીતે જ મા**ણસના મન** ઉપર તે ચિત્રના કાેઈ અદ્વિતીય પ્ર**ભાવ પ**ડે છે.

અતે જ્યારે એ ચિત્રમાં આપણી પાતાની વિશેષ કલ્પનાએા ઉમેરવામાં આવે. કલ્પનાતું તેમાં આરોપણ કરવામાં આવે ત્યારે તે પ્રભાવમાં અનેક ગણી વૃદ્ધિ થઈ જાય છે.

થાડા સતરના ધામાએાયા ખતેલી આપણા **દેશના** ધ્વજાતે ઊંચે લહેરાતી જોઇને દરેક દેશજન પ્રમુભ થઇ જાય છે અને એ નાનકડા વસ્ત્રના ટુકડાને કાંઇ અપમાનિત કરે તો ક્રોધ આવી જાય છે તે **યા** માટે ?

જ્યાં સાક્ષાત વેદન જોઈ શકાય છે ત્યાં તેના ઇનકાર ક્રેમ કરી શકાય ?

એનુ કારણ એ છે કે ધ્વજાનું કપડું કાયડની દુકાનમાં હતું ત્યાં સુધી તા તે સામાન્ય કપડું જ હતું. પણ ધ્વજા ખનાવ્યા પછી તા તે આપણી કલ્પનાએાનાે આધાર થવાયી તે સાધારણ વસ્ત્ર નહિ રહેતા તે ખની ગઇ દેશની લાજ! એ ક્ષક્તિ એ જડ વસ્ત્રમાં નથી પસ આપણી કલ્પનામાં એ શકિત છે.

એ જ રીતે પાષાણ કે લાકડાના ટ્રકડા ચ્યાદિમાં પણ દ્રવની કલ્પના કરવાથી એવી જાતના ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે કે જેવા ભાવ જીવિત દેવને જોવાથી પણ થાય. અને એ પત્થર કે લાકડાના ટ્રક્ડા દેવની આકૃતિને **અનુરૂપ જ હેાય તા પછી** સાનામાં સગંધ

આકૃતિ સાક્ષેપ અને આકૃતિ નિરપેક્ષ એમ બન્ને પ્રકારની પ્રતિમાએ આજે જોવામાં આવે છે. જેમકે શિવની પ્રતિમાની આકૃતિ નિર**પેક્ષ** છે ત્યારે વીતરા**ગી** શાંતદેવની પ્રતિમાની આકૃતિ સાપે**ક્ષ છે.** પરંતુ સાક્ષેપ આકૃતિના પ્રભાવ સહજ રીતે પડતા પ્રતીત થાય છે તેવા પ્રભાવ નિરપેક્ષ આકૃતિમાં અનુભવવામાં આવતા નથી. તેનું કારણ એ સંભવે છે કે નિરપેક્ષ આકૃતિને જોઇને ખુહિપૂર્વક કલ્પનાઓને યાદ કરવાતું જોર કરવું પડે છે ત્યારે આકૃતિ સાપેક્ષને જોઇને અભુહિપૂર્વંક જ આપાઓપ જાગત થઇ જાય છે.

હું કામાં તાત્પર્ય એ છે કે પ્રતિમાના આપણા ઉપર કાઇ પ્રભાવ નથી પડતા એવું નથી. પ્રતિમાના આપણી ખુદ્ધિ ઉપર, આપણા મન <del>ઉપર ધણ</del>ો માટા પ્રભાવ પડે *છે.* 

**૬પરની સવ** વાતા ઉપરથી ત્રણ સિ**હાંત નીકળે છે કે**─

- (૧) ચિત્રના આપણી મનાવૃત્તિ ઉપર માટા પ્રભાવ પડે છે.
- (૨) કાેે પણ વસ્તુમાં કલ્પના વિશેષ કરી લેવાથી તે વસ્તુમાં તદ્વત ભાવ વીતવા લાગે છે અને
- (૩) અક્રિતિ નિરપેક્ષ પ્રતિમા કરતાં આકૃતિ સાપેક્ષ પ્રતિમાથી ચિત્ત ઉપર અધિક પ્રભાવ પડે છે.

અને જે પ્રતિમાને આપણે ઉપાસ્ય બનાવીને રાખી હાય તેમાં આ ત્રણે વાતા આવી જાય છે. પાષાણ, ધાતુ વગેરે કેાઇ પણ વસ્તુની પ્રતિમા<sup>ં</sup>ઢાય પણ તેમાં વીતરાગ આકૃતિના આળે**હુળ આ**ગ**ર** કે પ્રતિભિષ્મ વિઘમાન છે અને તેમાં આપણી વિશેષ કલ્પનાએાનું આરાપણ કરેલું છે તેથી તે પ્રતિમામાં **અને** જીવિત દેવમાં આપ**ણે માટે કંઈ ફરક રહેતાે** નથી.

#### કલ્પનાએાનું બળ

ક**લ્પનાએામાં મહાન અળ છે.** શેખચલ્લી ક્રકત ક્રક્ષ્પનાએાના ભળ ઉપર જ રાજા ખની ખેડા હતા અને વાત ચલાવી દીધી **તે**ની

કાશ્પનિક સ્ત્રી ઉપર! શેખચલ્લીની જ વાત ન સમજતા. भरेभर આપણે વધા જ શેખચલ્લી છીએ.

સવારથી સાંજ સુધી આપણે પણ શેખચલ્લીની પેઠેજ કલ્પના કર્યાં કરીએ છીએ, " પુત્ર થશે, તેના વિવાહ કરીશ, સુંદર વહુ ધરમાં આવશે, તેને દીકરા થશે, મારા ખાળામાં ખેસીને ખેલશે, તાતકું તાતકું બોલાવા લાગ**રો.** યોડા મેતટા **થશે** એટલે ''કાદાજી" બાલાવશે વગેરે."

આ ખધી શેખચલ્લીની કલ્પનાએ નહિ તે શું છે ? છતાં આનંદ એવા આવે છે કે જાણે એ બધું નજરે જોતા હાઇએ.

એક વ્યભિયારી કક્ત કલ્પનાના આધાર પર તેની પ્રેમિકાના ધર પર પહેાંચી જાય છે અને પ્રેમથી તેના અંગના રપર્ક કરીને કલ્પનામાં જ તેની સાથે વ્યલિચાર સેવે છે**. એ પણ શેખચલ્લીની જ** કલ્પના **નહિ** તા શું છે ? છતાં આનંદ એવા આવે છે કે જારો સાક્ષાત પ્રેમિકાના જ રપશ્ર કરી રહ્યો હેાય!

આવી જ રોતે અનેક પ્રકારની રાગવર્ધક કલ્પનાઓ કરી કરીને નિત્ય નિત્ય કદી હવે તો કદી વિષદનો આપણે અનુભવ કર્યા કરીએ છીએ. આવું થાય છે એવા સૌને અનુભવ હાય છે. પ્રતીતિ હાય છે.

તા પછી એ સત્ય પ્રત્યે નકાર શા માટે? પ્રતિમાના પ્રભાવ અને કલ્પનાઓની શક્તિ પ્રત્યે આજે નકાર (ઇનકાર) તારામાં વતી : દ્વા છે તેની પાછળ કાઈ પક્ષપાત છપાઇ એઠેલ છે. કાઈ સંપ્રદાય પાકારી રહેલ છે. તું સાંપ્રદાયિક ન**હિ** પણ એક વૈજ્ઞાનિક અનીને નીક્ષ્યો છે તા પક્ષપાતને ધાર્ક નાખ. અને આ મનાવિજ્ઞાનથી લાભ ઉઠાવ.

આજ સુધા મનાવિજ્ઞાનના ખીજ દિશામાં પ્રયાગ કરતા રહ્યો છે. હવે એ પ્રયોગ આ દિશામાં કર. અને જો કે તને સાક્ષાત દેવનાં દર્શન થાય છે. આજ સુધી વૈદ્યાનિક ખનાને દર્શન કર્યાં નથી પણ સાંપ્રદાયિક

ભનીને જ દર્શન કરતા રહ્યો છે. અને તેથી જ ઉપરની શાંકાએન ઉત્પન્ન થઇ હતી.

અભિપ્રાયને જરા કેરવવાથી ક્રિયામાં મહાન અંતર પડી જાય છે. માટે અભિપ્રાયને ઠીક કરીને આગળ વધ. આવ અને જો આ પ્રતિમામાં છવિત દેવ.

#### પ્રતિમા શું આપે છે?

અરે ભાળા પ્રાણી! હજી પણ સમજ્યા નહિ કે પ્રતિમા શું દોએ છે? એ પાષાણની મૂર્તિની દષ્ટિમાં કેટલું સામર્થ્ય છે! ભાવનાશ્નન્ય હેાવાથી તને તે સામ<sup>થ</sup>ા કેમ આપે? પક્ષપાતના ગહન અંધકારમાં તારી આંખ જોઇ શકતી નથી, તન્મય થઇને શ્રાંતિના દર્શન કર તેા જ સમજાશે કે પ્રતિમા શું આપે છે, કેટલું સામથ્ય<sup>°</sup> છે એમાં !

ડીક છે કે એ પાતાની રક્ષા સ્વયં કરી શકતી નથી કારણ કે તે જડ છે. પરંતુ તે મારી રક્ષા તા જરૂર કરી શકે છે. હાથ કંગનને આરસી શું ? ઉપરની રીતે દર્શન કરીને જોઇ લે. પાતે સ્વયં રક્ષા નથી કરતી તેા તેમાં શું નવાઇ છે! જેની આ આકૃતિ છે એ છવિત પ્રભુ પણ સ્વં પાેતાના શરીરની રક્ષા કરતા નહેાતા. અનેક શક્તિઓના અને ઋદ્ધિઓના ભંડાર ઢાવા છતાં, આ પૃથ્વીને એક આંગળી પર ધુમાવવાની શકિત **ઢે**ાવા છતાં પણ પાતાના શરીરની રક્ષા નહાેતા કરતા.

નિજ શાંતિની રક્ષા માટે છવિત પ્રભુ હંમેશ જાગૃત રહેતા અને આ તેમની પ્રતિમા પણ એમ જ નિજ શાંતિની રક્ષા કરી રહી છે.

પ્રભા આ અધકારમાં તને કેમ સ્તુઝે કે રક્ષા કેને કહેવાય છે? એક ખાજુ તું કહી રહ્યો છું કે શરીર અને આત્મા બિન્ન છે. બીજી પાજુ કહે છે કે શરીરની રક્ષા એ મારી રક્ષા છે. બલા, તને તારી પાેેેેતાની જ વાત પર ક્યાં વિશ્વાસ છે?

પ્રભુતો વિધાસ તારા જેવા પાંચા નહોતા. આ ચૈતન્ય છે, બીજૂં કંઈ નિદ્ધિ એ વાત પર તે દેઢ હતા. શરીર સાથે તેમને જરા પણ નાતા નહેતો. તો ખતાવ. શરીરની રક્ષા શઃ માટે કરે? અને કદાચિત <del>ઉ</del>પકાર **ખુ**હિયી રક્ષા કરી દેતે તાે શરીરની રક્ષા કરતાં પાતે જ અરક્ષિત ન ખની જાત ?

સમજ, ભગવાન, સમજ, રાગ કર્યા વિના શરીરતી રક્ષા કરવાના સંભવ છે? અને રાગ આવવાથી જે શાંતિતે માટે તેમણે એટલા પ્**ર**ષા**ર્ય** કર્યો હતે৷ તે શાંતિ સુરક્ષિત રહી શકે*?* હવે બતાવ કે શ્વરીરની રક્ષાને માટે એટલે કે જે વસ્તુની રક્ષા એમને માટે તે સમયે ભિલંકલ નિષ્પ્રયોજન થઈ ચુડી હતી તેને માટે રાગ કરીને પાતાની **ઢાંતિને**) ધાત કરવેા, નિધિ લૂટાવી દેવાે, પાતાના જ ઢાયથી પાતાના જ મકાનમાં આગ લગાડી દેવી એમાં કર્ક ખુદ્ધિ મત્તા હતી? અને પ્રભુ એવી મૂર્ખતા શા માટે કરે ? અને એ જ આદર્શ આ પ્રતિમા પણ ઉપરિયત કરી રહી છે.

## **લીલ અને** ગુરૂદ્રોણુનું દૃષ્ટાંત

**પ્રતિમા સંભેધી મહાભારતનું આ પ્રસિદ્ધ દેખાંત છે.** 

ભીલ નીચ કુળતા **હોવાના કાર**સથી અથવા " મારી શ્રિખવે**તી ધત્રિવાના દરપ્યાંગ ન ચાય.** એના ઉપયોગ પશુ હિંસા માટે ન ચાય " <del>ગ</del>ેવા કારણથી ગુરૂ દ્રોણાચાર્ય' એ ભીલને ધતુર્વિધા શિખવવાની ના પા**ડી**.

બીલની દેષ્ટિમાં તે**ા દ્રો**સાચાર્ય તેના ગુરૂ ખની ચૂક્યા હતા. બલે તે**મએ** તેના શિષ્મ તરીકે સ્વીકાર ન કર્યો પણ તેથી તેઓ બીલની ભાવના કેવી રીતે ભદલી શકે ! પ્રત્યક્ષ નહિ તે પરોક્ષ પણ ધનુવિધા તા જરૂર શિખીશ. એવા દઢ સંકલ્પ વાળા એ બીલ વનમાં ચાલ્યા અથા.

વનમાં કાચી માટીથી દ્રોષ્ટાચાર્યની પ્રતિમા બનાવી. અને તે

9 %

પ્રતિમાને એક ગુફાના મુખ પાસે ભારે વિનયથી વિરાજમાન કરી. દિવસમાં ત્રણ વખત તે પ્રતિમાને ફૂલ ચડાવીને તેના ચરણોમાં પડી વંદન કરતો.

ભીલતી દિષ્ટિમાં એ પ્રતિમા ન હતી પણ સાક્ષાત ચુરુ દ્રોણાચાર હતા. તે પ્રતિમાને પૂછી પૃછીને ધનુવિ દાતે અભ્યાસ કરવા લાગ્યો. સ્વયં તેના દૃદયમાંથી પ્રગટ ધતા લદ્ધ્ય સાધનાના ઉપાયાને પહેલેથી પાતાના માની ખેઠે! હોત તે અભિમાન આવી જાત. " ચુરુ દ્રોણ એમાં શું કરી શકશે ? હું પાતે જ શિખી લઈશ." એવા ભાવ આવી જાત અને તેથી વિદ્યા કદી શિખી શક્યો ન હોત.

પગંતુ બીલના દૃદયમાં એવો વિકલ્પ જ નહોતો. એની દિષ્ટમાં તે ગુરુનો વિજય જ હતો. લક્ષ્ય ચૂકી જાય ત્યારે ગુરુની એઠકે પ્રતિમાની ક્ષમા માંગી લેતા અને લક્ષ્ય સફળ થઈ જાય ત્યારે ગુરુના અરુણમાં પડી જતા, એમ કરતાં વર્ષો વીતી ગયા પણ તેએ ગુરુને એક ક્ષણ પણ પ્રતિમા રૂપ ન ગણ્યા એએ તા સાક્ષાત્ ગુરુ જ માન્યા હતા. અને એક દિવસ તે એવા સિહહસ્ત થઈ ગયા કે તેએ અર્જુનની વિદ્યાને પણ શરમાવી દીધી.

અર્જુનથી આ કેમ સહન થાય! ગુરુ દ્રોણાચાર્યના શિષ્ય આ મેગુરુઆ (ગુરુ વિનાના) ભીલથી નીચા રહી જાય? નહિ. એમ ન ખતા શકે, ગુરુ પાસે જઈ તે કહી દીધુ. ગુરુએ આવી ભીલને પૂછવું — કાની પસેયી આ વિદા શીખી?

ગુરૂતે આવેલા જોઈ તે ભીલ તુરત તેમના ચરણમાં નમી પક્ષો આદ્રાદ્યા આખરે આપ ખેચાઈ તે આવી ગયા. બક્રતની બક્તિમાં એટલું સામર્થ્ય છે. અને પછી ભીલે કહ્યુ — લગવન્! મારા ગુરૂ બીજા કાઈ નહિ પણ આપ જ છે.

ગુરુ દ્રોણાચાર્ય આશ્ચર્યમાં ડૂખી ગયા. આ વાત સત્ય કેમ હોઇ

શકે? એમણે તેા ભીલતે વિદા શિખડાવવાની જ ના પાડી દીધી હતી. તેથી ગુરુ ખાલી ઊઠ્યા—ન 6. હું ગુરુ ન હેઇ શકું. તું જૂઠું બાલે છે. તારા ગુરુતું નામ તું મારાથી છુપાવવા માગે છે.

ભીલ ગુરૃતા હાથ છાલીતે તેમતે તે પ્રતિમા પાસે લઈ ગયા અને કહ્યું—આપને વિધાસ ન આવતા હાય તો જોઈ લીઓ. આ રહ્યા મારા ગુરૃ.

અને ગુરુ <mark>દ્રોણની આ</mark>ંખ ખુલી ગઈ. તેમને વાતનું **રહ**સ્ય સમજાઇ ગ**યું**.

જડ પ્રતિમા શું દર્ધ શકે, કેવી રીતે દર્ધ શકે ? એમ શંકા કરા છો તે ! તેા જુઓ. જડ પ્રતિમાં આ રીતે દર્ધ શકે છે. સમજ્યા !

હે કલ્યાણાર્થી! હવે પક્ષપાત છોડી દે. કોઈ બીજાના માટે નહિ પણ તારા પાતાના કલ્યાણ માટે. " મારા મનમાં ભાગવાન એઠા છે. પ્રતિમાના દર્શન કરવાની શી જરૂર છે?" એવા બહાના હોડી દે. એમ માનીને જ તું તારી શાંતિના લાત કરી રહ્યો છે.

ભગવાન શબ્દનું નામ તે કર્ષ ભગવાન નહિ. ભગવાન તે જીવનતા એક આદશં છે અતે તે આદશં તું સક્ષત્ ભગવાન પાસથી અથવા તેમની પ્રતિમા પાસેથી શીખી સમજ શકે છે. સાક્ષાત્ ભગવાન વર્તમાન સમયમાં નથી. માટે તેમની પ્રતિનિધિ આ પ્રતિમાનું શરેષુ લે અને તારું કલ્યાષ્ટ્ર કર.

#### મંદિરની આવશ્યકતા શી છે?

પ્રશ્ન ઉત્તમ અને સ્વાબાવિક છે. એના ઉત્તર મુખ્ય પ્રયોજન અથવા લક્ષ્યના વિચાર કરવાથી મળી જશે.

પ્રયાજન અથવા લક્ષ્ય છે—શાંતિ જોઇએ છે. બલા, શાંતિ શું છે અને શાંતિના પાત કાર્ણ કર્યો છે? શાંતિ જીવના સ્વભાવ છે. અને ધાત કરવાવાળા પણ જીવના જ અપરાધ છે. શરીર, ધન, કુટુંખ આદિ સંખંધી અનેક નવા નવા વિકલ્પા, ઇચ્છાએા, ચિંતાએા ઊઠે છે. આ વિકલ્પા દબાઈ જાય તા તા જીવને શ્રાંતિ જ છે.

#### શાંતિ માટે વિકલ્પને દળાવવા

ખરું કહીએ તે શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાની નથી પણ અશાંતિ દૂર કરવાની છે. એ વિકલ્પે, ઇચ્છાઓ અને ચિંતાઓને દૂર કરવાની છે. એ દૂર થાય તે પછી શાંતિ જ છે, જીવના રવભાવ જ શાંતિ છે. પ્રાપ્ત સ્વભાવની પ્રાપ્તિ શી કરવાની ? જે પહેલેથી જ જીવની પાસે છે તેને પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયાસ જ કેમ હાય? સ્વભાવ કદી વિચ્છેદ જતા નથી.

એટલે વિકલ્પાેથી વ્યાકુળ રહેવાય ત્યાં સુધી શાંતિ ભહાર આવી શક્તિ નથી જો કે તે અંદર સ્વભાવમાં પડી જ છે. તે માટે વિકલ્પાે દૂર કરવાના પ્રયાસ કરવાના છે.

## વિકલ્પ ક્રમે ક્રમે દબાય છે

વિજળાનું ખટન દખાવીએ કે પ્રકાશ ખધ, એવી કાઇ કિયા વિશેષથી વિકલ્પોને એકદમ દખાવી શકાય ? નહિ. એવી વાત સંબવિત નથી. વિકલ્પો, સંશ્કાર ધીરે ધીરે જ શકિત પકડતાં પકડતાં એક દિવસે પુષ્ટ થઈ જય છે. પણ એકદમ પુષ્ટ નથી થઇ જતા. તેવા જ રીતે કાઈ પણ સંસ્કાર ધીરે ધીરે કમપૂર્વક જ તાડી શકાય છે. જયાં સુધી સંસ્કાર સમૂળ નષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી તેનાથી પ્રેરિત નિત્ય નવા નવા વિકલ્પ છાડી શકતા નથી. રાગીના રાગ એકદમ દખાવી નથી શકાતા પણ ધીરે ધીરે એાછા કરાય છે તેવી જ રીતે વિકલ્પનું પણ સમજવું.

#### અનુકૂળ વાતાવરણની મહત્તા

વિકલ્પાને હમેશને માટે તા શું પણ અમુક વખતને માટે પણ સંપૂર્ણ રીતે રાકી શકાતા નથી પણ અમુક સમય માટે કાઈક રીતે દેવાવી શકાય છે, જેમ મારેફીઆ કે કાકનના ઈજેક્શનથી થાડા વખત પીડાને દળાવી શકાય છે તેમ. તા કઇ ક્રિયા વિશેષથી વિકલ્પા થાડા વખત માટે પણ દળાઇ રહે તે જાણવાનું છે.

ખાશ વાતાવરશુના વિચારાની સાથે ભારે માટા સંબંધ છે. જુગારીઓના વાતાવરશુમાં જુગારી અને શ્વરાબીના વાતાવરશુમાં શરાબી ખની જવાય છે. એ જ રીતે નિર્વિકલ્પ વાતાવરશુમાં નિર્વિકલ્પ પણ ખની શકાય છે.

જો કે સ્ત-પર મેદ વિજ્ઞાનમાં વસ્તુતઃ એતા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે અને દ્રત્યના અન્ય દ્રવ્ય પર કાઇ પ્રભાવ પડી શકતા નથી એમ બતાવવામાં આવ્યું છે. અને એ વાત પર મને વિશ્વાસ પણ છે. યુક્તિ આદિથી નિર્ણય પણ કર્યો છે. પરંતુ એ વિશ્વાસ હજુ સુધી સંપૂર્ણ રીતે મારા જીવનમાં ઉતર્યા જોઈ શકાતા નથી. પરાપૂર્વથી પરાશ્રિત થઇ જવાના સંસ્કાર હજુ દક છે. એ ભૂલ મારી જ છે. પણ એવા વાતાવરણમાં રહેવાથી જ એ ભૂલ થાય છે. જે વાત અનુભવમાં આવે છે તેના ઇન્કાર કરવાથી શાલાભ ?

#### વિકલ્પને દખાવવાના બે ઉપાય

વિકલ્પને દભાવવાના એ ઉપાય છે—(૧) પ્રાપ્ત વાતાવરસ્થુમાં મનને દઢ રાખવું અને (૨) વાતાવરસ્યુ બદલી નાખવું.

પહેલા ઉપાય—સ્વ-પર બેદ વિજ્ઞાનથી મનને એવું દેઢ રાખતું કે ભાલા વાતાવરણ તરફ દેષ્ટિ નહિ કરતાં પાતાના શાંત સ્વભાવને લક્ષ્મમાં લઈ તે અંતર મમાં નવું વાતાવરણ ઉત્પન્ન કરી લેવું. આ ઉપાય તેા સરસ છે પણ છવની વર્તભાન પ્રાથમિક અવસ્થામાં તેમ ' કરવા તે ત્રિલકુલ અસમર્થ હેાય છે.

વાતને સમજવી સહેલી છે પણ એ વાતને કાર્ય રૂપમાં મૂકવાનું જ અવરૂ છે, કઠિત છે. સમજવામાં અને શ્રહા કરવામાં થતું સમય નથી લાગતા પણ તેને પૂર્ે કરવામાં લાંખા સમય જોઈએ છે. હાલની નિકૃષ્ટ અવસ્થામાં પણ થઇ શકે અને પાતાની શક્તિ ઉપસ્વડના ન હોય એવા ઉપાય હાવા જોઈએ.

तेथी ६वे भीज इपायने। वियार इरीजे.

બીજો ઉપાય—કુટું મ સર્જાંધી ચિંતાએ સહિત કુટું ખના વાતાવરહ્યુમાં રહીને, ધનાપાજ નની ચિંતાએ સહિત ધધામાં રહીને, શરીર સંખંધી ચિંતાએ સહિત શરીરની સેવામાં સલગ્ન રહીને પણ વિકલ્પાયી અને વ્યાકુળતાએ થી ખચવાના પ્રયાસ કરવા છતાં પણ ખચી શકાતું નથી. એવી પ્રાથમિક અવસ્થા છે તેથી હવે થાડા વખત માટે પહ્યુ વાતાવરહ્યુ ખદલવું જો ⊌એ. તે કેવા વાતાવરહ્યુમાં જવું ક

#### મંદિરની અનુકૂળતા

વાતાવરણ એવું હોવું જોઈએ કે ત્યાં જઈ તે વિકલ્પ ઉત્પન્ન થાય તાે તે વીતરાગના સંબંધી જ હાેય, શાંતિ સંબંધી જ હાેય. અતે શાંતિના આદર્શ જીવિત દેવ અથવા તેમની પ્રતિમાનું શરણ મળવાનુ પ્રયોજન સિંહ થઇ જાય.

વર્ત માનમાં જીવિત દેવ તે મળી શકે તેમ નથી. એટલે તેમની પ્રતિમાથી જ લાભ ઉઠાવતા જોઇએ. પ્રતિમા ઘેર પણ રાખી શક્ય. પરંતુ ઘરનું વાતાવરણ જોઇએ તેવું અનુકૂળ થઇ શકે નહિ. તેથી માંદિરમાં જ શાંતિ દેવનું શરણ લેવું એ જ શ્રેયસ્કર છે.

વિકલ્પાનું શમન કરવા જેટલું પૂરતું અળ હેાય તા તા મંદિરની પણ આવશ્યકતા નથી. પરંતુ અનુમવથી જાણીએ છીએ. કે જીવનચર્યામાં વિકલ્પાે દબાવવાને બદલે ઘણા વૃદ્ધિ પામે છે. માટે વિકલ્પના પ્રશામન માટે ઘર આદિનું વાતાવરણ પ્રતિકૂળ રહે છે અને મંદિરનું વાતાવરણ અનુકૂળ રહે છે.

અનુકૂળ વાતાવરણમાં રહેવાથી પુરુષાર્થ કરવામાં કમ ભળ વાપરવું પડે છે, એાછી મહેનત પડે છે. જ્યાં સુધી આત્મખળ એાછું છે, જીવનની શક્તિ હીત છે ત્યાં સુધી પ્રતિકૂળ નિમિત્તના ત્યાગ અને અનુકૂળ નિમિત્તના ગ્રહણની આવશ્યકતા રહે છે.

મંદિરમાં આવીને પણ પ્રતિમામાં છવિત દેવના દર્શન કરીને રાંતિમાં લય થવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈ એ. મંદિરમાં આવીને જો 'આ મદિર મહુ સુંદર છે, એના યાંબલા પણ અરતના છે, એમાં ખૂબ ખર્ચ થયું હશે, હજી આમાં આટલી ખામી છે." ઇત્યાદિ વિકલ્પામાં પડી જવાય તા દેવ દર્શનનું કાર્ય ભૂલી જવાય અને મંદિરમાં આવવું નિર્યક્ર બની જાય.

માં દિરમાં આવીતે વિકલ્પામાં નહિ પડતાં યથાર્ધ રીતે દેવદર્શનનું કાર્ય કરવું અંજ કર્તવ્ય છે. દેવદર્શન કે દેવપૂજામાં કાંઇ વિશેષ ફરક નથી. દર્શન જ પૂજન છે.

—શાંતિષય પ્રદર્શનમાં શી સાભાર અનુવાદિત.



## પ્રકરણ છવીશસું

## મૂર્તિ સંબંધી પ્રશ્નાેત્તર

ક્ષેખર્મ મુનિશ્રી ભદ્રંકર વિજયજી મહારાજ

# નાંધ

મૂર્તિને નહિ માનવા માટે સ્થાનકવાસીઓએ અનેક તર્કા ઉપજાવી કાઢી શાંકાએ। ઉત્પન્ન કરી છે. તે શાંકાએને પ્રશ્નોમાં મૂકીને મુનિશ્રી ભદ્રંકર વિજયજીએ તેમના 'પ્રતિમા પૂજન ' નામના પુસ્તકમાં તે પ્રશ્નાેના સવિસ્તર ખુલાસા આપીને તે તર્કો-શંકાએા વજુદ વગરની છે તે અતાવી આપ્યું છે. તે ખુલાસાએા ખાસ સમજવા જેવા હાવાથી અત્રે તે ઉધ્ધૃત કરેલા છે. તે સર્વ પ્રશ્નોત્તરા ધ્યાનપૂર્વક વાંચીને ખરાખર સમજ લેવાની વાંચકાને ભલામણ છે.

—ન. ગિ. **શે**ઢ

પ્રશ્ન ૧--શ્રી મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ સમયે બ હુજાર વર્ષની સ્થિતવાળા ભસ્મગ્રહ ખેસવાથી શાસનને ધક્કા લાગ્યા. પણ તે ઉતર્યા ખાદ સત્યધર્મ પેદા થયા એમ કહેવાય છે. તા તેમાં તથ્ય શું છે?

ઉત્તર—ત્યારે શું અસ્મગ્રહ ઉતર્યા પહેલાં સત્ય ધર્મ ન હતા ? તે વખતે વિચ્છેદ થઈ ગયાનું કયા સૂત્રમાં લખ્યું છે? શ્રી ભગવતી સૂત્રના વીશ્વમા શતકના આઠમા ઉદ્દેશામાં ભગવાને કરમાવ્યું છે કે—

" હું ગૌતમ ! આ જંબૂદ્ધીપના બરતખંડને નિષે આ અવસર્ષિણી કાળમાં મારૂં શાસન ૨૧૦૦૦ એકવીશ હુજાર વર્ષ પર્યંત ચાલશે."

આ સ્ત્રપાઠમાં વિચ્છેદ થવાતું કે પુનરુદ્વાર થવાતું કાંઇ નામ– નિશ્વાન પણ નયી. ઊલટું, એકસરખું ચાલવાતું કહ્યું છે.

વળા શ્રી કલ્પસુત્રમાં કહ્યું છે કે—

"શ્રી વીર પ્રભુના નિર્વાસ ભાદ ખે હજાર વર્ષની સ્થિતિવાળા ભરમગ્રહ પ્રભુના જન્મનક્ષત્ર પર બેસશે. તેથી તે દરમ્યાન સાધુ સાધ્વીની ઉદય દદય પૂજા નહિ ચાય. પશુ ભરમગ્રહ ઉતર્યા ભાદ સાધુ સાધ્વીની ઉદય ઉદય પૂજા થશે."

ત્રહના જોરથી જેમની પૂજા નહિ થતી હેાય તેમની જ પૂજામહ ઉતર્યા પછી વિશેષ પ્રકારે થશે, તેયી ખીજાતે શું લાગે વળ**ગે** !

એ મુજબ, શ્રા આનં દિવસળ સરિ, શ્રી હેમ વિમળસરિ, શ્રી વિજયદાન સરિ, શ્રી વિજયહીર સરિ, જિનચંદ્ર સરિ વગેરે આચાર્યોએ ક્રિયા દંદ્દાર કર્યા ત્યારથી ત્યાગી શુદ્ધ સાધુની માન્યતા અને પ્રત્યતા લાકામાં દિવસે દિવસે વિસ્તરવા તથા વધવા લાગી, એ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે.

શ્રી કલ્પસૂત્રમાં એમ તા કહ્યું નથી કે—બરમગ્રહની સ્થિતિવાળા એ હજાર વર્ષ સુધી દયામય ધર્મના લાપ થઈ જશે. લાક હિસાધમાંના કુરસ્તે ચડશે તથા તે ગ્રહ ઉતર્યા ભાદ અમુક આચાર્ય કરી દયામય ધર્મના પુનરુહાર કરશે. તેથી તેમની ઉદય ઉદય પૂજા થશે અને દયાની વૃદ્ધિ થશે

જેમ કાઇ એક અીતે ગર્ભ રહ્યો **હોય** તે**ા પૂરા દિન થયેથી તેને** 

જ હત્ર પ્રાપ્ત થશે પણ બીજાને નહિ. તથા રાગી પુરુષના રામની સ્થિતિ પારપૂર્ણ થયેથી તેજ માણસ સાજો થશે પણ બાજો નહિ.

તેમ ભરમગ્રદના પ્રભાવથી જે કૃતિવરાની પૃજામક્તિ નહેાતી થતી તેમની જ ભક્તિ પાછી ગ્રદ્ધ ઉતર્યાથી થશે પણ બીજાની નહિ. એવા સ્પષ્ટ અર્થ છાડી, મારી મચડીને ખાટા અર્થ કરવા તે સત્યને ઉતારી પાઠવા બરાબર છે.

પ્રશ્ન ર—પત્થરની ગાયને દાહવાથી જેમ તે દૂધ આપે નહિ તેમ પત્થરની મૃતિં પૂજવાથી પણ શું કાર્ય સિદ્ધ થાય ?

ઉત્તર—પ્રથમ વાત તે। એ છે કે ગાયનું દર્ણાંત અહીં લાગુ કરવું એ જ અઘરિત છે.

ગાય પાસેથી જેમ દૂધ લેવાનું દ્વાય છે તેમ મૂર્તિ પાસેથી કાંઈ લેવાનું દ્વાતું નથી. ગાય જેમ દૂધ આપે છે તેમ મૂર્તિ કાંઇ આપતી નથી.

પૂજક પૈતે પાતાના આત્મામાં છુપ એલા વીતરાગતા આદિ ગુણાને મૂર્તિના આલંખનથો પ્રગટ કરે છે.

બીજી વાત એ છે કે—જેમ પત્યરની ગાય દૂધ આપતી નથી તેમ સાચી ગાય પણ, ' હે ગાય! તું દૂધ દે'—એમ ઉચ્ચારણ કરવા માત્રથી દૂધ આપતી નથી. તેા પછી સાક્ષાત પરમેશ્વરના નામથી કે જાપથી પણ કાર્યસિદ્ધિ થયી જોઇ એ નહિ. અને પરમાતમાનું નામ પણ લેવું જોઇએ નહિ.

જે શુભ ઉદ્દેશથી ઇશ્વરના નામનું સ્મરણ કરવામાં આવે છે. તે જ શુભ ઉદ્દેશથી પરમત્મની મૂર્તિની ઉપાસના કર્તવ્ય થઈ પડે છે. પરમાત્માનું નામ લેવાયી અંતઃ કરણની વિશુદ્ધિ થાય છે તેમ પરમાત્માની મૂર્તના દર્શન આદિથી પણ અંતઃ કરણની વિશુદ્ધિ થાય જ છે.

એ જ રીતે કેટલાક ક**ઢે** છે કે—જેમ સિંહની મૂર્તિ આવીને માર**તી** નથી તેમ ભગવાનની મૂર્તિ પણ આવીને તારતી નથી.

**અ**ાવું ક્રયન પણ અયેઃગ્ય છે. કારણ કે 'સિંદુ, સિંહ' એવું નામ લીધાની સાથેજ શું સિંહ આવીત મારે છે? નહિજ. તા પછી અમવાનનું નામ લેવું નિરર્ધક ઠ્રસો.

વળા સિંદની મૃર્તિ મારતી નથી તેન કરણ એ છે કે-મારવામાં સિ**હતે પ**ાતાને પ્રયત્ત કરવા પડે છે. મરનારતે નહિ. ત્યારે ભગવાનની મૃતિંધી તરવામાં મૃતિંને કાંઈ ષ્ણ પ્રયત્ન કરવાના દાતા નથી; પરંતુ તરનારને પ્રયત્ન કરવાના હાય છે. મુક્તિ મેળવવા માટે વ્રત, નિયમ, તમ્મર્યા સંયમ આદિની આરાધના પુરુષને કરવી પડે છે મણ-**परभात्माते न**ि

પરમાત્માના પ્રયત્નથી જો તરવાનું હોત તેં! પરમાત્માં તેં! અનેક શુભ ક્રિયાએ કરી ગયા છે છતાં તેનાથી બીખ્યએ ક્રેમ ન તર્યા ? પરત તેમ ભતતું નથી. એકે ખાધાયી જેમ બીજાતી ભૂખ મટતી નથી તેમ ભગવાનના પ્રયત્ન માત્રધી ભક્ત વર્ગની મુક્તિ થતી. નધી. ભક્ત વર્ષની સુધિત માટે તેા ભક્તવર્ષ પોતે પ્રયત્ન કરે તેાજ સિદ્ધ થાય છે. છતાં ભગવાનની મૃતિ ના આલ બનથી જીવને તપ, નિયમ માદ્રિ કરવાનાે ઉલ્લાસ જરૂર થાય છે. અને તેથી આ "ભગવાનની મૂર્તિતારે છે" એમ ઉપચારથી કહેવામાં કાેઈ પણ જાતની હરકત નથી.

પ્રશ્ન ૩-- જડને ચેતનની ઉપમા આપી શકાય ?

ઉત્તર—વસ્તુના ધર્મ અનંત છે. પ્રત્યેક ધર્મતે આશ્રીને વસ્ત્વને જુદી જુદી અનંત ઉપમાઓ આપી શકાય છે.

ओ स साम्रेडी किएर भागम स्वारी मरे त्यारे साम्डी कड केवा फर्ता તેને ચેતન એવા **ધે**ાડાની ઉપમા અપાય છે. પુસ્તક અચેતન દ્વાવા છતાં તેને શાન કે વિઘાની ઉપમા અપાય છે. એ રીતે સમ્યગ શાન તથા **ધમ'** એ આત્મિક વસ્તુ દેવા છતાં તેને જડ એવા કલ્પ**ટક્ષ અને** ચિતામણી રતની ઉપમા અપાય છે.

વરતુના અનંત ધર્મ આશ્રી કાર્ક પણ ધર્મ લઇ તેના વડે જે જે પ્રકારનું કાર્ય સાધી શકાય તે તે પ્રકારની ઉપમાઓ આપવાના વ્યવહાર જગપ્રસિદ્ધ છે. પરમાત્માની મૂર્તિથી પરમાત્માનું જ્ઞાન થાય છે તેથી તે મૂર્તિને પણ પરમાત્મા કહી શકાય છે.

પાંચસા રૂપીઆની હુંડી કે નાટને લાકા પાંચસા રૂપીઆ જ કહે છે. વાસ્તવિક રીતે જોતાં રૂપીઆ એ તા ચાંદીના કટકા છે. અને નાટ હુડી એ તા કાગળ અને સાહીસ્વરૂપ છે. પરંતુ બન્નેથી કામ એકસરખું થતું હોવાથી બન્નેને રૂપીઆ જ કહેવાય છે.

તેમ પરમાત્માની મૂર્તિ પણ પરમાત્માના બાધ કરાવનાર **ઢાવા**યી તેને પણ પરમાત્માની ઉપમા આપી શકાય છે.

પ્રશ્ન ૪—અક્ષરાકારને જોવા માત્રથી જ્ઞાન થાય છે તેમ મૂર્તિને જોવા માત્રથી જ્ઞાન થતું કેમ દેખાતું નથી?

ઉત્તર—અક્ષરાકારને જોવા માત્રથી જ્ઞાન થાય છે એમ કહેવું એ ખાટું છે, અક્ષરાકારથી જ્ઞાન થવા પહેલાં શિક્ષણદારા તે અક્ષરાને આળખતાં શિખવું પડે છે. અક્ષરાને ઓળખ્યા પછી જ વાંચતાં કે લખતાં શિખી શકાય છે.

તેમ—ગુરુ આદિક દ્વારા આ દેવાધિદેવ શ્રી વીતરાગદેવની સૃતિ છે. એમના અત્રાન આદિ દેષો નાશ પામ્યા છે. તેઓ અનત ગુણોએ સહિત છે. દેવેન્દ્રોથી પણ પૃજિત છે. તત્ત્વોના ઉપદેશ કરનારા છે. માંક્ષતે પામેલા છે. સંસારસાગરથી તરી ગયેલા છે. સર્વંદ્ર છે, સર્વંદર્શ છે. દયાના સાગર છે. પરિસહ અને ઉપસર્ગીની ફાર્જોને હઠાવનારા છે અને રાગાદિરહિત છે. એવું જેમ જેમ ત્રાન થતું જાય છે તેમ તેમ મૃતિનાં દર્શન આદિ કરતી વખતે તે તે ગુણોનું ફાન અને સ્મરણ દહતર થતું જાય છે.

પ્રશ્ન ૫—સ્ત્રીની મૂર્તિ જોવાથી પ્રત્યેકને કામવિકાર

ઉત્પન્ન થતા દેખાય છે પણ પ્રતિમાં જોઈ ને અધાને વિરાગસાવ ઉત્પન્ન થતા દેખાતા નથી. તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—જેઓને મૂર્તિ ઉપર દેષ કે દુર્ભાવ છે તેઓને વીતરાગની મૃતિ' જોવા છતાં શુબ ભાવ પ્રગટ થવે**ા મુક**કેલ છે. પરંતુ જેઓ હળુકર્મા છવે છે તેમતે તે શ્રી વીતરાગદેવની શાંતમુદાના દર્શન થવાની માથે જ રામેરામ પ્રેમ ઉભરાયા સિવાય રહેતા નથી.

કાઈ પાપી આત્માને મુનિની શાંત મૃતિ' દેખીતે પણ જેમ મનમાં ભક્તિમાવ ઉત્પન્ન ન થાય તેમ જેશે મૃતિં પ્રત્યે દ્વેષ કે દુર્માવ કેળવેલ **હે**. થ તેવા આત્માને મૂર્તિના દર્શાનથી પણ ભક્તિ ઉત્પન્ન **ન થાય એ** વ્યનવા જોગ છે.

જગતના સામાન્ય નિયમ તા એવા છે કે ગુણવાનની મૂર્તિ **દેખી**તે તેના જેવા ગુણા પ્ર**પ્**ત કરવા સહેજે ઉત્કંઠા થયા સિવાય રહે નહિ. છતાં તેમાં પણ અપવાદ હાય છે.

શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં કરમાબ્યું છે કે—

जे आसवा ते परिसवा जे परिसवा ते आसवा

ભાવાર્થ - પરિષ્ઠામના વશ્રથી જે આસ્ત્રવતું કાર**ણ હોય** તે સંવરતું કારણુ ખતે છે. અને જે સંવરતું કારણું હાય તે આસ્ત્રવતું કારણ ખતે છે.

ર્કાલાચિપત્ર પાપના કરાદાથી ઘેરથી નીકળ્યા **હ**તા**. છર્તા** પરિષ્ટામની વિશુદ્ધિયી વાંસના દાેરડા ઉપર નાચ કરતાં કેવળ য়ান ઉત્પન્ન કરી લીધું હતું.

ભરત ચક્રવર્તીનું અરીસા-ભુવનમાં રૂપ જોવા જેવું તે આસ્ત્રવતું કારણ હતું. પણ મુંદ્રકાના પડવાયી શુભ ભાવનામાં આશ્દ થતાં તેમણે देवणज्ञानने प्राप्त क्र्ये.

તે જ રીતે સાધુ મુનિરાજો સંતર અને નિર્જરાનું કારણ છે. છતાં તેમને દુ:ખ દેતાથી, તેમનું ખુરૂં ચિંતવવાથી તથા તેમની નિંદા આદિ કરવાથી જીવ અશુભ કર્મના આસ્ત્રવ કરે છે. પણ તેથી સાધુ મુનિરાજનું પૃજનિકપણું નષ્ટ થઈ જતું નથી.

સાક્ષાત શ્રી ભગવાન મહાવીર દેવને જોઈને પણ સંગમદેવ અને ગાવાળી આ વગેરેને માઢા ભાવ થયા. તેમાં તેઓના અશુભ ભાવ છે. એક કવિએ કહ્યું છે કે—

पत्र नैव करीरविटपे, देषो वसंतस्य किम् दूषणम्
टिलको न विलोक्यते यदि दिवा स्पैस्य किं दूषणम् ।
वर्षा नैव पतन्ति चातक मुखे, मेघस्य किं दूषणम्
यद भाग्यं विधिना ललाट लिखितं, दैवस्य किं दूषणम् ॥

અર્થ — કરીરના ઝાડ ઉપર પાંદડાં ન આવે તેમાં વસંત ઋડુતે! શા દેષ ? ઘુવડ પક્ષીને દિવસે ન દેખાય તેમાં સૂવ ના શા અપરાધ ? જળની ધારા ચાતક પક્ષીના મુખમાં નથી પડતી તેમાં મેધના શા દેષ ? અને એ જ પ્રકારે લલાટે લખાયેલ ભાગ્યાનુસાર કળ ભાગવનું પડે તેમા દૈવના પણ શા દેષ ગણાય?

એ જ રીતે શ્રા દેવાધિરેવની મૂર્તિ તેા શુમ ભાવતું જ કારસુ છે. તથાપિ તેના દ્વેષો, દુષ્ટ પરિષ્ણામી અને દિતમાગી જીવાને ભાવ પૈદા ન થાય તે ખરેખર તેમની જ કમનશીયી છે.

સૂર્યંની સામે કાર્ક ધૂળ કે કે કે સુગંધી પુષ્પ ફે કે તે તે ખન્તે ફે કનાર તરફ જ પાછાં કરે છે, અથવા વજમયી દિવાલ પર કાઇ મણી કે પત્થર ફે કે તો તે વસ્તુઓ ફે કનાર તરફ જ પાછી આવે છે અથવા ચક્રાતા રાજાની કાર્ક નિંદા કે સ્તુતિ કરે તેથી તેનું કાંઇ અપ્રકાં કે સુધરતું નથી. પણ નિંદક આત્મા પાત્રે જ દુઃખતા પાત્ર અને છે અને સ્તુતિ કરતાર પાતે જ ઉત્તમ ફળને મેળવે છે. અથવા બીજી રીતે જોઇએ તો જેમ પથ્ય આહાર કરવાથી ખાનાર મનુષ્યને સુખ મળે જ અને અપથ્ય ભોજન કરવાથી ભેજન કરનારને જ દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય છે. પણ આહારમાં વપરાયેલી વસ્તુતે કાંઈ થતું નથી.

તે જ પ્રમાણે પરમાત્મ-મૂર્તિની સ્તુતિ, ભક્તિ કે નિંદા હીલના કરવાથી અલિપ્ત પરમાત્માને કાંઇ થતું નથી. પરંતુ નિંદક પાતે જ દુર્ગતિનું કર્મ ઉપાર્જન કરે છે અને પૂજક શુભ કર્માપાર્જન કરી સ્વયમેવ સુગતિનું ભાજન ખતે છે.

ખીછ વાત વિચારવાની એ છે કે— થ્રહ્મચારી મહાત્માઓને આની મૂર્ત જોવાના નિષેધ કર્યો. પરંતુ સાક્ષાત્ ઓના હૃથે આહાર –પાણી ક્ષેવાના નિષેધ કર્યા નહિ.

અોઓ દર્શન કરવા કે વદન કરવા આવે, કલાકા સુધી બ્યાખ્યાન સાંભળવા ભેષી રહે. ધર્મચર્ચા સર્વાંધી પૂઝપગ્છ કે વાર્તાલાપ કરે, ઇત્યાદિ કાર્યોમાં ઓતા સફાત પરિચય દ્વાવા છતાં નિષેધ ન કર્યો અને ઓના ચિત્રામણવાળા મકાનમાં વસવાતા નિષેધ કર્યા, તેનું શુ કારણ ?

ચિત્રામબુની સ્ત્રીની આકૃતિ માત્રથી કાંઇ આહાર-પા**ણી મળી** શકતા નથી કે બાલવું ચાલવું થઇ શકતું નથી. ચિત્રામબુની સ્ત્રી કરી સકતી નથી. હતાં શાસ્ત્રકારાએ તેના નિષેધ કર્યો. કારણ એટલું જ કે—

ચિત્ર કે મૂર્તિ તરફ જેવી ચિત્તની એકામતા થાય, મનમાં ખરાબ સંકલ્પ વિકલ્પ ઊંઠે, ધર્મધ્યાનમાં ખધા પહાંચે તથા કર્મબધન થવાના પ્રસંગા ઉપાસ્થત થય તેવા, ધર્મીનમિત્તે સક્ષાત્ પશ્ચિમમાં આવનાર આ–પ્રસંગમાં સંભવતા નથી. કારણ કે ત્યાં અશુપ્ત માર્ગે ચિત્તની એકામતા કરવાના અવસર સાધુને ભાગ્યે જ મળે છે.

તારે, મકાનમાં ઓની મૂર્તિ કે ચિત્ર દેાય તે તે તરફ વારંવાર ધારી ધારીને નિહાળવાનું અને તેમાં સિવાની તથા મનની લીનતા થવાનું અવશ્ય ખતી આવે તથા પરિણામે દિલમાં કામ વિકારા જાગૃત થઇ આવે. એ વિગેરે અનિષ્ટાતા પૂરેપરા ભય છે.

સત્રકાર મહિય એાની આજ્ઞા નિષ્પ્રયોજન કે વિના વિચાર્ય હોઈ શકે નહિ. એ ઉપરથી નિશ્વય થાય છે કે મનને સ્થિર કરી શભ ધ્યાનમાં લાવવા માટે શુભ એવું સ્થિર આલંખન શ્રી જિનરાજની શાંત મૂર્તિ જેવું ખીજું એક પણ નથી.

આથી ખીજી વાત એ પણ સિદ્ધ થાય છે કે ઉત્તમ ધ્યાન અને મનની એકાગ્રતા કરવાની અપેક્ષાએ શ્રી જિનમૂર્તિના દરજ્જો સાક્ષાત્ જિતરાજ કરતાં પણ વધી જાય છે. અને એવા જ કારણે શ્રી રાયપસેણીય આદિ શ સ્ત્રગ્રંથે માં સાક્ષાત્ તીર્થં કર દેવને વંદન નમસ્કાર કરતી વેળા देवयं चेइयं ઇત્યાદિ પાઠે છે. અર્થાત્ જેવી હું જિનપ્રતિમાની ભક્તિ કરું છું તેવી જ અંતરંગ પ્રીતિથી આપની (સાક્ષાત્ અરિહતની) બક્તિ કરું છું.

वणी साक्षात् भगवानने नभरधार धरती वभने—सिद्धगइ नामचेयं, ठाषं संपाविड काणुरस-- સિદ્ધગતિ નામના સ્થાનને મેળવવાની ઇચ્છાવાળા એમ બાલવામાં આવે છે અને શ્રી જિનપતિમાની સામે-सिद्धगई नामचेयं ठाणं संपत्ताणं—सिद्धगति नाभना स्थानने प्राप्त अर्ध अर्डेसा, એમ કહેવામાં આવે છે. એ વગેરે પાઠાતું ખર્ં રહસ્ય સમજી, પૂર્વાચાર્યોએ અત્યંત ભદુમાનપૂર્વંક પ્રમાણિત કરેલ શ્રી જિનપ્રતિમાના અંતરંગ આદર કરવા જોઈએ.

પ્રશ્ન ६—જિન પ્રતિમાને નમસ્કાર કરવાથી તે નમસ્કાર મૃતિ'ને થયા, લગવાનને નહિ.

ઉત્તર—મૃતિ અને અગવાન સર્વથા જુદા નથી. એ ખેમાં કથ ચિત્ત અભેદ છે, મૂર્તિ એ જિનેશ્વરની સ્થાપના છે. શ્રી જિન મૂર્તિને નમસ્કાર કરતી વખતે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનના ભાવ લાવીને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. માટે જુદા ન કહેવાય.

જેમ અહીં ખેઠાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ભિરાજતા શ્રી સીમધર સ્વામીતે સવે જૈના નમસ્કાર કરે છે. ત્યારે માર્ગમાં લાખ્ખા ધર, વક્ષા, પર્વતા આદિ અનેક વસ્તુએ આડી આવે છે તા નમસ્કાર તે વસ્તુને થયા કે શ્રી સીમધર સ્વામીતે ?

જો કહેશા કે—નમસ્કાર કરવાતા ભાવ ભગવાનને હાેવાથી ભગવાનને જ નમસ્કાર થયાે. ખીજી વસ્તુને નહિ. તથા કેવળજ્ઞાનથી ભગવાન પણ તે વદનાને તેમ જ જાણે છે.

તે પછી—તેવી રીતે મૂર્તિંદારા પણ ભગવાનના ભાવ લાવી વંદન મુજન કરવામાં આવે તેને શું ભગવાન નધી જાણતા ?

એ રીતે સાધુને વંદન નમસ્કાર કરતાં પણ, તેમના શ્વરીરને વદન થાય છે કે જીવને ? જો શ્વરીરને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે તેા, જીવ તો શરીરથી જુદી વસ્તુ છે અને જો જીવને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે તેા વચમાં કાયાની આડ રહેલી છે. અને કાયાએ જીવથી જુદું પુદ્દમળ દ્રવ્ય છે.

को इहेशा है- ये पुद्दगण द्रव्य साधुनुं क ते!

તા પછી—મૃતિ પણ દેવાધિદેવ શ્રી વીતરાગ પ્રસુની જ છે એમ કેમ વિચારી શકતા નથી !

મુનિની કાયાને વંદન કરવાથી જેમ મુનિને વંદન થાય છે તેમ શ્રી વીતરાગ પ્રભુની મૂર્તિને વંદન કરવાથી સાક્ષાત શ્રી વીતરાગ પ્રભુને જ વંદન થાય છે.

પ્રશ્ન ૭—મૃતિમાં શું વીતરાગના ગુણા છે?

ઉત્તર—એક અપેક્ષાએ છે અને એક અપેક્ષાએ નથી, પૂજક-પુરુષ મૂર્તિમાં વીતરાગભાવનું આરાપણ કરીને પૂજા કરે છે ત્યારે તે મૂર્તિ વીતરાગ સદશ જ બને છે. એ અપેક્ષાએ શ્રી જિનમૂર્તિ શ્રી જિનવર સમાન છે.

**૬ષ્ટ પરિણામવાળા પુરુષતે મૂર્તાના દર્શન આદિ**થી કાંઈ ફાય**દે**ા થતા નથી. ઊલટા અશુભ પરિણામથી કર્મના ભંધ થાય એ અપેક્ષાએ મૂર્તિ વીતરાગ સદેશ નથી એમ કહેવું હોય તાે કહી શકાય. પણ તેથી તેનામાં તારવાની શક્તિ છે તે ચાલી જતી નથી.

સાકર મીડી છતાં ગદ લાવે ભાવતી નથી, ઊલટું નુકસાન કરે છે. તેથી કાંઈ સાકરના સ્વાદ નષ્ટ થઈ. જતા નથી.

તેમ મૂર્તિ પણ મિથ્યાદેષ્ટિ જીવાને ન રૂચે તે તેની માક્ષદાયકતા ચાલી જતી નથી.

પ્રક્ષ—૮ પત્થરની મૂર્તિમાં પ્રભુના ગુણેાનું આરાપણ શી રીતે થાય?

ઉત્તર—શણ વગેરે હલકી વસ્તુઓને સ્વચ્છ કરી તેના સફેદ કાગળા ખતે છે. તે કાગળા ઉપર પ્રભુતી વાણીનાં શાસ્ત્રો લખાય છે, ત્યારે તે શાસ્ત્રને તમામ જાતના ક્ષેાકાે પ્રભુ તુલ્ય પૂજનીય ગણે છે. તેમ, ખાણુના પત્થરામાંથી મૂર્તિ' બને છે અને તે મૂર્તિ'માં શુરુઓ સ્રિમંત્રના જાપ વડે પ્રભુના ગુણાતું આરાપણ કરે છે, તે વખતે એ મૂર્તિ પણ પ્રભુત્રસ્ય પૂજનીય ખને છે.

કાઈ ગૃહસ્થને દીક્ષા આપતી વખતે શુરુ તેને દીક્ષાના મંત્ર ( કરેમી ભંતે સત્ર ) સંભળાવે છે કે તુરત ક્ષેાકા તેને સાધુ માની વંદના કરે છે. જો કે તે વખતે તે નવદીક્ષિત સાધુમાં સાધુના સત્તાવીશ ચુણા પ્રગ઼ી નીકળેલા જ હેાય તેવાે નિયમ નથી. છતાં તે ચુણાનું તેનામાં આરાપણ કરીને તેને વંદના થાય છે.

તેમ મૂર્તિ પણ ગુણારાપણ ખાદ પ્રભુ તુલ્ય વંદનીય ખને છે. તેથી ક્ષેષ્ઠા તેને વાંદે પૂજે અને નમસ્કાર આદિ કરે તે તદ્દન બ્યાજબી છે.

પ્રશ્ન ૯—નિરાકાર ભગવાનની ઉપાસના ધ્યાનદ્વારા થઈશકે છે. તેા પછી મૂર્તિ પૂજા માનવાતું શું કારણ ?

ઉત્તર—મનુષ્યના મનમાં એવી તાકાત નથી કે તે નિરાકારનું ધ્યાન કરી શકે. ઇંદ્રેયાથી ગ્રહણ થઇ શકે તેટલી જ વસ્તુઓના વિચાર મન કરી શકે છે. તે સિવાયની વસ્તુઓની કલ્પના પણ મનને આવી શકતી નથી.

જેટલા રંગ જોવામાં આવે, જે જે વસ્તુતો સ્વાદ લેવામાં આવે, જેતો જેતો સ્પર્શ કરવામાં આવે. ગંધ સુંધવામાં આવે કે શબ્દો શ્રવણ કરવામાં આવે તેટલાના જ વિચાર મન કરી શકે છે તે સિવાયના રંગ, રૂપ, ગંધ આદિનું ધ્યાન, સ્મરણ કે કલ્પના કરવી તે પણ મનુષ્ય શક્તિની બહારની વાત છે.

કાઈએ પૂરણચંદ નામના મનુષ્યનું નામ સાંભલ્યું છે તેને નજરે જોએલ નથી તેમ તેની છળી પણ જોઈ નથી. તેા શું નામ માત્રથી પુરણચંદ નામના માશુસનું ધ્યાન થઈ શકવાનું હતું? નહિ. તેમ ભગવાનને પણ સાક્ષાત અથવા તેમની મૂર્તિદારા જેમણે જોયા નથી તેઓ તેમનું ધ્યાન કેવી રીતે કરી શકવાના હતા?

જયારે જયારે ધ્યાન કરવું હશે ત્યારે ત્યારે કાઇ ને કાઇ વસ્તુ દિષ્ટ સમીપ રાખવી જ પડશે. ભગવાનને જયાતિ સ્વરૂપ માની તેમનું ધ્યાન કરનાર તે જયાતિને શુકલ, શ્યામ આદિ કાઇ ને કાઇ વર્ણુંવાળી માનીને જ તેનું ધ્યાન કરી શકશે.

સિદ્ધ ભગવંતામાં એવું કાેઇ પણ પોંદ્દગલિક રૂપ છે જ નહિ. સિદ્ધોનું રૂપ અપોંદ્દગલિક છે. તેને સર્વદા કેવળદાની મહારાજ સિવાય કાેઇ જાણી શકતું નથી. શ્રી સિદ્ધચક્ર યંત્રમાં શ્રી સિદ્ધ ભગવંતાની સાલ વર્ણું તરીકે કલ્પના કરવામાં આવી છે તે ફક્ત ધ્યાનની સગવડતા માટે છે, પરંતુ વાસ્તવિક નથી. નિરાકાર સિદ્ધનું ધ્યાન અતિશય દ્યાની સિવાય બીજા કાેઇ પણ કરવાને સમર્યું નથી.

કાર્ક કહેશે કે—અમે મનમાં માનસિક મૂર્તિને કલ્પીને સિદ્ધ ભગવાનનું ધ્યાન કરીશું. પરંતુ પત્થરની જડ મૂર્તિને નહિ માનીએ. તો તેઓનું આ કથન પણ વગર વિચાર્યું જ છે. કારણ કે તેઓને પૂછવામાં આવે કે—તમારી માનસિક મૂર્તિંના રંગ કેવા છે? ક્ષાલ, કાળા કે સફેદ ? તા તેઓ શું જવાબ આપશે?

જો કહેશે કે—તેને રૂપ નથી, રંગ નથી કે વર્ણું નથી. માટે તેને કેવી રીતે બતાવી શકીએ ?

તા તેઓને કહેવાનું કે—જેના રૂપ, રંગ કે વર્ણ નથી તેનું ધ્યાન કરવાની તમારી તાકાત પણ નથી.

આ રીતે પ્રગટપણે મૂર્તિ માનવાની વાતમાંથી છટકવા માટે માનસિક મૂર્તિ માનવા જતાં અતે ધ્યાનરહિત દશા આવીને ઉભી રહે છે. જો મૂર્તિ વગર ધ્યાન ખનતું જ નથી તેા પછી તેને પ્રગટપણે માનવામાં હરકત શું છે?

માનસિક મૂર્તિ અદશ્ય અને અસ્થિર છે ત્યારે પ્રગટ મૂર્તિ દશ્ય અને સ્થિર છે તેથી ધ્યાનાદિ માટે અત્યંત અનુકૂળ છે.

વળી બગવાન શ્રી તીર્થ કર દેવના સમવસરણમાં પણ બગવાન પૂર્વાભિમુખે એસે છે અને બાકીની ત્રણ બાજુ બગવાનની ત્રણ મૂર્ત ઓનું દેવતાઓ સ્થાપન કરે છે. એમ શ્રી સમવસરણ પ્રકરણ, શ્રી સમવાયાંગ સત્ત્ર ટીકા. શ્રી તત્વાર્થ સત્ત્ર ટીકા વગેરે પ્રાચીન પ્રયો સાક્ષી પૂરે છે.

કેટલાક ક**હે** છે કે—ભગવાનના અતિશયથી ચાર મુખ દેખાય છે પણ ત્રણ તરફ મૃતિ છે એમ નહિ.

ગ્યા વાત પણ ખાટી છે. કારણ કે કેાઇપણ શાસ્ત્રોમાં એ રીતે કહ્યું નથી. સમવસરણની રચનાથી પણ ચિત્તની એકાગ્રતાને માટે મૂર્તિની આવશ્યકતા સિદ્ધ થાય છે.

ભગવાનની ભગ્ય મૂર્તિના દર્શનથી તેમના ચણો આવતાં શ્રહા-વાળા મનુષ્યને સાક્ષાત ભગવાન મળ્યા જેટલા આનંદ થાય છે. અને મૂર્તિને સાક્ષાત ભગવાન સમજી ભાવયુક્ત ભક્તિ થાય છે, તે વખત બક્તિ કરનારના મનના અધ્યવસાયા કેટલા નિર્મળ થતા હશે તથા તે વખતે તે જીવ કેવા શુભ કર્મને ઉપાર્જતા હશે તેના સાચા અને પરિપૂર્ણ ખ્યાલ સર્વદા સિવાય બીજાને આવી શકવા અશ્વક્ય છે.

જેઓ સ્વકપાલ કલ્પનાથી પરમાત્માનું માનસિક ધ્યાન કરવાના આડંભર કરે છે તેઓ શા માટે સેંકડા કે હજારા કાશ વાહન વગેરમાં ખેસી, પંચેદ્રિય સુધીના જીવાના વિનાશ કરી સ્વગુરુ વગેરેને વંદનાદિ કરવા જતા હશે? શું ગુરુનું માનસિક ધ્યાન ઘર ખેઠાં નથી થઈ શકતું? કે જેથી ગુરુના મૂર્તિમય શરીરને વાંદવા માટે આરંભ (હિસા) કરીને હજારા કાશ જવાની જરૂર પડે છે?

આ સંસારમાં મનુષ્યા અનેક પ્રકારની ચિતા, જ જાળ અને ઝગડાઓમાં ઢમેશા અટવાયેલા રહે છે. કાઈ ધનની ચિતામાં, કાઈ પુત્રની ચિતામાં તો કાઈ એશઆરામમાં અને કાઈ ટેટાલખેડામાં —એમ જગતના જીવા અનેક ઉપાધિઓથી મસ્ત થઈ રહેલા હાય છે. આલખન વિના તેઓને શુભ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ થવી શું રસ્તામાં પડી છે?

અસ્થિર મન અને ચંચળ ઇંદ્રિયાને કાબૂમાં રાખવી એ બચ્ચાં ઓનાં ખેલ નથી. કાંઇ વાજાં, સિતાર કે તં ખુરાના સુરવાળું મધુર ગાયન કાને પડશું કે તરત ચંચળ મન તે તરફ ચાલ્યું જાય છે. તેવે સમયે ધ્યાનની વાતા ક્યાંય ઊડી જાય છે. એવી ચંચળવૃત્તિવાળા મતુષ્યાને માટે શ્રી જિનની પૂજામાં લીન થવું એ જ એક પરમ ધ્યાન છે.

અનેક ઉપાધિવાળા ગૃહસ્યપણામાં શ્રી જિનપૂજાતો અનાદર કરવો તે લાભતે બદલે કેવળ હાનિ ઉદ્ઘાવવા બરાબર છે. દુનિયાદારીની અતેક વિટંબણાઓથી ધેરાયેલા ગૃહસ્થોને મૂર્તિના આલંબન વગર માનસિક ધ્યાન થવું સર્વથા અસંભવિત છે. શ્રી જિનપૂજાના આદરથી અતે મૂર્તિ દારા શ્રી જિનેશ્વરદેવના ગુણુ શ્રામ વગેરે કરવાથી શ્રાંચળ મન સ્થિર થાય છે. અને રિથર થયેલા મનમાં સંસારની અસારતા આદિતું ભાન સ**હે**લાઇથી કરાવી શકાય છે.

સુખદુઃખમાં જ્યાં સુધી સમાનભાવ નથી આવ્યા ત્યાં સુધી માટા યાેગીરાજની જેમ નિરાલંખન ધ્યાનની વાતા કરવી નિરર્થક છે.

જે વખતે તે તે સમભાવવાળી સ્થિતિ આવશે તે વખતે આલંબન પાતાની મેળે છૂટી જશે.

શ્રી જૈન ધર્મના મર્મને જાણનાર પૂર્વાચાર્ય મહર્ષિઓએ દરેક જવાને પાતપાતાના ગુણસ્થાનક મુજબ ક્રિયા અંગીકાર કરવાનું કરમાવ્યું છે. વર્તમાનમાં કાષ્ઠ પણ જીવ સાતમા ગુણસ્થાન ઉપરાંત ચડી શકતા નથી. સાતમા ગુણસ્થાનકના કુલ સમય એકત્ર કરતાં તેના સરવાળા એક અંતર્મ દૂતથી અધિક બનતા નથી. તેથી મુખ્ય રીતે ઊંચામાં ઊંચું છઠું જ ગુણઠાણું વર્તમાનના જીવાને સમજવાનું છે.

છઠું ગુણસ્થાનક પ્રમાદવાળું હોવાથી તે ગુણસ્થાનકે રહેલા જીવ પણ નિરાલ બન ધ્યાન કરવાને અશ્વકત છે, આમ છતાં જેઓ છઠા ગુણસ્થાનકની હૃદ્દે પણ પહોંચ્યા નથા અને અનેક સાંસારિક ખટપટામાં રચ્યાપચ્યા રહેલા છે. તેઓ નિરાલ બન ધ્યાનની વાતાથી દેખાવ કરે તે કેવળ આડ બર સ્વરૂપ છે.

શ્રાવક ચોથે પાંચમે ગુણસ્થાનકે ઢોવાથી દ્રવ્યભાવ ખન્ને પ્રકારની પૃજા કરવાના અધિકારી છે. (દ્રવ્ય પૃજા નિરવદ્ય જ ઢોવી જોઇએ−ન. ગિ. શેઠ) ત્યારે તેનાથી ઊચે એટલે છેઠે ગુણસ્થાનકે ઢોવાથી સુનિ માત્ર ભાવપૂજાના અધિકારી છે.

ગુણુસ્થાનકની ઊંચી દશાએ પ**ઢાં**ચતાં ક્રિયામાં ફેરફાર થતા જાય છે પગથીઆં છાડી એકદમ કુદકા મારી મેડા ઉપર ચડવાના અવિચારી પ્રયત્ન કરવાથી મેડા તા ધણા દૂર રહી જાય છે પણુ ઊક્ષટા **હે**ડા પડવાથી વધારામાં ઢાથપમને તાેડનારા થાય છે.

અહીં કાઈ પ્રશ્ન કરે કે—સંસાર પર રાગ ધટાડયા અને પ્રભુ પર વધાર્યા તે પણ રાગ તે કાયમ રહ્યા તે ? જ્યાં સુધી રાગદ્વેષ રહિત ન ખનાય ત્યાં સુધી મુક્તિ કેવી રીતે મળે ?

આ પ્રશ્ન પણ સમજણ વિનાતા છે. સર્વથા રાગરહિત **થવા**તી શકત ન આવે ત્યાં સુધી પ્રભૂ પર રાગ કેળવવાથી સંસારના અશુભ રાગથી અને તેનાથી ખધાતા ખાટા કર્મથી ખચી જવાય છે. ધરમાં <mark>બેઠાં અને</mark>ક પ્રકારની **વૈભા**વિક વર્તું હ્યુક થાય છે, તેટલી જિનમંદિરમાં થાનું શાકતી નથી

પ્રભુતી શાંત મૂર્તિના દર્શનથી અને તેમના ગુણગ્રામમાં લીન થવાથી ચિત્તમાં ૬ષ્ટ ભાવ તથા ૬ર્વિચારા ટકી શકતા નથી. એટલું જ નિંદ્ર પણ તેને દૂર હૃદાવવાનું એક પરમ સાધન મળી જાય છે. જ્યાં સુધી પૂર્ણ વિશક્તિ થઈ નયી ત્યાં સુધી જીવને ઊંચે ચઢવાના આ એક ઉત્કષ્ટ માર્ગ છે. જેઓ આ માર્ગને માનતા નથી પણ પાતાને પુરા વિશુદ્ધ થએલા માની સમબાવતે ધારણ કરનારા ગણે છે. તેઓને પુછવાતું કે—

જો તમે ખરેખર જ રાગરહિત છા તા પછી તમે તમારા શર અમર અન્ય તેતાએાનું ખહુમાન કરી તેમના ઉપર રાગ કેમ રાખા છાં ? તેમના આઢાર, વસ્ત્ર અને પાત્ર આદિ વડે ભક્તિ સન્માન **આદિ** કેમ કરા છા ? તે શું રાગરહિતપણાનું ચિન્હ છે ?

સમભાવમાં લીન રહેનારને સદા સામાયિક છે (એમ કહો છે) તા પછી ગુર પાસે જઈ સામાયિક અને પ્રતિક્રમણ આદિ કરવાતું **શું** પ્રયોજન છે ? પાતાના ધર્મનું મંડન અને અન્યના ધર્મનું ખંડન તથા એ માટે પુરતકા છપાવવા કે ભાષણા આપવા એ શું સમભાવનાં કાર્જી છે ?

સ્ત્રી પુત્ર આદિ પ્રિય વસ્તુના સંયાગથી હવે અને તેમના વિયાગથી શોક. લક્ષ્મી, માલ, મિલ્કત, મકાન, હાટ વગેરેના લુંટાવાથી સંતાપ અને તેની પ્રાપ્તિથી હવે, તેમજ કાેઈ દુષ્ટ પુરુષા ગાળા તથા કષ્ટ આપે ત્યારે ક્રોધ અને સન્સાન આપે ત્યારે આનંદ ઇત્યાદિ પ્રકારે રાગદ્ભેષ તા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. ત્યાં વળા 'કારણ' કે 'આલખન' વિના સમભાવ પેદા કરવાની વાત કરવી એ શું ઢાંંગ નથી?

મારૂં ધર, મારી સ્ત્રી, મારૂં ધન, મારા પુત્ર. મારા તાકર ઇત્યાદિ મારૂં તારૂં કરવાના સ્વભાવ નિર્મૂળ થયા નથી તેને સમાન દષ્ટિવાળા શી રીતે કહેવાય ? જેઓ સંપત્તિ તથા વિપત્તિમાં, શત્રુ કે મિત્રમાં. સુવર્ષું કે પત્થરમાં, રુીઓમાં કે તૃશુ સમૂહમાં કાંઇ પણ ભિન્ન ભાવ રાખતા નથી તેઓ જ ખરેખર સમભાવવાળા, આત્મન્નાની અને ઉચ્ચ દરજ્જે ચઢેલા છે. હાલના સમાજમાં એવા મહાન આત્માઓ કેટલા છે?

માટા ભાગની દુનિયા દુનિયાદારીની ખટપટામાં ક્સાયલી છે. તેઓએ પાતે આધ્યાત્મિક હોવાના હાળ કરવા અને પાતાને ઉચિત કાય'ના નિરાદર કરવા યાગ્ય નથી. યાગ્યતા વિના મિથ્યાભિમાન રાખવાથી કાંઇપણ સ્વાર્થ સિદ્ધ થઈ શકતા નથી.

ઇન્દ્રિયા તથા મનને અંકુશમાં લાવ્યા સિવાય નિરાલંભન ધ્યાનની વાતા કરનારાઓને શાસ્ત્રકારા કેવી ઉપમા આપે છે તે નીચેના શ્લાકથી સમજાશે.

> सप्राज्येज्वेलनैर्विना रसवती, पाकं चिकिर्युः कुधी-स्त्यक्तवा पोतमगाधवाधितरणं, दोर्म्यां विधित्सुश्च सः। बीजानां वपनैर्विनेच्छति स च, क्षेत्रेषु धान्योदगमं, योऽक्षाणां विजयैर्विना स्पृह्यति, ध्यानं विधातुं ग्रुमम्॥

અર્થ —જે માણુસ ઇન્દ્રિયાને જત્યાવિના જ શુભ ધ્યાન ધરવાને ઈચ્છે છે તે કુખુદ્ધિ માણુસ દેદીપ્યમાન અગ્નિ વિના રસોઇ પકવવાને ર્ધ-છે છે, વહાણ છોડીને બે હાથે અગાધ સમુદ્રને તરવાને ઇન્છે છે તથા ખીજ વાવ્યા વિના જ ક્ષેત્રમાં ઉત્પત્તિ કરવાને ઇન્છે છે.

પ્રશ્ન ૧૦—નિરંજન નિરાકારની મૃતિ કેવી રીતે અની શકે?

ઉત્તર—તમામ મતના દેવ તથા શાસ્ત્રોના રચનાર નિરાકાર નથી થયા પણ સાકાર જ થયા છે. દેહધારી સિવાય કાઇથી શ્વાસ્ત્રો રચી શકાય જ નહિ. તમામ શાસ્ત્રો અક્ષરસ્વરૂપ છે. અક્ષરના સમૃહ તાલુ, ઓષ્ઠ, દંત વગેરે સ્થાનાથી ઉત્પન્ન થાય છે. અને તે સ્થાના દેહધારીજ હોય છે. તેથી તે દરેકની મૂર્તિ અવસ્ય હાેઇ શકે છે.

મોક્ષમાં ગયા પછી તેઓ અવશ્ય નિરાકાર દ્વાય છે તો પણ તેમને ઓળખાવવા માટે પણ મૂર્તિની આવશ્યકતા રહે છે. જેમ કે— શાસ્ત્રના રચનારા દેહધારીઓના મુખયી નીકળેલા અક્ષરાના સમૂહ ખાસ કાઇ આકારના દ્વાતા નથી. છતાં તેના આકાર કલ્પીને શાસ્ત્રના પાનાઓ ઉપર દાખલ કરવામાં આવ્યા છે અને તે જ તેના બાધ થાય છે.

તેમ તિરાકાર એવા સિધ્ધ બગવાનના આકાર પણ આ દુનિયામાં તેમના જે છેલ્લો ભવ થયા તે મુજબ કલ્પી, મૂર્તિમાં ઉતારવામાં આવે છે. તથા નિરાકાર સિદ્ધ ભગવાનનું સ્વરૂપ પણ સમજી શકાય છે અને સાક્ષાત સિધ્ધની પેઠે તેનું ધ્યાન કરનારનાં સધળાં ઇન્ડિબ્તા પણ પૂર્યું થાય છે.

એવા એક નિયમ છે કે— કાઇ પણ નિરાકાર વસ્તુને એાળખાવવી હાય તા તેને સાકાર બનાવીને જ ઓળખાવી શ્વકાય છે. એ માટે પ્રસિદ્ધ દેષ્ટાંત સવે પ્રકારની લિપિઓનું છે.

પાતાના મનના આશ્રય બીજાને શબ્દા દારા જ સ્પષ્ટપણે સમજાવી શકાય છે, અને એ શબ્દા જે વર્ષુના ભનેલા છે તે વર્ષુને જુદા જુદા આકાર આપવાથી જ પાતાના અર્થાત સ્પષ્ટ ભાન કરાવાય છે. માટે નિરાકાર વસ્તુના સ્પષ્ટ ખાધ તેને આકાર આપ્યા સિવાય કરી શકાતા જ નથી.

પ્રશ્ન ૧૧.—શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીના સમયમાં ખાકીના ત્રેવીશ તીર્થ કરાના જીવ સંસારમાં ભટકતા હતા છતાં તે સમયે તેમને વંદ્રન કરવામાં ધર્મ કૈવી રીતે સંભવે?

ઉત્તર—શ્રા ઋષ્મદેવ સ્વામીના વખતમાં **બા**કીના ત્રેવીશ તીર્થ કરાને વદના કરવાના વિષય દ્ર**વ્ય નિક્ષેપાને** આશ્રયી છે. દ્રવ્ય વગર ભાવ, સ્થાપના કે નામ કશું યે ન હોઇ શકે.

શ્રી ઋષભદેવ ભગવાતે જે જીવાતે માક્ષ ગામી ખતાબ્યા તે સર્વે પુજવા લાયક છે. જેમ કાર્ક ધનાઢય શાહુકારનાં હાથે લખાએલી તેની સહી સીક્કાવાળી અમુક મુદતની હુંડિ હાેય તાે તેની રકમથી મુદત પુરી થયાં પહેલાં પણ કામ કાઢી શકાય છે, તેવી રીતે માેક્ષગામી ભવ્ય જીવાની શ્રી ઋષબદેવ સ્વામીએ આપેલી ખાત્રો રૂપી હુંડી તેના કાષ્યુ વિચારવંત પુરુષ અસ્વીકાર કરશે ?

અગવાનની ખાત્રી રૂપ પ્રજ્ઞળ કારણને લઇને ભાકીના ત્રેવીશ તીર્થ કરાે તે સમયને આશ્રયીને વંદનીય હતા. વળી એ સંબંધમાં શ્રી આવશ્યક સૂત્રમાં મૂળ પાઠ પણ છે કે—

चत्तारि अह दस दोय वंदिआं जिणवरा चउन्वीसं

અર્થાત્—ચારે દિશામાં અનુક્રમે ચાર, આઠ, દશ તથા ખે એમ ચોવીશ તીર્થ કરાનાં બિંબ શ્રી ભરત મહારાજાએ અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર સ્થાપન કરેલાં છે.

એ ખાખતમાં નિર્યુંકિતકાર શ્રી ભદ્રખાહુ સ્વામીએ ખુલાસો કર્યો છે કે-

ભરતરાજાએ શ્રી ઋડુષભદેવ સ્વામીને આ ચાવીશીમાં ચનારા તી**ર્યંકરાે**ના નામ, લાંછન, **વર્ણ શ**રીરતું પ્રમાસ વગેરે પૂછીતે તે પ્રમાસે શ્રી અષ્ટાપદ ગિરિ ઉપર જિનમંદિર બનાવી સર્વ તીર્થ કરાેની પ્રતિમા આ**ત્રેહ**ળ આકારની સ્થાપન કરી.

આયી સિદ્ધ થાય છે કે ત્રેતીશ તીર્થકરા થયા પ**હેલાં** પછા તેમની મૂર્તિઓ મંદિરા વગેરે દ્વારા બક્તિ કરવાના રિવાજ સનાતન કાળથી ચાલ્યેા આવે છે. અને તેને મહાન જ્ઞાની પુરુષોએ પણ સ્વીકારેલેન છે

પ્રશ્ન ૧૨—મૃતિ તા એકેન્દ્રિય પાષાણની હાવાથી પહેલા ગુણસ્થાનકે છે તેને ચાેથા પાંચમા ગુણસ્થાનકવાળા શ્રાવક તથા છઠા સાતમા ગુણસ્થાનકવાળા સાધુ કેમ વંદન पुक्त धरे ?

ઉત્તર—પહેલાં તા મૂર્તિને એકેન્દ્રિય કહેનાર પુરુષ જૈન શાસ્ત્રોથી અજ્ઞાત છે. ખાણમાંથી ખાદી કાઢેલ પત્થર શસ્ત્રાદિ લાગવાથી સચિત્ત રહેતા નથી એમ શાસ્ત્રકારા ફરમાવે છે. અચિત્ત વસ્તુમાં ગુણસ્થાનક ન હાય.

६वे को गुशस्या रहित वस्तुने भानवाने। सर्वथा निषेध કરશા તા પણ મહાદાષના ભાગી થવાશે કારણ કે સિદ્ધ ભગવાન સવ'થા ગુણસ્થાનક રહિત છે. છતાં તેઓ શ્રી અરિહંત દેવ પછી સવ'થી પ્રથમ નંખરે પૂજવા લાયક છે, ગુણ ઠાણા સંસારી જવાને દ્વાય છે, સિદ્ધના જ્વાને નદ્ધિ

બીજ વાત એ છે કે—જેમ પત્થરની મૂર્તિને ગુસરથાનક નથી તેમ કામળ આદિયા ભનેલાં પુસ્તકાને પણ કર્યું ગુણસ્થાનક છે? છતાં પ્રત્યેક મતના અનુયાયીએા પાતપાતાના ગ્રાંથાનું બહુમાન કરે છે; ઊચે આસને મુકે છે તથા મસ્તકે ચડાવે છે. તેની સર્વ પ્રકાર**ની** આશાતનાએ વજે છે. ચુકના છાંટા કે પગની ઢાેકર તેને લાગી જાય

તો તેને પણ મહાદાષરૂપ ગણે છે જગતમાં કાઈ પણ મત એવા નહિ નીકળે કે જે પાતાના ઇપ્ટદેવની વાણીરૂપ શાસ્ત્રને મસ્તકે ચઢાવી તેના બહુમાન પૂર્વક આદરસત્કાર કરતા ન હોય!

શ્રી જૈન મતના શ્રી ભગવતી સત્રમાં પણ नमो बंमीए लीवीए કહીને શ્રી ગણધર ભગવંતાએ અક્ષરરૂપ श्राह्मी લિપિને નમરકાર કર્યો છે. તો તેમાં કશું ચુણસ્થાનક હતું?

મૃતક સાધુનું શરીર પણ અચેત હાવાથી ગુણસ્થાનક રહિત છે છતાં લાકા બીજાં કામ પડતાં મૂકી તેનાં દર્શન કરવાં કેમ દાેડી જાય છે? તથા તે મૃત શરીરને પણ ધામધુમથી ચંદનના લાકડાથી કેમ બાળવામાં આવે છે? એ કાર્યને ગુરુ બક્તિનું કાર્ય ગણી શકાય કે કેમ? જો ગણી શકાય તા પ્રતિમાને વંદન પૂજન આદિ જિન લક્તિનું કાર્ય કેમ ન ગણી શકાય ?

પ્રશ્ન ૪૪—મૂર્તિ તો પાષાણમય છે. તેને પૂજવાથી શું કૃળ મળે ? મૂર્તિને કરેલી સ્તુતિ મૂર્તિ થાહી જ સાંભ-વાની હતી ?

ઉત્તર—લાેકાને ઉન્માર્ગ દારી જવાને માટે આ જાતિના કૂટ પ્રશ્નો મૂર્તિ પૂજાના વિરાધી વર્ગ તરક્ષ્યી ઉભા કરવામાં આવે છે. પરંતુ તેની પાછળ ભાગાભાર અજ્ઞાન અને કુટિલતા છૂપાયેલી છે.

મૂર્તિ પૂજક લોક જો પત્થરને જ પૂજતા હોત તો સ્તુતિ પણ તેઓ પત્થરની જ કરતા હોત કે—હે પાષાણ! હે અમૂલ્ય પત્થર તું ખહુ કિંમતી તથા ઉપયોગી છે. તારી શાભા પાર વિનાની છે. તું અમુક સ્થળની ખાણુમાંથી નીક્જ્યા છે. તને ખાણુમાંથી કાઢનાર કારીગર ખહુ હોંશિયાર છે. અમે તારી સ્તુતિ કરીએ છીએ.

પણ આ રીતે પત્થરના ગુણ ગ્રામ કરતું કાે દેખાતું નથી અને સવ' ક્ષાક પત્થરની મૂર્તિ'માં આરાેપિત શ્રી વીતરાગદેવની સ્તુતિ કરતું જ નજરે પડે છે કે—હે નિરંજન! નિરાકાર! નિર્મોહી! નિષ્કાંક્ષી! અજર! અમર! અકલંક! સિદ્ધ સ્વરૂપી! સર્વંત્ર! વીતરાગ! ઇત્યાદિ ગુણા વડે એ ગુણવાળા પરમાત્માની જ સૌ કાઈ રતૃતિ કરે છે.

શું પત્થરમાં આ ચુણા રહેલા છે કે જેથી પત્થરની ઉપાસના કરવાના ખાટા દાષ ચડાવી લાેકાને આડે માર્ગ દારવાના પ્રયાસ કરવામાં આવે છે?

જ્યારે પૂજક પુરુષ મૂર્તિમાં પૂજ્યપણાના ગુણાનું **આરોપણ કરે છે ત્યારે તેને મૂર્તિએ સાક્ષાત વીતરાગ જ** હાય એમ પ્રતિભાસિત થાય છે. અને જે જેવા ભાવથી મુર્તિને જાએ છે. તેને તે તેવા કળની આપનારી થાય છે.

સાક્ષાત ભગવાન પણ તરણ તારણ હોવા છતાં તેમની આશાતના કરનાર ખૂરા ફળને ચાખે છે. તેમ મૂર્તિ પણ તારક હોવા છતાં તેની આશાતના કરનારને સંસારમાં ડુબાવનારી પણ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪—શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકર**ણ** સુત્રમાં પાંચ સંવર દ્વારમાં ચૈત્ય લખ્યાં નહિ અને આસવદ્વારમાં ચૈત્ય લખ્યાં. શંકારણ ?

ઉત્તર—આ ઠેકાએ પણ ચૈત્યના દેવમંદિર એવા અર્થ તમામ જૈના કરે છે. એ બૂલવું જોઇએ નહિ.

શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ સ્ત્રમાં સવરદારમાં ચૈત્ય એટલે જિનમંદિરની માધુ વૈયાવચ્ચ કરે તેથી નિર્જરા થાય એમ સાક કહ્યું છે. ત્યાં ચૈત્યતા અર્થ ઊલટા કરવા અને અહીં આસ્ત્રવદારમાં તેજ શ્રુષ્ટના અથ્ ' મોંદર' કરવા એ ન્યાય કાના ધરના ?

ચૈત્યના અર્થ મદિર છે એ સ્વીકાર્યા ભાદ તેને જે આસ્ત્રવ દારમાં ગણાવેલ છે તેતું કારણ તે ચૈત્યા મ્લેચ્છ આદિનાં સમજવાનાં છે. તે સખંધી ત્યાં ૨૫૦૮ લખ્યું છે કે-

## નાંધ

અહીં મહારાજશ્રીએ પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્રમાં ઉલ્લેખેલ ચૈત્યા મ્લેચ્છ આદિનાં છે એમ કહ્યું છે. પણ તે વાત શંકા પડતી છે. તેથી તેટલા ભાગ કાઢી નાખેલ છે.

ચૈત્ય ખનાવવા તે આસ્ત્રવદ્વારમાં જાય. પરંતુ જિન ચૈત્ય ખનાવવામાં જે બક્તિભાવ અને ધર્મ ભાવ છે તે તો પુરુષ છે અને પુરુષ પશુ આસ્ત્રવ જ છે. તેથી ચૈત્ય ખનાવવા તે આસ્ત્રવમાં જાય. પરંતુ ચૈત્ય ખનાવવામાં પાપ લાગે તેના કરતાં બક્તિમાવ-ધર્મ ભાવતું પુરુષ વધી જાય તેથી એક દેર રીતે તે પુરુષ કાર્ય ગણાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫— ચૈત્ય શખ્દના અર્થ કેટલાક 'સાધુ' કે 'ગ્રાન' કરે છે તે શું ઉચિત છે?

ઉત્તર—ચૈત્યના અર્થ સાધુ કે ગ્રાન કાઈ રીતે થઈ શકે નહિ. તેમજ શાસ્ત્રના સંબંધમાં તે અર્થ બંધબેસતા પણ નથી.

સાધુતે દેકાણે તમામ સ્ત્રામાં साहु वा साहुणी वा અથવા मिक्खु वा मिक्खुणी वा એમ ક**હે**વાય છે. પણ चैत्यं वा चैत्यानि वा એવું તા ક્યાંય ક**હે**લ નથી.

ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીના ચૌદ હજાર સાધુ હતા એમ કહ્યું છે. પણ "ચૌદ હજાર ચૈત્ય" એમ કહ્યું નથી. એ રીતે વળી બીજા સવે તીર્થ કરા, ગણધરા આચાર્યા વગેરેના આટલા હજાર સાધુ હતા એમ કહ્યું છે પણ "ચૈત્ય હતા" એવા શબ્દા કાઈ સ્થળે કહ્યા નથી.

તથા ચત્ય શબ્દના અર્થ સાધુ કરે તેન પછી સાધ્વીને વાસ્તે નારી જાતિમાં કયેા શબ્દ તેમાંથી નીકળી શકશે ? કારણ કે ચૈત્ય શબ્દ સ્ત્રીલિંગમાં ખાલાતા નથી.

**શ્રીભગવતીસ્ત્ર**માં (૧) અરિંહત, (૨) સાધુ અને ચૈત્ય એમ ત્રણ શરણાં કહ્યાં છે.

ત્યાં જો ચૈત્ય શાબ્દના અર્થ સાધુ કરે તા તેમાં 'સાધુ' શાબ્દ જાદાે કેમ કહ્યો ? તથા જ્ઞાન અર્થ કરે તાે અરિહ્રંત શબ્દથી ત્રાનના મગ્રહ થઈ ગયા. કેમકે ત્રાન અરૂપી છે તે ત્રાની સિવાય હાય નહિ. માટે ચૈત્ય શબ્દથી જિનપ્રતિમાના અર્થ જ ચવાના. અરિદ્વત એવા અર્થ પણ સંભવે નદ્ધિ કારણ કે અરિદ્વત પણ પ્રથમ સાક્ષાત શ્રુષ્ટમાં જ ઠરે છે.

ચૈત્ય રાબ્દના ત્રાન એવા અર્થ કરવા એ પણ તદન અસત્ય છે. કારણ કે નંદીસૂત્ર આદિમાં જ્યાં જ્યાં પાંચ પ્રકારના ગ્રાનના અધિકાર आवे छे त्यां त्यां नाणं पंचविद्वं पण्णतं स्थेभ अह्यं छे पश चेद्वयं पंचिवहं पण्णत्तं એમ ते। क्यांय सप्युं नथी.

વળી તેના નામામાં—મતિજ્ઞાન વગેરે નામામાં પણ नाण য়াব શ્રુષ્દ વાપરેલ છે પણ કર્યાંય 'મૃતિચૈત્ય' એમ કહી ચૈત્ય શબ્દ વાપર્યો નથી.

તે જ્ઞાન ધણીતે મતિજ્ઞાની, શ્રુતજ્ઞાની, અવધિજ્ઞાની, કેવળજ્ઞાની ર્કત્યાદિ શબ્દથી એાળખાબ્યા છે પ**ણ** ''મતિ ચૈત્યી" વગેરે એવા પ્રયાગ કયાંય પછા કર્યો નથી.

શ્રી ભગવતી સ્ત્રમાં જંધાયારણ વિધાયારણ મુનિએાના અધિકારે चेइयाइं શબ્દ છે. તથા ખીજે ધણે ઠેકાણે તે શબ્દ વપરાયેલ છે. તેના अर्थ ज्ञान करशा ते। ज्ञान ते। अक्ष्वयने छे, अने चेष्ट्याष्ट्रं अर्क्ष्वयने છે. માટે તે અર્થ ખાટા છે.

વળી શ્રી નંદી ધરદ્વીપમાં અરૂપી જ્ઞાનતું ધ્યાન કરવા જવાની શી જરૂર ? પાતાને સ્થળે તે ધ્યાન થઈ શકે છે. માટે ત્યાં પ્રતિમાઓની જ મતખલ છે.

હવે ચૈત્યના અર્થ સાધુ કે જ્ઞાન કરનારાએ પણ લણે ક્ષ્યળે પ્રતિમા અર્થ કરે છે. તેનાં થાેડાંક દર્શત—

- (૧) શ્રી પ્રશ્ન બ્યાકરણ સૂત્રમાં આસ્ત્રવ દ્વારે ચૈત્ય શબ્દના અર્ધ મૂર્તિ કર્યો છે.
- (२) શ્રી ઉવવાઈ સૂત્રમાં पुण्णमद चेइय होत्था છે ત્યાં ચૈત્યને। અર્થ મંદિર અને મૂર્તિ કરે છે.
- (૩) શ્રી ઉવવાઈ સ્ત્રમાં बहवे अरिहंत चेइयाई છે ત્યાં પણ મંદિર અને મૂર્તિ એવે। અર્થ કરે છે.
- (૪) વ્યવહાર સૂત્રની ચૂિલકામાં ક્રવ્યલિંગીએ " ચૈત્ય સ્થાપના " કરવા લાગી જશે એમ કહ્યું છે ત્યાં " મૂર્તિંની સ્થાપના " કરવા લાગી જશે એવે અર્થ કર્યો છે.
- (૫) શ્રી ત્રાતાસૂત્ર, ઉપાસક દશાંગસૂત્ર તથા વિપાકસૂત્રમાં पुण्णमद चेइए છે ત્યાં પૂર્ણુ ભદ્રની મૂર્તિ કે મંદિરના અર્થ કરે છે.
- (૬) શ્રી અતગડ દશાંગ સત્રમાં પણ જ્યાં યક્ષનાં ચૈત્ય કહ્યાં છે ત્યાં તેના ભાવાર્થ મદિર કે મૂર્તિ ખતાવે છે.

પ્રશ્ન ૧૬—શ્રી જિનપ્રાતમાથી જિનર્બિંભ નહિ લેતાં શ્રી વીતરાગદેવના નમૂના તુલ્ય સાધુને થહેણુ કરે છે તે વ્યાજબી છે ?

ઉત્તર—તેમની તે માન્યતા મનઃકલ્પિત અને જૂઠી છે. સૂત્રામાં સ્થળે સ્થળે શ્રી જિનપ્રતિમા શ્રી જિનવર તુલ્ય કહેલી છે.

શ્રી જીવાભિગમ આદિ સૂત્રામાં જ્યાં જ્યાં શાશ્વતી પ્રતિમાના અધિકાર છે ત્યાં ત્યાં '**સિદ્ધાયતન** ' એટલે 'સિદ્ધ ભગવાનાતું મંદિર*'*  એમ કહ્યું છે પણ 'મૂર્તિ' આયતન 'કે 'પ્રતિમા આયતન 'કહ્યું નથી. તેથી પણ પ્રતિમા શ્રી સિદ્ધ સમાન છે એમ સાળિત થાય છે.

વળી શ્રી રાયપસેણી, દશાશ્રુત સ્કંધ, ઉવવાઇ સત્ર આદિ ધણા સુત્રામાં ભાવ તીર્થ કરાને વંદના કરવા જતી વખત શ્રાવકાના अधिकारे क्ष्युं छे—देवयं चेइयं पज्जुवासामि अधि देवस्व३५ ચૈત્યસ્વરૂપ (પ્રતિમા સ્વરૂપ)ની પર્યુપાસના કર્યું છું. ઇત્યાદિ અનેક સ્થળાએ ભાવ તીર્થ કર તથા સ્થાપના તીર્થ કરની એકસરખી પર્ય પાસના કરવાના પાઢ છે. તેથી ભનેમાં કાંઈ કરક નથી.

ભાવ કે સ્થાપના ખેમાંથી ગમે તેની બક્તિ અને પૂજા જેવા ભાવથી કરવામાં આવે છે તે તે પ્રમાણે એકસરખું કળ મળે છે.

શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં દ્રૌપદીના પૂજનના અધિકારે જિન મંદિરને 'જિનગૃદ્ધ' કહ્યું છે પણ 'મૂર્તિ'ગૃદ્ધ' કહ્યું નથી. તેથી પણ જિનમૂર્તિને જ જિનની ઉપમા ધટે છે, નહિ કે સાધુને.'

સાધ વસ્ત્ર, પાત્ર, રજોહરણ અને સહપત્તિ આદિ ઉપકરણોએ સહિત છે ત્યારે ભગવાનને તેમાંનું કશું નથી. ભગવાન અતિશ્રયાએ સહિત હોય છે. સાધુતે એમાંતું કશું હોતું નથી. તેા પછી સાધુ એવા વીતરાગની ખરાખરી કેવી રીતે કરી શકે !

પર્ય કાસને રહેલી સૌમ્ય દૃષ્ટિવાળી વીતરામ અવસ્થાની પ્રતિમા તે શ્રી અરિદ્વંત ભગવાન તુલ્ય છે. વીતરાગના નમૂના વીતરાગની મૂર્તિ**'ને** કહેવાય પણુ સાધુને કહેવાય ન**હિ**. સાધુના નબૂનાને જ સાધુ ક**હેવાય.** 

શ્રી અંતગડ દશા સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—હરિષ્યુમમેષી દેવની પ્રતિમાને **આરાધવા**થી તે **દે**વ આરા**ધ્ય થ**યેા. તેમ શ્રી વીતરામ**ની** મૂર્તિંતે આરાધવાથી શ્રી વીતરામ**દેવ આરાધ્ય થાય** છે.

પ્રશ્ન ૧૭—િલનપ્રતિમાને નેવાથી કે પુજવાથી કાઇને ત્રાન ઉત્પન્ન થયાનું સાંભાત્યું 🔊 🤉

ઉત્તર—શ્રી રાજપ્રશ્નીય વગેરે સૂત્રોમાં મૂર્તિ પૂજા કલ્યાણકારી મંગળકારી કહી છે, અને એ માટેના દૃષ્ટાંતા નીચે મુજબ છે—

્ **૧.** અનાર્ય દેશના રહેનાર **શ્રી અાર્દ્ર કુમાર** જિનપ્રતિમાના દર્શનથી જાતિ સ્મરણુત્તાન પા**મી** વૈરાગ્ય દશામાં લીન થયાે. તેનું વર્ણન શ્રી સ્ત્રકૃતાંગના બીજા શ્રુતસ્કંધના છઠ્ઠા અધ્યયન**ની** ટીકામાં છે.

> કૈટલાક કહે છે કે—આર્ડ્રકુમાર મુહ્યત્તિ દેખી પ્રતિબાધ પામ્યા છે. આ વાત ગપ છે. કારણ કે સૂત્રમાં તા પ્રથમ जिन पडिमा એમ સ્પષ્ટ પાઠ છે. એટલે પહેલા તીર્ચંકર શ્રી ઋપભદેવ સ્વામીની પ્રતિમા જોઈને પ્રતિબાધ પામેલ છે.

- ર. શ્રી મહાવીર સ્વામીના ચાયા પટ્ધર તથા શ્રી દશવૈકાલિક સ્ત્રના કર્તા શ્રી શવ્યાંભવ સ્તિ શ્રી શાંતિનાયજીની પ્રતિમાના દર્શનથી પ્રતિખોધ પામ્યાનું શ્રી કલ્પસ્ત્રની સ્થવિરાવલીમાં કહ્યું છે.
- 3. શ્રી દ્વીપસાગર પન્નતિ તથા હરિબદ્રસૃરિ કૃત આવશ્યકની માટી ટીકામાં લખેલ છે કે—

શ્રી જિનપ્રતિમાના આકારની માછલીઓ સમુદ્રમાં હોય છે. તેમને જોઈ અનેક બગ્ય જીવ માછલીઓને જાતિસ્મરણત્તાન પ્રાપ્ત થાય છે. અને ભાર વ્રત ધારણ કરી સમ્યક્ત્વ સહિત આઠમે દેવસાક જાય છે.

આ પ્રમાણે તિર્યંચ જાતિને પણ જિન પ્રતિમાના આકાર માત્રના દર્શનથીય અવશ્ય લાભ મળે છે, તેા મતુષ્યને મળે તેમાં શી શંકા ?

૪. શ્રી ત્રાતાસત્રમાં તીર્થંકર ગાત્ર ભાંધવાના વીસ સ્થાનક કહ્યાં છે. તે મુજબ રાવણ રાજાએ પ્રથમ અરિદ્ધત પદની આરાધના અષ્ટાપદ પર્વત પર રહેલ તીર્થંકર દેવની મૃતિ દ્વારા કરી તીર્થંકર ગાત્ર ભાંધ્યું એમ રામાયણમાં કહ્યું છે.

૫. તે જ ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે—રાવણે શ્રી શાંતિનાય પ્રભુની મૃતિ સામે બહુરૂપિણી વિદ્યા સાધી અને તે સિદ્ધ થઈ ગઈ.

પ્રશ્ન ૧૮—કાઈ વિધવા પાતાના મરણ પામેલા પતિની મૂર્તિ અનાવી પૂજા સેવા કરે તા શું તેથી તેને કામની શાંતિ કે પુત્રની ઉત્પત્તિ થાય ! ન થાય. તેા પછી પરમાત્માની શાંત મૂર્તિથી પણ શું ફાયદા થવાના.

ઉત્તર—આ એક કુતકે છે. તેના ઉત્તર તેવી જ રીતે આપવા જોઈએ

પતિના મરણ બાદ તેની સ્ત્રી એક ગામન પર બેસી હાથમાં જપ માળા લર્મ પતિના નામના જપ કરે તાે શું તે સ્ત્રીની ઇચ્છા પૂરી થશે અથવા તેને સંતાનની પ્રાપ્તિ થશે ? નહિ જ

તા પછી પ્રભૂના નામની જપ માળા ગણવી પણ તમારા હિસામે નિરર્ધંક સિ**હ થશે.** પ્રભુના નામથી કાંઈ પણ લાભ ન થાય એમ કાર્ક પણ કહી શકે તેમ નથી.

ઊલટું, તે જ વિધવા સ્ત્રીને પતિતુ નામ સાંભળવાથી જે આનંદ અને સ્મરણ આદિ થશે તેના કરતાં ખમણા આનંદ અને સ્મરણ આદિ તેની મૂર્તિ કે ચિત્ર જોવાયી થશે, તેથી નામ કરતાં મૂર્તિમાં વિશેષ ગ્રુણ રહેલા જ છે.

જે પુરુષે અમુક માણસતે પ્રત્યક્ષ જોયા નથી, માત્ર નામ જ સાંબલ્યું છે તે પુરુષની પાસે થઈને પણ કાઈ વખત તે માણસ નીકળશે તા પણ ઓળખી નહિજ શકે. પરંતુ જેણે તે માણસના છબી જોઈ હશે તે તે ા તુરત જ એાળખી લશે કે—" આ અમુક મા<del>ણ</del>સ છે." આથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે પ્રત્યેક વરતુનું સ્વરૂપ એાળખવા માટે નામ જેટલું ઉપયોગી છે તેના કરતાં મૂર્તિ<sup>\*</sup> અથવા આકાર વિશેષ ઉપયોગી છે.

પ્રશ્ન ૧૯—ભગવાનની મૂર્તિ એ જ ભગવાન હાય તા તેમના અલંકાર પાપી લાકા કેમ ચારી જાય છે? તેમની હજારાની રકમા લાકા હજમ કેમ કરી જય છે? તથા તેમની મૂર્તિ તે દ્રષ્ટ લાેકા ખાંડિત કેમ કરી નાંખે છે? વળી ભગવાન સર્વત્ર છે તા તેમની મૃતિંને જમીનમાંથી ખાદીને કેમ કાઢવી પડે ? શાસન દેવા એ કાર્ય કેમ કરતા નથી ?

ઉત્તર—શ્રી વીતરાગના ગુણાતું આરાપણ કરીને બક્તિ માટે જડ વસ્તની ખનાવેલી મૃતિ જમીનમાંથી એની મેળ કેમ ન નીકળે કે તેમના અલંકારા આદિને ચારી જતાં પાપી લાકાને શાસન દેવતા કેમ ન અટકાવે? એ પ્રક્ષ જ ઉદ્ધતાર્ધ ભર્યો છે.

જડ સ્થાપનામાં એ સામથ્ય ક્યાંથી આવે અને શાસનદેવ હરેક પ્રસંગ આવીતે ઊભા રહે એવા નિયમ કયાં છે?

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ વિદ્યમાન હતા તે વખતે તેમની સેવામાં લાખા દેવા હાજર રહેતા હતા છતાં મંખલીપુત્ર ગાશાલાએ તેજી લેશ્યા વડે અગવાનની સમક્ષ તે એ શ્રિપ્યોને ખાળી નાખ્યા અને અગવાનને તેથી લાહીખંડ ઝાડાના વ્યાધિ થયા તે વખતે શાસનદેવાએ કાંઈ કર્યું નહિ તેથી શુ તેઓની બક્તિમાં કરક પડી ગયે। ?

કેટલાક ભાવા એવા હાય છે કે જેને દેવતાએ પણ ફેરવી શકતા નથી. જે કાળે જે ખનવાનું દ્વાય તે કાઈ કાળે પણ મિથ્યા થતું નથી. ખુદ્વ તીર્થ કર મહારાજા પાસે અનેક સ્ત્રી પુરુષોએ દીક્ષા ગ્રહણ કરીને પછી વિરાધી થયા છે, અતેક પ્રકારના પાખંડ મત સ્થાપન કર્યા છે અને ભગવાનની નિંદા કરી છે. તેા શું સર્વંદ્રા ભગવાન નહોતા જાણતા કે-આ પાખડીઓ ચારિત્ર વિરાધશે અને મિથ્યાત્વ પ્રરૂપશે? જાણતા જ હતા છતાં કેમ દ્રીક્ષા આપી ? એ જ માટે કે તેવા બાવિસાવ આદિને પૂષ્ય એ તારકા જાણતા હતા.

વળી ઢાલમાં શ્રી વીતરાગનાે ધર્મ આત અલ્પ પ્રમાણમાં રહી ગયાે છે. તેમાં પણ અતેક પ્રકારતા જુદી જુદી શાખાએા પડી છે. અને ધર્મ ચાળણીની માકુક ચળાઈ રહ્યો છે. ઉત્સત્ર બાષણો કરવામાં મિથ્યાત્વ અને દુરાયહતે આધીન થયેલા આત્માએા કાંઇ ળાકી રાખતા નથી. તા પછી આવા નિંદકા અને પ્રત્યનિકને રાષ્ટ્રીને શાસનદેવ સત્ય માર્ગ કેમ ઉપદેશતા નથી?

લાેકાને શ્રી મહાવિ**દેહ ક્ષેત્રમાં શ્રી સીમધર સ્વામી**ની પાસે લઇ જઇ ને તેમનાં દર્શન કરાવી શહ ધર્મના પ્રતિયોધ કેમ **धरावता नधी ?** 

માટે દેવતાઓને હાથે પણ જે જે ચમત્કારા થવા નિર્મિત થયા હાય તેટલા જ થાય છે, વધારે નહિ. એમ માનવું જ જોઈ એ.

વળી હાલમાં પણ ઘણી મૂર્તિએં જેવી કે—શ્રી ભાષણીજીમાં શ્રી મલ્લીનાથ બગવાન અને પાનસરમાં શ્રી મહાવીર સ્વામી બગવાન આદિ માટે શાસનદેવા સ્વપ્ત આપી અતેક પ્રકારના ચમતકાર પણ દેખાડે છે. અસંખ્યાતા વર્ષોની મૃતિ'એાની રક્ષા પણ કરે છે. એ સિવાય કેટલાક ઉપસર્ગ આદિતું નિવારણ પણ કરે છે અને કેટલાકતું નથી પણ કરતા. કારણ કે હરેક વખતે શાસનદેવા સહાય કરે જ क्रेवे। नियम नथी

તા પછી હાલના વખતમાં કેટલાક હરામખારા જિનમ દિરમાં ચારી વગેરે દ્રષ્ટ કાર્ય કરતા હાય તા તેનું કૃળ તેઓ અવશ્ય બાગવશ. તેથી શાસન દેવતાઓને કલક લાગી જવે નથી. અથવા તેથી સ્થાપના અરિદ્વાતના મહિમા ધડી જવા નથી.

રથાપના અરિદ્વતના મહિમા તો જ ધટે કે સ્થાપના અરિદ્વતની ભક્તિ કરનાર આત્માઓને. એ બક્તિથી વીતરાગ પરમાત્માના ગ્રુપો આદિનું રમરણ ન થતું હાય કે વીતરામ ભાવ, દેશવિરતિ કે સર્વવરતિના પરિષ્ટામ, સંયમ અને તપને વિષે લીર્યોલ્શાસ, ભવબ્રમણનું નિવારસ કે માેક્ષ સુખની નિકટતા આદિ ન થતું હોય. તે વગેરે કાયદાએાના કાેર્ધી પણ ઇન્કાર થઈ શકે તેમ નથી.

પ્રશ્ન ૨૦—આનંદ આદિ શ્રાવકાએ જિન મંદિર કરાવ્યાના પાઠ કયા સુત્રમાં છે?

ઉત્તર—આનંદ આદિ શ્રાવકાનાં મૂર્તિ વંદનના પાઠ શ્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં છે. તે સૂત્રની હકીકત વિષે શ્રી નદી સ્ત્રમાં તથા સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

उवासकद्सासु णं उवासगाणं नगराणि उज्जनति चेइयाइ वणखंडाइं राया अम्मापियरों समोसरण।इं धम्मायरिया धम्माकहाइं परलोगाइं इददिविशेसो.

**ભાવાર્થ**—શ્રી ઉપાસકશાંગ સત્રમાં શ્રાવકાનાં નગર, ઉદ્યાન, ચૈત્ય (જિનમંદિર), વનખંડ, રાજા, માતા, પિતા, સમેાસરણ આદિક ધર્માચાર્ય, ધર્મકથા, પરક્ષાક આદિ તથા ઋદિ વિશેષ વર્ણવેલ છે.

એ રીતે કરેલા શ્રાવકાના જિન મદિરામાં આનંદ આદિ શ્રાવકાનાં દેહરાં પણ આવી ગયાં. શ્રાવકાને વાસ્તે જિન મંદિર ખનાવવાની આદ્યા ન હોત તો તેનું વર્ણન અત્રે શા માટે આવત ?

પ્રશ્ન ૨૧—દેવા તા પાતાના જત આચાર સમછ પૂજા કરે તેમાં પુષ્ય કેમ હાય ?

ઉત્તર-પહેલાં જીત આચાર કાતે કહેવાય તે સમજવું જોઈ એ.

જીત એટલે અવશ્ય કરવા યાેગ્ય એટલે અવશ્ય કરવા શાજ્ય કાર્યને જત આચાર કહેવાય.

જેમકે — શ્રાવકતા જીત વ્યવહાર રાત્રી ભાજનના ત્યાગ, અભક્ષ્ય-અનંત કાયના ત્યાગ, સામાયિક આદિ ક્રિયાનું કરવું એ વગેરે છે તેથી પુણ્ય બંધાય કે નહિ ? જો કહેશા કે ''જરૂર બંધાય '' તા, પછી દેવતાએ છત આચાર તરીકે કરેલી મૃતિ પૂજા પણ ધર્મ પક્ષમાં તથા પ્રષ્યવ્યંધતું કારણ જ ગણાશે. બમવાને પણ તેમ જ કરમાવ્યું છે.

છતાં જો છત આચારથી પુરુષ કે પાપ કાંઈ ન થવાનું કહેશા તા શાસ્ત્રમાં " છવ સમય સમયમાં સાત કે આઢ કમ° બાંધે" એમ કચ્ છે તે કેમ મળતું આવશે ?

કદાચ કહેશા કે-પાપ બંધ થાય. તા તે કહેવું તદ્દન જુઠું છે. કાન્ણ કે ભગવાને તા એ કરણીનું મેહ્ય કળ ખતાવ્યું છે. વળી પૂજા વખતે દેવા ઉત્કષ્ટ રામ બાવમાં વર્તે તા તેવા રાભ ભાવનું કળ ઊલડું અશુમ મળે એ શું ધટિત છે ? કદી નહિ, બક્તિ કરતાં મનુષ્યને તેા પુરુષ થાય અને દેવતાઓતે કર્મ ખધન થાય એ કેવળ મનના યથેચ્છ પ્રલાપ સિવાય ખીતું કઈ નથી.

પ્રશ્ન ૨૨—દેવા તા આખી જિંદગીમાં એક જ વાર મૂર્તિ પૂજા કરે છે પછી નહિ. તથા સમ્યગૃદેષ્ટિ, મિથ્યાદેષ્ટિ भन्ने वर्गना हेवे। तेम क्रता है।वाथी ते छत आयार क કહેવાય. તેને શુભ કરણી કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર – ધી રાજપ્રશ્નીય સત્રમાં સર્યાબદેવે જ્યારે પૃછ્યું કે— "મારે પહેલાં તથા પછી દિતકારી અંત કરવા યાેગ્ય શું છે?" ત્યારે તેના સામાનિક દેવાએ કહ્યું કે—

તમારે પહેલાં અને પછી શ્રી જિનેધર ભગવાનની અર્ચા, વદના, પર્યુપાસના હિતકારી અને કરવા યાગ્ય છે.

આ ઉપરથી સમ્યગુદ્ધિ સુર્યાભ આદિ દેવાએ શ્રી જિનપ્રતિમાની અર્યાવદના નિત્યકરણી તથા હિતકારી સમજ નિરંતર કરી છે એમ સમજવું જોઈએ.

કાઈ પણ મિથ્યાદબ્ટિ દેવે શ્રી જિનપૂજા કરી હાય એવા ક્યાંય પણ સૂત્રમાં દાખલા નથી. તેથી એ કરણી સમસ્ત દેવાની નહિ પણ ફક્ત સમ્યગ્દષ્ટિ દેવાની જ છે.

શ્રી રાજપ્રશ્નીય સ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે—

अन्नेसि बहुणं वेमाणियाणं देवाणं य देवीण अञ्चणिजाओ

અર્થ — બીજા પણ ઘણા દેવા તથા દેવીઓને પૂજવા લાયક છે.

ઈત્યાદિ પાદથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે કકત સમ્યગ દૃષ્ટિ દેવા જ પૂજે છે. જો તમામ દેવાની એ કરણી હોય તે। सन्वेसि वेमाणियाणं देवाणं य એમ સર્વે દેવાતે ઉદ્દેશીને પાદ હાવા જોઈ એ.

## દેવાના વિવેક

દેવા એ જાતના હાય છે.—(૧) સમ્યગ્દષ્ટિ અને (૨) મિથ્યાત્વી. મિથ્યાત્વી દેવા તીર્થ કર, સાધુ, શ્રાવકને ઉપદ્રવ કરે છે ત્યારે સમ્યગ્દષ્ટિ દ્વા બક્તિપૂર્વ તે ઉપદ્રવાતું નિવારણ કરે છે. સમ્યગ્દષ્ટિ દેવાએ ઘણા જણાને ધમ°માં પ્રવર્તાવ્યા છે.

શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં દેવાને ચારિત્રની અપેક્ષા એ नो घम्मिआ કહ્યા છે તેમ बाल પણ કહ્યા છે, દ્યાન, દર્શન, ચારિત્ર એ ત્રણે માક્ષના માર્ગમાંથી દેવતાને સમ્યગ્ દ્યાન, તથા દર્શન હોય છે પણ ચારિત્રની પ્રાપ્તિ નહિ દેવાથી नो संयति પણ કહ્યા છે.

શ્રી ઠાણાંગ સૂત્રમાં સમ્ય ત્વને સંવર ધર્મફ્રપ કહેલ છે. અને શ્રી જિનપ્રતિમાતું વંદન પૂજન એ સમ્યક્ત્વની કરણી છે તેથી એ

હિસામે સમ્યગદ્ધષ્ટિ દેવોને ચારિત્રની અપેક્ષાએ नौ घम्मिया, बाल કે नो संयति કહેલા છે. પણ સમ્યગુદર્શન કે ગ્રાનની અપેક્ષાએ નહિ. नो संयति आहि पहें। ने। अर्थ अधर्मी के असंयति आहि કरवाने। नथी પછા ઇષ્દ્રસંયમી આદિ કરવાના છે.

શ્રી ભગવતી સુત્રના પાંચમા શ્રતકના ચેાયા ઉદ્દેશમાં **કહ્યું છે કે**—

દેવતાને અસંયતિ ન કહેવાય અને કાઈ એમ બાલે તા મહાનિષ્ડ્ર વચન બાલ્યું મણાય. દેવતાને સંયતિ કહીએ તાે અબ્યાખ્યાન લાગે અને દેવાને સંયતાસંયતિ કહીએ તા અસદ્ભૂત વચન કહેવાય, भारे देवताक्रीते जो संयति ४हेवा.

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર, દશાશ્રુત સ્કંધ સૂત્ર, જ્ઞાતા સુત્રમાં કહ્યું છે કે—ક્ષાકાંતિક દેવતાએ અનેતા કાળથી સ્વયં ખુદ એવા શ્રી તીર્થ કર દેવાને દક્ષાના કાળતું સ્મરણ કરાવવા પ્રતિબાધે છે કે--" 🗟 ભગવન ! જગતને દ્વિતકર તીર્થ પ્રવર્તાવા ! "

શ્રી **દરાવૈકાલિક સૂત્રમાં દે**વતાઓને મતુષ્ય કરતાં મહાવિવેષ્ઠી અને ખુદ્ધિમાન કહ્યા છે-

> धम्मो मंगल मुक्किं, अहिंसा संजमो तवो । देवावि तं नमं संति, बस्स धम्मेंसया मणौं ।।

**અર્થ** –જેમનું મન ધર્મના વિષયમાં સદા પ્રવર્તમાન છે તેમને દેવતાએન પણ નમરકાર કરે છે (તેન મતુષ્ય કરે તેમાં નવાઇ શી ?)

વળી શ્રી **ઠાણાંગ સ્ત્ર**માં દેવતાએ કેવી શુદ્ધ ભાવના ભાવી પાતાના આત્માને નિદે છે તથા પાતાના પૂર્વ જન્મના ગુરુનું કેટલું **વધું** સન્માન કરે છે તે નીચેના પાઠથી સમજારો—

( મળ પાઠ લાંગા દ્વાર્ધ છાડી દીધા છે પણ તેના અર્થ નીચે આપ્યા છે—ન. ગિ. શેડ)

અર્થ — દેવાં ક્ષાંકમાં નવા ઉત્પન્ન થયેલા દેવતા દિવ્ય કામ ભાગમાં મ્ર્િઝ ત થતા નથી. કામ ભાગાને અનિત્ય જાણી અતિ ગૃહ, અતિ આસકત થતા નથી. તે મનમાં વિચાર છે કે—મારા મનુષ્ય ભવના ધર્માપદેષ્ટા આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્ત ક, શ્યવિર, ગણિ, ગચ્છના સ્વામી કે જેમના પ્રભાવથી આ પ્રત્યક્ષ દેવતાની ઋહિ, દિવ્ય કંતિ, દિવ્ય દેવપ્રભાવ હું સમ્યગ્ભાવે પામ્યા છું. માટે હું જાઉં તે ઉપકારી ભગવતને હું વાંદું, નમસ્કાર કરૂં, સત્કાર કરૂં, સન્માન કરૂં. કલ્યાણકારી દેવચૈત્ય–જિનપ્રતિમાની સેવા કરીએ તેમ સેવા કર્રે. ઇત્યાદિ.

ભાવાર્થ—(વળા દેવો એવા વિચાર કરે છે કે—) મનુષ્ય ભવમાં માટા માટા ત્રાની મહાત્માએ છે અને તપસ્વીએ છે, અતિ ઉત્કૃષ્ટ કરણીના કરનાર છે, સિહ્દગુકા, સર્પાંભિલે કાઉસ્સગ્મ કરનારા છે. દુષ્કર ધ્રહ્મચર્યાંને પાળનાર છે. માટે હું જાઉં, એવા ભગવાનને વાંદું, નમસ્કાર કર્ફે. યાવત્ સેવા ભક્તિ કર્દું.

**કરી પણ તેઓ ખેદ કરે છે કે**—

અહેા હો! દશ દર્ણતે દુર્લભ એવા મનુષ્ય જન્મ પામી પૂર્વભવમાં ગુરુ મહારાજના યાગે તપ સંયમ ત્રહણ કરી પ્રમાદ છોક્યો નહિ, તપ સંયમ રૂહણ કરી પ્રમાદ છોક્યો નહિ, તપ સંયમ રૂડી રીતે પાજ્યા નહિ, આળસથી ગુરુ તથા સાધર્મીની વૈયાવશ્ચ પૂર્ણ રીતે કરી નહિ, સિહાંત પૂરું ભણ્યા નહિ, ચારિત્રની મર્યાદા લાંભા વખત સુધી ઉત્તમ રીતે પાળી નહિ, હવે એવા સંજોગ કરી હું કયાં પામીશ અને કયારે હું હદયમાં શુભ ધ્યાનને ધ્યાવીશ, માક્ષપદને હું કયારે પ્રાપ્ત કરીશ ? જેથી ગર્ભાવાસમાં કરીથી આવવાતું છૂટી જાય.

ઇત્યાદિ ઠાણાંગ સ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ દેવા ધણે પ્રકારે શુભ ભાવનામાં લીન થાય છે અને જિનરાજની આદ્યાપાલન કરે છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ દેવતાએ સાધુ તથા શ્રાવકને ઉપદેશ આપી જૈન

ધર્મમાં સ્થિર કરી, દુર્ગતિમાં પડતા કેવી રીતે અટકાવ્યા છે તે નીચેની સ્ત્રામાંની વિગતા ઉપરથી સમજ્જા.

શ્રી નિરયાવલી સ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે—મહા મિથ્યાત્વી સામીલ તાપસ રાત્રિએ ધ્યાન લગાવી, નેતર જેવા કામળ કાઇની મુખસુદ્રા ખનાવી, મુખમાં ધાલી, ખતે છેડા કાતે ચડાવી, ઉત્તર દિશામાં મુખ રાખી બેઠા છે.

ત્યાં એક **દે**વે આવી કહ્યું—હે સામીલ! આ રીતે પ્રવજ્યા (દીક્ષા) દુઃપ્રવજ્યા છે. માટે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાને ક**હે**લી સુપ્રવજ્યા અગીકાર કર.

પણ સામીલે તે ઉપર કાંઈ લક્ષ ન આપ્યું. દેવ એમ પાંચ દિવસ સુધી કહેતા રહ્યો કે—સામીલ! આ તારી દીક્ષા જૂડી છે. આ તાર્રું કષ્ટ અજ્ઞાન કષ્ટ છે. માટે વારંવાર વિચાર કર.

આવાં દિતનાં વચના વારંવાર સાંભળી સામીલે શુદ્ધ જૈન ધર્મને માન્ય કરી, મિથ્યાત્વનું દુષ્કૃત્ય આલાવી, શુદ્ધ તપ જપ અને સંયમનું આરાધન કર્યું. અંતે તે મહાશુક્ર દેવ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. તથા આગામી ભવે માક્ષે જશે.

તે દેવે ભગવાન મહાવીર પરમાત્મા સન્મુખ નાટક પણ કર્યું હતું.

**શ્રી ઉપાસક દશાંગ સ્ત્ર**માં ગાશાલક મતનાં ઉપાસક સદ્દાલ-પુત્રતે દેવતાએ શ્રી મહાવીર સ્વામી પાસે જવાના ઉપદેશ ક**રી** ધર્મમાં દઢ કર્યો.

શ્રી જ્ઞાતા સ્ત્રમાં કરમાવ્યું છે કે—મહામાહાંધ તેતલીપુત્ર મંત્રીતે પાટિલ નામના દેવે ધચ્યુા ઉપાય કરી ધર્મ બાધ આપ્યા. તેથી તેએ જૈન દીક્ષાના સ્વીકાર કર્યો તથા તે જ વેળા તે કેવળ ગ્રાનને પામ્યા.

એથી ઊલટું, મિથ્યાત્વી દેવની વાત જુઓ. શ્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં — ગાેશાળાના ભકત મિથ્યાત્વી દેવે કુંડકાેેેલિક શ્રાવકને જૈન ધર્મથી બ્રષ્ટ કરવા ધણા ઉપાય કર્યા. કુંડકાલિકે તે **દેવને ધ**ણી યુકિતથી શુદ્ધ ધર્મના બાેધ કર્યા છતાં તેણે પાેતાની હાઠ ન છોડી.

**શ્રી રાજપ્રશ્નીય સુત્ર**માં કહ્યું છે કે સૂર્યાભદેવે તેનાં આભિયાગિક દેવાની સાથે ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામી પાસે આવી વંદના કરીને પછી સમવસરણ રચી બકિત કરવાની ઇચ્છા જાહેર કરે છે. ત્યારે શ્રી વીર પ્રભુએ શ્રીમુખે કરમાવ્યું છે કે—

" ચિર કાળથી દેવતાઓએ આ કામ કામ કર્યું, છે. હે દેવાનુપ્રિય! તમારા એ આચાર છે, તમારું એ કર્તવ્ય છે, તમારી એ કરણી છે. તમારે એ આદરવા યાગ્ય છે. મેં તથા બીજા તમામ તીર્થ કરાએ અનુના આપેલી છે. "

આ પ્રમાણે સાક્ષાત ભગવાને જ વખાણ કરેલ છે.

ભગવાનનાં પાંચે કલ્યાણકા વખતે દેવા ભારે મહાત્સવ કરે છે. એમ જ ખુદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં કહ્યું છે.

જિનશ્વરદ્વનાં અસ્થિઓને કેવા ઉત્તમ ભાવથી અનેક અસુર-કુમાર દેવદેવીએા તથા ચમર અસુરેન્દ્ર વગેરે પૂજે છે તેનું વર્ણુંન તથા કુળ શ્રી ગૌતમ સ્વામીના પૃછવાથી શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ **શ્રી** ભગવતી આદિ સુત્રામાં કરમાવ્યું છે.

શ્રી જંગદ્વીય પ્રરાપ્તિમાં પણ દાઢાના અધિકારે કહ્યું છે કે— કેટલાક દેવા જિન બક્તિ જણી તથા કેટલાક ધર્મ જણી પ્રસુતી દાઢા અસ્થિઓને લીએ છે.

श्री भावश्यक सूत्रमां देवाणं आसायणाए अ पार क्वी देवतानी आशातनाने। मिच्छामी दुकडं देवामां आवे छे.

**શ્રી ઠાણાંગ સ્ત્ર**ના પાંચમા **ઉદ્દે**શે કહ્યું છે કે—સમ્યગદ્યિ દેવાની આશ્વાતના કે નિંદા કરવાથી જીવ ચીકણાં કર્મ માંધે છે અને દર્લ ભષેાધિ થાય છે એટલે તેને જૈન ધર્મની પ્રાપ્તિ જન્માંતરમાં દાહિલી થાય છે.

પાંચ સ્થાનકે છવ દુલ ભેષાલિપણાતું કર્મ ભાંધે અને 🗫 નધર્મની પ્રાપ્તિ દાહિલી કરે છે તે આ પ્રમાણે—

- (૧) અરિદ્ધાંત ભગવાનના અવર્ષ્ય વાદ-નિંદા કરવાથી.
- (૨) અરિહત ભગવાને પ્રરૂપેલ ધર્મના અવર્ષ્યવાદ બાલવાથી.
- ( 3 ) આચાર્ય ઉપાધ્યાયના અવર્ણવાદ ખાલવાથી.
- (૪) ચતુવિધ સંધના અવર્ષવાદ બાલવાથી.
- (પ) પાછલા ભવમાં પરિપૃષ્ટું તપ તથા વ્યક્ષચર્ય શુદ્ધપણ પાળવાથી દેવપણ પામ્યા એવા સમ્યગુદ્ધિ દેવાની નિંદા અવર્ષ વાદ બાલવાયી.

આ પાંચ કારણથી છવ દુર્લં ભત્રાધિપણાને ઉપાર્જન કરે. તેથી શ્રદ્ધાપૂર્વંક જૈનધર્મની કરીવાર પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ થઇ જાય.

અતે તેમના ગુષ્યુમામ કરવાયી છવ સુલભ બાધિ થાય એટલે જિનભાષિત ધર્મને સૂખે કરી પામવાવાળા થાય.

પ્રશ્ન ર૩—અસંખ્યાત વર્ષાની પ્રતિમાએ દાવાનું કહા છા પણ પુદ્દગળની સ્થિતિ તેટલા વર્ષની ન હાવાથી શી રીતે સ્દ્રી શકે?

ઉત્તર—શ્રીભગવતી સૂત્રમાં પુદ્દમળની સ્થિતિ ખતાવી છે તે દેવસહાય વિનાની સ્વાભાવિક સ્થિતિ વર્ણુ વેલી છે. પણ જેની દેવ રક્ષા કરે તે તા અસંખ્યાત વર્ષ રહી શકે છે.

## શ્રી જંખૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં લખ્યું છે કે—

" ભરત ચક્રવર્તા દિગ્વિજય કરી ઋષભકુટ પહાડ પર આવી, આગળ થઇ ગયેલા અનેક ચક્રવર્તાઓનાં નામ લખેલાં જોઇ, એક ચક્રવર્તીનું નામ ભુંસાડી નાખી પાતાનું નામ લખે."

હવે વિચાર કરા કે— બરત ચકવર્તી પહેલાં અઢાર ક્રાેડાક્રાેડી સાગરાપમના ભરતક્ષેત્રમાં ધર્મના વિરહ રહેલા છે. તા તેટલા અસંખ્યાતા કાળ સુધી મનુષ્ય લિખિત નામ રહ્યાં કે નહિ ? રહ્યાં જ રહ્યાં. તા પછી શ્રી શંખેશ્વર પ્રાર્શ્વનાથ આદિની મૂર્તિઓ દેવતાની મદદથા રહે તેમાં શી નવાઇ ?

ઋષભકૂટ આદિ પહાડ શાધતા છે. પણ નામ તેા કૃત્રિમ છે. જો નામ પણ શાધતાં હોય તેા તે ભૂસી શકાય નહિ.

વળા કાઇ કહે કે—પૃથ્વી કાય તાે ૨૨૦૦૦ ભાવીશ હજાર વર્ષથી વધારે ન રહે તાે શું દેવતા આયુષ્ય વધારવાને સમર્થ છે!

તેના જવાખમાં કહેવાનું કે—મૂર્તિ પૃથ્વીકાય જીવ નથી પણ અજીવ વસ્તુ છે, તેને અનુષમ દેવશક્તિથા અગણિત વર્ષો પર્યંત પણ રાખી શકાય છે. કારણ કે જૈન શાસ્ત્રાનુસારે કાઈ પણ પુદ્દગળ દ્રવ્યના સર્વથા નાશ અનંતા કાળે પણ ન થાય. અર્થાત્ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ તમામ પુદ્દગળ શાધ્વતા છે! પર્યાયની અપેક્ષાએ અશાધ્વતા છે!

જેમકે પર્વંતમાં એક પત્થરના ડુકડા લીએા તાે તાે તે ડુકડાના

પર્યાય મદલાશે પણ બિલકુલ નાશ તે કાઇ કાળે નહિ જ થાય. તે રીતે તમામ પુદ્દમળનું સમજવું.

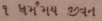
વ**ળા શ્રી જંખૂદ્વીપ પ્રરૂપિત**માં અવસર્પિણી કાળના પહેલા આરાતું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે—

" ગાઢ વના, વૃક્ષાે, કૃળ, કૂલાયા સુશાલિત, સારસ હંસ વગેરે જાનવરાયા બરેલા, એવા વાવડીએ તથા પુષ્કરિશ્ય અને દીર્ધિકાઓથા શ્રી જ ખૂદીપની શાલા થઈ રહી છે."

વિચાર કરા કે—પહેલા આરામાં આ વાવડીઓ વગેરે કયાંથી આવી ? આ ભરતક્ષેત્રમાં નવ ક્રોડાક્રોડી સાગરાપમથી તા યુગલીઆ રહેતા હતા. તેઓ તા બનાવે નહિ. જો તે શાધતી નથી તા પછી કાણે બનાવી ? જેમ એ વાવડીઓ એટલાં અસંખ્યાતા વર્ષની કાયમ રહી તા પછી દેવતાઓની મદદથી મૂર્તિઓ પણ કાયમ કેમ ન રહે?



## અમારા પ્રકાશના



२ प्रातःस्भरशु ला. १

**३ प्रातःस्भर**णु ला. २

४ कैन स्त्रा-धतिहास

प साभायिक सत्र

કે જે.સિ.બાલસંત્રહ ભા.૧

७ प्रतिक्ष्मश्रस्त्र भा. १

८ प्रतिक्ष्मशस्त्र ला. २

**૯ समानद्रक वार्ता** 

१० वीरवाधी भाग १

૧૧ જે.સિ. ખાલસંગ્રહ ભા. ર

१२ अिंसाहर्शन ला. १-२

૧૩ જે. સિ. ખાલસંગ્રહ ભા. ૩

१४ भार्गानुसारीना उप भारत

१५ कैनधभ अने तेरापंथ

१६ सत्यहशान

૧૭ અહિંસાંદર્શન ભા. ૩

१८ सत्यधर्भ प्रकाश

૧૯ આલાયણા ક્ષમાપના

२० सभाधिभरण

ર૧ વીરવાણી ભા. ર

२२ श्रमशापासक गानंह

२३ सम्यग्हर्शन

२४ धर्भ भां शेनी अ३२ छे ?

२५ ६श सक्षण धर्भ

२६ भाषना

२७ आवश्यक सन

२८ स्था.सु.प्रलावक प्र

२४ थुणानुरागरुसङ

३० कैनधर्भ अने ओक्ता

161KA

३१ क्रभीतुं स्वरूप

**३२ पांयलावनुं स्व**३प

३३ गंतगउस्त्र

३४ परमपह प्राप्तिनी लावना

३५ प्रातःस्भरणु ला. ३

૩૬ જીવનમાં કેળવણીનું સ્થાન

૩૭ ભગવતી આરાધના ભાગ ૧

૩૮ આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર

उर भगवती आराधना भा. २

૪૦ જે. સિ. ખાલસંત્રહ ભા. ૪

४१ भूण कीन धर्भ अने ढासना संप्रहाये।

४२ भगवती आराधना भाग 3

૪૩ સમાધિમરણ અને અંતિમ આરાધના

४४ अतिदासिक स्थणा

४५ लगवती आराधना लाग ४

४५ सम्यक्त्व अने भिध्यात्व

४७ ४०८। पहेश अने समाधितंत्र

४८ आत्मिविज्ञान

४८ २था. केनानुं धर्भ इत्वय

द्वे पछी छपाश

५० योह गुणुस्थान

प१ ज्ञानार्श्व

पर सूत्रकृतांग सूत्र

पड तप अने याग