जैनाचार्य-जैनथर्मदिवाकर-पूज्यश्री-घासीलालजी- महाराज-विरचितवा समयार्थवोधिन्यारूपया व्याक्यया समळ्डूतं—

हिन्दी-गुर्जर-भाषाऽनुवादसहितम्-

# ॥ श्री-सूत्रकृताङ्गसूत्रम् ॥ SHREE SUTRAKRUTĀNG SUTRAM

(दितीयो भागः)

नियोजकः

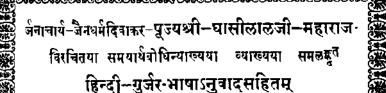
संस्कृत-प्राकृतज्ञ-जैनागमनिष्णात-प्रियव्याख्यानि-पण्डितमुनि-श्रीकन्हैयालालजी-महाराजः

पकाशकः
पाळणपुरनिवासी
सहेता स्रजमल आईचंदमाईना (महास)
धर्मपरनी जासुदवाईना स्मरणार्थे तत्प्रदत्त—द्रव्यसाहाय्येन

भ० मा० थे० स्था० बेनशास्त्रोद्धारसमितिपशुःसः श्रेष्टि-भ्रोशान्तिलाल-मङ्गलदासमाई-महोदयः शु० राजकोट

प्रथमा-आवृचिः प्रति १२०० बीर-संबद् २४९६ विकस-संवत् २०२६ ईसवीसन् १९६९

मृत्यम् — ३० २५-००



# ॥ श्रीसूत्रकृताङ्गसूत्रम् ॥ SHREE SUTRAKRUTĀNG SUTRAM

( द्वितीयो भागः )

नियोजकः

संस्कृत--प्राकृतज्ञ-जैनागमनिष्णात-प्रियव्याख्यानि पण्डितमुनि-श्रीकन्हैयालालजी-महाराजः

प्रकाशकः

पालणपुरनिवासी

महेता स्रजमलभाई भाईचंदभाईना (मद्रास) धर्मपत्नी जासुद्रषाईना स्मरणार्थे तस्प्रदत्त-द्रव्यसाहाय्येन अ० भा० श्वे० स्था० जैनशास्त्रोद्धारसमितिप्रमुखः श्रेष्ठि-श्रीशान्तिलाल-मङ्गलदासभाई-महोद्यः

मु॰ राजकोट

प्रथमा~भावृत्तिः द्यीर-संवत् विक्रम-संवत् (स्वयीसन् प्रति १२०० २४९ २०२६ १९६९

मूल्यम्-६० २५-०-०

મળવાનું ઠેકા**ક્ષુ**ં: **શ્રી અ. ભા. શ્વે. સ્થાનકવાસી** જૈતશાસોદ્ધાર સમિતિ, ઠે. ગરેડિયા ફૂવા રેાડ, રાજકાેટ, ( સૌરાષ્ટ્ર ). Published by:
Sbri Akhil Bharat S. S.
Jain Shastroddhara Samiti,
Garedia Kuva Road, RAJKOT,
(Saurashtra), W. Ry, India.

卐

ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां, जानन्ति ते किमपि तान् मति नैष यत्नः । उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानधर्मा, कालो ह्ययं निस्वधिविंगुला च पृथ्वी ॥ १ ॥

### हरिगीतच्छन्दः

करते अवझा जो हमारी यत्न ना उनके लिये। जो जानते हैं तस्त्र कुछ फिर यत्न ना उनके लिये॥ जनमेगा ग्रुयसा व्यक्ति कोई तस्त्र इससे पायगा। है काल निरवधि विपुलपृथ्वी ध्यान में यह लायगा॥१॥

蜎

भूस्यः ३, २५=००

પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦ વીર સંવત્ ૨૪૯૬ વિક્રમ સંવત્ ૨૦૨૬ ⊌સવીસન ૧૯૬૯

: મુદ્રક: મણિલાલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, ઘીકાંટા રાેડ, અમદાવાદ

# सूत्रकृताङ्गसूत्र भा दूसरे की विषया<mark>नुक्रमम</mark>णिका १ विषय १

| <b>गनुक्र</b>                | सङ्क विषय                                      | पृष्ठ            |  |
|------------------------------|------------------------------------------------|------------------|--|
| तीसरा अध्ययन का पहछा उद्देशा |                                                |                  |  |
| १                            | साधुको परीवह और उपसर्ग को सहन करनेका उपदेश     | 8-6              |  |
| 3                            | संयम का रूसत्व का निरूपण                       | <b>९-१-</b>      |  |
| Ę                            | भिक्षापरीपद का निरूपण                          | 83-8 <b>5</b>    |  |
| 8                            | वधपरीषह का निरूपण                              | १७–२६            |  |
| ٩                            | दंशमशकादि परीपहों का निरूक्ण                   | २७२८             |  |
| Ę                            | केशछंचन के असहत्व का निरूपण                    | ₹ <b>९</b> –३१   |  |
| ૭                            | परतीर्थिकों का पीडित करनेका निरूपण             | ३१-३७            |  |
| <                            | अध्ययन का उपसंदार                              | ३७-३९            |  |
|                              | तीसरे अध्ययन का द्सरा उदेशा                    |                  |  |
| 6                            | अनुक्रु उपसर्गी' का निरूपण                     | ४०-८७            |  |
|                              | तीसरे अध्ययन का तीसरा उदेशा                    |                  |  |
| १०                           | उपसर्गजन्य तपःसंयम विराधना का निरूपण           | ८८-१०६           |  |
| <b>११</b>                    | अन्यतीर्थिकों के द्वारा कहें जानेवाले          |                  |  |
|                              | आक्षेपवचनों का निरूपण                          | १०७-१११          |  |
| १२                           | अन्यतीर्थिकों के द्वारा किये गये               |                  |  |
|                              | आक्षेप वचनों का उत्तर                          | ११ <b>१-१२</b> ५ |  |
| १३                           | बाद में पराजित हुए अन्यतीर्थिकों की            |                  |  |
|                              | <b>भृष्टता का मतिपादन</b>                      | १२५-१३०          |  |
| १४                           | वादिके साथ शास्त्रार्थ में समभाव रखने का उपदेश | १ <b>३१</b> –१३७ |  |
|                              | तीसरे अध्ययन का चतुर्थ उद्देशा                 |                  |  |
| १५                           | मार्ग से स्वलित हुए साध को उपदेश               | १३८१९९           |  |

В

|            | चोया अध्ययन का पहला उदेशा          |                  |
|------------|------------------------------------|------------------|
| १६         | स्त्री परीषद्द का निरूपण           | २०•–२७७          |
|            | द्सरा उदेशा                        |                  |
| १७         | स्खिति साधु के कर्मबन्य का निरूपण  | २७८-३२६          |
|            | पांचवां अध्ययन का पहला उद्देशा     |                  |
| १८         | द्नाकानिरूपण                       | ३२७-३९०          |
|            | पांचवा अध्ययन का द्सरा उद्देशा     |                  |
| १९         | नारकीय वेदना का निरूपण             | ३९१–४५२          |
|            | छट्टा अध्ययन                       |                  |
| २०         | मद्दात्रीर समवान के गुणों का वर्णन | ४५३–५४७          |
|            | सातवां अध्ययन                      |                  |
| २१         | क्रुशीलवाली के दोषों का कथन        | ५४८-६४३          |
|            | आठवां अध्ययन                       |                  |
| <b>2</b> 2 | वीय के स्वरूप का निरूपण            | €88- <b>6</b> 88 |

#### समाप्त

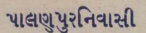


# 

### सह्गत श्रीभती जसुहणाधनी

#### ळवन अरभर

- કત્તમ તેમજ પ્રભળ ધાર્મિક ભાવના સાથે ધર્મના સમસ્ત કાર્યીમાં પ્રવૃત્ત રહેનાર,
- इरेंड हरेंड व्यक्ति प्रत्ये सरण स्नेख तेमक समसिख्युता दर्शावनार,
- \* જીવનના પ્રત્યેક ક્ષણમાં પરહિતરત રહેનાર,
- \* સંયુક્તકુદું ખમાં અતીવ વૈર્ય તેમજ સદ્ભાવપૂર્વ ક ઉષ્માભર્યું જીવન જીવનાર,
- \* ધરના સૌ સાથે તેમજ સમાગત અતિથિએા સાથે અતીવ માયાળુપણે વર્ત નાર,
- ક્રષાયના સમસ્ત પ્રસંગા પાતે ભૂલવા તેમજ અન્ય વ્યક્તિઓને તે પ્રસંગા બુલી જવા માટે પ્રેરણા આપનાર,
- \* માજશાખને તિલાંજલિ આપીને જીવનમાં સદા સાદગીને વરનાર,
- ક્રિકિને ય પણ અસમાધિ થાય તેવું કદાપિ આચરણ ન કરનાર તેમજ સંતપ્તજનાને સદા દિલાસા આપનાર.



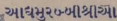
સદગત શ્રીમતી જાસુદળાઈ સુ. મહેતાના સ્મરણાર્થે

26-9-9606

हें द्वाग २७-५-१८६७

સુરજમલ ભાઈચંદ મહેતા તથા કુંદું બીએા તરફથી

蛎





શ્રી શાંતિલાલ મંગળદાસભાઈ અમદાવાદ.



(સ્વ.) શેકશ્રી શામજમાઇ વેલજભાઇ વીરાણી–રાજકાર



(સ્વ.) શેઠશ્રી છગનલાલ શામળદાસ ભાવસાર અમદાવાદ.



રોક્લ્રી રામજભાઈ શામજભાઈ વીરાણી–રાજકાેટ.



વચ્ચે બેઠેલા લાલાજી કિશનચંદજી સા. જૌહરી ઉબેલા સુપુત્ર ચિ. મહેતાભચન્દજી સા. નાના – અનિલકુમાર જૈન (દેાયતા)

## આવમુરબ્બીશ્રીએા



(સ્વ.) શેક્શ્રી હરખર્ચંદ કાલીદાસ વારિઆ (સ્વ.) શેક રંગજભાઈ માહનલાલ શાહ ભાણવડ.



અમદાવાદ.



(સ્વ.) શેકશ્રી દિનેશભાઇ કાંતિલાલ શાહ અમદાવાદ.



શ્રી વિનાદકુમાર વીરાણી

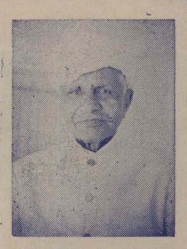


શુક્રશ્રી જેસિંગભાઈ પાચાલાલભાઈ સ્વ. શુક્રશ્રી આત્મારામ માણુકલાલ અમદાવાદ



અમદાવાદ

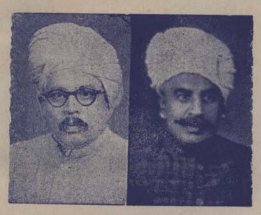
# આઘમુરુબીશ્રીએા



શ્રી વૃજલાલ દુલ<sup>®</sup>ભજ પારેખ રાજકાઢ,



કાઠારી હરગાવિંદ જેચંદભાષ રાજકાર.



રાડશ્રી મિશ્રીલાલજ લાલચ'દજ સા. લુણિયા તથા રાડશ્રી જેવ'તરાજજ લાલચ'દજ સા.





(સ્વ.) શેકશ્રી ધારશીભાઇ જીવણલાલ સ્વ. શ્રીમાન્ શેકશ્રી મુક્તચંદજ સા. ભારસી બાલિયા પાલી મારવાડ

# આવમુરબ્બીશ્રીએા



પટેલ ડાસાભાઈ ગાપાલદાસ મુ. સાણંદ ( છ. અમદાવાદ )



૧ અમીચ દભાઈ તથા ૨ ગીરધરભાઈ આંડવિયા



शाहाजी श्री मोडीलालजी गलुन्डिया



સ્વર્ગસ્થ ન્યાયમૃતિ\* રતીલાલભાઈ ભાયચંદભાઈ મહેતા



श्रीमान शेठ सा. श्री कानुगा धिगडमलजी साब

## આઘમુરબ્બીશ્રીએા



ખંભાત.



२२. शेऽश्री द्विसास अनापयं ह शाद्ध स्त्र, शेठ ताराचंदजी साहेब गेलडा मद्रास.



श्रीमान् शेठ सा. चीमनलालजी सा. ऋषभचंदजी सा. अजीतवाले (सपरिवार)



વચ્ચે ખેઠેલા માટાભાઇ શ્રીમાન્ મુલચંદજી જવાહીરલાલજી ખરહિયા ર ખાજુમાં ખેડેલા ભાઇ મિશ્રીલાલજ ખરડિયા 3 ઉનેલા સૌથી નનાભાઈ પૂનમચંદ ખરડિયા



श्रीमान् सेठश्री खीमराजजी सा. चोरडिया

### ॥ श्री बीतरागाय नमः॥

श्री जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री धासीलाखत्रतिविरचितया समयार्थप्रकोधिन्यारूयया व्यारूयया समन्द्रहृतम्

# ॥ श्री-सूत्रकृताङ्गसूत्रम् ॥

(द्वितीयो भागः)

॥ अथ हतीयमध्ययनम् ॥

व्याख्यातं वितीयाध्ययनम् , सम्पति क्रमप्राप्तं तृतीयमध्ययनं मारमते, वितीयाध्ययने स्वसमयपरसमययोर्निरूपणममिवितम् । तत्रापि परसमयस्य दोषा उक्ताः, स्वसमयस्य गुणाश्च । मतिबुद्धपुरूषस्य संयमोत्थानेनोस्थितस्य कदाचि-दञ्जक्रलमतिक्र्लोपसर्गाः मादुर्भवेयुः । ते सोव्रव्या इति तृतीयाध्ययने कथ्यते । तस्येदमादिमं सूत्रम्-'स्रं मणाइ' इत्यादि ।

मूलप्-सूरं मण्णइ अप्पाणं जाव जेयं न पस्सई। जुज्झंतं दढंधम्माणं सिसुपालोध्व महारहं॥१॥

जुउक्तत द्वयनमाण ।त्तलुपालाव्य महारह ॥ १॥ हाया--श्रं प्रत्यत आत्मानं यात्रज्ञेतारं न पश्यति । युद्धधमानं दृहत्रमाणं श्चिशुयाल इत महारथम् ॥१॥

### तीसरे अध्ययन का प्रारंभ-

ब्रितीय अध्ययन की व्याख्या की जा चुकी। अब अनुक्रम से प्राप्त तृतीय अध्ययन आरंभ किया जाता है। द्वितीय अध्ययन में स्वसमय और परसमय का निरूपण किया है, और उसमें भी परसमय के दोष तथा स्वसमय के गुणों का कथन किया गया है। तीसरे अध्ययन में यह निरूपण करते हैं कि बोध सम्पन्न और संयम में परायण मुनि को कदा-चित् अनुक्तुत्र या प्रतिकृष्ट उपसर्गी की पासि हो तो उन्हें सममाव पूर्वक

### ત્રીજ અધ્યયનના પ્રારંભ

ળીજા અધ્યયનનું વિવેશન પૂરું થયું હવે ત્રીજા અધ્યયનની શરૂઆત ઘાય છે. ગીજા અધ્યયનમાં સ્વસમય અને પરસમયનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે અને તેમાં સ્વસમયના ગુણા અને પરસમયના દોષા પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. હવે આ ત્રીજા અધ્યયનમાં એ વાત પ્રકટ કરવામાં આવે છે કે બાધસ'પન અને સ'યમમાં પરાયણ મુનિને કચારેક અનુકૂળ અને પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગીની પ્રાપ્તિ સ્વ શ્

#### सुबहताङ्गसुत्रे

अन्वयार्थः -- (जाव) यावत् (जेयं) जेतारं पुरुषं (न पस्सइ) न पत्रपति तावस्पर्यन्तं कातरोपि (अप्याणं) आत्मानं स्दात्मानम् (ध्रुरं) शूरं संप्रामवीरं (मन्नइ) मन्यते (जुष्बंतं) युध्यमानम् संप्रामं कुर्वन्तम् (प्रहारहं) महारथं (दढ-धम्माणं) दृढधर्माणं नारायणं कृष्णम् (सिसुपालोव्द) शिशुपाल इव=यथा कृष्णं युष्यमानं दृष्ट्वा शिक्षपालः क्षोममाप्तवानित्ययः ॥१॥

सहन करना चाहिए। तीसरे अध्ययनका प्रथम सूत्र यह है-'सूरं मण्णह अप्पाणं' इत्यादि।

शब्दार्थ-'जाव-यावत्' जबतक 'जेयं-जेतारम्' विजयी पुरुष को न परसह-न पद्यति'नहीं देखता है तबतक कायर पुरुष 'अप्पाणं-आस्मानम्' अपने को 'सरं-श्रम्' श्रूरवीर ' मलह'-मन्यते' मानता है 'जुज्हां तं -युष्यमानम् 'युद्ध करते हुए 'महारहं-महारथम् महारथी 'दढ धम्माणं'-हढ धर्माणम्' हढ धर्म बाछे-कृष्ण को देखकर 'सिसुपा-छोद्य-शिशुपालहब ' शिशुपाल जैसे क्षोम को प्राप्तहुआ था वैसे क्षोम को प्राप्त होते हैं ॥१॥

अन्त्रयार्ध-जब तक बिजेता पुरुष को नहीं देखता तब तक कायर भी अपने आप को संग्राम श्रुर मानता है। संग्राम करते हुए महारधी और दृढधर्मा नारोयण (कृष्ण) को देखकर जैसे (पहले गर्ज ना करनेवाला) विद्युपाल क्षोभ को प्राप्त हुआ।।।१।।

થાય છે. તે ઉપસર્ગી તેણે સમભાવપૂર્વક સહન કરવા નોઇએ. ત્રીજ અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે.—'सૂરં मण्णइ अप्याणं' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'जाद-यावत्' लयां सुधी 'जेयं-जेतारम्' विलयी पुरुषने 'न परमाइ-न पदयित' लेतीः नथी त्यां सुधी अधर पुरुष 'अध्याणं-आत्मानम्' धाताने 'सूरं-झूरम्' शूरवीर 'मन्नइ-मन्यते' माने छे. 'जुडझंतं-युध्यमानम्' युद्ध अस्तां 'महारहं-महारथम्' महारथी 'द्डधम्याणं-हृद्धमाणम्' ६६५ भेवाणा-कृष्युने लीर्धने 'सिसुरालोव-शिशुपालइव' शिशुपात क्रेम क्षांकने प्राप्त थया हता तेम क्षांकने प्राप्त थाय छे. ॥ ।।

સ્ત્રાર્થ — જ્યાં સુધી વિજેતા પુરુષના લેટા ન થાય, ત્યાં સુધી કાયર પણ પાતાને સંગામગ્ર માને છે. જેવી રીતે સમરાંગણમાં વીરતાપૂર્વ ક લડતા મહારથી અને દૃઢપમાં નઃરાયણ (કૃષ્ણ)ને જોઈને (પહેલાં ગર્જના કરનાર) શિશુપાલ શુષ્ધ થઈ ગયા હતા, (એજ પ્રમાણે ઉપસર્ગો અને પરીષદા આવી પહેતાં દીલા પાત્રા માણસા સંયમ માર્ગથી વિચલિત થઈ જાય છે)

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. १ परिषद्दीपसर्गसहनोपदेशः

टीका—'जाव' याक्त्=याक्त्पर्यन्तम् 'जेयं' जेवारं मित इन्द्रिनं राजानं 'न प्रसाइ' न प्रपति मितियोद्धारं न प्रयति तायदेव कःपुरुषः 'अष्पाणं' आत्मानम् 'द्धारं मण्णहं' शूरं मन्यते—न मस्कल्पः प्रानीके ह्यारो विद्यते किन्तु शूरोऽहमेव इति मन्यते । यावत् पर्यन्तं समुद्यतायुधं जेतारं युद्धायोपस्थितं पुरतो न प्रयति, तावदेवाऽल्पवीर्यः स्वात्मानं वीर इति मन्यते । तावदेव गजः प्रसत्त-मदः अकालयनाम्युद्वत्योर्गर्जनं करोति यावत् नखलांगूलमात्रायुधं श्रदाधटा-समन्वितं कंपितकेशरकेशरिणं शब्दायमानं न यक्ष्यति । तदुक्तम्—

'ताबद्रजः प्रस्तुतदानगण्डः करोत्यकालाम्बुदगर्जितानि । यात्रक्ष सिंहस्य गुहास्थलीपु लांग्कितिस्फोटस्वं शृणोति ॥१॥

टीकार्थ-जब तक विजेता बिरोधी राजा को अर्थात् प्रतियोद्धा को नहीं देखता है, तब तक कायर पुरुष भी अपने को श्र्यीर समझता है। वह ऐसा मानता है कि बाधु की सेना में मेरे जैसा कोई बीर नहीं है, एक मात्र में ही बीर हूँ। अर्थात् जब तक बाख्न ऊँचा उठाये हुए और युद्ध के लिए सामने आये हुए विजेता पुरुष को सन्मुख नहीं देखता है, तभी तक अस्पवीर्थ अपने आपको वीर मानता है। मदोन्मस्त हाथी तभी तक वेमौसिम के सचन बादलों के समान घोर गर्जना करता है जब तक नाखून और पूछ मात्र आयुध वाले, सघन अयाल से युक्त केसर को कँपाने वाले एवं दहाइते हुए केसरी को नहीं देखता है। कहा भी है—'तावहुजः प्रस्तुतदानगण्डा' इत्यादि

ટીકાર્યં— જ્યાં સુધી પ્રતિસ્પર્ધી સાથે લડવાના પ્રસંગ ન આવે, ત્યાં સુધી કાયર પુરુષ પણ પાતાની જાતને શૂરવીર માને છે તે એવું માને છે કે શતુની સેનામાં મારા જેવા પરાક્રમી કાઈ નથી. જ્યાં સુધી તેના સામના કરવાને માટે કાઇ શસ્ત્રજ વિજેતા પુરુષ તેની સામે શસ્ત્રા ઉઠાવીને ખડા થતા નથી, ત્યાં સુધી તે અલ્પવીર્ય પુરુષ પાતાને વીર માને છે. મદોન્મત્ત હાથી કમાસમી સઘન વાદળાંઓની જેમ ત્યાં સુધી જ ઘાર ગજેના કરે છે કે જ્યાં સુધી માત્ર નહાર અને પૂંછડી રૂપ શસ્ત્રાવાળા, સઘન કેશવાળાયી યુક્ત કેસરાને કંપાવતા અને ગર્જના કરતા સિંહ તેની સામે ઉપસ્થિત થતા નથી. સિંહને જેતાં જ તે મદોન્મત્ત હાથી ઊલી પૂંછડીએ નાસી જાય છે કહ્યું પણ છે કે—'તાલ- દૂતના શ્રાફતાનાવદા' ઇત્યાદિ જેનું ગંદસ્થળ મદ ઝરવાને કારશે ભીનું થઈ

हष्टान्तद्वारा याहसोऽर्थः सरञ्ज्वाऽवनतो भवति, तत्तवा न हृष्टान्ताऽभावे । अत इह स्वसमयमसिद्ध कृष्णश्चिश्चतालयोहेष्टान्तं मदशैयति 'जुज्झंति' इत्यादि । 'जुज्झंते' युद्धयमानम्—युद्धं कुर्वन्तम् 'दहधमाणं' हृदधमीणं=हृहः धर्मः परा-कमो यस्य स हृदधमी, तं हृद्वयमीणाम् । 'नहारहं' महार्थ=महान् रथो यस्य स महारथः—तम्, कृष्णं हृष्ट्वा 'शिशुपालोव्य' शिशुपाल इव=यथा मादीसृतः शिशुपालः कृष्णस्य दर्शनात्माक् स्वात्मपशंशायधानकं गर्भनं कृतवान, किन्तु पश्चात् युद्धाय पुरः स्थितं कृष्णवासुदेवं हृद्धा शोभं प्राप्तः । कृष्णशिशुपालयोः कथा चित्रवन्थात् अवगन्तव्येति भावः ॥१॥

'जिसके गण्डस्थल मद अरने से गीले हो रहे हैं ऐसा हाथी तभी तक अकाल मेघों के सहका गर्जनाएँ करता है, जब तक गुफा में होनेबाली सिंह की पुत्र की फटकार की ध्वनि नहीं सुनता है।

हष्टान्त से आश्चय जैसे सरहता से प्रतीत होता हैं, वैसे द्रष्टान्त के विना नहीं प्रतीत होता है। अतएव यहाँ स्वसमय में प्रसिद्ध कृष्ण और शिशुपाह का दृष्टान्त प्रदर्शित करते हैं। युद्ध करते हुए, दृह पराक्रम बाहे और महान् रथ बाहे कृष्ण को देख कर जैसे माद्रीपुत्र शिशुपाह क्षोभ को प्राप्त हुआ। उसने कृष्ण को देखने से पहले तो खृष अपनी प्रशंसापूर्ण गर्जना की, परन्तु बाद में जब युद्ध के लिए सन्मुख उपस्थित कृष्ण बाह्यदेव के देखा तो घषरा उठा! कृष्ण और शिशुपाह की कथा चित्रग्रन्थों से जान लेना चाहिए।।१॥

ગયું છે એવા હાથી ત્યાં સુધી જ અકાળ મેઘાની સમાન ગજનાઓ કરે છે કે જ્યાં સુધી ગુકામાં રહેલા તિંહની પૂંછડીના પછડાટના ધ્વિત સંભાળતા નથી. દેશન્ત દ્વારા આશ્યને જેટલી સરળતાથી સમજી શકાય છે, એટલી સરળતાથી દૃષ્ટાન્ત દિવા સમજી શકાતો નથી. તેથી સ્ત્રકારે અહીં સ્વસમયમાં (જૈતિસદ્ધાંતમાં) પ્રસિદ્ધ એવું કૃષ્ણુ અને શિશુપાલનું દૃષ્ટાંત પ્રકટ કર્યું છે. દૃષ્ટપરાક્રમી અને મહારથી કૃષ્યુને સમરાંગણમાં યુદ્ધ કરતા જોઈને માદ્રીપુત્ર શિશુપાલ ખૂબ જ ક્ષુષ્ટ થઈ ગયા હતા. જ્યાં સુધી તેણે કૃષ્ણુના પરાક્રમને પ્રત્યક્ષ એયું ન હતું, ત્યાં સુધી તા તે પાતાની વીરતાના અભૂમાં ફૂંકમા કરતા હતા, પરન્તુ પરાક્રમી કૃષ્ણુ વાસુદેવને પાતાની સામે સમરાંગણમાં ઉપસ્થિત થયેલ એઇને તે કેવા ગભરાઈ ગયા હતા! કૃષ્ણુ અને શિશુપાલની કથા ચરિત- માંથાનાથી વાંચી લેવી એઈએ. 11911

### समयार्थवीधिनी दीका प्र. थु. अ. ३ उ. १ परिषद्दोपसर्गसदृनोपदेश:

अधुना सर्वननपतीतं दृष्टान्तं प्रदर्भयति स्वकारः-'पयाता' इत्यादि । पर्याता सूरा रणसीसे संगामिम उत्राष्ट्रिष । माया पुत्तं न जाणाइ जेएण परिविच्छए ॥२॥ छाया—पयाताः श्रा रणशीर्षे संग्रामे उपस्थिते। माता पुत्रं न जानाति जेत्रा परिविश्वताः ॥२॥

अन्तवार्थः—(संगामन्त्रि) संग्रामे (उविश्वष्ट) उवस्थिते पाष्ते (रणसीसे) रण-शीर्षे=युद्धात्रभागे (पयाता) पयाताः भाष्ताः (सुरा) सराः=शूरं मन्यमानाः (माया) माता (पुत्तं न जाणाः) पुत्रं न जानाति=कटिमदेशतो अश्यन्तं स्तनंधः

अस सुत्रकार सर्वविदित दृष्टान्त को दिखलाते हैं—'पघाता' इत्यादि। चाब्दार्थ—'संगामस्मि—संग्रामें ' युद्ध 'उविद्विए'—उपस्थिते ' छिडने पर 'रणसीसे—रणदीर्षि' युद्ध के अग्र माग में 'पयाता—प्रयाताः ' गया हुआ 'सुरा'—द्यागः ' बीरामिमानी पुरुष 'माया—माता ' माता 'पुत्तं न जाणह'—पुत्रं न जानाति' अपने पुत्र को गोदसे गिरता हुआ नहीं जानती है ऐसे व्ययता युक्त युद्ध में 'जेएण—जेशा ' विजेता पुरुष के द्वारा 'परिविच्छए—परिविक्षताः' छेदन भेदन किया हुआ दीन बन जाता है॥२॥

अन्वयार्थ — संग्राम उपस्थित होने पर युद्ध के अग्र भाग में उपस्थित हुए द्वार अर्थात् बीरश्व का अभिमान करने वाले किन्तु वास्तव में कायर पुरुष, जिस भयानक युद्ध में माता अपनी गोदी से गिरते धुवे पुत्र को भी नहीं जानती, ऐसे युद्ध में विजेता के बारा पराजित कर दिए जाते हैं ॥२॥

क्षेवे स्त्रकार सर्वविदित हृधान्त अक्ट करे छे-'पयाता' धीयाहि.

शण्डार्थं - संगामिम-संप्रामे' शुद्ध 'खबहिए-उपस्थिते' धवा क्षाणे त्यादे 'रण-सिसे-रणज्ञीर्वे' शुद्धना आगणना कागमां 'पयाता-प्रयाताः' अथेक 'स्रा-झ्राः' वीर अभिमानी पुद्ध 'माया-माता' भःता 'पुत्तं न जाणाइ'-पुत्रं न जानाति' धाताना पुत्रने भेःणामांथी पडतां काखती नथी, अथा अश्वता शुद्धना शुद्धमां 'जेरण-जेता' विश्वेता पुद्धना द्वारा 'परिविच्छए-परिविक्षताः हेदन क्षेट्रन हरतां दीनताशुक्रत जनी काय हो. तरा।

સૂત્રાર્ધ'—જેવી રીતે સુદ્ધની ભીષણતાને કારણે ગમરાઇ ગયેલી માતાની ગાેદમાંથી નીચે સરી પકતા આળકનું ધ્યાન પણ માતાને રહેતું નથી, એજ પ્રમાણે પાતાના વીરત્વનું અભિમાન કરનાર–કાયર હાેવા છતાં પણ પાતાને શુરવીર માનનાર–પુરુષ સમરાંગણમાં જયારે દુશ્મનની સામે ઉપસ્થિત થાય છે ત્યારે જેતે જેતામાં શુરવીર વિશેતા હારા પરાજિત કરાય છે. ાારા

यम् (जेएण) जेश⇔त्रयनशीस्रेन (परिविच्छ्प) परिविक्षताः=कातराः युद्धाग्रमागे गच्छन्ति किन्तु मरानके युद्धे पारंभे सति रिपुभिः ते कातराः जीयन्ते इति मात्रः॥२॥

टीका—'संगामस्मि' संप्रामे 'उन्नाहुए' उपस्थित सित 'रणसीसे' रणभीर्पे= युद्धाप्रभागे-शनुसैन्यतंमुखे 'पयाता' प्रयाताः उपस्थिताः 'स्रा' श्रूराः पुरुषाः= वीराऽभिमानिनः । युद्धे प्रारुधे सित वीराभिमानिनः वस्तुतः कातराः पुरुषाः युद्धाप्रे उपस्थिता भवंति । किन्तु माहसिनाशके युद्धे समारुधे ते कातराः मयादिना आकुला भवंति, युद्धमेव विशिन्ष्टि, मायापुत्तमित्यादि । 'माया' माता 'पुत्तं' पुत्रं स्त्रकीयपुत्रमपि स्त्रकटिषदेशात् पतन्तम् प्रियमपि पुत्रम् 'न जाणाइ' न विज्ञानाति एतादश्वयप्रताजनके घोरे संग्रामे 'जेएण' जेना=विजेता शत्रुपुरुष्ता 'परिविच्छए' परिविक्षताः=हताः भवन्ति ॥२॥

टीकार्थ-संग्राम छिड़ने पर वीरता का अभिमान करने वाछे श्र्र पुरुष, जो वास्तव में कायर होते हैं युद्ध के अग्रभाग में चतुरंगी सेना के समान, उपस्थित हो जाते हैं। किन्तु जब साहस को समास कर देने वाला संग्राम प्रारम्भ होता है, तब वे कायर भय आदि से व्याकुल हो उठते हैं। वह युद्ध कैसा भीषण होता है, यह विखलाने के लिए सुत्रकार कहते हैं - उस युद्ध की भीषणता से घबराहट में आई हुई माता को अपनी गोद से गिरते हुए प्रिय पुत्र का भी ध्यान नहीं रहता है। इस प्रकार व्ययता उत्पन्न करने वाले घोर संग्राम में विजेता श्राप्त के द्वारा वे पराजित कर दिए जाते हैं ॥२॥

ટીકાર્ય — પાતાના શૌર્ય નું અભિમાન કરનાર પણ વાસ્તવમાં કાયરતાથી મુક્ત હાય એવા પુરુષ, જ્યારે યુદ્ધના પ્રસંગ આવી પહે છે ત્યારે પાતાની મતુરંગી સેના સહિત સમરાંગણના અગ્રભાગમાં ઉપસ્થિત થઈ જાય છે. પરન્તુ જ્યારે ભીષણ સંગ્રામ શરૂ થાય છે ત્યારે દુશ્મનાનું પરાક્રમ જેઈને તે કાયરના ભય અને વ્યાકુળતા વધી જાય છે તે યુદ્ધ કેવું ભયાનક હાય છે તે અતાવવાને માટે સ્ત્રવકાર નીચેનું દેશાન્ત આપે છે—તે યુદ્ધની ભીષણતાને કારણે ગભરાઈ ગયેલી માતાને તેની ગાદમાંથી સરી પડતા આળકનું પણ ભાન રહેતું નથી. એજ પ્રમાણે વ્યગ્રતા ઉત્પન્ન કરનારા તે દેશર સંભામમાં વિજેતા શત્રુ દ્વારા તે કાયરને જોતજીતામાં પરાજિત કરી દેવામાં આવે છે. ારા

# समयार्थवोधिनी दीका ब्र. भ्र. अ. ३ उ. १ परिचहोपसर्गसहनापदेशः

प्रं दृष्टान्तः गोकः सम्पति दाष्टांन्तिकमाइ-'एवं सेहे वि' इत्यादि ।

म् अम्- एवं सेहे वि अपुट्ठे भिक्खायरिया अकोदिए।

सूरं मण्णइ अप्पाणं जाव स्ट्रेहं ने सेवप् ॥३॥

छाया-- एवं शिष्योऽप्यस्पृष्ठो भिक्षाचर्यांऽकोविदः।

श्रुरं मन्थत आत्मानं यावत् रुक्षं न सेवते ॥३॥

अन्वयार्थः-(एवं) एवमनेन मकारेण (विवलायरिया अकोविए) भिक्षाचर्याऽ कोविदः (अपुढे) अस्पृष्टः=परीपढोपसर्गैः (सेहे वि) शिष्योपि=अभिनवमव-जितः (अप्पाणं) आत्मानं (सूरं) श्रूरं=चारित्र श्रुरं (मझः) मन्यते (जाव) यावत् पर्यन्तं (लुडं) हक्षम् संपर्मं (न सेवए) न सेवते इति ॥३॥

द्धान्त कहतर अब दार्धान्तिक कहते हैं-'एवं सेहे वि' इश्यादि। दारदार्थ-'एवं-एवम् ' इसी प्रकार 'भिक्खायरिया अकोविए'-मिक्षाचर्याऽ कोविदः ' भिक्षाचर्या कि विभि के मर्म को न जानने वाछे 'अपुट्टे-अस्पृष्टः' और परीवहों से जिन को संबन्ध नहीं है ऐसा 'सेहेबि-विष्योपि' अभिनव प्रवजित दिष्यभी 'अप्पाणं-आस्मानम्' अपने को 'स्रं-दारम्' तवतक दार 'मन्नइ-मन्यते' मानता है 'जाव-यावत्' जब तक वह 'स्ट्रं-रुक्षम्' संयमको ' 'न सेवए'-न सेवते' सेवन नहीं करता॥३॥

अन्वयार्ध-इसी प्रकार भिक्षाचर्यों में अनिपुण एवं उपसर्गों से रहित नवदीक्षित साधु अपने को चारित्र में द्यूर मानता है परःतु जब तक संयमका सेवन नहीं करता (तभी तक) ॥३॥

હવે સૂત્રકાર દૃષ્ટાન્તેદ્વારા જે વાતનું પ્રતિપાદન કરવા માગે છે તે (કાર્ષ્ટ્રાન્તિક) પ્રકટ કરે છે.—'एवं सेहे वि॰' ઈત્યાહિ

સૂત્રાથ — એજ પ્રમાણે ભિક્ષાચર્યામાં અનિપુણ અને પરીવહા તથા ઉપસર્ગોથી રહિત સાધુ પણ પાતાને ચારિત્રની આરાધનામાં શૂર માને છે. પરન્તુ જકારે પરીવહા અને ઉપસર્ગો આવી પડે છે, ત્યારે તે સંયમનું પાલન કરી શકતા નથી. ॥૩॥

शण्डार्थ — 'एवं – एवम्' आ प्रभः श्वे 'भिक्कायरिया अकोविए- भिक्षाचर्यां कोविदः' निक्षायर्थांनी विधिना सभाने न काख्यावाणा 'अपुर्ठे- इस्पृष्टुः' अने परीषिकाशी केमने संजंध नथी स्थेवे। 'सेहेवि-शिष्योपि' स्थितन प्रविकत शिष्य पख् 'अपाणं- आत्मानम्' पेताने स्रं- श्रूरम्' त्यां सुधी श्रूरवीर 'मन्तर मन्यते' भाने छे. 'जाव-यावन्' व्यां सुधी ते 'इहं- रक्षम्' संयम्नुं 'न सेवए नन सेवते' सेवन करते। नथी. ॥३॥

टीका--'एवं' एवध्=अनेनेत्र प्रकारेण 'भिक्तारिया अकीक्य' भिक्षाचर्यां ऽकोविदः, भिक्षाचर्यां विभिन्नां निष्ठः उपलक्षणात् सकल साध्वाचारिकानिक कलः अभिनवपत्रजितत्वात् 'अपुट्टे' अस्पृष्टः=परीपहें परेष्य संवन्धो न जातः एताः एतः 'सेहे वि' अभिनवपत्रजितः कोमलवुद्धिकिष्योऽपि 'अप्याणं' आत्मानं= स्वात्मानं तावदेव 'ध्रां' श्रुम् 'मण्णर्' मन्यते=तावदेव स्वात्मानं उपकृष्टसाध्वाः चारपालने सिंहनादं करोति। श्रुत्त्वस्य मर्यादामाह-'जावेति' 'जाव' यावत्- 'ल्हं' रूकं संपमम् 'न सेवप्' न सेवते यथा संग्रामकीर्षे समुप्तियतः विश्वपालो जेतारं वासुदेवं न दृष्टवान् तावदेव सिंहनादं कृतवान् तथैव कोमलबुद्धिरिमनक् प्रवित्तः यावत् परीपहोपसर्गक्षकेशरशटामुद्धालयन्तं संयमकेसरिणं न पश्चिति तावदेव स्वात्मानं संयमवीर इति मन्यते तत्याप्तां स गुक्कप्रिन्यस्यः चारिक- मंगमुपयाति । ३।।

टीकार्थ-इसी ह ति जो नबीन दीक्षित साधु, जो भिक्षा की विधि के मर्म से अनिमझ है और उपलक्षण से साधु के समस्त आचार से नबदीक्षित होने के कारण अपरिचित है और जो परिषहों एवं उपसर्गों से अस्पृष्ट है अर्थान् जिसे इनका सामना नहीं करना पड़ा है, ऐसा साधु भी अपने को तभी तक चारित्रश्रुर समझता है तभी तक उत्कृष्ट साध्वाचार पालन वरने का मनोरथ करता है, जब तक संयम का सेवन नहीं करता है। जैसे संग्राम के द्यार्थ भाग में उपस्थित शिझु पाल ने तभी तक सिंहनाद किया जब तक विजेता वासुदेव पर उसकी दृष्टि नहीं पड़ी, उसी प्रकार कोमलबुद्धि नबदीक्षित सोधु जब तक परीवह और उपसर्गहप केसर को हिलाने वाले संयमहपी सिंह को नहीं देखता है, तभी तक अपने को संयमवीर मानना है। परीवह

ટીકાર્થ—એજ પ્રમાણે નવદીક્ષિત સાધુ કે જે બિક્ષાની વિધિના મર્મથી અનિક્ષિત છે, અને સાધુના સમસ્ત આચારાથી અપરિચિત છે, અને જેને પરીષહોા અને ઉપસર્ગોના સામના કરવા પડ્યાં નથી, એવા સાધુ પાતાને ત્યાં સુધી જ ચાસ્ત્રિશ્ર્-લલ્ક્ષ્ટ સાધ્વાચારનું પાલન કરનારા—માને છે કે જ્યાં સુધી તેની સામે ભયંકર પરીયહા અને ઉપસર્ગો ઉપસ્થિત થતા નથી. જેવી રીતે સંગ્રામના અગ્રાગમાં ઉપસ્થિત થયેલા શિશ્રુપાલે ત્યાં સુધી જ સિંહનાદ કર્યો કે જ્યાં સુધી વિજેતા વાસુદેવ પર તેની નજર ન પડી, એજ પ્રમાણે નવદીક્ષિત કેમળ સાધુ જ્યાં સુધી પરીયહા અને ઉપસર્ગો રૂપ (કેશવાળી)ને કંપાવનારા સંયમ રૂપી સિંહને જેતો નથી, ત્યાં સુધી જ પેડતાને ચારિત્રશ્રૂર

### समयार्थवोधिकी टीका प्र. थ्रु. अ. ३ उ.१ संयमस्य स्थःविवस्यणम्

संयमस्य रूक्षवां पतिषादयति स्वकारः-'जया हेनंत' इत्यादि । प्रुप्-जया हेमंतमासंमि सीतं फुसई सब्वरगं।

तरथ मंदा विसीयंति रजहीणात खत्तिया॥४॥ छाया--यदा हेमन्तमासे शीतं स्पृशति सर्गागम्। तत्र मन्दा विपीदन्ति राज्यहीना इत क्षतियाः॥४॥

अन्वयार्थः--(जया) यदा येन पकारेण (हेमंतमासंमि) हेमंतमासे=हेमन्त-ऋतौ-पीपमासे (सीतं) श्रीतं=शैश्यं (सव्वय्यं) सशीयं पितक्छतया (फुसइ) स्पृश्नति (तत्थ) तत्र तदा (मंदा) मंदाः=जडाः-गुरुक्तमीणः (रज्जहीणा) राज्यहीना ≔राज्य-भ्रष्टाः (खत्तियाव) क्षत्रिया इव(विसीयंति) विपीदंति=विषादमनुभवन्तीति ॥श्रा

और उपसर्ग की प्राप्ति होने पर यह गुरुकमी एवं अल्पसत्व साधु चारित्र को भंग कर देता है।।३॥

सूत्रकार अब संयम की रूक्षता का प्रतिपादन करते हैं-'जया हेर्मत' इत्यादि ।

राज्दार्थ-' जया-यदा ' जब 'हेमंतमासंमि'-हेमन्तमासे' हेमन्त ऋतु में अर्थात् पोषमहीने में 'सीतं-शीतम्' ठंडी 'सब्वंगं सर्वागम्' सर्वान् इको 'फुसइ-स्पृश्चति' स्पर्शकरती है 'तस्थ-तत्र' तब 'मंदा-मंदाः' कायर पुरुष 'रजतहीणा-राज्यहीनाः' राज्य भ्रष्ट 'खित्तया ब-क्षत्रिया इव' क्षत्रीय के जैसे 'विसीयंति-विधीदंति' विधाद को प्राप्त होते हैं ॥४॥

अन्वयार्थ- - जब हेमन्त मास में अर्थात पौष के महीने में पूरी तरह शीत का स्पर्श होता है तब भारी कमों वाले मन्द साधु राज्य से अष्ठ हुए क्षत्रियों के जैसे विषाद का अनुभव करते हैं ॥॥॥

માને છે. જયારે પરીવહા અને ઉપસર્ગો આવી પડે છે, ત્યારે તે ગુરુકર્મા અને અલ્પસત્વ સાધુ ચારિત્રના ભંગ કરી નાખે છે. ાગા

ढ्वे सूत्रकार संयमनी इक्षतानुं प्रतिपादन करे छे—'जया हेमंत' धियादि शल्दार्थ — 'जया-चदा' लयारै 'हेमंतमासंमि-हेमन्तमासे' छेमन्त अनुभां अर्थात् पेल भदीनामां 'सीतं-ज्ञीतम्' क्षेडी 'सब्बर्गा-सर्वां कम्' सर्वा अने 'कुसद्द -स्पृज्ञति' २पर्श करे छे. 'तःथ-तत्र' त्यारे 'मंदा-मंदाः' अद्धस्त्व पुर्व 'रज्ज-हिणा—राज्यहिनाः' रालय खण्ट 'खत्तियाव-श्रृत्तियाद्दव' क्षित्रियनी केवा 'विसीयंति -विपोदंति' विषादने प्राप्त थाय छे. माना

સૂત્રાર્થ — જયારે હેમન્ત ઋતુમાં – પાય માસમાં - ભયંકર ઠંડીના અનુલવ કરવા પડે છે, ત્યારે શુરુકર્મા મંદ (અજ્ઞાની) સાધુ પદબ્રષ્ટ થયેલા ક્ષત્રિયાની જેમ વિષાદના અનુભવ કરે છે, તથા

टीका--'जया' यथा 'हेमंतमासंभि' हेमन्तमासे=हेवन्तकती पीषमासादी वा 'सीतं' वीतं=शेत्यम् 'सन्वंगं' सर्वांगम् 'फुसर्' स्पृश्चि 'तत्य' तत्र तदा तस्मिन् काले 'मंदा' मन्दाः=जडाः सुरुक्षणिः पुरुषाः । 'रज्जहीणा' राज्य- भ्रष्टाः 'खित्या' भ्रियाः 'व' हव 'विसीयंति' विपीदन्ति कष्टमनुभवन्ति, यथा राज्यरहिताः सत्रियन्तजात्यसिमानिनः दुःखायन्ते, तथा हेमन्तकतो पीप मासादी समन्दमन्दाऽनिलान्दोल्तिमबल्जैत्यसंपर्के सति सुरुक्षणां संयमकातराः पुरुषाः दुःखानुभ्वं कुर्वन्ति । ''कुटुम्बकटुशागिव व्यथयते निलः' अनेन हेमन्तकालिक- भ्रीतस्पर्धस्याऽतिदुस्सहत्वसुक्तमिति ।।४।।

म्लम्-पुट्टे मिम्हाहितावेणं विमणे सुपिवासिए। तत्थ मदा विसीयंति मच्छा अप्पोदये जहा ॥५॥ छाया---११९टो प्रोध्माभितावेन विमनाः सुविवासितः। तत्र मन्दा विवीदन्ति मस्या अस्पोदके यथा ॥२।

टीकार्थ--जब हेमन्त ऋतु में, सम्पूर्ण दारीर में शीत का स्पर्दा होता है, उस समय जड और भारी कमों चाले पुरुष, राज्यच्युत क्षत्रियों के समान दुःख का अनुभव करते हैं। तेसे क्षत्रियस्व का अभि-मान करने वाले पुरुष राज्य छिन जाने पर दुःखी होते हैं, उसी प्रकार शीतऋतु में तेज या धीमी-धीमी चलने वाली वायु के सम्पर्क से आन्दोलित प्रवल शीत के कारण संयम में कायर गुरुकर्मा पुरुष दुःख का अनुभव करते हैं। 'वायु कुदुम्ब के ऋदु वयनों के जैसी व्यथा पहुंचाती है' इस प्रकार हेमन्त के समण का शीतस्पर्दा अत्यन्त दुरसह कहा गया है।।अ।।

ટીકાર્થ—-હેમન્ત ઋતુમાં જ્યારે આ આ શરીરે શીતના સ્પર્શ થાય છે.
-જ્યારે હાડ ગાળી નાખે એવી કડકડતી ઠંડીના અનુભવ કરવા પડે છે-ત્યારે ગુરુકમાં સાધુ રાજ્યબ્રષ્ટ થયેલ ક્ષત્રિયાની જેમ દુઃખના અનુભવ કરે છે. જેવી રીતે ક્ષત્રિયત્વનું અભિમાન કરનાર પુરુષ્ય રાજ્ય ગુમાવી એસવાથી વિષાદ અનુભવે છે, એજ પ્રમાણે શિયાળામાં તેજ અથવા મન્દ ખિલીય વાતા પવનના સંપર્કને લીધે જે પ્રખળ કડીના અનુભવ કરવા પડે છે. તેને કારણે, સંયમના પાલનમાં કાયર અને ગુરુકમાં સાધુ પણ દુઃખના અનુભવ કરે છે. 'વાયુ કુટુંખીઓના કટુવચના જેવી વ્યથા પહેંચાડે છે' એજ પ્રમાણે હેમ'તના સમયના શિતસ્પર્શ પણ અત્યન્ત દુરસહ કહેવામાં આવ્યા છે. પાયા

### समयार्थयोधिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. १ संयमस्य रूक्षत्वनिरूपणम् । ११

अन्वयार्थः—-(गिरशहितादेणं) ग्रीष्माभितापेन=ग्रीष्मकाळिकीष्णेन (पृष्टे) स्पृष्टः (विमणे) विमनाः=खिन्नान्तःकरणः (सुपिशसिष्) सुविपासितः=गृपार्थे-दीनो भवति (तत्य) तत्र श्रीष्मोपसर्गं पाप्ताः सन्तः (मंदा) मन्दाः=कातराः (विसीपंति) विपीदन्ति (अप्योदप्) अस्योदके (जहा मच्छा) यथा मत्स्या विपीदन्ति तथैवेति ॥५॥

शीतस्पर्शका परीषह दुःखजनक होता है, यह कह कर अब उद्यापरीयह की दुस्सहना का निरूपण करते हैंं∽

राब्दार्थ—'गिमहाहितावेणं-ग्रीष्माभितापेन' ग्रीष्मऋतु के अभि-ताप से अर्थात् गर्मी से 'पुद्वे-स्पृष्टः' स्वर्दा पाया हुवा विमणे-विमनः' जित्र अस्तःकरणवाले अर्थात् उदास 'सुपिवासिए-सुपिपासितः' और प्यास से युक्त होकर पुरुष दीन हो जाता है, 'तस्प-तन्न' इस प्रकार गर्मी का परीषष्ट प्राप्त होने पर 'मंदा-मन्दाः' कायर पुरुष 'विसीयंति-विषीदन्ति' इस प्रकार विषाद को अनुभव करते हैं, 'अप्पोदए-अल्पो-दके' थोडे जलमें 'जहा मच्छा-यथा मत्स्याः' जैसे मछली विषाद का अनुभव करती है ॥५॥

अन्वयार्थ-ग्रीष्मकाल की उष्णता से स्पृष्ट हुआ साधु खिन चित्त और पिपासा से पीडित होता है। गर्भी के परीषह को प्राप्त कायर जन उसी प्रकार छटपटाते हैं जैसे बिना पानी की मछली॥५॥

શીતસ્પર્શ'ના પરીષદ્ધ દુ:ખજનક હાય છે. તે પ્રકટ કરીને હવે સ્ત્રકાર ઉષ્ણસ્પર્શ'ની દુરસહતાનું નિરૂપણ કરે છે—

शण्डार्थं — 'गिन्हाहितावेणं प्रोब्माभितापेन' श्रीष्म अतुना अभितापथी अर्थात् अभी थी 'पुट्ठे-सृष्टुः' स्पर्धं पापेल 'विमणे-विमनः' भिन्न अन्तः अरुष्याणा अर्थात् उदास 'सुविवासिय-सुविवासितः' अने तरसथी सुक्त वर्धं ने पुरुष द्वीन वर्ध आप छे. 'तत्थ-तत्र' आ प्रश्नारे अर्भी परीषढं प्राप्त थवाथी मंदा-मन्दाः' मूढ पुरुष 'विसीयंति-विपीदन्ति' अवा प्रधारना विवाहने। अनुभव धरे छे. 'अरवादय-अरुपोदके' थे। अ पाष्ट्रीभां 'जहा मच्छा-यथा मत्स्याः' केवी रीते भाछशी विवाहने। अनुभव धरे छे. ।। पा

સ્ત્રાર્થ-જેવી રીતે પાણી વિના માછલી તરફડે છે. એજ પ્રકારે બ્રીલ્મ કાળની ઉષ્ણતાથી સ્પૃષ્ટ થયેલા અને પિયાસાથી વ્યાકુળ થયેલા ખિન્નતાના અનુસવ કરે છે. ાપા टीका--'गिम्हाहितावेणं' ग्रीष्मामितापेन=ग्रीष्ममासस्य ज्येष्ठमासादेः अभिवापेनाऽतिश्चितिष्णं प्रश्नेत 'पुट्टे' स्पृष्टः=स्पर्श माप्तः पुरुषः 'विमणे' विमनाः विखिन्नान्तः करणः 'सुपित्रासिषः' सुपिपासितः =अतिश्चयितपिपासया क्ळान्तः दीनो भवति । 'तस्थ' तत्र ग्रीष्मसमये उष्णपरीषद्वं माप्ताः, 'मंदा' मन्दाः जडाः 'विशीयंति' विपोदन्ति, विपादमनुभवन्ति, 'जहा' यथा येन मकारेण 'मच्छा' मत्स्याः 'अप्रोदये' अल्पोदके=स्वल्पे जले विपादमनुभवन्ति । यथाऽल्य-जले मत्स्याः दुःखिनो भवन्ति, तयोष्णपरिपदेण मन्दाः दुःखभाजो भवन्ति ॥५॥ संपति मिक्षापरीपदमधिकृत्य मुत्रकारो झते-'स्यादत्तेसणा' इत्यादि ।

मुख्य-संया दत्तेसणा दुक्ता जायणा दुर्पणोल्लिया।
कर्मता दुक्भगा चेत्र इचाहंसु पुढो जणा॥६॥
छापा--सदा दत्तेषणा दुःलं याख्रा दुष्पणोद्या।
कर्मात्ती दुर्भगाधेतेरपेतमाहः पृथम् जनाः॥६॥

टीकार्थ-ग्रीष्म के ताप से अर्थात् उपेष्ठ मास आदि में तीव गर्भी के स्पर्दा से पुरुष खिल मन हो जाता है और तेज प्यास लगने से दीन बन जाता है। उस ग्रीष्म के समय में उष्ण परीषह को प्राप्त कागर जन विषाद का अनुभव करते हैं। जैसे जल के अभाय में या अस्पल्प जल में मत्स्य दुःखी होते हैं। अर्थात् जैसे अल्प जल में मत्स्य दुःख से छटपटाते हैं, उसी प्रकार उष्ण परीषह से कायर साधु दुःखी होते हैं।।।।

ટીકાર્ય— ગ્રીજ્મ ઋતુમાં–વૈશાખ અને જેઠ માસમાં – જ્યારે અસહ્ય ગરમી પડે છે, ત્યારે તેનાથી ત્રાસીને સાધુઓ મનમાં હેઠેગના અનુભવ કરે છે. ઉલ્લ્લુતાને કારણે તીલ તૃષાના અનુભવ કરવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે તેવા સાધુઓ ત્યારુળ થઈ જાય છે. એટલે કે ઉલ્લ્લુપરીષઢ સઢન કરવાના પ્રસંગ આવે, ત્યારે કાયર સાધુઓ વિષાદ અનુભવે છે. તેમની સ્થિતિ કેની ઘાય છે, તે સ્ત્રકારે આ પ્રકારે પ્રકટ કર્યું છે. જેમ પાણી વિના અથવા અલ્પ પત્ણીમાં માછઢી તરફડે છે, એજ પ્રમાણે ઉલ્લ્લુપરીષઢ આવી પડતાં કાયર સાધુ વિષાદ અનુભવે છે. ⊪પા

डवे सूत्रकार किश्चापरीयडतं निरूपश्च करे छे—'स्रया दत्तेसणा' ध्रयाहि— शक्षार्थः — दत्तेसणा-दत्तेयणा' अन्यना द्वारा डीधेल वस्तुने क अन्देषश्च करवुं 'दुकला-दुःखम्' आ इः भ 'स्रया-सदा' अवनना आंत सुधी अर्थात्

१३

### संबवार्थबोधिनी टोका प्र. श्रु. म. ३ उ. १ भिक्षावरीषहानि ६पणम्

अन्त्रयार्थः-(दत्तेत्रणा) दत्तेवणा अन्यप्रदत्तत्रस्तुनोऽन्वेवणम् (दृव दा) दुःखम् (सया) सदा जीवनपर्यन्तं साधूनां भवति तथा (जायणा) यांचा (दुष्पणोछिया) दुःखम् वाश्चावस्ति वहा अन्यस्ति दुःखेन पणोधते सकते (पुढो जणा) पृथम् जनाः= राकृतपुरुवाः (इचाइंसु) इत्ये समाहुः=कथयंति, (कम्यत्ता) कर्मात्तीः स्वकृत-पूर्वकर्मणः फन्नोक्ताः (दुव्यस्ता चे र) दुर्मगर्थ्याः=माम्यदीना हमे इति ॥६॥

टीका--'दत्तेसणा' दत्तेषणा 'दुक्खा' दुःखनिका 'सपा' सदा=भानीयनं साधूनां भवति 'जायणा' पाश्चा 'दुष्णोत्तित्रया' दुष्पणोद्य(=दुःखेन सोदव्या

भव सूत्रकार भिक्षा परीषह के विषय में कथन करते हैं-'सया दत्तेसणा' इत्यादि।

द्यार्थ-'द्सेसणा-द्सेषणा' अन्य के द्वारा दी गई वस्तु को ही अन्वेषण करना 'दुक्ला-दुःल मृ ' यह दुःल 'सया-सदा' जीवन पर्यन्त साधु को रहता है 'जायणा-यांचा' भिक्षाकी याचना करने का कट 'दुष्पणोल्लिया-दुष्पणोद्या' अस्छ होता है 'पुष्टो जणा-पृथक् जनाः' प्राकृतपुरुष अर्थात् साधारणलोक 'इच्चाहंसु-एवमाहुः' ऐसा कहते हैं कि 'कम्मला-कर्मात्ताः' ये लोक अपने पूर्वकृत पापकर्म का फल भोग रहे हैं 'दुष्मगाचेव दुभगाश्चेव' तथा ये लोग भाग्यहीन हैं ॥६॥

अन्वयार्थ-साधुओं को द्त्तेषणा का अर्थात् दूसरो के द्वारा प्रदत्त वस्तु को ही ग्रहण करने का दुःख सदैव सहन करना पडता है। याचना परीषह भी दुस्सह होता है। साधारण जन साधुओं को देख कर कहते हैं, ये अपने कमों से पीडित हैं भाग्य हीन है'।।६॥

रीकार्थ-साधुओं को जीवनपर्यन्त दसैवणा का दुःख भोगना पडता है अर्थात् अदसादान के कारण सदैव दूसरों की दी हुई वस्तु से ही

छवन पर्यंत साधुने २६ छे. 'जायणा–यांचा' किक्षानी यायना इरवानुं इष्ट हुप्यणोल्लिया-दुष्प्रणोद्या' असद्य थाय छे. 'पुढो जणा-पृथक् जनाः' प्राकृत पुद्रध अर्थात् साधारख् द्वीष्ठ 'इटवाहं यु-एवमाहुः' ओवुं इछै छे के 'कम्मत्ता-कर्मार्ताः' आ द्वीके पेताना पूर्वकृत पापकर्यनुं कृण दीागदी रह्या छे. 'दुक्ममाचेव-दुर्भ-गाइचेव' तथा आ द्वीके साम्यदीन छे. ॥६॥

સૂત્રાર્થ —સાધુ ક્રોએ અન્યના દ્વારા પ્રદત્ત વસ્તુને ગ્રહે છે કરવાનું દુઃખ સદા સહન કરવું પડે છે, તે કારણે યાચનાપરીવહ પણ દુસ્સક ગલાય છે. સામાન્ય લોકો તો સાધુ ક્રોને ક્રોઇને કહે છે—

આ લાકા તેમનાં કર્માથી પીડિત છે, ભાગ્યહીન છે. તાસૂ દા

ટીકાર્થ—સાધુએા જીવનપર્યાત દત્તેષણાનું દુઃખ સહન કરનું પઢે છે, કારણ કે તેઓ અદત્તાદાનના ત્યાગી હોવાને કારણે તેમને અન્યના દ્વારા

स्त्ररुताङ्गस्त्रे

मवि । यात्रापरीपहो हि अल्पसत्वानां दुःखेन मणीयते, सहतिमिक्षाऽतीय-कष्टदायिनी भवति । तथाचोक्तम्--

"गितिश्रंको मुखे दैन्यं गात्रस्येन्दोर्नित्रर्णता ।
मरणे यानि चिह्नानि तानि चिह्नानि याचके ॥१॥'' इति ।
तावदेव स्वमानं स्थीयते, यादम किंचिद् याचते । तस्मात् याश्वा परीषहोऽतीव दुःखजनको मरुति । तदेवं दुस्मइं याश्चापरीपशं परिसद्ध विगताऽभिमानमद्दाः सत्त्रज्ञाताचभिष्टद्वये महाधुरुपसेवितं पन्धानमनुवजतीति । शाक्रोक्षपरीपशं श्लोकाः र्द्धेन अपर्भागेन द्वीयति—"पुटो ज्ञा" इत्यादि ।

निर्वाह करना पडता है। इसी प्रकार धाचना परीषह भी उनके लिए दुस्सह होता है। अल्पसन्त प्राणी बडी कठिनाई से उसे सहन कर पाते हैं। भिक्षाष्ट्रत्ति अस्पन्त कष्टजनक होती है। कहा भी है-'गतिभ्रंशो मुखे दैन्यं' इस्यदि।

मृत्यु के समय जो चिह्न प्रकट होते हैं, वही चिह्न याचक में भी दिखाई देते हैं। उसकी गति अटक जाती है, मुख पर दीनता छा जाती है और चेहरा तेजोहीन हो जाता है।'

तभी तक मनुष्य का गौरव टिकता है जब तक वह किसी वस्तु की याचना नहीं करता। अतएव याश्रा परीषह अध्यन्त दुःखजनक होता है। महासस्व पुरुष इस प्रकार दुस्सह याचना परीषह को सहन करके ज्ञानादि की निरन्तर षृष्टि के लिए महापुरुषों दारा सेवित पथ पर चलते हैं।

આપવામાં અવેલી વસ્તુ વડે જ નિર્વાહ ચલાવવા પડે છે. આ પ્રકારના યાચનાપરીષહ પણ તેમને માટે દુસ્સહ થઇ પડે છે. જેનામાં આત્મળળ એહતું હોય છે એવાં સાધુ એ મહામુશ્કેલીએ આ પરીષઢ સહન કરે છે. આ પરીષઢ અસહ ખનવાથી કે ઈ કે ઇ કમનેર સાધુ એ સંયમના પરિત્યાગ પણ કરી દે છે. બિક્ષાહૃત્તિ કેટલી કષ્ટળનક હાય છે તે નીચેના શ્લોકમાં ખતાવવામાં આવ્યું છે. 'મતિસંકો મુલે તૈંચ્યં' ઇત્યાહિ— મૃત્યુના સમયે જે ચિન્હા પ્રગટ થાય છે તે ચિક્ષી યાચકમાં પણ દેખાય છે. તેની ગતિ અટકી જાય છે, મુખ પર દીનતા છવાઈ જાય છે અને ચહેરા તેજહીન થઈ જાય છે.'

જયાં સુધી માણસ કેહંની પાસે કેહિ વસ્તુની યાચના કરતા નથી, ત્યાં સુધી જ તેનું ગૌરવ ૮કે છે. તેથી જ યાચના પરીયહને અત્યંત દુસ્સહ માન-વાર્મા આવે છે. દૂઢ મનાેબળવાળા પુરુષ જ યાચના પરીયહને સહન કરીને જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ કરવા માટે મહાપુરુષા દ્વારા સેવિત માર્ગે આગળ વધે છે. 'पुढो जणा' पृथग्रननाः=शक्तपुरुषाः साधारणलोका इत्थमाकोशन्ति। 'इच्चाहंसु' एवमाहुः अनेन मकारेण कथपन्ति। तथाहि-ये एते साधवः मिलनांगाः छंचितशिरसः क्षुधादिवेदनामन्नाः। ते-एते 'कम्मना' कर्मानीः पूर्वजन्मिन अनुष्ठितैः कर्मित्रान्ताः पूर्वजन्मिन स्वकृतकर्मणां फलमनुभवन्ति। अथवा-कर्मिनः-कृष्णादिभिः आन्ताः, तत्कर्तुमशक्ता उद्विग्नाः सन्तः साधवः संवृत्ताः इति। तथा एते 'दुन्भगा' दुभेगाः=भाग्यद्दीनाः सर्वेरेन पुत्रकलनादिभिः परिस्यकाः, अन्यत्र श्ररणमलन्द्या साधवः संवृत्ताः प्रतन्त्याधारिणो जाता इति।।६॥

म्लम्-एए सहे अनायंता गामेसु नयरेसु वा।
तर्थ मंदा विसीयंति संगाम मिन भीरुया॥७॥
छ।या--एतान शब्दान अश्रकतुवन्तो प्रामेषु नगरेषु वा।
तत्र मन्दा विधीदन्ति संग्राम इव भीरुकाः॥७॥

गाथा के उत्तरार्द्ध भाग में आकोश परीषह का उरहेक किया गया है साधुओं को देखकर साधारण लोग इस प्रकार कहते हैं—इन साधुओं का शारीर मैला कुचैला है, इन्हों ने मस्तक नोच रक्खा है और ये क्षुवा की वेदना से पीडित हैं। ये बेचारे अपने कमों से दुःखी हो रहे हैं—पूर्वजनम में उपाजित अशुभ कमों का फल सुगत रहे हैं। अथवा ये कमांसे हैं अर्थात् कृषि आदि कम्म करने में असमर्थ हैं, इसी कारण साधु बन गए हैं। ये अभागे हैं क्योंकि पुत्र पत्नी आदि सभी ने इनका परित्याग कर दिया है। जब कहीं शरण नहीं मिली तो साधु बन गए। दीक्षाधारी हो गए हैं।।६॥

ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં આકેશ પરીષહના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. સાધુઓને જોઈને સામાન્ય લે કો આ પ્રમાણે કહે છે-'આ સાધુઓનું શરીર ગંદું છે, તેમણે કેશનું લુંચન કરીને માથે મુંડા કર્યો છે અને તેઓ લુધાની પીડા સહન કરે છે. તે બિચારા તેમના પૂર્વોપાર્જિત કર્મોનું ફળ ભાગની રહ્યા છે. અથવા તેઓ કર્માત્ છે.' આ વાકયના અર્થ આ પ્રમાણે પણ કરી શકાય -તેઓ ખેતી આદિ કર્મ કરવાને અસમર્થ છે, તે કારણે જ તેઓ સાધુ બન્યા છે. તેઓ દુર્ભાગી છે, કારણ કે પુત્ર, પત્ની આદિ સૌએ તેમના પરિત્યાગ કર્યો છે. કોઈ પણ જગ્યાએ આશ્રય નહીં મળવાથી તેઓ દીક્ષા લઇને સાધુ બની ગયા છે.' ાગાથા દ્રા

अन्त्रयार्थः --- (गामेसु) यामेषु (नयरेसु वा) नगरेषु वा (एए सहे) एतान् अन्दान् = एतान् पूर्वीकानाक्रोशक्यान् नथा चौरचाटिकादिक्ष्यान शब्दान् (अचा-यंता) सोहुमशक्तुवन्तः (तत्य) तत्र=तिस्मन् आक्रोशे सित (मंदा) मन्दा अझा-लघुपकृतयः (विसोयंति) विपीदन्ति = विमनस्का भवन्ति संयमाद्वा भ्रष्ठयन्ते (इव) यथा (संगामंमि) संग्रामे = रणशिरसि (भीरुया) भीरुकाः विपीदन्ति ॥७॥

टीका--'गामेसु' प्रामेषु 'नयरेषु वा' नगरेषु वा 'एए सहे अवायंता' एतान भवदान अभनतुनन्तः=एतान पूर्वी कार आक्रोशरूपान तथा चौरचाटि

राब्दार्थ—'गामेसु-ग्रामेषु' ग्रामोंमे नर्थसे बा-नगरेषु वा' अथवा नगरों में 'एए सदे-एतान् राब्दान्' इन राब्दों को 'आचायंता-अद्यान्य कनुवन्तः' सहन नहीं कर सकते हुए 'तस्य-तत्र' उस आक्रोदा वधनों को सुनकर 'मंदा-मन्दाः' मंदमतिवाले 'विसीयंति-विधीदन्ति' इस प्रकार विवाद करते हैं-'इव-यथा' जैसे 'संगामंगि-संग्रामें' संग्राममें 'श्रीह या-श्रीहकाः' भीह पुरुष वियाद करते हैं ॥७॥

अन्वयार्थ---ग्रामों में अथवा नगरों में पूर्वोक्त आक्रोशहर शब्दों को तथा 'यह चोर हैं, चोर हैं' इत्यादि शब्दों को सहन करने में असमर्थ होते हुये मन्द्रकृति साधु विवाद को प्राप्त होते हैं या संयम से अब्द हो जाते हैं, जैसे संग्रास के शीर्ष भाग में भीरूजन विवाद को प्राप्त होते हैं ॥ ॥

टीकार्थ--मामों में या नगरों में पहले कहे हुउ आकोश रूप

शण्डार्थं-'गामेसु-प्रामेषु' शामाभां 'नयरेसु वा-नगरेषु वा' अथवा नशरीमां 'वए सद्दे-एतान् शब्दान्' आ शण्डीने 'अचायंता-अशन्कुवतः' सक्षन न अरी शक्तां 'तत्य-तत्र' ते आक्षीश वयना अर्थात् १३वा वयनीने सांकणीने 'मंदा -मन्दाः' भंड भितवाणा 'विसीयंति-विषीदन्ति' विषाद ४रे छे 'इव यथा' लेवी रीते 'संगामेमि संगामे' संभाभभां अर्थात् युद्धमां 'मीह्या-भीद्दाः' शीर् पुरुष विषाद ४रे छे. ॥७॥

સ્ત્રાર્થ — 'આ સાધુ તેના કર્મોથી દુ:ખી છે' ઇત્યાદિ આફ્રીશરૂપ શબ્દો તથા આ ચાર છે, આ ચાર (ભાસૂસ) છે,' ઇત્યાદિ સામાન્ય લોકો દ્વારા ઉચ્ચારાતા શબ્દો સાંભળવાને અસમર્થ એવા તે મન્દ પ્રષ્ટૃતિ સાધુ વિષાદ અનુભવે છે, અને જેવી રીતે સંગ્રામના માખરાના ભાગમાં સ્થિત કાયર પુરુષ વિષાદ અનુભવે છે અને સમરાંગણ છેડીને ભાગી જાય છે, એજ પ્રમાણે મન્દમતિ સાધુ પણ સંયમના માર્ગ શિ લ્રાપ્ટ શાય છે. શહા

દ્રીકાર્ય—પૂર્વેક્ત આફ્રીશ રૂપ શળ્દા તથા 'આ ચાર છે, આ બાસ્સ

१७

कादिरूपान् सोहुमभननुवन्तः, 'मंदा' मन्दाः=भन्दमतयोऽस्यसत्ताः, 'तत्य' तन तादशाकोशादिरूः ग्रामकण्टकादि भन्दश्यणकाले, 'विशीर्यति' विषीदन्ति=अतिशयेन दुःखमनुभनंति । 'व' यया 'भीरुपा' मीरुकाः कातरपुरुषाः 'संगामंमि'
संप्रामे=स्णशिरसि चक्रकुन्तासिशक्तिनाराचाकुछे स्टत्पटहश्याक्षरीनादसमाकुछे
विपादं गच्छन्ति अयशः पटह-मंगीकृत्य पलायन्ते । ग्रामे नगरे वा विद्यमानोऽल्पमतिः साधुराकोशशब्दजनितं दुःखं तथाऽनुभवति, यथा संग्रामे कातरः पुरुषी
दुःखमनुभवतीति भावः ॥७॥

अतः परं वधवरीवहं सुबकारः द्वीयति-'अप्येमे खुधियं' इत्यादि ।

# मुन्म्—अप्परो खुँभियं भिन्नखुं सुंणी डंसइ छूसई। तस्थ मंदा विसीयंति तेंड पुट्टा व पाणिणो॥८॥

शन्दों को एवं 'यह चोर है, यह जासूस है' इत्यादि कहे जानेवाछे शन्दों को सहन करने में असमर्थ होकर मन्दमित या अल्पसत्व साधु उस समय अर्थात् कानों में कांटे के समान चुभने वाछे उन आक्रोश बचनों को सुनने के समय अतीव दुःख का अनुभव करते हैं। जैसे चक्क, कुल्ल, असि शक्ति एवं नाराच (पाणों) से युक्त तथा बजते हुए होल दांख झालर आहि वायों की ध्विन से व्याप्त संग्रामशीर्ष में जैसे कायर पुरुष विषाद को प्राप्त होते हैं और अपग्रश सहन करके भी माग खडे होते हैं।

तात्पर्य यह है कि ग्राम या नगर में धेर्यहीन साधु को आक्रोश पूर्ण वचन सुनकर उसी प्रकार दुःख का अनुभव होता है जिस प्रकार संग्राम में काचर पुरुष को ॥७॥

છે,' ઈત્યાદિ શાસ્યજના અને નગરજના દ્વારા ઉચ્ચારતા શખ્દા સાંભળીને તે અલ્પમતિ અથવા અલ્પસત્ત્વ સાધુ અત્યંત વિષાદ અનુભવે છે. પાતાના કાનમાં કાંટાની જેમ પીડા પહેંચડનારા તે શખ્દા તેનાથી સહન થઈ શકતા નથી, તેથી આ પ્રમારના આક્રીશ વચના સાંભળવાથી તેને ઘણું જ દુ:ખ થાય છે. જેવી રીતે ચક્ર, કુન્તા ખડગ, અ ણ આદિથી યુક્ત અરિદળને જોઈને, ઢાલ, શ'ખ, ઝાલર અહિ વાચોના ધ્વનિથી વ્યાપ્ત સંધામના અદ્યભાગમાં સ્થિત કાયર પુરુષ ડરી જઈને અપયશની પરવા કર્યા વિના સંધામમાંથી નાસી જવાને તૈયાર થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે મન્દમતિ, અલ્પસત્ત્વ સાધુ પદ્મ પૂર્વેક્તિ આક્રીશ વચનોને સાંભળીને વિષાદનો અનુભવ કરે છે અને સંયમથી બ્રષ્ટ થઈ જાય છે. ાગાયા હા

छाया--अप्येकः सुधितं निश्चं शुनि दशति लूषकः । तत्र मन्दा विपीदन्ति तेजः स्पृष्टा व पाणिनः ॥८॥

अन्वपार्थः--(अप्पेगे) अप्येकः (लूसए) लूषकः कूरः (सुधिषं) श्वधितं बुग्रुः क्षितं मिक्षामटन्तं (मिक्खुं) भिश्चम् (सुनीदंशति) श्वनी दशति मक्षपति (तस्य) तत्र=श्वादिमक्षणे (मंदा) मंदाः=प्रज्ञाः अल्पसत्यतया (विसीयंति) विषीदन्ति= दैन्यं मजन्ते (तेउप्रुद्धा) तेजः स्प्रष्टा=अग्निना दश्वमानाः (पाणिणोव) माणिनोः जन्तइइवेति ॥८॥

इसके अनन्तर सूत्रकार वधपरीषह का वर्णन करते हैं-'अप्पेगे खुधियं' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'अप्येगे-अप्येकः' यदि कोई 'ख्मए-ख्यकः' क्रूर 'खुधियं-धुधितम्' मूखे 'भिक्खुं-भिक्षुम्' साधु को 'खणी दंसित-सुनीदशित' कुत्ता काटने लगता है तो 'तत्थ-तत्र' उस समय 'मंदा-मन्दाः' अश्च पुरुष 'बिसीयंति-विषीदन्ति' इस प्रकार दीनता को पाता है की 'तेउ-पुद्दा-तेजःस्पृष्टाः' अग्नि के द्वारा स्पर्शं किया हुआ 'पाणिणोव-प्राणिन-इच' प्राणी घवराता है ॥८॥

अन्वयार्थ--कोई क्रूर कुत्ता आदि प्राणी भूखे (भिक्षा के लिए भ्रमण करते) साधु को काट छेना है। तब कुत्ता आदि के काटने पर भंदसत्व साधु विषाद करता है-दीन बन जाता है, मानों उसे अग्नि का स्पर्दा हो गया हो!॥८॥

હવે સૂત્રકાર વધ પરીષહતું કથન કરે છે—'अपोगे खु घरं' ઈત્યાદિ—

शल्हार्ध — 'अप्पेन -अप्पेकः' ले हैं। हिं हिंगए — हृषकः' हूर 'त्युधियं - क्षुधितम्' भूष्या मिक्खुं – भिक्षुम्' साधुने 'सुगी दंसति - ग्रुनी दशति' हृतरे । १९८२ । बागे ते। 'तत्थ – तत्र' ते समये 'मंदा ! - मन्दः' आत्र पुर्व 'विसीयंति – विपीदन्ति' आ प्रभाष्ट्र हीनता युक्त जनी लाय छे हैं 'ते खपुट्टा – ते जः स्वृष्टाः' अभिना द्वारा २ पर्श इराये अ 'पाणिणो न-प्राणिन इन' प्राष्ट्री अक्षराय छे. ॥८॥

સ્ત્રાર્થ — ભિક્ષાપ્રાપ્તિને માટે લમણ કરતા ભૂગ્યા સાધુને કોઈ કે.ઈ વાર કેઈ કૂર કૂતરા કરડે છે. આવું અને ત્યારે મનદસત્ત્વ સાધુ વિલાદ અતુ-ભવે છે. અગ્નિના સ્પર્શ થઈ ગયા હોય એટલું દુઃખ તેને તે વખતે શાય છે. તાડા टीका--'अष्में' अपि एकः, अपि शब्दः संभावनायाम् एकः कश्चित् 'छुमए' छपकः क्रामणी, स्वभावत क्र एवः यथा क्रुक्कृरादिः । 'खुषियं' छुधि तम्-श्वुधार्तम् 'शिक्खुं' भिक्षुक्रम् , भिक्षया परिश्रभन्तं साधुम् । 'सुषी दंपति' श्वुनि दश्चति, स्वकीयद्दन्तैः साधोरंगं विखुंपति । 'तत्य' तत्र=तस्मिन् आधातकाले 'मंदा' अल्पसस्यतमा मन्दाः अद्धाः 'वसीयंति' विपीदन्तिः विपादसुपणच्छन्ति । क इव तत्राद्दः 'तेष्ठपुद्दा' तेनोभिरन्तिभः स्पृष्टाः दह्यमानाः, 'पःणिणोव' पाणिनो जन्तवः वेदनार्ताः सन्तो यया विषादसुपणच्छन्ति । आर्त्तथ्यानोपद्दताः मात्रसंकोचनं क्रुवन्ति, एतम् अल्पमतयः साधवोऽपि क्रूरपाणिभिः अभिद्वंताः संयमाद् भ्रद्यन्ति । यतो ग्रामकण्टकानामति दुःसहस्थादिति तारपर्यम् ॥८॥

मुल्य-अंद्रपेगे पडिनासंति पडिदंशियमागया।
पडियारमाया एप जे एए एवंजीविणो॥९॥

टीकार्थ—यहां 'अपि' द्राब्द संभावना के अर्थ में है। कोई स्वभाव से ही कूर कुत्ता आदि जानवर मिक्षा के लिए अटन करते हुए भूखे साधु को काट खाता है, साधु के अंग में अपने तीक्षण दांत गडा देता है, उस समय जो साधु धैयहीन या अल्पसत्व होते हैं, वह विपाद का अनुभव करते हैं, जैसे आग से जल्ले हुए प्राणी वेदना से आर्त्त हो उठते हैं और जार्त्तध्यान से युक्त होकर अङ्गों को सिकोड लेते हैं। इसी प्रकार सरवहीन साधु भी कूर प्राणी का उपद्रव होने पर संयम से गिर जाते हैं, क्योंकि ग्रामकंटक अर्थात् इन्द्रियों से प्रति-कृत स्पर्दा आदि अत्यन्त ही दुस्तह होते हैं।।८।।

ટીકાર્ય-મા રડ્ડગમાં 'જાવિ' પદ સંભાવનાના અર્થમાં વપરાસું છે. કોઈ કાઇ વાર એવું પણ બને છે કે-બિક્ષાને માટે ભ્રમણ કરતા સાધુને કાઇ ક્રુર કૃતરા આદિ જાનવર કરડે છે-સાધુના ચરણ આદિ અંગમાં તેની તીક્ષણ દાંકો લોંકી દે છે. તે સમયે અલ્પસત્ત્વ અને પૈયંહીન સાધુ વિષાદના અનુભવ કરે છે. જેવી રીતે અગ્નિયી દાંઝેલું પ્રાણી વેદનાથી આર્ત્ત થઇ જાય છે અને આર્તાધ્યાનથી યુક્ત થઈને પાતાનાં અંગોને સંકાચી લે છે, એજ પ્રમાણે ફ્રુર પ્રાણી દારા ઉપદ્રવ થવાથી સત્ત્વહીન સાધુ પણ સંયમના માર્ગિયી ભ્રષ્ટ થઈ જાય છે, કારણ કે બ્રામ કંટક-ઇન્દ્રિયોને પ્રતિકૃળ સ્પર્શ અદિ-સહન કથ્યાનું કાર્ય લશું જ દુષ્કર ગણાય છે. દાંગાથા ડાા

छ।पा--अप्येके पतिभाषनते प्रातिपथिकतामागताः । प्रतिकारगता एते य एते एवं जीविनः ॥९॥

अन्वयार्थः -- (पिडपंथियमागया) मातिप्थिकतामागताः = पित्विष्यः मित्विष्यः स्विष्यः (पिष्यः प्रति प्र

टीका--'पडिपंथियमागया' मातिपथिकतामागताः, मनिक्लतां भापन्ते ये ते मातिपथिकाः साधूनां विदेशकारकाः, तद्धानमागताः इति मातिपथिकताः

दाब्दार्थ-'पडिपंथियमागया-प्रतिपथिकतामागताः' साधुजन के देशी 'अप्पेगे-अपिएके' कोई कोई 'पडिभासंति-पतिभाषाते' कहते हैं कि ''जे एए-ये एते' जो ये छोग 'एवं जीविणो-एवं जीविनः' इस प्रकार भिक्षाष्ट्रील से जीवन घारण करतें हैं 'एए-एते' ये छोग परियारगता-प्रतिकारगताः' अपने पूर्वकृत पापका फल भोग रहे हैं ॥९॥

अन्वधार्थ-कोई कोई अधर्मी और साधुओं से ब्रेव रखने वाछे लोग कहते हैं, इस प्रकार जीवनयापन करनेवाले ये साधु अपना पदला चुका रहे हैं अर्थात पूर्वकृत कमें का फल सुगत रहे हैं ॥९॥

रीकार्य--जो साधुओं के विरोधी हैं, प्रतिकृत वचन बोलते हैं, साधुओं के प्रति द्वेषभाव रखते हैं वे अनार्थों के समान लोग साधुको

शण्टार्थ — 'पडिपंथियमागया-प्रातिपथिकतामागताः' साधु जनना द्वेषी 'अल्पेने-आपिएके' है। है है। 'पडिभासंति-प्रतिभाषन्ते' हे छे है 'जे एए-ये एते' के आ साधुक्या 'एवंजीविणा-पव जीविनः' आ प्रकार जिसावृत्तिथी छवन धारखु करे छे. 'एए-एते' आ साखुसा 'परिचारगता-प्रतिकारगताः' पाताना पूर्व इत पापनुं कृण ले। अवी रह्या छे. ११६१।

સ્ત્રાર્ય-કોઈ કોઈ અધર્મી અને સાધુએનો દ્રેષ કરનારા લોકો કહે છે કે 'આ પ્રકારે જીવન વ્યતીત કરતાં આ સાધુએન પૂર્વ'કૃત કર્મોના હદલો ચુકવી રહ્યા છે–ફળ ભેરતવી રહ્યા છે.' નહા

ટીકાર્ય — સાધુએાના વિરાધીએા-સાધુએા પત્યે દ્વેષભાવ રાખનારા અનાર્ય ક્ષાકા જેવાં માથુસા સાધુએકને જોઈને આ પ્રકારનાં પ્રતિકૃળ વચના બાલે છે मागताः कथंदित् प्रतिपथश्व द्रष्टारः 'अष्पेते' अपि एके, अनार्यकल्पाः 'पृष्टिभा-संति' प्रतिभापन्ते, एवं बुदते । किं बुदते-त्रवाह-'जे एए' ये एते साधवः । 'एवं बीदिणो' एउम् अनेन प्रकारेण मिक्षाइत्या जीवनयात्रां किर्वेत्तवन्तः इमे यनयः । 'पृष्टियारग्या' प्रतिकारणता = स्वकीयपूर्वकृतकर्मणां कलमुप्रभूजन्ते । केवित् साधुविद्वेषकारिणो मिक्षार्थं साथुं हृष्ट्रा इत्यं पद्ग्ति, ये एते साधवी छचित्रशिरसोऽद्तद्दानाः परमृहाणि परिभ्रमन्ति । इमे सर्वभोगर्यविताः दुखितं जीवनं जीवन्ति । सर्द्या इमे माग्यरहिताः परजन्मिन कृतमशुभक्षमीऽनुष्ठानं तायैवं कलं परगृहादौ पिक्षावृत्या नीवनं संपादयन्तीति ॥९॥

मुख्य-अद्रेशे वह जुंजइ निर्मणा पिंडोलगाहमा।

मुंडा कडू विणटुंगा उज्ज्ञहा असमाहिया ॥१०॥ छाया--अप्येके बचो युक्षम्ति नग्नाः पिण्डोलमा अथपाः । मुण्डाः कण्ड्विनण्टाङ्गा उज्जन्ला असमाहिताः ॥१०॥

देखकर इस प्रकार भाषण करते हैं - 'भीख माँग कर जीवन व्यतीत करने बांछे ये साधु अपने पूर्वकृत अशुभ कर्म का फल भोग रहे हैं !' कोई साधुबेषी निश्चार्थ निकछे साधु को देखकर कहता है-'इन सिर नोंचने बाले साधुओं ने पहले दान नहीं दिया है, इसी कारण ये घर घर भीख के लिए भटकते फिरते हैं ! ये समस्त भोगों से वंचित हैं और दुःखमयजीवन व्यतीत कर रहे हैं ! ये भाग्यहीन हैं ! पूर्वजनम में अशुभ कर्म करके आए हैं, उसी का यह फल है कि पराए घरों में भीख मांग कर इन्हें प्राणों का निर्वाह करना पडता है ॥९॥

शब्दार्थ — 'अप्येगे-अप्येके' कोई कोई पुरुष 'वइ जुर्नित-बवों युंजिति' कहतें हैं कि 'निगणा-नरन' ये लक्ष्म नंगे हैं 'पिंछोलगा'—— 'लीण माणीने छवन व्यतीत हरनारा भा साधुकी तेमना पूर्व हुत अधुक हमें हुं हुण केशवी रक्षा छे.' लिक्षापाप्ति माटे नीहणेवा साधुने कोई ने डैं. ही साधु देवी माधुकी खेवुं हुछ छे हैं— 'भा हेशबुंचन हरनारा साधुकी के पूर्व कवमां हान ही हां नथी, ते हारखे तेमने लिक्षाने माटे घेर घेर अटहवुं पडे छे. तेथा सहणा केश्वीयी व'चित छे अने हुः भी छवन व्यतीत हरी रक्षा छे. तेथी साध्यीन छे. पूर्व कन्मना अधुका हमें ना हारखे तेमने पारहां हरामां अपखु हरीने लीभ मांगीने शुकरान चक्षाववुं पडे छे. गांगाया सा श्राप्त — 'अप्योगे—अप्येके' होई होई पड़म 'वह जंजिन-कचों गंजिन' हहे

શખ્ડાર્થ — 'अलेगे-अल्येके' કાઈ કાઇ પુરૂષ 'वह जुंजंति-वचो युंजंति' કહે છે કે 'निवण-नग्नाः' આ લાકા નાત્રા છે. 'વિંદોહના-વગ્ઢોહના' બીજાના अन्तयार्थः -- (अप्पेमे) अप्येक्ते केचन पुरुषाः (वर्ज्जनः) वचो युंजिति वाचं भाषन्ते तद्यथा (निगणा) नम्ना एते जिनकित्यकादणः तथा (विडोठगा) पिण्डो-लकाः=परिष्डिभार्थकाः (अहमा) अधमाः=मलमिलनदेहाः (ग्रुंडा) ग्रुण्डाः लुंचित विस्सः (कंट्टिनणहंगा) कंड्डिनष्टांगाः=कण्ट्रकृतश्चतैः विकृतश्चरीराः (उक्रनल्लः) उक्रनल्लाः अहतः जल्लः मलं शुष्कमस्वेदो वा येषां ते उज्जलाः कठिनमलयुक्त-श्चरिका यया तथा (असमाहिया) असमाहिताः अशोभना वीमस्सा ना हृत्यं कथ्यन्तीति ॥१०॥

टीका--'अप्पेने' अध्येके एके अनार्यतुरयाः पुरुषाः सापूनिधकृत्य 'वइ-जुंजइ' वचो युञ्जन्ति वाचमुदीरयन्ति, कीदृशी वाचमुदीरयन्ति, तत्राह-'निषणः'

पिण्डोलगाः' पर पिंडके इच्छुक हैं 'शहमा-अधमाः' अधम हैं 'मुंडा-मुण्डाः' मुण्डित हैं 'कंदृविण्डुंगा-कंदृधिनष्टांगाः' कंदृरोगसे इनके अङ्ग नष्ट होगये हैं 'उज तल्ला-उजल्लाः' ये शुक्क पसीने युक्त और 'अस-माहिया-असमाहिताः' अज्ञोभन अर्थात् बीभत्स हैं ऐसा कहते हैं॥१०॥

अन्वयार्थ-साधुको देखकर कोई कोई कहते हैं, ये नरन हैं (जिनका लिपक आदि) पराये पिण्ड की प्रार्थना करने वाले हैं, अधम हैं मलीन शारीरवाले हैं, मुडित हैं, खुजली के कारण इनका शारीर क्षत विक्षत हो रहा है, मेल जमा हुआ है, ये पसीने से तर हो रहे हैं या इनका शारीर कठिन मल से युक्त है, ये कैसे अशोभन या बीभत्स दिखाई देते हैं ? ॥१०॥

टीकार्थ-अनार्यों के सदक कोई कोई गुरुप साधुओं के सम्बन्ध में इस

પિંડના ઇચ્છુક છે. 'अहमा-अधमाः' અધમ છે. मुंडा मुण्डाः' તે સુષ્ડિત છે, 'कंड्विणटुंगा-कंड्विनष्टंगाः' કંડ્ રાગથી તેમના મ'ગ નધ્ટ થઇ ગયા છે. 'उज्ज्ञहा-उक्जल्डाः' આ લોકો શુધ્ક પરસેયાથી સુક્ત અને 'अग्रमःहिया-असमा हिताः' અશાભન અર્થાત્ ખીલત્સ છે આવું કહે છે. ા૧ા)

સ્ત્રાર્થ-જિનકલ્પિક આદિ સાધુએ.ને જોઈને કાઇ કાઈ મહ્યુસા એવું કહે છે કે-'આ લાકો નમ છે, પરાયર પિંડને (અહારને) માટે પ્રાર્થના કરનારા છે, અધમ છે, મલીન શરીરવાળા મુંડિત છે, ખુજત્રીને કારણે તેમનું શરીર ક્ષત વિસત થઈ ગયું છે, તેમના શરીર પર મેલના થર જામી ગયેલ છે, તેમનું શરીર પરસેવાથી તરબેલા છે, અથવા તેમનું શરીર કઠણ મેલથી યુક્ત છે. તેઓ કેવાં બેડેલા અને બીમતસ દેખાય છે!' ા૧ા

ટીકાર્ય – અનાર્યાના જેવા સ્વભાવવાળા લાકા સાધુએકને અનુલક્ષીને આ

नग्ना एठे जिनक्रस्पिकादयः वस्तरिहताः । 'पापिडोलगा' परिषण्डोळकाः=परविण्डमध्येकाः सन्ति । तथा 'अहमा' अधमाः, मळमलिन्द्वात् निन्दिताः । तथा
(मुंडा) मुण्डाः=लंबितकेशाः तथा 'कंट्ट्विणटुंगा' कण्ड्रविनण्डाङ्गाः कण्ड्रभिः खर्जनैः विनष्टानि अङ्गानि येषां ते कण्ड्रविनष्टाङ्गाः, कण्ड्रकृतरेखाभिः विकृतश्चाराः । तथा 'अल्लाक्षिः विकृतश्चाराः । तथा 'अल्लाहिया' अल्लाहताः । तथा 'अल्लाहिया' अल्लाहताः सञ्जामाः जल्लाः कठिनमलं येषां ते उज्जल्लाः । तथा 'अल्लाहिया' अल्लाहताः =अशोभनाः दुल्टा वा माणिनामसमापिम्रत्पादयन्ति । कदाचित् कुपुरुषा जिनकल्पिमायुं हृष्ट्रा एवं वदन्ति यदीमे परिषण्डोपभोक्तारः नग्ना अधमाश्च तथा हमे मुण्डिताः कंड्रगेगादिना विनष्टाङ्गा मल्युक्तवीमरसयेषयुक्ताः सन्तिति मातः ॥१०॥

प्रकार के बचनों का प्रभोग किया करते हैं ये जिनकल्पिक आदि नग्न हैं, ये पराये आहार की प्रार्थना करते हैं, मलीन होने के कारण ये अधम निन्दित हैं। ये मुण्डिन हैं खुजलों के कारण इनके अंग खराब हो रहे हैं खाज की रेखाओंने इनके दारीर को बिकृत कर दिया है ? करकण्डू या सनस्कुमार के समान बिग्छ दारीर बाले हैं ? इनके दारीर पर जमा हुआ मैल चिपका है ? ये अद्योगन हैं दुष्ट हैं. याणियों को असमाधि उत्पन्न करते हैं।

तारपर्य यह है कि कभी कभी कुपुरुष जिनकर्या साधु को देखकर कहते हैं, ये परान्नजीवी हैं, नग्न हैं, अधम हैं, सिरमुंडे हैं, खुजली आदि से इनके अंग खराय हो रहे हैं मलीन बीभत्स वेष वाले हैं ॥१०॥

પ્રકારનાં વચનોના પ્રયોગ કરે છે-આ જિનકલ્પિક આદિ સાધુઓ નગ્રાવસ્થામાં રહે છે! તેઓ અન્યની પાસે અઃઢારાદિની ભીખ માગે છે! મઢીનતાને કારણે તેઓ અધમ-અપ્રીતિકર લાગે છે! તેમને માથે મુંડા છે. ખુજલીને કારણે તેઓ અધમ-અપ્રીતિકર લાગે છે! તેમને માથે મુંડા છે. ખુજલીને કારણે તેમનાં અંગો ખરાબ થઈ ગયાં છે-શરીર પર વારંવાર ખંજવાળવાને ઢીધે તેમનું શરીર ક્ષતવિક્ષત થઈ જવાને લીધે વિકૃત થઈ ગયું છે! તેઓ કરકંડું અપવા સનત્કુમારના સમાન વિનષ્ટ શરીરવાળા (ક્ષત વિક્ષત યુક્ત શરીરવાળા થઇ ગયા છે. તેમના શરીર પર મેલના પાપડા જામ્યા છે. તેમના દેખાવ અશાભન (સુંદરતા રહિત) અને બીલત્સ (અલુગમાં પ્રેરે તેવે:) અથવા અસમાધ જનક છે.

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે-ક્યારેક કેઃઈ કાઈ કુપુરુષા જિતકસ્પિક સાધુએને જોઇને એવું કહે છે કે-આ સાધુએ પરાજ્ઞજીવી, નગ્ન અને અધમ છે, તેઓ માથે મુંડાવાળા અને ખુજલીને કારણે ખરાજ અંગોવાળા છે, તથા તેઓ મલીન અને બીક્સસ દેખાવવાળા છે. તાગાથા ૧૦૧ प्रम्-प्रवं विष्पंडिद्रन्नेगे अप्पणा उ अजायणा। तमाओं ते तमें जेति मंदा मोहेण पाउँडा ॥११॥ छाया--एवं विषविषद्या एके भारमना तु अज्ञाः। तमस्ते तमसो यान्ति मन्दा मोहेन पाठवाः ॥११॥

अन्त्यार्थः — (प्रं) ए त्रमनेन मकारेण (विष्पडित्रका) विमतिपक्षः साधु सन्मार्गद्वेषिणः (एके) एके के चन-अनार्थाः (अष्पणा उ) आत्मना तु (अजायणा) अज्ञाः विवेकाविज्ञाः (मोहेन पाउडा) मोहेन प्राष्ट्रताः स्मोहेन मिथ्यादर्शनरूपेण माष्ट्रता आच्छादितमत्यः (ते) ते (तमाओ) तमसः अज्ञानरूपाणकारात् (तमं) तमः = उत्कृष्टमज्ञानास्थकारं (जंति) यान्ति गच्छन्तीति ॥११॥

शन्दार्थ -- 'एवं-एवम्' इस प्रकार 'विध्विडियना-विधितिवहाः' साधु और सन्मार्ग के द्रोही 'एगे-एगे' कोई कोई 'अध्यणा उ-आत्मना तु' स्वयं 'अजायणा-अज्ञाः' अज्ञ जीव 'मोहेण पाउडा-मोहेन प्रष्टताः' मोह से ढके हुए अर्थात् मिथ्यादर्शन से ढकीहुइ मितवाछे हैं 'ते-ते' वे 'तपाओ-तमसः' अज्ञान रूप अध्यक्षरसे तमं-तमः' उल्कुष्ट अज्ञान इती अन्ध्रकार को 'जंति-पान्ति' प्रवेश करते हैं ।१११।

अन्वयार्थ-जो लोग इस प्रकार साधु ओं के विरोधी हैं, अनार्य हैं, विवेक्तविकल हैं, मोह से अच्छादितमति वाछे हैं, ते वे अज्ञान से अज्ञान की ओर जाते हैं अर्थात् अज्ञानात्वकार से उत्कृष्ट अन्यकार की दिशा में अग्नसर होते हैं ॥११॥

शण्डार्थ — 'एवं-एक्स्' आ प्रभाष्ट्रे 'तिष्पडियन्ता-वित्रतिपन्ताः' साधु कने सन्मार्थना होदी 'एके-एके' डेग्ड डेग्ड 'अष्पणा च-आत्मना तु' पेति क' 'अजः-यणा-अज्ञाः' अश्र छत्र 'मोद्देण पाउडा मोद्देन प्रवृतः' मिद्धश्ची ढाँडेला छे अर्थात् मिथ्या दर्शनथी ढाँडेली मिदियाणा छे, 'ते-ते' तेथेन 'तमाओ-तमसेः' अज्ञान इप अधिशस्थी 'तम-तमः' उत्दृष्ट अञ्चान ३पी अध्वशस्ते 'जंति-यन्ति' प्राप्त इरे छे, ।१९९॥

સૂત્રાર્થ — જે લે કે આ પ્રકારે સાધુઓના વિરાધો હૈત્ય છે, અનાર્ય અને વિવેકથી વિદ્વીન હૈત્ય છે, અને મેહિથી અવ્દાહિત મહિવાળા હૈત્ય છે, તેએ! એક અજ્ઞાનમાંથી ખીજા અજ્ઞાન તરફ જાય છે એટલે કે અજ્ઞાન રૂપ અધ્ધારમાં ડ્રુબેલા તે લેતિકા નરક અહિ રૂપ ઉત્કૃષ્ટ અધ્ધારની દિશામાં અગ્રેસર થાય છે. તામાથા ૧૧ત

टीका--(प्वं) एवम्=उपयुक्तरीत्या 'एगे' एके ज्ञयुष्यकर्माणः धर्ममर्मं विवितिता अनायाः 'विष्पिडिका' विषितियन्नाः=प्राध्नां मोक्षमार्गस्य च मद्वेष कारकाः, साधुद्वेषकारकाः कीद्रशास्त्रवाह-'अष्यणा' आत्मना स्वयम् 'उ' तु 'अनायणा' अनावन्योऽहाः धर्मावरणवर्जिताः, 'तमाभो' तमसः अझान्ह्यात् अन्धकारात् । 'तमं' तपः=उत्कृष्टान्यकारमञ्चानम् 'जंवि' यान्ति प्राष्त्रवन्ति, नीवादिष नीवां गति पाष्त्र स्वीत्यथः । कथं ते अध्यां गविं पाष्त्रवन्ति तन्नाह-मंदा इति । मन्दा यतो ज्ञान ऽवरणीयादिकर्मणा च्याप्ताः । अनोऽघो गविं गच्छन्ति । हेस्वन्तरमप्याह-'मोदेश पाउडा' इति मोहेन मिथ्यादर्शनरूपेण पावताः आच्छादिताः, अपप्राऽन्धन्नयाः साधुविद्वेवकारिणः कुमार्गमाश्रयन्ति । एकं वश्वविदेशः द्वितीयं चश्चविदेशिका सह सहवासः एतद्वयं यस्य नास्ति स एव तन्त्रनेत्यः एशद्दशस्य यदि कुनार्गे पृष्टिकीनेत्तदः तस्य कोषराध

टीकार्थ-इस प्रकार जो लोग पापकर्मी हैं, धर्म के मर्म से अनिभन्न हैं अतर्थ हैं साधुओं के और मोक्षमार्ग के देखी हैं, स्वयं अज्ञान हैं और धर्माचरण से रहित हैं, वे अज्ञान रूप अन्धकार से उत्कृष्ट अज्ञान की प्राप्त होते हैं अर्थात् नीच से नीच तर गित प्राप्त करते हैं। उन्हें अपम गित की प्राप्त क्यों होती है, इसका उत्तर यह है कि वे मन्द हैं, ज्ञाना बरणीय आदि कमों से प्रस्त हैं, इसी कारण अधोगित प्राप्त करते हैं। अधोगित प्राप्त करने का दूसरा कारण यह है कि वे मिध्यादर्शन रूप मोह के ब्रारा आच्छादित हैं। इस कारण वे अन्धे के समान हैं साधुओं से ब्रेय करते हैं कुमार्ग का अवलम्यन करते हैं।

एक चक्षु विवेक है और दूसरी चक्षु विवेकी जन के साथ सहवास

ટીકાર્ય — આ પ્રકાર જે લે હોં પાપકમીં છે, ધર્મના સમેંથી અનિક્ષેત્ર છે, અનાર્ય છે, સાધુઓના અને માક્ષમાર્યના દેવી છે. સ્વયં અજ્ઞાન છે અને ધર્માચરણથી રહિત હોય છે, તેઓ અજ્ઞાનરૂપ અધકારમાંથી ઉત્કૃષ્ટ અધકારમાં જાય છે એટલે કે તીચ ગતિમાંથી નીચતર ગતિમાં જાય છે. શા કારશે તેમને અધમ ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે તેએ મન્દ છે, જ્ઞાનાવરણીય અહિ કમોંથી પ્રસ્ત છે, તે કારશે તેમને અધાયતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. અધા-ગતિ પ્રાપ્ત થવાનું બીજું કરણ એ છે કે તેઓ મિશ્યાદર્શન રૂપ માહ વડે આવ્છાદિત છે. તે કારશે તેઓ અંધળ જેવાં હોવાને કારશે સાધુઓ પ્રત્યે દેષભાવ રાખે છે અને કુમાર્ગનું અવશંબન કરે છે

વિવેક એક ચક્ષુ સમ∗ન છે અને વિવેકીજનાના સહવાસ **બી**જા ચક્ષુ **સ્∘**ધ

#### २६

इति तदुक्तम्--

"एकं हि चञ्चरवले सहनो विवेकः तद्रद्भिरेत सह संवत्तविर्द्धितीयम् । एतद्द्रयं अवि न यस्य स तरातोऽभ्यः तस्याष्यमार्गचलने खलु कोऽपराधः ॥१॥"

प्वं साधुभिः सह विद्वेषं कुर्वन्तः सन्मार्गाद्षि द्वबन्ते उज्ञानिनः मोहाच्छा-दिताः अनार्या एकस्माद्ज्ञानान्निर्मत्यः उज्ज्ञानाऽन्तरं नरकादिरूषां दुर्गति गच्छन्ति, विवेकसून्यत्वादिति भावः ॥११॥

करना है। जिसके यह दोनों ही चक्षु नहीं है वही वास्तव में अन्धा है। ऐसा मनुष्य पदि कुमार्ग में पष्टल हो तो उसका क्या अपराघ है शिकहा भी है-'एकं हि चक्षुरमलं सहजो विवेका' इत्यादि।

'सहज स्वाभाविक विवेक एक निर्मल नेत्र है और विवेकी जनों का सहवास (समागम) दूसरा नेत्र है। यह दोनों ही नेत्र जिसे पास नहीं है, वास्तव में वही इस भूनल पर अंधा है। वह अगर कुपधगामी होता है तो उस वेवारे का क्या अपराध है? अर्थात् उसका कुपार्गगामी होना तो स्वभाविक ही है।

इस प्रकार साधुओं के विनि हेष रखने वाले, सन्मार्ग से द्रोह करने वाले, अज्ञानी, मोह से विरे हुए अन्धर्य जन एक अज्ञान से निकल कर नरकगिन आदि रूप दूसरे अज्ञान को प्राप्त करते हैं, क्योंकि वे विवेक रहित होते हैं ॥११॥

સમાન છે જેમને આ ખન્ને ચક્ષુ હોતાં નથી, તેઓ જ ખરી રીતે આંધળા છે. એવા માણસ જે કુમાર્ગે પ્રવૃત થાય, તેા તેના શા મપરાધ ! કહ્યું પછુ છે કે–'१कं हि चक्षुरमਲં छहजो विवेकः' ઇત્યાદિ—

'સ્વાભાવિક વિવેક એક નિર્મળ નેત્ર રૂપ છે. અને વિવેકી જનાના સહવાસ બીજા નેત્ર રૂપ છે. આ સંસારમાં જેને આ બે નેત્રાની પ્રાપ્તિ ઘઇ નથી તેને જ વાસ્તવિક રૂપે તા અંધ કહી શકાય છે. જો આ બન્ને પ્રકારના નેત્રાના અભાવવાળા માણુસ કુમાર્ગંગામી અને, તા તેના શા અપરાધ! એટલે કે એવા માણુસ કુમાર્ગંગામી અને તે સ્વામાવિક જ છે.

આ પ્રકારે સાધુએ પ્રત્યે દ્વેષ રાખતાર સન્માર્ગના દ્રોઢ કરનાર અજ્ઞાની, માહથી ઘેરાયેલા અજ્ઞાન માળુસા એક અજ્ઞાનમાંથી નીકળીને નરકગતિ આદિ રૂપ બીજા અજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે, કારજ્ કે તેઓ વિવેકરહિત દ્વાય છે, મગાયા ૧૧૦

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. अ. ३ उ. १ दंशमशकादिपरीपहनिरूपणम् रे७

दंशमशकादि परीवहमाइ-'पुट्ठी ये' इत्यादि ।

मृत्रम्-पुट्टो य दंसमसप्हिं तृषफासमञ्जाइया।

न मे दिट्टे परे लोए जह परं मरणं सिया ॥१२॥

छाया--स्पृष्ट्य दंतमशकेस्तृगस्यशीमशक्तृवन् ।

न मया दृष्टः परलोको यदि परं मरणं स्यात् ॥१२॥

अन्त्रयार्थः -- (दंसमसए हिं) दंशमशकैः (पुट्टो) स्पृष्टश्च मिश्तः तथा (तण-फासमचाइया) स्णस्पर्शमशक्तुवन् निर्विचनस्थात् स्णेषु शयानः तत्स्पर्शमशक्तु-चन् कदाविदेवं चिन्तयेत् (मे) मया (परे लोए) परो लोकः स्वर्गादिरूपः (न दिद्वे)

दंश मशक आदि परीषहों का कथन करते हैं-'पुट्टी य'

शब्दार्थ-'दंसमसएहिं-दंशमशकै.' दंश और मशकों द्वारा 'पुट्टो-स्पृष्टः' स्पर्श किया गया अर्थात् काटा गया तथा 'तणकासमचाहया-तृणस्पर्शमशक्तुवन्' तृणस्पर्श को नहीं सहसकता हुआ साधु ऐसा भी विचार कर सकता है कि 'मे-मया' मैने 'परलोए-परलोकः' स्वर्गादि रूप परलोक को तो 'न दिहे-न दृष्टः' प्रत्यक्ष रूप से देखा नहीं है 'परं-परंतु' तथापि 'जह-यदि' कदाचित् 'मरणं सिधा-मरणं स्थात्' इस कष्ट से मरणतो स्पष्ट दिखता है और कोई फल दीखता नहीं है ॥१२॥

अन्वयार्थ-दंशमदाक परीषह अर्थात् डांस मच्छरों के उँसने पर तथा तुगस्पदी परीयह की सहन न करसकते के कारण अर्थात् अर्किचन होने से बास पर दायन करते हुए उसके कठिन स्पर्दी की सहन न कर सकने से साधु कराचित्र इसवकार विवार करे परलोक तो मैंने देखा

હવે સૂત્રકાર ડાંસ, મચ્છર આદિ દ્વારા આવી પડતાં પરીષ**હે**ાનું કથન કરે છે—'ઘુટ્રો ચ' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'दंसमसपहिं -दंशमशकैः' ६'श अने भर्श है। द्वारा 'पुट्टो-स्पृष्टः' स्पर्धा करवामां आवेल अर्थात् करकामां आवेल तथा 'तणफरसमचाइया- तणस्पर्धमशक्तुवन्' तृष्ठाना स्पर्धाने सक्तन न करी शक्तवावाणो साधु अवि। विचार करे छे के 'मे-मया' में ''परे कोप-परो कोकः' स्वर्ण वजेरे इप परखेकिने ते। 'न दिद्वे-न हरदः' प्रत्यक्ष ३५थी लिया नयी 'परं-परं' तो पणु 'जइ-यदि' क्वाय 'मरण विया-मरणं स्यान्' आ १५थी करक्ष है। स्पष्ट लियाय छे अने है। ईण हैणातुं नथी. ११२१।

સ્ત્રાર્થ – દંશમશક પરીયહ એટલે કે ડાંસ, મચ્છર અદિ જંતુઓ કરડવાથી જે ત્રાસ સહત કરવા પડે છે તે ત્રાસ સહત કરવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે તથા તૃજ્ઞસ્પર્શ પરીયહને સહત ન કરી શકવાને કારશે (અકિંચન હે.વાને કારશે ઘાસ પર શયન કરતી વખતે તેના કઠિન સ્પર્શ સહન ન કરી શકવાને કારશે)

२८

न दृष्टः पर अक्षेण नोपलच्धः (परं) परन्तु (जः) यदि कदाचित् (मरणं सिया) मरणं स्यात् अनेन क्छेशेन मरणमेत्र स्यात् नान्यत्कलं किमपीति ॥१२॥

टीका--'दंशनसएहिं' दंशमशकैः 'पुट्टो' स्पृष्टः कदाविदंशमश्रकादिवहुले कोकणादिमदेशे विहरन् साधुः दंशमशकैदिष्टो भवेत्। तथा-'तणकासमचाइवा' तृणस्पर्शमशक्तुद्वन् तृणादौ श्वयनं कुर्वन् तदीयं कटोरं स्पर्शो सोहुमशक्तुद्वन् । आचीः सन् एवं विचिन्तये परलोकमाण्डये मधा प्रवच्या गृहीता, तथा एतानि दंशमशकादि अनितदुःखानि अपि सोहानि। परन्तु स परलोकः 'न मे दिहे' मया न दृष्टः मत्यक्षेण, न वा परलोके अनुमानाद्या विद्यते। अव्यभिवस्तिहेतोसमान्वात्। अतः परं केवलम्। 'जह' यदि 'मरणं' मृत्युरेः 'तिया' स्यात्।

नहीं है, परन्तु कदाचित् इस क्लेश से मेरा मरण हो जाएगा। इस कष्ट को सहन करने का अन्य कोई फल नहीं है'॥१२॥

टीकार्थ-- जहां डांस और मच्छर बहुतमाण से होते हैं, ऐसे कोंकण आदि प्रदेशों में विचरते हुए साधु को डांस मच्छर डसते हैं। कभी कभी घास आदि पर शयन करना पड़ता है तो उसका कठोर स्पर्श सहा नहीं जाता, ऐसी स्थिति में पीडा का अनुभव करते हुए साधु कदाचित् ऐसा विचार करे-परलोक में सुख की प्राप्ति के लिए मैंने दीक्षा आंगीकार की और डांस मच्छरों के काटने के कछ भी सहन किये। सगर बह परलोक मैंने प्रत्यक्ष से देखा नहीं। उसके विषय में अनुमान प्रमाण भी विद्यमान नहीं है, न्योंकि अव्यक्ति बारी (निदंधि) हेतु का अभाव है। अतः मरना ही पड़ेगा।

કૈાઇ અલ્પાસત્ત્વ સાધુ કયારેક આ પ્રકારના વિચાર કરે છે- પરક્ષાક તાે મેં જાેયા નથી, પરત્તુ આ કલેશથી અહું સૃત્યુ થઇ જશે. આ કપ્ટને સહુત કરવાનું બીજું કાઇ પણ કળ મને દેખાતું નથી.' હાલસા

ટીકાર્ય — નયાં ડાંસ, મચ્છર અંદિ જંતુઓ વિશેષ પ્રમાણમાં હોય છે. એવાં કેંકણ આદિ પ્રદેશામાં વિચરતા સાધુઓને ડાંસ, મચ્છર આદિ કરડે છે. કચારેક તેને ઘાસ આદિ પર શયન કરલું પડે છે, એવું અને ત્યારે તેના કઠાર સ્પર્શ તે સહન કરી શકતા નઘી. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં પીડાના અનમલ કરતા તે સાધુ કચારેક આ પ્રકારના વિચાર કરે છે—પરલાકના સુખની પ્રાપ્તિને માટે મેં દીક્ષા બહાણ કરી છે, અને તે માટે હું ડાંસ, મચ્છર આદિના ત્રાસ પણ સહન કરી રહ્યો છું. પરન્તુ તે પરલાક મેં પ્રત્યક્ષ તા નથી, કારણ કે તે વિયયમાં નિર્દાય હેતુના અભાવ છે. પરંતુ આ ત્રાસને કારણે મરવું પડશે, એ વાત તા નિર્શિત છે.

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. १ केशलुंचनाऽसहत्वनिरूपणम् २६

अयं मानः -परकोकस्तु मस्यक्षतो नाऽनगम्यते, अनुभानादिकम्पि नास्ति, एवं च परलोकस्तु नेत्र पाप्तः । केवल मेतादृष्टदुः सस्दनेन मरणमेत फलम् । नान्यत्, मरणाऽतिरिक्तं फलमेत् न स्पादिस्यति चित्रयेत्, कोऽपि साधुः देश-कालादिपीडितः सन्निति ॥१२॥

मुरुम्-संतत्ता केस्छोएणं वंभचेरपराईया। तत्थ मंदा विसीयंति मच्छा विद्वा व केयणे ॥१३॥ छाया--संतप्ताः केश्छंवनेन ब्रह्मवर्षपराजिताः। तत्र मन्दा विधीदन्ति मस्स्या विद्वा इव केतने ॥१३॥

आशाय यह है-परलोक प्रत्यक्ष से प्रतीत नहीं होता और न उसका साधक कोई अनुमान आदि प्रमाण है। इसपकार परलोक तो प्राप्त नहीं है, इस दुःख को सहन करने का फल मृत्यु ही है, अन्य कुछ भी नहीं। देशकाल आदि से पीडित कोई साधु इस प्रकार विचार करता है।।। १२॥

शब्दार्थ — 'केसलोएणं-केश्लंबनेन' केशलुश्चन से 'संतत्ता-सम्त-प्ताः' पीडित 'बंभचेरपराइया-ब्रह्मचर्ध्यपराजिताः' और ब्रह्मचर्ध से परा जित होकर 'तत्थ-तत्र' केशलंबन में दुवेल 'मंदा-मन्दाः' सूर्ष्व पुरुष 'केयणे-केतने' जाल में 'विद्वा-विद्धाः' कसी हुई 'मच्छा व-मत्स्याइव' मछली के जैसे 'विसी यंति-विपीदंति' क्लेश का अनुभव करते हैं॥१३॥

આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે પરલેકનું અસ્તિત્વ પ્રત્યક્ષ તે દેખાતું નથી, અને તેનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરનાર કેંદ અનુમાન અહિ પ્રમા**ણ પણ** મેત્રજૂદ નથી. આ રીતે પરલેકતા સુખની પ્રાપ્તિ ઘવાની વાત તો દૂર રહી પણ આ દુઃખ સહન કરવાના કલ રૂપે મૃત્યુને તો ચાલ્કલ લેઠવું પહેશે! માત સિવય બીજું કાઇ પણ કળ મળવાનું નથી! દેશ, કાળ આદિથી પીડિત કાંઇ સાધુ આ પ્રકારના વિચાર પણ કરે છે. ાગાથા ૧૨ના

शश्रार्थ — 'केस ओवणं-केराहं नरेन' देश श्रं थनथी 'संतता-सम्बद्धाः' हुःभी भर्यात् पिडायमान 'बंगवेरपराइया-ब्रह्मवर्यपराजिताः' अने अहायर्थथी पश्रः छत थर्धने तत्य-तत्र' देशश्रं यनमां हुण्ण 'मंदः-मन्दाः' भूर्ण पुरुष 'केयणे-केतने' जणमां 'बिहा-बिद्धाः' ६ साथेशी 'मच्छा व-मस्स्या-इव' भाछशीनी केम 'बिसीयंति-विषीदंति' देशेश अर्थात् हुःभने। अनुभन ६२ छे. ॥१३॥

ĝσ

अन्वयार्थः — (केसलोरणं) केशलुंचनेत (संतत्ता) संतप्ताः पीडिताः (बंगः चेरपराइया) ब्रह्मवर्षपराजिताः ब्रह्मचर्षे भग्नाः सन्तः (तस्य) तत्र केशोत्पाटने दुर्जयकामोद्रेके वा (मंदा) भन्दाः = अरुपसत्ताः कातराः (केयणे) केतने जाले (बिद्धा) विद्धाः (मच्छा व) मत्स्या इव (बिसोयंक्षि) विवीदंति वर्छेश्वमनुभवंति च्रियन्ते वा इति ॥१३॥

टीका—'केसलीएगं' केशलुं रनेन 'संतत्ता' सन्तप्ताः पीडिताः केशीत्पा-टनेन महती खलु पीडा समुत्वधते देहिनाम् । ताद्यः पीड्याऽस्वसत्त्रो दीनतामु-पगच्छति । तथा 'वंभवेरपराइया' ब्रह्मवर्षपराजिताः=ब्रह्मवर्षभग्नाः सन्तः । 'तथ्य' तत्र केशलोचने मवळकामोद्रेके सित 'मंदा' मन्दाः=जडाः पुरुषः । 'विसीयंति' विषीदन्ति संयमानुष्ठानं मिति शिथिली भवन्ति । यद्वा—सर्वया संयमानुष्ठानात् परिञ्रष्टा एव भवन्ति । तत्र दृष्टान्तमुदाहरति—मच्छा इत्यादि । 'केथणे' केतने जाले 'विद्वा' विद्वाः 'मच्छा' मत्दाः 'व' इव—पया मत्स्यी

अन्वयार्थ--केदालीच से धीडित होकर तथा ब्रह्मचर्य से पराजित होकर अर्थात् कामवासना का दुर्जय उद्रेक (कामवासना में अध्यन्त आतुर होकर) होने पर कायर साधु जाल में फंसे हुए मच्छों के जैसा क्लेदा को अनुभव करते हैं या मर जाते हैं। ॥१३॥

टीकार्थ--केशों का लुंचन करने में प्राणियों को बहुत पीडा होती है और उस पीडा से कायरजन दीनता को प्रत्य होते हैं अतएव केशलोंच से संतरत होकर तथा ब्रह्मवर्थ का पालन करने में असमर्थ होकर मन्द्र अर्थात् धैंथहीन पुरुष विवाद करते हैं संयम के अनुष्ठान में शिथिल हो जाते हैं। अथवा संयमानुष्ठान से सर्वथा अब्ट हो जाते हैं। इस विषय में द्रष्टान्त कहते हैं-जैसे महस्य जाल में फंस कर और

સૂત્રાથે—કેશલું અનથી પીડા અનુભવતા તથા પ્રહ્મચર્ય વતનું પાલન કરવાને અસમર્થ એવા કાયર સાધુ-કામવાસનાના દુર્જય ઉદ્રેક થાય ત્યારે જાગમાં ક્સાયેલી માછલીની જેમ કલેશના અનુભવ કરે છે, અને સંયમના માર્ગેથી લખ્ટ થઇ જાય છે.

ટીકાર્ય — કેશના લાચ કરતા વખતે સાધુઓને ખૂબ જ પીડા થાય છે, તે પીડાને કારણે કાયર (અલ્પસત્ત્ર) સાધુના વિવાદના અનુલાવ કરે છે, એજ પ્રમાણે પ્રદાયર્યનું પાલન કરવાને અસમર્થ હે.ય એવા સાધુ કામવાસનાના હેટ્રેક ઘાય ત્યારે સંયમના અનુષ્ઠ નમાં શિધિલ થઇ જાય છે, અથવા સંયમના પરિત્યાળ કરી નાખે છે. આ વાતને વધુ સ્પષ્ટ કરવા માટે સ્ત્રકારે નીચેનું દગ્ટાન્ત આપ્યું છે.—-

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. १ परतीर्थिकैः भीडोत्पादनम् 💎 ३१

जाछेन बद्धो निःसरणोपायमनवाष्य तत्रैव जाले ख्रियते तथा मयलकामेन परा-भृताः केऽवि साधवः सयमानुष्ठानमेव स्यजंति । यद्वा तादश संपमानुष्ठाने शिथिला भवति ॥१३॥

## मुरुम्-आंयदंडसमोयारे मिञ्कासंठियभावणा ।

# हरिसप्पओसमावन्ना केई खूसंतिऽनारिया ॥१४॥

छाया---आस्मद्ग्डसमाचारा निथ्यासंस्थितभावना । इर्षद्वेषं समापन्नाः केपि ऌपयंत्यनार्याः ॥१४॥

अन्वयार्थः--(भाषदंडसमायारे) आत्मद्डसमावारः:=प्राथ्मा दण्डचते

उससे बाहर निकलने का उपाय न पाकर उसी में मर जाता है, उसी प्रकार प्रदल काम से पराजित होकर कोई कोई साधु संयम का ही स्थाग कर देते हैं या संयम में शिथिल पड जाते हैं ॥१३॥

शन्दार्थ—'आयदंडसमायारे-आत्मदंडसमाचाराः' जिससे आत्मा करणाण से अष्ट हो जाता है ऐसा आचार अनुष्ठान करनेवाले 'मिच्छा संठियभाषणा-मिथ्यासंस्थितभावनाः' जिनकी चित्तवृति मिथ्यास्व से व्यास हैं अर्थात् हिंसादि में तत्थर है तथा 'हरिसप्यभोसमावण्णा– हर्षमद्वेषमापनाः' जो राग और द्वेषसे युक्त हैं ऐसे 'केई-केषि' कोई 'अणा-रिया-अनार्याः' अनार्य पुरुष 'लूसन्ति-लूषपन्ति' साधुको पीडा पहुँचाते हैं ॥१४॥

## अन्वयार्थ—जिससे आस्मा दण्डित होता है या हित से रहित होना

જેવી રીતે જાળમાં ક્સ યેલી માછલી તેમાંથી છુટવાને માટે વલખાં મારે છે, પણ છુટ્યાના કાઇ ઉપાય નહીં જડવાથી તેમાં જ મરી જાય છે, એજ પ્રમાણે પ્રભળ કામવાસનાથી પરાજિત થઈ ને કાઇ કાઇ કાયર સાધુઓ સંયમના ત્યાગ કરે છે અથવા શિથિલાચારી ખની જાય છે. ાગાથા ૧૩૫

शण्डार्थ — 'आयतं इसमायारे-आत्मतं इसमाचाराः' लेनाथी आत्मा इद्ध्याख्यी अरु थर्ड लय छे, क्रेवे। आधार-अनुष्ठान इरवावाणा 'मिन्छा-संठियभावणा-मिध्य संस्थितभावना' लेभनी वित्तवृत्ति भिध्यात्वथी व्यापत छे अर्थात् द्विमा वभेरेमां तत्पर छे तथा 'हिस्सिप श्रीमावण्णा-ह्वेश्रद्वेषमापन्नः' लेकी रामदेववाणा छे. कीवा 'केई-केपि' डैंडि 'अणारिया-अनार्याः' अनार्थ' पुरुष 'त्रुसंति-त्रुपपन्ति' साधुने पिडा पढ़ेंबाडे छे. ११४।

સ્ત્રાર્થ—જે આચારને કારણે આત્મા દંડિત શાય છે. અલવા આત્મન

18

हितात् खण्डचते येन स आत्मदण्डः एताहशः आचारः अनुष्ठानं येषां ते तथा 'मिन्छासंठियमात्रणा' मिथ्यासंस्थितभावना मिथ्यात्वोषहृतदृश्यः' (हिस्स-प्रमोसमात्रना) हपैपद्वेपमात्रमाः रागद्वेपसमाज्ञाः (केह) केवि (जणारिया) अनार्याः (ल्युनंति) लूपयन्ति कर्ययंति दण्डादिभिः ताडयंति साधृनिति ॥१४॥

टीका—'भायदंडसमानारे' आत्मदण्डसमानारः, दण्डणते खण्डणते मोक्षा-दभः पात्यते आत्मा येन स आत्मदण्डः साधुनिन्दाताडनादिमाणाविपानादि-स्रक्षणः। सनानारः अनुन्ठानम्, एताद्य आनारो निद्यते येषां ते आत्मदण्ड-समानाराः। तथा—'मिन्छासं ठियमायणा' मिथ्यासंस्थितभावनाः, मिथ्यान्विपरीता संस्थिता कदाग्रहाभिरूढा भावना येषां ते भिथ्यासंस्थितभावनाः मिथ्यात्वीपहत-बुद्धयः हिंसादिपरायणाः इति यावत्। 'हरिसप्पओसनावन्ना' हर्षद्वेषसमापनाः= हर्षभ भद्वेषश्चेति हर्षभद्वेषं तदापनाः पाषानरणे हर्षनन्तः धर्मानरणे द्वेषनन्तः

है, ऐसा आचार कहलाता है। जिनका ऐसा आचार है और जिनकी दृष्टि मिथ्यात्व के कारण उपहत हो गई है, जो हुए और द्वेप अर्थात् रागद्वेव से युक्त है, ऐसे कोई कोई अनार्य पुरुष साधुओं को दण्ड आदि से ताडन करते हैं।।१४॥

टीकार्थ--साधु की निग्दा, ताडना या हत्या करना आदि कार्य, जो आत्मा को दण्डित करने वाले हैं, 'आत्मदण्ड समाचार' कहे गए हैं। मिथ्या अर्थात् विगरीत कदाग्रह रूप भावना वाले को 'निथ्या संस्थित भावना' कहते हैं अर्थात् जिनकी बुद्धि विथ्यात्व के कारण नष्ट हो गई है, जो हिंसादियांथों में तत्यर रहते हैं। जो हर्ष और

હિતનું જેના દારા ખંડન ઘાય છે, એવા અધ્યારને 'અત્મદંડ સમાચાર' કહે છે. જેમના એવા અચાર છે અને જેમની દૃષ્ટિ મિશ્યાત્વને કારણે ઉપહત થઇ ગઇ છે, જેઓ રાગ અને દ્વેયથી યુક્ત છે, એવા કાઈ કે.ઈ અનાર્ય લાકા સાધુઓને લાકડી અહિ વડે મારે છે. હાલકા

ટીકાર્થ -- સાધુની નિંદા, સાધુને મારપીટ, સાધુની હત્યા આદિ કૃત્યા મત્માને દ્રાંડિત કરનાર:- આત્માના હિતનું ખંડન કરનારા છે. તેથી એવાં ફૃત્યાને 'અત્મદંડ સમાચાય' કહે છે. મિશ્યાદિલ્ટ જીવાને, એટલે કે વિષદીત કદાચક રૂપ ભાવનાવાળા માણસોને 'મિશ્યા સંસ્થિત ભાવનાવાળા' કહે છે. આ બન્ને વિશેષશ્રાથી સુક્ત લેડો-એટલે કે જેમની બુદ્ધિ મિશ્યાત્વને કારણે નશ્ટ થઈ ગઇ છે, જેએ હિંસાદિ પાપામાં પ્રવૃત્ત રહે છે, જેએ રાગ અને દ્રેષથી સુક્ત છે-એટલે કે જેઓ પાપતું આચરણ કરવામાં હર્ષના અનુભવ

### समयार्थकोधिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. १ परतीधिकैः पीडोत्पादनम्

राण्डेपाऽधीनाः । 'केई' केपि=इत्यंभूताः 'अनारिया' अनार्याः-अहिंसा धर्म-मर्माऽनिभक्षाः सदाचारे वर्त्तभानं साधुं क्रीडापडेपाभ्याम् 'त्रमंति' त्रूपयंति पीडयन्ति दण्डादिमहारैः कडुशब्दैर्घा । केचित् अनार्याः आत्मदण्डसमाचाराः तथा विपरीतमतयः राण्डेपाभ्यां साधुं पीडयन्ति, इति ॥१९॥

मुख्य-अप्येगे पिलयंति चारो चौरो ति सुदर्वयं।

बंधिति भिक्रखुयं जाला कसायवयणोहि य ॥१५॥ छाया--भष्येके पर्यन्ते चारशीर इति सुब्रह्म । बन्नन्ति भिक्षकं चलाः कपायवचनेश्र ॥१५॥

हेष से आपन्न हैं अर्थात् पाप को आचरण करने में अनुरागी और धर्म का आगरण करने में हेपचान हैं-रागी और हेवी हैं, ऐसे कोई कोई अनार्थ, अहिंसा धर्म के मर्म से अनिस्ज्ञ लोग सदाचारपरायण साधु को कीडा या हेव से पेरित होकर दण्ड आदि का प्रहार करके अथवा कटुक दावर कहकर पीडा पहुंचाते हैं। तारार्घ यह है कि कोई कोई आत्मा के लिए अप्टितकर आचरण करने वाले और विपरीत बुद्धि बाले लोग गागहेव से पेरित होकर साधु को कष्ट देते हैं। १९४॥

राब्दार्थ-'अप्पेगे-अप्पेके' कोई 'बाला-बालाः' अज्ञानी पुरुष 'पलि यंतेसि-पर्यते' अनार्थ इसके आसपास विचरते हुए 'सुब्वयं-सुन्नतम्' साधु को 'भिकानुयं-भिक्षुकप्र' शिक्षुक को 'चारो चोरोत्ति-चारश्चोर इति' यह गुसचर है अथवा चीर है एसा कहते हुए 'बंधेति-बध्निल' रस्सी आदि से बधिते है तथा 'कसायवयणेहिय-कषायवचनैः' कहुबचन कहकर साधुको पीडित करते हैं ॥१५॥

કરે છે અને ધર્માચરણ કરવામાં દ્વેષ શુક્રત છે એવાં રાગ દ્વેષ શુક્રત, અને અહિંસા ધર્મથી અનિલજ્ઞ કાઈ કાઇ અનાધ લેકિકા સદાચાર પરાયણ સાધુઓને પોતાના આનંદને ખાતર અથવા દેવલાવથી પ્રેરાઇને લાકડી આદિના પ્રહાર વડે અથવા કટુ શબ્દો વડે પીડા પહોંચાડે છે. આ સગસ્ત કઘનના ભાવાર્થ એ છે કે કાઈ કાઈ આત્મહિતના ઘાતક અને વિપરીત ખુહિવળા રાગદ્વેષથી પ્રેરાઈને સાધુને કબ્ટ દે છે. ાગાશા ૧૪ા

शण्डार्थ — 'कपोने-अध्येके' डैं ही 'बाला-शाला' अज्ञानी पुरुष 'पिक्रयंतेसिं -पर्यन्ते' अनार्थ देशना आध्यासभां हरतां 'मृत्वयं-सुव्रकम्' साधुने 'भिवस्तृयं -शिक्षुकम्' शिक्षुक्ते 'चारो-चोरोत्ति-चारमेंद्र इति' आ अभ्तयर हे अथवा यार हे अथवा यार हे अथवा यार हे अथवा यार हे अथवा वार के अथवा यार हे अथवा का का अध्या करायवचनेः' इद्दे वयन इद्धीने साधुने पीटित अर्थात् हुःभी इरे हे हो ॥१॥॥

अन्वयार्थः---(अप्पेगे) अप्येके (वाला) यालाः अज्ञानिनः पुरुषाः (पिल्यं-तेक्षिं पर्यन्ते श्नार्यदेशसमीपे विचरन्तं (सुरुत्यं) सुव्रतं=साधुम् (भिक्सुयं) भिञ्च-कम् (चारो ,चोरो ति) चारधीर इति छु स्तः (वंधित) वध्नन्ति रज्ञादिना तथा (कसःयवयणेदि प) करापरवनैः ऊटु सबवैः पीडपन्ति चेति।।१५॥

टीका--'अप्पेगे' अपि एके अनार्याः पुरुषाः 'वाला' वाला=अहानिनःसदसद्विकेविकलाः 'पलियंतेर्सि' पर्यन्तःसीमासु परिश्रमन्त्रम् 'सुव्ययं' सुत्रतं
साधुम्, सुष्ठु सम्यगर्षिमादिवतं यस्य स तम् 'भिक्षुप्रये' भिक्षुकं भिक्षाचरणश्चीलम् 'चारो चोरो ति' वारोऽयं चीरोऽयं=हस्यचिद्धृपतेर्द्तोऽयं चौरोऽयं तस्करः
कर्मशीकोऽयं चेति ख्रुवन्तः । सुत्रतं पद्कायरक्षकं निरवद्यभिक्षाचरणश्चीलमपि सुनिः
चौर इति मरवा तं क्लेश्चयन्ति दण्डादिना । तथा-'वंधंति' वधनन्ति एजादिना
'य' च पुनः 'कसायवयणेदिं' कपायवसनैभैरसंपिन्त । ते उनार्यपुरुषाः,

अन्वयार्थ--कोई कोई अज्ञानी पुरुष अनार्य देश के आस पास विचरते हुए साधु को चार या चोर कहते हुए रस्सी आदि से बांब देते हैं तथा कडुक वचनों झारा पीडा पहुंचाते हैं ॥१५॥

टीकाथ-कोई कोई अनार्य पुरुष, जो सत् असत् के विवेक से हीन हैं, सीमा पर विचरते हुए और अहिंसा भादि बतों का सम्पक् प्रकार से पालन करने वाले भिश्च को 'यह किसी राजा का जासूस (दृत) है, यह चोर है, इत्यादि कहते हुए एवं पर काम के रक्षक, निर्दोष भिक्षा ग्रहण करने वाले मुनि को भी चोर जान कर उसे दण्ड आदि से पीडा पहुं-चाते हैं, रस्सी आदि से यांच देते हैं और क्षापयुक्त वचनों से अर्सना करते हैं।

સૂત્રાર્થ--કાઈ કેઈ અજ્ઞાની પુરુષે: અજ્ઞાની પુરુષે! અનાર્ય દેશમાં વિચરતા સાધુઓને ચાર, જાસૂસ આદિ માની લઈને, તેમને દેવડા આદિ વ3 અાંધીને કઠુ વચના દ્વારા પીડા પહેાંચાઉ છે. તેમને

ટીકાર્ય — સરા નરસાંના વિવેકથી રહિત અનાર્ય પ્રદેશાની સીમા પર વિચરતા, અહિંમા આદિ વ્રતાનું સમ્પ્રક્ પ્રકારે પાલન કરનારા સાધુને દાઈ રાજ્યના ભસ્ત્રસ માની લઇને આ પ્રકારના કડુ વચના બાલે છે—'આ ચાર છે, 'આ ચાર (જાસ્ત્રસ) છે, એટલું જ નહીં પણ તેઓ તેને દારડા વડે બાંધીને લાકડી આદિ વડે માર મારે છે તથા ક્યાયયુક્ત વચના દ્વારા તેના તિરસ્કાર કરે છે. છ કાયના જીવાના રક્ષક અને નિર્દેષ ભિશા ચહેણુ કરનારા મુનિએાને પણ તેમના દ્વારા આ પ્રકારનાં કષ્ટ સહન કરવા પડે છે.

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. १ परतीर्थिकैः वीडोन्वादनम् 👚 ३५

सुज्ञतमपि अनार्थपरिसरे भ्रत्नन्तम्, अबं चोर इति मत्त्रा कदर्थपन्ति, रज्ञा-दिना वध्नन्ति, क्रोधमधानकदुवचनेभैन्स्यवन्ति चेति ॥१५॥

पुनरप्याह 'तत्थ दंडेज' मित्यादि ।

मुब्य्—तत्थ दंडेण संवीते सुट्टिंणा अदु फलेण वा । नातीणं सर्रई वाले इत्थी वा कुद्धगामिणी ॥१६॥

छाया—तत्र दण्डेन संशीतो मुष्टिनाऽथ फल्लेन वा । द्वातीनां स्मरति वालः स्त्रीवत् कुदुगामिनी ⊞१६॥

अभिप्राय यह है कि अनार्य लेश देश की सीमा में बिहार करने वाछे सुत्रत साधु को भी चोर समझकर कब्ट पहुंचाते हैं, रस्सी आहि से बांबते हैं और कोधप्रधान कटुक वचन कहकर उसकी भर्सना करते हैं ॥१५॥

पुनः कहते हैं-'तत्थ दंडेन' इत्वादि ।

शब्दार्थ--'तत्थ-तत्र' वहां अर्थात् अनार्घ क्षेत्रकी सीमा में विचरते हुए उन मुनिको 'दंडेण-दण्डेन' लाठी से 'मृद्धिणा-मुष्टिना' मुकासे अदुवा-अथवा' अथवा 'फलेण-फलेन' फलसे 'संबीते-संबीतः' ताडित किया हुआ 'बाले बालः' अज्ञानी पुरुष 'कुद्धणामिणी-सुद्धणामिनी' क्रोधित होकर घरसे निकलकर भागने वाली 'इत्थीव-स्त्रीव' स्त्रो के जैसे 'नातीणं-नातीनां' अथने स्वजन वर्ग को 'सरई-स्मरति' स्मरण करता है ॥१६॥

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે અનાર્ય લોકાના પ્રદેશની સીમા પાસેથી વિહાર કરનારા સુત્રતધારી સાધુને પણ ચાર આદિ સમજીને અનાર્ય લોકા દારડા વડે અંધીને મારે છે તથા કડુ શબ્દાે ખાલીને તેમની ભત્યના કરે છે. મગાથા ૧૫મા

આ પ્રકારના પરીવહા આવી પડે ત્યારે અલ્પસત્ત્ર સાધુ પર **તેની કેવી** અસર થાય છે, તે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે.—'તત્ય દંહેન' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थं — 'तत्थ-तत्र' त्यां अर्थात् अन्तर्यक्षेत्रनी सीमामां (ढ्रमां) ६२तां ते भुनीने 'दंडेण-इण्डेन' काडडीथी 'मुट्ठिण-मुस्टिन' भुक्षाथी 'अदुवा-स्वथवा' अथवा फलेण-फलेन' १०थी 'संवीते संवीतः' भारवामां आवेल 'बाले-बालः' अज्ञानी पुरुव 'कुद्धगामिणी-कुद्धगामिनी' डेपित थर्धने धरेथी निडणीने कायवावाणी 'इत्थीव-स्तीव' स्तीनी क्षेभ 'न तीणं-ज्ञातीनां' पेताना २२कन वर्णानुं 'सर्श-स्मर्ति' स्मरश्च करे छे. ॥१६॥

अन्त्रवार्थः -- (तत्य) तत्रानार्यक्षेत्रसीमासु विचरंतं मुर्ति (इंडेण) दण्डेन यष्टचरिद्या (मुद्रिणा) मुष्टिना (भड्डा) अथवा (फलेण) फलेन=मातुर्लिगादिना (संवीते) संवीतः भहतः कश्चिदपरिणतः (वाले) बालो मुनिः वाल इय (कुद्धगा-मिणी) कुद्रगानिनी (इत्थीव) स्त्री व (वालीणं) क्रावीनां (सर्द्र) समन्तीति ॥१६॥

टीका—'तत्थ' तत्र=उश्मिलनार्य देशपरिमरे नियमानः साधुः तादृशादनार्यैः पुरुषः । 'दंडेक' दण्डेन=घण्टचादिना 'अदुः अथया 'मृष्टिणा' मुष्टिना 'वा' अथवा 'फल्टेल' फलेन=नातुर्लिगादिना फलेन 'संशीत' संबीतस्ताडितः 'वाले' वालः=अपक्रमतिः कश्चिरसाधुः तत्र ताडनादिसमये 'नातीणं सर्द्दं' झातीनां स्मरति ''अत्र कर्मणि पण्टी' स्वयान्धवादिकं स्मरति ' यवत्र दकोऽपि बान्धवो

अन्वयार्थ-अनार्थ क्षेत्र की कीमा पर विचरते हुए साधु को डंडे से, सुड़ी से या फल से घहार किया जाता है तो कोई कोई बाल जैसा साधु अपने ज्ञातिजनों को उसी प्रकार स्मरण करता है जैसे कोध करके घरसे बाहर निकली ही उन्हें रमरण करती है ॥१६॥

टीकार्थ-अनार्य देश के समीप विचरता हुआ साधु उन अनार्य पुरुषों के बारा डंडे से अथवा मुद्री (यू से) से अथवा विजोरा आदि फलों से ताडना पाकर, अरिपक्ष बुद्धि वाला होने के कारण ताडना के समय अपने बन्धु पान्धव आदि ज्ञातिजनों का समरण करता है। वह सोचता है अगर यहां मेरा कोई एक भी बन्धु (सहायक) होता तो ऐसी पीडा का अनुभय न करना पडता। मेरा कोई आत्मीयजन रक्षक

સૂત્રાથં - અનાર્ય ક્ષેત્રની સીમા પર વિચરતા સાધુઓ ને લાકડીઓના પ્રહાર, ફળના પ્રહાર ઘુમ્મા તથા લાતોના પ્રહાર સહન કરવા પડે છે. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે કાઈ કાઈ ખાલ (અજ્ઞાની) અને અલ્પસત્ત્વ સાધુ અસહાય દશાના અનુભવ કરે છે, અને જેવી રીતે કાય વેશમાં ગૃહત્યાં કર નારી સી સશ્કેલી આવી પડતાં કુટું બીઓ અને જ્ઞાતિજનાને યાદ કરે છે, એજ પ્રમાણે એવા સાધુ પણ પાલાના કુટું બીઓ અને જ્ઞાતિજનાને યાદ કરે છે. 19 દા

ટીકાથ°--કાઈ કાઈ વાર અનાવ' દેશાની સરહદ પાસેથી વિહાર કરતા સાધુએને અનાર્યો લાકડીએ મારે છે, ઘુમ્મા મારે છે અને બીજેરા આદિ ફળોના તેમના પર ઘા કરે છે. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિ ઉદ્ભવે ત્યારે કાઇ કાઇ અપરિપક્વ બુહિવાળા સાધુએ પોતાના બન્ધુએ આદિ ગ્રાતિજનાનું કમરણ કરે છે. તેઓ વિચાર કરે છે કે જો અહી' મારા એક પણ બન્ધુ આદિ

30

भवेत, तदा मे-एभिरेताह्यी पीडा वो भवेत्। यस्मानास्ति कोऽप्यात्मोयो रक्षको-ऽत्तएवेमे मामित्यं कद्र्ययन्ति । तत्र दृष्टान्तं दर्शयति-'इत्यी वा कुद्रगामिणी' स्त्रीवत् कुद्रगामिनी । द्या काचित् अविवेकत्रती स्त्री कोधात् स्वष्टदं परित्यडय निर्मता मार्गे असम्बपुरुषेः कद्र्यिता, तत्र निराव्या सती ज्ञातीन् (ज्ञातीनाम्) समरति । तथा-अयमपि अवक्रमतिः साधुः ज्ञातीन् समरति ॥१६॥

अथ उपसंहरत्राह खनकार:- एते भी कसिणा' इत्यादि ।

प्रम्-प्रभो कसिणा फासा फरेसा दुरहियासया।

हर्स्थी वा सरसं वित्ता की वावमा गया गिहं ॥१७॥ तिबेमि॥ छाया--- एते भोः कुरस्ताः स्पर्भाः परुषा दुरविसहाः ।

हस्तिन इव शरसंत्रीताः क्षीता अवशा गता गृहम् ॥१७३ इति व्रतीमि॥

नहीं है, इसी कारण ये मुझे सता रहे हैं। इसी विषय में द्रशान प्रदर्शित किया गया है-जैसे कोई विवेकविहीन स्त्री कोध में आकर घर को त्याग कर बाहर निकल पड़ी, मार्ग में असभ्य पुरुषों ने उसे सताया। तब वह निराधार होकर अपने ज्ञातिजनों को स्मरण करती है। इसी प्रकार अपरिषक्व बुद्धि बाला साधु भी ज्ञातिजनों को स्मरण करता है। १६॥

सूत्रकार उपसंहार करते हुए कहते हैं-'एए भो कसिणा' इत्यादि । शब्दार्थ--'भो-भोः' हे शिष्यों ! 'एए-एते' पूर्वोक्त दंडादि रूप परीषहोपसर्ग किसिणा फासा-कृत्स्नाः स्पर्शाः' समस्त स्पर्श-'फरुसा

સહાયક હેત તે મારે આવી પીડાના અનુભવ કરવા ન પડત. અત્યારે મારી રક્ષા કરનાર કાઈ પણ અંત્મીયજન મારી સાથે નથી, તે કારણે આ લેતિ મને હૈરાન કરે છે આ વાતને સ્પષ્ટ કરવા માટે નીચેનું દેશાન્ત આપવામાં આવ્યું છે–કાઇ સ્ત્રી કોધાવેશમાં ઘર છે.ડીને નીકળી ગઇ માર્ગમાં કાઇ અસભ્ય પુરુષો તેની પજવણી કરવા લાગ્યા. ત્યારે તે પાતાની નિરાધાર દશા તેઇને પાતાના આત્મીયજનાને યાદ કરવા લાગી. એજ પ્રમાણે અપરિષકવ ખુદ્ધિવાળા સાધુ પણ આવા પ્રસંગ આવી પહે ત્યારે પાતાના સંસારી સંગાં વહાલાને યાદ કરે છે. માળાથા ૧૬મ

डवे सूत्रते। अपसंडार करता सूत्रकार कडे छे- एए भो करिया! धर्याहि— शल्कार्थं — भो-भोः' हे शिष्या ! 'एए-एते' आ पूर्वास्त इंड वजेरे ३५ परिषडापसर्थं 'कसियाफासा-इसनाः स्पर्शाः' सद्या व्य स्पर्शः 'फहसा-पहणाः' 36

अन्वयार्थः ——(भो) मोः भोः विष्याः (एए) एते पूर्वोक्ताः दण्डादिघात-रूपाः परीवहोपसर्गाः (किसिणा फत्सा) कृत्स्नाः स्पर्शाः (फरुसा) परुपाः कठिनाः (दुरिह्यासया) दुरिश्वसद्धाः दुःखेन सोढुं पोग्याः एतानसहमानाः केचनस्रघुप्प-तयः, (सरसंविता) शरसंत्रीताः—रणश्चिरिश शरतान्तिताः (हत्थी व) हस्तिन इव (कीवा) वक्रीबाः=कातराः पुरुषाः (अवसा) अवशाः परायकाः कर्माश्रीनाः सुरू-कर्माणः (गिर्ह) ग्रहं (गया) गताः गच्छंति परित्यस्य साधुवेशम् । (ति वेमि) इति व्रवीमि अहमिष्ठि ॥१७॥

टीका--गुक्क्षदिशति शिष्यान 'भं।' भोः भोः शिष्याः। एते पूर्वोक्ताः दण्डादिशतादिरूपाः परीषहोपसर्गाः, 'कसिणा' कृत्स्ना =निखिला अपि पर्कषाः' कठिन 'दुरहियासा-दुरिश्वसद्याः' और दुःसह हैं 'सरसंवित्ता- शरसंबीताः' वाणों से पीडिन 'हत्थी व-हितन हव' हाथी के जैसे 'कीषा-क्रीवाः' नपुंसक पुरुष 'अवसो-अवशाः' घषराकर 'गिहं-गृहम्' करको 'गया-गनाः' चल्ने जाते हैं अर्थात् साधु वेश को छोडकर चल्ने जाते हैं ॥१७॥

अन्ययार्थ--हे शिष्यो ! ये पूर्वो क सब स्पर्श अर्थात् परीषह और उपसर्ग कठोर हैं, दुस्सह हैं, इनको सहन न करते हुये कोई कोई लघु बुद्धिसाधु, संप्राम के शीर्ष भाग में स्थित हस्ती के समान कायर एवं विवश होकर साधुवेश त्याग कर घरचले जाते हैं। ऐसा मैं कहता हूं ॥१०॥

टीकार्थ-गुरु विष्यों को सम्योधन करके उपदेश करते हैं है अन्तेषा-सियो ? ये पूर्वीक्त दण्ड का आधात आदि परीवह और उपसर्ग रूप

क्र8ेन 'दुरहियासा-दुरिधसहाः' अने हुःभिद्ध छे. 'सरसंपित्ता- शरसंतीतःः' भाष्ट्री थी पीडित 'हत्यी व-हस्तिन इव' ढार्थानी क्रेम 'कीबा क्लीबाः' नपु'सक पुरुष 'अवसा-अवशाः' अभराधने 'गिहं-गृहम्' धेर 'गया-गताः' सास्या ज्ञाय छे, अर्थात् साधुनेशने छे।डीने धेर कता रखे छे. 1९७३

સૂત્રાર્થ — હે શિષ્યા ! પૂર્વોક્ત સઘળા-સ્પરોં-પરીવહા અને ઉપસર્ગો-ઘણા જ ક્કાર-દુસ્સહ છે. તેમને સહન ન કરી શકનારા કાઇ કાઇ અપસ્પિક પક્ષ્વ છુદ્ધિવાળા સાધુઓ સંગ્રામને માખરે ઊસેલા હાથીની જેમ કાયર અને વિવશ થઇને સાધુવેશના ત્યાંગ કરીને કરી સંસારમાં ગાલ્યા જાય છે, એવું હું (સુધર્મા સ્વામી) કહું છું. હાર્લા

ટીકાર્થ — સુધર્માસ્વામી પાતાના હિલ્યોને આ પ્રસાણે ઉપદેશ આપે છે-કે અ'તેવાસીઓ ! લાકડીના પ્રહાર આદિ પૂર્વેક્તિ પરીયહેા અને ઉપ-સર્ગ રૂપ સમસ્ત સ્પર્શી (અનુભવેા) ઘણા જ દુસ્સહ હાય છે. એવાં પરીયહેા 'फासा' स्वशीः=ताडनादिक्याः सर्वेऽपि 'फहसा' पहलाः=हकाः अनार्थेः कृत-रवात् पीडाकारिणः इति पादत् । 'दुरहिया' दुरिमस्त्राः दुःखेनापि सोहुमः श्रवण भवन्ति, 'सरसंगीता' शरसंगीताः=एणशिरिस तीक्षणशरेण ताडिताः 'हत्यी व' हस्तिनः इव 'कीवा' कहीवाः कातराः 'अवता' अवशाः गुरुक्तर्भणः 'गिइं' गृदं गया' गताः गच्छन्ति । हमे ऽस्पमकृतयः साधनोऽपि, मतिकूलोप-सर्गेः पूर्वप्रदर्शितदंशस्थकादिमिः बाधिताः सोहु तान् असमर्थाः पुनरपि परि-स्यक्तपपि गृहवासमाश्रयन्ति । तमेव श्ररण मन्यमानाः इति व्रशीनि । सुधर्म-स्यामी शिष्येन्यः कथयतीति भावः ॥१७॥

इति श्री विश्वविख्यातजगद्वछभादिपदभूषितवालब्रह्मचारि 'जैनाचार्य पूज्यश्री घासीलाल ब्रतिविरचितायां श्रो ''समयःथेवीधिन्याख्यायां'' व्याख्यायां तृतीयमध्ययनस्य प्रथमोदेशकः समाप्तः ॥३–१॥

समस्त स्पर्श वह कठोर होते हैं अर्थान् अनार्य पुरुषों द्वारा दिये हुए यह उपसर्ग पीड़ा जनक होते हैं। इनको सहन करना अतीव कठिन है। इन उपसर्गों के आने पर कोई कोई साधु युद के अग्रमाग में स्थित हाथियों के समान कातर हो जाते हैं, और साधुश्रृत्ति स्थाग कर घर का रास्ता पकड़ छेते हैं।

अभिनाय पह हैं कि धेर्यहीन साधु पूर्वमद्दित दंशनकाह दंडमहार आदि प्रतिकृत उपसर्गों से बाधित हो हर उन्हें सहन करने में जब आस मर्थ हो जाते हैं तो त्यागे हुए गृहवास को पुनः स्वीकार कर छेते हैं। वे गृहवास कों ही दारणसूत मान बैठते हैं। ऐशा में कहता हूँ, यह सुधर्मा स्वामी अपने शिष्यों से कहते हैं।।१७॥

⊪तृतीय अध्ययन का प्रथम उद्देशक समाप्त ॥

અને ઉપસગી આવી પડે ત્યારે કાેઈ ઠાેઈ કાેઈ અલ્પસત્ત્વ, કાયર સાધુઓ સમરાંગણના અગ્રભાગમાં સ્થિત હાથીની જેમ ડરી જઇને અથવા વિવશ થઇ જઈને સાધુવૃત્તિના ત્યાગ કરીને ધરના રસ્તાે પકડી લે છે–સંસારમાં પાછાં કરી જાય છે

આ કથતના બાલાર્થ એ છે કે પૂર્વ પ્રદર્શિત શીત પરીષદ્ધ. ઉચ્છ્વ પરીષદ્ધ, ડાંસ અને મ<sup>2</sup>છર કરડવા રૂપ પરીષદ્ધ, લાકડીના પ્રહાર આદિ પ્રતિ-કૂત ઉપસર્ગોષી ત્રાસી જઈને કાઇ ધૈયાં દ્ધીત સાધુ જ્યારે તેમને સહન કરવાને અસમર્થ ભની જાય છે, ત્યારે એક વાર ત્યામ કરેલા મૃદ્ધવાસના કરી સ્વીકાર કરી લે છે. તેઓ મૃદ્ધવાસને જ શરાજ્યન માને છે, એવું હું કૃદું છું. આ પ્રમાણે સુધર્મા સ્વામી પાતાના શિષ્યોને કહે છે. તામાથા ૧૭ત

#### द्वितीयोदेशकः मारभ्यते-

वृतीयाध्ययनस्य पथमोद्देशकः समाप्तः । अधुना द्वितीयोद्देशकस्याऽऽरंभः कियते । इहोपसर्गपतियादनस्ये तृतीयाऽध्ययने उपसर्गाः पतिपिपादियि-पिताः । ते उपसर्गाः पतिक्र्या अनुक्रवाशः, तत्र पितक्र्लोपसर्गाणां पतिपादनं तृतीयाध्ययनस्य पयमोद्देशके संवृतम् । प्रकृतोद्देशकेऽनुक्रवा उपसर्गाः पतिपादन् नीयाः, इस्यनेन संवश्येन पाप्तस्य द्वितीयोद्देशकस्येदं पथमं सुत्रमाद-'अहिमे सुदुमासंगा' इत्यादि ।

प्रम-अहिमें सुहुमा संगा भिक्खणं जे दुरुत्तराः। तस्थ एमे विसीयति णे चयंति जवित्तये॥१॥

छाया--अथेमे स्हराः संगाः मिश्चर्या ये दुरुत्तराः। तत्र एके विशीदन्ति न कक्तुकृति यापिनतुम् ।१।

### द्सरे उद्देश का प्रारंभ-

तीसरे अध्ययन का प्रथम उद्देशक समाप्त हुआ। अब दूसरा उद्दे शक आरम्भ किया जाता है। तीसरा अध्ययन उपसर्गों का प्रतिपादन करने बाला है। इसर्वे उन्हों का प्रतिपादन करना अभीष्ट है। उपसर्ग दो प्रकार के होते हैं प्रतिकृष्ठ और अनुकृष्ठ। प्रतिकृष्ठ उपसर्गों का प्रति-पदन तीसरे अध्ययन के प्रथम उद्देशक में हो जुका है। इस उद्देशक में अनुकृष्ठ उपसर्गों का प्ररूपण करना है। इस सम्बन्ध से प्राप्त दूसरे उद्देश शक का प्रथम सुत्र यह है 'अहिमे सुदृमा' इत्यादि।

#### બીજા ઉદેશાના પ્રારંભ**-**

ત્રીજ અધ્યયનના ઉદ્દેશક પૂરા થયા. હવે બીજ ઉદ્દેશકની શરૂઆત થાય છે. ત્રીજ અધ્યયનમાં ઉપસર્ગોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. ઉપસર્ગો છે પ્રકારના હાય છે–(૧) પ્રતિકૃજ અને (૨) અનુકૃજ, ત્રીજ અધ્યયનમાં પહેલા ઉદ્દેશકમાં પ્રતિકૃજ ઉપસંગેતું પ્રતિષ્દન કરવામાં આવ્યું છે. હવે આ બીજ ઉદ્દેશકમાં અનુકૃજ ઉપસંગેતું પ્રરૂપણ કરવામાં આવશે. પહેલાં ઉદ્દેશક સાથે અત્ પ્રકરના સંબંધ ધરાવતા બીજ ઉદ્દેશકનું પહેલું સુત્ર આ પ્રમાણે છે – 'મહિમે सुદ્દુમાં'

अन्वयार्थः — (अह) अथ= शिवक् लोपसर्गकथनानन्तरम् (इमे) इमे = अनन्तरं वस्पमाणाः (सृहुमा) मृक्ष्माः = परे रलक्ष्यत्वात् (संगा) संगाः = मातापित्रादिसंवन्धाः (जे) ये संगाः (निक्लृणं) मिक्षूणां = साधूनामि (दुरुत्तरा) दुरुत्तराः = दुर्लिष्धाः (एगे) एके = केचन पुरुषाः (तथ्य) तत्र = तिस्मिश्चत्रक् छोपसगं (विसीयंति) विधीदिन्दि = शिथिलाचारिणो भवन्ति संपमं वा श्यत्नन्ति अथवा (त्रवित्तये) यापितृस् = संपमे स्वात्मानं व्यवस्थापितुं (ण वयंति) न शक्तुवन्ति = न समर्थाः भवन्तीति ॥१॥

दाब्दार्थ—'अह-अथ' प्रतिकृत उपसर्ग के कथनानत्तर 'इसे-इसे' ये अनत्तर कहे जाने वाले 'सुदुमा-सुक्ष्माः' सुक्ष्म बहार नहीं दिखने बाले 'संगा-संगाः' मातापित्रादि एवं बांत्रव आदि के साथ का संबंधरूप उपसर्ग होते हैं 'जे-ये' ये संग 'भित्रखूणं-भिक्षूणां' साधुओं के ब्रारा 'दुक्तरा-दुक्तराः' दुक्तर-अर्थात् दुस्तर हैं 'एगे-एके' कोई पुक्ष 'तत्थ-सन्न' उस संबंधरूप उपसर्ग में 'विसीयंति-विषीद्ति' विचाद को प्राप्त होते हैं अर्थात् शिथलाचारी होते हैं अथवा 'जिब्लिये-याप्यितुम्' संयमपूर्वक अपना निर्वाह करने में 'न चयंति-म शक्तुवन्ति' समर्थ नहीं होते हैं ॥१॥

अन्वपार्थ-यह जो सुस्म अर्थात् द्सरों को प्रतीत न होते बाछे संग माता पिता आदि के सम्बन्ध हैं, वे साधुओं के लिए भी दुर्जेय हैं। कोई कोई साधुजन अनुक्त उपसर्गों के आने पर विवाद युक्त हो जाते हैं-शिथलाचारी बन जाते हैं अथवा संयम का त्याग कर बैठते हैं। वे अपनी आत्मा को संयम में स्थिर रखने में समर्थ नहीं होते हैं।?।

શખ્દાર્થ'—'बह-લય' પ્રતિકૃત ઉપસર્ગ'ના કથનાનન્તર 'ફમે-ફમે' આ अन-ન્તર કહેવામાં આવેલ 'સુદુના-सूક્ષ्માઃ' સૃક્ષ્મ બહાર નહીં દેખાવાવાળા'सંगा–संगा' માતા પિત્રાદિ એવં ભાઇ વગેરેની સાથેના સંબંધરૂપ ઉપસર્ગ થાય છે 'जे-दे' આ સંગ 'मिक्खूर्ण-मिक्षूणां' સાધુ એાના દ્વારા 'दुक्तरा-दुक्तराः' દુકત્તર અર્થાત્ દુસ્તર છે. 'एगे-एके' કાઇ પુરૂષ 'तत्थ-तम्न' તે સંબંધરૂપ ઉપસર્ગમાં विसीर्थति -विपीदन्ति' विषादने प्राप्त थाय છે, અર્થાત્ શિથિલાચારી બની જાય છે, અથવા 'जवत्तये-यापयितुम' સંયમપૂર્વ'ક પાતાના નિર્વાહ કરવામાં 'न चर्यति–त शक्तुक्ति' સમર્થ' થતા નથી. । ૧ા

સુત્રાર્ધ – આ જે આ સૂક્ષ્મ – અન્યના દ્વારા જાશુવામાં આવનારો – સંગ છે – માતાપિતા આદિના સંખંધ છે, તે સાધુઓને માટે પણ દુર્જય છે. અનુકૂળ ઉપસંગે આવી પડે ત્યારે કાઇ કાઇ સાધુઓ વિષદના અનુભવ કરે છે – –શિયિલાચારી બની જાય છે, અથવા સંયમના ત્યાગ કરી નાખે છે. તેઓ પાતાના આત્માને સંયમમાં સ્થિર રાખી શકવાને સમર્થ હોતા નથી. ॥૧૫ ्टीका—'अहिमे' अध इमे, अचाऽधवाद्य आनन्तपेंऽर्थे विद्यते । तथा च प्रति-कुकोपसर्गानन्तरमनुक्लोपसर्गा निरूप्यन्ते । तेऽनुक्लोपसर्गाः के ? कर्णभूताः - तचाइ-'सुदूमा' सूक्ष्यः मायशः इमे प्रतिपायमानाः अनुक्लोपसर्गाश्चेतोदिकार-कारितया सुक्ष्मा आन्तराः । न तः प्रतिक्र्कोपसर्गा इतः पाचुर्येणः देहादिविकार-कारित्यो सक्ष्मा आन्तराः । न तः प्रतिक्र्कोपसर्गा इतः पाचुर्येणः देहादिविकार-कारित्वेनाऽतिमकटतया बादरा एते भवन्ति ।

ं ते के तत्राह÷-' संगाः' संगाः-मातापित्रं हित्रपुत्रादिसंबरधाः । पते संगाःतः'शिक्ख्णं' मिक्ष्णामपि । दुरुत्तराः' दुरुत्तराः≈दुरिककमणीपा इति । भाषशः मरणान्विकेरपि दुःखैकजनकैः' मिक्क्लोपसमैः' कदाविनमाध्यस्थ्यवृत्ति-मासाय महापुरुषास्तानधिसहित् क्षमन्ते । परन्तु एते तु अनुकूशोपसर्गाः महा-

टीकार्थ-'अथ' यहां अनन्तर अर्थ में हैं। इसका अभिपाप यह है कि प्रतिकृत उपस्मी का प्रनिपादन करने के अनन्तर अनुकृत उपस्मी का निरूपण किया जाता है। अनुकृत उपस्मी क्या है और कैसे होते हैं ! यह स्पष्ट करने के लिए कहा गया है वे 'सूक्ष्म' होते हैं अर्थात् चिशा में विकार उत्पन्न करने वाले होने से आन्तरिक होते हैं। प्रतिकृत उपस्मी की भांति प्रचुरता से देह आदि में विकार जनक होने के कारण प्रकट का से स्थून नहीं होते हैं।

वे संग अथात् अनुक्ल उपसर्ग माना, पिना, पत्नी, पुत्र आदि के सम्बन्ध रूप हैं। इनको जीतना कठिन होता है। मारणान्तिक अथवा अत्यन्त दुःखानक प्रतिह्ल उपसारी के आने पर महापुरुष कदाचित् मध्यस्थभाव भारण करके उनको सक्षत कर छेते हैं, परन्तु ये अनुक्रूल

ટીકાર્ય - અહીં 'અથ' આ પદ 'ખનનતાર' (ત્યારબાદ)ના અર્થનું વાસક છે. તેના આશય એ છે કે પ્રતિકૃત ઉપસોતિ પ્રતિપાદન કરીને હવે સૂત્રકાર અનુકૃત્ર ઉપસોતિ નિરૂપણ કરે છે. અનુકૃત્ર ઉપસોતે કેવાં હાય છે, તેનું હવે સૂત્રકાર સ્પષ્ટીકરણ કરે છે-તેઓ સૂક્ષ્મ હાય છે, એટલે કે ચિત્તમાં વિકાર ઉત્પન્ન કરનારા હોવાથી તેઓ આન્તરિક હાય છે. પ્રતિકૃત્ર ઉપસોતિ જેમ તેઓ શરીર આદિમાં વિશેષ પ્રમાણમાં વિકારજનક નહીં હોવાને કારણે સ્થૂલ હોતા નથી.

તે અનુકૂળ ઉપસર્ગો માતા, પિતા, પુત્ર, પત્ની આદિના સંગ (સંભધ) રૂપ હાય છે. તેમને છતવાનું કાર્ય ઘણું જ મુસ્કેલ છે. કદાચ મારજ્ઞાન્તિક અથવા અત્યાંત હાખજનક પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગો આવી પડે ત્યારે મહાપુરુષો મધ્યુરથ ભાવ ધારજ્ઞ કરીને તેમને સહન કરી લે છે. પરત્તુ આ અનુકળ त्मनां महतामिष मनोधर्माराधनात् मन्यावयन्ति । भत् इमेऽनुक्रुलोपमार्गं दुरु चरा इति । 'जत्य' यस्मिन् यस्मिन्ननुक्रुलोपसर्गं संवाद्ये सित् । 'एमे' एके = अल्पसत्याः=अवदा' सदनुष्ठानं मित् । 'विसीशित' विपीदन्ति=विहारादिषु साधु-कृत्येषु शिथिलप्रयत्ना भवन्ति । यद्ध(—प्तर्वयेग त्यज्ञित माध्तमिष संयमादि-कृष्येषु शिथिलप्रयत्ना भवन्ति । यद्ध(—प्तर्वयेग त्यज्ञित माध्तमिष संयमादि-कृष् । 'जितिचये' यापियतुं =संयमं पार्थितुम् । 'ण चयंति' नेत्र शवनुवन्ति कथ-मिष संयमानुष्ठाने आत्मानं व्यवस्थापितुं समर्था न भवन्ति । यतिक्रुलोपसः, गांस्तु कदाचित्साह्यमिष्ठित् सोढा भवन्त्यि, किन्तु भनुक्रुलोपसहने महत्तामिष् धर्यं मस्त्वज्ञित ॥१॥

तानेव अनुक्लोपसर्गानाह-'अप्पेमे नायभाग इत्यादि ।

पुरुष-अप्येगे नायेओ दिस्सा रोयंति परिवारिया।

पोसणे ताय पुट्टोसि कस्स नाय जहासि णो।।२।।

उपसर्ग यह वह महात्माओं के मन को भी धर्माराधना से विचलित कर देते हैं। इस कारण इनको जीतना घडा ही कठिन हैं। इन उप स्मा के प्राप्त होने पर कोई कोई अल्पसत्य साधु सदनुद्धानों के प्रतिविचण हो जाते हैं अर्थात् विहार आदि साधुकृत्यों में शिथिल बन जाते हैं अर्थात् प्राप्त का प्री तरह त्याग कर देते हैं। वे संयम का पालन करने में असमर्थ हो जाते हैं।

अभिन्नाय यह है कि प्रतिकृत उपसर्ग तो कदाबित साहस वीरत्व का अवलम्पन करके सह लिए जाते हैं परन्तु अनुकूठ उपसर्ग सहने में वडों वडों का भी धैर्य छूट जाता है ॥१॥

ઉપસંગો તો માટા માટા મહાત્માં માનને પશુ ધર્માશ ધના માંથી વિસ્લિત કરી દે છે. તે કારણે અનુકૂળ ઉપસંગો પર વિજય પ્રાપ્ત કરવાનું કાર્ય અતિ દુષ્કર ગણાય છે. આ પ્રકારના ઉપસંગો આવી પડે ત્યારે કાઇ કાઇ અલ્પન્ સત્ત્ર સાધુ સદનુષ્ઠાનાના પાલનમાં શિધિલ અની જાય છે, એટલે કે વિદ્વાર આદિ સાધુ કૃત્યામાં શિધિલ અની જાય છે. અથવા તેઓ સંયમનું પાલન કરવાને એટલા અધાં અસમર્ય થઇ જાય છે કે સંયમના (સાધુવૃત્તિના) પશુ પૂર્યુરા ત્યાપ કરી નાખે છે.

મા કથતના ભાવાર્થ એ છે કે પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગા તા ક્કાચ સાહસતું મવલંખન લઈને સહન કરી હોવામાં આવે છે, પરન્તુ અનુકૃળ ઉપસર્ગો સહન કરવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે લહ ભલાંનું પૈય એક્સપણી જાય છે. હાસાયા ૧ા

## छाया--अप्येके झातयो ह्या रुद्दन्ति परिवार्थ च । पोषय नस्तात पोषितोऽसि कस्य तात जहासि नः ॥२॥

अन्त्रयार्थः—(अप्पेने) अप्येके (नायओ) झातथो-मातापित्रादिस्वजनाः (दिस्सा) दृष्ट्वा साधुं (परिवारिया) पित्वार्य=वेष्टियिस्वा (रोयंति) रुद्ंति (ताय) हे तात (णे पोस) नः अस्मान पोषय-पालय (पुट्टोसि) पोषितोसि अस्माभिस्स्वं पालितोसि (ताय) हे तात (कस्स) कस्य हेतो (णो) नः अस्मान् (जहासि) जहासि-त्यजसीति ॥२॥

अब उन्हीं अनुकूल उपसगीं को कहते हैं - 'अप्पेगे नायओं' इत्यादि ।

इाद्रार्थ - 'अप्पेगे-अप्पेको' कोई 'नायओ-ज्ञातयः' ज्ञातिबाछे
अर्थात् मातापित्रादि स्वजन एवं संबंधिजन 'दिस्सा-इष्टूा' साधु को
देखकर 'परिवारिया-परिवार्य' उसे घेरकर 'रोयंति-क्दंति' रोते हैं 'ताय-तात' वे कहते हैं कि हे तात! 'णे पोस-नः पोषय' तुम हमारा पालन करो 'पुट्टोसि-पोषितोसि' हमने तुम्हारा पालन किया है 'ताय-तात' हे तात! 'कस्स-कस्प' किसलिये तू 'णो-नः' हम लोगों को 'जहासि-स्यजसि' छोड देते हो ॥२॥

शाण्डार्थ-'आयेगे-आयेके' डेार्ड 'नायओ-झातयः' ज्ञातिवाणा अर्थात् भाता-पिता स्वकृत केवं संभाधी कर्त 'हिस्सा-हृष्ट्या' साधुने जेर्डने 'विस्विरिया-विश्वार्धि' तेने धेरीने 'रोयंति-रुदंति' रहे छे 'ताय-तात' तेक्ना डर्डे छे है छे तात! 'जे पोस-नः पोषय' तमे छमाइ पासन डरे। 'पुट्टोखि-पोषितोसि' अभे ताइ' पासन डर्युं छे 'ताय-तात' छे तात 'हस्स-हस्य' शा भाटे तु' 'जो -नः' अभने 'जहासि-स्य इसि छोडी है छे. ॥२॥

સૂત્રાર્થ — કાઈ કાઇ ત્રાંતિજના સાધુને જોઇને તેના કરતાં વી'ડળાઈ વળીને કરુણાજનક શખ્દો બાલવા લાગે છે-'હે પુત્ર! અમે તારું પાલન-પાવણ કર્યું છે, હવે તું અમારું પાલન-પાયણ કર. તું શા કારણે અમારા ત્યાગ કરીને ચાલી નીકળ્યો છે?' ારા

હવે સૂત્રકાર એજ અનુકૃળ ઉપસર્ગોનું વર્ણન કરે છે.— 'અત્વેતો નાયલો' ઇત્યાદિ—

### समयार्थवोधिनी डोका प्र. थु. अ. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम्

टीका—'अष्पेने' अपि एके, अपि शब्दः संमावनायाम्। एके केचित् 'नायशे' झातयः, मातापितृस्वजनमञ्ज्यः। 'दिस्स' हष्ट्रा साधुं 'परिवारिया' परिवार्ष, सर्वतो वेष्ट्रयित्वा 'रोयंति' रुद्गित=शिरस्ताडनवक्षःस्यळताडनपुरः-सरं रुद्गित रुद्ग्वश्च दीनवचनं वद्गित 'ताय' हे तात ! इति कोमलामंत्रणे हे कुळतिळ क हे मातृषितृकुटुंबरक्षक ! बाल्यात्मभृति त्वमस्माभिः पाळितोऽसि, यत् अथम् वृद्धावस्थायां मां पाळियिष्यतीति मत्या, तस्मादधुना 'णो' नः अस्मान् 'ताय' तात ! पुत्र ! 'पोस' पोषय, त्वमस्माभिः बाल्यादक्षितः पोषितस्व, अतः परं बार्द्धवयेऽस्मान् त्वं पाळ्य, पोषय च । 'ताय' हे तात ! 'कस्य' कस्य कृते 'ण' नः—अस्मान् 'जहासि' त्यजसि—माहशानं दीनानां बुद्धानां पाळन्योषणः

टीकार्थ—यहां 'अपि' दाः इ संभावना के अर्थ में है। कोई कोई माता पिना आदि स्वतन मुनि को देखकर और उसको चारों ओर से घेरकर, मस्तक कुटकूटकर और छाती पीट पीट कर रोते हैं और रोते हुए दीनतापूर्ण वचन कहते हैं -हे तात! 'तात' दाः इ कोमल सम्बोधन के अर्थ में है, हे फुलतिलक! हे मातापिता और कुटुम्ब के रक्षक! हमने बचपन से तेरा लालन, पालन पोषण किया है सो घही समझकर किया है कि यह मुद्दाबस्था में हमारा पालन करेगा। इस कारण हे तात! तू अब हमारा पालन कर। हमारे जैसे दीन, बूढे और पालन पोषण करने योग कर रहा है? तेरे सिवाय हमारा कोई पालन पोषण करने वाला नहीं है,

ટીકાર્ય — અહીં 'જાવિ' પદ સંભાવના અધે' વપરાયું છે. કે દઈ કાઈ માતા, પિતા, આદિ મુનિના સંસારી સગાંએ મુનિને જેઈને તેને ઘેરી લઇને માલું અને છાતી ક્ટતાં ક્ટતાં એને આકંદ કરતાં કરતાં આ પ્રકારનાં દીનતા પૂર્ણ વચના બોલે છે –'હે તાત! (અહીં 'તાત' પદ કા મલ સંબાધનના અર્થમાં વપરાયેલું હોવાથી તેના અર્થ 'કુલતિલક' સમજવા) હે માતા-પિતા અને કુડું બતા રક્ષક! અમે બચપણથી તારું લાલન-પાલન કર્યું છે. અમારી વૃદ્ધાવરસામાં તુ અમારું પાલન-પાલનુ કરશે એવી આશા સેવીને અમે તારું લાલન-પાલન કર્યું છે. તો હે પુત્ર! તું હવે પાલનપાયણ કર અમારા જેવાં દીન, વૃદ્ધ અને પાલન-પાયણ કરવા યાગ્ય જનાના ત્યાગ તું શા કારણે કરે છે? તારા સિવાય અમારું પાલન-પોષણ કરવા યાગ્ય જનાના ત્યાગ તું શા કારણે કરે છે? તારા સિવાય અમારું પાલન-પોષણ કરનાર એવું કાલું છે કે જેને માથે એ જવાબદારી નાખી દઈને તું સાધુ બની ગયા છે! તું અમારો નોધારાના

योग्यानां केन हेतुना त्यागं करोपि । निर्ध भवन्तमन्तराः कश्चित् अस्माकं पोषको स्वको वा विधिते यसिनन् मां न्यस्येहाऽऽगतोऽति भवल स्वपृष्टिमत्यादिविक्ति॥२॥
मुख्य-पिया ते थेरओ ताय ससा ते खुद्धिया हमा।

भायरो ते संगो ताय सोयरा कि जहांसि णो ॥३॥ छाया-विता ते स्थित्स्तात ! स्वसा ते श्वव्यका स्थम् । भातरस्ते स्वकास्तात ! सोदराः किजहासिनः ॥३॥

अन्वयार्थः—(तात) हे तात पुत्र (ते पिया) ते तत्र पिता (थेरमे) स्थितरो हुद्धो विधते (इमा) इयं (ते) ते तत्र (सक्षा) स्वसा मिगनी (खुड्डिया) हुन्हिन्तरा— लध्ती विद्यते (ते सगा) ते स्वकाः (सोयरा) सोदराः (भायरो) भातरः (णो कि जहाति) नः अस्मान् कि कथं जहासि स्यजमीति ॥३॥

जिसे सौपकर तृ यहां आया है! अतएव तृ अपने यर लौट चल।'' बे इस प्रकार कहते हैं ॥२॥

्र दान्दार्थ — 'ताय-तात' हे तात ! 'ते पिया-ते पिता' तुम्हारे पिता 'विस्थो -स्विवरः' वृद्ध हैं 'हमा-इयं' और व्यह 'ते ससा-तव श्वसा' तुम्हारी बहिन 'खुड़िया-श्लुटिलका' छोटी हैं 'ते सगा ते स्वका? ये तुम्हारे 'सोपरा-सोदराः' सहोदर 'भायरो-श्लातरः' आई है 'णो कि जहासि-नः किम्,त्यजसि' तू हमें क्यों छोड़ रहा है ? ॥३॥

े अन्वयार्थ—हे लाल ितरा विता बृद्ध है, तेरी यह प्रहिन छोटी है। तेरे सहोदर भाई हैं । किर क्यों हमें स्थागता है ? ॥३॥

અમધાર છે, તો તું ઘેર પાછો ક્રર.' આ પ્રકારના કથાજનક વચના તેઓ તેને સંસળાવે છે. તામાધા ગા

शण्डार्थं — 'ताय-तात' के तात! 'ते वियान ते निता' तभारा पिता 'शेरओ -स्मित्रि' वृद्ध छे 'इमा-इयं' अने आ 'ते समा-तब श्वसा' तभारी अकेन 'खु द्वेया-श्लुहिका' नानी छे 'ते समा-ते स्वकाः' आ तभारा 'सोयमा सोइराः' सकेहर 'मायरो-सातरः' आई छे 'में कि जक्षासि-नः किम् त्यज्ञासि' तुं असने हैं भ छोडी रह्यों छे. भउ।

સુત્રાર્થ — ક્રે પુત્ર ! તારા પિતા વૃદ્ધ છે. તારી આ અહેત હજી તાની છે. આ તારા સહાદર (સનો ભાષ્ટ્ર) પહું હજી અલ્પવયસ્ક (કાર્યો હ'મરના) છે. છતાં શા માટે તે અમારા ત્યાએ કર્યો છે? ॥કા

## समेंगार्वेदेरियनी टीका प्र. थु. स. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिक्रपणम्

टीका--'तात' हे तात ! हे पुत्र ! ते पिया' ते पिता=ते तत पिताजनकः 'थेरत्रो' स्थितिः=स्थितिः। विवर्त-शतवर्षवयस्कः मशिथिलसर्वा गः
कासधासादिरीगपीडितौ मंदण्डरो नीस्थानीपत्रेशनसमर्थी निह अधुना किमिप कर्तुं
समर्थः। 'इमा' इयम् , मस्यक्षे उपस्थिता। 'ते ससा' ते-तत स्वसा भगिनी
'खुडिया' श्रुटिकका, कनीयसी विद्यते। पतस्या वित्राहादिकमपि त्वामन्तरा कः
करिष्यति। हे तात ! 'ते समा' स्वकाः ते स्वदीयाः स्वकाः 'सोपरा' सोदराः=
समानीदरमत्राः 'भाषरी' भातरः-संति पते बालत्रयस्का मृदुस्वभाता सुग्य। धुद्रयः कः त्वामन्तरा उद्धारकः 'ण' नः=भस्मान् हीनदीनानश्रणानश्रणान्
। कि=कथम् केन् हेतुना कं वा श्रूरणं सम दृष्टा 'महासि' परित्यनसि। पारिभारिकाः पुरुषाः समागत्य साधुं पति कथयन्ति एतस्-यत् हे पुत्र ! पिता से हृद्धः
भगिनी कनीयसी भातः तेऽसहायोः विद्यते । क्यमेतान् परित्यनसीरपर्थः । ३।।

े टीकार्थ--हेशुन्नः तुब्हारा पिता बुदा हो गया है। वह सो वर्ष का है, उसके अंग अन्न शिथिल पड गए है, खांसी और श्वास आदि रोगों से पीडित हैं, उसकी जठरानिन मंद पड गई है, उठने बैठने में भी असवर्थ है। अन उससे कुछ भी करते घरते नहीं बनता। और सामने खबी हुई तुम्हारी यह यहिन अभी छोटी है। तुम्हारे बिना कौन इसका विवाह आदि करेगा ? हे एन ! तुम्हारे सहोदर आई हैं। वे अल्प्ययस्क हैं, छुदु स्वभाव वाले हैं, नासमझ हैं। तुम्हारे सिवाय कौन इनका उद्धार कर्सा है? इस दीन हीनों को, शरण और न्नाण से रहितों को किस कारण से स्थाग रहे हो ? हमारे लिए क्या शरण देख कर हमारा परित्याग करते हो ?

ટીકાર્ય — કુટું બીઓ સાધુ પાસે આવીને તેને આ પ્રમાણે સમજવે છે— 'હે પુત્ર! તારા પિતા વૃદ્ધ થઇ ગયા છે. તેમનાં અંગા શિથિલ થઇ ગયાં છે. ઉત્તરસ, દમ આદિ રાગોથી તેઓ પીડાઇ રહ્યાં છે. તેમની પાચનશક્તિ મંદ પડી ગઇ છે. હવે તેમનાથી કાઇ પણ કાર્ય કરી શકાતું નથી. આ તમારી સામે ઉત્ભેશી તમારી બેનની સામે જરા નજર કરા ? તે હજી ઘણી નાની ઉત્તરની છે તમારા સિવાય તેના વિવાહ કાલ્યું કરશે ? હે પુત્ર તારા નાના લાઇઓના જરા વિચાર કર! તેઓ હજી કાચી ઉમરના હાવાને કારણે ઘરના તથા દુકાન આદિના ભાર વહન કરવાને અસમર્થ છે. તારા સિવાય તેની સંભાળ લેનાં કું બીજું કાલ્યું છે? શું તારા ભાઇ—બહેનની પણ તને દયા આવતી નથી? અમારાં જેવા દીન, હીન અને નિરાધાર કુંદું બીજનાના શા કારણે તું ત્યાં કરી રહ્યો છે? અમને કેતના આધારે છોડીને તું સંસાર છોડી રહ્યો છે?' આ પ્રકારના દીનતાપૂર્ણ વચનો દ્વારા સાધુના સંસારી સગાં–વહાલાઓ તેને

प्रश्—मायरं पियरं पोस एवं लोगो भविस्तह।
एवं खु लोइयं ताय जे पालंतिय मायरं॥४॥
छापा—मावरं पितरं पोषय एवं होको भविष्यति।
एवं खु लोकिकं तात! ये पालगन्ति मातरम् ।४॥

अन्वयार्थः——(ताय) हे तात (मायरं पियरं) माटरं पितरं=जननीजनकी 'पोस' पोषय याज्येत्यर्थः 'एवं एवं मातापितृयोषणेन 'लोगो' लोकः परलोकः (मित्रस्सर्) भिक्ष्यित (ताय) हे तात (एवं) एवमेतदेव (खु) खद्ध=निश्चयतः (लोऱ्यं) लौकिकं लोकाचारः (जे) ये (मायरं) मातरम् (पालंति) पालयंतीति । तस्य लोको भवतीति ।। ।।

आज्ञय यह है कुटुम्धीजन आकर साधु से कहते हैं हे पुत्र !तुम्हारा पिता बृद्ध है, भगिनी छोटी है और भ्राता असहाय है। इन सब को तुम कैसे स्वागते हो ?॥३॥

इन्दार्थ-'ताय-तात' हे तात! 'मायरं पियरं-मातरं पितरं' माता और पिता का 'पोस-पोषय' पोषण करो 'एवं-एवम्' माता पिता का पोषण करने से ही 'लोगो-लोको' परलोक 'भविस्सइ-भविष्यति' होगा 'ताय-तात' हे तात! 'एवं-एवम्' यही 'खु-खलु' निइचय से 'लोइयं-लोकिकं' लोकाचार है कि 'जे-पे' जो 'मायरं-मातरम्' माता को 'पालंति -पालयन्ति' पालन करते हैं उनको परलोक की प्राप्ति होनी है ।।॥।

अन्वयार्थ−हे पुत्र ! माता पिता का पालन करो । ऐसा करने से तुम्हारा परलोक सुधरेगा । हे पुत्र ! निश्चय ही यही लोक में उत्तम आचार

સંયમના માર્ગેથી વિચલિત કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. આ પ્રકારના અનુકૂળ ઉપસર્ગો આવી પહે ત્યારે અલ્પસત્ત્વ સાધુએા સંયમના માર્ગના પરિત્યાગ કરીને કરી ગૃહવાસના સ્વીકાર કરી લે છે. તાગાથા ગ્રા

शल्दार्थ—'ताय-तात' है तात! 'मायरं पियरं-मातरं पितरं' भाता अने पितानुं 'पोत-पोषय' पेषिश्च करें। 'एवं-एकम्' भाता पितानुं पेषिश्च करेवाथी क 'छोगो-छोकः' परक्षे। क 'भिवश्च मिवश्च मिवश्च के 'होने एवं-एकम्' भाज 'खु खलु' निश्चयथी 'छोद्दर्य-लौकिकं' दे। कारा है के 'जे -चे' के 'मायरं-मातरम्' भाताने 'पालंति-पाडयन्ति' पालन करें है, तेमने परक्षे। कार्य है. । ४।।

સૂત્રાર્થ- હે પુત્ર ! તું માતાપિતાનું પાલન કર. એવું કરવાથી તારા પરલાક સુધરી જશે. હે પુત્ર ! લાેકમાં તેને જ ઉત્તમ આચાર ગણવામાં

४९

टीका—'साय' हे तात! 'मायरं पियरं' मातरं पितर-मातरं=जननी पितरं जनकम् 'पोस' पोषय अन्नादिभिः सेवय ग्रुश्रूषया च सेवां छुठ। एवं कृते सित, तव 'लोप' लोकः इह लोकः (६प लोकः) परलोकश्च सम्यक् साधितः 'भिवस्सः' मिविध्यति। इह परच उभयस्मिन् लोके विशिष्टं स्थानं तव मिवध्यति। 'एवं' प्रवम्=इदमेव 'खु' खलु=निश्चयेन 'लोइयं' लोकिकं लोकाचारो विद्यते, यदुत 'मायरं' मातरं पितरं च 'पालंति' पालयंति। अथमेव च लौकिको मार्गः यदुत-मातापित्रोः इद्वयोः परिपालनमिति॥॥

मुल्ए-उत्तरा महुरैछावा पुत्ता ते तार्य खुड्डुया। भारिया ते णवा ताय मा सा अझे जर्ण गर्मे॥५॥

छाया--- उत्तरा मधुरास्त्रापाः पुत्रास्ते तात ! क्षुद्रकाः । भार्या तेहि नवा तात ! मा सा ऽन्यं जनं गच्छेत् ॥५॥

है। जो माना पिता का पालन सेवा छुशूषा करते हैं, वन्हीं का लोक सुधरता है गंशी

टीकार्थ-हे पुत्र! माता और पिता को अन्न आदि के बारा पाछे और उनकी सेवा करो। ऐसा करने से तुम्हारा इह लोक भी सुबरेगा और परलोक भी सुबरेगा! तुम्हारा इस लोक में और परलोक में विशिष्ट स्थान होगा। यही निइचय से लोक की रीति है कि बृद्ध जननी और जनक की सेवा की जाय 1881

चान्दार्थ—'नाय-तात' हे तात ! 'ते पुत्ता-ते पुत्राः' तुम्हारे पुत्र 'डसरा-उसराः' उसरोत्तर जन्में हुये 'महुरुल्टावा-मधुराटवाः' मधुर

આવે છે. જે પુત્ર માતા-પિતાનું પાલન-પાયલુ અને સેવા શુશ્રૂષા કરે છે, તેના જ આ લાક અને પરલાક સુધરી જાય છે. ાજા

સંયમના માર્ગેથી સાધુને વિચલિત કરવા માટે તેના માતા-પિતા આદિ સંસારી સગાંએ! તેને આ પ્રમાણે કહે છે-'હે પુત્ર! માતા અને પિતાનું પાલન-પાષણ અને સેવા કરવાનું તારું કર્તવ્ય છે. એવું કરવાથી તારા આ લે!ક પણ સુધરી જશે અને પરલે!ક પણ સુધરશે, આ લે!ક અને પરલે!કમાં તને વિશિષ્ટ સ્થાન પ્રાપ્ત થશે. સંસારના એજ સાચા વહેવાર છે કે વૃદ્ધ માતા-પિતાની સેવા કરવામાં આવે. આ પ્રકારની તારી કરજ અદા નહીં' કરવાથી તારા-આ લે!ક અને પરલે!ક, બન્ને બગડશે.'!!ગાથા જા

अन्वयार्थः -- (ताय) तात-(ते पुता) ते पुताः (उत्तरः) उत्तराः=उत्तरोत्तरः जाताः (महुरुटावा) मधुरालापाः = मधुरमांषणः (खुइड्डया) क्षुव्लकाः = अरुप्वच्यस्काः सन्ति (ताय) हे तात ! (ते भारिया) ते भार्या = पत्नी (णवा) नवा = नवीना नवयीवनेत्यर्थः (सा) सा तव मार्या (अस्रं) अन्यम् (जणं) जनम् पर्युष्ठषं प्रति (मा गमे) माग्व्लेदेवं कुरु ॥५॥

टीका-'ताय' तात=हे पुन! 'ते पुत्ता' ते तत पुत्राः 'उत्तरा' उत्तराः=
उत्तरोत्तरं समुत्यधमानाः क्रमेण जाता अनेके 'भहुरुस्ठाता' मधुराठाषाः, मधुरः
मनोहारी आठायो वचनपचारो येपान्ते मधुराठाषाः मिष्टभाषिणः सन्ति ।
अग्रतह्यं वचनं समुचारयन्ति, यतादश्यमनोश्चपुत्राणां त्यागोऽनुचितो भवति ।
अतः एवं साधुवेशं विहाय गृहं चल इति । तथा-'ते भारिया' ते एव भार्यां
बोलने वाछे 'खुइडुया-धुन्छकाः' और छोटे हैं 'ताय-तात' हे तात!
'ते भारिया-ते भार्या' तुम्हारी परनी 'णवा-नवा' नव यौतना है
आर्थात् युवावस्था वाली है 'सा-सा' वह तुम्हारी परनी 'अन्तं-भन्यम्'
दूसरे 'जर्ण-जनम्' जन के पास अर्थात् परपुरुष के पास 'मा गमे-माण-चलेत' न जावे ऐसा करो ॥५॥

अन्ययार्थ-हे पुत्र ! एक दूनरे के पदचात् अत्यत्न हुए, मीठी मीठी बोली बोलने बाले तुम्हारे पुत्र अभी छोटे हैं। तुम्हारी पतनी नव युवती है। ऐसा करो जिससे वह दूसरे पुरुष के पास न जाय ॥५॥

टीकार्थ-हे पुत्र ! तुम्हारे कान से जन्मे हुए अनेक पुत्र, जो मधुर आलाप करने वाछे अर्थात् मिछ नाषी हैं, असत के समान पचन बोलते हैं, ऐसे पुत्रों का त्याम करना उचित नहीं है। अतएव साधु वेदा त्याम

चाणा 'ख़ुच्चिन-क्षुह्नहाः' भने नाना छे. 'ताय-तात' छे तात! 'ते भारिया-ते भार्या' तमारी पत्नी 'णवा-नवा' नरयीवना छे. भर्मात् युवावस्थावाणी छे. 'झा-सा' ते तभारी पत्नी 'अस्तं-अस्यम्' श्रीका जलं-जनम्' भाष्यसनी पासे भर्मात् परपुर्वनी पासे 'मा गमे-मा गच्छेत्' न लय तेवु' करे। एप।।

સૂત્રાથ°--હે પુત્ર! તારા પુત્ર-પરિવાર, કે જે મીઠી મીઠી બાલી બાલનારા છે, તે હજી કાચી ઉપરના છે. હે પુત્ર! તારી પત્ની હજી નવ-યોવના છે. તું એલું કર કે જેથી તે અન્ય પુરુષના સાથ ન શોધે. હપા

ટીકાર્થ — માતા સાધુ ખનેલા પુત્રને એવું કહે છે કે હે પુત્ર કમેકમે તારે ત્યાં અનેક પુત્રેઃના જન્મ થયા છે. તારા તે પુત્રાની વાણી અમૃતના જેવી મીડી છે. એવાં લાહીલા પુત્રાના ત્યાળ કરવા ઉચિત નથી, તા સાધુના पत्नी 'णवा' नवा=नवर्षीवनोत्मत्ता विद्यते । त्वया परित्यक्ता सती 'अन्नं' अन्यम् 'जणं' जनम् 'मा सा' माऽसी 'गमे' गच्छेत् , यदि त्वं तां त्यक्ष्यित , तदा अस्योचितमद्विकारेणऽसन्मार्गं कदाचिदाश्ययेत् । अयन्ते महान् जनाः ऽपवाद उत्पद्येत भार्यापदमयोगात् त्वया पोपणीया सेति ध्वनिः । तथा पुत्रस्य यत्रस्वं पिता, भार्यायाद्य पतिरसि, अत इमी त्वयेव रक्षणीयो । अन्यथा दुनि-वारो जनापवादः स्यादेवेति त्यज साधुवेषं चल गृहमिति ॥५॥

म्लप्-एहि ताय घरं जामो मार्य कम्मसहा वयम्।

वितियंपि ताँय पासामो जामु ताव सये गिही।६॥

छाषा—एहि तात ! एहं यामी मा त्वं कर्मसहावयम् । द्वितीयमपि तात पश्यामी यामस्तावत्स्वकं गृहम् ॥६॥

कर घर चलो। इसके अनिरिक्त तुम्हारी पत्नी अभी नवधीवना है।
तुम्हारे त्याग देने पर वह परपुरुष के पास न चली जाय! तुम उसका
त्याग कर दोगे तो तरुणावस्था के यत्म्य कामविकार के कारण कदाचित् वह असःमार्ग का अवलम्यन करेगी! इससे तुम्हारा घोर लोकापवाद होगा। मुझ में 'भाघी' शब्द का प्रयोग करके यह खिलत किया गया
है कि वह तुम्हारे बारा भरण पोषण करने योग्य हैं। चुंकि तुम पुझों
के 'पिता' और भाषी के पित हो अतएव तुम्हें ही उनकी रक्षा करनी
चाहिए। ऐसा न किया तो लोकापवाद अनिवाध होगा। अतएव छोडों
इस वेदा को और चलो अपने घर।।५।

વેશ છેલી દઇને આપણે ઘેર આવતા રહે. વળી તારી પત્ની પણ હજી નવ-યોવના છે તું મુનિવેલ છેલીને ઘેર પાછે આવ નહીં તો કદાચ તે પર પુરૂષનું ઘર માંડશે-જો તું તેના ત્યાગ કરીશ તો કદાચ તે કુમાગે ચઢી જશે, કારણ કે નવયોવના નારીની કામવાસના નહીં સંતાલાય તો એવા માર્ગનું અવલંબન લેવાની પરિસ્થિતિ તેને માટે ઉત્પન્ન થશે. જો એવું બનશે તો લાકમાં આપણી નિંદા થશે અને આપણા કુળને કલંક લાગશે સ્ત્રમાં 'ભાર્યા' પદના પ્રયોગ કરીને સ્ત્રકારે એ વાત પ્રગટ કરી છે કે પત્નીના ભરદ્યુપાયણની જવાબદારી પતિ ઉપર હાય છે, તું પુત્રોના પિતા ભાર્યાના પતિ હાવાથી તેમના પાલનપાયણ અને રક્ષણની જવાબદારી તારી છે. જો તું તેમના પ્રત્યેની તારી જવાબદારી અદા કરવામાં નિષ્ફળ જશે, તો લોકોમાં જરૂર તા**રી નિંદા** શશે. માટે લોકાપવાદથી ખરાવા માટે પણ તારે સાધુને વેષ છેલી દઇને આપણા ઘેર આવી જવું જોઇએ. ાગાધા પા अन्वयार्थः—(ताय) हे तात (पहि) एहि आगन्छ (घरं जानो) गृहं यामः गच्छामः (माय) मा त्वं किमिप कार्यं करिष्यसि (वयं) वयं (कम्मसहा) कर्म-सहाः=सर्वकार्यं तत्र करिष्यामः (ताय) हे तात (वितीयं पि) द्वितीयमिप=द्वितीय-वारम् (पासामो) पश्यामः सर्वं कार्यम् (तात्र) तावत् (सर्य) स्वकम् (गिहं) गृहस् (जाम्र) यामः=गच्छाम इति ।।६॥

टीका---'ताय' हे तात ! त्वमसि कार्येऽतिभीकरिति जानामि, तथापि 'पदि' आगच्छ 'घरं जाने\' गृहं पामः, 'माय' मा हदम् । पुत्र ! चळ गृहम् । गृहकर्मत्वया किमपि न कर्त्तव्यम् , वयमेव सक्तळकार्यं करिष्यामः, कार्यमया-

चान्दार्थ--'ताय-तात' हे तात !'पहि-एहि' आवो 'घरं जामो-गृहं पामः' घर जावें 'माप-मा त्वप्' अब तू कोई काम मत करना 'वयं-वयप्' हम लोग 'कम्मसहा-कर्मसहाः' तुम्हारा सब काम करेंगे 'ताय-तात' हे तात ! 'वितीयंपि-वितीयमपि' द्सरी बोर 'पासामो-पद्यामः' घरका कार्य हम देखेंगे 'ताव-तावत्' इसलिये 'सयं-स्वकम्' अपने 'गिहं-गृहम्' घर 'जासु-यामः' जावें ॥६॥

अन्वयार्थ-हे पुत्र । आओ घर चलें तुम कुछ भी काम मत करना इम तुम्हारा सब काम करदेंगें हे पुत्र ! अबकी बार इम सब काम कर दिया करेंगे । चलो, अपने घर चलें ॥६॥

टीकार्थ-हे पुत्र! में जानता हूँ कि तुम काम करने से बहुत इरते हो। फिर भी चलो,घर चछे,। तुम घर का काम बिल्कुल मत करना।

शण्डार्थं—'ताय-तात' & तात! 'एहि-एहि' आवे। घरंजामो-गृहं यामः' घर अध्ये 'साय-मा त्वमः कवे तुं है। इस्म न इरीशः 'वयं-वयम्' अभे ले। है। 'कम्मसहा-कर्मसहाः' तसाइं अधुं क इस्म इरीशः 'ताय-तात' दे तात! 'वितीयि।—द्वितीयमि' शिष्ठवार 'पासामो-पद्यामः' तसाइ इर्थं अभे ले। शुं 'ताव-तावव्ं એटवा साटे 'स्यं-स्वकम्' पेताना 'गिहं-गृहम्' धरे 'सामु-यामः' कध्ये. १९॥

સ્વાર્ય—હે યુવ! ચાલ, ઘેર ચાલ્યા આવા તારે કાઇ પણ કામ કરવું પડશે નહીં. અમે તારું સઘળું કામ કરી દઇશું હે યુવ! હવેથી તારું અધું કામ અમે જ કરી દઇશું. માટે સાધુના વેષ છાડી દઇને આપણે ઘેર પાછા કર. ારા ટીકાર્ય—પિતા આદિ સ્વજના તે સુનિને કહે છે કે-હે યુવ! તને કામ કરતાં ખહું ડર લાગે છે, તે હું જાણું છું. તું ઘેર ચાલ. તારે ઘરનું કામ

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. थु. ब. ३ ड. १ अनुकूलोवसर्गनिक्यणम्

हारित्यक्तगृहोऽसि, तन्मामन । गृहमागच्छ । 'ताय' है तात ! 'वितियंपि' द्वितीयमपि (कारणम्) । पक्षवारं पुराऽपि त्वं गृहकार्यकारणादुद्धिग्नो भूत्वा पला- यितीसि । द्वितीयं वारं पुनश्रक । वयमेव तत्तत्तर्भवं कार्यं करिष्धामः । 'पायामें' पश्यामः, वयमेव सर्वं कार्यं पश्यामः । तस्मात् 'तात्र सर्वं गिहं जासु' तस्मात् स्वकं गृहं यामः सर्वे वयमि । हे तात ! गृहकार्यात् त्रसुद्धिग्नो मा भूः त्वदीयं सर्वभेत्र कार्यज्ञातं वयमेव संपादिष्यामः । गत्वा मत्ययं कुरु, न मनोऽनागतं प्रत्येति । आः सर्वे गिन्तव्यमेव गृहम्, माऽत्र किचिद्षि मयोजनविशेषं पश्यामः । सा

मुख्य-गंतुं ताय पुणो गच्छे ण तेणासमणो सिया। अकामगं परिक्रमं को ते वारेड मरिद्वति ॥७॥

छाया--मत्त्रा तात पुनसग्यच्छेः न तेनाऽश्रमणस्याः । अकामगं पराक्रान्तं कस्त्र्यां वारयितुर्व्हति ॥७॥

हम ही सब काम कर लेंगें। तुमने काम के भय से घर त्यागा है, ऐसा मत करो। घर चलो। एक घार तुम ग्रहकार्य से घषरा कर भाग आये हो, अब दुवारा चलो। अब हम ही सब कार्य कर लिया करेंगे। हमी सब काम देख छेते हैं। हे पुत्र! चलो घर चलें।

आदाय यह है हे पुत्र ! घर के कामकाज से मन घषराओ। तुम्हारे सभी कार्य हम ही कर दिया करेंगे ! घर चल कर खातरी कर लो। भविष्य की बात पर विश्वास नहीं करना, अतः सब को घर ही चलना चाहिए। यहां कोई विद्रोप प्रयोजन दिखाई नहीं देता॥६।

બિલકુલ કરવું નહીં પડે. અમે જ બધું જ કામ કરી લઇશું. કામના સચથી તારે ઘર છોડવાની જરૂર નથી. ઘરના કામથી ત્રાસીને તું સાધુ ખની ગયા છે, પણ અમે તને ખાતરી આપીએ છીએ કે હવે તારે ઘરનું કામકાજ કરવાની જરૂર જ નહીં રહે. અમે અમારી જાતે જ બધું કામ કરી લઇશું. માટે હે પુત્ર! સાધુના વેષ ઉતારી નાખીને ઘેર પાછા કર.

આ કથતના ભાવાર્ય એ છે કે-પુત્ર ઘરના કામકાજથી તારે ગભરાવું નહીં, કારણ કે અમે તારું બધું કાર્ય મતાવી દઈશું. ઘેર પાછા ક્રેરીને તું તેની ખાતરી કરી લે. મન ભવિષ્યની વાત પર વિશ્વાસ કરતું નથી, માટે તા≹ ઘેર જ પાછા ક્રેરવું એઇએ. અહીં કાઈ ખાસ પ્રયોજન-દેખાતું નથી. ⊩ાદા अन्वयार्थः --(ताय) हे तात ! िषयपुत्र ! (गंतुं) गन्तुमेकवारं गत्वा (पुणो गच्छे) पुनरागच्छेः (तेण) तेन गृहगमनेन (ण असमणोसिया) न अश्लमणः स्यात् साधुरवं न व्यपेष्यवीत्यर्थः । (अकामगं) अकामकं=कार्ये इच्छारिहतस् (परिकार्य) पराक्रमन्तं स्वामिलिपितानुष्ठानं क्ववीगम् (ते) त्वाम् (को) कः (वारे-उमरिहति) वारियतुनईति नो कोपीत्यर्थः ॥७॥

शब्दार्थ—'ताय-तात' हे बिय पुत्र! 'गंतुं-गन्तुम्' एकयार घर जाकर 'पुणो गच्छे-पुनरागच्छे' किर आ जाना तेण-तेन' जिससे 'ण असमणो सिया-न अश्रमणः स्थात्' तुं अश्रमण नहीं हो सकता अर्थात् इससे तेरा साधुपन चला नहीं जायता 'अकामगं-अकामकस्' घर के कामकाज में रहित हो कर 'परिकानं-पराकान्तम्' अपनी हच्छा-तुसार संयम का अनुष्ठान करते हुए 'ते-त्याम्' तुषको 'को-कः' कौन 'वारे तमरिहति-वारियतुमहित' पीछे हटाने के लिये समर्थ हो सकता है अर्थात् कोई समर्थ नहीं है।।।।।

अन्वापर्ध-हे पुत्र ! एक बार घर आकर किर पीछे चछे आना ऐसा करने से साधुता चली नहीं जाएगी अगर तुम्हारी इच्छा कार्य करने की न हो या तुम्हें अपनी इच्छानुसार कोई काम करना हो तो कौन रोकेगा? अर्थात् कोई उसमें ककावट नहीं डाछेगा ॥७॥

શખ્દાર્થ — 'તાય-તાત' હે તાત! 'गंतु-गन्तुम्' એકવાર ઘરે જઇને 'વુળોમન્છે-पुनराषस्છે:' પાછે આવી જંબે 'તેળ-તેન' જેનાથી 'ળ જસચળો-ન સજમળઃ શ્વાન' તું અશ્વમભ્ થઈ શકતા નથી, અર્થાત્ આનાથી તારું સાધુપણું જતું નહીં રહે. 'જજાવમં–જજાવદમ્' ઘરના કામકાજમાં ઈચ્છારહિત થઈ ને વિશ્વદ્ધને –વરાજ્ઞાન્તમ્' પાતાની ઇચ્છાનુસાર સંયમનું અનુષ્ઠાન કરતાં 'તે– ત્વામ્' તમને "જો–જઃ' કાશ 'વારેલ મરિદ્દતિ–વારચિતુમદૃતિ' પાછા હટ.વવ.ના માટે સમર્થ થઇ શકે છે ! અર્થાત્ કોઇ પણ સમર્થ નથી. ॥છા

સ્ત્રાર્થ- હે પુત્ર ! એક વાર ઘેર આવીને તને ન ફાવે તો પાછા ચાલ્યા જજે. એવું કરવાથી તારી સાધુતા નષ્ટ નહીં થઇ જાય. જે તારી કામ કરવાની ઈચ્છા ન હાય અથવા તારે તારી ઈચ્છાનુસાર કાંધ્ર કરમ કરવું હાય તા તને કાંઘુ રાકવાનું છે ? એટલે કે તારી ઈચ્છાનુસાર કામ કરવામાં અમે કેંદ્ર નડતર રૂપ બનશું નહી. હાળા

### समयार्थवीधिनो टीका प्र. थु. अ. ३ उ. २ अनुकूछोपसर्गनिकपणम्

टीका--'ताय' हे तात !=हे प्रियपुत्र ! 'गंतु' गत्वैकवारम् । गृहमिति
होषः । 'पुणो' पुनः 'गच्छे' आगच्छेः 'तेण' तेनैकवार् गृहगमनेन । 'णअसमणो
सिया' न अश्रमणः स्याः=न त्रमसाधुर्भविष्यसि, कि.मेकवारं गृहगमनेन कोऽत्यः
श्रमणो भवति । यदि गृहं नो रोचते तदा पुनरप्यागन्तव्यमिहेव । 'अकामगं' अकामकं=भिक्छन्तं गृहकार्यम् , गृहकार्येच्छाविरहितः भवन्तम् । 'परिकम्मं' पराक्रान्तम्=स्वेच्छानुसारसंयमानुष्ठानं क्रीवन्तम् । अयवा-हद्धावस्थायाम् । अकामगं' भकामकं=भदनेच्छानुसारसंयमानुष्ठानं क्रीत पराक्रमन्तं 'को ते' कस्ते त्याम् । 'वारेजियस्कं क्रीति 'वार्यति संयमानुष्ठानं पति पराक्रमन्तं 'को ते' कस्ते त्याम् 'वारेउपरिहति' वार्यितु संयमानुष्ठानं पति पराक्रमन्तं 'को ते' कस्ते त्याम् 'वारेउपरिहति' वार्यितु संयमानुष्ठानं प्रति पराक्रमन्तं 'को ते' कस्ते त्याम् नुष्ठानास्ये कर्मणि त्यां वार्यितु न ममविष्यति कोऽपि । 'वार्थक्ये मुनिहत्तीमा' मिति कोकोक्तेः । अपुना तु गृहमेव गन्तव्यम् , नायमवसरः संबमाऽनुष्ठानस्य । सिति कोकोक्तेः । अपुना तु गृहमेव गन्तव्यम् , नायमवसरः संबमाऽनुष्ठानस्य । सिति कोकोकेः । अपुना तु गृहमेव गन्तव्यम् , नायमवसरः संबमाऽनुष्ठानस्य । सिति कोकोकेः । अपुना तु गृहमेव गन्तव्यम् इति आवः ॥आ।

टीकार्थ-हे बिय पुत्र ! एक बार घर बल कर फिर लौट आना ! एक बार घर बलने से तुम असाधु नहीं हो जाओगे ! एक बार घर जाने से ही क्या कोई असाधु हो जाता है ? अगर घर में रहना रुचिकर न हो तो पुनः यहीं आ जाना ! यदि तुम्हारी इच्छा ग्रहकार्य करने की न हो या अपनी इच्छा के अनुसार संयम का अनुष्ठान करना हो अथवा खुद्धा बस्था में कामेच्छा से रहित और संयम का अनुष्ठान करते हुए तुम्हें कौन रोक सकता है ? संयमानुष्ठान के योग्य उस अवसर पर तुम्हें संयम साधन से कोई नहीं रोक सकेगा ? लोक में भी कहा जाता है कि खुद्धावस्था में मुनि बुक्ति अंगीकार करनी चाहिए ! परन्तु इस समय तो

ટીકાયં-માતા, પિતા માદિ સ્વજના મુનિને આ પ્રમાણે સમજાવે છે- 'હે પ્રિય પુત્ર તું! એક વાર તો ઘેર પાછા કર પછી તને ઠીક લાગે તો પાછા કરજે. એક વાર ઘેર આવવામાં તું અસાધુ નહીં અની જાય. શું એક વાર ઘેર આવવામાં તું અસાધુ નહીં અની જાય. શું એક વાર ઘેર આવવાથી સાધુતાનું ખંડન થાય છે ખરું! જે તને ઘરમાં રહેવાનું ન ગમે, તો તું અહીં પાછા આવી જજે જે તું ઘરકામ કરવા ન માગતો હોય અને ધર્મની આરાધના કરવા માગતો હોય, તો અમે તને તેમ કરતો રાકશું નહીં. અયવા વૃદ્ધાવસ્થામાં કામેચ્છાના પરિત્યાં કરીને જે તું સંયમની આરાધના કરીશ, તો તને કાલ્યુ રાકવાનું છે! વૃદ્ધાવસ્થા જ સંયમની આરાધના કરવા માટેના યાગ્ય સમય છે. ત્યારે તું ખુશીથી સંયમની અરાધના કરજે. લોકોમાં પણ એવી જ માન્યતા પ્રચલિત છે કે વૃદ્ધાવસ્થામાં જ પ્રવજ્યા અંગીકાર કરવી જોઈએ સ્યય સાધનાના મા અવસર નથી, માટે અત્યારે તો તારે ઘેર જ ચાલ્યા આવવું જોઈએ. જ્યારે અવસર આવે

मुख्य- ने किं च अणगं तात तंपि सदं समीकतम्। हिरणणं ववहाराइ तेपि दाहासु ते वयं॥८॥ छाया-पर्तिचिच ऋणं तात! तथ्सवे हि समीहतम्। हिरण्यं व्यवहारादि तहास्यामो वयं बसु॥८॥

अन्वयार्थ-(तात) हे तात=हे उद्युम्बरक्षकपुत्र (जं किचि) यत किचित् (अणगं) ऋणं (तं वि सञ्तं) तदिव सर्वम्=अस्मामिर्विभव्य (समोक्तं) समीकृतम्=सममागेन व्यवस्थापितम् (व्यवस्थाः) व्यवसारादिः (विरण्णं) हिरण्णसुवर्णादिकं (तंवि) तदिष (ते) तुभ्यम् (वयं) वयम् (दाहासु) दास्यामा=त्वदीयव्यवहारोषयोगिसुवर्णादिकं दास्याम इति भावः ॥८॥

घर पर ही चलो । संयम साधना का यह अवसर नहीं है। जब अवसर आदेतो बिना किसी बाधा के तुम संयम का अवद्य अनुष्ठान करना है।।

शब्दार्थ--'तात-तात' हे पुत्र! 'जं किंचि अणगं-यत् किंचित् कणम्' जो कुछ कण था 'तं चि सब्बं-तदिष सर्वम्' वह भी सब 'समी-कतं-समीकृतम्' हमने विभाग कर बरायर कर दिया है 'बबहाराह-व्यवहारादिः' व्यवहार के योग्य जो 'हिरणणं-हिरण्यम्' सुवर्णादिक है 'तं पि-तदिष' वह भी 'ते-तुभ्यम्' तुझकें। 'वयं-वयम्' हम लोग 'दाहायु-दास्यामः' देंगे अतः तुपको घर ही चलना उचित है॥८॥

अन्वयार्थ-हे पुत्र ! हे कुदुम्ब के रक्षक ! जो ऋण चढाथा, उस सब को हम लोगों ने बांट कर बराबर कर लिया है। व्यव हार के लिए तुम्हें जो हिरण्ण (चांदी) सुबर्ण आदि चाडिए वह हम तुम्हें देंगे ॥८॥

त्यारे डेहिं पशु प्रकारना अवरीष हिना तुं अवश्य संयम्नी काराधना इरुके. ॥गाथा छ।

शण्डाथै—'तात-तात' के पुत्र! 'ज किंचित्रणगं-यत् किंचित्रणगं, ले किंधि अख् कतुं 'तं वि खटवं-तदिष सर्वम्' ते पख् अधुं 'समीकतं-समीकृतम्' भमे विकास करीने अराजर करी दीधुं छे 'वबहाराइ-टयवहाराविः' व्यवकारन ये। व्य के हिरण्णं-हिरण्यम्' सुवर्ध्वादिक छे. 'तंषि-तरिष' ते पख् 'है-तुक्ष्यम्' तने 'वयं-वयम्' असे दे। कें 'दाहामु-दास्य मः' आपीशुं केथी तमारे धर आवशुं क ये। व्य छे, ॥८॥

સ્ત્રાર્થ— હે પુત્ર! હે કુડુંખના આધાર! તારે માથે જે ઋષ (દેવું) વધી ગયું હતું, તે અમે સૌ કુડુંખીઓએ ભાગે પડતું ચુકવી દીધું છે તારા વ્યવહાર ચલાવવા માટે તારે જે સુવર્ણ, ચાંદી આદિની જરૂર હોય તે અમે તને આપશું મગાયા ડા

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. भ्र. ३ इ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम्

दीका—'तात' हे पुत्र ! हे कुदुम्बरक्षकपुत्र ! जं किंच अणगं' यत् किंचित् ऋगादिकमामीत्। 'तं पि सन्त्रं' तरस्वपि 'समीकतं' समीकृतम् अस्माभिरेव समं विभन्नय ऋणं दत्तम्, नास्ति ते ऋगमानः। यदि कदाचित् ऋणमाराद्भीत इहाणतोऽसि, तदा तद्वयं स्थन । अस्माभिरेव तत्सर्वं समीकृतम् । 'वन्हाराइ' न्यन्हारयोग्यं न्यापारादिमयोजनीभूतं यद्पि निद्यते । 'हिरणां' हिरणां सुन्तणदि धनं ग्रहेऽनशेषितम् । 'तं नि' तद्पि 'ते' तुभ्यम् 'षयं' वपम् 'दाहाधु' दास्पामः । हे पुत्र ! त्योपरि यत् ऋणमासोत् तद्दस्माभिरेव विभन्नय स्व स्विश्रसि नपस्तम् । अध च ग्रहे यत् ध्यनहारयोग्यं स्वर्णादिख्यं धनं विद्यते, तद्पि तुभ्यं दास्यामि, अतस्त्वयाऽनद्रयमेन मन्तव्यं ग्रहम् । यद्वयाश्यक्तग्रहः, तत् द्रं गतं तद्यं शोको न कर-णीयः । अतः परं गृहसेना ध्यापारे नास्ति अवाधिनस्य ते वाधाव्याभिरिति मानः।८।

टीकार्थ-हे कुडुम्ब के रक्षक पुत्र ! तुम्हारे जपर जो भी ऋण आहि था बह हमने बराबर कर दिया है-बॅटवारा करके चुका दिया है। अब तुम्हारे जपर ऋण का भार नहीं रहा है। ऋण के भय से भयभीत हो कर यहां आए हो तो उस भय को द्र कर दो। वह ऋण तो हमने ही उतार दिया है। व्यवहार अर्थाद न्यापार आदि के योग्य जो हिरण्य चांदी स्वर्ण आदि घर में है, वह भी हम तुम्हें देंगे।

अभिवाय यह हैं —हे पुत्र ! तुम्हारे ऊपर जो ऋण चढा था, उसका बटवारा करके इस लोगों ने अपने अपने साथे ले लिया है। इसके अति रिक्त घर में व्यवहार योग्य जो भी सोना चांदी आदि है, वह भी तुम्हें देंगे। अतएब तुम अबदय घर चलो। जिस डरसे तुमने घर छोडा है, बह दूर होगया है। उसके लिए चिन्ता मन करो। इसके पदचात् घर पर रहने में तुम्हारे लिए कोई विद्रवाधा नहीं है गटा।

ટીકાર્થ – હે ક્રુટું ખના રક્ષક પુત્ર! તારે માથે ઋઘુના જે બાજને હતા, તે અમે લરપાઈ કરાં દીધા છે. ક્રુટું બીએલએ અંદરાઅંદર વહેં ચણા કરીને તે ઋણ ચુકવી ઢીધું છે. હવે માથે ઋઘુના ભાર રહ્યો નથી જે ઋઘુના લયથી તે સાધુ જીવન અંગીકાર કર્યું હૈલ્ય, તો તે ભય હવે દ્વર થઈ ગયા છે. વળી વ્યવહાર (વેપાર) આદિને માટે તારે જે સુવર્ષ્ક, ચાંદી, ધન આદિની જરૂર હૈાય, તે અમે તેને ઘરમાંથી આપશું

આ કશનનું તાત્પર્ય એ છે કે ઋજુના ભયથી જો તે' ઘર છેાડ્યું હાય, તો હવે તે ભય દૂર થઈ ગયા છે. વળી વેપાર આદિને સાટે જરૂરી ધન અમે તને આપશું, એટલે તને કાઇ પણ પ્રકારની વ્યવહારિક સુશ્કેલી પણ નહીં પડે. હવે તમારે ઘેર પાછા કરવામાં શી સુશ્કેલી છે? માટે છાડા આ સાધુપર્યાય અને કરી ઘેર ચાલ્યા આવેં. પ્રાપાયા દ્રા मकरणप्रवसंहरबाह-धूत्रकार:-'इन्नेबणं स्वसेहंति' इत्यादि । प्रवम्-इञ्चेवणं सुसेहंति कालुणीये समुद्धिया । विवद्धो नाइसंगेहि तओऽगारं पहाँवइ ॥९॥ छावा---इत्येव सुश्चिक्षयन्ति कारूणं समुपस्थिताः । विवद्धो इ।विसंगेत ततोऽगारं मधावति ॥९॥

अन्त्रयार्थः-(ण) यह (काळणीये समुद्विया) कारूण्ये समुवस्थिताः=कारूण्यमुत्वाद-यंतः (६च्चेत्र) इत्येवं पूत्रींक्तरीत्या (मुसेहंति) मुशिक्षयति स चापरिणतधमी, नत-क्वजितः (नाइसंगेडिं) झातिसंगैः (विवदो) नितदः=मातापित्वृत्वकलवादिमोहितः (क्यो) ततस्तद्वनन्तरं (भगारं) अगारं गृहं (पटावः) प्रधावति गव्छतीत्पर्यः ॥९॥

प्रकरण का उपसंहार करते हुए खन्नकार कहते हैं 'इच्लेब णं' इत्यादि।
 चान्यंथं —'णं-सलु' निद्यायं 'कालुणिये समुद्धियां'-कारुण्ये समुपस्थिताः' करुणाजनक बन्धुवर्ग के 'इच्लेबं-इत्येवम्' इस प्रकार के
पूर्वोक्त रीति से 'सुसेहंति-सुचिक्षयन्ति' साधु को शिक्षा देते हैं
अर्थात् समझाने पर 'नाइसंगेहिं-ज्ञःतिसंगेः' ज्ञातिसंग से 'विवद्धो-विवद्धः' बंधा हुआ अर्थात् माताप्तिः पुत्रकलत्रादि में मोहित होकर 'तभो-ततः' उस समय 'अगारं-अगारम्' घर की ओर 'पहाबह-प्रधा-वति' जाता है ॥९॥

अन्यवार्थ-करुणा से परिपूर्त ज्ञातिजन इस प्रकार साधु को सिख लाते हैं। यह नवदीक्षित और अपरिणतधर्मा साधु ज्ञातिजनों के मोह में फैस कर घर चला जाना है। २॥

डवे आ प्रश्रख्नी उपसंदार उरता सूत्र गर शडे छे-'इच्चेर्ण' ध्याहि-शण्डार्थ — 'ण-चलु' निश्चेष 'ह लुगिये समृद्विया-कार्य्य समुपरिथताः' श्रुक्षाचन अन्धु वर्णना इचेवं इत्येवम्' आ प्रशरता पूर्वेक्ति रीतथी 'सुसेहंति—सुशिक्षयन्ति' साधुने शिक्षा हे छे १ अथौत् समज्ञाववाथी 'नाइ-संगेहि-ज्ञातिसंगैः' शातिसंअथी विवद्धो-विवद्धः' अ'धायेक्षा अर्थात् भाता, पिता, पुत्र, १९६०, वगेरेमां माहित थर्धने 'त्र प्रो-ततः' ते समये 'अगारं-अगारम्' धरनी तर्द 'वहावड-प्रधावति' जाय छे. ॥हा।

સ્ત્રાર્થ —કુટું બીએા અને સગાં–સંબંધીએા આગળ વર્ણવ્યા પ્રમાણેના કરુણાજનક વચના વડે તે નવદીક્ષિત સાધુને સંસારમાં પાછા કરવા માટે સમજાવે છે. તેને પરિણામે નવદીક્ષિત અને અપરિણ્વલમાં સાધુ જ્ઞાતિજનાના

५९

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. य. ३ उ. २ अनुकूलोवसर्गनिरूपणम्

टीका — 'काळुणीय समुद्धिया' कारूण समुप्रस्थिताः, दीनदीनवचनेन करुः णया युक्ता मोद्दज्ञारं प्रसार्थ संप्रमशासाद्शित्यरात् पातकाः वन्धुवान्धवाः। 'इच्चेव' इत्येवंरूपेण, पूर्वीक्त्यकारेण 'सुसेदंति' सुशिश्चयन्ति, सम्यम् रूपेण मार्थयन्ते । यद्यपि वान्धवकथितवचनमातस्य संसारे पवर्षकृतया न सुश्चिशार्थन्वं संभवति । अपि तु अनिष्टीत्पादकत्या विपरीतयेव, तथापि इद्व शिक्षार्थने गृहस्यामिमत्विक्षाया प्रव कथनात् । बान्धवचनेः शिक्षितो नवदीक्षितः साधुः तेषां बान्धवचानां मोहपादीर्वदः। 'नाइसंगेहिं' द्वातिसंगैः=क्तिनां संगेन 'वित्रद्धो' विवदः दहं विवाधितः अरुपस्ताः गुरुकमी साधुः। 'तथो' ततस्तद्वनन्तरम्। 'आगारं' अगारं-प्रवृत्वगृहमेव 'पष्टावह' मधावति । यथा रङ्क्वद्वः पथुः सर्वज्ञपुक्रपेण यथा-कार्म नीयते, तथा बान्धवविक्षितमोहपाद्यवेद्यस्तरः साधुगृहं नीयते ।

टीकार्थ-करणा से युक्त अर्थात् दीनता हीनता से परिपूर्ण वचनों का प्रयोग करके और मोह जल फैला कर संयम रूपी महल के शिखर से नीचे गिराने वाले वन्धु बान्धव साधु को प्रोंकत प्रकार से सिखलाते हैं-प्रार्थना करते हैं। यद्यपि बन्धु बान्धवों के वे बचन संसार में प्रवृत्ति कराने बाले हैं, अनिष्ट कारक होने से विपरीत हैं, भतप्य उन्हें सुशिक्षा नहीं कहा जा सकता, तथापि यहां 'शिक्षा'पद से गृहा निमत शिक्षा का ही आद्याय समझना चाहिए। अपने बान्धवों के बचनों से शिक्षित नबदीक्षित साधु मोहपादा में वैंच जाता है। इतिजनों के मोह में फैसा हुआ अल्प सत्व वाला और मारी कमों बाला साधु तत्वदस्थात् वर चल देता है। जैसे

માહમાં કસાઈને કીક્ષાપર્યાયના ત્યાગ કરીને પુતઃ ગૃહસ્થાવસ્થાના સ્વીકાર કરી લે છે. ાહ્યા

ટીકાર્ય—કરુણાજનક એટકે કે દીનતા હિનતાથી પરિપૂર્ણ વચનોના પ્રયોગ કરીને અને માહજાળ ફેલાવીને સંયમરૂપી મહેલને શિખરથી સાધુને નીચે પછાડનારા સગાં–સ્નેહીએ સાધુને પૂર્વોક્ત પ્રકાર સમજવે છે, અને સાધુપર્યાયના ત્યાગ કરવાની વિનંતિ કરે છે. જે કે સમાં–સ્નેહીએનાં આ વચના સંસારમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનારાં હોવાને કારણે અને તેનું અનિષ્ટ કરનારાં હોવાને કારણે તે વચનાને ધુશિક્ષા કહી શકાય નહીં, છતાં પણ અહીં 'શિક્ષા' પદને ગૃહાલિમત શિક્ષાનું જ⊸ઘર પાછાં ફરવાના બાધનું જ⊸વાચક સમજવું જોઇએ. તેમનાં આ પ્રકારનાં વચનાથી નવદીક્ષિત, અલ્પસત્ત્વ સાધુ માહમારામાં જકડાઈ જાય છે અને પ્રવજ્યાના ત્યામ કરીને ઘર પાછા ફરી જાય છે. જેવી રીતે દોરડા

मोहपाश्चक्रपपातकाः वान्धवाः पूर्शेक्तरीस्या साधुं तयास्रुशिक्षपंति, यथा तेवां संगेन वद्ध हव विश्वान्तः सुरुकर्मा साधुः मोहदायिनीमपि पत्रज्या परिस्यज्य गृहपात्रे प्याऽनुवध्नास्यारमानम् । इति मात्रः ॥९॥

**प्**लप्–जहाँ स्वर्ख वेणे जायं मास्तुर्या पडिवेधई ।

प्तं णं पडिचंधांति णातओ असमाहिणा ॥१०॥ छाया — पथा दक्षं वने जातं माछुका प्रतिवन्नाति । एवं ते पतिवन्नन्ति ज्ञातयो असमाधिना ॥१०॥

रस्ती से बंधे पशु को रस्ती पकड़ने वाला पुरुष इच्छानुसार छे जाता है, उसी प्रकार बन्धुबान्धनों के विलापरूपी मोहपादा में आपद्ध सत्व-हीन साधु घर छे जाया जाता है।

आशय यह है कि मोह के कूप में पटकने वाले बान्धवजन पूर्वीक प्रकार से साधु को इस प्रकार सीख देते हैं जिससे उनके संग से बद्ध जैसा भ्रान्त गुरुकर्मा साधु मोक्षदायिनी दीक्षा को भी त्याग कर गृह के बन्धन में बंध जाता है ॥२॥

दाद्यथ-'जहा-यथा' जैसे 'बणे अधं-बने जातम्' वन में उत्पन्न हुवा 'रुक्खं-इक्षम्' वृक्ष को 'मालुगा-मालुका' लता-वेल 'पडिबंबइ-प्रति-बद्याति' वेष्टित हो जाती है 'र्ण-खलु' निद्वप 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'णातपो ज्ञातयः' क्रांतियां छे अर्थात् कुटुंबिजन 'असमाहिणा-असमाचिना' अल्प सत्ववाले उस साधु को 'पडिबंधंति-प्रतिबद्धंति' बांध छेते हैं॥१ ॥

વડે ખાંધેલા પશુને દેારડું પકડનાર માણુસ પાતાની ઈચ્છાનુસાર દોરી જાય છે, એજ પ્રમાણે સર્યા-સ્નેહીએાના વિલાપ રૂપ માહેપાશથી જકડાયેલા સત્ત્રહીન સાધુને, તેઓ ઘેર લઈ જવામાં સફળ થાય છે.

મ્યા કથનતું તાલ્પર્ય એ છે કે માહેરૂપ કૂવામાં હડસેલનારા બન્ધુજના તે નવદીક્ષિત સાધુને એવી રીતે સવજાયે છે કે તે બ્રાન્વ, ગુરુકર્મા સાધુને મેબ્ફ્રહાયિની પ્રકજ્યાના પણ ત્યાળ કરીને ગૃહના બન્ધનમાં બંધાઈજાય છે. ॥હા

शण्डार्थं — 'जहा-यथा' लेवी रीते 'वणे जायं-वने जाहम्' वनभां उत्पन्न थयेत 'हक्खं-वृक्षम्' अंडने 'मालुया-मालुका' सता-वेस 'पहिवंबह-प्रतिबद्धनाति' वीटणार्धं लय छे. 'णं-खलु' निश्चय 'एवं-एवम्' आ प्रभाक्षे 'णातयो-ज्ञातयः' हातिवाणा अर्थात् १८ भिष्य 'अष्टमाहिणा-असमाधिना' अद्यस्ववाणा ते साधुने 'पदिवंधति-प्रतिबद्धनन्ति' आंधी से छे. ॥१०॥

६१

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. थ्र. थ्र. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम्

अन्त्रयार्थः—(जहा) यथा (रणे जायं) वने जातं (रूक्सं) दृक्षम् (शास्त्रया) मास्क्रकालका (पडिवंबः) प्रतिवधनाति—दिवेष्टयति (णे) ख्यु (एवं) एवमनेनैव प्रकारेण (णातयो) झातयो≔मातापितृस्वजनाः (असमादिणा) असमाधिना (पडि-वंधंति) पतिवधनंति, येनास्यासमाधिकस्यद्यते इति ॥१०॥

टीका—'जहा' यथा- येन मकारेण 'वणे जायं' वने जातम्=श्ने सहत्यः वने विदेतं पुष्पक्रशान्तित् (रुक्तं व्यस् , 'माल्र्या' माल्रुकामाला, लता इति यावत् 'पिववंत्रः' मित्रवंदाति, यथा वने समुत्यन्ना लता वने समुत्यन्न श्वसमीयः पिते हशादिकं पिवेष्टयित 'गं' खल्ल 'एवं' एवमेश 'णातओ' श्वातयः=परिवारिकाः कुटुम्बकदम्बकानि । 'अममाहिणा' अममाधिना तं नवदीक्षितं साधुम्, यहा-अल्पसरामसपाराधितिवक्तं गुरुक्तमीणं साधुम्। 'पिल्वंधंति' प्रतिवद्मनित, तथा ते व्यवस्यन्ति यथाऽस्याऽसमाधिकत्यचेत् । अपमाहितः स प्रवज्यां परिश्यज्यगृहं गर्छति ।

अन्वयार्थ--जैसे यन में उत्पन्न घृक्ष को मालुका-लता घेर छेती है इसी प्रकार माता पिता स्वजन आदि उस साधु को ऐसा घेर छेते हैं जिससे उसे असमाधि उत्पन्न होती है ॥१०॥

टीकार्थ- जैसे वन में उत्पन्न, वन में वृद्धि को प्राप्त तथा पुष्पों और फलों से सम्पन्न वृक्ष को समी ।वर्त्ती मालुका लता परिवेष्टित कर लेती है, उसी प्रकार कुटुम्थी जन असमाधि से उस नवदीक्षित साधु को अथवा सत्वहीन, असमाराधित चित्तवाले एवं भारी कमों वाले साधु को घेर लेते हैं। वे ऐसा करते हैं जिससे उसे असमाधि उत्पन्न हो। समाधि से रहित होकर वह साधु दीक्षा त्याग कर घर वहा जाता है।

સૂત્રાર્થ – જેવી રીતે વનમાં ઉત્પન્ન થતાં વૃક્ષને માલુકા લતા વી'ડળાઇ વળે છે, એજ પ્રમાણે માતા, પિતા, શ્વજના આદિ તે નવકીક્ષિત સાધુને એવાં તા ઘેરી લે છે કે તેમને કારણે તે સાધુના ચિત્તમાં અસમાધિભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. ા૧૦ દીકાર્થ – જેવી રીતે વનમાં જ ઉત્રતા અને વનમાં જ વૃદ્ધિ પામતાં, પુષ્પા અને કળોથી સુક્ત વૃક્ષને સમીપવર્તા માલુકા લતા વી'ડળાઈ જાય છે, એજ પ્રમાણે સાધુના કૃદું ખીએા અસમાધિભાવથી – માલુકો વશવર્તા થઇ ને તે સાધુને ઘેરી લે છે અથવા તેઓ સત્ત્રાહીન, ગુરુકમાં અને અસમારાધિત ચિત્તવાળા તે સાધુને ઘેરી લે છે તેઓ એવાં વચના બાલે છે કે જે વચનાને કારણે તે સાધુમાં અસમ ધિભાવ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનું ચિત્ત હામાકાળ થઇ જાય છે. તેથી તે દીક્ષાના ત્યાગ કરીને કરી ગુહસ્થાવસ્થાના સ્વાંકાર કરી લે છે.

ŧ٦

अमित्ररूपा अपि कुडुन्विनः साधुं परिवेष्टच कथयन्ति हे तात ! बाहशस्याने द्वयोरावयो ने गमनं तत्रैकाकिया गयनेन किम् आवां मिलिस्या एकत्रैव स्थाने द्वयोरावयो ने गमनं तत्रैकाकिया गयनेन किम् आवां मिलिस्या एकत्रैव स्थास्यावः कदाचिद्दुर्गति वा गच्छावः। तथा चोक्तस्—

''अभित्तो भित्तवेसेणं कंठे घेतुण रोयइ। मा मित्ता सोम्पर्इ आहि दो वि गच्छामु दुमाई ॥१॥ छाया--अभित्रं मित्रवेषेण कण्ठे गृहीत्वा रोदिति। मा मित्र सुमर्ति याहि द्वाविष मच्छावो दुर्गतिम् ॥१॥ इति ॥१०॥ मृठम्-विवैद्धो नाईसंगेहिं हत्थी वैद्यी नवस्गहै।

पिट्टुंओ पैरिसप्पंति सुयगौद्य अदूर्रए॥११॥

छाया--विवद्धो द्वातिसंगैईस्ती वाणि नवग्रहे । पृष्ठतः परिसर्पन्ति स्तगौरित अद्स्मा ॥११॥

अभिन्न रूप वे कुटुम्पीजन साधुको घे(कर कहते हैं हे पुत्र ! जिस जगह हम दोनों (हम सय) नहीं पहुंच सकते वहां तुम्हारे अकेले जाने से क्या लाभ ! हम तुम मिलकर एक ही जगह रहें, भन्ने ही दुर्गति में जाएँ परन्तु साथ रहें । कहा भी है-'अमिस्तो मिस्तवेसेणं' हत्यादि ।

बास्तव में जो मित्र नहीं है, यह मित्र होने का डोंग करके और गर्छ से लगाकर रोता है। कहता है है मित्र ! तुम अकेले सुगति में मत जाओ। हम दोनों साथ साथ दुर्गति में ही चलेगे ॥१०॥

અમિત્રરૂપ તે કુડું ખીજના તે સાધુને ઘેરી લઇને તેને એવું કહે છે કે 'આપણે બધાં એક સાથે જયાં પહોંચી ન શકીએ, ત્યાં તમારે એકલા શા માટે જવું જોઇએ! દુર્ગતિ કે સદ્યતિ, જે ગતિ મળવી હાય તે મળે, પણ આપણે એકબીજાના સાથ છે ડેવા જોઈએ નહીં. તમે સદ્યતિમાં જાઓ: અને અમે દુર્ગતિમાં જઇએ, એવું શા માટે કરવું જોઇએ! કહ્યું પણ છે કે-

'अमित्तो मित्तवेसेणं' धत्याहि---

જેઓ સાધુના સાચા મિત્રા નથી તેએ. તેના મિત્ર હોવાના ઢાંત્ર કરીને તેને લેટી પડીને વિલાપ કરવા લાગી જાય છે અને તેને કહે છે કે⊸ કે મિત્ર ! તું એકલા સુગતિમાં જવાના વિચાર ન કર આપણે બધાં દુર્ગંતિમાં સાથે સાથે જ ચાલ્યા જ⊍શું.' દાગાયા ૧૦ાદ

## समयार्थवोधिनो टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम्

अन्तयार्थः -- (नाइसंगेहिं) ज्ञातिसंगैः -मातापितृ वस्वस्थैः (विबद्धो) विबद्धः (पिटुओ) पृष्ठाः (परिसप्पेति) परिसप्पिति साधोर जुक् क्रमावरन्ति स्वजनाः (अवि) अपि (नवगहे) नवगहे (हत्थी व) हस्ती इव (सुषगोष्टवश्रद्रण्) सृतिगौरिवा द्रगा यथा नवपस्ता गौः स्वत्रसस्मीपे एव तिष्ठति तथैवेतस्य परिवारा एतस्य समीपे एव तिष्टति सावः ॥११॥

टीका---'नाइसंगेष्ठि' झाविसंगैः, भातापितु इत्हत्रभित्रादिस्वत्रनवर्गैः। 'विच्छो'

शब्दार्थ—'नाइ संगेहि-ज्ञातिसंगः' माता पिता आदि स्वजनवर्ग के संबंध द्वारा 'विषद्धो-विषद्धः' बंधे हुए साधु के 'पिद्वभो एष्टतः' पीछे पीछे 'पिरसप्पति-परिसर्पति- उनके स्वजनवर्ग चलते हैं 'अबि-अपि' और 'नवग्गहे-नवप्रहे' नवीन पकछे हुए 'हस्थीव-हरती इव' हाथी के समान उसके अनुकूल आचरण करते हैं तथा 'स्वगोब्व अद्रए-स्त गौरिवाद्रगा' नई ज्याई हुई गाय जैसे अपने वछछे के पास ही रहती है उसी पकार उनका परिवारवर्ग उसके पास ही रहते हैं ॥११॥

अन्वयार्थ—मातापिता आदि के संबंधों से बंधे हुए साधु के पीछे पीछे स्वजन चलते हैं और नवीन पकडे हुए हाथी के समान उसके अनुकूठ व्यवशार करते हैं जैसे नवीन व्याई हुई गाय अपने बछडे के समीप ही रहती है उसी प्रकार वे भी उसी के पास रहते हैं।११।

टीकार्थ--मातापिता कलत्र मित्र आदि स्वजनों के सम्बन्ध से

शण्डार्थं — 'नाइसंगेहिं – ज्ञातिसंगैः' भाता-पिता वगेरे स्वकनवर्णना संभंध द्वारा विवद्धाः विवद्धाः भाधायेश साधुना चिट्ठभो-पृष्ठतः' पाछण पाछण 'विस्मिपंति - विद्वितो विवद्धाः' भाधायेश साधुना चिट्ठभो-पृष्ठतः' पाछण पाछण 'विस्मिपंति - विद्वित्ते ' तेमने स्वक्ष्यावे न्वयादे । अवि – अवि ' अने 'त्रव न्यादे - नवप्रदे' नवा पाधायेश 'हार्थाव – हाती इव' द्वार्थीनी केम तेमने अनुष्ठिण भावाय हो के विद्या 'सुवागेव्य बद्दरए – सूत्रगौरिवादूरमा' नवी वींयायेश भाय केम पेताना वाछरडानी पांसे क रहे छे तेक प्रकार तेमने। परिवार वर्ण तेनी पासे क रहे छे. । १९१।।

સૂત્રાર્થ — જેવી રીતે નવી વિયાયેલી ગાય પાતાના વાછડાની સમીયમાં જ રહે છે, એજ પ્રમાણે માતા-પિતા આદિના સંબંધથી બંધાયેલા સાધુની પાછળ પાછળ તેના સંસારી સ્વજના ચાલે છે, ને નવા પકડી લાવેલા હાથીની સાથે જેવા વ્યવહાર કરવામાં આવે છે, એવા તેને અનુકૂળ વ્યવહાર તેની સાથે કરે છે. તારવા

ટીકાર્ય –માતા–પિતા, પત્ની, મિત્ર આદિ સ્વજનાના સંખધથી ખંધાયેલા

विबद्धः साधुरस्वपत्थो भगति यस्य 'पिद्वभो' पृष्ठाः पश्चात् 'परिसप्पंति' परिसप्तित चलन्ति चलन्ति वान्धनाः, 'नवग्गहे हस्यीव' नवग्रहः हस्तीव, नवीनग्रहीतो हस्तीव विवद्धो भगति, यथा ग्रहणकर्तारः पश्चात् तमनुवर्त्तमानाः भवंति चलन्ति । तथाऽस्यापि साधोस्ते अनुकृत्रतामेव चरंति, तेषां पत्रचात्मवलंति, तथा 'सुपगोन्य अदूर्ष्' स्तामौरिव अदूर्गा, यथा नवमवृता गौः स्ववस्तस्य पार्थे पत्र तिष्ठति, तं परित्यज्य च कुत्रापि गच्छति तथा नवनातमाधोः परिवाराः वान्धवाद्यः साधु परित्यज्य न कुत्रापि गच्छति, साधोः सामीप्यभेषानुतिष्ठन्ति । प्वं स्वजनाऽऽहितमोहमाप्तः साधुः प्रवच्यां परित्यज्य गृहं विश्वति, तनाऽग्रारमोहनालपरिवृतः परिवार परिवेष्टित एव तिष्टृतीि भावार्थः ॥११॥

प्रम्प-एपे संगो मणुस्मै।णं पार्याला इवे अर्तारिमा। कीवा जैरथ य किंसेताति नाइसंगेहिं मुेच्छिया॥१२॥

बैंथे हुए साधु के पीछे पीछे उसके बान्धव बहते हैं। जैसे नवीन हाथी को यकड़ने बाछे उसी के अनुकूल बर्ताब करते हैं, उसी प्रकार वे भी उसी के अनुसार बहते हैं। जैसे नवीन नपाई हुई गाय अपने बछड़े के पास ही रहती है, उसे छोड़ कर अन्यत्र नहीं जाती, उसी प्रकार उस साधु के बान्धव आदि परिजन उसके पास ही रहते हैं। इसे छोड़कर अन्यत्र नहीं जाते।

आशय यह है कि इस प्रकार स्वजनों के सम्दर्भ से मोड को प्राप्त वह साधु प्रवज्या का परित्यान करके घर चला जाता है। वहां अपार मोहजाल में फॅलकर और परिवार से विरक्तर रहता है ॥११॥

સાધુની પાછળ પાછળ તેના સંસારી સ્વજના ચાલે છે-ગૃઢવાસના ત્યાગ કરવા છતાં તેએ તે સાધુના સાથ છે.ડતા નથી જેવી રીતે જંગલમાંથી હાથીને પકડી લાવનાર માણુસા હાથીને અનુકૂળ વર્તાવ કરીને હાથીને પાતાને વશ કરી લે છે, એજ પ્રમાણે સંસારી સ્વજના પણ તે સાધુને અનુકૂળ થઇ પડે એવા વર્તાવ રાખીને તેને વશ કરી લે છે. જેમ તાજી વિવાયેલી ગાય પાતાના વાછડાની પાસે જ રહે છે. તેને છાડીને બીજે જતી નથી, એજ પ્રમાણે તે સાધુના સ્વજના તેની પાસે જ રહે છે-તેને પાતાની નજરથી દ્વર થવા દેતા નથી. આ પ્રકારે સ્વજનોના સંપર્ક ચાલુ રહેવાથી તે નવદીક્ષિત, અલ્પસત્ત્વ સાધુ મોહને વશ થઇને સાધુ પ્રત્રજ્યાના ત્યાગ કરીને ઘર ચાલ્યા જાય છે. ત્યાં તે અપાર માહુલળમાં કસાઇ જઇને સંસારમાં અટવાયા કરે છે. તાવણા

#### समयार्थबोधिनी टौका प्र. थु. अ. ३ उ. २ अनुकृलोवसर्गानस्यणम्

छाया—एते संगा मनुष्याणां पातासा इवःऽवार्थाः । क्रीवा यत्र क्रिक्यन्ति द्वाति संगैरचमूर्चिछताः ॥१२॥

अन्तर्यार्थः — (एए) एते पूर्वीक्ताः (संगा) सङ्गाः=मात्वितृस्त्रत्रसंबन्धाः (मणुस्साणं) मनुष्याणाम् (पायाला इत्र) पाताला इत्र=समुद्रवत् (अतारिमा) अतार्याः दुस्तराः (जत्य) यत्र पेषु संगेषु (नाइसंगेहिं) ज्ञातिसंगैः (मुच्छिया) मृच्छिता=गृद्धिमात्रमुपागताः (कीना) क्लीवाः कातराः असमर्थाः (किस्संति) क्लिक्ट्यंति क्लेश्नमनुभवंति संसारान्तर्वितिनो भवन्तीति ॥१२॥

टीका--'प्ए संगा' एते प्रोक्ताः संगाः सङ्यन्ते इति संगाः पितृपातृः प्रभृतीनां मोहपाशपातकाः तास्कालिकाऽनुक्त्लवेदचीयाः संवन्धाः, नवीनकर्षीः

शाद्य के 'पए-एते' यह पूर्वोक्त 'संगा-सङ्गाः' मातापिता स्वजन आदि का संबन्ध 'मणूसाणं-मनुष्याणाम्' मनुष्यों के लिए 'पायाला इव-पाताला इव' समुद्र के समान 'अतारिमा-अतायौः' दुस्तर है 'अत्य-यन्न' जिस संग में 'नाइसंगेहिं-शातिसंगः' शातिसंसर्ग में 'मुच्छिया-मूर्च्छिताः' आसक्त हुए 'कीवा-क्लीपाः' असमधे पुरुष किस्संति-क्लिइयन्ति' दुःखित होते हैं ॥१२॥

अभ्वयार्थ--ये पूर्वोक्त संग अर्थात् मातापिता आदि स्वजनों के सम्बन्ध मनुष्यों के लिए समुद्र के समान दुस्तर हैं जिनमें स्वजन संसर्ग से मूर्छित हुए कायरजन क्लेश का अनुभव करते हैं या संसार में परिश्रमण करते हैं ॥१२॥

टीकार्थ-ये पूर्वोक्त संग अर्थात् माता पिता आदि, स्वजनों के सम्बन्ध

शण्डार्थ — 'एए-एते' आ पूर्वीक्ष्त 'संगा-सङ्गाः' भाता-पिता स्वकल वयेरेने। संभंध 'मणूबाणं-मनुश्याण!म्' भतुश्ये।ना भाटे 'पायाळा इव-पाताळा इव' सभुद्रना सभान 'अतारिमा-अतार्थाः' हस्तर छे. 'जत्थ-यत्र' के संभभां 'नाइ संगेहि-ज्ञातिसंगैः' सातिसंसर्थभां 'मुण्डिक्या-मूर्च्छिताः' आसक्ष्त ध्येस 'कीवा-क्कीवाः' असमर्थं पुरुष 'किस्संति क्लिश्यन्ति हःभी थाय छे. ॥१२॥

સૂત્રાર્થ—માત:-પિતા આદિ સ્વજનાના સંખંધરૂપ પૂર્વોકતસંગ માછુસાને માટે સમુદ્રના સમાન દુસ્તર છે. સ્વજનાના માહમાં અાસક્રત થયેલા મૂછાંભાવને કારણે તેમના સંસર્થ નહી છેલ્ડી શકનારા-કાયર માછુસા આ સંસારમાં પરિ-ભ્રમણ કર્યો જ કરે છે અને જન્મ, જના અને મરખુનાં દુઃખાના અનુભવ કર્યા જ કરે છે. 11૧૨૫

ટીકાથ'-આ પહેલાં કહેલ માતા-પિતા વિગેરે સ્વજન સંબ'ધીજનાના માહ-સ૦ વ \*

पादानस्वरूपाः। 'मणुस्साणं' मनुष्याणाम् 'पातालां पातालाः समुद्राः व=इव 'अगरिमा' अतार्थाः अग्रीवदुस्तराः, यथाऽत्यसत्त्वानां समुद्राः न लंघनीयः मत्रति, तथाऽत्यसत्त्वानां मानृषितृहदमनादीनां पारस्यस्तिः सम्बन्धाः अनुल्लंघनीयाः भवन्ति। 'जत्थ' यत्र यस्मिन संगे 'कीवा' क्रीवा असमर्थाः कातराः पुरुषाः 'किस्संति' क्रिज्यन्ति=क्लेशमनुभवन्ति विश्विषभेदमिष्मसंसारचके एवाऽऽविश्वन्ति। कथं भूतास्ते पुरुषाः-पे संसारमेव विश्वन्ति तत्राह-'नाइसंगिद्धं हृष्टिख्यः' ज्ञातिसंगैः पुत्रकलगदिसंवर्यः मृर्दिछता आसक्ताः सन्तः। स्वजनसंपर्यः क्षेत्रां मृर्दिछता आसक्ताः सन्तः। स्वजनसंपर्यः क्षेत्रां मनुष्याणामतिदुस्तरः समुद्र इव । अस्मिन् स्नेहं संसक्तोऽसमर्थः पुरुषार्थः

म्ल्य-तं च भिक्तू परिकाय सदेवे संगो महासंवा।

चतुर्थ रसमपुरुषः प्रविपुरुषोऽतीव क्रिक्यतीति महतां विवर्षः ॥१२॥

जीवीयं नावकंतिका सोचा धरममणुत्तरं॥१३॥

छाथा--तं च भिञ्जः परिज्ञाय सर्वे संगा महास्रवाः। जीवितं नाऽत्रकांक्षेत श्रुखा धर्ममनुत्तरम् ॥१३।

मनुष्यों के लिये तात्कालिक अनुकूल वेदनीय हैं, न कि परिणाम के लिये, परिणाममेंतो ये सम्बन्ध अल्प जीवों के लिये समुद्र के जैसे बुस्तर हैं जिनमें स्वजन संसर्ग से प्रेमवद्मात् आसक्त हैंकर कायरजन नोना प्रकार के क्लेंद्रा का अनुभव करते हैं या संसार चक्र में परिश्रमण करते हैं ॥१२॥

राव्दार्थ --'भिक्खू-भिक्षुः' साधु 'तं च−तं च' उस ज्ञाति सम्बन्ध को 'परिस्नाप−परिज्ञाय' ज्ञपरिज्ञा से अनर्थकारक जानकर प्रत्याख्यान− परिज्ञासे' छोड देवें क्योंकि 'सब्वे संगा–सर्वे संगाः' सभी सम्बन्ध

પાશ રૂપસંખંધ સમુદ્રની માફક અતિ દુસ્તર હોય છે. જેમ અલ્પ પરાક્ષ્મી સમુદ્રને પાર કરી શકતો નથી તેજ રીતે અલ્પ પરાક્ષ્મવાળા પુરૂષને માતા-પિતા વિઘેરે સ્વજનાદીઓના સંખંધ છેહવો તે ઘણે! જ મુશ્કેલી ભર્યો છે કે જે સંત્રમાં કાયર પુરૂષો દુઃખ ભાગવ્યા જ કરે છે. તે કાયર પુરૂષો કેવા હે.ય છે? તે માટે કહે છે કે-તેઓ પુત્રકલત્રાદિ સંખ-ધમાં ઘણા જ આસક્ત થઇને તેમાં જ રચ્યાપચ્યા હાવાથી પરમ પુરૂષાર્શ્વય મેલા મેળવવા પ્રયત્ન કરી શકતા નથી. અને સંસારરૂપી સમુદ્રમાં જ ભ્રત્ય હાં કરે છે. તાવરતા

सूत्रकार साधुने ७५६ से अन्यतां आ प्रभाषे विशेष कथन करे छे— शण्डार्थं — 'भिक्खू मिक्षुः' साधु 'तं च-तंत्र' ते ज्ञाति सांभंधने 'परि न्नाय-परिज्ञाय' ज्ञपरिज्ञार्थी अनर्थं काश्वक अाधीने प्रत्याण्यान परिज्ञार्थी छे।डी है केमके 'सब्दे संगा-सर्वे संगाः' अधा क संभंध 'महासवा-महास्रवाः' महान

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. थ्र. य. ३ उ. २ अनुकुलोपसर्गनिरूपणम्

अन्वयार्थः — (भिन्त्) भिक्षः साधुः (तं च) तं च इतिसंवन्धं (परिद्याय) परिद्याय द्वात्वा स्थजेत् (सन्दे संगा) सर्वे पि संगाः संबन्धाः (महासवा) महास्वता कर्मणामास्रवद्वाररूपा भवंति अतः (अणुत्रां) अनुत्तरं सर्वेत उत्तमं (धम्मं) धर्मम- हिंसादिलक्षणं (सोचा) श्रुत्वा (जीवियं) जीवितम् असंयमजीवनम् (नामिकं-खेज्जा) नामिकांक्षेत् जीवनेन्छां न कुर्यादिति ॥१३॥

टीका--'भिक्ख्' भिक्षः साधुः 'तं न' तं च ताद्दशं परिजनसंबन्धम् । 'परिकाय' परिवाय=इपिक्षया अवर्थस्वरूपं परिवाय पत्थारूयानपरिवाया स्वजेत्। यतः-'सन्वे संगा' सर्वे एव संगा आसक्तयः 'मदासवा' मदासवाः महतां कर्म-णाम् आस्त्रयाः द्वारभूताः, उत्पादका मवन्ति कर्मणाम् , इति विमृत्याऽनुकूलस्योप-

'महासवा-महाश्रवाः' महान् कर्म के आस्त्रवहार होते हैं अतः 'अणुक्तरं--अनुक्तरम्' सर्वसे उक्तम 'धम्मं-धर्मम्' अहिंसादिलक्षणवाछे धर्म को 'सोच्चा-श्रुत्वा' सनकर 'साधुजीवियं-साधुजीवितम्' असंवम जीवन को 'नाभिकंखिज्जा-नाभिकांक्षेत्' इच्छा न करे ॥१३॥

अन्त्रवार्थ-साधु उस ज्ञातिसंबंध को इपरिज्ञा से अनर्थमूलक जानकर प्रत्याख्यान प्रतिज्ञा से उनका स्थाग करें, क्योंकि ये सभी सम्बन्ध कर्म के आश्रवद्वाररूप होते हैं अतः सर्व से उत्तम आहंसादि लक्षणवाले धर्मको सनकर साधु असंपमी जीवन भी इच्छा न करें ॥१३॥

टीकाथ--साधुस्वजन सम्बन्ध को ज्ञारिका से अनर्थ का कारण जान कर प्रत्याख्यान परिका से उसका त्याग कर दे। क्योंकि समस्त संग महान् आश्रय का कारण हैं-कर्मी के बन्ध का कारण हैं। इस

इम्भैना आस्त्रव द्वार ३५ छे, आंतः 'ब्रणुक्तरं-अनुक्तरम्' अधार्थी उत्तम 'घरमं -बर्म' अद्विसा वजेरे बक्षख्वाणा धर्मने 'से चा-श्रुव्वा' सांक्रणीने साधु 'जीवियं -जीवितम्' असंयम छवननी 'नःभिकंखिण्जा-ना!मकांक्षेत् धव्छा न ५१.।१३।

સૂત્રાર્થ— સાધુ એ જ્ઞાતિસંબંધને જ્ઞપરિજ્ઞાથી અનર્થનું મૂળ સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાલ કરે કેમ કે આ બધા જ સંઅંધા કર્મના આસવ દ્વાર રૂપ હાેષ છે. તેથી બધાથી શ્રેષ્ઠ અહિંસાદિલક્ષણવાળા ધર્મને સાંભળીને સાધુ અસંયમી જીવન ધારણ કરવા ન ઇચ્છે તા૧૩ન

ટીકાથ'—સાધુએ ત્રપરિજ્ઞાથી એવું સમજવું જોઈએ કે સ્વજનાના સાંસર્ગ અનર્થતું કારણ છે. તેને અવર્થતું કારણ સમજને તેણે પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞા વદ્દ તેના ત્યાપ્ર કરવા જોઇએ કારણ કે સમસ્ત સંગ મહાન આસવનું કારણ

सर्गस्योपस्थिती संयनिवर्गस्तम् , 'जीवियं' जीवनं गृद्दाऽऽवासपाश्वरस्थम् 'नामि-कं लिज्जा' नामिकांक्षेत् । नैवाऽभिल्णेदिति मिक्किणेपसर्थेरु सिक्किन्दिन् । 'अणुक्तरं' अनुक्तरम् नास्मादुक्तरोऽस्तीत्यनुक्तरम् सर्वतः श्रेष्ठम् । 'धम्मं' धर्म=श्रुतचारिक्षास्यं 'सोचा' श्रुत्वा-निश्चम्येति-तीर्थं कर्मणधरसंयतानां समीपे जातिसंवत्यः संसारकारणमिति मत्वा साधुः स्वजनासिक्ति परिदृदेत् । यतः सर्वेऽपि संबन्धाः कर्मणां समुत्यादकाः । अतः साधुभिः सर्वोत्तमः श्रुतचारित्यारूपः धर्म एव परिन

प्रकार विचार करके साधु को अनुकूछ उपसर्ग उपस्थित होने पर संवमहीन जीवन की आकांक्षा नहीं करनी चाहिए। प्रतिकूछ उपसर्ग उपस्थित होने पर जीवन की ही इच्छा नहीं करनी चाहिए। सांसारिक जीवन की, जोकि दुःखजनक है, इच्छा करना उचित नहीं। किस वस्तु को पास करके और जानकर के असंयममय जीवन की अभि-छाषा नहीं करना चाहिये। इसका उत्तर देते हैं जिससे उत्तर अधीत् श्लेष्ठ कोई और न हो, यह अनुत्तर कहलाता है। ऐसे अनुत्तर अधीत् सर्वश्लेष्ठ श्रुतचारित्रस्य धर्म को तीर्थंकर, गणधर या अनगारों के सुखारविन्द से श्रवण कर और स्वजन सम्बन्ध संसार का कारण है, ऐसा मानकर साधु स्वजन संबंधी श्रासक्ति का परिस्थाग करे।

-કર્માતા અન્ધનું કારણ-છે. આ પ્રકારના વિચાર કરીને, જ્યારે અનુકૂળ ઉપ-સર્ગો આવી પડે ત્યારે સાધુએ સંયમહીન જીવનની આકાંક્ષા કરવી જોઈએ. નહીં પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગો આવી પડે ત્યારે જીવનની આકાંક્ષા રાખ્યા વિના મધ્યક્ષ્યભાવે ઉપસર્ગોને સફન કરવા જોઈએ. આ પ્રકારના ઉપસર્ગો અને પરીષદા આવી પડે ત્યારે તેણે પ્રવજ્યાના ત્યાગ કરીને સાંસારિક જીવન સ્વીકાર વાના વિચાર પણ કરવા જોઈએ નહીં, કારણ કે સાંસારિક જીવન તો દુ:ખ જનક જ છે. તેના હારા આત્મહિત સાધી શકાતું નથી. તેન આત્મહિત સાધવાના કરીને રાહ છે, તે હવે સ્વાકાર પ્રકાર કરે છે—

અનુત્તર (સર્વ શ્રેષ્ડ) જુતચારિત્ર રૂપ ધર્મ તું તીર્થ કર, ગણુધર અથવા અણુગારાના મુખારવિન્દેથી શ્રવણ કરવું. અને માતા-પિતા આદિ સ્વજનોના સંસર્ગ સંસારતું કારણ છે, એવું માનીને સાધુએ!એ સ્વજના પ્રત્યેની આસક્તિના પરિવ્યાગ કરવા નોઈએ.

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. २ अनुकृष्ठोपसर्गनिरूपणम्

पाळतीयः । एतादशस्याऽस्य धर्मविशेषस्य सर्वश्रेष्टतां श्रुत्वा असयतजीवनमपि नाऽभिल्रवेत् । तादश्रधर्मस्य समुपस्थिते त्यागकारणे जीवनत्याको वरम् न पुनः संयमत्यागः श्रेयानिति भावार्थः ॥१३॥

उपदेशान्तरमाइ-'शहिमे' इत्यादि ।

पुडप्-अहिमें संित आवट्टा कासवेणं पवेड्या। बुद्धा जरधावसप्पंति सीयंति अबुहा जहैं।।१४:। छाया--अथेमे सन्ति आवर्ताः काइयपेन प्रवेदितः। बुद्धा यत्राऽपसर्वन्ति सीदन्ति अबुधा यत्र।।१४!।

आशय यह है कि सभी सम्बन्ध कर्मजनक हैं अतएव उनका स्याग करके साधु को श्रुनचारित्र वर्म का पालन करना चाहिये। इस प्रकार के धर्म की सर्वश्रेष्ठना को सुनकर असंप्रमजीवन की भी अभिलाय नहीं करनी चाहिए। इस धर्म के स्थाग का कारण उपस्थित होने पर जीवन का स्थाग कर देना अच्छा किन्तु संप्रम का स्थाग करना श्रेपस्कर नहीं है ॥१३॥

शब्दार्थ-- 'अह-अथ' इसके पश्चात् 'कासवेणं-काश्चपेन' काश्यपः गोत्री भगवात् वर्धमान महावीरस्वामी के बारा 'पवेह्या-प्रवेदिताः' कहे हुए 'हमे आवहा-इमे आवर्ताः' ये आवर्त अर्थात् कौटुम्बिक सम्बन्ध जलवक की भ्रमीरूप 'संति-सन्ति' है 'जल्थ-पन्न' जिनके आने पर

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે સાંસારિક સમસ્ત સંખધા કર્મજનક છે, તેથી તે પ્રકારના સંખધાને ત્યાંગ કરીને સાધુએ શ્રુતચારિત્રરૂપ ધર્મનું પાલન કરતું જેઇએ. આ પ્રકારના ધર્મને સર્વશ્રેષ્ઠ અણીને તેણે સંયમવિહીન જીવન જીવવાંની અભિલાયા પણ કરવી જોઈએ નહીં. આ ધર્મનું પાલન કરતાં કરતાં કહ્યાં જાનતું જો અમ અ.વી પડે તા પણ તેણે સંયમના ત્યાંય કરવાં જોઇએ નહીં-પાતાનાં પ્રાણાતું અલિદાન આપીને પણ તેણે સંયમના માર્ગે અડય રહેલું જોઈએ. ાાગાધા ૧૩ !!

'अहिमे संति'

શબ્દાર્થ-'अह-अध' માના પછી 'कासवेजं-काइयपेन' કાશ્યપોતાત્રી લગવાન્ વર્ષ'માન મહાવીર સ્વામીના દ્વારા 'વवेड्या-प्रवेदिनाः' કહેલ 'इमे झावट्टा-इमे जावर्जाः' આ આવર્ષ અર્થાત્ કોડુમ્બિક સંબંધ જળગ્રકની ભ્રમીરફ્ય 'संसि÷ अन्वयार्थः—(अह) अथ (कासवेणं) काश्यपेत वर्द्धमानस्वामिना (पवेइया) अवेदिताः कथिताः (इमे आवटा) इमे आवर्षाः=४छ तकभ्रमिरूषाः (संति) संति भवंति (जत्य) यत्र (बुद्धा) हद्धाः=उत्त्वज्ञाः (अवसप्पंति) द्रीभवन्ति, परन्तु (अवुगः) अवुगः=अज्ञानि पुरुषाः (जिहि) यत्र (सीयंति) सीदन्ति=दुःखिनो भवन्तीति ॥१४॥

टीका--'अह' अथ=अनन्तरम् 'कासवेण' काव्यपेन मगवता तीर्थकरेण महाबीरेण काव्यपगोत्रोद्भवेन 'पवेद्या' पवेदिताः ऋथिताः 'इमे आवट्ठा संधि' इमे बुद्या संनिद्दिताः क्रुटुन्वसम्बन्धाः आवर्ताः सन्ति। 'जन्य' यत्र यस्मिन्ना-वर्त्ते समागते संपाप्ते सति। 'बुद्धा' बुद्धाः विवेकिनः। 'अवस्पंति' अपसर्पन्ति,

'बुद्धा-षृद्धाः' ज्ञानी पुरुष 'अवसप्पंति-अपसर्पन्ति' उनसे दूर हट जाते हैं परन्तु 'अबुहा-अबुधाः' अज्ञानि पुरुष 'जहिं-यत्र' जिसमें 'सीयंति-सीदन्ति' दुःखित हो जाते हैं ॥१४॥

और भी उपदेश करते हैं-'अहिमे संति' इत्यादि ।

अन्वयार्थ-काइयप बर्दमान भगवान् के बारा प्ररूपित ये (कुटुम्ब सम्बन्धस्त्र) आवर्त्त-भंबर हैं, तत्वज्ञ पुरुष जिनसे दूर रहते हैं और अज्ञानी पुरुष जिनमें फँन जाते हैं ॥१४॥

टीकार्थ—काइयपगोत्रीय भगवान् महावीर स्वामी के द्वारा कथित यह अर्थात् बुद्धि के समीप कौटुम्बिक सम्बन्धस्य भावक्ते हैं। इस आवर्क्त के प्राप्त होने पर तस्वज्ञानी पुरुष उसने दूर हट जाते हैं। आवर्क्त दो प्रकार के होते हैं उसमें नदी आदि के जल स्रमीहर आवर्क्त

स्रान्ति' छे. 'जस्थ-यत्र' केमना आववा पर 'बुद्धा-पृद्धत' क्वानी पु३व 'अवसप्पंति-अवसर्वन्ति' तेमनाथी ६२ ६८ी काय छे पर'तु 'ब्रह्मुड्या-ब्रमुधाः' अज्ञानी पु३व 'जर्हि-यत्र' केमां सीयंति-सीदन्ति' हुःणित धर्म काय छे. ॥१४॥

સૂત્રાર્થ—કાશ્યપ ગાત્રીય વર્ષમાન સગવાને એવી પ્રરૂપણા કરી છે કે આ કુડુરભ સંબંધ રૂપ સંગ આવર્ત્ત (વમળ) સમાન છે. તત્વન્ન પુરુષે આ આ આવર્ત્તથી દ્રશ્ર રહે છે અને અસઃની પુરુષા તેમાં ક્સાઈ જાય છે. ા૧૪ા

ટીકાર્થ—કાશ્યમ ગ્રાઝીય મહાવીર પ્રભુએ આ ૌટુંબિક સંબંધને આવર્ત્ત-પાણીના વમળ સમાન કહ્યો છે તત્ત્વન્ન પુરુષો તો આ આવર્ત્તથી દૂર જ રહે છે. જેવી ધીતે નદી અથવા સાગરના ઘેર આવર્ત્તમાં ક્સાયેલા

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. २ अनुकूछोपसर्गनिक्ष्पणम्

ताहतावर्ते विलोक्य, आवर्तात् पराष्ट्रता भवन्ति, तत्र द्रव्यावर्ताः नदादीनां नलभ्रमिरूपः, भावावर्तास्तु उत्कटमोहोदयापादितविषयाभिलाषसंवादकभनादि-मार्थनाविद्योपः, 'न्निते' यत्र आवर्ते 'श्रवुहा' अबुधाः=प्रज्ञानिनः 'सीयंति' सीदन्ति=आमक्ति कृत्वा क्रिक्यन्ति । ताहशावर्त्ते विलोक्याऽपि न ततो विनि-वर्तन्ते । किन्तु साम्रहं तमेवाऽऽवर्ते मिवस्य अतिदुःखिनो भवन्ति ॥१४॥ तानेवावर्त्तात्मदर्शयित् सुत्रकारः मक्रमते—'रायाणो' इत्यादि ।

म्लग्-रायाणो रायमचा य माहणा अँदुव खिचया।

निमंत्रयाति भोगेहिं भिक्त्वूयं साहुजीविणं॥१५॥ छाया—राजानो राजा मात्यास्व बाह्मणा अय सवियाः।

n—राजानो राजा मात्याक्व ब्राह्मणा अय सवियाः । निमेत्रयन्ति मोगेन निश्चकं साधुनीविनम्

द्रध्यावर्त कहलाते हैं और उन्कट मोह के उदय से उत्पन्न होने वाली विषयों की अभिलाया की पूर्ति करने वाली धन आदि की प्रार्थना भावायक्त है। अज्ञानी जीव इस आवर्त्त में फँसकर अर्थात् आसक्ति धारण करके क्लेशों के पान्न बनते हैं। वे आयर्क्त को वेख करके भी उससे निष्टुत्त नहीं होते हैं, प्रत्युत हटपूर्वक उसी आवर्ष्त में प्रवेश करके उत्पन्न दुःखी होते हैं। १४॥

उन आवक्तों को दिख्लाने के लिए सूत्रकार कहते हैं –'राघाणो' इत्यादि । द्यब्दार्थ — 'राघाणो – राजानः' चक्रवत्योदि राजा महाराजा 'य∽च' और 'रायमच्चा–राजामात्याः' राजमंत्री, राजपुरोहित आदि 'माहणा– ब्राह्मणाः' ब्राह्मण 'अदुवा–अथवा' अगर 'खत्तिया-क्षत्रियाः' क्षत्रिय

મનુષ્ય તેમાંથી બહાર નીકળી શકતા નથી એજ પ્રમાણે સ્વજનાના માહરપ માવર્તામાં કસાયેલા માણસ પણ તેમાંથી ખહાર નીકળા શકતા નથી. આવર્તા છે પ્રકારના કહ્યા છે-(૧) દ્રવ્યાવર્ત્ત, (૨) ભાવાવર્ત્ત. નદી, સમુદ્ર અહિના પાણીમાં જે વમળો ઉત્પન્ન થાય છે, તેને દ્રવ્યાવર્ત્ત કહે છે ઉત્કૃષ્ટ માહના ઉદ્દેષને કારણે ઉત્પન્ન થનારી, વિષયાની અભિલાધાની પૂર્તિ કરનારી ધન આહિની પાર્થનાને ભાવાવર્ત્ત કહે છે. અજ્ઞાની જીવા આ આવર્ત્તમાં ક્સાઈ જઇને-એટલે કે આસિક્ત ધારણ કરીને કહેશાના અનુભવ કરે છે. તેઓ આવર્ત્તને જોયા છતાં પણ તેનાથી નિવૃત્ત થતા નથી, ઊલટા હકપૂર્વક તેમાં પ્રવેશ કરીને હાયે કરીને દુ:ખ વહારી લે છે. 1131. ૧૪11

ढ्वे सूत्रकार ते आवत्तीं नुं त्यत्र्य समलावे छे—'रायाणो' ध्यादि— शण्डार्थं—'स्याणो राजानः' शक्त्वतीं वगेरे राजा महाराजा 'यन्च' अने 'रायमच्चा–राजामःत्याः' राजभंत्री, राज पुराद्धित वगेरे 'माद्दणा–झझणाः' श्राह्मभु 'महुवा–अथवा' अग्यर स्वत्तिया–श्चत्रियाः' क्षत्रिय साहुकीविलं–साधु- अन्त्रयार्थः ——(रायाणो) राजानः चक्रवस्थांदयः (य) च पुनः (रायक्षा) राजामात्याः मंत्रिपुरोहितपभृतयः (माहणा) त्राह्मणाः (अद्वा) अथवा (खित्तपा) क्षियाः = इक्ष्वाकुवंशजपभृतयः (साहुजीविणी) साधुजीविने = निरवद्यभिक्षाजीवन-श्रीख्य (भिवस्तुयं) भिक्षुकं साधुं (भोगेहिं) भोगैः शब्दादिविणयभोगैः (निमंत-यंति) निमन्त्रयन्ति भोगेष्वासर्क्ति कार्यन्तीत्यर्थः ॥१५॥

टीका—'रायाणो' राजानः=चक्रवस्याँद्यः 'रायम्बा' राजाः।स्याद्यः मन्त्रिपुरोहितसामन्ताद्यः 'माहणा' त्रास्त्रणाः=त्रास्त्रणाः=त्राह्मणाःव्यादिषन्तो वेदपारगाः 'अदुवा' अथवा 'खित्रपा' क्षत्रिपाः=इक्ष्वाकुवंश्चनपश्चवः, एते सर्वे राजादिष-भृतयः, 'मोगेडि' मोगैदशब्दादिषिपयमोगं भोक्तृत्, 'निमत्यंति' निमन्त्रयन्ति आमन्त्रयन्ति मोगं रवीकारयन्ति कं निमन्त्रयन्ति-तप्रःह-'साहुजीविणं'

'साहु श्रीविणं-साधु शिवितम्' उत्तम आचार से जीवन निर्वाह करनेवाछे 'भिक्खुयं-भिक्षुकम्' साधुको 'भोगेहिं-भोगैः' दान्दादि विषयभोगों को भोगने के लिए 'निमंतयंति-निमन्त्रयन्ति' आवर्षित करते हैं ॥१५॥

अन्वयार्थ—राजा, राजमंत्री ब्रह्मग और इक्ष्वाकुवंशीय आदि क्षत्रीय साधु जीवो अर्थान् निरवण भिक्षा से जीवन निर्वाह करने वाले भिक्षु को भोगों के लिए आमंत्रित करते हैं, भोगों में आसक्ति उरपन्न करते हैं ॥१५॥

टीकार्थ—चकवर्सी आदि राजा, राजमंत्री-पुरोहित, सामन्त आदि, ब्राह्मण अर्थात् ब्राह्मणस्य जाति बाले तथा वेद के पारगामी तथा क्षत्रिय अर्थात् इक्ष्वाकुवंशीय आदि, यह मध, शब्द आदि विषयों का उपभोग करने के लिए आमंत्रित करते हैं। किसे आमंत्रित करते हैं? साधु जीवी को अर्थात् जो सम्पण् चारित्र का पालन करके जीवित रहना चाहता है।

जोविनम्' ઉत्तम आधारने छवन निर्वाह करवाव णा मिक्खुयं-भिक्षुकम्' साधुने 'भोगेहिं-भोगैः' शण्ड वर्गरे विषय ले।जे।ने ले।जववा भाटे 'निमंतर्यति-निमन्त्रपन्ति' आक्ष्यित करे छे. ॥१४॥

ટીકાર્ય --- યકવર્ત્તા આદિ રાજા, રાજમાંત્રી, પુરાહિત અને સામન્ત આદિ આગોવાના વેઠના પારમામી પ્રાદ્ધાણા તથા ઇક્વાકુ આદિ ઉત્તમ કુળમાં જ્યાલ થયેલા ક્ષત્રિયા સાધુ જીવીને (સમ્યક્ ચારિત્રતું પાલન કરવા માગતા સાધુને - સંયમને માર્ગ જ જીવન વ્યતીત કરવા માગતા સાધુને) શબ્કાદિ વિષયોના ઉપલોગ કરવાને માટે આમંત્રિત કરે છે-તેઓ તેને લોગા પ્રત્યે આકર્ષવાના

50

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ३ उ. २ अनुकूलापसर्गनिरूपणम्

साधुनीविनम् , साधु शोभनाचारेण जीतितु शीलं रिद्यते यस्य तं साधुनीविनम्। श्रूयते हि ब्रह्मद्रचनामा चक्रश्चीं नानाविधनोगोपायः चित्रकनामानं साधुं मोगं भोक्तुं निवन्त्रितशनिति । राजादिब्राह्मगान्ताः साधुनीवने व्यवस्थितं मुनि मोगाय निमन्त्रयन्तीति भावः ॥१५॥

अञ्जता-आवर्तस्वरूपतिशेतमाद्-'हत्यऽस्स' इत्यादि ।

म्बम्-हत्थंऽस्सरहजाणेहिं विहारगमणेहिं य ।

भुँजे भौगे इमे संग्रंधे महारैसी पूजयामु तं ॥१६॥ छाषा--दरत्वश्वरथयानैर्विदारगमनेन च । भुंद्रव भौगान द्यान् श्वरथान् बढवें पूजवामस्त्वाम् ॥१६॥

भावार्ष यह है खना जाना है कि ब्रह्मद्त्त नामक वकवर्ती ने नानाप्रकार के भोगों को भोगने के लिए वित्तनामक मुनि को निमंत्रित किया था। इस प्रकार राजा से छे कर माधारण क्षत्रियपर्यन्त, पूर्वोक्त सभी साधुजीवन में अवस्थित मुनि को भोगों के लिए आमंत्रित करते हैं ॥१५॥

अय आवर्त्त का स्वरूप कहते हैं - 'हत्यऽस्स' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'महरिसी-हे महर्षे' हे महर्षि ! 'तं-स्वाम्' हम तुम्हारी 'पूज्यामु-पूज्यामो' पूजा करते हैं 'हमे-हमान' इन 'सम्घे-श्वाघ्यान' उत्तम मनोरम 'भोगे-भोगान' शब्दाहि भोगों को 'मुंजे-सुंद्व' भोगों 'हल्यस्मरहजाणेदि-हस्त्यश्वरथयानें:' हाथी, घोडा, रथ, और पालखी आदि 'प-च' और 'विहारगमणेदि-विहारगमनेः' विहार गमन के लिए अर्थात् वित्तविनोद के लिए वगीचे आदि में विचरण करो ॥१६॥

પ્રયત્ન કરે છે. જેમ કે-બ્રજ્ઞકત્ત નામના ચકવર્ત્તાએ ચિત્ત નામના મુનિને વિવિધ પ્રકારના ભાગા ભાગવવા માટે નિમંત્રિત કર્યો હતા. એજ પ્રમાણે રાજાઘી લઇને ક્ષત્રિય પર્યન્તના પૂર્વોક્ત સઘળા લેકા સંયમની આરાધના કરતા સાધુને લેકોો પ્રત્યે આકર્ષવાના પ્રયત્ન કરે છે. શરૂપા

आवर्त्ताना स्वर्गनुं विशेष निर्माषु अस्ता सूत्रकार ४७ छे है---

अन्तयार्थः -- (महिस्सी) हे महर्षे (तं) त्वाम् (पूजवामु) पूजवामो वयम् (स्मे) इमान् (सम्धे) स्त्राध्यान मनोरमान् (भोगे) भोगान अन्दादीन् (भुंजे) स्त्राक्ष्व=भोगं कुरु (इत्यस्सरहजाणेहि) इस्त्रव्यथानैः (य) च=पुनः (निहार-गमणेहि) विहारममनैः उपनाटिकादिषु इत्यर्थः ॥१६॥

टीका—'महिरसी' हे महर्षे 'तं' स्वाम् 'प् नयामु' प् जयामो वयम् 'इमेसम्धे' इमान श्लाष्टमान् 'सोगे' भोगान् 'श्लं न' सुंश्व=सोग्यं वस्तुजातं मक्षय
भोगक्रियाशयोजकं पदार्थजातं दर्शायति—'इत्थे' त्यादि । 'इत्य' इस्ती 'अस्स'
अध्यः 'रह' रथः 'जाणेहिं' यानम्—थानं मनुष्यवाशिविकादिः एमिईस्त्यश्वरथयानैः, तथा 'विहारगत्रणेहि य' विहारगमनैः, विहरणं क्रीडनं विहारः तेन
नमनानि इति विहारगत्रणोहि य' विहारगमनैः, विहरणं क्रीडनं विहारः तेन
नमनानि इति विहारगत्रणोहि य' विहारगमनैः, विहरणं क्रीडार्थं गमनानीति यावत्,
पिमोग्ययहार्थैः 'प् जयासु' प् जयामः=सत्कारयामः वयं विषयोगभोगकरणपदानेन मवन्तं सत्कारयामः। प्योक्ताइवक्रवस्थीदयः साधुसगीपमागत्य एवं क्रवदन्ति।

अन्वर्णार्थ—हे महर्षे । हम आप का सरकार करते हैं। आप इन प्रशंसनीय मनोरम भोगों को भोगिए। हाथी, चौड़ा, रथ तथा चान पर आरूड होइए और बाग बगीची में विद्वार कीजिए ॥१६॥

टीकार्थ —राजा आदि साधु से निवेदन करते हैं -हे महर्षे ! आप इन श्लाघनीय भोगों को भोगिए। भोग में काम आने वाले पदार्थों को स्क्रकार दिखलाते हैं -हाती, अश्व, रथ, यान अर्थात् मनुष्यों हारा वहन करने योग्य पालखी आदि तथा उद्यान एवं वाटिका आदि में कीडा विहार के लिए गमन, इत्यादि भोग्य पदार्थों के हारा हम आप का सरकार करते हैं।

સૂત્રાર્થ-કે મહિતિ! પધારા, અમે આપના સહાર કરીએ છીએ. આપ આ પ્રશાસનીય મનારમ લેહો નાે ઉપલેહ્ય કરાે હાયી, ઘાડા રથ પાલખી, આદિ પર વિરાજતાન ઘઈને આપ અગ-ત્રગીચામાં વિદ્વાર કરાે. હાર્યા

ટીકાર્ય — રાજ આદિ ઉપર્યુક્ત લોકો સાધુને આ પ્રમાથે વિનંતિ કરે છે. હે મહર્ષિ! આપ આ અનુષમ ભાગોને ભાગવા ભાગના ઉપયોગમાં આવતી વસ્તુઓ સ્ત્રકાર ગણાવે છે-હાથી, ઘાડા, રથ, યાન (પાલખી) આદિ વસ્તુઓનો આપ ઉપલાગ કરા હાથી, ઘાડા આદિ પર આફઠ થઈને આપ આનંદ પૂર્વક ઉઘાન, વાટિકા આદિ સુંદર સ્થાનામાં વિચરણ કરા અમે આ ભાગ્ય પદાર્થી દ્વારા આપના સત્કાર કરીએ છીએ આ કપ્રન દ્વારા સ્ત્રકાર એ વાત પકટ કરવા માંગે છે કે આ પ્રકારની લોગ્ય સામથીએ! સાધુઓને અપંધુ

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्र. अ. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम्

यत् हे महर्षे ! इस्त्यश्चादानु प्रविश्व कीडनार्थः वाटिकां गर्च्छ, सर्वेत उत्तर्भ मीगं स्वीकुरु । अनेनीपायेन भश्नतं वयं पूजधाम इति भावः ॥१६ । पुनस्पाह---'वस्ये' त्यादि ।

म्लम्-वर्थगंधंमलंकारं इत्थीओ संयणाणि य।

भुंजाहिमाइं भोगाइं आउसी पूजेयामु तं ॥१७॥ जाया--वस्तावपढेहारं नियः शयनानि च ।

अंस्वेमान् भौगानायुष्यन् ! पूजयामस्त्वाम् ॥१७॥ अन्वपार्थः--(भाउसो) हे आयुष्यन् ! (वत्थगंधमलंकारं) वस्नगंधमलंकारम्

आशय यह हैं कि-पूर्वोक्त चक्रवर्ती राजा आदि साधु के समीप पहुंचकर इस प्रकार कहते हैं -हे महर्षे ! हाथी घोडा आदि पर सवार होकर क्रीडा करने के हेतु वाटिका में पथारिए। उत्तमोत्तम भोगों को स्वीकार क्रीजिए। इस उपाय से हम आप की पूजा करते हैं ॥१६॥

पुनः कहते हैं - 'बत्थ' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'आउसी-आयुष्मन्' हे आयुष्मन् 'दत्यं-वस्तम्' उत्तम वस्त्र 'गंध-गत्यम्' गन्ध और 'अलंकारं-अलङ्कारम्' अलंकार आधृषण 'इत्यिओ स्त्रियः' स्त्रियां 'य-च' और 'सयणाणि-शयनानि' शय्या आसन उपवेशन-बेंटने के योग्य वस्तु 'इमाइं भोगाइं-इमान् भोगान्' इन्द्रिय और मन के अनुकूल इन भोगों को 'सुंज-सुंक्य' आप भोगें 'तं-स्वाम् आप को 'पूजवासु-पूजयामः' पूजा करते हैं ॥१७॥

अन्वपार्थ--आयुष्मन् वस्त्र, गंघ, आभूषण, स्त्री दारवा और

કરીને રાજા, રાજમાંત્રી, આદિ પૂર્વોકત લેકો સાધુને સંયમના મા**ગે થી ઝલા**-યમાન કરીને ભાગા પ્રત્યે આસકત ક**રે છે**. મગાથા ૧૬મ

'बस्थ' हत्याहि—

રાખ્કાર્થ — 'બાઉસો-લાયુલ્મન્' હે આયુષ્મન્ 'વત્યં-કહ્મન્' હત્તમ વસ તંત્રં નન્ત્રમ્' ગ'ધ અને 'અહંજ્ઞારં-બ્રહજ્ઞારમ્' અલંકાર-ખાભૂષ્ણું 'ફસ્લિઓ-હ્યિય:' સ્ત્રિયા 'ય-च' અને 'सयणाणि शयनानि' શૈયા અર્થાત્ પથારી આસન હપ-વેશન અર્થાત્ બેસતાના ચાગ્ય વસ્તુ 'ફમાદ્રં મોતાદ્રં-દ્રમાન્ મોતાન્' ઇન્દ્રિય અને મનને અતુકૃળ આ લાગાને 'મુજ્ઞ-મુંદ્રદ્ર' આપ લાગવા 'તં-ત્વામ્' આપની 'પુજ્ઞયામુ-પુજ્ઞયામાં' અમા પૂજા કરીએ છીએ. ા૧લા (इत्थिओ) ल्लियः=मनोरमाः (य) च=्युनः 'सयणाणि' शयनानि-शयनं=शय्याम् उपलक्षणत्यात् आसनमुद्येशनयोग्यं च वस्तु (इमाई भोगाई) इमान् पूर्वेक्तान् मोगान् विषयान् (भ्रंज) भ्रंश्व=(तं) त्यां (पूनयामु) पूजपामः=सत्कार-यामः इति ॥१७॥

टीका--'आउसी' हे आयुष्मन् ! 'दत्यं' वस्तृप्=चीनां ग्रहादिकष् 'गंघं' गन्धं=कोषपुटपाकादिकं, यस्त्राणि च गन्धाक्रवेति समादारे वस्त्रगंपमिति, 'अलंकारं' अलंकारम्=अलंकरणम्=कटककेषुरादिकं सीवर्णरात्मं च भूषणम् । 'इत्यिओ' स्तियः=अनेकरूपाः पानर्योव दः 'त्यणाणि य' अपनानि च, पर्यक्तुलितमचळ- प्रच्यत्रप्रात्माति, 'इमाइं मोगाइं' इमान् मोगान्-इमान् अस्माभिः महत्तान् इन्द्रियमनोजुक्त्वान् भोगान् 'धुंज' धुंश्व, एतेषाग्रुपभोगेन जन्मसक्त्री- कुरु । 'तं' त्वाम् वयम् 'प्रचाम्च' प्रचामः=सरकार्यामः=वथा विश्वतित्मेऽध्य- प्रचे उत्तराध्यवनस्य अणिकेन विविधमोग्रह्माथी स्रुतिः प्रार्थितः ॥१०॥

उपलक्षण से आसन तथा बैठने के योग्य अन्य वस्तु इन सब भोगों को भोगिए इन आप की पूजा सस्कार करते हैं ॥१७॥

टीकार्थ-(प्रवीक राजा आदि ऐसा भी कहते हैं) हे आयुष्मन्! चीनांशुक (च।इना सिन्क) आदि वस्त्र, कोष पुरुषाक आदि गंध, स्वर्ण और रश्नों के बने हुए करक केयर आदि आभ्रवण, तक्षणी स्त्रियां, कोमल गई, चहर एवं तक्षिया से युक्त सेज, इन सब हमारे द्वारा प्रदस्त तथा इन्द्रियों को और मन को अनुकुल प्रतीत होने वाले भोगों को भोगिये। इनका उपभोग करके अपने जीवन को सफल कीजिए। इम आप का सश्कार करते हैं। जैसे उत्तराध्ययन सूत्र के बीसवें अध्ययन

સૂત્રાર્થ — દે આયુષ્યમન્! વસ્ત, ગંધ, આબૂઘોણા, સ્ત્રી, શખ્યા અને આસન આદિ વસ્તુઓના અઃ૫ ઉપલેડગ કરાે. આ બધી વસ્તુએ દ્વારા અમે આપના પૂજા સત્કાર કરીએ છીએ. ા૧ળા

ટીકાર્ય—પૂર્વોક્રત રાજા, રાજમંત્રી આદિ તે સાધુને એલું પણ કહે છે કે— આયુષ્મન્! ચીનાંશક (ચાઈના સિલ્ક) આદિ વસ, કાય પ્રયાક આદિ ગાંધ, સાનાં અને રત્નાનાં કટક, કેચૂર આદિ આભ્રાણા, નવયુવતીઓ, કામળ ગાહલાં, ચાદર અને તિકયાથી યુક્ત સેજ–શય્ય ઈયાદિ વસ્તુઓ અમે આપને અપંદ્યુ કરવા તૈયાર છીએ, તો ઇન્દ્રિયા અને મનને અનુકૂળ થઇ પડે એવાં સાગોને આપ લાગવા. તે લાગોના ઉપલોગ કરીને આપ આપનું જીવન સફળ કરા. અમે આ વસ્તુઓ વડે આપના સલકાર કરીએ છીએ. ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રના

فىق

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. थ. ३ उ. २ अनुकृलोपसर्गनिकपणम्

प्रस्प-जो तुमे नियमो चिष्णो भिवखु मार्गिस सुहत्रेया। आगारमावसंत्रस सब्दो सांविजए तहा ॥१८॥ छाषा--यस्त्रया नियमश्रीणो भिक्षभावे सुत्रत ?। अगारमाविश्वतस्त्व सर्वः संविधते तथा ॥१८॥

अन्वयार्थः -- (सृब्दया) हे सुनत ! शोमनवतशील ! (तुमे) व्यया (भिक्खु-मार्विम) मिश्रुमारे = मञ्ज्यातसरे (जो) यः (नियमो) नियमः त्रतिक्शेयः (चिण्णो) चीणौं ऽनुष्टिनः (भागारमात्रसंतस्स) भागारमात्रसतोपि तत्र (सब्दो) सर्वौ-ऽपि महात्रनादिः (तहः) तथा तेनै । रूपेण (संविष्टनए) संविद्यते तथैन सर्वै स्पात् न किचिद्यपि हियतेति ॥१८।ः

में वर्णन है कि श्रेणिक राजा ने अनाथी सुनि को विविध प्रकार के भोग भोगने के लिए निवेदन किया था ॥१७॥

शब्दार्थ--'सुब्दया-सुन्नत' हे सुन्दर बत वासे मुनिवर 'तुमे-स्वया' तुमने 'भित्रखुभावंभि-भिक्षुभावे' प्रवच्या के समय 'जे:-यः' जो 'नियमो-नियमः' नियम 'चिण्णो-चीर्णः' अनुष्ठान किया है 'अगारमाव-संतस्स-अगारमाविद्यतः' घर में निवास करने पर भी 'सब्बो-सर्वः' वह सब 'तहा-तथा' उसी प्रकार संविजनए-संविद्यते' वने रहे ने ॥१८॥

अन्वयार्थ--हे सुवत! तुमने दीक्षा के अवसर पर जो नियम पाला था, गृहदास में रहने पर भी वहीं सब नियम उसी रूप में बने रहेंगे॥१८॥

વીસમાં અધ્યયનમાં આ પ્રકારના એક પ્રસ'ગ પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે–શ્રેલિક રાજાએ અનાથી મુનિને વિવિધ પ્રકારના ભાગો ભાગવવાને માટે વિન'તિ કરી હતી. પ્રગાથા ૧૭૫

शण्डार्थं — 'सुड्वया – सुन्नत' हे सुंहर अनवरणा सुनिवर 'तुमे-स्वया' तमें 'भिक्चुभावंमि-भिक्षुवावे' प्रयान्याना समये 'जो-राः' के 'नियमो-नियमः' नियम चिण्णो-चीर्णः' आध्यरेक्ष छे, 'अगारमावसंतरस-अगारमाविशतः' धरमां निवास करवा छतां पणु 'सब्बो-सर्वः' ते अधुं 'तहा-तथा' तेक प्रकार 'संविज्ञए— संविद्यते' तेक प्रभाषे अनी रहेशे.। १८॥

સૂત્રાથ — કે સુવત! તમે સધુ અવશ્યામાં જે નિયમા પાળી રહ્યા છેા, તે નિયમાનું ઘરમાં રહીને પણ એજ પ્રમાણે પાલન કરને. ા૧૮ા टीका—'सुब्बया' हे सुत्रत ! शोभनं भागातिपाविवस्मणलक्षणवर्त नियमान् मुख्यां यस्य तत्संबोधने हे सुत्रत ! 'तुमे' त्यया 'विवस्तु नार्विम' भिक्षु नार्वे संयमे 'जे' यः 'तिययो' नियमः पंतमहात्रतादिख्यः मत्रज्यावसरे 'विष्णो' चीर्णः अनु छितः 'आगारमावसंतस्त्य' आगारमावसतस्तव=छहवासम् अधिवसतस्तव 'सब्वे' सर्वः=पंचमहावतादिः । 'तहा' तथैव 'संविज्जण' संविद्यते । हे सुन्दरत्रतथारित् ! भवज्याप्रहणसमये यो हि पंचमहावतादिख्यो नियमस्त्वया स्वीकृतः, स सबोऽपि ययैवपूर्वमासीत् तथैव छहवासेऽपि रक्षितो भविष्यतीति तद्वतभंगभयेन स्रुवोप-भोगे मा विधिकीमवेदिति भावः ॥१८॥

पुनरप्याह--'चिर्' मित्यादि ।

मुज्म-चिरं दूइजामाणस्त दोसी दाणि क्रुंती तेव।

इसेन णं निमंतेति नीवारेण व सूर्यरं ॥१९॥ बाया--चिरं विदरतो दोप इदानीं स कतस्तव।

इश्येत निमन्त्रयन्ति नीतारेणेत सुकरम् ॥१९॥

टोकार्थ--प्राणातियात विरमण आदि वत जिसके समीचीन हो, वह सुवत कहळाता है। यहाँ उसे संबोधन करके कहा गया है-हे सुवत ! सुमने साधु अवस्था में पंचमहावन आदि जो नियम पाछे हैं। गुहस्थी में रहते हुए भी वही सब उपों के त्यों बने रहेंगे।

आहाय यह है कि साधु पर्याय में तुमने जिन नियमों को पासन किया है, उन नियमों का गृहवास में भंग नहीं होगा। वे उपों के स्यों रहेंगे। अतएव नियम भंग के भय से सुखों का उपभोग करने में शिथिस मत बनों ॥१८॥

ટીકાર્ય — પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ વતાનું જે સમ્યક્ષ્ પ્રકાર પાલન કરે છે, તેને સુવત કહે છે. અહીં સાધુને 'સુવત' પદ દ્વારા સંગાધન કરીને શુજા આદિ પૂર્વોકત લાકા આ પ્રમાણે કહે છે કે-'હે સુવત! પ્રવદ્ધા અંગી-કાર કર્યા ખાદ આપે પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચ મહાવતાની જે પ્રકાર આરાધના કરી એ જ પ્રકારે ગૃહવાસમાં રહીને પણ આપ તે વ્રતાની આરાધના કર્યા કરનો. તે નિયમાનું પાલન કરવા માટે સાધુપર્યાયમાં રહેવાની શી આવશ્યકતા છે! ગૃહવાસમાં રહીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં રહીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં રહીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં સ્ત્રીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં સ્ત્રીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં સ્ત્રીને પણ આપ તે નિયમાનું પાલન કરી શકા છે! ગૃહવાસમાં સ્ત્રીને સંસારના સ્ત્રોખોને હપેલાંગ કરવાથી વેચિત રહેવાની શી જરૂર છે! મગાયા ૧૮ા

## समयार्थेकोधिनी टीका प्र. थु. थ. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम् 🕟 ७९

अन्वयार्थः -- (चिरं) चिरं=चिरकालं (दुःज्ञमाणस्स) विहरतः = प्रामानुप्रामं गच्छतः (तव) ६व (दाणि) इदानीं (दोसी) दोषः (क्षओ) कृतः नैवास्तिदोषः (इन्चेवं) इत्येवं क्रमेण (नीवारेण) नीवारेण=बीहिनिशेषकणदानेन (सूयरं व) सूकरिक्ष (निमंतें ति) निमंत्रयंति = मोगयुद्धं कारयन्तीति ॥१९॥

टीका—हे मुनिश्रेष्ठ ! 'चिर' चिर'=बहुकालम् 'दुइण्जमाणस्स' दिहरतः-संयमानुष्ठानपूर्वकं यामानुग्रामं विहरतस्तव 'दाणि' इदानीमेतस्मिन् समये (कृतो)

पुनः कहते हैं-'चिरं दुइज्जमाणस्स' इत्यादि।

राव्यार्थ—हे मुनि श्रेष्ठ 'निरं-चिरम्' बहुत काल से 'दृइजनमा-णस्त्र-चिहरतः' संयम का अनुष्ठानपूर्वक मामानुमाम विहार करते चुए 'तय-तथ' आप को 'दार्जि-इदानों' इस समय 'दोसो-दोघः' दोष 'कओ-कुनः' कैसे हो सकता है 'इच्चेवं-इत्पेवम्' इस प्रकार 'निवा-रेज-नीवारेण' चावल के दानों का लोभ दिखाकर 'स्यरंब-स्करमिथ' स्कर को जैसे लोग फसाते हैं इसी प्रकार मुनि को 'निमंतेति-निमं-त्रयन्ति' भोग भोगने के लिए निमंत्रित करते हैं ॥१९॥

अन्वयार्थ—चिरकाल तक संयम विहार करने विले तुम्हें अब दोध कैसे तम सकता है ? इस बकार ओगों के लिए आमंत्रित करके वे लोग साधु को उसी प्रकार लुआते हैं, जैसे चावल के कणों से शुक्र को लुआया जाता है ॥१९॥

शण्डार्थं—है भुनिश्रेष्ठ 'चिरं-चिरम्' लहु बांगा अण्यी 'दृ्ब्ज्जमाणस्स -विह्रतः' संयमना अनुष्ठानपूर्व' अधामानुंभाम विद्धार अरतां अरतां 'तव-तव' आपने 'वार्णि-इदानी' आ समये 'दोसो-दोषः' देख 'कओ-कुतः' ठैवी रीते थर्ध शक्ते छे ? 'इच्चेवं-इत्येकम्' आ प्रकारे 'नीकारेण-नीकारेण' चाणाना दाखाओना देखा देखा देखा स्वाप्त के तेवा प्रकार भुनिने 'स्वरंब-स्कृत्मिव' स्वरंदने केथी रीते भाखुसा इसावे छे तेवा प्रकार भुनिने 'निमंतिति-निमंत्रवन्ति' केथ-चित्रवाना माटे निमंत्रित ऽरे छे.।१८:

સૂત્રાર્થ — દીર્ઘ કાળથી આપ સંયમની આરાધના કરી રહ્યા છા, તેન હવે આપને કૈન્હ પણ દેવ સ્પશી શકે તેમ નથી! જેવી રીતે ચાખાના દાણા પાઘરી દઇને શુકરને (સૂવરને) લક્ષચાવવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે લોકા દ્વારા સાધુને ભાગોમાં આસક્ત કરવાના પ્રયત્ન કરાય છે. 114લા

ટ્રીકાર્ય'--(તેઓ તેને કહે છે) 'હે મુનિશેષ્ઠ! આપે ચિરકાળ પર્ય'ન્ત

वणी तेके। तेने केवुं ३६ छे हैं—'विरं दूइज्जमाणस्स्र' धर्याहि—

कृतः=कस्मात्कारणात् ते 'दोसो' दोषः. संस्मयरिपालनपूर्वकं विद्यारकारिणः सर्वमिष पापं विनष्टम् । तपता श्लीगक्छेशस्य भवतोऽतः परं नैव पापं संभवति । तपःमभावादेव अतो वह्नालंकारादिभिः कृतेऽप्युगमोगे न ते पापसंमावनेति भावः । 'इन्देवं' इत्येवं प्रकारेण साधुं ते चक्रवस्थीदयः । 'निमंतेंति' निमन्त्र-पन्ति । चीशारेण सूपरं व' नीशारेण सूकरमित । यथा नीवारादि धान्यविशेषणां मलोमनं द्रशा विधिक्तस्तं पुकरं गर्ते पात्यति । तद्वदिमे राजानो सुनि मलोभ्य यातनाय मयतन्ते । हे साधो ! भवता विरकालं संयमानुष्ठानं कृतम् , अतः परं स्वीवस्नादिमोगेनापि भवतो दोषो न भविष्यति । एवं मलोभनपूर्वकमा-मन्त्रय साधुपवि लोकाः पात्यन्ति, सुकरं धान्यदानेनेवेति भावः ॥१९॥

टीकार्थ--(वे कहते हैं) हे मुनिश्रेष्ठ ! आपने चिरकालपर्यन्त संघम बिहार किया है अधीत संपम का पालन करते हुए प्रामानुपाम विख्राण किया है, अप आप को पाप का स्पर्दी कैसे हो सकता है ? संपम पालनपूर्वक विहार करने वाले के सभी पाप नष्ट हो चुके हैं। तपस्या के हारा आप के सभी क्लेश क्षीण हो चुके हैं। आप को अब पाप कैसा! उस तप के प्रभाव से अब आप को पाप का स्पर्दी नहीं होगा, भले ही आप बल्ल गंघ अलंकार आदि का भोग करें। इस मकार कह कर वे बलवली आदि साधु को भोगोप भोग के लिए आमंजित करते हैं। जैसे बावल आदि के दानों का प्रलोभन देकर वचक (जिकारी) श्कर को गहरे में गिराता है, उसी प्रकार वे लोग मुनि को प्रति करने के लिये प्रयत्न करते हैं।

સંયમવિદ્વાર કર્યો છે, એટલે કે સંયમનું પાલન કરતા શકા આપે બામાનુ-આમમાં વિચરષ્યુ કર્યું છે. સંયમની દીર્ધકાળ પહેનત આરાધના કરવાને લીધે આપના સઘળાં પાપા નષ્ટ શઈ ત્રુકયાં છે. તપસ્યા દ્વારા આપના સઘળાં પાપા ક્ષીલુ થઈ શુક્રયાં છે હવે આપને પાપના સ્પર્શ જ કેવી રીતે શઈ શકે? આપના તે તપના પ્રભાવથી આપને પાપના સ્પર્શ જ નહીં શઇ શકે! -વસ્ત, ગંધ, અલંકાર આદિના ઉપલાગ કરવા છતાં આપને પાપ સ્પર્શી શકે તેમ નથી '' તા આપ તેના ઉપલાગ કરવા છતાં આપને પાપ સ્પર્શી રાજ, રાજમંત્રી, પુરાહિત આદિ જેના સાધુને લેલ્લાપેમાન પ્રત્યે આકર્ષ છે. જેવી રીતે ચાખા આદિનું પ્રલાભન દઈને શિકારી શુક્રરને ખાડામાં પાડી નાખે છે, એજ પ્રમાણે લોકા મુનિને સંયમના માર્ગથી ચલાયમાન કરીને સંસારરૂપ ખાડામાં તેનું પતન કરાવવાના પ્રયત્ન કરે છે. म्लम्-चोइया भिक्खुंचरियाए अचर्यतो जिवत्त्रये। तर्थ मंदा विसीयंति उजाणंति व दुब्बला॥२०॥

छाया--नीदिता भिश्चवर्यथाऽशक्तुवन्तो यापिवतुम् । तत्र मन्दा विपीदन्ति उद्यान इव दुर्वछाः ॥२०॥

अन्वयार्थः--(भिक्खुवरियाए) भिक्षावर्षया (वोइया) नोदिताः (जिक्च् । यापिवृद्ध् (अदयंता) अशक्तुवन्तः (तःथ) वत्र=तिस्मन् संयमे (मंदा) मन्दाः

अभिशाय यह है-हे साधो । आपने दीर्घकालपर्यन्त संयम का अनुष्ठान किया है, अतएव अब स्त्री बस्त्र आदि का उपभोग करने पर भी आप को दोष नहीं लगेगा। इस प्रकार प्रलोभन देकर और विषयभोगों के लिए आमंत्रित करके राजा आदि लोग साधु को पतित करते हैं, जैसे वधक-शिकारी अन्न के कणों से लुभाकर शकर को फँसाते हैं ॥१९।

'चोइया भिक्खचरियाए' इत्यादि ।

राव्दार्थ--'भिक्खुचरियाए-भिक्षाचर्यया' साधुओं की सामाचरी को पालन करने के लिए 'चोइया-नोदिताः' आचार्य आदि के ब्रारा मेरित किए हुए 'जविसए-यापितुम्' एवं उस सामाचारी के पालन-पूर्वक अपना निर्योह 'अचयंया-अदाक्तुवन्तः' नहीं कर सकते हुए 'मंदा-मन्दाः' अज्ञानिजन 'तत्य-तन्न' उस संयम में 'विसीयंति-विधी-

મા કથતના લાવાર્ય એવા છે કે-'હે સાધા! માપે દીર્ઘ કાળ પર્યન્ત સંયમની અસધના કરી છે, તેથી હવે સી, વસ્ત, આદિના ઉપલોગ કરવા છતાં પણ માપને દાવ લાગશે નહીં! આ પ્રકારના પ્રલાબના હારા રાજા માદિ પૂર્વોક્ત લાકા સાધુને વિષયલાગો પ્રત્યે આકર્ષીને તેનું પતન કરે છે. જેવી રીતે શિકારી ચાખાના કહ્યુા બતાવીને શ્રુકરને કૃષ્ણવે છે, એજ પ્રમાહ્યે લાકા લાગોપલાગની સામથી ઢારા સાધુને લલચાવીને તેને સંચમના માર્ગથી ચલાયમાન કરે છે. શરલા

'चोइया भिक्खुचरियाए' धर्याहि---

शण्डार्थ — भिक्लुचरियाय-भिक्लाचर्यया' साधुओनी सभायारीने पातन हरवाना भाटे 'चोइया-नोवित्ताः' आशार्थ वगेरैना द्वारा प्रेरित हरेद 'जवित्तए -यापिरतुम्' એવું ते साभायारीना पातन पूर्व' हे पाताना निर्वाद 'अव्यंता-क्षशक्तुवन्तः' ना हरी शहतां 'मेदा-मन्दाः' भूभि भाष्युस 'तत्य-तत्र' ते सभयभां जडाः (विसीयंति) विषीदन्ति≕िश्विष्ठा भवंति, (उज्जाणंसि) उद्याने उच्चमार्गे (दुब्बला व) दुर्वेला दृषया इव असमर्थाः सपन्तीति ।२०॥

टीका--इहाऽऽनन्तमेंऽघें समुपन्यस्तस्तस्योपसंहारार्थमाह-'भिक्सुचरियाए' मिश्लुचरियाम् भिश्लूणां साधूनामृद्युक्तविहारिणां, चरिया=चर्या दशविध-चक-वाल, सामाचारी, इच्छा, मिथ्येरद्धादिका । ताहशचर्यपा-'चोइया' नोदिताः आचार्यादिभिः मेरिताः, साधूनामाचारपरिपालनाय 'जिवचिये' याप्रियत्नम् साधु-समाचारे अशक्तिमन्तः । स्वतिबीइकरणे-'अवयंता' अशक्तुमन्तः । 'मंदा' मंदा' कातराः अल्पसन्ताः जीवाः, 'तत्थ' तिसमन् संयमपरिपालने । 'विसीयंति' विपी-दिन्ति' शिथिल हो जाते हैं 'उज्जाणंसि-उद्याने' उच्चे धार्म में 'दुक्व-लाय-दुर्वलाः' इव दुर्वल बेल जैसे गिर जाते हैं अर्थात् मूर्व्यं जन संयम से चलित हो जाते हैं ।२०।

अन्वर्षाप--भिक्षुचर्या अर्थात् साधु की समाचारी का पालन करने के लिए प्रेरित किये हुए और उसका पालन करने में समर्थ न होते हुए मन्द साधु संयम में शिथिल हो जाते हैं उसका परित्याग कर देते हैं, जैसे उच्च मार्ग में अर्थात् चढाव में दुर्थल बैल असमर्थ हो जाते हैं॥२०॥

टीकार्थ-जो विषय पहले प्रतिपादन किया गया है, उसका उपसंहार करने के लिए कहते हैं -शास्त्रानुसार विहार करने वाले मुनियों की इच्छाकार मिथ्याकार आदि इस प्रकार की सामाचारी कही गई है। उस सामाचारी का पालन करने के लिये जब आचार्य आदि के बारा प्रेरणा की जाती है और साधु उसका पालन करने में समर्थ नहीं होते

'विकीयति-विवीदन्ति' शिथित थर्ध काथ छे, 'उज्जाणंसि-द्याने' ઉंचा भागैंभां 'दुद्वलाव-दुर्वेताः इव' हुर्भंण भगद केवी रीते पडी काय छे अर्थात् अयर भाष्ट्रस संयमधी चित्रत थर्ध काय छे. ।२०॥

સૂત્રાર્થ-જેવી રીતે દુર્ભળ અળકાે સીધું ચઢાણ ચડવાને અસમર્થ દાય છે, એજ પ્રમાણે સાધુની સમાચારીતું પાલન કરવા માટે ગમે તેટલા પ્રેરિત કરવામાં આવે, તા પણ તેનું પાલન કરવાનું સામચ્યે જે સાધુમાં ન દાય, તે સાધુ સંયમના પાલનમાં શિથિલ થઇ જાય છે અને સંયમના પાલનમાં શિથિલ થઇ જાય છે અને સંયમના પરિત્યાગ પણ કરી નાખે છે. ાારગા

ટીકાર્થ—મા ઉદ્દેશાના પહેલાના સૂત્રામાં જે વિષયતું પ્રતિપાદન કરવામાં માન્યું છે, તે વિષયના ઉપસંદાર કરતા સૂત્રકાર કડે છે કે -સાધુઓએ ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર આદિ દસ પ્રકારની સમાચારીનું પાલન કરવું પડે છે, આચાર્ય દ્વારા મા સાધુ સમાચારીનું પાલન કરવાની સાધુઓને વાર'વાર પ્રેરણા આપવામાં માત્રતી હોય છે. પરન્તુ કાઈ કાઈ આ સપસત્ત્વ, મન્દમતિ અને કાયર સાધુ તેનું

# समयार्थकीथिनी टीका प्र. श्रु. ब. ३ उ. २ अतुकूलोपसर्गनिक्रपणम्

दन्ति, विषणाः जिथिलयन्ताः संयमरहिताः भवन्ति । हष्टान्तं दर्शयति-'उज्जा-णंसि' उद्याने, जदध्वैयानपृष्टानम् , मार्गस्य उचमागः, तस्मिन् उद्यानाप्रमाणे पृथ्ठे धृतमहाभाराः 'दुन्वला' दुर्षशः हष्माः । 'व' इत यथा दुर्षला हुपमाः पृथ्ठे धृतमहाभाराः मार्गस्य कवित्रतोत्रत्वभागमासाद्य तमतिक्रमितुमसम्बाः भारं परित्यजन्ति । तया संयमे मोक्षमार्गे धृतपंचमहात्रतभारं बोहुमसमर्थाः विथिळविहारिणो भवन्ति । यद्वा महापुरुषैः सेवितं संयमं परित्यनन्ति ते कातराः इति भावः ॥२०॥

प्रम्-अर्ध्यंता व छूईंणं उप्हाणेण तर्जिया। तर्थ मंदा विसीयंति उजाणांसि जर्रगवा॥२१॥

छाया--अशक्तृबन्तो रूक्षेण उपवानेन तर्जिताः । तत्र गेदा विषीदन्ति उद्याने हि जगद्रवाः ॥२१॥

अन्त्यार्थः--(छहेणं) रूक्षेत=बंयमेन (अवयंता) आत्रनुक्तः तथा (उद-हाणेण' उपधानोद्रतपक्षा (तक्तिया) वर्तिताः पीडिताः (मंदा) मन्दाः=कात्राः

हैं, तब वे अल्पसस्य मंद कापर संपम में विष्णण हो जाते हैं अर्धात् संयम का परित्यान कर देते हैं। इस विषय में दृष्टान्त दिखलाते हैं — जैसे ऊंचे अर्थात् चढाव वाले मार्ग में, भार से लरे दुर्बल बैल असमर्थ हो जाते हैं, उसे पार नहीं कर पाते हैं। उसी प्रकार संयम या मोक्ष— मार्ग में, धारण किए हुए पंचमहावतों के भार को बहन करने में असमर्थ हो कर वे संयम को त्यान देते हैं या वे कापर महापुक्षों द्वारा सेवित संयम का परित्यान कर देते हैं ॥२०॥

'अचयंता व ऌहेणं' इक्ष्यादि ।

चाद्मर्थ--'खुईणं-स्क्षेत्र' विषयास्वादरहित स्क्ष संयम को पाउने में 'अचयंत(-अदाक्तुक्तः' असमर्थ तथा 'उबहाणेण-उपघानेन'

पासन करवाने समर्थ होता नथी, तेथी तेओ संयमना परिलाग करीने क्री गृहवासने। क्रीकार करें छे. केवी रीते निर्णण अणहा सीधा श्रहाञ्चाणा मार्ण पर लारे भागतुं वहन करवाने असमर्थ होय छे, अल प्रभाषे संयमना मार्ग मोध्यमां प्रयास करवाने असमर्थ होय छे, अल प्रभाषे संयमना मार्ग मोध्यमां प्रयास करवाने असमर्थ होवाने करके संयमना परित्यांग करी हे छे. हे अस्तम ग्रवाणा पुरुषे। ज संयमने पासन करी शहे छे. ॥गाथा करा 'अवंता व छहेंग"

શખ્ઠાર્થ —'ऌફેળં–હસું મ' વિષયાસ્વાદ રહિત ફક્ષ સંયમને પાળવામાં 'અવર્ષતા– વશક્તુ દઃતઃ' અલમર્થ તથા 'હારફાળેળં–હવલાનેન' અનસન વગેર 'तहुष' तत्र संपमे (विसीयंति) विषीदंति दुःखिनो भवन्ति (उण्जाणंसि) उद्याने उच्चमार्गे (जरम्मवा व) जरद्भवा इव जीर्णवलीवर्दवत् दुःखिता भवन्तीति ॥२१॥

टीका--'ल्र्हेणं' रूक्षेण=विषयास्वाद्रहितेन संयमेनाऽऽत्मानं पालियतुम्। (अन्यंता) अशक्तुवन्तः, तया 'उरहाणेण' उपधानेन अनशनादिना बाह्याऽभ्यन्तरेणोग्रतपता। 'तिज्ञिया' तिनताः-बाधिताः सन्तः, 'तत्थ' तत्र संयमे 'मंदा' मन्दाः-कातराः 'विसीयंति विषीदन्ति, 'उज्जाणंसि' उद्याने उद्यानात्रोन्नतभागे, 'अर्ग्यता' जरद्रवा 'व' इव जीर्श्वीयाः अतिदुर्वलाः दृद्धा वलीवर्दानामवसादनं वस्थितविकटभूभागे-मार्गे यौवनसंपन्नानां सशक्तानामपि महावलीवद्गिनामवसादनं

अनशन आदि बाह्य और आभ्यन्तर उग्रतप से 'तिजिया-तिजिताः' पीडित 'मंदा-मन्दाः' मन्द बुद्धिवाले 'तस्थ-तन्न' उस संयम में 'विसी-यंति-विधीदंति' दुःखित होते हैं 'उज्जाणंसि-उद्याने' ऊंचे मार्ग में 'ज्ञरमवा व-जरद्रवा इव' बूढ़े बैल के जैवा दुःखित होते हैं ॥२१॥

अन्वयार्थ--संयम पालन में असमर्थ होते हुये तथा तपश्चरण से पीडित होकर कायरजन संयम में विपाद का अनुभव करते हैं, जैसे चढाव वाले मार्ग में बूढे येल दुखी होते हैं।।२१।।

टीकार्थ—रूक्ष का अर्थ है संयम, क्योंकि उसमें विषयों का स्वाद नहीं होता। जो उसका पालन करने में असमर्थ होते हैं संयमपूर्वक आत्मा का पालन नहीं कर सकते, तथा अनगन आदि वाद्य तथा क्षाभ्यन्तर उग्र तपद्दवरण में पीड़ा का अनुभव करते हैं, ऐसे मंद

ण ह्य अने आक्यन्तर ७४ तथ्यी 'तिजिया-तिर्जिताः' पीरित अर्थात् द्वःणी 'मंदा-मन्दा' भन्द्र भुद्धिवाणा 'तत्थ-तत्र' ते संयममां 'विसीयंति-विपीदंति' द्वःणित धाय छे, 'उडजाणंसि-उद्याने' उच्चा भागंभां 'जरम्मवाव-जरद्गवा इव' धरेश भागंभां के दुःणित धाय छे. ॥२१॥

સ્ત્રાર્થ — જેવી રીતે સીધા ચડાણવાળા માર્ગ પર ભારે બાજાનું વહન કરતાં લુદ્ધ અળદા પીડા અનુભવે છે, એજ પ્રમાણે સંયમનું પાલન કરવાને અસમર્થ હૈાય એસ સાધુએા અનશન આદિ તપસ્યાની આરાધના કરતાં દુઃખના અનુભવ કરીને સંયમ પાલન કરવામાં વિષાદ અનુભવે છે. હરશા

ટીકાર્થ — 'રૂક્ષ' આ પદ સંયમનું વાચક છે, કારણ કે તેમાં વિષયોનું આસ્વાદન થતું નથી. જેએા તેનું (સંયમનું) પાલન કરવાને અસમર્થ હોય છે~ આત્માને સંયમમાં દેઢ કરવાને જેએા શક્તિમાન્ હોતા નથી, એવાં કાયર અને અલ્પસત્ત્ર મુનિઓ અનશન આદિ બહા તથા આલ્ય-તર તપસ્યાએામાં પીઠાના અનુભવ કરે છે. એવાં મંદ, કાયર સાધુને વૃદ્ધ અળદ સાથે સરખાવવામાં

### समयार्थवीधिनी द्रीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिरूपणम्

संमान्यते । तत्र का कथाऽतिदुर्वछानां वृद्धवलीवदीनाम् । एवमावर्तेरहितस्य वैर्यशालिनो विवेक्तिनोऽपि यदाऽवसादनं संभान्यते तदा का कथा जगदुपद्रवोप-दुतानां मन्दानामिति भावः । संयमपरिपाळनेऽसमर्यास्तथा तपसा भीतभीता मन्द्रपद्गाः साधवः संयममार्गे तथा क्लेशमनुभवन्ति, यथा अत्युच्चमार्गे वृद्धा दुवेला वृषमा इति ॥२१॥

डवसंहरत्नाह-मूत्रकारः-'ष्वं' इत्यादि । मूलप्-एवं निमंतणं छढुं मुच्छिया गिद्धा इत्थीसु ।

अञ्झोववन्ना कामेहिं चोइजंत्ता गयागिहं ॥२२॥सि बेमि॥ छाया--एवं निमन्त्रणं लब्ध्या मृच्छिता ग्रद्धाः स्रीपु ।

अध्युपपन्नाः कामेषु नोचनाना गता गृहम् ॥२२॥ इति जनीमि॥

अर्थात् कायर लोग उसी प्रकार दुःखी होते हैं जिस प्रकार बूढे एवं दुर्वल बैल सीधे चढाव बाले विकट मार्ग में असमर्थ हो जाते हैं? ऐसे मार्ग में यौबनसम्पन्न और दाक्तिशाली बले बेले बैल भी हार मान सकते हैं जो बूढे एवं निर्वल बैलों की तो वात ही क्या है। आवर्ली से रहित धैर्यवान और विवेकशालो सुनि भी हार मान सकते हैं तो दूसरों का उपह्रब होने पर अधीर लोग क्यों नहीं हार माने में?

आंशय यह है कि संयमपालन में असमर्थ और तपस्या से पीडित हुए अधेर्यवान साधु संयम के मार्ग में क्लेश का अनुभव करते हैं, जैसे बुढ़े एवं दुर्बल बैल चढाय वाले मार्ग में दुःखी होते हैं।।२१॥

આવેલ છે. જેવી રીતે વૃદ્ધ, નિર્ભળ ભળદા સીધા ચઢાણવાળા વિક્ટ માગ' પર બાેનનું વહન કરતા પીડા અનુભવે છે, એજ પ્રમાણે અદ્દપમત્ત્વ, કાચર પુરુષા પણ સંચમભારનું વહન કરતા પીડા અનુભવે છે. સીધા ચઢાણવાળા માર્ગ પર બાેનનું વહન કરવામાં ચીવન અને શક્તિસંપન્ન અળદા પણ ને પાછાં પડે છે, તા વૃદ્ધ અને નિર્ભળ અળદાની તા વાત જ શી કરવી ! એજ પ્રમાણે ઉપ ઉપસર્ગો અને પરીયહા આવી પડે ત્યારે ભલભલા ધૈય'વાન્ અને વિવેકશાળી મુનિએક પણ સંચમના માર્ગ થી ચલાયમાન થઇ નાય છે, તા અધીર અને કાયર મુનિજનાની તા વાત જ શી કરવી !

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જેવી રીતે વૃદ્ધ અને કમજીર બળદા ચઢાલુવાળો માર્ગ કાપતાં દુ:ખી ઘાય છે, એજ પ્રમાણે અલ્પસત્ત્વ અને અપ્રૈયેવાન્ સાધુએા સંયમભારનું વહેન કરવામાં કલેશના અનુભવ કરે છે, કારણ કે તેઓ પાંચ મહાલતો, સાધુ સામાચારી અને તપશ્યા આદિનું પાલન કરવાને અસમર્થ હૈાય છે. શરશા अन्वयार्थः — (एवं) एवमुक्तमकारेण (निमंतर्ण) निमंत्रणमामंत्रणे (लद्धुं) लब्ध्वा (मुन्छिया) मृच्छिताः (इस्थीसु गिद्धा) स्तीपु गृद्धा-सृद्धिमानमागताः (कामेहिं) कामैः (अन्त्रोदवक्षा) अध्युपयनाः (चोइज्जंता) नोद्यमानाः (गिहं) यह (गया) गता हति ॥२२।

टीका--'एवं' एवम्=प्वेंकिश्कारेण, राजाऽमात्पत्राह्मगादिमिः । 'निमं-तणं' निमन्त्रणम्=भनुक्र्लपरीयहरूपभोगनोगाय 'खब्धुं' खब्ध्वा=पाष्य 'मुव्छिया'

'एवं निमंतणं सद्धुं' इस्यादि ।

शब्दार्थ--'एवं-एवम्' पूर्वोक्त प्रकार से 'निमंतर्ग-निमंत्रणम्' अनुकूल परीषहरूपी भेग भोगने के लिए आमंत्रण 'लद्धुं-लब्ध्वा' पाकर 'मुब्छिया-मुब्छिताः' काम भोगों में आसक्त 'इस्थीसु-गिद्धा' स्त्रिपु गृद्धाः स्त्रियों में आसक्ति वाले और 'कामेहि-कामैः' काम भोगों में अज्ञोववना-अध्युषपन्नाः' इत्तवित्त पुरुष 'चोइज्जंता-नोधमानाः' संयम पालने के लिये आचार्य आदि के द्वारा प्रेरित करने पर भी 'गहं-गृहम्' घर को 'गया-गताः' चले जाते हैं ॥२२॥

अन्वयार्थ—इसं प्रकार आमंत्रण पाकर मोहयस्त होकर स्त्रियों में एवं कामभोगों में आसक्त बने हुए कई कायर साथक संयम पालन की प्रेरणा पाकर भी पुनः घर लौट गए हैं ॥२२॥

टीकार्थ-पूर्वोक्त पकार से राजा, अमात्य, ब्रह्मण आदि के द्वारा अनुकूल परीपहरूर भोग भोगने का निमन्त्रण पाकर भोहग्रस्त बन

शण्डाथ — 'एवं - एवम्' पूर्वीक्ष्त अक्षारथी 'निमंतणं - निमंतणम्' अनुकृष परीषद्वरूपी लेग लेश्यववाना भाटे आभंत्रक्ष 'ल्रबुं - ल्रब्दा' पाभीने 'मुल्लिया -मृत्त्रिक्षा' कामोत्शोमां आसक्ष्त 'इत्थीमु गिद्धा' लिपु गृद्धाः लिथे।भां आसिक्ष्तिवाला अने 'कामेहिं - कामैंः' कामले शोमां 'अक्ष्मेववन्ता-अध्युषपन्ताः' इत्तिश्च पुरुष 'बोइन्जेंता - नोश्यमाताः' संयम पालवाना भाटे आखार्थ वंशेरे द्वारा प्रेरित करवा छता पशु 'गिहं - गृहम्' धरे 'गया-गताः' पाछा जाय छे. । १२२।

સૂત્રાર્ય — આ પ્રકારે રાજાઓ આદિ દારા મામત્રેણ મળવાને કારણે, કાયર સાધુઓ મેહિલરત થઇને, તથા સીએા અને કામભાગામાં આસક્ત શઇને, માત્ર મં આદિ દ્વારા સંયમમાં અવિગલ રહેવાની પ્રેરણા મળવા છતાં પણ સંયમના ત્યાળ કરીને ગુક્રવાસમાં આવી ગયાતા ઘણા દાખલાએો માજુદ છે. ારરા

ટીકાર્ય — પૂર્વોક્ત પ્રકારે રાજા, અમાત્ય, ખ્રાક્ષણે, ક્ષત્રિયા આદિ દ્વારા અતુકૃત પરીવહો રૂપ લાગ લેઃગવવાતું નિમંત્રણ મળવાને કારણે, કેટલાય કાયર

<sup>&#</sup>x27;पर्व निमंतर्ण छद्धं' छत्याहि---

मृचिंछताः=भासकाः काममोगेषु 'इत्थीषु' स्तीषु 'गिद्धा' गृद्धाः=मृचिंछताः=
'कामेहि' कामैः=काममोगेषु 'अज्ञे वश्वा' अध्युपपन्नाः दत्तवेतसः समासका
इति यावत् । 'चोइडजंता' नोधमानाः=संयमपाछनाय मेरिताः आवार्यादिभिः ।
'गिहं गया' गृहं गताः, प्रेरितास्तु संयमपाछनाय, किन्तु सम्ठमवहत्य संयमं
गृहं गताः । विषयोपभोगकरणभूतं वस्त्रहस्त्यादिदानपूर्वेकं विष्ठोमिता विषयोपमोगं प्रति राजादिमिनिंकत्त्रणं संगाप्य गुरुकमाँगः संयमपाछने कातराः जीवाः
क्ष्यादिषु समासक्तवित्ताः धन्नज्यां परित्यज्य गृहवासिनो मवन्ति । इति शब्दः
उद्देशकपरिसमाप्ति वोधकः । सुवर्षस्त्रामी कथयित जंबुस्वामिनं पति वीर्थकरोदितं
वचनमहं व्यवीमि ।।इति ।।२ रः।

इति श्री विश्वविख्यातजगद्बिष्ठभादिषदभूषितबाछब्रह्मचारि 'जैनाचार्य पूज्यश्री घासीछाछ ब्रतिविर्चितायां श्री ''समयार्थबोधिन्यारूपायां'' व्याख्यायां वृतीयाध्ययनस्य द्वितीयोदेशकः समाप्तः ॥३–२॥

कर तथा कामभोगों में गृद्ध होकर तथा खिथों में आसक्त होकर आचार्य आदि के बारा संयम का पालन करने की पेरणा होने पर भी संयम को नष्ट करके घर लौट गये हैं।

अभिप्राय यह है कि विषयभोग के साधन वस्त्र हाथी आदि के दान द्वारा विषयोगभोग के लिए लुभाए हुए, राजा आदि का निम-न्त्रण पाकर गुरुकर्मी एवं संयम के पाठन में कायर जीय स्त्रियों आदि में आसक्त विक्त होकर दीक्षा को स्थाग देते हैं और गृहस्थ बन जाते हैं।

"इति" शब्द उद्देशक की समाप्ति का सूचक है। सुधर्मास्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं -मैं तीर्थ करोक्त बचन ही तुम्हें कहता हूँ ॥२२॥

સાધુઓ સંયમના ત્યાગ કરીને ઘેર પાછાં કરી ગયાના દાખલાઓ મળી આવે છે. એવાં સાધુઓને આચાર્યો દ્વારા સંયમના માર્ગે સ્થિર રહીને આત્મ-કશ્યાણ સાધવાની પ્રેરણા તો મળતી જ હોય છે, પરન્તુ રાજ આદિ પૂર્વોક્ત સંસારી લાકા તેમને કામભાગા પ્રત્યે આકર્ષવાના પ્રયત્ન કરતા હાય છે. તે કારને સ્ત્રીઓમાં તથા કામભાગામાં આસક્ત થઇને તે કાયર, ગુરુકમાં સાધુઓ સંયમના માર્ગ છાડી દઇને સંસારમાં પુન: પ્રવેશ કરે છે.

'इत्ति' આ પદ ઉદ્દેશાની સમામિનું સ્વાક છે. સુધર્મા સ્વામી પાતાના શિષ્યોને કહે છે—'મે' આપને જે ઉપદેશ આપ્યો છે, તે તીર્થ'કરા દ્વારા પ્રદ્રમિત હોવાથી પ્રમાણભૂત છે.' તારવા

## ॥ अथ तृतीयोदेशकः भारम्यते ॥

उपसर्गपरिज्ञायां कथितो द्वितीयोदेशकः । अधुना तृतीयोदेशकः मारभ्यते । इहानन्तरोदेशकद्वयेऽनुक्लपिक्लोपसर्गयोनिक्षणं कृतम् । तैरुपसर्गस्तपःसंयम-विराधना भवतीति तृतीयोदेशके मितपादिष्यति । अनेन संबन्धेनाऽऽगतस्य तृतीयोदेशकस्येदमादिमं सूत्रं-'जहा संगाम' इत्यादि ।

म्लम् – जहा संगोमकालंमि पिटुओ भीर वेहँइ।

वर्लयं गहुं णूमं कोइ जाणइ पराजयं॥१॥ छाया—पथा संग्रामकाले पृष्टतो भीरः मेशते। वलयं गहनमाच्छादकं को जुनाति पराजयम् ॥१॥

#### तीसरा उद्देशक

उपसर्गपरिज्ञा अध्ययन के दूसरा उदेशे का व्याख्यान हो चुका। अब तीसरा उदेशक का प्रारम्भ किया जाता है। पूर्व के दो उदेशकों में प्रतिकृत और अनुकृत उपसर्गों का निरूपण किया गया है। उन उपसर्गों से तप और संयम की विराधना होती है, यह विषय तृतीय उदेशक में प्रतिपादन किया जाएगा। इस सम्बन्ध से आए हुए इस उदेशे का यह आदि सुन्न है-'जहां संगाम॰' इत्यादि।

शब्दार्थ-'जहा-यथा' जैसे 'संगामकालंमि-संग्रामकाले' दातु के साथ युद्ध के अवसर में 'भीक-भीकः' कायर पुरुष 'विद्वज्ञी-पृष्टतः' पीछे की ओर 'वलयं-वलयम्' गतौदिक 'गहर्ण-गहनम्' गहन स्थान 'णूमं-आच्छादकम्' वलयाकार छिपा द्वुआ स्थान पर्वत के ग्रहादिक

# ત્રીજ ઉદ્દેશાના પારંભ-

ઉપસર્ગ પરિજ્ઞા અધ્યયનના બીજો ઉદ્દેશક પૂરા થયેં: હવે ત્રીજ ઉદ્દેશકને! પ્રારંભ થાય છે. પહેલા બે ઉદ્દેશકામાં પ્રતિકૃળ અને અનુકૃળ ઉપસર્ગાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. તે ઉપસર્ગી વડે તપ અને સંયમની વિરાધતા થાય છે, આ વિષયનું આ ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવશે. આગલા ઉદ્દેશક સાથે આ પ્રકારના સંબંધ ધરાવતા આ ઉદ્દેશકનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે.—'जहा संगामం' ઇત્યાદિ

શખ્દાર્થ — 'जहा-यथा' જેવી રીતે 'संगामकालंगि-संग्रामकाले' શત્રુની સાથેના સુદ્ધના અવસરમાં 'मीह-मीहः' કાયર પુરુષ 'पिटुओ-पृष्टतः' પાછળની ભાજુ 'बळ्यं-बळ्यम्' વલયાકાર ગર્તાદિક 'गहणं-गहनम्' ગહન સ્થાન 'णूमं-आच्छा-दक्कम्' છુપાયેલું સ્થાન, પર્વતની ગુફાવાળું વગેરે સ્થાન 'वेह्इ-प्रेक्षते' केवे છે

### समधार्थघोधिनी दीका प्र. थु. अ.३ उ.२ उपसर्गजन्यतपःसंयमिवराधनानि० 🗘

अभ्वयार्थ—(जदा) यथा (नंगामकालंमि) संप्रामकाछे=रिषुयुद्धावसरे मान्ते सति (मीरु) मीरुः कातरः (पिट्ठभो) पृष्ठतः=पयमतः (वल्रयं) वलयम्=वल्याकारं गर्तादिकं (ग्रहणं) धवादिवक्षादिगहनस्थानम् (णूपं) आच्छादकं प्रच्छनं गिरि-गुहादिकं (वेहइ) मेक्षते (य्राजयं) प्राजयं (को जाणह) को जानाति इति ॥१॥

टीका—कठिनार्थाऽवनोधो मन्दमतीनां न दृष्टान्तमन्तरेण संभवति । सति च दृष्टान्ते कठिनार्थोप्यवसुध्यते । इति अन्वयव्यविरेकास्यां मन्दमतीनाम् अर्था-ऽवनोधे दृष्टान्तस्य कारणता समधिमता, इति मथमतो दृष्टान्तमेव दर्शयति— मतिपाद्यार्थाऽवनोधे-'जहें' इत्यादि । 'जहा' यथा 'संगामकालंमि' संगामकाले,

स्थान 'वेहह-प्रेक्षते' देखता है 'पराजयं-पराजयम्' किसका पराजय होगा 'को जाणह-को जानाति' कौन जानता है ॥१॥

अन्वयार्थ-जिसे संग्राम का अवसर आने पर भीत पुरुष प्रारंभ में ही पीछे की तरफ गोलाकार खड़ा, गहन अर्थात् वृक्षवेल आदि से आच्छादित गहन स्थान एवं पर्वन की गुफा आदि देखता है (और सोचता है कि) कौन जाने पराजय हो जाए ॥१॥

टीकार्थ--मन्दबुद्धिशिष्य दृष्टान्त के बिना कठिन अर्थ को नहीं समझ सकते। दृष्टान्त हो तो कठिन अर्थ भी समझ में आ जाता है। इस प्रकार अन्वय और व्यक्तिरेक के द्वारा मन्द मिन्यों के लिये अर्थ समझने में दृष्टान्त कारण है, यह बात सिद्ध है। अतएब यहां जो अर्थ कहा जाने वाला है, उसकी समझाने के लिए सर्वप्रथम दृष्टान्त ही प्रद्-वित किया जाता है। वह इस प्रकार से है जैसे युद्ध का अवसर उपस्थित

<sup>&#</sup>x27;पराजयं–पराजयम्' है:ने। भराज्य धरी ? 'को जाणइ-को जानाति' है।शु काह्ये हे ? ॥२॥

સૂત્રાર્થ-યુદ્ધના પ્રસંગ આવી પહેત્યારે ભીરુ પુરુષ યુદ્ધના પ્રારં લે જ, પાછ-ળની બાજુએ ગાળાકાર ખાઈ, વૃક્ષા અને લતાઓથી આવ્છાદિત ગહન સ્થાન અને પવૈતની ગુફા આદિ જુપાઈ જવા લાયક સ્થાનાની જ તપાસ કરતા રહે છે, કારણ કે તેને એવા ડર રહે છે કે યુદ્ધમાં કદાચ પરાજય પણ થાય! ઘવા

ટીકાર્થ — મન્દ ખુદ્ધિવાળો શિષ્ય દેશાન્ત દ્વારા કઠેશુમાં કેકેશુમાં અર્થને પણ સમજી શકે છે. આ પ્રકારે અન્વય અને વ્યતિરેક દ્વારા અર્થ સમજવાના કાર્યમાં મન્દમતિ શિષ્યોને માટે દેશાન્ત મદદ રૂપ થઇ પડે છે, આ વાત તેટ સિદ્ધ જ છે. તેથી પાતે જે વિષય સમજાવવા માગે છે. તેનું સૂત્રકારે દેશાન્ત

संब्रामसमये उपस्थिते सित 'भीर' भीरः अवस्थानुपरगतीशणासिकुन्तशक्ति भमृतिश्रत्नाधातेन विभेति यः स भीरः कारुः पुरुषः 'पिहुभो' पृष्ठतः=प्रथमत एव 'वल्यं' वल्ल्यम्—परिखाम् , यत्र जलं वल्ल्याकारेण व्यवस्थितं भवति, तादशं दुर्गास्यानम् । तथा 'गहणं' गहनम् , कठिनस्यानं दुःखनिर्शत्पवेद्यानम् 'वेद्दरं' मसते—पत्र्यति आत्मनखाणाय भीरः पुरुष एव चिन्तयति—'पराजयं' पराजयम् को=कः 'जाणहं' जानाति, कदाचिद्लपवलोऽपि जयति, वसुपलोऽपि पराजयम् आसादयति । मथमत एवाऽऽस्मनो रसणाय स्थानमन्वेषयति । यतः 'जीवन् नरो मदश्वानि पत्रयेत्' इति । तस्मात् भथनत एव स्थानमन्वेषयति । यतः 'जीवन् नरो मदश्वानि पत्रयेत्' इति । तस्मात् भथनत एव स्थानमन्वेषयति । यतः 'जीवन् नरो

होने पर, सबल बाबु के ढारा अत्यन्त तीक्ष्ण तलवार, भाला शक्ति आदि शक्तों के आघात से डरने वाला भीन अर्थात् कापर पुरुष पहले से ही, पीछे की ओर बलय या परिस्ना को, जिसमें जल गोलाकार रूप में रहता है, देखता है। अथवा वह गहन अर्थात् ऐसे कठिन स्थान को देखता है, जहां बड़ी कठिनाई से प्रवेदा किया जाय या निकला जाय। या वह बृक्ष आदि से आच्छादित गिरि गुका आदि स्थानों को अन्वेच्या करता है। यह भीन सोचता है पराजय को कौन जानता है। कभी कभी निर्वल भी जीत जाना है और बलवान भी हार जाता है। ऐसा सोचकर बह अपने प्राण बचाने के लिए पहले से ही स्थान की तलाश करता है। क्योंकि कहा है-'जीवन नरो अद्र शतानि पद्येत' इत्यादि।

દ્વારા જ અહીં પ્રતિપાદત કર્યું છે – જેવી રીતે યુદ્ધના પ્રસંગ આવી પહેત્યારે સભળ શત્રુના અત્યંત તીક્ષ્ણ તલવાર, તીર, ભાલા આદિ શસ્ત્રેના ઘાથી હરનારા કાયર પુરુષ પહેલેથી જ છૂપાઈ જવા લાયક સ્થાનાની શાધ કરતા રહે છે. એવાં સ્થાના અહીં ત્રણાવવામાં આવ્યાં છે – ચારે ભાજુ પાણીથી ઘરાયેલું દુસ્મન પ્રવેશ ન કરી શકે એવું સ્થળ, જયાં પ્રવેશ કરવામાં ઘણી મુશ્કેલી પડે એવું મહન સ્થાન, વૃજ્ઞા અને લતાઓથી આચ્છાદિત ગિરિગુફા આદિ સ્થાનાની તે શાધ કરતા રહે છે. તેને એવા વિચાર થાય છે કે યુદ્ધમાં જય થશે કે પરાજય થશે તે કાેણ જાણે છે? કચારક નિર્ભળ દુશ્મના વિજય મેળવે છે અને શૂર્વીરા હારી જાય છે. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને તે પાતાનાં પાણ બચાવવાને માટે પહેલેથી જ અજ્ઞયસ્થાનની શાધ કરે છે. કહ્યું પણ કે કે–'સ્થીવન્ નરો મદ્દશ્વાનિ વર્ચત્' 'છવતા નર લદ્રા પામે–માણસ છવતા

## संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब.३ उ.२ उपसर्गजन्यतपःसंयमविराधनानि० ९१

यथा कातरः पुरुषः संग्रामात्मागेव यदि कदाचिन्मम पराजयः उपस्थितो भवेत्तदा मया कि करणीयं कथं बाऽऽत्ना रक्षणीय इत्यादिविवायं स्वरक्षणाय आदित एव दुर्गादीनामन्वेषणं करोति ॥१॥

म्डम्-मुहुत्ताणं मुहुत्तरेस मुहुत्तो होइ तारिसो।
पराजियाऽवसप्पामो इति भीरु उवहइ ॥२॥
छाया—ग्रह्तीनां ग्रहूर्वस्य ग्रहूर्ती भवति तादवः।
पराजिता अवसपीनः इति भीरुरुपेक्षते॥२॥

'मनुष्य जीवित रहे तो सेंकडो कल्याण देखता है।' अतः बहु अपने प्राणों के रक्षण के लिए पहले से ही स्थान की खोन करता है। आशय यह है कि कायर एक्ष संग्राम से पहले ही, पीछे की ओर दुर्ग आदि स्थानों को देखता है कि कदाचित प्राजय का सामना करना पड़ा तो में पीछे भागकर कहां छित्रमा और अपने प्राण बचाऊंगा ॥१॥

शब्दार्थ-'सुद्धसाणं-सुद्धसीनाम्' बद्धत सुद्धसी का 'सुद्दृश्वस्य-सुद्धसंस्य' अथवा एक सुद्धसे का 'तारिसो-ताद्दशः' कोई ऐसा 'सुद्धसो होइ-सुद्धसी अवति' अवसर होता है 'पराजिया-पराजिताः' शत्रु से पराजित हम 'अवसप्पामो-अवसर्पामः' जहां छिप सके 'इति-इति' ऐसे स्थानको 'मोहः-भीकः' कायर पुरुष 'उवेश्ट्ड-अपेक्षते' सोचता है।।२॥

રહે તેા સેંકડા કલ્યાળુકારી પ્રસંગા દેખે છે' આ પ્રકારના વિચાર કરીને કાયર પુરુષ પહેલેથી જ પાતાના પ્રાણાનું રક્ષણ કરી શકાય એવા સ્થાનની શાધ કરતા જ રહે છે.

આ કંધનના લાવાર્ય એ છે કે કાયર પુરુષ સંબામની શરૂઆત દ્યા પહેલાં જ પાતાનાં પ્રાહ્મેની રહ્યાના વિચાર કર્યા કરે છે. કદાચ શુદ્ધમાં પસ-જય થાય તા પીછેલ્લ કરીને કર્યા છૂપાઇ જવાથી પાતાના પ્રાહ્મોની રહ્યા થઇ શકશે, તેના વિચાર તે પહેલેથી જ કરી રાખે છે. કાેઇ કિલ્લા, પર્વતની શુક્ષ આદિ ચાલ્લપશ્થાના તે ધ્યાનમાં રાખી લે છે. હાાથા વહ

शल्दार्थं — 'गुडुत्तार्ग-मुहुर्त्तानम्' अहु सुदूर्तातुं 'गुडुत्तस्त-मुहुर्त्तस्य' अध्वा ओ अदुर्तातुं 'तारिक्षेत्त तहारा' है। छे भेषे। 'गुडुत्तो होइ-मुहूत्तो भवति' अवस्य छे 'पराक्षिया-पराधिताः' शतुधी पराक्षित अभे 'अवस्यामो– अवसर्गामः' ज्यां छुपार्ध शदीओ 'इति-इति' ओवा स्थानने 'भीह-भीहः' कथ्य पुरुष 'दवेहइ-अपेक्षते' विधारे छे. ॥२।

अन्वयार्थः-(युहुत्ताणं) युहुत्तांनाम् (युहुत्तस्स) युहूर्तस्येकस्य (तारिसो) ताद्यः (युहुत्तो होइ) युहूर्तो व्यसरः भवति (पराजिया) पराजिताः शत्रुभिः (अवसप्यामो) अवसर्पानः (इति) इति (भीरु) भोरुः कातरः (उवेहइ) उपेक्षते-शरणमिति ॥२॥

टीका—'श्रुह्ताणं' सुहूर्तानां सणानाम् अनेकेशाम्, अथवा 'श्रुहुत्तस्ते' सुहूर्तस्यैकस्पेव 'तारिसो' तादशः 'श्रुह्तो' श्रुह्तीः कालविशेषलसणोऽवसरः 'होइ' मवति, न सर्वस्मिन एव काले जयः पराजयो वा संभवति । तत्रैवं व्यवस्थिते पदि वयं 'पराजिया अवसप्पामो' पराजिताः सन्तः अवसभीनः । इति=एवं रूपेण 'भीरु' भीरुः—कायरः पुरुषः 'उवेहइ' उपेलवे=आपरुष्ठतीकाराय दुर्गादीनां शरणं मथनवः एव प्रेक्षते, मनसि चिन्तयन्ति स्थानादिकम् । यदि मादशस्य मरणिनिमिनं युदे उपस्थितं भवेतदा आस्मरक्षणार्थं स्थानवद्यलोकपति इति ॥२॥

अन्वयार्थ--अनेक मुहर्ती में या एक मुहर्त्त में ऐसा अवसर होता है जब कि जय पराजय होती है। शत्रु से परितित हो कर हम कहां आगे गे ? ऐसा सोच कर कायर पुरुष शरणमून स्थान का अन्वेयण करता है ॥२॥

टीकार्थ--वहुत से मुहूनों में अथवा एक ही मुहूनों में ऐसा एक अवसर रूप क्षण होता है जय कि जय पराजय का निश्चय होता है। सभी कालों में जय पराजय नहीं हुआं करते। कदाचित् पराजय का अवसर आ जाय तो हम पीछे आग सकें, ऐसा सीचकर कायर पुरुष आपत्ति के प्रतीकार के लिए दुर्ग-किल्ला आदि को पहले से ही देख रखना है। ताल्पय यह है कि युद्ध में यदि मृत्यु का कोई निमित्त उपस्थित हो जाय तो आत्माक्षा के लिए स्थान की स्वोज करता है।।र।

સ્ત્રાર્થ -- અનેક સુહૂર્તીમાં અથવા એક મુહૂર્તમાં એવા અવસર આવે છે કે જ્યારે જય પરજય નક્કી શાય છે. કદાચ સુદ્ધમાં પરાજિત થઇને ભાગનું પડે, તા કર્યા ભાગી જવાથી આશ્રય મળી શકશે, તેના કાયર પુરુષા પહેલેથી જ વિચાર કરી લે છે. કારા

ટીકાર્ય—ઘણા મુહૂર્તોમાં અથવા એક જ મુહૂર્તમાં, જયપરાજ્યના નિશ્ચય કરાવનાર તા એક જ અવસરરૂપ ક્ષણ પ્રાપ્ત થાય છે. જીવનમાં જય પરાજયના પ્રસંગ કાયમ પ્રાપ્ત થતા નથી. કચારેક જયના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતા છે અને કચારેક પરાજયના પ્રસંગ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. કદાચ યુદ્ધમાં પરાજય થાય તા દુશ્મનના હાથે મરવા કરતાં ભાગી જઈને જાન અચવવાનું કાયર પુરુષને વધુ ગમે છે. તેથી આશ્ચય મળી રહે એવાં દુર્ય આદિ શ્યાના તે દયાનમાં રાખી લે છે. યુદ્ધમાં પરાજિત થઇને મૃત્યુને લેટવાને બદલે તે કાયર પુરુષ તે દુર્યાદમાં નાસી જઇને પાતાનાં પ્રાપ્યુ ખચાવે છે. ાગાયા રાષ

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. म.३ ड.१ उपसर्गजन्यतपःसंयमविराधनानि० ९३

म्ब्रम्-एवं तु समणा एगे अवेलं नर्साण अप्येगं। अणागयं भयं दिस्स अविकेष्पंतिमं सुर्यं ॥३॥ छापा—एवं तु अपणा एके अवलं ज्ञात्वा खंडवात्मानम्। अनागतं भयं दृष्टाऽवकत्पन्तीदं श्रुतम् ॥३॥

अन्तर्याधः--(एवं तुः) एवं तु (एगे समजा) एके श्रमणाः-श्रह्यमत्यः (अप्यां) शात्मानम् (अवले) अवलं-यावज्जीवसंयमभारवद्दनासमर्थम् (णचा ज) इत्त्वा खञ्ज (अजागर्व) भनागर्व (भयं दिस्स) भयं दृष्ट्वा (इमं सुयं) इदं व्याकरण-गणिवादिश्रुतम् (भविकप्पंति) अवकल्पयन्ति इति ॥३॥

हीका--'प्दं प्तम्=पूर्वीकदृष्टान्तेन-'प्गे समणा' प्के अमणाः=एकेन

शब्दार्थ--'एवं तु-एवं तु' इस प्रकार 'एगे समणा-एके अमणा' कोई अरुप मितवाछे अमण 'अप्पर्ग-आस्मानम्' अपने को 'अवलं-अब-लम्' जीवनपर्यन्त संपम पालन करने में असमर्य 'णच्चा ण-झास्वा खलु' जानकर 'अणागयं-अनागतम्' भविष्यकाल के 'अयं दिस्स-भयं दृष्ट्वा' भय को देखकर 'इमं-सुयं-इदं श्रुतम्' व्याकरण एवं ज्योतिष आदि को 'अविकष्यंति-अविकल्पयन्ति' अपने निर्वाह का साधन बनाते हैं ॥३॥

अन्वयार्थ--इसी प्रकार कोई कोई अल्पमित श्रमण अपने को विर्वत अर्थात् जीवनपर्यन्त संपम का भार वहन करने में असमर्थ जानकर भावी भय को देखकर व्याकरण गणित आदि श्रुत की कल्पना करते हैं ॥३॥

टीकार्थ--पूर्वोक्त दृष्टान्त के अनुसार कोई कोई अन्यसम्ब कायर

शण्डार्थं—'एवं तु-एवं-तु' आ प्रधार 'एगे-समणा-एके श्रमणाः' डे। धी अदप्युद्धिताणा श्रमण् 'अप्पां-आत्मानम्' पाताने 'अवलं-अवलम्' छान पर्यं त संयम पातन करवामां अक्षमर्थं 'णव्चा ण-ज्ञात्वा सक्तु' जाण्डीने 'अणागयं-अना-गतम्' अविष्यक्षणाना ''भयं दिस्स-भयं दृष्ट्या' अयने जीर्धने 'इमं सुयं-इदं श्रुतम्' व्याक्षरण् स्विष्यक्षणाना 'भयं दिस्स-भयं दृष्ट्या' अयने जीर्धने 'इमं सुयं-इदं श्रुतम्' व्याक्षरण् स्विष्यक्षणाना निर्वाहनुं स्विक्तव्यन्ति 'प्रतिक्रव्यन्ति स्विक्तव्यन्ति 'पाताना निर्वाहनुं साधन व्यक्तवे हे. ॥॥

સૂત્રાર્થ—એજ પ્રમાણે કેઇ કોઇ અલ્પમતિ સાધુ સંયમ રૂપ ભારનું જીવનપર્યંત વહુન કરવાને પાતાની જાતને અસમર્થ માનીને, ભાવી ભયને એઈને ત્યાકરણ, ગણિત, આદિ શ્રતની કલ્પના કરે છે. ાાગા

अस्पसन्ताः कातराः साधवः 'अष्पगं' आत्मानं=स्वास्मानम् 'अवलं' अवलं=बलन् रहिम् , पावज्जीवनं संपमभारं बोहुमशक्ष्यम् 'नचा ण' शास्वा खळ अवमृश्य, याव-ज्जीवनं संपमस्य पालनकरणे अस्मदारमवलं नास्तीति विचार्य। तथा 'अणाग्यं' अनागतम् , भविष्यत्कालिकम् 'भयं' मयम्=श्रीतोष्णादिपरीपहोपसर्गजिनतं-भयम् 'दिस्स' हष्ट्वा 'इमं सुयम्' इदं श्रुतम्- च्याकरणगणिववैद्यकमंत्रादिशास्त्रादिकं जोविकासाधकमेव । 'अविकल्पंति' अविकल्पयन्ति जीविकायाः साधनं मन्यते ।

यथा-कातरः पुरुषो युद्धे आत्मन्नाणाय दुर्गौदिकं साधनमन्त्रेषयित । तथाये के विस्साधनोऽषि संगमपरिपालनसामध्योभावं निष्ट्यः स्वकीयन्नाणाय
जीविकासाधनाय च व्याकरणायुर्वेदक्योतिःशास्त्रादिकमेव निर्णयन्ति इति ॥३॥
साधु अपने आप को यावज्जीवन संयमभार वहन करने में असमध्ये
समझकर अर्थाद् जीवनपर्यन्त संयम का पालन करने में आत्मबल कर अभाव जानकर तथा भविष्यद् कालीन शीत उष्ण आदि परीषहीं
एवं अपसभीं से उत्यन्न होने वाले भय को देखकर व्याकरण गणित
वैद्यक्तमंत्र आदि शास्त्रों को आजीविका का साधन पनाते हैं।

तारपर्य यह है कि जैसे कायर पुरुष युद्ध में आत्मरक्षण के लिए हुर्ग आदि साधनों का अन्वेषण करता है, उसी प्रकार कोई कोई साधु संयम का परिपालन करने में अपनी असमर्थता जानकर अपनी रक्षा के लिये एवं आजीविका के लिये व्याकरण आयुर्वेद, उपोतिष आदि शास्त्रों का अवसम्बन लेते हैं ।।३॥

ટીકાર્ય — ભાગળ ળતાવેલા દૃષ્ટાન્તમાંના કાયર પુરુષની જેમ કાઇ કાઇ અલ્પસત્ત્વ કાયર સહ્યુ પણ એવા વિયાર કરે છે કે હું જીવનપર્યન્ત સંયમ ભારતું વહત કરી શકીશ નહીં. તેનામાં અત્મળળના અભાવ હાવાને કારણે તેને એવા વિયાર થયા કરે છે કે શીત, ઉગ્ણુ આદિ ઉચ પરીષહાને હું જીવનપર્યન્ત સકન કરી શકીશ નહીં. મારે ગમે ત્યારે સંયમના માર્ગ છાડીને ગૃહવાસ સ્વીકારવા પડશે આ પ્રકારના વિચારથી પ્રેરાઇને તે વ્યાકરણ, ગણિત, વૈલક, જ્યાંતિય આદિ શાસ્ત્રાનું અધ્યયન કરીને ભવિષ્યમાં તેના દ્વાશ પાતાની આજીવિકા ચલાવવાના વિયાર કરે છે.

જેવી રીતે કાયર પુરુષ શુદ્ધના ભયથી દુર્ગ કિલ્લા ખાદિ આશ્રયસ્થાનાનું અન્વેષણ કરે છે, એજ પ્રમાણે કાઈ કાઈ સાધુ સાંયમનું પરિપાલન કરવાને પાતે અસમર્થ છે એલું સમજીને, પાતાવી રક્ષાને માટે તથા આજીવિકાને માટે બ્યાકરણ, આયુર્વેદ જ્યાતિષ, આદિ શસેલો આષાર લે છે.-અવિષ્યમાં તેના દ્વારા પાતાનું ગુજરાન ચલાવવાના વિચાર કરે છે. ાગાયા ગા

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. थु. अ.३ र.२ उपसर्गजन्यतपःसंयमविराधनानि० ९५

अल्पसत्वो जीव इत्थमिष विकल्पयति, तदिह सूत्रकारो दर्शपति 'को जाणइ' इत्यादि ।

मुल्यू-को जाणह विजवातं इत्थीओ उदगाउ वा।

चौंइजांता पवनस्वामो ण णो आरिथ पकष्पियं ॥४॥

छाया-को जानाति व्यापातं स्त्रीतो उदकादवा ।

ूनोद्यमाना मत्रक्ष्यामो न नोऽस्ति मकल्पिटम् ॥४॥

अन्वयार्थ:--(इत्यीभो) स्त्रीतः (उदगाउवः) उदकात् वा (विद्यातं) व्यापातं संयमजीवितात् भ्रंशं (को जाणः) को जानाति (णो) नः अस्माकम् (पकिष्यं)

अरुपसत्व जीव ऐसा भी विचार करता है यह दिखलाते हुए सूत्र-कार कहते हैं-'को जाणह' इत्यादि ।

इत्दार्थ—'हरिधओ-स्त्रीतः' स्त्री से 'उदगाउ या-उदकात् वा' अयया उदक नाम कच्चे जल से 'विकवातं-व्यापातम्' मेरा संयम भ्रष्ट हो जायमा 'को जाणह-को जानाति' यह कौन जानता है ? 'णो-नो'मेरे पास 'पकिष्यं-प्रकल्पितम्' पहले का उपार्जित द्वव्य भी 'ण अस्थि-नास्ति' नही है इसलिये 'चेइउजंता-नोचमानः' किसी के पूछने पर हम हस्त्रशिक्षा और धनुर्वेद आदि को 'प्वक्खामो-प्रवक्ष्यामः' वतावे गे। शा

अश्वयार्ध--कौन जाने स्त्री या जल के निमित्त से संघम से अष्ट होना पड़े ? पहले उपार्जन किया हुआ द्रव्य है नहीं । अतः द्सरों के पूछने पर धनुर्विचा आदि का उपदेश करेंगे ॥४॥

ते अक्ष्यसत्त्व अयर साधु डेवा डेवा विचारी करे छे, ते स्त्रअर खवे प्रकट करे छे—'को जाणह' धत्याहि—

श्रण्डार्थं -- 'इत्यिओ-स्नीतः' स्त्रीयी 'उद्गाउधा- उदकात्वा' अथवा ७६४ नाम आया पाछीथी 'विकशात-स्यापातम्' भारे। संयम छष्ट धर्ध करी 'को जाणइ-को जानाति' आ केछ जाणी शक्ते छे हैं 'णो-नो' भारी पासे 'वक्रिययं -प्रकृतितम्' पछेलानुं उपाकिर्त धन पछ 'ण अस्थि-नारित' नथी केटला भारे 'वेइन्जंता-नोद्यमानाः' केछना पूछवाथी अभे छस्तशिक्षा अने धनुवेदि वगेरेने 'ववक्सामो-प्रवह्षामः' अतावीशुं, ॥४॥

સ્ત્રાર્થ---કે:ને ખત્રર છે કે સ્ત્રી અથવા જલ આદિને કારણે સ'યમના માર્ગેથી કચાર ભ્રષ્ટ થતું પડશે! પહેલાં ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય તા છે નહીં:

समस्ताइस्ये

षकस्थितं सम्रुपार्जिम् द्रव्यमपि (ण अस्थि) नास्ति, अतः (चोइङजंता) नोद्यमानाः परपृष्टाः सन्तः (पतकलामो) प्रवक्ष्यामः=धनुर्विद्यादिकं कथिष्णाम् इति ॥४ः।

टीका—'इत्योधो' स्त्रियः सकाशात् 'उद्काउ ना' मथना—उद्कात् जलात् स्त्रीगरीपहात् दृष्ट्युगद्रवाद्वा, इत्येत्रं ते उत्यक्षत्वाः निवेचयन्ति, माणिनोऽत्यक्षत्वा भवन्ति, कर्मणां च विचित्रा गतिरिद्यते. अनेकानि ममादस्थानानि विधन्ते । अतः क ऋते सर्वज्ञात् जानाति, मम संयमात् पतनं केन हेतुना स्यात् । किं स्त्री परीपहात् जलोपद्रवाद्वा इति ते कातराः शोचन्ति । तथा 'णो' नः=अस्माकं किः मिष । 'पकष्पियं' मकत्वितम्, पूरीगानितं द्रव्यमिष । 'ण अत्थि' न अस्ति, अतः 'चोइज्जंता' नीद्यमानः=गरेण पुरुख्यमानाः । 'प्रविश्वाम' श्वकृषामः, धनुर्वेदाऽऽयुर्वेदज्योतिःशास्त्रादिकं या कथ्यिष्यामः । इस्येवं रूपेण ते मन्द-

टीकार्थ—वे अल्पमस्य प्राणी इस प्रकार विकार करते हैं-प्राणियों की शक्ति अल्प होती है और कमों की गति विक्ति होती है। प्रमाद के अनेक स्थान हैं। अतएव सर्वज्ञ के नियाय कौन जान सकता है कि किस कारण से मैं संयम से पतित हो जाऊं? संभव है ती के परीषह से अथवा जल के उपद्रव से मेरा पतन हो जाय! कायर पुरुष इस प्रकार का विचार करते हैं। वे यह भी सोचते हैं कि हमारे पास प्वेषितित कुछ भी द्रव्य महीं है। उसे उपार्जित करने के लिए दूसरों के प्रश्न करने पर धनुवेद (धनुष चलाने की विचा) आयुर्वेद, ज्योतिष आदि का कथन करेंगे। ऐसा विचार कर वे मन्दमित व्याक्त

તેથી જયાતિષ, અ: શુંવેદ, ધનુર્વિદ્યા આદિ મારા જ્ઞાનના દ્રવ્યોપાજ નને માટે ઉપયોગ કરીશ, ॥૪ત

ટીકાર્ય—તે અદયસત્ત્વ સાધુ એવા વિચાર કરે છે કે-આપણી શક્તિ મર્યાદિત હાય છે અને કર્માની બતિ વિચિત્ર હાય છે. પ્રમાદનાં અનેક કથાન માજુઠ છે. તેથી સર્વજ્ઞ ભગવાન સિવાય એવું કાષ્ણ જાણી શકવાને સમય એ કે હું કચારે સંયમના માએથી બ્રષ્ટ થઇશા? સ્ત્રીના પરીયહથી અથવા જળના ઉપદ્રવથી પણ મારું પતન થઇ શકવાના સંભવ છે સંયમના પરિત્યાગ કર્યાં બાદ મારે માટે આજીવિકાના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થશે મારી પાસે પ્વેપિજિંત ધન તા છે નહીં, તા મારું ગુજરાન કેવી રીતે ચલાવીશ ? આ સાધુજીવનમાં વ્યાકરણ, જયાતિય. ધનુર્વિદા, આયુવે'દ આદિનું અધ્યાન કર્યું હશે, તા તેના દ્વારા મારી આજીવિકા ચલાવી શકાશે આ પ્રકારના વિચારથી પ્રેરાઇને તે ધનુર્વેદ, જયાતિય, આયુવે'દ આદિ લીકિક શાસ્ત્રાના

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र.३ उ.२ उपसर्गजन्यतपःसंयमियराधनानि० ९७

मतयो विचार्य व्याकरणादिलौकिकशास्त्रे प्रयत्ने कुर्वन्ति । किन्तु पयतमाना अपि ते सन्दर्भागाः अभिरूपितार्थं नैंद पाष्ट्रतन्ति ।

मोक्षविद्यारूपं वीजं शांतिरूपं फल्युत्पादपति, तेन विद्याचीजेन यदि कश्चिष् धनममिलपेत् तथा तस्य परिश्रमो यदि विफलो भवेचदा किमाश्चर्यम् वस्तूनां फलं नियतं भवति, अतो यस्य यत् फल्यम् तदितिरक्तं फल्यम् नैव ददाति यथा शाल्यंकुरम् न जनयति यवनोजिमिति। तथा चोक्तय्-

> "उपश्चमफलाद् विद्या यीजात्फलं धननिव्छताम्। भवति विफलो यद्यायासस्तदत्र किमद्श्रुतम् ॥१॥"

रण आदि लौकिक जास्त्र में उच्चन करते हैं परन्तु प्रयत्न करने पर भी वे अभागे अपना अभीष्ठ नहीं अस कर पाते ।

मोक्षविद्याह्म बीज शान्ति ह्यी फल को उत्पन्न करता है। उस विद्याबीज में यदि कोई यम की अभिलाबा करता है और उसका परि-श्रम निष्फल होता है तो इसमें क्या आक्षर्य हैं? प्रत्येक बस्तु का फल नियत होता है। जिस बस्तु का को फल है वह उसके अतिरिक्त फल नहीं देती, जैसे शालि (काश्ल) के अंकुर बन का बीज को उत्पन्न नहीं करता। कहा भी है-'इपशमफलाद विद्या योजाय' इस्मोदि।

'उपशाम रूप फल को उत्पन्न काने थाले विद्यापीत से भन प्राप्त करने की अभिलाम करने वालों का अब यदि निष्कत होता है तो यह कोई अनोस्त्री पात नशीं ॥१॥

અધ્યયનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. પરન્તુ પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ તે દુર્ગાંગી માણસા અબિલપિત વસ્તની પ્રાપ્તિ કરી શકતા નથી

મોક્ષવિદ્યા રૂપ ખીજ શાન્તિ રૂપી કળને ઉત્પન્ન કરે છે. તે વિદ્યાબીજ દ્વારા જે કોઇ ધનની અભિકાણ સેવે, તેા તેના પરિશ્રમ નિષ્કળ જ જાય છે, તેમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું શું છે? પ્રત્યેક વસ્તુ નિયત કળ આપનારી દાય છે. કાઇપણ વસ્તુ પાસેથી નિયત કળને અદલે અન્ય કળની આશા રાખવાથી નિરાશ જ શતું પડે છે. જેવી રીતે ચાખાતું ખીજ વાલીને યવ ઉત્પન્ન કરી શકાતા નથી, એજ પ્રમાણે ઉપરામ રૂપ કલ ઉત્પન્ન કરનારી વિદ્યા દ્વારા ધનની પ્રાપ્તિ કરી શકાતી નથી. કહ્યું પણ છે કે—'ઉપશ્રમજ્ઢાલૂ विદ્યા દ્વારા ધનની પ્રાપ્તિ કરી શકાતી નથી. કહ્યું પણ છે કે—'ઉપશ્રમજ્ઢાલૂ વિદ્યા દ્વારા ધનની પ્રાપ્તિ

'ઉપશમકૃષ ફલને ઉત્પન્ન કરતાસ-વિદ્યાખીજ વડે ધત પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા રાખનાસ લેતિના પરિશ્રમ જો નિષ્ફળ જાય, તેન તેમાં આશ્ચર્ય' પામવા જેવું શું છે!'

स्**त्रहताङ्गस्**त्रे

न नियतफलाः कर्तुभीताः फलान्तरमीश्रते । जनयति लख बीहेर्नीजं न जातु यवांक्ररमिति ॥२॥गा. ४॥ उपसंदारमाद्द-'इन्वेनपिडलेदंति' इत्यादि । मुलम्-इचेर्ने पेडिलेहंति नलँया पिडलेहिणो । वितिभिन्देल समाबन्ना पंथाणं व्हासकोविया ॥५॥ स्थाप--इत्येनं महिलेबित नलयपिलिलेखिनः ।

समस्त पदार्थ नियत फड बाले होते हैं। वे अन्यफड को उत्पन्न नहीं कर सकते। दार्शल का बीज यब के अंद्वर को उत्पन्न नहींकर सकता॥४॥ उपसंहार-'इच्चेव पडिलेहंति' इत्यादि।

विचिकित्सासमायकाः परवानं च अक्रोविदाः ॥५॥

शब्दार्थ—'वितिगिच्छसमाधना-विचिकितता समापनाः' इस संयम का पालन में कर सक्षेण अगर नहीं कर सक्षेण ? इस प्रकार का संदेह करने वाले 'पंथाणं च अकोविया-पन्थानं च अकोविदः' मार्ग को नहीं जानने वाले 'वलणा पिंडलेहिणो—ष्ट्रण्यतिलेखिनः' संग्राम में गड्डा आदि का अन्वेषण करने लाले कायर पुरुषों के समान 'इच्चेश्व पिंडलेहित-इस्पेवं प्रतिलेखन्ति' इस प्रकार का पूर्वोक्त रीति से संयम में कायर पुरुष विचार करता है ॥५।

જેવી રીતે ચાખાનું બીજ ચવના અંકુરા ઉત્પન્ન કરી શકતું નથી પણ ચાખાજ ઉત્પન્ન કરી શકે છે–તે જેમ જવ ઉત્પન્ન કરી શકતું નથી. એજ પ્રમાણે પ્રત્યેક પદાર્થ નિયત કલ જ દેનાર હેાય છે–નિયત કળ સિવાયના અન્ય કળની આશા રાખનારને નિરાશા જ સાંપડે છે. ાાગાઘા જા

**७५स.७:२—'इन्देव** पडिछेह्ति' अत्याहि—

शण्डार्थं — 'वितिगिच्छसमायन्ता-विचिकित्सा समापन्ताः' आ संयभनुं भाक्षन हुं इरी शहीश अथवा हरी शहीश नहिं ? आ प्रकारनेत संदे हुं इरा शहीश अथवा हरी शहीश नहिं ? आ प्रकारनेत संदे इरवावाणा पंथाणं – च अकोविया – पन्थानं च अकोविदाः' भागं ने न काथुवा वाणा 'वछवा पिडलेहिणो – चल्यप्रतिलेखिनः' संभाभसं भारा वजेरेनुं अन्वेषध् इरवावाणा हायर पुरुषाना समान 'इच्येव पिडलेहिति – इत्वेवं प्रतिलेखिनि' आ प्रकारनेत पूर्वोद्धत रीतथी संयमभां हायर पुरुष विश्वार हरे छे. ॥पता

## संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. प्र.३ ट.२ उक्सर्गजन्वतपःसंयमविराधनानि० ५९

अन्त्रवार्थः—(तितिशिच्छप्तमात्रका) विचितितमा समायकाः वसंयमं पास्र-यितुं समधौ अविष्यामो न वेति संप्रयापत्याः (पंषाणं च अकोदिया) पन्धानं च अकोदिदाः=गोक्षान्थानं पत्थपंडिताः (बळपापडिलेहिणो) बळपप्रतिलेखिनः= संप्रामे दुर्गमस्थानान्वेषककातरा इव (इच्चेवपडिलेहेति) इस्येवं पूर्वोक्तकमेण संयमकातरा विचारयन्तीति ॥५॥

टीका— 'वितिगिच्छसमावका' विविकित्सा समापकाः, संगमस्य परिपा-छने समर्थाः मविष्यानो नवेति सन्देहं कुर्याणाः, तथा 'पंथाणं च अकोविया' पन्थानं मार्गम्—सम्ब्र् झानदर्शनचारित्रलक्षणमोक्षं पति, अकोविदाः = अनिष्ठणाः = अयं ज्ञानदर्शनचारित्रलक्षणो मार्गी मोक्षं नेष्यति न वेति संख्यजालाकुलमानसा, 'वलयापिडलेहिनो' वलयमतिलेखिनः —निर्वादार्थनष्टांगादिनिमिन्तं बलयक्ष्यमन्वे-षयन्तः, वलयं गर्जादिकमन्वेषयत्पुरुषवत्, 'इष्वेद पडिलेहंति' इत्येवं मितिले-

अन्वयार्थ — हम संयम का पालन कर सके गे या नहीं इस प्रकार दांकाशील तथा मोक्षनार्ग में अक्कशल, संग्रांश के समय दुर्गम स्थानों की गवेषणा करने वाले कायरों के समान संयम कातर लोग प्रवेक्ति प्रकार से विचार करते हैं ॥५॥

टीकार्य — जो विचिकित्सा से युक्त हैं अर्थात् हम संयम पालन में समर्थ हो सकेंगे या नहीं, इस प्रकार के संशय से प्रस्त हैं, तथा जो सम्याज्ञान, दशीन और चारित्र तप रूप मोक्षमार्ग के विषय में कुशल नहीं है अर्थात् जिन्हे ऐसी शंका है कि सम्यम् दर्शन आदि से मोक्ष प्राप्त होगा या नहीं, जो जीवन निर्वाह के लिये अर्छांग निमिक्सरूप रक्षास्थान की खोज करते हैं, वे इस प्रकार विचार करते हैं।

સ્ત્રાર્થ—અમે સંયમનું પાલન કરી શકશું કે નહીં, આ પ્રકારને સંદેહ રાખતારા, તથા મેં ક્ષના માર્ગે આગળ વધવાને અકુશલ કાયર લોકો, સંગ્રામને સમયે પોતાની રક્ષા નિમિત્તે દુર્ગમ સ્થાનોની અવેષણા (શોધ) કરનારા કાયરાની જેમ, પુર્વોક્ત પ્રકરે વિશાર કરે છે તાપા

ટીકાર્ય – જેઓ વિચિકિત્સથી યુક્ત હોય છે એટલે કે અમે સંયમનું પાલન કરી શકશું કે નહીં, આ પ્રકારતા સંશ્યથી પ્રસ્ત લેકિંક, તથા સમ્યગ્રાન, દર્શન અને અવિત્રતપરૂપ મેક્સમાર્ગના વિષયમાં અકુશલ લેકિંક, એટલે કે સમ્યગ્રદ્શન આદિથી મેક્સની પ્રાપ્તિ થશે કે નહીં, એવી શંકા સેવનારા અત્રાની લેકિંક જિલ્લ નિર્વહને નિમિત્તે, અષ્ટાંગ નિમિત્તરૂપ રક્ષા સ્થાનની શેક કરે છે.

सूत्रकृताङ्ग**स्**त्रे

₹oo

स्वन्ति । यया भीरवः संग्रामं प्रविधन्त एव वलवादिकं पत्यपेक्षप्राणा भवन्ति । एवं प्रव्रन्यां जिष्टक्षवः अरुग्सस्या मन्द्रभाग्याः संयमो यदि पालितो न स्यात्तदा च्याकरणादिकमेव जीवनोपायतया कलविष्याम इति विवास्यन्तीति भावः ॥५॥

संप्रति संयममतिपालनग्रराणां महापुरुपाणां कीहश्चो व्यापारो भवति, तत्र दृशान्तं प्रतिपादयति सूत्रकारः-'जे उ संगामकालंमि' इत्यादि ।

प्लप्-जे उ संगामकालंभि नाया सूरपुरंगमा।

णों ते पिद्धमुनिहिंति कि परं मरणं सिया ॥६॥ छाया--ये तु संवामकाळे ज्ञादाः शुर्शुरोगनाः । नो ते पृष्टमुन्नेक्षस्ते कि परं मरणं स्थात ॥६॥

तास्पर्य यह है कि जैसे और जन संयाज में प्रवेश करते ही छिपने का स्थान खड़ा आदि खोजते हैं, उसी प्रकार दीक्षा अंशीकार करने बाढ़े सत्वहीत अभागे लोग विचार करते हैं कि यदि संयम न पाला गया तो जीविकानियाँह के लिये व्याकरण आदि से काम चलाएंगे ।।५॥

अब स्वकार प्रतिपादन करते हैं कि संघन का पालन करने में भूर महापुरुषों का न्यापार किस प्रकार का होता है-

'जे उ संगामकालंमि' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'उ-तु' परातु 'जे-ये' जो पुरुष 'नाया-जाताः' जगत् प्रिद्ध 'सूरपुरंगमा-शूरपुरोधमाः' बीरों में अग्रगण्य हैं। 'ते-ते' वे पुरुष 'संगामकारुंमि-संग्रानकान्छे' युद्ध का समय अपने पर 'णो पिष्ठ सुवेहति-नो पृष्ठसुपेक्षन्ते' आपर्ति से रक्षण के लिए पुर्गादिकों को

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જેવી રીતે ભીરુ માણસા સંગ્રામમાં પ્રવેશ કરતા પહેલાં જ છુપાઈ જવાનાં દુર્વ, શુકા, ખાઈઓ આદિ સ્થાનાની શોધ કરે છે, એજ પ્રમાણે દીક્ષા ચહુણ કરનારા સત્ત્વહીન હોાકા એવા વિચાર કરે છે કે જો સંયમનું પાલન નહીં કરી શકાય, તો વ્યાકરણ, જ્યોતિષ આદિ જે વિઘાઓ પ્રાપ્ત કરાશે તેના દારા જીવનનિર્વાંહ તો જરૂર ચલાવી શકાશે. ાાપા

હવે સૂત્રકાર એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે સંયમનું પાલન કરવાને માટે શૂર, મહાપુરુષા કેવા પ્રયત્ન કરે છે—'जे च संगामकालंमि' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थ'—'उ तु' परंतु 'जे-ये' के पुरुष 'नःया-ज्ञाताः' कशत प्रसिद्ध सूरपुरंगमा-झ्रपुरोगमाः' वीराभां अध्यशब्ध छे 'ते-ते' ते पुरुष 'संतामकःरुपि -संप्रामकारु' युद्धने। सभय आवी पडेथी 'वो पिट्टमुवेहंति–नो

## समयार्थयोघिनो टीका प्र. श्रु. अ.३ उ.२ उपसर्गजन्य तपःसंयमविराधनानि० १०१

अन्तयार्थः—(3) तु परंतु (जे) ये-महामस्ताः (नाया) हाताः-जगश्मसिद्धाः (सुरपुरंगमा) श्रुशुरोगमाः-श्रुणामग्रगाधिनः (ते) ते पुरुषाः (संगामकालंमि) संग्रामकाले समुपस्थिते सित (णोपिट्ठमुवेदिति) नो पृष्ठमुरमेक्षन्ते पर्याते दुर्गादि-कमापन्त्राणाय न पर्यालोवयंति 'कि परं मरणं सिया' कि परं मरणं स्थात्= मरणादन्यत् कि स्यादिति॥६॥

टीका--भीरवस्तु प्रॉपर्शितप्रकारेण संग्रामं परित्यज्य स्वश्नाणाय तुर्गी-दिकमपेक्षन्ते । 'उ' परन्तु 'जे' ये पुरुगाः वस्त्रकाः, वस्तुतः श्रूराः । 'नाथा' इतिः स्वेके स्वकीयग्रुत्तायाः स्वपाति स्वध्ववन्तः । 'स्रपुरंगमा' श्रूरेषु वीरेषु अग्रे गणनीयाः 'ते' ते वीराः पुनः 'संगामकास्त्रीय' संग्रामकास्त्रे युद्धक्तीर्षे समा-विचारते नहीं है 'किं परं मरणं सिया-किं परं मरणं स्थात्' मरण से भिज और क्या हो सकता है । ६॥

अन्वयार्थ — किन्तु जो महान् सत्त्रकाली होते हैं, जगत्यसिद्ध और श्रास्वीरों में अग्रगामी होते हैं, वे दुरुष संग्राम का अवसर आने पर पीछे की ओर नहीं देखते-आपित से वचने के लिये हुगी आदि का गवैषण नहीं करते। वे तो यही विचार करते हैं कि मृत्यु से अधिक और क्या होगा? ॥६॥

टीकार्थ — पूर्वोक्त कथन के अनुसार भीकजन संप्राप्त का त्याग करके अपने रक्षण के लिए दुर्ग आदि की अपेक्षा रखते हैं, किन्तु जो पुरुष सबल एवं बस्तुतः श्रुखीर होते हैं जिन्हों ने श्रुषीर के रूप में जगत् में ख्याति प्राप्त की है, जो श्रुरों में अग्रगण्य होते हैं, वे संप्राप्त के समय, युद्ध के

पूछसुपेक्षन्त' आपत्तिथी २६६६ना भाटे हर्ग वगेरेने विश्वारता नधी. 'किं परं मरणं सिया-किं परं मरणं स्यान्' भरखुथी लिन्न जिलुं शुंधिशके छे. ॥ १॥

સૂત્રાર્થ—પદન્તુ જેઓ ખૂળ જ સત્ત્વશાળી હોય છે, જગવિખ્યાત શૂરવીરામાં જેમણે અગ્રસ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું હોય છે, એવાં લોકો મુદ્ધનો પ્રસંગ આવે ત્યારે ભવિષ્યના વિચાર કરતા નથી. આપત્તિથી ખચવાને માટે દુર્ગ માદિની તેઓ ગવેયજ્ઞા કરતા નથી તેઓ એવા વિચાર કરે છે કે મુદ્ધમાં અધિકમાં અધિક મૃત્યુ પ્રાપ્ત કરવાના પ્રસંગ આવશે, એથી અધિક મન્ય કાઇ લયના તા સંભવ જ નથી! તાલા

ટીકાર્ય—આગળ જેમનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે એવા કાયરા યુદ્ધમાંથી નાસી જઈને દુર્ગ માહિમાં રક્ષસ્ત્રને માટે આશ્રય લેવાના વિચાર કરે છે; પરન્તુ જે પુરુષા સભળ અને ખરેખરા શ્રુરત્રીરામાં અગ્રગથય હાય છે, તેઓ યુદ્ધના પ્રસંગ આવે ત્યારે સમરાંગલુને માખરે પાતાની સેના ह्वाः सेनापतित्वं अजमानाः। 'णो विद्वयुवेहिति' नो पृष्ठमुत्वेक्षन्ते=पृष्ठं नोत्ये-क्षन्ते, भाषत्त्राणाय दुर्गादिकं न शोधयन्ति। ते इत्यं विचारयन्ति, 'कि परं मरणे सिया' कि परम् अन्यत्, यदि मरणं स्थात्। किमपरं युद्धमानाना-मस्नाकम्, यदि मरणं स्थात्। यदि अस्माकं जयः तदा लोके यशः पदि वा मरणं भवेत् तदापि लोके रूपातिः।

नश्चरत्रारीरवातेनावि यदि स्थिरं यज्ञः रूभ्यते तदा का क्षतिः संग्रामनरणे तदुक्तं-विशर्किमरविनश्वरमपि चपर्लः स्थास्तु वाञ्छतां विशदम् ।

प्राणियेदि इस्रणां भवति यशः किल्लपर्याप्तम् ॥१॥

नश्चरशरीरिविधनेनाऽनश्वरं यशः माष्यते इति विचिन्त्य संप्रामाद्विमुखा नैव भनन्ति श्रंतः कदाचिदपीति भावः ॥६॥

शीर्षभाग में उपस्थित होकर सेना का अधिपतिस्व करते हुये पीछे की ओर नहीं देखते। आपित से पचने के लिए दुर्ग आदि स्थानों का अन्वेषण नहीं करते। वे तो यही सीचित हैं कि अधिक से अधिक होगा तो मरण ही होगा-उससे अधिक और क्या होगा? युद्ध करते हुये यदि विजय प्राप्त हो गई तो लोक में यश मिलेगा और यदि मरण हो गया तो भी लोक में ख्यानि होगी। यदि नाशशील शारीर के नष्ट होने से स्थायी यश की प्राप्ति होती है तो संग्राम में मर जाने में क्या हानि है ? कहा है-'विशास हो भरविन इवर' हत्यादि।

'ब्राण विनादाक्षील है और चयल है। इनके ब्रास अगर अविनद्वर और स्थायी निर्मल घदा की पाष्ट्रि होती है तो क्या ग्राचीर पुरुषों के के लिए यह पर्याप्त नहीं है ? ॥१॥

સાથે ઉપત્થિત થઈ જાય છે. તેઓ સમરાંગણમાંથી નાસી જઈને દુર્ગ આદિમાં આશ્રય લેવાના વિચાર મણુ કરતા નથી તેઓ એવા વિચાર કરે છે કે યુદ્ધમાં કદાચ મે.તને લેટલું પડશે મે.તથી અધિક અન્ય લયના તો ત્યાં અવકાશ જ નથી! જો યુદ્ધમાં વિજય મળરો, તો લેાકમાં મારી કીર્તિ ગવારો અને કદાચ લડતાં પ્રાણુ ગુમાવવા પડશે તો પણુ લેાકમાં મારા યશ કુલાશે, જો આ નાશવંત શરીરના નાશ થવાથી સ્થાયી યશની પ્રાપ્તિ થવાની હૈય તો આ સંગ્રામમાં પાણાની અહુતિ દેવામાં પણુ શી હાનિ થવાની કર્ય તો આ સંગ્રામમાં પાણાની અહુતિ દેવામાં પણુ શી હાનિ થવાની

'પ્રાણ વિન શશીલ અને ચંચળ છે. જે તેના દારા અવિનશ્વર અને સ્થાયી યશની પ્રાપ્તિ થતી હેાય, તાે શૂરવીર પુરુષેતને માટે એ શું પૂરતું નથી દે'

## समयार्थकोधिनी टीका प्र. थु. अ.३ उ.२ उपसर्गजन्यतपःसंयमविराधनानि० १०३

तदेवं त्रराग्रसस्य दृष्टान्तं पददर्थं दाष्ट्रांन्टिकं पदर्भवति-'पवं दृत्यादि । प्रूप्-पैवं समुद्धिए भिवर्रेतृ वोसिक्कांऽगारैवंधणं । ऑरंभं तिरियं कह अत्तर्त्ताए परिटर्वए ॥७॥

छाया--एवं सम्रुत्थितो निश्चः व्युत्त्यस्यानारवस्थनम् । भारंभं तिर्यक् कृत्वा भारमस्वाय परिव्रजेत ॥७॥

अन्ववार्थः --(एवं) एवं (अगारवंधणं) आगारवंधनं गृत्रपाश्चम् (शेसिज्जा) ब्युत्स्युज्य=स्यक्ता (आरंभं) आरंभं सावद्यानुष्ठानं (तिरियं कडु) तिर्धेक् कृत्वा अवहत्य

तात्पर्य यह है कि चीर पुरुष नद्वर दारीर के विनादा से अबि-नद्वर यदा की प्राप्ति होती है, इस प्रकार विचार करके कदापि खंडाम से विमुख नहीं होते हैं ॥६॥

द्राब्दार्थ--'एवं-एवम्' इस प्रकार 'अगारबंधणं-अगारबंधनम्'
गृह्बन्धन को 'बोसिज्जा-व्युग्युज्ज' त्यागकर तथा 'आरंभं-आरंभम्'
आरंभ का अर्थात् सादधभनुष्ठान को 'तिरियं व्रहु-तिर्यक् कृत्वा'
कोडकर 'समुद्रिए-समुत्थितः' संयम के पालन में तत्पर बना हुआ 'निक्खू-निक्षुः' साधु 'अतन्ताए-आत्मत्वाय' मोक्ष प्राप्ति के लिये 'परि-व्हए-परिव्रजेत्' संयम के अनुष्ठान में दक्षचित्त बने १७०।

अन्वयार्थ--इसी प्रकार गृहयन्त्रत को स्थानकर तथा आरंभ को दूर करके संयमपालन के लिए उन्नत हुआ भिक्षु संयमानुष्ठान में ही दलचित्त हो ॥७॥

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે 'આ નધાર શરીરના વિનાશથી અવિ નધાર યશની જો પ્રાપ્તિ થતી હાય, તાે શૂરવીર પુરુષાએ સંગ્રામમાંથી પીછે હઠ શા માટે કરવી જોઇએ' આ પ્રકારનાે વિચાર કરીને શૂરવીર પુરુષા રહ્યુ-સંગ્રામમાંથી ભાગી જઇને પ્રાહ્યુરક્ષા કરવાનાે વિચાર કરતા નથી હાદ્યા

शण्डार्थं — 'एवं -- एवम्' आ प्रधारे 'अतारवंधणं - अतारवंधनम्' गृहुणंधनने 'बोबिज्जा - ज्युःसृज्य' छाडी दधने तथा 'आरंभं - आरंभम् आरंभने अर्थात् सावध अनुष्ठानने 'तिरिधं कट्टु -- तिर्थक्कृत्वा' छाडीने 'समुद्विए - समुस्थितः' संथमना पासनमां तत्पर अनेस 'मिक्सू - मिछः' साधु 'अत्तताए - आरमत्वाय' भाक्ष प्राप्तिना भाटे 'परिज्वए - परिवजेत्' संथमना अनुष्ठानमां दत्तियत्त अने. ॥ आ

સૂત્રાર્થ — એજ પ્રમાણે ગૃહળન્ધનના ત્યાગ કરીને તથા આરંભને દ્વર કરીને સંયમતું પાલન કરવાને કૃતનિશ્ચયી થયેલા સાધુ સંયમાતુષ્ઠાનમાં જ લીન થઈ જાય છે. ૫૭૫ (सबुद्धिर) समुद्धियतः≔संयमपालनाय (भक्ष्यू) भिश्वः≔साधुः (अत्तत्ताव्) आत्म-त्याय-संयमानुष्ठानाय (परिव्युए) परिव्रजेन् संपगानुष्ठःने दत्तचित्तो भवेदिनि ॥७॥

टीका--'एवं' एवं=यथा संग्रामे श्र्मः कुलेन, वलेन, शिक्षणा च लोके मिसद्धाः सम्बद्धयद्धपरिकराः पाणौ शम्नमुत्याप्य श्रम्भां परास्थाय प्रयत्मानाः कदापि पृष्ठावलोक्तिनो न मदिन्त । तथा 'भगारवन्थणं' भगारवन्धनम्=गृह-वन्धनम् 'वोसिन्जा' व्युन्त्यच्य=विविधानित्यादि वेराम्प्रशावनया उत्पादनयेन परित्यच्य । तथा 'भारंभं तिरियं कट्टु' आरंभं निर्यक् कृत्या आरम्भं=ताव्यामु प्रानं परित्यच्य 'समुद्धित्' सम्रत्यान स्वयमपरिवालनाय राष्ट्रियः सम्बद्ध इति यावत् । 'भिक्ष्य्' मिश्चः=साधुः 'अतत्तत्य' भारतस्थाय अत्यनः स्वयमपरिवालनाय राष्ट्रियः सम्बद्ध इति यावत् । 'भिक्ष्य्' मिश्चः=साधुः 'अतत्तत्य, 'भारतस्थाय अत्यनः स्वयमपरिवालने में मिश्चः सम्बद्धः स्वयम्यम् संयमाय वेति यावन् । 'परिवर्षः प्यं परिवर्षः विश्वने गृह्यः सम्बद्धः साथाः संयमाय वेति यावन् । 'परिवर्षः प्यं परिवर्षः विश्वने गृह्यः स्वयम्यादिनिः सन्तदः साधुः संयमानुष्ठाने संलग्नो अवेदिति भावः ॥७॥

टीकार्थ जिसे संग्राम में शूर, कुल पछ और शिक्षा के द्वारा होक में प्रसिद्ध, कमर कसकर तैयार एवं हाथमें शस्त्र उठा कर शतुओं का पराभव करने में उद्यन होते हैं, कभी पीछे की ओर नहीं देखते, उसी प्रकार गृह संपंधी यन्थनों को विद्धित्र प्रकार की अनिश्वता आदि वैराग्य भावनाओं के ज्ञान त्याग कर तथा सावण अनुष्ठान का त्याग करके संयम पालन के लिए सबद्ध दूआ साधु आत्मस्वरूप की व्यक्ति के लिए सबद्ध दूआ साधु आत्मस्वरूप की व्यक्ति के लिए सबद्ध दूआ साधु आत्मस्वरूप की व्यक्ति के लिए संयम को ही ग्रहण करें। आद्याय यह है कि गृह संयंत्री बन्धन को और सावद्य कर्म के अनुष्ठान को त्याग कर, मोक्ष प्राप्ति के उद्देश से तपश्चरण आदि के द्यारा उद्यन हुआ साधु संपम का आवरण करने में संज्ञान ही ॥७॥

ટીટાર્થ — જેવી રીતે સંગામમાં શૂર અને કુળ, અળ અને શિક્ષઃ દ્વારા લાકમાં પ્રતિદ્ધ પુરુષ હાથમાં શસ્ત્ર ઉપાડીને શતુઓના પરાભવ કરવાને માટે કમર કસીને તૈયાર થઇ જાય છે. કહી ભાગી જવાના વિચાર પહ્યુ કરતા નથી, એજ પ્રમાણે વિવધ પ્રકારની અનિત્યતા આદિ વૈરાગ્ય ભાવનાઓથી પ્રેરાઇને ગૃદળ ધનના ત્યાગ કરનાર તથા સાવદા અનુલ્હાનોના પરિત્યાગ કરીને સંયમના પાલનને માટે કટિઅદ થયેલા સાધુ આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિને માટે સંયમની આરાધનામાં જ લીન રહે છે.

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે ગૃહુબન્ધતના અને સાવદા કર્મીના ત્યાગ કરીને સંયમના માર્ગ ગ્રહ્યુ કરનાર સાધુએ માલપ્રાપ્તિને માટે તપરયા આદિદ્વારા સંયમની આરાધનામાં જ લીત રહેવું તેઈ એ. તાળા

## समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. ब.३ उ.३ उपसर्गनन्यतपःसंयमविराधनानि० १०५

# पृज्य-तैमेगे परिभासंति भित्रसूर्यं सांहुजीविणं। जे पृत्रं परिभासंति अंतर्षे ते समाहिषे ॥८॥

छाया--तप्रेके परिभागन्ते भिञ्चकं साधुजीविनस् । य एवं परिभागन्ते अन्तके ते समाधेः ॥८॥

अन्वयार्थः -- (साहुजीविणं) साधुजीविनम्=उत्तमाचरेण जीवन्तं (तं) तम् (भिक्लुयं) भिक्षुकं (एगे) एके-केचन (परिभासंति) परिमापन्ते=आक्षेपवचनं कथयन्ति (जे एवं परिभासंति) ये एवं परिभापन्ते (ते) ते (समाहिए) समाधे। समभावतः (अंतप्) अंतके=द्रां वसन्तीति । ८॥

टीका--'साहुजीविणं' साधुजीविनम् साधुः सम्यक् परोपकारकरणादिह्य-माचरणं यस्य स साधुजीवो तं साधुजीविनम् । 'तं' अत्युत्तमजीविनम् 'भिक्ख्यं'

शब्दार्थ--'साहुजीयणं-साधुजीविनम्' उत्तम प्रकार के आचार से जीवन निर्धाह करने वाले 'तं-तम्' उस 'भिक्खुं-भिक्षुकम्' साधु के विषय में 'एगे-एके' कोई अन्य दर्शनवाले 'परिभासंति-परिभावन्ते' आगे कहे जाने वाले आक्षेप बचन कहते हैं 'जे एवं परिभासंति-ये एवं परिभावन्ते' परन्तु जो इस प्रकार के आक्षेपबचन कहते हैं 'ते-ते' वे पुरुष 'समाहिए-समायेः' समभाव से 'अंतए-अन्तिके' द्र ही हैं॥८॥

अन्वयार्थ — साधु नीवन जीने वाले उस भिक्षुक के प्रति कोई आक्षेपबचनों का प्रयोग करते हैं। जो ऐसा करते हैं वे समाधि से हर ही रहते हैं।।८॥

टीकार्थ—जो साधुजीवी से है अर्थात् जो परोपकार आदि रूप सम्पक् आचरण करता है, ऐसे उत्तम जीवन वाले अिश्च पर भी कोई

शण्दार्थं — 'ब्राहुजीविणं-साधुजीविनम्' ઉत्तम प्रश्नारना आधारथी श्वन निर्वाढ ४२व.वाणा 'तं-तम्' ते 'मिक्ख्ं-भिशुकम्' अधुना विषयमां 'एगे-एके' डे:ई शील दर्शनवाणा 'विमासति-विमायन्ते' आशण इद्वेवामां आवनःर आक्षेप वयन इद्वे छे, 'जे एवं परिभासति—वे एवं परिभायन्ते' के आ प्रश्नारना आक्षेप वयन इद्वे छे 'ते-ते' ते पुरुष 'समाहिए-समाधेः' सभकावधी 'अंतए-अन्तके' इर क छे. ॥८॥

સૂત્રાર્થ—સાધુજીવન જીવનારા તે સાધુને માટે કોઇ કોઈ માણસો માણેપ વચનાના પ્રયોગ કરે છે. એવાં લોકા સમાધિથી દ્વર જ રહે છે. ાટા

ટીકાર્ય — જેઓ સાધુજીવી છે એટલે કે સાધુના આચારાનું પાલન કરનારા છે, પરાપકાર આદિ રૂપ સમ્યક્ આચરણથી જેઓ યુક્ત છે, એવા मिक्षुकं भिक्षावरणश्रीलम् 'एगे' एके केवनाऽन्यक्कदर्शनमवानुमारिणः। 'परिमासंति' परिमापन्ते आक्षेपयुक्तं वचनं नुवन्ति। 'जे एवं परिमासंति' ये एवं
परिमापन्ते ये एवमिस्यं साक्षेपवचनं कथयन्ति, ते गोशाक्रमनानुसारिणः
'समाहिए' समावेः=मोक्षरूपात् समाधेः संपमानुष्ठानद्धा। 'अंतिए' अन्तिके दूरे
एव तिष्ठन्ति। निरवद्यावारेण संपमानुष्ठानं कुरेतोऽि भिक्षुःस्य निन्दावचनं ये
कथयन्ति ते गोशाळकमवानुसारिणोऽत्यदर्शनिनो वा मोक्षारसंपमानुष्ठानाद्धा
दूरे स्थिता एव भवन्ति। 'परीवादात् खरो मवति श्वा वै भवति निन्दकः' इतिलोकोवस्या तस्य निन्दाकारिणोऽध्यस्त्रोक्तगमनस्य अवणात् संयममाप्तिनैव
कथमि भवतिति।।।।

कोई कुमतानुसारी लोग आक्षेप करते हैं। किन्तु जो इस प्रकार आक्षेप वचन कहते हैं, वे गोशालक के अनुयायी मोक्षरूप अथवा संयमानु-ष्टानरूप समाधि से दूर ही रहते हैं अर्थात् उन्हें न तो संयमहप समाधि की प्राप्ति होती है और न मोक्षरूप समाधि ही पास होती है।

अभिप्राय यह है कि निष्पाय आचरण के बारा संयम का अनुष्ठान करने वाछे भिश्च के प्रति जो निन्दामय वचनों का प्रयोग करते हैं, वे गोज्ञालकमत के अनुपायी अथवा अन्यमतावलम्बी मोक्ष से या संय-मानुष्ठान से दूर ही रहते हैं। 'दूसरे का परिवाद करने वाला गर्दभ के रूप में और निन्दा करने वाला कुत्ते के रूप में उत्पन्न होता है' इस लोकोक्ति के अनुसार निन्दक को अथोगित में जाना पडता है। इसे संयम की प्राप्ति किसी भी प्रकार नहीं हो सकती।।८॥

ઉત્તમ જીવન જીવનારા ત્રિક્ષુને માટે પણ કેઈ કોઈ કુમતાનુસારી. અવિચારી લોકો આક્ષેપા કરે છે. પરન્તુ આ પ્રકારના આક્ષેપ કરનારા આજવિકા (ગાંધાલકના અનુવાયીએ) આદિ લોકો માસરૂપ અધવા સંયમાનુકાન રૂપ સમાધિની દૂર જ રહે છે. એટલે કે તેમને સંયમરૂપ સમાધિની પ્રાપ્તિ પશુ થતી નથી અને માસરૂપ સમાધિની પ્રાપ્તિ પશુ

મા કથનના ભાવાર્થ એ છે કે તિલ્પાય આચરણ દ્વારા સંઘમની અસ્યુધના કરનારા બિક્ષુની વિરુદ્ધમાં જેઓ નિન્દા વચનાના પ્રયોગ કરે છે, એવા લાકા-ગાશાલકના અનુયાયીઓ તથા અન્ય પ્રતવાદીએ:-માલથી મધવા સંયમાનુષ્ઠાનથી દ્વર જ રહે છે.

'મરપરિવાદ કરનારા લેકા અધેડારૂપે અને નિન્દા કરનાર લેકા કૂતરા રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે,' આ લાકોકાંકિત અતુસાર નિન્દકને અધાગતિમાં જત્નું પડે છે. એવા નિન્દકને કાઈ પણ પ્રકાર સંયમની પ્રસિથઇ શકતી નથી. ાડા

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. ब. ३ उ.३ अन्यतिर्थिकोक्ताक्षेप्यचन्ति । १०७

यादशमाक्षेपनचनं ते परदर्शिनः समुचारयन्ति तानि वचनानि स्वतंत्ररिः मतिपादयति-'संबद्ध' इत्यादि ।

पुरुष्-संबैद्धसमकप्पा उ अन्तमन्तेसु मुच्छिया । पिंडवायं गिलॉणस्स जं सारेह दलाहँ य ॥९॥

छाया-सम्बद्धसनकरमस्तु अन्योऽन्येषु सृर्विञ्चताः । पिण्डपातं हि ग्ठानस्य यस्तारयत दद्ध्वं च ॥९॥

अन्वयार्थ-(संबद्धतमरूपा) संबद्धसम्बद्धाः (अन्तमन्तेसु) अन्योनयम् परस्परंम् (सप्रुच्छिया) संवृध्धिताः=गृदाः (पिडवार्य) पिण्डपातम् भेरूपम् (गिलाणस्स) ग्लानस्य (सारेह) सारयतः अन्वेषयतः (दलाह् य) दद्भवं च इति ॥

टीका--'संबद्धममकप्या' संबद्धममकप्याः सम्-एकीमःवेन परस्परीय-

अन्य नतावलम्यी जिस प्रकार के आक्षेपवचनों का प्रयोग करतें हैं, सूत्रकार उन्हें दिखलाते हैं-'संबद्ध' इत्यादि।

शब्दार्थ-'संबद्धसमकप्दा-संबद्धसमकल्पाः' ये लोग ग्रहस्थ के समान व्यवहार करते हैं 'अन्नभन्तेषु-अन्योग्यम्' ये परस्पर एक दृस्तरे में 'समुच्छिया-संबूच्छिताः' आसक्त रहते हैं 'विंडवायं-पिण्डपातम्' आहार 'गिलाणस्स-ग्लानस्य' रोगी साधु का 'सारेह-सारयतः' अन्वेषण करके 'दलाह य-दद्ध्वं च' देते हैं ॥९॥

अन्वयार्थ-पे साधु गृहस्यों के समान व्यवहार करते हैं, परस्परमें अनुरागी है, ग्लान तथा रोगी साधु को भिक्षा लाकर देते हैं॥९॥

હવે સ્વકાર એ વાત પ્રકટ કરે છે કે અન્ય મતવાદીઓ જૈતશ્રમણના વિરુદ્ધમાં દેવાં કવાં આરૂપવચનાના પ્રયોગ કરે છે—'સંવદ્ધ' ઇત્યાદિ—

शण्यार्थ — 'संबद्धसमकत्या'-संबद्धसमकत्याः' आ दीहै। शृक्षस्थता सभान व्यवकार करे छे 'अन्तमन्तेष्ठ-अन्त्रेत्त्यम्' तेकी परस्पर क्रिक्ष्णिक्षभां 'समुच्छिताः' आसक्त रहे छे, पिंडवायं-पिण्डवातम्' आक्षार 'तिला-णाख-ग्रज्ञातस्य' रेजी साधुतं 'स्रारेह-सारयतः' अन्येष्णु क्ररीने 'इलाह य-इद्ध्वं च' सावी आपे छे. ॥सा

સ્ત્રાર્થ—આ સાધુઓનો વ્યવહાર ગૃહસ્થાના જેવા જ છે. તેઓ પર સ્પરના અતુરાગથી કુક્ત છે. તેઓ ગ્લાન (બીમાર), વૃદ્ધ આદિ સાધુઓને માટે લિસા વહેારી લાવે છે. મહા toc

कारितया च बद्धाः मातापित्कलत्रादिरागराज्ञैः ये ते संबद्धाः गृहवासिनः पामराः पुरुषाः, ताद्द्येः पुरुषेः समस्तुल्यः कल्पो व्यवहारोऽनुष्ठानं येषां ते संबद्धसम्कल्याः, गृहस्थाऽनुष्ठानतुल्याऽनुष्ठानवन्तः । 'अन्नमःने समुच्छिया' अन्योऽन्येषु मूर्चिछताः, यथा गृहस्य पिता पुत्रेषु आसक्तः, कछत्रं पत्यौ, पतिश्च कछत्रादौ आसक्तो भवति । तथा साधुरपि-गुरुः शिष्येऽनुरुष्यति, शिष्यश्च स्वग्रुरौ, हृझ्यते हि इदानीमपि गुरुः यः कश्चित् स्वशिष्यं यथा सम्मानयति स्निग्धसालसनेत्रैः सस्नेहं पश्यति न तथा परकीयं शिष्यम्, न वा शिष्यो यथा स्वगुरुं संमानदृष्ट्या पश्चिति तथाऽन्यं साधुम् । अतः कथं न गृहस्थव्यवहारस्य समानतां न करोति।

टीकार्थ-जैसे गृहस्थ मातापिनाकलत्र आदि के रागवन्थन में वैधे होते हैं और परस्पर एफ दूसरे के सहायक होते हैं, उसी प्रकार ये साथु भी आपस में वैधे हैं, अतएब इनका आचार गृहस्थी में पिता पुत्रों पर आसक्त होता है, पहनी पति पर अनुराग करती है, और पति पत्नी में आसक्त होता है, उसी प्रकार इनमें गुरु का शिष्य पर और शिष्य का गुरु पर अनुराग है। आजकल भी ऐसा देखा जाता है कि गुरु अपने शिष्य का जैसा सन्मान करता है, स्नेहपूर्ण नेश्रों से जिस प्रकार देखता है, वैसा परकीय साधु को नहीं देखता। इसी प्रकार शिष्य जिस प्रकार अपने गुरु के प्रति सन्मान की दृष्टि रखता है, वैसी दृष्टि अन्य साधु के प्रति नहीं रखता। तो फिर इनका व्यवहार गृहस्थी के समान क्यों नहीं

ટીકાર્ય—અન્ય મતવાદીઓ જૈન સાધુની આ પ્રકરની ટીકા કરે છે— ગુત્રસ્થ માતા–પિતા, પત્ની આદિના રાત્ર બન્ધમાં બંધાયેલા હૈાય છે. જેવી પ્રમાણે શ્રમણો પથ પરસ્પરના રાગ બન્ધનમાં બંધાયેલા હૈાય છે. જેવી રીતે ગુહરથો એક બીજાના સહાયક અને છે, એજ પ્રમાણે સાધુઓ પથ એક બીજા પ્રત્યેના અનુરાગને કારણે એક બીજાને સહાય કરતા હૈાય છે. આ પ્રકારે તેમના આચર ગૃહસ્થાના જેવા જ છે. જેવી રીતે ઘરમાં માતા, પિતા, પુત્ર, પત્ની, પતિ, આદિ એક બીજા પ્રત્યે અનુરાગ રાખે છે. —એક બીજામાં આસકત હૈાય છે, એજ પ્રમાણે સાધુઓમાં ગુરુ-શિવ્યો પ્રત્યે અને શિબ્યો–શુરુ પ્રત્યે અનુરાગ રાખતા હૈાય છે. એવું જેવામાં આવે છે કે ગુરુ પોતાના શિવ્યો પ્રત્યે જેવા સન્માનલાવયી એવે છે—તેમની સામે જેવી સ્નેહપૂર્યું દેશ વડે દેખે છે, એવી રનેહપૂર્યું નજરે અન્ય સાધુએક તરફ એતા નથી. એજ પ્રમાણે શિષ્ય પોતાના ગુરુ પ્રત્યે જેવા સન્માનલાવ રાખે છે. એવા સન્માનસાવ અન્ય સાધુએક પ્રત્યે રાખતો નથી. આ પ્રકારે

## समयायेंथेघिनी टीका प्र. क्षु. स. ३ उ. ३ अन्यतिर्धिकोक्ताक्षेपश्चनति १०९

किन्तु तत्तुस्य एवाऽयमपि। अन्योऽन्यम् उपकार्योपकारकस्वमेव दर्शयति-'मिलाणस्त' ग्लानस्य, पीडायुक्तस्य रोगिणः साथोःकृते-यद्रोजनमनुकूलं तदेवा-नीयते, अन्विष्याऽन्विष्य। 'पिडवाषं' मोजनम् 'सारेह दलःह य' सार्यत दद-ध्वं च। अनुकूलं मोजनमन्त्रिष्यत, आनीय दद्ध्वं। अतः कथं न गृहस्यस्य तुल्यः साधुरपि तु तत्तुस्य एव भवति॥९॥

पुनरत्वाह सुत्रकारः-'पवं तुब्भे सरागत्था' इत्यादि । प्रम्-पेवं तुब्भे सरागर्था अन्नसन्नर्मणुब्वेसा । नेट्टसप्पहसब्भावा संसारस्य अपार्रमा ॥१०॥ छापा—एवं पूर्व सरागस्या अन्योऽन्यमतुवकाः । नष्टसत्पथसद्भावाः संवारस्य अपारगाः॥१०॥

है ? वास्तव में इनका व्यवहार गृहस्थों जैसा ही है। इसके अतिरिक्त ये परस्पर में एक दूसरे का उपकार करते हैं। जब कोई साधु रोगी हो जाता है तो उसके लिए अनुकूल अन्न आदि आहार अन्वेषण कर करके उसे वेते हैं। ऐसी स्थिति में ये साधु गृहस्थ के समान क्यों नहीं है ? अपि लु उनके समान ही हैं॥९॥

सूत्र कार पुनः कहते हैं—'एवं तुक्ष्मे सरागत्था' इत्यादि । शब्दार्थ—'एवं-एवम्' इस प्रकार 'तुब्भे-यूयं' आप लोग 'सरा-गत्था-सरागस्थाः' रागसहित है 'अन्नमन्नमणुब्द्रया—अन्योन्यमनु-वद्याः' और परस्पर एक दूसरे के बद्या में रहते हैं, अतः 'नद्वस्पह् सर्भावा—नव्दसत्प्यसद्भावाः' आप लोग सत्प्य और सदभाव से

તેમના વ્યવહાર ગુક્સ્થાના જેવા જ લાગે છે. જેવી રીતે ગુહસ્થા એક બીજાને મદદ કરે છે કાઇ સાધુ બીમાર પડી જાય અથવા વૃદ્ધાવસ્થાને કારણે ગે.ચરી કરવા જઈ શકે તેમ ન હોય, તા અન્ય સાધુઓ તેમને માટે અનુકૂળ આહાર વહેરી લાવીને તેમને આપે છે. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં તેમના વ્યવહાર ગુક્સ્થાના જેવા જ લાગે છે. અમને તા સાધુ અને ગુક્સ્થના વ્યવહારમાં કાઈ અન્તર દેખાતું નથી.' !!હા

વળી અન્ય મતવાદીએ। એવા આક્ષેપ પણ કરે છે કે---- 'ત્વં तडभे सरागरणा'

शार्थं — 'एवं - एवम्' आ अक्षारे 'तुब्से - यूर्यं' आप क्षेत्रेत 'सरागत्था-सराग्रधाः' रागश्चरत छेत 'सन्तमन्तमणुद्यया - अन्योन्यमनुवशाः' अने परश्पर क्षेत्रणीकाना पशमां रक्षेत्र होत, अतः 'नद्रसत्यहस्यावाः नव्यसत्यसस्यावाः' आप ११०

अन्वयार्थ-(एवं) एवम् (तुब्भे) यूयं (सरागत्या) सरागस्याः=रागेग युद्धाः (अन्तमन्तमणुब्दसा)अन्योन्यमनुदशः=परस्पराधीनाः(नद्वसप्पहसदमावा) नष्ट सर्दश्य-सद्भावाः=प्रत्यथ सद्मानरहिताः। (संवारस्स) संसारस्य=चातर्गसिक्रस्य (अपारमा) अपारमाः।१०।

टीका--'एव' एवम्=अनेन मकारेण 'तुब्भे' यूयम् 'सरागस्था' सरागस्थाः रागेण सह वर्तन्ते ये ते सरागाः तस्मिन सरागे तिष्ठन्ति, इति (सरागस्थाः) 'अन्नमन्नमणुब्दसा' अन्योऽन्यवज्ञवर्त्तिनः, सर्वे हि परस्पराधीनाः, न केऽपि निस्संगाः। साधरो हि स्वाधीना मवन्ति, न तु पस्वशवर्त्तिनः। एपा रीतिस्तु गृहस्थानाम् , यत् परस्पराऽनुवर्त्तिस्विमिति । 'नहसप्पद्दसव्मावा' नष्ट्रसत्पथसव्-मावाः, नष्टीरमनस्तरपथा सन्मार्गी येभ्य स्ते तथा। 'संसारस्त अवारमा' संप्रार-स्य चतुर्भतिकस्य मध्ये एव भवन्तः परिणमन्ति । न तस्य पारगामिनौ भवन्तः । हीन हैं 'संसारस्स-संसारस्य' चार गति वाला इस संसार से 'अपारगा-

अवारमाः' पार जाने वाला नहीं है ॥१०॥

अन्वयार्थ-अन्य मतावलम्बी यह आक्षेप भी करते हैं कि इस प्रकार तुम राग से युक्त हो, एक दूसरे के वशीवर्क्ती हो, सन्मार्ग से रहित हो और संसार से पारगामी नहीं हो ॥१०॥

पूर्वोक्त प्रकार से तुम लोग सराग हो, परस्पर सभी एक दूसरे के अधीन हो निस्संग नहीं हो। साधु स्वाधीन होते हैं, पराधीन नहीं होते । पराधीन रहना तो गृहस्थों की नीति है । तुम सत्र्थ (भोक्षमार्ग) से भी रहित हो। इन सब कारणों से तुम छोग चतुर्गति संसार के परगामी नहीं हो संसार में ही भटकने वाले हो। अर्थात् जैसे गृहस्य जन पूर्वीक्त कर्मी को करने के कारण चतुर्गतिक संसारसागर से पार

લાકા સત્પય અને સફભાવથી હીત છા, 'સંલારક્સ સંલારક્ય' ચાર ગતિવાળા આ સંસારની 'अपारता∸अपारताः' પાર પહે≀ચી શકવાવાળા **નથી**. હ૧્ના

સત્રાર્થ—(અન્ય મતવાદીઓ જૈન સાધુએ સામે આક્ષેપ કરે છે કે) આ પ્રકારે તમે રાળથી યુક્ત છેા, એક બીજા પર આધાર રાખનારા છેા. સન્માર્ગથી રહિત છે! અને સંસાર પાર કરનારા નથી. ॥૧૦॥

ટીકાર્ય—કેટલાક લાકો સાધુએ સામે એવા આક્ષેપા કરે છે ટુે— 'તને સરાગ છે. તમે એક બીજા પર અપધાર રાખનારા હૈ!વાથી નિ:મંગ નથી. સાધુ ૧૧ ધીન હેાય છે–પરાધીન હેાતા નથી. ગૃહસ્થા જ પરાધીનતા ભાગવે છે. તમે સત્પથ (માલમાર્ગ)થી પણ રહિત છેા. તે કારણે તમ અતુર્ગતિરૂપ સંસારને પાર જવાને અદલે સંસારમાં જ ભટકવાના છે. એટલે કે જેવી રીતે ગૃહસ્થા પૂર્વીક્ત કર્મી કરવાને કારણે ચાર ગતિવાળા સંસાર

## समयार्थेवीधिनी टीका प्र. थ्र. अ. ३ उ. २ अन्यतीर्धिकोकाक्षेपोत्तरम् १११

ययां एडस्थाः, यथोक्तकर्माऽनुष्ठानात् चातुर्विधकसंवारसागरस्य पारमा न भनन्ति । तथा भनन्तोऽपि साधुक्रस्पाः-एहस्यतुस्यतया संसारातिक्रमणेऽसमर्था प्रवेति आक्षेत्रकर्तुः(निषायः इति ॥१०॥

मुज्य-अह ते परिभासेजा भिक्तू मोर्केखविसारए।

र्षः तुब्भे पभासंता दुपक्षेत्रं चेत्र सेवह ॥११॥

छापा--अथ तान् परिभाषेत मिश्चमौक्षविशारदः । एवं युवं मभाषमाणा दुःवसं चैव सेवध्वम् ॥११॥

अन्तयार्थ—(अह) अथ= अनन्तरं (ते) तान् प्रतिकृष्टन्वेनोपस्थितान पुरु-पान् (भित्रख्) भिद्धाः=साधुः (भोकविसारए) मोश्वित्रशारदः= मोश्रमार्ग — नहीं होते, उसी प्रकार आप साधु के समान रहते हुए भी गृहस्थों के सहश अनुष्ठान करने के कारण संसार को पार करने में समर्थ नहीं हैं। ऐसा आक्षेप करने वालों का अभिवाय है ॥१०॥

शब्दार्थ—'अह-अथ' इसके पश्चात् 'ते-तान' उस अन्य तीर्थिकों से 'भिक्खू-भिक्षुः' साधु 'मोक्खिवसारए-मोक्षविशारदः' मोक्षविशारद-अर्थात्-ज्ञानदर्शन और चारित्र की प्रह्रपणा करने वाला 'परि-भासेज्ञा-परिभाषेत' कहे कि 'एवं-एवप्' इस प्रकार 'प्रभासंता-प्रभापमाणाः' कहते हुए 'तुरुभे-यूयं' आप लोग 'दुपवस्तंचेव-दुष्पक्षं चैव' दो पक्ष का राग और देवाशमक 'सेवद -सेवध्वम्' सेवन करते हैं ॥११॥

अन्वयार्थ—मोक्षमार्ग में क्कशल मिश्च उपर्युक्त प्रकार से मावण करने वालों से इस प्रकार कहे-इस प्रकार भाषण करते हुए तुम लोग

સાગર તરી જવાને અસમર્થ હાય છે, એજ પ્રમાણે સાધુ રૂપે રહેવા છતા તમે ગૃહસ્થના જેવું જ આચરણ કરનારા હાવાને કારણે સંસાર સાગરને તરી જવાને અસમર્થ છે.' ા૧ગા

शण्डार्थ — 'अहं-अध' आना अधी ते-तान्'ते अन्य तीर्थि'डें.ने 'भिक्ख् -मिक्कः' साधु 'मोक्ख्रविद्वारए-मेाझविद्यारदः' भेक्ष विशारह-अर्थात् ज्ञान हश्चेन अने आरिश्रनी प्रदूषणा करवायाणा 'परिभासेक्ज-परिभाषेत' अहे है है एवं-एवस्' आ ५ कारे पद्भासंता-प्रभाषमाणाः' कहेतां 'तुक्से-पूर्य' आप दीकि। दुपक्कं चेव-दुष्पक्षं चैव' से पक्षने। हिय अने उपाहिय से के अहि पक्षने 'सेबह-सेवध्वम्' सेवन करवायाणा हो. 1791।

સ્ત્રાર્થ — માેક્ષને માર્ગ આગળ વધવામાં કુશળ સાધુએ પૂર્વીકત આક્ષેપા કરતાર લાકોને આ પ્રમાશે જવભ આપવા જોઇએ— ज्ञानदर्शनवास्त्रिस्य मरूपकः (परिभासेजाः) परिभागेत ब्रुवात् (एवं) एवं=अनन्त-रोक्तं (प्रभासंता) ममापमाणाः (तुन्भे) यूयं (दुपनतं चेत्र) दुष्पक्षं दुष्टः पक्षो दुष्पक्षः तम् अथवा रागहेयात्मकं पक्षद्रयं (सेवह) सेवध्यमिति ॥११॥

टीकाः--'श्रह्' अय पूर्वपश्चसमाप्त्यनन्तरम् 'मोत्वविसारए' मोक्षतिश्वारदः
प्रस्पकः, मोक्षस्य तत्कारणस्य ज्ञानद्रश्चनचारित्राख्यस्य विशारदः श्ररूपकः
'मित्रख्' मिश्रुः=भिश्वणश्चीकः, 'ते' तान् पतिक्रुक्कोपस्थितःन् अन्यदर्शिनः।
'एवं' अनन्तरोदीरितमार्गेण 'पमासंता' मभापमाणाः सन्तः अन्यदर्शिनः
साधुस्त्ररूपधारिणो गृहस्थात्र 'दुपक्तं दुष्पक्षम्, दुष्टः पक्षो दुष्पक्षः तमेत्र।
'तुन्भे' यूगम् 'सेत्रह्व' सेत्रध्तम्। अपता-रागहेणात्मकं पक्षद्वयं सेत्रध्तम्। राद्पणस्यापि स्त्रपक्षस्य समर्थनःत् रागः। तथा-निर्वृष्टस्याऽपि संप्रमार्गमितिक्षेपकरणात्
महेषः। यहा-अधाक्तिकोदेशिकान्नादिशोजित्वाद् गृहस्थपक्षस्य।ऽसेत्रनम्।

दुष्पक्ष अर्थात् दृषित पक्ष या ब्रिपश्च (रागद्वेषस्य पक्ष) का सेवन कर रहे हो । ११॥

टीकार्थ — यहां 'अथ' शब्द पूर्वपक्ष की समाप्ति का स्वक है।
मोक्ष में विशाद अर्थात् में क्ष के कारणभूत ज्ञान, दर्शन और चारित्र
तप का निरूपण करने में कुशल भिक्ष पतिकृत रूप से उपस्थित उन
अन्य दर्शनियों से इस प्रकार कहे हमारे उपर असमीचीन आक्षेप
करते हुए तुम माधुवेषधारी या गृहस्थ दृषित पक्ष का सेवन करते हो
या रागवेष रूप द्विपक्ष का सेवन करते हो। अपने सदीष पक्ष का
समर्थन करने के कारण राग और निर्देष संघममार्ग पर भी आक्षेप
करने के कारण देषहप पक्ष है। अथना आधाकर्मी तथा औदिशिक अञ्च

<sup>&#</sup>x27;આ પ્રકારના આક્ષેપા કરનારા તમે લેાકાે દુષ્પક્ષ (દૂષિત પક્ષ)નું અથવા દ્વિપક્ષનું (રાગદેવ રૂપ પક્ષનું) શેવન કરી રહ્યા છેા.' ા૧૧ા

ટીકાર્ય — અહીં અથ પદ પૂર્વ પક્ષની સમામિનું સૂચક છે. માલમાર્ગના વિશારદ માલ સાધવામાં કારણભૂત જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર અને તપનું નિરૂપણ કરવામાં સાધુએ અન્ય મતવાદિઓના પૂર્વોક્રત આક્ષેપેરના જવાબ આ પ્રમાણે આપવા એક એ— અમારા ઉપર અનુશ્રત આક્ષેપા કરનારા તમે સાધુવેલ ધારી અથવા ગુકરથા દ્વિત પક્ષનું સેવન કરા છા— અથવા રાગદ્વેલ દ્વિપક્ષનું સેવન કરા છે. એટલે કે તમારા સહાલ પક્ષનું સમર્થન કરવાને કારણે તમે રાગ રૂપ પક્ષનું સેવન કરા છે. અને નિર્દોલ સંયમમાર્ગ સામે આક્ષેપા કરવાથી દ્વેલ રૂપ પક્ષનું સેવન કરા છા. અથવા આધાકર્મ આદિ દાલયુક્ત તથા ઔદ્દેશિક અને આદિના આહાર કરવાને કારણે આપ ગૃહરથ પક્ષનું

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ३ अन्यतीर्थिकोक्ताक्षेपोत्तरम् ११३

तथा-साधुस्वरूपधारणातः प्रत्रजिताश्चेति उमयपससेविःवत् । यदा-स्वतोऽसद्जुः ष्ठानम्, सदनुष्ठानकर्तृणां निन्दनमिति एभद्वयं सेवध्वम् । ५वं रूपेण-'परिभा-सेजना' परिमापेत, भिक्षुस्तानिति भावः ॥११॥

पुनस्तत्तरमाह-'तुन्भे' इत्यादि ।

प्लम्-तुर्देभे मुंजह पाएस गिलाणो अभिहडंमि या।
तं च वीओदंगं भोचाँ तमुहिस्सादि जं केंडं ॥१२॥
छाया--युरं भुङ्ध्वं पःत्रेषु ग्लानस्य अभ्याहते च यत्।
तं च वीजोदकं भुक्स्वा तमुहिस्यादि यस्कृतम् ॥१२॥

आदि आहार करने के कारण गृहस्थपक्ष का सेवन कर रहे हो और साधु का रूप घारण करने तथा दीक्षित होने के कारण साधु पक्ष का सेवन करते हो, इस प्रकार दिपक्ष सेवी हो। अथवा स्वयं तो असत् आचरण करते हो और सत् आचरण करने वालों की निन्दा करते हो, इस कारण भी दोनों पक्षों के सेवन करने वाले हो। इस प्रकार साधु उन आक्षेप कत्तीओं को उत्तर देवें ॥११॥

पुनः कहते हैं-'तुब्भे' इस्यादि ।

द्वाब्दार्थ--'तुब्भे-य्यम्' आपलोग 'पाएस-पात्रेषु' कांसे आदि के पात्रों में 'संजह-सुब्ध्वम्' भोजन करते हैं तथा 'गिलाणो-रलानस्य' रोगी साधु के लिए 'अभिहडंमिया-अभ्याहते यत्' गृहस्यों बारा जो भोजन मंगवाते हैं 'तं च बीओदगं-तं च बीओदकम्' सो आप बीज स्नीर कच्चे जल का 'भोचवा-सुक्वा' उपभोग करके तथा 'तसुदिस्सादि-

સેવન કરી રહ્યા છા, અને સાધુના વેષ ધારજ્ય કરેલા હાવાથી તથા દીક્ષિત હાવાને કારજ્યે આપ સાધુપક્ષનું સેવન કરી રહ્યા છા-આ પ્રકાર આપ દ્વિપક્ષનું સેવન કરનારા છા. અને સત્ આચરજ્ઞની નિંદા કરા છા, તે કારજ્યે તમે બન્ને પક્ષાનું સેવન કરનાર; છા. તે આક્ષેપ કરનારાઓને સાધુએ આ પ્રકારના ઉત્તર આપવા એઇએ, તાવવા

વળી તેમને એવા જવાબ આપવા કે—'તુદમે' ઇત્યાદિ

શળકાર્યં — 'તુરમે – યૂયમ્' આપ લોકો 'વાલ્સુ – વાત્રેસુ' કાંસા વગેરેના પાત્રોમાં 'સું जह – મુદ્દુલ્યમ્' લોજન કરાે છાે, તથા 'ગિઢાળો – મ્હાનદય' રાગી સાધુના માટે લોજન 'લામિદ્દુલમિયા – લગ્ન કહે ચન્' ગૃહસ્થાના દ્વારા જે મ'ગાવાે છે. 'તેવ વીલોદ્દુર્ય – તેવ થીલોદ્દમ્' આપ તે બીજ અને કાચા પાલ્ફીના अन्वयार्थः -(तृब्भे) यूपं (पाएसु) पात्रेषु कांस्यादिमाननेषु (संतर) सुङ्खं भोननं कुरुत (गिल्लाणो) ग्लानस्य (अभिरडंभिया) अभ्याहृते यत् गृहस्यद्वारा भानाय्यते (तं च बीओद्यं) तं च बीजोद्कं (भोचा) सुक्त्या (नष्टृहिस्तादियं कडं) तसुद्दिश्य यत् कृतम् ग्लानसाधुमुहिश्य यदाहारादिकं कृतं तसुणसंनानाः य्यम् उदेशिकादिकृतभोजिन इति ॥१२॥

टीका-'तुब्भे' यूयम् 'पाएसु' पात्रपु=एजतकांस्यादिषात्रेषु स्वस्य अकिचन-स्वम्, परिग्रहराहित्यं च स्त्रीकुर्वाणा अपि 'खुंडड' भोजनं कुरुध्वम्, गृहस्थस्य पात्रेषु मोजनकरणात् तत्परिग्रहोऽवश्यमेव माति तया-भाहाशदिषु रागोऽपि भवत्येव, तत्कथं रागपरिग्रहाभ्यां रहिता भवन्तः इति विवारयत । प्रतावन्त पव यं कडं-तसुद्दिय यत् कृतक्' उस्म ग्लान साधु को खदेश करके जो आहार चनाया गया है उसका उसमोग करते हो ॥१२॥

अन्वयार्थ--तुम लोग कांते आदि के भाजनों में भोजन करते हो रुग्ण साधु के लिए गृहाथ के द्वारा आहार मंगवाते हो और बीज तथा सचित्त जल का उपभोग करते हो तथा रुग्ण साधु को उद्देश्य करके बनाये हुए आहार का भोजन करते हो ॥१२॥

टीकार्थ—(भिक्षु उन आक्षेप कक्तांओं को इस प्रकार उत्तर दे) तुम लोग अपने आप को मार्किचन और अपरिग्रह कहते हुए भी रजत (चाँदी) एवं कांसे आदि के पाओं में भोजन करते हो। गृहस्थ के पात्र में भोजन करने से उसका परिग्रह अवद्य होता है और आहार आदि में राग भी होता ही है। ऐसी स्थित में तुम राग और

<sup>&#</sup>x27;भोच्या-सुक्ता' ઉपसेष्य अरीने तथा 'तमुद्दिसादि यं कडं-तमुद्दिय यत् कृतम्' ज्वान सक्षते ઉदेशीने के आहार अनायेव छे तेना उपसाण ४६ छे. । १२॥

સ્ત્રાર્થ—તમે લેકા કાંસા અહિ ધાતુઓનાં પત્રામાં જમા છા. બીનાર સાધુને માટે ગુકસ્ય દ્વારા આકાર મંગાવા છા. તમે બીજ તથા સચિત્ત પાણીના ઉપલાગ કરા છે. અને બીમાર સાધુને નિમિત્તે તૈયાર કરેલું ભાજન જમા છા. તાકશા

ટીકાર્ય — તે આક્ષેપ કર્તાઓને જૈન સાધુએ આ પ્રમાણે જવાબ દેવા એઈએ તમે તમારી જાતને અર્કિંચન અને અપરિગ્રહ્મી રૂપે ઓળખાવા છા, છતાં પણ તમે ચંદી, કાંસુ આદિ ધાતુના પાત્રામાં ભાજન કરા છા. ગૃહ-સ્થના પાત્રમાં ભાજન કરવાને કારણે આપ તેના પરિગ્રહ અવશ્ય કરા છા અને આહાર આદિમાં રાગ પણ અવશ્ય રાખા જ છા. આ પ્રકારની પરિ-

## समयार्थवोधिनी दौका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ३ अन्यतीर्थिकोक्ताक्षेपोत्तरम् १९५

दोषा इति न, किन्तु दोषान्तरमिष ते भवत्येवेति - अतः भाइ - 'गिलाणो' ग्छानस्य व्याध्यादि पीडितस्य भिक्षाऽऽनयनेऽसमर्थस्य गृहस्थद्वारा आनास्यते। 'तं च षीभोदकं' तं च बीनोदकम्, बीजोदकम्, बीनोदकादि विनशनपूर्वकमेत गृहस्थै भौजनं संपाद्यते तदाहारम् । 'मोद्या' अवत्रा तथा - 'तमुद्दिश्य यत् मोजनादिकं संपादितं तस्यापि मोक्ता भवान् भवति, एवं च गृहस्यगृहेषु गृहस्थगत्रेषु साध्वर्षे पाचितान्नभोतिस्थात् तदीयपापकर्मगा अवश्यपेत्र संवश्यो मिविष्यतीति ॥१२॥

पुनरपार-'किना विन्याभिनावेणं' इत्यादि । मुखम्–लिनो तिटवै।भितावेणं उज्झिया अस्माहिया। नातिकंडूइयं सेयं अरुपेस्साव्रर्जेझइ॥१३॥

बेष से रहित किस पकार हो सकते हो ? इस बात पर विचार करो । इतने ही दोष नहीं, तुम लोग इनके अतिरिक्त अन्य दोषों का भी सेवन करते हो । जो व्याधि से पीडित हैं और भिक्षा लोने में अस-मर्थ हैं, उसके लिए तुम गृहस्य के द्वारा मिक्षा मंगवाते हो । ऐसा करने में भी दोष लगता है । यहस्यों द्वारा लाया हुआ भोजन अभ्याहत कहलाता है । बीजों का तथा जल का विनाश करके ही गृहस्थ भोजन धनाते हैं । उसका तुम उपमोग करते हो । इसके अति-रिक्त रोगी साधु के उद्देश से बनाये हुए आहार को भी तुम भोगते हो । इस प्रकार गृहस्थ के घर में तथा गृहस्थ के पात्रों में साधु के निमित्त पकाये हुए अन का सेवन करने के कारण उसके पाप कमें के साथ अवद्य ही तुम्हारा सम्बन्ध होगा ॥१२॥

સ્થિતિમાં તમે રાગદ્રેપથી રહિત કેવી રીતે રહી શકા ? આ દાષેનું પછુ તમે સેવન કરા છે. રાગને કારણે જેઓ લિક્ષાચર્યા કરવાને અસમથ° દાય છે એવા સધુએકને માટે તમે ગૃહસ્યા હારા લાજનની સામથીએક મંગાવા છા. એવું કરવામાં પણ દાય લાગે છે. ગૃહસ્યા દ્વારા લાવવામાં આવેલા લાજનને અલ્યાદ્ધત કહે છે. બીજોના તથા જળના વિનાશ કરીને જ ગૃહસ્ય લે જન બનાવે છે. એવાં લે જનના તમે ઉપલાગ કરા છા રાગી સાધુને નિમિત્તે બનાવેલું લાજન પણ તમે જમા છા. આ પ્રકારે ગૃહસ્યના ઘરમાં તથા ગૃહસ્યનાં પાત્રોમાં તમારે નિમિત્તે રાંધવામાં આવેલા લાજનના ઉપલાગ કરવાને કારણે તેના કમની સાથે તમારા પણ અવશ્ય સંભંધ થશે. એટલે કે તમે પસુ તે માયકર્મના લાગીદાર જ અનો છા. ાગાયા ૧૨ા

#### ११६

छाया---लिप्तास्तीवाभितापेन उज्ज्ञिता असमाहिताः। नाऽतिकण्ड्यितं श्रेयो अरुपोऽपराष्यति ॥१३॥

अन्वयार्थ — (तिच्यामितावेणं) तीव्रामितापेन=कर्मबन्धनेन (लित्ता) क्रिप्ताः= उपिक्रिप्ताः (अन्विया)ः उज्जिताः=पद्विवेकरहिताः (असमाहिया) असमाहिताः= श्रुमाध्यत्रसायरहिताः (अरुवस्य) अरुवो=त्रगस्य (अतिकंड्ड्यं) अतिकण्ड्यितं (न सेयं) न श्रेयः यतः (अत्रज्झः) अपराध्यति दोषमुत्यादयतीत्यर्थः ॥१३॥

टीका--'विन्याभितावेणं' तीवाभितापेन पड्नीवनिकायोपपर्दनपुरःसर-संपादिताधाक्रमीहिष्टभोजनेन । तथा-मिष्ण्यादृष्ट्या साधुनिन्द्या च संजाताऽ-

पुनः कहते हैं-'लिन्ता तिव्वाभितावेणं' इत्यादि ।

दाब्दार्थ--'तिब्बाभिनावेण-तीवाभितापेन' आप लोग तीव अभिनाप अर्थाद् कर्मबन्ध से 'लित्ता-लिसाः' उपलिस 'उज्झिया-उज्झिताः' सदसदिवेक से रहित 'असमाहिया-असमाहिताः' शुभ अध्यवसाय से रहित हैं। 'अरुयस्स-अरुषः' त्र ग-धावके 'अतिकंडूइयं-अतिकंडुियतम्' अध्यत्त खुजलाना 'न सेयं-न श्रेयः' अच्छा नहीं हैं 'अवर्ज्जह-अपराध्यति' क्योंकि वह कण्डुयन दोषावह ही है।।१३॥

अन्ययार्थ--तुम लोग तीव्रहमेंबन्य से लिस हो सम्यम् विवेक से हीन हो और शुभ अध्यवसाय से रहित हो। यात्र को बहुन खुज-छाना ठीक नहीं, क्योंकि ऐसा करने से दोप की उल्लिस होती है ॥१३॥

टीकार्थ--तीव कर्मबन्ध से अर्थात् पट्काय की हिंसापूर्वक सम्पा-दित आधाकर्मी एवं उदिष्ठ आहार का वयभोग करने के कारण तथा

पणी सूरकर के छे के - 'द्वित्ता तिहशमिचावेणं' धर्याहि-

शणार्ध — 'तिहवाभितानेशं-तीव्रभित पेन' अप क्षेति। तीत्र अश्विताप अर्थात् क्रमं अंध्यी 'क्रिता-लिगाः' ઉपतिष्तः 'उत्विद्या-उध्यिताः' सद्विदेश्यी रिक्ति अते 'अस्माहिया-असमताहिताः' शुक्ष अध्यवसायथी रिक्ति छो. 'बह-यस-अरुपः' नथु-धाने अतिकंद्वद्वयं असिकण्ड्यितम्' अत्यंत अन्तिणवुं 'न सेयं-न लेयः' सात्र नथी 'अवर्ज्जह-अपराध्यति' हेम हे ते हरूथन है। धावक क छे. ॥१३॥

સ્ત્રાર્થ — સાધુએ તે આક્ષેપકર્તાને કહેવું જોઇએ કે-તમે તીવ કર્મ ખન્ધથી લિપ્ત છા, સમ્યગ્ વિવેકથી રહિત છે. અને શુભ અધ્યવસાયથી પણ રહિત છા લાવને ખડુ ખંજવાળવા તે ઉચિત ન ગણાય, કારણ કે એનું કરવાથી દાષની ઉત્પત્તિ થાય છે. તારગા

ટીકાર્થ — છકાયની હિંસાપૂર્વક પ્રાપ્ત આધાકર્મ, ઉદ્દિષ્ટ આદિ દેશ્યુક્ત અહિકારના ઉપલાગ કરવાને કારણે તથા મિથ્યાદષ્ટિ અને સાધુની નિંદા દ્વારા

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. थ्र. अ. ३ उ. ३ अन्यतीर्थिकोक्ताक्षेपोक्तरम् ११७

श्वभक्षमं स्पादिनापेन 'लिचा' लिक्षाः 'उज्झिया' उज्झिताः = सदसि दिवेकरहिताः । तथा- 'असमाहिया' असमाहिताः साधूनां विद्वेषकरणात् श्वमाद्रध्यवसायविजिता भवन्तो विद्यन्ते । यथा 'अस्यस्स' अस्यः = अस्योज्ञणस्य 'अतिकंष्ट्र्यं' अतिकण्डू-यितम् - खर्मनम् । 'न सेयं' न श्रेयः यथा - व्रणस्यादिलर्जनं न श्रेयो भवति । अपि तु 'अन्यज्ञ्ञर्' अपराध्यति, तस्कण्डूयनं दोषमेवाद्यवहित ।

अयं मादः-वयं निष्किचनाः परिम्रहरिहता इति क्रश्वा पङ्जीवनिकायानां रक्षासाधनं पात्राद्युकरणमपि परित्यज्याऽशुद्धाहारादिकानाम्रुपभोगेनाऽत्रक्ष्यं भावी, अश्वभक्षमेलेरः। द्रव्यक्षेत्रकालभावानपेक्षणेन संयमोपकरणानामपि पात्रादीनां त्यागो न श्वनाय। अपि तु व्रणादिकण्ड्यनवत् दोपाय एव भवतीति ॥१३॥

मिध्यादृष्टि एवं साधुनिन्दा के द्वारा उत्पन्न अद्युभ कर्मक्ष अभिताप से लिस हो, मन् असत् के विवेक से रहित हो तथा साधुओं पर देष रखने के कारण द्युभ अध्यवसाय से रहित हो। याद रक्खो घाव को बहुत खुजलाना श्रेयस्कर नहीं है। उसे खुजलाने से दोष की ही उत्पक्ति होती है।

तात्पर्य यह है-'हम अर्किचन हैं, अपरियही है' ऐसा मान कर बह जीवनिकार्यों की रक्षा के साधन पात्र आदि उपकरणों को भी त्यागकर यदि अशुभ आहार का उपभोग करें तो दोशों से बचाव नहीं हो सकता।ऐसा करने से अशुभ कर्मों का छेप अवश्य होगा। द्वस्य, क्षेत्र काल और भाव की अपेक्षा न करके संपम के उपकरण पात्र आदि

ઉપ ર્જિત અશુષ્ત કર્મકૃષ અભિતાપથી તમે લિસ છા, તમે સત્ અસત્ય વિવેકથી વિહીત છા, તથા સાધુઓ પર દેવ રાખવાને કારણે શુભ અધ્યવ-સાયથી પણ રહિત છા, ઘને ખહુ ખંજવાળવા શ્રેયસ્કર નથી! જેમ ઘાને વધારે ને વધારે ખંજવાળવાથી ઘા વકરે છે, એજ પ્રમાણે પાતાના દાષા સામે જોવાને બદલે અન્યના શુણાને દાયરૂપે ખતાવવાથી પાતે જ તીવ કર્મના બન્ધ કરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે-'અમે અર્કિંચન અને અપરિશ્રદ્ધી છીએ.' એવું માનીને છકાયના જીવોની રક્ષાને માટે પાત્ર આદિ ઉપકરણાંના ત્યાગ કરવામાં આવે અને ગૃહસ્થના પાત્રમાં અશુદ્ધ (દાષયુક્ત) આહારના ઉપક્ષાગ કરવામાં આવે, તા સાધુ તે દાેષાથી ખચી શકતા નથી, એવું કરવાથી અશુભ કર્મોના લેપ અવશ્ય લાગે છે. દ્રવ્ય, દ્વેત્ર, કાળ અને ભાવની દરિએ વિચાર पुनरप्याह-'तनेण' इत्यादि । पुन्रप्-तत्तेर्णे अणुसिद्वा ते<sup>®</sup> अपडिन्नेन जाणैया । र्ण एसै णियपे मैगो असमिक्सै वह किंहै ॥१४॥

छाया--वस्वेन अनुशिष्टास्ते अमितिहेन जानता ।

न एप नियतो मार्गेडसभीक्ष्य बाक् इतिः ॥१४॥

अन्वयार्थ--(अपिडःनेण) अमितक्षेत्र रागद्वेषरिहतेन (जःणया) जानता हेयोपादेयरिच्छेदकेन (ते) तेऽन्यदर्शनायलंबिनः (तत्तेण अणुसिद्धा) तत्त्वेनासु-

का भी त्याग कर देना श्रेयस्कर नहीं है, किन्तु व्रण (घोव) का खुज-लाने के समान दोषजनक ही है ॥१३॥

और भी कहते हैं-'तत्तेण' इध्यादि ।

दादार्थ—'अपिडन्नेन-अपितिज्ञेन' राग द्वेष से रहित ऐसे तथा 'जायणा-जानता' जो हेप एवं उपादेय पदार्थों को जानता हैं यह साधु पुरुष 'ते-ते' अभ्य दर्शन वालों को 'तत्त्रेग अणुसिद्धा-तत्त्वेनानुद्दिाष्टाः' यथाबस्यित अर्थ की शिक्षा देते हैं कि 'एसमग्गे-एवो मार्गों' आप लोगों ने जिस मार्ग का अनुसरण किया है वह मार्ग 'ण नियए-न नियतः' युक्तियुक्त नहीं हैं 'वई-वाक्' तथा आप ने जो सम्पक् दृष्टि साधुओं के प्रति आक्षेत्र वचन कहा है वह भी 'असिनक्ल-असमीक्ष्य' विना विचारे ही कहा है 'किइ-कृतिः' तथा आप लोग जो कार्य करते हैं वह भी विवेक्षद्वान्य है ॥१४॥

अन्वयार्थ--रागमेव से रहित तथा हेय और उपादेव का ज्ञाता

કર્યા વિના સંયમનાં ઉપકરહ્યોના-પાત્ર આદિના પણ ત્યાગ કરવા શ્રેયસ્કર નથી, ૫૩ વર્ણને (ગુમડ:ને) ખંજવાળવા સમાન દેવજનક છે. ાગાથા ૧૩॥ વર્ળા સ્ત્રકાર કહે છે કે—'तत्तेग' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थ — 'अपिडिन्नेन-अपितिज्ञेन' रागद्वेषथी रिद्धित स्था तथा 'जायणा-जानता' के द्वेय स्थते उपादेय पढार्थाने काले छे, स्था साधुपुरूव 'ते-ते' शीक सम्य दर्शनवाण स्थाने 'तत्तेण अणुसिटुा-तत्वेनातुकिष्टाः' यथावस्थित स्थानी शिक्षा है छे हैं 'एस मगो-एवो मार्गो' स्थाप सिक्षित स्थानी स्थाने स्थानी स्थाने स्थानी स्थाने स्थाने स्थानी स्थाने स्थानी स्थाने स्थानी स्थाने स्थानिक स्थान

સૂત્રાર્થ — રાગદેષથી રહિત અને હૈય તથા ઉપાદેયના જાણકાર મુનિએલ્સ

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ३ ज. ३ अन्त्रतीर्थिकोक्ताक्षेपोत्तरम् ११९

शिष्टाः यथावस्थितार्थपरूपणपा तु शासिताः (एस मग्गे) एपो मार्गो पारपरि-गृहीतः (ण नियए) न नियतः न युक्तिसंगतः (वर्ष) वाक् ये पिण्डपातं ग्लानस्था-नीय ददाति ते गृहस्यकल्पा इत्यादिरूपा सा (असमिक्ला) असमीक्ष्यपर्यालोच्य कार्यता तथा (कि.इ.) क्रतिः करणमपि मक्दीयमसभीक्षितसेवित ॥१४॥

टीका--'अपिडन्नेन' अपितिज्ञेन=पितिज्ञारितिन, इदमहमद्रश्यं करिष्याभीरयेतं पितिज्ञा न विद्यते यस्य सः अपितिज्ञः, तेन रागद्वेपरितिन साधना 'नाणया' जानता, इदं देविनद्रमुपादेविमितिज्ञानवता 'तत्तेय' तन्त्रेन, परमार्थतया-जिना-मिनायेण यथावस्थिताऽर्थमरूपणाद्वारा 'ते' ते गोञ्चालकमतानुसारिणः अन्य-दर्शनिनध 'अणुित्रिः' अनुश्चिष्टाः वोधिता भवंति, कि वोधिताः भवन्ति तत्राह-'एसमगो' इत्येपमार्गः=एइस्थ-पात्रादिषु भोजनम् ग्लानार्थ एइस्थद्वारा अन्य मुनि उन अन्यदर्शनियों को तत्य की शिक्षा दे कि तुम्हारा यह मार्ग पाप से युक्त है, युक्तिसंगन नहीं है और 'करण मुनि को आहार लाकर जो देते हैं वे एहस्थ के समान हैं यह तुम्हारा वचन विचारश्चर्य है । तुम्हारा आचार भी विचारिकल है अर्थात् तुम विना विचारे बोलने और किया करते हो ॥१९॥

टीकार्थ--'में यह कार्य अवदय करूँगा' इस प्रकार की प्रतिज्ञा से रहित अर्थात् राग और बेच से रहित तथा हेप और उपादेय की जानने वाळे साधु के द्वारा उन आक्षेप करने वाळे गोदाालक के अनु-यायियों को तथा अन्यदर्शनियों को जिन भगवान् के मत के अनुसार यथार्थ वस्तुस्वरूप की शिक्षा दी जाती है। साधु उन्हें इस

તે અન્ય મતવાદીએને તત્ત્વની આ પ્રમાણે શિક્ષા દેવી જોઇએ, તમારા આ માર્ગ પાપથી સુક્ત છે અને સુક્તિસંગત નથી.

<sup>&#</sup>x27;બિમાર સાધુઓને માટે આહાર વહેારી લાવનારા સાધુએક ગૃહસ્થના સમાન છે,' આ તમારા આક્ષેપ ત્રિચારશૂન્ય છે. તમારા આચાર જ વિચાર વિદ્વીન છે. એટલે કે તમે વગર વિચાયે' ગમે તેમ બાલા છેક અને મન ફાવે તેમ કરા છે. હાલ્લા

ટીકાર્થ — 'હું આ કાર્ય અવશ્ય કરીશ,' આ પ્રકારની પ્રતિજ્ઞાથી રહિત એટલે કે રાગદ્વેષથી રહિત તથા હૈય અને ઉપાદેયને જાણનારા મુનિએક દ્વારા તે આક્ષેપકર્ત્તા ગાશાલકના અનુયાર્યીએક તથા અન્ય મતવાદીએકને જિનેન્દ્ર ભગવાનના મત અનુસારનું યથાર્થ તત્ત્વ (વસ્તુ રવરૂપ) સમજાવવામ આવે છે. તેમને આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે-'ગૃહસ્થના પાત્રમાં જમ્મવું

नम् आधाकर्निकोदेशिकादिभोजनं तथा शुद्धसंपिनामाक्षेपकरणम् एप तत्र मार्गः 'न णियए' न नियतः, न नियतो न युक्तिसंगतः। 'तर' दचनं तत् साधुवृद्दिश्य यदाक्षेपाचनं भवद्भिः मितिपादितम्। तदिष-'असिनिवा' असभीक्ष्य, विचार-मन्तरेणैन कथितम्। तथा 'कः' कृतिः भवतामाचरणमपि न समीचीनमिति॥१४॥ म्लम्—एरिसौ जौ वैई एसा अग्मवेणुट्व करिस्ति।।

गिहिंगो अभिहडं सेषं भुंजिंडं ण उं मिकंबुणं ॥१५॥

छाया—ईद्दशी या नागेवा अग्रदेणुरित कर्विता। गृहिणोऽभ्याहृतं श्रेयः भोक्तं न तु विश्रूणाम् १९५॥

प्रकार कहे-गृहस्थ के पान्न में भो तन करना और विमार साधु के लिए गृहस्थ द्वारा भोजन मंगवाना, आधाकर्मी एवं औदेशिक आहार करना और शुद्ध संयम का पालन करने वालों पर आक्षेप करना, यह आप का मार्ग गुक्तिसंगत नहीं है। साधु के विषय में आप ने जो आक्षेप चचन कहे हैं, वह आप के चचन बिना बिचारे ही कहे गए हैं। इसके अतिरक्त आप का आचार भी समीचीन नहीं है'॥१॥।

दाब्दार्थ—'एरिसा-ईटशी' इस प्रकार की 'जा-या' जो 'वई-वाग्' कथन है कि 'गिहिणो अभिहडं-गृहिणोऽभ्याहृतम्' गृहस्थ के द्वारा छाया हुआ आहार 'सुंजिउं सेथं भोकुं श्रेयः' साधु को ग्रहण करना कल्याणकार-क है 'ण उ भिक्खुणं-न तु भिक्षूणाम्', परन्तु साधु के द्वारा छाया हुआ आहारादिक छेना ठीक नहीं है 'एसा-एषा' यह बात 'अग्यवेणुव्य करि-सिता-अग्रवेणुरिय कर्षिताः' बांस के अग्रभाग के जैसा कुश दुर्बस है। १५॥

અને બિમાર સાધુને માટે ગુક્કર દ્વારા ભાજન મંગાવતું-આધાકર્મ દોષ મુક્ત તથા ઔદ્દેશિક દેષયુક્ત આહાર કરવા, તથા શુદ્ધ સંયમનું પાલન કરનારા જૈન સાધુએ પર આશેપ કરવા. આ તમારી રીત મુક્તિસંગત નથી જૈન સાધુઓ સામે તમે જે આશેપ વચના ઉચ્ચાર્યા છે તે વગર વિચાર્ય જ ઉચ્ચાર્યા છે. સાધુઓ સામે આ મકારના આશેપ કરનારા આપ લોકોના આચાર પણ યે.આ (શુદ્ધ-દેષપદિત) નથી. ાાગાથા ૧૪ાા

श्रण्डाथ — 'एरिझा-ईहशी' आ प्रकृत्नी 'ज्ञान्या' के 'वर्द्द-वाग्' ध्यन छे डे 'गिहिणो अभिद्दं नगृहिणोऽस्याहृत्म्' गृह्वस्थना द्वारा काववामां आवेत आहार वजेरे क्षेत्री डीक्ष नथी 'एसा-एपा' आ वात 'बगावेणुव्यकरिसिता—अप्र-वेणुरिय कविंताः' वांसना आभणना सामना क्षेत्र हुश हुश्रण छे. ॥१५॥

#### समयार्थवोधिमी डीका म. भ्रु. अ. ३ उ. ३ अन्यतीर्थिकोक्ताक्षेपोत्तरम् । १२१

अन्द्रवार्थ—(एरिसा) ईड्बी (जा) या (वइ) व ग्=ाणी कथनं (गिहिणो अभिक्ष्ठं) गृहिणोऽभ्याहृतम्=गृहस्थैरानीतम् (श्रंजिउ सेयं) मोक्तुं श्रेयः-कल्याण-करम् (ण उ भिक्खुणं) न तु भिक्षुणाम् परन्तु साधुभिरानीतमाद्वारादिकं ग्लान-साधवे न श्रेयः (एसा) एपा बाक् (यग्णवेणुक्व करिसिता) अग्रवेणुरिव कर्षिता वंशाग्रमागवत् दुर्वेछेत्यर्थः ॥१५॥

टीका--'परिसा' ईट्यी 'जा' या 'यई' वाक् 'गिहिणी अभिरुढं' गृहस्थ द्वारा आनीतनाहारादिकं 'संजित्रं सेयं' भोक्तं श्रेय = सःधुभि भौक्तं श्रेयः प्रश्नस्तम् 'ण उ' न तु=मिक्षुभिरानीतमाहारादिकं भोक्तं श्रेयः-प्रशस्तम्, 'एसा' एपा वाक् 'अग्गवेणुव्य' अग्रवेणुरित=वंशस्याऽग्रह्त 'करिसिता' कर्षिता दुवँस्थ विद्यते युवत्यक्षमत्वाद । गृहस्थद्वारा आनीतमाहारादिकं साधुना भोक्तव्यमिति

अन्वपार्थ--गृहस्थ के द्वारा लापा हुआ आहार करना श्रेयस्कर है किन्तु भिक्षु के द्वारा लाये आहार का उपभोग करना श्रेयस्कर नहीं है, आप का यह कथन दांस के अग्रभाग के समान दुर्वल है ॥१५॥

टीकार्थ--आप का यह जो कथन है कि गृहस्थ के द्वारा लाया हुआ आहारादि भोगना साधुओं के लिए कल्याणकर है परन्तु साधुओं के द्वारा लाये आहार का उपभोग करना श्रेपस्कर नहीं है, यह कथन बांस के अग्रमांग के सनान दुर्बल है। वह युक्ति को सहन नहीं करता।

तास्पर्य यह है कि साधु यदि गृहस्थ के झारा टाये आहार आदि का उपभोग करेतो अच्छा परन्तु साधु के झारा टाये आहार को भोगना अच्छा नहीं है, यह आप का कथन युक्तिशीत है। जैसे बांस का अग्रभाग दुर्बट होता है, उसी यकार यह कथन भी दुर्बट है।

સૂત્રાર્થ — 'ગુલ્કરથના દ્વારા લાવવામાં આવેલા અહાર શ્રેયરકર છે, પરન્તુ સાધુ દ્વારા લાવવામાં આવેલા આહારના ઉપલોગ કરવા શ્રેયરકર નથી,' આપતું આ કથત વાંસના અગ્રભાગ સમાન કમજોર છે. હવ્યા

ટીકાર્થ — અન્ય પ્રતવાદીઓના આશેષનો ઉત્તર આપતા સ્ત્રકાર કહે કે 'ગૃહસ્થન દ્વારા લાવવામાં આ લે! આહાર સાધુએ ને માટે કલ્યા શ્રુકારી છે, પરન્તુ સાધુએ દ્વારા લાવેલા આહારના ઉપલાગ કરવા સાધુને માટે શ્રુપસ્કર નથી.' આ પ્રકારની આપની દલીલ વાંસના ખગ્રભાગ જેવી નિર્ભળ છે-તેનું ખંડન સહેલાઇથી થઇ શકે તેમ છે. જેવી રીતે વાંસનો અગ્રભાગ એટલા કમનેર હાય છે કે તેને સહેલાઇથી તે.ડી શકાય છે, એજ પ્રમાણે તમારા આ આશેષનો જવાબ પણ ઘણા સરળ છે-ગૃહસ્થા દ્વારા લાવવામાં

मश्चरतम् । परन्तु साधुभिरानीतमाहारादिकं मोक्तव्यमिति न श्रेयस्वरम् , इति कथनं मवनो युक्तिरहितम् । यथा वंशस्याग्रभागो दुवलो भवति तद्वदेव युक्तिरहितं, एदस्थेरानीतं जीवोपपदेनसहितेन सावधम् भिक्षुभिरानीतं तृहमादिदोषरहितम् अतो एदस्थानीतमाहारादिकं-श्रेय इति कथनं युक्तिशास्त्रविरुद्धमिति मावः॥१५॥

यथा गृहस्थैदांनं दीयते तथा साधुभिरिष दानादिकं देवं दानस्य सामान्य-धर्मस्वेन सर्वसमानत्वादित्याशंकामपनेतुमाह-'धरमपन्नवणा' इत्यादि । मुल्यम्-धर्ममपन्नवणा जो सौ सीरंभाण विसोहियो । णै उ प्रधाहिं दिष्टिहिं पुंडवसौंसी पंगाप्पियं ॥१६॥

छाया--धमपद्भापना या सा सारंभाणां विशोधिका । न त्वे ताभिदृष्टिभिः पूर्वमासीत् प्रकल्पितम् ॥१६।

गृहस्थों के बारा जो लाया जाएगा वह छक्कायों की जीवविराधना से युक्त होने के कारण सावब होगा। इसके विपरीत साधुओं के बारा लाया आहार खद्गम आदि दोषों से रहित होगा। अतएव गृहस्थों द्वारा लाये आहार को भेगना श्रेयस्कर है, यह आप का कथन युक्ति से और शास्त्र से भी प्रतिकृत है। १४८।

जैसे ग्रहस्थों के द्वारा दान दिया जाता है. उसी प्रकार साधुओं को भी दान देना चाहिये। दान सामान्य धर्म होने के कारण सभी के लिये समान है। इस प्रकार की आशंका का निवारण करने के लिये सुब्रकार कहते हैं-"धम्मपण्णवणा" इत्यादि।

આવેલા અહાર છકાયની વિરાધના સુકત હાવાને કારણે દાપયુક્ત હાય છે, પરન્તુ સાધુએં દ્વારા લાવવામાં આવેલા આહાર ઉદ્દેશમ આદિ દાષાથી રહિત હાય છે તેથી ગૃહસ્થા દ્વારા કાવેલા આહારને શ્રેયસ્કર માનવા તે વાત સુક્તિ સંગત પણ લાગતી નથી અને શાસેક્ત કથનથી પણ વિરૂદ્ધ જાય છે. માટે આપની તે દલીલ બિલકુલ ટકી શકે તેમ નથી. તાગાથા ૧૫ા

અન્ય મતવાદીઓ એવું કહે છે કે 'જેવી રીતે ગૃક્કરો દ્વારા દાન અપાય છે એજ પ્રમાણે સાધુએ એ પણ દાન દેવું જોઈએ. દાન સામાન્ય ધર્મ હોવાને કારણે સૌને માટે સમાન છે.' આ પ્રકારની અન્ય મતવાદીઓની દક્ષીલનું નિરાકરણ કરવા માટે સ્ત્રત્રાર કહે છે કે—

'धम्मपण्यवणा' छत्याहि —

#### समयार्थवीथिनी टीका प्र. घु. ब. ३ उ. ३ अन्यतीर्थिकोक्ताक्षेपोत्तरम् । १२३

अन्वयार्थः — (जा) या (धम्मपन्नवणा) धर्ममज्ञापना यतीनां दानादिमोष-कर्तन्यभित्यादिका धर्मदेशना (सा) सा धर्मदेशना (सारंभाण) सारंभाणां गृहस्या-नाम् (विसोहिया) विशोधिका=शुद्धिकरिकी, यत्यस्तु संयमानुष्ठानेनैन विशुध्यंति (एपार्हि दिद्धि) एताभि देःष्टभिः (पुच्यं) पूर्वम् (ण उ) न तु (पगिष्यं आसी) मकल्पितमासीत् नैतादशी भयत्कथिनादेशना सर्वहैः पूर्वं कृतेति ॥१६॥

टीका-- जा धम्मपन्न गां या धर्मपत्नापना नाधवे दानादिकं गृहस्पेर्देयः विश्याकारिका या धर्मदेशना सा 'सा सारंगाण विसोधिया' सा सारंगाणां गृह-

शब्दार्थ-'जा धम्मपश्रवणा-या धर्मवज्ञाना' साधुओं को दान आदि देकर उपकार करना चाहिये यह जो धर्म की देशना हैं 'सा-सा' वह धर्मदेशना 'सारंभाण सारंभाणां' गृहस्थों को 'विस्नोहिया-विशोधिका' शुद्ध करने वाली हैं, साधुओं को नहीं 'एयाहिं दिष्टिहिं-एताभिटिशिभः' इस दृष्टि से 'पुटवं-पूर्वम्' पहछे 'ण उ-न तु' नहीं 'पगिष्यं आसी-प्रकल्यितमासीत्' ऐसी देशना सर्वज्ञों ने पहछे की गई थी ॥१६॥

अन्वयार्थ--यह जो धर्मदेशना है कि साधुओं को दान देकर उप-कार करना चाहिये, यह गृहस्यों की श्री शुद्धि करने वाली है-साधुतो संपम का आवरण करके श्री शुद्ध होते हैं। धर्मदेशना इस अभिशय से पहले सर्वशों ने नहीं की है। ११६॥

टीकार्थ--साधु दानादि करें, यह धर्मदैशना गृहस्थों को ही पविश्व करने वाली उनकी विद्युद्धि करने वाली हैं। यह धर्मदेशना साधुओं

शण्डार्थ — जा धम्मयननवणा-या धमेप्रज्ञायना ? साधुकी के हान वजे हैं हिंदी हिंपान है कि कोई के का धमें नी हिंशना है 'सा-सा' ते धमें हैशना 'सारंमाण-सारंभाणां' शृक्षस्थाने 'विस्त्रोहिया-विद्योधिकाः' शुक्ष करणा वाणी है. साधुकीने निर्धि 'प्याहि दिद्विहिं—पताभिद्देष्टिभिः' का दिव्यी पुष्व-पूर्वम्' भडेवां 'ण च-न तु' ना 'पगिष्यं आसी-प्रकल्पितमासीन्' कीवी देशना सर्वं- ने स्थे पडेवा करी हती. ॥१६॥

સૂત્રાર્થ — 'સાધુઓએ દાન દેવું' નેઇએ,' આ પ્રકારની ધર્મ દેશના ગૃહ-રથાને સાટે જ કરવામાં આવી છે, કારણ કે સાધુઓએ દાન દેવાથી ગૃહસ્થાની શૃદ્ધિ થાય છે અને સાધુ પાતાના સંયમના નિર્વાહ કરી શકે છે. સાધુઓ તો સંયમનું પાલન કરીને શૃદ્ધ થતાં જ દેવય છે, તેથી સર્વ જોએ દાન દેવાની જે ધર્મ દેશના કરી છે, તે ગૃહસ્થાને અનુલક્ષીને કરી છે, સાધુને અનુલક્ષીને કરી નથી ॥૧૬॥

ટીકાર્ય — સાધુને દાવાદિ દેવાની જે ધર્મ દેશના છે, તે ગૃહસ્થાને જ પવિત્ર કરનારી તેમની વિશુદ્ધિ કરનારી છે. તે ધર્મ દેશના સાધુઓની શુદ્ધિ स्थानां विशोधिका कल्थाणकारिणी, भ तु सःध्नां सा देशना कल्याणकारिणी । 'यहियाहिं दिहिहिं' एताभि दृष्टिभिः 'युन्वं' पूर्वम् 'ण तु परमप्पियं' न तु प्रकल्यम् । 'आसीर् आसीत् न तु एतःदृशी देशना पूर्वं सर्वज्ञैः कथिताऽऽसीत् । साधुभिद्गैनादिकं दन्ता उपकर्तन्यमित्येषा या धमदेशना, सा एहस्यस्यैन पित्रक्तारिणी, न तु साधुनां कल्याणक रिणी । अनेनाऽभिनायेण न पूर्वं सर्वज्ञैदेशना दलेति । अयं भावः-भरनित हि साधनो धनधान्यादिविक्तराहिरयेनार्किचनाः सन्तः यतस्ततो निरवद्य आहारादिमात्रमेत्रादाय संयमं निर्वहन्ति यदि कदाचित्साधुनिरिषे दानं दीयेत तदा दानार्थं सावद्याहारादीनामिष स्वीकरणेन संयमन्यादातो मवेदनः साधो दानादिकं न कुर्वन्तीति सास्वमर्यादेति, तथा यदि साधुदीनं दद्यात् तदा अधैको यावकः समागतः परिदने द्वी ततः परमनेके समागमिष्यन्तीति तेभ्यः सर्वेश्यो दानं ददतः साधोभिक्षेत्र दुर्लभा स्यादिति, तथा यदि साधुदीनं स्वीक्रां सर्वेश्यो दानं ददतः साधोभिक्षेत्र दुर्लभा स्यादिति, तथा यदि साधुदीनं की द्वाद्यं सर्वेश्यो दानं ददतः साधोभिक्षेत्र दुर्लभा स्यादिति, तथा यदि साधुदीनं की द्वाद्यं सर्वेश्यो दानं ददतः साधोभिक्षेत्र दुर्लभा स्यादिति, तथा यदि साधुदीनं की द्वाद्यं करने वाली नहीं है। सर्वेज्ञों ने ऐसा उपदेश पहले नहीं दिया है।

तात्पर्य यह है कि साधुओं के पास धन-धान्य नहीं होता। वे अकिंचन होते हैं। निदोंष भिक्षा करके ही वे अपने संयम का निवाह करते हैं। यदि वे भी दान देने लगें तो उन्हें सावध आहार आदि भी स्वीकार करना पड़ेगा और ऐसा करने से संयम में बाधा उत्पन्न होगी। इस कारण साधु दान नहीं देते। यह शास्त्र ही मर्यादा है। इसके अतिरिक्त साधु यदि दान देने लगे तो प्रथम दिन एक याचक आएगा तो दूसरे दिन दो आ जाएँगे और किर उनकी भीड़ लग जाएगी। परिणाम यह होगा कि सबको दान देते देते साधु के लिए भिक्षा ही दुर्लम

કરતારી નથી.' સર્વજ્ઞોએ એવા ઉપદેશ-સાધુઓએ દાન દેવું જોઈએ એવા ઉપદેશ આપ્યા નથી.

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે સાધુએની પાસે ધન, ધાન્ય હોતું નથી. તેઓ અકિંચન હોય છે. નિર્દોષ ક્રિક્ષા બ્રહ્મ કરીને તેઓ પાતાના સંચમના નિવાંહ કરે છે. જો તેઓ પણ દાન દેવા માંડે, તા તેમણે પણ સાવદા આહાર અહિંતા પણ સ્વીકાર કરવા પડે અને એમ કરવાથી સંચમની વિશુદ્ધિ જાળવી શકાય નહીં. તે કારણે સાધુ દાન દેતા નથી. શાંધોએજ આ મર્યાદા મૂકી છે. જો સાધુ દાન દેવાનું શરૂ કરે, તા પહેલે દિવસે એક યાચક આવે, અને દિનમતિદિન તેમની સંખ્યા વધતી જ જાય. તેથી તેમને દાન દેતાં દેતાં સાધુને પાતાને માટે તો કોઇપણ ભાજન સામથી વધે જ નહીં! સાધુ સંચમયાત્રાના નિર્વાહને માટે આહારની યાચના

## संमयार्थवेधिनी टीका प्र. थु. अ.३ उ.३ बादपराजितान्यतीर्थिकधुएता ३० १२५

द्धात् तदा संगमयात्रानिर्वाहार्यं याचिताहारादेव दानेन अदत्तादानमृषामापित्व-दोषी स्याताम् यतः दात्रा साधुम्य एव दत्तं न तु अन्यस्मै दातुमाहारादिकं दत्तमत हमी दोषी भवतः इति ॥१६॥

म्रुप्-सन्दे।हिं अणुजुत्तीहिं अच्यंता जितत्त्रेये। तेओ वायं णिराकिचा भूजो वि पर्गकिमया॥१७॥

छाया--सर्वाभिरनुयुक्तिभिरशक्तुवन्तो यापवितुम् । ततो वादं निराकृत्य ते भुयोऽपि मगचिनताः ॥१७॥

अन्वयार्थः-(सन्वाहि अणुजुत्तीहि) सर्वाभिरतुषुक्तिमिः सर्वेरेव ममाणभूतेहितु-इष्टान्तेः (जविक्तये अवयंता) यापयितुमग्रक्तृवन्तः स्वक्तांयपक्षं-स्थापयितुमसमर्था

हो जाएगी। साधु संयम यात्रा के निर्वाह के लिए आहार की याचनः करता है। उसमें से यदि दान देतो उसे अदत्तादान और मृषावाद दोष होंगे। दाता साधु के उपभोग के लिए आहार आदि देता है, दूसरों को दान देने के लिये नहीं देता दूसरों को तो वह अपने हाथ से स्वयं दे सकता है। ऐसी स्थिति में साधु पिद अग्य याचकों को दान देने लगे तो उसे पूर्वोक्त दोनों दोषों का भागी होना पढ़ेगा॥१६॥

शब्दार्थ--'सब्बाहिं अणुजुत्तीहिं-सर्वाभिरनुयुक्तिभिः' सब युक्तियों हारा 'जविक्तये अचयंता-गापितुमशक्तुकतः' अपने पक्ष की सिद्धि न कर सकते हुये 'ते-ते' वे अन्य तीर्थी 'वायं णिराकिच्या-वादं निराकृत्य' वाद को छोड़कर 'सुज्ञो वि-सूयोपि' किर से 'पगब्भिया-प्रगत्भिताः' स्वपक्ष की स्थापना करने की घृष्टता करते हैं ॥१७॥

अन्वयार्थ-सभी युक्तियों से अपने पक्ष को सिद्ध करने में अस-

સૂત્રાર્થ --- સલળી દ્વીલે:ના ઉપયાગ કરવા છતાં પણ જ્યારે તે અન્ય

કરે છે. એ તે આહારનું દાન દે, તો તેને અદત્તાદાન અને મૃયાવાદ દોષો લાગે. સાધુના ઉપલાગને માટે દાતા આહારાદિ દે છે, અન્યને દાન આપવાને માટે દેતા નથી. એ અન્યને આપવું હાય તો તે પાતાને હાથે જ આપી શકે છે. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં દાતાએ પાતાને અપંભુ કરેલું દાન, એ સાધુ બીજા કાઇને આપી દે તો તેને અદત્તાદાનદાય અને મૃયાવાદદાયના ભાગાંદાર બન્યું પઢે છે. ાગાથા ૧૬ા

शण्डार्थ — 'खब्बाहिं अणुजुत्तीहिं—सर्वाभिरतुयुक्तिमिः' अधी सुद्धित्ये। द्वारा 'जवित्तये अवयंता—यापयितुमग्रकतुत्रकाः' पेत्ताना पक्षनी सिद्धि न इरी शहतां 'ते–ते' ते अन्यतीर्थीं' 'वायं णिराकिचा- वार्दं निराकृत्य' वाहने छेऽडीने 'मुज्जोबिं -भूयोपि' इरीने 'पगव्भिया-प्रगत्मिताः' पेत्ताना पक्षनी स्थापना क्रवानी थृष्टता करे छे. ॥६७॥

गोञ्चालकान्यतीर्थिकाद्यः, (ते) ते अन्यदर्शनिनः (वायं णिराकिचा) वादं निराक्तिस्य सम्यम् देतुदृष्टान्तपूर्वकवादं परित्यज्य (अज्जो वि) भूयोपि शुनर्प (पग-विभया) प्रवित्या आक्रीशादिना भृष्टतां गता इति ।१७:।

टीका—'सन्ताह अणुजुक्तीहें' सर्वामिरनुयुक्तिमिः श्रास्त्रपमाणहेतुहृष्टान्तैः 'जित्तिष् यापयितुम् अवयंता' अश्वनुत्रन्तः स्वपक्षं हेतुदृष्टान्तस्यमाणैः स्थापयितुम् अश्वनुत्रन्तः परतीर्थिकाः, स्वपक्षं हेतुदृष्टान्तेः समर्थयितुम् ते गोशास्त्रादि मतानुसारिणः प्रमाणभूतैः सर्वेहेतुयुक्तिदृष्टान्तादिभिरारमानं स्वपक्षे संस्थापयितुम्मसम्बद्धाः, युवस्यादिभिरिष स्वपक्षस्य साधने सामध्याऽमावात् । ते अन्यमतानुवायिनः, 'वायं णिसिकच्चा' वादं निराह्रस्य समीवीनयुक्तितकौदिद्वारा प्रवर्त्तः मानशदं परित्यच्य, 'भुज्जो वि पम्यव्भिया' भूयोपि प्रमत्मिताः पुनर्षि अशुभ-वचनोच्चारणयित्रमुख्यादिभिः गहरन्तो धाष्ट्यमासादिताः सन्तः एवं कथयन्ति । तथाहि-'अष्टांगनिमित्तं होयं सर्वेद्धोकोष्ट्यासादिताः सन्तः एवं कथयन्ति ।

स एव धर्मी मन्तव्यो छोककल्याणकारकः ॥१॥'

मर्थ होकर वे अन्य दर्शनी वाद का परित्याग करके पुनः आकोश करने लगते हैं ॥१७॥

े टीकार्थ--जब प्वॉक्त अन्यमतानुयायी दाःस्त्रप्रमाण, हेतु और दृष्टान्त के द्वारा अपने यक्ष की पुष्टि करने में असमर्थ हो जाते हैं, उस समय वे बाद का त्याग कर देते हैं अर्थात् समीचीन पुक्तियों एवं तकीं के अभाव में चालूवाद से किनारा काट छेते हैं और घृष्टता का आश्रय छेते हैं। वे अपदास्त वचनों का प्रयोग करते हैं, यष्टि (लकड़ी) या मुष्टि से प्रहार करते हैं और इस प्रकार कहने लगते हैं-

सम्पूर्ण लोक का उपकार करने वाला अष्टांग निमित्त ही जानने गोरथ है। उसी को घर्म मानना चाहिये।

वे यह भी कहते हैं- "अष्टांगनिमित्तं ज्ञेयं" इत्यादि।

મતવાદીઓ પાતાના પક્ષનું સમર્થન કરી શકવાને અસમર્થ ભને છે, ત્યારે તેઓ વાદવિવાદના પરિત્યાગ કરીને અકોશ (કોક્ષ) કરવાને લાગી જાય છે. ૧૬૭૧

ડીકાર્ય — જ્યારે પૂર્વાકત અન્ય મતવ દીએ। શાસપ્રમાણ, હેતુ અને દેશાન્તો દ્વારા પાતાના પક્ષનું (મતનું) સમર્થન કરવાને અસમર્થ થઇ જાય છે, ત્યારે તેઓ વાદના ત્યાગ કરીને ધૃષ્ટતાના આશ્રય લે છે. એટલે કે તેમના મતનું પ્રતિપદન કરવા માટે ચાગ્ય દેશ-તો અને કહીલોના આશ્રય લેવાને અદલે અપ્રશસ્ત વચનાના આશ્રય લે છે અને કાઇ કાઇ વાર કોધાવેશમાં આવીને લાકડી અથવા મુષ્ટિ પ્રહારના આશ્રય લે છે અને આ પ્રમાણે કહે છે→ 'લાદાંગ નિમિત્તં ફોર્ચ' ઇત્યાદિ—

## समयार्थवीधिनो तीका व. थु. अ.३ उ.३ वाद्यराजितास्वतीधिकधृष्टताप्र० १२७

धन धर्मिन्नारे हेत्यदिद्वारेण निर्णयो न विधेयः किन्तु मत्यक्ष एव बहुजन-संवत्तत्या तथा राजाद्याश्रयत्या 'अपमेन मदीयो धर्मः' श्रेयसे, न तु धर्मान्तरमिति विनदन्ते। अत्रोत्तरम्-यदि बहुवोपि-अन्धा रूपं न पश्यन्ति घटादी, किन्तु-एको-ऽपि-अनन्धः पश्यति रूपम्। किं तावता घटे रूपाभावम् उत्मक्षितुं शक्नोति कोऽपि, तुथैन बालनः बहुनोऽपि सर्वेज्ञमितपादितं धर्मे न जानन्ति। किं तावता-'न स धर्मः' इति प्रतिपादियतुं शक्ष्यन्ति ? केऽपि ? इति। तथोक्तं-

> 'परंडकटुरासी जहा य गोसीसचंदणपलस्स । मोस्ले न होज्ज सरिसो कितियमेचो गणिज्जेतो ॥१॥

धर्म के विषय में हेतु आदि के बारा निर्णय नहीं करना चाहिये। हमारा धर्म बहुसंख्यक लोगों द्वारा मान्य है और उसे राजादि का आश्रय प्राप्त है, अंतएव वही कल्याणकारी है।

इसका उत्तर यह है बहुतरे अन्धे घट आदि मैं रहे हुए रूप को नहीं देख पाते किन्तु एक ही सूझता मनुष्य उस रूप को देखता है। इतने मात्र से क्या कोई घट में रूप के अभाव की कल्पना कर सकता है ? इसी पकार अज्ञानी होने के कारण अधिकांश लोग सर्वेज्ञ प्रति-पादित धर्म को नहीं जान पाते। क्या इसी से यह कहा जा सकता है कि वह धर्म ही नहीं है ? कहा भी है—"एरण्डकदुरासी" इत्यादि।

प्रंड की लकड़ियों का देर होने पर भी वह एक पल प्रमाण गोझीर्व चःइन के मृत्य की बराबरी नहीं कर सकता, चाहे उसे कितना ही क्यों न गिना जाय ॥१॥

<sup>&#</sup>x27;આખા સંસારનું હિત કરનાર અષ્ટાંગ નિમિત્ત જ જાણવા યોગ્ય છે. તેને જ ધર્મ માનવા જોઇએ.'

વળી તેએ એવું કહે છે કે-'ધર્મની બાબતમાં હેતુ આદિ દ્વારા નિર્ણય કરવા તેઇએ નહીં. અમારા ધર્મને લેકિંકાની માટી સંખ્યાએ સ્વી-કાર્યો છે અને તેને રાજ્યાશ્રય પણ મહ્યો છે, તેથી તેને જ કદ્યાણકારી માનવા ત્રેઇએ.'

આ પ્રકારના તેમના કથનનો આ પ્રમાણે ઉત્તર આપવા જોઇએ-ઘણા આંધળાં એ લડા આદિના રૂપને જોઇ શકતા નથી, પરન્તુ એક જ દેખતા માણસ તે રૂપને જોઇ શકે છે શું તે કારણે લડ આદિમાં રૂપને અલાલ હોવાની કલ્પના કરવી વ્યાજમી છે ખરી કે એજ પ્રમાણે અધિકાશ હોકો અજ્ઞાની હોવાને કારણે સર્વંત્ર પ્રતિપાદિત ધર્મને જાણી શકતા નથી, શું તેથી એવું કહી શકાય છે કે તે ધર્મ જ નથી કહ્યું પણ છે કે—

<sup>&#</sup>x27;एरण्डकटुरासी' ઇત્યાદિ— એર ડાના લાકડાએકનો એક દગલાે હાય તા પણ ते એક પક્ષપ્રમાણ

तहिन गणणातिरेगो जह रासी सो न चंदणसिर्छो । तह निन्तिष्णाण महाजणो नि मोच्छे विसंवयति ॥२॥ एको सचक्खुगो जह अंधलयामं सप्हिं बहुएहिं। होइ वरं दहन्त्रो जहु ते बहुगा अपेच्छंता ॥३॥ एवं बहुगानि मृदा ण पमाणं जे गई ण याणंति । संसारमणण्डिल जिउगस्स य बंधमोक्लस्स ॥४।

छाया — एरण्डकाष्टराशिर्यथा च गोशीर्घवन्दनप्रस्य ।
मृत्ये न भवेत् सहशः कियनमात्रो गण्यमानः ॥१॥
तथापि गणनातिरेको यथा राशिः स न चन्दनसहशः ।
तथा निर्विद्वानमहाजनोऽपि मृत्ये विसंवदते । २॥
पकः सवशुक्को यथा अन्धानां शतैर्वेहुभि
भवित वरं द्रष्टत्यो नैव ते बहुका अमक्षमाणाः ॥३॥
पवं बहुका अपि मृता न मनाणं ये गर्वि न जानन्ति ।
संसारगमन गुपिलं निषुणस्य च बन्धमोशस्य ॥४।१९॥।

## "तह वि गणणातिरेगों" इत्यादि ।

गणना में अधिक वह देर जैसे चन्दन के समान नहीं हो सकता, इसी अकार ज्ञानहीन बहुसंख्यक लोग भी ज्ञानवान अल्पसंख्यको की बराबरी नहीं कर सकते। वे लोग उसके सूल्य में विसंवाद करते हैं ॥२॥ ''एको सनक्खानों जह'' उत्पादि।

एक नेश्रवान् पुरुष भनेक सेकड़ी अंबों से अच्छा समझना चाहिए। न देखने वाछे बहुत से लोग अच्छे नहीं कहे जाते ॥३॥

ગાશીર્વ ચન્દનના મૃદ્યની ખરાઅરી કરી શકતા નથી, પછી કહે તેની ગંધે તેટલી કિંમત આંકવામાં આવતી હાય. ॥૧॥

'तह वि गणणातिरेतो' धत्याहि---

પ્રમાણમાં મેટેક હેલ્લા છતાં પશુ તે એરંડાના લાકડાએકના દગલા જેવી રીતે અન્દનના મૃલ્યની બગબરી કરી શકતા નથી, એજ પ્રમાણે જ્ઞાતદ્વીન ઘણા લાકા પણ જ્ઞાનવાન થાડા લાકાની ખરાબરી કરી શકતા નથી તે અન્ય મતવાદીએ અનુયત્યીએકની સંખ્યાને આધારે કાઇપણ મતનું મૂલ્ય આંકવામાં ભૂલ કરે છે. મરા

'एक हो सचक खुगे। जह' धत्याहि —

આંધળા ઘણા માણસો કરતા દેખતા એક પુરુષ વધુ મહત્ત્વ ધરાવે છે. સેંકડા આંધળાઓ દેખ્યા વિતા વસ્તુના રૂપતું જે વર્ણન કરે તેના કરતાં એક જ દેખાક માણસ દ્વારા વસ્તુના રૂપતું જે વર્ણન કરવામાં આવે, તે અધિક માનવા યાગ્ય સહ્યાય છે.

## समयार्थवोधिमी टीका प्र. थु. अ.३ उ.३ वादपराजितान्यतीर्थिकधृष्टताप्र० १२९

# म्लम् - रागदोसाभिभूयपा मिर्चछत्तेण अभिद्दुता । आउँस्ते सरगं जंति टिक्नणा इन पदायं ॥१८॥

छाया- -रागडेपाभिभूतात्मानः मिथ्यात्येत अभिद्वताः । आकोशान् शर्णं यान्ति टंकणा इव पर्वतम् ॥१८॥

अन्त्रवार्थः—(रागदोसाभिभूवष्या) रागद्वेषाभिभूतात्मानः येषामात्मानो रागद्वेषाभ्यामाच्छादिताः (विच्यत्तेण अभिद्दुना) मिथवारवेनाभिनुताः विषरीतं

"एवं बहुगात्रि मृदः" इत्योदि ।

इसी प्रकार बहु लंखपक भी सृहपुरुष प्रमाणभूत नहीं होते जो संसारगमन में चल्रगति को तथा बन्ध और महेक्ष की गति को नहीं जानते हैं ॥१॥१७॥

काद्शर्थ--'रागदोसाभिभूपप्रा-रागद्वेषाभिभूतातमानः' राग और देष से जिनका आत्मा छिपा हुआ है ऐसे तथा 'मिच्छत्तेण अभिद्दृता' मिध्याखेन अभिदृताः' सिध्याख से भरे हुए अन्यतीर्थी 'आइसे-आक्रोक्तान्' दााखार्थ से पराजित होने पर असम्यवचनक्ष गाली आदि का 'सरणं जंति-द्वारणं यान्ति' आश्रय ग्रहण करते हैं 'टंकणा-टङ्कणा' पहाड़ में रहने वाली म्छेच्छ जाती के लोग युद्ध में हार जाने पर 'पब्चयं इब-पर्वतम् हव' जैसे पर्वत का आश्रय छेते हैं ॥१८॥

अन्बयार्थ — जो राग और द्वेप से युक्त हैं, मिध्यात्व से व्यास हैं, वे बाद में पराजित हो कर अमध्य आवणस्य आक्रोदा (क्रोध) की

એજ પ્રમણે જે માણુસા સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર કર્મ બન્ધના સ્વરૂપને જાણુતા નથી અને માણુપ્રાસિના માર્મ જાણુતા નથી એવાં અનેક મૂઢ માણુસાનાં વગ્રનાને પ્રમાણુસ્ત માની શકાય નહીં (૪) ૫૧૭.1

शण्डांथ — 'रागदे। हा सिभूयरा। – रागद्वेपासिभूतात्वासः' राग अने देवथी के भेने। आत्मा छुपःयेद छे सेवः तथा 'मिन्छत्तेण असिद्दृतः – मिध्यात्वेस असिदृताः' मिध्यात्वथी अदेव अलि अन्य तथीं 'आनसे – अत्कोद्यान्' शास्त्राः धंथी पराकित थवःथी असल्यवयन ३ प्राण वगेरेने। 'सरणं जंति-द्याणं चान्ति' आश्रव्यव्य ६२ छे 'टंकणा – टङ्कणा' पद्यारमां रहेवावाणी स्थेन्छ अतीना क्षेत्रे युद्धमां द्वारी लाय त्यारे 'प्रवच हन – प्रतिम् इन' केवी रीते पर्वतने। अश्रव के छे ॥१८॥

સૂત્રાર્થ—જે લાકા રાગ અને દ્રેષથી યુક્ત હાય છે અને મિશ્યાત્વથી ભરેલા હાય છે, તેઓ વાદમાં પરજિત થવાથી અસભ્ય વચના રૂપ આક્રોશ સારુ ૧૭

<sup>&#</sup>x27;एवं बहुगावि मूढ़ः' ઇत्याहि—

₹**ફ**0.

बोधन्याप्ताः वादे पराजिताः सन्तः (आउसे) अकोशान् असभ्यवचनरूपान् (सर्गं जंति) भरणं पान्ति (टंकणा इव) टंकणः पर्वतनिवासिनो म्लेच्छनातीयाः (पत्वयं इव) पर्वतिनिव-पया युद्धे पराजिता म्लेच्छाः पर्वतमाश्रयन्ति तथा वादे पराजिताः परतीर्थिका आकोश्वरचनमाश्रयन्तीति ॥१८॥

टीका--'रागदोसाभिभ्यप्पा' रागद्वेषाभिभृतात्मानः=रागः-भीत्यात्मकः द्वेपः-अभीतिः, ताभ्याम् अभिभृतः आच्छादित आत्मा येषां ते रागद्वेषाभिभृतात्मानः । तथा-'मिचछत्तेण अभिद्दुता' भिध्यात्येनाभिद्दुताः विध्यात्येन विषयं स्तमस्या अभिद्रुताः व्याप्ताः, अन्यवादिनः युक्तिनकपमाणादिभिः स्वपक्षस्थापने-ऽसमर्थाः सन्तः । 'आउस्से' आकोशान=असभ्यवचनरूगन् दण्डादिभिश्च 'सर्लं' अरणम् 'जंति' यान्ति, तानेवाश्रयन्ते । ''इव' यथा 'टंकणा' पर्वते विध्यानाः मछेच्छजातीयाः युद्धादौ पराजिताः सन्तः 'पव्यं' पर्वतमेव आश्रयन्ते । रागद्देषाभिभृतात्मानो मिध्यात्वोपहत्तमानताः मंदा वादिनोऽसभ्यवचनान्येव भाश्रयन्ते युक्त्याऽभिजेतुमसमर्थाः सन्तः, यथा म्लेच्छजातीया युद्धे पराभृताः पर्वतं श्वरणमंगीक्वर्वन्ति तद्ददिमेपीऽति मावः ॥१८।।

द्यारण छेते हैं, जैसे टंकण पर्वत के निवासी म्छेच्छ युद्ध में पराजित होकर पर्वत का आश्रय छेते हैं ॥१८॥

टीकार्य—प्रीतिरूप राग और अप्रीतिरूप देख से जिनकी आत्मा अभिभृत हो गई है तथा जो सिध्यात्व से युक्त हैं, ऐसे अन्यमतावलम्बी जब युक्ति, तर्क और प्रमाण आदि के द्वारा अपने पक्ष की सिद्धि करने में असमर्थ हो जाते हैं तब वे आक्षोश का आश्रप लेते हैं अर्थात् असभ्य बचनों का प्रयोग करते हैं अथवा दण्ड आदि का प्रहार करने पर उतारू हो जाते हैं। जैसे पर्वत के निवासी म्लेज्जजातीय पुरुष युद्ध में पराजित होकर पर्वत का ही सहारा लेते हैं।

(ક્રીધ)ના માશ્રય લે છે. જેવી રીતે પર્વતિનવાસી સ્લેચ્છા યુદ્ધમાં પરાજય થવાથી પર્વતના માશ્રય લે છે, એજ પ્રમાશે તે પરમતવાદીઓ વાદમાં પરાજિત થવાથી માકોશના આશ્રય લે છે.

ટીકાર્ય — જેવી રીતે પર્વતમાં રહેનારા મ્લેમ્છા યુદ્ધમાં હારી જવાથી પર્વતના આશ્રય લે છે, એજ પ્રમાણે પ્રીતિરૂપ રાગ અને અપ્રીતિ રૂપ દ્વેષથી યુક્ત અને મિશ્યાત્વ રૂપ અધકારે જેમની વિવેક્ષ્યુદ્ધિને આચ્છાદિત કરી નાખી છે એવા અન્ય મતવાદીઓ જ્યારે દલીલા, તર્ક અને પ્રમાણ આદિ દ્વારા પેતાના પક્ષનું સમર્થન કરવાને અસમર્થ થાય છે, ત્યારે આફ્રોશના આશ્રય લે છે, એટલે કે અસભ્ય વચનોના પ્રયાગ કરે છે અથવા

#### समयार्थवीधिनो टोका प्र. थु. अ. ३ उ.३ वादिशास्त्रार्थे समभावीपदेशः १३१

प्रप्-बहुँगुगण्यगण्याइं कुँजा अत्तेसमाहिए ।

जेणॅऽन्ने जो विरुष्टां जा तेज तं तं समीयरे ॥१९॥

छाया---बहुगुणःकल्पानि कुर्यादात्मसमाधिकः । येनाऽन्यो न विरुद्धेत तेन तत्तत्समाचरेत् ॥१९॥

अन्वयार्थः--(अत्ततमाहिए) अत्मसमाधिकः=यसन्नमनाः सुनिः (बहुगुणव्य-

तास्पर्य यह है कि जिनकी आत्मा रागदेव से महीन हो चुकी है और जिनका मानस मिध्यात्व से महीन है, ऐसे मन्द्वादी अन्त में असभ्य वचनों का आश्रय छेते हैं, क्योंकि वे युक्ति के बह से विजयी नहीं हो सकते। जैसे म्छेच्छ छोग युद्ध में पराजित होकर पर्वत की शरण यहण करते हैं ॥१८॥

शब्दार्थ — 'अत्तसमाहिए-आश्मसमाहितः' प्रसन्न चित्त वाला मुनि बहुगुणप्याप्पाइं-धहुगुणप्रकल्पानि' परतीर्थि जनों के साथ शास्त्रार्थ के समय जिनसे बहुत गुण उत्तान होते हैं ऐसे अनुष्ठानों को 'कुड़जा— कुर्यास्' करे 'जेण-येन' जिससे 'अन्ने—अन्ये' दूसरा मनुष्य 'णो चिरु-उद्देश्जा—न चिरुष्येत' अपना चिरोध न करे 'तेणं—तेन' इस कारण से 'सं तं-तत् तत्' उस उस अनुष्ठान का 'समायरे—समाचरेत्' आचरण करे॥१९॥ अन्वयार्थ—अन्यतीर्थिकों के साथ बाद करते समय प्रसन्न मन-

પ્રતિપક્ષીને લાકડી આદિ વડે મારવા પણ દાેડ છે. આ કથનના ભાવાથે એ છે કે જેમના આત્મા રાગદ્વેષથી અને નિશ્ધાત્વથી મલીન થઇ ચુકયા છે, એવા મન્દસુદ્ધિ અન્ય મતવાદીઓ જયારે તકે આદિ હારા પાતાની માન્યતાને શ્વિદ્ધ કરી શકતા નથી, ત્યારે અસભ્ય વચના તથા મારામારીના આશ્રય હૈ છે, એજ પ્રમાણુ તે મન્દમતિ અન્યમતવાદીએ અસભ્ય વચનાદિના આશ્રય હૈ છે. ાગાથા ૧૮ા

श्रण्टार्थ — 'अत्तस्तमाहिए-आत्मसमाहितः' प्रसन्न श्वित्तवाणा भुनि 'बहुगुणव्याप्याइं-बहुगुणप्रकल्यानि' परतीर्धाः मास्त्रोत्ती साथ शास्त्रार्थना समये केनाथी अडु शुबु ઉत्पन्न थाय छे, स्थेता स्मृत्रेशनीते 'कुडन्ना-कुर्यात्' डरे जेण-येन' केनाथी 'अन्ने-अन्ये' श्रीका मास्त्रेश 'णो विरुद्धेज्ञा-न विरुध्येत' पातानीर विरेश्य ना डरे 'तेणं-हेन' स्था अरस्थ्रेशी चंतं-तत् तत् ते ते अनुष्ठा-ननं 'समायरे-समावरेत्' स्थायरस्य डरे. ॥१६॥

गप्पाइं) बहुग्रुणमकल्यानि=परतीर्थिकैः सह वादसमये येन हेतुदृष्टान्तादिना बहवी-ग्रुणा उत्त्पवन्ते तादृशानम् (कुजा) कुर्धात् (जेग) येन (अन्ने) अन्यपरतीर्थिकः (को निरुक्षेजा) न विरुद्धेश-निरोधं न कुर्यात् (तेणं) तेन कार्येन (तं तं) तत् तत् अनुष्ठानं (समायरे) समावरेत् कुर्यादिति ॥१९॥

टीका—'अत्तसमादिष्' आत्मसमाधिकः, आत्मनः चित्तस्य समाधिः एकास्यं यस्य सः भात्मसमाधिकः मशान्तहृद्यः साधुः 'बहुगुणप् भणाहं' बहुगुणप् कल्पानि, बहुवो गुणाः स्वपक्षसिद्धिपरमतदृषणोद्धायनाद्यो माध्यस्थयाद्यो व ( मकल्पन्ते, मादुर्भवन्ति आत्मनि यादशानुष्ठानेषु तानि बहुगुगप् कल्पानि, मतिहादेत्दाहरणो-पनयनिगमनानि पध्यस्य रचनपकाराणि वा अनुष्ठानानि साधुर्वादकाले 'कुजा' कुर्यान् 'जेण' येनाऽनुष्ठितेन मापितेन वा परतिर्थिको धर्मश्रवणादौ प्रवृत्ताः ।

वाला मुनि ऐसे हेतु तथा दृष्टान्त आदि का परोग करे जिससे अनेक गुर्णों की प्राप्ति हो अर्थात् स्वपक्ष की सिद्धि और परपक्ष का निराकरण हो। मुनि ऐसा आवरण करें जिससे अन्यतीर्थी विरोध न करें ॥१९॥

टीकार्ध--जिसके विस्त में समाधि अर्थात् एकाव्रता हो, वह आत्म-समाधिक कहलाता है। इसका अर्थ है प्रशान्त हृद्य साधु। ऐसा साधु इस प्रकार के वचनों का प्रयोग करे जिनसे अनेक गुणों की प्राप्ति हो, अर्थात् अपने पक्ष की सिद्धि हो, परमत में दृषणों का जद्-भावन हो और मध्यस्थता का भाव प्रकट हो। ऐसे ही प्रतिज्ञा, हेतु, खदाहरण, उपनय और निगमन आदि का प्रयोग करें। उसे ऐसे बचनों का भी प्रयोग करना चाहिए जिससे अन्यतीर्थिक धर्मश्रवण में प्रष्टुस

[ાં બિલકુલ ક્ષેત્રભ પામ્યા વિના પ્રસજ્ઞચિત્તે વિવાદ કરવેા જોઇએ. તેણે એવાં દુષ્ટાન્તો, તર્ક અને પ્રમાણોના પ્રયોગ કરવેા જોઇએ કે જેથી પાતાના પક્ષની સિદ્ધિ અને પરપક્ષનું નિરાકરણ થઈ જાય. વાદ કરતી વખતે સુનિએ એવું આચરણ કરવું જોઇએ કે જેથી અન્ય તૈર્ધિકા પણ તેના વિરાધ ન કરે ાયુલા

ટીકાર્ય — જેના ચિત્તમાં સમાધિ હૈાય એટલે કે જે જેનામાં ચિત્તની એક.અતા હૈાય છે, તેને આત્મસમાધિ કહે છે. આત્મસમાધિ એટલે પ્રશાન્ત હૃદયવાળા સાધુ એવા સાધુએ અન્ય મતવાહીએક સાથે વિવાદ કરતી વખતે એવાં વચનાના પ્રયોગ કરવા તોઇએ કે જેના હાશ અનેક ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય. એટલે કે તેણે એવાં પ્રતિજ્ઞા, હેતુ, ઉદાહરણ, ઉપનય અને નિગનન આદિના પ્રયોગ કરવા તોઇએ કે જેથી પાતાના પક્ષને સિદ્ધ કરી શકાય અને પરમતના દ્રષ્ણા પ્રક્રેટ થવાને કારણે પરમતનું ખંડન શક

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ.३ वादिशास्त्रार्थे सममावोपदेशः १३३

'अणो' अन्यः 'णो विरुद्धिकां' नो विरुद्धिया=स्वितिशी न भवेत् । 'तं तं समा यरे' तपत्समाचरेत् तादशं तादशं पराविरोध मरणेन तत्तद्विरुद्धमनुष्ठानपविरुद्ध-वचनं वा समावरेत् , कुर्वादिति । परतीर्थिकैः सद्द विदादं कुर्वन समाहितान्तः करणः साधुर्येन स्वपक्षमिद्धिः परपक्षनिराकरणं भवेत् तादक्षमित्वा हेतुद्दुद्धान्तोषः नयनिगमनानि मतिपादयेत् । तथा थादशकार्यकरणेनाऽन्यो विरोधी न भवेत्, अपि तु स्वपक्षाश्रितो भवेत् , तादशाऽनुष्ठानं वचनं मतिपादयेदिति मातः ॥१९॥

तदित्यं परमतं व्युद्दस्योगसंदारे स्वमतं व्यवस्थापयितं सूत्रकारः आह । 'इसं धम्ममादाय' इत्यादि ।

म्बर्-इंमं च धर्मममादाय कासवेण वेवेइयं।

कुँजा भित्रर्खु गिलाणेस्स अगिर्काए सँमाहिए ॥२०॥ छाया--इमं च धर्ममादाय कारयपेन मवेदितम् ।

कुर्याद् भिक्षुः ग्लानस्य अग्लान श्र समाहितः॥२०॥

हो और अन्य लोग अपने विरोधी न धन जाएँ। ऐसा ही व्यवहार करना चाहिए।

आशाय यह है कि परतीर्थिकों के साथ विवाद करते समय समाधि-युक्त चिक्तवाला साथु ऐसे प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन का प्रयोग करे जिससे अपने पक्ष की स्थापना हो और विरोधी पक्ष का निराकरण हो। साथ ही उस साधु को ऐसा व्यवहार और वचनप्रयोग करना चाहिए जिससे प्रतिपक्षी विरोधी न बने किन्तु अपने पक्ष को स्वीकार कर ले ।१९॥

જાય અને પરમતવાર્કાએને પશુ તેમના મતમાં રહેલી ભૃલનું ભાન થઈ જાય, તેણે એવાં વચનાના પ્રયોગ કરવા જોઈએ કે જેથી અન્ય મતવાદીએક તેના વિરાધી ભાવાને બદલે તત્ત્રને સમજવાને પ્રવૃત્ત અને.

આ કથનના સાવાર્ય એ છે કે પરનીર્ધિકાની સાથે વિવાદ કરતી વખતે સમાધિયુંકત ત્રિત્તવાળા સાધુએ એવાં તકે, હેતુ, ઉદાહરણ આદિના પ્રયોગ કરવા એઇએ કે જેથી પેરતાના પક્ષનું સમર્થન થાય અને વિરાધી-એના પક્ષનું નિરાકરણ થઇ જાય. વળી સાધુનું વર્તન એલું હેરવું એઇએ કે જેથી પ્રતિપક્ષી વિરાધી ન અની જાય પણ પાતાના (સાધુના) પક્ષના ક્વીકાર કરી લે. ા૧૯ના

अन्त्रयार्थ: — (कासवेणं) काइयपेन बद्धमीनस्वामिना (पवेइयं) मनेदितं भक्षेण वेदितं कथितम् द्वादशपरिपदि (इमं व धम्ममादाय) इमं धर्ममादाय=इमं वस्पमाणं पाणातिपातविरमणादिरूपं धर्मे गृहीत्वा (समाहिए) समाहितः प्रसन्नवेताः (भिक्खु) मिछाः (गिलाणस्त) ग्लानस्यापटोरपरस्य (अगिलाए) भग्लानः सन् (कुन्जा) कुर्यात् वैयाहत्त्यं कुर्यादिति ॥२०॥

टीका--'कासवेणं' काश्यपेन=काश्यपगोत्रोत्पन्नेन समुत्पलकेवलक्कानवसः महावीरस्यामिना 'पवेश्यं' भवेदितं=प्रकर्षेण वेदितं कथितं द्वादशपरिषदि 'इमं च

इस मकार परपक्ष का निराकरण करके सूत्रकार उपसंहार में अपने मत की सिद्धि करने के लिये कहते हैं 'इमं च धम्ममादाय' इत्यादि।

श्चान्दार्थ--'कासवेणं-काइयपेन' काइयप गोत्र वाले वर्धमान महा-वीर स्वामी ने 'पवेह्यं-प्रवेदितम्' कहा हुआ 'हम च धम्ममादाय-हमं धर्ममादाय' यह वश्यमाण धर्म को स्वीकार करके 'समाहिए-समाहितः' प्रसम्भित्तः 'भिक्खु-भिक्षुः' साधु 'गिलाणस्स-ग्लानस्य' रोगी साधु का 'अगिलाए-अग्लानः सन्' ग्लानिरहित होकर 'कुजा-कुर्णात्' वैषावृश्य करे ॥२०॥

अन्वयार्थ--काइयप भगवात् वर्द्धमान के द्वारा प्रतिपादित इस धर्म को अंगीकार करके समाधियुक्त भिक्षु ग्लान (राग) मुनि की ग्लानि हीन होकर वैयाष्ट्रश करे ॥२०।

टीकार्ध--काइयप गोन्न में उत्पन्न तथा केवलज्ञान से सम्पन्न श्री महाबीरस्वामी ने बारह प्रकार की परीचर् में इस धर्म का निरूपण

મા પ્રકારે પરપક્ષનું નિરાકરશુ કરીને સૂત્રકાર મા ઉદ્દેશાના ઉપસંહાર કરતા પાતાના મતનું સમર્થન કરવા માટે આ પ્રમાશે કહે છે—

'इमं च धम्ममादाय' धीयाहि----

शण्डार्थं — 'कास्रदेणं – काइयपेन' काश्यप जेत्ववाणः वर्षं मान महावीर स्व भी ने 'पवेड्यं – प्रवेदितम्' कहेल 'इमं च धममादाय - इमं धर्ममादाय' आ वस्यभाशु धर्मं ने स्वीकार करी ने 'समाहिए – समाहितः' प्रसन्नयित्त 'भिक्सू किश्चः' साधु 'तिलाणस्त्र – ग्लानस्य' देग्यी साधुनी 'अगिलाए – अग्लानः सन् विश्वानि रहित शक्ति 'कुब्बा – कुर्यान्' वैयायुष्य करें. सरवास

સૂત્રાર્થ — કંપ્લ્થપ ગાત્રીય ભગવાન્ વર્ધમાન દ્વારા પ્રતિપાદિત આ ધર્મને અંગીકાર કરીને સમાધિશુક્ત સાધુએ ગ્લાન (બીમાર) મુનિની ગ્લાનિ રહિત ચિત્તે (પ્રસદ્મ ચિત્તે) સેવા કરવી એઇએ. મરગા

ે ટીકાર્થ – કારયપ ગેત્ત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા, કૈવળજ્ઞાન સંપન્ન મહાવીર સ્વામીએ અાર પ્રકારની પરિષદમાં જે ધર્મનું નિરૂપણ કર્યું છે, તેને જ ધર્મ કહેવાય

#### समयार्थबोधिनी दीका प्र. थ. थ. ३ उ.२ वाविद्यास्त्रार्थे समभावीपदेशः १३५

इमं वस्यमाणम् 'धम्मं' धमंम्-धरितदूर्गतौ प्रयततः माणिनः शुप्रस्थाने च धत्ते इति धमंस्तम् । अयता-अम्धुद्यनिःश्रेयससाधको धमः तादशम्-धमंम् श्रुतचा-रित्राख्यम् 'आदाय' आदाय=एहीत्या 'समाहिए' समाहितवित्तः 'भिक्खु' मिश्चः = साधुः 'गिळाणस्स' ग्ळानस्य=ज्यरादि पीडितस्य साधोः 'अगिळाए' अग्लानः च ग्लानिरहितो भूत्वा 'झुज्ञा' कुर्यात् वैयाहत्यादिकम् ॥२०॥ म्ळम्-संखाय पेसैळं धम्मं दिद्विमं परिनिब्दुंडे ।

उन्हर्मरगे नियामित्ता आमोक्ष्वाय परिवृष्कांसि ॥२१॥ ॥ ततीय अञ्झयणस्स तइओ उद्देसी समत्ती ॥ तिवेमि ॥ छाया--संख्याय पेपलं धर्म इध्यान परिविष्टेतः । उपसर्गान संविष्यय आमोक्षाय परिवर्जेत ॥२१॥इति वजीमि॥

किया है वह 'घम' कहलाता है। अथवा जिससे अभ्युद्य अर्थात् स्वारी और निःश्रेयस अर्थात् मोक्ष की प्राप्ति होती है, वह धमें कहलाता है। ऐसा धमें श्रुतस्प और चारित्रस्प है। इस धमें को धारण करके समाधियुक्त चित्त्वाला मुनि ज्वर आदि से ग्रस्त दूसरे मुनि की ग्लानि से रहित होकर वैषावृत्य आदि करें ॥२०॥

शब्दार्थ--'दिद्विमं-दृष्टिमान्' जीवाजीवादि पदार्थ के स्वह्य को यथार्थ रूप से जानने वाला 'परिनिब्बुडे-परिनिर्द्धतः'राग सेषविति शांत सुनि 'पेसलं थम्मं-पेशलं धर्मम्' उत्तम श्रुतचारित्ररूप धर्म को संखाय-संख्याय' जानकर' उवसगो-उपसर्गान्' अनुकूल प्रतिकूल उपसर्गों को 'नियामिला-नियम्य' अपने वश में करके 'आमोक्लाय-आमोक्षाय' मोक्षवासिवर्यन्त 'परिव्वए-परिव्रजेत्' संयम का अनुष्ठान करे ॥२१॥

છે. અથવા જેના દ્વારા અલ્યુદય (સ્વર્ગ અને નિઃશ્રેયસની-માક્ષની) પ્રાપ્તિ થાય છે, તેને ધર્મ કહે છે. એવા ધર્મ શ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મ છે. આ ધર્મને ધારણ કરીને સમાધિયુક્ત ચિત્તવાળા મુનિએ ગ્લાનિના ત્યાગ કરીને -પ્રસદ્મ ચિત્તે, તાવ આદિ બીમારીથી પીડાતા મુનિની સેવા કરવી જોઇએ ાર્ગ

शण्डार्थं — 'बिट्टिमं-हिष्टमन्' छवाछव वर्गेरे पहार्थना स्वइपने यथार्थं इपयी काय्वावाणा 'वरिनिव्बुडे-वरिनिर्द्रतः' शणद्वेष वर्णेत शांतमुनि 'वेसलं धम्मं-देशलं धर्मम्' इत्तम श्रुत शारित्रइप धर्मने 'संखाय-संख्याय' काल्पिने 'उत्तम्मो-उत्तमान्' अनुकृण प्रतिकृण इपसर्गिने 'नियामित्ता-निधम्य' पेताने वशमां करीने 'आमोक्षाय-आमोक्षाय' भेक्षप्राप्ति पर्यंत (सुधि) 'प्रविव्वए-वरिव्रजेन्' संयमनुं अनुष्ठान हरे. ॥२१॥

अन्त्रयार्थः — (दिहिम) दृष्टिमान् यथावस्थितपदार्थपरिच्छेद्दवान् (परिनिच्युडे) परिनिच्युतः सागद्वेषरादित्यात् सान्तो सुनिः (पेतलं धम्मं) पेशलं धम्म् सुक्षिण्टं अतुनारित्रस्यं धम्म् (संवाय) संख्याय = झात्वा (उदसग्ते) उपसर्गान् = भन्नुकूल मितिक्लान् (नियामिना) नियम्य = स्वको कृत्वा (आमोक्लाय) आमोक्षाय = मोक्ष-पाप्तिपर्यन्तं (परिच्यप्) परिव्यजेत् = संयमानुष्ठः नं कुर्यात् । 'त्तिवेभि' दृश्यदं व्यविम= कथ्यामीति ॥२१॥

टोका--'दिद्वियं' दृष्टिमान्=जीवाजीवादिपदार्थानां यथावस्थितस्वरूपविष-यक्कानशन् । 'परिनिब्बुडे' परिनिर्धृतः=रागद्वेषरहितः सन् 'पेसलं धम्मं' पेशलं धर्मम्=मनोक्कम् , प्राणिनामहिंसादिषद्वन्यः प्रीतिकारणं धर्मः सर्वेज्ञमणीतं श्रुतचा-रित्रप्रमेदभिन्नम् । 'संखाय' संख्याय=ज्ञात्वः 'आपोपखाय' आयोक्षाय, निक्तोष कर्मक्षयपर्यन्तम् । 'परिव्वए' परिव्रजेत परि सर्वतः संयमानुःटानस्तो भवेत् । 'वि

अन्वयार्थ--पदार्थी के यथार्थ स्वरूप को जानने वाला अर्थात् सम्यग् दृष्टि तथा रागद्वेष से रहित होने के कारण ज्ञान्त सुनि इस सुन्दर घर्म को जानकर एवं उपसमीं पर विजयी होकर मोक्षप्राप्ति पर्यन्त संयम का अनुष्ठान करें।

क्ति बेनि-ऐसा मैं कहता हुं ।२१॥

टांकार्थ -- जो मुनि दृष्टिसम् एक है अर्थात् जीव अजीव आदि पदार्थों के बास्तिविक स्वरूप का झाता है और राग बेच मे रहित होने के कारण प्रकारत है, वह प्राणियों की अहिंसा आदि में प्रकृति कराने के कारण प्रीतिकर, सर्वज्ञपणीन, अन्वरिज्ञ के भेद से भिन्न धर्म को जानकर समस्त कर्मों का क्षय होने तक संयम के परिपालन में निरत रहे।

સૂત્રાર્થ—પદાર્થીના યથાર્થ સ્વરૂપને જાણનાસ એટલે કે સમ્યગ્રદિષ્ટ તથા રાગદ્વેષથી રહિત હૈાવાને કારશે શાન્ત અને સમલાવયુક્ત મુનિએ આ યુત્રવારિત્ર રૂપ ધર્મને જાણીને અને પરીપહા અને ઉપસર્ગો પર વિજય પ્રાપ્ત કરીને, જ્યાં સુધી મેં:ક્ષની પ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી સંવધની આરાધના કરવી એઇએ, 'તિ કેશિ' એવું હું (સુધર્મા સ્વામી) કહું છું. તરફા

ટીકાર્ય —જે મુનિ સમ્યગ્દ પ્રિવાળો છે —એટલે કે જીવ, અજીવ આદિ પદાર્થોના વાસ્તવિક રવરૂપના જાણકાર છે, અને રાગ અને દ્રેષથી રહિત જેલાને કારણે પ્રશાન્ત છે, તેણે અહિંસા આદિમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર હોવાને હીધે પ્રીતિકર, સર્પંત્ર પ્રરૂપિત શ્રુપ ચારિત્ર રૂપ ધર્મને જાણીને, સમસ્ત ફ્રમોંના ક્ષય થાય ત્યાં સુધી, સંયમના પાલનમાં હીન રહેવું જોઈએ. समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्र. श्र. श्र. श्र. श्र. श्र. श्राविकासार्थि सममायोपदेशः रिके वैमि' इति बनीमि=इति श्रव्दः समाप्त्यर्थकः सुधर्मास्वामी जंबुस्वामिनं कथयति− सर्वश्रमुखात् श्रुत्वा प्रतिपादपामि, न तु स्वकपोलकत्प्पन्या कथयामि ॥२१॥ इति श्री विश्वविख्यातजगद्बल्लमादिपदभूपितवालब्रस्मचारि 'जैनाचार्य पूज्यश्री बासीलालबतिविरचित्रायां श्री "समयार्थवोधिन्याख्यायां" व्याख्यायां तृतीयाध्ययनस्य तृतीयोद्देशकः समाप्तः ॥३–३॥

'सि बेमि' यह राज्य समाप्ति का सूचक है। सुधर्मा स्वामी जम्मू स्वामी से कहते हैं-हे जम्बू! भगवान के मुख से सुनकर में यह प्रति-पादन कर रहा हूं, अपनी युद्धि से नहीं कहता हूं ॥२१॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीछालजी महाराजकृत 'सूत्रकृताङ्गसूत्र' की समयार्थयोधिनी ज्याख्या के तीसरे अध्ययन का ॥तनीय उद्देशक समाप्त ३-३॥

'ત્તિ बेमि' આ શખ્દા ઉદ્દેશકની સમાપ્તિના સૂચક છે. શુધમાં સ્વામી જ'ળૂ સ્વામીને કહે છે કે 'હે જમ્ખૂ! આ બધી વાત મેં ભગવાનનાં શ્રીમુખે સાંભળેલી છે. સર્વજ્ઞ પ્રતિપાદિત તત્ત્વનું જ હું તમારી પાસે કથન હંતી રહ્યો છું. મારી પાતાની ગુદ્ધિથી ઉપજવી કાઢેલી આ વાત નથી.' પારાપા જૈનાયાર્થ જૈનધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલ અમહારાજ કૃત 'સૂત્રકૃતાં જસૂત્ર'ની સમયાર્થ બાધિની વ્યાખ્યાના ત્રીજ અધ્યયનના ત્રીજે ઉદ્દેશક સમાપ્ત પાલ-ગા



**लुत्र**कृताङ्गसूत्रे

## अभव तृतीयोपसर्गाऽध्ययने चतुर्थोदेशकः प्रारभ्यते॥

पकान्तमृतीयोदेशकेऽनुक्लमिक्लाश्रीपसर्गाः कथिताः। ताद्दशोपसर्गैः कदाचित् साधोः स्वमार्गात् स्खलनमिष संभाव्यते । स्वलितस्य तस्य साधोः याद्दश उपदेशो भवति, ताद्दशोपदेशमकारश्रतुर्थोदेशके मित्रपादते । अनेन संबन्धेन माप्तस्य चतुर्थोदेशकस्येदमादिमं सूत्रं-'आहंसु' इत्यादि ।

पुष्य-आहंसुं महाँपुरिसा पुर्वि तैत्ततवोधणा । उद्पेण सिर्खिमावन्ना तस्थ मंदो विसीर्थंइ ॥१॥

छाया-- आहुर्भहापुरुषाः पूर्व तप्ततपोधनाः । उदकेन सिद्धिमापशास्तत्र मन्दो विवीदति ॥१॥

#### ॥ चौथा उदेशेका प्रारम्भ ॥

तीसरे उद्देशों में अधुक्त और प्रतिवृत्त इरसगों का वश्यन किया गया है। इस प्रकार के उपसगों से बोई साधु कदान्ति अपने मार्ग से स्वतित भी हो सकता है। अगर कोई साधु स्वतित हो जाय तो उसे जिस प्रकार का उपदेश सन्मार्ग पर आरुढ़ होने के लिए दिया जाता है, वह इस चौथे उद्देशों में प्रतिपादन किया जा रहा है। इस सम्बन्ध से प्राप्त चौथे उद्देशका यह प्रथम सूत्र है 'अश्हंसु' इस्यादि।

द्या ब्दार्थ-'आ।इंस्ड-आहु:' कोई अज्ञानी पुरुष कहते हैं कि 'पुर्टिय-पूर्व'' पूर्वकारुमें 'तस्तवोधणाः-तप्तत्रोधनाः' तपे हुए तप ही जिनकाधन है ऐसे 'महापुरिसा-महापुरुषाः' महापुरुष 'उदएण-उदकेन'

#### ચાયા ઉદ્દેશાના પ્રારંભ-

ત્રીજ ઉદ્દેશકમાં સૂત્રકારે અતુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગોનું કથન કર્યું છે. આ પ્રકારના ઉપસર્ગો સહન નહીં કરી શકવાને કારણે કાઇ કાઇ સાધુ સંયમના માર્ગના પરિત્યાગ પણ કરી દે છે. એવા સંયમથી ભૃષ્ટ થયેલા સાધુને સન્માર્ગ પાછા વાળવા માટે કેવા ઉપદેશ આપવા જોઇએ તે આ ઉદ્દેશકમાં પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. ત્રીજ અધ્યયન સાથે આ પ્રકારના સંખધ્ય ધરાવતા આ ચાથા ઉદ્દેશકનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે—'બ્રાહ્સું' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थ'--आहं यु--आहुः' डैार्ध अज्ञानी पुरुष इस्ते छे हैं 'पुर्तिब-पूर्व'' पूर्व-पंदेशना कालमां 'तत्ततवोषणा -तप्ततपाधनोः' तपेश्चं तप क केस्रोतुः भूत छे स्रोता 'महापुरिसा-महापुरुषाः' सदापुरुष 'वर्रण -वर्केन' कास्या पाछीनुं

# समवार्थवोचिनो क्षेत्रा प्र. थु. अ.३ उ.४ मार्गस्खलितं साधुमुद्दिश्योपदेवाः १६%

अन्वयार्थः — (आहंस्र) आहुः केचन मन्दबुद्धयो बालाः (पुण्वि) पूर्वः (तकः तत्रोधणा) तक्षतपोधनाः = ततं तप पत धनं येणां ते तथा (महापुरिसा) महापुरुषकः (उदयेण) उदकेन = शीतजलसेननेन (सिद्धिमानला) सिद्धिमापला = मोलं माहाः । (मदा) मन्दा — अज्ञानी साधः इत्थं श्रुत्वा (तत्य) तल=शीतजलादिसेवने (विसी-पद्म) विषीदित = मञ्जो भवतीत्यथः ॥१॥

टीका--'आइंस्' आहुः=केचन धर्मतत्त्रमजानाना भन्दबुद्धयः एवं मतिपादथन्ति, किमित्याइ-'महापुरिसा' महापुरुषाः=तारायणमभूतयः मधानपुरुषाः,
'पुर्विव' पूर्वे =पुराकाछे 'तत्तत्रवीधणा' तप्तत्रपोधनाः=तप्तं तप एव धनं येतां ते
तप्तत्रपोधनाः पंचावितपोनिशेषे संतप्तश्चरीराः, इत्थं भृतास्ते महापुरुषाः।
'उदएण' उदकेन=गीतनलेन जल्योपभोगकन्दम्लक्तलादीनामुपभोगेन च। 'सिद्धि-

कच्चाजलका सेवन करके 'सिद्धिमायन्ता-सिद्धिमायन्ताः' सुक्ति को प्राप्त हुवे थे 'मंदो-मन्दो' अज्ञानी पुरुष यह सुनकर 'तस्य-तन्न' चीतल जलके सेवन आदि में 'विसीयह-विषीदति' प्रष्टुल हो जाता है ।१।

अन्ययार्थ—कोई अञ्चानी कहते हैं कि प्राचीन काल में त्रयोधन महापुरुष कच्चे जलका सेवन करके मोक्ष को प्राप्त सुए हैं। इस प्रकार के कथन को सुनकर अञ्चानी साधु शीतलजलके सेवन में प्रवृक्ष हो जाता है।। १।।

टीकार्थ--धर्म के रहस्य से अनिभिन्न कोई मग्दमित ऐसा कहते हैं कि नारायण आदि प्रधान पुरुष प्राचीन कालमें तसत्त्रोधन हुए हैं, अर्थात्त्वा हुआ तप ही उनका धन था-उन्होंने पंचारिन तप करके

सेवन ४रीने 'सिद्धिमाबन्मा-विद्धिमापन्माः' भुष्ठितने आप्त थया छता 'मंदों∻ मन्दो' अज्ञानी पुरुष आ सांसर्णाने 'तत्थ-तत्र' शीतण पाण्मीना सेवन वर्गे-रेभां 'विसीयइ∽विपोदति' प्रयुत्त थर्ध काय छे. ॥१॥

સૂત્રાથે -- કાઇ કાઇ અજ્ઞાની લાકા એવું પ્રતિપાદન કર છે કે પ્રાચીન કાળમાં કેટલાક તપાધન મહાપુરુષોએ કાચા પાણીના (સથિત જળના) હપયાગ કરવા છતાં પણ મેહ્સની પ્રાપ્તિ કરી છે. આ પ્રકારનું કથન સાંભ. ળીને અજ્ઞાની સાધુ શીતળ જળનું સેવન કરવા લાગી નાય છે. પ્રવા

ટીકાર્ય -- ધર્મના રહસ્યથી અનિભિત્ત એવાં કાઈ કાઇ મંદમતિ ક્ષેતિકા એવું કહે છે કે નારાયણ આદિ મખ્યાત પુરુષા પ્રાચીન કાળમાં થઇ મથા હતા. તેઓ તપ્ત તપાધન હતા, એટલે કે જે તપ તેઓ તપતા-જે તપની આરાધના તેઓ કરતા તે તપ જ તેમનું ધન હતું. તેમણે પંચાબન તપ सारका' सिद्धिमापकाः-सिद्धिं मोक्षं माप्तवन्तः । 'तत्थ' तत्र एवं भूतार्थश्रवणेन सारकार्यसद्भावावेशात् 'मंदो' मन्दः=तपः संयमाराधमे असपर्थः 'विसीयइ' विषीद्ति, दुःखं मामोति । परन्तु इमे सावद्यधर्ममितिपादकाः वालाः नेवं जानन्ति-यत् तेषां पूर्वश्रद्धीणां न शीतलजलसेवनेन मुक्तिरमृत् , किन्तु-तापसवतमञ्च-तिष्ठवां जातिस्मरणादिकारणवशात् प्रादुर्भृतकेवलक्षानात् सकलकमेश्वये सत्येव मोक्षप्रसिनाता । मरतादिवत् न तु कन्दमृलफलाद्युपभोगेन मुक्तिरभृदिति ॥स १॥

अपने दारिर को तथा डाला था। सचित्त जल का उपभोग कर के तथा कर्दमूल फल आदि का उपभोग कर के मुक्ति मास की थी। इस प्रकार का कथम सुनकर मनमें यही यात बैठ जाने के कारण संयम पालन में असमर्थ कोई कोई साधु विषाद को प्राप्त होते हैं। किन्तु सावध कर्म की प्रस्पणा करनेवाले ये अज्ञानी नहीं जानते कि उन पूर्वकालीन कावियों ने सचित्त जलके सेवन से सुक्ति प्राप्त नहीं की है। उन्होंने पहले तापस के नतों का आचरण किया। उससे उन्हें जाति स्मरण आदि विशेषज्ञान उत्पन्न हो गया। उनके प्रभाव से भावसंघम प्राप्त कर्के ही वे केवलज्ञानी हुए और समस्तकर्मी का क्षय होने पर ही मोक्ष प्राप्त करने में समर्थ हो सके, जैसे भरत चकवर्त्ती। सचित्त जल या कन्दमूल के खाने से उन्हें सुक्तिप्राप्त नहीं हुई ॥१॥

<sup>ં</sup>તપીને પાતાના શરીરને ક્ષીણુ કરી નાખ્યાં હતાં. તેમણુ સચિત્ત જળ તથા કન્દ્રમૂળ, કળ આદિના ઉપલાગ કરીને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી હતી. આ પ્રકારની વાત સાંબળીને કાઇ કે ઇ મંદમતિ સાધુઓ સંચમથી ભ્રષ્ટ થઈ ન્યા છે. સંચમનું પાલન કરવાને અસમર્થ સાધુઓ આ પ્રકારની તેમની વાત સાચી માની લઈને સચિત્ત જળ આદિનો ઉપલાગ કરતા થઇ જય છે. પરન્તુ સાવઘ કર્મની પ્રરૂપણા કરના શ તે અજ્ઞાની પુરૂપા એ વાત બાળુતા નથી કે નાશયથ્યુ આદિ પ્રાચીન ઋષિઓએ સચિત્ત જળ આદિનું સેવન કરીને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી નથી. તેમણે પહેલાં તાપસાનાં વ્રતાનું સેવન કર્યું હતું. તે કારણે તેમને અતિરમરણ આદિ વિશિષ્ટ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયાં હતાં. તેના પ્રભાવથી સાવસ'યમ પ્રાપ્ત કરીને જ તેઓ કેવળજ્ઞાની થયા હતા અને સમસ્ત કમિના સાવસ'યમ પ્રાપ્ત કરીને જ તેઓ કેવળજ્ઞાની થયા હતા અને સમસ્ત કમિના સાવસ'યમ પ્રાપ્ત કરીને જ તેઓ કેવળજ્ઞાની થયા હતા અને સમસ્ત કમિના સાવસ'યમ પ્રાપ્ત કરીને જ તેઓ માસ પ્રાપ્ત કરવાને શકિતમાન થયા હતા. જેમ કે ભરત ચક્રવર્તી. સચિત્ત જલનું સેવન કરવાથી અથવા કન્દ્રમૂળના આહાર કરવાથી તેમને મુક્તિ પ્રાપ્ત થઇ નથી. 11911

# ंसमयार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.३ उ.४ मार्गस्खलित' साधुमुद्दिश्योणदेशः १४१

तदेव स्पष्टयित-'अभ्रजिया' इत्यादि । पृष्टम्-अभुंजिया नैसी विदेही रामग्रैत्ते ये भुंजिया । वाहुए उद्गं भोचा तहा नारायणे रिसी ॥२॥ छाया--अभ्रक्ता निवैदेही रामगुप्तश्र भ्रक्त्या ।

वाहुक उदकं अवत्वा तथा नारायण ऋषिः ॥२॥

अन्वयार्थः — (नमी विदेशी अधंजिया) निर्मवेदेशी असुक्त्या = विदेशात्रा-निमराहारं परित्यज्य (य) च (रामगुत्ते सुंजिया) रामगुप्तो सुक्त्वा (बाहुए) बाहुकः प्राचनामा कथित् (उदगं) उदकं – शीतं जलं (भोबा) सुक्त्वा = शीतजलं पीत्रा (तहा) तथा (नारायणे रिसी) नारायणः ऋषिः शीतं जलं पीत्वा मोक्षं माप्तवानिति कथयंति ॥२॥

इसी तथ्य का स्पष्टीकरण करते हैं — 'अश्वंजिया' इत्यादि ।

शब्दार्थ-- 'नसी विदेही अभुंजिया-निर्मिवेदेही अभुंतत्वा' विदेह देशका अधिपति निम राजाने आहार छोडकर 'य-च' और 'रामगुत्ते भुजिया-रामगुत्तो भुक्त्वा' रामगुत्तने आहार करके 'बाहुए-बाहुकः' बाहुकने 'उदगं-उदकम्' शीतल जलका 'भोच्चा-भुक्त्वा' सेवन करके 'तहा-तथा' हसी प्रकार 'नारायणे रिसी-नारायण ऋषिः' नारायण ऋषिने 'उदयं-भे,च्चा-उदकं भुक्त्वा' शीतल जलका पान करके मोक्ष प्राप्त किया था ऐसा कहते हैं ॥ २॥

अन्वयार्थ--विदेह जनपद के राजा निम आहार का त्याग करके रामगुप्त आहार का उपभोग करके, बाहुक सचित्त जलका सेवन करके सथा नारायण ऋषि भी जीवल जल पीकर मोक्ष को प्राप्त हुए हैं॥२॥

केल वाततुं वधु २५०८/ इरख इरता तेका इहे छे है-'अमुंबिया' हियाहि-शण्डार्थं—'नमी विदेही अमुंजिया-निर्मवेदेही अमुक्त्वा' विदेख देशना अधिपती नभी राजको आढ़ार छाडीने 'य-च' अने 'रामगुत्ते मुंजिया-राम-गुष्तो मुक्ता' रामशुष्ते आढार इरीने 'बाहुए-बाहुकः' लाहु है 'उद्गं-उद्द-कम्' शीतण पाछीतुं मोच्चा-मुक्ता' सेवन इरीने 'तहा-तथा' आ प्रक्षारे 'बारायणे-नारायण ऋषिः' नारायणु अधिके 'उद्यं मोच्चा-उदकं मुक्ता' शीतण पाछीतुं पान इरीने मेक्ष प्राप्त हथे दिता. कोतुं इहे छे. ॥ रा

સૂત્રાર્થ —વિદેહ જનપદના રાજ્ય નિમ આહારના ત્યાગ કરીને, રામ-'ગુપ્ત આહારના ઉપસાળ કરીને, બાહુક સચિત્ત જલતું સેવન કરીને તથા નારાયણ ઋષિ પણ સચિત્ત જળતું સેવન કરીને મુક્તિ પામેલ છે. ાારા टीका-केचन परतीर्थिकाः साधूनां व्यामोहाय-एनप्रुक्तवन्तः, तद् यया-'नमी' निमः=राजा निदेही, विदेहदेशिवशेषः तत्र भयाः वैदेहाः तिश्वनासिनो-लोकाः ते सन्ति अस्येति वैदेही नमी राजा। 'अश्वंजिया' अश्वन्त्वा मोजनादिक-मक्तर्वेश 'य' च 'रामगुत्ते' रामगुप्तनामकः । 'श्वंजिया' श्वन्त्वा आहारं श्वन्त्वा, तथा 'वाहु स्' बाहुकः=वाहुक्रनामकः 'उदर्ग मोखा' उदकं शीकोदकमेन श्वन्त्वा, तथा 'नारायणे रिसी' नारायणः ऋषिः=नारायण नामा महर्षिः भणीकोदक्रम-चिज्जलं श्वन्देव सिद्धं गताः ॥२॥

अपि च-'आसिछे देनिछे' हत्यादि । प्लम्-अं।सिले देनिछे चेनै दीवार्यणमहारिसी । पारांसरे दैंगं भोचा बीर्यंगिण हरियाणि य ॥३॥ छाया—असिलो देनलक्ष्वैन द्वैपायनमहाऋषिः । पाराञ्चर उदकं भ्रुक्त्वा बीनानि हरितानि च ॥३॥

टीकार्थ — किन्हीं किन्हीं परतीर्थिकोंने साधुओं को भ्रम में डालने के लिए इस नकार कहा है कि-वैदेही अर्थात् विदेह देश के राजा निम ने भोजन आदि त्याग करके ही मोश्र प्राप्त किया, रामगुप्त ने भोजन करके मोश्र प्राप्त किया। बाहुक नामक किसीने सचिस जल का उप-भोग करके तथा नारायण नामक ऋषिने अविस्त जल का उपभोग करके मुक्ति प्राप्त की ॥ २॥

और भी कहते हैं--'आसिले देविछे' इत्यादि । दाब्दार्थ--'आसिले-असिलो ऋषिः' असिलक्सि देविछेचेव-देव-लक्ष' और देवलक्षि 'दीवायणमहारिसी-बैपायनो महाक्रविः' तथा

ટીકાર્થ—કાઈ કે.ઇ પરતીર્થિકા સાધુએાને ભ્રમમાં નાખવા માટે એવી દલીલ કરે છે કે~વેદેહીએ-વિદેહ દેશના રાજા નિમએ ભાજનના ત્યાગ કરીને જ માેલ મેળવ્યા છે, રામગુપ્તે ભાજનના ત્યાગ કર્યા વિના-ભાજનના હપ• ભાગ ચાલુ રાખીને માેલ પ્રાપ્ત કરેલ છે. બાહુક નામના કાઇ પુરૂષે સચિત્ત જળના ઉપભાગ કરીને તથા નારાયણ નામના ઋષિએ શીતળ જળના ઉપ ભાગ કરીને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરેલી છે. ારા

વળી પરતીધિ'કા એવું કહે છે કે--'आसिके देविके' ઇત્યાદિ~--શખ્દા**ય'---'आ**सिके-असिको **ऋषि**.' અસિક્ષઋષિ 'देविके चेव-देवलश्च' અને દેવલઋષિ 'दीवायणमहारिसी-द्वेषायनो महाऋषिः' તથા મહિ<sup>દ</sup> દ્વેષાયન

#### समयार्थयोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र.३ उ.४ मार्गस्वलितं साधुमुहिरयोपदेशः १४३

अन्तयार्थः-(आसिस्टे) असिस्टो ऋषिः (देविस्टे चैव) देवळ्थ ऋषिः (दीवायण-महारिसी) द्वैषायनो महाऋषिः (पारासरे) पराश्चरः (दगं) उदकं=शीवजसं पीरवा (य) च (दिरयाणि वीयाणि) हरितानि वीजानि (भोचा) सुक्त्वा≔मोक्षं मःप्तवा-निति कथयन्तीति ॥३॥

टीका—'आसिके' असिकः=असिको नाम ऋषिः 'चेन' अपि च 'देविके' देवल नामा ऋषिः 'दीवायण महारिसी' द्वेषायनी महर्षिः, अथ च 'पारासरे' पराश्वरः=पाराशरश्च, इत्येते ऋषयः 'दगं' उदकं 'य' च 'दरियाणि वीयाणि' हरितानि वीजानि=शीतोदकवीजहरितादिकं 'भे चाः' अक्त्वा सिद्धिं माप्ताः। एतेहि महाऋषय आसन् एभिर्यत् कृतम् येन च पथा मोशं छब्धवन्तः इमे, माहशैरपि तथैन कर्तव्यम्, न तु तदिपरीतमार्गे॥३॥

महर्षि द्वैषायन 'पारासरे-पराचारः' एवं पराद्यार ऋषि इन लोगोंने 'उदगं-उदकम्' शीतल जलका पान करके 'य-च' और 'हरियाणि बीयाणि-हरितानि बीजानि' हरित वनस्पतियों को 'भोच्चा-भुक्त्वा' आहार करके मोक्ष प्राप्त किया था ऐसा कहते हैं॥ ३॥

अन्वयाध--असिल, देवल, द्वैपायन और परादार नामक ऋषियों ने शीत जल पीकर और हरित तथा बीजों का भोजन करके मोक्ष प्राप्त किया है। ऐसा वे कहते हैं॥ ३॥

टीकाथ--असिल नामक ऋषि, देविलनामक ऋषि दैपायन महर्षि, और पराद्यार ऋषिने शीतल जल, हरितकाय और बीजों का उपभोग करके सिद्धि पास की। ये सब महान् ऋषि थे। इन्होंने जो किया और

'पारास्तरे-पाराश्वरः' એवम् पराशर ऋषि आ द्वे।डे।ओ 'उद्गं-उद्कम्' शीतण भाष्ट्रीतुं सेवन क्रेरीने 'य-च' अने 'हरियाणि बीयाणि-हरितानि बीजानि' द्वेरित वनस्पतिको।'ने। 'भोच्या-सुक्त्वा'आद्वार क्रिने भाक्ष प्राप्त क्रेपी द्वेता. सेवुं क्रेडे छे. ॥।।।

સૂત્રાર્થ -- આસિલ, દેવલ, દ્વૈપાયન, અને પાશશર નામના ઝાષિઓએ શીતળ જળનું પાન કરીને તથા હરિત (લીલાતરી) તથા ખીજોનું ભોજન કરીને માક્ષ પ્રાપ્ત કરેલ છે. એવું તેઓ કહે છે. ॥૩॥

ટીકાર્ય — અસિલ નામના ઝાષિ, દેવિલ નામના ઋષિ દ્વૈપાયન મહાર્ષિ અને પારાશર ઝાષિએ સચિત્ત જલ, હરિતકાય (લીલાતરી) અને બીકોના ઉપલોગ કરીને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી છે. તેઓ મહાન્ ઝાષિએ હતા. તેમણે જે કર્યું, અને જે માર્ગે માલ પ્રાપ્ત કરી તે માર્ગના આપણે પણ આશ્રય

मूलम्-एए पुर्वं महापुरिसा ऑ।हिता इहे संमेता । भोच्चा वीओदेगं सिद्धा ईंड् मेथेमणुंस्सुयं॥४॥ छाया--एते पूर्वं महापुरुषा आख्याता इह संमताः। भुक्ता बीबोदकं सिद्धा इति एतत् अनुश्रुतम् ॥४॥

अन्वयार्थः — (पुच्वं) पूर्वं = पूर्वकाले (प्प महापुरिसा) एते महापुरुषाः (आह्या) आस्वाताः = जगत्मसिद्धाः, तथा (इह) इहास्मिन जैनागमेपि (संक्ता) सम्मताः मान्याः, (तीत्रोदगं) बीजोदकं (मोच्चा) अवत्वा (सिद्धा) सिद्धा = मोक्षं मान्नाः (इइमेयं) इत्येतत् (अणुस्सुयं) मयाऽ नुश्चनं महाभारतादि प्रन्थन इति ॥ १॥ जिस मार्ग से मोक्ष प्राप्त किया, हमें भी वैसा ही करना चाहिये। उनसे विपरीत मार्ग का आश्रय नहीं छेना चाहिए॥ ३॥

दाब्दार्थ--'पुरुवं-पूर्व'' पूर्व कालमें 'एए महापुरिसा-एते महापुरुवाः' ये महापुरुव 'आहिया-आख्याताः' जगत्मसिद्ध थे, तथा 'इह-इइ' इस जैन आगम में भी 'संपता-सम्मताः' मान्यपुरुव थे 'बीओदंग-बीओद्कम्' इन महापुरुवोंने बीज-कन्दमूलादिक और उदक-शीतल जल का 'भोच्या-सुक्त्या' उपभोग करके 'सिद्धा सिद्धाः' मोक्ष प्राप्त किया था 'इहमेयं-इस्पेतत्' यह 'अणुस्सुयं मया अनुश्चतम्' मैं ने (महाभारत आदिमें सुना है।। ४॥

अन्वयार्थ--प्राचीन काल में यह महापुरुष जगध्यसिद्ध थे और जैनागममें भी ये मान्य हैं। ये बीज और सचिस पलका उपभोग करके सिद्ध हुए हैं, ऐसा मैंने महाभारत आदि ग्रन्थों से सुना है ॥ ४॥

લેવા એઇએ તેમના તે માર્ગને અનુસરવાથી જ માક્ષ પ્રાપ્ત થશે-વિપરીત માર્ગ આલવાથી આત્મકલ્યઃણ સાધી શકીએ નહીં. આ પ્રકારનું તેઓ પ્રતિપાદન કરે છે. ॥૩॥

शण्डार्थ'--'पुटवं-पूर्व'' जाना समयमां क 'एए महापुरिसा-एते महापुरुषाः' मा महापुरेषाः पत्रापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' मा महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' का महापुरुषाः' भान्य पुरुष हता 'बीओवर्ग-बीओव्हम्' मा महापुरुषाः को पीक-इन्ह, मूल वर्णे अने इत्ह-शीत्रण पाश्चीनाः 'भोना- मुक्ता' इपलेश होने 'सिद्धा-सिद्धाः' माल्य प्राप्त होते हिस्से प्राप्त हर्षे हते हिस्से का प्रमाशे क्षापुरुषुयं-मयाअनुभूतम्' में (महासारत विशेष्टमा) सांकार्यु छे. । अ।

સૂત્રાર્થ--પ્રાચીત કાળમાં આ પુરૂષા જગતવિખ્યાત હતા. જૈન આગ-મામાં પણ આ પુરૂષાને માન્ય ત્રણવામાં આવેલ છે. તેમણે ખીજ અને

# समयार्थवोधिनी टौका प्र. श्रु. अ.३ उ.४ मार्गस्वलितं साधुमुद्दिद्योपदेशः १४५

टीका-- 'पुट्वं' पूर्वम्=त्रेतायुगादी 'एए महापुरिसा' एते पूर्वेक्ता महा-पुरुषाः द्वैयापनपरात्ररमभूतयः स्वपृथ्या वा । 'रह' इह जैनमतेऽपि मिसद्धा, बहुर मानदृष्ट्या दृष्टाः । ते च सर्वे वीभोद्मां बोनोदकं=त्रीजकन्दमूलादिकम्, उदकं-शीतं जलं च ! 'मोचा' भुक्त्वा सिद्धा' सिद्धाः संजाताः मोक्षं प्राप्ताः । 'रहमेयं-हत्येतत्'=एवं रूपेण 'अणुस्सुयं' मया अनुश्रुतम् । महामारतादि इतिहासे स्कन्दादि पुराणेषु च ! शीतनलादिना शीचादिकं कृतवनतः मृलकलादिकं चाऽ-म्यवहरन्तः सिद्धि गता इति श्रूयते शास्त्रे महाभारतरमृतिपुराणादिषु अन्यतीर्थिका बद्वतीषि भातः ॥४॥

टीकार्थ--पहले जेना आदि युग में यह द्वैपायन, पराकार आदि महापुरुष हुए हैं। यह जैनागमों में भी मसिद्ध हैं और बहुमान की दृष्टि से देखे गए हैं। ये सभी कन्द्रमूल आदि तथा जीतल जल का उपभोग करके सिद्ध हुए हैं। इस प्रकार मैं ने सुना है। महाभारत आदि इतिहास में तथा स्कंदपुराण आदि में इनका कथन उपलब्ध है।

तारपर्य यह है कि अन्यती विक इस बकार कहते हैं कि सचित्र जरू आदि से शौच आदि करते हुए और मूल कल आदि का भोजन करते हुए भी अन्होंने मुक्ति प्राप्त को है। यह वात महाभारत, स्मृति और पुराण आदि में सुनी जाशी है॥ ४॥

અચિત્ત જલના ઉપલોગ કરીને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી છે, એવું મેં મહાભારત આદિ લ-થા દારા સાંજળયું છે. ॥४॥

ટીકાર્ય — પહેલાં ત્રેતા આદિ યુગમાં પૂર્વોક્ત દૈયાયન, પરાશર આદિ મહાપુરુષા થઈ ગયા છે. જૈન આર્મામાં પહ્યુ તે મહાપુરુષાનાં નામના ઉલ્લેખ થયેલા છે અને તેમના પ્રત્યે ખૂબ જ માનની દિવ્ટએ જોવામાં આવેલ છે. તે મહાપુરુષા કન્દમૂળ આદિના આહાર કરીને તથા શીતલ જળનું પાન કરીને સિદ્ધ થયા છે, એવું મેં સાંભળ્યું છે. મહાભારત આદિ ઇતિ-હાસમાં, સ્કન્દ પુરાણ આદિમાં તેમના વાત ઉપલબ્ધ છે. આ કથનનું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે—અન્યતીર્ધિકા એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે સચિત્ત જલ આદિ વડે સ્નાન આદિ કરવા છતાં અને કન્દમૂળ આદિનું લોજન કરવા છતાં પણ દૈપાયન, પરાશર આદિ ઝાપિએ મુકિત પ્રાપ્ત કરેલી છે. મહાભારત, પુરાણ, સ્મૃતિ આદિ ધર્મ થન્થા પણ એ વાતનું સમર્થન કરે છે. મહાભારત, પુરાણ,

पतरुषरं सूत्रकारः माह—'तत्य मंदा' इत्यादि ।
मुख्य-तर्रथ मंदा विसीर्थाते वाहिन्छन्ना वे गहमा ।
पिट्ठेओ परिसैष्पंति पिट्टम्पा य संभमे ॥५॥
छाया—तत्र मन्दा विपीदन्ति वाहिन्छन्ना इत गर्दमाः ।
पृष्ठतः परिसर्पन्ति पृष्ठसर्पी च संभमे ॥५॥

अन्वयार्थः ---(तत्थ) तत्र-तस्थिन् कुश्रुःयुवसर्गे (मंदा) मन्दाः वालाः (वाह-चिछन्ना) वाहच्छिन्नाः भाराकान्ताः (गद्दभा व) गर्दभा इव (विसीयंति) विषीदन्ति= संयमपालने दुःखमनुभवन्ति (संभमे) संभ्रमे अन्त्यादिदाहे (पिष्टसप्पी) पृष्ठस-

इसके अनन्तर सूत्रकार कहते हैं—'तत्थ मंदा' इत्यादि ।

दाव्यार्थ—'तत्थ–तन्न' उस कुश्रुतिका उपसर्ग होने पर 'मंदा–मन्दाः'
अज्ञानी पुरुष 'वाहच्छिन्ना–वाहच्छिन्नाः' भारसे पीडित 'मदभा ब–
मर्दभा इव' गदहे के जैसा 'विसीयंति–विषीदन्ति' संपम पालन करने
में दुःख का अनुभव करते हैं 'संभमे–संभ्रमे' जैसे अग्नि आदिका छपव्रव होने पर 'पिट्टसपी–एष्टसपिणः' लकडे की सहायतासे चलनेवाला
हाथ पैर रहित पुरुष 'पिट्टओ–एष्टतः' भागनेवाले पुरुषों के पीछे पीछे
'परिसप्पंति–परिसपेंन्ति' चलता है उसी प्रकार ये अज्ञानी जन संपम
पालने में सबसे पीछे ही हो जाते हैं ॥ ५॥

अन्ध्यार्थ--कुशास्त्र का उपसमे होने पर अज्ञानी साधु उसी प्रकार संयम पाटन में दुःख का अनुभव करते हैं, जिस प्रकार भारा-

त्थार आह सूत्रधार हक्षे छे है-'तत्थ मंदा' छत्थाहि--

शण्डार्थं—'तस्य-तत्र' ते कुश्रितिने। ઉपसर्भं थाय त्यारे 'मंदा-मन्दाः' अज्ञानी पुरुष 'वाइच्छिन्ना-वाइच्छिन्नाः' लारथी पीडित 'गद्धमा व-गर्दभा इव' गर्धेडानी केम 'विश्वीयंति-विषीद्गित' संयम पालन करवामां हः भने। अनुः भव करे छे. 'छममे-संभ्रमे' केवी रीते अञ्जि वगेरेने। उपद्रव थाय त्यारे 'विद्वख्यी—पृष्ठसर्विणः' लाक्ष्यानी सहायताथी यालवावाणा हाथ, पण वगरने। पुरुष 'विद्वओ—पृष्ठतः' लागवावाणा पुरुषेत्वी पाछण पाछण 'वरिख्यंति—पिर्ध्यर्वन्ति' याले छे ते क प्रकार आ अज्ञानी माध्युसे। सायम पालन करवामां अधारी पाछण क थर्ड लाय छे. सपा।

સ્ત્રાર્થ — જેવી રીતે ભારતું વહન કરવાને અસમર્થ ગઈલ વિષાદના અતુલવ કરે છે, અથવા જેવી રીતે ચાલવાને અસમર્થ પુરુષ અગ્નિના ભય समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्र. थ्र. थ्र. थ्र. मार्गस्थितितं साधुमुद्दिश्योपदेशः १४७ विषाः=काष्ट्रवादुक्तया चलनकर्तारः इस्तपादरहिताः पुरुताः (विद्वश्री) पृष्ठतः पश्चात् (परिसप्तंति) परिसप्तित चलन्ति तयैव इमे संपमपालने सर्वेभ्यः न्यूनाः मदन्तीति ॥५॥

टीका--'तत्थ' तत्र=तिस्मन कृत्सि शास्त्रोपदेशारूबीपसगौदये सित 'संदा' मन्दाः=विवेक विकलाः, न केखिशानादिनेव मोधोऽपि तु शीतोदकादिनापि मवतीति निर्णयं कृत्या 'वाहन्छिन्ना' वाहन्छिन्नाः वहनं वाहः भारः तस्योद्धहनम् तेन छिन्नाः आक्रान्ताः 'गहमा' गर्दभा इव =रासभा इव 'विसीयंति' विपीदंति, यथा गर्दभाः भाराकान्ताः मार्गे एव दुःखभाजो भवन्ति तथा-इमे कुशास्त्रोप-दिशिक्कमेण शिक्षिताः संयममार्गे संयमभारं परित्यच्य शिविलाचाराः सन्तो

क्रान्त गर्दभ दुःखका अनुभव करते हैं। अथवा जैसे चलने में अस-मर्थ पुरुष अग्नि का भय उपस्थित होने पर पिछड जाता है उसी प्रकार वे भी संयम पालने में पीछे रह जाते हैं॥ ५॥

टीकार्थ--कुत्सित शास्त्रों के उपदेशस्य उपसर्ग के उपस्थित होने पर विवेकविद्दीन साधक, केवलज्ञान आदि से ही मोक्ष नहीं होता वरन शीत जल आदि के सेवन से भी होता है, इस प्रकार का निर्णय करके भारवहन से दुर्वल बने दुए गये के समान विषाद के पात्र होते हैं। अर्थात जैसे पोझ से लदे हुए गर्दभ मार्ग में ही दुःख का अनुभव

ઉપસ્થિત થાય ત્યારે બીજા લાેકા કરતાં પાછળ રહી જાય છે, એજ પ્રમાણે કુશાસના ઉપસર્ગ ઘાય ત્યારે અજ્ઞાની સાધુ સંયમનું પાલન કરવામાં વિષાદ અનુભવે છે અને સંયમના માર્ગ આગળ વધવાને અદલે સંયમના પાલનમાં શિધિલ અની જાય છે. ાાપા

ટીકાર્ય -- જ્યારે કુશાસ્ત્રોના ઉપદેશ રૂપ ઉપસર્ગ ઉપસ્થિત થાય છે ત્યારે વિવેકહીન સાધક સંયમના માર્ગિયી બ્રષ્ટ થઇ જાય છે. તે એવું માનતો થાય છે કે કેવળત્તાન આદિ દારા જ માસ પ્રાપ્ત થતા નથી, પરન્તુ શીતલ જળ, કન્દમૂળ આદિના સેવનથી પણ માસ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રકારના નિર્ણય કરવાને કારણે તે ભારવહત કરવાને અસમર્થ ગપેડાની જેમ વિવાદને પાત્ર અને છે એટલે કે ભારે બાંજો વહત કરતા ગધેડા જેવી રીતે માર્ગમાં જ વિવાદના અનુસવ કરે છે, એજ પ્રમાણે વિપરીત ઉપદેશ સાંભળીને

मोक्षमनवाय संसारे एव दुःलायन्ति। दृष्टान्तान्तरं दृष्ठीयति-संममे इति। 'संममे' संभ्रमे=भग्न्यादिसये समुपस्थिते सिंत उद्भान्ताः 'पिट्टसप्पी' पृष्ठसर्पिणः पंगवः भण्डट जनस्य—'पिट्टओ पिसप्पंति' पृष्ठतः परिसप्नितः=पृष्ठतो गच्छन्ति, नाऽ-मगामिनो भवन्ति। तथैव-इमे झानकियाम्यां मोक्षो मवतीति अज्ञानानाः नेम्या-दिमार्गानुसारिणः शीतोदक्षीजभोजकाः मोक्षं पति मृष्ट्या अपि मोक्षगतयो न मवन्ति। किन्तु तस्मिन्नेय संसारे अनन्तकारं परिभ्रवन्ति, येषामपि सिद्धिगमन-मभृत् न तेषां भीतोदकादि सेवनात् किन्तु कुतिवत् ज्ञातातिस्मरणादिमत्ययावास-करते हैं उसी प्रकार खोटे शास्त्रों से विपरीत शिक्षा पाये द्युए वे साधु भी संयममार्ग में संयम के भारको त्याग करके शिक्षाचार परायण यन जाते हैं। वे मोक्ष न प्राप्त करके संस्थार में ही दुःखका अनुमव करते हैं।

इसी विषय में दूसरा हथाला दिखलाते हैं-अग्नि आदि का अय खपस्थित होने पर घषराए छुए लँगडा पुरुष भागनेवाले दूसरे लोगों के पीछे पीछे चलते हैं-जनसे विष्ण आते हैं। वे आगे नहीं यह पाते। इसी प्रकार ज्ञान और किया से भोक्ष होता है, इस तथ्य को न जानने बाले और निम आदि के मार्ग का अनुसरण करनेवाले, सबिस जल और बीजों का उपभोग करनेवाले मोक्षमार्ग में प्रवृत्त होकर भी मोक्ष गमन नहीं कर सकते। वे अनन्तकाल तक संसार में ही परिश्रमण करते हैं। जिन्होंने भी मोक्ष प्राप्त किया है, उन्हें द्वीतोदक के सेवन से नहीं प्राप्त सुभा। उन्हें जानिस्तरण आदि किसी कारण से सम्बग्न-

સંચમતા માર્ગેથી ચલાયમાન થતાર સંવધતા ભારતા ત્યાંગ કરીને શિથિ-હાચારી અતનાર-સાધુને પશુ ત્યાંદ જ અતુભવવા પડે છે. તેઓ માૈક્ષ પ્રાપ્ત કરવાને બકલે સંસારમાં જ અટવાયા કરે છે અને દુઃખના ખતુભવ કર્યા કરે છે.

આ વિષયને અનુલર્ફાને એક બીજી દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવે છે-ખિરન ખાદિના ભય ઉપસ્થિત ઘાય ત્યારે લંગડા પુરૂષ દોડી ન શકવાને કારશે બીજા ભાગનારા લોકોની પાછળ રહી જાય છે, એજ પ્રમાશે 'જ્ઞાન અને ક્રિયાથી માેક્ષ મળે છે,' આ તથ્યને નહીં જાણનાર અને નિમ આદિના માગે'ને અનુસરનારા, સચિત્ત જળ અને બીજોના ઉપભોગ કરનારા લોકો માેક્ષમાર્ગમાં પવૃત્ત થવા છતાં પણ માેક્ષગમન કરી શકતા નથી. તેઓ અનંત કાળ સુધી સંસારમાં જ પરિશ્વમણ કર્યા કરે છે. એ વાત તાે નિશ્વિત્ત છે કે એમણે ગોક્ષ પ્રાપ્ત કરી છે તેમણે શીતાદક (શીતળ જલ) ના સેવનથી જ માક્ષમાપ્ત કરેલ નથી. તેમને કાઈ પણ કારણે જાતિસ્મરણ આદિ જ્ઞાનની,

#### समयार्थवोधिती टीका प्र. श्रु. ब.३ उ.४ मार्गस्विततं साधुमुद्दिश्योगदेशः १४९

सम्यग्द्वानचारित्रवतामेव वरुकलवीरमञ्जानामिव सिद्धिगमनमभूत् न पुनः कदा-चिद्पि सर्वविरतिपरिणामभावकारणभावमन्तरेण शीतोदकवीजाण्युपभोगेन जीतो-पमर्दसावधकर्मणेति ॥५॥

मक्रुतिषये मतान्तरमि दर्शयित खण्डनाय-'इहमेगे' इत्यादि । मुलम्-इहेमेगे उभासंति सायं सायेण विक्तइ । जे तत्थ आंशियं मेग्गं परमं च समाहिए ॥६॥ छाया—इह एके तुभाषन्ते सातं सातेन विद्यते । ये तत्र आर्थ मार्गन्तु परमं च समाधिकम् ॥६॥

ज्ञान दर्शन और चारित्र की प्राप्ति हुई। तभी वे वस्कल चीरी आदि की तरह सिद्धि प्राप्त करने में समर्थ हो सके। सर्वविरितिरूप भाव चारित्र मोक्ष का कारण है। उस के अभाव में शीतोदक और बीज का उपभोग करने रूप जीविहेंसामय सावयकमें से कदापि मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती॥ ५॥

प्रस्तुत विषय में मतान्तर का खण्डन करने के लिए उसे दिखलाते हैं--'इह मेगे' इस्पादि।

चान्दार्थ--'इह-इह' इस मोक्ष प्राप्ति के विषय में 'एगे-एके' कोई शाक्यादि मतवाले 'मासंति-भाषन्ते' कहते हैं कि 'सातं-सातम्' सुल 'सातेन-सातेन' सुखसे ही 'विज्ञह-विद्यते' प्राप्त होता है 'तत्थ-तत्र' इस मोक्ष के विषयमें 'आरियं-आर्यम्' समस्त हेय धर्म से दूर

તથા સમ્યગ્ર જ્ઞાન. દર્શન અને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થઇ હતી. ત્યારે જ તેઓ વલ્કલ, ચીરી આદિની જેમ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી શકવાને સમર્થ થયા સર્વવિરતિ રૂપ ભાવચારિત્ર માેલનું કારણ ત્રણાય છે. જે તેના અભાવ હાય તાે શીતાદક અને બીજના ઉપલોગ કરવા રૂપ જીવહિંસામય સાવદ્ય કર્મ વઢે માેલની પ્રાપ્તિ કદી પણ થઇ શકતી નથી હયા

પ્રસ્तुत विषय સંખંધી જે અન્ય મોતા છે તે પ્રકટ કરીને તેમનું સૂત્રકાર ખંડત કરે છે--'इह मेगे' કત્યાદિ---

શખ્દાર્થ — 'ફ્રફ્--ર્ફ્ફ' માેક્ષ પ્રાપ્તિના વિષયમાં 'एके-एके' કાઇ શાકચ વગેરે મતવાળા 'માસંતિ-भाषन्ते' કહે છે કે 'સાતં-સાતમ્' સુખ 'स्रातेन-सातेन' સુખથી જ 'વિज्जइ-વિદ્યતે' પ્રાપ્ત થાય છે, 'તત્ય-તત્ર' આ માેક્ષના વિષ-થમાં 'ब्रारिय'-श्रार्यम् ' સમસ્ત હેય ધર્મથી દૂર રહેવાવાળા તથિ'કર પ્રતિ- अन्द्रयार्थः -(१ह) इहास्मिन् मोक्षगमनाधिकारे (एगे) एके=केचन शाक्याद्य (भासंति) भाषन्ते-कथयन्ति, (सातं) सातं=छुखं (सातेन) सातेन छुखेनेव (विज्ञह) विद्यते प्राप्यते (तत्थ) तत्र=मोक्ष्विषये (आरियं) आर्यम्=समस्त हेय-धर्मतो दूरं तीर्धकरमितपादितम् (मग्गं) मार्गं ज्ञानदर्शनचारित्ररूपं (प्रमं समा-हिए) प्रमं च समाधिकं झानदर्शनचारित्ररूपम् एनं धर्मं (जे) ये जना त्यनन्ति ते स्वार्थन्नष्टा मनन्तीति ॥६॥

टीका--'इइ' इह मोक्षगमनविचारपवाहे 'एगे' एके=शावयमतानुवायिनः स्रोचादिनोपत्तप्ताः दंडिपभृतयः 'उ' तु शब्दः शीतोदकादिमोजिभ्योऽस्य पार्थवयं दर्शवति-'भासंति' भाषन्ते=झुनन्ति । 'सायं सायेण विज्वह' सातं सातेन विद्यते,

रहनेवाला तीर्धकर प्रतिपादित 'मग्गं-मार्गम्' ज्ञानदर्शनचारित्ररूप मार्ग 'परमं समादिए-परमं सनाधिकम्' परम ज्ञांतिको देनेवाला है इस धर्म को 'जे-ये' जी पुरुष छोडते हैं वे अज्ञानी जन स्वार्थ से पतित होते हैं॥ ६॥

अन्वयाध--कोइ शाक्य आदि कहते हैं कि साता से ही साता की प्राप्ति होती है अर्धात सुख भोगने से ही सुख मिलता है, किन्तु जो लोग तीर्थं करप्रतिपादित आर्षपार्ग को, जो सम्पाजानदर्शन बारित्र रूप है, त्याग देते हैं वे स्वार्थ से भ्रष्ट होते हैं ॥ ६॥

टीकार्थ--मोझ के प्रकरण में झारूप आदि तथा केशलुं चन आदि में कष्ट माननेच। छे दंड़ी आदि इस प्रकार कहते हैं-मोझ का सर्वोत्कृष्ट

पाहित 'मर्गन-मार्गम्' हानहर्शन स्वस्त्रिह्म भार्य 'परमं समाहिए-परमं समा-विकम्' परभ शांति पभाडवावाणा छे व्या धर्भने 'जे-ये' के पुरुष छे है ते अज्ञानी भाषुसा स्वार्थथी पतित थाय छे. ॥१॥

સ્ત્રાર્થ - કેાઇ શાકય અદિ મતવાદીઓ એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે --સાતા દ્વારા જ સાતાની પ્રાપ્તિ થાય છે, એટલે કે સુખ ભોગવવાથી જ સુખ મળે છે, પરન્તુ જે લાેકા તીર્થ કર પ્રતિપાદિત, સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ ઉત્તમ માર્ગને: ત્યાંગ કરે છે, તેઓ કદીપણ આત્મકલ્યાણ સાધી શકતા નથી, પણ દુ:ખ જ ભોગવ્યા કરે છે. હાદ્દા

ટીકાર્ય – શાકય આદિ પરતીર્થિકા તથા કેશલું ચન અ.દિને કષ્ટજનક માનનારા દંડી આદિ લાકા માહ્યપ્રાપ્તિ વિષે એવું મંતવ્ય ધરાવે છે કે વિષય જનક સુખ વડે જ માહ્યતું સર્વેત્કૃષ્ટ અને અનંત સુખ ઉત્પન્ન થાય છે. समयार्थवोधिमी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ४ स्वतितस्य साधोरुपदेशः १५१

सातं-मोक्षमुखं निरतिशयाऽपरिच्छिश्रम् । सातेन-विषयजनितसुखेनैव जायते । तथा च वचारो वदन्ति---

'सर्वाणि सर्वानि सुखेरतानि सर्वाणि दुः लाच समुद्धिमन्ते । तस्मात्सुलार्थी च सुखाय दद्यात सुखमदाता छमते सुलानि ॥१॥

न केवरं सुलादेव, सुलिमित्यत्र वचनमेव ममाणम्, किन्तु युक्तयोऽि भवन्ति । तथाहि—कारणमनुसरित कार्यम्, याद्यां कारणं ताद्योव मवति कार्यम्, न तु तिक्व-परीतम्, यथा वटनीजात् वटांकुरमेव जायते, न तु अस्मादन्यस्य विज्ञातीयस्य। एतमेहळीकिकसुलादेव मोक्षसुखं स्थान्तत् लोचादि दुःसात् कथमपि तिक्विजाती-एवं अनन्त सुख विषयज्ञन्ति सुखं से ही उत्पन्न होता है। कहनेवाछे

संसार के समस्त प्राणी सुल में रत हैं, सब दुःख से घबराते हैं, अतएव जो सुल का अभिलाषी है वह दूसरों को सुल पहुँचावे। जो दूसरों को सुख देता है वह स्वयं सुख प्राप्त करता है॥१॥

कहते भी हैं---'सर्वाणि सत्त्वानि सखेरतानि' इत्यादि ।

सुल से सुल की प्राप्ति होती है, इस विषय में केवल वचन ही प्रमाण नहीं है बलिक युक्तियां भी विद्यमान हैं। वह इस प्रकार हैं- कार्य कारण का अनुसार करता है। जैसा कारण होता है वैसा ही कार्य होता है उससे विषरीत नहीं होता। जैसे वट के बीज से वट का ही अंकुर उत्पन्न होता है। अन्य बीज से अन्य विज्ञातीय अंकुर उत्पन्न होता है। अन्य बीज से अन्य विज्ञातीय अंकुर उत्पन्न नहीं होता। इसी प्रकार ठीकिक सुल्व से ही मोक्ष का सुल हो सकता है, ठोच आदि के दुःख को सहन करने से नहीं। दुःख

स्थेवा बेहिं। के छे हे--'सर्वाणि सत्त्वानि सुखेरतानि' र्एत्याहि--

'સ' સારમાં સમસ્ત પ્રાહ્મીએ સુખમાં રત (પ્રવૃત્ત) છે. બધાં દુઃખથી ગબરાય છે. તેથી એવું કહી શકાય કે જે સુખની અભિલાવા રાખતા હૈાય તેથે સૌને સુખ આપવું જોઈએ. જે બીજાને દુઃખ દે છે તે પાતે જ દઃખી થાય છે. ાવા

સુખ દ્વારા જ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, આ કથનનું માત્ર વચન દ્વારા જ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું નથી, પણ તર્ક, દલીલા આદિ દ્વારા પણ તેઓ તેનું સમર્થન કરે છે—કાર્ય કારણનું અનુસરણ કરે છે. જેનું કારણ હાય છે, તેનું જ કાર્ય થાય છે—કારણથી વિપરીત કાર્ય સંભવી શકતું નથી. વડના બીજમાંથી વડનું જ બીજ ઉત્પન્ન થઇ શકે છે. કાઈ પણ બીજ વિજન તીય અંકુરની ઉત્પત્તિ કરી શકતું નથી. એજ પ્રમાણે લીકિક સુખ વડે જ यस्य मोक्षस्योद्भवाञ्च। आगमोऽष्यमुगेवार्थं पुष्णाति ।

'मणुष्णं मोयणं मोचा मणुष्णं सयणासणम् । मणुष्णंसि अगारंसि मणुष्णं झायप मुणी ॥१॥' छाया—मनोज्ञं मोजनं सक्त्या मनोज्ञे शयनासने ।

मनोझे आगारे मनोझं ध्यायेत मुनिरिति ॥१॥

तथा--- 'मृद्रीशय्वा पातरुत्याय पेनाः मक्तं मध्ये पानकं चापरह्वे । द्राक्षाखण्डं त्रर्करा चार्द्धरात्रे मोस्रधानते शाक्ष्यपुत्रेण दृष्टा ॥१॥

अतः स्थितं यत् मुखेनैन सुखावाहिः । न तु लोचादिना कायक्रेशसहनेन । प्रत्युतः तेनाऽऽत्तिध्यानसमुद्भवाद् एवं मोहमुग्धमतयः 'जे' ये केचन शाक्यादयः अध-

को सुगतने से उससे विजातीय मोक्षसुम्ब की प्राप्ति की आद्या नहीं की जा सकती। आगम भी इसी पात का सर्यधन करता है-'मणुण्णं भोषणं भोच्चा' इश्यादि।

'मनोज्ञ भोजन करके, मनोज्ञशय्या और आसन का उपभोग करके और मनोज्ञ गृह में नियास करके सुनि मनोज्ञ ध्यान करता है।१। और भी कहा है-'सृबीशय्या प्रातस्त्थाय पेयाः' इत्यादि।

कोमल वाय्या, प्राताकाल उठते ही पेय का पान, मध्याह में भोजन, अपराह में पान, अर्धराष्ट्रि में द्राक्षा लांड और वार्करा का उप-भोग और अन्त में मोक्ष! ऐसा वाक्यपुत्र (बुद्ध) ने देखा है। तास्पर्य यह है कि सुखपूर्वक रहने से ही आगे मोक्ष का सुख प्राप्त होता है॥१॥

# अतएव यह सिद्ध हुआ कि सुख से ही सुख की प्राप्ति होती है, होच

भेक्षनुं सुण प्राप्त થઇ શકે છે, લાંચ આદિનું દુ:ખ સહન કરવાથી भेक्षनुं सुण मणी શકતું નથી દુ:ખને લાગવવાથી તેના કરતાં વિજાતીય મેક્ષના સુખની પ્રાપ્તિ થઇ શકતી નથી. તેમના આગમામાં પણ એજ વાતનું સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે કે—'मणुण्णं भोयणं भोचा' ઇત્યાદિ—

'મનાત્ત લાજન કરીને, મનાત્ર શચ્યા અને આસનના ઉપલાગ કરીને અને મનાત્ર ઘરમાં નિવાસ કરીને મુનિ ધ્યાન ધરી શકે છે.'

वणी क्षेतु' इह्यं छे हे--'मृद्धीशच्या भातहत्थाय पेयाः' श्रियाहि--

કામળ શચ્યા, પાત:કાળે ઉઠતાં જ પૈયનું પાન, મધ્યાહને સિજન, ભપાર પછી પૈયનું પાન, મધ્યરાત્રે દ્રાક્ષ, ખાંડ અને સાકરના ઉપસાગ અને અન્તે માફ્ષ! એવું શાકચપુત્રે (બુદ્ધે) જોયું છે. તાત્પર્ય એ કે કે સુખપૂર્વંક રહેવાથી જ આ બરે મેહ્કતું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. તાવા

તેએના આ પ્રકારની દલીલા દ્વારા એલું સિન્દ્ર કરવાના પ્રયત્ન કરે 🤴

षन्ति ते तस्थ' तत्र=तिसन् सोक्षमार्गिवनारमवाहे सम्राहिधते सित-'आरियं मनगं' व्यार्थमार्गम् आरात् दृरं जातः सर्वहेयधर्मेन्यः इति आर्थः स चासौ मार्ग इनेति आर्थमार्गः। भगनता सर्वहेन महावीरेण मद्गितो मोक्षमार्गः, ताहसमार्थः मार्ग ते परिस्यजन्ति। तथा 'पःमं समाहिष्' परमं च समाधि=सम्यक्दर्शन-भानचारित्रयास्मकं रत्नवयं च परिहरन्ति ते सर्वधैव धन्दः चातुर्गितिकसंसार-कान्तारमेन सर्वदा परिश्रमन्ति।

तथाहि-यत्तैरभिहितप्-'कारणाऽनुरूपमेत कार्य जायते' तम्र गुक्तम् । कद्य-चिद्रन्यथामावस्यापि दर्शनात् यथा हरवते-गर्देभग्रुत्रयोगेन गोमयात् वृश्विकस्य

आदि कायक्छेश सहन करने से नहीं । कायक्छेश से तो उलटा आर्त्तश्यान उत्पन्न होता है।

मूढमित शाक्य अरिद्कों का यह कथन है। इस कथन को मान्य करके जो अज्ञानी आर्थ अर्थात् समस्त हेय।(त्यागने योग्य) धर्मों से दृष्ट एवं अमण भगवान महाबीर के द्वारा उपदिष्ट मोक्षमार्ग का परित्याग कर देते हैं तथा परमसमाधि अर्थात् सम्यग्दर्शन आदि को त्याग देते हैं, वे स्वथा मन्द प्राणी चातुर्गतिक संसाररूपी अटबी में भटकते हैं।

कारण के अनुक्ष ही कार्य होता है, उनका यह कथन एकान्त रूपसे समीचीन नहीं है। कभी कभी इस नियम का भेग भी देखा जाता है, अर्थात् कारण से विलक्षण भी कार्य होता है। जैसे गर्दभ

કે સુખ વડે જ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, લે.ચ આદિ કાયક્લેશ સહન કરવાથી સુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી. કાયક્લેશ હારા તો ઊલટું અન્તિધ્યાન થાય છે. મૂઠમતિ શાક્ય આદિ પરતીર્વિકાની ઉપયું કત માન્યતા છે. આ માન્યતાને માન્ય કરીને જેઓ સમસ્ત હેય (ત્યાગ કરવા યોગ્ય) ધર્મોથી ભિન્ન એવા શ્રમણ ભયવાન્ મહાવીર દ્વારા પ્રરૂપિત સર્વેત્રૃષ્ટ મેાક્ષમાર્ગાના પરિસાગ કરે છે તથા પરમ સમાધિના સમ્યગ્દર્શન આદિના ત્યાગ કરે છે, એવા મન્દમતિ લોકો સાર ગતિવાળા સંસારરૂપી કાનનમાં લટકયા કરે છે.

'કારણને અનુરૂપ જ કાર્ય થાય છે,' આ પ્રકારનું તેમનું કેશન એકાન્ત રૂપે (સંપૂર્ણત:) ચેગ્ય નથી. કેંદું કે ઇ વાર આ નિયમમાં ભંગ પણ થતો જેવામાં આવે છે. એટલે કે કારણથી જુદા જ પ્રકારનું કાર્ય પણ સંભવી શકે છે. જેમ કે—

ગધેડાના મૂત્ર સાથે છાણના યોગ થવાથી વી'છીની ઉત્પત્તિ થાય છે, દાવાનળ વડે બળો ગયેલા નેતરના મૂળમાંથી કદલી વૃક્ષની દત્પત્તિ થાય છે, सम्बद्भवः, वनान्निद्रध्येत्रम्लात् कदलीष्ट्रसस्योत्वत्तिः, आमतण्डलप्रलसंसिकः भूतलात् रक्तवणीविशेषिवशाकस्य समुत्वतिभवतिः दथा गोलोमतो दुर्वा जायते । तथा-यदिषि मनोज्ञाद्दश्रादिकं सुखकारणवया-उपक्षित्तम्, तदिष न सम्यक् । मनोज्ञाद्दारसेवनेनापि रोगादिसंपवात् ।

र्कि च-वैषयिकन्तु दुःखमतीकारकारणतया मुखं भवितुं नार्हति । विषय-जनितसुखस्य सर्वदेव दुःखमिळितत्वात् दुःखरूपतेव विद्यते । योऽयन्तत्र मूढानां सुखाऽऽभासः सोऽपि दुःखरूप एव । तदुक्तम्-

> दुःखात्मकेषु विषयेषु सुखाऽमिमानः, सौष्यात्मकेषु नियमादिषु दुःखनुद्धिः। उत्कीर्णनर्णपद्यंक्तिःरिनाऽन्यरूपा, सारूप्यमेति विषरीतगतिभयोगात्॥

के मूत्र का योग होने पर गोषर से विच्ह की उत्पत्ति हो जाती है, दावानल से दग्ध वेत के मूल से कदली घुक्ष की उत्पत्ति होती है, कच्चे तन्दुल एवं जल से सिक्त भूतल से लाल रंग का एक विशेष शाक उत्पत्न होता है तथा गोरोम से दूब की उत्पत्ति देखी जाती है।

मनोज्ञ आहार आदि को सुख का कारण कहना भी ठीक नहीं क्योंकि उसके सेवन से भी रोगःदि की उरपन्ति देखी जाती है। इसके अतिरिक्त वैषयिक सुख वास्तव में सुख ही नहीं है, वह तो दुःख का ही कारण होता है। वैषयिक सुख में दुःखों का सम्मिश्रण रहता है, अतएव वह विषमिश्रित भोजन के समान वस्तुतः दुःख ही है

કાચા તન્દુલ (ચાખા) અને પાણી વડે સિક્ત ભૂતલમાંથી લાલ રંગનું એક વિશિષ્ટ શાક ઉત્પન્ન થાય છે, તથા ગેત્રામ (ગાયની રુવાંટી) વડે દૂબ (ઘાસ)ની ઉત્પત્તિ થાય છે.

મના સ આહાર આદિને સુખના કારશારૂપ ગણવા તે પણ ઉચિત નથી, કારશા કે તેના સેવનથી પણ રાગાદિની ઉત્પત્તિ થતી જોવામાં આવે છે. વળી વૈષયિક સુખ વાસ્તવિક દેષ્ટિએ જેતાં સુખ રૂપ જ નથી, તે તેા દુઃખના પ્રતીકારના જ કારશા રૂપ હોય છે. વૈષયિક સુખમાં દું.ખેતું સમિત્રશા રહે છે, તેપી વિષમિશ્રિત લે.જનની જેમ તે ખરી રીતે તેા દુઃખ રૂપ જ હોય છે. મૃઢ માણાસો જ તેને સુખરૂપ માને છે, પરન્તુ ખરી રીતે તેા તે સુખાલાસ રૂપ હોવાને કારણે દુઃખ રૂપ જ છે. કહ્યું પણ છે કે—

१५५

समयार्थवोधिनो टीका प्र. थु. अ. ३ उ. ४ स्लिटितस्य साधोरुवदेशः

सिकेतिभाषाविसिद्धवर्णवत् दर्शने विषयीतं दृश्यते सुद्रेण च सम्यगाकारेण दृश्यते इति।

एताहरां सुलं परमानन्दमोक्षसुखस्य कारणं कथं स्यात्, कथमपि कारणभावं नाश्रयन्ते इति। यदपि केशलोचादिकं दुःखकारणतया भवद्भिः प्रतिपादितम्, मृद पुरुष ही उसे सुख मानते हैं किन्तु असल में सुखाभास होने के कारण वह दुःख है। कहा भी है 'दुःखात्मकेषु विषयेषु ' हत्यादि।

अज्ञानी जीवों की गति कैसी विपरीत होती है। जो विषय दुःखरूप हैं उन्हें वे सुखरूप मानते हैं और जो यमनियमसंयम आदि सुबरूप हैं उन्हें दुःखरूप समझते हैं! किसी धातु पर जो अक्षर या वर्ण अंकित किये जाते हैं, वे देखने पर उरुटे दिखाई देते हैं, परन्तु जब उन्हें मुद्रित किया जाता-छापा जाता है, तब सीधे हो जाते हैं! संसारी जीवों की सुखदुःख के विषय में ऐसी ही उरुटी समझ होती है।

इस प्रकार पर पदार्थी पर अवलम्पित, इन्द्रियों ग्राह्म, कर्मबन्ध का कारण, दुःखका मूल, क्षणविनश्वर और अनैकान्तिक विषय सुख स्वावलम्बी, इन्द्रियागोचर दुःख से अस्पृष्ट शाधित और ऐकान्तिक मुक्तिसुख का कारण किस प्रकार हो सकता है ? इनमें कोई अनुरूपता नहीं है, अतएव आपके कथनानुसार भी विषयसुख मोक्षसुख का कारण नहीं हो सकता।

અજ્ઞાની મતુષ્યોના સ્વભાવ કેવા વિચિત્ર હાય છે! વિષયા કે જે દુ: ખ રૂપ છે તેમને તેઓ સુખરૂપ માને છે, અને યમ, નિયમ, સંયમ આદિ જે સુખરૂપ વસ્તુઓ છે તેમને તેઓ દુ:ખરૂપ સમજે છે. કાઈ ધાતુના સિક્ષા પર જે અક્ષરા અયવા વર્જ્યા અંકિત કરવામાં આવે છે, તેમને જેવામાં આવે તા ઉલટા દેખાય છે, પરન્તુ જયારે તેમને મુદ્રિત કરવામાં-છાપવામાં આવે છે, ત્યારે તેઓ સવળા દેખાય છે. સંસારી જીવાની સુખદુ:ખના વિષયમાં એવી જ ઊલટી સમજ હાય છે.

અક પ્રકારનું પર પદાર્થા પર અવલં ખિત, ઇન્દ્રિયે દ્વારા શાદ્ય કર્મ ખન્ધના કારણરૂપ, હું ખતું મૂળ, ક્ષણવિનશ્વર અને અનેકાન્તિક વિષયમુખ સ્વાવ-લંખી, ઇન્દ્રિયાગાંચર, હું ખધી અલ્પૃષ્ટ, શાધ્વત અને એકાન્તિક મુક્તિ સુખતું કારણું કેવી રીતે હાઈ શકે ! તેમનાં વચ્ચે કેં:ઇ પણું પ્રકારની અનુરૂપતા (સમાનતા) જ જણાતી નથી, તેથી આપના કઘનાનુસાર પણું વિષયમુખ માક્ષ સુખતું કારણું હાઇ શકતું નથી.

<sup>&#</sup>x27;दुःखात्मकेषु विषयेषु' धत्यःहि---

तदपि अन्यसःवानामेव दुःखकारणं के अञ्चेचादिकम् । महापुरुवाणां परमार्थविन्ता-परायणानां महत्सच्यतपा सर्वमेवैतत् सुव्यत्वैत भवति ।

अपगदभयरागभेदीमुनिः तृणादि संन्दारकेऽपि शयानो याद्यं सुखं छमते ताद्यां सुखं चक्रवर्तिनामपि न भवति । तथोक्तम् -

'तणसंधारनिसण्णो वि मुणिवरो भद्ररागमयमोहो । जं पावई मुत्तिसुहं कत्तो तं चक्कग्टी वि ॥१॥' छाया — तृणसंस्तारनिष्ण्णोऽवि मुनिवरो भ्रष्टरागमदमोहः । यरपाष्ट्रोति मुक्तिसुखं कुतस्तन् चक्रवर्स्यपि ॥१॥

आपने केशलोच आदि को दुःख का कारण कहा है किन्तु वह कायर पुरुषों को ही दुःख का कारण होता है। परमार्थ के चिन्तन में परायण महापुरुष महान् सन्दर्शाली होते हैं। उनको वह सुखावह ही होता है।

रागद्वेष मदमोह आदि विकारों से रहित सुनि घास की शब्या पर शयन करता हुआ भी जिस अनिर्वचनीय सुख का अनुभव करता है, वह सुख तो चकवर्तियों के नसीव में भी नहीं होता। कहा भी है-'तण संधारनिसण्णो वि' इत्यादि।

तृणों के संस्तारक पर आश्रीन सुनि रागदेव मदमोह से रहित होने के कारण जिस निर्श्वास सुख की अनुभूति करता है, यह सुख चकवर्ती को कहां प्राप्त हो सकता है ?

આપે કેશલું અને આદિને દુઃખનું કારણ કહ્યું છે, પરન્તુ તે માત્ર કાયર પુરુષાને માટે જ દુઃખનું કારણ અને છે. પરમાર્થના (આત્મહિતના–માક્ષતા) ચિન્ત્વનમાં પરાયણ મહત્પુરુષા ખૂબ જ સત્ત્વશાળી હોય છે તેમને માટે તેા તે મુખાવક જ દાય છે.

રાગદ્વેષ, મદ, સાઢ આદિ વિકારાથી રહિત મુનિને ઘાસની શય્યા પર શયન કરતાં જે અવર્કનીય સુખના અનુસવ થાય છે, તે સુખ તા ચક્રવતી'-ઓને સુંદર, મુલાયમ શય્યામાં શયન કરવા છતાં પ્રાપ્ત થતું નથી કહ્યું પણ છે કે—તળલંગારનિસભ્ળો વિ' ઇત્યાદિ—

તૃલુના સંસ્તારક (િલ્હાના) પર શયન કરતા અથવા એસતા મુનિ રાગ, દ્રેષ, મદ અને મેહિથી રહિત નિર્દૃત્તિ સુખના અનુસવ કરે છે, તે જે સુખના અનુસવ કરે છે, તે સુખ તા ચકલતી એકને પણ કયાં પ્રાપ્ત થઈ શકે છે?' समयार्थबोधिनी टीका प्र. थ्र. अ. ३ उ. ४ स्खलितस्य साधौरुपदेशः

महतां घोरवरी नहीवसमें निवदुलं दुःखनाशायैव भवति, क्षमया निः अनुदर्तते श्वारीरमालिन्यं वैराग्यमानी दृद्धता वैराग्यकारणं भवति समस्तवस्तुविरत्यागरूपं-मरणं महोत्सवाय भवतीति संपूर्णमेव नगत् संपत्त्यैव प्रितं न कुत्रापि दुःखस्थानं विद्यते। तथोक्तम्-

> 'दुःखं दुष्कृतसंक्षयाय महतां क्षान्तेः पदं वैरिणः, कायस्याऽश्वचिता विरागपदवी संवेगहेतुर्जरा। सर्वस्यागमहोत्सवाय मरणं जातिः सुहृत् मीतये, संयद्भिः परिपूरितं जगदिदं स्थानं विपत्तेः कुतः॥१॥'

घोर परीवहीं और उपसान से उत्पन्न होनेवाला दुःख महापुरुषों के लिए दुःखिनिनाश का ही कारण होता है। क्षमा से उनके
शञ्ज मिर जाते हैं। उनके लिए शरीर की मलीनता वैराग्य का मार्ग
है, बुद्धना वैरोग्य का कारण है और समस्त वस्तुओं का स्थान हुए
मरण महोत्सव होता है। इस पकार उन माहात्माओं के लिए सम्पूर्ण
जात सम्पत्ति से परिपूर्ण होता है। उनकी दृष्टि में दुःख का कहीं कोई
स्थान ही नहीं है। कहा भी है-'दुःखं दुष्कृतसंक्ष्याय महतां' इत्यादि।

महान् पुरुषों के लिये दुःख पापकर्मों के क्षय के लिए होता है, शश्च क्षमा के पात्र होते हैं, दारीर की अञ्चिता वैराग्य का कारण होती है, बृद्धावस्था वैराग्य का कारण वन जाती है, मृत्यु महोत्सव का रूप धारण करती है, जन्म सकतनों की मीति का कारण होता है। इस

શેર પરીવહા અને ઉપસર્ગોને કારણે મહાપુરુષા પર જે દુ:ખ આવી પડે છે, તે દુ:ખે તેમના દુ:ખવિન શમાં જ કારણભૂત ખને છે. ક્ષમાશુદ્ધને કારણે તેમના શત્રુએ:ને અસાવ થઇ જાય છે. તેમને માટે શરીરની મસીનતા લેસગ્યતો માર્ગ છે, વૃદ્ધતા લેચગ્યનું કારણે છે અને સમસ્ત વસ્તુઓના ત્યાગરૂપ નરણ મહાત્યવરૂપ ળની જાય છે. આ પ્રકારે તેમહાત્માઓને માટે તે સંપૂર્ણ જગત સંપત્તિથી પરિપૂર્ણ હોય છે. તેમની દેષ્ટિમાં તા કર્યાંય પણ દુ:ખનું કેઇ સ્થાન જ હોતું નથી. કહ્યું પણ છે કે—

'द्वःखं दुष्कृतसंक्षयाय महत्तां धीलाहि---

મહાન્ પુરુષે: પર આવી પડતાં દુ:ખો કર્મ કરતારા દર્છ પડે છે, તેએ: શત્રુએ:તે પણ સમાને પાત્ર ગશે છે, તેમના શરીરની અશુચિતા વૈરા-ગ્યમાં કારણમૂત થાય છે, તેમની વૃદ્ધ વસ્યા તેમતામાં વૈરાગ્યમાવની વૃદ્ધિ કરનારી થઇ પડે છે, તેમને મત મૃત્યુ તા મહાત્સવરૂપ થઇ પડે છે. (સંશાષ कि च यदि एकान्ततः सुखेनैव सुखं मन्यते चेत्, तदा संसारे विचित्रता न स्यात् । स्वर्गस्थाः सर्वदा स्वर्गस्था एव भवेयुः नारका नारकाएव, नत्वेवं संभविति । कदाचित् नारकोऽपि विद्याय नरकं सुखमनुभवति, सुखिनोऽपि दुःखम् । न च दृष्टविरोधः करूपमानः पण्डितपरिषदि शोभेत इति ॥६॥

अस्पैनोत्तरं माह-'मा एयं' इत्यादि। मूळम्-मा पैयं अवैमस्नंता अष्पेणं स्नुपहा बॅहु। एयम्सै उ अमोक्खाय अओहारिट्व जुरैहै॥७॥

छाया-मा एतमवमन्यमाना अरुपेन सुम्पथ बहु । एतस्य तु भगोक्षे अयोहारोव ज्रयथ ॥७॥

प्रकार यह अखिल जगत् उनके लिए सम्पत्ति से परिपूर्ण है। उनके लिए विपत्ति कहां॥१॥

यदि यह एकान्त मान लिया जाय कि सुख से ही सुख की प्राप्ति होती है तो संसार में विवित्रता नहीं होनी चाहिए। स्वर्ग के देव सदा स्वर्ग में ही रहने चाहिए और नारक नरक में ही सबते रहने चाहिए। किन्तु ऐसा होता नहीं है। नारक जीव भी नरक से उद्व-स्तंन (निकलकर) करके सुख का पात्र यनता है और सुखी भो कदा-चित् दुःख का अनुभव करते हैं। प्रत्यक्ष का विरोध करना पण्डितों के समूह में शोधा नहीं देता। विश

માંથી છૂટીને માક્ષપાપ્તિ થવાને કારછે) અને તેમના જન્મ સજ્જનાતી પ્રીતિતું કારછુ અને છે. આ પ્રકારે આ અખિલ જગત તેમને માટે તે સંપત્તિથી પરિપૂર્ણ હાય છે. આ પ્રકારે તેમને વિપત્તિ સહન કરવાના અવકાશ જ રહેતા નથી. ॥ ૧ા

જે એકાન્તતઃ એવું માની લેવામાં આવે કે સુખ વહે જ સુખની ઉત્પત્તિ થાય છે, તો સંસારમાં સુખદુ ખ રૂપ વિચિત્રતા હોયી જોઈએ જ નહીં. સ્વર્ગના દેવા સદા સ્વર્ગમાં જ રહેવા જોઈએ અને નારકોએ સદા તરકમાં જ પીડા સહેન કરતા રહેવું પહે. પરન્તુ એવું તેઃ બનતું નથી. નારક છવા પશુ નરકપાંથી ઉર્દ્ગત્તા કરીને—ડીકળીને—સુખને પાત્ર બની શકે છે, અને સુખી છવા પશુ કચારેક દુઃખના અતુલવ કરે છે. આ પ્રકારના એ પ્રત્યક્ષ અનુસવ થાય છે તેના વિરાધ કરવા તે પંડિતાના સમૂહમાં શાસનું વથી. ાાદા

# समयार्थबोधिनी ढीका प्र. थ्रु. थ. ३ उ. ४ स्वस्तितस्य साधोरुपदेशः

अन्वयार्थः—(एयं) एनं सर्वज्ञपतिपादितमार्गम् (अन्वननंता) अन्वम्यमाना-स्तिरस्कुर्वाणाः (अप्पेणं) अल्पेनापि श्रव्हादिकमोगलोभेन (बहुं) वहु-अत्यधिकं (मा छंपद्दा) मा छम्पथ=मा विष्वंसथ (एयरस) एतस्य सुखादेन सुखमितिपक्षस्य (अमोक्खाप) अमोक्षेऽपरित्यागे (अओहारिक्न) अयोहारीव सुन्णं परित्यज्य लोहं पृद्वत् निण् इन (जुरह) जुर्यथ=पश्चात्तापं करिष्णथ इति ॥७॥

## इसीका उत्तर देते हैं---'मा एयं' इत्यादि ।

राज्यार्थ--'एयं-एनम्' यह सर्वेद्व प्रतिपादित जिन मार्गको 'अव-मन्नंता-अवमन्यमानाः' तिरस्कार करनेवाले तुम लोग 'अप्येणं-अल्पेन' अल्प-अर्थात् तुच्छ ऐसे शब्दादि विषय भोगके लोभसे बहुं-बहु' अत्यधिक सुल्यवान् मोक्षसुखको 'मा लुंपहा-मा लुम्पथ' खराय न करो 'प्यस्स-एतस्य, सुखसे ही सुख होता है ऐसा यह असत्पक्ष को 'अमोक्खाय-आमोक्षे' नहीं छोडने पर 'अओहारिव्य-अयोहारीव' सुवर्ण को छोड़कर लोहे को ग्रहण करनेवाला वणिक पुरुष के जैसा 'जूरह-जूर्यथ' पश्चात्ताप करना पडेगा ॥७॥

अन्वयार्थ—इस प्रकार सर्वज्ञप्रतिपादित मोर्ग की अवगणना करते हुए थोडे के लिए बहुत को नष्ट मत करो। खुख से ही खुख होता है, इस पक्षका स्थाग न करने पर आपको उसी प्रकार प्रथासाप करना

શાકચ અાદિ પરતીર્થિકાની ઉપર્યુક્ત માન્યતાના સૂત્રકાર ઉત્તર આપે છે. 'મા વયં' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थं—'एयं-एनम्' आ सर्वज्ञ प्रतिपाहित भागंने 'स्वसन्नंता -अवमन्यमानाः' तिरस्डार इरवावाणा तमे देाडेः 'छप्पेणं-अस्पेन' अस्प -अर्थात् तुन्छ स्रेवः शण्ड वगेरे विषय से।गना देशस्यी 'बहुं-यहु' अस्पिष्ठ सुद्ध्यान् मेशसुभने 'मा सुंवहा-मा सुन्यय' भरूष ना इरो 'एयस्स-एतस्य' सुभथी क सुभ थाय छे आवुं आ अस्यपक्षने 'अमोक्खाय-आमोह्ने' न छे।ऽवाथी 'अभोहारिटर-प्रयोहारीव' से।नाने छे।डीने देशभंडने अदुषु इरवावाणा विश्विष्ठ पुरुषना केश 'जूरह-जूरयथ' पश्चात्ताप करवे। पडिते शाणा

સ્ત્રાર્થ—આ પ્રમાણે સર્વજ્ઞ પ્રતિપાદિત માર્ગની અવગણના કરીને થાડા (સુખ)ને માટે વધારે (સુખ)ને નષ્ટ કરવું જોઈએ નહીં. સુખ દ્વારા જ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, આ પ્રકારની માન્યતાના ત્યાગ ન કરવાથી આપને સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, આ પ્રકારની માન્યતાના ત્યાગ ન કરવાથી આપને એવો टीका—मो भो अन्यतीर्थिकाः बीजोदकाद्युपभोगेन मोक्षो भवतीति मन्यमानाः। तथा सावद्यक्तां मोक्षकाएणं सन्यमानाः प्रापितिष्ठापरायणा दिव्दिनः
भीषिकाचारिवार्थक्ष्यादयः 'एवं' एनम्=सर्वेद्वपतिषादितमोक्षमार्गम्, सुद्धेनैवं
सुद्धं जायते इत्यादि असदायद्दे न व्यामोदिता भवध, 'अवमन्नंता' अवमन्यमानाः=तिरस्तुर्वाणःः 'अप्पेणं' अव्येन वैष्यिकसुद्धेन 'वहुं' बहु=अधिकं सर्वतः
श्रेष्ठं मोक्षसुद्धं, 'मा छुंग्हा' मा छम्पथ=अत्यव्यवेष्यिकसुद्धेन्छया सातागारवादि सुद्धितिष्या वा निरतिश्यं मोक्षं सुद्धं मा तिरस्कुरुतः। विषयसुद्धप्राप्त्या
कामोद्रेक एव स्यात्। ततश्च चित्तास्वास्थ्यं न पुनः समाधेरुद्भवः, तदमावात्
सुतो मोक्षाश्चा। अपि च- एयस्त' एतस्य मोक्षविपरीतपक्षस्य 'अमोबद्धाय'
पद्धेगा जैसे स्वणं की उपेक्षा करके लोह के भार को वहन करनेषाछे
को करना पहता है।।।।।

दीकार्थ--हे अन्वतीर्थिको ! बीज और सचित्त जल आदि के उप-भोग से मोश्र प्राप्त माननेवालो ! सावध पूजा को मोश्र का कारण माननेवालो ! पूजा पतिष्ठा में परायणो ! दिण्डियो ! शिथिलाचारी पार्श्व स्थो ! सुख से ही सुख की प्राप्ति होती है, इस प्रकार के दुराग्रह से आन्ति के शिकार हो कर आप लोग सर्वज्ञ प्रकृपित मोश्रमाण की अवगणना करते हैं । परन्तु अल्प तुन्छ वैष्यिक सुख के लिए अधिक अर्थात् श्रेष्ठ मोश्रसुख को मत गंमाओ ! अत्यन्त अल्पविषय सुख की इच्छासे निरतिशय मोश्रसुख का तिरस्कार न करो । विषयसुख की प्राप्ति से काम का उद्वेक ही होगा । उससे चित्त अस्वस्थ वनेगा

પશ્ચાત્તાપ કરવા પડશે કે જેએા પશ્ચાત્તાપ સાનાની ઉપેક્ષા કરીને લેઢાના ભાર વહન કરનારને કરવા પડે છે. મહા

ટીકાર્ય— કે અન્યતી થિંકા! બીજ અને સચિત્ત જલ આદિના ઉપલાગથી માસ પ્રાપ્ત થાય છે, એકું માનનારા કે પૂજા પ્રતિષ્ઠામાં લીત રહેતારા અજ્ઞાની લે.કે.! કે દંડીએ:! કે શિયિલાચારીએ.! સુખ દ્વારા જ સુખની પ્રાપ્તિ થય છે, એવા દુરાગ્રહ તથા બ્રાપ્તક ખ્યાલના લેાગ અનીને તમે સર્વત્ત પ્રરૂપિત માસમાર્ગની અવગણના કરી રહ્યા છે. પરન્તુ અલ્પ (તુચ્છ) વૈષયિક સુખને ખતર અધિક સુખને સર્વોત્તમ મે.ક્ષસુખનેા—ત્યાગ કરવા જોઈએ નહીં. અત્યન્ત અલ્પ વિષયસુખ લેાગવવાને માટે નિરતિશય માક્ષસુખને તિરસ્કાર કરવા ઉચિત નથી. વિષયસુખની પ્રાપ્તિ દ્વારા કામના €દ્રેક જ થાય છે— માજ્યમ વાસનાઓના અધિકને અધિક શુલામ બનતો જાય છે. તથી ચિત્તની

#### संमयार्थबोधिनी ठीका प्र. थु. भ. ३ उ. ४ स्वितिस्य साधोहपदेशः

अमोक्षे=भगिरित्यामे 'अओहारिन्व जुरह' अमोहारीन ज्रयथ, आत्मानं पीडयथ एन केनलम्। यथा कश्चिद् अयोहारी लोहनिक् गृहमागच्छन् मार्गे स्वर्णादिकं परित्यज्यायोभारमपरित्यजन तद्भारेणाऽऽकानतो दुःखमात्रमनुभवन्नासीत्। तथैन भवान् असदाग्रहेण ग्रहेण रत्नत्रयसाध्यं मोक्षम्रपेक्ष्य तादशकुतकेमारेण पीडितो मविष्यसि–इति ॥७॥

भौर समाधि की उपलब्धि नहीं होगी। समाधि के अभाव में मोझ की आशा ही कैसे की जा सकती है।

इसके अतिरिक्त मोक्ष संबंधी इस विपरीत पक्ष का त्याग न करोगे तो लोह का भार उठानेवाले पुरुष के समान झुरना पढ़ेगा। जैसे लोह के भार को बहन करनेवाला लोह विणिक् अपने घर की ओर लोट रहा था, मार्ग में उसे स्वर्ण आदि की खान मिलीं, किन्तु लोह मोह के कारण उसने लोह का परिस्थाग न करके स्वर्ण को ग्रहण नहीं किया। लोह के भार से पीडित होता झुआ बह अपने घर पहुँचा और दुःखमय दिन व्यतीत करने लगा। इसी प्रकार आप लोग करा-ग्रह के बद्यीभूत होकर रस्नन्नय से मास होनेवाले मोक्षसुख को उपेक्षा करके कुतर्क के भार से पीडित हो ओगे। अत्र एव स्वर्ण के समान मोक्षसुख को त्याग कर लोक के समान विषयसुख को मत ग्रहण करो। ७।

સ્વસ્થતા રહેતી નથી અને સમાધિ માટે અવકાશ જ રહેતા નથી સમાધિના જ અભાવ હાય તા માણતી આશા જ કેવી રીતે રાખી શકાય ?

જે માલપાસિતા સાચા માર્ગને ચહુલુ કરવાને બહલે તમે ઉપર્યું કત ખેટા માર્ગનો આધાર લેશા તેં તમારે લેહાનો લાર વહન કરનાર માલુસની જેમ પસ્તાલું પડશે લેહાનો લાર વહન કરનારા પુરુષનું દેષ્ટાન્ત નીચે પ્રમાણે છે–કોઈ એક વિલુક લેહાના લારને વહન કરતો પાતાને ગામ પછા કરતો હતો માર્ગમાં તેલે એક સેલાની ખાલ જેઇ પરન્તુ લેહા પ્રત્યેના માર્હને કારણે તેલે લેહાનો ત્યાંગ કરીને તે સેલું ચહુલા કર્યું નહીં. લેહાનો ભાર વહન કરીને ખૂબ જ થાકત્રો પાક્યો તે પાતાને ગામ પાછા કર્યો, અને સાનાને ચહુલુ ન કરવા માટે ખૂબ જ પસ્તાલા લાગ્યો. એજ પ્રમાણે આપ પણ કદાચહુનો ત્યાંગ કરીને જો સર્વન્ન પરતાલા લાગ્યો. એજ પ્રમાણે આપ પણ કદાચહુનો ત્યાંગ કરીને જો સર્વન્ન પરતાલ લાગ્યો. એજ પ્રમાણે આપ પણ કદાચહુનો ત્યાંગ કરીને જો સર્વન્ન પરતાલ લાગ્યો. સોલ માર્ગને અલાવા લાગ્યો પણ પસ્તાલું પડશે રતત્રય વડે પ્રાપ્ત થનારા માલસુખની ઉપેક્ષા કરીને જો આપ સુખદારા સુખ પ્રાપ્ત કરવાના કુતર્કનો આધાર લેશા, તો તે કુતર્કના લારથી દુઃખી થતું પડશે. તો સુવર્ણના સમાન મોલસુખનો ત્યાંગ કરીને લેહિતા સમાન વિષયસુખની અસિલાયા રાખવી જેઇએ નહીં લાળા.

# मुख्य-पाणाईवाए वहंता मुमानौए असंजता। अदिक्रीदाणे वहंता मेहुँणे य परिग्गहे॥८॥

छाया-माणातियाते वर्त्तमाना मृयावादे असंयताः । अदत्तादाने वर्त्तमाना मैथुने च परित्रहे ॥८॥

अन्वयार्थः—(पाणाइवार) पाणातिपाते=जीवहिंसायां पर जीवनिकायमर्दन-रूपायां (मुसावार) मृपावादे (अदिन्नादाणे) अदत्तादाने (मेहुणे) मेंधुने (परिग्गहे) परिग्रहे (बहंता) वर्तमानाः यूयम् (असंजता) असंयताः सन्तीति । ८॥

टीका—सुखादेव सुखं जायते इति विध्वासिद्धान्तं द्विधतं सुपकारः अन्यतीर्थिकान् प्राह्-'पाणाङ्वाष्' पाणातिपाते=व्हजीवनिकायहिसने, 'मुसाः वाष्' सुवाबादे, मिध्यावचनपयोगे । 'अदिन्नादाणे' अद्त्तादाने 'मेहुणे' मेथुने

शब्दार्थ--'पाणाइवाए-प्राणातिपाते' पड्जीवनिकायके मर्दनस्य जीवहिंसा में 'मुसावाए-मृषावादे' मिथ्याभाषण में 'अदिन्ता-दाण-अदत्तादाने' अदत्तादान में 'सेहुणे-मैथुने' मैथुन में 'परिगाहे-परिग्रहे' परिग्रह में 'वहंता-वर्तमानाः' प्रमृत्त रहनेवाले आप लोक 'असंजता-असंबताः' असंबनी है ॥८॥

अन्वयार्थ--प्राणातिपात, मृषासाद, अदस्तादान, मैधुन और परि-ग्रह में प्रकृत्ति करते हुए आप लोक असंबन्नी हैं ॥८॥

टीकार्थ—सुख से ही सुख की उत्पत्ति होती है, इस मिथ्या सिद्धान्त को दृषित करने के लिए सुत्रकार अन्यतीर्थिकों के प्रति कहते हैं-प्राणातियान अर्थात् यह जीवनिकाय की हिंसा में स्वयावाद मिथ्या-

शण्डार्थ — पाणाइवाच-प्राणातियाते' पर् छविनिशयना सर्वनिश्य छव डिंग्रामां 'मुद्रावाप-धृषावादे' भिष्या खायगुमां 'अदिकादाणे-खदत्तादाने' अडत्ता डानमां 'मेहुणे-मैशुने' मैशुनमां 'परिगाहे-परिष्यहे' परिग्रडमां 'बहुता-बर्तमानाः' प्रवृत्त रहेवालाणा आपदीको 'असंजता-असंयताः' असंयमी है। ॥८॥

સૂત્રાર્થ — પ્રાણાતિયાત, મૃયાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન અને પરિગ્રહમાં પ્રવૃત્ત એવાં આપ લેલ્કા અસંયમી છે. હતા

ટીકાર્ય —'સુખ દ્વારા જ સુખ ઉત્પન્ન થાય છે,' આ પ્રકારના મિથ્યા સિદ્ધાંતમાં રહેલા દાેષા પ્રકટ કરવાને માટે સૂત્રકાર પરતીર્ધિ'કાને આ પ્રમાણે કહે છે−તમે પ્રાણાતિપાત-છકાયના જીવાની હિંસામાં પ્રવૃત્ત રહેા છેા, तथा-'परिगाहे' परिग्रहे, 'बईता' वर्त्तमानाः सन्तो य्यम् 'असंजता' असंयताः, संयमरहिता भवन्तः, न तु साधवः। प्राणातिपातमृपाबादाऽदत्तादानमेथुनपरिग्रहेषु विद्यमाना भवन्तः संयमरहिताः वर्तमानसुखमात्रिल्सवः वैषयिकसुखन्लालस्या ऐकान्तिकमोक्षसुखं नाशयन्तो मोक्षमार्गविहिभूता यूयम्। मितवादी पृच्छिति-कथं मया पाणातिपातादिकं सेन्यते-तत्रोत्तरमाह-पवनपाचनादि सावध-कर्मानुष्ठानेन हिसा जायत एव । तथा वयं संन्यासिनः साधवश्चेति स्वीकृत्यापि यहस्थाचारं-क्विन्ति ततो मृपाबादः माप्नोति, तथा-यजनीवनिकायानां शरीरेण वसनों के प्रयोग में, अदत्तादान चौरी में मैथुन में तथा परिग्रह में प्रयुक्ति करते हुए आप संप्रम से रहित हैं, साधु नहीं हैं।

आशाय यह है-प्राणातिपात, मृषाबाद, अदत्तादान, मैथुन और परिग्रह इन पापों में प्रवृत्ति करनेवाले आप संयम से रहित हैं और केवल वर्त्तमानकालीन सुख के अभिलापी हैं। आप वैषयिक सुखकी लालसा से प्रेरित होकर ऐकान्तिक मोक्षसुख को विनष्ट कर रहे हैं, इस कारण आप मोक्षमांग से बहिर्मुत हैं।

प्रतिषादी का प्रश्न-हम प्राणातिपात आदि का सेवन कैसे करते हैं? उत्तर--पवन पाचन आदि सावद्य कर्मी को करने से हिंसा होती ही है। तथा अपने आपकी संन्यासी और साधु कहते हुए भी गृहस्थों जैसा आवरण करने के कारण मृपायद की भी प्राप्ति होती है। जिन

અસત્ય વચનાના પ્રયાગ કરા છા, અદત્તાદાન (ચાર), મૈથુન અને પશ્ચિહમાં પણ તમે પ્રવૃત્ત રહાે છાે. આ પ્રકારની પાપપ્રવૃત્તિ કરનારા તમે સંયમથી રહિત છાે તમે સાધુ જ નથી.

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે પ્રાણાતિયાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મેંશુન અને પરિગ્રહ રૂપ પાયકમેમાં પ્રવૃત્ત રહેનારા આપ સંયમથી રહિત છા, અને આપ માત્ર વર્તમાન કાલીન સુખની જ ખિલલાય રાખનારા છા, આપ વૈષ્યિક સુખની લાલસા વડે પ્રેરાઇને સવેશ્તિમ માલસુખના વિનાશ કરી રહ્યા છા. તે કારણે આપ માલમાર્ગની ખહાર જ પડેલા છા.

પ્રતિવાદીના પ્રશ્ન—અમે પ્રાણાતિપાત આદિતું સેવન કેવી **રીતે** કરી રહ્યા છીએ ?

ઉત્તર—તમે તમારે માટે લેઃજન રાંધા છેા અથવા **બીજા પાસે** રંધાવા છેા. આ પ્રકારના સાવઘ કર્મો કરવા~કરાવવાથી હિંસા થાય છે **વળી** આપઆપને સાધુ તરીકે એાળખાવા છેા. છતાં પણ ગૃહસ્થના જેવું આચરણ રાખા છા, તેથી આપ મૃષાવાદથી થતાં પાપકર્મના પણ બન્ધક બના છા. भवन्त अपभोगं कुर्वन्ति, तत् शरीरं तत्स्वामिना नैव दत्तं भवद्भिश्चोपमुक्तमिति अदत्तादानमिष भवति । तथा-गवादीनां मैथुनस्याऽनुमोदनादत्रकेति । धनधान्य द्विपदचरुष्यदादीनां परिग्रहोऽपि भवत्येवेति भावः ॥८॥

मतान्तरं द्विषतं पूर्वं तन्मतं मर्श्ववि स्वकारः-'एवमेगे उ' इत्यादि । प्रम्-एवसेगे उ पास्तिथा पर्ववंति अणीरिया । इत्थी वेसं गया बाला जिणैसासणपरंमुहा ॥९॥

छाया--एतमेके तु पार्श्वस्थाः पद्मापयन्तयनार्थाः । स्रीयभंगता वाला निनमासनगराङ्गप्रसाः॥९॥

जीवों के दारीर से आप उपभोग करते हैं, वह दारीर उनके स्वामियों ने आपको भोगने के लिए प्रदान नहीं किया है, अतएव अद्सादान भी होता है। भौ आदि के मैथुन की अनुमोदना करने के कारण अवस्थिय का दोष लगता है। धन धान्य, द्विपद चतुष्पद आदि का परिस्नाहतो होता है।।

मतान्तर को द्वित करने के लिए सूत्रकार उसे पहले दिखलाते। हैं-'एवमेगे उ' इत्यादि।

राष्ट्रार्थ---'इत्यो बसं गया-स्तीवदां गताः' स्त्रीके बदा में रहनेबाछे 'बाला-बालाः' अज्ञानी 'जिणसासगप्रंमुहः-जिनद्यासनपराङ्मुलाः' जैनेन्द्रके शासनसे पराङ्मुख-अर्थात् विपरीत चलनेबाछे 'अणारिया-

જે જીવાના શરીર વડે આપ ઉપલેગ કરા છા, તે શરીર તેમના સ્વામીઓએ આપને ભાગને માટે પ્રકાત કર્યા હેતાં નથી, તેથી આપ અકત્તાદાનનું પણ સેવન કરતારા છે. અપ ગાય આદિના મૈશુનની અનુમાદના કરા છે. તેથી આપ અબદ્ધાર્ચાના દેવના પણ ભાગીદાર ખના છા. આપ ધન, ધાન્ય, દિપદ, ચતુષ્પદ આદિના પરિગ્રહ પણ રાખા છા, તેથી આપ પરિશ્રહન્ય પાપકર્મના પણ ભન્ધક ખના છા. ાડા

મતાન્તરા (अन्य મતવાદીઓના મત)નું સ્વરૂપ પ્રકટ કરીને સૂત્રકાર તેમાં રહેલા દાષા પ્રકટ કરે છે-'एवमेगे उ' ઇત્યાદિ---

शण्डार्थ — 'इस्यीवसं गया-स्त्रीवशं गताः' स्त्रीनः वश्तमां रहेवावःणः 'बाह्या -बाह्यः' अज्ञानी 'जिणसासणपरं मुहा-जिनशासनपरा मुखाः' केनेन्द्रनः शासनथी भरांगभुभ-अर्थात् विभवीत साक्षवावःणा 'अणारियः-अनार्याः' अनार्यः 'र्या

# समयार्थवोधिनी दीका म. थ्रु. अ. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधोरुपदेशः १६५

अन्वयार्थः—(इत्थी वसंगया) स्त्रीवशं गताः (वाला) वालाः झानिनः (जिण-सासणपरंगुदा) जिनशासनपरांग्रुखाः=जैनमार्गलक्जियतारः (भणारिया) अनार्थः (एगे पासत्या) एके पार्थस्थादयः (६वं) एवं=वक्ष्यमाणम् (पन्नवंति) महापय-न्ति=कथयन्तीति ॥९॥

टीका—'इत्थीवसंगया' स्वीवशंगताः स्त्रीणामाहाथां विद्यमानाः 'बाळा' बालाः अहानिनो रागद्वेषोपहतमानसाः जीवाः 'जीणसासणपरंग्रहा' जिनशासनप्-राङ्ग्रुखाः जिनशासनप्-राङ्ग्रुखाः जिनशासनप्-राङ्ग्रुखाः । 'अणारिया' अनार्याः —आर्थकुलोस्पन्नस्वेषि अनार्थकर्मकारिणः । 'एगे उपासत्था' एके तु पार्थस्थाः श्रावयविशेषाः, सत्कर्माननुष्ठानात् पार्थे समीपे विद्यमानाः उपलक्षणात् अवसम्बक्तशीक्रयथाच्छन्दादयः 'एवं' एवं=वक्ष्यमाणप्रकारेण

अनार्याः' अनार्य 'एगे पासत्था-एके पार्थस्थाः' कोई पार्श्वस्थ 'एवं-एक्षम्' इस प्रकार 'पन्नवंति-प्रज्ञापयन्ति' कहते हैं ।)९॥

अन्बयार्थ — स्त्रियों के अधीन, विवेक से हीन जिन शासन से विमुख कोई कोई अनार्थ-पार्श्वस्थ आदि इस प्रकार-आगे कही जाने-वाली प्ररूपणा करते हैं॥९॥

टीकार्थ--सियों की आज्ञा के अनुसार चलनेवाले, राग और देव से मोहितमितवाले, जिनकासन से विसुख अर्थात् जिनेन्द्र द्वारा प्रति-पादितकवाय और मोह के उपदाम के कारणभूत आज्ञा का अनुस-रण न करनेवाले और आर्यकुल में जन्म लेकर भी अनार्थ कर्म करने बाले कोई कोई पार्श्वस्थ अर्थात् जिथिलाचारी और उपलक्षण से अव-

पासत्थः-पके पार्श्वस्थाः' हैः धि भार्श्वस्थ 'एवं-एवस्' आ। अक्षरे 'पन्नवंति-प्रज्ञापयन्ति' करें छे. ॥६॥

સ્ત્રાર્થ—સ્ત્રીઓને આધીન, વિવેક્શ્નય, અને જિનશાસનથી વિમુખ એવા કાઇ કાઇ અનાર્યો (પાર્શ્વરથ આદિ લોકો) નીચે પ્રમાણે પ્રરૂપણ કરે છે—તલા

ટીકાર્ય — સ્ત્રીઓની આજ્ઞાનુસાર આલનારા, રાગ અને દ્રેવથી માહિત મતિવાળા, જિનશાસનનું અનુસરણ ન કરનારા-જિનેન્દ્રો દ્વારા મતિપાદિત, કવાય અને માહેના ઉપરામ કરવામાં કારણભૂત એવી આજ્ઞાનું અનુસરણ ન કરનારા અને આર્યકુળમાં જન્મ લેવા છતાં પણ અનાર્યોનાં જેવાં કર્મા કરનારા કાઇ કાઇ પાર્શ્વ સ્થા-શિધિલાચારી લેહિ (તથા આ પદ દ્વારા ઉપલક્ષિત અવસનન, કુશીલ અને સ્વછંદી લેહિં) આ પ્રકારની પ્રરૂપણા કરે છે, કારણ 'पश्चवंति' मज्ञापयन्ति कथयन्ति । छलनाललामाऽपांगविद्धान्तःकरणाः । स्थाहि तेषां कथनम् –

'मियादर्श्वनमेवास्तु किमन्येदेशीनान्तरैः। प्राप्यते येन निर्वाणं सरागेणापि वेतसा ॥१॥'

कमनीयकान्तासंगजनितसुलमेन सुलमिति मन्यन्ते ते । वस्तुतस्तु एगे इति पदेश शाक्तिविश्वणामेन ग्रहणम् समीचीनम् । तेषामागमे व्यवहारे च श्लीणां प्रधान्तर्या उपादानात् । स्तिसंग्येनैन मोक्षस्यापि प्रतिपादनात् ॥९॥
मूक्य-जहा गंडं पिलैं।गं वा परिपोलैज-मुहूँत्तगं ।

एवं विन्नवैणित्थीसु दोसो तर्थ कैं ओसिया॥१०॥

सन्त, क्रक्तील तथा यथाच्छन्दक इस प्रकार प्रस्पणा करते हैं, क्योंकि उनका अन्तःकरण स्त्रियों के कटाक्ष से विद्य होता है। वे कहते हैं---'प्रियादर्शनमेबास्तु' इत्यादि।

'भिया का दर्शन ही बस है, अन्यद्दानों से क्या लाभ है ? राग-युक्तिचित्त होने पर भी भियदर्शन से निर्वाण की प्राप्ति हो जाती है।' वे ऐसा मानते हैं कि कान्ता के संसर्ग से उत्पन्न हुआ सुख ही बास्तव में सुख है।

धास्तव में 'एगे' इस पद से बाकितों का ग्रहण करना ही अधित है। उनके आराम में और व्यवहार में भी ख्रियों को प्रधानरूप से ग्रहण किया जाता है। उन्होंने ख्रियों के संबंध से ही मोक्ष की प्राप्ति भी कही है।।९॥

है तेमनां भ'तः प्रश्तु स्त्रिओनां मेहिक कटाक्षाधी वी'धार्ध कतां द्वाय है. तेका स्वेबी हवील करे है है—'मियादरीनमेवास्त्र' धत्याहि—

'પ્રિયાનાં દર્શન જ અસ છે' અન્ય દર્શનાથી શા લાભ થાય છે? શાગયુક્ત ચિત્ત થવા છતાં પણ પ્રિયદર્શનથી નિર્વાણની પ્રાપ્તિ ઘઈ જાય છે.' તેઓ એવું માને છે કે કાન્તાના સંસર્ગથી ઉત્પન્ન ઘતું સુખ જ વાસ્તવિક સુખ છે.

'વને' ઇત્યાદિ પદા દ્વારા ઓસ'સર્ગને જ વારતવિક સુખ માનવાની માન્યતા ખાસ કરીને શાકતો ધરાવે છે. તેમનાં આરામ સ્થાનામાં તથા બ્યવહારમાં પણ સિધાને પ્રાધાન્ય આપવામાં આવેલું છે. તેએ, એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે સિઓના સંસર્ગથી જ માલ પ્રાપ્ત થાય છે, !!લા

# संमयार्थं वोश्विमो दीका थ. थु. अ. ३ उ. ४ स्खलितस्य साधोरुपदेशः

छाया - यथा गण्डं पिटकं वा परिपीडचेत मुहूर्त्तकम्। एवं विज्ञापनीस्त्रीषु दोषस्तत्रकृतो भवेत्।।१०॥

अन्वयार्थः — (जहा) यथा (गंडं) गण्डं = छपु विस्कोटकः (पिछा गं वा) फिट्कं वा=एकविस्कोटकः (मुहुत्तगं) मुहुत्तकं=क्षणमात्रम् (परिषी छेज्ज) परिषी हचेतं (प्वं विश्ववित्त्वी सु) एवं विश्वापनी स्तीषु सकामप्रार्थितासु (तत्थ) सत्र = स्ती-संमीणे (दोसो) दोषः (कथो सिया) कुतः स्नान्नेव भवेत् यथा विस्कोटक अनित्तपीडा विस्कोटक मर्दिने नापथा वि स्वणमात्रेण सुली भवित न तत्र कोपि दोष स्तर्थेव स्त्रीसमाग्रमेषि न दोष इति ॥१०॥

टीका— ते यत् प्रतिपादयन्ति तदेव सूत्रकारः प्रतिपादयति । 'जहा' यया 'गंडं' गण्डं=अरुपं स्कोटकं 'पिछागं' पिटकं =महास्कोटं वा 'सुहुत्तगं' सुहुर्त्तकं⇒

राव्दार्थ---'जहा-पथा' जैसे 'गंडं-गण्डं' छोटे फुन्द्री को अधका 'पिलागं वा-पिटकं वा' बडे फोडेको 'मुहुत्तर्ग-मुहुत्त्रेकम्' क्षणमान्न 'पिरिपीछेडजा-परिपीडयेल' द्या देना चाहिये 'एवं विश्ववणित्थीसु-एकं विद्यापनी स्त्रीषु' इसी प्रकार समागमकी प्रार्थना करनेवाली स्त्रीसे समागम करना चाहिये 'तत्थ-तन्न' इस कार्य में 'दोसो-दोषः' दोष 'कओ सिया-कुतः स्यात' कहां से हो सकता है ? अर्थात् नहीं होता है। १ व

अन्वयार्थ—वे कहते हैं-जैसे फुंसिया-फोड़े को घोड़ी देर द्याया जाता है तो (पीव निकल जाने से शास्ति हो जाती है) इसी प्रकार कामभोग की पार्थना करनेवाली स्त्रीके साथ संभोग करने से शास्ति हो जाती है। इसमें दोष कैसे हो सकता है ? ॥१०॥

टीकार्य-वे अन्यदर्शनी जिस प्रकार प्रतिपादन करते हैं, वह सूत्रकार

शण्डार्थं — 'जहा-यथा' केवी रीते 'संहं-ण्डम्' नानी देएडीने अथवा 'पिछागं वा-पिटकं वा' मेएटी देएडीने 'मुहुत्तगं-मुहुर्त्तकम्' अध्यात्रमां 'पिट-पिछेज्ञा-परिपीहयेत' हणायी हेवुं लेखि के 'एवं वित्तवणित्योसु-एवं विशापनी-स्त्रीषु' आ प्रकारे समागमनी प्रार्थं ना करवावाणी स्त्री साथ समागम करवे। क्रिक्टिके, 'तत्य-तत्र' आ कार्यमां 'दासो-दोषः' हेव्य 'क्रको सिया-द्युतः स्यात्' कर्यायी थर्ड शक्ते के शिक्षांत् होष सागती नथी. ॥१०॥

સૂત્રાર્થ — તેઓ એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે-જેમ ખીત અથવા ગુંમહાને શાહીવાર દળાવવાથી તેમાંથી દાશું અને પરુ નીકળી જવાથી શાન્તિ થાય છે, એજ પ્રમાણે કામલોગની પ્રાર્થના કરનારી કામિની સાથે સંભોગ કરવાથી શાન્તિ થઇ જાય છે. તેમાં દોષ જ કૈવી રીતે સંભવી શકે છે ! !! ! ગા मुहूर्त्तमात्रम् 'परिपीलेज्ज' परिपीछ येत, यथा झणकान् विश्व सणमात्रं निष्पीडय सतः पूपादिकं निस्सारयंति, तत्र च सुखमुत्यद्यते—न तु कोऽपि दोपो भवति । तथा 'विश्ववणित्यीसु' विद्यापनीस्त्रीषु समागमात्रया कृतपार्थनासु स्नीषु समागमेन न कश्चिद् दोषः। 'तत्थ' तस्मिन् स्नीमसङ्गे 'दोसो' दोषः 'कओ' कुतः 'सिया' स्यात् । वर्षात् नैव दोषसंभावनेति तेषां वालानां कथनमिति ॥१०॥

मुक्म्-जैहा मंधादैणे नाम थिमियं भुंजेंह देंगं।

ऐवं विस्नविणत्थीसु दोसी तत्थ केओ सिया॥११॥

छाया — यथा मन्धादनी नाम तिमितं भ्रङ्के दक्रम्।

एवं विद्वापनी सीख दोपस्तत्र कृतः स्वात्॥११॥

दिखलाते हैं-जैसे गण्ड (छोटे को डे) और पिलाग (यह को डे) को थोडी देर द्या दिया जाता है अर्थात् को डेवाला कोई को डे को क्षण भर के लिए द्या कर मदाद बाहर निकाल देना है तो उससे सुख की प्राप्ति होती है। ऐसा करने में कोई दोप-पाप नहीं हैं। इसी प्रकार समागम की प्रार्थना करनेवाली ख़ीके साथ समागम करने से भी कोई दोष नहीं होना। इस प्रकार स्त्री प्रसंग करने से कैसे दोप हो सकता है ? अर्थात् नहीं हो सकता। ऐसा अज्ञानियों का कथन है।।? ०।।

चाब्दार्थ-'जहा-यथा' जैसे 'मंधादणे नाम-मन्धादनो नाम' भेडिया 'िधमियं-स्तिमितं' त्रिना हिलाये 'दर्ग-उदकम्' जल 'सुंजइ-सुंके'

ટીકાથ'—શાકત આદિ અન્ય મતવાદીઓ પેતાની ઉપર્યુક્ત માન્યતાનું સમર્થન કરવાને માટે કેવી કેવી દ્વીલા કરે છે, તે સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે—જેવી રીતે નાની ફાડકોએલ તથા મોટા ખીલ અથવા ગુમડાંને શાડી વાર દબાવીને તેમાંથી પરુ કાઢી નાખવામાં આવે તેલ પીડા ઓછી થઈ જવાથી મુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, એજ પ્રમાણે સમાગમની પ્રાર્થના કરનારી સ્ત્રી રતિસુખ સેવવાથી સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેવી રીતે ફાડકી અથવા ખીલને દખાવીને સુખપાસ કરવામાં કાઈ દાવ નથી, એજ પ્રમાણે સીઓ સાથે રતિસુખ લાગવવામાં પણ કાઈ દાવની સંસાવના રહેતી નથી. તે અજ્ઞાની લોકો આ પ્રકારની વિચિત્ર દલીલા કરે છે. લાવના

शण्डार्थ'—'जहा-यथा' केवी रीते 'मधादए नाम-मन्धादनो नाम' घेटु 'थिमियं-स्तिमितं' &आ०या वगर 'दग-चदकम्' पाधी 'भुंजह-भुंक्ते' पीदे छे.

#### यार्थपोधिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधोरुपदेशः १६६

अन्वयार्थः—(जहा) यया (मंशादप नःम) मन्धादनो नाम-मेवः (थिमियं) स्तिभित्तनालो उत्तानमेव (दगं) उद्दक्ष्म (संजह) स्रेके पिवति तत्रान्येवां जीवानामुपपर्दनाभावाच दोषः (एवं) एवं तथैव (विश्ववणिस्यीषः) विद्वादनीस्त्रीषु (तत्य) तत्र—ताहशसमागमे (दोसो कभो सिया) दोषः कुदः स्यात्—नेव कोऽपि दोष इति ॥११॥

टीहा—स्वादिष मेथुने दोषो यदि कश्चित् तत्र पीडादिकमुख्यंत, न तु तथा पकृतेऽस्तिति दृष्टान्तद्वारा पुनर्दर्शयति—'जदा' यथा—'मंपादणे नाम' पीता है उसमें अन्यजीयों के उपमर्दन का अभाव होने से दोष नहीं है 'एवं—एवम्' इसी प्रकार चिन्नविणिस्थीसु—विज्ञापनीसीषु' समागम की प्रार्थना करनेवाली स्त्रीके साथ समागम करने से 'तस्थ-तन्न' इसमें 'दोसो कओ सिया—दोषः कुतः स्यात्' दोष कैसे हो सकता है ? अर्थात् कोई दोष नहीं है ॥११॥

अन्ययार्थ-जैसे मेहा बिलोडे दिना ही जल को पीता है, इसमें जीवों का उपमईन न होने से दोप नहीं है, उसी प्रकार संभोग की प्रार्थना-करनेवाली स्त्रीके साथ समागम करने से भी कैसे दोष हो सकता है? अर्थात् कोई दोप नहीं है ॥११॥

टीकार्थ —यदि किसी जीव को पीडा उत्पन्न होती तो मैथुन सेवन में दोष माना जा सकता था। मगर किसी की पीडा तो होती नहीं हैं। यही बात हज्यान के ब्रासा प्रदर्शित करते हैं-जैसे मेप मेढा हिलाये

तेमां अन्य जील अना उपमह नने। अशाय देवाथी देव नथी. 'एवं-एवम्' आ प्रकार 'विन्नविजित्यीसु-विज्ञापनीसीषु' सभाजभनी प्रार्थना करवावाणी स्रोनी साथ सभाजम करवाथी 'तत्थ-तत्र' आभां 'दोस्रो कश्रो सिया-दोषः कुतः स्यात्' देव देवी दीते थए शक्षे छे १ अर्थात् केएपिण् देव नथी. ॥९९॥

સૂત્રાર્થ— જેવી રીતે શેઠું પાણીને કર્માન્ય વિના જ તેનું પાન કરે છે, અને તે પ્રકારે તેના દ્વારા જવાનું ઉપમર્શન ન થવાને કારણે તેને દેવ લાગતા નથી, એજ પ્રમાણે સંભાગની પ્રાર્થના કરનારી શ્રી સાથે સંભાગ કરવાથી કેવી રીતે દેવ લાગી શકે? એટલે કે એમાં કાઈ દેવ સંભવી શકતા જ નથી! હવવા

ટીકાર્ય — મૈશુ ક સેવન કરવાથી એ કેતઈ જીવને પીડા ઉત્પન્ન થતી હોય, તેત તેને દેત્ય માની શકાય. પરન્તુ તેના દ્વારા સ્ત્રી કે પુરુષને પીડા ઉત્પન્ન થતી નથી. ઊલટાં સુખ પ્રાપ્ત શાય છે. તેને મૈશુન સેવનમાં શા માટે. દેવ સુરુ ૧૧ मन्धादनी नाम=मेवः, 'धिमियं' स्विमित्मेव । दगं' उद्कम् 'श्रुंत्रः' श्रंके=
प्रिवित 'एवं' एवम् 'विकाशित्धीसु' विज्ञापनीस्त्रीषु समागमनपार्थनया आगः
तपतीषु स्त्रीषु समागमकरणेन । 'तत्थ' तत्र-वाष्ट्रसमागमे 'दोसो' दोषः 'कओ'
इतः 'सिया' स्पात् नैव तत्र कोऽपि दोष इति मावः ॥११॥
म्ब्रम्—जहा विहंगमा पिंगा थिमियं भुंजई देगं।

प्यं िम्नविणित्थीसु दोसी त्र्यं कँओ सिया ॥१२॥ छाया—यया विहङ्गमा पिङ्गा स्तिनितं सक्ते दक्म्। एवं विज्ञापनीस्त्रीषु दोषस्तत्र कुनो भदेन्॥१२॥

षिना ही जलको पीता है, इसी प्रकार समागम की प्रार्थना के लिए आई स्त्रीके साथ समागम करने से क्या दोत्र हो सकता है? तास्पर्य यह है कि ऐसा करने में कोई भी दोष नहीं है ॥११॥

शब्दार्थ—'जहा-यथा' जैसे 'पिता विहंगमा-पिता विहतमा' पित्र नामक पक्षिणी 'थिमियं-स्तिनितम्' बिनाहिलाये' दगं-उद्दम्' ज्ञल 'सुंजह-सुक्ते' पान करती है, उसमें दोष नहीं है 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'विन्नवणित्थीलु-विज्ञापनीस्त्रीपु' समागम की प्रार्थना करनेवाली स्त्रीके साथ समागग करने पर 'तत्थ-तन्न' उसमें 'दोसो कभो सिपा-दोषः क्रमः स्थात् 'दोध कहां से हो सकता है? अर्थात् कोई भी दोष नहीं है ॥१२॥

মાનવા જોઈએ ? જેવી રીતે જળારાયમાંથી ડેખાેઝ્યા વિના પાણી પીનાર (ઘેડું પાણીમાં ઉતરીને ડેખાેજીને લગાડતું નર્જા) ને ટાંઈ દાય લાગતા નથી, એજ પ્રમાણે સમાગમની પ્રાર્થના કરનાર સ્ત્રી સાથે સમાગમ કરતારને પણ કેવી રીતે દાેષ લાગી શકે ?

આ કઘનતું તાત્પર્ય એ છે કે સ્ત્રી શ ઈચ્છા સંતાયવા માટે તેની સાથે સંભાગ કરવામાં કાઈ દેવ નથી, આ પ્રકારતું તે અજ્ઞાનીએ પ્રતિપદન કરે છે. ૧૧૧

शल्दार्थ — 'जहा-यथा' लेवी रीते 'पिंगा विहंगमा-पिङ्गः' विहङ्गमा' पिंग नामक भादा पक्षी 'शिमियं-रितमितम्' इंदान्या वगर 'रंगं-उदकम्' पाणी 'मुंजह-मुक्ते' पान करे छे, तेमां द्वीप नथी. 'एवं-एवम्' आ प्रकारे 'विन्न-विलियीमु-विलावनीस्त्रीपु' सभाग्रभनी प्रार्थंना करवाणी स्रीनी साथ सभाग्रभ करवाथी 'तत्थ-तत्र' तेमां 'रोसो कक्षो सिया- देश कुतः स्यात्' द्वीप क्यांशी द्वीच शके ? अर्थात् केष्टपण देश नथी. ॥१२॥

\$ o \$

## समयार्थवोधिनी टीका व. थु. थ. ३ उ. ४ स्घलितस्य साधोरुपदेशः

अन्त्रयार्थः—(जहा) यथा (पिया विहंगमा) पिङ्गा विहङ्गमा—पिंगनामक-पक्षिणी (थिमियं) स्तिमितं—निश्चलं (दगं) उद्कं जलम् (श्वंजः) शुंके पित्रति तत्र न कोषि दोषः, (एवं) एवं तथैन (विल्लनणित्धीसु) विज्ञापनीस्त्रीपु (तत्थ) तत्र ताह्योषमोगे (दोसों) दोषः (कओ सिया) जुतः स्थात्-न तत्र कोषि दोष इति।१२॥

टीका — अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तगहुत्वस्यापनाय दृष्टान्तान्तरं पुनर्दर्शयति । 'जद्दा' यथा 'पिंगा विद्दंगमा' पिङ्गो विद्दङ्गमः=कर्षिनलिक्षृत्वामकपृक्षी आकाको विपरिवर्त्तमानः, 'थिमियं' स्तिमित्तं=निष्ठनस्थरमेवोदकम् 'श्रंनद्दं श्रंक्तें—पिवति 'एवं' एवम् 'विन्नवणित्थीसुं' विद्वापनीस्त्रीषु । एवमत्रापि दर्भपदानपूर्विकया- क्रियया अरक्तद्विष्ठपुरुषस्य पुत्रोत्पादमात्रप्रयोजनाय स्त्रीपरिभोगं कुर्वतोऽपि कर्षि- जलस्य इव न मवति दोषः । तथा च ते कथयन्ति—

अन्वयार्थ — जैसे पिंग नामक पक्षी निश्रत जल को पीते हैं, उसमें कोई दोष नहीं है, इसी प्रकार समागम की पार्थना करनेवाली स्त्रीके साथ समागम करने में क्वा दोष है ? अर्थात् कुछ भी दोष नहीं है । १२।

टीकार्थ--प्रस्तुत विषय में उदाहरणों की बहुउता प्रदर्शित करने के लिए दूसरा दृष्टान्त दिखठाया जाता है जैसे पिंग (कर्षिजल) पक्षी आकारा में रहते छुए स्थिर जल को ही पीते हैं, इसी प्रकार काम-प्रार्थिनी स्त्री के साथ समागम करने में कोई दोप नहीं है। स्त्रीके शरीर को दर्भ से दृक कर, रागद्रेष से रहित होकर, केवल पुत्र उत्पन्न करने के बहेदग से स्त्री का परिभोग करनेवाले को, क्षिजल पक्षी के समान कोई दोप नहीं होता। वे कहते हैं--'धर्मार्थं पुत्रकामस्य' इत्यादि।

સૂત્રાર્થ—જેવી રીતે વિંગ નામનું પક્ષી નિશ્ચલ જલનું પાન ક**રે છે,** તૈમાં કાેઇ દેહ નથી, એજ પ્રમાણે સમાગમની પ્રાર્થના કરન*ા*રી સ્ત્રી સાથે સંસાગ કરવામાં કેઃઈ દાેષ નથી. શ૧૧ શ

ઢીકાર્થ—કદાહરહ્યુા દ્વારા પ્રસ્તુત વિષયતું સમર્થ ન કરવા માટે તે શાકત આદિ મંતવાડી⊅ોા પિંગ પક્ષીનું દર્શત આપે છે—

જેવી રીતે આકાશમાં રહેતાં પિંગ (કપિંજલ) પક્ષીઓ સ્થિર જલનું જ પાન કરતા હોવાથી તેમને જીવાનું ઉપમદ્દન કરવાના દોવને પાત્ર અનવું પડતું નથી, એજ પ્રમાણે કામપ્રાર્થિની સીની સાથે કામભેલા સેવવાથી કાઈ દોવ લાગતા નથી. શ્રીના શરીરને દર્ભ (ડાભ નામના ઘાસ) વડે આચ્છાદિત રાગદેવથી રહિત ભાવે, કેવળ પુત્રાત્પત્તિની અનિલાવાથી સ્ત્રીના પરિભાગ કરનારને કપિંજલ પક્ષીના સમાન કાઈ દોવ લાગતા નથી. તેઓ એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે—'ઘમાર્થ પુત્રકામસ્ય' ઇત્યાદિ—

**स्त्र**हताकृ**स्**त्रे

'धर्मार्थं पुत्रकामस्य स्वदारेष्वधिकारिणः । ऋतुकालविधानेन दोपस्वत्र न विद्यते ।।१.।'

प्रमुदासीनत्या व्यवस्थितानां वादिनां दोषो भवति । कि यदि कोऽषि कस्य-चिच्छिरः खण्डिपस्या, उदासीन्द्रया पराङ्ग्रुखस्तिष्ठेत् । तावता कि राजदण्डाद्विः मुखाः स्यात् । तरिक स राजपुरुषे ने निबद्धित । यथा या कथिष् द्विषन् अन्येना-ऽष्टब्टो निषं पीत्भोदासीनः उपिश्चेत् , तावता कि तस्य मरणं न भवेत् । यथा या—कश्चिद्राजकुळात् स्त्यान्यादाय मुक उदासीनत्या उपिश्चन् चौराऽषराधादपः गतो मनिष्यति ?

तथैन यथा कथंचित्कृतः स्त्रीमोगो न कथमपि अदोपाय । अपि तु दोषोत्पाः दकः स्यादेन । तथोक्तम्—

धर्म का पालन करने के लिए पुत्रोत्पत्ति के निमित्त अपनी स्त्री पर अधिकार रखनेबाला पुरुष यदि ऋतुकाल में स्त्री से समागम करता है तो इसमें कोई दोष नहीं है ॥१॥

इस प्रकार उदासीन होकर रहे दुए वादियों को दोष होता है। अगर कोई किसी का मस्तक काटकर और उदासीन होकर विमुख हो जाय तो क्या राजकीय दण्ड से छुटकारा पा जाएगा? क्या राजपुरुष उसे गिरफ्तार नहीं करेंगे? अथवा जैसे कोई दूसरों के देखे बिना विपका पान करके उदासीन होकर बैठ आएँ तो उसका मरण नहीं होगा क्या कोई राजमहरू से जुरा कर कोई वस्तु छे आबे और उदासीन हो कर जुपचाप बैठ जाएँ तो चोरी के अपराब से मुक्त हो जाएगा?। इसी प्रकार स्त्री के साथ समागम किसी भी प्रकार क्यों न किया

'ધર્મ'તું પાલન કરવાને માટે યુત્રેત્યત્તિને નિમિત્તે, પાતાની પત્ની પર અધિકાર રાખનારા જો ઋતુકાળમાં પાતાની પત્ની સાથે સ'સાગતું સેવન કરે, તા તેમાં કાઇ દાષ લાગતા નથી. મધા

આ પ્રકારે ઉદાસીનવૃત્તિ ધારસુ કરીને સ્ત્રીએ સાથે કામલાંગ સેવનારને દ્રાય અવશ્ય લાગે જ છે. જે કૈંદી માણસ કેંદીનું મસ્ત્રક કાપી નાંખીને ઉદાસીનતા ધારણ કરીને ત્યાંથી હતી જાય તેં શું રાજયદંડમાંથી ખરી શકે છે ખરા કે કાઈ ન જાણે એવી રીતે વિષયાન કરી લઇને ઉદાસીનલાવ ધારસુ કરનાર વ્યક્તિ શું વિષની અસરથી મુક્ત રહી શકે છે ખરી શાળમહેલમાં શારી કરીને કાઈ માણસ ઉદાસીનવૃત્તિ ધારણ કરીને શુપગ્રાય એસી જાય તેં શું અપરાધથી મુક્ત થઈ જાય છે ખરા !

એજ પ્રમાણે કાઈ પણ પ્રકારે અથવા કાઈ પણ નિમિત્તે સીની સા**થ** 

१७३

## समयार्थं बोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ४ स्विलितस्य साधीरुपदेशः

'भागिनां बाधकं चेतच्छास्त्र गीतं महर्षिभः। निल्का तप्तकर्णस्य भवेशज्ञानतस्तथा॥ मृत्रं चेतद्धर्मस्य भयभावप्रबद्धिनम् ॥१॥ तस्माद्विपानवत् त्याज्य भिदं पाप मनिच्छता। अनिच्छयापि संप्पृष्टो दहत्येत्र हि पावकः॥२॥ तस्मात् स्त्री सम्पर्के दोषः स्यादेवेति भागः॥१२॥

अधुना उपसंहरत सूत्रकारः गण्डपीडादि टब्टान्तवादीनां दोपदानाय आह-'एवमेगे उ' इत्यादि ।

प्रम-ध्वमेगे उ पासत्था मिच्छॅदिट्टी अणारिया। अञ्झोवँवन्ना कामोहिं पूर्यणा इव तर्रुणए ॥१३॥

जाय, वह दोष रहित नहीं हो सकता। वह तो दोषजनक ही है। कहा भी है--'प्राणिनां घाषकं चैनत्' इत्यादि।

महर्षियों ने मैथुन को शास्त्र में प्राणियों का घातक कहा है। जैसे नहीं में अग्नि डालने से उसके भीतर की रई आदि का विनादा हो जाता है, इसी प्रकार समागम करने से जीवों का विनादा होता है। मैथुन अधमें का मूल है और भय के भाव को बढानेवाला है।

अतएव जो पाप से बचने की इच्छा करता है, उसे विषमिश्रित अब के समान मैशुन का त्याम करना ही चाहिए। क्योंकि इच्छा न होने पर भी अगर अग्नि का स्पर्श हो जाय तो भी वह जलावे विना नहीं रहती।

तास्पर्व यह है कि इद्रीसम्पर्क करने से दोप होता ही है ॥१२॥

સંબોગ કરનાર માણુલ દેવને પાત્ર અવશ્ય અને જ છે. તેને દેવરહિત शश्री શકાય જ નહીં. કહ્યું પણ છે કે—'पाणिनां वायकं चैतन्' ઇત્યાદિ—

મહર્ષિઓએ તૈયુનને શાસ્ત્રોમાં પ્રાણીઓનું શાતક કહ્યું છે. જેવી રીતે નળીમાં અપ્રિતા તણુષા નાખવાથી તેની અંદર રહેલ રૂ આદિના નાશ થઈ થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે તૈયુનનું સેવન કરવાથી જીવાના વિનાશ થાય છે. ત્રૈયુન અધર્મનું મૂળ છે અને અથના ભાવની વૃદ્ધિ કરનાયું છે. તેથી જેઓ પાપથી બચવા સાગતાં હોય, તેમણે વિધમિશ્રિત અન્નની જેમ મૈયુનના ત્યાગ કરવા જેઇએ જ્યા નાવે છે છા વયર અથવા અજ્ઞાણતા પણ અગ્નિના સ્પર્શ થઇ જાય તા અબ્નિ દઝાડયા વિના રહેતી નથી, એજ પ્રમાણે શાગ-દ્રેષથી રહિત બનીને પણ મૈયુનનું સેવન કરતાયને દેષ અવશ્ય લાગે છે ાવવા छाया—एवमेके तु पार्श्वस्था मिध्याद्यस्योऽनार्याः । अध्युपपन्नाः कामेषु पूतना इत तरुणके । १२॥

अन्वयार्थः—(एवं) एवम्-पूर्वोक्तवकारेण-मैधुनं निरवदं मन्यमानाः, (एगे) एके तु-केचन (पासत्था) पार्श्वस्थाः (मिच्छादिष्टी) मिध्यादृष्टयः विपरी-ताववोधाः (अणारिया) अनार्याः (कामेडि) कामेरिच्छामदनरूपैः कामेषु दा स्ट्रादिषु (अज्योववन्ना) अध्युपपन्नाः=एद्धिमावमुपगताः (तरूणप्) तरूणके-स्वापत्ये (पूपणा इव) पूतना इव=पूतना उरस्रीवेति ॥१३॥

अब सूत्रकार उपसंहार करते हुए गण्ड पीडा (कोडे को दवाने) आदि दृष्टान्त देनेवालों के कथन को द्षित करने के लिए कहते हैं---'एवमेगे उ' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-- 'एवं-एवम्' पूर्वोक्त प्रकार से-मैथुन को निरवय मानने वाला 'एगे उ-एके तु' कोई 'पासत्था-पार्श्वस्थाः' पार्श्वस्थ 'मिच्छदिष्टी- मिथ्यादृष्टिचाले 'अणारिया-अनार्थाः' अनार्थ 'कामेहि- कामेः' कामभोगोर्मे अथवा दाब्दादिविषयों में 'अज्झोववन्ना-अध्युप- पक्षाः' अस्यन्त आसक्त होते हैं 'तरुणए-तरुणके' अवने वालकों पर 'पूय-णा इंब-पूतना इव' जैसे पूतना नामकी दाकिनी आसक्त रहती हैं। १३।

अन्वयार्थ-इस प्रकार मैथुन को निर्दोष मानने वालेकोई कोई पार्थ-स्थ मिथ्यादिव्य हैं, अनार्थ हैं, और कामभोगों में उसी प्रकार आसक्त है जैसे पुतना डाकिनी बालकों पर आसक्त होती है। १३॥

હવે સૂત્રના ઉપસંહાર કરતા સૂત્રકાર ઉપર્શું કત દર્શન્તો દ્વારા (ખીલને ક્રુખાવવાના, સ્થિર જળ પીનાર પિંગ પક્ષી આદિના દૂધાન્તો દ્વારા) પાતાના સત્તનું સમર્થન કરનારા લોકોની માન્યતાનું ખંડન કરે છે.-'एવમેને' ઇત્યાદિ—

शण्डाथ — 'एवं-एवम्' पूर्वोध्त प्रकारथी मैथुनने निरवद्य मानवाताणा 'एते उ-एके तु' डेार्धक 'पावस्था-पार्श्वस्थाः' पार्धिस्थ 'मिस्छिदिही-सिध्याहष्ट्रद्यः' मिथ्याहिष्टवाणा 'अणारिया-अनार्थाः' अनार्थ 'कामेहिं-कःमैः' कामले। जमां अथवा शण्ड वजेरे विषये। मां 'अङ्बोचवन्ता-अध्युपपन्ताः' अत्यन्त वधारे आस्त्रक्त है। थे. 'तहजप-तहणके' पेताना आगडे उपर 'पूरणा इव-पूतना इव' केवी नीते पूनना नामनी अध्यु आसक्त रहे हे. ॥१३॥

સૂત્રાર્થ — આ પ્રકારે કામલાગાને નિર્દોષ માનનારા કાઈ કાઇ પાર્ધ સ્થા (શિથિલાચારીઓ) મિથ્યાદેષ્ટિ છે અને અનાર્થ છે. તેઓ કામલાગામાં એટલાં બધાં માસક્ત છે કે જેટલી પૂતના ડાકણ અલકા પર આસક્ત હોય છે. ા૧૩ા

#### सम्पार्थबोधिवी टीका प्र. धु. ब. ३ उ.४ स्वलितस्य साधोरवदेशः

टीका—एविमिति-एवं व्रणं स्फोटियित्या ततः पूरादिकमपनीयते स्त्र व भवित कोपि दोषः, एवं मैधुनसेवनेऽपि नास्ति दोष इति मन्यमानाः' 'एवं' एवं 'एगे' एके=ललनासक्ताः पार्श्वस्थादयः सदनतुष्ठानात् स्वपार्श्वे तिष्ठतः नाधवादिकमंडलवारिणः स्वयूथ्या वा केचन। तथा 'मिच्छिदृद्ठी' मिथ्याटष्टयः=मिथ्याविपरीतातत्वप्राहिणीटष्टिर्दर्शनं येपां तथाभूताः 'अणारिमा' अनार्थाः-धर्मविरुद्धानुष्ठानकर्तारः सर्वपरित्याज्यधर्मेभ्यो द्रं वर्षमानाः आग्राः, न आर्थाः इति अनार्थाः विरुद्धधर्मानुष्ठानात् 'कामेहिं' कामेषु=काममोगात्री 'अज्झोववन्ना' अध्युपरकाः=गृद्धिभावसुपगताः। अथवा-रागैरसदनुष्ठाने आसकाः

टीकार्थ--जो लोग ऐसा मानते हैं कि फोडे को फोडकर उसमें से पिद् मवाद निकाल दिया जाता है तो ऐसा करने में कोई दोष नहीं है, वे बास्तव में लियों में आसक्त पार्श्व हथे हैं। वे प्रशास आचार से द्र रहनेवाछे हैं। अपने आपको 'नाथ' कहते हैं और मण्डल में विचरण करते हैं। कोई कोई स्वयूधिक भो ऐसे हैं जो इस प्रकार मानते हैं। वे वास्तव में निध्याद्दिट हैं अर्थात् तत्त्व को विपरीत ग्रहण करनेवाछे हैं। जो धर्म विकद्ध अनुष्ठान नहीं करते और समस्त हेय धर्मों से द्र रहते हैं, वे आर्य कहलाते हैं और जो आर्य न हों वे अनार्य कहें जाते हैं। धर्मविकद्ध अनुष्ठान करने के कारण ऐसा कहनेवाछे अनार्य हैं। कामभोगों में गृद्ध हैं अथवा राग के कारण असत् आचरण में आसक्त

ટીકાર્ય -- જે લોકા એમ માને છે કે ખીલ ગુમડાં આદિને દભાવીને તેમાંથી પરુ આદિ કાઢી નાખવામાં જેમ કાઇ દોષ નથી, એજ પ્રમાણે કામ પ્રાર્થિની સ્ત્રી સાથે કામલે ગ સેવવામાં પણ કાઇ દોષ નથી. તેઓ ખરી રીતે તો સાથે કામલે ગ સેવવામાં પણ કાઇ દોષ નથી. તેઓ ખરી રીતે તો સીઓમાં આસકત પાર્થિસ્થા જ હાય છે. તેઓ પાતાને નાથ કહે છે. અને ત્યાં કરીને શિધિલાચારી બની ગયા હાય છે. તેઓ પાતાને નાથ કહે છે. અને માંડળમાં વિચરણ કરે છે. કોઇ કોઇ સ્વયૂથિકા પણ આ પ્રકારની માન્યતાના આધાર લઇને શિધિલાચારી બની ગયા હાય છે. તેઓ ખરી રીતે મિથ્યા-દિષ્ટ જ છે, એટલે કે તત્વને વિપરીત રૂપે ચહણ કરનારા છે. જેઓ ધર્મના આદેશનું પાલન કરનારા અને હેય ધર્માથી દૂર રહેતારા છે. તેમને જ આર્ય કહેવાય છે, પરન્તુ ધર્મવિફદ્ધનું આચરણ કરનારા લોકો આર્ય કુળમાં જન્મ ધારણ કરવા છતાં પણ અનાર્ય જ છે. તેઓ કામલાગોમાં લેલુય છે, અને રાગને કારણે અસત્ આચરણમાં આસક્ત છે. જેવી રીતે પૂતના ડાકણ

स्**त्रकृताङ्गस्**त्रे

ते विधनते । अत्र दृष्टान्तं दृशीयति—'तरुणष्' तरुणके, स्तनंधयवास्त्रके इत्यया 'पूर्यणा' प्तना=उरभ्री आसक्ता भवति । त्यैवेमेऽपि शाक्ताद्यो वादिनः मनोरमासु आसक्ताः ।

यहा-तरुणके स्वापत्ये यथा, प्तना पशु जातिनिशेषः मेषः अध्यासकः, तहदेव। मेषाणां स्वापत्येऽतीव स्नेहो भवति। एकदा सर्वपश्चनामपत्यानि निर्जलक्षे पतितानि। तद् दृष्ट्वा सर्वे पश्चः संजानद्या अषःयस्नेदाच्य समवेताः। किन्तु माष्तुमुपायमपश्यन्तः कृपत्ये एव निषणाः। मेष्टतु तथाविधमपत्यं दृष्ट्वा कृषे पतितः। इति दृष्ट्वा सर्वे निणीतं यत् मेषाणां स्थापत्यं स्नेदाधिक्यमिति। हैं। इस विषय में हुण्टान्त दिखलाते हैं-जैसे पूचना बाल को में आसक्त होती है, उसी मक्तार यह शाक्त आदि भी महिलाओं में आसक्त है।

अथवा जैसे पूतना अर्थात् भेड अपने वालक में आमक्त होती है, उसी प्रकार यह वादी भी श्रियों में आसक्त हैं। भेडों को अपनी सन्तान पर अतीव अनुराग होता है। एक वार सब पशुओं के बच्चे क्य में गिर गए। यह देखकर सभी पशुओं को बडी करणा उत्पन्न हुई और सन्तान प्रेम के कारण वे इकट्टे हुए। किन्तु कुए में गिरे बच्चों को प्राप्त करने का कोई उपाय न खुझा। अतएव वे सब विवाद्युक्त होकर क्य के किनारे ही खडे हो रहे मगर भेड अपने बच्चे को गिरा देख स्वयं भी कुए में गिर पड़ा। यह घटना देखकर खबने यह निर्णय किया कि भेडों को अपनी सन्तान पर अस्य विवाद होता है। तालपर्य

ભાળકામાં આસકત હૈાય છે, એજ પ્રમાણે શાકત આદિ પરતીર્થિકા લલનાએામાં આસકત હાય છે.

પૂતનાના બીજો અર્થ 'ઘટી' થાય છે. જેવી રીતે ઘટી પાતાના બચ્ચામાં મૂળ જ આસકત હોય છે, એજ પ્રમાણે શાકત અહિ પરતીર્થિકા સીઓમાં આસકત હોય છે. ઘટીને પાતાના બચ્ચાંએક પર ઘણે અનુરાગ હાય છે, તે વાત નીચેની કથા દ્વારા સિદ્ધ થાય છે એક વખત એવું બન્યું કે ઘણાં પશુઓનાં બચ્ચાં ફ્વામાં પડી ગયાં. તે વાતની ખત્રર પડતા તે પશુઓનાં હુઃખના પાર ન રહ્યો. તેઓ સન્તાનપ્રેમને કારણે ફ્વાને કાંઠે એકઠાં થયાં. પરન્તુ ફ્વામાં પડી ગયેલાં પાતાનાં બચ્ચાંઓને બહાર કાઢવાંએ કે.ઇ ઉપાય તેમને જડ્યા નહીં. તેથી તેઓ ખૂબ જ વિષાદના અનુભા દરતાં ફ્વાને કાંઠે જ ઊલાં રહ્યાં. પરન્તુ મેઢી (ઘટી) પાતાના બચ્ચાને પાણીમાં પટેલું દેખીને ફ્વામાં ફદી પડી. આ ઘટના લેહીને સમસ્ત પ્રાણીઓએ એવું કળૂલ કર્યું કે ઘટીને પાતાનાં બચ્ચાં પર સૌથી વધારે અનુસા હૈલ્ય છે. આ કથનના

#### समयार्थयोधिभी टीका प्र. थु. म. ३ उ.४ स्विलितस्य साधोरुवदेशः

(00

एवमेव ते वादिनः स्त्रीयु निवरामेवासक्ताः। यतः सर्वेद्वविनिन्दितमैथुनसेव-नाय स्त्रियामासक्ताः इति ॥१३॥

कामाऽऽयक्तनायां यद्ववनि वद्द्वणं वदित स्त्रहारः-'अणागय' इत्यादि म्लम्-अणाग्यमपरसंता पञ्चुष्पन्नग्वेसगा।

ते' पर्चेछा परिर्तप्पति खीणे आंडिम जोर्वणे ॥१४॥

छाया—अनागतमपश्यन्तः मत्युश्पन्नगर्वेषद्धाः । ते पश्चात् परितप्यन्ते श्लीणे आयुषि सौतने ॥१४॥ अन्दयार्थः—(अणागयमपरसंता) अनागतमपश्यन्तः=पविष्यदृदुःखमञ्चाः

यह है कि ये वादी स्त्रियों में अत्यन्त आसक्त हैं, वर्धोंकि सर्वज्ञों द्वारा अत्यन्त निन्दित मैथुन में आसक्त हैं ॥१३॥

काम में आसक्ति होने पर जो दोप होता है, सुन्नकार उसे दिखलाते हैं-'अणागय' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'अणागयमपरसंता-अनागतमपद्यन्तः' भविष्य में होने वाले दुःखको न देखनेवाले 'पच्छपन्नगवेसगा-प्रत्युरपन्नगवेषकाः' जो लोक वर्तमान सुखकी खोज में लगे रहते हैं 'ते-ते' वे शावधादि मता-तुपापी 'पच्छा-पश्चात् पीले 'आउंमि-आयुषि' आयुष्य 'जोवणे-पौचने' और युवावस्था 'खीणे-क्षीणे' क्षीण होने पर 'परितष्पंति-परितष्यन्ते' पश्चात्ताप करते हैं ॥१४॥

अन्वयार्थ-भविष्य की ओर आंख मीचनेवाछे अर्थात् भावी

ભાવાર્થ એ છે કે ઉપર્યુક્ત શાકત આદિ મતવાદીઓ સ્ત્રીઓમાં એટ<mark>લાં ભધાં</mark> મ્યાસક્ત છે કે તેઓ સર્વસોના ઉપદેશની અવગણના ક**રીને મૈયુન જેવાં** પાપકૃત્યમાં આસક્ત રહે છે. તારગા

કામમાં આસકત ઘવાથી જે દેવ લાગે છે, તે હવે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે. 'મળાગય' ઈત્યાદિ —

शण्डार्थं - 'अणागयमपरतंता-अनागतमपद्यःतः' कविष्यमां थवावाणा हुः भने न लेवावाणा 'पच्चुत्यन्तवेद्यमा-प्रस्कृत्यन्तगवेषकाः' के भाखसे वर्षभान सुभनी शिषमां साञ्या रहे छे 'ते-ते' ते शह्य वभेदे भतः त्यायी 'पच्छा-पद्यात्' पाछणथी 'आवंमि-कायुषि' आयुष्य 'जोवणे-योवने' भने युवनवश्या 'खीणे-क्षीणे' क्षी थया पछी 'परिषण्वेत-परितायन्ते' परतावे। ५२ छे ॥१४॥

સ્ત્રાર્થ— પ્રવિષ્યમાં આવી પડતારાં દુઃખાના વિચાર ન**હીં કરનારા અને स**० २३ नानाः (पच्चुप्पन्नमवेसमा) मत्युन्पन्नमवेपकाः=वर्तमानसुखान्वेपकाः, (ते) ते-शाक्ष्पाद्यः (पच्छा) पश्चात् (अ।उंभि) आयुषि (जोडक्षणे) गीवने (खीणे) सीणे= विनष्टे सति (परितष्पंति) परितष्यन्ते=यश्चात्वापं द्वर्वन्ति इति ॥१४।

टीका—'अजागयं' अनागतम्, कामासक्तानां पश्चान्नरकादिस्थाने महती यातना भवतिति तजस्यं दुःखम् 'अपरर्वता' अपवयन्तः 'पच्चुप्पन्नगवेसगा' पर्युत्पन्नगवेषकाः-मर्युत्पन्नं वर्तमानकालिकवैपयिकसुखम् अन्वेषयन्तः निविध-भकारैः कामानामेव गवेपकाः 'ते' पुरुषाः श्वाक्षयाद्यः 'पच्छा' पश्चात् 'आउंमि' आयुषि 'खीणे' श्वीणे सति अथया-'जोब्बणे' यौदने नष्टे व्यति 'परितष्पंति' परितष्यन्ते=पश्चाचापं कुर्वन्ति । कामान्यतपा प्रतन्तु अविचार्येत् श्वीषु समासक्ता अमनन् । पश्चादायुषः क्षये समुत्यन्तवैराग्याः युवादस्थाया अथगमे वा शोचन्ति, आत्मानमेव निन्दन्ति । तदुक्तम्—

दुःखों को न देखनेवाले और वर्त्त मान कालीन सुख की गवेषणा करने बाखे वे ज्ञान्त आदि षाद में आयु और यौवन के श्लीण होने पर पश्चासाप करते हैं॥१४॥

टीकार्थ--कामभोगों में आसक्त पुरुषों को बाद में नरक आदि स्थानों में घोर पातना होती हैं। वे वादी वहां के दुःखों को नहीं देखते वे तो केवल बक्तिमानकालीन विषयसुख की ही मवेषणा करते हैं। किन्तु जब आयु क्षीण होती है अथवा पीवन व्यतीत हो जाता है, तब उन्हें परिताप होता है।

आशाय यह है कि पहले तो कामान्य शोकर विना विचारे ही स्त्रियों में आसक्त हो गए, याद में आयु श्रीण होने पर या युवावस्था व्यतीत हो जाने पर वैराग्य उत्पन्न होता है तो शोक करते हैं और अपने को कोसते हैं। कहा भी है—'हतं युद्धियशकाशं' इत्यादि।

વર્તમાનકાલીન સુખતી જ ખેવના કરનારા શાકત અ.દિ યસ્તીયિ'કાને આસુ અને યૌવન ક્ષીશુ થાય ત્યારે પસ્તાવાના વારા આવે છે. !!૧૪!!

ટીકાર્ય — કામણાગામાં આસકત ઢાકાને મનુષ્યભવતું આયુષ્ય પૂરું કરીને નરક આદિ દુર્ગતિઓમાં ઘાર યાતનાઓ વેઠવી પહે છે. તેઓ નરકા-દિના દુઃખના વિચાર કરવાને બદલે વર્તમાનકાલીન વિવયસુખમાં જ આસકત રહે છે. પરન્તુ જયારે આયુષ્ય ક્ષીણ થાય છે અથવા યુવાની ચાલી જાય છે, ત્યારે તેમને પસ્તાવાના વખત આવે છે.

આ કથનના ભાવાર્ષ એ છે કે તેઓ પહેલાં તે કામાન્ધ થઈને વિના વિચાર્ય સીઓમાં આસક્ત થાય છે, પરન્તુ જ્યારે શુવાવસ્થા પૂરી થઈ જાય છે અને આયુષ્ય પૂરૂ થવાના સમય નજીક આવે છે, ત્યારે તેમનામાં વૈરાગ્ય સાવ પેઠા થવાને કારણે તેમને પસ્તાવા થાય છે. કહ્યું પણ છે કે—

#### समय। र्थेवोधिनी दीका प्र. थु. अ. ३ उ. ४ स्खलितस्य साबीरु विदेशः

१७९

हतं मुष्टिभिराकाशं तुषाणां कण्डनं कृतम् । यश्मया प्राप्य मानुष्यं सद्धं नादरः कृतः ॥१॥ अपिच—मृत्दुम्भयाञ्जकारन्त्रशिधानपरमार्थिता । दक्षिणायत्त्रेशंखोऽयं दस्त ! चूर्णीकृतो मधा ॥२॥ तथा—'विद्वावलेशन्डिएहिं जाइं कीरंति कोव्यणमरणं । वय परिणाये सरियाइं ताइं हियए खुडुकंति ॥३॥ छाया—विभवावलेपनाटितैयांनि कियन्ते यौजनमदेन । वयः परिणाये सम्तानि तानि हृद्यं व्यवन्ते ॥३॥१९॥

मनुष्वभवको प्राप्त करके भी मैंने उत्तम अर्थ का आदर नहीं किया, यह मानों ऐसा ही है जैसे मुहियों से आकाश में आघान किया और छिलकों को कृटा! अर्थात जैसे आकाश में आघात नरना और तुषको खांड़ना निष्कल प्रयास है, उसी प्रकार यनुष्यभव पाकर उत्तम अर्थ के लिए प्रयास न करने से मनुष्यभव व्यर्थ हो जाता है। पुनः 'मृत्कु भवालुकारन्ध्र' इत्यादि।

और मनुष्यभव को उत्तम अर्थ मोक्ष में न लगाकर विषयभागों में लगाकर मेंने मानो मृत्तिका के घट में हुए छिद्र को मूदने के लिए दक्षिणावर्त्त इंखि जैसे अनमोल पदार्थ का चुरा कर दिया हों!

और भी कहा है-विहवाबछेबनडिएहिं इत्यादि ।

'हतं मुब्डिमिराकाशं' धत्याहि--

'તે માળુસને એવા પશ્ચાત્તાપ થાય છે કે મેં મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કરીને ઉત્તમ તત્ત્વની અવગભુના કરી. મેં તો આકાશમાં મુઠ્ઠી વડે આઘાત કરવા જેવાં અથવા કૃંફાં (ફાતરાં) ખાંડવા જેવાં નિરર્થક કાર્યમાં જીવનને વેડફો નાખ્યું એટલે કે આકાશમાં આઘાત કરવા અથવા ફાતરાં ખાંડવા, તે જેવી રીતે નિરર્થક છે, એજ પ્રમાણે મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કરવા છતાં ઉત્તમ અર્થને પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયાસ ન કરવાથી મારા મનુષ્યભવ મેં વેડફી નાખ્યા છે.'

'मृत्कुंभकळु हारस्त्र' धत्यादि—

'જેવી રીતે કાઈ ગૂર્ખ શાળુસ માટીના ઘડામાં પડેલા છિદ્રને સાંધવા માટે દક્ષિણાવર્ત્તા શાળ જેવા ચણમાલ પદાર્થના ચૂરા કરી નાખે છે, એજ પ્રમાણે મેં આ અલુગાલ મનુષ્યલવને ઉત્તમ અર્થ (માલ) ની સાધનામાં વ્યતીત કરવાને બદલે વિષય ભાગામાં વ્યર્થ ગુમાવી નાખ્યા.' વળી તેને એવા પ્રકારો શાય છે કે—'વિદ્વાવહેવનશિષ્દર્દિ' ઇત્યાદિ—'વૈક્ષવના મદમાં છક્કી

सूत्रकृता**ङ्गध्**त्रे

ये तुचममहापुरुपास्ते तु अनागतसृखजनकमेव तपः संयमाऽनुष्ठानं कुर्वन्ति। तेन वार्दके पश्चाचापं न कुर्वन्तीति दर्शयितुमाह सूधकारः-'जेहि काले' इत्यादि। मूल्य-जेहिं कौले परिकंतं न पच्छी परितर्पण् ।

ते घीराँ बंधणुम्भुंकका नार्वेकंखंति जीविंथं ॥१५॥ छाया—यैः काळे पराकान्तं न पत्रात् परितप्यन्ते । ते घीरा बन्धनीन्युक्ताः नारकांक्षत्ति जीवितम् ॥१५॥

वैभव के अभिमान में आकर तथा घीवन के मद में चूर होकर जो कार्य किये जाते हैं, अवस्था वीत जाने पर अब उनका स्मरण हृद्य में चाल्य की तरह खटकता है ॥१४॥

किन्तु उच्चकोटि के महापुरुष भविष्यत् में खुख उत्पन्न करनेवाले तप एवं संयम का अनुष्ठान करते हैं। उन्हें घृद्धावस्था में पश्चाताप नहीं करना पडता। इस तथ्य को दिख्छाते हुए खुन्नकार कहते हैं—'जेहिं काले' इत्यादि।

दाब्दार्थ — 'जेहिं-यैः' जिन पुरुषोंने 'काले-काले' धर्मोपार्जन कालमें 'परिकंतं-पराकान्तम् ' धर्मोपार्जन किया है 'ते-ते' वे पुरुष 'पच्छा-पश्चात् ' पीलेसे 'न परितप्पए-न परितप्पते' पश्चात्ताप नहीं करते हैं 'बंधणुम्मुका-पन्धनमुक्ताः' बन्धन से छूटे हुए 'घीरा-धीराः' वे धीर पुरुष 'जीवियं-जीवितम् ' असंप्रभी जीवनकी 'नावकंखिन-नावकां-क्षन्ति' इच्छा नहीं करते हैं ॥१५॥

જઈને તથા યોવનના મદમાં ભાન ભૂલીને જે કાર્યો મેં કર્યા છે, તેતું સ્મરસ્યુ હવે આ વૃદ્ધાવસ્થામાં હુદયની અંદર કાંટાની જેમ ખટકે છે' શરજા

અજ્ઞાની માણુસાને પાછ કથી પરતાવું પડે છે, પણ ઉચ્ચકાટિના મહા-પુરુષા ભવિષ્યમાં સુખ ઉત્પન્ન કરનારા તપ અને સંયમની આરાધના કરે છે. તેમને વૃદ્ધાવસ્થામાં પશ્चाત્તાપ કરવા પડતા નથી. આ તથ્યને હવે સૂત્ર-કાર પ્રકટ કરે છે—'जेहिं काले' ઇત્યાદિ—

शश्राध-'जेहि-यैः' के पुरुषे। के 'काले-काले' धर्माधार्यं न आणमां 'पिरेक्दंतं-पराकान्तम्' धर्माधार्यं न अर्थुं छे 'ते-ते' ते पुरुष 'पच्छा-पश्चात्' भाष्ठणथी 'न परितःपय-न परित्यते' परताये। अरतां नथी, 'वंचणुरमुका-वच्यनोन्मुकाः' अंधनथी छुटेल 'धीरा-धीराः' धीर पुरुष 'जीवियं-जीवितम्' असंथमी अवननी 'नाव कंकंति-नावकांश्चन्ति' धेन्छ। अरतां नथी, ॥१५॥

१८१

#### संमवार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ४ स्वळितस्य साधोरपर्दशः

अन्वयार्थः — (जेहिं) यैः पुरुपैः (काले) काले धर्मीपार्जनकाले (परिकतं) पराकान्तं धर्मी गर्जनं कृतम् (ते) ते पुरुपाः (पच्छा) पश्चात् (न परितप्पए) न परि-तप्यन्ते=पश्चात्तापं न कुर्वन्ति (वंधशुम्मुकः) बन्धनमुक्ताः (धीरा) धीराः=महासस्त्राः (जीवियं) जीवितं=प्रसंयमजीवनं (नावकंखंति) नावकांश्चन्ति नेच्छन्तीति ॥१५॥

टीका—'जेहिं' येरात्महितकर्तिः 'काले' धर्मौपार्जनसमये 'परिवर्कतं ' पराकान्तम्, इन्द्रियकपायाणां पराजयाय समुद्योगः कृतः। ते' ते ताहकाः 'धीरा' कर्मविदारणे शौर्यादिगुणोपपकाः। पश्चात् मरणकाले.—अपगत पौर्वे बृद्धावः स्थायाम्। 'न परितप्पंते' न परितप्पन्ते, पश्चात्तापं न कुर्वन्ति शोकाग्निना दग्धा न मत्रन्ति। 'वंधणुम्मुका' वन्धनमुक्ताः हगदिवन्धनरहिताः 'ते' ते 'धीराः—महा- पुरुषाः 'जीवियं' जीवितमसंगमजीवनम् 'नावकंसंति' नावकांक्षन्ति—नाभिरुपन्ति।

अन्वयार्थ--जिन्होंने समय पर पराक्रम किया अर्थात् धर्मसेवन किया है, वे बाद में पश्चात्ताप नहीं करते । बन्धन मुक्त धीर पुरुष असंपम-जीवन की आकांक्षा नहीं करते ॥१५॥

टीकार्थ--आत्मा का हित करनेवाले जिन विवेकशील दीर्घदर्शी पुरुषों ने धर्मोपार्जन के अवसर पर पराक्रम किया है अर्थात् इत्त्रियों और कषायों के निग्रह के लिए उद्योग किया है, वे कर्मविदारण में शरता आदि गुणों से सम्पन्न भीरपुरुष मरण के समय या यौवन व्यतीत हो जाने पर बृद्धः वस्था में परिताप नहीं करते। उन्हें शोक की अग्नि में दग्ध नहीं होना पडता। स्त्री आदि के बन्धन से रहित वे घीर पुरुष आकि यममय जीवन की आकांक्षा नहीं करते।

સૂત્રાર્થ — જેમણે યેલ્ય અવસરે પરાક્રમ કર્યું છે. એટલે કે ધર્માનું સેવન કર્યું છે, તેમને પાછળથી પસ્તાલું પડતું નથી. અન્ધન સુક્રત ધીર પુરૂષો અસંયમી જીવનની આકાંક્ષા રાખતા નથી. તાર્પા

ટીકાર્ય—આત્મહિતની ખેવના રાખનારા જે વિવેકશીલ પુરૂષા ભવિષ્ય કાલીન સુખને વિચાર કરીતે ધર્મ પ્રજેનના અવસર આવે ધર્મ કરણીમાં પ્રવૃત્ત થાય છે-જેઓ ઇન્દ્રિયા અને કવાયાના નિગ્રહ માટે પ્રયત્નશીલ રહે છે-એવાં કર્મ વિદારણમાં શૂરતા આદિ શુણાથી સંપન્ન ધીર પુરૂષોને મરણના સમય બજીક આવે ત્યારે અથવા સીવન વ્યતીત શકને વૃદ્ધાવસ્થા આવે ત્યારે પસ્તાલું પહેલું નથી. તેને શાકની અગ્નિમાં શકાલું પહેલું નથી. સ્ત્રી આદિ બધનથી રહિત તે ધીરપુરૂષો સંયમરહિત જીવનની ઇચ્છા કરતા નથી. धर्मौपार्जनकालस्तु पायः सर्व एव मवित विवेकिनाम् । यतो धर्मस्येव सर्वतः माधान्यात् पुरुषार्याऽवसरे, प्रधानस्येव उपार्जनं क्रियमाणं दृष्टम् । अत आ बाल्यात् ये संयमान्नुष्ठाने धर्मसाधने समुद्यतास्त एव धीराः । इत्थंभूता धीरा आशेषवाद्धमेमनुष्ठाय कर्मविनाशने समर्थाः । अत एव कर्मवन्धनरहिता असंपम्संबद्धं जीवनं नावकांक्षन्ति । जीविते मरणे वा निःस्पृहाः सर्वदा सर्वथा संयमोद्यम्मतय एव भवन्ति ॥१५॥

नारीयरीषहस्याऽतिदुरूहत्वं दर्शयित मूत्रकारः-'जहा नई' हत्यादि । मूलम्-जेहा नई वेथैरणी दुत्तरा इंह संसैता । ध्वं र्लोगंसि नारीओ दुरुत्तरा अमैई मया ॥१६॥ छाया--पथा नदी वैतरणी दुस्तरेह मुसंमता। एवं लोके हि नार्थों दुस्तरा अमतिमता ॥१६॥

आशय यह है विवेकवान जनों के लिए सभी समय धर्माचरण के लिए होता है। धर्म ही सब में प्रधान है और पुरुषार्थ के अवसर पर प्रधान बस्तुका उपार्जन करना ही देखा जाता है। अतएव बाल्या स्था से ही जो संयम के अनुष्ठान या धर्म के साधन में उद्यत हैं, वही वास्तव में धीर कहलाते हैं। ऐसे धीर पुरुष दौराव (बालपन से) अवस्था से ही धर्म का अनुष्ठान करके कर्मचिनाश करने में समर्थ होते हैं। अतएव जो कर्मपन्थ से रहित हैं वे असंयमभय जीवन की अभिलाषा नहीं करते हैं। वे जीवन में और सरण में निस्पृह होते हैं। सदा सर्वथा संयमपालन के ही अभिलाषी होते हैं। १९॥

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે વિવેકવાન્ પુરૂષા પાતાની જીવનની કાથે કૃષ્ણના ઉપયોગ ધર્માચરણમાં કરે છે. ધર્મ જ સૌથી ઉત્તમ છે. તે ઉત્તમ વસ્તુનું ઉપાર્જન કરવામાં જ વિવેકવાન્ પુરુષા પ્રયત્તશીલ રહે છે. તેથી જેઓ અલ્યાવસ્થાથી જ સંયમના અનુષ્ડાનમાં અથવા ધર્મના સાધનમાં પ્રવૃત્ત રહે છે, તેને જ ખરી રીતે ધીર કહી શકાય છે. એવાં ધીર પુરૂષે અલ્યાવસ્થાથી જે ધર્મનું પાલન કરીને કર્મના લય કરવા લાગી જય છે. તેથી તેઓ કર્મના ક્ષય કરીને મોલ પ્રાપ્ત કરવાને સમર્થ અને છે. એવા પુરુષા કર્મળન્ધથી રહિત હોય છે, તેઓ કહી પણ અસંયમી જીવનની અભિલાવા સેવતા નથી. તેઓ જીવન અને પ્રસ્થુના વિષયમાં નિઃસ્પૃક હોય છે. સંયમનું પાલન કરતાં કહાચ મૃત્યુને લેટલું પડે તા પણ તેઓ ગમરાતા નથી તેઓ સદા માયમાલનની જ અભિલાવાલાળા હાય છે. ાયમા

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.३ इ.३ स्वितितस्य साधौरपदेशः

अन्वयाधः — (जहा) यथा (इह) इहास्मिन् लोके (वेयरणी नई) वैतरणी नदी (दुरुचरा संमता) दुस्तरा संमता दुःखेन तर्जु योग्या (एवं) एवमनेन प्रकारेण (लोगेसि) लोके (नारीभो) नार्यः = स्त्रियः (अमहमया) अमतिमता = विवेकश्च्य-पुरुषेण (दुरुचरा) दुस्तरा भवतीति ॥१६॥

टीका---'जहा' यथा 'वेयरणी' वैतरणी 'नई' नदी 'तुत्तरा' दुस्तरा इह-लोके संभवा, अस्वन्तवेगबाहितया विषमतटवत्तया च वैतरणी नदी अनिष्णातै-स्वर्तुमशक्या भवति । नदीसंतरणे कृतमतयः एव तां तरन्ति । 'एवं' एवं प्रकारेण

स्त्री परीषह को सहन करना अत्यन्त कठिन है, खूत्रकार यह दिखलाते हुए कहते हैं--'जहा नई' इत्यादि !

शन्दार्थे—'जहा-पथा' जैसे 'इह-इह' इस लोकमें 'वेयरणी नई-वेतरणीनदी' वेतरणी नदी 'दुकत्तरा संमता-दुस्तरा संमता' अनिक्णात-जनोंसे दुस्तरमानी गई है 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'लोगंसि-लोके' इस लोकमें 'नारीओ-नार्यः' स्त्रियां 'अमई मया-अमित मता' विवेक-श्रन्य पुरुष से 'दुक्तरा-दुस्तरा' दुस्तर मानी गई है ॥१६॥

अन्वयार्थ--जैसे लोक में वैतरणी नदी को पार करना कठिन है, उसी प्रकार विवेकशीनजनके लिए स्त्रियां दुस्तर हैं ॥१६॥

टीकार्थ—वैतरणी नदी को पार करना कठिन माना जया है। वह तीव वेगके साथ बढ़ती है और उसके तट बड़े विकट होते हैं। अतएव अनियुणपुरुष उसे तिर नहीं सकते। उसे वही लोग पारकर

હવે સૂત્રકાર એ વાત પ્રકટ કરે છે કે સીપરીષહને સહન કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે—'ન્નફા નર્ફ' ઇત્યાદિ—

शण्डाध-'जहा-यथा' लेवी रीते 'इह-इह' आ क्षेष्ठभां 'वेयरणीनई-वेतरणीननी' वैतरणीनी 'दुहतरा संमता-दुस्तरा संमता' अनिष्णात भाष्यसिधी हुस्तर- भनायेश छे. 'एवं-एवम्' आ प्रशरे 'होगेखि-होके' आ क्षेष्ठभां 'तारीओ-नार्यः' श्लीके। 'अनईनया-अमितनता' विवेष्ठशून्य पुरुषधी 'दुहत्तरा-दुस्तरा' हुस्तर भानवामां आवेक छे ॥१६॥

સ્ત્રાર્થ — જેવી રીતે લાેકમાં વૈતરણી નકીને પાર કરવાનું કાર્ય અતિ કઠણ ત્રણાય છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીપરીયહને જીતવાનું કાર્ય વિવેકહીન પુરુષાને માટે દુષ્કર ત્રણાય છે. ા૧કા

ટીકાર્ય--વૈતરણી નદીને પાર કરવી તે ઘણું કઠણ અણાય છે. તે તીવ વેગે વહે છે અને તેના તડ ઘયુા વિક્ટ છે. તેથી અનિપુણ પુરુષા તેને તરી શકતા નથી. તેને તે લાકા જ પાર કરી શકે છે કે જેઓ તેને પાર કરવાના 'छोगंसि' छोके = अस्मिन् छोके 'नारीओ' नार्यः 'अनर्डमया' अमितमता=अवि-वेकि पुरुषेण 'दुरुत्तरा दुःखेन तर्तुं योग्या। सा हि स्वकीयवल्गुवचन-हावभाषेः विद्वासमापि कर्षति, मार्गाद्धः पातयति।

भमदा सर्वथा नरं पातियदु मिच्छति । तदुक्तम्-"ममदा सुरुषं नेतं मयतन्ते श्रीरिणाम ।"

सर्वा अपि स्त्रियः कलं कार्येव मयति यथा स्वर्णभभवापि श्रृं खला वन्धनकारिकाः भवति । तदुक्तं—

'कामं कुलकलंकाय कुलनातापि कामिनी। शृंखला स्वर्णनाताऽपि बन्धनाय न संशयः ॥१॥' हे संसार <sup>1</sup> तव पारमधनमभक्षं न भवेत यदि मध्ये इयं स्त्री प्रतिविधिका न

मवेद तदुक्तं---

पाते हैं जो पार करने का सुद्द संकल्प कर छेते हैं। इसी प्रकार इस छोक में ख्री परिषष्ट को जीतना अविवेकी पुरुषों के छिए अध्यस्त कठिन है। स्त्री अपने मधुरवस्त्रों एवं हावभावों से विद्यान् पुरुष को भी स्नाकर्षित कर छेती है और सन्मार्ग से स्विछित कर देशी है। यह पुरुष को सदैव गिराने की इच्छा करती है। कहा भी है-'प्रमदा खुश्पर्य नेतुं' इस्यादि।

'स्त्रियां पुरुषों को कुमार्ग पर से जानेका ही प्रयस्न करती हैं।' सब स्त्रियां कर्लक के लिए ही होती हैं जैसे सोने की सांकल भी बन्धनकारिणी ही होती है। कहा भी हैं—'कामं कुलक्तरंकाय' इस्यादि।

उच्चकुलीन कामिनी भी कुल के कलंक का ही कारण होती है, जैसे स्वर्ण की बनी सांकल भी बन्धन के लिए होती है। इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। १॥

દેહ સંકલ્પ કરી લે છે. એજ પ્રમાણે આ લોકમાં ઓપરીયહને જીતવાનું કાર્ય અવિવેકી પુરુષાને માટે તો ઘણું જ મુંલ્કેલ છે. સ્ત્રી તેનાં મહુર ત્વ્રના અને હાવભાવાથી વિદ્વાન્ પુરુષને પણ આકર્યાને સન્માર્યથી બ્રબ્ટ કરીને કુમાર્ગે હારી જાય છે. તે પુરુષાનું પતન કરવાને જ સદા દિલ્સુક રહે છે કહ્યું પણ છે કે 'સ્ત્રીઓ પુરુષાને કુમાર્ગે એ'ચી જવાના પ્રયત્ન કરે છે.'

'प्रमदा ह्युरपथं नेतुं' र्श्रत्याहि---

જેવી રીતે સેતનાની સાંકળ પણ અન્ધતકારિણી જહાય છે. એજ પ્રમાણે શ્રીએક પણ પુરુષેતને કુમાર્ગે ચઢાવીને સંસારબન્ધમાં કારણભૂત અને છે કહ્યું પણ છે કે—कामं कुलक्लंकाय' કરિયાદિ—

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. घु. ध. ६ ड. ४ स्स्तितस्य साधीरुपदेशः



'संसार ! तव दुस्तारपद्वी न द्वीवसी ! अन्तरा दुस्तरा न स्युर्थेदि रे मिदिरेक्षणाः ॥१॥' ताबदेव पुरुषः सन्मार्गे तिष्ठति यावत् स्त्रीसंपको न भवेत्, तहसंपके जाते सर्वविष विस्मृत्य तभेवासक्तो भवति । तदक्तं--

सन्मार्गे ताबदास्ते मभवति पुरुवस्तावदेवेन्द्रियाणां, छज्जां ताबद्विधत्ते विनयमपि समालम्बते ताबदेव। धूचापाऽऽकृष्टमुक्ताः श्रवणपयजुषो नीछपक्ष्माण एते, यावरुलीलावतीनां न हृदि धृतिमुषो दृष्टिवाणाः पतन्ति ॥१॥ तदेवं वैतरणीनदीव्द इमा दुस्तरा नायौं भवन्तीति श्लोकाऽभिमायः ॥१६॥

हे संसार ! तुझे पार करना कठिन न होता यदि बीच में यह बारी आडी न आई होती ! कहा भी है-संसार ! तब दुस्तार' इत्यादि ।

अरे संसार ! यदि बीच में ये दुस्तर नारियां न होती तो तेरी यह जो 'दुस्तार' पदवी है उसका कोई मूल्य न होता। अर्थात् इति इत्य बाधा के कारण ही संसार दुस्तर है। यह बाधा नहीं होती तो स्नुतर हो जाता।

पुरुष तभी तक सन्मार्ग पर स्थिर रहता है जब तक उसका की के साथ सम्पर्क नहीं होता। स्त्री के साथ सम्पर्क होने पर सब कुछ स्वकर उसी में आसक्त हो जाता है। कहा है—'सन्मार्गे ताबदास्ते' इत्यादि।

જેવી રીતે સેત્તાની સાંકળ પશુ બન્ધનને માટે જ હાય છે, એજ પ્રમાણે ઉચ્ચકુલીન કામિની પણ કુળને કલક લગાડવામાં કારણભૂત બને છે, તેમાં સહેજ પણ સંદેહ નથી. કાશા

જો આ નારી સંસારમાં ન હોત, તો આ સંસારને પાર કરવાનું કઢ્યુ થઇ પડત નહીં. કહ્યું પથુ છે કે—'સંવાર તવ તુસ્તાર' ઇત્યાદિ—

'હે સંસાર! જો તું આ દુસ્તર નારીઓથી યુક્ત ન હોત, તો તારી આ જે 'દુસ્તર' પદી છે તેતું કોઈ મહત્ત્ર જ ન રહેત!'

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે સિએંગ રૂપ અવરાધને કારણે જ આ સંસાર દુસ્તર છે. જે તે અવરાધનું અસ્તિત્વ જ ન હોત તેં! સંસારને પાર કરવાનું કાર્ય સરળ ખની જાત. પુરુષ ત્યાં સુધી જ સન્માર્ગ પર સ્થિર રહી શકે છે કે જયાં સુધી તેના સિની સાથે સંપર્ક થતા નથી. સ્ત્રીના સંપર્કમાં આવતાં જ તે સઘળું ભૂવી જઇને સ્ત્રીમાં આસક્ત થઇ જાય છે. કહ્યું પણ છે કે

'सन्मार्गे तादवास्ते' छत्याहि---

स्० २४

# म्ब्म्-जेहिं'नौरीण संजोगा पूर्यणा पिट्टंओ कया। सट्वेमेंयं निराकिच्चा ते ठिया सुप्तमाहिए॥१७॥

छाया--यैनौरीणां संयोगाः पूजना पृष्ठतः कृताः । सर्वमेतन्त्रिराकृत्य ते स्थिताः सुसमाधिना ॥१७॥

पुरुष तभी तक सन्मार्ग पर आरूट रहता है, तभी तक इन्द्रियों को काबू में रख पाता है, तभी तक उड़ जाशील रहता है और तभी तक विनय का अवलम्बन (आधार) छेता है, जब तक भी हरूपी धनुष्य को खींच कर छोड़े छुए, अवणपथ को प्राप्त छुए, नीछे पंख-बाछे, वैर्य को नष्ट करनेवाछे स्त्रियों के हिन्दिशाण हृद्य में नहीं छगते हैं।।१।।

इस प्रकार इस गाथा का अभिप्राय यही है कि नारियां वैतरणी नदी के समान दुस्तर हैं ॥१६॥

इन्दार्थ — 'जेहि-यैः ' जिन पुरुषोंने 'नारीणसंजोगा-नारीणां संयोगाः' स्त्रियोंका संवंध 'पूयणा-पूजना' और कामशृंगारको 'पिइओ क्या-पृष्ठतः कृताः' छोड दिया है 'ते-ते' वे पुरुष 'एवं सन्वं निरा-किंच्या-एतत् सर्वं निराकृत्य' समस्त उपसर्गों को द्र करके 'सुस-माहिए-सुसमाधिना' प्रसन्न चित्त होकर 'ठिया-स्थितः' रहते हैं।१७।

'પુરુષ ત્યાં સુધી જ સન્માર્ગ પર આરૂઢ રહે છે–ત્યાં સુધી જ ઇન્દ્રિયો કાખૂમાં રાખી શકે છે, ત્યાં સુધી જ લજ્જાશીલ રહે છે અને ત્યાં સુધી જ વિનયનું અવલંબન (આધાર) લે છે કે જ્યાં સુધી ભવાં રૂપી ધનુષને ખેંગ્યોને ક્રોડેલાં, શ્રવણુપથ પર અગ્રેસર થતાં, નીલ પાંખવાળાં, પૈર્યને નષ્ટ કરનારા સ્ત્રીઓનાં દરિભાણા તેના હુદયને ઘાયલ કરતાં નથી.'

આ ગાયા દ્વારા સ્ત્રકાર એ વાતનું સમર્થન કરે છે કે સિચ્લાની આસક્તિના ત્યાગ કરવાનું કાર્ય વૈતરણી નદીને પાર કરવા જેવું દુષ્કર **છે. ા૧**૬૬

शण्डार्थं — जेहि-यैः' के पुरुषे। के 'नारीणसंजोगा-नारीणां संयोगाः' क्रिये। ने। संभंध 'पूर्यणा-पूजना' अने अस्थ्रंशारने 'पिट्टजो कया-पूछतः कृताः' छाडी डीये। छे, 'ते-ते' ते पुरुषे। 'एयं सन्वं-निराकिर्वा-एतत्-सर्वं निराकृत्य' अथा क ઉपस्रकोंने हर अरीने 'सुममाहिए-सुसमाधिना' प्रसन्न विन्त शर्धने 'हिया-स्थिता' रहे छे. ॥९७॥

## संमयार्थवोधिनी डीका प्र. शुं. अ. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधीरुपरेशः

अन्वयार्थः --(जेहिं) यैः पुरुषैः (नारीण संजोगा) नारीणां संयोगाः संबन्धाः 'पूयणा' पुजना=कामित्रभूषा (पिट्ठजो कया) पृष्ठतः कृताः परिस्पक्ताः (ते) ते पुरुषाः (प्यं सन्वं निराकित्चा) एतत् सर्वं निराकृत्य (मुसमाहिए) सुस-माधिना (ठिया) स्थिताः =संयमिनः स्थिता भवन्तीति ॥१७॥

टीका--'जेहिं' येः दिवेकिभिः स्नीसंबन्धो विषमफलकः इति विद्वाव 'नारीण संजोगा' नारीणां संयोगाः । 'पिट्टभो कया' पृष्ठतः कृताः=परित्यक्ताः । तथा 'पृष्णा' पृजनाः=िस्विमनुक्लिपितुं बस्नालंकारादिना स्नीणां पृजनमपि परि त्यक्तम् । 'सब्बमेयं निराकिच्या' सर्वम्-एतत् ललनासंबन्धम् , श्रुत्पिपासादिक-प्रतिक्लोपसर्गनिवहं च निराकृत्य महापुरुपरनुष्टितं मार्गमाश्रित्य कृतगमनम-तयः । 'से ठिया सुसमाहिए' ते स्थिताः सुसमाधिना, ते स्वस्थिचत्रतिकृत्येण

अन्वयार्थ--जो पुरुष नारियों के संयोगों का तथा कामविभूषा का परित्याग कर चुके, वहीं यह सब त्याग करके सुसमाधि में स्थित होते हैं॥१७॥

टीकार्थ--जिन विवेकविभृषित पुरुषोंने स्त्रियों के सम्बन्ध को विषम किश्वर जानकर त्याग दिया है तथा जिन्होंने सीको अनुकूछ बनाने के लिए वस्त्र अलंकार आदि से संस्कृत करने का त्याग कर दिया है, वे इन सब नारी संबंधों को तथा क्षुधा पिपासा आदि प्रतिकृत उपस्थों को हटाकर महापुरुषों हारा आचीर्ण (स्वीकृत) मार्ग का आश्रय छेते हैं और उसी पर चलने का संकल्प करते हैं, बही सुसमिधि में स्थित होते हैं। उनकी चिक्तवृक्ति शुद्ध रहती है। अनुकूछ उपस्थी उपस्थित होने पर भी वे महाहूद के समान स्थिर

સૂત્રાર્થ —જે પુરુષા નારીઓના સંચાગાના તથા કામવિલૂવાના પરિ ત્યાગ કરી ચૂક્યા છે, તેઓ સવળી વસ્તુઓના ત્યાગ કરીને સુસમાધિમાં સ્થિર રહી શકે છે. એટલે કે તેમનું ચિત્ત જ વિશુદ્ધ રહી શકે છે. ॥૧૭॥

ટીકાર્ય — જે વિવેકવાન્ પુરુષોએ અિઓના સંખંધને વિષમ ક્લપ્રદ જાણીને તેના પરિત્યાગ કર્યો હાય છે, તથા જેમણે અિઓને વશ કરવાને માટે વસ, અલંકાર આદિથી તેના સત્કાર કરવાના અને તેને રિઝવવાનો ત્યાગ કર્યો છે, તે પુરુષા જ સિએા પ્રત્યેની આસક્તિના ત્યાગ કરીને તથા હૂખ. તૃષા આદિ ઉપસર્ગો પર વિજય પ્રાપ્ત કરીને મહાપુરુષો દ્વારા આચીલું (સ્વીકૃતી પામેલા) માર્ગના આશ્રય લે છે, અને તે માર્ગ જ આગળ વધવાના સંકલ્પ કરે છે. તેઓ જ સુસમાધિમાં સ્થિત-રહી શકે છે. તેમની ચિત્તવૃત્તિ શુદ્ધ રહે છે. અનુકૂળ ઉપમુર્ગો આવી પડે ત્યારે પણ તેઓ મહા હઠ (સરાવર)ના Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

्रमण्डस्थिताः । ते वि अनुद्धलोपसर्गैः महाहदवत् क्षोमरहिता भवन्ति । अन्ये तु विष स्मामिकाषिणो ललनादिपरीपदैर्जिताः संसारे अङ्गारपतितमीनवद् रागाग्निमा दक्कमाना अवतिष्ठन्ते इति ॥१७॥

ं ये ळलनापरीपहेग पराजिताः तेषां कीदशं फलं भवतीति दर्शयितं सूत्र-

क्रार उपक्रमते-'एए ओपं' इत्यादि ।

िष्ण्य-एएं ओघं तरिस्संति समुदं ववहारिणी।

जर्रंथ पाँगा विस्नासि किँचंती संयेकम्मुणा॥१८॥

छाषा—एते ओधं तरिष्यन्ति समुद्रं व्यवहारिणः । यत्र पाणा विषण्याः सन्तः कुत्यन्ते स्वककर्मणा ॥१८॥

रहते हैं। जो इनसे विपरीत मृत्तियाछे क्षुद्र पुरुष होते हैं विषयों के अभिलावी और स्त्री परीषद्द आदि से पराजित होते हैं और परिणामतः अंगार में पढे हुए मीन की तरह संसाररूपी अंगार से जलते रहते हैं॥१७॥

जो स्त्री परीषह से पराजित होते हैं, उन्हें किस प्रकार का फल प्राप्त होता है, पह दिखलाने के लिए सूत्रकार कहते हैं-'एए ओचं' हरयादि।

चान्दार्थ--'एए-एते' अनुकूल और प्रतिकूल उपसर्गी को जीतने-माने ये पूर्वोक्त संपनी पुरुष 'ओघं-ओघं' बातुर्गतिक संसार को 'तिरिस्सित-तरिष्यन्ति' पार करेंगे' जैसे 'समुदं-समुद्रम्' समुद्रको 'क्वहारिणो-व्यवहारिणः' व्यापार करनेवाले विणक् जन पार करते हैं 'क्तथ-यत्र' जिस संसार में विसन्नासि-विषण्णाः सन्तः' पढे हुए 'पाणा-क्राणाः' प्राणी-जीव 'स्यकम्मणा-स्वककर्मणा' अपने कर्मों के बलसे 'किक्यंति--कृत्यन्ते' पीडित किये जाते हैं ॥१८॥

संभान स्थिर रहे છે. परन्तु જે પુરુષા तेमना કરતાં विपरीत वृत्तियाणा है। य छे तेळा विषयामां आसकत रहे છે. એવા પુરુષા સ્ત્રીપરીયઢ આદિ કારા પરાજિત શાય છે. તેને પરિલામ તેઓ અંગાંરમાં પડેલ માછલાની માક્ક સંસારરૂપી m'ગારા વડે શેકાતા રહે છે. ॥ ૧૭૫

જે ક્ષુદ્ર પુરુષા સ્ત્રીપરીષદા દ્વારા પરાજિત થાય છે તેમને કેતું કૃલ શાગવતું પડે છે, તે સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે—,'દૃ છોઇ' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थं — 'एए-एते' अनुकृष अने अतिकृष ઉपसर्गाने छतवावाणा आ पूर्वेश्वत संयमी पुरूष 'क्षोचं-क्षोचं' यार गतिवाणा संसारने 'तरिस्संति-तरिव्य-नित' पार करशे लेपी रीते 'समुद्द-समुद्रम्' समुद्रने 'ववद्दारिणो-व्यवद्दारिणाः' व्यापार करवावाणा विद्वकलन पार करे छे, 'जत्य-यत्र' ले संसारमां 'विक्नासि-विष्णणाः सन्तः' पडेल 'पाणा-प्राणाः' आधी-छव 'सयक्रम्मुणा-स्वक्कर्मणा' पिताना क्रेमीना अलशी 'किक्सिति-क्रस्यन्ते' इःणि करवामां आवे छे. ॥१८॥

#### संनवार्थकोधिनी ठीका प्र. श्रु. व. ३ व. ४ स्वलितस्य साधोरवदेशः

भन्वयार्थः — (प्प्) प्रते=अनुक्लमितक्लोपसर्गिवजेतारः, (भोघं) ओधं= चार्त्वगितिकसंसारं (तरिस्संति) तरिष्यन्ति=पारं यास्यन्ति यथा (समुदं) समुद्रम् (ववदारिणो) व्यवदारिणः (जत्य) यत्र=यस्मिन् संसारे (विसन्नासि) विष्णाः स्थिताः सन्तः (पाणा) माणाः = जीवाः (सयकम्मुणा) स्वककर्मणा स्वकृतकर्मचळेन (किच्चंती) कृत्यन्ते = पीडयन्ते इत्यर्थः ॥१८॥

टीका—'एए' अनन्तरोदीरितल्लन।दिपरीयहजेतारः ते सर्वे ऽपि दुस्तार-मपि 'ओघं' ओघं=संसारीघम् 'तरिस्संति' तरिष्यन्ति तथा तीणां वहतः तरन्ति च । 'समुदं' समुद्रम् 'वनहारिणो' व्यवहारिणो विज्ञः । यथा-यानपात्रमारुख व्यवहारिणः समुद्रं तरन्ति । पतं भानीघं संसारसागर स्त्र्यादिमतिक्लोपसर्गे-जेतारः संयमे कृतमतयः संयमारमकंयानपात्रमालस्व्य तरिष्यन्ति । मानीघं

अन्वधार्थ--अनुकूल और प्रतिकूल उपसमीं की जीतनेवाले पुरुष संसार प्रवाह को पार कर जाएँगे जैसे व्यापारी सागर को पार कर जाते हैं। जिस संसार में स्थित जीव अपने कमीं के कारण पीडित होते हैं। ॥१८॥

रीकार्य—जो पुरुष पूर्वोक्त स्त्री परोषह आदि को जीत छेते हैं, वे सभी इस दुस्तर संसार प्रवाह को पार कर जाएँगे! बहुतों ने इसे पार किया है और अब भी बहुत से पार कर रहे हैं। जिस प्रकार विश्वक्र जहाज के सहारे समुद्र को पार करते हैं, इसी प्रकार स्त्री आदि के अनुकूल एवं प्रतिकृत उपसगीं पर विजय प्राप्त करनेवाले, संयम में सुस्थिर बुद्धिवाले पुरुष संयमरूपी जहाजका अव-

સ્ત્રાર્થ—અનુકૂળ અને પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગો પર વિજય મેળવનારા પુરુષો સંસારપ્રવાહને તરી જશે. જેવી રીતે સાહસિક વ્યાપારી પાતાના જહાજ વડે સમુદ્રને પેલે પાર જાય છે, એજ પ્રમાણે તે મહાપુરુષા પણ સંસાર સાગરને પાર કરી જશે. આ સંસારમાં રહેલા જીવા પાતાનાં કર્મોને કારણે દુ:ખી થાય છે. હિલ્લા

ટીકાર્ય — જેવી રીતે વેપારી જહાજની મદદથી સમુદ્રને પાર કરી શકે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીપરીયહ ભાદિને જીતનારા મહાપુરૂષો આ દુસ્તર સંસાર પ્રવાહને પાર કરશે. આ પ્રકારે અનેક મહાપુરુષોએ તેને પાર કર્યો છે અને અનેક મહાપુરુષો વર્તમાનકાળે પણ તેને પાર કરી રહ્યા છે. જેમ બ્યાપારીઓ જહાજના આધાર લઈને સમુદ્રને પાર કરે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રી આદિના અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગો પર વિજય મેળવનારા, સંયમનું હતાપૂર્વક પાલન કરનારા વિવેકવાન્ લીકે સંયમરૂપી જહાજનું અવલંભન

विश्विनष्टि । 'जत्ये'स्यादि । 'जस्य' यत्र संयारसागरे प्राणिनो विषण्णाः स्थिताः सन्तः छलनादिविषयासक्ताः स्वय्वकर्मणाः पापेन कृत्यंते पीडण्यन्ते । एतादश्च-मतिदुस्तरमपि संसारसागरं भतिक्र्छाद्यपसर्गत्यागेन संयमानुष्ठानादिना च करणेन संतरन्ति मात्रभुद्धा विद्वांस इति ॥१८॥

संपति प्रकृतोपसंहरन्तुपदेशान्तरमाइ-'तं च भिष्णु परिष्णाय' इत्यादि।
मुख्म-तं च भिक्रेवू परिष्णाय सुद्वेए समिए चरे।

मुसावायं च विजिज्ञा अदिस्रादाणं च वासिरे ॥१९॥ छाया – तं च मिक्षः परिज्ञाय मुक्रतः समितश्ररेत्। मृपावादं च वर्षयेददत्तादानं च व्युस्मृजेत् ॥१९॥

लम्बन लेकर संमार सागर को पार करते हैं। जिनका मन नारी आदि विषयों में आसक्त है, वे जिस संसार में अपने किये पापकमों के कारण पीडा पाते हैं, ऐसे दुस्तर संसारसागर को भी प्रतिक्ल आदि खब-सगों का स्थाग करने से तथा संयम के अनुष्ठान आदि के द्वारा पार किया जा सकता है। किन्तु इसे बही पार कर पाते हैं जिनकी भावना बिह्युद्ध होती है और जो सम्याद्यान से सम्यव होते हैं।।१८॥ अब प्रस्तत विषय का उपसंत्रा करने कर सम्बद्ध वार्षण करने

अब प्रस्तुत विषय का उपसंहार करते हुए सूत्रकार उपदेश करते। हैं---'तं च मिक्खु' इत्यादि ।

काब्दाय--भिन्त्यू-भिक्षुः' साधु 'तं च परिण्णाय-तं च परिज्ञाय' प्योंक कथन को जानकर अर्थात् वैतरणी नदी के जैसी स्त्रियां दुस्तर

લઇને સંસારસાગરને પાર કરી શકે છે. પરન્તુ જેમતું મન નારી આદિમાં આસકત હોય છે. તેઓ સંસારમાં જ અઠવાયા કરે છે. આ સંસારમાં સઘળા જીવે! અને તેઓ આસારમાં કર્યો કરે છે અને પાતપાતાનાં પાપકમેનિ કારણે પીડા લેશગવે છે. એવા દુસ્તર સંસારસાગરને પણ ઉપસર્ગો અને પરીવહા સામે વિજય મેળવનારા લોકા સંયમની આરાધના કરીને તરી શકે છે. જેમની ભાવના શુદ્ધ હાય છે અને જેઓ સમ્યગ્રાનથી સુક્ત હાય છે, તેઓ જ તેને તરી શકે છે. ા૧૮ા

હવે પ્રસ્તુત વિષયના ઉપસંહાર કરતા સૂત્રકાર એવા ઉપદેશ આપે છે કે 'तं च भिक्खू' હૈત્યાદિ—

શખ્ટાર્થ — 'भिक्लू-भिक्षुः' साधु 'तं च परिण्णाय-तं च परिणाय' પૂર્વીकृत 'क्ष्मतने जाखीने अर्थात् वैतरखी नदीनी જેમ स्त्रीक्षा हस्तर छ ઇत्याहि सभ्यक्ष्

#### समयार्थबोधिनी टीका म. खु. अ. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधोरुपदेशः

अन्वयार्थः — (मिनस्) भिद्धाः = प्रुनिः (तं च परिकाय) तं च परिकाय वैत-रणीवत् स्त्रियो दुरुत्तरा, नार्योः यैः स्पक्तारते समाधिस्थाः संसारे तरंति स्त्रीसंगिन्ध्य स्वकृतकर्मणा कृत्यन्ते इति द्वात्वा (सुव्यओ) सुत्रतः = शोभनत्रवान (सिमए) समितः = पञ्चसिमितिभिः (चरे) चरेत् संपमानुष्ठानं कृषीत् तथा (मुसावायं) मृवावादम् (विज्ञिष्ण) वर्षयेत् = परित्यजेत् तथा (अदिन्नादाणं च) अदत्तादानं च (वोसिरे) व्युत्सक्तेत् = पत्तिवजेत् ॥१९॥

टीका--नाथीं दुस्तरा भवन्ति वैतरणीयत्, ललनासक्ताः स्वकृतकर्भणाः संसारकातारं नातिकामन्ति । तदेवत्सर्वम्-'निक्स्' निश्चः=निरक्द्यिनसानि-है इत्यादि सम्यक् रूपसे समझकर 'सुद्वओ-सुवतः' उत्तम वर्तोबाला पुरुष 'समिए-सिमतः' पांच समितियों से युक्त होकर 'चरे-चरेत्' संयमका अनुष्ठान करे तथा 'सुसादायं सृषावादम्' असत्यवाद को 'विजिज्ञा-वर्जयेत्' छोड देवें और 'अदिकादाणं च-अद्कादानं च' अदक्तादान को 'वोसिरे-व्यत्सुजेत' स्थाम देवें ॥१९॥

अन्वयार्थ-स्त्रियों वेतरणी नदी के समान दुस्तर हैं, जिन्होंने सी का परित्याग कर दिया है, वे समाधिस्थ होकर संसार से तिर जाते हैं आर जो स्त्री के साथ संसर्ग रखते हैं वे अपने कर्मों के कारण पीडित होते हैं यह सब जानकर भिक्ष समीचीन वतवान तथा समितियों से युक्त होकर संयम का अनुष्ठान करे। वह मृषावाद का त्याग करे और अद्त्रादान का भी त्याग करे॥१९॥

टीकार्थ--जैसे वैतरणी नदी को पार करना आसान नहीं है, इसी

३५थी सम्भारते 'सुव्यजो-सुव्रतः' उत्तम श्रावाणे। पुरुष 'स्निए-समितः' पांच समितियेथी सुद्रत धर्धने 'चरे-चरेत्' स्र'यमतुं अनुष्यान हरे तथा 'सुसाबायं-मृवाबादम्' अस्रत्यवाहने 'विचित्रजा-वर्जयेत्' छे। दे अने 'खदिन्नादाणं च-अदसादानं च' अहत्ताहानने। 'वोस्ति-च्युत्सृजेन्' त्याय हरे. ॥१६॥

સૂત્રાર્થ — સિએ વૈતરણી નદીના સમાન દુસ્તર છે. જેમણે સીના પરિ-ત્યાં કર્યો છે, તેઓ સમાધિત્ય થઇને સંસારસાગરને તરી જાય છે; પરન્તુ જેઓ સિયોના સંસર્ગ છાડતા નથી, તેઓ પાતાનાં પાપકમેનિ કારણે પીડા અનુભવે છે. આ વાતને ખરાખર સમજી લઇને સાધુએ પાંચ મહાનતા, સમિતિઓ આદિથી યુક્ત થઇને સંપમની આરાધના કરવી એઇએ. તેણે મૃષાવાદ, અકત્તાદાન આદિના ત્યાંગ કરવા એઇએ ા૧૯ા

टीडाय'-केवी रीते वैतरखी नदीना भवादने पार करवानु काय सरल

सणशीलो यतिः। 'परिण्णाय' परिद्वाय=इपरिद्वया नारीसंगं दुःखजनकं द्वात्वा 'धुष्वप' सुव्रतः=शोभनपंचमहाव्रतादियुक्तः। 'सिमप' सिमतः=पंचिभः सिमिति-मिर्युक्तः। चरेत्=विचरेत्=प्रत्याख्यानपरिद्वया स्रीसंगं परित्यज्य सर्वदा समा-दितः सन् संयमाऽतुष्ठाने तत्परो सर्वत्। तथा-'धुसावायं' मृपावादम्-स्रीसेवनेपि-धुक्तिभेवतीत्याकारकासदर्थमरूपणं परिदरेत्। तथा 'अदिन्नादाणं च वीसिरे' अदसादानं च व्युत्स्केत् । दन्तशोधनमात्रादिकमपि अदसं सत् न सृद्वीयात्,

प्रकार नारी के आकर्षण से कार उठना भी सरल नहीं हैं। किन्तु जो पुरुष ललनाओं में आसक होते हैं वे अपने पाप कर्म के फलस्वरूप पीडा-ओं का अनुभव करता हैं और संसारकान्तार (अटबी) में ही भटकते रहते हैं। यह वातें जानकर निर्देष भिक्षा ग्रहण करनेवाला भिक्षु पांच महावतों से युक्त तथा पांच समितियों से युक्त होकर विचरे। अर्थात् अपिरज्ञा से जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञा से छी संग का परिश्याग कर दे तथा सर्वदा समाधि में स्थित रहकर संयम के अनुष्ठान में तस्पर रहे। खी का सेवन करने से भी मुक्ति प्राप्त होती है, इस प्रकार के असत् प्रहण्णक्य मृद्याबाद का परित्याण करे और अद्दलादान को भी स्थाग दे। दित साफ करने के लिए एक तिनका भी अदल्लग्रहण न करे, अधिक परिग्रह की तो बात ही दूर रही। और मैथुन आदिका भी

નથી, ઐજ પ્રમાણે સિએમના આકર્ષ હાય છે, તેઓ પાતાનાં પાપકર્મોના કુલ કવરૂપે પીડાએમાં અનુભવ કરે છે, અને તેએમ સંસારરૂપી અટલીમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. અને તેએમ સંસારરૂપી અટલીમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. આ વાતને સમજી લઇને, નિર્દોષ ભિક્ષા ગ્રહ્યુ કરનારા સાધુએ પાંચ મહાવતોનું પાલન કરવું નેઇએ અને પાંચ સમિતિએમથી યુક્ત થઇને વિચરતું નેઇએ. એટલે કે સ્ત્રી સમાગમને સપરિજ્ઞા વડે દુઃખપ્રદ જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વડે તેના પરિત્યાગ કરીને, તથા સદા સમાધિમાં (ચિત્તની વિશુદ્ધિમાં ચિત્તની એકાયતામાં) સ્થિત રહીને સંયમના અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત રહેવું નેઇએ. 'સ્ત્રીના સેવનથી પણ માલ પ્રાપ્ત થાય છે,' આ પ્રકારની અસત્ પ્રરૂપણારૂપ મૃષાવાદનો તેણે પરિત્યાગ કરવા નોઈએ તથા અદત્તાકાનના પણ પરિત્યાગ કરવા નોઈએ પણ એક તિનકાને (તલુખલાને –સળીને) તેણે અદત્ત (કાઈએ આપ્યા વિના) ગ્રહ્યુ કરવાં નેઈએ નહીં. અદત્ત સળીને ગ્રહ્યુ કરવાનો જ જયાં નિષેષ છે, ત્યાં અધિક પરિગ્રહની તો વાત જ શી કરવી!

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ३ उ. ४ स्खुलितस्य साधोरुपदेशः 💎 👯

किमधिकं परिग्रहणम् । तथा मैथुनाद्यपि सर्वयेषोत्स्यजेत् । एतेषां मोक्षविद्यातकतयाः एभ्यो दरत एव चरेत् । एतान् परित्यजेदिति भावः ॥१९॥

अहिंसावृतं सर्वतः श्रेष्ठतरम् , तदन्यत्सर्वं तस्यैवाङ्गभूतमिश्यहिंसायाः सर्वतः श्रेष्ठत्वं दर्शयति स्त्रकारः-'उडूमहे' इत्यादि । मुच्चम्-उंडूमहेतिरियं वा, जे केई तस-थावरा ।

सटर्कस्थ विरतिं कुर्जा, ैसितिनिट्वार्णमाहियं ॥२०॥ छाशः--अद्ध्वेमधस्तिर्थग्वा ये केचित् त्रसस्थावराः । सर्वत्र विरतिं कुर्यात् श्लान्तिनिर्वाणमाख्यातम् ॥२०॥

सर्वधात्याम कर दे। यह सब दुष्कृत्य मोक्ष के विघातक हैं, अतएक इनसे दूर ही रहे ।१९॥

अर्हिसा बत सब बतों में प्रधान है। अन्य बत उसी के अंग हैं। अतुएव सूझकार अहिंसा की सर्वश्रेष्ठता को सूचित करते हुए कहते हैं—'उच्छमहे' इत्यादि।

दाब्रार्थ--'उड्ढं-ऊर्ध्यम्' उत्तर 'अहे-अधः' नीचे 'तिरिधं धाने तिर्धम् वा' अथवा तिरछा 'जे केई तसथावरा-ये केचन असस्थावराः' जो कोई श्रस और स्थावर भाणी है 'सब्दर्ध-सर्धश्र' सर्ध काल्मेंं विरति-विरतिम्' विरति अर्थात् उनके नादासे निवृत्ति 'कुज्जा-कुर्यात्' करनी चाहिये 'संतिनिन्दाणमाहियं-द्यांतिनिर्धाणमाख्यातम्' ऐसा करने से झांतिस्वी निर्वाण पदकी प्राप्ति कही गई है ॥२०॥

તેએ મૈયુન અહિં દુષ્કૃત્યાના પશ્ચ પરિત્યાગ કરવા એઇએ, કારણ કે આ દુષ્કૃત્યા માક્ષના વિદ્યાતક છે. તેથી સાધુએ સદા તેનાથી દૂર જ રહેતું એઇએ ૧૧ કા

સઘળાં વતામાં અહિંસાવત પ્રધાન છે. અન્યવતા તેનાં અંગરૂપ છે તેથી હવે સ્વકાર અહિંસાની સર્વજીકતાનું પ્રતિપાદન કરે છે.

'उद्दहमहे' धत्याहि—

शण्दार्थं — 'उड्डं-ऊर्ध्वम्' ७५२ 'अहे-अधः' नीचे 'तिरियं वा-तिर्थेग् वा' अथवा तिरक्ष 'जे केई तसयावरा—ये केवन असस्यावरा जीवाः' के केछ अस् अने स्थावर प्राची छे 'सञ्चत्य—सर्वत्र' सर्वकाणमां 'विर्धति—विरितिम्' विरिति अर्थात् तेमना नाश्यी निवृत्ति 'कुज्जा-कुर्यात्' करवी कोछंचे 'संतिनिक्वण-माहियं-शांतिनिर्वाणमाहयातम्' खेवु ' करवाशी शांतिइपी निवास्पदनी प्राप्ति केषे छे. ॥२०॥

सूत्रकृताङ्गसूत्रे

अन्वयार्थः--(उडूं) ऊर्ध्वम् (अहे) अपः (विरियं वा) तिर्यग् वा (जे केइ तसः षावरा) ये केचन जसस्थावरा जीवाः (सब्बस्थ) सर्वत्र=प्रवस्थानेषु (विर्वि) विर्वि= षाणातिपातिविद्वति (कुण्जा) कुर्यात् ( संतिनिब्बाणमाहियं) शांतिनिर्वाणमारूया-सम् माणातिपातविरतस्य शांतिमोक्षौ अवश्यमेत्र भविष्यत इति ॥२०॥

टीका—'टडूं' ऊर्ध्वम्—ऊर्ध्वदिशि स्थितान् 'अहे' अश्रः=अधोदिशि स्थितान् 'तिरियं वा' तिथेक् वा=तिथेम्दिशि स्थितान् एतेन क्षेत्रमाणाः दियतो गृहीतः । 'जे केई' ये केचन=तत्र ये केचन 'तसयावराः' त्रसस्थावराः, त्रसन्ति भयं प्राप्तुवन्ति गच्छन्ति वा इति त्रसाः द्वित्रिवतः पंचेन्द्रियाः पर्योप्तकाऽपर्याप्त-कमेदमित्राः । तथा—तिष्ठन्तीति स्थावराः पृथिव्यप्ते जोवायुवस्यवयः, सूक्ष्म-यादरपर्योप्तकाऽपर्याप्तकभेदमिन्नाः । अनेन द्रव्यपाणातिपातो गृहीतः । तथा— 'सन्तर्य' सर्वत्र सर्वस्थानेषु सर्वासु अश्रस्थासु जीशस्थानेषु अनेन कालभावपभेदमित्रः माणातिपातो गृहीतो भवति । तदेवं सर्वास्वय्यस्थासु कृतकाहितानुमितिभिनी-

अन्ययार्थ—-ऊर्ध्व, अभो या तिर्छि दिशाओं में जो भी अस और स्थावर प्राणी हैं, सर्वदा उनकी हिंसा से निष्टुत्ति करे। जो प्राणातिपात से निष्टुत्त होना है उसे शान्ति और मुक्ति की प्राप्ति अवदय होती है।२०।

टीकार्थ— ऊर्ष्व दिशा में, अधोदिशा में तथा तिर्छी दिशाओं में जस और स्थावर प्राणी स्थित हैं। जो प्राणी भय से उद्विग्न होते हैं या गमन करते हैं वे श्रस कहलाते हैं। बीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पव्येन्द्रिय जीव श्रस हैं वे पर्याप्त और अपर्याप्त भेदवाले होते हैं हो। जो स्थितिशील हैं वे पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय के जीव स्थावर कहलाते हैं। इनके सुक्षम, वादर, पर्याप्त अपर्याप्त आदि अनेक भेद प्रभेद हैं। तथा सभी काल में और जीव

સ્ત્રાર્થ — ઉપર્વ, અધા અને તિરકસ દિશાએમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા છે. તેમની હિંસા સાધુ દ્વારા કહી ઘવી જોઇએ નહીં. જેઓ પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્ત હાય છે, તેમને શાન્તિ અને મુક્તિની પ્રાપ્તિ અવશ્ય થાય છે. ાર્

ટીકાર્ય — ઊર્ધ્ય દિશામાં, અધા દિશામાં તથા તિછી દિશાઓમાં ત્રસ અને સ્થાવર જેવા રહેલા છે. જે જેવા ભયથી ઉદ્ધિમ દ્વાય છે, અથવા જેઓ ગમન કરે છે, તેમને ત્રસ કહેવામાં આવે છે. દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ગ્રાફરિન્દ્રિય અને પાંચન્દ્રિય જોવા, તેઓ પર્યાપ્ત પણ અપર્યાપ્તક એ ભેદવાળા હાય છે. અને અને જેઓ સ્થિતિશીલ છે તેવા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાશુકાય અને વનસ્પતિકાય જીવાને સ્થાવર જીવા કંકે છે. તેમના સ્ફલ્મ. ભાદર, પર્યાપ્ત આદિ

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. य. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधोरपदेशः

षाकार्यः । 'विरति' विरति=पाणातिपातिवितिष् 'कुञ्जा' कुर्यौत्-मावपाणा-तिपातो दर्शितः, कस्मिन्निप काले कस्मिन्निप देशे कस्पापि पाणिनः कस्याप्य-दस्यायां विरायनं मनोवाकार्यः कृतकारितानुमतिभि न कुर्पादिति । तदेशप्रक-रीत्या तपःसंवमाराधकस्य किं फलं मनतीति तदर्शयति । संति-निष्याण' इस्यादि । 'संति' शान्तिः-सर्वकमीपश्चमः, तदेव 'निष्याण' निर्वाणं-मोक्षपदम् । 'आहियं' आरूपातम्-कथितम् । एतादशो मोक्षो यथोक्तसर्वविरतिमतः चरण-

की अवस्थाओं मं-जीवस्थानों में हिंसा का त्यागकरे। इन सभी जीवों के विषय में कृत, कारित और अनुमोदना से तथा मनवचन और काय से हिंसा का त्याग कर देना चाहिये।

यहां अध्ये अधो और तिर्घक् दिशा का उस्छेख करके क्षेत्र प्राणा-तिपात का ग्रहण किया है, त्रस स्थावर का उस्छेख करके द्रव्यप्राणा-तिपात को स्नित किया है, सर्वत्र अर्थात् सर्वकाल में इस उस्छेख से कालप्राणातिपात को स्चित किया है और 'निवृत्त करे' ऐसा कहकर भावपाणातिपात को प्रकट किया गया है।

अभिन्नाय यह है कि किसी भी काल में किसी भी देशमें किसी भी प्राणी की किसी भी अवस्था में, मन वचनकाय से और कृत, कारित तथा अनुसोदना से विराधना न करे।

जो इस प्रकार से तप और संगम की आराधना करता है, उसे किस फल की प्राप्ति होती है ? इसका उत्तर देते हैं – उसे द्यान्ति और

અનેક ભેઠા અને પ્રભેદા છે. સાધુએ સઘળામાં અને જુઠી જુદી અવશ્યાએ અંજિ જીવ સ્થાનામાં વિદ્યાસન જીવાની હિંસાના ત્યાગ કરવા નાઈએ. તેણે કૃત, કારિત અને અનુમાદના રૂપ ત્રણે કરણ અને મન, વચન અને કાયરૂપ ત્રણે યાગદારા હિંસાના ત્યાગ કરવા તોઇએ.

અહીં શર્ધ, બધા અને તિર્યક્ષ દિશાઓના ઉલ્લેખ કરીને ક્ષેત્રપ્રાણા-તિપાતને ચલ્લુ કરવામાં આવેલ છે. ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના ઉલ્લેખ કરીને સૂત્રકારે દ્રત્યપાણાતિપાતને સૂચિત કર્યું છે, સર્વત્ર પદના અથવા સર્વ-કાળના ઉલ્લેખ કરીને કાલપાણાતિપાતને સ્ચિત કર્યું છે, અને 'નિવૃત્તિ કરે' આ પદના પ્રયોગ દ્વારા ભાવપાણાતિપાતને પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે.

આ કથતનું તાત્પર્ય એ છે કે કાેઇ પણ કાળે, કાેઇ પણ દેશમાં (ક્ષેત્રમાં), કાેઇ પણ જીવની કાેઇ પણ અવસ્થામાં મન, વચન અને કાયાથી તથા કૃત, કારિત અને અનુમાદના દ્વારા વિરાધના કરવી જોઇએ નહીં.

આ પ્રકાર તમ અને સ'યમની આશધના કરનાસ સાધુઓને કેવા ક્ળની પ્રાપ્તિ કાલ છે, તે સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે–તેને શાન્તિ અને સ્રક્રિતની करणाजुष्ठायिनः साभोः अवस्यमेव भवतीत्यहिसाया मोक्ष एव फर्छ व्यवस्थितं भवतीति भावः ॥२०॥

संपूर्णस्य तृतीयाध्ययनार्धस्योपसंहारं कुर्वन्नाइ स्त्रकारः— स्लम्-इंमं च धम्ममादाय कासवेण पैवेइयं।

कुर्जा भिक्षेवू गिलागँस्स अगिलाए समाहिए॥२१॥

छाया-इमं च धर्ममादाय काश्यपेन भवेदितम् । इयोद्भिश्चम्बीनस्याम्बानत्या समाहितः ॥२१॥

मुक्ति मध्य होती है। समस्त कर्मों का उपशम हो जाना शास्ति और क्षय हो जाना मुक्ति है।

आशय यह है कि पूर्वोक्त सर्वविरति का पालन करने वाले और चरणकरण किया का अनुष्ठान करनेवाले साधुको अध्दय मोक्ष प्राप्त होता है। इस प्रकार यह सिद्ध हो जाता है कि अहिंसा की आराधना का फल मोक्ष है।।२०॥

अब सम्पूर्ण तृतीय अध्ययन का उपसंहार करते हुए सूत्रकार कहते हैं---'हमंच चम्ममादाय' इत्यादि

शब्दार्थ--'कासवेण पवेइयं-काइयपेन प्रवेदितम्' काइयप्ती-जीभनवान् महावीर स्वामीके द्वारा कहे हुए 'इमं च धम्मपादाय-इमं च धर्ममादाय' अत्वारित्र रूप इस धर्म को स्वीकार करके 'समाहिए-समहितः' समाधियुक्क 'भिक्खू-भिक्षुः' साधु 'अशिलाए-अञ्चानतया'

પ્રાપ્તિ થાય છે. સમસ્ત કર્મોના ઉપશમ થઈ જવાથી તેને શાન્તિ પ્રાપ્ત થાય છે અને સમસ્ત કર્માના ક્ષય થઈ જવાથી તેને મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.

મા સમસ્ત કથનના ભાવાર્થ એ છે કે સર્વાવિરતિનું પાલન કરનાશ અને ચરાલુકરાલું ક્રિયાનું અનુષ્ઠાન કરનારા સાધુને અવશ્ય માેક્ષ પ્રાપ્ત શાય **છે.** આ રીતે એ વાત સિદ્ધ થાય છે કે અહિંસાની આરાધનાનું ફલ માેક્ષ છે. ાર્ગ

હવે ત્રીજા આખા અધ્યયનના ઉપસંહાર કરતા સૂત્રકાર કહે છે है.... 'इमं च धम्मादाय' ઈત્યાદિ---

शण्डाथं — 'कास्रवेणं पवेइयं-काइयपैन प्रवेदितम्' कश्यपणेत्री अजवान् अकाषीर स्वामीना द्वारा क्रडेल 'इमंच धम्ममादाय-इमं च धर्ममादाय' श्रुतचारित्र १९ भा धर्भ'नेः स्वीक्षर करीने 'समादिय-समादितः' समाधिशुक्त 'भिक्लु-मिल्लुः'

१९७

## खंग्यार्थे गोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधीस्वदेशः

अन्तयार्थः — (कासवेण प्रवेद्यं) काइयपेन मवेदितं कथितम् (इमं च धम्म-मादाय) इमं श्रुतचारित्रलक्षणधर्भमादाय स्त्रीहृत्य (समाहिष्) समाहितः (मिक्ख्) मिश्चः=साधुः (अगिलाष्) अग्लानतया-यथाशक्ति (गिलाणस्स) ग्लानस्य=रोगा-धिभृतस्य साधोः (क्रुज्जा) क्रुयीत् सेवामिति ॥२१॥

टीका-'कासवेण' काइयपेन श्रीमन्महातीरस्वाधिना 'पवेइयं' मवेदितं कथितम् किं कथितमित्याह 'इमंच' इमंच पूर्वोक्तं श्रुतचारित्रयाख्यम् 'धम्मं' धर्मम् दुर्गैतिपततो धारणात् सुगतौ धत्ते च यः स धर्मस्तम् 'आदाय' आदाय-गृहीत्वा समिधिगम्येति यावत् 'समाहिए' समाधियुक्तः। तथा स्वतः-'अगिलाए' ग्लानिरहितः। 'गिला-णस्य' ग्लानस्य साधोः कुर्यात् यथायक्ति वैयाहत्मादिकं कुर्यात् इति ॥२१॥ मृलम्-संस्वाय पेसैलं धम्मं दिद्विमं परिनिट्युडे।

> उवसंग्गे नियामित्ता आमोर्क्खाय परिव्वएजासि ॥२२॥ त्रिवेमि ॥

अग्लान भावसे 'गिलाणस्स−ग्लानस्य' ग्लान−रोगी साधुकी 'कुज्जा-कुर्यात्' सेवा करे ॥२१॥

अन्वयार्थ--काइया अर्थात् भगवान् महावीर द्वारा प्रकृषित इस धर्म को स्वीकार करके समाधिमान् भिक्षु यथाशक्ति रलान साधु की सेवा करे॥२१॥

टीकार्य-श्री मन्महाबीर स्वामी के द्वारा उपदिष्ठ इस पूर्वोक्त श्रुतचारित्र धर्मको दुर्गति में पडते जीवों को धर्माकर सुगति में धारण करनेवाले धर्म को-ग्रहण करके तथा समाधि से गुक्त होकर, स्वयं ग्लानि रहित होकर ग्लान (रुग्ण) साधु की यधादाक्ति सेवा करे ॥२१॥

સાધુ 'अगिङाए−अग्ङानत्या' અગ્કાનભાવથી 'गिङाणस्य~ग्ङानस्य' ગ્લાન રેાગી સાધુની 'कुब्जां–कुर्यान्' सेवा કरे. ॥२१॥

સૂત્રાર્થ —કાશ્યપ ગાત્રીય મહાવીર પ્રસુ દ્વારા પ્રરૂપિત આ ધર્મની આરાધના કરનાર સમાધિમાન્ સાધુએ ગ્લાન (બિમાર) સાધુની **બની શકે** તેટલી સેવા કરવી જોઇએ. ારવા

ટીકાર્થ – સૂત્રકાર સાધુને એવા ઉપદેશ આપે છે કે મહાવીર પ્રભુ દ્વારા ઉપદિષ્ઠ પૂર્વેક્તિ શ્રુતચારિત્ર રૂપ ધર્મ'ને-જીવાને દુર્ગ'તિમાં પડતાં ખચાવીને સુગ-તિમાં કેત્રી જનાર ધર્મ'ને-અપનાવીને સમાધિયુક્ત ચિત્તે-બિલકુલ વિષાદ (ચ્લાનિ) અનુભગ્યા વિના-ગ્લાન (બીમાર) સાધુએાની યથાશક્તિ સેવા કરતા રહેા. ારવા

## छाया--संख्याय पेशलं धर्मे दृष्टिमान् परिनिर्दृतः । उपसर्गान् नियम्य आमोक्षाय परिवर्जेनु ॥२२॥

अन्तयार्थः-(दिष्ठिमं) दृष्टिमान्-सम्यग्दृष्टिः (परिनिन्दृते) परिनिर्दृतः=शान्तः पुरुषः (पेसलं धम्मं संखाय) पेशलं-मोक्षानुक्तलं धर्मं श्रुतचारित्रव्यक्षणं संख्याथ-श्रास्त्रा (उत्तरमे) उपसमीन् अनुकूलपित्क्लान् (नियामित्ता) नियम्य-अतिस्त्र, (आमोक्साय) आमोक्षाय मोक्षपर्यन्तं (परिव्यप्) परिव्रजेत् संयमानुष्टानं कुर्वात्।२२।

टीकां भे—'दिद्विमं' दृष्टिमान् सम्यग्दर्शनी 'परिनिञ्जुडे' परिनिह्"तः कषायो-पश्चमाच्छान्तः 'पेसलं धम्मं संखाय' पेशलं –मनोश्चं मोक्षं पत्यनुकूलम् 'धम्मं' धर्मम् -श्चुतचारित्राष्यम् 'संखःय' सम्यक् ≕त्वबुद्धणा झात्वा, अन्यस्मादुपश्चरण बा

दान्दार्थः - 'दिद्विमं-दृष्टिमान' सम्यग्दृष्टी 'परिनिन्युद्वे-परिनिर्धृतः'
द्यांतपुरुष 'पेसलं धम्मं संखाय-पेदालं धर्मं संख्याय' मुक्ति प्राप्त करने
में अनुकूल ऐसा श्रुनचारित्ररूप इस धर्म को जान करके 'उद्यस्त्रगे-उप-सर्गान्' अनुकूल पतिक्र्ल उपसर्गी' को 'निधामित्ता-नियम्य' सहन करके 'आमोक्त्वाय-आमोक्षाय' मोक्ष प्रोप्ति पर्यंत 'परिच्वए-परिव्रजेत्' संयम का पालन करे ॥२२॥

अन्वधार्थ--सम्यग्दृष्टि से सम्पन्न ज्ञान्त पुरुष मोक्ष के अनुकूल इस सुन्दर धर्मको जानकर तथा अनुकूल और प्रतिकृल उपसर्गी को सहन करके मोक्ष प्राप्ति पर्धन्त संयम का आचरण करे ॥२२॥

टीकार्थ--सम्यग्दर्शन से युक्त तथा कवायों के उपशास से ज्ञान्त पुरुष इस मनोज्ञ एवं मोक्ष के अनुक्रूल धुनचारित्रस्य धर्म को सम्यक्

शण्डार्थ—'दिद्विमं-दृष्टिमान्' सम्बद्धिः 'परिनिद्युडे-परिनिर्धृतः' शांत पुरुष 'पेक्षलं धम्मं संखाय-पेशलं धर्मः संख्याय' भुक्ति प्राप्त करवामां अनुकृष कोवा श्रुतयारित्ररूप क्या धर्मने लाखीने 'उत्रसगो-उपसर्गान्' अनुकृष प्रतिकृष ७५सगोनि नियामित्ता-नियम्य' सक्षन करीने 'आमोक्खाय-आमोक्षाय' मेश्व प्राप्ति भुधी 'परिव्यव-परिव्यत्तेत्' स्थयमनु पासन करे. ॥ स्था

સ્ત્રાર્થ—સમ્યગ્દિથી યુક્ત, શાન્ત પુરુષે માસને અનુકૂળ આ સુંદર ધર્મનું સ્વરૂપ સમજી લઇને તથા અનુકૂળ અને પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગીને સહન કરીને માસપ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી સંયમની આરાધના કરવી નોઈએ. ારસા

ટીકાર્થ — સમ્યગ્ દર્શ નથી સુકત અને કવ યોના ઉપશામને લીધે જેતું ચિત્ત શાન્ત થઇ ગયું છે એવા પુરુષે માક્ષ પ્રાપ્ત કરાવનારા શ્રુતચારિત્રરૂપ

## समयार्थवोचिनी टीका प्र. थु. अ. ३ उ. ४ स्वलितस्य साधोरुपदेशः

'उनसम्मे' उपसमीन-अनुक्लप्रिक्छान् 'नियामित्ता' नियम्य उपसमे सहमानः । 'नामोनलाय' आमोक्षाय=त्रोक्षमात्तिपर्यन्तम् 'परिन्तप' परित्रजेत्=परि सर्वतः व्रजेत् संपमानुष्ठानेत गच्छेत् संयमं पालयेदिति यात्त । भगवता मितपादितं धर्म सम्य-गानुष्य दिन्द्रभान् समाहितः परिनिद्धेतत्र मोक्षपर्यन्तं संयमानुष्ठानेकरतो भवेदिति मानः ॥ 'तिवेभि' इति व्रश्वीम=भगवन्युलात् यथाश्रुतं तथा कथयामीति ॥२२॥ इति श्री--विश्वविख्यातमगद्ब्छभादिपदभूपितवालब्रह्मचारि--'जैनाचार्य' पूज्यश्री-पासीलाळवितिपितितायां श्री सूत्रकृताङ्गस्य ''समयार्थवोधिन्या खपायां' व्याकृपायां तृतीयाष्ययनस्य वतुथोदेशकः समाप्तः ॥३-४॥

। समाप्तं ततीयाध्ययनम् ॥

प्रकार से अपनी बुद्धि हारा जानकर या द्सरों से सनकर तथा अनु-क्ल प्रतिकृत उपसर्गों को सहन करता हुआ मोक्ष प्राप्ति होने तक संयम का ही अनुष्ठान करता रहे।

आशय यह है कि भगवान् के द्वारा प्रतिपादित धर्म को अलिआंति समझकर सम्पग्टिड, समाधिमान् और प्रशान्त पुरुष मोक्षप्राप्ति पर्यात संयम के अनुष्ठान में हो रत रहे।

'सि वेमि' अर्थात् सुधर्मास्यामी जम्बू(बामी से कहते हैं हे जम्बू ! भगवान् के मुख से जैसा सुना है, उसी प्रकार तुझे कहता हूँ। जैनावार्य जैनप्रमेदिवाकर प्रज्यश्री घासोडालजी महाराजकृत 'स्त्रकृताङ्गस्त्र' की समयार्थपोधिनी व्याख्या के तीसरे अध्ययन का

॥ चौथा उद्देशक समाप्त २-४॥ ॥ तृतीय अध्ययन समाप्त॥

ધર્મને પેતાની સુદ્ધિ દ્વારા અથવા જ્ઞાની પુરુષોના ઉપદેશના શ્રવ**ણ** દ્વારા જાણી લઈને અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસર્થોને સહન કરતાં કરતાં, માહ્યની પ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી સંયમની આરાધના કર્યો કરવી જોઈએ.

મા કથનના લાવાર્થ એ છે કે લગવાન દ્વારા પ્રતિપાદિત ધર્મના સ્વરૂપને અરાબર સમજી લઇને સમ્યગ્દરિ, સમાધિયુક્ત અને પ્રશાન્ત પુરૂષે માસપાપ્તિ

પર્ધત સ'યમની આરાધનામાં પ્રવૃત્ત રહેવું જોઇએ.

'ત્તિ વેતિ' સુધમાં સ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે કે 'હે જમ્બુ! ભાગવાન્ મહાવીરના શ્રી મુખે આ ઉપદેશ મેં સાંભળ્યા છે, અને એ ઉપદેશ જ હું તુમારી સમક્ષ આપી રહ્યો છું.' ારસા

તૈનાસાર્ય તૈનધર્મ દિવાકર પૂજપશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજ કૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ ગાેધની વ્યાખ્યાના ત્રીજા અધ્યયનના ચોથા ઉદ્દેશક સમાપ્તાા ૩–૪ાા

ા ત્રીજું અધ્યયન સમાપ્ત ા

२००

## । अथ चतुर्धमध्ययनमारम्यते ।

तृतीयाध्ययनं गतम् । अतः परं चतुर्थमारममाणस्तृतीय बतुर्थयोः संबन्धं दशैयति तृतीयाध्ययने उपसर्गाः मरूपिताः । तेषु चातुक्ला उपसर्गाः मायो दुस्सद्दाः, तत्रापि लक्ष्नोपसर्गीऽतीत्र जेतुमसमर्थः, अतः स्त्रीपरीषद्दज्ञयाय चतुर्थमध्ययनं भारभ्यते, अनेन संगन्धेनाऽशातस्य चतुर्याध्ययनस्य प्रथममिदं सूत्रम्-'जे माथरं च' इत्यादि ।

प्रम्-जे मौयरं च पियरं च तिष्पजहाय पुर्वेसंजोगं। ध्रेगे संहिते चरिर्रंसामि आर्रतमेहुणो विवित्तेसु॥र॥

्र छापा--यो मातरं च पितरं च विभहाय पूर्वसंयोगम् । रकः सहितश्रस्थिपामि आस्त्रमेथुनो विविक्तेसु ॥१॥

## चौथा अध्ययन का पहला उद्देशे का प्रारंभ

तृतीय अध्ययन समाप्त हुआ। इसके पश्चात् चतुर्थ अध्ययन को प्रारंभ करते हुए तृतीय और चतुर्थ अध्ययन का सम्बन्ध दिखलाते हैं। तीसरे अध्ययन में उपसर्गों का निरूपण किया गया है। उनमें से अनुकूल उपसर्ग प्रायः दुस्सह होते हैं और उनमें भी स्त्री संबंधी उपसर्ग तो अतीय दुम्सह है। अतएय स्त्री परीषह को जीवने के लिए चतुर्थ अध्ययन प्रारंभ किया जाता है। इस सम्बन्ध से प्राप्त चतुर्थ अध्ययन का यह आदा सूत्र है-'जे मायरं च' इत्यादि।

## ચાૈયા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશાના પ્રારંભ-

ત્રીજું અધ્યયન પૂરું થયું. હવે ચાયા અધ્યયનના પ્રારંભ કરતાં સ્ત્રકાર ત્રીજા અધ્યયનના ચાયા અધ્યયન સાથેના સંબંધ પ્રકટ કરે છે ત્રીજા અધ્યયનમાં ઉપસર્ગોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ઉપસર્ગોના અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગોરૂપ જે બે પ્રકારે કહ્યા છે, તેમાંના અનુકૂળ ઉપસર્ગો સામાન્યત: દુશ્સહ હૈાય છે. તેમાં પણ સી–સંબંધી અનુકૂળ ઉપસર્ગો તો ખૂબ જ દુશ્સહ છે. તેથી સ્ત્રીપરીષહોનું સ્વરૂપ અને તેમને જીતવાનું મહત્ત્વ બતાવવા માઢે આ ચતુર્થ અધ્યયનની શરૂઆત કરવામાં આવે છે. પૂવ અધ્યયન સાથે આ પ્રકારના સંબંધ ધરાવતા આ ચાલા અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે--

'जे मायरं च' धत्याहि---

## समयार्थबोधिनी टीका म. श्रु. म. ४ उ. १ स्रोपरीयइतिकपणम्

अन्वयार्थः -- (जे) यः (मायरं पियरं च) मातरं पितरं च (पुञ्वसंज्ञोगं) पूर्व-संयोगम् तथा श्रद्धारिकं परसंयोगम् (विष्वज्ञाय) विषदाय=स्पक्ता (श्रारव-मेहुणो) आरतमेथुनः = परिस्यक्तमेथुनः (पगे सदिए) एकः सदितः एको ज्ञानद्द्धंत्र-चारित्रयुक्तः (विवित्तेषु) विविक्तेषु = श्लीपञ्चपण्डकवित्रस्थानेषु (चरिस्सावि) चरिष्यामि = संग्रमार्गे विचरिष्यामि ॥१॥

टीका--'जे' यः कश्चित्पुरुषः 'मायरं' मातरम् 'पियरं' पितरम्, जननी-जनकं च 'पुन्तसंजोगं' प्रेसंगोगं-मातृषभृतिम् , तथा अपरसंयोगं स्थुराहि-

शब्दार्थ--'जे ये' जो पुरुष 'मायां पियरं च-मातरं पितरं च'माता पिता का 'पुब्दसं नोगं-पूर्वसंयोगम्' पूर्वसंयोग को और श्वसुरादिके पर संयोगको 'विष्णज्ञहाय-विमहाय' छोडकर और 'आरतमेहुको-आस्त-मैथुनः' मैथुन से रहित होकर 'एगेसहिए-एकः सहितः' अकेटा ज्ञान, द्दीन, और चारित्र से युक्त रहता हुआ 'विविक्तेस-विविक्तेषु' स्त्री पशु और नपु सक वर्जित स्थानों में 'चरिस्सामि-चरिष्यामि' विवहंगा ॥१॥

अन्वयार्थ — जो पुरुष ऐसा संकल्प करता है कि मैं माता, पिता और सम्पूर्ण पूर्व संयोग को स्थाग कर तथा मैथुन से विस्त होक्र, एकाकी क्षान दर्शन और चारित्र से युक्त होकर, स्त्री पद्म और पण्डक से वर्जित स्थान में रहकर संयम का पालन करूंगा ॥१॥

टीकार्थ—जो कोई पुरुष ऐसी प्रतिज्ञा करता है कि माता, पिता, का पूर्वसंयोग (माता आदि का) तथा अपरसंयोग (श्वशुर आदि का) त्याग

शण्डार्थ — 'जे-पे' के पुरुष 'मायरं वियरं च-मातरं वितरं च' भातां— पिताना 'पुन्वसंजोगं-पूर्वसंयोगम्' पूर्व संयोगने तथा सासरा विशेषना परं संयोगने 'वित्पजहाय-विष्रहाय' छाडीने 'आरतमेहुणो-आरतमें छुनः' तथा भेधुन ने। त्याग अरीने 'एगे सहिए-एकः सहितः' भेधित क सानदर्शन भने शास्त्रि भी गुष्ठत रहीने 'विवित्तेष्ठ —विविक्तेषु' स्त्री पशु अने नपुंसक्ष रिक्षित स्थाने। भां 'चरिस्सामि—चरिष्यामि' विश्वरीथः ॥१॥

સૂત્રાર્થ— જે પુરુષ એવા સંકલ્પ કરે છે કે હું માતા-પિતા વિગેરના સંપૂ**ણ**ે. .પૂર્વસંચોગોના ત્યાગ કરીને, મેશુનસેવનમાંથી નિવૃત્ત થઈને, જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રથી યુક્ત થઈને, આ, પશુ અને પંડક (નપુંસક)થી રહિત સ્થાનમાં એક**હો**ા સ્ઢીને સંયમનું પાલન કરીશ, તે પુરુષ જ સંયમની આરાધના કરી શકે છે. **!૧**!

ટીકાઈ—જે કાઇ પુરુષ એવી મતિજ્ઞા કરે છે કે હું માતા-પિતા આદિના સંગરૂપ પૂર્વસંચાગના તથા પત્ની, સાસુ, સસરાના સંગરૂપ અપરસંચાગના

स्वकृताङ्गस्ये

कम् 'विष्पजहाय' विमहाय-परित्यज्य 'एगे' एकः=रागद्वेपरहितः । 'सिहते' सिहतः- हानदर्शनचारित्रेयुंकः परमार्थाऽनुष्ठानविधायो । 'आरक्ष्मेहुणो' आरत- मेथुनः=आरतमुपरतं मेथुनं कामाद्यभिलाषो यस्य स आरक्षेथुनः । 'तिविज्ञेषु' विविक्तकेश्वेपु=स्त्रीवश्चपण्डकपरिवर्जितस्थानेषु 'चरिस्सामि' चरिष्यामि=इति निश्चित्य संयममनुतिष्ठेत् । आमोक्षाय परिव्रजेदिति द्वीयाध्ययनान्ते उक्तम् । बत्सर्वाभिषंगरहितस्येव संववति । अतः सर्वसंगान्तर्गताःहित्करुत्रादिरहित एकएव संयममार्गे चरिष्यामीति कृतसंकर्तः साधुभैवेदिति ।।१॥

एतादशमितकामितिष्ठतस्य चद्भवति साधोरिवविकि स्त्रीननसंपर्कात् तदर्श-मित मुत्रकारः-'सुद्धमेणं तं' इत्यादि ।

्**म्ब्म्-सु**हुमेणं तं<sup>\*</sup>परिकेम्म छन्नर्पएण इस्थिओ मंद्रौ। उच्चाँयंपि ताउ जीणंसु जहा सिंहेसंति भिवेखुणो पैगे॥२॥

कर, रागद्वेष से रहित होकर, ज्ञान दर्शन और चारित्र से युक्त होकर, मैयुन से उपरत होकर, ली पशु और पण्डक से रहित स्थान में रहता हुआ विचरण करूंगा, वहीं संयम का अनुष्ठान करता है।

तीसरे अध्ययन के अन्त में कहा था-मोक्ष प्राप्त पर्यन्त संयम का अनुष्ठान करना चाहिए । ऐसा वही कर सकता है जो सब प्रकार के संग से रहित हो । अतएब सब प्रकार के संसगों के अन्तर्गत माता पिता परनी आदि का त्थाग करके एकाकी ही संयममार्ग में विचलंगा, इस प्रकार का मनोभाव जिसने किया है, वही साधु हो सकता है ॥१॥

ત્યાગ કરીને, રાગદેવથી રહિત ઘઇને જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રથી સંપન્ન થઇને મૈશુનસેવનના ત્યાગ કરીને તથા અને, પશુ અને નપુંસકથી રહિત સ્થાનમાં એકાકી વિચરીશ, તે પુરુષ જ સંયમતું પાલન કરી શકે છે.

ત્રીજ અધ્યયનને અન્તે સ્ત્રકારે એવું કહ્યું છે કે-'મેહ્સપ્રાપ્તિ શાય ત્યાં સુધી સંયમની આરાધના કર્યા કરવી જોઈએ.' જે પુરુષ અધા પ્રકારના સંગાધી (સંસારી સંપર્કોથી) રહિત હેત્ય છે, એજ આ પ્રમાણે કરી શકે છે. તેથી જ સ્ત્રકારે અહીં એવું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે 'માતા-પિતા પત્ની આદિ ખધા પ્રકારના સંસર્ગોના પરિત્યાગ કરીને હું એકલા સંયમમાર્ગે વિચરણ કરીશ,' આ પ્રકારના સંકલ્ય જેણે કર્યો છે, એવા પુરુષ જ સાધુ અની શકે છે. ાયા

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ४ ड. १ स्त्रीपरीपहनिक्रपणम्

201

छाया--- मुक्ष्मेण तं परिक्रम्य छन्नपदेन स्त्रियो मन्दाः।

उरायमपि ता जानंति यथा श्विज्यन्ति भिक्षव एके ॥२॥ अन्वयार्थः — (मंदा इत्यिश्रो) मन्दाल्लियः = कामोद्रेकिविधायितया विवेकिविक् कठाः (तं परिक्कम्म) तं साधुं परिक्रम्य तत् सभीपमागत्य (छन्नपएण) छक्षपद्देन कपटजालेन तं अंशयन्ति (ता) ताः = स्त्रियः (उन्तायंपि) उपायमपि (जाणंसु) जानंति (जहा एमे भिक्खुणो) यथा एके भिन्नवः – साधवः (लिस्संति) श्विष्ठयन्ति तथाविधकर्मोदयात् तासु संगम्रपयान्तीति ॥२॥

इस प्रकार के मनोभावों में स्थित साधु के समक्ष विवेक्षीन स्त्री जनों के सम्पर्क से जो परिस्थिति उत्पन्न होती है, उसे स्त्रकार दिख-हाते हैं-'सहुमेणं तं' इत्यादि ।

रान्दार्थ-'मंदा इत्थिको-मन्दा स्त्रियः' अविवेकिनी स्त्रियां 'सृष्टुमेणं सूक्ष्मेण' कदटसे 'तं परिकम्म-तं परिकम्ब' साधुके पास आकर 'छक्क पएण-छन्नपदेन' कपटजालसे अथवा गृहार्थ द्वान्द से भ्रष्ट करने का प्रयस्न करती है 'ता-ताः' वे स्त्रियां 'उच्चायंपि-उपायमपि' उपाय भी जाणति-जानन्ति' जानती है 'जहा एगे भिक्खुणो-यथा एके भिक्षवा' जिससे कोई साधु 'लिस्संति-श्लिष्यन्ति' उनके साथ संग करते हैं ॥२॥

अन्वयाध—कामोद्रेक उत्पन करने के कारण विवेकहीन स्त्रिया इस साधु के समीप आकर और कपट का जाल विद्याकर उसे अर्छ करती है। वे उपाय को भी जानती हैं और समझती हैं कि कोई कोई

આ પ્રકારના સંકલ્પપૂર્વક સાધુપર્યાય સ્વીકારનાર સાધુની સાથે વિવેક હીન સ્ત્રીએકોના સંપર્ક થવાથી જે પરિસ્થિતિ પેદા થાય છે, તેનું સૂત્રકાર હવે નિરૂપસ્ કરે છે.—'सुदूमेणं तं' ઇત્યાદિ —

शण्डार्थं — 'मंदा इत्यिजो- गन्दा खिदा' अविवेशवाणी किये। 'सुहुमेणं-सूक्ष्मेण' अपन्यी 'तं परिकार-तं परिकारय' आधुनी पासे आचीने 'छन्तपएण-छम्नपदेन' अपने जाणथी अध्या गृढ कार्यवाणा शक्डोशी साधुने अष्ट अरवाने। प्रयत्न अदे छे. 'ता-ताः' ते किये। 'उन्द्रायंपि-उपायमिं' उपाय पध् 'जाणंति-जानन्ति' जार्थे छे. 'जहा एगे सिक्खुजो-यथा एके सिक्षाः' केनाथी डें। डें। डें। साधु 'जिस्सिते-श्रिक्यन्ति' तेनी साथ संग अदी के छे. ।। दा।

સ્ત્રાર્થ —િવિવેકહીન સીએા તે સાધુની પાંસે આવીને, કપટનળ બિછાવીને કામેદ્રેક ઉત્પલ કરનારી પાતાની ચેવ્ટાએા દ્વારા તે સાધુને સંચમ બ્રષ્ટ કરે છે. તેએા તેને ક્સાવવાની યુક્તિએા બહુની હાય છે અને સમજ્તી टीका--'मंदा इत्यिओ' मन्दाः काममञ्चालकतया सदसद्विवेकरहिताः 'हृत्यिओ' स्त्रियः 'तं' तं महापुरुषं साधुम् 'मृहुमेण' सूक्ष्मेण=रशैनमांगलिकिनि-मित्तेन 'छत्रपएण' छत्रपदैन-कपटजालेन 'परिकक्म' परिक्रम्य-साधुसमीपमा-पत्त्य, अथवा पराक्रम्य अभिभूय न्यामोहयन्ति साधुम्। श्रीलात् पाष्टयन्ति इति 'बावत्। स्त्रियो हि मायामधानाः।

ननु कयं ताः श्रीखनन्तं जागरुकमिय न्यामोदयन्ति हत्यते आह - उन्नायंपि । इत्यादि । 'उन्नायंपि' उपायमिय 'ताउ जाणंसु' ताः जानन्ति सायामधानाः भिक्षु राग के बद्दीभृत हो जाते हैं - कर्मोदय से स्त्री के साथ संसर्ग कर छेते हैं।।२॥

टीकार्थ--कामवासना को प्रचितित कर देने वाली होने के कारण जो सत् और असत् के विवेक से रहित है ऐसी मन्द स्त्रियां महा-पुरुष साधु के पास दर्दोन या मांगलिक अवण के बहाने से कपट का जाल कैलाकर आती है या साधु को मोहित करती है अर्थात् चील से कैयुन करती है। कियों में मायाचार की प्रधानता होती है। कहा भी है-एस पदों द्वारा या गुप्त नाम के द्वारा या मधुर आपण करके वे अपना जाल कैलाती हैं।

कियां चीलवान् और सावधान पुरुष को किस प्रकार मोहित कर किसी हैं ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कहा गया है वे स्त्रियां मोहित

હોાય છે કે કાઈ કાઈ ભિલુએલ રાગને વશીભૂત થઇને સ્ત્રીની સાથે ક્ષાંસર્ગ કરી હૈ છે. લરલ

ટીકાર્ય — કામવાસતાને પ્રજ્વિલિત કરનારી હાવાને કારણું જે સ્ત્રીઓ સત્ અને અસત્ના વિવેકથી રહિત છે, એવી મન્દમતિ સ્ત્રિઓ દર્શન કરવાને ળહાને અથવા પ્રવચન કે માંગલિક શ્રવણ કરવાને બહાને સાધુની પાસે આવે છે, અને પાતાની કપટનાળ બિછાવીને સાધુને પાતાની તરફ આકર્યવાના પ્રયત્ન કરે છે. તેને પરિણામે કાઇ કાઇ સાધુ સંયમના માગે થી બ્રષ્ટ થઇ નાય છે. સિએમ માયાચારમાં નિયુણ ક્રોય છે. કહ્યું પણ છે કે—

'સ્ત્રીએન ગ્રુપ્ત પહેન દ્વારા ગ્રુપ્ત નામ દ્વારા અથવા મધુર વાણી દ્વારા પાતાની કપટજાળ ફેલાવે છે.'

સ્ત્રીઓ શીલવાન્ અને સાવધાન પુરુષાને કેવી રીતે માહિત કરે છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતા સૂત્રકાર કહે છે કે સિએા પુરુષાને માહિત કરવાના એવા ઉપાયા પણ બાળતી હાય છે કે એ ઉપાયા અજમાવીને તે

## क्षमयार्थवोधिनी ढौका प्र. श्रु. अ. ४ ड. १ स्त्रीपरीषद्वनिरूपणम्

200

श्वियः व्यामोहोपायमपि । 'जहा' यथा 'एमे' एके 'मिक्खुणो' मिस्नुकाः 'क्रिसंति' क्षिण्यन्ति । विवेकिनोऽपि साधवः तथाविधकमें दियात तस्याः संगं कुर्वन्दीति ॥२॥ म्बद्-पासे भिन्तं णिसीयांति अभिक्लणं पोसर्वेदथं पैरिहिति ।

कार्य अहे वि दंसंति वैशह उद्घु कर्क्स्वमणुँडेव जे ॥३॥ छाया—पार्थे भूतं निवीदन्ति अमीक्ष्णं पोषवस्त्रं परिद्धाति । कायमधोपि दर्शयति बाह्यस्वस्था कक्षामज्वजेत ॥३॥

अन्दयार्थः-(पासे) पार्थे साधोः समीपे (मिसं) ध्वमत्यर्थम् (निसीयंति) उपिक्षिन्ति (अभिक्लगं) अभोक्ष्मं-निरन्तरं (पोसवत्यं) पोपपत्वं कामोद्योपक-

करने का ऐसा उपाय भी जानती है, जिससे विवेकशील साधु भी उनका संसर्ग करने को उचत हो जाते हैं ॥२॥

दान्दार्थ--'पासे-पार्श्व' साधुके निकट 'भिस-भृताम्' अस्पत्त 'णिसीयंति-निषीदन्ति' बैठती है 'अभिक्खणं-अभीक्षणम् ' निरन्तर 'पोस्यत्यं-पोषयसम्' कामोक्षेत्रक सुन्दर वस्न 'परिहिंती-परिद्धिति' पहिनती है 'अहे विकायं-अभोपि कायम्' दारीर के नीचे के भागको भी 'दंसंति-द्दीयन्ति',दिखलाती है 'बाहू उद्ध हु-बाहुमुद्धर्य' तथा सुजा को उठाकर 'कक्समणुक्यजे-कक्षामनुष्ठजेयुः' काख दिखाकर साधुके सामने जाती है ॥ ३॥

अन्वयार्थ--वे साधु के समीप में बार बार जंघा आदि उदाष्टकर उसे दिखलाती हुई बैठनी हैं कामोदीपक बस्न पहनती हैं दारीर के

વિવેકશીલ સાધુને પત્રુ પાતાના સંસર્ગ કરવાને લલચાવા શકે છે. તેની કપટજાળમાં કસાઈને બલલલા સાધુએા સંયમભ્રષ્ટ થઇ જાય છે. ારા

તે સિએા સાધુને માેહિત કરવા માટે શું શું ક**રે છે,** તે **હવે** સૂત્રકાર ભતાવે છે—

शण्टार्थं — 'पासे-पार्वं' साधुनी सभीपे 'मिसं-भृशम्' अत्यन्त 'णिसी यंन्ति -तिपीदन्ति' असे छे. 'अभिक्लणं-अभीक्षणम्' छंभेशां 'पोस्रवस्थं-पोपवस्नम्' काभेत्तेलक सुंदर वस्र 'परिहिती-परिवधति' पछेरे छे. 'स्रष्टे वि कायं-स्था पि कायम्' शरीरनी नीचेना काणने पद्य 'दंसंति-दर्शयन्ति' अतावे छे. 'बाहु स्वस्टु-बाहु-सुद्पुत्य' तथा छायने छायेने क्ष्मणुव्यजे-कक्षामनुष्रजेयुः' कालको काण अतावीने साधुनी सामे लाय छे. ॥ अः।

સૂત્રાર્થ —તે પાતાની લાંઘ આદિ કામાહિયક અંગા દબાય એવી ફોર્સ બેસે છે, કામાદિયક વસ્ત્રા ધારણ કરે છે, શરીરના અધાસાગને દેખાઉ છે, मधोगस्त (परिदिति) परिद्धिति =धारयंति (अहे विकायं) अघोषि कायं -कायाधो-मागमपि (दंसीत) दर्शयन्ति (बाह्रुउद्रहु) वाहुमुद्धृत्य बाहु उद्धिकृत्य (कक्लं) कक्षां च दर्शवन्ति (अणुब्बजे) अनुवजेषुः साध्वभिषुलं वजेषुः गच्छेषुरिति ॥३॥

टीका--'वासे' पार्च-सपीपमागत्य 'भिसं' मृशमत्यर्थम्, अतिस्नेहमाविकुर्त्यः। 'णिसीयंति' निपीदन्ति-विश्वासम्रत्यादयितुमुपविश्वन्ति। 'पोसवत्यं'
पोषवस्त्रम्, कामोत्पादकं मनोश्वपयो वस्त्रम्। 'अभिक्लगं' अभीक्ष्णं, अनेकशः शिथिछादिव्याजेता 'पिरिशिते' परिद्यति, साघोव्यामोहनाय वद्धनिष वस्त्रं शिथिछीकृत्य
पुनः पुनरपि वच्नन्ति। तथा-'अहे विकायं' अवःकायमिति अशःकायं=नघनादिकं
कामोदीपकम्। 'दंसंति' द्र्ययन्ति-प्रकटयन्ति। तथा-'बाहु उद्ध्र्टुं' बाहुमुद्धृत्य=
कसं द्र्शयन्ति च 'अणुव्यजे' अमुत्रजेयु -अनुक् स्वामिषेतस्यलं बजेयुः-तथा
गच्छेपुरिति। स्त्रियाः साधूनां मतारणाय साधुसमीपमतिश्वयेन तिष्ठन्ति। तथानिरन्तरं-इडमिष वस्त्रं शिथिलमिति कृत्वा पुनः पुनर्यव्नन्ति। शारीरस्याऽपरमागं साध्ये
अधोभाग को दिखलाती हैं सुनागं क ची करके, कांकों को दिखलाकर साधु के सामने जाती हैं ।।३।।

टीकार्थ--सिपां साधु के समीय आकर अध्यन्त गाडा मेन मकट करती हैं। विश्वास उत्पन्न करने के लिए पास में बैठ जाती हैं, काम-बर्द्ध मनोज्ञ बस्न को बार बार डीला करने के मिश्र से ठीक करती हैं अर्थात् साधु को मोहित करने के लिए बंबे हुए बस्न को भी डीला करके पुनः बांधती हैं। जंगा आदि शारीर के अबो नाग को दिखलाती हैं। कांखों को दिखलाती हुई चलती हैं।

तात्पर्य यह है कि साधुओं की ठगने के लिए खियां उनके पास बार बार अग्ती हैं। कमकर पहने वस्त्र को भी ठीला करके बार बार

અને સાધુની સમક્ષ જઈને કેટઇ પણ નિમિત્તે ભુજાએ ઊંચી કરીને કાંખા (બાંગલે)નું પ્રદર્શન કરે છે. 113:11

ટીકાર્ય— સ્ત્રિએ સાધુની પાસે જઇને તેમના પ્રત્યેના પાતાના ગઢ પ્રેમ પ્રકટ કરે છે, વિશ્વ સ ઉત્પન્ન કરવાને માટે તે સાધુની પાસે જઇને ખેસી જાય છે. સાધુની કામપાસનાને પ્રજ્યલિત કરવા માટે તે શરીરને ચુસ્ત પહે આંધેલા કે વીટિલા વસ્ત્રને ઢીલું કરીને કરી આંધે છે. જાય આદિ શરીરના અધાલાગાને અતાવે છે, અને પાતાની કાખાનું પ્રદર્શન કરતી રહે છે. આ સમસ્ત કથનના બાલાર્થ એ છે કે સાધુઓને ફસાવવાને માટે સિએન વારંવાર તેમની પાસે જાય છે, શરીર પર ચુસ્ત પહેરૈલાં વસ્ત્રોને વારં

## ंसमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ४ उ.१ स्त्रीपरीयहर्निरूपणम्

२०७

दर्भयन्ति, कि बहुना बाहू अद्ध्वीकृत्य स्वकश्चिष्यदर्शयन्ति, तत्रोऽनुकूर्लं स्थानं वजन्ति एते दि प्रकाराः पुरुषच्यामोहाय मवन्तीति कामशास्त्रे पसिद्धा, इति भावः । २। पुरुष्-सयणांसणोहिं जौगेहिं इतिथेओ एगयो णिमतंति ।

पँयाणि चेव से जांणे पासाणि विरूवर्ह्नाणि ॥४॥

छाया — शयनासनेन योग्येन सिय एकदा निमंत्रयन्ति । एटानि चैत्र स जानीयात् पाशान् विरूपरूपान् ॥४॥

अन्वयार्थः—(एगया) एकदा-कदाचित् (इत्थोओ) स्त्रियः (नोगोहि) योग्यैः उपमोगयोग्यैः (सयगासणेहि) शयनाशनेन (निमंति) निमंत्रयन्ति साधुम् वांघने का घहाना करती हैं। शारीर के निम्न भाग को उन्हें दिख्यालाती हैं। भुजाएं कंची करके और अपनी कांखें दिख्यांकर अनुकृष्ट स्थान में जाती हैं।।३।।

दाब्दार्थ--'एगया-एकदा' किसी समय 'इश्यिओ-ख्रियः' ख्रियां 'जोगेहिं-योग्येन ' उपभोग करने योग्य 'सयणासणेहिं-दायनासनेः' पर्छग और आसन आदिका उपभोग करने के लिये 'णिमंतित-निमंत्र-पित' साधुको आमंत्रण देती है परंतु 'से-सः' वह साधु 'एपाणि-एतानि' इन्हीं सप बातों को 'विह्वद्वराणि-विरूप्रयान्' अनेक प्रकार के 'पासाणि-पादाःन्' पादायन्यन 'जाणे-आनीयात्' जाने ॥॥॥

अन्वपार्थ--कभी कभी लियां उपभोग के पोग्य शब्दा (विद्योता) और आसन के लिए साधु को आमंत्रित करती हैं, परन्तु साधु उन शब्दा आसनों की विविध प्रकार के कमें का बन्धन समझे ।।।।।

વાર ઢીધું કરીને કરી ઢીક કરવાના ઢાંગ કરે છે, પાતાના શરીરના અધા ભાગાને અતાવીને તથા કાેઈ પછુ બહાને ભુજાઓ ઊંચી કરીને અન્ને ખગલાે અતાવીને સાધુની કામવાસનાને પ્રદીપ્ત કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. ાાગા

शण्डार्थं — 'पगया-एकता' है। धि समये 'इत्थित्रो-श्वियः' स्त्रियेः 'खोनेहिं —योग्येन' ઉपस्था हरवा ये। व्य 'स्वयणासणेहिं –शयनासनैः' पत' ग अने आसन विगेरेने। अपस्था हरवा माटे 'णिमंत्रति – निमंत्रयन्ति' साधुने आम'त्रस्य हरे छे पर'तु 'से – सः' ते साधु 'एयाणि – एतानि' आ तमाम वाते। ने 'विह्ववहवाणि – विह्वपह्यान्' अने ह प्रकारना 'पासाणि – पात्रान्' पाश अन्धने। ने 'जाणे – खानीयात्' समक्ष से. ॥ ।।।।

સૂત્રાર્થ—કાઇ કાઇ ૧ખત સ્ત્રિએા ઉપલોગને યાગ્ય શય્યા અને ભાસનના સ્વીકાર કરવાને માટે સાધુને આગ્રહ કરે છે, પરન્તુ તે શય્ય परन्तु 'से' स साधुः (एपाणि) एठानि-शयनासनादीनि (विरूत्रुवाणि) विरू परुपाननेक्ष्मकारकान् (पासाणि) पाशान् (जाणे) जानीयात् इति ॥॥॥

टीका—'एगया' एकदा एकस्मिन काले देशे च एकान्तदेशकालादी। 'सगणासणेहिं' शयनाऽऽसनैः, शयनं श्रया पर्यकादिकम् । आसनं सपरिच्छद्-सोपधानसिवतानमासनम् । तैः-पुनः पुनः, 'जोग्गेहिं' योग्यैः तश्कालोचितो-प्रभोगयोग्यैः 'दुग्भफेनसमा श्रया' इत्युक्तेः। 'इत्थीओ' स्थियः-कामिन्यः 'णिमंतंदि' निमंत्रयन्ति-मार्थयन्ति साधुम् । 'से' स साधुः परमार्थद्शी 'एयाणि' प्रतानि-श्रयनाऽऽसननिमंत्रणादीनि 'विरूप्रक्षाणि-विरूप्रक्षान्-अनेकप्रकार-कान्स् 'पासाणि' याश्चान् स्वीसंबंधकारिणः। 'जाणे' जानीयादिति।

अयं भाषः-स्त्रियो हि भायः बासन्नतस्तुवाहिण्यो भवन्ति, छतादिवत् ।

टीकार्थ--किसी समय और किसी जगह या एकान्त देशकाल में कियां साधु को उपभोग के योग्य शब्या (विश्वीना) एवं आसन के किये पार्थना करती हैं। पर्यङ्क पलंग आदि शब्या कहलाते हैं और आसन वह है जिस पर विस्तर विद्या हो, तकिया लगा हो और उपर से चंदोवा लगा हो कहा जाता है कि शब्या दुग्यकेन के सदश होती है। किन्तु साधु को समझ लेना चाहिए कि शब्यन आसन आदि के लिये जो निमंत्रण है सो साधु को फंसाने के लिए नानावकार के जाल हैं।

तात्पर्य यह है स्त्रियां प्रायः सभीयवर्ती वस्तु को ही छता के समान ग्रहण करती हैं। जैसे छता आदि समीयवर्ती को ही परिवेष्टित करती

તથા અલ્સનાને વિવિધ પ્રકારના કર્માતા અન્ધનરૂપ સમજીને સાધુએ તેમનેક અસ્વીકાર કરવા જોઇએ, પ્રષ્ઠા

હીકાર્ય — કચારેક કાઈ એકાન્ત સ્થાનમાં સિએ કાઈ મુંદર શસ્યા બિછાવીને અલવા આસન ગાઠનીને તેના ઉપલાગ કરવાને માટે સાધુને વિન છે. શયન કરવાને માટે પહાંગ અથવા ખાટલા પર બિછાવેલ બિછાનાને શસ્યા કહે છે. બેસવાને માટે પાથરહ્યું, ગાઢી આદિ પાથરીને, પાછળ લક્ષ્યા એક માઢેની લઘા ઉપર ચંકરવા તાણીને જે બેસવા માટેની ત્યવસ્થા કરાય છે તેને આસન કહે છે. તે શય્યા દ્રધના ફીલુ જેવી હોય છે. પરન્તુ સાધુએ યમ્છ લેવું બેઇએ કે શય્યા, આસન આદિના ઉપલાગ માટેની સિએની તે પાર્થનાઓ તો તેમને સંયમના માગેલી બ્રષ્ટ કરવાની કપટ જાલ જ છે.

જેમ હતા સમીપવર્ત્તી વસ્તુને જ વીંડળાઈ જાય છે, એજ પ્રયાણ

#### समवार्थवोधिनो क्रिका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीषद्वनिक्षणाम्

यथा कतादयः स्वसमीयवर्षिनमेव भजनते न दूरवर्षिनः तथैव खियोपि। तदुक्तम्-'आसम्बर्धे युवर्तिभेतते मनुष्यं विद्याविहीनमकुलोनमसंस्कृतं वा । भायेण भूमिपतयः ममदा लतादव यः पार्श्वतो वसति तं परिवेष्टयन्ति ॥१॥' अपि च--अयं वा निवं वा अबमासगुणेण आठहर् बल्ली । एवं शिवायो वि य जं आसन्नं तिविद्धेंति॥१॥'

एवं शित्यभी वियाजं आसन्ते तिपेच्छेति॥१॥' छाया--मार्ख्या निम्बं वा अभ्यासगुणेन आरोइति वस्की । एवं सियोपि च या आसक्षस्तमिच्छन्ति ॥१॥

'नैता हपं परीक्षनते नासां वयसि संस्थितिः। सुरूपं वा विरूपं वा पुषानित्येव शुज्यते ॥१॥'

हैं, द्रवर्ती को नहीं, उसी प्रकार खियां भी। कहा भी है--

'तरुणी स्त्री प्रसीपवर्सी पुरुष को ही सेवन करती है, चाहे पह विद्याविहीन हो, कुछ हीन हो या संस्कारहीन हो। यह ठीक ही है क्योंकि राजा, रमणी और छता उसी को घेरते हैं जो उनके पास में रहता है।' और कहा भी है—

'चाहे आम हो, चाहे नीम, वेल उसी का आश्रय छेती है जो उसके निकट हो। यही बात खिपों के विषय में भी है। वे भी उसी की इच्छा करती हैं जो उनके समीप रहता हो'।

'ये सियां न तो रूप को देखती हैं और न वय (भवस्था) का ही विचार करती हैं। पुरुष चाहे सुन्दर हो या असुन्दर, वे पुरुष होने हे कारण ही उसका परिभोग करती हैं॥'

સિએ પણ પેતાની કામવાસના સંતાવવા માટે સમીપવર્તી પુરૂવનું જ સેવન કવે છે. કહ્યું પણ છે કે-'તરુણી સિયો સમીપવર્તી પુરૂવનું જ સેવન કવે છે. તે વિદ્યાવિદ્ધીન, કુળદ્ધીન અથવા સંસ્કારદ્ધીન હોય તા પણ તેની પરવા કર્યા વિના તેની સાથે કામલાંગ સેવે છે. કહ્યું પણ છે કે-'રાજ રમણી અને લતા તેમને જ ઘેરી લે છે કે જેઓ તેમની પાસે જ રહેતા હાય છે'

જેમ લતા પાતાની સમીપમાં રહેતા વૃક્ષના આધાર હેતી વખતે તેની લતિ આદિના વિચાર કર્યા વિના આંધા, લીમડા વગેરે કાઇપણ સમીપવર્તી વૃક્ષના આશ્રય લે છે, એજ પ્રમાણે અિએ પણ પાતાની સમીપમાં રહેતા પુરુષની જ ઇચ્છા કરે છે.

'તેએ તેના રૂપ, વય અહિના વિચાર કરતી નથી. બલે તે સુંદર હોય 'કે અસુંદર હોય, પરન્તુ પુરુષ દોવાને કારણે જ તેઓ તેના પરિલોગ કરે છે.' સુરુ રહ

सूत्रकृताङ्गस्ये

गावस्त्रणामिवारण्ये मार्थयन्ति नवं नवम् इत्यादि । सदेवंभृताः स्त्रियः इति सम्यग् ज्ञात्वा साधुः तामिः सह संवन्धं नैव क्रयात् । यतः स्त्रीणां संबन्धः सर्देथा दुष्यरिहायौँ अवति । तद्वक्तम्—

'जं इच्छिति घेतुं जह पुर्वित तं आमिसेल गिण्डाहि । भामिसपासनिबद्धो काहिह कल्बं अञ्चलं वा । १॥' छाया--प्रिन्छिसि प्रहीतुं यदि पूर्व मासिपेल गुहाण । भामिपपाशनिबद्धा करिष्यति कार्यमकार्य वा ॥

यथा विधिकः सामिपत्रिङ्कोन शरहरादिकं परिगृश्च तं व्यापादयित तथेमाः वामनपनाः वरगुद्दाससेवादिभिः पुरुषं पात्रियस्या रक्तं नरं निष्यीङयन्ति । अतः स्वदितिमि-च्छता द्रत एव त्याज्याः वामनयनाः इति ॥४॥

'जैसे गाएँ नये नये घात की अभिलाषा करती हैं, उसी प्रकार स्त्रियां भी नये नये पुरुष की कामना करती हैं।'

बियों की ऐसी प्रकृति को सम्यक् प्रकार से समझकर साधु उनके साथ सम्यन्य स्थापित न करे, क्योंकि वियों के संसम्भ से बचना बहुत कठिन होता है। कहा भी है-

यदि तुम सियों से कोई वस्तु ग्रहण करना चाहते हो तो उसे आमिष समझो अर्थात् छ नाने बाली वस्तु समझो उसके पादा में कॅसा हुआ पुरुष कार्य और अकार्य सभी कुछ कर बैठता है।

जैसे विशेष (मच्छीआर) मांतयुक्त षडिश से मस्य आदि को पकडकर उसे मार डालता है, उसी प्रकार ये सिपां बिलास, हास सेवा आदि के द्वारा पुरुष यो अपने पाश में फंसा कर अनुरक्त पने हुए उस

જેવી રીતે ગાયા નવાં નવાં ઘાસની અભિલાષા કરે છે, એજ પ્રમાણે સિએમ પણ નવા નવા પુરુષાની કામના કરે છે.' સિએમના આ પ્રકારના સ્વભાવ હાય છે, એ વાતને સમજી લઇને સાધુએ તેમના સંપર્ક રાખવા નિઈએ નહીં, કારણ કે તેમના સંસર્ગથી સંયમનું પાલન કરતું કઠણ શઇ જાય છે. કહ્યું પણ છે કે—

'ભે તમે સ્થિએાતી પાસેથી કેાઇ વસ્તુને ગ્રહણ કરવા ઇચ્છતા હો, તો તેને મામિષ (માંલના જેવી ત્યાંગ કરવા લાયક) લલગાવનારી સમજે. તેના પાશમાં ફસાયેલા માણુસ કાર્ય મને અકાર્ય સમજવાના વિવેક ગ્રુમાવી બેસે છે,

જેવી રીતે માછીમાર માંસયુક્ત જળ અહિ વડે મત્સ્ય આહિને પકડીને તેમને મારી નાખે છે, એજ પ્રમાણે સિએા વિલાસ, હાસ, સેવા આદિ मुन्म्-नो तासु श्वेवखु संधेको नोवि य साईसं समभिजाणे।
णो सिह्यांवि विहेरेका एवमेटेवा सुरिवर्खेओ होई ॥५॥
छाया--न तासु वश्वः संदध्यात् नापि च साहसं समभिजानीयात्।
न सहितोपि विहरेत् एवमारमा सुरक्षितो भवति ।५॥

अन्वयार्थः—(तःसु) तासु स्तीषु (दवस्) चक्षुर्नेत्रं (नो) न (संधेजजा) संद्रध्यात्=न संयोजयेत् (नोवि य) नायि च (साहमं समित्रजाणे) साहसं समित्रजाणे साहसं समित्रजाणे साहसं समित्रजाणे साहसं समित्रजानियात्-साहसमकार्यकरणं सत्यार्थनया मित्रप्रेयते नैव (सिह्यं वि) सहितोपित्रिया (णो विहरेजजा) नो विहरेद्=ग्राजाद्यामान्तरम् (प्यं) एवसुपरोक्तपकारेण (अप्पा) आत्मा-स्वकीयः (सुरविश्वपो होइ) सुरक्षित्रो भवति-असंयमेश्य इति ॥५॥

पुरुष को चूस छेती हैं। अतएव जो अपना हित चाहता है उसे दूर से ही स्त्रियों का त्याग कर देना उचित है ॥॥

राव्हार्थ -- 'तास्र-तास्र' उन स्त्रियों पर 'चक्ख्-चक्षुः' आंख 'नो-संघेजा-न संद्ध्यात्' न लगावे 'नो वि घ-नापि च' तथा उनके साथ 'साइसं समभिजाणे-साइसं समभिजानीयात्' कुकर्म करने के लिये भी संमति न देवे 'सहियं वि-सहितोऽपि' उनके साथ 'णो विद्देण्जा-नो विद्देत्' ग्राम आदि जाने के लिये विद्दार न करे 'एवं-एवम्' इस प्रकार 'अप्पा-अत्मा' साधु का आत्मा 'स्रक्षियो होइ-स्रक्षितो भवति' असंघम से सुरक्षित रहता है। पा

अन्वयार्थ—साधु स्त्रियों पर दृष्टि न डाले या उनके नेत्र से अपने नेत्र न मिलावें न उसके कहने पर कोई अकार्य करे न उसके साथ विहार करे। इसी प्रकार से आत्मा सुरक्षित होता है ॥५॥

દ્વારા પુરૂષને પાતાના પાશમાં કસાવીને અતુરક્ત અનેલા તે પુરૂષને સુસી લે છે-તેના શીલતું રખલન કરાવે છે. તેથી જે કેાઇ પુરૂષ પાતાનું હિતે સાહતો હોય તેણે સીએાથી દૂર જ રહેલું જોઇએ. ॥૪ત

शण्डार्थ — 'तासु-तासु' के सिथे। पर 'चक्कू-चक्षुः' आंभ 'नो संवेष्णां —न संद्ध्यात्' क्षणांचे नहीं 'नो वि य-ना वि च' तथा तेळींनी साथे 'साहसं सम मिजाणे-झाहसं समिमजानीयात्' कुष्मं करवानी संभती पश्च न आपे 'सहिंग वि—सहितोऽित' तेळींनी साथे 'लो विहरेज्जा—नो विहरेत्' आम विशेष्ट कवा माटे विदार न करवे। 'एवं—एवम्' आ रीते 'अप्या—आस्मा' साधुने। आस्मा 'सुरक्षियो होई—सुरक्षितो भवति' असंयमथी सुरक्षित रहे छे. ॥पा।

टीका--'तासु' तासु=स्तीषु 'तो' नैव कथमिष 'चक्खु' चक्षुः नेत्रम् 'संघेज्ञा' संदुष्यात्=संयोजयेत् कदाचिदपि स्त्रीचञ्चषि सानुरागं स्वचश्चर्न निवेशयेत् न षश्येदित्यर्थः । यदि कदाचित्मयोजनं भषेत् तदापि अवज्ञावदेव सा निरीक्ष-णीया । तदुक्तम्--

'कार्येऽपीषन्मतिमान् निरीक्षते योषिदंगमस्थिरया । अस्त्रिग्धयादञ्जावज्ञया स्टक्कपितोऽपि क्रपित इव।।१॥१

'नोवि य' नापि च 'साइसं समिनाणे' साइसं कुक्तस्यकरणम् तदीयमार्थनसा समनुजानीयात्, स्त्रीकुर्यात् । यथा संग्रामात्रतरणमतीत्र दुःखदायि, तथा स्त्रीसङ्गो नरकादि दुःखानां कारणं भवति । 'णो सहियं विहरेज्जा' नो सहितो विहरेत्-

टीकार्थ--साधु को चाहिये कि यह किसी भी स्त्री की दृष्टि के साथ अपनी दृष्टि न मिलावे। कदाचित् कोई प्रधोजन हो और देखना ही पडे नो अवज्ञा की दृष्टि से ही देखे। कहा भी है-'कार्थे' हत्यादि।

'बुद्धिमान पुरुष प्रयोजन होने पर स्त्री के दारीर को देखता भी है लो थोड़ी सी देर तक ही देखता है और वह भी अस्थिर तथा अनु-श्माहीन दृष्टि से । वह ऐसी अवज्ञापूर्ण दृष्टि से देखता है कि कुपित न शिने पर भी कुपित सा मतीत होता है।'

साधु स्त्री की प्रार्थना पर कोई कुकृत्य करना स्वीकार न करे। कैसे संग्राम में उतरना अस्यन्त दुःखपद होता है, उसी पकार स्त्री का

સૂત્રાર્થ — સાધુએ સિએા તરફ નજર પણ ફેંકવી જોઇએ નહીં. તે**ણે** સ્ત્રીની દેષ્ટિ સાથે પોતાની દેષ્ટિ મેળવવી જેઈએ નહીં. તેણે તેના કહેવાથી કાઇ અકાર્ય કરતું નહીં અને તેની સાથે વિચરહું જોઇએ નહીં. આ પ્રમાણે કરવાથી જ તેના આત્મા સુરક્ષિત રહે છે. ાપા

ટીકાર્ય — સાધુએ કહી પણ કાઇ ઓની દેશ સાથે પાતાની દરિ મેળવવી જોઈએ નહીં. કઢાચ કાઇ પ્રયાજનને કારણે ઓ સામે નજર કરવી પડે, તાે દપેશાની દુષ્ટિએ જ તેની સામે જોવું જોઇએ. કહ્યું પણ છે કે–'ફ્રાર્ય' ઇત્યાદિ

વિવેકવાન પુરુષ કાઇ પ્રયોજનને કારણે સ્ત્રીના શરીર પર નજર નાખે ક્રે, ત્યારે પણ તેની સામે અસ્થિર અને અનુરાગહીન દબ્દિથી જ ફેએ છે. તે તેની સામે એવી અવજ્ઞાપૂર્ણ દબ્દિએ ફેએ છે કે કૃપિત ન હોવા છતાં પણ કૃપિત જેવા લાગે છે.'

અને ગમે તેટલી વિન'તી કરે, તો પણ સાધુએ કાઈ કુકુત્ય કરવાતું સ્વીકારતું એઇએ નહીં. જેવી રીતે સંભામમાં ઉતરનારને અત્યન્ત દુ:ખના

२१३

#### समयार्थं बोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीपहनि रूपणम्

तथा नैत कदाचिद्पि स्त्रीमिः साकं ग्रामादौ विहरेत् । अपि शब्दात् एकासनस्थो-ऽपितया सह न भवेत्। यतो महापाप साधूनां स्त्रीभिः सह संवन्ध इति। तदुक्कम्-

'मात्रा स्वसा दुहिना वा न निकिक्तासनो भवेत्। बजनिन्द्रियद्यामो विद्वांसमित कर्षति ॥१॥' तप्ताङ्गारसमा नारी घृत्कुम्भसमः पुमान्। तस्मात् घृतं च वर्षि च नैकत्र स्थापयेद्वधः॥१॥ इति ॥

संग नरक आदि दुःखों का कारण होता है।

इसके अतिरिक्त सोधु स्त्री के साथ ग्राम आदि में बिहार न करें। 'अपि' शब्द से यह सुचित होता है कि कभी स्त्री के साथ एक आसन पर भी न बेटे। साधुओं का स्त्रियों के साथ सम्बन्ध होना महापाप का कारण है। कहा भी है-'मान्ना स्वस्ना' इत्यादि।

'माता बहिन और पुत्री के साथ भी एकान्त में नहीं बैठना चाहिए, क्योंकि इन्द्रियाँ बलवान होती हैं और वे विद्वान पुरुष को भी आक-र्षित कर लेती हैं।' फिर भी 'तप्ताङ्गार समा' इत्यादि।

'नारी तये द्वुए अंगार के समान है और पुरुष घी के घड़े के समान है। अतएब बुद्धिमान पुरुष अग्नि और घी को एक ही स्थान पर स्थापित न करे।'

અનુભવ કરવા પડે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીના સંગમાં અનુરક્ત શનાર પુરુષને નરકાદિના દુઃખા વેઠવા પડે છે.

વળી સાધુએ સ્ત્રીની સાથે સાથે ગામ આદિમાં વિચરનું પણ જોઇએ નહીં તેએ સ્ત્રીની સાથે એક આસન પર બેસનું જોઇએ નહીં. સાધુઓનો સ્ત્રીઓની સાથેના સંબંધ મહાપાપમાં કારણભૂત ખને છે. કહ્યું પણ છે કે—

'मात्रा स्वस्ना' छत्याहि---

'સાધુએ માતા, યુત્રી કે બેનની સાથે પણ એકાન્તમાં બેસવું એઇએ નહીં, કારણ કે કામવાસના એવી ખળવાન્ વસ્તુ છે કે તે વિદ્વાન્ પુરુષોને પણ આકર્ષી શકે છે.' વળી એવું પણ કહ્યું છે કે—

'तप्ताङ्गार समा' **धत्या**हि—

'નારી યુજવિલિત અંગારા સમાન છે અને પુરુષ ધીના ઘડા સમાન છે. તેથી અપ્રિ અને ધી સમાન નારી અને પુરુષના સમાગમ ભારે અનર્થદારી સમજવા જોઇએ. બુદ્ધિમાન્ પુરુષે આ કારણે ઓના સમાગમ સેવવા જોઇએ નહીં? 'एवमप्पा सुरिक्षियो होइ' एवमात्मा सुरिक्षितो भवति-एवम्-अनैन स्नीसम्बन्धेन विरिद्धित आत्मा सर्वेभयोऽपायस्थानेभयः सुरिक्षितो भवति । यतः सर्वेषां पाषानां स्थानम् वनिता । अतः स्विहतिनिग्छता नरेण आसां संवन्धो द्रादेव त्याज्यो विष् संवन्धवत् इति ५॥॥

मुख्य-आमंतिय उँस्सविया भिँकर्त्तु आयसा निमंतंति।
एयाणि चेव से जाँणे सद्दाणि विकेवक्वाणि॥६॥
छाया--आमन्त्र्य उच्छाय्य भिश्वपारमना निमन्त्रयन्ति।
एवांस्वेव स जानीयान् शब्दान् विक्यक्ष्यान ॥६॥

इस प्रकार को आहना स्त्री के सम्वर्क से बना रहता है, वही सब युराइयों से बना रहता है क्योंकि स्त्री समस्त पायों का स्थान है। अतएव अपना हित चाहने बाले पुरुष को इनका सम्बन्ध, विष सम्बन्ध की भांति दूर से ही स्थाग देश चाहिए ॥५॥

दाब्दार्थ-- 'आमंतिय-आमन्त्रप' ख्रियां साधुको संकेत देकर अर्थात् में आपके पास अमुक समय आउंगी इत्यादि प्रकार से आमंत्रण देकर 'उस्सविया-उच्छ्रार्थ' और अनेक प्रकार के वार्तालाप से विष्यास देकर 'भिक्खुं-भिक्षुम्' साधुको 'आयसा-आत्मना' अपने साथ भोग भोगने के लिये 'निमंतित-निमंत्रयन्ति' प्रार्थना करते हैं अतः 'से-सः' वह साधु 'एयाणि सद्दाणि-एतान् दाब्दान्' स्त्री संयन्धी इन दाब्दों को 'विस्वस्वाणि-विस्पर्तपान्' अनेक प्रकार के पाद्यवन्धन के सामान 'जाणे-जानीपान्' समजे ॥६॥

આ પ્રકારે જે આત્મા સ્ત્રીના સંપર્કથી ખચી શકે છે, એજ આત્મા બધા દેવોથી મુક્ત રહી શકે છે, કારણ કે સ્ત્રી સમસ્ત પાપાનું સ્થાન છે. તેથી આત્મકલ્યાણ ચાહવા પુરુષોએ સ્ત્રીના સમાગમને વિષ સમાન ગણીને તેનાથી દ્વર જ રહેલું જોઈએ. ાપા

शण्डार्थं — 'आमंतिय-आमन्त्रय' किया साधुने संहेत क्र्यांने अर्थात् हुं आपनी पासे अभुक समये आवीश विजेरे प्रकारथी आमंत्रह्य आपीने उत्सारियान्ड कृष्ण्य तेमक अनेक प्रकारता वार्ताकाणी विधास उपकारीने मिक्सुं –िमसुम्' साधुने 'आयसा-आसमा' पातानी साधे सेशा सेश्वावना माटे 'निमंतिन-निमन्त्रयन्ति' प्रार्थना करे छे. 'से-सः' ते साधु 'एयाणि सहाणि-एतान् शब्दान्' की संअंधी आ शण्डाने 'विह्वस्वाणि-विह्वपह्तपान्' अनेक प्रकारना पाश अंधननी केम 'जाणे-जातीयान्' समके. ॥१॥

अन्वयार्थः--(आमंतिय) आमंत्रय (उस्तविया) उच्छू,य्य-विश्वासम्भ पाद्य (आयसा) आस्त्रना-स्वक्रया भोगं कर्तुं (मिक्खुं) निश्चं साधुं (निमंतंति) निम न्त्रयन्ति-प्रार्थयन्ति स्नियः।(से) सः-साधुः (एयाणि सदःणि) एतान शब्दान् (विक्र-बरुशणि) विरूपस्थान्-अने समकारान पाशवन्थानिय (जाणे) नानीयादिति ॥६॥

टीका-'आमंतिय' आपन्त्र्य,-स्त्री साधुं संकेतं दस्या अर्थमत्याऽइसिदानीमग्रुक्तस्थानं मिष्ण्यामि, भवताऽपि तदानीन्त्रजैव आगन्तत्र्यमिति स्वाभिषायेणाऽऽमन्त्रणं दस्या। 'उस्प्रविय' उच्छूष्य-विद्याप्तमुत्वाद्य विविध्याच्यायनादिता। 'आयसा' आत्मना=स्वक्रया सदोपभोगाय। 'निमंतंति' निमन्त्रयन्ति, निमन्त्रणं ददाति मार्थयंतीि यावत्। 'एषाणि सदाणि' एतात् शब्दान्-स्त्रो संयव्धितः शब्दान् शब्दादीत् विषयात्। 'शिक्त्वस्त्वाणि' विरूप्कार्यन्-विविध्यकारान् 'से' सः साधुः यथा इमे स्त्री संबद्धाः सर्वेऽपि शब्दादयो विषयाः नरकादिहेतुत्वादनर्थ-

अन्वयार्थ--स्त्रियां साधु को आमंत्रित करके विश्वास उत्पन्न करके अपने साथ भोग करने के लिए निमंत्रित करती हैं। साधु इस प्रकार के शब्दों को पाशयन्थ (आल) समझे ॥६॥

टीकार्थ—स्त्री साधु को संकेत करके आमंत्रण देती है कि में अब अमुक स्थान पर जाऊंगी। आप भी वहीं पर आ जाना। इस प्रकार अपने अभिप्राय के अनुसार आमंत्रण देकर विविध प्रकार की वाक्य रचना द्वारा विश्वादा उत्पन्न करती है और फिर अपने साथ उपभोग करने के लिये प्रार्थना करती है। स्त्री संबंधी इन दाब्दों को या चाब्द आदि विषयों को साधु नाना प्रकार के पादाबन्धन समझे। साधु को समझना चाहिये कि स्त्री संबंधी सभी दाब्दादि विषय नरकादि के

સ્ત્રાર્થ — અગ્રિમ સાધુને આમ'ત્રિત કરીને, વિધાસ ઉત્પન્ન કરીને, પાતાની સાથે ભેરા ભેરમવાની વિન'તી કરે છે. સ્ત્રિનાં આ પ્રકારનાં વચનાને સાધુઓએ પાશ્યન્ધ (જળ)રૂપ સમજવા. ૧૧૬લ

ટીકાર્ય — સી સાધુને સંકેત દ્વારા એવું સમજાવે છે કે હું અમુક સ્થળે જ ઉં છું તમે પશુ ત્યાં આવી પહેંચજો આ પ્રકારે આમંત્રણ દર્શને તે વિવિધ પ્રકારની વાકચ સ્થના દ્વારા સાધુના પાતાના પ્રત્યે વિશ્વાસ ઉત્પન્ન કરે છે. અને પાતાની સાથે ઉપલાગ કરવાને વિનવે છે સ્ત્રીના આ શબ્દોને અથવા શબ્દ આદિ વિષયોને સાધુએ વિવિધ પ્રકારના પાશબન્ધરૂપ સમજવા જોઈએ. તેશે એ વાત ખરાબર સમજ લેવી જોઈએ કે સ્ત્રીસંબંધી સઘળા શબ્દાદિ વિષયો નરકાદિ દુર્ગતિના કારણભૂત હાવાથી અનર્થનાં મૂળ

स्प्रकृताङ्ग (ये

म्लमिति इपरिक्रया विजानीयात् । विक्राय तान् शब्दादीन् स्त्रीसंबद्धान् पश्हिरेत्। विषसंमिश्रितमिष्टाश्रात् इति । एते एव ललना संबद्धाः शब्दादयो नरकपाश्च-रूपाः । यया विश्वकपश्चितिद्धो वन्यः पशुः क्लेशयनु भवति, तथा स्त्रीपाश्च यंश्वितः प्रमान् दुःलयनुभवति इति ॥६॥

मुख्य-मण बंधणेहिं णेगेहिं कहुँणविणीयमुवगसित्ता णं।
अर्दु मंजुलाइं भासंति आर्णवयंति भिन्नकहाहिं॥७॥
छाया—मनो बन्धनैरनेकैः करणविनीतप्रुपकस्य खद्ध ।
अथ मंजुलानि भाषन्ते आज्ञापयन्ति भिन्नकथानिः॥७॥

कारण होने से अनर्थ के मूल हैं, ऐसा ज्ञपिश्चा से जानकर मत्याख्यान परिश्वा से विषमिन्ने मीटे अन के समान उनका त्याम करे। यह स्त्री संबंधी दान्दादिविषय नरक पादारूप हैं। जैसे विधक के पादा में बद्ध पशु क्लेका का अनुभव करता है, उसी प्रकार स्त्री के फंदे में पड़ा हुआ पुरुष दुःख का अनुभव करता है।।६॥

शब्दार्थ--'णेगेहिं-अनेकैः' अनेक प्रकार के 'मणबंधणेहिं-मनोब-रचनेः' मनको आकर्षीत् करनेवाछे उपायों के द्वारा तथा 'कलुणविणीय-मुद्दगसित्ता णं-करुणविनीतमुपकस्य खलुः' करुणोत्पादक धान्य से पैवं विनीत मावसे साधुके पास आकर 'अदु मंजुलाई भासंति-अथ मंजुलानि भाषन्ते' मधुर भाषण करती है 'भिन्न कर्हाहिं-भिन्न कथाभिः और कामसंबन्धी कथाओं के द्वारा 'आणवधंति-आज्ञापयन्ति' साधुको विलास करने के लिये अहार देनी है ॥॥॥

છે. આ વાત સપરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞા વહે, વિષમિશ્રિત અન સંગ્રાન તેમના ત્યાગ કરવા જોઈએ. આ સ્ત્રીસ'ળ'ઘી શખ્કાદિ વિષયા નરક-પાશ ફપ છે. જેવી રીતે પારઘીની જાળમાં અ'ઘાયેલું પશુ કલેશ અનુસ્રવે •ે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીના ફંદામાં કસાયેલા પુરુષ પણ દુઃખના અનુભવ કરે છે. હા

श्रेण्डार्थं — 'गेगेहिं-अनेकैः' अने ६ प्रधारना 'मणवंघणेहिं-मनोबन्धर्नैः' भनने आंधर्पीत धरवावाणा छपाये। द्वारा तथा 'कलु मिंवणीयमुवगिस्ता णे करुणविनीतमुव-कर्म खलुं' धरूबाजन ६ वाध्योथी तथा विनीतकावधी साधुनी पासे आवीने 'अंदु मेंजुलाई मासंति-अथ मंजुलानि मायनो' भधुर भाषण्य धरे छे. 'भिन्नकहाहिं-भिन्नक्याभिः' तेभक धाम संअंधी ध्याकी द्वारा 'आणवयंति-आज्ञापयन्ति' साधुने विद्यास धरवानी आसा आये छे. ॥।।।।

अभ्वयार्थः -- (णेगेहि) अनेकैः (मणवंधणेहि) मनोबन्धनैः = मनोहारकैह्यायैः (कळणविणीयमुनगिसत्ता णं) करणविनीतमुपकस्य -- करणोत्पादकवावयेन विनम्नन् भावेन साधुसमीपमागत्य खळ (अदु मंजुळाड्ं मासंति) अथ मंजुळानि भापन्ते (भिन्नकद्यार्थः) भिन्नकयाभिः -कामसंबन्धिवचनपकारेण (आणवयंति) आद्यापयन्ति -- विकसितुमिति ॥७॥

टीका—'णेगेहिं' अनेकैः 'मणवंध लेहिं' मनोबन्धनैः, मनो वध्यते यैः मकारैः तानि मनोबन्धनानि, मंजुलवचनाऽषांग्दर्शनांऽगगत्यक्षदर्शनादोनिः तदुक्तम्— 'णाह् ! पिय ! कंत ! सानिध ! दहय ! जियाओ तुमं मह ! पिओसि । जीए जीयानि अहं षहुरसि तं मे सरीरस्स ॥१॥'

छाया--नाथ कान्त पिय स्वामिन् दियत जीवात् त्वं मम पियोऽसि । जीवति जीवामि अहं पश्चरति स्वं मे शरीरस्य ॥१॥

हे नाथ! मम शरीररक्षक! हे प्रिय! यम नेत्राभिराम! हे कान्त्र ! ममामि-छिषत्वस्तुदायक! हे स्दामिन् रक्षक! हे दथित्र! ममोपरि सर्वथा दयाकारक!

अन्वधार्थ--स्त्रियाँ मन को बद्ध करने वाछे अनेक उपायों से करूण एवं विनीत वचन बोळकर समीप आती हैं और मधुर भाषण करती हैं। कामोत्पादक नाना प्रकार के वचनों से विळास करने के लिए कहती हैं।।।।।

टीकार्थ--जिनके द्वारा मन बद्ध हो जाय ऐसे मधुर वचन, कटाक्ष, अंगोपांगों का दर्शन आदि मनोबन्धन कहलाते हैं। कहा भी है-'नाह' इत्यादि।

हे नाथ! अर्थात् मेरे दारीर के रक्षक! हे हे प्रिय!कान्त! अर्थात् मुझे मनचाही वस्तु प्रदान करने वाछे! हे स्वामिन्! हे दियत!

સૂત્રાર્થ-સ્ત્રીએ મનને માેહિત કરનારા અનેક ઉપાયાના તથા કરુણ અને વિનીત વચનાના પ્રયાગ કરીને મીઠી મીઠી વાતા કરીને સાધુને લરમાવે છે. વિવિધ પ્રકારના કામાત્પાદક વચના વડે તે સાધુને કામ લાગા પ્રત્યે ખે'ચવાના પ્રયત્ન કરે છે. πુળા

ટીકાર્થ —જેના દ્વારા મન અદ્ધ-માહિત-થઇ જાય એવાં પ્રધુર વચના, કટાક્ષ અને અ'ગાપાંગાના પ્રદર્શનને મનાબન્ધન કહે છે. કહ્યું પણ છે કે-'नाह' ઇત્યાદિ

તેઓ કહે છે-હે નાથ! (એટલે કે મારા શરીરના રક્ષક) હે પ્રિય! હે કાન્ત! (મને મનગમતી વસ્તુ પ્રદાન કરનાસ), હે સ્વામિન્! હે દયિત! (મારા પર દયા રાખનાસ) તમે જ મારા જીવનના આધાર છેા. તમારા સુ૦ ૨૮ स्वं मम जीवात्-नीविताद्दिष मिये।ऽसि, स्विष जीवस्येवाहं जीवामि स्वमेव मम श्रुरीरस्य मसुरसि ॥१॥ इत्यादि । अने कमकारकमधुसलावादिवपञ्चेः सकरूणम् । 'उदगसित्ताणं' उपकस्य उपसंश्किष्य, 'कष्ट्र गर्दी' इति धातोः 'उप' उपसर्गे त्तवा-प्रत्ययस्य स्यिप उपकस्येति रूष्य् साधोः समीपमागत्येस्वर्थः 'अदु' अय 'मंजुलाइ'' मंजुलानि मनोइ नानाविधवचनानि । 'मासंदि' सानन्ते । बदुक्तम्-

> 'वितमहुरिभिन जिल्लिएहि ईसी कडक्सदिसएहि। सविगारेहि वरागं हिथ्यं पिहियं नयच्छीए॥२८१

छाया--मितमधुरिभित त्रस्थितैरी ग्रह्मटाक्षर सित्वैः ।

सविकारैर्दराकं हृद्यं पिहितं मृगाक्ष्या ।। रा। इति ।

तथा—'भिन्नकहार्हि' भिन्नकथानिः रहस्यकथनैः मैथुनसंबद्धनवनैः यतीनां चित्त-माक्रुष्य तं मैथुनकरणाय 'आण्ययंति' आज्ञापयन्ति=कुमार्गे प्रवर्त्तयन्ति। यथा स्ववश्वतीदासः स्वस्थाज्ञामात्रेण कार्ये शुभवशुमं ना करोति तथा स्वाज्ञावश्वर्त्तिन-मनगर्य यतिमपि पर्वतयिति कुकृत्यकरणायेति भावः ॥७॥

अर्थात् मेरे ऊपर पूर्ण दया रखने वाछे ! तुम्हारे जीवित रहने पर ही मैं जीवित हूं । तुम्हीं मेरे शरीर के स्वामी हो ।'

ः इस प्रकार के अनेक मधुर चचन कहकर और समीपवर्तिनी होकर मीठी मीठी वाते करती हैं। कहा भी है। 'मित मधुर' इत्यादि।

'सृगाक्षी ने परिमित एवं सप्तर आलापों से तथा कटाक्ष और मन्द हँसी आदि विकारों से पुरुष के तुच्छ हृद्य को ढांक दिया है। स्त्रियां मैथुन संबन्धी वचनों से साधु के चित्त को अपनी ओर आक-वित करती हैं और मैथुन करने की आज्ञा देती हैं, उसे कुमार्ग में म्यूल करती हैं।

तात्वर्य यह है कि 'जैसे अपने अधीन में रहा हुआ दास अपनी

વિના હું જીવી શકું તેમ નથી. તમે જ મારા શરીરતા સ્વામી છા.'

માં પ્રકારના અનેક વચના કહોને તથા મીઠી ચીઠી વાતા કરીને તે તેને સંયમથી ભ્રષ્ટ કરે છે. કહ્યું પણ છે કે—'મિતમધૂર' ઈત્યાદિ—

'મૃગાક્ષીએ પરિમિત અને મધુર આલાપા વહે તથા કટાફેર અને મન્દ હાસ્ય આદિ વિકારા વહે પુરુષના તુચ્છ હૂદયને હાંકી દીધું છે. સ્ત્રિઓ મૈશુન વિષયક વાતા વહે સાધુના ચિત્તને પાતાની તરફ આકર્ષે છે, અને મૈશુન સેવવાની પ્રેરહ્યા આપીને તેને કુમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત કરે છે.'

**આ ક**થનના લાવાર્થ એ છે કે જેવી રીતે ગુલામની પાસે તેના

#### समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीपहनिरूपणम्

386

अपि च---

# मुल्म-सीहं जहा व कुणिमेणं निक्मयभेगैचरंति धासेणं। ध्वित्थियाउ वंधिति संबुद्धं एगतियमणगारं॥८॥

छाया—सिंहं यथा मांसेन निर्भयमेकत्तर पाद्येन । एदं खियो दथ्नन्ति संबुदमेकतयमनगारम्॥८॥

अन्वयार्थः -- (तहा) यथा (निव्ययं) निर्भयं=गतमयं (एगवरंति) एकवरम् (सीहं) सिंहम् (कुिंभेगं) मासेन-धासं द्वा (पासेगं) पान्नेन गलत्रादिना (वंधंति) वध्निति वधिकाः (एवं) एवं तथैव (हिश्यगाउ) खिया (संबुद्धं) संदृतं= आज्ञा के अनु तार अच्छा पा बुरा कार्य करता है, उनी प्रकार स्त्रियां साधु को अपने अधीन हुआ जानकर उसे द्धावर्भ करने में प्रवृत्त करती हैं। ।।।।

शब्दार्थ- 'जहा-यथा' जेसे निब्भयं-निभीयम्' भयरहित 'एगंच-रंति-एकचरम्' अकेला ही विचरनेवाले 'सीहं-सिहम्' सिहको 'कुणि-मेणं-मांसेन' मांस देकर 'पासेणं-पादोत्र' पाशके द्वारा ' बंचेति वधन्ति' वधक्तजन पकड लेते हैं-'एवं-एवम्' उसी प्रकार 'हस्थियाउ-स्त्रिया' स्त्रियां 'संबुदं-'संबृतम्' मन वचन और कायसे गुप्त ऐसे और 'एगतयं-एकतिकं' एकाकी 'अणगारं-अनगारम्' साधुको 'बंधेति-बध्नित' अपने हावभावक्षी पाशसे बांघ लेती हैं॥८॥

अन्वयार्थ-जैसे निर्भय और एकाकी विवस्ण करने वासे मिंह को मांस से खुभाकर विकास पावा में बांध सेते हैं उसी प्रकार स्त्रियां संवस्युक्त अर्थात् मन वचन एवं काय से ग्रुस, एकाकी अनगार का कसा सेती हैं॥८॥

માલિક સારું અથવા નરસું કામ કરાવી શકે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રી સાધુને પાતાને આધીન થયેલા જાણીને તેને કુકર્મ કરવામાં પ્રવૃત્ત કરે છેનાહા

शण्दः र्थं — 'जहां – यथा' के भ 'निद्मयं- निर्मयम्' लयधी रिक्षित अने 'रम चरंति – एकचरम्' के इक्षेत्र अ विश्वरवादाणः 'सीहं – सिंहम्' सिंहभे 'कुणिमेणं – मांसेन' मांस आपीने 'पासे गं–पारोन' पाश हारा 'वंधति – वध्ननित' शिक्षारीया पाइति से छे. 'एवं – एवम् क्षेत्र रीते 'वृद्धियात - स्विषः' सिश्री 'संबुहं – संवृत्तम्' भन वश्न अने कायशी शुप्त केवः अने 'एयत्तयं – एमतिकं' केवसा केवा 'अणगारं – अनुगारम्' साधुने 'वेधित – वध्ननित' पादाना हावसाव इपी पाश्री आधी है छे. ॥ दा

સ્ત્રાર્થ — જેવી રીતે નિર્ભય અને એક્લા વિચરતા સિંહને માંસ વડે લલચાવીને શિકારી પાશમાં ખાંધી લે છે, એજ પ્રમાણે સિએા પણ મધ્વર-યુક્ત – મન, વચન અને કાયગુષ્તિથી યુક્ત એકાકી સાધુને ફસાવી લે છે. मनोवाककायगुष्तमपि साधुम् (एगतयं) एकतिय मेकाकिनम् (भणगारं) अनगारं साधुं वध्ननित विचित्रहावभावेन स्त्रिय इति ॥८॥

टीका—'जहा' यथा 'निव्धयं' निर्भयम्—स्वभावतो भयरहितमपि 'सीहं' सिंहं वनरानम् 'कुणिमेणं' मांसेन—मासं दच्या 'पासेणं' पाशेन 'वंशं ति' वध्नाति विधकः, वद्ध्या चाउनेकप्रकारेण पीडां ददाति । 'एवं' एवमेवं मकारेण 'इत्थियाउ' खियः बध्नित स्ववश्चं कुर्वन्ति, 'संवुद्धं' संवृतम्—पश्चममनोवाककाययोग्गः धुक्तं 'एकत्यं' एकाकिनं मुनिराजं 'अणगारं' अनगारं साधुम् यदा संवृत्तोऽपि मनोवाक्कायैः सुद्धोपि साधुः खोणां वश्मुपपाति, तदा का कथा असंवृताना-मितरेपाम् । एतावता खीणामतिसामध्ये मद्शितम् । अन्ये च परीपदाः यथा कथंचित् जेतुं शक्यो अपि किन्तु खी परीपदः दुःखेन जेतुं शक्यते इति ध्वनितम् इति ॥८॥

टीकार्थ--जैसे स्वभाव से ही निभैय और इस कारण एकाकी विचरण करने वाले वजराज सिंह को मांस देकर शिकारी धन्यन में बांध छेते हैं और बांधकर अनेक पीडाएँ देते हैं, इसी प्रकार स्त्रियां मन वचन काय को गोपन कर रखने वाले एकाकी मुनि को अपने बन्धन में फंसा छेती हैं।

जब अपने मन बचन और काय को बशीभूत कर छेने बाला साधु भी स्त्रियों के बशीभूत हो जाता है तो अन्य असंदृत (गृहस्थजनों) का तो कहना ही क्या है ? इस कथन के द्वारा स्त्रियों के सामध्ये का अति-शय प्रदर्शित किया गया है और यह भी सूचित किया गया है कि अन्य परीषह तो किसी प्रकार सहन भी किये जा सकते हैं पगर स्त्री परीषह को जीतना अत्यन्त कठिन है ॥८॥

ટીકાર્ય—સિંહ નિર્ભય હોવાને કારણે વનમાં એકલા વિચરણ કર્યા કરતા હોય છે. એવા વનરાજ સિંહને માંસ વડે લલચાવીને શિકારી જાળમાં કસાવે છે, અને તેમાં કસાયેલા સિંહને અનેક પ્રકારે પીડા પહોંચાડે છે, એજ પ્રમાણે મન, વચન અને કાયગુપ્તિથી યુક્ત, એકાકી સુનિને સ્ત્રી હારય, કટાસ આદિ પૂર્વેક્તિ ઉપાયા લારા પાતાના કૃંદામાં કસાવે છે. જે પાતાના મન, વચન અને કાયાને વશ રાખનારા સાધુઓ પણ સીઓના માહપાશમાં કસાઇ જાય છે, તો અન્ય અસંવૃત (લતરહિત) પુરુષોની તો વાત જ શી કરવી! આ કચન દ્વારા સૂત્રકારે સ્ત્રીઓના સામચ્યેની અતિશયતા પગટ કરી છે, અને એ વાત સ્ત્રુચત કરી છે કે અન્ય પરીયહાને તો કાઇ પણ રીતે સહન પણ કરી શકાય છે, પણ સી પરીયહને જીતવાનું કાર્ય ઘણું જ સુશ્કેલ છે. માટા

म्हम्-अहं तत्थं पुणो णैमधंति रहेकारो व णैमिं आणुँपुद्वीए । बद्धे मिंए व पासेणं फंदंते वि णै मुर्चेए ताहे ॥९॥ छाया--अथ तत्र पुनर्नमयन्ति रथकार इव नेमि मानुपूर्व्या ।

बद्धो मृग इव पाशेन स्पन्दभानोऽपि न मुच्यते तस्मात् ॥९॥ अन्द्रपार्थः--(रहकारो) रथकारः (आणुपुर्व्दीए) आनुपूर्व्या क्रमशः (लेर्निव) नेमिमित्र चक्रवाग्रश्रमिह्रपम् (अष्ठ) अथ (तस्थ) तच स्वामिन्नेतकार्थकरणे (लम-यंति) नमयन्त्रि (पासेणं) पाशेन (बद्धे) बद्धः (मिए व) मृग इव (फंट्ते नि) स्पन्दमानोपि मोक्षार्थम् (ताहे) तस्मात् (ल मुच्चह्र) न मुच्यते-मुक्तो न भवतीति ॥९॥

शब्दार्थ---'रहकारो---रथकारः' रभ बनानेवाला 'आणुपुन्वीए--आनुपून्यी' क्रमपूर्वक 'णेमि व-नेमिमित्र' केले नेश्नि-चक को नमाता है हसी प्रकार स्त्रियां साधुको 'अह-अथ' अपने वश्चीं करने के पश्चात् 'तत्थ-तत्र' अपने हच्छित कार्य कराने में 'णमयंति-नमयिन' सुका छेती है 'पासेणं-पाशेन' पाशसे बद्ध-'बद्धः' बंधा हुआ साधु-विए ब-मृगह्व' मृगके समान 'फंदंते बि-स्पन्दमानोपि' पाशसे छुटने के लिये प्रयत्न करता हुआ भी 'ताहे-तर्मात्' उससे 'ण मुच्चए-न मुच्यते' नहीं छुटता है। ए।

अन्वधार्थ — जैसे रथकार (सुधार) कप्तदाः नेमि को नमाता है, उसी प्रकार नारियां साधु को अपने अधीन कर छेती हैं। तत्पद्यात् वह साधु पादाबद्ध स्मा जैसा छुटकारा पाने के सिये फड़फड़ाता हुआ भी छुटकारा नहीं पाता ॥९॥

शण्डार्थ — 'रहकारो-रधकारः' २थ जनाववावाजो 'काणुपुट्वीए-आनुपूट्यो' कम्पूर्व के 'जेमिं व-नेमिमिव' लेम नेभी (धरी) शक्वने नमाने छे. केल रीते सियो साधुने 'अह-अध' पाताने वश क्या पछी 'तत्य-तत्र' पातानी ध्विछा प्रभाषोना कार्य कराववामां 'जमयंति-नमयन्ति' नभावी दे छे. 'जसेजं-वाहोन' पाश्यी 'बद्धे-बद्धः' अधायेदे। साधु 'मिए व-एत इत्र' भुगदानी लेभ 'कंहेते वि-स्पन्दमानोऽपि' पाश्यी छुटवा माटे प्रयत्न करते। छावा छतां पछ् 'ताहे- समात्' ते पाश अधनशी 'ज मुन्न-न मुन्यते' छुटता नथी ॥सा

સૂત્રાર્થ — જેવી રીતે રથકાર (સુથાર) ધીમે ધીમે નેસિને (પૈડાની વાટને) નમાવીને પૈડા પર ચડાવી કે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રિએ પણ ધીરે ધીરે સાધુને પોતાને અધીન કરી લે છે. જેવી રીતે જાળમાં અધાયેલું મુગ તેમાંથી છૂટવા માટે ગમે તેટલા તરફડિયાં મારવા છતાં છૂટી શકતું નથી. એજ પ્રમાણે સાધુ પણ તેના ફંદામાંથી છૂટી શકતો નથી. હાલા

टीका--'रहकारो' रथकारः रथं करोति इति रथकारो वर्धिकः । 'आणुपुव्यीए' आनुप्वर्धा-अनुक्रमकः इति यावत् । 'णेजिं व' नेमिमिच 'णमयंति'
नमयन्ति यथा रथकारो नेमि कमग्रः स्वेच्छपा नगयति 'अह' अथ, तथा स्वव्यकरणानन्तरम् 'तत्थ' तत्र स्वेष्टवस्तुनि यति नमयन्ति स्त्रियः । 'मिए व' मृग
इत्र 'पासेणं' पाशेन 'बद्धे' बद्धः 'फंदेते वि' स्पन्दमानोऽपि मोक्तुमिच्छया मयत्नं
कुविणोऽपि 'ताहे' तस्मात् पाशवन्थनात् 'ण मृद्यष्ट' न मृच्यते ।

यथा स्थकारी नैभि स्वेज्ज्या नमयति, तथा स्वश्यं यदिमपि छलना स्वे-च्छ्या नमयति, यथा यथाऽभिलपति, तथा तथा तं कारयति । करोति 'च साधुः यथा ता मुगो विधिकेन पाश्रद्वारा बद्धो मोक्षेच्छ्या भयतमानोऽपि वस्थनान्त

टोकार्य जैसे वहई (जुधार) अनुक्रम से नेभि को अपनी इच्छा के अनुसार नना होना है, उसी प्रकार अपने यशीसून करने के पक्षान् स्त्रियां साधुको अपने इष्ट प्रयोजन की पूर्ति के लिए झुका छेनी हैं। फिर जैसे पन्धन में बद्ध छुए छुटने के लिए प्रयस्न करने पर भी छुटकारा नहीं पाता, उसी प्रकार साधु भी उस पन्धन से नहीं छुट पाता।

आशाय यह है कि जिसे रथकार (वहर्ड) नेमि को इच्छानुसार नमाता है, उसी प्रकार अपने अधीन हुए मुनि को स्त्री नमती है, अर्थात् वह जो जो चाहती है वही वही उससे करवाती है। और साधु को वह तथ करना पड़ता है। जैसे शिकारी के बारा पाश्चयद्व किया हुआ मा छुटकारा पाने की इच्छा से फड़कड़ाता है, फिर भी छुटकारा

ટીકાર્થ — જેવી રીતે સુધાર નેમિને (પૈડાની વાટને) પોતાની ઇચ્છાનુ-સાર ક્રમશઃ નમાવીને પૈડા પર ચડાવી દે છે, એજ પ્રમાણે 'અિઓ પણ ધીરે ધીરે સાધુને પોતાને અધીન કરી લઇ ને પોતાના ઇપ્ટ પ્રયોજનની સિદ્ધિ માટે તેમને પ્રવૃત્ત કરે છે. જેવી રીતે શિકારીની જાળમાં બંધાયેલું મૃત્ર ગમે તેટલા પ્રયત્ના કરવા છતાં પણ ખન્ધનમાંથી મુક્ત થઇ શકતું નથી, એજ પ્રમાણે સાધુ પણ તે બન્ધનમાંથી છૂટી શકતો નથી.

આ કથનના લાવાર્થ એ છે કે જેવી રીતે સુધાર રઘની નેમિને (પૈડાની) વારને કમશઃ ઇચ્છાનુસાર નમાવે છે, એજ પ્રમાણે પાતાને અધીન ઘયેલા સાધુને કામિની પણ પોતાની ઇચ્છાનુસાર નમાવે છે, એટલે કે તે તેમની પાસે પાતાની ઇચ્છાનુસાર કાર્ય કરાવે છે, અને સાધુને તે સઘળુંકાર્ય ઇચ્છાહાય કે નહાય, તા પણ કરવું પડે છે. જેવી રીતે શિકારી વડે જળમાં બધાયેલું મુત્ર મુક્ત થવાને માટે ગમે તેટલા ધમપછાકા કરે, તા પણ તેમાંથી મુક્ત

#### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. थु. ब. ४ ड. १ स्त्रीपरीपहनिक्रपणम्

ष्ठच्यते, तथा साधुरपि स्त्रीवशमुपगतः पुन र्न सद्धिकासन्तिवर्तते । ततो न विम्रच्यते इति भावः ॥९॥

प्रम्-अहे से उणुंतव्यई पच्छै। भोची पाँयसं व विसिमस्सं। र्एवं विवेशमाद्य संवीसो ने वि कप्पए देविए ॥१०॥

छाया- अथ सोऽनुन्यते पश्चात् भुक्त्या पायसमिव न्यिमिश्रम् । एवं विवेकमादाय संवासो नापि कल्पते द्रव्ये ॥१०॥

अन्वयार्थः -(भड़) अब (क्षे) सः - साधुः (पच्छा) पश्चात् (अणुतप्पई) अतु-तप्थते - पश्चात्तः वं करोति (िसिनिस्सं) विपिनिधन् (कायसं) पायसित्र (मोचा) नहीं पाता, उसी प्रकार स्त्री के यहा में पडा हुआ साधु भी फिर उसके पंजे से नहीं छुट पात्रः है ॥९॥

शब्दार्थ--'अह-अप' स्त्रीके वदावर्त्ती होने के अनंतर 'से-सः' वह साधु 'पच्छा-पश्चात्' पीछे से 'अणुतपाई-अनुत्रपते' पश्चात्ताप करता है 'विसमिरसं-विषमिश्रम्' जैसे विषसे मिला हुआ 'पायसं-पायसम्' पायस-द्घपाक 'भोच्चा-शुक्रवा' खाकर मनुष्य पश्चात्ताप करता है 'एवं-एवम्' इस प्रकार 'विवेशमादाय-विवेक्तमादाय' विवेक को ग्रहण करके 'दिष्ण-द्रव्यः' सुक्तिगमन के योग्य साधुको उनके साधका संवासो-संवासः' संवास-अर्थात् एकस्थानमें रहना 'निव कष्पए-नापिकल्पते' योग्य नहीं है ॥१०॥

अन्द्रपार्थ —तद्रनन्तर यह साधु पश्चात्ताप करता है जैसे विषिध-श्रित स्त्रीर खाने वाला पश्चात्ताप करता है। इस तथ्य को जानकर मुक्तिगमन के योग्य साधु हिन्नथों के साथ निवास न करे ॥१०॥

થઈ શકતું નથી, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીના મેલ્કપાશમાં જકડાયેલા સાધુ પણ તેના ફંદામાંત્રી છૂટી શકતા નથી. ॥६॥

शाण्डाश'—'छह्-छाय' स्त्रीने वश थया पछी से-सः' ते साधु 'पच्छा-पद्यात्' पाछणथी 'अणुतप्पइ-अनुतप्यते' पश्चात्ताप करे छे. 'विसमिस्सं-विषमिश्रम्' केम विषधी भणेल 'पायसं-पायसम्' इधपाक ' भोचा-मुक्त्वा' आर्धने भनुष्य पश्चान्ताप करे छे. 'एवं-एवम्' भेक रीते विवेगमार्य-विवेकमादाय' विवेकने अनुसरीने 'दिवए-द्रव्या' मुक्ति अभन करवाने येाग्य साधुने तेष्यीनी साथैने। 'संवासी-संवासः' संवास अर्थात् ओक स्थानभां रहेवुं 'नवि कप्पइ-नापि करपते' येग्य नथी, ॥१०॥

સૂત્રાર્થ—જેવી રીતે વિષયુક્ત અન્ન ખાનારને પશ્ચાત્તાય થાય છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીના માહપાશમાં બંધાયેલા સાધુને પશ્ચાત્તાય કરવા પડે છે. આ धुक्स्वा-यथा विषिधित्रपायसमोजी पश्चात्तापं करोति तद्वत् (एवं) एवमेव (विवेगशदाय) विवेकसादाय (इबिए) द्रव्यो ग्रुक्तिगमनयोग्यः तस्मिन् (संवास) संवासः≕स्त्री संवन्धः (न विकल्पए) नापि कल्पते समीचीनो न भवतीति भावः ।१०।

टीका—'अह' अध 'से' असी साधुः स्तीपाश्चनियंत्रितः सन् मतिदिनं वलेशमतुभवन् ' एच्छा ' पश्चात् ' अणुत्यवर्द्दे' अनुतप्यते पश्चात्तापं करोति। यथा कुटुम्भे नियश्वितानाम्, एताद्दशं दुःस्वववद्यमेव मवति। परिवास्कृते पापमित्रितं कर्मं कुर्वन् पापश्चित्यो दुःस्वमञ्जवति। उक्तंच-

> भया परिजनस्यार्थे कृतं कर्म सुदारुणम्। एकाकी तेन द्वेऽइं ग्ढास्ते फलमाणिनः ॥१॥ एवं स साधुरि परितप्यते।

टीकार्थ--स्त्री के जाल में पड़ा हुआ वह साधु प्रतिदिन क्लेश का अनुभव करता हुआ पश्च(त्ताप करता है। जैसे जो लोग कुटुम्ब रूपी जालमें पढ़े हैं उन्हें भाना प्रकार के तुःखों को अवइय ही भुगतना पडता है। परिचार के लिए पापमय कर्म करने वाला स्वयं पाप से लिप्त होता है और भविष्य में भी उसे दुःखों का भागी होना पडता है। कहा भी है-'मधा' हत्यादि।

'मैंने परिजनों के लिये कूर से कूर कर्म किये, मगर आज मैं अकेला ही संतप्त हो रहा हूं। जिन्होंने मेरे उन पाप कार्यों से संगृहीत बस्तु का फल भोगा था वे सब चले गये !' इस प्रकार वह साधु भी पश्चात्ताप करता है।

તથ્યને હુદયમાં ઉતારીને માક્ષગમનની અભિલાષા રાખતા સાધુએ સ્ત્રીઓની સાથે નિવાસ કરવા બેકએ નહીં તાવા

ટીકાર્થ -- સ્ત્રીની જળમાં કસાયેલા તે સાધુ પરિવારને નિમિત્તે પ્રતિદિન કલેશના અનુભવ કરતા રહે છે, તે કારણે સંયમથી ભ∘ટ થવા માટે તેને પશ્ચાત્તાપ થાય છે. જે લાકા કુટું અની સાથે રહે છે તેમને વિવિધ દુઃખોના અનુભવ કરવા પડે છે. પરિવારને નિમિત્તે પાપકર્મ સેવનારા પુરુષ પાતે જ પાપથી લિપ્ત થાય છે. અને ભવિષ્યમાં પણ તેને દુઃખના ભાગીકાર અનતુ પડે છે. કહ્યું પણ છે કે—'मयા' ઇત્યાદિ—

'મે' પરિજનાને માટે ફ્રમાં ફ્ર કર્મોનું સેવન કર્યું, પરન્તુ આજે હું એકલા જ સંતાપના અનુભવ કરી રહ્યો છું. જેમણે મારાં તે પાપકર્મો દ્વારા ઉપાજિત વસ્તુઓનું ફળ લાેગવ્યું હતું તેઓ ખધાં ચાલ્યા ગયા આ રીતે સાધુ પણ પશ્ચાત્તાપ કરે છે. यथा 'विसमिस्सं' विषमिश्रितम् । 'पायसं मोचा व' पायसं क्षीरपाचितमन्तं खीर इति लोकमिसदं ग्रुक्तदेव । यथा कश्चिद्धिपमिळितं पायसं ग्रुक्त्वा निष्वेगाऽऽकुलितः अनुतप्यते यथा मया पापेन सामतेपिणा सुखरिसकत्या मिवच्यद्विपाक्षिकःमैंवयूतं मोजनमास्वादितं तथेव स्वमपि पुत्रपौत्रदृहितृनामात्वकळत्रनप्तभातृश्चश्चरम्वश्च् मागिनेपादोनां मोजनपरिणयनालंकारजातकर्ममृतककर्मन्याधिचिकिस्साचिन्ताकुकोऽनगतस्वगरीरकर्तव्यः मनष्टेहिकामुच्मिकानुच्छानोऽहर्निशं तद्वचापाराकुलिवमितः परितप्यसे पश्चामप्यसे तदनुष्त्रिपसे। तथा-स्रीपरिवारादि विन्तया चिन्तितो

जैसे कोई विवेकविकल मनुष्य विषमिश्रित खीर खाकर और बाद में विष के वेग से आकृत व्याकुल होकर सन्ताप करता है कि हाय! में कैसा मृद हूं। मैंने बर्लमानकालीन सुख का विचार किया और भविष्य में होने वाले उसके दुष्परिणाम की उपेक्षा की। इसी प्रकार तुम भी पुत्र पौत्र पुत्री जामाता परनी नाती भाई खशुर सासू एवं भागिनेप (भाणजा) आदि के भोजन विवाह, अलंकार, जातकर्म, मृत-कर्क बीमारी की चिकित्सा आदि से व्याकुलचिस हो रहे हो, अपने शारीर संबंधी कार्यों को भी भूल बेठे हो, इस लोक और परलोक संबंधी कर्स यों को रातदिन-भुला बेठे हो। तुम्हारी बुद्धि उन्हीं के व्यापारों से

જેવી રીતે કાઈ વિવેકવિહીન મનુષ્ય આવેશમાં આવી જઈને વિવ-મિશ્રિત ખીર આદિ ખાઇ જાય છે, પરન્તુ જેમ જેમ શરીરમાં વિષ વ્યાપતું જાય છે તેમ તેમ આકુળ વ્યાકુળ શઈને પસ્તાવા કરે છે કે 'હાય, હું કેવા મૂખ' છું! મેં વર્તમાનકાલીન સુખના જ વિચાર કર્યા અને તેના દુષ્પરિ-શામની ઉપેક્ષા કરી.' એજ પ્રમાણે તમે પણ પુત્રો, પુત્રીઓ, પૌત્રો, જમા-ઈએા, પત્ની, ભાશે જો, બાલીઓ સાસુ, સસરા, બાઇ, બહેન આદિના સાજન વિવાહ અલંકાર જાતકમં મૃતક્કમં બીમારીની ચિકિત્સા આદિ વહે-વારામાં એવા તા પ્રવૃત્ત રહેા છે કે તેમની ચિંતા આડે તમારા શરીર આદિની ચિંતા પશ્ચ બૂલી ગયા છા. ક્યારેક કાઇ પુત્ર, પુત્રી આદિના લગ્નની ચિંતા, કયારેક પત્ની આદિને માટે અલંકારા ઘડાવવાની ચિંતા, કયારેક કાઇની બીમારીની ચિકિત્સાની ચિન્તા બાધ્યુ લાધ્યુધાના મામેરાની ચિન્તા, કાઇ સગાના મરલ પાછળની વિધિઓની ચિન્તા આદિમાં જ તમારું ચિત્ત પરાવાયેલું રહે છે. આ બધી પરિજનવિષયક ચિંતાઓથી તમારૂં ચિત્ત વ્યાકુલ રહે છે. તેને કારણે તમે તમારા એહિક અને પારલીકિક કર્ત બ્યોને

स्प्रकृताङ्गस्य

भवित । 'प्तं' एवं=पूर्वीक्तरूपेण । 'विवेगं' विवेकं स्वातुष्ठानस्य 'आदाय' आदाय-प्राप्य । 'दिविष' द्रव्यो मुक्तिगमनयोग्यः साधुः तस्मिन् द्रव्ये 'संवासः' स्त्रीभिः सद् एक स्याने स्थितिः । 'निव कृष्णए' नैव कृष्णते प्रक्रतस्थाने नैव विष्ठेदिति ॥१०॥ स्त्री संबन्धजनितदोषानुषद्द्ये उपसंद्वारमाह सृत्रकारः-

'तम्हा उ वज्नए इस्थी' इस्यादि ।

पुरुष्-तम्हा उ व छेए इर्रेथी विसे लितं व कंटगं नै चा।

ओ १ कुलाणि वसर्वत्ती आर्घाते णै से वि णिरेग्थे॥११॥

छाया—तस्मातु वर्भयेत्स्वीः विपलिप्तमिव कण्टकं श्वारदा। ओजः कुलानि वशवर्त्ती आख्याति न सोऽपि निर्मेन्थः॥११॥

ह्याकुल रहती है। परिताप करना पडता है। तथा स्त्री परिवार आदि की चिन्ता से चिन्तित रहना पडता है।

इस प्रकार विचार करके और अपने कर्त्तव्य में तत्पर रहकर सोक्षणमन का अभिलावी साधु स्त्रियों के साथ एक स्थान में निवास न करें ॥१०॥

अब सूत्रकार स्त्री सम्पर्क से उत्पन्न होने वाले दोषों को दिखला-कर उपसंहार करते हैं-'तम्हा उ वजनए इत्थी' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'तम्हा-तस्मात्' इसिलये 'विसिल्सिंब कंटगं विपलिप्तमिव कंटकम्' स्त्रीको विषसे लिस कंटक के तुल्य 'न्य्या-झार्था' जानकर 'इरथी बज्जए-खोः वर्जपेत्' स्त्री संसर्गको साधु वर्जित करे 'वसवसी-ब्रा-

પણ ભૂવી ગયા છે. તે પરિવારવિષયક પ્રવૃત્તિઓમાં જ તમે લીન રહેા છે. અને પરિવારવિષયક ચિંતાઓ જ તમને વ્યાકુલ કરતી રહે છે. તેથી તમારે પરિતાપ સહન કરવા પડે છે અને સ્ત્રી આદિ પરિવારની ચિન્તાથી જ તમારે ચિત્ત ઘેરાયેલું રહે છે.

આ પ્રકારના વિચાર કરીને કર્તાવ્યપરાયણ સાધુએ માલપ્રાપ્તિને યાગ્ય અનુષ્ઠાનામાં જ પ્રવૃત્ત રહેવું જોઇએ. તેણે સ્ત્રીઓની સાથે એક જ સ્થાનમાં નિવાસ કરવા જોઇએ નહી-સ્ત્રીના સંપર્ક સેવવા નહી. ॥૧૦॥

હવે સુત્રકાર સ્ત્રીસ પર્ક દારા ઉત્પન્ન થતા-દોષા પ્રકટ કર્ફે છે.

'तम्हा च वज्जर इत्थी' धत्याहि—

शाण्यार्थं — 'तम्हा –तस्मात' से धारख्यी 'विद्यक्तितं वि कस्मां -विद्यक्तिम्मित्रं कंटकम्' सियोने विषयी भरशयेत अंटानी स्टेमः 'नवा न्हर्स्का' लाखीने 'इत्यी ववन्नप-स्तोः वर्षयेत्' सियोना संस्कानिः साधुके त्यान अस्पिक्तिस्त्राक्ति अन्वयायः -(तम्हा) तस्मानु यस्मान् स्त्रीमंपक्षीनेष्टः तस्मान् (विसिश्चित्तं वर्षंटगं) विषक्षितिष्य कंटकं (नचा) झात्वा (इत्थी वज्वष्) स्त्रीवर्षयेत् स्त्रिणां त्यागः कर्त्तव्यः (वसवती) वशवर्ती स्त्रीणाम् (ओए कुछानि) ओजः-एकः कुछानि एकः स्त्रीयृहं गत्वा धर्मम् 'अत्याते' आख्याति उपदिश्चति (से वि) सोपि (ण) न (णिग्गंथे) निर्धान्यः साधुनं भवतोति ॥११।

टीका — यस्मात् स्रोणां संबन्धो विषमफलदायो 'तम्हा' तस्मात् कारणात् 'स्न्यी' स्रो! 'तम्बार्' कंग्येत् तथा संबासं शब्दाद्यालापमित् वर्णयेत्। 'विसलितंत्रि' विषलिसमिति 'कंटकं वा नच्वा' कण्टकवत् ज्ञात्वा यथा विषलितः कण्टकः कार्य प्रविष्टः सन् अनर्थे करोति तद्वत्। तत्रापि विषाक्तकण्टकस्य अरीरसंबन्धात्, स्त्रीणान्तु स्मरणादेक दुःलं भवतीत्यनयोरेको निर्विदोषो विशेषव्य।

वर्ती' स्त्रियों के बदामें रहनेवाला पुरुष 'ओए कुलाणि-ओजः कुलानि' अकेला गृहस्थ के घर में जाकरधर्म का कथन करता है 'से वि-सोऽपि' वह भी 'ण णिगांये-न निर्धान्धः' निर्धान्ध नहीं है ॥११॥

अन्वर्षार्थ-इस कारण साधु स्त्री को विष से लिप्त कण्डक समझकर उनका त्याग कर दे। जो स्त्री का वदावर्त्ती हो कर अकेला अकेली स्त्री के घर में जाकर धर्म का उपदेश करता है वह भी निर्धन्य नहीं है ॥११॥

टीकाथ--वर्गोकि स्त्रियों का संसर्ग विषम फल उत्पन्न करता है, इस कारण स्त्रियों से दूर ही रहे। उनके साथ निवास एवं वास्तीलाप आदि से भी बचता रहे। साधु स्त्री को विष से लिप्त कांटा समझे। विषलिप्त कांटा कारीर में प्रविष्ट होकर अनर्थ उत्पन्न करता है, इसी प्रकार स्त्रियां भी अनर्थजनक हैं। विपलिप्त कण्टक तो तभी अनर्थ-

बशवर्त्ती' स्त्रिये।ने वश रहेवावाणी पुरुष 'ओए कुछाणि-एकः कुछाबि' शृह-स्थने धेर कर्धने क्षेत्रदे। धर्मानुं ४थन ४२ छे. 'सेबि-सोपि'ते पणु 'ज जिगांबै -न निर्मत्यः' निर्भान्य नथी. ॥१२॥

સ્ત્રાર્થ—આ કારણે સાધુએ વિષયી લિપ્ત કાંટાની જેમ સીના ત્યાગ કરવાે તેઈએ. જે સાધુ સીને અધીન થઇને એકલાે કાઇ ઘરમાં પ્રવેશ કરીને તે ઘરમાં એકલી રહેતા સી પાસે જઈને ધર્મના ઉપદેશ આપે છે, તે સાધુને નિર્શન્ય કહી શકાય નહીં. 11991ા

ટીકાર્થ – અિંગોના સંસર્ગ અનર્થનું મૂળ ગણાય છે, તે કારણે સાધુએ સિંગોથી ફર જ રહેવું જોઇએ. તેણે તેમની સાથે નિવાસ પણ કરવા નહીં અને વાર્તાલાપ પણ કરવા નહીં. સાધુએ સ્ત્રીને વિયલિપ્ત કાંટા સમાન ગણવી જોઈએ. જેવી રીતે વિયલિપ્ત કાંટા શરીરમાં લોકાય, તા અનર્થ ઉત્પન્ત કરે ं विषयिषययोरेतावदन्तरं यद् विषं तु शरीरसंबद्धं सत् इन्ति विषयास्तु स्मरः णादेव नाशयन्ति । उक्तं च—

'विषस्य विषयाणां च द्रमश्यन्तमन्तरम् । उपभ्रक्तं विषं इन्ति विषयाः स्मरणाद्षि ॥१॥'

तथा 'ओए' ओजः-एकः=असहायः 'वसवत्ती' स्त्रीणां वश्चवर्त्ती 'कुश्नाणि' कुलानि यहस्यकुलानि गत्वा धर्मस्योपदेशं करोति यः सोऽपि न 'निग्गंथे' निर्मृत्यः

कर होता है जब शरीर के साथ उसका सम्पर्क हो, मगर स्त्रियां तो स्मरण मात्र से ही दुःख उत्पन्न करने वाली हैं। अतप्य इन दोनों में किंचित् समानता होने पर भी इस दिष्ट से बहुत अन्तर भी है। विष और विषय में यह अन्तर है कि विष शरीर के साथ सम्पर्क होने पर विनाश करता है जब कि विषय स्मरण मान्न से ही विनाश का कारण बन जाता है। कहा भी है-'विषस्य' इत्यादि।

'विष और विषयों में बहुत अधिक अन्तर है। विष तब ही प्राण-घात करता है जब उसका भक्षण किया जाय किन्तु विषयों की विद्यो-षता यह है कि वे स्मरण से ही विनादा करते हैं।'

जो अकेला ही स्त्रियों के अधीन होकर गृहस्थ के घरों में जाकर धर्म का उपदेश करता है, यह निर्माग्य साधु नहीं है। साधु को ऐसा

વિષ અને વિષયા વશ્ચે ઘણા માટા તકાવત છે. વિષ તા ત્યારે જ પ્રાણોના વિનાશ કરે છે કે જ્યારે તેનું ભક્ષણ કરવામાં આવે છે, પરન્તુ વિષયની તેર એ વિશેષતા છે કે તેમનું શ્મરણ જ કરવામાં આવે તેર પણ સ્મરણકર્તા પાતાના વિનાશ વહારી લે છે.'

તેથી સાધુએ સિએાના સંપકંથી દ્વર રહેવું જોઇએ. જે સાધુ સિએામાં આસક્ત થઇને, કાઇ ઘરમાં એકલા દાખલ થઇ ને કાઇ સીને એકાન્તમાં ધર્માપદેશ આપે છે, તેને નિબ"ન્ય કહી શકાય નહીં. સાધુએ કહી પણ સ્ત્રીને

છે, એજ પ્રમાણે સિએા પણ અનર્થજનક છે. વિષિક્ષિ કંટક તા ત્યારે જ અનર્થજનક અને છે કે જ્યારે તે શરીરના સંપર્કમાં આવે છે, પરન્તુ સિએાના સંપર્ક તો શું, સ્મરણ પણ દુઃખજનક છે! આ પ્રકારે વિષ અને વિષયમાં દેખીતી સમાનતા હોવા છતાં વિષ કરતાં વિષય વધારે અનર્થકારી છે. વિષનો શરીરની સાથે સંપર્ક થાય ત્યારે જ તે વિનાશનું કારણ અને છે, વિષય તો સ્મરણમાત્રથી જ વિનાશનું કારણ અને છે. કહ્યું પણ છે કે—

<sup>&#</sup>x27; विषस्य ' छत्याहि---

सम्यग्प्रमितितः तत्र अपायसंभवात् एकाकी स्त्र्यादिसंकुळितग्रहस्थग्रहं गत्वा धर्मः नोपदिशेत् । यदि कदाचिदुपदिशेचदा तदग्रह्मगश्येव उपाश्रये एव पुरुपसाक्षिकं वैराग्यमधानकं धर्ममुपदिशेत् इति ॥११॥

विषमोऽप्यर्थः-अन्वयव्यतिरेकाभ्यां पुनः पतिवादितो बोधाय सुलमो भवः तीति-अभिप्रायवान् सूत्रकार आह-'जे एयं उंछं' इत्यादि ।

म्ब्य- जे ऐयं उंछे अणुंगिद्धा अन्नयरा से हुंति कुसीकै।णं। सुतवैस्सिएवि से भिक्स् ्रीनो विहरे सेह णमिरेथीसु॥१२॥

छाया--य एतदुव्छमनुष्रद्धा अन्यतरे ते भवन्ति कुशीलानाम् । सुतपस्त्रिकोऽपि स मिश्चः न निहरेत् सार्थे खलु सीभि: ॥१२॥

नहीं करना चाहिए। कदाचित् उपदेश दें तो उसके घर न जाकर ही अन्य पुरुष की विद्यमानता में उपाश्रय में ही वैराग्य प्रधान धर्म का उपदेश करे॥१९॥

कोई विषय दुर्गम हो तो भी अन्वय और व्यतिरेक के द्वारा अर्थात् विधि रूप से और निषेध रूप से प्रतिपादन करने से सुगम हो जाता है। इस अभिनाय से सुत्रकार कहते हैं—-'जे एपं उंछे' इत्योदि।

शब्दार्थ--'जे-ये' जो पुरुष एयं-एतत्' इसी स्त्री संसर्गरूपी 'उंछं-उब्छम्'त्याज्य-नींदनीय कर्म में 'अणुगिद्धा-अनुगृद्धाः' आसक्त है 'से-ते' वे पुरुष 'कुसीलाणं-कुशीलानाम्' पार्थस्थादिकों में से 'अन्नयरा-अन्य-तरे' कोई एक हैं अतः 'से-सः' वह साधु 'सुतवस्मिए वि-सुनपः

એકાન્તમાં ઉપદેશ આપવા નેઈએ નહીં. તેણે ઉપાશ્રયમાં અન્ય પુરુષાની સમક્ષ જ સિએાને વૈસાવ્યપ્રધાન ધર્મના ઉપદેશ આપવા નેઇએ !!૧૧!!

કાઇ વિષયતું પ્રતિપાદન કરવાનું કાર્ય દુષ્કર હાય, તા અન્વય અને વ્યતિરેક દ્વારા એટલે કે વિધિ રૂપે અને નિષેધ રૂપે તેનું પ્રતિપાદન કરવાથી તે વિષય મુગમ થઇ જાય છે. તેથી જ સૂત્રકાર હવે આ પહિતના આશ્ચય લઇને કહે છે કે—'जे વયં કંઇ' ઇત્યાદિ—

श्रण्डार्थं — 'जे–वे' के पुरुष 'एवं–एतत्' आ श्री स'सर्गं हुपी 'हंछं– षड्छम्' नी-दनीय धर्मभां 'अणुगिद्धा–अणुगृद्धाः' आसक्त छे. 'से–ते' श्री पुरुषो 'कुसीडाणं–कृशीडानाम्' पार्धं स्थ विशेरेमांथी 'अञ्चयरा–अन्यतराः' धार्ध श्रीक छे. तेथी 'से–सः' ते साधु 'सुतवस्मिए वि–सुतस्विकोऽपवि' ઉत्तम तपस्वी अन्वयार्थः—(जे) ये—पुरुषाः (एयं) एतत्-स्नीसम्पर्कम् (उ छं) उव्छं-त्यावर्य-निन्दनीयकर्म 'अणुगिदा' अनुग्रद्धा—मृद्धिताः (से) ते (क्वसीळाणं) क्वशीळानाम् पार्श्वस्थादीनाम् (अन्नयरा) अन्यतरे—तन्मध्यवर्तिन एव ते भवंति अतः (से) स (भिक्ख्) भिक्षुः (स्तवस्मिए वि) स्तवस्विकोऽपि (इत्योस्न सद्द) स्त्रीभिः सह (भं) सद्ध (नो विहरे) नो विहरेदिति ॥स्०१२॥

टीका--'जे एयं' ये एतत्, ये मन्द्रपकृतिकाः स्त्रीजिताः सद्गुष्ठानं परित्यज्य तारकालिकपुत्वान्वेषिणः । एतद्नन्तरोक्तम्-'उ'छं' उञ्छं-जुतु-प्सितं निन्द्नीयं स्त्रीसेननस्त्यं कमे । एकाकिनः स्त्रीणां धर्मीपदेशादिकं कुर्वन्ति, स्त्रियं प्रति ये आसक्ताः 'कुशीळाणं' कुशीळानाम्-अवसन्नकुशीळ-पार्श्वस्थसंसक्तवयाछंद्रस्वाणां मध्ये 'अश्वपरा हु'ति ' अस्यतरे भवन्ति, अतः

स्विकोऽपि' उत्तम तपस्वी हो तो भी 'इत्थीस सह–हिभा सह' स्त्रियों केसाथ 'णो विहरे-नो विहरेत' विहार न करे ॥१२॥

अन्वयार्थ--जो पुरुष निन्दनीय स्त्री सम्पर्क में मूर्जित हैं वे क्कारीलों में से ही हैं अर्थात् क्कारील ही हैं, अतएव उन्न तपस्वी हो तो भी साधु स्त्रियों के साथ विहार न करे ॥१२॥

टीकार्थ--जो पुरुष प्रकृति से मन्द हैं, स्त्रियों से पराजित हैं और सत् अनुष्ठान को त्यागकर तारकालिक सुख की खोज में रहते हैं तथा निन्दनीय स्त्रीसम्पर्कहण कमें करते हैं-अके छे जाकर धर्मी रदेश करते हैं और जो स्त्री में आसक्त होते हैं, वे अवस्त्र, कुशील, पाइर्वस्थ संसक्त और यथा छन्दहण शिथिलाचारियों में से कोई एक हैं। वे सच्चे

डाय ते। पथु 'इत्थीसु सह-स्थिमः सह' स्त्रिशानी साथै 'जो विहरे−नो विहर रेत्' विडार न કरे ॥९२॥

સૂત્રાર્થ -- જે પુરુષા નિન્દનીય સ્ત્રીસ પર્કમાં મૂચ્છિત છે, તેમની ગણુ તરી કુશીક્ષામાં જ થાય છે, એટલે કે તેઓ કુશીલ (ચારિત્રહીન) જ ગણાય છે. તેથી ઉભ્ર તપસ્યા કરનારા સાધુએાએ પણ સિઓના સ પર્કથી દૂર જ શહેલું તોઈએ. ા૧રા

ટીકાર્યં -- જે પુરુષા મન્દ પ્રકૃતિવાળા છે, જેઓ સિએા દ્વારા પરાજિત છે, જેઓ સત્ અનુષ્ઠ નોના ત્યાગ કરીને વર્તમાનકાલીન સુખની જ શાધમાં લીન રહે છે, જેઓ સ્ત્રીસંપર્ક રૂપ નિન્દનીય કમેમાં પ્રવૃત્ત રહે છે, જેઓ સિઓની પાસે જઈને તેમને એકાન્તમાં ઉપદેશ આપે છે, અને જેઓ સીમાં આસકત છે, તેમને અવસન્ત, કુશીલ પાર્શ્વસ્થ, સંસક્ત અને યથાચ્છન્દ રૂપ શિયિલાસારીઓ રૂપે ઓળખવામાં આવે છે. એવા સાધુઓને સદાચાર

'स्विषित्यपित्र' सुतपित्वकोऽपि तयसा संवसतनुरिष 'मिक्सू' भिक्षुः-आत्माधीं 'इत्यीसु' स्त्रीभिः 'सह' सार्घ 'णं' खळु 'णो' नो 'विहरे' विहरेत्—समाधि विरोधिनीभिवैनिताभिः सह कदाचिद्पि विहारं न कुर्वात् । ताभिः सह कुत्रापि कदाचिद्पि न मच्छेत् । अपितु तृणाच्छादितक्ष्यक् तां दूरादेव त्यजेत् ।

पताः स्त्रियः स्वकार्यकरणायानेकप्रकारकवचनग्रवार्य पुरुषं स्ववदो कुर्वन्ति-कृत्वाऽनेकप्रकारकक्षेत्रं दद्वि । तदुक्तम्-

'एता इसन्ति च कदन्ति च कःयहेतोः, विश्वासयन्ति च परं ने च विश्वसन्ति । एताः मित्रय सःस्त्रं हृदयं नराणां, किं किं न वामनयना हिं समाचरन्ति ॥१॥गा. १२॥

सदाचारसम्पन्न साधु नहीं हैं। अतएव जो साधु उग्रतपस्त्री है-जिसका शरीर तप से तस अर्थात् तपोमय हो गया है, वह भी स्त्रियों के साथ कदापि विहार न करे, क्योंकि वे समाधि को रोकनेवाली हैं। उनके साथ कहीं भी और कभी भी गमन न करे विलक्ष घास से आच्छा-दित कूप के समान उन्हें दूर से ही त्याग दे।

"ये स्त्रियां अपना कार्य करने के लिए अनेक प्रकार के वधनों का प्रयोग करके पुरुष को अपने अधीन करती हैं और उसे नाना प्रकार से कष्ट पहुँचाती हैं। कहा भी है-'एता हमन्ति'' इत्यादि।

ये स्त्रियां अपने सार्थ के लिए कभी हँ सती है और कभी रोती हैं। दूसरों को अपना विश्वास दिलाती है पर किसी पर स्वयं विश्वास

સંપન્ન સાધુ કહી શકાય નહીં. તેથી જે સાધુ ઉગ્ર તપરવી હાય-જેનું શરીર તપ વડે તમ એટલે કે તપામય થઈ ગયું હાય, તેણે પણ સિએાના સંપર્કના ત્યાંગ કરવા નેઇએ. તેણે સિએાની સાથે કહી પણ કાઈ પણ સ્થળે ગમન આદિ કરવું નેઇએ નહીં. સિએા સમાધિસાવના લંગ કરનારી છે, તે કારણે લાસથી આવ્છાદિત કૂપની સમાન દૂરથી જ તેમના ત્યાંગ કરવા એઇએ.

તેઓ પાતાનું પ્રયોજન સિદ્ધ કરવા માટે અનેક પ્રકારનાં વચનાના પ્રયોગ કરીને પુરુષને પાતાને આધીન કરી લે છે અને તેને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટોના અનુભવ કરાવે છે. કહ્યું પથુ છે કે—'થતા ફહન્તિ' ઇત્યાદિ—-

'તે અચિ પાતાના સ્વાર્થ સાધવાને માટે કહી હસે છે અને કહી રકે છે તેઓ પાતાની પ્રત્યે અન્યમાં વિધાસ હત્યનન કરે છે, પરન્તુ પાતે કાઇ किंवहुना स्वसम्बन्धिनीभिरिप स्त्रीजातिभिः सद संपर्की न विधातव्य इत्याह सुत्रकारः-'अवि धूयराहिं' इत्यादि ।

मुरुम्-अविदेयराहिं सुण्हाहिं थॉईहिं अदुवे दासीहिं।

महंतीहिं वा कुमारीहिं संथेवं से नं कुंजी अणगारे॥१३॥

छ।या-अपि दुहित्भिः स्तुषाभिः धात्रीमिस्थवा दासीभिः ।

मद्तीभिवा कुमारीभिः संस्तवं स न कुर्यादनगारः ॥१३॥

अन्वयार्थः-(अणगारे) अनगारः (अति धूपराहिं) अपि दुहित्भिः (सुण्हाहिं) स्तुषामिः-पुत्रवधूमिः (धाईहिं) धात्रीमिः (अदुव) अथवा (दासीहिं) दासीमिः

नहीं करतीं। ये पुरुष के सरल हृद्य में प्रवेश करके क्या क्या अनर्थ नहीं करतीं' ॥१२॥

अधिक क्या कहा जाय सुनि को अपनी संबंधी भी स्त्री जाति के साथ संवर्क नहीं करना चाहिये, यह सूत्रकार कहते हैं-'अवि धृयराहिं' इस्यादि।

दाब्दार्थ — 'अणगारे-अनगारः' साधु 'अविध्यराहि-अपि दुहितृभिः' अपनी कन्याओं के साय 'सुण्हाहिं-स्तुषाभिः' पुत्रवधुओं के साय
'धाइहिं-धातृभिः' द्घपीलानेवाली घाइयों के साथ 'अदुव-अथवा' अगर
'दासीहिं-दासीभिः' दासियों के साथ 'महतीहिं-महतीभिः' अपने से
अधिक उमरवाली स्त्रियों के साथ 'वा कुमारीहिं-वा कुमारीभिः' अथवा
कुमारी के साथ 'से-सः अनगारः' वह साधु 'संधवं-संस्तवम्' परिचय
'न कुज्जा-न कुर्यात्' न करे ॥१३॥

પાસુ પુરુષ પર વિશ્વાસ રાખતી નથી. તે પુરુષના સરળ હુદયમાં પ્ર**વેશ કરીને** કથા કથા અનર્થો કરતી નથી દિશા ૧૨ા

અધિક શું કહું ? મુનિએ પાતાની સંસારી સંખંધી એવી ઓન્નતિ સાથે પણ સપકે રાખવા નેઇએ નહીં. એજ વાત સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે —'જ્ઞવિષ્યાદિ' કત્યાદિ~

शण्डार्थं-'अणगारे-अनगारः' साधु 'खिवधूयराहिं-अपि दुहिएिमः' पातानी क्ष्मा साथै 'सुण्डाहिं-सनुषाभः' पुत्रवधूनी साथै 'घाइहिं-धातृभः' दूध पिवरावनारी धार्धनी साथै 'अदुव-अथवा' अपर 'दासीहिं-दाष्टीभिः' धार्सीनी साथै 'महतीहिं-महतिभः' पातानाथी भारी ઉभरनी स्त्रीनी साथै 'वा कुमारीहिं-वा -कुमारीभिः' अपवा कुमारीनी साथै 'से खणगारे-सः अनगारः' ते साधु 'संवर्ष-संस्त्रवम्' परिचय 'न कुळा-न कुर्यात्' न करे. ॥१३॥

(महतीहिं) महतीभिः स्ववयः ममाणाद्धिकवयस्काभिः (वा कुमारीहिं) वा कुमारीभिः (से) सः (संयवं न कुज्जा) संस्तवं परिचयं संवर्कं न कुर्यादिति ।।१३॥

टोका—'अणगारे' अनगारः=साधुः 'अवि' अपि, अस्याऽिपशब्दस्य सर्वत्र संवःषः । तथा च 'धूयराहिं' दृष्टितृभिः=संसारिस्वपुत्रीमिरिप सह कदाचिदिपि विहारं न कुर्यात् । 'सुण्दाहिं' स्नुपाभिः=स्नुपाः-पुत्रवधः ताभिः सह नेव विहारं कुर्यात् । तथा 'धाईहिं' धात्रीभिः=धात्रीमिरिप सह नैकत्रासनादौ उपविक्षेत् । 'अदुव दासीहिं' अथवा दासीभिः किवहुना याः गृहदास्यस्ताभिरिप सह संवर्क कथमपि न कुर्यात् । तथा 'महतीहिं' सहतीभिः स्ववयः परिभाणाद्धिकवयस्काभिः 'कुमारीहिं' कुमारिकाभिः वाशब्दात् कनिष्टाभिर्वयसा पनाणेत, आभिरिप सह

अन्दयार्थ--अनगार अवनी पुत्रियों पुत्रवधुओं, धायों, दासियों अवने से बड़ी-बृढी तथा कुँबारी स्त्रियों के साथ भी परिचय या सम्वर्क न करे ॥ १३ ॥

यहां गाथा के प्रारंभ में आये हुए 'अवि' (भी) का संबंध सभी जगह जोड़ छेना चाहिए। तदनुसार अर्थ यह होता है कि मुनि अपनी सांसारिक पुत्रियों के साथ भी कभी विहार न करे। पुत्रवघूओं के साथ भी विहार न करे। धार्यों के साथ भी कभी एक आसन पर न बैठे। गृहदासियों के साथ भी किसी प्रकार का सम्पर्क न रक्खे। इसी प्रकार जो वप में बड़ी हों अथवा कुमारिका हों, उनके साथ भी परिचय

સ્ત્રાથ<sup>6</sup>--અલુગારે પાતાની પુત્રીએક, પુત્રવધુએક, ધાઈયા (ઘાત્રીએક), દાસીએક પાતાના કુટું <mark>ખની કુમારિકાએક અને</mark> વૃદ્ધાએક સાથે પણ પરિચય અથવા સંપર્ક રાખવા એઇએ નહીં. કાવગા

ટીકાર્ય — આ ગાયાની શરૂ આતમાં આવેલું 'લિજિ' પદ પુત્રી આદિ દરેક પદ સાથે જેડલું જેઇએ અન્ય સ્ત્રીઓના સંપર્કના તા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે, પરન્તુ પાતાની સાથે સાંસારિક સંબંધ ધરાવતી સ્ત્રીની સાથે પણ સંપર્ક રાખવાના નિષેધ કરમાવ્યા છે. સૂત્રકાર કહે છે કે સાધુએ પાતાની સાંસારિક પુત્રીએ! સાથે પણ સંપર્ક રાખવા જેઇએ નહીં. તેણે પાતાની પુત્રવધ્યો સાથેના સમાગમના (ઉઠવા, બેસવા, હેરવા ફરવા રૂપ સમાગમ) પણ ત્યાંગ કરવા જોઇએ. તેણે પાતાની ધાત્રીએ! (ધાવમાતાએ!) ની સાથે પણ કદી એક આસને બેસલું જેઇએ નહીં. તેણે પાતાના કુટું અની દાસીએ! સાથે પણ કેદા એક આસને બેસલું જેઇએ નહીં. તેણે પાતાના કુટું અની દાસીએ! સાથે પણ કેદા પણ પ્રકારના સંપર્ક રાખવા નહીં. તેણે પાતાના કુટું અની દાસીએ! સાથે પણ કેદા અને કુમારિકાઓ! સાથે પણ પરિચય કે સંપર્ક રાખવા

'संयवं' संस्तृवं परिचयम्। अनागर आभिः संपर्के परिचयं परवासत्तिरूपं नैव कदाचिदपि कुर्यात् । तदुक्त-निशीयपयमोदेशके

'णवि भइणीई जुङ्जाः, रति विरहम्म 'संत्राक्षी' (गाथा ५५६) नापि मगिन्या युज्यते रात्री निरहे (एकान्ते) संत्रातः' तथा ठीकिकेऽप्युक्तम्—

भाजा स्वसा दृहिका वा न विकिक्तासनी अवेत्। बळवानिन्द्रियमानो विद्यासमध्य कर्षस्य ॥१७०१

सस्मात् सर्वामिरेव स्रोत्वजातिविश्विष्टाधिः शिष्टाऽशिष्टाधिरिष्टाऽनिष्टाश्चिः सद परिचयं सहवासं वा कस्मिन्नपि काले देशे या स्वरूपं महान्तं वा सार्विन्नेव-

न रक्खे । गाथा में आए हुए 'वा' इन्ह से यह विदित होता है कि उन्न में छोटी स्त्रियों के साथ भी सम्पर्क न रक्खे ।

निशीध सूत्रके पहले उदेशेमें कहा है-'ण वि अहणीई' इत्यादि एवं लोकिक में भी कहा है 'मात्रा स्वस्ना' इत्यादि ।

"माता, बहिन और पुत्री के साथ भी एकान्त में नहीं बैठना चाहिए। इन्द्रियां बडी बलचात् होती हैं। वे विद्यान् पुरुष को भी अपनी ओर आकर्षित कर छेती हैं" ॥१॥

अतएय स्त्रीत्व जाति से युक्त को भी हैं, बाहे वे दिएट हों या अदिष्ट हों, इष्ट हों या अनिष्ट हों, उनके साथ परिचय अधवा सहबास कहीं भी कभी धोडा अधवा बहुत किसी भी प्रयोजन से नहीं करना

ले ઈ એ. નહીં. ગાથામાં કશુકત વધેલા 'ता' પદ દ્વારા એ સૂચિત થાય છે કે તે છે નાની ઉમરની સ્ત્રીઓ ન્યાલિકાએ નાની પણ સ' પકે રાખવા लે ઇએ નહીં. નિશીય સૂચના પહેલા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે – 'ળ जि मફળીફ' ઇત્યાદિ – સાધુએ પાતાની અહેનાી સાથે પણ રાત્રે અને એકાંતવાસ કરવા ન लે ઇએ લીકિકમાં પહુ કહ્યું છે કે – 'માત્રા स्त्रा' ઇત્યાદિ –

'માતા, બહેન, પુત્રી આદિની સાથે પણ સાધુએ એકાન્તમાં એસવું' જોઈએ નહીં, કારસ ઇંન્દ્રિયે. એવી બળત્રાન્ હાય ના છે કે બુહિમાન્ પુરુષાને પણ પાતાના પ્રત્યે આકર્ષવાને સમર્થ હાય છે' તેથી સ્ત્રીત્વથી સુક્ત જે કાઈ હાય તેના સંપર્ક સાધુએ રાખના જોઈએ. નહીં, પછી સુક્ત જે કાઈ હાય કે અશિલ્ટ હાય, પરન્તુ તેની

संमयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीपहनिरूपणम्

मासाच न कुर्यात्। स्रोणां सहवासो न कर्चव्यो नरकपातपायभयाद्विभ्यता मोक्षा-भिरुष्णणा पुरुषेणेति महौषधस्योऽयग्रपदेशः ॥१३॥

पुनरत्याह सूत्रकारः—'अदु णाइणं च' इत्यादि । मूलम्—अदु णाईणां च सेहिणां वा किण्पियं देष्टु एगेया होईं। गिर्द्धां सत्तर्त कीमोहें रकार्वेणपोर्त्येणे मणुँस्सोऽसि ॥१४॥ छाया—अय बातीनां सहदां वा अभियं हष्ट्रा एकदा मनति । गुद्धाः सक्ताः कामेषु रक्षण-पोषणे मनुष्योऽसि ॥१४॥

चाहिए। जी पुरुष नरक में गिश्मे से इरता हैं और सुक्तिका अभिलाबी है, उसके लिए यह उपदेश महान औषध के समान है ॥१३॥ सूत्रकार पुनः कहते हैं-'अडु वा नाहणं च' इत्यादि।

दाब्दार्थ--'एक्या-एक्दा' किसी समय दहु-दृष्ट्व' एकान स्थानमें स्त्रीके साथ बैठे हुए साधुको देखकर 'णाईणं सुद्दीणं वा-ज्ञातीनां सुद्धदां द्वा' उस स्त्रीके ज्ञातिको तथा उसके सुद्धदों को 'अप्पियं होइ-अप्रियं भवति' दुःख हमता है और वे कहते हैं कि 'ससा कामेहिं गिद्धा-सस्वाः कामेषु गृद्धाः' जैसे अन्य जन काममें आसक्त हैं इसी प्रकार यह साधु भी आसक्त हैं 'रक्खणपोस्ते'-रक्षणपोष्टि' और भी कहते हैं कि तुम इस स्त्री का भरणपोषण भी करो क्योंकि 'मणुरसोसि-मनुष्योऽसि' तृं इसका मनुष्य है॥१४॥

સાથે કહી પણ અને કર્યાય પણ ધાઉા કે અધિક પરિચય અથવા સહવાસ, કાઇપણ કારણે ડરવા જોઇએ નહીં. જે પુરુષ નરકગતિમાં જવાથી **ડરે છે** અને માહ્યની અભિલાયા રાખે છે, તેને માટે તાે આ ઉપદેશ મહાન્ ઔષધિ સમાન છે. લાવકા

आजण यासतां सूज्रधार के बात प्रध्य करें हैं हैं -'अहु नाईण' धीत्याहि शण्डार्थ -- एक्या-एक्स' हैं हिं सम्भे 'इट्टु-ह्यू' को कांतरथानमां स्त्रिनी साथ खेडेसा साधुने को धेने 'णाईणं सुहीणं वा-क्वातीनां सुहदां वा' ते स्त्रीना सातीकिनोने अथवा स्नेडिकनोने 'अध्यियं होइ-अप्रियं मवति' हुःभ साचे छे अने तेकी कहेवा मांडे छे हैं-'सत्ता कामेहिं गिद्धा'-सत्वाः कामेषु मृद्धाः' के प्रमाश्चे अन्यकतो काममां आस्थ्रत छे, तेक प्रमाश्चे आसाधु पाद्ध काममां आसक्त छे. 'रक्क्षणपोसणे-रक्षणपोपणे' तेमक श्रीलु 'पाद्ध कडे छे के तमे आ स्त्रीनु लश्बु-पेष्य पाद्ध करें। केमके-'मणुस्सोसि-मनुष्योसि' तुं आ स्त्रीनो पुरुष छे। ।।११४।। अन्वयार्थः ---(एकया) एकदा कस्मिक्वित्समये (दृष्टु) रृष्ट्वा एकान्ते स्नीभिः सह उपविष्टं रृष्ट्वा (णाईणं सुहीणं वा) झातीनां सुहृदां वा (अप्पियं होह) अभियं सवति (सत्ता कामेहि गिदा) सन्ताः कामेष्ठ गृद्धाः - गृद्धिमावप्नुपगताः, (रवखण-पोसणे) रक्षणपोषणे (मणुस्त्रोऽसि) महुष्योऽसि ॥१४॥

टीका — 'एगया' एकदा किस्मिश्निप काले 'दर्ड' दृष्ट्वा-एकान्तस्थले स्नीमिः सहीपविशन्तं साधुम् । 'णाईणं सहीगं च' ज्ञातीनां सुहदां वा यया सहीपविशति साधुः तस्याः ज्ञातीनां सुहदां वा संसारिणां मनसि 'अप्पयं होइ' अपियं मनति दुःखं भगति तया ते वदन्ति 'सत्ता कामेहि गिद्धा' सत्ताः कामेषु गृद्धाः =गृद्धि-मावं मान्नाः, यद्यपि साधुरयं तथापि माकृतपुरुषदत् स्नीवदनाऽवलोकनन्यग्रवित्तः परिस्यक्तसंयवन्यापारोऽनया निर्लङ्जया निर्लङ्जिस्तिःठति ।

अन्वयार्थ--किसी समय एकान्त में स्त्री के साथ बैठे हुए साधुको देख कर उसके ज्ञातिजनों एवं सुहदों को गुरा लगता है। वे ऐसा समझते हैं कि ये साधु भी कामभोगों में आसक्त हैं, युद्ध हैं। तब बे उससे कहते हैं—तुम इसके मनुष्य हो तो इसका रक्षण और पोषण करो॥ १४॥

टीकार्थ--किसी समय एकान्त स्थान में स्त्रियों के साथ बैठे हुए साधु को देखकर उस भ्री के झातिजनों की तथा सुहदों (मिल्लों) को अप्रिय लगता है-दु ख होता है। वे कहते हैं-यह कामभोगों में आसक्त है। यद्यपि यह साधु है तथापि सामान्य पुरुष के समान स्त्रियों का मुख देखने में इसका मन दगा है। इसने संयमानुष्ठान का परित्याग कर

સૂત્રાર્થ—કાઇ પણ સમયે સ્ત્રી સાથે એકાન્તમાં બેઠેલા સાધુને ત્રિઇને તેના જ્ઞાતિજના અને મિત્રોને તેના ચારિત્રના વિષયમાં શંકા થવાથી દુઃખ શાય છે. તેઓ એવું ધારી લે છે કે દીક્ષા અંગીકાર કરવા છતાં પણ આ સાધુ કામભાગામાં આસક્ત છે ગૃહ છે. ત્યારે તેઓ તેને કહે છે કે—

<sup>&#</sup>x27;તમે આ સીના ઘણી હો, તો તેનું રક્ષણ અને પોષણ કરો.' ા૧૪૫ ટીકાર્થ—કયારેક સાધુને કાઈ સી સાથે એકાન્તમાં છેઠેલા તેની તે સીના જ્ઞાતિજના અને સુહ્દો (ભાઈ બંધુએ!) ને દુઃખ થાય છે. તેઓ તેમના પ્રત્યે શંકશીલ અને છે. તેઓ એવી કલ્પના કરે છે કે સાધુ હોવા છતાં આ પુરુષ કામલાઓમાં આસકત છે. સામાન્ય લોકાની જેમ આ સાધુનું મન પણ સ્ત્રીઓમાં આસકત છે. તેણે મંચમાનુષ્ઠાનના ત્યાગ કર્યો છે તે સંયમથી ભ્રષ્ટ થઈ ચુકયો છે. તે એટલા બધા નિલંજજ અની ગયા છે કે આ નિલંજજ

# संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ४ उ. १ स्त्रीवरीयहिनस्तवणम्

यद्यपि अस्य भरीरं दुर्गन्धं मिलनं सर्वथा गृहत्यागोपि कृतः किन्तु काम-वाञ्का भवत्येवेति । तुदुक्तमु---

'मुण्डं शिरोबदनमेतदनिष्टगन्धं, भिक्षाश्चनेन गरणं च इतोद्रस्य ।

गात्रं मछेन मिलनं गतसर्वश्रीमं, चित्रं सथापि मनसो मदनेऽस्ति बाब्छ ।।।१॥ तथाऽतिक्रोधिया बदन्ति च-भोः ? 'रक्खणपोसणे मणुस्सोऽसि' रक्षणयोपणे मनुष्योऽसि-अस्याः संरक्षणं पोषणं च कः करिष्यति, त्वमेव रक्षणं पोषणं च कुरु । सह त्वयेयं ग्रहकार्याणि त्यक्त्या तिष्ठिति । अतोऽस्यै को दास्यत्यक्षनं करिष्यति च संरक्षणिति, त्वमेव रक्षणं पोषणं कुरु इति ॥१४॥

दिया है। यह निर्रुज इस निर्रुज्जा स्त्री के साथ बैटा है। यद्यपि इसका द्यारीर दुर्गन्धित है, मलीन है और इसने घर का त्याग कर दिया है किन्तु काम की अभिलाषा अब भी नहीं भिटी है। कहा है—
'मुण्डं द्यारो' इत्यादि।

"यद्यपि इसका मस्तक मुण्डित है, दारीर से अवियगंघ निकल रही है, भीख मांगकर पेट पालता है, दारीर मल से मलीन है और समस्त प्रकार की द्योभा से हीन है, किर भी आश्चर्य है कि इसके मन में काम की अभिलाबा विद्यमान है।"

तथा वे क्रोध से युक्त होकर कहने लगते हैं-भरे, इसका रक्षण और पोषण कीन करेगा ? तुम्हीं इसके मनुष्य (पित) हो, तुम्हीं इसका रक्षण पोषण करो । धरका कामकाज क्रोड़कर यह तुम्हारे साथ ही

સ્ત્રી સાથે બેસતાં પણ શરમાતા નથી. જે કે તેનું શરીર મલીન છે, દુર્ગન્હ સુકૃત છે. અને તેણે ઘરના ત્યાગ કર્યો છે, છતાં પણ તેની કામવાસના નષ્ટ થઇ નથી. કહ્યું પણ છે કે—''મુખ્ક શિરો' ઇત્યાદિ—–

'જો કે તેને માથે મુંડો છે, તેના શરીરમાંથી અપ્રિય ગંધ નીકળી રહી છે, લીખ માગીને પેટ લવે છે, શરીર મેલને લીધ મલીન છે અને શાલાથી બિલકુલ રહિત છે, છતાં પણ તેના મનમાંથી કામની અબિલાયા નષ્ટ થઈ નથી, એ કેલું આશ્વર્ય જનક છે!' તેઓ કોષાયમાન થઇને તે સાધુને આવા કઠોર વચના કહે છે—

'આ અની સાથે કામલાંગ સેવનારા & સાધુ! જે આ આ સી ઘરતું કામ કાજ છાંડીને તારી સાથે બેસીને પ્રેમગેલી કર્યા કરશે, તા તેતું રક્ષણ અને પાત્રણ કાંશુ કરશે ? તમે જ તેના સ્વામી છા, તા તમે જ તેનું રક્ષણ અને

**भ्**त्रकृताङ्गस्त्रे

मुल्म-सभैणंपि देहणुदांसीणं तर्रथ वि तोव एगे कुव्वंति । अदेवा भोर्थेणेहिं भैंत्थेहिं इत्थीदोससंकिणो होति॥१५॥

छाया - अमणमपि दृष्ट्वोदासीनं तत्रापि तत्त्वदेके कुष्यन्ति । अथवा मोजनैन्यस्तैः स्त्रीदोपप्रक्लियो भवन्ति ॥१५॥

अन्वयारी:-(उदासीमं पि समणं) उदासीतम्पि अमणं-राभद्वेष्रहितम्पि साधुम् (दर्हण) हृष्ट्रा-एकान्ते क्षिया सह (तत्थ वि) तत्राध्य (एगे ताव कुष्पंति) एके तावत् कुष्पंति-केचित् कुदा भवन्ति (इत्थीदोसएंकिणो होंबि) स्त्रीदोषशिक्किनो जनाः चैठती है ! कौन इसे स्वाने को देगा ? कौन इसकी रक्षा करेगा ? सुम्हीं सुच करो ॥ १४॥

मुझकार पुनः कहते हैं-'समणं वि' इत्यादि।

शब्दार्थ-'उदासीणं विस्तमणं-उदासीनमिव अमणास्' रामबेषअर्जित तपस्थी साधुको भी 'दह्छण-हृष्ट्रा' एकान्त स्थानमें ख्रीके साथ में बार्तालाप करते हुए देखकर 'तत्य वि-तद्यापि' उसमें भी 'एगे ताब कुप्पंति-एके ताबत् कृप्पंति' कोई कोई कोषयुक्त हो जाते हैं 'इत्थीदोस संकिणो होति-छीदोषशंकिनो भवत्ति' और वे छीके दोषकी शङ्का करते हैं 'अवुचा-अपवा' अथवा 'जत्थेहिं भोषणेहिं-त्यस्त मंजिनेः' वे छोग मानते हैं कि यह ख्री साधुकी प्रेमिका है, इसीछिपे नानाविध आहार तैयार करके साबुको देती हैं ॥१५॥

अन्वयार्थ--उदासीन अर्थात् राउद्वेष से रहित हायु को भी स्त्री के साथ बैठा देखकर कोई कोई कुद्र हो जाते हैं, क्योंकि मनुष्य स्त्रीसंबंधी

પાવા કરા.' આ પ્રકારે સંયમના માર્ગ છાંડીને તે સ્ત્રી સાથે ઘર પ્રાંડવાની તે સાધુને તેઓ સલાહ આપે છે. તરુતા

वणी सूत्रधार धंडे छे है—'ह्मणं नि' धीत्याहि—

शण्डाध — 'उदासीणं पि समणं-उदासीनम पिश्रवणम्' राजदेवथी रहित तपरती आधुने पत्र दद्वा – हन्द्रा' ओकान्त स्थानमां श्रीती साथे वार्ताद्वाप करतां लोधीने 'तरणवि–तत्रापि' तेमां पश्च 'एगे तात्र द्वापंति–एके तावन् दुःयान्ति' केश केश केश क्षेत्र अनी लाथ छे. 'दर्यादीससंकिणो होति-स्त्रीदोप-हांदिनो सवन्ति' तेमक तेओ सीना देशनी शंका करे छे. 'अदुवा–अथवा' अगर 'णत्थेहिं मोगणेहिं–नवस्तैःमोंजनैः' ओ देशि भाने छे के-भा स्त्री साधुनी प्रेमिका छे, तेथी अनेक अकारनी आहार तैयार करीने साधुने आपे छे. १२ पा स्त्राधे — राजदेवथी रहित साधुने पश्च स्त्रीनी साथ ओकान्तमां छेठैता

જોઈને, તેની સાથેના આડા વહેવારની કલ્પના કરીને કાઈ કાઈ પુરુષો કાપાય-

भवन्ति (अदुवा) अथवा (णःथेहिं भोयणेहिं) न्यस्तिभींजनैः इयं स्त्री साधोः भेमिका येनानेकविषभोजनादिकं निर्माय साधवे भयच्छवीति एवसेके जानन्तीति॥१५॥

टीका-- 'उदासीणं' उदासीनं -रागदेवरहितत्वया माध्यस्थ्यभावेन युक्तमिष 'समणं' श्रमणम्, तयसा सीणश्ररीरमिः 'दर्हण' दृष्ट्वा एकान्ते स्विया सह वार्ता-लापदि कुर्वन्तं दृष्ट्वा 'तरपिः' तत्रापि तादश्व्यपपरि स्थिते 'एगे' एके पुरुषाः तावत् 'कुष्पंति' कुष्पन्ति कोणस्थिगच्छन्ति। माध्यस्थ्यभावं भजमानभिष दृष्ट्वा स्विया सह वार्तां छापादिकं कुर्वन्ति। माध्यस्थ्यभावं भजमानभिष दृष्ट्वा स्विया सह वार्तां छापादिकं कुर्वन्ति। माध्यस्थ्यभावं भजमानभिष दृष्ट्वा सिया सह वार्तां छापादिकं कुर्वन्ति। माध्यस्थ्यभावं स्वादां पर्वा स्वी स्वया के क्या ततः परं स्वी संगं कुर्वन्तं दृष्ट्वा। अय 'इत्योदोनसंकिषो होति' स्वीदोवशिक्तिनो मवन्ति-स्वयं मत्याप छंकाशीला भनन्ति। पुनर्पि 'मोधपोदिं लत्थेहिं' सोजनेन्त्र्यस्तैः-नानाविधाहारैः साध्याप्रस्तिन समःकुळीभूता सती अन्यस्मिन् दात्रव्ये-अर्थदनैः सद्भिः सा वृष्टः साध्याप्रसनेन समःकुळीभूता सती अन्यस्मिन् दात्रव्ये-

दोप की आशंका करते हैं। अधवा कोई ऐसा समझते हैं कि इस स्त्री का साधु पर अनुराग है, क्योंकि यह विविध प्रकार का भोजन बनाकर साधुको देती है।। १५॥

टीकार्थ-राग और देव सेरहित होने के कारण मध्यस्य भाव से युक्त तथा तपअरण के कारण कृशकाय भी साधु को एकान्त में स्त्रीके साथ वार्त्तां त्राप करते देखकर कोई कोई पुरुष कृषित हो जाते हैं। वे उस स्त्री के प्रति भी शंकाशील हो उठते हैं। तथा साधु के लिए नाना प्रकार के भोजन बनाने से अथवा श्रद्धार आदि के लिए भोजन रक्खा हो और उसमें से आधा उन्हें दिया हो और साधु के आने पर वह घबराहट में आकर एक चीज के बदले दूसरी चीज परोस दे तो उन्हें

માન થાય છે: અથવા સાધુને સારી સારી વસ્તુઓ ળનાવીને વહેારાવતી સ્ત્રીને જોઈને લેકિક એવા સંદેહ કરવા લાગે છે કે આ સ્ત્રીના આ સાધુ પર અનુ-રાગ છે, તેથી જ તેમને સારાં સારાં લોજના પ્રદાન કરે છે. હાયમા

ટીકાર્ય — સાધુ ભલે રાગદ્રેષથી રહિત હોવાને કારણે મધ્યસ્થ ભાવયુક્ત હોય, ભલે તપસ્યાને કારણે તેની કાયા કૃશ થઈ ગઇ હોય, પરન્તુ એવા રાગ દ્વેષ રહિત કૃશકાય પાધુતે પણ કાઈ સ્ત્રી સાથે એકાન્તમાં વાર્તાલાપ કરતાં એઇને કાઇ કાઇ પર્વેષ કાપાયમાન થઈ જાય છે. તેઓ તે સાધુ અને તે સ્ત્રીના ચારિત્ર વિષે સંદેહ કરવા લાગે છે સાધુને માટે સારાં સાથં ભાજન ખનાવે, અથવા પતિ, સસરા આદિને માટે વિવિધ વાનગીએ બનાવી હોય, તેમાંથી અધી આહાર સાધુને વહારાવી દે, અને પછી ગભરાટને કારણે પતિ, સસરા આદિને

ऽन्यद्दयात् ततस्ते स्नीदोपशंकिती भवन्ति, अर्थगत्या इयं स्नी अवस्थमेत्र साधुन् संगं करोति, यतः साभवे विशिष्टमोजनादिकं दत्त्वा तेन साधुना सह पुरुषान्तर्वजिते विविक्तस्थाने उपविश्वति स्ट्यादि। अवस्थमेवेषं चरित्रश्रष्टा। कथमन्यथा पुरुषान्तरेण सहेत्यंभृतमाचरति समुदावारमिति। दृष्टान्दोपि-कया-चित् स्त्रिया प्राप्तवस्ये पारव्धनटप्रेक्षणैकवित्तत्या पतिष्वश्ररयोभौजनार्थम्रपदि-ष्ट्योस्तण्डुला इति कृत्वा राइद्याः दलाः तत्तोऽसौ स्रश्चरेगोपलक्षिता पत्या च कुद्धन तादिता गृहाक्षिष्कासिता इति ॥१५॥

म्रुप्-कुँबंति संथंबं तैर्राई पढेभड़ा समाहिजोगेहिं। तम्हौ समणा धै सैमेंति आयहियाए सेण्णिसेजाओ॥१६॥

उसके प्रति शंका उत्पन्न हो जाती है। वे यह सोचने लगते हैं कि यह स्त्री अवद्य साधु का संग करती है इसी कारण साधु को विशिष्ट भोजन देकर उसके साथ अन्य पुरुषों से रहित एकान्त स्थान में बैठती है। अवद्य ही यह चित्र से अष्ट हो गई है। नहीं तो परपुद्ध के साथ ऐसा व्यवहार क्यों करती है।

इस विषय में एक इष्टान्त है किसी ग्राम में नट का खेल हो रहा था। एक स्त्री का मन उस खेल में लगा था। ऐसी स्थिति में उसका पति और श्वशुर भो अन करने थेठे। अन्यमनस्क होने के कारण उसने बावलों के स्थान पर राहता परीक्ष दिया। श्वशुर उसे समझ गया। पति ने कुद्ध होकर ताडना की और उसे घर से निकाल दिया। १५।

એક વસ્તુને ખદલે બીજી વસ્તુ પીરસી દે, તો તેમના હ્રુકયમાં તે સ્ત્રી પ્રત્યે સંદેહ જાગૃત થાય છે. તેઓ એવું ધારી લે છે કે આ સ્ત્રી અવશ્ય આ સાધુમાં આસકત ખની છે, તે કારણે જ તે આ સાધુને વિશિષ્ટ લેોજન પ્રદાન કરે છે, અને તેની સાથે એકાન્તમાં વાર્તાલાપ કરે છે. આ સ્ત્રી ચેક્કસ ચારિત્ર ભ્રષ્ટ થઇ ગઇ છે, નહીં તો પરપુર્યની સાથે આવું વર્તન શા માટે કરે?

આ પ્રકારના સંદેહ પ્રકટ કરતું એક દેગ્ટાન્ત હવે આપવામાં આવે છે— કાઇ એક ગામમાં નટક્ષેકોના ખેલ ચાલી રહ્યો હતા કાઈ એક સ્ત્રીનું મન તે ખેલ જોવામાં લીન શઈ ગયું હતું. એવામાં તેના પતિ અને સસરા ઘર આવ્યા. અન્યમનસ્ક હોવાને કારશે તેશે ભાતને અદક્ષે રાઇતુ પીરસ્યું. તેનું કારણુ સસરા જાણી ગયા. તે સ્ત્રીને નટમાં આસક્ત થયેલી માનીને પતિએ ખૂબ જ માર માર્યો અને તેને ઘરમાંથી બહાર કાહી મૂકી, ા૧પા

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. थ. ४ उ. १ स्त्रीपरीपद्दनिरूपणम्

२४१

छाया--कुर्वेन्ति संस्तत्रं ताभिः मश्रष्टाः समाधियोगेभ्यः । तस्मात् श्रमणा न संयन्ति आत्मदिताय संनिषद्याः ॥१६॥

अन्वयार्थः --- (समाहिजोगेहिं) समाधियोगैः -- धर्मध्यानात् (पन्धट्टा) मम्नहाः एव (ताहिं) तामिः -- स्त्रीमिः सह (संधवं) संस्तवं -- परिचयं (कुव्वंति) कुर्वन्ति (तम्हा) तस्मात् कारणात् (समणा) श्रमणाः (आयहियाए) आत्महिताय (सण्णिसेज्जाओ) संनिपद्याः स्त्रीनिवासस्थानानि (ण समेंति) न संयन्ति -- गन्छन्तीति ।। १६॥

टीका--'समाहिजोगेहि' समाधियोगेभ्यः-तत्र समाधिः धर्मध्यानं तद्धं योगाः मनीवाक्कायव्यापारःस्तेभ्यः 'पव्यद्वा' मभ्रष्टाः पुरुषाः शिथिलविद्वारिणः

शब्दार्थ--'स्माहिजोगेहि-समाधियोगैः' समाधियोग अर्थात् धर्म-ध्यानसे 'पव्भट्टा-प्रस्नष्टाः' स्रष्ट पुरुष ही 'तार्हि-ताभिः' स्त्रियों के साथ 'संध्यं-संस्त्रयम्' परिचय 'कुव्यंति-कुर्वन्ति' करते हैं 'तम्हा--तस्मात्' इसिट्ये 'समणा-श्रमणाः' साधु 'आयहियाए-श्राह्महिताय' अपने हितके लिये 'सण्णिसेज्ञाओ-संनिपद्याः' स्त्रियों के स्थान पर 'ण सर्मेति-न संयन्ति' नहीं जाते हैं ॥१६॥

अन्वधार्थ—जो समाधियोग से भ्रष्ट हैं वे ही स्त्रियों के साथ परि-चय करते हैं। अतएव अपनी आहमा के हित के लिए श्रमण को स्त्री के स्थान पर नहीं जाना चाहिए ॥१६॥

रीकार्थ — समाधि का अर्थ है धर्मध्यान । समाधि के लिए मन बचन और काय का जो व्यापार किया जाता है उसे समाधियोग कहते हैं। जो समाधियोगों से श्रष्ट हैं अर्थात् शिथिलाचारी हैं, वे ही स्त्रियों

श्रण्डार्थं — 'समाहिजोगेहिं – समाधियोगैः' सभाधियेश अर्थात् धर्भंध्यानधी 'पद्महा-प्रमृष्टाः' अष्ट पुत्रम् क 'ताहिं – तामिः' क्षिये। नी साथै 'संधवं – संस्तवम्' परियथ 'कुटवंति – कुर्वन्ति' करे छे, 'तम्हा – तस्मात्' ते कारश्चे 'समणा-अम्रणः' साधु 'आयहियाए – आत्महिताय' पाताना दित भाटै 'सण्णिसेज्ञाको – संनिपद्याः' स्त्रियाना स्थानमां 'ण समेति – संयन्ति' कता नथी. ॥१९॥

સૂત્રાર્થ—જેઓ સમાધિયાગથી બ્રષ્ટ છે-શિધિલાચારી છે, તેઓ જ સીઓની સાથે પરિચય કરે છે. આ વાતને બરાબર સમજી લઇને આત્મહિત સાધવાની મહિલાયા રાખનાર શ્રમણે સ્ત્રીના નિવાસસ્થાનમાં જ કું જોઇએ નહી 1૧૬૧

ટીકાર્ય—સમાધિ એટલે ધર્મધ્યાન, સમાધિને માટે મન, વચન અને કાયાની જે પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે, તેને સમાધિયાગ કહે છે. જેએા સમાધિયાગથી લ્રષ્ટ છે, એટલે કે જેએા શિથિલાચારી છે, તેઓ જ સ• રા 'ताहि' तामिः स्नोभिः सह, 'संथवं' संस्तवं—परिचयं क्ववंन्ति । यस्मात् कारणात् स्नीपरिचयात् पयभ्रष्टाः भवन्ति 'तम्हा' तस्मात् कारणात् 'समणा' अभणाः साधवः 'मायहियाप' आत्महिताय स्नीणां संबन्धाऽभावे स्वकीय हितमेव भवि-व्यतीति मन्यमानाः 'सण्णिसेण्याभो' संनिषद्याः—सं=प्रम्यक् निपीदन्ति=उप-विश्वन्ति स्त्रियो यत्र सा सन्तिपद्या—ताः संनिषद्याः=स्त्रीणामात्रासस्थानानि । 'व समेति' न संयन्ति—न गच्छन्ति स्नीभिः सह संवक्ते नेय कुर्वन्ति। तथा सह संगं वार्तां-चापं तत्स्थानादौ गमनादिकं सर्वभेव परित्यज्ञान्त होशाभिक्षांपणः भ्रमणाः ।।१६॥

साधूनामपि स्रोपरिचयात् पतनं भवतीति पतिपादितम् । तत्र पृच्छपते-कि मन्नज्यां स्वीकृत्यापि कश्चित् स्त्रीसम्पर्कः करोति कृतवान् करिष्यति चैति

के साथ संस्तव-परिचय करते हैं, क्योंकि स्त्रीपरिचय से पथन्नष्ट होना पडता है। श्रमण आत्महित के लिए अर्थात् यह मानकर कि स्त्रियों के साथ सम्बन्ध न रखने से आत्मा का श्रेय ही होगा, कभी स्त्रियों के निवासस्थान पर न जाए, जनके साथ सम्पर्क न करे मोक्षाभिलावी सन्त पुरुष स्त्रियों के संसर्ग का, उनके साथ वार्त्तालाए करने का और उनके निवासस्थान में जाने का सभी प्रकार ऐसे के संसर्गों का त्याग करते हैं।। १६॥

स्त्रियों के साथ परिचय करने से साधुओं का भी पतन हो जाता है, यह प्रतिपादन किया जा चुका है। अब प्रदन यह है कि क्या दीक्षा

સીઓના સમાગમ સેવે છે. એવા પુરૂષો સમાધિયાંગ (ધર્મધ્યાન) માં ચિત્ત પરાવી શકતા નથી, તે કારણે તેમને પધલ્લન્ટ (માસમાર્ગથી દ્વર ક્રેકાયેલા) કહી શકાય છે. શ્રમણે કહી પશ્ર સિએના નિવાસસ્થાનમાં જહું તેઈએ નહીં અને તેમના સંપર્ક સેવવા લેઇએ નહીં. તેણે એ વાતને મનમાં વિશ્વાસપૂર્વ ક અવધારણ કરવી લેઈએ કે સિએનો સમાગમ નહીં કરવાથી જ પાતાના આત્માનું કરવાથી સાધી શકાશે. આ વાતને અંતઃકરણમાં કેતરી લઈને માસા- બિલાષી સંત પુરૂષો સીએના સંસર્ગના ત્યાગ કરે છે, તેમની સાથે વાર્તાલાપ પણ કરતા નથી અને તેમનાં નિવાસસ્થાનામાં પ્રવેશ પણ કરતા નથી. આ પ્રકાર તેઓ સીના સંપર્કના સંપૂર્ણત: ત્યાગ કરે છે. તેમની સાથે

સ્તિઓની સાથે પરિચય કરવાથી સાધુઓનું પણ પતન થઈ જાય છે, જો વાતનું પ્રતિપાદન થઇ શૂક્યું. હુવે એવા પ્રશ્ન ઉદ્દેશને છે કે 'શું' દ્રીક્ષા

QU)

# समयार्थवोचिनी टीका प्र. थु. थ. ४ उ. १ स्त्रीपरीषद्दनिकपणम्

श्रहायां स्वकार आह--'बहवे गिहाहं' इत्यादि । मृलप्-बहेवे गिँहाइं अवंहटु मिस्सीभावं पंत्थुया य एंगे। धुवमग्रानेव पर्वयंति वाँथा वीरियंं कुसीरुंगणं ॥१७॥

छाया--वहवी गृहाणि अबहृत्य मिश्रीयावं परतुताश्च एके । धुरमार्गमेव पवदन्ति वाचा वीर्यं क्रुशीलानाम् ॥१७॥

अन्वयार्थः-(बहवे एमे) बहव एके (गिहाई अवत्रहु) ग्रहाणि अवहृत्य परित्यज्य (मिस्सीभावं पत्युषा) मिश्रीभावं पस्तुनाः-गृहस्थसंबितसाधुमार्ग स्वीकृत्य अंगीकार करके भी कोई स्वीसम्पर्क करता है ? किसीने किया है ? कोई करेगा ? इसका उत्तर देते छुए सुप्रकार कहते हैं 'यहवे गिहाइ' इत्यादि।

शब्दार्थ--'बहवे एगे-महब एके' बहुतसे होग 'गिहाई अवहडूगृहाणि अपहृत्य' घरसे निकल कर अर्धात् प्रवृत्तित होकर भी 'निस्सीभावं परश्चया-निश्रीभावं प्रस्तुताः' मिश्रमार्ग अर्थात् कुछ गृहस्थ और
कुछ साधुके आचारको स्वीकार कर छेते हैं 'धुवमग्गमेव पवयंति-धुवमार्गभेव प्रवद्ग्ति' और वे कहते हैं कि-हमने जो मार्गको अनुछान किया है वह मार्ग ही मोक्षका मार्ग है 'वाघावीरियं कुसीलांवाचा वीर्थं कुशीलानाम्' कुशीलों के वचन में ही शूरवीरता है अनुछान में नहीं ॥१७॥

अन्वयार्थ--बहुत से लोग गृहों (घरों) का त्याग करके मिश्र-भाव को प्राप्त होते हैं। अर्थात् वे गृहस्थ का और साधु का मिश्रित अंशीशर हर्या लाइ पञ्च केछ साधु स्वीसंपर्ध इने छे भरे। १ शुं केछ्के हर्ये छे भरे। १ शुं केछ करये भरां ?' आ प्रक्षने। उत्तर आपता सूत्रकार कडे छे हे-

'बह्वे मिहाइं' छत्याहि---

शिष्टार्थ — 'बहवे एगे-वहव एके' ध्या क्षेत्रि 'गिहाइं अवहटू-गृहाणि अप-हृत्य' घेरथी नीउणीने अर्थात् प्रवश्चत ६६ने प्रयु 'मिस्सीमावं पर्युया—मिश्री-भावं प्रस्तुतः' निश्चमार्थ स्थात् इंपिड गृह्य अने इंपिड साधुना आचारने। स्वीडार इरी क्षे छे, 'हुवस्याभेव पवयंति-धुवमार्थमेव प्रवद्न्ति' अने तेओ। इहे छे हे-अभे के भार्यातुं अतुष्ठान द्रशुं छे, ते भार्य क मिश्चना भार्य छे. 'वायावीरियं कुसीछाणं-वाचावीयें कुशीछानाम्' दुशीदीने वयनमां क शूरवीरप्रशुं छे. अनुष्ठानमां नहीं. ॥१७॥

સૂત્રાર્થ—ઘણા લાેકા ગુલાેના ત્યાગ કરીને મિશ્રવ્યવહારરૂપ મિશ્રીભાવથી યુક્ત થતા દાય છે. એડલે કે દીક્ષા શહેલું કર્યા ખાદ સાધુ અને ગૃહસ્થના (धुतमम्मामेत पत्रयंति) ध्रुतमार्गमेत पत्रदन्ति-मद्तुष्ठितमार्ग एव मोक्षयापक इति कथयन्ति (ताया वीरियं क्कसीलाणं) वाचा वीर्यं क्कशीलाम्-क्कशीला वचने एव सामर्थ्यवन्तो मवन्ति न तु कर्मानुष्ठाने इति ॥१७॥

टीका-'वहवे' बहदः पुरुषाः 'एगे' केचन 'गिहाइं अवहट्टु' गृहाणि परित्यच्य, प्रवाग्यां गृहीत्या, पुनः 'मिस्सी मार्च पत्थ्या' मिश्रो मार्च परतुताः=पाप्ताः=देशतः साधवः देशतश्च गृहस्थाः। न वा सर्वधा साधवः न वा सर्वधा गृहस्थाः किन्तु मध्यममार्गमाश्रिताः, एवंभूतास्ते 'धुवमग्यमेत्र पवयंति' धुवमार्गमेत्र पवदन्ति भूतो मोक्षः संयमो वा तं पवदन्ति, अस्मदनुष्ठितमार्ग एव मोश्रमार्ग इति कथयन्ति (वाया वीरियं कुसीलाणं) वाचा वीर्यं कुश्लीलानाम् कुश्लील-ध्यवहार करते हैं । वे दावा करते हैं कि हमारे द्वारा आचीर्ण मार्ग ही मोक्षमापक है किन्तु कुद्गीलजन वचन के ही घीर होते हैं कर्म (किया) में बीर नहीं होते ॥१७॥

टीकार्थ — बहुतेरे जन घर त्याग कर अर्थात् प्रवच्या स्वीकार करके साधु और गृहस्थ का मिला—जुला आचरण करते हैं। कुछ कियाएँ साधुकी और कुछ गृहस्थ की करते हैं। वे न पूर्णक्ष्पसे साधु हैं, न पूरे गृहस्थ ही। दोनों के मध्य के मार्ग को अपनाते हैं। उनका यह कहना होता है कि हम जो कहते या करते हैं, घही मोश्च का मार्ग है। किन्तु कुद्यीलों का चीर्य (पराक्रम) बचन में ही होता है अर्थात् अवसन, पार्षस्थ, संसक्त, यथाछन्द तथा कुद्यील, यह पांच प्रकार के दिश्विला चारी बचन व्यवहार में ही चतुर होते हैं, धर्मानुष्ठान में नहीं। अपने आचीर्ण मार्ग को ही वे संयम और मोश्च का मार्ग कहते हैं। वे

મિશ્રિત વ્યવહાર આગરતા હોય છે. તેઓ એવા દાવા કરે છે કે અમે જે માર્ગને અનુમરી રહ્યા છીએ, તે માર્ગનું અનુસરલુ કરવાથી માસ પ્રાપ્ત થાય છે. પરન્તુ કુશીલ માલુસા વાલુશિશ્ર જ હાય છે-તેઓ કર્મમાં (કિયામાં-આચરલુમાં) શ્રૂર હાતા નથી. ત્રાયુલા

ટીકાર્ય—ઘણા લોકા ઘરના ત્યાગ કરીને એટલે કે ફીક્ષા અંગીકાર કરીને સાધુ અને ગૃહસ્થાના જેવું—મન્નેના મિશ્રિત વ્યવહાર જેવું આગરણ કરે છે–તેઓ કેટલીક સાધુની ક્રિયાઓનું પાલન કરે છે અને તેમની કેટલીક ક્રિયાઓ ગૃહસ્થના જેવી જ હોય છે. તેથી તેઓ પૂરા સાધુ પણ નથી અને પૂરા ગૃહસ્થ પણ નથી, પરન્તુ અન્નેની મધ્યના માર્ગને અપનાવે છે. તેઓ એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે અમે જે કહીએ છીએ અયવા કરીએ છીએ,

पदम् अवसमपार्थं स्यसंसक्तयय। छंदानां ग्राहकम् पश्चाकारा अपि क्रशीलादयो वचने एव चतुरा मदन्ति न तु धर्मानुष्ठाने, स्वानुष्ठितमेव मार्गं मोससंयमयोनि-वादकं प्रवदन्ति । ते वाणीमात्रेणैव वयं साधव इति झुवते, न तु तेषां क्रशीलामम् ऋदिरसमातगौरवजालगस्तानाम् शिथिलविद्यारिणां, सद्जुष्ठानजनितं वीर्यं ते वाचा सामध्यें स्वान्तर्धारयन्ति । ते द्रव्यलिङ्गधारिणो वाणीमात्रेणैव साधवः, न तु संयमावरणभयुक्ताः इति ॥१७॥

मूलम्-सुंद्धं रवइ परिसाए अह रहस्संभि दुकेंडं करेइ।
जाणंति य णं तहाविदा माइ छे भेहास हेऽथंति ॥१८॥
छाया - शुद्धं रीति परिषदि अथ रहसि दुष्कृतं करोति।
जाननित च तथाविदो मायावी महास्रदोऽयमिति ॥१८॥

वचन मात्र के ही श्रास्वीर हैं कर्तान्य के नहीं 'ऋदि गौरव, रसगौरव और सातागौरव के जाल में फँसे छुए, शिथिलाचारी कुशीलों के अन्तर में सदनुष्टान द्वारा जनित वीर्य-सामर्थ्य नहीं होता। वे द्रव्य-लिंगधारी वाणी मात्र से ही साधु हैं। संयन का आवरण न करने के कारण उन्हें साधु नहीं कहा जा सकता ॥१७॥

शब्दार्थ--'परिसाए-परिषदि' वह कुशील पुरुष सभामें 'सुद्धं रषह -शुद्धं रौति' अपने को शुद्ध करता है 'अह-अध' परंतु 'रहस्संमि-

એજ મેહ્લના માર્ગ છે. પરન્તુ કુશીલ પુરુષો વાલ્ફીશ્**રા જ હાય છે. તેઓ** ધર્માનુષ્ઠાનમાં શૂરા હેલ્લા નથી.

પાંચ પ્રકારના શિધિલાચારીઓ કહ્યા છે.—(૧) અવસન્ન, (૨) પાર્શ્વ સ્થ (૩) સંસક્ત, (૪) યથાછન્દ અને (૫) કુશીલ. તે શિધિલાચારીઓ બેલવામાં જ શૂરા હોય છે, ધાર્નિક અનુષ્ઠાના આચરવાના સામર્થ્યથી તેઓ રહિત હાય છે. તેઓ જે માર્ગને અનુસરતા હોય છે તે માર્ગને પેતાના આચીલું માર્ગને—જ સંયમ અને મોક્ષના માર્ગ કહે છે. તેઓ માત્ર બાલવામાં જ શૂરા હોય છે, કર્તવ્યમાં શૂરા હોતા નથી. ઋહિગીરવ, રસગીરવ અને સાતાગૌરવની જળમાં ક્સાયેલા તે શિધિલાચારી કુશીલાના અન્તરમાં સદનુકાન દ્વારા જનિત વીર્ય (સામર્થ્ય)ના સદ્દુલાવ જ હોતો નથી. તે દ્રવ્ય-લિંગધારી સાધુઓ નામના જ સાધુ છે, સંયમનું આચરણ ન કરવાને કારશે ખરી રીતે તો તેમને સાધુ કહી શકાય જ નહીં. 11961

शण्डार्थं-परिस्नाए-परिवित्' ते पुशील पुश्य सलामां 'सुद्धं रवित-शुद्धं रौति' भेाताने शुद्ध ४६ छे. 'बह्-अध' पर'तु 'रहस्संमि-रहित्त' ओक्षन्तमां 'हुक्कडं

स्वकृताङ्गस्त्रे

अन्वयार्थः — (परिसाए) परिषदि सभायां (सुद्धं रवह) शुद्धं रौति = आत्मानं विशुद्धं भाषते (अह) अय (रहस्संमि) रहसि एकान्ते (दुक्कडं) करेह) दुष्कृतम् असंयमानुष्ठानं करोति। (तहाविदा) तथाविदः - अङ्गचेष्टाद्वानवन्तः पुरुषाः 'आणंति' जानन्ति (अयं) अयम् (माइल्डे महासटे) मायादी महाशठ इति, निपुणपुरुषाः भहाशठोयमिति जानन्ति ॥१८॥

www.kobatirth.org

टीका--स कुशीलः याङ्मात्रेग पकाशितस्वतीर्यः । 'परिसाए' परिषदि-सभायां 'शुद्धं' शुद्धं-अपगतदीषं स्वास्मानं स्वकीयानुष्ठानं च निर्मलम् । 'रवह' सीति-भाषते 'अह य' अथ च 'रहस्संभि' रहसि, एकान्ते, 'दुक्कडं' दुष्कृतं-द्षितं स्त्रीसंपक्तिदेकुकृत्यम् 'करेइ क्रोति' कुीति यतः सत्यम्-प्रकाशे सदनुष्ठानं

रहिस' एकान्त में 'दुक्कडं करेह-दुष्कृतं करोति' पापाचरण करता **है** 'तहाबिदो∸तथाबिदः' ऐसे को अङ्ग चेष्टा का ज्ञान रखनेवाछे पुरुष 'जाणंति–जानित' जान छेते हैं कि 'माइछो महासदेयंति–मायाबी महाज्ञाठोऽषमिति' यह मायाबी और महाज्ञाठ है ॥१८॥

अन्वयार्थ--वे परिषद में अर्थात् जनसमूह में अपने को विशुद्ध कहते हैं किन्तु एकान्त में दुष्कर्म करते हैं। परन्तु विशिष्ट प्रकार के टोग, जो अंग चेष्टा आदि से दूसरे के अन्तरंग को जान छेते हैं, वे जानते हैं कि ये मायावी और महाशठ है।।१८॥

टीकार्थ—वचन मात्र से अपने सामर्थ्य को प्रकाशित करनेवाला यह कुक्तील साधु अपने आपको और अपने अनुष्ठान को विशुद्ध घोषित करता है, परन्तु एकान्त में कुकमें करना है-स्त्रीसमर्क आदि

करेड् दुव्हतं करोति' पाप अरख ५२ छे. 'तह विदा-तथातिदः' स्थेवास्थाने स्थंअस्थिने काधुवावातो पुरुष 'जाणंति-जानन्ति' काधुवि छे छे-'माइस्छो महासदेवंति-मायावी महाशठोऽयमिति' ते साथावी सन्ने सक्षाश्च छे. ॥१८॥

સૂત્રાથ'—તે શિથિલ ચારીઓ પરિષદમાં (દાંકાના સમૂહમાં) એવું કહે છે કે અમે વિશુદ્ધ છીએ, પરન્તુ તેઓ એકાન્તમાં દુષ્કમેનું સેવન કરતા હોય છે. પરન્તુ મંગચેશ આદિ દ્વારા મન્યના અન્તર'ગને જણવામાં નિયુષ્ય હોય એવા ચતુર પુરુષો તો એ વાતને બરાબર જણી જય છે કે આ લોકા માયાવી (કપટી) અને મહાશહ છે. ા૧૮ા

ટીકાર્થ —વાણીશુરા તે કુશીલ સાધુએ પોતાના ચારિત્રને અને અનુ-કાનાને વિશુદ્ધ જાહેર કરે છે-તેઓ વિશુદ્ધ હેાવાના દેભ કરે છે, પરન્તુ તેઓ એકાન્તમાં કુકમેતિ સેવન કરે છે. એટલે કે જાહેરમાં परानुपदिश्वति, मच्छन्ने च स्वयं असंयमजनकं कमें समाचरित । तादृशं स्व-कीयमसद्गुन्छानं गोपायतोऽपि तस्य कुशीलस्य । 'तद्दाविदा' तथाविदाः— इङ्गिताऽऽकारज्ञानकुश्रलाः संयताचारे निषुणाश्र साधवो गृहस्थाश्र तस्य ताद्दाः शाऽसद्गुन्छानम् 'माणंति' जानन्त्येव । अथवा—सर्वज्ञास्त्रीर्थकरादयस्तु जानन्त्येव । तेषां परचित्तस्याऽपि मन्यक्षसंभवात् ।

"आकारैरिडितैर्गत्या, चेष्टया भाषणेत च । नेत्रवकातिकारैश्व, ज्ञायतेऽत्तर्गतं मनः ॥१॥"

यदा हि आकारमकारिवहिं शैंकिका अपि परकीयनेतोवृत्तिं जानन्ति । तदा का कथा इस्तामलकवा सकलपदार्थदर्शनशीलानां टाइशां महापुरुपाणां सर्व-करता है । अर्थात् पकट में लो वह दूसरों को उक्कृष्ट आचार की शिक्षा देता है और एकान्त में स्वयं असंयममप कार्य परता है । इस प्रकार अपने दुष्कृत्यों को छिपाने पर भी जो साधु या गृहस्थ मानवीय नेष्टाओं को समझने में कुशाल और संयतों के आचार के हाता हैं, वे उसके उन दुष्कृत्यों को जान ही छेते हैं । अथवा सर्वज्ञ तीर्थं कर तो जानते ही हैं, क्योंकि परकीय चित्त भी उनके लिये प्रत्यक्ष होता है । कहा है-'आकारे रिक्षितेर्गत्या' इत्यादि ।

'आकार से, संकेत से, चाल से, चेष्टा से, बोली से और नेक्नों तथा मुख के विकार से मन की बात भी जान ली जाती है'।१।

जब आकार प्रकार आदि विहों से लौकिक जन भी दृसरे की बिल्हिलि को जान छेते हैं तो समस्त पदार्थों को हस्तामलक के समान

તા તેએક લાકાને ઉત્કૃષ્ટ અત્યારાની શિક્ષા આપે છે. પરન્તુ તેએક પાતે જ એકાન્તમાં અસંયમમય આચરણ કરે છે. લલે, તેએક આ પ્રકારે તેમનાં દુષ્કૃત્યાને છુપાવતા હાય, પરન્તુ ચતુર પુરુષોથી તેમના દુષ્કૃત્યા અજ્ઞાત રહેતાં નથી. જેએક માણસને તેની ચેષ્ટાએક દ્વારા પારખી શકવાને સમય દેશય છે. તથા જેએક સંયતાના આચારાના જાણકાર હાય છે, તેએક તેમને સાચા સ્વરૂપમાં એકાળપી જાય છે. અથવા સવજ્ઞ તીથે કરા તા તેમનાં તે દુષ્કૃત્યાને જાણે જ છે, કારણ કે અન્યના મનાલાવાને પણ તેઓ જાણી શકવાને સમય છે. કહ્યું પણ છે કે—'आकार रिक्कितीरंश' ઇત્યાદિ—

'આકારથી, સાંકેતથી, ચાલથી, ચેષ્ટાથી, બાલીથી, તથા મુખના વિકારથી આંતાકરણની વાતને પણ જાણી શકાય છે, જો આકાર, ચેષ્ટા આદિ દ્વારા આ લોકના ચતુર મનુષ્યા અન્યની ચિત્તવૃત્તિને જાણી લે છે, તા સમસ્ત પદાર્થીને હસ્તામલક (હાયમાં રહેલા આમળાની જેમ) જોઇ શકનારા મહા• श्वानां परिवित्तस्य । इत्थं ते जानन्ति 'अयंति' यद्ऽयम् 'माह्स्छे महासदे' मायावी महाश्वरुश्चेति । यद्यपि सञ्चारः स्वमनिस एवं विचारयति यन्मदीयं कृत्यं न कोऽपि जानाति, किन्तु महापुरुषास्तु तस्य मायावित्वं शहत्वं च जानन्त्येव ॥१८॥ मृलम्—सैयं दुक्कडं च नै वद्इ आईंडो वि पक्तत्थइ बाले। वेयाणुवीइ मा कासी चोइजंतो गिलाइ से भुजो॥१९॥ छाया—स्वयं दुष्टतं च न वदित आदिष्टोऽपि मकत्थते बालः। वेदानुवीवि मा कार्सीः कोष्टमानो ग्लायति स भूयः॥१९॥

देखनेवाछे महापुरुष सर्वज्ञ केवलज्ञानियों के लिए दूसरे की चित्तवृत्ति को जान छेना क्या बड़ी यात है ? वे जानते हैं कि यह मायाचारी है, कपट-शील है। यद्यपि षष्ट मायाची समझता है कि मेरे क्षकर्म को कोई नहीं जानता किन्तु ज्ञानी पुरुष तो उसकी मायाचिता और शटता को जानते ही हैं॥१८॥

शान्दार्थ--'वाले-बालः' अज्ञानी जीव 'सयं दुक्क न्स्वयं दुष्कृतम्' अपने दुष्कृतय-पापको 'न बद्द-न बद्ति' नहीं कहता है 'आइहोबि-धादिष्टः अपि' जब दूसरा कोई उसे उसका पापकृत्य कहने के लिये प्रेरणा करता है तब 'पकत्यह-प्रकत्थते' वह अपनी प्रशंसा करने लगता है 'वेयाणुवीह मा कासी-वेदानुश्रीचि मा कार्षी' तुम मैथुन की इच्छा मत करो इस प्रकार आचार्य आदि के द्वारा 'सुङ्जो चोइन

પુરુષો-સર્વંત્ર કેવલીઓને માટે તા અન્યના મનાભાવાને જાણી લેવામાં શી મુશ્કેલી હાઈ શકે? તેઓ તા એ વાતને અવશ્ય જાણી શકે છે કે આ પુરુષ સહાચારી છે કે માયાચારી (કપટશીલ) છે. ભલે તે માયાચારી પુરુષ એમ માનતા હાય કે મારાં કુકર્મોને કાઈ જાણતું નથી, પરન્તુ સાની પુરૂષ અથવા સર્વંત્ર કેવલી ભગવાના તા તેમની માયાવિતા અને શહતાને જાણતા જ હાય છે ॥૧૮ા

शण्डार्थ — 'बाले-बालः' भज्ञानी छव 'सयं दुक्कडं-स्वयं दुक्ततम्' पाताना दुष्कृत्य-भापने 'न वद्इ-न वद्ति' प्रणट उरता नधी. 'खाइट्टोबि-आदिव्टः अपि' अयारे शीले हैं। है तेने तेनुं पापकृत्य अताववानी प्रेरेष्ट्रा करें छे. त्यारे पकत्यइ -प्रकत्यदे' ते पाताना वभाला क उरवा साणी लय छे. 'वेयाणुवीई मा कासी-वेदानुवीवि सा कार्यो' तुं मेशुननी हं छा न कर के प्रभाले आयार्थ आहि द्वारा 'सुष्को चोइडजंतो-भूयो नोहामानः' वारंवार कहेवामां आवेशी 'से-सः'

अन्त्रयार्थः—(वास्त्रे) बालोऽहानी (सयं दुक्तः) स्वयं दुक्तः (न तद्इ) न वद्ति आत्मना कृतं पापं आचार्यादिना पृष्टो न कपयति (भारहो वि) आदि-ष्टोऽपि परेण (पकत्थः) मकत्थते स्वकीयां मज्ञंक्षां वद्ति (वेथाणुनीइ माकासी) वेदानुवीचि माकार्षी मैथुनामिलापं मा जुरु इति आचार्ये कथिते (भुज्ञो चोइज्जंतो) भूयो नोधमानः (से) सः कुशीलः (गिलाइ) म्लायति—म्लार्ने प्राप्तोतीति ॥१९॥

टीका—'बाले' वालोऽझानी 'सयं दुक्कडं न वर्इ' स्थमात्मना कृतं दूष्कर्म न वर्ति, स्वकीयदुष्कर्मकथनाय परेण 'आइहो वि' आदिष्टोऽपि आचा-चैणाऽन्येन वा केनचित् 'पकत्थः' मस्त्यते, स्वकीयां प्रशंसामेव बदिति आस्मानं निक्षेतिम् अञ्च ि. असन्तं सन्तं वृो इति भागः । तथा-वेयाणुवीइ' जजेतो—भूयोनिदेखसानः' बार बार कहा जाने पर 'से-सः' वह क्रशील

जर्जनो–भूयोनदेखपानः' बार बार कहा. जाने पर 'से−सः' वह कुदील 'गिलाइ–ग्लायति' ग्लानिको प्राप्त होते हैं ॥१९॥

अन्वयार्थ--अज्ञानी जीव स्वयं अपने पापको प्रकाशित नहीं करता है, दूसरे के कहने पर भी मुकरता है और अपनी प्रशंसा करता है, मैथुनसेवन मत करो, इस प्रकार आचार्य के कहने पर और पुनः पुनः पेरणा करने पर ग्लानि का अनुभव करता है ॥१९॥

टीकार्ध—अज्ञानी जीव अपने दुब्हृत्य को मकाशित नहीं करता है, अपना दुब्कृत (पाप) कहने के लिए दूसरे के कहने पर नटता है, झुटी सच्ची बातें कहता है। जब गुरु कहते हैं कि मैथुन सेवन मत करो तो वह बारंघार ग्लानि को पास होता है।

તે કુશીલ શિષ્ય 'गिळाइ–ग्रहायि' ગ્લાન ભની જાય છે. અર્થાત્ દુઃખી ખની જાય છે. ॥૧૯॥

સૂત્રાથે -- અજ્ઞાની જીવા જાતે જ પાતાના પાયને પ્રકટ કરતા નથી, બીજા લોકો તેમને સમજાવધાના પ્રયત્ન કરે તો પણ તેઓ પાતાના દેવોના સ્વીકાર જ કરતા નથી, પરન્તુ પાતાની પ્રશાસા જ કર્યા કરે છે. આચારે દ્વારા મૈથુન સેવન ન કરવાના ઉપદેશ આપવામાં આવે અને સ્ત્રીના સંપર્કના પરિત્યાગ કરવાની પ્રેરસા કરી કરીને આપવામાં આવે, ત્યારે તેઓ ગ્લાનિ (વિવાદ) અનુભવે છે. ાાલા

ટીકાર્ય -- મહાની છવા પાતાનાં દુષ્કૃત્યાને પાતાની જતે પ્રકટ કરતાં જ નથી, પરન્તુ જયારે તેઓને કાઇ દુષ્કૃત્યા પ્રકટ કરવાને માટે સમજાવે છે, ત્યારે પણ તેઓ તેના સ્વીકાર જ કરતા નથી, ઊલડાં ખરી ખાટી વાતા કહીને પાતાના દુષ્કૃત્યા (પાપા)ને છુપાવવાના જ પ્રયત્ન કરે છે. જ્યારે શુરૂ દ્વારા તેને મૈથુન સેવન ન કરવાનું કહેવામાં આવે કે, वेदानुशीचि, वेदोदितमपि मैथुनं मा कुरु' इत्येवं गुरुणा 'चोइजनंशे' नोधमानः 'स भुज्ञो' स भूयः 'गिलाइ' ग्लायति, ग्लानिमधिगच्छति ।

द्रव्यक्तिंगो साधुरज्ञानी स्वयं रवशपं न बद्ति । परेण पृष्टः स्वकीयामास्म-श्रुत्यामेव।ऽऽविषकरोति । मैधुनं न कर्तव्यमिति भूयो भूयो नोद्यमानो विद्य-मानेन मनसा दूयमान स्वाभाषि इति भावः ॥१९॥

मुल्म्-औसिया वि इंतिथपोसेसु पुँरिसा इर्रथिवेयखेदन्ना।
पण्णासमन्नितावेगे नारीणं वसं उर्वकसंति ॥२०॥

छाया—उपिता अपि स्त्रीपोपेषु पुरुषाः स्त्रीवेदखेदहाः । प्रज्ञासमन्त्रिता अप्येके नारीणां वशसुपक्रपन्ति ॥२०

तालार्य यह है कि द्रव्यिति अज्ञानी साधु स्वयं अपने पाप को प्रकट नहीं करता है। द्वारा कोई प्रवता है तो अपनी भशंसा ही करता है। जब उसे मैथुन न करने की प्रेरणा की जाती है ती अनमना जैसा होकर रह जाता है।।१९॥

दाब्दार्थ--'इत्थिपोसेस्न-स्त्रीपोषेषु' स्त्रियों के पालन करने में 'ओसिया वि-उषिता अपि' व्यवस्थित होने पर भी 'पुरिसा-पुरुषाः' जो पुरुष 'इत्थिवेयखेदन्ना-स्त्रीवेदखेदज्ञाः' स्त्रियों के बारा होनेयाले खेदों के ज्ञाता होने पर भी 'पण्णासमन्तितावेगे-प्रज्ञासमन्विता अप्येके' प्रज्ञा-किननेक तो पुद्धिसे युक्त होने पर भी 'नारीणं वसं उत्रकसंति-नारीणां वदासुपकपन्ति' स्त्रियों के वजीभृत हो जाते हैं ॥२०॥

ત્યારે તે વારે વ.રે ગ્લાનિના અનુમવ કરે છે. આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે દ્રગ્યલિંગી (મ.ત્ર સાધુના વેષ ધારસ કરનાર પણ સાધુના આચારાનું પાલન ન કરનાર) સાધુ જાતે પાતાના પાપને પ્રકટ કરતા નથી. જે કાઈ તેના દુષ્કૃત્ય વિષે પ્રશ્ન પૂછે છે, તો તે આત્મશ્લાઘા જ કરે છે. જયારે આચાર્ય આદિ દ્વારા તેને બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવાની પ્રેરણા આપવામાં આવે છે, ત્યારે તે ઉદ્દાસ થઇ જાય છે, તેને એવી શિખામણ પશુ ગમતી નથી. ાાફલા

शण्डार्थं — 'इत्योपोसेमु-स्नीपोपेपु' सियोःना पासन धरवामां 'स्नोस्नि-या वि-डिवता अपि' व्यवस्थित छावा छतां पद्य 'पुरिसा-पुरुषाः' के युद्ध्य 'इत्यि-वेयसे द्वा-स्नीवेदलेद्झाः' स्थिते। द्वारा धवावाणः वेद्दने जालुवावाणा छावा छतां पद्य 'पन्नासमिन्नतावेगे-प्रज्ञासमिन्त्रता अध्येके'—धार्ष डेएं ते। शुद्धिशुक्त छावा छतां पद्य-'नारीणं वसं उवकसंति-नारीणां वश्मुपक्षपन्ति' स्वीयेतने अधीन शर्ष अप्य छे, ॥२०॥ अन्तयार्थः -(इत्थिपोसेस्) स्त्रीपोषेषु -स्त्रीपालने (ओसिया वि) उपिता अपि स्त्रीपोपणादी व्यवस्थिता अपि (पुरिया) पुरुषाः (इत्यीवेयसेद्धा) स्त्रीवेद-सेद्धाः -स्त्रीसंपर्कनितदुःसं अन्नत्वोऽपि (पण्यासमित्रताः मझासमन्त्रताः - औत्पत्तिकपादिबुद्धियुक्ता अपि (एते) एके (नारीणं वसं उपकसंति) नारीणां वश्रमुपकपन्ति -स्त्रीनिता भवन्ति -स्त्रीवशं गव्छन्तीति ।।२०।।

टीका—'इत्थिपोसेसु' स्त्रीपोषेषु स्त्रिय पोपयन्ति ये ते स्त्रीतोषाः व्या-पार्गविश्वेषाः तेषु 'ओसिया दि' उपिता अपि 'पुरिसा' पुरुषाः स्त्रीणां रक्षणादीं कृतपषत्ना अपि 'इत्थोवेयखेदन्ना' स्त्रीवेदखेदन्नाः=स्त्रीणां वेदो मायापधा-नकः, तिस्मित्रिषुणाः 'पण्णासमस्त्रिता' मज्ञा औत्पत्तिकी बुद्धिः तादशबुद्धधा युक्ता अपि पुरुषाः 'वेगे' एके महामोहान्धस्त्रसः। नारीण' नारीणाम् 'वसं' दशम्-अधिकारम् 'उवकसंति' उपक्षपन्ति स्त्रान्ति-इत्यर्थः। स्था यथा स्त्रो

भन्नयार्थ--जो पुरुष स्त्री का वालन वोषण कर चुके हैं और इस कारण जो स्त्री वेदके खेद को जानते हैं अर्थात सुक्तभोगी होने के कारण जो स्त्री सम्पर्क जनित दुःखों को जानते हैं और जो प्रज्ञा से सम्पन्न हैं, उनमें से भी कोई कोई स्त्रियों के बदा में हो जाते हैं। २०॥

टीकार्थ-- जो स्त्री का पोषण करनेवाले व्यापारों को कर चुके हैं, जो स्त्रियों के कपट प्रधान देद में निषुण हैं तथा जो और्रात्तको बुद्धि से युक्त हैं ऐसे भी कोई कोई मोहत्य मानसवाले पुरुष भारियों के बन्नों हो जाते हैं। स्त्रीके अधीन हुआ पुरुष वही वही करता है, स्त्री

સ્ત્રાર્થ — જે પુરુષો સ્ત્રીતું પાલન-પાષણ કરી ચુકયા છે, અને તે કારણે જેઓ સ્ત્રીવેદના ખેકને જાણી ચુકયા છે એટલે કે ભાગાને ભાગતી ચુકવાને કારણે જેઓ સ્ત્રીસ પર્કજન્ય દુઃખાના અનુસવ કરી ચુકયા છે, અને જેઓ પ્રદ્રાથી સ પદ છે, એવા પુરુષોમાંથી પહ્યુ કાઇ કાઇ પુરુષો સ્ત્રીઓને અધીન થઈ જાય છે. ાર ગા

ટીકાર્થ → જેઓ સ્ત્રીનું પેલાલુ કરવાને માટે વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ કરી ચુક્યા છે, જેઓ સ્ત્રીમાં પર્કના કટુ કહેતા ભાગવી ચુક્યા છે, જેઓ સ્ત્રીઓના વૈદમાં નિપુલ્લ ષ્ટે – સ્ત્રીઓમાં આસક્ત થવાથી કેવાં કેવાં દુઃખેત અનુભવવા પડે છે તેના જેમણે અનુભવ કરી લીધા છે, તથા જેઓ ઔત્પત્તિકી ખુદ્ધિથી સુક્ત હૈાય છે, એવાં કાઇ કોઇ પુરૂષો પણ મેલ્લાન્ય થઇને સ્ત્રીઓમાં આસક્ત થતા હૈાય છે. આ રીતે સ્ત્રીના મેહમાં ક્સાયેલા તે પુરૂષો તેના

स्त्रकृताङ्गस्ये

आक्षापयति, तथा तथा करोति स्नीवश्रष्टुपगतः पुरुषः, न तु किंविद्पि युक्ताऽ-युक्तं विचारयति, स्नीसंबन्धेन तादशबुद्धेर्विनाश्चितस्थात् ।

विषस्य मक्षणेन लोको मूर्ब्छितो भवति किन्तु श्लीणां संसर्गेणैव सुग्धा भवन्ति । तदुक्तम्---

'बुद्धिश्रं शो विषं भ्रवत्वा गृहीत्वा कांचनं बहु । स्त्रीणां संसर्गमात्रेण तदीयवशवर्त्तिता ॥१॥' अपि च--'पता हमन्ति च रुदन्ति च कार्यहेतोः, विश्वासपन्ति च परं न च विश्वसन्ति । तस्म।चरेण कुछशीलसमन्वितेन, नार्यः क्षशानघटिका इव वर्षनीयाः ॥१॥'

जिसकी आज्ञा देती है। यह स्वयं उचित अमुचित का विचार नहीं करता। स्त्रीके सम्पर्क से उनकी वृद्धि विनष्ट हो जाती है।

लोग विष का तो अक्षण करने पर ही मरते हैं परन्तु स्त्री के दर्जन मात्र से ही मूढ बन जाते हैं। कहा भी है---'वुद्धिश्रं जो' इत्यादि।

'विष के मक्षण करने से और घन के लाभ से बुद्धि भ्रष्ट होती है अर्थात् मनुष्य बुद्धि होन होता है परन्तु स्त्रीके साथ अनुराग संभा-षण करने मात्र से ही उसके अधीन पन जाता है।' और कहा भी है-'एता हसन्ति च' इत्यादि।

ं 'ये स्त्रियां अपने स्वार्थ के ठिए कभी हँसती हैं, कभी रोती हैं। दूसरे को अपना विश्वास दिलाती हैं सगर स्वयं के ईका विश्वास नहीं करतीं।

શુલામ ખની જઇને તેની એકએક આજ્ઞાનું પાલન કરે છે. તેઓ સત્સં નરસાંને : વિવેક ગુમાવી એસે છે સ્ત્રીના સંપર્કને કારણે તેની બુદ્ધિ જ નષ્ટ થઇ જાય છે.

વિષતું લક્ષણ કરનાર માણુસ તેા મૃત્યુ પ્રાપ્ત કરે છે, પરન્તુ સ્ત્રીમાં આસક્ત થનાર માણુસ તેના દર્શનમાત્રયી જ મૂઢ બની જાય છે કહ્યું છે કે— 'दुદ્ધિસંશો' ઇત્યાદિ—

વિષતું સક્ષણ કરવાથી અને ધનની પ્રાપ્તિ થવાથી માણસની મતિ ભ્રષ્ટ થઇ જાય છે, એટલે કે માણસ વિવેક્ષ્યુદ્ધિ ગુમાવી એસે છે, પરન્તુ સ્ત્રીની શ્રાથે અનુરાગસુક્ત વાર્તાલાપ કરવા માત્રથી જ તે તેને અધીન થઇ જાય છે. વળી એલું કહ્યું છે કે-'વતા દ્રહ્યન્તિ' ઇત્યાદિ—

સિએા પાતાના સ્વાર્થ સાધવાને માટે કહી હસે છે અને કહી રહે છે. તે અન્યને પાતાના પ્રત્યે વિશ્વાસ રાખવાને પ્રેરે છે, પશુ પાતે કાઈના વિશ્વાસ

# संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीवरीयहनिरूपणम्

243

स्त्रीणां स्वभावो क्रौकिकशास्त्रेभ्य एवावगन्तत्र्यः । स्त्रीणां चरितमतीव दुर्वि-ह्रेयम् । तथोक्तम्-

'हश्रम्यद् बाच्यन्यत् कर्मण्यन्यत् पुरोऽथ पृष्ठेऽन्यत् । अन्यत् तव मम चान्यत् स्त्रीणां सर्भे किमप्पन्यत् ॥१॥' इति ॥२०॥

स्त्रीसंबन्धस्य फलं कीदशं भवति, तत्तु शास्त्रवेशमेश किन्तु लोकेऽपि तस्य फलमतीश दुःखदायि, इति दर्शयितुं मुत्रकार आह—'अविहस्ये' त्यादि ।

मुष्णम्-अवि हैत्थपादछेदाय अदुत्रा वृद्धमंसँउवकंते। अवि तेयर्साभितावणाणि तैच्छिय खारसिंचणाई च॥२१॥

अतएव कुल और शील से सम्पन्न पुरुष को चाहिए कि वह नारियों को इमकान की घटिका के समान त्याग है।

स्त्रियों का स्वभाव लौकिकशास्त्रें से दी जानना चाहिए। उनका चरित अतीयदुर्भम होता है। कहा भी है-'हृद्यम्यद्वाच्यन्यत्' इत्यादि।

'स्त्रियों का सभी कुछ निराला ही होता है। उनके हृदय में कुछ और होता है, वचन में कुछ और होता है, कर्म (किया करने) में कुछ और ही होता है। आगे कुछ और तो पीछे कुछ और होता है। उनका तुम्हारा हमारा भी अन्य होता है।।२०॥

ર.ખતો નથી. તેથી કુળવાન અને શીલવાન્ પુરૂપાએ તેને શ્મશાનઘટિકા સપાન ગણીને તેના ત્યાંગ કરવા જોઇએ. (શ્મશાનમાં પહેલા માટીના જળ-પોત્રને જેમ ત્યાંગ કરવામાં આવે છે, તેમ જિ.મેરના પણ ત્યાંગ કરવા જોઇએ) સિંમાના સ્વભાવ કેવા હાય છે, તે લોકિક શાસામાંથી જાણી લેવું જોઈએ. સ્ત્રીચિત્તિને સમજવું ઘણું જ મુશ્કેલ હાય છે. કહ્યું પણ છે કે-

'हरान्यद् बाच्यन्यत्' र्रत्याहि

સ્ત્રિખાનું સઘળું નિગળું જ હાય છે. તેમનાં મનમાં કંઇક હાય છે, અને તેમની લાણામાં ખાજું જ હાય છે, અને તેમની ક્રિયામાં વળી ત્રીજું જ કંઇ હાય છે. અને તેમની ક્રિયામાં વળી ત્રીજું જ કંઇ હાય છે. એટલે કે તેમનાં મનના વિચારા, વાણી અને કાર્યમાં એકરૂપતા હાતી નયી. તેમની આગળ કંઇક હાય છે, તેા પાછળ બીજું કંઇક જ હાય છે. તે અમુક વસ્તુને કે માણુસને પાતાના ગણાવે છે પણ મનમાં તા અન્યને જ પાતાના ગણુતી હાય છે. તે કારહ્યું સ્ત્રીચરિતના તાગ મેળવવા ઘણા જ દુર્ગમ ગણાય છે.' મરવા

स्**त्रकृताङ्ग**स्त्रे

छाया—अपि हस्तपादच्छेदाय अथवा वर्द्धमांसीत्कर्तनम् । अपि तेजसामितापनानि तक्षयित्वा क्षारसेचनानि च ॥२१॥ अन्वयार्थः — (अति हत्यपादछेदाष्) अपि हत्तपादच्छेदाय – इहलोके परस्री संपकोंऽपि हस्तपादच्छेदाय भवति (अदुवा) अथवा (बद्धमंत्र उनकेते) वर्द्धमांसीतक-तेननं चर्ममांसकर्तनाय भवति (अवि तेयसास्थितावणाणि) अपि तेजसामितापनानि-

स्त्री सम्बन्ध वा फल कैसा होता है, यह तो शास्त्र से ही जाना जा सकता है, किन्तु लोक में भी उसका फल अतीव दुःखजनक होता है, इस तथ्य को दिखलाने के लिए सूत्रकार कहते हैं—'अबि इत्थं इत्यादि।

कादार्थ — 'अवि हत्थपाद छेदाए – अपि हर्द्रपाद छेदाय' इस लोक में स्त्री का संबंध हाथ और पैर का छेदन के लिए होता है 'अदुवा – अथवा' अगर 'यद्ध मंस्र दक्तें – वर्द्ध मांसीत्क दीनम्' चम्हा और मांस को कतः रने इप दण्ड जनक होता है 'अवि तेयमाभितावणाणि - अपि तेजसामितापानि' अथवा अग्व से जलाने इप दण्ड के योग्य होता है 'च -च' और 'तच्छिय खारसिंचणाइ' – तक्षियत्या खारसिंचनानि' उनके अङ्ग का छेदन करके उसके उपर क्षार सिचनद्धप दण्ड के योग्य होता है ॥५१॥

अन्ववार्य--इस टोक में स्त्रियों का सम्वर्क हाथ पर्ग के छेदन के लिए होता है, अथवा चर्म और मांस की काटने के लिए होता है परस्त्री

સ્ત્રીસ પકૈનું કેવું ફળ સાગવલું પડે છે, તે તે શાસ્ત્રામાંથી જ જાણી શકાય છે, પરન્તુ લાકમાં પણ તેનું ફલ અતિ દુઃખજતક જ હાય છે, તે વાતનું હવે સૂત્રકાર નિરૂપણ કરે છે. —'જલે હત્ય' ઈત્યાદિ—

शक्त धं—'अबि इत्वपादछेदाए-अपि इस्तपादछेदाय' का कात्रभां स्त्रीनी आधेने संभांध ते छा काने पगने उपात्री नाभवा आहे छाय छे. 'अद्वर्षा-अथवा' कार 'बद्धमंत्रडक्ते-बद्धमंत्रोत्वर्ततम्' याभडा काने भांधने अत्ररा खायड ढंडने येःग्य काने छे. 'अबि तेयसाभितावणाणि-अपि तेजसाभितावणाणि-अपि तेजसाभितावणानि' कथवा कार्यथी काल्याने थेःग्य काने छे. 'च—च' काने 'तिव्हिय खारसिंचणाइं-तक्ष्यित्स खारसिंचनानि' तेना कांगने छेदन डरीने तेना छपर भीड़ 'खलरावदाइप ढंडने येःग्य काने छे. सरका।

સૂત્રાર્થ --- આ લાકમાં સ્ત્રીસંગમ કરનાર લાકોલ હાથ, પગ આદિ અંગેક ક્રાપી નાખવામાં આવે છે અથવા ચામડી અને માંસ કાપવામાં આવે છે. પરસ્ત્રી - परस्रीसंपर्ककर्तारं ज्वलयति गाजपुरुषः, (च) च-अथवा (तन्त्रिय खारसिंचणाई) तक्षयित्या क्षारसिंचनानि, शरीरं तक्षयित्या लवणं तत्र मिलपतीति ॥२१॥

टीका—इह लोके परस्रीमां संगमकारिणों ये तेपाम्, हस्तपादच्छेत्।य=
हस्तपादयो\*छेदनमपि भवति । तयाकारिणां हस्तौ पादौ छिग्नेते 'अहुवा' अथवा
'बद्धमंसउवरंते' वर्धमांसीत्कर्त्तनमपि भवति । 'मित्रे' अवि च 'तेजवा अभितावणाणि' तेजसा विद्वा अभिताप्यते राजभटेः। टिडिय सार्शियणाहं च' तक्षीयत्वा क्षारसेचनानि=अक्षित्वा तदुपरि क्षारेण लक्षणेन गात्रं सिंचिति । परिक्षियं भुंजमानानां हस्तायत्थयस्वण्डनम्, गांसीत्कर्त्तनम्, सेजसाऽभितापनम्, क्षारसेचनादिकं च कियते उद्देतितेः स्रीपंयन्तिभिः राजद्रतेषी । इमे लेकिका दण्डा
सम्पकं करनेवाले पुरुष को लोग जला देते हैं और उसकी चम्छी
पर लक्षण छिडकते हैं ॥११॥

टीकार्थ—परस्त्री संगम करने वाले पुरुष के इसी लोक में हाथ और पग काट ठिये जाते हैं अथवा चमड़ी और मांस काट लिया जाता हैं। राजकीय कमैचारी उन्हें आग में तपाते जलाते हैं। उनका चमड़ा छीलकर उस पर लवण छिड़कते हैं।

अभिमाय यह है कि परस्त्री का उपभोग करने वाले पुरुषों के हाथ पग का छेदन किया जाता है मांस काटा जाता है, आग में जला दिया जाता है और चमडा उतार कर उस पर लवण छिडका जाता है। उत्तेजित हुए स्त्री के संबंधी जनों द्वारा अथवा राजपुरुषों द्वारा ये दण्ड

સાથે કામલાગ સેવનારને કચારેક જીવતા બાળી નાખે છે, અથવા તેમની ચામડી કાપીને તેના પર મીઠું છાંટવામાં આવે છે. ાાવવા

ટીકાર્થ — પરસ્ત્રીની સાથે સંભાગ કરનાર પુરુષના હાય, પગ માદિ મંગે! છેડી નાખવાની સત્ત લાકા દ્વારા કરાય છે. એવા પુરુષની ચામડી ઉતારી નાખવામાં આવે છે અને તેના શરીરને છેડીને માંસને ખહાર કાઢવામાં આવે છે. રાજ્યના અમલદારા તેને જીવતા આળી દેવાની સજા પણ કરે છે, અથવા તેની ચામડી ઉતરાડીને તેના ઉપર લવશુ બલરાવીને તેને ખૂબ જ પીડા પહોંચાડવામાં આવે છે.

આ લેહિમાં એવું તે અનેકવાર જેવામાં આવે છે કે પરસ્તીને ઉપલોગ કરનાર પુરુષને લેહિં જ કડક શિક્ષા કરતા હોય છે. તે સીનાં સગાસ બંધીઓ તે કામાંધ પુરુષને પકડીને સારી રીતે મારપીડ કરે છે ઉશ્કેરાડને કારણે તેના હાથ, પગ કાપી નાખે છે અથવા તેની ચામડી ઉતરહી નાખીને શરીર પર મીઠું કામરાવે છે. રાજપુરુષા પણ તે કામાન્ધ પુરુષને કડકમાં કડક સજા કરે છે. मनन्ति । पारलोकिकयातनायां तु नरकादिकं मनतीति सञ्जासमेन ममाणम् । तरमादात्विद्यार्थिना स्वीसंबन्धो नितरां हेन इति ॥२१। म्लम्—अदु कंउणाणासञ्जेदं कंठेच्छेदणं तितिकेखंति।

इति तत्थ पावसंवित्ता न य विति धुणो न कीहिति॥२२॥ छाया--अय वर्णनासिकान्छेदं कण्डन्छे(नं तितिक्षत्ते ।

इति तत्र पायसन्तप्तरः न च हुनते न पुनः कस्थ्यामः ॥२२।

अन्तर्यार्थः - (पानसंबन्धः) पानगन्तप्तः ( ति) इति इहस्रोक्ते (कणनासच्छेदं) कर्णनासिकाछेदं तथा (कंठच्छेदणं विक्षिकंतिः) कण्ठच्छेदनमपि विविक्षन्ते सहन्ते (न य विति) न च खुःते (व पुणो काहिति) न पुनः करिष्याम इति ५२२ ।

इसी लोक में दिए जाते हैं। परलोक में उनको नरक आदि में जाना पड़ता हैं। वहां कैसी कैसी पात्रगएं भुगतनी पड़ती हैं, इस विषय में तो शास्त्र ही प्रमाण है। अतएव आस्महित के अभिलाबी पुरुष को स्त्री का सम्पर्क सर्वथा ही त्याग देना चाहिए॥२१॥

शब्दार्थ--'पापसंत्तता-पाइसंत्रसाः' पानी पुरुष 'इति-इति' इस लोक में 'कण्यतासच्छेदं-कर्णनासिकाछेदं' कान और नाक का छेदन तथा 'कंठच्छेदणं तितिक्खंति-कण्ठच्छेद्दनं तितिक्षाते' कंठ-गछे का छेदन सह छेते हैं 'न य चिति न च हुदते' परन्तु वे ऐसा नहीं कहते कि 'न पुणो काहिति-न पुतः करिष्याम इति' अब हम किर से पाप नहीं करेगें । २२॥

अन्द्रपार्थ-पाप से संतप्त पुरुष इस लोह में कान और नाक का

કાઇ કાઇવાર તો તે પરસાંખામીતે જીવતા આળા કે છે. આ બધા દંડ આલાકના છે. પરલાકમાં પણ તેને દુઃખ જ ભાગવવું પડે છે. નરકગતિ પામીને તેને કેવી કેવી યાતનાએક વેઠવી પડે છે, તે બાબત તેક શાસ્ત્રામાંથી જાણી લેવી જોઇએ. તેથી આત્મહિતની અભિલાય રાખનાર પુરુષે સ્ત્રીના સંપક્રના તેક સર્વથા પરિત્યાંગ જ કરવા જોઇએ કારયા

श्रण्डार्थ — 'पावसंतत्ता-पापसंतताः' भाषी पुरुष 'इति-इति' आ जगतभां 'कण्णनासक्छेदं-कर्णनासिकाक्छेदं' अन अने नाअनं छेडन तथा 'कंठच्छेदंणं तितिकखंति-कण्ठक्छेदनं तितिक्षन्ते' अठ अहता अणानुं छेडन सहन अरी है छे. 'न य बिति-न च बुकते' भरंतु तेओ। ओहं नथी अहता छे 'न पुणो काहिति-न पुनः करिल्याम इति' हवेथी हुं इसी भाष नहीं अहं गरशा

સૂત્રાથ - મૈશુનસેવન કરનારા પાપી લોકા આ લોકમાં કાન, નાક અને

#### समयार्थयोधिनी टीका प्र. थु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीषद्दनिह्रपणम्

440

टीका--'पानसंत्रा' पापसन्तप्ताः-पापेन कर्मणा संतप्ताः 'इति' इति-इह लोके इहैव जन्मनि 'कण्णनासच्छेदं' कर्णनासिकाच्छेदं-कर्णनासिकयोक्छेदनं कंठ च्छेदणं तिविक्खंति' कण्ठच्छेदनं ति जिल्लानते-दण्ठच्छेदनं च तितिक्षन्ते सहन्ते । 'न य विति' न च बुवरे 'न पुणो काहिति' न पुनः करिष्याम इति-एवंभूतं पापानुष्ठानं न पुनः करिष्याम इति नैत वदन्ति । ऐहिकपार्त्छोकिकयातनामनु-मवन्तोऽपि ताहशदुक्ततं कर्मभ्यो निवृत्ति नैश लक्षन्ते । पापिपुरूपः पापकरणे अनेकथा विविधिविधंकर्णनासि होन्छेत्रादिकं नारकोऽपि न सती निवर्त्तनते । अहो महदाधर्य विविश्तं च महत्वहेद । इत्राह्यमिति । २२।।

छेदन तथा कंठ का छेदन सह छेते हैं किन्तु यह नहीं कहते कि 'अब हम पुनः ऐसा नहीं करें गें॥२२॥

टीकार्थ--पापी पुरुष इसी छोक में कान और नाक का छेदन सहन कर छेते हैं, कंठ का काटा जाना भी सह छेते हैं परन्तु ऐसा नहीं कहते कि-'ऐसा पापकार्य फिर नहीं करूंगा'।

इह परलोक संबन्धी यातनाओं (दुःखों) का अनुभव करते हुए भी वे उन दुष्कृत्यों से विरत नहीं होते हैं। पानी पुरुष पान करके कान-नाक करने आदि की विविध पकार की वेदना को सहन करते हुए भी उससे निवृत्त नहीं होते। आह! कितने आश्चर्य का विषय है! महामोह का कैया साम्राज्य है। १२॥

ગળાતું છેદન સહન કરી લે છે, પરન્તુ 'કરી એવાં પાયકમાં હું નહીં કરું,' એલું કહેતા નથી. શરરા

ટીકાર્ય — પાપી લાેકા (કામામિથી તમ કામાન્ધ પુરુષો) આ લાેકમાં ગમે તેવાં કહાે સહત કરી લે છે — તેમના કાન, નાક આદિ છેદવામાં આવે અથવા તેમતું ગળું કાપી તાખવામાં આવે, તાે પણ સહન કરી લે છે, પરન્તુ 'હું' હવે કદી પણ આવું પાપકમેં નહીં કરું,' એવું વચન ઉચ્ચારતા નથી

મા લાક અને પરલાક સંખ'ધી યાતનાઓના અનુભવ કરવા છતાં પણ કામાન્ધ માણુસા અખ્રદ્ધાના સેવનરૂપ દુષ્કૃત્યથી તિવૃત્ત થતા નથી. પાપી પુરુષો કાન, નાક આદિ અંગાના છેદનથી સહવી પડતી વેદનાઓ સહન કરવાનું પસન્દ્ર કરે છે, પણ પાપકર્મીથી નિવૃત્ત થવાનું પસન્દ્ર કરતા નથી. આ વાત કેવી આશ્ચર્યજનક છે! મહામાહનું કેવું સામા∞ય વ્યાપેલું છે! શરરાા

# प्रम-सुत्तैमेयमेवसेगैसिं इत्थिविदेइ हु सुंयवखारं। प्रवेषि की विद्ता वि अदुंवा कस्मुणा क्षेत्रक्रोति॥२३॥ छाया--श्रुतमेडदेवमेकेषां स्रीवेद इति हु स्मास्यातम्।

एनमित सा उक्तराऽपि अथवा कर्मणा अपनुविधित । २३॥

अन्वयार्थः -(एवं) एतत् (६वं) एतय् (छुतं) शुरुं यत् लीलंक्कों अहादोवायेति तथा (एनेसि) एकेपां वैशिकः विकानां ग्रायनसायं) स्वः रूपातए- छु दु कवतं (इत्थी- पेदेश स्त्रीचेद इति एकेपां श्लीचेद विदां स्थाख्यातिष्ठि (तः) तः = लियः (एवं वदि- ता वि) एअसुक्तवापि (अदुवा) अवस्त तथापि (क्रम्युवा अवहर्तेति) कर्षणा अपकुर्वन्तीति- विपरीतमाचरम्तीति ॥२३॥

शब्दार्थ--'एवं-एकम्' इस प्रकार 'सुनं-शुन्ग्' स्त्री संपर्क महा-दोषजनक है ऐसा मैंने सुना है :तथा 'एगेसि-एकेषां' कोई कोई का 'सुपत्रसायं-स्वारुपातम्' सम्पर्क कथन है 'इत्थीयेदेइ-स्त्रीवेद इति' कामशास्त्र का यह कथन है कि 'ता-तः' स्त्रियः 'एवं विद्त्ता बि-प्यमुक्त्वापि' अब मैं ऐसा नहीं करूंगी ऐसा कहती है 'अदुवा-अथवा' तो भी 'कम्मुणा अवकरेंति-कर्मणा अपक्रुवेन्ति' उससे विपरीत आचरण करती हैं ॥२३।

अन्ववार्थ—इमने ऐसा खुना है कि कियों का सम्वर्ध अहान दोव का कारण होता है। किन्हीं वैदिक आदि का ऐसा कहना है कि 'अब में इस प्रकार का पाप नहीं कहंगी?' ऐसा कह कर भी पुना विपरीत आच-रण करती हैं।।२३।

शण्दार्थ — 'एवं -एवल्' भा दृति 'हुतं-श्रुतम्' सांशल्युं छे. अर्थात् िश्रीने सांपर्ध महादेशावह छे, तेम में सांजल्युं छे, तथा 'एगेबि-एकेवां' है। छे हे। हिंतुं 'सुयक्कायं-स्वाल्यातम्' सम्बद्ध हथन छे. है 'ता-ताः' स्वीमा 'एवं वित्ता वि-एवमुक्त्वा पि' हुने पक्षी भाम हरीश नहीं छेतुं हुहै छे. 'खदुवा-अथवा' ते। 'कस्मुणः अवस्रे ति-हर्मणा अपकुर्वन्ति' से हथनथी श्रुही क रीतनुं आथरण् हरे छे. ११२ हा।

સૂત્રાર્થ — ખમે એવું સાંસહદું છે કે અંગોના સંપર્ક મહાન્ દેશના કારણ રૂપ ખને છે. કેલ્ઇ કાઇ સ્ત્રિએ: એવું કહે છે કે 'હવેથી હું એવું દુષ્કૃતા નહીં કરું,' પરન્તુ એવું વચન આપ્યા બહુ પણ તેઓ વિપરીત આચરબુ જ કરતી રહે છે. હરકા

टीका--एयं एवं सुतं=एतत् स्वीचरित्य एउम्-ऐडिक पारलीकिकदुःखमद-मिति बाखेभ्यः गुरुवसृतिगदापुरुपाणां गुरुवत् श्रुविदि । 'एगेर्डि' एकेषां सुय-क्लायं' स्वारुपातम् श्रुप्तुत्यनम् । 'द्रस्थिपे देव हु' स्वीवेदद्वि हु=स्वीवेदः काम बासम् । तस्पापि-एवपेव कथ्यम् , यत् स्विषः स्वभायदश्यपणा दुःलद्यापिन्यः कथ्यकारिण्यश्चेति । 'तः' ताः=स्विषः 'एवंपि वदिक्तावि' एवपपि ता उक्तवा= अतः परं तुष्कृतं वर्म न कविष्यामः, इत्युक्त्यापि 'कम्बुणा' कर्मवा-क्रियथा 'अवकरे'ति' अपकुर्विनत विरूपमाचरन्ति । अथवा पतिविक्षण 'रवीकृत्य तस्य पत्युरे-वापकारं स्वीनत ।

स्त्रीणां हृदयं दर्पणान्दर्भतं ग्रुखनिय दुश्रोह्यम् ' भागः पर्यतमार्भः इव विषमः, विच प्रष्करपलाशस्थितजलविन्दुस्यि तर्ग्यं नै ध्यः संतिष्ठने, किं बहुना विषक्ततेत्रः भवति

टीकार्य—स्त्रियों का सम्बन्ध इस लोक और ालोक संबंधी दुःख देने वाला है, यह हमने बाह्त्रों से गुरु आदि महापुरुषों के मुख से सुना है। कोई कोई ऐसा कहते हैं और कामबाह्त्र का भी यही कथन है कि स्त्रियां स्वभाव से ही चयल होती हैं, दुःखदायिनी होती हैं और कपटकारिणी होती हैं। वे स्त्रियां 'इसके पश्चात् दुष्कमं नहीं कह गी' इस प्रकार वह कह के भी विषरीत ही आपरण करती हैं अथवापति की शिक्षा को स्वीकार करके पति का ही अप कार कर बैठती हैं।

स्त्रियों का छाइय द्रिण में झलकने बाले मुख के समान दुर्शा है। पकड में आहे बाला नहीं हैं। उनका भाव पर्वेतीय मार्ग के समान विषम होता है। उनका वित्त कमल के पत्र पर स्थित जल के बिन्दु के

ટીકાર્થ—િએ મોના સમ્પર્ક આ લાક અને પરલાકમાં દુ:ખજનક શક પરે છે, એવું અને શારદામાંથી ગુરુ આદિ મહાપુરુષોને સુખે શ્રવણ કશું છે. કાઈ કાઈ લાકા પણ એવું જ કહે છે, અને કામશાસમાં પણ એવું જ કહ્યું છે કે સિએંગ સ્વભાવે ચાંચળ, દુ:ખવાવિની અને કપટકારિણી હાય છે. 'હવેશી કરી કકી પણ દુષ્ટ્રત્ય નહીં કરૂં.' એવું વયત આપીને તુરત જ વચન ભંગ કરતાં તે સંકાય અનુસવાી નથી–ફરીથી એજ દુષ્ટ્રત્ય આચરત્રા લાગી જાય છે. અથવા એવી દુરાચારી સો પતિ હારા જે શિક્ષા કરવામાં આવે તે સ્ત્રોકાર્ય લઇને, પતિના દ્રોક કરવાનું ચલ્લ જ રાખે છે.

જેવી રીતે દર્પશ્રુની અંદર દેખાતાં મુખના પ્રતિબિંબને પકડી શકાતું નથી, એજ પ્રમાણે સીના હુદયને (મનાલાવાને) જાણી શકાતા નથી. સિએાના મનાસાવા ગિરિમાર્ગના સમાન વિષમ હોય છે. તેતું ચિત્તા કમલપત્ર પર

स्त्रकृता हु स्

स्त्री । तदुक्तं कामशास्त्र—

'दुर्पाद्यं दृदयं यथैत वदनं यहर्पणान्तर्गतं, भावः पर्वतमार्गदुर्गविपमः स्त्रीणां न विद्वायते । चित्तं पुष्करपत्रतोषतरलं नैकन्न संतिष्ठते

नाथों नाम विषांकुरैरिय लता दोषैः समं वर्धिताः॥१॥' इस्यादि ॥२३॥ म्लम्-अन्नं सेणेण चिताति वायाँ अन्नं च कम्मुणा अन्तं।

तंम्हा णें सदेंह भिक्तियु बहुमार्थाओं इत्थिओं णर्श्वागरशा

छाय:--अन्यन्धनसा चिन्तयन्ति वाचाऽन्यच् कर्मणाऽन्यत् । तस्मात्र श्रद्दधीत श्रिक्षः वहुगायाः खियो ज्ञास्त्रा ॥२४॥

समान चंचल होता है। यह एक जगह पर स्थिर नहीं रहता। अधिक क्या कहा जाय स्त्री दोषयुक्त विपलता के समान होती है। काम-शास्त्र में कहा है-'दुर्शास्त्र हृदयं यथैत वदनं यहर्पणान्तर्गतं'

'स्त्रियों का हृद्य उसी प्रकार दुर्यास होता है जैसे द्र्यण में प्रति-विम्बित मुख । उनका भाव पर्वन संबंधी मार्ग के समान विषम होता है, उसका पता लगाना कठिन है। उनका चित्त कमल के पन्न पर स्थित जल के समान तरल (चंचल) होता है। यह एक स्थान पर स्थिर नहीं रहता। इस प्रकार नारी संपमियों के लिये दोयों से युक्त विष की लता के समान है।।२३।।

दाहरार्थ--'मणेश-मना।' स्त्रिया मन से 'अलं-अल्यत' दूसरा 'चिते ति-चिन्तयन्ति' सोचती हैं 'दाया-वचसा' वाणी से 'अलं-अल्यद

રહેલા જળબિન્દુના સમાન ચાંચળ હેાય છે. તે કદી એક જ વસ્તુમાં સ્થિર રહેતું નઘી. અધિક શું કહું!

સ્ત્રી વિષલતા સમાન દોષયુક્ત હોય છે. કામશાસ્ત્રમાં પહુ સિયો વિષ એલું કહ્યું છે કે—'હુર્પાદ્ય हृदयं यथैव बदनं यहर्पणान्तर्गतं' ઇત્યાદિ—

'જેવી રીતે દર્પણમાં પ્રતિબિબિત મુખ દુર્ગાદ્ધ હોય છે, એજ પ્રમાણે સિમોનું હુલ્ય પણ દુર્ગાદ્ધ હોય છે, તેમના મનાલાવા પર્વતીય માર્ગના સમાન વિષમ હાય છે, તેથી તે ભાવાને સમજવાનું દુષ્કર ગની જય છે. તેનું ચિત્ત કમલપત્ર પર સ્થિત જલના સમાન તરલ (સંચળ) હાય છે, તેથી તે એક જ સ્થાન પર સ્થિર રહેતું નથી. તેથી જ નારીઓના સમાગમ સંચમી પુરુષોને માટે કોષોથી સુક્ત વિષલતા સમાન સમજવા. 11ર311

शण्डार्थ — 'मणेण-मनसा' खिरी भनधी 'अन्तं-अन्यत्' शीशू' क 'चिते'ति --चिन्नयन्ति' विश्वारे छे- 'वाया-वचमा वश्वतथी 'अन्तं-अन्यत्' शीशू' क ४६

२६१

# समयार्थेबोधिनी टोका प्र. धु. ब. ४ उ. १ स्त्रीवरीयह निरूपणम्

अन्तर्यार्थः - (मणेग) भनसा (अन्तं) अन्यत् (चिते ति) विन्तयन्ति (दाया) वचसा (अन्तं) अन्यत् वद्ति (कम्युणा अन्तं) कर्षणा अन्यत् कुर्वन्ति (तम्हा) तस्मात् कारणात् (बहुमाया इत्यिओ णचा) वहुमायाः स्त्रिय इति ज्ञात्वा (भिक्खू) भिक्षः मुनिः (ण सदद) न श्रद्धीत स्त्रीपु श्रद्धां नैत्र कुर्थादिति ॥२४॥

टोका-'मणेण अनं विते'ति' पातालीदर्शभीरेण मनसा अन्यत् विन्तयन्ति। 'वाया अनंन' अत्रणमात्रमधुरया विपाकदारुणया वा वाचा ततोऽन्यद् बद्न्ति। 'कम्मुणा अन्नं' कर्मणा चाऽन्यमेत्र भजती। अतिगंभीरयनसा किम्प्यन्यदेव चिन्तयन्ति, अर्थात् अत्रणमनीद्ववचनेन किम्प्यन्यदेव वदन्ति। कर्मणानुष्ठानेन और ही कहती है 'कम्मुणा अन्नं- कर्मणा अन्यत्' और कर्म से और ही करती है 'तम्हा-तस्मान्' इस कारण से 'घष्ट्रमायाओ इश्यिमो णच्चा-बहुमायाः स्त्रियः ज्ञात्वा बहुत पर्यावाली स्त्रियों को जानकर भिक्खु-भिक्षुः' मुनि 'ण सदद-न श्रद्धधीत' अगमें श्रद्धान करे ॥२॥। अन्वयाध-स्त्री मन से अन्य कोचनी है वचन से अन्य बोलती है कर्म (कार्य) से कुछ अन्य ही करती है। अत्रण्य स्त्रियां बहुत माया-

चारिणी होती हैं, ऐसा जानकर मुनि उन पर श्रद्धा न करे ॥२४। टीकार्थ —स्त्री अपने पाताल के समात्र शंभीर मन से कुछ और ही सोचती हैं, केवल सुनने में मणुर किन्दु लिपाक में भयानक वाणी से कुछ और ही कहती है तथा कम (कार्य) के कुछ और ही करती है।

छे 'कन्मुणा अन्तं-कर्पणा अन्यन्' ताश कर्पणी शिशु' क करे छे. 'तन्हा— तस्मात्' ते कारेखे 'बहुनायाओ इत्थिओ नचा—प्रदुमाणा खिया झात्वा' श्रिशेनि अविक भाषाची सम्छने 'निक्लु-सिशुः' सुनिक्षे 'ण सह्ह—न श्रह्मीत' तेकाभां निश्वास न करे. ।.२४॥

સ્ત્રાર્થ – સ્ત્રી મતમાં ટ્રેક્ટ એક પ્રકારના વિચાર કરતી હૈ.ય છે, વચન દ્વારા જુદું જ બાલતી હૈ.ય છે એને ક્ર.યા દ્વારા વળી અન્ય જ ફેક્ઇ કાર્ય કરતી હૈાય છે! આ પ્રકારે સ્ત્રીએક મત્યાત્રારિણી હૈાવાથી મુનિએ તેમના વિશ્વાસ રાખવા જોઇએ નહીં હરદા

ટીકાર્ય -- સ્ત્રી તેના પાતાલ જેવા ગંભીર મનમાં કંઇ જુદું જ (વાલ્યાથી વિપરીત) વિચારતી હોય છે, માત્ર સાંભળવામાં મધુર લાગે પણ જેના વિપાક ભયંકર હાય એવું જુદું જ (વિચારાથી વિપરીત) તે આલતી હાય છે, અને વાણી અને વિચારાથી જુદું પડે એવું કંઈક કરતી હાય છે. આ રીતે તેના વિચારા, વાણી અને કાર્યોમાં એકરૂપતા હોતી નથી. તે

रहर

किमिप अन्यदेव कार्य कुर्विति । यन्मनसा चिन्तितं उच्च ह्युवते । यद् ब्रुवते तच्च कुर्विन्त किन्दु सर्व विपरीतमेव सगाचरन्तीति भावः – 'कम्हा' तस्त्रात् 'बहुमापाओ इत्थिओ' चहुमायाः ख्रियः इति 'णच्या' ब्रात्वा 'भिक्ष्यू' भिक्षुकः 'ण सद्दर' न श्रद्यीत तासु श्रद्धां न कुर्यात् ॥२४॥ मुल्म - जुंबह समाणां बूर्या विचित्तिलंकारवृत्थगारणा पशिहित्ता।

विरतौ चरिस्सहं रुक्श्वं धम्भैमाइक्ष्यं श्रे भयंतारो ॥२५॥ छाषाः-युवतिः श्रवः श्रूयात् विविधाऽलंकात्वस्नकाणि रश्चियः। विरता चरिष्याम्यहं रूक्षं धर्मणावस्य नः अय्यातः ॥२५।

अपने अत्यन्त गंनीर मन से कुछ और ही सोयनी है। श्रुतिस्खद वचनों से कुछ और ही कहती है और कर्म से छछ और ही करती है। जो मन से सं.चशी है से कहती नहीं और जो कहती है सो करती नहीं। वह सब विपरीत ही आवरण काती हैं।

अतएव स्त्रियां बहुत मायावारिणी होती ई ऐसा जानकर साधु उन पर श्रद्धा न करे।

यहां लौकिक दवन भी कह छेने चाहिए॥२४॥

शब्दार्थ--'जुबह-युवतिः' कोई युवाबस्या संरम्न स्त्री 'विचित्ता-लंकारबस्यमाणि परिहित्ता-विचित्रालंकारधस्त्राणि परिधाय' चित्रवि-चित्र अलङ्कार और वस्त्र पहनकर अमण के समीप में आकर 'समणं बूपा-अमणं जूद त्' साधु से कहे कि 'भवंशारो-हे भवजातः' हे भय से रक्षण करने वाले सायो ! 'अहं ित्ता-अहं विस्ता' मैं अब

ગનમાં જેવું વિચાર છે તેવું કહેવ ને બદલે જુદું જ કઇક કહે છે. વળી તે મનમાં જેવું વિચાર છે અથવા વાણીયી જેવું કહે છે, તેના કરતાં જુદા જ પ્રકારનું આચરસ્થ કરે છે.

આ પ્રકારતું સ્ત્રિમાતું વર્તાત હૈય છે. તે કારવે સ્ત્રિયોને માયાચારિણી કદી છે. તેથી મુતિએ સ્ત્રિયોને માયાચારિણી સમજીને તેમના પર બિલકુલ શ્રદ્ધા રાખત્રી જોઇએ નહીં. ૧૨૪૫

श∘टार्थं — ज़िवइ-युवितः' युवावस्थाव.णी ठेाई स्त्री 'विधित्तालंकारवत्था गाणि परिहित्ता–विचित्रालंकारवस्त्राणि परिधाय' यित्र विथित अक्षांकार अने वस्त्री पडेरीने श्रमणुनी पासे आवीने 'समणं तृत्या श्रमणं तृत्यत्' साधुने कडे के-'भयंतारो-हे भयत्रातः' डे लयशी रक्षणु करनार साधा ! 'अहं विद्दान

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. य. ४ उ. १ स्त्रीपरीपहनिरूपणम्

अन्वयार्थः-(जुन्दः) युवितरिभनवयौदना (विचित्तःलंकारवत्यगाणि परिहित्ता) विचित्रालंकारवेखाणि परिधाय अमणसमीपमागत्य (समर्थ वृया) अमणं मित-वृयात् (मर्यतारो) हे भयत्रातः (विरता) विरता संज्ञातात् (रुक्तं) रुक्षं संयममहं चरिष्ये अतः (णे) अस्त्रमण्म् (धम्मनाद्वल) धर्मनाचक्ष्य=बर्भीयदेशं क्रुरु इति ॥२५॥

टीका-- 'जुद्द' युवितः - अभिनवधौदना मनोरमा 'दिवित्तालंकारवत्यमाणि परिदियः' विविद्यालंकारवत्यमाणि परिदियः विविद्यालंकारवत्यमाणि परिदियः विविद्यालंकारवत्यमाणि परिद्याय - जिल्ह्याणाः प्रद्यात्य पद्याये प्रदान विविद्या । स्वतं अन्वत्याले विरक्षा । स्वतं पदिवार्थ नामृक्ष्योऽपि सु पतिक्र्याचरित । स्वती विरक्षा पंचानेषय पालिपिक्समि इति सय निथयो जातः । अतो 'सरंतारो' हे सय-पहिचये पहिचयन से विवक्त होकर 'क्ष्यां-रूक्षं' कंष्यम का 'विरिक्त-आचिर्क्यं पालन कर्ल्यो जे-अक्तक्यम् मुखाको आप 'अस्ममाहवस्त-धर्ममाचक्ष्य' धर्म का उपदेश करें ॥२६॥

अन्यवार्ध नवर्षेत्रना स्त्री विचित्र अलंकारों और वस्त्री को घारण करके अमग के समीप आकर उससे कहे हे अग से रक्षा करने वाछे, मैं संप्तार से जिस्ता हो चुकी हूं। संपन का आचरण कहंगी। मुझे धर्म का उपदेश फीजिए॥२५॥

टीकार्य--कोई स्त्री नचयुवित हो और वह विलक्षण प्रकार है बस्त्रों एवं आमुषण से सजकर, श्रमणों के पास आवे और कपट-पूर्वक कहे कि-में संसार से विरक्त हो चुकी हं। मेरा पति अनुक्त्त नहीं वरन प्रतिकृत आचरण करता है। अतएव मैंने निश्चय कर लिया

खह विस्ता' हुं क्षेत्रे गुरु अधानधी विरक्ष्त थर्धने 'ह्रक्सं-रूक्षम्' संयमनु' 'बिस्सं-ब्राचरिष्ये' आधरणु क्ष्रीशः 'जे-प्रस्त्रभ्यम्' भने आप 'धम्ममाङ्कस्त्र -धर्ममाचक्ष्त्र' धभ'ने। ७५६श करेः सरपाः

સૂત્રાર્થ — કઠાચ કે.ઇ નવચીવના સ્ત્રી વિવિધ વસ્ત અલંકારા ધારણ કરીને સાધુની પાસે અલીને એવી વિનંતી કરે કે 'હે સંસારલચર્ચા રક્ષણ કરનારા મુનિ! હું સંસારચી વિરક્ત થઇ ગઈ છું. હું સંયમની આરાધના કરીશ. આપ મને ધર્માપદેશ કરાે' તાે પણ સાધુએ તેનાં વચનામાં શ્રદ્ધા મૂક્ષી નેઇએ નહીં.

ટીકાર્ય-કેાઇ નવતીવના સ્ત્રી વિવિધ આભૂષણો તથા સુંદર વસ્ત્રો વડે બનીઠનીને સાધુની સમીપે આવે અને કપટપૂર્વક આ પ્રકારનાં વચના બાલે કે 'મને આ સુંસાર પર વૈરાસ્ય આવી ગયા છે. મારા પતિ મારી સાથે પ્રતિકૃળ અધ્યરણ भातः ? संसारमयात् रक्षक छुने ? मधं 'घम्मं' धर्म-चारित्रवर्मम् 'आइक्खं' आचश्च=कथय, उपदेशं देहि । भयानकोऽयं संसारः, अस्मान्मे त्राणं कुरु इत्यादि वचनं कथयति । एतत्कथनमिनि एकासां व्यामोदायैव साध्नाम् न तु सत्त्रतः मितिपादनम् इति ॥२५॥

मुल्म-अदु सं तियापदार्णं गहैतंति संहिन्मिणी व सम्मणाणं। जतुकुंभे जहाँ। उवैकोझ संवासे विदू विसीयेका ।२६॥ छाया--अथ आदिकापनादेन अहनस्थि साथिकी च अम्लानाम्। जदुकुमो यथा उपज्योतिः संवासे विद्वानिवीदेन ॥२६॥

है कि सबसे विरत होकर अस सं स का पातन करूं। हे संसार अय से रक्षण करने थाले छने ! छुझे चाल्लियम का उपदेश की जिये। यह संसार भयानक है। इसके छुझे अचाहए। इत्यादि वचन बहती है तो उसका यह कथन साधु को यहकाने के लिये ही समधाना चाहिए। उसमें वास्तविकता नहीं होती।(२५)।

शब्दार्थ--'अयु-अथ' उपयुक्त कथन के अनन्तर 'साविधापवा-एणं-श्राविकापवादेन' आविका होने के बहाने से स्त्री साधु के निकट में आती है 'समणाणं-श्रमणानां' श्रमणों की 'अहमंदि साहिमणी--अहमस्म साधिमणीं में माधिमणी हु ऐसा कहकर भी साधु के पास आती है 'जहा उवज्जोह-यथा उपज्योतिः' जैसे अन्ति के निकट 'जतु-कुंभे-जतुकुंभः' ठाख का घड़ पियल जाता है इसी प्रकार 'विद्-विद्यान'

કરે છે. તેથી આ સંસારના મેહિમાયાના ત્યાળ કરીને સંચમ શ્રહ્યા કરવાના મેં નિશ્ચય કર્યો છે, હે સંસારભયથી દક્ષણ કરનારા મુનિ! મને ચારિત્ર ધર્મના ઉપદેશ દો. આ સંસાર ભયાનક છે, તેમાંથી મને અચાવા,' આ પ્રકારના વશ્ચના ભલે તે બાલતી હોય, પરન્તુ તે વચ્ચનાને તેથી માયાજળરૂપે સમછને સાધુએ તેના વિશ્વાસ કરવા જોઇએ નહીં. આ પ્રકારનાં વચના તા માત્ર કહેવાનાં જ હોય છે–તેમાં વાસ્તવિકતા હોતી નથી મારપા

शण्हार्थं—'अदु-अथवा' ઉपशुं इत ध्यन पछी 'साविधापवार्ण-आविका-प्रवादेन' श्राविधा है। वाना अहानाथी श्री साधुनी सभीपमां आवे छे. 'सम-णाणं-आमणानां' श्रमधोाने 'अहमंखि साहन्मिणी-अहमस्मि साधमिं जी' हुं साध-भिंधी छुं. अवुं धहीने पणु ते साधुनी पासे आवे छे. 'जहा उवज्जोइ-यथा उपज्योतिः' केम अञ्जिनी पासे 'अतुकुंभे-अतुकुंभः' साभने। घडे। पीजजी

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीयहनिरूपणम्

२६५

अन्वयार्थः—(अदु) अथ पश्चात् अथना इति ना (मानियापनाएणं) श्वानिका स्वादेन-श्राविकाल्याजेन (समणाणं) श्रमणानां युष्माकं (अहमंसि साहम्मिणी) अहमस्मि साविधिणी:—इति कथिरिया साधुप्रमीपमागच्छति (जहा उनज्जोइ) यथा उपज्योतिः—सम्मे:—समीपे (जनुकुंभे) जनुकुंभ इन (निद्) विद्वान् (संवासे) संवासे—सीएं रक्कें (विद्वीप् जनः) विधिदे । श्रीकलंबिहारी भवेत् , यणाऽग्निसमीपे लाक्षायटो विज्ञीन स्था स्त्रीसंपर्के साधुर्वि श्रव्यो भवति ॥२६॥

टीका-'अबु' अध समीवागमनान्तरम् अधवा इति वा अध='सानिया-पवाएणं' अपविकाधनादेज-अहं श्राविकान्ति इति कपटेन साधुतमीयमानत्य। 'समणापं' अपवाज लाइनाम् 'अहं एउडिन्डीं' जायसिनी अस्मि, साधुनां

विद्वान् दुरुष 'सं क्षेत्र-लंब ते' स्त्री के लम्पर्क में 'विसीएडजा-विकीदेत' चीतल विहारी हो अर्थे हैं अर्थात वैद्धा अधित के संसर्ग से घी पिघल जाता है वैद्धा ही रुधी के संपर्क से साधु की अप्र हो जाता है विरद्धा

अभ्वयार्थ--अभ्या कोई स्त्री आविका होने का बहाना कर के साधु के पास आती हैं। यह 'में आप की साथिकिणी हूं, ऐसा कहती है। किन्तु जैसे आंग्रा के सभीप स्थित लाख का घडा पियल जाता है। उसी प्रकार स्त्री के समार्क से साधु विभाद को प्राप्त होता है-शिधि-लाचारी हो जाता है।। स्व।

टीकार्थ--अध्या कोई स्त्री 'मैं आविका हूं' इस प्रकार का यहाना करके कपटपूर्वक साधु के स्वत्निकट आती है । वह साधु की साधर्मिणी

लय छे. એ જ प्रवाही 'विदू-विद्वान्' विद्वान् पुरुष 'संवासे-संवासे' सिथीना संपर्धभां 'विसीएन्ड:-विधीदेव' शीतक्षिक्षाः। धर्ध लय छे. अर्थात् केम अञ्चिता संपर्धश्री लाभ केशाशी लय छे. केक प्रभाही स्त्री संपर्धश्री साधु पह क्षण्ट थर्ध लय छे. ॥ २६॥

સૂત્રાર્થ—અધવા કાેઇ સ્ત્રી બ્રાવિકા હાેવાનું અકાનું કાઢીને સાધુની પાસે આવે છે. તે સાધુને કહે છે કે 'હું આપની સાધર્મિણી છું.' આ તો તેની કપટળળ જ હાેય છે. જેવી રીતે અગ્તિની પાસે પડેલાે લાખના ઘડાે એાગળી જાય છે, એક પ્રપાણે સ્ત્રીના સંપર્કથી સાધુ શિથિલાગારી અની જાય છે અને આલાક અને પરલાેકમાં દુઃખાના અનુભવ કરે છે.ાારદા

ટીકાર્ય — અથવા – 'હું શ્રાવિકઃ છું' એવું બહાનું કાઢીને કાેઇ સ્ત્રી કપટ-પૂર્વંક સાધુની પાસે આવે છે. તે સાધુની સાધર્મિ'ણી (સમાન ધર્મવાળી) સુરુ રેઇ साधर्मिणी थइनस्मीति कपटेन साधुनमीयमागत्य साधुं धर्मात् प्रस्वलयति । अयं भारा-स्त्रीणां संबन्धो महतेऽनयाय भरति साधुनाम् । साधोर्जानं तपःसंयमादिकं सर्वमिष स्त्रीसंपर्कात्सहसैत विनदयति। तदुक्तम्-

'तज्ज्ञानं तच्च विज्ञानं तत्तवः स च संयमः । सर्वमेकपदे भ्रष्टं सर्वया किमपि स्थियाः ॥१॥'

स्त्रीयानिध्यात पुरुषाणां अनर्थे परानं भनतीत्यत्र हष्टान्तं द्दीयति । 'जतुकुंभे' इत्यादि । 'जहा' यथा—उपज्योतिः, अग्निसभीपे लाक्षायटः घृत्यटो वा विजीयते । एवं स्त्रीणां 'संदासे' संदासे 'विज' विद्यान्—शास्त्रज्ञोऽि 'विसीएणना' विपीदेत । संयमाद्वष्टानं पति शिथिको भवेत् । तद्कम्—

(समान धर्म वाली) बनकर कपट से साधु को अट करती है। तात्वर्य यह है कि स्त्री का सम्पर्क साधुओं के लिये घोर अनर्थ का कारण बनना है। स्त्री के सम्पर्क से साधु का ता संग्रम अःहि सब कुछ सहसा ही नष्ट हो जाता है। कहा भी है-'तज्ज्ञानं' इत्यादि

'साधु का वह ज्ञान, वह विज्ञान, वह ता और यह संयम जा उसने अत्यन्त अम से दीर्घकालीन साधनों के द्वारा प्राप्त किये हैं, स्त्री के संप्तर्ग से वे सभी एकदम ही नष्ट हो जाते हैं।'

स्त्री के साकिष्य से पुरुषों का किस प्रकार अनर्थ में पतन होता है, यह बाद दछान्त द्वारा दिखलाते हैं-जैसे अग्नि के सभीप स्थित लाख का घट पिघल कर नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार द्वास्त्रज्ञ मुनि भी स्त्री के सम्पर्क से शिथिलाबारी हो जाता है। कहा है-'तम्राङ्गासमा' हत्यादि

ખનીને કપડથી સાધુને ભ્રષ્ટ કરે છે. આ કથતનું તાતપર્વ એ છે કે સિએાના સંપર્ક સાધુને માટે ઘેર અનર્થનું કારણ ખને છે. સ્ત્રીના સંપર્કને લીધે સાધુના તપ, સંયપ આદિ એકાએક નષ્ટ જ થઈ જાય છે. કહ્યું પણ છે કે-'તજ્જ્ઞાને' ક્ષ્યાદિ 'જ્ઞાન, વિજ્ઞાન, તપ, સંયમ આદિ વસ્તુએ! કે જે તેથે (સાધુએ) અત્યન્ત શ્રમ અને દીજકાલીન સાધના દ્વારા પ્રાપ્ત કરેલ હૈાય છે, તે અધું સ્ત્રીના સંસર્ગમાં આવતાં જ એકદમ નષ્ટ થઇ જાય છે.'

સીના સમાગમમાં આવવાથી સાધુતું કેવી રીતે પતન થાય છે. સ્ત્રીસમાગમ સાધુને માટે અનર્થનું કારણ કેવી રીતે અને છે તે સૂત્રકાર દેશાન્તદ્વારા સમજાવે છે~જેવી રીતે અગ્તિની સમીપમાં ગૂકેલા લાખના ઘડા પીગળીને નષ્ટ થઇ જય છે, એજ પ્રમાણે શાસ્ત્રન્ન મુનિ પણ સ્ત્રીના સંપર્કને લીધે શિથિલાચારી થઈ જાય છે. કહ્યું પણ છે કે-'તતાજીલ્લામાં' ઇત્યાદિ

#### समयार्थे बो चिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीयहनिरूपणम्

**૧**ફ૭ે

'त्राःक्षारसमा नारी घृत्कुम्यसदः युमान् । तस्माद् घृां च वर्दि च नैकत्र स्थापये द्वधः ॥१॥' इति ॥२६॥ स्त्रीसाक्षिये दोपान् पद्ध्ये तस्सगम्धननितं दोपं दर्शयितुमादः— 'जतुकुंमे' उत्यादि ।

म्बम्-जौतुकुंभे जोई उवगूढे आँसुऽभितत्ते णासमुवयाइ।
ऐतिरिधयाहिं अर्णगारा संवै।सेण णासमुवयाति॥२७॥
छाया--जतुकुम्म च्योतिरुग्व आश्वभित्रहो नाश्रमुप्याति।
एवं स्तीभिरनगाराः संवासेत नाश्रमुप्यान्ति॥२७॥

स्त्री प्रज्विति अंगारेके समान है और पुरुष छून के घड़े के समान है। अतएब बुद्धिमान पुरुष छून और अग्नि को एक स्थान पर स्थापित न करे 1२६॥

स्त्री की समीपता से होने वाले दोगों को दिखलाकर उसके संबन्ध से होने वाले दोष दिखाने के लिये कहते हैं —'जतुकुंभे' इत्यादि ।

श्रव्यार्थ--'जोइ उदग्ढे जतुकुंभे-ज्योतिरुपग्ढो जतुकुं मः' जैसे अग्नि से स्वर्श किया हुआ लाख का घडा 'आसुभिनत्ते णासमुद्रधाइ--आखभितत्तो नारामुप्याति' शीघ तस हो कर नष्ट हो जाता है 'एवं--एवं' इसी प्रकार 'इस्थियाहिं-स्त्रीभिः' स्त्रियों के 'संवासेण- संवासेन' सहवास से 'अगगारा-अनगाराः' अनगार-साधु 'णासमुद्रयंति-नाश-मुप्यान्ति' नष्ट हो जाते हैं अर्थात् चारित्र से प्रतित हो जाते हैं ॥२०॥

<sup>&#</sup>x27;સ્ત્રી પ્રજવિલ અંગારા સમાન છે અને પુરુષ ઘીના ઘડા સમાન છે. તેથી ખુદિમાન પુરુષે ઘી અને અગ્તિને એક જ જગ્યાએ એકઠાં થવા દેવા જોઇએ નહીં 'શરદા

અીની સમીપતાને કારણે ઉદ્ભવતા કેલ્યોને પ્રકટ કરીને હવે સૂત્રકાર તેના દ્વાખદ પરિણામા પ્રકટ કરે છે - જાનુજીમે' ઈત્પાદિ---

शण्दार्थं — 'जोइउवगृहे जनुकुंमे -ज्योतिहरगृहो जनुकुंमः'' केम अञ्निथी स्पर्शायेत लाभने। धरे। 'आमुभित्तते णासमुदयाइ - अत्ध्विमतत्तो नाशमुपयाति' किसेशा तपीने नाश पाने छे 'एवं - एवम्' त्येक रीते 'इस्थियाहि - स्त्रीभिः' सिथेशन 'संवासेण - संवासेण - संवासेण - सर्था साध 'क्षणगारा - अनगाराः' अनगार - साधु 'णासमुवयंति - नाशमु । यान्ति' नाश पाने छे. अर्थात् यारित्रथी पतित थर्ध काथ छे. ॥ २७॥

अन्त्रपार्थः—(नोइउत्रगृहे जतुकुंभे) ज्योतिस्वगृहो जतुकुंभः (शासुभितत्ते-णाससुपपाइ) आश्वभितसो नाशप्रपपाति (एवं) एवं (इत्थिपार्टि) स्त्रीभिः (संबा-सेण) संवासेन—सहवासेन (अगगारा) अनगाराः साध्यः (णासमुव्यंति) नाशपुप-पान्ति—चारित्रभ्रष्टा मवन्तीनि ॥२७॥

टीका-'नोइउवगृढे' ज्योतिरुपगृहः-ज्योतिया-अग्न्यादिता उपगृहः
संस्पृष्टः 'जतुकुं मे' जतुकुम्मः लाक्षाचटः 'आसुभितत्ते' अध्यभिततः-आधुषीधम्, अभिततः, तेजसा तापितो घटः। 'णाअमुक्याः' नाशमुपगळिति द्रवीभूय विनष्टो भवति। 'एवं' एवमेक 'अणगारा' अनगाराः-साधवः, नास्ति
अगारः गृहं येपां तेऽनगाराः! 'इत्यियादिं' लीभिः सह 'संवासेण' संवासेन 'णासं'
नाशं 'उत्यंति' उपयान्ति। कठिनसंपन्नपाळतं परित्यक्य शियळविहारिणो
मवन्ति। अथवा संयमादतिशयेन अण्टा एव भवन्ति। अहुकुम्भानामिनस्पर्शवत् साधूनां स्त्रीसंपर्कों नाशायेत्र भवति। तस्तात् स्वदिनःविंशा स्त्रीसंपर्कः
सर्वयेव त्याज्य इति मावः॥२७॥

अन्वयार्थ--अग्नि से स्ष्ट हुआ लाज का घड़ा बीब ही तस होकर विनाश को प्राप्त होता है। इसी प्रकार स्त्रियों के सहवास से साधुओं का विनाश हो जाता है-वे चरित्रयष्ट हो जाते हैं।।२७:।

टीकार्थ--लाख के घट को अग्नि से अडाकर के रख दिया जाय तो यह एकदम तपकर विनष्ट हो जाता है, इसी उलाव अजनार स्त्रियों के संवास से अर्थात् साथ रहते से नाम को गाम होते हैं अर्थात् कठिन संवम का स्थान करके शिथिलावारी यन जाते हैं या संपम से सर्वथा ही अष्ट हो जाते हैं। तहत्वर्थ यह है-जिसे अग्नि का स्पर्झ लाख के घडे के विनाश का कारण होता है, उसी अग्नि स्त्रीसम्पर्क

સૂત્રાર્થ — ખશિના સ્પર્ય પામતા લાખના ઘટા વર્ષાને શાહી જ વારમાં વિનશ્ટ થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે સિએના સહવાસથી સહ્યુંઓના પણ વિનાશ જ થઈ જાય છે-તેઓ ચારિત્રલશ્ટથઈ જાય છે. હરહા

ટીકાર્ય — લાખના લડાને અમિના ૨૫૧ થાય એવી રીતે રાખવામાં આવે, તો તે એકદમ તપી જઇને –પીગળી જઇને વિનષ્ટ થઇ જાય છે. એજ પ્રમાણે જે અણુપાર સ્ત્રીઓના સંપર્ક રાખે છે, અથવા તેમના સહવાસ કરે છે, તે પણ વિનષ્ટ જ થઇ જાય છે. એટલે કે તે અલુગાર કઠલ એવા સંયમના ત્યાગ કરીને શિયિલાચારી ખની જાય છે, અથવા સંયમના માર્ગથી સર્પયા લખેટ થઇ જાય છે. તાત્પર્ય એ કે કે જેવી રીતે અગ્નિનો સ્પર્ય લાખના ઘડાના

## समयार्थवोधिनी टौका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ क्षीपरीयहनिरूपणम्

मुरुष्-कुँबंति पावंगं कर्ममं पुँद्वा वेगेर्वमाँहिंसु। ेनो हं केरोमि पावंति अंकेसाइणी भेमेसेत्ति ॥२८॥ छाषा--कुर्वन्ति पावकं कर्म पृष्टा एके एवमाहुः।

नाहं करोिन पापिनिति अंकेश्वायिनी ममैपेति ॥२८॥

अन्तयार्थः-(एगे) एके-साध रः (पावगं) पायकं सावद्यं (करमं) कर्म (कुटबंति) कुर्वेति (पुट्टा) पृष्टाः परेण (एवमार्दिस्) एवमार्द्धः (अहं) अहं (पावं न करेमित्ति) अहं पापं न करोमीति (एसा) एपा स्त्री (मम) मम (अंकेसाइणीति) अंकेसायिनी इति वाल्यावस्थायां ममांक्ष्यायिनीति ॥२८।

साधुओं के विनाश का कारण होता है। अतएव आस्त्रहित के अभि लाषी को स्त्री का सम्पर्क सर्वथा स्थाग देना चाहिए।।२७॥

शब्दार्थ--'एगे-एके' कोई साधु 'पावगं-पापकं' पापजनक 'कम्मं-कमे' कमें 'कुव्वंति-कुर्वन्ति' करते हैं 'पुड़ा-एप्टहां' अन्य द्वारा पूछने पर 'एवमाहिंख-एवमाहुः' ऐसा कहते हैं 'अहं-अहम्' में 'पावं न करे-मिलि-पापं न करोभीति' पापक्रमें नहीं करता हूं 'एसा-एपा' यह स्त्री 'सम-सम' मेरे 'अंकेसाइणीति-अंकेश्वरायिनी' बाल्धकाल से ही मेरे उस्संग में सोती है अर्थात् मेरी कन्यका जैसी है ॥२८॥

अन्वयार्थ-- कोई कोई साधु पायकर्म करते हैं किन्तु दूसरे के पूछने पर कहते हैं 'में पायकर्म नहीं करता हूँ ।' यह स्त्री तो बाल्यावस्था से ही मेरी अंकेद्यायिनी मोद में खोने वाली थी॥२८॥

વિનાશનું કારણ બને, એજ પ્રમાણે સ્રીસંપર્ક સ ધુતા વિનાશનું કારણ ળને છે. તેથી અત્પ્રહિત અહતા સાધુએ સ્ત્રીના સંપર્કતો સપંથા ત્યાગ કરવા જોઇએ. ારણ

शण्डार्थ — 'वगे-पके' के शिव साधु 'प वगं-पापकम्' पापलनक 'क्रमं-कर्म' कर्म 'कुट्वंति-कुर्वन्ति' करे छे. 'पुट्टा-एट्टाः' शीक्रके। द्वारा पूछवामां आये त्यारे 'एवमाहिंसु-पवमांदुः' अंखं क्षेष्ठं छे. 'अहं-अत्म्'ढुं 'पाव' न करे-मिचि-पापं न करोमीति' याप कर्म करते। नथी. 'एसा-एषा' आ स्त्री 'सम-मम' मारा 'अंकेमाइणीति-अवेदश्यिनीति' शाह्यावरथाथी ल भारा शिकामां सुवे छे. अर्थात् मारी हीक्री लेवी छे. ॥१८।

સૂત્રાર્થ — કેઇ કોઇ સધુ પાયકર્મનું સેવન કરે છે અને જ્યારે કાઇ તેના ચારિત્ર વિષે સંદેહ કરે ત્યારે તે એવા જવાળ આપે છે કે 'હું પાયકર્મનું સેવન કરતા નથી, આ સ્ત્રી તા બાલ્યાવસ્થામાં મારી અ'કેશાયિની (ખાળામાં શયન કરતારી) હતી. હારડા टीका--'एने' एके-साधाः संतास्य भिषक्ता ऐहिकपारलीकिक क्षेत्रपात् स्यक्तमानसाः 'पावणे' पापम् 'कम्मे' कम् 'कुव्वंति' कुर्वन्ति । पुद्रा' पृष्टाः-गुरुभिः पृष्टाः सन्त एवमाहुः 'अहं पावणे' अहं पापं कम् न करोमि, नाइहमेवं कुलसमुत्यको यदेवं विधं कम् करिष्ये। 'एसा' प्या 'अकेसाइणी' अकेशायिनी कन्यासहशी पूर्वमासीत्। तदेषा मिष्य एवं करोति, किन्तु अहं विदितसंसारासार-स्वनावः माणाऽतिपातेश्व एकाहशं कुत्सितकृत्यं नैत करिष्यामि एवं मिष्या वचनं मरूपपति, इति ॥२८॥

प्रवृत्-वास्तरेस मंदैयं विश्विं जं च कडं अवर्जाणह भुजा। दुर्गुणं करेई से पावं पूर्यणकामो विसेन्नेसी॥२९॥ छाया—वास्त्य मान्द्यं द्वितीयं यत् च कृतमपत्रातीते भूवः। द्विगुणं करोति स पापं प्रानकामो विष्णोपी॥२९॥

टीकार्थ--कोई साधु, जो संसार में आसक्त हैं और इहलोक तथा परलोक संबंधी कर्मभय से रहित हैं, पायक्रम करते हैं, किन्तु जय उनके एक आदि उनसे पूछते हैं तो ऐसा कहते हैं कि में पायक्रम नहीं करता। में ऊंचे कुल में जन्मा हूँ ऐसा पाय कैसे कर सकता हूँ। यह स्त्री अंकेशाधिशी है अर्थात् कन्या के समान है। इसी कारण यह मेरे साथ ऐसा व्यवहार करती है। मैंने संवार के अहार स्वह्म को समझा है। मैं प्राण जाने पर भी ऐसा कुकृत्य नहीं कह गा। इस प्रकार मिथ्या वचनों का द्योग करते हैं॥२८॥

ટીક. શં—કાઇ સાધુ કે જે સંસારમાં આસકતા દ્વાય છે અને અલાક અને પરલાક સંબંધી કર્મ ભવશી જે રહિત છે, તેના દ્વારા પાપકર્મનું સેવન કરવામાં આવે છે, પરન્તુ જ્યારે તેના શુરુ આદિ તે વિષે તેને પૂછે છે ત્યારે તે એવા જવાબ આપે છે કે—'હું' પાપકર્મ આવ્યત્તો નથી, હું ઊંચા કુળમાં જન્મ્યા છું. મારાથી એવું પાપકર્મ કેવી રીતે કરી શકાય? તમે જે સ્ત્રી સાથેના મારા સંબંધના વિષયમાં સંદેહ સેવા છા, તે સ્ત્રી તો અંકેશાયિની છે. એટલે કે બાલ્યાવસ્થામાં તે મારા ખાળામાં ખેલી હતી અને શયન કરતી હતી. તે તા મારી પુત્રી સમાન છે. તે કારણે તે મારી સાથે એવા વ્યવહાર રાખે છે. મેં સંસારની અસારતાને લાણું લીધી છે. મારાં પ્રાણેનો નાશ થાય તા પણ હું એવું દુષ્કૃત્ય ન કરું' આ પ્રકારનાં અસત્ય વચનાનો તે પ્રયોગ કરે છે. 11 ર૮ 11

अन्वयार्थः- (बालस्स) वालस्य अज्ञानिनः (बीयं) द्वितीयं मंदयं) आन्द्यं-पूर्णत्वं (जं न कडं भुःजो अवजाणः) यच कृतं दुष्कमं तस्य भूयः पुनः अप-जानीते-अपलापं करोति, एकं तु पापं मधुनं द्वितीयं मृतावादित्वम् अः (से) सः (दुगुणं पावं करेड) द्विगुणं पापं करोति (पूर्यणकामो) छोके पूजाकामः (विस-न्नेसी) विपण्णैपी-असंग्रोव्छावादिति । २९॥

राब्दार्थ-- 'वालस्स-बालस्य' अज्ञानी पुरुष की 'बीयं-दितीयं'
दूसरी 'मंद्र्य-मान्यं मृर्ज्वता यह है की 'जं च कर्ड मुजो अवज्ञाणह-पच्च कृतं भूयः अपजानीते' यह किये हुए पापक्ष्म को नहीं किया हुआ कहता है 'से-सः' वह पृष्प 'दुगुणं पावं करेह-दिगुणं पापं कोति' प्रथम पाप करना और उसके छिपाने के लिये छुठ बोलना इस प्रकार दुगना पाप करता है 'पूषणकामो-पूजाकामः' वह जगत में अपनी पूजा चाहता है और 'विसन्नेसी- विष्णेषी असंयम की इच्छा करता है। २९।

अन्वयार्थ — ऐसा कहना अज्ञानी जीव की दूसरी सूर्खता है कि वह किये हुए पापकमें का अपलाप करता है। उसने एक पाप मैधुन सेवन का किया दूसरा सुपाबाद का। इस प्रकार उसने दुगुना पाप किया। वह लोक में पूजा का कामी और असंयम की इच्छा वाला होता है ॥२९॥

शण्डार्थ-मालस्स-म.लस्य' असानी पुरुषनी वीय-द्वितीयम्' थील 'मंद्यं-मान्यम्' भूर्णता के छे के 'जं च कटं भुष्णो अवजाणइ-यच्च कृतं भूषः अपजानीते' ते क्षरेक्षा पापक्षभंने नथी कर्युं तेम क्षेडे छे तेथी 'से-सः' ते पुरुष दुगुणं-पावं करेइ-द्विगुणं पापं धरोति' ओक ते। पाप कर्युं अने तेने छुपाववा ज्युं शिक्षयुं के रीते अमर्थुं पाप करे छे 'पूर्यणकामो-पूजाकामः' ते जगतमां भातानी पूजा बाढे छे अने 'विद्यन्तेसी-विष्ण्णेपी' असंयमनी धन्छ। करे छे। ॥ २६ ॥

સૂત્રાર્થ -- પાપકૃત્યનું સેવન કરીને આ પ્રમાણે અસત્યના આશ્રય હૈવા તે અજ્ઞાની જીવની બીજી મૂર્ખતા છે. મૈશુનસેવન રૂપ એક પાપ તા તેણે કર્યું જ છે, હવે તે પાપના ઇન્કાર કરીને તે મૃષાલાદ રૂપ બીજા પાપનું પણ સેવન કરે છે. આ પ્રકારે તે અમણું પાપ કરે છે આ પ્રકારે સંયમની વિરાધના કરવા છતાં પણ લાેકામાં પાતાની પૂજા-સત્કાર-થાય એવી અભિલાષા તે રાખતા હોય છે. ાારેલા टीकार्थ -- 'बालस्त' वालस्य मन्द्रभतेः रागद्वेशकलुपितान्दः करणस्य । 'बीयं' द्वितीयमिदम् मंद्रयं' मान्यम् अइत्रम् किर् द् द्वितोयम् - 'जं व वलं' यच पापकमं कृतम्, करीरवाङ्गनोमिः संपादितम्। ताष्ट्रभं मैथुतकपं कमं तत् भयमम्, 'भुजो' भूयः सर्वादिभिः पृष्टः सत् पुत्रस्य 'अवनाणइ' आजानीते अपलापं करोति - मच्लाद्यति नाहमेवं कृत्वानिति दिलीयम् एतम्। से' म पुत्रमः 'दृगुणं पावं करेड' द्विसुणं पापं करोति। किमर्थवेवं करोति सत्र ह - 'पूत्रमानो' प्वतक्तामः, लोकेऽस्माकं पूजा सवतु इत्यमिल्यां विश्व किंग् क्रांति च संयमित्रस्यम् । एकस्तु तावत् मायमिको दोयः यत् पायः से तेत्र क्रांति च संयमित्रस्य स्म प्ताद्वां कृत्वादि एरेण पृष्टोऽत्राहिः एक्षाद्वाः पुत्रमः संवारे स्वकीय-पूजादिकिनच्छत् (विशानिनी) विश्वति तिन्वव्याः म्याद्वादिका प्राप्ता अभिलापी-अस्ति असंयमिनच्छतीत्वर्थः। पायः सर्वेदनुष्टः मृत्राद्विता च, इति उभयः मिव दोपायेवेति मावः ॥ १९॥

टीकार्य--राष्ट्रेप से कलुचित अन्तः करणवाछे मितमन्द उस साधु की यह दूसरी मृदना है। वह दूसरी जुढना कौन सी है ? एक तो उसने मन बचन काम से पापकर्म किया, दूसरे गुरु आदि के पूछने पर वह नटता है। उसे छियाने के लिए कहना है कि मैंने ऐसा नहीं किया है। ऐसा मनुष्य दुगुना पाप करना है। यह चाहना है कि लोक में मेरी पूजा प्रतिकटा हो किन्तु करना है संयमविराधना।

तास्पर्य यह है कि पहला हो द तो उसने यह किया कि पापकर्म किया, दूसरा दोष यह है कि दृष्टर के पूछने पर दोण का से इन करके भी अपलाप किया। ऐसा पुरुष चाहता तो यह है कि लोक में मेरी

ટીકાર્ય-રાગદેષથી કલુપિત અંતારકાશુવાળા, મન્દમતિ તે સાધુની આ બીજી મૃદ્ધતા છે, આ બીજી મૃદ્ધતા કહે છે, તે સ્વકાર સમજાને છે-પહેલી મૃદ્ધતા તો એ છે કે તેણે પાપકમેં કર્યું. ગુરુ આદિએ તેને પૂછ્યું ત્યારે તેણે કહ્યું કે 'હું' પાપકમેં કરતો નથી' આ પ્રગરે અહત્ય વચનના જે અહાર લીધા, તે તેની બીજી મૃદ્ધતા ગણી શકાય તે અમણું પાપ કરે છે મૈશુનસેવન જન્ય પાપ અને મૃઘાલાદજન્ય પાપ તે એલું ઇવ્છે છે કે લે∌કાં મારી પૂજાપતિષ્દા થાય, પરન્તુ તેના આ પ્રકારના વર્તન દ્વારા તે સંયમતા વિરાધના કરતો હેલ્ય છે.

અા કથતનું તાત્પર્ક કંપ છે કે તે પાપકમાં તુ સેવન કર્યું. આ તેના પહેલા દેવ 'પાત પાપકર્ને કરતા નથી,' આ પ્રકારના અસત્ય કથતને કારણે તે સુધાવાદના દાષને પણ પાત્ર લયા પાપકર્મનું આગરેશ અને અસત્ય ભાવણ, આ બન્ને દાષા કરવાને કારણે તે બમણા પાપને પાત્ર થયા. એવા સાધુ એવું

## समयार्थबोधिनी ढीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीवरीषद्विकरणम्

२७३

किंच-'संलोक' इत्यादि ।

पुलम्-संलोकीणजमणगारं आयगेयं निर्मतणे णीहंसु । वैत्थं च ताइ पायं वा अन्तं पीणमं पडिगेगाहे ॥३०॥

छाया - संजीकनीयमनगारमास्मगतं निर्मत्रणेताहुः ।

्यसं च जायित! पात्रं या अञ्चं दावकं पतिगृहाण । ३०॥

अन्वयार्थः-(संश्रोकणिकतं) सशोक्षतीयं दशीवीयं सुन्दरम् (आयमयं) आत्मगत-मारमङ्गानिनम् (अगगारं) अभगारं साधुं खित्रः (निमंतगोग) निमंत्रणेन (आइंसु)

प्रतिष्ठा हो। मुझे लोए संसमी समझे, किन्तु आचरण करता है संयम के प्रतिकृत ! पाएकर्ष का अनुष्ठान करना और मिथ्या भाषण करना, यह दोनों ही दोषजनक हैं। २९॥

और भी कहते हैं-'संलोकणिज्ञं' इत्यादि ।

शब्दार्थ- संलोकणिवर्ज-संलोकनीयम्' देखने में सुन्दर 'आय-गयं-आत्मगतम्' आत्मज्ञानो 'अणगारं-अनगारम्' साधु को 'निमंत-णेण-निमंत्रणेक' निमंत्रण देकर 'आहंख-आहुः' स्त्री कहती हैं कि 'ताइ-हे त्रायिन्! अवसःगर से रक्षा करने वाले हे साधो! 'वस्यं च-बस्त्रं च' वस्त्र 'पायं वा-पात्रं वा' अथवा पात्र 'अन्तं-अन्नस्' अज्ञानादि 'पानगं-पानकम्' और पानी-अचित्र जल 'पडिस्साहे-प्रतिगृहाण' मेरी पास से इन चीजों का आप स्वीकार करें ॥३०॥

अन्यवार्थ -- कोई कोई स्त्रियां सुन्दर आत्मज्ञानी साधु को आमंत्रव

ચાહતા હાય છે કે લાકમાં મારી પ્રતિષ્ઠા વધે-લાકા મારા સહાર-કરે-લાકા મને સંયમી માનીને મારી પૂજાપતિષ્ઠા કરે, પરન્તુ તેનું આગરણ તા સંયમથી પ્રતિકૃળ જ હાય છે. હારકા

वणी सूत्रकार हर्षे हे के के-'संदोकणिक्जं' धर्याहि

शण्डार्थं — 'संज्ञोकणिं जं – संलोधनीयम्' लेवामां सुंदर 'आयत्यं – आत्मन् गतम्' आत्मज्ञानी 'अजगारं – जनगारम्' स धुने 'निमत्रणेण – निमंत्रणेन' निभंत्रध्युः आपीते 'आहंसु – बाहुः' स्वी ४ छे छे है – 'ताइ – हे बादिन्' अवसागरथी रक्षा ४२वावाणा छे साधेर! 'वत्यं च – वस्त्रं च' वस्त्रं 'पायं वा – पात्रं वा' अथवा पात्रं 'अन्तं – 'अज्ञम्' आदि वजोरे 'पानगं – पानक्ष्म्' अने पान अर्थात् अथित अश्व 'पढिक्याहे – प्रतिगृहाण' भारी पासेथी आ वस्तु भोनी आप स्वीकार ४ देशाउला

સૂત્રાર્થ — કે.ઇ કે.ઇ સિએા સુંદર, ખાત્મજ્ઞાની સાધુને એવી વિન'તી સ• ३५ आहुः कथयन्ति (ताः) हे त्रायित् ! संवारकांताररक्षकः! (बत्धं च) वस्तं च (पायं चा) पात्रं चा 'अन्तं' अन्तम् अञ्चलादिकं (पाणगं) पानकम्-अचित्तं जलम् (पहि-ग्याहे) मतिग्रहाण-अस्मद्धस्वादीयमानवेतस्त्वं स्थीकुरु इति ॥३०॥

टीका—'संलोकणिवनं' संजोशनीयं दर्शनेऽतिष्ठत्वरं संगताचारपरिपालकं साधुष् 'आयगयं' आत्मपतं आत्मवानिन् 'अणगारं' अतगारं अगारपरिवर्जितं साधुष् स्थियः 'निभंतणेणाईखु' निमन्त्रणेनाहुः—निन्त्रण कथपन्ति—'तारं' निर्माणकं साधुष् स्थियः 'निभंतणेणाईखु' निमन्त्रणेनाहुः—निन्त्रण कथपन्ति—'तारं' निमन्ति रक्षकः । स्वापुरुतः ! 'वर्थं' स्हास् पायं' पात्रम् 'अन्नं पाणगं' अन्नं पानीयम्, अस्मद्भवाः मदीयमानं 'पिडिम्गद्दे' प्रतिग्रहाण—स्वीकुरु । इत्येतत्सर्वम् वयं तुभ्यं दास्यामः, अस्मद्गृहमाणत्य स्वीकुरु इति ॥३०॥

ततः संयतेन किं वर्तव्यं तत्राह-'णीवारे' त्यादि ।

म्लप्-णीवारमेवं बुँज्झे जा णो इच्छे अभारमागंतुं।

र्बद्धे विस्थपासेहिं मोहै मार्वज्ञइ पुँणो मंदे ॥३१॥त्तिश्रेमि॥

करके कहती हैं-हे संसार कान्तार से रक्षा करने वासे । वस्त्र लीजिए, पात्र लीजिए, अन्न ग्रहण कीजिए, पान ग्रहण कीजिए मेरे हाथ से दिये जाने वासे इन परार्थीं को स्वीकार कीजिए॥३०॥

टोकार्थ — जो देखने में अत्यन्त सुन्दर हैं, संयमी के आचार का पालक हैं, और आत्मज्ञानी हैं, ऐसे यहत्यामो साधु को निमंत्रित करके स्त्रियां कहती हैं-हे संसारसागर से रक्षा करने वाले महापुरूष ! मेरे हाथ से बस्त्र, पात्र, अन्न, पानी ग्रहण की जिए। यह सब पदार्थ में आप को प्रदान कहांगी, मेरे घर प्रधारकर आप स्वीकार करें ॥३०॥

કરે છે કે 'હે સંસારકાન્તારમાંથી રક્ષા કરતારા મુનિ! આપ મારી પાંસેથી વસતા દાનના સ્વીકાર કરાે. મારા હાથથી અપાતા અન્ન દાનના તથા પેચ સામચીના સ્વીકાર કરાે, હે મુનિ! મારા હાથથી પ્રદત્ત થતી આ **અધી** વસ્તુએશના આપ સ્વીકાર કરાે' ॥૩૦લ

ટીકાર્થ -- જેઓ અત્યન્ત સુંદર હોય છે, સાધુતા આચારનું પાલન કર-નારા હોય છે અને આત્મજ્ઞાની હોય છે, એવા અલુગારાને અિએા પાતાને ઘેર પધારવાનું નિમંત્રલુ આપીને એલું કહે છે કે 'ઢે સંસારસાગરને પાર કરાવનારા મહાપુરુષ! આપ મારે ઘેર પધારીને મારા ઢાથથી વસ્ત્ર, પાત્ર, આહાર, પાલ્ફી આદિના સ્વીકાર કરા. તે સમળા પદાર્થી હું આપને પ્રદાન કરીશ. તે આપ મારે ઘેર પધારીને તેના સ્વીકાર કરા. ા∋ા

२७५

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीयहनिकपम्

छाया—नीवारमेवं बुद्धचेत नेव्छेदगारमागन्तुम् । बद्धो विषयपाशेन मोहमायद्यते पुतर्मन्दः ॥३१॥इति स्रवीमिः।

अन्तपार्थः-(एवं) एतमुक्तपशारकं प्रलोभनं साधुः (नीवारं बुज्झेण्डा) नीवारं बुद्येत-बन्यपशुवंधने तंडुलकणिष जानीपात् (भगारं) आगारं-गृहम् (आगंतुं) आगन्तुम् (वो इच्छे) नो इच्छेन् (विसयपासेहिं) निपयपासैर्वेदः (भंदे)

तष साधु को क्या करना चाहिए? सो कहते हैं 'णीवार॰' इत्यादि। काव्यार्थ—'एवं-एवम्' उक्त प्रकार के प्रलो नन को साधु 'नीवारं बुक्केच्जा-नीदारं बुध्येत' जंगल के पशु को वश करने में चावल के दाने के जैसा सपन्ने 'भगारं-आगारम्' घर 'अरंगंतुं-आगन्तुम्' आने की 'णो इच्छे-नो इच्छेत्' इच्छा न करें 'विस्वपासिहिं-विषयपादीः' विषयसपी पाश से बँघा हुआ 'मंदे-मन्दः' अज्ञानी पुरुष 'मोहमावच तक्र मोहमावचते' मोह को प्राप्त होता है 'लिबेनि-इति ख्रवीमि' ऐसा में कहता हूँ ॥३१॥

अन्तयार्थ--इस प्रकार के प्रलोभन को साधु नीवार समझे वस्य पशु को बांधने के लिये विखेरे हुए तन्दुलों के समान समझे। बह उनके घर जाने की इच्छा भी न करे। विषय के बन्धन में बद्ध अज्ञानी

આ પ્રકારનાં પ્રદ્રોભના ખતાવવામાં આવે, ત્યારે સાધુએ શું કરવું જોઇએ તે સુત્રકાર બતાવે છે —'ળીવાર૦' ઇત્યાદિ

शण्डार्थं -- 'एवं-एवम्' ઉક्तः रीतना प्रदेशिनोने साधु 'नीबारं बुज्हेज्जा-नीवारम् बुध्येत' क'जर्दी प्राजियोने पशः करवामां याभाना हाधानी साक्ष्क समके 'अगारं-अगारम्' घर 'आगंत्र-जागन्दुम्' आववानी 'णो इच्छे-नो इच्छेत्' इंश्लान करे 'विस्वसासेहिं-दिषदकादेः' विषयद्वपी पाशकी अधायेक्षे। मंदे-मन्दः' अज्ञानी पुरुष 'सोहमावजाइ-जोहमादद्यते' माळ पत्मे छे. 'तिवेसि-इति ज्ञामि' स्मेन हुं कुं छुं ॥३३॥

સૂત્રાર્થ — મા પ્રકારનાં પ્રદ્યાક્ષનાને સાધુએ નીવાર (પશુએકને જળમાં કુસાવવા માટે વેરેલા તન્દુલ) સમાન સમજવાં જોઇએ. તેણે તે સ્ત્રીના ઘેર જવાની ઇચ્છા પણ ન કરવી જોઇએ. તેણે એ વાર્તને ખરાયર સમજી લેવી જોઇએ કે વિષયના બન્ધનમાં બ'ધાયેલા પુરુષ ક્રરી તેમાં જકડાઈ જાય છે કે તેને તાડ

सुत्रकृताङ्ग**ध्**त्रे

मन्दोऽज्ञानी (पुणो) पुनः (मोहमानज्जः) मोहमापधते चित्तव्याकुरुत्ववागच्छतीति । (चित्रेमि) इति ज्ञतीमि ॥३१॥

टीका-'एवं'एवं=स्त्रीनिमंत्रितवस्त्रपात्रादिकम् 'जीवारं' नोवारं वन्यस्कराय मदीयमानं तण्डळ कणमित्र 'बुज्झेडना' युद्धचेत जानीयात्, एवं झात्वा 'अगारं' सहम् 'आगंतुं' आगःतुं 'जो इच्छे' नो इच्छेत् यतः 'विसयपासे हिं' विषयपात्रैः विषयाः ऋब्दादयः तैः पाशसदृशैः 'बद्धे' बद्धः-पाशितः 'मंदे' यन्दोऽज्ञानी प्रवशीकृतः स्नेहपाशत्रोटने

पुरुष पुनः मोह को प्राप्त होता है अर्थात् व्याकुलचिस होता है। 'सि बेमि'-ऐसा में कहता हूं ॥३१॥

टीकार्थ-इस प्रकार स्त्री के द्वारा दिये जाने वाले बख्न पात्र आदि को नीवार अर्थात् इक्कर आदि पड़ा तों को फंनाने के लिये डाले जाने वाले तम्बुल आदि के दाने के समान समझे। साधु इस प्रलोभन में पड़कर उसके घर जाने की अभिकाया तक न करे। पाश के समान विषयों के प्रलोभन में पड़ा हुआ। अञ्चानी राग के पर्यन को तोड़ने में असम्बर्ध हो जाता है। उसके जिल्ला में व्याकुलता उत्परन हो जाती है। अत्व अपना दिन चाहने बाहे साधु को खी के द्वारा निमंदित बख्न पात्र आदि का त्याग ही करना चाहिये।

વાને તે અસમર્જ અની જાય છે. એટલે કે તેનું યિત્ત વ્યાકૃળ શર્ક જાય છે, 'सि देमि' એવું હું કહું છું.

ટીકાર્ય — આ પ્રકારે લસ્સ, પાત્ર આદિ પ્રદાન કરવા રૂપ પ્રક્ષેલનોથી સાધુએ લલચાનું ત્રેઈ એ નહીં. પરન્તુ તેમને નોવારસમાન સમજવાં પશુઓને જાળમાં કસાવવા માટે તન્દુલ આદિના જે દાણા નાખવામાં આવે છે તેને નીવાર કહે છે. આ પ્રક્ષેણનોથી લલચાઇને સાધુએ તે સ્ત્રીના ઘર જવાના વિચાર પણ કરવો જોઇએ નહીં. જો આ પ્રક્ષેણનોમાં લલચાઇને તે તેને ઘર જાય છે, તો તેની માહજળમાં એવા તા કસાઇ જાય છે કે તેમાંથી છુટકારા મેળવવાને અસમર્થ બની જાય છે. પાશના જેવાં વિષયાનાં પ્રક્ષેણનોમાં સપડાયેલા અજ્ઞાની સાધુ રાગના બન્ધનને તાહવાને અસમર્થ ઘઈ જાય છે. તેના ચિત્તમાં વ્યાકુળતા ઉત્પન્ન ઘઈ જાય છે. તેથી જ સૂત્રકાર એવા ઉપદેશ આપે છે કે આત્મહિતની અભિલાયા રાખનાર સાધુએ સિએા હારા આ પ્રકારના જે પ્રક્ષેણનો થાય, તે પ્રક્ષેણનોથી લલચાઇને તે સ્ત્રીના તે આમ'ત્રણના ક્વીકાર કરવા જોઇએ. નહીં.

## समयार्थबोधिनी दीका प. श्रु. अ. ४ उ. १ स्त्रीपरीयहनिकपणम्

ঽড়ড়

असमर्थः 'पुणो मोहमावजनः' पुनर्भोहमापद्यते-विश्तं व्याकुळत्वमाग्चछति । तस्मात् साधुना हितमिच्छतः सर्वभेव स्त्रीनिभंत्रितवस्त्रपात्रादिकं त्याज्यम् । 'ति' इति-इतिश्वदः समाप्त्यर्थकः । 'वेमि' त्रशीमि-एवमहं त्रशीमि तीर्थकरोदितं वचनम् । न तु स्वमनीपया पकरूप्य कथयामि । अतो मदुक्तवचने विश्वस्य संयमानुष्ठाने मनोयोगो देयः इति सुधमस्वामित्रचनम् ॥३१॥

इति श्री--विश्वविख्यातनगद्बङ्घमादिषदभूषितवालब्रह्मचारि--'जैनाचार्य' पूज्यश्री-घामीलाळबतिविरवितायां श्री सूत्रकृताङ्गस्य ''समयार्थवेशिक्या रूपायां'' व्याख्यायां चतुर्याध्ययनस्य प्रयमोदेशकः समाप्तः ॥४-१॥

'सि' शब्द समाप्ति का स्चक हैं। 'बेंमि' का अर्थ यह है कि मैं तीर्थ कर द्वारा प्रतिपादित चचन ही कहना हूँ। अपनी बुद्धि से कल्पित करके नहीं कह रहा हूँ। अतए ब मेरे कथन पर बिश्वास करके संपमा-नुष्ठान में मनोयोग लगाना चाहिए यह जम्बूस्वामी के प्रति सुधमी स्वामी का कथन है। ३१॥

जैनाचार्य जैनभर्मदिवाकर प्रथिशी घासीखालजी महाराजकृत 'स्विकृत्राङ्गसूत्र' की समयार्थकोधिनी व्याख्दा के चौथा अध्ययन का ॥ पहला उदेशक समास ४–१॥

'ત્તિ' આ પ6 ઉદ્દેશકની સમામિનું સ્ત્રાક છે. 'ત્રેમિ' આ પ્રકારનું જે કથત મેં કહું'. છે, તે મારી કલ્યનાશક્તિથી ઉપજાવી કાઢેલી વાત નથી, પણ ખુક તીર્ધ કરેાએ આ પ્રકારની પ્રદ્રપણા કરેલી છે. તીર્ધ કર મહાવીર સ્વામીએ મારી સમક્ષ જે પ્રદ્રપણા કરી હતી, તેનું આ અનુકથન જ છે. તેા મારા આ કથત પર સંપૂર્્ શ્રહા રાખીને સંચમની આરાધનામાં જ મનને શ્રિયર રાખતું જેઇએ. આ કથત જમ્બ્રવામીને સુધર્મા સ્વામીએ કહેલ છે. પાકશા જૈનાચાર્ય શ્રેને ધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલ છ મહારાજ કૃત 'સ્ત્રકૃતાંમસ્ત્ર'ની સમયાર્થ બાલિની બ્યાખ્યાના ચાલા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશક સમામાલ મા



#### अय द्वितीयोद्देशकः मार्य्यते -

चतुर्थाध्ययनीयमधमादिशको व्याख्यातः । तदनुद्धितीयोदेशको व्याख्यायते । मधमे च स्नोपरिचयात् चारित्रस्य ध्वंसो मनति, इति प्रतिपादितम् स्वस्थित-चारित्रस्य साधोर्याऽवस्थाः, अस्मिन्नेव मवे मादुर्भवति, तस्यामपि कीदशस्तत्कृत-कर्भवन्धो भवतीति, तयोः स्वरूपनिस्पणं द्वितीये कथपिष्यते । अनेन संवन्त्रे-नाऽऽगतस्य द्वितीयोदेशकस्येदमादिमं सुत्रम्-'ओप्' इत्यादि ।

मुल्म-ओए सथा ण रंजेजा भोगेकामी पुणो विरंजेजा। भीगे समणाणं सुंगेह जेह भुंजंति भिक्काणे एंगे॥१॥

छाया-मोजः सदा न रख्येत मोगकामी पुनर्विरख्येत । भोगान् श्रमणानां शृणुत यथा सुझन्ति भिक्षत्र एके ॥१॥

## ।। चौथे अध्ययन का दूसरा उदेशक॥

चतुर्ध अध्ययन के प्रथम उद्देश की समाप्ति के अनन्तर दूसरा उद्देश प्रारंभ किया जा रहा है। प्रथम उद्देश में कहा गया है कि स्त्रियों के साथ परिचय करने से चारित्र का ध्वंस होता है। दूसरे उद्देश में यह कहा जायगा कि चारित्र से च्युत हुए साधु की क्या गति होती है ! इसी भव में उसकी क्या अवस्था होती है। उसे चारित्र से भ्रष्ट होने के कारण कर्मक्ष्य भी होता है। इस सम्बन्ध से प्राप्त दूसरे उद्देश का यह प्रथम खूत्र हैं-'श्रोए स्त्या ण' इत्यादि।

#### ચાયા અધ્યયતના બી તે ઉદ્દેશક

ચાયા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશક પૂરા થયા. હવે બીલ્લ ઉદ્દેશકની શરૂ-આત થાય છે. પહેલા ઉદ્દેશકમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે સ્ત્રિએનો સંપર્ક કરવાથી ચારિત્રનું પત્ત થાય છે. હવે આ બીલ્લ ઉદ્દેશકમાં એ વાત પ્રકટ કરવામાં અવશે કે સ્ત્રીમાં આસક્ત ઘઈને ચરિત્ર લહ્ટ થનઃર સાધુની કેવી હાલત થાય છે અ ભવમાં તેએ કેવાં દેવાં દુઃખા ભાગવવા પડે છે તે વાત આ ઉદ્દેશકમાં સ્ત્રકાર્ય સ્પષ્ટ રૂપે પ્રકટ કરી છે. ચારિત્રથી બ્રષ્ટ થવાને કારએ તે કર્મ બન્ધ પણ કરે છે પહેલા ઉદ્દેશક સાથે આ પ્રકારના સંબંધ ધરાવતા બીલ્લ ઉદ્દેશકનું પહેલાં સ્ત્ર આ પ્રમાણે છે--

'ओए सया ण' धत्याहि---

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ ज.२ स्खलितचारित्रस्य कर्मवन्धनि० २७१

अन्वयार्थः - हे शिष्याः ! (अ) प्रोजः - एकः - रागडेषरहितः (सथा) सदा (ण रज्जेज्ञा) न रज्येत भोगेषु, यि (भोगकाभी) भोगकाभी-भेगेच्छुर्भवेत्, तदा पुणो विरुक्जेज्जा) पुनर्विरज्येत ततो वैराग्यं कुर्यात् (भोगे समणाणं सुलेह) भोगान् श्रमणानां श्रमुत (जह) यथा (एगे) एके (भिनखुलो) भिक्षतः - साधवः (संजंदि) सुजन्ति - भोगं कुर्वन्तीति ॥१॥

टीका—'ओए' ञोजः-एकः सगद्वेपरहितः साधुः 'सया' सदा-सर्ददा 'ण'नै। 'रज्जेन्न।' रज्येत-भोगादौ कदापि रागरंत्रितं चित्तं न

शब्दार्थ-'ओए-ओजः' अकेला अर्थात्रागदेवरहित साधु 'छ्या-सदा' हमेशां 'ण रज्जेज्ञा-न रज्येत' भोगों में कभी भी चिस्त न लगावें 'भोग कामी-भोगकामी' यदि भोगमें इच्छा हो जाय तो 'पुणो विरजेज्ञा-पुन-विरज्येत' उसको ज्ञान के हारा त्यायकरें 'भोगे समणाणं सुणेह-भोगान' श्रमणानां शृणुत' साधुको भोगभोगने में जो हानि होनी हैं उसे सुनो 'जह-घथा' जैसे 'एगे-एके' कोई 'भित्रखुणो-भिक्षत्रः' साधु 'सुंजेति-सुज्ञित्त' भोग भोगते हैं ॥१॥

अन्वयार्थ--हे शिष्यो ! रागक्षेष से रहित साधु भोगों में सदा अनुरक्त नहीं होता । कदाचित् भोग की कामना का उदय हो जाय तो पुनः शीघ ही विरक्त हो आय । कोई कोई अपण भोगों को भोगते हैं उन्हें सुनो ॥१॥

टीकार्थ-रागमेष से रहित साधु स्त्रियों पर अनुसाम धारण न करे।

शण्डार्थ-'ओए-ओजः' એક दी सर्थात् स धु राग हेप रिक्षत साधु 'सया-सदा' है भेशां 'ण रज्जे ज्ञा-न रज्येत' डे एिए इ व भते ले जो गां ियत्तने न लेडे. 'मोग-कामी-मोगकामी' ले ले जे ते भागे मन प्रेराय ते 'पुणो विरजेज्ञा-पुनर्विरज्येत' ज्ञान द्वारा तेने त्याग डरे 'मोगे समणाणं सुणेड्-मोगान् श्रमणानां श्रणुत' ले जिल्ले के शांचिय छे ते सांकणा 'ज्ञह्-यथा' केम 'प्रो-प्के' डे ए 'मिक्सुणो-सिक्षतः' साधु 'मुंजेंति-मुझक्ति' लोग ले गांचे छे. तथा

સ્ત્રાર્થ -- દ્રે શિષ્યા ! રાગદેષથી રહિત સાધુ ભાગામાં સદા અનુરકત રહેતા નથી. કદાચ ભાગની કામનાના ઉદય થઇ જાય, તા પણ તેણે તેનાથી તુરત જ વિરક્ત થઇ જવું એઇ એ. કાઇ. કાઇ શ્રમણ (શિથિલાચારી સાધુઓ) ભાગો ભેલાવે છે. તેઓ કેવી રીતે ભાગે. ભાગવે છે-ભાગામાં આસક્ત થઇ ને કેવાં દુ:ખા વેઠે છે, તે હવે સાંભળા, તાલા

રીકાર્થ—સાધુએ તેા સદા રાગદ્રેષથી રહિત રહેવું એઇએ. તે**ણે** 

कुर्यात् स्त्र्यादावामकस्य परस्रोके महादुःखसंभवस्य दर्शनात्। यदि कदाविन्न्मोहोदयाद्भोगकासी-भोगाभिलाषी भवेत्। तदाऽपि भोगे-ऐहिकाऽऽमुष्मिक-दोषान्त्रिवार्य भोगेभ्यः 'पुणो' पूनर्षि 'विरुज्जेज्ञा' विरुचेत, मोहनीयकर्मणा-मुद्दयन्त्रात् यदि भोगे वित्तपष्टिक्षं वेत्तदा दोषपर्यालोचनया झानांकृतोन वित्तं तदो निवर्त्तयेत् । 'सपणाणं' श्रमणानामपि 'भोगे' भोगान् 'सुणेह' श्रृणुत् । यद्यपि भोगा दुःवजनकाः सर्वेषाम्, तन्नापि तपस्तप्तानामपि साधूनां यथा मौगा मवन्ति, तथा यूर्य श्रृणुत् । 'एगे' एके विधिजावारिणः 'सिक्खुगो' भिक्षतः 'जह सुजिति' यथा भोगान् स्रजन्ति, तथा श्रृणुत, इति पूर्वेण सह संगन्धः । विद्यमानानामपि कामो दुर्निवार इत्यन्त्रदीयपक्षेत्रपि धानमधिकृत्योक्तम्-

बह स्त्रियों में कभी भी अनुरक्त न हो - भोगों में ज्यास को अनुरक्त न करे।
जो स्त्री आदि में आसक होते हैं, उन्हें परलोक में घोर दुःख भोगने
पहते हैं। कदाजित मोह का उन्ने होने से भोगों की अभिलाबा जागृत
हो जाय तो भोगों से उत्पन्न होने वाछे ऐहिक एवं पारलौकिक दोषों
का विचार करके पुनः शीध ही उनसे विरक्त हो जाय। ज्ञान के अंकुश से जिस्त को भोगों से निवृत्त कर छे। यद्यपि भोग सभी के लिये दुःखजनक होते हैं, किर भी कोई कोई शिधिलाचारी साधु भोग भोगते हैं। वे जिस प्रकार भोग भोगते हैं सो सुनो। अन्यन्न कुत्ते को
उद्देश करके कहाभी हैं-'कुशः काणः' हत्यादि।

दुवला, काना लंगडा बूबा (कार्नों से रहित) पूछ से रहित पुंछकरा, मुख से पीडित, बूढा हंडी का ठोकरा जिसके गछे में है तथा रस्सी

સિએનમાં અતુરક્ત થવું જોઇએ નહીં-ચિત્તને કામલાગામાં અતુરક્ત કરવું જોઈએ નહીં. જેએ સ્ત્રી આદિમાં અતાકત થાય છે, તેમને પરલાકમાં લાય કર દુઃખાં લાગવા પડે છે. કદાચ માહેના હેટ્રેક થવાથી લાગાની અલિલાયા ભગત થઈ જાય, તો લાગોને કારણે ઉત્પન્ન થનારાં એહિક અને પારલોકિક દુઃખેના વિચાર કરીને, તેણે તરત જ તેમનાથી વિરક્ત થઈ જવું જોઈએ. તેણે જ્ઞાનના અંકુશ વડે ચિત્તને લાગોમાંથી નિવૃત્ત કરી લેવું જોઈએ જો કે લેગો સૌને માટે દુઃખજનક જ છે, છતાં પણ કાઈ કાઈ શિયિલાચારી સાધુઓ લાગામાં અતુરક્ત જ રહે છે. તેઓ કેવી રીતે લાગા લાગવે છે—તે લાગા પ્રત્યેની આયક્તિને કારણે તેમની કેવી દશા થાય છે, તેનું વર્ણન હવે સાંલળા અન્યત્ર પણ કૃતરાને લઈને એવું કહ્યું છે કે—'દુર્ખળ, કાલ્યું, લંગરા, ખૂચા (કાનરહિત), કપાઇ ગયેલી પૃંછડીવાળા, ભૂખથી દુષ્કળા, જેના ગળામાં હાંડીના કાંદલા વી'ટળાયેલા છે, જેના શરીર પરના જખમામાંથી રક્ત અને

### समयार्थवीचिनी टीका प्र. थु. थ. ४ उ. २ स्खलितचारित्रस्य कमेवन्धनिक अर्रेटर्

क्रशः काणः खंत्रः श्रत्रणरहितः पुच्छिपकलः, क्षुत्राक्षामो त्रीणेः पिठरककपालार्दितगलः। वर्णेः पूर्यावलग्तैः कृष्ट्रिकलक्षतैराविलवनुः,

शुनीयन्वेति वा इतमपि च इत्येत मदनः ॥१॥६ति॥गा. १॥

मोगासक्तमनकां पादशी विजंबना विकासि, यां दर्शयितुं सूत्रकारउप-क्रमते-'अह' इत्यादि ।

मुच्य-अर्ह तं तुं भेदंमावञ्चं मुच्छियं सिंवखं कॉममतिवहं। पॅलिभिंदिया णं तो र्यव्छा ांतुलहु सुँदि पहेणिति॥२॥

छाया—अय तं तु भेद्भायनं सुित्रिये विश्वं कामप्रतियत्तेम् । परिभित्त रुखु त्तः पश्चान् या व्युक्तृत्वस्य मुर्कि बध्यन्ति ॥२॥

(पीप) से भरे हुए बजों एवं बिल्डिल हो हुए सिकडों कीडों से ड्याप्त शारीर बाला कुला भी कुलिया के बीड़े बीड़े किरता है। यह काम, मरें हुए को भी मारने में कोई कसर नहीं रखता' ।१॥

जिनका मन भोगों में आहक्त है उन्हें जैसी विडम्बना होती है, इसे दिखलाने का सूत्रकार उपक्रम करते हैं-'अहतं' हत्यादि।

चान्दार्थ--'अह-अव' इसके अनग्तर 'सेद्याक्ननं-सेद्पायन्तम्' चारिश्रसे अष्ट 'मुच्छियं-मूर्च्छितम्, स्त्री में अससकत 'काममितवह'-काममितवर्श्तम्' विषयभोगी की इच्छाबाछे 'तं तु-तं तु' उस 'भिवस्तुं-भिक्षुम्'साधुको वेस्त्री 'पिटि निदिया परिशिया' अपने चदायसी जानकर 'तो पच्छा-ततः पश्चात्' पीछे पादुद्धरुदु-पादाबुद्धृत्य' अपना पैर उठाकर 'मुद्धि-मूर्चि' उसके जिर पर 'पहणीत-प्रध्ननित' प्रहार करती हैं ॥२॥

પરુ નીકળી રહ્યું છે, અને જેના ઘાવમાં કીડાએ ખદબદી રહ્યા છે એવા ખૂઢા કૂતરા પણ કામાસકત થઇ ને કૃતરીની પાછળ પાછળ ક્યાં કરે છે. આ કામવાસના મરેલાને પણ મારવામાં કોઇ કચાશ રાખતી નથી.' ॥ ૧ ॥

જેમનું મન ભાગતમાં અપસક્ત હાય છે, તેમને કેવી કેવી વિટંબણાએન સહન કરવી પડે છે, તે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે---'શ્રદ્ધ તં' ઇત્યાદિ---

शण्डार्थ-'अह-अध' लेखिलांग्यः पर्धा 'मेन्सानन्ते-भेदमापन्तम्' अतिश्रधी प्रण्ट 'मुन्डियं-मूर्निष्ठ म्' स्रीभः अत्यक्षतः 'काममतिबहं-काममतिबर्चम्' विषय लेखिनी धिन्छावःणा 'तं तु-तं तु' स्री 'मिक्खुं-मिक्षुम्' साधुने ते स्री 'पिक्डिमिंदिया-परिभिद्य' पाताने वश ध्येस लाखुनि 'तो पंच्छा' ततः-पद्दवात्' ते पछी 'यादुद्दटु-पादानुद्धृत्य' पाताना पणने। 'मुद्धि-मूर्घिन' तेना भरतक पर 'पहणंति-प्रक्नित' प्रक्षार करे छे. ॥२॥

सृ० ३६

अन्तर्पार्थः --(भह) अयानन्तरम् (भेदमावन्नं) भेदमापनम् चारित्रभ्रष्टम् (मुच्छियं) मृचिं इतं स्नोषु गृद्धिभारम् (काममतिवर्द्ध) काममतिवर्तम् कामानिलापुरुष् (तं तु) तं तु (भिवस्तुं) भिक्षं साधुप् मा स्त्री (पिल्मिदिया) परिभिध्य स्ववशीभृतं ज्ञास्वा (तो पच्छा णं) ततः पश्चात् खन्च (पाइछ्ट्रुः) स्वकीयपादौ उद्ध्या (मृद्धि) मृद्धि-लापोः विश्वति (पद्यांति) म्ह्याला पद्भ्यां शिरसि ताडपन्ति साधोरिति ॥२॥

दीका—'अउ' अथ-अतस्तरम्, स्वीतंमक्तेः पश्चात् 'में्कायन्न' मेदमापसम्
-भेदं चारित्रस्तलनम् आपनं माप्त सन्तम् । 'मुन्छियं' म् विछते- स्वीषु आसक्तम्
'भिक्खुं' भिक्षु साधुम् 'काममदिवहं' काममदिवक्तंम्, कारोषु मतेबुँद्धेर्वर्तनं
महत्तियस्य इत्यंभृतम् कामाऽभिल पुकम् । 'पलिभिदिया' परिभिष, 'मामुपेत्य अस्माकं कथनानुसारेण सर्वं करिष्यिति' इत्ये वं झात्वा सा स्त्री 'तो पच्छा' ततः पश्चत् (पादुद्धद्वु) (पादावृक्षुण्य≕स्वकीयपादावृक्षृत्व 'मुद्धि' पदणंति' मुर्फि

अन्वयार्थ-इसके पश्चात् भेद को प्राप्त अर्थात् चारित्र से प्रष्ट स्त्रियों में गृद्ध और काम के अभिलाची उस भिक्षु औ वह स्त्री अपने वश में हुआ जानकर अपने पांत्र ऊँचे उठाकर साधु के मस्तक में प्रहार करती है ॥२॥

टीकार्थ--स्त्री के प्रति आसक्ति हो जाने के प्रचात् चारित्र से भ्रष्ट स्त्रियों में आसक्त तथा काम के इच्छुक साधु को अपने अधीन हुआ जानकर अर्धान् 'यह अब मेरे कथनानुसार ही खब करेगा' ऐसा ' समझकर वह स्त्री उस साधु के जिर में लातों का प्रहार करती है और वह साधु विषयासक्त होकर इतना पितित हो जाता है कि कुपित हुई उस स्त्री के मार को भी खाता है। अधिक क्या कहा जाय स्त्री के

સૂત્રાર્થ—ત્યાર ભાદ–ચારિત્રથી બ્રષ્ટ થયેલા, સ્ત્રીઓમાં ગૃહ (આ**સક્ત),** અને કામલા**ગાની અભિલા**ષાત્રાળા તે ભિક્ષુને તે સ્ત્રી પેલાને વશ **શઈ ગયેલા** જાણીને, પત્ર ઊંચા કરીને તેના મસ્તક પર લાત પણ લગાવે છે. ારા

ટીકાર્ય — સ્ત્રીમાં આસકત થયા ળાદ, ગારિત્રથી બ્રષ્ટ થયેલા, સ્ત્રીલાલુમ અને કામવાસનાથી શુક્ત એવા તે સંયમભ્રષ્ટ સાધુને પૂરે પૂરા પાતાને અધીન થયેલા લાભૂનિ—એટલે કે તે હવે પાતાના કહ્યા અનુસાર જ કરશે એવું સમજીને–તે સ્ત્રી તે સધુના મસ્તક પર હાતાના પ્રહાર કરે છે, અને તે સાધુ વિવયાસકત થવાને લીધે એટલા પતિત થઇ ગયા હૈ.ય છે કે કૃપિત થયેલી તે સ્ત્રીને માર પણ સહન કરી લે છે. માટા માણી પણ

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. म. ४ उ.२ स्वितिवारित्रस्य कर्मवन्धीने० २८३

प्रध्वन्ति-साधोः बिःसि स्वकीयपादयोः महारं कुर्वन्ति । प्रकृषितायास्त्रस्याः पादौ स्वकिरसि धारयति, धर्वया विषयासक्तत्वात्--

सिंहादयो महान्दोऽथि पाणितः स्त्रीसंनिधौ कात्ररा भवन्ति, उक्तश्च--

'व्यानिसकेसःवृहन्छित्सश्च सिंहाः, नागश्च दानमदराजिकृतेः कपोलैः । मेथाविस्थ पुरुषाः समनेषु श्रुपाः, स्त्रीमस्थिते परमकाषुरुषाः भावि ॥१॥'

वदेवं विषयासक्तानाः हि पाद्धातिहिदंबनामि पानिति वृहस्तस्मात् साधुः तस्यामासर्कि परित्यजेद इति भावः ॥२॥

पुल्य-जंइ केसिया णां भए भिक्ष्यू णा विहरे सह णिमर्रथीए। केसीण विहं छुँचिस्तं नैननरथे मध् चरिजीसि॥३॥

छाया--यदि केशिकया खद्ध मया भिक्षो ! नो विहरेः सह खिदा । केशानव्यहं छंचिष्यामि नान्यत्र मया चरेः ॥३॥

पास सिंहादि घडे वडे प्राणी भी कायर हो जाता है, कहा भी है— 'व्याभिन्न केसर' इत्यादि

'फैली छुई केसर (अयाल) के कारण विस्तृत सिर वाले सिंह, झरते छुए मद से युक्त गण्डस्थलों वाले अर्थात् मदोन्मक्त हाथी, तथा बुद्धिमान् और समस्दार नर भी स्त्री के समीप कायर हो जाते हैं'।

इस प्रकार जिनका वित्त कामासक हैं, वे लातों के घात की विद्य-म्यना को भी पास होते हैं। इसलिये साधुस्त्री में जामकि को छोड दे॥२॥

श्रीनी सभीपर्भा કાયર બની જાય છે. કહ્યું પણ છે—ક્याभिन्त देसर' ઈત્યાદિ—

'વિખરાયેલી દેશલાળીને કારણે જરાવદાય મસ્તકવાળા, સિંહ, જેના માંહ-દથળમાંથી મદ હતી વહો છે એવા મદાન્યત્ત મજરાજ અને ખુદિમાન અને સંભામશ્રુ નર પણ ઓની પાસે કાયર (નરમ ઘંસ જેવા) ખની જાય છે.'

આ પ્રકારે જેનું ચિત્ત કામાસકત હાય છે, એવા પુરુષાને સિએાની લાતાના પ્રહારા પણ સહન કરવાના પ્રસંગ આવે છે. તેથી સાધુએ બ્રિએામાં આસકત થવું જોઈએ નહીં. તારા

अन्वयार्थः—(जह) यदि (केसिया) केशिकया—केशाः विद्यन्ते यस्याः सा तथा तथा (मए) मया (इत्थीए) स्त्रिया सह (मिक्स्) हे भिक्षो ! (णो विहरे) नो विहरेः यदि विहारं न करिष्यपि तदा (केसाण वि हं छंचिस्सं) केशानष्यहं छंचिष्यामि स्वत्समामकांश्विणी (मए) मया रहितं (अक्षस्य) अभ्यत्र (न चरिज्ञासि) न चरेः मा विहाय नान्यत्र गच्छ इति ॥३॥

टीका--'भिक्सो' हे भिक्षो ! 'जह' यदि 'के सिया' के शिक्या केशाः विद्यन्ते यस्याः सा के शिक्षा छी तया, केश्वियाः खियो भवन्ति । 'मए' मया 'इत्यीए' सिया 'णो किहरे' नो विहरेस्त्यम् तदा 'केसाण विहं छंचिस्सं' केशा-

शब्दार्थ — 'जइ-यदि' जो 'केसिया-केशिकया' केशवाली 'मए-मया' मुझ-'इत्थीए- छिया' छी के जाब 'भिक्खू-भिक्षो'-हें साधोः तुम 'णो विहरे-नो बिहरे' नहीं यह सकते तो 'हं-अहं' में इसी जगह 'केसाण लुंचिस्सं-केशान लुंचियामि' केशों को भी लोंच लुंगी 'मए-मया' मेरे विना 'अवत्य-अन्यन्न किसो दूसरे स्थान पर 'न चरि-ज्जासि-न चरेः' न जाओ ॥ ३॥

अन्वर्गार्थ—यदि मुझ केबाबाली के साथ हे भिक्षो ! नहीं रहोगे तो मैं अपने केबों को भी नेशेच डाळूंगी। मुझे छोड़कर अन्यत्र कहीं मत जाना !!३॥

टीकार्थ--स्त्रियों को केस वियहोते हैं अतएव कोई केदावाली स्त्री साधु से कहती है-हे भिक्षों। यदि हुझ केशोंपाली के साथ तुम नहीं रहोंगे तो में इसी स्थान पर और इसी समय अपने केशों को

शण्दार्थं — 'जइ-चिन्न' के 'किंसिया-नेशिक्या' डेशवाणी 'इत्थीए-िख्या' क्षी क्षेत्री 'मग्-मया' सारी साथे 'मिक्जू-मिक्नो' के साधि ! 'जो विद्देर-ने विद्देर' न रही शहता केया ती 'इं-अहम्' हुं आज रूपणे 'केसाण वि छुंचि-स्सं-केशानिप छुंचिव्यामि' हुं डेशोनी पणु लाग डरीश. 'मण्-मया' सारा विना 'अन्नत्य-अन्यत्र' होई जीका स्थान पर 'न चरिजासि-न चरेः' का का निहा । ।।

સૂત્રાર્થ — હે લિક્ષા! સું દર દેશવાળી મારી સાથે તમે વિચરા. જો તમે મારી સાથે વિચરણ નહીં કરા, તો હું મારા સું દર વાળોને મારે હાથે જ ખેંચી કાઢીશ. માટે મારા ત્યાગ કરીને બીજે વિચરવાના ખ્યાલ જ ફોડી દેજો ॥ ૩ ॥

ટીકાર્થ — સ્ત્રિઓ તેમના સુંદર વાળતે કારણે વધારે સુંદર હાગતી દેવ છે. તેથી સાધુમાં આસકત થયેલી કેાઈ સકેશી (કેશયુક્ત) સ્ત્રી સાધુને એવી ધમકી પણ આપે છે કે—'હે મુને! જે તમે કેશવાળી એવી મારી સાથે નહીં

### क्षमयार्थबोधिनी टीका प्र. धु. अ. ४ उ. २ स्वितितचारित्रस्य कर्मवन्धनि० २८५

बर्यहं छं चिष्यामि। यदि केशयुक्तया मया सह नस्तुं कदाचित्तन लज्जा मवेच्चेत्, वदाऽहं लज्जाकारणस्मन् केशानिय अधुनैय परिस्यजामि। किं पुनरन्यालंकारा-चिकानित्यिय सन्दार्थं स्वं पुनः 'नजत्य' नाऽन्यत्र । 'मए' मयारहितः 'चिरि-क्जाक्ति' चरेः मां विद्याय सणमयि नाऽन्यत्र त्वया मन्तव्यम्, इस्येव मे पार्यना। अहमपि मनतामादेशं यथायथमजुष्ठास्यामि। यदि केशरहिताय तुभ्यं मे केसा न रोचन्ते तद्वाऽहमपि केशछंत्रनं करिष्ये यरन्तु मां विद्याय नाऽन्यत्र त्वयारथा-दृष्यमिति मानः ॥३॥

इत्यमापाततो मनोद्भैः क्टबचनजालैः साधुं विश्वास्य यत् करोति, तद्दर्श-यति मुत्रकारः 'अद्दर्श' इत्यादि ।

मुन्य-अहं णं से होई उवलैखों तो पेसंति तहाभूपहिं। अर्लाउच्छेदं पेहेहि वरगुंफलाइं आहराहि सि॥४॥ छाया--अप खलु स मस्त्युपलन्यस्ततः वेषयन्ति तथाभूतैः। अल.वृन्छेदं वेशस्त वस्तुफ ग्रन्थाहर इति॥४॥

नोंच छंगी। यदि केशवाली होने के कारण मेरे साथ रहने में तुम्हें लज्जा होती हो तो में इसी समय लज्जा के कारण भून इन केशों को स्थाग देती हूं। तुम मुझे छोड़ कर एक क्षण के लिये भी अन्यन्न मत जाना, बस, यही मेरी प्रार्थना है। में भी आप के आदेश को ज्यों का स्थों पालन करूंगी।

आशय यह है कि केशों से रहित तुम्हें मेरे केश तथा अलंकार यदि न रुवते हों तो मैं भी केशालुंचन कर खंगी मगर मुझे स्थागकर तुम अन्यत्र न रहना ॥३॥

રહો, તો હું અત્યારે ને અત્યારે જ મારા કેશે ને મારા હાથ વડે જ, તમારી સમક્ષ જ ખેંચી કાઢીશ જે કેશવાળી હોવાને કારણે મારી સાથે રહેવામાં આપને સંક્રાંચ થતા હૈાય, તો હું અત્યારે જ તે સંક્રાંચના કારણભૂત કેશોના ત્યાગ કરવાને તૈયાર છું. તમે મને છોડીને એક ક્ષણને માટે પણ બીજે ન જશા. એવી મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે. હું પણ આપના આદેશેનનું બરાબર પાલન કરીશ.'

આ કથતના લાવાર્થ એ છે કે કેશાયી રહિત એવા આપને જો મારા કૈશ, અલ'કાર આદિ ગમતાં ન હોય, તેા હું પર તમારી જેમ કૈશાલું ચન કરીશ, પરન્તુ આપ મને છાહીને અન્યત્ર રહેવાના દિચાર પણ ન કરશા. (રા अन्वयार्थः (अह) अथानन्तरं खलु (से उवलद्धो होइ) स साधुः उपलब्धो अर्रति= मम वसवर्षीति स्रो झात्वा (तो) ततः (तहाभूएहि) तथाभूतैः-मयोजनैः दासवत् साधुं कार्ये प्रेरयति (अलाउच्छेदं) अलावु छेदं-पिपलकादिशःत्रं (पेहेहि) प्रेक्ष-स्व अन्धिय आनय (वम्युफचाइं) वलगुक्तलानि नारिकेल्यदीनि (आहराहित्ति) आहर इति आनयेत्वर्थः ॥४॥

इस प्रकार कार कार से मनोज्ञ प्रतीत होने वाळे कृट वचनजाल से साधु को विश्वास में छेकर वह स्त्री जो करती है, उसे सूत्रकार दिखलाते हैं-'अह णं' इत्यादि

दाब्दार्थ — 'अह—अथ' इसके पश्चात् 'से उवलदो हो ह—स उपलब्धे अवित' यह आधु मेरे वदावलीं हो गया है ऐसा जानकर 'तो—ततः' किर वह साधुको 'तहाभूए हिं—तथाभूतेः' दासके समान अपने कार्य में प्रेरित करती है 'अलो उच्छेदं' अलावुच्छेदं'तुम्बा काटने के लिये 'पेहेरिं— प्रेक्षस्व' खुरी लावें तथा 'ब-गुक्तलाई—यन्युक्तलाणि' अच्छे फल 'आहराहित्ति—आहर हति' छे आवो ऐसा कार्य कहती है ॥॥

अन्वपार्थ-—तस्पर्यात् जष साधु उपलब्ध हो जाता है अर्थात् उस ज़ी के अधीन हो जाना है तप यह विविध प्रकार के आदेश देकर साधु को दास की तरह कार्यों में धेरित करती है। जैसे तूवें को काटने का शक्ष विध्वलक देखों, लाओ नारियल आकर आदि फल छे आओ इत्यादि॥४।

આ પ્રકારે ઉપર ઉપરથી મનાફા લાગતાં કૂટ વચનાની નાળ બિછા-વીને તે સ્ત્રી સધુને પેતાને વશ કરી લે છે. ત્યાર બાદ સંચમથી ભ્રષ્ટ થયેલા સાધુની કેવી દશા થાય છે, તેતું હવે સ્ત્રકારકથન કરે છે—'જાફળે ઇત્યારિ.

शण्डार्थ — 'अह—मय' ते पछी 'से द्ववल्खो होइ—सः उरल्यो भवति' भा साधु भारे वश ६४ गया छे तेम समळने 'तो ततः' पछी ते सःधुने 'तहामूलहिं तथामूतैंः' हासनी भाइत ते पाताना कार्यमां भेरे छे 'अलाउ॰छेदं-अला-युन्छेदम्' तुंगडाना सम रवा भाटे 'पेहेहि-पंशस्व' छरी सावा तथा वश्युष-लाइ'—बन्युफडानि' साराम्णी 'आहराहित्ति—आहर इति' सर्ध आवा सावा प्राची जाता छे। । अवा

સ્ત્રાર્થ— આ પ્રકારે સાધુ જયારે તે સ્ત્રીને અધીત થઈ જય છે, ત્યારે તે સ્ત્રી તેને વિવિધ પ્રકારની આજ્ઞાએ! આપે છે. તે સાધુ તેને:, દાસ હોય તેમ તેને જીકા જીદા આદેશા આપવામાં આવે છે. જેમ કે 'તૂં બહીને કાપવાની છૂશે તે! શાધી લાવા. જરા અજ્ઞરમાં જઈને નળિયેર આકરૂટ વિગેરે ક્રળ લાઈ આવાં ઇત્યાદિનાજા

#### सम्बार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. ग. ४ उ. २ स्वलित बारित्रस्य कर्मवन्यनि० २८७

टोका-'अह णं' मथ खद्ध स्तीवसवर्ती साधुः 'से उलद्धो होइ' स उपलब्धो मवित आकारादिभिर्वसमुपानः, इति ताभिः स्तोभिः परिज्ञातो मवित तो पेसंति तहा भूपहिं' इतः भ्रेपयन्ति तथाभूतेः=तर्मन्तरम् तथाभूतवद्दिम्यःयज्ञानात् सब्दादिपयोगीर्दासवत् मेषयति, कार्ये प्रयोजपन्ति, मसौ स्तीवशवर्षी ताहशं कार्यः करोति। कीहशीमाज्ञां करोति तहर्शयति—'अलाउच्छेदं पेसस्य अलावुः तुम्बं लिद्यतेऽनेन शक्तविशेषण इति अलावुच्छेदं पेसस्य अलावुः तुम्बं लिद्यतेऽनेन शक्तविशेषण इति अलावुच्छेदं, तः प्रेसस्य अलावुः वाहराहितिः वलाकुकान्याहर इति, वल्तू ने कोप्रनानि फलानि नारिकेलार्दानि आहः=आन्य । अथवा-वाद्यक्तलानि, वादः धर्मकथास्थ्याः ल्याकरणादिक्यायाः वा यानि फलानि, वखद्रव गदिकपाणि तान्यानयेति । तं साधुं दास्यत् कर्मण नियोजयित सै । स्त्रीति भाषः ।।।।।

टोकार्थ—तत्पद्दात् खिपां जच यह समझ छेती हैं कि साधु मेरे अधीन हो चुका है, तब वे उसे दास की भांति कामों में छगाती हैं और स्त्री के वशीभूत हुआ यह साधु उसके कथनानुसार ही सब काम करता है। स्त्री किस प्रकार की आज्ञा करती है सो दिखलाते हैं न्तूं वा काटने का दास्त्र देखों उसे अन्वेषण कर ले आओ जिससे पात्र आदि के मुख आदि का निर्माण हो। नारियल आदि मनोज्ञ कल लाओ। अथवा मूल में प्रयुक्त 'वज्जुकलाइ" का अर्थ है वाक्क कानि, जिसका आदाय है धमें पिदेश या व्याकरण आदि रूप-वाणी के जो कल वस्त्र या द्रव्य आदि हैं, उन्हें लाओ। आदाय यह है

ટીકાર્ય—જ્યાર તે અનિ એવી ખાતરી થઇ જાય છે કે આ સાધુ હવે ખરાબર મારે અધીન થઇ ગયો છે, ત્યારે તે તેની પાસે વિવિધ આદેશોનું પાલન કરાવવા લાગી જાય છે. તે સાધુને પાતાના દાસ જેવા ગણીને તે તેને આદ્રાઓ કર્યો કરે છે અને સાધુ પાતે દાસ હોય તેમ તેની આદ્રાનું પાલન કરે છે. તે કેવી કેવી આદ્રાઓ કરે છે તે હવે પ્રકટ કરવામાં આવે છે—'છરી ગાતી લાવા કે જેની મદદથી તું બડીને કાપીને તેમાંથી પાત્ર આદિનાં મુખનું નિર્માલ કરી શકાય. 'નારિયલ લઇ આવા' સ્ત્રમા જે 'ઘગુષ્ઠ દાર્ફ' શબ્દ વપરાયા છે, તેના અર્થ આ પ્રમાણે પશુ થઇ શકે છે—ધર્મા પદેશ, વ્યાકરણુ આદિના આપ જાણકાર છે. તો તેના કળસ્વરૂપ વસ્ત, દ્રવ્ય, આદિ લખી આવા માત્રનો ઉપયોગ ધન કમાવામાં કરા" આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જે અ પહેલા સાધુને વિન'તી અને કાલાવાલાં કરતી

# भ्लम्-दोरुणि सांगपागाए पंजोओ वा भविस्सइ रांओ। पार्याणि य में रयावेहि एहि ता में पिट्रेओ महे॥५॥

छाया--दारूणि शाकपाकाय मधोतो वा भविष्यति सुत्री। पादी च मे रञ्जय एहि ठावन्मे पृष्ठं मर्दय ॥५॥

अन्वयार्घः — (सारापागाए) शाकपाकस्य (दारुणि) दारूणि- काष्ठानि आनयं (राभो) रात्री (पत्रत्रोत्रो वा अविस्सर्) पद्योतः प्रकाशो वा मविष्यसीत्यतस्तैस्रादिक-मानयं (में पायाणि रयादेशि) में अस पादौ वा रंजीय स्टेपय तथा परित्यज्ञापरं

दाब्दार्थ—'सागपागाए-दाक्रपकाय' शाक पकाने के लिये 'दाहणि -दारूणि' लकडी लावो 'राओं रान्नी' रहेत में 'एजोओ वा अविस्सह-प्रयोगो वा भविष्यति' प्रकाश के लिये तेल आहि लावो 'से पायाणि रयावेहि—से पान्नाणि रंजय' सेरे पान्नों को अथवा पैर को रंग दो 'ता -तावत' पहले तो 'एहि—एहि' यहां आवो 'से पिट्टओ सहे-से पृथ्ठं सर्दय' मेरी पीठ मल दो ॥५॥

अन्वयार्थ--शाक पकाने के लिये लक्षियाँ ले आओ। राजि में प्रकाश करने के लिये तैलादि की व्यवस्था करो। मेरे पात्रोंको या पैरों को रंग दो। अन्य कार्य छोडकर पहले यहां आओ। मेरी पीठ का मर्दन कर दो। भोजन पकाने के लिए देर तक बैठी रहने से मेरे शारीर में पीडा उत्पन्न हो गई है। जरा मालिश तो कर दो॥५॥

હતી, એજ સી હવે તેને પાતાને અધીન થઈ ગયેલા સમછને તેને દાસની જેમ આદેશા અપાતા થઇ જાય છે ॥ ૪॥

शण्डार्थं — 'सागपागाए-झाकपाकाय' शाह जनाववा भाटे 'दारुणि-दाह्रणि' साहरा वाचा 'राओ-रात्रों 'रात्रे 'पड्जो को वा भविरसह-प्रचोतो वा भविरयित' भक्षश हरवा भाटे तेव विशेरे वाचा 'मे पायाणि रयावेहि-मे पात्राणि रंजयं' भारा पात्रोंने अथवा पशने रंशी धो 'ता-तावत्' पहेवां पहि-एहिं' अहियां आवा 'मे पिटुओ महे-में फुट मईय' भारी पीठ भसणी धो, ॥भा।

સ્ત્રાથ — 'શાક આદિ સંધવાને માટે લાકડાં લઇ આવા, રાત્રે દીવા કરવા માટે તેલના પ્રખંધ કરા, મારાં પાત્રાને રંગી દા, મારા હાથ પગ લાલ રંગથી રંગી દા, બીજા કામા છેહીને મારી પાસે આવે. કચારની રસોઇ

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. व. ४ इ. २ स्वलितचारित्रस्य कर्मवन्धनि० १८९

कार्ये (ता) तावत् (एहि) एहि−अत्रागच्छ (मे पिट्टभो मद्दे) मे पृष्ठं मर्दय≕पाक• करणाय चिर कारुम् उपविष्टाया मे अङ्गं बाधतेऽतः संवाहयेति ॥५॥

टीका—'सागपागाए' शाकपाकाय-शाकं वास्त्कादिकपत्रशाकं वा अस्य पाकाय वा, दारूणि=काष्ठानि आहर, शाक्ष्यपतिनां पाचनाय बनादित्थन-गानय एवं नानाकर्माणि पश्चात् साधुं नियोजयित सा। 'पश्जोशो' मद्योतः प्रकाशो वा 'राशो भविस्ताः' रात्री भविष्यति-निविद्यान्यकारत्वात् रात्री किसपि कर्तु न शक्यते अवस्तिङ्शिदकमानय, तथा—मे पायाणि' मन पात्राणि निसासाधनभूतं पात्रे 'रयावेदि' रंगय-येन सुखेन मिझाटनं स्यात्, यद्वा अरुक्तकारिना अरंजितौ मे चरणी रंजय। तथा का औरवरं परित्यज्ञ झटिति प्रदि= ज्ञागच्छ 'मे पिट्टवो महे' मे पृष्टं मर्देष, यावद् व्पर्थपृष्विष्टोऽसि ममोगानि सुख्युपविष्टायाः सर्देष।

भोः! परिश्यज्य तात्रस्कार्यान्तरमिद्दागत्य मर्मागसंत्राहनं कृत्वा, ततः कार्यान्तरं करिष्यसि । एवं दासवत् कार्यं कारयति ॥४॥

टीकार्थ-शाक पाष्युवा आदि भाजी पकाने के लिये लकडियाँ लाओ। इस प्रकार के नाना कार्यों में साधु को लगाती है। घोर अन्धकार होते से रात्रि में कुछ करते नहीं बनता, अतपव तेल आदि छे आओ जिससे प्रकाश होगा। मेरे पान्नों को अथवा पैरों को रँग दो। दूसरे समस्त कार्य छोडकर झट इधर आओ और मेरी पीठ मसछ दो। जब तक निठलले पैठे हो तथ तक मेरे अंगों को ही मल दो। स्त्रियां इस प्रकार इस साधु से दास के समान कार्य करवाती हैं।।५॥

તૈયાર કરવા ખેઠી છું, તેથી મારું શરીર અકડાઇ ગયું છે, તેા જરા માલીશ તા કરી દે! કામ કરી કરીને મારી કમર દુઃખવા આવી છે, તા જરા બહો બેઠાં કમર તા દખાવા.'

ટીકાર્ય—તે સી પાતાને અધીન થયેલા તે સંયમભ્રષ્ટ સાધુને આ પ્રકારની આજ્ઞા કરમાવે છે-'લરમાં અળતાલુ ખૂટી ગયું છે, તો શાક, દાળ આદિ અનાવવાને માટે ખળતાલુ લઈ આવે!-જંગલમાં જઈને લાકડાં કાપી લાવો. તેલ તો થઈ રહ્યું છે. રાત્રે દીવો કેવી રીતે પેટાવશું જે જરા ખબ્બરમાં જઇને તેલ તો લઈ આવે! મારાં પાત્રોને રંગી દે. લાલ રંગથી મારા હાથ પગ તો રંગી દે! ખાં કામ છાડીને મારી પાસે આવે! આજ તો કામ કરી કરીને મારી પીઠમાં દુખાવા ઉપકથો છે. તો જરા પીઠ પર તેલનું માલીશ તો કરી દે! નવરા શું બેસી રહ્યા છા, અહીં આવા અને મારા હાથ પગ અને માથું દખાવા' આ પ્રકારની ઓની આજ્ઞાએનું તેને પાલન કરવું પડે છે. ાપા

# मु**ण्य-वर्थाणि य मे**ं पैडिलेहोहे अन्नं पानं च आहराहिति। गेंधं च रओहरणं च कार्सवयं च मे समगुजाणाहि॥६॥

छाया--वस्नाणि च में मध्युपेक्षस्य अन्तं पानं च अहर इति। गन्धं च रवोदरशं च कारवरं च कम्बुवार्शःहि ॥६॥

आविशार्थः—(दस्थाणि ते पिडिलेनिही) महाविष्य में मध्येक्षम्य-नवीनं वस्र-मान्य (अन्तं पानं च अ इराहिति) अन्तं पानं नाहर-अवय (अंतं च रजोहरणं च) गर्थं कर्ष्यदिकं रजोडरणं जानय (मे कासकां च) मे-अद्वे काश्यपं-नापितं (समणुनाणाहि) समनुनानीहि सम्अग्नानीहि अञ्चासन्विष्यकां कुरु आन-येस्पर्याः ॥६॥

शब्दार्थ—'वस्थाणि में विडिलेहेहि-बल्लाणि में प्रत्युपेक्षरव'हे साघो!
मेरे लिये नये वस्त्रों टाको। 'अन्तं पानं च आहराहिसि-अन्नं पानं चाहर' मेरे लिये अस और पानी का प्रवन्ध करो 'गंधं च रजोहरणं च-गन्धं च रजोहरणं च' मेरे लिये कपूर आदि सुगन्ध पदार्थ और रजोहरण छाषो 'में कासवर्गं च-में काइयपं च' मेरे केश निकालने के लिये नायी को 'समणुजाणाहि-समनुजानीहि' यहां आने की आझा दो ॥६॥

अन्वयार्थ—मेरे वस्त्रों की देखभाल करो, नदीन वस्त्र लाओ । मेरे लिये अन्न पानी लाओ । कपूर आदि सुगंध लाओ, रजोहरण-धूल झाड़ने का साधन लाओ । नाई बुला लाओ, इत्यादि प्रकार से आदेवा करती हैं॥६॥

शण्दार्थं — 'वःथाणि में पिंडलेहेहि - वस्ताणि में प्रत्युपेश्रस्व' हे साधा ! भारा वस्त्रोती हेणभाण करें। अने भारा भाटे नवा वस्त्रोत लावे। 'खन्तं पानं चाहर' भारे भाटे अनाक पान्तीनी सवक करें। 'गंधं च रजीहरणं च-गन्धं च रजोहरणं च' भारे भाटे कपूर विशेरे सुशन्धित पहार्थं अने रजेहरण् (सावरण्णी) सावो। 'ये कासक्यां च-में काइयपंत्रं व' भारा डेश कारे माटे हेळा पने 'सम्युज्ञःणाहि—समज्ञानीहि' आववानी आज्ञा आधि। हा सूत्रार्थं — भारां बक्तानी संवाल क्षेत्र, स्वारे भाटे नवां क्ष्यां क्ष्यं आवी। भारे भाटे भारां बक्तानी संवाल की, सारे भाटे नवां क्ष्यां क्ष्यं आवी। भारे भारे भारे अने पेथ साम्यां की कारे। हा अने पेश साम्यां की आवे। कारे भारे नवां कारों सारा डेश कारों। सारां पाना माटे नां की भारां सारां हिंश कारों। सारां माटे नां की भारां सारां की सारां सारां सारां की भारां सारां सारां माटे नां की भारां सारां सारां

#### समयार्थवोधिनी टीका ब्र. यु. च्र. ४ उ.२ स्खलित बारिवस्य कर्मवन्धनि० २९१

टीका-- 'वर्षाणी'त्यादि । 'में' मे-मन 'वर्षाणी' क्लाणि 'पहिलेहेंहि' प्रत्युपेक्षस्व । किणिनस्तो वस्त्रं पतिनं निद्यने, एवे क्लिक्टिन एहं स्थापन । अवना खिल्डिनं जीर्णत्यान्ने एल्लिकि प्रेन्नस्य । अर्थान्-सिक्किकि नृतनं क्ल्लिकि प्रेन्नस्य । अर्थान्-सिक्किकि नृतनं नाहकि पोन्स्य । अर्थान्-सिक्किकि मादके पेयद्व्यमान्य, येन गत्ताहहि त्यसा सह मनोविनोदं किरिक्के । च 'गंधं' अन्धं देलिकिवेश्व अंग्रीमाजनस्य व्यापानि । एताहशीं ममाज्ञां लोक्क्रिणे सम दुःखं मशित ततः सम्याद्य । 'क्लिक्यं च 'काइयपं च नापितं केशि एक्लिक्स्य प्रेन्नस्य मादि क्लिक्स्य । 'क्लिक्स्य च क्लिक्स्य च नापितं केशि एक्स्य प्रेन्नस्य । 'क्लिक्स्य च क्लिक्स्य च नापितं केशि एक्स्य च क्लिक्स्य च लोकिक्स्य च लोकिस्य च लिकिस्य च लोकिस्य च लेकिस्य च लोकिस्य च लोकिस्य च लोकिस्य च लोकिस्य च लेकिस्य च लोकिस्य च लेकिस्य च लेकिस्य च लेकिस्य च लेकिस्य च लोकिस्य च लेकिस्य च लेकिस्

टीकार्थ--मेरे बल्लों की प्रतिष्ठेलना करो। इधर उधर बक्क कैसे पढ़े हैं ? इन्हें इकट्टा करके घर में रख दो। अथवा देखो, जीर्ण होने के कारण मेरे वस्त्र फट गये हैं, अतएव नए लाओ। मोजन के लिये अन्न और पानी ले आओ या पानक अर्थात् महिरा आदि पेय ले आओ जिससे मनवाली हो कर में तुम्हारे साथ मनोविनोद कर सक्ता गंध अर्थात् तेल या अंग शोभावर्षक द्रव्य ले आओ। संमार्जनी (बुहाक) लाओ, जिससे घर की धूल झाडी जा सके। मेरी इन आज्ञाओं का पालन करो। लोच करने में सुसे कष्ट होता है अतएव मेरे लिये नापित की बुला लाओ।।६॥

ટીઠાર્ય—તે સ્ત્રી તે સંયમભ્રષ્ટ સાધુને આ પ્રકારના આદેશા આપે કે—'મારા કપડાંને ભરાબર ઝાટકીને તથા સંકેકીને પેડીમાં મૂકી દેં. જુવા, મારાં કપડાં ફાડી બધા છે, આજે જ બજારમાં જઈ ને મારે સાટે નવાં કપડાં ખરીદી લાવા. મારે ચાટે ખાલા પાંતાની સામગ્રી લઇ અત્યા—પાદ્ય પદ્માર્થી તથા મદિરા ખાદિ પેય પદાર્થી લઇ આવે! કે જેલી મદિરામા કરીને મતવાલી ખનીને હું તમારી સાથે કામલે બેલું સંવન કરીને તમારા મનતું રંજત કરી શકું. સુર્યાધ્યુક્ત તેલ અને અત્તર લઇ આવે! કે જેને લીધે ઘર સુર્યન્ધથી મહેડી ઊઠે. ઘરને વાળી ઝુડીને સાફ કરવા માટે સાવરણી લઇ આવે!, વાળ કાપવા માટે ઘાંયજાને છે લાવી લાવે! ઇત્યાદિ. !! દ્ા

छाया—प्रथांजनिकामलंकारं खुंखुंजकं मे प्रयस्त्र । लेघं च लोधकृतुमं च वेणुप्छाशिकां च गुलिकां च ॥७॥

अन्वयार्थः—(भदु) अथ (अंत्रणि) अंत्रनिकां—कण्नलायारभूतां नालिकां (भलंकारं) अलंकारमाभूषणं (क्रुक्कपयं) नीणां (मे पयच्छाहि) मयच्छ-देहि तथा (लोदं लोदकुसुमं च) लोधं च लोधकुसुमं च वेश्वभूषाये आनीय मयच्छ। (वेणु-च्छासियं च) वेणुपलाशिकाम्—वंशी ति प्रसिद्धां देहि वादनाय तथा (गुलियं) गुटि-कामीपथगुटिकां देहि येन नित्यनवयौवनैव स्थाभित्याद्वापयति साधु सा स्त्री।।अ।

काद्यं न-'अदु-अथ' और 'अंजणि-अंजनिकां' अंजनपात्र 'अलं-कारं-अलं कारम्' आसूषण 'कुक्कययं-खुंखुणकं' बीणा 'मे पयच्छाहि-मे प्रयच्छ' सुझ को ला दो तथा 'लोद्धं लोद्धकुसुमं च-लोघं च लोघकु-सुमं च' लोघ और लोघ का पुष्प भी ला दो 'वेणुपलासियं च-वेणुपला-शिकां च' एक वांसकी बांशुरी और 'गुलियं-गुटिकाम्' औषध की गोली भी लाओ ॥७॥

अन्वयार्थ—वह स्त्री ऐसा भी कहती है-मेरे लिये सुरमादानी लाओ, आभूषण लाओ, बीणा लाकर दो। वेशभूषा के लिये लोध और लोध के पुष्प लाओ। धजाने के लिये वंशी दो। मेरे लिये औप ब की गोली लाकर दो जिससे नित्य नवयुवती बनी रहूँ। स्त्री साधु को इस प्रकार आज्ञा देनी है ॥७॥

शण्डार्थ — 'अदु-अध' भने 'अंजणि-अंजिनकां' आंकनपात्र 'अलंकारे-आंक्रकरम्' आल्पूष् 'कुक्कुययं-खुंखुणकं' वीषा 'मे पयस्त्वाहि-मे प्रयस्त्व' भने सावी आपा तेमक 'लोइं लोडकुमुमं च-लोघं च लोधकुमुमं च' देश अने सेशिना दूदी पद्य दावी आपा 'वेणुपलासिय' च-वेणुपलाशिकां च' भेक वांसणी भने 'गुलिय'-गुटिकाम्' शिस्र-मे लेली पद्य दावी आपा ॥ला

સ્ત્રાર્થ — ઓ એવી પણ આજ્ઞા કરે છે કે મારે માટે સુરમાદાની, આમૃષ્ણું, અને વીષ્ણા લઇ આવેા. વેશભૂવાને માટે લાંઘ અને લાંઘનાં પુષ્પાે લઇ આવેા, મારે માટે વાંસળી લાવી દેા. મારે માટે એવી ઔષધિની ગાળીઓ લાવી દેા કે જેના સેવનથી મારું નવમીવન કાયમ માટે ટકી રહે. ાાળા

<sup>&#</sup>x27;अवु अंजणि' इस्यादि ।

<sup>&</sup>quot; अदु अंजणि " धत्या६--

### समयार्थेबोधिनी **डीका प्र.** श्रु. अ. ४ उ. २ स्वलितचारित्रस्य कर्मबन्धनि० २९

टीका—'अदु' अय च 'अंजिंगि' अंजिकां कडमल,धारनिलकां कडमल-स्यापनपात्रं च मे मगदछ। तथा—'अलंकारं' अलङ्कारम्=आभूषणं कटक-केपुरादिकं 'कुक्कुपयं' वीणाम्-प्रचुं किविशिष्टां वीणाम् 'पयच्छाहि' मगदछ छोचनेऽअधिका आभूषणेन शरीरं विभूष्य वीणां वाद्धिष्यामि तथा लोधं—लोधं रक्तवर्णक=अठक्ककादि समर्पय नखरखनाय। (लोदकुसुमं च) लोधकुसुमं च सम्बद्ध केश्वश्रक्षाराय। (वेणुपलासियं च) वेणुपलाशिकां च-वंशिनिर्मितवाधिकिशेषक्षाम् वंशीम् आनय, सा मे मनोधिनोदाय भविष्यति, 'ग्रुलिकां च' गुटिकां च-सिद्धगुटिकां समानीयाऽर्पय, यत्पमावान्—मय युगतित्वं कदाऽपि न गच्छेत्, सद्द्वा सम यौवनं तिष्ठेत्॥॥॥

पुनर्धार-'इहं' इत्यादि । मुलम्-कुंटुं तगरं च अग्रहं संपिट्टं सम्मं उत्तिरेणं । तेरुलं मुहमिलिंजाए वेणुँफलाइं संनिधानाए॥८॥

टीकार्थ—स्त्री आदेश करती है-मुझे काजल रखने की नलिका (डिबिधा) लाकर दो। कटक केयूर आदि आम्वण तथा घुष्टह्दार बीणा लाओ। में आंखों में काजल आंजकर, आम्वणों से दारीर को आभूषित करके बीणा बजाउंगी। तथा नाखून रंगने के लिये लोझ महाबर अर्थात् स्त्रियों के पैर रंगने का लाल रंग आदि लाकर दो। केशों का शृजार करने के लिए लोध के पुष्प लाओ। मेरे लिये बेणुप्लाशिका अर्थात् बांसुरी लाओ, जिससे में अपना मनोबिनोद कर सक्ं। सिद्धपुटिका लाकर दो, जिसके प्रभाव से मेरा धौवन कभी मन्न न हो, में सदा नवयुवती बनी रहूँ॥।।

ટીકાર્ય — સ્ત્રી આદેશ કરે છે કે 'તારી આંખમાં આંજવા માટે કાજળની હખ્યો અને સુરમાની શીશી લાવી દો. મારે માટે કાનનાં ખુટિયા, હાર, ભંગડીએ આદિ આલ્પણા લાવી દે. મારે માટે ઘુઘુરીએ વાળી વીણા લઈ આવે હું અંખમાં કાજળ આંજીને તથા આલ્પણા અને સુંદર વસ્તો ધારણ કરીને વીણા વગાડીતે તમારા દિલતે વીણાના મધુર સ્ર્રા વડે ડાલાવવા માશું છું પગ રંગવા માટે અળતા લઇ આવે. મારાં કેશાની સજાવટ માટે લોધનાં ફ્લો લઇ આવે. મને એક વાંમળી લાવી દો, તે વાંસળીના વાદન હારા હુ તમારા મનને બહેલાવવા માશું છું. મને સિહ્યયુટિકા લાવી દો. તેનું શેવન કરીને હું મારું યીવન સદા ટકાવી રાખવા માશું છું' તાણા

छापा—कुःठं तगरं चाऽगुरुं संविष्टं सम्यम्उशीरेण । तैलं मुखाऽभ्यंगाय वेणुफकानि सन्निधानाय ॥८॥

भन्तवार्थः -- (उसिरेणं सम्मं संपिई) उन्नीरेण वीरणमूळेन सह सम्पक् सैविष्टं मिश्रिकं (कुटं तगरं च भग्रुकं) कुर्छं तगरमगुरुम् आनीय महां देहि (मुहिमि-र्किनाए) मुखामपङ्गाय (तेल्लं) तेलं-सुगन्धिनम्, तथा (वेणुकलाई) वेणुकलानि वेणुकलकानि वस्नादिस्थापनाय आनीय देहि इति ॥८॥

टीका--कुइमित्यादि । हे पाणप्रिय ! संयत ! 'उसिरेणं' उशीरेण-बीरणमूलेनं 'संविद्धं' संविष्टं-संमिश्रितम् 'कुई तगरं च अ कुं' कुछ तगरम् अगुरुं तत्र-कुष्ठं-

'कुट्ठं तगरं च' इत्यादि

दाब्दार्थ-'जिसिरेणं सम्मं संपिद्धं-जिद्दारिण सम्पक्त संपिष्टं' खस के साथ अच्छी तरह पीसे हुवे 'कुट्टं तगरं च अग्रुकं-कुष्टं तगरंचाग्रुकं' कुष्ठ-किन्छ के गन्धपुक्त सुगन्धद्रव्य तगर और अगर लाकर मुझे दो 'सुहिभिल्डं जाए-सुखाभ्यक्षाय' सुख में लगा ने के लिये 'तेन्लं-तेल' सुगन्धि तेल और 'सिलिभानाए-सिलिभानाप' बस्नादि रखने के लिये 'वेणुकलाई-वेणुफलानि' बांसकी पनी हुई एक पेटी लाकर दो ॥८॥

अध्ववार्थ--वह कहती हैं-उद्गीर (खस) की जड़ के माथ अच्छी तरह पीसे हुये कुब्ठ, तगर और अगर लाकर मुझ में दो। मुख में मलने के लिये तैल तथा वस्त्रादि रखने के लिये पेटी भी ला दो ॥८॥

टीकार्थ-स्त्री कहती है-हे प्राणनाथ ! खसलस के साथ खूब पीसे हुए कुब्ड, तगर और अगर लाकर दो। यहां कुब्ड का अर्थ है कमल की

<sup>&</sup>quot;कुटूं तगरं च" धत्याहि--

शण्डाधी—"विसरेणं सन्मं संपिट्टं—उर्शारेण सन्यक् संपिष्टन्' भक्षनी साथै सारी रीते वाटेबा 'कुट्टं तगरं च अगुकं-कुष्टं तगरं च अगुकं पुष्ट-अभणनी अन्धवी शुक्रत सुभित्रत्र्य तगर अने अपर भने बावी आपित 'सुद्दमित्रिज्ञाप —मुख्याभाक्ताय' सुभभां क्षभाउता भाटे 'तेष्ठं—तेष्ठम्' सुभिवत्र्या तित अने 'सितिधानाए—संनिधानाय' वस्रो वजेरे राभवा भाटे 'वेणुक्ताइं-वेणुक्तानि' वांसनी अनेबी ओड पेटी भने वावी आपित ॥टा।

સૂત્રાર્થ- –તે કહે છે કે–ઉરીર (ખસ) નાં મૂળની સાથે લસાટેલાં કુષ્ક, તગર અને અગર મને લાવી દો. મુખ પર લગાવવાને માટે મને સુગ'ધિ-કાર તેલ લાવી દો. મારાં કપડાં રાખવાને માટે એક પેટી પણ લેતા આવતો. ાદા

#### सुस्यार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ४ उ.२ स्वलितचारित्रस्य कर्मबन्धनि० २९५

कोष्ठपुटादिकं कमलगंधम्, समन्धद्रव्यं, तगरं गत्धद्रव्यविशेषम् अग्रहं धृषगःध-द्रव्यमानीय मे प्रयत्त्व यास्ता सर्वदेत शरीरं सुगन्धितं भवेत्। तथा 'सुहिमिलि-जाए' सुलाभ्यंगाय 'तेवलं' तैलं -सुगन्धितं तैलं चाऽऽदाय प्रयच्छ । 'वेणुफलाइ' वेणुफलकानि बद्धादीनां संस्थापनाय वेणुविनिर्मितपेटिकाभिष यतः क्रुतिश्च-दानायप दीयताम् यत्र निहितं वस्तादिकं सुगक्षितं भविष्यति । श्रव्यायाः शोभाये तगरादिक्षपेक्षितम् , सुलशोभाऽभिग्रईनाय तेलादिकभपेक्षितम् , तथा वस्तादीनां रक्षाये पेटिकादीनां संप्रकोऽप्यावस्यतः प्रतीयते । इति भावः ॥८॥

मुलम्—नदिन्तिग्रामाः इं पाइसाहि छैत्तोवाणहं न जाणाहि। सर्देथं च सुदैच्छेजाए आणीलं न वर्दथयं रयाँवेहि॥९॥ छाया—नन्दीचुर्गं माहर छत्रोपानही च नानीहि। शस्त्रं च सुरूष्टेदाय भानीलं च वस्त्रं रंत्य ।९॥

गम्ध से युक्त, गम्धद्रव्य तगर एक सुगंधित द्रव्य है और अगुरू अगर के नाम से प्रसिद्ध धूपप्रव्य है। स्त्री आदेश करती है कि यह सब वस्तुएं मुझे लाकर दो जिससे मेरा शरीर सुगंधित रहे और मुख पर मालिश करने के लिये सुगंधित तैल लाकर दो। वस्त्र आदि रखने के लिये बांस की बनी हुई पेटी भी कहीं से लाकर दो जिससे वस्त्र सुरक्षित रहें

आशय यह है कि शप्या की शोभा के लिये तगर आदि की अपेक्षा की गई है, मुख का सौन्दर्य बढाने के लिये तैलादि की अपेक्षा की गई है और बल्लादि की रक्षा के लिए पेटी आदि की आवश्यकता प्रतीत की गई है ॥८॥

ટીકાર્ય — સ્ત્રી તેને કહે છે કે— 'હે પ્રાથ્નાય! આજ તેર મારે માટે ખસનાં મૂળની સાથે વાટેલાં કુલ્ક, તગર અને અગર લેતા આવજો, 'કુલ્ક' આ પકના મૂળની સાથે વાટેલાં કુલ્ક, તગર અને અગર લેતા આવજો, 'કુલ્ક' આ પકના અર્થ અહીં 'કમલની ગન્ધથી યુક્ત સુગ'ધદ્રત્ય' સમજવા, 'તગર' એક સુગ'ધિત દ્રવ્ય છે અને 'અગર' એટલે અગરુ નામનું ધૂપદ્રવ્ય. આ અધા સુગ'ધિત દ્રવ્યો તું શરીર માલીશ કરવાથી શરીર સુગ'ધિત રહે છે, વળી મુખ પર માલીશ કરવા માટે સુગ'ધિકાર તેલ અનાવી દેા. મારાં કપડાં મૂકવા માટે વાંસની ખનાવેલી સુંદર પેટી લઇ આવે કે જેથી મારાં કપડાં સુરક્ષિત રહે.'

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે શય્યાની શાભાને માટે સ્ત્રી તગર આદિતી અપેક્ષા રાખે છે, મુંખના સૌંદર્યની વૃદ્ધિ માટે તે તેલ આદિની અપેક્ષા રાખે છે અને કપડાં આદિની રક્ષા માટે પેટીની અપેક્ષા રાખે છે. ાડા भन्वयार्थः—(नंदी जुण्णगाई पाहराहि) नन्दी चूर्णमोष्टरंतकं पाहर (छत्तोताः णहं च जाणाहि) छत्रोपान्ही च जानीहि (पृत्रः छेन्ताए) स्वरु छेद्य परशाक च्छे-दनाय (सर्षं च) शसं च (आणीलं) भानीलं च (ब्र्व्यं) वस्त्रं (रपादेहि) रंजय, प्रतस्तर्वे मर्द्ये कुरु इति ॥९॥

टीका--स्नीवशवर्तिनम् , अदएव इाप्तसमं साधुम् आहापयति-हे कान्त ! 'नंदीचृण्णगाहिं' नन्दीचूर्णं द्रव्यतंत्रीणनिष्पादितोष्टरश्चकं तथा दन्त्रशोधकं

शब्दार्थ--'नंदीचुणगाइं पाहराहि-बन्दीचूर्ण प्राहर ओठ रंगने के लिये चूर्ण लाभो 'छत्तोपाणहं च जाणाहि-छत्रोपानहौ च जानीहि' छाता और जूना लाभो 'सुबच्छेजाए-सूपच्छेराए' शाकपात्रादि के छेदन के लिये 'सत्यं च-शस्त्रं च' शस्त्र भर्यात् छुरी लाभो 'आणीलं -आनीलं च' नीलरंग का 'वर्थ-वस्त्रं' इस्त्र 'श्यावेहि-रञ्जय' मेरे लिये रंगवा दो ॥९॥

अन्वयार्थ--स्त्री पुनः कहती है-होट रंगने के लिये नन्दीच्र्ण से आओ। छाता साओ, जूना लाओ। चाक काटने के लिए छुरी लाओ। मेरे लिए नीते रंग से चस्त्र रंगवा दो। मेरे लिये यह सभी वस्तुएं प्रस्तुत करो॥९॥

टीकार्य-स्त्री के अधीन होने से दास के समान बने उस भ्तपूर्व साधु को वह आज्ञा देनी है-हे प्राणनाथ! नन्दीचुर्ण अधीत अने क द्रव्यों के संयोग से निर्भित ओष्ठ रंगने का चूर्ण या दन्तशोपक मंतन लाओ,

शण्डार्थं — 'नंदी चुण्णगाइं पाइराहि — तन्दी चूर्णं प्राहर' छे। उरंथवा भाटे न'डी-दूर्वं वावी आपे. 'छत्तोपाणहं च जाणाहि — छत्रोपानहाँ च जानी हिं' छत्री अने क्रीडा वावी आपे. 'सूबच्छेज्जाए सूबच्छेदाय' शाडकाल सभाववा भाटे 'छत्यं च-शक्षं च' शखा अर्थात् छरी वावी आपे. 'आणीलं — चानीलं च' नीव रंगनुं 'वरंथं – वक्षं' वक्ष 'र्यावेहि – रक्षय' भने वावी आपे। ॥ दे।।

સૂત્રાર્થ - સ્ત્રી તે સાધુને કહે છે કે 'મારા હોઠ ર'ગવા માટે નન્દીયૃ**ણું** ક્ષાવી કો, દાંત સાફ કરવા માટે દન્તમજન ક્ષઇ આવેા. છત્રી, ચંપલ આદિ હાઈ આવેા. શાક સમાવવા માટે છરી ક્ષઇ આવેા. મારાં વસ્ત્રોને નીલા **ર'ગ** વડે ર'ગી દેદ' આ પ્રકારની આજ્ઞાઓ તે કરતી જ રહે છે હા હયા

પાતાને અધીન બનેલા તે સાધુ જાણે પાતાના દાસ હાય તેમ તે સી તેને નિત્ય નવા નવા આદેશા આપે છે-'હે પ્રાણુનાથ! અનેક દ્રવ્યાના મિશ્ર-**યુષી** બનાવેલું નન્દીયૂર્ણ (હાદ લાલ કરવાના પાઉડર) લઈ આવા કે જેનાથી

#### समयार्थकोधिनी दीका म. श्रु. व. ४ र. २ स्ललितकारिशस्य कर्मकम्बनिव २९७

मंत्रतम् 'पाइराई' माइर, भानय, येन रिजानी भोष्ठी सोभेयातां तथा शोषिता इन्ता अतिनिर्मला भवेयुः । वस्माद् येन केनापि प्रकारेण यवस्ततो मिलेत् अन्विष्याऽभीयाऽपय । तथा 'छतीवाण्हं च जाणाहि' छवोपानही जानीहि आने- तष्यतया, विना ताभ्यां वर्षाऽऽतपाभ्यां मदीयशरीरसंरक्षणं कथं स्यात् । अतस्तयो रानयनमावश्यकमेय । तथा 'सुद्रचलेश्चाए'—स्पच्लेदाय पत्रशाकादिकर्चनाय ससं छुरिकामप्यादाय मामर्पय । तथा—'वस्थयं' वस्त्रम् 'आणीलं' आ ईपन्नीलम्, सर्वतो नीलं, रक्तं, पीतं च रख्य । नीलवीतरकादिवर्णेन रंजकदारा दस्तं रख्नियस्वा भियाये महामर्पयति ॥९॥

मुख्य-सुफैर्णि च साग्रेगगाए औमलगाई दगाहरणं च। तिर्लगकरणिमंजणसलागं घिंसु मे विहूणयं विजाणेहि॥१०॥ छापा—सुफ्रिव च शाक्याकाय आमलकान्युदकाहरणं च।

तिचककरणीमंजनक्रजाकां ग्रीष्मे मे विश्वनकमपि जानीहि ॥१०॥

जिससे रंगे हुए ओष्ठ सुन्दर दिलाई दे, तथा स्वच्छ किये दांत एक-दम निर्मल हो जाएं। अतएव ये वस्तुएँ किसी भी प्रकार से, जहां कहीं भी मिछे वहीं से खोजकर लाओ और दो। तथा छाता और जूना भी छे आओ। उनके विना वर्षों और घूप से कैसे मेरे शारिर की रक्षा होगी? अतएव उनका लाना आवद्यक ही है और शाक आदि छेदन करने के लिए छुरी भी लाकर दो। तथा मेरे वस्त्र नीछे पीछे पा लाल रंग से रंगकर मुझे दो। १९॥

शन्तार्थ--'सागपागाए सुफर्णि-शाकपाकाय सुफर्णि। हे वियतम! शाक पकाने के लिये तपेली लाबी 'आमगाई दगाहरणं च-आमलका-

ર ગેલાં મારા હોઠ સુંદર દેખાય. દાંત સફેદ કરવા માટે એવું દન્તમજન લઇ આવા કે દાંત ઘસવાથી દાંત સફેદ થઇ જાય ગમે ત્યાંથી આ અન્ને વસ્તુ મને લાવી આપા, છત્રી વિના તાપ અને વરસાદ વખતે અહાર કૈવી રીતે જવાય? માટે આજે જ એક છત્રી લઈ આવા. મારા પગરખાં (સપાટ, ચંપલ, માજડી આદિ) ફાટી ગયાં છે, તા આજે જ નવાં પગરખાં લાવી આપા. શાક સમારવા માટે આપણે ત્યાં છરી પણ નથી, તા ખજાર-માંથી સારી છરી લઇ આવા. મારાં કપડાંના ર'ગ આંખા પડી ગયા છે, તા મને આજે જ કપડાં પર લાલ, લીલા, પીળા આદિ ર'ગ ચડાવી દાે.'

શબ્દાર્થ-'म्रागवागाद सुफणिं-शाकवाकाय सुफणिं' है प्रिया शाह अना-ववा भाटे तपेत्री कावी आपे। 'आम्रहमाइ' दगाइरणं-बाम्स्डकनि, उदकाइरणं च' स्ट॰ ३८ अन्तयार्थः — (सागपागाप सुफर्णि) शाकपाकाय सुफर्णि च तपेछी ति छोकः मसिद्धम् आनीय देहि तथा 'बावलगाई दगाहरणं न' आवलकान्युदकाहरणं च (तिलक करणिमंजणसलागं) तिलक करणीमंजनशलाकां च तथा (विस्तृ) ग्रीष्मे मे= मम (विह्नणयं) विधूनक च व्यक्तनं (विजाणेहि) विजानी हि एउलाई देही ति ॥१०॥

टीका—'सोमपागःए' शाकपाकाय-काकामां सपदण्युकारीनां च पाकाय रंघशयेरवर्षः 'सुफणि च' सुफर्षि च अनायाचेन फण्यते पाव्यते आकं तण्डुलादिकं यत्र तत् सुफणि स्थालीपीटरादिवास् (धाली-सपेली) आनय। तथा 'आमलगाई' अतमलकानि धात्रीफरानि, पात्रसंगार्जनाथ-

न्युद्काहरणं च' आंवल। तथा जल रखने का पात्र लाओ तथा निलगकरणिमंजणसलागं-तिलककरणीम्खनकलाकां' तिलक और अञ्जन लगाने के लिये सलाई लाओ तथा विसु मे विद्वणयं विजाणेहि-ग्रीष्मे में विधूनकमणि जानीहि' ग्रीष्मकालों हवा करने के लिये पंखा लाकर मुझे दो॥१०॥

अन्ययार्थ— शाक पकाने के लिए सुक्रिण (तएँछी) लाकर दो। भांवला ला दो, पानी का पात्र लादो, तिलक करने के लिये तथा भंजन आंजने के लिए सलाई लादो। ग्रीष्मकाल में हवा करने के लिए पंचा लादो ॥१०॥

टीकार्ध-- शाक, दाल और चावल पकाने के लिए सुफणि अर्थात् तपेली लादो । जिसमें शाक आदि सरलग से पकाए जा सके वह सुफणि कहलाती हैं। बरतनों को साफ करने के लिये, शरीर का

आंभणां अने कब राभवा भाटे पात्र क्षावी आपी. तथा 'तिङगकरणिमंजण सङाग-तिङककरणीमञ्जनशङाकां' तिबक करवा भाटे तिबक्षश्री अने आंक्ष्य सभाववा भाटे अंकनश्रणी बावी आपी तथा 'विश्व मे विद्वार्य विजाणेहि-बीक्से मे विश्वतकं विज्ञानीहि' श्रीष्मक णमां छता भावा भाटे पंभी भने क्षावी आपी ॥१८॥

સ્ત્રાર્થ—શાક આદિ અનાવવા માટે તપેલી લાવી દે! ઘરમાં આંભળાં શઇ રહ્યા છે, તો અત્યારે જ અજારમાં જઇને આંબળાં લઇ આવા. પાણી ભરવા માટે જળપાત્ર લાવી દેા. ચાંકલા કરવાની તથા આંજણ આંજવાની સળી લાવી દેા. બ્રીબ્સ ઝાતુ શરૂ થઇ છે, તેથી બકારા ઘણા જ થાય છે, માટે હવા ખાવા માટે પંખા લાવી દેા. .૧૦ લા

સૂત્રાર્થ-શાક, દાળ, ભાત આદિ રાંધવાને માટે તપેલીએન લાવી દો. (સૂત્રમાં 'લુજળ' પદ શાક આદિ પકાવવાના સાધન માટે વપરાયું છે, તેથી તેના અર્થ તપેલી થાય છે.) વાસણે માંજવા માટે સ્નાન આદિ શરીરપ્રસ્કાર માટે તથા

#### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. थ्र. अ. ४ उ. २ स्वलितकारित्रस्य कर्मवन्धनि० २९६

श्रीसंस्काराय मोजनाय च आन्य। तथा 'दगःहरणं च' उद्काहरणं च, उदकं जरुन् आहियते भानीयते येन पात्रिविशेषेण तर्षि आनय-घट-मानय, उपलक्षणभेगत्-पृत्रतेलःदिकं सर्वमेव गृहोपकरणं मानप्य। तथा 'तिलक करणिमंजनसलागं' तिलक करणिमंजनसलागं' तिलक करणिमंजनसलागं' तिलक करणिमंजनसलागं' तिलक करणिमंजनसलागं' तेलक करणिमंजनसलागं' अंतनसलामानिल कर्मकाले कर्माद्युवस्वेदिनवारणाय 'तिहूनयं' विभूनकं न्यजनं 'मे' महा 'विज्ञाणेहि' निजानिहि-उक्त मनुक्तं वा सुख्यायनमानीय समर्पय सर्वे महाभिति ॥१०॥ मृष्टम्-संदेशस्यां च फाणिहं च सीहिलियाम्मां च आणाहि।

आदिंसमं च पयर्चछाहि द्तिपक्खास्टणं पंवेसाहि॥११॥ छाषा--संदंशकं च फणिहं च शिलापाशकं चानय । भादर्शकं च मयच्छ दन्तपक्षाञ्चनकं मवेशय ॥११॥

संस्कार करने के लिये और भोजन के लिये आंबस्ने ला दो। जल लाने के लिये पात्र ला दो। यह कथन उपलक्षण मान्न है। इससे घृत, तैल उनके लिये पात्र आदि घर संबंधी सभी उपकरण समझ छेना चाहिए। वह सब लाकर मुझे दो। तिलक करने के लिए सोने या चांदी की सलाई अथवा अंजन लगाने के लिये अंजनशाला भी ला कर दो। गर्मी में उत्पन्न होने वास्त्रे पसीने का निवारण करने के लिये मुझे पंला भी ला दो। इस प्रकार कहे या अनक है सभी सुलसाधन लाकर मुझे सौंपो ॥१०॥

शब्दार्थ —'संडासगं च-संदंशकं च' नासिका के अन्तर्गत केश को उपाडते लिये चित्रीया लाओं 'कणिहं च-कणिहं च' तथा केशसंबा

ભાજનમાં વાપકવા માટે આંખમાં પણ લાવી દેા. પાણી ભરવા માટે ઘડા, માટલી, ડેાલ આદિ વાસણે લાવી દેા આ કથન દ્વારા લી, તેલ આદિ પદાર્થી ભરવા માટે પાત્રો લાવી આપવાની વાત પણ સૂચિત થાય છે. ગાંલ્લા કરવા માટે માત્રો લાવી આપવાની વાત પણ સૂચિત થાય છે. ગાંલ્લા કરવા માટે સાંગ અલ્લાકા પણ લાવી દેા. હવણાં બધારા પૂબ થાય છે, તેા હવા ખાવા માટે એકાદ પંખા પણ લાવી દેા આ પ્રકારના દરક જાતનાં સુખસાધના લાવી આપવાનું કરમાન તે હાડ્યા જ કરે છે, અને સંયમભ્રષ્ટ તે સાધુને ગુવામની જેમ તેની તે આદ્યાઓનું પાલન કરવું પહે છે. ાારળા

શખ્ડાર્થ — સંકલ્સને લ – સંદેશ કં વ' નાકની અંદર રહેલા વાળ કાઢવા માટે સીપિયા લાવી આપા. 'જળિદ' જ જાળે ફં જ' તથા વાળ એાળવા માટે

सुत्रकृताङ्गसुत्रे

अन्वयार्थः -- (संडासगं च) संदंशकं च-नासिकाकेशोत्पाटनोपकरणम् (फणिष्ठं) कंकितिकां (सीहिलिपासगं च) शिखापाशकं वेणीसंयमनार्ध मूर्णामयं केकणं च (आणाहि) आनय (आदंगगं च पयच्छाहि) आदशैकं -दर्पणं च मयच्छ सभा (दंवपक्खालणं प्रवेसाहि) दन्तपक्षालनकं मनेश्य आनयेत्यर्थः ॥११॥

टीका-- 'संडासगं ' संदंशकं नाधिकान्तर्गतकेशीत्पाटनायाऽस्रविश्लेषम् 'काणहं' फणिहं च कंकदकं केशसंययनाय तथा (सीहळपासगं) शिखापाशकं

रने के लिये कंघी लाओं 'सीहलीपासमं च-दिाखापादाकं च' वेणी बांधने के लिये कनकी बनी हुई जाली 'आणाहि-आनय' लाकर दो 'आदंसमं च पथच्छाहि-आदर्शकं च पथच्छ' मुख देखने के लिये दर्पण लाकर दो 'दंतपक्खालणं पवैसाहि-दन्त प्रक्षालनकं प्रवेदाय' दांत साफ करने के लिये दंतमंजन लाओं ॥११॥

अभ्ययार्थ--पुनः स्त्री की आज्ञा बतलाते हैं-मेरे लिए नाक के बास्त खलाइने के बास्ते खिमटी ला दो, कंग ला दो, वेणी बाँधने के लिए कन का कंकण ला दो, दर्पण दो, दांत साफ करने के लिये मंजन या बातौन लाओ ॥११॥

टीका—नाक के भीतर के बाल उलाइने के उपकरण को 'संदं शक' कहते हैं जिसे हिन्दी भाषा में 'बिमटी' कहा जाता है। वह स्त्री कहती है-मेरे लिये वह चिमटी ला दो। केश संवारने के लिये कंबी ला

કાંસકી લાવી આપે. 'सीह्जीपासगं च-शिखापाशकं च' વેણી આંધવા માટે ઉતની અતાવેલી જાળી 'आणाहि-आतय' લાવી આપે. 'आदंसगं च પચચ્છાફિ-जादर्शकं च प्रयच्छ' મુખ જેવા માટે દર્પણ લાવી આપે. 'દંતવक्खाडणं पवेसाहि-दन्तप्रक्षाडनकं प्रवेशय' દાંત સાર્ધ કરવા માટે દંતમ'જન લાવી આપે ા૧૧ા

સૂત્રાર્થ — સ્ત્રીની આગ્નાઓતું સૂત્રકાર આગળ વર્જુન કરે છે—નાકના આલ મેંચી કાઢવા માટે મને ચીપિયો લાવી કે. કેશ ઓળવા માટે દાંતિયો લાવી કા. મારી વેણી આંધવા માટે ઊનના દારા લાવી કા. માડું તેવા માટે દર્પે શુ લાવી કે અને દાંત સાફ કરવા માટે દાતશુ અધવા દન્તમંજન લાવી કે. એમ આગ્ના કરે છે.

ટીકાર્થ —નાકમાં ઉગેલા ખાલ ખેંચી કાઢવાના ઉપકરણને ચીપિયા ક**હે છે.** તે અને પાતાને માટે ચીપિયા લાવી આપવાની તેને આજ્ઞા કરે છે. વળી કૈશ : માળવા માટે (દ્યંતિયા) પશું મંગાવે છે, કપર્યુ મંગાવે છે, વેણી આંધવા

### समयार्थकोचिनी डीका में. श्रुं. ब. ४ उ. २ स्वलितचारित्रस्य कर्मबन्धनि० ३०१

वेगीसंयमनाय-ऊर्णमयं कंकणं चऽऽनीय समर्पयः 'आदंसगं' आदर्शकम् तद्षि द्र्षणं मुलिनिलोकनाय मामप्य देशि, तथा 'दंतपक्तालणं' दन्तमलालनकं इम्ताः मक्षालयन्ते येन तदन्तपन्नालनकम्, दन्तकाष्ठं प्रवेशय आनवेति ॥११॥ मुख्य-पूर्यफलं तंबोलयं सूईसुत्तमं च जाणाहि।

कें।सं च मोयमेहैं।ए सुप्पुंक्खलगं च खारगालणं च॥१२॥ छाया — प्रीफलं च ताम्बलकं स्वीम्बकं च जानीहि। कोशं च मोयमेहाय शुर्गीखलं च क्षारगालनकम् ॥१२॥

अन्वयार्थः — (प्रफलं वंबोलयं) प्राप्तिलं तांब्लं नाग्वलीदलं (सुईस्नुचर्ग व जाणाहि) सूचीं सूत्रं च प्रच्यर्थ वा सूत्रं नानीहि—आनय (सोयमेहाए) मोहसेहास प्रसुत्रणाय (कोसं) कोशं च पात्र गानय (सुरपुत्रस्तलगं च) श्रूपेललं च (सार-गालणं च) सारमालनं च-पात्रमानयेति ॥१२॥

दो। वेणी वांघने के लिये जन का कंकण (जाली) ला दो । मुख देखने के लिये दर्पण ला दो। दांत साफ करने के लिए दानौन या मंजन लाकरदो ।११।

इन्दार्थ—'प्यक्त तंबोलयं-प्राक्ति ताम्बूल, सुपारी और पान 'सुईसुलां च जाणाहि-स्चित्र्वं च जानीहि' तथा सुई और दोरा लावो 'मोयमेहाय-मोक्रमेहाय' पेसाब करने के लिये 'कोसं-कोहां' पात्र लाओ 'सुप्पुक्खलां च-शूर्योखलनं च' सुपडा और उसल लाओ एवं 'खारगालणं च-क्षारगालनं च' साजी आदि खार गालने के लिये वर्तन बीघ लाकर दो ॥१२॥

अन्वपार्थ—मेरे हिये खुपारी, पान, सुई घागा, लघुइांका निवारण करने का पात्र, सुपढा, ऊखल तथा खार गलाने का पत्र भी लाओ॥१२॥

માટે ઊતની શુંધણીવાળી જાળી મંગાવે છે. વળી પાતાના દાંતની સફાઇ માટે દાતણ અને દન્તમંજન પણ લાવી આપવાનું કહે છે. ા ૧૧ા

शण्डार्थं - पूर्यक्षकं तंत्रोक्कं -पूर्वीक्तकं तांत्र्कं' से। भारी अने भान 'सुई सुक्तगं क जाणाहि-सूचीसूत्रं च जानीहि' तथा से। ध अने होरा लावी आभेः 'नोयके हाय-मोक्नेहाय' पेशाल करवा भाटे 'कोसं-कोशम्' पात्र लावी आभेः 'सुरपुक्क कर्म ब-सूर्योक्कतं च सूप्युं अने आंऽिश्वेश लावी आभेः, तेमक खारगाळकं च- सारवाकनं च' सारू आहि आर गाणशानु' वासस् किंदिशी मने लावी आभेः। १२।

તે સ્ત્રી બીજી કર્ષ્ય કર્ષ્ય વસ્તુઓ મંગાવે છે, તે સ્ત્રકાર હવે પ્રકટ કરે કે-'મારે માટે પાન, સાપારી, સાય, દારા, આદિ શાવી દો. પ્રેશાબ કરવા टीका—'प्रयक्तनं' प्राफ्तन्य (स्पारी) 'तंबोलयं' ताम्बूलम्-नाग्बर्लीम्, 'सुई सुत्तगं' स्वी सुक्रम्, सूत्रम् -डोरकम् सूच्ययं मुत्रं वा 'जाणाहि' नानीहि आव-इयक्तया एमिर्दिना गृहकार्यस्य सम्पाइनाऽसं पत्रात् । 'मोयमेहार' मोकमेहाय मन्नवणाय 'कोसं' कोशं-मूत्रपात्रम्, मृत्रोत्सर्गाय आवह्यकम्, यतो हि राष्ट्री भयार्ता बहिर्गन्तं न अक्तोमि । तथा 'सूष्य' सूर्यम्—गण्डुलादिकोधनाय उपकरण-निहोरं 'स्राडा' इति भाषा मसिद्धम् 'उन्लक्ष्यं च' उल्लब्सं च-धान्यानां तुषाप-नयनाय कण्डनायेस्यर्थः तथा 'लारगाल्यं च' सारगालकक्ष्य । सर्जिकादिसारपदार्थ-गाल्कनोषकरणिवहीयम् इत्येतत् सर्वे गृहोपकरणं भीवा यस्नादानीय महां मद्यम् इति ॥१२॥

म्अप्-चंदे छा।ं च करगं च वद्यदं च आउसो खँगाहि।
सर्पाययं च जार्याए गोरहगं च सामणेराए॥१३॥
छाथा—चंदा अर्थ च करकं च वर्षे गृहं च बायुष्मन्! खानय।
सर्पातं च जाताय गोरयकं श्रामणेषाय॥१३॥

टीकार्थ-- छुपारी लाओ, पान लाओ, सुई लाओ, डोरा लाओ, यह आवर्षक है। इनके बिना घर का काम नहीं चल सकता। लघुः इंका निवारण करने के लिये पात्र भी चाहिये या उसके लिये घर के भीता ही स्थान चाहिये। क्योंकि राश्रि के सलय भय के कारण बाहर नहीं जायो जा सकता। धान्य साफ करने के िये खुपडा भी चाहिए। धान्य को कूटने के लिए खुपडा चाहिए। साजी आदि जार गला के लिए खुपडा चाहिए। साजी आदि जार गलाने के लिए भी पात्र चाहिए। यह सब घर संवंशी उपकरण बीध ही प्रयक्त करके लाओ और मुझे सौंपो।।१२॥

માટે પાત્ર (તસ્તરું) હાવી દેા. સૂપડું સાંગેલું 'આંડિયુંયા તથા સાજી વિગેરે ખાર ગાળવાનું પત્ર પણ લાવી દેા. તા૧રા

ટીકાર્ય — મારે માટે પાન, સાપારી આદિ મુખવાસના પદાર્થ લાવી દે. કપકાં સાંઘવાં માટે સાયદેશ પણ લાવી અપા. ઘરમાં પેલાળ કરવા માટે ચાકડીની વ્યવસ્થા કરા અથવા પેશાળ કરવા માટે તરત છે લાવી દે. (રાત્ર ભયને કારણે પેશાળ કરવા બહાર જઇ શકાય નહીં તેલી પેશાળ કરવા માટે પાત્ર મંગાવે છે) ઘરમાં અનાજ સાફ કરવા માટે—સાવા ઝાડકવા માટે સ્પડું પણ દે.લું જોઇએ. ધાન્યને ખાંડીને તેના ફેતરાં આદિ દૂર કરવા માટે ખાંડિયાની પણ જરૂર પડે છે. સાજી વિગેરે ખાર ગાળવા માટે પાત્રની જરૂર પડે છે. તેથી આ અધી સામર્ગ્રાઓ લાવી આપવાના તે તેને આદેશ કરે €. અને તે સંયમભ્રષ્ટ સાધુંને તેની આ આફાઓનું પાલન કરવું પડે છે. ાવરા

# समक्षाचैचोधिकी दीका प्र. थु. अ.४ उ.२ स्स्रलितचारिशस्य कर्मधन्धनि० ३०३

अन्तर्थार्थः — (आउसो) हे आयुष्मन् । (चंदालगं) चन्दालकं च – देवपूसनाय ताम्त्रपात्रं (क्ष्मं च) करकं च – जलसात्रं मधुपात्रं वा (वचत्ररं) वर्वोष्ट्रं शोवस्थानं (खणाति) खानय (जायाप्) जाताय-पुत्राय (परपाय्यं च) शरपातं धतुश्च (साम-णेराप्) धावजेतात् – अमगतुत्राय (मोरहं च) गोर्थं चानयेति ॥१३॥

होता - चंदालगं चन्दालकम्-देश्यूननार्थं ताम्रमयं पात्रम् । 'करगं' -करकः बटः वेन पात्रविश्चेषेण शृंगाकारेणाऽभिषेकः क्रियते। 'वचवरं' नवींगृहम् ,

कार्याथ-- जाउसी है आयुष्तन्' हे दोर्घ नीचित् 'चंदालगं-चन्द्रा-स्कं' देवना का पूजन करने के लिपे ताझ पत्त्र और 'करगं च-करक च' जलपात्र अथवा मधुपात्र 'चच्चवां-चचोंगृहं' शौचगृह 'खणाहि-खानय' बनवा दो ये सद मेरी अनुदृत्ता के लिये तैपार करवा दो जाभए-जाताय' अपने जन्मे हुए 'सत्रणेराए-आमणेयाप' अमण पुत्रको खेटने के लिये 'सारपाययं च-शरपातं च' एक घनुष तथा 'गोरहंगं च-गोः धंच' एक बलद और रथ लाभो ॥१३॥

अन्वयार्थ--हे आयुष्मन् । चन्दालक अर्थात् देवपूजा के लिये ताझ का पात्र ला दो, करक अर्थात् जलपात्र या मदिरा रखने का पात्र लाओ, बडी दांका निवारण करने के लिए गर्त खोदी अर्थात् खाड़ा खोदी। अपने आत्मज श्रमण पुत्र के लिए चनुप ला दो, तथा एक बलद और रथ भी ला कर दो ॥१३॥

टीकार्थ--देवपूजन के लिए तांबें के पात्र ला दो। करक (करवा) अर्थात् जलगत्र, मदिरापात्र अथवा यह के आकार का वह पात्र जिससे

शण्डाथ — 'श्रावसी-हे आयुष्यन्' हे हीर्ध छिविन् 'चंदाहम चंदाहकम्' हेवताओ तुं पूरु न करवा भाटे तास्रपात्र भने 'क्र्मं च-क्रकं च' જળપાत्र अथवा भधुपात्र तथा 'बब्बवरं - बर्बों गृहं' शी थशु के 'खगाहि - खन्नय' भेरहावी आये। आ लधी वस्तुओ भारी अतुकृणता भाटे तैथार करावी आये। तथा ' जायाए सामणेराए-जाताय श्रामणेयाय' आपसा श्राप्त श्राप्त स्वत्र प्रमाणेयाय' च-श्रारपांत च' એક धतुष अने 'गोरहं च-गोर्थं च' भण्ड अने स्व क्षाये। ॥१३॥

સ્ત્રાર્થ—વળી તે અી તેને એવી આતા કરમાવે છે કે— & આયુષ્ય મન્! દેવપૂજાને માટે ચન્દાલક (તાસપાત્ર) લાવી દેા કરક (જલપાત્ર અથવા મદિરા ભરવાનું પાત્ર) લાવી દો, ઝડે જવા ખાડા ખાઢી દો. આપણા શ્રમણ પુત્રને મેટે ધતુષ તથા બળદ અને રથ પણ લાવી દો. ાાવલા :

ટીકાર્થ—હે પ્રાથ્નનાથ ! હે આયુષ્મન્ ! દેવપૂજાને માટે તામ્રપાત્ર લાવી દો. 'કરક' જળપાત્ર અથવા મદિશ પાત્ર અભિષેક કરવા માટે **दुरी**बोत्सर्गस्वानम् 'खणाहि' खानय-गृहमदेश एव गर्ते कारय । 'सरपार्यं' भरपातं-शराः क्षिप्यन्ते येन तत् शरपातं धनुः । 'नायाए' जाताव-शात्मजाय-स्वकीयाय 'सामणेराए गोरहगं च' श्रामणेयाय श्रमणपुत्राय गोरथकं त्रिवार्षिकं बळीवर्दे स्थं च एतत्सर्वमानीय गृहे स्थापनीयम् ॥१३॥

म्लम्-घेडियं च सर्डिडिमेयं च चेलगीलं कुमारभूयाए।

वासं समभिआवण्णं आवर्धहं च जाण भत्तं च॥१४॥

छाया— यटिकां च सङ्ख्यिकां च चेलगोलकं च कुमारभूताय। वर्षं च समभ्यापस्त्रमात्रमयं च जानीहि भक्तं च ॥१४॥ अन्वयार्थः – (घडियं च) घटिकां च मृन्मयकुलडिकां (सर्डिडिमयं च)

अभिषेत किया जाता है, ला दो। घर में शौवगृह बनवा दो। अपने आत्मज श्रमण पुत्र के मनोरजन के लिये धनुष ला दो और एक तीन सालका बलद और रथ लादो। यह सब बस्तुएं घर में रहनी चाहिए ॥१३॥

चाब्दार्थ−-'घडियं च−घटिकां च' मीट्टी की गुडिया और 'सर्डिडिमयं च-सडिण्डिमं च' बाजा तथा 'कुमारभूयाए-कुमारभूताय' राजपुत्रके समान अपने पुत्रको खेलने के लिये 'चेलगोलं च-चेलगोलकं च' कपडे की बनी हुई में इ लाओ 'वासं च समिश्रावणां-वर्षेच समस्वापन्नं ' चर्षोक्ततु समीप में आगई है अतः 'आवसहं-आवमधं' उनसे बचने के लिये घर का प्रवस्थ करो एवं 'भक्तं च−भक्तम्' अस्न 'जाण जानीहि' लाकर दो ॥१४॥

अन्वयार्थ--मिटी की गुड़िया और बाजा हु वहुगी। हे आओ।

શું ગના भાકાર જેવા પાત્રને 'કરક' કહે છે. ધરમાં જ જજરૂ જવા માટેની વ્યવસ્થા કરી દા-જજરું બનાવો દા અથવા ખાડા ખાદી દો. આપણા આ ક્લાહકા બેટાને રમવા માટે ધનુષ લાવી દેા. તથા એક અળદ અને રથ પણ લઈ આવા કે જેની સાથે તે રમીને આખે દિવસ આનંદમાં વ્યતીત કરે, ાયુકા

રાખ્કાર્થ – 'વહિય' च–વટિકાં વ' માટિની યુતળી અને 'હૃફિ ફિમય' વ -सडिण्डिमं च' वालं तथा 'कुमारभूयाए-कुमारभूताय' राजपुत्र सरीणा आपछ પુત્રને રમવા માટે 'चेडगोलं च-चेलगोलकं च' કપડાના ખનાવેલ દઢા લાવી આપા. 'वासं च समिमिशावण्यं वर्षे च समस्यायन्नं' વર્ષો જતુ નજીક આવેલ છે. <mark>જેથી 'आव*હ*ફં–આવસથં' વર્ષાદથી ભગ્રવા માટે ઘરની સગવડ કરી અધ્</mark>યા तेभक सत्तं च-मक्तं च' अनाक पद्य 'जःज-जानीहि' सावी अत्या ॥१४॥

સૂત્રાય'—મારીની હિંગલી અને વજું (ડુગડુગી) લઇ માવેદ આપણા

## समयार्थवोधिनी डीका प्र. श्रु. थ. ४ उ. २ स्वलितचारित्रस्य कर्मबन्धनि० स्वन

सिंहिण्डिमकं च-वाद्यविशेषं च (कुमारभूपाए) कुमारभूताय-राज्युअसहसाय-पुण्हें (चेलगोलं च) चेलगोलकं च-वल्लात्मकं कन्दुकं (वासं च समिश्रभावणां) वर्षं च समभ्यापन्तं=वर्षाकालः समागतः अतः (भारसः) आवस्यं गृहं (भनं च) भक्तम् अन्तं च 'जाण' जानीहि-भानपेत्वयः । १४॥

टीका-'बडियं च' बटिका-मृतिकः निर्मिताम् 'सर्डिडिमयं च' सर्डिण्डिमकं च=पटहका दिवादित्रिविशेषसहिवाम् 'डुगडुगीति भाषा प्रसिद्धाम् तथा 'चेछगी' चेछगीळकं वस्त्रिविशेष करदुकं च 'कुमारभूयाए' कुमारभूताय=राजकुमारसहशाय मरपुत्राय आनय कीडार्थम् । तथा 'पासं' वर्ष=भिक्तालः 'समिमिभावण्णं' समभ्यापरनं-समीयमायतः। अतो वर्षाकालभीग्यम् 'आवसदं आवस्यं गृदं 'मत्तं' भक्तं-तण्डु शिकं चतुमीसपर्यन्तमाहारक्षमं च 'जाण' जानीदि- एतरसर्वे निष्पाद्य, इदानीमेव मयत्नः करणीयः, यावता वर्षाकालः सुर्येन मतिवादित आवयोभेवेन् ॥१४॥

अपने राजकुमारसरीखे पुत्र के लिये कपडे की गेंद लाओ। अब वर्षाऋतु आ गई है अतएब घर एवं अझ का प्रयंत्र करो।।१४।।

टीकार्थ—मिट्टी की गुडिया, बजाने के लिये दुगहुगी, बद्धों की बनी में द यह सब राजकुमार जैसे अपने बेटे को खेलने के लिये लाओ। हां, बर्धाकाल समीप आ गया है, अतएब बर्धाकाल के योग्य घर का निर्माण करबाभी, चार मास तक पर्याप्त अन्नादि हब हा कर लो। हसी समय इनके लिये प्रयस्न कर छेना चाहिये। जिससे अपना बर्षाकाल सुखपूर्वक व्यतीत हो सके। १४॥

રાજકુમાર જેવા પુત્રને રમવા માટે કપડાના દડા લઇ આવા. હવે વર્ષાઝતુ શરૂ શવાની તૈયારી છે, તા વર્ષાકાળ દરમિયાન આલી રહે એટલાં અન્તના ઘરમાં પ્રબન્ધ કરાે. ઘર સંચાળવાનું આદિ કામ પતાવી દાે.--વર્ષાઝતુમાં તક-લીક ન પડે તે માટે ઘરનું સમારકામ કરાવી લાે. ા૧૪ાા

ટીકાર્ય — તે અં તે સંયમભળ્ટ સાધુને કહે છે કે 'મારા રાજકુમાર જેવા પુત્રને રમવા માટે માટીની હિંગલી લાવી દો. તેને માટે ડુગડુગૃદ (એક જાતનું વાજિંત) લાવી દો. તેને રમવા માટે કપડાના અનાવેલા દડા લાવી આપો. હવે ચામાસુ શરૂ શાય છે, તા ઘરમાં ચાર માસ ચાલે એટલું અનાજ લઈ આવા. ઘરનું સમારકામ કરાવી લા કે જેથી ચામાસામા વસ્ત વાટને માટે ટાઈ મુશ્કેલી ન રહે. આ બધું હમશું જ પતાવી નાપો ફે જેથી વર્ષાકાળ સુખપૂર્વક વ્યતીત થાય 114811

# मुम्म्—आंसंदियं च नंबसुत्तं पाउँहिंग्हं संकमट्टैंगए। अदु पुर्त्तदोहलद्वाए आंगण्या हेवंति दाँसा वा॥१५॥ छाया—आसन्दिकां च नवसुशं पादुकाः संक्रमणार्थाय।

अथ पुत्रदोहदार्थीय आज्ञप्ता मत्रन्ति दाता इव ॥१५॥

अन्वयार्थः -- (नवसुत्तं च आसंदियं) नः स्वत्रासः संदिकां च-नवस्त्रानिर्मितां संचिकां (मंक्रमहाप्) संक्रमणार्थाय (पाउछाइं) पादुकाः -काष्ठराहुकाः (अदु) अध (पुत्तदोहरूहाए) पुत्रदोहदार्थाय (दासा चा) दासा इव (आणप्या) आह्रप्ताः (हवंति) अवन्ति-स्वीवश्वीकृताः साधवः स्वियाः दासा इव भवन्तीति ॥१५॥

पादार्थ-'नवसुत्तं च आसंदियं-नवसूत्राम् आसंदिकाम्' नये सूतों से बनी हुई सते बैठने के लिये एक मंचिया लाओ 'संक्रमहाए-संक्रमणाधीय' घूमने के लिये 'पाउलाई-पादुकाः' काष्ठ की पादुकाएं लाओ 'अदू-अध' और 'पुत्तरोहलहाए-पुत्रदोहदार्थाय' मेरे गर्भस्थित पुत्र के दोहद की पूर्ति के लिये अमुक अमुक बस्तु लाओ इस प्रकार साधु 'दासा बा दासा इव' दासके जैसे 'आणप्या-प्राज्ञाताः' आज्ञाकारी 'हवंति-भवन्ति' होते हैं ॥१५॥

अन्वयार्थ- नवीन स्त से बनी मंचिया लाओ, चलने फिरने के लिये खडाउँ खाओ। पुत्रदोहद गर्भस्थित पुत्र की इच्छा को पूर्ण करने के लिये असुक असुक वस्तुएं लाओ। इस प्रकार स्त्रियां अपने दश में हुए बन साधुओं को दास के समान आज्ञा देती हैं ॥१५॥

शण्डार्थं — 'नवसुत्तं च आसंदियं – नवसूत्राम् आसंदिकाम्' सुवा शिसवाने भाटे नवा होशथी (पाटीथी) अनावेश ओड पढां श कावे। तथा 'संक्रमहाए-संक्रमणा- खाँय' इरवा भाटे 'पाउड़ाइं – पाटुकाः' काडडानी पावडीकी। (याणडी) कावी आपे। 'अदु-खध' अने 'पुत्रदोह छहुएए – पुत्रदोह दार्थाय' शर्भावस्थाना हो छह-नी पृतिं भाटे अभुड अभुड वस्तु कावी आपे। अभि ते साधु शे। 'वासा वा – दास इव' हास अथीत् सेवडनी भाइड 'आजप्या – आइएताः' आश्वांडित 'इवंति – मवन्ति' थाय छे. ॥ १ प ॥

સૂત્રાર્થ — આપણે શયન કરવા માટે નવી પાટી ભરેલી ઢાયણી (નાના ઢેલિયા) લાવી દા. મારે માટે લાકડાની પાવડીઓ લાવી આપા. ગર્ભસ્થ પુત્રદાહદ પૂર્વ કરવાને માટે વિવિધ વસ્તુઓની પણ તે માગણી કરે છે. આ પ્રકારે પાતાને વશ થયેલા તે સંયમભ્રષ્ટ સાધુને દાસ જેવા ગણીને સ્ત્રીઓ વિવિધ આગ્રાઓ કરે છે. શર્પમા

# समयार्थवीधिनो टीको प्र. थ्रुं. अं. ४ उं. २ ईखंलितचारित्रस्य कम्बन्धनिठ हे०७

टीका— 'नवसुन' ननसूत्रेण निर्मिताम् 'आतंदिषं' आसन्दिकाम्-मंचिकां शयनाद्यर्थम् 'संक्रमहाप्' संक्रमार्थाय-इतस्ततः चंकसगाय, वर्गकालेऽपि गेहाद्-गेहान्तरगमनकर्मणि साहाय्यकरणाय 'पाउल्लाइ' पाइकाः-क्राष्ट्रपादुकाः आनय 'अदु' अथ, इतः पूर्व तु यत् यत् कार्य समादिष्टं कदाचित् परिसंक्ष्यातु संपादा-पितुं च शक्यमपि । अथाऽनन्तरम्-पुचदोहरुद्वाए' पुत्रदोहदार्थाय-पुत्रस्य दोहरः गर्भस्थितिकालः तदधाय तस्मै हिताय। सम्चितीषभाष्मपानादीनां व्यवस्थाकरणे, ययोदरस्थो बालो विकलांगो न भवेत्-तथा, तथा 'आणप्पा' आवसाः-सगव्भीयाः मार्यायाः मनोवाव्यत्रस्त्रां तस्दिच्छितकाले समाहरणे एतत्सर्वकार्यकर्षे

ठीकार्थ-- रायन करने के लिए नधीन सूत्र से बनी हुई मंत्रिया लाओ, इघर उघर घूमने फिरने के लिए अर्थात् एक घर से दूसरे घर में जाने के लिए लकडी की खड़ाफं लाओ।

इससे पहले जिन कार्यों के लिये आदेश दिया था, उनकी किसी
प्रकार गणना की जा सकती थी और पूर्ति करना भी शक्य था, पर
उनके अतिरिक्त भी यह अनेक प्रकार के आदेश देनी है। पुत्र जब
गर्भ में होता है तब गर्भवती को जो इच्छा होती है उसे दोहद कहते
हैं। उसकी प्रित के लिए अनेक प्रकार की वस्तुपं लाने को कहती है

ટીકાર્ય — આપણે શયન કરવાને નવી પાટી લવેલી ઢાયણી લાવી દો કે જેથી સુખપૂર્વ કરાયત કરી શકાય મારે હશ્તાં કરતાં કાંટા, કાંકરા ન વાગે તે માટે લઃકડાની ગાખડીએ લાવી દો. આ સિવાય તે કેવી કેવી આફાઓ આપે છે, તે ગણાવી શકાય તેમ નથી. ઉપર વર્ણ વ્યા સિવાયની અન્ય આફાએ પણ આ કથન દ્વારા ગ્રહણ કરવી જોઈએ. બાળક ⊯યારે ગર્ભમાં દાય છે, ત્યારે ગર્ભવતી સ્ત્રીને જે કચ્છા થાય છે તેને દેહદ કહે છે. આ દોહદની પૂર્તિને માટે તે અનેક વસ્તુએ પોતાના પતિ પાસે મંગાવે છે. એવી માન્યતા પ્રચલિત છે કે સ્ત્રીના દોહદ પૂરા ન થાય તો બાળક

ंदासा वा' दासा इन≔दासा यथा तथा 'ह्रवंति' भवन्ति । स्त्रीवशीकुताः पुरुषा आक्रमा दासा इव स्त्रीणां कार्याणि कुर्वन्ति ॥१५॥

मुब्ध्—जांष् फले समुध्यन्ने गेण्हसु वा णं अहैवा जहाहि। अहे पुत्तपोसिणो एगे भार्श्वहा हेवंति उद्दा वा ॥१६॥ छाया – जाते फले सप्रश्यन्ने गृहाण दा ते अथवा जहाहि। अस पुत्रपोषिण एके मारवहा भक्ति उन्हा इव ॥१६॥

अन्तयार्थः—(बाए फले समुष्यन्ने) जाते फले समुत्यन्ने-पुत्रोत्पतिरेद ग्रह-स्थतायाः फले, तस्मिन पुत्रे जाते सति यद्भवति वद्ययति 'गेण्हसु णं वा' ग्रहाण तं 'जहाहि वा' अथवा जहाहि त्यज 'अह' अथ 'एमे' एके 'पुत्तपोसिणो' पुत्रपी-ंपिणः 'उट्टा वा' उष्ट्रा इव 'भारवहा' भारवहा 'हवंति' भवन्तिति स्त्रीपुत्रयोः ॥१६॥

जिससे बाहक विकलांग न हो। इन सब मांगो की पूर्ति वे साधु दास की तरह करते हैं ॥१५॥

शब्दार्थ — 'जोए फले समुष्यन्ते-जाते फले समुरान्ते' पुत्र उत्पन्त होना गृहस्थावस्था का फल है, उसके होने पर स्त्री कुद्ध होकर कहती है— 'गेण्हसुणं वा जहाहि-गृहाणतं वा जहाहि' इस पुत्रको गोदमें लो अथवा छोड दो 'अह-अथ' तत्पश्चात् 'एगे-एके' कोई कोई 'पुत्तपोसिणो— पुत्रपोपिणः' पुत्र का पोप ग करने वाले 'उद्दावा-उद्दा इव'-कंट के जैसा 'भारवहा—भारवहाः' भारको उठाने वाले 'हवंति-भवन्ति' होते हैं। १६।

વિક્લાંગ (અંગાની ખાડવાળું) થાય છે. તેથી તે સધુએ દાસની જેમ તેની અધી ઈચ્ઝાએ.ને સંતાયવી પડે છે. હવપા

शण्दार्थं — 'जाए फळे समुत्यन्ते-जाते फळे छम्त्यन्ते' पुत्र शिर्यक्ष थवे। ते गृक्षधावस्थानुं इण छे. ते धथा पछी श्री होधित धर्धने हुछे छे हे— 'गिन्द्सुणं वा जहादि—गृहाणतं वा जहादि' आ पुत्रने भेत्यामां है। अथवा तेना त्याम हरे। 'अह-खय' श्रीना स्मिम हछा पछी 'एगे-एके' है। छे। 'पुत्तपोसिणो-पुत्रपोषिणः' पुत्रना पेथिश्व हरवावाकास्मा 'उद्दाव-उद्दू इव' शिटनी स्मेम 'भारवद्दा-भारवद्दाः' शिकाने बहाववाय जा 'हबंति-भवन्ति' थाय छे॥१६॥

સૂત્રાર્થ — પુત્રના જન્મ થયા ખાઠ તે આ પુરુષને કેવી કેવી આજ્ઞાઓ આપે છે તે હવે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે—'લા આને થાડી વાર તેડીને ફેરવા, 'શાંડા, છાડા તમેં શું તેને સંભાળવાના શાં!' કેટલાક પ્રાથ્યેસ તા યુત્રને 'શાદ્ધા કરવા માટે ઊંટની એમ તેના ભારતું વહેન કરે છે. હારદા

# संमयार्यंदोधिनी टीका प्र. धु. स. धु उ. २ स्वलितचारित्रस्य कर्मवन्धनि० ३०९

टीका—'जाए फले समुप्पन्ने' आते फले समुश्पन्ने, जायते इति जातः पुत्रः स एव फले दारपरिम्रहस्य गृहस्थानाम् । दारपरिम्रहस्य यहच्यते फले कामोपमोगः, स तु गौणः । मुख्यं फले तु पुत्र एव । अञ्यक्तमाविणो बालात् यत् मुखं नराणां भवति तादशमुखाग्रेऽन्यत् सर्वमिकः

अन्यक्तमारिणो वास्रात् यत् सुखं नराणां भवति ताद्वश्रस्रखाग्रेऽस्यत् सर्वमिकः विस्करं भवति । तदुक्तम्—

'यत्तच्छपनिकेत्युक्तं, बाक्षेनाऽव्यक्तभाषिणा । हित्ना सांख्यं च योगं च, तन्मे मनसि वर्चते ॥१॥'

पुत्रसुखं दरिद्रथनिनोः समनेत्र मनति इदं सुस्वं वाह्यसामस्यनपेक्षमेत्र भवतीति । तथा-

अन्वयार्ध--पुत्र होने के पश्चात् जो होता है उसे दिख्लाते हैं-वह स्त्री कभी कहती है इसे ठो-संमालो, कभी कहती है इसे छोडो। कोई कोई पुत्रपोषी लोग तो ऊंट की तरह भार वहन करते हैं॥१६॥

रीकार्थ--पुत्र का दूसरा नाम 'जात' है। गृहस्थों के लिए विवाह का फल पुत्रमसि है। विवाह का फल कामभोग जो कहा जाता है, खह फल गोग है, प्रधान फल पुत्रप्रसि ही है। तुनलाते हुए बालक की बोली सुनकर मनुष्यों को जिस सुख की प्राप्ति होती है, उसके सामने सभी कुछ तुच्छ है। किसी पुत्रपोषीने कहा है-'यत्तच्छपनिकेश्युक्तं' इत्यादि।

तुत्रलाते द्वप वालक ने 'दापनिका' ऐसा कहा। यह सुनकर सांस्य और योगदर्शन की गंभीर शब्दावली भूलकर एकमात्र वही झब्द मेरे मन में रह गया है ॥१॥

पुत्र सुख ऐसा सुख है जो दिरह और घनवान दोनों को ही समान रूप से प्राप्त होता है। इसे प्राप्त करने के लिए किसी अन्य वाह्य सामग्री

હીકાર્ય-મુત્રને 'જાત' પણ કહે છે ગૃહસ્થા મુત્રપાસિને લગ્નના ફળરૂપ માને છે. લગ્નનું ફળ જે કામલોગ માનવામાં આવે છે. તે તે ગૌણકળ છે, મધાન- ફળ તે! પુત્રપાસિ જ છે. આળકની તોતડી વાણી સાંભળતા મનુષ્યોને એ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે સુખ આગળ જગતનાં સઘળાં સુખા ફીકાં લાગે છે. કહ્યું પણ છે કે—'વત્ત્વદ્યત્તિ' હત્યાદિ—

ભાળકે તાતડી બાલીમાં 'શયનિકા' શબ્દનું ઉચ્ચારસ્યુ કર્યું. તે સાંભઃ ળીને યાગદર્શન અને સાંભ્યદર્શનની ગંભીર શબ્દાવસીને હું બૂલી ગયા, માત્ર 'શયનિકા' શબ્દ જ મારા મનમાં શું જી રહ્યો. શયા

પુત્રસુખ જ એવું સુખ છે કે જેની દરિદ્ર અને ધનિક બન્નેને સમાન રૂપે માસિ થાય છે. તેને માસ કરવાને માટે કાઇ અન્ય બાદ્ય સામગ્રીની

स्विहेताङ्गेस्वै

इदं ते स्नेहसर्वस्वं, सममादयद्रियोः।

अचन्दनमनौक्षीरं हृदयस्याऽनुष्ठेपनम् ॥१॥' इति । ताहश्रमभानफले समुत्पन्ने पुत्रे सित याहशी लोकानां स्थितिर्भवति तां स्थिति दश्चियति— गेण्यसु वा णं' गृहाण तम्-कार्याऽऽञ्चलतया मदीयं चेतो व्यत्रं विक्रते, नास्त्यस्यस्यः पुत्ररक्षणस्य तं पुत्रं गृहाण स्थम् , 'अहवा' अथवा—पुत्रं 'जहाहि' जहाहि-त्यान मागौपिरि, संपति नास्ति मम समयः पुत्ररक्षणस्य अतस्तं स्वीकुरु त्यज्ञ वा। एवं प्रकृषिता यदाऽऽदिशति तदा तदीयसंपादनमेव तां सन्तोषयति तदुत्तम्—

'यदेव रोचते मसं, तदेव कुरुते प्रिया। इति वेत्ति न जानाति तस्प्रियं यत्करोध्यसी॥१॥'

की अपेक्षा नहीं रहती। कहा है--'इदं ते स्नेहसर्वस्वं' इत्यादि ।

यह स्नेहसर्वस्य धनवात् और निर्धन के लिए समान है। यह स्नेह विना ही चन्दन और विना खस के हृदय को द्योतल करने बाला सर्वोत्तम छेप है।।१॥

ऐसे प्रधान फल की अर्थात् पुत्र की उत्पत्ति होने पर लोगों की जो स्थिति होती है, उसे दिखलाते हैं-में काम काज में उलझी हूँ। मेरा चिरा न्याकुल है। पुत्र को संभालने का मुझे समय नहीं है। इसे तुम छे लो। अथवा इसे कहीं रास्ते में छोड़ दो, अभी मुझे समय नहीं है। इस प्रकार कुपित होकर जब खी आदेश देती हैं, तब उसके आदेश का पालन करना ही पहता है। तभी उसको सन्तोष होता है। कहा भी है---'पदेव रोचते महां हत्यादि।

आवश्यक्रता रहेती नधी કહ્યું પછ છે કે--'इदं ते स्नेइसर्वस्वं' ઇત્યાદિ-

ધનવાત અને તિર્ધન અન્તેને માટે આ સ્નેહ (યુ સ્તેહ) સમાનરૂપે સુખ-દાયી છે. આ સ્નેહ તેંા ચન્દન અને ખસતી જેન હુદયને ઠંડક આપનાર ક્ષવેત્તિમ લેપની ગરજ સારે છે તાલા

જયારે લગ્ન છવનના પ્રધાનકૃળ સ્વરૂપ પુત્રની પ્રાપ્તિ ઘાય છે, ત્યારે લાકોની કેવી દશા થાય છે તેનું હવે વર્ણન કરવામાં આવે છે—ક્યારેક સ્ત્રી પતિને કહે છે-'હું કામમાં શું ઘાયેલી છું. મારું ચિત્ત વ્યાકુળ છે. પુત્રની સંભાળ લેવાની મને કુરસદ નથી. તો તમે તેની સંભાળ લેવાની મને કુરસદ નથી. તો તમે તેની સંભાળ લેવા તેયાર ન હા, તો જાવ તેને અહીંથી રસ્તા પર લઇ જઈને ખૂકી દાં' સ્ત્રી જ્યારે કાપાયમાન ઘઇને' આ પ્રકારના આદેશ આપે છે, ત્યારે પતિ એ તેના આદેશનું પાલન કરવું જ પડે છે અને ત્યારે જ તે સ્ત્રીને સ્ત્રીને થાય છે. કહ્યું પયુ છે કે—'' શરેલ રોવતે મહા'' ઇત્થાદિ—

### समयार्थवीधिनी टीका प्र. थु. ब. ४ ड. २ स्वतितचारित्रस्य कर्भवन्धनि० ३११

ददाति शौचपानीयं, पादौ मक्षालयस्यि ।

"छेन्माणमपि गृह्वाति, ह्यीणां वश्यातो नरः ॥१॥'
'अद' अय 'पुत्रपोमिणो एमे' पुत्रपोषिण एके, पुत्रपोषणशीचाः एके केचन
महामोहोदये सीवशवर्त्तिनः साधवः । 'उद्दावा' उष्ट्रा इव भारबहाः मवन्ति।
स्विश्वश्वतिनः श्विशः आहादहाः, मारवहा उष्ट्रा इव भवन्तीति ॥इति॥१६॥
म्लम्—राओ वि उद्विया संता द्रागं च संठेवंति धाई वा।
सुहिरामणा वि ते संता वर्रथथोचा हंबेति हंसी बा॥१७॥

छाया---शत्रादण्युत्यिताः सन्तो दारकं संस्थापयन्ति धात्रीत । मुहीमनसोऽपि ते सन्तो बस्त्रभादका स्वन्ति हंमा इत ॥१७॥

जो पुरुष पूरी तरह स्त्रों के अधीन होकर मूद बन जाता है वह सोचता है मेरी थिया वहीं सब करती है जो मुझे रुचिकर है। बह मूढ यह नहीं समझता कि उसे बही प्रिय है जो वह करती है।।१॥ स्त्रीवशबर्सी पुरुष शौच के लिए जल देता है, कभी कभी उसके पैर भी धो देता है। उसके इलेग्मा को भी ग्रहण करता है।।२॥

कोई कोई दीक्षात्यागी (पच्छाकड) साधु महामोह के उदय से स्त्री के बद्दीभृत होकर पुत्र का पालन पोषण करते हैं और ऊंट की तरह भार ढोंते हैं। तात्पर्य यह है कि स्त्री के बद्दीभृत पुरुष आज्ञा का पालन कर ऊंट की तरह भार को भी बहन करते हैं।१६॥

<sup>&#</sup>x27;જે પુરુષ પ્રે પ્રાં ઓને અધીન થઈ જાય છે તે એમ માને છે કે મારી પત્ની એવું જ ખધું કરે છે જે મને રુચિકર દેશય છે, પરંતુ તે મૂઢ એટલું પણ સમજતા નથી કે તે એવું જ અધું કરે છે કે જે તેને પાતાને (સીને પાતાને) ગમતું દેશય કે.'

અનિ અધીન થયેલા પુરુષ શૌચને માટે તેને પાણી પણ આપે છે, કહી કહી તેની પગચંપી પણ કરે છે અને શ્લેષ્માને (કક, ગડકા) ઘરની અહાર ફેંક-વાનું કામ કરે છે. કાઇ કાઇ સંયમભળ્ડ સાધુ મહામાહના ઉદયને કારશે સીને વશવર્તા થઇને પુત્રનું પાલનપાપણ કરે છે અને ઊંડની જેમ ભારનું વહન કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે સીને અધીન થયેલા પુરુષ સીની આફાનું પણ વહન કરે છે અને ભારનું પણ વહન કરે છે. ા૧૬ા

अन्वयार्थः—(राओ वि) राष्ट्राविष (उद्विषा संता) उत्थिताः सन्तः (प्राई वा) धात्री इत धात्रीवत् (दारगं) दास्कं पुत्रं रुदन्तं (संठवंति) संस्थापयन्ति, ते स्नीत्रश्लीभूताः (सुहिरामणा वि ते संता) सुद्दीननसोऽषि सन्तः छज्जाछवोषि ते धन्नां विद्याय (दंसा वा) हंता रजका इत (वत्यधोवा) वस्त्रपावकाः-स्नीपुत्रयोः (द्वंति) भवन्तीति ॥१७॥

टीका—'राओ वि' रात्राविष 'उद्विया' उत्थिताः सन्तः 'घाई वा' धात्रीवत् , षदन्तम् 'दारमं' दारकं-पुत्रं 'संठवेति' संध्यापयन्ति मधुरालापैः क्रीडयन्ति । 'सुद्दीरामणा वि ते संता' ते सुद्दीमनगोऽषि सन्तः लज्नासंपन्ना वा अपि

दाब्दार्थ—'राभोवि-रात्राविप' रात में भी 'उद्विपा संता-उत्थिताः सन्तः' उठकर 'धाई वा-धान्नी इव' पाई के जैसे 'दारगं-दारकं' यालक को संठवंति-संस्थापयन्ति' गोद में छेते हैं 'सुहिरामणा वि ते संता सुदीमनसोऽपि ते सन्तः' वे अस्थन्त मनमें लज्जाकील होते हुए भी 'हंसा वा-हंसा इव' घोषी के समान 'वत्थघोषा-वस्रधावकाः' स्त्री और अपनेसंतान का वस्त्र घोने वाला 'हवंति-भवन्ति' हो जाते हैं।।१७॥

अन्ययार्थ--कोई कोई रान्नि में भी उठकर घाय के समान पुत्र को रखते :हैं। वे टजालु होते हुए भी घोषियों के समान स्त्री और पुत्र के क्स्नों को घोते हैं ॥१७॥

टीकार्थ--जो स्त्रीयशंगत होते हैं वे राम्नि में भी उठकर रोते हुए पुत्र को घाए के समान रखते हैं अर्थात् मीठी मीठी बातें कहकर उसे रमाते हैं। वे उजनाशील होते हुए भी लजनाहीन होकर स्त्री के अधीन

शण्डाथ"—-'रात्रो वि-रात्रावि।' रात्रे पण्ड 'उद्विया संता-बस्थिताः सन्तः' खिती 'धाई वा-धात्री इत्र' घाडनी लेभ 'दारगे-वारकम्' आणडने 'संठवंति-संयापयन्ति' भेःणाभां से छे. 'सुद्दिरामणा वि ते संता-सुद्दीमनस्रोऽिव ते सन्तः' ते अत्यात शरमार्धने पण्ड 'इंसा वा-इंसा इत्र' घे।श्रीनी भाइड 'वस्थायेश-वस्त्रायकाः' सी अने पाताना संतानना वस्त्र धारातानी इवंति-भवन्ति' साथ छे. ॥ १७॥

સૂત્રાર્થ – અને અધીન બનેલા કાેઇ કાેઇ પુરુષાને રાત્રે પણ ધાત્રી (ધાનમાતા) ની જેમ પુત્રની સંભાળ લેવી પડે છે. તેઓ લજ્જશીલ દ્વાવા છતાં પણ ધાળીની જેમ અને સુત્રનાં કપડાં ધાવે છે. તાવળા

ક્ષેકાર્ય--જે પુરુષા સ્ત્રીના પૂરે પૂરા કાળુમાં આવી ગયા હોય છે, તેમણે રાત્રે રફતાં આળકની સંભાળ રાખવી પરે છે-તેમને તેડીને, હીં ચાળીને અમજ

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ४ उ. २ स्स्रितचारित्रस्य कर्मवन्धवि० ३१३

पुरुषाः स्नीवश्वतित्वात् स्नीणामाझां संपादियतुं लज्जां विद्वाय निन्दित्तकार्यं कुर्वन्ति। तत्र दृष्टान्यं दृशीपति—'वत्यधोत्रा' इति 'वत्यधोवा' वस्नधावका 'इसा ना' हंसा इन—रजका इन, वस्नाणि धारनिः पक्षालयन्ति ये ते वस्त्रधावकाः, तद्भत् 'दृषंति' मधन्ति। यथा—रजकाः हीनाद्यि हीनस्य पुरुषस्य अञ्चिमलपटलपट- खितं वस्नमादाय, तन्मालिन्यं पक्षारपार्थयन्ति, तथा स्नीवश्वतिनोऽपि स्त्रीणा-मधमाधममिष कार्यं कुर्वन्तीति॥१७॥

प्तारशक्क त्सित हमें कराह भागित कि तकाह - 'एवं बहु हिं' इत्यादि । मूलम्- ऐवं बहु हिं क्य पुँठवं भोगितथाएं जें ऽभियावस्रा। दासे भिड़ व पेसे वा पसुभूते व से णें वा केई ॥१८॥ छाया — एवं बहु भिः कृतपूर्व भोगार्थाय वेऽभ्यापद्याः। दानोमृग इव प्रेष्य इव पशुभूत इव स न वा कियत् ॥१८॥

होने से, उसकी आज्ञा को सम्पादित करने के लिए निन्दित कार्य भी करते हैं। इसके लिए दशन्त दिखलाते हैं-जैसे थोगी वस्त्र घोता है उसी प्रकार वे भी स्त्री और पुत्र के वस्त्र घोते हैं। अर्थात जैसे घोगी दीनों में भी हीन पुरुष के गंदगी से भरे वस्त्र को छेकर उसकी गंदगी साफ करके वापिस उसे सौंपते हैं, उसी प्रकार हैण पुरुष भी स्त्रियों के अध्य से अध्य कार्य भी करते हैं।।१७॥

इस प्रकार के कार्य करने से क्या हुआ ? यह बात सूच्रकार

રમાડીને રડતાં બંધ કરે છે. સ્ત્રી તેર શચ્ચામાં શાંતિથી નિદ્રામુખ ક્ષાગવે છે અને પુરુષને નર્મની માધક બરળકની સંભાળ લેવી પડે છે. સ્ત્રીને ખુશ કરવા માટે તેને કેટલીક વાર લાજમર્યાદાના ત્યાગ કરીને લાકોમાં નિંદા શાય એવા કાર્યો પણ કરવા પડે છે. પતિ પત્નીનાં અથવા આળકનાં કપડાં ધાતાં સંકાચ અનુભવે છે, પરન્તુ સ્ત્રીમાં આસકત થયેલા પુરુષ એવું કામ કરતાં પણ સંકાચ અનુભવેતા નથી. તે ધાબીની માધક સ્ત્રી અને પુત્રનાં મેલાં કપડાં પણ ધાઈનાખે છે. એટલે કે જેમ ધાબીની માધક સ્ત્રી અને પુત્રનાં મેલાં કપડાં પણ ધાઈનાખે છે. એટલે કે જેમ ધાબી અમે તેવા અધમ પુરુષનાં મંદા કપડાં ધાઇ આપે છે, એજ પ્રમાણે સ્ત્રીને અધીન થયેલા પુરુષ તેને ખુશ કરવાને માટે તેના તથા તેના પુત્રનાં ગંદા કપડાં પણ ધાઈ આપતાં લજ્જા અનુભવતા નથી. સ્ત્રીને વશ થયેલા પુરુષ સ્ત્રીએ સોંપેલું અધમમાં અધમ કાર્ય પણ કરતા શરમાતા નથી. ા૧લા નથી.

્રમા પ્રકારનાં કાર્યો કરનારને કેવા ગણી શકાય, તે સૂત્રકાર પ્રકટ કર સ્રુષ્ટ ৬૦ अन्वयार्थः— (एवं) एतम् (बहुनि) बहुनिः (क्यपुष्नं) कृतपूर्वम्-पूर्वे कृतम् , (जें) ये पुरुषाः (भोगत्थाए) भोगार्थाय (अभियावन्ना) अन्यापन्नाः-सादद्यकार्ये परापणाः (से) सः (दासे मिह व) दासो मृग इव (पेसे वः) वेष्य इव (पशुभूते व) पशुभृत इव-दशुसमानः (ण वा केह्) न वा कश्चित् सर्गधमः स इत्यर्थः॥१८॥

टीका - प्वित्यादि । 'प्वं' प्यम्-पुत्रशोप गलःकनपालनादिकार्यः 'बहुहिं' बहुमिरनेकेः पुरुषेः संसारासक्तान्तःकरणेः 'कयपुरुषे' क्रुतपूर्वम्-पूर्रसम्ब काळे

दिखलाते ई-'एवं बहुहिं'

दाब्दार्थ--'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'बहुहिं-चहुनिः' बहुत लोगों ने 'क्यपुट्वं-कृतपूर्वम्' पहुछे किया है 'जे-पे' जो पुरा 'भोगस्थरए-भोगा-धीय' भोग के लिये 'अभियावन्ता-अभ्यापत्रः' सावत्य कार्यों में आसक्त थे जो रागीच होते हैं। 'से-सः' वे 'दासे निश्व-दास दासो मृग इव' दास मृग और 'पेसे बा-प्रेच्च इब' पेच्च के जैमा 'पसुमूतेव-पशु-मृत इब' और पशु के तुल्य है अथवा 'ण वा केइ-त वा कक्षित्' वे कुछ भी नहीं है अर्थात् सर्वाचम हैं ॥१८॥

अन्वयार्थ--ऐसा बहुतों ने पहले किया है। जो पृष्ठव भोगों के लिए सावद्य कमों में तत्यर हैं, वे दास और मृग के समान हैं. नौकर के समान हैं, पशु के समान हैं। उनसे अधिक अधम अन्य कोई नहीं है ॥१८॥ टीकार्थ-जिनका चिक्त संसार में आसक्त है ऐसे अने क पुरुषों ने पूर्वीक पुत्र को लालन पालन आदि कार्य पहले भी किये हैं। कई दक्तीमान काल

#### **छे---"एवं बहुद्धिं**" धीरवाहि---

શબ્દાર્થ — 'વર્વ — વવમ્' એજ પ્રમાણે 'बहुहि' — बहुभिः' હછા હોકે એ 'જ્યવુર્ગ્લ — કૃતપૂર્વમ્' પહેલાં કર્યું છે. 'તે – યે' જે પુરત 'મોગસ્થાપ – મોગાર્થાય' લે હોય છે, 'તે – યે' જે પુરત 'મોગસ્થાપ – મોગાર્થાય' લે હોય છે, 'તે – શઃ' તે એ 'વાસે મિફલ – લાસમૃગાલિવ' દાસ મૃગ અને 'વેસે વા — પ્રેપ્ય ફવ' પ્રેપ્યની જેમ 'વસુમૂતેલ – વશુ-મૃત ફવ' પશુની સમાન છે. અથવા 'ળ વા कે ફ્રે– નવા જિલ્લાન્' તેઓ ક'ઇ પણ નથી અર્થાત્ સર્વથી અધમ જ છે. ૫૧૮ હા

સૂત્રાર્થ — એવા અધમમાં અધમ કૃત્યા સ્ત્રીને વશવર્તા અનેક પુરુષોએ પહેલાં કર્યા છે. જે લે કે ભે ગેની અભિલયાથી પ્રેરાઇને સાવદ્ય કર્મોમાં પ્રવૃત્ત હેાય છે, જે રાગાંધ હેાય છે, તેઓ દાસ અને મૃગના સમાન છે. તેમને નાકર અને પશુસમાન કહી શકાય છે. તેમના કરતાં અધિક અધમ બીજો કાઇ હોઇ શકે જ નહીં શકાય

ટીકાર્ય — જેમતું ચિત્ત સંસારમાં આસકત ક્રોય છે એવા પુરુષોએ પુત્રનું લાલનપાલન આદિ પૂર્વોક્ત કાર્યો કર્યા છે, વર્તમાનમાં કરે છે અને ભવિષ્યમાં

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ४ उ. २ स्वलितवारित्रस्य क<sup>म</sup>बन्धनिक ३१५

एताहरां कमें कृतम् । कियते करिकाते च उधुना पृथाद्वा कपम्मृतास्ते ? तत्राह - 'भोगत्याए' भोगायाय-भोगकृते-कामभोगार्थनामिहकामुिमकापायमपर्याक्वी-कामभोगार्थनामिहकामुिमकापायमपर्याक्वी-कामभोगार्थनामिहकामुिमकापायमपर्याक्वी-क्य 'जेऽमियावन्ता' येऽभ्यापन्ताः, अभि-आभिमुख्येन-भोगानुकृत्येन आपन्ता, क्यवित्वा सावप्रकर्पाऽनुष्ठाने पतिपन्ता यृद्धिनावमुपनातास्ते पूर्व कृत्येन्त इति तथा सम्पति कालेऽपि ये रामान्धाः पृष्ठपास्ते 'दासे भिइ व पेसे ना' दासो मृग इत्र प्रवास सम्पति कालेऽपि ये रामान्धाः पृष्ठपास्ते 'दासे भिइ व पेसे ना' दासो मृग इत्र प्रवास स्वन्ति नियोजिता दासवद्भवंति । तथा-पाञ्चद्धा मृगा इत्र पर्वज्ञा मवन्ति-स्वीत्रमा भवन्ति । मोजनादिकियाकलपपि कर्नु न लभन्ते । कदाचित्व क्रयकीतदासवत् प्रेष्पाः सन्तः वर्वःशोधनादिकियायमपि नियोजिता मन्ति । स्विवशीभृतः पुष्ठपः 'पस्नुभृतेन' पशुभूत इत्र, विवेकाऽभावेन हिनाहितकमणि पशुमाय इत्र भवति । अथना 'से न ना कर्द्शे स न ना कश्चित्-स्वोपरवाद प्रवपो दास-मृग-पशु-पेष्येभपोऽपि जयन्यस्त्वात् न कश्चित् । सब्दिक्यपरवात् तस्य सहसाः

में कर रहे हैं और करेंगे भी। जो कामभीग के अभिलावी हैं जो इस लोक संगंधी और परलोक संगंधी दु:खों का विचार न करके कामभोगी के अनुक्ल ही प्रयुक्ति करते हैं, वे सावच कमों का अनुष्ठान करते हैं। उन्हों ने ऐसा किया है, संप्रति कालमें भी जो रागान्थ हैं वे दास एवं मृत के समान होते हैं-वे स्त्री रागान्थ पुरुष गमन आगमन आदि कार्यों में दास के समान नियुक्त किये जाते हैं। वे पाश्चाद्ध मृगों के समान पराधीन हो जाते हैं। शान्ति के साथ भोजन आदि किया भी नहीं कर पाते। कभी कभी तो खरीदे हुए दास के समान वे मल शुद्धि के काम में भी नियोजित किये जाते हैं। उनका हिनाहित का चिवेक नष्ट हो जाता है, अतप्व पशु के साथ उनकी नुलना की जा सकती है। अथवा स्त्री के अधीन

પણ કરશે. કે જેઓ કામલોગે માં આસકત છે, હુમણાં પશુ જેઓ અહીક અને પરલેકનાં દુ:ખોને વિચાર કર્યા વિતા કામલે. ગેમાં લીત રહે છે. તેઓ સાવદ કર્માનું જ સેવત કર્યો કરે છે. એહું જ નહીં પશુ તેઓ દ સ અને મૃગના જેવાં હોય છે. સીમાં આમકત થયેલા તે પુરુષા સીની ગમે તે પ્રકારની આફાનું પાલન કરતા હોય છે, તેથી તેમને દામસમાન કહ્યા છે. તેમની દશા જાળમાં ક્સાયેલા મૃગ જેવી હોય છે. તેઓ એટલા ખધા પરાધીન બની ગયા હોય છે કે તેમને શાન્તિથી ખાવાનું કે શયન કરવાનું પશુ મળતું નથી. કાઇ કાઇ વાર તો ખરીદેલા દાસની જેમ કપડાં ધાવા આદિ મળશુહિનું કામ પણુ તેમની પાસે કરાવવામાં અ વે છે. તેમની વિવેક્ષ્યુહિ નષ્ટ થઈ ગઈ હોય છે, તેથી તેમને પશુસમાન કહેવામાં અન્યા છે. અથવા અીને અધીન થયેલા પુરુષા તેમને પશુસમાન કહેવામાં અન્યા છે. અથવા અીને અધીન થયેલા પુરુષા

केऽपि न संति यैः सह तेषामीपम्यं भवेत्। यद्वा-ते न के वित्, उभयपरिश्रष्ट-त्वात्। सावधकमाऽनुष्ठानात् न साधवः, ताम्बूनादिपरिभोगरहितस्वःत् न गृह-स्थाः। अथवा-नेमे ऐहिककमीऽनुष्ठायिनः न वा-पारलीकिककर्मणां संपादयितारः। इतस्तवो द्विवातोऽपि श्रष्टा एव ते इति भावः॥१८॥

सम्पति उपसंदारद्वारेण स्त्रीसंबन्धरः । परिदाराय आह स्वकारः - 'एव' मित्यादि ।

मुख्य-ऐवं खु तासु विनैनप्यं संधेवं संवासं च वर्जेजा। तर्जातिया इमें कामा वर्जकराय ध्वमक्खाए॥१९॥

पुरुष दास, सृग और पशु से भी गया बीना होने के कारण अपदार्थ सन जाता है।

सब से अध्य होने के कारण किसी को भी उसके समान नहीं कहा जा सकता। अतएव उसकी उपमा ही नहीं है। या बास्तव में वे कुछ भी नहीं हैं, स्वोंकि दोनों तरफ से अब्द हैं। सावच ब्यापार करने से साधु नहीं हैं और ताम्बूल आदि का उपभोग न करने के कारण गृहस्थ भी नहीं है, अथवा न वे इस लोकसंबंधी कर्म करने वाछे हैं और न परलोकिक अनुष्ठान ही करने वाछे हैं। इस प्रकार वे कुछ भी नहीं है अर्थात् उनकी इतो अब्दः ततो अब्द जैसी गति होती है।।१८॥

કાસ, મૃગ અને પશુ કરતાં પગુ અધમ દશાના અનુભવ કરતા હાય છે તેઓ એવાં સત્ત્વકીન ખની ગયા હાય છે કે તેમનું પાતાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ જ જાણે ગુમાવી એઠા હાય છે. તેઓ સઘળો વસ્તુએ કરતાં અધમ હાવાને કારણે કાઈ પણ વસ્તુને તેમના સમાન કહી શકાય નહીં. તેથી તેમને કાઈ પણ વસ્તુને તેમના સમાન કહી શકાય નહીં. તેથી તેમને કાઈ પણ વસ્તુની ઉપમા આપી શકાય નહીં. ખરી રીતે તે તેઓ અપદાર્થ રૂપ જ-સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ કહિત જ-લાગે છે, તેઓ સાવદા કર્મામાં પ્રવૃત્ત રહેવાને કારણે સાધુ પણ નથી અને તાંખુલ આદિને ઉપલાગ ન કરવાથી તેઓ ગૃહસ્ય પણ નથી. આ રીતે 'નહીં ઘરના કે નહીં ઘાટના' જેવી તેમની દશા છે. અથવા તેઓ આ લીક સંખંધી કર્મ કરનારા પણ નથી અને પર- હાક સંખંધી અતુષ્ઠાન કરનારા પણ નથી. આ પ્રકારે તેઓ સંસારી પણ નથી અને સાધુ પણ નથી. અહાંત્ એવા પુરૃષે અતોભ્રષ્ટ તતે ભ્રષ્ટ-ગૃહસ્ય અને સાધુ પણ નથી. અહાંત્ એવા પુરૃષે અતોભ્રષ્ટ તતે ભ્રષ્ટ-ગૃહસ્ય અને સાધુ પણ નથી. અલાંત્ એવા પુરૃષે અતોભ્રષ્ટ તતે ભ્રષ્ટ-ગૃહસ્ય અને સાધુ પણ નથી. અલાંત્ એવા પુરૃષે અતોભ્રષ્ટ તતે ભ્રષ્ટ-ગૃહસ્ય અને

## समयार्थवीधिनी टीका म. श्रु. ब. ४ उ. २ स्वितितंच।रिजेस्य कर्मबन्धनि ० ३१७

छाया-एवं खळु तासु विद्वर्षतं संस्तवं संशासं च वर्जयेत्। तज्जातिका इमे कामाः अवद्यकरा विवमाख्याताः॥१९॥

अन्वयार्थः—(तामु) तातु स्त्रीपु (एवं खु विन्तरपं) एवं खखु उक्तपकारेण विद्वर्स कथित्य (संधवं संवासं च वज्जेज्ना) संस्ववं संवासं च वज्जेज्ना) संस्ववं संवासं च वज्जेज्ना) संस्ववं संवासं च वज्जेय् , संस्ववं स्त्रीमां परिचयं स्त्रीभाः सहैकत्रवासं वा परिहरेत् एवं कथितिमिति, किमये परिचयं—सहवासं स्थजेतत्राह—(तज्नातिया इमे कामा) तज्नातिका इमे कामाः—इमे कामाः शब्दाद्यः तज्ञातीयाः स्त्रीभ्यः समुत्यन्नाः (वज्जकरा य प्रवमक्खाए) अवद्यकराः नरकनिगोदादिकारणभूतपापोश्यादका एव उक्तरूपेण आख्याताः कथिताः तीर्थकरैरिति ॥१९॥

अब सूत्रकार उत्संहार द्वारा स्त्रीसम्बन्ध का परिहार करने के लिए कहते हें-'एवं' इस्यादि ।

शब्दार्थ--'तास-तासु' स्त्रियों के विषय में 'एवं सु विकाय'-एवं खलु विज्ञत' इती प्रकार का कथन किया है 'संधवं संवासं च वज्जेजना-संस्तवं संवासं च वजियेत्। इस कारण साधु खियों के साथ परिचय और सहवास वजित करे 'तज्ञातिया इमें कामा-तज्ञातिकाः इमें कामाः' स्त्री के संस्था से उत्पन्न होने वाला शब्दादि काम भोग 'वज्जकरा य एवमवखाए-अवद्यकरा एवमाख्याताः' पाप को उराज करता है ऐसा तीर्थं करों ने कहा है ॥१९॥

अन्वयार्थ — इस प्रकार स्त्रियों के विषय में पूर्वकथित परिचय का रयाग करना चाहिए। उनके साथ निवास भी नहीं करना चाहिये। क्योंकि ये काम स्त्री जातीय हैं अर्थात् स्त्रियों से ही उत्पन्न होते हैं,

હવે સૂત્રકાર આ ઉદ્દેશકનાે ઉપસંહાર કરતા સ્ત્રીસંપર્કના પરિત્યાગ કરવાના ઉપદેશ આપે છે-'હવં' ઇત્યાદિ–-

शण्डार्थ — 'तासु-तासु' सिक्षेत्वा संभाधमां 'एवं सु विन्तापं-एवं क्षेत्रु विद्वार्त' भा प्रभाष्ट्रेनुं अधन अदेश छे. 'संधवं संवासं च वर्षतेव्जा-संस्तवं संवासं च वर्षतेव्जा-संस्तवं संवासं च वर्षतेव्जा-संस्तवं संवासं च वर्षतेव्जा-संस्तवं संवासं च वर्षतेव्जा' भा अरख्यी साधु में सिक्षेत्रीती साथिने। परिचय भने सख्यासने। त्यां अर्थेने। अर्थेने। अर्थेने। स्थापंथी उत्पन्न धवावाणा शण्डाविक अरम्भोग 'व्यक्तकरा य प्रवमक्ताए-अवश्वकरा एक्मा-स्वाताः 'पःपने उत्पन्न करे छे. स्रो अमाखे तीर्था करेले के हुं छे, ॥१६॥

સૂત્રાર્થ'--આ પ્રકારે સ્ત્રીસંગ્ર'ના પૂર્વોક્ત પરિણામાના વિચાર કરીને સાધુએ સૌઓના પરિચય રાખવા જોઈએ નહીં, તેમની સાથે નિવાસ પશુ टीका-(तासु) तासु-स्रीय 'पवं' प्रमुक्तमकारेण 'विन्नप्पं' विद्वर्ग-कथितम्। हे विय! केशिकया मया सह कामकीडां न कुरुपे ततो लोचं करिष्यामीश्यादिकम्। तथा 'संपवं संत्रासं य वज्जेज्जा' संस्तवं संवासं च वर्जयेत्-संस्तवं यरिचयम्, संवासं स्त्रिक्तः सह वस्तिम्, स्वात्महि गार्थी वर्जयेत्। आत्महितार्थिता पापभीरुणा स्त्रीणां परिचयः, तामिः सह कर निवासश्च सर्वथे र त्याज्यः, यतः 'तज्जातिय।' तज्जातिकाः-ततः स्त्रीसंपकात् जायमानाः स्त्रीमिः जातिः उत्पत्तिः येवां ते तज्जातिकाः। काम्यन्ते इति कामाः-शब्दादिकामभोगाः 'वज्जकरा' अवद्यकरा-अवधं-यापं तत् कुर्वति इति अवद्यकराः नरकनिगोददुर्गतिनिपातहेत्रभूतपापोत्पादका इति। नरक निगोद अवदि के जनक पाप को उत्पन्न करते हैं। ऐसा तीथंकरांने कहा है ॥१९॥

टीकार्थ--प्वॉक्त प्रकार से कहे हुए स्त्रीपित्वय का तथा संवास का त्याग करना चाहिए। तात्पर्य यह है कि-'हे प्रिय! मुझ सकेशी के साथ यदि रमण न करोगे तो में लोच कर लूंगी' यहां से प्रारंभ करके जो कथन किया गया है, इसे समझ कर आत्महितेषी साधु को स्त्री के साथ किसी प्रकार का परिचय या सहवास नहीं करना चाहिये, इसका कारण यह हैं कि कामभोग नजजातीय हैं अर्थात् स्त्री के सम्बक्त से उत्पन्न होते हैं और वे नरक नियोद आदि दुर्गतियों में गिरानेबाठे

કરવા તોઇએ નહીં, કારજ કે આ કામલાગાનું મૂળ સીએા જ છે. આ કામલાગા નરક, નિગાદ આદિ દુર્ગાતિઓમાં લઇ જનારાં પાપકર્માના જનક છે. એતું તીર્ધ કરાએ કહ્યું છે ાયુકાા

આગલાં સૂત્રોમાં સ્ત્રીપરિચય અને સ્ત્રી સંવાયના પરિલામાનું નિર્મલ્ કરવામાં આવ્યું છે. આ લોક અને પરલાકમાં છવતું અનેક રીતે અકલ્યાલ્ કરનારા તે સ્ત્રીસંપર્કના સાધુએ પરિત્યાં કરવા તે સ્ત્રી મારે સાથે રમલ્યુ નહીં કરા, તો હું પલ્યુ મારા આ સુંદર કેશાનું લુંચન કરી નાખીશ' આ સૂત્રથી શરૂ કરીને ૧૮ માં સૂત્રપર્યન્તના સૂત્રોમાં સ્ત્રીસહવાસના જે દુઃખદ પરિલામા ભતાવવામાં આવ્યાં છે, તે પરિલામાના વિચાર કરીને આત્મહિત સાધવાની અભિલાયાવાળા સાધુએ સ્ત્રીઓના પરિચાયના અથવા સ્ત્રીસહવાસના સંપૂર્ણપણે ત્યાં કરવે તેઇએ. શા માટે સ્ત્રીપરિચાયના ત્યાં કરવાનું કહ્યું છે કે સ્ત્રીના સંપર્કથી માલ્યુલ કામલાયોમાં આસકત થયેલા પુરુષ એવાં પાપકર્મોનું સેવન કર કે તે પાપકર્માને કારશે તેને નરક, નિગાદ આદિ દુર્પતિઓમાં જન્ન

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. स. ४ इ. २ स्वलितवारित्रस्य कर्मधन्धनि ० ३१९

'प्रमुख्याष्' एवं-ष्वं हेयत्या स्त्रीसंस्तराद्यः आख्याताः-कथिताः वीर्धकरा-दिभिः, स्त्रीसमुद्धनकामाः पापननका एव वीर्धकरादिमिक्यदिष्टाः । तनः पापो-स्पादकस्त्रीसंस्तरादिकं न कुर्यात् , किन्तु ततः सर्वधैशोपरतो मवेदिति भावः॥१९॥

सर्वप्रवसंहरत्नाह—'एवं भयं' इत्यादि ! भूलम्-ऐवं भयं ण सेयाय इहं से अप्पंगं निरुंभित्ता ! णो ईरिंध णो पैसुं भिक्स्तू णी सयपाणिणा णिलिक्जेजा॥२०॥ छाया—प्रवं भयं न श्रेयसे इति स आत्मानं निरुध्य। नो स्त्रीं नो वा पश्चं भिक्षुतौँ स्वरूपाणिना निलीयेत ॥२०॥

पापों के जनक होते हैं। इस प्रकार ये स्त्रीसंस्तव आदि तीर्थं करों आदि ने हेयरूव में कहे हैं। आदाय यह है कि पायजनक स्त्री परिचय न करे परन्तु उससे सर्वथा ही विरत रहे ॥१९॥

सब का उपसंहार करते हुए सूत्रकार कहते हैं-'एवं अयं' इत्यादि।
शब्दार्थ--'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'एवं अयं ण सेयाय-एवं अयं न
श्रेयसे' स्त्री के साथ संसर्ग करने से पूर्वोक्त अय होता है तथा वह
कल्याणपद नहीं होता है 'इह से अप्पर्ग निरुधिसा-इति सः आस्मानं
निरुप्य' इस कारण साधु अपने को सीसंसर्ग से रोककर 'णो इल्थिनो सिपम्' न स्त्री को 'णो पसं-नो पशुम्' न स्त्रीजातीय पशु को 'स्वयपाणिणा णिलिज्जेज्जा-स्वक्याणिना निलीयेत' अपने हाथ से स्पर्श न
करे अर्थात् स्त्री एवं पशु को हाथ से न छूए।।२०।

પડે છે. આ રીતે 'નારી જ નરકની ખાલુ છે.' તેથી જ સ્ત્રીસહવાસને હેય ગણીને તેના ત્યાગ કરવાના તીર્થ કરાદિએ ઉપદેશ આપ્યા છે તેથી આત્મહિત ચાહતા સાધુએ પાયજનક સ્ત્રીપરિચયના સર્વથા ત્યાગ કરવા જોઈએ ાર્દા

મા સમસ્ત કથનના ઉપસંહાર કરતા સૂત્રકાર કહે છે है.... 'एवं मर्य' ઈત્યાદિ...

शण्डार्थं—'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'एवं मर्यं ण सेयाय-एवं भयं न श्रेयसे' सिक्षानी साथे संसर्भं राणवाथी पूर्वोद्धत क्य धाय छे, तथा ते इत्याखुम्रह है। तथी, 'इइ से अप्पर्ग निर्हमित्ता-इति छः आत्मानं निरुष्य' तेथी साधुं भाताने सी संसर्भंथी राष्ट्रीने 'जो इत्यिनो स्वियम्' न स्त्रीने 'जो पसुं—नो पशुम्' न स्त्रीकाति ना पशुने 'छयं पाणिणा जिल्किकोन्जा-स्वक्रपाणिना निर्ह्णयेत' पाताना हाथथी रपर्शं न इरे सर्भात् सी अने पशुने हाथथी रपर्शं न इरे सर्भात् सी

अन्तयार्थः—(मिक्ख्) भिष्युः (एवं भयं न सेया०) एवं भयं न श्रेयसे-ह्यी-संबर्केण पूर्वोक्तभयं भवति अतः स्त्रीनंपक्षी न श्रेयसे (इइ से अपमं निकंतिना) इति सः साधुरात्वानं निरुध्य (जो इतिय) नो स्त्रियम् (नो पग्नुं) नो पशुष् (पर्य-पाणिना जिल्डिक्जेज्जा) स्वकीयपाणिना न निलीयेत न स्पर्श कुर्यादिति ॥२०॥

टोका—'एवं भयं' एवं भयम्-एवं प्रेक्तिम् स्नोपरिचयादिकं अयम्, भयस्य नस्कादिपातस्य कारणम् इति स्निया सह संबन्धो न 'सेयाय' श्रेथसे कल्याणाय भवति, असदनुष्ठानकारणत्वात्। 'इइ से' इति सः एवं स भिक्षः मनसा पर्यालेख्य 'अप्पर्यं अस्त्यानम् 'निस्किता' निस्ध्य स्नीसंपर्धात्रिरुद्वय, सन्मार्गे सम्यक् स्थापयित्वा, इपरिक्षया झात्वा मत्याख्यानपरिक्षया 'णो इत्थि' न स्नियम् 'णो पसुं' न वा पशुं स्तीनारीयं चदुष्पदादिकम् 'स्ययाणिया' स्व-

अन्यपार्थ--स्त्रों के समार्क से उत्पन्न होनेवाला पूर्वोक्त अय आहमा के लिए श्रेपस्कर नहीं है। अतएव साधु अपनी आहमा का संगोपन करके अपने हाथसे न स्त्री का स्पर्दा करे और न स्त्री नातीय पशुका स्पर्दा करे।।२०॥

टीकार्थ-पूर्वोक्त स्त्रीपरिसय आदि रूप भय नरकनिपात आदिका कारण होता है। अतएव स्त्री के साथ सम्बन्ध रखना श्रेय के लिए नहीं होता। वह असत् अनुष्ठान का कारण है। इस प्रकार साधु विचार करके और अपनी आत्मा का निरोध करके-आत्मसंप्रमन करके और आत्मा को सन्मार्ग में स्थापित करके, इपरिक्षा से जानकर और प्रत्याख्यान परिज्ञा से स्थाग कर, न स्त्रीका स्पर्दों करे और न पशुका।

સૂત્રાર્થ — મ્રીના સંપર્કથી જનિત પૂર્વોક્ત પરિણામા આત્માને માટે હિતાવહ નથી, પરંતુ ભયાવહ જ છે. તેથી સાધુએ પાતાના આત્માનું સંગાન્ પન (નિરાધ) કરતું જોઈએ. તેણે પાતાના હાથથી સ્ત્રીના સ્પર્શ પણ કરવા નહીં અને સ્ત્રીજાતિ પશુના સ્પર્શ પણ કરવા નહીં. શરૂગા

ટીકાર્યં -- પૂર્વોકત સ્ત્રીપરિચય માદિ નરક દુર્ગં તિએ તું કારજ્ઞ અને છે, તેથી તેને આત્માને માટે ભયપ્રદ કહ્યા છે. સ્ત્રીઓની સાથેના સંબંધ પાપ કર્મોમાં કારજ્ઞભૂત અને છે અને આત્મહિતનો ઘાતક થઇ પડે છે આ પ્રકારના વિચાર કરીને આત્માના નિરાધ કરીને આત્માને સંયમમા રાખવા જોઈ છે. સ્ત્રીસંપર્ક આત્માનું અહિત કરતારા છે, એવું સપરિસાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાત પરિસાથી તેના ત્યાપ કરીને આત્માને સત્માર્ગ વાળવે જોઈ છે. આત્માપ્રહિત ચાહના સાધુએ સ્ત્રીના સ્પર્શના પરિસાળ કરવા જોઈએ.

समयार्थवोधिनी टोका प्र. श्रु. य. ४ उ.२ स्थलितवारित्रस्य कर्मवन्थनि**० ३%** 

कपाणिना स्वकीयहस्तेन 'मो णि खिज्जेजना' न निस्तीयेत; भिक्षः स्वहस्तेष स्वियं पशुं ना न कदानिद्वि स्पृत्तेदिति धातुनामनेकार्थत्वात् इति ॥ राजाः

इदानी साधुमिर्यत्कर्त्तव्यं तदुपदिशति-'मुदिसद्ध' इत्यादि । प्रक्र-सुविसुद्धेलेसे मेहादी प्रकिरियं च वज्जप् नाणी। मणसा वचसा कायेणं सब्वफाससहे अणगारे ।।२१॥

छाया--मुविशुद्रुलेक्यो मेघाती परक्रियां च वर्जयेद् झानी। मनसा वतमा कायेन सर्वस्पर्वसहोऽनकारः ॥२१॥

अन्ययार्थः--(नाणी) ज्ञानी (सुविसुद्धलेसे) सुविशुद्धलेश्यः (मेहानी) मेघानी (बरक्रिस्यं वण्जर) परक्रियां-परिचर्यादिकं दर्जयेत् (मणसा बचसा कायेणी)

तात्वर्ष यह है कि मनुष्य स्त्री के साथ अथवा पशु स्त्रीके साथ मुनि सर्वधा ही संवान का त्याग कर दे। अपने हाथ से स्त्री को अथवा पशुको कदापि स्पर्श न करे। ॥२०॥

शब्दार्थ-'नाणी-ज्ञानी' ज्ञानीजन 'सुविसुद्ध हैसे-सुविशुद्ध छेदपा' सुविशुद्ध छेदपा वाला और 'मेहाबी-सेवाबी' मर्यादा में स्थित हो कर 'परिकरियं वज्ञए-परिक्रियां वज्ञेयेत्' अन्य की किया स्त्री, पुत्र पशु के परिचर्यादि का त्याग करे 'मणसा वचसा कायेणं-मनसा वचस' कायेन' मन वचन और काय से ये 'सब्बकाससहे अणगारे-सर्वस्पर्शस-होऽनगारः' ज्ञीत, उष्ण आदि सप स्पर्शों को सहन करता है वही अनगार-साधु है ॥२१॥

अन्वयार्थ--ज्ञानवान् अरयन्त विशुद्ध छेदयावाला और मेघाबी माधु परिक्रया अर्थात् वृसरे के लिये की जानेवाली परिचर्षा आदिका

તાત્પર્ય એ છે કે મુનિએ મનુષ્ય સ્ત્રી અથવા પશુ સ્ત્રીના સહવાસ આદિના સર્વથાત્યાગ કરવા જોઇએ તેણે પાતાના હાથ વડે સ્ત્રી અથવા પશુના કદી સ્પર્શ કરવા જોઈએ. નહીં. ાારળા

शण्डार्थं — 'नाणी-क्वानी' कानी पुरूष 'सुनिसुद्धकेसे-सुनिशुद्धकेरयः' सुनिशुद्ध देश्यावाणा अने 'मेदाबी-मेघावी' सर्याद्धासा रहीने 'परिकरियं वज्जव-परिक्रयां वर्जयेत्' अन्यनी डिया-स्त्री, पुत्रनी सेवाहिने। त्याग करें 'मणझा वयसा कायेणं-प्रनसा वचसा कायेन' सन, वयन अने अयथी 'सब्बकाससहें स्वणाहि-सर्व स्वर्शसहोऽनगारः' शीत उष्यु वर्गेरे अधा क स्पर्शनि सहन करें छे, जोक अनगार साधु छे. ॥२१॥

સુત્રાર્થ — જ્ઞાનવાન્, અત્યંત વિશુદ્ધ લેશ્યાવાળા અને મેધાવી સાધુએ પરક્રિયાના (અન્યની કરાતી પરિચર્યા આદિના) બનવચનકાયથી ત્યાબ કરવા સુરુ કર 143

मनसा वचसा कायेन (सन्वकाससहे अकगारे) सर्वस्पर्शनहोऽनगारी भवतीति स्रोपरिपहनिजेता सर्वपरिषहजेताऽनगारो भवतीति ॥२१॥

टीका--'सुनिसृद्धछेसे' सुविशुद्धछेक्यः सुनिशेषेण विशुद्धारूत्यादि संपर्क-राहित्येन निष्कछंका लेक्या भातःकरणञ्चत्तिर्यस्य स सुनिशुद्धछेक्यः, 'मेहाबी' मेथावी-मर्थादावर्त्तीसाधुः, 'परिकरियं' परिक्रियां परस्मे स्वीपशुपुत्रादिभ्यः किया इति परिक्रिया, तादशीं परिक्रियाम् 'नाणी' ज्ञानी-शास्त्रगुरुसेनादिकरणात् विदितः वेद्यः 'वजनय' दर्जयेत्-परिहरेत्। कदाचिदपि परिक्रियां न सुर्यात्।

मनवचन काय से स्थान करे। सर्व स्पर्शों को सहन करनेवाला ही अनगार कहलाता है। जो अनगार परिषह स्त्री का विजेना होता है, वह समस्त परीषहों का विजेता होता है।

टीकार्थ—साधुओं का जो कर्तन्य है अब उसका उपदेश करते हैं— जिसकी छेड्या अर्थात् अन्तः करण की वृत्ति स्त्रीसम्पर्क आदि से रहित होने के बारण अस्यन्त विद्युद्ध निर्मल है, जो मेशाबी अर्थात् शास्त्रीय मर्यादा में स्थित है और जो ज्ञानी है अर्थात् जिसने शास्त्र एवं गुरु के सेवन आदि हारा जानने योग्य तत्त्व को जान लिया है, ऐसा साधु परक्रिया न करे। विषयोपमोग या आरम्भ आदि करके दूसरे के खपकार के लिये की जानेवाली अथवा दूसरे के हारा अपने लिए कराई जानेवाली मर्दन आदि किया परिक्रिया कहलाती है साधु ऐसी परिक्रिया कदापि न करे।

એઈએ. ગમે તે પ્રકારના સ્પર્શોને (પરીષહોને) સહન કરનારને જ અછુગાર કહેવાય છે. જે અલુગાર સીપરીષદને છતી શકે છે, તે સમસ્ત પરીષહોને પહુ છતી શકે છે. હર્ષા

ટીકાર્યં—-સ્ત્રકાર સાધુઓનું જે કર્તં ત્ય છે, તે પ્રકટ કરે— સ્ત્રીસંપર્ક આદિથી રહિત હોવાને કારણે જેની લેશ્યા (અન્તઃકરણની વૃત્તિ) અત્યન્ત વિશુદ્ધ (નિર્મળ) છે, જે મેધાવી–શાસ્ત્રીય મર્યાદામાં સ્થિત–છે અને જે જ્ઞાની છે, એટલે કે જેણે શાસ્ત્રોના અધ્યયન દ્વારા અને ગુરુસેવા આદિ દ્વારા બહ્યુવા યાંગ્ય તત્વને બહ્યી લીધું છે, એવા સાધુએ પરક્રિયા કરવી તેઇએ નહીં. વિષયોપસોગ અથવા આર'લ આદિ કરીને બીજાના પર ઉપકાર કરવાને માટે જે કિયા કરવામાં આવે છે તેને પરક્રિયા કહે છે. અથવા બીજા લોકો દ્વારા જે ચરણ્યાં પી, મર્દન આદિ પરિચર્યા કહે છે. સાધુએ નહીં,

## समयार्थकोधिनी टीका मे. थ्रे. अ. ५ उ.२ स्वलितवारितस्य कर्मवन्यनि । ३२३

अयं भादः-विषयोपभोगादिना नाऽन्येषाम् उपकारं क्रुर्यान्न वाऽन्येन स्त्र-स्योपकारं कारयेत्। एतादृशीं परिकर्षा मनसा नवसा कायेन परिहरेत्। औदा-रिकादिकाममोगार्थं मनसा न गच्छति, गमयति नान्यम्। नवा गच्छन्तं क्रमप्यनु जानीते, सर्वयेन ब्रह्मचर्यधारणं क्रुर्यात्। 'सन्दकास सहे अणगारे' यथा स्त्री स्पर्धान् परीषदः सोडच्यस्तधाऽन्यान्। सर्वानिप श्रोतोष्णदंशमशकतृणादिस्पर्शान् अधिसहेत। एवं च सर्वस्पर्शमहनकचौ अनगारः साधुभैनतीति ॥२१॥

केनेत्थमुच्यते यत् सर्वस्पर्शं सहोऽनगारः साधु भेवतीति तत्रोच्यते स्वकारेण-'३च्वेदमाहु' इत्यादि ।

म्लप्-इचेनमाहु से वीरे भूयरंप भूयमोहे से भिक्खू। तम्हा अज्झरंथितसुद्धं सुविभुके आमोक्खाप परिवप्रचासि।।।तिवेमि॥२२॥

अभिषाय यह है-विषयोगभोग आदिके द्वारा न तो दूसरे का डप-कार करे और न दूसरे से अपना उपकार करवाए। इस परिक्रिया का मन वचन और काप से त्याग करें। औदारिक आदि दारीर संबंधी कामभोगों के लिए मन से गमन न करें, दूसरे को गमन न करवाएं और न गमन करनेवाले किसी का अनुमोदन करें। पूर्णकप से ब्रह्मचर्य को भारण करें।

सृच्यामुनि वही होता है जो अनुकूल, प्रतिकूल, दैविक, मानवीय कीर तरिक्षक आदि सभी उपसर्गों को सहन करता है एवं शीनोब्ज दंशमदाक और तृणस्पर्श आदि को सहन करता है ॥२१॥

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે સાધુએ વિષયાપેલાંગ માર્ક દ્વારા અન્યના ઉપકાર કરવા નેઇએ નહીં અને બીજા લોકો દ્વારા એ રીતે સાધુની ને પરિચર્યા કરાતી હાય, તા એવી પરિચર્યા ઘવા દેવી નેઈએ નહીં. આ પ્રકારની પરિક્રિયા (પરિચર્યા)ના તેણું મન, વચન અને કાયાથી ત્યાગ કરવા નેઈએ. ઔકારિક આદિ શરીર સંબંધી કામલાગામાં મનને પ્રવૃત્ત ઘવા દેવું નહીં, બીજાના મનને તેમાં પ્રવૃત્ત કરાવવું નહીં અને કામલાગામાં પ્રવૃત્ત ધનારની અનુમાદના પણ કરવી નહીં. તેણે પૂર્ણ રૂપે પ્રવૃત્ત પ્રવૃત્ત અનુમાદના પણ કરવી નહીં. તેણે પૂર્ણ રૂપે પ્રવૃત્ત અનુમાદના પણ કરવી નહીં. તેણે પૂર્ણ રૂપે પ્રવૃત્ત અનુમાદના પણ કરવી નહીં. તે

સાચા અલુગાર તો તેને જ કહી શકાય કે એ દેવકૃત, મનુષ્યકૃત અને તિય ચકુત, અનુકૃળ અને પ્રતિકૃળ, સમસ્ત ઉપસર્ચીને સહન કરે છે. તેમજ छाया--इत्येवमादुः स वीरः धृतरजाः धृतमोदः स मिश्चः।

तस्मादध्यात्मित्रिद्धदः सुविमसुक्तः आमोक्षाय परिवजेविति बनीमि। २२। अन्वयार्थः --- (भूयरए) धृतरजाः (यूयमोहे) धृतमोहः -- परित्यक्तस्त्रीमोहः (से भिक्स्) स भिक्षः (से नीरे) स नीरो बर्द्धवानस्वामी (इच्चेनमाहु) इत्येनमाह-कश्चितवान् 'तम्हा' तस्मात्कारणात् (अज्झत्यनिस्द्धे) अध्वातमिश्रद्धः (सुविस्रुके)

सभी स्पर्शों को सहन करने वाला सुनि होता है, यह कौन कहता है ? इस पर सुलकार कहते हैं -- 'इच्चेबमाह' इत्यादि ।

शब्दार्थ-- 'ध्यरए-धृतराजाः' जिसने सीसंपर्क जनित रज अर्थात् कर्मों को दूर किया है और 'ध्यमोहे-धृतमोहः' सीसंसर्गजनित अथवा राग्रवेषजनित मोह को जिसने दूर किया है 'से भिन्नख्-स भिक्षः' वह साधु है 'से वीरे-सः वीरः' उस वीर प्रमु ने 'इच्चेबमाहु-इत्येष-माहुः' इसी प्रकार कहा है 'तम्हा-तस्मात्' इसिलए 'अज्झत्यविसुद्धे-अध्यात्मविशुद्धः' निर्मलिक्सवाला एवं 'सुविमुन्के-सुविमुक्तः' सीसंसर्ग वर्जित वह साधु 'आमोनखाए-आमोक्षाय' मोक्षपासिपर्यन्त 'परि-इत्यक्तास-परिवजेत्' संयम के अनुष्ठान में प्रवृत्त रहे 'सि वेभि-इति झबीमि' ऐसा में कहता हूँ ॥२२।

अन्वयार्य--जिसने रज को दूर कर दिया है, मोह को श्याम दिया है, ऐसे श्री वर्द्धमान स्वामी ने इस प्रकार कहा है। अतएव विशुद्ध

શીતો હવુ, દંશમશક અને તુમુસ્પર્શ આદિ સ્પર્શોને પણ તે સમમાવપૂર્વક સહન કરે છે. તારવા

सधणा स्पर्शान सहन हरनारने क मुनि हहेवाय छे, आ प्रकार हं ह्या केशन केहि हुई छे, ते सूत्रकार हुने प्रकट हरे छे—'इन्चेन्साहु' हित्यहि—शण्डार्थ — 'ध्यरप—यूतरज्ञाः' केहि स्वी संपर्ध कितत रक्ष अर्थात् क्ष्मीने ह्र हर्या छे तेमक 'ध्यमोहे—ध्तमोहः' स्वी संसर्ध कित अथवा रागद्वेष कित भीड़ने। केहि त्याण हर्यो छे 'से मिक्ख्—स मिह्नः' ते साधु छे. 'से वीरे—सः वीरः' ते वीर प्रक्षिण 'इन्चेबसाहु—इत्येबसाहुः' आक प्रभाष्ट्रे हर्तुं छे. 'तम्हा—तस्मान्' ते कारख्यी 'अन्तस्यविसुद्धे—अध्यारमविद्युद्धः' निर्मण यित्तवाणः अने 'सुविमुक्के—सुविमुक्तः' स्वी संसर्धियो रिहत कोने। ते साधु 'आमोक्खाप—आमो-क्षाय' मेशियान्ति पर्यन्त 'परिज्वएज्ञासि—परिच्नेत्रन्' संयमना अनुष्ठःनमां प्रवृत्याय' मेशियान्ति पर्यन्त कवीमि के प्रभाष्ट्रे हुं छुं छुं. ॥२२॥

ે જેણે કમેરજને ફૂર કરી નાખી છે, જેમણે માહના ત્યાગ કર્યો છે, જાઓ જો લીતરાગ શ્રી વર્ષમાન સ્વામીએ આ પ્રમાણે કહ્યું છે. તેથી વિશુદ્ધ समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. अ. ४ उ. २ स्वालितधारितस्य कर्मवन्धनि० देरेष स्विष्ठकः-रागद्वेपःस्वकस्त्रीसंपर्केण रहितः (आमोक्वाए) आमोक्षाय-मौक्षपर्यःतम् (पश्चित्रज्ञासि) परित्रजेद्-संयनानुष्टानं कुर्णात्, (त्तिवेमि) इत्ष्हं अवीमि-कथयामीति ॥२२॥

टीक:- 'ध्यरण' धूतरनाः-ध्तमपनीतं रतः स्वीपश्वादिसंपर्कत्रनितं मळं येन स धृतरजाः। 'धृयमोहे' धृतमोहः-धृतः अपनीतः मोहो रागद्वेषस्पो येन स धृतमोहः। 'से वीरे' स तीरः प्रश्नः 'इच्चेत्रमाहु' इत्येत्रमाहु 'तम्हा' अज्ञत्यविग्रुद्धे' यस्मात् स्वीसंपर्करिहेतो रागद्वेपन्तिश्व । तस्मात् अध्यात्मिवश्चदः स भिष्यः। विश्चद्धं रागद्वेपाम्यां-रहितम् अध्यात्मे अन्तः करणं यस्य सः अध्यात्मविश्चद्धो भिष्यः। 'ग्रुविश्वक्वे' ग्रुविपश्चकः, स्त्र्यादिसंपर्करिहेतः। 'आमोक्त्याप' आमोक्ताय-अश्चेषकर्म- स्वपर्यन्तम् 'परिव्वप' परिव्रजेत्, संयमाऽनुष्ठानेन परिव्रजेत्, संयमायोद्योगवान

आस्मा याला और रागद्वेषजनक स्त्रीसम्पर्क से रहित मिश्च मोक्षप्राप्ति पर्यन्त संवम का अनुष्ठान करे । सि वेमि-ऐसा मैं कहता हूँ ॥२२॥

टीकार्थ—जिसने स्त्री पशु आदि के सम्तर्क से उत्पन्न होने वाले मह (पाप) को हटा दिया है, तथा रागडेंच रूप मोह को नष्ट कर दिया है, उस बीर प्रभु ने इस मकार कहा है। इस कारण राग और क्षेत्र से रहित अन्तःकरण वाला तथा स्त्रीसम्पर्क से रहित मिश्च साधु तब तक संयमानुष्ठान करता रहें जिस्स तक उसे मोश्च मास न हो जाय।

આત્માવાળા, રાગદ્રેષ જનક સ્ત્રીસ'પર્કથી રહિત સાધુએ માક્ષપ્રપ્તિ થાય ત્યાં સુધી સ'યમની આરાધના કરવી જોઇએ. 'त्ति वेकि' એવું હું કહું છું. 1221

ટીકાર્ય -- જેશું સ્ત્રી, પશુ અહિના સંપર્કથી ઉત્પન્ત થનાશ રજ (પાપ) ને દૂર કરી નાખ્યું છે, જેશું રાગદ્રેષ જિનિત મેહિનો નાશ કરી નાખ્યો છે, એવા મહાવીર પ્રભુએ આ પ્રમાશે પ્રરૂપણા કરી છે. તેથી રાગ અને દ્વેષથી જેનું અન્તઃકરશુ રહિત છે અને જેશું સ્ત્રીસંપર્કનો સર્વથા પરિત્યાગ કર્યો છે, એવા સાધુએ સંયમની આરાધના કર્યા કરવી જોઇએ તેશે ક્યાં સુધી સંયમની આરાધના કર્યા કરવી જોઇએ. તેશે ક્યાં સુધી સંયમની આરાધના કર્યા કરવી જોઈએ.

**५**५५त। इस्त्रे

भवेत्। 'इति' अध्ययनसमाप्तिवोधकः। इत्यहं ब्रीमि, तुभ्यं विस्मि, नाहं कथवामि किन्तु भगवान् महावीरः मितपादयित, तद्वतु तदीयवचनमेवाहं ब्रवीमि ॥२२॥ इति श्री - - विश्वविख्यात नगद् ब्रह्ममादिषद भूषितवालब्रह्मचारि -- 'जैनाचार्य' पूज्यश्री - प्रासीलाज्बतिविश्वितायां श्री सूत्रकृताङ्गस्य ''समयार्थवोधिन्या-ख्यायां'' व्याख्यायां चतुर्थाध्ययनस्य द्वितीयोदेशकः समाप्तः ॥४ -२॥ ॥ चतुर्थाध्ययनस्य समाप्तं ॥

यहां 'इति' शब्द अध्ययन की समाप्ति का सूचक है। 'ऐसा मैं कहता हूँ। इसका आशय यह है कि भगवान् महाबीर ने जी प्रतिषादन किया है, उसी का मैं अनुकथन कर रहा हूँ ॥२२॥ जैनावर्थ जैनपर्नदिवाकर प्रयक्षी घासीलालजी महाराजकृत 'सूत्रकृताकृष्ट्रम् की समयार्थयोधिनी व्याख्या के खौथा अध्ययन का ॥ दूसरा उद्देशक समाप्त ४-२॥ ॥ चतुर्थ अध्ययन समाप्त॥

અહીં 'કૃતિ' પદ ઉદ્દેશકની સમાપ્તિનું સૂચક છે. 'એવું હું કહું છું' આ કથનનું તાતપર્ય એ છે કે લગવાન મહાવીર જે પ્રતિપાદન કર્યું છે, તેનું હું અનુકથન કરી રહ્યો છું, એવું સુધર્માસ્ત્રામી જ'ખૂ સ્વામીને કહે છે. ારરા જૈનાયાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ધાસીલાલજી મહારાજ કૃત 'સૂત્રકૃતાંગસ્ત્ર'ની સમયાર્થ બાલિની વ્યાખ્યાના સાથા અધ્યયનના બીજો ઉદ્દેશક સમામા લગ્ન-સા ા સતુર્થ અધ્યયન સમાપ્તા

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ५ उ. १ नारकीयवेदनामिकपणम्

### ॥ अथ नरकविमक्तिनामकं पञ्चमाऽध्ययनम् ॥

चतुर्थं स्नीपरिक्वाध्ययनं परिसमाप्य, पश्चमाऽध्ययनपारमते। अस्य च पूर्वेरध्ययनेः सहाऽयं सम्बन्धः-पथमेऽध्ययने स्वसिद्धान्तपरिसद्धान्तयो निरूषणं कृतम्। द्वितीयाऽध्ययने स्वसिद्धान्तस्य बोधः संपादनीय इत्युक्तम्। प्रतिबुद्धेन जीवेनाऽनुक्तुलपतिक्त्लोपसर्गाः सोद्ध्याः इति तृतीयाऽध्ययने प्रतिपादितम्। तथा-संबुद्धेन पुरुषेण स्त्रीपरिषद्धः सम्यक् सोद्ध्यः इति चतुर्थाऽध्ययने प्रतिपादितम्। दितम्। अधुना तु-उपमर्गमीरोः स्त्रीत्रशस्याऽवश्यमेत्र नरकवातो प्रवति, तत्र नरके

### नरकविभक्तिनामक

#### पंचम अध्ययन

स्त्रीपरिज्ञा नामक चतुर्थ अध्ययन को समक्ष्य करके पांचवाँ अध्ययन आरम्भ किया जाता है। इसका पहले अध्ययनों के साथ यह सम्बन्ध है। प्रथम अध्ययन में स्वसिद्धान्त और परिसद्धान्त का निरूपण किया गया। दूसरे में स्वसिद्धान्त का बोध प्राप्त करने की प्रेरणा की गई। बोध प्राप्त किये हुए जीव को अनुकूल और प्रतिकृत उपसर्ग सहन करना चाहिए, यह तथ्य तीसरे अध्ययन में प्रतिपादन किया गया। बोधप्राप्त पुरुष को स्त्रीपरीषह सहन करना चाहिए, यह चौथे अध्ययन में निरूपण किया गया। किन्तु जो उपसर्ग से सय स्वाता है और स्त्री के बद्दा में हो जाता है, उसका अबद्दय ही नरक में

### નરકવિભક્તિ નામનું પાંચમું અધ્યયન

'સ્રીપરિજ્ઞા' નામના ચાથા અધ્યયનનું વિવેચન પૂર્વ કરીને હવે સૂત્ર-કાર પાંચમાં અધ્યયનનું વિવેચન શરૂ કરે છે. આગલા અધ્યયના સાથે આ અધ્યયનના સંત્ર'ધ આ પ્રકાશના છે—પહેલા અધ્યયનમાં સ્વસિદ્ધાન્ત અને પરસિદ્ધાન્તનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું બીજા અધ્યયનમાં સ્વસિદ્ધાન્તનો ક્ષાધ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રેરણા આપવામાં આવી. ત્રીજા અધ્યયનમાં સ્ત્રે વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે જ્ઞાની પુરુષાએ (સાધુમાએ) જેમણે બાધ પ્રાપ્ત કર્યો છે એવા જીવેજી અતુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપ સર્ગીને સહન કરવા નેઇ એ ચાયા અધ્યયનમાં એવું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે કે સ્ત્રીપરીયહને જીતવા ઘણા મુશ્કેલ છે. જેમણે ધર્મતત્રને જાવ્યું કે એવાં જીવેજી સ્ત્રીપરીયહ સહન કરવા નેઇએ, વળી ચાયા અધ્યયનમાં એવું પ્રતિપાદન પણ કરવામાં આવ્યું છે કે ઉપસર્ગાથી ડરી જનાશ અને સ્ત્રીને 116

यादृश्यो वेदनाः समुत्पद्यन्ते, ताः पश्चमाध्ययने प्रतिपाद्यन्ते। तदनेन सन्ध्येनाऽऽ-यातस्य पश्चमाऽध्ययनस्य इदमादिमं स्वत्रम्-'पुष्टिङस्सहं' इत्यादि ।

प्रम्-पुंच्छिस्सेहं केवेलियं महिस् केहंभितावा णर्गा पुरत्था। अंजाणओं में मूंणि बूंहि जाणं, केंहं नुवीला नेरयं उँविति।१।

खाया- पुष्ट्यानहं केविकिकं महिंचि कथमिति।पा नरकाः पुरस्तात्। अज्ञानतो मे मुने । बृहि जानन् कथं सु वाला नरकमुप्यान्ति॥१॥

निपात होता है अतएव नरक में होनेवाली वेदनाओं को इस पांचवें अध्ययन में कहते हैं। इस सम्बन्ध से प्राप्त पांचवें अध्ययन का यह प्रथम सुत्र है—'पुच्छित्सहं' इत्यादि ।

शब्दार्थ-- 'अहं-अहम्' मैंने (सुवर्मा स्थामीने) 'पुग्धा-पुरस्तात्' पहले 'केवलियं-केवलिनम्' केरलज्ञान वाले 'महेसि-महवित्' महिष् ऐसे वर्द्धमान महावीर स्वामी को 'पुष्टिष्ठस्स-पृष्टवान्' पूछा था कि 'णरगा-नरकाः' रस्नप्रभादि नरक 'कहंभितावा-कथमभितापाः' कैसे पीडा करने वाले हैं 'सुणी-हे सुने' हे भगवन् 'जाणं-जानन्' आप इसे जानते हैं अनः 'अज्ञाणभो मे बृहि-भज्ञाननो मे बृहि' नहीं जानने बाले सुझको भाग कहें 'बाला-बालाः' अज्ञानी 'कहिं नु-कथं नु' किस मकार 'नरयं-नरकम्' नरक को 'इबिति-उपयालि' प्राप्त करते हैं ॥शी

વશ ઘનારા પુરુષા અવશ્ય નરકમાં જ જાય છે. નરકમાં જનાર જીવને કેવી કેવી વેદનાએ સહન કરવી પડે છે તેતું નિરૂપણ આ પાંચમા અધ્યયનમાં કરવામાં આવ્યું છે. આગલા અધ્યયના સાથે આ પ્રકારના સંખંધ ધરાવતા પાંચમાં અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે—'વુર્સ્ટિફ્ટફ્લફં' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थ-- 'झहं-अहम्' भे (सुधमां स्वाभी भे) 'पुरस्था-पुरस्तात्' पहेलां 'कैं इक्किंग-के बिक्तम्' हैवण शानवाणां 'महेसिं-महर्षिम्' भक्षिं भेवा वर्धभानं भक्षावीर स्वाभीने 'पुच्छिरस-पृष्ट्वान्' पूछ्युं केतुं है-'जरमा-नरकाः' रतन्त्रका विशेष स्वाभीने 'पुच्छिरस-पृष्ट्वान्' पूछ्युं केतुं है-'जरमा-नरकाः' रतन्त्रका विशेष विशेष करवावाणां है। ये शिं भुजी-हे सुने !' हे भगवन् 'ज्ञाणं-ज्ञानन्' आप आ वातने लाग्ने छे। श्रेषी 'मुजी-हे सुने !' हे भगवन् 'ज्ञाणं-ज्ञानन्' आप आ वातने लाग्ने छे। तेथी 'मज्ञाणओं में वृहि-अज्ञानतों में पृहि' न लाश्वावाणां स्वेषा भने आप कहें। 'बाह्य-बाह्यः' अश्वानी 'कहिंतु-कर्यनु' हेवी री निर्यं-नरवम्' नरकेने 'खुबिति-हवयान्ति' भाषतं करे हे हे शिष्टा।

अन्दरार्थः—(अहं) अहं सुधर्मास्वामी (पुरम्था) पुरस्तात्—पूर्वकाले (केवलिय);
केवलिकं—केवलक्कानवन्त (महेर्सि) महर्षिम्—वर्द्धमानस्वामिनं (पुन्छिस्स) पृष्टवानः
(णस्था) नरका—स्तनपभाधाः (कहंमितावा) कथमितिवाग—कीदमितिवापयुक्ताः
(मुणी) हे मुने ! हे भगवन् ! (जाणं) जानन्—त्वमेतिद्विपयकक्कानवानसि, अतः
(अजाणओ मे वृहि) अभानतो मे बृहि- कथय (बाला) वालाः—अक्काः (कहं तुः)
कर्ष तु—केन मकारेण कीदशानुष्ठा यनः (नस्यं) नरकं (उर्विधि) उपयान्ति—
क्षयान्ति इति ॥१॥

े टीका-पुरा हि किल जंब्र्स्याम्याधिशिष्यवसँनीरकस्वरूपस्य तत्र स्थितः जीवानां वेदनादिविषयमञ्जलम्बयं सुधर्मस्यामी पृष्टः-हे भगवन् ! कि भूताः नरकाः, कियन्तथं ते संख्यया, तत्रस्या यातना च कथंविषा जीवानाम् । कैर्वा कर्मभिः ते नरकाः समर्जिताः भवन्ति जीवै रित्यादिस्वरूपविभागकार्यकारण-पूर्वकप्रश्ने जाते सति-श्री सुधर्मस्वामी जंब्र्स्यामित्रभृति शिष्यवर्गान कथयति--

अन्वपार्य—मैंने (सुधर्मा स्वामीने) पूर्वकाल में केवलकानी महा-ऋषि बर्द्धमान स्वामी से पूछा—नरक किस प्रकार के संताप (वेदना) वाले है ? हैं सुने ! आप इस तथ्य को भली भांति जानते हैं अतएव सुन्न अनजान को कहिए कि किस प्रकार कृश्य करने वाले भन्न जीव नरक प्राप्त करते हैं ? ॥ १ ॥

टीकार्थ — पूर्वकाल में जम्बू स्वामी आदि कि ध्योने नरक का स्वरूप, उसमें स्थित जीवो की वेदना आदि विषयों को अधार बनाकर खुधर्मा इंबामी से पूछा—भगवन्! नरक किस प्रकार के हैं ? संख्या में किनने हैं ? जीवों को वहां किस प्रकार की घातना सहन करनो पड़ती है ? किन कमों को करने से नरकों की प्राप्त होती है ? इस प्रकार स्वरूप, भेद,

સૂત્રાર્થ — મેં (સુધમરિવામીએ) પૂર્વ કાળમાં કેવળજ્ઞાની, મહર્ષિ વર્ષ માન સ્વામીને પૂછ્યું — 'નરકા કેવી વેદનાએ વળા છે? હે સુને! આપ એ વાતને સારી રીતે જાણા છા. હું એ વાત જાણતા નથી, તા હે પ્રભા! નરકાની વેદ નાએ વિષયક જ્ઞાન ન ધરાવનાર આપ મને એ વાત સમજાવવાની કૃપા કરેત. હે પ્રભા! કેવાં કૃત્યા કરનારા અજ્ઞ (અજ્ઞાન) જીવા નરકગતિ પ્રસિ કરે છે? ૧૧

ટીકાર્થ — પૂર્વ કાળમા જંબૂસ્વામી આદિ શિષ્યાએ નરકતું સ્વરૂપ, નરકમાં ગયેલા જ્વાની સ્થિતિ આદિ જણવાની જિજ્ઞાસા થવાથી સુધર્મા સ્વામીને આ પ્રમાણે પૂછ્યુ—'હે લગવન! નર!ા કેવા હોય છે કેટલા હોય છે કે ત્યાં જ્વોને કેવી કેવો યાતનાઓ વેઠવી પડે છે કેવાં કર્મોતું સેવન કરવાથી જ્વને નરક ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે કે આ પ્રકારે સ્વરૂપ, લેદ, કાર્ય અને કારજૂ.

है जम्बूः! 'अहं' अह सुधमेरवानी 'पुरत्या' पुरस्तात्-पूर्वस्मिन काले यदा भग-बान महावीरो निद्यमान आसी तदा 'केविलयं' केविलकम्-समुद्धकके बळवान-बन्तम् 'महेसिं' महर्षिम् अयुग्रतपत्रहणकारणमनुक्कल्लिक्कलेषसर्गमहिष्णुम्। श्री-मन्महावीरवर्षमानस्वामिनम् 'पुल्लिस्सं' पृष्टवान् किं पृष्टवान् तदहं कथयामि 'कहं' कथं-कीह्याः 'नरमा' नरकाः-कीह्याश्च तत्र नरके 'अभिताषाः यातना मवन्ति । इति 'अनाणभो मे' अजानतो मे 'जाणं' जानन्-केवलक्कानालोकेन 'मुणे' मुने! हे भगवन! 'बूहि' ब्रूही-कथय, अहमजानन् तहिष्यं पृच्लामि, तथा 'कहं' कथं केन मकारेण किमनुष्ठायिनो जीवाः 'बाला' वालाः-अञ्चाननः 'नरयं' नरकम् 'उर्विति' उपयान्ति, हे अम्बूः! एत्रस्वमहं पृष्टवानिति ॥१॥

कार्य और कारण विषयक प्रदन उपस्थित होने पर श्री सुधर्मास्त्रामीने अम्बूखामी आदि अपने शिष्यवर्ग से कहा--

हे जम्बू! में पुरास ह काल में, जब भगवान महावीर विद्यमान थे, तब उन केवलझानी और महाऋषि अर्थात् अतीव उग्र तपश्चरण करनेवाले तथा प्रतिक्ष और अनुकूल उपसर्गी को सहन करनेवाले श्री बहुँमान स्वामी से प्रश्न किया था—नरक कैसे हैं? नरक में किस प्रकार के अभिताप हैं? यह विषय जाननेवाले आप मुझ अनजान को, हे प्रभी! कहिए। मैं इस विषय को नहीं जानता, इस कारण प्रश्न करता हूं। यह भी जानना चाहता हुँ कि किस प्रकार के कार्य करनेवाले अज्ञानी जीव नरक में जाते हैं? हे जम्बू मैंने यह सब भगवान से पूछा था॥ १॥

વિષયક પ્રશ્ન ઉત્તરિયત થવાથી સુધર્મા સ્વામીએ જંગૃસ્વામી આદિ શિલ્યાને આ પ્રમાણે જવાબ આપ્યો—

હે જંખૂ! પુરાલન કાળમાં જ્યારે ભગવાન મહાવીર વિદાસાન હતા, ત્યારે મેં તે કેવળજ્ઞાની અને મહાઝલિ-એટલે કે ઘણી જ ઉથ તપસ્યાએ કરનાર તથા અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ ઉપસગો ને સહન કરનાર શ્રી મહા-વીર પ્રભુને આ પ્રમાણે પ્રક્ષ પૂછ્યા હતા 'હે પ્રભા! નરકાનું સ્વરૂપ કેલું છે ' તેમાં ઉત્પન્ન થનાર નારકાને કેવી રીતે પીડ.એ સહન કરવી પડે છે ' કેવા કૃત્યા કરનારા અજ્ઞાની જીવા નરકમાં જાય છે ' આ વિષયના આપ જાણુકાર છા. તા તે વાત સમજાવવાની કૃષા કરા.' હે જંખૂ! તમે જે પ્રશ્ન મને પૂછા છેય, એજ પ્રશ્ન મેં મહાવીર પ્રભુને પૂછ્યા હતે,' આ પ્રમાણે સુધર્માસ્વામી તેમને કહે છે. ॥ ૧॥ पृष्टो भगवान्मां धन्येवमाह-'एवं मध्' इत्यादि ।

म्लम्-धैवं मेए पुट्टे महाणुभावे इणमोऽब्बवी कासवे आंसुपन्ने।
पवेदेंइस्सं दुह्मट्टुरुगं आदीणियं दुंकिडियं पुरस्था॥२॥

छाया — एवं मया पृष्टो महानुभाव इदमब्रवीस्काइयप आश्रुपद्मः । भवेद्यिष्यामि दुःखमर्थदुर्गमादीनिकं दुष्टकृतिकं पुरस्तात् ॥२॥ अन्वयार्थः - (एवं) प्रमनेन पकारेण (मए) मया (पुट्टे) पृष्टः सन् (महानुभावे) महानुमावः - विस्तृतमाद्दातम्यवान् (कासवे) काइयपः - काइयपगोत्रोत्पन्नो महावीरः

प्रश्न करने पर भगवान ने मुझे इस प्रकार कहा-'एवं मए' इत्यादि।
राज्दार्थ--'एवं-एवम्' इस प्रकार 'मए-मया' मेरे द्वारा 'पुढ़े-एक्टः'
पूछे हुए 'महाणुभावे-महानुभावः' विस्तृत महास्म्य वाले 'कासवे-काद्यपः' कद्यपगोत्र में उत्पन्न हुए 'आसुपन्ने-आशुप्रज्ञः' सब बस्तु
में सदा उपयोग रजने वाले भगवान बर्द्धमान महावीर स्वामी ने 'हणमोऽव्वबी-इदमल्लवीत्' इस प्रकार कहा है कि 'दुहमहदुग्गं-दुःखमर्थदुर्गम्' नरक दुःखदायी है एवं असर्वज्ञ जनों से अज्ञेय है 'आदीणियंआदीनिकम्' वह अत्यन्त दीन जीवों का निवास स्थान है 'दुक्कडियं-दुष्कृतिकं' उसमें पपीजीव निवास करते हैं 'पुरस्था-पुरस्तात्' यह आगे
'प्वेदहस्सं-प्वेदियद्यामि' हम कहें गये हैं ॥२॥

अन्वयार्थ—इस प्रकार मेरे प्रश्न करने पर महानुभाव अर्थान् विद्याल महिमा से मण्डित काइयप गोन्न में उत्पन्न सदा सब में उपयोगवान्

भारा ते प्रश्नना प्रक्षुक्षे आ प्रभाषे जवाल आप्या हती एवं मए' धत्याहि शण्हार्थं—'एवं-एवम्' आ रीते 'मए-मया' भारार्थी 'पुट्टे-एवटः' पूछा येता 'महाणुभावे-महानुभावः' भारा सहात्म्यवाणा 'कासवे-काइयपः' काश्यप विश्वमां उत्पन्न थयेता 'आसुपन्ने-आशुक्रज्ञः' लघी ज वस्तुमां सहा उपयोज राभवावाणा स्वावान् वर्षंभान महावीर स्वाभीको 'इणमोऽटववी-इदमन्नवीत्' आवी रीते कहां छे हैं—'दुहमहुदुगं-दुःखमर्थदुर्गम्' नरक दुःभहत्यी छे तेमक असर्व ज्ञनकतना द्वारा न लाखी शक्षय तेवु छे. 'आदीणियं-आदीनिकम्' ते अत्यंत हीन क्षेत्रा देशेनं निवासस्थान छे.'दुक्षडियं-दुक्तिकम्' तेमां पापी छवा निवास करे छे. 'पुरत्या-पुरस्तान्' के वात हवे पछी आयण 'पवेदहर्सं-प्रवेविवव्यामि' हुं कहीश ॥र॥

સૂત્રાર્થ — મહાનુભાવ (વિશાળ મહિમાસ પન્ન), કાશ્પપગાત્રીય, **સદા** સન્નળા પદાર્થીમાં ઉપયોગવાન, મહાવીર પ્રભુએ મારા પ્રશ્નના જવાબ **રૂપે આ**  (आसुपन्ने) आशुपक्षः नर्भवित सदो स्योगवान् (इणमोऽव्यवी) इदं यह्यमाणमञ्जीत् (दुहमहदुर्गा) दुःखन्धदुर्गम् नदुःखन्यक्षं दुःखेन लंधितं योग्यम् असर्वज्ञैरक्षेषं (आदीणियं) आदीनिकम् अत्यन्तदीनजीवनिवासस्थानं (दुक्कितं नदुष्कृतिकं नदुष्कृतं विद्यते येषां तत्सवन्धि (पुरत्था) पुरस्तान् पूर्वजन्मिन नरक्षमितयोग्यं यत् कृतं कमे तत् (विदेशस्सं) प्रवेदयिष्यामि कथ्यिष्यामि इति ॥२॥

टीका— 'एवं' एवम्=भनन्तरोक्तम्, हे जम्यूः ! विनयपूर्वकं मया पृष्टः 'महा-णुमावे' महानुभावः महान चतुर्खिभदतिश्यस्यः, पश्चभिशद्वाणीरूः अनुभावो माहारम्यं यस्य स महानुभावः, 'कासवे' काश्यपः-काश्यपगोशोत्पन्तो महावीरः 'आसुपन्ते' आश्रुपद्यः आशु-शीधतरा सर्वन्तोपयोगात् प्रशाविद्यते यस्यासौ आश्रुपद्यः सर्वत्र सदोपयोगवान् 'श्णमो' इदं वस्यमाणम् 'भव्यती' अन्नतीत्, किषन्नतीत् तन्नाह—'दुह्महद्वुग्गं' दुःखम् दुःखस्वरूपम् तीन्नाऽसमाधियुक्तत्वात् तथा अर्थदुर्गम्— अर्थेन—दणीनाश्वयरूपेण दुर्गम्-विष्यम्—उज्यवसान्नेकादश्विधवेदनाकुल्लात्, तन्न-उज्यवस-विवानुभावारप्यस्यन्तात् १, वस्ना-वस्त्रती-अनिवायस्यात् २,

भगवान ने इस प्रकार प्रतिपादन किया था-नरक दुःखस्वस्प है और असर्वज्ञ (छबस्थ) जीव उसे पूरी तरह जान नहीं सकते। वह अत्यन्त दीन तथा पापी जीवों का निवासस्थान है। पूर्व में उपार्जित नरकगति के योग्य जो कर्म है, यह सब मैं कहूंगा ॥२॥

टीकार्थ — हे जम्बू ! विनय पूर्वक मेरे पूछने पर महानुभाव अर्थात् चौतीस अतिकार्यो और पैंतीस वाणी के गुणौवाले भगवान् काइयप गोत्र में उत्पन्न तथा सदा सर्वत्र उपयोगवाली प्रज्ञा से युक्त भगवान् ने यह कहा था-नरक तीव्र असमाचि वाले हैं तथा अर्थपुर्ग हैं। अर्थदुर्ग का अर्थ यह है कि वे नरक वर्णन नहीं करने योग्य उज्ज्वस्ता आदि ग्यारह प्रकार

મકારતું પ્રતિપાદન કર્યું હતું-'નરક દુઃખસ્વરૂપ છે. અસર્વત્ત (છદ્યસ્થ) છવ તેના સ્વરૂપતું પૂરેપૂરું જ્ઞાન ધરાવતા નથી. તે અત્યન્ત દીન અને પાપી જીવાતું નિવાસસ્થાન છે. તે જીવે એ નરકગતિને યાગ્ય જે કર્મીતું પૂર્વે ઉપા-ર્જન કરેલું છે, તે હવે હું પ્રકટ કરૂં છું' પારાષ

ટીકાર્થ — હે જંબૂ! મિનયપૂર્વક પૃછવામાં આવેલા તે પ્રશ્નના મહાનુલાવ (એટલે કે ચાત્રીશ અતિશયોથી અને વાણીના પાંત્રીશ ગુણે શાયુક્ત.) કાશ્યમ ગેત્રમાં ઉત્પન્ત થયેલા, સમસ્ત પદાર્થીમાં સદા ઉપયોગયુક્ત પ્રશ્નાથી સંપન્ન મહાવીર પ્રભુએ આ પ્રમાણે ઉત્તર આપ્યે હતાને નરેકા તિલ અસમાધિવાળાળા છે, તથા અર્થદુર્ભ છે. 'અર્થદુર્ગ' પદના અર્થ આ પ્રમાણે સમજવા–અવર્ષનીય ઉજ્જવલતા આદિ અગિયાર પ્રકારની વેઠનાએ

## संमयार्थं बोधिनी दीका प्र. थ्र. थ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकाणम्

विपुला-विशाला परिमाणरहितत्वात्३, कर्कशा-कठोराः मत्यङ्गदुःस्वजनकत्वात्र४, सरा-तीक्षणा-भन्तःकरणभेदकत्वात् ५, परुषा निष्ठुश सुखलेशरहितत्वात् ६, मगाडा-प्रतिक्षणमसमाधिजनकत्वात् ७, पत्रण्डा भयानका आत्मनः प्रतिप्रतेन्न-ख्याब्स्वात् ८, घोरा विकटा श्रवणेऽपि दःखजनकत्यात् ९, मीपणा-मयोत्पादिकाः पतिमाणिभयजनकत्रात् १०, दारुणा-हृदयसंशोभकारिणी, त्यात् ११, एताद्दरीकादशिवधवेदना संक्षकःवेत दुःखरूपम् सर्वेब्रेनापि बाचा वर्णिवतुमशन रमतोऽर्धदुर्गीमति । 'आदाणियं' आदीन हम् , ताह्यं नरकस्थानं दीना-शरणवाणजीवानां निवासस्थानम् । 'दुक्कवियं' दृष्कृतिकम् तत्र दृष्कृतिनां पाणिनां की वेदना से व्याप्त हैं वहां अत्यन्त तीव एवं प्रकर्ण प्राप्त वेदना है। वह वेदना अनिवार्थ है उसके निवारण का कोई उपाय नहीं है। वह विज्ञाल है, वर्षोंकि उसका कोई परिणाम नहीं है। अंग अंग में दु ख़बद होने के कारण कर्कश-कडोर है। अन्तः करण को भेदन करनेवाली होने से स्तर तीक्ष्ण है। उसमें सुखका छेदायात्र भी न होने से परुष है। प्रति क्षण असमाधि उत्पन्न करने बाली होने से प्रगाद है। वह प्रचण्ड है, क्यों कि आत्मा के प्रत्येक घदेश में व्यास रहती है। सनने मात्र से दः खजनक होने के कारण घोर विकट है। प्रश्येक प्राणी को अयजनक होने से भयकर है। प्रतिकाररहित होने से हृदय को श्लुब्ध करनेवाली

ત્યાં અત્યન્ત તીર અને પ્રકર્ષ પણાથી લાગવી પડે છે. તે વેઠના અનિવાર્ય છે—નેના નિવારણના કોઈ ઉપાય જ હાતા નથી. વળા છે વેઠના વિશાળ હાય છે—એટલે કે તેનું કેઈ પ્રમાણ જ કલ્યા શકાય તેમ નથી તે વેઠના પ્રત્યેક અંગમાં દુ:ખ ઉત્યન્ન કરનારી હાવાયી કર્કેશ—કઠાર છે. તે વેઠના અન્તઃક ણને લેઠનારી હાવાને કારણે તેને 'ખરતીક છું' (અત્યન્ત તીક છું) કહી છે. તેમાં મુખના મહેજ પણ મફલાવ ન હાવાને કારણે તે પરુષ છે. પ્રતિક્ષણ અસમાધિ ઉત્યન્ન કરનારી હાવાને કારણે તે પ્રગાદ છે આત્માના પ્રત્યેક પ્રદેશમાં વ્યાપ્ત હાવાને કારણે તે પ્રચંડ છે. તે વેઠના એવા પ્રકારની હાય છે, તેને પ્રવણ કરવાથી પણ દુ:ખ શ્ર ય છે, તે કારણે તેને ઘાર-વિકટ કહી છે. પ્રત્યેક જવમાં લય ઉત્પન્ન કરનારી હાવાને કારણે તેને લયંકર કહી છે. પ્રતિકાર રહિત હાવ ને કારણે હ્રદયને શુખ્ય કરનારી હાવાથી તેને દારણ કહી શાકાય છે સર્વંત્ર પણ વાણી દ્વારા તેનું વર્ણન કરી શકતા નથી, તે કારણે નરકને 'દુર્ગ' કહેલ છે. તે નરક દીન, શરણ હ્રીન અને ત્રાણવિહીન

-दारण है। सर्वेद्र भी वाणी द्वारा उसका वर्णन नहीं कर सकते। इस कारण नरक को दुर्ग कहा है। यह नरक दीन, बारणहीन एवं जाण- निवासस्थानम् इत्येतत्वर्षम्-'पुरत्या' पुरस्तात्-पूर्वत्रन्यनि नरकणमन्योग्यं यस्कृतं पापं तत् 'पवेदइस्सं' पवेदिष्णामि,-स्वकृतकर्मवशात् जीवास्तादशनस्क स्थानं गच्छन्ति । ठादशकर्मणा नरकस्य तत्रत्य वेदनायाः, ठादशजीवस्य सर्वस्थाऽपि स्वरूपादिकं प्रविभाष्य अहं क्रययामि । सावधानेन विकेन श्रोतव्यं सर्वमिष भविद्रिरिति ॥२॥

कि कथयामि तदाह-'जे केइ' इत्यादि।

मृलम्-जै केइ बाला ईह जीवियट्ढी, पावाइं कम्माइं करंति रुँहा। ते घोररूवे तमिसंघ्यारे, तिद्वांभितावे नैरए पेंडेंति॥३॥

छाया- ये केऽपि बाळा इह जीवितार्थिनः पापानि कर्माणि कुर्वन्ति रौद्राः। ते घोररूपे तमिस्नान्धकारे तीत्राभितापे नरके पतन्ति ॥३॥

वर्जित जीवों का निवासस्थान है। वहां पापी जीव निवास करते हैं। जिन जीवों ने नरक गमन के घोग्य कर्म उपार्जन किया है, वे अपने कर्म के अनुसार नरक में जाते हैं। उस कर्म का, नरक का, वहां होनेवाली वेदनाका और वहां के जीवों का स्वरूप आदि में कहुंगा। तुम सावधान विक्त से सुनो ॥२॥

भगवान् ने जो कहा उसी अर्थ को ही कहते हैं-जे केई' इत्यादि । इन्दार्थ —'इह-इह' इस लोक में 'कहा-रौद्राः' प्राणियों को अब उत्पन्न करने वाले 'जे केइ वाला-चे केचन वालाः' जो अज्ञानी जीव 'जीदियद्वी-जीवितार्थिनः' अपने जीवन के लिये 'पात्राई कम्प्राई करे ति-

જીવાતું નિવાસસ્થાન છે. ત્યાં પત્પી જીવા નિવાસ કરે છે. જે જીવાએ તરક ગમનને યોગ્ય કમેોતું ઉપાર્જન કર્યું હોય છે, તેએક પોતપોતાનાં કર્મો અનુસાર નરકમાં જાય છે. તેમનાં પાપકમેતિ, તે નરકાતું, નારકાને ત્યાં સફન કરવી પડતી વેદનાઓનું અને ત્યાંના જીવાના રવરૂપનું હવે હું વસ્તુંન કરીશ. આપ સૌ ધ્યાનપૂર્વક સાંભળા તરાક

કેવા ક્રેવા પાપકૃત્યાે કરનારા જીવાે નરકમાં જાય છે, તે હવે પ્રગટ કરવામાં આવે છે-જે–કેફ' ઇત્યાદિ---

शण्डार्थ — 'हइ इह' आ दे। अभां 'रुश-रौद्राः' प्राधिये: ने अब उत्पन्न इरवा वाणा 'जे केंद्र वाला-ये देवन वालाः' के आज्ञानी छत्र 'जीवियही-जीवितार्थिनः' पेताना छवन भाटे 'पावाई कम्नाई करें ति-पापनि कम्मीण

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ५ उ. १ नारकीथवेतनानिकपणम्

अन्तयार्थः-(१६) इडलोके (रुदा) रौद्राः माणिनां घातकाः (जे के इ बाला)
ये केवन बाला अज्ञानिनः (जीविषद्धो) जीवितार्थिनः-असंयमजीवितार्थिनः
(पात्राई कम्माई करित) पापानि प्राणातिपातादीनि कमीर्गण कुवैन्ति (ते) ते
बालाः (घोररूपे) घोररूपेऽत्यन्तमयानके (तिमिसंध्यारे) तमिस्रान्धकारे-बहुल-तमोत्वकारे (तिन्दाक्षित वे) तीव्रामितापे-अत्यन्तताषयुक्ते (नर्ए) नरके-एताः
दशिवशेषणयुक्ते नरके (पर्डति) पतन्ति-गच्छन्तीति॥३॥

टीका—'इह' इहास्मिन् संसारे 'कहा' राँद्राः-पाणिनां घातकाः 'जे केह' ये केचन जीताः, महारम्भमहापरिग्रहपञ्चेन्द्रियनधमांसभक्षणादिकसानद्यकर्मा-ऽतृःठाने परायणास्ते 'बाला' बालाः-सदसद्विचेकविकलाः 'जीतिपद्दी' जीति-पापानि कम्माणि कुर्वन्ति' हिंसादि पापकर्म करते हैं 'ते-ते' वे घोर-रूचे- घोररूपे' अरघन्त भयजनक तमिसंघयारे-तमिस्नांधकारे' महान् अन्धकार से युक्त 'तिव्याभिताये-तीवाभितापे' अरघन्त तापयुक्त 'नरए-नरके' नरक में 'पंडति-पत्ति' पड़ते हैं ॥३॥

अन्वयार्थ--इस ले.के में जो अज्ञानी प्राणियों के घातक हैं, अस्-यममय जीवन के अभिलाषी हैं और जो प्राणातिपात आदि पापकर्म-करते हैं, वे अज्ञानी जीव अध्यन्त घोर, संघन अन्धकार से व्यास, अध्यन्त संताप से युक्त नरक में पड़ते हैं ।।

टीकार्थ—इस संसार में जो अञ्चली जीव प्रणियों का घात करने बाले अर्थात् महारम्भ, महापरिग्रह, पश्चेन्द्रिय का वध करने में एवं मांस अक्षण आदि घोर पापों में परायण होते हैं, सत् असत् के विवेक

कुर्वन्ति' हिंसा विशेद पापडम इरे छे. 'ते-ते' तेथे। 'वीरह्रवे-घोरह्रवे' अत्यंत अडमह तमिसंघ्यारे-तमिस्रांधकारे' महान् केवा अध्वत्रस्थी सुक्रत 'तिन्वामितावे-तीम्रामितावे' अत्यंत ताथ्यी त्याप्त केवा 'नरद-नरके' नरक्ष्मां वर्डात-पतन्ति' पडे छे. ॥३॥

સત્ત્રાર્થ — આ લેકમાં જે અજ્ઞાની જીવે માણીએકના ઘાતક બને છે, અસંયમમય જીવનની અભિલાયાવાળા છે. પ્રાણાતિયાત આદિ યાયકર્મી કર-નારા છે, તે અજ્ઞાની જીવે અત્યન્ત દોર, સલન અધ્કારથી વ્યાપ્ત, અત્યન્ત સંતાયથી યુક્ત નરકમાં પડે છે. ાાગા

ટીકાર્ય — આ સંસારના જે અજ્ઞાની જીવા પ્રાણીઓના વધ કરનાશ હાય છે. એટલે કે મહારમ્બ, મહાપશ્ચિહ, પંચેન્દ્રિયોના વધ અને માંસા-હાર આદિ દાર પાપકર્મોમાં આસકત હાય છે, જેઓ સત્ અસત્ના વિવે- सार्थिनः अवंगमनीवितार्थितः पापेनोदरपूरकाः स्वकीयजीवनाय 'पानाई' प्रापानि माणातिपातादीनि 'कम्माई' कर्षाणि 'करंति' कुर्वन्ति, ते इत्यंभूताः जीताः तीतापापोद्यवर्तिनः 'घोरक्वे' ग्रोस्क्पे अत्यक्तमपजनके 'तिमसंध्यारे' सिम्हान्धकारे वहुलतमोन्धकारे 'तिष्वाभितावे' तीत्रामितापे, तीत्रः अतिष्ठुः सुसहः खिद्राङ्कारमहाराश्चिनापदनंतगुणो अभिनापः संतापो यस्मिन् तथाभूते; 'नरए' नरके 'पदंति' पतन्ति, पाणिनां मणदातारोऽज्ञा जीवाः स्वात्महिताच पश्चकादौ मवर्त्तमानाः पापक्यं समाचरन्ति, त एव पुरुषाः स्वकृतदुष्कृत-कलान्भद्वान्य महादुःखभये नरके पतन्तीति भावः ॥३॥

म्ब्म्-तिर्देवं तसे पाणिणो धावरे य जे हिंसई आयसुहं पैडुच। जे सूपप होई अदत्तहारी णें सिक्नैखई सेयवियेस्स किंचिं।श

छाया-तीवं त्रसान् माणान स्थावरान् च यो हिंसत्यात्मसुलं प्रतीत्य। यो लुवको भनत्यदत्तहारी न श्रिक्षत्ते सेवनीयस्य किंचित्।.४॥

सें शुन्य होते हैं, पाप से पेट भरते हैं और अपने जीवन के लिए पाप-मय कुश्य करते हैं, ऐसे तीज पाप के उद्यवाछे जीव अस्पन्त भयजनक, घोर अन्धकारमय तथा तीज संतावाछे अर्धात् खदिर (खैर) के अंगारों के बड़े देर से भी अन्दनगुणित ताप से युवत नरक में जाते हैं।

तात्वर्य यह है कि अन्य प्राणियों को भय उत्परन करनेवाले, अञ्चानी अपने हिन के लिए पशुबध आदि क्रूर कर्मों में प्रवृक्ति करने बाले जो जीव पापकर्म का आचरण करते हैं बही अपने पाप के प्रभाव से महादु:खमय नरक में उत्पन्न होते हैं ॥३॥

કથી રહિત હાય છે, જેઓ મામકમાં દ્વારા પાતાના ગુજારા ચલાવતા હાય છે, અને જેઓ પાતાના જીવનને માટે પાપમય કૃત્યા સેવતા હાય છે. એવા તીલ માપના ઉદયવાળ જીવા અત્યંત હાયજનક, ઘાર અધકારમય, તથા તીલ સંતાપગુકત-ખેરના અંગારાના માટા હગલા કરતાં પણ અનંતગણા તાપગુક્ત-નરકમાં જય છે.

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જીવા પે.તાના સુખને માટે પશુવધ આદિ પાપકર્મી કરનાશ હાય છે, જેઓ અન્ય જિલ્લા હય ઉત્પન્ન કરનાર કૃર કર્મી કરે છે, એવાં અજ્ઞાની જીવા તેમના પાપના પ્રભાવથી મહાદુઃખમય નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. લાકા

#### समयार्थबोधिनी क्रिका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

अन्वयार्थः—(जे आयसुरं १इइ) य आश्मसृतं प्रतीत्य स्त्रसुत्वाय (तसे यावरे य पाणिणो) त्रसान् स्वावरान् प्राणिनः 'तिव्यं' तील्लम्—अतिनिरमुकम्पम् 'हिंसई' हिंसति—व्यापादयति 'जे ल्ल्यप्' यो ल्ल्याः—पट्कायजीरपाणलुष्टकः 'होइ' अवति तथा 'अद्त्रहारी' अद्त्रहारी—१रद्रव्यापहारकः 'सेयवियरसं' सेवनीयस्स संयवस्य 'किनि ण सिक्त्वई' न किश्चिदपि शिक्षते, अल्पमि सेवने न करोतीति । ४॥

राज्यार्थ- 'जे आयतुहं पहुच-प आत्रसुलं प्रतीत्य' जो जीव अपने सुलं के निमित्त 'तसे थावरे य पाणिणो ज्यान, स्थावरान प्राणिन ' अस् और स्थावर प्राणी को 'तिन्वं-तीव्रम्' अत्यन्त दयाहीन होकर 'हिंसई-हिंसति' मारता है जो लूपए-यो लूपकः' को प्राणियों का मारने व ला 'होई-भवति' होता है तथा 'अद्शहारी-अद्शहारी' विना दिये अन्य की चीज छेने वाला है वह 'सेपविष्यस-सेवनीयस्य' सेवन करने योग्य संयम का 'किंचिण सिक्खई-किञ्चिद्गित होसते' थोड़ा भी सेवक नहीं करता है।।४॥

अन्वर्धार्थ-जो जीव अपने सुख के लिए त्रस और स्थावर जीवोंका अस्यन्त निर्देश भाव से घात करते हैं, जो घट्टकाथ के जीवों के प्राणों को छूटते हैं, परद्रव्य का अपहरण करते हैं और जो सेवन करने घोग्य का सेवन नहीं करते अर्जात स्वल्प संग्रम का भी पासन नहीं करते (ऐसे जीव नरक में जाते हैं)॥४॥

शण्डायाँ—'जे झायसुई पहुच्च-य आत्मसुखं प्रतीत्य' के छव पेतिता सुभ भाटे 'तसे यावरे य पाणियो-त्रसान् स्थावरान् प्राणिनः' त्रस अने स्थावर प्राधीने 'तिस्व-तिम्' अत्यंत स्थारित धर्मने 'हिंसह-हिंसित' भारे छे 'जे खूमए-यो खूपकः' के प्राधियोने भारवाना स्वलाववाणो 'होई-भवति' याय छे, तथा 'अदत्तहारी-अदत्तहारी' आप्या विना श्रीक्रोनी वस्तु देवावाणा छै।य छे, ते 'सेयवियस्स-सेवनीयस्य' सेवन करवा येत्य संयमनुं 'किंचि ए सिक्सई-किंद्रिदिप न शिक्षते' थाउं प्रसु सेवन करता नथी. ॥४॥

સ્ત્રાર્થ—જે છવા પાતાના સુખને ખાતર ત્રસ અને સ્થાવર જુવાની અત્યંત નિર્દયતા પૂર્વક હતા કરે છે, જેઓ છકાયના છવાના પાણાને લૂંટે છે. જેઓ પારકા દ્રવ્યનું અપહરણ કરે છે, અને જેવા સેવન કરવા ચાત્ર્ય વસ્તુનું સેવન કરતા નથી, એટલે કે જેઓ સંયમનું સહેજ પણ પાલન કરતા નથી, એવાં છવા નરકમાં નય છે. 11 8 11

सु० ४३

टीका—'जे' यः पुरुषः 'आयप्तृहं' आत्मत्तृत्वम् 'पहुच' मतीत्य 'तसे' असान्—त्रत्यःतीति अवाः द्वीन्त्रयादयस्तान् 'यावरे' स्वावरान्—एथिवीकायादीन्। 'पाणिणो' माणिनः, तान् 'निच्वं' तीत्रम्—द्यारद्वितवृद्धाः 'हिंसई' हिंसति, भाणिन उपमदेयति तथा 'जे' यः पुरुषः 'ल्लुसर' ल्लुपरः—पट्टश्यत्रीवप्राणख्ण्यको भवति, तथा—'अदत्तद्वारी' अदत्तद्वारी—अदत्तं वस्तु अपदत्त्वं जीलं यस्य स अदत्तः हारी—परद्व्याः हरकः 'सेयविष्यस्त' सेवनीयस्याः ऽत्तवित्यणा सर्वदा अनुष्ठातुं योग्यस्य संयमस्य 'ण किचि सिक्खइ' कि श्चिद्वि न शिक्षते । अयं भावः—पापो-द्यात् विरतिपरिणामं काकमांसादेरपि मनागपि न विधत्ते । पद्वा—सेवनीयस्य संयक्तनराऽमरपूजितस्य मगदतो यहावीरस्य किचिद्वि उपदेशवचनादिकं न शिक्षते, न श्रगोति स नरके पत्तीति परेण संवंधः ॥४॥

टीकार्थ--जो पुरुष अपने सुख के लिए बीन्द्रिय आदि त्रस जीवों का तथा पृथिवीकाय आदि स्थायर जीवों का द्यारहित भाव से हनन करते हैं, जो छह काय के जीवों के प्राणों के लुटेरे होते हैं, जो अदस बस्तुओं को छेते हैं अदसादान सेवन करनेवाले और जो आत्महिते-षियों बारा सेवनीय संपम की कुछ भी विक्षा नहीं छेते हैं, ऐसे जीवों को नरक में उत्पन्न होना पहता है।

आशय यह है जो जीव पाप के उदय से लेश मात्र भी विस्ति का पालन नहीं करते, यहां तक कि काक के मांस का भक्षण भी नहीं त्यागते और जो समस्त मनुष्यों एवं देवों द्वारा चन्दित भगवान महावीर के

ટીકાર્ય -- જે પુરુષા પાતાના સુખને માટે ઢ્રીન્દ્રિય આદિ ત્રસ છવાના તથા પૃથ્વીકાય સ્માદિ સ્થાવર છવાના દયારહિત લાવે વધ કરે છે, જેઓ છકાયના છવાના પ્રાણાના નાશ કરનારા હાય છે, જેઓ અદત્ત વસ્તુઓ હૈ છે-જેઓ અદત્તાદાન સેવન કરે છે, અને આત્મકલ્યાણ ચાહનાશ હાૈકા દ્વારા સેવનીય સંચમતું જેઓ સહેજ પણ સેવન કરતા નથી, એવા છવાને નરક-ગતિમાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પાપના ઉદયને લીધે જેઓ **લેશ** માત્ર વિરતિતું પાલન કરતા નથી, જેઓ કાગડાતું માંસ ખાતાં પણ સંદેશ અતુ-ભવતા નથી (કાગડાતું માંસ ખાવાની હવે જનાર માણસ ગાય ખાદિ પ્રાણી-એતું માંસ તો ખાતા જ હાય છે) જેઓ સમસ્ત દેવા અને મનુષ્યા હારા વન્દિત ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ વચનામાંથી ભિલકુલ શિક્ષા (બાધ) શહ્યુ प्रम्-पै।गिर्ध पाणे बेहुणंतिवाति आनिवते घातमुवेति बाले।

णिही णिर्ध गच्छेड् अंतैकाले, अहो सिरं क अवेड् दुँगां।५।

छाया—पारस्ती पाणानां बहुनामतियाती अनिर्हतो घातमुपैति वालः।

न्यम् निर्धा गच्छत्यन्तकाले अधः शिरः कृत्नोपैति दुर्गम्।।५।
अन्तरार्थः—(पाणिक) पागली पापकर्मणि धुरः (वहुनं पाणे तिवाति)

बहुनां पाणानामतिपाती अनेकजीविस्राधकः (अनिव्यते) अनिवृतः सदैव क्रोधाः ग्निना द्वामानः एत।दशः (बाले) बाळोऽह्वानी (अंतकाले) अन्तकाले मरणसमये

उपदेश बचनों की किंचित् भी शिक्षा नहीं छेते उन्हें नहीं सुनते, वें नरक में पडते हैं ॥॥

दाब्दार्थ-- 'पागविभ-प्रागतभी' जो पुरुष पाप करने में घुष्ट है 'बहुणं पाणितियाति-बहुनां प्राणानामितिपाती' बहुत प्राणियों का घात करता है 'अनिक्वते-अनिर्धृतः' और जो सदैव कोवागिन से जलता रहता है 'बाले-बालः' ऐसा अज्ञानी 'अंतकाले-अन्तकाले' मरणकाल में 'णिहो-न्यक्' नीचे 'णिसं-निद्याम्' अन्धकार में 'गच्छड़-गच्छति' जाता है 'अहो सिरं कड़-अधः चिरः कृत्वा' वह नीचे मस्तक करके 'दुग्गं-दुर्गम्' कठिन यातनास्थान को 'उवेइ-उपैति' प्राप्त करता है।।५। अन्ववार्थ--जो जीव पापकर्म में घुष्ट है, बहुत प्राणियों का घातक है, सदैव कोधागिन से जलता रहता है, ऐसा अज्ञानी जीव मृत्यु के

કરતા નથી, તેને સાંભળવાતું પણ જેમને ગમતું નથી, એવાં છવા નશ્કમાં ગમન કરે છે. ા ૪ ા

शण्हार्थ — 'वागवभी – प्राग्तमी' के पुरुषे। भाभ करवामां पृष्टतावरणा किय के, 'बहुणं पाणितिकाति – बहुनां प्राणानामितिपाती' धखाः प्राध्यियोने। धात करे के. 'अनिव्यते – अनिर्युत्तः' अने के के धरुषी अभिशी केमेशां जणते। रुके के. 'बाके - बाकः' अपे। अक्षानी छव 'अंतका के – अन्तका के' भरखु समये 'णिहो – न्यक्' नीचे 'णिसं – निशाम्' अधारतमां 'गच्छह – यच्छति' जाय के. 'अहो सिरं कहरू - अवः शिरः कृत्वा' ते नीचुं सरनक करीने 'दुर्गा – दुर्गम्' कक्षा स्थानने 'उनेह – उपेति' प्राप्त करे के. ॥भाः

સૂત્રાર્થ -- જે જીવા પાપકર્મામાં ધૃષ્ટ છે-પાપકર્મી કરતા જેઓ લજવાતા નથી, જેઓ અનેક જીવાના લાત કર્યા કરે છે, જેમનું લુદય કોધાગિયાં સદા બન્યા કરતું હાય છે, એવા અત્રાની મતુષ્યો આ મતુષ્ય ભવનું આયુષ્ય (णिहो) न्यक् न्त्रीचैः (णिसं) निशामन्धकारं (मच्छः) गच्छति माप्नोति तथा स्वकृतकर्मणा (अहो सिरं कहट्ट) अधः श्विरः कृत्या (दुग्गं) दुर्गे विषमं यातना-स्थानं (उवेह) उपैति गच्छतीति ॥५॥

टीका—'पागिक्म' पागरमी-पागरूपं धाष्ट्यम्, तिद्वयते यस्य स पागरमी, तथा 'बहूणं पाणे विदाति' बहूनामितपाती-बहूनामने केषां पाणिनाम् अतिपाती, अतिपातियतुं घातियतुं त्रीलं विद्यते यस्य सः। अने केषां पाणिनां विनाशं क्रिकेणि घाष्ट्यांत् विनाशं नास्ति किश्वदीयः यथा वैशो हिंसा हिंसैव न भदित, राज्ञामयग्रदारो धर्मः यत् आखेटकादिकरणम्। 'न मांसभक्षणे दोषो न मधे न म में भुने।' इत्यादि। 'अनिव्यते' अनिर्वृतः कदाचिद्य्यन्तुपन्नानः क्रोधानिना- उनुक्षणं दंद्यनाने वालः अज्ञो रागदेषोदयन्त्रीं 'अंतकाले' अन्तकाले-मरण- पश्चात् नीचे अन्धकार में गमन करता है तथा अपने किये कर्म के उद्य से सिर नीचा करके विषम यातनास्थान को प्राप्त होता है ॥५॥

टीकार्थ--जो प्राणी घृष्ट है, बहुन जी बों का हनन करनेवाला है और अनेक प्राणियों का चात करता छुआ भी घृष्टतापूर्वक कहता है कि हिंसा में कोई दोष नहीं है। जैसे-वेद में विभान की गई हिंसा तो हिंसा ही नहीं ? शिकार खेलना तो राजाओं का उदार धर्म है! 'न मांस भक्षणे दोषो' इत्यादि।

न मांस भक्षण में दोष है, न भद्यपान में दोष है और न मैथुन सेवन में दोष है इस प्रकार की घृष्टता करके पापों का सेवन करते हैं और जो कभी शान्त नहीं होता, सदैव करेषकी अग्नि से जलता रहता है, जो अज्ञ अर्थात्राग बेष के उदय से युक्त रहता है, वह जीव

પૂર્' કરીને નીચે અંધકારમાં ગમન કરે છે, તથા તેમણે કરેલાં કર્મોના ઉદયને કારણે ત્યાં તેમને નીચો મુંડીએ વિષમ યાતનાઓ સહન કરવી ૫૩ છે. ॥પા

ટીકાર્ય'--ખનેક જીવાની હત્યા કરનાર કૈટલાક મનુષ્યા એવાં પૃષ્ટ શઇ ગયા હાય છે કે તેઓ એવું કહેતા પણ લજવાતા નથી કે પ્રાણીઓની હિંસા કરવામાં કાઇ દોષ નથી તેઓ એવી દલીલ કરે છે કે વેદમાં યજ્ઞ, હામ, હવન આદિ જે જે કરવાનું કહ્યું છે, તે અધું કરવાથી તા હિંસા જ મતી નથી. શિકાર ખેલવા, એ તા રાજાઓના પવિત્ર ધર્મ છે. કહ્યું પસ્ત્રુ છે કે--'ન માંસમક્ષ્મળે દોષો' ઇત્યાદિ--

'માંસનું ભક્ષણ કરવામાં કાઇ દોષ નથી, મહિરાપાન કરવામાં પણ કાઈ દાષ નથી અને મૈશુન સેવન કરવામાં પણ કાઇ દોષ નથી. આ પ્રકારની પુષ્ટતા કરીને તેઓ પાપાનું સેવન કર્યા કરે છે. એવા જીવા મરીને નરકમાં काले 'वातमुवेति' यातमुवेति - इन्यन्ते पाणिनः स्वकृतकर्मविपाकेन यस्मिन् स घातो नरकः, तथाविषं नरकमुपैति पाप्नोति इत्यर्थः । 'णिहो णिसं गच्छइ' नपक्-अध-रत्तात् 'णिसं निमाम् अन्यकारं गच्छति, तथा-स्वकीयपापकभेणा, 'अहोसिरं कर्ड' अधः श्वरः कत्वा 'दुग्गं' दुर्गम् - विषमं यातनास्थानम् - 'उवेद' उपैति अभिगच्छति । अध शिरा नरके पत्ति, कृरमावेन माणिनां वश्वकारी पुरुष इति॥५॥ मुख्य-हैण छिँदह भिँदह णं दहेति सँहे सुर्णिता पैरहम्मियाणं।

ते नारेगाओं भयभिन्नसन्ना कंखाति कन्नीम दिसं वयामो।६।

छायाः - इत छिन्त भिन्त दहत इति शब्दान श्रुत्वा परमाऽधार्मिकाणाम्। ते नारका भयभिक्षसंद्राः कांश्वन्ति कां नाम दिशं व्रजामः॥६॥

अन्त काल में घात अर्थात् नरक को प्राप्त होता है। जहां अपने किये कम के फलस्वरूप जीव मारे जाते हैं वह स्थान नरक भी घात कहा लाता है। वह क्रूर भाव से जीववध करनेवाला पुरुष अधो दिशामें अन्धकार को प्राप्त होता है, नीचा मस्तक करके विषम यानना के स्थान नरक में उराब होता है। ५॥

राव्दार्थं — 'परहम्मियाणं –परमाधार्मिकाणाम्' परमाधार्मिकों का 'हण-हत' मारो छिंदह-छिन्त' छेदन करो भिंदह-भिन्त' भेदन करो 'दह-दहत' जलाभो 'इति-इति' इस प्रकार का 'सदे-शब्दान' शब्दों को 'खणित्ता-श्रुत्वा' सुनकर 'भयभिषसका-भयभित्रसंज्ञाः' भय से संज्ञा

જ જાય છે. જેમના અંતઃકરશુમાં કઠાપિ શાન્તિ તેર હોતી જ નથી, જેમનાં અંતઃકરશુમાં સઠા કોધાગ્નિ ભભૂકતા જ રહે છે, જેઓ સગદ્વેષથી સઠા સુક્રત રહે છે, એવા જીવેર મનુષ્યલવતું આયુષ્ય પૂર્ કરીને નરકમાં જ ભય છે. નિર્દયતા પૂર્વક જીવિહાંસા કરતારા પુર્વેરને અધાદિશામાં રહેલા અધ-કારમય નરકામાં ઉત્પન્ન થલું પડે છે-તેમને નીચી મુંડીએ વિષમ યાતના-સ્થાન રૂપ નરકમાં ઉત્પન્ન થલું પડે છે. એવી કાઈપણ તાકાત નથી કે જે તેમને ત્યાં ઉત્પન્ન થતાં અટકાવી શકે. ા પા

नारके भां नारकी छवाने केवां हुः भो वेडवा पडे छे, ते सूत्रकार प्रकट करे छे-शल्दार्थ--- 'परहम्मियाण-परमाधार्मिकाणाम्' परभाधाभिकेता 'हण-हत' भारे। 'छिंदह-छिन्त' छेडन करे। 'भिंदह-भिन्त' सेडन करे। 'दह-पहत' आली इति-इति' आ प्रभाष्ट्रेना 'सदे-शब्दान्' शल्दोने 'सुणिता-श्रुरवा' संभणीने 'भयभिन्नसन्ता-प्रयमिन्नसंक्षाः' स्था केके.नी संज्ञा नामा पाभी छे, स्वेन अन्तयार्थः — 'परह मित्रयाणं' परमाधार्मिकाणाम् 'हण' हन-मास्य 'छिद्ह' छिन्त 'भिद्ह' मिन्त 'द्ह-' दह- इति' इति इत्याकारकान् 'सहे' शब्दान्-भयंकर- सब्दान् 'सुणिता' श्रुत्वा 'भयभित्रसन्ना' भयभित्रसंज्ञाः-नष्टान्तः करणवृत्तयः 'ते नारगाओ' ते नारकाः 'कंखंति' कांक्षंति-इब्छन्ति (कं नाम दिसं वयामो) को नाम दिशं वन्नामः येनैताहशमहाधोरार्वदारुणस्य दुःखस्य नाणं स्थादिति॥६॥

टीका —संपति नरकवर्तिनो जीवा यां दश्वामनुमवति, तामेव पुनरिष दर्श-यति—'परहिमयाणं' परमाधार्मिकाणां, मनुष्यादिमनं यरित्यज्य नरके समुल्यनाः जीवाः तत्र विद्यमानानां परमाऽवार्मिकाणाम् '६ण' इत-महारं प्रमहापरिग्रहादि-के (कर्माणि कृत्वा ऽत्रागतस्य मुद्ररादिना क्षिरस्ताङ्यत् 'छिद्रह' छिन्त खद्वादिना 'मिद्रह' मिन्त मन्छादिना विद्ररियत 'दह' दहत-अन्न्यादिना उदालयन, इत्यादि-

जिनकी नष्ट हो गई है ऐसे वे 'ते नारगाओ-ते नारकाः' वे नारक जीव 'कंखंति-कांक्षन्ति' चाहते हैं कि 'कं नाम दिसं वयामो-कां नाम दिदां ब्रजामः' हम किस दिशा में भाग जाय॥६।

अन्वयार्थ--परमापार्विक देवों के मारो, काटो, भेदन करो, जला दो, इस प्रकार के बाब्दों को सुनकर भय के कारण संबाहीन हुए नारक जीव सोचते हैं कि-हम किस दिशा में भाग जाएँ ॥६॥

टीकार्थ--नरक में रहनेवाले जीव जिस दशा का अनुभव करते हैं, उसे दिखलाते हैं-मनुष्य या निर्यंच भव का त्याग करके नरक में उरपच हुए जीव वहां के परमाधार्मिक देशों की वाणी सुनता है, जैसे-यह महारंभ और महापरिग्रह आदि कूर वर्म करके आया है, सुद्गर से इसका सिर फोड़ दो, खड़ग से काट ड़ालो, माला आदि से विदा-

'ते नारमाओ-ते नारकाः' स्थे नारक छ्ये। 'कंखंति कांश्चन्ति' धंथ्छे छे हैं-'कं नाम दिसं वयामो-कां नाम दिशं वक्रामः' स्थेभे ४४ दिशामां काशी क्रधंके ॥६॥

સ્ત્રાર્થ -- 'મારા કાપા, ભેડી નાખે, જલાવી દા,' ઇત્યાદિ પરનાધાર્મિક દેવાના શબ્દોને સાંભળીને ભયને કારણે સંગ્રાહીન (ભાન ભૂવેલા-બેબાકળા) ખનેલા નારકા એવા વિચાર કરે છે કે 'કઇ દિશામાં ભાગવાથી પરમાધાર્મિક દેવાના ત્રાસમાંથી આપણે ભચી શક્શું !' મારા

ટીકાર્યં--નરકમાં ગયેલાં જીવા કેવાં દુઃખા સહન કરે છે, તેનું હવે વર્ષ્યુંન કરે 9-નરકમાં પરમાધાર્મિક દેવાના આ પ્રકારના ભયજનક શખ્દા વારંવાર સંપ્રળાતા હાય છે-'આ જીવ મહાર'લ અને મહાપરિગ્રહ આદિ ક્ર કર્મા કરીને અહીં આવ્યા છે, સુગદર વડે તેનું મથુ ફાેડી નાખા, ખાકક વડે તેનું ગળું કાપી નાખા, સાલા વડે તેનું શરીર વીંધી નાખા, તેને भयजनकान् श्रोतुमयोग्यान 'सहे' कड्दान् दृशदेव '६णिता' श्रुत्वा 'मयमिकसमा' भयभिक्षसंद्राः- भयेन भिन्ना नध्टा संद्रा पलायनद्रानं येषां ते तथा भयापहृत-द्राना इत्पर्थः, भयत्रस्तमानसाः नष्टसंद्राध्य 'क नाम दिसं वयामो' कां नाम दिशं वनामः । कुत्र गमनेनाऽस्माकमेताद्द्रयोगारवद्दारुणदुः वमहोद्धेः सका चात् त्रानं पविष्यतीत्येतत् 'कंवंति' कांशंति इति ॥६। मृष्यम्—इंगालरांसिं जैलियं सैजोतिं तत्तोवमं भृभिमण्डकमंता।

ते इंडिसमाणा कल्लेणं थेणाति अरहरैसरा नैत्थ चिरैद्वितीया। अ छाया—अङ्गारराधि जालितं सज्योतिः तदुषमां भूमिनजुकामन्तः ।

ते दश्यमानाः करुणं स्तनन्ति अरहःस्वरास्तत्र निरस्थितिकाः । ७॥ अन्वयार्थः --- (जलियं) ज्यलितं - ज्यालाकुलं (इंगालससि) अङ्गारसर्थि खदिराङ्गारपुंनं (सजीति) सञ्योतिः - ज्योतिया ज्वालया युक्तं (तत्तोवमं) सद्व पनौ तप्ताङ्गाररश्चिषदर्शी (भूमिं) भूमि - पृथिशी (अणुक्कमंता) अनुकामन्तश्रलन्तः

रण कर दो, इसे आग में जला दो। इस प्रकार के अयोहपादक दाब्दी को सुनकर उनकी संज्ञा (ज्ञान) नष्ट हो जाती है। वे अतीव अपादुर एवं किंक्सच्यमूढ हो जाते हैं और सोचते हैं कि अब हम किस ओर भागे। कहां जाने से इस प्रकार के घोर एवं दारुण दुःख के सागर से हमारी रक्षा हो सकती है? वे इस प्रकार इच्छा करते हैं। दा।

शब्दार्थ—'जलियं-जबिलतम्' जलती हुई 'इंगालरासि-अङ्गार राश्चि' अङ्गार की राश्चि तथा 'सजोति-सज्योतिः' ज्योतिसहित 'तत्तोः वमं-तदुपमां' सूमि के सहशा 'सृमिं-भूमिम्' पृथ्वी पर 'अणुक्कमंता-अनुकामन्तः' चलते हुए अतएव 'डज्झमाणा-दश्चमानाः' जलते हुए

અિંગમાં ભાળી દાં' મનુષ્ય અથવા તિયે ચ લવના ત્યાગ કરીને ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલાં છવા તેમના આ શખો સાંલળીને ખૂબ જ લયલીત થઈ જાય છે, તેમની સંત્રા (ત્રાન) જ નષ્ટ થઈ જાય છે. તેઓ અત્યંત લાયલીત અને કિંકતે વ્યમૂઢ થઈ જઈને એવી વિમાસણના અનુસવ કરે છે કે કયાં ભાગી જવાથી આ પ્રકારના દારુણ દુ:ખમાંથી અમારી રક્ષા થઇ શકે, પરન્તુ તેઓ કાઈ પણ પ્રકાર તે દુ:ખથી બચી શકતા નથી. ॥ દા

शण्डाय--'जिल्चं-ज्विलिम्' भणती ओवी 'इंगाडरासि-अङ्गारराशिम्' भंगाराने। ढगदीः तथा 'स्रजोति-स्रव्योतिः' लगे।तिवाणी 'तचोवम-तदुपमाम्' स्मीना लेवी 'मूमि-भूमिम्' पृथ्वी पर 'अणुक्तमंता-अणुक्रामन्तः' श्रादता केवा अत्योव 'स्व्यमाणा-द्यमानाः' भणता ओवा 'ते-ते' ओ नार्द्ध कुवे। (श्वज्ञमाणा) द्रह्ममानाः (ते) ते नास्का जीवाः (कञ्चणं यमंति) करुणं दीनं स्त-नन्ति उच्चेः रुदन्ति (अरहस्सरा) अग्हःस्वराः प्रकटस्वराः सन्तः (तत्थ) तत्र नरकावासे (विरद्वितीया) विरस्थितिकाः मभूतकालस्थितिका भवन्तीति ।७॥

टीका--भयसंत्रस्ता जीवाः दिश्च विनिष्टाः यादशीम् अवस्थामनुस्वन्ति, सदर्भयति-'जलिय' मित्यादिना-'जलियं' ज्वलितम् जाज्यस्यमानं 'ईपालपार्ति' भक्तारराशिम् -खदिराङ्गारपुञ्जम्, 'सजोर्ति' सज्योतिः ज्योतिपा तीव्रज्वालया सद वर्षते इति रुज्योतिः। 'तत्तोवमं' तदुषमाम्, तेन साक्रमुपश साहव्यं दिधते

'ते-ते' वे नारक जीव 'कलुणं थणंति-करुणं स्तर्नति' दीन दान्द् करते हैं 'अरहस्सरा-अरहःस्वराः' जनका दान्द्र प्रकट होता है 'तस्य-तन्न' नरकावास में 'बिरद्वितीया-चिरस्थितिकाः' चिरकाल तक नरक में निवास करते हैं। ७॥

अन्वयार्थ—- उवालाओं से युक्त अंगारों की राशि तथा अन्ति से तथी हुई सूमि के समान नरकस्मि पर चलते हुए वे नारक जीव करुणरुद्दन करते हैं। उनकी रुद्दनध्वनि प्रकट में सुनाई देती है। नारक वहां चिरकाल तक इसी दशामें रहते हैं। ७॥

टीकार्य--वे नारक जीव भय से ब्रस्त होकर और नाना दिशाओं में भाग कर जैसी अवस्था का अनुभव करते हैं, उसे सुब्रकार दिखा छाते हैं-खदिर (खैर) के जाउवस्पमान अंगारों के समान तथा तीब ज्वालाओं बाली अग्नि के समान तस वहां की भूमि होती है, उसी मूमि

સૂત્રાર્થ – જવાલાઓથી યુક્ત મંગારાના હમલાં તથા અગ્નિ વડે તપે હી ભૂમિના જેવી નરકભૂમિ પર ચાલતાં નારકા માતંનાદ કરુણ વિલાપ આદિ કરે છે. તેમના રુદનના કરુણ સૂરા ત્યાં સ્પષ્ટ રૂપે સંભળાયા કરે છે. નારકાને દીધે કાળ સુધી ત્યાં જ રહેવું પડે છે. ાા હમા

ટીકાર્થ — લચ્ચી ત્રાસી ગયેલા તે નારકાે જુદી જુદી દિશાઓમાં નાસ-ભાગ કરતાં કરતાં કૈવી યાતનાઓનાે અતુભવ કરે છે, તે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે–ખેરના પ્રજ્યલિત અંગારાઓ જેવી તથા તીવ જવાળાઓવાળી અગ્નિના ⊋વી તપ્ત ત્યાંની ભૂમિ દેાય છે. એ ભૂમિ પર નારક જીવાને ચાલવું પડે

<sup>&#</sup>x27;कलुणं थणंति—करुणं स्तनन्ति' क्षेनतायाणा शण्दे।ने। पे।कार करे छे. 'अरहस्सरा– अरहःस्वराः' प्रगट थना शण्द्रवाणा तेच्या 'तत्थ-तत्र' ते नरकावासमां 'विरिट्ट-वीया–विरिध्यतिकाः' सांभा सभय पर्यन्त ते नरकावासमां निवास करे छे. ॥आ

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

यस्याः सा तां तादशीं 'भूमिं' यूमि-एथिवीम् 'अणुक्रमंता' अनुक्रामन्तः, मन्छः न्तरते नारका जीवाः, 'डज्झभाणां तेन उवलिशांगारेण दृख्द्ययानाः 'अलुणं' करुणं-दीनं करुणोत्पादकं नादम् 'थणंति' स्तनन्ति-अतीव दीनोग्रं शब्दं कुर्वन्ति, 'अरहःस्वराः-महास्वरान् मकटपन्तः 'तस्थ' तत्र-तिक्किरकावासे 'चिरहिशीया' चिरश्यितिकाः, चिरं प्रभूतं कालं स्थितिस्वस्थानं येवां ते चिर्-स्थितिकाः अवन्ति । उन्कुष्टास्थ्यविद्यात्मागरीयमाणि, जयन्यती दश्वपंसहस्माणि तिष्ठन्ति नारकाः नरसे । यद्यपि नरके पादशास्तापाः संजायन्ते, तेषा-मनस्यवापेनीयमा संजायन्ते । सर्पपाऽऽकाशवत् तयोमहावेषम्यात्, तथापि न्युरिष सविता धावतीति द्या कर्यन्तिः च दश्वान्तदर्शनमिति ।।।।।

पर नारक जीवों को चलना पड़ना है। जब वे उस भूमि पर चलते हैं तो जलते हैं और करणाजनक दीनस्वर में निरुलाते-रोते हैं। उनकी रोने की ध्वनि जोर की होती है। नारक जीवों की स्थिति अर्थात् आयु दीर्घकालीन होती है। वे वहां अधिक से अधिक तेंतिस साग्-रोपम तक और कम से कम दस हजार वर्ष तक रहते हैं।

ययि नरक में जैसे सन्ताप होते हैं उनकी यहां के किसी भी सन्ताप से तुलना नहीं की जा सकती, सरसों और आकाश के परि-माण की तरह दोनों में महान् अन्तर है किर भी यहाँ जो इद्यन्त दिये गए हैं वे सामान्य मात्र हैं। जैसे सूर्य, बाण की तरह भागता है, इस

છે. એવી તપ્ત ભૂમિ પર ચાલતી વખતે તેમના પગ દાઝી જવાથી તેઓ કરુણાજનક (દીન) સ્વરે ચિતકાર અને આક્રંદ કરે છે. તેમના રુદનના અવાજ લહ્યાં ઉપયો છે. નારકાતું આયુષ્ય ઘણું જ લાંભુ હૈાય છે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૩૩ સાગરાપમનું અને જયન્ય અયુષ્ય દસ હ્રવ્યર વર્ષનું કહ્યું છે. ગમે તેટલી યાતનાઓ સહન કર્યાં છતાં આયુસ્થિતિના કાળ પૂરા કર્યાં વિના તેઓ ત્યાંથી છુટકારા મેળવી શકતા નથી.

નરકમાં જે યતનાઓ સહન કરવી પડે છે, તેની સરખામણી આ પૃથ્વી પરના કાઈ પણ દુઃખ સાથે થઈ શકતી નથી. તે અન્નેના પ્રમાણ વચ્ચે સરસવ અને ખાકાશના પ્રમાણ જેટલા મહાન તફાવત છે, છતાં પણ સહી જે દેશાન્તા આપવામાં આવ્યાં છે, તે સામાન્ય ખ્યાલ માટે જ આપ્યાં છે--જેમકે 'સૂર્ય' આવૃની જેમ ભાગે છે-ગતિ કરે છે,' આ દેશાન્તમાં સૂર્યને આણુની ઉપમાં આપવામાં આવી છે, પરન્તુ તે અન્નેની ગતિમાં ઘણા જ સ્ટું કરે

# म्हम्-जैइ ते सुधा वेथेरणीभिंदुग्गा,

णिसिओ जहा खुर इव तिक्खसोया । ं तैरांति ते वेथैरणिभिदुरगां उसुचोइया सत्तिसु हुम्ममाणा।८।

छाया— यदि त्वया श्रुता वैतरण्यभिष्ट्यो निश्चितो यथा श्रुर इव तीक्ष्णस्रोताः। तरन्ति ते वैतरणीयभिदुर्गामिपुनोदिताः शर्तिसम् इन्यमानाः॥८॥ अन्वयार्थः – (णिसिञ्जो खुम इव तिवखसीया) निश्चितः श्रुर इव तीक्ष्ण-बोताः (जइ ते) यदि ते (अभिदुस्मा) अभिदुर्गा-दुःखोत्पादिका (वेयरणी)

कथन में सूर्य को बाण की उपमादी गई है तथापि दोनों में महान् अन्तर है, उसो प्रकार यहां के ताप और नरक के ताप में भी भारी अन्तर है॥आ

दान्दार्थ-'णिसिओ खुर इव निवस्त सो पा-विशितः क्षुर इव नीक्षण स्रोताः' तीक्षण उस्तरे की धार के समान तेज धार वाली 'जह ते'-पदि स्वया' जो तुमने 'अभिदुगा-अभिदुर्गा' अति दुर्गम 'येयरणी-वैतरणी' वैतरणी नदी को 'सुया-श्रुता' सुना होगा 'ते-ते' वे नारक जीव 'अभिदुगां वेयरणि-अभिदुर्गां वैतरणीम्' अतिदुर्गमवेतरणी की 'उसुचोइया-इषुनोदिताः' बाण से प्रेरित किये हुए 'सस्तिस हम्म-माणा-इक्तिस हन्यमानाः' तथा भाला से भेदकर चलाये हुए 'तरंति-तरित' तेरते हैं ॥८॥

अन्वयार्थ— हुरा के समान तीक्षण घार वाली वैतरणी नदी तुमने सुनी होगी। वह अत्यन्त दुर्गम है और क्षार, उष्ण एवं रुघिर जैसे

માટે! તફાવત છે, એજ પ્રમાશે આ પૃથ્વી પરના તાપ (ગરમી) અને નરકના તાપ વચ્ચે ઘછો જ માટે! તફાવત છે. મળા

शण्डार्थं — 'णिसिओ सुर इव निक्ससोया-निशितः श्चर इव तीक्ष्णसोताः' तीक्ष्ण अस्तराना धार सरणी तेळ धारवाणी 'जइ ते-यदि त्रण' के तमे 'ध्यमि-दुगा-अमिदुर्गा' अत्यंत हुर्णम वेयरणी-वेतरणी' वैतरणी नामनी नदीने 'सुया-भुता' सांलणी हेशे 'ते-ते' ते नारिं छ्योः 'स्रमिदुगां वेयरणि- ध्रमिदुर्गां वेतरणीम्' अत्यंत हुर्णम क्येनी वैतरणी नहीने 'उसुचे।इया-१पु नोदिता.' आध्यी प्रेरणा हरेस केवा 'स्रतिषु हम्ममाणा-शक्तिसु हन्यमानाः' आसायी लेदीने वायवामां आयेला नार्श्व छ्यो 'तरिंत-तरिंत' तरे छे. ॥८॥

સૂત્રાર્થ—અસ્તાના જેવી તીક્ષ્ણુ ધારવાળી વૈતરણી નકીનું નામ તો તમે સાંભાપું હશે. તે નદી ઘણી જ દુર્ભય છે, તે ક્ષાર, દેખ્યુ અને રુધિર वैतरिणी-सारोक्षकिधराकारजलनदी (ते सुपा) त्वया श्रुता (ते) ते नारका जीवाः (उसुचोइया) इसुनोदिता शरेण प्रेरिताः (सित्तसु इम्पमाणाः) शक्तिसु इम्पमानाः – शक्तिमिईन्यमानाः (अभिदुग्गां वेयर्शां) अभिदुर्गां वेतरणीं (तरंति) तरन्ति नद्यां पतन्ति ॥८॥

टीका--सुप्रमस्तामी जंगुस्सामिनं पति कथपति हे जंगूः मगवता तीर्थकरेण मितपादिता या वैतरणी, तस्या नाम पायो मनद्भिः श्रुतमेत्र। णितिश्रो खुर हव' निश्चितः श्रुर हव-वीक्ष्मो यया श्रुरधारः तद्भत्। 'तियलपोया' तीक्ष्णस्रोताः- तीक्ष्मानि शरीरविदारकानि स्रोतांसि यस्याः सा तीक्ष्मस्रोताः स्पर्शमात्रेण श्रीर-विदारक स्रोतोषुक्ता 'जः ते सुया' यदि त्वया श्रुता 'मिदुग्गा' अमिदुर्गा-भितिशयेन दुःखेन वर्त्तुं योग्या 'वेयरणी' वैतरणी-सारोच्णकिरापूयजलपादिनीनदीं 'ते' ते नारकाः जीवाः अतिशयितत्रभागारसद्दश्चों भूमि विद्यय विपासाकुकिताः विपासामपनेतुम् 'अभिदुगां वेयरिजि' अभिदुगां वैतरिजोम्-अतिभीमां तां जल वाली है। नारक जीवों को बाणों से प्रेरित होकर तथा शक्तियों

जल वाली है। नारक जीवाँ की बाणों से प्रेरित होकर तथा आकियों (भाला वर्गेरह शस्त्रों) से आहत होकर उस दुर्गम वैतरणी नदी को पार करना पड़ता है, उसमें गिरना पड़ता है ॥८॥

टीकार्थ--सुधमी स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं-हे जम्बू। तीर्थं-कर भगवान के द्वारा प्रतिपादित वैतरणी नदी का नाम शायद तुमने सुना होगा। जैसे छुरा की घार तीखी होती है, उसी प्रकार उसकी धारा भी तीखी है-उसके स्रोत स्पर्श होते ही शारीर को विदारण कर देने वाछे हैं। वह क्षार, उद्या, क्षिर एवं पीव रूप जल से युक्त हैं। और अतिशय दुर्गम है। उसे पार करना बहुत कठिन है। वे नारक जीव अतितस अंगार सहश स्पि को छोडकर, प्यास से व्याञ्चल होकर

ભેવા જળથી કુક્ત છે, નારક જીવાને ખાણે, ત્રિશુળ અને લાહાં આદિથી પ્રેસઇને દુર્ગમ તદી પાર કરવી પહે છે. ાા૮ા

ટીકાર્થ — સુધર્મા સ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે- હે જંબૂ! તીર્થ કર ભગવાન દ્વારા પ્રતિપાદિત વૈતરહ્યું નહીનું નામ તો તે કદ ચ સાંભન્યું હશે, અસ્તરાની ધાર જેવી તીખી (તે કચ્ચ) હૈં.ય છે, એવી જ વૈતરહ્યુંની ધારા તીખી છે-તેને પાર કરવાના પ્રયત્ન કરત ર વ્યક્તિના શરીરનું તેના તીક્ષ્ણ પ્રવાહ દ્વારા વિદારશ્ર કરાય છે. કાતરની જેમ તે નદીના પ્રવાહ શરીરને વેતરી નાંખે છે, તેથી જ તેનું નામ વૈતરહ્યું પડ્યું છે. તે નદી સાર, રુધિર, પાચ-પરુ આદિથી યુક્ત ઉપ્ય જળવાળી છે, અને તેને પાર કરવાનું કામ શ્રાફ્ય वैतिलीम् 'उम्रवोदया' इषुनोदिता-बाणेन मेरिताः 'स्विम्र हम्ममाणा' श्वकिः भिश्व हम्यमानाः सन्तः, तामेन बैतरणीं 'तरित' तरिन्तं, पतम्बीति भावः ॥८॥ मृष्टम्—कैलिहिं विज्ञांति असाहुकम्मा नैश्वं उविते सईविष्पहूणा। अन्ने तु सूँलाहिं तिसूल्लियाहिं दीहै।हिं विद्धूण अहे कराति।९।

छाया--कीलेषु विध्यन्ति असाधुक्तर्माणः नावमुपेताः स्मृतिविपदीणाः । अन्ये तु श्लैखिश्लैदीर्धे विद्ध्वाऽघः कुर्वन्ति ॥९॥

अन्वयार्थः-(नार्व उर्विते) नात्रमुपयाताः-नाताहृहाः (असाहुक्तमा) असाधु-कर्माणः-परमाधार्मिकाः तान नारकान् (कीलेहि विज्झति) कीलेषु विध्यन्ति,-उसे ज्ञान्त करने के लिए उस दुर्गम और भयंकर बैतरणी नदी में बार्णों से प्रेरित होकर तथा ज्ञास्ति नामक क्षास्त्रों से आहत होकर गिरते हैं ॥८॥

कादार्थ—'नाषं उविते—नावसुपेताः' नाव पर षैठकर आते हुए 'असाहु कम्मा-असाधु कर्माणाः' परमाधार्भिक 'की छेहिं विज्ञाति—की छेषु विध्यत्ति' की छों से कण्ठ में बींधते हैं। विध्यमान वे नारक 'सर्रविष्य-हूणा—स्मृतिविश्रहीणाः' स्मृतिरहित हो कर किंकस्व्यमृह हो जाते हैं नधा—'अन्ने तु—अन्ये तु' दूसरे नरकपाल 'दीहाहिं—दीर्घैः' दीर्घ 'स्लाहिं—क्र्लेः' श्रूकों से एवं 'तिस्तृलियाहिं—श्रिक्त्लेश्च' त्रिश्लों के बारा 'विद्धूण अहे करंति—विद्ध्याधः कुर्वन्ति' नारक जीवों को वेधकर नीचे फेंक देते हैं।।९॥

अन्वयार्थ-नौका पर आरूट होकर असाधुकर्मी परमाधार्मिक इन नारकों के कंठ को बीलों से वेयते हैं। विवे गये ये नारक स्पृति-

જ દુષ્કર ગણાય છે. પરમાધામિક દેવાના તીરાથી પ્રેરાએલાં અને ભાલાથી ઘવાએલાંને વૈત્રરણી નદી પાર કરવી પડે છે. ાડા

शण्डार्थं — 'नावं विविचे नावमुषेताः' नाव अर्थात् छेडी पर असीने आवता अवा नारिङ छवेने 'अताहुकम्मा—अवाधुकर्माणः' परभाधार्भिके 'कीलेहिं विव्यंति कोले विव्यंति' अणामां डीते। वीधे हे वीधायेता अवा ते नारिङ छवे। 'सद्दिष्पहूणा-स्मृतिविद्यद्दीणाः' स्मृति विनाना थर्धने डिंडर्तं व्यमूढ धर्ध काय है. तथा 'अन्ने तु-प्रस्ये तु' भीक नरिक्षांते। 'दीहाहिं-होधेंः' बांधाः स्मृता (स्वाहिं-जुलैः' शूदीयी तेमक 'तिस्लियाहिं-जिञ्लैक्ष' त्रिश्वे। दारा 'विद्यूण्य सद्दे करेंति-विद्यांद्वाः कुविन्ति' नारिङ छथे।ने विधीने नीये ध्रेंडी हे हे.।दा

સૂત્રાર્થ — ત્રીકાઓમાં એસીને તે અસાધુકર્માં પરમાધાર્મિક દેવા તે નાવકાના પીછા પક્ડ છે. તેઓ નાવકાના કંડમાં ખીલાએક લોકી દે છે. विष्यमानासो नारकाः (सङ्किष्पहूणा) स्मृतिविषदीणाः-अपगढकर्तन्यविवेका सर्वति तथा (अन्ते तु) अन्ये तु नरकपाछाः (दीहार्डि) दीर्घे (स्रुगर्हि) श्लैः (तिसृह्णि-यार्डि) विश्लेश्व (विद्धृण अहे करंति) विद्ध्याऽधः क्वरेन्ति पात्रयन्ति भूगौ इति॥९॥

टीका—'नारं उदिते' नावसुपेताः, नावमास्ताः, 'असाहुकस्मा' असाधु-कर्माणः परमाधार्मिकाः 'की छे हिं विज्यांति' की छेषु विष्यन्ति । विष्यमानास्ते 'सड्विष्टाहुणा' स्मृतिविषद्दीणाः वैतरणीप्रवाहे गच्छन्तः प्'मेत स्मृतिभ्रष्टाः । अधुना तु की छेषु विद्धाः सातिभ्रंथ स्मृतिविभ्रष्टा भवन्ति । 'अन्ते तु' अन्ये तु— परमाधार्मिकाः नारकपाठाः। 'दीह। हिं' दीधैः आयतैः 'स्छाहिं' श्लैः 'तिस्छिय। हिं' विश्लैः 'विद्धृण' विद्ध्वा। नारकान्-'अहे करंति' अधःकुर्वन्ति—वैतरण्यां पात

हीन अचन हो जाते हैं, उनका कर्लव्य विवेक नष्ट हो जाता है। दूसने परमाधार्मिक दालों से और त्रिश्लों से वेधकर नीचे गिरा देते हैं॥९॥

टीकार्थ-नौका पर आरूद हुए परमाधार्निक उन्हें गर्छ में कीलों से बेचते हैं। उस समय वे स्मृतिहीन हो जाते हैं। वैतरणी के पवाह में जाने से पूर्व ही उनकी स्मृति समास हो जातो है परन्तु कंठ में कीलों से बेचने पर तो वे और भी अधिक स्मृतिभ्रष्ट पन जाते हैं। दूसरे नरकपाल उन्हें लम्बे लम्बे दालों से और त्रिश्लों से वेधकर उन्हें नीचे गिरा देते हैं प्रधीत् वैतरणी में पुनः पटक देते हैं।

कोई कोई नरकपाल स्मृतिभ्रष्ट उन नारकें को बिझ्ल आदि से भेरन करके वेग के साथ भूमि पर गिरा देते हैं। वैतरणी नदी के

આ પ્રકાર તેમના કંઢ વીંધાઇ જવાથી તેઓ સ્મૃતિહીન-અચેત થઇ જાય છે-તેમની કર્તાવ્યણહિ નષ્ટ થઇ જાય છે. અન્ય પરમાધાર્મિકા તે નારકાને ત્રિશૂળ, ભાલાં, તીર આદિ વડે વીંધીને નીચે પછાડે છે. હલા

ટીકાર્થ — વૈતરણી નકીમાં પહેલાં નારકા તેની તીકૃષ્ણ ધારા આદિ વર્ડ એટલા અધા દુઃખી ઘત્ય છે કે ત્યાંથી બહાર નીકળવાને માટે વલખાં મારે છે. પરમાધાર્મિકાની નીકાઓને જોઇને તેઓ તે નીકાઓ પર ચડી જવાના છે ત્યારે પરમાધાર્મિકા તેમના ગળામાં ખીલા ભાંકી દે છે. ત્યારે તેઓ સ્મૃતિહીન થઈ જાય છે. વૈતરણીના પ્રવાહમાં પડતાં પહેલાં જ તેમની સ્મૃતિ નષ્ટ થઇ ગઈ હોય છે, પ∴ન્તુ જ્યારે તેમના ગળામાં ખીલાઓ ભાંકી દેવામાં આવે છે ત્યારે તેઓ અધિક સ્મૃતિબ્રષ્ટ અની જાય છે. બીજા નરકા પાલા લાંબા લાંબા બાલાં, ત્રિશુળા આદિ વડે ઘવાએલા તેમને આવેલી પ્રેરીને વૈતરણી નદીના પાણીમાં ફરી પાછાં પછાડી દે છે

કાઈ કે.ઈ નરકપાલ તે સ્મૃતિબ્રષ્ટ નારકાને ત્રિશૂળ આદિ વડે વીધીને ઘણા જ વેગથી જમીન પર પછાડે છે. વૈતરણી નદીના પ્રવાહમાં વહેતા

स्प्रकताङ्गस्त्रे

यन्ति । केचन नरकपालाः रमृतिविधनष्टान् त्रिश्लादिना आविष्य पृथिव्यां वेगेन पातयन्ति । नदीस्रोतोऽभिरुद्धपानाः तद्वेगेनेव गतस्मृतयः, इदानी पुनिस्न-श्लादिभिर्विद्धाः पृथिव्यां छुउन्तः को दशामधिगच्छन्तीति त एव जानन्ति केवलिनोवेति ॥९॥

म्लम्-केसिं च बंधिनुं गेले सिलाओं उद्गंसि वैश्लिति महालयंसि। कॅलंब्या वालुय सुम्मुरे य लीलांति पैचिति अ तस्य अन्ने॥१०॥ छाया—केषां च बद्धा गत्रे क्रिलाः उदके जोडयन्ति महालये। कलंबुका वालुकायां सुर्धेरे च लीलयन्ति प्यन्ति च तत्र अन्ये॥१०॥

स्रोत में यहते वहते ही उसके वेग के कारण वे स्मृति से रहित हो जाते हैं, अब जब उन्हें त्रिश्ल आदि से भेदन किया गया और पृथ्वी पर गिरा दिया गया तो उनकी क्या दशा होतो होगी ? इस बात को या तो बही जाने अथवा केवली जानें ॥९॥

शब्दार्थ-'केसि च गड़े-केषांचित् गड़े' किन्हीं नारक जीवों के गड़े में 'सिलाओ बंधिसु-शिलाः बद्ध्या' शिलाये बांधकर 'महालयंसि उदगंसि-महालये उदके' अगाघ जल में 'बोलंति-ब्रोडयन्ति' डुवाते हैं सथा 'तत्थ अन्ने-तन्नाऽन्ये' दूसरे परमाधार्भिक वहां से उनको खींचकर 'कलंबुयाबालुयमुम्मरे य लोलंति-कलंबुकाबालुकायां मुम्मरे च लोलयम्ति' अस्यंत तपी हुई बालुमें और मुर्मुराग्नि में इधर उघर किराते हैं और 'एबंदि-पचन्ति' पकाते हैं ।१०॥

વહેતા જ તેના વેગને કારણે તેઓ સ્મૃતિરહિત થઇ ગયા હાય છે. તેા ત્રિશૂળ માદિ ભોંકી દઇને નીચે પછાડવામાં આવેલા તે નારકાની કેવી દશા ધતી હશે, એ વાત તો તે નારકા જ જાણતા હશે મથવા કેવળી ભગવાના જાણતા હશે. તલા

शण्डार्थ — 'वे सि च गड़े-केपांचित् गड़े' डेटबाड नारः छवे.ने जलामां 'तिलाओ वंधितु-शिलाः बद्धा' शिलाओ णांधीने 'महालयंति उदगंसि-महालये उद्गेरे' अलाध पाद्यीमां 'बोलंति-बोहयन्ति' ठुणाठे छे. तथा 'तत्थ अन्ने-तश्रान्ये' जील परमाधार्मि'डे। तेमने त्यांथी जे'थीने 'कलंबुयावालुय-मुन्दुरे य लोलंति-कलंबु हावालु हायां मुर्मुरे च लोलंपित-कलंबु हावालु हायां मुर्मुरे च लोलंपित अल्लांत तपेशी रेतीमां तेमल भुर्मु'राज्निमां अर्थात् धुमाडा विनाना अल्लाराज्ञिमां आमतेम हेरवे छे. अने 'वश्व'ति-यवन्ति' रांधे छे. ॥१०॥

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. भ्रु. ब. ५ उ. १ मारकीयवेदनानिकपणम् 💎 ३५१

अन्तयार्थः — (केसि च गले) केषांचित् गले कण्ठे (सिलाओ वंधितु) शिलाः मस्तर लण्डान् वद्ध्या (महालयंसि उदगंसि) महालयं उदकेऽतिगंमीर नले (बोलंति) ब्रोडयन्ति नियज्ञयन्ति तथा (तत्य अन्ने) तत्रान्ये नरकपालाः ततः समार्
हृदय (कलंबुयाबालुयमुम्मुरे य लोलंति) कलंबुवालुकायां मुर्मुरे च लोल्यन्ति अति तश्वालुकायां च्यकानिर मन्यन्ति तथा (पच्चंति) पचन्ति—मांसपेशीवत् ॥१०॥

टीहा—'के वि च' केषां च नारकीणाम् 'गले' गले-कण्ठे 'विलामी' शिलाः महाभारपुक्ताः 'बंधितु' बद्ध्यः 'महालपंति' महालपं अगाधे। 'उदगंति' उदके-वैतरिणीलले 'बोलंति' बोलपन्ति मजनपन्ति । तथा—'उत्थ' तत्र 'अन्ने' अन्ये पुरुषाः परमाधार्मिकाः। 'कलंबु के स्यादि। 'कलंबुणावाष्ट्रयमुम्भुरे य' कलंबु कावालुकप्रमुरे च-अतिसंतप्तवालुकायां यथा चणकानि कोलपन्ति कोटपन्ति तथा 'पच्चंति' पच्यन्ते मांशपेकीयत् मर्जयन्ति, परमाधार्मिकैः स्व स्व कर्मणा केचन खले पास्यन्ते, केचन अल्डे मर्जिया भवन्ति, अपरे पुनः पाचिताभवन्तीति मार्थाः। १०॥

अन्वयार्थ—-किन्हीं-किन्ही नारकों के गले में जिलाएँ बाँवकर अत्यन्त गहरे जल में दुवा देते हैं। दूसरे नरकपाल उसमें से खींच-कर कदंबबालुका में चनों की तरह भूनते हैं तथा मांजपेशी के समान पकाते हैं॥१०॥

टीकार्ध--कोई कीई नरकपाल किन्हीं किन्हीं नारकों के गले में भारी बोझ से युक्त शिलाएं बांधकर वैतरणी के अगाव जल में डुवा देते हैं। दूसरे नरकपाल कलंबुकाबालुका-तपी हुइ रेत में चनों की तरह भूनते हैं और मांश्पेशी के समान पकाते हैं। आशय यह है कि

સૂત્રાથ — કાઈ કાઇ નારકાના ગળામાં શિલાએ લાંધીને તેમને અત્યંત ઊંડા પાણીમાં ડુબાવી દેવામાં આવે છે. અન્ય નરકપાલા તેમને પાણીમાંથી ખહાર ખેંચી કાઢીને ચણા અને પૌંવાની જેમ આગ પર શેકે છે તથા તેમના શરીરને માંસની જેમ દેવતા પર પકાવે છે. ા૧૦૫

ટીકાર્ય—કાઇ કાઇ પરમાધાર્મિક દેવા નારકાના ગળામાં ભારે શિલાઓ ભાંધીને તેમને વૈતરણા નદીના અગાધ પાણીમાં ડુબાવી દે છે. ત્યારે બીજા પરમાધાર્મિકા તેમને દેવતા પર ચણા, પીંવાની જેમ શેક છે, અને કાઇ કાઇ પરમાધાર્મિકા માંસપેશીઓની જેમ તેમને અગ્નિ પર પકાવે છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાધાર્મિક દેવા નારકાને તેમના

स्पन्नता<del>प्रद्ये</del>

मुख्य-अस्रियं नाम महाभितावं अधि तमं दुष्पतरं महतं। उँड्ढं अहे अंतिरियं दिसासुसमाहिओ र्जरथऽगणी झियाई।११। छाया-अस्य नाम महाभिषाय मन्यन्तमो दुष्पतरं महान्तम्।

उर्ध्वमप्रस्तिर्थम् दिशासु समाहितो यत्राग्निः ध्मायते ॥११॥ अन्वयार्थः — (अस्टियं नामः) अष्ट्ये नामः यत्र सुर्यो नास्ति (महाभितावं) महाभितापं-महाताषयुक्तं (अंधं तमं दुष्तवरं महेते) अध्यं तमो दुष्यवरं महान्तम्

परमाभार्भिक देव नारकों के कर्मों के अनुसार ही किसी को जल में गिराते हैं, किसी को भाड में भूनते हैं और किसी को आग में पकाते हैं॥१०।

शब्दार्थ — 'अस्तियं नाम-अस्यं नाम' जिनमें सूर्य नहीं है महा-भितायं-महाभितापं' और जो महान् ताप से युक्त है 'अंधं तमं दुष्प-तरं महंतं-अन्धं तमी दुष्पतरं महान्तन्' तथा जो भयंकर अंधकार से युक्त एवं दुःख से पार करने गोग्य और महान् है 'जश्य-यत्र' जहां जिस नरकावास में 'उड्डूं - अर्ध्यम्' उपर 'अहे-अधः' नीचे 'तिरियं-तिर्यक्' तथा तिग्छी 'दिसास-दिशासु' दिशाभों में 'समाहिया-समा-हितः' सम्यक् प्रकार से व्यवस्थापित 'अगणी-अग्निः' अग्नि 'जियाई-दमायते' जलती रहती है ।१११॥

अन्वर्णाध--जहां खूर्य नहीं है, जो घोर संताप से युक्त है, अन्य-कारमय है, दुस्तर है और महान् है तथा जहां ऊवर, नीचे और तिर्धी

કર્મ અનુસાર જ શિક્ષા કરે છે. તે શિક્ષા રૂપે કાેઇને પાણીમાં ડુઝાવરામાં આવે છે, તાે કાેઇને ભડ્ડીમાં ચણાની જેમ શેકવામાં આવે છે, તાે કાેઇને આગ પર માંસની જેમ પકારવામાં આવે છે હાં?ા

शण्डार्थं — 'अस्रियं नाम-अस्र्यं न म' केसां सूर्यं न हाय तेमक के 'महाभितानं-महाभितापम्' भड़ान् ता.पवाणुं हाय छे, तथा के 'अंघं तम दुष्पत्तरं महान्तम्' तथा के अयं इर स्रेश सम दुष्पत्तरं महान्तम्' तथा के अयं इर स्रेश स्राध्यी सुद्रत तेमक हुः भधी पार पाभवा था यस स्रेश सहान्त है, 'जत्य-यत्र' के नश्कावासमां 'उद्धढं - क्रध्वम्' अपर 'अहे - अधः' नी से 'तिरियं - तिर्यं के तथा तिर्छी 'दिवासु - दिशासु' हिशास्रोतमां 'समाहिया समाहितः' सारी रीते राभवामां स्राये अपनी दे छे ॥११॥

સ્ત્રાર્થ—જ્યાં સૂર્યનાં દર્શન પણ થતા નથી. જે દાર સંતાપથી યુક્ત છું, જે અધ્કારમય છે, જે દુશ્તર અને મહાન્ છે, તથા જેની ઉપર, નીચ્

843

# समयार्थवर्शिधनी टीका म. घ्रा. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानि इपणम्

(जत्य) यत्र नरकाषासे (उड्डूं) कर्व (भहे) अधः (तिरियं) तिर्यक् (दिसासु) दिश्वासु (समाहिओ) समाहितः सम्यग्र व्यवस्थापितः (अगणी) अशिः (द्वियाई) ध्मायते, एताहको नरको नारकाः बजन्तीति ॥११॥

टीका—'अस्रियं नाम' अस्र्यं नाम, न विद्यते स्यों यस्मिन सः अस्यों नरको निविद्यान्यकारयुक्तः । कुम्मिकाक्रिविति निव्कर्षः । यद्यपि सर्व एव नरकाः स्यमकाञ्चविरद्विता एव भवन्ति तथापि 'महाभितावं' महाभितापं-पहता तापेन युतम्, स्याभावेषि क्षेत्रस्यमावात् 'अंधं तमं' अन्धतमसमितिशयान्धकारयुक्तं 'दृष्पतरं महंतं' दुष्पतरं महान्तम् दुःखेन तक्तुं योग्यम्, तथा एवंभूतं नरकं कूर्काणः स्वपापोदयाद् गच्छति । 'जत्य-यत्र' 'उड्ढं अहेअं तिरियं दिसासु' उद्धिन सम्मित्यंग्दिशासु-उपरि नीचैः तिर्यगिति तिस्रषु दिश्च 'समाहिओ' समाहितः सम्यग् व्यवस्थापितः 'अगणी' अप्रिः 'श्चियाई' ध्मायते उद्धिनित्वित्वेश्च दिश्च यत्र जाज्वस्थमानो व्यक्तिताप्तिः भज्वलित तत्र पापिजनाः वजन्तीति भावः ॥११॥

दिशाओं में अरिन प्रज्वलित रहती है, ऐसे नरक में पापी पाणी उत्पन्न होते हैं ॥११॥

टीकार्थ—जहां स्र्यं का अभाव है ऐसा अस्यं नामक एक नरक है जो कुंभिका की आकृति का है। यद्यपि सभी नरक स्र्यं के पकाश से रहित ही है तथापि वे घोर ताप से युक्त है क्यों कि स्र्यं के अभाव में भी ताप होना उस क्षेत्र का स्वभाव है। वह नरक निविड़ (मयंकर) अन्धकार से युक्त है, दुस्तर है और महान है। वहां ऊपर, नीचे तथा तिर्यक् दिशाओं में सम्यक् पकार से व्यवस्थापित अग्नि जलती रहती है। ऐसे नरक में पापीजन पडते हैं ॥११॥

અને તિરકસ દિશાઓમાં અગ્નિ પ્રજ્વલિત રહે છે, એવી નરકમાં પાપી જીવા ઉત્પન્ન થાય છે. ા૧૧ા

ટીકારા — અસૂર્ય નામના એક નરકના આકાર કું ભિકા જેવા છે. તેમાં સૂર્યના અલાવ છે. જે કે બધા નરકા સૂર્યના પ્રકાશથી રહિત છે, છતાં પણ તે નરકા દોર તાપથી સુક્ત છે, કારણ કે સૂર્યના અલાવમાં પણ તે ક્ષેત્રમાં તાપના સદ્ભાવ રહે છે. તે ક્ષેત્રના એવા સ્વભાવ (લક્ષણ) જ છે. તે નરક દોર અધકારથી યુક્ત છે. વળી તે હસ્તર અને મહાન છે. તેમાં લચ્ચે, નીચે અને તિર્યંત્ર દિશાઓમાં વ્યવસ્થિત (ગાઠવાયેલા) અગ્નિસ્તત બળતા જ રહે છે. પાપી લાકો એવા નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. 11991

मु**म्म-जंसी** गुहैाए जलेणे तिउद्दे अविजाणओं दैज्झह लुसैपण्णो। सैया य कर्लुणं पुण घम्मठाणं गैं।ढोवणीयं अतिदेवस्वधम्मं।१२।

छाया—यस्मिन् गुहायां जवलनेऽतिहत्तोऽविजानन् दश्कते छ्वप्तपद्वः । सदा च करूणं पुनर्यमस्थानं गाहोपनीतमतिदुःखधर्मम् ॥१२॥ अन्वयार्थः-(जंसि) यस्मिन् (गुहाप्) गुहायां-गुफाकारे (जलणे) ज्वलने वहीं-(अतिउद्वे) अतिवृत्तः-अतिगतः स्वकृतदुष्कृतम् (विविज्ञाणओ) अविज्ञानन् (छत्त-पण्णो) छप्तपद्वः-अपगताविधिविवेको नारकः (डब्झः) दश्चते (सया य) सदा सर्व-

चाब्दार्थ-'जंसि-पिसन' जिस नरक में 'गुहाए-गुहायाम्' गुका के आकार के समान 'जलणे-जवलने' अग्नि में 'अति उद्दे-अतिष्ट्रतः' संता-पित वह स्वकृत दुष्कृश्य को 'अविजाणभो-अविजानन' न जानता हुआ 'लु लपण्णो-लुसप्रज्ञः' संज्ञारहित होकर 'खज्ञहरू-द्खते' जलता रहता है और 'सया प-सदा च' सर्वकाल 'कलुर्ण-करणम्' दीन 'पुण्यम्मठाणं-पुनर्धर्मस्थानम्' तथा संपूर्ण ताप का स्थान 'गाढोवणीयं-गाढोपनीतम्' जो पापीजीव को बलात्कार से प्राप्त होता है 'अतिवुक्खधम्म-अति-दुःखपर्मम्' एवं अश्यन्त दुःख देना ही जिसका स्वभाव है ऐसे स्थान में नारकजीव जाते हैं ॥१२॥

अन्वयार्थ--नरक में गया हुआ कोई कोई नारक गुका अर्थात् इब्द्रिका के आकार वाले नरक में डाल दिया जाता है। वहां अधिन में पड़कर वह अपने पाप को न जानता हुआ एवं नख्यज्ञ होकर जलता

शण्डाथ'—'जंबि-यश्मिन' के नरक्षमां 'गुहाय-गुहायाम्' शुक्षाना आक्षार केवा 'अलग-वन्छने' अित भीत भीत कि विद्या किया 'अलग-वन्छने' अनि भीत भीत कि विद्या हिन्दुरीने 'अवि वाण बो- पित जानन' कर्या विना अने 'लुत्तपण्णे—लुत्तप्रक्षः' संज्ञाविनाने। शिंने 'डव्हाइ-दहारे' अगती रहे छे. 'सया य-सदा च' सर्वं केले 'कलुणं-करुणम्' दीनतालनक 'युणघम्मद्राणं-युन्चर्मस्थानम्' तथा संपूष्यं दीते तापनं स्थान 'गाहोवणोयं-गाहोपनीतम्' के नारक छवने अगतकारशी अल्ल थाय छे, तेमल 'अतिदुक्खधम्मं-अतिदुःखधमेम्' अत्यंत हुः अपभारत्युं क्रेक केने। स्थान छे स्थान स्थानमां नारक छवी। लाय छे, ॥१२॥

સૂત્રાર્થ — નરકમાં ગયેલાં કાેઈ કાેઈ નારકને ગુકા-એટલે કે હિન્ટ્રિકાના આકારના નરકમાં ઢડસેલી દેવામાં આવે છે. ત્યાં તે અગ્તિમાં પડયા પડયા કારુલ પીડાના અનુભવ કર્યા કરે છે, તેને એ વાતનું ભાન પણ હાેતું નથી

344

## समयार्थवोधिनी ठीका प्र. श्रु. स. ५ उ. १ नारकीयवैदनानिकपणम्

काले च (कलुणं) करुषं-दीनं (शुण यम्मठाणं) पुनर्धर्मस्यानं तापस्थानम् (गाहो विणीयं) गादोपनीतं=गादपरवर्धमुपनीतं दौकितम् (अतिदुक्त्वभ्रममं) अतिदुःस्वभर्मम् अतिदुःस्वभर्मम् अतिदुःस्वभर्मम्

टीका—'जंसि' यस्मिन्नरके 'ग्रहाप' ग्रहायाम्, उष्ट्रिकाकारायाम्, 'जलने' ज्वलने-पदीप्ताम्नी 'अतिउद्दे' अतिवृत्तः बलात् संताष्यमानः, संझाविश्विद्यात् स्वकीयं दुष्कमे 'अविजाणओ' अविजानन्, तया 'लुक्तपण्गे'लुममझः अपमता-विधिविकः 'इज्झइ' दह्यते—दंद्यते 'सया य' सदा च यत् 'कलुणं' कहणम्, करुणाजनकं 'घम्मठाणं' धर्मस्यःनं-जज्जतातितमं स्थानम्। 'मादोवणीयं' गादोपनीतम्, गादपतिश्येन प्राणातिपातादिधोरकर्मणा उपनीतं प्राप्तम्, दुष्कृत-कर्मकारिणां यस्यानम् । 'अतिदुक्तव्यक्षप्रममं' अतिदुः खघर्मम्, अतिश्वरेन दुःस्वस्व-स्यो धर्मः स्वमानो यस्मिन् एतादशं नरकस्यानम् अतिकृरकर्मकारिणस्ते गच्छन्ति।

है। नरक की भूमि काक्षणिक है, ताप का स्थान हैं और अस्यन्त ही दुःखपद है। नारक जीव ऐसे स्थान को प्राप्त होते हैं।।१२॥

टीकार्थ--नरक में गया नारकजीव उच्दिका के आकार की शुका में, प्रश्ति आग में, जबर्द स्ती जलाया जाता है। संशाहीन हो जाने के कारण वह अपने पापकर्म को नहीं जानता। उसका अवधिविवेक भी लुस हो जाता है। ऐसी स्थिति में वह जलता है। नरकस्थान सर्वेष दुःख का स्थान है, अतीव उच्चता से तस बना रहता है और प्राणाति-पात आदि घोर दुक्कृत्य से प्राप्त होता है। वह अतिदाय दुःखरूप

કે પાતે કયા પાપાનું કળ ભાગવી રહ્યો છે. તેની પ્રજ્ઞા લગભગ નષ્ટ થઇ ચુકી હાય છે. નશ્કની ભૂમિ કારુણિક છે, તાપનું સ્થાન છે અને અપાર દુઃખપ્રદ છે. પાપી જીવા–નરકગતિને યાગ્ય જીવા–એવા નશ્કમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ા૧રાા

ટીકાર્ય — નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા નારક જીવને ઉષ્ટ્રિકાના આકારની ગુકામાં, પ્રદીપ્ત આગમાં અજજબરીથી આળવામાં આવે છે. સંજ્ઞાહીન થઈ જવાને કારણે તે પોતાના પાપકમેને જાગુતા નથી. તેના અવધિવિવેક પશુ લુમ થઇ જાય છે. આ પ્રકારની સ્થિતિમાં તે અગ્નિજનિત હાહના અનુભવ કર્યા કરે છે. આ રીતે નરકસ્થાન સદા દુ:ખનું જ સ્થાન છે. તે સ્થાન અપાર ઉષ્યુતાથી સંતમ જ રહેતું હોય છે, પ્રાણાતિપાત આદિ ઘાર દુષ્કૃત્યા કરનારા છેવા જ ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવા એક ક્ષણ પણ દુ:ખમાંથી મુક્તિ મેળવી શકતા નથી. કહ્યું પણ છે કે-'લારુક્રિપ્રામિક્રળ મેત્તે'

सुत्रकृताङ्गसूत्रे

तम न सिनकोऽपि कालो दुःखात् विश्रामस्य । उक्तं च--'अच्छिणिमीलणमेक्तं णित्य सुद्दं दुक्खमेन पडिनं ।
जिस्ये जोरइयाणं अदीणिसं पश्चमाणाणं ॥१॥'
छाया---असिनिमीलनमात्रं नास्ति सुखं दुःखमेन मतिबद्धम् ।
निर्ये नैरयिकाणामद्दनिशं पच्यमानानाम् ॥१॥ १२॥

मुख्य-चैत्तारि अगणीओ समारभिता

जेहिं कूरकम्माऽभितविति बॉलं।

ते तैत्थ चिहंतेऽभितंष्यमाणा

मच्छाव जीवं तुवजोइपंत्रा ॥१३॥

छायां—चतुरोऽग्नीन् समारम्यः यस्मिन् क्रूरकर्मणोऽभितापयन्ति बालम् । से तत्र तिष्ठन्तपमितप्यमाना मरस्या इव जीवन्त उपज्योतिः माप्ताः॥१३॥

स्थान है और क्र कमें करने वाले वहाँ उत्पन्न होते हैं। वहाँ एकक्षण भी दुःख से विश्राम नहीं मिलता। कहा भी है-'अच्छिण मीलणमेन्नं' इत्यादि। रातदिन पचने वाले पीडा का भोग करने वाले नारकियों को नरक में पल भर भी सुख प्राप्त नहीं होता। वे निरन्तर दुःख ही दुःख -भागते रहते हैं।।१२।।

्र शब्दार्थ--'जिहिं-यत्र' जिस नरक भूमि में 'क्रकम्मा-ध्रकर्माणः क्रूर कर्म करनेवाले परमाधार्मिक 'चलारि अगणीओ समारभित्ता-चतुरः अग्नीत् समारभ्य' चारों दिशाओं में चार अग्नियां प्रवित्त करके 'बाल-बालम्' अञ्चामी नारकी जीव को 'अभितर्विति-अभितापयन्ति' तपाते हैं 'ते-ते' वे नारकी जीव 'जीवं तुवजोइपत्ता-जीवन्त उपज्योतिः

'રાતદિત જેમને અગ્તિ પર પકાવવામાં આવે છે એવા નારક જીવાને સતત પીડાના જ અનુસવ કરવા પડે છે. તેમને ક્ષણનું સુખ પણ મળતું નથી. તેઓ તા ત્યાં નિરન્તર દુઃખના જ અનુસવ કર્યા કરે છે.' ાવરા

शण्डार्थ — 'जहिं -यत्र' के नाश्क्ष्मिमां 'क्रकमा-क्रकर्माणः' क्र्र क्रमीं करवावाणा परमाधार्भिके। 'चत्तारि अगणीओ समारमिता-चतुरः अप्रीत् समारभ्य' यारे दिशाओगां यार अञ्चित्या प्रगट करीने 'बार्ड-बाइम्' अज्ञानी नारिक छवने 'अभितर्विति-अभितापयन्ति' तथावे छे. 'ते-ते' अवा नारिक छवे। 'जीवंतुरजोइपता-जीवन्त चपव्योतिः प्राप्ताः' अञ्निनी सभीय आवेत

## समयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकपणम्

अन्वयार्थः—(जिहें) यत्र नरके (क्रिकम्मा) क्रक्मीणः परमाधार्मिकाः (वत्तारि अगणीओ समारभिता) चत्रखु दिशासु चतुरोऽग्नीन समारभ्य मन्धारय (बालं) बालमझानिनारकजीवम् (अभितर्विति) अभितापयंति-ज्वालयन्ति (ते) ते नारकाः (जीवंतुवजोइपत्ता मञ्छा व) जीवन्त उपज्योतिः अग्निसमीपं माप्ताः मन्स्या इव (अभितष्यमाणा) अमित्रव्यमानाः तापं सहमानाः (तत्य चिद्वंत) त्रेव तिष्ठन्तीति ॥१३॥

टीका—'जहिं' यस्मिन् नरकावासे 'क्र्रकम्मा' क्रूरकर्माणः परमाधार्मिकाः 'चनारि' चतस्य दिशास्न-पूर्वपिक्षमोत्तरदक्षिणरूपासु चतुरः 'अगणीओ' अग्नीन् 'समारिमत्ता' समारभ्य-प्रज्वालय 'वालं' वालं-दुष्कृतकारिणम्=महारंभभहापरिप्रहादिकारिणं पञ्चेन्द्रियधातकं मांसमक्षकं च 'अभितर्निति' अभितापयन्ति—
प्रासाः' अग्नि के पास प्राप्त जीती हुई मछली के समान 'अमितप्पमाणा-अभितप्यमानाः' ताय से तम होते हुए 'तत्य चिट्टन-तन्न तिष्ठन्ति' वहां उसी नरक स्थान में रहते हैं ॥१३॥

अन्वयार्थ—नरक में क्र कर्मा परमाधार्मिक चारों दिशाओं में चार अग्नियाँ जलाकर उस चाल जीव (नारक) को जलाते हैं। अग्नि के सम्पर्क से वे जीवित रहते हुए उसी प्रकार उस ताप को सहन करते रहते हैं जैसे जीवित मछली ॥१३॥

टीकांध-जिस नरकावास में क्राकम करने वाले परमाधार्मिक देवता पूर्व पश्चिम उत्तर और दक्षिण रूप चारों दिशाओं में जाड़ आग्नियाँ जहाते हैं और उस महारंभ महापरिग्रह पंचेन्द्रिय घात मौस भक्षण आदि महादुष्कृत करने वाले अज्ञानी नारक को तपाते हैं। दे

প্রবর্ম মাজরানী ক্রম 'অমিরংঘদালা-সমিরংঘদালা' রাম্থী রমরা এয়া 'রংঘ বিত্রন-রশ্ব রিজনের' যোঁ শীক নংডংখান্মা ২ও টি. ৪৭৪৪

સ્ત્રાર્થ—નરકમાં કૃર પરમાધાર્મિક દેવા ચારે દિશાઓમાં ચાર અબ્નિઓ પ્રગટાવીને તેમાં તે ખાલ જીવાને (અજ્ઞાન જીવાને–નારકાને) આળે છે, અબ્નિમાં ખળવા છતાં તેઓ મૃત્યુ પામતા નથી, પણ જીવિત રહીને જીવતી માછલીની જેમ તરફડતાં તરફડતાં તે તાપને સહન કરે છે. ॥૧૩.

ટીકાર્થ—તે નરકારાસામાં કૂર કર્મ કરનારા પરમાધાર્મિક દેવતાઓ પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર અને દક્ષિણ રૂપ ચારે દિશાઓતમાં ચાર અન્નિઓ પ્રજ્વલિત કરે છે, અને મહાર'લ, મહાપરિગ્રહ, પ'ચેન્દ્રિયદાત, માંસબક્ષણ આદિ મહાદુષ્કૃત્ય કરતારા અજ્ઞાની નારકાને તેમાં આળે છે. તે નારકા હ્યાં पीडयन्ति ते परमाधार्मिकाः दशिवधक्षेत्रवेदनाभिः 'तत्थ' तत्र-नरकावासे परमा-धार्मिकैः 'अभितष्पमाणा' अभि सर्वतः तष्यमानाः 'जीवंतुवजोइपचा' जीवन्त एव उपज्योतिः अग्निसमीपं माप्ताः 'मच्छा व' मत्स्या इव 'चिट्टंत' तत्रैव तिष्ठन्ति ।

यथा-जीवन्त एव मस्स्याः, अग्निसमीयं प्राप्ताः, तादश्वापेन संत्र्यमानाः परवश्वात् नाऽन्यत्र गच्छन्ति किन्तु तत्रैष तिष्ठन्ति, तथा इमे जीवा अपि नरकावासं पाप्ताः, तत्र तत्रत्यपरमाधार्मिकैः विद्वात तात्रप्यमाना अपि तत्रैव परमदुःखेन छठन्ति । न तत्स्यानं हित्वाऽन्यत्रोपनन्तुं शक्यन्ते, इति ॥१३॥

स्लम्-संतर्रेटछणं नाम महै।हितानं ते नार्या जैत्थ असॉहुकम्मा। हैरथेहि पाँपहि य बंधिंऊणं फेलमं व तैर्टछंति कुहाडेहरथा।१४।

छ।या—संतक्षणं नाम महाभितापं तान नारकान् यत्र असाधुक्रमाणः । इस्तैथ पादेश बद्ध्वा फलक्षमित तक्ष्णुवन्ति कुठारहस्ताः ॥१९॥

नारक वहां दस प्रकार की क्षेत्रवेदना से बुरी तरह संतप्त होते रहते हैं। वे जीवित रहते हुए अग्नि के समीप मछलियों की मांति संताप का अनुभव करते हुए वहीं स्थित रहते हैं।

जैसे जीती हुई मछिलयां अग्नि का साधिष्य पाकर दुस्सह ताप से तस होती हुई भी पराधीन होने से अन्यत्र नहीं जाती वहीं रहती हैं, उसी प्रकार ये जीव नरकावास को प्राप्त होकर, परमाधार्मिको द्वारा तपाये जाते हुए भी घोर दुःखपूर्वक वहीं तडफडते रहते हैं। वे इस स्थान को स्थागकर अन्यत्र नहीं जा सकते ॥१३॥

ક્સ પ્રકારની ક્ષેત્રવેકનાના ખરાબમાં ખરાબ રીતે અનુભવ કર્યા કરે કે. તેએ: જીવિત રહેવા છતાં પણ અગ્નિની સમીયમાં રહેલી જીવતી માછલીની જેમ ત્યાં જ રહીને તે સંતાપના અનુભવ કર્યા કરે છે.

જેવી રીતે પરાધીન દશામાં રહેલી મહલીએ: અગ્નિની સમીપમાં રહીને દુ:સહ તાપના અનુભવ કરવા છતાં પણ ત્યાંથી દ્વર જઇ શકતી નથી— માઇ ત્રીને જ્યારે જીવતી પકાવવામાં આવે છે, ત્યારે તે પરાધીન હોવાને કારણે અગ્નિથી દ્વર નાસી શકતી નથી. એજ પ્રમાણે પરમાધાર્મિક દેવા હારા આત્રમાં આળવામાં આવવા છતાં પણ તે નારકા ત્યાંથી લાગી શકતા નથી. તેમને પરાધીનતાને કારણે દારુણ દુ:અ સહન કરતું જ પડે છે. ા૧કા

#### समयार्थकोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ५ ४. १ नारकीववेदनामिरूपणम्

अन्वयाधः-(महाहितावं) महामितापं (सतंच्छणं नाम) संतक्षणं नाम नरको विद्यते (ज्ञत्य) यत्र यस्मिन् नरको (भमाहुकस्मा) असाधुकर्माणः' (कृडाढहत्था) कुठारहस्ताः कृठारं हस्ते कृत्वा (ते नार्या) तान नारकान् (हत्येहिं पार्श्हें य विधिज्ञणं) हस्तैः पार्शेव वृह्वा (फलगं व) फलकं काष्ठमिन (तच्छंति) तक्षणुबन्ति-कर्तयन्तीति ॥१४॥

टीका---'महाहितावे' महाभितापम्, महादुखोस्पादकं 'संतरस्वकं नाम' संत-धणं नाम नरकस्थानं संमाद्यते । 'जस्थ' यत्र नरके 'असाहुकम्मा' असाधुक्रमिणो निरनुकम्पाः परमाधार्मिकाः 'कुहाडहत्था' कुटारहस्ताः सन्तः ते नारया

दाब्दार्थ--'महाहितावं-महाभितापम्' महान् संताप देने वाला 'संतच्छणं नाम-संतक्षणं नाम' संतक्षण नामक नरक है 'जरथ-यत्र' जिस नरक में 'असाहुकम्मा-असाधुकर्माणः' पापकर्म करने वाला 'कुहाडहत्था-कुठारहस्ताः' हाथ में बुहाडा लिये हुए 'ते नारया-तान् नारकान्' उन नारकों को 'हरथेहिं पापहिं य वंधिकणं-हस्तैः पादैश्च बत्ध्वा' नारकी जीवों के हाथ और पैर बांधकर 'फलगं व-फलकमिन्न' काध्ठ की तरह 'तच्छंति-तक्ष्णुवन्ति' काटते हैं ॥१४॥

अन्द्रवार्थ-अत्यन्त संताप देने वाला संतक्षण नामक नरक है। इसमें परमाधार्मिक हाथ में कुठार छेकर नारकों के हाथ और पैर वांचकर उन्हें काष्ठ की तरह काटते हैं।।१४॥

टीकार्य--वहां संतक्षण नामक नरक है जो महान् दुःखजनैक है। इस नरक में असाधुकर्मा परमाधार्मिक दयाहीन होकर नारकों के हाथ

शण्डार्थ — 'महाहितावं – महाभितापम्' भडान संताप देवावाणः 'संतुष्टकं नाम – संतक्षणं नाम' संतक्षणं नाम' संतक्षणं नाम' संतक्षणं नाम संतक्षणं नाम' संतक्षणं नाम संतक्षणं नाम' संतक्षणं नाम संतक्षणं कृत्राह्द्रवाः अस्यान् कृत्राह्द्रवाः ' द्वायमां कृष्टां ह्रद्र्या – कृत्राह्द्रताः' द्वायमां कृष्टां विश्व विश्व के नार्या – तात् नार्कान्' ते नार्ये ने 'ह्रद्र्ये हिं पापहिं य विश्व के क्ष्यं कृति विश्व के स्व क्ष्यं नार्या नार्ये के स्व क्ष्यं क्ष्यं के स्व क्ष्यं क्ष्यं के स्व क्ष्यं के स्व क्ष्यं क्ष्यं के स्व क्ष्यं के स्व क्यं के स्व क्ष्यं के स्व क्ष्यं के स्व क्ष्यं के स्व क्ष्यं के स्व

સૂત્રાર્થ — સંતક્ષત્ર ન મનું એક અતિશય દુઃખપ્રદ નરકસ્થાન છે. તે નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા નારકાના હાથપત્ર આંધીને, પરમાધાર્મિકા તેમને કુહાડી વઢે કાલ્ડની જેમ કાપે છે. શર્જા

ટીકાર્ય — હવે સ્ત્રકાર સંતક્ષણ નામના નરક સ્થાનની વાત કરે છે. તે સ'તક્ષણ નરકમાં જે નારકા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમને અ'ગછેદનની પીઠા तान् नारकजीवान् 'इस्थेहिं पाएहि य वंधिकणं' इस्तैश्च पादैश्च बन्धयित्वा 'फलगं व' फलकमिन, काष्ठपट्टलण्डमिन 'तच्छंति' तक्ष्णुवन्ति छिन्दन्ति-छोलंतीति मानायामित्यर्थः ॥१४॥

म्लम्-हेहिरे पुेणो वर्वसमुस्सिअंगे भिंन्नुत्तमंगे वरिवत्तयंता। र्पयंति णं णेरहए फुरंते सजीवमच्छेत्र अयोकत्रहे॥१५॥

छाया—रुधिरे पुनर्वचःसम्रुच्छितांगान् भिलोत्तमांगान् परिवर्तयन्तः । पवन्ति खळु नैरियकान् स्पुरतः सजीवमस्यानिवाऽयःकवल्याम्।।१५॥ अन्वयार्थः—(पुणो) पुनः (रुहिरे) नारिकत्रीवस्य रुधिरे पचन्ति । (वच-समुस्मिश्रांगे' वर्चःसमुच्छितांगान्—मलप्रिवश्ररीसन् (भिन्मुत्तमंगे) मिल्लोत्तमांगान् पर बांच देते हैं और हाथ में कुठार छेकर काठ की तरह उन्हें काटते हैं या छीलते हैं ॥१४॥

दाब्दार्थ--'पुणो-पुनः' तदस्तर नरकपाल 'हहिरे-हिघरे' नारक जीव के हिंदर में 'वच्चसमुस्सिअंगे-वर्चःसमुच्छ्रितांगान' मल के बारा जिनका दारीर फूल गया है तथा 'भिन्नुसमंगे-भिन्नोस्तमांगान्। जिनका मस्तक चर्णित कर दिया है 'फुरंते-स्फुरन्तः' पीड़ा के मारे जो इधर उधर छटपटा रहे हैं 'णेग्इए-नारकान्' ऐसे नारिक जीवों को 'परिवत्तयंता-परिवर्त्तयन्तः' नीचे अपर उलट पलट करते हुए 'सजी-वमच्छेव-सजीवमस्स्पानिव' जीवित मछली के जैसे 'अपोकवल्छे-अधःकवल्यां' लोह की कटाही में 'पर्यति-प्चन्ति' पकाते हैं।।१५॥

अन्वयार्थः-पुनः परमाधार्मिक, नारक जीवों को उन्हीके रुधिर में पकाते हैं। उनका दारीर मल से परिपूर्ण हो कर पूल जाता है, मस्तक चूरा चुरा

विश्वी पडे छे. त्यां के इर परमाधाभिंड हेवे। हिाय छे, तेका तेमना हाथ-पण अधिने हुडाडी वडे तेमना अंगानं डाण्डनी केम छेहन इरे छे. ॥१४॥ शण्डार्थ—'पुणो—पुनः' तहन्तर नरभ्यात 'हिहरे-हिघरे' नारङ छवना क देाहीमां 'वन्वसमुस्सिअंगे—वर्षः समुन्धितागन्' भणधी केमनं शरीर हूवी ग्रमुं छे तथा 'भिन्तुसमंग-भिन्नोस्तमांगान्' केमनं माधुं वृद्धित हरी हिधेत छे 'मुरंते-श्कुरन्तः' हुः अ अने पीडाना माटे के अडीं तहीं तर्द्धता रहे छे, 'णरइए-नारकान्' केवा नारि छवीने 'परिवस्त्यंता— परिवर्त्तयन्तः' नीचे छपर हत्तट भद्धट अरतां 'स्नजीवमण्छेव—स्नजीवमत्त्यानिव' छवती माछबीनी केम 'ब्रयोकवल्डे-अयःहबल्यां' दे। अंडिंगां 'वर्यहि-प्यन्ति' पाने छे. ॥१५॥

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ ड. १ नारकीयवेदनानिकपणम्

- च्रिंतिशरस्कान् (फुरंते) स्फुरतः - इतस्ततश्रलतः (नेरइष्) नैरविकान् (परि-वत्तपंता) परिवर्तपन्तः (सजीवमच्छेर) सजीवमन्स्यानिव (अयोकवल्ले) अपः-कवस्यां - लोइकटाहे (पर्यति) पचन्तीति ॥१५॥

टीका—'युणो' युनस्ते परमाधार्मिकाः 'रुद्दिरे रुधिरे, नारकीयजीवानां शख्यातेन निरस्त्तरुधिरान् 'वचसमुस्सिअंगे' वचैं।समुच्छितांगान् चचैःप्रधानानि समुच्छितानि अंत्राणि अंगानि ता येषां तान् भट्छायातेन निरस्तांत्रान् मिन्नुतमंगें। भिन्नोत्तमाङ्गान्, भिक्षानि मस्फुटिवानि उत्तमांगानि शिरांसि येषां ते तथानिधान् दण्डमहारेण मस्फुटितमस्तकान् 'पुरंते' स्फुरतः, इतस्तत्रअछतः 'णेरइप् नैरियकान्' नारकिजीवान् 'परिचत्तं यंत्रा' परिचर्चयन्तः इतस्तत् छोटयन्तः 'अयोक्षक्षन् नारकिजीवान् 'परिचर्तयं । 'सजीवमन्छेत्र' सजीवमन्स्यानिव 'पर्यति' पचन्ति । छोडकटाहे सिप्द्या इतस्ततः तान् नारकजीवान् परिभ्राम्यन् ते परमाधार्मिकाः पचन्तीति ॥१५॥

हो जाता हैं, वे फडकडाते तरफरते रहते हैं। नरकपाल उन्हें इधर उधर पलटते हुए सजीव मरस्यों की तरह लोहे की कढाई में पकाते हैं।।१५॥

टीकार्थ-परमाधार्मिक श्वस्त्रों का आधात करके नारक जीवों के शारीर में से रुधिर निकालते हैं। उनके अंग अथवा आंतें मल के द्वारा सूज जाती हैं। इण्डों के प्रहार से उनके मस्तक फूट जाते हैं। वेफडकड़ाते रहते हैं। उनको इधर उधर पलटते हुए लोहे की कढाई में सजीव मस्स्पों की भांति पकाते हैं। उन नारकों को लोहे की कढाई में इालकर इधर उघर उलट पलट करके परमाधार्मिक देव उन्हीं के रुधिर में इन्हें पकाते हैं। १५॥

સ્ત્રાર્થ—વળી પરમાધાર્મિકા નારક જીવાને પાતાના રુધિરમાં પકાવે છે. તેમનું શરીર મળથી પરિપૂર્વ થઇ કૂલી જાય છે અને મસ્તકના ચૂરે ચૂરા થઇ જાય છે. જેવી રીતે જીવતી માછલીઓને લે.હાના તાવડામાં તાવેશા વઢ આમતેમ ફેરવી ફેરવીને પકાવવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે નારકાને પણ પકાવવામાં આવે છે. ત્યારે તે પરાધીન નારકા તરકૃડિયાં માર્યા કરે છે. તામ્પાત

ટીકાર્થ —પરમાધાર્મિક દેવતાએક નારકાના શરીરમાં શસેક લોકી હઇને, તેમાંથી લોહી વહેવરાવે છે. તેમનાં અંગા અને આંતરડાં મળ હારા સૂત્રી નય છે. લાકડીએકાના પ્રહારથી તેમનાં મસ્તક ફૂટી જાય છે. તે નારકા દુઃખ અને લયથી સદા તરફડતા રહે છે. પરમાધાર્મિકા તેમને સજીવ માછલી ઓની જેમ લાહાના તાવડામાં આમતેમ ઉલટાવી સુલટાવીને તેમના જ લાહીમાં પકાવે છે. ા૧પા

नतु यदा इत्यं परमाथार्मिकद्वारा नरकवासिनः पीढां प्राप्तुवन्ति, यथा-इसात् पातनं, छेदनं, भेदनं, कटाहे पाचनं च, तदा-तत् शरीरं विद्यायाऽन्यत्र-गच्छन्तस्तादशयातनःस्यो विद्युक्ता भविष्यन्तीति कथं पुनस्तेवामनुक्षणं ताहकी पीढा स्वादित्याशंक्य समाधते ! न हि तादशयातनःभ्यः शिरसंश्छेदेऽपि तेपां द्यक्तिभैवति । अपि तु वारं वारं तामेवाऽनुभवन्तीत्यत आह—

प्रम-नो चेव ते तर्थ मंसीभवंति, ण मिंजती तिविभिवेयणाए।
तमाणुभागं अणुवेद्यंता दुवैश्वंति दुवेखी इहं दुक्कडेणं॥१६॥
छाया—नो चेव ते तत्र मधीभवन्ति नो चियन्ते तीवाऽभिवेदनया।
तमजुमागमञुवेद्यन्तो दुख्यन्ति दुःखिन इह दुक्कतेन ॥१६॥

जय नारक जीवों को परमाथानिकों बारा इस प्रकार की पीडा पहुँचाई जाती है - मुक्ष से गिराया जाता है, छेदन भेदन किया जाता है, पकाया जाता है, तब वे उस दारीर को छोड़ कर अन्यत्र जाकर उन यातनाओं से छुटकोरा पा छेते होंगे, ऐसी स्थिति में उन्हें लगातार पीड़ा कैसे हो सकती है? इस दांका का समाधान करते हैं। इस प्रकार की यातनाओं से, यहां तक कि मस्तक छेदन होने पर भी उनका बचाब नहीं होता, किन्तु बार बार वे उसी प्रकार की यातनाएँ भोगते ही रहते है। सुत्रकार यही कहते हैं—

चाब्दार्थ--'ते-ते' वे नारक 'तत्थ-तत्र' उस नरक में 'नो चेव मसीभवंति-नैव मधीभवन्ति' जलकर भस्म नहीं हो जाते हैं तथा

પરમાધામિંક દેવતાઓ દ્વારા અા પ્રકારની પીડાઓ (વૃક્ષ પરથી નીચે પટદવાની, અંગાતું છેદન કરવાની, અગ્નિ પર પદાવવાની આદિ) જ્યારે પહેાંચાડવામાં આવતી હશે, ત્યારે તે નારકા મરણ પામીને તે યાતનાઓ-માંથી મુદ્રત થઇ જતા હશે અને અન્ય ગતિમાં ઉત્પન્ન થઇને તે યાતનાઓ-માંથી છૂટકારા મેળવતા હશે, આ પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં તેમને નિરંતર પીડા અતુભવરાની વાત કેવી રીતે સંભવી શકે?

આ પ્રકારની શંકાનું સમાધાન કરતાં સૂત્રકાર કહે છે કે-આ પ્રકારની યાતનાઓ સહન કરવા છતાં પણ તેમનું આયુષ્ય સમાપ્ત થતું નથી. અરે! તેમનું મસ્તક છેદવામાં આવે, તા પણ તેઓ જવતાં જ રહે છે અને વાર' વાર આ પ્રકારની યાતનાએ સહન કર્યા જ કરે છે. એજ વાત સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે. ા૧પા

शण्डार्थ'--'ते-ते' ते नारक 'तत्थ-तत्र' ते नारकमां 'नो चेव मिख भवंति-नैव मधीमवृत्ति' भणीने अस्म धर्ध अतां नथी तथा 'तिव्वभिवेयणाए-

198

## समयार्थंबोधिनी दीका प्र. थु. अ. ५ उ.१ नारकीयवेदनानिरूपणम्

भन्वयार्थः—(ते) ते नारकाः (गत्थ) तत्र नरके एक्यमाना अपि (नी चेव)
नैव (मसीमवंदि) मधीमवन्ति भस्मसात् नैव मवन्ति, तथा (तिक्वभिवेयणाष्)
शीवाभिवेदनया (न भिक्तती) न स्नियनते किन्तु (तमाणुभागं अणुवेदयंता)
तमनुभागं कर्मफलमनुवेदयन्तोऽनुभवन्तः (इह) इहास्मिन् लीके (दुक्कदेण)
दुष्कृतेन—पाणाविपाताद्यश्चद्यावापस्थानहृषेण (दुक्की) दुःखिनो दुःखमानः
(दुक्लंति) दुष्वपन्ति पीडचन्ते इति ॥१६॥

टीका-'तस्य' सत्र नरके ते नारकाः नारकजीवा एउमनेकवारं विष्ट्य-माना अपि 'नो नैव 'मसीमवंति' मधीमवन्ति-अग्निभिने भस्मसात् भवन्ति

'तिव्वभिवेषणाए-तीव्राभिवेदनया' नरक की तीव्र पीडा से 'नो मिज्ञती-न ज्ञियन्ते' मरते नहीं हैं किन्तु 'तमाणुभागं अणुवेद्यंता-तमनुभागं अनुवेद्यन्तः' नरक की उस पीडा को भोगते हुए पाप के कारण वे 'दुक्खी-दुःखिनः' दुःखी होकर 'दुक्खंति-दुःख्पन्ति' पीदा का अनुभव करते हैं ॥१६॥

अन्वपार्थ—नारकजीव नरक में पचने पर भी भस्म नहीं होते हैं, न तीव वेदना से मरते हैं किन्तु अपने कर्मफल को भोगते रहते हैं। वे प्राणातिपात आदि अठारह पापस्थानों का सेवन करने से दुःख के भागी होते हैं।।१६।।

टीकार्थ--बेचारे नारक जीव नरक में अनेक बार पकाये जाने पर भी आग से भस्म नहीं होते । तीव से तीव वेदना के कारण भी मरते

तिश्रमिवेदनया' नरअनी तीन भीडाथी 'नो मिश्जती-न श्रियन्ते' भरतां नथी. भरंतु 'तमाणुमानं अणुवेदयंता-तमनुमानं अनुवेदयन्तः' नरअनी ते भीडाने लेश्यवतां भाषना अरुषे ते 'दुक्की-दुःखिनः' हःभी थर्धने-'तुक्खंति-दुख्यन्ति' भीडाने। अनुस्य ५२ छे. ॥१६॥

સૂત્રાર્થ — નરકમાં ગયેલા નારકાને અગ્નિ ઉપર પકાવવામાં આવે **છે,** છતાં પણ તેઓ લસ્મ થતા નથી, તીવ વેદનાથી તેમનું મરણુ થતું નથી, પરનતુ દીર્ઘકાળ સુધી તેઓ તેમનાં કર્મોનું ફળ ક્ષેાગવ્યા કરે છે. પ્રાણાતિ-પાત આદિ ૧૮ પ્રકારનાં પાપાનું સેવન કરવાને લીધે તેમને આ પ્રકારનાં દુ:ખા લેાગવવા પડે છે. ા૧૬લ

ટીકાર્થ — નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા નારકાને અનેકવાર અગ્નિ હપર માંસ આદિની જેમ રાંધવામાં આવે છે. આ પ્રકારની તીલ વેદના ભાગવવા છતાં પણ તેમના શરીર અગ્નિમાં અળાને લસ્મ થઇ જતાં નથી–એટલે કે 'तस्य' तत्र 'तिव्यमित्रेयणाए' तीत्राऽभिवेदनया, 'ण मिज्जती' न मियन्ते, स्वकृतकर्मणां यत् फडं तस्याऽननुभृतत्वात् । न हि एकदैराऽनुभरात् तानि कमौणि परिसमाप्तानि, येन दाहपाकादिना शरीराऽपगमो भवेत् । किन्तु वहु-कालं यावत् ताहशं श्रीतोष्णवेदनाजनितं-छेदन-भेदन-त्रिश्लारोपण-कुम्भी-पाक, तक्षणादिकं निर्देयपरमाधार्मिकेभ्य उत्पादितं, तथा-परस्परमपि संपादि-तम्, अनुभागं कर्मणां फलम् अनुवेदयन्तः सम्यगनुभवं कुर्वन्तः तत्रेत्र तिष्ठन्ति, कर्यमपि ताहस्रतरकस्थानादन्यत्र न गच्छन्ति फलोपभोगं विना । तथा-'दुक्करेण' स्वकृतदुष्कृतेन, माणातिपातादिनाऽष्टादशपापस्थानेन, सततं जाय-मानदुःखेन 'दुक्खी' दुःखिनः 'दुक्खीते दुःखननुभवन्तीति ॥१६॥

नहीं, क्योंकि अपने कमों का पूरा फल नहीं भोग चुके हैं। एक बार भोगने से ही उनके वे कम समाप्त नहीं हुए हैं, जिससे जलाने और पकाने में कारीर छूट जाय। वे दीर्घकालपर्यन्त सर्दी गर्मी, छेदन, भेदन ब्रिक्स्लारोपण, कुम्मीपाक, छीलना आदि निर्देय परमाधार्मिकों बारा दिए जाने बाले तथा परस्पर में एक दूसरे को उत्पन्न किये हुए दुःखरूप अनुभाग को बेदन करते हुए वहीं रहते हैं। वे फल भोगे बिना नरक से निकलकर किसी भी प्रकार दूसरी जगह नहीं जा सकते हैं। अपने किए प्राणातिपात आदि अठारह पार्ण के फलस्वरूप विशन्तर दुःख का

તેઓ મરતા નથી, કારણ કે પાતાનાં કમોનું પૂરેપૂરં કળ તેઓ લોગવી ચુકયા હોતા નથી, એક જ વાર લોગવવાથી તેમનાં કમેં નષ્ટ થઇ જતાં નથી. તેથી એક જ વાર ભળવાથી કે છેદાવાથી તેમનું આયુષ્ય સમાપ્ત થતું નથી. તેમને દીવેંકાળ સુધી ઠંડી, ગરમી, છેદન, લેદન, ત્રિશ્લારાપણ, આદિ દારુણ યાતનાઓ સહન કરવી પડે છે, નિર્દય પરમાધાર્મિક દેવતાઓ દારા પૂર્વેક્ત જે જે યાતનાઓ પહોંચાડવામાં આવે છે તે યાતનાઓ તથા નારકા દારા એક બીજાને જે જે પીડા પહોંચાડવામાં આવે છે તે પીડાઓ સહન કરવા રૂપ દુ:ખરૂપ અનુલાગનું વેદન કરતાં કરતાં દીવેંકાળ પર્યન્ત ત્યાં રહેવું પડે છે.

તે ફળ ભાગવ્યા સિવાય તેઓ નરકમાંથી નીકળીને બીજે કાઈ પણ ક્યળ જઇ શકતા નથી, તેમણે પ્રાણાતિયાત આદિ ૧૮ પ્રકારનાં જે પાપા કર્યા હાય છે, તેના કલ સ્વરૂપે તેઓ નિરંતર દુઃખના જ અનુભવ કરતા

## समयार्थेषोधिनी डौका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकरणम्

384

अपि च---

प्रम्—तैहिं च ते लोलणेसंपगाढे गाढं सुतन्तं अगणि वयंति । ने तर्ष्य सायं लहेंती भिंदुरगे औरहियाभि तावा तैहवी तैविति।१७। छाया—तस्मिश्र ते लोलनसंग्रगाढे गाढं सुत्रमणि ववन्ति ।

न तत्र सातं लगन्तेऽभिदुर्गेंऽरहिताऽभितापान् तथापि तापयन्ति ।१७॥ अन्तयार्थः—(लोलणसंपगाहे) लोलगसंप्रगाहे-नारकजीवानां चलनेन ज्याप्ते (तहि) तत्र नरके (गाहं) गाहं अस्पर्थम् (सृततं) सुतप्तम् (मगणि वयंति) ही अनुभव करते हैं। उन्होंने जितने काल की स्थित वाला कर्म बांधा है, उतने काल तक वहीं रहकर दुःखों का अनुभव करते हैं। १६॥ और भी कहते हैं--

शब्दार्थ--'लोलणसंपगादे-लोलनसंप्रगादे' नारक जीवों के चलन से व्यास 'तिहैं-तत्र' उस नरक में 'गादं-गादम्' अश्यन्त 'सुतलं-सुत्रसम्' तपी हुई 'अगणि षयंति-अग्नि यजन्ति' वे नारक जीव अग्नि के पास जाते हैं 'अभिदुग्गे तत्थ-अभिदुगे तत्र' उस अतिदुगीम अग्नि में जलते हुए वे 'सातं न लहती-सातं न लभन्ते' सुख नहीं पाते हैं और 'अरहियाभितावा-अरहिताऽभितापान' यद्यपि वे महाताप से तप्त ही हैं 'तहवि-तथापि' तो भी 'तिविति-तापयन्ति' उन्हें तस तेल और अग्नि में तपाते हैं ॥१७॥

अन्वयार्थ--नारक जीवों के चलने से व्यास उस नरक में, कीत से पीड़ित होकर वे नारक अध्यन्त तस अग्नि के समीप जाते हैं।

રહે છે. તેમણે જેટલા કાળની સ્થિતિવાળું કર્મ માંચ્યું હોય છે, એટલા કાળ સુધી ત્યાં જ (તરકમાં જ) રહીને તેએ દુઃખાનું વેદન કરે છે. ૫૧૬ લ વળી સુત્રકાર તેમનાં દઃખાનું વર્ણન કરતા કહે છે-

शण्डार्थं—'छोडणसंपगाहे-होडनसंपगाहे' नारक छवाना शहनधी व्याप्त 'तिहिं-तत्र' ते नरक्षां 'गाहं-गाहम्' अत्यन्त 'मुतत्तं मुतत्तम्' तापथी तपेशी 'अगणि वर्यति-अग्नि व्यतिन्त्रि' ते नारक छव अग्निनी पासे आय छे 'अभिदुग्गे तत्य-अभिदुर्गे तत्र' ते अति हुक्सड अग्निमां अजतां ते 'सातं म डहती-सातं न लमत्ते' सुभ पामतां नथी अने 'अरहियाभितावा-अरहितामिनाप.न्' ले के ते महातापथी तपेशा है।य छे 'तहिन-तथापि' ते। पश्च 'तिविति-तापयन्ति' तेमने तप्त तेश्च अने अग्निमां तपाये छे।॥१७॥

સ્ત્રાર્થ—નારક જીવાના હલન ચલનથી સુક્ત તે નરકમાં, જ્યારે નારકાને અત્યન્ત શીતના અનુભવ થાય છે, ત્યારે તેઓ તેનાથી અચવા 188

अर्गिन ब्रजन्ति अग्नेः समीपं माप्तुदन्ति (अभिहुगो तत्थ) अभिदुगै तत्र दह्य-मानाः (क्षायं न लहती) सातं न लभन्ते—सुखं न प्राप्तुदन्ति (अरहियामिताबा) अरहितामितापान् यद्यपि ते महातापयुक्ता एन (तह वि) तयापि ते नरकपाला-स्तान् (तर्त्रिति) तापयन्ति—तप्तेवेलाग्निना दहन्तीति ॥१७।

टीका—'तिर्हि' तिसमारके 'लोलवसंगाहे' लोलतसंगाहे-लोलनेन इतस्ततः संचालनेन संगगाहे ज्याप्ते नरकगर्ने, शीवार्ता नारिकजीवाः शीवाऽपनयनाय 'गाहं सुनत्तं अगणि वर्षति' गाहं सुनप्तमिन व्रजन्ति-गाहं साविश्यं सुन्तं अविश्येन पज्यलितं अस्ति पच्छन्ति । ते पूर्वोक्ता नारकः जीवाः 'तस्य' तत्रापि अग्नेः स्थाने 'अभिदुग्गे' अभिदुगे—भितभयानके तस्मिन् दंदह्मानाः सन्तः 'सायं न लहती' सातं न लभन्ते सातं सातं सातं सातं सातं सावं न लहती' सातं न लभन्ते सातं सातं सातं सातं सावं महादाहो येषां ते अरहितामितायाः । अतिश्येन अग्निना तापिता अपि युनर्षि तत्रस्य-यरमाधार्मिकैः 'तहनी त्रिति' तथापि तापयन्ति नप्ताऽग्निना तत्रतेल।ग्निना गाहं यया स्यात्तया तान् तापयन्ति ।।१७।।

अत्यन्त दुस्सह उस अग्नि से जलते हुए वे साधा नहीं पाते, बरन् उस अग्नि में जलने लगते हैं। जलते हुए नारकों को परमाधार्मिक और अधिक जलाते हैं ॥१७॥

टीकार्थ—इधर उधर चलने से व्यास नरकस्पी उस गर्स खड़े में शीत से पीड़िन होकर नारक जीव शीत (ठंडी) को हटाने के लिये अरयन्त तस एवं जलती हुई अन्ति भी ओर जाते हैं। अन्ति के उस अस्पन्न भयानक स्थान में भी उन्हें क्षण भर के लिए भी सुख प्राप्त नहीं होता। वहां प्रतिक्षण होने वाले शोर संताप से युक्त होने पर

માટે અગ્તિની પાસે જય છે, પરન્તુ તે કારુણ અગ્તિની હું ક પ્રાપ્ત થવાને બકલે, તેમનાં અંગા કઝવા માંડે છે. અગ્તિ વડે કઝતા નારકાને પરમા-ધાર્મિકા અધિક દઝાડે છે. તારુણા

ટીકાર્થ — આમતેમ કરતાં નારકાથી વ્યાપ્ત તે તરક રૂપી ગત્તાંમાં (ખાડામાં) અત્યંત ઠંડી લાગતી હોય છે, તે ઠંડીને દ્વર કરવા માટે નારક જવા અત્યન્ત તમ અને પ્રજવિત અગ્નિ તરફ જાય છે. અગ્તિશુક્ત તે લયાનક સ્થાનમાં પણ તેમને એક ક્ષણભર પણ સુખ મળતું નથી, ત્યાં તેમને ઉચ્લા જન્ય દારુણ પીડાના અનુભવ કરવા પડે છે. ઠંડીથી અચવાને

३६७

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. घ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकपणम्

मृष्य-से भुचई नगैरवहेव सदे दुँहोवणीयाणि पयाणि तत्थ। उदिण्णकम्माण उदिण्णकम्मा पुणो पुणो ते सर्रहं दुँहेंति।१८।

छाया—अय श्रूपते नगरवधस्य अब्दो दुःखेनोपनीतानि पदानि तत्र ! उद्गीर्णकर्मण उदीर्णकर्माणः युनः युनस्ते सरभसं दुःखयन्ति । १८॥

अन्त्रयार्थः—(से) अथानःतरं (तत्य) तत्र-रत्नमभादौ नरके (नगरवहेव सहे) नगरवध इव शब्दः-भयानक आक्रन्दनशब्दः (सुचई) श्रूयते तेषां नार-

भी परमाधार्मिक उन्हें और अधिक तपाते हैं-तप्त अग्नि तथा तप्त तैल से बहुत अधिक तपाते हैं ॥१७॥

दाब्दार्थ--'से-अथ' इसके पश्चात् 'तत्य-तत्र' उस रस्नप्रभादि
नरक में 'नगरवहेव सहे-नगरवध इव दाब्दः' अयंकर आक्षादन दाब्द्
'सुच्धई-श्रूयते' सुना जाता है 'दुहोवणीयाणि पर्याणि-दुःखोपनीतानि
पदानि' दुःख से करुणामय पद सुनने में आते हैं 'उदिण्णकम्माणछदीर्णकर्मणः' जिन के नरकगति विषयक कर्म उदय में आये हैं, ऐसे
नारकी जीवों को उदिण्णकम्मा-उदीर्णकर्माणः' उदित कर्म वाले 'ते-ते'
वे परमाधार्मिक 'पुणो पुणो-पुनः पुनः' बारंबार 'सरहं-सरअसं' वेगसहितं 'दुहेंति-दुःखयन्ति' पीडित करते हैं ॥१८॥

अन्वयार्थ---रश्नप्रभा आदि नरकों में नगरवश्व के समान भयानक आकर्दन सुनाई देता है। वह आकन्दन दुःखों के कारण उत्पन्न होता

માટે અગ્નિની સમીપે આવેલા તે નારકાને પરમાધાર્મિક દેવતાઓ અગ્નિ તથા ગરમ તેલ વડે અધિક દહનના અનુભવ કરાવે છે-વધારે દઝાડે છે. ॥૧૭॥

शण्हार्थ — 'से-अय' भाना पछी 'तत्य-तत्र' ते रत्नप्रसाहि नर्डमां 'नग-रवहेव सहे-नगरवध इव सब्दः' नगरवधनी क्षेम अयंडर भाडन्हन शण्ह 'सुच्चई- श्रृयते' संअणाय छे. 'दुहोवणीयाणि पयाणि-दुःखोपनीतानि पदानि' हः भथी डऱ्छा-मय शण्ड सांसणवामां भावे छे. 'उदिण्णकम्माण-उदीर्णकर्मणः' क्षेमनुं नर्शकाति संअधि डमें अदयमां भावे छे. अवा नार्षि छ्वेने 'उदिण्णकम्मा- इदीर्णकर्माणः' अदिल कर्मा- इदीर्णकर्माणः' अदिल कर्मवाणा 'ते-ते' से परमाधामि है। 'पुणो पुणो-पुनः पुनः' वारंवार 'सरह'-सरमसं' वेशपूर्वं हिंदि-दुःखयन्ति' पीडित डरे छे. ॥१८॥

સૂત્રાર્થ — નગરના વધસ્થાનામાં જીવાતું જેવું આકંદ સંભળાય છે, એવું જ નારકાતું ભયાનક આકંદ રત્નપ્રભા આદિ નરકામાં સંભળાય છે. काणाम् (दुहोनणीपाणि पयाणि)दुःखोपनीवानि-दुःखोचःरिवानि 'हा मावः ! हा वाते'त्यादिपदानि च श्रूयन्ते (उदिण्णकम्याण) उदीर्णकर्मणः नारकजोदान् (उदिण्णकम्मा) उदीर्णकर्माणः (ते) ते-परमाधार्मिकाः (पुणी पुणी) पुनः पुनः (सरहं) सरमसं-सवेगं (दुर्देति) दुःखयन्ति-पीडयन्ति-नारकानिति ।१८ः।

टीका—'सं' अथ-अनन्तरम् तेषां नारकनीवानां परमाधार्मिकः रहेः कद्ध्यमानानःम् 'नगरवहेव' नगरवध इव अतिमयानको हा, हा, रक्ष, रक्ष, त्रायस्व प्रायस्व, एवं महासव्हः श्रूयते । यथा नगरवधे संपाप्ते सित नागरिकाः, बालयुवबृद्धलीपुरुषाः अतिकरुणमाकन्दनस्वद्धपुरुचैरतिभयानकं कुर्वन्ति तथेव नरके नारिकानेवाः नरकपालैः पीडिताः सन्तः महाभयानकश्च्यदं दुविति । वाहसः-अतिभयानकः शब्दः नरकीपानते श्रूयते । 'त्राथ' तत्र नरके 'दुहोव-णीयाणि' दुःखोपनीतानि, दुःखेर पीडिया उपनीतानि समुत्यन्नानि 'पयाणि' पदानि-यानि पदानि 'हा मातः ! हा तात ! क यामः किं कुर्यः परमाधार्मिकैः है, जैसे हाय मां, हा तात इत्यादि । जिनके कर्म हसी प्रकार उदय में आये हैं ऐसे वे परमाधार्मिक यार यार वेग के साथ उदीर्णकर्मवाले नाहकियों को पीडा पहुँचाते हैं ॥१८॥

टीकार्थ — क्र परमाधा मिकों द्वारा पीड़ित करने पर नारक जीव भयानक दाव्द करते हैं। जैसे नगर के विनादा के समय चिल्लाहट मचती है, बाल, युवा, वृद्ध, स्त्री, पुरुष, सभी नागरिक (नगरिनवासी) अध्यात करूणापूर्ण आकृदन करते हैं, उसी प्रकार नरकपालों द्वारा पीडित नारक सदैव अध्यात दिल दहला देने वाली चिल्लाहट मचाये रहते हैं। नरक में ऐसे भयानक दाव्द सदैव सुनाई देते हैं। वे दाब्द दुःख से उत्पन्न होते हैं, जैसे-हाय मां, हा तात! कहां जाऊँ क्या कहूँ। न(क

ટીકાર્ય — જેવી રીતે નગરના વિનાશ થાય ત્યારે ખાળકા, યુવાના, વૃદ્ધો, સિએં અને પુરુષાના આકંદ સંભળાય છે, એજ પ્રમાણે પરમાધાર્મિકા દ્વારા જ્યારે નારકા પર અત્યાચારા ગુજરગમાં આવે છે, ત્યારે નારકા પણ કરુણાજનક માર્કેદ કરવા મંડી જાય છે. નરકામાં આ પ્રકારના હૃદયને હચમ્મચાવી નાખનારા શખ્દો સંભળાય છે.—'હૃત્ય મા! હાય ખાપા! ખચાવા, ભચાવા! કાઇ અમને આ નરકપાલાના ત્રાસમાંથી બચાવા! કર્યા નાસી

દુઃખા અસદ્ધા ખનવાને કારણે તેઓ 'હાય મા, હાય ખાપા દં' ઇત્યતિ કરુણાજનક શખ્દા ખાલે છે. જેમનાં કર્મ આ પ્રકારે ઉદયમાં આવ્યાં છે એવાં નારકાને તે ઉદ્દીર્ભુકમવાળા પરમાધાર્મિક અસુરકુમાર દેવા વારંવાર ઉત્પાહપૂર્વક પીડા પહેલાં છે. ા૧૮ા

## समय। येंबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ५ उ. १ नारकी यवेदनानि रूपणम्

पीडयमानानां न कोष्यस्माकं रक्षकः, त्रायस्व' इत्यादिपदानि श्रूयन्ते। 'उदिण्यक्रमाण' उदीर्णकर्मणः-उदीर्ण भाष्तममुद्रयं विषमविपाकं कर्म येषां ते उदीर्णकर्मणः तान् उदीर्णकर्मणो नारिकजीनान्। 'उदिण्यक्रमण' उदीर्णकर्मणो परमाधार्मिकाः मिथ्यात्यहास्यरस्यादीनागुद्रये वर्त्तमानाः 'पुणो पुणो ते' पुनः पुनः अनेकवारम् ते परमाधार्मिकाः। 'साइसं' सरमसम्, सवेगं यथा स्यात्त्या 'दुहैति' दुःखयन्ति, परिपीडयन्ति । अत्यन्तमसङ्गीयं नानानकारैरुपायैनौरिकजीवानौ दुःखमसातवेदनीयमुन्यादयातीति भावः॥१८॥

प्रम-परिणिहि ण पीत विकासित ते भे पर्वक्खामि जहातहेण। देंडेहिं तत्था सैरयंति वांळा सैवेहिं दंडेहिं वेपराक्र एहिं॥१९॥ छापा - माणः पापः नियोजनन्ति उदयुष्मभ्यं मश्कामि याथावथ्येन। दण्डेस्तत्र समारयन्ति वालाः मर्वेदेश्डेः पुराकृतैः।१९॥

पाल हमें भीडा पहुंचा रहे हैं। कोई हमारा रक्षक नहीं है। अरे बचाओ। इत्यादि। उदीर्णकर्ष (जिनके कर्म उदय को प्राप्त हैं) ऐसे नारक जीवों को उदीर्णकर्म अर्थात् किथ्यास्त्र, हास्य, रति आदि कर्मी के उदय में बर्समान परमाधार्मिक बार बार बड़े उत्साह के साथ पीडाएँ पहुंचाते हैं।

सारपर्य यह है कि परमाधार्मिक नारक जीवों को नाना उपायों से अतीव असहनीय दुःख उत्पन्न करते रहते हैं ॥१८॥

दान्दार्थ--'पात्र-पापाः' पापी नरकपाल 'पाणेहिं विभोजयंति -प्राणीः वियोजयन्ति' नारकी जीवों के अङ्गों को काटकर अलग अलग कर देते हैं 'तं-तत्' इसका कारण 'मे-युष्मभ्यं' आप को 'जहातहेणं-याधातध्येन' यधार्थरूप से 'पत्रकखामि-प्रवक्ष्यामि' में कहुँगा 'बाटा-

જવાથી અમે આ ત્રાસમાંથી અગી શકશું' ઈત્યાદિ જેમનાં કર્મ ઉદયમાં આવ્યાં છે એવાં નારકાને ઉદ્ગાલું કર્મ એટલે કે મિલ્યાત્વ, હાસ્ય, રતિ આદિ કર્મોના ઉદયવાળા પરમાધાર્મિક દેવતાઓ વારંવાર ખૂબ જ ઉત્સાહમાં આવી જઈને દારુ પીડા પમાડે છે. આ કથનના લાવાર્થ એ છે કે પરમાધાર્મિક અસુરા નારક જીવાને વિવિધ પ્રકારે અસદા યાતનાઓના અનુભવ કરાવ્યા કરે છે. ॥૧૮ા

शण्दार्थं—'पाव-पापाः' पापी नरश्यास 'पाणेहि विक्रोजयंति-प्राणैः वियोजयन्ति' नारश्ची छवे।ना अंगोने श्रापीने अलग अलग श्रदी है छे 'तं -सत्' आनु' शर्श 'मे-युष्मश्रयम्' आपने 'जहातहेणं-याधातध्येन' यथार्थं ३पथी 'पवनसामि-प्रवस्थामि' हुं हहीश 'बाला-बालाः' अञ्चानी नरश्यास अन्वयार्थः—(पात्र) पापाः-नरकपालाः नारकान् (पाणेहि विश्रोजयंति)
माणेवियोजयन्ति-अरीरावयवान् खंडयन्ति (तं) तत् (भे) युष्मभ्यम् (जहातहेणं)
याधातथ्येन (पवक्खामि) पवध्यामि-कथयिष्यामि (वाला) वाला अञ्चानिनो नरकः
पालाः (दंडेहिं) ६ण्डैः—दण्डदानेन (सन्वेहिं) मवैं: (पुराकडेहिं) पुराकृतैः-पूर्वजन्मनि संपादितैः (दंडेहिं) दण्डैः—दुःलविशेषैः (पर्यंति) स्मारयन्ति तदानीं
दीयमानदण्डेन पूर्वजनमकृतपापं स्मारयन्तिति ॥१९॥

टीका — णिनित वाक्यालंकारे । 'पाव' पापाः - असाधुकर्माणः परमाधार्मिकाः नारकात् 'पाणेहिं' पाणेः सेन्द्रियैः सग्नरीरेश्च 'विभोजयंति' वियोजयन्ति', धरीराऽवयवानां हस्तपादादीनां कर्जनादिभिः वियोगं क्वर्यन्ति । अवयविनोऽव-यवान् पृथक् पृथक् क्वर्यन्ति । कथं ते नरकपाछाः शरणरहितानां नारकिजीवानां -

बालाः' अज्ञानी नरकपाल 'दंडेहि-दण्डेः' नारकी जीवों को दंड देकर 'सन्वेहिं-सर्वेः' सभी 'पुराक डेहिं-पुराकृतैः' पूर्वजन्म में उपार्जित किये हुए दंडेहिं-दण्डेः' दुःखिविद्योषों से 'सरयंति-स्मारयन्ति' स्मरण कराते हैं।१९।

अन्वयार्थ-पापी नरकपाल नारकों को पाणों से वियुक्त करते हैं अर्थात् उनके शरीर के अवयवों को खण्डित करते हैं। यह तथ्य मैं आप को यथातथ्य कहूँगा । अज्ञान नरकपाल दंड देकर पूर्वजन्म में दूसरों के प्रति किये गये दण्डों-पापों का स्मरण कराते हैं ॥१९॥

टीकार्थ—'णं' काब्द वाक्यालंकार के लिए है। पानी परमाधार्मिक उन नारक जीवों को पाणों से पृथ्क करते हैं अर्थात् हाथ पैर आदि दारीर के अवयवों को काटकर अलग कर देते हैं। वे नरकपाल उन दारणहीन नारकी जीवों के प्रति ऐसा क्यों करते हैं? इसका उत्सर

'दंडेहिं–दण्डैः' नारधी જીવાને કંડ દર્શને 'सन्देहिं–सर्वैः' अधा 'पुराकडेहिं– पुराकृतैः' भूव'જન્મમાં ઉપાજીત કરેલ 'दंडेहिं–दण्डैः' દુઃખ વિશેષાથી 'स्रयंति–स्मारयन्ति' સ્મરણ કરાવે છે. ॥૧૯॥

સૂત્રાર્થ — પાપી નરકપાલા નારકાને પ્રાણાથી વિશુદ્ધ કરે છે, એટલે કે તેમના શરીરના અવયવાનું ખંડન કરે છે. આ બધું તેઓ કેવી રીતે કરે છે, તે હું તમારી સમક્ષ રજૂ કરીશ. અજ્ઞાન નરકપાલા નારકોને મારતાં મારતાં તેમણે પૂર્વજન્મમાં રોવેલાં પાપકર્મીનું તેમને સ્મરણ કરાવે છે. શવલા

ટીકાર્થ સ્ત્રમાં 'જ' પદ વાકયાલ'કાર રૂપે વપરાયું છે. પાપી પરમા-ધાર્મિ'કા નારકાના હાથ, પગ આદિ અંગાને કુહાડી આદિ વડે કાપીને શરીરથી અલગ કરે છે. તેઓ તે શરહ્યુહીન નારકા પ્રત્યે એવું કૂર વર્ષન કેમ

१७६

पर्व कुर्वन्ति ? तमाह-तं भे' इत्यादि । त'तत् ताद्यं दुःखकारणम् । 'भे' युष्पभ्यमहम् । 'जहातहेणं' याथातध्येन-यथार्थरूपेण, न तु अर्थवादादिरूपेण 'पत्रवसामि' मत्रक्ष्यामि-निन्नोदितमनुस्मृत्य कथिष्यामि । तदेवाह-'ते वालाः' ते परमाधार्मिकाः वालाः निर्धिवकाः 'दंडेहिं' दण्डैः-निश्चितासिकुन्तादिमिः समुत्पादितदुःखिवशेषेः नारकाणां दुःखोत्यादनपूर्वकिमित्यर्थः तेषां 'पुराकपहिं' पुराकृतेः पूर्वभवोपार्जितैः पग्दुःखोत्यादनस्पैः 'सव्वेहिं' सर्भः-समस्तैः 'दंडेहिं' दण्डैः दुःखविशेषेः पूर्वभवमादितपरदुःखोत्यादनस्पैः 'सव्वेहिं' सर्भः-समस्तैः 'दंडेहिं' दण्डैः दुःखविशेषेः पूर्वभवमादितपरदुःखोत्यादनस्पाणि सर्वाणि कर्माणीत्यर्थः 'सर्यति' स्मारयन्ति, तथाहि -'भो नारक। पूर्व मर्गणनां मासेन मासलं, -एक्तमद्यादिस्मपानेन पीवरः, परदारदर्शनस्पर्शनालिक्षनादिभिराहादपूर्णश्च जातः, अधुना स स्वं स्वहस्तारोपित वर्ञवितपुष्पितकलिनहसस्य फज्युपमुञ्जानः किमिति विपो-दिम, कथमुत्रखुत्योत्पञ्चत्य सक्रमां रोदिपि' इत्यं तत्तद्वपेण स्मारियस्वा स्मारियत्वा

देते हैं—इस दुःख का कारण में आप को यथार्थरूप से कहूँ गा-अर्थवाद रूप से नहीं। वे विवेकविहीन परमाधार्मिक तीक्ष्म तलवार, वर्जी दंड़ एवं भाला आदि शस्त्रों से दंड देकर उन नारक जीवों को पूर्वकृत समस्त पापों का स्मरण कराते हैं। तथा अरे नारकों ! पूर्वक्रम में तुम प्राणियों का मासभक्षण करके पुष्ट धने थे, रसों—रक्त अथवा मद्यादि रसों का पान करके स्थूज हुए थे, परस्त्री को देखकर और स्पर्श करके अस्पन्त आहादित हुए थे, अय अपने किये का फल भोगो। अपने हाथों पाप का जो बुक्ष तुमने रोपा और पह्नवित्त किया है, उसके फलों को चखते समय अय क्यों विपाद करते हो ! उछल उछल कर करणाजनक रदन क्यों करते हो ? इस प्रकार कहकर वे नारकों को उनके पूर्वकृत सब पापों का स्मरण कराते हैं। वे दंड-दुःस्व

ખતાવતા હશે, તેનું કારલું હું તમાને યથાર્થ રૂપે કહીશ-અર્થવાદ રૂપે નહીં તે વિવેકવિહીન પરમાધામિકા તીક્ષ્ણું તલકાર, અર્છા, ભાલા, દંડા આદિ શસ્ત્રો વડે મારતાં મારતાં તે નારકાને તેમનાં પૂર્વજન્મમાં કરેલાં પાપાનું દમરલું કરાવે છે. જેમકે-'હે નારકા! પૂર્વજન્મમાં પ્રાણીઓના માંસનું ભક્ષણ કરીને તમે પુષ્ડ અન્યા હતા, લોહી મદ્ય આદિ રસોનું પાન કરીને જહા (સ્થ્લ) થયા હતા, પરસ્ત્રીને એઈને તથા તેમની સાથે કામલે. ગે. ભાગવીને તમારા હુદયમાં આનંદ માન્યા હતા. હવે તમે પૂર્વકૃત તે પાપકમાનું કળ ભાગવી. તમે તમારે હાથે જ પાપનું જે વૃક્ષ વાલ્યું હતું અને ઉછ્યું હતું, તેના ફળને સાખવાના હવે સમય પાકી ગયા છે, તા વિષાદ શા માટે હતું, તેના ફળને સાખવાના હવે સમય પાકી ગયા છે, તા વિષાદ શા માટે અનુભવા છા? ઉછ્યોને કરણાજનક આ કંદ શા માટે કરા છા? આ આ મારકાનાં વચના હતા તેઓ નારકાને તેમના પૂર્વજન્મમાં કરેલાં પાપાનું આ

इ.खिनिशेषान् उत्पादयन्ते। नरकपालास्तान् नारकजीनान् पीडयन्ति, यतः कृत-कर्मणां। कदाचिदपि कलोपभोगमन्तरा न ततो तिमुक्ता मवन्तीति मानः॥१९॥ मुलप्-ते हम्मेमाणा णरगे पैडंति पुन्ने दुर्ह्वनस्स महाभिताने। ते तर्थ चिट्टांति दुरूर्वभक्त्वी तुट्टांति केम्मोनगया किमीहिं।२०।

छाया—ते इन्यमाना नरके पतन्ति पूर्ण द्रूपस्य महाभितापे। ते तत्र तिष्ठंति द्रूपभक्षियः तुरुचन्ते कर्मीयगनाः कृमिभिः॥२०॥

देकर उसी प्रकार के उनके बारा अन्य प्राणियों को दिये गये दंड की याद दिलाते हैं। क्योंकि अपने किये कर्मी का फल भोगे विना उनसे छुटकारा नहीं पाते हैं।।१९॥

शब्दार्थ--'हम्ममाणा ते-हम्यमानास्ते' परमाधार्मिकों के द्वारा मारे जाते वे नारिक तीव 'महाभितावे-महाभितापे' महान कष्ट देने बाले 'दुह्वसम पुण्णे-दृष्ट्पेग पूणें' विष्टा और भूत्र से पूर्ण 'नरए-नरके' दूसरे नरक में 'पडंति-पतन्ति' गिरते हैं 'ते तत्थ-ते तत्र' वे वहां 'दुह्वभक्ती-दृष्ट्पभक्षिणः' विष्टा, भूत्र आदि का भक्षण करते हुए 'चिद्दंति-तिष्ठन्ति' चिरकाल तक निवास करते हैं 'कम्मोवण्या-कर्मोंपगताः' स्वकृत कर्म के बशीभूत होका 'किमीहिं-कृमिभिः' कीड़ों के द्वारा 'तुद्दंति-श्रुड्यन्ते' पीड़ित होते हैं ॥२०॥

સ્મરણ કરાવે છે. તેએ। તેમને જે પ્રકારના દંડ દે છે, એજ પ્રકારના દંડ તેમણે (નારકાએ) પૂર્વજન્મમાં અન્ય જીવાને હીધા હતા, એ વાતનું તેઓ તેમને સ્મરણ કરાવે છે, કેમકે નાસ્ક જીવા તેમણે પૂર્વભવમાં કરેલાં કર્મોનું ફળ ભાગવ્યા વિના નરકનાં હુઃખામાંથી છુટકારા પામી શકતા નથી. ॥૧૯॥

शण्डार्थ — 'हम्ममाणा ते-हत्यमानाश्ते' परभाधानि होता द्वारा भारवामां आवतां ते नारही छवे। 'महाभिताने – महासिताने' भड़ान् हुण्डे हेतावाणा 'बुह्रवस्य पुण्डे – दूह्रवेण पूर्ण ' विष्टा अने भूत्रथी पूर्ण 'नरव-नरके' शील नरकमां 'वर्डेति–पतन्ति' पडे छे 'ते तत्थ-ते तत्र' ते त्यां 'बुह्रवभक्ती-दूह्रव-भक्तिणः' विष्टा, भूत्र विगेरेनुं कक्षण्ड हरतां 'चिट्ठंति–तिष्ठन्तिः' कांभा काण सुधी निवास हरे छे. 'क्रमोक्षण्या-क्रमोंबगता' स्वष्टुत क्रभीना वशीभूत धर्धने 'किमिहिं-कृमिभः' हीडांशा द्वारा 'वुट्टंति-त्रुटयन्ते' भीडित थाय छे. ॥राजा

₹0**ફ** 

# समयार्घशोधनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानि रूपणम्

अन्तरार्थः—(इम्ममाणा ते) परमाधार्मिकैः इन्यमानास्ते नारकाः (म्हाभि-तावे) महाभितापे-महाद्रुःखरूषे (दुरूतस्य पुन्ने) दूरूपस्य पूर्णे-विष्ठादिभिः पूरिते (नरण) नरके-नरकान्तरे नरकैंकदेशे वा (पर्डति) पतन्ति (ते तत्य) ते तत्र (दुरूत-मन वी) दुरूपमिकाः-अञ्चयादिमक्षकाः सन्तः (विष्ठंति) विष्ठन्ति (सम्मोदग्या) कर्मोपगताः-स्वकृतकर्षवशाः (किमीहि) कृमिभिः-नरकपान्नापादितैः (तुष्टंति) नुट्यन्ते-खायन्ते इति ॥२०॥

टोका—नरकपालैः 'इम्ममाणा ते' इन्यमाताः ते नारकजीवाः 'महाभि-लावे' महाभितापे-महान्तोऽभिवापाः संतापाः विद्यन्ते यस्मिन् तस्मिन् महाभि-तापे। पुनः कथंभूते। 'दुष्ट्यस्स पुन्ते' दृष्ट्पेण पूर्णे, 'दुष्ट्यस्स' इत्यत्र तृतीयार्थे पष्टी आर्पत्वात् ततो दृष्ट्येण निष्टादिना पूर्णे पूरिते 'नर्गे' नरके पूर्वनरकापेक्षया नरकान्तरे 'पडंति' पतन्ति 'ते तत्य' ते नारका जीशाः तत्र विष्ठापूत्रपरिपूरितनस्के 'दुष्ट्यमक्खी' दृष्ट्यमक्षिणः, विष्ठादि मक्षयन्तः

अन्वयार्थ--परमाधार्मिकों द्वारा आहत होते हुए नारक घोर दुःख-मय और विद्या आदि अद्युचि से परिपूर्ण नरक में (नरकान्तर में या नरक के एक भाग से दूसरे भाग में) जा पड़ते हैं। वहां अद्युचि का भक्षण करते रहते हैं और कृत कमीं के अधीन होकर कीडों के द्वारा खाये जाते हैं-पीडित किये जाते हैं ॥२०॥

टीकार्थ--जब नरकपाल परमाधार्भिक देव नारक जीवों को पीडा पहुंचाते हैं तब वे एक नरक से दूसरे नरक में जा पडते हैं। किन्तु वहां भी सुख शान्ति कहां ? वह नरक भी उन्हें अस्पन्त घोर सन्तापदाधी होता है और मलमूत्र आदि से भरपूर होता है। वहां चिरकाल तक

સૂતાર્થ — પરમાધાર્મિકા દ્વારા નારકાને જ્યારે ખૂબ જ માર મારવામાં આવે છે, ત્યારે નારકા ઘાર દુઃખમય અને વિષ્ઠા આદિ ગંદા પદાર્થોથી પરિપૂર્ણ નરકમાં (નરકાન્તરમાં અથવા નરકના એક લાગમાંથી બીજા લાગમાં) જઈ પડે છે. ત્યાં તેઓ અશુચિતું (વિષ્ઠા આદિતું) લક્ષણ કર્યા કરે છે, અને કીડાએ દ્વારા તેમનાં શારીરને ખૂબ જ પીડા પહેંચાડવામાં આવે છે. આ બધું તેમના પૂર્વકૃત પાયકમીના ક્લસ્વરૂપે તેમને લાગવલું પડે છે. ારગ

 मुत्रादि पिनन्तश्च नारकास्प्रतेत्र चिएकालार्यन्तम् 'चिद्वंति' तिष्ठन्ति । तथा—'कम्नोनमया'कर्नोतमताः स्वकीयक्षेत्रमाः 'किवीहि'कृषिभिः-परमाः धार्तिकाऽऽराद्विः परस्परोस्पादितैर्गा कीटविशेषैः 'तुर्द्वति' त्रुटचन्ते कृमिद्वारा न्यथ्यन्ते । तथा च-अगम्यचनम्—

'छट्टीसत्तमामुणं पुढवीसु नेरइया पह महंताई लोहिकुंधुरूवाई विउच्चित्ता अन्नननस्य कार्य समतुरंगेमाणा २ अणुवायमाणा २ विद्वंति ।'

छाया - पष्ठ अपुम्योः पृथिव्योर्ने स्विकाः अतिमहान्ति रक्तकुन्थु रूपाणि ।

विक्कवर्य अन्योऽन्यस्य कायं समतुरङ्गायमाणाः २

(अःश्लिष्यमाणाः) अनुहत्त्यमानाः २ तिष्ठन्ति' ॥इति॥२०॥

म्रुम्-सेया कैसिणं पुण घम्मद्वाणं भाढोवणीयं अतिदुक्खधम्मं। अंदूर्स पैक्खिप विह्नु देहं वेहेणे सीसं सेऽभितावयंति।२१।

छाया—सदा कृत्स्नं पुतर्घमेस्थानं गाढोपनीतं अतिदुक्खधर्मम् । अन्दुत् पक्षिण्य विदृत्य देहं वेधेन शीर्षं तस्याऽभितावयन्ति ॥२१॥

वे विष्ठा का भक्षण और मुझ का पान करते रहते हैं। परमाधार्भिकों द्वारा या परस्पर में उत्पादित कीडे वहां उन्हें काटते हैं और इससे उन्हें घोर व्यथा होती है। आगम में कहा है छठी और सातवों नरक-भूमि में नारकजीय बहुत घडे घडे 'रक्तकु-थु' के खों की विकिया करते हैं। वे एक दूमरे के दारीर का उपहनन करते हैं ॥२०॥

द्यार्थ--'सया-सदा' सर्वकाल 'कसिणं पुण घम्प्रहाणं-कृत्स्नं पुनर्घर्मस्थानस्' नारकी जीवों के रहने का संपूर्ण स्थान उष्ण होता है 'गाढोबणीयं-गाडोपनीतं' और वह स्थान निधत्त निकाचित कमें द्वारा नारकी जीवों को प्राप्त हुआ है 'अतिदुक्लबम्म-अदिदुःखबर्मप्'

છે, ત્યાં નારકા ચિરકાળ સુધી વિષ્કાનું ભક્ષણ અને મૂત્રનું પાન કર્યા કરે છે. ધરમાધાર્મિકા દ્વારા અથવા પરસ્પરના દ્વારા ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા કીંડાઓ ત્યાં તેમને કરડયા કરે છે. આગમમાં પણ એવું કહ્યું છે કે હઠી અને સાતમી નરકભૂમિમાં નારક છવા ઘણા જ માટા માટા 'રકતકુ-યુ'નાં કૃપાની વિક્રિયા કરે છે. તેઓ એક બીજાનાં શરીરનું ઉપહનન (ભક્ષણ) કરતા રહે છે. શરળા

શાહાર્થ — 'स्वया – सदा' सर्व કાલ 'किसिणं पुण बम्महु, णं- हत्स्तं पुनर्धर्मस्यानम्' નારકી જીવાને રહેવાનું સંપૂર્ણ સ્થાન ઉપ્લુ હિલ્ય છે. 'गाढोवणीयं–गाढोपनीतं અને તે સ્થાન નિયત્ત નિયસ્થિત કર્મદ્વારા નારકી જીવાને પ્રાપ્ત થયેલ છે.

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

अन्वयार्थः —(सया) सदा-सर्वकालं (किसणं पुण घम्णद्वाणं) कृत्स्नं संपूर्ण-मिष धमेषधानं स्थानं स्थितिनीरकाणां भवति (गाढोवणीयं) गाढोपनीतं निध-चनिकाचितकमेद्वारा पाप्तं (अतिदुक्खधम्मं) अतिदुःखधमेमितिदुःखदस्वभावं वर्चते पुनस्व तान् (अंदुसु) अन्द्यु-कुम्मी विद्योपेषु (पविस्वष्य) मिलप्य तेषां (देदं विहत्तु) देदं विहत्य-विदार्थ (से) तम्य (मीसं) शीर्षे मस्तकं (वेदेण) वेवेन रन्त्रोत्यादनेन (अभितावयंति) अभितापयन्ति कीलयन्ति इति ॥२१॥

टोका—'सया' सदा 'कसिणं' कृत्रनं सबस्तमेव 'चम्मद्रुणं' घर्मस्थानम्, अतितापप्रधानं स्थितिर्भवति नारकजीवानाम्, 'गाडोवणीयं' गाडोपनीतं निधच-निकाचितावस्यः कर्ममिनौरकजीवानां पामं भवति। धुनः कीद्यं तस्थानम् ? तत्राह-

अति दुःख देना ही जिनका धर्म-स्वभाव है 'अंदूख-अन्तृषु' कुंभी में 'पिक्खप्य-पश्चिष्य' डालकर 'देहं विहल्य-देहं विहल्य' उनके द्वारीर का भेदन करके 'से-तस्य' उसका 'सीसं-शीर्ध' मस्तक में 'वेहेण-वेधेन' छिद्र करके 'अभिनावयंति-अभिनापयन्ति' पीडा पहुँचाते हैं ॥२१॥

अन्वयार्थ—नारकजीवों का रहने का सम्पूर्ण स्थान सदैव उद्याला प्रधान होता है और वह स्थान निषक्त एवं निकाचित् कमों के द्वारा उन्हें प्राप्त होता है। वह स्वभाव से ही अत्यन्त दुःखपद है। परका-धार्मिक देव नारकों को कुंभी में डालकर तथा मस्तक में छेद करके पीडा पहुँचाते हैं। २१॥

टीकार्थ--नारकजीवों के रहने का स्थान सदा एवं सम्पूर्ण उष्णता बाला होता है। उन्हें निधक्त एवं निकाचिक्त अवस्था को प्राप्त कर्मों

'अतिदुक्सधम्मं - अतिदुः स्वधमम् अति वधारे दुः भ हेतुं क के मने। धर्म - स्वभाव छे 'अंदूमु - अन्दूषु' कुं लीविशेषमां 'पिकस्तप - प्रक्षिप्य' नां भीने 'देहं विह्नु - देहं विह्त्य' तेमना शरीरने लेहीने 'से - तस्य' तेमनुं 'सीसं - शोर्ष' माथामां 'वेहेण वेधेन' आधुं क्षरीने 'अभिषावयंति- अभिताययन्तिः 'भीता पढ़ों थाडे छे. ॥ २९॥

સ્ત્રાર્થ—નારકાને જ્યાં રહેવાનું હાય છે તે સંપૂર્યું સ્થાન સદા ઉષ્ણતાવાળું હાય છે, તેમને નિધત્ત અને નિકાચિત કર્મો હારા તે સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે સ્થાન સ્વાલ વિક રીતે જ અત્યન્ત દુઃખપ્રદ છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા નારકાના શરીરને કંદ્ર નામની કુંલીમાં નાખી દઇને તથા તેમના મસ્તકને વીધી પરમાધાર્મિક અસુરા તેમને ખૂબ જ યાતનાઓ આપે છે. તારકા

ટીકાર્ય — તારકાને રહેવાનું સંપૂર્ણ સ્થાન સદા ઉપ્ણ દાય છે, નિધત્ત અને નિકાચિત અવસ્થાના સદ્ભાવવાળાં કર્મીને કારશે તેમને આ સ્થાન 'अविदुक्लघम्मं' अविदुःलघर्मम्, अवीवदुःलमसानाऽऽवेदनीयं धर्मः स्वमावो यस्य तत्त्रयाभूतं वर्तते। तादशस्याने स्थितं नारकजीवं 'अंदृक्ष' अन्दृषु-कुम्भीवि-शेषेषु 'पिक्लप्' प्रक्षिप्य देहं विहृतु' देहं विहृत्य तिदार्यं सीसं शीर्षे—मस्तकम् । 'से' तस्य नारकजीवस्य 'बेहेण्' वेधेन छिद्रोत्पाद्नेन । 'अभितावयं ति' अभि तापयम्ति, सर्वतः संवापयन्ति । नारकजीवानां स्थानं सर्वदैनाऽन्युष्णं भवति, तरस्थानं तीवदीवतस्तीवतमपरिणामकृतचिकणकर्मणा श्रीवेन पाप्तं भवति । तरस्थानमतीय दुःखद्वि, यत्र स्थाने नार्किजीवानां सर्वाण्यंगानि प्रभिद्य, तत्र कीछकं निक्षिष्य संतापयन्ति परमाधार्मिका नारकजीवान् इति भावः ॥२१॥

के कारण उस स्थान की प्राप्ति होती है। वह स्थान पुनः किस प्रकार का है, सो कहते हैं, वह अत्यन्त दुःखनय स्वभाव वाला है अर्थात् स्वभावतः उस स्थान को प्राप्त करने से असद्य दुःख उत्पन्न होता है। ऐसे स्थान में नारकों को रहना पडता है। परमाधार्मिक असुर नार-कियों के दारीर को बेडियों में डालकर तथा मस्तक में छिद्र करके घोर संताप पहुंचाते हैं।

आदाय यह हैं-तारकजीकों का स्थान सदैव अत्यन्त उच्च रहता है। तीव, तीवतर और तीवतम परिणामों के द्वारा उपार्जित किये हुए विकने कर्मों से उस स्थान की प्राप्ति होती है। वही अत्यन्त दुःखदायी है। उस स्थान में नारकियों के सब अंगों को भेदन करके तथा कील ठोंककर परमाधार्मिक देव नारक जीवों को घोर सन्ताप देते हैं॥२१॥

પ્રાપ્ત થયું હાય છે. તે સ્થાનનું વિશેષ વર્ણન કરતા સ્વાકાર કહે છે કે— તે અત્યંત દુ:ખપ્રદ સ્વભાવવાળું છે, એટલે કે મા સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવોને સ્વાભાવિક રીતે જ મ્યસદા દુ:ખોના મનુલવ કરવા પડે છે. ત્યાં પરમાધાર્મિક દેવતાઓ નારકા પર ખૂબ જ અત્યાચાર ગુજરે છે. તેઓ તેમના શરીરને કુંભીમાં નાખીને તથા તેમના મસ્તકમાં છિદ્ર પાડીને તેમને દારુષ્ણ દુ:ખના મનુલવ કરાવે છે.

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે નારકાનાં નિવાસસ્થાન સદા અત્યન્ત ઉષ્ણ રહે છે. તીલ, તીલતર અને તીલતમ પરિણામાં દ્વારા ઉપાર્જિત કરા-ચેલાં ચીકણાં કર્મોને લીધે આ સ્થાનમાં તેમની ઉત્પત્તિ થતી હૈાય છે. આ સ્થાન અતિશય દુઃખદાયી છે. તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ત થયેલા નારકાને કું સીમાં નાખીને તેમના મસ્તક આદિ અંગામાં ખીલા ઠોકીને પરમાધાર્મિક અમુરા તેમને થાર સંતાયના અનુભવ કરાવે છે. તર્મા

€00€

#### समयार्थयोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकपणम्

# म्लम्-छिंदंति वैालस्स खुरेण नैकं, उंद्वे वि छिँदंति दुवेवि कण्णे। जिल्मं विणिकंस्स विदृश्यिमित्तं

तिवैखाहिं सूठीहिऽभितावयंति ॥२२॥

छाया—छिन्द्गि वासस्य क्षुरेण नासिकानोच्छौ अपि छिन्द्ग्ति हाविष कणौ।
जिह्नां विनिष्कास्य विवस्तिमाश्रां तीक्ष्णाभिः श्रृष्ठानिरमितापयन्ति ॥२२॥
अन्वयार्थः—(वासस्य) वासस्य निर्विषेकिनो नारकस्य (नवकं) नासिकां
(उहे वि) ओष्ठौ अपि (खुरेण) क्षुरेण । छिद्देति) छिन्द्ग्ति—कर्त्तयन्ति तथा (दुवे वि
कण्णे) हाविष कणों (छिद्देति) छिन्द्ग्ति (विहस्थिमिस्रं) विदस्तिमितां वितस्तिमात्रां (जिन्न्मं) जिह्नां (विणिकास्स) विनिष्कास्य (तिक्सार्धि मुस्राहि) तीक्ष्णामिः
क्रुस्ताभिः (अभितावयंति) अभिताययन्ति वेषयंति इति ॥२२॥

शब्दार्थ--'णाहरस-पाहरप' विवेकरहित नारिकजीय की 'नवकं-नासिकां' नानिका को 'उद्देवि-भौक्टो अपि' और ओष्ठ को भी 'खुरेण-क्षुरेण' अस्तुरे से 'छंदंति-छिन्दन्ति' काटते हैं तथा 'दुवे वि कणो-बाविष कणी' दोनों कान भी 'छिदंति-छिन्दन्ति' काट छेते हैं 'विहरिध-मित्तं-चित्रस्तिमां' दित्रस्ति मान्न 'जिन्न्मं-जिह्नां' जीन्न को 'चिणि-क्रस्स-विनिध्सास्प' पाहर स्त्रींचकर 'तिक्खाहिं सुलाहिं-तीक्ष्णाभिः शुलाभिः' तीहण पार वाले शुल से 'अभितावयंति-अभितापयन्ति' पीढ़ित करते हैं ॥२२।

अन्वयार्थ-नरकपाल अञ्चान नारक की नाक काट छेते हैं, होठों को काट छेते हैं और दोनों कानों को भी काट छेते हैं। एक घेत लम्बी जीभ बाहर निकालकर तीक्ष्ण द्वालों से उसे बीध कर पीडा देते हैं । २२॥

शण्डाशं—'दास्त्रस्त—बार्सस्य' विवेश रहित नारशे छवेःनी 'नक्कं-साक्षिकां' नासिशने (नाशने) 'उट्टेकं—शोटो अपि' अने छे।उने पद्म 'खुरेण-क्षुरेण' अस्तराश्ची 'छि'दंति—हिन्दन्ति' शपे छे तथा 'दुवेकि कण्णे—द्वाविष कणों' अंने शन पध्म 'छि'दंति—हिन्दन्ति' शपी से छे 'विद्दिधिमत्तं—वित्तिस्तात्रां' वित्तित भात्र अर्थात् ओश वे'त केटसी 'जिटमं—जिह्नां' छक्तने 'विणिकस्य—विनिध्कास्य' अक्षार् भे वीने 'तिश्वाहिं सूशहिं—तीक्ष्णोभिः श्रूलाभिः' तीक्ष्यु धारवाणी श्रूणथी 'क्षमितावयंति—अभिताप्यन्ति' पीडित शरे छे. ॥ २२ ॥

સૂત્રાર્થ — તરકપાલા અજ્ઞાન નારકાનાં નાક કાપી લે છે, હાેઠ કાપી લે છે, બન્ને કાન પણ કાપી લે છે અને એક વેંત લાંબી તેમની જીભતે બહાર ખેંચી કાઢીને તીક્ષ્યુ શૂલા (ધારદાર કાંટા જેવાં શસ્ત્રો) વડે વીંધી નાંખે છે. ાાર્યા

स्**द**कृता**नस्**वे

टीका—-'बाइस्स' बाहाय निर्विवेकिनः पाणातिपातादिघोरकर्मकारिणो जीवस्य ते परमाधार्मिकाः तेषां पूर्वदुष्कृतानि स्मारियत्वा 'नककं' नाप्तिकाम् 'खुरेण' तीक्ष्णक्षरेण छिन्दन्ति-कर्चयन्ति । तथा 'उद्वेति' ओष्ठी अपि छिन्दन्ति । तथा 'उद्वेति' ओष्ठी अपि छिन्दन्ति । तथा—'विद्विविधिन्तं' विविद्ति- मात्रां—वित्रस्तिमाणाम् 'जिब्मं' निद्यम् 'विशिक्षस्स' विनिष्कास्य इस्तेन बहिरानीय 'विक्खादि' लीक्षणाभिः 'खुलादि' स्टाभिः तदाख्याऽस्वित्रोपेः आविध्य । 'अभितावयंति' अभितापयन्ति—जिह्वां स्टादिभिन्देधियत्वा अविभयेन पीडामु-स्पाद्यन्ति, इति मावः ॥२६॥

मूलम्—ते तिष्पमाणा तॅलसंपुडंव, राइंदियं तर्रथ थैणंति बैाला। गेलिति ते सोणियैषूयमंसं, पंजोइया खार पइद्धियंगा॥२३॥ छाया-—ते तिष्यमानास्तावसंपुटा इव रात्रिदिवं तत्र स्तनन्ति बालाः। गवन्ति ते श्रोणितपूषमांतं पद्योतिताः क्षारपदिग्याङ्गाः॥२३॥

टीकार्य--प्राणातिपात आदि घोर कर्म करने वाले उस अज्ञान नारक को, परमाधार्मिक उसके पूर्वपायों का स्मरण दिलाकर तीखे छुरे से नाक काट लेते हैं, दोनों ओछ काट डालते हैं और दोनों कान भी काट डालते हैं। तथा एक बालिस्त (बेंत भर) जीभ मुख से बाहर निकाल कर तीक्ष्ण शुलों से वेध करके अतिकाय पीडा देते हैं।।२२॥

द्यार्थ्य--'तिष्पमाणा-तिष्यमानाः' जिनके अंगों से रुधिर टपक रहा है ऐसे 'ते-ते' वे नारक 'बाला-बालाः' अज्ञानी 'तलसंपुडंब-ताल-संपुटा इव' सूखे ताल के पत्ते के समान 'राइंदियं-रार्त्रिदिवम्' रात

ટીકાર્ય — પ્રાણાતિયાત આદિ દેશ કર્મા કરનાર જીવા ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં તેમની કેવી દશા થાય છે તેનું સૂત્રકાર વર્ણુન કરે છે—પરમા-ધાર્મિકા તેમનાં પૂર્વકૃત પાપાનું તેમને સ્મરછ કરાવીને તીક્ષ્ણ છરી વડે તેમનાં નાક કાપી નાખે છે, બન્ને દ્વાડ અને બન્ને કાન પણ કાપીનાખે છે, તથા તેમની એક વેંત જીત્તને માહામાંથી બહાર ખેંચી કાઢીને તેમાં તીક્ષ્ણ શૂળા અથવા ખીલાએક લેકી દે છે. આ પ્રકારની અસદ્યા પીડાએક તેમને ત્યાં સહન કરવી પડે છે. કારસા

शाम्हाध — 'तिष्पमाणा-तिष्यमानाः' क्रेभना आंगाथी दोखे टपडी रह्युं छे स्रेचा 'ते–ते' ते नः२३ 'बाळा-चालाः' अज्ञानी 'तलसंपुढंत-त लसंपुढा इव' वाशुधी इंडावेल सुधा तालना पाना समान 'राइंदियं-राज्ञिन्दिवम्' रात, दिन-'तत्य-सत्र'

90E

# समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ ड. १ नारकीयवेदनानिरूपणम्

अन्तयार्थः—(तिष्पमाणा) विष्यमानाः शोणितं क्षरन्तः (ते) ते नारकाः, (बाला) बालाः—अज्ञानिनः (तलसंपुढं व) तालसंपुटा इत पःनेरितशुक्कतालपश्संवया इव (राइंदियं) रात्रिदिशम् (तत्य) तत्र नरके (थणंति) स्तनन्ति दीर्घविस्वरमाकन्दन्ति (पञ्जोइया) प्रयोतिताः बिह्ना ज्वलिताः (खारपयद्भियंगा) झारप्रदिश्धंगाः—क्षार-लिप्ताङ्गाः (सोणियपूर्यमंसं) शोणितपूर्विमांसं (गलंति) गलन्ति स्नावयन्तीति ॥२३॥ टीका—'तिष्पमाणा' तिष्यमानाः -स्वाङ्गेभ्यः शोणितसुद्धिरन्तः बद्धिनिःसारयन्तः 'ते' ते नारकाः 'बाला' बालाः—अज्ञानिनिष्ठिक्षनासिकौष्ठजिह्वाकर्णाः । 'तल्ल-

व दिन 'तत्थ-तत्र' उस नरक में 'थणंति-स्तर्नि' रोते रहते हैं 'वज्जी-हया-प्रचोतिताः' आग में जलाये जाते हुए 'खारपयद्धियंगा-क्षारप्रदि-रथांगाः' तथा अंगो में खार लगाये हुए 'सोणियपूयमंसं-कोणित पूपमांसं' रक्त, पीव, और मांस 'गलंति-गलन्ति' अपने अंगो' से गिराते रहते हैं ॥२३॥

अन्वयार्थ--रुधिर (लोई) बहाते हुए अज्ञान नारक जीव पषन के चलने से खुखे हुए ताड के पत्तों की राशि के समान रात दिन नरक में उच्च स्वर से आकल्दन करते रहते हैं। वे अग्नि से जला दिये जाते हैं और फिर उनके अंग अंग पर क्षार छिडक दिया जाता है। उनके दारीर से रुधिर (लोई) और सडा मांस झरता रहता है।। २३।

टीकार्थ--अपने अंगों से रुघिर पाहर निकालते हुए वे अज्ञानी नारकी जिनकी नाक, ओष्ठ जीभ कटी हुई है, सुखे हुए ताल के पस्ते

ते नरक्षमां 'धणंति-स्तनंति' रे।ता रहे छे. 'पच्जोइया-प्रद्योतिताः' आगमां जजतां कतां 'खारपयद्धियंगा-क्षारप्रदिश्यांगाः' तथा आंगामां भार खगायेत 'छोणिख पूथमंसं-होणितपूयमांसं' रक्ष्त, पर्, अने भांस 'गर्छति-गर्छन्ति' पे।ताना आंगाथी बहेवडावतां रहे छे. ॥ रहा।

સૂત્રાર્થ—જેવી રીતે પવનની લહેરાથી તાડનાં સૂધા પાનની રાશિમાંથી 'ખડ, ખડ' અવાજ થતા રહે છે, એજ પ્રમાણે પરમાધાર્મિક અસુરા દ્વારા અંગાનું છેદન થવાને કારણે જેમનાં અંગામાંથી લાહી વહેતું હાય છે એવાં અજ્ઞાન નારકા અહિનિશ ઊંચે સ્વરે આકંદ કર્યા કરે છે. તેમને અજ્નિમાં આળવામાં આવે છે, અને તેમના અંગા પર ત્યાર ખાદ મીતું ભામરાવવામાં આવે છે. તેમનાં શરીરમાંથી સદા લાહી પર્અને માંસ ૮૫કથા કરે છે. તરગા

ટીકાર્ય — પરમાધાલમ ક દેવતાએલ દ્વારા જેમનાં નાક, કાન, દ્વાેઠ, છુલ આદિ અંગાને છેઠી નાખવામાં માબ્યાં **છે, અને** તે કારે**ણે** જેમનાં અંગા- संपुटं व' तालसंपुटा इव शुष्कतालात्राणीत, 'राइंदियं' रातिंदितम्, अहर्निशमिति यावत् । 'तस्य' तत्र नरकाऽत्वासे 'थणंति' स्तनन्ति तारतरेण विस्वरं हदन्त-स्विष्टन्ति । तथा—'प्जनोइषा' मयोतिताः—बह्नि मधोतिताः ज्वलन्तः । तथा—'प्जनोइषा' मयोतिताः—बह्नि मधोतिताः ज्वलन्तः । तथा—'प्लारपद्दियंगा' क्षारमदिग्धाङ्गाः क्षारे लेग्णेः मदिग्धानि अतिशयेन पूरितानि अङ्गानि येषां तथाविधासते । 'सोणियपूषमांसं शोणितपूषमांसम्, स्वकीणशरीरावय-वेभ्यो 'गलंति' गलन्ति—निष्कासयन्ति । तदेहात् भोणितादीनि पतन्ति इति ॥२३॥ मूलम्—जेइ ते सुँया लेशिहतपूष्यपाइ बालागणी ते अगुणा परेणां।

कुंभी भहंताहियं पोरसिया समुस्तिता की हियपूर्यपुण्णा।२४। छाया--यदि त्वया श्रुता लोहितपूर्यपानिभी बालाग्नितेजोगुणा परेण । कुंभी महत्यधिकपौरुशीया समुच्छिता लोहितपूर्यपूर्णा ॥२४॥

के समान, रातदिन उस नरकाबास में ऊंचे ऊंचे स्वर से हदन करते रहते हैं । इसके अतिरिक्त वे अपन से जलाये जाते हैं। और उनके अंगों पर लवण लगा दिया जाता है। इस कारण बनके दारीर के अब-घवों से रक्त पीप एवं मांग निकलता रहता है।।२३।।

दाब्दार्थ--'लोहितप्यपाई-लोहितप्यपाचिनी' कथिर एवं पीव को पकाने वाली 'वालागणीतेयगुणा परेणं-बालाग्विते कोगुणा परेण' नृतन अग्नि के ताप के समान जिसका गुण है अर्थात् जो अत्यन्त तापयुक्त है 'महंता-महती' बहुत बड़ी 'अहिषपोरसिषा-अधिकपौरु-बीया' तथा पुरुष प्रमाण से अधिक प्रमाण वाली 'लोहिषप्यपुण्णा-लोहितप्यपूर्णी' रक्त और भीय से भरी हुई 'समुस्सिया-समुच्छित्नाः'

માંથી રુષિર ૮૫કતું હોય છે એવાં તે નારકા તાડનાં સૂકાં પાંદડાંની જેમ, રાતદિન ઊંચે સ્વરે રુદન કર્યા કરે છે, તેમનાં અંગાનું છેલ્ન કરવા ઉપરાંત તેઓ તેમને અગ્નિમાં ભાળે છે અને તેમનાં દગ્ધ અંગા પર મીઠું ભય-રાવીને તેમની પીંડાને અધિક દારુણ કરે છે. તે કારણે તેમના શરીરના અવયવામાંથી લાહી, પરુ અને માંત્ર ૮૫કતું રહે છે. તરુકા

शण्डार्थं — 'छोहियपूर्यपाई – छोहितपूर्यपाचिनी' सेहि अवभ् पड्ने पक्षन ववावाणी 'बाडागणीतेयगुणा परेणं – यास्त्रिन वेजोगुणा परेण' नृतन अभिना तापना सभान केने। शुद्ध छे अर्थात् के अत्यंत ताप युक्त छे 'महंता – मइती' अस्टु क भेाटी 'अहियपोरसिया – अधिकपौर्षीया' तथा पुरुष प्रभाख्यी अधिक, प्रभाद्याणी 'छोहियपूर्यपुण्णा - छोहितपूर्यपूर्णा' रक्त अने पर्थी अरेका 'समुक्

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थ. थ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानि इत्रणम्

अन्वपार्थः -- (कोहितपूर्वपाई) लोहितपूर्वपाचिनी रक्तपूर्वपाचिका कुंनी (वाजागीतेअगुगा परेणं) वःलाग्नितेजोगुणा परेण-जाज्यस्यप्रामागिनतप्ता पक्षेण (पहंता) महती (अहिया) रक्षिया) अधिकशैलीया-पुरुवपमाणादिविका (लोहियपूर्वपुरुगा) लोहितपूर्वपूर्वा (समुन्सिया) समुद्धि ।। - अटिद् काकृतिः अर्ध्वेट्यवस्थिता (कुंनी) कुंमी (महते सुपा) यदि ते श्रुवा ॥ २४॥

टीका-- पुनरिष सुर्यभ्यानी नंदृस्याभिनं पति भगवतस्वीर्थकरस्य वचनं प्रकाशयति-'ज्ञा ते' इत्यादि । 'छोहितपूयपाई' छोहितपूथपाचिनी रक्तपूथपाचिनी, छोहितपूथपाचिनी रक्तपूथपाचिनी, छोहितपूथपाचिनी । तथा-'शालागणीतेयसुगा वरेणं' वालाग्यिते त्रोसुणा परेण बालाग्निना, बालो न्तनोऽग्निः तेन बालाग्निना योऽभितापः स एव गुओ यस्याः ऊंची 'क्रंभी कुंभी' कुम्भी नामक नरकसृषि 'ज्ञाइ ते सुया-यदि स्वया श्रुता' कदाचित् तुमने सुनी होगी ॥२४।

अन्वयार्थ—रुधिर और पीप को पकाने वाली, नृतन अनि के समान गुण वाली अर्थात् तीव ताप से युक्त, महती पुरुष प्रमाण से भी अधिक प्रमाणवाली, रक्त तथा पीत से परिपूर्ण और ऊंट की आकृति की ऊंची रही हुई दुंभी संभव है तुनने सुनी हो । २४॥

टीकार्थ-सुधर्मा स्वामी जम्बू (वामी के प्रति पुनः भगवात् तीर्थं कर के बचन को प्रकाशित करते हैं-'जह ते' हत्यादि। अपत्रव रक्त लोहित तथा पका हुआ रक्त पूर्य (मबाद) कहलाता है। इन दोनों को जो पकाती है उसे 'लोहितपूर्यपाचिनी' कहते हैं। बाल अर्थात् नृतन अग्नि के समान गुण वाली जो हो उसे 'ब.लाग्नितेजोगुणा' कहते हैं। इस

स्त्रिया-समुच्छितः' ઊંચી 'कुंभी-कुंभी' કુમ્બી નામવાળી નરકભૂમી 'जद्द ते सुया– यदि त्वया श्रुता' કદાચિત્ તમે સાંભળી હશે. ા ૨૪ ા

સૂત્રાર્થ — રુધિર અને પરુને પકાવનારી, નૂતન અગ્નિના જેવા તેજસ્વી ગુણવાળી એટલે કે તીલ તાપથી સુકત, ઘણી મેહી-પુરુષપ્રમાણ કરતાં પણ અધિક પ્રમાણવાળી, રક્ત અને પરુથી પરિપૂર્ણ અને ઊટના જેવા આકારવાળી, ઊચા એવા કુંલી નામના નરકની વાત તો કવલ તમે સાંસળી હશે મરજા

ટીકાર્ય — સુધર્મા સ્વામી જ ખૂરવામીની સમક્ષ મહાવીર પ્રભુનાં વચના પ્રકટ કરતા આ પ્રસાણે કહે છે-'जह દે' ઇત્રાદિ— અપકવ રકતને 'લોહિત' કહે છે તથા પકવ રકતને 'પરૃ' કહે છે. આ અન્નેને જે પડાવે છે તેને 'લોહિતપૂર્યપાચિની' કહે છે. આલ અગ્નિના (નૃત્ત અગ્નિના) જેવા તેજસ્વી શુણુવાળી જે હોય છે, તેને 'રાઢાગ્નિતેજ્ઞો મુળા' કહે છે. એવી આલાપ્રિના જેવા

सा वालाग्नितेनोगुणा। 'परेगं' परेण-मक्षेण अदिश्वयेन तप्तेन्यर्थः । पुनः कर्षः भूता कुंमी? तनाह-'महंता' महती भित्रयेन बृहत्तरा। 'अहियपोरसिया' अधिक-पौक्षीया-पुरुषपमाणतोऽधिका । 'समुस्सिया' समुच्छित्रा, उष्ट्रिकाकृतिः अर्थः व्यवस्थिता। 'लोहियप्यपुणा' लोहितप्यपूणी-रक्तप्याभ्यां पूर्णा व्याप्ता। एवं-भूता कुंभी। 'जर्' यदि 'ते' त्रया 'सुया' श्रुता-आकर्णिता मवेन्। एताहशः कुम्भीनाम नरकः युष्माभिः श्रुतः तत्रेमे पापकारिणो मच्छन्तीति संवन्धः ॥२४॥ मृत्य्-पंतिख्य तै।सु पययंति बैल्ले, अहस्सरे ते कलुणं रसंते। तण्हां इया ते किंतु तंव तत्तं, पंजिजमाणाः इस्सैरं रसंति॥२५॥

छाया - प्रक्षित्व तासु परचंति बालान आर्चस्वरान् वान करुणं रसदः । तृष्णार्थितास्ते त्रपुताम्रवर्षतं पाष्ट्रपमाना आर्चस्वरं रसन्ति ॥२५॥

बालागिन के समान अध्यन्त तीव संताप से युक्त, बहुन बडी, पुरुष प्रमाण से भी अधिक प्रमाण बाली, उन्द्रिका जैसी आकृति बाली ऊंची स्थित तथा रक्त और पीव से व्यास कुंभी यदि तुमने सुनी हो। उस कुंभी में वे पापकारी नारक जाकर उत्पन्न होते हैं ॥२४॥

## 'पक्षिखप्य' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'तासु-तासु' रक्त और पीव से भरी हुई उस कुम्भी में 'बाजे-बालान' अज्ञानी 'अदृस्सरे-आर्त्ताश्वरान्' आर्तनाद करते हुए 'करुणं रसंते-करुणं रसतः' एवं करुण-दीन स्वर से रदन करते हुए नारकी जीवों को 'पिन्वष्य-प्रक्षिष्य' उसमें डालकर 'प्ययंति-प्रप्यन्ति 'नरक्षपाल पकाते हैं 'तण्हाइया-तृष्णार्दिताः' प्यास से ज्या-

ગુજ્રુવાળી અત્યન્ત તીવ સંતાપથી યુક્ત, ઘણી જ મેટી-પુરુષપ્રમાણ કરતાં પગ્રુ અધિક પ્રમાણવાળી, ઉષ્ટ્રિકા (ઊંટ) ના જેવા આકારવાળી, ઊંચી સ્થિત ક્ષાહી અને પરુશી વ્યાસ કુંભીની વાત તો તમે કદાચ સાંભળી હશે. તે પાપકારી નારકા તે કુંબીમાં જઈને ઉત્પન્ન શત્ય છે. ારકાા

#### 'पक्तिसान' धीयाहि---

शण्टार्थ — 'तासु-तासु' रक्त अने पर्शी लरेली ते प्रभानां 'वाले-बाल न्' अतानी 'अहस्मरे-अर्त्तरकरान' आर्तानां करतां 'करूणं रसंते-करूणं रसतः' क्रिक्स कर्श्य-दीन स्वरथी रक्षां नारकी छ्योने 'पविखण्य-प्रक्षिण्य' तेमां नांभ ने 'प्रयंति-प्रकृति' नरक्षात्र भक्षादे छे 'तण्हाह्या-तृष्णार्दिताः' तरस्थी

## समयार्थबोधिनी डीका प्र. श्रु. ब. ५ उ. १ मारकीयवेदनानिकपणम्

अन्त्रयार्थः --(तासु) तासु-कुम्भीषु (बाक्ट) बालान् (अहस्सरे) आर्तस्वरान् (क्छणं रसंते) करुणं-दीनं रसतः रोदनं कुर्दनः (पिक्षप्प) पक्षिप्य (प्यथित) प्रवचित प्रमाधार्मिकाः (तण्डाइया) तृष्णार्दिताः-पिपासाकुलिताः (ते) ते नारकाः (तउतंबत्ते) त्रपुतास्रतप्तं (।जित्रज्ञभागा) पाय्यमानाः (अहस्मरं) आर्त्त-स्वरं यथा स्यात् तथा (रसंति) रसन्ति-आक्रन्दनं कुर्वन्तीति । २५॥

टी हा—'तासु' तासु कुम्भीषु रक्तपुःष्स्तासु 'बाले' बालान् पापकारिणः। 'अहसरे' आर्त्तस्वरान् अतिदीनं नादं दुर्बतः । तथा—'बलुगं' करुगम् । 'रसंते' रसतः करुणस्वरं कुर्वतोऽतिदीनान् जीवान् 'पश्चिष्प' प्रक्षिप्प, तासु कुम्भीषु कुले' 'ते—ते' वे नारकी जीव नरकपालों के ब्रारा 'तजलंबतसं-न्नपुः ताझवसं' गरम सीसा और तांबा 'पिजजमाणा—पाय्यमानाः' पिलाये जाते हुये 'अहस्सरं-आर्त्तस्वरं' आर्त्तस्वरं से 'रसंति—रसन्ति' इद्न करते हैं ॥२५॥

अन्वयार्थ—उन कुंभियों में उन अज्ञानी, आर्त्तस्वर वाहे तथा करुण कन्दन करने वाहे नारक जीवों को पटककर नरकपाल पकाते हैं। तथा प्यास से पीडित उन नारकों को तपाया छुआ रांगा और तांवा पिलाया जाता है तो वे आर्त्तस्वर से आकन्दन करते हैं-बुरी तरह चीखते हैं ॥२५॥

टीकार्थ—रक्त और पीव से परिपूर्ण उन कुंभियों में उन पापी, अस्पन्त आक्तिस्वर से चिल्लाने वाले तथा करण आवाज करने वाले अतीव दीन नारकों को पटककर परमाधार्मिक पकाते हैं। जैसे उबलते

०याडुण 'ते–ते' ते नारधी छव नरधपादीाना द्वारा 'तउतंत्रतत्तं–त्रपुताम्रतस्तं' शरभ सीसु' अने तांभु 'पित्रद्वज्जमाणा–पाच्यमानाः' पीवऽावयामां आवतां 'बट्टस्सरं–आर्त्तस्तरं' आर्त्तास्वरथी 'रसंति–रसन्ति' रडे छे. ॥ २५॥

સ્ત્રાર્થ— તરકપાલા તે કુંબીએમાં તે મજ્ઞાન નારકાને અળજઅરીથી પછાડીને પકાવે છે. ત્યારે તેઓ આર્ત્તસ્વરે કરુણ આકંક કરે છે. તથા તરસથી પીડાતા તે નારકાને ગરમા ગરમ સીસા તથા તાંત્રાના રસ પીવ-રાવવામાં આવે છે. આ દુઃખ સહન ન થઇ શકવાને કારણે તે નારકા આર્ત્ત સ્વરે આકંક કરે છે.–ભયંકર ચીસા પાંડે છે મરપાા

ટીકાર્થ—-રુધિર અને પરુથી પરિપૂર્ણ તે કુંભીએકમાં તે પાપી, અત્યન્ત આત્ત સ્વરે ચીસા પાડતા, કરુણાજનક અવાજે રુદન કરતાં, તે અતિશય દીન નારકાને પરમાધાર્મિકા પટકીને પકાવે છે. જેવી રીતે ઉકળતા તેલની 353

अभिनवनिहिनदीसाऽतिगहनामु पायकपिकारिणः पातिथिता 'पययंति' प्रपचिति यथा—सत्तैलप् रेतकटाहे शक्तं पक्षिप्येतस्तत्रश्राहनं कृषेत् पाचपित तद्वत् कटाहकराकुरभां वालात् इतस्ततः चालनेन ते परमाधार्मिकाः पावयितः तत्र पाकपुः धमनुभवन्तस्ते बालाः कि कुर्वति तत्राह—'दण्डाऱ्या' तृष्णार्दिताः तृष्णपा जलगानेच्छपा पीडित्यस्ते बालाः वरमाधार्मिकेः 'तउत्यत्तं' प्रपृताम् तम्म् , तृष्णपाऽऽकृलिकास्ते वद् । जलं पार्यवित, तदा ते नरकपालास्तान् भोः शमयन्तेऽतीव विद्यासीन् पिव इदानीनिहित्या स्नार्थित्या—तम् प्रवृत्ताम् । 'पिक्रियनमामीन् पिव इदानीनिहित्याः । 'प्रदृत्तरं आर्चस्यं रस्मित् विलक्षण-द्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्वावाद्

हुए तैल से प्रित कहाई में शाक डालकर और इधर से उधर तथा घघर से इधर हिला हुलाकर पकाया जाता है, उसी प्रकार कहाई के समान कुंभी में उन पायी जीवों को इधर उधर हिलाकर परमापार्तिक पकाते हैं। पकाते के दुःच का अनुनय करते दुए वे अज्ञानी क्या करते हैं, सो कहते हैं—प्यास से पीडित हो कर जब वे जल की पार्थना करते हैं, तब नरकपाल उन्हें कहते हैं—'अरे तुझे मदिरा बहुत विध थी, ले अब यह भी, इस प्रकार स्मरण हिलाकर उवलता हुआ गाँगा और तांबा पिलाते है। तब वे अतीय आर्स्टिक्ट से निहलाते हैं। दिल-क्षण प्रकार के दुःख का अनुनय करके वे वेचारे पहले ही दुःखी थे, अब तपा हुआ गाँगा और श्रीका पिलाने से वे स्वसायतः और अधिक दुःखी होते हैं और आर्स्टनाद करते हैं।।२५॥

કડાઈમાં શાકને નાખીને તાવેશા વડે હલાવવામાં અત્યે છે, એજ પ્રતાણે તે કુંલીઓમાં તે નારકાને નાખીને તથા તેમને આમ તેમ હેરવી ફેરનીને-શાકની એમ હલાવીને-પકાવવામાં આવે છે. આ પ્રકારે જ્યારે તેમને પકાવવામાં આવે છે ત્યારે તેમને પકાવવામાં આવે છે ત્યારે તેમને અસદ્ધા પીડે. શાય છે અને તરસને કારણે તેમનાં કંઠ સુકાઈ જાય છે, તેઓ પહ્નીને માટે કાલાવાલા કરે છે ત્યારે નરકવાલા તેમને કહે છે—'અરે, તમને મિક્સપાત ઘણું જ પિય હતું, તો હવે આ રસનું પાન કરા !' આ પ્રમાણે તેમના પૂર્યજન્મના હુલ્ફ્રેનોનું તેમને સ્મરણ કરાવીને તેઓ તેમને લાંબા અને સીસાના ઉલ્લાત રસ પિવરાવે છે, ત્યારે તેઓ આત્તંત્વરે ચીસા પાડવા લાગે છે. કુંબીનાં પકાવાયા હોવાને કારણે તેઓ અસદ્ધા પીડાના અનુભવ કરી રહ્યા હતા, તેમાં વળી ગરમા ગરમ સીસા અને તાંમાના રસનું પરાણે પાન કરતું પડે છે, તે કારણે તેમના દુઃખની માત્રા સ્વાભાવિક રીતે જ પૂળ વધી બાય છે, તેથી આત્તંનાદ કરે છે. દારપા

### लमयार्थवीधिनी टीका प्र. थु. स. ५ उ.१ नारकीयवेदनानिकपणम्

प्रूप-अप्पेण अप्पं इंह वंचइता भवाहमे पुष्यस्ते सहस्ते। चिद्वति तस्था बहुक्रकम्मा, जैहा कडं कम्म तैहासि भार।२६।

छाया--अत्मनात्मानमिह वंचियत्वा भवाधमान् पूर्वं शतसहस्रवाः ।

तिषठिनत तत्र बहुकूरकर्माणो यथाकृतं कर्म तथाऽस्य मारः ॥२६॥ अन्वयार्थः — (इह) इहलोके (अप्पेण) आत्मना स्वेनेव (अप्पे) आत्मानं स्वं (वंचइत्ता) वंचियत्वा (पुन्वसते सहस्से) पूर्वे गतसहस्रशः (सवाहमे) भवाधमात् मस्स्यवन्धकुन्धकभवान् प्राप्य । (बहुकूरकम्मा) बहुकूरकर्माणः (तत्य) तत्र नरके

#### 'अप्येण' इत्यादि ।

शादार्थ — 'इह-इह' इस मनुष्य भव में 'अष्पेण-आत्मना' अपने आप ही 'अष्पे-आत्मानम्' अपने को 'वंचहसा-चंचित्वा' वंचित करके 'पृष्ठासते सहस्से-पूर्व शतसहस्रशः' पूर्वजन्म में से तहा और हजारों बार 'भवाहमे-भवाधमान' लुब्धक आदि अधम भवों के प्राप्त करके 'बहुक्ररकम्मा-बहुक्ररकमीणः' बहुक्ररकमीं जीव 'तस्थ-तत्र' उस नरक में 'चिट्टंनि-तिष्ठति' रहते हैं 'जहाकडं कम्म-यधाकृतं कमें पूर्व जन्म में जैसा कर्म जिसने किया है 'तहासि भारे-तथाऽस्य भारः' उसके अनुसार ही उसे दुःख प्राप्त होता है ।२६॥

अन्दर्गार्थ— इस मनुष्यभव में अथवा मनुष्य लोक में जो अपने आप की वंचना (ठगना) करते हैं, वे पहले से कड़ों और हजारों बार सुष्यक (शिकारी) आदि के अथम भवों को प्राप्त करते हैं, किर वे

शण्डार्थं—'इह-इह' आ भतुष्यभवभां 'अत्येण-आत्मना' पेतिक 'अत्यं-आत्मानम्' पेताने 'वंचइत्ता-वंचित्वा' छेतरीने 'पुट्वसते सहरसे-पूर्वे शतस्र हुनः' पूर्वं जनभगं से 'केंडे। भने केलरे। वार 'भवाहमे-भवाधमात' कुण्धक वगेरे अधभवने प्राप्त करीने 'बहुकूरकम्मा-बहुकूरकर्माणः' अहुकूर कर्मा-द्यवाकृतं कर्म' पूर्वं जनभगं जेवा कर्म केश्चे क्यां छे. 'तहा सह कर्म-यथाकृतं कर्म' पूर्वं जनभगं जेवा कर्म केश्चे क्यां छे. 'तहासि भारे-तथां प्रस्य मारः' तेना अनुसार करतेने द्वाण प्राप्त थाय छे. ॥ २६॥

સૂત્રાર્થ—મા મનુષ્યભવમાં અથવા આ લેહમાં જેઓ આત્મવંચના (પિતાના આત્માને છેતરવાની પ્રવૃત્તિ) કરે છે તેઓ પહેલાં તોં સિંકેડા અથવા હજારા વાર શિકારી આદિ અધમ છવા રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાર સુરુ કર

<sup>&#</sup>x27;ભ્રષ્વેજં' ઇત્યાદિ—

सुत्रकृताङ्गसूत्रे

(चिहंति) विष्ठन्ति-पूर्वजन्मनि (जहा कडं कम्म) पथाकृतं कर्म (तहासि भारे) तथाऽस्य भारः पूर्वजन्मनि यथा कर्मकृतं तदनुरूपेगैवाज फल्यनुसवन्तीति ॥२६॥

टीका—'इह' इह-अस्विन्नेत्र मनुष्यमवे यः 'अप्पेण' आत्मना स्वेनेव परवंचनादिव्यापारमञ्जेन स्वत एव स्वस्य। 'अप्पं' भारमानम् परमार्थतो 'वंचइत्ता' वंचित्वा मतार्थ्य, अल्पसुखाय परानपहत्य तिज्ञनितसुखेन आत्मानं प्रताये। 'भवाहमे' मवाधमे भवानां बहुजः मनां पध्ये येऽधमाः भवाः इति मवाधमाः मत्स्य-षंघकञ्जव्यकादीनां भवाः व्यतीतज्ञन्मसु। 'पुन्नंत्रते सहस्से' पूर्वस्मिन शतसह-सञ्चः—सम्पर्गनुभूष, सहस्रागे जुव्यकाद्यधमभवान् पाष्य। 'वहकूरकम्मा' बहुकूरक-माणः अनेक्षकारकिसादि स्वरूपाऽतिकितिनकर्मकारिणः। 'तत्थ' तत्र दाक्षणे दुःखबहुन्छे नरकावासे 'चिष्ठंति' तिष्ठन्ति, पभूवकालं यावत्। वादश नरकवासे क्रिकर्मी नरक में वत्यन्न होते हैं। जिसने पूर्वजन्म में जिसा कर्म किया है, उसे तदनुरूप ही फल मोगना पडता है।।रहा।

टीकार्थ--इस मनुष्यभव में जो दूसरों को वंचित करते-ठगते हैं, वस्तुतः वे अपने आपको ही वंचित करते हैं। अपने थोड़े से सुख़ के लिये जो दूसरों का घात करता है, वह हिंसाजनित सुख से अपने को ही ठगता है। ऐसे प्राणी बहुत जन्मों में जो मच्छीमार ज्याध आदि के अधम भव हैं, उनमें सैकडों-हजारों बार जन्म छेकर और अनेक प्रकार के हिंसा आदि कूर कर्म करके उस दुःखप्रचुर दारुण नरक में उत्पन्न होते हैं। वे वहां लम्बे काल तक निवास करते हैं। इस प्रकार के नरकावास में दीर्घ काल पर्यन्त स्थित रहने का क्या कारण है, सो प्रकट करते हैं-पूर्व जन्मों में जिसने जैसे अध्यवसाय से अधम

ભાદ તે કૂર કર્મ કરતારા જીવા નરક મિતામાં ઉત્પન્ન થાય છે. જેમણે પૂર્વ જન્મમાં જેવાં કર્મ કર્યા હાય, તેમણે તેને અનુરૂપ કળ ભાગવનું જ પડે છે. ાર દાદ દીકાર્ય — આ મનુષ્યભવમાં જે માણસ બીજાને ઠળે છે, તે ખરી રીતે તો પોતાના આત્માની જ વંચના કરે છે, એટલે કે પોતાની જાતને છેતરતો હાય છે. પોતાને થાડા મુખની પ્રાપ્તિ થાય તે માટે જેઓ બીજા જીવાના થાત કરે છે, તેઓ હિંસા જિત સુખ હારા પોતાના આત્માને જ છેતરે છે. કારણ કે સહ્યુક મુખને માટે તેમના હારા જે પ્રાણાતિપાત આદિ પાપકર્મી સેવાય છે, તેને પરિણામે તેમને નરક ગતિનાં દુ: મા દીર્ધ કાળ મુધી સહન કરવા પડે છે. એવા જીવા માછીમાર, પારધી, શિકારી આદિ અપમ ભવામાં સે કડ્ડા અથવા હજારા વાર જન્મ લઈને હિંસા આદિ કૂર કર્મોનું સેવન

65

#### समयार्थबोधिनी टीका म. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिकपणम्

दीर्घकालपर्यन्तं स्थिती कारणपाद-'जहा कडं कम्म तह।सि मारे' इति। पूर्वजन्मसु 'जहा' यथा येन अध्यवसायेन अध्यम् अध्यास्त्यध्यमादिना 'कडं कम्म' कृतं कर्म-कृतानि संगादितानि जीवहिंमादीनि । 'कम्म' कर्माणि 'तहा' तेन तेनेव रूपेण 'सि' तस्य नारकीयजन्तोः 'मारे' माराः वेदनाः पादुर्भवन्ति स्वतः, परवः, उमयतो वा । तथाहि-पूर्वजन्ति परकीयमासम्बक्षा नरकस्थिती स्वमासान्येवा-ऽग्निना मताप्य मञ्चयन्ति । मांसर्तपायिनो निजपु ग्रुधिराणि तप्तप्रपूणि पाय्यन्ते । तथा मतस्ययातकल्लब्धकादयस्त्रथेव जिन्दान्ते, विध्यते नरकावासे । तथाऽनृत-भाषिणामनृतमापणं स्मार्यित्वा जिहा जिद्यन्ते । यरह्रच्यापहारिणामगानि

अति-अधम भाव से जीवहिंसा आदि कर्म किये हैं उसके लिये हैं उसी रूप में मार बनते हैं अर्थात् वेदना उत्तव करते हैं। वे बेदनाएँ कोई स्वतः अर्थात् अपने आप से, कोई पर के निमिक्त से और कोई दोनों के निमिक्त से होती हैं। जैसे जिन्होंने पूर्वजन्म में मांसमक्षण किया है, उन्हें नरक में अपना निनका अग्नि में पकाया हुआ मांस खिलाया जाता है। जो मांस के रस को पीने वाले थे उन्हें अपना पीष और रुधिर तथा उबलता हुआ जीवा। पिलाया जाता है। नरक में गये हुए मच्छीमार और व्याच आदि उसी प्रकार छेदे भेदे जाते हैं जिसप्रकार उन्होंने पूर्वजन्म में छेदन-भेदन किया होता है। जो पूर्वजन्म में मिथ्या-भाषी होते हैं, मिथ्या भाषण का स्मरण करवाकर उनकी जिहा का छेदन

કરીને દુઃખપ્રચુર કારુણ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ ત્યાં ઘણા લાંભા કાળ સુધી નિવાસ કરે છે. હવે સૂત્રકાર એ વાત પ્રકટ કરે છે કે તેમને શા કારણે તે નરકમાં ક્રીર્વકાળ સુધી રહેવું પડે છે.

પૂર્વ જન્મમાં જેશું જેવા અધ્યવસાયથી - અધમ અથવા અતિ અધમ ભાવથી - જ્વિહિંસા આદિ કર્મ કર્યા હૈાય છે, તેમને તે કર્મોના ભાર એજ રૂપે વહુન કરવા પડે છે એટલે કે તે કર્મો જ તેમની વેદનાના અનુભવ કરાવવામાં કારણભૂત અને છે. તે વેદનાઓમાંની કાઇ સ્વતા (પાતાના નિમિત્તને લીધે), કાઇ પરના નિમિત્તને લીધે અને કાઈ અન્નેના (સ્વ અને પરના) નિમિત્તને લીધે ભાગવી પડે છે. જેમકે જેમશે પૂર્વ જન્મમાં માંસનું ભક્ષણ કર્યું હોય છે, તેને પાતાનું જ અમિમાં પકાવેલું માંસ ખવશાવામાં આવે છે. જેઓ માંસના રસતું પાન કરતા હતા, તેમને તેમનું પાતાનું રુપિર, પરુ તથા ઉકળતા સીસા અને તાંબાના રસ પિવરાવવામાં આવે છે. માછીમાર અને વ્યાધના ભવમાં જીવાએ જે પ્રકારે જીવેદનું છેદન-લેદન કર્યું હોય છે

स्यकता हस्ये

हिस्ते। परदारिकाणं इक्जोच्छेदः क्रियन्ते। तथा महापरिप्रहारंभवता क्रोध-मायामान्छोमिनां च कोषादि कार्य स्मारियत्वा ताहश्चमेन दुःखद्वत्यावते। तस्माद् मुक्यक्रम्-ययाव्यं कर्म ताटम् पव तत्कर्मविषाकाऽऽपादितो मारः इति ॥२६॥ प्रम्—समाजिणिता केल्लुसं अणाँजा इँद्वेहिं कंतेहि य विष्पद्रूणा। ते दुंबिभगंधे कैसिणे युफासे कम्मोवगा कुँगिमे आवसंति तिवेमि ॥२७॥

छाया—समज्ये कछपमनायाँ इष्टैः कान्तैश्र विपत्तीनाः । ते दुरमिगन्धे कुरस्ने च स्पर्श कमोपगाः कुणिमे आवसन्ति । इति ब्रदीमि ॥२७॥

मेदन किया जाता है। परकीय द्रव्य का अपहरण करने बालों के अंग काट जाते हैं। परस्वीगामियों के अण्डकीय उस्ताड लिये जाते हैं। महारंभ और महापरिग्रह वालों की तथा कोच, मान, माया और होभ करने वालों की उनके दोशों का स्नरण करवाकर उन्हों के अनु रूप दुःख उरपन्न किये जाते हैं। अतएब ठीक ही कहा है कि जैसा कर्म किया गया है, तदनुरूप ही उस कर्म के विपाक से उत्पन्न भार (कप्ट) सहन करना पडता है।।२६॥

'समज्जिणिसा' इत्यादि ।

्र दाइरार्थ—'अणज्ञा-अनार्याः' प्राणातिपात आदि क्र्र कर्म करने वासे अनार्य पुरुष 'कळुसं∽कळुपम्' पाप को 'समज्जिणिका⊢समर्ज्य' उपा•

क्रील प्रश्नारे नारहना सवमां तेमनां शरीरतुं छेहन-सेंटन हरवामां आवे छे. के ल्वेंको पूर्वभवमां मृथावाहतुं सेवन हर्युं होय छे, तेमने परमाधाभिंह असुरा ते मृथावाहतुं स्मरखु हरावीने तेमनी लिस हापी नाणे छे. पारहां द्रव्यनुं अपहरखु हरनारा ल्वेंगनां अंगा हापी नाणवामां आवे छे. परस्री साथ हामसां ग्रें हे स्वां कार्य हामसां आवे छे. महारंस, महारासां श्रें हे सेवन हरनार ल्वेंगने तेमना होते। तुं स्मरखु हरावीने ते हाथाने अनुत्रुप यातनाक्री आपवामां आवे छे, तेथा क सूत्रुश्नरे आ प्रश्नारतुं के हथन हर्युं छे, ते यथार्थ क छे-'के ल्वे केवा हर्म हर्या है। तेने अनुत्रुप-ते हर्मना विपाह कनित-सार (६०८) तेने सहन हरवे। क पडे छे. श्रें हे हरेंदां हर्मानां इल हरेंह ल्वे क्रव्य साववा क पडे छे. श्रें हे हरेंदां हर्मानां इल हरेंह ल्वे क्रव्य साववा क पडे छे. श्रें हे हरेंदां हर्मानां इल हरेंह ल्वे

'समविज्ञणित्ता' र्घत्याहि----

शण्डार्थं — 'अणक्ता–अनार्याः' प्राद्धातिषात वर्गेरे ह्र इसे इरवावाणा भनार्थं पुरुष 'कलुसं–कलुषम्' पापने 'समक्तिणिका–समर्थं' ઉपार्कन इरीने

166

### र्समयार्थशेषिनी टीका म. श्रु. छ. ५ उ.१ नारकीयवेदनानि इएणम्

अन्त्रयार्थः --(अगज्जा) अनार्याः पाणातिपातादिकर्मकारिणः (कल्सं) कल्लं पापं (समज्जिणिता) समज्यिश्वभक्तीं पचं कृत्वा (इट्टेंहें कंतेद्वि य दिष्य- हृगा) इस्टैः कान्तेश्व विषदीनाः -- कमनीयश्चदादिविषये विष्णुकाः (दुव्भिगंधे) दुर्राभगः धे 'कसिणे य फासे' कृत्सने च स्पर्शे अत्यन्ताश्च मस्पर्शे (कृणिमे) कृणिसे - मांसर्विषरातिपूर्वे नरके 'कम्मोवगा' कर्मीपगाः - कर्माधीनाः (भावसंति) आवसन्ति - यात्रदायुस्ताविष्टः तीति ॥२७॥

टीका--'अणज्जा' अनायीः पाणाविषावाद्यशुभकर्मकारित्याचे अनायीः क्रूकर्मकारिणः पुरुषाः। हिंसाऽनृत्यापणस्तेयादिभिराश्रवद्वारेः 'कलसं' जैन करके 'इट्टेहिं कंतेहि य बिष्पहृणा-इच्टेः कान्तेश्च बिष्पहीनाः' इष्ट एवं प्रिय से रहित होकर 'दुन्भिगंधे-दुरिभगंधे' दुर्गन्ध से भरे 'कस्मिणे य कासे-कृत्सने च स्पर्दो' अत्यन्त अञ्च भ स्पर्दावाले 'कुणिमे-कुणिमे'

य फासे-कृत्तने च त्पर्दों अत्यन्त अशुभ त्पर्दावाले 'कुणिमे-कुणिमें' मांम और रुधिर आदि से भरे हुए नरक में 'कम्मोवगा-कार्मोपगाः' कुर्म के बशवत्ती होकर 'आवसंति-आवसन्ति' निवास करते हैं ॥२७॥

अन्वयार्थ--जो अनार्य अर्थात् प्राणातियात आदि हेयकम करने बाहे हैं, वे पाप को खपार्जन करके, इष्ट एवं कान्त बादादि विषयों से रहित होकर दुर्गन्त्रयुक्त अध्यन्त अद्युन स्पर्धा वाले तथा मांस रुधिर आदि से परिपूर्ण नरक में, कमों के बजीमूत होकर आयु र्यन्त रहते हैं।।२०॥

टीकार्थ-अनार्य अर्थात् प्राणातिपात आदि क्रूर कर्म करने बाछे जीवर्दिसा, सुवावाद, चोरो आदि अध्यव बारो से पाप उपार्जन करके इन्द्र और कान्त अर्थात् मनोज्ञ दान्दादि विषयो से रहित होकर अत्यन्त

'इट्टेडिं कंते हैं य विष्पतृणां-इच्टैंः कान्तेश्च विमहीनाः' धष्ट स्नेवस् पियशी रित थर्धने 'दुटिभगंघे - दुरिभगंघे ' दुर्ग धर्थी लरेल 'कि लिणे य फःसे - क्टरसे च स्पर्शे' अत्यंत वधारे अधुल १५शंवाणः 'कुणिमे - कुणिमे ' भांस अने बादी वजेरेशी लरेल नश्चर्मा 'कम्मोदगा-कमोरागः' ५ भीना वशवती धर्धने बावसंति- बावसंति-

સ્ત્રાર્થ— મનાર્ય છવા એટલે કે પ્રાણાતિયાત માદિ હૈય કર્મ કરુ. નાસ જીવા પાયતું ઉપાર્જન કરીને, ઇંબ્ટ અને કાન્ત શખ્દાદિ વિવશેશી રહિત, દુર્ગ ધશુક્ત અલન્ત અશુભ સ્પર્શયુક્ત, અને માંસ, રુધિર આદિથી પરિપૂર્ણ નશ્કમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને કૃત કર્મીના દુ:ખજનક વિપાક ત્યાંના તેમના આયુષ્યના અન્તકાળ પર્યન્ત લાગવે છે. ારહા

ટીકાર્થ—અનાર્ય હોકો, એટલે કે પ્રાજ્યાતિયાત આદિ ક્ર્ર કર્મ કર-નારા લોકો, જીવિહેસા, મુષાવાદ. ચારી અહિ આશ્રવદારા મારકૃત પાપનું ઉપાર્જન કરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં ઇપ્ટ અને કાન્ત (મનેના) कलुषं पापम् । 'समिजिजिणिता' समज्ये-सम्यम्पेगाऽर्जियस्वा 'हेहिहें' इस्टैः श्रव्हाहिविषयः 'कंतिहिं' कान्तेश्र-मनोमिलिपतिः 'विस्कृता' विषदीनाः परि-रणक्ताः सन्तः 'दुविभगंत्रे' दुरिभगन्धे-अतिश्विपताऽश्रुभगःचैः परिपृरिते नरके । 'किसिणे' कृत्स्ने संपूर्णे 'फासे' अश्रुभस्पशे एकान्ततः उद्वेभनीये 'कुणिमे कम्मोरगा' कुणिमे कभीपगाः स्वत्रमंणा माग्नः तादश्वनारकजीनास्तयोपरि-वर्णितवीयत्से कन्द्रनश्रव्हाकुले सर्वाऽमेध्ये अध्ये नरके 'आवसंति' आवसन्ति-आसमन्तात् उन्कृष्ट शक्ष्यं स्विश्वति प्राप्ति वावत् यस्यां वा नरकपृथिष्यां यावदायुः तावद् वसन्ति तिष्ठन्ति । तिबेभि इति अशिम कथ्यामीति । इति श्रव्हः समाप्तियोत्तः । अशिम तीर्थकरोदितवयनानि ।२७॥ इति श्री--विश्वविष्यातमाद्वश्रुभादिषद्वभूपितवालब्रह्मचारि—-'जेनाचार्य' पुज्यश्री-चासीठाल्वतिविर्वितपायं श्री सृत्रकृताङ्गस्य 'समयार्थशेष्टिन्याः

ख्यायां" व्याख्यायां पंत्रमध्ययनस्य प्रथमोद्देशकः समाप्तः ॥५-१॥

अशुभ गंभ से परिवर्ण तथा पूर्णस्य से अशुभ रग्दीबाले सर्वधा डिटान कर देने बाले तथा रक्त धीव अदि से परिवर्ण नरक में अपने कमों के अधीन हो कर उरपान होते हैं। जैसा कि पूर्व में बर्णन किया जा खुका है, अतीव बीभारस चीखा बिल्लाने की ध्वनि से ब्यास, सब प्रकार की अशुनि से अभ्रम ऐसे नरक में उरकृष्ट तेतीस सागरो-पम कालपर्यन्त रहते हैं, अथवा जिस नरकभूमि में जितनी आयु है उतने समय तक वहां रहते हैं।

'इति' इञ्च उद्देशक की समाप्ति का स्वक है। 'ब्रश्निनि' का अधे है तीर्थ कर के द्वारा कथित वसनों को ही में कहता हूँ गरेआ ॥ पांचवे अध्ययन का पहला उद्देशक समाप्त ॥५-१॥

શખ્કાદિ વિષયો ભાગવવા મળતા નથી, પરન્તુ, રક્ત, માંસ, પર આદિશી પરિપૂર્ણ તે નરકમાં અશુભ ગ'મ અને અશુભ સ્પર્શ આદિ દુ:ખદાયક વસ્તુઓના અનુભવ કરવા પડે છે, તેનું વર્ણન આગળ કરવામાં આવ્યું છે. પાતાના પૂર્વજન્મનાં પાપકર્મીના ઉદયથી તેમને નરકમાં ઉત્પન્ન થતું પડે છે. તે નરકા ખધા પ્રકારની અશુચિથી યુક્ત હાય છે અને ત્યાં નારકાના અતિ ભીમત્સ (ભયંકર) અ ત્તંનાદ અને આક દે! સંભળાય છે. આ પ્રકારના નરકામાં નારકાને વધારમાં વધારે ૩૩ સાગરાપમ કાળ પર્યન્ત રહેતું પડે છે. અથવા જે નરકબૂનિમાં નારકાના જેટલા આયુક્ત હોય છે, એટલા કાળ સુધી તેમને ત્યાં રહેતું પડે છે.

'इति' પદ ઉદ્દેશકની સમામિતું સૂચક છે. 'ब्रवीमि' સુધર્મા સ્વામી કહે છે કે લીધ'ંકર દ્વારા કથિત વચનતું જ હું અનુકથન કરી રહ્યો છું. મરાળા મ પાંચમા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશક સમાપ્ત મપ-૧મ

### समयार्थवोधिनी डीका ब्र. धु. अ. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

#### अथ द्वितीयोद्देशकः प्रारम्यते

समाक्षः मयमोद्देशकः पंचमाऽध्ययनस्य । अतः परं पंचमाऽध्ययनीयो दिवीयोद्देशक अत्रभ्यते । तस्य चाऽषं संवन्धः, प्रथमे यैः वर्मभिर्भीवा नरके हृत्य-घनते, यादशीं चाऽतस्यां वेदनां चानुभवन्ति वानि सर्वाणि मतिपादितानि । इहाऽपि विशिष्टतरं तदेव स्वरूपं मतिपादिपध्यते, इत्यनेन संवन्धेन समापातस्य दिवीयो-देशकस्येदमादिमं सूत्रम् सुधर्मस्वामी जम्बुस्वाभिनं कथयति—'बहावरं' इत्यादि । मुख्य-अहावैरं सास्ययुक्तस्वधम्मं, तं मे पर्वक्खामि जहातहेणं। चाला जहा दुक्तडकम्मकारी, वेद्ति वैक्रमाइं धुँरेकडाइं ॥१॥ छाथा-अथापरं शक्षकदुःस्वधम्मं तं भवद्भवः मवश्यामि यायात्थ्येन । बाला यथा दुब्हतकमेकारिणो वेदयन्ति कर्माण प्राकृतानि ॥१॥

## द्सरे उद्देश का प्रारम्भ

पंचम अध्ययन का प्रथम उद्देश समाप्त हुआ। अब दूसरा उद्देश प्रारंभ किया जाता है। उसका सम्बन्ध इस प्रकार है—जिन कमों से जीव नरकों में उत्पन्न होते हैं, वहां जिस प्रकार की अवस्था और वेदना का अनुभव करते हैं, यह सब प्रथम उद्देश में प्रतिपादन किया गया है। यहां भी कुछ विशेषता के साथ वही स्वक्ष्य प्रतिपादित किया जायगा। इस सम्बन्ध से प्राप्त क्षितीय उद्देशक का यह प्रथम सुष्ट है—'अहावरं' इत्यादि।

चाब्दार्थ--'अह-अथ' तस्पश्चात् 'सासयदुक्खधम्मं-शाश्वतदुःख-धर्मी' निरन्तर दुःख देना ही जिनका धर्म है ऐसे 'अवरं-अपरं' दसरे

### બીજા ઉદ્દેશાના પ્રાર**ં**ભ-

પાંચમાં અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશક પૂરા થયા. હવે ખીજા ઉદ્દેશકની શરૂઆત થાય છે. આ ઉદ્દેશકના પહેલા ઉદ્દેશક સાથે આ પ્રકારના સંભધ છે. પહેલા ઉદ્દેશકમાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે જીવ કયા કર્માને કારણે નરકામાં એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે જીવ કયા કર્માને કારણે નરકામાં ઉત્પન્ન થાય છે અને નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવે કેવી અવસ્થા અને વેદનાના અનુભવ કરે છે. આ ઉદ્દેશકમાં પણ એજ વિષયનું વધુ વિવેચન કરવામાં આવશે. પહેલા ઉદ્દેશા સાથે આ પ્રકારના સંબંધ ધરાવતા બીજા ઉદ્દેશકનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે-'अहाबरં' ઇત્યાદિ– શખ્દાર્થ'—'લાદુ–લાઇ' ત્યાર પછી 'લાહ્યયદુવ્લઇમ્મં–શાધાદુઃહાધમર્મ'

નિરંતર દુઃખ દેવું એ જ જેના ધર્મ છે, એવા 'अवरं-अपर' બીજા 'તં-તમ્'

अन्वयार्थः -- (अह) अयानन्तरम् (नामयहुक्खधन्मं) शास्त्रदृःतधमं निस्य-दुःस्वस्वमावं (अवरं) अपरमन्यत् (तं) तं नरकं (मे) भवते (जहातहेणं) याधा-तथ्यें न (पवक्खामि) पवस्पामि-कथयिष्यामि (जहा) पथा (दुक्कड हम्मकारो) दुष्कु-कर्मकारिणः -कूरपापकर्माणः (बालः) बाला-परमार्थमजानानाः (पुरेकडाइं) पुराकृतानि प्वत्रन्मोपाजितानि (कम्माइं) कर्माणि-ब्रानावरणीयायष्टकर्माणि (वेदंति) वेद्यंति-अनुमवन्तीति । १॥

टीका— अहं अध-अक्टत्सम्, यदेव पूर्वस्मित् मकरणे निर्दिण्टं तच्छेषभूतं द्वितीये कथयिष्यामि । 'अवरं' अगरम् 'सासयदुक्लधम्मं' शास्त्रदुःलधर्मम् ।
'तं-तम्' उस नरक के विषय में 'मे—भवते' आप को 'जहातहेणं याधातथ्येन' यथार्थ रूप से 'गवक्लामि—प्रवक्ष्यामि' में कहुंगा 'जहा—याधा'
जिस मकार 'तृक्षडकम्मकारी—तृष्कृतकर्मकारिणः' पापकर्म करनेवाछे
'बाला-बालाः' अज्ञानी जीव 'पुरेकड।ई-पुराकृतानि' पूर्वजन्म में
किये हुए 'कम्माइं-कर्माणि' अपने कभीं का 'वेदंति—वेद्यन्ति' वेदन
करते हैं अर्थात् भोगते हैं ॥१॥

अन्ययार्थ--इसके अनन्तर निरन्तर दुःखमय दूसरे नरक के विषय में यथार्थस्य से आप को कहूंगा। पापकर्म करने वाले और परमार्थ की नहीं जानने वाले अज्ञानी जीव पूर्वकृत कर्मों को जिस मकार भोगते हैं सो कहूंगा।।१॥

टीकः र्ध-फिर सुधर्मा स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं-इसके पश्चात् पूर्व प्रकरण में कहने से जो दोष रह गया है, उसे दूसरे में कहूंगा।

ते नरका विषयमां 'में-अवते' आपने 'जहातहेणं-याधातध्येत' यथार्थ ३५थी 'पवक्सामि-प्रवक्ष्यामि' हुं किहीश 'जहा-यथा' के प्रकार 'दुक्कडकम्मकारी-दुक्कतकर्मकारिणः' पापकर्म करवावाणा 'बाला-बालाः' अज्ञानी छव 'पुरेकडाई-पुराकृतानि' पूर्वकरममां करेल 'कम्माई-कर्माणि' पाताना कर्मेतु' 'वेदंति-वेदयन्ति' वेदन करे हे. अर्थात् क्रेशवे हे.॥१॥

સૂત્રાર્થ—હવે બીજા કેટલાક નરકામાં ઉત્પન્ત થયેલા જીવાને કેવી કેવી યાતનાઓ વેઠવી પડે છે, તે કહેવામાં આવશે. તથા પાપકર્મોનું સેવન કરનારા, પરમાર્થને નહીં જાણનારા અજ્ઞાની જીવા પૂર્વકૃત કર્મોનું ફળ કેવી રીતે લાેગવે છે, તે હવે હું તમને કહીશ. ૫૧૫

ટીકાર્થ — આગલા ઉર્દેશકમાં કુંબીપાક નરક અહિતું વર્જુન કરવામાં આવ્યું છે. હવે આ બીજા ઉદેશકમાં અન્ય ત્રકોના સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરવા માટે

#### समयार्थवीयिनी टीका म. श्रु. म. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

शास्त्रत् मनित इति शास्त्रं नित्यं, ताद्दर्गं च तद् दुःखिमिति शास्त्रत् सं, तदेन धर्मः स्वभावो यस्य नरकस्य स शास्त्रत् स्वभावे यस्य नरकस्य स शास्त्रत् स्वभावे यस्य नरकस्य स शास्त्रत् दुःखप्रमेः तं नरकम् नित्यदुःखस्वभावम्, सणमिप सुखलेशरहितम् 'तं' तं—नरकम् । 'मे' मनद्भ्यः, भनन्तस्हित्य अशेष-पाणिनिवदेभ्यः 'जहातदेणं' यायात् ध्येन पद्यथा मगनता कियतं मया श्रुतं तत् तत्स्वस्येणे त् नर्व्यवादिस्ववेण 'पवक्वामि' मनस्यामि कथयिष्यामि, 'जहां' यथा येन प्रकारेण 'दुक्डकम्बकारी' दुष्कृतकर्मकारिणः—दुष्टं कृतमिति दुष्कृत्वम्मित्रातिपानिवातिपात्रिद्यस्योरकर्म तादश्वभम्यत् श्रीलं येपां ते दुष्कृतकर्मकारिणः। एवंभूवा (वालः) वालाः—परभार्थनजानानाः विषयसुखानिकारिणो विवेकविक्रलाः (पुराक्रवादं) पुराकृतानि पूर्वभयोपानितानि (क्रम्मादं) कर्माणि झानावरणीपा-धशुपानि 'वेदंति' (बहा) यथा (वेदंति) वेदयन्ति नरके, तथा तेऽदै कथ्यामि, इति ॥१॥

जिस नरक में निरम्तर दुःख भोगना पडता है, कभी क्षण भर के लिये भी सुख का अनुभव नहीं होता, ऐसे नरक का स्वरूप है जग्बू! तुम को लक्ष्य करके, समस्त माणियों के समूह के लिये, जैसा भगवान ने कहा है और मैंने सुना है, उसी प्रकार से, उसमें भित्रायोक्ति न करके, कहूँगा। प्राणातिपात आदि घोरकम करने के स्वभाव वाले परमार्थ को न जानने वाले अज्ञान नराषम पुरुषों में अध्यय सुख के अभिलाबी और विवेक से रहित होकर ज्ञाना वरणीय आदि अज्ञान कमों को नरक में वेदन करते हैं अर्थात् भोगते हैं यह सब में तुम्हें कहूँगा।।१।।

સુધમાંસ્વામી જ ખૂરતામીને કહે છે કે-હે જ મ્ખૂ! જે નર્કમાં નિરન્તર દુ:ખ જ સાગવવું પડે છે, જ્યાં એક ક્ષણભર પણ સુખના અનુસવ થતા નથી, એવા નરદાના સ્વરૂપનું હું તમારી પાસે નિરૂપણ દરીશ. તમને સંધાધીને જે આ વાત કહું છું, તે સમસ્ત જીવાને પણ સમજવા જેવી છે. શ્રમણ લગવાન મહાવીર મારી સમક્ષ નરદા વિષે જેવું કથન કર્યું હતું એવું જ કથન હું તમારી સમક્ષ કરીશ. આ કથન અનુકથન રૂપ જ હાવાથી તેમાં બિલકુલ અતિશયા કિત નથી. પ્રાણાતિપાત આદિ ઘાર કર્મા દરવાના સ્વસાવવાળા, પરમાર્થને નહીં જાણનારા, અજ્ઞાન, નરાધમ પુરૂષા, અધમ સુખની અલિલાયાવાળા થઇને, સારાં નરસાંના વિવેક ભૂલી જઇને જ્ઞાનાવરણીય આદિ અશુભ દર્માનું નરકમાં વેદન કરે છે. તેઓ કેવી રીતે દર્માના અશુભ વિપાક લાગવે છે, તે તમારી સમક્ષ હું પ્રકટ કરીશ. ॥ ૧ ॥

भूक्ष्य-हैरथेहिं पाएहि य बंधिऊणं, उदरं विकसित खुरासिएहिं। गिंग्णिहत्तु बालस्स विहतं देहं, वेद्धं थिरंै पिईओ उद्धैरंति॥२॥ छाया—इस्तेषु पःदेषु च बन्धियत्वा उदरं विकसिपत्ति खुरासिभिः। पृष्ठीत्वा बल्हस्य विहतं देहं क्ष्णं स्थिरं पृष्ठतः उद्धरन्ति ॥२॥

अन्य गर्थः — (इत्येहिं) इस्तेषु (ग) च-पुनः (पाण्हिं) पादेषु (वंधिकणं) वंत्रियत्वा-परमाधार्मिकाः (खुरासिएहिं) क्षुगसिभिः खुरखङ्गैः (उदरं) उदरं (विक्रणंति) विकर्तयन्ति खण्डयन्ति (बाळस्स) बालस्याङ्गः निनो (विहतं देहं) विहतं देहं दिहतं देहं (विश्वः गुण्डादिमहारे-जर्जातं शरीरं (गिण्डिन् गुण्डादेवा (पिहुओ) पृष्ठतः -पृष्ठदेवात् (वद्धं)वश्चं वर्म (थिरं) स्थिरं वल्रपूर्वकम् (उद्धरंति) उद्धरन्ति-विदारयन्तीति ॥२॥

## 'हत्थेहिं' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'हत्थेहिं-हरतेषु' परमाधार्मिक नारकी जीवों का हाथ 'य-च' और 'पाएहिं-पादेषु' पर 'विधिकणं-वंधिवत्वा' बांवकर 'खुरा-सिएहिं-क्षुरप्राक्षिमः' अस्तुरा और तलवार के बारा 'डद्रं-उद्रम्' बनका पेट 'विक्तंति-विक्तंधित' चीर देते हैं 'बालस्स-बालस्य' अज्ञानी ऐसे नारक जीव की 'विहतं देहं-विहतं देहं' दण्डपहार आदि से अनेक प्रकार ताडन की हुई देह को 'शिण्हिन्तु-गृहीत्वा' ग्रहण करके 'पिटुओ-एछतः' पृष्ठ भाग से 'चढ़ं-चध्रम्' चमडे को 'धिरं-स्थिरम्' बक्रारकारपूर्वक 'उद्धरंति-उद्धरन्ति' सींचते हैं ॥२॥

अन्वयार्थ—नरकपाल नारक जीवों के हाथ और पैर वाँचकर छुरा और खड्ग से उदर को फाडते हैं। अज्ञानी जीवों के विहत अर्थात्

<sup>&</sup>quot;इत्थेहि" धत्याहि---

शण्दार्थं — 'हरवेहिं - हरतेषु' भरभाधाभिं तारक छ्याना द्वाध 'य-च' भने 'पापहिं - पादेषु' भग विधिक्रणं - वंधिक्ता' आंधीने 'लुरासिपहिं - श्रुरप्रासुधिः' अस्तरा अने तत्ववारना द्वारा 'वदरं - उद्रग्म्' तेमनुं भेट 'विकत्तति - विकर्त्तः पन्ति' सीरे छे 'वाळस्य - याजस्य' अज्ञानी स्थेवा नारक छत्रनी 'विहतं देहं - विहतं देहं दं अद्धार वगेरेधी अनेक अक्षरे भार आधेल शरीरने 'गिण्हित्तु - गृहीचा' अद्धेषु करीने 'पिटुओं - गृहतः' पाछणना लागधी 'दहं वधम् याभडीने 'धिं-स्थिरम्' अणात्कार पृष्टिं 'उद्धरंति - उद्धरन्ति' भे सी दे छे. ।। रा।

સ્વાર્થ —નરકપાલ નારક જીવેતના હાથ અને પગ બાંધીને છરી અને ખડગ વડે તેમનું પેટ ચીરી નાંખે છે. તેઓ અજ્ઞાની જીવેતના વિહ્લત (શસ્ત્રોના

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिरूपणम्

टीका—ते परमाधार्मिकाः कीडां दुवंत इव नारकजीवानाम्। 'इत्येष्टिं' इस्तेषु 'य' च-पुनः 'पाएहिं' पादेषु 'यंधिऊणं' वंधियत्वा 'खुरासिएहिं' खुरां-सिभिः-निश्चित्याराभिः क्षुरिकाभिः तीक्ष्णखड्गेश्व 'उद्दं' उद्दं 'विक्रतंति' विकर्त्तयित, विदारयन्ति। तथा 'वालस्त' वालस्य दुष्कृतकर्मकारिणः। 'विहत्तु देहं' विहतं देहं दण्डमहारादिना जर्जरीकृतं श्ररीरम्। 'गिण्हिन्तु' गृहीत्वा 'वदं' वर्धा चर्म। 'थिरं' रिथरतया, वलास्कारेण 'पिट्टओ' पृष्ठतः 'उद्धरंति' वलात् श्ररीरतः चर्माणि आकर्षयन्तीत्यर्थः। परमाधार्मिकाः नारिकत्रीवानां हस्तौ पादौ बन्धियत्वा क्षुरासिधारया तेपासुद्दं लिख्नित । तथा नारिकजीवानां देहं दण्डादिना ताडियत्वा चूर्णिकृत्य पुनः पृष्ठं परिष्ट्या तम्र स्थितं चर्म आकर्षयन्तीति मातः।। रहा

अनेक प्रहारों से ताडित देह को ग्रहण करके उसके पृष्टभाग से बल-पूर्वक चमड़ी उघेड़ते हैं ॥२॥

दीकार्थ—परमाधार्मिक असुर नारक जीवों के साथ मानों खिस्र वाड़ करते हैं। उनके हाथ बांध देते हैं, पैर बाँध देते हैं और फिर तीखी धारवाली सुरियों से और तीखे खड्ग से पेट फाइते हैं। अज्ञानी जीबों के दण्डबहार आदि से जर्जरित किये हुए दारीर को ग्रहण करके बलाहकार से उसके चमड़े को पीठ से निकालते हैं।

तात्पर्ध यह है कि परमाधार्धिक नारक जीवों के हाथ पैर बांच करके छुरे की घार से पेट चीरते हैं। इसके अतिरिक्त पहले उनके द्यारीर को दण्डवहार आदि से जर्जरित कर देते हैं और फिर उसकी पीठ से चमड़ी उधेडते हैं॥२॥

ઘા: વઢ વીધાયેલા) શરીરને બહુલુ કરીને તેમની પીઠકાં**માં ખળપૂર્વક ચામડી**્ ઉતા**રી લે છે**. ઘરા

ટીકાર્ય—પરમાધાર્મિક અસુરા નારક જીવાની સાથે જાણે કે ક્રૂર ખેલ ખેલે છે. તેઓ તેમના હાથ અને પગને દોરડા વડે બાંધીને, ઘણી જ તેજદાર છરીઓ અને ખડ્યા વડે તેમનું પેટ કાર્ડ છે. દંડ પ્રહાર આદિ વર્ક જર્જરિત કરેલા તે અજ્ઞાની જીવાના શરીરને ચહ્યુ કરીને તેઓ અળાત્કારે તેમની પીઠ પરની ચામડી ઉતરડી નાખે છે. આ કથનના ભાવાર્ય એ છેંકિં પરમાધાર્મિક અસુરા નારકાને ખૂબ જ દુઃખ દે છે. તેઓ તેના હાથપગ ખાંધીને તીક્ષ્ણ છરી વડે તેમનાં પેટ ચીરા નાખે છે. આ કાર્ય કરતા પહેલાં. તેઓ તેમનાં શરીર પર દંડાદિના પ્રહાર કરીને તેમને ખાખશ કરે છે અમેં मुष्ण-बाहू पॅकत्तंति य मूळतो से , धूळं वियासं मुहे आडहंति। र्रहंसि जुत्तं सरयंति बालं आरुस्स विजेझंति तुँदेण पिट्टे । ॥३॥

छाया--बाहृन्यकर्तयन्ति सम्लतस्य स्थूलं विकाशं मुखे आदहन्ति । रहिस युक्तं स्मारयन्ति बालमारुष्य विष्यन्ति तुदेन पृष्ठे ॥३॥

अन्वयार्थः — परमाधार्मिकाः (से) तस्य नैरियकस्य (बाहू) वाहून् (सूछतो) मुलतः (पक्तंति) मकर्पपन्ति—खण्डयन्ति (ग्रुहे) ग्रुखं (वियासं) विकाश्य-वलान्मुखं स्कारियत्वा (धूलं) स्थूलं-जालत्लोहखण्डं मवेश्य (श्राडशंति) आदहंति—ज्वालयन्ति (रहंसि) रहिस एकान्ते (जुनं) युक्तं जनमान्तरीयदुष्कृतं (बालं) बालम् अञ्चानीनं

'बाह्न पक्तंति' इस्यादि ।

शब्दार्थ — 'से-तस्य' परमाधार्भिक नारिकजीव की 'बाहू-बाहून' भुनाओं को 'पकत्तंति-प्रकर्तपन्ति' कारते हैं 'मुहे-मुखे' मुख की 'वियासं-विकाइय' वलपूर्वक फाडकर 'यूलं-स्यूलम्' जलते हुए लोह के बड़े बड़े गोले डालकर 'आडहंति-आदहन्ति' जलाते हैं 'रहंसि-रहिंस' तथा एकान्त में 'जुत्तं-युक्तं' उनके जन्मान्तर के कर्म 'बालं-बालं' उस अज्ञानी जीव को 'सारयंति-स्मारयन्ति' स्मरण कराते हैं 'आक् स्स-आरुष्य' तथा विना कारण कोध करके 'तुदेण-तुदेल' चाबुक से 'पिट्टे-पृण्टे' पृष्ठ भाग में 'बिडझंति-विध्यन्ति' ताडन करते हैं ॥३॥

अन्वयार्थ — परमाधार्निक नारकजीय की सुआओं को मूल से काट देते हैं तथा जपर्दस्ती सुख को फाडकर उक्षमें जलते हुए लोह-

'बाहू पकसंति' छत्याहि---

शण्डार्थ — 'से-तस्य' परभाधः भिं क नारकी छवनी 'बाहू बाहून्' सुक्रा क्योने 'पकत्तंति-प्रकृतंयित्त' कापे छे 'सुद्दे-मुस्ते' भुभने 'वियासं-विकाइय' भणपूर्व क क्षाडीने 'यूलं-स्थूलम्' भणता क्षाभं उना भिःटा भारा गाणाने 'बाह्रदंति-आदहृत्ति' भाणे छे. 'रहंसि-रहृद्धि' तथा क्षेत्रस्तभां 'जुत्तं-युक्तं' तेमना बन्भान्तरना कर्मनुं 'बालं बालम्' भज्ञानी छवने 'सारयंति-स्मारयन्ति' स्भरस्य करावे छे. 'बाहरस-आहृद्य' तथा क्षार्थ वगर कीय करीने 'तुदेण-तुदे्न' वासुक्यी 'पिट्टे-पृष्ठे' पाछणना लागमां 'विवर्शनि-विषयन्ति' भारे छे. ॥आ

સૂત્રાર્થ-પરમાધાર્મિકા નારક જીવાની ભુજાઓને મૂળમાંથી કાપી નાખે છે, અને તેમનાં મુખ અળાત્કારે ખાલાવીને તેમાં ખૂબ જ તપાવીને લાલચાળ કરેલા લાહાના ગાળા અથવા દંડા દાખલ કરે છે. આ રીતે તેઓ તેને ખૂબજ દબ્રાંડે છે. તેઓ તેને એકાન્તમાં લઇ જઇને તેના પૂર્વજન્મનાં પાપાનું

# समयार्थेबोधिनी टीका प्र. धु. अ. ५ उ. २ नारकीयवैदनानि रूपणम्

(सरयंति) स्मारयन्ति (आरुस्स) आरुष्य-अकारणकोधं कृत्वा (तुदेण) तुदेन-मतोदेन चाषुक इति लोकपसिद्धेन (विद्वे) पृष्ठे-पृष्टदेशे (विष्यंति) विष्यन्ति-ताष्ठयन्तीति ॥२॥

टीका—'से' तस्य नारिक नीवस्य, 'बाहू' अजी 'मूलतं,' मूलतः-आमू-लम्। 'पक्तंति' पकर्तयन्ति-मक्षेण कर्त्तयन्ति छेर्यन्ति। तदनन्तरम्-'मुहे-विश्वसं' मुखं कित्तात्रय=त्रलात्कारेण नैरियकस्य मुखं स्कारियस्य तस्मिन् 'शूलं' स्पूलं-अतिश्येन स्थुलम्, जाजालयमानलोहदण्डम् अथवा लोहगोलकं मुखे निक्षिष्य 'आडहंति' आदहन्ति मण्यालयन्तीत्पर्थः। तथा—'रहंसि' रहिस एकान्त-स्थाने नारिक जीवं नीस्या 'जुनं युक्तं—जन्मान्तरकृतं दुष्कृतं 'सर्यंति' स्भारय-न्ति 'वालं' कर्त्तव्यादकर्वव्यविके विरहितम्। तथा ललनालकामलिकतं गीतमाक-णितमतः श्रोत्रे छेर्यामः, पापबुद्धचा परस्तीनिरीक्षणं कृतमतश्रश्चपी विस्कोटयामः,

खंड को प्रवेशकर जलाते हैं। उन्हें एकान्त में पूर्व तन्मों में किये हुए पाप का स्मरण कराते हैं। निष्कारण कोध करके पीठ में चावुक मारते हैं।३।

टीकार्थ--वे नरकपाल नारकी जीय की दोनों भुजाओं को मूल से ही काट डालते हैं। तरपश्चात जबर्दस्ती उसके मुख को फाड़कर खूब बड़ा और जलता हुआ लोहे का डंडा या लोहे का गोला मुख में प्रवेदा कर उसे जलाते हैं। अज्ञान नारक जीय को एकान्त में छे जाकर उसकी पूर्वजन्मों में किये हुए पापों का स्मरण कराते हैं। वे कहते हैं-तूने ललनाओं के लिल गीतों को सुना, इस कारण हम तेरे कानों को काटते हैं। पाण्युद्धि से परस्त्री का अवलोकन किया था, अक्षण्य तेरे

શ્તરણ કરાવે છે. તેઓ કાઈ પણ કારણ વિતા કોધ કરીને તેની પીઠ પર ચાલુક ફટકારે છે. હલા

ટીકાર્ય — તે નરકપાલા નારક જીવની બન્ને બુજાઓને મૂળમાંથી દેશી નાખે છે ત્યાર ખાદ અક્ષિમાં ખૂબ જ તપાવીને લાલચાળ કરેલા લાહાના દંડાને અથવા ગાળાને, તેઓ બળજબરીથી તેનું મુખ ખાલાવીને મુખમાં ધુસાડી દે છે. ત્યારે તે નારકના મુખમાં અસદા બળતરા થાય છે. તેઓ અજ્ઞાન નારકાને એકાન્તમાં લઇ જઇને તેના પૂર્યજન્મનાં પાપાનું સમરણ કરાવે છે. તેઓ તેને કહે છે કે-'તને લલનાઓનાં લલિત ગીતા સાંભળવા ખૂબ જ ગમતાં હતાં, તે કારણે અમે તારા કાન કાપી નાખીએ છીએ, તે પરસ્તીનું પાપાબુદિથી અવલાકન કર્યું હતું, તેથી અમે તારી આંખા ફાડી

302

हस्ताभ्यां परद्रव्यं गृहीतं माणिघातश्वकृतोऽाः हस्तौ खण्डिपिष्यामः, त्वमासीर्मद्यः पायी अवः तप्तत्रपुताम्रादिकं पायणिमि। मांसमसणमकरोः, अतस्त्वां त्वदीयस्थैव मांसस्य मक्षणं कारपामीत्युनत्वा 'आरुस्स' आरुष्य-अकारणकोधं कृत्वा 'तुदेण' तुदेन कश्या 'विहे' पृष्ठे 'विज्लेति' विध्यन्ति । कश्या पृष्ठे ताडवंति ॥ स। मूलम्-अयंत्र तेत्तं जलियं सजोइ तउत्तमं मूमिनणुक्तमंता। ते डईझमाणा कलुणं थेंगंति, उसुचोइया तत्तेंजुगेसु जुत्ता॥४॥

छाया – अय इत्र तप्तंज्वितितं सत्र्योतिस्तदुवनां भूमिमनुकामन्तः । ते दक्षमानाः करुगं स्तनन्ति इषुनोदिता स्तप्तयुगेषु युक्ताः ॥४॥

होचन उखाइते हैं। इन हाथों से पराया द्रव्य ग्रहण किया था, और प्राणियों का घात किया था अतएष तेरे हाथ काटते हैं। तू मद्य पिया करता था, अतएव तुझे तथा हुआ घीशा और तांचा विखाते हैं। तूने मांस अक्षण किया था, और प्राणियों का घात किया था अतएव तुझे तेरा ही मांस खिलाते हैं। इस प्रकार उसके पायों को स्मरण कराते हैं। किर अकारण ही कोच करके पीठ पर चानुक के प्रहार करते हैं, अन्य अंगों पर भी प्रहार करते हैं।।३॥

'अयंच तक्तं' इत्यादि ।

इन्दार्थ—'तरां अयं व-तसमय इव' तस लोह के गोला के समान 'सजोइ-सज्योतिः' ज्योतिसहित 'जलियं-ज्ञलेतां' जलती हुई अनि 'तज्रहमं-तदुपमां' की जपमा योग्य 'सूमि-सूमिम्' भूमि में 'अणुक्रमंसा-अनुकामन्तः' चलते हुए 'ते-ते' वे नारिक जीव 'इज्ज-माणा-द्श्रमानाः' जलते हुए 'उसुचोइया-इपुनोदिताः' तहिंग तपे हुए

ના ખીએ છીએ. તેં આ હાથા વડે પારકું ધત શ્રહ્યું કર્યું હતું, અને પ્રાયુચાના ઘાત કર્યો હતો તેથી અમે તારા બન્ને હાથ કાપી ના ખીએ છીએ. તને મૃદિશ-પાન કરવું ખૂબ જ ગમતું હતું, તેથી અમે તને ગરમા અરમ તાંબા અને સીસાના રસ પિવરાવીએ છીએ તેં પૂર્વ બવમાં માંસ ખાધું હતું, તેથી અત્યારે અમે તને તાવું પેતાનું જ માંસ ખવરાવીએ છીએ. આ પ્રકારે તેઓ તેને તેના પૂર્વ જન્મનાં પાપાનું સ્મરણ કરાવે છે. ત્યાર બાદ કાઇ પણ પ્રકારના કારણ વિના તેઓ તેની પીઠ આદિ અંગા પર ચાબુક કટકારે છે. ાાગા

'अयंव तत्ते' धीत्याहि

शण्डत्थं-—'तत्तं अयंत-तप्तनयद्दव' तपेक्षा क्षेत्रभं कोष्यता समान 'सज्ञोद्द-मञ्ज्ञोतिः' क्षेति स्वक्रित 'जल्जियं-क्ष्वक्रितां' भणती 'तत्तव्दमं-तदुपमां' भूभीनी उपमा येक्ष्य 'मूमिं नमूमिम्' भूभीमां 'अणुक्रमंता-अनुक्रामन्तः' याक्षतां 'द-3' ते नारकीय ॐर 'द्वक्षमामा-द्वानानाः' भणतां 'त्रमुचोद्द्या-द्वुनोदिताः'

#### ्रसम्यार्थबोधिनी दीका म. श्रु. अ. ५ उ. २ नारकोयवेदनानिरूपण*म्*

अन्वयार्थः—(नतं अपं च) तन्तमय इत्र (समोर्) सज्योतिः संज्योतिपं (जलियं) ज्वलितम्-अन्तिर्थथा भवति (तज्ज्ञमं) तदुपमां तत्हरुषां (भूमि) भूमि -पृथिवीं (अणुक्कमंता) अनुकामन्तो-गच्छन्तः (ते) ते नारकजीवाः (ज्ञ्ञमाणा) दश्मानाः (असुचोइया) इपुनोदिता वाणमेरिताः (क्चज्ज्जेमुज्ज्जा) तन्त्रथुमेषु भुक्तर-योजिताः (क्रज्जं यणंति) करूशं वीनं स्तनन्ति माकोक्षश्चदं कुर्वन्ति ॥४॥

टीका—'तत्त अयं व' तप्तायःपिण्ड हव, 'सनोश' सज्योतिः-ज्योतिः सहितं 'जिल्लियं' ज्वलितम् अग्नियेषा भारति 'तल्यमं' तदुपमाम्-ज्वलद्दयःग्विशसुपमाम् तथाविधामेव गा भूमिम् 'अणुक्तमंत्ता' अनुकामन्तः-परमाधार्मिकैर्शम्यमानाः नारक-श्रीवाः 'लज्ज्ञमाणा' दह्मभानाः । तथा—'उमुचोइया' इषुनोदिताः तीक्ष्णतप्तवाणा-

बाग के अग्रभाग से मारकर प्रेरित किये हुए 'तत्तजुगेसु जुत्ता-तप्तयुगेषु युक्ताः' तथा तप्त जुए में जोडे हुए वे नारकी 'कळुणं थणंति-यहर्ण स्वनन्ति' दीन कहण हदन करते हैं ॥॥

अन्वयार्थ— तपे हुए लोहे के समान, उगोतियुक्त एवं जलती हुई मुमि पर गमन करते हुए नारक जीव जब जलते हैं तो करुणापूर्ण आक्रोदा करते हैं तथा तपे हुवे जुए में जोतकर आर से प्रेरित किये जाते हैं तथ भी करुण ध्वनि करके चीखते हैं ॥१॥

टीकार्थ--तपे हुए लोहपिण्ड के सहज्ञ, ज्योति सहित और जलती हुई अर्थात् जलते हुए लोहपिण्ड की उपमा बाली मूमि पर परमाधा-

तीह्णु तपेत आध्ना आगणना लागथी भारीने भेरित करेंत 'तत्त जुनेसु जुत्ता-तप्तयुनेषु युक्ताः' तथा तपेता धेांसरामां कोऽवाथी 'कलुणं वणंति-कहणं स्तनन्ति' दथापात्र इटन करें छे. ॥४॥

સ્ત્રાર્થ—તપાવેલા લાહાના જેવી, જ્યાતિયુક્ત અને અળબળતી ભૂમિ પર જ્યારે ગમન કરવું પડે છે, ત્યારે પગે ખૂબ જ દાઝરાને લીધે નારદા કરુણાપૂર્ણ આકંદ કરે છે, વળી જયારે તેમને ગરમ કરેલા ધાંસરામાં જોડીને પરાણાની આર મારી મારીને ચલાવવામાં આવે છે, ત્યારે તેઓ દય:-જનક આર્તાનાદ કરી ઉઠે છે. તા જા

ટીકાર્ય ન્તપાવેલા લેહાના ગાળા જેવી, જ્યાંતિમય અને અળી રહી દ્વાય એવી-એટલે કે મુખ જ તપાવીને લાલચાળ અને પ્રકાશિત ખનાવેલા લાહપિંડની ઉપમાવાળી ભૂમિ પર પરમાધાર્મિક અસુરા નારકાને ચલાવે છે. તે અતિ ઉચ્લ ભૂમિ પર ચાલતાં ચાલતાં તેઓ મૂખ જ દાગી જ્વાથી એવી

प्रभागमेरिताः 'तमजुनेसु' तप्तयुनेषु-तादित्रयांनेषु 'जुनां युक्ताः तत्र-वलीवर्द इत्र नियुक्ता नैरिविकाः । 'कलुणं' करुणं-सकरुणं यथा स्यानया 'यणंति' स्तनन्ति भव्दं कुर्वन्ति । अतिदीनवचनानि सुखात् उच्चेः निष्काश्चरतीरपर्यः यथा वली-वर्दं रथे नियोजयित तथा ते परमाधार्मिका तान् नारकान् तप्तर्ययुगेषु संवोज्य एप्ततीक्ष्णवाणाप्रभागेन प्रेरयन्ति तत्रस्ते महता शब्देन रारदंतीति भावः ॥४॥ मृलम्-वाला वेला भूमिमणुक्कभंता पैविज्ञलं लोहेपहं व तत्तं । जासिऽभिदुगगंस्म पर्वज्ञमाणा पेसेवैं दंडेहिं पुरा केरंति ॥५॥ छाया—वलाः बलाद्भूमिमनुकाम्यभाणाः मदीसजलां लोहपयमिव तप्ताम्। यस्मिक्षमिदुगे प्रविद्यमानाः प्रेष्यानिव दण्डेः पुरः कुर्वन्ति ॥५॥

भिक असुर नारक जीवों को चलाते हैं। उस पर चलने से ये बुरी तरह जलते हैं तो ऐसे चिल्लाते हैं कि करुणा उपजती है। फिर उन्हें खूब तपे सुवे रथ के जुए (जूड़े) में जोत दिया जाता है और इपु अर्थात् तीखी नोक बाली आर चुभोई जाती है। ये नारकी उसमें बैलो के जैसे जीते जाते हैं। उस समय भी वे अत्यन्त दीनतापूर्ण ब्यनि करते हैं।

तारपर्य यह है कि जैसे रथ में बैल को जाता जाता है, उसी प्रकार परमाधार्भिक उन नारकों को तमे हुए रथ के जुए में जोतकर अपर से तमे हुए तीक्ष्ण आर की नींक से प्रेरित करते हैं। उस समय वे जोर से चीखते-चिहाते हैं। ४॥

તા ચીસા પાઉ છે કે લલ લલાંના હૃદયમાં કરુણા ઉત્પન્ન થાય છે. વળી તેઓ તેમને રથના ખુબ જ તપ.વેલા ધાંધરામાં સાથે જોડીને તીક્ષ્યુ અણી વાળી આર લેંકીને ખળદની જેમ તેમની પાસે રથ ખેંચાવે છે. આ અસદા વેદનાને કારણે તેઓ કરુણાજનક ચીસા પાઉ છે.

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જેવી રીતે રથના ધાંસરા સાથે બળદાને જોડવામાં આવે છે, એજ રીતે પરમાધાર્મિંકા નારકાને ધાંસરામાં જોડ છે. તે ધાસરાને તપાવીને ખૂબ જ ગરમ કરેલાં હે.ય છે. જેમ બળદાને પરા-ભાની આર લે કીને ચલાવવામાં આવે છે, તેમ નારકાને પરાણાની તીક્સ અને ગરમ આર લેાંકીને ચલાવવામાં આવે છે. આ દુ:ખ અસહ્ય થઇ પડવાથી તેઓ કરૂલાજનક ચીસા પાડે છે. પાડા

## समयार्थवोधिनी डीका प्र. धु. स. ५ उ. २ नारकीयवैदनानिकपणम् 💹 ४०।

अन्वयार्थः—(बाडा) बाडाः-अज्ञानिनो नारकाः (लोइपह व तत्तं) लोइपय-मिन तप्ताम् (पविज्जलं) भदीक्षणलां (भूमि) भूमि-पृथिनीम् (बळा अणुक्रमंता) बळात् अनुक्राम्यमाणाः बलास्कारेण परमाधार्मिकैश्वाल्यमानाः (जंसि) यस्मिन् (अभिदुग्गंसि) अभिदुगे अतिकठोरे (पवज्जमाणा) प्रपद्यमानाः-परमाधार्मिकद्वारा चलनाय भेरिताः यदि न चलंति तदा (पेसेन) प्रेष्पान् द्रषभानिन (दंडेहिं) दण्डैः (पुरा करंति) पुरः कुर्वन्ति अग्रे तान चाळयन्तीति ॥५॥

'बाला बला भूमिं' इत्यादि ।

दाब्दार्थ—'बाला-बालाः' अज्ञानी नारकी जीव 'लोहपहं व तत्तं— लोहपधिमत्र तप्ताम्' जलता हुआ लोहमय मार्ग के समान तपी हुई 'पविज्ञलं-प्रदीप्तजलां' तथा रक्त और धीवरूप कर्द्ध से युक्त 'भूमि-भूमिम्' भूमि पर 'वला-बलात्' बलपूर्वक परसाधार्मिकों बारा 'अणु-क्रमंता-अनुकाम्यमाणाः' चलाये जाते वे तुरी तरह चिल्लाते हैं 'लंसि-यस्मिन्' जो भी 'अभिनुगांसि-अभिनुगें' अति कठोर स्थान पर 'पव-ज्ञमाणा-प्रपद्यमानाः' परमाधार्मिकों के बारा चलते के लिये प्रेरित किये हुए जब ठीक नहीं चलते हैं तब 'पेसेब-प्रेष्यान' बेल के समान 'दंडेहि-दण्डैः' दंडों से 'पुरा करंति-पुरः कुर्वन्ति' आगे चलाते हैं॥६॥

अन्वयार्थ--परमाधार्मिक उन अज्ञान नारक जीवों को तपे हुए स्रोहपथ के समान तपी हुई तथा रुधिर पीत्र आदि से पंकिल सूमि पर

સ્ત્રાર્થ—પરમાધામિકા તે અજ્ઞાન નારકાને તપાવેલા લાહાના માર્ગના જેવી અતિશય ગરમ અને લાહી, પરુ આદિથી યુક્ત ભૂમિ પર ચલાવે છે. જો સુરુ ધર

<sup>&#</sup>x27;बाला बढामूमिं' ઇत्याहि

श्राधा — 'बाढा-बाढाः' भज्ञानी नार्ड छव 'छोइपहं च तत्तं-छोहपय-मिन तप्ताम्' अपेक्ष क्षेत्रं अन्य भागंनी क्षेत्र तथेक्षी 'पिक्ष्डक्लं-प्रदीप्तज्ञढां' तथा रक्ष्त भने पड्ड ३५ डाइवथी शुक्रत 'भूमि'-भूकिम्' सूक्षि पर 'बळा-बळात्' अप्तपूर्वंड परभाधाभिंका द्वारा 'अणुक्कमंता-अनुकाम्यमाणाः' यक्षाववामां आवतां तेओ भराअ रीते भूमा पाडे छे. 'बंधि-विस्मन्' केमां 'अमिदुगंधि-अमिदुगं' अति क्षेत्रेर स्थान ७५२ 'पवडनमाणा-प्रवद्यमानाः' परभाधाभिंकाना द्वारा शक्षाव भाटे प्रेरित करवा छतां पश्च कथारे ठीड नथी आवतां त्यारे 'पेसेव-प्रेड्यान्' अण्डनी क्षेत्र 'दंडेहिं-दण्डेः' इंडाक्राधी 'पुरा करंति-पुरा कुर्यन्ति' आण्डा शक्षावे छे. ॥भा

्र <mark>क्रीकाच्चां वाङ्गाः</mark> विवेकरहिताः नारकिजीवाः 'छोइपइं व तत्तं' होइप्यमिव क्षुतुम्, तप्तलोहपथिवातिश्चयेन जाञ्चल्यमानाम् 'पविज्जलं' मदीप्रजलां स्विरः पूर्यकृपकर्दमपिच्छिलां 'भूमिं' भूमि-पृथितीतलमार्गम्। 'बला अणुक्तमेता' बलात् अनुकाम्यमाणाः, यद्यपि तादृशभूमी चित्ततुं नेच्छन्ति, तथापि-बळात्कारेण बुस्यिमानाः 'जंसि अभिदुःगंसि' यस्मिन् अभिदुर्गेऽतिकठिने स्वाने कुंभीनरकादौ । **भा**तक्जमाणा' भाष्यमानाः मचाल्यमाना अपि यदा न सम्यक् मचलन्ति तदा 'पेसेन' मेंष्यानिन, कीतदासानिन द्रवमानिन ना 'दंडेहिं' दण्डै:-दण्डमहर्णीः ते परमाऽधार्मिकास्तान् 'पुरा करंति' पुरः कुर्वन्ति पुरोऽप्रतश्रालयन्ति । ते तु नास्काः स्वेच्छया स्थातुं गन्तुं कयमपि नैव सक्ताः। स्थितौ गमनेऽपि वा पराधीनतैव नारकजीवानाम्। न क्यवित् ते स्थिरा भवंति, न वा क्वजीवत् अलाते हैं। चलाये जाते हुए वे यदि अति दुर्गम मार्ग पर नहीं चलते-हुक जाते हैं तो परमाधार्मिक डंडे मार-मार कर आगे चलाते हैं ॥५॥ टीकार्थ--विवेकरहित नारकजीव, लोहपथ के समान अतिराय क्काज्वरुपमान तथा रुधिर एवं पीव के कीचड़ से व्याप्त भूमि पर परमा-मार्मिको हारा चलाये जाते हैं । यगपि वे उस भूमि पर चलवा मुहीं चाहते, तथापि चलास्कार से चलाये जाते हुए जो नरक

सार न कहीं ठहरने में समर्थ हैं और न चलने में समर्थ हैं। नारक जीव ठहरने में भी पराधीन हैं और चलने में भी पराधीन हैं। न वे तेओ हर्श म भाग पर आबतां आबतां अटडी जाय है, ते। परभाषाभि है। तेभने हंडा भारी भारीने आगण खबावे हे. ॥पा।

भ्यत्यन्त दुर्गम तपाये हुए स्थान पर ठीक तरह नहीं चलते हैं, तब खरीदे हुए नौकरों की तरह अथवा बैलों की तरह डंडों का प्रहार करके परमाधार्मिक उन्हें आगे चलाते हैं। वे अपनी इच्छा के अबु-

ટીકાર્ય — પરમાધાર્મિક અસુરા નારકાને તપાવેલા લાહાના જેવા ગરમ અને જાજવશ્યમાન માર્ગ પર ચલાવે છે. તે માર્ગ રુધિર અને પરુ રૂપ કીચકથી છવાયેલા હાય છે. જો તેઓ તે માર્ગ પર ચાલવાની ના પાડે છે, તા તેમને અલાતકારે ચલાવવામાં આવે છે. નરક અત્યંત દુર્ગમ માર્ગ પર જો તેઓ સરખી રીતે ચાલતા નથી, તા અળદા અથવા ગુલામાની માફક આર લોકીને અથવા દંડા મારીને તેમને ચલાવવામાં આવે છે. આગળ ચાલવું કે યાલવું તે પણ તેમની ઇચ્છાનુસાર થતું નથી એટલે કે આ અને આઅતમાં તેઓ પરાધીન છે. તેઓ તેમની ઇચ્છા પ્રમાણે વિશ્વાસ પણ લઇ શક્તા નથી. ત્યાં તો તેમને અલકુલ પરાધીન

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ व. २ नारकीयवेदनानि रूपणम्

10

स्वेच्छया गच्छन्ति किन्तु तत्रत्यः सर्वोऽपि व्यवसायव्यवहारः परामीने पैके यातनाभूमिरवाभरकस्येति मात्रः ॥५॥

मुळम्—ते संपेगाढंसि पर्वज्जमाणा सिलाहि हम्मंति निर्पातिणीहिं। संतावणी नाम चिरिट्टतीया संतेष्पती जरंथ असाहुंकम्मा॥६॥

छ।या-ते संपगाढं पवयमानाः शिलानिईन्यन्ते निवाविनीभिः । संतापिनी नाम चिरस्थितिका संताप्यन्ते यत्र असाधुकर्माणः ॥इ॥

अन्तयार्थः—(ते) ते नारकजीनाः (संगादिसः) संप्रगादम्-असग्रवेदनायुन्है नरके (पद्मनाणा) प्रपद्ममानाः गन्तारः (निपातिणीहिं) निपातनीमिः—अधः पातिपतुं योग्याभिः (सिलाहिं) शिलाभिः पानाणलण्डैः (हम्मंति) हन्यन्ते तालयन्ते (संतावणी नाम) संगापनी नाम क्रंभी (चिरद्विशोषा) चिरस्थितिका षहुकाल-

अपनी इच्छा से कहीं विश्राम छेते हैं और न कहीं चलते हैं। बही का सम्पूर्ण व्यवसाय व्यवहार पराधीन ही है। क्योंकि नरक तो केवछ यातनाभूमि ही है॥५॥

'ते संपगाढंसि' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'ते-ते' वे नारकजीव 'संपगाढंसि—संप्रगाढं' अधिके वेदनायुक्त असद्य नरक में 'पवज्जमाणा—प्रपद्यमानाः' गए हुए 'नियो-तिणीहिं—निपातिनीभिः' सन्मुख गिरने वाली 'सिलाहिं—शिलाभिः' पाषाण के खण्डों से 'हम्मंति—हन्यत्ते' मारे जाते हैं 'संतावणी नामं— संवापिनी नाम संतापनी अर्थात् कुम्भी नाम का नरक 'चिरहिर्तीया— चिरस्थितिकाः' पल्पोपम सागरोपम कालपर्यन्त स्थितिवालां है

કશા લાગવવી પડે છે. પરમાધામિંકા તેમને જે જે યાતનાઓ આપે, તે તેમને સહન કરવી જ પડે છે. આ રીતે આ નરકસ્થાના યાતનાભૂમિ જેવાં જ છે. ાપા

'ते संपगाढंसि' धत्याहि-

शण्डार्थं — 'ते-ते' ते नार्ड छव 'संवगाढं सि-संप्रताढे' अधिक वेहना युक्त असहा नर्डमां 'पववजमाणा-प्रश्नमानाः' गयेल 'निवातिणीहि'-निवासि-नीभिः' सामे आवीने पडवावाणी 'सिछाहि'-शिछाभिः' पत्थरना आंडाश्ची 'हम्मीति-हन्यन्ते' भारवामां आवे छे. 'संतावणीनाम-संतावनीनाम-अर्थात् कुम्मी नामनु' नर्क 'चिरहितीया-चिरस्थितिकाः' पट्यापम सागरापम कालपर्यन्त स्थिति-वाणु' छे, 'जत्थ-यत्र' क्रेमां 'असाहुकस्मा-असाधुक्मीणः' पापक्षे क्रवादिणा

प्रयेन्तस्यायिनी (जस्य) यत्र-यस्याम् (असाहुकम्मा) असाधुकर्माणः माणातिपाताः दिकुत्सितकर्मकर्चारः (संतप्पती) संताप्यन्ते-संतापिताः क्रियन्ते ॥६॥

टीका—'ते' ते नारकजीवाः 'संपगादंसि' संप्रगादे, अतिवेदनायुक्ते नरके 'पवजनाणा' प्रपद्यमानाः-तादृशवेदनायुक्तं नरकं गच्छन्तः। 'निपातिणीर्द्वि' निपात्तिनीभः अमिग्रुखं पातयन्तीभिः। 'सिलाहिं' श्रिलाभिः-वृदत्यापाणसञ्ड स्पाभिः, 'दम्मंति' इन्यन्ते 'संतावणी नाम' संतापिनी नाम—अतिश्विततापयुक्ता 'विर-द्वितीया' निरस्थितिका—पच्योपमसागरोपमकालप्यन्तस्थायिनी संतापनी कुम्मीति मसिद्धा विद्यते। 'जत्य' यत्र संतापयुक्तायां कुम्म्याम्। 'असादुक्रम्मा' असाधुकर्माणः

ैंजस्प−यत्र' जिसमें 'असाद्वकम्मा−असाधुकमौणः' पापकर्म करनेवाछे जीव 'संतप्पती−संताप्यन्ते' तीव्र वेदना से संनप्त किये जाते हैं ॥६॥

अन्वयार्थ-असहा वेदना से युक्त नरक में गये हुए नारक जीव भीचे गिरने वाली शिलाओं से ताडन किये जाते हैं। कुंभीपाक में पचाये जाते हैं वहां नारक बहुत काल तक रहते हैं और संताप को प्राप्त होते हैं।।६॥

टीकार्थ--अस्पन्त वेदना वास्ते नरक में गये हुए नास्की जीव सामने से गिरने वाली शिलाओं से आइत-ताडित किये जाते हैं। वहां जो संतापनी अर्थात तीव वेदना से तपाने वाली कुंभी है वह बहुत ही सन्तापजनक है। वह चिरस्थितिक है अर्थात् वहां जीव पल्योपमी और सागरोपमों तक निवास करते हैं। इस सन्तापवाली कुम्भी में वे

છવ 'સંતપત્તી-સંતાવ્યન્તે' તીત્ર વેદનાથી સંતાપયુક્ત કરવામાં આવે છે. શકા સૂત્રાર્થ—અસહ્ય વેદનાથી યુક્ત નશ્કમાં ઉત્પન્ન થયેલા નારક જીવાની ઉપર માેડી માેડી શિલાએ ફેંકવામાં આવે છે. આ શિલાઓના પ્રહાર તેમને સહન કરવા પડે છે. તેમને કું લીઓમાં પઠાવત્રામાં આવે છે. નારકાને ત્યાં દીર્થ ઠાળ સુધી રહેવું પડે છે, અને અસહ્ય વેદનાઓ વેઠવી પડે છે. શકા

ટીકાર્ય — નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા નારકાને તીત્ર વેદના વેડની પડે છે, તેથી નરકને વેદનાસ્થાન કહેલ છે. નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવને કેવી કેવી યાતનાઓ વેઠવી પડે છે. તેનું સૂત્રકાર વર્ષ્યુન કરે છે. - ઉપરથી નીચે પડતી શિક્ષાઓના પ્રહાર તેમને વેઠવા પડે છે. ત્યાં તેમને કુંબીઓમાં પકાવવામાં આવે છે. તે કુંબીઓ તીત્ર વેદનાથી તપાવનારી હોવાને કારશે તેમને 'સંતા-પની' (સંતાપજનક) કહી છે. નાશ્કાને ત્યાં ચિરકાળ પર્યન્ત-પન્યોપમ અને

दुष्कृतकर्मणः येन परमपे, संशदिताऽश्वमाऽतुष्ठानाः । 'संतप्यती' संवाप्यन्ते— तीववेदनपा सन्ताः कियन्ते । अभिष्ठलाद्दागण्डन्तीभिः शिलामिर्हता मवन्ति । तथा कुम्भीपाकनामपाकपात्रगतनीवानां स्थितिर्दीर्घा, दुष्कृतकर्मकारिणः तत्र चिर-कालप्यन्तं स्वकृताऽशुभाऽनुष्ठानस्य फलप्रुपश्चंनानाः अवस्थिता मवन्तीति ॥६॥ मृलम्—कंदूस् पविस्वप्प पंयंति वालं त्रओवि देष्ट्वा पुँग उप्पयंति । ते उष्ट्वकाप्हि पखज्ञमाणा अवर्रिहं खेळ्ंति सण्पेष्ठप्हि॥७॥ लाया—कन्द्र पक्षिप्य पवन्ति वालं, ततोऽपि द्रश्याः पुनक्त्पनन्ति । ते अर्ध्वकाकैः पलायमाना, अपरेः लायन्ते सनलप्दैः ॥७॥

जीव अरयन्त दुःखका अनुभव करते हैं जिन्होंने पूर्वभवों में अञ्चभ कृत्य किये हैं।

आशय यह है कि तीव वेदनावाछे नरक में सामने से आकर गिरने वाली शिलाओं से नारक जीव आहत (मारे जाते) होता है। तथा कुंभीपाक नामक पाकपात्र में गए हुए जीवों की स्थिति बहुत लम्बी होती है। दुष्कृत्य करने वाला जीव उस नरक में चिरकालपर्यन्त अपने किये पाप का फल भोगता हुआ रहता है।।६।।

'कंदृसु' इश्यादि ।

शब्दार्थ— 'बालं-वालम्' विवेकरहित नारिकजीय को 'कंदूसु-कन्दुषु' गेंद के समान भाकृति वाले नरक में 'पक्लिप-प्रक्षिप्प' डाल-कर 'पर्यति-पचन्ति' पकाते हैं 'दड्ढा-दग्धाः' जलते हुए वे नारकजीय

સાગરાયમ પ્રમાણ કાળ સુધી-રહેવું પડે છે. જે જીવાએ પૂર્વભવામાં અશુભ કૃત્યા કર્યા હૈાય છે, તે જીવાને તે સંતાપની નામની કુંબીમાં ઉત્પન્ન થઇને અસહ્ય દુઃખના અનુભવ કરવા પડે છે.

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે તોલ વેદનાવાળા નરકામાં સામેથી નીચે આવી પડતી શિલાએાના પ્રહાર નારકાને સહન કરવા પડે છે. તથા કુંભીપાક નામના પાકપાત્રમાં (પકવવાના પાત્રમાં) ઉત્પન્ન થયેલા નારકાતું આયુષ્ય ઘણું લાંખુ હાય છે. પાપકૃત્યા સેવનાર જીવા તે નરકમાં ઉત્પન્ન થઇને તેમનાં પાપકમીના અશુભ વિપાક દીર્ઘ કાળ પર્યન્ત ભાગવ્યા કરે છે. પાદા

'कंदूसु' धत्याहि—

શબ્દાર્થ — 'शलं बालम्' વિવેકરહિત નારકિજીવને 'कंदूमु-कन्दुपु' કંઠાના સમાન મ્યાકૃતિવાળા નરકમાં 'पक्सिय-प्रक्षिय' નાખીને 'વર્ચति-पचन्ति' પદાવે છે. 'दह्दा-क्याः' અળતા એવા તે નારક જીવ 'तओपि-सतौपि' त्यंथी पद्य अन्वयार्थः—(बालं) बालं-नारकं (कंद्सु) कन्दुवु-कन्दुकाकृतिनर्षेतुः (पिक्लिप्) प्रक्षिप्य-पातियत्त्रा-परमाधार्मिकाः (पर्यति) पचन्ति (दृढ्ढा) दम्धारते नारकाः (तओवि) ततोपि-तस्मादपि स्थानात् (पुणो उप्पर्यति) पुनर्षि उत्पतिम् उत्पतिन्त कारकाः (तओवि) ततोपि-तस्मादपि स्थानात् (पुणो उप्पर्यति) पुनर्षि उत्पतिम् उत्पतिन्त उत्पत्निः (उद्घत्रापि) अध्वेकाकेद्रीमकाकैः (प्रवज्जनाणां) प्रसाधमानाः—मसिताः सन्तः (अवरेहिं) अपरेहन्यैः (सण्पक्षपिः) सनस्वदैः-सिहादिभः (सज्पक्षपिः) साधनते मसिता भवन्तीति ॥७॥

टीका-'बालं' बालं-विवेकरितं नारिकजीवम् 'कंद्सु' कन्दुकाञ्चित कुंभीषु 'पिक्सप्प' मिसप्य-पातियित्वा ते परमाधार्मिकाः 'प्यंति' पचन्ति 'तुओवि' तृतो-ऽपि तदनन्तरम् 'दङ्गा' दग्धाः 'पृण' पुनः 'उप्पयंति' उत्पत्तन्ति, उर्ध्वम् उत्थिनाः 'तओ वि-तृतोपि' बहां से मी 'पुणो उप्पयंति-पुनर्राप अस्पतन्ति' फिर उत्पर उद्धलते हैं 'ते-ते' वे नारिक जीव 'उङ्करापहिं-कर्ध्वकाकः' क्रोण नाम के काक के द्वारा 'प्याउजमाणा-प्रस्वाद्यमानाः' स्वाए जाते हैं 'अवरेहि-अपरेः' तथा द्सरे 'सणस्फएहिं-सनस्वपदेः' सिंह व्याघ आदि के द्वारा भी 'खडजंति-स्वाद्यन्ते' स्वाप जाते हैं ॥॥॥

अन्वयार्थ—परमाधार्मिक असुर अज्ञानी नारक को कन्दुक (गेंद्) के समान आकृति वाले नरक में गिराकर पकाते हैं। दम्ब हुए (अग्नि से जलते हुए) नारक जब उससे ऊपर उछलते हैं तो द्रोण काकों के द्वारा खाये जाते हैं। (नीचे आते हैं तो) सिंह आदि के द्वारा अक्षण किये जाते हैं।(७॥

टीका—विवेकविकल नारक जीव को कन्दुक जैसी आकृतिवाली कुंभी में गिराकर परमाधार्मिक एकाते हैं। जब वे उसमें जलने के

'वुणो उपवयंति-पुनरिव उरवहिन' पाछा उपर उछणे छे 'ते-ते' ते नारिक्ष्णि 'हहूत-कादिहूं - कर्ष्वकाकैः' द्रोध् नामना क्षाठ पक्षिता द्वारा 'वस्वज्जमाणा-प्रसादमानाः' भाराता स्मेवा ते 'अवरेहिं - अवरेः' श्रीका 'सणप्तरिहं - सनस्वदैः' सिंह, वाद्य वजेरेना द्वारा पद्यु 'सङ्जंति-स्वादान्ते' भाषामां स्थापे छे. ॥७॥

પરમાધાર્મિકા અજ્ઞાની નારકાને કન્દ્રક (દડા)ના જેવા આકારના નરકમાં નાખીને પકાવે છે. અગ્તિને લીધે દાઝલા નારકા જ્યારે તે જગ્યાએથી ઊંચે ઉછળે છે, ત્યારે દ્રોણુ નામના કાગડાએ લેમને ખાવા માંડે છે, જો તેઓ નીચે આવી પડે છે, તો સિંહ આદિ હિંસક જાનવરા તેમનું ભક્ષણુ કરે છે. પાળા

ટીકાર્થ—પરમાધાર્મિક અમુરા તે અજ્ઞાન (વિવેકરહિત) નારકોને દહાના આકારની કુંગ્રીમાં પડકીને પકાવે છે. તે કુંગ્રીમાં જ્યારે

## क्रमयार्थवोधिनी टीका प्र. ध्र. अ. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

भवन्ति भव्यमानचणकवत् उच्छक्ततित्यर्थः । ते नारकजीवाः अध्वेषुत्यितता अपि 'उडुकाएहिं' कर्ध्वकाकैः ब्रोण नाम काकनातिषु परमाधार्मिकैः। 'प्रवन्तन-माणा' प्रेखाद्यमानाः-मध्यमाणाः, अत्यन्तनष्टाः सन्तः पुनः 'अवरेहिं' अपरैः 'सणप्तवृद्धि' सनखपदैः-सिंडन्याप्रसनखपश्चिमः । 'खण्जंति' खाधन्ते, मिसता भवन्तीति । परमाधार्मिकाः कश्चिद् नास्कजीवं कन्दुकाकृतिनस्के पचन्ति । तत्र भर्ज्यमानास्त्रे ततः उत्पतन्ति, उत्पत्ततस्तानाकाशे समासाद्य द्रोणनामकाका मक्षयन्ति। ततः पतिताः सिंहादिरूपथारिमिः परमाधार्मिकैर्मक्षिताः भवन्ति । यम कुत्र यान्ति सर्वत्रेवापद्भाजो तत्र मवन्तीति भावः ॥ ॥ ॥

कारण अपर उछलते हैं तो द्रोणकाक उन्हें खाते हैं।(नरक में पक्षियों की कोई पृथक् जाति नहीं है। परमाधार्मिक असुर ही विक्रिया करके द्रोणकाक का रूप धारण कर छेते हैं। इसी प्रकार सिंह आदि के विषय में भी समझना चाहिए। और फिर सिंह व्याघ्र आदि नाखनों बाछे जानवर उन्हें खाते हैं।

अभिपाय यह है कि परमाधार्मिक असुर नास्क्रजीय को किसी कन्दुक की आकृति वाछे नरक में डालकर पकाते हैं। जब उन्हें पकाया जाता है तो वे घषराकर अपर उछलते हैं। अपर उछले हुए उन नारकों को आकाश में पाकर द्रोण नामक काक खाते हैं। जब वे नीचे गिरते हैं तो सिंह आदि का रूप घारण किये हुए परमाधार्मिकों द्वारा अक्षण

તેમનાં શરીરા શેકાય છે, ત્યારે દાઝી જવાને કારણે તેઓ ઉછળે છે. ઉપર ઉછળેલા તે નારકાને દ્રોષ્ટ્રાક ખાવા માંઢે છે. (નરકામાં પક્ષીએાની કાઈ અલગ જાતિ નથી. પરમાધામિ'ક અસુરા જ પાતાની વૈક્રિય શક્તિથી દ્રોદ્ધકાકનું રૂપ ધારહ્યુ કરે છે. એજ પ્રમાણે તેઓ સિંહ આદિના રૂપની પણ વિકુવ<sup>4</sup>ણા કરે છે) જે તેએ લ્ઇઝળીને નીચે પડે છે, તેઃ સિંદ્ધ, વાદ આદિ નહારવાળાં જાનવરા તેમતું ભક્ષણ કરી જાય છે.

આ કથનના ભાગાર્થ એ છે કે નરકપાલા નારકજીવાને હડાના આકા-વની નરકમાં પછાડીને પકાવે છે. આ પ્રકારે જ્યારે તેમનાં અંગા અબ્નિશી દાઝવા માંડે છે. ત્યારે તેઓ ગલરાઈ જઇને ઊંચે ઉછળે છે. ઊંચે ઉછળતા તે નારકા દ્રોશકાક નામના પક્ષીના શિકાર અને છે. જે તેઓ નીચા પઢછે, તા સિંહ, વાલ આદિ દ્વારા તેમનું ભક્ષણ કરવામાં આવે છે. તે સિંહ, વાયના રૂપાની વિકુવ'થા પણ પરમાધામિ'ક અમુરા જ કરતા હાય છે. સંત્રકાર આ કથન દ્વારા એ વાલ પ્રકટ કરે છે, કે નારકા ગમે ત્યાં જાય

स्प्रकृताङ्गस्यै

मुख्य-समूसियं नाम विधूमठाणं, जैं सोधतत्ता कलुंगं धणंति। अहोसिरं कट्टु विभित्तिऊणं, अयंव सस्थेहि सँमोसर्वेति ॥८॥ छाया—सम्रुष्ट्रितं नाम विधूमस्यानं यत् शोकतक्षाः करुणं स्तनन्ति। ू अधःश्विरः कृत्वा विकत्यांऽय इव शक्षैः समवसरन्ति॥८॥

अन्वयार्थः—(सम्सियं) सम्राद्धितं (नाम) नाम-उचितादत् (निधूमठाणं) निधूमस्थानं-धूमरदिताग्निस्थानं निधते 'जं' यत् स्थानम् माप्य 'सोयतत्ता' श्लोकः किये जाते हैं। अर्थात् ने जहां कहीं भी जाते हैं, वहीं उन पर विपक्तियों के पहाड गिरते हैं ॥७॥

'समुसियं' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'सम्मियं-समुच्छितम्' जॅची चिता के समान 'विधूम-ठाणं-विधूमस्थानम्' घृषरहित अग्नि का एक स्थान है 'जं-यत्' जिस् स्थान को प्राप्त करके 'सोयतत्ता-शोकतसाः' शोक से दुःखित नारिक जीव 'कल्डणं-करूणम्' करूणाजनक 'थणंति-स्तनन्ति' कद्दन करते हैं 'अहोसिरं कट्ट्य-अपः शिरः कृत्या' नरकपाल नारिक जीव के शिर को नीचा करके 'विगत्तिकणं-विकर्त्यं' तथा उसकी देह को काटकर 'अयंब सत्थेहिं-अयोचत् शस्त्रैः' लोह के शस्त्र से 'समोसवेति-समव-सरन्ति' खण्ड खण्ड करके काटते हैं ॥८॥

अन्वयार्थ-- कंची चिता के सहश घुमरहित अग्नि को एक स्थान है, जिसे प्राप्त करके श्लोक से तप्त नारक जीव करण आक्रोदा करते हैं।

તા પણ દુઃખ તેમના કેટા છાડતું નથી. તેમના ઉપર જાણે કે દુઃખના પહાડા જ તૂટી પડે છે ॥છા

'समूसियं' र्यत्यांहि

शण्डार्थ — 'सम्सियं समुन्छितम्' श्रेथी श्रिताना समान 'विधूमठाणं – विधूमस्थानम्' धूमाडा वगरना भन्तिनुं स्थेड स्थान हे, 'जं दत्' के स्थानने प्राप्त हरीने 'सोयतत्ता-शोकतःताः' शाडधी हुःभित नारिङ छव 'क्लुणं – कृत्रणम्' इञ्चालन इंथणंति -स्तनन्ति' इहन हरे हे 'अहोत्तिरं क्टूटु अधः शिरः कृत्वा' नरङ्गात नारिङ्खिना भाषाने नीया हरीने 'विगत्तिकणं – विकर्त्य' तथा तेना हेडने हापीने 'अयं वस्त्येहिं –अयोवत् इस्तैः' क्षाणंडना शुक्रधी 'समोसवें नि-समवसरन्ति' दुहु दुहु इरा हरीने हापे हे. ॥दा।

સૂત્રાર્થ—એક ઉપંચી ચિતાના આકારતું, ધુમાડા વિનાની અગ્નિથી સુક્ત એક સ્થાન હોય છે. જ્યારે પરમાધાર્મિકા નારકાને તે ચિતામાં ફ્રેંકે

#### **कारमर्थकोथिनी टीका म. ध्र. अ. ५ उ.२ नारकीयवेदनाविरूपणम्**

JA!

क्रम्स नारकाः (कञ्चणं) करु गं-दोनं (यणंति) स्तनंति-आक्रोशशन्दं कुर्वन्ति (अधे सिरं कट्ट) अधः भ्रिरो मस्तकं कृत्वा (विगत्तिकणं) विकर्णे खण्डिपत्वा (अमे ब सत्येषि) अप इव शक्षेः (समोक्ष्येति) समनसरन्ति खण्डिशः खण्डिपत्ति कर्तयन्तीति॥८॥

टीका--'सम्सियं' सम्रुच्छितं-सम्यक् उच्छितं समुक्रतं चिताकृतिनामकम्। 'चिष्मदाणं' विश्वमस्यानम् , चिगतो धूमो यस्मात् स्थानात् तक्षिधूमस्थानम् भूमरिहतविहस्यानमिति यावत्। 'जं' यत् स्थानम् पाप्य 'सोयतता' श्लोकतप्ताः नास्काः। 'कळ्णं' करुणम् 'यणंति' स्तनन्ति-करुणापूर्वकं शन्दं कुर्वन्ति रुदन्तीति यावत्। तथा-'अहोसिरं कट्टु' अथः शिरः कृत्या 'विगत्तिकणं' विकर्ण विदार्थ। 'अयं व सत्थेहिं' अय इव शक्षः 'समोसर्वेति' समनसरन्ति, खण्डशः खण्डयन्ति। अन्युचितासस्यं निर्भूमविहस्थानमेकमस्ति। तत्र गताः नारकजीताः महता वोकिन संतप्ता भवन्ति सकरणं रुदन्ति च। तथा तत्र परमाधार्मिका नरकपालाः

वहां परमाधार्मिक उनका मस्तक नीचा करके काटते हैं और लोहे के शक्कों से देह को खण्ड खण्ड कर देते हैं ॥८॥

टीका— ऊंचा उठा हुआ चिता के आकार का एक धूम से रहित अग्नि का स्थान है। उस अग्नि स्थान में डालते हैं तब असछ वेदना से संतप्त नारक जीव करणाजनक विलाप करते हैं। परमाधार्मिक उनका सिर नीवा करके लोहमय शाकों से देह के अवयवों को खण्ड खण्ड कर देते हैं।

तात्पर्य यह है कि-एक अत्यन्त ऊंचा चिता जैसा धूमरहित अग्नि कास्थान है। वहां परमाधार्मिक नारक जीव को छे जाते हैं, तब नारक जीव

છે, ત્યારે તે અગ્તિના તાપથી આકુળવ્યાકુળ થયેલા નારકા કરુણાજના અત્કારા કરે છે. ત્યાં પશ્ચાધામિકા તેમનાં મસ્તક નીચા કરાવીને શસ્ત્ર વર્ષે છેહી નાખે છે, અને લાહાના હથિયારાથી તેમનાં શરીરના ડુક્ટે ડુક્ડા કરી નાખે છે. શટા

ટીકાર્ય—કાઇ ઊચી ચિતા ખડકી હોય એવું એક સ્થાન ત્યાં હોય છે. તે સ્થાનમાં નિર્ષુમ અગિ ભળતા હોય છે. જ્યારે નરકપાલા તે અગિનસ્થાનમાં નારકાને પટકે છે, ત્યારે અસહા વેદનાથી સંતપ્ત નારકા કર્ણા-જનક આકંદ કરે છે. પરમાધાર્મિકા તેમનાં મસ્તકને નીચા કરાવીને શસ્ત્રો વડે તેમનું છેદન કરે છે તથા તેમના પ્રત્યેક અંગાને લોહાના શસ્ત્રો વડે છેકીને તેમના ડ્કરે ડ્કડા કરી નાખે છે.

આ કથન દ્વારા સૂત્રકાર નારકાની યાતનાએાનું વર્ણન કરે છે. તેમને નિર્ધુમ અગ્નિમાં ફેંકવામાં આવે છે. આગથી કાઝવાને કારશે- અસદા પીઠાને સુરુ ધર ताकारकजीवान् यातनया संत्रासितान् शिरोऽधः कृत्वा कर्त्तेपन्ति । तथा--स्रोहशस्त्रेण तदीयदेहात्रयवं स्वण्डसः स्वण्डयन्तीति भावः ॥८॥

मृन्य-समृतिया तत्थ विस्रेणियंगा, पेक्खीहिं खर्जिति अओमुहेहिं। संजीवणी नाम चिरिट्टितीया, जंसी पर्यो हेम्मइ पेविचेया॥९॥

छाया – समुच्छित्रनास्तत्र विश्वणितांगाः पक्षिभिः खाद्यन्तेऽयोष्ठितः । संजीवनी नाम चिरस्थितिका यस्यां प्रता इन्यन्ते पापचेतसः॥९॥

तीव शोक से संतप्त हो जाते हैं और करणाजनक रुदन करते हैं। वहां पर परमाधार्मिक यातनाओं से त्रस्त उन नारक जीवों का मस्तक नीचा करके काट डालते हैं और लोहे के शस्त्रों से उनके शरीर के अवयवों को स्वण्ड खण्ड कर देते हैं।।८॥

## 'समृसिया' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'तत्थ-तत्र' उस नरक में 'समृसिया-समृच्छिताः' नीचे ग्रुख करके लटकाए हुए 'विस्विण्यंगा-विश्विणिताङ्गाः' तथा शरीर से चमडा उखाड लिए हुए वे नारिकजीव 'अओमुहेहिं-अयोमुखेः' लोह की चंचुवाले 'पिक्खिंहिं-पिक्षिभिः' पिक्षियों के द्वारा 'खडजंति-खायन्ते' खाये जाते हैं 'संजीवणी नाम-संजीवनी नाम' नरक की भूमि संजीवनी है क्यों कि मरणतुल्य कष्ट पाकर भी प्राणी उसमें मरते नहीं हैं 'चिरद्वितीया-चिरस्थितिकाः' तथा उसकी आयु अधिक होती

કારણે તેઓ ખૂબ જ ચિત્કારા કરે છે. તેમના તે ચિત્કારાની પરમાધાર્મિક શ્રમુરા પર બિલકુલ મ્યસર થતી નથી તેઓ તેને વધારે યાતનાઓ આપે છે. તેમનાં મસ્તકને તેઓ છેદી નાખે છે અને લાહાના તીફ્યુ શસ્ત્રો વડે તેમનાં અવયવાના ડુકડે ડુકડા કરી નાખે છે. ાાડા

## 'सम्सिया' ઇत्याहि

शण्डार्थं-'तत्य-तत्र' ते नरक्षभां 'समृत्तिया-समुच्छिताः' नीये भेःहुं कदीने सटकावेस 'विसृणियंगा-विशृणिताङ्गाः' तथा शरीरथी याभटुं उपाडी सीधेस ते नारिक छव 'अओमुहेहिं-अयोमुखेंः' दी।भंडना केवी केहेर यांयवाणा 'पिकसिहं-पिक्षिभिः' पिक्षियोना दाश 'खण्जंति-खाद्यन्ते' भवाय छे. 'संजीवणी नाम-संजीवनी नाम' नरकती सूभी संछवनी क्षेत्राय छे. केमके मरणु तुस्य क्ष्य भाभीने पश्च प्राच्ची तेमां भरतां नची. हेमके 'चिरहितीया-चिरस्थितिकाः' तेनी

## संत्यार्थशोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ५ उ. र नारकीयवैदनानि स्पणम्

अन्तवार्थः — (तत्थ) तत्र नरके (सम्सिया) सम्रुष्टिन्ता-अचोम्रुखीकृत्य लंबनानाः, (विम्नुणियंगा) विश्वणितांगा अपगतत्त्वचो नारकाः 'अयोम्रुहेर्डि' अयोम्रुखेः छोहवत् कठिनमुखपुक्तैः 'पनिखर्हि' पक्षिभिः 'खन्नेति' खाचन्ते (संजीवणी नाम) संजीवनी नाम-यत्र मृता अयि न स्नियन्ते (चिर्द्वितीया) चिरस्थितिका बहुकाळस्थायिनी (जंसि) यस्थां (पावचेया) पापचेतसः पापकछिताः (पया) प्रजाः नैरियकाः (हम्मइ) हन्यन्ते—मार्थन्ते इति ॥९॥

टीका—'तस्य' तत्र नरके 'समूसिया' समुच्छिताः स्तंमे ऊर्ध्वनाहवीऽधः श्विरसः क्रुरवा चाण्डालादिना चम्बत् लंबिताः। 'बिम्णियंगा' विश्णितांगाः-उस्कृताऽङ्गकाः निःसारितत्वचः 'अयोम्रहेहिं' अञ्जोम्रुवैः बचवंचुभिः काक्र'

है 'जंसि-यस्मिन्' जिस नरक में 'पावचेता-पापचेतसः' पाप हैं षित 'पया-प्रजाः' नैरियक 'हम्मइ-हन्यन्ते' मारे जाते हैं

अन्वयार्थ—नरक में नीचा मुख करके लटकते हुए र रिहत नारकजीवों को लोहे के समान कठोर चौर चींथते हैं। नरकभूमि संजीवनी है जहाँ प्राणानि नारक अकाल में मरते नहीं हैं और वहां ह पाप से कलवित नारक वहां मारे जाते हैं

टीकार्थ--जैसे चाण्डाल घमडे को माधार्मिक नारक जीवों को खंगे मुजाएँ जंबी और मस्तक नीचे

માયુ માટી હાય છે. 'जंसि-' કહુવિત 'વયા–પ્રજ્ઞા' નૈરિંગ સ્ત્રાર્થ"— નરકમ' લટકાવે છે, ત્યારે ે માંસ ખેંચી કાર્ માદિ વડે ' કરવા છ भिर्वा । 'पन्छीहि' पश्चिमः-कङ्कर्णश्चिहिमः, 'खडजंति' खाद्यन्ते नरकजीवास्ते । तथा 'संजीवणी नाम चिरहितीया' संजीवनीनाम जीवनदात्री नरकपूषिः चिर-क्षिणे 'जंसी' यहणां संजीवन्याम् 'पायचेया' पायचेतसः पापकछितितः 'पया' क्षिणे असाधुकर्मिनः परमाधार्मिकैः । क्षिणे स्वाधुकर्मिनः परमाधार्मिकैः ।

ાલા નારકાની ચામડી ઉતારી લક્ષ્ટેન તેમને बीहाना मेनी उठार यांगपाणां पक्षीमा तेना क्षरमा क्र थिसिन्' के नरक्षा .હારો ખાવા માંદે છે. त्तां पश्च नारहे। الاستا جواقع तदेवं परमाधार्मिकैः परस्परकृतैर्वा छिना मिन्नाः ववधिता मृन्ध्यिताः सम्तो वेदनासमुद्धातगता अपि ते न ज्ञियन्ते अतः वश्यते संजीवनीवत् संजीवनी जीवनदात्री नरकपृमिः न तत्र गतः खण्डशिश्यक्तोषि ज्ञियते स्वायुषि सति। सा च चिरस्थितिका उत्कृष्टतः त्रयस्थित्तसागरोपमाणि यावत् यस्यां च माप्ताः मजायन्ते इति पजाः माणिनः पापचेतसः इन्यन्ते मुहरादिमिः नरकानुमानाच्य मृप्वोपेषि अत्यन्तिषष्टा अपि न ज्ञियन्ते, अपि द्व पारदवत् मिळन्ति।।९॥

पापी जीव अपने पापों का फल भोगने <mark>के लिए नरक में चिरकांस</mark> तक रहते हैं ।

इस पकार वहां परमाधार्मिकों झारा कष्ट दिये जाते हैं तथा परस्पर में भी एक नारक दूसरे को कष्ट पहुँचाता है। उन कष्टों से वे छिक्ष मिन्न होते हैं, पचते हैं, मुण्छित हो जाते हैं परन्तु बेदना से अभि-भूत हो जाने पर भी मरते नहीं हैं। इस कारण नरकश्र्मि संजीबनी या जीवनदात्री कहलाती है। वहां गया हुआ जीव खण्ड खण्ड कर देने पर भी आयु दोष होने से मरता नहीं है। वहां आयु भी शहत छम्बी-उस्कृष्ट तेतीस सागरोपम की होती है। वहां पापी प्राणी सुद्धत रादि से आहत किये जाते हैं किन्तु नरक का स्वभाव ही ऐसा है

આયુષ્ય પણ ઘણું જ લાંખું હાય છે. પાપી જીવાને પાતાનાં પાપક્રીનોં કળ લાેગવવાને માટે લાંબા સમય સુધી ત્યાં રહેલું પઉ છે.

પરમાધામિક અસુરા દ્વારા તેમને આ પ્રકારનાં કહો તો અપાય છે, પરનતુ નારકા પાતે જ એક બીજાને પણ પીડા પહેાંચાડયા કરતા હોય છે. તે કચ્ટાને લીધે તેઓ છિત્રભિત્ર થઈ જાય છે. આ પ્રકારે છિત્રભિત્ર થવા છતાં, અગ્તિ પર શેકાવા છતાં, અંગાના ટુકડે ટુકડા થવા છતાં તેઓ મરતાં નથી. હા, મૂર્ણિત અવસ્ય થાય છે. આ કારણે નરક ભૂમિને સંજીવની સથવા જીવન હાત્રી કહેવામાં આવે છે. ત્યાં ગયેલા જીવના ભલે ટુકડે ટુકડા કરી નાખવામાં આવે. પણ જ્યાં સુધી તેમનું આયુષ્ય છાકી હાય છે, ત્યાં સુધી તેઓ મરતા નથી. નારકાનું આયુષ્ય ઘણું જ લાંછું—જલન્ય કસ હજાર વર્ષનું અને અધિકમાં અધિક તેત્રીસ સાગરાપમનું—હાય છે. ત્યાં પાપી જીવાને મગદળ, દંડા આદિ વડે મારવામાં આવે છે. તેમના શરીરના સૂર્ય સૂર્ય કરી નાખવામાં આવે છે, છતાં પણ તેઓ મરતા નથી નારકાનો સ્વન્લા જ એવા હોય છે કે પ્રાણ જાય એવા વેદના સહન કરવા છતાં તેઓ

अन्वयार्थः—(जे) ये महापुरुषाः स्वीसेवनकटुकफळज्ञातारः (इत्यिओ) सियः (ण सेवंति) न सेवन्ते (ते) ते आत्मार्थिनः (जणा) जनाः—पुरुषाः (वंष- णुम्युका) वंधनीन्युक्ताः वन्धनकारणकस्वीसक्रपरित्यागेन सकलवन्धनरिहताः सन्तः (जीवियं) जीवितम् असंयमजीवनम् उपलक्षणाद् वाल्धमरणमपि च (णाव- कंखित) नावकाङ्क्षन्ति न वांछन्ति । किमर्थे न वाल्छन्तीत्याह—यतः (ते) पूर्वी- क्षस्वस्पाः (जणा) जनाः (हु) निश्चयेन (आइमोववस्वा) आदिमोक्षाः मधान-मोक्षाः मधानत्वेन मोक्षा येषां ते स्था मोक्षगमनकामुकाः सन्तीत्यर्थः, अतस्ते मोक्षामिळापित्वेन असंयमजीवितं षालमरणं चेतिह्यमित नेन्छन्तीति भावः ।९।

टीका-'जे' ये महापुरुषाः स्त्रीयसंगः कटुकविषाकः, खियः सुगतिमार्गागळाः सर्वाधर्ममुलाः कपटजालसंकुलाः मदिरेव महायोहीत्पादिकाः कि बहुना स्त्रिय एव

अन्वयार्थ—स्त्री सेवन के करुक विवास के ज्ञाता जो महापुरुष स्त्रियों का सेवन नहीं करते हैं वे आत्मार्थी पुरुष बन्धन से मुक्त हो कर असंपमभय जीवन की आकांक्षा नहीं करते और उपलक्षण से बालमरण की भी इच्छा नहीं करते। क्यों कि वे जगत् निवासी जन सर्व प्रथम मोक्षगामी होते हैं—मोक्षागमन के अभिलावी होते हैं। मोक्ष के अभिलावी होने से वे असंपम जीवन और बालमरण दोनों की ही इच्छा नहीं करते।।९।।

टीकार्य—जो महापुरुष यह निश्चय कर छेते हैं कि स्त्री प्रसंग कड़क फल देने वाला है, स्त्रियां सुगति के मार्ग में अगैला के समान है, समस्त अधर्म का मूल हैं कपट जाल से युक्त होती हैं, मदिरा के समान महामोह को उत्पन्न करनेवाली है, अधिक

અન્વયાર્થ — આ સેવનના કડવા વિપાકને જાણવાવાળા જે મહાપુરૂષા સિરોાનું સેવન કરતા નથી. એવા તે આત્માર્થી પુરૂષ અંધનથી મુક્ત થઇને અસંયમ મય જીવનની આકાંક્ષા કરતા નથી. અને ઉપલક્ષણથી બાલમરણની પણ ઈચ્છા કરતા નથી કેમકે તેઓ જગત્ નિવાસી પુરૂષ સૌથી પહેલાં માક્ષ ગામી થાય છે. અર્થાત્ માક્ષ ગમનના અભિલાષી હાય છે. માક્ષના અભિલાષી હાય છે. માક્ષના અભિલાષી હાય છે. માક્ષના અભિકાષી હાયા છે. માક્ષના અભિકાષી હાયાથી તે અસંયમ જીયન અને ખલ મરણ અન્તેની ઈચ્છા કરતા નથી. હાયા

ટીકાર્ય — જે મહાપુરૂષ એ નિશ્ચય કરી લે છે કે — સ્ત્રી પ્રસંગ કડવા કૂળ આપનાર છે, સ્ત્રિયા સુગતિના માર્ગમાં લાેગળ જેવી છે, સઘળા અધ-માતું મૂળ છે. કપટ ઝાળથી સુક્ત હાેય છે. મહિરાની જેમ મહામાહને

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १५ आदानीयस्वरूपनिरूपणम्

सर्वपरिग्रहहेतवः इति निश्चित्य 'इत्थिभो' स्तीः 'ण संवंति' न सेवन्ते 'ते' ते इत्यम्भृता आत्मार्थिनः (जणा) जनाः—महापुरुवाः 'वंधणुम्युक्का' बन्धनीन्युक्ताः स्त्रीजारुवन्धरहितत्या सकलवंधनरहिताः सन्तः 'जीवियं' जीवितं असंयम्जीवितम् उपलक्षणात् बाल्मरणमपि च 'नावकंखंति' नाऽवकांश्वन्ति किमर्थे जीवितं मरणं च नावकाङ्क्षन्तीत्याह—पतः 'हु' निश्चयेन 'ते' ते—स्रोसंगवर्जकाः 'जणा' जनाः 'आइमोक्ता' आदिमोक्षाः अत्र आदिशब्दः प्रधानार्थकरतेन आदि प्रधानम् अन्यपुरुवार्थापेश्वया मोक्षः अशेषकर्मक्षयत्मको येषां ते आदि-मोक्षाः, प्रधानभूतमोक्षारूवपुरुवार्थोद्यताः अत्रवत्व ते जीवितं मरणंव नाव काङ्क्षन्तीति मावः ॥९॥

क्या, स्त्रियां ही समस्त परिम्नह का कारण हैं, वे स्त्रियों का सेवन नहीं करते हैं। ऐसे आश्मार्थी जन स्त्री के जाल से छुटकारा पाकर समस्त बन्धनों से मुक्त हो जाते हैं। वे न असंयम जीवन की इच्छा करते हैं और न बालमणकी। वे क्यों जीवन मरण की इच्छा नहीं करते? इसका उत्तर यह है कि स्त्री प्रसंग के त्यागी वे जगत् वासी जन आदिमोक्ष होते हैं। अर्थात् सर्व प्रथम मोक्षगामी होते हैं। इसी कारण जीवन मरण की इच्छा नहीं करते।।९॥

ઉત્પન્ન કરવાવાળી છે. વધારે શું કહેવાય ? સિચા જ સઘળા પશ્ચિહતું કારણ છે, તેઓ સિચાતું સેવન કરતા નથી. એવા આત્માર્થી જન સીની જળથી છૂટકારા પામીને સઘળા અંધનાથી મુક્ત થઈ જાય છે. તેઓ અસંધ્યમી જીવનની ઇચ્છા કરતા નથી, તેમજ બાલમરણની પણ ઈચ્છા કરતા નથી, તેઓ જીવન મરણની ઇચ્છા કેમ કરતા નથી ? એના ઉત્તર એવા છે કે—સ્ત્રી પ્રસંગના ત્યાગ કરવા વાળા તેઓ જગતમાં રહેનારાઓ આદિ માક્ષ હાય છે. અર્થાત્ સર્વ પ્રથમ માક્ષગામી હાય છે. એજ કારણે જીવન મરમ્

स्यक्ता हस्ये

क्ष्मं कुर्वन्ति । वश्यती वस्यजीवस्यादिश्वि स्वातन्त्रयेण लब्धं नारकजीवं नरकः पाकाः वीक्ष्मश्लादिभिर्विदारयन्ति । बश्चाम्यन्तरीभगक्षेपेण पकान्ततो दुःखितरः स्ते नरकजीवाः सकरुणं तत्र नरकावासे रुदन्ति इति ॥१०॥

प्रम्-सेया जैलंनाम निंहं मैहंतं, जेंसी जिलंतो अगणी अर्कट्ठो। विट्टेंति वद्धी वहुर्क्रकम्मा अरहेंस्सरा केइ चिरहितीया॥११॥

ह्यायाः सदा ज्वलम् नाम निहं महच यस्मिन् ज्वलनिग्नाध्यः । विष्ठन्ति बद्धा बहुक्रुस्कर्माणः अरहः स्वराः केऽपि चिरस्थितिकाः॥११॥

आश्रय यह है कि वदा में पडे हुए जंगली पशु मृग आदि के समान पाए हुए नारक को परमाधार्मिक तिस्म शुलों से विदारण करते हैं। वे बाह्य और आभ्यन्तर-दोनों प्रकार से एकान्तरूप से दुखी होते हैं और करूण आक्रन्दन करते हैं ॥१०॥

'सया जलं' इरवादि ।

शन्दार्थ—'सपा-सदा' सर्वकाल 'जलंनाम-जवलनाम' अत्यन्त जन्मस्थान है वह स्थान 'निहं-निहम्' प्राणियों का घातस्थान है 'जंसि-विस्मन्' जिसमें 'अकटो-अकाष्ठः' काष्ठ के विना ही 'जलंतो अगणी-जवसन् अग्निः' अग्नि जलती रहती है 'बहुक्रकम्मा-बहुक्रकर्माणः' जिन्हों ने पूर्वजन्म में बहुतक्र्र कर्म किये हैं 'चिरद्वितीया-चिरस्थितिकाः' तथा जो उस नरक में चिरकाल तक निवास करने वाले हैं 'बद्धा-बद्धाः'

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાધાર્મિકા નારકાની સાથે ઘણા જ ફ્ર્ વર્તાલ કરે છે. તેઓ તેમનાં અંગામાં શૂલા લોકી દઇને તેમને ખૂબ જ ત્યધા પહોંચાડે છે. તારકા ત્યાં ભાદા અને આન્તરિક સંતાપના અનુભવ કરે છે. ત્યાં તેમને સતત દુ:ખ જ અનુભવવું પડે છે. અસહા દુ:ખને લીધે તેઓ ક્રુજ્યુઆક'દ કરે છે. ા૧ ગા

'स्याजलं' धर्याहि---

शण्डार्थं — 'सया-सदा' सर्वं काक्ष 'कलनाम ज्वलनाम' अत्यंत ઉष्ध्रतावाणुं स्थान छे ते स्थान 'निहं-निहम्' भाष्णियेत् । धातस्थान छे 'जंसि न्यस्मिन्' नेभां 'अकट्टो न्यकाणुः' अणत्य विना क 'जलतो आणणी-इवलन् अग्निः' अण्नि अभती रखे छे 'बहुक्रकम्मा-बहुक्रक्माणः' केमणे पूर्वं कन्ममां अहु हुर अर्थे ह्या छे 'विरद्वितिया-विरस्थितिकाः' तथा के ते नरक्षमां कांगा कांगा क्ष्मि

अन्वयार्थः—(सया) सदा-सर्वकालं (जलं नाम) जनस्त्राम स्थाममस्ति 'महंत' महत् निहं' निहं-पाणिघातस्थानं (जिस) यस्मिन् निहं (अक्ष्ट्रो) अक्षाष्ठः काष्ठमन्तरेणैत (जलंतो) ज्वलन्-देदीप्यमानः (अगणी) अग्नि स्तिष्ठति (केइ) केऽपि (बहु क्रकम्मा) बहु क्र्कमीणः (चिरद्वितीया) चिरस्थितिकाः-मभूतकालं तत्र नासं कुर्वाणाः तत्र नरके (बद्धा) बद्धाः (अरहस्सरा) अरहःस्वरा उच्चस्वरेण अध्यक्तदीनस्वरमुच्चारयन्तः (विद्वंति) तिष्ठन्तीति ॥११॥

टीका—'सया' सदा-सर्वदा 'जलं नाम' ज्वलन् अतिशयेन दीष्यमानम् अत्युष्णस्यानमस्ति, तरस्यानम्, न अस्यम् अपि तु 'महंतं' महत्-अतिशयेनोन्नत-मस्ति तत् स्यानम् । 'निहं' निहं-निहन्यन्ते प्राणिनः कर्मवशाद यस्मिन् तिन्निहम्यन्ते प्राणिनाम् नरकस्थानमित्यर्थः, 'जंसी' यस्मिन् स्याने 'अगणी अकट्टो' अग्निरकाष्ठः—काष्ठादीन्यनमन्तरेणैवाऽग्निः 'जलंती' ज्वलन-देदीप्यमानः उष्णक्यस्वात्, विनेव काष्ठं यत्राऽग्निः मज्वलति, तत्राऽग्नी । उस्म नरक में बांधे हुए वे 'अरहस्सरा-अरहस्वराः' दीन चिल्लाते हुए 'ख्वहंति-तिष्ठन्नि' रहते हैं ॥११॥

अन्वयार्थ—सदैब जलता हुआ एक वहा प्राणियों के घात का स्थान है। उस स्थान में काष्टों के बिना ही अग्नि जलती रहती है। क्रकमां और दीर्घकालीन स्थिति वाले नारक बहुत समय तक वहां बांध दिये जाते हैं और वे उच्चे स्वर से आक्रन्दन करते हैं।।११॥

टीकार्थ—सदा देदीप्यमान एक अत्यन्त उष्ण स्थान है। वह स्थान छोटा नहीं, बहुत बड़ा है। वह कर्म के वज्ञीभूत पाणियों के घात का स्थान है। उस स्थान में काष्ठ आदि ईघन के विना ही सदा

निवास કરવાવાળા છે 'बद्धा-बद्धाः' ते नरકમાં ખાંધેલા તેએક 'छरहरसरा-धरहः-स्वराः' દીન–દયાપાત્ર–સુમા પાડતાં 'चिट्ठंति–सिष्ठन्ति' રહે છે. હા૧૧લ

સુત્રાર્થ — નરકે માં નારકાના ઘાત કરવા માટે એક ઘણું જ વિશાળ સ્થાન છે. તે સદા પ્રજવિત રહે છે. તે સ્થાનમાં કાષ્ઠ્ર નામ્યાં વિના જ અગ્નિ પ્રજવિત રહે છે ફ્રસમાં અને દીર્ઘ કાલીન આયુસ્થિતિવાળા નારકાને તે સ્થાનમાં લાંબા સમય સુધી બાંધી રાખવામાં આવે છે. ખૂબ જ ઉત્ભ્રુતાથી અકળાવાને કારણે તેઓ કરુણ આકંદ કર્યા કરે છે. તાલવા

ટીકાર્ય — ત્યાં સહા આગથી દેદીપ્યમાન એક ઉચ્છા સ્થાન છે. તે સ્થાન વ ઘણું જ મેંદું છે. તે સ્થાનમાં કાષ્ઠ આદિ ઇ'ધન વિના જ અગ્નિ સદા પ્રજ્ઞવિક્ષિત રહે છે. પ્રાણાતિપાત આદિ પાપકર્મ કરનારા જીવાનું તે લાત-સ્તુષ્ય ધ્ય 'षृद्ध क्रुरक्रमा' बहु क्रुरक्रमांको नारकाः, ये पूर्वजन्मनि अनेक्रमाणाविषातादिह्यक्रुम्सितं क्रमे क्रवन्तः ते इत्यंभूताः । तथा 'चिरद्वितीया' चिरस्पितिकाः चिरकादपर्यन्त्रस्थामिनः 'बद्धा' बद्धाः सन्तः 'अरद्दस्सरा' अरद्दस्यराः-अञ्चक्तः
मह्मकन्द्रनस्वरक्तः 'चिद्वंति' विष्ठन्ति – तादशाङकाष्ठपञ्चलिताऽग्निनस्कस्थाने
वस्नित । एकं तथाविषं माणिनां घातस्थानमस्ति, यत् सर्वदेव निरिन्धनेनाऽपि
विद्वा ज्वलितं भवति । तथाविधनस्कावासे ते पापित्रीवा बद्धा मवन्ति
पापक्रमेणां फलोपमोगाय । तत्र बद्धास्ते जीवाः पापकर्माणः तत्र चिरं निवसन्ति,
तथा वेदनया निरन्तरं द्वःखिताः सन्तः सक्रकः रुदन्त आसते ॥११॥

अग्नि जहती रहती है। उस स्थान में उन नारक जीवों को बांध दिया जाता है जो अध्यक्त क्रूर कमें करनेवाले हैं अर्थात् जिन्हों ने पूर्वजन्म में प्राणातिपात आदि क्रुटिसत कृश्य किये हैं और जो चिर-काल तक नरक में रहने वाले हैं। जब उन नारकों को उस स्थान में बांध दिये जाते हैं तो वे बहुत जोर से रदन करते रहते हैं।

अभिनाय यह है कि नरक में मिणियों के घात का एक स्थान है। बह स्थान बिना ईं घन की अरिन से सदैव जलता रहता है। उस नर-कावास रूप स्थान में उन पापी जीवों को बांध दिये जाते हैं जिससे के अपने पापकर्मी का पूरा फल भोग सकें। वे पापी वहां लम्बे समग्र तक बांधे रहते हैं तथा बेदना के कारण निरन्तर दु: खी हो कर दीनता पूर्ण ब्दन करते रहते हैं ॥११॥

સ્થાન છે. જેમણે પ્રાણાતિયાત આદિ અત્યન્ત ક્ર્રકર્મોનું પૂર્વ લગમાં સેવન કર્યું હોય છે એવાં નારકાને ત્યાં બાંધી દેવામાં આવે છે. ત્યાંના તેમના આયુંકાળ ઘણા જ લાંબા હોય છે. જ્યારે તેમને તે ઉપ્લ સ્થાનમાં બાંધ-વામાં આવે છે, ત્યારે તેએક કરુણાજનક ચિતકાર અને રુદન કરે છે.

આ કથતના લાવાર્ય એ છે કે તરકમાં પ્રાથ્થીઓના વધ કરવાનું એક સ્થાન છે. તે સ્થાન કાચ્કાદિ વિનાના અગ્નિથી સદા પ્રજવિલત રહે છે. તે નરકાવાસ રૂપ સ્થાનમાં તે પાપી જીવાને બાંધી દેવામાં આવે છે. તેઓ તેમના પૂર્વ લવેતાં પાપકર્મોનું કળ ત્યાં લાગવ્યા કરે છે. જ્યાં સુધી તેઓ તેમના પાયકર્મોનું કળ પૂરેપૂરું લાગવી લેતા નથી, ત્યાં સુધી તેમને ત્યાં જ બાંધી રાખવામાં આવે છે. ઘણા લાંબા સમય સુધી તે ઉચ્ચ સ્થાનમાં ખંધાયેલા રહેવાને કારણે તેમને એટલી બધી વેદના થાય છે કે તેઓ નિર્ત્તર દીનતાપૂર્ણ રુદન કર્યા કરે છે. ાલવા

## समयार्थयोधिनी टीका म. श्रु. थ. ५ उ. २ नारकीयदेदनानिकपणम् 👚 😢

मुब्य-चिया महंतीउ समारभित्ता, छुँब्भंति ते' तं कर्छुणं रंसंतं। अंग्रवहती तर्त्थ असांहुकम्मा, सैप्पी जैहा पेडियं जोई मज्झे॥१२॥

छाया—विता महतीः समारभ्य श्लिपन्ति ते तं करुणं रसन्तम् । आवर्त्तेते तत्र असाधुकर्मा सर्विर्यया पतितं ज्योतिर्मध्ये ॥१२॥

अन्वयार्थः—(ते) ते-परमाधार्मिकाः (महंतीउ) महतीः (चिषा) चिताः (समारिमत्ता) समारम्य-संपाध (कळुणं रसंत) करुणं सकरुणं पथा स्यात् तथा रसन्तं कन्दनं कुर्वन्तं (छुन्भंति) क्षिपन्ति मक्षिपन्तीत्पर्थः (तस्य) तत्र-तस्यां चितायां (असाहुकस्मा) असाधुकर्मा पापीजीवः (आवट्टती) आवर्तते द्वीमवित (जहा) यथा (जोइमज्झे) ज्योतिर्मध्ये वहीं (पिडियं) पिततं (सप्पी) सर्पिष्ट्रतम् द्वीमवित तद्दिति॥१२॥

### 'बिया' इस्यादि !

शब्दार्थ-ते-ते' वे परमाधार्मिक 'महंती उ-महतीः' बडी 'चिया-चिताः' चिता को 'समारभित्ता-समारभ्य' बनाकर 'कलुणं-करुणम्' करुण 'रसंतं-रसन्तम्' रुदन करते हुए नारिकजीव को 'छुब्मंति-क्षिपन्ति' फेंक देते हैं 'तत्थ-तन्न' उसमें 'असाहुकम्मा-प्रसाधुकमी' पापी जीव 'आवद्दती-आवर्तते' द्रवीभूत हो जाते हैं 'जहा-यथा' जैसे 'जोहमज्झे-ज्योतिर्मध्ये' अग्नि में 'पडियं-पतितं' पष्टा हुआ 'सप्पी-सिन्धि' घी पिचल जाता है ॥१२॥

अन्वयार्थ—परमाधार्मिक वडी वडी चिताएँ यनाकर करुण क्रन्दन करते हुए नारकों को उनमें झो क देते हैं। उस चिता में पडा हुआ

शण्डार्थ-'ते-ते' ते परभाधाभिं शे 'महंतीड-महतीः' भाटी 'चिया-चिताः' थिताओने 'समारभिता-समारभ्य' जनावीने 'कलुणं करणम्' ४३७ 'रसंतं-रसन्तम्' रुडन ४२ता नारि छवने 'लुडमंति-श्चिपन्ति' हैं शे हे छे. 'तत्य-तत्र' तेभां 'असाहुकम्मा- असाधुकर्मा' भाषी छव 'आबहृती-आवर्तते' द्रवीभूत थर्ध लाय छे 'जहा-यथा' केशी रीते 'जोइमज्झे-ज्योतिर्मध्ये' अन्निभां 'पहियं-पतितं' पडेत 'स्रपी-सर्पिः' धी ओगणी लाय छे. ॥१२॥

સૃત્રાર્થ — પરમાધાર્મિકા માટી માટી ચિતાઓ પ્રજ્વસિત ક**રે છે. અને** કરુણ આક્રાંદ કરતાં નારકાને તેમાં ફેંકી **દે છે જેવી રી**તે અગ્નિમાં **પડેહુ**ં

<sup>&#</sup>x27;विया' ઇत्याहि—

स्त्रेष्ठता**हर्**त्रे

टीका—'ते' ते परमाधार्मिकाः 'महंतीउ' महतीः 'चिषा' चिताः । 'समा-रिभक्ता' समारभ्य सम्यक् संपाद्य 'कछुणं' वरुणम् 'रसंतं' शब्दायमानम्, तं पापिजीवम् । 'छुब्भंति' क्षिपन्ति, तादशचितायां तं नारिकजीवं समासियन्ति । स च-'असाहुकम्मा' अमाधुकर्मा पापिनीवः 'आवद्दती' आवर्षते, चितायां परमाधार्मिकैर्यदा पक्षित्यते तदा तन्मध्यपतितः सन् द्वीभवति 'जद्दा' यथा 'जोदमज्झे' उपोतिर्मध्ये 'पहियं' पतितम् । 'सप्ती' सर्पिः घृतादिकम्, द्वीभवति, तथैव तादशचितामध्ये पतितः पापी द्वीभूतो भवति ।

प्रमाऽधार्मिकाः चितां महतीं निर्माय तन्मध्ये रुद्ग्तमपि नार्किजीवं सिपन्ति । क्षेपणानन्तरं ते अग्नौ पतितं घृतमिव द्रतीमवन्ति । द्रवीभृता अपि

यह पापी जीव उसी प्रकार पिघल जाता है, जिस प्रकार अधिव में पड़ा हुआ पृत पिघल जाता है ॥१२॥

टीकार्थ-चे परमाधार्मिक महती चिताएँ बनाकर करणोत्पादक रुद्न करते हुए पापी जीव को उस चिता में फेंक देते हैं। जब पर-माधार्मिक नारक को चिता में फेंकते हैं तो उसमें पडकर वह पिघल जाता है, जैसे आग में डाला हुआ घी पिघल जाता है।

आशय यह है-परमाधार्मिक वडी सो चिता का निर्माण करके रुदन करते हुए नारक को उसमें श्री क देते हैं। अग्नि में पडकर बह घृत की भांति पिघल जाता है। मगर पिघल जाने पर भी वे मरते नहीं, बरन प्रवेकृत कर्म का फल भोगने के लिये जीवित ही रहते हैं।

હી પીગળી જાય છે. એજ પ્રમાણે તે ચિતાએ માં ફેંકવામાં આવેલાં નાર-કાનાં શરીર પીગળી જાય છે. ા૧૨ા

ટીકાર્ય — પરમાધાર્મિક અસુરા માટી માટી ચિતાઓ પ્રકટાવીને, કરૂણા-જનક રુદ્દન કરતાં તે નારકાને તેમાં ફેંકી દે છે. તે ચિતામાં ફેંકાયેલા નારકાની દશા અગ્નિમાં હામેલા ઘી જેવી થાય છે. તેઓ તે અગ્નિમાં ઘીની જેમ પીગળી નાય છે-ખળીને ભરમ થઈ નાય છે

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાધાર્મિકા માટી માટી ચિતાઓનું નિર્માણ કરીને તે પાપી જીવાને તે ચિતાઓમાં ફેંકી દે છે. પ્રજ્વલિત આગમાં ફેંકાયેલા તે નારકાનાં શરીર અળી જવાથી તેમને અસહ્ય પીડા થાય છે, તે કારણે તેઓ કરૂણાજનક ચિતકાર કરે છે. જેમ અગ્નિમાં હામા-યેલું થી પીગળી નાય છે, એજ પ્રમાણે તેમનાં શરીરા પણ તે અગ્નિમાં પીત્રળી નાય છે, છતાં પણ તેએક મરતાં નથી. પૂર્વકૃત કર્મોનું ફળ પૂરેપૂર્

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. २ नारकीयवैदनानिस्रपणम्

न मियन्ते, अपि तु जीवन्त्येच पूर्वीपार्जितकर्मफलोपमोगाय। यथा-पारदं पतितमपि विकीर्णितं भवद्षि पुनरेकत्रीभूय स्पृष्टतां विभिर्ति तथा तदीयं शरीरं द्रुतमपि पुनः फलोपमोगाय संधातभावमापद्यते। पूर्ववत् संगातदेहः पापफलं सुङ्के इति ॥१२॥

म्ब्म्-सेया कैसिणं पुण घम्मद्वाणं, गाढावणीयं अइंदुक्खधम्मं। हैत्थेहिं पाएहिं य वंधिकणं, संतुब्द डंडेहिं समीरभंति॥१३॥

छाया--सदा कृत्सनं पुनर्धर्मस्थानं गाडोपनीतमतिदुःखधर्मम् । इस्तेषु पादेषु च बद्ध्या शत्रुनिव दण्डैः समारमन्ते ॥१३॥

अन्तरार्धः — (सया) सदा-सर्वकार्ल (कसिणं) कृत्सनं संपूर्णम् (घम्मद्वाणं) घर्मस्थानमुःणस्थानपस्ति तत् (माढोवणीयं) गाडोपनीतं निधत्तनिकाचितकर्मिः

जैसे पारा विखर जाने पर भी फिर मिल जाता है और स्थूल रूप बन जाता है, उसी प्रकार नारक का दारीर पिघल जाने पर भी अपने कर्मी को भोगने के लिये पुनः समुदित हो जाता है। नारक जीव पहले के समान हो कर पुनः पाप के फल को भोगता है ॥१२॥

'सया' इत्यादि ।

इन्दार्थ—'समा-सदा' सर्वकाल 'कसिणं-कृत्सनं' सम्पूर्ण 'चम्मः हाणं-चमेरथानम्' उष्ण स्थान होता है वह स्थान 'माहोवणीयं-माहोप-नीतम्' निधन्त, निकाचित आदि कर्मों से प्राप्त होता है 'अइदुक्ख-धम्मं-अतिदुःखबर्मम्' अश्यन्त दुःख देना जिनका स्वभाव है 'तस्थ-तन्न' उस स्थान में 'हश्येहिं पाएहिं बंधिकणं-हस्तेषु पादेषु षद्घ्वा' करचरण

ભાગવવાને માટે તેઓ જીવિત રહે છે. જેવી રીતે નીચે વિખરાયેલેં પારા કૂરી ભેગા થઇને સ્થ્વ ખની જાય છે, એજ પ્રમાણે અગ્નિમાં પીગળી ગયેલાં નારકાનાં શરીર પહ્યુ, તેમના પૂર્વ ભવાનાં પાપાનું વેદન કરવા માટે કૂરી સમુદ્રિત થઈ જાય છે, અને નારકા પહેલાંના જેવાં જ શરીરાથી શુક્રત થઇને પૂર્વ કૃત પાપકર્માનાં ફળ લેઃગવ્યા કરે છે. ાારા

'स्रयाः' ઇत्याहि -

शण्डार्थ — 'स्रया-स्वदा' सर्वशां किसिणं - क्रास्तं संपूर्य 'वश्महाणं -वर्मस्थानम्' अरम स्थान देश्य छे ते स्थान 'गाडोबणीयं - गाडोवनीतम्' निधत्त, निश्चित वर्शेरे अभीथी प्राप्त थाय छे. 'अइदुक अधम्मं - अतिदुः खर्थमम्' अत्यत्त दुः भ देवुं अन्न केने। स्वभाव छे 'तत्य - तत्र' ते स्थानमां 'इत्येहिं वापहिं

स्बद्धतान्त्रस्

माप्तं भवति (अइदुक्लधम्मं) अतिदुःलधर्मम्-अतिदुःलस्वभावम् (तत्य) तवतिस्मनः स्थाने (इस्येडि पाएडि वंभिजणं) इस्तेषु पादेषु च वन्धियत्वा (सत्तुव्व)
धमुमिव (दंखेडि) दण्डेदेण्डद्वारा परमाधार्भिकाः तान् नारकनीवान् (समारमंति)
समारभन्ते-ताडयन्तीति ॥१३॥

टीका—'सया' सदा-सर्वकालम् 'कसिणं' हत्स्नं-संपूर्णम् 'घम्मद्वाणं' घर्म-स्थानम् सदौष्णस्वमावम् । 'गाडोवणीयं' गाडोपनीतम्, यत्स्यानं निधत्तनिका-विकामिकपनीतं भवति नारकाणाम् 'अइदुवल्यम्मं' अतिदुःल्यमेम्, अत्यन्तं दुःलस्वरूपः धर्मः स्वमावो यस्य तत् ताद्दशं सर्वदेव दुःल्वनकस्वभावम् । तादश-नरकेपरमाधार्मिकैः तं 'हत्येद्दि पाएदि य विधिक्रणं' इस्तेषु पादेषु च बद्ध्वा 'सत्तुक्वः' को यांधकर 'सत्तुक्व-वात्रुमिव' वात्रु के जैसा 'दंडेहिं-दण्डैं' दण्डों के हारा परमाधार्मिक 'समार भति-समार भन्ते' नाडन करते हैं ॥१३॥

कन्यवार्य—नरकभूमि में एक घर्मस्थान अर्थात् उष्णस्थान है जो सदैव और सम्पूर्ण उष्ण ही बना रहता है। शाढे परपक्षमें करने वाखे वहां जाते हैं। वह अरंघन्त दुःख देने का स्वभाव वाला है। वहां परमाधार्मिक नारकों के हाथ पैर बांधकर उन्हें शानु के समान ताइना करते हैं। १३॥

टीकार्थ—सदा और सम्पूर्णक्ष से उच्च रहने वाला एक उच्च स्थान नरक में है। वहां निधस-निकालित पापकर्म करनेवाले नारक ही जाते हैं। वह स्थान अध्यन्त ही दुःख देने वाला है। उस नरक में परमाधार्मिक नारकों के हाथ और पग यांध देते हैं और उच्छों से ऐसी ताइना करते हैं जैसे वे उनके शतु हों।

बंधिङलं-इस्तेषु पादेषु च बद्ध्या' કरयरख्ने आंधीने 'बत्तुब्य-शत्रुमिव' शत्रुनी केम 'दंडेहिं-दर्जैः' हं अस्मा द्वारा परभाधार्मि' क 'खमारमंति-समारमन्ते' मारे छे. १९३१

સૂત્રાર્થ — નશ્કભૂમિમાં એક ઘર્મસ્થાન એટલે કે ઉચ્ચસ્થાન છે, જે સદા સંપૂર્ધ ઉષ્ણ જ રહે છે. નિધત્ત નિકાચિત પાયકર્મો કરનારા છવે. ત્યાં જાય છે. તે સ્થાન અત્યન્ત દુઃખદાયક છે. ત્યાં પરમાધામિંકા નારકાના હાથ, પત્ર ભાંધીને તેમને શત્રુની જેમ માર મારે છે ॥૧૩॥

ટીકાર્થ — તે નરકભૂમિમાં સદા સંપૂર્ણ રૂપે ઉષ્ણુ રહેતું એક ઉષ્ણુ સ્થાન છે. તિષત્ત-નિકાચિત પાપકર્મ કરનારા જીવા જ ત્યાં નારક રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ત થયેલા નારકાને અત્યન્ત દુઃખ સહન કરવું પ3 છે. ત્યાં પરમાધાર્મિકા નારકાના હાથપગ ગાંધીને તેમને કંડા આદિ વ3 એવા તો મારે છે કે જાણે તેઓ તેમના દુશ્મના હાય. श्रमुमिन, यथाऽस्य नारकाः अवनो भनेगुस्तथा कृत्वा ते 'दंडेहिं' दण्डेः । 'समार-भंति' समारमन्ते-ताडयन्ति । सर्वदेव देदीप्यमानमेकं स्थानम् , निधक्तमिकान् वित्रकर्ममिकपनीतं भवति तेषां नारकजीवानाम् , तथा-स्वमानत एव तस्स्थान् नम्मीनदुः लजनकम् । तस्मिन् इस्ती पादी च वस्थितिवा श्रमुमिन नरकपालाक्षः नारकिणे प्रक्षिपन्तीति ॥१३॥

मृष्य-भंजंति बेालस्म वहेणै पुट्टी सीसंपि भिँदंति अओघणेहि। ते भिन्नदेहा फेलगं व तर्चेळा तैत्ताहि औरराहि णियोजेंयंति॥१४॥

छाया-मञ्जन्ति बाळस्य व्यथेन पृष्टि शीर्षमिष सिन्दन्त्ययोघनैः । ते भिन्नदेदाः फलकमित्र तस्यास्तरताभिरासाधिनियोज्यन्ते ॥१४॥

आधाय यह है कि सर्वदा देदीप्यमान एक स्थान है। निधक्त और मिकाश्वित पापकर्म करने वालों को वह स्थान प्राप्त होता है। स्वधाबः से ही वह स्थान नारिकयों को घोर पीडा पहुँचाने वाला है। वहां: उनके हाथ और पग बांच दिये जाते हैं और ऐसी ताडना की जाती है, मानो वे नारक परमाधार्मिकों के वैरी हों॥१३॥

'भंजंति' इस्यादि ।

शब्दार्थ — 'बालस्स-बालस्य' विवेकरहित नारक जीव की 'पुड़ील पृष्टिम्' पृष्टभाग 'बहेण-व्यथेन दंडों के प्रहार से 'मंजंति-भञ्जन्ति' तोक देते हैं तथा 'अयोघणेहिं-अयोघनेः' लोह के घनों से 'सीसंपि-शीर्ष-मृपि' उनका मस्तक भी 'भिदंति-भिन्दन्ति' तोड देते हैं 'भिक्देहा-भिक्देहाः' जिनके अङ्ग चूर्ण कर दिये गये हैं ऐसे 'ते-ते' वे नारकि

તાત્પર્ય એ છે કે નરદભૂમિમાં સર્વદા દેદીપ્યમાન એક સ્થાન છે. તે સ્થાન ખૂબ જ ઉષ્ણુ હોય છે. નિધત્ત અને નિકાચિત પાપકર્મી કરનારને તે સ્થાનમાં નારક રૂપે હત્યન્ત થવું પડે છે. નારકાને દ્યાર પીડા પહોંચાડવાના તે સ્થાનના સ્વભાવ છે. ત્યાં નારકાની સાથે પરમાધામિંકાના વર્તાવ શત્રુના જેવા હાય છે. તેઓ તેમના હાથપગ થાંધીને તેમના પર દંડા આદિના પ્રહારા કરે છે. ારકા

'મંગંતિ' ઈત્યાદિ–

शण्डार्थ'---'बाउस्स-बाउस्व' विवेध रिक्षत नार्ध छवना 'पुट्टी-पृष्ठिम्'ः याछणना भागमां 'बहेण-ज्ययेन' इ'डायी भारीने 'मंजंति-मञ्जन्ति' तीडी हे छे तथा 'अयोघणेहि'-अयोधनैः' दी।भाउना धछे:थी 'स्रीसंपि-शिष्मेपि' तीभतु' भक्षतक पञ्च 'भित्ति-भिन्दन्ति' तीडी हे छे, 'भिन्नदेहा-भिन्नहेहाः' केमना अरंग अन्वर्षारं — (बालस्स) बालस्य - अज्ञानिनः (पुट्टी) पृष्टि (बहेण) व्यवेन छक्कटादिमहारेण (मंजंति) मञ्जन्ति बोटचन्ति (अयोचणेहि) अयोचनें: - छोड़- चनैः (सीसंपि) शीप मिषि-मस्तकमि (मिदंति) भिन्दन्ति चूर्णयन्ति (भिन्नदेहा) मिन्नदेहा चूर्णिताः (ते) ते नारकाः (तत्ताहिं आराहिं) तप्ताभिराराभिः (फक्कमं व तच्छा) फलकमित्र तष्टाः काष्ठसण्डमित्र तन्त्रज्ञाः (नियोजयंति) नियोजयन्ते – तप्तत्रपुषानादिकमणि व्यापार्यन्ते इति ॥१४॥

टीका--'बाळस्स' बालस्य-अविवेकिनः 'पुट्टी' पृष्टिम् शरीरपृष्ठमागम् 'बहेण' व्यथेन, दण्डादिनद्दारेण 'भंनंति' मझन्ति-शोटयन्ति परमाधार्मिकाः।

जीवों को 'तत्ताहिं आगहिं-तप्ताभिराराभिः' तपे हुए आरों के द्वारा 'फलगं व तच्छा-फलकमिव तष्टाः' काष्ठ के डुकडे के जैसे छीलकर पत्ने किये हुए नारकों को 'णियोजयंति-नियोज्यन्ते' उष्ण सीसे के पीने के लिये प्रवृत्त किये जाते हैं ।१४।

अन्वयार्थ—लकडी आदि के पहार से अज्ञानी नारकों की पीठ तोड दी जाती है। लोहमय घनों से मस्तक चूर्ण कर दिया जाता है। छिन्न भिन्न देहवाले उन नारकों को आरों से काछ के पिट्ये के समान छीलकर पतले किये जाते हैं और तपे हुए शीसे को पीने के लिये विवश किये जाते हैं॥१४॥

टीकार्थ-परमाधार्तिक उन अविवेकी नारकों के एष्टभाग को दण्डपहार से भग्न कर देते हैं, लोहे के मुद्गरों का प्रहार करके उनके

बृद्धित हरी हीधेल छे, भेवा 'ते तान्' ते नारिक छवे।ने 'तत्ताहि आसहिं— तत्ताभिराराभिः' तथेल भारोना दाश 'फलगंव तच्छा–फलकमिव तष्टाः' लाइडाना दुइडानी क्रेम छे।लीने पातका हरेल नारिकेने 'णियोचयंति–नियोज्यन्ते' अस्म सीसु पीता माटे प्रवृत्त हरवामां भावे छे ॥१४॥

ે સૂત્રાર્થ — પરમાધાર્મિકા લાકડી આદિના પ્રહાર વહે અજ્ઞાન નારકોની પીઠ તેડી નાખે છે અને લાહાનાં મગદગા વહે તેમનાં મસ્તકતા ચૂરે ચૂરા કરી નાખે છે. છિજ્ઞભિન્ન શરીરવાળા નારકાનાં શરીરને તેઓ લાકડાના પારિ-યાની જેમ છાલીને પાતળા કરે છે અને પીગાળેલા સીસાના ઉચ્છ રમ તેમને અળજળરીથી પિવરાવવામાં આવે છે. તાલુશા

ટીકાર્થ—તે નારકાની પીઠ પર દંડા મારી મારીને તેને તાડી નાખવામાં અને છે તથા લાહાનાં મગદળ, ગદા આદિના પ્રહાર કરી કરીને તેમનાં

#### समयार्थबोधिनी दीका ब्र. ध्र. भ. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिक्रणणम्

484

'अओघणेडिं' अयोगनैः - लोहनिर्भितग्रुद्वरैः 'सीसंपि' शीर्षमिष 'मिदंति' भिन्दन्ति चूर्णयन्ति, पृष्ठिश्वरसोर्भेञ्जनात् 'भिन्नदेहा' भिन्नदेहाः विदारितदेहाः सन्तस्ते नारकाः 'तत्तार्ढि' तप्ताभिः अग्नौ पच्चालिताभिः 'आरार्डि' आराभिः 'फलगं व' फलक्षिव 'त्रच्छा' तष्टाः विदारिताः नैरियकाः 'णियोजयंति' नियोज्यन्ते तत्त्वत्रपुपानाय न्यापार्यन्ते ।

परमाधार्मिकाः नारकस्य पृष्ठं दण्डादिना संताद्यध तथा लौहदण्डेन शिरो मञ्जवित्वा ततस्तं नारिकणं तप्तारकेण लोकपसिद्धेन विदारपन्ति पुनः विदार्ये कक्कैः कर्त्तवन्ति । तदरन्तरं तप्तत्रपुत्तीशकादिशनाय नियोशयन्ति इति ।१४। मूलम्-आँभि जुंजियं रुद्द अलाहुकरुमा उँसुन्धोइया हृत्यिवहं वहंति। एगं दुंकहित्तु दुंवे तभो वा आक्रम्स विश्वेद्दंति कैकाणओ से "१४। लाया--अभियोज्य रौद्रमसाधुक्रमाणः इपनोदितान् हस्तिवहं वाहयन्ति । एकं समारोप्य द्वी शीन् वा आकृष्य विध्यन्ति मर्माणि तेषाम्।१४॥

मस्तक का च्राच्या कर देते हैं। इस प्रकार विदारित देह वाछे उन नारकों को आग में तपाए हुए आराओं से लकड़ी के परिये की आंति छील छील कर पतछे किये जाते हैं और फिर उदलता हुआ शीद्या पीने को बाधित किये जाते हैं।

तारपर्य यह है कि परमाश्रामिक असुर नारक की पीठ डंडों से तोडते हैं, मस्तक सुद्गरों से चूर्णित करते हैं आरों से छीटते हैं और तपा जीजा पिलाते हैं ॥१४॥

'अभिजुंजिय' इस्यादि ।

चाब्दार्थ--'असाहुकम्मा-असाधुकर्माणः' पापकर्म करने वाछे

મસ્તકના ચૂરે ચૂરા કરી નાખવામાં આવે છે. આ પ્રકારે વિદારિત કરવામાં આવેલાં તેમનાં શરીરાને અમિ ઉપર ખૂબ જ તપાવેલ આરાથી લાકહાના પાટિયાની જેમ, છેાલીને પાતળા કરવામાં આવે છે. એટલું જ દુઃખ સહન કરવાથી તેમના છુટકારા થતા નથી, પરન્તુ તેમને ગરમા ગરમ સીસાના રસ પણ પિવશવવામાં આવે છે. તાત્પર્યં એ છે કે પરમાધાર્મિકા ડંડાના પ્રહાર કરીને નારકાની પીઠ તાડી નાખે છે, મગદળા મારી મારીને માથાના ચૂરે ચૂરા કરી નાખે છે. આર વડે તેમના શરીરને ચીરે છે અને સીસાના ગરમ રસ તેમને પિવશવે છે. ાા૧૪ા

'अभिजु'जिय' धर्याहि---

शक्दाश — 'असाहुक्दमा–असाधुकर्माणः' भाषक्रभ हरवावाणा नारिक्षे स्० ५४ अन्वयार्थः -- (असाहुकम्मा) असाधुकमणः -- पापकमिकारिणो नैरियकान् (रुद्द्र)
रौद्रे-कूरे कमिण अपरनारकहननादिके (अभिजंजिय) अमियोज्य जन्मान्तरकृते
सन्दोपघातकार्य स्मारियत्या (उसुचोइया) इपुनोदितान् शराभिघातप्रेरितान्
(एगं दुवे तओ वा दुरुहिन्तु) एकं द्रौ जीन् वा समारीध (इत्थिवहं) हस्तिवहं
(वहंति) वाहयन्ति (अत्रुस्स) आरुष्य कोधं कृत्वा (से) तेषां - नैरियकाणां (ककाणओ) मर्माणि (जिङ्गंति) जिष्यन्ति –वेधितानि कुर्वन्तीति ॥१५॥

नारिक जीवों को 'रुद्-रौद्रे' कूर कर्म में 'अमिजुंजिय-अभिपोज्य' योजित करके अर्थात् जन्मान्तर में किया हुआ प्राणित्रधरूप कार्य को स्मरण कराकर 'उसुचोइया-इपुनोदितान' तथा वाण के प्रहार से प्रेरित करके 'हरिधवहं-हस्तिवहं' हाथि के जैसे 'वहंति-वाहयन्ति' मार वहन कराते हैं अथवा 'एगं दुवे तभो वा दुरुहिन्तु-एकं द्रौ श्रीन् वा समारोद्य' एक, दो, अथवा तीन जीवों को उनकी पीठ पर चढाकर 'हरिधवहं-हस्तिवहं' हाथि के जैसे 'वहंति-वाहयन्ति' उनको चलाते हैं 'आरुस्स-आरुष्य' कोध करके 'से-तेषाम्' उन नैरियकों के 'क्षकाणओ-मर्माणि' मर्मस्थान को 'विज्हांति-विष्यन्ति' वेधित करते हैं ॥१५॥

अन्वयाध--पापकर्म करने वाले नारकों को उनके पूर्वकृत रौद्र (अयं-कर) कृत्यों का स्मरण करवाकर बाण के प्रहार से प्रेरित करते हैं और हाथी के समान उनसे भार वहन करवाते हैं। अथवा एक, दोशीन जीवाँ को उसपर चढा देते हैं और क्रोज करके उसके मर्मस्थलों को वेधते हैं॥१५॥

्ये।ने 'हह-रोद्रे' इर इमें मां 'अभिजु जिया-अभियोज्य' थे। लत इरीने अभीत् अन्मान्तरमां इरेख भाष्ट्रिय इप इप के स्मरण् इरावीने 'उपुचोइया-इपुनो-वितान' तथा आधुना प्रदारथी प्रेरित इरीने 'इत्थिवह'-इस्तिवह' दायिना केम 'वहंति-वाह्यन्ति' लार वदन इरावे छे अथवा वर्ष वृत्ते तओ वा दुरुहिचु-एकं द्रौ श्रीन् वा समारोह्य' तथा એક, छे, अथवा त्रच् ल्योने तेमनी पीड उपर यदावीने 'इत्थिवह'-हस्तिवह' दाथीनी केम 'वहंति-वाह्यन्ति' तेमने थदावे छे 'आहर्य-आहर्य' होध इरीने से-तेपाम्' ते नैर्यिडेना 'ककाणओ-मर्माण' भर्मदेथानेने 'विज्ञ्नेति-विध्यन्ति' वीधे छे. ॥१ भा

સ્ત્રાર્થ — નરકપાક્ષા નારકાને તેમનાં પૂર્વકૃત રીદ્ર (સયંકર) કૃત્યાનું સ્મરણ કરાવે છે અને તીક્ષ્ણ ચાંકુશ, ભાલા આદિના પ્રહાર કરીને તેમની પાસે હાથીની જેમ ભાર વહુન કરાવવામાં આવે છે. અથવા એક, બે ત્રણ જીવાને તેમના પર ચઢાવીને તેમના મર્મસ્થળો પર પ્રહાર કરીને તેમને ચાલવાની ક્રજ પાડે છે. ાષ્પા

## ·संमयार्थेबोघिनी टीका भ. श्रु. स. ५ ड. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

¥30

टीका— 'असाहुकस्मा' असाधुकर्मणः - असोमनानि जन्मान्तरोधिकिसि कमीण अनुष्टानानि माणातिपातमृपानादादीनि येथां ते तथाविधान् माणातिपात्मावा-दिकर्मकारकान् 'कद्दं' रीद्रे - अतिभयानके सत्त्व धादिके 'अभिजंजिय' असिग्रेज्य 'एकं दुवे तओ वा' एकं द्वौ जोन् वा नैरियकान् परमाधार्मिकाः 'दृष्टित्तुं' द्रोद्य समारोश 'उसुचोइया' इशुनोदितान् च जमयांकुशामिवातेन संमरितान् 'इत्थिवदं' इस्तिमवाहम् इस्तिमहनरीत्या 'वहंति' वाहयन्ति । यथा - हस्तिपृष्ठे आरोहकान् समारोश इस्तिपकाः हस्तिनं चाळयन्ति, तथा परमाधार्मिकाः नारकान् चाळयन्ति । पद्या-यथा (उपलक्षणात्) रथादौ संयोज्य वेशादिमहारेः प्रहुत्य, अनभ्यस्त-मपि बळाद् वाहयन्ति तद्वत् नारकान् चाळयन्ति । अथवा - यथा दस्ती मद्दान्तं मारं वहति, तथा तान् नारकान् वलाद् भारं वाहयन्ति परमाधार्मिकाः । पदा नैरियकाः स्वपृष्ठारूढातिमारं वोद्धं न अवनुवन्ति तदा 'आरुस्स' आरुष्ट्य सर्वथा नैरियकाः स्वपृष्टारूढातिमारं वोद्धं न अवनुवन्ति तदा 'आरुस्स' आरुष्ट्य सर्वथा

टीका—जिन नारिकियों ने जन्मान्तर में अशोधन कमों का आंच-रण किया है अर्थान् हिंसा असत्य आदि पायों का सेवन किया है, उनको नरकपाल रौद्र अर्थात् अस्यन्त भयानक प्राणिवय आदि कामों में जोडकर वे वजमय अंकुश आदि से आवात करके और एक, दो, तीन नारिकियों को उन पर चडा कर उनसे हाथी के समान भार चहन करवाते हैं। जैसे महावत हाथी की पीठ पर सवार को चढाकर उसे चलाता है, उसी प्रकार परमाधार्मिक नारकों को उन सवारों हारा चलाते हैं। अथवा—जैसे रथ आदि में जोनकर और वेतका प्रहार करके अनभ्यस्त ऊंट आदि से भी जबदेस्ती भार चहन करवाया जाता है उसी प्रकार नारकों से बलात्कारपूर्वक परमाधार्मिक भार चहन करवाते हैं। जब वे नारक अपनी पीठ पर सवार हुओंका भारी भार नहीं

ટીકાર્ય—જે નારકાંએ પૂર્વ ભવામાં હિંસા, અસત્ય આદિ પાપકમીંનું સેવન કર્યું હોય છે તેમને પરમાધાર્મિકા દ્વારા તેમનાં તે નૈદ્ર (ભયંકર) કૃરયાનું સ્મરણ કરાવવામાં આવે છે. જેવી રીતે હાથીના મર્મ સ્થળમાં અંકુ શના પ્રહાર કરીને તેની પાસે ભાર વહન કરાવવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે વજમય અંકુશ આદિના પ્રહાર કરીને તેઓ નારકા પાસે ભારવહન કરાવે છે. અથવા એક, એ ત્રસ જીવાને તેમની પીઠ પર આરોહણ કરાવીને, અંકુશ આદિના પ્રહાર કરીને તેને ચલાવે છે. અથવા જેવી રીતે રથની ધુંસરી સાથે એકેલા અળદાને આર લોકીને ચલાવવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે નારકાને પણ દંડા, ભાલાં, આદિ શસ્ત્રો વેઠ મારી મારીને તેમની પાંસે અળજ અરીથી ભાર વહન કરાવવામાં આવે છે. અથાર તે નારકા તેમની પાંસે અળજ અરીથી ભાર વહન કરાવવામાં આવે છે. અથાર તે નારકા તેમની

क्रोधं कृत्वा 'से' तेषां नारकजीशनाम् 'ककाणओ' मर्माणि मर्मस्थानानि अपर-परमाधार्मिकान् आहाप्य 'विज्ञांति' विद्यान्ति-छेदयन्ति ॥१५॥ मूलम्-खाला बेला भूमिमणुक्कमंता पविज्ञलं कंटइंलं महंतं। विवेद्धतप्येहिं विस्पणिचित्ते समिशिरया कोष्टवर्लि कैशिति॥१६॥ छाया-बाला वलाद् भृमिमनुकाम्यमाणा प्रदीप्तनलां कण्टाविलां महतीम्। विवध्यतपेषे विपण्णविज्ञान् समीरिताः कोष्टवर्लि कुर्वन्ति ॥१६॥

सहन कर पाते तब परमाधार्मिक कुद्र होकर उनके मर्मस्थानों को वेषते हैं या दूसरे परमाधार्भिकों को आदेश देकर उनसे विधवाते हैं ॥१५॥ 'बाला' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'बाला-बाला:' बालक के समान पराधीन नैरियक जीव नरकपालों के द्वारा 'बला-बलात्' बलात्कार से 'पविज्जलं-प्रदीसजलां' रुधिर के कीचड से भरी हुई 'कंटहलं-कण्टाविलाम्' तथा कांटों से युक्त 'महंतं-महतीं' विशाल 'सृमिं-भूमिम्' पृथिवी पर 'अणुक्रमंता-अनुकाम्य-माणाः' परमाधार्मिकों के द्वारा चलाये जाते एवं 'समीरिया-समीरिताः' पापकर्म से प्रेरित किये हुए नारकों को 'विषद्धतप्पेहिं-विबध्यतपेंः' अनेक प्रकार के बन्धनों से यांध कर 'विसण्यचित्ते-विषण्यित्तान' मुक्तित ऐसे दृक्षरे नारक जीवों को 'कोष्ट्यिल करिति-कोष्ट्विल कुर्वन्ति' काटकाट कर खण्ड खण्ड करके इधर उधर फेंक देते हैं ॥१६॥

પીંઠ પર શકી બેઠેલા જીવાના ભાર વહુન કરવાને અસમર્થ હાવાને કારણે ચાલતાં ઘંબી જાય છે, ત્યારે પરમાધાર્નિકો શુકસે થઈને તેમના મર્માસ્થાનાને વીંધી નાખે છે, અથવા અન્ય પરમાધાર્મિકાને આદેશ દઇને તેમના હારા તે નારકાના મર્મસ્થાના પર પ્રહાર કરાવે છે. હાવપા

'बाळा' छत्याहि

अन्त्रयाधै:-(बाका) बाला बालवत् पराधीनाः नैरियकाः (बला) बलात्-बलास्का-रेण (पविज्ञलं) पदीप्त बलां रुधिरकदेमेन पिच्लिलां (कंटइलं) कण्टाविलां-कण्टक-युक्ताम् (महतें) महतीं-विशालां (भूमि) भूमि-पृथिवीम् (अणुक्रमंता) अनुक्राम्यमाणाः परमाधार्भिकेश्वालयमानाः (समीरिया) समीरिताः-पापकर्मणा नोदिताः (विबद्ध-रुप्पेहि) विबध्यतेषैः (विसण्यचित्ते) विषण्यचित्तात् (कोट्टबल्लिकरिति) कोट्टबल्लि खण्डकाः कृत्वा नगरबल्लि कुवैन्ति, नगरबल्लिबदितस्ततः क्षिपंतीत्पर्थः ॥१६॥

टीका-'वाला' वालाः-वालका इव परतंत्रास्ते नैरियका जीवाः परमाधार्भिक-द्वारा, 'वला' व जात्-वलारकारेण 'पविज्ञाले' महीमजलां अतिपिच्लिलाम् , पैकादि-भिराविलाम् । 'कंटइले' कण्टाविलाम् , वज्रकण्टकैराकुलाम् , 'महंते' महसीमति-क्षपेन विस्तृताम् । 'भूमिं' भूमि-भूमितलम् । 'अणुक्रमंता' अनुक्राम्यमाणाः प्रेरणया चाल्यमानाः । यद्यपि तादक्षभूमौ गन्दुमिच्छा नास्ति, तथापि परमाधार्मिकैर्वलाखा-च्यमानाः । 'समीरिया' समीरिताः-पायकर्मणा परमाधार्मिकमेरिताः । 'विवद्ध-

अन्वयार्थ—पालक के समान पराधीन नारक जीवों को परमाधा-मिक जबर्दस्ती करके रुधिर की कीचड़ से व्याप्त, कंटकाकीण और विस्तृत भूमि पर चलाये जाते हैं। पापक्षमें से प्रेरित परमाधार्मिक अनेक प्रकार से बांधकर विषण्णचित्त उन नारकों को खण्ड खण्ड करके नगरबलि के समान इधर उधर फेंक देते हैं।।१६॥

टीकार्थ — जैसे बाल क प्रत्येक बात में पराधीन होता है, उसी प्रकार नारक भी पराधीन होते हैं। अतएव उन्हें वहां 'बाला' अर्थात् बालक कहा गया है। उन बाल नारकों को परमाधार्मिक असुर जबर्दस्ती से पंक से परिपूर्ण और वसमय कांटों से युक्त, अस्पन्त बिस्तृत भूमि

સૂત્રાર્થ — બાલકના સમાન પરાધીન નારક જીવાને પરમાધાર્મિકા ભળ-જબરીથી લાહીના ક્રીચકથી વ્યાપ્ત, કાંડાએપથી છવાયેલા વિસ્તૃત માર્ગ પર ચલાવે છે. નારકાનાં પાપકમેનિ અકલા આપવાને તૈયાર થયેલા તે પરમાધાર્મિકા, અનેક પ્રકારનાં બંધનાથી બાંધીને વિવાદયુક્ત ચિત્તવાળા તે નારકાતા ડુકડે ડુકડા કરી નાખીને, નગરબલિની જેમ તે ડુકડાએપને ચારે દિશામાં ફેંકી કે છે. પારશા

ટીકાર્ય — જેવી રીતે આલક પ્રત્યેક ભાગતમાં પરાધીન હાય છે, એજ પ્રમાણે નારકા પણ પરાધીન હાય છે. તે કારણે તેમને અહીં 'આલ (અજ્ઞાન)' કહેવામાં આવેલ છે. તે આલનારકાને પરમાધાર્મિ'કા બળજબરીથી કીચડ અને વજમય કાંટાથી આચ્છાદિત વિસ્તૃત ભૂમિ પર ચલાવે છે. તે કે એવી तत्पेहिं' विवस्यतेषेः बहुविश्वनधनैर्वद्धा । तथा-'विश्वणावित्ते' विषणावित्तान ,
मृज्छितान् अपरान् नारकजीनान् । 'कोष्ट्रविं करिति' खण्डकाः कर्त्तियत्वा नगरबिं
कुर्वन्ति इतस्ततः निःक्षिपन्ति । पापकर्षपेरिताः परमाधार्भिकाः पराधीनं तं नारिक जीवं पंकदिग्धकण्टिक्तिष्ठां भूभि विस्तृतां चालपन्ति । तथा-अन्यं नारिकजीनमनेक-मकारेण यद्ध्वा मृज्छितं नारिकजीवं कुष्ट्यित्वा खण्डकाः कृत्वा नगरबल्वित् इतस्ततः क्षिपन्तीति ॥१६॥

म्बम्-वेतालिए नाम महाभितावे एगाँयते पेवयमंतेलिक्खे। हैंम्मंति तत्था बहुकूरकम्मा, पेरं सहस्साण मुहुत्तगाणा।१७॥

छाया — वैकिथो नाम महामितापः एकायतः पर्वतोऽन्तरिक्षे । हन्यन्ते तस्था बहुकूरकर्मागः परं सहस्राणां मुहुर्वकाणाम् ॥१७॥

पर चलाते हैं। यद्यपि ऐसी भूमि पर चलने की उनकी हच्छा नहीं होती फिर भी परमाधार्मिक उन्हें बलात्कार करके बलाते हैं। पापकर्मी से भेरित परमाधार्मिक विविध प्रकार के बन्धनों से बांधकर, विषण्णिबस तथा मूर्व्छित तृसरे नारक जीवों को खण्ड खण्ड करके इधर उधर फेंक देते हैं।

भावार्थ यह है कि पराधीन नारक जीव को कीचड़ से भरी हुई, कंटकों से व्यास विस्तृत भूमि पर चटाते हैं तथा दूसरे नारकियों को अनेक प्रकार से बांधकर, मूर्विछत हुए को क्टपीट कर, खण्ड खण्ड करके नगरविल के समान इधर उधर केंक देते हैं ॥४६॥

ભૂમિ પર ચાલવાનું તેમને ગમતું નથી, પરન્તુ પરમાધાર્મિક અમુરા તેમને બળાત્કાર તે ભૂમિ પર ચલાવે છે. વિવિધ પ્રકારનાં અન્ધના વડે આંધીને ઉદ્ધિગ્ન ચિત્તવાળાં તથા મૂચ્છિંત નારકાના ડુકડે ટુક્ક કરીને પરમાધાર્મિકો તેમને નગરબલિની જેમ આમ તેમ ફેંકી દે છે. તેમનાં પૂર્વઅવેડનાં પાપ-કર્મીના આ પ્રમાણે તેમને બદલા ચુકવવામાં આવે છે.

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે પરમાધ મિંકા પરાધીન નારકાને કીચક અને કાંટાએશ્યી છવાયેલા માર્ગ પર પરાશે ચલાવે છે. વળી તેઓ અન્ય નારકાને અનેક પ્રકારના અન્ધનામાં ખાંધે છે, અને મૃચ્છિત થયેલા નારકાના શારીરના ડુકડે ડુકડા કરીને નગરખલિની જેમ ગમે ત્યાં ફેંધી ઢે છે. હાયદા

#### समयार्थबोधिमी टीका प्र. थु. घ. ५ उ.२ नारकीयवेटनानिरूपणम्

8ई१

अन्तयार्थः-(महाभिहतावे) महाभितापे-महादुःखरूपे। (अंतिक्खे) अंतिरक्षे आकारो (वेतालिप नाम) विकियनामा (एगायते) एकायतः एकशिलदिघटितो दीर्घः (पन्तप) पर्वतः (तत्था) तत्स्थाः तत्र पर्वते वसन्तः (बहुक्रकम्मा) बहुक्रकमीणो नैरियकाः (सहस्माणं स्रहुत्तगाणं) सहस्राणां सह्त्रकाणां (परं) परमधिकं कालं यावत् (हम्मंति) हन्यन्ते-पीडचन्ते इति ॥१७॥

## 'बेतालिए' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'महाभितावे सहाभितापे' महान् दुःख से युक्त 'अंत-लिक्खे-अंतरिक्षे' आकाश में 'वेतालिए नाम-वैकियो नाम' वैकिय नामका 'एगाधते-एकायतः' एकशिला के द्वारा बनाया हुआ सम्बा 'पब्बए-पर्वतः' पर्वत है 'तत्था-तरस्थाः' उस पर्वत पर निवास करने वाले 'बहुक्तरकम्मा-बहुक् कर्माणः' यहुत क्रूरकर्म किए हुए नारिक जीव 'सहस्साणं मुहुक्तगाणं-सहस्राणां मुहुक्ति।म्' हजारों मुहुक्तों से 'परं-परम्' अधिक काल तक 'हम्मंति-हन्यन्ते' मारे जाते हैं ॥१७॥

अन्वयार्थ-अस्यत्त सन्ताप उत्पन्न करने वाला वैकिय नामक एक पर्वत है। वह आकाश में है और एक शिला आदि का बना हुआ है। उस पर रहे हुए कूर कर्म करनेवाले नारक सहस्रों (हजारों) मुहूलों से भी अधिक कालतक पीड़ित किये जोते हैं॥१७॥

#### 'बेताहिए' छत्याहि

शण्डार्थं—'महाभितावे-महाभितापे' भढान् दुःभथी युक्त 'खंतिष्ठक्खे— अन्तरिक्षे' आडाशमां 'वेताछिए नाम-वैक्तियो नाम' वैडिय नामनी 'एगायते— एकायतः' એક शिक्षा द्वारा अनायेख क्षांणा 'पव्चए—पर्वतः' पर्वत छे. 'तत्या— तक्ष्याः' ते पर्वत उपर निवास करवावाणाः 'वहुक्रक्रम्मा—बहुक्र्रकर्माणः' अङ्ख् क्रुक्तीं शि 'पर'—परम्' अधिक काण सुधी 'हम्मंति—हन्यन्ते' भारवामां आद्रे हो। 'पर'—परम्' अधिक काण सुधी 'हम्मंति—हन्यन्ते' भारवामां आवे हो. ॥१७॥

સૂત્ર. મં—નારકાને ખૂબ જ સંતમ્ત કરનારા વિકય નામના એક પર્વત નરક્ષ્મિમાં આવેલા છે. તે આકાશમાં આવેલા છે અને એક જ શિલાના અનેલા છે. તે વૈકિય પર્વત પર ઉત્પન્ન થયેલા, ક્ર્રકર્મા નારકાને હજારા મુદ્દુર્ત કરતાં પણ અધિક કાળપર્યન્ત પરમાધાર્મિક અમુરા દ્વારા ખૂબ જ માર, પ્રહાર આદિ વ્યથા સહન કરવી પડે છે. ાાયુણા

सुप्रकृताङ्गसूत्रे

टीका— 'महाभितावे' महाभितापे, महादुःखे ककार्य 'अंतिहिन्खे' अन्ति क्षे आकारो 'वेतालिए नाम' वैकियो नाम परमाधार्मिकैः संपादितं स्थानं विद्यते इति संभावयामि । 'एगायते' एकापतः एकशिलायां निर्मितोऽति लंबायमानः । 'पन्वयं' पर्वतोऽस्ति 'तत्था' तत्स्थाः तस्मिन् पर्वते तिष्ठतः । 'वहुक्रस्कम्मा' बहुक्रस्कम्मां नारिकवीनाः 'सहस्साण श्रुहुत्तमाणं' परं-महस्तकाणां श्रुहुत्तकानां परम्, श्रुहुत्तनहस्र द्रपधिकम् 'हम्मंति' हन्यन्ते । महत्तापदो नरकपालनिर्मितैकशिलावितो दीवंतरः पर्वतो विद्यते । तत्र पर्वते निद्यमाना नारिकजीनयः सहस्र श्रुहुत्तीद्रप्यिकं मधृतकालप्यन्तं नरकपालहिन्यन्ते इति ।१९७॥ मृजस्—संवाहिया दुक्किणो थणंति, अहो य राओ परितप्यमाणा । प्रात्तकूडे नरए महत्ते कूडेणं तैत्था विसमे हैता उ ॥१८॥ हाया—संवाधिता दुक्कितनः स्तनन्ति अहि च सत्रौ परितप्यमानाः । एकान्तकूटे नरके महतिक्रदेन तस्था निपमे हतास्तु ॥१८॥

टीकार्थ—घोर दुःख उत्पन्न करने वाला वैक्रिय नामक पर्वत आकाश में स्थित हैं। अत्यन्त पाप करने वालों को वह स्थान प्राप्त होता है। बह एक शिला का बना हुआ और लम्बा है। उस पर्वत पर स्थित घोर कूर कर्म करने वाले नारकी जीव चिरकाल तक हजारों मुहूर्सों से भी अधिक समय तक मारे जाते हैं।

आशय यह है कि महान् सन्तापकारी परमाधार्मिको हारा निर्मित और एकशिला का धना हुआ लम्या पर्वत है। उस पर्वत पर विद्य-मान नारक जीव इजारों सुद्धलों से भी अधिक कालपर्यन्त परमाधा-र्मिको हारा आहत किये जाते हैं ।१७॥

ટીકાર્થ—આકાશમાં વૈક્રિય નામના એક પહાડ આવેલા છે તે એક જ શીલાના બનેલા છે. ઘાર પાપકર્મા કરનારા જીવા તે પર્યંત પર નારકા રૂપે ઉત્પન્ન થઈને ઘાર દુ: ખા સહન કરે છે. તે વૈક્રિય પર્વંતની લાબાઇ પણ ઘણી જ છે તે પર્વંત પર ઉત્પન્ન થયેલા નારકાને પરમાધાર્મિક અસુરા હજારા સુહુત્તી કરતાં પણ અધિક સમય સુધી માર માર્યાકરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે પરમાધામિંકા દ્વારા નિર્મિંત, એક જ શિલાનો વિક્રેય નામના પદાંડ નરકભૂમિમાં આવેલા છે. તે પર્વત ઘણા લાંબા છે તે પહાંડ પર રહેલા ઘાર પાપકમાં કરનારા નારકાને ચિરકાળ સુધી પરમાન્ ધાર્મિકાના હાથના માર આવા પડે છે. ॥૧૭॥

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ५ ड. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

अन्तयार्थः — (संसदिया) संवाधिताः पीडिताः (दुकडिणो) दुब्कृतिनः पाप-कर्माणः, (अदो य राजो य परितय्वमाणा) आहं च रात्रौ च परितय्यमाना अद-निशं पीडामञ्जभवन्तः (थणंति) स्तनन्ति—सद्स्ति (प्रगंतकृडे) एकान्तकृटे— एकान्ततो दुःसस्थाने (महंते) सद्धि—विस्तृते (विसमे) विषमेऽतिकठिने (नर्ष) नरके (कृडेः) कृटेन—मल्यंत्रपाशेल (दता उ) इतास्तु निश्ताः सन्तः (तस्या) तस्याः तत्र—तिस्तृत् ियसे स्थिताः—स्तनंत्येव केत्रलमिति ॥१८॥

#### 'संवाहिया' हत्यादि ।

शब्दार्थ — 'संयाशिया-संवाधियाः' निरत्तर पोडिय किये जाते हुए 'वृक्षिक्या-तुक्ष्मिनः' पारि जीय 'शिक्षो र राश्चो य परित्यपद्याणा— अहि च राष्ट्री य वित्यपद्यान्यः' ियान पात को भोगते हुए 'पर्णति— स्तनिन्तः' कर्ष्य कर्त्य रहते रहते हैं 'पर्णव्यक्षि' क्ष्यान्तक्ष्टे' केव र दुष्य का स्थान 'महंते-महति' विस्तृत 'विस्ते-दिस्ये' अध्यक्ष क्रिया यरए— नरके' नरक में पढे हुए शाधी 'क्ष्ये प-कृष्टेन' शक्षे ये फांती वालकर 'हता च-इतास्तु' मारे जाते हुए क्षया—तस्थाः' उक्षमें रहने वाके नारकी केवल हदन ही करते हैं ॥१८॥

अन्वधार्थ — नरक में.पीड़ा पति हुए पापकर्भी जीव दिनशत अत्यक्त परिताप का अनुभव करते हुए कदन करते रहते हैं। वे एकान्त दुःख का अनुभव करते हैं। उस विषय एवं विस्तृत मरक में गलपादा (फांसी) से पीडित होकर रोते ही रहते हैं॥१८॥

'संवाहिया' छत्याहि---

श्रुक्त हिणो-दुष्कृतिनः' पापीळव 'अहो य राओ य परितप्पमाणा-अहि च रात्रौ च परितप्पमानाः' दिवस रात तापने की ज्ञानतां 'घणंति-स्तृनंति' इदन अरतां त्रक्षे छे 'पगंतकूडे-प्कान्तकूदे' केवल दुः अर्जु स्थान 'महंते-महंति' विश्तृत विद्यमेन विषमे' अर्थन्त किति 'नरप-नरके' नरभां पडेला प्राण्डी 'कूडेन-कूटेन' गणामां कृति नाभीने 'हता च-हतास्तु' भारवामां आवता 'तत्था-तत्थाः' तेमां रहेवावाला प्राण्डी देवल इदन क करे छे. ॥१८॥

સૂત્રાર્થ — નરકમાં યાતનાએકનું વેદન કરતાં પાયકમીં છવા દિનશત અત્યન્ત પારતાપના અનુભવ કરવા થકી રુદન કર્યા કરે છે. તેઓ એકાન્તતઃ (સંપૂર્ણ રૂપે) દુ: ખના જ અનુભવ કરે છે. તે વિષમ અને વિસ્તૃત નરકમાં નારકાનાં ગળામાં ફાંસા નાખવામાં આવે છે, અને તેની પીડા અસહા શક પડવાથી તેઓ કરુણાજનક આકંદ કર્યા કરે છે. ા૧૮ા

सू० ५५

टीका—'संबाहिया' संवाधिताः-समेकीमावेन वाधिताः अतिपीडिताः।
'डुक्किणो' दुष्कृतिनः-पापिजीताः नरकगताः 'अहो य' अहि दिवसे च 'राओ य'
राश्री च 'परितप्पमाणा' परितप्पमानः-अतियाधिततया पीडां दश्विधक्षेत्रवेदनाः
'मनुमंदन्तः 'धर्णति' स्तनन्ति-आकन्यनं कुर्यन्ति। 'प्रगंतकृष्ठे' एकान्तकृष्टेएकान्ततो दुःखस्याने 'महंते' महति-अतिदीर्घे 'विख्यो' विषये-किने नानाविधदुःखसंकुछे (नरप्) नरके पनिताः-नारकशिवाः 'शुडेन' हुटेन-गळयंत्रणादियादोन 'हता उ' इतास्तु-इता अर्धन्तः। निस्ताः पीडिताः 'उत्था' तत्स्थाः
तत्र स्थिताः पाषिपुरुषाः अद्दोरातं स्वीताः पाषिनीवाः गळं पाशादिनाः
पाश्रयत्वा मार्यन्ते इति भावः। १८८॥

टीकार्थ—अत्यत्त वयथित हुए वे पाराचारी नारक जीव दिनरात संतप्त अर्थात् दस प्रकार की क्षेत्रजनित्र देश्या का अनुभव करते हुए आकन्दन करते हैं। एकान्त दुःखबय, अतिदीर्घ, विषम, नानापकार के दुःखों से व्यास नरक में पड़े हुए नारक जीवों के गछे में कांसी हजा दी जाती है तो इत निहन होते हैं।

भाव यह है कि निरम्तर पीछित पापी पुरुष दिनरात आँखू बहाते रहते हैं। वहां पकानताः दुश्ल ही दुश्ल होता है। यह अति कठिन और अति विस्तृत है। ऐक्ष नरक में पापी क्षीयों के शक्ते में फंदा हाछ कर मारे जाते हैं।।१८॥

ઢીકાર્ય — પૂર્વ લવેલાં પાયકૃત્યાનું સેવન કરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલા તે છવા દિન રાત અત્યન્ત વેદનાના લનુમવ કરતા રહે છે, એટલે કે તેઓ કસ મકારની ક્ષેત્રજનિત વેદનાનું તેટન કરે છે. આ અસદા વેદનાને લીધે તેઓ કરુણાજનક રુદન કર્યા કરે છે. સંપૂર્વત: દુ:ખમય, અતિહીદ, વિષમ અને અનેક પ્રકારનાં દુઃખાંથી વ્યાપ્ત નરકમાં પડેલા નારક જીવેલા ગળામાં ફાંસા નાખીને તેમને માર મરલામાં આવે છે.

ભાવાર્થ એ છે કે નરકમાં નિરન્તર પીડાના અનુભવ કરતા પાપી છવા આંધુ સાર્યા કરે છે. ત્યાં તેમને સદા દુઃખ જ સફન કરતું પઢ છે. એક પળ પણ તેમને સુખ મળતું નથી. તે સ્થાન ખૂબ જ વિષમ, વિસ્તૃત અને દુઃખદ છે. એવા નરકમાં પાપી જવેલના ગળામાં કાંસેલનાખીને પરમાધામિંકા તેમને મૂખ જ માર માર્યા કરે છે. ા૧૮ા

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. घ्र. अ. ५ छ. २ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

प्रम्–भैंजंति णं पुँबमरी सरोसं समुगौरे ते सुनैस्ले **गहेतुं।** ते भिंबदेहा किहरं वसंता ओर्मुद्धणा धेरणितले पेंडंति॥१९॥

छाया—भजन्दि खल पूर्वारयः सरोवं समुद्रशणि ते भुसकानि गृहीस्ता । वे भिन्नदेहा रुधिरं दमन्दोऽरमुर्जीनः धरणीतले पतन्ति ॥१९॥

अन्वयार्थः-(ते) ते परमायानिकाः (तमुग्यरे मुसले गहेतुं) सम्बद्धराणि मुसलानि गृतीस्वा (पुन्यमरी) पूर्वास्य इव जन्यत्त्वरीयश्चव इव (सरोसं) सरोधे कोधसहितं यथा स्पात्तथा (भंजंति) सञ्जानिका-माहपहारेसमर्दयन्ति (भिन्नदेहा) मिन्नदेहाः-चूर्णिताङ्काः (ते) ते नैरियकाः, (क्षिरं वमंता) रुधिरं वमन्तः (ओश्व- स्पा) अवस्थिनः (पर्णीडले) परणीतले पृथिन्तां (पर्लीड पर्वाति ॥१९॥

'भंजंति' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'ते-ते' वे परमाधानिक 'समुरगरे मुसले गहेतुं-समुद्गराणि मुसलानि गृहीत्या' मुद्गर और मुतल हाथ में छेकर 'पुन्वमरीपूर्वारयः' पहले के दानु के समान 'सरोसं-सरोपम्' कोध्युक्त 'भंजीतभन्नत्ति' नारकी जीवों के अक्षे को तोच देते हैं 'भिकदेहा-भिकदेहाः'
जिनकी देह दूर गई है ऐसे 'ते ते' वे नारकी जीव 'कहिरं बमंताकिंदर बमन्तः' रक्त बमन करते हुए 'अतमुद्धाना-अवसूद्धीनः' अधोशिर
होकर 'धरणीतले-धरणीतले' पृथ्यवीयल में 'पडंति-पतन्ति' पडते हैं। १९।
अन्वपार्थ-वे परमाधार्भिक पूर्व के दानु के समान मुद्गरसहित

अन्वयार्थ—वे परमाधानिक पूत्रे के कातु के समान सुद्गरसहित मूसल छेकर कोध के साथ गाउ प्रहार करके नारकों के कारीर को पूर

<sup>&#</sup>x27;भंजंति' ઇत्याहि---

शण्डार्थं—'ते-ते' ते परभाधाभिंड 'समुगारे मुसले गहेतुं-समुद्राणि मुम्नलानि गृहीत्वा' भण्डण अने भुसत क्ष्यभां क्षधने 'पुडवमरी-पूर्वारयः' पहेक्षाना शत्रुना समान 'सरोसं-सरोपम्' है।धधी भुक्त 'मंजेति-मञ्जन्ति' नारिंड छिना अंगोने ते दि है छे. 'भिन्नदेहा-भिन्नदेहाः' केमनुं शरीर दूरी गश्रुं छे खेवा 'ते-ते' ते नारिंड छिने 'हिंदरं वमंता-रुपिरं वमन्तः' दक्ष्त वमन हरतां 'जोमुद्धणा-अवमूर्ज्ञीनः' अधाभरतक धर्धने 'परणीतके-धरणीतके' पृथ्वी तणभां 'पडंति-पतनिंग' पडे है. ॥१८॥

સ્ત્રાર્થ — પરમાધામિકો તેમની સાથે પૂર્વ ભવના શત્રુના જેવા વ્યવ-હાર કરે છે. તેઓ હાથમાં મગઠળ અને મૂસળ (સાબેલું) ધારણ કરીને, પૂળ જ ક્રાંધ પૂર્વ ક નારકાનાં શરીર પર તેના ગાઢ પ્રહારા કરીને તેમનાં શરીકૃતા

टीका--'समुग्गरे' समुद्रराणि-मुद्गरेण सहितानि 'मुसले' मुसलानि, ते नर्कपालाः समुद्रराणि मुसलानि 'गहेतुं' गृहीत्रा 'पुन्यमरी' पूर्वभवसंजाता शक्य इवं 'सरीसं' सरोपं-रोपमुक्तं यथा भवेत्तथा। णमिति वाक्यालंकारे। 'भंजंति' भज्जन्ति-च्णींकुवन्ति नारिकजीवानामंगानि जुटचन्ति। 'भिन्नदेहा' भिन्नदेहा' भिन्नदेहाः 'ति' ते नारिकजीवाः 'रुहिरं' रुधिरं रक्तम् 'वमंता' वमन्तः-स्वावयवेभ्यो रुधिराणि उद्गरन्तः 'भोग्रद्धगा' अवमृद्धांनः सन्तः 'धरणि-कले' पृथिन्याम् 'पहंति' यतन्ति-परमाधामिकाः शक्रव इव समुद्धरमुसलान्यादाय तत्महारेण नारिकजीवश्वीरं च्णेयन्ति। गाढं महत्वदेहास्ते नारिकजीवा अभोग्रुखा रुधिरं स्वमुखाद्धमन्त्रो धरणीतले पतन्ति, इति ॥१९॥

च्र करते हैं। च्र च्र छुई देहवाछे नारक रुधिर को बमन करते छुए अधोशिर होकर पृथ्वीतल पर जा गिरते हैं। १९॥

टीकार्थ--परमाधार्मिक मुद्गरसहित मुखल ग्रहण करके पूर्वभव के वैशी के जैसे अधवा एवभव के शावु नारक आपस में एक एक इसरे को रोष के साथ चूर चूर कर देते हैं अर्थात् उनके अंगों को तोड देते हैं। हुटे हुए देहचाछे वे कारकजीव कथिर को वमन करते हैं उनके अंग अंग से रक बहुता है। वे अधोशित हो गर घरती पर किरते हैं।

आशाय यह है कि परमाधार्भिक शतु के समान मुद्धार के साथ मूसल लेकर उसके प्रहार से नारकियों के धारीर को चुर्जित कर देते हैं।

ચૂરે ચૂરા કરી નાંખે છે. આ પ્રકાર જેમનું શરીર છિલ્લિલિલ કરી નાખવામાં આવ્યું છે એવા નારકા લાહીની હલડી કરતાં કરતાં લાધે માથે જમીન પર પડી જાય છે. હાલ્લા

ટીકાર્થ –- જાણે કે પૂર્વ લવના હુશ્મનો હોય એવી રીતે પરઘાધામિકા નારકાનાં શરીર પર મગદળ અને મૂસળના પ્રહારા કરે છે. અહવ: નારકા પૂર્વ લવતું વેર વાળવાને માટે એકબીજાના ઉપર આક્રમણ કરીને એક બીજાનાં મળે તે વાળવાને માટે એકબીજાના ઉપર આક્રમણ કરીને એક બીજાનાં મળે તે તેક અપામાંથી લોહીની ધારા નીકળે છે અને તેમને લોહીની ઉલટીએ પણ ઘાય છે આખરે શરીરની તાકાત પૂરી જવાને કારણે તેઓ લખે માથે બુધતલ પર પડી જય છે.

અ: કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાધાર્મિકા દુશ્મનાની જેમ તેમને - મૂસળ, મગદળ આદિ વડે મારી મારીને તેમનાં શરીરના સૂરે સૂરા કરી

res.

#### समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिकपणम्

प्लप्-अणासिया नाम महासियाला

पागिविभणो तत्थ संया सकोवा।

र्वेजंति तेत्था बहुकूरैकम्मा, अदूरमा संक्रियाहि बद्धा ॥२०॥

छ।या-अश्चिता नाम पहाकृदालाः, पगरिभणस्तत्र सदा सकोषाः ।

खाबनते तस्याः बहुक् कर्माणः, अद्रसाः श्रं बिक्सिम वैद्धाः॥२०॥ अन्वयार्थः — (तत्य) तत्र नरके (सपा सकीवा) सदा सर्वकालं सकीपाः क्रोधयुक्ताः (अगासिया नाम) अविविधः बुग्नुक्षितः (पागव्धिणो) प्रगतिमनः घृष्टाः जव उनके द्वारीर पर गाढ पहार किया जाता है तय वे अधिकार होकर मुख से रुधिर वमन करते हुए भूमि पर जा पडते हैं ॥१९॥

'अगसिया' इत्यदि ।

श्रान्दार्थ—'तत्थ-तन्न' उस नरक सें 'सया सकोवा-सदा सकोवाः' सदा कोचित 'अणासिया नाम-अनिश्वतः नाम' ख्रुयः तुर ऐसे तथा 'पागिकणो-प्रगत्भिनः' धीट-अधरहित ऐसे 'महासियाला-महाः श्रात्ताः' बहे वहे श्राताल रहते हैं वे गीदड 'पहुक्तरक स्टा- वहुक्तर कर्माणः' जन्मान्तर में पापकप किये हुए 'संकिल पाहिं-श्रुक्तिकाभिः' जंजीर में 'बद्धा-बद्धाः' वंधे हुए 'अदूरमा-अदूरगाः' निकट में रहे हुए 'तत्था-तस्थाः' उस नरक में स्थित जीवों को 'खड़ जंति-खाद्यन्ते' खण्ड खण्ड करके खा जाते हैं ॥२०॥

अन्ध्यार्थ-नरक में सदैब कुद्ध रहने वाछे, सदैब भूखे एवं धीट निर्भय

નાંખે છે. જ્યારે તેમના શરીર પર કઠોર પ્રહારા પડે છે, ત્યારે તેઓ અધા-મુખ હાલતમાં જમીન પર ક્ષકાઈ પડીને લાહીની ઉલ્ટીઓ કરે છે. ા૧૯ા

'अणासिया' धरयाहि---

शण्डार्थं — 'क्ष्य-तत्र' ते नरक्षमां 'सया सकीवा-सदा सकीवाः' सहा क्षेत्रित 'अणासिया नाम-अनिहोता नाम' शुधातुर केवा तथा 'पगिक्मणो-प्रगत्भिनः' अथरित केवा (थीट) 'महासियाला-महाशृगालाः' माटा माटा शियाण रहे छे, ते शियाण 'बहुक्रकम्मा-यहुक्रकर्माणः' अन्मान्तरमां पापकर्मं करेवा 'संक्रियाहिं -शृंखिकिवानिः' क' छरमां 'बद्धा-घद्धाः' आंधेता 'अदूरगा-अदूरगाः' नीक्ष्टमां रहेता 'सत्या-तत्थाः' ते नरक्षमां स्थित छवे।ने 'खन्जंति-स्वाद्यन्ते' दुक्या दुक्या करीने भाई जाय छे. ॥२०॥

સૂત્રાથ'---નરકમાં મહા ધીડ (શિયાળા) હાય છે. તેઓ શ્રણાં જ

निर्भयाः (महासियाला) अहःशृताला परमाधार्मिकतिन्द्वविता भवन्ति एभिः शृतालेः (बहुकुरकम्मा) बहुकू (कर्नाणः (संकलियादि) श्रङ्गलिकामिः (बद्धा) बद्धाः- (तत्था) तत्स्याः (सञ्जति) खाद्यन्ते-सण्डकः कृत्वा भक्षन्ते इति ॥२०॥

टीका—'तस्य' तत्र नरकादासे 'सया सक्तीवा' सदा सकीपा-सदैव सकीपाः क्रोधकीकाः 'पागिव्यक्षी' मगुरिनवोऽतिष्ठष्टाः विभयाः परमाधार्मिकैविकृषिताः 'क्षणासिषा' अनिवाः श्रुवातुराः, नागव्यः संमावनायाम् 'महासिषाका' महाश्रुगालाः-अतिदीर्घ हायाः जंबुक्ताः एभिः शृगिकैः परमाधार्मिकैः 'बहुक्रूरकमा' दहुक्रूरकमीयः, पूर्वजनमिन भतिकठोरं माणिर्धिसादिकं ये कुर्वन्ति स्म ते 'संकिष्ठियाहि' वज्रबृंखजानिः 'बद्धा' वद्धाः 'अद्रुगा' अद्रुगाः समीपे विद्यमानाः 'तत्था' तत्स्याः नरके स्थितास्ते नारिकित्रीयाः 'खज्जेति' खाद्यन्ते कृगालैस्ताहश्चित्रोपणोपेतैर्गारकिजीवारतत्र नरवायासे भक्ष्यन्ते, इति ॥२०॥

महाश्वास होते हैं। पत्मावार्मिक विक्रिया से वन्हें उत्पन्न करते हैं। वन श्वमालों के द्वारा अतीय क्रूरकर्मी एवं सांकलों से पैथे हुए नारक जीव भक्षण किये जाते हैं॥२०॥

टीकाथ--नरकावास में सदैव बुद्ध रहने वाले, अत्यन्त घृष्ट निर्भय और भूखे श्रमाल होते हैं। वे दीर्घकाय होते हैं और परमाधार्मिक विक्रिया के द्वारा उनको उत्पन्न करते हैं। पूर्वजन्म में हिंसा आदि कूर कर्म करने याले तथा श्रांखलाओं से बहु एवं समीववर्ती नारक जीवों को वे खाते हैं। अर्थात् वहां मूखे श्रमाल सांकलों से बंधे हुए नारकों को खाते हैं।।२०॥

ભૂખ્યાં, ક્રોધી અને નિર્ભય હાય છે. પરમાધાર્મિકા પાતાની વૈકિય શક્તિ વક્ક તે શિયાળાની ઉત્પત્તિ કરે છે. પૂર્વભવામાં દ્યાર પાપકર્મા કરનારા, સાંકળા વક્ક આંધેલા તે નારકાનું આ મહાશિયાળા દ્વારા ભ્રક્ષણ કરાય છે તરના

ટીકાર્ય — નરકાવાસમાં સદા કોંધથી શુક્રત રહેવાના સ્વસાવવાળાં, અત્ય-ન્ત મૃષ્ટ, નિર્મય અને ભૂખ્યા શિયાળા હૈાય છે તેમનું શરીર ઘણું જ વિશાળ હૈાય છે. પેપ્તાનો વૈકિય શક્રિત વડે પરમાધાનિ કેંગ તેમનું નિર્માણ કરે છે. પૂર્વ ભવામાં હિંસા આદિ ક્ર કર્મા કરવાથી નરકમાં ઉત્પન્ન થયેલાં, સાંકળા વડે બંધાયેલાં નારકાની પાસે આ શિયાળા પહેાંથી જાય છે અને તેમનાં શરીરમાંથી માંસનું ભક્ષણ કરે છે. ારળા

#### समयार्थं बोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ५ उ. १ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

मुख्य—सेयाजला नाम नदी सिंदुग्या, पंवित्रलं लेहिवलीणतत्ता। जंसी सिंदुग्गंसि पंवजसाणा, पंगायऽनीणुक्रमणं केरेंति ॥२१॥

छाया— सदाजला नाम नदी अभिदुर्शा मदीतज्ञां लोहविलीनतथ्या । यस्यामभिदुर्शायां भएद्यमाना प्रदेश अलावा उत्क्रमणं कुर्वन्ति ॥२१॥ अन्ययार्थः—(स्याजला नाम) सदाजला नाम- हर्व शलं जलपूरिश (भिदुर्गा) अभिदुर्गाऽतिविषमा (नदी) नदी एका विष्ठति (पश्चित्रले) मदीप्तजले पिटिउला-रुधिराविल्यात् (लोहविलीणतत्ता) लोहविलीनत्या—अिताषद्रवितलोहसद्दश-

#### 'स्रयाजला' इत्यादि ।

दान्दार्थ—'स्पाजला नाग-सदाहला नाम' सदाजला नामकी
'भितुरगा-असिदुर्गो' अत्यंत विषम 'नदी-नदी' एक नदी हैं 'प्रविद्यलं प्रदीसजलां' उसका जल पीव (रक्षी) एवं रक्त मिश्रित होता है अथवा वह वही पिष्टल अर्थात् कर्षव्युक्त है 'लोइविलीणतत्ता-लोह बिलीन तसा' तथा वह अग्नि से पिघले हुए लोव के द्रय के समान अति उच्च जलवाली है 'अभितुरगंसि-असिदुर्गायाम्' अतिविषम 'जंसि-यस्यां' जिस नदी में 'पवज्जमाणा-प्रपथमानाः' पढे हुए गारकी जीव 'एगा-पत्ताण-एके अन्नाणाः' अदेला रक्षकरहित होकर 'उद्धमणं करेंति— इस्कमणं कुर्वन्ति' वहां पर्वकाल उद्धलते रहते हैं ॥२१॥

अन्वयार्थ--नरक में एक श्रदाजला गदी है। वह सदैव जल से परिपूर्ण रहती है और अत्यन्त विषम है। वह रुधिर से व्यास **है और** 

शण्डार्थ—'सराजला नाम—सराजला नाम' सहाजला नाम 'सिंदुगाा—आभि-दुर्गा' अत्यंत विषम 'नदी—सदी' भें अन्त हो छे 'पविष्ठतलं-प्रदीमजलां' तेनुं पाणी परु भेव' क्षेत्रित किथ छे अथवा ते माटी पिन्छित अर्थात् हर्दभयुक्त छे 'लोहिन्लिणतत्ता—लोहिन्लिनेत्त्ताः' तथा ते अन्निथी पीधणेत क्षेत्रभुक्त छे 'लोहिन्लिणतत्ता—लोहिन्लिनेत्त्ताः' तथा ते अन्निथी पीधणेत क्षेत्रभुक्त छे 'लोहिन्लिणतत्ता—लोहिन्लिनेत्त्ताः' तथा ते अन्निथी पीधणेत क्षेत्रभुक्त छे 'लोहिन्लिणतत्त्रमां अति गरम पालीवाणी छे 'लामिदुगांसि—आभि-दुर्गायाम्' अतिविषम 'चंत्रि—यस्यां' के नदीमां 'पवज्ञमाणा-प्रपद्मानाः' पदेत नारिक्षिण्य 'प्रगायत्ताण—पके अञ्चाणाः' क्षेत्रका रक्षक प्रभाग थर्छने 'तक्षमणं करें ति—स्क्रमणं क्षुवंत्ति' त्यां सर्वांशक डिएणता रक्षे छे. ॥२१॥

સ્ત્રાર્થ --- તરકમાં એક એવી નહી છે કે જે સહા પાણીથી ભરપૂર રહે કે તે નહી ઘણી જ વિષમ છે. તે નહી પરુ અને લાહીયી ભરેલી છે. તેનું પાણી

<sup>&#</sup>x27;स्याज्ञला' ध्रयाहि ---

ЯЯO

जला (अभिदुर्गास) अभिदुर्गायामनिविषयायां (जंसि) यस्यां नद्यां (ववजनवाणा) मपद्यमाना नैरियेकाः (एगायसाण) एके अजाणाः रञ्जकरहिताः (उक्तवणं करेंति) जल्कमणं कुर्वन्ति-उत्क्रमणं नस्नं रज्जनं ाः कुर्वन्तिः परसाधार्मिकपरणयेजियारश्या

टीका—'स्यानला' सदाजला सदा—सर्वदा जलं दिसते पर्या सा सदाजला सर्वदा जलस्या सदाजला सदा—सर्वदा जलं दिसते पर्या सा सदाजला सर्वदा जलस्या सदाजला विभाग सा अभिद्रुगां अभिद्रुगां—अतिद्रुगां,
अतिविषमा तर्नुमशक्या 'पविज्जलं' प्रदीष्वजलां पिंच्छलां, स्वजलं साम्यूयक्षिरमिश्रितमिव दिसते। अथवा—रुधिराजिलस्याद्विपिच्छिला 'लोहविश्वीगतकां' लोहविलीनवष्ठा—अग्निना सापितद्वितलीहवत् अतिशयेन संस्थ्वं एलं दिसते यस्यां
सा लौहविश्वीनकष्ता। अग्निकष्तद्वितलीहवत् अस्युष्णस्त्वपूर्तिता जेसी' यस्यां
'अभिद्रुगंसि' अधिद्रुगंपामांत्विपमायाम् नद्याम् , 'वश्वजमाणा' प्रदिमानाः—
माप्तवन्तो नारकनीवाः तादश्वदीम्। 'एगायताण' एके अवाणाः एकाकिन
स्मका जल इतना उष्ण है जिसे तीव ताप से द्वीभृत हुआ लोहा हो।
इस अस्यन्त दुर्गम नदी में पढे नारक अद्याग होकर उछलते हुए
हुःख पाते हैं। २१॥

टीकार्थ—जिसमें सदैव जल बना रहता है वह नदी सदाजला कहलाती हैं। अथवा 'सदाजला' उसका नाम है। जिसको तैरना बहुत किन है। उसका जल खार, पोव और रुधिर से मिश्रित है या रुधिर से व्यास होने के कारण अत्यन्त पंकिल है। अग्नि में तपाये हुवे और पिघले हुए लोहे के समान अतीव उष्ण जलवाली है। इस प्रकार अतिहाय उष्ण जल से परिपूर्ण तथा अति विषम नदी में वे नारक जीव असहाय एवं अञ्चरण होकर उछलते रहते हैं। परमाधार्मिश उन्हें तिरने के लिपे विवदा करते हैं।

અશ્મા ગરમ લાહાના ૧સ જેવું અતિલગ્ણ છે. તે અત્યન્ત દુર્ગમ નદીમાં પહેલાં નારકા ખુબ જ અસહાય દશાના અનુભવ કરે છે. પરમાધાર્મિકા તેમને ખળાત્કારે તે નદીમાં નાખે છે. ॥૨૧॥

ટીકાર્ય— જેમાં પાણી કાયમ ટકી રહે છે, એવી નહીને 'સદાજલા' કહે છે. અથવા તે નદીનું નામ 'સદાજલા' છે. તે નહીમાં તરવાનું કાર્ય ઘણું જ કઠણ છે. તેનું પાણી ક્ષાર, રુપિર અને પરુથી મિશ્રિત હોવાને કારશે, અથવા રૂપિરથી વ્યાપત હોવાને કારશે ખૂબજ ગંદુ છે. તે પાણી ભઠ્ઠીમાં તપાવેલા લાહાના રસ જેવે અતિ ઉષ્ણ છે. તે નદીમાં પરમ ધાર્મિકા નારકાને બળજબરીથી નાખે છે. બિચારા નિરાધાર અને અમહાય નારકાને લાચારીથી તેમાં પડવું પડે છે.

#### समयार्थधोधिनी टीका प्र. धु. ब. उ. ५ स्. २ नारकीयवेदनानिक्रपणम् । ४४६

स्नाणविविजिताः 'उक्रमणं करें ति' उत्क्रमणं उत्स्वनं कुर्वन्ति सदा तत्र तरन्त एव संविष्ठन्ते । सदाज्ञकाती नाम्नी नरकस्यैका नदी विद्याते । सा चाऽति दुःखदायिनी, तज्जलं सारपूयक्षिराविलं सर्वदा भवति । तथा तापितविलीन लीहनत् अत्युक्तज्ञ उवती । तादशनयां गता नारकाः परष्टदुःखननिकां क्षेत्रवेदनाम- जुभवन्तः सर्वदेव क्लदन्तीति भादः ॥२१॥

प्लम्-ऍयाइं फासाँइं फुलंति वालं, निरंतरं तैत्थ चिरिट्टितीयं। ण हम्ममाणस्स उँ होइ ताणं, ऐंगो सयं पच्चणुँहोइ दुँक्लं ।२२। छाया—एते स्पर्शः स्पर्शति वालं निरन्तरं तत्र चिरिस्थितिकः।

न हत्र्यमानस्य तु भवति बाणपे हः स्थयं मन्यनुभवति दुःखस्।।२२।।

आशय यह है-नरक में सदा है। नाम की एक नदी है। वह घोर दुःख देने वाली है। उसका जल सदैव क्षार पीव एवं रक्त से व्याप्त रहता है। तपाए और पिष्ठ हो हे के समान अतीव वृष्ण जलवाली है। उस नदी में गिराए दुए नारक अतिहास विषम क्षेत्रवेदना को अनुभव करते हुए उङ्गलते रहते हैं।।२१॥

दिशक के अर्थ का उपसंहार करते दुए सूत्रकार पुनः नरक के स्वरूप को ही दिखलाने के लिए कहते हैं −-'एयाई' इत्यादि।

इन्दार्थ—'तत्थ-तत्र' उस नरक में 'चिरद्वितीयं-चिरस्थितिकम्' दीर्घकालपर्यन्त निवास करने वाले अर्थात् पल्योपम सागरोपम काल तक निवास करनेवाले 'बालं-बालम्' अज्ञानी नारकी जीव को 'एघाइं-एते' पूर्वोक्त ये उपर्युक्त 'फासाइं-स्पर्शाः' स्पर्श अर्थात् दुःख 'निरंतरं-

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે નરકમાં સદાજલા નામની એક નદી છે, તે નદી નારકાને ખૂબ જ દુઃખદાયક થઈ પડે છે. તેનું પાણી સદા ક્ષાર, લેાહી અને પરુથી વ્યાપ્ત રહે છે. તપાવીને એાઝાળેલા લાેદા જેવાં તે ઉષ્ણ પાણીવાળી નદીમાં નારકાને પકેલી દેવામાં આવે છે. બિચારા નારકાને અતિશય વિષમક્ષેત્રવેદનાના અનુસવ કરવા થકી તે નદીમાં ઉછળતા રહેનું પડે છે. ાારવા

અન ६ ફેશકના વિષયના ઉપસંદાર કરતા સૂત્રકાર કહે છે – 'एबाइ'' ઇત્યાદિ –

शण्डाथ"—'तत्य-तत्र' ते नरक्षमां 'चिरद्वितीयं-चिरस्थितिकम्' सांभाक्षण पर्यंन्त निवास करवावाणा भर्धात् पट्यापम सागरापम काण सुधी निवास करवावाणा 'बाळं-बाळम्' भज्ञानी नारिक्षित्रेते 'व्याइं-वते' भा उपशुक्ति 'कासाइ'-स्वर्धाः' स्पर्धं अर्थात् दुःभ 'निरंतरं-निरन्तरम्' सदा-दिनेशां स० ५६

अन्वयार्थः—(तत्थ) तत्र नर के (चिरहितींयं, चिरस्थितिकं-पर्वेष्म् तागरी-पमकालनिवासिनं (वालं) बालमज्ञानिनम् (प्याइं) एते—उपर्युक्ताः (फासाइं) स्पर्धाः दुःलानि (निरंतरं) निरन्तरं—सततं (फुमंति) स्पृशन्ति—दुःखयन्ति (हम्म-माणस्स उ) हन्यमानस्य नैरियकस्य तु (ताणं ण होइ) त्राणं शरणं रक्षको न मवति, (प्गो) एक एव कमेरशागे नापरमातापित्रादिकः (सर्य) स्त्रयं (दुबखं) दुःस्वं (पश्चणु होइ) मत्यनुभनतीति॥२२॥

टीका—संपति-उद्देशकार्थमुपसंहरन पुनस्तदेव नरकस्त्ररूपं दर्शियतुमाह-'एपाइं' इत्यादि । 'तत्य' तत्र-तःहश्चनरके 'चिरहितीयं' चिरस्थितिकम्, नैरन्त-येण 'बालं' वालम्-हिंसादिकूरकर्भकारकं नैरियकम् 'एपाइं' एते प्वेरिदर्शित-निरन्तरम्' सदा 'फुसंति-स्पृशन्ति' पीडित करते रहते हैं 'हम्ममाणस्स ड-हन्यमानस्य तु' पूर्वोक्तः दुःखों से मारे जाते हुए नारकी जीव का 'ताणं ण होइ-त्राणं न भवति' रक्षण करने वाला कोई नहीं होता है 'एगो-एकः' वह अकेला ही 'स्यं-स्वयम्' आप ही 'दुक्खं-दुक्खम्' दुःखों को 'पच्चणुहोइ-प्रत्यनुभवति' भोगता रहता है ॥२२॥

अन्ययार्थ—नरक में दीर्घकालीन स्थितियाले अज्ञानी जीवों को छिलित दुःख निरन्तर भुगतने पड़ते हैं। आहत किये जाने वाले नारक जीवों का वहां कोई रक्षक नहीं होता। वे एकाकी स्वयं ही दुःखो का अनुभव करते हैं। 1221।

टीकार्थ--नरक में चिरकालीन अर्थात् पत्योपम और सागरापम की आयुवाछे तथा हिंसादि कुर कर्म करनेवाले नारक को यह पूर्ववर्णित

'फ़ुसंति-एशन्ति' भीडित करे छे 'इस्ममाणस्य उ-इस्यमानस्य तु' भूवेष्ठित हुःभाशी भारवामां स्थावतां नारित छवतुं 'ताणं ण होइ-त्राणं न मवति' रक्षण करवावाणुं है।ई होतुं नथी 'वृगो-एकः' ते स्थेक्षे। क 'सर्य-स्वयम्' भाते 'दुक्खं-दुस्नम्' हुःभाने 'वष्चणुहोइ-प्रत्यतुभवति' लोजवती रहे छे. ॥ रशा

સૂત્રાય — નરકમાં દીર્ઘ કાલીન સ્થિતિવાળા અજ્ઞાની છવાને આત્રળ વર્ષો ત્યા પ્રમાણે દુ:ખા નિરન્તર સહન કરવા પડે છે. પરમાધાર્મિકા દ્વારા ખેમનું તાડન, છેદન, બેંડન આદિ કરવામાં આવે છે, એવાં નારકોને શરજી આપનાર ત્યાં કાઈ પણ હાતું નથી. તેમને નિરાધાર દશામાં મૂકાઈ જવાને કારણે જાતે જ તે દુ:ખ વેઠવું પડે છે. તેમના તે દુ:ખમાં કાઈપણ વ્યક્તિ ભાગ પડાવતી નથી. તેમણે કરેલાં પાપકમાનું કળ ત્યાં તેમને જ ભાગવવું પડે છે. ારરા

ટીકાર્થ — પૂર્વ ભવામાં હિંસાદિ કૃર કમેતિ સેવન કરનારા પાપી જીવને નરકમાં નારક રૂપે ઉત્પન્ન થવું પડે છે. નારકાતું આયુષ્ય ઘણું જ લાંખું मकारकाः 'फासाइ' स्पर्काः-स्पृश्यन्ते इति स्पर्काः दश्विधक्षेत्रवेदनाजनिताः दुःखिविशेषाः 'निरंतर' निरन्तरं-सवतम् 'फुसंति' स्पृश्चन्ति, एते दुःखिविशेषाः दुःखिपनित वालम्। रत्नप्रधाम्-उरकृष्टा स्थितिः सागरोपमम्, तथा-द्वितीयायां क्षकरामभायां त्रीणि सागरोपमाणि, वाल्ककायां सप्त, पङ्कष्मायां दश, भूममभायां सप्तदशः तमःमभायां द्वाविश्वतिः, तमस्तमःपभागां सप्तमप्रथिव्यां त्रयक्तिशत् सागरोपमाणि उत्कृष्टा स्थिति भैवति। 'द्वमभाणस्य ३' द्वन्यमानस्य तु पूर्वे कि दुःखेन पीडितस्य 'ताणं ण होइ' त्राणं न मवति न कोषि तस्य रक्षको भवतोत्यर्थः अपि तु (एगे सयं' एकाको स्वयमेव 'दुव्खं पच्चणुहोइ' दुःखं प्रत्यनुभवति, एक एव दुःखस्य मोक्ता भवति न भवति कश्चिद्षि सहायकः। तदुक्तम्---

मया परिजनस्यार्थे, कृतं कम सुदारुणम् । एकाकी तेन द्वेऽहं गतास्ते फलभोगिनः ॥१॥' इति ॥२२॥

दस प्रकार की क्षेत्रवेदना से उत्पन्न होने वाले दुःख निरन्तर ही भोगनें पड़ते हैं। प्रथम रत्नप्रभा पृथ्वी में उत्क्रुष्ट स्थिति एक सागरोपम की, दूसरी वार्कराप्रमा में तीन सागरोपम की, पालुकापमा में सात सागरोपम की, प्रमप्रभा में सतरह सागरोपम की, प्रमप्रभा में सतरह सागरोपम की, तमःप्रभा में वाईस सागरोपम की और सातवीं तमस्तमा प्रभा में तेंतीस सागरोपम की है। जब नारकजीव मारा पीटा जाता है तो कोई उसका रक्षक नहीं होता। वह अकेला ही दुःख का अनुभव करता है। उस समय जीव ऐसा विचार करता है कहा भी है-'मया परिजनस्वार्य' हत्यादि।

હોય છે, તે કારણે તેમને પૂર્વવર્ણિત દસ પ્રકારની ક્ષેત્રવેદનાઓના ઘણું લાંબા સમય સુધી અનુભવ કરવે: પડે છે. પહેલી રત્નપભા પૃથ્વીમાં નારકની પર્યાયે ઉત્પન્ન થયેલા જીવાની ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ એક સાગરાપમની છે. બીજી શકેરાયના પૃથ્વીમાં ત્રણ સાગરાપમની, ત્રોજી વાલુકાયલા પૃથ્વીમાં સાત સાગરાપમની, ચાંચી પંકપ્રમા પૃથ્વીમાં દસ સાગરાપમની, પાંચમી ધૂપપ્રભામાં સત્તર સાગરાપમની, છઠી તમાયલામાં અપીસ સાગરાપમની અને સાતમી તમસ્તમાયભામાં તેત્રીસ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે. નયકામાં પરમાધાર્મિકા હારા નારકાને જ્યારે મારવામાં આવે છે, ત્યારે તેમનું રક્ષણ કરનાર ત્યાં કાઇ પણ હેલું નથી. તે એકલા જ દઃખનું વેદન કરે છે. નરકમાં અસદા યાતનાઓ અનુભવતા જીવ ત્યારે આ પ્રમાણે વિચાર કરે છે. નરકમાં અસદા યાતનાઓ અનુભવતા જીવ ત્યારે આ પ્રમાણે વિચાર કરે છે. 'મયા પરિજ્ઞનસ્થાર્થ' ઇત્યાદિ—

मुल्म्-जें जारिसं पुंदमकोसी कॅम्मं, तमेव आगर्च्छइ संपैराए। पेगंतदुक्त्वं भेवमज्जणित्ता वेदंति दुवैत्वी तमैणंतदुक्त्वं।२३।

छ।या --- यद् याद्द्रं पूर्वेनकार्धीस्कर्षे तदेवागव्छति संपराये । प्कान्तदुःस्वं भवनर्जियस्वा वेदयन्ति दुःस्विनस्तमनन्तदुःस्वम् ॥२३॥

हाय मैंने कुदुम्बी जनों के लिए अश्यन्त क्रूर कार्य किये, पर उनसे लाभ उठाने वाले वे सब तो चले गए। मैं अकेला ही अपने कर्मी का कल भोग रहा हूँ। आज संताप की ज्वालाओं में दग्ध हो रहा हूँ ॥२२॥

## 'जं जारिसं' इत्यादि ।

द्यार्थ-- 'जं-यत्' जो 'जारिसं-पाददां' जैसा 'पुन्वं पूर्वम्' पूर्व जन्म में 'कम्मं-कमं' कमं को 'अकासी-अकार्षीत्' किया है 'तमेव-तदेव' वही कमं 'संपराए-संपराये' संसार में 'आगच्छद्द-आगच्छति' खद्य में आता है 'एगंतदुक्वं-एकान्तदुःखम्' जिसमें सुखलेदा रहित केवल दुःखमात्र होता है ऐसे 'मवं-भवम्' भव को 'अज्जणित्ता-अर्ज-ियस्वा-प्राप्त करके 'दुक्खी-दुःखिनः' केवल दुःखी जीव 'अर्थतं दुक्खं तं-अनन्तदुःखम् तत्' अनन्त दुःख स्वरूप उसको 'वेदेंति-वेदयन्ति' भोगते रहते हैं ॥२३॥

शण्डाध — 'जं- यत्' के 'जारिसं-याहरा' के वुं 'पुन्वं-पूर्वम्' धूर्व कन्समां 'कम्मे-क्रमे' क्रमें- 'अकासी-अकार्षीत्' करेल छे, 'तमेव-तदेव' तेक क्रमें 'संपराय-संपराये' संसारमां 'आगच्छइ-आगच्छति' ઉद्दयमां आये छे. 'एगंत-कुक्तं-एकान्तदुः सम्' केमां सुभवेश रिक्षित केवल हः भ मात्र है। य छे, खेवा 'मवं-मवम्' अवने 'अवजित्ता-मर्जायित्या' प्राप्त करीने 'दुक्ती-दुः सिनः' केवल हुः भी छव 'वां तं दुक्तंतं-अनन्तं दुः सम् तत्' अनन्त हुः भ स्वव्य तेने 'वेहें ति-वेद्यन्ति' से। अवता रहे छे. ॥२३॥

<sup>&#</sup>x27;ઢાય, કુટું બીએાને માટે મેં અત્યન્ત ફૂર કર્મોનું સેવન કહ્યું', પરન્તુ તેનાથી જેમણે લાભ ઉઠાવ્યા તેઓ તેા ચાલ્યા ગયા-તે પાપકર્મોનું ફળ-ભાગવવામાં કેઇ ભાગીદારન થયું ! હું એકલા જ મારા પાપકર્મીનું ફળ ભાગવી રહ્યો છું. આજ હું એકલા જ સંતાપની જ્વાળાએા વઢે બળી રહ્યો છું. ારરાા

<sup>&#</sup>x27; जं जारिसं ' धत्याहि-

## र्समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. र्ज. ५ स्. २ नारकीयवेदनानिरूपणम् 👚 ४४५

अन्तरार्थः—(जं) यत् (नारिसं) याद्यं (पुन्तं)पूर्वं - पूर्वजन्मनि (कस्मं) कम (अकासी) अकार्पीत् -कृतवान् (तमेष) तदेव कम (संपराप्) संपराये संसारे (आगच्छइ) आगच्छति उदये। तेन (एगंतदुक्तं) एकान्तदुःतं सुल्छेशवर्जितम् (भवं) भवं (अज्जणिता) अनियत्वा—माप्य (दुक्त्वी) दुःत्विनः सन्तो जीवाः (अणंतं दुक्त्वं हे) अनन्तदुःतं तत् (वेदेंति) वेदयन्ति अनुभवन्ति इति ॥२३॥

टीका--(जं) यत् 'जास्सिं' यादशम्-यद्मुभावतम् यादशस्थितिकम् वा 'पुन्तं' पूर्वम्-पूर्वजन्मनि 'कम्मं' कर्म 'अकासी' अकार्धीत् कृतवान् 'तमेव' तदेव कर्म 'संरराए' परभवे 'आगच्छइ' आगच्छति—तदेव कर्म रिपाकोदये फल्लभोगाय माप्तं भवति । तीत्रमन्दादिभेदेन यादशं कर्म संपादितम्, विपाकोदये तादशमेव आगच्छति फल्लाय । तथा 'एगंतदुक्लं' एकान्तदु लम् भवम् 'अज्जिलिता' अर्जीयत्वा 'दुक्ली' दुःखिनः 'अणंतदुक्लं' अनन्तदुःखम् 'वेदें ते' वेदयन्ति । तक्तं च-

अन्वयार्थ—पूर्वकाल में जैसा कर्म किया है, वही आगे उदय में आता है, एकान्त दुःखमय भव को प्राप्त करके सर्वधा दुःखी जीव अनन्त दुःख का वेदन करते हैं ॥२३॥

टीकार्थ--जिस प्रकार के अनुभाग (रस) वालातधा जितनी स्थिति वाला कर्म पूर्वकाल में बांचा है, वही और वैसा ही उत्तरकाल में बिपा-कोद्य में आता है अर्थात् कल भोगना पड़ता है। तीत्र या मन्द-जिस प्रकार के अध्यवसाय से जैसा तीत्र या मन्द रसवाला कर्म बांधा है, फलभोग के समय वही सामने आता है। नारकजीव एकान्त दुःख-पूर्ण, भव को उपाजन करके एकान्त दुःखी होते हैं और अनन्त दुःख

સૂત્રાર્થ—પૂર્વકાળમાં જેવા કર્મી કર્યાં **હાય છે, એજ બવિષ્યમાં ઉદયમાં** આવે છે. એકાન્ત દુઃખમય (સપૂર્ણ રૂપે દુઃખમય) ભવને પ્રાપ્ત કરીને સર્વથા દુઃખી છવ અનન્ત દુઃખતું વેદન કરે છે. તરગા

ટીકાર્ય — જે પ્રકારના અનુભાગ (રસ) વાળું તથા જેટલી સ્થિતિવાળું કર્મ પૂર્વ કાળમાં બાંધ્યું હોય, એજ અને એવું જ કર્મ ઉત્તરકાળમાં વિષા-કાદયમાં આવે છે – એટલે કે એવું જ કળ ભાગવવું પઢે છે, તીલ અથવા મન્દ — જે પ્રકારના અધ્યવસાયથી, જેવાં તીલ અથવા મન્દ રસવાળું કર્મ ખાંધ્યું હોય છે. કલ ભાગને સમયે એજ (કર્મ) સામે આવે છે. નારક જીવ એકાન્ત (સંપૂર્ણ) દુઃખપૂર્ણ સવતું ઉપાર્જન કરીને એકાન્ત (સંપૂર્ણ) રૂપે દુઃખી થાય છે અને અનન્ત દુઃખ ભાગને છે. કહ્યું પશ્ચ છે કે – 'વથા વેતૃદ ફ્રાસેવું' દંત્યાદિ –

स्वकृतान हो

'यथा घेतुसहस्रेषु बस्सो भावति मात्रस् । एवमात्मकृतं कर्म,कत्तरिमनुभावति ॥१॥'

येन जीवेन यादशं कर्म वर्षमानभवे, कृतं तत् कर्म परमवे तमेव पुरुषं माप्नोति स्वकृतकर्मणः कलं स्वयमेव श्रुङ्के इति मावः ॥२३॥

मूज्य-ध्याणि सोंचा नैरगाणि धीरे नै हिंसए किंचण सबेलोए। ध्रांतदिष्टी अपेरिगाहे उ बुज्झिंच लोगेंस्स वेंस् न गैंब्छे।२४। छाया - पतान् श्रुखा नरकान् धीरो न हिस्यात्कंचन सबेलोके। एकान्तहष्टिरपरिग्रहस्तु बुद्चेत छोकस्य वर्शन गच्छेतु ॥२४॥

को मोतते हैं, कहा भी है-'यथा धेनुसहस्रेषु' इत्यादि ।

जैसे हजारों गायों में से पछड़ा अपनी माता को पहचान कर उसी के पास जाता है, उसी प्रकार अपने किये कम अपने को ही फल देता है।

तारपर्य यह है कि जिस जीव ने जैसा कर्म किया है वह वर्समान भव में अथवा परभव में वैसा ही फल मोगता है ॥२३॥

'एषाणि सोच्चा' इत्यादि ।

दाब्दार्थ—'घीरे-घीरः' घीर पुरुष 'एयाणि नरगाणि-एतान् नर-कान्' इन नरकों को 'सोच्चा-श्रुत्वा' सुनकर 'सब्वलोए-सर्वलोके' सब लोक में 'किंचण-कंचन' किसी प्राणी की 'न हिंसए-न हिंस्पान्' हिंसा न करे किन्तु 'एगंतदिहीं भेषकान्तहिंछः' सर्व जीवादितत्वों में विश्वास रखता हुआ 'अपरिकाहे उ-अपरिग्रहस्तु' परिग्रह से रहित

<sup>&#</sup>x27;એવી રીતે હજારા ગાયાના સમૂકમાંથી પણ વાછડું પાતાની માતાને એ.ળખી લઇને તેની જ પાસે જાય છે, એજ પ્રમાણે પાતે કરેલું કર્મ પાતાને જ ફળ કે છે. એટલે કે કરેલા કર્મનું ફળ જીવને અવશ્ય સાગવનું જ પડે છે.'

તાત્પર્ય એ છે કે જેવું છવે જે કર્મ કર્યું હોય એવું જ ફળ તેને વર્તમાન ભવમાં અથવા પરમવમાં લોગવવું જ પડે છે. હારગા

<sup>&#</sup>x27;एयं।णि स्रोच्या' धत्याहि∸

शण्डार्थं — 'बीरे-बीरः' धीरपुरुष 'एवाणि नरमाणि-एतान् नरकान्' आ नश्काने 'सोचवा-श्रुःवा' सांकणीने 'सब्बडोए-सर्वहोके' अधा क सेरक्षमां 'हिंचण-कंबन' केरिपणु प्राचीनी 'न हिंसए-ब हिंस्यान्' किंसा ना करे पश्नु 'एगंत-दिही-एकान्बदृष्टिः' अथा छत्र विभरे तत्त्रमां विश्वास राजने। 'अपरिगाहे उ-

## समयार्थकोचिनी टीका प्र. श्रु. अ. उ. ५ स्. २ नारकीयवेदनानिसपणम् अधः

अन्वयार्थः—(धीरे) धीरो-विद्वान-मेथावी मुनिः (एपाणि नरगाणि) एतान् नरकान् (सीच्चा) शुःवा (सञ्बलीए) सर्वजीके (किंचण) कंवनापि शाणिनं बस-स्यावरं वा (न हिंसप) न हिंसपाक मार्येत् किन्तु (एगंतिहिट्ठी) एकान्तहिः सर्व-जीवादितत्वेषु विश्वासं कुर्वन् (अपरिग्नहे उ) अपरिग्रहस्तु-परिग्रहरहितः (बुजिझ्डल) बुद्धचेत अश्वमकर्म तत्कलं च जानीयात् द्वारश च (लोयस्स) लोकस्य-अञ्चमकर्म-कारिणो जनस्य कपायलोकस्य वा (वसं न गच्छे) वशं न गच्छेत् ।!२८॥

टीका--'धीरे' धीरो विद्वान्-परिषद्दजयनजीलो मेघावी मुनिः 'एयाणि' एतान् 'णरगाणि' नरकान् 'सोचा' श्रुत्वा 'सब्दलोष्' सर्वलोके, पाणिनिवहे 'किंचन' कमिं, त्रसं स्थावरं सक्ष्मवादरमपर्धाप्तपर्यानं वा प्राणिनम् 'न हिसप्'

होकर बुजिहाजत-बुद्धयेत' अद्युभ कर्भ और उसका फल समझे अथवा कवायों को जाने और जानकर 'लोयस्स' लोकस्य लोकके अथवा क्याय लोकके 'वसं न गच्छे-वदां न गच्छेत्' वदावर्ती न बने ॥२४॥

अन्वयार्थ--इन नरकों के स्वरूप को सुनकर मेश्राबी मुनि सम्पूर्ण होक में (स्थित) किसी भी त्रस या स्थावर प्राणी की हिंसा न करे। जीवादि तत्त्वों पर निश्चल श्रद्धा रखता हुआ, परिग्रह से रहित होकर श्रद्धाभ कर्म और उसके करने वाले होक और उसके कल को जाने और इन्द्रिय कवाय आदि के वशीभूत न हो॥२४॥

टीकार्ध--धीर अर्थात् परीपहों का विजेता विद्वान् मुनि नरकों के स्वरूप को सुनकर सर्वलोक में किसी भी श्रम स्थावर सूक्ष्म बादर या पर्याप्त अपर्याप्त प्राणी की विराधना न करे अर्थात् किसी भी

क्षपरिमहस्तु' परिश्रद्धशी रिहत थर्ध ने 'बुन्झिन्ज-बुद्धश्रेत' अधुक्ष अर्भ अने तेमनु' भूण समन्ने अधवा-अवायोने लाशे अने लाशीने 'छोयस्स-बोकस्य' देखना अथवा अवाय देखना 'वसं न गच्छे-वदां न गच्छेत्' वशवती ना अने ॥२४॥

સ્ત્રાર્થ — તરકાના મા સ્વરૂપનું શ્રવણ કરીને મેધાવી મુનિએ સમસ્ત લાંકમાં રહેલા કાઈ પણ ત્રસ કે સ્થાવર પ્રાણીની હિંસા કરવી જોઈએ નહીં તેણે જીવાદિ તત્ત્વાના વિષયમાં અડગ શ્રહા રાખીને પરિગ્રહના પરિત્યાગ કરવા જોઈએ, અશુસ કર્મ કરનાર જીવાને કેવું કળ મળે છે, તે જાણી લઈને તેણે કવાયાને જીતવા જોઇએ અને ઇન્દ્રિયાને વશ રાખવી જોઇએ. ારજા

ટીકાર્ય —નરકાના સ્વરૂપનું તથા નારકાની કરુણ દશાનું આ વધ્યુન સાંભળીને ધીર–પરીષદ્ધા પર વિજય મેળવતાર વિદ્વાન મુનિએ સમસ્ત न दिस्याम्-न विराधयेत् । यस्य कस्यापि पाणिनः यस्यां कस्यामप्पतस्थायाम् कमपि कारणविशेषमासाद्य विराधनं न कुर्यात् , पूर्वोक्तांस्तान् नरकानवधार्य । यस्मात् पाणिवधकरणेन मदती यमयातनाऽनुभूषते पाणिविधिकैनरके । उक्तश्र-

'तस्मात्र कस्यचिद्धिसामाचरेम्मतिमात्रसः।

हिंसको नरकं घोरं गन्ता यारचति याति हि ॥१॥'

इह हि हिसेत्युपलक्षणम् तेन मृषाबादाऽद्वादानमेथुनपरिग्रहाणामपि संग्रहः । एतेऽपि नरकमापका शास्त्रविरुद्धमाचरता । सत्स्वपि नरकपातकारिणीभृतेषु बहुषु हिसापाधान्यं लेभे अवस्तस्या एवोरलेखः पूर्वे कृतः ।

प्राणी की किसी भी अवस्था में, किसी भी कारण विद्योष से हिंसा न करे। क्योंकि जो जीव प्राणियों का ध्य करते हैं, उन्हें नरक में महान् यातना सुगतनी पड़नी है। कहा भी है-'तस्मास कस्पचिद्धिया' हत्यादि।

इस कारण वितमान् साधु किसी भी प्राणी का प्राणवापरोपण न करे। हिंसक जीव घोर नरक में गये हैं, जाएँगे और जा रहे हैं ॥१॥

यहाँ 'हिंसा' उपलक्षण मात्र है। उससे मृषावाद, अदलादान, मैथुन और परिग्रह पाप का भी ग्रहण करना चाहिए। ये मभी पाप चास्त्र से विपरीत आचरण करने वालों को नरक में छे जाने वाछे हैं। यद्यपि नरक निपात के अनेक निमित्त हैं तथापि हिंसा उनमें प्रधान है। अतएव चास्त्रकार ने यहां उसी का उल्लेख किया है।

बेडिमां डेडि पण त्रस. स्थावर, सूक्ष्म. जाहर पर्याप्त डे अपर्याप्त छ्वेली विराधना करवी जीडिंगे नहीं भेडे के ते हो डेडि पण प्राह्मीनी, डेडि पण प्रिस्थितिमां, डेडि पण करहे हिंसा करवी जेडिंगे नहीं. ते हो भे वात सूबवी न जेडिंगे डे पाल्मीभोना वध करनार छवने नरक अतिमां नारक इपे उत्पन्न थर्डने देश यातनांभा सोअववी पडे छे. कह्युं पण छे डे— 'त्रमान्त करविचिद्धिया' इत्याहि-

'આ કારશે ખુદ્ધિમાન સાધુએ કાઈ પણ પ્રાભીના પ્રાણાનું વ્યવસાયલુ-(વિચાગ) કરતું નહીં હિંસક જીવા ઘાર નરકમાં ગયા છે, જાય છે અને જશેયાશા

અહીં 'હિં સા' પદના પ્રયોગ દ્વારા મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિશ્રદના ત્યાગનું પણ સચન કરાયું છે. એમ સમજ હું. આ બધા પાપાનું સેવન કરનાર જીવાને પણ નરકગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ કે નરકગતિમાં જવાનાં અનેક નિમિત્તો છે, છતાં પણ હિંસા તેમાં મુખ્ય નિમિત્ત રૂપ દ્વાનો કારશે સૂત્રકાર અહીં તેના જ ઉલ્લેખ કર્યો છે. જીવ અજીવ આદિ

#### समयार्थवोधिनी डीका प्र. धु. म. ५ उ. २ नारकीयवेदनानिक्रपणम्

'एगंतिदृद्वी' एकान्तदृष्टिः एकान्तेन निश्चला जीवादित्त्त्वेषु दृष्टिः सम्यगुः दर्शनं यस्य स एकान्तदृष्टिः निष्कम्पसम्यगृदृष्टिमान् इति । तथा 'अपरिगहें' अपरिग्रहः-वाद्याभ्यन्तएपरिश्रहरितः। तु शन्दादाद्यन्तयोः सम्यगृदृष्ट्यपरिग्रह्योरु-पादानाद्वा मृपादादाऽद्चादानमेथुनवर्जनमपि संग्र्हीतं भवतीति द्रष्ट्यम् अग्रुमकर्म तस्पत्तं च 'लोपस्त' शोकस्य अग्रुवर्जनकारिणस्त दिपःकपत्तभुजी वा संसारिणः । यद्वा-कपायादित्रभणलोकं तत् स्वरूपतः लक्षगतस्य। तेन सम्यग्दृष्ट्यादियुक्तः सन् 'वुजिवस्य' युश्येत जानीयात् इपरिक्षया, इत्या च 'दसं न मण्छे' कस्यापि कपायादिलोक्तर वश्वमधीनं न मण्डेत्। अपायादिभयो हक्तो मेधादी पुरुषः एनान्

जीय अजीय आदि तत्वों पर जिसकी निश्चल श्रद्धा है अथौत् जिसका सम्परदर्शन अचल है, वह यहां एकान्तदृष्टि विवक्षित है। जो बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह से रहित है वह अपरिग्रह कहलाता है। यहां प्रारम्भ के सम्पर्ध्वत और अन्त के अपिग्रह को ग्रहण करने से 'तु' शब्द के हारा सुवाबाद, अवस्थादान और मेशुन का त्याग भी स्थम दृष्टि ऐने वालों के लिये संग्रधीत हो जाता है। आश्रय यह हैं कि सम्पर्दाष्ट तथा दिसा आदि पापों का त्यागी मुनि अश्रुभ कम करने वाले और उसके फल को भोगने वाले संसारी जीवों को समझे अथवा कवायादि रूप लोक को स्वरूप एवं छक्षण से जाने। जानकर किसी भी कवायादि लोक के वशीभूत न हो।

आशय यह है कि कपाय आदि से मुक्त मेथावी पुरुष नरकी के स्वरूप को, उनके विभिन्न कारणों को शास्त्र के अनुसार जानकर स्रोक

તત્વા પર જેને અચલ શ્રહા છે, એટલે કે જેનું સમ્યગ્દર્શન અચલ છે, તેને અહીં 'એકાંતદેશ' કહેવામાં આવેલ છે. જે મુનિ આહા અને આભ્યન્તર પરિચહ્યી રહિત છે, તેને અપરિચહી કહે છે. અહીં પ્રારંભના સમ્યગ્દર્શન અને અન્તના અપરિગ્રહી પ્રહે છે. અહીં પ્રારંભના સમ્યગ્દર્શન અને મેંશુનના ત્યાંગ પણ ચહુણ કરવાથી 'તું' પદ હારા મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, અને મેંશુનના ત્યાંગ પણ ચહુણ કઈ જાય છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે સમ્યગ્દિષ્ટ તથા હિંસાદિ પાપાના ત્યાંગ કરનાર મુનિએ અશુમ કમેં કરનારા અને તેનું ફળ ભાગવનારા સંસારી જીવાની દશાના વિચાર કરવા એઇએ. અથવા તેણે ક્યાયાદિ રૂપ લાકને સ્વરૂપ અને લક્ષણની અપેક્ષાએ સમજી લેવા જોઇએ. આ વાતને સમજી લઇને તેણે કાઇ પણ ક્યાય શ્રાદિ સંસાર વધારનારા દાવાને વશા થવું જોઇએ નહીં.

ગ્યા સમસ્ત કથનના ભાવાર્થ એ છે કે ક્યાય આદિથી મુક્ત મેંધાવી ૨૦૦૫૭

स्वरुताङ्गस्त्रे

नरकरवस्यान् तत्तरकारणानि च शास्त्रतो झात्वा, इह लोके कस्यापि वसस्या-वरादिमाणिनिशेषस्य हिंसां न कुर्यात्। किन्तु तीर्थकरोदितजीशदिवश्वजाते भदां कृत्वा संयमं पाछयेदिति ॥२४॥

प्रम्-ऐवं तिरिवेखे मैणुयामरेसु चेतुरंतऽणंतं तेयणुद्विवागं। सं सदमेयं इति वेदेइसा कांवेजी कींलं धुँयमै।यरेज ॥२५॥ सिवेमि॥

श इति नरयविभक्ती नाम पंचमजझयणं समत्तं ॥
 छाया — एवं विधेश्च मनुजामरेषु चातुरन्तमनन्तं तदनु विपाकम् ।
 स सर्वमेतदिति विदिश्वा कांक्षेत कालं ध्रुवमाचरेदिति व्रवीमि ॥२५॥
 ॥ इति नरकविमक्तिनामकं पश्चममध्ययनं समाप्तम् ॥

में स्थित किसी भी त्रस अथवा स्थावर प्राणी की हिंसा न करे, किन्तु तीर्थं करों द्वारा प्ररूपित जीवादि तस्वों पर श्रद्धा रखता हुआ संयम का पालन करे ॥२४॥

'एवं तिरिक्खे' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'एवं-एवम्' इसी प्रकार नारक के जैसे 'तिरिक्खे-तिर्यक्षु' तिर्य्यक्ष 'मणुपामरेसु-मनुजाऽमरेषु' मनुष्य और देवताओं में भी 'चतुरंतऽणं तं-चातुरस्तमनस्तम्' चार गतिवासे और अनस्त ऐसे संसार को तथा 'तयणुव्यवार्ग-तदन्न विषाकम्' उनके अनुरूप विषाक को जाने 'स-सः' वह बुद्धिशासी पुरुष 'एयं-एतत्' इन 'सब्बं-सर्वम्' सब बातों

મુનિએ નરકે.ના સ્વરૂપને જાણીને તથા નરકેામાં ઉત્પત્તિ કરાવનારા ભિન્ન ભિન્ન કારણાને શાસ્ત્રોના આધારે જાણી લઇને, લાેકમાં રહેલા કાેઈ પણ ત્રસ અથવા સ્થાવર પ્રાણીની હિંસા કરવી બેઈએ નહીં, પરન્તુ તેણે તીંથ"કરાે દ્વારા પ્રરૂપિત જીવાદિ તત્વા પર શ્રદ્ધા રાખીને સંયમતું પાલન કરવું બેઇએ. ારજાા

'पवं तिरिक्खे' धत्याहि---

शण्डार्थ — 'एवं-एवम्' आज अंशरे नारक्ष्मी जेस 'तिरिक्खे-तिर्यक्षु' तिथं'य 'मणुयामरेष्ठ-मनुजाऽमरेषु' सतुष्य अने देवताओसां पणु चतुरंतऽणंतं-चाहुरन्तमनन्तम्' धारणतिवाला अने अनं तं स्थेवा संसारने तथा 'तयणुव्यिवागं-हवनु विपाकम्' तेसना अनुरूप विभावने जाणे 'स-सः' ते शुद्धिशाली पुरूष अन्वयार्थः—(एवं) एवमनेन नरकपकारेण (तिरिक्खे) तिर्पेक्षु (मणुयामरेष्ठ्र)
मनुजाऽमरेषु (चतुरंतऽणंतं) चातुरन्तमनन्तं चातुर्गतिकमनन्तं संसारं (तयणुष्टिन् बार्ग) तदनुविपाकं तदनुष्ट्वं कर्मफलं (स) सः-सगतः (एयं) एतत् (सब्बं) सर्वम् (इति वेदहत्ता) इति वेदियत्वा ज्ञात्वा (कालं कंखेड्ज) कालं पण्डिसमरणं कांक्षेत मतीक्षेत तथा (धुवमाचरेड्ज) भ्रुवं संयमम् आचरेत् पालयेदिति ॥२५॥

टीका-'एवं' नरकवत् अध्यक्षमेकारिणाम् 'तिरिक्खें तिर्पश्च 'मणुयामरेसु'
मनुजाऽमरेषु 'चतुरंतं' चातुर्गतिकम् -नरकनरामरितिर्पम्रूपम् (अणंतं) अनन्तम्अन्तरिहतम् 'तयणुविववागं' तदनुरूषं शिषाकम् - तसहितजिनितं कलं 'स' सः=
विद्वान् 'एयं' एतद् 'सब्वं' सर्वम्- पूर्वोक्तरीस्या 'इति' इति -तीर्थकरिनरूपितमकारेण
'वेदइचा' विदित्वा-हात्वा 'कालं वं खेशन' कालं कांक्षेत-पंडितमरणरूपकालस्य
मतीक्षां कुर्यात् । तथा 'धुयं' धुवम्-संयमम् 'आवरेजन' आवरेत् । अयं मादःको 'इति वेदइत्ता-इति वेदियत्वा' तीर्थकर निरूपित प्रकार से जानकर
'कालं कंखेजज-कालं कांक्षेत' अपने पण्डितमरण की मतीक्षा करे और
'धुवमाचरेजज-धूषमाचरेत्' संयम का पालन करे ॥६५॥

अन्वयार्थ--इसी प्रकार अर्थात् नरक के जैसे तिर्यञ्च, मनुष्य और देवगति एवं चारगति बाले संसार को एवं उसके अनन्त विपाक को जाने । बुद्धिमान् संयमवान् पुरुष यह सब जानकर पण्डितमरण की इच्छा करता हुमा संयम का पालन करे ॥२५॥

टीकार्थ--अञ्चाभ कर्मकर ने वालों को नरक के जैसे तिर्घेच, मनुष्य तथा देवगति में जो चातुर्गतिक एवं अन्तहीन विपाक होता है, उसको पूर्वोक्त प्रकार से, तीर्थकर द्वारा की गई प्ररूपणा के अनुसार जानकर पण्डित मरणरूप काल की प्रतीक्षा करें और संयम का आचरण करें।

'एयं-एतत्' आ 'सब्वं-सर्वम्' लधी पातीने 'इति वेदृइत्ता-इति वेदृयित्वा' तीध अर निरूपित प्रधारथी लाखीने 'कार्ल कंखेज्ज-कार्ल कांक्षेत' पेतिना पंडितसक्छुनी प्रतीक्षा ४२ अने 'धुवमाचरेज्ज-धुवमावरेत्' संयसतुं पासन ४२.॥२पा

સૂત્રાથ — નરકેગતિની જેમ તિર્થ ચ, મતુષ્ય અને દેવગતિના અનન્ત વિપાકને પશુ મુનિએ સમજવા જોઇએ. આ ચાર ગતિવાળા સંમારના સ્વરૂપને અરાબર જાહી લઇને, સુદ્ધિમાન મુનિએ મરણ (પંડિત મરહ્યુ) મુધી સંયમનું પાલન કરવું જોઇએ. શરપા

ટીકાર્ય — ખશુલ કર્મ કરતાર જીવને તરક તિર્થ ચ, મતુષ્ય અને દેવ-મૃતિ રૂપ ચતુગર્તિ ક સંસારમાં. અશુલ કર્મના અશુલ કૃળ રૂપ અનન્ત વિપાક લોગવવા પડે છે. તીર્થ કરા દ્વારા પૂર્વીકૃત પ્રકારે આ વિપાકની જે चाहुर्गतिकसंसारमध्यपितिपाणिनां केवलं दुःखमेत यस्मात्, तस्मात् मोक्षस्य तस्कारणसंयमस्य एव अनुष्ठाने यावज्जीवं रतः सन् पंडितमरणमणेक्षमाणः 'यथा पापपुरुषाणां नरकगतिहक्ता, एवमेव विधेग्मनुजदेवगतिर्द्धेया । एप चातुर्गतिकः संसारः - अनन्तं तत्तत्कपीऽसुरूपं फलं पयच्छति'। इति विचाये बुद्धिमान् द्वात्वेतत्सः विम् पंडितमरणमिच्छन् निरतिचारं संयमं पालयेदिति ॥२५॥

इति श्री-विश्वविख्यातमगद्बङ्गादिगद्भृपितवास्त्रह्मचारि--'जैनाचार्य' पूज्यश्री-घासीलाउद्यतिविश्चितायां श्री मुत्रकृताङ्गस्य ''समयार्थवाधिन्या-ख्यायां'' व्याख्यायां पंचमाध्ययनस्य द्वितीयोदेशकः समाप्तः ॥५-२॥ इति नरकत्रिमक्तिनामकं पञ्चममध्यमनं समाप्तम्

भाव यह है-यहां नरकगति का विषाक विस्तारपूर्वक दिख्लाया हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि चार गतियों में से केवल नरकगति में ही दुःखों का अनुभव करना पड़ता है, दोष तीन गतियों मैं नहीं। वास्तव में चारों गतियां दुःख से परिपूर्ण हैं। चारों गतियों के प्राणियों को दुःख है, अतएव मोक्ष या संयम के ही अनुष्ठान में जीवनपर्यन्त निरत रहे। पण्डितमरण की प्रतीक्षा करे। यह चातुर्गतिक संसार अनन्त है और इसमें कर्षांतुसार फल की प्राप्ति होती है। बुद्धिमान इन सम्तरुयों को जान कर निरतिचार संयम का पालन करे।। रुपा

### ॥ द्वितीय उदेशसभात ॥ ॥ पाँचयां अध्ययन समास्॥

પ્રરૂપહ્યા કરવામાં આવી છે, તેનાથી માહિતગાર થઈને પંડિતમરણ રૂપ કાળની પ્રતીક્ષા કરતા થકા સંયમની આરાધના કરવી જોઈએ.

આ કથનના લાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે—અહીં નરકગતિના વિષાકનું વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેથી એવું સમજવું નેઇએ નહીં કે ચાર ગતિઓમાંની માત્ર નરકગતિમાં જ દુઃખાનું વેદન કરવું પડે છે. બાકીની ત્રશે ગતિઓમાં દુઃખ અનુભવનું પડતું નથી. ખરી રીતે તેા ચારે ગતિઓ દુઃખયી પરિપૂર્ણ છે. ચારે ગતિના છવા દુઃખી છે, એવા વિચાર કરીને સંસારના બંધનમાંથી મુક્ત થઇને માક્ષ્મી પ્રાપ્તિ કરવા માટે, સાધુએ સંયમનાં અનુષ્ઠાનમાં જ પ્રવૃત્ત રહેવું નેઇએ. તેશે પંડિતમરણની પ્રતીક્ષા કરવી એઇએ આ ચતુર્ગતિક સંસાર અનંત છે, અને તેમાં કર્માનુસાર ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. બુહિમાન પુરુષે આ સઘળાં તથ્યોને સમજી લઇને નિરતિ- ચાર સંયમનું પાલન કરવું નેઇએ. ારપા

ા ખીજે ઉદ્દેશક સમાપ્તા 11 પાંચમું અધ્યયન સમાપ્તાદ

# र्क्षमयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ. १ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् अ५३

## अय श्रीमहात्रीरमञ्जरतुतिनामकं पष्ठमध्ययनं प्रारम्यते-

गतं पश्चममध्ययनम्, साम्पतं पष्टमारम्पते । तस्य पष्टस्याध्ययनस्य पश्चमाध्ययनाऽनन्तरं कमपाप्तस्याऽयमभिसम्बन्धः । अत्राऽनन्तरपूर्वाध्ययने नरकस्वस्यं पतियादितम् । तस्खन्न अगवता तीर्धकरेण श्रीमन्मदावीरवर्द्धमानस्वामिनाऽमिहितमिति तस्यैव अगवतो सहायीरम्य गुणवर्णनमकारेण चरितं प्रतिपाद्यते,
उपदेष्टुर्गुणग्रहत्यात् शास्तस्यापि गुरुत्वं सिद्धं स्यादित्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य
पष्टस्याध्ययनस्येदमादिमं सुत्रम् ।

## छठे अध्ययन का प्रारंभ (वीरस्तव)

पंचम अध्ययन समाप्त हुआ। अब छठा अध्ययन प्रारंभ किया जाता है। पंचम के पश्चात् कम प्राप्त षट्ठ अध्ययन का सम्बन्ध इस प्रकार है-पाँचवें अध्ययन में नरक का स्वरूप वर्णित किया गया है। वह स्वरूप तीर्धं कर भगवान श्री महावीर चर्द्धमानने कहा है। अतएब उन्हीं भगवान महावीर के गुणों को वर्णन करने के लिए छठा अध्ययन कहते हैं चर्णों के उपदेष्टा गुणों से महान होता है और उससे शास्त्र की महत्ता सिद्ध होती है। इस सम्बन्ध से प्राप्त छठे अध्ययन का यह प्रथम सूत्र है-'पुच्छिस्सु णं' इस्यादि।

## છકુા અયયનના પ્રારંભ (વીરસ્તવ)

માંચમું અધ્યયત પૂર્ં થયું, હવે છકા અધ્યયતની શરૂઆત થાય છે. પાંચમાં અધ્યયત સાથે આ અધ્યયતના આ પ્રકારના સંખંધ છે. પાંચમાં અધ્યયતમાં તરકના સ્વરૂપતું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તે સ્વરૂપતું તીર્થ'કર લગવાન શ્રી મહાવીર વર્ષમાને પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેથી તે લગવાન મહા-વીરના ગુણાતું વર્ણન કરવા માટે આ છટ્ડું અધ્યયત કહેવામાં આવે છે. ઉપદેશકા મહાન ગુણાથી સંપત્ન હૈાય છે, તેમના શુણા ગાવાથી શાસની મહત્તા હિદ્ધ થાય છે. તેથી જ આ અધ્યયતમાં મહાવીર પ્રભુતા ગુણાતું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. આ અધ્યયતનું સૌથી પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે. 'વૃચ્ચિસ્સુ ળં' ઇત્યાદિ. मुख्य-'पुँच्छिस्सु णं समणौ माहणो य,

अगारिणो यां परतिरिधंया ये।

से केइ णेगं तहियं धम्मेमाहै,

अंगोलिसं सीहु समिक्खयाप्'॥१॥

छाया-अपाञ्चः स्तत् श्रमणा ब्रह्मगात्र, अगारिणो ये परतीर्थिकाश्च । स क पकान्तहितं धर्ममाह, अनीदतं साधुसमीक्षया ॥१॥

अन्वयार्थ — (समणा) श्रमणा यतयः (य) च पुनः (माहणा) ब्राह्मणाः (य) च पुनः (भगारिणो) अगारिणः क्षत्रियादयः, ये (परतित्थिया य) परतीर्धिकाश्र शाक्यादयः (पुष्टिङस्प्र) अप्राश्चः ष्टवन्तः (से केई) सः कः (णेगंतिहयं) एकान्त-

राव्। थँ-समणा-श्रमणाः। श्रमण 'च माहणा-च ब्राह्मणाः 'च-च' और 'अगारिणो-अगारिणः। क्षत्रिय आदि 'परितिरिधया य-परतीर्थि-काश्च' और परतीर्थिक शाक्रपादिने 'पुच्छिएसु-अप्राक्षुः। पूछा कि 'से केइ-सः कः' वह कौन है ? जिसने 'णेगंतहियं-एकान्तहितम्' केवल हित-रूप 'अणेलिसं-अनीटशम्' अनुपम 'धम्मं-धर्मे' धर्म 'साहुसमिक्खयाए -साधुसमीक्षया' सम्यक् प्रकार से विचार कर 'आहु-आह' कहा है ॥ १॥

अन्वयार्थ-श्रमणों, ब्राह्मणों, गृहस्थों और शास्त्र्य आदि परती। थिकों ने पूछा कि वह कौन है जिसने एकान्त हितकर और अनुषम घर्म को जो दुर्गति में गिरते हुए जीवों को धारण करता है-बचाता है और द्युप्त स्थान में घारण कराता अर्थात् पहुँचाता है-सम्वक् प्रकार से जान

शण्डार्थं-'समणा-श्रमणाः' श्रमण् 'य माहणा-च श्रह्मणाः' अने प्राह्मण् 'य-च' अने 'अगरिणोः-अगारिणः' क्षत्रिय वजेरे 'परितिश्या य-परित्तीर्थिकाश्च' अने परतीर्थिं अश्वरूप विजेरे से 'पुस्छित्तु-क्षप्राष्टुः' पूछ्युं है 'से हेड्-सः कः' ते हेख्यु छे १ श्रेष्ट्रे 'णेगंतिहियं-एकान्तिहितम्' हेन्ण दित्र प् 'अगेलिसं-अनीह्हाम्' अनुप्रम 'धन्मं-धर्मम्' धर्मः 'साहु समीक्ष्याप्-साधु समीक्ष्या' सम्यर् प्रहारधी विवादीने 'बाहु-आह' इदेव छे. ॥ १ ॥

અન્વયાર્થ — શ્રમણે!, બ્રાહ્મણે!, ગૃહરથા અને શાકય આદિ પરતીર્થિ કેસ શુધર્મા સ્વામીને આ પ્રકારના પ્રશ્ન પૃછ્યા-'દુર્ગતિમાં પડતાં જીવાને બચા-ધીને શુક્ષસ્થાનમાં પહેાંચાડનાર, એકાન્ત હિતકર અને અનુપત્ત ધર્મને સમ્યક્ષ્ પ્રકારે જાણીને તેની પ્રરૂપણા કરનાર તીર્થ'કર મહાવીર પ્રશ્નુ કેવાં હતા ?' समयार्थवोधिनी टीका प्र. शु. ब.६ उ. १ भगवतो महावीरस्य गुण्यर्णनम् ४५५ हितम् (अणेखिसं) अनीदशम्-अनन्यसद्दशम् (धम्मं) धर्म-दुर्गति । स्तत् । (भादु) आह-कथितवानिति ॥ स्०१ ॥

टीका-पञ्चमाध्ययनपृष्टाध्ययनयोः सम्बन्धः मितपादितः, अनन्तरस्त्रेण चाऽयं सम्बन्धः, तीर्थकस्मितपादितमार्गेण धुत्रमाचरन् पिन्धतमरणमपेक्षते, इति बालमरणेन नरकपाप्तिरिति अनन्तरस्त्रे कथितम् । तत्र भवति जिज्ञासा, यद् पताद्दश्चभेस्य मितपादकस्तीर्थकरः कथंभूतो येनोपदिष्टोऽयं मार्गः-इत्येतत् पृष्ट-पताद्दश्चभेस्य मितपादकस्तीर्थकरः कथंभूतो येनोपदिष्टोऽयं मार्गः-इत्येतत् पृष्ट-पन्तः-तदेशद-(पुच्छिस्सु) इत्यादि । अनन्तरोदितमेवंपकारकनरक्षस्वरूपं श्रुम्बा संज्ञातवैराग्याः अमणवाद्यगादयः केन प्रतिगदितमित्येवदिति सुधर्मस्वामिनम्-

करके कहा है ? 'आहु' यहाँ गाथा में जो बहुबचन का प्रयोग किया गया है सो आर्थ होने के कारण है ॥१॥

टीकार्थ-पाँचवें और छठे अध्ययन का सम्बन्ध कहा जा जुका है।
प्रस्तुत सन्न का अनन्तर सन्न के साथ यह सम्बन्ध है। इससे पहले
स्त्र में कहा गया है कि साधु तीर्थंकर द्वारा प्रतिपादित मार्ग पर चलता
हुआ मोक्ष पर्व संयम का आचरण करे और पण्डित मरण की अपेक्षा
करे। बालनरण से नरक की प्राप्ति होती है। यहाँ ऐसी जिज्ञासा
उत्पन्न होती है कि इस प्रकार के धर्म के प्रतिपादक तीर्थंकर कैसे चे
जिन्होंने इस मार्ग का उपदेश दिया है? इस जिज्ञासा से प्रेरित होकर
जो प्रदन किया गया, उसका प्रस्तुत सुन्न में दिग्दर्शन कराधा गया है।

ગાયામાં આવેલ 'જાદુ' પદમાં જે અહુવચનના પ્રયોગ કરવામાં આવ્યા છે, તે આર્ય હોવાને કારશે કરાયા છે.

ટીકાર્ય—પાંચમાં ઋધ્યયન સાથે છકા અધ્યયનના કેવા સંભાધ છે, તે પ્રક્રિટ કરીને હવે સ્ત્રકાર પાંચમાં અધ્યયનના છેલ્લા સ્ત્ર સાથે છકા અધ્યયના પહેલા સ્ત્રમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે સાધુએ તીર્થં કર દ્વારા પ્રતિપાદિત માર્ગે ચાલીને સંયમનું પાલન કરવું એઈએ. તેથે પાંહિત મરથુની જ પ્રતીક્ષા કરવી એઇએ. બાલમરથ દ્વારા નરક આદિ ગતિની પાપ્તિ થાય છે-માક્ષની પાપ્તિ થતી નથી. આ પ્રકારના ધર્મનું પ્રતિપાદન કરનાર તીર્થં કર કેવાં હશે, એ લાલુવાની જિજ્ઞાસા થાય તે સ્વાભાવિક છે. આ પ્રકારની જિજ્ઞાસાથી પ્રેરાઇને જે પ્રશ્નપૂછવામાં આવ્યું છે, તેનું આ સ્ત્રમાં દિરકર્યન કરાવવામાં આવ્યું છે.

अपासु:-पृष्ट रन्तः । (णं) इति वाक गलक्कारे । यदा-जन्म स्वामि सुधर्मस्वामिनं प्रत्याह - गुरो किने श्ये भूनो धर्मः संभारसागराव् उतारणसम्धः पितपादितः, इत्येतव् ष्वाची भा पृष्टवन्तः, इति जन्म स्वामि सुधर्मस्वामिनं कथयति (समणा) श्रमणा निर्धान्यादयः (माहणा) जास गाः - मिसद्धाः, तया - (अनारिणो) प्रमारिणाः - सित्रयादयो पृहस्थाः, अनारं - गृहं विद्यने येशं तेऽमाहिणः । तथा - (परितिश्विष य) परिनिर्धं कास, परितिश्वाः - शान्यादयः खडु (पुच्छित्सु) अनाशुः - मां पृष्टवन्त इत्यर्थः, किमिति पृष्टवन्त इत्यर्थः खडु (पुच्छित्सु) अनाशुः - मां पृष्टवन्त इत्यर्थः, किमिति पृष्टवन्त इत्यत् आह - (से केइ) इत्यादि । (से केइ) स कः (णं) वाक्या-छक्कारे (पर्गे हिष्) प्रभागतिहतम्, दुर्गितिमस्तजीवधारकम् तथा - ग्रुमस्थाने भायकं च (अणेलिसं) अनीदशम्, श्रमुतमम् अनुपमम्, (धम्मं) श्रमुतवारित्रस्थणम्, (साहुसमिक्स्यपाए) साधुसमीक्षया, साध्वीचासौ समीक्षेति साधुसमीक्षया समभावविस्थतवस्तुपरिच्छितिः तथा साधुसमीक्षया अथवा साधुसमीक्षया समभाव-

पूर्वीत नरक के स्वरूप को श्रवण करके संसार से विरक्त हो कर असण बाह्यणादिक सुधर्मा से पूछने लगे यह किसने कहा है ? अथवा जंबू स्वामी सुघर्मा से कहते हैं –हे गुरुवर्ष इस संसारसागर से पार पहुँचाने में समर्थ इस प्रकार का घर्म किसने प्रतिपादन किया है ? यह प्रदन अनेकों ने मुझसे पूछा है कि निर्धन्थ आदि श्रमण, ब्राह्मण, अगारी अर्थात् क्षत्रिय आदि गृहस्थ और परतीर्धिक अर्थात् जाक्य आदि इन लोगोंने पूर्वोक्तरूप प्रदन किया है, इसका उत्तर देते हैं –वह कौन था जिसने दुर्गति की ओर जाते जीवों को सहारा देनेवाले, श्रुम स्थान में पहुँचानेवाले तथा अनुषम अन चरित्र रूप धर्म को यथार्थ रूप से जानकर अथवा सम नावपूर्वक कहा है ?

નરકના પૂર્વોક્લ સ્વરૂપનું શ્રવણ કરીને, સંસારથી વિરક્ત થઇને શ્રમણા, ભ્રાક્ષણા આદિ સુધર્મા સ્વામીને પૂછ્યા લાગ્યા–આ પ્રકારનું કઘન કેાણે કર્યું છે જે અથવા જં ભૂસ્વામી સુધર્મા સ્વામીને પૂછે છે–હેં ગુરૂવર્ય ! સંસારસાગરને તરાવનાર એવા આ પ્રકારના અનુપમ ધર્મનું પ્રતિપાદન કેાણે કર્યું છે ! આ પ્રકારના પ્રકા અનેક લોકા દ્વારા મને પૂછવામાં આવે છે.'

હવે એ વાત પ્રકટ કરવામાં આવે છે કે નિશ્ર ધ આદિ શ્રમણ, બ્રાહ્મણ, અત્રારી (ક્ષત્રિય આદિ ગૃહસ્થા), અને શાકય આદિ પરતીર્થિકા તેમને (જ'બૂસ્વામીને) કરી પ્રક્ષ પૂછે છે-

<sup>&#</sup>x27;એવાં તે ઉપદેશક કાેલુ હતા કે જેમલે દુવિતાં જગરા છવાને મચાવીને શુભસ્થાનમાં (માલમાં) લઈ જતાર અનુમમ શુવચારિત્ર ધર્મને યથાર્થ રૂપે જાણીને તે ધર્મની પ્રરૂપલા કરી છે?'

## समयार्थवोधिती टीका प्र. श्र. अ.६ उ. १ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४५७

तया (बाहु) आह, इति । श्रमणबाह्मणसिवयरतीर्थिकाः पृष्टवन्तः य एकान्त-रूपेण करयाणकरं सर्वतः श्रेष्ठं धर्म विद्वाय कथितवान् स कः ? इति सुधर्मस्यादिनं निवेदयति जम्बृस्यामी, एवय् उपदेष्ट्विपयिणी जिज्ञामा पादुरभूत् पञ्चणामिति मावः ॥ सुन् १ ॥

म्बम्-'कहं च जाजं कहं दंसणं से',

सीलें कहं णायंसुयस्त आसी।

जाणासि णं भिवस्तु! जहातहेणं,

अहाँसुयं बूँहि जैहा णिएंतं'॥२॥

छाया-—कथं च कानं कथं दर्शनं तस्य. श्रीलं कथं कादानुत्रस्य आसीत् । जानासि खलु निक्षो । यायाद्ध्यांन, यथाश्रुतं त्रूष्टि स्था निक्षान्तम् ॥२॥ अन्यपार्थ-हे गुरुवर्थ । इति नय्ब्र्यासी पृष्कति—(से णायग्रुपस्स) तस्य कातसुत-स्य-क्षत्रियकुमारस्य वर्द्धमानस्यासिनः (जाणं) क्षात्रम्-विद्योषायग्रेष्टकं क्षालम् (कहं)

तात्वर्य यह है कि श्रमणों, ब्रह्मणों, गृहस्थों और अन्यतीर्थिकीने ऐसा पूछा कि-एकानत रूप से करणाणकाशी और सबौँसम धर्म को जानकर जिसने प्रतिपादन किया, यह कौन था १ ऐसा अम्बू स्वामीने सुधर्मास्वामी से निवेदन किया। अर्थात प्रदनकर्तां भों को उपदेशक के विषय में जिज्ञामा उत्पन्न हुई ॥१॥

'कहं च णाणं' इश्यादि ।

भावार्थ-'से नापपुत्तस्स-तस्य ज्ञानपुत्रस्य' उस ज्ञातपुत्र भगवान् महाबीर स्वामीका 'णाणं-ज्ञानम्' ज्ञान 'कहं-कथम्' कैसा था 'कहं दंसणं-कथं दर्शनम्' तथा उनका दर्शन कैसा था ? 'सीलं कहं आसी-

આ પ્રશ્ન દ્વારા સ્ત્રકાર એ વાત પ્રકટ કરે છે કે જીવાનું એકાન્તર્યો કલ્યાણ કરનારા, સર્વોત્તમ ધર્મનું પ્રતિપાદન કરનારા તે ઉપદેશક કાેણુ હતા અને કૈવાં હતા, તે જાણવાની શ્રમણ, ખ્રાહ્મણ, ગૃહસ્થ આદિ સીને જિજ્ઞાસા થાય છે. ૫૧૫

'कहं च जाणं' धत्याहि

शण्डार्थ-'से नायपुत्तस्य-तस्य झातपुत्रस्य' ते शातपूत्र अगवान महावीर स्वाभी तुं 'णार्ण-ज्ञानम्' शान 'कहं-कथम्' हेर्च हतुं 'कहं दंखणं'-कयं दर्शनम्' तथा तेमतुं दर्शन हेर्यु हतुं ? 'सीलं कहं आसी-शीलं कयं असीत्' तथा तेमनुं शीव अर्थात् यमनिषम ३५ आधरष्ट् हेर्यु' हतुं ? 'भिक्खु-भिक्षो' हे साधु 'जहातहेणं जाणासि-याथातध्येन जानसि' तमे स्थार्थ प्रहारथी लहिं। कृथं-कीहशमासीत् (कहं दंसणं) कथं दर्शनम्-कीदशं सामान्यार्थपरिच्छेदकं दर्शनम् (सीछं कहं आसी) शीलं-यमनियकहपं कीदशमासीत् (भिक्ख) मिल्लो ! हे भदन्त ! (जहातहेणं जाणासि) याथातध्येन जानीये सम्यापनाच्छित (अहा सुयं) मगवन्सुखाद् यथाश्रुतं (जहा णिसंतं) यथा निशान्तं येन प्रकारेण गुरुक्कुक्रनिवासिनाऽवधारितं तत् (बृहि) ब्रूहि-कथय इति ॥ २ ॥

श्री हं कथं आसीत्' तथा उनका श्रीह अर्थात् यमनियम रूप आचरण कैसा था' भिक्खु-भिक्षो' हे साधो 'जहा तहेणं जाणासि-याधातध्येन जानासि' तुम यथार्थ प्रकार से यह जानते हो इसिलये 'अहा-सुयं-यधा-स्नुतं' जैसा तुमने सुना है 'जहा णिसंतं-यथा निशान्तम्' और जैसा निश्चय किया है यह 'वृहि-वृहि' हमें कह सुनाहये ॥२॥

अन्वयार्ध-जम्बू स्वामी प्रदन करते हैं—हे गुरुवर्ध ! उन ज्ञातपुत्र अर्थात् क्षत्रिवकुल के आसूषण रूप वर्दमान स्वामी का ज्ञान अर्थात् वस्तु के विद्योष धर्मों को ज्ञाननेवाला बोध कैसा था ? उनका दर्शन अर्थात् वस्तु के सामान्य धर्म को ज्ञाननेवाला उपयोग कैसा था ? उनका यम नियम रूप शील किस प्रकार का था ? हे भदन्त ! यह आप यथार्थ रूप से ज्ञानते हो, अत्वय जैना आपने सुना है या गुरुकुल में निवास करते हुए आपने जैसा देखा है, वह अनुग्रह करके मुझे कहिए ॥२॥

<sup>ુ</sup> છે. १, अभेटबा માટે 'अहा सुर्व-यथा श्रुतं' જેવું તમે સાભત્યું છે. 'जहा णिसंतं-ृ सम्रा निशान्तम्' અને જેવા ત્રિશ્ચય કર્યો છે તે 'बृहि-बृहि' અમને કહી સંભળાવા. ॥ २ ॥

સૂત્રાર્થ—જં ખૂરવાની સુધર્મા સ્વામીને પૂછે છે કે હે ગુરૂવર્ય! તે જ્ઞાતાપુત્ર એટલે કે ક્ષત્રિયમુળના આભૂષણ સમાન વર્ધમાન સ્વામીનું જ્ઞાન (વસ્તુના વિશેષ ધર્મોને જાણનારા બાધ) કેલું હતું? તેમનું દર્શન-(વસ્તુના સામાન્ય ધર્મોને જાણનારા ઉપયાગ) કેલું હતું? તેમનું યમનિયમરૂપ શીલ કેવા પ્રકારનું હતું? હે ગુરૂ મહારાજ! આપ તે મથાર્ધ રૂપે જાણા છા. આપ તેમના અતેવાસી હતા, તેથી આપે તેમની સમીપમાં રહીને તેમનાં વચનામૃતાતું પાન કરેલું છે, આપને તેમના જીવનના અભ્યાસ કરવાની તક મળેલી છે, તા કૃષા કરીને તે મહાપુરૂપના જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર આદિના (વિષયમાં અમને બધુ કહા મામા

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षनम् ४५६

टीका—(से) तस्य (णायस्यस्म) ज्ञातस्रतस्य विवक्तमारस्य मार्गवर्ती वेद्धमानस्वामिनः (णाणं) ज्ञानम्-विशेषावविषकं केवलक्षानलस्याम्, (कर्ष्ट्र) कथम्-कीदशमासीत्, (कर्ष्ट्र दंसणं) कथं द्र्शतम्-समान्यार्थपरिच्छेदकं कीद्दर्श केवलदर्शनम्, (सीलं कर्ष्ट्र) श्रीलं-यमनियमादि कथम्=कीदशम् (आसी) आसीत् (मिक्ख्) मिल्लो !-निरवद्यभिक्षणशीलपुक्तपे ! (ज्ञहातहेणं जाणासि) यार्थान्तथ्येन यद् याद्दर्शं वस्तु अनेकान्तात्मकम्, तत् तादश्मेव त्वं जानासि । (णं) वाक्यालङ्कारे (अहासुयं) ययाश्चतं यथा-येन मकारेण मगनता श्रीमत्तीर्थकरस्रसात् श्चतम् । श्वत्वा च (ज्ञहासुयं) यथाश्चतं यथा-येन मकारेण मगनता श्रीमत्तीर्थकरस्रसात् श्चतम् । श्वत्वा च (ज्ञहाणसंत्रं) यथा निशान्तं-येन रूपेणाऽवथारितमात्मिन, संयम्पालनापतिवन्थविद्यारधर्मदेशनादिकं च श्वीद्यं भगवत असीदिति यथाश्चतं यथा-

टीकार्थ-प्रत्येक वस्तु सामान्य विशेषात्मक है। सामान्य और विशेष धर्मों का समृह ही वस्तु कहलाता है। उसमें से सामान्य अंश का प्राहक जो है उसका उपयोग दर्शन कहलाता है और विशेष अंश का बोचक उपयोग, ज्ञान कहलाता है। सर्वप्रथम इन्हों के विषय में प्रश्न किया गया है कि-ज्ञातपुत्र भगवान महावीर का ज्ञान किस प्रकार का था? उनका दर्शन किस प्रकार का था? तदनन्तर भगवान के आचार के विषय में प्रश्न किया गया है कि भगवान का शील अर्थात् यम नियम आदि आचार किस प्रकार का था? भगवान ! आप पाधातध्य ज्ञानते हैं, अतएव भगवान के सुख से जैसा सुना है और सुनकर आपने जैसा अवधारण किया है अथवा गुरुकुल में निवास करते हुए संयमपालन

ટીકાર્થ—પ્રત્યેક વસ્તુ સામાન્ય વિશેષાત્મક હૈાય છે. સામાન્ય અને વિશેષ ધર્મીના સમૃહને જ વસ્તુ કહેવાય છે. તેમાંથી સામાન્ય અંશનું જે શ્રહ્યું કરવાવાળુ છે તેને ઉપયોગ-દર્શન કહે છે અને વિશેષ અંશના બાધકને હપયાગ-જ્ઞાન કહેવાય છે સૌથી પહેલા પ્રશ્ન મહાવીર પ્રભુના જ્ઞાનદર્શનના વિષયમાં પૂછવામાં આવેલ છે. તે પ્રશ્ન આ પ્રમાણે છે-મહાવીર પ્રભુનું જ્ઞાન કયા પ્રકારનું હતું ? ત્યારબાદ ભગવાનના આચારના વિષયમાં એવા પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યા છે કે મહાવીર પ્રભુનું શીલ એટલે યમનિયમ આદિ આચાર કેવાં હતાં ? આપે મહાવીર પ્રભુના મુખારવિન્દમાંથી ધર્મતત્વની પ્રરૂપણા સાંભળેલી છે અને તેમના અન્તેવાસી તરીકે તેમની જ સમીપમાં રહીને તેમના આચાર વિશ્વારા ના પ્રત્યક્ષ અનુભવ મેળવેલા છે. વળી આપ શ્રૃતપારગામી છા. તા આપે વીર પ્રભુની સમીપે સાંભળેલી એ અને સાંભળીને હૃદયમાં ઉતારેલા ઉપદેશ તથા મહાવીર પ્રભુના સામીપે સાંભળેલી અને સાંભળીને હૃદયમાં ઉતારેલા ઉપદેશ તથા મહાવીર પ્રભુના સામીપે

स्**त्रकताङ्गस्**त्रे

द्वारितं यथा च दृष्टं तत्सर्वे मसं (बृहि) ब्रुहि कथय । भगवतां तीर्थकराणां सुलार-न्दिरद् विनिःस्तत्सर्वार्थांगमस्य भवताश्चतत्वात्, समाहिताप विनीताय विनेयाप अद्भावते गुरूपदिष्टगुपदेष्टव्यमितिस्थितिः शास्त्रीयेति ॥ सु०२ ॥

ं एवं जम्बूस्वामिना पृष्टो भगतान सुधर्मस्वामी पाइ-(खेपन्नप्) इत्यादि, . मुख्य-खेयन्न ए से कुंसले महेसी,

अणंतें नाणी ये अणंतदंसीं ।

जैसंसिणो चंक्खुपहे ठियस्स,

जाँणिहि धेम्मं च धिइंंे च पेहिंं।॥३॥

छाया—खेदझः स कुशको महाऋषिः, अनन्तद्वानी च अनन्तदर्शी । यशस्विनश्रक्षः पर्ये स्थितस्य जानीहि धर्मे च धृति च पेक्षस्व ॥३॥

अप्रतियन्थ विहार एवं धर्मदेशना आदि जो कुछ देखा है सो घर्षार्थहर से कहिए। यह सब भगवान का कैसा था ?

आदाय यह है कि भगवान तीर्थं कर के मुखारविन्द से उपदिष्ट सभी कुछ कहिए। आप श्रुतपारमाभी है, अतएव आपने जो अवधारण किया या देखा है, यह भी कहिए।

द्यास्त्र की मर्यादा ऐसी है कि एकाग्रचिसवाने, दिनीत और श्रद्धा-बात् शिष्प को ही गुरु धारा उपादेष्ट तत्त्व का उपदेश देना चाहिए॥२॥

'खेपन्नर्' इत्पादि।

क्षक्षर्थ-'से-सः। यह भगवा ्महावीर वर्द्धमान स्वामी 'खेय-नए- खेदकः' संसार के माणियाँ का दुःख जानते थे 'कुसछे महेसी-

દર્શન અને શીલના વિષયમાં આપે જે દેખ્યું છે, તે સાંસળવાની અમને ઘણી જ જિજ્ઞાસા થઇ છે. તેા કૃપા કરીને આપ અમને તે અધું યથાર્થ પણાથી કહી સંભળાવા."

ાસપ્રણાલી એવી છે કે એકાગ્રચિત્ત વિનીત, અને શ્રદ્ધાવાન શિષ્યને જ શુરુ દ્વારા ઉપદિષ્ટ તત્ત્વના ઉપદેશ દેવા જોઇએ. જંબૂસ્વામીમાં આ પ્રકારની શાબ્યતા રહેલી હાવાથી સુધર્મા સ્વામી તેમના પ્રશ્નના હત્તર આપે છે. ॥ ર ॥

'खेयन्नव' छत्याहि—

શખ્દાર્થ –'से–सः' તે ભગવાન મહાવીર વર્ષ માન સ્વામી 'क्षेत्रस्त्र-केंद्र्झः' સંસારના પ્રાહ્યિયાના દુઃખા અધ્યતા હતાં 'कुषठे महेसी–कुत्रान्डः महर्षिः' ते

# समयार्थेबोधिनी टीका प्र. धु. स.६ उ.१ भगवती महावीरस्य गुगवर्णनम् ४६१

अन्तयार्थः—(से) स वर्षमानस्तामी (खेयन्नए) खेदहः-संसारिणां कर्म-विपाकनदुःखद्राचकः (कृत के महेसी) छुत्रलः-कर्मीच्छेदने निषुणः, महा ऋषिः-सर्वत्र सदीपयोगवःन् (अनंतनाणी) अनन्तद्रानी-केत्रलङ्गानवान् (य) च-पुनः (अणंतदंसी) अनन्तदर्शी-केत्रलद्शेनशन् आसीत्। एतःहत्रस्य (जसंसिणी) यशस्त्रनः (चनस्तादे ठियस्त) चक्षःपये स्थितस्य-लोचनमार्गे भवस्यकेवर्यतस्थायां विद्य-मानस्य (धम्मं) धर्मे श्रुतवास्त्रिक्षः (जागाहि) जातिहि (धियं च पेहि) धृति च तस्य मगनतो धैर्य प्रेसस्त-सम्यक् कुत्राश्रबुद्धा पर्यालोचन इति॥ सु०३॥

कुशलः महर्षिः वह आठ प्रकार के कमीं का छेर्न करनेवाछे और महान् ऋषि थे 'अनंतनाणी-अनन्त ज्ञानी' वे अनन्त ज्ञानवाछे 'य-च' और 'अणंतदंसी-अनन्तदर्शीं केवल दर्शन वाछे थे 'जसंसिणो-यशस्विनः' कीर्तिवाछे तथा 'चक्खुपहे ठियस्स-चक्षुःपथे स्थितस्य' जगत् के लोचनमार्गमें स्थित भगवान् के 'घम्म-धर्म' श्रुतवरिश्रहपधर्म को 'जाणाहि-जानीहि'तुम जानो 'घियं च पेहि-धृति च पेक्षस्य' एवं उनकी धीरता को विचारो ॥३॥

अन्वयार्थ-वर्दमान स्वामी खेदज्ञ थे अर्थात् संतारी जीवों को कर्म के परिपाक से होनेवाछे दुःख का ज्ञाता थे। वह कुदाल अर्थात् कर्मों का उच्छेदन करने में नियुण थे। महाऋषि थे अर्थात् उनका उपयोग सर्वत्र और सर्वदा लगा ही रहता था। वह अनन्त ज्ञानी और अनन्त दर्शनी अर्थात् सर्वज्ञ और सर्वदर्शी थे! उन यज्ञास्त्री तथा

भाठ प्रकारना कर्मीतुं छेडन करवावाणा भने महान् ऋषि हतां 'अनंतनाणी' अनन्तकामी' ते भनंत ज्ञानवाणा 'य-च' અने 'अणंतदंशी-अमन्तदर्शी' हैवल दर्शनवाणा हता. 'जसंसिणो-यशस्त्रिनः' क्षीतींवाणा तथा 'वक्खुपहें ठियस्स-चक्षुःपये स्थितस्य' अगतना द्वायन सार्यभां स्थित अगवानना 'धम्मं -धर्मे' श्रुत अधित्र ३५ धर्मने 'जळाहि-ज्ञानीहि' तमे काशे। 'धियं च पेहि-धृत्तिं च प्रेद्सवं अवस् तेमनी कीरताने विश्वति'.॥ ३॥

સૂત્રાર્થ — વર્ધમાન સ્વામી ખેદન હતા એટલે કે કર્મના પરિપાક રૂપે સંસારી જીવાને જે દુઃખા સહત કરવા પકે છે. તેના જાણકાર હતા. તેઓ કુશલ હતા, એટલે કે કર્મોના નાશ કરવામાં નિપુણ હતા. તેઓ મહર્ષિ હતા એટલે કે તેમના ઉપયોગ સર્વત્ર અને સર્વદા પ્રવૃત્ત જ રહેતા હતા. તેઓ અનન્ત જ્ઞાન અને અનન્ત દર્શનથી સંપન્ન એટલેકે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી હતા. તે યશકવી તથા લવસ્થકેવલી અવસ્થામાં આપની (શિષ્યસમૃહની) टोका—(से) सा-असी सगरान् महावीरः चतुर्स्विवदित्वययुक्तः, पश्चितिबहुणिगुणसम्पन्नः (खेपन्नए) खेर्द्वः खेदं-संसारोदरविवरवर्तिजीवानां
कर्मविपाकजनितं चतुर्गतिभ्रमणलक्षणं दुःखं जानाधीति खेर्द्वः, दुःखनिराकरणः
समयौंपदेशदानात्। अथवा—(खेपन्नए) क्षेत्रद्वः क्षेत्रं सकलकर्मणाग्रुत्पादनस्थानं
जनातीति क्षेत्रद्वः यदा क्षेत्रभाकाशं तद्जानातीति क्षेत्रद्वः, लोकालोकस्रहणपरिक्षानवान् तथा—(कुसले) कुरालः—पाणिनां दुःखकारणकर्मणोऽपनयने उपदेशदानाः
दिना दक्षः। यद्वा-कौ-आत्मरूपपृथिच्यां शेते तिष्ठति पादुर्भवतीति कुष्ठाः—

भवस्थकेवली अवस्था में चक्षु के पथ में स्थित भगवान के श्रुतचारिश्रं धर्मको समझो और भगवान के धेर्यको सम्यक् प्रकार से कुशाग्र वुद्धि से विचारो ॥३॥

टीकार्थ-चौतीस अतिदायों से सम्पन्न एवं बाणी के पैतीस गुणों से विभूषित वह भगवान महावीर खेदज थे, अर्थात संसार में भ्रमण करने बाठे जीवों को कमेविपाक से उत्पन्न होनेवाठे एवं चार गतियों में भ्रमण रूप दुःख को जाननेवाठे थे। उस दुःख को दूर करने में समर्थ उपदेश दिया है, अत्पन्न वे उसके ज्ञाता थे। अथवा 'खेयकए' का अर्थ है क्षेत्रज्ञ अर्थात् सम्पूर्ण कर्मों के उत्पाद स्थान को जाननेवाठे थे। अथवा क्षेत्र आकाश को जाननेवाछे थे अर्थात् उन्होंने लोक और आलोक के स्वरूप को जाना था। भगवान कुशल थे अर्थात् प्राणियों को दुःख पहुँचाने-वाछे कर्मों का निवारण करनेवाला उपदेश देने में दक्ष थे अथवा भग-

દષ્ટિ સમક્ષ પ્રત્યક્ષ વિદ્યમાન, મહાદીર પ્રભુના શ્રુંતચારિત્ર રૂપ ધર્મને અરાખર સમજ હો અને તેમના દેષંગુખુના સારી રીતે કુશાગ્રખુદ્ધિથી વિચાર કરાે. ાાગા

ટીકાર્ય — ચાત્રીશ અતિશયોથી અને વાણીના પાંત્રીશ ગુણાથી સંપન્ન એવા તે મહાવીર પ્રભુ 'ખેડન' હતા. એટલે કે સંસારમાં ભ્રમણ કરનારા જીવાને કર્મ વિપાકને લીધે ભાગવવા પડતાં દુઃખાના તથા ચાર ગતિએ:માં ભ્રમણ કરતાં કરતાં સહન કરવા પડતાં દુઃખાના જાણકાર હતા તેમણે તે દુઃખાને દૂર કરવાના માર્ગ બનાવ્યા છે. સંસારના દુઃખેનુ કારણ તથા તે દુઃખાને દૂર કરવાના ઉપાય તેઓ જાણના હતા, તેથી જ તેમને 'ખેદન' કહ્યા છે. સમયવા 'લેયત્રવ' ના અર્થ ક્ષેત્રન્ન પણ થાય છે. તેઓ સઘળાં કર્મોના ઉપાય દ્યાનને જાણનારા હતા. અથવા તેઓ ક્ષેત્રને જાણનારા હતા એટલે કે લોક અને અલેલકના સ્વરૂપના જાલુકાર હતા. તેઓ ક્ષેત્રલ હતા, એટલે કે પ્રાણીઓને દુઃખ કેનારા કર્મીનું નિવારણ કરનારા ઉપદેશ દેવામાં દક્ષ (નિપુણ) હતા.

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. थ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४६६

अष्टिक्षं कर्म, तारग्रात् कुशाम् लुराति-छिनति इति कुशलः। माणिनां स्तस्य च कर्मणां विनाशनेन पहिराधर्थः, दृश्यते हि इहापि सर्वसमर्थे कुश्रूलप्योगः, ययाऽयं व्याकरणे कुशलः कुशलोऽयं त्यायशास्त्रे इत्यादि। तथा-भगवःनपि भाव-कुशाष्ट्रविधकमितिनाशनेऽतिशयेन कुश्रलः। (महेसी) महा ऋषिः, महांश्रासौ ऋषिश्र महर्षिः-अत्यन्तोग्रतप्रश्रणानुष्ठायित्नाद् अतुलप्रीपद्दोपसम्सद्दनाच्चेति । भगवान तपोवलेन यातिकम्चतृष्ट्यं विनाश्य संभातके नल्झानः। अतः सर्वत्र सर्वदा तश्योपयोगस्तिष्टास्येव न तु स्मस्य इव विविन्त्य जानाति। किन्तु सर्शनेव पदार्थीन्

वान 'कु' अर्थात् आतमा रूपी भूमि में 'श' अर्थात् दायन वरनेवाछे रहने या उत्पन्न हे नेवाछे 'कु जा' अर्थात् आह प्रहार के कर्मों को छनने वाछे अर्थात् छे इन करनेवाछे होने से 'कु शल' थे। आदाय यह है कि भगवान प्राणियों के तथा अपने कर्मों का विनाश करने में अतिशय पह थे। लोक में भो सर्वसमर्थ अर्थ में कु शल दाद का प्रयोग होता है, जैसे यह व्याकरण में कु शल है, यह व्याय या सर्वशास्त्रों में कु शल है हत्यादि। इसी प्रकार भगवान भी अप्र विच कर्म रूप भाव 'कु श' का विनाश करने में अतिशय कु शल थे। भगवान महाऋषि थे उग्रतपक्षरण करने से और घोर परीपहोपसर्ग सहन करने से महाऋषि थे। कर्मों की निर्जरा करके उन्होंने चार घातिक कर्मों का क्ष्म्य कर दियाथा, अत्रप्त उनका उपयोग सर्व पदार्थों में सदैब व्यास ही रहता था। वे छद्य- स्थ की भाँति सोच विचार नहीं जानते थे, समस्त पदार्थों को हस्ता-

અથવા ભગવાન 'જુ' એટલે કે આત્મા રૂપી બૂમિમાં, 'જ્ઞ' એટલે શયન કરનારા—રહેનારા અથવા ઉત્પન્ન થનાર, 'જ્જ્જ્ય' એટલે કે આઠ પ્રકારના કર્મોનું છેદન કરનારા હતા, તે કારણે તેમને કુશલ કહ્યા છે. આ કથનના લાવાર્થ એ છે કે મહાવીર પ્રભુ પોતાનાં કર્મોના તથા પ્રાણીઓનાં કર્મોના વિનાશ કરવામાં નિપુણ હતા. લેકમાં પણ 'સૌથી સમર્થ' ના અર્થમાં 'કુશલ' શપદના પ્રયોગ થાય છે. જેમકે 'તે વ્યાકરણમાં કુશલ છે, તે ન્યાયમાં કુશલ છે, તે સર્વાશાઓમાં કુશલ છે.' એજ પ્રમાણે મહાવીર પ્રભુ પણ આઠ પ્રકારના કર્મે રૂપ કુશના વિનાશ કરવામાં અતિશય કુશલ હતા. તેઓ ઉગ્રતપરયા કરનારા હતા અને ઘારપરીયહો અને ઉપસર્ગો સહન કરવાવાળા હતા તેથી તેમને મહર્ષિ કહ્યા છે. કર્મોની નિર્જરા કરીને તેમણે ચાર પ્રકારનાં ઘાતિયા કર્મોના ક્ષય કરી નાખ્યો હતા, તેથી તેમનું જ્ઞાન-ઉપયોગ સર્વ પદાર્થમાં સદ્દા વ્યાપ્ત જ રહેતું હતું. તેઓનું જ્ઞાન છલસ્થાના જેવું અપૂર્ણ કે મર્યાદિત ન હતું,

स्वकृताङ्गस्त्रे

इस्ताऽऽमलकिन सर्वदेव प्रयति, श्राविभृतसांपितिकात् केवलज्ञानात् ज्ञानपित-बन्धकज्ञानावरणीयस्य कम्मा विश्वस्थात्। यथा—त्राधुपज्ञस्तराऽतिविषयतः श्ररण-शीलोऽपि, न तु पस्तीर्थिकवन् पश्चित्रपरिवृद्धः। (अणंतनाणी) अनन्तद्वानी—अदि-नाश्चानवान् अन्त अवस्य नाठार्थे पश्चिद्धः, न विद्यते अन्तो दिलाको यस्य तन् अनन्तम् अनन्तं च तन्ज्ञानिविति अनन्तज्ञानं तद्वियते यस्य सोऽनन्तज्ञानी। अथवा —अनन्तपदार्थपरिच्छेरकं विशेषग्राहकं ज्ञानं यस्य सोऽनन्तज्ञानी, (य) च (अणं-तदंसी) अनन्तदर्शी, अनन्तं—समान्यार्थपरिच्छेरकं दर्शनं विद्यते यस्य संऽनन्त-दर्शी केवलदर्शनीस्पर्थः। यद्यपि ज्ञानदर्शने समानार्थके, इति एकेनापि निर्वाद्दे मलक्ष के समान सदैव ज्ञानति थे, क्योंकि ज्ञान में स्कावद उत्पत्न करने बाला उनका ज्ञानावरणीय कर्म क्षीण हो जुका था।

भगवान जैसे महाक्षिये, उसी प्रकार अत्यन्त घेर तपश्चरण करने वाछे भी थे। परतीर्थिकों के समान दे परीग्रह से युक्त नहीं थे।

भगवान् अनःतज्ञानी थे। अन्त शब्द का एक अर्थ 'विनाश' भी प्रसिद्ध है, अतएव अनन्त का अर्थ है अविनाशी । जिसका अन्त अर्थात् विनाश न हो वह अनन्त । ऐसे ज्ञानवाले को अनन्तशानी कहते हैं। अथवा अनन्त पदार्थी को जाननेवाला विशेष ग्राहक ज्ञानवाला अनन्त-शानी कहलाता है।

और भगवान अवन्तदर्शी थे। सामान्य अर्थ को जाननेवाला दर्शन जिनका अनन्त हो, उन्हें अनंतदर्शी कहते हैं। यद्यवि ज्ञान और दर्शनक

તેથી છદ્મસ્થાની જેમ વિચાર કરી કરીને કે કલ્પના કરીને કાંઈ પદાર્થ ને બ્રહ્મવાના પ્રયત્ન કરતા નથી. તેઓ સમસ્ત પદાર્થોના સ્વરૂપને હાથમા રહેલા આમળાની જેમ જાગુવાને સમર્થ હતા, કારસુ કે જ્ઞાનના અવરાધક જ્ઞાનાવર-થીય કર્મના તેમણે ક્ષય કરી નાખ્યા હતા.

મહાવીર પ્રભુ જેવાં મહાઋષિ હતા, એવાં જ મહાન તપસ્વી પછુ હતા. જેઓ પરતીર્થિકાની જેમ પરિગ્રહથી યુક્ત ન હતા.

ભગવાન અનન્ત જ્ઞાની હતા. .'અન્ત' પદ વિનાશના અર્થમાં વપરાય છે. જેના અન્ત હોતા નથી એવા પદાર્થને અનંત કહે છે. મહાવીર પ્રભુને અનન્ત જ્ઞાનના ધારક કહ્યા છે કારણ કે તેમનું જ્ઞાન કહી નાશ ન પામે એવું-અવિનાશી-હતું. અધવા અનંત પદાર્થીને જાણનાર વિશેષ ગ્રાહેક જ્ઞાન-વાળાને અનન્તજ્ઞાની કહેવાય છે.

મહાવીર પ્રભુ અનન્તદર્શી હતા. સામાન્ય અર્થને જાણનાર અનન્ત દર્શન જેઓ ધરાવતા હેાય છે, તેમને અનન્તદર્શી કહે છે. જે કે જ્ઞાન અને

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षनम् ४६५

पदान्तरोपादानं पुनरुक्तितां विमर्ति तथापि विशेषार्थानगिहिज्ञानं सामान्यार्थपरिच्छेदकं दर्शनिमत्युभयो र्विवेकः । अत एव यथास्थानग्रुभयो निवेश इति । 'जसंसिणो) यशस्त्रिनः—सर्वाऽितशायि यशः शालिनः, भगवतो यशः, नरसुरासुरातिशायि
वर्त्तते तादशयशस्त्रतो भगवतः (चनखुपदे ठिपस्स) चक्षुष्दये स्थितस्य—छोकस्य
चक्षुःपथे—छोचनमार्गे स्थितस्य—भत्रस्यके दस्यवस्थायां वर्त्तमानस्य, यदा—छोकानां
स्थिनव्यद्दितपदार्थाविभादिनाःऽऽछोकवत् सहकारितया चक्षुर्भृतस्य भगवतो
सहावीरतीर्थकरस्यः भगवद्रपदेशेतैव जीवादिपदार्थज्ञानसंमत्रात् । (धन्मं धर्मम्
—संशारोद्धाणस्यभावम् । भगवता मणीतं मिविपादितं वा धर्म-श्रुतचारित्रहक्षणम्

अर्थ समान है, अतएव किसी भी एक काद से काम चल सकता है तो दूसरे काद का प्रयोग करने से पुनक्कि दोव होता है, तथापि होनों में भेद है। ज्ञान वस्तु के विद्योष प्रमों का ग्राहक होता है और दर्शन सामान्य अर्थ का अर्थात् वस्तु के सामान्य अंश का परिच्छेदक है। अतएव दोनों को यथास्थान प्रयुक्त किया गया है।

भगवान सर्वाधिक यद्या से सुद्योभित अर्थात् समस्त मनुष्यों देवों और असुरों से बढकर यद्यावाले तथा भवस्थ केवली अवस्था में लोक के चक्षु पथ में स्थित थे। अथवा भगवान लोगों को आलोक के समान सुक्ष्म और ज्यवहित पदार्थों को प्रकाद्यित करने वाले होने के चक्षु के समान थे, क्योंकि भगवान के उपदेश से ही जीवादि पदार्थों

દર્શનના અર્થ સમાન છે. તેથી કાઇ પણ એક શખ્દના પ્રયાગ કરવાથી કામ ચાલી શક્ત, છતાં અહીં ખન્ને પદાના પ્રયાગ કરવાથી પુનરુક્તિ દેવ લાગતા નથી ? આ શંકનું નિવારણ કરતા સ્ત્રકાર કહે છે કે જ્ઞાન અને દર્શનના અર્થમાં, આ પ્રકારના તફાવત છે-જ્ઞાન વસ્તુના વિશેષ ધર્મીનું બ્રાહકહેત્ય છે. પરંતું દર્શન સામાન્ય અર્થનું એટલે વસ્તુના સામાન્ય અંશનું પરિચ્છેદક (બ્રાહક-બ્રાહક) છે, તેથી આ ખન્નેના પ્રયોગ કરવાથી પુનરુક્તિ દેવને અવકાશ રહેતા નથી.

મહાવીર પ્રભુ સર્વાધિક યશથી વિબૂધિત હતા એટલે કે સમસ્ત મનુષ્યા, દેવા અને અસુરા કરતાં અધિક યશસપત્ર હતા તથા ભવસ્થ કેવલીઅવસ્થામાં લેકોના દાષ્ટિપથમાં વિશ્વમાન હતા. અથવા તેઓ સૂક્ષ્મ અને વ્યવહિત (વ્યવધાનવાળા-સ્થળ) પદાર્થીને પ્રકાશિત કરનારા હાવાથી ચલુના સમાન હતા, કારણ કે તેમના ઉપદેશ વડે જ જીવાદિ તત્ત્વાનું સાન પ્રાપ્ત શહુના સ્વર્ધ સ્વર્ધ પ્

(जाणाहि) जानीहि-हे जम्बुः ! स्वमनगच्छ ! तथा-(धिई च पेहि) धृर्ति च प्रेक्षस्य-तस्य-भगवतः, कर्णकीलनं चरणे च क्षीररन्थनाद्युपसर्गा जाताः तथापि निश्वलां चारित्राचलनस्वभागां धृति-धेर्यम् प्रेक्षस्य-कुछायबुद्ध्या पर्यालोचय ! अथवा-तैः श्रमणादिभिः सुधमेस्वामी अधिहितः यथा भवान् तस्य तीर्थकरस्य मगवतो महावीरस्य ध्यस्विनश्रक्षुष्पये व्यवस्थितस्य धर्मे धृति च जानाति, ततो- इस्मान् (पेहि) कथय ।

श्रीसुधर्मस्वामिशिष्यवर्गेभ्यः कथर्थात-मगवान् वहावीरः सांसारिकजीवानां दुःसं जानाति, अष्टविधकर्मणां विनाश्चकः सदा सर्वश्रीपयोगात् (अनन्तज्ञानी तथा

का झान होता है । ऐसे भगवान के श्रुत और चारित्र रूप धर्म को जानो तथा जनके धेर्य को देखो । उनके कानों में कील ठोंके गए, पावों पर खीर पकाई गई, इत्यादि अनेक उपसर्ग होने पर भी वे चारित्र से चलायमान नहीं हुए उनके इस धेर्य का विचार करो ।

अथवा उन श्रमणों ब्राह्मणों आदि ने सुधर्मा से कहा तुम विहार आदि में तीर्थंकर भगवान प्रमु के साथ ही विचरते थे अतः यशस्वी और चक्षुगोचर महावीर प्रमु के धर्म और वैर्ध को जानते हो, अतएव हमें कहो।

ं भाष यह है श्री मुधर्मास्वामी जम्बृत्वाभी आहि शिष्यवर्ग से कहते हैं-भगवान महावीर सांसारी जीवों के दुःखों को जानते ये, अष्टविश्व कर्मों के विनादाक थे, सदा सर्वश्र उपयोगवान ये, अनन्त-

છે. એવા મહાવીર પ્રભુના યુત અને ચારિત્ર રૂમ ધર્મને નહોા અને તેમના ધૈર્યના વિચાર કરા. તેમના કાનામાં ખીલા ઠેકવામાં આવ્યા, તથા તેમના પગ પર ખીર પકવવામાં આવી, છતાં પણ તેમણે એ બધાં ઉપસર્ગોને સમસાવ પૂર્વક સહન કર્યા. ઘારમાં ઘાર ઉપસર્ગોને ધૈર્યપૂર્વક સહન કરીને તેઓ સંયમના માર્ગમાં અવિચલિત રહ્યા. તેમના આ ધૈર્યના વિચાર કરા.

અથવા તે શ્રમણા, બ્રહ્મણા વગેરેએ સુધર્મા સ્વામીને કહ્યું-'તમે વિહાર અહિમાં મહાવીર પ્રભુની સાથે જ વિચરતા હતા. યશસ્વી અને ચક્રુગોચર મહાવીર પ્રભુના ધર્મ અને ધેર્ય'ને તમે જાણા છા, તે વિષે અમને કહેવાની કૃષા કરા '

તાત્પર્ય એ છે કે–સુધર્મા સ્વામી જળ્યવામી આદિ શિષ્યસમુદાયને કહે છે કે–મહાવીર પ્રભુ સંસારી છવાના દુઃખાને જાણતા હતા. અધ્વિધ કુર્માનાં વિનાશક હતા, સદા સર્વત્ર ઉપયોગવાન હતા, અનંતજ્ઞાન અને

# समपार्थबोधिनी टीका म. श्रुं. स. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् । १६७

-भनन्तदर्शनवान् आसीत्। (एतादशो यशस्त्री मगतान् सर्वलोकानां लोचनप्रये वर्तमानस्तरय धर्म धृतिं च त्वं जानीहि-तद्धैर्यं विचारय इति ॥३॥

साम्प्रतं सुधर्मस्वामी तद्गुगान् वर्णयिद्वमाह-'उड्डू'' इत्यादि । मुच्य्-'उंड्डूं अहेयं तिरियं दिसार्सुं,

> तेसा य जै थावरा जै य पाणाः। से णिंडचं णिडचेहिं संमिकखपन्ने,

> > दीवेवें धीमं सैमियं उँदाहु'॥शा

छाया — जःर्वनधस्तिर्थेग् दिशासु, त्रसाश्च ये स्थवरा ये च माणाः। स नित्याऽनित्याभ्यां समीक्ष्य मन्नो, दीपइत धर्मे समितसुदाह ॥४॥

ज्ञानवान् और अनन्तदर्शनवात् थे। ऐसे पशस्वी भगवान् सवके लोचनपथ में बर्समान थे। उनके धर्मको तुम जानो और वैध पर विचार करो॥ ३॥

सब सुधर्मा भगवान के गुणों का वर्णन के लिए कहते हैं—-

शब्दार्थ-'वडूं-अर्ध्व' उत्तर 'अहेगं-अधः' नीचे 'तिरियं-तिर्थग्! तिरहे 'दिसास-दिश्च' दिशाओं में 'तसा य जे-त्रसाश्च ये, जो त्रस और 'धावरा जे य पाणा-स्थावराः ये च पाणाः' स्थावर प्राणी रहते हैं उन्हें 'णिच्चाणिक्चेहि-नित्यानित्यास्यां' नित्य और अनित्य दोनों प्रकार का 'सिमेक्ख-समीक्ष्य' जानकर 'से पन्ने-स प्रज्ञः । उन केवलज्ञानी भगवानने 'दीवेव-दीप इव' दीप के समान 'सिमेयं-समितम्' समता

અનસ્ત દર્શનથી યુક્ત હતા. એવા યશસ્ત્રી ભગવાન સૌના ચક્ષુપથમાં વિદ્યમાન હતા. તેમના ધર્મ ને તમે જાણા અને તેમના પૈર્ય ના વિચાર કરા. ાાગા

हवे अधमां स्वामी महावीर प्रख्ना शुण्नानुं वर्णन हरे छे-'उइहें' धंत्याहि-शण्डार्थ- 'उइड़ें-कर्ष्य' अरर 'अहेंग्रं-प्रधः' नीचे 'तिरियं-तिर्यंग्' तिरधी 'दिसासु-दिश्च' दिशास्त्रीमां 'तसा च जे-त्रसाक्ष ये' के त्रस अने 'धावरा जे ग्र-पाणा-स्थावराः ये च प्राणाः' स्थावर प्राध्नी रहे छे. तेमने 'णिटवाणिच्वेहिं-नित्यानित्याम्यां' नित्य अने अनित्य अ'ने प्रधासना 'सिक्क-समीक्ष्य' लाखीने 'से पन्ते-स प्रक्षः' ते जेवद्धशानी सम्वाने 'सिक्क अन्वयाधः—'उडूं' उद्धिम् (अहें ग्रं) अथः (तिरियं) विर्धक् (दिसास्र) दिख्य (तसाय जे) त्रसाथ ये (थावरा जे य पाणा) स्थानराश्च ये माणाः—माणिनः सन्ति तान (णिश्वाणिक्वेहिं) नित्याऽनित्याम्याम् (सिमिक्ख) समीक्ष्य—केवलकानेनाऽधान् परिज्ञाय (से पन्ने) स मज्ञः स एव माज्ञः (दीवेव) दीप इत्र वस्तुवोधक-तेजोराशिरिव (सिमयं) समितं समत्या युक्तम् (धम्मं) धर्मे श्रुतचरित्ररूपम् (उदाहु) उदाह—वदति ॥ ४ ॥

टीका—(उडूं) अध्वेम् (अहेयं) अधः (विरियं) विर्यक् (दिसासु) दिश्च चतुर्देश रूज्ज्वात्मकलोके । (जे) ये (तसा य) नसाध-त्रस्यन्तीति त्रसाः तेनोवायुरूप विकलेन्द्रियपञ्चेन्द्रियमेदात् त्रिधा । तया च (जे यावराः) ये स्थावराः पृथिन्यव्-वनस्पतिभेदात् त्रिधा। (जे यपाणा) ये च माणाः—पे च उच्छ्वासादिरूप माणवन्तः से युक्त 'धम्मं—धर्मम्' श्रुतचारित्ररूप धर्म का 'उदाह्य-उदाह' कथन किया है ॥॥॥

अन्वयाधि— उर्ध्व, अधः एवं तिर्यक् दिशाओं में जो भी त्रस और स्थावर प्राणी हैं, उन्हें नित्य और अनित्य दोनों प्रकार से केवलज्ञान द्वारा जानकर दीप के समान वस्तुतन्त्र को प्रकाशित करनेवाले धर्म का स्वभाव से विशिष्ट कथन किया है। १॥

टीकार्ध—ऊर्ध्व दिशा में, अधोदिशा में तथा तिर्छी दिशाओं में अधीत चौदह राजू परिमित लोक में जो त्रस अधीत त्रास को अनुअव करनेवाने ते तस्काप, वायुकाय, विकलेन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय के भेद से तीन प्रकार के जीव हैं उनको और जो प्रध्वीकाय, अप्रकाय तथा वनस्पतिकाय के भेद से तीन प्रकार स्थावर जीव हैं, जो उच्छ्वास आदि आणों से युक्त हैं, उनको प्रकृष्ट प्रज्ञा से केवलज्ञान से भगवान

<sup>--</sup>होष इव' दिवाना सभान 'समियं-समितम्' सभताथी थुकत 'धम्मं-धर्मम्' श्रुतथारित्रक्ष्प धर्मनु 'उदाहु-उदाह कथन करें छे. ॥ ४ ॥

<sup>્</sup>ર સૂત્રાર્થ-ઊદર્વ દિશા, અધાદિશા અને તિર્યંગ દિશામાં જે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા રહેલા છે, તેમને કેવળજ્ઞાન દ્વારા નિત્ય અને અનિત્ય એમ ખત્ને પ્રકાર જાણીને, દીપકની જેમ વસ્તુતત્ત્વને પ્રકાશિત કરનારા ધર્મનું, મહાવીર પ્રસુએ સમસાવ પૂર્વક પ્રતિપાદન કર્યું છે. હા ૪ હ

ટીકાર્ય — ઉપલ દિશામાં, અધાદિશામાં અને તિર્છા દિશામાં એટલે કે ચૌદ રાજુ પ્રમાસ લાકમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા રહેલા છે તેમને મહાવીર પ્રભુએ પાતાની પ્રકૃષ્ટ પ્રમા વડે-કેત્રળમાન વડે નિત્ય અને અનિત્ય કૃપે જાહ્યા. એટલે કે દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ તેમણે તેમને નિત્ય જાહ્યા અને પર્યાયાર્થક નયની અપેક્ષાએ તેમણે અનિત્ય જાહ્યા.

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ६ उ.१ मगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ॥६९

तान जीवादिषदार्थान् (से) स भगवान् (पन्ने) माझः, मकर्षेण जानातिः इति मझः
मझ एव माझः (णिश्वाणिच्चेहिं) नित्याऽनित्याभ्यां द्रव्यार्थपर्थायार्थश्रयणात्
द्रव्येण नित्यत्वं पर्यायेणाऽनित्यत्वम् (समिवस्त) समीक्ष्य-विमलकेवलालोकेन
सर्वानेव द्रव्यपर्यापात्नकान् पदार्थान् परिद्रायः, भगवान् (दीवेव) दीप इव सकल्लभाणवतां जीवानां पदार्थस्य प्रकाशेन दीप इव दीपः, पथा दीपः पदार्थजातान्
मक्ताव्य दश्यति, तथा भगवानिष सकल्यदार्थम्ब्र्णणात् यदार्थान् मकाश्रयतीति
मवति दीपसमता, अथवा-संसारसागरे निमज्जतामशेषज्ञत्नां दीप इव रक्षकः।

ने नित्य और अनित्य रूप से जाना। अर्थात् द्रव्यार्थिकनय से नित्य और पर्यापार्थिक नय से अनित्य जाना। उन्होंने अपने निर्मल केवलज्ञान रूपी आलोक के प्रकाश से समस्तद्रव्य-पर्यायात्मक पदार्थी को जाना। भगवान् पदार्थी के वास्तविक स्वरूप को शकाशित करने के कारण समस्त प्राणियों के लिए प्रदीप के समान थे। जैसे दीप पदार्थपुंज को प्रकाशित करके दिखला देता है उसी प्रकार भगवान् भी सकल पदार्थों की प्ररूपणा करके उन्हें पद्शित करते हैं। अत्यव वह दीप के समान हैं। अथ्या मूल में आये हुए 'दीवेव' का अर्थ है-दीप के समान संसार में इचते हुए समस्त प्राणियों के लिए भगवान् दीपक के समान रक्षक हैं। इस प्रकार के गुणगणों से विराजमान भगवान् ने असार संसार-सागर से उद्धार करने बाले

જે પ્રાણીઓ ત્રાસનો અનુભવ કરે છે તેમને ત્રસ કહે છે. તેજસ્કાય, વાયુકાય અને દ્વીન્દ્રિયા લઈને પાંચેન્દ્રિયા પર્યં ન્તાના જ્વાને ત્રસ કહે છે. પૃથ્લીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાયના લેદથી ત્રણ પ્રકારના સ્થાવર જીવા કહ્યા છે, આ જીવા ઉચ્છવાસ આદિ પ્રાણોથી યુક્ત છે. આ સમસ્ત જીવાને કેવળજ્ઞાનના પ્રભાવથી ભગવાને નિત્ય અને અનિત્ય રૂપે લાણીને તેમને :વિષે પ્રરૂપણા કરી. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ તેમણે સમસ્ત જીવાને નિત્ય જાણ્યા અને પર્યાયની અપેક્ષાએ તેમને અનિત્ય જાણ્યા. કેવળજ્ઞાન રૂપી પ્રકાશ દ્વારા સમસ્ત દ્રવ્ય અને પર્યાયાત્મક પદર્શને લાણીને, ભગવાને પદાર્થીના વાસ્તવિક શ્વરૂપને પ્રકાશિત કર્યું, તે કારણે તેમને પ્રદીપ (દીયક) ના સમાન કહેવામાં આવ્યા છે. જેવી રીતે દીપક પાતાના પ્રકાશ વડે પદાર્થ પ્રંજને પ્રકાશિત કરીને તેમનું સ્વરૂપ ખતાવે છે, એજ પ્રમાણે ભગવાને પણ સમસ્ત પદાર્થીની પ્રરૂપણા કરીને તેમના સ્વરૂપને પ્રકાશિત કર્યું છે. અથવા 'ત્રીવેવ' આ પદના અથ' દ્વીપસમાન પણ શાય છે. સંસાર સાગરમાં દુળતાં પ્રાણીઓને સાટે લગવાન્ દ્વીપસમાન પણ શાય છે. સંસાર સાગરમાં દુળતાં પ્રાણીઓને સાટે લગવાન્

एवंभूतगुणगणगुःस्कितो भगवान् असारसंशारसागराद् उद्धारकम् (धम्मं) धर्मम्-श्रुतचारित्राख्यम् , (समियं) समितम्-सममावयुक्तम् , तयोक्तम्—

(जहा पुण्यस्म कत्थइ तहा तुच्छस्स कत्थइ) यया पुण्यस्य-पूर्णस्य चकवत्यि हैः कथ्यते तथा तुच्छस्य-रङ्कस्य व.थ्यते इति। (उदाहु) उदाह्-यतिपाद्ति-त्रसस्याक-रात्मकलोकस्यानुत्रहाय, न तु मानपूजार्थम्। केवलज्ञानी तीर्थकरो लोकस्य सकल-संसाराऽन्तर्गत त्रसस्यावरादिसकलजीवान् नित्यानित्यत्वास्यां ज्ञात्वा लोकानामनु-प्रहत्तुद्धया श्रुतवारित्राएवं धर्मसुदाह-अवापि मूले आर्थत्वादेव लहुवचनमिति॥४॥

श्चितचारित्र वर्म का समभाव से प्ररूपण किया, अर्थात् रागद्वेष से रहित होकर कथन किया। आगेष में कहा है—'जहा पुण्णस्स' इस्पादि।

'जैसे पूर्ण अर्थात् ऋदि संपत्ति से सम्पन्न चक्रवर्ती आदि जनों को उपदेश देते हैं उसी प्रकार तुच्छ अर्थात् धनादि से रहित जनों को भी उपदेश देते हैं। वे सम्पन्न और विपन्न जनों के प्रति समभाव धारण करके सबको समान रूप से धर्भदेशना करते हैं।'

भगवान् ने सन्मान या पूजा के लिए धमेमहणणा नहीं की परन्तु लोक के अनुप्रह के लिए की है।

तात्र्य यह है कि केवलक्षानी तीर्वकर भगवान महावीरने लोक के समस्त त्रस और स्थावर जीवों को नित्य अनित्य रूप से जान कर, अनुग्रह करने के लिए श्रुनचारित्र धर्म का निरूपण किया। 'उदाहु' पद में भी आर्षपथोग होने से ही बहुवचन का प्रयोग किया गया है॥ ४॥

દ્વીપના સમાન આધાર રૂપ હતા. આ પ્રકારના શુણાયી વિભૂષિત મહાવીર પ્રભુએ અસાર સંસાર સાગરમાંથી ઉદ્ધાર કરનાર શ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મની સમભાવ પૂર્વંક પ્રરૂપણા કરી-એટલે કે રાબદ્વેષથી રહિત થઈ ને તેમણે તેનું પ્રતિપાદન કર્યું. આગમમાં કહ્યું છે કે—'जहા પુગ્ળસ્મ' તેઓ ઋદ્ધિ-હ'પત્તિથી સંપન્ન ચક્રવર્તી આદિ મહાપુરુષાને જે પ્રમાણે ઉપદેશ દે છે, એજ પ્રમાણે તુચ્છ લોકોને-દરિદ્રોને પણ ઉપદેશ દે છે. તેઓ સંપન્ન અને વિપત્નન (સમૃદ્ધ અને દરિદ્ર) પ્રત્યે સમભાવ ધારણ કરીને, સૌને સમાનરૂપે ધર્મ દેશના કરતા હતા '

ભગવાને સત્કાર, સન્માન અને પૂજાને માટે ધર્મપ્રરૂપણા કરી નથી, પરન્તુ લાકાતું કલ્યાણ કરવાની ભાવનાથી કરી છે.

આ સૂત્રના લાવાર્થ એ છે કે કેવળજ્ઞાની તીર્થ કર બગવાને (મહાવીરે) દ્યાકના સમસ્ત ત્રસ અને સ્થાવર જીવાને નિત્ય અનિત્ય રૂપે જાણીને, જીવા પર અતુપ્રહ કરવાને માટે યુતચારિત્રરૂપ ધર્મતું નિરૂપણ કર્યું છે. ॥ ૪૯

# समय। बैंबोधिनी टीका प्र. धु. प्र. ६ छ.१ अगवतो महावीरस्य गुणवर्णसम् ५७१

म्बम्- से सदैवदसी अभिमृयनाणी, णिरामगंधे धिइमं ठियणा। अणुत्तरे सदैवजगसि विजं, गंथो अतीते अभैये अजीऊ॥५॥

छाया — स सर्वेदर्शी अमिश्र्यज्ञानी, निरायगन्धो पृतिमान् स्थितात्मा । अनुत्तरः सर्वजगति विद्वान , प्रन्थादतीतोऽभयोऽनायुः ॥ ५ ॥

अन्वयार्थ-(से) स महावीरः (सन्दर्सी) सर्वदर्शी-सामान्यतः सर्वपदार्थ-विषयकदर्शनशीलः (अभिभूदनाणीः अमिभूयज्ञानी-केवलज्ञानीः (णिरामगंधे)

दालार्थ-'से-सः' वह महावीरस्वामी 'सन्वदंसी-सर्वदर्शी' सम-स्त पदार्थों को देखनेवाले 'अभिभूपनाणी-अभिभूपज्ञानी' केवलज्ञानी 'णिरामगंधे-निरामगंधः' मूलगुण और उत्तः गुण से विद्युद्ध चारित्र का पालन करने वाले 'थिक्ष्मं-प्रतिमान' प्रति युक्त और 'ठियप्या-स्थि-तात्मा' आत्मस्वरूप में स्थित थे 'सन्वजगंसि-सर्वजगत्सु' संपूर्ण जगत् में वह 'अणुक्तरे विद्यं-अनुक्तरो विद्यान्। सब से उत्तम बिद्धान थे 'गंधा-अतीते-ग्रन्थातीतः' बाह्य और आभ्यंतर दोनों प्रकार की ग्रन्थियों से रहित 'अभए-अभयः' निर्मय और 'अणाव-अनायः' चारों प्रकार की आयु से रहित थे ॥५॥

'से सब्बदंसी' इश्यादि ।

अन्वयार्थ—भगवान महाचीर सर्वेदर्शी अर्थात् सामान्य रूप से समस्य पदार्थों के दर्शन से युक्त थे। केवलज्ञानी थे। मूलगुणों और

'से सन्त्रदंसी'

शण्दार्थ-'से-स' ते भक्षावीर स्वाभी 'सहबदंग्री-सर्वदर्श' भधा क भदार्थिने कीवावाणा 'अभिमूचनाणी-अभिभूचझानी' डेवणज्ञानी 'जिरामगंघे-निरामगंघः' मुखगुण अने उत्तरगुण्यी विशुद्ध शास्त्रिनुं पाद्यन કरवावाणा 'धिइमं-णृतिमान्' पृति युक्ति अने 'ठियापा-स्थितात्मा' आत्म स्वद्रपमां स्थित छता, 'सहवजगिष्ठ-सर्वजगत्मु' संपूर्ण कगतमां ते 'अणुत्तरे विक्जं-अनुत्तरो विद्वान्' अधार्थी उत्तम विद्वान छता, 'गंथा अतीर्वे-मन्धातीतः आह्य अने आस्यत्तर अने प्रकारनी अधियोधी रिहत 'अभए-अभयः' निर्धंय अने 'अजाउ-अनायः' सारे प्रकारना आधुर्थी रिहत छतां. ॥ पा

સૂત્રાર્થ — મહાવીર પ્રભુ સર્વદશી હતા એટલે કે તેઓ સામાન્યરૂપે સમસ્ત પદાર્થીનાં કર્શનથી સુક્ત હતા. તેઓ કેવળજ્ઞાની હતા, તેઓ મૂળ निरामगन्यः - मूलोत्तरगुणाभ्यां विशुद्धवारिवपालहः (धिइमं) धृतिमः न्-धैर्यक्षीलः (ठियपा) स्थितात्मा - आत्मस्वरूपे स्थितः (सन्वजगंसि) सर्वजगित (अणुत्तरे विज्ञं) अनुत्तरो विलक्षणो विद्वान् (गंथा अतीते) ग्रन्थादतीतः - स वाह्याभ्यन्तर- ग्रन्थादतीतो निर्मेन्यः (अवर्) अभयो - भयरहितः (अणाउ) अनायुः - चतुः विधायुर्वितित इति ॥ ५॥

टीका—(से) स भगवान महावीरिह्मलोकप्रसिद्धः, मसिद्धार्थकोऽत्रतच्छन्दः। इहापि तथैव योऽयं भगवान् महावीर सिल्लोकप्रसिद्धः। (सन्दर्वसो) सर्वदर्शी सर्व दर्शी तथैव योऽयं भगवान् महावीर सिल्लोकप्रसिद्धः। (सन्दर्वसो) सर्वदर्शी सर्व व्यक्ति वसस्थावरात्मकं जगद्दृष्टुं श्लीलं यस्य सः, (अभिभूयनाणी) अभिभूय-भत्यादीनि ज्ञावःनि पराजितः यद् ज्ञानं केदलप्रदर्शान्यं वर्तते, ताद्दशं केदलज्ञानं विद्यते यस्य क्षोऽिकभूयज्ञानो । ज्ञानिकश्वभयां मीक्षो भवतीति भोक्षसाधनं ज्ञानं भद्दश्ये मोक्षावयविक्रयां दक्षयति-(णिराम) इत्यादि, (णिरादगोधे) निरामगन्धः

उत्तरगुणों से विशुद्ध चारित्र के पालक थे। वैर्यवान्, आत्मस्वरूप में स्थित, सम्पूर्ण जगत् में सर्वोत्तपज्ञानी बाह्य और आध्यन्तर परिग्रह से रहित, निर्भय तथा चारों प्रकार की आयु से रहित थे॥२॥

टीकार्थ—पहां 'तत्' शब्द का प्रयोग 'प्रिसिद्ध' इस अर्थ में किया गया है, अतएव 'से' का अर्थ है-तीनों लोकों में प्रसिद्ध । भगवान् महावीर तीनों लोकों में प्रसिद्ध थे। सर्वदर्शी अर्थात् श्रस एवं स्थावर रूप जगत् को देखने वाले थे। छबस्थों को होने वाले मित आदि शारों अपूर्ण शानों को हटाकर उन्होंने सम्पूर्ण केवलज्ञान प्राप्त किया था।

ज्ञान और किया से मोक्ष प्राप्त होता है, अतुएव मोक्ष के साधन ज्ञान का कथन करने के पश्चात् अब किया का उल्लेख करते हैं

ભુણા અને ઉત્તરગુણાની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધ ચારિત્રના પાલક હતા, તેઓ ઘૈર્યવાન, આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિત, સંપૂર્ણ જગતમાં સર્વોત્તમ જ્ઞાની, ભાદ્ય અને આશ્ચન્તર પરિગ્રહથી રહિત, નિર્ભય તથા ચારે પ્રકારના આયુથી રહિત હતા. મા

ઢીકાથ — ખહીં 'તત્' શખ્દ પ્રસિદ્ધના ખર્થમાં વયરાયા છે, તેથી 'તે' પદના ખર્થ 'ત્રણે લાકમાં પ્રસિદ્ધિ' સમજવાના છે. ભગવાન મહાવીર ત્રણે લાકમાં પ્રસિદ્ધ હતા. તેઓ સવ'દર્શાંત્રસ અને સ્થાવર રૂપ જગતને દેખનારા હતા. મિતિજ્ઞાન આદિ ચારે અપૂર્લ્યાના કે જેમના છલસ્થામાં સદ્ભાવ હાય છે, એવાં અપૂર્લ્યાનને બદલે તેમણે સંપૂર્લ્ય જ્ઞાનરૂપ સર્લ્યુએ કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું.

જ્ઞાન અને કિયા દ્વારા મેહ્સની પ્રાપ્તિ થાય છે. મેહ્સના સાધનરૂપ જ્ઞાનની વાત કરીને હવે કિયાની વાત કરવામાં આવે છે.-લગવાન્ મહાવીર

#### समयार्थकोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ अगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४७३

निर्गतोडायतः अःसः-अविशोधिकोटणाख्यो दोषः तस्य गन्धः सम्यथो यस्माद् यस्य वा स विरामगन्धः-निर्विचारपृष्ठोत्तरगुणयुक्तचारित्रक्रियावनिर्यर्थः, (धिइमं) शृतिमात्-अनेकपकारोपसँगैरवृत्वोऽपि मेरुबद् अविकम्पत्या संयमे शृति-क्षीला, 'ठिवप्तां स्थितास्मा, रिथतो व्यवस्थितः सकलकर्माऽपगमनेन स्वरूपे आत्मा यस्य स विश्वतादा, 'अणुत्तरे' अनुत्तरः नास्ति उत्तरः प्रधानो यस्य सोऽनुत्तरः सर्वेम्योऽपि एधातः, (सव्ववांसि विक्रं) सर्वेजगिति विद्वान्-सकलपदार्थानां कराऽमलकवद् वेचा-काता, (गंथा अशीते) प्रन्यादतीतः-बाह्यग्रन्थात् विरूप्यमुवर्णा-दिरूपात् , आभ्यन्दस्थान् वर्षस्थात् अवीतः -अतिकान्तो ग्रन्थातीतः-निर्प्रन्यः, 'अभवे' अञ्चतः-नास्ति स्थमकारकवि भयं यस्य सोऽध्यः, समन्दर्थयरहित

-भगवान् निरागगंध थे अर्थात् अविशुद्धि कोटि मामक दोष उनसे हटगया था। तारपर्य यह है कि वे आंतचार रहित मृलगुणों और उत्तर गुणों से युवन चारित्रवान् थे। अनेक प्रकार के उपलगे आनेपर भी लेक जैसे अकम्प होने से संपम में धैर्यवान् थे। समस्त कमी के हट जाने से उनकी आत्ना अपने स्वरूप में स्थित :हो गई थी। वह अनुसर थे अर्थात् अखिल विश्व में उनसे अष्ट कोई नहीं था-चही सर्वश्रेष्ठ थे। समस्त जगत् में, सकल पदार्थी को हथेली पर रहे हुए आंवले के समान प्रत्यक्ष देखने के कारण ज्ञानी थे। वह हिरण्य सुवर्ण आदि बाह्य परिग्रह से तथा कर्मक्ष आभ्यन्तर परिग्रह से अतीत-रहित अर्थात् ग्रन्थातीत-निग्रन्थ थे। सात प्रकार के थयों से अतीत-रहित अर्थात् ग्रन्थातीत-निग्रन्थ थे। सात प्रकार के थयों से

'નિરામગંધ' હતા, એટલે કે અવિશુદ્ધિ કાટિ નામના દાષથી રહિત હતા. આ કથતના ભાવાર્ય એ છે કે તેઓ અતિચાર રહિત મૂળગુણા અને ઉત્તર- ગુણાથી શુક્ત હોવાને કારણે ચારિત્રવાન હતા. અનેક ઉપસર્ગો આવી પડવા છતાં તેમણે ઘૈર્ય પૂર્વક તેમના સત્મના કર્યો હતા. આ પ્રકારે મેરુ સમાન અડગ હોવાને કારણે તેમને ઘૈર્ય વાન કહ્યા છે. સમસ્ત કર્મોના ક્ષય થઇ જવાને કારણે તેમના આત્મા કર્મ રજયી રહિત થઈને મૂળ સ્વરૂપમાં ચમકતા હતા. તેઓ અનુત્તર (સર્વ શ્રેલ્ડ) હતા એટલે કે આખા વિશ્વમાં તેમના કરતાં શ્રેષ્ઠ અન્ય કાઈ ન હતું. સમસ્ત પદાર્થીને હાથમાં રહેલા આમળાની જેમ પ્રત્યક્ષ એઇ શકવાને તેઓ સમર્થ હતા, તે કારણે તેમને જ્ઞાની કહ્યા છે. તેઓ સુવર્ણ, ચાંદિ આદિ આદ્યા પરિગ્રહાથી અને કર્મરૂપ અલ્યન્તર પરિગ્રહથી રહિત હતા, તેથી તેમને અન્યાતીત-નિર્મ થકદ્યા છે. સાત પ્રકારના

इत्यर्थः । (अणाऊ) अनायुः न विद्यते चढुर्विधमपि नरामरनारकतिर्यचायुर्यस्य सोऽनायुः, कर्मवीजानां विनाशेन पुनरुत्यचरभावात् । भगवान् महावीरः सकल-पदार्थानां द्रष्टा केवली च । मूलोत्तरगुणाभ्यां विशुद्धचारित्रपालकोऽतिधीर स्तथा स्थितात्मा । सर्वेभ्योऽपि उत्तमो विद्वान् वाह्यास्यन्तरप्रन्थिरहितो निर्भयः आयुरहित श्रासीदित्यर्थः ॥५॥

म्लम्—'से भूइपण्णे अणिए अचारी आहंतरे धीरे अणंतचक्खू। अणुत्तरे तैप्पइ सूरिए व, वैंइरोयणिदेव तैमं पमासे'॥६॥ छाया—सभूति मझोऽनिकेतवारी ओधन्तरो धीरोऽनन्तचक्कः। अनुतरं तपति सर्वे इव वैरोचनेन्द्र इव तमः मकाशपति ॥६॥

रहित होने के कारण समस्त भयों से रहित थे। चारों प्रकार की आयु से मुक्त थे, क्यों कि कर्म बीज का उन्मूलन कर चुके थे, अतएव उनका पुनः जन्म होना संभवित नहीं था।

आशय यह है कि-भगवान महावीर सकल पदार्थी के द्रष्टा केवली थे। मूल और उत्तर गुणों से विशुद्ध चारित्र के पालक थे, अत्यन्त धीर तथा स्थितास्मा थे। सब से उत्तम ज्ञानी, बाह्याभ्यन्तर परिग्रह से रहित, निभेष थे। और आगु से वर्जित थे ॥५॥

'से भूइपवर्ण' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-'से-सः' वह भगवान् वर्द्धमान महावीर स्वामी 'मूइपण्णे-भूतिपज्ञः' अनन्तज्ञानवाछे और 'अणिए अचारी-अनियताचारी' अनि-यताचारी अर्थात् इच्छानुसार विचरने वाछे 'ओर्घतरे-अ, यन्तरः' संसार स्थ्यी रिक्षत है। वाने अरुष्णे ते निभी अर्थाणिको इक्षेत्र की नाम्या की

આયુર્થી રહિત હતા, કારણ કે તેમણે કર્મળીજના ઉચ્છેઠ કરી નાખ્યા હતા, તે કારણે સંસારમાં તેમને કરી જન્મ લેવાના ન હતા.

તાત્પર્ય એ છે કે મહાવીર લગવાન સમસ્ત પદાર્થોના દ્રષ્ટા–કેવળી– હતા, તેઓ મૂળ અને ઉત્તરગુણે થી યુક્ત વિશુદ્ધ ચારિત્રનું પાલન કરનારા હતા. અત્યન્ત ધીર તથા સ્થિતાત્મા હતા. તેઓ સવેશ્તિમ ગ્રાની, ખાશ અને આભ્યન્તર પરિગ્રહથી રહિત, ભગરહિત અને આયુથી રહિત હતા. તમા ધો મુદ્દવળો' ઇત્યાદિ–

शण्हार्थे-'से-सः' ते लगवान् वर्धभात भहावीर स्वाभी 'मूड्यण्णे-भूतिप्रज्ञः' अनन्तशान वाणा अने 'अणिए अचारी-अनियताचारी' अनियताचारी अर्थात् धन्छानुसार ६२वावाणा 'ओधंतरे-ओघन्तरः' संसार सागरने पार

#### समयार्थबोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ मनवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ध्रुष

अन्त्रयार्थं — (से) सः — उद्धंनानस्त्रानी (भूश्वण्णे) भृतिमज्ञोऽन्तज्ञाननान् (अणिपज्ञवारी) अनिकेतचारी – गृहरहितः, (ओपंतरे) ओघः तरः — संसारसमुद्धतरणः श्रीलः (धीरे) घीरः — मेधावी (अणंतचक्त् ) अनन्तवक्षः — केवल्रज्ञानी (सृरिष्व) सूर्य-इव मकाशकः (अणुत्तरे) अनुत्तरः — सर्वोधिश्वापी (तप्तर्व) तपित सर्वेभवोऽधिकः ज्ञानीत्पर्थः, (वहरोपणिदेव) वैरोचनेन्द्र इव (तमंपगासे) तमः प्रकाशपित अग्निरित्र अन्धकारं विनाव्य पदार्थमकाशकद्वि ॥ ६॥

टीका—(से) स मगवान महावीरस्वामी, (भूइपन्ते) भूतिमझः तत्र भृतिश्वदः — हदमङ्गलस्थास्पर्शेषु वर्तते । तथाय भूतिपदः, भूतिः -प्रदृद्धा महती-प्रझा यस्य सागर को पार करनेवाले 'धीरे-धीरः' बुद्धिवाली 'अणंतचक्त् — अनंत चक्षुः' केवलझानी 'स्रिए व-सूर्य इव' जैसे सूर्य 'अणुक्तरे—अनुक्तरः' सबसे ज्यादा 'तप्पइ—तपित' तपना है इसी प्रकार भगवान सबसे अधक झानवाले थे 'बेरो विविद्य-वैरो चनेद इव' अग्नि के समान 'तमं पगासे' 'तमः प्रकाशयित' अन्धकार से वस्तु का प्रकाश करनेवाले हैं अर्थात् भगवान् अज्ञानरूपी अन्धकार को दूर करके पदार्थीं के यथार्थ स्वरूप को प्रकाशित करते हैं ॥६॥

अन्वयार्थ—भगवान् महावीरस्वामी अनन्तज्ञानी, अनिकेत रूप से विचरण करनेवाले अर्थात् गृहरहित, संसारसागर से तिरने वाले, धीर, अनन्तद्र्भानवान्, सूर्य के समान प्रकाशशील सर्वोत्तम, सब से अधिक ज्ञानवान्, वैरोचन इन्द्र के समान तथा अग्नि के समान अञ्चानान्यकार का विनाश करके पदार्थों के प्रकाशक थे। ६।

हरवावाणा 'धीरे-धोरः' भुद्धिशाणी 'अणंतचक्खू'-अनंतचक्धुः' हैवणक्तानी 'सूरिए व-सूर्य इव' केवी रीते सूर्य 'अणुकरे-कनुक्तरः' अधाशी वधारे 'तत्पइ-तवित' तमे छे स्मेती रीते अगवान अधाशी अधिक ज्ञानवाणा इता वैरोधिंंंंंंं-देव-वैरोचनेन्द्र इव' स्मिनना समान 'तमं पगासे-तमः प्रकाशयित' स्मध्यः रथी वस्तुने प्रकाश करवावाणा छे स्मर्धात् अगवान् स्मानइपी स्मधारने द्वरक्षीने पहार्थीने यथार्थं स्वत्रपथी प्रकाशित करे छे. ॥ ६॥

સૂત્રાથે—ભગવાન વર્ષ માન સ્વામી અનન્તજ્ઞાની, અનિયતરૂપે વિશ્વરણ કરનારા, એટલે કે ગૃહરહિત, સંસારસાગરને તરનારા, ધીર, અનન્તદર્શનવાન, સૂર્યના સમાન પ્રકાશશીલ, સર્વોત્તમ, સૌથી અધિક જ્ઞાનવાન, વૈરાચન–ઇન્દ્રના સમાન તથા અગ્નિના સમાન અજ્ઞાનાન્ધકારના વિનાશ કરીને પદાર્થાના પ્રકાશક હતા. ॥ ६ ॥

सुत्रकृताङ्गसूत्रे

स भूतिमझः-अनन्तद्भाननात् , सर्वार्यविषयकज्ञाननात् इत्यर्थः । अथवा सर्वमङ्गळ-भूतप्रभावात् , यद्धा-जगद्रश्चभूतपश्चावात् । तथा-(अणिएअचारी) अनिकेतचारी, निकेतं-गृहं तद्दहितप्रनिकेतं यथास्यातथा अपतिबद्धमित्यर्थः तच्चरितुं शीछं यस्य सोऽनिकेतचारी-अपतिबद्धविहारीत्यर्थः तथा-(ओहंतरे) ओधन्तरः, ओयं-संसारं

टीकार्थ-भगवान महाबीर स्वामी 'मृतिप्रइ' थे। मृति इःव्द के अनेक अर्थ हैं, यथा-वृद्ध, मंगठ, रक्षा और स्पर्श। यहां इसका 'वृद्ध' अर्थ है। जिनकी प्रज्ञा अधिक वृद्धि को प्राप्त हुई हो ऐसे अर्थात् जो अनन्तज्ञानी हैं उन्हें मृतिप्रज्ञ कहते हैं।

तास्पर्य यह है कि भगवान् समस्त पदार्थों को विषय करने वाले ज्ञान से सम्बन्ध थे। अथवा वे सब के लिए कल्याणकारी था। अथवा उनकी प्रज्ञा जगत् की रक्षा करनेवाली थी। अथवा उनकी प्रज्ञा लोक में स्थित समस्त पदार्थी का स्पर्श करने वाली-उन्हें विषय करने वाली थी।

भगवान् अनिकेत रूप से विचरण करने वाले थे। परिग्रह से रहित होने के कारण अमितवंब विहासी थे। अतएव 'अिए अवारी' इस पद का अर्थ हैं-'अनिकेतआरी'। भगवान् गृहरहित होका विचरण

ટીકાર્ય—ભગવાન મહાવીર સ્વામી 'ભૂતિપ્રસ' હતા. 'ભૂતિ' પદના નીચે પ્રમાણે અનેક અર્થ થાય છે જેમ કે 'વૃદ્ધ, મ'ગળ, રક્ષા અને સ્પર્શ' અહીં તેના અર્થ વૃદ્ધ સમજવે જોઇએ. જેમની વિશાળ પ્રસા વૃદ્ધિ પામેલી છે, એટલે કે જેઓ અનંત સાનથી સ'પન્ન છે, તેમને 'ભૂતિપ્રસ' કહે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે મહાવીર પ્રભુ સમસ્ત પદાર્થીના બાધ કરાવનારા જ્ઞાનથી સંપન્ન હતા. અહિયાં 'ભૂતિ' પદના મંગળ અર્થ ગહ્યુ કરવામાં આવે, તો 'તેમનું જ્ઞાન સૌને માટે કલ્યાલુકારી હતું.' એવા ભૂતિલ્લાનો અર્થ શાય જો 'મૂતિ' પદના અર્થ 'રક્ષા' શ્રહ્યુ કરવામાં આવે, તો 'ખૂતિ-પ્રજ્ઞ' પદના અર્થ આ પ્રમાણે શાય⊸'તેમની પ્રજ્ઞા જગતની રક્ષા કરનારી હતી.' 'ભૂતિ' પદના 'સ્પર્ય' અર્થ શ્રહ્યુ કરવામાં આવે, તો ભૂતિષ્જ્ઞના અર્થ આ પ્રમાણે શાય⊸'તેમની પ્રજ્ઞા સમસ્ત પદાર્થીને સ્પર્શ કરનારી–પદાર્થીના વિષયમાં માહિલી પૂરી પાડનારી હતી.

ભગવાન મહાવીર અનિકેત રૂપે વિચરણ કરનારા હતા. પરિગ્રહથી રહિત હોવાને કારણે તેએ! અપ્રતિભાધ વિહારી હતા. અથવા 'अणिए अचारी' ंसिम<mark>यार्थेकोचिनी टीका प्र.</mark> श्व. घं. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् **७७७** 

तिरतं तारियतं वा शीलं विधते यस्य स ओवातरः । (धीरे) धीरः, धीर्युद्धिस्तया सह राजते इति धीरः परीपहादिभ्योऽक्षुत्धः । तथा-(अणंतचस्त्व) अनन्तचश्चः, अनन्तं ज्ञेयाऽनन्तत्वया नित्यत्वेन वा वश्चरिव चश्चः-केवल्ज्ञानं यस्य सोऽनन्तचश्चः। अथः।-जोकस्य पकाशकाणात् वश्चरिव चश्चः स्वरू रो यस्य भवित सोऽनन्तचश्चः-केवल्ज्ञात्वव न । (स्रिए व) सूर्य ३व (अणुत्तरं हपति) अहुत्तरं-सर्वतोऽधिकं यथा स्पेस्लपित न तद्धिकस्तापेन कश्चिन्। तथा भगवान् तीर्थकरोऽपि ज्ञानपकाद्येन सर्वोत्तमः। नास्तिकश्चित् ज्ञानेन ततो महान । (वहरोयणिदेव) वैरोचनेन्द्र इव, करते थे-गृह या आश्रम यना कर कहीं एक स्थान पर नहीं रहते थे। ऐसा कहा है

भगवान् संसार से स्वयं तिरनेवाछे और दृष्ठरों को भी तारने बाछे तथा धीर अधौत् ज्ञान से विभूषित एवं परीपरों तथा उपसर्गों से शुब्ध न होने वाछे थे। वह अनन्त चशु थे अधीत् ऐसे ज्ञान से सम्पन्न थे जिसके ज्ञेय अनन्त हैं और जिसका कभी विनादा होना संभव नहीं। अथवा भगवान् लोक के लिए चशु के समान अनन्तप्रकादा करने वाछे थे। जैसे खुर्य सबसे अधिक देदीष्यमान होता है, दसी

એ પડના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે-'અનિકેતચારી'-ભગવાન મહાવીર ગૃહ અથવા આશ્રમ ખનાવીને કાઇ એક જ સ્થાનમાં રહેતા ન હતા.

प्रकार भगवान् सर्वोत्कृष्ट रूप से देवीष्यमान भास्वर थे। सूर्य सबसे अधिक प्रकाशदेवा है, उसकी समता-बरावरी अन्यकोई नहीं कर

તેઓ પાતે સંસારને તારનારા અને અન્યને પછુ તારનારા હતા. તેઓ ધીર હતા, એટલે કે ગ્રાનથી વિભૂવિત અને પરીયહો તથા ઉપસર્ગોથી ક્ષુષ્ધ (વિચલિત) નહીં થનારા હતા. તેઓ અનન્દચ્છુ હતા, એટલે કે એવાં ગ્રાનથી સંપન્ન હતા કે જેના કન્ની પણ વિનાશ થવાના સંસવ નથી અને જેના ગ્રેય અનન્ત છે.—અથવા સગવાન લેકને માટે ચલુસમાન—અનન્ત પ્રકાશ કરનારા હતા. જેવી રીતે સૂર્ય સૌથી અધિક દેદીપ્યમાન છે, એજ પ્રમાણે મહાવીર પ્રભુ પણ સવેંત્રૃષ્ટ ગ્રાનના પ્રકાશથી અથવા શરીરની કાન્તિથી દેદીપ્યમાન સૂર્યસમાન હતા. સૂર્ય સૌથી અધિક પ્રકાશ આપે છે, તેથી પ્રકાશની ખાબતમાં કાઇપણ પદાર્થ તેની સરખામણીમાં ઉલી રહી શકતો નથી,

विशेषेण रोचते-प्रकाशते इति वैरोचनोऽितः स एव अतिश्वपण्यलनात् इन्द्रःपष्टदस्तद्वत् (तमं) तमः (पगासे) मकाशयति, यथा-पदीप्तो ज्यालानिटलो विहः
सर्वतः मस्तमि सर्वेच्छादकं तमोऽपतीय पदार्थान् मकाशयति चक्षुः सहकारितया, तथा-मगवानि अञ्चानान्धकारं सर्वतो व्याप्तं सहसापनीय लोकानां
कृते सकत्रादार्थान् मकाशयतीति भवति भगवान् अभिनसद्द्यः । सर्वेमाणिनाम्
अज्ञानं निवार्थ यदार्थमकाशक इति ॥मू०६॥

मुख्य-'अणुत्तरं धम्म मिणं जिंगाणं, णैर्या मुणी केासव आसुपन्ने। इंदेवे देवाणे महीणुभावे, सहेस्सणेता दिविं णं विसिद्धेशाशा छापा—अनुतरं धर्ममिसं जिनानां, नेता म्रानः काश्यप आश्चपन्नः। इन्द्र इव देवानां महानुमावः, सहस्रनेता दिवि खद्ध विश्विष्टः ॥%॥

सकता, इसी पकार तीर्थकर सर्वोस्कृष्ट शानी होते हैं। उनसे अधिक ज्ञानी अन्य कोई नहीं हो सकता।

वैरोचन का अर्थ है-अग्नि अतिहाय जाउबस्यमान होने से वह इन्द्र कहलाती है। जैसे जलती हुई उबालाओं से युक्त अग्नि सब ओर फेले हुए सघन अंधकारको निवारण करके पदार्थों को प्रकाशित करती है, चक्षु के सहायक होती. है, उसी प्रकार भगवान भी सर्वश्र उवास अज्ञान अध्यक्तर को सहसा द्र करके लोगों के लिए समस्त पदार्थों को प्रकाशित करते हैं। अत्र प्र भगवान अग्नि के समान हैं अर्थात् प्राणियों के अज्ञान का निवारण करके वस्तुस्वस्य के प्रकाशक हैं, ॥६॥

એજ પ્રમાણે તીર્થ કર સર્વોદ્રષ્ટ સાની હાય છે-તેમના કરતાં અધિક જ્ઞાની કાઇ પણ સંભવી શકતું નથી.

વૈરાયન એટલે અગ્નિ અતિશય જજવલ્યમાન હોવાને કારણે અગ્નિ ઇન્દ્ર કહે છે. જેવી રીતે પ્રજાલિત જવાળાઓથી યુક્ત અગ્નિ સઘળી દિશાઓમાં વ્યાપેલા ગાઢ અધકારના નાશ કરીને પદાર્થીને પ્રકાશિત કરે છે, અને અલુને તે વસ્તુનું દર્શન કરાવવામાં સહાયક ખને છે, એજ પ્રમાણે ભગવાન પણ સર્વત્ર વ્યાપેલા અજ્ઞાનરૂપી અધકારને એકાએક દૂર કરીને લોકોને સમસ્ત પદાર્થાનું દર્શન કરાવે છે. સમસ્ત પદાર્થાના યથાર્થ સ્વરૂપનું લોકોને ભાન કરાવે છે. તેથી ભગવાનને અગ્નિના સમાન કહ્યા છે, એટલે કે તેઓ પ્રાણીએકના અજ્ઞાનનું નિવારણ કરીને વસ્તુક્ષ્વરૂપને પ્રકાશિત કરે છે. ાદ્યા

#### समयार्थवोधिनी टीका व. श्रु. ब. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४३९

अन्वयार्थः—(आसुपन्ने) अञ्चमहा-उत्पन्नदिव्यक्षानः, (कासवे) काश्यपः— काश्यपमोत्रोत्पन्नः (मुणी) मुनिः (जिणाणं) जिनानाम् ऋषमादीनाम् (इणं) इमम् (अणुत्तरं) अनुत्तरं-सर्वतः श्रेष्ठम् (धन्मं) धर्भ-श्रुतचारित्ररूपम् (णेया) नैता तस्य मणेता (दिवि) दिवि-स्थें (सदस्यदेवाणं) सहस्रदेवानाम् (इंदेव) इन्द्र इच (महाजुनावे विसिद्धे) महानुत्रावः-महावसाववान् विशिष्टः प्रयान इति ॥७॥

'अणुत्तरं धम्ममिणं' इत्यादि ।

शदार्थ-'आसुवन्ने-आशुवज्ञः' शीव बुद्धिशले 'कासवे-काइयपः' काइयपगोत्री 'सुणी-सुनिः' पुनि श्री वर्द्धमान स्वामी जिलाणं-जिनानाम्' कपम आदि जिनवरों के इणं-इमं' इस 'अणुलरं-अनुलरम्' सबसे श्रेष्ठ 'धम्मं-धर्मम्' धर्म के 'नेया-नेता' प्रणेता है जैसे 'दिवि-दिवि' स्वर्गलोक में 'महस्सदेवाणं-संदस्देवानाम्' हजारों देवताओं का 'हंदेव-इन्द्रद्व' इन्द्र नेता है एवं 'महाणुभावे विसिद्धे-महादुमावः विशिष्टः' अधिक प्रभावशाली है इसी प्रकार भगवान सब जगत में सवेत्तम है ॥७॥

अन्वयार्थ—आञ्चयन अर्थात अनन्तज्ञानी, काइयप गोत्र में उत्पन्न, मुनि वर्द्धमान स्वामी, करम आदि जिनेश्वरों के इस धर्म के आद्य प्रणेता हैं। जैसे स्वर्ग में इन्द्र सभी देलताओं में महान् प्रभावशाली हैं—सर्वश्रेष्ठ हैं ॥७॥

शण्डार्थं - 'आसुपन्ने-आशुपका' शीध भुद्धिवाणा 'काष्ट्रवे काइयपः' आश्यपः जेल्ली 'मुणो-मुनिः' भुनि श्री वर्धेभान स्वाभी 'निणाणं-जिनानाम्' ऋषभ वर्णे रे जिनवरींना 'इणं-इमं' आ 'अणुत्तरं-अनुत्तरम्' अधार्थी श्रेष्ठ 'धम्मं-धर्मम्' धर्भना 'नेया-नेता' प्रदेशा छे. 'दिनि-दिनि' स्वर्भदेशाणं -सहस्रदेवाणं -सहस्रदेवानाम्' ढेजरा देवाताच्याना 'इंदेय-इन्द्र इष' ६-द्र नेता छे. ओवभ् भिहाणुभावे विसिट्टे-महानुभावः विकिष्टः' अधिक प्रकावशाणी छे ओज प्रकार क्षावन् कथाज जनतमां सर्वीत्तम छे॥ छ॥

સ્ત્રાર્થ—આશુપત્ત (શીલ પ્રત્નાવાળા) એટલે કે અનન્તત્તાની, કાશ્યપ ગાત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા મુનિ વર્ષમાન સ્વામી, ઋષભ આદિ જિનેશ્વરાના ધર્મના આદ્ય પ્રશે્લા છે. જેમ સ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર ખધા દેવા કરતાં પ્રભાવશાળી હાય છે, એજ પ્રમાણે સકળ સંસારમાં તીર્થક સગવાન્ સૌથી વધારે પ્રભાવશાળી-સર્વશ્રેષ્ઠ-છે. માળા

<sup>&#</sup>x27;अणुत्तर' धन्ममिणं' धीर्याहि

टीका—(आसुपन्ने) आशुपक्षः—आशु-त्रीन्नं पद्मा यस्य स आशुपक्षः (कासते) काश्यपः—काश्यपानेते समुत्पन्नः (मुणी) मुनिः, मन्यते आगमार्थहेतुद्वारा हडी-कियते इति मुनिः सात्रधकार्ये मौनगन् श्री वर्द्धमानस्वामी (जिणाणी जिनानाम्, जयन्ति रागादिकमिति जिनाः, आदिनायादयस्वपोविश्वतिः तीर्थकरास्तेपाम् । (इणी) हमम्—प्रत्यक्षपरिद्धम् । (अणुत्तरं) अमुत्तरम् , नास्ति उत्तरो यस्य सोऽनुत्तरः —सर्वतः पथानस्तम् । (धम्मी) धर्मम् धर्मस्येत्यर्थः (जेयाः नेता प्रजेता-ऋवमा-धतीतजिनानां धर्मस्य सञ्चालकः अग्रेसरो विद्यते इतिभावः, यथा-(दिवः स्वर्गे (सहस्यदेशणी) सहस्रदेशानाम् (इदेश) इन्द्र इव (महाजुभावः , यथा-(दिवः स्वर्गे (सहस्यदेशणी) सहस्रदेशानाम् (इदेश) इन्द्र इव (महाजुभावः) विद्यत्वः—सर्वादिकायी, यथा-स्वर्गे वनैश्वर्थमादिन्यो देशवःमिन्द्रो नेता महानुमावः, तथा ऋगमादिन्या-स्वर्गे वनैश्वर्थमादिन्यो देशवःमिन्द्रो नेता महानुमावः, तथा ऋगमादिन

टीकार्थ — जीव प्रज्ञा वाले आर्थात अनन्त ज्ञानवात् काठ्यपाति क्रमें उत्पन्न, आगमार्थ को हेतु बारा दढ करने वाले या सावद्य कार्य में मौन रखने वाले होने से छुनि श्री कंद्रमानस्वामी, आदिनाथ आदि पूर्ववक्ती तेईस तीर्थकरों के इस पत्यक्षगोचर सर्वोत्तम धर्म के नेता संचालक या अग्रेसर हैं। जैसे स्वर्ग में इन्द्र सहस्रों देवों का नेता और महानुभाव होता है, इसी प्रकार भगवान् सर्वातिज्ञायी अर्थात् सबसे अधिक माहारम्य से विभूषित हैं।

आश्य यह है कि जैसे स्वर्ग में इन्द्र घन, ऐश्वर्ष तथा प्रभा आदि में सद से उत्तम देवों का नेता महाप्रभाववान है। उसी प्रकार ऋषम आदि तीर्थकरों द्वारा प्रवर्तिन एवं समस्त घर्मों से उत्तम धर्म के नेता

ટીકાર્થ—શીઘ પ્રજ્ઞાવાળા એટલે કે અનન્ત જ્ઞાનસંપન્ન, કાશ્યપગાત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા, આગમાર્થને હેતુ દ્વારા દંઢ કરનારા અથવા સાવઘ કાર્યોમાં મૌન રાખતારા હોવાને કારણે સુનિ વિશેષણથી સુક્ત, શ્રી વર્ષમાનસ્વ મી, આદિનાય આદિ પૂર્વવર્ત્તા ર૩ તીર્થ કરેના આ પ્રત્યક્ષગાંચર સર્વોત્તમ ધર્મના નેતા—સંચાલક—અએસર છે. જેવી રીતે સ્વર્ગમાં ઈન્દ્ર સૌથી અધિક પ્રભાવશાળી હોવાને કારણે દેવાના નેતા રૂપે શાલે છે, એજ પ્રમાણે આ સંસારમાં સૌથી અધિક માહાતમ્યથી સંપન્ન હોવાને કારણે મહાવીર પ્રભુને સર્વશ્રેષ્ઠ માનવામાં આવે છે. તાતપર્ય એ છે કે જેમ સ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર ધન, એશ્વર્ય તથા પ્રભા આદિમાં સઘળા દેવા કરતાં શ્રેષ્ઠ હોવાને કારણે સઘળા દેવા કરતાં શ્રેષ્ઠ હોવાને કારણે સઘળા દેવાને ત્યાં પ્રભાવશાળી ગણાય છે, એજ પ્રમાણે ઝરલલેવ આદિ તીર્થ કરતાં વધારે પ્રભાવશાળી ગણાય છે, એજ પ્રમાણે ઝરલલેવ આદિ તીર્થ કરા પ્રવર્તિત અને સમસ્ત ધર્મી કરતાં શ્રેષ્ઠ એવાં શ્રતચારિત્ર રૂપ ધર્મના નેતા હોવાને કારણે,

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. व. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्णनम् ४८१

प्रवित्तसर्वधर्माविशायिनो धर्मस्य कार्यप्रगोत्रो भगवान् महावीरस्वामी नेतेब नेता सर्वजीवानां तादशाऽनुत्तमधर्मे भवत्तेनाद् भवतीति भावः ॥७॥ मुळ्म्—'से पत्रयाँ अवस्वयक्षागरे वा महोदही वावि अणंतपारे। अणाइले वा अकसाई भिक्स्तू सैंकेव देवैशहिवई जुंइसं'॥८॥

छाया—स मझयाऽक्षयसागर इव महोद्धिरिवापि अनन्तपारः। अनाविलोवा अक्षपायी भिक्षुः, शक इव देवाधिपति द्वीतिमान् ॥८॥

काश्यपगोत्रीय भगवान् महाबीर स्वामी हैं, क्योंकि वे सबस्त जीवों को उस अनुसम धर्म में प्रवृत्त करते हैं ॥७॥

'से पन्नया' इत्यादि ।

शब्दार्थ-से-सः' वह भगवान महाधीर स्वामी 'सागरे वा-सागर हव' समुद्र के समान 'पत्रया-प्रज्ञपा' वृद्धि से 'अवखए-अक्षयः' अक्षय है 'महोदही वावि-महोद्धिरिव' स्थ्यंभूरमण समुद्र के समान 'अणंत-पारे-अनन्तपारः' अपार प्रज्ञा वाले हैं 'अणाइले वा-अनाविलोवा' जैसे समुद्र का जल निर्मल है उसी प्रकार भगवान निर्मल प्रज्ञावाले हैं 'अक-साई-अकवायी' भगवान कवायों से रहित हैं और 'मुक्के-मुक्तः' ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कमीं से रहित हैं 'सक्केव-धाक-हव' भगवान इन्द्र के समान' देवाहिवई-देवाधिपतिः' देवताओं के अधिपति हैं 'जुहमं-शुतिमान' तथा अत्यन्त तेजवाले हैं ॥८॥

કાશ્યમ ગાત્રીય મહાવીર સ્વામીને સર્વાશ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, કારણ કે તેઓ સમસ્ત જીવાને તે અનુષમ ધર્મમાં પ્રવૃત્ત કરે છે. ૫ હા

'से पन्नया' धर्याहि

शण्डार्थ-'से-सः' ते अगवान भडावीर स्वाभी 'सागरे वा-सागर इव' सभुद्र सभान 'वन्नया-प्रह्नयां भुद्धिश्री 'अक्स्वर-अक्षयः' अक्षय छे 'महोवृद्धी-बाबि-महोद्धिरिव' स्वयं भूरभण् सभुद्रना सभान 'अणंतवारे-अनन्तवारः' अपार प्रमा वाणा छे 'अणाइके वा-अनाविको वा' केम सभुद्रने पाण्डी निर्भण छे तेक प्रकारे अगवान् निर्भंत प्रमायाणा छे 'अकसाई-अकवायी' अगवान् अथारे थी रिकेत छे अने 'मुके-मुकः' मानावर्ष्यीय वगेरे आठ प्रकारना क्रिशिय रिकेत छे 'सकेव-शक इव' अगवान् धन्द्रना सभान 'देवाहिबई-देवाधिवितः' देवताओना अधिपती छे 'जुईमं-शुतिमान्' तथा अत्यंत तेकवाणा छे. ॥टा

अन्वयार्थे ----(से) स वर्षमानस्वामी (सागरे वा) सागर इव-स्वयम्भूरमणः समुद्रवत् (पन्नया) पश्चया-बुद्ध्या (अवखयः) अक्षयः-स्वयम्भूरमणवत्, अथवा (महोद्द्द्दी वाबि) महोद्धिः-स्वयम्भूरमणसमुद्र इवापि (अणंतपारे) अनन्तपारः-अभ्यारम्भावानित्यर्थः (अणाइले वा) अनाविलो वा-निर्भेलः, (अकसाई) अकपायी -- अध्ययर्षितः (मुक्के) मुक्तः-श्रानावरणी याद्यष्टकमैरहितः (स्किकेव) शक इव-इन्द्रवत् (देवाहिवई) देवानाविधपतिः (जुःमं) द्युतिमान्-अतिते नस्वो वर्द्धमानोऽस्तीति ॥८॥

टीका--(से) स भगवान बहाबीरः (सागरेव) सागर इव-समुद्रवत् (वन्नया) मुक्कया, मकर्षेण ज्ञायते समस्ते।ऽपि पदार्थोऽनया इति प्रज्ञा तथा पद्मया ज्ञानेन (अक्खय)अक्षयः-स्वरहितः, ज्ञातच्येऽथे जीवाजीवादिरूपे भगवतः मश्चान सीयते, तथा नैद पतिहन्यते। सा हि-तदी वजुद्धिः केवळज्ञानात्मिका, सा च कालतः साद्य-

अन्वयार्थ—भगवान् वर्द्धमानस्वामी प्रज्ञा से समुद्र के समान अक्षय हैं अर्थात् स्वयंभूरमण समुद्र के समान अप्रतिहत ज्ञान से सम्पन्न हैं अथवा महासागर के जैसे अनन्तपार-अनन्तप्रज्ञावान् हैं। बह निर्मेल, निष्कषाय, ज्ञानावरणीय आदि क्रमों से रहित तथा इन्द्र के समान देवों के अधिपति और अध्यन्त तेजस्वी हैं॥८॥

टीकार्थ— 'से' इत्यादि, यह भगवान् वर्दमानस्वामी 'सागरेव' सागर-समुद्रके समान 'पन्नया अक्ष्यए' पद्मासे अक्षय हैं, प्रकर्षपने से समस्त पदार्थ जिसके हारा जाना जाय उसे प्रज्ञा कहते हैं-उस प्रज्ञासे अध्ययहित हैं, अर्थात् ज्ञातव्य-जानने योग्य जीवाजीवादिरूप अर्थ में भगवान् का ज्ञान न प्रतिहत होता है और न श्लीण होता है यथा-वरिश्वत्यक्ष में नित्य रहता है। वह भगवान् की प्रज्ञा केवलज्ञानह्य है

સૂત્રાર્થ — લગવાન મહાવીર સ્વામી પ્રજ્ઞામાં સમુદ્રના સમાન અક્ષમ્ય હતા, એટલે કે સ્વયંબૂરમણ સમુદ્રના સમાન અપ્રતિહત જ્ઞાનથી સંપન્ન હતા. અથવા જેમ મહાસાગર અપાર જલથી યુક્ત હાય છે, એજ પ્રમાણે તેઓ અનન્ત જ્ઞાનથી યુક્ત હતા. તેઓ નિર્મળ, નિષ્કથાય, જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મીથી રહિત, તથા ઇન્દ્રની જેમ દેવાના અધિપતિ તથા અત્યન્ત તેજસ્વી હતા. ॥ ૮ ॥

ટીકાર્ય — 'સે' ઇત્યાદિ ભગવાન વર્ધ માનસ્વામી 'શાગરેવ' સમુદ્રની જેમ 'વન્નવા લવ્હાવ' પ્રજ્ઞાથી અક્ષય છે, પ્રકર્ષપણાથી સલળા પદાર્થી જેના દ્વારા જાણી શકાય તેને પ્રજ્ઞા કહેવાય છે. તે પ્રજ્ઞાથી અક્ષય છે. અર્થાત્ જાણવા જેના જીવાજીવાદિરૂપ અર્થમાં ભગવાનનું જ્ઞાન પ્રતિહત થતું નથી તેમ સ્માર્બુ 'ચતું નથી. યયાવસ્થિતપણાથી નિત્ય રહે છે. ભગવાનની પ્રજ્ઞા–કેવળ-

# समयार्थवोधिनो टोका प्र. श्रु. अ. ६ उं.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् **५८३**

पर्यवसाना द्रव्यक्षेत्रमावैरपि अनन्ता। (महोदही वा वि) महोदिशिरिवापि महोदिशिः-स्त्रथमभूरमणसमुद्रस्त्रद्वत् (अणंतपारे) अनन्तपारः -पारान्तरहितः, यथा स्त्रयम**भूरमणी** जर्छनाऽनन्तवारः, तथा-मगरानिष मञ्चयाऽनन्तवारः। (अणाइले) अनाविलः-निर्मेलः, यथा-स्त्रयम्भूरमणस्य जलम् अशाविलं-सर्वदोषविनिर्म्रक्तम्, तथा-भगवतो ज्ञानमपि वयाविधकर्मलेगामाबादकञ्जूषं सूर्वदोपरहितमतिनिर्भलं विद्यते । (अकसाई) अकवायी, कवायाः क्रोधमानमायाखोभलक्षणाः ते विचन्ते यस्य स कवायी, अकवायी-कवायरहितः। (भिक्खु) मिक्षुः सत्यवि निक्शेवान्तरायक्षये सईडोकपूज्यत्वेऽिय न निरवद्यमिक्षणशीलत्त्राद् भिक्षुः, (पदकेव) शक्र इव। वह काल से सादि-आदिसहित और अपर्यवित्त-अन्तरहित हैं अर्थात् हब्यक्षेत्र काल भाव से अनन्त हैं 'महोदही वावि' स्वयंभूरमण समुद्र के समान 'अणंतपारे' अनन्तपार हैं अर्थात जिस पकार स्वयं-भूरमण समुद्र जलसे अनन्तपार है। उसके पार का अन्त भी है किन्त भगवान की प्रज्ञा का अन्त ही नहीं है भगवान अनन्तपार बाखे हैं। तथा 'अनाविले' निर्मल है जिसप्रकार स्वयंभुरमणका जल अतिनिर्मल सर्वदोषरहित होता है उसी प्रकार भगवान का ज्ञान भी उस प्रकारके कर्मछेशके अभावसे अकलुप-अर्थात् सर्व दोषरहित अतिनिर्मल है। तथा भगवान् 'अकसाई' कोधादि चारों कषायों से रहित हैं। ऐसे वे भगवान् 'भिक्ख्' सबप्रकार के अन्तरायकर्म के क्षयहैं नेपर और सम-स्तलोक के पूज्य होनेपर भी निरवधिमक्षण स्वभाववाले अर्थात

જ્ઞાનરૂપ છે. તે કાળથી સાદિ કહેતાં આદિયુક્ત છે. અને અપયંવસિત—અંત-રહિત છે. અર્થાત્ દ્રત્યક્ષેત્ર કાળ અને લાવથી અનન્ત છે. 'મદોદદી वા વિ' સ્વયંભૂરમણુ સમુદ્રની જેમ 'લાંગતારે' અનન્તપાર છે. અર્થાત્ જેમ સ્વયં-ભૂરમણુ સમુદ્ર જળથી અનન્તપાર—પાર ન પામી શકાય તેવા હોવા છતાં તેના અંત પશ્ચ છે. પરંતુ લગવાનની પ્રશાના અંત નથી એટલે લગવાન્ અનંતપાર છે. તથા લગાવિજે' નિર્મળ છે. જેમ સ્વયંભૂરમણુ સમુદ્રતું જળ અત્યંત નિર્મળ અને સર્વ દાષોથી રહિત હાય છે, એજ પ્રમાણે લગવાનનું જ્ઞાન પણ એવા પ્રકારના કર્મલેશના અસાવથી અકલુલ અર્થાત્ સર્વદાય રહિત હાવાથી અત્યંત નિર્મળ છે. તથા લગવાન્ 'જજાદાઈ' કોષાદિ ચારે પ્રકારના કયાયાથી રહિત છે. એવા લગવાન 'જજાદાઈ' સર્વ પ્રકારના અન્તરાય કર્મના કથાયાથા છતાં અને સમસ્ત લાકમાં મુદ્ધ્ય હાવા છતાં પણ નિરવદ લિક્ષા-ચરલના સ્વભાવવાળા અર્થાત્ નિસ્વદ લિક્ષા- (देत्राद्दिनई) देनाभिपतिः। (जुड्मं) चतिमान्, यथा शको द्युतिमान्-देनानामधि-पतिः, तथा-भगनानपि द्युतिमान् देनाभिगतिरस्ति ॥५०८॥

मुष्य-'से वीरिएंणं पडिंपुन्नवीरिष, सुदंसणे वा णगसब सेट्ठे। सुरालप वासि मुदागरे से विरेशय जेगगुणोववेष'॥९॥

छाया-स वीर्येण मतिपूर्णवीर्थः सुदर्शन इव नगसर्वश्रेष्ठः ।

ू छरालयो वासिम्रदाहरः स विराजतेऽनेकग्रुणोपपेतः ।९४

अन्त्रयार्थ--(से) स अगवान वर्द्धपानस्त्रामी (वीरिएणं) वीर्येग-आत्मवछेन (पडिएुक्ववीरिए) प्रतिपूर्णवीर्यः-वीर्यान्तरायस्य क्षयात् (सुरंसणे वा) सुदर्शन इव

निरवच भिक्षामात्र से जीवन निर्वाह करनेवाछे होने से भिक्षु कहलाते हैं, 'सक्केव देवाहिवई जुहमं' जिसप्रकार देवों का अधिपति वाकेन्द्र द्युतिमान् है उसी प्रकार भगवान् भी द्युतिमान् और देवाधिदेव हैं॥८॥

'से बीरिएणं' इस्यादि ।

बाद्धार्थ-'से-सः' वह भगवान् महावीर स्वामी 'वीरिएणं-बीयेण' आत्मबल से 'यडिपुण्णबीरिए-प्रतिपूर्णबीर्यः, पूर्ण बीर्यवाले हैं 'सुदंसणे-बा-सुदर्शन हव' जिस प्रकार पर्वतों में सुमेर 'णगसन्वसे हे-नगसर्वश्रेष्ठः' सब पर्वतों में श्रेष्ठ है 'सुरालए-सुरालये' देवलोक में 'बासिसुदागरे-धासिसुदाकरः' निवास करनेवालों को हर्व उत्पन्न करनेवाले जेगगुणो-बवेए-भनेकगुणोपपेतः' अनेक गुणों से युक्त होकर 'विरायए-विरा-जिते' विराजमान होते हैं अर्थात् प्रकाशित होते हैं ॥९॥

માત્રથી જીવન નિર્વાહ કરવાવાળા હોવાથી ભિક્ષુ કહેવાય છે. 'सक्रेहेव देशहि-बई जुइमं' જેમ દેવાના અધિયતિ શકેન્દ્ર ઘુતિમાન્ છે. એજ પ્રમાણે ભગન बાન્ પણ ઘુતિમાન અને દેવાધિદેવ છે. ॥ ८॥

'से वीरिवणं' धत्याहि

शण्डार्थ-'से-सः' ते अथवान् महावीरस्त्रामी 'वीरिएणं-वीर्येण' आत्मलणधी 'पडिपुण्णवीरिए-प्रतिपूर्णवीर्यः' पूर्ण् वीर्थं वाला छे. 'पुद्धणे वा- पुत्र्वेत इव' ते की। पर्व ते।मां सुमेइ 'णगसन्त्रसेट्टे-नगसवीके हुं का। पर्व ते।मां सेष्ठ छे 'सुराह्मए-सुराह्मये' देवशे हुं मां 'वासिसुदानरे-वासिसुदाह्मरः' निवास करवा वालाको ने हुं कि उत्पन्न करवावाला 'णेगगुणोववेष-अने कृगुणोपवे तः' अने कृष्णे।धी शुक्त थर्धने 'विरायष-विराज्यते' विरावस्मान थाय छे. अर्थात् भक्षशित थाय छे. ॥ ६॥

## संसदार्घवोधिनो टोका म. भ्रु. अ. ६ उ.६ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४८५

(णगसन्त्रसेट्टें) नगसर्वश्रेष्ठः-सर्वपर्वतेषु मधानः (सुरालए) सुरालयो देवक्रोकः (वासिसुदागरे) वासिसुदाकरः-देवलोकवासिनां द्ववजनकः (णेगगुणोववेष्) अनेक-गुणोपपेतः-मञ्चनवर्गदिगुणैयु तः (विरायए) विराजते-क्षोमते इति ॥९॥

टीका—(से) सः (बीरिएणं) वीर्येण-वीर्थांन्तरायकर्मणोऽशेषतः क्षयाद् आत्मवलेन (पिडपुक्त शिरिए) पितपूर्ण वीर्यः (णमसन्वसेष्ठे) नगमविश्रेष्ठः (सुद्ंसणे वा) सुदर्शन इव-पथा-सुदर्शनो मेरुः जम्ब्दीपस्य नामिसूतः सर्वेषां पर्वतानां मध्ये श्रेष्ठः पथानः, तथा-भगवानि सर्वेभ्योऽपि श्रेष्ठः । यथा-(सुरालए) सुरालयः-देवलोकः (वासिसुदागरे) वासिसुदाकरः-वासिनां स्वस्मित्रिवसतां देवदेवीनां सुदाकरः-हर्षत्रनकः तथा-(णेगस्णोववेष्) अनेकगुणोपपेतः-मञ्चरत्वर्णरस्तनभ्य

अन्वपार्थ — भगवान् वर्द्ध मानस्वामी वीर्य अर्थात् आत्मवल से प्रतिपूर्ण वीर्य वाले हैं, क्योंकि उनका वीर्याग्तराय कर्म समूल क्षीण हो चुका है। वे सनस्य पर्वतों में सुदर्शन पर्वत के समान प्रभान हैं। वे देलगणों को प्रमोद देने वाले और प्रशस्य वर्ण आदि गुणों से युक्त होकर विराजमान हैं॥९॥

टीकार्थ-वीर्यान्तराय कर्म का क्षय हो जाने से भगवान सम्पूर्ण वीर्यवान अर्थात आत्मवल से सम्पन्न हैं। जैसे जम्बूदीप की नाभि के समान सुदर्शन मेरु, समस्त पर्वतों में प्रधान हैं, उसी प्रकार भगवान भी बल वीर्य आदि गुणों से सब में श्रेष्ठ हैं। जैसे देवलोक अपने में निवास करने वाले देवों और देवियों के लिए मुद्दाकर-हर्षजनक है, क्योंकि प्रशस्त वर्ण, रस गंध,स्पर्श और प्रमाव आदि गुणों से युक्त

સૂત્રાર્થ—લગવાન વર્ષમાન સ્વામી અનન્ત વીર્યથી સંપન્ન હતા, એટલે કે આત્મભળથી પ્રતિપૂર્ણ વીર્યવાળા હતા, કારણ કે તેમણે વીર્યાન્ત-રાય કર્મના સદાંતર વિનાશ કરી નાખ્યા હતા. જેમ સથળા પર્વતામાં સુદર્શન (સુમેરુ) શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે તેઓ સઘળા લાકામાં સર્વોત્તમ હતા તેઓ દેવગણાને પ્રમાદ (આનંદ) દેનારા અને પ્રશસ્ત વર્ણુ આદિ શુણાથી વિભૂષિત હતા. હાલા

ટીકાર્ય — મહાવીર પ્રભુતા વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષય થઇ ગયા હતા, તેથી તેઓ સંપૂર્ય વીર્યવાન એટલે કે આત્મબળથી સંપન્ન હતા. જેવી રીતે જંબૂદ્રીપની નાભિના જેવા સુદર્શન (મેરુ) પર્વંત સઘળા પર્વંતામાં શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે મહાવીર પ્રભુ પણ ખળ, વીર્ય આદિ ગુણામાં સૌથી શ્રેષ્ઠ છે, જેમ દેવલાકમાં નિવાસ કરતારા દેવતાઓને માટે દેવલાક આનંદજનક છે, કારણ કે તે (દેવલાક) પ્રશસ્ત વર્ષ, રસ, ગંધ, રમર્ય અને પ્રભાવ આદિ

्रस्पर्श्वभादिगुलैरुपेतः, (विरायष्) विराजते, यथा सुरालयोऽनेकगुलैरुपेतो ंविराजते, स च स्ववासिनां सर्वदेव आनन्दकरः तथा−मगवानपि सर्वगुणसम्पन्नः सर्वजीवानामानन्दकरः ॥९॥

इष्टान्तभूतमेरुवर्णनाय माइ-(सयं) इत्यादि मुख्य्-'सैयं सहर्रेसाण उ जोयेणाणं, तिकंडंगे पंडगैवेजयंते। से जोयेणे णवणवइसहरसे, उद्धुस्सिओ हेड सहस्समेगं।१०।

छाया- शतं सहस्राणां तु यो ननानां निकण्डकः पण्डकवैत्रयन्तः। स योजनानि नवनवतिसहस्राणि अवृध्वसुन्छिनोऽधः सहस्रयेकम्॥१०॥

होता है उसी प्रकार भगवान सब को प्रमोद देनेवाले तथा अनेक गुणों से विभूषित होकर विराजमान हैं।

तात्पर्य यह है कि जैसे सुरालय अनेक गुणों से युक्त होकर विराजमान होता है और देवलोकवासियों को सदैव आनन्द देता है, उसी प्रकार भगवान भी समस्त गुणों से सम्बन्न तथा सर्व जीवों को प्रमोद प्रदान करने वाले हैं ॥९॥

द्दृष्टान्तभूत में क का वर्णन करने के लिए सूत्रकार कहते हैं 'सयं'हत्यादि । बाब्दार्थ-'सहस्ताण उ जोयणाणं सयं-सहस्राणां योजनानां तु शतम्' बह सुमेरु पर्वत सौहजार योजनकी ऊँचाईवाला है 'तिकंडगे-न्निकंडकः' उसके तीन विभाग हैं 'पडंगवेजयंते-पण्डकवैजयन्तः' उस सुमेरु पर्वत के सबसे जपर रहा हुआ पण्डक वन पताका के जैसा शोभायमान हा

ગુણાથી યુક્ત હૈ.ય છે, એજ પ્રમાણે મહાવીર પ્રભુ પણ સૌને પ્રમાદ દેનારા પ્રશસ્ત વર્ણાદ ગુણાથી સંપન્ન હતા.

તાત્પર્ય એ છે કે સુરાક્ષય (દેવલા કર્યદેવતાએ તું નિવાસસ્થાન) અને ક ગુણુંથી વિભૂષિત હાવાને કારણે તેમાં નિવાસ કરનારા દેવ દેવીએ ને આનંદ પ્રદાન કરે છે, એજ પ્રમાણે મહાવીર પ્રસુ પણ સમસ્ત ગુણાંથી સંપન્ન હાવાને કારણે સમસ્ત જીવાને પ્રમાદ પ્રદાન કરનારા હતા. ા હતા

આગલા સ્ત્રમાં મેરુ પર્વતનું દેપ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે, તેથી હવે સ્ત્રકાર મેરુ પર્વતનું વર્ણન કરે છે-'सयं' ઇત્યાદિ~

શબ્દાર્થ -'स्ट्रस्साण न जोयणाणं सयं-सद्दस्ताणां योजनानां तु शहम्' ते सुभेड़ પર્વત સેલ્લનર યોજનની ઉચાઇ વાળા છે. 'तिकंडगे-त्रिकंडकः' જેના ત્રણ વિભાગ છે. 'पर्डगरेजयंते-पण्डकवैजयन्तः' ते सुभेड़ પર્વતના અધા ભાગથી

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ४८७

अन्वपार्थः- (सद्दरसाण उ जोयणाणं सयं) सहस्रःणां योजनानां तु अतम्-छक्षयो-जनस्वसुद्धैः (तिकंडगे) त्रिकःष्टः मौमनाम्बूनद्वैहुर्येति विभागत्रयवान (पंडगवे-जंयते) पताकारूपेण पण्डकवनं तत्र व्यवस्थितम् (से) सः-मेरः (जोयणे णवणवह सद्दरसे) योजनानि नवनविसद्याणि (उद्धुस्सिओ) अर्ध्वमुष्टिकृतः (सहस्समेगं हेट्ठ) सहस्रमेकमधो व्यवस्थित इति ॥१०॥

टीका—(सहस्माण उ) सहस्राणां तु (जोयणाणं) योजनानाम् (सयं) शतम्, पर्वतो मेरुःसहस्रयोजनानां शतम् योजनानामेकं लक्षमित्यर्थः उन्नतः तथा— (तिकंडेने) त्रियण्डकः, तत्र भीणि कःण्डानि मीमजाम्बनद्वेड्वर्यमयानि सन्ति (पंडग-वेजयंते) पण्डकवेजयन्तः—पण्डकवनं शिरिस व्यवस्थितं वेजयन्तीरूपं पताकोपमं रहा है 'से—सः' यह मेरु पर्वत 'जोयणे णवणविस्महस्से—योजनानि नवनवित्महस्राणि' निन्नानेवे हजार योजन 'वद्धुस्सिओ—कर्ध्व सुच्छितः' कपर की ओर कँचा है 'सहस्समेगं हेर्ड-सहस्रमेकं अधः'

अन्वयार्थ—मेर पर्वत एक लाख योजन ऊँचा तथा भीम, जम्बूनद् और वैद्वर्य इन तीन विभागों वाला है। वहाँ पताका रूप से पण्डक बन रहा हुआ है। वह सुपेर निन्न्यानवे (९९) निन्यानवे इजार योजन ऊपर है और एक इजार योजन पृथ्वी के नीचे हैं॥१०॥

तथा एक हजार योजन भूमि के अंदर के भाग में गढ़ा है ॥१०॥

टीकार्थ— सुमेर पर्वत सौ हजार अर्थात् एक लाख योजन ऊंचा है। उसमें तीन काण्ड हैं-भौमकाण्ड, जाम्बूनद्काण्ड और बैहुर्य-काण्ड, पण्डकवन उसकी पताका के समान स्थित है। यह सुमेर

ઉપર रहेल पंडियन धलनी लेभ शिक्षायभान यह रहेल है, 'से-सः' ते भेद्रपर्यत 'जोयणे जवजवतिसहस्रो-योजनानि नवनविसहस्राणि' नव्याक्षुं हलार ये। जन 'वद्धुरिस्थो-ऊर्ध्वमुक्ति तः' ઉपरनी आलु हिंथे। हे 'सहस्र भेगं हेट्ट-सहस्रमेकं अधः' तथा केंद्र हलार ये। जन सूभिनी अंदरना साअभां इटायेक्षे हे ॥ १०॥

સ્ત્રાર્થ— મેરુ પર્વંત એક લાખ માજન ઊચા છે. તેના નીચે પ્રમા**ણે** ત્રણ વિભાગા કે–ભીમ, જાગ્યૂનક અને વૈડ્રૂર્ય ત્યાં પાંડકવન તેની પતાકાના જેવું શાલે છે. તે મેરુ પર્વંત જમીનની ઉપર **૯૯૦૦૦ નવાણુ હજાર માજનની** ઊંચાઈ સુધી અને પૃથ્વીની નીચે ૧૦૦૦ એક હજાર યોજન સુધી વ્યાસ છે. ા૧૦૦

ટીકાર્થ — સુમેરુ પર્વત એક લાખ યાજન ઊંચા છે, તેના ત્રણ કાંડ (વિભાગ) છે. (૧) ભીમકાંડ, (૨) જમ્પ્યુનદકાંડ, અને (૩) વૈડૂર્યકાંડ પંડકવન यस्य स पण्डव वैजयन्तः। (से) स मेरः लक्ष्योजनमध्यात् (जोयणे) योजनानि (णवणनः सहस्से) नवनविसहस्राणि (उद्धृस्तिओ) अत्धर्मप्रस्कृतः—उन्नतः, तथा—(सहस्रमेगं सहस्रयोजनमेर्कम् (हेट्ट) अश्रो व्यवस्थितः, नवनविसहस्रयोजनमृद्धिम् नतः, एकं सहस्रयोजनमधोभूमी निविष्टः, भीमजाम्बृनद्वेष्ट्विभागत्रय-वान्, यस्य पण्डकवनमेर पताकारूपम्, एतःहशो मेरू पर्वतः सर्वतः श्रेष्ठ इति॥१०॥ मृत्वम्—'पुँडे णेभे चिटूह भूमिविडिए, जं सूरिया अणुपरिव्हयंति।

से हेमैवन्ने बेंहुनंदणे य, जैंसी रेंहें वेदेंयति महिंदी॥११॥ छाया—स्पृष्टो नमसि तिष्ठिति भूम्यवस्थितो यं स्वर्ग अनुगरिवर्त्तयन्ति । स हेमवर्णो बहुनन्दनश्च यस्मिन् रित वेदयन्ति महेन्द्राः ॥११॥

निन्न्यानवे सहस्र योजन ऊपर अर्थात् पृथ्वी के उत्पर है और एक हजार योजन पृथ्वी के अथोभाग में है।

तास्पर्य यह है-सुमेर पर्वत की कुल कंचाई एकलाख योजन की है। उसमें से निन्यानवे हजार योजन पृथ्वी के कवर और एक हजार योजन पृथ्वी के नीचे है। उसमें तीन काण्ड हैं-मौम, जाम्बूनद और वैद्वर्य। पण्डक वन उसकी पताका के समान है। ऐसा मेर पर्वत सभी पर्वतों में प्रधान है। १०॥

'पुट्टे णमे' इत्यादि ।

इन्दार्य-'से-सः' वह मेरु पर्वत 'णभे पुट्टे-नभः स्पृष्टः' आकाशको स्पर्श किया हुआ 'भूमिवट्टिए-भूम्यवस्थितः' पृथ्वी पर 'चिट्टा-तिष्ठति'

તેની પતાકાના જેવું છે. સુમેરુ પર્વત પૃથ્વીની સપાટી પર ૯૯૦૦૦ નવાણું હુજાર યાજન ઊંચાઇ સુધી વ્યાપેલા છે. અને એક હુજાર યાજન સુધી તે પૃથ્**તીની નીચે** વ્યાપેલા છે.

તાત્પર્ય એ છે કે સુમેરુ પર્વતની કુલ ઊચાઈ એક લાખ ધાજન પ્રમાણ છે. તેમાંથી ૯૯ નવાલુ હજાર ચાજન પૃથ્વીની ઉપર અને એક હજાર ચાજન પૃથ્વીની નીચે છે, તેમાં ભીમકાંડ, જમ્ખૂનદકાંડ અને વૈડ્ર્ય કાંડ નામના ત્રણ કાંડ છે, પંડકવન તેની પતાકાના જેવું શાભે છે એવા સુમેરુ પર્વત સુઘળા પર્વતામાં શ્રેષ્ઠ છે. ા ૧૦ હ

'पुट्टे जमें' ઇत्याहि

श्रार्थ - 'से-सः' ते भेइपर्यंत 'णभे पुट्टे-तमः स्पृष्टः' आकाश्राने स्पर्शः क्रिशेने 'मूमिवट्टिय-मून्यवस्थितः पृथ्वी पर 'चिट्टइ-तिप्नृति' स्थिर रहे छे. 'ज-यत्' के

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षनम् ४८९

अन्वयार्थः-(से) स मेरः (णमे पुट्टे) नमित स्पृष्टः-नमित-आकाशे लग्नो व्याप्तः (भूमिनट्टिण) मुस्यवस्थितः-भूभिमध्ये स्थितः (विद्वहः) विष्ठिति-स्थितौ विद्यते, (जं) यं-मेरुम् (मूरिया) सूर्याः-आदित्या क्योतिष्काः (अणुवस्विद्यंति) अनुपश्चित्यक्ति-पश्चिमन्ति, स मेरः (हेमवग्ने) हेमवर्णः-वर्णेन सुवर्णसहशः, (बहुनंदणे य) बहुनन्दनश्च-अनेकानन्दवनयुक्तः (जंमि) यस्मिन् मेरौ (मिहदा) महेन्द्रा देवाः (रहं वेद्यंति) स्तिमानन्दं वेदयन्ति-अनुमवन्तीति ॥११॥

टीका— (से) स रैक्प्वैः (णमे) नमसि-आकाशे (पुट्टे) स्पृष्टः-नभास्पर्शी अैनत्पात् नभो गन्छकीतिनत् नभो व्याप्य तिष्ठति । तथा-(भूमिनद्विप) भूम्य-वस्थितः-भूमि चाऽनगाह्य स्थितः, अध्वीऽवस्तिवैग्रस्रोवसंस्पर्शी सुगैरः । (जं)

स्थित रहता है 'जं-यं' जो मेर को 'ख्रिया-ख्र्याः' आदित्य 'अणु परिवर्ट्यात-अनुपरिवर्त्तयन्ति' परिकारा करते रहते हैं 'हेन्नवन्ते-हेम वर्णाः' वह खुवर्ण के समान वर्णाधाला 'बहुनंदने य-पहुन्दनम्भ्र' अनेक नन्दन वर्नों से युक्त है 'जंसि-यस्मिन्' जिस मेर पर 'महिंदा-सहेन्द्राः' महेन्द्रलोक 'रति-वेद्यंति-रति वेद्यन्ति' आनन्द का अनुभव करते हैं ॥११॥

अन्वयार्थ—वह मेर पर्वत आकाश को स्पर्श करता है और सूमि के भीतर रहा हुआ है। सूर्य आदि ज्योतिष्क उसकी परिक्रमा करते रहते हैं। वह स्वर्णवर्णवाला है, अनेक उद्यानों से युक्त है और महेन्द्र देव वहाँ रतिका अनुभव करते हैं।।११॥

टीकार्थ—सुमेर पर्यत आकाशस्पर्शी है-ऊँचाई होने के करण आकाश को व्यास करके स्थित है और पृथ्वी की अवगाहना करके भी

भै३ने 'सृरिया-सूर्याः' सूर्ये 'अणुपरिवह्यंति-अनुपरिवर्तयन्ति' प्रदक्षिणः करता २७ छे. 'हेमवण्णे-हेमवर्णः' ते सेाना सरीभावर्ण्याणे 'बहुन इने य-बहुनन्दनक्ष' अनेक न'दनवने।शीशुक्त छे. 'जंखि-यस्मिन्' के भे३ पर' 'महिंदा-महेन्द्राः' भदेन्द्र क्षेष्ठ 'रति' वेद्यंति'--रति' वेदयन्ति' आनं दानुक्षव करता २७ छे.।१९।

સૂત્રાર્થ — તે મેરુ પર્વત આકાશને સ્પશી ને રહેલ છે. અને બૂમિના અંદરના ભાગમાં પણ ફેલાયેલા છે. સૂર્ય આદિ જ્યાતિવિક દેવા તેની પ્રદ-ક્ષિણા કરે છે. તે સુવર્ણના જેવા વર્ણવાળા, અનેક ઉદ્યાનાથી યુક્ત અને મહેન્દ્રાદિ દેવાની રતિક્રીડાનું સ્થાન છે. તા ૧૧ ત

ટીકાર્થ— મેરુ પર્વત આકાશસ્પર્શા છે. ઘણા ઉપલાં દોવાને કારણો તે આકાશ સુધી વ્યાપેલા છે અને તેના ૧૦૦૦ એક હજાર યાજન પ્રમાણ ભાગ શું દર पं मेरम् (स्रिया) स्याः—आदित्याः ज्योतिष्काः स्येवन्द्रग्रहनक्षत्रताराख्याः ते सर्वे (अणुपरिवद्दयंति) अनुपरिवर्त्तयन्ति, यस्य मेरोः पार्क्तः सक्तल्रयोतिष्करणाः पिरिप्रमन्ति, (हेमवन्ते) हेमवर्णः, हेम्नः—सुवर्णस्य वर्णः—रूपं यस्य स हेमवर्णः अवत्यत्तसुवर्णसद्यः। (वहुणंद्णे) बहुनन्दनः, बहूनि—चत्वारि नःदनवनानि यत्र स बहुनन्दनः, यया-भूमौ भद्रशालवनम् नतः पश्चशतयोजनान्याम् स मेखल्यां नन्दनवनम् । ततो द्विपश्चिशेजनसदस्याणि पश्चशताधिकानि अतिक्रम्य सौमनसम्। ततः षद्विश्चत् सहस्याणि आह्य शिखरे पण्डकत्वनम् । इति चन्दारि नन्दनवनानि, तैवपेतः सुमेरः (असि) यस्मिन्—यस्योपरि (महिदा) महेन्द्राः-देवलोकादामत्य रमणीयसुणेन इन्द्रादि देवाः (रइं वेद्यंति) रति वेदयन्ति—रमणकीलामनुमवन्ति यत्र मेरौ इन्द्रादयो विद्यन्ति, स मेरः यश्चमा विभावीति सावः ॥११॥

स्थित है। बस्तुतः वह कर्ध्वलोक मध्यलोक और अघोलोक, इस प्रकार तीनों लोकों को स्पर्ध करता है। सुर्य, चन्द्र, ग्रह, और तारा ये पाँचों प्रकार के ज्योतिष्कदेव उसकी चारों ओर परिक्रमा करते रहते हैं। यह तये स्वर्ण के समान वर्ण वाला है। उसमें बहुनन्दन वन अर्थात् अनेक वन संयुक्त हैं खूमि पर भद्रशाल नामक वन है, उससे पाँचसौ योजन की ऊँचाई पर मेखला की जगह नन्दनवन है. उससे साढ़े बासठ हजार योजन की ऊंचाई पर सौमनस वन है और उससे छत्तीस हजार योजन कपर शिक्तर पर पण्डक नामक वन है। उस सुमेरु पर्वत की रमणीयता से आकृष्ट होकर उस पर इन्द्र आदि देवगण देवलोक से आकर रमण कीड़ा करते हैं। ऐसा सुमेरु अपने यहा के साथ सुद्योभित है। १११।

પૃથ્વીની અંદર ફેલાયેલા હાવાથી તે અધાલાક સુધી વ્યાપેલા છે. ખરી રીતે તો તે ઊપ્વંલાક, મધ્યલાક અને અધાલાક રૂપ ત્રણે લાકના સ્પર્શ કરે છે. સૂર્ય, ચન્દ્ર, બહા, નક્ષત્રો અને તારા, આ પાંચે પ્રકારના જ્યાતિષ્ક દેવા તેની ચારે તરફ પ્રદક્ષિણા કરતા રહે છે. તેના વર્ણુ તપાવેલા સુવર્ણુના જેવા છે. તેમાં અનેક નન્દનવનો આવેલાં છે. ભૂમિપર ભદ્રશાલ નામનું વન છે. ત્યાંથી પાંચસા યાજનની ઉંચાઇ પર, મેખલાની જગ્યાએ નન્દનવન છે, ત્યાંથી કરાા હજાર યાજનની ઉંચાઇ પર સૌમનસ વન છે. ત્યાંથી ૩૬ હજાર યાજનની ઉંચાઇ પર સૌમનસ વન છે. ત્યાંથી રહ્યાની રમણની ઉંચાઇ પર મામના લગ્ન છે. તે સુમેરુ પર્વતની રમણીયતાથી આકર્ષાં ને ત્યાં ઇન્દ્ર આદિ દેવગણ દેવલાકમાંથી આવીને રમણ-ફ્રીડા કરે છે, એવા સુમેરુ પર્વત ખૂબ જ યશ સંપન્ન અને સુશાલિત છે. ા૧૧ા

# समयार्थयोधिनी डीका प्र. शुं. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षतम् अर्१

मुलम्-से पटवए सद्देमहप्पगत्ते विश्वयती कंचणमहबन्ने। अंगुत्तरे गिरिसु य पद्युग्गे गिरिबुरे से जेलिए व भीमे॥१२॥

छाया—स पर्वतः शब्दमहामकाशो विरात्रते काश्चनमृश्टवर्णः। अनुत्तरो गिरिषु च पर्वदुर्गी गिरिवरः स ज्वलित इव मीमः ॥१९॥

अन्वयार्थः— (से पन्तप्) स पर्वतो गेरुः (सद्भइष्यमासे) प्रन्दमहामकाशः-शृध्दै भेहान् मकाभः-पसिद्धि यैश्य सः (कंचणगृहत्र-ने) काञ्चनमृष्टवर्णः-पर्वित सुत्रर्णनद्दर्णनान् (अणुत्तरे) अनुत्तरः-सर्वभयानः (विरायती) विराजते-श्रोमते, (गिरिसु य पन्तदुग्गे) गिरियु च पर्वदुर्गः- पर्वभि भेसलादिभिः दुरारोहः

### 'से पब्चए' इत्यादि ।

द्यार्थ-'से पव्यप-स पर्वतः' वह पर्वत 'सद्यह्प्पासे-द्यास् महाप्रकादाः' अने क नामों से अति प्रसिद्ध है 'कंचणमद्वष्णे-काश्चनमृष्ट-वर्णः' घषितसुदर्ण के जैसा शुद्ध वर्णवाटा 'अनुक्तरे-अनुक्तरः' सच पर्वतो में श्रेष्ठ 'विरायती-विराजते' और सुद्योभित है 'गिरिसु य पव्वदुग्गे-गिरिषु च पर्वदुर्गः' वह सभी पर्वतों में उपपर्वतों के द्वारा दुर्गम है 'से गिरिवरे-असौ गिरिवरः' वह पर्वत श्रेष्ट 'भोमेष जलिए-भीमहब ज्व-लितः' प्रणि और औपधियों से प्रकादित भूषदेश के नैसा प्रकादित रहता है।।१२॥

अन्वयार्थ-सुमेर प्रवेत कान्यों से महात् प्रकाश वाला अर्थात् प्रसिद्ध है। सुवर्ण के समान वर्णवाला है। सर्वश्रेष्ठ होकर शोभाधमान

शण्डाथं - 'से पटवर्-स पर्वतः' ते पर्वत 'सइमहत्पगासे-शञ्द्रमहाप्रकाशः' अने क्षतः ने भाशी अत्यंत प्रसिद्ध छे 'कंचणमहुवरुणे-काञ्चतमृष्टरर्णः' धर्षित सीना सरभा शुद्ध वर्ष्णुवरोग 'अणुत्तरे-अनुतरः' अधा क पर्वतोमां ઉत्तम 'विरायती-विराजते' अने सुशितित छे. 'गिरिसु य पटवदुग्गे-गिरिषु च पर्वदुगें' ते अधाक पर्वतोमां उपपर्वतो द्वारा हुर्णभ छे. 'से गिरिवरे-असी गिरिवरः' ते पर्वत श्रेष्ठ 'भोमे र जिल्दर-भोंम इव व्वक्तिः' मिद्द अने भीषाधियाय प्रकारित सुभक्षेत्र सरभे। प्रकारित देखे छे. ॥ १२ ॥

સુત્રાર્થ—તે સુમેરુ પર્વત અનેક શબ્દા (નામા) વદે સુપ્રકાશિત (પ્રખ્યાત) છે. સુત્રર્જુના જેવાં વર્જુવાળા છે અને સર્વશ્રેષ્ઠ પર્વત રૂપે સુવિન

<sup>&#</sup>x27;से पद्मए' धत्याहि

(से गिरवरे) स गिरिवर:-पर्वतमधानः (भोमेन जलिए) मीम इव उवल्कि:-मध्योषधिमिर्भूमदेश इव मकाशित इति ॥१२॥

टीका—(से) स पर्वतो मेरुः (सदमहत्यवासे) शब्दमहामकाशः, शब्दैः 'पर्वतराजी मन्दरी मेरुः सुदर्शनः सुरिगिरिः सुरपर्वतः' इत्यादि नामधेयैः महन् मकाश्चः-प्रसिद्धि परिस् स शब्दमहामकाशः, 'विरायती' विराजते-शोमते,

अस्य वोडश नामानि-मेरः-मेरुदेवयोगात्?, मन्दरः-मन्दरदेवयोगात् २, नन्ववं मेरोः स्वामिद्धयमापश्चेत इति चेत् उच्यते-एकस्यापि देवस्य नामद्धय सम्भवाश्य दोषः, मनोरमः-रमयतीति रमः, मनसां देवमनसां रम इति मनोरमः,

है। मेखला आदि के कारण दुर्गम है। यह पर्वतराज अनेक प्रकार की मणियों और औषवियों से प्रकाशित है॥१२॥

टीकाथ--वह सुमेर पर्वत शब्दों से महान् प्रकाशवाला है अर्थात् अनेक नामों से प्रख्यात है। पर्वतराज, मन्दर, मेरु सुदर्शन, सुरगिरि, सुरपर्वत आदि अनेक नामों से पसिद्ध है। उसके सोलह नाम इस प्रकार हैं

- (१) मेरू-मेरु नामक देव के सम्बन्ध से ।
- (२) मन्दर-मन्दर नामक देव के सम्बन्ध से। प्रदन-इस प्रकार से तो मेरु के दो स्वामी हो जाएँगे ? उत्तर-एकही देव के दो नाम संभव हैं, अतएव यह कोई दोष नहीं है।
- (३) मनोरम-अपने अतिशय सौन्दर्य से देवों के मनको रमण कराने बाला होने से ।

ખ્યાત છે. મેખલા વ્યાદિને કારણે તે ઘણા દુર્ગમ છે. તે ત્રિરિરાજ વિવિધ પ્રકારની વનસ્પતિયા અને મણિએાથી વિભૂષિત છે. તા ૧૨ તા

ટીકાર્થ—તે સુમેરુ પર્વત રાખ્કાેથી મહાન્ પ્રકાશવાળા છે, એટલે કે અનેક નામાેથી પ્રખ્યાત છે જેમ કે−પર્વતરાજ, મન્ડર, મેરુ, સુદર્શન, સુરગિરિ, સુરપર્વત, આદિ અનેક નામાેથી પ્રખ્યાત છે. તેનાં તીચે પ્રમાણે ૧૬ નામ છે~

- (૧) મેરુ-તેના અધિપતિ મેરુ નામના દેવ હાેવાથી તેનું નામ મેરુ છે.
- (૨) મન્દર-મન્દર નામના દેવ તેના અધિપતિ હોવાથી તેનું નામ મન્દર છે. પ્રશ્ન-આ પ્રકારે તાે મેરુના બે સ્વામી હોવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે. ઉત્તર-મેરુ અને મન્દર એક જ દેવના બે નામ સંભવી શકે છે, તેથી બે સ્વામી હોવાની શંકા અસ્થાને છે.
- (૩) મનેારમ~પોતાના અતુપમ સૌંદર્યને કારશે દેવાનાં ચિત્તતું આકર્ષ લુ કરનારા દેવાને કારશે તેતું નામ મનેારમ છે.

#### संग्रपार्थवीधिनी टीका प्र. धुं. ब. ६ छ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षनम् ५९३

स्वस्याऽितशय स्वरूपत्यात् र, सुदर्शनः नसुष्टु शोमनं जम्बूनद्मयत्या रस्नवहुल-त्या च मनोनिईत्तिकरं दर्शनं यस्य स सुदर्शनः ४, स्वयंप्रभः न्रस्नवहुलत्या स्वयम् आदित्यादेशिव मभा-प्रकाशो यस्य स स्वयंप्रभः ५, गिरिराजः नसदे वु गिरिषु उच्चत्वेन तीर्थकरजन्माि मेकाश्रयत्या च राजा-गिरिराजः ६, रत्नो, भयः - रत्नानां पुञ्जत्यात् ७, शिलोचयः ८, मध्यः नलोकस्य मध्यवर्त्तित्वात् ९, नामिः नलोकस्य नाभिभूतत्वात् १०, आकस्मिकः = अकस्माद् दृष्टी पतितायां सत्यां दृष्टीतश्रयजनकत्वात् ११, सूर्याऽऽवर्षः नसूर्यावर्त्तनकश्वात् १२, सूर्यावर्रणः न

- (४) सुदर्शन जाम्बूनदमय होने से तथा रत्नबहुल होने से उसका दर्शन मन को आनन्द्रवह होना है।
- (५) स्वयंत्रम-रत्नों की बहुलता होने के कारण वह स्वयं सूर्य आदि की भाँति प्रकाशयुक्त है।
- (६) गिरिराज- समस्त पर्वतों में सर्वाधिक ऊंचा होने से और तीर्थकरों के जन्मानिषेक का स्थल होने से पर्वतों में राजा के समान है।
- (७) रत्नोच्चय-रत्नों का पुंज है।
- (८) शिलोच्चय-शिलाओं का समृह होने से ।
- (९) होक का मध्य होनेसे मध्य है
- (१०) नामि-लोककी नाभि के समान∃
- (११) आकस्मिक-अकस्मात् दृष्टि पढ़ते ही अतिदाय हर्षजनक।
- (१२) सूर्यावर्स-सूर्य उसकी प्रदक्षिणा करने से
  - (૪) સુદર્શન-ભ્રમ્ણતદમય હાવાથી તથા અનેક રત્નાથી સંપન્ન દેવાથી તેનાં દર્શન મનને આનંદદાયક થઇ પડે છે, તેથી સુદર્શન નામ પડ્યું છે.
  - (પ) રવય'પ્રસ-તેમાં રત્નેતનો વિપુલતા હોવાને કારણે, તે સૂર્ય આદિની જેમ પ્રકાશયુક્ત હોવાથી તેનું નામ સ્વયંપ્રભ છે.
  - (६) ગિરિરાજ–અધા પર્વતોમાં વધારમાં વધારે ઊ'ચા હોલાઘી તથા તીર્ય'-કરાના જન્માભિષેકનું સ્થાન હોવાથી પર્વતોના રાજ્ય જેવા છે.
  - (૭) શનાચ્ચય-રત્નાના પુંજ છે.
  - (૮) શિલાેચ્યય–શિલાચ્યાના સમૂદ્ર છે.
  - (e) લાકના મધ્ય **હે**ાવાથી તે મધ્ય એ પ્રમાણે કહેવાય છે.
  - (૧૦) નાભિ-લાેકની નાભિ સમાન છે.
  - (૧૧) આકરિમક-અકરમાત્ દૃષ્ટિ પડતાં જ અતિશય હર્યજનક છે.
  - (૧૨) સૂર્યાવત્ત'-સૂર્ય તેની પ્રદક્ષિણા કરે છે તેથી આ નામ પડ્યું છે.

सूर्यांच्छादकस्त्रात् १३, उत्तमः सर्व १ र्यंतेषु श्रेष्ठत्वात् १४, दिगादिः सकलदिशां विदिश्वां च मर्यादाकास्त्रित्तत् १५, अवतंसकः सकलपर्वतशोमाननकः त्वादिति १६, (कंचगमहत्रन्ने) काश्चनमृष्टवर्णः काश्चनमृष्टवर्णः सुद्धां वा वर्णां ह्यं यस्य स काश्चनमृष्टवर्णः अद्धसः ग्रेवर्णः । एवम् (अणुत्तरे) अनुत्तरः न विद्यते उत्तरः नधानो यस्य सोऽनुत्तरः, यद्येश्वया नास्ति कश्चिद्वयः भधानः मदृद्धः, सर्वे भगोऽपि श्रष्ठ इति यातत् । (गिरिसु य पव्वदुगो) गिरिषु च पर्व दुगाः नगिरिषु मध्ये पर्वभिः नमेलकाभिन्नां दुगः साधारणजीनानां दुर्वगाहः नमानयजीवरारो दुग्ववयः । तथा-(गिरिचरे) गिरिवरः मर्थनपानः, तथाऽसी गिरिवरो मणिभिरोपधिभिश्च देदीप्यमानतया (भोमे)

- (१४) उत्तम-सष पर्वतों में श्रेष्ठ।
- (१५) दिगादि-समस्तिदशाओं और विदिशाओं का उद्सवस्थान होने से उनकी मर्यादा करता है।
- (१६) अवतंसक सकल पर्वतों की शोभा का जनक। उस पर्वत का वर्ण शुद्ध स्वर्ण के समान है। वह सभी पर्वतों में छेक्ट है। न उससे अधिक छेक्ट कोई पर्वत है और न उसके समान ही है। वह पर्वतों के मध्य में मेखला आदि के कारण वुर्गम हैं। साधारण जीवों के लिए दुः खावगाह है। वे उस पर चढ नहीं सकते। वह पर्वतों में प्रधान है तथा मणियों और औषधियों से देदीप्यमान

સલળા પર્વતો કરતાં તે વધારે દુર્ગમ છે. મેળલા આદિ કારણે તે દુર્ગમ છે, સાધારણ જીવાને માટે તો તેના ઉપર આરોહયુ કરવાનું કાર્ય ઘણું જ દુઃખપદ છે તે સલળા પર્વતોમાં સવેત્તમ છે. મિણ્યો તથા મીયધિઓથી દેદીપ્યમાન દાવાને કારણે તે લીમ (સુમાગ)ની જેમ જાજ્ય-

<sup>(</sup>१३) सूर्यावरण-सूर्य को छिपा देने वाला।

<sup>્ (</sup>૧૩) સૂર્યાવરજ્ય-સૂર્યને ઢાંકી કે છે. તેથી આ નામ પડ્યું છે.

<sup>(</sup>૧૪) 5ત્તમ-સમસ્ત પર્વતામાં શ્રેષ્ઠ હેાવ.થી આ નામ પડ્યું છે.

<sup>(</sup>૧૫) સમસ્ત દિશાએ અને વિદિશાઓનું ઉદ્દેશવસ્થાન હોવાથી તેમની મર્યાદા ભાંધે છે.

<sup>(</sup>૧૬) અવત સક – સઘળા પર્વતા કરતાં વધારે સુંદર દેશવાને કારણે તેનું આ નામ પડસું છે. તે પર્વતના વર્ણ શુદ્ધ સુંદર્શના જેવા છે. તે સવળા પર્વતામાં શ્રેષ્ઠ છે. કાઈ પણ પર્વત સુમેરુ કરતાં શ્રેષ્ઠ નથી એટલું જ નહી પણ કાઇપણ પર્વત તેના જેવા નથી.

#### समयार्थेदीधिनी टीका प्र. श्र. स. ६ उ.१ भगवती महावीरस्य गुणवर्णनम् ४९५

भौन इव ज्वलितो दिराजते, मणिभिरोषध्यादिमि येथा भूभागो विराजते तथा-रत्नादीनां मनया अतिश्चयेन मदीप्तो भातीति ॥१२॥

मुज्य-महीइ मैग्झंमि ठिए फेरिंदे, पक्षायते सूरियं सुद्धलेसे। एवं सिरीए उस भूरिवैन्ने, मणोरमे जोएँइ अधिमाली॥१३॥

छाया-मह्यां मध्ये स्थितो नगेन्द्रः, मज्ञायते सूर्यशुद्धलेक्यः !

एवं श्रिया तु स भूरिवर्णी मनोरमो चोत्तयस्यविमालिः ॥१३॥ अन्तयार्थः — (णशिदे) नगेन्द्रः -नगानां-पर्वतानामिन्द्रः (महोइमज्झामि) महां पृथिन्यां मध्ये (ठिए) स्थितः (स्र्रियसुद्धलेसे) सूर्यशुद्धलेटयः-आदिस्य

होने से भीम की भाँति जाजवरधमान है। अर्थात् जैसे कोई भूभाग मणियों एवं औपवियां से विराजमान होता है उसी प्रकार रत्नों आदि की प्रमा से वह अत्यन्त प्रदीस रहता है ॥१२॥ 'महीइ मज्झेंजि' इत्यादि।

शब्दार्थ-'निर्मिद्-नगेन्द्रः' वह नगेन्द्र पर्वतराज 'महिह मज्झंमि-मह्मां मध्ये' पृथ्वी के मध्य में 'ठिए-स्थितः' स्थित है 'सुरियसुद्ध छेसे-सूर्यशुद्ध छेश्यः' वह सूर्य के समान शुद्ध कान्तिवाला 'पन्नायते-प्रज्ञाधते' प्रतीत होता है 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'सिरिए उ-श्रिया तु' वह अपनी शोभासे 'मृरियन्ने-भूरियणीः' अनेक वर्धवाला और 'मणोरमे-मनो-रमः'मनोहर है 'अञ्चमाली-अविमालिः' वह मूर्य के जैसा 'जोयइ-द्योतयित' सव दिशाओं को प्रकाशित करता है ॥१३॥

अन्वयार्थ - वह पर्वतराज पृथ्वी के मध्य में स्थित है, सूर्य के

લ્યમાન છે. એટલે કે જેવી રીતે કાઈ ભૂમાંગ મહિએ. અને ઐષધિએ(ઘી યુક્ત હોવાને કારણે ખૂબ જ દેદીપ્યમાન લાગે છે, એજ પ્રમાણે રતના આદિની પ્રભાશી યુક્ત હોવાને કારણે સુમેરુ પણ અત્યન્ત દેદીપ્યમાન રહે છે. 119રાા 'महोइ मज्ज्ञां मि' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ-'निर्मित्-नगेन्द्रः' ते पर्व तराज 'महिइमन्द्रंमि-मह्यां मध्ये' पृथ्वीनी भूष्ममां 'ठिए-स्थितः' रहेत छे. 'प्रुरियमुद्धकेसे-सूर्यशुद्धकेदयः' ते सूर्यं सदीणी शुद्धकंतिवाणाः 'पन्नायते-प्रह्वायते' प्रतीत थाय छे. 'प्र्व-एवम्' कोज दीते 'सिरिए उ-श्रिया तु' ते पेरतानी शाकाथी 'मूरिवन्ने-भूरिवर्णः' अनेक वध्दुंवाणा अने 'मणोरमे-मनोरमः' भने। ६२ छे. 'अन्विन्नाली-अविमालिः' ते सूर्यंनी केम 'जोयइ-होत्यति' अधीज दिशाकोने प्रकाशित करे छे. ॥ १३॥

સૂત્રાર્ય-તે ગિરિસજ પૃથ્લીની મધ્યમાં આવેલા છે, તે સૂર્યના સમાન

समानतेजाः (पनायते) पत्रायते-पतीतो भवति-ज्ञायते (पर्व) एवम् (सिरीए उ) श्रिया तु-स्वकीयशोभया (भृत्विन्ने) भृत्विर्णः-अनेकवर्णवान् (मणोरमे) मनोरमः (मनोहरः (अचिपाळी) अर्विमाळिः-मूर्य इव (जोएह) द्योतपति-दशापि दिशः प्रकाशयतीति ॥१३॥

टीका—(गर्गिदे) नगेन्द्रः-पर्वतिषधानो मेरुनामो नगेन्द्रः (महीइमण्ड्रांमि)
मह्मा-पृथिव्यां मध्यदेशे—रत्नपभापृथिव्यां मध्यदेशे जम्बूद्वीपः । जम्बूद्वीपस्यापि
बहुमध्यदेशे सौमनस-विद्युत्प्रभगन्धमादन-प्रास्यवन्त-दंष्ट्रा-पर्वतन्तवृथ्योपेतः
पृथ्वीमध्यमभ्मत्रतः अध्यय उपरिभागपर्यन्तं लक्षयोजनोन्द्वायवान् (१०००००)
वर्षते, तत्र योजनसहस्रं (१०००) पृथ्विनिष्ये, नवनविश्वहस्रयोजनानि
(९००००) पृथ्विवया उपरि वर्षते । स समभूमिमाने दशसहस्रयोजनविस्तीर्णः,

समान शुद्ध छेदया-वर्ण वाला प्रतीत होता है। इस प्रकार वह अपनी द्योगा से अनेक वर्णों वाला एवं मनोरम है। वह सूर्य के समान दशों दिशाओं को उद्योतित-प्रकाशित करता है ॥१२॥

टीकार्ध—पर्वनों में प्रधान वह मेरु पर्वतेन्द्र रहनप्रभा पृथिबी के मध्य भाग जम्बूदीय में और जम्बूदीय के भी बिल्क्कल मध्य भाग में है। वह सौमन स, विद्युत्य म, गंधमादन और माल्यवन्त नामक चार दंख्ट्रा पर्वतों से युक्त, तथा वह पृथिबी मध्य गत मूल भाग से लेकर चोटी पर्यन्त लाख योजन की ऊँचाईबाला है, उसमें से एक हजार योजन की ऊंचाई पृथिवी में है और नवाणु हजार ऊंचा पृथिवी पर है। वह सममूमि भागपर दस हजार योजन विस्तार वाला है, वह अनुकन से

ટીકાર્ય — પર્વ તેમાં શ્રેષ્ઠ એવા તે મેરુ પર્વ તેન્દ્ર રત્મમા પૃથ્વીના મધ્યભાગ જે ખૂરીપની ખરાબર મધ્યમાં આવેલા છે. તે સૌમનસ, વિદ્યુત્મભ, ગુંધમાદન અને માલ્યવન્ત નામના ચાર દે પ્ટ્રા પર્વ તાથી યુક્ત છે. તથા પૃથ્વીની અંદર વ્યાપેલા મૂળમાગથી શરૂ કરીને ટાંચ સુધીની તેની ઊંચાઇ એક લાખ યાજનની છે. એક લાખ યાજનની તેની કુલ ઊંચાઇમાંથી એક હજાર યાજન જેટલી તેની ઊંચાઇ પૃથ્વીની સપાટીની નીચે છે અને ખાકીના લ્લ્લ નવાસ હજાર યાજનની ઊંચાઇ પૃથ્વીની સપાટીના ઉપરના ભાગમાં છે. સમભૂમિ ભાગ પર તેના વિસ્તાર દસ હજાર યાજનના છે, આ વિસ્તાર ધીમે ધીમે

શુદ્ધ લેશ્યા અને વર્ણવાળા લાગે છે. આ પ્રકારે તે ખૂબ જ સું દર અને અનેક વર્શ્યાવાળા હાવાને લીધે ખૂબ જ મનારમ છે. તે સૂર્યના સમાન દસે દિશાઓને ઉદ્યોતિત પ્રકાશિત કરે છે. ા ૧૩ ા

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. ब.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुम्लवर्षेत्र ४९७

सोऽनुक्षमेण न्यूनो न्यूनो मक्त् सिरसि-एकसदस्ययोजनियस्तीणोँऽविश्व ह्याते ।
भूमिमध्ये सहस्रयोजनीच्छ्रायवान् स द्वीकादसमागोत्तरनवस्यथिकानि दशसदस्ययोजनानि (१००९० १९) विस्तीणेः स च क्रमशो न्यूनी मक्त् पृथिव्या उपि दशसदस्योजनिवस्ताणों मक्ति । तथा चत्यारिशद्योजनोच्छ्रतचूडोपशोभितः पर्वतराजः 'ठिए' स्थितः—स च पर्वतराजः 'सृष्यिमुद्धलेसे' सूर्यवच्छुद्धलेक्ष्यः—सूर्य सदशतेनोवान 'पद्मापते' महायते—लोकैः झायते 'एवं' एवम् 'सिरीए उ' श्रिया तु पूर्वोक्तश्रिया—शोभया तु 'भूषिक्ते' भूषिवर्णः—अनेकिनिधशोभया युक्तः, तथा— 'मणोरमे' मनोद्दाः—मनोऽन्तःकरणं, सम्यतीति रमः, मनसो रम इति मनोरमः, मनोश्च इत्पर्धः, 'अच्चिमान्नी' अविमान्निः—सूर्य इव 'जोएइ' द्वोतयिक्त, यथा सूर्यः स्वयकाशेन सर्वा अपि दिशः प्रद्योतय्वति, नया—पर्यतराजोऽपि स्वस्य रस्तवभाभिः

घटता घटता चोटी पर एक हजार योजन विस्तारवाला रह जाता है और भूमि के मध्य में जो एक हजार योजन के ग्यारह भागों में से दश चौडाई दश हजार नव्ये योजन और योजन के ग्यारह भागों में से दश भाग (१००९८%) अधिक है। वह घटता घटता पृथिवी पर आकर उसका दस हजार योजन विस्तार रह जाता है। उसकी चोटी चालीस योजन कंची है। वह पर्यतराज मुर्घ के समान तेजोबान है, ऐसा लोगों को प्रतीत होता है। श्री से वह अनेक प्रकार की शोभा वाला है। अतिशय मनोरम है। सूर्य के समान समस्त दिशाओं को अपने प्रकाश से प्रकाशित करता है। स्वयं वह भी रत्नों आदि की प्रभा से प्रकाशित रहता है।

आशाय यह है कि वह पर्वतराज मेरु इस पृथ्वी के मध्य भाग में अवस्थित है, सूर्य के समान तेजवान है, विविध वर्णी से विशिष्ट होने

ઘટતો જાય છે અને ટાંચ પર માત્ર એક હતાર યાજનના જ રહે છે. જમી-નની નીચે ૧૦૦૦ યાજન જેટલી ઉંડાઇ સુધી તેના જે ભાગ વિસ્તરેલા છે, તેના વિસ્તાર છેક નીચે ૧૦૦૯૦ ને યાજનના છે. આ વિસ્તાર ઘટતા ઘટતા પૃથ્વીની સપાડી પર દસ હજાર યાજનના થઇ જાય છે. તેનું શિખર ૪૦ યાજન ઊંચું છે. આ પર્વંત લાકોને સૂર્યના સમાન તેજસ્વી લાગે છે. મિલ્યા વનસ્પતિ આદિની યાલાથી સંપન્ન હાવાને કારણે તે ઘણા જ મનારમ લાગે છે. તે સૂર્યની જેમ સમસ્ત દિશાઓને પાતાના પ્રકાશથી પ્રકાશિત કરે છે. તે પાતે પણ રત્ના આદિની પ્રભાધી પ્રકાશિત રહે છે.

તાત્પર્ય એ છે ગિરિશજ મેરુ આ પૃથ્વીના (જંબૂઢીપના) મધ્યભાગમાં આવેલા છે. તે સૂર્યના જેવા તેજવાન છે. વિવિધ વધ્યુથી સુક્રત **ઢા**લાને **સ્ટલ્ દર** 

स्त्रकताङ्गस्त्रे

सर्वी दिशः मकाशयन अविष्ठिते। स हि पर्वतराजी भूमध्ये विद्यमानः स्वर्यसमतेजाः अनेक दर्णविशिष्टत्वामनोरमः सर्वा दिशः मकाशयक्षविष्ठते इति ॥१३॥

बहुविधं बहुधा पर्वतराजस्य मेरोर्चणनं कृतं गणधरेण, किन्तु एवंविधवर्णनस्य प्रयोजनं मकृते किमिति शङ्कां पर्याज्ञोच्य, मयोजनमुख्दर्शयितुं तमेव मेरुं दृष्टान्ती-कृत्य, दार्ष्टीन्तिके भगवन्मदावीरे योजयितुं सुत्रकार आह-'सुदंशण' इत्यादि । मुळम्-सुदंसिणस्सेव जसो गिरिसैस पैवुचई मेहतो पटवयस्स ।

पैत्तोवसे समणे नायपुत्ते, जाती जसो दंसणनाण सीले॥१४॥ छाषा—सुदर्शनस्येव यशो गिरेः मोच्यते महतः पर्वतस्य । एतहुषमः श्रमणो ज्ञातपुत्रो जातिपशोदर्शनज्ञानशीलः ॥१४॥

से मनोरम है और समस्त दिशाओं को प्रकाशित करता हुआ सुशोभित है॥२३॥

गणधर ने पर्वतराज का प्रकारान्तर से अनेक प्रकार का वर्णन किया, किन्तु इस प्रकार के वर्णन का वीरस्तव के इस प्रकरण में क्या उद्देश्य हैं? शंकाकार के इस अभिप्राय को ध्यान में रखकर उस प्रयोजन को दिखलाने के लिए, मेरु को ही हुव्यान्त बनाकर दाध्यीन्तिक अगवान महावीर में उसकी योजना करने के लिए कहते हैं— 'सुदंसण' इत्यादि।

द्याब्दार्थ-महतो पव्ययस्स-महतः पर्धतस्य' महान् सुमेरु पर्वत का 'सुदंसणस्स गिरिस्स-सुदर्शनस्य गिरेः' सुदर्शन गिरि का 'जसो-पद्यः' यद्या 'पञ्जचवह-प्रोच्यते' कहा जाता है 'समणे नायपुत्ते एवोवमे-श्रमणो

કાર**ણે** તે ઘ<mark>ણે</mark>, મનાહર લાગે છે. તે સમસ્ત દિશાએમને પ્રકાશિત કરતો. **ઢાવાથી ઘણા જ** સરોાબિત લાગે છે. હ૧૩ હ

સુધમાં ગણધરે પર્વતર જ સુમેરુનું અહીં વિવિધ પ્રકારે વિસ્તૃત વર્દ્યુન કર્યું છે. હવે પ્રશ્ન એ ઉદ્દેશવે છે કે વીરસ્તવના આ પ્રકરણમાં આ પ્રકારનું વર્દ્યુન કરવાના ઉદ્દેશ શા છે કે આ શંકાનું નિવારણ કરવા માટે મેરુને જ દેશાન્ત બનાવીને દાર્શાન્તિક મહાવીર પ્રભુમાં એવી યોજના કરવાને માટે સ્ત્રકાર કહે છે કે-'સુરંસળ' દંત્યાદિ

शण्डार्थ-'महतो पव्वयस्य-महतः पर्वतस्य' महान् सूभे३ पर्यतने। 'सुन्सणस्य गिरिस्स-सुदर्शनस्य गिरेः' सुदर्शन गिरिने। 'जसो-यशः' यश 'पवु-इन्द्र-प्रोच्यते' इंडिपामां आपे छे. 'समणे नायपत्ते एवोवमे-श्रमणो ज्ञातपुत्रः

# समयार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्णनम् ४९९

अन्वयार्थः -- (महतो पञ्चयस्स) महतः पर्वतस्य-सुमेरोः (सुदंसणस्स मिरिस्स) सुदर्शनस्य गिरेः-मेरोः (जसो) यशः-कीर्त्तः स्वातिरितिथानत् (पञ्चस्वइ) पूर्वे-पद्शितयकारेण मोस्पते । (समणे) अनुणः (नायपुत्ते) द्वातपुत्रः-सृत्रियवंशजः। (पतोवमे) एतदुष्मः-सुमेरुसहयः (जातीजसोदंसणनाणसीले) जातियशोदर्शनः ज्ञानश्रीलः सगवान महावीरो जात्यादी सर्वश्रेष्टः ॥१४॥

टीका— 'महतो पञ्चयस्त' महतः पर्वतस्य सुमेरोः 'सुदंसणस्त गिरिस्त' सुद्ग्नेनस्य गिरे मेरोः 'ज्ञलो' यशः-कीर्तिः ख्यातिरिति यावद् 'पवुच्चः' पूर्वेषद्- श्विंतमकारेण मोष्यते,। 'समणे' अमणः 'नायपुत्ते' इःतपुत्रः-क्षत्रियवंशजः। 'प्तोवमे' एतदुनमः एतस्यानन्तरोदीस्तिस्य सुमेरोक्रमा विद्यते यस्य सः एतदु-पमः भगवान महावीरः, 'जावीजसोदंसणनाणसीक्ते' जातियशोदर्शनज्ञानशीलः,

भ्रातपुत्रः एतदुपमः' श्रमण भगवान् महाघीर स्वामी की उपमा इसी पर्वत से दी जाती है 'जातीजसोदंसणनाणसीछे–जाति यशो दर्शन भ्रानशीरुः' भगवान् जाति, यश, दर्शन, ज्ञान और शीरु से सबसे श्रेष्ठ हैं ॥१४॥

अन्वपार्थ—उस महान् पर्वत सुदर्शन निरि (मेर) का यद्या पूर्वोक्त प्रकार से कहा जाता है। अनग ज्ञानपुत्र उसीके समान हैं। अर्थात् जैसे सुमेरु (मेरु पर्वत) सद्य पर्वतों में श्रेष्ट है, उसी प्रकार मगवान् महावीर जाति, यदा, दर्शन, ज्ञान और शील में सर्वश्रेष्ठ हैं॥१४॥

एतदुवनः' श्रमञ्जभगवान् मङ्गीर स्वाभी ने आ पर्वत नी उपमा आपवामां आवे छे. 'ज.ती मतोदंसण राणसीले-जातियशोदर्शनज्ञानशीलः' लगवान् काति, यश, दशैन, ज्ञान, अने शीक्षथी सौथी उत्तम छे. ॥ १४॥

સ્ત્રાર્થ—તે મહાન્ પર્વત સુદર્શન (મેરુ)ના યશનું પૂર્વેક્તિ પ્રકારે કથત કરવામાં આવ્યું છે. શ્રમણ જ્ઞાતપુત્ર (મહાવીર) તેના સમાન છે. એટલે કે જેમ સુમેરુ પર્વત સલળા પર્વતેમાં શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે લગવાન્ મહાન્ વીર પણ જાતિ, યશ, દર્શન શાન અને શીલમાં સર્વશ્રેષ્ઠ છે. ॥ ૧૪ ॥

ટીકાર્થ — મહાન સુમેરુ પર્વતની ખ્યાતિનું પ્રતિપાદન પૂર્વેક્તિ કથન અનુસાર કરવામાં આવે છે, ક્ષત્રિયવંશ જ–જ્ઞાતપુત્ર મહાવીરસ્વામી થા પર્વતરાજના જેવાં જ છે. જાતિ, યશ, દર્શન, જ્ઞાન અને શીલમાં મહાવીર

स्बरुताङ ध्रे

ष्प्रत्या-स्वमावेन, यद्वा-जात्या जातिमद्भयः, यश्चसा कीर्त्या अशेषयशस्त्रिभ्यः, दर्शनक्षानःभ्याः, सकलदर्शनक्षानिभ्यः, शीलेन चारित्रेण सकलचारित्रद्भचः मधानः, यथा-सुमेरः स्वगुणैः सर्वेभ्यः-पर्वतेभ्यः श्रेष्टः एवं भगवान महावीर स्तीर्थकरो-ऽपि जातिदर्शनज्ञानयशःशिलेः सर्वेभ्योऽपि मधानः! तथाच-सर्वेमधानतयैव वदीयपरिचय इति ॥१४॥

पुनरिव दृष्टान्तद्वारेणैंव भगवतः स्वरूपं दर्शयति सुत्रकारः— 'गिरिवरे वा' इत्यादि ।

मृष्य-गिरिवैरे वा निसहाऽऽययाणं, रुयए व सेंट्ठे वॅलयायताणं। तंओवमे से जगभृहणक्ते मुणीणं मेंज्झे तेंमुदाहु पंक्रे॥१५॥ छाया—गिरिवर इत्र निषध आयातानां रुवक इत्र श्रेष्ठो वलयायितानाम्। तद्वपमः स जगदभृतिमक्षो सुनीनां मध्ये तसुदाहुः मक्षाः॥१५॥

सर्धोत्तम हैं। अभिजाय यह है कि जैसे सुमेर समस्त पर्वतों में प्रधान है, इसी प्रकार भगवान महावीर तीर्थकर भी जाति आदि में सर्वप्रधान हैं। इस प्रकार सर्वप्रधानपता प्रदर्शितकरने के कारण ही यहाँ सुमेर का परिचय दिया गया है।।१४।।

सूत्रकार पुनः दछान्त द्वारा ही भगधान के स्वरूप को दिखलाते हैं-'गरिवरे वा' इत्यादि ।

काब्दार्थ-'आपयाणं-आयतानां' तम्बे पर्वतों में 'गिरिक्रे-गिरिवरः' पर्वतों में औड 'निसह च-निषय इव' निषय प्रधान श्रेष्ठ है, तथा 'वल घाषताणं-यलपायितानां' वर्तुल पर्वतों में 'रूथए ब-रुचर इव' जैसे

પ્રભુ સર્વોત્તમ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જેમ સુમેરુ સમસ્ત પર્વતામાં શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રસાયું લગવાન મહાવીર તીર્થ કર પણ જાતિ આદિયી અપેક્ષાએ સર્વશ્રેષ્ઠ છે. મહાવીર પ્રભુના જેવા જ સુમેરુ પણ સર્વધ્રધાન ગિરિરાજ છે. આ રીતે સર્વથી પ્રધાનપણું અતાવવા માટે અહીં સુમેરુનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. હ ૧૪ હ

સૂત્રકાર વળી દેષ્ટાન્તદ્વારા મહાવીર પ્રભુના સ્વરૂપનું જ નિરૂપણ કરે છે—'गिरिषरे वा' ઇત્યાદિ

शण्टार्थ-'आययार्ण-अयतानां' सांभा पर्वतामां 'गिरिवरे-गिरिवरः' पर्वतामां क्षाम 'निस्ह व-निषध इव' निषध, क्ष्मम छे. तथा 'वळवायताणं-कळ्यायितानां' वर्तुंस पर्वतामां 'हयएव-रुचक इव' केम ३२४ पर्वत 'सेट्रे-

## समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुगवर्णनंम् ५०१

अन्वयार्थः— (आययाणं) आयतानां—लम्बायमानानां पर्वतानां मध्ये (गिरिवरे) गिरिवरः—पर्वतभेष्ठः (निसह व) निषध इव मधानः (वळयायताणं) बळयायितानां वर्षुत्रानां पर्वतानाम् (रुपए व) रुचकपर्वत इव (सेट्टे) श्रेष्ठः मग-बानिष (तश्रीवमे) स्दुपमः—हत्सदृद्धः (जगभूइपन्ने) जगव्भूतिम्रझः—जगित सर्वातिश्रयदृद्धिः सन् (मुणीण मज्झे) मुनीनां मध्ये वर्त्तते, एवं (पन्ने) मझः—तत्स्व-रूपझः। (तमुः।हु) तं—भगवन्तमुदाहुः—कथयन्तीति ॥१५॥

टीका—यथा—'आययाणं' आयतानां लम्बायमानानां पर्वतानां मध्ये 'गिरिवरे' गिरिवरः—पर्वतिश्रेष्टः 'निसह' निपयः—प्रधानः, यथा वा 'बल्रपायताणं' वल्यायि-तानां—वर्त्वनां वल्यसद्दश वर्त्वलांपर्वतानां मध्ये 'रुपप्' रुपप्' रुपप्' रुपप्यः पर्वत इव 'सेट्टे' श्रेष्ठः-प्रधानः 'त भोवमे' तदुप्पः, तस्य-पर्वतस्योपमा विद्यते यस्य रुप्पत 'सेट्टे—श्रेष्ठः' श्रेष्ठ है 'जगश्र्हप्तने—जगत् भृतिप्रद्यः' जगत् में अधिक बुद्धिमान् भगवान् महावीर स्वामी की 'त श्रोवमे—तदुपमः' वही उपमा है 'पत्ने—प्राद्यः' वृद्धिमान् पुरुष 'मुजीण मण्डे मुनीनां मध्ये' मुनियों के मध्यमें 'तमुदाहु—तसुदाहुः' भगवान् को श्रेष्ठ कहते हैं ॥१५॥ अन्वयार्थ — जैसे दीर्घाकर (लम्बे आकारवाले) पर्वतों में निषम पर्वत प्रधान है और वर्तुलाकार पर्वतों में रुपक पर्वत प्रधान है, उसी प्रकार सुमस्त मुनियों में सर्वोत्ताम प्रज्ञावान् भगवान् महावीरस्वामी सर्वोत्ताम

टीकार्य जिसे आयत अर्थात् लम्बे पर्वतो में गिरिवर निषध प्रधान है, या जैसे वलयाकार (गोल) पर्वतों में स्वक पर्वत श्रेष्ठ है, इसी प्रकार जगत में समस्त ज्ञानवानों में भगशन् महाबीर सर्वश्रेष्ट

हैं. ऐसा बुद्धिमान् पुरुषों ने कहा है ॥१५॥

श्रेष्ठः' श्रेष्ठ छे 'जगभूद पन्ते-जगत् भूतिरहः' कगत्भां वधारे छुद्धिभान् सग-वान् भढावीर स्वाभीती 'तश्रोवमे-तदुषमः' स्थेक ઉपभा छे. 'पन्ते-प्राहः' छुद्धिभान् पुरुष 'मुणीण मन्द्रे-सुनीनां मध्ये' सुनियानी भध्यभां 'तमुदाहु⊸ तमुदाहुः' सगवानने श्रेष्ठ छे. ॥ १५॥

સૂત્રાર્થ --જેવી રીતે દીર્ઘાકાર પર્વતામાં નિષધ પર્વત શ્રેલ્ડ છે અને ધર્તું ળાકાર પર્વતામાં જેમ રુચક પર્વત શ્રેલ્ડ છે, એજ પ્રમાણે સમસ્ત મુનિ-ઓમાં સર્વોત્તમ પ્રજ્ઞાવાન્ મહાવીર ભગવાન્ શ્રેલ્ડ છે, એવું છુદ્ધિમાન્ પુરુષોએ કહ્યું છે. ૫૧૫॥

ટીકાર્ય — જેમ દીર્ઘ (લાંબા) પર્વતામાં ગિરિવર નિષધ સર્વોત્તમ છે, અથવા જેમ વહચાકાર (વર્તાળાકાર) પર્વતામાં રુચક પર્વત શ્રેષ્ઠ છે, એજ

सः तदुषमः 'जगमूहपन्ने' जगद् यूतियद्वः, जगित-संसारे भूतिपद्वः-पभूतद्वानवान् हानेन सर्वश्रेष्ठः 'ग्रुणीण मण्डो' ग्रुनीनां-द्वानदर्शनचारित्रवतां मध्ये वर्तते, एवम्-'पन्ने' पद्वाः-बुद्धिमन्तः पुरुषाः 'तष्ठुदाहु' तं भगन्तं तीर्थकरमेव सर्वेतिय-ग्रुदाहुः-कथयन्ति । यथा-निवधपर्वत आयतानां पर्वतानां मध्ये श्रेष्ठः, यथा वा-स्वकपर्वतः-वर्त्तुळानां पर्वतानां मध्ये संसारे श्रेष्ठतया प्रसिद्धः, तथा-भगवान् सीर्यकरः द्वीनचारित्रवतां मध्ये श्रेष्ठः सर्वाऽतिशायी, इत्येवं सर्वे एव सदसद्विवे-कशीलाः माजाः वदन्तीत्यर्थः ॥१५॥

प्रम्-अणुत्तरं धम्ममुईरइत्ता, अणुत्तरं झाणवरं झियाइ। सुक्षुक्कसुक्कं अपगंडसुकं, संखिदुँएगंतवदातसुकं॥१६॥ छाया—अनुत्तरं धर्मप्रदीर्थ्यं, अनुत्तरं ध्यावतं ध्यायति। सुग्रुनलसुन्छमपण्डशुन्लं, शंखेन्द्रेकान्ताऽनदातशुन्लम्॥१६॥

ज्ञानवान् हैं तथा समस्त मुनियों में अर्थात् ज्ञानद्दीनचारित्र वाछे महापुरुषों में भगवान् महाबीर सर्व श्रेष्ठ हैं, ऐसा युद्धिमान् पुरुष कहते हैं।

आदाय यह है-लम्बे पर्वतों में निषध पर्वत सर्वश्रेष्ठ है, बर्तुलाकार (गोलाकार) पर्वतों में रुचक पर्वत संसार में सर्वप्रधान है, उसी प्रकार तीर्थ-कर भगवान महावीर स्वामी भी ज्ञान दर्शन चारिश्रवालों में श्रेष्ठ हैं।

भगवान सर्वोत्तम हैं, ऐसा सत् असत् के विवेक से युक्त सभी प्राज्ञ पुरुष कहते हैं ऐसा खुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं ॥१५॥

પ્રમાણે જગતના સમસ્ત જ્ઞાનીએમાં ભગવાન્ મહાવીર સર્વ શ્રેષ્ઠ જ્ઞાની છે, તથા સમસ્ત મુનિએમમાં-એટલે કે જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્ર સંપન્ન મહાપુર યોમાં ભગવાન્ મહાવીર સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, એવું બુદ્ધિશાળી પુરૂષો કહે છે.

આ કથતના ભાવાર્થ એ છે કે લાંબા પર્વતામાં નિવધપર્વત સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, વર્તુળાકાર પર્વતામાં રુપક પર્વત સર્વ શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રસંપન્ન પુરૂષોમાં ભગવાન મહાવીર શ્રેષ્ઠ છે.

ભગવાન મહાવીર શ્રેષ્ઠ છે, ઐર્લુ સત્ અસત્તા વિવેકથી યુક્ત હાય એવાં સઘળા જ્ઞાની પુર્વો, કાેઈ પછ પ્રકારના પક્ષપાત વિના કહે છે, આ પ્રમાણે સુધર્મા સ્વામી જંબુ સ્વામીને કહે છે. હા ૧૫ હા

## समयार्थबोधिनी टीका म. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५०३

अन्तयार्थः—(अणुत्तरं धम्मग्रुदीरइता) अनुत्तरं-प्तर्वत उत्तरं-श्रेष्टं धर्म-श्रु । धारित्ररूपम् उदीर्यं-कथित्वा (अणुत्तरं झाणवरं झियाः) अनुत्तरं-प्तर्वश्रेष्टं ध्यानवरं ध्याथितं (सुसुक्तग्रुवः) सुशुक्लशुक्लम् -अत्यन्त शुक्लवच्छुक्लम् (अपगंड-सुक्कं) अपगण्डशुक्लं निदीपशुक्लम् (संखिङ्गप्गंतवदातसुक्कं) श्रेखेःदुवदेकान्ता-ऽत्रदातशुक्लम्, शंखचन्द्रवत् सर्वथा विश्रुद्धिति ॥१६॥

#### 'अणुत्तरं' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'अनुत्तरं धम्ममुदीरइत्ता-अनुत्तरं धर्ममुदीरियस्या' मग-वान् महावीर स्वामी सर्वोत्तम श्रुतचारित्र रूप धर्म को कहकर 'अणु त्तरं झाणवरं झियाइ-अनुत्तरं ध्यानवरं ध्यायति' सर्वोत्तम ध्यान ध्यान तेथे 'सुसुक्षसुक्कं-सुशुक्टशुक्लं' भगवान् का ध्यान अस्यन्त शुक्छ वस्तु के समान शुक्ल था 'अपगंडसुक्कं-अपगण्डशुक्लं' तथा वह दोषरहित शुक्ल था 'संखिदुएगतवदातसुक्कं-शखेन्दुबदेकान्तावदात-शुक्लम्' वह शंखतथा चन्द्रमा के समान सर्व प्रकार से शुक्ल था॥१६॥

अन्वयार्थ—ज्ञातपुत्र महाबीर अनुसर श्रुत चारित्र धर्म का कथन करके अनुसरध्यान करते थे। उनका ध्यान अत्यन्त शुक्ल वस्तु के समान शुक्ल, दोषवर्जित तथा शंख या चन्द्रमा के समान सर्वथा स्वच्छ और शुद्ध था ॥१६॥

शण्डाथं-'अणुत्तरं धम्ममुदीरइचा-अनुत्तरं धर्ममुदिरियत्वा' भगवान् महावीर स्वामी सर्वेत्तम भेवा श्रुत्यारित्र३५ धभे ४हीने 'अनुत्तरं झाणवरं झियाइ-अनुत्तरं ध्वानवरं ध्वायित' सर्वेत्तभध्यान धरता हता. 'सुमुक्तमुकं-मुशुक्डगुकं' भगवाननुं ध्यान भत्यंत शुक्त वस्तु सरणुं शुक्त हतुं 'अपगंण्डसुक्लं-अनगण्डसुक्लम्' तथा ते निर्देशि शुक्त हतुं 'संसिद्ध प्रांत्वक् धातसुकं-शंखेन्द्रवदेकांतशुक्लम्' शंभ तथा यंद्रभा स्रदीणुं सर्वं भक्षारथी शुक्त हतुं ॥ १६ ॥

સૂત્રાથં—ત્રાતપુત્ર મહાવીર અનુત્તર (સર્વોત્તમ) શ્રુતચારિત્રરૂપ ધર્મની પ્રરૂપણા કરતા હતા અને અનુત્તર ધ્યાન ધરતા હતા. તેમનું ધ્યાન અત્યન્ત શુકલ વસ્તુના સમાન શુકલ, કોવરહિત, તથા શ'ખ અથવા ચન્દ્રમાના સમાન સર્વધા સ્વ<sup>2</sup>છ અને શુદ્ધ હતું. ॥ ૧૬ ॥

<sup>&#</sup>x27;અ<sub>ગુ</sub>તર'' ઇત્યતિ

टीका—'अणुत्तरं' अनुत्तरम्, नास्ति उत्तरः-मधानोऽन्यो धर्मी विद्यते यस्मात् स तमनुत्तरं धर्मम् 'उदीरह्ना' उदीर्थ, उत्-भावन्येन ईरियह्ना-कथ- विस्ता मकाइय सर्थमणानं धर्मम् । 'अणुत्तरं' अनुत्तरम्—सर्गऽतिप्रायि 'झाण्यरं' ध्यानवरम्-अन्द्रध्यानम् 'झियाइ' ध्यायति । तथाहि—उत्यक्तके नल्झानो भगवान् योगकाले- अन्दःकरणिनरोधकाले स्वस्मं काययोगं विरुग्धन् शुक्लध्यानस्य तृतीयभेदं सक्षमिक्षम् अमितपातः स्वम्, त्या-समुच्छिकाकियाऽपीतपाति रूपं निरुद्धयोगं चर्चर्थ शुक्लध्यानभेदम्, च्युपरतिक्रयमिन्तृतारूपं ध्यायति । तदेव दर्शयति—'सुसुक्कसुक्कं' सुश्चलश्चलम्, सुन्दु शुक्लभत् शुक्लं ध्यानम् । तथा—'अपगंदसुक्कं' अन्वत्श्वस्य मन्द्रस्य दोगो यस्य तत् अपगण्डशुक्लम्, निर्देश्वरम् अभ्यान्यस्य स्वस्य तत् अपगण्डशुक्लम्, निर्देश्वरम् अभ्यान्यस्य । तथा—'संबिद्धर्गनवद्यत् शुभ्म्—विस्त्यम् , अभ्या—अपगण्डम्-अरक्कं कर्मन् त्युन्यम् । तथा—'संबिद्धर्गनवद्यत् सुक्कं' शेखेन्द्वस् प्रवान्यस्य त्यान्यस्य तत् । इत्यम् स्वस्य ति । शेख्येन्द्वस्यति शंखेन्द्वस्य अवद्यतं स्वच्छम् , तादशं शुक्लं ध्यानं ध्यायति । शेख्येन्द्वस्रेति शंखेन्द् तद्वद् अवदातं स्वच्छम् , तादशं शुक्लं

टीकाथ — जिससे कोई श्रेष्ट न हो ऐसे सर्वश्रेष्ठ को अनुत्तर कहते हैं। भगवान अनुत्तर धर्म का प्रस्पण करके अनुत्तर प्रशस्त ध्यान करते थे। पद्यपि सघोगकेवलियों में ध्यान स्वीकार नहीं किया गया है, तथापि जब वे योग का निरोध करना प्रारंभ करते हैं तब सूक्ष्मकाय योग का निरोध करते समय सूक्ष्म कियाऽप्रतिपाति नामक शुक्ल ध्यान का तीसरा भेद ध्याते हैं और योग का निरोध होजाने पर उनमें समुच्छिन्न किया अमितपाति नामक शुक्ल ध्यान का चौथा भेद होता है। भगवान का ध्यान शुद्ध रजत के समान शुभ्र, विमल एवं निर्देख था। अथवा 'अपगण्ड' का अध निर्देख ऐसा होता है। उनका ध्यान जड़ के फेन के समान दोपरहित अर्थात् स्वच्छ था। वह शंख एवं चन्द्र के सदश एकान शुक्ल था।

ટીકાર્ય — જેના કરતાં શ્રેલ્ક બીએ કાઇ પણ પદાર્ય ન હાય, એવા પદાર્યને અનુત્તર કહે છે. અહીં શ્રુંતચારિત્ર રૂપ ધર્મને અનુત્તર કહેવામાં આવ્યો છે. મહાવીર પ્રભુ આ અનુત્તર ધર્મની પ્રરૂપણા કરીને અનુત્તર પ્રશસ્ત ધ્યાન ધરતા હતા. જો કે સચેલા કેવલીઓમાં ધ્યાનને સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો નથી, છતાં પણ જ્યારે તેઓ યોગના નિરોધ કરવાના પ્રાર'લ કરે છે, ત્યારે સફમ કાયયાગના નિરોધ કરતી વખતે 'સ્ફમકિયા અપ્રતિપાતિ' નામના શુકલ ધ્યાનના ત્રીજ ભેદના ધ્યાનમાં લીન થાય છે અને યાગના નિરોધ થઇ જાય ત્યારે સમુચ્છિન્ત ક્રિયા અપ્રતિપાતિ નામના શુકલ ધ્યાન શિકાય થઇ જાય ત્યારે સમુચ્છિન્ત ક્રિયા અપ્રતિપાતિ નામના શુકલ ધ્યાન શુહ હ્યાંદીના સમાન શુલ, વિમલ અને નિર્દોધ હતું. અથવા—'લવાળક'ના અર્થ'

## समयार्थकोधिनी श्रीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ अगवतो महाधीरस्य गुणवर्णनम् ५०५

श्चन्त्रध्यानं तहाद् एकान्ततोऽबदातं सर्वधा विशुदं शुक्तं शुक्तध्यानोत्तरं सेदह्यकं ध्यानं ध्यायति । भगवान् महावीरस्वामी सर्वीतमं धर्म कोकेभ्यः मकादय सर्वीतमं ध्यानं ध्यायति । तदीयं ध्यानं ग्रेखवन्द्रादिवतु अतिशयेन शुद्रमिति ॥१६॥

दिविधश्वनत्रध्यानं सम्याद्य कि कृतमित्यत आह—'अणुनरगं' इत्यादि ।
मुलम्—अणुत्तरगं परमं मेहेसी, असेसकम्मं स विसोहङ्का।
सिद्धिं गई साई मणंतपत्ते नै।णेण सीस्रेण य दंसणेण ।१७।
छाया—मनुत्तराम्यां परमां महर्षिरशेषकमाणि म विशोध्य खलु ।
सिद्धिं गर्ति सादिमनन्तां मान्नः इन्निन शोर्डन च दर्शनेन ॥१७॥

तार्स्य यह है कि भगवान् महावंत्रहामी जगत् के भव्य जीवों को धर्म की देशना करके सर्वोत्तम ध्यान करते थे। उनका ध्यान शंख और चन्द्रमा के समान अतिशय शुद्ध था॥१६॥

दो प्रकार का शुक्लध्यान प्राप्त करके पुनः क्या किया, सो कहते हैं—'अणुत्तरं' इत्यादि।

शब्दार्थ-'महेसी-महर्षिः' महर्षि ऐसे भगवान् महाबीर स्वामी 'नाणेण सीछेण य दंसणेण-झानेन शीछेन च दर्शनेन' ज्ञान, चारित्र और दर्शन के ब्रारा 'असेसकरमं-अशेषकर्माणि' समस्त कमीं को 'विसोह-यिसा-विशोधिस्वा' शोधन करके 'अणुत्तरग्गं-अनुत्तराम्यां' सर्वोत्तम 'परमं-परमां' प्रवान ऐसी 'सिद्धिं गतिं-सिद्धिं गतिः' सिद्धि को प्राप्त

નિર્દોષ એ પ્રમાણે શાય છે. તેમનું ધ્યાન પાણીનાં ફીસ જેવું દોષરિક્રિત અર્થાત્ સ્વ<sup>2</sup>છ હતું. તે ચન્દ્ર અને શ'ખના સમાન સ'પૂર્ણતા શુકલ હતું.

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે ભગવાન્ મહાવીર સ્વામી જગતના ભવ્ય જીવાને ધર્મની દેશના દેતા હતા, તથા સર્વોત્તમ ધ્યાન ધરતા હતા. તેમનું ધ્યાન શંખ અને ચન્દ્રમાના સમાન અતિશય શુદ્ધ હતું. હા ૧૬ હા

એ પ્રકારનું શુકલધ્યાન પ્રાપ્ત કરીને તેમણે શું કર્યું, તે હવે સ્ત્રકાર પ્રકટ કરે છે-' अणूत्तर' કહ્યાદિ

शण्टार्थं-'महेसी-महर्षिः' भक्षपि क्येवा सगवान् भक्षावीव स्वामी 'नाणेण स्रीलेण य दंसणेण-ज्ञानेन शोळेन च दर्शनेन' सान, श्वान्ति अने हर्शन द्वारा 'असेसकम्बं-अशोषकर्माण' अथा अथेनि 'विसोहिसत्ता-विशोधियत्वा' शाधन क्रीने 'अणुक्तरगं-अनुक्तराप्रयां' 'परमं-परमां' श्रेष्ठ क्येवा 'सिद्धि'गर्ति-सिद्धिं गर्तिः' सिद्धिने अन्वयार्थः—(महेसी) महर्षिभेगवान् (नाणेण सीलेण य दंसणेण) हानेन श्रीलेन च दर्श नेन (असेसकम्मं) अशेषकभीणि (विसोहइत्ता) विशोध्य-शोध्यित्वा (अणुक्तरमं) अनुक्तराप्रधां-सर्वोक्तमाम् (परमं) परमां प्रधानाम् (सिद्धिं गई' सिद्धिं-गर्ति-मोक्षगतिम् (साइमणंतपक्ते) सादिमनन्तां पाप्त इति ॥१७॥

टीका--तथा-असी शैलेक्यापादित शुक्लध्यानचतुर्थभेदानन्तरं तीर्धसंपा-दको महावीरः (महेसी) महर्षिः आस्यन्तिकतपश्चरणेन विश्वदारमा, (नाणेण) क्वानेन केवलाख्येन 'सीलेण' शीलेन शायिकेन चारित्रेण च 'दंसणेण' दर्शनेन, घटत्वादिविशिष्टनीयानगहितज्ज्ञानम् ! सामान्यानवीयाचगाहिदर्शनं शीलं च ययाख्यातचारित्रम् । स महर्षिः-'असेसकम्मं' अशेवकर्माण-क्वानावरणीयाचग्र

हुए अर्थात् मोक्षगति को गये 'साइमणंतपत्ते-सादिमनन्ततां प्राप्तः' जिस्र सिद्धि की आदि है परन्तु अन्त नहीं है ।१७॥

अन्वयार्थ—महर्षि महावीर ने ज्ञान, ज्ञील (चारित्र) और द्र्जीन के द्वारा समस्त कर्मी का विक्षोधन क्षय करके सर्वी लग एवं प्रधान सिद्धि (मुक्ति) प्राप्त की । वह सिद्धि सादि और अनन्त है ॥१७॥

टीकार्थ—शैलेशी अवस्था में शुक्तध्यान के समुच्छिन किया अप्रतिपाति नामक चतुर्थ पाये का अवलम्बन करने के पश्चात्, तीव तपश्चरण से सर्वथा विशुद्ध आत्मा वाले महर्षि महाबीर ने केवलज्ञान नामक ज्ञान के द्वारा, शील अर्थात् क्षायिक चारित्र के द्वारा तथा केवलद्दीन के द्वारा शेष रहे हुए चार भवोषग्राही नाम गोत्र वेद-

પ્રાપ્ત કરી અર્થાત્ મેલ્લગતિ પ્રાપ્ત કરી 'स्नाइमणंतपत्ते–सादिमनन्तां प्राप्तः' જે સિદ્ધિની આદિ છે પણ અંત નથી તેવી સ્થિદ્ધિ ગતિને પ્રાપ્ત કરી. ા ૧૭ ા

સૂત્રાર્થ — ભગવાન્ મહાર્વારે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર દ્વારા સમસ્ત કર્મોના ક્ષય કરીને સર્વોત્તમ (અનુત્તર) સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી. તે સિદ્ધિ (અદિ યુક્ત) અને અનંત (અંતિવિનાની) છે. લ ૧૭ લ

ટીકાર્ય — રશેલેથી અવસ્થામાં શુકલધ્યાનના 'સમુચ્છિલ કિયા અપ્રતિપાતિ' નામના ચાથા પાયાનું (ભેદનું) અવલભન કરીને તે પછી તીત્ર તપસ્યાએક દ્વારા જેમના આત્મા તદ્દન વિશુદ્ધ થયા હતા એવા મહર્ષિ મહાવીરે કેવળ-જ્ઞાન નામના જ્ઞાન દ્વારા તથા શીલ દ્વારા–ક્ષાયિક ચારિત્રના દ્વારા, તથા કેવળદર્શન દ્વારા, બાકીના ચાર ભવેષ્યગ્રહી કર્મોના (નામ, ગાત્ર, વેદનીય અને આયુક્મેના) ક્ષય કરીને સર્વજેલ્ડ અને પ્રધાન એવી સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ

#### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रुं. अ. ६ ड.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्णनम् ५०७

कर्माण 'विसोहइत्ता' विशोध्य विनादय, यथा विहस्पर्शत् तृणराशिः मन्दर्शलतो मन्ति, तथा-झान दर्शनन। दिनैः सर्वाण्येत तानि विनादय, 'अणुतरम्यं' अनुत्तराप्यां, नास्ति उत्तरः-मधानो यस्याः सा अनुत्तरा, अनुत्तरा नासौ अग्य्या सर्वो जनस्वात्, अग्रे-सर्वे त उपरि भवति या सा-भय्या लोकानामग्रे व्यास्थिता, इत्यनुत्तराय्या तां तथाविधाम्। तथा-'परमं' परमां सर्वतः मधानाम् एतन् पर्यन्तमेव सर्व-धर्मानुष्टानम्। पाप्तमोक्षस्य कृतकृत्यश्वात्। 'सिद्धि गई' सिद्धि गर्ति-मोक्षणितम्। पुनरिष कथं भूतां सिद्धिमिति तामेव विश्विनष्टि-'साइमणंउपत्ते' सादिमनन्ताम्, सादिम्-भादिसहिताम् अनन्ताम्-अन्तो विनाद्यो न विद्यते यस्याः तां तादशीं सिद्धिम् माप्तो भवति नहिंद्याः ।१९७॥

नीय और आयु कमों का क्षय कर के-जैसे अग्नि के स्पर्दा से शांस का देर भरम हो जाता है, उसी प्रकार ज्ञान दर्दान और चारित्र के द्वारा समस्त कमों को नष्ट कर के सर्व श्रेष्ठ और प्रधान सिद्धि प्राप्त की। जिससे श्रेष्ठ अन्य कोई न हो उसे अनुतर कहते हैं। वह सिद्धि सर्वोत्तम है। वह परम भी है, क्यों कि समस्त धर्मा नुष्ठान मुक्ति-पर्यन्त ही किया जाता है। मोक्ष प्राप्त होने पर आत्मा कृतकृत्य हो जाती है। वह मुक्ति सादि और अनन्त है, अर्थात् उसकी आदितो है क्यों कि वह कारण जनित है, परन्तु अन्त उसका कभी नहीं होता। ऐसी मुक्ति महर्षि महावीर ने प्राप्त की है ॥१७॥

કરી. જેમ અગ્નિના સ્પર્શથી ઘાસના ઢગઢા અળીને ભરમ થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર દ્વારા મહાવીર પ્રભુએ સમસ્ત કર્મીના સર્વથા ક્ષય કરી નાખીને અનુત્તર સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી. જેના કરતાં શ્રેષ્ઠ અન્ય કાઈ પણ વસ્તુ હોતી નથી, તેને અનુત્તર કહે છે. સિદ્ધિ એવી સર્વોત્તમ વસ્તુ હોવાને કારણે તેને અનુત્તર (સર્વેત્તિમ) કહી છે. વળી તે સિદ્ધિને પરમ વિશેષણ લગાડવાનું કારણ એ છે કે સમસ્ત ધર્માનુષ્ઠાના મુક્તિપર્યન્ત જ કરવામાં આવે છે. મે ક્ષ પ્રાપ્ત થયા પછી તો આત્મા કૃતકૃત્ય થયું નાય છે—તેને કંધું પણ કરવાનું જ આકી રહેતું નથી. તે મુક્તિ સાદિ અને અનંત છે. તેને સાદિ વિશેષણ લગાડવાનું કારણ એ છે કે તેના આદિ તો છે એટલે કે તે કારણજનિત છે, પરન્તુ મુક્તિનો કદી અન્ત નથી, તેથી જ તેને અનંત વિશેષણ લગાડવામાં આવ્યું છે. એવી મુક્તિ મહાવીરે પ્રાપ્તિ કરી. ા૧૭૫

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

अथ इक्षादिदृष्टान्तेन पुनरपि मगदत स्तीर्थं करस्य स्तुतिमेत्राह---

मुलम्-हेक्खेसु णाष् जेह सामली वा,

जैसिंस रैति वेर्थयंति सुवन्ना।

वैणेसु वा णंदेंण माहु सेहंंं,

नैंग्णेण सीलेण य भूइपन्ने ॥१८॥

छाया— वृक्षेषु ज्ञातो यथा श्वाल्मछी वा यस्मिन् रित वेदयन्ति सुवर्णाः। वनेषु वा नन्दनमाहुः श्रेष्ठं ज्ञानेन श्वीछेन च भृतिपज्ञः ॥१८॥

द्ृष्टान्त के द्वारा पुनः भगवान महावीर की स्तुति कहते हैं— 'रुक्लेसु' इत्यादि।

दादार्थ-'जह-यथा' जैसे 'रुक्खेसु-यृक्षेषु' वृक्षों में 'णाए-ज्ञातः' जगस्त्रसिद्ध 'सामलीबा-चाल्मली' सेमल वृक्ष है 'जिस्स-यिस्मन्' जिस वृक्ष पर 'सुवन्ना-सुपर्णाः' सुपर्ण लोग अर्थात् भवनपति विद्रोष 'रई-रित' आनन्द का 'वेययइ-वेदयित' अनुभव करते हैं 'वणेसु वा णंदणं सिद्धमाहु-वनेषु वा नन्दनं श्रेष्ठम् आहुः' तथा जैसे वनों में सबसे श्रेष्ठ नन्दन वन को कहते हैं 'नाणेण सीश्रेण य भूइपन्ने-ज्ञानेन ज्ञीक्षेत च मृतिमज्ञः' इसी प्रकार ज्ञान और चारित्र के द्वारा उत्तम ज्ञानी भगवान् महापीर स्वामी को श्रेष्ठ कहते हैं ॥१८।

<sup>&#</sup>x27;સૂત્રકાર ખીજાં દ્રષ્ટાન્તો દ્વારા મહાવીર પ્રભુની સ્તુતિ કર છે. 'हक्केसु' ઇત્યાદિ-

शल्हार्थ-'जह-यथा' के प्रभाष्ट्री 'रुक्लेयु-वृक्षेपु' वृक्षेणां 'जाए-झासः' क्रमत्यसिकं 'सामलो वा-शावप्रकी वा' सेतमर नामनुं वृक्ष छे. 'जिस्स-यस्मिन' के वृक्ष पर 'सुक्ना-सुरणांः' सुवर्ष्यु दुसारेत अर्थात् क्षवनपति विशेष 'रहूं-रित' आनंदिन। 'वेषयह-वेदयन्ति' अनुक्षत्र ६ हे. 'वणेयु वा जंदणं सेटुमाहु-वनेषु वा नन्दनं श्रेष्टम् खाहुः' तथा क्रेम वनेतमां नन्दनवनने सोधी इत्तम ३६ छे. अक्र प्रभाष्ट्री 'नाणेण सीलेण य मूद्यन्ने-झानेन शीलेन च मूतिप्रज्ञः' सान अने शारित्रद्वारा उत्तम ज्ञानवाणा अवा क्षश्रान् महावीर स्वाभीने सर्वंथी श्रेष्ठ हेतायां आवे छे. ॥ १८ ॥

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. म. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्णनम् ५०९

अन्त्रयार्थः—(जह) यथा-(रुक्खेसु) कृक्षेषु (णाए) झातः-मसिद्धः (सामळी वा) शाल्मली-हक्षः (जिस्लि) यस्मिन् हक्षे (सुक्का) सुपर्णाः-मन्त्रपतिविशेषाः (रहं) रतिमानन्दम् (वेययंति) वेदयन्ति—अनुभवन्ति (वणेसु वा णंदणं सेद्धवाहु) वनेषु वा नन्दनं-तकामकत्तनं श्रेष्ठं प्रधानमाहुः-कथपन्ति, तथैव (नाणेण सीछेण य भूइपन्ते) झानेन-केवल्झानेन श्रीलेन यथाल्यातचारित्रेण भगवान् महावीरो भृतिमझः-श्रेष्ठ हति ॥१८॥

टीका-(जह) यथा (हन्स्बेस्) हक्षेषु मध्ये (जाए) झातः प्रसिद्धो लोके देवकुरुषु स्थितः (सामली) शास्त्रली नामा दृक्षः मितिष्ठितः श्रेष्ठ इति यावत् । तस्य-शास्त्र- छीहक्षस्य सर्वश्रेण्ठताकारणं दर्शयति-(जिस्सं) यस्मिन् शास्मलीनामके दृक्षे (स्वन्धा) सुवर्णाः-भवनातिविशेशः (र्गत) रितमानन्द्रम् (वेषयंति) वेदयन्ति-अनुभवन्ति । यथा वा-(वणेसु) भद्रशाल ग्रीमनपण्डकरनेषु मध्ये (णंदणे) नन्दनं तन्नामकं वनम् (सेद्धं) श्रेष्ठम्-देवानां क्रीडास्थानम् (आद्धु) आद्धः-क्रययन्ति, तयैव-(शृद्धवन्ते) भृतिमकः-भवृद्धज्ञानः भगगन् तीर्थकरः

अन्वयार्थ—जैसे वृक्षों में शास्त्रकी वृक्ष प्रसिद्ध है, जिसके ऊपर सुपणेकुमार जाति के भवनपति रित की अनुभृति करते हैं। जैसे वनों में नन्दनवन प्रधान कहा जाता है, उसी प्रकार ज्ञान और शील में भगवान् महावीर श्रेष्ठ हैं।।१८॥

टीकार्थ--जैसे वृक्षों में देवजुर क्षेत्र में स्थित दारिमही नामक वृक्ष सर्वश्रेष्ठ है, प्रसिद्ध है, क्योंकि उस वृक्ष पर सुपर्णकुमार नामक भवनपति देव आनन्द का अनुभव करते हैं। अथवा जैसे भद्रदाल सौमनस पण्डक आदि समस्त वनों में नन्दनवन सर्वोत्तम है-देवो का कीडास्थान है, ऐसा कहा जाता है, उसी प्रकार भृतिवज्ञ (जीवरक्षा की

સ્ત્રાર્થ—જેવી રીતે વૃક્ષામાં શાલ્મલી વૃક્ષ પ્રખ્યાત છે. અને વનામાં તન્દતવન સર્વોત્તમ છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાન અને શીલમાં મહાવીર પ્રભુ શ્રેષ્ઠ છે. ા૧૮ા

ટીકાર્ય — દેવકુરુ ક્ષેત્રમાં શાલ્મલી નામતું જે વૃક્ષ થાય છે, તેને સર્વ ક્ષેષ્ઠ વૃક્ષ પહુલામાં આવે છે, કારણ કે તે વૃક્ષ પર સુપર્જુ કુમાર નામતા ભવનપતિ દેવા આનંદ અનુમવે છે. અધવા જેમ ભદ્રશાલ. સૌમનસ. પંડક આદિ સમસ્ત વનામાં નન્દનવન સર્વોત્તમ છે, કારણ કે તે દેવાતું કીઠાસ્થાન મહાવીર એજ પ્રમાણે ભૂતિપત્ત (છાત રક્ષાની અદિવાળા) ભગવાન્ મહાવીર

स्वर्धताहस्य

(णाषेण) ज्ञानेन-केवलेन च (सीलेण) शीलेन-यथारूपातचारित्रेण श्रेष्टः-प्रधानः। यथा सर्वद्वक्षेषु प्रध्ये देशहरू व्यास्थित देशताक्रीडास्थानत्वेन शाल्मजी द्वक्षः श्रेष्ठः, श्रेष्ठं च नन्दनं बनानाम्। तथा-सर्वेम्यो ज्ञानशीलाभ्यां भगतान् महावीरः श्रेष्ठ इति भावः ॥१८॥

म्लम्-धेणियं व सद्दीण अणुत्तरे उ, चंदीव ताराण महाणुभावे।
गंधेसुँ वा चंदर्ण माहु।१९।
छाया—स्तिनतिभव भन्दानामनुत्तरं त चन्द्र इव ताराणां महानुभावः।
गन्धेषु वा चन्दनमाहुः श्रेष्ट मेवं मुनीनामविक्रमाहुः॥१९॥

बुद्धि बाष्टे) भगवान महाबीर ज्ञान, ज्ञील और दर्जन में सर्वश्रेष्ठ हैं, वर्षोंकि वे केवलज्ञानी, यथाख्यातचारिश्रवान और केवलदर्शवान हैं। ताल्पर्य—जैसे देवकुरु क्षेत्र में स्थित ज्ञारंमली वृक्ष देवकीड़ा का स्थान होने से सब वृक्षों में उत्तम कहा जाना है और समस्त वनों में नन्दनवन प्रधान कहा जाता है, उसी प्रकार ज्ञान, ज्ञील और दर्शन में भगवान महावीर सब से उत्तम हैं॥१८॥

'धणियं' इत्यादि ।

श्चान्दार्थ-'सहाण-शब्दानां' शब्दों में 'धणियं-स्तितम्' मेघगर्जन 'अणुक्तरे-अनुक्तरं, प्रधान है और 'ताराणं-ताराणां, ताराओं में 'महाणुभावे चंदो-महानुभाव:-चन्द्रः' जैसे महानुभाव चन्द्रमा श्लेष्ठ है तथा 'गंधेसु चंदणं सेद्दमाहु-गन्धेषु चन्दनं श्लेष्ठमाहुः' गन्धो मे जैसे

જ્ઞાન. દર્શન અને શીલમાં સર્વશ્રેષ્ઠ છે, કારણ કે તેઓ કેવળજ્ઞાની, યથાખ્યાત શ્વારિત્રવાન્ અને કેવળ દર્શનવાન્ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે દેવકુરુ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થતું શાલમલી વૃક્ષ દેવાનું ક્ષીડાસ્થાન હોવાને કારણે જેમ સમસ્ય વૃક્ષે માં શ્રેષ્ઠ ગણ્ય છે અને એજ કારણે જેમ નન્દનવનને સઘળાં વનામાં શ્રેષ્ઠ ગણ્યામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન અને શીલમાં ભગવાન્ મહાવીરને સર્જ્યેષ્ઠ માનવામાં આવે છે ॥ ૧૮ ॥ 'જ્ઞિવાં' ઇત્યાદિ–

शण्डार्थ- 'सद्दाण-शब्दानां' शण्डीभां 'श्रणियं-स्तनितम्' भेध अर्जना 'अजुत्तरे-अनुत्तरम्' केभ सर्व श्रेष्ठ छे. तथा 'ताराणं-ताराणां' ताराश्राभां 'महाजुभावे चंदो-महानुमावः चन्द्रः' केभ भढानुसाव अंद्रभा श्रेष्ठ छे तथा 'गंबेनु चंदणं सेट्ठमाहु-गन्वेषु चन्दनम् श्रेष्ठमाहुः' अंधिभां केभ अंद्रनीः

#### समयार्थवोधिनी दीका प्र. धु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५११

आन्त्रयाधे:—(सहाण) शब्दानां मध्ये (न) यथा (धिणयं) स्त्तितं-मेघगर्जनम् (अणुत्तरे) अनुत्तरं-पधानं भवति (न) हत् यथाना (ताराणं) ताराणां-नक्षत्रःणां मध्ये (चेदो महाणुभावे) चन्द्रो महानुनानः-महातेजस्त्री अस्ति, तथा-(गंधेसु चंदणं सेट्टमाहु) गन्धेपु-गन्धश्रसु द्रव्येषु चन्दनं-गोशीधिकारूपं मळयजं वा श्रेष्ठ-पधानमाहुः-कथयन्ति (एवं) एवं तथैन (सुगीणं) सुनीनां-महर्षीणां मध्ये (अपिक्षमाहु) अरतिश्चं-पतिश्वारहितं महानीरं श्रेष्ठ माहुः-कथनयन्तीति ॥१९॥

टीका—'सदाण' शन्दानाम्—श्रीणामृदङ्गशङ्ख्यूयांदिअनितानां मध्ये 'थणियं व' स्तनितिमित-पथा मेषगर्जनम् 'अणुतरे' अनुत्तरं-श्रेब्टं नास्ति उत्तरः-पथानो यस्मात् ददनुत्तरम् 'उ' तु-पुतः 'इव'-यथा—'ताराण' ताराणां मध्ये चन्दन का गन्ध श्रेष्ठ है 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'मुणीणं-मुनीनां' मुनियों में 'अपिडन्नमाहु-अपिक्शमाहुः' कामना से रहित ऐसे भगवान् महावीरस्वामी को श्रेष्ठ कहते हैं ॥१९॥

अन्वयार्थ-- जैसे समस्त शब्दों में मेघगर्जन प्रधान है, जैसे नक्षत्रों में महान अनुभाव-प्रकाशवाला चन्द्रमा प्रधान है, जैसे समस्त गंधवाले पदार्थों में चन्दन-गोशीर्ष या मलवज प्रधान है, ऐसा सभी कहते हैं, उसी प्रकार मुनियों में अप्रतिज्ञ महावीर को युद्धिमान लोक सर्वश्रेष्ठ कहते हैं अधात महाबीरस्वामी कभी प्रतिज्ञा नहीं करते थे? साधुको प्रतिज्ञा करने का आचारांग में मना की है ॥१९॥

टीकार्ध—बीणा, सदंग, इांख, तुरही आदि वाचों के दाव्हीं में मेघों की गर्जना का राज्द अनुत्तर कहलाता है, जैसे समस्त ताराओं

ગન્ધ શ્રેષ્ઠ છે 'एवं –एवम्' એજ પ્રમાણે 'मुणीर्ण-मुनीनां' મુનિયામાં 'अपहिव न्नमाहु – अप्रतिज्ञामाहुः' કામના રહિત એવા ભગવાન્ મહાવીર સ્વામી ને શ્રેષ્ઠકહેવામાં આવે છે. ॥ ૧૯ ॥

સૂત્રાર્થ—જેમ સમસ્ત શખ્દામાં મેલગજેનાને ઉત્તમ માનવામા આવે છે, જેમ તલત્રોમાં મહાનુભાવ પ્રકાશવાળા ચન્દ્રમાને સર્વોત્તમ માનવામાં આવે છે, જેમ સમસ્ત સુગન્ધયુક્ત દ્રવ્યામાં ચન્દન (ગાશીવ) અથવા મલયજ (મલય 'પર્વતમાં ઉત્પન્ન થતા ચન્દ્રન) ને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે સમસ્ત મુનિઓમાં અપ્રતિજ્ઞ મહાવીરને સર્વશ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, એટલે કે મહાવીર પ્રભુ કદી પ્રતિજ્ઞા કરતા નહીં, આચારાંગમાં સાધુને પ્રતિજ્ઞા કરવાના નિષેધ કરવામાં આવેલ છે. 119લા

ટીકાર્થ—જેમ વીચા, મુકંગ, શંખ, આદિ વાદ્યોના અવાજ કરતાં મેથાની ગર્જતાના અવાજને શ્રેષ્ઠ ગથુવામાં આવે છે, જેમ સમસ્ત તારાઓ, 'चंदो' चन्द्रः 'महाणुमावे' महानुभावः सकलजनमऽह्नाद्कः परमतेजस्वितया सकलितिमरनाशकः, ताराणां मध्ये महानुभावश्चन्द्रो यथा श्रेग्दरः । 'वा' यथा वा 'गंधेसु' गन्धवत्सु कोष्ठपुटादि सकलपदार्थेषु मध्ये 'चंद्रणं' चन्दनम् उक्तश्च-

'मलये जायमाना ये सर्वे चन्दनतां गताः। गोशीर्षं चन्दनं जात्या सर्वत्रैव निगद्यते'॥१॥

'सेट्टं' शिष्ठम् 'अह्नु' आहुः-कथयन्ति, 'एवं' एवमेत्र 'मुणीणं' मुनीनाम् , संगाप्तश्चानदर्शनचारित्ररत्नत्रयत्रतां मध्ये 'अपिडन्निशाहु' अमृतिहम्-इहटोक्षपरह्योक-विषयकपतिज्ञारदितं-महाशीरं-श्रेष्ठमाहुः-कथयन्ति ॥१९॥

मुलम्-जैहा सयंभू उँदहीण सेंद्रे, नागेसु वा धर्राणर्दमाहु सेंद्रे। खे।ओद्रष् वा रंसवेजयंते, तवोवेहाण मुणि वेजयंते ॥२०॥ छाया—यथा स्वयम्भू हर्शानां श्रेष्ठो नागेषु वा धर्णस्वमाहुः श्रेष्ठम्। क्षोदोदको वा सम्वजनयन्तः तर उपधाने मुनि वैजयन्तः ॥२०॥

में चन्द्रमा समस्त जनों के मन को आहाद देने तथा परम उद्योतमय होने से महातुभाष कहा जाता है या कोष्ठ पुर आदि समस्त सुगंधवान पदार्थी में चन्दन प्रधान कहा जाता है, कहा भी है— 'मलये जायमाना ये' हत्यादि।

मलय पर्वत पर जो भी उत्पन्न हो जाता है, वही चन्दन बन जाता है। गोशीर्ष चन्दन अपनी उत्तम जाति के कारण सर्वत्र प्रशंशित होता है॥१॥

इसी प्रकार समस्त मुनियों में इह लोक परलोक संबंधी प्रतिज्ञा से रहित महाबीर भगवान सर्वश्रेष्ठ कहे जाते हैं ॥१९॥

નક્ષત્રો અને ગ્રહોમાં ચન્દ્રમાને સૌથી વધારે મહાનુભાવ કહેવામાં આવે છે (કારણુ કે ચન્દ્રમા સમસ્ત જનાના ચિત્તતે આહુલાદ દાયક લાગે છે તથા સૌથી વધારે ઉદ્યોતમય છે), તથા જેમ કોષ્ઠ, પુટ આદિ સુગન્ધયુક્ત દ્રવ્યોમાં ચન્દનને પ્રધાન (ઉત્તમ) કહેવામાં આવે છે, કહ્યું પણુ છે કે– 'મહ્યે ज्ञायमाना યે' ઈત્યાદિ–

'મલય પર્વાત પર જે કંઇ પણ ઉત્પન્ન થાય છે, એજ ચન્દન અની જાય છે. ગાશીર્ષ ચન્દન તેની ઉત્તમ જાતિને કારણે સર્વત્ર વખણાય છે', ાવ્યા એજ પ્રમાણે સમસ્ત મુનિએમાં, આ લેક અને પરલેક સંબંધી

પ્રતિજ્ઞા (આકાંક્ષા) થી રહિત મહાવીર પ્રભુને સર્વ શ્રેગ્ઠ કહેવાયાં આવે છે.॥१६॥

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. थ्र. थ्र. ६ उ.१ भगवती महावीरस्य गुजवर्णनम् ५१६

अन्वयार्थः—(जहा) यथा (उद्हीणं) उदधीनां-समुद्राणाम् मध्ये (सयंभू सेट्ठें) रववंभूरमणः-समुद्रः श्रेष्ठः प्रधानः (नागेष्ठ) नागेषु नागकुमारेषु (धर्णिदं सेट्ठपाडुं) घरणेन्द्रं तत्तासकिन्द्रं श्रेष्ठ माहुः (लोभोदण् वा रसवेनयंते) क्षोदोदकः-इक्षुरसोदकः समुद्रो वा रसवेनयन्तो रसवत्सु प्रधानः, तथा-(तवोवहाणे) तप उपधाने विशिष्टतयोविशेषे (मुणि वेनयंते) मुनिवेनयनाः-मुनिर्भगवान् महाबीरो वैनयन्तः-मधान इति ॥२०॥

#### 'जहा सयंभू' इश्यादि ।

शब्दार्थ-'जहा-पथा' जैसे 'उद्गीणं-उद्घी'नाम्' ससुद्रों में 'सर्थमूं-सेट्टे-स्वयंभ् श्रेक्टः' स्वयंभूरमण समुद्र श्रेक्ट है 'नागेसु-तगेषु' तथा नागकुमारों में 'धरणिंदे सेट्टे आहु-धरणेःद्रं श्रेक्टम् आहुः' घरणेन्द्र को श्रेक्ट कहते हैं 'खोओदए वा रसवेजयंते-इक्षुद्को वा रसवैजयन्तः' इक्षुरसोद्कसमुद्र सथ रस वालों में उत्थम है तथा 'तघोषहाणे-तप उपधाने' इसी प्रकार विशिष्ट तप के द्वारा 'मुणिवेजयंते-मुनिर्वेजयन्तः' मुनि श्री भगवान् महावीरस्वामी सबसे प्रशान है ।२०॥

अन्वर्णाय-जैसे समुद्रों में स्वयंभूरमण समुद्र सबसे प्रधान है, नामकुमारों में घरणेन्द्र नामक इन्द्र प्रधान है, इक्षुरसोदक नामक समुद्र (दोलडी के रस युक्त समुद्र) समस्त रसवानों में श्रेष्ठ है, उसी प्रकार समस्त तपस्त्रियों में युनि भगवान महाबीर सर्वश्रेष्ठ हैं ॥२०॥

शण्दार्थ-'जहा-चथा' के प्रमाण 'उदहीणं-उदणीनाम्' समुद्रोभां 'सर्चभू-सेट्ठे-स्वयंमूश्रेष्ठः' स्वयंभूरमण् समुद्र श्रेष्ठ छे. 'नागेषु-नागेषु' तथा नागडुमरेगां 'जिर्जिट्टे सेट्ठे आहु-घरणेग्ट्रं श्रेष्ठम आहुः' घरणेग्द्रने श्रेष्ठ ४६ छे. 'स्रोओक्ष्ण वा रसवेन्नयंते-इक्ष्ट्रको वा रस वैजयन्तः' छेश्च स्सेत्रशसमुद्र अधा क रसवाणान्यामां श्रेष्ठ छे. तथा 'तवोबहाणे-तपअपाने' भेक प्रमाणे विशेष प्रधारना तप द्वारा 'मुजिवेज्यंते-एनिवैजयन्तः' मुनि श्री महावीर स्वामी सीथी प्रधान छे ॥ २०॥

સૂત્રાર્થ — જેમ સમુદ્રોમાં સ્વયંભું મણ ચમુદ્ર સર્વેત્તિમ છે, તથા નાગ-કુમારામાં જેમ ધરણેન્દ્ર નામના ઈન્દ્ર શ્રે છે, અને સમસ્ત રસશુક્ત પદાર્થોમાં ઇક્ષુરસાદક નામના સમુદ્ર શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે સપસ્ત તપસ્વીઓમાં મુિ ભગવાન મહાવીર સર્વશ્રેષ્ઠ છે. ારળા

<sup>&#</sup>x27;जहा सय'મૃ' ઈત્યાદિ–

टीका—'जहा' यथा 'उदहीण' उदघीनाम्-इश्रूद्धि, श्रीरोद्धि, घृ गेद्घ्यदि समुद्राणां मध्ये 'सर्यभुः' स्वयम्भुरमणः, स्वयमेव भवन्तोति स्वयम्भुरो देवा स्तेवामानन्दस्थानं स्वयम्भुरमणः। स समुद्रः सहद्रःणां मध्ये यथा श्रेष्टः। यथा वा—'नागेम्न' नागकुपारदेवेषु 'धर्णिदं' धर्णेन्द्रप् तन्नामकिनन्द्रप् 'सेट्टे आहु' श्रेष्टमाहुः—कथयन्ति 'खोओदण् वा रसवेजयंते' क्षोदोदको वा रसवेजयन्तः, सोदः—इश्लुरस इव उदकं जलं यस्य स श्रोदोदकः, स यथा—रसमाश्रित्य स्वकीय स्सगतग्रणविशेषैः इतरेषां समुद्राणां मुद्दिन पताकेव व्यवस्थितः। तथा—'तवोव हाणे' तप उपधाने—इहलोकपरलोकसंसार्दिततीव्रवपसि 'मुणिवेजयंते' मुनि-विशेष्टः, समुते—वसस्यावरात्मकलोकस्य नैकालिकीमवस्यां जानातीति मुनिः—

टीकार्थ — जैसे इक्ष्र्विष, झीरोदिष, घृतोदिष, आदि समुद्रों में स्वयंभ्रमण समुद्र प्रधान श्रेष्ठ है। जो स्वयं ही उत्पन्न होते हैं, वे स्वयंभ्र कहलते हैं, अर्थात् देव, वे जिस समुद्र में रमण (कीडा) करते हैं, वह स्वयंभ्रमण कहलता है। अथवा जैसे नागकुमार देवों में घरण नामक इन्द्र (घरेणेन्द्र) श्रेष्ठ कहा गया है, और जैसे इक्ष्रुरसोद नामक समुद्र रसवाले पदार्थों में प्रधान है, क्योंकि उसका जल इक्ष्रु के रस के समान है, अर्थात् अपने रसगुण की विशिष्टना के कारण सब समुद्रों में वह सर्वोत्तम मानाजाता है, उसी प्रकार ऐहिक और पारलौकिक आकांक्षा से रहित घोर तपत्या के कारण भगवान महावीर पताका के समान सुनियों में प्रधान हैं। जो जम स्थावर रूप लोक की वैकालिक

ટીકાર્ય — દંસુદ્ધિ, ક્ષાંરે દ્ધિ, દૃોાદિધિ, આદિ સમુદ્રોમાં સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર પ્રધાન (શ્રેષ્ઠ) ગણાય છે. જેએ! સ્વયં-એડલે કે પાતાની મેળજ-પેદા થાય છે, તેમને સ્વયંબૂ કહે છે, એડલે કે દેવે!ને અહીં સ્વયંબૂ કહ્યા છે. તેઓ જે સમુદ્રમાં રમણ (કીડા) કરે છે, તે સમુદ્રને સ્વયંબૂરમણ કહે છે. મહાવીર પ્રભુતે અહીં સ્વયંબૂરમણ સમુદ્ર જેવાં સવંશેષ્ઠ મુનિ કહેવામાં આવેલ છે. અથવા-જેમ નાગકુમાર દેવામાં ધરણ નામના ઈન્દ્રને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, અને જેમ ઈક્ષુરસે.દ નામના સમુદ્રને સમસ્ત રસવાળા પાદાર્થોમાં શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવે છે (કારણ કે તેનું પાણી શેરડીના રસ જેવું મીઠું છે.) એટલે કે પાતાના રસગુલુની વિશિષ્ટતાને કારણે ઈશ્રુરસાદ સમુદ્રને સઘળા સમુદ્રોમાં શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે એહિક અને પારલીકિક આકાંક્ષાઓથી રહિત, હાર તપસ્યાને કારણે લગવાન મહારીરને પતાકાના સમાન મુનિયામાં પ્રધાન માનવામાં અવે છે, જેઓ ત્રસ. સ્થાવર રૂપ લાકની

# समयार्थवोधिनी टीका म. श्रु. स. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५१५

सामान्यकेवली तस्य बहुत्वने मुनय स्तेषां मध्ये भगवान् महावीरः वैजयन्तः-पताकेव मधानः, सम्पूर्णस्य कोकस्य वैजयन्ती इव उपरि व्यवस्थितः केवलज्ञाना-दिगुणै स्त्रपोभिरिति मावः ॥२०॥

म्लम्-हैरथीसु प्रावण माहु णाए,सीही मिगाणं सिलँलाण गंगा। पंक्खीसु वा गैरुले वेणुदेवो, निवीणवादीणिह णायपुत्तारर।

छाया—हस्तिकौरावतमाहुः ज्ञातं सिंहो मृक्षणां सलिलानां गङ्गा । पक्षिपु वा गरुडो वेणुदेवो निर्वाणवादिना मिह ज्ञातपुत्रः ॥२१॥

अवस्थाओं को मनन करता है अर्थात् जानता है वह सामान्य केवली कहा जाता है, यहाँ सामान्य केवली शब्द से मुनि विवक्षित है। जनमें तीर्थकर होने से भगवान् महावीर प्रमुप्तधान हैं।

आञ्चय यह है कि भगवान् अपनी अद्भुन तपस्या के कारण सम्पूर्ण लोक के ऊपर पत्तका के समान हैं ॥२०॥

'हत्थीसु' इत्यादि ।

दान्दार्थ-'इस्बीसु-इस्तिषु' हाथियों में 'णाए झातं' जगत्वसिद्ध ऐसे 'एरावणमाहु-ऐरावतम् आहुः' ऐरावत हाथी को प्रधान कहते हैं 'मिगाणं सीहो-मृगाणां सिंहः' मृगो में भिंह प्रधान है 'सिलिलाणं गंगा-सिलिलां छानां गंगा' एवं जलों में गंगा प्रधान है अथवा 'पक्खीसु वा गरुछे वेणुदेवो-पक्षिषु मध्ये गरुडो वेणु देवः' पक्षियों में वेणु देव गरुड प्रधान

ત્રૈકાલિક અવસ્થાએાતું મનત કરે છે, એટલે કે જાણે છે, એવા સામાન્ય-કેવલીને અહીં મુતિ કહેવામાં આવેલ છે. એવાં મુનિએામાં તીર્થ'કર હોવાને કારણે, મહાવીર પ્રમુ શ્રેષ્ઠ છે. તાત્પર્ય એ છે કે લગવાન્ મહાવીર પોતાની ઘાર તપસ્યાને કારણે સંપૂર્ણ લેાકની ઉપર પતાકાના સમાન સર્વોચ્ચ સ્થાન ધરાવે છે–તેમની ઘાર તપસ્યાને કારણે સૌથી વધારે યશકીર્તિ ધરાવે છે. ાારના

'ह्रत्यीसु' ઇત્યાદિ–

शण्डाध-'हुत्यीयु-इस्तिषु' & थियोमां 'णाए-ज्ञातं' क्यात्मसिख स्थेवा 'एरावण माहु-ऐरावतम् छाहुः' स्थितत कार्थाने प्रधान ४ छेवामां स्थाने छे. 'मिनाण' स्वीहो-सृताणं सिंहः' भृषेत्मां सिंक प्रधान छे. 'सिल्लाणं गंगा-सिल्लानां गंगा' स्थित प्रभाशे क्यमां शंगा प्रधान छे. स्थवा 'पक्लियु वा गढले वेणुदैवो-पक्षिपु वा मध्ये गढलो वेणुदेवः' पक्षिये।भां वेखुदेव-शङ्क प्रधान छे. 'निव्वाणवादीणह्— अन्तर्यार्थ-(हत्यीस्) हस्तिषु (णाष्) द्वातं-नगत्मसिद्धम् (एरावणमाष्ठु) ऐरावर्त शक्कवाहनं प्रधानमाहुः -कथयन्ति, यथा वा (मिगाणं सीहो) सृगाणां मध्ये सिंहः मधानः, तया भरतक्षेत्रापेश्वया (सिल्डिशण गंगा) सिल्डिशनां-जलानां मध्ये गद्वा श्रिष्ठा, यथा वा (पत्रश्रीस् वा गरुडे वेणुदेशे) पक्षिषु मध्ये गरुडो वेणुदेशिपश्चामकः मसिद्धः तया-(इह) इह संसारे (निव्याणवादीणिह) नित्रीण वादिनामिह मोक्षवादिनां मध्ये (णायपुत्ते) ज्ञातपुत्रो महावीरः प्रधान इति ॥२१॥

टीका—'हत्थीसु' हस्तिषु 'णाए' ज्ञातं—जगत्यसिद्धम्, 'परावणं' ऐरावतम् इन्द्रस्य हस्तिनं श्रेष्ठमाहुः, यथा वा 'मिगाणं' मध्ये 'सीहो' सिंहः–केशरादिमान् मृगुराजः श्रेष्टः मसिद्धो कोके। यथा वा–'सिल्झाणगंगा' सलिङानां–जलानां

है 'निब्बोणवादीणिह-निर्वाणवादिना मिह' इस संसार में मोक्षवादियों में 'णायपुत्ते-ज्ञातपुत्रः' भगवान् महावीर स्वामी प्रधान है ॥२१॥

अन्वयार्थ—हाथियों में जगत्मसिद्ध दाक का बाहन ऐसवत हाथी प्रचान कहा जाता है, अथवा जैसे भरतक्षेत्र की अपेक्षा से मुर्गो-पद्ध-ओं में सिंह प्रधान है अथवा जलों में गंगा महानदी का जल प्रधान है, अथवा पक्षियों में वेणुरेव अर्थात् गरुड़ प्रसिद्ध है, उसी प्रकार इस लोक में समस्त निर्वाणवादियों में ज्ञानपुत्र महावीर स्वामी प्रधान हैं ॥२१॥

टीकार्थ—ऐरावत हाथी जो इन्द्र के वाहन रूप में प्रमिद्ध है, वह समस्त हाथियों में श्रेष्ठ कहलाता है, अथवा जैसे लोक के सब पशुओं में सिंह श्रेष्ठ है, अथवा जैसे जलों में गंगा का जल प्रधान है, अथवा

निर्वाणवादीनामिह' निर्वाख्यादियामां - એટલેક માક્ષ વાદિયામાં 'णावपुत्ते-हात-पुत्रः' ભગવાન્ મહાવીર સ્ત્રામી આજગત્માં પ્રધાન છે. ॥ ૨૧ ॥

સૂત્રાર્થ — જેમ સઘળા હાથીયામાં ઇન્દ્રના વાદન રૂપ એરલ્વત હાથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે, અથવા જેમ ભરતક્ષેત્રમાં સઘળાં પશુષ્ટામાં સિંહ પ્રધાન (શ્રેષ્ઠ) ગણાય છે, અથવા જેમ અધી નદીઓનાં પઃણી કરતાં બંગાનદીનું પાણી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે, અથવા જેમ પક્ષીઓમાં વેલ્ફુદેવ અર્થાત્ ગરુડ સૌથી પ્રતિદ્ધ છે, એજ પ્રમાણે આ લેલ્કના સઘળા નિવ્યંબુ વાદીઓમાં જ્ઞાતપુત્ર (મહાવીર) સર્વોત્તમ છે. ારશા

ટીકાર્થ — શકેન્દ્રનું વાહન એસાવત નામના હાથી છે. તે એસાવત સલળા હાથીઓમાં શ્રેષ્ડ કહેવાય છે – જેમ આ લાકના સલળાં પશુએામાં સિંહ શ્રેષ્ઠ કહેવાય છે. જગતની બધી નદીઓનાં ∶જળ કરતાં ગંગા મહાનદીનું

#### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ६ इ.१ भगवतो महावीरस्य गुगवर्णनम् ५१७

मध्ये यथा-गङ्गासलिलं मधानम् । '१वस्तीसु' पक्षिपु मध्ये, यथा-'वेणुदेवे गरुले' वेणुदेवे दिशिष्टः-मधान्यसुपातः, प्वम्-'विवशणवाईण मिद्द' इद-भिन्नित् क्षेत्रे निर्वाणवाईण मिद्द' इद-भिन्नित् क्षेत्रे निर्वाणवाईण मिद्द' इद-भिन्नित् क्षेत्रे निर्वाणवादिनाम् , तत्र निर्वाणं मोक्षः, सिद्धिक्षेत्रस्, कर्णायनयनस्यं या, स्वरूपतः तद्वपायसृतद्वानदर्शनवादित्रतपः माप्ति हेतुनो वा वदित्-महार्शायतुं श्रोलं विद्यते येषां ते निर्वाणवादिनः, तेषां निर्वाणवादिनः मध्ये 'णायपुत्ते' इत्तपुत्रः, ज्ञातः-सित्रयस्त्रस्य पुत्रः-श्री मद्वावीर्-स्वामी तीर्थकरः मधानः । यथावस्थितः निर्वाणार्थमस्यापकरवात् । यथा इस्तिषु श्रेष्ठ ऐरावतः, यथा वा वन्येषु केसरी, जलेषु गङ्गानलम्, पक्षिपु गरुडः, तथा-मोक्षवादिषु आस्तिक समुद्रायेषु भगवान महावीर एव श्रेष्ठो नान्यः कश्चनेति ॥२१॥

जैसे पिक्षयों में वेणुदेव अपर नामवाला गरुड प्रवान है उसी प्रकार निर्वाणवादियों में ज्ञातपुत्र भगवान महावीर श्रेष्ठ हैं। यहाँ निर्वाण का अर्थ है मोक्ष या सिद्धिक्षेत्र या समस्त कर्मों का क्षय अथवा निर्वाण के उपाय सम्बादर्शन आदि। ज्ञातवंद्गीय क्षत्रीय होने से भगवान 'ज्ञातपुत्र या 'नायपुत्त' कहलाते हैं। ज्ञातपुत्र भगवान महा वीर ने मोक्ष के स्वरूप और साधनों का यथातथ्य प्रहाण किया है, अतएव वे मोक्षवादियों में प्रधान कहेजाते हैं।

अभिनाय यह है कि जैसे हाथियों में ऐरायत, पशुओं में सिंह, निद्यों में गंगा और पक्षियों में गरुड़ प्रधान है, उसी प्रकार निर्वाण-बादी आस्तिकों में भगवान महाबीर ही श्रेडट हैं, ॥२१॥

જળ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. પક્ષીએ:માં ગરુડ નામનું પક્ષી, કે જેનું બીજું નામ વેશુંદેવ છે, તે શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. એજ પ્રમાણે જગતના સમસ્ત નિર્વાણવાદીઓમાં જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન્ મહાવીર શ્રે કે છે. અહીં નિર્વાણ એટલે માક્ષ અથવા સિદ્ધિક્ષેત્ર અથવા સમસ્ત કર્મોના ક્ષય અથવા નિર્વાણના ઉપાય રૂપ સમ્યગ્દર્શન આદિ અર્થ શ્રહણ દ્યવા એઈએ ભગવાન મહાવીર જ્ઞાતવંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાલાથી તેમને 'જ્ઞાતપુત્ર' અથવા 'નાયપુત્ત' કહેવાય છે. જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન્ મહાવીરે મે ક્ષતા સ્વરૂપનું તથા માક્ષપામિનાં સાધનાનું યથાર્થ રૂપે પ્રતિપાદન કર્યું છે, તેથી જ તેમને શ્રેષ્ઠ મેદલવાદી કહેવામાં આત્મા છે.

તાત્પર્ય એ છે કે જેમ હાથીએમાં એરાવન, પશુએમાં સિંહ, નદીઓનાં જળમાં ગંગાનું જળ અને પક્ષીએમાં ગરુડ પ્રસિદ્ધ છે, એજ પ્રમાણે નિર્વાણવાદી અસ્તિકામાં ભગવાન્ મહાવીર જ શ્રેષ્ઠ છે હારશા

स्वकृताह्म**स्**र

मुक्य-जोहेर्सुं णाए जह वीससेणे,

पुष्फेसु वा जेह अरविंद माहु।

खेतीण सेट्ठे" जैह दंतिवक्के,

इसीण सेट्टें वेंह्न वेंद्धमाणे ॥२२॥

छाया-योषेषु ज्ञातो पथा निस्त्रसेनः, पुरुषेषु वा यथाऽरिवन्दमाहुः। क्षत्रियाणां श्रेष्ठो यथा दान्तवाक्यः, ऋषीणां श्रेष्ठ स्तथा वर्षमानः।२२।

आन्त्रयार्थः —(तहा) यथा-(णाए) ज्ञातो जगत्मसिद्धः (तीससेणे) विवत्रसेतः (ओहेस) योवेषु श्रेष्ठः (जहा) यया वा (पुष्फेनु) पुरुषेषु (भर्ग्विदमाहु) अर्ग्विन्दम्

'जोहेसु पाए' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-'जहा-पथा जैसे 'णाए-झातः' जगत् प्रसिद्ध 'वीससेणे-विद्वसेनः, विद्वसेन 'जोहेसु-पोद्धेपु' पोद्धाओं में 'सेहे-श्रेडः' श्रेड है 'जहा-पथा' जैसे 'पुष्केसु-पुरुषेपु' पुष्षों में 'अरविंदमाहु-अर-विंदम् आहुः' कमटको प्रधान कहते हैं 'जहा-पथा' जैसे 'खत्तीणं-क्षत्रियाणां' क्षत्रियों के मध्य में 'दंनवक्के सेहे-दान्तवक्यः श्रेड्टः' दान्तवाक्य-चक्रवर्सी श्रेष्ठ है 'तह-तथा' इसीवकार 'इसीण-ऋषीणां' ऋषियों में 'बद्धमाणे सेहे-चर्द्ध मानो श्रेष्टः' वर्द्धमान महावीर स्वामी ही श्रेष्ठ है ॥२२॥

अन्वयार्थ--जैसे योद्धाओं में जगरप्रसिद्ध विश्ववेन चनवर्सी श्रेष्ठ है जैसे पुष्पों में कमलपुष्प मधान है अधवा जैसे क्षत्रियों में दान्तवारप चन्नवर्सी श्रेष्ठ है, उसी प्रकार क्षियों में वर्द्धमान महाबीर श्रेष्ठ हैं॥२२॥

शण्दार्थ-'जहा-यथा' के भमाखे 'णाए-ज्ञातः' कशत्म्रसिद्ध 'वीससेणे-विश्वमेतः' विश्वसेन शहवती 'जोहेष्ट-योद्वेषु' ये। ध्यामामा 'सेट्ठे-श्रेष्ठः' श्रेष्ठ छ अने 'ज्ञहा-यथा' के भमाखे 'पुष्केषु-पुष्पेषु' पुष्पामां 'अरविंदमाहु-अरविन्दम् आहुः' हमणेने भ्रधान हिंदगां आवे छे. 'ज्ञहा-यथा' के भमाखे 'वतीण-श्रित्रयाणां' श्रित्रयामां 'दंतवके सेट्ठे-दान्तवन्तवः श्रेष्ठः' दांतवाहय श्रिष्ठां श्रेष्ठ छे. 'त्रह-तथा' श्रेष्ठ भमाखे 'इसीण-ऋषीणां'अविशेषां 'वद्यमोणे सेट्ठे-दर्धमानो श्रेष्ठः' वर्द्धमान महावीर स्वामी श्रेष्ठ छे. ॥ २२॥

સૂત્રાર્થ—જેમ ચાહાએ:માં જગતવિખ્યાત વિશ્વસેનને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, જેમ પુષ્પામાં કમળને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે, જેમ ક્ષત્રિયે:માં

<sup>-</sup>'जं≀हेसु णाद'

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. स. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्षनम् ५१९

-कपलं मधानमाहु:-व.ययन्ति (जहा) यया वा (खत्तीणं) क्षत्रियाणां मध्ये (दंतत्रको सेट्टे) दान्तदावयः चक्रदर्ती श्रेष्टः (तह) तथा-(इसीण) ऋषीणां मध्ये (बद्धमाणे) बर्द्धमानी महाबीरः (सेट्टे) श्रेष्टः मधान इति ॥२२॥

टीका—'जहा' यथा 'णाए' ज्ञाती—जगित मिरिद्धः 'जोहेसु' योधेषु 'बीस सेणे' विश्वसेतः—चकवर्ती, यथा योधेषु मधानतया लोके मिसिद्धः । 'कह्र' यथा वा 'पुष्केश्व' पुष्पेश्व—वक्कलन्दार वस्यकादिषु वहुषु अर्शवन्दं नीलोहालं श्रेष्ठमाहुः, पुष्पाणां गुणाऽवगुणज्ञातारः, 'जह्र' यथा—'खनीण' क्षत्रियाणां मध्ये दंतवकके' दानतवावयः, क्षतालाशात् त्रायन्ते—रक्षन्ति ये ते क्षत्रियाः तेशं क्षत्रियाणां मध्ये दान्तवावयः क्षत्रिय इत्र दान्ताः उपशानताः वाक्यादेव सत्रतो यस्य स दान्तवावयः—चक्रवर्ती। यद्यपि विश्वसेनदान्।वाक्यानुम।विषयक्षत्रिती तयोरेकस्यैत कथनेन निर्वाहात् अस्थेः कथनेन पुनरुक्तिह्या शङ्का

टीकार्थ — जिस प्रकार समस्त योद्धाओं में, जगत् में प्रख्यात विश्वसेन नामक चकवर्ती प्रधान कहा जाता है, अथवा जैसे चकुल मन्दार चम्पक आदि बहुन प्रकार के पुष्पों में पुष्पों के गुणावगुणों के झाता अरविन्द अर्थात् नील कमल के पुष्प को श्रेश्ठ कहते हैं, अथवा जैसे समस्त क्षत्रियों में 'क्षत अर्थात् नादा से त्राण अर्थात् रक्षण करने वाला क्षत्रिय कहलाता है' दान्तवाक्य प्रधान कहा जाता है, क्योंकि जिसके वचन मात्र से दानु दान्त अर्थात् उपद्यान्त होजाएँ उसे 'दान्त वाक्य' कहते हैं। यद्यपि विश्वसेन और दान्तवाक्य दोनों चक्रवर्त्ती हैं, इनमें से किसी एक का ही यहण करने से काम चल सकता है, अतः दोनों का ही यहण करना पुनहित्त है, ऐसी अदांका की जा

દાન્તવાકય ચક્રવર્તા ને શ્રેષ્ઠ ત્રણવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે સમસ્ત ઋડિયોગામાં વર્દ્ધમાન મહાવીર સ્વામી શ્રેષ્ઠ છે. ારસા

ટીકાર્ય — જેવી રીતે સમસ્ત યાહાઓમાં વિશ્વસેન ચક્રવર્તા પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા છે, અથવા જેમ અકુલ અપા, ગુલાબ અહિ સવળા ફૂલામાં, ફૂલાના ગુલાવગુણાના અલુકારા, અરવિંદ-નીલકમળને શ્રેલ્ઠ કહે છે, અથવા જેમ સમસ્ત ક્ષત્રિયોમાં (ક્ષત એટલે નાશ. નાશમાંથી ત્રાલ્વ-રક્ષણ કરનારને ક્ષત્રિય કહે છે (કાન્તવાક્ય સર્વ શ્રેલ્ઠ ગણાય છે) કારણ તેના અવાજ માત્ર સાંમળતાં જ શત્રુઓ દાન્ત એટલે કે ઉપશાન્ત થઈ જતા. જેના અવાજ સાંમળતાં જ શત્રુઓ દાન્ત થઈ અચ છે, તેને દાન્તવાક્ય કહે છે એજ પ્રમાણ ઋષિયોમાં શ્રી વર્ષમાન મહાવીર સ્વામી શ્રેલ્ઠ છે. શંકા-વિશ્વસેન અને દાન્તવાક્ય. આ ખન્ને ચક્રવર્તાઓ છે. તેથી અહીં પુનરકતિ દાષ

जायते तबाह-योधेषु मधानत्वान् वाक्यपमावक्षालित्वान्, अर्थभेदेनोभयोः पार्थक्येन ग्रहणात् न पुनरुक्तिः । 'तह' तथा-'इसीण' ऋषीणां-तपिक्विनां मध्ये 'बद्धमाणे' श्री वर्द्धमानः 'सेहे' श्रेष्ठः, इतः पुरा मशस्यमग्रस्यतरपशस्यतमादिना दृष्टान्तेन भगवतः स्वरूपग्रावर्णितवान् । तद्युना तानेव दृष्टान्तान् पद्दर्य दार्शन्तिकं भगवन्तं नामग्रहणेन निर्दिष्टवान् । यथा योधेषु विश्वसेनः, यथा वा पृष्पेषु नीलग्रत्यस्य, क्षत्रियेषु चक्रवर्ती, तथा तपश्चरतां मध्ये भगवान् वर्द्धमान-स्वामी श्रेष्ठ इति ।। २२।

मृल्म्—देशाण सेट्टं अभयप्पयाणं, सच्चेसुं वा अणवड्जं वयंति । तैवेसु वा उत्तमवंभचेरं लोग्रेंत्रमे समेणे नीयपुत्ते॥२३॥

सकती है, किन्तु इनमें से एक पोद्धाओं में प्रधान है और दूसरा प्रभा-घजाली वाक्य वाला है। इस प्रकार दोनों के अर्थ में भेद होने से पुनहक्ति नहीं समझनी चाहिए।

उसी प्रकार ऋषियों में श्रीवर्द्धमान श्रेश्ठ हैं। इससे पूर्व प्रशस्य, प्रशस्थतर और प्रशस्यतम आदि दृष्टानों द्वारा भगवान् के स्वरूप का वर्णन किया था, अब उन्हीं दृष्टानों को दिखलाकर दार्शन्तिक भगवान् का नामोल्छेख करके निर्देश किया है।

जैसे योद्धाओं में विश्वसेन, पुष्पों में नीलकमल का पुष्प, क्षत्रियों में दान्तवाक्य चक्रवर्सी प्रधान है, उसी प्रकार तपस्वियों में वर्द्धमान् स्वामी श्रेष्ठ हैं॥२२॥

થતા લાગે છે. અ•નેમાંથી કાઈ પગુ એકની ઉપમા આપી હેાત તો આમ ગલી શકત.

સમાધાન-વિશ્વસેન યો.દ્વાએ!માં પધાન હતો, અને દાન્તવ.કય પક્ષાવ-શાળી વાકયવાળા હતો. આ કારણે તે અન્ને ચકલતી'ઓમાં અન્સ વિશિષ્ટતા દુ વાથી અને અન્ત્રેના અર્થમાં ક્ષેદ આવતો દેશવાથી ઉપમામાં પુનરુક્તિ દેશવના સંક્ષવ રહેતા નથી

આગળ પ્રશસ્ય પ્રશસ્યતર, અને પ્રશસ્યતમ આદિ દૂધ નેતા દ્વારા મહાવીર પ્રભુતા સ્વરૂપનું વર્ણન કરવામાં અ.બ્યું છે, હવે એજ દેશન્તાને આધારે દાર્શન્તિક ભગવાનના નામતા ઉલ્લેખ સાથે નિર્દેશ કરવામાં આવે છે-

જેમ ચાહાઓમાં વિશ્વસૈન, પુષ્પામાં નીલકમલ, અને ક્ષત્રિયામાં દાન્ત વાક્ષ્ય શ્રેષ્ઠ ગણાય છે, એ જ પ્રમાણે તપસ્વીઓમાં વર્ષામાન સ્વામી શ્રેષ્ઠ છે. શરસા

## समय । धेबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महायीरस्य गुणवर्णनम् ५२१

छाया—दानानां श्रेष्ठनभयमदानं सत्येषु वा अनवद्यं वद्नति । तपः सु वा उत्तमं ब्रह्मचर्ये छोकोत्तमः श्रमणो ज्ञातपुत्रः ॥२३॥

अन्त्रयार्थः —(दाणाणं) दानानां मध्ये यया —(अभयष्ययाणं) अभयपदानं — पाणदानं (सेट्टं) श्रेष्ठं प्रधानम् (वच्चेष्ठ) सत्येषु वाक्येषु (अणवज्जं) अनवद्यं –ितर् वद्यं –परपीडाऽनुत्वादकं वाक्यं श्रे उम् (वयंति) वदन्ति –कथयन्ति, (तवेसु) तपस्सु मध्ये (वंभचेरं उत्तमं) ब्रह्मचर्यं नववाटिकोपेतं ब्रह्मचर्यम् (उत्तमं) उत्तमं प्रधानं तथेव (समणे) श्रमणः (नायपुत्ते) ज्ञानपुत्रो वर्द्ध्यानः (छोगुत्तमे) छोको-समः – त्रिलोकेवृत्तवः ॥२३॥

'दाणाण सेहं' इस्यादि ।

शब्दार्थ—'दाणार्ण-दानानां' सब प्रकार के दानों में 'अभयल्याणं -अभयत्वानम्' अभयदान 'सेट्रं-श्रेष्ठम्ः' उत्तम है 'सच्चेसु-सत्येषु' सत्यवचनों में 'अणवज्ञं-अनवद्यम्' जिससे किसीको पीडा न हो ऐसा सत्य श्रेष्ठ है ऐसा 'वयंति-षद्ग्ति' कहते हैं 'तवेसु-तपासु' तपों में 'बंभचेरं उत्तमं-ब्रह्मचर्यम् उत्तमम्' नव कोटियुक्त ब्रह्मचर्य श्रेष्ठ है इसो प्रकार 'समणो -श्रमणः' इस लोक में श्रमण भगवान् 'नाय-पुत्ते-ज्ञातपुत्रः' ज्ञात पुत्र बर्द्धमान स्वामी 'लोगुक्तमे-लोकोक्तमः, सबसे उक्तम नाम श्रेष्ठ है ॥२३॥

—अन्वयार्थ — जैसे समस्त दानों में अभयदान प्रधान है, सस्य बाक्यों में अनवरा अर्थात् जो परपीडाजनक न हो ऐसा निरवरा बाक्य श्रेष्ठ है और तभी में नवबाड़ युक्त ब्रह्मचर्य प्रधान है, उसी प्रकार अपण ज्ञातपुत्र बहुमान महावीर स्वामी तीनों लोकों में उत्तन हैं। २३॥

'दाणाणं सेट्टं'

शण्डार्थ'—'दाणाणं-दानानां' अधा प्रशासनाः इति। मां 'अन्यप्ययाणं—अमयप्रदानम्' अलयदान 'सेट्ठं—श्रेड्स्म' इत्तम छे. 'सच्चेद्य-इत्येषु' सत्य वयनी। मां 'अज्वडजं—अनवद्यम्' केनाथी डे।ई ने पश् पीडा न थाय ओवुं सत्य श्रेष्ठ छे. ओ प्रभाशे 'वयंति'—वदन्ति' इते छे. 'तवेसु—तपस्यु' तपे। मां 'यमचेरं उत्तम्—बद्यचर्यं उत्तमम्' नवडे। दिशुक्त ओवुं प्रहाययं श्रेष्ठ छे. ओक प्रभाशे 'समणो-श्रमणः' आखी। इमां श्रम् अप्रशास अम्ब अथवान् 'नायपुत्ते-ज्ञातपुत्रः' ज्ञातपुत्र वर्द्धभान स्वामी 'छोनुत्तमे—डोकोत्तमः' अधारी उत्तम अर्धात् श्रेष्ठ छे. ॥ स्व ॥

સૂત્રાર્થ — જેમ સમસ્ત દાનામાં અભયદાન શ્રેષ્ઠ છે, જેમ સત્ય વચનામાં અનવદા, એટલે કે કોઇને માટે પીડઃજનક ન હોય એવાં નિસ્વદા વચના શ્રેષ્ઠ છે, એજ પ્રમાણે શ્રમણ જ્ઞાતપુત્ર વર્ષમાન ત્રણે લોકમાં સર્વોત્તમ છે. પરસા टीका—तथा-'दाणाण' दानानाम् स्वपशानुग्रहार्थे दीयते परस्मे यत्तदानं तदनेकविधम्, तेषां दानानामनेकविधानां मध्ये 'समयप्ययाणं' अमयपदानम्, जीवानां जीवितार्थिनां वाणकारित्वाद् समयदानं सर्वतः उत्तमम् । तदुक्तम्—

'दीयते म्रियमाणस्य कोटि जीवितमेव वा। धनकोटि न गृहीयात्मर्वे जीवितु मिच्छति'॥

कोटिस्वर्णादिदानेनाऽपि न तथा तुष्पति जन्तुः यथा-समुपस्थिते मरणे-ऽभयदानेन । तथापि शास्त्रे मन्दमतीनामधिकारात् तेषां सुखाऽवबोधाय एकं कथानकम् अभयदानसम्बद्धं स्वल्पवचसा मस्तौमि । तद्यथा-आसीद् वसन्तपुर-

टीकार्थ--अपने और परके अनुग्रह 'उपकार' के छिए जो दिया जाता है वह दान कहलाता है। दान के अनेक मेद हैं, उन सब प्रकार के दानों में अभगदान सब से उत्तम है, क्यों कि जीवन के अभिलाबी जीवों की उससे रक्षा होती है। कहा भी है-'दोयते म्रियमाणस्य' इत्यादि।

यदि मरते हुए प्राणी को एक करोड़ मुद्राएँ (मोहर) अथवा जीवन दिया जाय-दोनों में से एक देने को कहा जाय तो वह करोड़ मुद्राएँ (मोहर) छेना पसंद नहीं करेगा, वह जीवन ही की अभिलाधा करेगा। क्यों कि प्रत्येकप्राणी जीवित रहने की ही अभिलाया करता है।

मृत्यु उपस्थित होने पर जीव को करोड़ स्वर्णसुद्राएँ (मोहर) देने पर भी वैना सन्तोष नहीं होता जैसा अभयदान से रोता है। किर भी मन्द्रमितयों के सुवावयोध के लिए अर्थात् मरलता से समझाने के लिए एक उदाहरण प्रस्तुत किया जाता है। जो इसप्रकार है—

ટીકાર્ય — સ્વ અને પરતા અનુચઢ (ઉપલાર) નિમિત્ત જે અપવામાં આવે છે, તેને દાન કહે છે. દાનના અનેક ભેદ છે. તે સઘળા પ્રકારનાં દાનામાં અવયદાન સૌથી ઉત્તમ છે, કારય કે જીવવાની અભિલાષાવાળા જીવાની તેના દારા રક્ષા થાય છે. કહ્યું પણ છે કે-

'दीयते म्रियमाणस्य' धर्याहि—

'મરજૂના ભય જેની સામે ઉપસ્થિત થયા હોય એવા ફાઈ પછુ મનુષ્યને એક કરાડ સોના મહારા અથવા જીવનવાન અપવાનું કહેવામાં આવે અર્થાત્ ભન્નેમાંથી એક જ વસ્તુ ગ્રહે કરવાનું કહેવામાં આવે તો તે સાના મહારાને પસન્દ કરવ ને બદલે જીવનદાન જ પસન્દ કરશે, કારહ્યુ કે પ્રત્યેક પ્રાણીને પાતાના જીવા જ સૌથી અધિક પ્રિય હાય છે.'

મૃત્યુ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે જીવને કરાડા સાનામહારા આપવામાં આવે તા પણ એટલા સંતાન થતા નથી કે જેટલા અલયદાન-જીવનદાન-મળવાની થાય છે. મન્દ્રમતિવાળા લાકાને કાઇ પણ વાત સરળતાથી

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. य. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५२३

नामकनगरे राजाऽरिदमनो नामा । स च कदावित चतुर्मिहपी समुपेतः पासाद वातायने कीड्याऽऽत्मानं विनोदयंस्तिष्टति स्म । तेन राज्ञा कदावित चौरो रक्तकरवीरपुष्पसम्बद्धमुण्डमाछो रक्ताऽम्बरपिधानो रक्तचन्दनोपिकप्ताङ्गः भहतवाद्यिष्टिमो राजपुरुषैः राजगार्गेण नीपमानः सपत्नीकेन दृष्टः । संहतामि स्तामि मिहिवीभिः पृष्टं कि कृतमनेन, यद्ये यस्येहशी अवस्था लोकेश्व कापि नीयते । जनन्तरं राजपुरुषेण विज्ञापितम् यद्यं परद्रव्याऽपहरणमकरोत् । नीति-मास्त्रपद्यितेन यथा परद्रव्याऽपहरको निर्णीतः । अतो मारणाय नीयते वध्य-

वसन्तपुर नामक नगर में अरिद्मन नामका राजा था। एक वार वह अपनी चार रानियों के साथ राजमहरू के झरोखे में कीडा करता हुआ बिनोद कर रहा था। अपनी पित्नयों के साथ राजा की दृष्टि एक चोर पर पड़ी, उसके गछे में लाल कनेर के पुब्तों की माला पड़ी थी, उसने लाल रंग के बख्न पहना था, लाल चन्दन से उसका दारीर लिस था। यह पुरुष वध करने योग्य है, इस प्रकार की डुगडुगी बजाई जा रही थी। ऐसे उस पुरुषको राजपुरुष राजमार्ग से छे जा रहे थे।

उसे देख कर रानियों ने मिलकर प्र्जा−'इसने क्या दुष्कर्भ किया है जिसके कारण इसकी ऐसी दशा हुई है और राजपुरुष इसे कहाँ छे जा रहे हैं'।

राजपुरुष ने उत्तर दिया इसने परकीय द्रव्य का अपहरण किया

સમાન્નવવી હાય, તા ઉદાહરણ આપતું પડે છે. તેથી સૂત્રકાર એક ઉદાહરણ દ્વારા અભયદાનની શ્રેષ્ઠતાનું પ્રતિપાદન કરે છે—વસન્તપુર નામે એક નગર હતું. અરિદમન નામના રાજા ત્યાં રાજ્ય કરતા. હતા એક દિવસ તે પાતાની ચાર રાણીએની સાથે રાજમહેલના ઝરુખામાં છેઠા છેઠા વાર્તાવિનાદ કરી રહ્યો હતા. એવામાં રાણીએની તથા રાજાની દેષ્ટિ એક ખન્દિવાન ચાર પર પડી. તેના ગળામાં લાલ કનેર (કરેલ) નાં પુષ્પાની માળા હતી, તેણે લાલ રંગનાં વસ્તો પહેરેલાં હતાં, તેના આખા શરીર પર લાલ ચન્દનના હૈપ કરેલા હતા, 'આ પુરુષ વધ કરવાને પાત્રય છે', એવી ઘાષણા થઈ રહી હતી તેવા ચારને રાજપુરુષા રાજમાર્જ પરથી લઈ ને જતા હતા.

તેને ત્રેઇને રાષ્ટ્રીઓએ એક રાજપુરુષને બાલાવીને પૂછ્યુ-

'આ માણુસે શા અપરાધ કર્યો છે કે જેને કારણે તેની આ પ્રકારની કશા થઇ છે?'

શજપુરુષે જવાળ તીધા-'આ માણુસે પાશ્કા દ્રવ્યતું અપહરશુ કર્યું છે.

भूमी । तच्छुन्या ताभिरुक्तम्-राजन् । योऽस्माकं मनता पूर्व तरो दत्तः, दीयतां सोऽस्मभ्यमेकदिनाय येनैतस्य किश्चिद्वपकरिष्यामहे । प्रदस्य ,राज्ञाऽपि स्त्रीकृतम् , ततः मथमया महिष्या कयाऽपि स्नानादिषुदस्तरम्-अनुङ्काराऽऽलङ्कृतो दीनार-सदस्तव्ययेन भवदादीन् निष्धान् भाषय्यैकमहो यात्रद् यापितः । क्वितीयदिवसे त्वर-माणयाऽपर्यातयैत पञ्चसदस्तदोनारव्ययेन लालितः । तृतीययाऽपि तृतीयदिने दश्चसदस्तदीनारव्ययेन लालितः । चतुर्थदिने भतुर्थी पद्दमहिषी है । नीतिशास्त्र में प्रदर्शित मार्ग से यह चोर सास्ति हो चुका है । अनुष्य इसे मार्ग के लिए वध्यस्ति की ओर ले जा रहे हैं ।

यह सुनकर रानियों में कहा-महाराज ! आपने पहले हमें जो धरदान दिया था, वह इस समय दीजिए, जिससे हम इसका कुछ उपकार कर सकें।

राजा ने सुरकरा कर स्वीकृति प्रदान की । तब पहली रानी ने स्नान आदि करवाकर, अलंकारों से अलंकृत कर के, एक हजार दीनार (मोहरें) व्यय कर के उस चोर की मनोज्ञ शब्द आदि विषयों का उपभोग करवाया। इस प्रकार एक दिन व्यतित हो गया। दूसरी रानी ने पांच हजार दीनार व्यय कर के उसी प्रकार उसे रक्खा। तीसरे दिन तीसरी रानी ने दझ हजार व्यय कर के चोर का लालन पालन पोषण नीतिशालामां पारका द्रव्यनुं अपहरेख करवाने। निषेध छे. ते बार साजित बर्ध शुक्रोत छे, तेथी तेने मे तनी सल करमाववामां अन्ती छे आ सलने।

અમલ કરવા માટે અમે તેને વધસ્યાને લઈ જઈએ છીએ'. આ પ્રકારના જવાબ સાંભળીને રાણીઓએ રાજાને વિન'તિ કરી-' મહારાજ! આપત્તી પાસે અમારું એક વરદાનનું લેણું છે, અમે તે વરદાન દ્વારા આ માણુસ ઉપર બની શકે તેટલા ઉપકાર કરવા માગીએ છીએ, તાે અત્યારે અત્રને તે વરદાન માગી લેવા દાે'.

રાજાએ મંદ મંદ હાસ્ય સહિત તેમની તે વાત મંજૂર કરી. ત્યારે પહેલી રાણીએ તે ચારને સ્નાન આદિ કરાવીને અલંકારાથી વિભૂવિત કરીને, એક હજાર દીનાર (સાના મહારે) ખર્ચાને તે ચારને મનાજ્ઞ શખ્દાદિ વિષ્યોના ઉપલેળ કરાવ્યો. આ પ્રકારે એક દીન વ્યતીત થઇ ગયે. બીજે દિવસે બીજી રાણીએ પાંચ હજાર સાનામહે.રા ખર્ચાને તેને એજ પ્રમાણે શખ્દાદિ વિષયોના ઉપલેળ કરાવ્યો. ત્રીજે દિવસે ત્રીજી રાણીએ દસ હજાર સાનામહે.રા ખર્ચાને તેને સુખ આપવાના પ્રયત્ન

#### संस्थार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महाबीरस्य गुणवर्णनम् ५२५

राक्षो मित्रमादायाऽभयदानेन मरगादक्षितवतो। ता एकदा चतुर्था मिद्दियी अन्याभि मिद्दियी िक्राहित राक्षो मिदियोणा मन्यतम्या त्वया किमिपि किमिति नोक्कृतः श्रीर इति। चौरोपकाराऽ वर्वगर्व गित्रमिति नोत्कृतः श्रीर इति। चौरोपकाराऽ वर्वगर्व गित्रमितिनां तासां समक्ष नक्ष्माऽऽहृयर्चारं पृष्टवान् राजा, अदो कथय सरपम्, कथा बहु रक्कृतोऽसि। चौरेणाऽदादि, तुरीय-याऽन्या राजन्। अभयमदायि दक्षिणा। अभयमदाने दानअवणेन युननौतिमिवा-ऽऽत्मानमवगन्छामि। तत एतावते र सिद्धम् यत्-सर्वदानेषु श्रेष्ठपमयदानमेव। 'सन्त्रेष्ठ' सस्येषु मध्ये यत् 'भणवज्जं' अनव्यम् परपीडाऽनुत्यादकं तत् सत्य-किया। चौथे दिन अपमानिना चौथी रानी ने, जो पर रानी थी, राजा की सलाह लेकर उस चोर की अभयदान देकर रक्षा की।

एक दिन दोष रानियाँ मौथी रानी का उपहास करती हुई कहने लगी-तुम बहुत कृषण हो। तुमने उस चौर के लिए कुछ भी व्यय नहीं किया। उन रानियों को भोर को उपकार करने का बढ़ा यमण्ड था। इस कारण वे अपने उपकार का खूब दखान कर रही थीं। तब राजा ने उस चौर को उनके सामने बुलवाया और पूछा-सच-सच पना, किस रानी ने तेरा बहुत उपकार किया है? चौर ने उत्तर दिया इन चौथी महारानी ने सुझे अभय की दक्षिणा दी। अभयदान पाकर मुझे ऐसा लगा मानों मेरा पुनर्जन्म हुआ है!

इस कथानक से सिद्ध है कि सर्वदानों में अभगदान ही खेष्ठ है। इथें शिथे दिवसे शिथी राष्ट्रीओ (पटराष्ट्रीओ) राजनी पासे वसन माण्युं डे आ शिरने अलयदान हो, राजओ तेने अलयदान दीयुं, आ दीते शिथी राष्ट्रीओ तेने छवतदान अपाण्युं.

હવે બીજી ત્રણે શાણીઓએ ચાથી રાણીના આ પ્રમાણે ઉપકાસ કરવા માંડયાન ''તમે ખૂમ જ કંજૂસ છે.! તમે તા ચોરની પાછળ એક પાઇ પણ ખર્ચી નહીં!' તે રાણીઓના મનમાં એવા અહંકાર થયા કે અમે ચોર ઉપર ઘણા માટા અનુલહ કર્યો છે, તે કારણે તેઓ પાત પાતાના ઉપકારના વખાણ કર્યા કરતી હતી. ત્યારે રાજાએ તે ચોરને પાતાની પાસે બાલાવીને આ પ્રમાણે પૂછ્યું; ''તું કાઇ પણ પ્રકારના સંકાચ રાખ્યા વિના સાથે સાચું કહી દે કે કઇ રાણીએ તારા પર વધારમાં વધારે ઉપકાર કર્યો છે !'' ત્યારે તેણે જવાબ આપ્યાન" આ ચોથી મહારાણીએ મને અમયદાન અપા-વીને મારી રક્ષા કરી છે. અલયદાન મળવાથી મને તા જાણે નવું જીવન મળી ગયું છે.''

આ ઉડાહરણ દ્વારા એ સિદ્ધ થાય છે કે સમસ્ત દાનામાં અભાષદાન સ્રેષ્ઠ છે. वचनमेव श्रेष्ठिमिति 'वयंति' वदन्ति शास्त्रतत्त्वताःः, न तु परिपीडोत्पदकं सत्यं सञ्ज्योदितिभिति कृश्वा-तथा चोक्तय्—

'छोकेऽपि श्रूयते वादो यथा सत्येन कौशिकः। पतिसो वधयुक्तेन नरके तीत्रवेदने'॥ अन्यदपि—'तदेव काणं काणित पंडगं पंडगत्ति वा। बाहियं वा वि रोगिति तेणं चोरोति नो बदे॥'

नौतिशास्त्रेऽध्युक्तम्—सत्यं स्वात् त्रियं स्वात्त स्वात्सत्यमिषयम्। सत्यं च नाऽतृतं त्र्या देप धर्मः सनातनः'॥१॥ इति,

शास्त्र के तत्त्व के वेत्ता सत्यों में उसी सत्य को श्रेष्ठ कहते हैं जो निरवद्य हो अर्थात् जिससे पर को पीड़ा उत्पन्न न होती हो। जो बचन परपीडाजनक हो वह श्रेष्ठ नहीं है, क्यों कि सत्युक्षों के लिए जो हितकर हो, वही सत्य कहलाता है। कहा भी हैं-'लोकेऽपि श्रूयते वादो' इस्यादि।

कौशिक हिंसाकारी सत्य से तीव वेहना वाछे नरक में यड़ा ऐसा बाद लोक में भी सुना जाता है ॥१॥

और भी कहा है-'तहेब काणं काणत्ति' इत्यादि ।

काणे को काणा न कहें, पंडक (नपुंचक) को पंडक न कहे. बीमार को बीमार न कहे और चौर को चोर न कहे, क्योंकि ऐसा कहने से उन्हें पीड़ा पहुँचती है ॥१॥

नीतिशास्त्र में भी कहा है-'सत्यं त्रूयात् विषं त्रूयात्' इत्यादि ।

શાસતોએ એજ સત્યને શ્રેષ્ઠ કહ્યું છે કે જે નિર દા એટલે કે પરને પીડાકારી ન હોય. જે વચન પરપીડાજનક હોય તેને કહી પશુ શ્રેષ્ઠ કહી શકાય નહીં, કારણ કે સત્પુરુષોને માટે જે હિતકર હોય, તેને જ સત્ય કહેવાય છે – કહ્યું પણ છે કે –''ਲોજે ક્વિ શ્રૂયતે વારો" ઇત્યાદિ " કોશિક હિંસા-કારી સત્યને કારણે તીવ વેદનાવાળા નરકમાં પડયા, એવી માન્યતા લોકામાં પ્રચલિત છે એટલે કે એવું લોકા કહે છે" ત્રાયા

वणी स्मेवुं हहीं हे दें तहेव काणं काणित " छत्याहि

"કાલાને કાલ્યા કહેવાય નહીં, નપુંસકને નપુંસક કહેવાય નહીં, ખીમાન્ રને ખીમાર ન કહેવાય અને ચોરને ચોર ન કહેવાય કારણ કે તેમ કહેવાથી તેને દુઃખ થાય છે. નીતિશાસ્ત્રમાં પલ્યુ એવું કહ્યું છે કે- " सत્યં દ્ર્યાત્ દ્રિયં

## समयार्थवोधिनो टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५२७

'तवेसु' तपःसु मध्ये 'वभवेरं' ब्रह्मचर्यम् ननविभवाटिकोपेतम् उत्तमं-मधानं भवति । तथा-'समणे' श्रमणः श्रमणः 'नायपुत्ते' श्रातपुत्रः 'लोगुत्तमे' लोकोत्तमः-सर्वेकोकोत्तमरूपसंपदा सर्वातिश्वायिन्या शत्त्या शायिकश्चानदर्शनाम्यां श्रीलेन च शातपुत्रो भगवान् श्रमणो महावीरः सर्वोत्तमः।

> 'दानानामभयं दानं श्रेष्ट भित्यभिधीयते । परपीडाऽनुत्रादकं सत्यं सत्येषु श्रस्पते ॥१॥

डादशविधतपस्तु ब्रह्मचर्यमुत्तमं तथैत झातपुत्रो महावीरो छोकोत्तमः→ लोकेपृत्तम इस्पर्थः ॥२३॥

म्लम्-ठिईणै सेट्ठां लेवसत्तमा वा

सभा सुहम्मा व सभाण सेट्ठा।

सस्य आवण करे, विय आवण करे किन्तु अधिय सस्य न कहे। सस्य असस्य का भिश्रण करके भी न कहे। यही धर्म है॥१॥

जैसे दास्त्रों में समस्त तथों में नवबाड़ से युक्त ब्रह्मधर्य को प्रधान कहा है, उसी प्रकार अमण ज्ञातपुत्र समस्त लोक में उसम हैं। सर्वोत्तम द्यक्ति, क्षायिकज्ञान-द्दीन और दील में श्रमण भगवान् महावीर सब से श्रेष्ट हैं।

आशय यह-सब दानों में अभयहान श्रेष्ठ कहा जाता है, समस्त सरपवचनों में परपीड़ा न उत्पन्न करने वाला निरवण वचन उत्तम कहा जाता है और बारह प्रकार के तप में ब्रह्मचर्य तपश्रेष्ठ कहा जाता है, इसी प्रकार जातपुत्र महाबीर सब लोक में उत्तम हैं॥२२॥

ब्र्यान्" ઈત્યાદિ–સત્ય બે લવું, પજુ તે પ્રીતિકર બાલવું જોઇએ, પજ્ અપ્રિય લાગે એવું સત્ય બે.લવું નહીં. સત્ય અને અમૃત્યના મિશ્રણવાળાં વાકચો પજુ બાલવા જોઇએ નહીં. એજ ધર્મ છે. ત્રાના

એજ પ્રકારે શાસ્ત્રામાં બાર પ્રકારનાં તપામાં નવવાડયુક્ત બ્રહ્મચર્યને શ્રેષ્ઠ તપ કહ્યું છે. અભયદાન નિરાદ સત્ય વચન અને નવવાડયુક્ત બ્રહ્મચર્યની જેમ જ્ઞાતપુત્ર મહાવીર સ્વાપી સમસ્ત લોકમાં સર્વોત્તમ છે. સર્વોત્તમ શક્તિ, ક્ષાયિક જ્ઞાનદર્શન અને શીલમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર જ શ્રેષ્ઠ છે

તાત્પર્ધ એ છે કે જેમ દાનામાં અભયદાન, સત્યવચનામાં પરપીડા ન ઉત્પન્ન કરનારાં નિશ્વદા વચન, અને ભાર પ્રકારનાં તપામાં ખ્રદ્ધાર્ય તપ શ્રેષ્ઠ ગુણાય છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાતપુત્ર મહાવીર સમસ્ત લાયમાં શ્રેષ્ઠ છે. ॥ ૨૩ ॥

# निब्वाणें सेष्ठः जह सर्ववधम्मा,

# थे णायपुत्ता परमित्य णाणी ॥२४॥

छापर—स्थितीनां श्रेष्ठा ल सप्तप्तमा वा सभा सुधर्मा इव सभानां श्रेष्ठा। निर्वागश्रेष्ठा यथा सर्वधर्मा न जातपुत्रात् परोऽस्ति जानी ॥२४३

अन्वयार्थः — 'ठिईण' स्थितीनां - स्थितिमताम् 'लवसनमा' लवसप्तमा-पञ्चा-जुत्तरविभानवासिन देवा इत 'सेटा' श्रेष्ठाः – प्रथानाः 'सपाण' समानां परिषदां मध्ये 'सुहम्मा समा सेटा' सुधमी सभा सर्वतः श्रेष्ठा – प्रधाना यथा वा 'जहा' यथा

## 'ठिईण सेट्ठा' इत्यादि ।

श्रुव्यान् 'ठिईग-स्थितीनां' जैसे स्थितिवालों में 'लबससमा-लबससमाः' पांच अनुत्तर विमानवासी देव 'सेट्टा-श्रेश्टाः' श्रेष्ठ है तथा 'सभाण-सभानां' सब सभाओं में 'सुहम्मा सभा सेट्टा-सुवर्मा सभा श्रुष्टा' सुपर्मी सभा सबसे श्रेष्ठ है एवं 'जहा-यथा' जैसे 'सब्ब धम्मा-सर्वधर्माः' सब धर्मों में 'निब्बाण सेट्टा-निर्धाण श्रेष्टाः' जैसे मोक्ष श्रेष्ठ है इसी प्रकार 'ण नायपुत्ता परमस्थि नाणी-न ज्ञातपुत्रात् परः अस्ति ज्ञानी' ज्ञातपुत्र भगवान् महावोर स्वामी से कोई श्रेष्ठ ज्ञानवाला नहीं है ॥२४।

अन्वयार्थ—जैसे स्थिति में अर्थात् स्थितवःलों में लवसप्तम अर्थात् पाँच अनुत्तर विमानवाभी देव श्रेष्ट हैं, सब सभाओं में सुधर्मा

<sup>&</sup>quot; ठिईण सेट्रा " छत्याहि -

शाण्डार्थं - ठिईण-स्थितीनां' केन स्थितिवाणाक्षामां 'सत्तमा-लबस्स समाः' पांच अनुत्तर विभानवासी देन 'सेट्ठा श्रेण्डः' श्रेष्ठ छे. तथा 'समाण-सभानां' अभी सकाक्षामां 'सुद्दम्मा समः सेट्ठा-सुधर्धाद्रमा श्रेष्ठाः' सुधर्भासला सीधी श्रेष्ठ छे. तिमक 'जहा-यथा' थथा केम 'स्रव्य धम्मा-सर्वधर्माः' अधा क धर्मामां 'निव्याणसेट्ठा-निर्वाणश्रेष्ठाः' केम भेत्या श्रेष्ठ छे. क्षेत्र प्रमाख्ये 'ज जायपुत्ता परमस्थि नाजी-न झन्तपुत्रात् परः अस्ति ज्ञानी' जातपुत्र अभवान् भक्षवीर स्थाभीथी हेर्छ पञ्च श्रेष्ठ ज्ञानव छः नथी. ॥ १४॥

સૂત્રાર્થ-જેમ સ્થિતિવાળા છવામાં લવસપ્તમને-પાંચ અનુત્તર વિમાન વાસી દેવાને-શ્રેક માનવામાં આવે છે, જેમ સવળી સભાઓમાં સુધર્મા સભાને

# समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णतम् ५२९

'सन्त्रधम्मा' सर्वधर्माः 'निव्वाण सेट्टा' निर्वाणश्रेष्टाः-निर्वाणमधानाः सन्ति, तया-'ण णायपुत्ता परमस्थि नाणी' झातपुत्रमहाबीसत् परोऽधिको ज्ञानी नास्तीति ॥२४॥

टीका- 'ठिईण' स्थितीनां-स्थितिमतां मध्ये 'छवसत्तवा' छवसन्तवाः-पञ्चाऽनुत्तरविभानवासिनो देवाः सर्वे तिकृष्टस्थितिवर्तिनः 'सेट्टा' श्रेष्टाः-मधानाः, तथाहि-छवाः शालवादिकविकाः छानक्रिया (छेदनक्रिया) मिनताः कालविभागाः सप्त सप्तसंख्या मानं-ममाणं यस्य कालस्यामी लवसप्तम स्तं लवसप्तमं कालं यावदाः पुष्य प्रभवति सति ये शुमाध्यवमायमञ्जवः सन्तो मोशं न गताः किन्तु देवेषूत्पन्ना स्ते छवसप्तमा स्ते च सर्वार्थसिद्धार्थामियानानुत्तरविमानवासिनो देवाः, अतस्ते छवसप्तमाः कथ्यन्ते । 'समाण' समानां परिषदां मध्ये 'सेट्टा' श्रेष्टाः सभा श्रेष्ट है जैते सभी धर्म निर्वाणमधान हैं. उम्री प्रकार ज्ञातपुत्र महाबीर से अधिक कोई ज्ञानी नहीं है ॥२॥।

टीकार्थ--जितने भी स्थित वाछे हैं, उनमें पाँच अनुसर विमानों में बसने बाछे देव सर्वोत्कृष्ट स्थिति वाले हैं। शालि आदि की लवन-किया (एक मुद्दि काटने) में जितना समय लगना है, वह लव कहलाता है। सात लवों का मान जितना काल लवससम कहलाता है। अनुसर विमानवासी देवों की यह संज्ञा है। इसका कारण यह है कि सात लव की आयु यदि उन्हें अधिक मिल गई होती तो वे अपने शुद्ध परिणामों से मोक्ष प्राप्तकर लेते। किन्तु आयु की इतनी न्यूनता होने से वे मोक्ष प्राप्त न कर सके और अनुसर विमानों में देव रूप से उत्पन्न हुए।

શ્રેષ્ડ માનવામાં આવે છે, જેમ સઘળા ધર્મી નિર્વાશુપ્રધાન ગણાય છે, એજ પ્રમાણુ જ્ઞાતપુત્ર મહાવીર કરતાં અધિક જ્ઞાની અન્ય કાઇ નથી મરજા

ટીકાર્યં-સ્થિતિવાળા જેટલાં જીવા છે, તેમાં માંચ અનુત્તર વિમાનામાં નિવાસ કરનારા દેવાને સર્વોત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા માનવમાં આવે છે. શાલિ (એક પ્રકારતી ડાંગર) આદિની લવનક્રિયામાં—એક મુઠ્ઠી શાલિ આદિની કાપણી કરવામાં—જેટલા સમય લાગે છે, એટલા સમયને 'લવ' કહે છે. સાત લવમમાણુ કાળને 'લવસપ્તમ' કહે છે. અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાને માટે આ સંગ્રા પ્રચલિત છે. તેનું કારણું એ છે કે જો તેમને સાત લવમમાણું અધિક આયુષ્ય મહ્યું હોત, તો તેઓ પાતાના શુદ્ધ પરિણામાને લીધે માણ પ્રાપ્ત કરી શક્યા હોત. પરન્તુ આયુની એટલી ન્યુનતાને લીધે તેઓ માણ પ્રાપ્ત કરી શક્યા હોત. પરન્તુ આયુની એટલી ન્યુનતાને લીધે તેઓ માણ પ્રાપ્ત કરી શક્યા નહીં, અને તેમને અનુત્તર વિમાનામાં દેવ રૂપે ઉત્પન્ન થવું પડ્યું. તેમની સ્થિત (આયું કાળ) સૌથી વધારે હોય છે.

'सुरम्मा समा न' सुधर्मा सभा इव, बहुकीडास्थानैधुक्तरवात् । 'जह' यथा —सन्द धम्मा' सर्वेऽपि धर्माः 'निञ्चाणसेट्ठा' निर्वाणश्रेष्ठा मोक्षनधाना भवन्ति, कुप्रावचनिका भपि निर्वागफळकमेत्र स्वदर्शनं खुँवते' तथा-'णायपुत्ता' ज्ञात-पुत्रात् 'परं' परमधिकम् 'नाणी' झानी नास्ति सर्वेवेव हि भगवान् अपरञ्जानिस्योऽ-धिकञ्चानवान् अस्तीति ॥२४॥

म्ब्य्-पुढोवेमे धुणइ विगयगेही नै सेण्णिहि कुँवइ आसुपस्ने। तैरिउं समुदं व महाभवोधं अभयंकरे वीर अणंतचक्खू १८५।

छाया—पृथिव्यु स्त्रो धुनोति विगतपृद्धिः, न सिविधि करोस्याशुपद्भः। तरित्वा समुद्रस्तित्र महाभगीयम्, अमयङ्करो वीरोऽनन्तवञ्जः॥२५॥

जैसे सभाओं में सुधर्मी सभा श्रेष्ठ है, क्यों कि वर अनेक कीडा-स्थानों से युक्त है। अथवा जैसे सभी धर्म मोक्ष प्रधान हैं, क्यों कि कुप्रावचनिक भी अपने दर्शन को निर्वाण रूप फड़ देने बाला ही कहते हैं, इसी प्रकार ज्ञातपुत्र से अधिक ज्ञानी कोई नहीं है अर्थात् अन्य ज्ञानियों से वही उत्कृष्ट ज्ञानी हैं॥२४॥

'पूडोवमे' इत्यादि ।

शब्दार्थ — 'युडोबमे-पृथिब्युयमः' भगवान् महावीरस्वामी पृथ्वीके समान सब प्राणियों के अध्यार भूत हैं 'युगई-युत्रोति' तथा वे आठ प्रकार के कर्मपलें को दूर करने वाले हैं 'विगयगेही-विगतगृद्धिः, भगवान् बाह्य और आभ्यन्तर वस्तुओं में गृद्धि-आसक्तिरहित हैं 'आसुयन्ते-आशुप्रकः' वे शीधवृद्धि वाले हैं 'ण संनिहिं कुल्बह-न

જેમ સભાગ્યામાં સુધમાં સભા શ્રેષ્ઠ છે, કારગુ કે તે અનેક ક્રીડાસ્થા-નાથી સુક્ત છે, અથવા જેમ સઘળા ધર્મા માણપ્રધાન છે, કારણ કે કુપ્રાવચનિકા પણ પાતાનાં દર્શનને નિર્વાણરૂપ કલ પદાન કરનાર જ કહે છે, એજ પ્રમાણે જ્ઞાલપુત્ર કરતાં અધિક જ્ઞાની કાઈ નથી. તેઓ જ સર્વી કૃષ્ટ જ્ઞાની છે. મરશા

<sup>&</sup>quot; पुढेावमे " छत्याहि---

શખ્દાર્થ — 'पुद्रोवमे-पृथिव्युत्रमः' ભગવાન્ મહાવીરસ્વામી પૃથ્વીસ**રીખા** અધા પ્રાધિયોના આધારભૂત હતા. 'घुणइ-घुनोति' તથા તેઓ આઠ પ્રકારના કમાને દ્વ કરવાવાળા છે. 'विगयगेद्दी-विगतगृद्धिः' ભગવાન્ ખદ્ય અને આભ્યત્વર વસ્તુઓમાં ગૃદ્ધિ-આસક્તિ રહિત હતા 'ब्रासुरन्ने-ब्रासुप्रका' તેઓ

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५३१

अन्वयार्थः — 'पुडोबर्दे' पृथिव्युष्यः – पृथिकित्वर्विद्वित्तात्राप्तात्रो सहावीर-स्वामी 'धुणइ' धुनाति – अवनयत्यष्टप्रकारकं कर्न 'विषयगेही' विगतपृद्धः – बाह्या-स्यन्तर्वस्तुविषयकपृद्धियारहितः, 'आसुपन्ने' आधुप्रद्यः – सर्वेत्र सदोपयोगात् 'ण संनिहं कुव्धः' न सिन्निधि करोति – धृनगुडादिकम् 'समुदं व' समुद्रवत् (महा-भवोषं) महमवीषम् – चातुर्गतिकसंसारसागरम् (तरिते) तरिस्वा – पारं कृत्वा मोक्षं भाष्तः (अभयं करे) प्राणिनामभयङ्करः (वीरे) नीरो मगवान् (अणेतचक्स्) अनन्तवश्चः – अनन्तद्यानीत्यर्थः ॥ २५॥

संनिधिं करोति' वे धन धान्य तथा को बादिका संपर्क नहीं करते हैं 'समुद्देव-समुद्रवत्' समुद्रके समान 'महाभद्योगं-महाभवोग्रम्' महान्त संसारको 'तरिश्रं-तरित्वा' पार करके मोक्षको प्राप्त हुए हैं 'अअगंकरे-अभयङ्करः' भगवान् प्राणियों को अभयकरनेवाले 'वीरे-वीरः' ऐसे भगवान् वर्द्धमान महावीर स्वामी 'अणंत चक्ख्न-अनंत चक्षुः' अनन्त ज्ञानवाले हैं ॥२५॥

अन्वयार्थ--अगवान अहावीर पृथिवी के समान समस्त्रपाणियों के आधार हैं, आठ प्रकार के कमी को नष्ट करने वाले हैं, बाह्य एवं आभ्यन्तर वस्तुओं की गृद्धि से रहीत हैं, आशु प्रज्ञ अर्था र सर्वेत्र सर्वदा उपयोगवान हैं, किसी भी वस्तु की सिलिधि न करने वाले हैं, समुद्र के समान महान् संसार को पार करके मोक्ष को प्राप्त हुए हैं, अभयंकर हैं और अनन्तज्ञानी हैं । १५॥

शीध भुद्धित्राणा ढता 'ण संनिष्टिं कुटबइ-न संनिष्टिं करोति' तेथे। धनधान्य तथा डीधादिने। संपर्धे धरता न ढता 'समुदेव-समुद्रवत्' सभुद्रनी केम 'महाभवीचं-महाभवीचम्' मढान् संसारने 'तरिन्नं-तरिन्ना' पार धरीने भेक्षि-गमन धर्थे' ढतुं. 'अमर्चकरे-अभरङ्करः' सगवान् प्राष्ट्रिये।ना अस्य धरवावाणा 'वीरे-बीरः' स्रेवा सगवान् वद्धीमान् भढावीरस्वामी 'अणंतचक्त्वु-स्रनंतचक्षुः' स्मनंतत्तानवाणा छे. ॥ २५॥

સૂત્રાર્થ — ભગવાન મહાવીર પૃથ્વીના સમાન સમસ્ત પ્રાણીમોના આધાર છે, આઠ કર્મોના ક્ષય કરતારા છે, બાહ્ય અને આલ્યન્તર વસ્તુઓની ગૃદ્ધિ (લાલસા) થી રહિત છે, આશુપત્ર છે. એટલે કે સર્વત્ર સદા ઉપયોગવાન્ છે, કાઇપણ વસ્તુતી સત્તિષિ (સંગ્રય) કરનારા નથી, સમુદ્રના સમાન મહાન્ સંસાર પારને કરીને માક્ષને પ્રાપ્ત કરનારા છે, અભ્યંકર અને અનન્ત જ્ઞાની છે. ાારપા टीका---'पुढोबमें पृथ्वयुषमः-पृथ्वया उपमा विद्यते यस्य स पृथ्वपुषमोमगवान् महावीरः, यथा खळु पृथिशे सकळवाणिनामधाररूपा आधारकत्वात्
तथा भगवान् सर्वमाणिनामभयदानात् सदुयदेशदानाडा आधारः, कतः पृथिवयाः
सादृश्यं भगवतो भवति । अयवा-पथा-पृथित्री सर्वेसहा भवति, 'सर्वेसहा वसुमठी तसुधोर्शी वसुन्धरा' इत्यमरात्, तथा भगवानि सर्वोपसर्गान् सम्यक्
सहते, अतोऽपि पृथिव्याः सादृश्यं भवति भगवन्महावीरे । 'धुणइ' धुनोति-अपनयति अष्टमकारकं कर्म इति । तथा-,दिगयगेधी' विगतपृद्धः-विगता विनष्टाः
बाह्याभ्यन्तरपदार्थेषु पृद्धिः-पृद्धिमावो यस्य स विगतपृद्धः। 'सण्णिहिं ण
कुन्बइ' सन्निषि न करोति, सन्निधानं सिकिधः, स च द्विविधः, द्रव्यमावभेदात् ।

टीकार्थ—भगवान महाबीर पृथ्वी के समान हैं। जैसे पृथ्वी समस्त प्राणियों को आश्रय देने के कारण आधार है, उती प्रकार भगवान सब प्राणियों को अभय देने तथा सदुवदेश देने के कारण आबार हैं। अत्यव अगवान पृथ्वी के सटका हैं। अथवा जैसे पृथ्वी 'सर्वसहा' अर्थात सभी कुछ सहन करने वाली है, अमरके य में भी कहा है—सर्वसहा, वसुमती, वसुधा, उर्थी और वसुन्धरा, यह सब पृथ्वी के नाम हैं। अगवान समस्त उपदागों को सहन करने वाले हैं, इस कारण भी भगवान में पृथ्वी की सटका ग है। अगवान महावीर अछ कर्मों के विनादाक हैं। वे बाह्य और अभ्यत्तर सभी प्रकार के पदार्थों में गृद्धि (भामित्तत) से मुक्त हैं। वे कि भी प्रकार की सिक्षि -संवय नहीं करते। सिक्षि दो प्रकार की है-हब्य सिक्षि और भावसिक्षि। एत,

ટીકાર્ય — મહાવીર પ્રભુ પૃથ્વીના સમાન છે. જેમ સમસ્ત પ્રાણીઓને આશ્રય દેનારી હોવાને કારણે પૃથ્વી તેમના આધાર કહેવાય છે, એજ પ્રમાણે ભગવાન મહાવીર સમસ્ત જીવાને અભય દેનારા તથા તેમને સદુપદેશ દેનારા હોવાને કારણે સમસ્ત જીવાના આધાર છે. તે કારણે તેમને પૃથ્વીના સમાન કહ્યા છે. અયવા-જેમ પૃથ્વી '' સર્વસદા' સઘળું સહન દરનારી છે, એજ પ્રમાણે ભગવાન મહાવીર પણ દોર પરીવકો અને ઉપસર્ગો સહન દરનારા છે. અમરકાષમાં પણ કહ્યું છે કે—'' સર્વસદા, વસુમતી, વસુષા," વસુષા, ઉવીં અને વસુન્ધરા, આ બધા નામા પૃથ્વીના જ છે. ભગવાન સમસ્ત ઉપસર્ગોને સહન કરનારા હોલાથી તેઓમાં પૃથ્વીના જ છે. ભગવાન સમસ્ત ઉપસર્ગોને સહન કરનારા હોલાથી તેઓમાં પૃથ્વીની સમાનતા છે. તેથી ભગવાન મહાવીર આદ કર્મોના ક્ષય કરનારા છે. તેઓ બાહ્ય અને આભ્યન્તર બધા પ્રકારના પદાર્થીમાં ગૃદ્ધિભાવ (આસક્તિ)થી રહિત હતા. તેઓ કાઈ પ્રકારની સિવિધ

# सैमयार्थवीधिती टीका प्र. थु. अ.६ उ.६ मंगवती महावीरस्य गुगवर्णनेम् ५६६

तत्र द्रव्यसिक्षियः - धृत्युद्धादिख्यः । भावसित्रिधित्त् -क्रोधमानमायाखोमाः । एतदुमयमि सिल्लिष्टं भगवानकरोति । तथा- 'आसुपाने' आसुपादः, आशु-द्यीधं महा यस्य सः । सर्वत्र सदोपयोगात् , न तु छत्रस्थवद् मनसा पर्यातोच्य पदार्थः विषयकं निर्णयं करोति । एत्राद्दशित्रेषणोपपाने भगवान् 'ससुदेव' समुद्रवद् अपारम् 'महामाद्यीयं' महाभागीयं चार्द्वगतिकं संसार सागरं चहुद्वास्त्रकृष् । 'तरितं तरित्वा, सर्वी तमं निर्वाणमासादितवान् । युनः कथंभूतो भगवान् - तत्राह- 'अम्यंकरे' सभयक्वरः - अमयं माणिनां माणस्थास्त्रक्षं स्वतः परतः सदुपदेशदानात् करोतिति अमयक्वरः । विशेषेण इरयति - द्रीकरोति कमं इति वीरः, 'अणंतचक्ष्यं अनन्तत्रस्थः - अनन्तं - विनाधरित्वं चश्चरित चश्चः - केन्छहानं यस्य सोऽन्तत्रस्थः, पतःदग्भणवानिति ॥२५॥

गुड़ आदि के संवय को द्रवय महिथि कहते हैं और कोश, मान, माया तथा छो न को भाव सिक्षि करते हैं। भगवान दोनों प्रकार की सिक्षिध नहीं करते। भगवान आग्नुप्रज्ञ हैं, क्योंकि उनका उपयोग मभी पदार्थों में सदैव लगारहता है। ये छदास्य के जैसे मन से सोच विचार कर किसी पदार्थ का निर्णय नहीं करते।

इस प्रकार के विदोषणों से युक्त भगवान् समुद्र के समान अपार भवववाह को अर्थात् संसार सागर की पार करके सवीत्तम निर्वाण को पाप्त कर जुके हैं। इसके अतिरिक्त भगवान् अभयंकर हैं अर्थात् वे स्वतः सद्वपदेश देकर परतः प्राणरक्षा रूप अभय देते हैं। भगवान् वीर

(સંચય) કરત! નહીં. સિલિધિ મિ પ્રકારની કહી છે. (૧) દ્રવ્ય સન્નિધિ અને (૨) ભાવ સન્તિધિ. ઘી, ગાળ આદિના સંચયને દ્રવ્યસન્નિધિ કહે છે કોધ, માન, માયા અને લે.ભને ભાવ સન્તિધિ કહે છે. મહાવીર પ્રભુ આ ભન્ને પ્રકારના સંચય કરતા નહીં-તેઓ કાઇ પણ પ્રકારના પરિશ્રદ્ધ રાખના ન હતા. મહાવીર પ્રભુ આશુપ્રદ્મ હતા, કારણ કે તેઓ સર્તત્ર સદા ઉપયાગવાન હતા. એટલે કે સમસ્ત પદાર્થાના વિષયમાં શીધ નિર્ણય કરનારા હતા છદ્મરથાની જેમ ખૂત જ વિચાર કરી કરીને તેઓ કોઇ પદાર્થના નિર્ણય કરતા નહીં.

આ પ્રકારના ગુણાથી મુક્ત મહાવીર સ્વામી સમુદ્રના જેવા અપાર ભવ-પ્રવાહને એટલે કે સંસાર સાયશ્ને પાર કરીને સર્વોત્તમ નિર્વાણધામને પ્રાપ્ત કરી શુક્રયા છે. વળી ભાગવાન્ અભયંકર છે, કારણ કે તેઓ પાતે સમસ્ત જીવેરનાં પ્રાણોની રક્ષા કરતા હતા અને લોકોતે પણ જીવરક્ષાના ઉપદેશ આપીને અભય પ્રકાન કરતા હતા. ભાગવાન્ વીર છે અને અનન્ત ચક્ષુ છે, म्लम्-कोहंच माणंच तहेव मायं,

हीमं चेउत्थं अर्ज्झत्थ दोसा।

ध्याणि वंती अरहा महेसी,

न कुँठवइ पाँवं णै कारवेइ ॥२६॥

छाया--कोथं च मानं च तथैव मायां, लोभं चतुर्थं चाध्यात्मदोषात्। एतानि वास्त्वाऽईत् महर्पि, नैकरोति पापं न कारयति ॥२६।

अन्वयार्थः — (अखा महेसी) अहन्महर्षि भेषवान् महावीरः (कोहं च माणं च तहेव मायं) क्रोधं च सानं च उधेव मायाम् (चउत्थं लोभं) चर्यं लोभम्-कषायः मात्रम् (एयाणि) एतान् क्रोधादीन् (अज्झम्यदोसा) अध्यात्म दोषान् — भानत्रदोषान् हैं और अनन्तचक्षु हैं अर्थान् उनका केवलज्ञान अनन्त - अविनाद्यी है। भगवान् हन सब विद्योषणों से सम्पन्न हैं ॥२५॥

'कोहं च माणं च' इत्यादि।

दाब्दार्थ—'अरहा महेशी अरहन्महिशः' अरिहंत महिब ऐसे श्री महाबीर सामी 'कोहं च माणं च तहेव मागं-कोधं च मानं च तथैव मानम्' कोष मान और माणा 'चडत्यं लोभं-चतुर्थं लोभम्' तथा चौथा लोभ 'एपाणि--एतानि' इन कोथादिक्य 'अड्झत्थ दोमा-अध्यात्मदोषान्' अध्यात्म-अपने अहर के दोघों को 'वंता-वात्वा' त्यागकर के 'ण पावं कुव्यइ-न पापं करोति' पाप करते नहीं है 'ण कारवेइ-न कारयति' और पापशो करवाते नहीं हैं।।रहा॥

એટલે કે તેમનું કેવળજ્ઞ:ન અનન્ત (અવિનઃશી) છે ભગવાન મહાવીર આ સવળાં વિશેષણાત્રી સંપન્ન છે. ારપાા

"के हंच माणंच" ४८४.६ि—

शण्डाथ-'अरहा महेसी-अरहन्महर्षिः' अरिक्षंत मुद्धिं क्रेवा श्री महावीर स्वाभी 'कोहं च माणं च तहेव मायं-क्रेंध च मानं च तथेव मायाम्' क्रोध, भान, असे भाषा 'चउत्थं लोपं-चतुर्थं क्रोभम्' तथा चेथा क्षेत्रभ 'त्याणि-एतानि' आ क्रीधाहि३५ 'अञ्चल्य दोसा-अध्याःमदोषान्' अध्यात्म-अर्थात् पेःतानी अरहरतां हेथिते 'वंता-वान्दवा' त्यागक्षरीते 'ण पाव' कुट्यइ-न पापं करोति' भाषक्षरतानथी 'ण कारवेइ-न कारयित' अने पाप क्षरावतानथी ॥ २६॥

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ.६ उ. १ भगवतो महाधीरस्य गुणवर्षनम् ५३५

(वंता) वान्त्या-परित्यज्य (ण पात्रं कुन्वइ) न पापं करोति (ण कारवेइ) न कारयति परै:, सावद्यमञुष्ठानं न करोति स्वयं न वा कारयतीति मावः ॥२६॥

टीका- 'कारणाऽमावेन कार्यस्पाऽष्यमानो भवित' इति नियमात्, संसारः कार्यम्-कारणं च चत्वारोऽष्यात्मदोवाः कोधाद्यः तत्र-कोधा देकपायःणां, कारणानामभावेऽत्वयं तत्कार्यस्य संसारस्याऽष्यमात् इति कृत्वा कारणस्य समुच्छेदे
कार्यस्य संपारस्यापि उच्छिति दर्शपति-'कोहं च' इत्यादि। 'अरहा महेसी' अर्हनमहविः-श्रीतर्द्धमानस्वामी, 'कोहं च' कोधं च, तथा-'माणं च' मानं च, तथा-'तहेव'
तथेव 'मायं' मायाम् 'चउत्यं लोभं' चतुर्यं लोभम् 'एयाणि' एवान् 'अष्टत्यदोसा'
अद्यात्मदोषान् 'वंता' वान्त्वा-परित्यज्य 'ण' नैव 'पावं' पायम्-माणाविपात्रदिकं स्वयं करोति मनोव कार्यः। 'ण' न वा परेभ्यः 'कारवेः' कारयित,

अन्वयार्थ — अर्हन् महर्षि महाबीर क्रोध, मान, माया और चौथे लोभ क्याय इन आन्तरिक दोयों का परिस्थाग करते थे एवं न स्वयं पाप करते हैं, और न दूसरों से करवाते हैं। २६॥

टीकार्थ—कारण के अभाव में कार्य का भी अभाव होता है, इस नियम के अनुसार कवायों के अभाव में संसार अर्थात् भवश्रमण का भी अभाव हो जाता है, क्यों कि कवाय रूप अध्यातमदोष कारण हैं और संसार उनका कार्य है। कारण के अभाव में कार्य का अभाव सूत्रकार दिखटाते हैं—अरिहन्त महर्षि वर्द्धमान स्वामी क्रोध, मान, माया तथा चौथा लोस, इन अध्यातम दोवों को त्याग करके न प्राणा-तिपात आदि पाप स्वयं करते हैं, न दूसरों से करवाते हैं और न पाप-

સ્ત્રાર્થ — મહિન્ મહિર્વિ ભગવાન મહાવીર કોધ, માન, માયા અને દ્રાેભ રૂપ ચારે ક્યાયા રૂપ આન્તરિક દાેષાના પરિત્યાળ કરવાવાળા હતા તથા પાતે પાપ કરતા નહીં અને અન્યની પાસે પાપ કરાવતા નહીં શરદા

ટીકાર્ય — કારણના અલાવ હાય, તો કાર્યના પણ અભાવ જ હાય છે, આ નિયમાનુસાર ક્યાયે.ના જીવમાં જો અલાવ હાય, તો તેના લવલામસુને: પણ અભાવ જ રહે છે, કારસુ કે ક્યાયરૂપ અધ્યાત્મદાષ કારસુ છે, અને સંસાર તેમના કાર્ય રૂપ છે.

કારણુના અભાવ હાય તા કાર્યના અભાવ હાય છે, એ વાતનું સૂત્રકાર પ્રતિપાદન કરે છે.

અરિહન્ત, મહર્ષિ વર્ષમાન સ્વામીએ ક્રોધ, માન, માયા અને લાસ રૂપ ક્યાયાના-અધ્યાતમ ક્રોપોના-પરિત્યાગ કર્યો હતા. તેઓ પાતે પ્રાણાતિ- न वा कुर्बन्तमञ्जमोदते त्रिकरणत्रियोगैः, सावद्यकर्मानुष्ठाने स्वयं न व्याप्रियते, नवाऽन्यं प्रेरयति तादशकार्यकरणे' न वा कुर्बन्तमनुमोदते एव। कुतः-सावद्यकर्माः उनुष्ठातस्य कारणानां क्रोधमानमायःलोकानां समूळकापं किवत्यात्। निह भवति वह्नयभावे भूनक्ष्य सत्त्रम्, तथैव सावद्यकर्मानुष्ठानकारणमायादीनामभावे, कर्यामव सावद्यकर्म संभवेत्। कारणानामभावे देतुर्भगति-भईत्यम्, महर्षित्वमेवेति ॥२६॥

कर्म करने बाले का अनुमोदन करते हैं, न मन से, न बचन से और न काय से। इस प्रकार भगवान् तीन कारण और तीन योग से न स्वयं सावचानुष्ठान में प्रवृत्त होते हैं, न दूसरों को प्रवृत्त करते हैं और न प्रवृत्ति करनेवाले की अनुमोदना करते हैं। इसका फारण यही है कि सावद्य अनुष्ठान के कारण को न, मान, माया और लोभ का भगवान ने समूल उन्मूलन (उखेरना-नाइकरना) कर दिया है। अगिन ही न हो तो धूम कहाँ से होगा ! और कोध धादि कारणों के अभाव में उनका अरिहन्तस्य और महर्षिस्य कारण है।

तात्वर्यं यह है कि अरिहस्त एवं महर्षि होने के कारण भगवान् निष्कषाय हैं और निष्कषाय होने से सावद्य अनुष्ठान से दूर रहते हैं॥२६॥

પાત આદિ પાપકમાં કરતા નહીં, બીજ પાસે એવાં પ પકમી કરાવતા નહીં, અને પાપકમાં કરનારની અનુમાદના પણ કરતા નહીં. મન, વચન અને કાચાથી તેઓ પાપકમાં કરતા નહીં, કરાવતા નહીં અને કરનારની અનુમેદના કરતા નહીં. આ પ્રકારે લગવાન ત્રણ કરણ અને ત્રણ ચાગ વડે પાતે પણ સાવદા અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત ચતા નહીં અને અન્યને પ્રવૃત્ત કરતા નહીં અને સાવદા અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત ચતા નહીં અને અન્યને પ્રવૃત્ત કરતા નહીં અને સાવદા અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત થતા નહીં અને અન્યને પ્રવૃત્ત કરતા નહીં અને સાવદા અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત થતા નહીં અને કારણ તેમ અગ્રિતા મહીં. તેનું કારણ તેમણે કેપાય અને લેલનો તેમણે કપ્યુર્ણ રૂપે ઉચ્છેદ કરી નાખ્યા હતા. જેમ અગ્રિતા જ અનાવ હાય, તેમ હ્યાં કરતા નહીં કારણના અભાવમાં સાવદા અનુષ્ઠાનો રૂપ કાર્યના પણ અભાવ જ રહે છે કોષ્ય આદિ કારણના અભાવમાં તેમનું અરિહન્તત્વ અને મહર્વિત્વ કારણ સૂપ્ય અને હતું.

તાત્પર્યા એ છે કે અરિહન્ત અને મહર્ષિ હોવાને કારણે મહાવીર પ્રભુ નિષ્ક્રષાય હતા. અને નિષ્ક્રષાય હોવાને કારણે તેઓ સત્વઘ અનુષ્ઠાનાથી દ્વર રહેતા હતા. ઘરદા

## समयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्णनम् ५६७

म्लम्-किरियोकिरियं वेणइयाणुवायं,

अण्णाणियाणं पडियच ठीणं ।

सं सञ्बवायं इति वेथेइत्ता,

उँवट्टिए संजैमदीहरायं ॥२७॥

हाया — क्रियाऽकिये चैनियकाऽनुवाद, मज्ञानिकानां भवीत्य स्थानम् । स सर्वेवादमिति वैद्यित्वा. उपस्थितः संपमदीर्घरात्रम् ॥२७ अन्वयार्थः — (करिपाकिरियं) क्रियाऽकिये - क्रियावादिक्रयावादिमतम् (वेणइ-याणुवायं) चैनियकानुवादं - मत्म् (अण्णाणियाणं) अज्ञानिकानाम् (ठाणं) स्थानं

'किरियाकिरियं' इत्यादि ।

दार्वा — 'किरियाकिरियं-क्रियाऽक्रिये' कियाबादी अक्रिया-बादी मतको तथा 'नेणइयाणुवायं-नेनियकानुनादं' विनयवादी के कथनको तथा 'अण्णाणियाणं-अङ्गानिकानाम्' अङ्गानवादियों के 'ठाणं-स्थानम्' मतको 'पडियच्च-प्रतीत्य' जानकर 'से इति-स इति' ने बीर भगवान् इसपकार 'सन्ववायं-सर्ववादम्' सब बादियों के मतको 'नेयहसा-नेदियत्वा' जानकर के 'संजमदीहरायं-संयमदीर्घरा-व्रम्' जीवन भरके लिये 'उवद्विए-उपस्थितः' स्थित हुए हैं ॥२७॥

अन्त्रयार्थ—कियाबादियों के, अकियाबादियों के, वैनयिकों के तथा अज्ञानवादियों के मत को जान कर, इस प्रकार से सभी बादों को जान कर भगवान महाबीर जीवनपर्यन्त संघप में स्थित रहे ॥२७॥

शण्दार्थ-'किरियाकिरिय-कियाऽक्रिये' क्षिया वाही अने अक्षियावाहीना भतने तथा 'वेणइयाणुवाय-वैतयिकानुवाइम्' विनयपादिना क्ष्यने तथा 'क्षण्णाणि याणं-अज्ञानिकानाम्' अद्यानवादिथे।ना 'ठणं-स्थानम्' भतने 'पहियच्च-प्रतीस्य' काष्ट्रीने 'से इति-स इति' ते वीर अभवान् आ प्रभावे 'सज्ज्ञवायं—सर्ववादम्' अधाक वादिथे।ना भतने 'वेदइत्ता-वेदियत्वा' काष्ट्रीने 'सज्ज्ञमदीहराय'-संयमदी वेदावम्' संपूर्ण छवनपर्यन्त 'सब्दृष्ट वयस्थितः' रिथत रह्या छे. ॥ २७॥

સૂત્રાથ — ક્રિયાવાદીઓના, અક્રિયાવાદીઓના, વૈનિયિકાના અને અજ્ઞાન-વાદીઓના મતને જાણીને, આ પ્રધારે સવળા વ દોના સ્વરૂપને જાણી લઇને, ભગવાન્ મહાવીર જીવનપર્યન્ત સંયમની આરાધનામાં અવિચલ રહ્યા હતા મરુષા

<sup>&</sup>quot; किरियाकिरियं " र्धत्याहि-

स॰ ६८

५६८

पक्षं मतम् (पिडियच्च) प्रतीस्य-हात्वा (से इति) स वीरः इति एवं प्रकारेण(सन्ब-वायं) सर्वेदार्द-सर्वेदतं 'वेयइता' वेद्दयित्वा-हात्या (संजमदीहरायं) संयम-दीर्घराजम् (उवद्विए) उरस्थितः-याक्जजीतं संयमोत्यानेतोत्यित इति ॥२७॥

टीका—'किरियाकिरियं' क्रियाऽक्रिये 'वेणस्याणुत्रायं' वैनियकानुतादम्। 'अण्माणियाणं' अज्ञानिकानात् 'ठाणं' स्थानम्—पक्षम् , अयता—स्थीयतेऽस्मिकिति स्थानम्—पुर्गतिगमनादिकं सर्वम् 'पिडियच्च' प्रतीत्य—पिष्ण्याय सम्यगत्रबुध्येत्ययः। क्रियाचादिनस्तु—क्रियात एव प्रक्ति भैततीति—क्रियामात्रमाचरणीयम्। अक्रिया-बादिनः पुनः ज्ञानत्रादिनो ज्ञानादेव मोक्ष इति क्रियामुज्ज्ञांत्रकुः। तथा—विनयादेव मोक्षमाचक्षाणा विनयेन चरन्तीति वैनियक्षा व्यवस्थिताः। तथा—अज्ञानमेद

टीकार्थ—भगवान ने कियावादियों के मत को जाना, अकिया-षादियों के मत को जाना, बैनियकों के याद को जाना और अज्ञान-बादियों के स्थान अर्थात् एक्ष को जाना। अथवा जिसमें स्थिति हो उसे स्थान कहते हैं, इस व्याख्या के अनुमार उनकी दुर्गति में होने बाली स्थिति को जाना अर्थान् अज्ञान शद से दुर्गति की प्राप्ति होती हैं, इस तथ्य को जाना।

कियावादियों का मन्तवय है कि अकेली किया से ही मोक्ष की प्राप्ति होती है, अंतएवं किया का ही आचरण करना चाहिए। अकिया बादी ज्ञानवादी हैं, वे ज्ञान से ही मुक्ति मानते हैं, किया को निर्धक समझते हैं। विनय से हो मोक्ष कहने यान्ने और विनय का ही आचरण

હીકાર્ય — ભગવાત મહાવીર ક્રિયાવ દીઓના મતને જાણ્યા, અક્રિયાવાકી-ઓના મતને જાણ્યા, વેનિયકાના મતને જાણ્યા અને અજ્ઞાનવાદીઓના સ્થાનને (પક્ષને) પણ જાણી લીધું. અથવા જેમાં સ્થિતિ (ઉત્પત્તિ) થાય છે તેને સ્થાન કરે છે. આ વ્યાખ્યા પ્રમાણે જુદા જુદા મતવાદીઓની દુર્ગાતમાં કેવી સ્થિતિ (દશા) થાય છે, તે જાણ્યું. એટલે કે અજ્ઞન રાદીઓના માર્ગને અતુસરવાથી દુર્ગાતની પ્રાપ્તિ થય છે, અ, તથ્યને તેમણે જાણ્યું હતું. કિયાવાદીઓની માન્યતા એવી છે કે એકલી કિયા દ્વારા જ મેહ્સની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેથી ક્યાએલમાં જ પ્રવૃત્ત રહેવું જોઇએ. અક્રિયાવાદીઓ જ્ઞાનવાદી છે. તેઓ ક્રિયાને નિર્યાક માને છે અને જ્ઞાન દ્વારા જ મુક્તિ પ્રાપ્તિ ઘાય છે એમ માને છે. વિનયથી જ મેહ્ય પ્રાપ્ત થાય છે એવું માનીને વિનયનું

## संमदार्थवीधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवती महावीरस्य गुणवर्णनम् ५६९

पेहिकासुबिसकक्त अनां कारणिनि क्रम्या, अग्रानिनो व्यवस्थिताः । इत्येवं बहु-विभवादिनां मतमवणत्य-हात्या, तथा-'से' स मगरान् वर्द्धमानस्थामी 'सव्वदायं' सर्ववादं-सर्वमतम् 'वेषद्वा' वेद्यित्या-सम्यग् द्वास्ता 'उपहिष्' उपस्थितः— सम्बग्ध्यानेन संपमे व्यस्थितोऽभवत् । यथाऽन्ये परवादिनो दोषपुक्ताः सास्त्राणि कृत्वाऽपि स्वशिष्पाणां मिलनोपवारास्लघुनां भाष्त्राः, हे भगवन् ! ते होषा स्रविय न सन्ति, स्विय तहोषाणामभावादिति ।

तदुक्तम् — 'यथा परेषां कथका विद्य्याः शास्त्राणि कृत्या लघुना मुपेताः । शिष्यै रतुबामविनोपनारै वैकृत्वदोषास्त्रवि ते न सन्तिः ।१। इति ।

करने वाले वैनिधिक कहलाते हैं। जो लोग अज्ञान को शी इस लोक तथा परलोक में कल्यागकारी मानते हैं, वे अज्ञानवादी कहलाते हैं।

इस प्रकार विविधवादियों के बादों को विदित करके भगवान् मह्वीरस्वामी सभी मतों को सम्यक् प्रकार से जानकर जीवनपर्यन्त के लिए संघम में स्थित हुए।

जैसे दोषपुक्त परवादी द्यास्त्रों की रचना करके भी अपने द्विष्यों के मलीन उपचार से लघुना को प्राप्त द्वुप है प्रभो ? वे दोप आप में नहीं हैं। आप पाप के कारणभूत दोषों से सर्वथा रहित हैं। कहा है— 'पथा परेषां कथका विदय्धाः' इस्यादि।

जैसे द्मरे मतो के कुदाल वादी शास्त्र रचकर लघुता को प्राप्त

આચરણ કરનારાને વૈનયિક કહે છે. જે લોકા અજ્ઞાનને જ આ લોક અને પરદ્યોકમાં કલ્યાણુકારી માને છે, તેમને અજ્ઞાનવાદી કહે છે.

આ પ્રકારતા વિવિધ મતવાદીઓના વદા વિષે મહાવીર પ્રભુએ ખુબ જ ઊંડા અલ્યાસ કર્યો. તે વાદાતા ગુણદાયોને બરાબર સમજી લીધા. તેમને જ્ઞાન અને ક્રિયા પ્રધાન શ્રુતચારિત્ર રૂપ ધર્મને જ શ્રેષ્ઠ ગણીને જીવનપર્યન્ત સંયમની વ્યારાધના કરી.

જેવી રીતે અન્ય મતવાદીએક દેવયુક્ત શાસ્ત્રોની સ્થના કરીને પેક્તાના શિલ્પોના મહીન આચરબુને લીધે વામણા અન્યા-પેક્તાની મહત્તા ગુમાવી એકા, એવું હે પ્રભા કૂંચાપની બાયતમાં અન્યું નથી. આપ તો પાપના કારણુ-બૂત દાપાથી સર્વથા રહિત જ છા. કહ્યું પણ છે—''યથા પરેષાં જથકા વિજયા: ' કત્યાદિ—

જેવી રીતે અન્ય તીર્થિકોએ, કુશલ શાસ્ત્ર રચના કરવા છતાં પણ,

स्प्रहिताईस्र

'संनमदीहरायं' संयमदीर्घरात्रम्-जीवनपर्यन्तं संपमीपस्यानेनीस्यितः । किपाबादिनामकियानादिनां वैनियक्तानामक्वानिनां बौद्धादीनां च मतानि सम्यक् परिज्ञाप, भगवान् तीर्थकाो महाबीरस्हामी न तिर्वपर्यन्तं संयमाऽनुष्ठान एर युक्तीऽभवत् । परित्यज्य सर्ववादं संयमे एव तत्परोऽमवत् । ज्ञानक्रियाभ्यां मोस्त इति विदित्या ज्ञानक्रियाभेरेन पयत्नाः कृतो न तु एक पक्षे एव इति भावः ॥२७॥ मृष्ण्-से वारियां हैरथी सराहभन्तं.

उंवहाणतं दुँक्खखयद्रुयाए । रूं कोंगं विदिन्तां आरं धंरं च.

सब्बं पर्मु वैगिरय सब्देववारं॥२८॥

छाया-स वारवित्वा स्त्रियं सरात्रिमका मुख्यानवान दुःखन्नयायीय। स्रोके विदित्वाऽऽरं परंच सर्वे मभुकतिरतवान सर्वनारम् ॥२८॥

हुए, क्यों कि उनके ज्ञिष्यों ने दोषयुक्त आवरण किया। वे दोष आप में नहीं हैं ॥१॥

कियाबादियों, अकियाबादियों, वैनियकों, अज्ञानिकों एवं बौद्ध आदि के मतों को सम्यक् प्रकार से जान कर अगवान महावीर स्वामी जीवन पर्यन्त संप्रमानुष्ठान में ही उद्यन रहे। ज्ञान और किया से मुक्ति होती है, ऐसा जान कर ज्ञान और किया की साधना के छिए यस्नशील रहे, किसी भी एकान्त पक्ष को उन्होंने स्वीकार नहीं किया। रुख

લલુતા પ્રાપ્ત કરી છે, કારણ કે તેમના શિષ્યાનું આચરણ દેવયુક્ત હતું, હૈ પ્રભા ! તે દેવ આપનામાં નથી "

કિયાવાદિઓ, અકિયાવાદિઓ, વૈનિધિકા, અજ્ઞાનિકા અને બૌદ્ધ આદિના મતાને સારી રીતે જાણી લઇને-માક્ષપાપ્તિ માટે તે મતાને અયાગ્ય ગણીને મહાવીર કવામી જીવનપર્યન્ત સંયમાનુષ્ઠાનમાં જ પ્રવૃત્ત રહ્યા. જ્ઞાન અને ક્રિયા દ્વારા જ મુક્તિ મળે છે, એવું જાણીને તેઓ જ્ઞાન અને ક્રિયાની સાધનાને માટે જ પ્રયત્નશીલ રહ્યા હતા. કાઇ પણ એકાન્ત પક્ષના તેમણે ક્રેવાકર કર્યા નહીં. કારળા

## संमयार्थंबोधिनी ठीका म. खु. अं. ६ उ.१ मंगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५७१

अन्यपार्थः —(से पभू) स मभुर्भिः (सराइमचं इत्यि वारिया) सरात्रिमक्तां स्थियं वारियत्वा—रात्रिमोजनं स्थीसेवनं च परित्यज्य (दुक्खाव्यद्वयाप) दुःख-क्षयार्थम्—कर्मनाशाय (उवडाणवं उपधानवान—तीव्रागीनिष्ठप्रदेशः (आरं परं च लोगं विद्तिता) आरं च परं च लोगं विदित्या इह लोकं परलोकं तत्कारणं च क्वास्वा (सव्यवारं सब्वं वारिय) सर्ववारं सर्वं वारिय वान्-सर्वमेतत् बहुस्रो निवास्तिवान् पुनः पुनः माणातिपाठादिनिषेशं स्वतोऽमुख्याय पराध स्थापितवान् इति ॥२८॥

टीका—'से पश्रृ'स पश्चर्भगवान् तीर्धकरः 'सराइभत्तं इत्यी वारिया' सरा-त्रिमक्तां खियं नारियत्वा, रात्री भक्तं भोजनमितिरात्रिभक्तम्, रात्रिमोजन-

## 'से बारिया' इत्यादि ।

द्दार्थ — 'से पभू-स प्रसुः' वह प्रभु महावीर स्वामी 'सराइभक्तं इत्थी वारिया-सराविभक्तां स्त्रियं वारियत्वा' रात्रि भो तन और स्त्रीको छोड करके 'दुश्लखणद्वाए-दुःखक्षवार्थम्' दुःख के क्ष्यके लिये 'उवहा-णवं-उपधानवान्' तपस्था में प्रवृत्त थे 'आरं परं च लोगं विदित्ता-आरं परं च लोकं ज्ञात्या' इसलोक तथा परलोक को जानकर 'सब्बवारं सब्वं वारिय-सर्ववारं सर्वं वारितवान्' भगवान्ने सब प्रकार के पापको छोड दिया था ॥२८॥

अन्वयार्थ—प्रभु महाचीर ने रात्रिभोजन के साथ ही सेवन को भी त्याग कर दुःलो का क्षय करने के लिए, तपश्चर्यों से युक्त हो कर इहलोक परलोक और उनके कारणों को बिदित करके सब पायों को पूर्ण रूप से त्याग दिया था ॥२८॥

#### " से बारिया " छत्याडि-

शण्डार्थ-'से पभू स प्रमुः' ते प्रक्ष भडावीर स्वाभी 'सराइमत्तं इत्थी वारिया-सराज्ञिभक्तां क्षियं वारियित्सा' राजिकी कत अने खीने छे।डीने 'दुक्खस्यार्थम्' दुः भना क्षपभाटे 'तवहाणवं-तपधानवान्' तप-स्थामां प्रवृत्त डता 'आरं परंच छोगं विदित्ता-प्रारं परंच छोकं ज्ञात्वा' आ देश अने परदेशने लाखीने 'सब्बवारं सहवं वारिय-सर्ववारं सर्वं वारियनाने भधारतान्' कारावान्' कारावाने भधारतान् अधारतान् अधारतान् अधारतान् अधारता प्रापने छोडी दीधा छना ॥ १८॥

સૂત્રાર્થ — મહાવીર પ્રભુએ રાત્રિભાજનની સાથે સ્ત્રીસેવનના પણ સર્વધા પરિત્યાત્ર કર્યો હતો. દુ:ખાના (કર્મોના) ક્ષય કરવાને માટે, તેમણે ઘોર તપસ્યાએ કરી હતી. તેમણે આ લોક, પરલેક અને તેમનાં કારણોને જાણી ક્ષાને સમસ્ત પાપાના સર્વથા ત્યાગ કર્યો હતો. ાારડા मित्पर्थः, रात्रिभक्तन रात्रिभोजनेन सिंद्वानिशि सरः विभक्तां खियं वारियत्वा— परित्यत्य 'उन्हागनं' उपधाननान—उपधानं-घोरं तदः गद्विद्यते यस्पाऽमीं उभानवान् संहत्तः। किमधेमुपधानशान् अभनत् तन्नाह—'दुन्नान्यहृयः ए' दुःख स्यार्थाय—दुःखानां-मानसिककायिकानां सपार्थम्। एते हि रात्रिभोजनादयः प्राणिदिसामूलका स्तद्यस्यलेन प्राणिदिसा जायते। दिसपा दुःखमद्वयं भावि, इति पर्यालोच्य रात्रिभोजनादिकं परिश्यक्तनान्। तथा तपिम मनो निवेशितवान्। अथना—दुःखयति—सन्तापपतोति दुःखं दुःखकारणं कर्षः, तस्य सयो निनासस्तरमे। तथा—'लोगं निदित्ता आरं परंच' किंच लोकं—संसारं निदित्वा —आरं—इह लोकम्, च-पुनः परं परलोकम्। यद्वा—आरं—प्रनुष्यलोकम्, परं नार-

टीकार्थ — भगवान् महावीर राश्चिमोजन के साथ स्त्री सेवन की ध्वाग करके घोर तगस्वी बने थे। उनके घोर तगस्वी होने का प्रयोजन क्या था ? इस प्रदनका उत्तर देते हुए कहा है द्वारीरिक मानसिक बाचिक दुःखों का अप करने के लिए उन्होंने तगोमय जीवन अंगीकार किया था। राश्चिमोजनादि प्राणियों की हिंसा के मूल हैं। इनके सेवन से प्राणियों की हिंसा अनिवार्ध है। हिंसा दुःखों की अननी है। ऐसा सोच कर राविभोजनादि समस्त सावच्च्यापारों का त्याग कर दिया था और तपस्या में मन लगाया था। अथवा जो दुःख देना हैं, संताप पहुँचाता है, उसे दुःख कहते हैं, इस व्याख्या के अनुसार कर्म दुःख के कारण हैं, अतएव कर्मों का क्षण करने के लिए भगवान् ने तप अंगीकार किया था।

ટીકાર્ય — ભગવાન મહાવીર રાત્રિ ભાજનના અને અંસેવનના ંત્યાગ કરીને ઘાર તપશ્યાએ કરવા લાગ્યા હતા. તેઓ શા માટે ઘાર તપાસ્યાઓ કરતા હતા તેઓ શા માટે ઘાર તપાસ્યાઓ કરતા હતા કે આ પ્રક્ષના ઉત્તર આપતા સ્ત્રકાર કહે છે કે-માનસિક વાચિક અને કાયિક દુ:ખોના ક્ષય કરવાને માટે તેમણે તપામય છવન અંગીકાર કર્યું હતું. રાત્રિભાજન, અઘદાનું સેવન, આદિ કાર્યો દ્વારા હિંસા ઘાય છે. તેમનું સેવન કરનાર લેકા પ્રાણીઓની હિંસા અવશ્ય કરે છે. હિંસા જ દુ:ખોની જનની છે, ખોવું સમજીને તેમણે રાત્રિભાજન આદિ સમસ્ત સાવદ વ્યાપાર્વાના પરિત્યાગ કરીને તપસ્યામાં મનને લીન કર્યું હતું. અથવા જે દુ:ખ દે છે. સંતાપ ઉત્પન્ન કરે છે, તેને દુ:ખ કહે છે. આ વ્યાખ્યા પ્રમાણે કર્મ જ દુ:ખનું કાર્ય છે. એવું સમજીને કર્મોના ક્ષય કરવાને માટે ભગવાન મહાવીરે તપ અંગીકાર કર્યું હતું.

### समयार्थवोधिनी दीका प्र. श्रु. ब. ६ उ.९ भगवतो महाचीरस्य गुणवर्णनम् ५७३

कादिलोकं दुःखनिदानं ज्ञात्मा, स्वरूपतः कारगतश्च ज्ञात्वा, 'सन्दवारं' सर्वेदारम् 'सन्दं' सर्वम् 'वास्त्रि' वास्तिवान् - बहुतो निवारणं कृतवान् ।

निह स्वयमनवस्थित स्तस्मिन परान् व्यवस्थापियतुं समर्थौ भवतीति ।

यावस्पर्यन्तं स्वयमिन्द्रियनिश्रहं न करोति तावद्वपद्दिश्य परानिष इन्द्रियदम-नादो न व्यवस्थापयतीति स्वमनित निश्चित्य स्वयमेव भगवता इन्द्रियाणि निग्नुस परस्मे उपदिश्वमिति । तदुक्तम्—

> 'ब्रुवाणोऽपि स्याय्यं स्ववचनविरुद्धं व्यवहरन् पराह्माञ्छं कश्चिद्दमयितुमदाःतः स्रयमिति । भवान्निश्चित्यैवं मनसि जगदाधाय मकलं, स्रमात्मानं तावदमयितु मदान्तं व्यवसितः ॥१॥ इति ॥

आर अर्धात् इहलोक और पार अर्धात् परलोक अथवा आर अर्धात् मनुष्यलोक और पार अर्धात् नरकादि लोक को दुःख का कारण जान कर, उन्हें स्वरूप एवं कारणों से पहचान कर त्याग दिया था।

भगवान् ने प्राणातियान आदि पायों का स्वयं त्याग करके दूसरों को भी उस त्याग में स्थापित किया था, क्यों कि जो स्वयं उनमें स्थित न हो वह दूसरों को स्थिप करने में समर्थ नहीं हो सकता।

जय तक कोई स्वयं इन्द्रिय निग्रह नहीं करता तथ एक उपदेश देकर दूसरों की इन्द्रिय निग्रह आदि में नियोजित नहीं कर सकता,

'આર' એટલે કે આ લેકિને અને 'પાર' એટલે કે પરલેકિને, અથવા 'આર' એટલે ગતુવ્યલેકિને અને "પાર" એટલે તરકાદિ લેકિને દુઃખતું કારણ જાણીને, તેમના સ્વરૂપના અને તેમની પ્રાપ્તિના કારણોના પૂરે પૂરા ખાલ આવી જવાથી, તેમાં પુનરાગમન ન કરવું પડે એવી પ્રવૃત્તિ કરીને આઠ પ્રકારનાં કર્માના ક્ષય કરીને-તેએ નિર્વાણ પામ્યા છે.

મહાવીર પ્રભુએ પ્રાણાતિયાત આદિ પાપાના પાતે ત્યાપ્ર કર્યો હતે! અને અન્ય જીવોને પણ તે<sup>મા</sup> ત્યાપ્ર કરવાના ઉપદેશ આપ્યા હતા. એવા નિયમ છે કે ઉપદેશક જે વસ્તુના ત્યાપ્રના ઉપદેશ આપતા હૈાય તેના, ત્યાપ્ર પહેલાં તા તેણે જ કરવા એઇએ. તાજ તેના ઉપદેશની અન્ય લાકા પર સારી અસર પડે છે.

જ્યાં સુધી કેતઇ ઉપદેશક પેતિ જ ઇન્દ્રિયોના નિગ્રહ કરે નહીં, ત્યાં સુધી અન્યને ઇન્દ્રિયનિગ્રહ આદિ કરવાનું કહેવામાં સફળ થઈ શકે નહીં. આ વાતને तथा--'तित्थयरो चउनाणी सुरमहित्रो निज्यित्व वध्यंमि । अणिगृहियबङ्विरिश्रो सन्तत्थामेसु उज्जमइ'॥२॥

छाया--तीर्थकस्थनुजीनी सुरमहितः सेथियतव्येऽवधूते (मोक्षे) अनिसृहतवलगीर्थः सर्वे स्थामसु उद्यमति ॥१॥

आस्यार्यः -- चतुक्कीनवान् देवपूज्यस्तीर्थं करो मोक्षपाप्तये स्वकीयवलतीर्था-दिकप्रुपयुक्कन् सर्ववलेन सह पयत्नं कृतवानिति ॥

अपने मत में इस प्रकार निश्चय करके स्वयं भगवान् ने अपनी इन्त्रियों का निग्नह किया, तक्षश्चान् दूसरों को उसके लिए उपदेश दिया। कहा भी है- ब्रुक्तफोऽपि' इत्यादि।

'आपने यह निश्चय किया कि कोई न्याययुक्त वचन कहता हुआ भी यदि स्वयं अपने कथन के बिरुद्ध आचरण करता है तो दूसरों को इन्द्रियनिग्रह में प्रश्चित कराने में समर्थ नहीं हो सकता। इस प्रकार निश्चय करके तथा समस्त जगत् के स्वरूप को ज्ञात करके आप इन्द्रिय निग्रह में-तपमें प्रवृत्त रहे॥१॥

और भी कहा है-'नित्थयरी चउनागी' इत्यादि।

चार ज्ञानों से सम्पन्न तथा देवों के भी पूजा तीर्थंकर मोक्ष प्राप्त करने के लिए अपने यल बीर्य का उनकीम करते श्रुए सम्पूर्ण शक्ति के साथ प्रयत्नशील हुए' ॥१॥

હુદયમાં અવધારણ કરીને મહાવીર પ્રભુએ ધાતે જ પહેલાં તા ઇન્દ્રિયાના નિશ્રહ કર્યો અને ત્યાર બાદ લાકાને ઇન્દ્રિયાના નિગ્રહ કરવાના ઉપદેશ દીધા. કહ્યું પણ છે કે-" ત્રૃતાળોડિવ " ઈત્યાહિ

"કાઇ ન્યાયયુક્ત વચન કહેવા છતાં પણ જે કહેનાર પેતે જ પાતાના કથન વિરુદ્ધતું આચરજી કરે છે, તો કહેનાર (ઉપદેશક) અત્ય લોકાને ઇન્દ્રિ-યનિશ્વકમાં પ્રવૃત્ત કરાવવાને શક્તિમ ન થતા નથી. આ પ્રકારના નિશ્ચય કરીને તથા સમસ્ત જગતના સ્વરૂપને જાણી લઈને મહાવીર સ્વામી પેતે જ ઇન્દ્રિ-યોના નિશ્વકમાં-તપમાં પ્રવૃત્ત થયા" વળી એવું કહ્યું છે કે-" તિત્થથરો વક્તાળે" ઇત્યાદિ---

" સાર જ્ઞાનાથી સંપન્ન તથા દેવે ને પણ પૂજ્ય એવા તીર્થ કર માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાને માટે પાતાના અલવીર્યના ઉત્ત્યોળ કરીને પેતાની સંપૂર્ણ શક્તિ સાથે પ્રયત્નશીસ થયા હતા"

## समयार्थवोधिनो टीका प्र. श्रु. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुजवर्वनम् अप्रूर

भगवान् महावीर स्वामी स्वकीयाध्वविश्वकर्माठणनेतुं स्त्रिया रामिक्रोजनं च-परित्यकतान् । तथा तदैन स्वयं उपिस मवर्चमानः इहळोकपरखोकौ स्वरूपतो-हेतुत्व परिवाप, सर्वाण्यपि सावयकर्गाऽनुःठानानि परित्यक्तवानिति ॥२८॥

अधेदानीं सुधर्मस्वामी तीर्थकुष्मं गुणान् सम्यक् कथयिश्वा, शिष्यासुपदि-

श्रति-'सोबा य धम्मं' इत्यादिः

प्लप्-होर्चचा य धैम्मं अरहंतमानियं,

समाहियं अटुपओवसुद्धं ।

तं सदहाणा य जणा अणार्ज,

इंदो व देशाहिव आगमिस्संति॥२९॥ तिबेमि॥

छाया--श्रुत्वा च धर्ममहैद्धापितं, सन्दृष्टिः मधेषदोषशुद्धम् । तं श्रद्दभानाश्च जना अनायुक्तः इन्द्राः इत्र देवाधिषा अगमिष्यन्ति ॥२९॥ इति अनीमि॥

तात्पर्य यह है कि भगवान् भहावीर स्वामी ने अपने आठ मकार के कमें की दूर करने के लिए स्त्री सेवन का तथा रात्रिमोजन का स्याग किया। निरन्तर तप में उद्यत रहे। इहलोक और परलोक को स्वरूप और कारणों से जान कर समस्त स्वावच्चापारों का परिस्थान कर दिया॥२८॥

सुधर्मा स्वामी तीर्धेकर भगवान के गुणों का सम्यक् कथन करके अब शिष्यों को उपदेश देते हैं—'सीच्चा य धम्मं' इत्यादि

दान्दार्थ- 'अरहंतभामियं-अर्हद्वाधितम्' श्री अरिहंत देव के द्वारा कथित 'समाहितं-समाहितम्' युक्तियुक्त 'अट्टपभोवसुद्धं-अर्थ

તાત્પર્ય એ છે કે ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ પોતાનાં આઠ પ્રકારનાં કર્મીના ક્ષય કરવા માટે રાત્રિભાજન, સ્ત્રીસેવન આદિ સાવલ કાર્યોના ત્યાગ કર્યો તથા નિરન્તર તપસ્યાએ કર્યા કર્યા. તેમણે આ લાક અને પરલાકના સ્વરૂપને તથા કારણોને જાણી લઇને સમસ્ત સાવલ વ્યાપારાના પરિત્યાગ કરી નાખ્યા હતા. તારડા

મહાવીર મેલુના ગુણાનું સગ્યક્ મકારે કથન કરીને સુધમાં સ્વામી પાતાના શિષ્યાને આ પ્રમાણે ઉપદેશ આપે છે.

" सोहचा य धम्मं " र्धरथाहि---

श.ण्डाथ"-'अरहंतमासियं-अहंद् माचितम्' श्री अस्तिः त देव द्वाश क्रहे-वाभां आवेश 'समाहितं-समाहितम्' शुक्ति शुक्त 'अहुवक्षोवसुद्धं-वर्षपद्गेय-स्ट॰ ६९ बन्नेपार्थः -- (अरहंतमासियं) अर्हञ्जावितं-तीर्थकरमितपादितम् (समाहियं) समाहितं-पुक्तियुक्तम् (अष्टपओनसुद्धं) अर्थपदोपशुद्धम्-अर्थेः पदेश्र निद्धिषम् (अस्मे सोखा) धर्म-श्रुतचारित्रक्रसणं श्रुत्वा (तं सद्दशणा) तं-धर्ममर्हञ्जावितं अद्यानाः -- तत्र श्रद्धां कुर्वन्तः (अणा) जनाः - लोकाः (अणाकः) अनायुषः -- अप-गतायुःकर्माणः सन्तः मोलं पाष्टुवन्ति, -- अथवा - (इंदा व) इन्द्रा इव (देवाद्विव) देवाधिषाः -- देवस्वामिनः (अगमिस्संति) आगमिष्यन्ति - मविष्यन्तीति ॥२९॥

टीका--'अरहंतमामियं' अर्द्द्रापितम् 'मशहियं' समाहितम् युक्तियुक्तम् 'अह्वप्रोवसुद्धं' अर्थपदोपग्रुद्धम्, अर्थः-मितपाद्याभिधेये। पदेश्तद्वाचकश्चदेः उप-पदोपश्चदं'- अर्थ और पदो से युक्त 'धम्मं सोच्चा-धर्मं श्रुश्वा' धर्म को सुनकर 'तं सहहाणा-तं श्रद्धधानाः' उसमें श्रद्धा रखने वाले 'जणा-जनाः' मनुष्य 'अणाज-अनायुवः' मोक्षको प्राप्त करते हैं अथवा 'इंदाब इन्द्र इव' वे इन्द्र के जैसे 'देवाहिव-देवाधिपाः' देवताओं के अधिपति 'आणिमस्संति-आणिमण्यत्त' होते हैं ॥२९॥

अन्वयार्थ-अरिहन्त के झारा प्ररूपित, युक्तियुक्त, अर्थ और चाब्द दोनों दृष्टियों से निर्दोष धर्म को श्रवण करके, उस पर जो अद्धा करते हैं, वे भव्य जन आयुक्ष्म से रहित हो कर मुक्तिछाभ कर छेते हैं अध्या इन्द्र के समान देवों के अधिपति होते हैं॥२९॥

टोकार्थ--सर्वज्ञ सर्वदर्शी अरिहन्त भगवन्त द्वारा भाषित युक्ति संगत तथा भाव और भाषा अर्थात् वाच्य और वाचक या अर्थ एवं इान्ह दोनों ही दृष्टियों से सर्वथा निदींष श्रुतचारित्र रूप धर्म को सुन

ह्युर्दे' अर्थ अने पहेशी युक्त 'धरमं छोड्या-धर्म श्रुत्वा' धर्भने सांकणीने 'तं सदशणा-तं श्रद्धावाः' तेमां श्रद्धा राभवावाणा 'जणा-जनाः मतुभ्य 'क्षणाष-अनायुपः' मेश्काने प्राप्त करे छे. अथवा 'इंदाव-इन्द्र इव' तेओ छन्द्र नी :केम 'देवाहिब-देवाधियः' देवताओना अधिपति 'क्षागमिस्संति-आगमि- ह्यन्ति' थाय छे. ॥ २८ ॥

સૂત્રાર્થ — અરિંહન્ત ભગવાન દ્વારા પ્રરૂપિત, શુક્તિયુક્ત, અર્થ અને શબ્ક અન્ને દિલ્છે નિર્દોષ ધર્મનું શ્રવણ કરીને, તેના ઉપર જે શ્રદ્ધા રાખે છે, તે ભવ્ય-જીવા આયુકમંથી રહિત થઇને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, અથવા દેવાના અધિપતિ ઇન્દ્રની પદવી તાે અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. તરફા

ં ટીકાર્ય — સર્વત્રા, સર્વદર્શી અરિહેન્ત લગવન્તા દ્વારા ભાષિત, યુક્તિસ સ્ત્રા, સાથ ભાવ અને લાષા — એટલે કે વાચ્ય અને વાચક અથવા અર્થ અને

# संप्रवार्थशोधि हो टीका प्र. थुं. अ. ६ उ.१ भगवतो महावीरस्य गुणवर्णनम् ५५०

सामीष्येन छुद्ध-निर्दोषम्, तदेवंभूतम्, 'धमनं' धर्मम् दुर्गतिधारणाद् धर्म-श्रुक्त-चरित्राख्यम् 'सोचा' श्रुत्वा, तथा 'तं' तम्-तादृशं धर्मम् 'सदद्दाणा' श्रुद्धधानाः एतं श्रद्धाकाधायाऽनुतिष्ठत्ता, 'जणा' जनाः-पुरुषाः 'अणाक' श्रनायुषः-श्रुप्तः गतायुःकर्माण श्रेतदा सिद्धा भवन्ति, सायुपश्चेतदा 'इदा व' इन्द्रा द्व 'देवा-दिव' देवाधिषाः 'आगमिस्संति' आगमिष्यन्ति, इन्द्रा इव देवाधिपतित्वमञ्जुवते, सर्वेद्वतीर्थकरोदितधर्मान् श्रुत्वा श्रद्धया च सदाराधनं कुर्वाणा लोकाः आयुःकर्म-णोऽष्यमे सुक्ता भवन्ति, अधवा-साभिलाषाश्चेत्तदा इन्द्रा इव देवानामधिषत्वयो भवन्तीति भावः ॥२९॥

इत्यहं कथयामि सर्वेज्ञमापितं धर्षे भश्द्भयः, इत्येवं सुधर्मस्वामी विद्वापयति-शिष्येभ्य इति

इति श्री-विश्वविख्यातजगद्दरस्यभादिष्दभूषितगरज्ञस्य नारि - 'जैनाचार्य' पूज्यश्री-पासीलालज्ञतिविश्वतायां श्री स्त्रकृताङ्गस्य ''समयार्थवोधिन्याः रूपायां'' व्याख्यायां वीरस्तवाख्यं पष्टमध्ययनं समाप्तम् ॥६-१॥

कर उस पर श्रद्धा करने वास्त्रे भव्य पुरुष आयुकर्म से रहित होत जाते हैं तो सिद्धि पास करस्रेते हैं। यदि आयुकर्म विद्यमान हो अर्थाल् कर्म दोष रहगए हों तो इन्द्र के समान देवाधिपति होते हैं।

आशय यह है कि तीर्थंकर प्रकृषित धर्म की श्रमण करके उस परः श्रद्धा करने वाले तथा उसकी आराधना करने वाले जन आयु तथा कर्मों से रहित हो कर मुक्त हो जाते हैं। कदाचित् वे सामिलाय हों— कर्मक्षय न कर पाये हो तो देवेन्द्र की पहनी पास करते हैं॥२९॥ इस प्रकार में सर्वज्ञोकत धर्म कथन करता हूँ।

#### छट्टा अध्ययन समाप्त

શબ્દ અન્ને દિવ્દિએ સર્વધા નિર્દોષ કુતચારિત્ર રૂપ ધર્મનું શ્રવશુ કરીને, તેના ઉપર દૃદ શ્રદ્ધા રાખનાર ભવ્યપુરુષા બે સ્વાયુકમાંથી રહિત ઘઈ જાય, તા સિહિ (માક્ષ) પ્રાપ્ત કરે છે. પરંતુ બે તેના આયુકમાંના સર્વધા ક્ષય ન ઘઇ જાય એટલે કે કર્મા બાકી રહી જાય તા ઇન્દ્રના સમાન દેવાધિપતિ તા અવશ્ય થાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે તીર્થ કર પ્રરૂપિત ધર્મનું શ્રવસ્યુ કરીને તેના પર શ્રદ્ધા રાખનાર તથા તેની આરાધના કરતાર પુરુષો આયુ તથા કર્મોથી રહિત શર્ધને મુક્ત થઈ જાય છે. કદાચ તેઓ સાલિગય હાય-કર્મના પૂરે પૂરો ક્ષય ન કરી શક્યા હાય, તાે દેવે-દ્રની પદવી તાે અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. ારદા

"આ પ્રકારે હું સર્વજ્ઞોક્ત ધર્માનું કથન કરું છું," એવું સુધર્મા સ્વામી જંબૂસ્વામી આદિ શિષ્યોને કહે છે.

ા છડ્ડું અધ્વયન સમાપ્ત ા

### 1

सूत्रकृताङ्गसूत्रे

### अध सप्तमाध्यक्तं पार्भ्यते—

गते पष्टमध्ययनम्, संमति सप्तमभध्ययनमारभते। पष्टानन्तरमागमिष्यतः सप्तिमाध्ययनस्य पष्ठेन सहायं संबन्धः, 'नाऽसंगतं विद्ध्यात्' इति नियमात् संगति पदर्शनमावश्यकं मत्रति, अतः संबन्धःऽदश्यमेत दर्शनीयः। तथाहि-इह ध्यतितानन्तरेऽध्ययने मगवतस्त्रीयकरस्य श्री वर्धमानस्वामिनो गुणाः कथिताः, तादश्याणवन्तः सुशीलाः। एतद्ननन्तरं सद्विषरीताः कुशीलाः ते कथ्यन्ते, तद्नेन संबन्धेनाऽऽयातस्य सप्तभाऽध्ययनस्य मधमम् आद्यगाधाद्यमाह- 'पुढ्वी य' हत्यादि।

#### सातवाँ अध्ययन---

छठा अभ्ययन समास हुआ। अय सतवाँ पारंभ किया जा रहा है। छठे अध्ययन के पश्चात् आने वाले सातवें अध्ययन का उसके साथ यह सम्बन्ध है। असम्बद्ध कथन या कार्य नहीं करना चाहिए, इस नियम के अनुसार संगति प्रदक्षित करना आवश्यक होता है। केत: सम्बन्ध दिखलाना चाहिए। विछले छठे अध्ययन में भगवान् बद्धमान के गुणों का कथन किया गया है। वैसे गुणों से जो युक्त होते हैं, बही सुशील कहलाते हैं। उसने जो वियरीत हैं, वे कुशीलवान होते हैं, उनका कथन इस अध्ययन में किया जाएगा। इस सम्बन्ध से प्राप्त सातवें अध्ययन की दो बाथाएँ कहते हैं—'पुढवीय आऊ॰' तथा एयाई कायाई' हत्यादि।

#### --- अध्ययन सात-

છર્ફું અધ્યયન પૂરું થયું. હવે સાતમાં અધ્યયનની શરૂઆત થાય છે. છઠ્ઠા અધ્યયન સાથે સાતમાં અધ્યયનના સંખંધ હવે ખતાવવામાં આવે છે. અસંબદ્ધ કથન કે કાર્ય કરવું જોઇએ નહીં, આ કઘન અનુસાર સંગતિ (સંબંધ) પ્રદર્શિત કરવાની આવશ્યકતા રહે છે, તેથી પૂર્વ અધ્યયન સાથેના આ અધ્યયનના સંબંધ પ્રકટ કરવામાં આવે છે. છઠા અધ્યયનમાં વધંમાન અહાવીર પ્રભુતા ગુણાનું વર્ણું ન કરવામાં આવ્યું. એવાં ગુણાથી જેઓ યુક્ત હાય છે, તેમને જ સુશીલ કહેવામાં આવે છે. પરન્તુ તે ગુણા કરતાં વિપ-રીત ગુણાથી (દીપાથી) જેવા યુક્ત હાય છે, તેમને કુશીલ કહે છે. એવાં કુશીલ લોકોનું કથન સાતમાં અધ્યયનમાં કરવામાં આવશે. આ પ્રકારના પૂર્વ અધ્યયન સાથે સંબંધ ધરાવતા આ સાતમાં અધ્યયનની પહેલી બે ગાથાઓ આ પ્રમાણેન્' પુટ્વીય આવ્ય સં

464

## समयाचैबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवर्ता दोपनिरूपणम्

**प्रम्**-पुढवी य आऊ अगणी य वाउ,

तणस्वस्व बीया य तसा य पाणा ।

जे अंडया जे य जराउ पाणा,

संवेयया जे रसयाभिहाणा॥१॥ स्यादं एएस हाले एक्टिकेट स्वायं।

एयाइं कायाइं प्रदेहयाइं, एएसु जाणे पडिलेह सायं। एएण काएण य आयदंडे, एएसु या विष्परियासुर्विति॥२॥

छाया—पृथिवी चाऽऽपश्चाऽनिश्च वायुः तृणवृक्षवीजाश्च त्रसःश्चराणाः।
येऽण्डजा ये च जरायुनाः माणाः संस्वेदजा ये रसजाभिधानाः॥१॥
एते कायाः मवेदिताः एतेषु जानीहि मस्युपेक्षस्त्र सातम्।
एतेः कार्यं ये आरमादण्डा एतेषु च विषयीसप्रुपवान्ति ॥२॥

दान्दार्थ—'पुढवी य-पृथिवी च' पृथिवी 'आव अगणी य दाऊ-आपः अग्निश्च वायुः' जल, अग्नि, और वायु 'तणहरूलवीया य तसा-य पाणा-तृणवृक्षवीजाश्च असाश्च पाणाः' तृण, वृक्ष, वीज और श्रस-पाणी 'जे अंडपायेचाण्डजः' तथा जो अण्डन 'जे य जराड पाणा-ये च जरायुजाः पाणाः' और जरायुज प्राणी है 'जे संसेयया ये च संस्वेदजाः, तथा जो संस्वेदज एवं 'जे रसयाभिहाणा-ये च रसजाभिधानाः' जो विकिया वाले रससे उत्पन्न होने वाले पाणी है 'प्याइं काणाइं प्येइपाइं-एते काणाः प्रवेदिताः' इन सबों को सर्व-भने जीवका पिण्ड कहा है 'एएसु-एतेपु' इन पृथिवीकाय आदिकों में 'सायं जाण-सातं जानीहि' सुख की इच्छा जानो 'पिडलेह-प्रस्युपेक्ष-

शण्डार्थं-'पुदवी य-पृथिवी च' पृथ्यी 'आड अगणी य वाक-आपः अमिश्र बागुः' अत, अभि अने वाशु 'तणहरूखवीया य तथा य पाणा-तृत्वभूक्षीजाश्च असाध प्राणाः' तृष्यु, युक्ष, भी अने अस प्राण्डी 'जे अंडया-ये चाण्डजाः' तथा केशी अंडक अने 'जे य जगात पाणाः-ये च जरागुजाः प्राणाः' के करा युक्र प्राण्डी छे, 'जे संसेवया-ये च संस्वेदजाः' तथा केशी संस्वेदक तथा 'जे रसयाभिक्षाणाः-ये च रसजाभिधानाः' केशी रसथी हत्पन धवायत्या प्राण्डिये। छे 'त्याई कायाइं पवेइयाइं-एते कायाः प्रवेदिताः' आअधाने सर्वं ज्ञे— छवना चिंड इडेल छे. 'प्रसु-एतेषु' आ पृथ्वीकाय विगेरेमां 'साय' ज्ञाण-सातं जानीहिं अन्तयार्थः—(पुढ्वी य) पृथिवी च (अन्त अगणी य वाऊ) आपः अनिश्च वायुः (तणस्वलवीया य तमा य पाणा) तृणानि-कृशकाशादीनि, शृक्षाः—आस्रादयः बीनानि-यवादीनि च त्रसः दीन्द्रियादयः च पाणाः पाणिनः, (जे अंढया) ये चाण्डनाः—शकुनि पशृतयः (जे य जराउपाणा) ये च जरायुनाः—गर्भचर्मनाः पाणाः (जे संसेयया) ये च संस्वेदनाः—युका प्रस्कुणादयः (जे रसपाभिद्दाणा) ये च रसमामिधानाः—विकृतरस्तुषु मताः, (एपाई कायाई प्रवेद्घाई) एते पृथिव्या-दयः कायाः जीवनिकायाः प्रवेदिताः विधताः (एएसु) एतेषु पृथिवीकायादिषु (सायं जाणे) सातं सुलं जानीदि (पिड्छेद) प्रत्युपेक्षस्य सूक्ष्मितिया विचार्य (परेण कार्ण्य आयदंडे) एतैः कार्ये ये आत्मदण्डाः एतान् विनाद्य ये आत्मानं स्व' और उसे सूक्ष्म रीतिसे विचारो 'एएण कार्ण्य य आयदंडे—एतैः कार्यः ये आत्मदण्डाः' जो उक्त पाणियों का नादा करके अपने आत्मा को दंड देते हैं वे 'एएसु य विपरिवासुविति—एतेषु च विषयाससुवया-

अन्वयार्थ— पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, कुद्दा काद्दा आदि तृण, आम्न आदि वृक्ष, यव आदि भीज, बीन्त्रिय आदि श्रस पाणी पक्षी आदि अण्डज, जरायुज, जूं खटमल आदि संस्वेदज और रसज अर्थात् विगड़ी सड़ी वस्तुओं में उत्पन्न होने वाले जन्तु. यह सब सर्वज्ञों बारा जीवनिकाय कहे गए हैं। इन सब पृथ्वीकाय आदि में साता को जानो, सूक्ष्म रीति से विचार करो। इन जीवों का घात करके जो अपनी

न्ति' इन्हिं प्राणीयों में जन्म धारण करते हैं ॥१-२ ॥

सुभनी धंव्छ। न्त्रश्चेष्ठ प्रतिष्ठेह-प्रत्युपेक्षस्व' भने तेने सूक्ष्म रीते विचारे। 'पर्यण काषण य आयदंडे-प्रतैः कायैः ये आत्मद्रण्डाः' केथे। ७५२ हेडेल प्राष्ट्रियोने। नाशक्ररीने पाताना आत्माने हं उआपे छे, तेथे। 'प्रमुख विविदियासुवि ति-प्रतेषु च विषयीसमुष्यान्ति' आक प्राष्ट्रियोमां कन्मधार्ष्यु हेरे छे. ॥ १-२॥

સ્ત્રાર્થ — પૃથ્વી, પાણી, અમિ, વાસુ, કુશ આદિ તૃષ્ણ; આમ આદિ વૃક્ષ; જવ આદિ બીજ; દ્રીન્દ્રિય આદિ ત્રસ છવે, પક્ષી આદિ અંડજ જશ-યુજ, જૂં, માકડ આદિ સંસ્વેદજ, અને રસજ એટલે કે બગડી ગયેલી કે સડી ગયેલી વસ્તુઓમાં ઉત્પન્ન થતાં જન્તુએ, આ બધાને સર્વદ્રો દ્વારા છવનિકાય કહેવામાં આવેલ છે. પૃથ્વીકાય આદિ સમસ્ત છવામાં સાતાને જાણા—એટલે કે તે સઘળા છવાને સુખ ગમે છે, એ વાતના સ્દ્રમ રીતે વિચાર કરા. જે લેકો આ છવાના ઘાત કરે છે, તેઓ પાતાના આત્માન

449

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुरीलवतां दोपनिकणणम्

इण्डयंति ते (एएस य विपरियामुर्विति) एतेषु एव माणिनः कायेषु विपर्यासं जन्म उपयान्ति मान्तुवन्ति उत्पति सभन्ते इति ।:१-२।!

टीका— 'पुढनी' पृथिवी=पृथिवीकायिकाः जीनाः, य=च शब्दोऽनान्तरः भेदमुचकः । तथाहि—पृथिवीकायिकाः द्वितिधाः स्थानाः वादराश्र, ते च पत्येकं पर्याप्तकःऽपर्याप्तकादिभेदेन द्विधा भवन्ति, तदेवं पृथिवीकायिका श्रुविधाः । 'आऊ' आपः=अप्काथिकाः, एवमप्तेनोवायुष्विप चतुर्विधतः ज्ञातव्यम् । 'अगणी य' च अग्निकायिकाः 'वाउ' वायुकायिकाः, सम्पति वनस्पतिकायान् भेदेन द्विपति । 'तण' तृगानि कुशकाशादीनि, 'क्रस्व' वृक्षाः-आम्रयनमादयः 'वीया' वीजानि शाल्यादीति । एवं लतागुरमादयोऽपि भेदाः संगृदीता भवन्ति । 'तसा'

आत्मा को दण्डित करते हैं, वे इन्हीं कार्यों में विषयीस को प्राप्त होते हैं अर्थात् जन्म ग्रहण करते हैं ॥१-२॥

टीकार्य--पृथिवी अर्थात् पृथ्वी को दारीर बनाकर रहने वाले जीव जिनका दारीर पृथिवी ही है। यहाँ 'य' दाःद यह सुचित करता है कि पृथिवीकायिकों में सुक्षम और बादर। इन दोनों के ही दो दो भेद हैं-पर्यासक और अपर्याप्तक। इस प्रकार पृथिवीकायिक जीव चार प्रकार के होते हैं।

इसी मकार अप्कायिक, तेजस्कायिक और वायुकायिक जीवों के चार चार भेद भी समझ छेना चाहिए। वनस्पतिकायिक जीवों के कितने भेद होते हैं सो कहते हैं-तृण अर्थात् कुश, काश आदि। वृक्ष अर्थात्

જ શિક્ષા કરે છે. તેઓ એજ જીવનિકાયામાં જન્મચહણ કરીને પાતાનાં પાપકર્માતું કળ લાગવે છે. એજ વાત 'તેઓ એજ જીવનિકાયામાં વિપર્યાસ પામ છે,' આ સૂત્રપાઠ દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવી છે. હવ-રહ્ય

ટીકાર્ય — 'પૃથ્વી' આ પદ પથ્વીકાય જીવોનુ વાચક છે. પૃથ્વીને જ શરીર બનાવીને રહેનારા જીવાને 'પૃથ્વીકાય' કહે છે. અહીં 'ય' પદ એ સૂચિત કરે છે કે પૃથ્વીકાયિકાના અનેક લેદ હાય છે. પૃથ્વીકાયિકાના મુખ્ય એ લેદ છે (૧) સ્ક્રમ, અને (૨) બાદર આ બંન્નેના પશુ પર્યાપ્તક અને અપર્યાપ્તક નામના અખ્યે લેદ પડે છે. આ પ્રકારે પૃથ્વીકાયિકાના ચાર પ્રકાર પડે છે.

એજ પ્રમાણે અપુકાયિક, તેજસ્કાયિક અને વાસુકાયિક જીવોના પણ ચાર ચાર લેક સમજવા. વનસ્પતિકાયિકાના કેટલાક લેકા આ પ્રમાણે છે— તુણ એટલે ધાસ, કુશ આદિ; વૃક્ષ એટલે કે આંબા, ક્શુસ આદિ; બીજ बस्यन्तीति श्रसाः द्वीन्द्रियादयः । 'पाणा' माणिनः 'जे' के च 'अंडया' अण्डनाः
= भण्डाज्ञाताः पश्चिसरीस्वपादयः । 'जे य जराऊ पाणा' ये च जरायुजाः माणिनः,
जरायुजाः जंबालजाल्यरिवेष्टिता एव जायन्ते मञ्जूष्यगोमहिपादयः, तथा'जे संसेयया' ये संस्वेदजाः संस्वेदाज्जाताः यूकाः मरकुणकृम्पादयः । 'रसयामि
हाणा' रसजाभिधानाः=विकृतवस्तुषु सञ्जस्यकाः इति । अनेकभेदभिकान् पृथिव्यादिषद्कायान् पदद्वे तेषां हिंसने दोषं द्विष्यंतुं सूत्रकार आह-'एयाई' इत्यादि ।
'एयाई' एते 'कायाई' काषाः एते पद्जीवनिकायाः 'पवेद्धाई' प्रवेदिताः=सर्वहैः

आम, पनस आदि यीज अर्थात् शालि जौ आदि। इस कपन से लगा गुरम गुच्छ आदि मेदों का भी ग्रहण कर छेना चाहिये।

हीत्रिय आदि जो प्राणी श्रास का अनुभव करके एक स्थान से दूसरे स्थान में जाते हैं, वे घ्रस कहलाते हैं। अण्डज (पश्ली) सरीस्य (स्व) आदि जरायुज (चमड़े की झिल्ली में लिपटे हुए जन्म छेने वाछे) जैसे मनुष्य, गाय, भैंस आदि, स्वेदज अर्थात् पसीने से उत्पन्न होने वाछे जूं, मरकुण (खटमल) आदि विकृत बस्तुओं में उत्पन्न हो जाने वाछे रसज जन्तु, यह सब घ्रस जीव होते हैं।

पृथ्वीकाय आदि के भेद कहकर सूत्रकार अब उनकी हिंसा में दोष मदर्शित करते हैं-'एयाई' इत्यादि ।

सर्घज्ञ तीर्थकर ने जीवों के यह पूर्वोचत छह निकाय कहे हैं। केवल-

દ્વીન્દ્રિય આદિ જે પ્રાથ્નીએ ત્રાસના અનુભવ કરીને એક જ્વ્યાએથી બીજી જ્વ્યાએ જાય છે, તેમને ત્રસ કહે છે. અંડજ એટલે ઇંડામાંથી ઉત્પન્ન થતાં પક્ષીએ, અને સર્પં આદિ જીવો, જરાયુજ એટલે ચામડાના પાતળા પારદર્શક પડમાં લપેટાઇને જન્મ લેનાર મનુષ્ય, ગાય, ભેંસ આદિ જીવો, સ્વેદજ એટલે પરસેવામાંથી ઉત્પન્ન થનાર જું, માક્ક આદિ જીવો, રસજ એટલે સડેલી અથવા વિકૃત વસ્તુએ માં ઉત્પન્ન થનાર જુંતુઓ. આ બધાં જીવોને ત્રસ જીવા કહે છે.

પૃથ્વીકાય આદિ લોદોનું નિરૂપણ કરીને હવે સૂત્રકાર તેમની હિ'સામાં રહેલ દ્રાષ પ્રકટ કરે છે-'વચાર્ક' ઇત્યાદિ.

सर्वं स तीर्थं करें के छवे।ना पूर्विकत छ निशय कहा। छे. डेवणशान

એટલે કે શાલિ, યવ આદિ આ કથન દ્વારા લતા, ગુલ્મ, ગુરુછ આદિ લેદોને પ્રદેશ કરવા તોઇએ.

## समयार्थवोधिनी दीका प्र. भु. म. ७ उ.१ कुछीलवतां दोवनिक्पणम्

तीर्यकरैं: कथिताः, तेहि केवलालोकलोकनेन पृथिन्यादिष्यंपि जीवान् हृष्ट्रा, सर्वे ते जीवा एवं लोकेस्यः प्रवेदिताः। एतेषु पुरोपदिष्टेषु पृथिषीमभृतिजीवनिकापेषु। 'सायं' सातं-सुखम् 'जाणे' जानीहि, सर्वेऽपि मौणिनः
सुखिषिणो दुःखिरोधिनथ भवःतीति झात्वा, 'पिललेइ' मत्युपेक्षस्व, हे विष्य
कुशायबुद्धया पर्यौद्धोचय, विचारयेति यावत्। 'एएण कायेण य आयदंढे' एतें।
कार्यः वे मात्मदण्डाः, एभिः कार्यः पीडियमानैः आत्मा स्वीय एव दण्डयते।
एतत्स्तमारंभात् आत्मदण्डो मवति। एतेषां विराधने कृते नहकादिगतिषु पीतो
भवति। तत्वश्वातमा दुःखमनुभाति, भव अत्या दण्डितः। 'एएसु या विष्पेरियासुविति' एतेषु च विषयीसमुवयानित, ये एव न् लन्ति ते एतेष्वेय पुनर्जन्ममरस्थान कृषि प्रकार से पृथ्वी आदि में जीवों की सन्ता देखकर उन्होंने
संसार को दिखलाई है।

पृथ्वीकाय आदि सभी जीवनिकायों में साता को समझो अर्थात् कुशायबुद्धि से इसका विचार करों कि सभी पाणी सुख के अभि-छाषी और दुःख के विरोधी हैं अर्थात् छओं जीवनिकायों के जीव सुख चाहते हैं दुःख नहीं चाहते हैं। इन जीवनिकायों को दंडित करना (इनकी विराधना करना) अपनी ही आत्मा को दंडित करना है अर्थाद्ध इनकी हिंसा से आत्महिंसा (अपनी हिंसा) होती है और नरकादि गतियों में निपात होता (जाना पड़ता) है। नरकादि दुर्गतियों में आत्मा को जो दुःख भोगना पड़ता है, वही आत्मा का दण्डित होना है। जो प्राणी इन घट्कायों में से किसी काय की विराधना करता है, इसे उसी काय में वारंवार जन्म मरण करना पड़ता है। अथवा विष-

ફપી પ્રકાશ વડે તેમણે પૃથ્વીકાય આદિમાં જીવતું અસ્તિત્વ નેશું છે અને સંસારના લેકિં સમક્ષ તેમાં જીવ હેલાતું પ્રતિપાદન કર્યું છે. 'પૃથ્વીકાય આદિ સમસ્ત જીવનિકાયોમાં સાતાને સમને' આ કથનના લાવાર્થ એ. છે કે કુશાય છુદ્ધિથી એ વાતના વિચાર કરી કે સમસ્ત જીવા સુખની અભિ-લાવા શખે છે, કાઇને દુ:ખ ગમતું નથી. છ એ છ નિકાયના જવા સુખ ચાહે છે, તેમને દુ:ખ ગમતું નથી. આ જીવનિકાયોની વિરાધના કરવી તે પાતાના આત્માને જ દંડિત 'કરવા અરાખર છે. એટલે કે તેમની હિંસા કરવાથી આત્મહિંસા (પાતાની જ હિંસા) થાય છે અને નરકાદિ ગતિઓમાં જવું પડે છે. નરકાદિ દુર્ગતિઓમાં આત્માને જે દુ:ખે લોગવવા પડે છે, એનું નામ જ આત્માનું દંદિત થવું છે. જે માલ્યુસ આ છ કાયના જીવાન્માં શ્રીથી કાઈ પણ કાયના જીવાન્માં કરે છે, તેને એજ જીવનિકાયમાં

स्प्रकृताक्ष्य्ये

जादिकं समन्ते । अथवा-विषयांसमुषयान्ति, विषयांसो न्यत्ययः । मुलमिच्छ-ता हि कायसमारंगः क्रियते तावता सुखं न भवति । पत्युत दुःखमेव जन्यते । यत्वा-परतीर्थिका मोक्षार्थमेतान् षड्जीवनिकायान् विराधयन्ति, तावता न मोक्षो सभ्यते, अपितु तद्वियरीते संसारे एव परिश्रमन्ति दुःखमनुभवन्ति इति ॥१-२॥

माणिविराधनं कृत्वा यागादिकमनुचरन्तो मोक्षार्थिनो मोक्षमप्राप्य तदि-परीतं संसारमेव माप्नुनवन्ति इत्युक्तं किन्तु केन मकारेण ते संसारमाविश्वन्ति ताच् मकारान् उपदर्शयति सत्रकारः-'जाईपहं' इत्यादि ।

मुरुप्-जाईपहं अणुपरिवटमाणे तसथावरेहिं विणिघायमोति।

स जाइजाइं बहुकूरकम्मे जं कुद्दइ मिजइ तेण वाले॥३॥

छाया—जाति पथमनुदर्तमानस्वसस्थावरेषु विनिधातमेति । स जातिजाति बहुकूरकर्मा यत्करोति म्रियते तेन बाळः॥३॥

यांस को आस होने का आदाय यह है कि सुख की अभिलाषा से जीवों का आरंभ किया जाता है परन्तु आरंभ से सुख न होकर उत्टा दुःख उत्पन्न होता है। अधवा परतीर्थिक मोक्ष के लिए वट्ट जीवनिकायों की विराधना करते हैं परन्तु उससे मोक्ष की प्राप्ति नहीं होती संसार में ही परिश्रमण करना पड़ता है और संसार श्रमण करते हुए जीवों को विविध प्रकार के दुःखों का अनुभव करना पड़ता है ॥१-२॥

यह कहा जा चुका है कि प्राणियों की विराधना करके यज्ञ याग आदि करनेवाछे भोक्षार्थी मोक्ष तो पस करते नहीं, उलटे संसार में ही परिभ्रमण करते हैं, किन्तु किस मकार वे संसार भ्रमण करते हैं,

ભાર' વાર જન્મ મરણ કરવા પડે છે. અથવા—'વિપર્યાસ પામવા' આ પદાના ભાવાથ' નીચે પ્રમાણે છે—સુખની અશિક્ષાયાથી જીવાના આર'લ (હિંસા) કર-લામાં આવે છે, પરન્તુ તે અર'લ હારા સુખની પ્રાપ્તિ થવાને બદલે ઉલ્લદાં દુ:ખની જ પ્રાપ્તિ થાય છે. અથવા પરતીર્થિ'કા માેક્ષને માટે છ કાયના જીવાની વિરાધના કરે છે, પરન્તુ તેથી તેમને માેક્ષની પ્રાપ્તિ તા થતી નથી, પરન્તુ સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરવું પડે છે અને પરિભ્રમણ કરતાં કરતાં વિવિધ પ્રકારનાં દુ:ખાેના જ તેમને અનુભવ કરવો પડે છે. તાગાથાય-શા

માગલા સ્ત્રમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે પ્રાણી માની વિરાધના કરીને યજ્ઞ, હામ, હવન આદિ કરનારા માક્ષાર્થી છવો માક્ષ તા પ્રાપ્ત કરતા નથી, હલદાં સંસારમાં જ પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે, પરન્તુ માક્ષમાં ન

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ७ ड.१ कुंबीलवर्ता दोषनि इरणम्

अन्वयार्थः — (जाईषष्ट) जातिषथं - एके न्द्रियादिजातौ 'अणुपरिक्ट्रमाणे' अनुपरिवर्तमानः - जन्ममरणं कुर्वाणः (स) सः जीवः (तसथावरेहिं) असस्वायरेकुं समुत्यद्य (विणिधायमेति) विनिधातं विनाशमेति प्राप्तोति, (जाइजाइं) आति- जातिम् = एके न्द्रियादिषु अनेकशो जन्म गृहीत्वा (वहुक् एकम्मे वाले) बहुक् एकमां बालोऽहानी (जं कुन्वर तेण मिन्जर) यत् माणातिषातं करोति तेन कर्मणा चित्रयते - जन्ममरणं करोति ॥ १॥

## यह सूत्रकार दिखलाते हैं -'जाईपहं' इत्यादि।

दान्दार्थ—'जाईपहं-जातिपथम्' एकेन्द्रिय आदि जातियों में 'अणु-परिचर्डमाणे-अनुपरिवर्तमानः' जन्म मरण को प्राप्त करताहुआ 'से-सः' वह जीव 'तसधावरेहिं-प्रसस्थावरेषु' ग्रस और स्थावर जीवों में उत्पन्न होकर 'विणिघायमेति-विनिघातमेति' नादाको प्राप्त होता है 'जाइ-जाहं-जातिजातिम्' एकेन्द्रियादिकों में वार धार जन्म छेकर 'बहुक्रकम्मे बाछे-बहुकरकर्मा वाटः' बहुत क्रूर कर्म करनेवाटा वह बाल-अञ्चानी जीव 'जं कुच्वह तेण मिज्जह-यत् करोति तेन ज्ञियते जो कर्म करता है उसीकर्म से जन्म मरण प्राप्त करता है ॥३॥

अन्त्रयार्थ-एकेन्द्रिय आदि जातियों में परिश्रमण करता हुआ अर्थात् जन्म मरण करता हुआ वह जीव श्रसस्थावर योनियों में इत्यन्न होकर घात को प्राप्त होता है। एक जाति से दूसरी जाति में

જતાં તેઓ કેવી રીતે સંસાર બ્રમણ કરે છે, તે સૂબકાર હવે અતાવે છે— જાાર્ફપદ્રં' ઇત્યાદિ-

शण्डार्थ-'जाईपहं-जातिपयम्' को हेन्द्रिय विगेरे व्यतियामां 'खणुपरिव-ष्टुमाण-अनुपरिवर्तमानः' अन्म अने मरखु भामकरतायका 'से-सः' ते छव 'तस्यथावरेहि'-त्रस्थावरेषु' त्रस अने स्थावर छवामां उत्पन्त थर्धने 'विषिद्यायक् मेति-विनिधातमेति' नाशने भाम थाय छे. 'जाइजाइं-जातिजातिम्' को हेन्द्रियक् विगेरमां वार'वार अन्म अर्धने 'बहुक्रकम्मे बाले-बहुक्र्स्कमां बालः' ध्रम्बाक्ष कूर क्रमी करवावावाणा ते आख-अन्नानी छव 'जं कुठ्वह तेण मिन्जइ-यत् करोति तेन न्रियते' के कर्म करे छे, अने कर्मथी अन्म भरखु भाम करे छे॥ अना

સૂત્રાર્થ—એકેન્દ્રિય આદિ જાતિયામાં પરિભ્રમણ કરતા થકા છોટલે કે જન્મ-મરણ કરતા કરતા તે જવ ત્રસસ્થાવર યાનીઓમાં ઉત્પન્ન થઇ તે લાત પામતા રહે છે. એક જાતિમાંથી બીજ જાનિમાં

दीका — 'नाईपहं' जातिपयम् , जातीनामेकेन्द्रियादिजीवानां पत्थाः मार्गः इति जातिपयः तम् 'अणुपरिवहमाणे' अनुपरिवर्तमानः, एकेन्द्रियादिषु पर्यटन् परिश्रमन् जन्ममरणजरादिकानि वा अनुभवन 'तमधावरेहिं' त्रप्तस्यावरेषु=त्रसेषु — तेजोबासुद्दीन्द्रियादिषु , स्थावरेषु –पृथिन्यप्वनस्परिषु समुत्पत्यनन्तरम् जीव-धातादिकृरकर्मजनितकदुकविपाकेन बहुगः 'विणिधायमेति' विनिधातमेति – खङ्गाः विना विनाशं पाप्नोति । 'से' सः = भाप्तदण्डो जीवः । 'जाइनाइं' जातिजातिम् एकेन्द्रियादिषु उत्पत्तिं माष्य, 'बहुकूरकम्मे' बहुकूरकर्मा = बहुति नानाविधानि कृराणि प्राणातिपातादीनि घोरकर्माणि अनुष्ठानानि यस्य स बहुकूरकर्मा भवति ।

जर्म्म ग्रहण करके अत्यन्त कूरकमी वह अज्ञानी अपने ही पापो के कारण मारा जाता है-जन्म मरण करता है ॥३॥

टीकार्थ--एकेन्द्रिय आदि जीवों के समूह को जाति कहते हैं, इसका पथ जातिपथ कहलाता है। तात्पर्य यह है कि हिंसाकारी जीव एकेन्द्रिय जाति आदि में पर्यटन करता हुआ कभी तेज, बायु तथा ब्रीन्द्रिय आदि त्रसों में और कभी प्रथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पति-काय रूप स्थावरों में उत्पन्न होता है। वहाँ उत्पन्न होकर जीवहिंसा आदि कूर कमीं के कडुक (कड़वे) विपाक (फल) का उदय होने पर अनेको वार खहग आदि के द्वारा घात को प्राप्त होता है। वह जाति-जाति में (एकेन्द्रियादिक अनेक जातियों में) भटकता रहता है। अति-

ડીકાર્ય — એકેન્દ્રિય આદિ જવોના સમૂહને જાતિ કહે છે, અને તેના પથને જાતિપથ કહે છે. તાત્પર્ય એ છે કે હિંસાકારી જિલ્લ એકેન્દ્રિય જાતિ આદિમાં પર્યંટન કરતા રહે છે આ પ્રમાણે ભવભ્રમણ કરતા તે જિલ્લ કયારેક તેજસ્કાયિકામાં, કયારેક લાયુકાયિકામાં અને કયારેક દ્રીન્દ્રિયાદિકામાં ઉત્પન્ન થાય છે. (તેજસ્કાય, વાયુકાય અને દ્રીન્દ્રિય આદિને ત્રસ જીવો કહે છે) અને કયારેક તે જીવ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને વનસ્પતિકાય રૂપ સ્થાવરામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થઇને, જીવહિંસા, આદિ કૃર કમોંના કડવો વિષાક જ્યારે ઉદયમાં આવે છે, ત્યારે તેઓના તલવાર આદિ શસ્ત્રો દ્વારા (પૂર્વ લવના તેમના શત્રુઓ દ્વારા) ઘાત કરવામાં આવે છે, અને તે જાતિન જાતિમાં—એક જાતિમાંથી બીજમાં (એકેન્દ્રિય આદિ અનેક જાતિઓમાં ભડ-

જન્મ લઇને, તે અત્યન્ત ફૂરકર્મા અજ્ઞાની જવ પોતાનાં જ પાપાને કારશે હુણાયા કરે છે. આ રીતે જન્મમરણના ફેરા કર્યા જ કરે છે. ાાલા

449

### समयाचैबोधिनीः दीका म. श्रु. अ. ७ इ.१ कुं तीलवंती दोपनि काणम्

इत्यंभूतो विवेकविकछः, बाछे=बाल इत्र बालः यस्यामेकेन्द्रियादिष्ठ यत् माणि-उपमर्दकारिकर्म 'कुन्बः' करोति, स तेनेव कुस्सितकर्मणा 'मिज्नः' चिवते -हिंस्यते । यद्गा-तेनेव कमणा म्नियते खङ्गादिना परिच्छियते । पकेन्द्रियादिकः जीविनिनाञ्चकारी, तारवेद जातिषु जायते चिवते च । तदनु त्रसस्थावरादिष्ठ बहुद्यः उत्राय तत्रैद चर्गातिषु जन्ममरणं करोति न संग्रारपारमेति ॥ ॥

कूरकर्मकारिणः स्थिति वर्णयति-'अस्सिन छोप' इत्यादि ।

म्बर्-अस्तिच लोप अबुवा परत्था सयगासो वा तह असहा वा। संसारमावन्त परं परं ते बंधंति वेदंति य दुन्तियाणि॥४॥ छाया—अस्मिश्र लोके अथवा परस्तात शताश्रशे वा तथा अन्यथा वा। संसारमापकाः परं परंते बध्नन्ति वेदपन्ति च दुनींशनि॥४॥

शाय कूर कर्म करने वाला यह अज्ञानी जीव अने ही किये कुकृत्यों से (पापों से) मारा जाता है।

तात्पर्य यह है कि जो जीव जिस एकेन्द्रिय आदि के जीवों का यात करता है वह उसी जाति में उत्पत्न हो कर यात को पाता है मारा जाता है। तत्पश्चात् त्रस और स्थावशें में बारवार उत्पत्न हो कर जन्म मरण करता रहता है। ऐसा हिंसक जीव संसार से पार नहीं हो पाता।३। कुर कमें करने वाले की स्थिति का वर्णन करते हुए कहते हैं-

'अस्मि च लोए' इत्यादि।

दान्दार्थ — 'अस्सि च लोए अदुवा परत्या-अस्मि ख लोके अयवा परस्तात्' इसलोक में अथवा परलोक में वे कर्म अपना फल देते हैं

કતા રહે છે. અતિશય ફૂર કર્મો કરનારા અજ્ઞાની જીવો પાતે કરેલાં કુમૃત્યોને કારશે કંડિત થાય છે (છેઠન, લેઠન, માર, કૂટ આદિ વેઠનાઓ સહન કર્યા કરે છે) અથવા હશાયા કરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે જે જીવ એકેન્દ્રિય માદિ જીવોની હત્યા કરે છે, તે જીવ એજ જાતિમાં ઉત્પન્ન થઇને પાતાના લાત થતા મથવા પાતાની હત્યા થવાના મતુલવ કરે છે. ત્યાર ખાદ ત્યાંથી મરીને ત્રસ મને સ્થાવરામાં વારંવાર ઉત્પન્ન થઇને જન્મમરણ કરતા રહે છે. એવો હિંસક જીવ સંસારને પાર કરી શકતા નથી. ાગાયા ગા

કૂર કર્મ કરનાર જીવની કૈવી હાલત થાય છે, તેનું વર્ણન કરતા સૂત્ર-કાર કહે છે કૈ-'अસ્પ્રિં च છેાવ' ઇત્યાદિ-

शण्दार्थ- 'अस्ति च छोद अबुवा परत्या-अस्मि श्र छोके अथवा परस्तात्' आ दी।अभा अथवा परदे।अभा ओअभी भीतानुं ५ण अन्तारने आपे छे. अन्वयार्थ-(अस्ति च छोए अदुवा परत्था) अस्मिन् छोके अथवा परस्तात् पर-लोके कर्म स्वफलं ददाति (सप्तमासो वा तह अनहा वा) शताप्रशो वा तथा अन्यथा वा=एकस्मिन् एव जन्मनि अनेकजन्मनि वा (संसारमायक) संसारभापकास्ते (प्रं परं) परं परम्- उत्कृष्टारयुत्कृष्टं (दुन्नियाणि) दुनी तानि=दुक्ततानि=(वंभंति) य वेदंति) चच्नन्ति च वेदयन्ति—ताद्दश्च कर्मवन्थनं कुर्वन्ति तस्फलं चातु भवंशीति ॥४॥

टीका—'बिस्सि च छोए' अस्मिश्र ठोके=यानि अश्वमकारि कर्माणि तानि' अस्मिन्नेत भने फलं ददित। 'अदुना' अथवा परस्तात्—परस्मिन् जन्मिन नरकादि दुर्गती तानि कर्माण फलं ददित। 'सयग्मसो वा तद अन्नहा वा' शताप्रको वा, 'सयग्मसो वा तह अन्नहा वा—दाताग्रको वा तथा अन्यथा वा' ने एक जन्ममें अथवा सेंकडोंजन्मों में फल देते हैं। जिसप्रकार ने कर्म कियेगये हैं उसी प्रकार अपना फल देते हैं अथवा दूसरे मकार से फल देते हैं 'संसारमावन्न ते—संसारमापन्नास्ते' संसारमें भ्रमण करते हुए वे कुशील जीन 'परं परं—परं परम्' अधिक से अभिक 'दुन्नियाणि—दुर्नी तानि' दुष्कृत्यों को अर्थात् पापकर्म को 'बंधित य नेदित—वध्नन्ति च बेद् यन्ति' वांधते हैं और अपने पापकर्मका फल भोगते हैं।।।।।

अन्वयार्थ--इस लोक में अथवा परलोक में कर्म अपना फल देता है। एक जन्म अथवा अनेक जन्मों में संसार को प्राप्त हुए वे जीव उत्कृष्ट से अति उत्कृष्ट पापों का बन्ध करते हैं और वेदन करते हैं।।। टीकार्थ-इस लोक अर्थात् इस अव में जो अशुभ कर्म उपार्जित किये गये हैं, वे इसी अब में अपना फल देते हैं अथवा परलोक में

'स्रयंगस्ती वा तह अण्यहा वा-शताप्रशो वा तथा स्रन्यथा वा' तेओ। ओड जन्ममां अथवा से 'ठडे। जन्मे।मां इस आपे छे. जे रीते ते डम् डरवामां आवेस छे. ओज रीते इम आपे छे. अथवा शिल्यति इण आपे छे. 'संस्रारमावल-संस्रारमायलास्ते' संसारमां स्नमध् डरता ओवा ते डुशीस ल्यो 'परं परं-परं परम्' वधारेमां वधारे दुन्तियाणि-दुर्नीतोनि' दुण्डुत्थे।ने अर्धात् पापडमेंने 'बंध'ति य वेदंति-अध्नन्ति च वेदयन्ति' लांधे छे अने पाताना पाप डम् तुं इण से। अये छे. ॥ ४॥

સૂત્રાર્થ — કર્મ પાતાનું કળ આ લેહિમાં કે પરલેહિમાં આપે છે. સંસા-રમાં ભ્રમણ કરતા જીવો એક જન્મમાં અથવા અનેક જન્મેમાં એક એકથી ચડિયાતાં પાપાના અન્ધ કરે છે અને વેદન કરે છે. હાજા

ટીકાર્થ—આ લાેકમાં એટલે કે આ ભવમાં જે અશુબ કમાેંનું ઉપા જૈત થયું હાય, તેનું ફળ આ ભવમાં જ મળે છે, એવી કાેઈ વાત નથી.

949

अनेकशतवारं तथा अन्यया वा प्रकारान्तरेण फलं प्रयच्छन्ति। अयं भावः निर्कि विस्कर्म सिमन्त्रेव जन्मनि फलं ददाति, किंचिच कर्म जन्मान्तरे फलदात्। यया दुः विद्याकास्य प्रयमश्रुतस्कन्त्रे कथितं मृगाधुत्रस्य विषये, तथा दीर्धकाल स्थितिकं तु कर्म, अपर भवान्तरितं फलं ददिति। 'संसारमावःन ते' संसारमापन्ताः ते=संसारे परिश्रमन्तस्ते कुशीला जीवाः। 'परं परम्' अधिकादि अधिकम्, शिर्श्छेद।दिकं दुःलमनुमवन्ति। येन प्रकारेण यत् कृतं तेनैव प्रकारेण एकवार येव, अनेकशो वा, शतकृत्वः सहस्रकृत्वो वा फलमनुभवत्येव। 'वंधिति वेदंति य दुन्नियाणि' बन्नन्ति, वेदयन्ति च दुन्तितानि, आर्त्तध्यानं कृत्वा पुनः कर्म बध्वन्ति फल देते हैं। वे सिकड़ों अयो में फल देते हैं अथवा अन्यथा अर्थात् एक अव में भी फल देते हैं। जैसा दुःख विपाक नामक प्रथम श्रुतस्कंघ

पल दत है। व सकड़ा भवा न फल दत हैं अपना अन्यया अधात् एक भव में भी फल देते हैं। जैसा दुःख विपाक नामक प्रथम श्रुतस्कंघ में सुगापुत्र के विषय में कहा गया है, तदतुसार जो कर्म लम्बी स्थिति बाला होता है, वह अगले किसी भव में फल प्रदान करता है।

संसार को प्राप्त दुराचारी जीव अधिक से भी अधिक मस्तकछेदन आदि दुः लों का अनुभव करते हैं। जो कम जिस प्रकार से किया गया है, वह उसी प्रकार से एक जन्म में या सैकड़ों हजारों जन्मों में फल देता है। दुराचारी जीव कमों को बांघते हैं और वेदते हैं। वेदन करते समय आर्लध्यान करके पुनः नृतन कम का बंध करछेते हैं। जब उसका उदय आता है तो फिर आर्लध्यान करते हैं और फिर नचीन कमें का बन्धन करते हैं। इस प्रकार बन्धन और वेदन का

કે આ લવમાં પણ કમેં પાતાનું ફળ દે છે, અથવા પરલવમાં પણ ફળ દે છે. તે 'કડે! લવીમાં પણ ફળ દે છે એવું દુઃખવિપાક નામના પ્રથમ શ્રુતસ્કંમાં મુગાપુત્રના વિષયમાં કહેવામા આવ્યું છે, તે પ્રમાણે જે કમેં દીધ સ્થિતિવાળું હાય છે, તે કમેં પછીના કાઇ લવમાં ફળ પ્રદાન કરે છે. સંસારમાં ભ્રમણ કરતા દુરાચારી જીવ મસ્તક કેદન આદિ લારમાં લારે દુઃખાનું વેદન કરે છે. જે કમેં જે પ્રકારે કરવામાં આવ્યું હાય છે, એજ પ્રકારે તે કમેં એક જન્મમાં કે અન્ય સે 'કડા કે હજારા લવામાં ફળ દે છે. દુરાચારી જીવા કર્મા લાયે છે અને તેમને દુઃખ વિપાક વેદતા રહે છે. વેદન કરતી વખતે આત્તે ધ્યાન કરીને તેઓ પુનઃ નૂતન કર્મના અંધ કરી લે છે. વળી જ્યારે તે ઉદયમાં આવે છે, ત્યારે ફરી આત્તે ધ્યાન કરે છે અને ફરી નવા કર્મના બન્ધ કરે છે. આ પ્રકારે કેદાં કાઈ જીવના ખન્ધન અને વેદનના પ્રવાહ અનન્તકાળ સુધી ચાલુ રહે છે,

देथा स्वकृतकर्मणः पत्नं भुञ्जन्ति अयं भावः – जुन्नीलास्ते कर्म कृत्वा यया कथं-चित्कर्मणां पत्नमुश्चान्तरयेव एव देव, एकजन्मनि वा, अनेकदाऽनेकजन्मित वा। कतसदस्रजन्मिन वा, एवं कर्म जुन्नन्तः पत्नमुश्चान्ति। पुनस्तत्कर्भ कुर्वन्तो जन्मान्तरमर्जयित्वा, पुनः कर्मफलमनुमवन्तः संसारे च कान्दातिकान्ता मवन्ति।

तदुक्तम्—'मा होहि रे विसन्नो जीव! तुमं विमनदुम्भणो दीणो। णहु चितिएण फिर्इ तं दुक्खं जं पुरा रह्यं ॥१॥

मवाह किसी किसी का अनन्त काल तक किसी का लम्बे काल तक और किसी का सदा काल तक चलता रहता है। अनादि काल से यही परमारा चली आ रही है। उदीर्ण कर्मों को समभाव से सहन किये चिना यह प्रवाह अवस्क्ष नहीं होता (नहीं रुकता)

आश्य यह है-इशील (पापी) जीव कमों का बंघ करके किसी न किसी रूप में उनका फल भोगते हैं। कोई उसी जम्म में, कोई अगले जन्म में, कोई एक जन्म में कोई सेकड़ो हजारों जन्म में। वे फलोए-भोग के समय रागदेव करके नबीन कर्म उपार्जन करते हैं और फिर उस का फल भोगते हैं। इस प्रकार भावकर्म (रागदेव परिणित) से हृड्यकर्म (ज्ञानावरणीयादि आठकर्म) और द्रव्यकर्म से भावकर्म उत्पन्न होते रहते हैं। दोनों का उभयमुख कार्यकारणभाव बीज वृक्ष की सन्तान के समान भनादि काल से चला आ रहा है। इस अनादि कर्म

કાઇને તે પ્રવાહ લાંબા કાળ સુધી ચાલુ રહે છે અને કાઇને સદાકાળ ચાલુ જ રહે છે. અનાદિ કાળથી એજ પરંપરા ચાલી જ રહી છે. ઉદીર્ણ (ઉદયમાં આવેલાં) કમોને સમભાવથી સહન કર્યા વિના આ પ્રવાહ અવરુદ્ધ થતા નથી (અટકતા નથી)

આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે કુશીલ (પાપી) જવા કર્મોના બન્ધ કરીને કાઈને કાઈ રૂપે તેમનું ફળ ભાગવ્યા કરે છે. કાઈ એજ જન્મમાં, કાઈ પછીના જન્મમાં, કાઈ સેંક્ડા કે હજારા જન્મમાં કર્મોનું ફળ ભાગવે છે. ફ્લાપ્લાગ કરતી વખતે તેઓ રામદેષ કરીને નવીન કર્મનું ઉપાજન કરે છે, અને પાછું તેનું ફળ લેશ્યવે છે. આ પ્રકાર ભાવકર્મ (રાગદેષ પરિ-દ્યુતિ) વડે દ્રવ્યકર્મ (જ્ઞાનાવરફીય આદિ આઠ કર્મ) અને દ્રવ્યકર્મ વડે ભાવકર્મ ઉત્પન્ન થતાં જ રહે છે અન્નેનું ઉભયમુખ, કાર્યકારણ ભાવ બીજ દ્રુક્ષનાં સંતાનની જેમ અનાદિ કાળથી ચાદયું જ આવે છે, આ કર્મપ્રવાહને

### समयार्ववीचिनी डीका प्र. श्रु. अ. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोपनिकपणम्

488

जह पविससि पायालं अडिन व दिर्ग गुर्ह समुद्दे वा ।
पुष्पकवाउ न चुकासि अप्पाणं घापसे जह वि ॥२॥'
छाया—मा भव रे निपण्यो जीव! त्वं विमना दुर्मना दीनः ।
नैव विन्तितेन स्फेटते तद् दुःखं यश्पुरा रचितं ॥१॥
यदि पविश्वसि पातालं अटवीं वा दशीं मुद्दां समुद्रं वा ।
पूर्वकृतान्तेत्र भ्रद्रशिस आत्मानं घातविस व्यवि ॥२॥

गाधाऽर्थः — कर्गोदये सति आर्तध्यानं करोपि, विमला दुर्मनाः कयं भवसि यत् पुरा कर्मरवितं कृतं तत् अर्तध्यानेन न त्रुटचित, अतः समतामात्रर विवेकं कुरु पुनरित दुष्यमे न करणीयम् चनः पातालं गच्छित, अटलीं वा मच्छिति प्रवाह को वही जीव नष्ट कर लक्ते हैं जो कर्म के कल का उपयोग समय आर्त्तध्यान नहीं करके पूर्ण समभाव में स्थित रहते हैं। अन्ध्या जन्म जन्मान्तर में यह चक्र चलना ही रहता है। कहा है भा होहि दे विसकों इत्यादि।

अरे जीव नूं कर्म का कल भोगते समय विवाद मत कर, विमन, दुर्मन और दीन न बन। तूंने पूर्वकाल में अपने लिए जिस दुःख का निर्माण किया है अर्थात् दुःख पद कर्म का बंध किया है, वह विस्ता होक करने से मिट नहीं सकता ॥१॥

'जइ पविससि' इस्पादि।

अगर तूं पाताल में प्रवेश कर जाएगा, विकट अटवी में, खंधक में, गुफा में या समुद्र में भी खला जाएगा तो भी कर्म से छुटकारा नहीं

એજ છવ નષ્ટ કરી શકે છે કે જે ફળના ઉપલાગ કરતી વખતે આત્ત ધ્યાન કરતા નથી પણ સમલાવપૂર્વક તેનું વેદન કરે છે. જો સમલાવપૂર્વક કર્મના ફળના ઉપલાગ કરવાને ખદલે આત્ત ધ્યાનપૂર્વક ઉપલાગ કરવામાં આવે, તેા જન્મજન્માનારમાં આ સફ (કર્મ પ્રવાહ) ચાલુ જ રહે છે. કહ્યું પણ છે કે-'મા होहि रे विसन्तो' ઇત્યાદિ-

'અર જીવ! તું કમેનું ફળ લાગવતી વખતે વિવાદ ન કર, વિમન, દુર્મન અને દીન ન બન. તેં પૂર્વકાળમાં તારે માટે જે દુઃખતું નિર્માણ કર્યું છે. એટલે કે દુઃખપ્રદ કર્મના જે બંધ કર્યો છે, તે શાક અથવા સિંતા કરવાથી નષ્ટ થઇ શકતા નથી. ॥ ૧ ॥

'जड पविस्रसि' धर्याहि~

'તેનાથી અચવા માટે તું પાતાળમાં પેસી જઈશ, વિષ્ટ અટનીમાં છુપાઇ જઇશ, ખેધકમાં (સોંચરામાં) શુકામાં કે સસુદ્રમાં છુપાઇ જઇશ, તો ૨૦ ૭૧ समुद्रं वा मविस्रसि तथापि कृतकर्मणः भोगमन्तरेण मुक्तिने भवति अतः कर्म-बन्धनसमये एव विवेको विधेयः॥४॥

सामान्यतः क्रुशीकान् प्रदर्श, अतः परं शास्त्रकारः पाषण्डिकानिध-कृत्य मतिपादयति-'जे मायरं' इत्यादि ।

भ्रष्-जे मायरं पियरं च हिचा समणवए अगणि समारभिजा।

अहाहु से लोप कुसीलधम्मं भूयाई जे हिंसइ आयसाते॥५॥

छाया-यो मातरं वा पितरं च हिस्वा अम्दव्यतेऽमि समारभेते।

अथाहुः स कोके कुशीलधर्मा भूतानि यो हिनस्ति आत्मशाते ॥५॥

पा सकेगा? यहाँ तक कि अगर तू आध्मघात कर छेगा तो भी पूर्व-कृत कमें तेरा पीछा नहीं छोड़ेंगे ॥२॥

तारपर्य यह है कि कर्म उदय होने पर तू आर्त्तव्यान करता है, खदास होता है, अनमना होता है, किन्तु पूर्वीपर्जित कर्म आर्त्तप्यान से क्या छूट जाएँगे? कर्म से छुटकारा पाना है तो कर्म के फल भोगने के समय समभाव का अवलम्बन कर। समता भाव के लोकोत्तर है। समायन के सेवन से ही कर्मव्याधि से मुक्त हो सकता है। अतएव अपने विवेक को जाग्रत् कर और दुष्कृत करना त्याग दे। पाताल, अटवी या किसी भी सुरक्षित समझे जाने वाले स्थान में जाकर छिप जाने पर भी किये कर्म को भोगे जिला मुक्ति नहीं हो सकती। इस कारण कर्म करते समय ही विवेक हा अवलम्बन करना उचित है।।।।।

પણ તે કર્મ તને છેઃડવાનું નથી. તે કર્મનું ફળ લેઃગવ્યા વિના તારા છુટ-કારા થવાના નથી. અરે ! તું આત્મઘાત કરીને તેમાંથી છુટવાના પ્રયત્ન કરીશ, તા પણ પૂર્વધૃત કર્મ તારા પીછા છાડવાનું નથી.' પાસા

તાત્પર્ય એ છે કે કર્મ ઉદયમાં આવે, ત્યારે તું આત્ર ધ્યાન કરે છે, ક્લાસ થાય છે, ચિનતા કરે છે, પરન્તુ શું પૂર્વે પાર્જિત કર્મ આત્ર ધ્યાન કરવાથી છૂટે છે ખરૂં ક ને કર્મમાંથી છુટકારા મેળવવા હાય, તા કર્મનું ફળ લાગવતી વખતે સમલાવતું અવલંખન લે. સમતાભાવ રૂપ લાકો ત્તર શસાયનના સેવનથી જ તું કર્મ વ્યાધિમાંથી મુક્ત થઇ શકીશ. તેથી તું જરા વિવેક ખુહિને જાગ્રત કર, અને દુષ્કૃત્યા કરવાનું છાડી દે. પાતાળ, અટવી આદિ કાઇ પણ સુરક્ષિત ગણાતાં સ્થાનામાં જઇને છુમાઈ જવા છતાં પણ ફુતકર્માનું કળ લાગવ્યા વિના છુટકારા થવાના નથી. આ કારણે કર્મ કરતી વ્યત્તે જ વિવેકનું અવલંખન લેવું, એજ હચિત છે. ાગાથાયા

## समयार्घवोधिनी टीका ज. श्रु. ज. ७ उ. १ कुशोलवर्ता दोपनिकप्रवर्म

अन्तयार्थः—(जे मायरं पियरं च हिच्चा) यः पुरुषो मातरं जननी पितरं च हिच्चा) यः पुरुषो मातरं जननी पितरं च हिच्चा) यः पुरुषो मातरं जननी पितरं च हिच्चा परित्यज्य (सनणव्यए) श्रमणव्यते—साधुरीक्षामाराय (अविकास समारक्षिकार) अभिन समारक्षेत्र च चारमञ्जाते स्वसुत्वाय (भूयाइं हिसइ) सूतानि हिनस्ति—दिराधयति (से छोए) स लेकि (इसीलभ्रमा) इसीक्ष्यमाऽस्तीति (अहाहुः) अवाहुः) तीर्थकराद्यः कथवन्ति ॥दित

सामान्य रूप से कुशीलजनों के विषय में कह कर अब सूत्रकार् पाखण्डी लोगों के विषय में कहते हैं—'जे मायरं पियरं' इस्यादि।

दान्दार्थ—'जे मायरं वियरं च हिच्चा-यो मातरं वितरं च हित्तां' जो पुरुष माता और विताको छोडकर 'समणन्दण-अभगवते' अमणवत् चारण करके 'अगिंगं समारभिन्ना-प्रिनं समारभेत' अग्निकायका आरंभ करते हैं तथा 'जे आयसाते-यः आत्मद्याते' जो अपने सुख के लिये 'भूयाई हिंसइ-भूतानि हिनरित' प्राणियों की हिंसा करते हैं 'से लोए-स लोके' वे इस लोक में 'द्धसीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यालध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यीलध्यमें कुद्यालध्ये कुद्यीलध्यमें कुद्यालध्ये कुद्यालध्ये कुद्याल्याल्याल्ये कुद्यालध्ये कुद्यालध्

अन्वयार्थ—जो पुरुष माता और पिता को त्याग करके अमणवर्त में उपस्थित हुआ अर्थात् दीक्षित हुआ है। फिर भी अग्नि का आरंभ समारंभ करता है, जो अपने सुख के छिए भूतों का घात करता है, वह पुरुष 'जुद्दी छर्भने' वाला कहलाता है ॥५॥

સામાન્ય રૂપે કુશીલ જતાના વિષયમાં કહીને હવે સૂત્રકાર પાખંડી ક્રાકાના વિષયમાં આ પ્રમાણે કહે છે—-

'ने मायर' विवर'' धर्याहि--

शण्डार्थ-'ने मायरं वियरं च हिन्दा-ये मातरं वितरं च हित्ता' रे पुर्ध भाता अने पिताने छाडीने 'समणन्यप-अमणविः' अभण्यत भारणु क्षीने 'समणन्यप-अमणविः' अभण्यत भारणु क्षीने 'समण्यपं अशिकायने। आरं अधि छे, तथा 'ने आयसावे—यः आत्मशातः' केओ। पाताना सुण भाटे 'भूयाई हिंसइ-भूतानि हिनस्ति' प्राश्चियोनी हिंसा करे छे 'से छोप-सः लोके' ते आ दीक्षां 'इसीलधम्मे-इशीलधम्मे 'इशीलधम्मे इशीलधम्मे अभीते सर्वं म

સૂતાર્ય — જે પુરુષ માતા, પિતા આદિના ત્યાગ કરીને શ્રવણવત-દીક્ષા અંગીકાર કરવા છતાં પણ અમિના આરંભ સમારંભ કરે છે, જે પાતાના સુખને માટે ભૂતાના (જીવાના) સંહાર કરે છે, તે પુરુષને 'કુશીલધર્યી'! કહેવાય છે. ાપા

स्प्रकृता हुन्

टीका—'जे' यः कश्चन धर्मकरणाय उत्थितः 'मायरं' मातरं 'वियरं' पितरस् च 'हिवा' हित्वा—परित्यण्य मातरं भ्रातपुत्रकलनादिकम् सकलपरिवारस् 'क्स्मण्डक्' श्रवणवते 'अगणि' अग्निम् 'समारभित्रना' समारमेत यः। श्रमणवत- क्रूक्ये 'वयं त्यक्तग्रहकमर्गणः' इत्येवं स्त्रीकृत्यापि अग्नि मज्बळयति पचनपाच- मादौ कृतकारितानुमत्या—श्रीहेशिकादि परिभोगाय वाऽन्निकायसमारम्भं करोति प्रवंस्त्वो जनः साधुनामधारी 'से लोए' सः लोके 'क्रुसीलधम्पे' क्रुक्शिलधम्पेः, क्रुत्तितः श्रीलः आचारः सः एव धमों यस्य सः सक्रुशीलधम्पे 'भ्रयाइं' भ्रवानि—पङ् वीवनिकायान् 'आयसाते' आत्मस्रालाय—श्रीताधपन्नोदनाय 'जे' यः हिंसइ' हिनस्ति —विराधयति । तथाहि केचित् साधुनामधारिणोन्यतीर्थिकाः पंचार्गि तपन्ति, क्रियाऽग्निहोत्रादिकर्मणा चार्गित समारममाणाः स्वर्गादिकमिच्छन्ति । स

टीकार्य—जो लोग धर्म करने के लिए उद्यत हुए हैं, माता पिता को अर्थात् भाई, पुत्र, कलत्र आदि सकल परिवार को त्याग कर श्रम-णवत में दीक्षित हुए हैं, फिर भी अग्नि का आरंभ करते हैं अर्थात् जो श्रमणवत की पूर्त्ति के लिए अग्नि जलाते हैं। अथवा पचन-पाचन आदि का परिभोग करने के लिए समारंभ करते हैं, ऐसे साधुनाम चारी (वेषधारी) लोग कुशीलधर्मी हैं अर्थात् उनका आचार कुत्सित है। अपने सुख के लिए पर्जीवनिकाय की विराधना करते हैं। कोई कोई साधुनामवारी पंचाग्नि तप तपते हैं, तथा अग्निहोन्न आदि कर्म करते हुए अग्नि का आरंभ करके स्वर्ण की अभिलाषा करते हैं।

ટીકાર્ય — જે લોકા ધર્મ કરવાને માટે તૈયાર થયા છે, માતા, પિતા, ભાઇ, પુત્ર, પુત્રી, પત્ની આદિ સકળ પરિવારના ત્યાગ કરીને જેમણે શ્રવધુ મતની દીક્ષા લીધી છે, છતાં, પણ જેઓ અગ્નિના આર'લ કરે છે. એટલે કે જેઓ ક્રમણુવતની પૂર્તિ'ને માટે અગ્નિ સળગાવે છે અથવા અન્નને પકાવવા માટે અગ્નિ સળગાવે છે, એવા વેધધારી સાધુને કુશીલધર્માં કહે છે. તેઓ કૃત, કારિત અને અનુમતિના દેષથી યુક્ત ઔદેશિક આદિ આહારના પરિલ્લાગ કરે છે. આ પ્રકારના આહાર તૈયાર કરવામાં જે સમાર'લ થાય છે, તેને કારણે તેઓ જીવહિંસામાં કારણબૂત બને છે. આ પ્રકારના કુસ્તિત આચારવાળા સાધુને કુશીલધર્મી કહે છે. તેઓ પાતાના સુખને નિમિત્ત છ કાયના જીવોની વિરાધના કરે છે. કાંઇ કાંઇ સાધુ નામ ધારી પુરુષા પંચામિ તપ તપે છે, તથા અગ્નિહાત્ર આદિ કર્મ કરીને—અગ્નિના આર'લ કરીને— સ્વર્ગની અલિલાધા કરે છે.

# समयार्थवाधिनी टीका प्र. श्रु. म. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोवनिरूपणम् 💎 ५६७

मातापितरी परित्यज्य श्रमणत्रतं स्वीकृत्यापि अज्निकायं मध्यालयति, तथा स्वात्मसुखेन्छया माणिनसुरहन्ति सः कुशीलधर्मा 'श्रह' अय एतम् 'आहु' भाहु:-वीर्थकरणगुपाराद्यः ॥५॥

अग्निकायमगरंमे पाणिनामतियातः कथं भवतीति स्वकारः मदर्श्वसति-'उज्जाकमो पाण' इत्यादि।

म्बम्-उ॰जालओ पाण निवायएउजा,

निव्वावओ अगणि निवायवेजजा।

तम्हा उ मेहावि संमिक्खधम्मं

ण पंडिष अगणि समारभिउजा ॥६॥

छाया--उन्छ्यालकः माणान् नियातयेत् निर्वापकोऽर्गिन निपातयेत्। तस्मातु मेघानी समीक्ष्य धर्मे न :पण्डितोर्गिन समार्भेन ॥६॥

तार्र्षि यह है कि जो लोग मातापिता आदि परिवार का परिलाग करके और श्रमण का त्रत अंगीकार करके भी अग्नि का आरंभ करते हैं, तथा अपने सुख की इच्छा से प्राणियों का घात करते हैं, वे कुशीलवर्मी कहलाते हैं। तीर्थकरों एवं गणधरोंने उन्हें कुशीलधर्मी कहा है।।५॥

अग्निकाय के आरंभ में प्राणियों का चात किस प्रकार होता है, यह सूत्रकार दिखलाते हैं-'उज्जालओ पाण' इत्यादि।

दाब्दार्थ—'उज्जासभो-उज्ज्ञासकः' अस्ति जसाने बासा पुरुष 'पाण निवायएउजा-पाणान् निपातयेत्' प्राणियों का यात करता है, तथा 'निव्वाय मो-निर्वापकः' अस्ति को बुझाने वासा पुरुष भी 'अगणि

તાત્પર્ય એ છે કે જેએ માતાપિતા આદિ પરિવારના ત્યાગ કરીને શ્રમણુત્રત અંગીકાર કરવા છતાં પણ અસિના આરંભ કરે છે, તથા પાતાના સુખને માટે પ્રાણીઓના લાત કરે છે, તેમને કુશીલધર્મા કહેવાય છે. ગણુ-ધરાએ એવાં પાંખંડી સાધુઓને કુશીલધર્મી કહ્યા છે. માગાથા પા

અમિકાયના આર'ભમાં પ્રાણીઓનો લાત કેવી રીતે થાય છે, તે સૂત્ર-કાર હવે સમજાવે છે-'उच्जाळओ पाण' ઇત્યાદિ-

शण्डार्थ-'उरज्ञास्त्रजो-उञ्जासकः' मश्चि संगणाववावाणा पुरुष 'वाणनिवाय-वज्जा-प्राणान् निवातयेन्' प्राधियोनी धात ३२ छे, तथा निज्याक्ष्रजो-निर्वापकः' अन्वयाधः-(उज्जालको) उण्ण्यालकः-अग्नि प्रज्यालकः (पाण निवायप्रका) भगान् काक्षादिगतान् जीतान् निवाययेत्-विनामयेत्, तथा (निज्यानको) निर्वार पकः)-अग्नेः भान्तयिता अति (अगणि निवाययेज्ञा) अग्नि -अग्निकायं निपात् येत् उपहंत्येव (तम्हा उ) तस्मात्तु-तस्मात् कारणात् (मेहावी) मेथावी (पंडिए) पंडितः सदसद् विवेकवान् 'धम्मं समिक्स्व' धर्मे श्रुतचारिश्चलक्षणं समीक्ष्य दृष्ट्वा (अगणि) अग्निकायं (ण समारभिज्ञा) न-नैव समारभेत्-अग्निकायसमारम्भं न कुर्यादिति ॥६॥

टीका—'उउजालओ' उज्ज्ञालकोऽग्निपदीपकः पुमान् 'पाण' माणान् भाणरत इत्यर्थः 'निवायएज्जा' निपातयेत् यः तपनतापनपचनपरिपाचन-निवाययेज्जा—अग्नि निपातयेत्' अग्निकायके जीवोंका घात करता हैं 'तम्हा ज—तस्मान्तु' इस कारण से 'मेहावी—मेवावी' बुद्धिमान् 'पंडिए— पण्डितः' पंडित पुरुष अर्थात् सत् असत् को जाननेवाला पुरुष 'धम्मं सिन्दल-वम्मं समीक्ष्य' श्रुतचारित्ररूप धम्म को देलकर 'अग्णि—अग्नि' अग्निकायका 'ण समार्गिकजा—न समारभेत' समारंभ न करे ॥६॥

अन्ययार्थ--अग्नि जलाने वाला काष्ठ आदि में रहे हुए जीवों का घात करता है और उसे वुझाने वाला अग्निकाणिक जीवों का घात करता है। अतएव मेघावी पुरुष धर्म का विचार करके अग्निकाय का आरंभ न करे ॥६॥

दीकार्थ — जो पुरुष अग्नि जलाता है, वह प्राणों अर्थात् प्राणियों का चात करता है। तपन, तापन, पचन या पाचन आदि के लिप

मिन भेशसन्वावाणी पुर्व पश्च 'अगणी निवायवेद्धा-अग्नि निवातयेत्' मिन्नि केशसन्वात् केशस्त्र केशसन्वात् केशस्त्र केशसन्वात् केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशस्त्र केशसन्वात् केशस्त्र केशसन्वात् केशसन्वात्व केशसन्वात् केशसन्वात् केशसन्वात् केशसन्वात् केशसन्वात् केशसन्वात्व केशसन्वात् केशसन्वात् केशसन्वात्व केशसन्व केशसन्वात्व केशसन्व के

સૂત્રાર્થ — અગ્નિ સળગાવનાર માણસ કાષ્ઠ આદિમાં રહેલા છવાના શ્વાત કરે છે, અને તેને ભુત્ર વનાર અગ્નિકાય છવાના ઘાત કરે છે. તેથી મેઘાવી પુરુષે એ ધર્મના વિચાર કરીને અગ્નિકાયના આરંભ કરવા જોઇએ નહીં ॥ દા

ટીકાર્થ—જે પુરુષ અગ્નિ સળગાવે છે, તે પ્રાદ્યાના (જીવાના) ઘાત કરે છે. તાપવા માટે, તપાવવા માટે, ખારાકને સંધવા કે સંધાવવા આદિને માટે

#### समवार्थेबोधिनी टीका प्र. धु. अ. ७ उ. १ कुशीलघतां वोवनिक्रपणम्

या ऽर्गिन वडम्बाळवति स अवरान् अग्निकायान् तथा पृथिन्याद्याश्रितान् स्थान-रान् प्रसांधः विराधयति सनोवाक्कायैः। निष्यावओ'अग्नि निर्वापकः पुरुषः 'अगणि' अग्निकायं जीवम् 'निवायवेज्जा' निपातयेत् विनाशयतीत्यर्थः । अग्नि-कायं जळादिना निर्वापयन तदाश्रितान् अन्यश्चि भाणिनो निराधयेत्। तभी उज्ज्ञालकनिर्वापकी उभावपि पङ्गीवनिकायानामपि समारंभकी भवतः। उक्तं भगवर गं-'दी भंते ! पुरिसा अनमन्तेण सद्धि अगणिकायं सम्प्रभंति. तत्य णं परे परिसे अगणिकायं उडजालेइ परेणं पुरिसे अगणिकायं निव्धवेदन्तर. तेसि मंते! पुरिसाणं कवरे पुरिसे मडाकम्मतराए कवरे वा पुरिसे अप्परमात-अग्नि जलाने वाला दसरे अग्निकायिक जीवों का तथा पृथ्वी आदि के आश्रय में रहे हुए स्थावरों और वस जीवों का भी मन वचन और काय से विराधना करता है। और जो अग्नि को बुझाता है वह अग्नि काय के जीवों का विनाश करता है। जो जलाई से अग्निकाय को बुझाता है, वह उसके आश्रित अन्य प्राणियों को भी विराधना करता है। इस प्रकार अग्नि को जलाने वालाऔर बुझाने वाला दोनों ही पट-जीवनिकाय समार भकत्ता है। भगवतीसूत्र में कहा है-'हे भगवान! एक साथ दो पुरुष अग्निकाय का आरंभ करते हैं। उनमें से एक अग्नि को प्रज्वलित करता है और एक उसे युझता है। हे भगवन्!

देवता सणगावनार भाष्मुस णीलं अभिडाय छवोनी तथा पृथ्वी आहिने आश्रये रहेतां त्रस अने स्थावर छवोनी पण्च भन, वसन अने हाया वहे विराधना हरे छे. अने के भाण्मस सणगता अग्निने णुजावे छे, ते अभिडाय छवोनी विराधना हरे छे. के भाण्मस कता छवोनी पण्च विराधना हरे छे. आ भाष्मस कताहिना आश्रय हरीने रहेता छवोनी पण्च विराधना हरे छे. आ भाष्मस कताहिना आश्रय हरीने रहेता छवोनी पण्च विराधना हरे छे. आ भाष्मर अग्निने सणगावनार अने भुजावनार, अन्ने भाष्मसे छ हायना छवोनी विराधना हर्ता अने छे. अग्निती स्त्रमां आ विषयने अनुव्यक्षीने गौतम स्वाभी भाष्मित भाष्मित भाष्मित आग्निस भाष्मित भाष्मित अग्निने भाष्मित भाष्मित अग्निने भाष्मित हरे छे ते भाष्मित अह अग्निने भाष्मित हरे छे अने थीले तेने खुआवे छे. हे अग्निन आक्वित हरे छे अने थीले तेने खुआवे छे. हे अग्निन भाष्मित भाष्मित अग्निन भाष्मित भाष्मित हरेनारी छे हैं छिपाक भाष्मित हरेनारी छे हैं छिपाक भाष्मित हरेनारी छे हैं छिपाक स्वाहमान छ हरे छे। पुरुष अवस्पहमान छिपाक स्वाहमान छ हरे छे। पुरुष अवस्पहमान छिपाक स्वाहमान छ हरे छे। पुरुष अवस्पहमान छ छोता हिमाल स्वाहमान छ छ हरेनारी छ है। छोता अग्निम हरेनारी छे हैं

इन दोनों पुरुषों में कौन महारूमें उपार्जन करने वाला है और कौन

अल्प कर्म उपार्जन करने वाला है ?'

राए। गोयमा १ तत्व णं जे से पुरिसे अगणिकाणं उज्जालेई से णं पुरिसे बहुत-रागं पुढिविकायं समार गर्द, एवं भाउकायं, वाउकायं, वणस्सर्कायं तसकायं अध्यत-रागं अगणिकायं समार गित इत्यादि। तथा 'भूयाणं एसमाधाओ इन्द्रवाहो णंससओ' इति । यस्मात् अग्निमञ्चालने तिल्किशेषे वा षड्नीविनिकायविराधना भवति, 'तम्हा उ' तस्मात् कारणात् 'मेहावी पंडिए' मेघावी पण्डितः 'घम्मं' धर्मम् च्यु-जीविनिकायरसणे श्रुतचारित्रधर्मे रक्षणं भवतीति 'समिक्ख' समोक्ष्य 'ण' न 'अगणि' अग्निकायम् 'समारभिज्जा' समारभेत, कथमि स्वार्थे परार्थं वा निक-रणित्रयोगैः नार्गिन मञ्चालमेत्। न वा विनिर्वाषयेद्गिनम् इति ॥६॥

भाषान् उत्तर देते हैं-हे गौतम! तो पुरुष अग्निकाय को प्रज्य खित करता है, वह बहुत से पृथ्वीकायिक, अप्कायिक, वायुकायिक, बनस्पतिकायिक और असकायिक जीवों का आरंभ करता है, हस्यादि। आगम में अन्यत्र भी कहा है कि-'अग्नि, जीवों का घान करने वाली है, इसमें संशय नहीं है।' क्योंकि अग्नि के जलाने और बुझाने में षट् जीवनिकाय के जीवों की विराधना होती है, इस कारण मेधाबी आर्थात् कुशालपुरुष धर्म का विचार करके-जीवों की हिंसा न करने में धर्म है ऐसा जान कर स्वार्थ के लिए, परार्थ के लिए, तीन करण तीन योग से अग्निकाय का आरंभ न करे न अग्नि को प्रज्वलित करे और न बुझावे और न इनका अनुमोदन करे।।६॥

મહાવીર પ્રભુના ઉત્તર-'હે ગીતમ! જે પુરુષ અગ્નિકાયને પ્રજ્વલિત કરે છે, તે ઘણા પૃથ્વીકાયિક, ખપુકાયિક, વાયુકાયિક વનસ્પતિકાયિક અને ત્રસકાયિક છવોને આરંભ કરે છે.' ઇત્યાદિ. આગમનમાં અન્યત્ર પણ એતું કહેવામાં આવ્યું છે કે—'અગ્નિ છવોના ઘાત કરનારા છે, તેમાં કાઈ સંશય રાખવા જેતું નથી.' અમિને સળગાવવાયી અને એ!લવવાયી ઘર છવિનકાયના છવોની વિશાધના થાય છે, તે કારણે મેધાવી (બુદ્ધિશાળી) પુરુષોએ વિચાર કરીને—હિંસા ન કરવામાં જ ધર્મ છે, એવું નણીને—સ્વાથંને માટે કે પરાર્યને માટે, ત્રણ કરણું અને ત્રણ યાત્રથી અમિના આરંભ કરવો નેઇએ નહી. એટલે કે છવોની વિરાધના કરવી ન નેઇએ એવું માનનાર પુરુષે અમિ પ્રજ્વલિત કરવો પણ નહીં અને એ!લવવો પણ નહીં. તેણે ખીજની પામે અમિ પ્રજ્વલિત કરવો પણ નહીં અને એ!લવવો રાણ નહીં. તેણે ખીજની તથા અગ્નિ પ્રજ્વલિત કરવાર કે એ!લવનારની અનુમાલના પણ કરવી નહીં ાાફા

## संमयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ७ उ. १ कुशीसवतां शेवनिरूपणम् 💎 ५६९

म्बम्-पुंढवी वि जीवा आऊ वि जीवा, पाणाँ य संपाइमै संपेयांति। संक्षेययाँ केंद्र समास्सिया य पेंप देंहे अगणि समारभंते॥७॥

छाया-पृथिव्यवि जीवा आपोषि जीवाः पाणाश्च संपातिमाः संपतन्ति । संस्वेदजाः काष्ट्रयमाश्चिताश्च एतान् दहेदर्गिन समारसमाणः।अ

अन्तयार्थः — (पुढती वि जीवा) पृथिवी मृह्यक्षणा साऽपि जीवाः (आक कि जीवा) आपः द्रवन्नक्षणास्ता अपि जीवाः (संगहमपाणा य संपर्यति) संपातिमाः शक्यमाद्यस्य माणाः संगतन्ति अग्वी (संसेपयाः) संस्वेद्वाः — युकादयः (य कहु

'पुढवी विजीवा'

दाब्दार्थ — 'पुढवी वि जीया-पृथिव्यपि जीवाः' पृथिकी भी जीव हैं 'आफ वि जीवा-आपोऽपि जीवाः' जल भी जीव हैं 'संपाइम पाणा य संपर्धति—संपातिमाः प्राणाः संपनिकां तथा संपर्धतम जीव अर्थात् पतंग आदि अपिन में पडकर मरते हैं 'संसेयया—संस्वेदजाः' संस्वेदज अर्थात् यूकादि प्राणी 'य कहसमस्सिया—च काष्ठसमाश्रिताः' तथा काष्ठ में रहने वाछे जीव 'अगणि समारमंते—अर्थिन समारभमाणः' अनिन कायको आरम्भ करनेवाला पुढ्य 'एए दहे—एतान् दहेत्' इन जीवों को जलाता है ॥७॥

अन्वयार्थ-पृथ्वी भी जीव है अक्ताय भी जीव है और पतेग संपातिय भी जीव अपनि में पड़ जाते हैं। संस्वेदज जीव तथा जो

સૂત્રાર્થ — પૃથ્વી પણ છવ છે, અપ્કાય પણ છવ છે, અને પતંગિયાં આદિ સંપાતિમ (ઉડતાં) છવા પણ અગ્નિમાં પડી જાય છે. અગ્નિની વિરા-ધના કરનારા લાકા આ સલળા છવાને ખાળી નાખીને તેમની હિંસા કરે જ્ઞા હવ

<sup>&#</sup>x27;पुढवी वि जीवा'

स्मिरिसया) च काष्ट्रसमाश्रिताः ये माणाः (अगर्णि समारमंते) अग्नि समारम-भाणः (एए दहे) एतान् उपर्युक्तान् जीवान दहेत् विराघपेदिति ॥७॥

टीका—नतु पृथिव्यामेव जीवा दृदयन्ते त्रसाः स्थावराश्च ये एते, पत्यक्ष-सिद्धस्थात्, इति तेषां मःणातिषाते एव दोषः। न तु पृथिवीरूपाः जीवाः समु-पद्यक्ष्याः, येन ते स्वीकृताः स्युः। तस्कथ्रमुक्यसेऽग्निमदीपने पृथिवीकायानां विनाशो भवतीति दृह्याशंक्य-मितिवधीयते स्रजकारेण-'पृष्ठशे वि' दृत्यादि। न शंकनीयं केवलं पृथिव्याश्चिता एव जीवाः, किन्तु याऽपि पृथिवी मृत्तिका-कृषा, साऽपि जीवा एव। 'पृष्ठशे वि' पृथिव्यपि जीवा एव 'आक वि जीवा' आपोऽपि जीवस्वरूपा एव, न केवलं तथाश्चिता एव माणिनः। जलश्चिता अपि काष्ठ के आश्चित रहे हुए हैं, अग्नि का आरंभ करने वाला इन सम्ब माणियों का दृाह विराधना करता है ॥७॥

टोकार्थ — प्रदन-पृथ्वी में जो जस और स्थावर जीव दृष्टिगोचर होते हैं वही जीव हैं, क्योंकि वे प्रत्यक्ष से सिद्ध हैं। असएव उन्हीं की हिंसा करना दोष है। पृथ्वीकाय रूप जीव तो कभी उपलब्ध नहीं होते जिससे उन्हें स्वीकार किया जाय? फिर कैसे कहा गया है कि अपनिन जलाने में पृथ्वीकायिक जीयों का विनादा होता है?

ै इस प्रश्नका उत्तर सूत्रकार देते हैं-पृथ्वी भी जीव है, पृथ्वी के आश्रित जो जीव हैं, वही जीव हैं, ऐसी आशंका मत करो, किन्तु सृत्तिका रूप पृथ्वी भी जीव ही है≀ इसी प्रकार अपकाप भी जीव ही हैं। ऐसा नहीं कि इनके आश्रित रहे हुए जीव ही जीव हैं। प्रतंग

છે. વળી અગ્નિના અરજંભ કરતારા લાકા સંસ્વેકજ જીવાની તથા કાષ્ઠની - આક્રેક રહેલા જીવાની પણ વિરાધના કરે છે. ાણા

ા તીકાથં - પ્રશ્ન-પૃથ્વીમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા દરિયોચર થાય ક્રિ, તેમને જીવ માનવામાં કેડઇ વાંધા નથી, કારણ કે તેમતું અસ્તિત્વ તો ક્રમ્યુસ દ્વારા સિદ્ધ થાય છે. તેથી તેમની જ હિંસા કરવી, તેને દોષ માની ક્રમ્યુસ પરન્તુ પૃથ્વીકાય રૂપ જીવતું તે અસ્તિત્વ જ કર્યા છે ? તો પછી ક્રમ્યું શા∵માટે કહેવામાં આવ્યું છે કે અગ્નિ સળગાવવાથી પૃથ્વીકાયિક જીવાના વિનાશ થાય છે ?

આ પ્રશ્તના સૂત્રકાર આ પ્રમાણે ઉત્તર આપે છે-પૃથ્વી પણ છવર્ષ જ છે. એવી આશંકા કરવી તોઇએ નહીં કે પૃથ્વીને આશ્રયે જે છવે! શંકાર્લો છે તેઓ જ છવ રૂપ છે. મૃત્તિકા (માટી) રૂપ પૃથ્વી પણ છવ રૂપ જ છે, એવું માનવું એઇએ

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. सं. ७ उ. १ क्वशीलवर्ता दोपनिक्रपणम् अर्थः

प्राणाः पाणिनः, 'संपाइम' संपातिमाः-शलभाद्यस्तत्र संपतिन्तं तेऽपि जीता प्र। तथा 'संसेइया' संस्वेदनाः-स्वेदेनदेहाश्रित देहितकाररूवनलेन जायमाना यूकाद्योऽपि जीता एव। तथा-'कहुसमस्सिया य' काष्ट्रस्माश्रिताः प्रुणकुम्याद्यः माणिनः, एते सर्वेऽपि जीता एव। 'अगणि' अग्निम् 'समार्गते' समार्गमाणः 'एए' प्तान्-उपर्यक्तान् पद्यि जीतनिकायान् 'दहे' दहेत्-ये हि काष्ट्राध्याधिता जीतास्ते सर्वेऽपि दग्नन्ते बहिमज्यालने। तथा प ये बहिमज्यान् स्वादित जीत्रानिकायजीतान् विराधयन्ति, अतो बहिकायसमास्यमो महादोषःयिति।।।।।

प्तावता येऽग्निकायविराधकास्तापसास्तथा-पाकादिव्यापाराद्मिहता **पीदः** भिक्षवः पार्श्वस्थादयः ते निराकृताः । इदानीं ये वनस्पतिकायान् विराधयन्ति, तानिधकृत्याऽऽइ सूत्रकारः-'हरियाणि' इत्यादि ।

म्म्ब-हेरियाणि भूयाणि विलंबगाणि,

# आहार देहा य पुँढो सियाई 1

आदि जो संपातिम अर्थात् उडनेवाछे हैं, वे भी जीव हैं तथा जूं आदि संस्वेदज, जो यसीने से उत्पन्न होते हैं, वे भी जीव हैं। काष्ठ के सहारे रहनेवाछे युन, कृषि आदि भी जीव हैं। जो अग्नि का आरंभ करता है वह सभी पूर्वोक्त जीवों को जलाता नष्ट करता है, अग्नि जलाने पर काष्ठ के आश्रित सभी जीव जल मरते हैं। अन्य जीवों की विरा-धना भी होती है। अतः अग्नि को जलाना महादोष का कारण है।।।।।

નહીં કે પાણીમાં રહેલાં છવા જ છવ રૂપ છે. તેઓ તો છવરૂપ છે જ પરનતુ અપુકાય પણ છવ રૂપ જ છે. પતંત્રિયા આદિ જે સંપાતિમ (ઉડ-નારા) છવા છે, તેઓ પણ છવરૂપ જ છે. એજ પ્રમાણે જું આદિ સંસ્વે-દજ (પરસેવામાંથી ઉત્પન્ન થનારા) છવા પણ છવ રૂપ જ છે કાન્દ્રને આશ્ચયે રહેનારા કીડા, કૃમિ આદિને પણ છવરૂપ જ માનવા ને કિંમો. જે માણુસ અમિને પ્રત્યલિત કરે છે, તે પૂર્વોક્ત સઘળા છવાને આળીને તેમની હિંસા કરે છે. અમિને સળગાવવાથી કાન્દ્રને આશ્ચયે રહેલાં સઘળા છવા તો ખળી જ મરે છે, એટલું નહી પણ અન્ય છવાની પણ વિરાધના થાય છે તેશીજ અગ્નિના આરંભને-અગ્નિ પ્રજ્વલિત કરવાના કાર્યને મહાદોષનું કારસ કહે વામાં આવેલ છે. ાાળા

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

# जे छिंदती आयसुहं पैडुच्च,

पैांगब्भि पाणे बहुणं तिवाई ॥८॥

छाया — हरितानि भृतानि विलंबकानि आहारदेहास पृथक् श्रितानि। यश्छिनस्यात्मम्रुखं पतीस्य प्राणानी बहुनामतिपाठी ॥८॥

इस कथन से अग्निकाय के विराधक तापसों का, पाक आदि कियाओं से निवृत्त न होनेवाछे बौद्ध भिक्षुओं का तथा पार्श्वस्थ आदि का निराकरण किया। अब सूत्रकार वनस्पतिकाय की विराधना करने बालों के विषय में कहते हैं—'हरियाणि' इत्यादि।

दान्दार्थ — 'हरियाणि भ्याणि-हरितानि भृतानि' हरित दूर्वाकुर आदि भी जीव हैं 'विलंबगाणि-विलम्बकानि' जीव के आकार से परिणमतेहुवे वे भी 'पुढोसियाई-पृथक् श्रिमानि' मूल स्कंध, शाखा और पत्र आदिके रूप से अलग अलग रहते हैं' 'जे आयसुई पदु-कच-ये आत्मसुखं प्रतीत्य' जो पुरुष अपने सुखके लिये 'आहार देहा य-आहारदेहा च' आहार करने के लिये और शारीर की पुष्टि के लिये 'छिंदती-छिनत्ति' इनका छेर्न करके विनादा करता है 'पाग-विभ पाणे बहुणं तिबाई-प्रागत्भ्यात् प्राणानां बहुनामतिपाती' बह घुटट पुरुषबहुत प्राणियों का नाश करता है ॥८॥

આ કથન દ્વારા અગ્નિકાયની વિરાધના કરતારા તાપસા ના, રસોઇ રાંધવા આહિ ક્રિયાએામાંથી તિવૃત્ત નહીં થતારા ભૌદ્ધ ભિક્ષુએાના તથા પાર્શ્વંસ્થા (શિથિક્ષાચારીએા) આદિના મતનું ખંડન કરવાંમાં આવ્યું હવે સ્ત્રકાર વનસ્પતિકાયની વિરાધના કરનારાએશના વિષયમાં આ પ્રમાણે કહે છે –'દ્દરિયાળિ, ઇત્યાદિ–

शण्दार्थ-'हरियाणि भ्याणि-हरितानि भृतानि' हरित ह्वां-धरे। विशेरे पख छव छे. 'विजंदगाणि-विखम्बकानि' छवना आक्षरथी परिष्युःभता कोना तेकी। पख छव छे. 'विजंदगाणि-विखम्बकानि' अवत आक्षरथी परिष्युःभता कोना तेकी। पख 'पुढोसियाई-पृथक्षितानि' भूण, स्कंध, शाध्या कने पत्र विशेर त्र्ये कूटा कृटा रहे छे. 'जे आयसुहं पढ्डन से आह्मसुखं प्रतीत्य' के पुर्व पाताना सुष्य भारे 'आहारदेहा य-आहारदेहा च' आहार करवा भारे तथा शरीरनी पुष्टि भारे 'छांदती-छितन्ति' आ वनस्पतियोतुं छेदन करीने तेने। विनाश करे छे. 'पागन्भियाणे बहुणं विवाह-प्रागल्य्यात् प्राणानां बहुनामतिपाती' ते भूष्ट पुरुष धक्या प्रारिक्षिने। विनाश करे छे. ॥ ८॥

## समयार्थबोधिनी बीका प्रं. श्रु. अ. ७ उं. १ कुंशीलवर्ता दोषनिक्षणम्

433

अन्त्रवार्धः —(हरियाणि भूयाणि) हरितानि दुर्वा छुरादीनि भूतानि जीवाः (बिलंबगाणि) विलम्बकानि जीवाकारेण परिणम्यमानानि (पुढो सियाई) पृथक् मृक्रस्कंशिद स्थानेषु श्रितानि व्यवस्थितानि (जे आयमुहं पहुच्च) यः आस्म-सुतं पत्तीरयाश्रित्य (आहारदेहाय-आहाराषं देहाणचयार्धम् (छिंदती) छिनचि विनाद्यपति (पागविम पाणे बहुणं तिवाई) पागरुभ्यात् धार्ध्यावष्टं भात् बहुनां माणानां जीवानाम् अतिपाती विराधको मनतीति ॥८॥

टीका-'इरियाणि' इरितानि-दुर्वा तिन, पतान्यपि 'भूयाणि' भूतानि-कुत-भेतेषु जीवत्वमिति ? तत्र वच्मि-यथा जीवन् देहधारी आहारादिकम्बेयति । तथेमे इरित्तजीना अपि आहारादीनां पासी वर्धन्ते, तदभावेहा समुपयान्ति तत आहारा-दीनाम्-अभ्यवहरणे दुविदर्शनात् इरितादीनि भूतान्येत । तथा-'विद्धंबर्गाण'

अन्वयार्थ—दूर्वा अंक्रर आदि हरितकाय भी जीव हैं। वे जीव की अवस्थाओं को घारण करते हैं। मूल, स्कंघ आदि अवघवों में पृथक् रहते हैं। जो मनुष्य अपने सुख के लिए, आहार के लिए या चारीरपोषण के लिए उनका छेदन करते हैं, वे घृष्टता का अवलम्बन करके बहुत प्राणियों के विराधक होते हैं।।८॥

टीकार्थ — हरितकाय भी जीव हैं। वे जीव कैसे हैं ? इस प्रदन का उत्तर देते हैं-जैसे मतुष्य भादि देहधारी जीव आहार करते हैं, उसी प्रकार चनस्पति जीव भी आहार करते हैं और आहार की प्राप्ति होने पर बृद्धि को प्राप्त होते हैं। जैसे मनुष्य का चारीर आहार के अभाव में श्लीण होता है, उसी प्रकार चनस्पति का चारीर भी आहार के अभाव में श्लीण होता है। इस प्रकार आहार की प्राप्ति और अप्राप्ति में चारीर

સૂત્રાદ'—દૂર્વા અંધુર આદિ હરિતકાય પણ જીવા જ છે. તેઓ જીવની અવસ્થાઓને ધારણ કરે છે. મૂળ, સ્કંધ આદિ અવયવામાં જુદા જુદા રહે છે. જે મનુષ્ય પાતાના સુખને માટે, આહારને માટે કે શરીરના પાયશ્રને માટે તેમનું છેદન કરે છે, તેઓ ધૃષ્ટતાનું અવલંબન લઇને અનેક જીવાના વિરાધક બને છે. પાડા

ટીકાર્ય — હરિતકાય પણ જીવ છે એટલે કે સજવ છે. તેને સજવ શા કારણે કહેવાય છે તે હવે સમજાવવામાં આવે છે. જેવી દીતે મનુષ્ય આદિ કેહધારી જીવા આહાર કરે છે, એજ પ્રમાણે વનસ્પતિ જીવા પણ આહાર કરે છે, અને આહારની પ્રાપ્તિ થાય તા જ વૃદ્ધિ પામે છે. જેવી દીતે આહાર ન મળે તા મનુષ્યનું શરીર ક્ષીણ થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે વનસ્પ-તિનું શરીર પણ આહારને અભાવે ક્ષીણ થઇ જાય છે. આ પ્રકારે આહારની विलंबकानि, विलम्बन्ते धारयन्तीति विलम्बकानि पतानि जीवाकारं धारयन्ति । तथाहि-यया कलल-बुद्दुर-मांस येबी-मर्भ-मसब-बाल-कीमार-यौवन-जराव-स्पातो मनुष्यो भवति । तथा दक्ष शनस्पत्यादयोऽपि जाताः, अभिनवः, संजातरस्राः युवानः कथ्यन्ते । परतश्च त प्रवृत्तः परिषद्याः शुक्काः मृताश्चेति व्यवहिषन्ते । या या अवस्या मनुष्याणां तास्ता एव दक्षवनस्पतीनामिष भवन्ति। अतोऽपि सर्वे जीवा एव । ततो हरितान्यपि जीवाकारं विल्बन्ते एव । 'पुढोसियाणि' पृथक् श्वितानि, एतानि, मृत्रशाखास्कन्यात्रादि भेदेषु संख्येयासंख्येयानन्तभेदभिकानि वनस्प-

की वृद्धि और हानि देखने से बनस्पतिकाय सजीव सिद्ध होता है।

इस के अतिरिक्त ये जीव की विविध अवस्थाओं को घारण करते
हैं। यथा-कलल, बुद्बुद, मांसपेशी गर्भ, प्रस्नव, बाल, कुमार, घौबन
और जरा अवस्थाएँ मनुष्य में होती हैं, अतएव मनुष्य सजीव है, उसी
प्रकार बनस्पति में भी जात (उत्पन्न) अभिनव (न्तन) संजातरस, युवा
आदि अवस्थाएँ होती हैं। तत्पक्षात् वे शुष्क, परिपक्ष और मृत कहलाते हैं। इस प्रकार जो जो अवस्थाएँ मनुष्य में होती हैं, बही सब
बनस्पति में होती हैं, इस कारण वे भी जीव हैं।

चनस्पतिकायिक जीव वनस्पति के मूल, दाखा, स्कंध, पत्र आदि अवयवों में संख्यात, असंख्यात एवं अनस्त संख्या में आश्रित होकर रहते हैं। पेसा नहीं है कि सम्पूर्ण वृक्ष में एक ही जीव हो।

પ્રાપ્તિ અને અપ્રાપ્તિને લીધે વનસ્પતિના શરીરની વૃદ્ધિ અને હાનિ થતી જેવામાં આવે છે, તેથી સિદ્ધ થાય છે કે વનસ્પતિકાય સજીવ છે વળી વન સ્પતિકાય પણ જીવની વિવિધ અવસ્થાઓ ધારણ કરે છે. કલલ (વીમ અને શાિણતના સમુદાય શરીરપિંડ ખનાવાની અવસ્થા) માંસપેશી, ગર્ભ, પ્રસવ, બાલ્યકાળ, કુમાર, યોવન અને જરા, આ ખંત્રી અવસ્થાઓના જેમ મનુષ્યમાં સદ્ભાવ હાય છે, એજ પ્રમાણે વનસ્પતિમાં પણ જાત (ઉત્પન્ન) અભિનવ (નૃતન) સંજાતરસ, યુવા આદિ અવસ્થાઓના સદ્દભાવ દાય છે. ત્યાર આદ પરિપક્ત, શુલ્ક અને મૃત આ અવસ્થાઓ પણ આવે છે. આ પ્રકારે મનુષ્યમાં જે જે અવસ્થાઓના સદ્દભાવ છે, તે બધી અવસ્થાઓના વનસ્પતિમાં પણ સદ્દભાવ હાય છે. તે કારણે વનસ્પતિની સજીવતા સિદ્ધ થાય છે. વનસ્પતિમાં પણ સદ્દભાવ હાય છે. તે કારણે વનસ્પતિની સજીવતા સિદ્ધ થાય છે. વનસ્પતિમાં મું સદ્દભાવ હાય છે. વનસ્પતિની સજીવતા સિદ્ધ થાય છે. વનસ્પતિની સંખ્યામાં આશ્રય લઇને રહેતા હોય છે. એવું માનવું જોઈએ નહીં કે આખા વૃક્ષમાં એક જ જીવ હોય છે.

#### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. धु. भ. ७ ड. १ कुशीलवतां दोवनिरूपणम्

464

तिकायाश्रितानि भवन्ति । न तु संपूर्णेटक्षेषु एक एव जीवः । 'जे आयसुखं पहुच्च' यः माणी आत्मसुखं पत्तीत्य, आत्मसुखार्थम् । तथा-'आहार-देहाय' मोजनाय देहपुष्टचर्थं वा, आत्मसुखं ज्ञात्वा । 'छिंदती' छिनचि छेदयति—'नागिक्नि' मागरभ्यात् विवेकं विहाय पृष्टतामाश्रित्य 'पाणे बहुणं तिवाई' प्राणिनां बहुनामतिपाती मवति । एकस्यापि वनस्पतिकायस्य विराधने इते बहवो जीवा विराधिता मवन्ति, तद्तिपातात् निरमुक्तोशतया न धर्भी नवाऽऽत्मसुखं । किन्तु चन्तुर्गति रूप्रमण्डलपापमेव केरल्जिति ॥८॥

ंप्लप्-जाइं च वुँद्धिं च विषास्यंते,

वीर्याइ अस्संजय आयदंडे। अंहाह से लोपं अणडजधेम्मे,

बीयाइ 'जे हिंसइ आयसाप् ॥९॥

छाया--जाति च इद्धि च विनाजयन् बीजान्यसंघत आत्मदण्डः । अधाहुः स लोकेऽनार्येचर्मा बीजानि यो हिनस्त्यात्मसाताय ॥९॥

जो लोग अपने सुख के लिए अथवा आहार के लिए या देह का पोषण करने के लिए इन जीवों का छेदन भेदन करते हैं, वे भुष्टता करके बहुत प्राणियों के चातक होते हैं, क्यों कि एक वनस्पति दारीर का छेदन करने से बहुत से जीवों की विराधना होती है। इस बिराधना के कारण निर्देयता होने से न धर्म होता है और न आश्मा को सुख की प्राप्ति होती है। केवल चार गतियों में भ्रमण का कारण पाप ही होता है।।८।।

જે લોકા પાતાના સુખને માટે અથવા આહારને માટે અથવા શ્વરાનું પાવસ કરવાને માટે આ જવાતું છેઠન લેઠન કરે છે, તેઓ ધૃકતા કરીને (વનસ્પતિમાં જીવ નથી એવી ખાટી માન્યતાને વળગી રહેવાની મૂર્ખતા કરીને) ઘસું જ જીવાના ઘાતક અને છે, કારસ કે એક જ વનસ્પતિકાયનું છેઠન કરવાથી પસ ઘસું જ જીવાની વિરાધના થતી હોય છે. આ પ્રકારની વિરાધના કરનાર જીવ પાતાની નિર્દયતાને લીધે પાપકમેનું જ ઉપાજન કરે છે અને તેના આત્માને સુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેને આ પાપકમેનિ કારસે ચાર ગતિએમાં સમસ જ કર્યા કરવું પડે છે. ાડા

अन्वयार्थः — (जे असंतर्) यः इसंयतः - गृहस्थः (आयसाप) आत्मसाताय आत्मस्राताय (बीयाइ हिंसइ) बीजानि हिनस्ति - विराधयति, तया (जाइंच बुर्द्धि च विणासयंते) जातिम् अंकुरादीनासुस्पत्तिं तथा तेषामेव वृद्धिं विनाशयन् (आय-दंडे) आत्मदण्डः स्वात्मन एव दण्डको भवति, (छोए से अण्डनधम्मे अहाहु) छोके स अनार्यधर्मा अय इति आहुः उक्तवन्तः तीर्थकरा इति ॥९॥

# 'जाइं च घुड्डिं च' इत्यादि ।

दान्दार्थ—'जे असंजए-यः असंयतः' जो असंयमी पुरुष 'आय-साए-आस्मसाताय' अपने सुख के लिये 'विधाइ हिंसइ-बीजानि हिन-स्ति' बीज का नादा करता है तथा 'जाइं च युद्धिंच विधासयंते-जातिम् च वृद्धिं च विनादायन्' अंकुर की उत्पत्ति तथा वृद्धि का विनादा करता है 'आयदंडे-आत्मदंडः' बस्तुनः वह पुरुष उस पापके द्वारा अपने आत्मा को ही दण्ड देनेवाला बनता है 'लोए से अणजजधम्मे अहाहु-लोके स अनार्यधर्मा अथाहुः' तीर्धकरों ने उसे इस लोक में अनार्य धर्म बाला कहा है। ९॥

अभ्वयार्थ—जो असंयमी पुरुष अपने सुख के लिए बीजों का इनन करता है, वह बीज की उत्पक्ति और वृद्धि का विनाश करता हुआ अपनी आत्मा को दंखितकरता है। तीर्थकर ऐसे पुरुष को अनार्थ-धर्मी कहते हैं।

'जाइ च बुद्धिं च' धत्याहि-

शण्डार्थं—'जे बसंजए-यः असंयतः' के असंयमी पुरुष 'आयसाए-आतमझाताय' पीताना सुण भाटे 'वियाइ हिंसइ-बीजानि हिनरित' भी ने। नाश 5रे छे. 'जाइं च बुद्दिं च विणासयंते-जातिम् च युद्धिं च विनाशयन्' अंधुरनी उत्पत्ति तथा युद्धिने। विनाश ठरे छे. 'आयदंडे-आतमदंडः' वास्तविध रीते केवे। पुरुष ६९त पापना द्वारा पीताना आत्माने क इंड हेनारे। भने छे. 'होष से अणज्ञधम्मे अहाडु-डोके स अनार्यधर्मा अथाडुः' तीर्थं ५रे।के तेकोने आ दे।कमां अनार्थं धर्मवाणा कहेद छे. ॥ ६॥

સૂત્રાર્થ - જે અસંયમી પુરુષ પોતાના સુખને માટે બીજના ઘાત કરે છે, તે બીજની ઉત્પત્તિ અને વૃદ્ધિના પણ વિનાશ કરતા ઘટા પોતાના આત્માને જ દંડિત કરે છે. તીર્થ કરાએ એવા પુરુષને અનાર્યધમી કહ્યો છે. ॥ ૯ ॥

# समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोवनिद्भाषणम् 🥂 🕉

टीका--'जे असंतप' योऽसंयतो गृहस्यः मद्रजितो वा 'आयसाप' आत्म-साताय-सातं-सुलम्-भात्मनः सुलम् तद्यम्-यः आत्मसुलमुहिन्याऽसंयतो नरः 'बीयाइ हिंसइ' बीजानि हिनस्ति विनाशयति। 'जाइं च बुद्धिं च विणासयंते' बीजस्य जाति उत्पत्तिम् 'बुद्धिं अंकुरानन्तरं जातां दृद्धिं विनाशयन् 'आयदंडे' आत्मदण्डः, बीजानामुत्पत्तिवृद्धिविनाशकारी, तेन पापेन आस्मानमेन दण्डयति

इति वस्तृत आत्मदण्डः 'लोए से अणज्ञथम्मे अहाहु' लोके सोऽनार्यधर्मा —हित आहु स्वीर्थकराः । तीर्थकरा हि एवमुक्तदन्तो ये लोके हिरतादिनोवानां विराधकाः, ते सर्वेऽपि अनार्थधर्माणः । ये आत्मसुखमुद्दिश्य जीवान् विराधयित तथा बीजसंब्रिधफलपुष्टपर्णस्थनीवानां विनाशका न तेषां विनाशका वस्तुतः परिवराधकाः आत्मानमेव विराधयन्ति । तीर्थकरास्तान् अनार्यधर्माणः कथितवन्तः । तेषां विराधनेन नात्मसुखम् किन्तु विराधनाननित्वापेन दुःखमेव केवलमिति भावः ॥९॥

म्रम्-गैन्भाइ मिजंति बुंया बुयाणा णरा पॅरे पंचैसिहा कुमारा। जुवाणगा मिन्सिम थेरगाय

चैयंति ते " आउक्खए पेलीणा ॥१०॥

छाया—गर्ब्भे म्नियन्ते बुदन्तोऽब्रुदन्तश्च नशः परे पंचिश्वताः कुमाराः। युदानो मध्यमाः स्थितरश्च त्यजन्ति ते आयुःक्षये महीनाः॥१०॥

टीकार्थ —जो पुरुष अपने सुख के लिए बीज का चात करता है, वह बीज संबंधी फल, पुष्प, आदि का भी विनाशक है। ऐसा परविराधक बस्तुतः अपनी ही आत्मा की विराधना करता है। तीर्थकर बसे आज्ञा-र्यधर्मी कहते हैं। उन जीवों की विराधना करने से आत्मा को सुख की प्राप्ति नहीं होती वरन बिराधनाजनित पाप से दुःख ही होता है ॥९॥

ટીકાર્થ—જે પુરુષ પાતાના સુખને માટે બી ના ઘાત કરે છે તે બી સ'બ'થી કલ, પુષ્પ, પત્ર આદિના પણ વિનાશક અને છે. આ પ્રકારે પદ્મી વિરાધના કરનાર પુરુષ પાતાના આત્માની જ વિરાધના કરે છે. તીર્થં કરાએ એવા પુરુષને અનાર્યં ધર્મી કહ્યો છે. તે જીવાની વિરાધના કરવાથી આત્માને મુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી, ⊚લટાં વિરાધના જનિત પાપકર્યને કારણે દુઃખની, જ પ્રાપ્તિ થયા છે. ાાગાથા હા



स्वस्ताकस्वै

अन्त्रपार्थः — (गब्माइ मिज्ज़ित्) गर्भे च्रियन्ते दृरितवनस्पतिछेहकाः (बुवा बुवाणा) च्रुवन्तोऽब्रुवन्तश्र-व्यक्तशचोऽव्यक्तशचश्र च्रियन्ते (परे णरा) परे नराः वश्राऽन्ये-पुरुष्टः (पंचसिद्दा कुमारा) पंचश्रिखाः कुपाराः-कुपारावस्थायामेव-

# 'गन्भाई मिन्जंति' इत्यादि ।

क्रव्स्थि—'गव्साइ मिलंनि-गर्भे न्रियते' हरी बनस्पतिका छेदन करने बाला जीव गर्भे में ही मरजाता है 'तुयानुवाणा-जुबनतोऽबुबनतश्व' तथा कोई स्पष्ट बोलने की अवस्था में और कोई अस्पष्ट बोलाने की अवस्था में ही मरजाते है 'परे णरा-परे नराः' तथा दूसरे पुरुष पंच-सिहा कुमारा-पंच शिखाः कुमाराः' पांच शिखावाले कुमार अवस्था में ही मरजाते हैं 'जुबाणमा मिल्झम घेरगाय-युवानः मध्यमाः स्थविरख्व' कोई युवान होकर तथा कोई आभी उमर बाला होकर एवं कोई बृद्ध होकर मरजाते हैं 'आउक्खए पलीणा ते च्यंति-आयुः क्षये प्रलीनाः ते स्यजंति' हम प्रकार बीज आदि का नाश करने बाले प्राणी सभी अवस्थाओं में आयु क्षीण होने पर अपने शरीर को छोड देते हैं ॥१०॥

अन्वयार्थ—जो पुरुष वनस्पतिकाष्ट्र की विराचना करते हैं, उनमें से कोई परभंत्र में गर्भ में ही मरजाते हैं, कोई स्पष्ट बोलने की अवस्था

<sup>&#</sup>x27;गब्भाइं मिड्जंति' धर्याहि-

शण्हार्थं --- 'गन्माइ भिड्जंति-गर्भे भियन्ते' दिदे तरी वनस्पतिनुं छेदन करवावाणा छव अर्थभां क भरी क्या छे. 'बुवा बुवाणा- मुबन्तो प्रमुवन्तक्ष' तथा क्षेष्ठिं स्पष्ट भिववानी अर्वस्थामां अने 'है। अस्पष्ट भिववानी अर्वस्थामां क भरी काथ छे. 'परे णरा-परे नराः' तथा भीका पुरुषे। "पंत्रक्षिद्धा कुमारा-पंत्रक्षित्वाः कुमाराः' पांच शिभावाणा-अर्थात् काल्य अवस्थामां क भरी काथ छे. 'जुवाणमा मन्धिमपेरमा य-युवानः मध्यमाः स्थविराक्ष्य' है। धुवान थर्धने तथा है। अधि अधि जिमरवाणा शर्धने अने हे। छ दृद्ध अनीने भरी काथ छे. 'आवक्सवये पञ्जीणा ते वर्यति-आयुःक्षये प्रश्लीमाः ते त्यजन्ति' आ रीते भी विजेरेने। नाश करवावाणा प्राञ्जी अधी क अवस्थान्नोमां आयुष्य क्षीन् थाय त्यारे पेताना शरीरने छे। डे छे. ॥ १०॥

સૂત્રાર્થ — જે પુરુષા વનસ્પતિકાયની વિરાધના કરે છે, તેમાંથી કાઈ પુરુષામાં ત્રમાં જ મરી જાય છે, કાઈ તાતકું બાલવાની અવસ્થામાં મરી

# समयायेवोधिनो डीका म. श्रु. अ. ७ उ. १ कुशीलवतां दोपनि हपणम् ५७९

श्चियम्तेः (जुनाणमा मन्धिमथेरमा य) युगानाः मध्यमाः स्थितिर्थि शिवाउक्खिए पंजीणा ते चर्यति) आयुंश्विये ते मळीनास्त्यं प्रीति-श्रेनेने पकारेण स्वर्धरीर स्वत्रस्थिति ॥१०॥

टीका—वनस्पतिजीवानां ये विराधकास्तेषि किहा पर्ले भवतिति जिहासामालस्य तत्कर्त्व क्षेत्रययि सर्वकारः। भोः शिविष्याः शर्षे खळ विनर्पतिजीवान्
विराधयनित ते अनियताऽऽपृषों भवनित अकाले मृत्युमाजों मवन्ति। तथाहि इह्
योक्नस्पतिकायोपम्हकाः प्राणिनस्ते बहुजन्ममु 'गन्माई' गर्मे एव 'मिर्क्जिति' धिषकतेः कळ्ळ्युद्युस्मांसपेशीः गर्नावस्थामामेव ' पृत्युमुखं गम्बिशन्ति । न
गर्भादिप ताबहितिगस्ता ' मवन्ति । केवन पुनः 'वृषायुवाणां' मुक्ततोऽक्षुन्तसश्र प्रियन्ते । गर्भाहिविगतानां स्पष्टवाचः प्रयोगात् पूर्वमेव मरणमुपयान्ति,
में कोई तुनळाने की अवस्था में कोई कुमार अवस्था में, कोई युवायस्था
में, भोद अवस्था में या स्थविर अवस्था में मरते हैं । अर्था । किसी भी
अवस्था में बन्हें मरना पढ़ता है ॥१०॥

टीकार्थ — वनस्पतिकाय के विराधक को किस प्रकार का फल भीगना पड़ता है ? इस जिज्ञासा को छक्ष में रखकर सुत्रकार फल कहते हैं —हे शिष्यों ! जो वनस्पतिजीयों की विराधना करता है, बह अनियत आयु वाला होता है, अकाल मृत्यु का भागी होता है। बनस्पतिघातक कोई—कोई बहुत जन्मों में गर्मावस्था में ही भर जाते हैं अर्थात कलल, बुद्दुद, मांलपेशी, गर्म अवस्था में ही मृत्यु को प्राप्त हो जाते हैं। वे गर्भ से बाहर नहीं निकल पाते। कोई गर्भ से बाहर निकलते हैं तो अस्पन्न उच्चारण करने की अवस्था में या स्पष्ट उच्चारण

જાય છે, કાઇ સ્પષ્ટ છે લવાની અવસ્થામાં મરી જાય છે, કાઇ કુમારાવસ્થામાં મરી જાય છે, કાઇ યુવાવસ્થામાં, તાે કાઇ પ્રીકાવસ્થામાં અને કાઇ સ્થવિશ અવસ્થામાં મરી જાય છે. એટલે કે કાઇ પણ અવસ્થામાં તેમને મરવું તાે પડે છે. દા૧ગા

ટીકાર્થ—વનસ્પતિકાયની વિરાધના કરનારને કેવું ફળ ભાગવવું પડે છે કે આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતા સૂત્રકાર કહે છે કે → હે શિલ્યો! જે અનુષ્ય વનસ્પતિ જીવાની વિરાધના કરે છે, તે અનિયત આયુવાળા દાય છે, આથવા અકાળ મૃત્યુ પણ પામે છે. વનસ્પતિ જીવાનો લાત ફરનારા કાઈ દાઇ જીવા તો ઘણાં ખરાં જન્મામાં ગર્ભાવશ્યામાં જ મરેલુ પામે છે. એડફો કે કલલ, બુદ્દે બુદ માંસપેશી કે ગર્મ અવસ્થામાં જ મરેલુ પામે છે. એડફો કે તેઓ ગર્ભ માંથી બહાર તો નીકળી જ શકતા નથી. એવા કાઇ કાઇ જીવા એ ગર્ભમાંથી બહાર તો નીકળી જ શકતા નથી. એવા કાઇ કાઇ જીવા એ ગર્ભમાંથી બહાર ખેતા છે, તો એશ્લે જીવા કરેલાની (તાતાડી ભાષા

सिंदा कुमारा' पंचित्रिष्टवाची भृत्वा स्नियन्ते। तथा-'परे णरा' परे नराः 'पंच-सिंदा कुमारा' पंचित्रलाः कुमाराः। केचनाङकृतिशिलाकर्माण एव स्नियन्ते, केचन पुनः कौमारमासाध स्नियन्ते 'लुवाणमा' युवान एव केचन सियन्ते। मिल्समें मध्यमाः-अर्देवयस्का एव मृत्युशरणमाविशन्ति। 'थेरगा य' स्थितिश्च केचन पाच्य बृद्धावस्थां विविधरोगेण मरणग्रुपयान्ति। तस्मादेवं सर्वोक्ष्यप्यस्थासु पद्-बीवनिकायितराभकाः 'भाउनलप' आयुवः सर्ये 'पलीणा' मलीनाः-विविधव्याधि-प्रस्ताः 'चयंति' त्यजन्ति देदं त्यजन्ति स्नियन्ते विविधदुःल इवालान्वलिताः मवन्ति। अथवा-मलीनाः व्याविग्रस्ताः सन्तः आयुक्त्यजन्ति। ऐवमेव परेषि पद्दजीवनि-कायविराधका विविधदुःलदावाग्निदम्बा अनियतायुमीको भवन्तीति।।१०॥ प्रगति दुवेस्ले जेरिए व लोए सैकम्मुणा विदेपरिया सुवेदहा।११॥

करना प्रारंभ करते ही मर जाते हैं कोई पंचित्राखा कुमार अवस्था में अर्थात् चुड़ाकर्म संस्कार होने से पहिन्ने मर जाते हैं कोई युवाबस्था में मरते हैं, कोई प्रौड होकर मरते हैं कोई बृद्धाबस्था में विविध न्याधियों के जिकार होकर मरते हैं। इस प्रकार बनस्पतिकाय के जीवों की हिंसा करनेवाने सभी अवस्थाओं में मरते हैं। वे विविध प्रकार के दुःखों की जवाना भी जनते हैं। इसी प्रकार छहों जीवनिकायों के विराधकों के विषय में जानना चाहिए अर्थात् वे भी अन्यायु एवं अनियतायु हो कर मृत्यु को प्राप्त होते हैं। १०॥

છે લવાની) અવસ્થામાં જ મરણ પામે છે અથવા સ્પષ્ટ બોલવાની અવસ્થાના પ્રારંભ થતાં જ મરણ પામે છે. કાઈ પંચારીખા કુમારાવસ્થામાં જ એટલે કે બાળ મેહળા લેવરાવ્યા પહેલાં જ મરણ પામે છે. કાઈ યુવાવસ્થામાં જ મરણ પામે છે, કાઈ યુવાવસ્થામાં જ મરણ પામે છે, કાઈ યુવાવસ્થામાં જ મરણ પામે છે, કાઈ પ્રીલ અવસ્થામાં મરે છે અને કાઈ વિવિધ વ્યાધિએનો શિકાર અનીને વૃદ્ધાવસ્થામાં મરણ પામે છે. આ પ્રકારે વનસ્પતિકાયના જીવાની હિંસા કરનાર સઘળી અવસ્થાએમાં મરે છે. તેઓ વિવિધ પ્રકારનાં દુ:ખાની જ્વાળામાં ભાષા કરે છે. આ પ્રકારનું કથન છએ જીવનિકાયોના વિરાધકાના વિધે પણ સમજવું જે છે. એ અનિયત ઉમરે કે એકાળે મૃત્યુને લેડનારા લાકો પણ અલ્પાયુ હોય છે અને અનિયત ઉમરે કે અકાળે મૃત્યુને લેડનારા હાયે છે. ા ૧૦ ા

## स्मियार्थवोधिनी टीका प्र. स्नु. ब. ७ उ. १ कुर्चीलवर्ता दोषनि स्पर्णम् 👚 ५८१

छाया-- संबुध्यध्वं जंतनो मनुष्यत्वं दृष्ट्वा मयं वाळिशेनाळभ्यः।

एकान्तदुःखो जरित इन छोकः स्वकर्मणा विवयसिश्चपैति ॥११॥ अन्तयार्थः — (जंननो) हे जन्तवः हे माणिनः (माणुसत्तं) मनुष्यत्वं —मनुष्यश्चं दुर्छमं (संबुज्यहा) सनुष्यध्वं – मानीत (भयं दटछुं) भयं तिर्थगादिभवसंबंधि दुःखं दृष्टा (माछिसेणं अलंभो) वालिक्षेन विवेकरितपुरुषेण अल्लभ्यः उत्तमिवेवेको न लभ्यते इस्यि जानीत (छोए) अयं लोकः (जिरिए व) ज्वरित इन (एगंतदुक्खे)

'संबुज्झहा जंतवो' इत्यादि।

शब्दार्थ — 'जंतवो-जंतवः' हे जीवों 'माणुसत्तं-मनुष्यस्वं' मनुष्य भव की दुर्लभताको 'संबुज्झहा-संबुद्धध्वं' समझलो 'भयं दृद्दुं-भयं दृष्ट्वा' भय को अर्थात् नरक तथा तिर्यच आदि योनिके भयको देखकर 'बालिसेणं अलंभो-बालिशेनालभ्यः' विवेकहीन पुरुष को उत्तम विवेक्षका अलाभ जानकर बोध प्राप्त करो 'लोए-लोकः' यह लोक 'जरिए ब-ज्यरित इव' जरर से पीडित के जैसा 'एगंतदुक्खे-६कान्तदुःखी' सब प्रकार से दुःखी है 'सकम्मुणा विपरियासुवेह-स्वकर्मणा विपर्यासमुपैती' यह अपने कर्मसे सुख को चाहता हुना दुःख को ही प्राप्त करता है॥११॥

अन्वयार्थ—हे जीवो ! मनुष्यभव दुर्लभ है, इस तथ्य को समझो। यह भी समझलो कि अज्ञानी जनों को विवेक की मासि नहीं होती। तिर्थय आदि भवों संबंधी भय दुःख को देख कर यह समझो कि यह लोक उदरग्रस्त की भाँति एकान्त रूप से दुःखी हो रहा है। यह अपने

<sup>&#</sup>x27;संबुज्सहा जंतवा' धर्याहि-

शण्डार्थ—'जंतवो-जंतवः' है छवे। 'मणुरहत्तं-मनुष्यस्वं' अनुष्यक्षवनी हुवंक्षताने 'संबुज्बहा-संबुष्यध्वम्' समछ क्षे। 'भयं द्रहुं-भयं हृद्य्वा' क्षभने अर्थात् नरक तथा तिथं य विशेरे ये।नीना क्षथने केष्ठने 'बाल्डिसेणं क्षलंभो-बाल्डिसेनाल्क्ष्यः' विवेश विनाना पुरुषने ®त्तम विवेशना अक्षाक्ष समछने केष्ष प्राप्त करें। 'लोए-लोकः' आ क्षेष्ठ 'जरिएव-च्वरित इव' तावधी पीडा पामे-क्षानी क्षेभ 'एगंबदुक्के-एकान्तदुःखी' अर्था रीते हःभी छे. 'ह्वकम्मुणा विपरियासुवेइ-स्वकर्मणा विपर्यास्तुवेह' आ पे।ताना क्षभंथी सुभने धंव्यता धक्षा हुःभने क प्राप्त करें छे. ॥१९॥

સ્ત્રાર્થ— હે જીવા! મનુષ્યલવ દુર્લલ છે, આ તથ્યને સમને વળી એ વાત પણ સમજ હા કે અજ્ઞાની જનાને વિવેકની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તિર્યાંચ આદિ બવાના ભય તથા દુઃખાને નેઇને એટલું તા સમજ હા કે આ લાક જવરમાં જક્કાયેલાની જેમ એકાન્ત રૂપે દુઃખના અનુભવ કરી રહ્યો

एकान्तदुःखी विद्यति (सकम्बुणा विपरियास्त्रवेश) स्वकर्षणाल्स्वसुखक्रिच्छन्नपि विपर्यासं दुःखबुपैति∗माञ्जोतीति ता१२।।

्ठीका--प्राप्यपनद्दका अमिनयताऽम्युक्मस्वं संवधार्य सुधमेस्तामी जीवानु-दिश्य सथयति । हे जन्तकोः जीवाः न्यव्यपाणिनः 'संबुद्धहा' संबुद्धह्वं बोवं प्राप्तुतं यूयम् , नहि क्वरीखपावण्डिनोः लोकाः स्वप्रवाणाय अवन्ति लोकानाम्। 'माणुस्स खेत काई कुलस्वारोग्नमाउयं बढी।

सक्णोवगाह सद्धा संजवी य लोगंमि दुछहाहं।।
छाया--मानुष्यं क्षेत्रं जातिः कुलं रूपवारोख्यायुः बुद्धिः।
श्रदणावग्रहः श्रद्धा संयस्श्रुकोके दुलसानि ।।१॥

ही कमों से विषयोंस को प्राप्त हो रहा है अर्थात् सुख की इच्छा करता हुआ भी दुःख को प्राप्त हो रहा है ॥११॥

टीकार्थ — जीवों का उपमदिन करने वालों की आयुं को अनियतना का विचार करके खुधमाँ स्वामी संसारी जीवों की उदेइपकरके कहते हैं —हे भव्य जीवो ! समझो, बुझो, बीच बास करो । कुइतिल एवं पालण्ड में प्रश्न लोग स्व-पर का श्राण (रक्षा) करने में समर्थ नहीं हैं, अतएब समीचीन (सत्य) धर्म के स्वरूप को समझो । कहा है-'माणुस्स खेशाई' इत्यादि ।

मनुष्यत्व आर्यक्षेत्र, उत्तम जाति, उत्तन कुल, रूर, आरोग्य, दीर्घ आयु, बुद्धि, वर्म का अमण, धर्मप्रहण, अद्धा और संपम की प्राप्ति होना इस को कमें अति दुर्लम है ॥१॥

છે. તે પાતાનાં જ કમોનાં કળ રૂપે વિષરીત દશાના અનુસવ કરી રહ્યો છે એટલે કે સુખતી ઇચ્છા કરવા છતાં પણ દુઃખના જ અનુસવ કરી રહ્યો છે. ા૧૧ લ

ટીકાર્ય — જીવાનું ઉપમર્દન (હિંસા) દરનારના આયુની અનિયમિત-તાના વિચાર કરીને, સુધર્મા સ્વામી સંસારી જીવાને ઉદ્દેશીને આ પ્રમાણે કહે કે—' & બન્ય જીવા! સમને, ખૂઝો, ખોધ પ્રાપ્ત કરા. કુશીલ અને પાખ ડી લોકા પાતાનું કે પરનું ત્રાંસ (રક્ષસ) કરી શકતા નથી, તેથી ધર્મના સાચા સ્વરૂપને સમને કહ્યું પણ છે કે—'માળુરલલેન નાર્દ્ય ઇત્યાદિ

'મનુષ્યત્વ, આર્ય છેત્ર, ઉત્તમજાતિ, ઉત્તમકુળ, રૂપ, આરોગ્ય, દીર્ધ આયુ, ભુતિ, ધર્મ શ્રવણ, ધર્મ પ્રેક્ષ્ણ, શ્રહા અને સંયમની પ્રાપ્તિ થવી તે આ ક્રોક્રમાં અતિ દુર્લંભ છે' ાવા

#### ँसमयार्थेबोधिनी दीका प्र. श्रु. घ. ७ ७. १ कुशोलवतां दोवनिरूपणम्

तदेतं यो धर्म नावरति तस्य मानुष्यमितदुर्लभम् । अतो-'माग्रमत्तं मसुष्य-रवम्, दुर्लमं जानीदि । तथा-जनजरामाणरोगशोकादि नारकादिषु वाऽतिती-प्रम् । 'भयं दर्दुं भयं दृष्ट्या 'वालिसेय सहंभो' वालिशेन सदसदिवेक्कीनेन पुरुषेण अलभ्यः चन्धुपयाग्यो धर्म ६८ये द्वि दृष्ट्या दिन्युर्ये । तथा निथित-मनगर्य 'एकात दृव नो' एक न्तर्यास्य यम सुखलेशोऽपि नास्ति सर्वधा दुःख्य-मेम लोकानाम् 'जिस्प न' जनतित इन, मथा जनराकान्तः एकान्तं दुःखमेनाऽनुः भवेत्, तथा 'लोए' अयमपि लोको दुःखभाननम् इत्यनगम्य । 'संबुद्यहा' संबुध्यप्यम्-सम्यम् वोधं प्राप्तुत, सर्वथा दुःखसंकुलोऽपं समारिनिवहः । सुधितो पृथा अनाभावे पीड्य ने, पिषासिको जलमन्तरा, वृथिकदृष्टः प्रतिसणं पीड्यते तथेवायं लोको जनराकान्त इन सर्थया दुःखित्वो भन्तिनि । एवं दृख-

इस प्रकार जो धर्म का आधरण नहीं करता उसे मनुष्य अब की
प्राप्ति होना अत्यन्त दुर्लभ है। इस कारण मनुष्यत्व को दुर्लभ समझो।
तथा नारक आदि भवां में जन्मजरामरण रोग द्योक आदि के दुःख को
देखकर तथा अविवेकी जन धर्म को प्राप्त नहीं कर पाते, इस धात का
विचार करो। तथा प्रहासी विचार करो। कि पह लोक उसी प्रकार
दुःखी और संतम हो रहा है जैसे ज्वरप्रस्य प्राणी। यह सब विचार
करके सम्पन्न बोध को प्राप्त करो।

जिसे भूखा मनुष्य अवने अभाव में शीड़ा का अनुभव करता है। पिपासा से व्यक्तिल पुरुष जल के बिता छट्यदाना है, विच्लू का डिमा प्रमीक्षण नड़कता रहता है, उसी प्रकार यह लोक ज्वराकान्त की भौति सर्वधा दुःखों से पीड़ित रहता है, इस प्रकार दुःखों से अकुल इस लोक

આ પ્રકારની સઘળી અનુકૂળતાએ મળવા છતાં જે માણસ ધર્મનું આચરણ કરતા નથી, તેને કરી મનુષ્ય લવની પ્રાપ્તિ થવી અત્યન્ત દુલંલ છે. આ કારણે મનુષ્યત્વને દુલંલ સમજો. તથા નારક, તિયં ચ અદિ ભવેષમાં જન્મ, જરા, મરણ, રાગ, શાક આદિના દુ: ખને દેખીને પણ અવિવેધી માણસો ધર્મને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, આ વાતના વિચાર કરાં. તથા એવા વિચાર પણ કરવા એઈએ કે આ લાક જવરપ્રસ્ત જીવના જેવા જ દુ: ખી અને સંતરત છે. આ બધી આખતાના વિચાર કરીને સમ્યક્ બોધને પ્રાપ્ત કરા.

જેવી રીતે ભૂખ્યા, માણસ અનના અભાવને લીધે પીડાના અનુભવ કરે છે, જેમ તૃપાથી વ્યાકુળ થયેલા પુરુષ પાણીને માટે તરફડિયાં મારે છે, જેમ વીંછીએ ડંખ માર્ચી હોય એવા પુરુષ ડંખની પીડાથી પ્રતિક્ષણ તરૂક-હતા રકે છે, એજ પ્રમાશે આ લાક (આ લાકના જીવા) જૈવરબસ્ત વ્યક્તિની જેમ નિરન્તર દુ:ખાથી પીડાતા જ રહે છે. આ પ્રકારે દુ:ખાથી

स्प्रकृता है सुवे

संकुळे लोके क्रास्कमकारी 'सक्रम्यणा' स्वक्रवमागाविपातादिक्रूरकर्मणाः तक्षण विषयि क्रियांसप्रवेति सुलिमिन्छता पाणातिपातादिकमाचाता दुःल-माप्यते—चातुर्गतिकः संसारः परिश्रम्यते ॥११॥

मुख्य-इहेग मूढा पंतियंति मोकैलं आहारसंपज्जणवज्जणेणं। एंगे ये सीओदर्गसेवणेणं हुएंण एंगे पंवयंति मोर्क्खा।१२॥

छाया --- इहै के पूढा पवेदयन्ति मोक्षशाहारसम्यज्जननवर्जनेन । एके च शीरोदकसेवनेन हुतेन एके पवदन्ति मोक्षम् ॥१२॥

में कर कर्म करनेवाला जीव अपने ही किये पाप कर्मों के द्वारा विपर्शास को प्राप्त होता है अर्थात् सुख पाने की अभिलापा से हिंसा आदि वार्षों का आचरण करता है, किन्तु उन पायों के परिणामस्वरूप उलटा दु:खों का ही भागी होता है-संसार में परिश्रमण करता है ॥११॥

'इहेपमूडा' इस्पादि ।

चाब्दार्थ—'इर-इद्द' इस जगत् में अथवा इस मोक्ष के संबंध में 'एगे-एके' कोई 'मूढा-मूढाः' मूर्ख जन 'आहारसंपन्जणवन्जणेणं-आहारसंग्रजननवर्जनेन' नमक खाना छोड देनेसे 'मोक्खं प्रवयंति -मोक्षं प्रवदन्ति' मोक्ष प्राप्ति होना कहते हैं 'एगे य-एके च' और कोई 'सी भोदगसेवणेण-शीतोदकसेवनेन' शीतल जल का सेवन करनेसे मोक्ष होना कहते हैं 'एगे-एके' कोई 'हुएण-हुतेन' होम करने से 'मोक्खं प्रयंति' मोक्षं मददन्ति' मोक्ष होना कहते हैं ॥१२॥

પીડાતા આ લાકમાં કર કર્મી કરનારા છવા પાતે કરેલાં પાપકમેનિ કારણજ વિપરીત દશાના અનુભવ કરે છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે સુખ પ્રાપ્ત કરવાથી અભિલાયાથી હિંસા આદિ પાપાતું આચરણ કરે છે, પરન્તુ તે પાપાતા પરિણામ સ્વરૂપે સુખને બદલે દુઃખાના જ ઉપલાગ કરે છે એટલે ક્રેસ સારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે અને જન્મ, જરા, મરણ આદિ દુઃખોના અતુભવ કર્યા કરે છે. હાયલા

' દ્રદ્દેત મૃઢા ' ઇત્યાદિ – શાષ્કાર્ય — 'દ્રદ્દ– દૃદદ' આ જગત્માં અથવા આ માસના 'प्रो-एके' डे।र्र्ध 'मूढा-मूढाः' भूर्भ दी।डे। 'आहारसंपरज्जणवज्जणेणं-आहारसंपर उज्जनन वर्जनेन' भीढुं भाषानुं छे।डी देवाथी 'मोक्खं पवयंति-मोक्षं प्रवदन्ति' भाक्षनी પ્રાપ્તિ થવાનું કહે છે, 'यगे य-यके च' અને કેમક 'सीबोदगसेवणेण-शीसोदकसेवडेन' કંડા પાણીનું સેવન કરવાથી માક્ષ થવાનું કહે છે 'यगे-एके' हु।⊌ 'हुएण-हुतेन' छे।भ કरवाधी 'मोक्का पवयंति⊸मोक्का' प्रवदन्ति' થવાતું કહે છે. ૫ ૧૨ ૫

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवर्ता दोवनिक्रपणम्

अन्वयार्थः-(इह) इहास्पिन छोके (एगे) एके के बन (मूहा) मूदरा-विकेदः निकलाः (भाहारसंपडजणवड्ज जेणं) आहारसंपडजननवर्ज नेन-लदणस्यागेन (स्रोक्त पवयंति) मोक्षं परदन्ति कथयन्ति (एगे य) एके च केवन मूर्वाः सदसद्विचेक-विकन्नाः (शीओदगसेवणेण) शीतोदकसेवनेन पोक्षं परदन्ति तदा (एगे) एके केचन (हुएण) हुतेन-होमकरणेन (बोवखं प्रथंति) मोक्षं प्रवदन्ति इति ॥१२॥

टीका-- 'इह' मनुष्यकोके भोक्षगमनाधिकारे 'एगे' एके केचन अज्ञात-'पृढा' मृत्यीः-सदसद्विकेविकलाः 'आहारसंप्रजणवञ्ज्रलेणं' शास्त्रतस्वज्ञाः आहरसंपण्डननवर्जनेनः अधियते तरस्यै इति आहारः ओपनाविः अध्ययदश्यक्ति वस्तुजातम् तस्पाऽऽहाःस्य संबत् रसग्नुष्टिः, तादशीं पुष्टि जनयति इति अक्षार-

अन्वयार्थ-इस लोक में कोई कोई मुद्र जब नगक खाना हवागदेने के मोक्ष की प्राप्त होना कहते हैं। कोई अज्ञानी जीत सचित्त कला क्रे सेवन से मोक्ष कहते हैं और कोई अविवेशी होम करने से सोक्ष की प्राप्ति होना कहते हैं ॥१२॥

टीकार्थ-मोक्षामन के अधिकाी इस मनुष्यलोक में आहा के तत्त्व से अनभिज्ञ एवं सत्-असत् के विवेक से हीन कोई कोई छोग नमक का त्याग कर देने से मोक्ष प्राप्ति होना कहते हैं । मूळ मास्त्रा 💥 लवण के लिए 'आहारसंपज्जणण' शब्द का प्रयोग किया है। उसका अर्थ थीं है-तृति के लिए जो ओदन आदि का आहरण ग्रहण किया जोबा है, वह आहार फहलाता है। उस आहार की संबत् अर्थात् रसः ग्रुष्टि को जनन-उत्पन्न करनेवाला 'आहारसंपरजनन' कहलाता है। नमक

સુત્રાર્થ - આ લાકમાં કાઇ કાઇ લાકા એવું કહે છે મીઠાના ત્યાગ કરવાથી માલ મળે છે. તા કાઇ અજ્ઞાની જીવ એવું કહે છે કે સિશ્સિ શીતળ જળના સેવનથી માેક્ષ મળે છે, તાે કાેઇ અવિવેકી લાેકા એવું કહે છે કે હામ કરવાથી માસ પ્રાપ્ત થાય છે. ાા૧૨ાા

્ટીકાર્થ — માક્ષગમનના અધિકારી એવા આ મનુષ્યક્રોકમાં, શાસના તત્ત્વથી અનિભિન્ન અને સત્ -અસત્ના વિવેકથી વિદ્ધીન કેઇ કાઇ ગ્રુસ્ક્રો! ऋव' કહે છે કે મીઠાના ત્યાંગ કરવાથી માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. મૂળ ગાયામાં 'aqu' ने भाटे 'आहारसंपज्जणण' पहना प्रयोग करवामां माल्या के. 🔌 અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે-તૃષ્તિને માટે જે ભાત આદિ ખાલ પદાર્થિ લેવામાં માવે છે, તેમને આહાર કહે છે. તે માહારની સંપત એટલે કે તે **માહાના** સ્વાદ (રસ)ની યુષ્ટિ કરનારા પદાર્થને 'झाहार–धम्पज्जनन' આહાર સમ્પત

स्॰ ७४

संपरजनमं ख्वणं, लवणेन हि भोजनस्य रस्युष्टिः, संयाद्यते । तस्य ख्वणस्य वर्जनं स्यागः तेन-आहारसंयज्जनवर्जनेन केवळ्ळवणयरित्यगेनैवः, मोक्सं' मोक्षम् 'पर्वाति' मवदन्ति, मोक्षयाप्तिर्छश्णवर्जनेन हि भवति । तदुक्तं-

'छवणविहूणा य स्सा, चवस्त्र्विद्योणा य इंदियम्माना । धम्मो द्याइ रहिओ सोवलं संतोसरहियं नो ॥ छापा—छवणविद्यानामाः । धर्मी दयया रहितः सीरुयं संतोष रहितं नो ॥

तथा 'एगे य' एके च 'सीओदगसेदणेगं' शीतोदकसेदनेन मोशं मनदन्ति, शीतज्ञस्तेदनेन सचिचाप्तायपरिभोगेन । तत्र एवं वदन्ति-यया जलं बाह्यसलं स्रीरादपनयति, तथा-भान्तरमलभ्यपनयति । दृश्यते हि भूरजसाऽऽच्छन्नबस्य मलापनयनं ज्ञस्तेन भवति । तथाऽन्तराञ्चिद्धरप्युदकादेव सम्पाद्यते इति । तथा-

आहार की रसपुष्टि करता है, उसके विना बहुमूल्य आहार भी नीरस ही रहता है। कहा है−लवणविहुणा च रसा इत्वादि।

'स्रवण रहित रस, नेत्र रहित इन्द्रियां, दया से रहित धर्म और सन्तोष रहित सुख सुच्छ हैं'।

तथा कोई कोई शील (सचित्त) जल के सेवन से मोक्ष कहते हैं। उनका कथन है-जैसे जल शारीर के बाह्य मल को दूर करता हैं, उसी प्रकार आन्तरिक मल को भी निवारण करता है। रेत या पूल से गेंदले बक्ष का मैठ जल से धुलजाता है, यह प्रत्यक्ष देखा जाता है, उसी प्रकार आन्तरिक शुद्धि भी जल से ही होती है।

જનન' અથવા 'આહાર સંપત્' કહે છે. મીઠું આહારમાં રસપુષ્ટિ કરે છે. મીઠા વિના ખઠુમૂલ્ય આડાર પણ નીરસ (સ્વાદ વિનાના–ફીકા) લાગે છે. કહ્યું પણ છે કે –'જીવળવિદૂળા ચ રસા' ઇત્યાદિ–

'લવણ રહિત રસ, નેત્ર રહિત ઇન્દ્રિયા, કયારહિત ધર્મ અને સંતાષ-રહિત મુખ તુ°છ છે.'

તથા કાઇ કાઇ માણુસા એવું કહે છે કે શીત (સચિત) જળના સેવ-નથી માણ મળે છે. તેઓ એવી દલીલ કરે છે કે-જેમ જળ શરીરના ભાદા મળતું નિવારણ કરે છે, એજ પ્રમાણે આન્તરિક મળતું પણ નિવારણ કરે છે, મળ, પૂળ આદિ વડે ગંદાં થયેલાં કપઢાંના મેલ જેમ પાણી વડે શાવાઇ ભાષ છે, એ વાત તા પ્રત્યક્ષ દેખી શકાય છે, એજ પ્રમાણે પાણી વડે આન્તરિક શુદ્ધિ પણ થઈ શકે :છે.

# समयार्थवीधना टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवता दोवनि सपणम्

466

'एगे' एके तापसाः 'हुष्ण' हुतेन-इवनेन 'मोक्खं' मोक्षम् 'पवयंति' मक्दन्ति । यथा हि विद्वाः स्वर्णादीनां मलमपनयति, तथा-अन्तिहोत्रं लुद्धयादित्यिकहोषाः उग्निरिप आत्मनो मळमपनीय गमयति मोक्षमिति ॥१२॥

स्वणाद्वारादिपरिवर्जनान्मोक्षो भवतीत्यसंबद्धमधाविनां श्वापनेतुं सूत्रकार-आह-'पाओ सिवाणादिस्र' इत्यादि ।

पुष्य-पाओ सिणाणाइसु नैरिथ मोर्क्वो

खारस्स लोणस्स अणासणेणं **।** 

ते मन्जमंसं लघुणं चै भोधा

अनस्थ वासं परिकप्पश्रंति ॥१३॥

छाया--पातः स्नानादिषु नास्ति मोक्षः क्षारस्य लगणस्याऽनम्ननेन । ते मधं मासं लग्नुनं च भुक्त्या अन्यत्र नासं परिश्रन्यवन्ति ॥१६॥

और कोई कोई तापस हवन से मोक्ष प्राप्ति मानते हैं। उनका कहमा है कि अग्नि स्वर्ण आदि के मल को हटा देनी है, उसी प्रकार अग्निहोच की अग्नि भी आस्मा के मैल को दूर करके मोक्ष में पहुँचा देती है ॥१२॥

लवण का त्याग करने से मोक्ष होता है, इत्यादि असम्बद्ध प्रलाप करने वालों के मत का निराकरण करने के लिए स्त्रकार कहते हैं—-'पाओ सिणाणादिसु' इत्यादि।

शब्दार्थ--'पाओ सिणाणादिसु-प्रातः स्नानादिषु' प्रातः कालके स्नान आदिसे 'मोक्खो नस्थि-मोक्षो नास्ति' मोक्षमसि नहीं होती है

કાઇ કાઇ તાપસા એવું માને છે કે હવન કરવાથી મે:ક્ષ મળે છે. તેઓ એવું પ્રતિપાદન કરે છે કે જેમ અગ્નિ સુવર્ણ આદિના મેલ દૂર કરીને તેની શુદ્ધિ કરે છે, એજ પ્રમાણે અગ્તિહાલની અગ્નિ પશુ આત્મા પરના મેલને દ્વર કરીને મેહમાપ્તિ કરાવે છે. તાલાશ ૧૨લ

'મીઠાનો ત્યાગ કરવાથી, સચિત્ત જળનું સેવન કરવાથી અને હામહ-વન કરવાથી માસ પ્રાપ્ત થાય છે, ' આ પ્રકારની પૂર્વેક્તિ માન્યતાએકનું નિરાકરણ (ખંડન) કરવાને માટે સ્ત્રકાર કહે છે કે-' पास्रो सिणाणाविसु ' ઇત્યાદિ-—

श्रण्डार्थ — 'पाओ सिजाजारिष्ठ-पातः स्नानादिष्ठ' भारप्रशासना स्नान विजेरियी 'मोक्सो नरिय-मोक्षो नास्ति' भे।क्षनी भाष्टित यसी नथी तथा "सारस्य

स्वकृता**न स्व** 

क्षा कर्य गार्थः — (पाओ सिणाणादिस्त) पाठः स्नानादिषु ममातस्नानेन (मोक्स्रो मुस्थि) मोसो नास्ति (खारस्स कोणस्स अणासणेणं) सारस्य लवणस्यानग्रनेन वर्जने नापि मीसी न मवति, (ते) ते अन्यवीर्थिकाः (भज्जनंस लसुणं च मोचा) मर्घा मासं लथुनं च सुत्तवा (अक्षरथ) अन्यत्र भोक्षात् भिद्यस्थाने संसारे (वासं परिकर्णाणे) वासं स्वकीयनिवासं परिकर्णयनि चातुर्गविके संसारे परिश्रमंति।१३।

टीका — 'पाओ सिणाणादिसु' मातः स्नानादिषु 'मोक्खो' मोक्षः -अशेपकर्म-सपरूपः, 'णत्थि' नास्ति -न भवति, प्रभातकालिकसलिलाऽवगाहेन तेपा निकालिका कियमपि मोक्षो न संभवति । मत्युत जीतोदकपरिमोगेनाऽपां कायाना

तथा 'लारस्स लोणस्स अणासणेणं-क्षारस्य लवणस्यानदानेन' महिके न स्मिने से भी मोक्ष नहीं होता 'ते-ते' वे अन्यतीर्थी 'मजमसं स्वतुणं च भोच्या-मद्यं मांसं लग्नुनं च सुक्रवा' मद्य, मांस, हिर्दे र लग्नुन खाकर 'अवस्थ-अन्यत्र' मोक्षसे अन्यस्थान अर्थात् संसार में 'वासं परिकष्पयंति-वासं परिकल्पयन्ति' चतुर्गतिवाले इस संसार में असूर्ण करते रहते हैं ॥१३

अन्वयार्थ -प्रभावकालीन स्नान करने से मोक्ष नहीं मिलता, क्षार लंबण न खाने से भी मोक्ष नहीं मिलता। अन्यतीर्थिक मद्य, मांस और लिहें में का उपभोग करके अन्यद्य अर्थात् मोक्ष से भिन्न संसार में परिश्रमण करते हैं ॥१३॥

्रेटीकार्थ-च्यभातकाल में स्नान करने से किसी भी प्रकार अद्योष किमेंिका क्षय अर्थात् मोक्ष प्राप्त नहीं हो सकता । प्रस्युत सचित्त जल

छोणस्य अणासणेणं-क्षारस्य लवणस्यानशनेन' भीडुं ન ખાવાથી મેટ્સ થતા નથી. 'ते-ते' એ અન્યતીર્થિ 'मस्त्रमंसं लक्षणं च मोच्चा-मर्ग्य मांसं लशुनं च मुक्त्वा' મેથ, માંસ, અને લસણુ ખાઇને 'अञ्चल्य-अन्यत्र' મેટ્સથી અન્ય સ્થાન અર્થાત્ સિ.સ.રમાં જ ભ્રમણુ કરતા રહે છે. ॥ ૧૩॥

સૂત્રાર્થ—પ્રાતઃકાળે સ્તાન કરવાથી માસ મળતા નથી, તથા લવણયુક્ત 'સિંજિનના ત્યાગ કરવાથી પણ માસ મળતા નથી અન્ય તીર્થિકા મથ, માંસ, 'અનિ લસણુના ઉપયોગ કરીને અન્યત્ર જ (માસથી સિન્ન એવા સંસારમાં) 'યેલિયમણ કર્યા કરે છે. તાવલા

ટીકાર્ય — પ્રભાત કાળે સ્નાન કરવાથી કાઈ પણ પ્રકારે કર્મોના ક્ષય ે **ચ**તા નથી એટલે કે તેના દ્વારા માેલપ્રાપ્તિ થતી નથી, ઊલટાં તેમ કરનાર

# सम्यार्थबोधिना टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुछोलवता दोपनि इपणम्

420

जलाश्रिवजीवानां चे पादी जायते, न च जीवानी विनादात् क्दाचिद्विति मोहार जनातिः संभवति । न वा जलं मलमपनेतुं सामध्ये धारपति । अप कथेविद्वा-ग्रमलं निराकुर्धादिपि किन्तु आन्तरकर्ममलपपनेतुं न कुनोऽपि सामध्येम् । यतो हि मानगृद्धेय र उन्तर्भ स्य विनाद्यः संभवति । भावशुद्धिरहितस्य पि युवन्तर्भक्तः पनयन भवेत्रदाऽनायासेन जलेत मत्स्यादीनां सिद्ध पुत्र मोह्यः स्यात् । तुथा-प्लारस्स ल्लेणस्स अणासणेणं शारलवणस्याऽनशनेन, ल्वलपरिस्यामानेणाऽपि भोक्षो नैद । ल्वलोपमोगरहितानां मोह्यो भवतीत्ययुक्तमेव । न वाऽयं नियमो ल्वल-

के परिभोग से अप्कायिक जीवों का तथा जल के आश्रित रहे हुए अन्य जीवों का उपमर्दन होता है। जीवों की हिंसा करने से कदापि मोक्ष की प्राप्ति का संभव नहीं है। जल में मल को दूर करने का सामर्थ्य भी नहीं है। कदाचित वह बाह्य मल को किसी प्रकार दूर भी करता हो, तथापि आन्तरिक मल को दूर करने की कावित तो उसमें हो ही कैसे सकती है। आन्तरिक मल का विनाश तो भावों की शुद्धि से ही हो सकता है। जो भावों की शुद्धि से रहित है, उसका आन्त-रिक मल भी यदि जल से दूर हो जाय तो सदैव जल में रहने वाले मत्स्य आदि को अना गास ही मोक्ष की प्राप्ति हो जाय।

इसी प्रकार खारे लवण को न खाने से अर्थात् लवण का त्याग कर देने मात्र से ही मोक्ष प्राप्ति की आज्ञा नहीं की जा सकती। अत-एवं लवण न खाने बालों को मोक्ष प्राप्त हो जाता है, यह कथन अयुक्त

માણુસા કર્માનું ઉપાર્જન કરે છે, કારજ્ઞ કે સચિત્ત જળના ઉપયાગ કરવાથી અપ્કાયિક છ્વાનું તથા જળના આશ્ચરે રહેલાં અન્ય છવાનું ઉપમદંત થાય છે. છવાનું તથા જળના આશ્ચરે રહેલાં અન્ય છવાનું ઉપમદંત થાય છે. છવાની કિંસા કરવાથી કહી પણ માશ્ચની પ્રાપ્તિ સંભવી શકતી નથી. વળી જળમાં મળને દૂર કરવાનું સામર્થ્ય પણ નથી. કદાચ તે ભાદ્ય મળને કાં કે પણ પ્રકારે દ્રર કરી શકતું હાય, પરન્તુ આન્તરિક મળને દ્રર કરવાની શક્તિ તેમાં કેવી રીતે હાંઇ શકે ! આન્તરિક મેલના નિકાલ તા ભાવાની શુદ્ધિથી રહિત હાય, તેના શક્તિ તેમાં કેવી રીતે હાંઇ શકે ! આન્તરિક મેલના નિકાલ તા ભાવાની શુદ્ધિથી રહિત હાય, તેના અભાન્તરિક મેલ પણું એ પાણીથી દ્રર થઇ જતા હાય, તા સદૈવ પાણીમાં જ નિવાસ કરનારાં માછલાં, મગર, કાચબા આદિને તા અનાય સે જ માલ મળી જાત! એજ પ્રમાણે મીઠાના અથવા લવણ્યુક્ત સાજનના ત્યાગ કરવા માત્રથી જ માસ પ્રાપ્તિની આશા શખી શકાય નહીં. તેથી લવણ ન ખાનારને માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે, એવું કથન પણું ખરાબર નથી. વળી એવા પણ

पव रसजनक इति सित्शर्कराष्ट्रतादिपदार्थेषु रसजनकत्वात्। किंच द्रव्यतो छत्रणवर्जनेन भावतो वा तर्द्धनेन मोक्षोपलियः शंक्या। तत्र नायः, यद्येवं तदा-ऽलवणके देशे सर्वेषासेव मोक्षोऽयत्नसिद्धः स्यात्। न च-श्ष्टापितः। इन्द्रेष्टाभ्यां विरोधात्। द्वितीये तु माबादेव ततो भाव एव मधानं किं लवणवर्जनेन मोक्षः। तथा-ते सूर्वाः-सदसद्धिवेकविकलाः 'मण्डमंसं' मधं मांसं 'लसुणं च' छशुनं व है। इसके अतिरिक्त यह भी नियम नहीं कि लवण ही रसजनक है। मिश्री, शर्करा युत आदि पदार्थ भी रसोत्यादक होते हैं।

इसके अतिरिक्त यहाँ यह शंका उत्पन्न होती है कि द्रव्य से लक्षण का त्याग मोक्ष का कारण है या भाव से ? प्रथम पक्ष तो समी-चीन नहीं है, क्यों कि जिस देश में लक्षण नहीं पाया जाता वहाँ के सभी निवासी द्रव्यतः लक्षणत्यागी होते हैं, अतएव उन सभी को मोक्ष प्राप्त हो जाना चाहिए। यदि कहो कि यह आपत्ति हमें इस्त है, सो ठीक नहीं, क्यों कि यह मानना प्रत्यक्ष और अनुमान से विरुद्ध है। अगर कहो कि भाव से लक्षणत्याग करना मोक्ष का कारण है तो किर भाव ही मोक्ष का कारण ठहरा। ऐसी स्थिति में लक्षणत्याग का क्या महत्त्व रहा?

कंई अज्ञानी मच, मांस और लहसुन खाकर संसारवास ही बढाते हैं।

નિયમ નથી કે લવજ જ રસજતક છે. સાકર, ખાંડ, ઘી આદિ પદાર્થી પછુ રસાતપાદક હે.ય છે.

વળી અહીં એવી પણ શંકા ઉદ્દુલની શકે છે કે 'દ્રવ્યની અપેક્ષાએ લવલુંના ત્યાગ કરવાથી માણ મળે છે, કે લાવની અપેક્ષાએ તેના ત્યાગ કરવાથી માણ મળે છે, કે લાવની અપેક્ષાએ તેના ત્યાગ કરવાથી માણ મળે છે કે પ્રથમ પણ (દ્રવ્યની અપેક્ષાએ લવલુંના ત્યાગ કરવાથી માણ મળે છે, એવી માન્યતા) અરાભર નથી, કારણ કે જે દેશમાં લવલું જ મળતું નથી, તે દેશમાં નિવાસ કરનારા સઘળા લેકો દ્રવ્યની અપેક્ષાએ લવલું ત્યાગી જ હાય છે, તો તે સઘળા લોકોને માક્ષામિત થતી હશે, એવું માનવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે! તો આપ એવી દલીલ કરતા હા કે 'એ તો કંપ્ટાપાંત્ત છે,' તો એ વાત પણ ઉચિત નથી, કારણ કે એવું માનતા હા કે લાવતઃ લવલુત્યાગ કરવાથી મે સ મળે છે, તો લાવ જ માક્ષનું કારણ સિદ્ધ થશે! એવી સ્થિતિમાં લવલુત્યાગનું શું મહત્વ રહે છે કે

કેટલાક અજ્ઞાની લેઃકેા માંસ, મદિરા અને લસ**ણ** ખાઇને સંસારવા-સમાં જ વૃદ્ધિ કરતા હેાય છે.

498

#### समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ ड.१ कुशीलवर्ता दोषनिरूपणम्

'मोचा' भ्रुवत्वा अनत्थ वासं' अन्यत्र वासम् — अन्यत्र मोक्षादन्यत्र संसारे वासम् अवस्थानं परिकल्पपनित समन्तानिष्पादयन्ति । इः नद्र्यनचारित्रकृपमोक्षमागं निरस्कृत्य, जीववधमनानकमंणि पश्चाः जीववधमनिताऽग्रुमकमंस्विताः सदैव नरकपागं परिशोधयन्ति । नदी इ पातः स्नानेन, न वा छत्रणवर्जनेन मोक्षो-पछिधः । किन्तूक्त तथाकारी छग्छनादिकाधृचि वस्त्वभ्यवहरणात्संसारे परिश्च-मन्तोति पर्यवसितोऽर्थः ॥१३॥

सामान्यतस्तेषां कुशीकानां मतं निराकृत्य सांपतं विवेषतो निराकर्तुमाइ-'उद्गेण' इत्यादि ।

म्ब्म-उदगेण जे सिद्धिं मुदाहरंति सायं च पायं उदगं फुंसंता। उदगस्स फासेण सिया य सिद्धी

सिव्झिंसु पीणा बहिवे देंगंसि ॥१२॥

छाया- उदकेन ये सिद्धि प्रदाहरन्ति, सार्यं च मात्रहर्त्तं स्पृश्नतः। उदकस्य स्पर्शेन स्याच्च सिद्धिः, सिद्धेयुः माणाः बहव उदके।१४।

आश्य यह है कि शान, दर्शन, चारित्र रूप मोक्षमार्ग को त्याग कर जीववध की मधानता वाले कार्य में जो प्रवृत्त हैं, वे अरने अशु म कर्मों से युक्त होकर सदैव संसार का मार्ग बढ़ाते हैं। वास्तव में न तो गातःकाल स्नान करने से मोक्ष मिलता है, न नमक का त्याग करने से ही। परन्तु ऐसा करने वाले तथा मच, मांस, लहसुन और अनस्त-काय वनस्पति आदि अशुचि वस्तुओं का भक्षण करने वाले संसार में ही परिश्रमण करते हैं॥१३॥

सामान्य रूप से कुशीलों का मत का निराकरण करके अब विशेष-

આ કથનના ભાવાર્ય એ છે કે ત્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપ માક્ષ-માર્ગના ત્યાગ કરીને, જેઓ જવહિંસાની પ્રધાનતા વાળા કાર્યમાં પ્રવૃત્ત રહે છે, તેઓ અશુમ કર્મોનું ઉપાર્જન કરીને, સદેવ સંસારના માર્ગ વધારતા રહે છે. ખરી રીતે તા પ્રાતઃકાળે રનાન કરવાથી પણ માક્ષ મળતા નથી, લવણના ત્યાગ કરવા માત્રથી પણ માક્ષ મળતા નથી, પરન્તુ એનું કરનારા જવા તથા માંસ, મદિરા, લસજ અને અનન્તકાય વનસ્પતિ આદિ અશુચિ પદાર્થોનું ભક્ષણ કરનારા માણસા સંસારમાં જ પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. ાગાથા ૧૭ા

સામાન્ય રૂપે કુશીલે:ના મતનું ખંડન કરીને હવે વિશેષ રૂપે ખંડન કુશ્વાને માટે સૂત્રકાર આ પ્રમાણે પ્રતિપાદન કરે છે—'સ્વૃતેષા' ઇત્યાદિન प्राप्त कर छेते ॥१४।

अन्वयार्थः—(जे) ये के बन (सायं च पायं उदमं फुस्ता) सायंकाछे पातः ममाते उदके शीवजले स्पृतान्तः स्नानादिकियां जलेन कु बन्तः (उदमेण सिद्धि मुराहरति) उदकेन-जलेन सिद्धि मोसमुदाहरन्ति कथान्ति ते निध्यावादिनः (उदमस्स फासेण सिद्धि सिया) उदकस्य स्पर्शेन यदि सिद्धिः स्यात् तृद्धां (दगंसि) उदके-जले निवासिनः (बहवे पाणा) बहवोऽनेके मस्स्यमकरादयः प्राणाः जीवाः (सिञ्झंस) सिद्धचेयुः सिद्धा मनेयु न तृ एवं भवतीति ॥१९॥

हप से निराकरण करने के लिए सूत्रकार कहते हैं—'उदगेण' इत्यादि । बाब्दार्थ — 'सायं चपायं उदगं फुसंता—सायं च प्रातः उदकं स्पृदान्तः' सायंकाल एवं पातः काल में जलका सार्वा करते हुए 'जे उदगेण सिद्धि सुदाहरन्ति—ये उदकेन सिद्धि सुदाहरंति' जो लोग जलस्मान से मोक्षकी प्राप्ति होना कहते हैं वे निष्णावादी हैं 'उदगस्म फासेण निद्धी मिणा— उदकरण स्पर्शेन सिद्धिः स्थान्' जलके स्पर्वासे यदि सुक्ति मिले, तो 'दगंसि—उदके' जल में रहने वाले 'बहवे पाणा—बहवे प्राणाः' बहुत से जलकर माणी 'सिज्झंसु—सिद्धयेयुः' मोक्षगामी हो जाते अर्थात् मोक्ष

अन्वयार्थ – सायंकाल और प्रानः काल सचित्त जल का स्पर्श करते हुए जो लोग जल से मोक्ष कहते हैं, वे मिथ्याबादी हैं। यदि जल के स्पर्श से सिद्ध होती है, तो जल में निवास करनेवाले अनेक मकर आदि जलवर पाणी सिद्धि पाष्ट्र कर लेते। किन्दु ऐसा होता नहीं है ॥१४॥

शण्डार्थं — 'सायं च पायं उद्दर्ग फुसंता — सायं च प्रातः उद्दर्भ स्पृद्धान्तः' सार्थं स्थारे पाछीनी हेपर्थं हेरता धहा 'जे उद्देगेण सिद्धिमुदाहरं ति—ये उद्देशे सिद्धिमुदाहरं ति' अवस्तानथी मेत्स भाषत धवानुं अध्या हहे छे, ते छे। मिध्यावाही छे. 'उद्देगस्य फासेण सिद्धी सिया—उद्दर्भर स्पर्शेन सिद्धिः स्यात्' पाछीना हेपर्थं जे सुद्धित भणे ते। 'दगंसि—उद्देश' पाछीमां रहेनावाणा 'वहवे पाणा— चहवे पाणाः' धद्या भरा अवस्थर भाष्टिया 'सिज्झियु-सिध्येयुः' मेतस्यामी धर्म जेते स्थात् भाषा भाषत हरी सेता। ॥ १४॥

સ્ત્રાર્થ — પ્રાતાકાળ અને સાયંકાળ સચિત્ત જળના રુપરા કરનારા જે લોકો એવું કહે છે કે જળનું સેવન કરવાથી માસ મળે છે, તેઓ મિથ્યા-વાદી છે. જો જળના સ્પર્શથી સિદ્ધિ મળતી હાત, તા જળમાં રહેનાર મગર આદિ અનેક જળચર પ્રાણીઓ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરત! પ્રન્તું એવું અનતું નથી. તાલુકા

#### संगयार्थवीधिनी टीका प्र. घु. म. ७ उ.१ कुशीलवर्ता दोषनिक्रपणम्

टीका--'जे' ये केचन म्ढाः 'सायं' सायम्-सायंकान्छे 'पायं' प्रातिन्यं पातः काले 'उदगं' उदकम् 'फुसंता' स्पृशन्तः- जछेन स्नानादिकुर्वन्तः, 'उदक्तेन जलेन 'सिद्धिं' सिद्धिं-मोक्षम् 'उदाहरंति' उदाहरन्ति-क्षयपन्ति। ते सम्यक् न पतिपादपन्ति। यदि, 'उदगरस' उदकस्य 'फासेग' स्पर्शेन-शीतज्ञछेन 'सिद्धी' सिद्धि मोक्षः 'सिया प' स्पात् च, तदा 'दगंसि' उदके 'बहवे' बहवः 'पाणा' प्राणिनः मत्त्रप्रकरादयः 'सिन्धिमु' सिद्धचेषुः-सिद्धि पार्तुयुः, परन्तु नैवं हृश्यते। यद्य्युक्तम्-वाद्यम् स्थात्मस्यन्तामध्यं हृष्टम् , तद्य्यसम्यक् । यथोदकमनिष्टमलमप्तात्मप्ति, एपप्रमिमदमपि कुंकुमचन्द्रनादिकं शरीरगतमप्त्नयति। तथा-पक्तिदेशि यदि पापं नाशिवक्यति तहिं तास्त्येत युक्या पुण्यमप्त्रनेवपति। तथा-

टीकार्य--जो होई अज्ञानीजन सम्ध्या के समय और प्रमात के समय जल का स्वर्ध करते हुए अर्थात् जलस्वान करते हुए जल से ही सिद्धि मोक्ष की प्राप्त कहते हैं, उनका कथन समीचीज नहीं है। अगर जलस्वान करने से मोक्ष प्राप्त होता तो जलमें तो चहुत से जलचर प्राणी रहते हैं, जो मस्स्य भक्षण आदि क्रूर कर्म करते हैं, द्याहीन होते हैं, वे भी मोक्ष प्राप्त कर लेते!

जल बाह्य मैल को दूर करने में समर्थ होता है, यह आपका कथन भी संगत नहीं। जल जैसे अनिष्ठ मल को दूर करता है उसी प्रकार इंड कुंकुम चन्दन आदि को भी शरीर से अलग कर देना है। अल! स्नान करने से जैसे पाप दूर होता है, उसी प्रकार पुण्य भी शुंब

ટીકાર્ય — જે અજ્ઞાની જીવા એવું કહે છે કે પ્રાત:કાળે અને સંશ્યાકાલે જળસ્તાન કરવાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ શાય છે, તેમનું કથન સાચું નથી. આ પ્રકારનું પ્રતિપાદન કરનારા દ્વાકો મિચ્યાવાદી જ છે. જો જળસ્તાન કરવાથી જ માક્ષ મળતા હોત, તો જળચર પ્રાણીઓને તો માક્ષ જ મળત. જળમાં મગર આદિ અનેક પ્રાણીઓ રહે છે, જેઓ મત્સ્યભક્ષણ આદિ કૃષ્ કર્માં કરતાં હોય છે. એવાં નિદ્ય પ્રાણીઓ શું માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે ખરાં ! પ્રાપક મેનું સેવન કરનારે મોક્ષ મળવાનું સંલવી શકે જ નહીં.

જળ ખાદ્યા મેલને દ્વર કરી શકવાને સમર્થ છે, એવું આપનું કથન પણ સંગત નથી. જળ જેમ અનિષ્ટ મેલને દ્વર કરે છે, એજ પ્રમાણે કુંકમ, ચન્દ્રન આદિ ઇષ્ટ પદાર્થીને પણ શરીરથી અલગ કરે છે. આ પ્રમાણે એ વાતના પણ સ્વીકાર કરવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે કે જેમ સ્નાન કરવાથી પાપ દ્વર થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે પુષ્ય પણ ધાવાઇ જશે!

स्त्रकृतानस्त्रे

बहु (निष्टमापद्येत । किंदी इश्वनं ब्रह्मचारिणां दोषाधायकमेव । तथाचोक्तम् – स्कानं सदः पेकरं कामांगं प्रथमं स्मृतम् । तस्मास्कामं परित्यज्य न ते स्नान्ति दमे रताः ॥१॥

वस्मात्काम भारत्यस्य न च स्नाम्च द्रम रवाः ॥ र अपिच---नोदः क्लिकात्रो हि स्नात इत्यमिधीयते ।

स स्नातो यो बतस्नातः स बाह्याम्यन्तरः छचिः ॥२॥

स्नानं कामोदीएकं मधमं कामांगं कथितं तस्मात् दमे रताः जिलेन्द्रियाः कामं परिस्थण्य ज्ञ स्नानं नाचरन्ति ॥१॥

जले श्नातो नरो न स्तात इति कथ्यते किन्तु संयमात्मकवते स्नानं करोति चारित्रवान भवति बाह्माभ्यन्तरः स स्नात इति कथ्यते इति भावः ॥१४॥

जाएगा! यह महान् अनिष्ट की प्राप्ति होगी। इसके सिवाय ब्रह्मका रियों के लिए जलस्नान दोष जनक ही है। वहां भी हैं--'स्नानं महर्दर्यकरम्' इत्यादि।

'स्नान मद एवं दर्प की बृद्धि करने वाला है और काम के अंगों में प्थम अंग माना गया है। अतएव काम के त्यागी संयमी पुरुष स्नान नहीं करते।'

और भी कहा है-'नोदकक्कित्रगात्रोहि' इत्यादि ।

ंजल से घारीर को गिला कर लेने वाला स्नात (नहाया हुआ)
नुद्धीं कहलाता। वास्तव में स्नात यह है जो बतों से स्नात है अर्थात् कहिंसा आदि ब्रतों का घारक है। व्रतस्नात पुरुष भीतर और बाहर से सुचि होता है अर्थात् घोच के लिए उसे जलस्नान की आवश्यकता कहीं होती। १४॥

વળી પ્રક્ષચારીઓને માટે જલશ્તાન દેષજનક જ છે. કહ્યું પશુ છે है-'स्नान' मददर्पकरम्' ઇત્યાદિ—

<sup>&#</sup>x27;સ્નાન મદ અને દર્પ' (અહ'કાર)ની વૃદ્ધિ કરનાર છે. કામના અ'ગામાં સ્નાનને પ્રથમ અ'ગરૂપ કહ્યું છે. તેથી કામના (મૈશુનના) ત્યાગ 'કરનાર સ'યમી પુરુષા સ્નાન કરતા નથી.' એવું પણ કહ્યું છે है–'नेवकक्छिन्न-गात्रोहि' ઇત્યાદિ–

<sup>&#</sup>x27;પાણી વડે શરીરને લીતું કરનાર માણસને સ્નાત (નહાચેલા) કહેવાતા નથી. વાસ્તવમાં રનાત તા તેને જ કહેવાય છે કે જે વતાથી સ્નાત હાય, એટલે કે-અહિંસા આદિ વતાનું પાલન કરનારને જ સ્નાત કહેવાય છે. વતસ્તાત પુરુષ અહારથી અને અંદરથી વિશુદ્ધ દ્વાય છે એટલે વિશુદ્ધિને માફે તેને જલસ્તાનની આવશ્યકતા જ રહેતી નથી ા ૧૪ !!

## समयार्थवीचिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवतां वोषनिकपणम्

शृष्य-मैच्छा य कुम्मा य सरीसिवौ य मेग्यू य उंद्वा दग रेक्खासी य। अद्वाणिमेयं कुंसला वैथिति उदगेण जे सिद्धि मुदाहरंति ।रं५।

छाया-महस्याश्च क्रमीश्च सरीग्रपाश्च महनश्चीध्टा उदकराक्षसाश्च । अस्यानमेवरकुशला बदन्ति उदकेन ये सिद्धि ग्रुशहरन्ति ॥१५॥

अन्तरार्थः — (मच्छा य कुम्ना य सरीसिता य) मस्त्राश्च कूर्माश्च सरीस्रपाञ्च —जन्नसर्पाः गोधादपश्च (मग्गू य उद्घा दगरकसमा य) मद्रवः जलकाकाः

'मञ्जा य कुम्मा य' इत्यादि ।

राब्दार्थ — 'मच्छा य कुम्मा य सरीसिवा य-मस्या अ कूमीबा सरीग्रवाअ' मस्य, कच्छय और सरीग्रव 'मग्गू य उद्घादगरक्खसाय-मझवः उच्छाः उदकराक्षसा अ' मद्गु नामके काक की आकृतिवाला जलचर, ऊंट के आकारका जलचर विशेष एवं जलराक्षस जो जलके स्पर्श से मुक्ति होती हो तो ये सब मुक्ति गामी हो जाते 'जे उद्गेण— ये उदकेन' अतः जो उदकसे अर्थात् जलके स्पर्शमादि से 'सिद्धिमुदा हरंति–सिद्धि उदाहरंति' मुक्ति की प्राप्ति बताते हैं 'अद्वाणमेयं-एतत् अस्थानम्' उनका कथन अयोग्य है ऐसा 'कुसला वयंति–कुदाला बदित' मोक्षका तथ्य जानने वाले पुरुष कहते हैं ॥३५॥

अम्बर्धार्थ--मरस्य, कूमे, जलसर्प कीया, जलमृग, उद्दूर, उदकराक्षस (जलमानव की अकृति के जलचर) आदि सभी जलवर मुक्त हो जाते

शण्डार्थं — 'मच्छा य कुम्मा य सरीसवा य-मत्स्याश्च कुर्माश्च सरीस्वाश्च' भत्स्य, ५२७५-४१२४मा अने सरीस्वान्यः 'मग्गू य चट्टा द्वरक्खवाय-मह्ने। चट्टा चर्कराश्चमाश्च' भट्टा अर्थात् धाडानी आधृतिवाणुं जवस्य प्राष्ट्री, इडिना आधारतुं जवस्य प्राष्ट्री, तथा जवसक्षमा को पाष्ट्रीना स्पर्धंथी भुक्ति धती है। येता आधारतुं जवस्य प्राष्ट्री, तथा जवसक्षमा को पाष्ट्रीना स्पर्धंथी भुक्ति धती है। येता आधारतुं जवस्य प्राष्ट्री, तथा जवस्य के स्वरोण-ये उद्योग अर्थात् पाष्ट्रीना स्वर्धं आधि 'सिद्धिमुदाइरंति-सिद्धिम् च्हाइरंति' भुक्तिनी प्राप्ति जताये छे. 'अट्टाणमेर्य-एवन् अर्थानम्' ते छोतुं ध्यन अर्थे अर्थे प्रभाष्ट्रे के प्रभाष्ट्रे 'इसला वयंति-कृश्व व्यक्ति' भेश्वना तत्वने काश्चवावातः पुरुषे। ४६ छे. ॥ १५॥

સ્ત્રાર્ય—એ જળના ર**પશ**ેની મુક્તિ મળતી હોત, તેા માછ**લાં,** કાચબા, જલસપે, જળધોડા, જલમુત્ર, જળઊટ, જળરક્ષસ મા**દિ સર્ધ**ળાં

<sup>&#</sup>x27;मरुछा य कुम्माय' ઇत्यादि-

स्मकतानस्र

इन्द्राश्च च उदकराक्षसा मनुष्याकृतयो जलचरिक्षेषाः एते सर्वेषि धुक्ताः भवेषुः यदि जलस्पर्वेन मोक्षो भवेषदा अतः (जे उदगेण) ये वादिनः उदकेन जलस्पर्कादिना (सिद्धिमुदाहरंति) सिद्धि मोक्षमुदाहरंति कथयन्ति (अहाणमेयं) एतत् अस्थानम् अयुक्तमिति (कुसला वयंति) कुञला तीर्थकरगणधरादयः वक्ष्मित कथयन्तीति ॥१५॥

टीका—'मच्छा य' मत्स्पाश्च 'कुम्मा य' कूर्नाश्च—कच्छपाः, य=च 'सरीक्रिश्चा य सरीष्टपाः-जलसर्पाद्यः, 'मग्यू य' मदगवः जलकाकाः 'उद्घा' उष्ट्राः
उष्ट्राकृतयो जलचरिक्षेत्राः, एवम् 'द्गरक्षसा य' जलराससाः-मानुपाकृतयोक्रिश्चचरिक्षेपाः। एतेषां मत्स्यादीनां सदैव जलमवगाइमानानां सर्वात्मना जलसंपोक्रिश्चचरिक्षेपाः। एतेषां मत्स्यादीनां सदैव जलमवगाइमानानां सर्वात्मना जलसंपोक्रिश्चचरे, जपप्यते वा, तस्मात् ये 'उद्गेण' उदकेन 'सिद्धि प्रदाहरंति' सिद्धिक्रिश्चचरे जल्ल के स्पर्श से मुक्ति होनो! अतएव जो वादी जल के स्पर्श से
क्रिश्चल कहते हैं, वे अग्रुक्त कहते हैं। ऐसा तीर्थकर गणधर आदि
क्रिश्चल प्रस्थों का कथन है।।१५॥

टीकार्थ--मत्स्य (मच्छ), कूमैं (कच्छप), सरीस्प (जलसर्प आदि)
मर्गु (काक के आकार का जलचर), उद्दू (उद्दू के आकारका
जलचर) उदकराक्षस (जलमानुष की आकृति के जलचर) इत्यादि
आणी सदैव जल में अवगाइन किये रहते हैं और पूर्ण रूप से
्जल के साथ उनका संयोग होता है। ऐसी स्थिति में उन्हें झटपट
मोक्ष मिल जाना चाहिए। किन्तु न तो ऐसा देखा जाता है, न सुना
जाता है और न संगत ही है। अतएव जो जल से सिद्धि कहते हैं,

જળચર પ્રાણીમુકત જ થઇ જાત! પણ એવું બનતું નથી. તેથી જે પર મૃતવાદીઓ જળના સ્પર્શથી મુક્તિ મળવાનું કહે છે, તેઓ મિશ્યાવાદી જ છે, તેમની તે માન્યતા ખાટી જ છે, એવું તીર્થ કર, ગણુધર આદિ કુશળ પુરુષાનું કથત છે. શ૧પા

ટીકાર્ય — મત્થ્ય (માછલાં), કુર્મ (કાચખાં), સર્રાસ્ટ્રપ (જળસર્પ આદિ) મદ્દ્ર (કાગડાના આકારનું જળચર) ઉદ્દ્ર-ઊંટના આકારનું જળચર ક્રિક્ર રાક્ષસ (માણુસના જેવા આકારનું જળચર), ઈત્યાદિ પ્રાણીઓ સદા પાણીમાં જ નિવાસ કરતા હોય છે, અને પાણી સાથે તેમના પૂર્ણ રૂપે સ્ંયોગ હોય છે. જો જળના સ્પર્શયી સુક્તિ મળતી હોત, તો આ પ્રાણીઓને તો તરત માક્ષ મળી જવા જેઈએ. પરન્તુ એલું કદી જોવામાં પણ

## **अम्मार्थ बोचिनी टीका प्र. श्रु. ब. ७ उ.१ कुराोछवता दोपनिरूपणम्**

द्वदाहरन्ति मोक्षं कथयन्ति 'एयं' एतत् कथनम् 'अद्वःषं' अस्थानम् –अयुक्तंः ममाणः रहितमित्यर्थः । इत्येतत् 'कुमला' कुक्तलाः –अभिज्ञाः मोक्षमार्गंज्ञातारः तीर्थकरमण-भरातयः 'वयंति' वदन्ति कथयन्तीति ॥१५ः।

ष्डम्-उद्यं जइ कम्ममलं हरेज्जा एवं सुहं ईच्छामित्तमेव। अंधं च णैयारमणुस्सरिता पाणाणि चेवं विणिहंति मंद्रा १६। छाया—उदकं यदि कर्ममलं हरेदेवं श्रमम् इच्छामात्रमेश। अन्धं च नेतारमञ्जूष्ट्य माणिन श्रेशं विनिध्नन्ति मन्दाः ॥१६॥

इनका कथन अयुक्त है। ऐसा मोक्ष मार्ग के शता तीर्थकरों और गण-धरों का कथन है।।१५॥

'उद्यं जइकम्ममलं' इत्यादि ।

द्वाग्दार्थ — 'उद्यं जई कम्ममलं हरेजना-उदकं यदि कममलं हरेत्' जल यदि कममलं नाद्वाकरे तो 'एवं-एवम्' इसी प्रकार 'सुहं-ह्युमं' प्रुप्य को भी हर खेगा 'इच्छमित्तमेव-इच्छामात्र मेव' इस लिये जल कर्ममल को हरता है यह कहना इच्छामात्र है 'मंदा मन्दाः' सदसद् विवेकसे रहित ऐसे मूर्यं जीव 'अंधंच णेपारमणुस्सरित्ता-अन्धं च नेतारमनुष्टस्य' अन्धे नेता के पीछे पीछे चलकर 'पाणाणि चेव विणिहंति-प्राणिनश्चेवं विनिध्नत्ति' जलस्मान आदिके द्वारा प्राणिपों की हिंसा करते हैं ॥१६॥

ભાવતું નથી, સાંશત્યું પહ્યુ નથી ∶અને એવુ સંભવી શકતું પહ્યુ નથી. તૈથી જેઓ જળના સેવનથી સિન્દિ પ્રાપ્ત થવાનું કહે છે, તેમનું કથન ભાયુક્ત જ છે, એવું માહ્યમાર્ગના જાદ્યુકાર તીથ'કરા અને ગહ્યુધરાનું કથન છે. ાા૧પાા

'बद्य' जइ कम्मरलं' धरियाहि-

शण्डाधं—'उद्यं जह कम्मसलं हरेजा—उद्दं यदि कमें मलं हरेत्' कक्ष के क्रमंना मण्नी नाश करे ती 'एव-एवम्' आज प्रभाषे 'सुहं-मुभम' पुष्यने पण्ड करी देशे 'इच्छामित्रमेव—इच्छामात्रमेव' ते कारणे कक्ष, क्रमें भणतुं करण करे है, ज्येम क्रकेवुं ते क्रहेवावाजानी क्रमें भाज के छे. 'मंदा मन्दाः' सहसदिवेश्यी रिक्षित क्रिया भूभें छवे। 'अंधं च नेयारमणुरस्वरित्ता—अन्धं च नेतारमनुसूद्य' आंधणा नेतानी पाछण पाछण आक्षीने 'पाणाणि चेव विणिहंति— माणित्रभेषं विनिद्दन्ति' कक्षरनान विशेषे दश्या प्राष्ट्रियोनी हिंसा करे छे.॥१९॥

अन्तर्याधः -- (उद्यं जह कम्ममलं हरेडजा) उदकं जलं यदि कम्म कं हरेत् विनाशयेत् तदा (एवं) ए स्मेव (सुद्दं) धुमं पुण्यमपि हरेत् अतः (इच्छा-मिसमेव) जलं कभ्मलं हरेदिति इच्छामात्रमेव न यौक्तिकं (मंदा) मन्दाः -सदस-द्विके किल्लाः (अंगं च जेपारमणुसरिचा) अन्यं च नेतारमजुद्धत्य माप्य (पाणाणि चेगं विणिहंति) माणिनो जीवानेव केवलम् एवम् विनिध्नन्ति विराधयन्ति नत्त्वन्यत् किमपीति ॥१६॥

टीका—'जइ' यदि 'उद्गं' उदकं नळम् 'कम्ममलं' कम्मलम्, अधुमं पापम्-इरेज्जा' इरेत् विनाशयेत्, एवं तर्हि तज्जलम् 'सुहं' धुमं पुण्यमपि हरेत्, अथ पुण्यं नापहरेत् एवं कम्मलस्यि नापहरेत् अत इच्छामाभमेतत् यत् अलं कर्मापहारीति, निह्न ललं बस्मेर द्वयपति, अपि द्व शरीरमपि बस्नेद्यति।

अन्वयार्थं—जल यदि कर्ममल का हरण करे तो यह शुभ अर्थात् पुण्य को भी हर लेगा, अतएव यह मन्तव्य उनकी इच्छा मात्र है, युक्ति संगत नहीं है। अज्ञानी जन अन्धे-अविवेकी नेता का अनुसरण करके केवल प्राणियों का ही घात करते हैं। वे ऐसा करके कोई सिद्धि प्राप्त नहीं कर सकते ।११६।

टीकाथै—-अगर जल कम रूपी मल को, अशु म को-पाप को हरता है तो वह शु म अथीत् पुण्य को भी घो डालेगा। अगर जल पुण्य का हरण नहीं कर सकता तो पाप को भी हरण नहीं कर सकता। अतएव यह कहना कि जल पाप को हर लेता है, उनकी इच्छा मान्न ही है। जल केवल वस्त्र को ही गीला नहीं करता वरत् शरीर को भी गीला

સૂત્રાર્થ-ને પાણી વડે કર્મમળતું હેરણ થતું હાય, એટલે કે ને જળના રપશંથી કર્મમળ દૂર થઇ જતા હાય, તા તે જેમ ખશુલને દૂર કરે છે તેજ પ્રમાણે શુબને (પુવયને) પણ હરી લેન, તેથી જળથી મળ કે પાપ દૂર થવાની તેમની માન્યતા માત્ર કરિપત જ હાવાને કારણે શુક્તિસંગત નથી. મન્નાની માણસા આંધળા (સમ્યક્ નાનથી રહિત, અવિવેકી) નેતાનું અનુક રણ કરીને પ્રાણીઓની હિંસા કર્યા કરે છે. એવું કરવાથી તેમને સિહિ (મેલ) મળી શકતી નથી. ાવધા

ટીકાથ'— જો જળ કમેં રૂપી મળને (મશુક્તને, પાપને) ધાઈ નામલું હાય, તા તે શુલને (પુર્યને) પણ ધાઇ જ નાખત! જો જલ પુર્યનું હરણ ન કરી શકતું હાય, તા પાપનુ હરણ પણ ન કેવી રીતે કરી શકે માર્યાત્ ન જ કરી શકત તેથી 'પાણી પાપનું નિવારણ કરે છે,' એવું તેમનું કથન માત્ર કાલ્પનિક જ લાગે છે. પાણી માત્ર કપડાંને જ લાંજવતું નથી, પણ શરીયને

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. थ. ७ उ.२ कुशीलवतां दोपनिरूपणम्

तद्वत्थाणिनां पापं पुण्यं च विनाशिषण्यत्ये विनाश्वरतस्योभयत्राऽपि तुरुपत्वात्, जले च नाशकत्वस्य सद्धावात् । एवं स्थिते स्थाचेमत्ववनुस्तर्य स्नानादिकं कुर्वन्ति, ते यथा जात्वन्याः अन्यं जात्यन्धं नेतारमञ्जस्य गच्छन्तः कुपयाश्रिता भवन्ति, सचैमेपि नाभिमतं स्थानं माष्तुवन्ति एवं स्मार्तमार्गानुसारिणः 'मंदा' मन्दाः सदसदिवेकविकचाः 'पाणाणि' माणिनः जलकपान् जलाश्रितान् पुतरकादीन् 'विणिष्ठंति, विनिध्वन्ति च्यापादयन्ति । अवद्यं जलकियया जलकावज्ञान् श्रितजीवानां विराधनासंभवात् ॥१६॥

करता है। इसी प्रकार यदि पाप को नष्ट करेगा तो पुण्य को भी नष्ट करेगा, क्यों कि नष्ट होने योग्य दोगों ही हैं। स्मार्त्तमत का अनुसरण करके स्नान को धर्म एवं मोक्ष का कारण मानते हैं, वे वैसे हैं जैसे एक जन्मान्य किसी दूसरे जन्मान्य नेता का अनुसरण करके चलता हुआ कुपथगामी होता है। ऐसे लोग अभीष्ट स्थान पर नहीं पहुँच सकते। इस प्रकार स्मार्त्त मत के अनुयायी विवेक से विकल होकर जलकायिक और अन्य जलाश्रित पूतरक आदि प्राणियों का घान करते हैं, क्यों कि जल संबंधी किया से जलकायिक और जलाश्रित जीवों की अवद्य ही विराधना होती है। १६।

पखु भी कवे छे. के अ प्रसाधे को ते पापनी नाश करतां है। य, तो पुर्यने पखु नष्ट करत क, कारख के ते अन्ने नष्ट थवा थे। य छे. क्सान्तां सतने अनुसरीने क्नानी धर्म अने भे। क्षतुं कारख माननारा दे। है।, अन्मान्ध माखुकनुं अनुसरख करनारा अन्मान्ध साखुकनुं करनारा आधुकां भे। या भागें यदी अवाने कारखे नियत क्याने पहेंची शक्ता नथी, के अप्रमाधे क्सान्तां भतना अनुयायीको पखु रनाने धर्म नुं कारख मानवा छतां, ते मार्ग मतना अनुयायीको पखु रनाने धर्म नुं कारख मानवा छतां, ते मार्ग नुं अवद्यक्ष्यन दर्धने में। साम करवाने कहते संसारमां परिश्रमख क कर्या करें छे. कारख के तेका विवेक्ष विद्वान होवाने कारखे हनान द्वारा छवि सा थाय छे, केवुं समकता नथी. तथी अप्राथिक छवीनी तथा पाछीने आश्चर्य रहेदा छवीनी हिंसा करे छे, अने तेना द्वारा हिंसा अपराधिक विद्वान पायकीने हिंसा करे छे, अने तेना द्वारा हिंसा अवत्य थाय छे, केवुं समक्ष्ये का कराश्चित छवीनी विराधना अवश्य थाय छे, केवुं समक्ष्ये का कराश्चित छवीनी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये का कराश्चित छवीनी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये का कराश्चित छवीनी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये का कराश्चित छवीनी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये क्षानाहिना तथा कराश्चित लिंसी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये क्षानाहिना तथा कराश्चित लिंसी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये क्षानाहिना तथा कराश्चित लिंसी विराधना अवश्य थाय छे, कोवुं समक्ष्ये क्षानाहिना तथा कराश्चित लिंसी की गाराथा १९॥

मुलम्-पै।वाइं कम्माइं पकुवतो हि सीऔदगं तु जइ तं हरिजा। सिर्जिझ पु एगे दग सत्तघाई मुसं वयंते जलसिक्किमाहु।१७। छाया--पापानि कर्माणि प्रकृषीो हि शीबोदकं तु यदि तद्देत्।

सिद्धेषयु रेके दकसस्वपातिनो मृता वदन्तो जलसिद्धिमाहुः।१७।
अन्त्रयाधः—(पात्राइं कम्नाइं पकुन्त्रतो हि) पापानि आणातिपातादिकानि
कर्माणि प्रकुर्वतः पुरुषस्य (तं) तत् पापं (सोतोदगं जह हरिज्ञा) शीतोदकं यदि
हरेत् अपगमयेत् तदा (एगे दगसत्तपाई सिज्जिस) एके उदकसन्वपातिनो
नरा अपि सिद्धेषेषुः, अतः (हसं वयंते जलसिद्धि माहु) मृपावदन्तः जलसिद्धि
जलस्यक्षेत्र मोक्षो भवतीति वदन्तः प्रिथ्यायादिनः इति ।।१७॥

'पाचाइ' कम्माइ'' इत्यादि।

द्यादार्थ — 'पावाइं कम्माइं पकुठवनो हि-पापानि कमौणि प्रकुर्वतः' यदि पापकमे करनेवाछे पुरुष के 'तं-तत्' उम पाप को 'सीओदमं तु इरिडजा-शीतोदकं यदि हरेत्' शीतल्डलका स्नान यदि दूर करदे तो 'एगे दगमत्तवाई सिर्डिझसु-एके उदकसरववातिनः सिद्धवेयुः' जलके जीवों का घात करने वाले मछुवे आदि भी मुक्ति का' लामकरे अता 'मुसं वयंतं जलसिद्धिमानु-मृषावदन्तः जलसिद्धिम् आहुः' जो जल स्नान से मुक्ति की प्राप्तिहोना कहते हैं वे असरयवादी है ॥१७॥

अन्वयार्थ — पाप कमें करने वाले पुरुष के पाप को यदि सचित्त जल हरते तो जल के जीवों का चात करने वाले भी सिद्धि प्राप्त कर स्रेगे! अतएव जो यह कहते हैं कि जलस्पर्श से मोक्ष होता है, वे मिथ्या कहते हैं ॥१७॥

शण्डार्थं — 'पावाइ' कम्माइ' पकुव्वती हि-पापानि कर्माणि प्रकृवंतः' ले भाषक्र है है स्वावाणा पुरुषना 'तं-तत्' ते भाषने 'सीओदर्गं तु हिष्डमा-शितोदकं यि होतेत्' हैं डा पाछीथी रनान भात्र ले हर करे ते। 'परो दगसत्तवाई सिडिहंसु-एके उदक्सत्वधातिनः सिडिहंसु-एके उदक्सत्वधातिनः सिडिहंसु- अणना छवीने। धात करवावाणा अछवा विशेषे पछु भुद्धित भाषत करे स्थि 'सुसं वयंतं जलसिडिमाहु- मृषावदन्तः जलसिडिम् आहुः' लेके। असत्यवाही सेहा भाषा

સૂત્રાર્થ — પાપકર્મ કરનારા પુરુષના પાપને જો સચિત્ત જળ હરી લે, તા જળના જીવે:ના ઘાત કરનારા જીવા પણ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી લેતા હાત ! પોરન્તુ એવું અનતું નથી, તેથી 'જળસ્પર્શ વડે માલ મળે છે,' એવું જે લેકા કહે છે, તે તેમનું કથન મિશ્યા છે. તામણા

<sup>&#</sup>x27;पावाइं कम्माइ' धत्याहि-

## समयार्थवोधिनी शिक्षा प्र. श्रु. श्र. ७ इ.१ कुशीलवतां दोषविद्यावस्

1-1

टीका---पानाई' पाषानि-पाषोपादानस्तानि 'कम्माइ' कर्माण-प्राष्युष्पर्दकारीण 'पकुञ्चतो हि' मकुनतः पुरुषस्य 'जः' यदि 'सीओदर्ग' श्रीतौद्कस्
'त्' तु-यदि तु तत् पापं 'हरेज्जा' हरेदपनयेत् यद्युदकावमाहनेन पापमप्राष्ट्रके
चर्हि 'पगे' एके द्रमसच्चर्द्दे उदकसन्दश्चातिनः-उदकान्तःस्थायिजीवानां
दन्तारः जळमवगाहमाना मन्दय।दिजीनप्रतका घीतरा अपि 'सिज्बिसु'
सिख्येयुः-मोक्षभाजो भवेयुः किन्तु न च ते सिद्धा भवन्ति, अतः ये 'जलसिद्धिमाहु' जळावगाहनात् सिद्धिभवतीति, एवमाहुः ते 'श्रुसावयंते' मृपावादिनः केवळप्।
अयं भावः-दुःखजनकाऽऽचरितकर्मणां चिनाक्षेण्ळ्या ये पुन जलकायानां विरस्थनं
स्नानादिक्षमावरन्ति, प्रैकृतपापानि भवत्यतुं न ते भन्युन पापमेवाजयन्ति न पुनस्तत् भपयन्ति। नहि पङ्केन पङ्कपक्षाळनं चास्रसिद्धमनुभवस्तदं वा इति ॥१७॥

टीकार्थ—पाप के कारणभूत प्राणी हिंसा करने वाले कमी को करने वाले पुरुष के पापों को यदि शीतल उदक हर लेता है. तो कोई कोई मरस्य आदि जल के जीवों का घात करने वाले घीवर आदि का भी पापकर्म नष्ट हो जाते और पाप के नष्ट होने से वे लोक सिद्धि प्राप्त कर लेते। भगर वे सिद्धि प्राप्त नहीं करते। अतएव जल में अवगाइन करने से सिद्धि होती है, ऐसा जो कहते हैं, वे सिध्या कहते हैं।

आशय यह है जो लोग दुःखजनक कर्मों का विनाश करने की इच्छा से जलकाय के जीवों का विनाश करते हैं अर्थात् स्नानादि करते हैं, वे उलटा पाप ही उपानेन करते हैं, पापकर्मों का क्षय नहीं करते।

ટીકાર્ય — હિંસક કર્મા કરનારા પુરુષનાં પાપાને એ શીતલ પાણી હશી લેતું હોય, તેા માછલાં આદિ જળચર પ્રાણીઓના લાત કરનાર માછીમાર આદિના પાપા પણ નાશ પામતા હશે, અને પાપાના નાશ થવાથી તેઓને સિહિ પ્રાપ્ત થતી હશે એવું માનવું પડશે. પરન્તુ એવાં પાપકર્મા કરનારને મુક્તિ મળતી નથી, એ વાતના તો સૌ સ્વીકાર કરે છે. તેથી જળના સ્પર્શ કરવાથી—અર્થાત્ દનાન કરવાથી માલ મળે છે, એવું જે લોકા કહે છે, તે ખરું નથી, પણ મિશ્યા (મારું) જ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે જે લેકિં દુઃખજનક કર્મોના વિનાશ કરવાની ઈચ્છાથી જલકાયના જીવાની વિરાધના કરે છે, એટલે કે સ્નાનાદિ કરે છે, તેઓ પાયકર્મીના નાશ કરવાને અદલે ઊલટાં પાયકર્મીનું ઉપાજન જ કરે છે. કીચડથી કીચડને સાફ કરવાની વાતના કેલ્ક શાસ સ્વીકાર કરતું નથી સ્વ હર

स्प्रकृतानस्त्रे

विराधनेत निर्देशियादयन्ति, तन्यतं निराकत्याद्याद्याद्यादे ये तेजस्काय-विराधनेत निर्देशितपादयन्ति, तन्यतं निराकर्तुमाद-'हुएण जे सिद्धि इत्यादि। मूज्य-हुँएण जे सिद्धि मुदाहरंति सायं चै पायं अगणि फुसंता। पैतं सिथा सिद्धि हवेर्ज तम्हा

अगैणि फुँसंताण कुकैम्मिणंपि॥१८॥

छाया- हुतेन ये सिद्धि मुदाहरन्ति सायं च पातर्गन स्पृश्चन्तः। एवं स्यात् सिद्धि भवेत् तस्मादग्नि स्पृश्चतां कुकर्मिणामपि ॥१८॥

कीचड़ से कीचढ़का धुलना न किसी जास्त्र से सिद्ध है, न अनुभव से हो। इसी प्रकार पाप से पाप का विनादा होना संभव नहीं है ॥१७॥ सचित्त जल के उपयोग से सिद्धि मानने वालों के मत का निरा-करण करके अब जो अग्निकाय की विराधना से सिद्धि का कथन करते हैं उनके मत का प्रतियेध करते हैं-'हएण जे' इत्यादि।

चान्दार्थ—'सायं च पायं अगिंग फुसंता-सायं च प्रातः अग्नि स्पृ-चान्तः' सायंकाल एवं प्रातः काल अग्नि का स्पर्श करते हुए 'जे-पे' की लोक 'हुएण सिद्धि सुदाहरंति-हुतेन सिद्धिसुदाहरन्ति' होम करने से सुक्ति की प्राप्ति कहते हैं वे भी असत्यवादी ही है कारण की 'खबं सिया सिद्धि-एवं स्यात् सिद्धिः' यदि अग्नि के सेचन से सिद्धि कि तो 'अगिंग फुसंताण कुकमिमणं पि हवेज्ज−अग्नि स्पृक्षतां

સચિત્ત જલના ઉપલાગ કરવાથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, એવું માન-નાશ લાકાના મતતું નિવારણ કરવામાં આવ્યું. હવે અગ્નિકાયની વિરાધ-∴**નાથી–હામ હ**વન કરવાથી માેક્ષ મળે છે. એવું માનનાશ લાકાના મતતું 'સૂત્રકાર ખંડન કરે છે 'દુવળ जે' કત્યાહિ–

श्राधार — 'सायं च पायं अगणि' कुसंता—सायं च प्रातः अन्ति स्पृशन्तः' सायं श्रात अने प्रातःशत अन्तिने। २५शं ४२तां ४२तां 'जे—ये' के देशिः 'हुण्ण सिद्धिमुदाहरंति—हुतेन सिद्धिमुदाहरंति' छै। भ ४२वाशी सुक्षित प्राप्त स्वानुं ६६ छे, तेथे। पध् असत्यवाही क छे. अश्यु हैं—'एवं सिया सिद्धि— पुषं स्यात् सिद्धिः' को अन्तिना सेवनथी सिद्धि भणे ते। 'आगणि' कुसंताण कुक्रिम्मसंति हवेज्ज-अन्ति स्पृश्तां कुक्सिंणास्ति भवेत्' अन्तिने। १५९९ं ४२वा-

ભાને અનુસવધી પણ એ વાત સિદ્ધ થતી નથી. એજ પ્રમાણે પાપથી પાપનું નિવારજ્ થવાના સંભવ નથી. ાગાયા ૧ળા

## समयार्थबोधिनी डीका प्र. श्रु. स. ७ उ.१ क्रुशीलवतां दोपनिक्रपणम्

जन्त्यार्थः — (सायं च पायं अगिंग पुसंता) सायंकाळे पातः प्रभातंकाळुं अग्नि स्पृशन्तः अग्निहोत्रादिकं कुर्वन्तः (जे) ये (हुएग सिद्धि मुराहरन्ति) हुर्देन हवनेन सिद्धि मोक्षमुदाहरंति कथयन्ति तेऽपि मृगात्रादिन एव यतः (एवं सिद्धाः सिद्धि) एवं हुतेन यदि सिद्धि मोक्षः स्यात् भवेत् तदा (अगिंग पुसंताण कुकन्मिणंपि हवेज्ज) अग्नि स्पृश्चतां कुकिर्मिणाम् अङ्गारदाहककुंमकारादीनामपि सिद्धिभेवेदिति ॥१८॥

टीका—'जे' ये पुरुषाः 'हुष्ण' हवने न 'अन्निहोत्रं जुहुपात्स्वर्गकासः' एतादशनिधिवाकपमनुरुध्य, अन्ति हवनीयप्रतादीनां मक्षेपात्मकपागदारेण' 'सिद्धिपुदाहरंति' सिद्धिं मतिपादयन्ति । यद्यपि-अन्निहोत्रं जुहुपात् इति विधिन

कुर्कार्मणामपि भवेत्' अग्नि का स्पर्शकरनेवाले कुर्मार्मणों को भी मोझ मिलजाय अर्थात् कुंभकार आदि को भी मोक्ष प्राप्तिहोजाय ॥१८॥

अन्यपार्थ—सायंकाल और प्रातः काल अग्नि का स्पर्श करने वाले अर्थात् होम आदि करने वाले जो लोग होम से सिद्धि मानते हैं, वे भी मृषाभाषी हैं। क्यों कि इस प्रकार से यदि सिद्धि हो तो अग्नि का स्पर्श करने वाले कुकमियों को भी सिद्धि प्राप्त हो जाएगी।।१८॥

टीकार्थ--कोई कोई लोग 'अग्निहोत्रं लुहुयात् स्वर्गकामः' अथौत् स्वर्ग का अभिलाबी अग्निहोत्र करे इस प्रकार के विविधों की प्रेरणा से, इबन के बारा अर्थात् हवन करने योग्य घी आदि को अग्नि में प्रक्षेत्र करने रूप यज्ञ के बारा सिद्धि प्राप्त होना कहते हैं। 'यद्यपि अग्नि-

વાળા કુકર્મિયાને પહ્યુ માેક્ષ મળી જાત અર્થાત્ કું સાર વિગેરને પહ્યુ માક્ષની પ્રાપ્તિ થઇ જાતા ૧૮ ા

સૂત્રાર્ધ — જે લેક્કા એવું કહે છે કે સાયંકાળ અને પ્રાતઃકાળે અન્નિના સ્પર્શ કરવાથી એટલે કે હોમ હવન કરવાથી માજ મળે છે, ' તે લોકા પણ મૃષાભાષી છે, કારણ કે આ પ્રકારે જે માજ મળતા હોય, તા અગ્નિના સ્પર્શ કરનારા કુકમી ઓને (પાપીએકોને) પણ માજ મળતા હોવા જોઇએ. ા૧૮ડા

ટીકાર્ય — 'अग्निहोत्र' जुहुयात् स्वर्गकामः' સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કરવું હોય તો અગ્નિહાત્ર કરા ' આ પ્રકારનાં વિધિ વાકયાથી પ્રેશ્તિ થઈ ને કેટલાક લાંકો હોમ હવન હારા એટલે કે અગ્નિમાં આહુતિ આપતા યાગ્ય થી આદિ પદા-શિન અગ્નિમાં હામીને અથવા તે પદાર્થોને અગ્નિમાં હામવા રૂપ પદ્મ હારા અગ્નિનું યજન કરવાથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. એવું માને છે. એ કે णाक्यम्, अग्निहोत्राख्यकर्मणा स्वर्गगप्तिमेव वदन्ति न तु मोक्षम्। यतो हि
मोश्वस्य तन्मतेऽविश्वेयत्वात्, तस्य कम्बन्यत्वाऽमावात्,। तथापि - निष्कामत्वया
कियमाणमा निहोत्रादिकं मोक्षं मयोत्रयतीति मीमांसकमतमाश्वित्य पतिपादितभिति न कोऽपि विरोधः। किं कुर्वन्त एवसुदाहरन्ति तत्राह – सायंचेश्यादि,
'सायं' सायंकाले 'पायं' मातः न्यातः काले 'अगणिं' अग्निम् 'पुसंता' स्प्झन्तः,
सायं मातर्विधिवत् संस्कृतान्नी हवनीयद्रव्याहुतेः मक्षेपं कुर्वन्तः 'एवं' एवं तिर्दे 'सिद्धि' सिद्धि मौक्षः 'सिया' स्यात्, भवेच्चेत् यदि संस्कृते समिद्धतमेऽग्नी हिषःप्रक्षेपान्युक्तिर्मिलेत् सदा 'अगणिं' अग्निम् 'पुसंताणं' स्प्झताम् 'कुकमिन्। पीरंप्रक्षेपान्युक्तिर्मिलेत् सदा 'अगणिं' अग्निम् 'पुसंताणं' स्प्झताम् 'कुकमिन्। पीरं-

होत्रं जुहुवात् स्वर्गकामः' यह वाक्य अग्निहोत्र कम से स्वर्ग की प्राप्ति ही मितपादित करता है, मोक्षपाप्ति का विधान नहीं करता, क्योंकि उनके मत में मोक्ष विधेय नहीं है। यह कर्मजन्य नहीं है। तथापि निष्कामभाव से किया जाने वाला अग्निहोत्र आदि कर्म मोक्ष का प्रयोजक होता है, ऐसा मीक्षांसकों का मत है। इस मत को लक्ष्य करके यहाँ मितपादम किया गया है। अतएव कोई विरोध कहीं समझना चाहिए।

क्या करते हुए वे ऐसा कहते हैं ? इसका उत्तर यह है कि सायं काल और प्रातः काल अग्नि का स्पर्श करते हुए। सायंकाल प्रातः कालीन विधि से संस्कृत अग्नि में द्रव्य की आहुति का प्रक्षेप करते हुए वे ऐसा कहते हैं। किन्तु ऐसा करने से यदि मुक्ति मिलती

<sup>&#</sup>x27;अग्निहोत्र' जुह्यात् स्वर्गकामः' भा वाक्ष्य द्वारा स्थेवुं प्रतिपादन कर-वाभां आव्युं छे के अग्निहोत्र कर्म द्वारा स्वर्गनी प्राप्ति थाय छे. मेश्वनी प्राप्ति थाय छे, स्थेवुं प्रतिपादन करवाभां आव्युं नथी, कारण् के तेमना भत्मां भेश्व विधेय नथी. ते कर्म जन्य नथी छतां पण् भीमांसकेना स्थेश भत छे के निष्ठामकाये करवामां आवतुं अग्निहोत्र आहि कर्म भेश्वतुं प्रयोजन है।य छे. ते मतने अनुसक्षीने अहीं ७पर मुज्य प्रति-पादन करवामां आव्युं छे. तेथी है।म हवन आहि द्वारा भेश्वनी प्राप्ति थाय हे, 'स्रेवे। 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' आ सूत्रने। अर्थ करवामां है।छ विरोध समज्यों किछंसे नहीं.

શું કરતાં કરતાં તેઓ એવું કહે છે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે ક્રે–પ્રાતઃકાળ અને સાયંકાળે અગ્નિના સ્પર્શ કરતાં તેઓ એવું કહે છે એટલે કે પ્રાતઃકાળે અને સાયંકાળે સંસ્કૃત અગ્નિમાં ઘી, જવ આદિની

इतिंगामिष=अंगारदाइकंग्रकारलौंदकारादीनामिष सिद्धि भैनेत्। अयं भावः-यदि अग्निसंस्पर्शनादेव मोक्षः सिष्यति, तदा-अंगारदाइकुशलकुंमकारा-ऽयहकरादीनामिष अनायासेन मोक्षः सिद्ध्येत्। न च तै न संस्कृते पिक्का-ऽऽद्वतिः, अनुस्तेषान्तमुक्तिः। संस्कृते एवाऽभौ जुद्धयादिति मदीयशास्त्रमयौदा, इति वाच्यम्। यथा याजका अभ्नौ इन्नीयं द्रव्यं मिक्षण्य भरमसाश्चयंति, तेऽपि कंगकारादयस्त्ययेवाचरन्तीति तती (याजकात्) द्वयोविंशेषाऽमावः। कुम्भकार्ध्य-स्कारादीनां वैदिकानां च समानत्वात्। यद्ध्यच्यते 'अग्निमुवा वैदेवाः' इत्य-

हो तो अग्नि का स्पर्श करने वाले, अंगारदाहक कुंमकार, लोहकार भादि कुकर्मियों को भी सिद्धि मिलजानी चाहिए।

अभियाय यह है-अग्नि के स्पर्श मात्र से मोक्ष प्राप्त हो जाता है तो अंगरर जलाने बाले हुं मारों आदि को भी अनायास ही मोक्ष प्राप्त हो जाना चाहिए।

इांका-कुंभार छहार आदि संस्कृत अग्नि में आहुति प्रक्षेप नहीं करते, अतएव उन्हें मुक्ति नहीं मिलती। हमारे द्यास्त्र की मर्पादा यह है कि संस्कृत अग्नि में ही होम किया जाय।

समाधान--जैसे यज्ञकर्त्ता अग्नि में होसने योग्य घृतादि द्रव्य का प्रक्षेत्र करके उसे भस्म करदेते हैं, उसी प्रकार कुंबार आदि भी करते हैं। अतएव यज्ञकर्त्ता और कुंबार आदि में कोई विदेखता नहीं है।

આહુતિ આપીને અગ્નિ હોત્ર કર્મ કરવાથી મેાક્ષ મળે છે. પરન્તુ જો ક્રોલું કરવાથી માેક્ષ મળતા હાેય, તાે અગ્તિના સ્પર્શ કરનારા અંગાર દાહક કુંસાર, શુદ્ધાર આદિ કુકમી એાને પણ સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ થઈ જવી જોઈએ.

તાત્પર્ય એ છે કે અગ્નિના સ્પર્શ કરવા માત્રથી જ ને માેક્ષ મળી જતાે હાય, તાે અગ્નિ સળગાવનારા કુભારા, આદિને પણ અનાયાસે જ માેક્ષ પ્રાપ્ત થઈ જવાે નોઇએ.

શંકા-કુંલાર, લુહાર અદિ સંસ્કૃત અગ્નિમાં આહુતિ આપતા નથી, તેથી તેમને મુક્તિ મળતી નથી અમારા શાસની એવી મર્યાદા છે કે સંસ્કૃત અગ્નિમાં જ હામ કરાવા એઇએ.

સમાધાન—જેવી રીતે યજ્ઞકર્તા અગ્નિમાં હાેમવા યાેગ્ય ઘી આહિ દ્રવ્યાના પ્રક્ષેપ કરીને તેમને ભરમ કરી નાખે છે, એજ પ્રમાણે કુંભાર આદિ પણ કરે છે. તેથી યજ્ઞકર્તા અને કુંભાર આદિમાં કાેઇ વિશેષતા નથી.

स्त्रिकृताकृत्य

ग्नी धृतादीनां पक्षेपे देवास्तुष्यन्ति तदिष न युक्तम्, यदि देवानां मुखमिन स्तदा, यथा तत्र मिल्लान् धृतादीन् देवा मक्षयन्ति, मक्षयिष्यन्त्येवाऽग्रुचि-पदार्थानिष मुखे अग्नी मिल्ल तान्। तती मन्ये कुपिताः मवेयुः। किचाऽलंख्याता देवाः, बहूनां मुखेकेन मोजनं न सम्भाष्यते, इत्थं क्वाप्यदृष्टत्वात्। कथमेकेन-मुखेन पदार्थान् भुजेरन्निति। तस्माद्याद्विकानां भन्नापीऽयम् यदग्नी मक्षेपानमुक्तिरिति ॥१८॥

जैसे वैदिक अग्निकर्म करते हैं, उसी प्रकार वे भी करते हैं, दोनों में समानता है।

'अग्निमुला वे देवाः' अर्थात् देवों का मुख अग्नि है, इस कथन के अनुसार अग्नि में घुन आदि का प्रक्षेप करने से देवों की कुच्छि होती है, यह कथन भी युक्तियुक्त नहीं है। यदि देवों का मुख अग्नि है तो अग्नि में प्रक्षिप्त किये हुए घुन आदि का देव सक्षण करते हैं, उसी प्रकार अग्नि में प्रक्षिप्त अश्चुचि पदार्थों का भी वे सक्षण करेंगे! ऐसा करने से वे कुपित भी हो जाएँगे! इसके अतिरिक्त देव असंख्यात हैं। बहुतेरे देवता एक ही मुख से भोजन करें, यह संभव नहीं है। ऐसा कहीं देखा भी नहीं जाना। आखिर एक ही मुख से अनेक देव किस प्रकार पदार्थों को खाएँगे? अतएव अग्नि में प्रक्षेप करने से मुक्ति होती है, यह याज्ञिकों (मीवांसकों) का प्रलाप मान्न ही है।।१८॥

જેવી રીતે વૈદિક ધર્મને માનનારા લાંકા અગ્નિકર્મ કર છે. એજ પ્રમાણે તેઓ (કુંબાર આદિ) પછુ કરે છે તેથી બન્નેમાં સમાનતા છે.

'અग्निमुखा वै देशाः' એટલે કે 'દેવાનું મુખ અગ્નિ છે,' આ કથન અનુમાર અગ્નિમાં ઘી આદિની આહુતિ આપવાથી, દેવાની તુષ્ટિ ઘાય છે (દેવા તુષ્ત થવાથી રીઝે છે), આ કથન પણ યુક્તિયુક્ત લાગતું નથી. જો દેવોનું મુખ અગ્નિ હોય, તા જેવી રીતે અગ્નિમાં નાખવામાં આવેલ થી આદિનું દેવા ભક્ષણ કરે છે, એજ પ્રમાણે અગ્નિમાં હોમવામાં આવેલ અશુચિ (અશુહ) પદાર્થોનું પણ તેઓ ભક્ષણ કરતા હશે! એવું કરવાથી તેઓ કોપાયમાન પણ થતા હશે! વળી દેવો તા અમંખ્યાત છે. તે અમંખ્યાત દેવો એક જ મુખ વડે ભાજન કરતા હાય, એવું સંભવી શકે નહીં. એવું કયાંય જોવામાં આવ્યું નથી. એક જ માહા વડે અનેક દેવો કેવી રીતે પદાર્થોને ખાતા હશે? તેથી એવું માનવું પડશે કે 'અગ્નિમાં ઘી આદિની આહુતિ આપવાથી મામ મળે છે,' એવી યાજ્ઞિકાની (મીમાંસકાની) માન્યતા ખરી નથી પણ મિશ્લામ્માં પણ છે,' એવી યાજ્ઞિકાની (મીમાંસકાની) માન્યતા ખરી નથી પણ મિશ્લામ્માં પણ મુ

## सम्याभैवोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ७ ड.१ क्रुशीलवर्ता दोपनिक्यणम्

Los

पार्यप्येन कुशीळानां मतान्युक्तानि, अतः परं सामान्येन तेषामप्रशित्यां निराकर्तुमाह---'अपरिचल' इत्पादि ।

मुख्य-अपिक्ख दिहुं जेहु सिद्धी एहिंति ते घायमबुंजमाणा। भूएहिंजे।णं पंडिलेह सातं विजें गहाय तसथावरेहिं।१९।

छाया--अपरीक्ष्य दृष्टं नैतं सिद्धि रेष्यन्ति ते घातमबुद्धश्रमानाः । भूते जीनीहि पम्युपेक्ष्य सातं विद्या ग्रहीस्वा असस्यातरैः ॥१९॥

पृथक् पृथक् रूप से कुकीलों के मत का दिग्दर्शन कराया गया। इसके बाद द्सरे प्रकार से सामान्य रूप से उनका निराकरण करते हैं—'अपरिक्ल' इत्यादि।

दावरार्थ-'अपरिक्ख दिहं-अपरीक्ष्य दृष्टम्' जलावनाहन और अग्नि होत्र आदिसे सिद्धि माननेवाछे लोगों ने विना परीक्षा ही इस सिद्धःन्त को स्थीकार करलिया है 'णहु सिद्धी-न एवं सिद्धः' इस प्रकारसे सिद्धि नहीं मिलती है 'अबुज्झमाणा ते घायं एहिंति-अबुद्धचमानाः ते घातमेष्यिति' यथार्थ वस्तुतत्वको न समझने वाछे वे लोग संसार को प्राप्त करेंगे 'विष्ठजं गहाय-विद्यां गृहीस्वा' झानको प्रहण करके 'पश्चि-छह-प्रस्युपेह्य' और विचार करके 'तस्थावरेहिं भूएहिं- ब्रसस्थावरैः भूतैः' ब्रस और स्थावर प्राणियों में 'सातं-सातं' सुख की इच्छा 'जाणं-जानीहि' जानो ॥१९॥

અલગ અલગ રૂપે કુશીલધર્મી એના મતતું નિરૂપણ કરીને તેનું ખંડન કરવામાં આવ્યું: હવે સામાન્ય રૂપે તેમના મતતું નિરાકરણ (ખંડન) કરવામાં આવે છે–'લપરિक्स' ઇત્યાદિ–

शण्डार्थ — 'खपरिषक्त दिहुं-अपरीक्ष्य दृष्टम्' कलावगार्डन कने अजिन है। विशेष्टी सिद्धि भानवादाणा द्वेडिक दिना दियार्थ के का सिद्धान्तनी स्वीक्षर करें। छे. 'णहु सिद्धी-ण एकं सिद्धिः' का दीते सिद्धि भाष्त धती नथी. 'खबुग्रमाणा ते वायं पहिति-अनुष्यकाताः ते वातनैष्यस्ति' भथार्थ वृद्धाः तत्वने न सभजवादाणा के द्वेडि संसारने भाष्त करेंगे. 'विष्णं गहाय-विद्यां गृहीत्वा' सानने अहु करीने 'पिक्षहेह-प्रत्युमेण्य' कने विश्वार क्वीने 'त्रस्य पावरेहिं भूपहिं-प्रस्थावरें: मूर्तैः' अस कने स्थावर भाष्त्रियोभां 'सातं-खातं' सुभागी ध्रीका 'जार्ग-जानीहिं काष्ट्रीः।।। १६॥

अन्वपार्थः -- (अपरिकल दिहं) अपराध्य युक्तिविकलं दृष्ट्रमेतत् (णहु सिद्धी) निह जलावगाहनेन निनहोत्रेण च सिद्धि मौंक्षो भवति (अवुज्यभाणा ते घार्य एहिति) अबुद्धयमाना वस्तुतन्त्रमञ्जानन्तः ते वादिनः घातं संसारमेष्यन्ति पाप्त्य-नित (विज्ञं गहाय) विद्यां पृहीस्वा हानमासाद्य (पिडलेहा) मत्युपेष्ट्य-विचार्थ्य (तस्यावरेहं भूपहिं) बसस्यावरेः भूतैः प्राणिभिः असस्यावरेषु पाणिषु (सातं) सातं सुतं (जाणं) जानीहीति।।१९।

टीका--'अपरिकाद दिहें' अपरीक्ष्य दृष्ट्यं जलाऽनगाहनाऽग्निहोत्रादिश्यो मोक्षो भवतीति मन्यमानाः तादशमापकं श्रास्त्रपपरिक्षेत्र स्वीकृतश्वन्तः 'णहु' नैव-सिद्धि भौंसः, पूर्वोक्तपकारेग जलाऽगाहनादिना कथमपि संभवेत्। पूर्वोक्त-कर्मणां हिंसा बाहुल्यात्। 'अबुज्यमागाःते' अबुद्धधानाः पराधमबुद्धधानाः माणि-वभादिना जायमानं पापमेव धर्मबुद्धधाः कुर्वस्ते-बादिनः। 'घाये' घातम्-घारध-

अन्वयार्थ—जल में अवगाइन कहने से मोक्ष होता है, इत्यादि पूर्वोक्त मन्तव्य विना परीक्षा किये ही स्वीकार किया गया है। वस्तु तस्व को न जानते हुए वे बादी घात को अर्थात् संसार को प्राप्त करेंगे। सम्यग्झान को प्राप्त करके और मलीभाँति विचार करके यह समझो कि त्रस और स्थावर प्राणियों में भी सुख की अभिलावा होती है ॥१९॥

टीकाथै—जल में अवगाहन करने से या अग्निहोत्र करने से सिद्धि प्राप्त होती है, ऐसा मानने वार्जों ने इस प्रकार की प्ररूपणा करने वाले हा। इस को परीक्षा किये विना ही स्वीकार किया है। ऐसा करने से सिद्धि प्राप्त नहीं हो सकती, क्यों कि ये जलागाहन आदि कर्म हिंसा

સૂત્રાર્થ — 'જલસ્તાન, હામ હવન આદિ કરવાથી માસ પ્રાપ્ત થાય છે,' આ પ્રકારના મન્તવ્યના કેટલાક લાકા પૂરી કસાટી કર્યા વિના સ્વીકાર કરે છે. વસ્તુતત્ત્વના ખરા સ્વરૂપને નહીં સમજનારા તે પરમતવાદીઓ સંસારમાં પશ્ચિમણ કર્યા કરે છે. સમ્યગ્રાનની પ્રાપ્તિ કરીને અને સહમ વિચાર કરીને એ વાત બરાબર સમજ લેવી બેઇએ કે ત્રસ અને સ્થાવર જારોમાં પણ મુખની અભિલાયા હોય છે. ા૧૯ા

ટીકાર્ય — જલમાં અવગાહન કરવાથી :(નદી અ:દિના પાણીમાં સ્તાન કરવાથી) અથવા અમિહેાત્ર કર્મ કરવાથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, એવી માન્યતા ધરાવનારા લોકાએ આ પ્રકારની પ્રરૂપણા કરનારાં શાઓની પરીક્ષા કર્યા વિના ▼ આ માન્યતાઓના સ્વીકાર કર્યો હોય છે. પરન્તુ એવું કરવાથી સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ થતી નથી, કારણ કે જળસ્તાન આદિ કાર્યો દ્વારા જીવોની હિંસા

## संग्याचे बोधिनी टीका प. धु. स. ७ इ. १ कुत्रीलवर्ता दोषनिक्रपणम्

604

नते विनाज्यनते जीवा अस्मिन्निति यातः संसारः चातुर्गतिकः, तर्षेद्र स्वित्रारम् ।
ते 'एहिंति' एक्पन्ति माप्स्पन्ति । अप्कायते नस्कायजीवानामुपद्देनि तेषां जीवानी
विनाशेऽ अधेभावी । विनाशेन तेषां विधिक्ति कथमि न भविष्यतीस्यभिषायः । यस्मादेवं तस्मात् 'विज्ञं' विद्यां क्षानं सदसक्ति चारक्षं 'पदमं नाणं इतिवचनात् 'गहाय' गुरीत्वा 'तसथावरिहें' जसस्थावरभूतैः कथमिदानीं सुखं माप्यते इति 'पिडलेड' मत्युपेक्ष्य 'जाण' जानीहि अवजुद्ध्यस्व । सर्वेऽपि माणिनः सुखमिच्छन्ति द्विषन्ति च दुःखम्, ततः केन मकारेण तेषां जीवानां सुखार्थिनां दुः वोत्यदिकेन कर्मणा सुखोटाचिः ? न स्यादकथमिन सुखम्,

की बद्दलता वाले हैं। जो परमार्थ को नहीं जानते और घमंतुद्धि से प्राणातियात आदि पार्ग का आवरण करते हैं, वे घात को प्राप्त होते हैं। जिसमें प्राणीघात को प्राप्त होते हैं। अपकाध और तेजस्काध के कहलाता है। वे उसी को प्राप्त होते हैं। अपकाध और तेजस्काध के जीवों के उपमदेन से उनका विनाश ोता है और जीवधिनाश से विनाशकों को संसार भवस्र पण ही होता है सिद्धि किसी भी प्रकार प्राप्त नहीं हो सकती अतएव विद्यार पुरुष इस बातका विचार करे कि सस और स्थावर जीव किस प्रकार सुख प्राप्त कर सकते हैं। ऐसा विचार करके जाने कि सभी जीव सुख की इच्छा करते हैं और दुःख से देव करते हैं। क्यों कि दुःख अविष है किर दुःखजनक कर्म से उनको सुख की प्राप्त किस प्रकार हो सकती है?

થાય છે. જેઓ પરમાર્થને (વસ્તુતત્ત્વને) જાણતા નથી અને ધર્મખુદિર્ધી પ્રાણાતિપાત આદિ પાપકમાં કરે છે, તેઓ ઘાતને પ્રાપ્ત કરે છે, એટલે કે સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. જેમાં પ્રાણી ઘાતને પ્રાપ્ત કરે છે, એના ચતુર્ગતિક સંસારને 'ઘાત' કહેવાય છે. અપકાય અને તેજરકાયના જવાના ઉપપ્રદંનથી તેમના વિનાશ થાય છે, અને જ્વોના વિનાશ કરનારને (વિનાશકને) સંસારમાં ભવશ્વમણ જ કરતું પડે છે, જીવહિંસા કરનારને સિંદિ કાઇ પણ પ્રકારે પ્રાપ્ત થતી નથી તેથી વિદ્યાન પુરુષે એ વાતના વિચાર કરવો જોઇએ કે ત્રસ અને સ્થાવર જીવા કયા પ્રકારે સુખ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. બુદ્ધિશાળી પુરુષોએ એ વાત સમજવી જોઇએ કે સઘળા જવી સુખની ઇચ્છા શખે છે, કાઇને દુઃખ ગમતું નથી. દુઃખ પ્રત્યે તેઓ દેષ ભાવની દિશ્લો દેખે છે. જો તેમને દુઃખ અપ્રિય હોય તો તેમને દુઃખમી ઉત્પન્ન થાવ એવું કાય' કરવાથી સુખની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થઇ શકે? તાતપાર જિલ્લા થાવ એવું કાય' કરવાથી સુખની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થઇ શકે? તાતપાર જેવી

ये अभ्विद्दात्रेण बळावगाहनेन वा मुक्ति पितपादयन्ति, न ते परिप्रयन्ति, स्वत्वत् पिर्भने स्वति सिद्धिः कर्मभिः अतः इमे बुद्धिविकलाः सक्तळाः संसारमेवा-इतारं माप्रपत्त्येभिः क्रियाकलापैः। अतो ज्ञानमवार्य त्रसस्थावरभूतेष्विप सुला-ऽऽक्रांक्षित्वं विचार्य नैतेपामुपमर्दनाय कदापि भयत्नो विधेय इति भावः॥१९॥

ये पुनः कुश्वीला अशीलाश्च माणिनां हिसया सुलिमच्छन्ति ते संसारे वस्यमाणमकारेण दुःलमेवाऽनुमवन्तीति दर्शयति सूत्रकारः-'धर्णति' इत्यादि । युष्टम्-थैर्णाति लुप्पंति तेस्लेति कैम्मी

पुढ़ो जैगा परिसंखाय भिवस्तू।

तम्हा विऊ विरंतो आयगुत्ते

देंट्टुं तेंसे या पडिसंहरेज्जा॥२०॥

छाया — स्तनंति छुप्यन्ते त्रवन्ति कर्मिणः पृथक् जगाः परिसंख्याय प्रिञ्चः। तस्मादिद्वान विस्त आत्मग्रप्तो हष्ट्वा त्रसांश्च प्रतिसंहरेत् ॥२०॥

आशय यह है कि जो अग्निहोत्र या जल में स्नान करने से मोक्ष मानते हैं, वे नहीं जानते कि इन कार्यों से मुक्ति नहीं मिलती अत-एव ये सब बाल जन अगने कार्यों से असार संसार को ही प्राप्त करेगें। अतपब ज्ञान प्राप्त करके और त्रस एवं स्थावर जीवों में भो सुख की अभिलाया है, ऐसा विचार करके उनके उपमर्दन (विराधना) की कभी प्रशृक्ति नहीं करनी चाहिए ॥१९॥

जो कुशील या अशील पुरुष प्राणियों की हिंसा करके सुख की इच्छा करते हैं, वे आगे कहे अनुसार संसार में दुःख काही अनुभव

કે અમિહાત્ર કર્મ અથવા જળસ્તાન કરવાથી મિક્ષ મળે છે, એવું માનનારા અજ્ઞાની લોકો એ વાત જાણતા નથી કે તે કાર્યો વડે મુક્તિ મળતી નથી. તેથી તે સઘળા અલ જેના (અજ્ઞાન લોકો) પાતાનાં જ પાપકમીને પરિણામે આ અસાર સંસારમાં જ ભ્રમણ કર્યો કરશે. તેથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને અને ત્રસ અને સ્થાવર જીવાને પણ સુખ વહાલું છે, એવા વિચાર કરીને તેમની વિરાધના થય એવી પ્રવૃત્તિ કરવી નાઈએ નહીં. ાાગાથા ૧૯ાા

જે કુશીલ અથવા અશીલ પુરુષા માણીએાની હિંસા કરીને સુખની ફ્રેસ્ફ્રા કરે છે, તેઓ, હવે પછીના સુત્રમાં ખતાવ્યા મમાણે સંસારમાં દુઃખના

# सैमयार्थबोधिनी टीका प्र. . अ. ७ ड. १ कुशोलवतां दोषनिक्रपणम् 🕻 👯

अन्तरार्थः— (कम्भी जगा) कर्निणः सपापाः जन्तदः (पुष्टा) प्रयक् पृथक् (वणंति) स्तनंति कद्दित (छपंति) छुप्यन्ते खद्रादिना छिद्यन्ते (तसंति) इपस्य-न्ति—भपत्रस्ताः पछायन्ते (तम्हा) तस्मात् कारणात् (विक्रभिक्खु) विद्वाप् मिछुः (विरतो) विरतः पापानुष्ठानात् (भायगुत्ते) आस्मगुष्तः—मनोवासाय-गुप्तः (तसे य दृद्धं) प्रसान् स्थान्तां इष्ट्वा परिज्ञाय (पिडसंश्रेज्ञा) माणिविराम् भनातो निष्ट्वते भवेदिकि।।२०॥

करते हैं, यह दिखलाते छुए सत्रकार कहते हैं-'थणंति' इत्यादि।

दाब्दार्थ—'कमी जगा-कर्मिणः जन्तवः' पाप कम करनेवाखे माणी 'पुढ़ो-पृथक्' अलग अलग 'धणंति-रतनंति' रोदन करते हैं 'लुप्पंति-लुप्पन्ते' तल गर आदि के द्वारा छेइन किये जाते हैं 'तसंति-च्यस्यन्ति' उरते हैं 'तम्हा-तस्मात' इसलिये 'विच भिक्खू-विद्वान् मिछुः' विद्वान् मुनि 'विरतो-विरतः' पाप से निवृत्त 'आधगुत्ते-आस्मगुतः' तथा आत्मा की रक्षा करने वाला बने 'तसे य दृद्दुं-त्रासांध्य दृष्ट्या' जस और स्थावर प्राणी को देखकर 'पडिसंहरेज्जा-प्रतिसंहरेत्' उनके घातकी किया से निवृत्त हो जाय ॥२०॥

अन्त्रयार्थ--पापी पाणी रुदन करते हैं, छेदे जाते हैं, प्रास पाते हैं, इस कारण विद्वान, पाप से विरत एवं आक्ष्मगुप्त पुरुष श्रस और स्थावर जीवों को जानकर जीवहिंसा से निवृक्त हो जाय ॥२०॥

शण्टार्थ — 'कम्भी जगा-क्रमिंगः जन्तवः' पाप क्रमं क्ष्यावाणा प्राक्षीया 'पुढो-पुथक्' लूका लूढा 'यणंति-स्तनन्ति' इतन क्षरे छे. 'लुत्पंति-लुप्यन्ते' तलवार विशेषे द्वारा छेदन कराय छे. 'तसंति-इयस्यन्ति' त्रास पामे छे. 'तन्दा-तस्मात्' तथी 'विष्ठ मिक्लू-विद्वान् मिल्लः' विद्वान् सुनि 'विरतो-विरतः' पापथी निवृत्त धर्धने 'आयगुत्ते-आत्मगुष्वः' तथा भारमानी रक्षा क्षरवाणा अने 'तसेष दृदुर्व-त्रसांख्र-हष्ट्वा' त्रस अने स्थावर प्राष्ट्रीने लेक्षने 'पहिसंहरिक्ज-पिक् संहरेन्' तेओना धातनी क्षियाथी निवृत्त थर्ग लाय. ॥ २०॥

સૂત્રાર્થ — પાયી પ્રાણીઓને રુદન કરતું પડે છે, તેમતું છેદન કરાય છે, તેમને ત્રાસ સહન કરવા પડે છે, તે કારણે વિદ્વાન પુરુષે પાયમાંથી નિવૃત્ત થવું, અને આત્મગુષ્ત પુરુષ ત્રસ અને રથાવર જીવાને જાણીને જીવિદે-સામાં પ્રવૃત્ત ન થાય અર્થાત્ જીવિદે સાના ત્યાગ કરે. 11ર૦

જ અનુસવ કરે છે. એ વાત અતાવવાને માટે સૂત્રકાર કહે છે કે-'શર્णक्ति' ઇત્યાદિ--

सक्रताहरू

द्रीकान-किस्मी जगा' कर्निणो जन्तवः नक्ष्मिणि सन्ति येगां ते कर्मिणः क्रमः 'शुहो' एयक् पृथक् पुरुषाऽधमाः अग्निकामं विराध्य समस्तवह्त्रीयक्रिक्ष्मिक्षिका अग्निहोत्रादिमिः सुखमिन्छन्ति, किन्तु पृह्णीवनिकायविराधका क्रम्मेशोपपाति, ते नरकादिगति पाष्य तम नरकपालेस्तीववे इनया परिपी-क्रम्भेशोपपाति, ते नरकादिगति पाष्य तम नरकपालेस्तीववे इनया परिपी-क्रम्भेशोपपाति, ते नरकादिगति पाष्य तम नरकपालेः श्रम्भावितं 'स्तनन्ति, अग्ररणास्ते क्रम्भाकन्दन्ति। तया तम नरकपालेः श्रम्भादिना 'खुष्पति' खुष्यन्ते—तीक्ष्णस्त्रादिमिः किष्यपेमानास्ते 'तस्संति' मस्यन्ते—परायन्ते ताहशकद्र्यमान्यापारं रष्ट्रा 'तम्हा' तस्मात्कारणात् 'विक्र मिक्ख्' विद्वान भानवान् विद्यान्यापारं प्राप्ति परिसंखाय' परिसंख्याय=अपरिक्षया क्रात्या अग्न्यारंमं दुर्गतिदा-क्ष्मिति झाला पत्याख्यानपरिक्षया परिस्यज्य 'विरतो' विरतः—पापाऽनुष्ठानात्

दीक् थ्र--सकर्मा अर्थात् पापी अचम पुरुष अग्निकाय की विराधना करके छहाँ कार्यों के विराधक होते हैं। वे अग्निहोत्र आदि से सुख की हच्छा करते हैं किन्तु षदकाय की विराधना से नरक को ही प्राप्त होते हैं और वहाँ परमाधार्मिकों बारा तीत्र वेदनाएँ देने से पीड़ित होते हैं। वहाँ असहच वेदनाओं से संतप्त होते हुए रुद्दन करते हैं-क्ष्मरण होकर करुण कन्दन करते हैं। तथा परमाधार्मिकों के बारा कृष्टिण खड्ण आदि वास्त्रों से छेदे जाते हैं और छेदे जाने से पीड़ित होकर इधर उधर भागते हैं। अतएव निर्दोष भिक्षा ग्रहण करने वासा साधु ज्ञपरिज्ञा से अग्निकाय के आरंभ को दुर्गतिदायक जानकर प्रस्थाख्यान परिज्ञा से त्याग करे। सम्यग्ज्ञानवान, पाप के अनुष्टान से

ટીકાર્થ — સકર્મા પુરુષ અર્યાત્ પાપી અધમ પુરુષ અગ્નિકાય જીવાની વિરાધના કરવામાં પ્રવૃત્ત થઇને છએ નિકાયના જીવાની વિરાધના કરે છે. તેઓ અગ્નિકાલ કર્મ કરીને સુખની ઈચ્છા રાખે છે, પરન્તુ છકાયના જીવાની વિરાધના કરવાને કારણે તેમને નરકગતિમાં જ નારક રૂપે ઉત્પન્ન થતું પડે છે. ત્યાં અસહ્ય વેદાનાઓથી ત્રાસી જઇને તેઓ રુદન કરે છે—અશરણ દશાના અનુભવ કરતા થકા કરુણાજનક ચિતકારા અને આકંદ કરે છે. પરમાધાર્મિક તીક્ષ્મ ખડ્ય આદિ શઓ દ્વારા તેમનું છેદન કરે છે. આ પીડાથી ત્રાસી જઇને તેઓ આગ તેમ નાસ લાગ કરે છે, પરન્તુ નરકના દુ:ખામાંથી તેઓ છુડે- કારો પામી શકતા નથી. પ્રાણીઓની હિંસાના આ દુ:ખપદ કળને જાણીને, હિંદોય ભિક્ષા અહજ કરનાર સાધુએ ગ્રમરિશા વડે અમિકાયના આર'ભને ક્રમંતિકાયક જાણીને, પ્રત્યાખ્યાન પરિશાથી તેના ત્યાં કરવા એઇ એ.

## विमयार्थेकोधिनी टीका प्र. थुं. व. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोपनिकपणम् । ३१३

'आयगुत्ते' आत्मग्रहः-अञ्चमाऽतुष्ठानात्=ग्रुप्तो रक्षित आत्मा येन स आत्मगुष्तः, मनोनाकार्येर्गुष्तः । 'तसे या' त्रसांश्च च शब्दात् स्थानगंश्च 'दट्हुं' दृष्टाः परिक्षाय त्रेष्ठपचात कारिणीं कियां 'पडिसंहरेजना' मतिसंहरेत्=परित्यजेदित्ययेः ॥२०॥

इतः परं स्वय्थिकान् क्ववीलानुहित्य कथयति ध्वकारः-'जे धम्म' इत्यादि। मुल्म्-जे धम्मलद्धं विणिहाय भुंजे

वियंडेण साहंदु य जे सिणाइं।

जी धोवेंई छैसयईव वंस्थं

अहांहु से जांगिणयस्स दूरे ॥२१॥

छाया--यो धर्मलब्बं विनिधाय भ्रुङ्के विकटेन संहत्य च यः स्नाति । यो घावति चयति च वस्त्रमथादुः स नाम्न्यस्य द्रम् ॥२१॥

विरत, मन वचन काप से अपनी आत्मा को अशुभ अनुष्ठान से गोपन करने वाला ऋम,और स्थावर जीवों को जान कर उनका उपघात करने वाली किया का स्थाग करे ॥२०॥

इसके पश्चात् स्वयृधिक कुशीलों को लक्ष्य करके सूत्रकार कहते हैं-'जे घम्म' इत्यादि।

दान्दार्थ---'जे-यः' जो साधुनामधारी 'धम्मलद्धं-धर्मतन्यम्' धर्मसे मिला हुआ अर्थात् उदेशक, कीत आदि दोषों से रहित आहारका 'विणि-हाय-विनिधाय' छोडकर 'सुंजे-सुंक्ते' उत्तम मकार का भोजन करता है तथा 'जे-यः' जो साधु 'वियडेण-विकटेन' अधित्त जलसे श्री

સમ્યગ્જ્ઞાનથી યુક્ત, પાપના અતુષ્ઠાના**થી વિ**રત (નિવૃત્ત) અને મન**, વચન** અને કાયાથી પોતાના આત્માનું અશુજા અતુષ્ઠાનથી ગોપન કરનાર (આત્મન્ ગુપ્ત પુરુષ) ત્રસ અને સ્થાવર જીવાને જાણીને તેમના ઉપઘાત (હિ'સા) કર્ નારી કિયાઓના ત્યાગ કરે. ાારગા

હવે સૂત્રકાર સ્વયૂથિક કુશીલાને અનુલક્ષીને આ પ્રમાણે ઉપદેશ आપે છે-' जे धम्म ' ઇત્યાદિ-

શખ્કાર્ય — 'जे- ये' જે સાધુ નામ ધારીએા 'ઘમ્મજી દ્વં – ઘર્મે હથ્મ 'ધમ'થી મળેલા અર્થાત્ ઉદ્દેશક, કીત, વિગેર દે તો વિનાના આહારને 'વિળિદ્દાય– વિનિધાય' છે.ડીને 'મુંજે–મુંજલે' ઉત્તમ પ્રકારતું ભાજન કરે છે, તથા 'જે–યે' જે સાધુઓ 'વિયક્ષેળ–વિજ્ઞદેન' અચિત્ત જળથી પણ 'ઘાદ્દદ્દુ-સંદ્વર' અ'ગોતુ अन्वयार्थः—(जे) यः साधुः (धम्मछ्दं) धर्मलब्धम्—दोवरितमाहारम् (विणिहाय) विनिधाय (श्रुं ते) श्रुङ्कः (जे) यः—भिक्षुः (विषष्ठेण) विकटेन-अचित् जलेनापि (साहट्ड) संहत्यांगान्यपि (सिणाइ) स्नाति—देशसर्वस्नानं क्रोति (जे) यः (धोनई) धावति=नस्तं पादी वा (ल्सयइ वस्यं) च पुनः वस्तं स्वकोयं ल्यूपयि भोमार्यं दीर्घ वस्तं हस्वं करोति हस्वं वा दीर्घ करोति (आहाहु) अधाहुः वीर्धकर-गणधरादय आहुः कथयन्ति (से णागणियस्स द्रे) स एतादक्षच्यवहास्वान् नाम्यस्य निर्मन्यभावस्य द्रे वर्तते इति ॥२१॥

'साइट्डु-संहत्य' अंगो को संकीच करके भी 'सिणाइ-स्नाति' स्नानकर ता है तथा 'जे-यः' जो 'धोवई-धावति' अपने बह्म अथवा पैर आदि को धोता है 'लूसपई बत्थं-लुवपति च वस्तम्' और शोभा के लिए बड़े बह्म को छोटा अथवा छोटे वस्त्र को वड़ा करता है 'अहाहु-अधाहुः' तीर्थंकर तथा गणधरों ने कहा है कि 'से नागणियस्स दूरे-स नाम्यस्य हुरे' वह संपम मार्ग से दुर है ॥२१॥

अन्वयार्ध--जो साधु धर्मलब्ध अर्थात् निर्देष आहार को रखकर सिक्षिध करके अर्थात् संचित कर पीछेसे मोगता है, तथा जो अविस जल से भी स्नान करता है, वस्त्र या पैरों को भोता है, जो शोभा के लिए लम्बे वस्त्र को छोटा या छोटे को सम्या करता है, वह निर्द्रम्थभाव से दूर रहता है, ऐसा तीर्धकर और गणधर कहते हैं। २१।

संकेश्यन करीने पद्य 'सिणाइ-स्नाति' स्नान करे छे. तथा 'जे-ये' केश्री 'धोबई-धावति' पेरताना वश्ची अथवा पत्र विशेषेने धुओ छे. 'छ्सयई वत्थं- छ्वयित च वस्तं' अने शिलाने भाटे भेरता वस्तने नातु अथवा नाना वस्तने भेरदुं करे छे 'अहाहु-अथाहुः' तीथं कर तथा अध्ययरोको कह्युं छे है-'से नामिणयस्य दूरे-स नाम्यस्य दूरे' ते संयम सार्थंथी हर क छे.।। २९॥

સ્ત્રાર્થ — જે શિથિલાચારી સાધુ એટલે કે નિર્દોષ આહારને' સંગ્રહ કરીને (સંચ્ય કરીને) લાગવે છે, જે અચિત્ત જળ વડે સ્તાન કરે છે, જે વસ અને હાથ પગ ધાવે છે જે શાલાને માટે લાંગા વસને ડુંકુ અને ટુંગ વસને લાંબુ કરે છે, તે સાધુ નિર્ગલાવથી દૂર રહે છે, એવું તીર્થ કરો અને ગણધરીનું કથન છે. ારશા

## समयार्थबोधिनी दीका प्र. श्रु. अ. ७ ज. १ कुशीलवतां दोषनि रूपणम्

टीका-- जे' ये केचन शीतलिवद्दारिणः 'धम्मलद्दं' धर्मञ्ज्यप्-धर्मेण प्राप्तम् आहारं कलं च 'विणिदाय' विनिधाय, व्यवस्थाप्य आधाकिमिकोदेशिकक्यकीतादि दं परिदेतमि विशुद्धं लभ्यमानम् आहारादिकं संनिधं कृत्या 'शुंते' शुंतते। तथा 'वियडेण' विकटेन अचित्तजलेनाि 'जे' ये चिश्तवः 'साहः दुः संहृत्याङ्गानि संकोच्य परिशुद्धेऽपि देशे 'सिणाइ' स्नान्ति-स्नानं कुर्वन्ति तत्र देशस्नानं शोमाः धमिश्रिश्ववादिधावनं, सर्वस्तानं संपूर्णश्ररीरपरिमार्जकम् तथा 'जे' यः किथ्यत् 'वस्यं' वस्तम् 'धोवई' धावति-प्रक्षालयि कारणमन्तरेण 'ल्प्नयतीव' ल्प्नयति, शोमार्थं दीर्घं यस्तं हस्तं करोति, हस्तं च साःधाय दीर्घोकरोति। स्वार्थं परार्थं वा-प्वं वस्तं ल्प्यति । 'से' प्रवंभूतः सः 'णागणियस्स' नाग्न्यस्य-निर्यन्यमावस्य संयमानुष्ठानात्, 'द्रे' अतिद्रे वर्वते इति 'अहाहु' अध्य आहुस्तीर्थकराद्द्यः। यो हि श्रीतलावारी दोषरिद्रतमप्याहारं संनिधं कृत्वा श्रुङ्वते तथा-अचित्त

टीकार्थ—जो शीतलिवहारी अर्थात् शिषिलाचारी धर्म से प्राप्त आहार और जल को रखकर अर्थात् आधाकिक, औदेशिक, कय-क्रीत आदि दोषों से रहित आहार की भी सिकिधि अर्थात् संचित करके भोगता है, जो अचिस जल से भी, अंगो को संकोच कर शुद्ध जगह में भी स्नान करता है अर्थात् शोभा के लिए आँख भी ह आदि धोकर देशस्नान करता है और सम्पूर्ण शरीर को धोने वाला सर्वस्नान करता है, जो वस्त्र को विना कारण धोता है, जो शोभा के लिए दीर्ध वस्त्र को हस्द (छोटा) या इस्त्र (छोटा) वस्त्र को दीर्ध करता है, ऐसा पुरुष निर्मन्थभाव अर्थात् संघम के अनुष्ठान से अस्पन्त द्र रहता है। ऐसा तीर्धकर आदि कहते हैं।

ટીકાર્ય — જે શિધિલાચારી સાધુ ધર્મલખ્ય આહાર અને પાણીને, એટલે કે આધાકર્મ, ભૌદેશિકા, કપક્રીત આદિ દોષોથી રહિત આહાર પાણીને પણ સંગ્રહ કરીને (સંચય કરીને) લોગવે છે, જે સાધુ અચિત્ત જળ વડે પણ અંગોને સંકાચીને શુદ્ધ જગ્યામાં પણ સ્નાન કરે છે, એટલે કે શાલાને માટે આંખ, લમર આદિ ધાઇને દેશસ્તાન કરે છે, અને આખા શરીકને ધાનારું સવંસ્તાન કરે છે. જે બાહા વસ્તને વિના કારણે ધાવે છે, જે શાલાને માટે લાંબા વસ્તને કાપીને ડૂંકું કરે છે અને ડૂંકા વસ્તને સાંધીને લાંબું કરે છે, એવા સાધુ નિગ્ર ચલાવથી એટલે કે સંયમના અનુષ્ઠાનથી અત્યન્ત દ્વર રહે છે, એવું તીર્થ કરા અને ગ્રહ્મારોએ કહ્યું છે.

जिलेगाऽपि, अचित्तदेशेऽपि स्वाति । तया-यः स्रोभार्थं पादी बलं वा मझालयति, एषं हस्यं वलं दोर्घीकरोति, दीर्घं च हस्वयति स संपमादतिद्रे भवतीति गणघरः तीर्यकराः कथपन्ति इति भावः ।:२१॥

क्कश्रीलान् तदावारांश्र कथयित्वा एतत्पतिपक्षभूताः शीलक्तः पतिपाद्यन्ते स्वकारेण 'कम्मं परिलाय' इत्यादि ।

म्लम्-क्रम्मं परिक्राय देगंसि धोरे विधडेण जीविज य आदिमोक्खा

ंसे वीर्यं कंदाइ अभुंजमाणे विरेते सिंधाणाइसु इतिथैयासु।२२। वाषा--कर्म परिवायीटके धीरो विकटेन जीवेचादिनोक्षम् ।

स वीजकन्दान् अभ्रंतानी विरतः स्नानादिषु स्रीषु ॥२२॥

आशय यह है कि जो शिथिलाचारी दोषरहित आहार की भी सजिबि करके भोगता है, जो अचित्त जल से भी और अचित्त देश में भी स्नान करता है तथा जो शोभा घडाने के लिए लम्बे बस्न को छोटा और छोटे को लम्बा करता है, वह संयम से दूर रहता है। ऐसा तीर्थकर गणधरों का कथन है ॥२१॥

कुद्गीलों और उनके आचारों का कथन करके उनसे विपरीत द्यीलवानों (आचारवानों) का प्रतिपादन करते हैं–'कम्मं परिकाय' इत्यादि। द्याद्यर्थ—'धीरे–धीरः' भीर पुरुष 'दर्गमि–उदके' जलस्नानमें 'कम्मं परिस्राय–कर्म परिद्याय' कर्मपन्थ को जानकर 'आदिमोक्खं–

આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જે શિથિલ ચારી સાધુ દેાવરહિત આહા-રની પણ સિનિ કરીને તેના ઉપલેલ્ગ કરે છે. જે અચિત જળ વડે શરીરના, અમુક ભાગાને ધાવા રૂપ દેશસ્તાન કે બધાં ભાગાને ધાવા રૂપ પૂર્ણસ્તાન કરે છેં, જે શાભાને માટે વઅને કાપીને ટ્રંકું કરે છે, કે સાધીને લાંબું કરે છે, તે સંયમથી દ્વર જ રહે છે, એવું તીર્થ કરો અને ગણધરોએ કહ્યું છે. માટે હ્યામની આશાધના કરનાર સાધુએ નિર્દોષ આહારના પણ સંચય કરવા તેઇએ નહીં, અચિત્ત જળ વડે પણ રનાન કરવું જોઇએ નહીં તથા કપડાંને શાભા વધારવા માટે કાપવું કે સાંધવું તેઇએ નહીં. શગાથા રશા

કુશીલ અને તેમના અધ્યારોતું કથન કરીને હવે સ્વકાર તેમનાથી વિપરીત એવાં શીલવાનાના (આચારવાના) પ્રતિપાદન કરે છે~

'करमं परिन्ताय' हत्याहि-

शण्डार्थं — 'धीरे-धीरः' धीर पुरुष 'वर्गास-उदके' असरतानमां 'कम्सं परिकाय-कर्म परिकाय' अर्थ अन्धने अधीने 'आविमोक्सं-आविमोहः' संसा-

## समयार्थवोधिनी दीका प्र. थु. थ. ७ व. १ कुशीलवर्ता दोवनिक्रपणम्

अन्तयार्थः --(धीरे) धीरः -साधुः (इगंसि) उद्दर्भना ने (करमं परिकाय) धार्म -कर्म-वन्धनं परिकाय झारता (आदिमोक्खं) आदिमोक्षं -आदिवः संसारतो मोर्सः मोक्षपर्थन्तं (वियक्षेण) विकटेन-पासुक नलेन (जीविष्ण) जीवेत् जीनं धारेषेत् 'से' सः (वीयकंदाइ) बीजकन्दान् सावधान (अश्वं नमाणे) अश्वज्ञानः (सिणाः णाइस्) स्नानादिषु (इत्यियास्) स्त्रीषु (विश्ते) विरतः -विरतो भवेत् एभिर्द्वे वसेदिति ॥२२॥

टीका—'धीरे' धीरः-धीरा स्थिरा बुद्धियस्य स धीरः, धिया विवेदबुद्धश्चा राजते थरित्रतो भवति यः स धीरो वा बुद्धिमान 'टदशंसि' उदके जलस्ताने आदिसोक्षं' संसार से मोक्षार्यन्त 'विषडेथ-विकटेव' प्रासुक जलके हारा 'जीविजज-जीवेत' जीवन धारणकरे 'से-सः' वह साधु 'बीधकंदाई-धीजकन्दान' बीज कंद आदिको 'अस्जनमाणे-असुझानः' भोजन म करता हुआ 'सिणाणाइसु-स्नानादिषु' स्नान आदि से तथा 'इत्थियासु-क्षीषु' स्त्री आदिसे 'विरते-विरतः' अलग रहे ॥२२।

अन्वयार्थ—साधु जलस्नान से कर्मबन्धन जानकर संसार से मोक्ष पर्यन्त प्रासुक जल से ही जीवन धारण करे। बीजों और कन्दी का उपभोग न करता हुआ स्नानादि से और सियों से विस्त रहे॥२२॥

टीकार्थ—जिसकी घुद्धि स्थिर हो यह घीर कहलाता है अधवाको घी अर्थात् दुद्धि से राजित-द्योनित होता है, यह घीर कहलाता है। ऐसा घीर पुरुष जलस्वान से कर्मबन्धन जानकर जब तक संसार से

ટીકાર્થ — જેની ખુદ્ધિ સ્થિર હેાય છે. તેને ધીર કહેવાય છે. ભાષના 'ઘી' એટલે ખુદ્ધિ અને ધીર એટલે ખુદ્ધિથી રાજિત–બુદ્ધિથી શાસતા પુરુષ, એવા ધીર પુરુષ એવું સમજી શકે છે કે જલસ્તાન કરવાથી કર્મોનું' સુરુ પડ

रथी भेरक्ष पर्यन्त 'वियडेण-विकटेन' प्रासुक कर्स द्वारा 'जीविज्ज-जीवेत्' श्वन धारख करें 'से-सः' ते साध 'बीयकंबाइ-बीजकंदान्' भी कंद विभेरेने। 'अभुंजवाणे-अभुद्धानः' आद्वार कर्या विना 'सिणाणाइसु-स्नानादिषु' स्नान विभेरेभां तथा 'इत्योयासु-स्नीपु' स्नी विभेरेशी 'विरते-विरतः' अक्षण रखेतारसा

સૂત્રાર્થ — જળરનાનને લીધે કર્મના ભન્ધ થાય છે – કર્મોનું ઉપાર્જને થાય છે, એવું સમજીને સાધુએ જીવન પર્યન્ત (સંસાર ભ્રમભુમાંથી મુક્ત થઇને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે ત્યાં સુધી) પ્રાપ્તક (ભચિત્ત) જળ વડે જ પાતાનું જીવન ધારણ કરતું નેઇએ. તેથે ખી અને કન્દ્રના ઉપલાગ કરવા નેઇએ નહીં, સ્નાનાદિના ત્યાગ કરવા નેઇએ અને સ્ત્રીઓથી દૂર રહેવું નેઇએ ારરા

किन्दं कर्न 'परिकाय' परिकाय-जल्पनःने कृते सित कर्मवन्यनं मश्तीति किन्द्राय 'आदिमोवलं' आदिमोक्षम् , आदिः संसारस्तरमान्मोक्षो विश्वमः इति आदिमोक्षः तम्। संसारविशामपर्यन्तम् -यावण्जीवनिवन्यर्थः, 'वियक्षेण' विक-देव-तिलवण्डुक्रगोध्मादिधावनत्रले तथा अचिचोष्णोदकेन पाणधारणं निर्व-देत्। पुनः किं कुर्वन् 'बोयकं हाइ' बीजकन्दान्-बीजकन्दम् लहिरित-शाक्षकला दीन् सिचचान् 'असंज्ञमाणे' असंजानः एतेषां बीजादीनां मोजनमञ्ज्ञनीणः। तथा 'सिणाणाहस् इत्थि गस्तु विस्ते' स्नानादिशु-स्नानाऽम्यद्रोद्धर्चनादिशास्त्रनिषद्ध-कियास्, तथा 'इत्थियासु' स्त्रीषु 'विरते' विरतः, एतेभ्यः सर्वथैव निवृत्ति कृत्रीणः, यश्चवंभूतः सर्वेभ्योऽपि आश्चरद्वारेभ्यो विरतः अस्त्री साधुः विलक्षणः कृत्रीलदोषैः न संस्पृष्टो भवति। तद्यवाज्ञ संशास्त्रके परिश्वमति कारणाऽभावात्।

विराम न हो जाय तब तक अर्थात् जीवन पर्यन्त तिल तंदुल गेहूँ आदि के घोवन से या अचित्त जल से प्राण धारण करे। तथा बीज, कन्द, मुल, हरित, जाक पल आदि सचित्त बनस्पति का सेवन म करता हुआ स्नान उषटन मालिजा आदि जास्त्रनिषिद्ध कियाओं से एवं स्त्रियों से विरत रहे। जो ऐसा होता है अर्थात् समस्त आश्रव द्वारों से विरत होता है वह विलक्षण साधु कुजील दोषों से स्पृष्ट नहीं होता और दोषों के अभाव से संसार चक्र में नहीं धूमता, संसार का अलाव हो जाने से दुःख का अनुभव नहीं करता, दुःखित होकर रोता महीं है और नाना प्रकार के उपायों से विनष्ट नहीं होता है। जो

ઉપાજંન થાય છે, તેથી જયાં સુધી સંસારમાં ભ્રમણ ખંધ ન થાય ત્યાં સુધી એટલે કે માલપાસ થાય ત્યાં સુધી એવા ધીર પુરુષ પાતાનાં પ્રાણા ટકાવ-વાને માટે જ પ્રાસુક જળના ઉપલેશ કરે છે. એવા પુરુષ ભાતનું ધાવણ, તલનું ધાવણ, ઘઉંનું ધાવણ આદિ અચિત્ત જળના જ પીવા માટે ઉપ-યાગ કરે છે તથા તે ખીજ, કન્દ, મૂળ, હરિત, શાક, ફળ આદિ સચિત્ત વનસ્પતિયાનું પણ સેવન કરતા નથી, સ્નાન કરતા નથી, ઉભટન (શરીર ચણાના લાટ અદિનું મદંન) પણ કરતા નથી અને માલશ પણ કરતા નથી. કારણ કે આ બધી કિયાઓના શાઓએ તિષધ ફરમાવ્યા છે. વળી તે સ્ત્રીઓથી દૂર રહીને બ્રહ્મચર્ય વતનું બરાબર પાલન કરે છે. જે સાધુ આ પ્રકાર સમસ્ત આશ્રવ દારાથી વિરત થઇ જાય છે, એવા વિલક્ષણ સાધુ કરાલથી દાષાથી) રપૃષ્ટ થતા નથી એટલે કે કાઇ પણ દાય કરતા નથી.

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. थु. अ. ७ उ. १ कुशीलवता दोषनि ह्रपणम्



न दुग्लमनुभवति, न वा दुःखितः स्तर्नति, विनश्यति वा नाताविधैरवा**वैदिति।** शुद्धिमन्त्रो प्रवतनगरिशीलनजनितसंगाप्तविश्वद्रोद्वनुद्धविवेकाः स्नानादीनि विविध-कर्मबन्धजनकानीति विमान्य, यात्रग्मोक्षं न माष्तुत्रन्ति तात्रत्र्यन्तं सात्रयक्रियौ-परिवर्जयेयुरिति मावः ॥२२॥

पुनरिष कुशीकानेबाऽधिकृत्य सकतारो बदति-'जे मायरं च' इत्यादि। . मुक्रम्-जे मायरं पियरं च हिञ्चा, गारं तेहा पुँत्तपसुं धणं च। कुलाइं जे धावइ साउँगाइं अहीं हु से सामणियस्स दूरे॥२३॥

छाया--यो मातरं पितरं च हित्या, अगारं तथा पुत्रपशुं धनं च। इकानि यो धायति स्वादुकानि अधाहुः स श्रामण्यस्य द्रे॥२१।

बुद्धिमान् हैं, प्रवचन के परिशीलन से जिनका विवेक जागृन होगया है, वे स्नान आदि को कर्मवन्ध का कारण जान कर, जबतक मोक्ष न हो जाय तब तक सावच व्यापारों का स्वाम करें।२२।

सूत्रकार पुनः कुशीलों को लक्ष्य कर के कहते हैं –'जे मायरं च' इत्यादिं। शब्दार्थ — 'जे–यः' जो 'मायरं पियरं च-मातरं पितरं च' माता एवं पिताको 'हिच्चा-हित्वा' छोडकर 'तहागारं पुस्तपसुं धणं च-तथा अगारं पुत्रपर्त् धनं च' तथा घर, पुत्र पशु और धनको छोडकर 'साउगाइं कुलाइं धावइ-स्वोदुकानि कुलानि धावति' स्वादिष्ठ भोजन

દુ:ખાના અનુભવ કરવા પડતા નથી, વેદનાઓને કારશે રુદન કરવું પડતું નથી, અને જન્મ જરા અને મરણનાં દુ:ખા વેઠવા પડતાં નથી. કારણ દે એવા પુરુષ તા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી લે છે. જે બુદ્ધિમાન છે, પ્રવચનના પરિશ્રીલનથી જેમના વિવેક જાગૃત થઇ ગયા છે, તેમણે સ્તાનાદિને કર્માળ-ધના કારણુર્પ જાલ્યુનિ, જીવન પર્યન્ત (માલપાસ થાય ત્યાં સુધી), તેના ત્યાપ્ર કરવા તોઇએ અને સાવદા વ્યાપારાના પશુ-જીવિક સા થતી હાય એવી પ્રવૃત્તિઓના પશુ-ત્યાળ કરવા તેઇ એ. ાગાથા રસા

સૂત્રકાર કરી કુશીલ સ્વયૃધિકાને અનુલક્ષીને એલું કહે છે કે-'जे मायर' च' ઇત્યાદિ-

शण्डार्थं — 'जे-य' श्रेशेः 'मायरं पियरं च-मातरं पितरं च' भाता अने पिताने 'हिच्चा-हित्या' छे।डीने 'तहागारं पुचपतुं धणं च-तवा जमारं पुत्रपत्त् धनं च' तथा घर, पुत्र, पशु, अने धनने छे।डीने 'खावगाइं हुस्डाई'-धाषइ-स्वादुकानि कुछानि धावति' स्वाडिण्ट ले।क्र'नवाणाः घरीमां होडे 'छे.

स्वकृताहरू

कन्यपार्चः—(जे) यः (मायरं विषरं च) मातरं पितरं च (हिच्चा) हिस्ता-क्षिरियम्य (तहागारं युत्तपसं भणं च) तथा आगारं ग्रहं पुभम् पशुं गवादिकं क्षितं सुवर्णादिकं परित्यन्यापि (साउगाइं कुलाइं धावह) स्वादुकानि स्वादिष्ट मोजनयुतानि कुलानि गृहाणि धावति गच्छति (से) सः एताहतः साधुः (साम-णियस्स) श्रामण्यस्य=श्रमणमावस्य (दूरे) द्रे-श्रतिद्रे विद्यते इति (श्रहाहु) अथाहुःक्षयंति तीर्थकरादयः ॥२३॥

टीका:- 'जे' यः अपरिणतसम्यग् धर्मा 'मायरं' मातरम् 'पियरं' पितरम् च
विद्यां हिस्ता यस्त्यज्य 'तहा' तथा 'गारं' अगारं- एहम् 'श्वस्त सुं पुत्रं पशुम्, गोमहिपादिकम् 'धनं च' धनं च-सुत्रणीदिकम्, परित्यज्य सम्यग्रत्यानोत्थितः महज्यामादाय, तद्भूरिमारपहनेऽसम्थौं हीनसम्बत्या। 'साउगाइं' स्वादुकानि-स्वादुमोतनवन्ति 'कुलाई' कुलानि, एहाणि 'ते' थः 'धातह' धातति, महज्यामादाधाले घरों में दौडता है 'से-सः' वह 'समाणियस्स-श्रामण्यस्य।
श्रमणस्य से' 'तृरे-तृरे' अस्यंत द्र है ऐसा 'अहाहु-अधाहुः'
नीर्थकरोने कहा है।।२३।।

अन्वयार्थ—जो माता, पिता, पुत्र, पद्यु, धन और गृह का त्याग करके भी रस लोलुपी पन कर स्वादिष्ट भोजन वाछे घरों में जाता है, ऐसा साधु साधुता से दूर ही रहता है। ऐसा तीर्धकर गणधर कहते हैं॥२३॥

टीकार्थ—जिस जीवन में धर्म सम्पक् प्रकार से परिणत नहीं हुआ है, ऐसा जो साधु माता, दिता को त्यागकर तथा घर, पुत्र, गाय, बस आदि पशुओं और सुवर्ण आदि धन को त्याग कर दीक्षित हुआ है, बह यदि स्वादु भोजन वाले घरों में भोजन लेने जाता है अर्थात्

'से-सः' ते 'सामणियस्स-भामण्यस्य' श्रमणुत्वथी 'दूरे-दूरे' अत्यंत हर छे तेम 'अहाद्द-अथाहुः' तीर्थं 'डरेन्से इक्षुं छे. ॥ २३ ॥

સૂત્રાર્થ — માતા, પિતા, પુત્ર; પશુ, ધન અને ગૃહના ત્યાગ કરીને સંયમ શકેલું કરવા છતાં પણ જે સાધુ રસલાેલુપ અનીને, જ્યાંથી સ્વાદિષ્ઠ ભાજન મળતું હાેય અવાં ઘરામાં જ જાય છે, એવા સાધુ સાધુતાથી દ્વર જ રહે છે, એવું તીર્ધ કરા અને ગણધરા કહે છે. હારગા

ટીકાર્ય — જેના જીવનમાં ધર્મ સમ્યક્ પ્રકારે પરિશ્વત ઘરો નથી, એવો ક્રાઇ પુરુષ માતા, પિતા, પુત્ર આદિ પરિવારના તથા ગાય, ક્ષે સ આદિ પશુભાના તથા સુવર્ણ આદિ ધનના અને ઘર બારના ત્યાગ કરીને પ્રવસ્થા અંત્રીકાર કરવા છતાં પશ્ચ શ્વાદલેાલુપતાના ત્યાગ કરી શકતા નથી. એવા

## ्रसम्यार्थकोधिनी टोको म. थु. अ. ७ उ. १ कुशीलवर्ता सापनिकपणम् 💎 🤻 🤻

याऽपि तद्भारवहनासमर्थः जिह्नालोलुपतया स्वादुमोजनमाप्तये धनिनां गृदं घावति। 'से' सः—ग्रीतलावारी 'सामणियस्त' श्रामण्यस्य निर्मन्यमावस्य दूरे भवतीति। 'बहाहु' अथाहुः—श्रीकर्गणधरादयः। यः कश्चित्सुदुस्त्यजमातृषिष्ट्-पश्चनादीन् संगरित्यण्य साधुनारं गतोऽपि स्वादुमोजनाग्रया ताहश्चमोजनमायकः धनिनां गृहविशेषे दूराव्दृर्तरं गच्छति। यस्त्रा परमान्नमानीय जिह्वालौरयं शिथिलयन्नापि न श्विथिलयति पत्युत हविषा कृष्णवर्तमेत्र वर्द्धयति, हीनसत्वस्य सम्बोऽपि निर्मन्यस्याऽतिदृरे मनत्येवं तीर्थकरादयः मितपादयन्ति। २३॥

गृहस्यागी होकर भी जिल्ल्वालोलुपता के कारण घनवानों के घर मैं भिक्षा के लिए जाता है, वह साधुपन से दूर ही रहता है। तीर्थकर गणवर आदि महापुरुष ऐसा कहते हैं।

सारांश यह है कि बड़ी कठिनाई से स्थागे जाने वाछे माता, पिता, पुत्र, घन और गृह आदि को भी स्थाग कर जो साधु बना है, बहु यदि जिड़ालोलुप होकर सुस्वादु भोजन के लिए घनियों के घरों में भिक्षा के लिए जाता है। वह स्वादिष्ट मोजन लाकर जिहालोलुपता को शास्त करना चाहता हुआ भी जिहालोलुपता को अधिक वहाता है। जैसे घी अधिक को बढ़ाता है। ऐसा ती थैकरों ने प्रतिपादन किया है। एसा ती थैकरों ने प्रतिपादन किया है। १३॥

સાધુ એવાં ઘરે:માં બિક્ષા વહારવા જાય છે કે જ્યાંથી સ્વાદિષ્ટ ભાજન મળે છે, એટલે કે સ્વાદલોલુપતાને કારશે તે ધનવાનાને ઘેર જ બિક્ષા લેવા જાય છે. એવા સાધુને સાધુ જ કહી શકાય નહીં કારશે કે તે પુરુષમાં સાધુના શુષ્રોના અબાવ હોય છે, એવું તીર્યક્ષર આદિ મહાપુરુષાએ કહ્યું છે.

તાત્પર્યાં એ છે કે માતા, પિતા, પુત્ર, પશુ, ધન, ઘર આદિના ત્યાગ કરવો ઘણા જ મુશ્કેલ છે. એવા કષ્ટપ્રદ ૃત્યાગ કરીને જેણે સંઘમ અંગી કાર કર્યો છે એવા સાધુ પણ જો સ્વાદલોલુપ ઘઇને સ્વાદિષ્ટ ભાજનને માટે ધનવાનાના ઘરામાં જ લિક્ષા શ્રહ્યુ કરવા માટે જાય, તો તે સંયમના વિરાધક જ અને છે. આ પ્રકારે જિહવાલોલુપતાને શાન્ત કરવા માગતા તે સાધુ જિહ્યા લેલુપતાને શાન્ત કરવાને અલ્લે તેને વધારતા જ રહે છે. જેમ અપ્રિમાં ઘી હોમવાથી અપ્રિ અધિક પ્રજવિત શાય છે, એજ પ્રમાણે સ્વાદિષ્ટ લેલ્જન ખાવાથી તેની સ્વાદલેલુપતા વધતી જ જાય છે અને તે વધારને વધારે શિથિલાચારી થતા જાય છે, એવું તીર્ય કર્યા કે મહાન્ પ્રદેશો એ કહ્યું છે. ાાર 3ા

स्यक्ताक्र्य

**ेंबुनरप्याह क्ष्मकारः-'कुलाइं' इस्यादि**।

प्लम्-कुराइं के धावइ साउँगाइं अधाति धम्मं उँदराणु गिछे। अहाहु से आयरियाण सर्धते जें लावैदजा असणस्स हेर्डी २४।

खाया---कुळानि यो धावति स्वादुकानि आख्याति धर्मग्रुद्रानुगृद्धः । अथाहुः स आचार्याणां कतांको य आळापयेदकनस्य हेतोः ॥२४॥

अन्तरार्थः-(उदाराणुगिदे) उदराञ्चगृदः-उदरभरणव्यग्रः सन् (जे) यः पुस्यः (साउगाइं कुलाइं धावइ) स्वादुकानि-स्वादुभोजनविश्विष्टानि कुलानि-ग्रहाणि धावति गण्छति (धम्मं आघाति) धर्मे धर्मकथामारूयाति कययति (से आयरियाण

## स्त्रकार फिर कहते हैं-'कुलाई' इस्वादि।

शब्दार्थ--'उदार।णुगिद्धे-उदारानुगृद्धः' उदर पोषण में तत्वर 'जें-यः' जो पुरुष 'सरउपाइं कु ठाइं धायइ-स्थायुकानि कुलानि धायति' स्वादिष्ट भोजन प्राप्त होनेवाले घरों में जाते हैं तथा वहां जाकर 'धम्मं आधाति-धर्म आख्याति' धर्मका कथन करते हैं 'से आयरियाण सयंसे -सः आखार्याणां दातांदाः' वे आचार्य्यके दानांद्य भी नहीं हैं 'जे अस-णस्स हेऊ लावयेडजा-यः अश्वनस्य हेतोः आलापयेत्' तथा जो भोजन के लोभ से अपने गुणों का वर्णन करता है वे भी आचार्यों के दातांद्य भी नहीं हैं ॥२४॥

अन्यवार्थ — जो उदरासकत (पेट भरा) हो कर स्वादिए भोजन बाछे घरों में जाना है और वहाँ जाकर धर्मों पदेश करता है, वह साधु

सूत्रधार धुशीक्षाने अनुक्षक्षीने विशेष ध्यत धरे छे-'क्रुडाई' ध्रियाहि— शण्ह थें—-'उदाराणुगिक्के—उद रानुगृद्धः' ઉदर पेष्यधुभां तरपर 'जे—यः' ले पुरूष 'साउगाइं कुठाइं धावइ-स्वादुकानि कुडानि धावति' स्वाहिष्ट क्षेण्यत प्राप्तः धवावाणा धराभां आय छे. तथा त्यां कर्छ ने 'धम्मं आधाति—धर्मं आस्याति' धर्मानुं ध्यन धरे छे. 'से आयरियाण स्वयंसे—सः आचार्याणां शर्ताशः' तेका भाश्य थेंनी शतांश पश्च नथी 'जे असणस्सहेत लावयंग्जा—यः अशनस्य हेतोः आडापयेत्' तथा लेका क्षेण्यना क्षेण्या पेताना श्रृक्तां वर्षान धरे छे, तेका पश्च आश्रायीना शतांश पश्च होता नथी. ॥ २४॥

સૂત્રાર્થ — જે સાધુ ઉદરભર (લાજન મેળવવાની લેહુપતાથી યુક્ત) શ્રુપ્તે સ્વાદિષ્ટ ભાજન મળે એવાં ઘરામાં જાય છે અને ત્યાં જઇ એ ધર્માં

## समदार्थकोधिनी टीका प्र. धु. ध. ७ उ. १ कुशीलधतां वोषनिकपणम्

सर्गसे) सः आचार्यांगां शवांशः शतभागन्युत इत्यर्थः (जे असमस्स हेऊ लावएण्डा) यः अञ्चनस्य मोजनस्य हेतोः कारणात् आस्वापयेत् स्वकीयगुणानिति ॥२४॥

टीका—'उदराणुगिद्धे' उदरानुगृद्धः, उदरे अनुगृद्धः, उदरभरणायः व्यव्रचितः 'ले' यः कश्चिन् साधुः 'साउगाः' स्वादुकानि—मुस्वादुिष्टाश्च-भोजनविशिष्टानि 'कुलाः' कुलानि—धिनां कुलानि 'धावः' धावति—गव्छति तथा कृत्वा आहारमानेतुं तद्गृहं प्रविष्य, तस्मै यदोविष्यते कथानकादिकं तत्तर्मे आल्याति। 'धम्नं अत्याति' धमम् प्रास्थाति=सुन्दरगीति गिरा वर्णयति। अयं भावः—यो हि उदरंभरः भोजननिमित्तं दानश्रद्धाविनयवि महति कुले तन्थाङ्गणं गरवा महतीः कथाः कथयति, स सर्धा कुशील एव होयः—कथं कथमः याचार्धों का दातांद्य भी नहीं है अर्धात् सौवाँ माग भी नहीं है। जो आहार के लिए अपने गुणों की प्रदांसा करवाता है, वह भी आचार्य का दातांद्य भी नहीं है।।।।

टीकाथ—जो उदर में गृद्ध है अर्थात् पेट भरने में तस्पर है और सुस्वादु मिन्टाम्न भोजन वाले घरों में जाता है और आहार लेने के लिए उन घरों में प्रवेश करके धर्मकथा करता है, वह आचारों के या आयों के शतांश भाग भी नहीं है। यहाँ 'शत' शब्द उपलक्षण है, अत्तर्व ऐसे रसलोल्डप वक्ता को आचार्य का लाखवाँ भाग भी नहीं समझना चाहिए। तात्पर्य यह है कि जो उदर भर भोजन के उद्देश से दान श्रद्धान और विनय वाले किसी बड़े घर में जाकर लाखी

પદેશ દે છે, તે સાધુ આચાર્યોના શતાંશ પશુ નથી એટલે કે આચાર્યના ગુણોના તે સાધુમાં અલાવ હેાવાથી તેનામાં આચાર્યના સામાં લાગની પૃશ્ચ ચાગ્યતા નથી. જે સાધુ આહારને માટે પાતાના ગુણોની પ્રશંસા કરે છે કે કરતે છે. તે સાધુમાં પણ આચાર્યના ગુણાના સામાં ભાગના પણ સદ્ભાવ હોતા નથી હરા

ટીકાર્ય — જે સાધુ પાતાનું પેટ લરવાની લાલસાથી પ્રેશઇને, સ્વાલ્ટિટ ભાજન પ્રાપ્ત થાય એવાં ઘરામાં જ જાય છે, અને તે ઘરામાં પ્રવેશ કરીને ધર્માપદેશ દે છે, તે સાધુ આચાર્યોના સામાં લાગની બરાબર પણ નથી મહી' 'શત' પઠ ઉપલક્ષ્યુ માત્ર છે, તેથી એવા રસલાલુપ વક્તાને આસાર્યના લાખમા ભાગ ગણી શકાય નહીં. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જે સાધુ સ્વાલ્ટિટ ભોજન મેળવવાની ઈચ્છાથી, દાન, શ્રદ્ધા અને વિનયશી સંપન્ન કાઈ ધૂનવાન ગૃહસ્થના ઘરમાં પ્રવેશ કરીને લાંબી ધ્રમ'કથા કરે છે. એવા સાંધુને

साधुभिरीहक्षमं न कर्नव्यम् । 'से' सः आयस्याण' आधार्याणाम् आर्याणां का (सयंसे) शतांशः, शतमितिपदमुपलक्षणम्, तेन स वक्ता-आवार्याणां शतसह-सादिष अथोदेशे वर्चते इत्यवगन्तव्यम् । तथा 'जे, यः 'असणस्स' अशनस्य, इहाऽिष अशनपदमुपलक्षणम्, तेन वस्तादीनामिष संग्रही होयः । तेन अशनस्त्रादेः 'हेज' हेतोः 'लानप्ज्जा' अलापयेत् । अस्याज्यमर्थः –य आहाराय वस्त्रप्रास्ये वा स्वक्षीयगुणान् परद्वारा परूवापयेत्, सोऽप्याचार्यमतगुणेभ्यः सहस्राठशाद्य्यथोऽधो वर्तते साधुस्वरहितो भवति । स्वीयं गुणं स्त्रमुखादेव यो वर्णयति, स तु कः कथंभूतक्षेति हानिन एव जानन्ति । अधमादप्यधम इति । यः उदरंगरी लोके स्वादुमोजनकोभेन लुख्यः स्वाद्मोजनपाप्तियोग्यं धनिनो गृहमासाद्य तत्र धर्म-

लम्बी धर्मकथा करता है, उसे सर्वथा कुशील ही समझना चाहिए। साधुओं को ऐसा कर्म कदापि नहीं करना चाहिए।

इसके अतिरिक्त जो अन्न के लिए और उपलक्षण से बस्न आदि के लिए अपने गुणों को दूसरे के बारा प्रशंसा करवाता है, वह भी आवार्य के गुणों के शतांश या सहस्रांश भाग में नहीं है। वह साधुता से रहित है। जो अपने मुख से अपने गुण का वर्णन करता है, वह कौन और कैसा होता है, यह तो शानी ही जानते हैं। वस्तुतः वह अधम से भी अधम है।

आदाय यह है कि जो उदरंभरा पेटभरा स्वादिष्ट भोजन प्राप्त करने के उद्देश्य से किसी धनाड्य के घर जाता है और उसम भोजन

તદ્દત કુશીલ જ સમજવા જોઇએ. સાધુઓએ એવું કર્મ કરી કરવું જોઈએ નહીં.

વળી અતને માટે (ઉપલક્ષણથી વરુને માટે પણ ગ્રહણ કરી શકાય) જે સાધુ પોતાના ગુણોની બીજાં લોકેં દ્વારા પ્રશંસા કરાવે છે અથવા પાતે જ પોતાના શુણોની પ્રશંસા કરે છે, તે સાધુમાં પણ આચાર્યના શતાંશ, સહઆંશ કે લગ્નાંશ ગુણોના પણ સદ્ભાવ હાતો નથી. તે પણ સાધુના રહિત હાવાને કારણે કુશીલ જ ગણાય છે. જેઓ પોતાને માટે પોતાના શુણોની પ્રશંસા કરે છે, તેઓ કાણ અને કેવાં હાય છે, તે તો ત્રાનીઓજ જાણે છે. ખરી રીતે તો એવાં પુરુષા અધ્યમમાં અધ્ય હાય છે.

આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જે ઉદરભર (સ્વાદ સાહુપ) સાધુ, સ્વાદિષ્ટ ભોજન માસ કરવાની લાલએ કે.ઇ ધનવાન માણસના ઘેર જઈને, ઉત્તમ

#### समयार्थबोधिनी टीका प. धु. अ. ७ उ. १ कुशीलवतां दोषनि इएणम्

कयां कथाति, स साधुभावाद्भ्रष्टः । यस्तु पुनराहारवस्त्राद्यर्थं स्वकीयान् गुणान् परेण रूपावयति, सोऽप्यथमः । यश्च स्वगुणं स्वेनैद मकाश्चयति स तु अधमाऽश्रम इति भावः ॥२४॥

पुनस्पाह-'णिक्समा दीणे' इत्यादि । मुक्य-णिक्समा दीणे परभोयणंमि मुहमंगलीए उदराणुगिस्रे । नीकारगिस्रे व महावराहे अदूरए एहिई घातमेव ॥२५॥

छापा—निष्कम्य दीनः परभोजने मुख्यमांगलिक खद्रानुगृद्धः । नीवास्मृद्ध इत महावराहः अदृर एष्यति घातसेव ॥२५॥

पाने के विचार से वहाँ धर्मकथा करता है, वह साधुता से अध्य होजाता है और जो आहार वस्त्र आदि के लिए अपने गुणों को दूसरों से प्रकट करवाता है, वह भी अधम हैं। जो अपने गुणों को अपने ही मुख से प्रकट करता है वह अधमाधम है।।२४॥

दाब्दार्थ—'णिक्खम्म-निष्कम्य' जो पुरुष घर से निकलहर 'परभोपणंमि दीणे-परभोजने दीनः' अन्यके भोजनकेलिये दीनबनहर 'मुक्ष्मंगलीए-मुख्मांगलिकः? भाट के जैसा दूसरेकी प्रशंसा करता हैं 'नीबारगिद्धेव महावराहे-नीबारगृद्ध हव महावराहः' वह तण्डुल के दानों में आसक्त महान सुभर के जैसा 'उदराणुगिद्धे-उदरानुगृद्धः' बदर पोषण में तत्पर है 'अदूरए-अद्रे' वह शीध ही 'घायमेब-घान मेव' नाशको ही 'पहिइ-एष्पनि' प्राप्त होते है ॥२५॥

ભાજન પ્રાપ્ત કરવાની ઇરિછાથી, ધર્મ કથા કરે છે. તે સાધુના ધર્મ તું - માચા-રાતું પાલન નહીં કરવાને કારણે 'સાધુ' કહેવાને પાત્ર નથી. વળી જે સાધુ માહાર, વસ્ત્ર આદિને માટે બીજાની પાસે પાતાના ગુણેની પ્રશંસા કરાવે છે, તે પણ અધમ છે. જે પાતાનાં ગુણે પાતાને જ માઢે પ્રકટ કરે છે તેને તા અધમમાં અધમ કહી શકાય દાગાયા ૨૪.1

'जिक्खम्म दीणे' धर्याहि-

शण्डा थैं— 'जिक्खम्म-निष्कम्य' के पुरुष धेरथी नीडणीने 'परमोयणंसि दीजे-परमोजने दीनः' अन्यना लेलिन भाटे हीन अनीने 'मुहमंगलीए-मुखमांगलिकः' भाटनी केम जीजना पणाखु डेरे छे 'नीवारशि द्वेच महावराष्ट्रं-नीवारणृद्ध इब महावराहः' ते थे। भाना हाधामां आसक्त भाटा खुंडनी केम 'उदराणुगिद्धे-उदरानुगृद्धः' ઉદर पे। पणुमां तत्पर छे, 'सदूरए-सदूरे' ते कर्सींधी 'बायमेव-चातमेव' नाशने के 'एहिइ-एष्यति' भाषत थाय छे. ॥ रेपास ं र्ल अन्त्यार्थः—(णिक्खम्म) निष्कम्य-संयमं गृहीन्यापि (परमोपणिम दीणे) परमोजने दीनः- पराहारनिषये दैन्यमुपगतः (मृहमंगळीए) मुख्यांगलिकः-अन्यस्य मशंसकः (नीचार गद्धेन महावराहे) नीचारग्रद्धो महावराह इव तण्डुलकणासक्त- भ्रूकरवत् (उदराणुगिद्धे) उद्दारानुगृद्धः उदरयोगणे तत्परः, (अदूर्ष) अदूरे-अति-समीषे (घायमेत्र) घातं विनाश्चमेत (एडिइ) एष्यति-माष्स्यतीत्यर्थः ॥२५॥

टीका — यो हि पुरुषः स्वकीयं गृहक्तन्त्रधनधान्यादिकं परित्यज्य 'णिवल-क्में' निष्कम्य गृहाचिष्मत्य संयमं गृहीत्वेत्ययेः 'पर तोषणंसि' परभोजने, परकी-याहारविषये 'दीणे' दीनः – दैन्गसुरगतः रसनेन्द्रियवश्ववर्षी चारणयत्। 'सुह-मंगलीप' सुखमांगल्किः सुखेन मंगलानि एशंसायाक्यानि वद्वि यः स सुख-माह्रलिकः, सुखेन परमशंसाकारकः, पशंसामकारो यथा—

पुनः कहते हैं-'णिक्लम्म दीणे' इत्यादि।

अन्बयार्थ--जो संयम को ग्रहण करके भी परकीय आहार में दीन है, मुख मांगलिक अर्थात् दृक्षरे की प्रशंसा करता है, यह तन्दुल-केणों में आसकत महाश्कर के समान उदरपोषण में तत्पर होकर शीध ही विनाश को प्राप्त होगा॥२५॥

टीकार्थ--जो पुरुष अपने गृह, पत्नी, भन, भान्य आदि का त्याग करके और संयम को भारण करके परकीय आहार के विषय में दीनता को प्राप्त है, रसना इन्द्रिय का दास है अर्थात् रसटोलुप है तथा जो सुख्यमांगिलक है अर्थात् मुख से प्रशंसायचन बोलता है, यथा-'पुण्यात्मा दीनलोकानां' इस्यादि ।

સૂત્રાર્થ — જેઓ સંચમ ચહુલુ કરવાં છતાં પણ પરકીય ભાઢારના વિષયમાં દીનતા બતાવે છે, જેએક મુખમાંત્રહિક છે એટલે કે આઢાર મેળ-વવા માટે દાતાની પ્રશાસા કરનારા છે, તેએક તન્દુલ કણેમાં (ચાખાના 'ઢાલામાં) અસક્ત થયેલાં મહાશ્રુકરાની જેમ ઉદર પેલાણ માટે લાલુપ થઇને વિનષ્ટ થાય છે–સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવ ને અદલે સાસમાં બ્રમણ કરીને દુઃખાનું વેદન કર્યા કરે છે. ારપા

ટીકાર્થ—જે પુરુષ માતા, પિતા, પત્ની, પુત્ર ધન, ઘર અહિના ત્યાગ કર્તીને સંયમ અંગીકાર કરવા છતાં આહાર પ્રાપ્તિને માટે દીનતા ખતાવે **છે, સ્વાદ**લોલુપ ખનીને (રસના ઇન્દ્રિયના દાસ ખનીને) જેઓ દાતાની પ્રમાંસા કરે છે, તેએક પદ્મ સંયમથી બ્રષ્ટ થઇને પાતાના જ વિનાશ નાતર . તેઓ દાતાની કેવી પ્રશંસા કરે છે તે હવે પ્રકટ કરવામાં આવે છે-

## समयार्थं बोधिनी डीका प्र. श्रु. अ. ७ उ. १ कुशीलवृतां दोपनिरूपणम्

200

'पुण्यात्मा दीनलोकानां दास्ट्रिचहरणे पश्चः। दूरे मेरुरद्रे त्वं कल्पष्टक्षोऽजडः किलः॥१॥

प्वं मुखेन पुष्पकार्ये स्वं बहुधनं व्ययसि इस्यादीनि प्रश्नंसावान्यानि बद्दि एताहस्रो मुखमांगलिकः। दीनतां गत इति यावत्। तदुक्तम्-

सो एसो जस्स गुणा विषरंति निवारिया दसदिसासु। इदरा कहासु सुचसि पच्चक्खं अञ्ज दिहोसि ॥१॥

छाया—स एवः यस्य गुणाः विचर्तित निमस्ति। दशिक्षासु । इतरासु कथासु श्रूयते पत्यक्षमद्य दृशोक्षीति ॥१॥

स एव भवान् यस्य कीर्तिर्दिश्च मस्ता पथमश्रहं भवन्तं कथायामेवा शृश्वम् , अद्य तमेव भवन्तं पत्यक्षतः पदयामीति भावः।

आप तीनहोक में पुण्यातमा हैं, दीन जनों की दरिद्रता को हुरें करने में समर्थ हैं। मेरु द्र है परन्तु आप दूर नहीं हैं। सब की सब् कमनाओं को पूर्ण करने वाला करपञ्च आपके समान हो सकता है, परन्तु उसमें न्यूनता यह है कि वह जड़ है। आप में जड़ता नहीं है। इस प्रकार आप मेरु और कराञ्च से भी बढकर हैं।

आप पुण्य कृत्यों में बहुत घनव्यय करते हैं, इस प्रकार प्रशंसा करनेवाला मुखमांगलिक कहलाता है। कहा भी है-'सो एसो जस्स गुणा' इत्यादि।

'ओहो ! आप वही हैं। जिन के गुण दसों दिशाओं में बिकरण हर रहे हैं! आप का नाम अभी तक तो कथा कहानियों में सुनाधा, आज आपको साक्षात देखा!'

'पुण्यात्या दीनले।कानां' धत्याहि-

'આપ ત્રણે લાકમાં સૌથી મહાન પુર્યાતમાં છે. આપ દીનજનાની દીનતા દ્વર કરવાને સમર્થ છે, મેરુ દ્વર છે, પણ આપ દ્વર નથી. આપ સૌની સઘળી કામનાઓ પૂર્ણ કરનાર કલ્પવૃક્ષ સમાન છે પરન્તુ કલ્પવૃક્ષમાં તો આપના કરતાં એક ન્યૂનતા છે. કલ્પવૃક્ષ તો જડ છે, પરન્તુ આપ જડ નથી. શ્રાફ રીતે આપ મેરુ અને કલ્પવૃક્ષ કરતાં પણ મહાન છે.' આપ દાન આદિ પુર્ફા કરતાં પણ મહાન છે.' આપ દાન આદિ પુર્ફા કરતાં પણ મહાન છે. આપ દાન આદિ પુર્ફા કરતાં મુખમાંગલિક' કહેવાય છે. કહ્યું પણ છે કે-'તો પર શાન સ્વલ મુળા' ફત્યાદિન

'અહા, આપ તા એવાં પુરુષ છેં કે જેના ગુણા કર્યો કિશાઓમાં વ્યાપી ગયાં છે. આપતું નામ અત્યાર સુધી તો કથા, વાર્તાઓમાં જ સાંભાત્યું

#### स्वष्टताह स्वे

अनेन प्रकारेण 'उदराणुगिद्धे' उदराजुगृद्धः=उदरमरणान्नं मित स्पृद्दावान् विनासमेति। क इव तत्राह्-'नीवारिगद्धेव महावराहे' नीवारगृद्ध इव महावराहः, भीबारो⇒वनधान्यम् तस्मिन् गृद्ध आसकः, आसक्तविचपरिवारमादाय महावराहः स्थूलंकायः श्कर हवाऽतिसंकटे मितृष्टः सन् 'अदूरप्' अद्रे अतिशीष्टम् 'घातमेव' विनाशमेव 'पहिंह' एष्यति, माप्स्यति। अवक्ष्मेव विनाशमेवष्यति नाऽन्या गतिरस्ति। यथा वराहो जिहालोछपत्या मोज्यासक्तोऽतिसंकट-स्थानं माप्य विनक्ष्यति, तथैवाऽयं मुख्यांगिलिक इव उदर्योषणार्थं परगृदं भावन् संसारसंकटमापतितो विनाशमेव पाप्स्यतीति। यः स्वीयं ग्रहादिकमुलस्य

इस प्रकार पेट के लिए जो दूसरों की प्रशंसा करता है, वह मुख-मांगलिक विनादा को पास होता है। इस अर्थ को समझाने के लिये इपमा का प्रयोग करते हैं—नीवार नामक जंगली धान्य में आसकत स्थूलकाय द्यूकर जैसे परिवार सहित संकट में पड़कर द्यीघ ही बिनादा को पास होता है, विनादा को पास होने के अतिरिक्त उस-की दूसरी कोई गति नहीं, है उसी प्रकार वह उदरंभरी भी विनादा को ही पास होता है।

़ आशय घह है−जैसे शुक्रर जिहालोलुर होकर मोजन में आसक्त ह्मेता है और संकटस्थान को प्राप्त करके धाणों से रहिस होता है उसी प्रकार मुखमांगलिक साधु भी उदर गृद्ध रसलोलुर होकर पराये घरों

હતું, આજ આપને સાક્ષાત્ જોવાની તક મળી છે. ' આ પ્રકારે પેટને ખાતર જે અન્યની પ્રશાસા કરે છે, તે મુખમાંગલિક સાંયમના માગે 'થી ભ્રષ્ટ થઇ ને શીઘ વિનાશ પામે છે. આ વાતને સમજાવવા માટે સૂત્રકારે નીચેની ઉપમાના મયેલ કર્યો છે. નીવાર (તા-દુલ જેવું જંગલી ધાન્ય)માં આસકત થયેલું સ્થૂળ કાય સૂવર જેવી રીતે પરિવાર સહિત સંકટમાં (શિકારીની જાળમાં) પડીને પાતાના વિનાશ નાતરે છે, એજ પ્રમાણે ઉદરભારી (સ્વાદિષ્ટ લોજનની લાલસાવાળા) સાધુ પશુ વિનાશને જ નાતરે છે.

આશય એ છે કે જેમ સૂવર જિલ્લાલોલુપ બર્નાને-તાંદુલ આદિ ભાજ-નમાં આસકત થઇને સંકટ સ્થાનમાં (જાળમાં) ક્લાઈ જાય છે અને પોતાના પ્રાણે ગુમાવી બેસે છે, એજ પ્રમાણે મુખમાંગલિક સાધુ પણ ઉદર ગૃદ્ધ (ભોજન મેળવવાની લાલસાવાળા) થઈને કાં તો દૈન્યભાવ પ્રકટ કરીને ભિક્ષા માગે છે, કાં તો દાતાની પ્રશંસા કરીને દાતા પાસેથી સ્વાદિષ્ટ ભાજન પ્રાપ્ત કરવાની આશા રાખે છે. એવા દૈન્ય ભાવસુકત મુખમાંગલિક સાધુ સાધુઓના

## क्ष्मवार्थबोधिनी टीका प्र. धु. म. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोपनिक्रपणम्

६२९

परगृहं भोजनाय प्रवर्तते, चारणवत् स्तुतिवाक्यानि प्रयुंजानो मक्ष्यासक्तवराह इव बीधमेत्र विनवयति संसारं स्रमिष्यतीति मावः ॥२५॥

पुनरप्याह-'अकस्य पाणस्स' इत्यादि ।

म्बर-अन्नस्स पार्वसित्तह लोइयस्स अणुष्पियं भासइ सेर्वमाणे। पासित्थयं चेव कुक्षीलयं च निर्देसारए होई जहा पुँलाए।२६।

छाया -- अश्रस्य पानस्यैहलीकिकस्याऽतुत्रियं भाषते सेवमानः । पार्श्वस्थवां चैव क्वश्रीलतां च निस्सारो भवति यथा पुलाकः ॥२६॥

में जाकर पेट भरने में तत्पर रहता है यह संसार रूपी संकट में पड़ता है। यह शीध विनाश को प्राप्त होगा अर्थात् संसार परिभ्रमण करेगा।२५। पुनः कहते हैं—'अन्नस्स पाणस्स' इत्यादि।

शब्द्धि — 'अबस्स पाणस्स-अन्नस्य पानस्य' अन्न तथा पान 'इहलोइ-यस्स-ऐहलोकिकस्य' अथवा बस्न आदि इस लोकके पदार्थ के निमित्त 'सेवमाणे—सेवमानः' सेवा करता हुआ जो पुरुष 'अणुष्पियं भासइ-अनुषियं भाषते' प्रियभाषण करता है यह 'पासित्थयं चेव कुसीलयं च-पार्श्वस्थतां कुशीलतां च' पार्श्वस्थ भाषको तथा कुशीलभाव को प्राप्त होता है 'जहा पुलाए-यथा पुलाकः' तथा यह भूसाके जैसा 'निस्सारए होइ-निस्सारो भवति' सार रहित होजाता है अर्थात् संयम से परिश्रष्ट हो जाता है ॥२६॥

મ્મ ચારોતું પાલન નહીં કરી શકવાને કાયણે સંસાર રૂપ સંકટમાં કસાઈ જાય છે. એટલે કે એવા સાધુ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા રહે છે મને સંસારનાં દુઃખા લાેગવ્યા કરે છે. માેક્ષ રૂપી પરમસુખને તે ગુમાવી બેસે છે. ાા રૂપાા કુશીલેઃના વિષયમાં સૂત્રકાર મા પ્રમાણે વિશેષ કથન કરે છે-

<sup>&#</sup>x27;अन्नस्स पाणस्त्र' धरयाहि-

शण्दार्थं — 'खन्तस्स पाणस्य-अन्तस्य पानस्य' अथवा अन्न तथा पान 'इदलोइयस्य-ऐदलोकिकस्य' अथवा वस्त विगेरे आ खेडिना पदार्थं निभित्ते 'सेवमले—सेवमानः' सेवडनी केम के पुरुष 'अणुष्वियं मासद्द—अनुप्रियं मायते' पिथ लाषणु ५२ छे, ते 'वास्तिथ्यं चेव कुसीख्यं च-वार्श्वस्यतां कुशीलतां च' पार्श्वस्थ लावने तथा पुशीललावने प्राप्त थाय छे. 'क्रहा पुलाय-यथा पुलाकः' तथा ते लुसांना केवे। 'निस्सार्ष होद्द-निस्सारो भवति' सार वगरने। अनी लाय छे. अर्थात् संयम्शी परिश्रष्ट थर्ध लाय छे.।। २६।।

अन्वयार्थः — (अन्नस्त पाणस्त) अन्नस्य मोज्यवस्तुनः पानस्य — जलस्य (इंडलोश्यस्त) ऐंडलोकिकस्य कृते वस्तादिकृते वा (सेवपाणे) सेवमानः - सेवां कृषेन् सेवकतत् (अणुप्पियं भातः) अनुभियं सेवपार्धिमध्यचनम् भाषते वद्वि सः (पासस्थयं चेव कुसीलयं च) पार्धस्थतां कुशीलतांच मच्छति (जहा पुलाप्) यथा पुलाकः पलालः तथा (निस्तारण् होइ) निस्तारो भवति – संयमात् परिश्रहो भवतीति ॥ २६॥

टीका—यः द्वृज्ञीलः, 'अन्नस्त' अन्नस्व 'पानस्त' पानस्य जलादेः कृते 'इहलोइयस्त' ऐंहलीकिकस्याऽन्यस्य चैहिकार्थस्य चल्लादेःकृते 'अणुप्पियं' अनुपियम्
'भासक्ष' मापते यस्य नदान्यस्य यद्यत् पियं तत्त्वुरतस्तत्तदेन भाषते दातुः मनोगतं
पियमेव सेनकादिनत् नदति । 'सेनमाणे' सेनमानः आहारनल्लाद्यर्थं पुस्तकज्ञानगालोपाश्रयाद्ययं वा दातारमनुसेनमानः सर्वमेतक्कत्तुं स्त्रीकरोति । सचैनं भूतः सदाचाररहितः 'पासत्थयं चेन कुनीलयं च' पार्श्वस्थतां कुशीलतां च गच्छति । तथा'निस्सार्ए' निःसारः 'होई' भनति निर्मतासरः चारित्राख्यो यस्य स निस्सारः ।

अन्वयार्थ-जो अन्न के लिए पानी के लिए अथवा इहलोक संवंधी यह आदि के लिए दाना की सेवक के समान सेवा करता चाउकारी करता रहता है, वह पार्थस्थता और कुशीलता को धाप्त होता है। यह मुसे के समान निस्सार अर्थात् संयम से रहित होता है ॥२६॥

टीकार्थ — अन के लिए पानी के लिए अध्या इहलोक संबंधी वस्त्र आदि पदार्थ के लिए जो प्रियभाषण करता है, दाना को जो जो प्रिय है, उसके समक्ष वही वही कहता है अर्थात् उसकी पदांसा करता है अथवा आहार वस्त्रपात्रादि के लिए दाना की सेवा करता है, ऐसा सदाचार हीन साधु पार्श्वस्थ या कुशील होता है। वह पुलाक अर्थात्

સ્ત્રાર્થ—જે અન્નને માટે, પાણીને માટે અથવા આ લાક સંબંધી વસાદિને માટે દાતાની સેવકની જેમ સેવા કરે છે અથવા ખુશામત કરે છે, તે સાધુ પાર્શ્વસ્થ (શિથિલાચારી) અને કુશીલ ખની જાય છે. તે બૂસાના જેવા નિસ્સાર–સંયમથી રહિત થઇ જાય છે. હરદા

ટીકાર્ય — જે સાધુ અજ્ઞ, પાણી, વસ્ત્ર આદિને માટે દાતાની સેવા કરે છે, અથવા દાતાને ખુશ કરવાને માટે મીડી મીડી વહેતા કરે છે, દાતાને પ્રિય લાગે એવાં વચના બાલે છે–દાતાની પ્રશાસા કરે છે, અથવા દાતાની ખુશ મત કરે છે, એવા સદાચાર હીન સાધુ પાર્શ્વસ્થ અથવા કુશીલ હાય છે.

# समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ७ उ. १ कुशीलवर्ता दोपनि इपणम्

688

अथवा-निर्मतः सारो यस्मात् स निःसारः। 'जहा' यथा 'पुलाए' पुलाकः, पलालो धान्यानामाधारदण्डः पलालहत्, अभी भवति। एवं कत्ती कुशीलः साधुः- साधुवेषयारी, राजवेषधारिनटवत् यथा स्वसाराद्धान्याद्धीनः पलालो निस्सारः, तथाऽयमपि संयमानुष्ठानं सारं निस्सार्य आस्मानं निस्सारी करोति। एताहशोऽसी लिंगमालाऽविशिष्टः शिष्टानां बहुनां स्वयुध्यानां तिरस्कारास्पदं पदं पितृष्ठते। परलोकेचाऽने कविषानि यातनास्थानानि संतिष्ठते इति ॥२६॥

पलाल के समान निस्सार होता है, अर्थात उसका चारित्र रूप सार हर जाता, है या उसमें से चारित्र खार निकल जाता है।

इस प्रकार का कृत्य करने वाला कुशील साधु अर्थात् साधुवेष-घारी राजा का वेष घारण करने वाले नट के समान है। जैसे सारभूत घान्य के न रहने पर पलाल निस्सार हो जाता है, उसी प्रकार वह साधु भी संयमानुष्टान रूपी सार से रहित होकर अपनी आत्मा को निस्सार बना लेता है। इस प्रकार निस्सार बना हुआ साधु केवल वेष पात्र से साधु रहजाता है और इहलोक में अपने ही गच्छ के अनेक शिष्ट साधुओं के तिरस्कार को प्राप्त होता है। परलोक में अनेक प्रकार के पातनास्थानों को प्राप्त करता है।।२६।।

તે પરાળ (ભૂસા)ના સમાન નિસ્સાર હાય છે, એટલે કે જેમ ભૂસામાં સત્વ હાતું નથી, એજ પ્રમાણે એ માણુસમાં પણ ચારિત્ર રૂપ સાર (સત્વ) નીકળી જવાથી તેતું જીવન પણ નિસ્સાર અની ગયું હાય છે.

આ પ્રકારના કુશીલ સાધુ, સાધુ કહેવાને પાત્ર પણ હાતો નથી. તે સાધુમાં સાધુનાં લક્ષણોના અભાવ હાવાને કારણે તે વેષધારી સાધુ જ ગણાય છે. રાજાના વેષ ધારણ કરનાર નટને જેમ વેષધારી રાજા કહેવાય છે, તેમ એવા પુરુષને વેષધારી સાધુ કહેવાય છે. જેવી રીતે સારજૂત ધાન્યને અલગ પાઠવાથી બાકી રહેલું પરાળ નિસ્સાર થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણે સંયમાનું હાન રૂપ સારથી રહિત સાધુના આત્મા પણ નિસ્સાર અની જાય છે. આ પ્રકારે નિસ્સાર અનેલા સાધુ કેવળ વેષધારી સાધુ જ ગણાય છે. એવા નિસ્સાર સાધુ આ લેલકમાં પોતાનાજ ગચ્છના અનેક શિષ્ટ સાધુઓના તિરસ્કાર પામે છે, એટલું જ નહીં પણ પરલેલમાં અનેક પ્રકારના યાલના-સ્થાના પ્રત્ય કરે છે-દુર્ગંતમાં ઉત્પન્ન થઇને અનેક યાતનાએ સહન કરે છે-દુર્ગંતમાં ઉત્પન્ન થઇને અનેક યાતનાએ સહન

सम्पति साधु ब्लवमाइ---

म्लम्-अंग्णातपिंडेणऽहियासएउजा,

र्णी पूर्यणं तर्वसा आवहेज्जा।

सदेहिं रूवेहिं असर्जमाणे,

सैटवेहिं कोंमेहिं विणीयें गेहिंं।॥२७॥

छाया--अज्ञातिविण्डेनाऽघिसहेत. न पूत्रनं तपशाऽऽत्रहेत् । शब्दै रूपै ससज्जन सर्वैः कामैः विनीय गृद्धिम् ॥२७।

अन्त्रयार्थः--यत एत्रमतः साधुः (अण्यातिर्विडेण अश्वियासएउता) अञ्चातिरिण्डेः नाज्ञातिरिण्डद्वारा अधिसहेत संयमयात्रां निर्वहेत् (तत्रसा पूर्यणं जो आवहेज्जा) तपसा पूजनं स्वकीयसन्कारं नावहेत् नो ज्ञूयात् (सहेहिं रुवेहिं असज्ज्ञमाणं)

साधु का अध्वार पताते हैं-'अण्णातिनिहेणऽहियासएजा' हत्यादि।

कादार्थ--'अण्णातिनिहेण अहियासहेजा-अज्ञातिनिहेन अधिसहेत' साधु अज्ञातिनिहेक द्वारा अपना निर्वाह करे 'तवसा पूर्वणं णो आवहेरजा-तपसा पूजनं न आवहेत्' और तपस्या के द्वारा पूजा की हच्छा न करे 'सहेहिं रूपेहिं असरज्जमाणे-काद्रैः रूपैः असरज्जन' तथा काद्र और रूपमें आसक्त न होताहुआ 'सब्देहिं-सर्वैः' सभी 'कामेहिं-कामैः' विषय रूपी कामनाओं से 'गेहिं-गृद्धिम्' आसक्तिको 'विजीय-विनीय' द्र करके संयमका पालन करें ॥२७॥

अन्वयार्थ—सांधु अङ्गातिपण्ड के द्वारा संयम यात्रा का निर्वाह करे। तपस्या के द्वारा सरकार सन्मान की अभिलायान करे। मनोड़

हवे सूत्रधार साधुना आधारो जतावे छे-'अण्णातिवृंहेणऽहियासक्ता' शण्डार्थ---'अण्णातिवृंहेण अहियासक्ताए अह तिविण्डेन अधिस्रहेत' साधु असातिषि'ड द्वारा पेताना निर्वाह ४३ 'तबसा पूर्यणं जो आबहेदजा-तपसा पूजनं न आवहेत्' तथा तपस्या द्वारा पूजनी ४२छा न ४३ 'सहेहिं हवेहिं ससक्तमाणे-शब्दैः ह्वैः असज्जन्' तथा शण्ड अने ३५मां आसक्षत थथा विना 'सब्वेहिं-सवैंः' जधा क 'कामेहिं-कामैः' विषय३पी धामनाओधी 'गेहिं-गृद्धिम्' आसक्तिने 'विजीय-विनीय' हर ४रीने संयमनुं पादन ४३ ॥रणा सूत्रार्थं - साधुओ अन्नात पिंड द्वारा संयमयात्राना निर्वाह ४२वी क्रिकी, तपस्याओ द्वारा सत्धार सन्माननी धिंधा ४२वी क्रिकी निर्वाह करवी

#### समयार्थवोधिनी दोका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशोलवतां दोपनिरूपणम्

शब्दै र्रीणःदि जलितप्रनोज्ञश्रब्दैः रूपै मेनोज्ञेः अयज्ञतन् आसक्तिमकुर्वन् (सब्वेदि) सर्वेः (कामेहि) कामैः–३च्छामदनरूपैः (गेहि)पृद्धि मासक्तिम् (विणीय) विनीय– अपनीय संयमं पाक्रयेदिति ॥२७॥

टीका—'अण्णाति दिखेन' अज्ञाति पिछेन=अञ्जाति व अञ्चाति भागति । अञ्चाति भागति । अञ्चाति भागति । अञ्चाति भागति । पूर्वा ऽपरपश्चित परिविधः त्रामा पिण्डः इत्यज्ञाति पिण्डः द्रिया परिविधः त्रामा परिविधः । अञ्चाति । । अञ्चाति । अञ्चा

दान्द्रों और रूपों में प्राप्तकित न करता हुआ, समस्त कालमोगों की गृद्धि को दूर करके संयम का पालन करे ॥२७॥

टीकार्थ — जो विण्ड अर्थात् भाइर अन्त प्रास्त हत्वा सूला जीतल (बासी) हो वह अथवा जो पूर्वकालीन परिचित न हो, उससे ग्रहण किया हुना हो वह अज्ञातिष्ण्ड कहलाता है। इस प्रकार साधु भिक्षावृद्धि से प्राप्त आज्ञातिषण्ड से अपनी संयमपात्रा का निर्वाह करें। तप्रधार्य करके उससे अपनी मान सन्मान की इच्छा न करें। यदि अन्तप्रान्त आहार मिले अथवा न मिले तो भी दीनता धारण न करें। उत्तम और पर्याप्त आहार पाकर अभिमान न करें। सत्कार सन्मान पाने की कामना से तप न करें जो तप मोक्ष का साधन है,

મનાત્ત શબ્દા અને રૂપામાં તેણે આસક્ત થવું એઇએ નહીં. સમસ્ત કામ-લાેગાની ગૃદ્ધિ (લાલસા)ના ત્યાગ કરીને, તેણે સંયમનું પાલન કરવું એઇએ. ારળો

ટીકાર્ય — જે પિંડ ભથવા આહાર, અન્ત, પ્રાન્ત, લૂખા, સૂકા, ઠંડા, વાસી હાય તેને, ભથવા પૂર્વકાલીન પરિચય ન હાય એવા દાતા પાસેથી પહેલા કરવામાં ભાવ્યા હેમ્ય, તે આહારને અજ્ઞાતપિંડ કહે છે. સાધુએ નિક્ષાવૃત્તિ દ્વારા પાપ્ત થયેલા, આ પ્રકારના અજ્ઞાતપિંડ દારા પાતાની સંયમ્યાત્રાના નિવાંહ કરવા જેઇએ. સાધુએ તપસ્યાઓ કરવી જેઇએ, પરન્તુ તપસ્યા દ્વારા માન સન્માનની ઇચ્છા રાખવી જોઇએ નહીં. અન્તપ્રાત આહારની પણ કદાચ પ્રાપ્તિ થાય કે ન થાય, છતાં પણ દૈન્યભાવ ધારણ કરવા જોઇએ નહીં. ઉત્તમ અને પર્યાપ્ત આહાર મળી જાય, તા અનિષ્ઠાન કરવું જોઇએ નહીં. સતકાર અને સન્માન મેળવવાની ઇચ્છાથી તપ કરવું નહીં. એ

-सम्मानसस्कारनिमित्तत्वेन मोक्षकारणं तयो नैत्र निय्फली कुर्यात् । तथावोक्तम्-'परं लोकाधिकं घाम-उपःश्वनमिति द्वयम् । तदेवार्थित्वनिर्देष्ठ सारं तृणलकायते ॥१॥ इति ।

परको के उत्तमस्थानदायकं तपः श्रुतं च आभ्यां सांसारिकपदार्थमिच्छन् अनयोः सामध्में निः सरति, तत इसी शुष्तत्वणवत् निःसारी भवत इति भावः॥ पथा च रसेषु तथैव स्पादाविष, आमित्तं न कुर्यात् इस्यत् आह-'सदेहिं' खबेहैं:-वेणुवीणादिशब्दैः 'रूवेहिं' रूपेश्च 'असडतमाणे' असंजन आमित्तमकुर्वन् , स्यां 'सब्वेहिं कामेहिं' सर्वेभ्यः कामैः सर्वेभ्यः कामेम्यः इस्यर्थः 'गेहिं' गृद्धिम्-आसित्तम् 'वणीय' विनीय 'अवनीय' परित्यडयेत्वर्थः अनुकूले शब्दे आसित्ति विश्वय तथा-प्रतिकृतेषु शब्दादिषु द्वेषमकुष्या मोक्षमार्गे मती विद्ध्यात्। सायु-उसे मान सन्मान सन्कार का साधन बना कर निष्फल न करें। कहा भी हैं-'परं लोकाधिकं थाम' इत्यादि।

'तप और श्रुत लोक से भी उत्तव अर्थात् लोकोत्तर स्थान (मोक्ष) को देने वाले हैं। इनके तप श्रुत के द्वारा जो सांसारिक पदार्थों की इच्छा करता है, वह इनके तप और श्रुत तिनके (तृणके) के समान निस्तार हो जाते हैं।'

जैसे रसों में आसिकत करना योग्य नहीं, उसीप्रकार वेणु बीणा श्रादि के शब्दों में तथा रूप आदि में भी श्रासिक्त नहीं करनी चाहिए। अतप्रव कहते हैं-वेणु वीणा आदि वार्टों के तथा स्त्री आदि के शब्दों में और रूपों में आसिकत धारण न करता हुआ तथा समस्त काम-

તપ માક્ષપ્રાપ્તિતું સાધન છે, તેને માન સન્માન અને સહકારનું સાધન ભૂતાવીને નિષ્ફળ કરલું જેઇએ નહીં. કહ્યું છે કે–

<sup>&#</sup>x27;परं के।काधिकं धाम' धत्याहि-

તપ અને શ્રુત લેલ્કથી પણ ઉત્તમ સ્થાનની (લોકાત્તર સ્થાન રૂપ ત્રાેક્ષની) પ્રાપ્તિ કરાવે છે. જેઓ પેલાના તપ અને શ્રુત દ્વારા સાંસારિક પહાર્થોની અભિલાયા કરે છે, તેમનાં તપ અને શ્રુત તુણ (પરાળ)ની જેમ નિસ્સાર થઇ જાય છે.

જેમ રસામાં આસકત થવું તે સાધુને માટે ચાગ્ય નથી, એજ પ્રમાણે ત્રેલુવીલા વગેરેના શખ્દામાં તથા રૂપ આદિમાં પણ તેણે આસકત થવું ત્રેલાઈએ નહીં. તેથી જ કહ્યું છે કે-વેલુ, વીલા આદિ વાઘોમાં, તથા સ્ત્રી આદિના શખ્દોમાં અને રૂપમાં અસક્તિ રાખ્યા વિના, તથા સમસ્ત કામ-

#### समयार्थबोधिनी टीका म. श्रु. म. ७ उ.१ कुशीलवता दोपनिक्रपणम्

रक्षातिषण्डद्वारा स्वकीयसंयमायात्रां निर्वहेत्, तपो द्वारेण सत्कारात्मकस्यातिं नैवाभिडपेन्, एवं शब्दस्यरसादिविषयमोगान्निवृतो भूत्वा शुद्धसंयममनुपारुयेत् इति भावः ॥२७॥

पुनरपाइ--'सन्बाई संगाई' इत्यादि। मूलम्-सैटवाई संगाई अइच्च 'धीरे,

स्वाइं दुवलाइं तितिवलमाणे।

अंखिले अंगिद्धे अंगिएयचारी

अभयंकरे भिवस्तू अणाविरुष्पा ॥२८॥

छाया—प्रवीन संगानवीस्य भीरः, सर्वाणि दुःखानि तितिश्चमाणः । अखिलोऽगृद्धोऽनिकेतवारी, अभयंकरो मिश्चरनाविलासा ॥२८॥

भोगों में अनासकत रहता हुआ अर्थात् मनोज्ञरूप आदि में राग और अमनोज्ञ में बेध कात्याग करके मोक्ष-गर्ग में ही मन को स्थापित करें।

तात्पर्य यह है हि साधु अज्ञातिक हिरा अपनी संयमयाबा का निर्वाह करे, तपस्या के द्वारा पूजा ख्याति की कामना न करे तथा इन्द्र, रूप, रस आदि इन्द्रियों के विषयों से निवृत्त होकर शुद्ध संयम का पाटन करें । २७॥

पुनः कहते हैं-'सब्बाइं संगाइं' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'धीरे भिक्ख्-धीरः मिक्कः' बुद्धिमान् साधु 'सब्बाहं संगाहं अहच्य-सर्वान् संगाह अतीत्य' सब प्रकार के सम्बन्धों को

ભાગા પ્રત્યે અનાસકત ભાવ ધારણ કરીને, એટલે કે મનાજ્ઞ રૂપ આદિમાં શગ અને અમનાજ્ઞ રૂપ આદિમાં દ્વેષના ત્યાગ કરીને સાધુએ માલમાજ રૂપ સંયમમાં જ મનને એકાગ્ર કરવું જોઈએ-સંયમની આશધના જ કર્યો કરવી જોઈએ.

તાત્પર્ય એ છે કે સાધુએ અજ્ઞાત પિંડ દ્વારા પાતાની **સંયમયાત્રાના** નિર્વાંક કરવા, તપસ્યા દ્વારા માન અને સત્કારની કામના ન કરવી, શાબ્દ, રસ, રૂપ આદિ ઇન્દ્રિયાના વિષયાથી નિવૃત્ત થઇને શુદ્ધ સંયમ**નું જ પાલન** કરવું જોઈએ. ાાગાથા ૨૭ાા

साधुना व्याचारोतुं सूवधार विशेष ध्यन धरे छे-'सहवाइं सँगाइं ध्रसाडि' शण्डार्थं---'धीरे भिक्खु-धीरः भिक्षः' शुद्धिमान् साधु 'सब्बाइं सँगाइं अइण्च-सर्वान् संगान् अतीत्य' अधा क प्रधारना संग्रंधीने छे।औने 'सब्बाइं अन्वयार्थः —(पीरे भिवस्व) धीरो विवेकी मिश्चः साधुः (सन्वाई संगाई वितिकतः विद्या स्वांत् संगान सम्बन्धान अतीत्य परित्यण्य (सन्वाई दुवलाई तितिकतः साणे) सर्वाणि दुःलानि-भीतोध्णादिरूपाणि परीपहोपसर्गनितानि तितिक्षमाणोऽधितहत (अलिले अगिर्दे अणिष्यचारी) अलिलो द्वानदर्भनचारित्रैः संपूर्णः अगृद्धः कामेषु तथा अनिकेतचारी अपतिबद्धविद्दारी (अभयंकरे) अमयंकरो भूतानाममयदाता (अणाविलप्पा) अनाविल्यासा विषयकषायरिहतः संपसं पालयेत् इति ॥२८॥

छोडकर 'सब्बाइं दुक्खाइं तितिक्खमाणे-सर्वाणि दुःखानि तितिक्ष-माणः' सप प्रकार के दुःखों को सहन करता हुआ 'अखिले अगिदे अणिएयचारी-अखिलो अगृद्धः अनियतचारी' ज्ञान दर्शन और चारित्र से सम्पूर्ण तथा विषय मोगों में आसक्त न होता हुआ एवं अविवद्ध विहारी 'अभयं करे-अभयंकरः' प्राणियों को अभय देनेवाला 'अणाविलप्पा-अनाविलात्मा' तथा विषयकषयों से अनाक्त्ल आत्मा-वाला होकर सम्यकू प्रकारसे संयमका पालन करता है ॥२८॥

अन्वयार्थ--वैर्यवान् भिश्च समस्त संगो सम्बंधों से अलग रहकर समस्त दु: खों को सहन करतः हुआ, ज्ञान दर्शन चारित्र तय से सम्पूर्ण होकर, कामभोगों में अनासक्त, अविवद्धविहारी, अभगंकर-प्राणियों को अभयदाता और विवय क्यांच से रहित होकर संयम का पालन करें ॥२८॥

हुकसाइं तितिक्समाणे-सर्वाण दुःस्नानि तितिक्षमाणः' अधा क प्रधारना हुःभोने सद्धन धरता था। 'अस्ति अगिद्धे अणिएवचारी-अस्ति होऽगृद्धः अनिवतचारी' ज्ञानहर्धान अने यारित्रथी संपूर्ण तथा विषयभोगामां आसक्ता न धता ध्या तथा अपति अदिविद्धारी 'अमयंकरे-अमयंकरः' प्राधियोने अलय आप्वावाणा 'अणाविकला-अनाविकला' तथा विषय ध्यारेशी अनाहूण आत्मा-वाणा थर्टने सम्बद्ध प्रधारथी संयमनुं पासन धरे हे. ॥ २८॥

સૂત્રાથ°— ધૈય'વાન સાધુએ સમસ્ત સંગોના (સંબ'ધાના) ત્યાગ કરીને, સમસ્ત દુઃખાને સહન કરતા થકા, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપશ્રી પરિ પૂર્લું ભનીને, કામલાગા પ્રત્યે અનાસક્ત લાવ રાખીને, અપ્રતિબદ્ધ વિહારી, અલયંકર (પાણીઓને અલયદાતા) અને વિષય ક્યાયોથી નિવૃત્ત થઇને સંયમનું પાલન કરવું જોઇએ. ાારડા टीका—'धोरे'=धोरो बुद्धिमान् 'भिरुख्' भिक्षुः-निर्द्धिभिक्षणशीलः साधुः 'सन्याइं' सर्भान् 'संगाइं' संगान् 'बहुन्च' अतीत्य-आन्तरान् स्नेहस्वरूपान् वाह्यान् द्रन्यरिष्ठहळ्ळ्यान् संबन्धान् परित्यन्य 'सन्याइं' सर्भाणि 'दुक्ताईं' दुःलानि शारीरमान उत्ति परित्रहपरीपद्दोपसर्गजनितानि 'तितिक्तवमाणे' तितिक्षमणें उधिसहन् 'अविक्ते' अखिल्य-ज्ञानदर्शन चारित्रसंपन्नः 'अगिद्धे' अयुद्धः कामादिवैकारिकपदार्थेषु आसक्तिरिहतः। 'अणिएयचारी' अनिकेतचारी, अपित्यविद्धानिहतः। तथा 'अभयंकरे'अभयंकरः-जीवानां सदैवाऽमयदाता। एतावता सर्विह्यानिहत्तः। एवम् 'अणाविल्या' अनाविल्याना-अविद्धः कषाय।दिपरिश्वतः न आविल्येऽनाविन्यः, कषाय।दिभिरकल्योकृतः, अनाविल्यासौ आत्माचेति अनाविल्यासौ सर्वद्दा कषायरिहतः। मोक्षमार्गीनुवाधी भवेदिति। धुद्धिमान् साधुः सर्वं संवन्धं परित्यव्य परिवृद्धोपसर्गजनितदुःखानि सहमानः

टीकार्थ — बुद्धिमान साधु रागादि रूप आन्ति रिक संगको और द्रव्यपरिग्रह रूप बाह्य संग को त्याग कर, समस्त द्वारीरिक, मानसिक, तथा परीपह उपसर्गजनित दुःखों को सहन करता हुना, ज्ञान द्वांन चारित्र तप से परिपूर्ण समस्त परपदार्थों में आसक्ति रहित, अनियत-चारी अर्थात् अपित्र विहारी अथवा अनिकेतचारी एक जगह घर बनाकर न रहने वाला समस्त जीवों को अभयदाना अर्थात् संम्पूर्ण हिंसा से निवृत्त तथा कपाय आदि चिकारों से अकलुवित आत्मा हो कर मोक्षमार्ग का अनुपायी हो।

तात्पर्य यह है कि-साधु समस्त सम्बन्धों को त्याग कर परीपहों तथा उपसर्गों से उत्पन्न होने वाले दुःखों को धैर्य के साथ सहन करें।

ટીકાર્ય — ખુદ્ધિમાન્ સાધુએ રાગાદિ રૂપ આન્તરિક સંગતા અને દ્ર-ય-પરિગ્રહ રૂપ ખાદ્ધ સંગતા ત્યાંગ કરવા જોઈએ. તેએ શારીરિક, માનસિક અને પરીષહા તથા ઉપસર્ગો દ્વારા જનિત સમસ્ત દુઃ ખાને સમક્ષત પર સહન કરતા થકા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર તપથી પરિપૂર્ણ થઇને, સમસ્ત પર પદાર્થોમાં આસંક્રિતના ત્યાંગ કરવા જોઇએ અને અનિયતચારી (અપ્રતિખદ્ધ વિહારી) અથવા અનિક્તચારી (એક જગ્યાએ ઘર ખનાવીને ન રહેતાર) થલું જોઇએ. તેએ સમસ્ત જીવાના અભયદાતા થલું જોઈએ એટલે કે હિંસાના સંપૂર્ણ રૂપે ત્યાંગ કરવા જોઇએ અને ક્યાય આદિ વિકારોના પરિત્યાંગ કરીને માસમાર્ગ રૂપ સંયમની આરાધના કરવી જોઈએ.

તાત્પર્ય એ છે કે સાધુએ સમસ્ત સંભ'ધાના ત્યાગ કરીને પરિવહા અને ઉપસર્ગો દ્વારા ઉત્પન્ન થતાં દુઃખાને ધેર્ય પૂર્વક સહન કરવા નેઇએ. ज्ञानदर्शन वारित्राख्यरस्तत्रयसंयुतः कस्मित्रपि विषयेऽनासक्तोऽपतिबद्धविहारी सर्वेशां माणिनिवद्वानां सदैव सर्वेथाऽमयं मयच्छन् विषयकषायाम्याम्−अनःकु-खीक्ठतः संयमेकरतो भूषादिति भावः ॥२८॥

पुनरत्वाह-'भारस्स जत्ता' इत्यादि ।

न्छम्-भारस्स जैसा मुेणी भुंर्जएउजा,

कंखेडर्ज पावस्स विवेगं भिक्खू।

दुंबखेण पुँडे धुेयमाइएज्जा,

संगीमसीसेवै परं दमेउँजा॥२९॥

छाया — भारस्य यात्रायै सुनि र्श्वजीत काङ्क्षेत् पापस्य विवेकं भिक्षः। दुःखेन स्पृष्टो युवमाददीत संग्रामशीर्ष इव परं दमयेत् ॥२९॥

ररनश्य से युक्त हो और किसी भी विषय में मूर्छित न हो। अप्रति-बद्ध बिहार करे और प्राणीमात्र को अभयदाता हो। उसकी आस्मा बिषय एवं क्षाय से मलीन न हो। एक महत्र संयम में ही निरत-त-स्पर रहे। १८८।।

और भी कहते हैं-'भारस्स जन्ता' इत्यादि ।

दाब्दार्थ--'सुणी-सुनिः' साधु 'भारस्स−भारस्य' संयमरूपी भार की 'जला–पात्रापे' रक्षा के लिपे 'संजपज्ञा—सुंजीत' आहार छेवें 'भिक्स्नू-भिक्षुः' साधु 'पायस्स विवेगं कंखेज्ज-पापस्य विवेकं काङ् क्षेत्' अपने किये हुए पापको स्थागने की इच्छा करे 'दुक्खेण पुढे धुय-

તેશે જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્ર રૂપ સ્ત્નત્રયથી સુક્ત થઇ ને શખ્દાદિ (વપયેલમાં આસક્ત થવું જોઇએ નહીં. તેશે અપ્રતિબદ્ધ વિકારી થવું જોઈએ અને હિંસાથી નિવૃત્ત થઇને પ્રાણીમાત્રના અલયદાતા થવું જોઈએ. તેના આત્મા વિષયા અને ક્યાયાથી કહ્યિત થવા જોઈએ નહીં. તેશે સંયમાનુષ્ઠાનામાં જ પ્રવૃત્ત થવું જોઈએ. તાલાથા ૨૮ાા

સાધુના આચારોનું વિશેષ નિરૂપણ કરતા સૂત્રકાર ક**હે છે કે-**'મારસ્સ <del>હતા</del>' ઇત્યાદિ—

शण्डाधं — 'मुणी-मुनिः' साधुणे 'भा स्स-भारस्य' संयभ३५ अःस्नी 'जत्ता-यात्राये' रक्षा अरया भाटे 'मुंतरुज्ञा-मुंजित' आक्षार क्षेत्रे 'भिक्लू-भिक्षः' स धु 'वावस्य विवेगं कंखेज्जा-पापस्य विवेकं कांड्य्रेत्' पाते अरेक्षा भापने स्याजवानी धंव्छा धरे 'तुक्खेण पुट्टे धुयमाइएच्जा-दुःखेन स्वृद्धः धुतम् श्राद्दीत'

### समयार्थवोधिना टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवतां दोपनिकपणम्

अन्ववार्थः — (मुणी) मुनिः साधुः (भारस्त) भारस्य-संग्रमभारस्य (जत्ता) यात्राये निर्वाहार्थम् (मुंजएचनः) मुंजीत-श्राहारं कुर्यात् (निक्स्) भिछुः (पावस्स विवेगकंखेजन) पापस्य कर्मणः विवेकं पृथग्मानं कांक्षेत् अभिछवेत (दुक्खेण पुद्वे ध्रुयमाइएजना) दुःखेन पीडया स्पृष्टो व्याप्तः सन् ध्रुते संयमं मोक्षं वा आददीत मुद्धीयात् (पंगामसीसेव परं दमेजना) संग्रामशीर्षे स्णभूगौ इत परं कर्मभूतुम् दमयेत् दमनं कुर्णादिति ॥२९॥

टीका—'मुणि' मुनिः-जिनाझामननशीलः-'भारस्स' संयमभारस्य जत्ता= यात्राये यात्राये पंचमहाबतनिर्वाहार्धम् 'भ्रंतएडजा' भ्रुज्जीत आहारं कुर्णात्, ताबदेर भोक्तरुयं यावता शरीरं पचलेत् न तु शरीरवृद्धये भ्रुञ्जीत । तथा-'पावस्स'

माइएउजा-दुःखेन स्टब्टः धुनम् भाददीत' तथा दृःखसे स्पर्शं पाता हुआ संयम अथवा मोक्षमें ध्यान लगावें 'संगामसीसेव परं दमेउजा-संग्राम-जीर्य इव परं दमयेत्' युद्धभूमि में सुभट पुरुष कात्रु के घोदा को दमन करता है इसी प्रकार साधु कर्मख्यी कात्रुओं को दमन करते रहे ॥२९॥

अन्ययार्थ--मुनि संयम की यात्रा का निर्याह करने के लिए आहार करें, पाप कर्म के पृथवस्य की आकक्षित करें। दुःख से स्पृष्ट होकर संयम या मोक्ष को ग्रहण करें। जैसे योद्धा संग्राम के अग्रभाग में हात्रु का दमन करता है, उसी प्रकार कर्मशत्रु का दमन करें।।२९॥

टोकार्थ--जिन भगवान की आज्ञा का मनन करने घाला सुनि कहलाता है। ऐसा सुनि पंच महाब्रत रूप संयम यात्रा का निर्वाह करने

તથા દુઃખથી ૧૫ર્શ પામીને સંયમ અર્થાત્ માક્ષમાર્જમાં ધ્યાન લગાવે 'સંતામશ્રીસેવ પરં दમેવના–સંગ્રામશીર્ષ इવ પરં દમયેત્' યુદ્ધભૂમિમાં સુભટ પુરૂષ શત્રુના યોદ્ધાનું દમન કરે છે, એજ પ્રમાણે સાધુ કર્મરૂપી શત્રુએનું દમન કરતા રહેના રહેના

સ્ત્રાર્થ— મુનિએ સંયમયાત્રાના નિર્વાહ કરવા પુરતા જ મહાર લેવા નેઇએ. તેણે પાપકમાને માત્માથી મલગ કરવાની જ કામના સેવવી નેઇએ. દુ:ખ આવી પડે, ત્યારે સમલાવ પૂર્વક દુ:ખ સહન કરીને સંયમ મથવા માલમાર્ગમાં મવિચલ રહેલું નેઇએ. જેવી રીતે યેપ્દ્રો સંગ્રામના મામલા ગમાં ઊભા રહીને શત્રુનું દમન કરે છે, એજ પ્રમાણે તેણે કમેશત્રુનું દમન કરવું નેઇએ. ારલા

ટીકાર્થ—જિનેન્દ્ર લગવાનની આગ્રાતું મનન કરનાર સાધુને મુનિ કહે છે. એવા મુનિએ પાંચ મહાલત રૂપ સંચમયાત્રાના નિર્વાહ કરવાને માટે જ पापस्य, पूर्वाचरिताऽश्चभक्षमेनः 'विवेगं' विवेकं पृथक्षमः व पार्थक्यम् 'कंखेजन' आकांक्षेत्, तथा 'दुक्खेण' दुःखेन-दुःखयधीति दुःखं परीपदोपसगंजनिता पीझा, तेन 'पुट्टे' स्पृष्टः-व्याप्तोऽपि सन् 'पुयमाद्द्वणा' धृतमाददीत, धृतं-संयम्म् मोक्षं वा गृह्वीयात् । 'संगामसीसे' संयामी रणः तस्य शिरित पुरोभागे इव 'परं द्येज्जा' परं श्रुं द्मयेत् । यथा-कश्चिद्तुल्याराक्षमः सुभटः संग्रामाग्रमागे-स्थितः श्रृज्ञिमिर्वाध्यमानोऽपि तेषां वाधां धर्येण सहन् तान् विनाश्चरित । एवमेर-दान्तः साधुरित संयममार्गे स्थितः परिषदादिभिर्नदरतं वाध्यमानोऽित कर्मश्रृं सदसा विनाशयेत् ॥इति॥२९॥

पुनर्ष्याह- 'अविष्टम्ममाणे' इत्यादि ।

म्बर्-अविहम्ममाणे फलगावतही समागमं कंखति अंतकस्म। णिधूय कम्मं ण पवंचुवे**इ अक्**खक्खए वा सगडं॥सिवेमि॥३०॥

के लिए ही आहार करें। उसे उतना ही आहार करना चाहिए जिससे शरीर काम देता रहे। वह शरीर की पुष्टि के लिए न खाएँ। तथा प्वापातित अञ्चान कम को पृथक्त करने की आक्राक्षा करें। जब दुःख अर्थात् परीषद उपसर्ग जिस पीड़ा से स्पृष्ट हो तो संयम को अथवा मोक्ष को ग्रहण करें। जैसे अनुपम पराक्रम बान सुभर संग्राम के अग्र-भाग में स्थित होकर शासुओं द्वारा वाजित होकर भी उस बाधा को धैयें के साथ सहन करता है और शासुओं का विनाशकरता है, इसी प्रकार दमनशील साथु संगममार्ग में स्थित होकर परीषहों आदि से पीड़ित होने पर भी कर्म शासुओं को विनष्ट करने में पराक्रम करें। २९।

આહાર લેવા એઇએ. તેલે એટલા જ આહાર લેવા એઈએ કે જેથી શરીર કામ કેતું રહે. તેલે શરીરના પુષ્ટિને માટે કે સ્વાકલાલુપતાને કારણે આવું એઇએ નહીં. તેલે પૂર્વોપાર્જિત કર્મોને આત્માથી અલગ કરવાની જ અભિલાયા કરવી એઇએ. જ્યારે દુઃખ આવી પડે એટલે કે પરીયહ કે ઉપસર્ગ-જનિત પીડા આવી પડે, ત્યારે તેલે સમભાવ પૂર્વક તેને સહન કરીને સંયમના અથયા માણના માર્પ પર અવિશ્વલ રહેલું એઇએ. જેવી રીતે અનુપમ પરાક્રમથી યુક્ત સુબટ, સંધામના અથ ભાગમાં દૃઢના પ્રવેક એડા રહીને, શત્રુઓ દ્વારા ગમે તેવી સુરકેલીએ ઊભી કરવામાં આવે તો પણ પૈયંથી તેમના સામના કરીને, શત્રુઓના વિનાશ કરે છે, એજ પ્રમાણે દયનશીલ સાધુ પણ સંયમમાર્પમાં દૃઢ રહીને, પરીયહા આદિ દ્વારા પીડિત થત્રા છતાં પણ, કર્મારાત્રુઓના વિનાશ કરવામાં જ પ્રયત્નશીલ રહે છે. ગાગાયા રહાા

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ७ उ.१ कुशीलवतां दोवनिरूपणम्

881

छाया-अपि इत्यमःनः फलकावतदः समागमं कांक्रयन्तकस्य। निर्भृत कमे न प्रवश्चतुर्पेति अञ्चलय इत शकटिमिति वशीमि गरिने।

अन्द्रयार्थः—(अविहरममाणे) साधुः अपि इन्यमानः उपसर्गादिमिः पीडण-मानोपि (फक्षमावतद्वी) फलकावद्यद्यः-फलक्ष्यम् सम्हतः (अतकस्य समागर्म

और कहते हैं-'अवि हम्ममाणे' इत्पादि।

शाहारी- 'अविहम्ममाणे-अविहम्ममाः' साभु परीपष्ठ एवं उप सर्गो के झारा पीडा पाता हुआ भी उक्षे स्टून करे फलाविनदी-फल कादक्टर' जैसे काट्ठ की पटिया होनों तरफले छीली जाती हुई रागद्वेष नहीं करती है उसीचतार बाह्य एवं अभ्यन्तर तपते कट्ट पाता हुआ भी रागदेव न करे 'अंतकस्य शमासमं कंखित-अन्तकस्य समागरं कांक्षिति' सुन्यु के आतेकी प्रतिक्षा करे 'णिषूय कम्मं-कर्म निर्मूय' इस प्रकार से कर्म को दूर करके साधु 'ण पवंचुवेह-न प्रपश्चमू उपैति' जन्म, मरण और रोग, शोक आदि को प्राप्त नहीं करता है 'अक्खक्खए वा सगडं-अक्षक्षये शक्टिमव' जैसे अक्ष (धुरा) के दूर जाने से गाडी आगे नहीं चलती है 'स्विवेमि-इति प्रवीमि' ऐसा मैं कहता हूं ॥३०॥

अन्यवार्थ--उपसर्गी द्वारा पीड़ित होने पर भी साधु वाष्ठ के पटिये के जैसे रागद्वेष न करे, किन्तु समभाव से मृत्यु की बतीक्षा करे।

सूत्रकार साधुक्रीने क्रेड छे-'अवि इम्ममाणे' धीयाहि-

शण्डार्थं — 'अवि हम्ममाणे-अपि हन्दमानः' साधु परीषढ अने ६ पसर्थो दारा पीडा पामीने पछ तेने सदन करे फडगावतट्टी-फडकावतटः' केम साक्ष्याला पाटिया जन्ने जालूथी छादावा छतां पछ रागदेव करता नथी खेक प्रमाणे जाहा अने आक्ष्यंतर तपथी क्षण्यं पामीने पछ रागदेव न करें 'अंतकरस समागमं कंखिन-अंतकरय समागमं कंछिति' परंतु मात आववानी राढ जुले 'लिघूय कम्मं-कर्म निर्ध्य' आ रीतथी क्रमंने द्वर करीने साधु 'ल पवंचुवेद-न प्रश्लम चौत' कन्म, भरख अने रेशा, श्रीक, विशेरने प्राप्त करा नथी 'अक्षक्षण्य वा सगडं-अक्षण्ये शक्टमिव' केम अक्ष क्रदेतां प्राप्त त्रि कवाथी गाडी आगण यासी शक्ती नथी. 'त्रिवेमि-इति व्यक्तिमं स्था प्रमाणे हं कर्ष छो। उ०॥

સ્ત્રાર્થ — ઉપસર્ગો દ્વારા પીડિત થવાના પ્રસંત્ર આવી પડે, તો પથ સાધુએ કાષ્ટ્રના પાટિયાની જેમ રાગદ્રેય કરવા એઇએ નહીં, પરન્તુ સમસાં ૧૯૦૮૧ कं जिति) अन्तन स्य मृत्योः समामभ्यागमनं एण्डितमरणं कांक्षति आकाङ्क्षति (णिधूष कम्मं) कर्म निर्ध्यापनीय (ण पवंचुवेइ) प्रपश्चम् संसारम् न उपैति न माप्नोति (अवस्वक्सए ना सगडं) अक्षक्षये शकटमिव गञ्यादिकम् (त्तिवेमि) इति ब्रीशीमि, इति ॥३०॥

टीका—परीषहादिभिः 'हम्ममाणे' हन्यमानः 'अवि' अपि पीडाम्रुपमतो पि सम्पक् तस्य सहनं कुर्यात्। 'फलावतद्वी फलकावतष्टः, फलकं काष्ठत्वण्डः उमाभ्यामपि पार्धाभ्यां दण्ठो वर्षितो वर्षणमनुष्ठः ए। अथवा, यथा काष्ठः त्वण्डः शीतातपाभ्यां पराभूयमानोऽपि न वेपते, सुखं दुःखं वा नाऽनुभवति। तथा—साधुरपि बाह्यभ्यन्तरतपोभ्यां निष्टप्यदेशः सन्—अपिष्ठते' प्वंभूतः सन् अंतकस्स' अन्तं विनाशं करोतीति, अन्तको मृत्युः तस्य 'समागमं' समागमम् आगमनम् पण्डितमरणक्यं 'कंतिति' कांश्वति—अभिल्यति। एवम्—'कम्मं अष्टिविधं कर्म झानावरणीयादिकं णिधूय' नितरां निर्ध्य विनाश्य 'ण' न 'प्वंचुवेइ' ऐसा करने वाला साधु अवभ्रमण को प्राप्त नहीं होता जैसे धूरा दूटजाने पर गाड़ी आदि आरो नहीं चलती। ऐसा में कहता हूँ ॥३०॥

टीकार्थ--साधु यदि परीषह से पीड़ित हो तो उसे सम्पक् प्रकार से सहन करें। जैसे काठ का पिट्या दोनों ओर से छीला जाने पर भी या काष्ठ का खण्ड सर्शी गर्नी से परासृत होकर भी कम्पित नहीं होता या रागदेष के बशीभूत नहीं होता, उसी प्रकार उपसर्ग आदि से पीड़ित होता हुआ भी साधु राग देव से रहित होकर मृत्यु की प्रतीक्षा करता है अर्थात् समाधि मुरण की अभिलाया करें। ऐसा करके बह

વથી મૃત્યુને ભેટવા તૈયાર રહેવું જોઈએ. જેમ ધૂરા તૃટી જાય ત્યારે ગાડી આગળ વધી શકતી નથી, એજ પ્રમાણે કમેનિ સદન્તર ક્ષય થઈ જવાથી ભવલામણ પણ ચાલ્ રહી શકતું નથી, એવું તીર્થં કરેકન કથન છે. હું તે કથનનું જ અનુકથન કરી રહ્યો છું. 113011

ટીકાર્ય— ગમે તેવાં ઉગ્રપરીવહાને પણ સાધુએ સમસાવપૂર્વક સહન કરવા જોઇએ. જેમ લાકડાના પાટિયાને ખન્ને તરફથી છેલવામાં આવે, અથવા તેને ગમે તેવી કંડી ગરમી સહન કરવી પડે, તો પણ તેના લાક હાના પાટિયા પર કાઈ પ્રસાવ પડતા નથી, એજ પ્રમાણે ઉપસર્ગ આદિ દ્વારા ગમે તેવી પીડા સહન કરવાના પ્રસંગ આવે, તા પણ સાધુ રાગ દેવથી રહિત થઈને, મૃત્યુની પ્રતીક્ષા કરે છે, એટલે કે સમાધિ મરણની મિલફાલા કરે છે. એલું કરવાથી તે જ્ઞાનાવરણીય આદિ આદે પ્રકારનાં

#### संमधार्थबोचिनी टीका प्र. श्वु. य. ७ इ.१ कुशीलवतां दोपनिरूपणम्

पपर्यं सप्तृषेति, पात्रं जरामरणादि पपञ्चयते विस्तार्थते यस्मिन् स पप्ताः संसारस्तं न पाप्नोति । 'अक्लक्लर्' अलक्षां - अक्षस्य क्षये विनाशे सति 'सगडं' शकटम् इव । यथा शकटम् - अक्षस्य रथनकयोजकाऽयोदण्डस्य विनाशे सति तम गच्छति । तथा - साधुरपि संसारस्वपगच्छतीति । एवं तीर्थकरोदितं तुम्यमदं कथयामि, इति सुधर्मस्वामी - स्विश्विष्येभ्यः वाययति । ३०॥

इति श्री-विश्वविख्यातजगद्वस्लभादिषदभृषितवालज्ञहाचारि - 'जैनाचार्य' पूज्यश्री-घाषीलालज्ञतिविर्धाचतायां श्री त्वज्ञताद्वस्वस्य ''समयार्थवोधिन्याः ख्यायां'' व्याख्यायां जुञीटपरिभाषाख्यं सप्तममध्ययनं समाप्तम् ॥७-१॥

शानावरणीय आदि आठ कर्मों को विनध्य करके जरा जन्म मरण के प्रपंच से मुक्त होता हैं। जैसे गाड़ी धुरा के ट्य जाने पर आगे नहीं जाती, उसी प्रकार साधु भी कर्मों का क्षय हो जाने से संसार को प्राप्त नहीं होता अर्थात् भड़भ्रमण आगे नहीं करता। तीर्थकरोक्त ही में तुम्हें कहता हूं, ऐसा सुधर्मा स्वामी अपने शिष्णों से कहते हैं।।३०॥

जैनाचार्य जैनभर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीस्रास्त्रजी महाराजकृत 'सूत्रकृताङ्गसूत्र'की समयार्थयोधिनी व्याख्या के जुशीस परिभाषा नामका सातवां अध्ययन समास ॥७-१॥

કર્માના ક્ષય કરીને જન્મ જરા અને મરણના દુઃખમાંથી મુકત થઈ જાય છે. જેમ ધ્રા તૂટી જાય તાે માડી આગળ ચાલી શકતી નથી, એજ પ્રમાણે કર્માના ક્ષય થઈ જવાને કારણે તે સાધુને પણ ભવભ્રમણ ચાલૂ રહેતું નથી.

'તીર્થ' કરાએ આ પ્રમાણે જે ઉપદેશ આપ્યા છે, તેનું જ કું આપની સમગ્ર અનુકથન કરી રહ્યો છું' એવું સુધર્મા સ્વામી પાતાના શિષ્યાને કહે છે. હાગાથા ૩૦૫

જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજ કુત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ બાહિની વ્યાખ્યાના કુશીલ પરિભાષા નામનુ

ા સાત્રમું અધ્યયન સમ.પ્તાા૭-૧ા

S

#### स्वकृता**क्रस्**वे

#### ॥ अधाऽहमं वीर्याध्ययनं भारभ्यते ॥

गतं सप्तप्रमध्ययनम्, अतः परमध्यमभारभ्यते । अस्य चायमभिसम्बन्धः, 
झ्रान्ताऽध्ययने कुशीलास्त्रद्विरोधिनः सुशीलाश्च व्याख्याताः । एतयोः
सुशीलकुशोलयोः सुशीलस्यं कुशीलस्यं च संयमशीर्यान्तरायाणासुद्यास्त्रत्
स्योपश्चाच्य भवतीत्यतो वीषमतिपादनायाऽष्टमप्ध्ययनं मारभ्यते । अनेन
सम्बन्धेनाऽऽयातस्याऽष्टमाऽध्ययनस्याऽऽदिमा गाथा-'दुहा वेयं' इत्यादि ।
म्लम्-दुँहा वेयं सुयक्खायं वीरियं ति पैतुच्चई ।

किंर्तु वीरस्सं वीरँत्तं केहं चेयं े पेंबुच्चई ॥१॥ छाया—द्विधा वेदं स्थाख्यातं वीर्थमिति मोच्यते । किं तु वीरस्य वीरत्वं कथं वेदं हि मोच्यते ॥१॥

#### अ।ठवें अध्ययन का प्रारंभ-

सातवाँ अध्ययन समाप्त हुआ। अब आठवाँ प्रारंभ किया जाता है। इसका सम्बन्ध इस प्रकार है-सानवें अध्ययन में कुशील और सुशील साधु की व्याख्या की गई है। सुशील की सुशीलता और कुशील की कुशीलता संयम नीर्धान्तराय कर्म के क्षयोपशम तथा उद्य से होती है। अनः वीर्य का प्रतिशदन करने के लिए अष्टम अध्ययन का आरंभ किया जाता है। इस सम्बन्ध से प्राप्त अष्टम अध्ययन का यह आध सुझ हैं-'बुहावेयं' इस्यादि।

्राब्दार्थ--'वेषं वीरपंति पद्युच्यह-वेदं धीर्यमिति प्रोड्यते' वे आगे स्वष्टहर से वीर्य को कहाजायमा दुहा सुचक्खायं-द्विधा स्वाः

#### આઠમા અધ્યયનના પ્રારંભ

સાતમું અધ્યયન સમાપ્ત કર્યું. હવે આફમા અધ્યયનના પ્રારંભ કર-વામાં આવે છે. આ અધ્યયનના સંબંધ આ પ્રમાણે છે.—સાતમા અધ્ય-ચનમાં કુશીલ અને સુશીલ સ્વભાવવાળા સાધુનું કથન કરવામાં આવેલ છે. સુશીલનું સુશીલ પણું અને કુશીલનું કુશીલ પણું સંયયના વીર્યાન્તરાયકર્મના લયાપશમ તથા તેના ઉદયથી થાય છે. તેથી વીર્યનું પ્રતિપાદન કરવા માટે આ અક્ષમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે.-આ સંબંધથી આવેલ આઠમા અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર 'લુદ્દાવેય' ઇત્યાદિ છે.

शण्डार्थ — 'वेयं वीदियत्ति पबुक्तइ – वें त्रीर्थमिति प्रोच्यते' ७२ ५७ी २५४३५थी पीर्थ तुं अथन४२४१मां आवशे. 'दुहा सुयक्लःयं –द्विषा स्वाख्यातम्' अन्त्रयार्थः--'वेयं वीरियं ति पबुच्चई' वा इदं वीर्धिपिति मोच्यते तत् 'दुहा सुपव्यायं' द्विधा-द्विपकारेण स्वारूयार्त-सम्ययूपेण कथितम् (वीरस्स-वीर्त्तं कि तु) वीरस्य-सुबटस्य वीरस्वम् (कि तु) कि तु-कथं भवति, अथवा-(कहं नेयं पयुच्चई) कथप्-केन पकारेण तत्-वीरस्वमुद्यते-कथ्यते इति ॥१॥

टोका--'वेयं' वा इदम् 'बीरियं ति' वीर्घमिति 'दुहा' द्विधा-द्विप्रकारेण 'सुधवलायं' स्वाख्यातं-सुकथितम्। वेयमित्यत्र वा शब्दो-त्राक्यासङ्कारे भवति, 'इदं शब्दस्य मत्यक्षविषयं शक्तिः' इदमस्तु सन्तिकृष्टं तदिति परोक्षे विज्ञानीयादिति नियमात्। दथा च इदं बुद्ध्या सन्तिकृष्टं मत्यक्षमायम्, वीर्थम्, द्विधा-द्विपकारकं मकारद्वयेन त्रिभिन्नं मेदद्वयभिन्नं, भेदद्वयत्रिकृष्टं

रुपातम्' इसे तीर्थकरोंने दो प्रकारका कहा है 'बीरस्स चीरता कि नु-घोरस्य बीरस्वम् किं तु' बीर पुरुषकी चीरता क्या है ? 'कहं चेयं पशु-च्यइ-कथं चेदं प्रोच्यते' किस कारण से वह बीर ऐसा कहा जाता है ?।१।

अन्वयार्थ—जो वीर्थ कहा जाता है, वह दो प्रकार का कहा है। धीर का वीरत्व क्या है? वह किस पकार से वीर कहा जाता है?॥१॥

टीकार्थ--बीर्य दो भकार का कहा गया है। 'बेयं' यहां 'बा' शहर बाक्य के अलंकार अर्थ में है। 'इदम्' शब्द की शक्ति प्रत्यक्ष विषय में है, क्यों कि ऐसा निथम है कि-'इदम्' शब्द समीप अर्थ में और 'तत्' शब्द परोक्ष अर्थ में प्रयुक्त होता है। अतः 'इदम्' का अर्थ है-बुद्धि से समीप-प्रत्यक्ष जैसा।

म्याने तीर्थं કरे। એ એ પ્રકારતું કહેલ છે 'वीरस्त वीरतं कि तु-वीरस्य वीरत्वम् कि तु' વીરપુરૂષની વીરતા એ શું છે! 'कई चेंग पबुरुचइ–कथं चेदं प्रोक्यते' કચા કારકુથી તેઓ વીર એ પ્રમાણે કહેવાય છે! ॥૧॥

અન્વયાર્થ— જેને વીર્ય કહેવામાં આવે છે. એવું તે વીર્ય એ પ્રકારનું કહેવાય છે. વીરતું વીરપણુ શું છે ? તે કયા પ્રકારથી વીર એ પ્રમાણે કહેવાય છે? ા ૧ ા

ટીકાર્ય—લીર્ય એ પ્રકારતુ કહેલામાં આવે છે. 'વેરા' અહિયાં 'વા' શખ્દ વાકયના અલ'કાર અર્ધમાં આવેલ છે. ઇદમ્ શખ્દના પ્રયોગ પ્રત્યક્ષ વિષમાં થાય છે. કેમકે એવા નિયમ છે કેં⊸ં इदम्!' શખ્દના સમીપ–નજીક વાચક અર્ધમાં અને 'તત્ ! શખ્દના પરોક્ષ અર્ધમાં પ્રયોગ થાય છે. જેથી અહિયાં 'દ્દમ્' એ શખ્દના અર્ધ-બુહિની સમીપ અર્ધાત્ પ્રત્યક્ષ એવા છે, वीर्यम् । 'पबुचवई' मोच्यते -कथ्यते तीर्थंकरादिमिः, 'सुयक्लायं' स्वाल्यातम्सुरुद्ध आरूपातं कथितमिर थिः, विशेषेण ईरयति प्रेरपति निष्कामपति अहितं
येन तदीर्थमिति कथ्यते, जी त्रय शक्तिविशेषः 'वीरस्म' वीरस्य सुभटस्य 'कि तु'
कि शब्दः जिहासार्थः, तु शब्दो वितर्कवाची । 'वीरनं' वीरस्वं किम्, केन
मकारेणाऽसी सुभटो वीर इति कथ्यते । 'कहं' कथम्-केन प्रकारेण 'चेषं' च
इदं वीरस्यम् 'पबुच्चइ' शोच्यते, यदिदं वीर्यं दिषाविभक्तिवित तत् कि केन वा
कारणेन भवति, कि वा तस्य स्वरूपमिति । तीर्थकरगणधराभ्यां वीर्यस्य द्वी भेदी
कथ्यते, तत्र जिह्नास्यते-वीराणां केयं वीरता, कथं वा स वीर इत्याख्यायते
इति भावः ॥१॥

यह वीर्ध दो प्रकार का तीर्थंकरो आदि ने कहा है। वीर्ध जीव की एक विशिष्ट शक्ति है। जो विशेष रूप से प्रेग्णा करता हैं-अहित को हटाता है, वह वीर्ध कहलाता है।

नु' शब्द जिज्ञासा के अर्थ में है, वितर्क का वाचक है। अर्थात् यहां यह प्रदन उपस्थित होता है कि वीर पुरुष की वीरता क्या है? किस प्रकार से वह सुभट बीर कहा जाता है? दो प्रकार का जो बीर्य कहा गया है वह क्या है और किस कारण से होता है? उसका स्वरूप क्या है?

आशय यह है-तीर्थंकर और गणधर धीर्घ के दो भेद कहते हैं। यहाँ यह जिज्ञासा होती है कि वीरों की चीरता क्या है? किस कारण से धीर पुरुष वीर कहलाता है?॥१॥

મા વીર્ય તીર્થ કર વિગેર એ બે પ્રકારતું કહેલ છે. વીર્ય જીવની એક વિશેષ પ્રકારની શક્તિ છે. જે વિશેષ રૂપે પ્રેરસા કરે છે-અર્થાત્ અહિતને હટાવે છે. બે વિર્ય કહેવાય છે.

'તુ' શખ્દ જિજ્ઞાસાના અર્થમાં છે. અને વિતક'ના વાચક છે, અર્થાત્ અહિયાં એવા પ્રશ્ન હપસ્થિત થાય છે કે વીરપુરૂષતું વીરપણું શું છે ? અર્થાત્ કઇ રીતે તે સુભટ અર્થાત્ વીર કહેવાય છે? વીર્ય કે જે બે પ્રકારતું કહેલ છે, તે શું છે ? અને કયા કારણથી બે પ્રકારતું થાય છે ? તેતું સ્વરૂપ કેલું છે ?

કહેવાના હેતુ એ છે કે તીર્ધ કર અને ગણધરો વીર્યના બે લેદા કહે છે, અહિયાં એવી છજ્ઞાસા થાય છે. વીરોતું વીરપણું એ શું છે ? કયા કારણથી વીર પુરૂષ 'વીર' એ પ્રમાણે કહેવાય છે ? હવા Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. अ. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिरूपणम्

**6**80

भेद्रवर्श प्रवेकमेर वीर्यहरूम ह-'क्रम्म मेगे प्रवेदंति' इत्यादि । प्रव्म-कम्म मेगे पैवेदंति अकम्मं वैश्वि सुर्देवया। एएहिं दोहिं ठैंग्णेहिं जेहिं 'देशितंति मैचिचया॥२॥

छाया--कर्मेके मवेदयस्यकर्म वापि सुत्रताः । आभ्यां द्वाभ्यां स्थानःभ्यां याभ्यां दृश्यन्ते मस्यौः ॥२॥

अन्वयार्थः—(एगे कम्मं पवेदेंति) एके केवन कर्मेंव वीर्यः मचेदयन्ति कथयन्ति (सुन्वया अकम्मं वा वि) हे सुब्रताः ! केवन अकर्म एव बीर्य कथयन्ति (मन्विया) मन्त्रीः (एएहिं) आभ्याम् (दोहिं ठाणेहिं) हाभ्यां स्थानाभ्याम् (दोसंति) हहपन्ते इति ॥२॥

अब भेर निरूपण करते हुए चीर्य का स्वरूप कहते हैं-'कम्म भेगे पवेदंति' इत्यादि।

शब्दार्थ—'एगे कम्मं पवेदें ति-एके कमं प्रवेद्यन्ति' कोई कमं को वीर्य ऐसा कहते हैं 'सुब्बया अकम्मं वावि-सुवताः अकमं वावि' और हे सुवतो कोई अकमं को वीर्य कहते हैं 'मिच्चया—मर्ग्याः' मर्स्य लोक के प्राणी 'एएहिं-अभ्यां' इन्हीं दोहिं ठाणेहिं-द्वाभ्यां स्थानाभ्याम्' दो स्थानों से 'दीसंति-दृष्ट्यन्ते' देखे जाते हैं ।।।।

अन्वयार्थ—हे सुवतों! (अच्छे वतकाळे भव्यो ) कोई कर्म को ही वीर्य कहते हैं, कोई अकर्म को वीर्य कहते हैं। इन्ही दो भेदों में मतुष्य देखे जाते हैं॥२॥

હવે लेहे। जुं निर्पाध करतां वीर्यं स्वर्प के छे. 'कम्ममेगे पवेदंति' छत्याहि

शान्तार — 'एने करमं पवेदंति एके कमं प्रवेदयन्ति' है। इस' ने दीय' से प्रभाषे के छे. 'सुन्वया अकरमं वावि सुवताः अकर्म वावि' अने छे सारा वाववाणा 'सुनिये।' है। अक्षमं ने वीयं से प्रभाषे हे छे. 'मिन्चया सर्याः' भृत्युवे। इता प्राधी 'एएहिं आक्ष्यां' आ 'दोहिं ठ णेहिं - हाप्रयाम् स्थानाप्रयम्' से स्थाने।थी 'दीतंति - हर्यन्ते' हेणाय छे. ॥ सा

અન્વયાર્થ — હે સુત્રતા (સારાવ્રત વાળા ભવ્યા) કાઈ કમ ન જ વીય કહે છે, કાઇ અકમ ને વીર્ય કહે છે ? એ બે લેઢાવાળા મનુવ્યા જેવામાં આવે છે. મારા

FRS

टीका—'एगे' एके विद्वांमः 'कम्मे' कमें विधिनित 'पवेदंि' मवेदयन्तिकथयन्ति, क्रियते—स्वपयस्तेन निष्यायते इति कमे, क्रियाया अनुष्ठानम्,
तदेव कमे वीयमिति मतिपादयन्ति । अथया—भनुष्ठाने मवर्त्तकं तज्जनकम्,
अष्टमकारमेव वीयमिति मतिपादयन्ति । तथाहि—आँद्यिकभावनिष्यन्तं
कर्मेत्युपदिस्यते । औद्यिकोऽपि मानः कर्मोदयनिष्यत् एव । तुक्वया'
सुवताः वा शब्दः स्वर्थे । 'अकम्में' अकमे अपि वीर्यमिति कथयन्ति, न विद्यते
कर्म तद् अकमे, वीर्यान्तरायक्षपत्रनितं जीगस्य स्थामानिकं वीर्यम् । अपि इन्द्रेन
चारित्रमोहनीयोपकमध्योपक्षमजनितं च वीर्यम्, एर्व्यूनं पण्डित्वीर्यनितिमावः ।
'एत्हिं' एतःभाम् 'दोहिं' द्वाभ्याम् 'ठाणेहिं' स्थानाभ्याम्, सक्रमेकाऽक्रमेका
पादित्रवालपण्डित्वीर्याभ्यां व्यवस्थितं वीर्यमित्यमिश्रीयते । जेहिं याभ्यां
स्थानाभ्यां ययो वी स्थानयोः 'मिल्याया' सर्गाः—परगणकीयो मनुष्याः

टीकार्थ कोई विद्वान कर्म को ही बीर्य कहते हैं। उनका कथन है कि अपने प्रयत्न से जो निष्पादित किया जाता है, वह कर्म है। बही कर्म बीर्य कहलाता है। अथवा अनुष्ठान में प्रवृत्ति कराने बाला बीर्य आठ प्रकार का है। औदयिकभाव से निष्पन्न कर्म है और कौद्यिक भाव भी कर्मोद्य से उत्स्व होता है।

कोई सुवत कर्मरहित को भी बीर्य कहते हैं। वीर्यान्तराय कर्म के क्षय से उत्पन्न होने वाला जीव को स्वाभाविक वीर्य है। 'अपि' बाब्द से वारिश्रमोहनीय के क्षयोपशम से उत्पन्न वीर्य भी ग्रहण कर लेना चाहिए। बीर्य के यही दो भेद हैं। इनमें से कर्म वीर्य वालवीर्य कहा लाता है। इन्हीं दो

ટીકાર્થ—કાઇ વિદ્વાન કર્મને જ 'તીય' કહે છે, તેઓનું કથન એવું છે કે-પોતાના પ્રયત્નથી જ સંપાદિત કરવામાં આવે છે, તેને કર્મ કહેવાય છે. અને એ કર્મ જ 'વીર્ય' કહેવાય છે. અથવા અનુષ્ઠનમાં પ્રવૃત્તિ કરાવ-નાર વીર્ય આઠ પ્રકારનું કહેલ છે ઔક્ષિક ભાવથી સુક્ત કર્મ છે. અને ઔદ્ધિક ભાવ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

કાઈ સુવત કર્મથી રહિતને પણ 'વીર્ય' કહે છે. વીર્યાન્તર ય કર્મના ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ત થવાવાળા જીવને સ્વાભાવિક વીર્ય હે.ય છે. અહિયાં 'અવિ' શખ્દથી ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયોપશમધી ઉત્પન્ન થયેલ વીર્ય પણ શ્રહ્યુ કરવામાં આવેલ છે. આ બે લેદા જ 'વીર્ય'ના છે. આમાંથી 'કર્મ વીર્ય' એ ખાલવીર્ય કહેવાય છે, અને 'અકર્મ'વીર્ય' એ પંડિતવીર્ય કહેવાય છે, આ બે લેદા વાળા મનુષ્યા એવામાં આવે છે. જે પ્રમાણે અનેક પ્રકા-

### समयार्थवोधिनी हीका प्र. श्रु. अ. ८ उ. १ वीर्यस्व क्रपनिरूपणम्

499

'दीसंति' दश्यनतेऽपदिश्यन्ते वर्षः । तथा हि—अनेकपकारककर्मसु प्रयस्नं कुरीण मुत्ताहत्रकःदिसम्बन्नं नर्त्ये दृष्टुः वीर्धदानप्रतिरथे स्मादिश्यते । तथां-भावरणः कर्मणां अवस्तानक्षत्रकारकोऽप्रसित्यपदिश्यते, दश्यते च इति ।

शिष्यव्यवस्तातन्तरं श्री सुधर्मस्तामी जश्बुस्वामिनश्रुविशिवानगीमुहिश्य कथ-यति—हे शुक्रकाः । केन्या विश्वांतः अभैन विश्वांति क्षेत्रं किया विश्वचरते, आभ्यामेव एत्र वीर्यक्ति प्रविश्वद्यन्ति । भनेन विश्वचर्ते हिला विश्वचरते, आभ्यामेव मेदाभ्यां वर्षे शुरुषीः परिक्रायन्ते इति ॥२॥

इंद्र वाल्डीयें कारणे कार्रो कार्रो कार्रो कार्रो क्रियास क्रिया क्

म्बन्-ऐकायं कम्मे साइंसु अष्यभायं तेहाऽवरं। ठेटा।बादेर्भओ वांति धीन्तं पंडिये मेथे वा ॥३॥ छाषा--प्रभादं कमे भाहु रपनादं तवाऽवरज्। दद्वावादेवतो वापि वालं पण्डितमेव वा ॥३॥

भेदों से या भेदों में मनुष्य दिखाई देते हैं। जैसे अनेक प्रकार के कुरयों में प्रयत्न करने वाले बल आदि से सम्यत्न पुरुष को देखकर 'यह वीर्यशाए हैं' ऐसा कहा जाता है और कमीं का क्षण होने से 'यह अनन्त बल से सम्यत्न हैं' ऐसा कहा जाता है।

शिष्य के पदन के अनन्तर श्रीसुधर्मा स्वामी, जम्बू स्वामी आदि शिष्यवर्ग को लक्ष्य करके कहते हैं—हे सुबली! कोई—कोई कर्म को ही बीर्य कहते हैं और कोई अकर्म को ही बीर्य कहते हैं। इस प्रकार बीर्य के दो भेद हो जाते हैं। इन्ही दो भेदों में सभी मनुष्यों का समावेश हो जाता है।।२॥

રના કુત્યામાં પ્રયત્ન કરવ વાળા બળ વગેરેથી યુક્ત પુરૂષને જોઇને 'મા વીર્ય' વાળા છે' એ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે. અને કર્મોના ક્ષય થવાથી 'આ અન'ત બળ વાળા છે.' એ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે.

શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યા પછી સુધર્મા સ્વામી, જંબૂ સ્વામી વિગેર શિષ્ય વર્ગને ઉદ્દેશીને કહે છે કે–હે સુવતા! કાઈ કાઈ કાઈ કર્મને જ વીર્ય કહે છે. આ રીતે વીર્યના બે લેદા થઈ લાય છે. આ બે લેદામાં જ સંધળા મનુ-ષ્યાના સમાવેશ થઇ લાય છે. ારા

अन्वयार्थः—'पमायं कस्म माहंसु' प्रमादं-प्रदाविषयक्तपाय।दिकं कर्म आहुः
-कथयन्ति तीर्यक्तराद्यः 'तहा अप्यमायं अवरं' तथा-अपमादम् अपरम् अकर्म
आहुः 'तन्भावारेसओ वा वि' तज्ञावादेशतः तयोः-बालवीर्यपण्डितवीर्ययोः
सत्वादेव 'बालं पंडियमेव वा' वालवीर्यः पण्डितवीर्यः वा भवतीति ॥३॥

टीका—'पमायं' पमादम्-पक्तर्षेण याद्यन्ति श्वतानुष्ठानरहिता भवन्ति जीवा येन स पमादो मधादिः। उक्तश्र—

कारण में काय का उपचार करके कर्म को ही बल-वीर्य कहा गया है, अब प्रमाद को ही 'कर्म' कहते हैं। यहां भी कारण में कार्य का उपचार से प्रमाद को कर्मत्वसे समझना चाहिए। सूत्रकार यही कहते हैं-'प्रमायं कम्ममाहंसु' इत्यादि।

राब्दार्थ—'पमायं कम्ममाहंसु-प्रमादं वर्म आहुः' तीर्थकरोंने प्रमादको कर्म कहा है 'तहा अप्यमायं अवरं-तथा अप्रमादम् अपरम्' तथा अप्रमाद को अकर्मकहा है 'तब्भावादेसओ वावि-तद्भावादेशतो-वाऽपि' इन दोनों की सत्ता से ही 'वालं पंडियमेव वा-वालं पण्डित-मेववा' बालवीर्ध तथा पण्डितवीर्थ होता है ॥३॥

अन्वयार्थ—तीर्धेकर आदि महापुरुष मण आदि प्रमाद को कर्म कहते हैं तथा अप्रमाद को अकर्म कहते हैं। प्रमाद के सद्याव से बालवीर्य और अप्रमाद के होते से पण्डितवीर्य कहा जाता है।।३॥

કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરીને કર્મને જ ખાલવીર્ય કહેવામાં આવેલ કે, હવે પ્રમાદને જ 'કર્મ કહે છે.! આમાં પસુ કારણમાં કાર્યના ઉપચાર થવાથી પ્રમાદને કર્મ પણાથી સમજવા જોઇએ. સૂત્રકાર એજ કહે છે કે– 'વમાર્ય करम मાहંसુ' ઇત્યાદિ

शेष्ट्रार्थ -- 'पमाय कम्म माहं मु-प्रमाद कर्म आहुः' तीर्थ करे प्रभादने-क्रम क्रेडेल छे. 'तहा अप्पमाय अपरं-तथा अप्रमादम् अपरम्' तथा अप्रभादने स्मक्ष्म क्रिडा छे. 'तन्मावादे सओ वावि-तद्भवादेशतो वापि' आ अन्नेनी सत्ताथी क्र 'बाढं पंडियमेव वा-वाढं पंडितमेव वा' अ सवीर्थ तथा पंडितवीर्थ थाय छे. ॥आ

મ્મન્વયાર્થ — તીર્થ કર વિગેરે મહાપુરૂષા મદા વગેરે પ્રમાદને કર્મ કહે છે. તથા અપ્રમાદને અકર્મ કહે છે. પ્રમાદના સદ્દભાવથી બાલવીર્ય અને અપ્રમાદથી પંડિતવીર્ય કહેવામાં આવે છે. હસા

848

# समयार्थं दोचिनी दीका प्र. श्व. थ ड. १ वीर्यस्वरूपनि रूपणम्

'भज्जं विसयकसाया णिदा विगहा य पंत्रमी भणिया । एस प्रमाय प्रताओ णिदिहो तीयरागेहिं ॥१॥ छाया—मद्यं विषयकपायी निदाविग्रहश्च पश्चमी भणिता । एते ममादाः मवादो निर्दिष्टो वीवरागैः ॥१॥ इति ।

पतादशं प्रमादं मधादिकं कर्मोभादानभृतम्। 'कम्मं' कर्म-आहु:कथयन्ति तीर्थकराद्यः, 'तहा' तथा 'अप्यमायं' अपनादम् 'अवरं' अपरम्
अकर्म आहु:-कथवन्ति ते एवाऽऽचार्याः।

अयं भावः—ममादवतो जीवस्य कर्मवस्थनं भवति। कर्मसहितस्य यत् क्रियाऽजुष्टानं तद्वालवीर्यं भवति। तथा-प्रमादरहितस्य जीवस्य कर्माऽभावो भवति। कर्माऽभावसहितस्य यत् कर्माऽजुष्टानं तत् पण्डितवीर्यं भवति। एतत्वेव

टीकार्थ—जिसकी सत्ता के कारण जीव ग्रुम अनुष्ठान से रहित होते हैं, वह मच आदि प्रमाद कहलाता है। कहा भी है-'मज़्जे विसय कसाया' हत्यादि।

'मद्य, विषय, कषाय, निद्रा और पांचवीं विकथा, यह पाँच प्रकार के प्रमाद चीतराग देवों ने कहे हैं।'।।१॥

यह मद्य आदि प्रमाद कर्मों के जनक हैं। इसी कारण तीर्थकर आदि इन्हें कर्म कहते हैं और प्रमादयरित्याग को अकर्म कहते हैं।

आशय यह है कि-प्रमादवान जीव को कर्मबन्धन होता है और कर्मयुक्त जीव का जो कियाव्यापार है, वह बालवीर्घ है। जो जीव ममाद से रहित है, उसको कर्मों का अभाव हो जाता है और कर्मी-भाव बाले जीव का अनुष्ठान पंडितवीर्घ कहा जाता है। आशय यह

ટીકાર્થ—જેની સત્તાથી છવ શુભ અનુષ્ઠાનથી રહિત થાય છે. તે મહ વિગેરે પ્રમાદ કહેવાય છે. કહ્યું પણ છે કે-'મદન વિસચક્રમાશ' ઇત્યાદિ મહા, વિષય, કથાય, નિદ્રા, અને પાંચમી વિકથા આ પાંચ પ્રકારના પ્રમાદ વીતરાગ દેવાએ કહેલ છે. આ મઘ વિગેરે પ્રમાદ કર્મીના જનક-ઉત્પન્ન કરવાવાળા છે. તેજ કારભુથી તિઘે કરો વિગેરે તેને કર્મ એ પ્રમાણે કહે છે. અને પ્રમાદના પરિત્યાગને અકર્મ કહે છે.

કહેવાના હેતુ એ છે કે-પ્રમાદવાળા જીવને કર્મનું અધન યાય છે. અને કર્મવાળા જીવના જે કિયાર્પ વ્યાપાર છે, તે બાલવીર્ય કહેવાય છે. જે જીવ પ્રમાદથી રહિત હાય છે, તેને કર્મોના અભાવ થઇ જાય છે. અને કર્મના અસાવવાળા જીવના અનુષ્ઠાનને પંડિત રીર્ય કહેવાય છે. અર્થાત્ પ્રમત્ત वाक्नीय पण्डितनीय चेति। ममादनतः सकर्मणो नीय नालनीय प्रमादरहितस्य कर्माऽभावनतो नीय पण्डितनीयमिति निवेकः। 'तन्मानादेसभो नानि' तद्भाना देशतो नापि, तयो नालनीयमिति निवेकः। 'तन्मानादेसभो नानि' तद्भाना देशतो नापि, तयो नालनीयपण्डितनीययोः भानः—सत्ता तद्भान स्तेन तद्भानेन बालः पण्डित इति न्यवहारोः भनिति' नालनीयमभन्यानामनाद्यस्य नितिम्, अन्यानामनादिसप्यवसितम्, पण्डितनीर्यन्तु सादिसप्यवसितिविति। तीर्थकराः ममादं कर्म—इति कथितवन्तः तथा-अपमादमकर्य, इस्युक्तवन्तः। अतः प्रमादेन बालनीर्यं भवति, भवतिचाऽममादेन पण्डितनीर्यमिति निष्कर्यः। ।

तत्र ममस्दनतः सक्तमेणो जीवस्य यद्योर्यं तद्बालक्षीर्याप्तति तदेव दर्शयति सुत्रकारः-'सत्थमेगे तु' इत्यादि ।

मुख्य-संत्थ मेंगे तु सिंक्खंता अतिवायाय पाणिणं। एंगे मंते अहिजंती पाणभूय विहेडिणो॥शा

कि प्रमत्त और सकर्मा जीव का बालबीर्य तथा अश्रमत्त अहर अकर्मा जीव का पण्डितबीर्य है। बोर्य के साथ 'बाल' या 'पण्डित' जो विद्रो-षण लगाया गया है, वह धमाद और अजनाद के कारण ही है।

अभव्य जीवों का बाल शेर्य अमादि अमन्त है, यव्य जीवों का अमा-दिसान्त है अर्थात् वह खदाकार से चुछा आता है। किन्तु उभी उसका अन्त आजाता है। पण्डित बीर्य आदि–सान्त हो होता है।

े निष्कषे यह है कि लीयंकर भगवनों ने प्रमाद की कमें और अपमाद को अकर्म कहा है। अतएव प्रमाद के कारण वालवीर्य और अपमाद के कारण पण्डित बीर्य होता है॥३॥

અભવ્ય જવાતું અલવીર્ધ અનાદિ અને અનંત છે. લવ્ય છવાતું અનાદિ સાન્ત છે. અર્થાત્ તે સદા કાળથી ચાલ્યું આવે છે, પરંતુ કાઈ વખત તેના અન્ત આવી જાય છે, પંડિતવીર્ધ સાદિ-સાન્ત જ હાય છે, આના સાર એ છે કેન્તીર્થંકર ભગવંતાએ પ્રમાદ ને કર્મ અને અપ્રમાદ ને અકર્મ કહેલ છે. તેજ પ્રમાદના કારણે ખલવીર્ય અને અપાદના કારણે પાંડિતવીર્ય હોય છે. ાગા

અને કર્મ લાળા છવતું અલવીર્ધ અને અપ્રયત્ત અને અકર્રા-કર્મ વિનાના - છવતું 'પંડિત' વીર્ધ છે હોર્ધની સાથે 'ચ છે અધકા 'ક'હત' એ વિરોષણો ક્રમાડવામાં આવે છે. તે પ્રયાદ 'અને અપ્રમાદના કારણ'ી જ હોય છે.

643

#### समयार्थकोधिनी टीका प्र. ख्रु. स. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिक्रपणन्

छाया-शासमेके तु शिक्षन्ते अतियासाय प्राणिनाम् ! एके मन्त्रान् अधीयते पाणम् तिहेटकान् ॥४॥

अन्तवार्थः— (एमे पाणिणं अतिवायाय) एके तु माणिनां जी सनाम् अति-पताय विराधनाय 'सत्थं' शालं-धनुर्वेदादि 'सिवस्वाा' शिक्षन्ते- गृह्णन्ति, 'एमे' एके (पाणभूषिविदेखिणे) पाणभूषिदेहेडकान तत्र प्राणाः द्वीन्द्रियाः भूतानि पृथिव्यादीनि, तेषां वि-विविद्यम् अनेष प्रकारकं हेटकान-वाधकान् 'मंते' मन्त्रान् 'श्रहण्यंती' अश्रीयते-पटन्तीति ॥॥॥

टीका—'एगे' ९के पुरुषाः, रागद्वेषाऽपहनमानसाः, जीवानां विनाशकारकम् 'सत्थं' राख्रं-स्वद्वादिमहरणम्, अथवा-'सत्थं' कास्त्रम्-यन्नुर्वेदर्गदकम् 'सिक्स्वंता'

प्रमादवान एवं सकर्मक जीव का वीर्य वालवीर्य है, यही सूत्रकार दिखलाते हैं—'सत्यमेंगे ड' इत्यादि।

शब्दार्थ—'एगे पाजिणं अतिवायाय-एके प्राणीनां अतिपाताय' कोई प्राणियों का वध करने के लिये 'सल्यं-इन्ह्यम्' तस्रवार आदि शस्त्र अथवा घनुर्वेदादि 'सिक्खंता-शिक्षन्ते' सीखते हैं 'एगे-एके' तथा कोई 'पाणभूपविहें डिणो-प्राणभूतिवहें रुकान्' प्राणी और भूतों को मारनेवाछे 'मंते-मन्त्रान्' मन्त्रों को 'अहिड्अंति-अधीयते' पहते हैं॥४॥

अन्वयार्थ--कोई कोई माणियों की विराधना करने के लिए घनु-वेंद आदि दास्त्र सीखते हैं। कोई प्राणों और भूतों के लिए पाधाकारी मंत्रों का अध्ययन करते हैं॥॥।

टीकार्थ--राग और देव के कारण जिनका वित्त अभिभूत हो गया है, ऐसे कई पुरुष जीवों का विनादा करने वाले 'कस्थ' अर्थात् खड्ग

પ્રમાદવાળા અને કર્માવાળા જીવને આળવીર્ય છે. એજ હવે સ્ત્રકાર પ્રગટ કરે છે. 'હાલ્યમેને હ' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'एने पाणिणं अतिवायाय – एके प्राणितां अतिपाताय' है। ध्रि प्राचि-ये। ने। वध करवा भाटे 'सत्यं – क्रसम्' तखवार विशेरे शस्त्र अथवा धनुवे हैं विशेरे 'सिक्यंता – सिक्षन्ते' शीओ छे. 'एने – एके' तथा है। ध्री 'पाणभूय विद्देखिणों – प्राणभूतिविद्देदकान्' प्रास्थी अपने अने ने। भारवायाणाः' 'मंते – मन्त्रान्' भंशोने। 'अद्दिक्तंति – अधीयते' शीओ छे. ११४॥

અન્વયાર્થ — કાઈ કાઈ વ્યક્તિ પ્રાહિયાની વિરાધના (હિંસા) કરવા માટે ધતુર્વેદ વિગેરે શસ્ત્રવિદ્યા શીખે છે, કાઈ વ્યક્તિ પ્રાહ્યા અને ભૂતોને ભાષા કારક મંત્રોના અભ્યાસ કરે છે. તાજા

ટીકાર્થ— રાગ અને દેવના કારણે જેઓનું ત્રિત્ત પરાજીત થયેલ છે, એવા કાઇ પુરૂષે જીવાના નાશ કરવાલા 'સ્થ' અર્થાત્ ખડ્ય વિગેષ્ટ

स्प्रष्ठता है स्पे

शिक्षन्ते-सोचभास्ताद्दशं अस्तं शास्तं वा अभ्यसन्ति । अथवा-'एमे' एके एताद्दशं श्रसं श्रास्तं वा शिक्षयन्ति, परातुपदिशन्ति । एतस्तर्वं शिक्षितं सत् 'पाणिणं' माणिनां-जीवानाम् 'अदिवायाय' अतिपाताय मत्रति, अतिपातो विनाशस्तद्रथें भवति । तदीपशास्त्रे केन मकारेण परो हिंसनीय इस्टेब निवेदितम् ।

तथोक्तम्—प्राष्टिना छादयेरलक्ष्यं प्रुष्टी दृष्टि निवेशयेत्। इतं लक्ष्यं विज्ञानीयाद् यदि मूर्या न कम्यते ॥१॥ इत्यादि । एवं कथनरीणां मारणं, कयं परवश्चनं, कामादिविषयः कयं सेन्यते १

आदि शस्त्रों की अथवा धनुर्वेद आदि शास्त्रों की शिक्षा छेते हैं और खूब उद्यम करके उन्हें सीखते हैं। अथवा इस प्रकार के शस्त्र या शास्त्र को वे दूसरों को सिखठाते हैं। यह सीखा हुना या सिखल्याया हुना शस्त्र या शास्त्र प्राणियों की हिंसा का कारण बनता है, क्यों कि उन शास्त्रों में यही कहा जाता है कि किस प्रकार दूसरों का वध किया जाय! कहा भी है-'मुखना छाइयेल्ठहवं' इत्यादि।

अपनी मुद्दी से लक्ष्य को आच्छ।दित कर ले और मुद्दीपर दृष्टिः जमाले। अगर मुर्था पर कम्य न हो तो लक्ष्य को विधा हुआ ही समझे ॥१॥ इत्यादि।

इस प्रकार उस शास्त्र में यही प्ररूपण किया है कि किस प्रकार शास्त्रओं का घात किया जाय? कैसे दूसरों की भोस्ता दिया जाय?

શસ્ત્રોની અથવા ધતુર્વેંદ વિગેરે શાસ્ત્રોની શિક્ષા ગ્રહ્યુ કરે છે, અને ખૂબ ઉદ્યમ કરીને તે શીખે છે, અથવા તેવા પ્રકારના શસ્ત્ર અથવા શાસ્ત્રને તેઓ બીન્નઓને શીખવાડે છે. આ પ્રકારથી શીખેલા કે શીખવાડેલા શસ્ત્ર અથવા શાસ્ત્ર પ્રાભુયાની હિંસાનું કારણ અને છે, કેમકે–એ શાસ્ત્રામાં એજ કહે-વામાં આવે છે કે–બીન્નની હિંસા કઇ રીતે કરી શકાય ? કહ્યું પણ છે કે– 'શું છેના છાદ્દ્યેત્દરફ્ય' ઇત્યાદિ

અર્ધાત્ પાતાની મુડી વડે લક્ષ્યને આવ્છાદિત કરીલેય અને મુડી પર નજર સ્થિર કરી લે. અધવા પ્રાથા પર કમ્પ ન થાય તો લક્ષ્ય વિ'ધાયેલજ સમજવું. ॥૧॥

આ રીતે તે શાસમાં થ્યેજ નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે કે–કેવી રીતે શત્રુઓના ઘત કરી શકાય ? કેવી રીતે બીજાને દગા દઇ શકાય ? અર્થાત્ ગફલતમાં નાખી શકાય ? કામાદિ અશુભ અનુષ્ઠાન જ એ શાસના इत्यादि । ताद्यशस्त शासाऽभ्यासेन साउधे एर कर्मणि तद्ध्येतृणां प्रवृत्तिर्भवति । तद्देत्यूर्वपद्धितशस्त्रशासाभ्यासेन जायमानं वीर्ये वालवीर्यामेत्यभिधीयते । तथा-एके केवन पापोद्यात् 'मंते' मन्त्रान् मारणकार्ये विनियुज्यमानान् अश्वमेष —नरमेष—गोमेष—द्येनादियागार्थम्, 'अद्विज्जती' अधीयते, तेषामध्ययनं कुर्वन्ति अध्यापयन्ति च । कथंभूतान् मन्त्रान् 'पाणभूयविद्देडिणो' माणभूतविद्देटकान् माणनः—द्वीन्द्रियादयः, भूतानि पृथिव्यादीनि, तेषां विविधनकारेण हेटकान् मारकान् मन्त्रान् पठन्तीति ॥॥।

म्लम्-मायिणो कैट्टु माया य कें:मभोगे समारभे। हंता छेर्ता पगिकेंत्रा आयसायाणुगामिणो॥५॥

छाया-मायिनः कृत्वा मायाश्च कामभोगान् समारभन्ते । इन्तारश्छेतारः पकर्त्तियतार आस्मसातानुगामिनः ॥५॥

कामादि विषयक अशुभ अनुष्ठान ही उस शास्त्र का विषय है। जो ऐसे शस्त्र या शास्त्रका अभ्यास करते हैं, उनकी प्रवृत्ति सावद्य कमें में ही होती है इन शास्त्रों के अभ्यास से उत्पन्न होनेवाला वीर्ध वालवीर्ध कहलाता है। तथा कोई कोई लोग पापकर्म के उदयसे मन्त्रों को मारण कार्य में प्रयुक्त करते हैं और अश्वमेश्व, नरमेश्व, गोमेश्व, एवं इचेनयान आदि में प्रयुक्त करने के लिये उन्हें पहते हैं और पहाते हैं वे मंत्र कैसे है शिकहते हैं -'प्राणम् यविहेडिगो' द्वीन्द्रियादिप्राणी, और पृथिवी आदि भूतों को मारने वाले हैं ऐसे मन्त्रों को पहते पढ़ाते हैं ॥॥

વિષય છે. જેઓ આવા પ્રકારની શસ્ત્ર વિદા અથવા શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરે છે, તેઓની પ્રવૃત્તિ સાવદ કર્મોમાં જ હાય છે. આવા પ્રકારના શાસ્ત્રોના અભ્યાસથી ઉત્પન્ન થવાવાળા વીર્યને ભાલવીર્ય કહેવામાં આવે છે.

તથા કાઇ કાઇ લોકા પોતાના પાપ કર્મના ઉદયથી મંત્રાને મારણ કાર્યમાં પ્રશુક્ત કરે છે, અને અશ્વમેષ, નરમેઘ, ગામેષ, અને શ્યેન યાત્ર વિગેરમાં પ્રશુક્ત કરવા શીખે છે. અને શીખવાઉ છે. એ મંત્રો કેવા છે દિ તે ખતાવતાં કહે છે-'વાળમૂચવિદ્દેકિયા બે ઇન્દ્રિય વગેરે પ્રાણી પૃથ્વી આદિ ભૂતોને મારવા વાળહોલ છે. તેવા મંત્રોને શીખેશીખવાઉ છે. શકા अन्वयार्थः —(मायिको माना य कट्टु) मायिनः-पर्दश्चकाः सायाश्च क्रस्वा (कामभोगे समारमे) कावशोषान् कृष्यदिविषयस्य त् समारभन्ते-कुर्वन्ति-सेदन्ते,-तथा-(आयसायाणुगामिको) अत्वराक्षक्रकाशिनः-स्वतीयसुखमि-च्छन्तः (हेता) हन्तारः (छेताः) छेतारः (प्यत्वित्रतः) मक्ष्यितारो सपनीति ॥५॥

टीक—'माइणो' माधिनः, मागा परवंतन्तिमाता सा विधाने वेशां ते माधिनः, 'माया' मयाः 'कट्टु' कृत्रा-पर्धननिर्दादेशम् अपहृत्य 'काममोगे'

# 'मायिणो कर्टु' इत्यादि ।

दावसर्थ—'माधिणो माधा य कर्डु-माधिनः सामध्य कृत्य' माधा करनेवाछे पुरुष माथा अर्थात् छल कथर करके 'कामभोगे समार मे-कामभोगाय् समारभन्ते' कामभोगों का सेवन करते हैं 'आययाताणु-गामिणो-आत्मसातानुगामिनः' तथा अपने सुन्वकी इच्छा करनेवाछे वे 'इंता-इन्तारः' प्राणियों का इनन करनेवाछे 'छेता-छेत्तारः' छेदन करनेवाछे 'पगविमता-प्रकर्तयितारः' और कर्तन करनेवाछे होते हैं ॥५॥

अन्वयार्थ—सध्यादी लोग मायाचार करके दाब्दादि विषयस्य कामभोगों का सेवन करते हैं। दे अपने सुख की इच्छा करते हुए जीवों का हनन करते हैं, छेदन करते हैं और विदारण-कर्त्तन करते हैं॥५॥

टीकार्थ—माया का संवन करनेवाले माधी (करटी) या मायावी कहलाते हैं। ऐसे मायाबी जन माया करके पराये घन स्त्री आदिका

<sup>&#</sup>x27;मःचिणा फद्दु' धत्याहि

शण्डाभै-ं मायिको माया च कट्टु-मायितः माया कृत्ता' भाषाश्च ५२वावाणा पुरुष भाषा स्थात् छत्र ४५८ ५री ने 'कामभोगे खमारभे-कामभोगान् समा-रमन्ते' अभिक्षाणेतुं सेवन ६२ छे. 'आयम्राताणुगामिको-आत्मकातानुकामिनः' तथा पाताना सुभनी ४२छा ४१वा वाला स्थेका 'हंता-हन्तरः' पादियोतुं ७ तन ४६वा वाला 'छेत्ता-छेतारः' छेहन ४२वावाला 'वगटिभतः-प्रकृत्तिवतारः' स्वने ४०० ४२वा वाला छै। छे. राषा

અન્વયાર્થ—માયાવી લોકો માયાચાર કરીને શબ્દાદિ વિષય રૂપ કામ-લે.ગાનું સેવન કરે છે. તેઓ પાતાના સુખની ઇચ્છા કરીને અન્ય જીવાની હિંસા કરે છે, છેદન કરે છે, અને વિદારણ-કર્ત્તન કરે છે મારા

ટીંડાથ<sup>8</sup>—માયાનું સેવન કરવાવાળા માયી (કપટી) અથવા માયાવી **કહે**વાય છે. એવા માયાવી માણસા માયા કરીને પારકા ધન સ્ત્રી વિગેરેનું

कामभोगांश्व 'समारभे' समारभन्ते-सेवन्ते, परवश्चनयाऽन्यदीयधनभिदिमिः कामभोगादीनां सेवनं कुर्वन्तिः तथा-'भायसायाणुगामिणो' आत्मकातासुत्राह्म मिनः-आत्मनः कृते सातं सुखं तदनुगामिनः, कपायकछिषतान्तराहमान्। भारमनः सुखं स्थीकृत्य अन्येषां भाणिनाम्। 'हंता' हन्ताण-विराधियतारः, 'छेता' छेवारः-छेदनकत्तरि भवन्ति । कर्णनःसिकादीनाम् 'पगव्भित्ता' पकर्षे-ियतारः सुखं स्थीन्ताम् । आत्मसुखार्थं इनगादिन्यादारं कुर्वन्ति, इति।।५॥

्र इतनब्छेदनादिकं केन मकारेण इर्वन्ति, नदेश सुत्रकारो दर्शयति-'मणस्सू। वचसा चेद<sup>्र</sup> इस्पादि ।

म्ब्म्-मेणसा वचसा चेव काएसा चेव अंतैसो।

ऑरओ परओ बाबि दुँहा वि य असंजेया ॥६)।

छाया--सनसा वचया चैव कायेन चैव अन्तकः। आरतः परतो वापि द्विघाऽपि चाऽसंपताः ॥६॥

अपहरण करते हैं और कामभोगों का सेयन करते हैं, अर्थात् दूसरे के घन आदि से कामभोगों को भोगते हैं। तथा अपने ही खुल के छिए प्रयश्न करनेवाछे वे कषाय से कलुषित चित्त हो कर अन्य प्राणियों की विराधना करते हैं, उनके कान नाक आदि का छेश्न करते हैं, पीठें पेट आदि को चीरते या कारते हैं। अपने ही सुख के लिए वे यहें सुष पाप क्रियाएँ करते हैं।।५॥

वे इस प्रकार इनन एवं छेइन आदि करते हैं, सूत्रकार यह दिखें स्राते हैं-'मणसा वयसा चेब' इत्यादि।

इन्दर्शि — असंजया-असंघताः, असंघमी पुरुष 'मणसा वचर्सी चेव कायसा-मनसा वचना चैव कायेन' मन, वचन और कायसे

હરણ કરે છે, અને કામલાગાનું સેવન કરે છે, અર્થાત્ બીજાઓનાં ધને વિગેરથી કામલાગા લાગવે છે, અને પાતાના જ સુખ માટે પ્રયત્ન કરનારા તેઓ કષાયથી મલિન ચિત્ત વાળા થઇને બીજા પ્રાણિયાની વિરાધના-હિંસા કરે છે, કાન-નાક વિગેરનું છેઠન કરે છે, પીઠ (વાંસા) પેટ નિગેરે ચીરે છે, તેઓ પાતાના જ સુખ માટે આવા પ્રકારની પાપક્રિયાઓ કરતા રહે છે. ાાપા

तेक्या हतन अने छेटन इस् रीते हरे छे १ विशेर अतावता सूत्रहार 'सणसा वचसा चेव' शाधा इसे छे.-

शण्डार्थ--'अमंजया-असंवतः' असंयभी पुरुष 'मणसा ववसां विक् कायसा-मनसा ववसा च कायेन' भन, वयन अने क्षयथी 'अंतसो-बन्तशः! स॰ ८३

स्प्रकृताक्रस्त्रे

अस्पिपिः—-(असंजया) असंगताः—असंगितनः (मणसा वचसा चेच कायसा)
मिन्तिः वच्नाः चैच कार्यन-कृतकारितानुमितिभः (अंतसो) अन्तकः—कार्यनाश्च संतिभिषिः मनसैव पाषानुष्ठानानुमत्या (भारत्रो परभो वावि) आस्तः परती वाषिः—इहलोकपरलोकार्धम् (दुहा वि) द्विधापि स्वयं करणेन परकारणेन च जीविषिराधका भवन्तीति ॥६॥

टीका—'असंजया' असंपता प्रनोवाकायैः पुरुषाः परवश्चकाः। 'मणसा' मिस्ता 'वयसी' वचसा 'चेव' च एव, तथा 'ायसा' कायेन—शरीरेण, अनेन शरीरवाङ्गनसां पवर्त्तने कारणस्वं दर्शितव् । 'अंतसो' अन्तशः—शरीरादि-मिरसमया अवि चिन्तनमात्रेणैव परपातिमच्छन्ति कालग्रीकरिकवत् 'आरओ' 'अंतसो—अन्तशः' कायाकी शक्ति न होने पर मनसे ही 'आरओ परओ वाचि—आरतः परतः वापि' इसलोक एवं परलोक दोनों के लिये 'दुहा वि-विधापि' करने और कराने दोनों प्रकार से जीवों का वाल कराते हैं। इ॥

अन्वयार्थ-असंयमी पुरुष मन से, बचन से और काय से, तथा कुन, कारित और अनुमोदन से एवं काय से असमर्थ होने पर मन से ही पाप के अनुष्ठान की अनुमोदना करके, इस लोक और परलोक दोनों के लिए स्वयं करने और कराने से-दोनों प्रकार से जीवों के बिराधक होते हैं ॥६॥

द्रीकार्थ — जो पुरुष मन, बचन और काय से असंयमी हैं-परबंचक (हूसरे को उतने बाले) हैं, ये मन, बचन, काय से और दारीर से असमर्थ होने पर विन्तन मात्र से दूसरों के घात की इच्छा करते हैं।

ृष्णंतथर्यंत अर्थात् ध्रयनी शक्षती न है।वाछतां भनशी क 'आरओ परओवा विन् बारकः परतः वापि' अले क अने प लेक એ अन्ने दे। ध्र भटे 'दुहावि–द्विचापि' हैंर्यु' अने हरावयुं એ अन्ने प्रधारधी छवे।ने। धात करावे छे, ॥६॥

અન્વયાર્થ — અહાંયમી પુરૂષા મનથી, વચનથી અને કાયાથી તથા કુત, કારિત અને અનુમે દનષી તથા કાયથી અસમર્થ - અશક્ત થાય ત્યારે મનથીજ પોંપનાં અનુષ્ઠાનની અનુમેદના કરીને આલાક અને પરલાક અન્તે માટે પાત કરવા અને કરાવવાથી અર્યાત્ બેઉ પ્રકારથી જીવાની વિરાધના કરે છે. ॥શા

ટીકાર્થ — જે પુરુષ મન, વચન, અને કાયાથી અસંયમી દાય છે. પર-જંવક-ખીલાને ઠગવાવાળા હેઃય છે, તેઓ મન વચન અને કાયાથી અને ₩િક્સ અંશક્ત થાય ત્યારે વિચાર માત્રથી બીજાઓના લાતની ઇચ્છા કરે છે.

### समधार्थेयोभिनी श्रीका प्र. श्रु. अ. ८ उ.१ वीर्यस्व रूपनि रूपणम्

778

भारतः - इहलोके सुखार्थम् 'परजा' परतः - परलोकाय प्रस्के क्रियासम्बद्धाः वा 'बुदा वि' द्विभाषि - स्वयं करणेत, परकारणेत च। स्वयमा चरित आद्वारा क्रियास्य करणेत, परकारणेत च। स्वयमा चरित आद्वारा क्रियास्य करणेत, प्रकारणेत च। रागद्वेषान्यः पुरुषो मनोवाकायैः, तथा शरीरश्च च्यानेत व्यक्तेत, प्रकारण मनसा वा, पेदिक पारलोकिकयो द्वेयोरेव कृते भाणियातं स्वयं करोति प्रकारण कारयतीति भावः ॥६॥

हिंसाजनितपापस्य फलं दर्शयति-'वेराइं कुव्वई वेरी' इत्यादि । मुल्यू-वेराई कुँद्वई वेरी, तंत्रो वेराहिं रज्जई । पावोवगा य अहरंभा दुवस्यफासा य अंतेंसो ॥७॥ छाया-वैराणि करोति वैरी ततो वैरैः रज्यते । पापोपगाश्र भारम्या दुःसस्पर्शश्र अन्तवः ॥७॥

इस विषय में कालशौकरिक का उदाहण प्रसिद्ध है। वे इस छोक है सुख के लिए और परलोक के सुख के लिए दोनों प्रकार से अर्थात हुस्ये घात करके और दूसरों से घात करवा कर प्राणियों की दिसा करते हैं।

आशय यह है कि राग और बेच से अन्धा पुरुष सन, ह्यूब्रून, काय से और शारीरिक शक्ति न हो तो सिर्फ वचन से या क्रिब्रूल सुन से, इस लोक और परलोक के लिए स्वयं जीववश्व करता है अप्रैर इसरों से भी करवाता है।।६॥

अब हिंसा जनित पाप का कल दिखलाते हैं-'बेराइं कुव्बई वेरी' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'वेरी वेराइं कुन्वश्-वेरी वैराणि करोति' जीवचात करने

મ્યા સંગંધમાં કાલશોક રિકનું ઉદ હરણુ પ્રતિદ્ધ છે. તે**એ આ લાકના સુખ** માટે અને પરલાકના સુખ માટે બન્ને પ્રકારથી અર્ધાત્ સ્વયં **વાત કરીને તથા** બીજાએ થી ઘત કરાવીને પ્રાણિયાની હિંસા કરે કરાવે છે.

કહેવાના હેતુ એ છે કે સામ અને દેષથી આંધળા અનેલ પુક્ષા મૃત, વચન અને કાયા (શરીર) થી અને શારીરિક શક્તિ ન હાય તો ફેવળ વચન માત્રથી અથવા કેવળ મનથી આ લાેક અને પરલાેક માટે સ્વયાં જ્વાની હિંદ્મા કરે છે, અને બીજાઓ પાસે પગુ હિંસા કરાવે છે. તા કતા

હવે હિંસાપી થારા પાપનું ફળ અતાવે ...છે. નું કે સર્ફ હુક અર્ફ વેતી' ઇત્યાદિ

शक्तार्थ -- 'वेरी वेराई कुव्वई-वेरी वैराणि क्रोति' शक्ती धात खुलायाती।

विश्वविद्यार्थः (वेरी वेराइं कुव्वई) वैरी-जीवोपमदेनकारी-वैराणि-जन्म-विश्वविद्यार्थिनि करोति (तओ वेरेहिं रज्जई) ततः वैरेः=नवीनवेरैः रज्यते सम्बध्यते (भारंभा य पावोवगा) आरंभाः सावधानुष्टानरूपाः पापोपगाः-पापम् उपसामी-प्रमेन गच्छन्तीति, 'अंत्रसो दुवखफासा' अन्तकाः दुःखरूपक्षाः नवीनं दुःख मुत्यादयन्तीति ॥७।

टीका — 'वेरी' वैरी-पड्जीवनिकायोपमर्दकारी पुरुषः 'वेराइं' वेराणि यं हिनस्ति तेन सह वैरभावम् 'कुग्वई' करोति, यं प्राणिविशेष मेकदा हिनस्ति तेन सह जन्मशतानुबन्धीनि वैराणि वध्नाति । 'तओ' ततः-पुनर्षि 'वेरेहिं' वैरैः वाला पुरुष, अनेक जन्म के लिये जीवों के साथ वैर करता है 'तओ वेरेहिं रजन्म-ततः वेरैः रज्यते' किर वह दूसरा नया वेर करता है 'आरंभा पायोवगा-आरंभाः पापोपगाः' जीवहिंसा पाप उत्पन्न करती है 'अंनसो दुक्खफामा-अन्तदाः दुक्खस्पर्धाः' और अन्त में वस्त देनी है ॥॥॥

ं अन्वयार्थ--वैरी अर्थात् जीवों की हिंसा करने वाला सैकड़ों जन्मों तक चालू रहने वाला वैर बाँघता है। फिर नया वैर उत्पन्न केरता है। आरंभ पापरूप होते हैं और अन्त सें दुःख को उरुक्त करते हैं।।७।।

हीकार्ध— षट् जीवनिकार्यों का उष्मर्दनकारी अर्थात् छकार्यों की विराधना करने वाला पुरुष, जिसकी हिंसा करता है, उसके साथ वैरभाव उत्पन्न करता है। अर्थात् जिस घाणी का एक वार घात करता है, उसके साथ से हुई। जन्मों एक चाल रहने वाला विरोध-वैर पाँधता

पुरुष अने के अन्म भार्ट छवेत्वी साथ वेर करे छे. 'तओ वेरे हे' रज्जह-ततः वैरे: रज्यते' ते पछी ते जीकु' नवु' वेर करे छे. 'अस्प्रेमा पावीबगा-आसंभाः पापीयगाः' छव क्षिंसा पाप अत्पन्नकरे छे. 'अंतसी दुःश्चफासा-अन्तशः दुक्सस्वर्शाः' अने छेपटे दुःण हे छे. ॥ ७.।

એન્વયાર્થ—વેરી અર્થાત્ જીવોની હિંસા કરવાવાળાએ સેંકડો જન્મ સુધી ચલ્લૂ રહેનારૂં વેર અંધે છે. અને નવું વેર ઉત્પન્ન કરે છે. જારંભ માપરૂપ દાય છે, અને અન્તે દુ.ખ પ્રાપ્ત કરે છે. હવા

ટીકાર્થ — ષડ્ડઝવનિકાચાનું ઉપમર્દન (હિંસા) કરવાવાળા અર્થાત્ છ કાચાની વિરાધના કરવાવાળા પુરૂષા, જેની હિંસા કરે છે, તેની સાથે વેરભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. અર્થાત્ જે પ્રાણીના એકવાર લાત કરે છે, તેની સાથે સેંદડા ंश्जाई' रज्यते, वैरपरम्परया सम्बद्धयते । एकिसन् येन कृतं वैरं जन्मान्तरे तमपकरोति, ततः पुनरपि तेन सह वैरं करोति, इति वैरपरम्परा सर्वदेवाऽनुदिनं बर्द्धत एव । कणं वैरपरम्परायाः समुद्भव इत्यत आह-'पानोबगा' 'पापोपगाः, पारम्परसामीप्येन गच्छन्तीति पापोपगाः । के पापोपगाः-तत्राह-आरम्भाः, आरम्परनते—संपादनते इति आरम्भाः सादद्यक्रमांऽनुष्ठानस्वरूपाः, एताहशा आरम्भाः 'अंतसो' अन्तशः-स्वित्पाकोदयसमये 'दुवलफासा' दुःख-स्पर्शाः, दुःखं स्पृश्वन्तीति—दुःखस्पर्शाः-दुःखजनका भवन्ति । जीविदेसाकर्चाऽनेक जन्मनि तेन सह वैरं करोति । इदानीं य एनं मारयित स जन्मान्तरे तं हिनस्ति, है और किर वैर की परम्परा से सम्बद्ध होता है-नया नया वैर बाँधता जाता है । जिसके साथ वैर वाँधा है, यह एक जन्म में उसका बदला छेता है । इस समय किर नवीन वैर वैंध जाता है । इस प्रकार वैर का

इस वेर परम्परा के उद्भवका कारण दिख्छाते हुए स्वकार करते हैं-पापों को उत्पःन करने वाछे आरंभ अपने विपाकोद्य के समय दुःख के जनक होते हैं।

प्रवाह जन्म जन्मान्तर:तक चलता ही रहता है और बदता ही जाता है।

अभिनाय यह है कि जीवों की हिंसा करने वाला उन जीवों के साथ वेर यांधता है। इस समय जो जिस जीव को मारता है, वह जन्मान्तर में मारने यांछे की मारता है।

आज का वध्य कल यथक बन जाता है और बधक घध्य बन जाता है। अर्थात् मारने वाला जिस जीव को मारता है दूसरे जन्म में वह

જન્મ સુધી ચાલૂ રહેનારો વિરોધ-વેર લાવ આંધ છે, અને પછી તે વેરની પરં-પરાથી અધાયેલા રહે છે, અને નવું નવું વેર આંધતા જાય છે. જેની સાથે વેર આંધ્યું છે, તે એક જન્મમાં તેના અદલા લેય છે, ત્યારે પાછું નવું વેર અધાય છે, આ રાતે વેરના પ્રવાહ (વેચ્યુ) જન્મ જન્માન્તર સુધી ચલતા જ કહે છે. અને વધતા જ રહે છે.

આ વેરની પરંપરા ઉત્પન્ન થયાતું કારણ અલાવતાં સૂત્રકાર કહે છે ક્રૈ–પાપાને ઉત્પન્ન કરવાવાળા આરંભ પાતાના વિપાકના ઉદય વખતે દુઃખ કારક હોય છે.

કહેવાના અભિષાય એ છે કે-જીવોની હિંસા કરવાવાળાએ! તે જીવોની સાથે વેર બાંધે છે. આ જન્મમાં જે જેને મારે છે, તે જન્માન્તરમાં અર્થાત્ બીજા જન્મમાં મારવા વાળાને મારે છે. આ જ વધ્ય (મરન ર) કાલે વધક (મારવાવળા) અની જાય છે. અર્થાત્ મારવાવાળા જે જીવને મારે છે, બીજા इस्रो इन्तारं हिनस्तीति संबद्धा धीरपरस्यरा । यत्तो हि-हिंसा पापस्रत्यादयन्त्रि, वापफलं दुःखमितिन्देशा हिंसा हितांनिक्राचित्रिति ॥७ ।

मुज्य⊸संपैरायं णिषच्छंति <del>अत्</del>तदुकडकारिणो । रागदोसस्सिया बाला पावं कुब्वति ते धहुं ॥८॥

ख्याया—सांपरायकं नियच्छन्ति आस्मदुव्हतकारिणः। रागद्वेपाश्रिता वाळाः सामं कुर्वन्ति ते बहु ॥८॥

अन्वयार्थः--(असहुकडकारिणो) आत्मदुक्कृतकारिणः स्ववापविधायिनः सन्तः (सपरायं णियच्छंति) साम्परायिकं कम नियच्छन्ति-यधनन्ति (राष्वीस्-

जीव मारने वाछे को मारता है। इस प्रकार जो परम्परा चल पड़ती है, उसका सेकड़ों भवों तक अन्त नहीं आता । हिंसा पाप को जन्म देंती है और पाप दुःख का जनक होता है। अतएव जो अपना हित चाहते हैं, उन्हें हिंसा का सर्वधा त्याग करदेना चाहिए ॥७॥

'संबरायं' इत्यादि ।

चार्वार्थ--अत्तदुक्कडकारिणो-आत्मदुष्कृतकारिणः' स्थयं पाप-करने वाछे जीव 'संपरायं नियच्छंति-सांपरायिकम् नियच्छत्ति' सांप-रायिक कर्म बांघते हैं 'रागदोसस्सिया ते वाला-रागद्वेपाश्चिताः ते बालाः' राग और देष के आश्चयसे वे अज्ञानी 'बहु पावं कुर्व्वति-बहु पापं कुर्वन्ति' बहुत पापक्रम करते हैं ॥८॥

अन्बपार्थ--स्वयं पाप करने वाले जीव साम्पराधिक (संसार परि-

જન્મમાં તે જીવ મારતારને મારે છે. આ રીવાની જે પરંપરા ચાલૂ થાય છે તેના અંત સેંકડા ભવા સુધી આવતા નથી. હિંસા પાપને ઉત્પન્ન કરે છે, અને પાપ દુઃખારક હાય છે. તેથી જેઓ પાતાનું હિત ઇક્છે છે. તેણે હિંસાના હેંમેશાં ત્યાંગ કરવો એઇએ. મળા

'संपरायं' धत्याहि

शण्दार्थ--'अत्तदुकडकारिणो आत्मदुष्कृतकारिणः' पाते क पाप करवावाणा छव 'संग्रायं नियहळ ते-सांप्रायिकम् नियहळित्त' सांप्रायिक कर्म आधि छे 'रामदोसस्विया ते बाळ'-रामद्वेषात्रिताः ते वाळाः' राम अने द्वेषना आश्रयथी ते भज्ञानिया 'बहु पायं अन्वंति-बहु पापं कुर्वन्ति' धश्चा क पाप क्रमी क्षरे छे. ॥८॥ -अन्वयार्थ---रायं पाप करवा वाणा छव सांप्रायिक (सांसानना सिया) रागद्वेषाश्रिताः-कषायकञ्चिषतान्तरात्मानः (ते बाला) ते बालाः-सङ् सद्विदेकविकला अज्ञानिनः (बहुणावं कुल्वंति) बहु-अनन्तं पापम् असद्वेद्यं कुर्वन्त-विद्यतीति ॥८॥

टीका—'अत्तद्दक्त कारिणों' आत्मदुष्कृतकारिणः, आत्मना स्वयमेत्र दुष्कृतकर्मकर्नाः मायद्यकर्मानुष्ठानमान्यत्तः 'संपरायं णियच्छंति' सांपरायिकं नियच्छन्ति। द्विविधं हि कर्म भवति-ईर्थापयम् सांपरायिकं च। तत्र-संपरायाः- बादरकपायाः, तेभ्य आगतं यत् सांपरायिकम्, ताद्यं कर्म जीवोपमर्दनात् आत्म- दुष्कृतकारिणोऽमद्राः पुरुषाः नियच्छन्ति- बन्ननितः। कथंभृतास्ते ये ताद्यं साम्परायिकं कर्म अनुवश्नन्ति, तश्राह-'रागरोसस्सिया' रागद्वेपाधिताः कपायकछितान्तरात्मानः रागद्वेपाभ्यां युक्ताः सन्तो जीवान् हिसन्ति नरकादिकुणित हेत्तुकर्म अनुवश्नन्ति च। तथाविधं कर्म रागद्वेपात्मककपायकछिपताऽन्तः- करणाः, अत एव बालाः सदसद्विचेकविकलाः, 'पावं' पापम् अष्टादश्चेदरूपं विविधासद्वेदनीयजनकम्। 'वहुं' अनेकविधम् 'ते कुर्व्वति' ते कुर्वन्ति। स्वेनैव भ्रमण के) कर्म का यन्ध करते हैं। वे अज्ञानी रागद्वेष से मलीन होकर षष्ट्रत पाप उपार्जन करते हैं।।८।।

टीकार्थ--जो स्वयं पापकर्म का आचरण करते हैं, वे साम्पराधिक कर्म को बांधते हैं। कर्मबन्ध दो प्रकार का है ईर्घांपथ और साम्पर राधिक। जो कर्मबन्धन बादर कपाय से होता है, वह साम्पराधिक कहलाता है। जीवहिंसा से साम्पराधिक कर्म का बन्ध होता है।

जो जीव रागद्वेष के आश्रित हैं अर्थीत् जिनकी अन्तरात्माः कवायों से कल्लावित हैं और इस कारण जो हिंसा करते हैं, वे नरक आदि दुर्गतियों के कारणभूत कर्म का बन्ध करते हैं। ऐसे कर्म अनेक

પરિભામાલ) કર્મના ભ'લ કરે છે, તેઓ અજ્ઞાની અને રાગદ્વેષથી મહીન થઇને થણા જ પરંપતું ઉપાર્જન કરે છે. ાટા

ટીકાર્ય — જેંગા સ્વયં પાપ કર્માનું આચરજી કરે છે, તેઓ સાંપરાયિક કર્મને ભાંધે છે. કર્માળાં છે પ્રકારના છે, ઇર્યાપથ અને સાંપરાયિક જે કર્મના બાંધ બાદર કપાયથી થાય છે, તે સાંપરાયિક કહેવાય છે. જીવ-હિંસાથી સાંપરાયિક કર્મના બાંધ થાય છે.

એ જીવ શાગ દ્રેષથી યુક્ત હાય છે. અર્થાત્ જેઓનો આત્મા ક્યા-યાથી મહીત થયેલા છે, અને તે કારણથી એઓ હિંસા કરે છે, તેઓ નવક વિગર દુર્ગતિયાના કારયુમૂત કર્મના ખેપ કરે છે. એવા કર્મા અનેક पापकर्माऽनुष्ठातासः चतुर्गतिश्रमणहेतुकं साम्पराधिकं कर्म बन्नन्ति, तथा-शाग द्वेषकपायकलुपितान्तःकरणाः क्वर्वन्ति-अनेकविथं कर्म इतिमानः ॥८॥

तदेव बाळवीर्यमुषदर्भ तदुवसंहरकाह-'व्यं' इस्वादि ।

प्लम्-ऐयं सकम्मैवीरियं बालाणं तु प्वेहयं। इत्तो अकैम्मवीरियं पंडियाणं सुणेह में ॥९॥ छाया—एतत्सकर्मवीर्ये पालानां तु पवेदितम्। अतोऽकर्मवीर्यं पण्डितानां यणुत मे ॥९॥

प्रकार के असाता रूप दुःख को उत्पन्न करने वाछे होते हैं। सत् के विवेक से रहित अज्ञानी जीव ही ऐसे कर्म उपार्जन करते हैं।

ा तारपर्य यह है कि स्वयं पाप कर्म का अनुष्ठान करने वाले अज्ञानी जीव चतुर्गति में भ्रमण करने के कारण साम्परायिक कर्म का बन्ध करते हैं तथा जो राग बेप से कलुपित हैं, वे अनेक प्रकार के कर्म उपार्जन करते हैं ॥८॥

इस प्रकार बालबीर्य को दिखला कर उपसंहार करते हैं-'एयं सकम्म्बीरियं' इत्यादि।

शब्दार्थ—'एयं-एतत्' यह 'बालाणं तु-बालानां तु' भक्षानियों का 'सकम्मवीरियं पवेह्यं-सक्तमेत्रीयं प्रवेदितम्' स्वक्तमेत्रीयं कहायया हैं 'हलो-अतः' अब यहां से 'पंडियाणं-पंडितानाम्' उत्तम साधुओं का 'अकम्मवीरियं-अकर्मवीर्यम्' अकर्मवीर्य 'मे-मे' मेरेसे 'सुणेह-शृणुन' हे शिष्यो सुनो ॥९।

પ્રકારની અશાતા (અશાંતિ) રૂપ દુઃખને ઉત્પન્ન કરવાવાળા હેાય છે. સત્ અસત્ના વિવેક વિનાના અજ્ઞાની જીવોજ એવા કર્મીનું ઉપાર્જન કરે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-પાતે-પાપકર્મનું અનુષ્ઠાન કરવાવાળા અજ્ઞાની જીવો ચતુર્ગતિમાં બ્રમણ કરવાને કારણે સાંપરાયિક કર્મના ખંધ કરે છે તથા જેએા રાગદ્વેષથી મલીન થયેલા છે, તેઓ અનેક પ્રકારના કર્માનું ઉપાર્જન (પ્રાપ્તિ) કરે છે. ાડા

આ રીતે આલવીર્યંને અતાવીને ઉપસંહાર કરતાં કહે છે है... 'एय' ख़कम्मवीरिय'' ઈત્યાદિ

શખ્દાર્થ -- 'एयं-एतत्' आ 'बाळाणं तुः बाळानां तु' अज्ञानिये। तुं 'सहस्म वीरिय' पवेद्दयं-सहमेवीर्यम् प्रवेदितम्' २२४भ वीर्य ४६६६ छे. 'इतो-अतः' ६वे अद्धियी 'पंडियाणं-पंडितानाम्' ઉत्तम साधुन्यातुं 'अकस्मवीरिय-अङमेवीर्यम्' अक्षभ वीर्य' मे-मे' भारी पांसेश्री 'सुणेह-श्रुणुद' हे शिष्या! तमे सांलणा ॥सा

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. स. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिरूपणम्

अन्वयार्थः — (एयं) एतत् – पूर्वोपद्शितम् (वालाणं तु) वालानां तु (सक्ष्म-वीरियं पवेद्वयं) सक्तर्मवीर्यं भवेदितं – कथितम् (इतो) अतःपरम् (पंडियाणं) पण्डितानाम् (अक्रम्पवीरियं) अक्तमेवीर्यम् (मे) मे - मनः (सुणेद्द) भूणुतः हे विष्याः ! इति ॥९॥

टीका—'एयं' एउटपूर्व स्त्मितिपादितम्। तथाहि-जीवीपनर्दनाय केवन गसं शासं च शिक्षते। तथाऽषरे माणिविराधनामिचास्कान्मन्त्रानवीयते। ततोऽपरे पुरर्धायाविनोऽनेकमकारिकां श्रायापुर्वभाव्य काशभोगार्धमर्थिनः समारम्यानारभन्ते। अन्ये पुन ैरिणं छन्नीकृत्य स्थाविधे कर्माऽनुतिष्ठन्ति, यावती वंशपरम्परा हैरे रच्चयम् ति। एवं हि क्षायास्वर्णिने नराः तथा कुर्वन्ति थथा वंजपरम्परा बद्धीरा जायते। एक स्वर्म (याव्यणे) बालानां सद्वरिक्षेक-विक्रहानाम्। 'सक्षमप्रवीरियं' सक्ष्मेवीर्यम् (पवेद्यं' पवेदितम्-कथितम्।

अन्ययाध--हे जिष्यो ! यह पूर्वीकत अज्ञानी जीवों का इत्वर्म बीर्य कहा गया, इसके अनन्तर पण्डिलों ज्ञानी जनों का अवर्धवीर्य मुझसे सुनो ॥९॥

टीकार्थ—इससे पूर्व कहा जा चुका है कि कोई कोई वाल जीव जीवों की हिंसा के लिए दास्त्र एवं प्राप्त का अभ्यास करते हैं। कोई प्राणियों की विराधना करने वाले मंत्रों का अध्ययन करते हैं। कोई कोई कामभोग के अभिलापी मायावी मायाचार करके आरंभ समार म करते हैं। कोई अपने चात्रु को लक्ष्य करके ऐसे कृष्य करते हैं जिनसे चंदापरम्परागत वैर वंश जाता है।

यह सब सत् असत् के विवेक से रहित बाल जीवों का सकर्मवीयं

અન્વયાર્થ – હે શિષ્યા ! આ પહેલાં કહેલ પ્રકારથી અજ્ઞાની જીવાનું સકર્મ વીર્ય કહેવામાં આવેલ છે. હવે પંડિતા-જ્ઞાનીજનાનું અકર્મવીર્ય કહું છું તે તમા સર્વે મારી પાસેથી સાંભળા. ઘલા

ટીકાર્ય -- આનાથી પહેલાં કહેવામાં આવેલ છે કે-કે.ઇ કાઇ બાલ-અજ્ઞાની જીવ જીવાની હિંસા કરવા માટે શસ્ત્ર અને શાસ્ત્રને અભ્યાસ કરે છે. કાઈ કે.ઈ પ્રાદ્યિયોની વિરાધના કરવાયાળા માત્રોનું અધ્યયન કરે છે. કાઈ કાઇ કામલાગોની ઈચ્છા વાળા માયાવી માયાવાર કરીને અયેલ સમા-રંભ કરે છે. કાઇ પાતાના શત્રુને ઉદ્દેશીને એવા પાય કૃત્યા કરે છે. જેથી વંશ પરંપરાગત વેર અંધાઇ જાય છે.

ચ્યા બધું સત્ અસત્ના વિવેક રહિત બાલજીવાનું સકર્મવી**ય કહેલ છે. સ**૦૮૪ (काश्रायं तृ) इत्यम तु श्रव्देन प्रमादनतां नीर्यपित संगृहीतम् । 'इत्।' अतःपरम् 'श्रंडियायं' पण्डितानाम् 'अतःमबीरियं' अकर्मनीर्यम् 'मे' मम कयमतः 'सुष्येद' शृष्यत पृथमिति सेवः । प्रायता पवन्धेन बालानां जीवावां सक्तमेवीर्ये प्रश्नितम्, अतःपरं पण्डितानामकर्मवीर्ये कथयामि, सद्भवन्तः शृण्वन्तु इति ।९। उक्तं वास्त्रीर्थे साम्पतं पण्डितवीर्यन्तः विक्षः' इत्यादि ।

**म्लम्-द्**दिवैष वंधेणुम्मुके सैव्वओ छिन्नवंधणे। पणोर्लेळ पावकं कैम्मं सर्व्छं कंतीत अंतसो॥१०॥

छाया—द्रञ्यो बन्धनोन्म्रुक्तः सर्वतिश्वित्सवन्धनः। पणुष पापकं कमे सस्यं कुन्तत्यनेकज्ञः ॥१०॥

कहा गया है। मूल में आये हुए 'यालाजं तु' में 'तु' शब्द से प्रमादवान् जीवों के बीर्य का भी संग्रह किया गया है।

बालबीर्घ के प्ररूपण के पश्चात् में पण्डितों का अकर्मवीर्घ कहूँगा, उसे तुम सब सुनो । १।।

अब पण्डितवीर्यं का कथन करते हैं-'दव्विए' इत्यादि।

दान्दार्थ--'दिव्यए-द्रव्यः' मुक्ति जाने योग्य पुरुष 'वंधणुम्मुक्के-क्ष्मबोन्मुक्तः' बन्धनसे मुक्त 'सत्वओ छिन्नवंधणे- सर्वतिष्ठन्नवंधनः' तथा सब प्रकारसे बन्धनको नष्ट करता हुआ 'पावकं कम्मं पणोल्ख-वापकं कर्म प्रणुच' पापकर्मको छोडकर 'अंतसो सल्लं कंतति-अंतदाः द्याल्यं कुन्तति' अपने समस्तक्ष्मों को नष्ट कर देना है ॥१०॥

મૂળમાં અવેલ વાસાળાં તુ' આ પદમાં 'તુ' પડથી પ્રમાદવાન્, જીવાના **વીર્યાના મહા** સંગ્રહ કરીય છે.

**ખાલવીર્યંનું** નિર્મણ કરીને હવે હું મ'ડિતોના અક**મ'વીર્ય વિશે કહીશ તે તમા** સાંજાળા હતા

હવે 'इंडिवन' ઇત્યાદિ ગાધા દ્વારા પાંડિતવીય'નું કથન કરવામાં સ્થાવે છે.

शण्डार्थं — 'द्हिन्य् — द्रह्यः' सुद्धित असन क्ष्याने योज्य पुरुष 'वंषणुन्युक्कें -वंषानेन्युकः' अध्यक्षी सुक्षत 'सहत्रओं छिन्नवंषणे—सर्वतिश्व्यन्तवंषनः' तथा वंश्वीरीते अध्यननीताश क्षरीने 'यावकं कन्यं पणील्ड-पापकं कर्म प्रणुद्य' पाप-क्ष्मीने छोडीने 'अंतसो सल्डं कंतति अन्तकः श्रूल्यं कृन्तिति' पेताना सम्पाद्य क्ष्मीने भाक्ष क्षरी हे छे. ॥१०॥

### समयार्थकोधिनी टीका प्र. थ्रु. थ. ८ उ. १ वीर्थस्यक्रविक्रपणम्

this:

अन्तर्यार्थः— (इन्तिष) इन्यः- धुक्तिगमनयोग्यो मन्यः (वंबसुन्दिके) बन्धनात्—कपायात्मकादुन्युक्तो रहितः (सन्यओ छिश्नवंभणे) सर्वसृष्टिक्शवन्धनः (पावकं वस्मं) पापकं कर्म (पणोच्छ) प्रणुद्य-अपनीय (अंतसो सम्बं वंशित) अन्तराः - अन्तरो गत्या शरुयं शेषं कर्म कृत्वति—अपनयतीति ॥१०॥

टीका--'दिव्यए' द्रव्यो-मुक्तिगमनयोग्यो मुनिः-'द्रव्ये मध्ये' द्रिक्षः वस्तात् द्रव्यपदं मुक्तिगमनयोग्यं महात्मातमुग्ध्यापयति । अथवा-रागद्वेषपदितः त्वात् द्रव्यभूतो द्रव्यस्वरूपतां गतः सर्वेथा कपार्थः रहितः । यथा पापाणादि दिव्यक्षः राणदेपरहितं भवति, तद्वत् यो रागदेपरहितः स द्रव्य इव द्रव्यः कथ्यते । अथकः विश्वराग इव वीतरागः, ईवत्कपायवान् । तथोक्तम्-

'कि सका बोचुं जे सरागधम्मंमि कोई अकसाई। संवे वि जो कसाए निविग्डइ सोऽवि ठचुल्ठो' ॥१॥

अन्बधार्थ--मुक्तिगमन के योग्य, कषाय रूप बन्धन से रहित, सब प्रकार के संधायों से रहित भन्य औद पापकर्मी को इटाकर अम्बतः बाल्य को अर्थान् दोप रहे कर्मी को काट डालता है ॥१०॥

टीकार्थ—जो मुक्तिगमन के योग्य हो वह 'द्रव्य' कहलाता है। क्योंकि-'द्रव्यं च भव्ये' ऐसा कहा गया है। अतएव यहाँ 'द्रव्य' यह का अर्थ है-मोसगमन करने योग्य भहातना। अथवा रागद्वेष से रहित होने के कारण जो द्रव्य स्वरूप को प्राप्त हो अर्थात् सर्वधा निष्क्रपाच हो, वह भी 'द्रव्य' कहलाता है। या जो वीरता के समान चीतरान अर्थात् अर्थक्षपायवान् हो, उसे भी द्रव्य कहते हैं। कहा भी है- 'कि सका वोन्तु जे' हत्यादि।

અન્વયાર્થ—મુક્તિમાં જવાને ચેરચ્ય, ક્લાયરૂપ અંધનથી રહિત, **દરેક** પ્રકારના સંશયા વિનાના ભવ્ય જીવી પાપ કર્મને હટાવીને અન્તતઃ **શદયને** અર્થાત્ આદી રહેલા કર્મોને છેલી નાખે છે. તાવના

ટીકાર્થ — જે છો! મુક્તિમાં જવાને યાગ્ય થયેલા હાય તે 'દ્રવ્ય' કહે. વાય છે. કેમ કે—'દ્રવ્ય' च મવ્યે' આ પ્રમાણે કહેલ છે. અહિયાં દ્રવ્ય પદના અર્થ મેન્સમાં જવાને યેન્ય મહાતમાં આ પ્રમાણે થાય છે, અથવા રાગદ્વેષ વિનાના હાવાના કારણે જે એમ દ્રવ્યના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે અર્થાત્ સર્વાય ક્ષાય વિનાના હોય તે પણ 'દ્રવ્ય' કહેવાય છે, અથવા જે વીતરાગની સરખન વીતરાગ અર્થાત્ અલ્પ ક્ષાયવાળા હોય તેને પણ દ્રવ્ય કહે છે. કહ્યું પંચ છે કે—'દિ' सक्षा वोशुं जे' કૃત્ય હિ

स्त्रहताङ्गस्त्रे

्**छाया—िक श**क्या वक्तुं यत् सराग धर्मे कोऽप्यक्षपायः । सतोषि यः कषायात् निष्ठहाति सोऽपि तत्तुरुषः ॥१॥

सरामधर्मे यः स्थितः, वष्ठसप्तमगुणस्थानवान् कि कश्चित् कषायरिंदतो मवति किमिति मदनः, भवतीत्युत्तरम्, कषायस्य विद्यमानत्वेऽपि यः कपायम् उद्यत् निवर्तयति सोऽपि वीतरामसद्य एवेति मात्रः॥

किंस्वरूपोऽयं द्रव्यस्तत्राह—'वंधणुम्युक्के' बन्धनोत्युक्तः, वन्धनात् क्षायस्वरूपात् उन्युक्तो रहित इति वन्धनोत्मुक्त । कर्मस्यितिजनकत्वात् कृषायाः कर्मवन्धनशब्देनोक्ता भवन्ति । तथोक्तम्—'वंधद्विईकसाययसा' बन्ध-स्थितिः कृषायवशा—वन्धस्यितिः कृषायाधीनेत्यर्थः । तथा—'सन्वत्रो छिन्नवंधणे' सर्वतः—सर्वयकारेण छिन्नं—नाशित वन्धनं येन स सर्वतिष्ठिन्नवन्धनः । सर्वयक्तारेण नाशितकपायः । तथा—'पावकं' पापकम् 'कम्मं' कर्म-ज्ञाना वर्णीयादिकमण्डविधम् 'पणोल्ल' प्रणुष-विनाश्य, 'सर्लं' शल्यम्—शरीरे पूर्वत-

ं जो सरागधर्म में अधीत रागयुक्त अवस्था में (छटे सातवें गुण-स्थान में) वर्त्तमान है, उसे भी क्या अक्षपाधी कहा जा सकता है? इसका उत्तर यह है कि सत्ता में विद्यमान क्षपायों का भी जो निग्रह करता है, वह भी वीतराग या अक्षपाधी कहा जा सकता है।

्रेसा 'द्रव्य' महास्था किस प्रकार का होता है ? इस प्रदन का उत्तर देते हैं-यह यन्थनों से विसुवत होता है कपाय कर्मस्थित के जनक है, अंतएवं क्ष्मेंबन्धक कड़लते हैं। कहा भी है कि कमों में जो स्थिति पड़तीं है, यह कपाय के कारण ही पड़ती है। इसके अति-रिक्त वह 'जिन्नवन्यन' होता है अर्थीत् उसके बन्धन-कषाय सर्वधा नष्ट हो जाते हैं। वह ज्ञानावरणीय आदि प्रकारों को दूर करके,

, .જેઓ સરાગ ધર્મમાં અર્જાત્ રાગયુક્ત અવસ્થામાં (છઠ્ઠા સાતમા ગુલ્ સ્થાનમાં) વર્તમાન છે, તેને પહ્યુ શું અકષાયી કહેવાય છે કે આ પ્રશ્નના ઉત્તર એવો છે કે-જેઓ સત્તામાં રહેલ ક્યાયોના પહ્યુ નિગ્રહ કરે છે. તે પહ્યુ વીતરાગ અથવા અક્ષ્યાયી કહી શકાય છે.

આ પ્રકારના 'દ્રવ્ય' મહાતમાં કેવા પ્રકારના હોય છે? આ પ્રભ્રનો ઉત્તર આપે છે-તે ભંધનાથી વિમુક્ત (છૂટેલા) હોય છે. ક્લાય-કર્મ સ્થિતિના ઉત્પત્તિ રૂપ છે. એટલા જ માટે કર્મ બંધન કહેવાય છે. કહ્યું પણ છે કે-'કર્મામાં જે સ્થિતિ આવે છે, તે ક્લાયના કારણે જ આવે છે, તે શિવાય 'તે છિન્નબંધન' હોય છે. અર્થાત્ તેના અંધન-ક્યાયા સર્વધા નાશ પામે

### संगयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ ड. १ वीर्यस्वकपनिकपणम्

वाणाग्रभाग इव दुः खदायि शेषकं कर्म 'कंतित' कृत्ति—नाश्चयति—अपगमयति 'अंतसो अन्तशः—निरवशेषतः । मुक्तिगमनयोग्यो भव्यजीवः सर्ववन्धनानि नाशिष्त्वा, एवं पापं वर्म विनादय अष्टमकारकं संसारम्थितिकारणं कर्म अपगमयतीति भारः ॥१०।

्यमाश्रित्य पुरुषधौरेयः कर्मरूपं श्रस्यं छिनत्ति, तदुपदर्शनायाऽऽइ स्वकारः--'नेयाउयं सुयनखायं' इत्यादि ।

प्रप्-नेयाउयं सुयेक्खायं उँवादाय समीहए।

र्भुको भुक्को दुहावासं अर्धुहत्तं तेहा तहा ॥११॥ छाया --न्यायोपेतं स्वास्त्र्यातम्पादाय समीहते । भूयो भूयो दुःखावास मञ्जूपत्वं तथा तथा ॥११॥

अन्त में, जारीर के अन्दर टूटे हुए बाण की नौंक के समान पीड़ा पहुँचाने वाले दोष कर्मों को भी नष्ट कर देना है।

तात्पर्य यह है कि मुक्तिगमन के योग्य भव्य जीव सर्व बन्धनों को नष्ट करके एवं पापकर्म को दूर करके संसार में स्थिति के कारणभूत आठों प्रकार के कर्मों को हटा देता है ॥१०॥

जिसका आश्रय छेकर महापुरुष कर्मरूप शस्य का उभ्मूलन करता है, उसे सुञ्जकार दिखलाते हैं-'नेयाउयं सुयक्खायं' इध्यादि ।

शब्दार्थ-'नेपाउयं सुपक्लायं-स्थायोपेतं स्वाख्यातम्' सम्यग् ज्ञान-दर्शन और चारित्रको तीर्थकरोने मोक्षका नेता (मोक्ष देनेबाला) कहा है 'उबाराय समीहए उपादाय सभीहते' विद्यान् पुरुष, उसे ग्रहण कर मोक्षके

છે. તે જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે પાપ કર્મને દ્વ કરીને છેવટે શરીરની અંદર ત્ટેલા બાલતી અલ્ફીની જેમ પીડા પહેાંચાડનારા બાકી રહેલા કર્મોના પશુ નાશ કરે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-મુક્તિમાં જવાને યોગ્ય લગ્ય છવો સર્વ બંધનાના નાશ કરીને તથા પત્પ કર્મને દ્વર કરીને સંસારમાં સ્થિતિના કારણ રૂપ આઠે પ્રકારના કર્માને હટાયી દે છે. ા૧૦ા

જેના આશ્રય લઇને મહાપુરૂષા કર્મારૂપ શલ્યના નાશ કરે છે, તે વિષય ભતાવતાં સૂત્રકાર કહે છે કે–'નેયાડય' सुयदस्ताय'' ઇત્યાદિ

शण्डार्थं — 'नेयाउचं सुबक्त्वायं न्यायोपेतं स्वास्यातम्' सम्बद्ध् ज्ञान, दर्शन अने यारित्र ने तीर्थं करें भेग्यमां वर्ध कवावाणा कहा छे. 'उवादाय समीहए ज्ञादाय समीहर विद्वान् पुरुष केंने अड्डा करीने भेग्यने माटे

अन्वयार्थः --स प्रोक्तो द्रव्यः (नेयाउयं स्वयक्तायं) न्यायोपेतं स्वाख्या-तम् सम्यग्दर्शनद्वानचारित्रमेव मोक्षमार्गः वीर्थकरेराध्यातस्तम् (उतादाय समीहर्) उपादाय समीहते द्वानादिकं गृहीत्वा मोक्षाय मयतते (सुज्जो सुज्जो दुहानासं) वालवीयं सूयो भूयो दुःखावासं ददाति (तहा तहा असुहत्तं) तथा तथा यसा यथा दुः वं सुञ्जते तथा तथा असुमृत्यमञ्जभविचार एव वर्धते हति ॥११॥

टीका--स पूर्वीको द्रव्यः 'नेयाउयं' न्यायोपेतम्, न्यायः-क्षानदर्शनः चारित्राख्यो मोक्षमार्थः, तेनोपेतम्-युक्तम्, अथवा-न्यायः-श्रुतचारित्रख्यो धर्मस्तेन युक्तम् 'सुयन्द्रायं' स्वाख्यातम्, सुष्ठ सम्यक् आख्यातं तीर्थकरादिभिः लिये उद्योग करते हैं 'सुज्जो सुद्धो दुहावास-भूयो भूयो दुःखावासं' बालवीर्य बार बार दुःख देता है तहा तहा असुहसं-तथा तथा अद्यु-भत्वम् बालवीर्य बाला पुरुष ज्यो ज्यो दुःख भोगता है त्यों त्यों उसको अद्यु भ ही बढता है ॥११॥

अन्वयार्थ--सम्पर्दर्शन, ज्ञान और चारित्र तप की तीर्थंकरों ने मोक्षमार्ग कहा है। विवेकदाि पुरुष उसे ग्रहण करके मोक्ष के लिए गत्न करते हैं। बालवीर्य पुनः पुनः दुःख प्रदान करता है। बाल जीव डवीं उपीं दुःख भोगता है, त्यों त्यों उसका अद्युभ विचार यदता ही जाता है॥११॥

टीकार्थ--न्यायोपेतज्ञानदर्शन और चारित्र तय जो मोक्ष का मार्ग है उनसे युक्त हो वह नेता है अथवा श्रुत-चारित्र रूप धर्म नेता है, क्यों कि वह मोक्ष में कारण है। उस नेता या मोक्षमार्ग का तीर्थ कर आदि ने सम्बक्त प्रकार से कथन किया है।

ઉદ્યોગ કરે છે. 'सुडब्रो मुज्जो दुद्दावासं-भूयो सूर्यो दुःस्वावासं' आक्षतीर्थं वार'वार दुःश्र हे छे. 'तहा तहा असुद्दत्तं-तथा-तथा अशुभत्वम्' आक्षतीर्थंवरणे। भुद्रव क्रेम क्रेम दुःश्र कीरगर्वे छे तेम तेम तेने अशुक्तक वर्ध छे, ॥१९॥

અન્વયાર્થ—સમ્યગ દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્ર તપને તીર્થં કરોએ મોક્ષ માર્ગ કહેલ છે. વિવેધી પુરુષ તે માર્ગનું અવલંબન કરીને મોક્ષ માટે પ્રયત્ન કરે છે. બાલવીર્ષ વારંવાર દુઃખ દેનારૂ હાય છે. બાલ જીવા જેમ જેમ દુઃખ ભાગતે છે, તેમ તેમ તે એાના અશુભ વિચારો વધતાજ જાય છે. ા૧૧૫

ટીકાર્ય — ન્યાયાપિત જ્ઞાન દર્શાન, ચારિત્ર અને તપ વિગેર જે માક્ષના માર્ગો છે; તેનાથી સુકત હોય તેજ 'નેતા' છે. અથવા શ્રુન–ચારિત્રરૂપ ધર્મ 'તેતા' છે. કેમકે તે માક્ષમાં કારલ છે, તે નેતા અથવા માક્ષ માર્યનું તીર્થ કર વિગેર એ સારી રીતે કથન કરેલ છે. कथितम् 'उनावाय' उपादाय-अद्ध्या स्वीकृत्य-'समीहए' समीहते-सम्यग् रूपेण ईइते मोक्षार्थमाधको दृष्ट्यः चेष्टते ध्यानाध्ययनादौ पयतते । धमध्यानादरो-हणाय धर्मारौ पयतमानो भवित । बालवीर्यं च 'सुड्जो सुड्जो' भूयो भूषः – वारं वारम् 'दृहावासं' दुःखावासम्, दुःखमावासयति—इति दुःखाबासः दुःखेक-स्थानम् येन येन पकारेण वालवीर्यनान् दुःखजनकनरकनिगोदादौ परिश्रमित 'तहा तहा' तथा तथा—तेन तेन प्रकारेणाऽस्य बालवीर्यस्य अद्युक्ताध्यवसायित्वात् 'असुहत्तं' अद्युमत्वम् असुवत्वमेव मवधते । इत्थं संसारस्वरूपं विवारयतो सुनेः धर्माऽनुष्ठानादावेव मितः प्रवर्तते, इति । सम्यग्द्दीनद्वानचारित्रवर्णास मोक्ष-सार्थः, इति तीर्थकरेस्वदिष्टः, अतो मोक्षार्थी तं मोक्षमार्गमेवाऽऽदाय विवरति,

तात्पर्य यह है कि सम्पाद्धान, दर्शन चारित्र और तप या श्रुत और चारित्र रूप धर्म ही मोक्ष का कारण है, ऐसा तीर्धकरों आदि ने उपदेश किया है। उस मोक्ष कारण को श्रद्धापूर्वक स्वीकार करके मोक्षार्थी पुरुष द्धान ध्यान आदि कियाओं में प्रवृत्ति करता है। इसके विपरीत बालवीर्य पुनः पुनः दुःखों का कारण होता है। बालवीर्यवान् पुरुष नरक-निगोद आदि में परिश्रमण करता है। जैसे-जैसे वहां दुःखों को भोगता है, वैसे वैसे उसकी अद्युभता अर्थात् परिणामों की मलीनता बढती जाती है। इस प्रकार संसार के स्वस्प का विचार करने बाले मुनि की धर्मध्यान अनुष्ठान में ही प्रवृत्ति होती है।

आदाय यह है कि सम्यग्दर्जन, ज्ञान चारित्र और तप भी अ के मार्ग हैं, ऐसा तीर्थ करों का उपदेदा है। अतएव मोक्षार्थी मोक्षमार्ग को

કહેવાના આશય એ છે કે-સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિવ અને તપ એ માસના માગે છે. આ પ્રમાણે તીર્થકરાએ ઉપદેશ આપેલ છે, તેમી જ

808

मोक्षार्थे प्रवर्षते इति, वालर्शयं तु जीवस्य दुः बदायि, दुःलगुरश्रुञ्जानस्य बालकीयवतोऽशुनस्थानं नरकादिकमेव वर्द्धते इति भावः ॥२१॥ पुरुष्-ठाणी विविह्नैठाणाणि चैइस्संति णं संसैओ।

अर्णियसे अयं वासे णायर्घाहें सुहीहि यँ ॥१२॥ छाया--स्थानिनो विविधस्थानानि त्यहबन्ति न संग्रयः। अनियतोऽयं वासो ज्ञातकैः सुहृद्धि छ ॥१२॥

अन्वयार्थः—(ठाणी) स्थातिनः-स्थानवन्तः-इन्द्रचक्रवस्वीद्यः (विविद्ध-ठाणाणि चर्रसंति ण संग्रमो) विविधस्थानानि-नानापकारकोचमभध्यमस्थानानि ही अंगीकार करके विचरते हैं, मोक्ष के लिए ही प्रवृत्ति करते हैं। इससे विपरीत जो बालबीर्य है, बह दुःख देने बाला है। दुःख को भोगने वाला बालबीर्यवान् पुरुष नरक आदि गतियों को ही बढता है।११। 'ठाणी' इत्यादि !

चान्दार्थ-'ठाणी-स्थानी' उच्चयद पर रहे हुवे सभी 'विविह ठाणाणि चहरसंति ण संसओ-विविधस्थानानि त्यक्ष्यन्ति न संदायः' अपने अपने स्थानों को छोडदेंगे इसमें संदेह नहीं है 'णाइएहिं य सुहीहि' जातिभिः सुहृद्भि श्च तथा ज्ञाति और मित्रों के साथ 'अयं वासे-अयं वासः' जो संवास है वह भी 'अणियते-अनियतः' अनियत है।।१२॥

अन्वर्घार्थ — उत्तम स्थान के धनी इन्द्र चक्रवर्सी आदि नाना प्रकार के उत्तम मध्यम अथम स्थानों को त्याग देगे, इसमें संशय नहीं है।

भिक्षनी कामनावाणा मे क्ष भाग ने। જ સ્વીકાર કરીને વિચર છે. ते का भाक्ष भाडे જ પ્રવृत्ति કરે છે. અ નાથી વિપશા જેએ બાલવીર્ય છે, તે દુઃખ આપવાવાળા હાય છે, દુઃખ લેહગલનાર બાલવીર્યવાળા પુરૂષ નારક વિગેર ગતિયોનેજ વધારે છે. ા૧૧ા

'क्राणी' धत्याहि

शल्हार्थं — 'ठाणी-स्थानी ! ७२२ पह पर रहे दा अधाव 'विविद्दाणाणि वहस्संदि ण संस्र ओ-विविद्दशानानि त्यक्षन्ति न संशयः' पे.त पेतिना स्थानोने छेडी देशे तेमां संशय नथी. 'णाइएहिं य सुद्दीहि-ज्ञातिमिः सुद्दु-स्थि' तथा शांतिको अने निजोनी साथै 'अयं वासे—अयं वासः' के संवास के ते पश्च 'वाण्यवे—अनियतः' अनियत छे. ॥१२॥

અન્વયાર્થ— ઉત્તમ સ્થાનવાળા ઇન્દ્ર, ચક્રવર્ક લિંગિર અનેક પ્રકારના ઉત્તમ, મધ્યમ, અને અધમ સ્થાનાના ત્યાગ કરશે તેમાં સંશય નથી. જ્ઞાતિ स्पन्नपति नात्र संग्रयः, तथा-'णायएहिं सुदीहि य' इत्तर्केः वन्धुमिः सुहृद्भिं भित्रेश्व सद 'अपं वासे' अपं वासः-सद्द्वाहः स्रोऽपि 'अणियत्ते' अनियती-ऽनित्य एवेति ॥१२॥

टीका—'ठाणी' स्वानितः—स्थानं विद्यते येशां ते स्थानितः—स्थानाधि पत्यः । व्या देवलीके—इन्द्र प्रभुत्यः, प्रमुद्धकोके चक्रदस्याद्यः । तथा-तत्र तत्र स्थानेऽन्येऽपि स्थानितः । विद्यत्रिताणाणि' विद्यस्थानानि—अनेकदिधानि स्थकीयभोग्योवपुक्तानि 'चइस्संति' त्यस्वित्न—ये ये हि स्थानितापुण्यवलात् यत् यादशं रखावपलपत्त भोगेन स्थात् पुण्यताशी, निमित्ताऽशावेन नैवित्तिकं तादशस्थानम्बद्धयोव ते ॥ परित्यकं पत्रे । विद्यत्वित्तिहस्थानेषु पुण्याक्षावे कथमपि कस्यापि अवस्थितः संभाव्यते । या संवक्षो' न संश्चाः, एवसिन्य ज्ञानजनों और पिद्यतनों के स्थाय जो स्वत्वास है, बद्ध की अतिस्य

ज्ञातजनों और मिन्नजनों के साथ जो छहवास है, बह भी अतिस्य ही है ॥१२॥

टीकार्थ—स्थानी का अर्थ है-स्थान के अधिपित। जैसे देवलोक में इन्द्र आदि तथा मनुष्यलोक में चक्रवर्त्ती आदि उत्तम स्थान के स्वामी हैं। इसी प्रकार विभिन्न स्थानों में दूसरे दूसरे जीव स्थानी हैं। वे सब अपने २ स्थानों का परित्याम कर देगें। उन स्थानों पर सदैव उनका अधिपतिस्व नहीं रहने वाला है। पुष्प के बल से जिस प्राणी ने जिस स्थान को अस किया है, ओगने के प्रधात पुष्प का क्षय होने पर बह स्थान स्थागना पड़ना है। क्योंकि जब निमित्त नहीं रहता तो नैभित्तिक भी नहीं रहता है। जिस पुष्प के कारण जो स्थान प्राप्त हुआ है, उस पुष्प के अभाव में बह स्थान टिका नहीं रह सकता। इस विषय में खेदाशान्त भी संदाय

જના, અને મિત્રજનાની સાથે જે સહવાસ હાય છે, તે પણ અનિત્ય જ હાય છે. તા૧રાત

ટીકાર્ય—સ્થાનીના અર્થ સ્થાનના અધિપતિ એ પ્રમાણે થાય છે. જેમ દેવલાકમાં ઈન્દ્ર વિગેરે તથા મનુષ્ય લોકમાં ચકલત્તાં વિગેરે ઉત્તમ સ્થાનના સ્વામી છે, એજ પ્રમાણે જુઠા જુઠા સ્થાનેતમાં બીજા બીજા છવા સ્થાની છે, તેઓ બધા પાત પાતાના સ્થાનેતના ત્યાગ કરશે. તે સ્થાના પર હેંમેશાં તેએ નું અધિપતિપણું રહેવાનું નથી. યુષ્યના બળથી જે પ્રાણીએ જે સ્થાન પ્રાપ્ત કરેલ છે, તે સ્થાન લાગવ્યા પછી પુષ્યના ક્ષય થયા પછી તે સ્થાનના ત્યાગ કરવા પડે છે, કેમકે જ્યારે નિમિત્ત રહેતું ન હાય તે તે તે સ્થાનના ત્યાગ કરવા પહે છે, કેમકે જ્યારે નિમિત્ત રહેતું ન હાય તે તે તે મિત્તિક નિમિત્તવાળા પણ રહેતા નથી. જે યુષ્યના કારણે જે સ્થાન પ્રાપ્ત થયું છે, તે પુષ્યના અલાવમાં તે સ્થાન ટકી શકતું નથી. આ સંભાષમાં થયું છે, તે પુષ્યના અલાવમાં તે સ્થાન ટકી શકતું નથી. આ સંભાષમાં

विषये मनागपि सन्देही नास्ति। अवदर्ध ताइश्वस्थानस्य प्रध्वंसः। तथा-'णायएहिं' इतिकैः 'सुद्दीहि य' सुदृद्धिश्च 'अपं वासे' अयं वासोऽवस्थितिः सोऽपि-'अणिपत्ते' अनियतः:-अनित्यः, वान्धवादि भिरेकत्र परिदृष्ट्यपानी योऽयं वासः, सोऽप्यनित्य एव । तथा चोक्तम्-

'अशाश्वतानि स्यानानि सर्वाणि दिवि चेह च ।
देनाऽसुरक्षतुरुणणा मृद्धाश्व सुवानि च' ॥१॥
अपि च — सुविरतस्युषित्वा चान्यने विषयं।गः,
सुविरमपि द्वि रन्ता नान्ति भोगेषु तृतिः ।
सुविरमपि सुषुष्टं याति नार्व शरीरं,
सुविरमपि विविन्तयो धर्म एकः महायः ॥१॥

देवासुरमजुष्याकां सर्वाणि स्थानानि ऋद्ध्यादिकानि च अनियतानि मनन्ति, चिरकालं वान्यकैः सह वसचिर ततो वियोगो भवति चिरकालं रन्त्वाऽपि

के लिए अवकाश नहीं है। द्वाति बनों और सुहृद्जनों का जो सहवास है, वह भी अनित्य है, सदेव रहने खला नहीं है। कहा भी है— 'अशाश्वतानि स्थानानि' इत्यादि।

'समस्त स्थान अशास्त्रत हैं, आहे वे देवकोक मैं हों, चाहे इस मनुष्यलोक में हों । देवों, असुरों और मसुष्यों की समस्त ऋदियां और समस्त सुख भी अशास्त्रत हैं।' भीर भी कहा है-'सुचिर-तरमुपिरवा' इत्यादि।

'बन्धु बान्धवों के साथ विश्कार पर्यन्त निवास करने पर भी आखिर विधोग होता ही है। धिरकाल (इहतकाल) तक भोग भोगने

લેશમાત્ર પણ સાંશયને અપકાશ રહેતા નથી. જ્ઞ તિજના અને મિત્રજનાના જે સહવાસ છે, તે પણ અનિત્ય જ છે. તે હ મેશાં રહેવાવાળા હાતા નથી. કહ્યું પણ છે કે-'શ્રજ્ઞાશ્વતાને સ્થાનાને' ઇત્યાદિ

'સઘળા સ્થાના અસાધ્યત છે. ચાઢે તે કેવલેકમાં હાય અથવા ચા**હે** તે મનુષ્ય લાકમાં હેત્ય દેવેત, અસુરા, અને મનુષ્યાની સઘળી ઋદ્ધિયા અને સઘળું સુખ પશુ અદાત્થત છે.

ખીજું પણ કહ્યું છે કે-'મુચિરતરમુપિસ્તાર' ઈરુ બધુવર્ગની સાથે લાંખા કાળ સુધી નિવાસ કરવા છતાં પણ આખરે વિધાગજ શાય છે, ચિરકાળ (લાંખા કાળ) સુધી ભાગ ભાગવવા છતાં પણ ભાગાથી તૃપ્તિ થતી वृक्षिन भवति, विकालं पोपितमपि श्वरीरं नष्टं भवति अतो धर्म एक एव सहायको नान्य इति भावः । सर्वत्र ऋद्वया विश्वपि होऽपि प्रावः यो हृष्टः स एव सायंतने अविकित्वितामारुझ श्रेतेऽतः अनियतोऽयं संसार्याम इति । चकारेण अन्येऽपि दिपद्वतुष्वधनधान्यादयो विषया अनित्या एव । एतावता सर्वत्र वैराग्यमुद्धि भावयेदिति शास्त्रकारः मतिपादयति -वैराग्येजाऽनित्यमोगादिभ्यो मति परावर्त्य मोक्षे निवेशयेत् । विशिष्टस्थानमवाष्यापि स्थानिनोऽधवापि परयोगमसागरोप-

पर भी भोगों से तृष्ति नहीं होती हैं। चिरकाल (बहुनकाल) तक भली भाँति पुष्ट किया हुआ दारोर भी नाश को प्रश्ति हो जाता है और चिरकाल पर्यन्त चिन्तन करने योग्य धर्म ही एक मध्त्र परलोक में सहायक होता है।'

जो मनुष्य पानः काल सम्पूर्ण वैभव से विभूषित देखा गया, वही सम्ध्या के समय जाजवल्यमान चिता पर दायन करता (सोता हुआ) देखा जाता है। इस पकत यह संसार वास अनियत है। गाथा में आया हुआ 'च' पद से बिपद, चतुष्पद, भन, भाग्य आदि विषय और इनका संयोग भी अनित्य समझना चाहिए। शासकार का आश्चय यह है कि संसार के समझन पदार्थों में वैराग्यभाव स्थापित करना चाहिए। वैराग्य के बारा अनित्य भोगों की ओर से अपनी बुद्धि को हटाकर मोक्ष में ही लगाना चाहिए।

आशय यह है कि-संसारी जीव संसार के मर्वोस्कृष्ट स्थान को प्राप्त करके भी आज, कल या पत्थोगम-सागरोपम के पश्चात् आयु का

નથી. લાંબાકાળ સુધી સતરી રીતે પુષ્ટ કરેલ શરીર પણ નાશ ને પ્રાપ્ત કરે છે. અને ઘણા સમય સુધી વિચારવામાં આવેલ ધર્મજ એક માત્ર પરલાકમાં સહાય કરનાર અને છે.

જે મનુષ્યને સવારે સંપૂર્ણ વૈષ્વથી શાભાયમાન જોયા **હાય તેજ** મનુષ્ય સંધ્યાકાળે ભળ ગળતી ચિતા પર સૂતેલા જેવામાં આવે છે, આ રીતે આ સંમારવાસ અનિત્ય છે ગાશામાં આવેલ 'च' પદથી બે પગવાળા, ચાર પગવાળા, ધન, ધાન્ય વિગેરે વિષ્ધા તથા તેના સંચાગ પણ અનિત્ય જ માનવા જોઇએ, શાસકારના હેતુ એ છે કે-સંસારના સવળા પદાર્થામાં વૈરાગ્યમાવ ઉત્પન્ત કરવા જોઇએ. વૈરાગ્ય દારા અનિત્ય લાગાના તરફથી પાતાની ખુદ્ધ હેટાવીને મે સમાર્ગ તરફ જ પ્રેરવી જોઇએ.

સંસારી જવેલ્એ સંસારના સર્વેહ્ટ્રિય્ટ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરીને પ**ણ આજ** અથવા કાલ કે પછી પલ્યાપમ સામરાપમ પછી અધ્યુના **સુવ થાય ત્યાર** 

सूत्रकताङ्गसूत्रे

मास्ते स्व स्वस्थानं स्वायुवः क्षयेऽन्तस्यं स्यक्ष्यन्ति । तथा-योऽन्ययं मोहाधायको सम्धुनान्त्रदेः सह संगासो मन्येऽनित्य एव सोऽपीति विभावनीयो बुद्धिमताऽनित्ये सित ने विधेया कदावि, अवि तु मोक्षार्थमेन पयत्नो विधेय इति भावः ॥१२॥ मूलम्-एवमादाय मेहावी अप्पणो गिद्धिं मुद्धरे । आरियं उवसंपज्जे सर्वत्रधम्म मकोवियं॥१३॥ छाया--एनमादाय मेधावी आत्मनो गृद्धि सुद्धरेत् । आर्यमुक्संपद्येत सर्वधमेंरकोषितम् ॥१३॥

क्षय होने पर अवदय ही उस स्थान का परित्याग करते हैं। इसके अतिरिक्त बन्धु पान्यकों के साथ जो संवास है, वह भी सदा बना रहने वाला नहीं-उसे भी किसी समय त्यागना ही पड़ता है।। ऐसा विचार कर बिद्धमान पुरुष अनित्य पदार्थों में अपनी युद्धि न लगावे, परन्तु मोक्ष के लिए ही प्रयत्न करे ॥१२॥

'एवमादाय मेहावी' इत्यादि।

शब्दार्थ-'मेहाबी-मेधावी' बुद्धिमान् पुरुष 'एवमादाय-एपमादाय' सब स्थान अनित्य है ऐसा विचार करके 'अष्पमी मिद्धि मुद्धौ-आत्मनः गृद्धिम् उद्धौत्' अपनी अनत्व बुद्धि हो इटाई 'सन्वपम्भमकःवियं-सर्व-धर्मेरकोपितम्' अप कुत्रीरिक धर्ती से दृषित नहीं किये हुए 'आरियं उपसंपन्ने-आर्थम् उपसंपयेत' इत आर्थ्य धर्म की ग्रहण करे ॥१३॥

તે સ્થાનના ત્યાગ કરવા જ પડે છે. તે શિવાય ખંધુજન કે ફાતિજન સાથેના સંવાસ છે, તે પણ સદાકાળ બન્યા રહેતા નથી. તેના પણ કાઈ સમયે ત્યાગ કરવા જ પડે છે. આ પ્રમાણેના વિચાર કરીને બુદ્ધિશાળી પુરૂષે અનિત્ય પદાર્થીમાં પાતાની બુદ્ધિ જેકની ન જેઇએ. પર'તુ માેક્ષ માટે જ પ્રયત્ન કરતા રહે તવરા

'एवमादाय मेहावी' धर्याहि

शण्डार्थं — 'मेहावी-मेघावी' छुद्धिमान पुरुष 'एवमादाय- एवझादाय' थय। स्थाने। स्थाने।

अन्वयार्थः --(मेहार्वा) मेधावी-मर्थादाव्यवस्थितः (एवमादाय) एवम्-अनिस्यानि सर्वाणि स्थानानि इस्येवं झह्दा (अप्यणो गिद्धिमुद्धरे) आत्मनः-स्वस्य एद्धि-गाद्धर्य ममत्वप् उद्धरेत्-निःसार्यत् (सञ्चथम्म मकोवियं) सर्वधर्मेरकोणितं - दोपरहितम्, गद्धाः सर्वधर्मेषु (आदियं उवसंग्रजो) मार्य-तीर्थकरमार्गम् उपसंपद्येत -स्वीक्षयीत्, इति ॥१३॥

टीका--'मेहावी' मेधावी-मर्यादास्तर्विष्ठिनिः सद्यद्विकेत्वान् वा, 'एवं' एवम्-पूर्विक्तक्रमेण सर्वाणि, अपि स्थानान्यनित्वानीत्येवम् 'आदाय' सम्याव-बुध्य 'अप्वणो' आत्मनः सम्बन्धिनीम्-कडुकविष्यिणीम् 'पिद्विं' गृद्धि-गृद्धि भावम् 'उद्धरे' उद्धरेत्-पुत्रकलत्रादिकमस्माक्तम्, अहं तेपाभित्वादि समस्वबुद्धिं परित्यजेत् कथमपि कुत्रापि समेति बुद्धिं न कुर्यात्। 'आरिदे' आर्यम् आरात्-दुरं पातः सर्वहेषधर्मेभ्य इति आर्यः, हेयधर्मे दुःखदातृत्वं विद्यते,

अन्वयार्थ--ज्ञानी पुरुष ऐसा जानकर अर्थात् समस्य स्थानों और संघोगों को अनित्य समझकर अपनी ममता हटाछे और सब धर्मों में निर्दोष आर्थ मार्ग (तीर्थंकर प्रतिषादितमार्ग) को स्वीकार करे ॥१३॥

टीकार्थ—मेशाबी आर्थात् मर्यादा में रहा हुना अथवा सत्-असत् के तिवेक से विभूषित सुनि पूर्वोक्त प्रकार से समस्त स्थानों को अनित्य जान कर अपनी गृद्धि उनसे हटाले-ये पुत्र कलन्न आदि मेरे हैं और में उनका हूँ, इस प्रकार की समता का त्याग करदे। किसी भी पदार्थ में किसी भी पकार की समस्त वृद्धि धारण न करे और आर्यमार्ग को स्वीकर करे। जो समस्त हेय धर्मों से दूर हट गया है,

અન્વયાર્ધ — જ્ઞાની પુરૂષો એવું માર્નકને અર્થાત્ સઘળા સ્થાના અને સંયોગોને અનિત્ય માનીને પાતાતું મમત્વ હટાવીલે અને સઘળા ધર્મોમાં નિર્દોષ આર્યમાર્ગ (તીર્થ કરે પ્રતિપાદિત કરેલ માર્ગ)ના સ્વીકાર કરવા ॥૧૩॥

ટીકાર્થ — મેધાવી અર્ધાત્ મર્યાદરમાં રહેલા અથવા સત્ અસત્ રૂપ વિવેકશી શાસાયમાન મુનિ યૂર્વોક્ત પ્રકારથી હઘળા સ્થાનાને અનિત્ય માનીને પાતાની ગૃદ્ધિ (સ્થાસક્તિ) તેમાંથી હટાવીલે. આ પુત્ર કલત્ર-સ્ત્રી વિગેરે સૌ મારાં છે, અને હૂં તેઓના છું, આવા પ્રકારનું મસત્વ–મારા પણાંના ત્યાપ કરે કાઈ પણ પદાર્થમાં કાઈ પણ પ્રકારના મારા પણાની બુદ્ધિ ન રાખે અને આર્યમાર્ગના સ્વીકાર કરે.

જેઓ સઘળા હૈય (ત્યાગ કરવા લાયક) ધર્મીથી દ્વર હિટિ ગયા હાય

तदस्मिन्न विद्यतेऽवोऽयं सर्वधर्मेभ्यो द्रे भवति । अथवा-आरात्-अतिसमीपं यात इति आर्यः अयं हि ज्ञानदर्शनस्त्ररूतितात, स्वात्मन्येत वयस्थितो धर्मइति भवति सर्वेस्यः समीपवर्तीः निह-आत्मनोधिकः कश्चित् समीपवर्तीः अक्षोऽय-मार्थौ ज्ञानदर्शनवारित्रस्वरूपो मोक्षमार्गः । यहा-आर्याणां तीर्थकराणामयमार्यो-मार्गः, तादशमार्यमार्गम् 'उवसंपउजे' उपसम्पद्यत-आश्रयेत । कथंभूतं मार्गः तत्राह-'सन्वधम्ममकोवियं' सीधर्मेरकोरपितम्, सर्वैः कुनिर्विधर्मेरकोपितम्-अद्पितम् । स्त्रप्रभावेणैत द्षयितुमश्रक्यत्त्रात्, मित्रद्धां प्राप्तम् । अथवा∹सर्वधर्मैः स्त्रभावेरनुश्ठानस्त्ररूपे(कोषितम्, कुल्सितकर्त्तव्याऽभावात्। यद्वा–सर्वैः धर्मे बौद्धादिभिरकोषितम् । निह-भरमे कोऽपि कुप्पति यम्मादिदम् अर्हत्पववनं सर्व-वह आर्य कहलाता है। हेयधर्म (हिसादि लक्षण त्यातनेयोग्य धर्म) दःख देनेवाले हैं, अतः वह उसमें नहीं पाये जाते। अथवा 'आरात्' का अर्थ है अत्यन्त समीप, उसे जो प्राप्त हो वह आर्घ। ज्ञान दर्शन चारित्र तर रूप धर्म आर्थ धर्म कहलाता है, क्यों कि वह अपनी आत्मा में ही रहता है। आत्मा से अर्थात् स्व-स्वरूप से अधिक समीपवर्त्ती अन्य कोई नहीं होता। इस व्याख्या के अनुसार ज्ञान दक्षेत चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग आर्यमार्ग है। अथवा आर्थों अर्थात तीर्थकरों का मार्ग आर्थ मार्ग कहलाता है। यह आर्थमार्ग समस्य क्रविक्ति धर्मों से अव्चित है। अवने प्रभाव के कारणही किसी के हारा दिवन नहीं किया जा सकता। अथवा समस्त शौद्ध आदि धर्मी के द्वारा अक्तीपित है। इस पर कोई फ़प्ति नहीं हो सकता.

છે, તેઓ આર્ય કહેવાય છે. દેય ધર્ય (હિંસાદિ લક્ષણાવાળા ત્યાગ કરવા યાગ્ય ધર્મ) દુઃખ દેનાર હેાય છે. તેથી તે તેઓમાં હાતા નથી.

અથવા 'आरात्'ના અર્થ અત્યંત નજદીક એ પ્રમાણે ઘાય છે તેને જે પ્રાપ્ત કરે તે આર્ય, જ્ઞાન, દર્શન, ચરિત્ર, તપ રૂપ ધર્મ આર્ય ધર્મ કહે-વાય છે. કેમકે તે પાતાના આત્મામાં જ રહે છે આત્માથી અર્થાત્ સ્વરૂપથી વધારે નજીકમાં રહેનાર ખીજું કાઇ પણ હોતું નથી. આ વ્યાપ્યા પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપરૂપ મેસમાર્ગ આર્યમાર્ગ કહેવાય છે. અથવા આર્ય અર્થાત્ તીર્થ' કરોના માર્ગ આર્યમાર્ગ કહેવાય છે. આ આર્યમાર્ગ સઘળા કુનર્કિત—ખાટાતર્કવાળા ધર્માથી નિર્દેષ છે. પાતાના પ્રભાવના કારણુ-ધીજ તે કેઇનાથી પણ દ્વિત-દોષરાળા કરી શકાતા નથી. અથવા બીહ વિગેર સઘળા ધર્મા દ્વારા અકોપિત છે, અર્થાત્ તેના પર કેઇ કોધ્યુક્ત થઇ

६७२

#### समयार्थवोचिनो टीका प्र. थु. अ. ८ उ.१ वीर्यस्वक्रवनिक्रपणम्

धर्माणां समाहारस्पय् नैगमनयेन नैयायिकमतस्य, ऋजुम्रुनेण बौद्धस्य, संग्रहेण वेदान्तिनां मतस्य संग्रहीतत्वात् । अतः सर्वोऽपि स्वस्वमतिषाद्यमेश्वाद्य पदयति, अतः कथं कोऽपि कुष्येत्, अनेकान्तवादे एकान्तवादस्य समाविष्टत्वात्, सर्वमिष्- उचयदम् अनित्यमेवेति संप्रधार्य विवेकशीळो ममत्वपुर्दि सर्वतो विग्रुज्य सर्व- घर्माऽदुपितक्षानदर्भनवारित्रात्मकधर्ममेत्र स्तीकुर्यात्। यतोऽयं घर्मः इति पापको भवति, अक्रयळभ्यस्य मोक्षस्य भावाऽवद्योधः ॥१३॥ मुलम्-सेह स्माईप् गाचा धरमसारं सुणेतुं वा।

संमुबद्रिए उ अणगारे पर्वत्रक्षाय पावर्ष ॥१४॥

पयों कि अही मान्यान् का प्रवचन विविध नघर छियों का समन्वय करके उन्हें यथायोग्य स्वीकार करता है। वह समस्त एकान्तवादों को अपने में समाविष्ठ कर छेता है। जैसे नैगमनय से नैयायिक वैद्योषिक मत का, ऋजु दुन्न नय से बौदों के खाणिकवाद का और संग्रह नय से वैदान्तियों के अक्षेतबाद का संग्रह करता है। अतप्रव जिनप्रवचन में सभी अपने अपने मन्तव्य को उसी प्रकार पाते हैं। फिर कोई क्यों इस पर कुपित होगा?

तात्पर्य यह है कि जगत् के समस्त पद अनित्य हैं, ऐसा समझ कर विवेकवान् पुरुष उन सब से अपनी ममश्व वृद्धि हटाछे और सब धर्मों में निर्दोष ज्ञान दर्शन चारित्र और तपह्य धर्म को स्वीकार करे। यह धर्म दुर्लभ मोक्ष को भी जीच प्राप्त करा देता है ॥१३॥

શકતા નથી. કારણ કે-અલ ન્ત ભગવાનનું પ્રવચન જૂદા જૂદા પ્રકારના નય દિષ્ટિયાના સમન્વય કરીને તેને યથાયેલ્ય રીતે સ્વીકાર કરે છે. જેમકે-નૈગ-મનયદી નૈયાયિક, વૈશેષિક મતના, ઝજુ સૂત્રનયથી બૌદ્ધોના ક્ષિણિકવાદના અને સંગ્રહનયથી વેદાન્તિયાના અદ્ભેતવાદના સંગ્રહ કરે છે. તેથી જ જે પ્રવચનમાં દરેક પાત પાતાના મન્તિઓને તેજ રીતે એઇ શકે છે. પછી કાઈ પણ આના પર કેમ કૃપિત થાય?

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-જગત્ના સદ્યળા પદાર્થી અનિત્ય છે, એનું સમજીને વિવેકશીલ પુરુષ તે અધા પરથી પાતાની ખુદ્ધિ હટાવીલેય અને દરેક ધર્મોમાં નિદેષિ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપરૂપ ધર્મના સ્વીકાર કરે, આ ધર્મ દુર્લભ અર્થાત્ અપ્રાપ્ત એવા માક્ષને પછુ જલ્દીથી પ્રાપ્ત્ કરાવી દે છે. 119 311 छाया—सह सन्मत्या ज्ञात्वा धर्मसारं श्रुत्वा वा । समुपस्थित स्त्वनगारः मत्यारूवातपादकः ॥१५॥

अन्त्रयार्थः - - 'सद्दसंनईए' सद्द सन्मत्या- स्वामाविकस्वयुद्धवा 'धम्मसारं' धर्मसारं- धर्मसारं प्रवादित अण्यारं प्रवादित स्वादित अण्यारं सम्बद्धिमानपरिणामः (पच्चवत्वायपावए) प्रत्याख्याखपापकः - विराकृतसावद्यासुष्ठानो भवतीति ॥१४॥

टीका--दोपाऽकलङ्कित धर्मस्य ज्ञानं यथा भवति तदेवाह सूत्रकाराः-'सह संगईए) इत्यादि । (सह संगई र) सह सन्दत्या-सह-आत्मना मह वर्षते या-

'सह संमईए' इत्पादि।

शब्दार्थ—'सह संमईए-सह सन्मत्या' अच्छी दुन्ति के द्वारा 'सुणेन्तु वा-श्रुत्वा वा' अथवा सुनकर 'सम्मन्धारं-धर्मसारम्' धर्म के सच्चे स्वरूपको 'णच्चा-झारवा' जानकर 'सम्रुवद्विएउ अणगारे-समुप-स्थितस्त्वनगारः' आत्माकी उन्नती करनेमें तत्त्रर साधु 'पचक्वायपायए--प्रत्याख्यातपायकः' पायका प्रत्याख्यान करके निर्मेल आत्माबाला होता है ॥१४॥

अन्वयार्थ—अगनी स्वाभाविक निर्मल वृद्धि से इलापुत्र के समान धर्मत्वको जानकर तथा धर्मसार-श्रुतचारित्र रूप सारको चिलातीपुत्र के सामान श्रवण करके ज्ञान और क्रिया की उत्तरोत्तर प्राप्ति के लिए उद्यत अनगार सावय अनुष्ठान का त्याग करे ॥१४॥

ं**सह**स मईए'

श्रण्टार्थं — 'सह संमईष सह सन्मत्या' सारी लुद्धि द्वारा 'सुणेनु वा— श्रुत्वा वा' अथवा सांअणीने 'घम्मसारं-धमंसारम्' धर्मता साथा स्वइपने 'णच्चा-झात्वा' लाणीने 'समुत्रहिण्ड अणगारे-समुपस्थितस्वनगारः' आत्मानी उत्तरी करवामां तत्पर क्षेत्रो साधु 'पच्चम्बायपावए-प्रत्यास्यातपापकः' पत्पतुं प्रत्यास्थान करीने निर्भण आत्मावाणाः थाय हे. ॥१४॥

અન્વયાર્થ — પે.તાની સ્વાભાવિક નિર્મલ મુદ્ધિથી ઇલાપુવની જેમ ધર્મ ત્વને જાંહ્યોને અથવા ધર્મસાર–ઘ્રુતચારિત્રરૂપસારને ચિલાતીપુત્ર પ્રમાણે શ્રવણ કરીને જ્ઞાન અને ક્રિયાની ઉત્તરાત્તર પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્તવાળા અનગારે સાવઘ અતુષ્ઠાનના ત્યાળ કરવા. તાવુષ્તા

ટીકાર્થ -- નિદોષ ધર્મ નું સાન જે ઉપાયાથી શાય છે, તેનું કથન હવે

सं-सम्यम् मितः सापरोपदेशमन्तरेग सम्वत्तना मितिरित्यधः तया यद्वा श्रुतावधिकानेन, ज्ञानं हि स्वपराऽ (बोधकं भविति, तेन ज्ञानेन सह 'धम्नसारं' धर्मसारम्—
सर्वप्राणत्राणलक्षणम् । 'णच्चा' ज्ञात्ता—तीर्यकरादिभ्यो धर्मसारं अस्तार इलापुत्रवत् 'सुणे न्तु वा' अथवा—िल्लातीपुत्रवत् श्रुत्या धर्मसारं धर्मसारमितपरयनन्तरं
पूर्वभवोपार्जितकर्मणः सथाय पण्डितवीर्यसंपन्नः विवयकारस्कर्त्वपात्मकः
वन्धनिवरद्वितो बालवीर्यविमुक्त उत्तरोत्तरगुणभाष्ट्यर्थम् । 'सम्रवद्वित उ' सम्रयस्थितः तु मोक्षमार्थे स्थितः 'अणगारे' अनगारः—ग्रहादिस्यो रहितः भवद्वमानपरिणामः । 'पञ्चवत्रवायपाद्यः' मत्याख्यात्यपादकः—प्रत्याख्यातं पापकं—माणातिषातादिलक्षणं कर्म येन स पत्याख्यात्यायको भवतीति । स्वकीयनिर्वलबुद्धाः

टी कार्थ — निर्दोप धर्म का ज्ञान जिन उदायों से होता है, यह सूत्रकार कहते हैं — जो मित परोपदेश के बिना स्वभावतः उत्पन्न होती है,
हसे यहाँ 'सहसन्मित' कहा गया है, । अथवा विकाछ मितिज्ञान
धुनज्ञान और अविविद्यान 'सहसन्मित' कहलाते हैं। इनसे धर्म का
सार समस्त प्राणियों की रक्षा रूप तस्व जाना जाता है। जैसे हलापुत्र ने
दूसरों से धर्म को जाना था, क्यों कि ज्ञान स्व और पर दोनों का
बोधक होता है। अथवा चिलातीपुत्र के समान कोई – कोई अवण करके
भी धर्मतस्व को जानते हैं। इनमें से किसी भी उपाय से धर्म के सार
को जान कर पूर्वभवों में उपाक्तित कर्मों का क्षय करने के लिए पण्डिनवीर्ध से युक्त, सब प्रकार के कवाय बन्धन से रहित और बालवीर्थ
से विमुक्त होकर उत्तरोक्तर गुणों की प्राप्ति के लिए बढते चहते

સૂત્રકાર કર છે. - જે મતિ પરેત્પદેશ વિના સ્વભાવથીજ ઉત્પન્ન થાય છે, તેને અહિયાં 'શદ્ સન્મતિ' કહે છે. અથવા વિશેષ પ્રકારનું મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિ જ્ઞાન' 'સદ્દયન્મત્તિ' કહેવાય છે. તેનાથી ધર્મના સાર સઘળા પ્રાણિયાની રહ્યા રૂપ તત્વ જાણી શકાય છે. જેવી રીતે ઇલાયુત્રે બીજાઓની પાસેથી ધર્મ જાણ્યા હતા કેમકે જ્ઞાન સ્વ અને પર બન્નેના બાધ કરાવવા વાળું હાય છે, અથવા ચિત્રાતીયુત્ર પ્રમાણે કાઇ કાઇ શ્રવણ કરીને પણ ધર્મ તત્વને જાણી લે છે, આમાંથી કાઇ પણ ઉપાયથી ધર્મના સારને જાણીને પૂર્વ ભવામાં ઉપાર્જન કરેલા કર્મોના હ્યા કરવા માટે પણિડતવીર્યથી સુદ્ધત, બધા જ પ્રકારના કવાય બન્ધનથી રહિત અને બાલવીર્યથી છૂટી જઇને ઉત્તરત્ત્વર સુણાની પ્રાપ્તિને માટે વધતા એવા પરિણામાથી સુનિ માલમાર્ગને પ્રાપ્ત કરે. તે સલળા પ્રાણાતિયાત વિગેરે પાયાના ત્રાયા કરનારા થાય

शास्त्रा सुरूषदेशादिना सस्यधर्मस्त्ररूपं श्रुत्त्रा, झानादिगुणोपार्जने संलग्नः पापं-परिस्थात्रय विमळारमा भवति साधुरिति ॥१४॥

प्रम्-जैं विं चुँववकमं जामे आउवखेमस्स अप्पणी।

तस्मेव अंतराँ खिंद्यं सिक्खं सिक्खेजें पंडिए ॥१५॥

छाया— ये कंचिद्रकमं जानीयाद् आयुः क्षेमस्य भारमतः । तस्यैतान्तरा क्षित्रं क्षिक्षां क्षिक्षेत पण्डितः ॥१५॥

अन्वयार्थः — (अपा) आउक्खेगस्त) भारवनः - स्वस्यायुःक्षेत्रस्य - स्वायुषः (जं किंचुवक्कमं जाणे) यत् किल्चिद्वकमं जानीयात् - स्वायुषः क्षयकाछं द्वात्वा (तस्तेव अंतरा) तस्यै वास्तरा - तस्वध्ये एव (खिष्पं) क्षित्रं - शीव्रम् (पण्डिए) पण्डितः परिणामों से सुनि महिक्षतार्ग में उपस्थित हो। वह समस्त प्राणातिपान आदि पापों का त्यागी हो।

आशय यह है कि साधु अपनी ही निर्मल बुद्धि से अथवा गुरु आदि के उपदेश से सत्य धर्म के स्वरूप को जानकर, ज्ञानादि गुणों के उपार्जन में तत्पर और पापों का परित्याग कर के निर्मल होता है ॥१४॥

'जं किंचुवक्कमं जाणे' इस्यादि।

दान्दार्थ—'अष्पणो आउन्खेमस्स-आस्मनः आयुः क्षेमस्य' विद्वान् पुरुष अपनी आयुका 'जं िलु बढमं आणे-सन् किंचित् उपक्रमं जानीयात्' क्षयकाल यदि जाने तो 'तस्सेय अंशरा-तस्येय अन्तरा' उसके अंदर ही 'खिष्पं-क्षिप्र' द्योघ 'पंडिए-पण्डितः' विद्वान् सुनि 'सिक्खं-दिक्षां' संक्षेखनारूप शिक्षा 'सिक्खेजना शिक्षेन' ग्रहण करे ॥१५॥

अन्वयार्थ-इत्तवःन् पुरुष अपनी आयु का कोई उपक्रम आयु

કહેવાના આશય એ છે કે સાધુ પાતાની જ નિર્મલ ખુદ્ધિ વડે અથવા શુરૂ વિગેરના ઉપદેશથી કત્ય ધર્મના સ્વરૂપને જાણીને જ્ઞાન વિગેરે ગુણાના ઉમાજનમાં તત્પર રહીને તથા પાપાસોના ત્યાગ કરીને નિર્મળ ભની જાય છે. શવજા जं किंचुवक्कमं जाणे' ઇત્સાહિ

शण्डार्थ — 'अपयोग आउक्ताशस्य - आत्मतः आयुः अयस्य' विद्वान् पुरुष पातानाः आयुः अन्यने। 'जं किंचुक्कमं जःणे - यत् किंचित् उरकमं जानीयात्' क्षयश्य के काशे तो। 'तस्सेव अंतरा - तस्येव अन्तरा' तेनी अंश्वर क 'खिल्पं - क्षिपं क्षये' क्षव्हीथी 'पंडिए - पण्डितः' पंडित भुनि सिक्यं - शिक्षां अवेश्वर प्रशिक्षां अवेश्वर अवेश करे. ॥ १ पात्र प्राप्ताः

મનવયાર્થ — જ્ઞાનવાન્ પુરૂષ પાતાના આયુષ્યના કાઈ ઉપક્રમ એટલે કે

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ उ. १ वीर्थस्वरूपनिकपणम्

-विषेकी (सिक्लं) शिक्षां-संखेलनः रूपाम् (सिक्लेज्जा) शिक्षेत-प्रश्णक्षित्रयाः यथावन्धरणविधि विज्ञाय आसेव-शिक्षया आसेवेत ३ति ।१५॥

टीका— 'अप्यणी' आस्मनः—स्टस्य 'आडवखेमसस' आयुःक्षेमस्य, 'जं किञ्चकमं' यं कश्चनोपक्रमम् उन्कम्यते—संटर्धतं क्षयं प्राप्यते आयु रेंन स उपक्रमः, तं यं कश्चन, 'नाणे' जानीपाद् 'तस्स' तस्येव—तस्योपक्रमस्य मरण-कालस्य वर 'अंतरा' मध्ये एव 'स्थिप्यं' सिमम् जीध्यम् झटिति अनाकुलः सन् 'सिक्खां' शिक्षाम्—संलेखनारूपाम्, भक्तपरिजेडितमरणादिकां वा, 'पंडिए' पण्डितो विवेकी 'सिक्खेडन' शिक्षेत्र, तत्र ग्रहणशिक्षया यथावन्मरणविधि द्वात्वा, आसेवनाशिक्षया तुः आसेवत । पण्डितो धदि केनाधि प्रकारेण स्वायुषः सपकालं

को कम करने बाला कारण, जाने तो उसी वीच शीघ ही संखेखना हुए शिक्षा का सेवन करे अर्थात् सन्नाधिमरण धारण करते ॥१५॥

टीकार्थ-- तिस कारण से आयु का संग्र्सन हो जाता है अथौत् दीर्घकाल में भोगने योग्य आयु जीज भोगी जाती है, उस विष, शक्क, आग्न जल आदि कारण को उपक्रम कहते हैं! साधु जब अपनी आयु का कोई उपक्रम जाने तो इसी बीच अर्थात् मृत्यु से पूर्व ही विलम्ब किये विना ही, संलेखना ग्रहण करले आर्थात् भक्तपरिज्ञा, इंगित-मरण या पादपोपगमन आदि संथारा धारण करले। ज्ञपरिज्ञा से मृत्यु ही समीचीन विधि को जानकर आरोधन परिज्ञा से उसका सेवन करे।

आदाय यह है कि-ज्ञानी पुरुष किसी प्रकार अपनी आयु का अन्त

આયુષ્યને એહું કરવાવાળું કારણ જાણે તેા તેજ વખતે જલદીથી સં**લેખના** કૃપ શિક્ષાનું સેવન કરે. અર્થાત્ સમાધિમરણ ધારણ કરીલે. **ા૧પા** 

ટીકાર્ય — જે કારણથી અધ્યુનું સંવર્તન થઇ જાય છે, – અર્થાત્ લાંભા કાળ સુધી લેગવવાના અધુધ્યને જલદીથી લેગવી લેવાય છે, તે વિષ, શસ્ત્ર, અગ્નિ, જળ, વિગેરે કારણોને ઉપક્રમ કહે છે. સાધુ જ્યારે પોતાના આયુ-ધ્યના કાઈ ઉપક્રમ જાણે તા તેની વચ્ચાં એટલે કે મૃત્યુની પહેલાંજ વગર વિલમ્બ સંલેખનાના સ્વીધાર કરીલે અર્થાત્ બક્તપરિજ્ઞા, ઇંગિતમરણ, અથવા પાદપાયગમન વિગેરે સંધારો ધારણ કરીલે. જ્ઞપરિજ્ઞાથી મૃત્યુના વિધીને સારી રીતે જાણુંને આસેવન પરિજ્ઞાથી તેનું સેવન કરે.

કહેવાના આશય એ છે કે જ્ઞાની પુરૂષ કૈર્લ્ડ પણ પ્રકારે પાતાના

जानीयात्, तदा स्वायुषः क्षयात् पूर्वमेव संलेखनारूपां किक्षां गृहीयात्, इति भावार्थः ॥१५॥

प्रम्-जेह्य कुंमे सअंगाई संप देहे समाहरे। एवं पावाइं मेहावी अज्झेंप्पेण सेमाहरे॥१६॥

छाया--यथा कूर्मः स्वाङ्गानि स्वस्मिन देहे समाहरेत्। एवं पापानि मेघानी अध्यात्मना समाहरेत्॥१६॥

अन्वयार्थः—(जहा) यथा (कुंमे) कूर्मः-कच्छपः (सर्अगाई) स्वाङ्गानि-हस्तपादादीनि (सए देहे समाहरे) स्वके देहे-स्वश्नरीरे एव समाहरेत्-संकोचयेत् (एवं मेहावी) एवमेव मेथावी-मर्यादावान् सदसद्विवेकी वा (पावाई) पापानि-सावधातुःठानानि (अज्झप्पेण) अध्यात्मना-सम्यग् धर्मध्यानादिभावनया (समा-हरे) समाहरेत्-संकोचयेदिति । १६॥

आया जान छे तो आयु के क्षय से पहछे ही संछेखना करछे और पण्डितमरण अंगीकार करे। १५॥

'जहा कुंमे स अंगाई' इस्यादि।

शब्दार्थ—'जहा-षथा' जैसे 'कुंमे-कूर्मः' कछु मा 'सअंगाई-स्था-द्वानि' अपने अंगों को 'सए देहे समाहरे-स्वके देहे समाहरेत्' अपने देह में सीकोड छेता है 'एवं मेहाबी-एवं मेधाबी' इसीप्रकार बुद्धिमात् पुरुष 'पाबाइं-पापानि' पापों को 'अज्झप्पेण-अध्यात्मना' धर्म ध्यान आदि की भावनासे 'समाहरे-समाहरेत्' संकुचित् करदे ॥१६॥

अन्वपार्थ-जैसे बछुआ अपने अंगों को अपने देह में सकोड

આકુષ્યના અંત આવેલા જાણે તા આયુના ક્ષયની પહેલાંજ સંલેખના કરી**લે** અને પંડિત મરણ સ્વીકારીલે તા૧પત

'जहा कुंमे स अंगाई'

शण्डार्थं -- 'जहा-यथा' केम 'कुंमे-कूर्मः' कायि। 'सअंगाइं- खाङ्गानि' पेताना अंगोने 'सए देहे समाहरे-स्वके देहे समाहरेन्' पेताना क शरीरमां समावी से छे, 'एव' मेहावी-एवं मेघावी' એજ भमाशे शुद्धिमान् पुरूष 'पावाई-पापानि' पापाने 'अउझप्पेण-अध्यात्मना' धर्म ध्यान वगेरे लावनाथी 'समाहरे समाहरेन्' संक्रेशित करी है। १९॥

અન્યયાર્થ--જેવી રીતે કાચબા પાતાના અંગાને પાતાના દેહમાં

टीका—अपि च-अन्यद्दिप-'जहां' यया-येन धकारेण 'कुंमें' कूर्मः-कच्छपः 'संअंगाई' स्वाङ्गानि-स्विश्वरणादीनि-स्वश्ररावयवान 'सप् देहें' स्वस्मिन् शरीरे 'समाहरेत' यतः कुर्तोऽपि दिग्देशात् समुपामक्छिति मयेन स्वावयवं स्वावयिति शरीरे प्रवेशयित । एवं=उथा-तेन प्रकारेण 'मेहाशी' मेधाबी-मर्यादावान् सदसिविकेतान् 'पावाई' पापानि स्वकीयानि स्वावयव-पायाणि 'अञ्चष्पेण' अध्यास्मना संपाप्ते परणसमये सम्प्रम् धर्मेच्यानादिमावनया 'समाहरे' समाहरेत् स्वस्मिन्नुपसहरेत्, समुपस्थिते मरणसमये सम्यक्संछेखनथा संलेखितकायः पण्डितमरणेन स्वात्मानमुपसंहरेदिति । यथा हि-समागच्छिति असे सेला है, उसी प्रकार सेक्षाबी (भारणा मुद्धि वाला अथवा चिवेकी) प्रक्ष

टीकार्थ-पहाँ 'जहा' दान्द दृष्टान्त के अर्थ में है। जिस प्रकार कच्छप अपने सिर पग आदि अंगी को अपने ही द्यारीर में गोपन कर लेता है अर्थात् किसी भी प्रकार का भय उपस्थित होने पर अपने अवयवों को द्यारीर में समाखेता है, उसी प्रकार मेथावी अर्थात् मर्था- दावान् अथवा सत् असत् के विवेक से युक्त पुरुष अपने पापों को धर्मभावना से सिकीइ दे। अर्थात् मृत्यु का समय उपस्थित होने पर सम्यक् प्रकार से अपनी काया का संखेखन करके पिडतमरण से अपने द्यारीर का परित्याग करे।

वार्षों को घर्मध्यान आदि की भावना से संकृषित करले ॥१६॥

अभिन्नाय यह है-जैसे भय उपस्थित होने पर कछुआ अपने अंगों संडायी थे छे, भेक प्रभाषे मुद्धिशाणी (धारखा मुद्धिवाणा भववा विवेडी) धर्म ध्यान वजेरे सावनाथी पापाने संड्यित धरीते, ॥१६॥

ટીકાર્ય — અહિયાં 'જ્ઞદ્વા'એ પદ દેશાન્તના અર્થમાં વપરાયેલ છે. જે દીતે કાચ્છા પોતાના માથું, પગ વિગેરે અંગોને પોતાના જ શરીરમાં સમાવી લે છે. અર્થાત્ કોઇ પણ પ્રકારના ભય ઉપસ્થિત થાય ત્યારે પોતાના અવયવાને શરીરમાં સમાવી લે છે, એજ પ્રમાણે મેધાવી અર્થાત્ મર્યાદાવાન્ અથવા સત્ અસત્ના વિવેકને જાણુનાર પુરૂષ પોતાના પાપાને ધર્મભાવનાથી સંકાંશી લે અર્થાત્ મૃત્યુના સમય આવે ત્યારે સમ્યક્ પ્રકારથી પોતાના શરીરનું સંલેખન કરીને પંડિત મરસૂથી પોતાના શરીરના પરિત્યાગ કરે.

કહેવાના અભિપાય એ છે કે-જેમ લાય ઉપશ્ચિત થાય ત્યારે કાચલા

केष्छपः स्वावयवं स्वश्रीरे संकोचयित, तद्वत् तथा विज्ञाय विद्वान् मरणसमये-ऽश्ररंण स्वकीयाऽसदनुष्ठानं स्वस्मिन् धर्मध्यानभावनया संकोचयेत् ॥१६॥ पुरुष्-साहरे हेस्थ पाग् य मणं पंत्रिदियाणि य।

पावकं च परिणामं भासादोसं चं त्रिस्ं ॥१७॥
छापा— 'संहरेद्धस्ती पादी च मनः पञ्चिन्द्रियाणि च ।
पावकं च परिणामं भाषादोषं च ताहश्रम् ॥१७॥
अन्त्रपर्थः— (हत्थपाए य साहरे) हस्ती च पादी संकोचयेत 'मणं पंचि-

को अपने चारीर में संकुचित कर छेता है, (ऊर्णनाभि नामक कीट के समान) उसी प्रकार विद्वान पुरुष अनिवार्य भरण का समय आया जानकर धर्मध्यान की भाषना से असद अनुष्ठान को त्यागदे। ॥१६॥ 'साहरे हत्थपाए य' इत्यादि।

इन्दार्थ—'हत्थ पाए साहरे-हस्तौ पादौ च संहरेत' साधु अपने हाथ पैरको संकुचित 'स्थिर' रखे 'मणं पंचे दियाणि य-मन प=चेन्द्रि-याणि च' और मन तथा पांचइन्द्रियों कोभी उनके विषयों से निवृत्त रक्खे 'पावकं च परिणामं-पापकं परिणामं' तथा पापरूप परिणाम और 'तारिसं भासादोसं च-ताहवां भाषादोषं च' तथा पापरूप परिणाम और पापमय भाषादोष भी बर्जित करे ॥१७॥

अन्ययार्थ-हार्थों को, पर्गों को, पांचों इन्द्रियों को, पापमय

યેતાના અંગોને યાતાના શરીરમાં સમાવી લે છે. સંદાયી લે છે, (ઉર્લુના મના કીડાની જેમ) એજ પ્રમાણે વિદ્વાન પુરૂષ અનિવાર્ય મરણના સમય આવેલા જાણીને ધર્મધ્યાનની ભાવનાથી અસત એવા અનુષ્ઠાનના ત્યાગ કરે, ા૧૬લ

'साहरे इत्थवाव य' छत्यःहि

शण्दार्थ--- 'हृत्यवाद सांहरे-हृत्तौ पादौ च संहरेत्! आधु पाताना कुथ पजने संध्यित (स्थिर) राणे 'मणं पंचे दियाणि य-मनः पटचेन्त्रियाणि च' तथा अन अने पांचे छॅन्द्रियोने पायु तेमना विषये।थी निवृत्त राणे 'पावकं च परिणामं-पावकं परिणामं' तथा पापरूप परिष्याम अने 'हारिसं मासादे।सं च-त.हृहशं अ(य.दे!पं च' तथा पापरूप परिष्याम अने पाप भय लापादे।यने। पायु त्याज करे ॥१७॥

અન્યયાર્થ--- કાંથાને, પગોને, મનને પાંચે ઇન્દ્રિયાને પાપમથ અધ્યવ-

# समयार्थयोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिरूपणम्

६८७

दियाणि य) मनः च-पुनः पञ्चेन्द्रियाणि-श्रोत्रादीनि सक्षहरेत् तथा (पानकं च परिणामं) पापकं च-पापस्वस्य परिकासं तथा (तारिसं भासादीसं च) ताहशं पापात्मकं भाषादोपं च संहरेदिति ॥१७॥

टीका-पूर्वमुत्रोक्तमेवार्थः विस्तरेण मतिपादयति-सम्रुपस्थिते मरणसमये यथा-संज्ञिनमृत्वयः धनो तृक्षो व्यापारिवरहितो सूचि निश्रकरितष्ठति तथा इात्वा मरणकाले विद्वान 'हत्थपाए य' हस्ती पादी च स्वकीयी 'समाहरे' संहरेत्-व्यायाराश्चिन र्रियेत्, कर्मेकराभ्यां हस्तःभ्यां पद्मचां वा कमण्यश्चमं व्यापारं न क्रयाँत्, चेष्टमानोऽपि छिन्नमूलहक्षत्रत् निश्चलं क्षरीरं मुवि व्यवस्थापयेत् । 'थ'-च तथा-'मण' मनः 'पंनिदियाणि' पश्चे न्द्रियाणि श्रोत्रेन्द्रियादीनि अशुभव्यापान रान्तिवर्त्तवेरेत्। स्व स्विपयेभ्य इन्द्रियाणां विर्रति क्वर्यात्। इन्द्रियद्वारा सागतो विषयाःनाऽऽददीतेत्यर्थः। एवं केवलं बाह्यकरणस्यैवोषरामो स. किन्त मन

अध्यवसाय को और पापमय भाषादीष को संहरण करे अर्थात् १नकी प्रवृक्ति को रोक है।।१७॥

टीकार्थ - पहले वाले सुत्र में कथित अर्थ घर्श विस्तार से प्रतिपादन किया गया है। जिसका मूल काट डाक्टा गया है, ऐसा धुक्ष इलन चलन से रहित होकर भूतल पर निश्चल पड़ा रहता है, उसी प्रकार मरणकाल उपस्थित होने पर विद्वान् मृत्यु को निकट आती वेख कर अपने हाथों और चरणों के व्यापार को रोक दे। हाथों और चरणों से कुछ भी न्यापोर न करे। छिन्नमूल (कटे हुए, वृक्ष की भांति चेन्ना करता हुआ भी दारीर को पृथ्वी पर निश्चल स्वले । इसी प्रकार मन को और श्रीत्र आदि पांची हन्द्रियों को अञ्चल ब्यायार से निवृत्त करले, अर्थात् इन्द्रियों के किसी भी विषय में राग द्वेष न करे।

સાયને અને પાપમથ લાષાદાષને સંહરણ કરે અર્થાત્ તેઓની પ્રવૃત્તિને રાકી દે.

ટીકાર્થ - પહેલાના સૂત્રમાં કહેલ અર્ધ તું અહિયાં વિસ્તારથી પ્રતિષા-દન કરવામાં આવેલ છે એવું મૂળ કાપી નાખવામાં આવેલ છે, એવું વૃક્ષ હલન ચલન વિનાનું થઇ ને પૃથ્વી ઉપર સ્થિર પડ્યું રહે છે, એજ પ્રમાણે મરાલુકાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે વિદ્વાન પુરુષા મૃત્યુને નજીક આવેલું જોઇને પાતાના હાથા અને પૂગોની પ્રવૃત્તિ રાકી દે છે. હાથા અને પગોથી કાઇ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી, છિત્તમૂળ (કપાયેલ) ઝાડની માફક શરીરને પૃથ્વી પર સ્થિર રાખલું, એજ પ્રમાણે મનને તથા કાન વિગેર પાંચ ઇન્દ્રિયાન અશુભ પ્રવૃત્તિથી રાકી દે. અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાના કાઇ પણ વિષયમાં રાગદ્રેગ કરવા નહિં કેવળ ઇન્દ્રિયાની ખદ્ધ (બહાર)ની પ્રવૃત્તિથી જ રોકાલું તેમ

सोऽन्तः करणस्यापि—अवस्तुष्ठानेभ्यो विर्ति कुर्यात् । मनसापि कमपि पदार्थं न सेवेत । 'पावकं च परिणामं' पावकं च माणातिपातादिरूपं परिणामम्, तथा—'तारिसं' ताद्दशं पापरूपम् 'मासादोसं' भाषादोषं च संहरेत्, मनोवाकापग्रतः सन् दुर्लभं सन्संयमं पण्डित्रमर्णं बाठगाष्य अद्योपकर्मक्षयार्थं सम्यगन्नुपालयेदिति ॥१७॥

प्रम्-अणुं माणं च मायं च तं पहिष्काय पंडिए ।
सातागारवणिहुए उवमंतेऽणीहे चरे ॥१८॥
छापा--अणुं मानं च मापां च तत्परिज्ञाय पण्डितः।
सातागौरवनिभृत उपशान्तोऽनीहश्चरेत्॥१८॥

केवल बाह्य इन्द्रियों के विषय से ही उपरत न हो परन्तु अन्तः करण मन को भी असत् अनुष्ठान से बिरत कर छै। मन से किसी पर-पदार्थ का सेवन न करे, अग्रज्ञस्त संकल्प विकल्प न करे, जीवन मरण की कांक्षा न करे। रागद्वेष न करे। पापरूप परिणाम को तथा भाषा संबंधी दोवों को भी स्थाग दे। तार्ल्य यह है कि मन, वचन और काय का गोपन कर के, दुर्ल अ संयम को प्राप्त कर के समस्त कमीं का क्षाय करने के लिए पण्डितमरण का सम्यक् प्रकार से पालन करे। १९७॥

'अशुं माणं च मायं च' इस्यादि ।

क्राब्दार्थ—'अणुं माणं च मायं च-अणुं मानं च मायां च' साधु धोडा भी मान और माया न करे 'तं परिण्णाय-तत्परिज्ञाय' मान और माया का बुरा फल जानकर 'पंडिए-पण्डितः' विद्वान् पुरुष 'सातागार-

નહીં પણ અન્તઃકરથું અને મનને પણ ખાટા અનુષ્ઠાનેલી રાકી દે મનથી કાંઈના પણ પારકા પદાર્થનું સેવન ન કરતું. અપ્રશસ્ત સંદલપ વિકલ્પ કરવા નહીં છવન મરણની ઇચ્છા ન કરે. શગદ્વેષ ન કરે. પાપરૂપ પરિણામને અથવા લાલા સંભંધી દાેષાના પણ ત્યાંગ કરે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કૈ—પ્રનવચન, અને કાયનું ગાયન (છુપાવતું) કરી ને દ્વલંભ એવા સંખને પ્રાપ્ત કરીને સલળા કર્મોના સ્પ્ય કરવા માટે પંહિત મરણનું સારી રીતે પાલન કરતું. શરણા

क्युं मार्ग च मायं च' धत्यादि

શખ્દાર્થે---'अणुंमाणं च-अणुं मानं च मार्या च' સાધુ થાડું પણ માન અને માયાચાર ન રાખે 'તં परिक्लाय-तत्पिद्वाय' માન અને માયાનું ખરાબ કુળ

# समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ उ.१ वीर्यस्वक्रपनिक्रपणस्

अन्वयार्थः — (श्णुं माणं च मायां च) अणुं -स्वरूपमि मानम् अहङ्कारं, माणं च न कुर्यात् (तं पिडिमाय) तं-मानं मायां च परिद्वाय-एतयाः कर्रक-फलं व्यविद्वाया परयाद्यानपरिद्वाया परित्यतेन् (पिडिए) पिष्डितो विद्वान् (सातागारवणिहुए) सातगीरविक्षितः -सातागीरवे -सुख्वशीलता तत्र निभृतः -तदर्थः मनुयुक्तः (उवसंते) उपशान्तः -रागद्वेपेभ्यो निष्ट्वः (अणिहे) अनीहः -मायाप्रवं- सर्हतः (स्रे) चरेत् ॥१८॥

टीका--संयमे उत्कर्षतया पराक्षममाणं संयमिनं यदि कश्चिदागत्य सरका-रादिना निमन्त्रयेत् । तादश्चिमंत्रणायसरे न्यतीयत्स्त्रीत्वर्षं न कुर्वत् इति द्वी यितुं स्त्रकार आह-(अणुं माणं चः इत्यादि । (अणुं मःणं) अणुंमानम् अणुमिति-स्वत्ययपि 'माणं' भानम्-अहङ्कारय्-पद्वत्यि चक्रान्त्र्वित्य सत्कार्यमाणः चणिह्रए-सानागौरवनिभृतः' सुख जीलतासे रहित 'उद्यसंते-उप-चान्तः' तथा जान्त अर्थात् राग्वेष रहित होकर 'अणिहे-अनीहः' एवं मायारहित होकर 'चरे चरेत' विचरणकरे ॥१८॥

अन्वयार्थ — ज्ञानी पुरुष छेदा मात्र भी मान और माया न करे। मान और माया के कहु क फल को ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्याख्यान-परिज्ञा से उसको त्याग दे। सुख्यशीलता में उचत न हो कर, उपज्ञान्त अर्थात् राग और देष से निवृत्त हो कर तथा मध्या प्रपंच से रहित होकर विचरे ॥१८॥

टोकार्थ--संयम में उत्कृष्ट पराक्रम करने वाले संयमी के समीप आकर यदि कोई सत्कार के साथ निमंत्रण करे तो ऐसे अवसर पर बह अभिमान न करे, यह पकट करने के लिए खुत्रकार ने कहा है-

लाब्धिने 'पंडिय-पण्डितः' विद्वान पुरुष 'स्नातागारवणिहुए-सातागौरवनिभृतः' सुभ अने शीक्ष विनाना थर्धने 'चवसंते-सपशान्तः' शांत अर्थात् रागदेष विनाना थर्धने 'अविद्ये-अनीहः' भाषा रिक्षत थर्धने 'चरे-चरेत्' विचरस्य ४रे ॥१८॥

અન્વયાર્થ— જ્ઞાનીપુરૃષે લેશમાત્ર પણ માન અને માયા ન કરવી, તથા માન અને માયાના કડવા ફળને જ્ઞપરિજ્ઞાથી જણીને પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરવેત મુખપણામાં પ્રવૃત્તિવાળા થવું નહિં તથા ઉપશાંત અર્થાત્ રાગદ્વેષથી નિવૃત્ત તથા માયા અને પ્રપંચથી દ્વર રહીને વિચરવું. શ૧૮ા

ટીકાર્થ — સંયમમાં ઉત્તમ પરાક્રમ દરવાવાળા સંયમીની સમીપ ભાવીને જે કાઈ સત્કાર પૂર્વક નિમંત્રજ્ઞ કરે તો તેવા અવસરે તેણે અભિમાન કરનું નહિં આ વાત અતાવવા માટે સૂત્રકારે કહ્યું. છે કે-'માટામાં માટા ચક્રવેર્સી स्तोकमिष् अहङ्कारं साधु नै क्वर्यात् । मानोहि संयमगासादशिखरात् पातने वस्तिन हेतुः । अपना—सर्वोत्तिमे पण्डितमरणेऽहमेन समर्थो नान्य इत्येवं गर्वो न निधेयः । स्या—'मार्यं च' मार्यां च—मायापि न कुर्यात्, स्तस्यापि माया म्रुनिना न कर्त्तव्या, किम्रुत महती माया, आस्या अपि पतनकारणत्वादेव । एवं कोधलोभावपि वर्जनीयौ। 'तं पिडिकाय पंडिए' तं पिरिहाय पण्डितः, यत्र मान स्तत्र कोध इति माना-दिकं हि तालपुट विपन्निय मित्रभवकारकं इपिरद्वया हात्वा, कषायान् कषायाणां परिणामं च परिहाय-हात्वा 'पंडिए' पण्डितः कषायान् स्वात्मनिष्ठान् प्रत्या- एपानपरिहया विषव् परित्यजेत् । अयं भावः स्थन माना तत्र कोधो यत्र माया

चढ़े से चड़े चक्रवर्सी आदि के द्वारा मत्कार करने पर भी साधु स्वरूप भी अभिमान न करे। मान संघम रूपी प्रसाद के शिखर से गिराने में वस्र के समान है-पतन को कारण है। अथवा साधु को यह अहंकार नहीं करना चाहिए कि में हीं सर्वोत्तम पण्डितमरण करने में समर्थ हूँ। इसी प्रकार साधु को माया भी नहीं करनी चाहिए! महती माया की तो बात ही क्या, स्वरूप माया का आचरण करना भी उचित नहीं है। माया भी पतन का कारण है। कोच और छोम भी त्याज्य है। जहां मान होता है वहां कोच भी अवद्य होता है। अतएव इन चारों क्यायों को तालपुट नामक विषम के समान पराभवकारी जपरिज्ञा से जान कर तथा कषायों के परिणाम को भी जानकर पण्डित पुरुष प्रत्याख्यान परिज्ञा से विष के समान स्थाग है।

વિગેર દ્વારા સરકાર કરવામાં આવે તો પણ સાધુએ જરા પણ અભિમાન ન કરવું. માન-માંયમરૂપ પ્રમાદના શિખરથી પાડવામાં વજ સરખું છે.— અથાત પતનનું કરણ છે. અથવા સાધુએ એવા અહંકાર કરવા ન તેનુંએ કે—હુંજ પંડિતમરણમાં શક્તિમાન છું. એક પ્રમાણે સાધુએ માયા પણ કરવી ન તેનુંએ. માટી માયાની તો વાતજ શી જરા સરખી માયાનું આચરણ કરવું તે પણ યેડ્ય નથી. માયા પણ પતનનું જ કારણ છે. ક્રાપ્ય અમે લેલ પણ ત્યાં કરવા યેડ્ય છે. ત્યાં માન હેલ છે, ત્યાં ક્રાપ્ય અથ અવશ્ય હેલ છે. જ તેથી આ ચારે ક્યાયોને તાલપુટ નામના વિષની જેમ પરાભવકારી સપરિસાર્થી જાણીને તથા ક્યાયોના પરિણામને પણ સમજીને પંડિત પુર્ષે-પ્રત્યાખ્યાન પરિસાથી વિષ જેવા માનીને તેના ત્યાં કરવો તેજ હિતાવહ છે.

तत्र छोम इति इपरिक्षण झात्स पत्याख्यानपरिज्ञण सकलकषायं त्यजेत्। तथा'सातागार्यणिहुए' सातगीरविन्धतः, सातगीरवं सुखशीलता तत्र निभृतः-तद्र्वनं
मञ्जुक्तः, सुखार्थं कदाचिदपि उपायं न कुर्णात् 'उनसंते' उपशान्तः, कषायाऽग्निजपात् शान्तीभृतः श्रव्यादि विषयेभ्योऽनुक्क्लभित्क्लवेदनीयेभ्योऽरक्तद्विष्ठतयोपशान्तो जितेन्द्रियत्वाचेभ्यो निशृच इति। तथा-'अणिहे' अभीहः-ईहारहितः
निहन्यन्ते -व्यापाद्यन्ते संसारशाणिनोऽनयः-इति ईहा, माया, न निद्यते मायारूपा ईहा यस्याऽतौ अनीहः-मायामपञ्चरहितः 'चरे' चरेत्-यथोक्तग्रणविश्विष्टः
साधुः संयमानुष्ठानं कुर्यात्। तदेवं परणकालेऽन्यसमये वा पण्डितः सर्वदा
पञ्चमहात्रतेषु समुद्यतो भवेत्। यद्यपि त्रतानि सर्वाण्येत्र गरीयांसि।, तथापि

आशय-जहां मान होता है वहां कोध होता है और जहां माधा होती है वहां हो भ भी होता है। ज्ञपरिज्ञा से इस तथ्य को जान कर प्रत्याख्यानपरिज्ञा से समस्त कषायों का परिस्थाग कर दे।

इसके अतिरिक्त सातागीरव का अर्थात् आरामतल्थी का भी त्याग कर दे। सुख के लिए किसी भी प्रकार का उपाय न करे। यह उपशान्त हो अर्थात् कपायों की अरिन को जीत ले, शीतलीमृत हो, अनुकूच और प्रतिकृत शब्द आदि विषयों में न राग और न देख करे अर्थात् जितेन्द्रिय होकर उनसे निवृत्त हो जाय। यह अनीह हो अर्थात् ईहा (माया) से रहित हो सब गुणों से युक्त होकर साधु संयम का अनुष्ठान करे।

मरण के समय या अन्तिम समय पष्डित पुरुष पाँच महावती में

કહેવાના આશય એ છે કે-જ્યાં માન હાય છે, ત્યાં ક્રોધ અવશ્ય હાય છે, અને જ્યાં નાયા હાય છે, ત્યાં લાભ પણ હાય છે. જ્ઞપશ્ચિથી આ તથ્ય-સત્ય સમજને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી સઘળા કવાયોના ત્યાગ કરે. આ શિવાય સાતાગૌરવ અર્થાત્ આરામપણાના પણ ત્યાગ કરી કે. સુખ માટે કાઈ પણ પ્રકારના ઉપાય ન કરવેલ, તે ઉપશાંત હાય અર્થાત્ ક્યાયોના અપ્રિને છતી લેય, શીતલીબૂત હાય અતુકૂળ અથવા પ્રતિકૂળ શબ્ક વિગેરે વિષયામાં રાગ અથવા હેય ન કરે. અર્થાત્ જીતેન્દ્રિય થઇને તેનાથી નિવૃત્ત થઈ જાય તે અનીહ થાય અર્દાત્ ઈહા (માયા)થી રહિત થાય દરેક પ્રકારના માયા પ્રપંચથી દ્વર રહે. આ બધા શુશે થી યુક્ત થઈને સાધુએ સંયમનું અનુધ્રાન કરવું.

મરણના સમયે અથવા અન્તિમ સમયે પંડિત પુરૂષ પાંચ મહાવતામાં

स्यकतान स्र

रेप्सिय मामर्गतपातिकरितः सर्वेभ्यः श्रेष्ठा, एतस्या सर्वानुक्लस्वात्, अतः प्रस्या एव गरीयस्त्वं पतिपादितं शास्त्रे—

'उड्डमहे तिरियं वा, जे पाणा तसथावरा । सन्दर्भ विरिति कुण्जा, संतिनिध्वाणमाहियं' ॥१॥

छाया--- अर्ध्वमवस्तिर्यम् वा. ये पाणा, खतस्थावसाः।

सर्वत्र विर्ति क्वर्यात् शान्तिनिर्वाणमारूयातम् ॥१॥ इति

सर्वत्र अध्योधस्तिर्यम् वा प्राणिनः सन्ति तेभ्धो विस्ति कुर्यात् तेषां पाण-मिषाणां पाणिनां पाणान् नातिपातयेत् इत्येवं कुर्वतः शान्तिस्वरूपो मोक्षो सम्मतीत्यारूपातं तीर्थकरादिभि रितिभावः ॥

साधुरीपदिषि मानं मायां वा न कुर्यात् । मानमाययोः फलं व सशीचीन-मिति विचार्य पण्डितः मुखभोगादिकं न समीद्देत । तथा-कोधादिकपायान् परित्यज्य सर्वदा संयमानुष्ठानैकस्तो मवेदिति मावः ॥१८॥

ब्रिशेष रूप से उद्यत बने। यद्यपि सभी वत महान् हैं, तथापि प्राणा-तिपातिवरित उन सप में श्रेष्ठ हैं, क्यों कि वह सभी जीवों के अनु-कूल है। इसी कारण शास्त्र में इमकी गुरुता या महत्ता का प्रतिपादन किया गया है—'बड्डूभहे तिरिशं का' इत्यादि।

कर्ष्व दिशा में, अधोदिशा में अथवा तिर्छी दिशा में जो प्राणी हैं, इन विधवाण प्राणियों के प्राणी का अतिपात नहीं करना चाहिए। ऐसा करने से शान्तिस्वरूप मोक्ष प्राप्त होता है, ऐसा तीर्थकरीं आदि ने कहा है।

तात्पर्य यह है कि-साधु भी स्वत्य भी मान और मायाचार न करें। मान और माया का फल अच्छा नहीं होता, ऐसा विचार कर

વિશેષ પ્રકારથી હઘુકત અને, જો કે સઘળા લતો મહાન છે, તે: પણ પ્રાણા-તિપાત વિરતિ અધામાં સર્વોત્તમ છે કેમકે-તે સઘળા છવાને અનુકૂળ છે. તે કારણથી શાસમાં તેના ગુરૂપણાનું અથવા માટા પણાનું પ્રતિપાદન કરે છે.

'उड्डमहै तिरियं वा' धत्याहि

ઉદ્વદિશામાં, અધાદિશામાં અથવા તિર્હીદિશામાં જે પ્રાણીએક છે, તે પ્રાહ્મિયેઃના પ્રિય પ્રાણેઃનાે અતિપાત (નાશ)ન કરવાે એઇએ. તેમ કરવાથી આંતી સ્વરૂપ માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રયાણે તીર્થકર વિગેરેએ કહેલ છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-સાધુએ સ્વલ્ય પણ માન અને માયાચાર ન કહ્યા જોઇએ માન અને માયાનું ફળ સારૂં હોતું નથી. આ પ્રમાણે

#### सिमयार्थवरिधनी टीका प्र. छु. स. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिक्रपणम्

स्डम्-राजे य जाइवाएजा अदिनं पि य जाद्य। सादियं जे मुंसं बूर्या एस धम्मे वुसीमओ॥१९॥

छाया---प्राणांश्व नातिपातयेत् अइत्तमपि च नाऽऽद्दीतः । सादिकं न मृपा ब्रूया देव घर्मो दृपिमतः ॥१९॥

अन्त्रयार्थः—(पाणे य णाइताव्डजः) प्राणान् पद्तिधनीतिनिकायान् नाति पातयेत्—त विराधयेत् (अदिन्नं पि य णाद्यः) च पुनः अद्यमिष नाद्वीत-परे णाद्यं दन्तश्रोधनमात्रमिष न गृहीयात् (सादियं ग्रुसं ण वृया) सादिकं मार्थाः कृत्वा मृता न ब्रूयात् (त्रुवीमओ एव धम्मे) वृषिमतः—संयमिनः तीर्थंकरस्य वा प्राकृतिदिंदो धमः श्रुत वारित्ररूप इति ॥१९॥

ज्ञानी पुरुष सुख भोग आदि की अभिलाषा न करे। तथा क्रोधादि कषायों को त्याग कर सदैव समभाव के ही अनुष्ठान में तत्पर रहे।१८।

'पाणे य णाइबाएउजा' इत्यादि।

शब्दार्थ—'पाणे य णाइवाएजजा-प्राणात नातिपातयेत्' प्राणियों का घात न करे 'अदिन्नं पि य णादए-अदत्तमिव च नःऽऽद्दीत' न दी हुई चीज न छेवें 'सादियं सुसं ण दुवा-सादिकं ख्वा न बूपात्' मापा करके निध्या न कोछे 'बुसीमओ एस धम्मे-बद्द्यस्य एषः धर्मः' जितेन्द्रिय पुरुषको यही धर्म है ॥१९॥

अन्वयार्थ—प्राणियों की हिंसा नहीं फरनी चाहिए, अद्सादान अर्थात् पर के द्वारा विना दिये हुए तृणमात्र भी नहीं ग्रहण करना

વિચાર કરીને જ્ઞાની પુરૂષે સુખ લેશા વિગેરની ઇચ્છા કરવી નહીં. તથા ક્રોધ, માન માયા અને લેશનના ત્યાગ કરીને હરહંમેશા સમભાવના અનુષ્કાનમાં તત્પર રહેવું જોઇએ. ા૧૮ા

'वाणे य जाइवाएजा' ध्रुंसाहि

शण्डार्थ — 'पाणे य नाइबाएउजा-प्राणान् नातिपातवेत्' प्राक्षीयाने। धात न ५३ 'अदिग्नं थि य णाद्य-अद्त्तमपि च नाऽऽद्दीतं आभ्या विनानी श्रीक न क्षे 'साद्दियं मुसं ण बृदा-सादिकं मृषा न बूयत्' भाषा ५रीने कुडूं न केाले 'सुसीमत्रो एस धम्मे-वद्यस्य एषःधमं' छतेन्द्रिय पुरुषने। श्रेक धर्म छे. ॥१६॥

અન્વયાર્થ — પ્રાણીયેલી હિલ્સા કરવી ન જોઇએ. અદત્તાદાન–અર્થાત્ અન્યદારા આપ્યા વિના એક તૃણમાત્ર પણ લેવું ન જેઇએ. માયા કરીને टीका--'पाणे य' माणांश्व 'णाइवाएउना' नाविपावयेत्, सर्वजन्त्नी सर्वेविषयेश्यः माणाः केनाऽपि मृत्येन न कश्यन्ते। एताहशान् सर्वेशे वैक्क्षण्यस्वर्गतान् सर्वेऽः मिपांश्व मारिनां माणान् कथमि न विराधयेत् 'अदिन्नं पि य'
अदस्पि च 'णादप' नाददीत्, यदन्यदीयं वस्तु तत्तु तत्स्वामिन आज्ञामन्तरा
सत्यि कार्यगौरवे न गृह्णोयात् । 'सादियं' सादिकं-समायम्, आदिना सइचर्तते इति सादिकम्। 'सुसं' मृवाबादम् 'ण ब्या' न ख्यात्, मृवाबादस्य कारण
मादिमीया, निह मायामन्तरेण मृवाबादो भवति । दश्यते हि मृवाबादी मृवा
भाषणात् माक् मायामेवाङ्गीकरोति । तत्तव मायाविशिष्टं मृवाबादं परित्यजेदिति । तशापि वश्चनार्थं प्रयुच्य मनो मृयाबादः परिहरणीयः । एव धर्मो दृषिमतः,
चाहिए, माया करके असत्यभाषण नहीं करना चाहिए, यही तीर्थं कर
भगवान का धर्म है ॥१९॥

टीकार्ध—किसी भी प्राणी के प्राणों का घात करना उचित नहीं है, क्यों कि प्राण अनमोल हैं। किसी भी प्राणी के प्राण किसी भी मूल्य पर प्राप्त नहीं किये जा सकते। ऐसे अद्भुत और सभी को प्रिय प्राणों को विराधना न करे। अन्य की वस्तु उसके स्वामी की आज्ञा के किना, केसा भी कार्य क्यों न हो, नहीं ग्रहण करना चाहिए। तृण भी विना आज्ञा के नहीं छे सादिक अर्थात् सकारण मृपाबाद न करे। मृषावाद का कारण माया है, क्यों कि माया के विना कोई मृषाबाद नहीं करता। मृषावादी मृषायाद करने से पहले माया का ही अवलम्बन करता है। आज्ञाय यह है कि माया से युक्त मिथ्या भावण नहीं करना चाहिए।

જુઠું વચન બેલિવું ન જોઇએ માજ લીર્થ કર ભગવાને ઉપદેશેલ ધર્મ નું રહસ્ય છે. ા૧૯ા

ટીકાર્ય — કાઈ પણ પ્રાણિયાના પ્રાણાના ઘાત કરવા યાગ્ય નથી. કેમકે પ્રાણા અમૃત્ય છે કાઈ પણ પ્રાણિના પ્રાણા કાઇ પણ કી મતથી પ્રાપ્ત શકે શકતા નથી. આવા અદ્ભૂત અને દરેકને અત્યંત વહાલા એવા પ્રાણાનિ વિરાધના (હિસા) દરવી નહિં તથા ગમે તેલું મહત્વનું કાર્ય હાય તા પણ અન્યની વસ્તુ તેના સ્વામીની રજા સિવાય લેવી ન જોઇએ. એક તાલુખલું પણ વિના આત્રા લેવું નહિં. સાદિક અર્થાત્ સકારણ પણ જુઠું બાલવું નહીં. મૃષાવાદનું કારણ માયા છે કેમકે માયા વિના કાઇ અસત્ય ખાલતા નથી. જુઠું બાલનારા જુઠું બાલતાં પહેલાં માયાનું જ અવલ અન કરે છે કહેવાના આશ્રાય એ છે કે-માયા સુક્ત અસત્ય ભાષણ કરતું ન જોઈએ.

#### समयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ उ. १ वीर्यस्वक्रपनिक्रपणम्

**.** ୧५

एषः न्याक् गरिदर्शितः श्रुतवारित्रारूषः, षृषिमतः, तीर्थकरस्यायं धर्मः । अथवा जितेन्द्रियस्याऽयं धर्मः । प्राणिस्तिां न कुर्यात्, अदचं न आददीत । सकपटं मृषा-बादं न तदेन्, अयं धर्मों निनेन्द्रस्येति संक्षिप्तार्थः ॥१९॥ प्रस्—अतिकासं तु वायाए मणसां वि न पत्थए ।

सर्वेत्रओ संर्वुंडे दंने आयाणं सुसमाहरे ॥२०॥ छाया--अतिक्रमं तु वाचा मनसापि न वार्थयेत्। सर्वतः संवृतो दान्तः आदानं सुसमाहरेत् ॥२०॥

पूर्वोक्त अनुवारित्र रूप धर्म दइय अर्थात् अपनी आह्माको ह्यी-मृत करने वाले पुरुष प्रधान तीर्थकरौँ का है। अथवा यह धर्म जितेन्द्रिय का है।

भावार्थ यह है कि प्राणियों की हिंसा न करे, अदत्त को ग्रहण न करे और कपट्युक्त मिथ्याभाषण न करे, यह जिनेन्द्र का धर्म है।१९। 'अइक्समं तु वायाए' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'अइक्कमंतु-अतिक्रमन्तु' किसी जीव को पीडा पहुं-चाने की 'वायाए-वाचा' वाणी से 'मणसा वि-मनसापि' मनसे भी 'न पत्थए-न प्रार्थपेत्' इच्छा न करे 'सब्बओ संबुडे-सर्वतः संवृतः' परंतु वाहर और भीतर दोनों ओरसे गुप्तरहे 'दंते-दान्तः' तथा इन्द्रियों का दमन करता हुआ साधु 'आयाणं-आदानम्' सम्पक् ज्ञानादि मोक्ष के कारणको 'सुसमाहरे-सुसमाहरेत्' ग्रहणकरे ॥२०॥

પહેલાં કહેલ શ્રુત અરિત્ર રૂપધર્મ વશ્ય અર્થાત્ પાતાના આત્માને વશ કરવાવાળા પુરૂષ શ્રેષ્ઠ એવા તીર્થ કરાના છે. અથવા તા આ જોન્દ્રિ-યના ધર્મ છે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે-પ્રાિશ્યાની હિ'સા કરવી નહિં, વિના આપેલ વસ્તુને લેવી નહીં અને કપટવાળું મિથ્યા ભાષણ (અસત્ય)ન બાલે આ જીનેન્દ્ર દેવે બતાવેલ બ્રેષ્ઠ ધર્મ છે. ા૧૯ા

'अइकमंतु वायाए' ઇत्याहि

शण्डार्थं — 'अइक्रमं तु-अतिक्रमन्तु' के. ि अवने पीडा पड़ांशाडवानुं 'वायाए-वाचा' वालीक्षाणा मणसा वि-मनसापि' भनधी पशु 'न पत्थप-न पार्थ-येन्' धिष्णा न करे 'सन्वओ संयुद्धे-सर्वतः संवृतः' परंतु अक्षार अने आंदर अन्ने तरक्षी शुप्त रहे 'दंदे-दान्तः' तथा धिन्द्रियानुं हमन करते। कोवे। साधु 'आयाणं-आवानम्' सभ्यक्ष् ज्ञान विशेरे भे।क्षना कारस्यने 'सुसमाह्रेन् सुसमाह्रेत्' अक्ष्य करे ॥२०॥ अन्त्रसार्थः—(अिक्तमं तु) अनिक्तमंतु-पारिणेश्वनं महावतातिक्रमं वा (वायाए) वाचा-वाण्या (मणना वि) मनमापि (न पत्थए) न पार्थयेत् नैयानित्व चेदित्पर्थः, (सन्दर्भो संबुढे) सर्वतः-वाद्याभ्यन्तरतः संवृतो गुन्नः (दंते) दान्तः -इन्द्रिय नो इन्द्रियद्मनयुक्तः (आयाणं) आदानम्-मोक्षकारणं सन्यग्-द्रानाः दिकम् (सुनमाहरे) सुनमाहरेत्-गृह्णीयादिति ॥२०॥

टोका—अपि च 'मतिकमं तु' अतिकमं-माणिनां पीडः म्, महाव्रतस्या-ऽतिकमं ना । अथना-साहंकारेण अनुसा परेषां निरहकरणम्, एतः दश्निकमम्। 'वायाए' वच्छा 'मणसा' मनसा 'शि' अपि 'न पत्थप्' न प्रार्थयेत्। प्राणाति-पातादिपरपीडाजनकं कमे कथमपि न कुर्यात् याचा मनसा ना। नाणामनपीः मतिपेबात् काथिकातिकपणापायस्तु अर्थादेव सिद्धः, तदेव मशोबाकायैः

साधु बचन से अथवा मन से भी अतिक्रम की अर्थात् किसी को पीडा पहुँ बाने की अथवा महाव्रतों का उल्लंघन करने की अभिटादा न करे। वह पूर्ण रूप से संवर युक्त हो, इन्द्रियमन को दमन करने वाला हो और आदान अर्थात् मोक्ष के कारण सम्यम्ज्ञान आदि को ग्रहण करे।२०।

टीकार्थ--अतिक्रम का अर्थ है-प्राणियों को पीड़ा देना और महा व्रतों का उल्लंघन करना अथवा अहंकारयुक्त मन से दूसरों का तिर-स्कार करना। साधु इस प्रकार का अतिक्रम करने की बचन से और मन से भी इच्छा न करे। प्राणातिपात आदि परपीड़ाजनक कार्य बचन था मन से भी न करे। जब बचन और मन से अतिक्रमण करने का निषेध कर दिया तो कार्यिक अतिक्रमण का स्वाम तो स्वतः सिद्ध ही हो

અન્વયાર્થ — સાધુએ મન અથવા વચનથી પછુ અતિક્રમની અર્થાત્ ક્રાઇને પીડા પહોંચાડવાની ઈચ્છા કરવી નહીં તથા મહાવતાના ઉલ્લંધન કરવાની પછુ ઈચ્છા ન કરવી. તેથું પૂર્ણક્ર્યથી સંવરયુક્ત થઇને, તથા ઇંદ્રિય અને મનનું દમન કરવાવાળા થઈને આહાન-અર્થાત્ મેરક્ષના કારણ રૂપ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરને બહેલુ કરવા શરના

ટીકાર્ય — અતિક્રમ ઐટલે પ્રાણિયાને પીડા પહોંચાડવી. તથા મહાવતોનું ઉલ્લાલન કરવું અથવા અહંકાર યુક્ત મનથી બીજાઓના તિરસ્કાર કરવા. આવા પ્રકાશના અતિક્રમ કરવાની મનથી કે વચનથી પણ સાધુએ ઈચ્છા ન કરવી. પ્રાણાતિપાત વિગેરે અન્યને પીડા પહોંચાડનાર કાર્ય મન અથવા વચનથી ન કરવા. જ્યારે મન અને વચનથી પણ અતિક્રમ કરવાના નિષેધ કરવામાં આવ્યો. તેા કાયિક (શરીરથી) અતિક્રમના ત્યાગ તા સ્વતા સિદ્ધ થઇ જાય

कृतकारितानुनितिभिश्च नवमभेदमितकमं कथमित न कुर्यात् । तथा-'सब्बभो' सर्वतः-वाग्यतः आभ्यन्तरतश्च, 'संबुद्धे' संवृतः-गुनः, तथा-'दंते' दान्तः-इन्द्रियनोइन्द्रियदमनकारकः, एवंभूतः सन् 'आषाणं' आदानम्-उपादानं-मोक्ष स्य कारणम्, सम्यग्दर्शतज्ञानवारित्रहृष्यम् 'ग्रुसनाहरे' सुनमाहरेत्, सु-सुष्ठु -उद्युक्तः सम्यग् विस्रोतसिकारिद्दिः सन् आहरेत्-आददीव । मनसा वचसा वा कस्यापि माणिनः पीडनं नेच्छेन् किन्तु वाद्याभ्यन्तरतो ग्रुप इन्द्रियनिग्रहं कुर्वन् समितिगुष्ट्या संयमपाछनं कुर्यादिति मानः ॥२०॥

प्रप्-कंडं च कजमाणं च आगसिस्सं च पावगं।

सैवं तं णाणुँजाणंति आयगुत्ता जिइंदिया॥२१॥ छाया—कृतं च किथमाणं च आगमिष्यच्च पापकम्। सर्वे तं नानुजानन्ति अस्त्रगुप्ता जितेन्द्रियाः॥

गया। इसका अभित्राय यह हुआ कि मन, वचन और काय से तथा कृत, कारित और अनुमोदना से नौ भेद वाला अतिकम न करे। तथा बाह्य और अश्चित्रतर रूप से संवृत हो, इन्द्रियों का और मन का दमन करने वार्ला हो। इन विदेशियों से युक्त होकर साधु मोक्ष के कारण सम्यन्दर्शन, ज्ञान चारित्र और तप को शंकारहित होकर ग्रहण करे।

भावार्थ यह है कि - साधु किसी भी प्राणी को पीड़ा देने की इच्छा न करे। भीतर और बाहर से गुप्त हो दान्तेन्द्रिय हो और समिति गुप्ति आदि का पालन करें ॥२०॥

છે. અર્થાત્ શરીરથી હિંસા ન કરવી તેમ કહેવાની આવશ્યકતાજ ઉપસ્થિત થતી નથી.

કહેવાના આશય એ છે કે-મન, વચન, અને કાયાથી તથા કૃતકારિત અને અનુમેંદનાથી નવ પ્રધારના અતિક્રમ કરવા નહીં તથા બાહ્ય અને અલ્યંતર રૂપથી સંવૃત રહેવું. ઇંદ્રિયા અને મનનું દમન કરવું. આ વિશેષ-દ્યાર્થી યુક્ત થઇને સાધુએ માહ્યના કારજ સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન, આરિત્ર અને તપ વિના શંકાએ એહેલુ કરવા.

મા કથનનેક સાવાર્થ એ છે કે-સાધુએ ઠાઇપણ પ્રાણીને પીડા પહેં. ચાડવાનીઇચ્છા ન કરવી. બહાર અને માંદરથી ગુપ્ત રહેવું. દાન્તેન્દ્રિય થઇને સમિતિગુપ્તિ વિગેરેનું પાલન કરવું. ારળા

**₩**0 (4

अस्वयार्थः—(भाषगुत्ता जिइंदिया) अत्मगुनाः, आत्मा अंकुशेन मनीवा-कायनिरोधेन गुप्तो येषां ते अत्मगुनाः, जितेन्द्रियाः (कडं च) कृतं च-अनुष्ठि-तम् (कज्जमाणं) कियमाणं च वर्षमानकान्छे (भागमिस्सं च) आगमिष्यत् च-मनिष्यत्कान्छे करिष्यमाणं च (पात्रगं) पापकम्-पाणातिपातादिकम्, (सन्तं तं णाणुजाणंति) सर्वे तत् कर्म नानुजानन्ति-नानुमोदन्ते इति ॥२१

टीका-- 'आयगुत्ता' आत्मगुप्ताः, आत्मा अङ्कुक्षेन मनोवाकायनिरोधेन गुप्तो रक्षितो येषां ते आत्मगुप्ताः। तथा-'निर्देशिय' जितेन्द्रियाः-जितानि-

'कडं च कज्ञमाणं च' इत्यादि।

शब्दार्थ--'आयगुक्ता जिहंदिया-आतमगुष्ता जितेन्द्रियाः' गुप्तात्मा जितेन्द्रिय पुरुष 'कडं च-कृतं च' किया हुआ 'कडजमाणं-क्रियमाणम्' किया जाता हुआ अथवा 'आगमित्सं-आगमिष्यत्' कियाजाने बाला 'पावगं-पापकं' जो पाप है 'सन्वं तं णाणुजाणंति-सर्वं तदानुजानन्ति' दन सभी का अनुमोदन नहीं करते हैं। २१॥

अन्वयार्थ--जो महापुरुष आत्मगुप्त अर्थात् अश्रुभ मन वषन काय का निरोध करके आत्मा को गोपन करने वाछे तथा जितेन्द्रिय है, वे भृतकाल में कृत, वर्त्तमान में किये जाते हुए और भविष्यत् काल में किये जाने वाले सम्पूर्ण पात की अनुमोदना नहीं करते हैं॥२१॥

टीकार्थ—जिन्होंने अप्रदास्त सन वचन और काय के व्यापार का निरोध करके अपनी अहसा का गोपन किया है, वे आत्मगुप्त कहलाते

शण्डार्थ-- 'आयगुत्ता जिद्देदिया-खात्मगुता जितेन्द्रियाः' शुभ्तात्मा छते-न्द्रिय पुरुष 'क्ष्टं च-कृतं च' ४देश 'कज्जमाणं-क्रियमाणम्' ४२वामां आवतुं अथवा 'आगामित्सं-आगामिष्यत्' ४२वामां आवनाइं 'वावगं-वादकं' ले पाप छे, सब्वं तं णागुताणंति-सर्वं तन्तानुज्ञानन्ति' से अधानुं आनुभेदन ४२ता नथी. ॥२१॥

અન્વધાર્થ — જે મહાપુરૂવ આત્મ ગુપ્ત અર્થાત્ અશુભ મન, વચન અને કાયના નિરાધ કરીને અર્થાત્ રોકીને આત્માનું ગાયન કરવાવાળા તથા જીતેન્દ્રિય છે, તેઓ ભૂવક ળમાં કરેલા, અને વર્તામાનમાં કરાતા તથા ભવિ-ધ્યમાં કરવામાં આવનારા સમગ્ર પાપાની અનુમાદના કરતા નથી હારવા

ટીકાર્ય — જેઓએ અપ્રશસ્ત એવા કાયના વ્યાપારના નિરોધ કરીને અર્થાત રોકીને પાતાના આત્માનું ગાપન-રક્ષણ કરેલ છે, તેઓ આત્મગુપ્ત

<sup>&#</sup>x27;कडं च कज्जमाणं चं छत्यःहि

स्ववशे आनीतानि इन्द्रियाणि-श्रोत्रादीनि तथा नोइन्द्रियं-मनो ये स्तै जिते-न्द्रियाः, यैः स्वेन्द्रियाणि स्वाधिकारे कृतानि-इवंभूता उदारचेतसः 'कंडं' इतं यद्वरे रनार्यतृत्ये भूतकाले कृतं सम्पादितम्। तथा-'कण्जमाणं' क्रियमा-णम्, वर्जमानकाले सम्पाद्यमानम्। तथा-'आगमिरसं च' आगमिष्यत् च-आगामिन भविष्यत्काले करिष्यमाणं च 'पादगं' पापकं-पापयुक्तं कर्म-माणाति-पातादिकं यद् भवेत् 'सन्तं तं' तन्सर्वं-पापं कर्म 'णाणुजाणंति' नानुजानन्ति, तादश्यापकर्मणोऽनुमोदनं न कुर्वन्ति आत्मगुमा जितिन्द्रिया ग्रुनय इति भावः ॥२१॥

मुल्य-जे याऽबुद्धों महाभागा वीरों असमत्तदंसिणो। असुद्धं तेसिं पैरकंतं सफेलं होइ सदेवसो॥२२॥

हैं। जो श्रोत्र, चक्षु, धाण, रसना और स्वर्धन इन्द्रिय को तथा मन को अपने वदा में कर चुके हैं, वे जितेन्द्रिय कहे जाते हैं। इस शकार के आत्मग्रस और जितेन्द्रिय पुरुष, साधु के उद्देश्य से अनायों के समान लोगों द्वारा कृत आहार, यस्त्र, पात्र, यसित आदि का, बर्समान काल में साधु के निमित्त किये जाते हुए तथा आगामी काल में किये जाने वाले पायकर्म का अनुमोदन नहीं करते।

तात्पर्य यह है कि आजार्यजन यद्यपि अपने स्वयं के लिए पापकर्म करते हैं, करेंगे या भूतकाल में उन्होंने किया है, जैसे किसी को मारा, मारता है या मारेगा, तथापि ज्ञानी पुरुष उसकी अनुमोदना नहीं करते हैं ॥२१॥

કહેવાય છે. જેઓ શ્રોત્ર-કાન-આંખ-તાક રસના, જીસ અને સ્પરાંન ઇન્દ્રિયને તથા મનને પેલ્તાને આધિન કરેલ છે, તેઓ જીતેન્દ્રિય કહેવાય છે. આવા પ્રકારના આત્મગાપન કરવાવાળા તથા જીતેન્દ્રિય પુરૂષા સાધુને ઉદ્દેશ્યાને અનાર્યોની સમાન લાકા હારા કરાયેલ આહાર વસ, પાત્ર, વસતિ, આદિના વર્તમાનકાળમાં સાધુને નિમિત્તે કરવામાં આવતા, તથા ભવિષ્યકાળમાં કરવામાં આવતા, તથા ભવિષ્યકા

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-અનાર્ય જના જે કે પાતાના માટે પાપ કર્મ કરે છે. ભવિષ્યમાં કરશે અથવા ભૂતકાળમાં પાપકર્મ કર્યું છે, જેમ કે-કાઈએ કાઈને માર્યું મારતા હાય અને મારશે. તા પણ જ્ઞાનીપુરૂષા તેનું અનુમાદન કરતા નથી. ાારવા

स्वरुताक सूत्रे

#### छाया—ये चाऽबुद्धा महाभागा वीरा असम्यक्तवदर्शिनः। अञ्चद्धं सेषी पराकान्तं सफले भवति सर्वेशः॥२२॥

अन्वर्गर्थः -- (जे याऽबुद्धा) ये चाऽबुद्धाः - धर्म मित अविद्वातपरमार्थाः (महामाना) महाभागाः - जगत्पूजनीयाः (वीरा) धीराः - सुभटा, अपि (अस-कृत्तदंसिणो) असम्यज्ञवद्शिनः - भिष्यादृष्ट्यः सन्ति तदा - (तेसि प्रवकंतं असुद्धं) तेषां बालानां तथो दानादिषु पराकानतं पराक्रमणसुद्धमरूपम् तत् अशुद्धम् - अविश्वद्धिकारि मन्धुत कर्मवन्धनाय (सञ्चलो सफलं होः) सर्वशः - सर्वभकारेण सफलं कर्मवन्धायेव भवतीति ॥२२॥

# 'जे व बुद्धा' इत्वादि ।

चान्दार्थ--'जे याऽबुद्धा-ये चाऽबुद्धाः' जो पुरुष घर्म के रहस्यको महीं जानते हैं 'महाभागा-महाभागाः' विन्तु जगत् में पूजनीय माने जाते हैं 'बीरा असंगक्तदंसिणो-वीराः असग्यक्श्वदिश्चनः' एवं दाबु की सेना को जीतनेवाले वीर है 'तेसिं परक्कतं असुद्धं-तेषां परा-कान्तम् अशुद्धम्' उनका तपदान आदि में उद्योग अशुद्ध है 'सब्बसो सफलं होइ-सर्वदाः सफलं भवति' और वह कर्मबन्ध के कारणहप होता है ॥२२॥

ं अन्वयार्थ--जो पुरुष जगत्यूजनीय हैं, वीर हैं किन्तु धर्म के परमार्थ को नहीं जानते और मिथ्यादृष्टि हैं, उनका तप दान आदि अशुद्ध है और वह कर्मबन्ध रूप फल का जनक है ॥२२॥

शण्डार्थ — 'जे याऽबुद्धा-ये चाऽबुद्धाः' के पुरुष धर्मना २६२थने लाखुता नथी 'महामागा-महाभागाः' परंतु कशतमां पूजनीय मानवामां आये छे. वीरा असंमत्तदं सिणा-वीराः असम्यक्तवद्शिंनः' तथा शत्रुनी सेनाने छतवावाणाः वीर छे, 'तेसिं परकंतं असुद्धं-तेषां पराक्तान्तम् अशुद्धम्' तेमने। तप, हान विशेषेमां ह्योश अशुद्ध छे. 'सव्वसे। सप्तलं हेग्इ-सर्वशः सप्तलं भवति' अने ते क्रमें भाना कारखुर्य थाय छे' ॥ रातः

અન્વયાર્થ — જે પુરૂષા જગતપૂજનીય છે, વીર છે, પરંતુ ધર્મના પર માર્થને જાણતા નથી. અને નિષ્યા દૃષ્ટિવાળા હાય તેએ:નું તપ, ડાન, વિગેર અશુદ્ધ કહેવાય છે, અને તે કર્મ બન્ધરૂપ ફળ આપનાર્ટ છે. તરતા

<sup>&#</sup>x27;जे याऽबुद्धा' धत्याहि

# संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिरूपणम्

got.

टीका--अपि च 'जे' ये 'य' च 'अबुद्धा' अबुद्धाः-धर्मविषयक्षवीष-विकलाः, भुष्कत्र्याकरणवर्षतस्यस्यत्रवद्ग्यशास्त्रविषयक्षतानेन संजाताभिमाना आत्मानं पण्डितं मन्द्रमानाः, परन्तु पारमाधिकत्रसत्विषयकपरामर्शविकल्खात् अबुद्धाः । न च शुक्ततर्कतःनमात्रेण सम्यक्तवमन्तरेण भवति कथमिष सन्दादबोधः । उक्तश्च--

'शास्त्रावनाहपरिघट्टनतत्परोऽपि, नैनाऽबुधः समधिगरछिति वस्द्रतप्त्रम् । नानापकाररसभोगगताऽपिदर्शी, स्वादं रसस्य मुचिरादपि नैन वेचि ॥'।१। अबुद्धा बाळवीधेवन्तः। तथा−'महाभागा' महाभागाः महासत्करणीयाः, महान्तव ते भागा इति महाभागाः, अत्र भागशब्दः, सत्कारार्थकः। ततस्र

टीकार्ध--शुष्क व्याकरण तर्क तथा इसी प्रकार के अन्य शास्त्रों के ज्ञान से जिन्हें अभिमान उत्पन्न हो गया है, जो अपने आपको पण्डित मानते हैं, परन्तु पारमार्थिक चस्तु के ज्ञान से रहित हैं वे बास्तव में अबुद्ध हैं, क्यों कि सम्पन्तत्व के विना शुक्क तर्क मान्न से तस्य का योध प्राप्त नहीं होता। कहा भी है--'शास्त्रावगाह परिचट्टन तस्यरोपि' इत्यादि।

जैसे नाना प्रकार के रसों में हुन रहने वाली चाटू दीर्घ काल पर्यन्त भी रसों के स्वाद को नहीं जान पाती, इसी प्रकार विविध झाख्यों का अवगाहन करने पर भी अबुध पुरुष तत्व के ज्ञान से वंचित (रहित) ही रहता है।'

इस प्रकार जो अबुद्ध है अर्थात बालबीर्यवान है वह महाभाग अर्थात् अस्यत सस्कार करने घोग्य हो महाभाग्यवान हो, पूर्वभव

ટીકાર્ય — શુષ્ક એવા બ્યાકરસ, તર્ક તથા એવા પ્રકારના અન્ય શાસ્ત્રોના જ્ઞાનથી જેઓને અભિમાન ઉત્પન્ન થયેલ હાય, જેઓ પે.તાને પંડિત માનતા હાય પરંતુ પરમાર્થિક વસ્તુના જ્ઞાનથી રહિત હાય તેઓ વાસ્ત્રવિક રૂપે અબુદ્ધ જે છે કારસ્યું કે—સમ્યક્ત્વના જ્ઞાન વિતા શુષ્ક એવા તર્કમાત્રથી તત્વના બાધ પ્રાપ્ત થતા નથી. કહ્યું પસ્યું છે કે—'શાસ્ત્રાવગાદ્વવશ્વિદ્વનતત્વરોડિવ' ઇત્યાદિ જેમ અનેક પ્રકારના રસોમાં ડૂબી રહેનાર ચાડુ (ચૈડવા) લાંબા કાળ સુધી તેમાં પડી રહેવા છતાં પસ્યું રસેલન સ્વાદને જાયું શકતી નથી. તે રીતે અનેક શાસ્ત્રોના અલ્યાસ કરવા છતાં પસ્યું અબુધ પુરૂષ તત્વના સામા જ્ઞાનથી વંચિત (વિનાને) જ રહે છે.

આવા પ્રકારના જેઓ અબુધા છે. અર્થાત્ બાલવીય વાન્ છે, તે મહા-ભાગ અર્ધાત્ અત્યન્ત સત્કાર કરવાને ધાેગ્ય દ્વાય અથવા મહાલાગ્યવાન્

महासत्करणीया लोके । अथवा भागो भाग्यम्, तथा महद्भाग्यं विद्यते येचा ते महाभागाः । परकोके सुकृतं समुपानितं यदं बलात् इहलोकेऽधुना तज्जनितं सुखं भवति । 'वोरा' परसैन मईने समर्थाः मन्ति किन्तु-'असमत्तदं संगो' अस-म्यवस्यदर्भिनः, न सम्यक् द्रष्टुं श्रीलं येषां तेऽसम्यवस्यदर्शिनः मिध्यादृष्ट्य इति यावत् । 'तेर्सि' तेपामसम्यवश्वदश्चिनाम् । 'परवकंतं' पराकान्तम् , तपो-दानाऽध्ययनादिषु मयत्नादिकं तत् ! 'असुदं' अशुद्धम् -अविशुद्धिकारि । तैः कृतं तपःपभृति श्रुभानुष्ठानमि बन्धनाय एव । कुत्रैणकृतचिकित्साबद् विपरीत्फळ-अनकम्। यद्यपि तपः पश्चतिकं विशिष्टफरुगय भवति, किन्तु तेषां मिथ्यादृष्टीमां त्रपोऽपि बन्धनायैव। भावोपहतत्वात् सनिदानत्वाद्वा। यथैकरसमपि जलं तत्त्वदुभू-भागितकारान् आसाध मिष्टं तिक लक्ष्णाकं भवति तहत् तक्ततेषां पराकान्तम्। में उपार्जित सुकृत के पल से इस भव में सुख का अनुभव कर रहा हो और वीर अर्थान् चात्रुसेना का मर्दन करने में समर्थ हो किन्तु मिथ्यादृष्टि हो तो उसका पराक्रम अर्थात् तप दान अध्ययन आदि में किया हुआ प्रयत्न अद्युद्ध है। वह तप आदि शुभानुष्ठान भी कर्मयन्धन का ही कारण होता है। जैसे कुवैद्य के बात की हाई चिकित्सा विपरीत फल प्रदान करने चाली होती है। यद्यपि तप आदि का विद्याष्ट निर्मरा रूप फल हो भ है तथापि मिथ्याद्यांट के लिए वे भी कर्मवन्त्र के ही कारण होते हैं, क्यों कि वे भावना से दृषित (अर्थात् सद् विवेक से रहित) होते हैं अथवा निदान से युक्त होते

હાય, પૂર્વ લવમાં પ્રાપ્ત કરેલા સુકતના ખળશી આ ભવમાં સુખના અનુલવ કરી રહ્યા હાય તથા વીર અર્થાત્ શતુના સૈન્યતું મહેન કરવામાં સમર્વ હાય પરંતુ મિશ્યાદ દિવાળા હાય તો તેનું પરાક્રમ અર્થાત્ તપ, દાન, અધ્યયન વિગેરમાં કરેલ પ્રયત્ન અશુદ્ધ છે. તે તપ વિગેરે શુલ અનુષ્ઠાન પણ કર્મ ખન્ધના કારણ રૂપજ થાય છે. જેમ કુવૈદ્ય દ્વારા કરવામાં આવેલ ચિકિ.સા ઉલ્ટા ક્લને આપવા વાળી થાય છે, તો કે તપ વિગેરેતું વિશેષ પ્રકારની નિર્જરા રૂપકલ હાય છે. તો પણ મિશ્યાદ દિવાળાને માટે તેઓ પણ કર્મ અંધના કારણ રૂપજ હાય છે. કેમ કે તેઓ બાવનાથી દ્વતિ (અર્ધાત્ સત્ વિવેક વિનાના) હાય છે, અથવા નિદાનવાળા હાય છે. જલમાં એકજ પ્રકારના સ્વભાવિક રસ જ સર્વત્ર હાય છે. પરંતુ અલગ અલગ પ્રકારના ભૂ ભાગાના સંસર્પથી તે ક્યાંક મીઠું અને ક્યાંક ખારૂં થઈ જાય છે. એજ

हैं। जल में एक ही प्रकार का स्वाभाविक रस सर्वत्र होता है, परन्तु भिन्न भिन्नप्रकार के मुभागों के संसर्ग से वह कहीं भीठा कहीं खारा हो

#### समयार्थं बोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ८ उ. १ वीर्यस्वरूपनिरूपणम्

FOU

'सब्बसो' सर्वशः-सर्वा, अपि क्रिया, 'सफलं होइ' सफलं भवति, फलेन कर्म-बन्धनेन युक्तं तदीयं पराकान्त्रमिति॥२२॥

बालवीर्यवतः पराक्रान्तं दर्शयित्वा तदचु पण्डितवीर्यवन्तमधिकृत्य बाःखकारः कथयति-'जे य बुद्धा' इत्यादि ।

प्रज्य- जे य बुद्धा महाभागा, वीरों संमत्तदंसिंगो। सुद्धं तेसिं पैरकंतं, अफलं होइ सेव्वसो॥२३॥

छाया—ये च बुद्धा महाभागाः, वीराः सम्यवत्वदर्श्विनः। शुद्धं तेषां पराकन्तः एफलं भवति सर्वश्वः॥२३॥

जाता है, उसी प्रकार तप भी विभिन्न स्थानों में विभिन्न प्रकार का फल प्रदान करता है। यही कारण है कि मिथ्यादिष्टियों का पराक्रम अर्थात् मिथ्यादिष्टियों की सब किया कर्मबन्धन रूप फल को उत्पन्न करता है।२२।

बालबीर्धवान् के पराक्रम को दिखलाकर दा।स्त्रकार अब पण्डितः बीर्थवान् के विषय में कहते हैं—'जे य बुद्धा' इत्यादि।

चाब्दार्थ—'जे य-चे च' जो लोग 'बुद्धा-बुद्धाः' पदार्थ के सच्चे स्वरूप को जाननेवाले 'महाभागा-महाभागाः' यहे पूजनीय 'वीरा-बीराः' कर्मविदारण करने में निपुण 'संमस्तदंसिणो-सम्यक्तवद्किनः' क्या सम्यक्तक के हैं 'तेसि प्रक्कंतं-तेषां प्रशासनम्' सनका जन्योग

तथा सम्यक्दछि है 'तिसं परक्कंत-तेषां पराकान्तम्' उनका उद्योग 'सुदं-शुद्रम्' निर्मेल 'सब्बसो भफ्लं होई-सर्वशः भफ्लं भवति' और सब प्रकरसे अफल अर्थात् कर्मका नाशक्य मोक्ष के लिये होता है ॥२३॥

રીતે તપ પણ જુદા જુદા સ્થાનામાં જુદા જુદા પ્રકારનું ફળ આપે છે. એજ કારણ છે કે મિથ્યા દેષ્ટિવાળાઓનું પરાક્રમ અર્થાત્ મિથ્યા દૃષ્ઠિઓની બધી જ ક્રિયા કર્મબન્ધ રૂપ ફળને જ ક્રિયન કરે છે. હરસા

આલવીર્યવાન્તા પરાક્રમને અતાવીને શાસ્ત્રકાર હવે પંડિત વીર્યવાન્તા સંબંધમાં કથન કરે છે. –'जे य बुद्धा' ઈત્યાહિ

शण्डाथं—'जे य-ये च' के खे.हैं। 'बुद्धा-बुद्धाः पहार्थंना साशा स्वव्यने काश्वावाणा 'महामागा-महाभागाः' धष्णुःक पूर्वनीय 'वीरा-वीराः' हर्भं नुं विदारख हरवामां हुशण 'संमत्तदां हेणोा-सम्य≢स्वदर्शिनः' तथा सम्यह् ६ष्टि-वाणा छे, 'तेसि परकां ने तेषां पराकान्तम्' तेओ.ने। ६६ोण 'सुद्धं-शुद्धम्' निर्भण 'सब्बसो अफलं हे।ई-सर्वशः खफलं भवति' अने अधी रीते अहण अधीत् हर्भंना नाशव्य भेक्षने माटे थाय छे. ॥२३॥

अन्त्यार्थः—(जे य) ये च (बुद्धा) बुद्धाः—स्त्रयं बुद्धाः, बुद्धवेधिता वा (महामागाः) महाभागाः -महापूजनीयाः (वीराः) वीराः कर्मितिदारणसमर्थाः (संमत्तदंसिणो) सम्यक्त्वदर्शिनः—परमार्थतन् विद्धाः (तेसि परवक्तं) तेषां पराकान्तसुद्धोगः (सुद्धे) शुद्धमवदातं कर्मवन्धं प्रति (सन्वत्नो अफलं होइ) सर्वशः —सर्वयैव अफलं भवति पापफळजनकाभावात् तत् निर्जुबन्धनिजेरार्थमेत्र मवतीति भावः ॥२३॥

टीका--'जे प' ये केचन महापुरुषाः 'बुद्धा' बुद्धाः-संबुद्धाः परोपदेश-मन्तरेणैव पदार्थपरमार्थझानवन्तः तीर्थकराः। यद्धा-बुद्धबोधिता गणधरादयः, 'महाभागा' महाभागाः-महासत्कणीयाः। 'वीराः-कर्मणां दिनाशने सदा साम-ध्येवन्तो झानादिभिर्गुणैर्का सदा शोभमानाः। 'संगत्तदंतिणो' सम्यव वदर्शिनः-यथावस्थितपदार्थझारुवन्तः। 'तेति' तेषां-जगन्माननीयानां यत् 'परचकंतं' परा-कान्तम्-तपःसंयमाद्यनुष्ठानं तत् 'सुद्धं' सुद्धं-विशुद्धं निर्मेलं-कषायादिदोषः

अन्त्रयार्थ जो स्वयं बुद्ध हैं अथवा बुद्ध बोधित हैं, महाभाग पूजनीय हैं, बीर अर्थात् कर्मविदारण में समर्थ हैं और सम्यक्त्वदर्शी परमार्थ के ज्ञाता हैं, उनका पराक्रम सर्वथा क्षमें बन्धन रूप फल से रहित होता है-निर्जश का ही कारण होता है। २३॥

टीकार्थ--जो महापुरुष द्सरे के उपदेश के विनास्त्रयं ही बोध को प्राप्त कर परमार्थ को जानने वाछे हैं, जैसे तीर्थकर, अथवा जिन्होंने दूसरे ज्ञानियों से ज्ञान प्राप्त किया है, जैसे गणधर आदि तथा जो महान सरकरणीय हैं, जो कमीं को नष्ट करने के सामर्थ्य से युक्त हैं, या ज्ञानादि गुर्जों से विभूषित हैं, जो पदार्थों के यथार्थ स्वह्म को जानते हैं, उनका पराक्षम अर्थात् तप, अध्ययन, यम, नियम आदि

અન્વયાર્થ — જેઓ સ્વયં ખુદ્ધ છે. અથવા ખુદ્ધ બે વિત છે. મહાભાગ પૂજનીય છે, વીર અર્થાત્ કર્મના વિદારણમાં સમર્થ છે. અને સમ્યક્તવદર્શા પરમાર્થને જાણવાવાળા છે, તેઓનું પરાક્રમ સર્વથા કર્મખંધ રૂપ કૃળ વિનાનું ઢાય છે. –અર્થાત્ નિર્જરાના કારણ રૂપ જ હોય છે. દાશગા

ટીકાર્ય -- જે મહા પુરૂષા ખીજાના ઉપ્દેશ વિના પાતેજ એામ પ્રાપ્ત કરીને પરમાર્થને જરૂવવાળા છે, જેમકે તીર્થ કર, અથવા જેઓએ ખીજા જ્ઞાનીયા પાસેથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ છે, જેમકે ગણધર, વિગેરે તથા જેઓ મહાન્ સત્કાર કરવાને યે ગ્ય હાય છે, જેઓ કર્મોને નાશ કરવાવાળા સામ-કર્યાથી યુક્ત છે, અથવા જ્ઞાન વિગેરે ગુણાથી યુક્ત હાય છે, જેઓ પદાર્યના યુશાર્થ (વાસ્તવિક) સ્વરૂપને જાણે છે, તેઓનું પરાક્રમ અર્થાત્ તપ, અદય-

# समयार्थयोधिनी टीका ब. धु. अ. ८ उ.१ वीर्यस्वरूपनिक्रपणम्

\_\_\_\_

रहितं तत् अफलं पापफलाजनकं भवति निर्जरार्थमेव सर्वे भवतिति भावः। सस्य-क्तवतां सर्वेषेव संयमतपःप्रधानमनुष्ठानं भवति संयमास्याऽनाश्रवस्यस्यात्, तथा-तपपो निर्भराफलकत्वात्। तथोक्तं भगवता भगवत्याम्—

'संज्ञमे अण्ड्यफले तने नोदाणफले' ॥इति॥२३॥ मुल्म्-तेसिं त्रि तनो के हुद्धो, निक्खंता जे महाकुला। जन्नेवन्ते विद्याणंति, न सिँलांगं पर्वज्ज्ङ ॥२४॥

छाया--तेषा मधि तपी न धुतं, निष्कःन्ता ये महाकुचाः । यन्नैवःऽत्ये विज्ञानन्ति, न श्लोक प्रवेदयेत् ॥२४॥

अनुष्ठान शुद्ध कपायादि दोवों से रहित और निर्जरा के लिए ही होता है। सम्यक्त्यवाद पुरुष का सभी अनुष्ठान संयम तप प्रधान होता है, भगवती सूत्र में भगवान् ने कहा है-

'संयम का फल आश्रय का रुक जाना है और तप का फल कमें की निर्जरा होना है ॥२३॥

'तेसिं वि तचो ण सुद्धो' इत्यादि।

शब्दार्थ--'तेसि वि तथो ण खुद्धो-तेषामि तपो न शुद्धं उनका तप भी शुद्ध नहीं है 'जे महाकुला नियमंत्रा-चे महाकुलाः निष्कात्ताः' जो महाकुल बाले प्रवच्यालेकर पूजा सरकार के लिये तप करते हैं 'जन्नेबन्ने वियाणंति-यत् नैव अन्ये विजानन्ति' इसलिये दानमें श्रद्धा रखनेवाले दूसरेलेग जिसमें जाने नहीं, इस प्रकार आस्मार्थी को तप-

યન, યમ, નિયમ વિગેરે અનુષ્ઠાન શુદ્ધ એટલે કે કષાય વિગેરે દોષોથી રિહિત અને નિર્જાશ આપવાલાળા જ હાય છે. સમ્યક્તવાળા પુરૂષના સઘળા અનુષ્ઠાના સંયમ અને તપ પ્રધાન જ હાય છે. ભગવતીસૂત્રમાં ભગવાને કહ્યું છે કે—સંયમનું કૃળ આસ્ત્રવને રોક્યું તે છે. અને તપનું કૃળ કર્માની નિર્જશ થવી તે છે. મરદાા

'तेसि' वि तरे। ण सुद्धी' धत्याहि

शण्डार्थ — 'तेश्वि' वि तवा ण सुद्धी-तेषामित तथो न शुद्धं' तेभनुं तथ पथु शुद्ध नथी. 'जे महाकुछा निक्खंना-ये महाकुछाः निष्काम्ताः के भड़ाकुण काणा प्रशृक्ष्या क्षष्टी पूकासत्स्रस्ते भाटे तथ धरे छे, 'जन्नेवन्ने विद्यार्णीत-यत् नैव विज्ञानन्ति' तेथी हानमां श्रद्धा राणवावाणा जीका देशि कांग्ने नदीः अन्वयार्थः -- (तेसि वि तत्रो ण सुद्धो) तेषां तपोऽपि न शुद्धम् (जे महाकुला निक्संता) ये महाकुळाः - इक्ष्यकादिकुलोशपञ्चाः पत्रश्यामादाय निष्कान्ताः स्रोकसरकारार्थे तपः कुर्यन्ति (जन्नेवन्ने विद्याणंति) यत् नैव अन्ये विज्ञानन्ति कियमाणमपि तथो नान्ये जानन्ति तत् तथाभूतमात्मार्थिनो विधेयम् (न सि-लोगं पवेजनए) न इलोकम् आत्मश्राधां नैव मवेदयेत्-मकाशयेदिति ॥२४॥

टीका--'तेसि वि' तेपामिष 'तदो' तपः संयमानुष्ठानं च 'ण सुद्धो' न शुद्धम्-न पित्रम् 'जे य' ये च 'महःकुला' महःकुणः-लोके मिसद्धा इक्ष्या कुषभृतिकुले समुत्पन्नाः तेषामिष तपः सत्कारःखर्थं वा सम्यक्त मकीर्तितम्। 'जन्ने बन्ने विमाणंति' यत् कियमाणं तयः 'नेवन्ने' नैवान्ये-दानश्रद्धावन्तोऽपरे न 'वियाणंति' विजानन्ति तथा-श्रेयोऽविभिः कर्तव्यम् 'न सिलोगं श्लोकं-करना चाहिये 'न सिलोगं पवेजजए-न श्लोकम् प्रवेदयति' नथा तप-रियोगं को अपनी प्रशंसा भी न करनी चाहिये।।२४॥

अन्वयार्थ--उनका तप शुद्ध नहीं है जो इस्वाकु आदि बड़े कुछों में जन्म छेकर, दीक्षित हो कर निकछे हैं किन्तु लोक सरकार के लिए तप करते हैं। अतएब साधु को ऐसा तप करना चाहिए कि दूसरों को उसका पता ही न चछे अर्थात् जिसमें इस लोक और परलोक की आइंसा (बांछा) न हो, उसे अपनी प्रशंसा भी नहीं करनी चाहिए।२४।

टीकार्थ--जो लोकपसिद्ध इश्वाकु आदि महाकुलों में उत्पन्न हुए हैं और प्रवच्या अंगीकार करके गृहस्थानी बने हैं किन्तु लौकिक सरकार सम्मान पाने की कामना से पेरित हो कर तप करते हैं, उनका भी तप विद्युद्ध नहीं है। आत्मकल्याण के अभिलाषी को ऐसा तप करना

ते प्रभाषे आत्मः थिं भे तप કરવું જોઇએ. 'न सिक्टांग' पवेडजए-न श्लोकम् प्रवेदयित' तथा तपस्विभे पातानी प्रश'सा पद्य કરવી ન જોઇએ ॥२४॥

અન્યયાર્થ —જેએ ઇક્ષ્માકુ વિગેરે પ્રસિદ્ધ વંશમાં જન્મ લઇને દીક્ષિત થઇને નીકત્યા છે, પરંતુ લોકના સત્કાર માટે તપ કરે છે, તેઓનુ તપ શુદ્ધ નથી. એથી કરીને સધુએ એવું તપ કરવું એઇએ કે-બીજાઓને તેની જાણ જ ન થાય, અર્થાત્ જેમાં આ લોક અને પરલાકની આશંસા (ઇચ્છા) ન હાય, તેણે પાતાની પ્રશંસા પણ કરવી ન એઇએ શરમા

ટીકાર્ય — જેઓ લાેક પ્રસિદ્ધ ઇફ્વાકુ વિજેરે મહાકુળામાં ઉત્પન્ન થયા હાય છે, અને પ્રવલ્યા સ્વીકારીને ગૃહના ત્યાબ કરવાવાળા બન્યા હાેય છે, પરંતુ લાકિક સતકાર અને સન્માન મેળવવાની ઇચ્છાથી પ્રેરઇને તપ કરે છે, તેઓફું તપ પણ શુદ્ધ હાેતું નથી. આત્મકલ્યાણને ઇચ્છનારાઓએ એવું

فوق

स्वकीयमधंसां स्त्रमुखान्नैव-कथमपि 'पवेजनए' प्रवेदयेत्-कथयेत्, अहमेतादश्व आसम्-इदानीं तपसा पद्य इत्यादि स्वपंतां नैत्र कुर्यात् । 'तपः क्षरति-नश्यिति कीर्चनात्' इति नीत्या । ये च महति कुछे प्राप्त नन्मानः स्वतपः प्रशंसन्ति, अथवा -सत्कृतिपूजोपलब्धये तपः कुर्वन्ति, तेषां तत्तपः ततःप्रभृति क्षीयते चौरामे धनमकाश्चनवत् अतः सत्ताधुभिः स्वीयं तपो गोपनोषमेव, न पुनः स्वमुखेनाख्यातव्यमिति । २४॥

मुल्य-अष्पपिंडासि पाणासि, अप्पं भासेज्ज सैदवए। स्तंतेऽभिनिब्बुडे दंते, वीयगिद्धी सेदा जए॥२५॥

चाहिए जिसे गृहस्थ आदि जान भी न सके। तथा अपने मुख से अपनी प्रशंसा कदापि नहीं करनी चाहिए कि मैं ऐसा था और अब ऐसा उग्र तप कर रहा हूँ। इत्यादि। क्यों कि स्वयं प्रशंसा करने से तप भंग हो जाता है-निष्फल यन जाता है।

आशय यह है-जिन्होंने महान कुलों में जन्म लिया है और जो दीक्षित हो कर तप तो करते हैं किन्तु अपने तप की प्रशंसा करते हैं या सरकार पूजा के निमित्त ही तपस्या करते हैं उनका तप क्षीण हो जाता है। अतएव मोक्षाभिन्छायी साधुओं को अपना तप गुस हो रखना चाहिए, चोर के सामने अपने धन को पकट करने के समान अपने मुख से तप की प्रशंसा नहीं करना चाहिए ॥२४॥

તમ કરવું જોઇએ કે જેથી ગૃહસ્થા વિગેરે જારી પણ ન શકે, તથા પાતાના મુખેથી પાતાની પ્રશંસા કાઇ પણ સમયે કરવી ન જોઇએ કે–હું આવા પ્રકારના હતા, અને હાલમાં આવું ઉગ્ર તપ કરી રહ્યો છું. ઇત્યાદિ કેમ કે સ્વયં પ્રશંસા કરવાથી તપના લંગ થઈ જાય છે. અર્થાત્ તપાતું હાન નિષ્ફળ થઈ જાય છે.

કહેવાના આશય એ છે કે-જે એ એ શ્રેલ્ડ કુલામાં જન્મ ધારણ કરેલ છે, અને જેઓ દીક્ષા ધારણ કરીને તપતા કરે છે, પરંતુ પાતે કરલા તપની પ્રશંસા (વખાણ) કરે છે, અથવા સત્કાર-પૂજાને માટે જ તપતું આચરણ કરે છે, તેઓનું તપ ક્ષીલ્ર થઈ જાય છે તેથી જ મેહ્લની કામના વાળા સાધુઓએ પોતાનું તપ ગુપ્ત જ રાખલું જેઇએ ચારની સામે ચાતાનું ધન બતાવવાની જેમ પોતાના મુખેથી પોતાના તપની પ્રશંસા કરવી ન જોઇએ. ારડા

स्वकृताङ्गस्रो

#### छाया--अस्पविण्डाक्षी पानाक्षी, अर्च्य भाषेत सुव्रतः । शान्तोऽभिनिश्चेती दान्तो, चीतग्रद्धिः सदा यतेत ॥२५॥

अन्वयाधः -- (अप्पिडासि) अस्पिण्डाशी-अस्पाहार करणशीलः (पाणासि) आमाशी-अस्पनलाभ्यवहरणवान् (गुन्वष्) ग्रुवतः -साधुः (अप् भासेज्ज) अस्पं-परिमितं च भाषेत (संते अमिनिन्दुढे) क्षान्तः -क्षान्तिमधानः अमिनिर्दृत्तौ स्रोमादिजयात्रिरातुरः (दंते वीतिणिद्धी सदा जष्) दान्ती-जितेन्द्रियः वीतगृद्धिः -आशंशादोपरहितः सदा-सर्वदा सर्वकालं संपमानु स्टाने यतेत-यत्नं द्वर्षोदिति। २५।

#### 'अपविद्यसि' इत्यादि ।

चान्दार्थ--'अप्पविद्यास-अस्य पिण्डाची' साधु उद्दर निर्वाहके लिये अस्य आहार करे 'पाणासि-पानाची' और जल पान भी धोडा करे 'सुरुषए-सुन्नतः' साधु पुरुष अप्पं भासेजज-अस्पं भाषेत' धोडा बीछे अर्थात् विना प्रयोजन न बीले 'खंते अभिनिन्चुडे-क्षान्तः अभिनिन्धुंतः' एवंक्षमाचील लोभादि रहित 'दंते बीत गिद्धी-दान्तः बीतगृद्धिः' जितिन्द्रिय और विषय भोग में आसक्ति रहित होकर सदा संयमका अनुष्ठान करे ॥२५॥

अन्त्रयार्थ—साधु अल्पाहारी हो, अल्प जल का पान करे, अल्प भाषण करे, क्षमाशील हो, लोभ आदि को जीत कर आतुरतारहित हो, जितेन्द्रिय हो और यद्वि रहित हो। सदा संघमानुष्ठान में उद्योग करने वाला हो॥२५॥

#### 'आपि विंडासि' छत्याहि

शण्डाथ — अपविदासि—अस्पविण्डाकी' साधु ६६२ निर्वाह भाटे अवप आहार ६२ 'पाणासि—पानाकी' अने अक्षपान पण्ड धारुं ६२ 'सुम्बर्-सुबतः' साधु पुरुष 'अप्यं भाषेण्य-अस्यं भाषेत' धारुं भाषी अर्थात् प्रयोकान वगर शि.धे नहीं 'खंते अभिनिष्दुंड-क्षान्तः अभिनिष्ट्रंतः' क्षभाशीक्ष देशि रहित 'दंते वीतिगिद्धी—दान्तः वीतगृद्धिः' छतेन्द्रिय तथा विषयक्षोभिभां आस्टिक्त विनाना श्रामे सहा संयमतुं अनुष्ठान ६२ ॥ रुपा

અન્યયાર્થ-સાધુએ અલ્યાહારી હોલું જેઇએ. અલ્યજલનું પાન કરલું ત્નાઈએ અલ્ય બાેલવું જેઇએ. લાેસ વિગેરને છતીને આતુર પણા વિના રહેવું. જોતિદ્રય થતું અને ગૃદ્ધિ-આસક્તિ વિના રહેવું. તથા હંમેશાં સંય-મના અનુષ્ઠાનમાં ઉદ્યોગ પશ્યક્ષ રહેવું જોઇએ. ાારપા

900

#### समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ८ इ.१ वीर्यस्वस्पनिरूपणम्

टोका— 'अप्पर्विडासि' अरुपपिण्डाको, अन्यं पिण्डम् अभितुं-भोक्तं श्रीलं यस्य सोऽस्पपिडाको, अन्तमान्तादिकस्यापि अरुपर्वयस्यैव भोजनकोळः। तथा-'पाणासि' अरुपपानाकी-आहारवदस्यज्ञाकी, उक्तंच भोजनविष्ये-

> 'हे जंद तंत्र असीय जस्य व तस्य व सुहोदगयनिही। जेणेव तेणेव संतद्व दीरा सुणिओसि ते अप्या ॥१॥

अह कुक्कुिं अंडगमेत्तरपमाणे कव छे आहारं आहारेमाणे अप्पाहारे इत्यादि । छाया—यद्वा तद्वा अभित्वा यत्र वा तत्र वा सुखोपगतिनदः । येन वा तेन वा सन्तुष्टः हे वीर । ज्ञातोऽस्ति त्वयाऽऽस्मा ॥१॥ अष्ट कुक्कुटाण्डकभगाणान् कवलानाहारमाहर अस्पाहा इत्यादि ।

टीकार्थ—साधु वो स्वरूप आहार करना चाहिए। अन्त प्राप्त आहार भी अधिक नहीं करना चाहिए। आहार के समान जल का पान भी अरूप करना चाहिए। भोजन के परिणाम के विषय में आगम में कहा है—'जो भी मिल गया उसे खा लिया, जहाँ—तहाँ कहीं भी सुख की नींद से सो लिया जो भी प्राप्त हो गया उसमें संतुष्ट रहा! हे बीर! तुने आस्मा को पहिचाना है।।१॥

मुर्गी के अण्डे के बरावर आठ कवल प्रमाण आहार करने वाला अल्पाहारी कहलाता है, बारह कवल प्रमाण आहार करने वाला अपार्छ अवमोदिक कहलाता है, मोलह कवल प्रमाण आहार करनेवाला क्रिभाग प्राप्त आहारी कहलाता है, चौबीस कवल प्रमाण आहार करने वाले

ટીકાર્ય — સાધુએ અલ્પ એટલે કે સૂક્ષ્મ પ્રમાણમાં આહાર કરવા જોઇએ. આ તપાનત અહાર પણ વિશેષ પ્રમાણમાં લેવા ન જોઇએ. આહાર પ્રમાણ જળ પણ અલ્પ પ્રમાણમાં લેવું જોઇએ. આહારના પ્રમાણના સંખંધમાં આગમમાં કહ્યું છે કે—'એ કાંઈ પ્રાપ્ત થયેલ આહાર હાય તેને લઇને નિર્વાહ કરી લેવે, જ્યાં ત્યાં કાઇ પણ સ્થળે સુખ પ્રવેકની નિદ્રાથી સુઈ જવું. અને એ કાંઈ પ્રાપ્ત થઇ આવે તેનાથી સંતાષ માની લેવા. હે વીર તેં આત્માને એાળખ્યા છે. ાયા

મરઘાના ઇંડાની ખરાખર આઠ કે િળયાના પ્રમાણવાળા આહારને શહેલું કરવાવાળાને અલ્પ આહારી કહેવામાં આવે છે. ખાર કે િળયાના પ્રમાણવાળા આહાર કરવાવાળાને અપાર્દ્ધ અવમાદરિક કહેવામાં આવે છે. સાેળ કે િળયા પ્રમાણ આહાર કરવાવાળાને છે ભાગ પ્રાપ્ત આહાર દ્વેવાવાળા કહેવામાં यद्वा तद्वा आहारमाहार्य्य यत्र तत्र ग्रुखनिद्रा मासादितः, येन तेन मकारेण सन्तुतः, अतस्त्रयाऽऽत्मा ज्ञात इति भावः ।

पकैककवछस्य न्यूनताकरणेन ऊनोदरता कर्चव्या। एवमेव पाने, पात्रादिः संयमोपकरणेऽपि ऊनोदरता विधेया। तथा चोक्तम्-

'थोवाहारो धोवमणियो य जो ! होइ योवनिहो य । थोवोवहि उवगरणो, तस्स हु देवा वि पणमंति'॥१॥

अवमोदरिक कहलाता है, तीस कवल प्रमाण आहार करने वाला प्रमाण प्राप्ताहारी कहलाता है और वत्तीस कवल आहार करने वाला सम्पूर्णा-हारी कहा जाता है ॥ व्य. सूत्र व. ८॥

अरस विरस आदि का भेद न करके जो भी आहार निर्दोष प्राप्त हो जाय, उसे ही ग्रहण करले। प्रशस्त अध्वास्त भूमि का विकल्प न करके कहीं भी सुख की नींद से सो ले और जो भी मिल जाय उसी में सन्तुष्ठ रहे। ऐसी उदासीन बृत्तिवाला महापुरुष ही आत्मा का ज्ञाता होता है।

एक एक कवल की कमी करके जनोदरता करनी चाहिए। इसी प्रकार पानी तथा संयम के उपकरण पात्र आदि में जनोदरता करनी चाहिए। कहा भी हैं-'थोवाहारो थोवभणिओ' इत्यादि।

માવે છે. ચાવીસ કાળીયાના પ્રમાણવાળા આહાર લેનારને અવમાદિરિક કહે-વાય છે, ત્રીસ કાળીયાના પ્રમાણવાળા આહાર લેવા વાળાને પ્રમાણામાન હારી કહેવાય છે. અને ભત્રીય કાળિયાના આહારવાળાને સંપૂર્ણાહારી કહે-વાય છે. 110ય. સ્. ૩૮

વ્યવસ વિરસ વિગેરના લેટ કર્યા વિના નિર્દોષ રીતે જે કાંઈ આહાર પ્રાપ્ત થઇ જાય, તેને જ અહ્યું કરી લેવા.

પ્રશસ્ત અથવા અપ્રશસ્ત ભૂમિના વિકલ્પન કરતાં જ્યાં સુખ પૂર્વકની નિદ્રા આવે ત્યાં સુઇ જહું. અને જે કેાંઇ મલે તેનાથી સંતાષી રહેલું. આવી ઉદાસીન વૃત્તિવાળા મહાયુરૂષ જ અઃત્મતત્વને જાણૂવાવાળા થાય છે.

એક એક કાળીયાને ક્રમ–એક્કિ કરીને ઉનાદરતા કરવી જેઇએ. આજ પ્રમાણે પાણી તથા સંયમના ઉપકરણ પાત્ર વિગેરમાં ઉનેદરપણું કરવું જોઈએ. કહ્યું પણું છે કે∽'થોવાદારા ઘોવમળિયો' ઇત્યાદિ જે મહપ માહાર-

હાર

# समयार्थवोधिनी ठीका प्र. श्रु. अ. ८ उ.१ वीर्यस्वकपनिक्रपणम्

छाया--- स्तोकाहारः स्तोकमणितश्च, यो भवति स्तोकनिद्रश्च। स्तोकोपधिकोपकरणः, तस्मै खलु देवा अपि मणमन्ति ॥

'सुन्तर' सुवतः - सुन्दु महावतपालको सुनिः 'अप्पं' अल्पमेव 'भासेज्जा' भाषेत-अल्पं हितं सत्यं च वदेत् न वहु वदेदितिभावः । 'खंते' शान्तः - क्रोधा-दीनासुपश्चमात् शान्तिपथानो मवेत् । तथा-'अभिनिन्तुडे' अभिनिन्तः - लोभ-भानपापदीनामान्तरश्चमूणां जयकरणात्, उपशान्तो भवेत् । तथा-'दंते' दान्तः, जितेन्द्रियो मवेत् । एवम् 'वोतिगिद्धी' वीतष्टद्धिः, वीता-विगता गृद्धिः-अभिकाङ्क्षा यस्य स वीतगृद्धिः - आभेकाङ्क्षा यस्य स वीतगृद्धिः - आभेकाङ्का प्रस्य स्वतिन संयमानुष्टाने यत्नं कुर्णात् : साधुभिः संयमयात्रानिर्वाहार्थमन्त्र-

जो अल्पाहारी, अल्पभाषी, अल्पनिद्रालु, अल्पअपिमान् और अल्प उपकरणवान् होता है, देवता भी उसको नमस्कार करते हैं।

हे सुवत ! (सुन्दर व्रतवाले शिष्य) अल्प, हिनकर और सस्य ही बोलो अधिक नहीं। क्रोध, मान, माया, लोभ आदि आन्तरिक श्राञ्जभौं को जीत कर उपशान्त होओ, जितेन्द्रिय बनो।

जिसके कवायों का उच्छेद (विनाश) नहीं हुआ, जिस का मन बशीयृत नहीं हुआ और इन्द्रियों का गोपन नहीं हुआ, उसकी दीक्षा आजीविका का साधन मात्र है ॥१॥

इसी शकार साधु गृद्धि से रहित हो और कामवासना से रहित हो। इस प्रकार वह सर्थदा ही संयम के अनुष्ठान में संलग्न बना रहे।

વાળા, અલ્પ બાલનાર, અલ્પ નિદ્રા લૈનાર અલ્પ ઉપધિવાળા તથા અલ્પ ઉપકરણવાળા હાય છે, તેવા પુરૂષને દેવા પણ નમસ્કાર કરે છે.

હે સુવત! (સુંદર વ્રતવાળા શિષ્ય) અલ્પ, હિતકર અને સત્યજ બોલો વધારે પડતું નહીં. કોધ વિગેરે કપાયાને ઉપશાંત કરીને ક્ષમાશીલ અને કોધ, માન, માયા, લાભ વિગેરે આંતરિક શત્રુઓને જીતીને ઉપશાન્ત અને!, જીતેન્દ્રિય અને! જેઓના કપાયાના ઉચ્છેદ (નાશ) થયેલ નથી જેઓનું મન વશ થયેલ નથી. અને ઇન્દ્રિયોનું ગાપન થયેલ નથી તેઓની દીક્ષા કેવળ આજીવિકાના સાધન માત્ર જ છે. ॥૧॥

માજ પ્રમાણે ગૃહિ (આસક્તિ)થી રહિત થવું. તથા કામવાસનાથી રહિત બનવું. અને એજ પ્રમાણે હંમેશાં જ સ્થમના અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત શીલ બનવું. मे गन्नं पानं चाऽभ्यवहरणीयम्, तथा-हितं मितम्हि दा सत्यमेव वक्तव्यम् । क्षान्तेन दान्तेन विषयविनिव्यतात्मना संयमानुष्ठानतत्यरेण भवितव्यमिति भावः॥२५॥ मृष्टम्-द्राणजोगं समाहद्दु कायं विउसेजने सैटवसो । तिर्तिक्खं परमं णञ्चा आमोकस्वाय परिवएजासि॥ ॥सिबेमि॥२६॥

छाया--ध्यानयोगं समाहृत्य फायं व्युत्सृजेत्सर्वेशः । तितिक्षां परमां ज्ञःत्वा आमोक्षाय परिवजेन् ॥ इति वनीमि ॥२६॥

आहाय यह है-साधु को उदरप्ति के लिए अस्प आहार तथा परिमित आहार पानी का सेवन करना चाहिए, परिमित सत्य बचनों का ही प्रयोग करना चाहिए झान्त दान्त और विषयों से विरक्त होना चाहिए। सदा संधमपरायण रहना चाहिए ॥२५॥

'झाणजोगं समाहट्दु' इत्यादि ।

द्वार्थ — 'झाणजोगं-ध्यानयोगम्' साधु चित्त निरोध सक्षण बाले धर्मध्यानादि को 'समाहट्टु-समाहत्य' ग्रहण करके 'सब्बसो कायं विद्रसेजत-सर्वद्याः कायं व्युग्स्जेत्' सब प्रकार से द्वारीरको बुरे ध्यापरोंसे रोके 'तितिक्छां परमं णच्या—तितिक्षां परमां ज्ञात्वा' परीषह तथा उपसर्ग के सहन को सपसे उत्तम समझकर 'आमोबखाए-आमो क्षाय' मोक्ष की प्राप्ति पर्यन्त संयमका अनुष्ठान करे 'त्तिबेनि-इति झवीमि' ऐसा में कहता हूँ ॥२६॥

કહેવાના આશય એ છે કે-સાધુએ ઉદર પૂર્તિ માટે અલ્પ આહાર તથા પરિમિત આહાર પાણીનું સેવન કરવું જોઇએ. પરિમિત સત્ય વચન જ આહાવા જોઇએ. શાન્ત દાન્ત અને વિષયેત્થી વિરક્ત બનવું જોઇએ. ત્સર્વદા સંયમ પર.યથ્યુ રહેવું જોઇએ. હ્રારપા

<sup>&#</sup>x27;बाजजागं समाहददु' धत्याहि

श्राण्डार्थं — 'ज्ञाणजामं -ध्यानयामम्' साधु यित्त निरोध लक्षण्याणा धर्मं -ध्यान विगेरेने 'समाहददु-समाहत्य' अढण इरीने 'सव्वसे कार्य विद्यहेज्ज- सर्वशः कार्य व्युत्सृजेन्' अधा अक्षरथी शरीरने भराल व्यापारथी रोडे 'तितिक्लं परमं ज्ञारवा' परीषढ अने उपरर्गना रहने अधारी कित्त स्थानी अस्ति भर्मा अभ्योन 'आमोक्स्वाए-आमोक्षाय' मेक्षनी आसि पर्यन्त स्थानतुः अनुष्ठान दर्रे हुं शुं ॥२६॥

धन्वयार्थः—(झाणजोगं) ध्यानयोगं-ध्यानं मनोतिरोधलक्षणं धर्मध्याना-दिकस्, तत्र योगः-विशिष्टमनोवाकायव्यापार स्तम् (समाहट्ड) समाहृत्य सम्य-गुपादाय (सव्यमो कायं विउसेज्ज) सर्दशः—सर्वेपकारेण कायं—देहमकुष्ठळयोग-धवृतं व्युत्सृजेत्—परित्यजेत् (तितिक्षं परमं षच्चा) तितिक्षां—परीपदोपसर्गे-सहनळक्षणां परमां—प्रधानां ज्ञास्वा (आमोक्खाय परिवष्ण्वास्ति) आमोक्षाय— मोक्षप्यन्तम् अशेषकर्मक्षयो यावद्भवेत्तावत्पर्थन्तं परिव्रजेत्—संयमानुष्ठानं कुर्यात् (तिवेमि) इति बशीम ॥२६॥

टीका--अध्ययनार्थं ध्रुपसंहरन्नाइ-'झाणजोगं' इत्यादि । 'झाणं' ध्यानम्-मनसो निरोधस्त्ररूपम्, धर्मध्यानादिकं वा-तस्मिन् ध्याने योग्नः-विल्ञ्सणमनोदाः ककायव्यापारः, तं ताद्यं ध्यानयोगम् 'समाहृद्युं समाहृत्य-सम्यग्नुपादाय 'कायं' शरीरम्-अकुशलकाययोगमृत्त्रम् 'विउसेच्ज' व्युत्सृजेत्-परित्यजेत्। 'सव्यसो' सर्वतः सर्वप्रकारेण कस्यापि-कथरूपि यथा पीडा न अवेत्। तथा हस्तपादादि वरापारयेत्। तथा-'तिवित्रसं' तितिक्षां-क्षान्ति परिष्ठोपसहनस्त्ररूपाम् 'परमं'

अन्वयार्थ—ध्यानयोग को सम्यक् प्रकार से ग्रहण करके, पूर्ण-रूपेण काय का व्युत्सर्ग करे अर्थात् शरीर को अकुशाल व्यापार में प्रशृक्ति न होने दें। तितिक्षा अर्थात् विविध प्रकार के परीषहीं और उपसर्गी संबंधी सहिष्णुता को उत्तम समझ कर समस्त कर्मों का क्षय जब तक न हो जाय तब तक संयम का पालन करे।

# क्ति वेमि-ऐसा में कहता हूँ ॥२६॥

टीकार्थ—अध्ययन के अर्थ का उपसंहार करते हुए खुन्नकार कहते हैं-ध्यान अर्थात् चिस्त के व्यापार के निरोध या धर्मध्यान आदि में योग को धारण करके. अकुदाल व्यापार में प्रवृत्त द्यारीर का परित्याग करे।

અન્વયાર્થ — સારી રીતે ધ્યાનયાંગને ગ્રહણ કરીને પૂર્ણરૂપથી કાયના ત્યાંગ કરવા. અર્થાત્ શરીરને અકુશલ પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્ત બનવા ન દે. તિતિક્ષા અર્થાત્ અનેક પ્રકારના પરીષદ્ધા અને ઉપસર્ગ સંબંધી સહિષ્ણુ પણાને ઉત્તમ સમજીને સમસ્ત કર્મીના ક્ષય જ્યાં સુધી ન થાય ત્યાં સુધી સંયમનું પાલન કરતું 'ત્તિ નેમિ' આ પ્રમાણે કહું છું. હારશા

ટીકાર્થ—અધ્યયનના અર્થના ઉપસંદાર કરતાં કહે છે કે-ધ્યાન અથવા ચિત્તના વ્યાપારના નિરોધ (રોકવું) અથવા ધર્મધ્યાન વિગેરમાં ચાેગને ધારણ કરીને, અધુશળ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત શરીરના ત્યાગ કરવા. પાતાના સ્વ ૧૦ परमाम्-मधानां सर्वत उत्क्रष्टामिति यावत् 'णच्चा' झात्वा 'आमोक्खाय' आमो-क्षाय-मोक्षपर्यन्तं यावन्मोक्षं न छमते तावत्पर्यन्तम् 'परिव्वप्ज्जासि' परिव्जेत्-संयमाजुष्ठानं क्रुपति ।

साधुध्यनियोगमाश्रित्याऽश्यमनोवाककायव्यापारविवर्जितः - उपसर्गादि सहमानः अशेषकर्मक्षयं यावत् संयमपालने तत्परो भवेदिति मावः। 'त्तिवेमि' इत्यहं बदीमि । इति सुधर्मस्वामियाक्यम् ॥२६॥

इति श्री-तिश्वविख्यातजगद्वरलभादिपदभूपितवास्त्रवारि - 'जैनाचार्य' पूज्यश्री-घासीलालव्रतिविरिचतायां श्री सूत्रकृताङ्गस्त्रस्य ''समयार्थवोधिन्या रूपायां'' व्याख्यायां वीर्योख्यानम् अष्टममध्ययनं समाप्तम् ॥८-१॥

अपने हाथ पग आदि अवयवों का ऐसा प्रयोग करे कि किसी पाणी को तिनक भी पीड़ा न पहुँचे। तथा सहनशीलना को सर्वेत्कृष्ट जान कर जब तक समस्त कर्मों का क्षय न हो जाय तब तक संयम का पालन करे।

आज्ञाय यह है कि साधु ध्यान योग का अवलम्बन करके मन बचन काय की प्रवृत्ति को रोक दें और उपसर्ग आदि को सहन करता हुआ कर्मक्षय पर्यत्त संघमपालन में तत्पर रहे। सुधर्मी स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं—हे जम्बू! जैसा मैंन भगवान से खुना हुँ ऐसा मैं तुझे कहता हूँ ॥२६॥

जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर प्रत्यक्षी घासीलालजी महाराजकृत 'स्त्रकृताः इस्त्रन्न' की समग्रार्थयोधिनी व्याख्या का आठवाँ अध्ययन समाप्त ॥८-१॥

હાથ પગ વિગેરે અવયવાના એવા પ્રયોગ કરે કે-કાઈ પણ પ્રાણિને જરા પણ પીડા ન શાય, તથા સહનશીલ પણાને સવેત્તિમ માનીને જ્યાં સુધી સમસ્ત કર્મોના ક્ષય ન થઇ જાય ત્યાં સુધી સંયમનું પાલન કરવું.

કહેવાના આશય એ છે કે–સઃધુએ ધ્યાન યાેગતું અવલસ્થન કરીને મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિને રોકી દેવી તેમજ ઉપસર્ગ વિગેરેને સહન કરતા થકા કર્મ કાય સુધી સંયમ પાલનમાં તત્પર રહેવું.

સુધમાં સ્વામી જ'બૂસ્વામીને કહે છે કે-હે જ'બૂ જે રીતે મેં લગવાન પામેથી સાંભત્યું છે તેજ પ્રમાણે મેં તમને કહેલ છે. હારદા જૈનાસાર્ય જૈનધમ દિવાકર પૂજ્યશ્રી લાસીલાલ અમહારાજ કૃત 'સ્ત્રકૃતાંગસ્ત્ર'ની સમયાર્થ બાધિની વ્યાખ્યાનું આઠમું અધ્યયન સમાજ્ત હાર-૧ાદ

# स्त्रकृताङ्गसूत्र भा दूसरे का शुद्धिपत्रक

| Ą.         | पंक्ति | भाषा             | अञ्जुद्धि                 | शुद्धि                        |
|------------|--------|------------------|---------------------------|-------------------------------|
| છ          | પ      | <b>ગુજરાતી</b>   | જકારે                     | कथा रै                        |
| 6          | 8      | हिन्दी           | भाति                      | भांति                         |
| ૩૧         | ٩      | ગુ <b>જ</b> રાતી | <del>ર્</del> સચેલી       | ક્સાયેલી                      |
| 3८         | ४      | हिन्दी           | करको                      | घरको                          |
| <b>ć</b> o | ٩      | 2)               | वचक —                     | वधक                           |
| १०३        | 3      | संस्कृत          | कट्ट                      | कद्दु                         |
| १३०        | 8      | "                | रागः                      | सत्र रागः                     |
| १३२        | 8      | संस्कृत          | <b>एक</b> रुथें           | पकार्यं                       |
| १३७        | 8      | ,,               | जेना <del>चा</del> य      | जैनाचार्य                     |
| १५२        | ક્     | ,,               | चापरहने                   | चापरग्रह                      |
| ૧૯૪        | ٦      | ,,               | તિરકસ                     | ଓଡ଼                           |
| 144        | ۷      | ,,               | ક્ષયાન                    | ક્ષાયાના                      |
| २२४        | ų      | द्दिन्दी         | हाता                      | होता                          |
| 300        | 4      | ,,               | पूर्ति                    | पूर्ति                        |
| ५१८        |        | मृख              | खत्तीण से जहा<br>दंतवक्के | इसको वासुदेव<br>देव समज्ञनाः। |
| ५८६        | ц      | <b>ड्</b> न्दी   | शीस्त्र                   | शीतळ                          |
| ५९४        | ų      | ,,               | थम                        | प्रथम                         |
| ६१२        | १      | संस्कृत          | कम्मी आर्गा               | कम्मी जणा                     |
| 49         | ર      | ગુજરાતી          | એટક                       | એટલે કે                       |
| 83         | <      | **               | શ્રતની                    | યુતની                         |
| ९४         | ૧૧     | ,,               | <b>પે</b> ાતા <b>વી</b>   | પાતા <b>ના</b>                |
| ঀঀড়       | 3      | ,,               | ધને                       | ઘાને                          |
| १२१        | ч      | ,,               | આલેા                      | આવેલા                         |

ą

| 9,150       | ય  | **            | પ્રતિષદન                 | પ્રતિપા <b>દન</b>                 |
|-------------|----|---------------|--------------------------|-----------------------------------|
| २१४         | ٩  | 71            | <b>મા</b> મા             | આત્મા                             |
| 394         | 4  | ,,            | અવે                      | <b>અ</b> ાવે                      |
| <b>३१</b> ५ | ૧૦ | 12            | <b>અ</b> બ્યા છે.        | આવ્યા છે.                         |
| ३६१         | 3  | **            | લેઢાના                   | લાહાના                            |
| 3८२         | ٩  | ,,            | મેટી                     | मेही                              |
| ४३१         | હ  | ,,            | વક્રિય                   | વૈકિય                             |
| ४३२         | હ  | ,,            | <b>7</b> 1               | 31                                |
| ሄчሪ         | R  | ,,            | જ્ઞાતાયુત્ર              | ज्ञात पुत्र                       |
| ४६५         | 3  | ,,            | શંકનુ                    | શંકાનું                           |
| ४८६         | ٩  | 17            | હેય છે.                  | હેાય છે.                          |
| 400         | ড  | **            | મેક્ષ                    | માસ                               |
| <b>५२६</b>  | •  | 2)            | શભારોએ                   | શ:સફોએ                            |
| <b>५</b> १७ | ય  | <b>&gt;</b> r | નિરદ્ય                   | નિરવદ્ય                           |
| 416         | "  | 77            | दंतवक सेंट्रे            | ને ખદલેવાસુ-<br><b>દેવ સમજ</b> ના |
| ५६१         | 57 | ,,            | ઉંડા અશ્યાસ કરે          | િકેવલ જ્ઞાનથી<br>જાણ્યાે          |
| યહર         | R  | 7,            | विराधना                  |                                   |
| <b>भ</b> ९५ | 10 | ,,            | <b>ज</b> णरक्ष <b>त्</b> | જળ રાક્ષસ                         |
| ६३०         | 6  | 1)            | ખુ <b>શમ</b> ત           | ખુશામત                            |
| ६५८         | પ  | ",            | અનુમદન                   | <b>અ</b> નું માેદ્રમ              |
| <b>şu</b> q | 12 | "             | सत्भरेत्पम               | સાગરાપમ                           |
|             |    |               |                          |                                   |

#### समाप्त

