कनाचार्ग-कैनवर्गदिवाकर-पूज्यश्री-धासीळाळजी-महाराजः विरवितया समपार्थवोधित्याख्यमा व्याख्यमा समस्कृतं हिन्दी-युजेर-भाषाऽनुवादसहितम्

# ॥ श्री-सृत्रकृताङ्गसूत्रम्॥

(वृतीयो मागः)

नियोगक

संस्कृत-आकृतज्ञ-जैनागमनिष्णात-प्रियव्याख्यानि पण्डितमुनि-श्रीकन्हेयालालजी-पहाराजः

রকার্যকঃ

श्रेष्टिश्री नयन्तीवाद्यात्मम शुर्थन्यात्रीः स्वरणार्थं सुन्यापुर्यं निवसतस्त्रतियता जयन्तीवाठ इरिकाट स्वेरी, तत्प्रदच-द्रव्यसाद्ययेन

भः भाः स्थे स्थाः नैनवासोद्धार्वितिप्रमुक्तः वेष्ठीभी-यान्तीकाल-यङ्ग्वसमार्ग्-गहोद्यः

स॰ राजकीट

प्रधान-सावृत्तिः वीर-संदर् विकाम-संवर् वैद्ययीसः यति १२०० २४९६ २०२६ १९७०

Made-40 54-00

जैनाचार्थ-जैनधर्मदिवाकर-पूजयश्री-धासीलालजी-महाराज-विरचितया समयार्थबोधिन्याख्यया व्याख्यया समल्रकृतं हिन्दी-गुर्जर-भाषाऽनुवादसहितम्

# ॥ श्री-सूत्रकृताङ्गसूत्रम् ॥

(तृतीयो भागः)

नियोजकः

संस्कृत—प्राकृतज्ञ—जैनागमनिष्णात—प्रियव्याख्यानि पण्डितमुनि-श्रीकन्हैयालालजी-महाराजः

प्रकाशकः

श्रेष्ठिश्री जयन्तीलासात्मज सुधीरश्रातोः स्मरणार्थे
सुम्पापुर्यानिवसनस्तरिता जयन्तीलाल हरिलाल सवेरी,
तस्प्रदस्त-द्रव्यसाहारयेन
अ० भा० श्वे० स्था० जैनशास्त्रोद्धारसमितिप्रमुखः
श्रेष्ठि-श्रीशान्तिलाल-मङ्गलदासभाई-महोद्यः

मु० राजकोट

प्रथमा~आवृत्तिः वीर-संवत् विक्रम-संवत् ईसवीसन् प्रति १२०० २४२६ २०१६ १९७०

मूल्यम्-ह० २५-०-०

મળવાતું ઠેકાશું : શ્રી અ. ભા. શ્વે. સ્થાનકવાસી જૈનશાસોહાર સમિતિ, ઠે. ગરેડિયા કૂવા રેડ, રાજકાઢ, (સૌરાષ્ટ્ર). Published by:
Shri Akhil Bharat S. S.
Jain Shastroddhara Samiti,
Garedia Kuva Road, RAJKOT,
(Saurashtra), W. Ry, India.

蛎

ये नाम केचिदिह नः मथयस्यवज्ञा, जानन्ति ते किमपि तान् मित नैषयत्नः । उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानधर्मी, काळो ह्ययं निरवधिर्विपुला च पृथ्वी ॥१॥



K

हरिगीतच्छन्दः

करते अवज्ञा जो हमारी परन ना उनके लिये। जो जानते हैं तस्य कुछ फिर यत्न ना उनके लिये॥ जनमेगा मुझसा न्यक्ति कोई तस्य इससे पायगा। है काल निरविष विपुलपृथ्वी ध्यान में यह लायगा॥१॥

鮨

भूस्यः ३. २५=००

પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦ વીર સંવત્ ૨૪૯૬ વિક્રેમ સંવત્ ૨૦૨૬ ઇસવીસન ૧૯૭૦

: મુદ્રક : મિશુલાલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, ધીકાંટા રાેડ, અમદાવાદ.

| श्री सुत्रकृताङ्गसूत्र भाग तीसरे की विषयानुक्रमणिका |                                       |                  |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------|
| अनुव                                                | न्मांक दिषय                           | पृष्ठ            |
|                                                     | <b>এ০ গ্রুত ন</b> ৰবা <b>সং</b> ঘ্যান |                  |
| ?                                                   | भमेके स्वरूपका निरूपण                 | <b>\$-%</b>      |
|                                                     | दसर्वा अध्ययन                         |                  |
| २                                                   | समाधिके स्त्ररूपका निरूपण             | 64-846           |
|                                                     | म्यारहनां अध्य <b>यन</b>              |                  |
| ₹                                                   | मोक्षके स्वरूपका निरूपण               | १५ <b>९-२३</b> ७ |
|                                                     | बारहवां अध्ययन                        |                  |
| R                                                   | समबसरण के स्वरूपका निरूपण             | २३८-३१५          |
|                                                     | त्तेरहर्श अध्ययन                      |                  |
| 4                                                   | यायातध्य का निरूपण                    | <b>३१६-</b> ३८९  |
|                                                     | चीदहवां अध्ययन                        |                  |
| ξ                                                   | ग्रंथ के स्वरूपका निरूपण              | ३९०-४८२          |
|                                                     | पन्द्रहर्वा अध्ययन                    |                  |
| e                                                   | आदानीय स्वरूपका निरूपण                | ४८३–५६०          |
|                                                     | सोछहवां अध्ययन                        |                  |
| 6                                                   | विधिनिषेधका निरूपण                    | 44१-4८8          |

### ॥ समाप्तु ॥

# સ્વર્ગ સ્થ શ્રી સુધીરભાઇની જીવનઝરમર

સ્વર્ગરથ શ્રી સુધીરલાઇના જન્મ સંવત્ ૨૦૦૭ ના માગશર સુદી ૭ તા. ૧૫ મી ડીસેમ્બર સને ૧૯૫૦ને શુક્રવારે થયેલ હતો. તેઓ શ્રીના પિતાશ્રીનું નામ શ્રી. જયંતીલાલ હરીલાલલાઇ ઝવેરી છે, તેઓ શ્રી પાલન-પુરના વતની છેને હાલમાં સુંબાઈમાં ઝવેરાતના ઘધા કરે છે. જયન્તી-લાલલાઈને બે પુત્ર રત્ના હતા, એક સ્વ સુધીરલાઇને બીજા શ્રી મનાજલાઈ તે પૈકી સુધીરલાઈ સ્વ. થવાથી હવે તેઓ શ્રીને એક જ પુત્ર રત્ન છે.

રવ. સુધીરભાઇએ મેટ્રિક પાસ કરી કેલેજમાં સારા ટાઇમ અભ્યાસ કર્યો હતો. કેલેજના અભ્યાસ જરૂર પુરતા કરી, તેમણે પિતાશ્રીના ઝવેશ-રાતના ધ'ધામાં પ્રવેશ કર્યો હતા. તેએ શ્રી ધ'ધાર્થે ખાસ કરીને નવસારી રહેતા હતા. ફક્ત બેજ વર્ષમાં તેઓ શ્રીએ ધ'ધામાં ખૂબ સારી પ્રગતિ કરી હતી.

શ્વ. શ્રી સુધીરભાઈ સ્વભાવે ખૂબ હુસમુખાને શાન્ત સ્વભાવે હતા. તેઓ તેમની મીલનકાર પ્રકૃતિને લીધે જેના તેના સંબંધમાં આવતા તેઓનાં દીલ સહેલાઇથી છતી લેતા.

એક દીવસ નવસારીથી શાઉક દૂર માટરમાં ફરવા ગયેલા ને ઉભરાટ ગામ રસ્તામાં માટર એક્સીઉન્ટ થતાં તેઓ બેબાન થઈ ગયા હતા. તેઓ સહેજ ભાનમાં આવતાં માંદગીમાં પણ નવકાર મ'ત્રનુંજ સ્મરણ કરતા હતા. પંચ પરમેશ્વરનું નામ દેતા હતાં, તેઓશ્રીનું ભાન ગયું તે કરીથી આવ્યું જ નહિ, ને ધાર્મિક ભાવનાથી દેહ છેાડયો.

માટર એકસીડન્ટ થયા ત્યારે તેમનાં માતા પિતા પાલનપુર હતાં ને પાલનપુરથી તેએ! બન્ને આવ્યા ત્યારે પણ જાઇ સુધીરભાઇ બેબાન અવ-શ્યામાં જ હતા.

રવ. સુધીરક્ષાઇને તેમના અંતીમ કાળે તેઓશ્રીના માતા પિતા સાથે વાત ચીતના લાભ નજ માન્યા, તેનું દુઃખ હજી પણ તેઓને ખૂંચે છે, પરમ કૃપાળુ પરમાતમા, રવ. સુધીરક્ષાઇના પવિત્ર આત્માને પરમ શાન્તિ આપે એજ અભ્યર્થના.

👺 શાન્તિઃ શાન્તિઃ



સ્વર્ગસ્થ સુધીરભાઇ જયંતીલાલ ઝવેરી સુંબાઈ

 स्वर्गावास : २७-५-१८६८

#### , આદ્યમુર**ુબીશ્રી**એા



શ્રી શાંતિલાલ મંગળદાસભાઈ અમદાવાદ.



(સ્વ.) રોક્શી શામજભાઇ વેલજભાઈ વીરાણી–રાજકાર



(સ્વ.) રોઠશ્રી છગનલાલ શામળદાસ ભાવસાર અમદાવાદ.



શેક્શ્રી રામજભાઈ શામજભાઈ વીરાણી–રાજકાેઠ.



વચ્ચે એકેલા લાલાજી કિશનચંદજી સા. જૌહરી <sup>®</sup>બેલા સુપુત્ર ચિ. **મહેતાખચન્દ**જીસા. નાના – અનિલકુમાર જૈન (દોયતા)

#### આઘમુરબ્બીશ્રીએા



શ્રી વૃજલાલ દુલ ભજ પારેખ રાજકાઢ.



કાકારી હરગાવિ'દ જેચ'દભાઈ રાજકાર.



શક્ત્રી મિશ્રીલાલજ લાલચ'દજ સા. લુબ્રિયા તથા શક્ત્રી જેવ'તરાજજ લાલચ'દજ સા.



(સ્વ.) રોઢગ્રી ધારશીભાઇ જવણલાલ ભારસી



સ્વ. શ્રીમાન્ શેઠશ્રી સુકનચંદજી સા. બાલિયા પાલી મારવાઢ

## આઘમુરુબીશ્રીએા



(સ્વ.) રોઠશ્રી હરખચંદ કાલીદાસ વારિઆ (સ્વ.) રોઠ રંગજભાઈ માહનલાલ શાહ ભાણવડ.



અમદાવાદ.



(સ્વ.) શેડશ્રી દિનેશભાઇ કાંતિલાલ શાહ અમદાવાદ.



શ્રી વિનાદકુમાર વીરાણી



અમદાવાદ



શેઠશ્રી જેસિંગભાઈ પાચાલાલભાઇ સ્વ. શેઠશ્રી આત્મારામ માણેક્લાલ અમદાવાદ

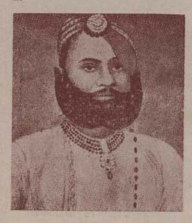
## આવમુરબ્બીશ્રીએા



પટેલ ડાસાભાઈ ગાપાલદાસ મુ. સાર્ણ દ ( છ. અમદાવાદ )



૧ અમીચંદભાઈ તથા ૨ ગીરધરભાઈ ભાંઠવિયા



शहाजी थी मोडीलालजी गलुन्डिया



સ્વર્ગ સ્થ ન્યાયમૂતિ\* રતીલાલભાઈ ભાયચ દભાઈ મહેતા

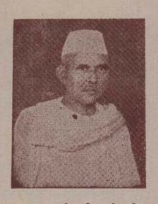


श्रीमान शेठ सा. श्री कानुगा चिगडमळजी साब

#### આદ્યમુરુખીશ્રીએા



२१. शेर्क्श हिरिद्धां स्थानाथयं ह शाह स्व. शेठ ताराचंदजी साहेव गेलडा ખંભાત.



मद्रास.



श्रीमान् रोठ सा. चीमनलालजी सा. ऋषभचंदजी सा. अजीतवाले (सपरिवार)



વચ્ચે બેઠેલા માહાભાઇ શ્રીમાન મુલચંદજ जवाद्धीरसासक्य अरिंदया ર ળાજુમાં બેઠેલા ભાઇ મિશ્રીલાલજ ખરહિયા 8 ઉબેલા સૌથી નનાભાઇ પૂનમચંદ ખરહિયા



श्रीमान् सेठश्री खीमराजजी सा. चोरडिया

#### ॥ श्री बीतरागाय नमः॥

श्री जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री घासीळाखत्रतिविरचितया समयार्थवोदिन्यारुवया व्याख्यया समळकृतम्

# ॥ श्रीसूत्रकृताङ्गसूत्रम् ॥

(तृतीयो भागः)

॥ अथ नवमं चर्माऽध्ययनं वार्व्यते ॥

गतम्हमभध्ययनम् । साम्प्रतं नवमपारभाते । तथाऽत्ये वालपण्डितभेदाद् द्विविधं वीर्ये मन्नसम् । तत्र सावद्यक्रमणोऽनुष्ठानविषयकः पयत्नविद्येशी वालवी-यम्, धर्मे मति क्रियमागः मयत्नः पण्डितवीर्यम् । इति नवमं धर्माध्ययनमाद-'क्यरे धम्मे' इत्यादि ।

मृत्य-कैयरे धॅम्मे अक्खाए माहणेण मईमैया। अंर्जु घंम्मे जैहा तेचं जिंणाण ते सुणेहैं मे ॥१॥ छाया---कतरो धर्म आख्यातो माहनेन मतिमता। ऋजुं धर्म यायातथ्यं जिनानां ते भृणुत मे ॥१॥

#### ॥ नौर्वा धर्माध्ययन ।

आठवां अध्ययन पूर्ण हुआ, अब नवम अध्ययन आरम्भ किया जाता है। आठवें अध्ययन में बालवीर्य और पिटलतबीर्य के भेद से दो प्रकार का बीर्य कहा गया है। सावच कर्म के लिए किया जाने वाला प्रयत्न बालवीर्य और धर्मके लिए किया जानेवाला प्रयत्न पण्डितवीर्य कहा गया है। अन एव अब नौवां धर्म विषयक अध्ययन कहते हैं— 'क्यरे धम्मे' हत्यादि।

#### नव सा अध्ययनने। प्रारंक---

આઠમું અધ્યયન પુરૂં થયું હવે નવમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આઠમા અધ્યયનમાં ભાલવીથે અને પંડિત વીર્યના લેદથી છે પ્રકારનું વીર્ય કહેવામાં આવેલ છે, સાવદા કિયા માટે કરવામાં આવેલ પ્રયત્ન ભાલવીર્ય, અને ધર્મ માટે કરવામાં આવનાર પ્રયત્ન પંડિતવીર્ય કહેવાય છે તેથી હવે નવમું ધર્મ સંખંધી અધ્યયન કહેવામાં આવે છે. 'હ્યારે ધન્મે' ઇત્યાદિ સ્વ શ अन्तरार्थः—(म्ईमया) मितमता-उत्पन्नकेवलहानेन (माहणेण) माहनेनमाहनमाहन इस्युपदेशदाधिना भगवता महावीरेण (क्यरे घम्मे अन्याप) कतरःकिंभूतो धर्मः-दुर्गतिगमनोद्धरणलक्षणः, आख्याः-मितपादितः (जिणाणं)
जिनानाम्-रागद्वेषजयिनाम् (तं अंज धम्मं) तम् ऋजं-मापापपश्चरितत्वात्सरलं धर्मम् (जहातच्चं) याधातध्यं-यथावस्थितम् (मे मुणेह) मे-मम कथयतः
भूणुत युषिति ॥१॥

टीका—अम्बूस्तामी सुधर्मस्यामिनं पुरछति-'मईमया' मनिमता-मनुते अवगच्छति कालत्रयोपेतं जगस्त्रयं यया सा मतिः केवलज्ञानारूपा, सा विद्यते

राज्यार्थ—'मईसपा-मित्तता' केवलकान वाले 'माइणेण-माह-मैन' जीवों को न मारनेका उपदेश देने वाले भगवान महावीर स्वामीने 'करोर घम्मे अवस्वाए-कतरः धर्म आस्वातः' कौनसा धर्म वताया है 'जिणाण-जिनानां' रागलेख को जीतने बाले जिनवरों के 'तं अंजु धम्मं -तम् ऋजुं धर्मम्' उस सरल धर्मको 'जहातच्चं-पथातध्यम्' यथार्थ रूपसे 'मे सुणेह-मे शुणुत' मेरेसे सुनो ॥१॥

अन्वयार्थ—मित्रमान् अर्थात् केवलञ्चानी माहन-किसी मी प्राणीको मत मार ऐसा उपदेशक भगवान् महावीरने किस प्रकार का धर्म कहा है १ बीतरागों के उस माया प्रपंच से रहित धर्मको यथावस्थित रूपसे मैं कहता हुं तुम लोग सुनो ॥१॥

रीकार्थ-जन्त्र स्वामी सुधमीस्वामी से प्छते हैं-तीनों कालों से युक्त तीनों लोकोंके स्वरूपको जिसके बारा जाने जाते हैं उस केवलज्ञान

शण्डार्थं—'मईमया-मितमता' हैवण ज्ञानवाणा 'माहणेण-माहनेन' छवेनि न भारवाना ઉपदेश आयवा वाणा कावान महावीर स्वामीओ 'क्यरे वम्मे अक्खाए-कतरः धर्मः आहणतः' हथे। धर्मः अतावेश छेः 'जिणाणं-जिनानां' रागदेषने छतवावाणा छनवराद्वारा उपदिष्ट 'तं अंजुं धम्मं-ततं ऋजु धर्मम्' के सरक धर्माने 'जहातच्चं-याशात्रव्यं' यथार्थः इपथी 'मे सुणेह-मे शृणुत' भारी पासेथी सांकणेः ॥१॥

અન્વયાર્થ — ભુદ્ધિમાન અર્થાત્ કેવળ જ્ઞાની માહત-કેટઇ પણ પ્રાણીને ન મારા એ રીતના ઉપદેશક લહવાન મહાવીર સ્વામીએ કેવા પ્રકારના ધર્મનો ઉપદેશ આપેલ છે? વીતરાંગાના તે માયા પ્રપાંચથી રહિત ધર્મના સ્વરૂપને યથાવસ્થિત રૂપથી કહું છું તે તમા સાંભળા હવા

ટીકાર્થઃ -જમ્બૂ સ્વામી સુધર્મા સ્વામીને પૂછે છે, કે-ત્રણે કાળ વાળા ત્રણે લાકતું સ્વરૂપ જેનાથી જાણુવામાં આવે, તે કેવળજ્ઞાનને મતિ કહેવાય છે,

1

यस्य स मित्रमान तेन, उत्पन्नकेत्रलङ्गानेन 'माइणेण' माइनेन-मा भाषिनी व्यापादय, इत्यं वाक्रमवृत्तिः शिष्येषु यस्याऽसौ माहनः । माहन माहन एताहर्श वाकपयोक्ता भगवान तीर्थकरो महादीरस्वामी तेन साहनेन उत्पन्नकेवलबानै-वता 'कपरे' कतरः 'धममे' धर्मः-दर्गतिभस्तान् जन्तन् धारयति-श्रमस्थाने धत्ते इति धर्मः 'अवलाष' आरूपाता-प्रतिपादितः १, सुधर्मस्यामी पाह-'जिलालं' जिनानाम्-जयन्ति मोहनीयान्तरायाख्यान् घनघातिकर्मचत्रुष्टयहृषञ्जन ये ते जिनास्तेवां जिनानां सम्बन्धि धर्मम् 'तं-धर्मः' तं धर्मम्, कथं भूतं धर्मे तत्राइ-'अंजु' ऋजुं-नाथाशस्वरहिततया सरलम् , 'जहातर्र्च' याथातथ्यं-यथावस्थितम् , एताहरी धर्म मया के बलिश्व बाच्छ्तं देवैव बदतो मे-मम-मस्तकाञ्चात् यूवम् 'शुणेद' पुत, यथाऽन्यदीयज्ञासकारै शीयाप्रधानो धर्मः मतिपादितः न तथा को मति कहते हैं। वह मति जिसे पास हो वह मतिमान अर्थात केवल ज्ञानी। किसी प्राणीका हतन भल करों इस प्रकार का जो उपदेश करता है, वह माहन कहलाता है। भगवान् महावीर 'माहन' मा हम' अर्थात् मत मारो, किसी जीवको मत मारो, इस प्रकारका यचन प्रयोग करते थे, अतएव वे माहन कहे गये हैं। ऐसे मतिमान माहनने किस प्रकार का धर्म कहा है ? यह जम्ब्र स्वामी का प्रदन है।

उत्तर में खुधर्मा स्थामी कहते हैं-चार घनघाति कमीं रूप शश्रुओं को जीतने बाड़े जिनेन्द्रों के उस धर्मको, जो मापाशस्य से रहित होने के कारण सरस है, मैं श्रुश्य रूप से क्ष्यू मा-जैसा मैंने केवसज्ज्ञानी अग-वान महावीर से सुना है, वैसा ही मैं कहूंगा। वह मुझसे सुनो। अभि-

તે મિત જેને પ્રાપ્ત ઘાય તે મિતિમાન અર્થાત્ ઠેવળ શાની કહેવાય છે. કાઇ પણ પ્રાણીતું હતન (હિંસા) ન કરે.' આ પ્રકારના જેઓ ઉપદેશ આપે છે, તેઓ માહન કહેવાય છે, લગવાન્ મહાવીર સ્વામી 'માદન' 'માદન' અર્થાત કેહ પણ પ્રાણિયોને ન મારા ન મારા આવા પ્રકારના વચન પ્રયોગ કરતા હતા તેથી તેઓને 'માહન કહેવામાં આવે છે. એવા મિત શાળી 'માહને' કેવા પ્રકારના ઉપદેશ-ધર્મ કહો છે? આ પ્રમાણે જગ્ળૂ સ્વામીના પ્રશ્ન છે.

આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સુધર્મા સ્વાત્રી જમ્બૂ સ્વામીને કહે છે કૈ-ચાર પ્રકા-રના ધનઘાતિ કમાં રૂપ શત્રુએને જીતવાવાળા જીનેન્દ્ર દેવોના તે ધર્મને કે જે માયારૂપી શક્ય વિનાના, હાવાના કારહ્યી સરળ છે તે હું યથાર્થ ક્ર્પે કહીશ. તે તમા મારી પાંસે સાંબળા. મેં જે પ્રમ શ્રે કૈવલી ભગવન્ મહાવીર સ્વામી પાંસેથી સાંભળેલ છે, એજ પ્રમાશે હું તમાને કહીશ. કહેવાના હેતુ

## स्प्रकृता इस्

सम्बताऽकृतिमिनितेण चर्मः प्रतिपादितः, सर्वेष्वयं जिनोदितो धर्मः श्रेष्ठः। तदुक्तम्-'मधानं सर्वधर्माणां जैनं जयति शासनम्' इति ।

जम्ब्र्स्वामिना—गुरो ! भगवता तीर्थकरेण कीहशो घर्मः कथितो यहिषयकः भयरनः पण्डितवीर्थ इति भगवता प्रतिपादित इति परिपृष्टः माह-सुधर्मास्वामी सोः भोः! अतिसरळं मायाविरहितं तीर्थकरो घर्म मोवाच, तप्रहं मोज्झितकैतवं अवद्भावः प्रतिपादयामि श्रुत्काऽवधारयत तदनुकुस्वंबाऽऽचरणं चरत इति भावार्थः।१।

प्राप यह है कि दूसरें शास्त्रकारों ने जिस प्रकारका माया प्रधान धर्म कहा है, सहज हितकर तीर्थकर भगवान् ने वैसा नहीं कहा। जिन प्रणीत धर्म सभी धर्मों में श्रेष्ट है। कहा है-'प्रधानं सर्व धर्माणां जैनं जयित शासनम्' इति।'

'समस्त धर्मों' में प्रधान जिन धर्म जय शाली है।' क्योंकि वह धर्म सब जीवों की दया करो ऐसा उपदेश देने वाला है।

भाव यह है-जम्बू स्वामीने पूछा कि गुरुदेव भगवान तीर्थं कर ने किस प्रकार का धर्म कहा है, जिसके निमित्त किया जाने वाला प्रयत्न पिछतवीर्थं कहलाता है? इस प्रकार प्रधन करने पर सुधर्मा स्वामीने उत्तर दिया है शिष्य! तीर्थं करने अध्यन्त सरल निष्कष्ट सर्व जीव रक्षक धर्म कहा है। में बहु बर्फ तुम्हें कहता हूं। उसे खुनो, समझो और उसी के अनुकूल आधरण करें।।।।।

એ છે કે-અન્ય શાસ્ત્રકારેએ જે રીતના માયા પ્રધાન ધર્મ કહેલ છે. તે પ્રમાણે સહજ હિતકર તી.ધંકર લગવાને કહેલ નથી. જન પ્રાણીત ધર્મ દરેક ધર્મી કરતાં ઉત્તમ છે. કહ્યું પણ છે કે-'પ્રધાનં સર્વધર્માળાં जैन जयित शास-કર્મ ઈતિ સલળા ધર્મોમાં શેષ્ઠ જીત ધર્મ જયશાહી છે. કેમકે તે ધર્મમાં સલળા જીવાની દયા કરા એ પ્રમાણે ઉપદેશ આપેલ છે.

લાવ એ છે કે--જપ્બૂસ્વામીએ પૂછ્યું કે હે ગુરૂદેવ લગવાન તીર્થ કરે કેન પ્રકારના ધર્મના ઉપદેશ આપેલ છે? જે માટે કરવામાં આવેલ પ્રયત્ન પાંડિતવીર્ય કહેવાય છે, આ રીતે પ્રશ્ન કરવામાં આવતાં સુધર્મા-સ્વામીએ ઉત્તર આપ્યા કે હે શિષ્ય શિલવાન તીર્ય કરે અત્યાંત સરળ નિષ્કપટ, સર્વ જીવાની રક્ષા કરવા વાળા ધર્મના ઉપદેશ આપેલ છે, તે ધર્મ હૂં તમાને કહું છું તે તમા સાંભળા, સમજો, અને તેમાં કહ્યા પ્રમાણે આચ-રસ્થ્ કરા ાશા

#### समयार्थं बोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ९ धर्मस्व रूपनि रूपणश्

Þ

# प्रम्मं।हणा खित्रेया वस्ता चंडाला अदु वोक्सा। एसिया वेसिया सुदा जे ये आरंभेणिस्सिया॥२॥

छाया--- व्राह्मणाः भित्रपा वैदया श्वाण्डाला अथ बोकसाः । एपिकः वै एकाः सुद्रा ये चारम् व निःश्विताः ॥२॥

अन्वयार्थः—(भाइणा खितिष्यं वेस्सा) ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैद्याः (वंडाला अदु वोक्सः) चाण्डाळा अय वोक्सः:-अवान्तरजातीयाः (एसिया वेसिया सुद्दा) एपिताः, एपितं श्रीलं येपां ते मृगळुच्यकाः हृस्तिताप्ताश्च वैशिकाः-अन्यवेष-धारिणः तथा श्दाः तन्तुनायाद्यः (जे य आरंभनिस्सिया) ये चारम्भनिःश्रिताः यन्त्रयोडनादिभिराजीविकाकारिणः ॥२॥

#### 'माहणा खिसाया वेस्सा' इश्यादि ।

शान्दार्थ—'माहणा खिला वेस्सा-ब्राह्मणाः क्षत्रियाः वैद्याः' ब्राह्मण क्षत्रिय और वैदय 'चंडाला अदु वोकसा÷चाण्डालाः अथ बोकसाः' चाण्डाल और योकस 'एसिया वेसिया सुदा—एपिकाः वैद्याकाः श्रद्धाः' ऐपिक वैद्याक और शृद्ध 'जे य आरंभ निश्सिया—ये चारंभिनःश्रिताः' और जो आरम्भ में आसक्त रहने वाले प्राणी हैं वे दुःसहप आठ प्रकार के कमीं को छोडने वाले नहीं हैं ॥२।

अन्वपार्थ— ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैद्य, चाण्डाल अथवा बुक्कस (अवान्तर जातीय) एषिक (विकारी और इस्तितापस) वैद्यिक (वेदा भारण करने वाल) और ब्राह्म तथा अन्य जो भी आरंभ करने वाले हैं (वे सब वैर बहाने वाले हैं) ॥२॥

<sup>&#</sup>x27;माहणा खत्तिया वेश्मा' ५८४।हि

शिष्टार्थं — 'माहणा स्वत्तिया पेस्सा-ब्राह्मणाः क्षत्रियाः वैद्याः' प्राह्मख्, क्षत्रिय भने वैश्य 'चंडाला अदु बोकसाः' यांडास भने शिक्ष्य एक्किया वेतिया सुद्दाः — एषिचाः वैशिक्षाः सूदाः' स्थिति वैशिष्ट अने शुद्र 'ते य आरंमनिस्सिया—येषाः रंभिनःश्रिताः' अने के अत्रांश्यमां आस्तुतः रहेवावाला प्राष्ट्रिये। हे, तेत्रिः दुःभ २५ आठ प्रकारना क्ष्मीने हे।देवावाला नथी। ।।रा।

અન્વયાર્થ— ણાહ્મસુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, સાંડાલ અથવા બુક્કસ (અવાંતરજાતી-વાળા) એશિક (શિકારી અને હસ્તિતાપસ) વૈશિક (વેશ ધારણ કરવાવાળા) અને શુદ્ર તથા અન્ય જે કાઇ આરંભ કરવા વાળા હાય (તેઓ અધા જ ેર વધારનારાઓ છે. ારા

स्त्रकृता ।

टीका—अन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रतिपाद्यमानः पदार्थः सुगमतया ज्ञापते, धनो धमैपितप्तीभूतोऽधमैः, तदाश्रियान तावत् प्रतिपाद्यति—'माहणा' ब्राह्मणाः वेदपाठिनः, 'खिच्या' सित्रपाः—राजानः, 'वेस्ता' वैद्याः—व्यापारिणः, तथा—'चंडाला' चाण्डालाः—पितदाः 'अदु' अथ 'वोक्षमा' वोक्षमाः—निपादेन अंव-स्यां जाताः जातिविश्लेषाः । 'एतिषा' एषिकाः—एषितुं श्लेलं येपां ते एषिकाः— वनाद्धनं स्वन्तो सृगयाभिरताः कादमूलादिभक्षकाः तापसाश्च 'वेसिया' वैश्वकाः, वेषं निर्मायाऽन्यदीयं स्वात्मनि जीविकायाः कारकाः । कलाभिजीविन इति यावत् । तथा—'सुदा' सूद्धाः—तन्तुवायादयः, कि बहुनाऽस्ना परिगणितेन 'जे प' ये च 'आरंगणिसिया' आर्यमनिःस्ताः—यन्त्रपीडननिर्लंन्डनकर्माक्षारदाद्याः—यन्त्रपीडनिर्लंन्डनकर्माक्षारदाद्याः

टीकार्थ — बस्तुका मितपादन यदि अन्वय व्यतिरेक रूप से अर्थात् विधि और निषेष रूप से किया जाय तो उसको समझना सरल हो जाता है। अत एव धर्म का प्रतिपादन वस्ते हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय, बैद्य, चाण्डाल, बोकस (निषाद पुरुष और अंबष्टा स्त्री से उत्पन्न सन्तान) एषिक अर्थात् एक वन से दूसरे बन में भटककर शिकार करनेवाले या कन्दम्ल आदि भक्षण करने वाले तापस वैशिक दूसरेका वेष घारण करके जीविका करने वाले अर्थात् कलाजीवी द्युद्ध बनकर आदि, तथा इनके अतिरिक्त जो भी पुरुष यंत्रपीडन कोल्ह्र बगैरह चलाने घोडे बैल आदि को ससी करने, अंगार दाह आदि घोर आरंभ की किया-औमें लगे हैं और जीवोंकी उपमर्दन (विराधना) करते हैं, इन सभी

ઢીક. ર્યં—વસ્તુતું પ્રતિપાદન એક અન્વય અને વ્યતિરેક્ફ્રિપે અર્થાત્ વિધિ અને નિષેધ રૂપે કરવામાં આવે તો તે સમઝનું સસ્લ થઈ જાય છે. તેથી જ ધર્મનું પ્રતિપાદન કરવાના ઉદૃેશથી પહેલાં અધર્મનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવે છે. પ્રદ્માસ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, ચાંડાલ બેલ્ક્રિસ (નિષદ પુરૂષ અને અવબ્દા ઓથી પેદા થયેલ સંતતિ) એશિક એક વનથી બીજા વનમાં ભડકીને શિકાર કરવા થાળા અથવા કંદ, મૂળ વિગેરેના આહાર કરવાવાળા તાપસેં, વૈશિક-બીજા- ઓનો વેષ ધારણ કરીને આજીવિંધ મેળવનારાઓ અર્થાત્ કળાંથી આજીવિંકા મેળવનારાઓ. શૂદ્ર અર્થાત્ કપડાવણીને ગુજરાન કરનારાઓ આશિવાય પણ જે કાંઇ પણ પુરૂષ યંત્ર પીડન એટલે કે કેલ્ વિગેરે ચલાવવા, ઘાડા, ખળદ વિગેરેને ખરસી કરવા, ખંગર દાહ વિગેરે ઘાર આરંભની કિયાઓમાં મવૃત્તિ કરી રહ્યા હૈાય છે, તથા જીવાનું ઉપમર્કત (વિરાધના-હિંસા) કર

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. ध्रु. श. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्

दिमिः क्रियाव्शिषे जीवीपमर्दकारिणः एतेषां सर्वेषामेत्र जीवदिराधकानां वैरमेव पवर्षते इति उत्तरमुत्र क्रिया ॥२॥

प्रम्-परिकेशहिनिविद्वाणं वेरं तैसि प्वडूई। आरंभसंभिया कामा नै ते दुवर्खविमोयगा॥३॥

छाया—परिग्रहनिविष्टानां वैरं तेशं भवर्द्धते । आरम्भसंभृताः कामा न ते दुःखविमोचकाः ॥३ ।

अन्वयार्थः—(परिग्गहनिन्द्रिणं तेसि वेरं पवडूर) परिग्रहनिविष्टानां तेषां वैरं परर्द्धते, परिग्रहो धनधान्यादिषु ममस्त्रम्, तत्र निविष्टानामध्युपपन्नानां वैरं शत्रुमावः पापं वा मबर्द्धते—दृद्धियुषयाति । (आरंधसंनिया कामा) आरम्भसंस्तराः कामाः-कामिनः-विषयलोद्धपास्ते आरम्भैः सम्यग्रभृताः-आरम्भपुष्टाः इत्थं-

हिंसकों के देरकी वृद्धि होती है। दैरकी वृद्धि होती है, इसका संबंध अगले सुत्र के साथ है ॥२॥

'परिग्गहनिविद्वाणं' इस्यादि ।

शब्दार्थ—'परिग्यहिनिबिद्धाणं तेसिं वेरं पबहुइ-परिग्रहिनिबि-ष्टानां तेषं। वैरं पबर्दते' परिग्रहमें आसक्त रहनेवाछे इन प्राणियोका दूसरे प्राणियों के साथ वैर बढता है 'आरंभसंभिया कामा-आरंभ संभृताः कामाः' वे विषयलोलुप जीव आरंभसे भरे हुए हैं 'ते न दुक्ख विमोयगा—ते न दुक्खविमोचकाः' अतः वे दुःखरूप आठ प्रकार के कमें को छोडने वाले नहीं है ॥३॥

अन्वयार्थ-जो परिग्रह में आसक्त हैं, उनके वैर की वृद्धि ही

છે. આ અધા હિંસા કરનારાએોના વેરની વૃદ્ધિ થતી રહે છે. વેરની વૃદ્ધિ થાય છે, આ કથતના સંખંધ આગલા સૂત્ર સાથે છે. હરા

'परिगाइनिविद्वाणं' छत्याहि

शक्तथं --- ंपिंगाहनिविद्वाणं तेसिं वेरं पवस्ट्र-परिमहनिविद्यानां हेषां वैरं प्रवर्द्धते' परिश्रक्षमां आसक्त रहेवावाणा आ प्राष्ट्रियोतुं अन्य प्राष्ट्रियो साथे वेर वर्षे छे. 'आरंभसंभिया कामा-आरंभसंभृताः कामाः' ते विषय देाह्यप छवे। आरंक्षथी करेदा छे. 'ते न दुक्खविमोयगा'-ते न दुक्खविमोक्काः' तेथी तेओ। हुःभ३प आठ प्रधारना धर्मोथी छेरडाववावणा नथी. ॥आ

અન્વયાર્થ - જેઓ પરિગ્રહમાં આસકત હાય છે, તેઓના વેરના વધારાજ

भूताः (ते न दुः विक्षोयगा⊭ ते न दुःखिक्षोचकाः दुःखमध्टमकारकं कर्भ तस्य विमोचका न भवन्ति इति ॥३॥

टीकः — किश्च-'परिगादनिनिद्दाणं परिग्रहनिविष्टानाम् –पि-सदन्ताद्
गृग्नन्ते इति परिग्रहाः –िद्वपद्यतुष्पद्यन्यान्य इरण्यसुर्गाद्यस्तेतु निविष्टानाः
मासक्तानाम् 'तेसिं तेपां –पिग्रहप्रगतानाम् -गृद्धिभावपुपमतानाम् 'तेसे तेपम् -पारस्परिकवर्द्धिण्णु श्रन्तता, वैरपस्परा वद्धते इति, 'आरंभसंविषा कामा' आरम्भसंमृताः कामाः, यतो जनैरास्मा उत्पादिकः पूर्वं किषया पश्चाद्रनुकृष्टैः प्रति-पास्य विष्टद्धिं नीताः ये कामा स्ते-आरम्भसंमृताः कामाः, आरम्भकारिणः कामिनस्ते 'न दुक्तविमोषणा' न दुःखविमोषकाः, दुःखनण्टविषं कर्म तद्धिमोन्दकाः नव्यनाद्यसमनं मोचिषतुं समर्था नै। मवन्ति ॥३॥

होती है। विषयलोखिय जन जो आरंभ करके पुष्ट हुए हैं, वे दुःखके अर्थात् आठ प्रकार के कर्मके विमोचक नहीं हो सकते॥३॥

टीकार्थ—द्विपद चतुष्पद घन घान्य हिरण्य स्वर्ण आदि परिग्रह में जो आसक्त हैं, उनके बैर की षृद्धि होती है। जैसे घी डालने से अग्नि की ज्वासाएँ बहती हैं, उसी प्रकार परिग्रही जनों का अन्य प्राणियों के साथ वैर बहता है।

पहले लोगों ने आरंभ उत्पन्न किये, बाद में प्रतिपालन करके उनकी वृद्धि की। ऐसे आरंभ संपृत कामभोग उन जीवों को दुःखके बन्धन से कमों से छुड़ा नहीं सकते । सा

થાય છે. વિષયમાં દ્વાલુયજન જે અત્યંભ કરીને પુષ્ટ થાય છે, તેઓ દુઃખના અર્થાત્ અર્ક પ્રકારના કર્મને છેલ્ડનારા થઈ શકતા નથી. ॥૩લ

ટીકાર્થ— દ્વિપદ કહેતાં એ પગવાળા ગ્રાહ્યિયા ચતુષ્પદ એટલે ચાર પગ વાળા પ્રાહ્યિયા ધન, ધાન્ય (અનાજ) હિરદ્ધ (સાતું) રવર્ષું ચંદી વિગેરેના પરિગ્રહમાં જેઓ આસકત હાય છે. તેઓના વેશ્ના વધારા ઘતા રહે છે. જેમ થી નાખવાથી અગ્નિની જ્વાલા વધે છે, એજ પ્રમાણે પશ્ચિહવાળા જેનાને ખીજા પ્રાહ્યિયા સાથે વેર વધે છે.

પહેલાં લાકાએ આરંભ ઉત્પન્ન કર્યો, તે પછી પ્રતિપાલન કરીને તેના વધારા કર્યો, આવા આરંભથી વધેલ કામભેલ તે જીવાના દુઃખના અન્ધનથી કર્માથી છેલા તો શકતા નથી. ાશા

## समयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्

## म्ब्र्-आधायिक साहेउं नाईओ विक्षेपिषणो । अक्षे हरित ति वित्तं केम्मी केम्मेहिं किस्तति ॥४॥

छामा—अध्यातकृत्यमाधातुं ज्ञातयो विषयैपिणः । अन्ये दस्ति कहित्ते कश्री कर्ममाः कृत्यते ॥शा

अन्तर्यार्धः --- (वित्यक्षिण) हाई अं) विषयेषिणः - सांसास्किसुस्विम्ब्यन्तो ज्ञात्यः पुत्रकच्याद्यः (आधार्यक्रिक्यक्षिते) अध्यत्कत्यमध्यातुम् - सरणक्रत्यमाः पाय-क्रत्या (तं वित्तं वरंति) ति त्रिक्त्यम् - हि विश्वितं धनं दृश्ति - अष्टर्शत - स्वी-क्विति (क्रम्मी क्रम्मेहि किन्ति) कर्षी - क्वितात् साध्यानुष्ठः नवात् पापी, क्वितिः स्वकृतेः क्रत्यते - पीटकते इति ॥४॥

### 'अधाय किच्चमाहेच'' इत्यादि ।

कृत्यार्थ — 'विस्तिपसिणो नाईओ - विषयेषिणः हातयः' संस्थारिक सुखकी इच्छा करने वाछे ज्ञातियमें 'आधायिक चमाहेउं - आयात कृत्यमाधातुं' दाहसंस्कार आदि करके 'तं विक्तं हरंति - तद्विक्तं हरंति' मरे हुए प्राणी के द्रव्यको छे छेते हैं 'कम्मी कम्मेहिं किच्चती - कर्मी कर्मिशः कृत्यते' परंतु उस द्रव्य को प्राप्त करने के छिये पाप कर्म किया हुआ वह पुरुष अकेला अपने किये कर्मका फल जो दुखा हप है उसे भोगता है।।४।

अन्वयार्थ--विषयों के अभिलाषी अर्थात् संासारिक सुख के इच्छुक ज्ञातिजव-पुत्र कलत्र आदि मरणकृत्य करके उसके (आरंभ

शल्दार्थ — 'विद्यापिताो नाईस्रो-निष्येषिणः ज्ञातयः' सांसारिक सुणनी धन्छ। करवावाणा ज्ञातिवर्श 'आषायिकच्चमाहेड'-स्वावातकृत्यमाधातु' दादसंस्थार विगेरे क्ष्मीन 'तं वित्तं हरित-निद्धतं हरित' भरेदा प्राधीना धनने दार्ध दे छे 'क्षमी क्षमीहें किच्चती-क्षीं क्षमीकः कृत्यते' परंतु ते धनने प्राप्त करवा भाटे पापक्षभे करेत ते पुरूष पाते करेद कर्भनुं इद के के दुः अरूप छे तेने अक्षो क सीश्रवे छे. ॥४॥

અન્વયાર્થ — વિષયાના અભિલાષી અર્થાત્ સંસારી સુખની ઇચ્છા રાખના-રાએા જ્ઞાતિજન પુત્ર, કલત્ર, (ઓ) વિગેરેનું મરણાત્તર ક્રિયા કરીને (આર'ભ સુરુ ર

<sup>&#</sup>x27;आधाय किच्चमाहेड'' धत्याहि

टीका—'नाईओ' ज्ञातयः-मातृषित् पुत्रकलत्रायः 'विस्एसिणो' विषयै-षिणः-शब्दादिविषयान्वेषकाः-वैषयिकसुखिन्छन्त इत्यर्थः, 'आधाय किच्चमा-हेउं' आधातकृत्यमाधातुम्, आधातम्-मरणं तस्य कृत्यं मृतकमुद्दिश्य श्राद्धिष्ट-दानादिकमेव कर्त्तुम् 'तं विश्वं' तस्य मृतपुरुषस्य विश्तं-द्विपद्वसुष्यद्धनधान्यहिर्ण्यादि, यच्चाऽतीवदुःखेन जीविद्धः सिद्धरितितं तत् 'अन्ने' अन्ये जीवन्तः संसारिणो हरन्ति-स्वाधीनं कुर्वन्ति, स्वाऽऽ निश्वत्यापासलब्धेन तेन धनसमु-दायेन सुखयन्त्याऽऽत्मानम् । तदुक्तं युक्तिश्वदिता—

'ततस्तेनाऽितते र्रव्ये दस्थि परिस्क्षितेः । क्रीडन्स्यन्ये नस्र साजन् ! हृद्धा स्तृष्टा ग्राजक्कृताः' ॥१॥इति॥

पाप कर्साके) अर्जित धनका अपहरण कर छेते हैं और आरंभ करने बाला पापी अपने किये कर्मों से पीडित होता है :४॥

टीकार्थ--शब्द आदि विषयों के अन्वेषक माना, पिता, पुत्र, कलत्र आदि आधान कृत्य अर्थात् मृतक के निमित्त किये जाने वाले अनेक प्रकार के लोकाचार करके, उस मृतक के द्विपद, चतुष्पद, घन, धान्य, हिरण्य आदि वित्त को, जिसे उसने जीवित अवस्था में, अत्यन्त दुःख हुठा कर उपार्जित किया था वह द्रव्य अन्य ग्रहण कर लेते हैं। वे अना-यास प्राप्त हुए उस घन से सुखका अपभोग करते हैं। नीतिकार ने कहा है -'ततरतेनार्जितेद्वये' इत्यादि।

मनुष्य जब मर जाता है तो उसके जारा उपार्जित द्रव्य से, तथा दाराओं से दूसरे पुरुष कीड़ा करते हैं हे राजन ! वे हृष्ट, पुष्ट और अरुकृत होते हैं ॥१॥

માપ કરનારના) મેળવેલ ધનનું અપહુરણ કરીલે છે, અને આરંભ કરવાવાળા પાપી પાતે કરેલા કર્માથી દુઃખી ખને છે પાપ્રા

ટીકાર્ય — શબ્દ વિગેરે વિષયોતું અન્વેષણ કરનારા માતા, પિતા, પુત્ર, કલત્ર વિગેરના આઘાત કૃત્ય અર્ધાત્ મરનારને નિમિત્તે કરવામાં આવનારા અનેક પ્રકારના લેકાચ ર કરીને, તે મરનારતા દ્વિષદ, બે પગવાળા પ્રાણીયોને; ચતુષ્પદ ચાર પગવાળા જીવાને, ઘન, ધાન્ય, હિરણ્ય, વિગેરને દ્રવ્યને કે જે મેળવવા મરનારે જીવિત અવસ્થામાં અત્યંત દુઃખ ઉઠાવીને મેળવ્યું હોય છે, તે દ્રવ્ય પ્રહ્યુ કરી લે છે, તથા અનાયત્સ એટલે કે વિના પ્રયાસે મળેલા તે ધનથી તેઓ સુખના ઉપલોગ કરે છે નીતિકારે કહ્યું છે કે ન્તદત્તેના ક્લિંકોર પૈયાદિ

મનુષ્ય જયારે મરી જાય છે, ત્યારે તેંગ્રે મેળવેલ દ્રવ્યથી તથા સ્ત્રી વિગે-રેથી બીજા પુરૂષા કીડા કરે છે. હે રાજા તેઓ હુવ્ટ પુષ્ટ અને અલ'કૃત શાય છે. તથા

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. धु. स. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्

'कम्मी' कर्शी-स तु द्रव्योशकीनकर्ता विविध सातद्यकर्मवान् पायी 'कम्मेहि' कर्मभिः स्वकृतदुरकृतेः संसारमहोदधौ किच्तती' कृत्यते-शिङ्यते इति । धन्न लोमलुक्या द्वातिगलाः मृतस्य दाराद्यीद्ध्वदेश्वेककर्मकलापं सम्पाद्य संपाद-पन्स्यात्मवाव्यितम्, अरहरन्ति च सर्व तदीयं धनकान्यादि, परन्तु मृतकः पायकर्मणा सश्चितस्वकृतदुष्कृतस्य फलभूतं नरकनिगोदादिद् सं स्वयमनुमवित, न ते तद्धनग्राहिण इति मातः ॥॥।

म्बर्-माया विधा वैहुसा भाषा भेजा पुत्ता य ओरसी। भीलं ते तैव ताजाय लुखंतस्स सकम्मुणा॥५॥

छाया—साता दिता स्तुषा आता भार्या पुत्रा श्रीरसाः । नालं ते तव त्राणाय छुप्यमानस्य स्वकर्षणा ॥५॥

और द्रव्यका उपानन करने वाला और उसके लिए विविध प्रकार के सावद्य कर्म करने वाला वह पापी अपने किये पापों के फल स्वस्प संसार सागर में पीडा पाता है।

तात्पर्य यह है कि घन के लोभी ज्ञातिजन मृतकका दाहकर्म आदि करके उसके सारे धनको ग्रहण कर छेते हैं, परन्तु पापकृत्य करके धनोपार्जन करने वाला वह मृतक जन अपने कृत्यों का फल मोगनेके टिए नरक निगोद आदि में जाता है और वहां दुःख मोगता है ॥॥॥

'माया पिघा' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'सकम्युणा स्वक्रमणा' अपने पाप कमेसे 'लुप्पंतस्स-लुप्पमानस्य' संसारमें पीडित होते द्वुए 'सव-तव' तुम्हारे 'ताणाय-

અને દ્રવ્યને પ્રાપ્ત કરવાવાળા અને તે માટે અનેક પ્રકારના **સાવઘ કર્ય** કરનારા તે પાપી પાતે કરેલા પાપાના કલ રૂપ સંસાર સાગરમાં દુઃખી ચાય છે.

કહેવાતુ તાત્પર્ય એ છે કે-ધનના લાભી જ્ઞાતિ જન મરેલાના કાઢ કર્મ વિગેર કરીને તેતું અધુંજ ધન પેતે શ્રહણ કરી લે છે, પરંતુ પાપ કર્મ કરીને ધન કમાવાવાળા તે મરનાર પુરૂષ પાતે કરેલા કર્મતું ફળ ભાગવા માટે તરક નિગાદ વિગેરમાં જાય છે. અને ત્યાં દુઃખ ભાગવે છે. મહા

'माया पिया' धरयाडि

श्रण्दःथं — 'सक्रम्युणाः स्व कर्मणा' पेताता पाप कर्मथी 'लुप्पंतस्स-लुप्यमानस्य' संसारमां पीठा पामता शक्षा 'तब-तव' तम.रा 'ताणाय-त्राणाय' रक्षा करवा अन्त्यार्थः—(सक्तम्युणा) स्वकर्मणा-स्वकृतेन भाणातिपातादिपापकर्मणा (हृप्पंतस्स) हृप्यमानस्य नरकादिकगतौ गच्छतः (तव) तव (ताणाय) त्राणाय-रक्षणाय (माया विया ण्हुसा माया भज्जा पुत्ता य औरसा) माता विता स्तुषा-बुधवध्ः भ्राता भार्या औरसाः-स्वनिष्पादिताः पुत्राध्य ते नास्तं-न समयौ भवन्ति, इति ॥५॥

टीका—'सक्तम्मणा' स्वर्क्षणा-स्वेनैव समुदार्जितपाणातिपातादिकर्मणा संसारसागरे 'छुप्पंतस्स' छुप्यमानस्य विविधयोनिषु पीडामसुमवतः 'तव' तव ताहशदुःखेभ्यः 'ताणाप' त्राणाप-रक्षणार्थम् 'माया' माता-जननी 'दिया' पिता-जनकः 'ण्हुसा' स्तुषा-पुत्रस्य परनी 'माया' भ्राता-समानोदरसङ्घातः 'मज्जा' मार्या 'पुत्रा' पुत्राः-भौरसातिरिक्ताः एकादशसंख्यया संख्यातानां

श्राणाय' रक्षा करने के लिये 'माया पिया ण्हुया भाषा'-माता पिता स्तुपा भार्था' माता पिता स्तुषा पुत्रवधू भाता एवं 'भज्जा पुत्ता य ओरसा'-भार्था :पुत्राख औरसाः' भाई और अपने पुत्र कोई भी समर्थ नहीं होते हैं ॥५॥

अन्वयार्थ—प्राणातिपात आदि द्वारा जनित अपने पापकर्मीं से मरकगति आदि में जाते हुए तुझे बचाने के लिए माता, पिता, पुत्रवधु, परनी औरस पुत्र आदि कोई भी समर्थ नहीं हो सकते ॥५॥

टीकार्थ—स्वयं के द्वारा उपाक्तित प्राणातिपात आदि कर्मों से संसार सागर में, विविध योजियों में पीड़ा पाने वाछे तुझको उस पीड़ा से बचाने के लिए भाता, पिता, पुत्रवधू, भाता भागी और औरस (आस्मज) पुत्र तथा अन्य भी श्वसुर मिन्न अहि कोई भी समर्थ नहीं

માટે. 'बाया विशा ण्डुया भाषा-माता पिता स्तुपा भाषी' भाषा, पिता स्तुपा -- પુત્રવધૂ અને ભાઈ તથા 'मड्डा पुत्ताय ओरसा'-भार्य पुत्राश्च औरसाः' ભાઇ અને પોતાના પુત્ર વિગેવે કાઇ પણ સમર્થ થવા નથી. ॥भा

અન્વયાર્થ — પ્રાણાતિપાત વિગેરે દ્વારા થનારા પાતાના કર્મોથી નરકગતિ વિગેરમાં જનારાઓને બચાવવા માટે માતા, પિતા, પુત્રવધૂ પત્ની, કે પુત્ર વિગેર કોઈ પણ તેઓને બચાવી શક્યા સમર્થ થતા નથી. પ્રપા

ટીકાર્થ—પાતે કરેલા પ્રાણાતિપાત વિગેરે કર્મોધી સંસાર સાગરમાં અનેક યાનિયામાં પીડા પામવા વાળાએાને પીડાથી બચાવવા માટે માતા, પિતા, પુત્રવધ્, ક્ષાઈ શ્રી અને પુત્ર તથા તે શિવાય પણ કસરા, મિત્ર વિગેરે કાેઇ

मध्ये एकादश्विधाः 'य' च 'ओरसा' औरसाः-स्वात्मजाः प्रत्राः 'ते' एते पूर्वं परिगणिताः, तथाऽन्येऽपि दवशुरमित्रादयः 'नालं' नालं-न पर्याप्ताः-नैव बातुं समर्थाः । यदिह भवेऽपि रागाद्ययस्थायाम् एते नालं त्राणाय भवन्ति तदा पर-लोके तु कदाऽपि ते न स्युः ।

काळसीकरिकस्य पुत्रः अभयकुवारस्य मित्रमासीत्, स च अमशकुवारस्य सद्दुपदेशात् प्राणातिपातादिभ्यो निष्ट्चो जातः, ततस्तस्य ताद्दशं चेष्टितं स्ट्वा बन्धुवान्धवाः दिंसाकमैकरणाय प्रेरितवन्तः । परनतु भाणातिपातादिकं घोरमवर्ष-हेतुकं ज्ञात्वा वन्धुवान्धवादिवचनं न स्वीकृतवान् किन्दु स्वकीयपादयो कुठारेण सतं कृश्वा बान्धवान् घोषयितुं तान् मति उक्तवान्-भोः भोः ! मम पीडामपद्द-रस, तदा ते एवं कथितवन्तः, अहो मृद्ध ! स्वकृतं कर्म स्वयमेव श्रुंक्ष्व न वयं तव दुःखमपद्वर्त्तुं समर्थाः ।

होते। जब इसी लोक में रोग आदि उत्पन्न होनेकी अवस्था में वे तेरी रक्षा नहीं कर सके तो परलोक में किस प्रकार त्राण कर सकते हैं?

काल शौकरिक का पुत्र अभयकुमार का मित्र था। अभय कुमार के सदुपदेश से वह हिंसा आदि से निवृत्त हो गया। उसकी इस प्रकार की चेष्टा देखकर बन्धु बान्धवों ने उसे हिंसा करने की घेरणा की। परन्तु हिंसा आदि पापों को घोर अनर्थ का कारण जान कर उसने अपने पांचों में कुरहाडे से घाव करके उनसे कहा-अरे, मुझे थीड़ा हो रही है! मेरी पीड़ा दूर कर दो। तब उसके बन्धुजन बोले-अरे मूढ! तेरी पीड़ा हम कैसे दूर कर सकते हैं। अन्ने किये कर्म का कल तू

પણ સમર્થ થતા નથી. જ્યારે આ લેકમાંજ રાગ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેઓ તારી રક્ષા કરી શકતા નથી તો પછી પરલેકમાં કૈવી રીતે તે રક્ષણ કરી શકે?

કાલશીકરિકના પુત્ર અભયકુમારના એક મિત્ર હતા અભયકુમારના સદુપદેશથી તેણે હિંસા કરવાનું અંઘ કહ્યું. આવા પ્રકારની તેની ચેલ્ડા જેઈને તેના બંધુ વર્જ વિગેરેએ તેને હિંસા કરવા પ્રેરણા કરી, પરંતુ હિંસા હિંગેરે પાપાને દેવા અનર્થતું કારણ સમજીને તેણે પેલાના પગમાં કુહાડીથી ધા કરીને તેઓને કહ્યું કે—અરે મને તે પીડા શ્રાય છે, મારી પીડા મટાડા, આ પ્રમાણે સાંસળીને તેના બંધુ સમૂહે કહ્યું કે—અરે મૂર્ખ તારી પીડા અમા શ્રી રીતે મટાડી શકીએ ? તે કરેલા કમેનું ફળ તું પાતે જ

तदा स कथयति यदि भन्नतः ऐहिक्कारीरपीडामपद्वे न समर्थाः तदा नरकनिगोदादिजनकं घोरपाणाविषातादि कृत्वा यथ्यापमुषाजैथिष्यामि तस्समुद् भृतं दुःखं भुजानस्य मे कर्षा प्रकार साहादं करिष्यम्बीत्यदोऽहं न प्राणावि-षातादिकं करिष्यामीति कथित्या जीवहिंसादितः उपस्तो जातः ।(५)।

प्रम् एयमट्टं से पेहाय परमट्टाणुगार्मियं। निर्मा निर्हे हारो चेरे भिक्तू जिणाहियं॥६॥

छाया – एतमर्थं स देश्य परमार्थाऽनुगाप्तुक्षम् । निर्भमो निरहङ्कारश्चरैद्धिक्षु र्जिनाहितम् ॥६॥

आप ही भोग। तब उसने कहा-जब आप लोग इसी भव में मेरी झारीरिक व्यथा दूर नहीं कर सकते तो प्राणातिपात आदि घोर दुब्छन करके जब मैं नरक नियोद आदि में धवनागोचर (मुख से कह भी न सकते ऐसी) व्यथा का भाजन हो ऊँगा, तब आप लोग कैसे मेरी सहायता करेंगे?

तात्पर्य यह है कि मनुष्य पाप का आचरण कर के धन उपार्जन करता है और उसे त्याश कर सरण दारण हो जाता है। वह परलेक में उस पापके फल स्वरूप विविध प्रकार की विषय वेदनाएँ भोगता है और इधर उसके कुटुस्पी जन उसके अजित धनको भोंगते हैं! वे उस दुःख भोगने वाले का त्राण करने में समर्थ नहीं होते॥५॥

'एयमहं स पेहार' इत्यादि । ज्ञान्दार्थ--'स निक्तुः-सः साधुः' वह साधु 'एयमहं पेहाय-एतः

ભાગવ ત્યારે તેણે કહ્યું, જ્યારે તમા આ ભવમાં મારી શારીયિક પીઠા મટાડી શકતા નથી, તો પછી પ્રાણાતિપાત વિગેરે ઘાર દુષ્કૃત્ય કરીને જ્યારે હું નરક નિગાદ વિગેરમાં વચનથી પછ્યુ અગાગર (મુખથી કહી પણ ન શકાય તેવી) વ્યથાના પાત્ર ખતીશ, ત્યારે તમા મને કેવી રીતે સહાયતા કરશા ?

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે ફે--પ્રનુષ્ય પાપનું આચરણ કરીને ધનની પ્રાપ્તિ કરે છે, અને તેના ત્યાબ કરીને મરણને શરણે પહેાંચી જય છે. તે પરહાત્કમાં તે પાપના ફલ સ્વરૂપ અનેક પ્રકારની વિષમ વેદનાઓ ભાગવે છે. અને આ લાકમાં તેના કુડું બીજના તેણે મેળવેલ ધનના ઉપલાળ કરે છે. તેઓ તે દુઃખ ભાગવનારની રક્ષા કરવામાં સમયે થતા નથી. ાપા अन्त्रपार्थः — (स भिक्ष्) स भिश्चः –स साधुः (एपमहं पेदाण) एतमर्थं — संवारे विद्युष्यमानस्य कोऽपि न वातेत्याकारकं मेध्य-निवार्थाऽवगत्य (एरमहा-णुपाभियं) परमार्थानुगामुकं –मोक्षमादकं संयमं सम्यग्दर्शनादिकं प्रस्तुः पेक्ष्य च (निस्ममो) निर्मसः -त्रमतारहितः (निरदंकारो) निरहङ्कारः - जातिकुलादिमदरहितः (जिलाहियं चरे) जिनाऽऽहितम् - अर्धत्मादितं मार्गे चरेन् – अनुतिष्ठेदिनि ॥६॥

टीका—धर्मरिहतानां स्वकर्मणा परिशिड्यमानानां कोऽपि रक्षको न भव-तीति प्वेक्तिम् 'एयमहं' एतमध्म-अम्रं विषयम् 'पेदाय' मेक्य-दिचार्य 'स मर्थ प्रेक्ष्य' अपने क्षिये हुए पापों से दुःख भोगते हुए प्राणीको कोई रक्षा नहीं कर सकता है इस चातको विचार कर तथा 'परसहाणुणासियं-पर-मार्थानुगासुकम्' संयम चा गोक्षका कारण सम्यक् दर्शन, ज्ञान और चारित्रको सोचकर 'निम्त्रमो-निर्ममः' स्थता से रहित 'निरहङ्कारो-निरहङ्कारः' अहङ्कार से रहित होकर 'विष्णाहियं चरे-जिनाहितम् चरेत्। जिनभाषित धर्मका आचरण करे ॥६॥

अन्वयार्ध-साधु इस यात का विचार करके और सम्ध्रम दर्शन आदि को या संयम को मुक्ति प्रापक समझ कर निर्मस (ममता रहित होकर) निरहंकार होकर जिन भाषित मार्गका अनुसरण करे ॥३॥

टीकार्थ—धर्म से रहित और अपने किये कर्मों से पीडित होनेवालों का कोई रक्षक नहीं होता। साधु इस तथ्य के विचार करके तथा

'एयमट्टं स पेहाए' धत्याहि

शण्डार्थं — 'स भिक्ल् – सः छाषुः' ते सः धु 'प्यमहुं पेहाय- एतमर्थं प्रेह्य' पेति हरेखा पापे। धी दुः भ से। अववाणा भाष्ट्रीती है। ध पछ रक्षः हरी शहतुं नथी. भा वातने। विधार हरीने तथा 'प्रमद्राणुग्रामियं-प्रमार्थानुगामुक्म्' संथम भथवा मे। क्षता हरेख ३० सम्यइ हर्शन, तान अने चारित्रने सम्भ छने 'निम्ममो निर्ममः' भभवा विनाने। 'निरहंकारो – सिरहङ्कारः' अदे हर विनाने। थएने 'जिणाहियं चरे-जिनाहिसम् चरेत्' छन सावित धर्मनुं भाष्ट्रास्य हरे ।। हरा

અન્વયાર્થ — સાધુ આ બાલતના વિચર કરીને અને સમ્યક્ દર્શન વિશે-રેને અથવા સંયમને મુક્તિ પ્રત્મ કરાવવાળું સમજીને નિર્મમ (મમતા રહિત થઇને) તથા નિઃહંકાર-અહંકારના ત્યાગ કરીને જીન ભગવાને ઉપદેશેલ માર્મનું અવલમ્બન કરે. હાદા

ટીકાર્થ— ધર્મથી રહિત તથા પાતે કરેલા કર્માથી પીડા પામવાવાળાઓતું ફ્રાઈ રક્ષણ કરી શકતું નથી. સાધુએ આ તથ્યના સાર વિચાર કરીને તથા मुख्य-चिंच्या विक्तं च पुँत्ते य णाईओ ये परिग्रेगहं। चिच्चा गर्णातमं सीयं निरवेक्सो परिटेवेष ॥७॥

छाया -- त्यत्तना वित्तं च पुत्रांश्च द्वातींश्च परिवद्दम् । त्यत्तवा खळु अनन्तगं शोकं निरपेक्षः परिवजेत् ॥७॥

संयम अथवा मोक्ष रूप परमार्थ को समझ कर और यह सोच कर कि संसार सागर में गिरे हुए हमारे लिए कोई रक्षक नहीं हैं, सब से उसम एवं सभीके द्वारा प्रार्थनीय मोक्ष का कारण सम्परदर्शन, ज्ञान, बारित्र और तब ही है-इन्होंके द्वारा सर्वोत्तम सुख प्राप्त किया जा सकता है, इस प्रकार सोच विचार करके, बाह्य एवं अःभ्यन्तर परिग्रह से ममता भाव हटा कर कुल आदि के मद से रहित होकर तथा तप एवं स्वाध्याय आदि का भी अहंकार न करता हुआ, राग देव से रहित होकर तीर्थ करों द्वारा प्रतिपादित मार्ग पर चले ॥६॥

સંયમ અને માેક્ષરૂપ પરમાથંને સમજીને અને સંસારમાં પડેલા એવા અમાર્ રક્ષણ કરનાર કાઇજ નથી એમ સમજી વિચારીને સૌથી શ્રેષ્ઠ તથા સઘળાએ દ્વારા વાંગ્છતીય એવા મેહ્લતું કારણ સમ્યગ્રદ્યાન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને તપજ છે,-તેના દ્વારાજ સવૈત્તિમ સુખ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે, આવા પ્રકારના વિચાર કરીને બાહ્ય અને આલ્યાંતર પરિગ્રહથી મમતાભાવ હટાવીને કુલ વિગેરેના મદથી રહિત થઇને તીર્થં કરા એ પ્રતિપાદન કરેલ માર્યનું અવલમ્બન કરતું ॥કા

#### समयार्थयोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. ९ धर्मस्वरूपनिक्रपणम्

अन्ययार्थः— (दित्तं च पुत्ते ग) दित्तं-द्रव्यजातं पुत्राश्च त्यत्त्वा, 'स्.ण्रुदृष्टी परिगाहं) च-पुरः झानीत पित्रदम् एवं (पर्णतगः अवन्तमम् (सोयं) स्रोकं (चित्रा) त्यत्तवा-परित्य य (निःवेकको परिव्यण्) निरपेशः -पुत्रदासदिकमनपेश्चमाणुः परिवजेत् भानोक्षाय संप्रपानुष्ठाने वजेविति ॥७॥

टीला - 'वित्तं' दित्तम्-धनधान्यदिश्यस्यवर्णादित्तम् , तथा-'पुत्ते य' पुत्रीम पुत्रेषु तर्वापेक्षयाऽधिकः स्नेहो दृदयते-'न नापत्यसमः स्नेदः' इति नियम्।त्

'चिच्या विसं च पुत्ते य' इध्यादि ।

काद्यर्थ — 'वित्तं च पुत्तं य-दिसं च पुत्रां ख्रं धन और पुत्ति शे पाइक्षी परिकाह-च झातीन परिवाहम् तथा झातिन् भौर परिवाहमी 'चिच्चा-त्यक्रश' त्यामकर 'णणन्तर्ग सीयं-अनन्तर्ग शोकम्' तथा सीव-रक्षे तापको 'चिच्चा-त्यक्रवा' छोडकर 'निश्चेक्ष्वो परिवाद-निम्पेक्षः परिवाजेत्' महुष्य निरपेक्ष होकर संयमका अनुष्ठान करे।।७॥

अन्वयार्थ-साधु विक्तको, पुत्रों को, ज्ञातिजनों को और परिप्रह को स्थाग कर तथा दुस्त्यज शोकको त्याग कर किसी भी सामारिक पदार्थ की अपेक्षा न रखता हुआ-आत्मा में ही जीन होकर संयम के अनुष्ठान में लगा रहे॥७।

टीकार्थ -- साधु वित्त अर्थात् धन, पान्य, हिरण्य, स्वर्ण आहि को त्याम दे। पुत्रों को भी त्याम दे। मनुष्यका अपने पुत्रों पर सब से अधिक

<sup>&#</sup>x27;चिडचा वित्तं पुत्ते य' धत्याहि

शण्दार्थ — 'वित्तं च पुत्ते य-वित्तं च पुत्रांख' धन भने पुत्रीने 'य णाइओ पहिन् गाई-च ज्ञातीन् परिष्रहम्' तथा ज्ञातिकर्थ भने परिश्रक्षने 'चिच्चा-त्यक्त्वा' 'णणंतगं स्रोयं-अनन्तगं शोकम्' तथा भंदरना तापने 'चिच्चा-त्यक्त्वा' छे.डीने 'तिरवेक्स्यो परिव्वए-निरपेक्षः परिक्रजेत्' भनुष्य निर्मेक्ष भपेक्षा विनाने। धर्धने संयमनुं भनुष्ठान-पातन ५२ ॥७॥

અન્વયાર્થ — સાધુએ વિત્તના, પુત્રના, જ્ઞાંતિ જનાના અને પરિબહના ત્યાગ કરવા જોઇ એ. તથા ન ત્યજાય એવા શાકના ત્યાગ કરીને, સંસારિક કાઈ પણ પદાર્થની ઈચ્છા રાખ્યા શિવાય આત્મામાંજ લીન થઇને સંયમના અતુષ્કાનમાં લાગી રહેવું. ૧૧૭૧

ટીકાર્ય — સાધુએ વિત્ત-અથવા ધન, ધાન્ય, હિરશ્ય, સ્વર્ણ –ચાંદી વિને રેના ત્યાગ કરી, દેવા મનુષ્યને પાતાના પુત્ર ઉપર સૌથી વધારે પ્રેમ નેવામાં સાર્ગ ર

भतोऽन्याऽपेक्षवा एतस्यैतोपादातम्, 'पुत्रत्यागो हि दुस्त्यजः' इति मत्ता, तथा— 'पाद्रशो' द्वातीन 'य' च 'परिग्रहे' परिग्रहाते इति परिग्रहः स बाह्यान्तरः, तमिष यद्यपि नित्रपदेन परिग्रहोऽपि संगृहीतस्त्यापि साधुमिः सर्वपरिग्रहस्त्याज्य इत्यतः पुनः परिग्रहोपादानम् 'विच्वा' त्यक्त्वा—संपरित्रयक्ष्य 'णणंतगं' ण शब्दः स्वक्षं, 'णंतगं' अनन्तगम्-अन्तं गच्छतीति-अन्तगम् न अन्तगम् अनन्तगम्-अन्तगम् 'पाद्रशे विच्वा' त्यवस्ता-परित्यक्ष्य अथना-अन्तगं मिथ्यात्वावि विच्वानितम् 'विच्वा' त्यवस्ता-परित्यक्षय अथना-अन्तगं मिथ्यात्वावि पिमा क्रमायात्वकं कर्माश्रवद्वारं परित्यक्य 'निरवेक्खो' निरपेक्षः, नास्ति अपेक्षा ममत्वादिकं धनधान्यादिषु यस्य स निरपेक्षः-पुत्रदारहरण्यादि अनपेक्षमाणः 'परिव्वए' परिव्रजेत्, परि-समन्नात् संयमानुष्ठाने वजेत्—संयमानुष्ठानिरतो मवेत्।

स्नेह देखा जाता है। 'अपत्य (पुत्र) के समान अन्य कोई स्नेह नहीं होता' पेसा नियम है। अत एव यहां पुत्रका ही यहण किया गया है, क्यों कि पुत्र को त्याण देन। अत्यन्त कठिन होता है। इसी मकार ज्ञातिजनों और बाह्याभ्यन्तर परिग्रह को भी त्याग दे। यथिप पूर्वोक्त विक्त शब्द से परिग्रह का भी ग्रहण हो जाता है तथापि साधुओं को सम्पूर्ण परिग्रह स्थागना चाहिए, इस कारण पुनः परिग्रह का ग्रहण किया है। इन सबको त्यागने के साथ ही अनन्तक अर्थात् विनाजकारी अथवा आत्मा में विग्रमान ज्ञोक संताप को भी त्याग दे। अथवा अन्तक अर्थात मिध्यात्य, अबिरति, प्रमाद, कवाय और योगहप आश्रव हारोंका त्याग करे। एवं घन घान्य आदि, पुत्र कलत्र आदि तथा यज्ञ कीर्त्त आदि किसी भी वस्तुकी अपेक्षा न रखता हुआ पूर्णहपेण संयम के अनुक्टान

આવે છે. અપત્ય (પુત્ર) સમાન બીં કૈંાઇના પર રનેહ નથી, એવા નિયમ છે તેથી જ અહિયાં યુત્રનું જ એહે કરેલ છે. કેમકે પુત્રના ત્યાગ કરવા તે ધર્મું જ કહેલું છે. એજ પ્રમાણે સાતિજના અને બાહ્ય તથા આશ્ચ્યન્તર પરિશ્રહના પણ ત્યાગ કરવા જે કે પહેલાં કહેલ વિત્ત શબ્દથી પરિશ્રહનું પન્ન મહેલું થઇ જાય છે. તા પણ સાધુએ સંપૂર્ણ પરિશ્રહના ત્યાગ કરવા જોઇએ. તેથી કરીયી પરિશ્રહ એ પઠનું શ્રહેલું કરેલ છે. આ બધાના ત્યાગની સામે જ અન્તક અર્થાત્ વિનાશ કારી અથવા આત્મામાં વિદ્યમાન (રહેલા) શાક અને સંતાપના પણ ત્યાગ કરવા. અથવા આત્મામાં વિદ્યમાન (રહેલા) શાક અને સંતાપના પણ ત્યાગ કરવા. અથવા અનન્તક અર્થાત્ મિશ્યાત્વ અવિરતિ, પ્રમાદ, કથાય, અને ચેરગરૂપ આસવ હારાના ત્યાગ કરવા. અને પન, ધાન્ય, પુત્ર, કલત્ર (સ્ત્રી) વિગેરે તથા યશ દ્યાર્તિ વિગેરે કાઈ પણ વસ્તુની અપેક્ષા ન રાખતાં પૂર્ણ રૂપથી સંયમના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર રહેલું

उक्तश्र— 'छिछिया भवयभ्वंता निरावयक्वा गया अविग्वेणं ।
तम्हा प्रवयणसारे निरावयक्वेण होयव्वं ॥१॥
भागे हि निरवयक्वा वरंति संसारसागरे घोरे ।
मोगे हि निरवयक्वा वरंति संसारकंतारं' ॥२॥
छाया—छिता अपेक्षमाणा निरपेक्षमाणा गता अविव्नेन ।
तस्मात् प्रवचनसारे निरपेक्षेण भवितव्यम् ॥१॥
मोगानपेक्षमाणाः पत्रित संसारसागरे घोरे ।
भोगेहि निरपेक्षा स्वरन्ति संसारकान्तारम् ॥२॥इति॥७॥
मृज्य-पुँढवी ऊ अगेणी वा के तंणरुक्वेसक्वीयेगा ।
अंडिया पोर्यजरे कि रेससंसेयेडिनिया ॥८॥
छाया—पृथिव्यापोऽग्निर्वायु स्वृण्वक्षाः सवीजकाः।
अण्डजाः पोतजरायुनाः रसंस्वेदोडिजनाः॥८॥

में तत्पर रहे। कहा भी है-'छलिया अवयक्लंसा' 'मोगे अवय• क्लंसा' इत्यादि।

जा परपदार्थ की अपेक्षा रखते हैं, वे छले आते हैं। इसके विपरीत, जो सर्वधा निरपेक्ष होते हैं, वे सब विघ्नों से रहित हो जाते हैं। अतः एवं संघमके पालन में साधु को निरपेक्ष होना चाहिए ॥१।

जो भोगों की अपेक्षा रखते हैं, वे घोर संसार सागर में इबते हैं और भोगों के प्रति निरपेक्ष रहनेवाछे संसार रूपी अटबी को पार कर जाते हैं ॥२॥॥७॥

'पुढवि ज' इस्यादि।

इन्दार्थ--'पुढवी उ अगणी बाउ सणस्वस सबीयगा-पृथ्वी आवो

ત્રેઇએ. કહ્યું પણ છે કે-'ફ્રહિયા અવચમ્હંતા' મોર્ગે અવચક્લંતા' ઇત્યાદિ જેઓ પરપદાર્થની અપેક્ષા રાખે છે, તેઓ છેતરાય છે. અને જેઓ સર્વથા અપેક્ષા રહિત હોય છે, તેઓ ખધાજ વિદ્યોર્થી રહિત થઈ જાય છે. તેથી જ સંયમના પાલનમાં સાધુએ નિરપેક્ષ થયું જોઇએ શાધા

જેઓ લેાગાની અપેક્ષા રાખે છે, તેઓ સંસાર સાગરમાં ડૂબે છે. તેમજ **લેાગા** પ્રત્યે નિરપેક્ષ રહેનારા સંસાર રૂપી અટવીથી પાર ઉતરી જાય છે. હરા હાળા

'વુઢવી ૩' ઇત્યાદિ

श्रेण्डार्थं --- 'पुडनी उ अमणी बाऊ तण रुक्त सबीयगा-प्रथ्वी आपोन्निर्वापुस्तुण-

सक्ता**क स्**त्रे

अन्त्रसार्थः — (पुढ्यो क अगणी चाऊतणस्यत्वस्थायमा) पृथिव्यवग्नियायु वृणवृक्षाः सबीजकाः (अंडया पोयजराकः) अण्डजाः पोतजाः जरायुत्राः (रस-संसेयउव्यिया) रससंस्वेदोद्धिक्जाः, ये जीसः सन्ति ॥८॥

टीका—स एवं संसारात्मत्रजितोऽविहतात्मार्हिसादिवतेषु ममादं न करोति, तत्र के यं हिंसा ? केपां वा हिंसनं भवतीत्यत आह-'पुदशे क' पृथिन्यापः, पृथिवी-काथिकाः स्वक्षत्वादरपर्याप्तकाऽपर्याप्तकादिमेदमिकाः, अप्काथिकाः, 'अगणी' अग्निकायिकाः 'वाक्त' वासुकायिकाः, एवं भूता विविधा जीवाः। तथा-वन-

ब्रिकीयुक्तृणबृक्षसबीजकाः' पृथिकी, अग्नी, वायु, तृण, बृक्ष, और घीज अंडया पोयजराउ−अंडजाः पोतजाः जरायुजाः' अण्डज, पोतज तथा जरायुज 'रससंसेयउक्तिया−रस संस्वेदोद्धिजाः' रसज, स्वेदज, और इद्गिजन (ये सब जीय हैं) ॥८।

अन्वयार्थ-पृथ्वीकायिक अएकायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, कृण, बृक्ष, बीज, अंडज, पोतज जरायुज, रसज, संस्वेदज और उद्भिर को चे सब जीव हैं। यतना के साथ इनकी रक्षा करनी चाहिए ॥८॥

टीकार्थ-संसारसे प्रविज्ञत और यतनावान मुनि अहिंसा आदि बतों में प्रमाद नहीं करता है। तो हिंसा क्या है? और किनकी हिंसा होती है? इन प्रश्लोका उत्तर देनेके िंग कहते हैं-सूक्ष्म, पादर, पर्धा-सुक, अपर्यासक आदि भेर प्रभेर वाले पृथ्वीकायिक जीव हैं। इसी प्रकार भेरोंबाले अप्कायिक तेजस्कायिक और वायुकायिक भी हैं। वन-

पृथ्यस्वीजकाः' पृथ्वी, असि, वायु. तृत्र, वृक्ष अने शी 'अंडया पेय जरायु-संडजाः पोठजाः, जरायुजाः' अंडल, पीतक अने लरायुक 'रस संसेयवस्मिया– रूससंस्वेद्देद्धिकाः' रसल, स्वेडल, अने ওধিনত (आ तभाभ প্রস্থ છે.) ॥८॥

ે અન્વપાર્થ — પૃથ્કીકાચિક, અપ્કાચિક, તેજસ્કાચિક, વાચુકાચિક તૃશુ, વૃક્ષ, ખીજ, અંડજ, પાતજ જરાયુજ, રસજ, સંસ્વેદન અને ઉદ્ભિજ્ય આ બધા જીવા છે, યતનાપૂર્વક તેએ:નું રક્ષણ કરતું જોઈએ. ઘટા

ટીકાર્થ - સંસારથી પ્રવજીત અને યતનાવાન્ મૃતિ અહિંસા વિગેરે દ્રનોમાં પ્રમાદ કરતા નથી. હિંસા એ શું છે ર અને કાની હિંસા ઘાય છે? આ પ્રશ્નોના ઉત્તર આપતા કહે છે કે-સૂક્ય, આદર, પર્યાપ્તક વિગેરે લેઠ પ્રસિદ્યાળા પૃથ્વીકાયિક જીવા છે, આજ પ્રકારના સેદાવાળા અપ્કાયિક તેજ ક્રકાયિક અને વાસુકાયિકા પશુ હોય છે. વનસ્પત્તિ કાર્યિકાને સંશ્નેપથી

11

स्पतिकायिकान् संक्षेपतो दर्शयति—'तण' इत्यादि । 'तण' तृणानि—कुशदर्मादीनि 'हक्स' वृक्षः – आम्रायोकादिकाः 'सवीयमः' सवीजकाः – बीजेत सह विद्यमानाः, बीजःनि शालिगोधूनचणकादीनि—एते पृथिव्यादिका चनस्पत्यन्ता जीवा एके-िद्रया एते पश्चिय । अतः परं पर्य त्रसकार्य चलतस्यमः कक्षीररूपं दर्शयति—'अंडना' अन्त्राः—अण्डान्त्रातः के किलसरीस्प्पत्तस्यव च्छपाद्यः । तथा—'पीय' पीता एव जाताः पोतजा गजाद्यः । 'जराज' जरायुजाः—जम्बालवेष्टिता जायन्ते गोवनु ययानाद्यः । तथा—'एसं सियजिनम्य' रससंस्वेदोद्धिज्ञाः, रसाद् विकृत मधुरादिरसेषु जायमानाः, संस्वेदान्—पर्वजलायमानाः युका मत्कुणाद्यः, उद्धिज्ञाः—पृथिवीसुद्भिद्य जाताः शलभाद्यः, एते पट्कायजीवाः समाख्याताः ॥८॥

मुलम्-एएहि छिहि कायेहि ते विके परिकाणिया।

मणसा कायवकेणं णारंभी ण परिकाही॥९॥

हाया-पिनः पड्मिः काये स्तक्षिद्वान् परिज्ञाय।

मनसा कायवाक्येन नारम्भी न परिवर्त। ९॥

स्पित कायिकों को संक्षेत्र से दिखलाते हैं-क्रुझदर्भ आदि तृण, आम अक्षोक आदि वृक्ष, झालि, गेहं, चना आदि यीज हैं। यह पृथिवीका-यिक से लेकर वनस्पित कायिक तक पंचों प्रकार के जीव एके द्विय हैं। इनके पश्चात् चलन स्वभाव बाले प्रसकाय की गणना की गई है। वह इस प्रकार है-अंडज-अंडे से उत्पद्म होने बाले, संस्वेदन पसीने से उत्पन्न होनेबाले जूं खटमल आदि, उद्भिजन-पृथ्वीको भेद कर उत्पन्न होनेबाले दालम (पतंग) आदि। यह पद्काय के जीव कहे गये हैं ॥८॥

ખતાવે છે-કુશ-દર્ભ વિગેરે તૃષ્ણુ માંએા, અશાક વિગેરે વૃક્ષેત, શાલી, ઘહુ, ઘણા વિગેરે બી કહેવાય છે. આ પૃથ્વીકાયિકથી લઇને વનસ્પતિકાય સુધી પાંચે પ્રકારના જીવા એકેન્દ્રિય કહેવાય છે. તે પછી ગલન સ્વભાવ વાળા ત્રમકાયની ગણત્રી કરવામાં આવી છે, તે આ પ્રમાણે છે.—અંડજ-ઇંડામાંથી ધવાવાળા કાયલ, સરીસપ (સાપ) મત્યય-માછલાં કાગમા વિગેરે પાતજ-હાથી વિગેરે જરાયુજ મ ણુપ, વાનર વિગેરે જેઓ એક્સ્થી લપેટાયેલા ઉત્પન્ન શય છે. રસજ-વિકૃત થયેલા રસમાંથી ઉત્પન્ન થવાવાળા, સંસ્વેદજ-પરસેવા-માંથી ઉત્પન્ન થવાવાળા જૂ, માકડ, વિગેરે ઉદ્ભિજ્ય-પૃથ્વીને લેકીને ઉત્પન્ન ઘનારા શલભ-(પતંગ) વિગેરે આ ત્રસકાય જીવા કહેવાય છે. ાડા

अन्तयार्थः—(विज्जं) विद्वान् साधुः (एएहिं छहिं कायेहिं) एतै:-उपि दर्शितैः षड्भिः जीवनिकायेरारभ्भं न कुर्यात् किन्तु-'तं परिजाणिया' तत्-जीव-जातं परिकाय-इपिक्कया इःत्या (मणसा कायत्रकेणं) मनसा कायेन वाक्येन (णारंभी ण परिगाही) नारम्भी-आरम्भवान् न भवेत् न परिग्रही-परिग्रहवान् न भवेत् पत्याद्यानपरिक्कया तद्विषयमारम्भं परिग्रहं च परित्यजीदिति ॥९॥

टीका--'विष्त्रं' विद्वान्-हेयोपादैयविवेकवान् 'एएडि' एतैः-पूर्वक्रियतैः 'छर्डि' पद्काः 'कायेडि' कायैः-स्थावरत्रसस्यैः स्वक्ष्मबादरपर्याप्तकाऽपर्योप्त-

#### 'एएहिं छहिं कायेहिं' इत्यादि।

दाब्दार्थ--विक्तं-विद्यान्' विद्यान् पुरुष 'एएहि छहि कायेहिं-एभिः षड्भिः कायैः' इन छही कायों का आरम्भ न करे 'किंतु 'तं परि-आणिया-तान् परिजानीयात्' इन्हें जीव जाने तथा 'मणसा कायव-केणं-मनसा कायेन वाक्येन' मन वचन, तथा कायसे 'नारम्भी न परि-रगही-नारम्भी न परिग्रही' आरम्भ और परिग्रह न करे। ९॥

अन्वयार्ध--विद्वान पुरुष मन वधन काय से इन छह जीवनिकायों का आरंभ न करे, परिग्रह न करे, इन्हें ज्ञपरिज्ञा से जाने और प्रत्या-रूपान परिज्ञा से आरंभ और परिग्रह का त्याग करे॥१॥

टीकार्थ--विद्यान अर्थात् हेय और उपादेय के विवेक से युक्त पुरुष पूर्वीकृत छहीं निकार्यों में से किसी का भी आरम्म और परिग्रह न करे। अर्थात् त्रस स्थावर रूप सुक्ष्म बादर पर्णासक अपर्णासक भेद से

शण्डा थे - 'विड्जं-विद्वान्' भुद्धिशाणी पुरूष 'प्रहिं छहिं कायेहिं - एसिः वहिंसः कार्येः भा छन्ने डाये। ने। भारंभ न डरे परंतु 'तं परिजाणिया-वाम् परिजानियान' तेने छव समन्ने तथा 'मणसा कायवकेणं-माससा, कार्येन, वाक्येन' भन, वयन तथा डायःथी 'नःरंभी न परिगाही-नारम्भी न परिमही' भारंभ भने परिश्रक्षन न डरे। हा।

અન્વયાર્થ — વિદ્વાન પુરૂષ મન, વચન, અને કાયથી આ છ જીવનીકાચોના આરંભ ન કરે. પરિશ્રહ ન કરે. તેઓને સપરિજ્ઞાથી જાણે અને પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞાથી આરંભ અને પરિશ્રહના ત્યાગ કરે હતા

ટીકાર્થ—વિદાન અર્થાત્ હૈય અને ઉપાદેયના વિવેકવાળા પુરૂષ પહેલાં કહેલ છએ નિકાયામાંથી કે ઈના પણ ખારંભ, અને પરિગ્રહ ન કરે. અર્થાત્ ત્રમ્ર સ્થાવરરૂપ સૂક્ષ્મ ખાદર, પર્યાપ્તક અપર્યાપ્તકના ભેદથી બિન્ન આ જવ

<sup>&#</sup>x27;व्यक्तिं छहिं कायेहि' छत्याहि

कभेदमिन्ने जींवमपुदाये नीरम्भी न परिप्रदी भवेदिति अभेतनेन सम्बन्धः । 'तं' तदेत्तस्व जीवज्ञातम् 'परिज्ञाणिया' परिज्ञाय-ज्ञपरिज्ञया ज्ञास्वा मस्यारूपान-परिज्ञया 'मणसा कायवनकेणं' मनसा कायेन वाचयेन भनोवाकायैः 'णारंमी' नारम्भी भवेत् 'ण परिग्गदी' न वा परिग्रदी भवेत्, मनोवाकायैरेतेषां जीवनि-कायानायारभ्नं परिग्रदं च परित्यजेत् । जीदोपपर्दविषयकपारभ्भं परिग्रदं च न कुर्यात् । विद्वात् पुरुषः पतान् पड्जीव निकायान् क्रपरिज्ञया क्रास्था, मस्यारूपान-परिज्ञया प्रतेषां विनाशपयोजकमारभभं परिग्रदं च परित्यजेत्, आरम्भपरिग्रद्द-षोरात्माऽहितजनकस्वादिति मावः ॥९॥

मृत्य-भुसावादं बाहिद्धं चे उंग्गहं च अजाइया । सत्थादाणाइं कीमंसि तं विर्डजं परिजेंगणिया ॥१०॥ छाया—मृताबादं बहिद्धं च अभ्रष्ठं चाऽयाचितम् । शक्षादानानि लोके तहिद्वान् परिजानीयात् ॥१०॥

भिन्न इन जीव समृहीं का आरंभ और परिग्रह न करे। इन सब जीवों को ज्ञपरिक्षा से जान कर प्रत्याख्यान परिक्षा से इनके आरंभ का त्याग कर दे अर्थात् इनकी विराधनाका त्याग कर दे। मन वचन, काय से इनके आरंभ और परिग्रह रूप में ग्रहण करनेका त्याग करे।

तास्पर्य यह है-विद्यान पुरुष इन षट्जीवनिकार्यों को ज्ञपरिज्ञासे जान कर प्रस्पादियान परिज्ञा से इनका विनाशक आरम्भ और परिग्रह न करे, क्योंकि आर भ और परिग्रह आत्मा के लिए हितकर नहीं होता।९।

'मुसाबायं बहिद्धं च' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'मुसावारं-मृपावादम्' असत्य शेलना 'बहिद्धं-बहिद्धम्'

સમૃદ્ધાના આરંભ અને પરિગ્રહ ન કરે. આ બધા જીવાને સપરિજ્ઞાથી જ**ણા**ને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેઓના આરંભના ત્યાગ કરે અર્થાત તેમની વિરાધના ન કરે મન, વચન, અને કાયાથી તેઓના આરંભ અને પશ્ચિહ રૂપથી શ્રહ્યુ કરવાના ત્યાગ કરે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-વિદ્વાન્ યુરૂષ આ ષડ્ જીવનિકાયાને જાણીને તેના વિનાશ કરવાવાળા આવેલ અને પરિગ્રહ ન કરે, કેમકે આવેલ અને પરિગ્રહ આત્માને માટે હિલકર હોલા નથી. મહા

'मुस्रावायं वहित्रं च' शत्यादि शल्दार्थ'---'मुस्रावायं-मृत्रावादम्' असत्य शिक्षतुं 'वहित्रं-वहित्रम्' भैशुनतुं

स्**त्रकृताङ्ग**स्त्रे

अन्त्रवार्थः —(मुलाक्षयं) मृशाक्ष्यम् -अत्त्यक्षापकम् विविद्धं स्रेशुतम् उमाहं) अन्त्रप्रम् (अज्ञाहया) अपाचितव् , एशनि (कोर्गसि सत्यादाणाई) लोके अस्त्रादा-नानि-ग्रस्तुरुवानि कपैनःभकारगानि चं (तं निव्जं परिक्रणिया) तत्-एश्सर्वे विद्वान् परिजानीयात्-प्रपरिक्षया द्वात्वा पत्याख्यान् रिक्षया परित्यजे दिति ।१०।

टीका — अर्हिसा पतिपाद्य मृशासदादिकं पाह- मुनासायं ह्लादि । 'मुना-वायं मृपावादम्-असत्प्रशायम् , तथा-'विद्धिं इति देशीयशब्दो मेथु ।श्रीः तेन मेथुनम् 'उग्नाहं' अध्यदं परिग्रहं च, तथा-'अनाद्या' भयाचि म् अद्ताः दानमित्यर्थः, एतानि-अपत्यभाषणादीनि पाधिकां विराधकानि साक्षात् परम्भस्या

मेशुन सेवन करना 'उराहं-अवग्रह्म्' परिग्रह करना 'अआह्या-अया-चितम्' तथा अदलादामछेना लागांसि सत्थादाणाइं-लोके प्रास्त्रा-दानानि' ये सथ लोक में क्षस्त्रके समान और कर्म पन्यके कारण है' 'तं विडजं परिजाणिया-एतत् सर्वे विक्षान् परिकानीयात्' विद्वान् पुरुष ज्ञ परिज्ञासे इसे जानकर प्रस्थाख्यान परिज्ञासे इसे त्याग करे ॥१०॥

अन्वयार्थ--मृषाधाद, मैथुन, अदत्तादान को भी लोक में दाख के समान समझे। विद्वान इन्हें अपरिज्ञा से जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञा से त्याग दे ॥१०॥

टीकार्थ--अहिंसा का प्रतिपादन करके मृषायाद आदि का कथन करते हैं-असस्यभाषण, मैशुन, परिग्रह और अदत्तादान, यह स्व साक्षात् या परम्परा से प्राणियों की विराधना करने वाछे हैं।अतएव ये

सेवत करवुं 'चन्तहं-अवग्रहम्' परिश्रक्ष करवे। 'अजाइया-अयाचितम्' तथा अहत्ताक्षान सेवुं 'छोतिस सत्याद काइं-छोके शस्त्रादानानि' आ अधा द्वीक्षमां शस्त्र सरभा अने कर्म अन्धना कार्य ३५ छे. 'तं विज्ञं परिजाणिया-एतन् सर्वे विद्वान्, परिजानीयान्' विद्वान् पुरुष सपन्सिश्यीआने काश्रीने प्रत्याभ्यान परिन्माथी तेने। तथा करे ॥१०॥

અન્વયાર્થ — મૃષાવાદ, મૈશુન, પરિશ્વહ, અદત્તાદાનને પણ લાકમાં શસની અરાભર સમજવું. વિદ્વાન પુરૂષ આ અધાને ત્રપરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી ત્યાગ કરે મારળા

ટીકાર્થ—અહિંસાનું પ્રતિપાદન કરીને મૃષાવાદ વિ. તું કઘન કરે છે.– અસત્ય લાવણ, મૈશુન પરિલ્લ, અને અદત્તાદાન આ બધા સાક્ષાત્ અથવા યુરંપરાથી પ્રાણિયાની વિરાધના કરવાવાળા છે. તેવી તે શસ્ત્ર સખાન છે. वा, ततः 'सस्थादाणाइं शस्तादानानि, शस्ताणीव शस्ताणि, यथा-शरादि जीवो-पतापकं लगः ऽतस्यभाषणादिकमिष, अतप्त आदानानि-प्रादीयन्ते अष्टमंकार-काणि कमीणि एषिरिस्यादानानि कमीपादानकारणानि 'स्त्रोगंसि' स्रोके-इहस्त्रोके संपारे 'तं तदेवल्सर्वनसस्यप्रमुखम्, 'विष्कं' विद्वान् 'परिकाणिया' परिजानीयात्, इपरिश्चया झात्वा-पत्थारूक्षानपरिश्चया सर्वभिष त्यजेद्, एतेषां स्वरूपं कारणं कार्य च जानन् विद्वान् परिष्ठरेत्, इति । मृष्यवादादिकं सर्वभेव दुःखजनकत्या शस्त्रम्य भयानकत्-तथा-कर्मवन्यकारकं विति झपरिश्चया झात्वा मत्यारक्यानपरिश्वया विद्वान् तद् परित्यजेदिनि ॥१०॥

मुञ्ज्-पालैउंचणं भैयणं चे थंडिर्ह्हस्ययामि वै। भूणादाणाइं लोगंसि, तं विष्नं परिजाणिया ॥११॥

छाया-पिलकुञ्चनं भजनञ्च स्थिष्डिलोच्छ्रपणानि च । धूनयाऽऽदानानि खोके तद्विदात् परिज्ञानीयात् ॥११॥

शस्त्र के समान हैं, क्योंकि जैसे-बाण (तीर) आदि जीवों को संताप देते हैं उसी प्रकार असत्यभाषण आदि भी संतापजनक होते हैं अत-एव इनका परिहार करना उचित ही है।

असत्यभाषण आदि आदान हैं अर्थात् इनसे आठ प्रकार के कमें का बन्य होता है। मेधाबी पुरुष इन असत्य आदिके स्वरूप, कारण एवं कार्य को लोक में ज्ञपरिज्ञासे जान कर प्रत्याख्यान परिज्ञा से त्याग है। अभिप्राय यह है कि यह सब मृषाबाद आदि लोक में दुःखजनक होने से दाख्न के समान भयानक हैं और कर्मबन्ध के कारण हैं। मेधाबी पुरुष ज्ञपरिज्ञा से उसे जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञा से इनका त्याग करदे॥१०॥

'पलिउंचणं' इत्यादि ।

वाब्दार्ध--'पिछउंचर्ण-पिछकुश्चनम्' माया 'भयणं च-मजनं'

કેમકે જેમ બાલુ (તીર) વિગેરે જીવાને સંતાપ દે છે. એજ પ્રમાણે અસત્ય ભાષણ આદિપણ દુ:ખ પહેંચાડે છે. તેથી તેના ત્યાગ કરવા તેજ ઉચિત છે, કહેવાના ભાવ એ છે કે-આ મૃષાવાદ વિગેરે લેકમાં દુ:ખ કારક હોવાથી શસ્ત્રની જેમ ભયંકર છે. અને કર્મળંધના કારણ રૂપ છે. મેધાવી પુરૂષ ત

શાસની જેમ લયંકર છે. અને કર્મળ ધના કારણ રૂપ છે મેધાવી પુરૂષ ર પરિજ્ઞાથી તેને જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાળ કરે. ા૧૦ા

' पलिडंचणं ' र्धत्याहि

શખ્દાર્થ'—'पछिउ'चर्ण-पछिङ्कस्त्रनम्' भ!या 'भयणे च-मजनंय' भने∶देखः सुरु ४

सूत्रकृताङ्गसूत्रे

अन्तर्यार्थः—(पव्डितंबणं) पिककुञ्चनम्-भाषाम् (च भयणं) च-तथा भजनं-क्षोमम् (पंडिल्छस्सयणाणि य) स्थण्डिकोच्छ्यणानि च-क्रोधमानौ (धृण) धृनय-अपनय परिस्पजेत्यर्थः, (तं विक्तं) तदिद्वान (लोगंसि) लोके (आदाणाई) आदा-नानि-कर्मवन्धकारणानि (परिजाणिया) परिजानीयात्-इपरिक्षया इस्ता पत्या-ख्यान परिक्षया कषायान् परित्यजेदिति ॥११॥

टीका—ये कपायवन्तः सन्ति तेषां पञ्चयहात्रतधारिगामपि न फलकत्, अपि तु निष्पत्नमेत्र भवति । अतः कपायनिरोध आवश्यक इति तिन्रोधमेत्र दर्शयति—'पलिउंचणं' पलिकुञ्चनम्, धरितः—सध्यात् कुञ्च्यते—वक्रीभावमापद्यते और लोभ 'थंडिल्ड्सस्ययगःणि य—स्थण्डिलोच्छ्यणानि च' क्रोध और मानका 'धुण-धूनय' त्याम करो 'तं चिष्णं—तत् चिद्वान्' विद्वान् प्रनि 'लोगंसि—लोके' लोकमें 'आदाणाइं—आदानःनि' कर्मवन्धनके कारण हैं' ऐसा 'परिजाणिया—परिजानीयान्' ज्ञपरिजासे जानकर प्रत्याख्यान-परिज्ञासे उसका त्याम करे ॥११॥

अन्वयार्य--माया, लोघ, कोघ और मान का परिस्थाग करे। सेघाची इन्हें कर्मबन्धनका कारण जाने। ज्ञपरिज्ञा से इन्हें जान कर प्रस्थास्थानपरिज्ञा से उनकात्याग दे ॥११॥

टीकार्थ—जो कवाय से युक्त हैं, उनका पांच महावर्तों को धारण करना भी सफल नहीं, परन्तु निष्कल ही होता है। अतएव कवायोंका निरोध करना आवहयक है। वही निरोध यहाँ दिखलाते हैं-जिसके कारण सब कार्यों में परिक्रंचन अर्थात् वकता उत्पन्न हो जाती है, उसे

ટીકાર્થ -- જેઓ કપાયથી યુક્ત હૈાય છે, તેઓનું પાંચ મહાવતોનું ધારભુ કરવું પછુ સફળ થતું નથી. પરંતુ નિષ્ફળજ જાય છે. તૈથીજ કપાયોનો નિશાય કરવા, જરૂરી છે. એ નિરાયજ અહિયાં અતાવવામાં આવે છે.-જેના ક્ષારભુથી સુઘળા કાર્યોમાં પરિકુંગન અર્થાત્ વકપશું ઉત્પન્ન થાય છે, તેને

<sup>&#</sup>x27;श्रंडिरुद्धस्तयणाणि य-स्थंडिकोच्छ्रयणानि च' क्षोध अने भानने 'युण-धुत्य' त्याश क्षेत्र 'तं विज्ञां-तत् विद्व न्' विद्वाय सुनि 'होगंसि-कोके' देशमां 'क्षादाणाइ'-स्नादानानि' क्षमं अधना क्षारख छे. स्थे प्रभाखे 'परिज्ञाणिया-परिज्ञानीयात्' स्वपरिज्ञाथी लाखीने प्रत्याभक्षान परिज्ञाथी तेने। त्याग करे ॥१९॥

અન્વયાર્થ—માયા, લોભ, ક્રોધ અને માનના ત્યાપ્ર કરે. મેધાવી તેને કર્મ અંધનું કારણ સમજે. જ્ઞ પરિજ્ઞાથી તેને જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેને જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાપ્ર કરે ૫૧૧૫

Þ

कार्याण येन तत् परिकुश्चनम्-माया-परिकुश्चनं हि सर्वव्रत्वण्डकम् । तया'भयणं च' भजनं च-भज्यते सर्वव आत्मा श्रह्णोकियते मसाद्य संमर्धः वा येन स
मजनो-लोगः, तमि । तथा-'थिडिल्लुस्सपणाणि स्थिण्डिल्लोस्थ्रणानि, तभ'थिडिल्लु' स्थिण्डलः यरिमन् कार्योन्मुखे सित सदसद्विवेकराहित्यात्-आत्मा
स्थिल्लुस्क्ष्यति स स्थिण्डलः-क्रोधः । तथा-'उस्सयणाणि' यस्योदयेन कर्ष्वं
श्रयति जात्यादिना दर्याध्मातो भवति पुरुषः सः-उच्छ्रयो-मानः । सूत्रे मानस्य
बहुत्वाद् बहुवचनम्, अत्र माया कोभनोऽनन्तरं क्रोधमानयोधिहणे सौत्रत्वाद् व्यस्यथः, तेन क्रोधमानमायालोभरूपान् कपायान् 'घूण' धूनय-अवनय धूनय इसि
क्रियापदस्य पत्येकं सम्बन्धः, तेन क्रोधं भूनधः, मानं धूनयः, मायां धूनयः, लोभंधूनयेत्वर्थो बोध्यः । कषायादीनां परित्यागेऽपरमिष कारणं दर्शयति-एतानि
परिकुश्चनादीनि। 'क्रोगंसि' अस्मिन् लोके 'आद्याणाई' आद्यानानि, प्तानि हि
कम्बन्धकारणानि वर्त्तन्ते, तस्मादेतस्यरूपं स कारणकार्यं द्यात्वा 'विक्रजं'
विद्वान 'परिनाणिया' परिमानीयात् इपरिज्ञया ज्ञात्मा प्रत्यारूयान-परिक्रया
परित्यजेदिति ॥११॥

परिकुंचन अर्थात् माया कहते हैं। यह परिकुंचन सभी धतों की विराधना करनेवाला है। मतन का अर्थ लोम है क्योंकि यह आत्मा को भग्न करने वाला है। स्थिएडल कोच को कहते हैं, क्योंकि कोच आने पर आत्मा सत् असत् के विवेक से रहित स्थंडिलके समान हो जाता है। उच्छूप का अर्थ है मान, क्योंकि इसके उदय से आत्मा जाति आदि के अभिमान से ऊंचा चढ जाता है इन सभी क्यायों का स्थाग कर देना चाहिए। कथाय त्याग का दूसरा कारण दिखलाते हुए शास्त्र कार कहते हैं-यह कर्मवन्य को उत्पन्न करने वाले हैं। अत एव मेघावी पुरुष इनके स्वरूप, कारण और कर्मको ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रस्थान एवान परिज्ञा से रूपग देवे। ११॥

પરિકુંચન અથત્ માયા કહેવામાં આવે છે, આ પરિકુંચન સઘળા **વર્તાનો**-વિરાધના કરવાવાળી છે. ભજનના અર્થ લે ભ છે. કેમકે **તે આત્માને ભમ** કરવાવાળા છે સ્થાડિલ કોંધને કહે છે, કેમકે-કોંધ આવ**વાથી આત્મા સત્** અસત્**ના વિવેક વિનાના સ્વ**ંડિલ જેવા થઈ જાય છે.

ઉચ્છ્ય એટલે માન-કેમકે-તેના ઉદયથી આત્મા જાત વગેરેના અભિમાનથી ઉચિત અહિ જાય છે. ક્યાયના ત્યાગતું ખીજું કારણ અતાવતાં શાસકાર કહે છે-આ કર્મ ખંધને હત્યન્ન કરવા વાળું છે, તેથીજ સહિશાળી પુરૂષ તેના સ્વરૂપ, કારણ અને કર્મને સ પરિસ્થી જાણીને પ્રત્યાપ્યાન પરિસાધી તેના ત્યાગ કરી હે. શ૧૧ લ

# प्रम्-घोयेणं रेयणं चेव वैत्थी कम्मंविरेयणं। वैमणंजणपैलीमंथं तं विज्ञं परिजाणिया॥१२॥

छ।या-धावनं रञ्जनं चैव बस्तिकर्मिविरेचनम् ।

वमनाञ्जनं पिक्रमन्यं ठद्विद्वान् परिजानीयात् ॥१२॥

अन्वयार्थः— (घोषणं) धावनं-हस्तपादादीनां वह्याणां मक्षालनम् (रपणं) रञ्जनं हस्तादीनाम् 'ब्राथीकम्मं विरेषणं' बस्तिकमिविरेचनम्-तत्र वस्तिकमि-अधो-मःगेंण जलाक्षणम् (एनिमा) इति लोकपसिद्धम्, विरेचनम्-(जलाव) इति मसिद्धम्, (वसणंजण) वमनाञ्जनम्, वमनम्-मसिद्धम्, अञ्जनम्-नेत्रे कज्जला-दिकरणम्, तदेनश्ववम्, (पलीमंगं) पलिमन्यम्-संयमोपघातकरम् (विज्जं) विद्वान्-पण्डितः (परिजाणिया) परिजानीयात्-इपरिज्ञया ज्ञात्वा प्रत्याख्यान-वरिक्षया परित्यजेत् ॥१२॥

#### 'घोषणं रवणं चेव' इत्यादि।

इन्द्रियं--भोवर्ण-भावनम् हाथ पैर तथा बस्र आदि धोना 'रवर्ण-रज्जनम्' तथा इस्तादिको रंगना 'बर्श्यीकम्मं विरेवणं-बस्तिकर्म-विरेचनम्' बस्तिकम् करना और विरेचन 'बमणंजण-बमनाजनम्' दवा छेकर् बमन करना तथा आंखों में अञ्चन लगाना इस्यादि 'पलिमंथ-मलियन्थं' संयमको नष्ट करनेशाले कार्यों को 'विज्जं परिजाणिया-बिद्दान् परिजानीयात्' विद्वान् पुरुष समझके स्थागकरे ॥१२॥

अन्द्रवार्ध—हाथ पर एवं वस्त्र आदि का धोना, रंगना, एनीमा छेकर विरेशन करना, वसन करना, अंजन लगाना, इन सबको संघम का घातक समझ कर ज्ञानी पुरुष इनको स्थाप दे ॥१२॥

'घोषणं रसणं चेव' धत्याहि

शण्दार्थ—'घोयणं-धावनम्' ढाय पत्र तथा अपडा विशेरे धावा, रयणं-रञ्ज-नम्' तथा ढाय विशेरे रंजवा 'वःधीकम्म' विरेयणं-वस्तिकमें विरेचनम्' भरित अभे अरुषुं अने विरेशन 'वमणंजन-वमनाञ्जनम्' इवा क्षधंने वसन —उद्दी अरुषी तथा आंभामां आंक्ष्डु क्षआवर्षुं विशेरे 'पिल्लमंथं-पिल्लम्बं' संभमने नाथ अरुषायाणा अर्थिने 'विद्यं परिजाणिया-विद्वान् परिजानीयात्' विद्वान् पुरुषं समक्षने तेना त्यांग अरे ॥१२॥

અનેવયાર્ય — હાથ પગ અને વસા વિગેરેને ધાવા, રંગવા, ઇનિમા લઇને રેશાં લેવા, ઉલ્ટી કરવી, કાજળ લગાવવર્લું. આ અધાને સંયમના ઘાતક સમ-છતે જ્ઞાનિ પુરૂષે તેના ત્યાગ કરવા ॥૧૨॥

टीका-'घोषणं' धावनम्-पक्षालनं शोभार्थे बस्नादीनाम्, 'स्पणं' रञ्जनम् इस्तनसादीनाम् , 'वस्थीकम्मं' वस्तिकर्म-गुदामार्गत उदरे जलमानीय तञ्जलेन सार्क निक्शेषमलानां बहिनिःसार्णं वष्ठतिकर्म । 'विरेषणं' विरेचनम्-वैद्यकौक्ता-ऽभयादि चूर्णभयोगेणाथोमार्भतो मलनिःसारणम् । 'वमणं' वमनम्-अ<del>ङ</del>गुस्यादि मवेशेन ग्रुक्ताऽऽहारस्य तुत्वमार्गेण वहि निःशारणम् । 'अंब्रणं' अञ्जनम्-कलाकया नेक्कोभार्थ भपी द्रव्याणां नेक्रयो निक्षेत्रणम् 'तं' तदेतद् भावनादिकं सर्वमिप 'पलीमंयं' पलिभन्धम्-संत्रमविद्यातकारवभ्, इति ज्ञपरिक्रया ज्ञास्त्रा प्रस्याख्यान-परिक्रया परित्यजेतु । बह्यादीनां पक्षालनं रश्जनं वस्तिकर्म विरेचनं वमनं नेत्राः अनं व संयम्बिनायकारि झात्वा ग्रुनिरेताःन सेवेत ॥१२॥

मुब्य-गंधे मल्लेसिंणाणं च दंतिपृक्खालणं तहा।

परिगाहिरिथकम्मं च तं वेजेंजं परिजाणिया॥१३॥

टीकार्थ-सन्दरता के लिए वस्त्र आदि का श्रशालन करना वस्त्र आदि को रंगना, गुदा के मार्ग से उदर में जल पहुंचा कर उस जल के साथ मल का बाहर निकालना अर्थात वस्तिकर्म करना, वैश्वक के अनुसार हरद आदि का चूर्ण खाकर जुलाब छेना, वमन करना अर्थान भंगुली आदि मुखमे रस्रकर मुक्त आहार को मुखसे बाहर निकालना आखों में अंजन आंजना, इन सब कार्यों को संयम का विघातक समझ कर स्थाग देना चाहिए।

अभिप्राघ यह है कि वस्त्र आदि को घोना, रंगना, यस्तीकर्म करना. विरेचन, यसन और अंतन लगाना इन सब को संयम का विनाद्मक जानकर मुनि उनका सेवन न करे उनका स्थाग करे ॥१२॥।

ટીકાર્ય — સુંદર પણા માટે વસ વગેરેનું પ્રક્ષાલન કરતું (ધાવું) રંગવુ, ગુદાના માર્ગથી પેટમાં જળ પહેંચાડીને તે જળની સાથે મળ બહાર કહા-ડવા અર્થાત્ ભસ્તિકર્મ કરવું. વૈદ્યક પ્રમાણે હરકે વિગેરેનું કૃર્ણ ખાઇને જુલાખ લેવા, ઉલ્ટી કરવી અર્થાત્ આંત્રળી વગેરે માંમાં રાખીને ભુક્ત આહાર મૂખથી બહાર કઢાડવા માંખામાં મજન માંજવું. આ સઘળા કાર્યને સંયમના વિદ્યાલક સમજીને તેના ત્યાગ કરવા જેઇએ.

કહેવાના હત એ છે કે-વસ વંગેરને ધાવા, રંગવા ભરતી કર્મ કરવું વિરેયન, વમન, અને અંજરા લગાડતું. આ બધાને સંયમના વિદ્યાતક સમ-છતે મૃતિએ તેતું સેવન કરવું નહીં અર્થાત્ તેના ત્યાગ કરી દેવેહ હાયવા

## छाया — मन्धमारपरनानानि दन्तमक्षालनं तथा। परिग्रहस्रोकमे च तदिद्वान परिज्ञानीपातु ॥१३॥

अन्वपार्थः — (गंत्रमहरुतिनाणं च) गन्धमास्यस्नानानि (तहा दंशपरखान्छणं) तथा दन्तपक्षालनम् अकारणम् ओपध्यादिना (च परिग्निहित्धकम्मं) परि-ग्रहः -धनधान्यादिकस्वीकरलम्, ख्रियाः स्त्रीकरणम् कम-हस्समेधुनादिकम् (तं) तत् (विङ्जं) विद्वान् हेयोपादेयज्ञानवान् (परिजाणिपा) परिजानोपान् -तदेतस्तर्वे कमन्द्रभक्षारकं प्रपरिज्ञमा ज्ञास्त्रमा स्थाख्यान्यरिज्ञमा परित्यजेत् इति ॥१२॥

टीका-- 'ग्यमस्लक्षिणाणं च' गन्यमास्यस्तानानि, गन्यम-कोष्ठपुटाइयः, मारुवं-भस्तिकादि विशिष्ठपुष्पग्रथितम्, स्तानम्-देशसर्वस्तानम् उत्र देशस्तानम् अकारणमक्षिश्चवादिमञ्चालनं, सर्वस्तानम्-सर्वोद्वनशालनम् इति गन्यमास्य-

'गंबबरलसिणाणं च' इत्यादि।

शब्दार्थ—'गं भमल्लसिणाणं च-गन्धमाल्यस्नानानि' शरीर में गन्त्र लगाना तथा पुष्पमाला पहिनना एवं स्नान करना 'तहा दंतपक्खाः छणं-तथा दंतपक्षालनम्' तथा दंतोंको धोना 'परिग्गहित्धिकम्मं-परि-ग्रहस्त्रीकर्माणि' परिग्रह रखना, स्त्रीका उपभोग करना तथा हस्तकर्म करना तं बिज्रं-तत् विद्रान्' विद्वान मुनि इनको पोपका कारण जान-कर त्याग करे ॥१३॥

अन्वयार्थ-- द्वारीर में सुगंध लगाना, माला धारण करना, स्नान करना, दांतोंका बिना कारण प्रश्लालन करना, धन धान्य आदि परिग्रह को स्वीकार करना, इस्तकर्म करना, इन सब को मेजाबी पुरुष कर्मबन्ध का कारण जान कर प्रस्थात । परिज्ञा से स्थाग दे । १३॥

टीकार्थ--कोष्ट पुर आदि गंध को, मल्लिका आदि के पुर्वोसे ग्रंथी

<sup>&#</sup>x27;शंधमस्ख्रियाणं च' धत्याहि

हाद्दार्थ—'गंधमत्ल्लिसणाणं च-गंधम,त्यस्नानानि च' शरीरमां अ'ध लगाउये। तथा पुण्यमाणा पहेरवी तथा स्तान करतुं 'तहा दंतवक्लाल्लणं–तथा दंतप्रक्षा हनम् तथा हांतीने घे:वा 'परिगाहित्थिकम्मं–परिमहत्त्वीकर्माणि' परिश्रक करवे।, तथा श्री सेवन करतुं तथा हस्तक्ष्मं करतुं 'तं विज्ञ'-तन् विद्वान्' विद्वान् भुनि आने पापना क्षरेश्व ३५ सम्र अने तेने। त्याग करे ॥१३॥

અન્દ્રયાર્થ — શરીરમાં સુંગંધ હગાવવી માળા પહેરવી. સ્નાન કરવું, વિના કારજ્ હાંતા ધાવા, હસ્તકર્મ કરવું. આ અધાને બુદ્ધિમાન પુરૂપે કર્મબં-ધના કારજ્ રૂપ સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે ॥૧૩॥

ટીકાર્ય - કાષ્ટ્ર, પુટ, વગેરે ગંધને, મલ્લિકા વિગેરે ફૂલાથી ગું થેલી માળાને,

स्नानानि 'तहा' तथा - 'दंतपन्ताळणं' दन्तप्रशालनम् - भकारणमोपण्यादिना 'परिगाहिरियकमं च' परिग्रहः, स्त्री, कर्म च, तम परिग्रहः - सिचताऽ नित्तपदार्थानां स्वीकारः, स्त्रियो देवमनुष्यादीनाम्, तस्त्रीकारः, कर्म - इस्तमेश्रुनादिकरणम् । 'तं' तदेतस्तर्वे वन्धजनकं संशारपर्यटने कारणम् । इति झात्या 'विज्ञं विद्वान् -आत्महितार्थी 'परिजाणिया' परिज्ञानीयात् - अपरिज्ञया ज्ञात्वा प्रत्याख्यान-परिज्ञया परित्यजेत् ॥१३॥

पुरुष्–उँदेसियं कीयगडं च पै।मिचं चेवं आहडं। पूर्वं अणेसैिंगिजं च तं विङंतं परिजाणिया ॥१४॥

छाया--औदेशिकं कीतकृतं च मामित्यं चैवाहतम् । पूयमनेवलीयं च तद्विद्वान् परिज्ञानीयात् ॥१४.।

हुई माला को, बिना कारण नेत्र या भौं ह आदि के प्रक्षान हुए देश-स्नान को तथा सर्वांग प्रक्षालन रूप सर्वस्नान को निष्कारण औषधि आदि-से दानों के माजने को तथा परिग्रह और हस्तकम की कमबन्ध का कारण जान कर उनको स्थाग दे। ये सब कम संसारभ्रमण के कारण हैं।

ऐसा समझ कर आत्महित का इच्छुक पुरुष इन्हें ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्यारुयान परिज्ञा से त्याग दे ॥१३॥

'बहेसियं कीयगडं च' इत्यादि।

चान्दार्थ—'बहेसियं-औहेचिकम्' साधुको एक नाम छेकर उनको देनेके लिये जो आहार आदि तैयार किया गया है 'कीयगडं-कीतकृतम्' तथा साधुके लिये जो खरीद किया, गया है तथा 'पामिच्चं-धामिश्यम्'

કારણ વિના આંખ અને લમરા ને ધાવાફ્ય દેશ સ્નાનને તથા સર્વાંગ પ્રક્ષા-લન રૂપ સર્વંશ્નાનને, કારણ વિના એાસડ વિગેરેથી દાંતોને માંજવાના તથા પરિશ્રહ અને હસ્તકમાંને કર્માળન્ધના કારસ સમજીને તેના ત્યાગ કરે. આ બધા જ કર્મી સંસાર ભ્રમણના કારણ રૂપ છે.

અા પ્રમાણે સમજીને આત્મહિતને ઈવ્છનારા પુરૂષે જ્ઞપિરિજ્ઞા**થી તેને** સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાર્થા તેએા ત્યાંગ કરવા 119311

'तहेसीयं कीयगडं च' धीत्याहि

શખ્કાર્થ — 'बहेसियं-बहेशिकम्' साधुने આપવા માટે જે આહાર વિગેરે તૈયાર કરવામાં આવ્યા હાય તે તથા 'कीयगडं-क्रीतकृतम्' સાધુને માટે જે ખરીદ કરવામાં આવેલ દ્વાય તે તથા 'पानिच्चं-प्रामित्सम्' સાધુને આપવા अन्वयार्थः - (उद्देशियं) औद्देशिकं - यस्य कस्यचिदेकस्य साथी नीमग्राहेण कृतं तदीद्देशिस्म् (कीयगडं) कीतकृतम् - साध्वर्थं मूल्पेन गृहीतम् (पामिचं) पाहित्यम्- साध्वर्थमन्यतः उन्छिन्नरूपेणाऽऽनीतम् (चेत्र आहडं) चैताहृतम् - साध्वर्थं यत् गृहस्येन सम्मुख्यानीतम् (पूर्यं) प्यम् - आधाक्तमीत्यवसंपृक्तं शुद्धमण्याहारं प्यम् (अणेसणिडजं) अनेवणीयम् - अशुद्धम् (तं) तत्सर्वम् (विष्ठजं) विद्वात (परिजाणिया) परिजानीयात् - अपरिक्रयाः शास्त्रा परयाख्यान परिक्रयो परित्यजेदिति ॥१४॥

टीका- 'उदेसियं' औदेशिकम् - यं कमप्येकं साधुमृद्धियः यदाहारणान वस्तः पात्रवसत्यादि निर्मित्तं तर्रोदेशिकम् 'कीयगढं' क्रीतकृतम् -साध्वर्थः यद्वस्तु मुल्पे-

साधु को देने के लिये जो दूसरे से उपार लिया गया है 'चेन आहर्ड-चैव आहृतम्' तथा साधुको देने के लिये जो गृहस्थो के द्वारा लाया हुवा है 'ष्यं-प्यम्' जो आधाकर्मी आहार से मिला हुवा है 'अणेस-णिडजं-अनेपजीयम्' तथा जो आहार, कोई भी दोषसे युक्त अशुद्ध है 'तं-तत्' उसको 'विडजं-विद्वान्' विद्वान मुनि 'परिजाणिया-परिजानी यान्' क्षपरिद्वासे जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञासे त्याम करे ॥१४॥

अन्वयार्थ--औदेदिक, कीलकृत, प्रामिश्य, आहृत, पूप और अने विश्वीय आहार को मेथावी ज्ञपरिज्ञा से जाने और प्रत्याख्यान परिज्ञा से जनको त्याग दे ॥१४॥

टीकाथ--जो आहार पानी वस्त्र पात्र एवं उपाश्रय आदि किसी एक साधुके उद्देश्य से निर्मित किया गया हो, वह औदेशिक कह लाता

માટે એ બીજાની માસેથી ઉધાર હોવામાં આવેલ હોય તે 'વેવ લાદ્રદં-વૈવ લાદ્રતમ્' તથા સાધુને આપવા માટે ગૃહસ્થા દારા લાવવામાં આવેલ હાય તથા 'પૂર્ય-પૂચમ્' એ આધાકર્મી આહારથી મળેલ હાય 'લળેસળિલ્લ'-બ્રનેવળી ચમ્' તથા એ આહાર ઠાઇ પહાદેશ વાળા હાય અને અશુદ્ધ દાય 'તં-તત્' તેને 'વિશ્લ'-વિદ્વાન્' વિદ્વાન્ સુનિ 'વરિલાળિયા-વરિલાનીયાત્' રૂ પરિજ્ઞાથી લાહ્યીને પ્રત્યાચ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાંગ કરે. 119પ્રા

અન્વયાર્થ — ઔદેશિક, કીતકૃત, પ્રામિત્ય, અહૃત પૃચ અને અનેષણીય, આહારને મેધાની પુરૂષ સપરિજ્ઞાર્થી તેને જાણે અને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે, ા૧૪લ

ટીકાર્ય - જે આહાર, પાણી, વસ્ત, પાત્ર અને ઉપાશ્રય વિગેર કાઈ એક સાધુને ઉદ્દેશીને બનાવવામાં આવેલ હાય, તેને ઔદ્દેશિક કહેવામાં આવે છે,

W.

नाऽऽनीतम्, तथा-'पामिच्चं' पानित्यम्-साघवे दातुष्कृष्टिन्नकं गृहीतम्।
तथा-'आइडं' आइतम्-साघवे दातुं साधुसमुखमानीतं तथा-'पूपं' पूथम्-आघां
कर्मात्रयवसंयुक्तम्-शृद्धेऽपि आहारे आधाकर्माहारस्य मिछनं पूतिकम् 'अणेसणिअं अनेषणीयम्-शृद्धितादिद्येपेण युक्तम् 'विज्ञं' विद्वान 'तं तःसर्वमिति संयमाऽतुं पकारितया संसारकारणतया च-अपरिज्ञा झाल्या पत्यारूयानपरिज्ञया 'परि आणिया' परिजानीयात्-परित्यक्षेत् इति ॥१४॥

पुलप्-आसूणि मक्खिरागं च िंदुश्यायकम्मगं।

उच्छोल्ट**णं च कॅकं च**ैतं विजेजं परिजाणिया ॥१५॥ छाषा—आश्नि मक्षिरागं च ग्रद्युश्यादकर्षकम् । उच्छोलनं च कटकं च तहिद्वान् परिजानीयान् ॥१५॥

है। साधु के लिए मृत्य चुका कर खिती हुई वस्तु कीनकृत कहलाही है। साधु को देने के लिए उधार ली हुई वस्तु शमित्य कहलाती है। साधु को देनेके लिए उसके सामने लाई हुई आहारादि वस्तु आहृत कही जाती है। जिसमें आधाकर्मी का कुछ भाग मिला हो उसे प्रतिक या पूर्य कहते हैं। जो शंकित आदि किसी भी दोष से युक्त हो, वह अमेषणीय कहलाती है। मेथावी पुरुष हन सब को संयम में अनुप-कारी (संयम का यानक) और संसार का कारण जान कर परित्याग कर दे ॥१४॥

'आतृणि मक्खिरागं च' इस्यःदि।

इन्द्र्यं—'आस्णि-आग्नम्' रसायन आदि खाकर शरीरको स्थूल बनाना 'अक्खिरागं च-अक्षिरागं च' तथा शोभाके लिये नेश्रमें

સાધુને માટે મૂલ્ય સૂક્વીને ખરીદેલી વસ્તુ ક્યકીત કહેવાય છે. સાધુને આપવા માટે ઉધાર લીધેલ વસ્તુ પ્રાહિત્ય કહેવાય છે, સાધુને આપવા માટે તેની સામે લાવવામાં આવેલ આહાર વિગેરે વસ્તુ આહુત કહેવામાં આવે છે. જેમાં આધાકર્મિના કંઇક ભાગ મહ્યો હાય તેને પૂર્તિક અથવા પૂય કહે છે, જે શંકિત આદિ કાઇ પણ દાવથી યુક્ત હાય તે અનેવણીય કહેવાય છે, મેધાવી પુરૂષે આ બધાના સંયમમાં અતુષકારી અર્થાત્ સંયમના ઘાતક અને સંસા- રના કારણ રૂપ માનીને તેના ત્યાંગ કરવા. 114811

'आस्ति मक्खिरागंच' धत्याहि

शल्डार्थ — 'आसृणि-आञ्चनम्' रसायस्य विजेते आधने शरीन्ने स्थूण स्राप्तु अनावतुं 'अक्टिसरागं च∹अक्षिरागं च' तथा शासा भाटे अध्यमां आंअस् स• ५

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

जन्यार्थः—(अक्षणि) आञ्चान-एतपानादिना अरीरस्थौलीकरणम्, तथा-(अक्खरागं) अक्षरञ्जम् नेत्ररञ्जनम् (गिद्धुन्धायक्षम्नगं) गृद्धणुप्यातकर्मकम् पृद्धि गाँद्धर्य-गृद्धिभावकरणम् उपयातकर्म-उपकारिकया (उच्छोलणं च) उच्छोन् कनं च-अपरनतः उदकेन पुनः पुनः इस्तपादमक्षरलनम् (कक्कं) करकं च लोधादि क्रथ्येण शरीरस्योद्धर्यनकरणम् (तं) तदेश्वर्स्यम् (विज्नं) विद्वान् (परिजाणिया) परिजानोयात्-क्षपरिज्ञया ज्ञास्या मन्यारूपानपरिज्ञया परित्यजेदिति ॥१५॥

टीका—'अस्त्र्णि' आश्र्ति-धृतपानादिना मकरध्यणादिरसायनिकौषधि-विशेषेण च शारीरिकवल्रधं दिनम्, 'अविखरागं' असिरागम्-अश्योः रागम्-

अञ्जन लगाना 'गिद्धुवाघायक्रममर्ग-एड्स युष्धातक्रमेकस्' तथा शब्दादि विषयों में आसक्त होना, एवं जिस कर्म से जीवें।का घात होता है उसे करना 'उच्छोदणं च-उच्छोलनंच' अघटन पूर्वक ठंडा पानीसे हस्त-पाद आदि का बार घोना तथा 'क्कं-कल्कम्' हस्दी आदिसे शारीर में पीठी लगाना 'तं विज्जं परिजाणिया-तत् विद्यान् परिजानीयात्' इन समीको विद्यान् मुनि ज्ञपरिज्ञासे संसार अमणका कारणरूप समझ कर प्रस्थादयान परिज्ञासे उस का त्याग करें ॥१५॥

अन्वयार्थ - पृतपान अ।दि करके शरीर को स्थ्र बनोना, नेन्नोंको रंगना, गृद्धिभाव करना, अपकार करना, बारवार हाथ पांव घोना, बारीर का उपटन करना इन सब को मेधाबी पुरुष शपरिज्ञा से जान कर प्रश्याख्यान परिज्ञा से स्थाग देशिया

टीकार्थ--- चृतपान आदि करके तथा कस्तूरी मकरध्वज आदि रासा

ટીકાથ'—ઘૂતપાન વિગેરે કરીને તથા કરતુરી, મકરચ્ય વિગેરે રસાયનિક

भांक वुं. गिद्धुवपायक मां- गृद्ध गुप्वातक में कम्' तथा शण्डाहि विषये। भां आसकत थवुं तथा के कमें थी ळ दे। ने। बात थाय तेवुं कमें करवुं. 'वच्छो- कणं च- वच्छोलन च' यत्न विना कंडा पाछीथी द्धाय, पण, विजेरे धे।वा तथा 'क कं-क कम्' देवहर विजेरेथी शरीरमां पीठी ये। जपी- कणाववी 'तं विज्ञं परिज्ञाणिया-तत् विद्वान परिज्ञानीयात्' भा अधाने विद्वान भुनि स परिज्ञाथी संसार अभावना कारवार्य सम्बद्धने प्रत्याच्यान परिज्ञाथी तेने। त्याण करे ॥१ पा। भन्वयार्थं— धृतपान विजेरे करीने शरीरने रथ्ण अनाववुं. आंभोने रंजवी. गृद्धि साव (आसक्ति) राजवी. वारंवार द्वाय पण धेवा, शरीरने शावारवुं. भा अधाने उद्धो पुरुष स परिज्ञाथी जावीने प्रत्याच्यान परिज्ञाथी तेने। त्याण करे ॥१ पा।

## समयार्थवाधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्



अञ्चनादिकम्-नेत्रयोः कष्ण्यलादिशक्षेत्रणम्, तथा-'गिद्धुन्धायकम्मगं' एद्धुप्यातकमिकम्-अपकारिणां मन्त्रादिभयोगेण हननम्। 'उच्छोल्लणं च' उच्छोल्लम्उदकेन अकारणं हस्त्पादानीनां पुनः पुनः प्रशालनम्। तथा-'ककं' करकम्-येन
लोधादि द्रव्यविशेषेण शरीरस्योद्धर्तनं कियते तद् करकम्। 'विष्णं' विद्वान्-हेयोपादेयज्ञानशन्'तं' तदेतत्सर्वे पूर्वेक्तं क्षेत्रस्थनाय भवतीति, 'परिजाणिया' परिजानीयात्-ज्ञपरिक्षया ज्ञात्वा मस्याच्यानपरिज्ञया परित्यजेदात्महितार्थीं इति।१५।
मृष्ण्य-संपैसारी कैयकिरिय परित्यायत्याणि य।

सांगारियं च पिंडें चे तं विक्तं परिजाणिया ॥१६॥ छाया-संभारी कृतिकयः पश्चस्यायतनानि च । सांगारिकं च पिण्डं च तिह्डान परिजानीयात् ॥१६॥

यनिक औषधों का सेवन करके शारीरिक बल की बृद्धि करना अर्थात जिससे बहुत बलवान बन जाय ऐसा उपाय करना, या अहंकार में चूर होना, नेशों में काजल या छुरमा डालना, अपकारी का मंश्र आदि का प्रयोग करके चात करना, निष्कारण जल से बार बार हाथ प्रा आदि घोना और उवटन करना, इन सब को मेधाबी झपरिझा से कर्म बन्धन का कारण जान कर प्रत्याख्यान परिझा से त्याग दे ॥१५॥

'संपसारी कपकिरिए' इत्यादि।

शब्दार्थ--'संश्सारी-संवसारी' असंयतों के साथ साधुको संसार की बातें करना 'कयिकरिए-कृतिकयः' असंयमके अनुष्ठानकी प्रशंस करना 'पिसणायतणाणि य-प्रश्नस्यायतनानि च' तथा ज्योतिय संबंधी

ઔષધાતું સેવત કરીને શારીરિક મળને વધારનું અર્થાત્ જેનાથી ઘ**ણા ખળ-**વાન્ અની જવાય તેવા ઉપાય કરવા, અથવા અહંકારમાં અક્ષ્યુર રહેવુ. આંખમાં કાજળ અથવા સુરસા આંજવા. મંત્ર વિગેરે પ્રયાગ કરીને અપકા રીના ઘાત કરવા. કારહ્યું લગર વાર'વાર પાછીથી હાથ પગ ધાવા. અને શરીરને શાલુગારનું. આ અધાને મેધાવી પુરૂષ જ્ઞ પરિજ્ઞાથી કમે **ખન્યતું** કારણુ સમજીને પ્રયાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે ॥૧૫ા

'संवसारी कायकिरिए' धरियाडि

શબ્દાર્થ'—'संपद्यारी-संप्रद्यारी' અસં યતાની સાથે સાધુએ સંસારની વાતો કરવી 'क्यिकिरिए-कृतक्रियः' અસં યમના અતુષ્ઠાનના વખાસ કરવા 'पश्चिणाय-सणाणि य-प्रश्नस्यायतनानि च' तथा क्योतिष સંબંધી પ્રશ્નોના ઉત્તર आપવા

**स्त्रकृताङ्ग**रूते

अन्वयार्थः—(संरसारी) संप्रसारी-संप्रसारः-असंयतेन गृहस्थेन सार्धे साँसारिकविचारकरणम् तद्वान् एवम्-(कयिकरिए) कृतिक्रयः-कृता क्रिया असंयमानुष्ठानमत्रंसारूषा येन स तथाभूतः तथा-(पिसणायतणाणि य) प्रका-स्यायतनानि च-पद्मनस्य-सांसारिकप्रशादेरायतनम्-आविष्करणं कथनमित्यर्थः (सागारियं च विंडं च) सागारिकं च विण्डं च-सागारिकस्य श्रय्यातरस्य विण्ड-माहारम् (तं) तदेतत्ववेम् (विज्जं) विद्वान् (परिज्ञाणिया) परिजानीयात्-इपरि-इया झत्वा मत्याख्यानपरिक्षया परित्यजेत्।।१६।।

टीका—'संपसारी' संगतारी-असंयतपुरुषैः सार्थम् संप्रतारः-परिचयःपर्याकोचनं सानवकमिविचारः, एनमसंपमानुष्ठानं पित सांसारिकविषयस्य उपदेशादिदानम् तद्वान् संमसारीति कथ्यते । तथा-'कपिकरिए' कृतक्रियःप्रभो के उत्तर देना 'सागारियं च विंडं च-सागारिकं च विंडंच' शय्पातर
मिंड 'तं-तत्' ये सप 'विज्जं-विद्यान्' विद्यान् मुनि 'परिजाणिया-परिजानीयात्' अपरिज्ञासे जानकर के प्रस्थाक्ष्यान परिज्ञासे उसका
स्थाम करे ॥१६॥

अन्वयार्थ—गृहस्थ के साथ संामारिक विचार करना, असंयमानु-द्धान की प्रदांसा करना, संसार व्यवहार संबंधी प्रदनों का कथन करना द्यायातर का आहार ग्रहण करना, इन सब को मेघावी ज्ञवरिज्ञा से जान कर प्रत्याक्यात परिज्ञा से त्याग करे ॥१६॥

टीकार्थ—असंग्रमी पुरुषों के साथ गांड परिचय करना विचारविः मर्चा करना, सावद्य कार्यों का विचार करना एवं असंग्रम संबंधी उप-देश देना संप्रसारण कहलाता है। 'बहुत सुन्दर मकान बनाया' इत्यादि

'सागारियं च पिंडंच-सागारिकंच पिंडं च' श्रथ्यातर पिंड 'तं-तन्' आ अधाने 'विडजं-विद्वान्' विद्वान् भुनि 'परिजाणिया-परिजानीयान्' स परिद्राधी अधीने प्रत्याभ्यान परिज्ञाधी तेने। त्याग करे, ॥१६॥

અન્વયાર્થ — ગૃહસ્થની સાથે સાંસારિક વિચાર કરવા. અસંયમાનુષ્ઠાનની પ્રશંસા કરવી, સંસાર વ્યવહાર સંખંધી પ્રશ્નોનું કથન કરવું. શય્યાતરના આહાર શ્રહણ કરવા, આ અધાને ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષ જ્ઞ પરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે તાવદા

ટીકાર્થ — અસ'યમી પુરૂષોની સાથે ગાઢ પરિચય કરવા, વિચાર વિમર્શ કરવા, સાવદ કાર્યના વિચાર કરવા અને અસ'યમ સ'ળ'ધી ઉપદેશ આપવા તે સ'પ્રસારણ કહેવાય છે. 'ઘણુ' જ સુંદર મકાન બનાવ્યુ' વિગેરે પ્રકારથી कृता-संपादिता श्रोमना गृहकरणादिका किया येन सः -कृतिकयः। तथा-'पिसणायतणाणि च' प्रश्नस्यायतन्यनि च-आयतनमानिष्करणं कथनम्-यथाविकसितमदननिर्णयकरणानि अथवा लीकिकानां परस्पाच्यवहारे मिध्याशास्त्रमंशये
वा पदने सित यथावस्थितायकयनद्वारेण निर्णयकरणानि । तथा-'सागारियं च
पिंड च' सागारिकं च पिण्डं च, सागारिकः -श्रष्यातर स्तस्य पिण्डमाहारादिकम्।
अयवा सागारिकपिण्डम् -जुगुप्सितकुलिण्डं वा 'तं' तत्-तदेतत्सर्वं वन्धकारणत्वेन
'विज्नं' विद्वान् 'परिजाणिया' परिजानीयात्-इपरिश्चया झास्त्रा पत्याख्यानपरिश्चया परित्यजेत् इति ॥ असद्भिः सह सौसारिकव।चिलापकः, तथाऽसंयताप्रतृष्ठानस्य पश्चेसाकारकथ न भवेत् तथा-पदनशास्त्रमम्बन्धि पक्षोत्तरादिकं,
श्रष्यातरस्य पिण्डादिकं वा विद्वान् परित्यजेदिति भावः ॥१६॥

प्रकार से असंपमी के कार्य की प्रशंसा करना, संसार संबंधी प्रहनों का उत्तर देना, अथवा लौकिक जनोंके पारस्परिक व्यवहार में या मिथ्या-शास्त्र के विषय में संशय होने पर उसे दूर करने के लिए निर्णय देना, शब्यातर का आहार आदि छेना या पृणित कुल का आहार छेना, इन सब को मेधावी बन्ध का कारण जान कर पत्यारूपानपरिज्ञा से त्याग दे।

आशय यह है-असरपुरुषों के साथ सांसारिक वार्तालाप करना, असंयममय अनुष्टान की प्रशंसा करना, गणित आदि लौकिक बास्त्र संबंधी प्रश्नों का उत्तर देना और शय्यातर का अर्थात् जिसके घर में ठहरा हो उसका आहार छेना, इन सबको कर्मबन्ध का कारण जान कर ज्ञानी पुरुष उनका परित्याग कर देवें॥१६॥

અસ'યમીના કાર્યની પ્રશ'સા કરવી, સંસાર સંબ'ધી પ્રશ્નાના ઉત્તર આપવા અથવા લીકિક જનાના પરસ્પરનો વ્યવહારમાં અથવા મિથ્યા શાસના સ'બ'-ધમાં સંશય થાય ત્યારે તેને દ્વર કરવા માટે નિર્ણય આપવા, શચ્યાતરના આહાર વિગેરે ગ્રહે છુ કરવા, અથવા નિન્દિત કુળના આહાર લેવા આ બધાને બન્ધનું કારણ સમ⊙ને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે.

કહેવાના આશય એ છે કે-અસતપુરૂધાની સાથે સંસાર સંબંધી વાર્તા-લાપ કરવા, અસંયમવાળા અનુષ્ઠાનની પ્રશંસા કરવી બહિત વિગેરે લોકિક શાસ્ત્ર સંખંધી પ્રશ્નાના ઉત્તર આપવા અને શય્યાતરના અર્થાત્ જેના ઘરમાં રહ્યા હાય તેના આહાર લેવા, આ બધાને કર્મબંધનું કારણ સમજીને સાની પુરૂષે તેના ત્યાળ કરવા, હારદા

# म्ब्रम्-अद्वात्रयं ने सिक्षित्रज्ञा वेहाईयं चे णो वैए। हत्थकम्मं विवायं च तंै विजेज परिजीणिया ॥१७॥

छाया - अष्टापदं न शिक्षेत वेधातीतश्च नी बदेत् । इस्तकर्म तिवादं च तद्विद्वान् परिजानीयात् ।१०॥

अन्त्रवार्थः—(अद्वात्रयं न सिक्लिज्जा) षष्टापदं-द्यूतकीडारूपं न शिक्षेत-माऽभ्यसेत्, (वेहाईयं च णो वए) वेघातीतम् अधमप्रधानं वचो नो वदेत्। (इत्यक्रम्मं) इस्तकम-कळहादिकम् (विवायं च) विवादं य-श्रुष्कदादं न कुर्यात् (तं) तदेतद् अष्टापदादिकं संसारकारणमिति (विज्जं) विद्वान् (परिजाणिया) परिजानीयात्-क्षपरिक्षया इत्या मत्याख्यानपरिक्षया परित्यजेदिति ॥१७॥

'अद्वाययं न' इस्यादि ।

द्राव्दार्थ--'अद्वावयं न सिनिखज्ञा-अष्टापदं न शिक्षेत' साधु जुआ खेलने का अभ्यास न करे 'देहाईयं च णो चए-वेषातीतश्च न वदेत्' जो बात अधर्म प्रधान हो अर्थात् धर्म विरुद्ध हो ऐसी बात न बोले 'हत्थ-कम्मं-हस्तकम' हस्तकम अर्थात् कलह विगेरह तथा 'विवायं-विवादं' विवाद न करे 'तं-तत्' साधु इन बातों को संसार अमण का कारण ज्ञपरिज्ञा से जानकर प्रश्याख्यान परिज्ञासे उसका स्थाग करें।।१७॥

अन्वयार्थ—साधु अष्टापद अर्थात् घृत आदि का या चाणक्य शास्त्र आदि का अभ्यास न करे। अधर्म प्रधान चचनो का प्रयोग न करे। इस्तकर्म तथा विवाद अर्थात् शुष्कवाद आदि न करे। यह सब संसार के कारण हैं, इस प्रकार जान कर मेथावी प्रश्याख्यानपरिज्ञा से उनका श्याग देवे ॥१७॥

<sup>&#</sup>x27;अट्टावयं न' ઇत्याहि

शण्डार्थ—'अट्ठावयं न सिक्सिडजा—अध्टापदं न शिक्षेत' साधु लुगार रभ-वाना अरुथ स न डरे. 'वेट्टाइयं च जो वए-वेधातीतक्ष न वदेत' के वात अध्यभे प्रधान है। य ओटले के धर्म विद्यु है। य ओवी वात न भाले 'ट्टाइयं-इट्टाइयं में 'विद्यु है। य ओवी वात न भाले 'ट्टाइयं-इट्टाइयं में 'हरवा-इट्टाइयं में 'विद्यु है। ये अवी वात न भाले 'ट्टाइयं मिलाइ'' वाह विवाह न डरे 'त'—तत्' साधु आ सवणी वातोंने प्रपरिद्यायी संसार अप्रधाना क्षारुख इप भानीने प्रत्याण्यान परिद्यायी तेना त्याज हरे ॥१७॥ अन्वयार्थ—साधुओ, अण्डापद अर्थात् धृत विजेरेना अथवा बाखुक्य शास्त्र विजेरेना अक्यास न करवा. अधर्म प्रधान वयनोंने। प्रयेजन करवा. करवा. करवा इप हे. आ दीते सम्कान भेधायी पुरुषे प्रपरिद्यार्थी तेने अन्धर्यं कालीने प्रत्याण्यान परिद्यार्थी तेनी त्याज करवे. ॥१७॥

Ŗ٩

टीका—'अहावयं' अव्टापर्म्- धूतकी डाविशेषस्तम् 'न सिविखडता' न शिक्षेत- यूतकी डां न कुर्यात् नापि पूर्वशिक्षितमतुत्री छयेत् 'वेदाईयं च' वेधाती- तं च, वेथा धर्माऽनुवेधस्तरमादनीतं सद्धर्माऽनुवेधातीतम्, यद्धा-अधर्ममधानकं वचनजातम् 'णी वए' नो वदेत् - भधर्मभधानकं वचनं नेते। चारणीयम् । 'हत्यकर्मं' इस्तकर्म- इस्तव्यापारभधानकं कर्म-कलहं न कुर्धात् कुचेष्टितं वा । तथा-'विवायं च' विवादं च-विकदं वादं शुष्टकचर्चम्, वित्रण्डामधानकवचनजातं नेत संपाद्धयेत् 'ते' तत्सर्वम् 'विज्ञं' विद्वान् 'परिजाणिया' परिज्ञानीयात् । ध्तकी इनकादि सर्वमेनाऽधम्तनकतया संसारकारणियित ज्ञपरिक्षया झात्या भत्याख्यानपरिक्षया परित्यजेदिति । उक्तश्च—

'धूताऽभ्यास स्तथाऽधर्मनधानवचनं बहु । कलदः शुष्कवादश्च सर्वे हि भवकारणम् ॥१॥ ॥१॥॥

टीकार्थ--जिसमें आठ पद होते हैं यह एक प्रकार का धूत है। उसका अभ्यास करना अर्थात् चृतकी हा करना पा पूर्विशक्षित चूत कीड़ा का अनुशीलन करना पोग्य नहीं है। जो धर्म से अनुगत न हो पा जिसमें अधर्मकी प्रधानता हो, ऐसा बचन नहीं बोलना चाहिए। इस्त प्रधान कर्म या कुचेष्टा न करे। शुक्क चर्चा या बितण्डाबाद भी नहीं करना चाहिए। यह सब चूतकी डा आदि अधर्मजनक होने से संसार के कारण हैं ऐसा ज्ञपरिक्षा से जान कर पत्याख्यान परिक्षा से उनको त्याग है। कहा भी है-'चृताऽभ्यासरतथाऽधर्म' इत्यादि।

मृत का अभ्यास, अधर्मप्रधान वचन, कलह और शुष्कवाद ये सब संसार के कारण हैं ॥१॥१॥१०॥

ટીકાર્યં — જેમાં ઓઠ પદ હોય આ એક પ્રકારનું ઘૂત-ગુગાર છે, તેના અભ્યાસ કરવા અર્થાત્ ઘૂત-કોડા કરવી અથવા પહેલાં શિખવાડેલ ઘૂતકીડાનું અનુશીલન કરવું યાગ્ય નથી. જે ધર્મને અનુકૂળ ન હોય, અથવા જેમાં અધર્મનું પ્રધાનપણું હોય, એવા વચના ન બાલવા તેઇએ. હસ્ત પ્રધાન કર્મ અથવા કુ ચેંગ્ટા કરવી નહીં આ બધું ઘૂત કીડા વિગેરે અધર્મના કારણ રૂપ હોવાથી સંસારના કારણ રૂપ છે, એ પ્રમાણે સ્પરિજ્ઞાથી ભાષીને પ્રત્યાપ્યાન પરિષ્કાથી તેના ત્યાંગ કરે કહ્યું પણ છે કે-શૂતાદસ્થાસરતથાદથમે દંત્યાદિ

ઘૂતના ઋભ્યાસ કરવા, અધર્મ પ્રધાન વચન, કલહ અને શુષ્કવાદ આ સઘળું સંસારના કારણ રૂપ છે. ા૧૭ા मूलम्-पे।णहाओ य छत्तं च, णाहि यं वालवीयणं।

परकीरियं अस मन्न च, तं विर्वतं परिजाणिया॥१८॥

छाया-उपानहीं च छत्रं च, नालिकं बालव्यजनम्

परिक्रयामन्थोऽन्यं च, तद् विद्वान् परिजानीयात्॥१८॥

अन्वयार्थः—(पाणहाभो य) उपानही न (छत्तं न) छत्रं च (नालियं) नाछिकम्गूतकीडाविशेषम् (वाल्यीयणं) वाल्य्यजनम्, दालैभेपुरिषच्छैर्निर्धितं व्यजनम् (अन्नमन्नं) अन्योऽत्यं परस्परम् (परिकिषियं न) परिक्रियाम्-परस्परतोऽत्यसंपाद्यामन्यः
करोति तथा-परिनिष्वाद्यां परिक्रियामिति (तं) तत्-एतस्पर्यम् (विक्रं) निद्वान् (परिजाणिया) परिजानीयात्-ज्ञपरिक्षया झात्या भत्याख्यानपरिक्रया त्यजेदिति ॥१८॥

'वाणहाओं य छत्तं च' इस्यादि।

काव्हार्थ-- 'पाणहाओ य-उपानहों च' जूना पहनना 'छसं-छन्नम्' छाता लगाना 'नालियं-नालिकं' जूभा खेलना 'बालबीयणं-बालव्यजः नम्' मयूरिवच्छ निर्मित पंखा आदिसे पवन करना तथा 'अनमनं-अन्यो उन्यम्' परस्पर की 'परिकरियं-परिक्रियां' एक दूसरे की किया 'तं-तत्त्' उसको 'विज्ज-विद्वान्' बिद्धान् साधु 'परिज्ञाणिया-परिज्ञानीयात्' ज्ञापरिक्रासे जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञा से उसका त्याग करे ॥१८॥

अन्वयार्थ--पगरली पहनना, उतरी लगाना, नालिक जुआ खेलना, मयूर पिच्छ आदि के बने पंखे का उपयोग करना और अन्योग्यकिया करना अर्थात् एक के द्वारा करणीय किया दूसरा करे और दूसरे के करने की पहला करे-इन सब को मेघाबी संसारवन्त्र के कारणरूप जान कर उनको स्थाग दे॥१८॥

शण्डार्थ — 'पाणहाक्षो च-रपानहोव' लेडा पहेरवा 'छतं-छत्रम्' छत्री धारष् हर्वा 'नाछियं-नाछिकम्' लुआर रसवे। 'बाढवीयणं-वाछव्यजनम्' भेारना पीछायी जनाववासां आवेश पंजा विजेदेशी पवन नाणवे। तथा 'बन्नमन्तं-धन्योऽच्यम्' क्षेष्ठ जीकानी 'परिकारियं-परिक्रयां' क्षेष्ठ जीकानी हिया 'तं-तत्' तेने 'विज्ञ'-विद्वान्' विद्वान् साधु 'परिज्ञाणिया-परिज्ञानीयान्' सपरिसाधी काष्ट्रीने प्रत्याक्ष्यान परिज्ञाधी तोने। त्याक हरे ॥१८॥

અન્યવાર્થ—પગરખા પહેરવા, છત્રી લગાવવી, જુગાર ખેલવા, મે.રના પી'છા વિગેરેથી અનાવેલા પ'ખાના ઉપયાગ કરવા તથા અન્યાઅન્ય કિયા કરવી અર્થાત્ એકને કરવાની કિયા ખીજો કરે અને ખીજાને કરવાની કિયા પહેલા કરે આ અધાને સમજીને હાહ્યો પુરૂષ તેના ત્યાગ કરે. ા૧૮ા

<sup>&#</sup>x27;वाणहाओं य छत्तं च' छत्याहि

¥

टीका—'पाशहाको य' उपानही च उपलक्षणस्वात् काष्ठपादुकादीनामिष्ठ बहणम्, 'छत्तं' छत्रम्-मसिद्धम्, 'णाष्टियं' नालिकम्-धृतकीडाविशेषम्, 'वांक-वीयणं' वालव्यजनम्-त्राले मेयूरिपिच्छकादिभिः संगदितं वालव्यजनम् 'पंस्था' इतिलोकमसिद्धम् 'परकीरियं' परिकेषाम्-परस्य सम्बन्धिनी क्रिया क्रुवेष्टाख्या साम् 'अन्तमन्तं' अन्त्रोऽन्यं-परस्वरम्-परस्यरिकयमाणां क्रियाम् 'तं' तत् सबस् 'विज्ञं' विद्वान् 'परिजाणिया' परिजानीयात्, एतत्सर्वभशेषं इपरिक्रया क्रात्वा मस्याख्यानवरिक्षमा परिहरेत्। उक्तञ्च--

'उपानदारणं घूतकीहनं छत्रधारणम् । वाल्याजनमेनद्धि व्यतिद्वत्य व्रजेत् सुनीः हरि। इति ॥१८॥ मूब्रम्-उद्यारं पासवणं हरिपंसु पे। केरे सुनीः । वियंडेण वावि साहहु पैशयभेजी केथाइ वि ॥१९॥ छाषा—उचारं पसवणं हरितेषु न कुर्यासुनिः। विकटेन वापि संहत्य नाचमेत कदाचिद्षि॥१९॥

टीकार्य—'पाणहाओ' का अर्थ है चमड़े से बने पादत्राण किन्तु बपछे-क्षण से काछपादुका (खडाऊं) आदि भी इनमें समाबिष्ट होती हैं। इसी प्रकार छत्र, नालिक (खृतकीड़ा), वालों आदि का बना पंखा, परिक्रण (पर संबंधी किया) तथा अन्योन्य क्रिया अर्थात् क्रियाओं का व्यत्यव, इन सब को मेघाबी ज्ञपरिज्ञा से अन्धे का मूल जाने और प्रत्यासपान परिज्ञा से उनको त्याग दे। कहा भी है-'उपानद्धारणं खूत' इत्यादि ।

'पगरखी पहनना, यूत कीडा करना, छाता घारण करना, पंखा चलाना, इत्यादि को त्याग कर ज्ञानी पुरुष संयम का अनुष्ठान करे ॥१॥ ॥१८॥

ટીકાર્ય—'पाणहाक्षो' ના અર્થ ચામડાથી બનાવેલ પગરખા અર્થાત્ તેડા એ પ્રમાણે છે, પર'તુ ઉપલક્ષણથી લાકડાની પાદુકા—ચાખડી વિગેર પણ તેનાથી શ્રહણ થાય છે. એજ પ્રમાણે છત્ર, નાલિક (ઘૂતકીડા) વાળા વિગેરેના બનાવેલ પંખા, પરક્રિયા (પરસંબ'લી ક્રિયા) તથા અન્યાન્ય ક્રિયા અર્થાત્ ક્રિયાઓના વ્યત્યય—કેરકાર આ સલળાને મેલાવી-ડાજ્રો પુરૂષ રાપરિશાશી અનર્થકારક જાણીને અને પ્રત્યાખ્યાન પરિશાશી તેના ત્યાગ કરે. કહ્યું પણ છે—કવાનદ્ધારળ જૂત' ઇત્યાદિ પગરખા પહેરવા, ઘૂતકિયા કરવી, છત્રી ધારણ કરવી. પંખા ચલાવવા, વિગેરેના ત્યાગ કરીને શાની પુરૂષ સંયમનું અનુષ્કાન કરે. 11911 119 દા

स्वरुताहर्षः

अन्वयार्थः-(श्वणी) ग्रुनिः-साधुः (उचारं) उचारम्-पुरीयोस्सर्गम् (पासवणं) मस्तवणम्-(हरिएसु ण करे) इरितेष-बीजादिषु उपरि न क्वर्यात् (सारदृष्टु) संहरप-षीजादिकमपनीय (विषडेण वावि) विकटेन-विगतजीवेनाप्युदकेन (कयापि) कदाचिदपि (णायमेज्जा) नावमेय-न निर्हेषनं कुर्यादिति ॥१९॥

टीका—'मुणी' मुनिः-जिनवदनमनवक्तची 'हरिषसु' हरितेषु उपरि वीजेषु वा यानि स्थानानि हरितवीजादिसंजुकानि तादग्रधके 'उच्चारं' पुरीपपरिस्था-गम् 'पासवणं' मस्तवणम् 'णकरं' न कुर्यात् 'सादग्रुटुं संहृत्य हरितवीजादिकं चाप-नीषाऽपि तत्र स्थाने 'विथडेश' विकटेन-अधिक्तज्ञकेन 'वावि' वाऽपि 'कपाइ वि' कदाचिदपि कथमपि 'णायमेजजा' नाचमेड शीवमपि न कुर्यात् ॥१९॥

'उच्चारं पासवणं' इत्यादि।

भारत्ये—'सुणी-सुनिः' साधु 'उच्चारं—उच्चारम्' पुरीषोश्सर्ग-चच्चार 'पासचणं-प्रस्नवणं' पेशाव 'हरिएसु ण दरे-हश्तिषु न कुर्यात्' इरित चनस्पति में न करें 'साहट्टु-संह्वत्य' योज आदिको हटाकर 'विय-केण वावि-विकटेन वापि' अचित्त जलसेभी 'कवाइ वि-कदाचिद्पि' किसी समयभी 'णायमेज्जा-नाचामेत' आचमन न करे ॥१९॥

अन्वयार्थ-मुनि बीजादि वनस्पतिकाय पर उच्चार पासवण का स्थाप न करे और बीज आदि को हटा कर अचित्र जल से कदापि जायमन न करे ॥१९॥

टीकार्य—जिन वचनों का मनन करने वाला मुनि बीज आदि वन-स्पति पर या उससे युक्त स्थान पर उच्चार और 'पासवण' प्रस्नवण का

'डच्**दारं पास्तवणं**' छत्याहि

शण्डाथ — 'मुणी-मुनिः' साधु 'त्रच्चारं-त्रस्वारम्' पुरीवेतस्य "-शरीश्मक्षत्याः 'पासवणं-त्रस्त्रवणं' पेशाल 'हरिष्यु ण करे-हरिवेषु न कुर्यात्' सीक्षेत्रती वनश्पतिमां न ४२. 'साहद्दु-संहृत्य' भी विजेदेने असे धीने 'वियद्वेण वावि-विकटेन वापि' अधित पास्त्रीयी पशु 'क्याइ वि-क्ष्मिचिद्दि हैं। धि पशु समये 'णायमेक्जा-नाचामेत' आध्यमन न ४३. ॥ ६॥।

ભાન્વયાથ'— બીજ વિગેરે અસ્તિકાય પર મુનિ ઉચ્ચાર પ્રસ્તવ**ણ** (મળ–પૂત્ર) ના ત્યાગ ન કરે અને બી વિગેરેને હટાવીને અચિત્ત જ**લનું** કદાપિ આચ્ચમન ન કરે. હલ્લા

ટીકાર્ય — જીનવચનાનું મનન કરવાવાળા મુનિએ બીજ વિગેરે વનસ્પતિ પર અથવા તેનાથી યુક્ત સ્થાન પર હચ્ચાર (મલત્યાગ) અને પ્રસવણ

## संप्रवार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ९ धर्मस्वरूपनिकपणम्

म्लम्-परंडमत्ते अन्नपाणं, ण भुंजेज कयोइ वि । परवर्धं अचेलो वि, तं विज्ञं परिजाणिया ॥२०॥

छाया—पराऽमत्रेऽलगानं, न भुक्तीत कदानिद्यि । परवस्त्रमचेलोऽपि, तहिद्वान् परिजानीयात् ॥२०॥

अन्त्रयार्थः (पर्दमते) परादमवे-परस्य-एइस्थस्यामत्रे-पात्रे (कथाइ वि ख सुंजेडज) कदाचिद्पि न सुद्धीत-भाइतं न कुर्यात् (भवेलो वि) अवेलोऽपि-वस्र-रहितोऽपि (परदर्ध) परवस्नं-परस्य-एइस्थस्य वस्त्रं न विश्वयात् (तं) तत् (विष्णं)ः

त्याग न करे । बीज, आदि को हटा करके अचित्त जल से भी कदापि आचमन न करे-कुरला तथा शौच भी न करे॥१९॥

'परऽमत्ते' इत्यादि ।

दाःदार्थ--परमसे-पराऽमन्ने' दूसरे के पात्र में अर्थात् गृहस्थके वर्सन्
नमें 'क्याइवि ण भुंजेज्ञ-कदाचिद्यि न भुजीत' साधु अन्न जल का कभी भी उपभोग न करें 'अचेलोबि-अचेलोऽिव' बस्त रहित होने परभी 'परवत्यं-परवस्तं' परका अर्थात् गृहस्थके बस्त्रों को ग्रहण न करें 'तं-तत् इन बातों को 'विष्णं-विद्यान् मुनि 'परिजाणिया-परिजानी। यात्' ज्ञपरिज्ञासे संसार भ्रमणका कारणस्य समझ करके प्रत्याख्यान परिज्ञा से उसका स्थाग करे ॥२०॥

अन्वयार्थ--साधु गृहस्थ के पात्र में कदापि आहार न करे और गृहस्थ के पात्र में बस्त्र नहीं धोवे। बस्त्र रहित होने पर भी गृहस्थ के

<sup>(</sup>પૈશામ) કરવા નહીં. બીજ, લીલા ઘાસ વિગેરેને હટાવીને અથવા ઉપાડીને અચિત્ત જળથી કાઈ વાર આચમન પણ કરતું નહીં કાગળા કરવા નહિં. ા૧**ના** 'જરવનને' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ—'परडमत्ते-पराडमत्रे' श्रीलना पात्रसां अर्थात् गृहस्थना वास्रक्ष्मां 'क्याइति ण सुंजेज-कदाचिदिन सुंजीत' साधु अन्न अथवा पाछ्रीना है। धे पछ्न समये उपसार न हरे. 'अचेको वि-अचेकोऽिं वस्र रहित है। य ते। पष्टु 'परवर्त्य-परवक्षा' पारकाना अर्थात् गृहस्थना वस्रोने न है. 'त'-तत्' आ वाताने 'विक्ज-विद्वान्' विद्वान सुनि 'परिजाणिया-परिजानीयात्' सपरिज्ञाधी संसार अम्रकृता हारण् ३५ सम्लाने प्रत्याप्यान परिज्ञाची तेने। त्याग हरे ॥ सा अन्वयार्थ — साधु के गृहस्थना पात्रमां हहापि आहार न हरवी. अने गृहस्थना पात्रमां वस्र गृहस्थना पात्रमां वस्र गृहस्थना पात्रमां वस्र गृहस्थना पात्रमां वस्र गृहस्थना वस्रोने

स्प्रकृताङ्गस्ये

विद्वात् (परिजाणिया) यरिजानीयात् तदेतस्तर्वम् परामत्रवस्त्रादिकमकरूपं इपरि-इया इस्त्रा मध्यारूपानपरिक्रया परित्यजेदिति ॥२०॥

टीका—'परऽमत्ते' परामत्रे-परस्य-गृहस्थस्य अमन्ने-भोजनपात्रे स्थास्यादौ 'अस्तपाणं' अन्तं पानं च 'कपाइ वि' कदाचिद्रिय-किस्मिश्चिद्रिय कान्छे कुन्निवद्स्थाप्य नेत्र भोजनं कुर्यात् । यतो हि गृहस्थस्य भोजनभाजनं सिविचजलप्रसाहितं विसादिदोषाभायकम् उपलक्षणत्वात् गृहस्थपात्रे जलशीतलकरणं वस्रादिभावनं स्वराध्यस्थायां तत्पात्रे औपभादिसेवनमि न कुर्यादिति । तथा-'अचेलो वि' अपेलोऽपि-वस्नरहितोऽपि अस्पवस्थोऽपि ग्रुनिः 'परवर्षं' परकीयस्य-गृहस्थादेः वस्त्रं नेत गृह्नीयात् । 'तं' तत्-एतस्पर्वमेषाऽन्यदीपगृहस्थादिपात्रवस्नादिसेवनं

बस्त्रों को घारण न करे। मेघावी इस तथ्य को अपरिज्ञा से जान कर प्रश्याख्यान परिज्ञा से उनको स्थाग दे ॥२०॥

टीकार्य—साधु, गृहस्थ के थाली आदि पात्र में अन और जल को किसी भी काल में और किसी भी अवस्था में न भोगे। अर्थात् अन या पानी गृहस्थ के पात्र में रख कर न खावे पीने। क्योंकि गृहस्थ का भोजनपात्र सचिस जल से धोथा होता है, अतएव हिंसादि दोवों का जनक है। उपलक्षण से गृहस्थ के पात्र में जल शीतल न करे और न गृहस्थ के पात्र में वस्त्र धोने और न ज्वर आदि की अवस्था में औषघ आदि का सेवन करे। इसके अतिरिक्त मुनि चाहे बस्त्र हित हो तो भी गृहस्थ के वस्त्रों को धारण न करे। यह सब गृहस्थ के वस्त्र पात्र आदि

धारख न કરવા, મેધાવી પુરૂષે આ તથ્યને अपरिज्ञाशी आख़ीने प्रत्याण्यान परिज्ञाशी तेने। त्यांग કરવે। ॥२०॥

ટીકાર્ય—સાધુ ગૃહસ્થની થાળી વગેરે પાત્રમાં અલ અને જળને કાઇ પણ કાળે અને કાઇ પણ અવશ્થામાં ભાગવે નહીં, અર્થાત્ અલ અથવા પાણી ગૃહસ્થના પાત્રમાં રાખીને ખાય પીવે નહીં કેમકે-ગૃહસ્થના ભાજનપાત્ર સચિત્ત જળથી ધાયેલ હાય છે, તેથી તે હિંસા વગેરે દોષા વાળું કહેવાય છે, ઉપલક્ષણથી ગૃહસ્થના પાત્રમાં પાણી ઠંડુ કરવું નહીં. તેમજ ગૃહસ્થના પાત્રમાં વસ પણ ધાવા નહી. તથા તાવ આદિ અવસ્થામાં ગૃહસ્થના પાત્રમાં ઔષધનું સેવન કરવું નહીં. આ શિવાય આદે તેા મુનિ નિર્વસ-વસ્નવિનાના હૈંય તો પણ ગૃહસ્થના વસ્તોને ધારણ ન કરે. આ ગૃહસ્થના વસ્ત, પાત્ર

### समयार्थबोधिनी ढीका प्र. थु. अ. ९ धर्मस्वरूपनिक्रपणम्

संसारकारणमिति 'विजनं' विद्वात् 'परिजाणिया' परिजानीयात्–क्वपरिक्रया परि-क्वाय प्रत्यारूयानपरिक्रया विस्त्यजेदिति ∄२०॥

मुख्य-आसंदी पेलियंके य, णिसिंडजं च गिहंतरे।

संपुच्छेणं सर्रणं वा, "तं विज्जं परिजाणिया ॥२१॥

छाया-- आसन्दीं पर्यङ्कं च, निष्धां च गृहान्तरे ।

संमच्छनं स्मरणं वा, तिहृद्वान् परिजानीयात् ॥२१॥

अन्वयार्थः—(आसंदीं) आसन्दीम् (कुर्शी) इतिमसिद्धाम् (पिलयंके य)
पर्यक्कं च (पलक्क) इति मसिद्धम् (गिहंतरे णिसिज्जं च) गृहान्तरे-गृहिगृहमध्ये
का उपयोग संसार का कारण है। मेश्राची इस तथ्य को ज्ञपरिज्ञा
से जान कर प्रत्याख्यान परिज्ञा से उनको स्थाग दे॥२०॥

'आसंदीं पिलयंके य' इत्यादि।

शब्दार्थ--'आसंदीं-आसंदीं' मंचिका, आदि आसन विशेष को तथा 'पिलपंके च-पर्य'कं ब' शयन योग्य आसन उसको 'गिहंतरे जिस्कितं च-एहान्तरे निष्याश्च'गृहस्थ के घर में बैठना 'संपुच्छणं-संप्रभम्' गृहस्थके घर में जाकर उसका कुशल पूजना 'सरणं चा-स्मरणं वा' तथा अपनी पूर्वकिया का स्मरण 'त-तत्' ये सब 'विज्जं-विद्वान्' विद्वान् साधु 'परिजाणिया-परिजानीयात्' इपरिज्ञा से जानकर प्रश्वाख्यानपरिज्ञा से उसका त्याग करे ॥२१॥

अन्वयार्थ--आसंदी (एक प्रकार का कुर्सी दारीखा आसन) और वर्षे क (वलंग) का सेवन करना तथा गृहस्थ के घर में बैठने से संघम

વિગેરેના ઉપયોગ સંસારતું કારજા છે. મેધાવી પુરૂષ મ્યા તથ્યને સમજે તથા ત્રપરિતાથી સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિતાથી તેના ત્યાળ કરે પરના

'खासंदी पछियंके य' छत्याहि

श्रण्डार्थ--'झांसंदी-आसंदी' भांशा वजेरे आसन विशेष तथा 'विश्वंदे व -पर्यं'कं च' श्रथनने शेष्य आसनने 'गिहंतरे णिसिन्जं च-एहान्तरे निष्यां च' गृह्यस्थना धरभां श्रेसपुं 'संपुच्छगं-स्नंप्रश्रम्' गृह्यस्थना धेर कर्धने तेना दुशक सभाशार पूछता 'सरणं वा-स्मरणं वा' तथा भेरतानी पूर्व द्वियानुं स्भरख् 'त'-सत्त' आ अधाने 'विज्ञं-विद्वान्' विद्यान् सत्धु 'परिज्ञाणिया-परिज्ञानीयाम्' सभ-रिक्षाथी काळ्योने भत्याण्यान परिज्ञायी तेना त्याग हरे ॥२१॥

અન્વચાર્થ—આસંદી (એક પ્રકારનું ખુર્સિ જેવું આસન) અને પર્ય'ક⊸ પક્ષંગનું સેવન કરવું તથા ગૃહેસ્થના ઘરમાં એસવાથી સ'યમની વિરાધના निषद्यां च-एइस्यए हे उपवेशनम् तथा-(संपुच्छणं) संपच्छनम् गृहस्थगृहे कुशला-दिप्रक्रनम् (सरणं वा) स्मरणं वा-पूर्वकी खितस्मरणम् 'तं' तत् (विज्जं) विद्वान् (परि-जाणिया) परिजानीयात्-इपरिश्वमा झात्वा मत्याख्यानपरिवया परिस्थजेदिति।२१।

टीका--'आसंशीं आसन्दीम्-'कुरसी' ति प्रसिद्धाम्, इदं च उपलक्षणम् तेन गृहस्यस्य उपयेशने व्यवहाति सर्वाण्यपि आसनानि परिप्रदीतव्यानि, तथा-'पलियंके य' पर्यङ्कं च-विशिष्टखद्याम्-'पलंग' इति छोकपसिद्धम्, तथा-'शिहं-तरे' गृहस्थगृहाभ्यन्तरे 'णिसिज्नं च' उपयेश्वनम्, एतत्सर्वं संयमपरिपन्थीति श्रिया परिहरेत् । तथाचोक्तम्--

'गंभीरस्रुसिरा एते, पाणा दुष्पडिलेहगा। अगुत्ती वंभचेरस्स, इत्थीमी वात्रि संकणा ॥१॥इति। छाया—गम्भीरश्रुविराण्येतानि, प्राणा दुष्पतिलेखकाः। अगुप्ति क्रीसचर्यस्य, स्त्रियो वापि सङ्कता ॥१॥इति॥

की विराधना होती है। ग्रहस्थ की कुशल आदि पूछना, ग्रहस्थ की शरण छेना या पूर्वभुक्त विषयभोगों का स्मरण करना इन सब का मेधाबी ज्ञपरिज्ञा से जानकर प्रश्याख्यानपरिक्षा से उनको स्थाग दे॥२१॥

टीकार्थ—आसंदी एक विशेष प्रकार का आसन है जो आजकल कुर्सी के नाम से प्रसिद्ध है। यह कथन उपलक्षण है। इससे उन सभी आसनों का ग्रहण कर छेना चाहिए जिन्हें गृहस्थ अपने बैठने के काम में लेते हैं। पलियंक अर्थात् पलंग या खाट। 'णिसिक्जं' अर्थात् गृहस्थ के घर में बैठना। इन सब का उपयोग करना संपम से प्रतिकृत है अतएव इनको स्याग देना चाहिए। कहा भी है-'गंभीरझुसिरा एते' इत्यादि।

થાય **છે.** ગૃહસ્થની કુશળતા પૂછવી ગૃહસ્થનું શરજી લેવું અથવા પહેલા ભાગવેલ વિષયભાગાનું સ્મરજી કરવું. આ અધાના ખુહિમાને સપરિજ્ઞાથી જાજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાંગ કરવા તારવા

ટીકાર્ય—ખાસંદી એ એક વિશેષ પ્રકારનું આસન છે. જેને હ લમાં ખુશિ કહેવામાં આવે છે. આ કથન ઉપલક્ષણથી કહેલ છે. આ કથનથી ગૃહસ્થા જે આસના પાતાના ઉપયોગમાં લેતા હેલ્ય તે સઘળા આસનેલના નિષેષ સમ-જવા. 'વિજ્યંજ' અર્ધાત્ પલંગ કે ખાટલા 'વિલિક્જો' અર્ધાત્ ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસલું આ બધાના ઉપયોગ કરવા તે સંયમની પ્રતિકૃળ છે, તેથી તેને ત્યાગ કરવા. કહ્યું પશ્ચ છે કે-'મંમીરફ્રાલિરા પક્ષ' ઇત્યાદિ ખુશિ, પલંગ વિગેરના હિદ્દો ઉંડા હોય છે, તેમાં રહેલા જીવા જેઈ શકાતા નથી. તેથી आसन्द्यासनस्य छित्रं गम्भीरं भनित अतस्तत्र मित्रष्टेखनं न संमदित, तथा एहस्य मध्ये गृहस्य अन्त वी उपवेशनेन ब्रह्मचर्यस्य रक्षा न भनित तथा स्त्रीश्रङ्गाऽपि
विद्यते अतस्त्रश्रवस्थानं न समीचीनिनिति मावः। 'संपुञ्छणं' संश्च्छनम् तत्र
गृहादौ गृहस्यस्य कुशलादिश्वनः एञ्छा तम्। 'सरणं वा वि' स्मरणं वापि, यत्
पूर्वं क्रीडितं तस्येदानीं तेन सह परिचिन्तनम्। 'तं' इत्यादिकं सवसेव 'विज्जं'
विद्वान् 'परिजाणियां' परिजानीकात्—इपरिज्ञया झात्वा मत्याख्यानपरिज्ञया परिद्रित्। पतानि पूर्वोक्तानि सर्वाण्यपि संसारकारणानीति ज्ञात्वा परित्यजेदिति।
उक्तंच— 'साधुनींपविशेनमञ्जे, पर्यक्के न श्रयीत वा ।

पृहस्थानां गृहेऽय वा, गृहथोरन्तरे पथि ॥१॥

'कुर्सी, परंग आदिके छिद्र गहरे होते हैं। उनमें प्राणी दिखाई कहीं दे सकते, इस कारण उन पर बैठने से हिंसा हो सकती है। गृहस्य के घर में बैठने से ब्रह्मधर्य अरक्षित होता है और ख्रियों से आहांका इस्पन्न होती है ॥१॥

इसी प्रकार गृहस्थ से कुशल प्रश्न प्रश्ना, गृहस्थ का शरण छेना या रोगादि की अवस्था में अपने अतीतकालीन गृहजीवन को स्मरण करना या पूर्वभुक्त मोगों को स्मरण करना, इन सब को मेथाबी शप-रिज्ञा से जान कर प्रश्याख्यान परिज्ञा से इनका परित्याग कर दे, क्योंकि यह संसार के कारण हैं।

'साधु मंच 'स्वाट' पर आसीन न हो, पर्ध क पर शयन न करे, ग्रह-स्थोंके गृह में अथवा दो गृहों के मध्य मार्ग में या गलीमें न बैठे। ग्रहस्थ

તેના પર બેસવાથી હિંસા થવાના સંભવ રહે છે. તેમજ ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસવાથી બ્રહ્મચર્યનું રક્ષણ ઘતું નથી. તેમજ સ્ત્રિયાના સંબધમાં શાંકા ઉપસ્થિત શાય છે. ાાવા

એજ રીતે ગૃહસ્થને કુશળ પ્રશ્ન પૂછવા ગૃહસ્થનું શરણ લેવું અથવા દાત્રાદિ અવસ્થામાં પાતાના ભૂતકાળના ગૃહસ્થ જીવનના વિચાર કરવા અથવા પહેલાં લાગવેલા લાગાને સ્મરણ કરવા, આ બધાને મેધાવી પુર્વ સપરિ-જ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે. કેમકે આ બધા સંસાત્ર રને વધારવાના કારણ રૂપ કહેવાય છે.

સાધુએ ખાટલા પર બેસવું નહીં પલંગ પર સુવું નહીં ગૃહ•શાના ઘરમાં અથવા બે ઘરની વચ્ચેના માર્ગમાં અથવા ગલીમાં બેસવું નહીં ગૃહ- वीध्यां नोपितिशेन्तो दा, कुशलपक्तमाहरेत्।
कृतां पूर्वा न वा कीडां, संस्मरेत् परिपित्यनः ॥२॥
संयमस्येषि संज्ञानन्, एप शोख विश्विषयः ॥इति॥२१॥
मृलम्—जेसं कित्तिं सिलोयं च, जा य वंदण प्रयणा।
सहवैलोयंसि जे कामा, तं विज्ञं परिज्ञाणिया॥२२॥
छाषा—यशः कीर्षित्र श्लोकश्च, या च उन्दनपूनना।
सर्वेलोके ये कामा, स्तदिद्वान परिज्ञानीयात्॥२२॥

अन्ववार्थः---(जसं) यशः-स्यातिः (शिक्तिं) कीर्तिः-'अहो अयं प्रुष्यमागी-त्यादि सर्वेदिग्व्यापि साधुवादः (च सिक्षोयं) च पुनः क्लोकः-गुणोस्कीर्त्तनम्

से कुझल प्रश्न न प्छे। पूर्व तीयन में की हुई की हा का समरण न करे, क्योंकि ऐमा करना संयम से बिरुद्ध है। यह शास्त्रका निर्णय है ॥२०॥२१॥ 'जमें किसि सिलीयं च' इत्यादि।

दादार्थ--'जसं-यद्याः' ख्याति 'किस्ति-कीर्तिः' कीर्ति-अर्थात् साधु बाद 'च सिलोयं-च श्लोकः' श्लोक अर्थात् गुणवर्णन 'जा य वंदणपूर्यणा-या च वंदनपूजना' और जो वंदन एवं चन्नादिप्रदानरूप सरकार तथा 'सब्बलोयंसि जे कामा-सर्वलोके च ये कामाः' समस्तलोक में जो काम-योग है 'तं-तत्' उन सब को 'विज्जं-विद्यान्' विद्यान् सुनि 'परिज्ञा-णिया-परिज्ञानीयात्' ज्ञपरिज्ञासे जानकर प्रश्याख्यान परिज्ञासे उसका स्थान करे ॥२२॥

अन्वयार्थ-यदा, कीर्ति, श्लोक, बन्दन, पूजन आदि समस्त लोक

અન્વયાર્થ—મશ, કીર્તિ શ્લેહ, વન્દન, પૂજન વિગેરે સઘળા લાકમાં જે

શ્યને કુશલ પ્રશ્ન પ્છવા નહીં પહેલાં કરેલ ક્રીડાનું સ્મરદ્યુ ન કરતું. કેમકે--તેમ કરવું એ સંયમથી વિરૃદ્ધ છે. આ પ્રમાણે શાસના નિર્ણય છે. ॥૧.૨૫॥૨૧॥ 'क्रसं कित्तिं सिस्डोयं च' ઇત્યાદિ

शण्दार्थं -- 'ज्ञसं-यहाः' भ्याति 'किसि-कीर्तिः' प्रीति अर्थात् साधुवाद 'च-सिलोयं -च फ्रोकः' श्वेष्ठ अर्थात् अध्वक्षं न 'जा य व'दणपृथणा-या च वंदन-पृज्ञना' तथा व दन अने वस्त्राद्धि प्रदान ३५ सत्धार तथा 'सटब्रह्मोयंसि जे कामा-सर्वेद्धोके च ये कामाः' सथणा क्षेष्ठमां के धामक्षेत्र छे, 'त'-तत्' स्थि अधाने 'विज्जं - विद्वान्' विद्वान् भुनि 'परिज्ञाणिया-परिज्ञानीयान्' सपरिक्षिधी आधीने प्रत्याभ्यान परिक्षांथी तेना त्यांश धरे ।। रराः

### समयार्थं बोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्

(जा य वंदणपूषणा) या च वन्दनपूजना-चक्रवस्थादिमि वेन्दना, तैरेन बंद्यादिनां सत्कारः पूजना (सञ्बलोयंसि जे कामा) सर्वस्थित छोके येऽन्येऽपि कामाः-इच्छारूपाः (हं) तत्सर्वम् (विज्जं) विद्वान (यरिजाणिया) परिजानीयात्-ज्ञपरि-इपा हास्या भाषास्थ्यानपरिक्षयः परित्यजेदिति ॥२२॥

टीका— 'जसं' यदाः स्ट्यातिः 'किन्ति' कीर्ति: - 'अहो अयं पुण्यभागी'
इत्यादि सर्विदेग्वयानि साधुवादः सिलोयं चि वल्लेक्य-गूर्णवणनम्, 'जा म बंदणपूर्यणा' या च वन्द्रनम् अना, बल्वेद्वाक्यकिदिनि नेशस्कारी वन्द्रना, तैरेव सत्कारं सश्चेदं बल्लादीनां पदानं पूजना । कि बहुना—'स्वल्लोयंसि फ्रें कामा' सर्वितोके ये कामाः, कलनी म मनावल्ल शं त्रामा अवद्यदिख्याः यदा यद्याः कीर्त्याहिक्याः अर्थ के विद्यमानाः विक्ति किन्यवाल्य भीति । 'विज्ञं' विद्वान त्रपरितया आत्वा मत्यास्थावक्षित्व सर्वित्येताम् परिहरेत् । यदाः

में जो भी हच्छा मदनकृष काल है, उन अब को लेघावी जयरिङ्के दूर्गति का कारण जाने और प्रत्याख्यानपरिज्ञा से उनका परिस्थाग कर दे॥२२॥

टीकार्थ—यदा का अर्थ एयाति हैं। 'अहा, यह बड़ा पुण्यभागी हैं' इत्यदि सर्वकािक साधुषाद यदा को कीर्ति कहते हैं। गुणों की स्तुति म्होक कहलाता है। बलदेव, चक्रवर्सी आदि के बारा की जानेवाली नमन किया बन्दना है। और जनके बारा सत्कार पूर्वक स्नेह के साथ बख्य आदि का दिया जाना पूजा है। अधिक क्या, इस सम्पूर्ण लोक में जो भी कमनीय (सुन्दर) एवं मनोज्ञ चान्दादि काम हैं, वे सभी कम्बन्धन के कारण हैं। मेधाबी पुरुष ज्ञवरिज्ञा से उन्हें अनर्थ का कारण जाने और प्रस्थारूयान परिज्ञा से स्थाग दे।

કાંઈ ઇચ્છા અર્થોત્ મદનરૂપ કામ છે, તે ખધાને મેધાવી પુરૂવ જ્ઞપરિજ્ઞાથી દુર્ગતિના કારણ રૂપ સમજે અને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે. ારસા

ડીકાર્ય — યશના અર્થ ખ્યાતિ છે. 'ઓહા, આ ઘઢા જ પુષ્યશાળી છે' વિગેર સર્વ કાલ સંબંધી સાધુત્રાદ યશને કીર્તિ કહે છે. ગુણાની સ્તુતિને શ્લેક કહે છે, અળદેવ ચક્રવર્તી વિગેરે દ્વારા કરવામાં આવનારી નમન ક્યિને વંદના કહે છે. અને તેએક દ્વારા સતકાર પૂર્વક સ્નેહની સાથે વસ્ત્ર વિગેરે આપવામાં આવે તે પૂજા છે, વિશેષ શું કહેલું શિખા સમગ્ર લાકમાં જે કાંઈ કમનીય અર્થાત સુંદર અને મનેક્સ શખ્દાદિ કામ છે, તે ખધા કમે અન્ધના કારણ રૂપ છે. મેધાવી પુરૂષ જ્ઞપિતાથી તેને અન્ધનું કારણ સમજે અને પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે.

कीर्तिकाधा बन्दनपूजनाऽऽद्याः छोकस्थितसर्वकामनाः संसारभ्रमणकारिण्य इति इात्वाऽवधार्याऽऽस्महितार्थी विद्वान् परित्यजेदिति सङ्गलिको भावः ॥२२॥ मुष्यम्-जैंगोहं णिंटबहे भिवस्यू, अर्ज्ञपाणं तहाविहं।

अणुष्पयाण भन्नेसि ते विदेश परिजाणिया ॥२३॥ छाया—येनेह निर्देहे जिल्ला रन्ने प्रानं तथाविषम् ।

अनुपदानमन्येषां, तद्धिद्वान् यशिकानीयात् ॥२३॥

अभ्वयार्थः -- (भिवस्) विश्वः - साधुः (जेक) येनाऽन्नेन पानेन 'इहं' इह-क्रोके (निव्दहे) निर्वहेत् संदनयात्राया निदाँदो भवेत् (तहादिहं) तथाविधं-

आदाय यह है कि यदा, कीर्ति, श्रायह, बन्दन, पूजन आदि ओ भी छोक में काम हैं, वे सब संसार अमण के कारण हैं। ऐसा जान कर आत्महितेषी मेधाबी उनका त्याग करे ॥२२॥

'जेणेहं निव्वहे मिवखु' इत्यादि।

दाब्दार्थ--'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'लेग-येन' को अन्न और जलसे 'इहं-इह' इसलोकमें 'निब्बहे-निर्धहेत्' संयम यात्रादिका विनादा न हो जाय 'तहाविहं-तथाविधम्' द्रव्य-क्षेत्र काल आदिकी अपेक्षासे अद्युद्ध 'भन्ने पाणं-अन्ने पानं' आहार पानी की 'अन्नेसि-अन्येषां' दूसरे साधुको 'अणुष्पयाणं-अनुप्रदानम्' देना 'तं विक्तं परिजाणिया-तत् विद्वान् परिजानीयात्' विद्वान् सुनि ये सभी को ज्ञपरिज्ञासे जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञासे उसका त्याग करे ॥२३॥

अन्ववार्थ-जिस एषणीय शुद्ध आहार पानी से इस लोक में

કહેવાના આશય એ છે કે-યશ, કીર્તિ, શ્લાધા, વન્કન પૂજન વિગેર જે કાઇ લાકમાં કામ છે, તે ખધું સંસાયબ્રમણનું કારણ છે. એમ સમજને આત્મહિતૈયી ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષે તેના ત્યાગ કરવા. 11રવા

'जेणेहं णिव्वहे भिक्ख्' छत्याहि

श्रण्डार्थं — 'भिक्ल्-भिद्धः' साधु 'जेण-येन' के अल अने पाष्ट्रीश्वी 'इहं-हृइ' आ है। इसं 'निव्वहें-निव्हेंन्' संयभयात्रा ने। विनाश न शाय 'तहाविहं-तथाविषम्' तेवा प्रकाशना अर्थात् द्रव्य, क्षेत्र, काण विजेरेनी अपेक्षाश्वी अशुद्ध 'खन्नं पानं' आद्धार पाष्ट्रीने 'बन्नेसिं-बन्येर्षा' भीका साधुने 'अणुष्याणं-अनुप्रदानम्' आपपुं 'तं विद्यं परिज्ञाणिया-तत् विद्वान् परिज्ञाभीयान्' विद्वान् भुनी आ अधाने ज्ञपरिज्ञाणी काष्ट्रीने प्रत्याभ्यान परिज्ञाशी तेने। त्याग करे ।। रक्षा

અન્વયાર્થ — જે એવણીય શુદ્ધ આઢારપા**ણીથી** આ **દ્યાકમાં સંયમ** યાત્રાના

द्रव्यक्षेत्रकालाखपेक्षया भुद्धम् (अन्नपार्ग) अन्तमाधारं पानं जलम् 'अन्नेसि' अन्येषां परसाद्धभदः (अशुष्पयार्ग) अतुद्धानम् कुर्यात्-गृहस्यादीनां संयमोपघातकं नानुक्षीलयेत् (तं रिचनं परिजाणिया) कदेवत्वर्षम् विद्वात् परिजानीयात् व्रपरिव्रया वात्वा प्रत्याख्यानयरिक्षया परित्यजेदिति ॥२३॥

टीका--'धिवल्' भिक्षः-साधः 'इह' इह-अस्मित् जिनशासने 'जेण' येन-अन्नपानादिना 'जिन्बहे' निर्वहेत्-संयमधानादिकं दुर्भिक्षरोगातङ्कादिकं वा निर्वाहरोत् 'तहाविहें' तथाविधपेत 'अन्नपानं' अन्न पान-द्रन्पक्षेत्रकालमावा-पेसया शुद्धं करूप्यं वृद्धीयात् तेनैव रूप्यं निर्वाहं कुर्यात् । तथाविधाननपानामाम् 'अन्निर्धि' अन्येपाम् अन्येभ्यः साम्भीगिकान्यसाधुभ्यः 'अणुपायाणं' अनुपदानं कुर्यात् । अन्यस्मै साधवे तथविभानान्येत जन्नपानानि द्यात् ।

किन्तु इइ-अस्पिन लोके 'लेण' येनाशुद्धेन अन्नपातादिना 'निव्यहे' निर्धा-संयमयात्रा का निर्वाह हो जाय, उन्नो प्रकार का द्रव्य क्षेत्र काल आदि से शुद्ध आहार पानी को प्रहण करे और अन्य साधु को भी वैसा ही

प्रदान करे। किन्तु जो संवम का उपधातक सदोव आहार पानी हो उसे अन्य को देने की इच्छा न करे। मेधावी सुनि ज्ञपरिज्ञा से अनर्थ का

मूळ जान कर प्रत्याख्यानपरिज्ञा से उसका त्याग कर दे ॥२३॥

टीकार्थे इस लोक में जिस निर्दोष आहार पानी से संघमयात्रा का अथवा दुर्भिक्ष एवं रोवातंक का निर्वाह हो सके, वैसाही द्रव्यक्षेत्र काल आब से शुद्ध कल्पनीय आहार पानी को साधु ग्रहण करे। उसी से अपनी संग्रम यात्रा का निर्वाह करले अन्य साधुओंको भी उसी प्रकार का शुद्ध निर्दोष आहार पानी प्रदान करें। जिसके सेवन से संग्रम निरसार बन जाय वैदा आहार पानी तथा पात्र आदि अन्य कोई

નિવાંહ થઇ જાય એજ પ્રમાણેના દ્રવ્ય ક્ષેત્રકાલ વિગેરેથી શુદ્ધ આહારપા**ણીને મહસ્** કરે અને અત્ય સાધુને પણ તે પ્રમાણેનું આહાર પણી આપે જે સંયમના ઉપવાતક સુદ્દેષ આહાર પાણી હોય તે. આહારપાણી બીજાને આપવાના વિચાર ન કરે.

ટીકાર્ય — આ લોકમાં જે કાંઇ નિર્દોષ આઢર પાણીથી સંયમ યાત્રાના મથવા દુર્ભિક્ષ અને રાગાતંકના નિર્વાહ થઇ શકે એજ પ્રમાણે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર-કાળ ભાવથી શુહ કલ્પનીય આહાર પાણીને સાધુ એહણ કરે. તેનાથી જ પાતાની સંયમયાત્રાના નિર્વાહ કરીલે. અન્ય સાધુઓને પણ એજ પ્રમાણે ના શુહ નિર્દોષ આહારપાણી પ્રદાન કરે. જેના સેવનથી સંયમ નિસ્સાર બની જાય એવા આહારપાણી તથા પાત્ર વિગેરે અન્ય કાંઈ પણ વસ્તું પાતે

द्धयेत् संयमासारतामागादयेत्तादश्वमःनं पानं च न स्वयं श्रुञ्जीत न वा 'अन्नेसि' अन्येभ्यः साधुभ्यः 'अणुष्वयाणं' अनुप्रदानं-वितरणं कुर्यात्, अशुद्धाहारस्य परि-मोगोऽन्यसमै पदानं च संवारकारणिति 'विज्जं' विद्वान् 'त' तश्सवेष् 'परिजा-णिया' परिजानीयात्—इपरिज्ञथा ज्ञाल्या प्रत्याख्यानपरिज्ञया परित्यजेत् ॥२३॥

यस्योपदेशेनैकसर्वे क्वर्यानदर्शायतुनाह-'एवं उदाहु' इत्यादि । मूळ्प-दैवं उदाहु निगेगंथे, महावीरे महामुणी । अर्णतनाणदंसी से, धन्मं देसितंबं सुतं ॥२४॥

छाया-एवसुदाहतवान् निर्प्रस्यो, महावीरो महासुनिः । अनन्तज्ञानदर्शी स, धर्म देशितवान् श्रुतम् ॥२४॥

भी वस्तु न स्वयं प्रहण करे और न दूसरे को देवे। स्वरूप एवं कारण की अपेक्षा अञ्चुद्ध आहारके विपाक को संसारका कारणरूप झगरिज्ञासे जान कर मेथावी प्रत्याख्यान परिज्ञासे उसका परिस्थाग कर दे॥२३॥

जिसके उपदेश से यह सब करें, उसे दिखाने के लिए कहते हैं-'पवं उदाहु' इत्यादि।

शब्दार्ध--'निग्गंथे महायुगी-निर्धन्धो महा मुनिः' निर्धन्थ बहामुनि 'अणंतनाणदंसणी-अनंतक्षत्रकृति' अनन्तक्षानी 'से महावीरे-सः महावीरः' उस अगयाज् भहातीर स्थामीने 'एवं उदाहु-एवमुदाहृतवान्' ऐसा कहा है 'धम्मं सुतं चेक्षित्रचं-प्रभे श्रुतं देशितबान्' धर्म (चारित्र) और श्रुतका जन्होंने उपदेश किया है ॥२४॥

એહણું ન કરે તથા ખીજાંધાને આવે પણું નહીં સ્વરૂપ અને કારણની અપેન્ ક્ષાએ અશુદ્ધ આહારના વિપાકને સપરિસાથી જાણીને મેલાવીએ પ્રત્યાખ્યાન પરિસાથી તેના ત્યાગ કરવા હરલા

એના ઉપદેશથી આ સઘળું કરવામાં આવે તે બતાવવા સાટે કહે છે કે⊸ 'વર્ષ હ્યાદુ' કંત્યાદિ

शण्डाधै—'निमां घे महामुणी निर्मन्थो महामुनिः' िर्धन्थ सद्धा सुनि 'खणंतणाणवृंसणी-अनंतज्ञानदर्शनी' अन्तन्त ज्ञानवाणा 'छे महावीरे-सः महावीरः' को अभवान् सद्धावीर स्वासीको 'एवं चदाहु-एवमुदाहृतवान्' को प्रसाधे इदेव के. 'चःमं सुत' देसितवं-धर्म' धृतं देशितवान्' धर्भ (थारित्र) अने धृतना तेक्शिके उपदेश क्यों छे. ॥२४॥ वन्तार्थः - (शिमांबे महास्त्री) निर्धात्यो सहायुद्धिः (अर्णतमाणदंसी) अनन्त-हानवृद्धिः, अवन्तंहानं -केशल्युः ने श्रीत्यु हिश्यदर्शनं व विद्यते यस्यासी तथा, (से महाबीरे) स महाशिरस्थायी (वित्र उश्दु) एपम्-उत्तरकारेण उदाहृतनान् उक्त-वान् (धरमं सुतं देशितक) धर्म श्रुतं च ित्रं देशितकन्-मकाशितवानिति ॥२४॥

टीहा---नाहमेतस्य धर्मस्य बक्ता, किन्द्र 'णिग्मंथे' निर्माशः-निर्मता-बाधा-म्यन्तरा अन्धिवस्मात् ल निर्मान्थः । 'ग्रहासुगां' महासुनाः-मननशीलो सुनिः महांथानौ सुनिवेति महासुनिः । सुनौ महत्त्रस्तिवेशणाननत् अवतनीयादारम्य गणधरानतं सुनीनामयधेव स्वसंबुद्धो सुरुरिति व्यवश्ते । 'अर्णतनाणदंसी' अवन्तः झानदर्शनो-अवन्त केवलकानकान् ।था केवलदर्शवान् चारिष्णवांथ । 'से' सा 'महावीरे' महावीरो वर्द्धभानस्वामीः 'एवं उदाहु' एवसुदाहुनयान, एवम्-'बुजिसज्ञा' इत्यारभ्य एवस्पपैन्तम् उदाहु उदान्-कथितवान् । स एव भगवान् अनन्तक्षानादि-

अन्वयार्थ--अनन्तज्ञानी, अनन्तर्द्वी निर्धन्थ महामुनि श्रीमहाः चीर स्वामीने इस प्रकार कहा है। उन्होंने धर्म अर्थात् चारित्र एवं श्रुत को प्रकाशित किया है।।२४॥

टीकार्थ-सन्नकार कहते हैं-में इस धर्मका मूल बक्ता नहीं हूँ, किन्तु श्रीमहाबीर ने ऐसा कहा है और उन्होंने ही श्रुतधर्म तथा चारिन्न धर्म का प्रकाशन किया है। भगवान महाबीर निर्श्वस्थ थे अर्थात् बाह्य आभ्य-नतर ग्रंथियों से रहित हो चुके थे। वे महामुनि थे। 'महा' विशेषण छगाने से प्रमट होता है कि आज से छेकर गणधरों पर्यन्त तक के मुनियों के बही स्वयंसम्बुद्ध गुरु हैं। भगवान् अनन्तदर्शी थे और अन-नतज्ञानी थे अर्थात् वे केवलज्ञानदर्शन के घारक थे। उन्हीं भगवान् बर्दमान स्वाधीने 'बुज्झिजा' पहिला अध्ययन के प्रारंभकी पहिली गाथा

અન્વયાર્થ—અનંત જ્ઞાની, અનંત દર્શન વાળા નિર્ધન્ય મહામુનિ શ્રી મહા વીર સ્વામીએ આ પ્રમાણે કહેલ છે, તેઓએ ધર્મ અર્ધાત્ ચારિત્ર અને શ્રુત ને પ્રકાશિત કરેલ છે. ારશા

ટીકાર્ય — સૂત્રકાર વારંવાર કહે છે કે હું આ ધર્મના મૂળ ઉપદેશક નથી. પરંતુ મહાવીર સ્વામીએ આ પ્રમાણે કહેલ છે. અને તેઓ જેજ શ્રુત ધર્મ અને આરિત્ર ધર્મનું પ્રકાશન કરેલ છે. લગવાન મહાવીર સ્વામી નિર્મન્ય હતા. અર્થાત્ બાહ્ય અને અંદરની શ્રાથિયા રહિત ઘઈ ચૂપ્યા હતા. તેઓ મહુમુનિ હતા. 'મહા' વિશેષણ લગાવવાલી એ પ્રગટ થાય છે કે—આજથી લઈને ગણધરા પર્યન્ત મુનિયાના તેઓજ સ્વયં સંખુહ શુરૂ છે. લગવાન અનંત દર્શન વાળા હતા, અનંત સાવી હતા, અર્થાત્ કેવળ શાન દર્શન ધારણ કરવાવાળા હતા. એજ લગવાન્ વર્ષમાન સ્વામીએ 'યુચ્ચિક્સ'

सम्पन्नः 'धम्मे 'धमे चारित्रारुधं संवारसागरात् उद्धारकम् । 'सुतं' श्रुंत च-जीवाऽजीवादिपदार्थस्थरूपकम् 'देसितवं' देशितवान्-कथितवान्, धर्मस्य चारि-त्रस्रसणस्य जीवाऽजीवादिपदार्थानां च उपदेशं दत्तवान् इति ॥२४॥

मुख्य-भासमाणो न भासेडजा, णैर्वं वंफेडज मम्मयं। मातिद्वाणं विवेडजेडजा, अणुर्वितिय विवागरे॥२५॥

छाया—भाषमाणो न भाषेत, नैदाभिलयेन्मर्भगम् । मातुस्थानं विवर्त्रये, दनुचित्स्य व्याग्रणीयात् ॥२५॥ अन्त्रयार्थः--(भासगाणो न भासेज्जा) यो मापालमितिगुष्टाः स माप-

से यहां तक सब कहा है। उन्हीं भगवान ने संसार सागर से उद्धार करने बाला वारित्रधर्म और जीव अजीव आदि पदार्थों के स्वरूप का निरूपक शुनर्धर्म कहा है। १२४॥

'भासमाणो' इध्यादि।

दाब्दार्थ—'भासमाणो न भासेजा-भाषमाणो न भाषेत' भाषा समिति से संपन्न साधु भाषण करता हुआ भी भाषण नहीं करता है 'मन्मयं णेय वंफेज-मर्भकम् नैवाभिक्रपेत' साधु किसीके हृदय को चोट पहुंचाने वाली बात न बोछे 'मातिहाणं विवेज्जेज्जा-मातृरथानं विवर्जियेत्' साधु कपट युक्त आषा न बोछे 'अणुचितिय विषागरे-भनुचित्य व्यागृणीयात्' परंतु सोव समझ कर ही बोछे ॥२५॥

अन्वयार्थ--जो भाषा समिति से समित है, वह करता हुआ भी

પહેલા અધ્યયનના, પ્રારંસની પહેલી ગાયાથી આ કથન સુધી સઘળું કથન કરેલ છે. એજ ભગવાને સંસાર સાગરથી ઉદ્ધાર કરવાવાળા આરિત્ર ધર્મ અને જીવ, અજીવ વિગેરે પદાર્થના સ્વરૂપને ભનાવનાર કુત ધર્મ કહેલ છે. ારપ્તા 'સાસમાળો' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'भासमाणो न मासेज्ञा-मापमानो न मापेत' लावा समिति संपन्न साधु णेवतो। केवा छता पछ ते भावतो। नाथी। 'नागमं णेव कंफेज-मर्मकम् नैवाभिक्रपेन्' साधुक्रे डे।धीना हृत्यमां धा वाणे तेपी वात न भावती। 'माति-हृणं विवक्तेष्ठ्या-मातृस्थानं विवक्तेषेत्' तथा ४५८ सुक्त वाखी साधुक्षे णिववी नहीं 'अणुवितिय वियागरे-अनुचिन्त्य व्यागृणीयान्' परन्तु समक्ष वियान्दीने क भावते।।।२५॥

અન્વયાર્થ - જે લાવાસમિતિથી સમિત છે, તે લાવલુ કરવાવાળા હાવા

माणोऽपि-धर्मक्षयामुपदिशन्नपि न भागेतः इति कथ्यते (मम्भयं णेव वंफेण्ज) मर्मग-परपीडोत्पादकं वदो नैवाभिल्येत्-नैव दृद्वक्तुं वांच्छेत्, तथा-(माति-द्वाणं विक्ष्णजेजना) मातृस्थानं मापापधानं वचो विक्षियेत्-परित्यजेत् (अणुचितिय वियागरे)अनुधिन्त्यस्वपस्योरतुप्यातकं वचनं विचार्यव्याग्रणीयात्-वदेदिति।२५।

टीका--'मासमाणी न भासेच्या' मापत्राणी न मापेत-यः साधः मापा समितिगुष्यः स धर्मसम्बन्धिनीं-धर्मसम्बद्धां कथां समुचारयन्नपि 'न भासेच्या' न भाषेत-प्रभापक एव कथ्यते । तदुक्तम्--

वधणविहत्तीकुसलो वश्रीययं यहुविहं विषाणंशी ! दिवसंपि मासमाणो सादुवयगुत्तयं पत्तो ॥१॥ छाया—दचनविशक्तिकुत्रको, वचोगतं बहुविधं विजानन् । दिवसमपि मापमाणः साधुवचनगुप्ति संपः तः ॥१॥

यः साधु वैत्रनस्य विभागज्ञाने निषुणः तथा वाणिविषयस्यानेकपकारकः ज्ञानवान् सोऽधिककालकापमाणोऽपि वचनग्रतियुक्त एव-अभाषक एव स कथ्यते इति भावः।।

न भाषण करनेवाछे (मौनो)के समान है। साधु मर्मभेदी वचनों का उच्चारण न करे, माधा प्रधान बचन का त्याग करे। वह विचार करके बचनप्रयोग करे ।।२५॥

टीकार्थ--जो साधु भाषासमिति से सम्पन्न है, वह धर्म संबंधी वचनों (कथा) का उच्चारण करता हुआ भी अभाषक (मौनधारी) के ही समान है। कहा भी है-'वयणविहसी-कुसलो' इत्यादि।

जो साधु वचन के विभागज्ञान में कुशल है, जो वाणी के विविध प्रकारों का ज्ञाता है, वह दिन भर घोलता रहे तो भी वचन गुप्ति से युक्त है ॥१॥

છતાં પણ ભાષણ ન કરવા વાળા (મીની)ની ભરાભર છે. સાધુએ મર્મ લેક્ક વચના બાલવા નહીં, માયા પ્રધાન વચનના ત્યાગ કરવા, તે વિચારીને વચન બાલે ારપાા

ટીકાર્થ'—જે સાધુ ભાષા સમિતિથી યુક્ત હાય **છે**, તે ધર્મ સંબંધી વચના (કથાએ))તું ઉ<sup>ચ્</sup>ચારણ કરવા છતાં પણ અભાષક મીન ધા**રીની સ**માન જ છે. કહ્યું પણ છે કે–'વયળવિદ્વત્તી જીસહો' ઈત્યાહિ.

જે સાધુ વચનના વિભાગ રૂપ જ્ઞાનમાં કુશળ હાય છે, જેઓ વાણીનાં જુદા જુદા પ્રકારાને જાણવા વાળા છે, તે આખા દિવસ બાલે તા પણ વચન શુપ્તિ વાળાજ કહેવાય છે. 11911 अवसा- यत्र निषुणो जनो भायते, तन्मध्येऽहमेर महाविष्टतः, इत्येयमिनन्यान् सन् न भाषेतः। 'सम्मयं' मर्मश्यू-मभ गच्छतीति मर्मणम्-परमश्रीद्वाटकं वचनम् 'णेव' नैत आक्षिरतोऽषि परकी पवचनवाणैः 'दंकेडन' अभिरूषेत् हाहशं
यचनं वक्तुं न वाच्छेत् 'महरत्वं पहरेत्' इति जान्तर्नापि पीडाअवकं वाक्यं न लूयत्।
'मातिष्टाणं' मात्रस्थानम्-भाषामयं वचनं परवश्चनात्रावयमित्यर्थः 'िवडचेडना'
विक्रियेत्-मायामथानकं वचनं नोचारणीयमिति । यदा किनपि वक्तुं हामो भवेत्
तदा-'अणुवितित्र' अनुविन्त्य, मयासमुचार्यमाणं यचनं स्वेषां परेषां वा गीडाजनकं स्थात्मवेति विचार्य मृहुर्मुहुर्विचिन्त्य 'वियागरे' व्याष्टणीडान् उदेत् वचनं
मोचारणीयमिति । तर्कम् 'पुविः बुद्धीए पेहिता परेषा वक्तमुदाहरे' पूर्व बुद्ध्या
मेस्य पश्चाहाक्यमुदाहरेदिति । यः साधुः भाषासमितियुक्तः स धर्मोषदेशं छुर्व-

अध्या-जहां निपुण जन भाषण कर रहे हों, यहां उनके मध्य में अपने को महार्याण्डन मान कर अभिमान से आपण न करे। तथा दूमरे के बचनवाणों से व्याकुछ होकर भी दूभरे के मर्म को उपाइने वाष्टे वचन का प्रयोग न करे। 'महार करने वाखे पर प्रहार करना चाहिए' ऐसा जानता हुआ भी पीड़ाजनक बाक्य न बोखे। मायाप्रधान अर्थात् दूसरे को उगने वाखे बचनों से बचता रहे। जब कुछ भी बोलने की अभिलावा हो तो मेरा उच्चारित बचन दूसरों को या अपने को पीड़ा कारक तो नहीं होगा, इस प्रकार पारबार विचार करके ही बोलना चाहिये कहा भी है-'पहछे बुद्धि से सोच विचार कर बादमें बोले'

મથવા — જ્યાં કુશળ જેના ભાષણું કરતા હોય, ત્યાં તેઓની મધ્યમાં પાતાને મહા પંડિત માર્નીને અલિયાનથી લાધણું કરવું નહીં તથા બીજા-ઓના વચનબાણાથી બ્યાકુલ થઈને પણ બીજાઓના મર્મને લેદવાવાળા વચનોના પ્રયોગ ન કરવા. 'પ્રહાર કરનારા પર પ્રહાર કરવો જેઇએ' એ પ્રમાણે જાણવા છતાં પણ પીડા પહોંચાડનાર વાકચના પ્રયોગ ન કરે. માયાપ્રધાન મર્થાત બીજાઓને કવાવાળા વચનાથી બચતા રહે. જ્યારે કાંઈ પણ બાલનવાની ઇચ્છા હૈલ્ય તો તે વખતે 'મારૂં બાલાયેલું વચન બીજાઓને અથવા પાતાને પીડા ઉપખવતાર તો નહીં અને દં આ પ્રમાણે વાર્યવાર વિચાર કરીને જ બાલવું જોઇએ કર્યું પણ છે કે 'પહેલા ખુડિયી સમજ વિયારીને પછી જ બાલવું,'

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ९ धर्मस्बद्धपनिद्धपणम्

न्निप अभाषमाण सम एव घोच्यते, येन सम्बुच्चार्यमाणेन वचनेन यथा न भवेष् यस्य कस्याऽपि आत्मनः पीडा, वथा मनित विचार्य वदेत्॥२५॥ मृद्धम्—तंतिथमा तद्द्या भासा, जं वदित्ताऽणुतप्पती। जं छद्धं तं न वत्तद्वं, एसा आणा णियंठिया॥२६॥ छाया—तरेयं वृतीया भाषा, यो बदिस्वा अनुत्रपते। यच्छन्नं तम्न वक्तव्यम् एषाऽऽह्या नैग्रीन्थिकी॥२६॥

ताल्पर्य यह है कि जो साधु भाषासमिति से युक्त है, वह धर्मीप देश करता हुआ भी अभाषक के समान ही है। जिस बचन का उच्चा-रण करने से किसी भी प्राणी को पीड़ा न उपजे, ऐसा ही बचन सोचा विचार कर बोलना चाहिए। ॥२५॥

'तिश्यमा तइया भासा' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'तिरिधमा तह्या भासा-तित्रयन्तृतीया भाषा' चार प्रकारिकी भाषाओं में जो तृतीय भाषा है अर्थात् जो झुठसे मिला हुआ सत्य है वह साधु न बोले तथाई जं-यां' जो सरयामृषा भाषाको 'विदिश्ताणुतप्यती—उक्तवा अनुतप्यते' बोलकर पश्चात्ताप करना पडता है वहंं ऐसा बचन भी न बोले 'जं छन्नं तं न वक्तव्यं—यत् छन्नं तत् न वक्तव्यम्' जिस बातको सवलोग छिपाते हैं वह भी साधु न कहे 'एसा णियंठियां भाषा—एवा नैग्रंन्थिकी आज्ञा' यही निर्ग्रन्थिकी आज्ञा है ॥२६॥

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—એ સાધુ ભાષા સમિતિથી સુક્રત હાય, તે ધર્માપદેશ કરવા છતાં પણ અભાષક જેવાજ ગણાય છે. જે વચનનું ઉચ્ચાર**ણ** કરવાથી કાઇ પણ પ્રાણીને પીડા ન પહેાંચે એવું જ વચન સમજી વિચા**રીને** બોલવું તોઇએ. મારપાા

'तत्थमा तहवा माखा' धत्याहि'

श्रण्डार्थं—'तिश्विमा तड्या भाषा-तत्रेयं तृतीया भाषा' यार प्रकारनी काषा-मोमां के त्रील काषा छे अर्थात् के लुकासूर्यी सत्य होय तेवुं साधुमे भौक्षपुं नहीं तथा 'जं-यां' के सत्यामृषा लाषाने 'वित्ता मुत्रपती-सक्त्या अनुत्रयते' ओदीने पाछणयी पश्चात्ताप करवे। पठे छे, तेवां वयने। पद्म साधुओं ओक्षवा नहीं 'जं छन्नं तं न वत्तव्यं-यत् छन्नं तत् न वत्तव्यम्' कें वातने भषा है।के। धूपावे छे, ते वात पद्म साधुओं कहेवी नहीं 'प्रसा नियं-हिया आणा-प्रमा नैर्मात्यकी खाला' आल निर्मन्थनी आहा छे. ।। दहा अन्वयार्थ—(तित्यमा तह्या भासा) तत्रयं तासु चतस्यु भाषासु मध्ये ह्यं द्वतीया सत्या मृषा तां न वदेत् (तं) यां सत्यामृषाम् (विदेशाऽणुतपाती) वदित्वा उच्चा पत्राद्वतपाते—पत्रात्तापं करोति (तं छन्नं तं न वत्तव्वं) यत् छन्नं—हिंसा-मधानं वचनं तदिष न वत्तव्यम् (एसा णियंठिया आणा) एषा नैग्रेन्थिको मगवत स्तीर्थंकरस्याऽऽहोति ॥२६॥

टीका—भाषा हि चतुर्विधा भवति, तस्यार प्रथमा, अतत्यार द्वितीया, छत्यामृषा तृतीया, अतत्यामृषा ४ चतुर्थी । एतासु 'तत्थिया' तासु चतुर्विधासु मध्ये इयम् 'तह्या' तृतीया माषा-सत्यामृषा, अंदोन सत्या अंदोन च मृषा । यथा-'मस्मिन् यामे दश बालका जाताः' एतदचनम् उत्पर्वदोन सत्या, संख्यायां सृषा न्यूनाधिकसंख्यायाः संभवात् । एवं भूशं तृतीयां भाषां यो ददति सः 'जं'

अन्वयोध--चार प्रकार की भाषाओं में यह जो तीसरी-सत्या-मृषा भाषा है, जिसे घोठने पर याद में पश्चात्ताए करना पड़ता है। इसी प्रकार जो हिंसाप्रधान वचन है, वह भी बोठने योग्य नहीं है। यह भुगवाद तीर्थंकर की आज्ञा है ॥२३॥

े टीकार्थ--भाषा चार प्रकार की है-(१) सत्या (२) असत्या (३) स्याम्वा और (४) असत्या म्या। इन चार भाषाओं में तीसरी सत्याम्या भाषा है जो आंशिक रूप में सत्य और आंशिक रूप में असत्य स्थाति सत्यासत्य का सम्मिश्रण युक्त होती है। जैसे 'आज इस ग्राम में दश बालक जन्में' पह बचन जन्मने की अपेश्रा सत्य है मगर संख्याकी अपेश्रा से असत्य है, क्योंकि जन्मने बाले वालकों की संख्या न्यूनाधिक भी हो सकती है। जो इस प्रकार की भाषा का प्रयोग करता

અન્વયાર્થ—ચાર પ્રકારની ભાષાઓમાં જે આ ત્રીજી સત્યા મૃષા ભાષા છે, કે જેને બાલવાથી બાલત્યા પછી પશ્ચાત્તામ કરવા પડે છે; એજ પ્રમાણે જે હિંસા પ્રધાન વચના છે, તે પણ બાલવા ચાગ્ય હાતા નથી. આ પ્રમાણે ભાગવાન તીર્થ કરની ભાગા છે. ારફા

ટીકાર્ય --સત્ય (૧) અસત્ય (૨) સત્યામૃષા (૩) અને અસત્યા મૃષા (૪) આ મામો ચાર પ્રકારની લાવા કહેલ છે. આ ચાર લાવાઓમાં સત્યામૃષા જે ત્રીજી લાવા છે, જે આંશિક રૂપથી અસત્ય અર્થાત્ સત્યાસત્યના મિંબ્રહ્યાળી હોય છે. જેમકે-'આજ આ ગામમાં દસ બાળકોના જન્મ થયા. આ વચન જન્મની અપેક્ષાએ સત્ય છે, પરંતુ અંખાની અપેક્ષાથી અસત્ય છે, ઠેમકે જનમવા વાળા આળકોની સંખ્યાન્યૂનાપિક-એફાઇી વત્તી પણ હોઇ શકે છે. જેઓ આવા પ્રકારની લાવાના

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. थ्रु. ब. ९ धर्मस्वकपनिकपणंभ्

- 64

यास् इमां तृतीयास् 'विद्वता' विदित्वा - उत्तवा 'अणुतप्यती' अनुतप्यते भाषणींनन्तरमिहेत्र जन्मान्तरे वा ताह्यः सत्यस्यात्चन जनित्यापेन तप्यते, पीडामर्जुः
मयि । अयवा - तन्त्रमयोगानन्तरं पश्चात्तापं करोति । अयमाञ्चयः - मिश्राऽपि
तृतीया भाषा करापि न वक्तव्या, कि पुनः - अवस्या द्वितीया, सर्वादो एव भिसंवादकत्वात् । तत्र प्रथमापि या सत्या साऽपि यदि भाणिवधकारिणी भवेत् न कक्तव्या । चतुर्थी तु असत्यास्त्रा, सा वक्तव्या, सत्याऽपि यदि दोषानुपिक्तिणी भवेत् तदा तस्या अपि अवक्तव्यतामेव द्वीयति - 'जं छन्नं' इत्यादि । 'जं छन्नं तं न वसव्वं' यत् छन्नं तत् न वक्तव्यम् - यद्वचनं छन्नं - हिसाकारकं पथा चौरोऽयं वस्पतामित्यादि तन्त वक्तव्यम् । अथवा - छन्नं यव्छोकेरपि भयत्वतः पच्छाधते,

है उसे इस जन्म में अथवा जन्मान्तर में अनुताप (पश्चात्ताप) करना पड़ता है। यह सत्यामृषा भाषा से उत्पन्न पापके ताप का अनुभव करता है, पीड़ाका अनुभव करता है या उसे वचन प्रयोग के बाद ही पश्चात्ताम्य करना पडता है।

आज्ञाय यह है कि तीसरी मिश्चित भाषा भी जब बोलने योम्य नहीं है तो फिर दूसरी असत्य भाषा का तो कहना ही क्या है। बह तो सबीदा में ही विसंवादिनी (स्वाज्य) होती है। प्रथमा जो सस्यभाषा है वह भी यदि प्राणिषधकारिणी हो तो नहीं बोलनी चाहिए। बौधी जो असस्यामुगा भाषा है, वह सोच विचार कर ही बोलनी चाहिए।

सस्यभाषा भी यदि दोषयुक्त हो तो बोटने योग्य नहीं है, यह दिखलाते हैं-जो वचन उन्न हिंसाकारक है, जैसे-'यह चोर है, इसका

પ્રયોગ કરે છે, તેને આ જન્મમાં અથવા જન્માં-તરમાં પશ્ચાત્તાપ કરવા પડે છે. આ સત્યામૃથા ભાષાથી થવાવાળા પાપના તાપના અનુભવ કરવા પડે છે, અર્થાત્ પાપના ફ્લસ્વરૂપ દુઃખ ભાગવવું પડે છે. પીડા ભાગવે છે, અથવા તેને વચનપ્રયાગ કર્યા પછી જ પશ્ચાત્તાપ કરવા પડે છે.

કહેવાના આશય એવા છે કે—ત્રીજી નિશ્ચિત લાધા પણ જ્યારે બાલવા યાગ્ય નથી તા પછી બીજી અસત્ય ભાષાના સંગંધમાં તા કહેવાનું જ શું હાય ! તે તા સર્વ પ્રકારથીજ ત્યજવા યેલ્ય છે. પહેલી જે સત્ય ભાષા છે, તે પણ જે પ્રાણિવધ કરનારી હાય, તા તે બાલવી ન જોઇએ, શાધી જે 'અસત્યામ્યા' ભાષા છે, તે સમજી વિશારીનેજ બાલવી એઇએ.

સત્યા ભાષા પણ જો કોષવાળી હોય, તો બોલવી ન જોઇએ. તેજ કહે કે કે-'જે વચન છત્ન અર્ધાત્ હિ'સાકારક હોય છે, જેમકે 'આ ચોર છે, क्सस्रवमिष न वक्तव्यम्। 'प्सा' एषा 'णियंठिया' निर्मन्थस्य भगवतो महावीर-इय 'बाणा' आज्ञा, न अस्माक्षमाज्ञा । चत्रस्रो हि भाषा भवन्ति तत्र तृतीया मृत्यमिश्रिता मृषा, सा नैर वक्तव्या साधुना । येन येन च समुद्वारितेन वचनेन अनसमुदाये यस्य कस्याऽपि एकस्यापि पश्चातापो जायेत, तत्तद्वि मनसा निश्चि-स्य न वक्तव्यम् । तथा यद् यत्सर्वेतेन गोष्यम्, तत्तद्वि वचनमवक्तव्यमवक्रम्बते' पृषा जिनेश्वरस्याऽऽहोति ॥२६॥

मूक्य-होर्लावायं सहीवायं, गोर्यावायं च नो वेदे। तुमं तुमंति अमणुन्नं, सञ्वसो तं ण वृत्तेष ॥२७॥ छाथा—होलावादं सिववादं, गोत्रवादं च नो वदेत्। स्वं स्वमित्यमनोद्धं, सर्वशस्तम्न वर्वते॥२७॥

बच करों इत्यादि योलने योग्य नहीं है। अथवा जो छन्न है अर्थात् लोग जिसे प्रयत्न करके छिपाते हैं, वह सत्य भी वक्तव्य नहीं है।

पह निर्धन्य की अर्थात् भगवान् महाबीर की आझा है, सुधर्मा स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं यह कथन हमारा नहीं।

तात्पर्य यह है कि-चार प्रकार की भाषाएं हैं। उनमें तीसरी जो मिश्र भाषा है, उसका प्रयोग साधु को नहीं करना चाहिए। जिस बचन के उच्चारण से जनसमुद्राय में से किसी एकको भी सन्ताप डिल्फ्ल होता हो, वह बोलने योग्य नहीं है। जो बात गोपनीय है, उसे जकाश्चित करने बाला बचन भी बोलने योग्य नहीं है। जिनेश्वर देवकी बाह आहा है। १६॥

તેના વધ કરા' વિગેરે વચના બોલવા યાગ્ય કહ્યા નથી. અથવા જે છન્ન છે, અર્થાત્ લાકા જેને પ્રયત્ત પૂર્વક સંતાઢ છે, તે સત્ય હાય તા પણ બોલવા યાગ્ય હાતું નથી.

આ પ્રમાણે નિર્ગન્ધની અર્થાત્ મહાવીર ભગવાનની આગા છે. સુધર્મા સ્વામી જંખૂરવામીને કહે છે કે-આ મેં કહેલ નથી. પરંતુ લગવાને કહેલ છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--ચાર પ્રકારની ભાષાએક છે, તેમાં ત્રીજી જે મિશ્ર ભાષા છે, તેના સાધુએ પ્રયાગ કરવા ન એઇએ. જે વચનના ઉચ્ચા-રથુમી જન સમુદાયમાં કાઈ એકને પણ સંતાપ પેઠા થતા હાય તો તેવા વમના ઓફ્રવા યાગ્ય નથી. જે વાત છુપાવવાની હાય છે, તેને પ્રકાશિત ફરવા વાળા વચન પણ ઓફ્રવા યે;ગ્ય હોતા નથી. આ પ્રમાણે જીનેશ્વર કિલ્મી આવા છે. શરદા

अन्त्रयार्थः—(होलावायं) हो लागदं - निष्ठुरत्वनम् (सहीवायं) सिखवादं - है मिनेश्यादि - सम्बोधनवचनम् (च गोयावायं) च पुनः गोन्नवादम् - हे काश्यपः गोत्रिनः! इत्यादिवचनम् (नो बदे) नो बदेत् साधुः (तुमं तुमं ति अमणुःनं) स्वं स्वमित्याकारकम् अवनोक्तमियं वनः (तं सन्त्रसो गो वत्तप्) तत् - एतद्वचनजातं सर्वेशः - सर्वेथेव नो वर्तते - न बदेदिति ॥२७॥

टी मा — 'होळावस्यं' होलावादं-श्रुक्तहुनी च सम्बोधनपूर्वक्रमाहानम्-होला-षादस्तं न बदेत् इत्यक्षेत्रनेन सम्बन्धः । 'सहीवायं' सखिकादम्-हे सखे हे मित्र!

होलाबायं सहीवायं' इत्यादि

शब्दार्थ—'होलायायं-होलायादं' निष्टुर तथा नीच संबोधन 'सही-वायं-सिखवादं' हे मिन्न इस प्रकार का संवोधन 'च गोयायायं-गोन्न-वादन्न' हे काश्यप गोत्रिन् वसिष्ठ गोत्रिन् इत्यादि प्रकार से गोन्न का बाम लेकर 'नो बदे-नो बदेत' साधुको कहना न चाहिये. 'तुमं सुमंति अमणुन्न-त्वंत्विमिरयाकारकम् अमनो झम्' तथा अपने से बढे को 'तू' कहना तथा जो वचन वृसरे को अप्रिय लगे 'तं सब्बओ गो वस्तए-तत् सर्वशो न वर्सते' ऐसा वचन कभीभी साधुको कहना न चाहिये। १२०॥

अन्वयार्थ—निष्दुर वचन, हे मिश्र इत्यादि वचन, 'हे काइयप मोश्री' इस प्रकारका गोश्रवाद युक्त वचन साधु न बोछे। तुम-तृ इस प्रकार का अमनोज्ञ वचन भी सर्वधा न बोछे ॥२७॥

टीकार्थ--होलाबाद अर्थात् कर्णकटुक एवं नीच संबोधन करके

<sup>&#</sup>x27;होळावायं सहीवायं' धत्याहि.

અન્વયાર્થ—નિષ્કુર વચન હે મિત્ર ઇત્યાદિ વચન કે કાશ્યપ ગાત્રવાળા આવા પ્રકારના ગાત્રના ઉચ્ચાર વાળું વચન સાધુએ બોલવું નહીં તું આ પ્રમા**ણેતું અમને**ારા વચન પણ સર્વધા ન બોલનું ારળા

દીકાર્ય -- હાલાવાદ, અર્થાત્ કર્યું કઠેર અને નીચ સંભોધન કરીને ખોલવું,

हत्यादिसहने हं सम्बोध्यो वादः पवर्तेत तं नादम्। 'गोयावायं' गोत्रवादम्-भो भोः काश्यपगोतिन् । इत्यादिरूपेण गोत्रपुरःसरं मयुज्यमानं ववः बहुभ्यः प्रथक्-कृत्य कंचनविशालकुळसंभवं व्यनक्ति अतो नैकजनवोधकं वचनमालपेत्, किन्तु भो भोः समागतवन्तः श्रद्धावन्तः ! इत्थं वदेत् ! पूर्शेपदर्शितरूपेण साधुः कथमपि वचनजातं न व्यवहरेत् । तथा-'तुमं तुमं ति अमणुन्नं' स्वं स्वमित्यमनोहम् 'तं सन्वसो ण वचए' तत् सर्वशो न वर्तते, एतादशमियं वचनं न वदेत् कथमपि ॥२७॥ मृष्टम्-अकुसीळे सेया भिक्स्यू णैवं संसिग्गियं भए ।

सुँहरूवा तरथुवस्स्ग्रा, पिंडेबुंड्झेज ते विकाश्टा छाया--भक्कशीलः सदा मिल्लः, नैत्र संसर्भितां मजेत् । सुबस्पा स्तत्रोपसर्गाः पितनुद्धयेत तक्षिद्वान् ॥२८॥

बोलना सिखवाद अर्थात् 'अरे मिन्न, हे सखा, अरे पार,' इस प्रकार संबोधन करके बोलना, गोश्रवाद अर्थात् 'मो काइपप! इस प्रकार से गोश्रोच्चारण करके बोलना (यह वचन बहुतों से पृथक् करके किसी विद्याल कुल में उत्पन्न एक को प्रगट करता है। अतः एक जन का बोचक वचन न बोले, किन्तु 'हे देवानुप्रिप! ऐसा बोले)'

साधु पूर्व प्रदर्शित रूप से यचन का प्रयोग न करे। साथ ही मान्य पुरुष को 'तृ तुम' इत्यादि अमनोज्ञ या अशिष्ठ यचन न बेंछे ॥२७॥ 'अञ्जसीछे सया भिक्ख्' इत्यादि।

श्चान्दार्थ-- 'भिवस्त्-मिश्चः' साधु 'सया-सदा' सर्वेकाल 'अक्क-सीछे-अक्कशोलः' अक्कशील चनकर शिरहै 'णेव संसम्मियं भए-नैव

સખિવાદ અર્થાત્ 'અરે મિત્ર, હે સખા, અરે યાર,' માવા પ્રકારના સંબોધનેલ કરીને બેલવું, ગેલતવાદ અર્થાત્ 'મો જ જ્વપ' આ પ્રમાણેના ગેલતું ઉચ્ચારણ કરીને બેલવું. (આ વચન ઘણાઓથી જુદા કરીને કેલ્ઇ વિશળ કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલ, એકને ખતાવનારા છે. તેથી એક જણના બાધ કરાવનાર વચના ઓલવા ન જોઈએ. પરંતુ હે દેવાનુપ્રિય આ પ્રમાણના વચના કહેવા)

સાધુએ ઉપર અતાવેલ રૂપથી વચનાના પ્રયાગ કરવા ન જોઇએ, તેમ જ મન્માનવા યાગ્ય પુરૂષાને તુંકારથી 'તું' ઇત્યાદિ પ્રકારના તાછઠા વચન એટલે કે અમનાત્ર અથવા શિષ્ટાચાર વિરુદ્ધના વચના બોલવા નહીં હરળા 'अकुसीले सया मिक्खू' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'भिक्लू भिद्धः' साधु 'स्या-सदा' सर्व आण 'अकुसीछे-अकु-इतिः' अधुशीस अनीने क रहे 'लेव संस्थानयं भए-नेव संस्थितां मजेन्' तथा अन्वयार्थः—(भिक्षु) भिक्षुः—साधुः (सया) सदा-सर्वकाछे (अकुतीले)
अकुतीलः-श्रेष्ठो भवेत् (णेव संसम्मियं भए) नै र-कथमपि कुत्रीलेः संसिगितास्—संसर्गं—साक्रस्यं भजेत्—सेवेत, यतः (सुदृष्ट्वा) सुख्रूष्णः-सातगौरवस्त्रमावाः (तस्धु रस्सम्मा) तत्र—वस्मिन् कुत्रीलसंसर्गे उपसगौः—संयमोपघातकारिणः पादुः-ष्यन्ति (विक्र) विद्वान् (ते) तत् (यि बुज्क्षेष्टन) प्रतिबुद्धचेत ज्ञानीयात् तथा इपरिइया ज्ञास्त्रा प्रत्याख्यानपरिक्षया परित्यजेदिति ॥२८॥

टीका—'सिवस्' भिद्धः-निरवद्यभिक्षणशीकः साधुः, 'सया' सदा-सर्व-रिमन्नेय काले 'अक्क्सीले' अक्क्बीलः क्रुरिसतं ग्रीलं यस्य स क्क्बीलः पार्श्वस्थादी-नामन्यदमः न क्क्बीलःऽक्कबीलः सदा श्रेष्ठो भवेत्। साधुः कदापि क्कबीलो न

संसर्गितां भजेत् तथा वह कुशील यानी दुराचारियों की संगति भी न करे 'सुहरूवा–सुखरूपाः' सुखरूप-अर्थात् सात गौरवरूप 'तरधुवसग्गा-तन्नोपसर्गाः' कुशीलों के संसर्ग में उपसर्ग रहते हैं 'विउ-विद्यान्' विद्यान् सुनि 'ते–तत्' उसको 'पडिबुउसेज्ज-प्रतिबुध्येत' समझे ॥२८॥

अन्वयार्थ--साधु कभी क्रशील न बने और न क्रशीलों का संसर्ग करे, क्योंकि क्रशील के साथ संसर्ग करने में शातागौरव रूप उपसर्ग उत्पन्न हो जाते हैं। मेघाबी पुरुष इसे समझे ॥२८॥

टीकार्थ—जिसका घील अर्थात् आचार कुस्सित है वह पार्श्वस्य भादि कुशील कहलाता है। जो कुशील न हो अर्थात् अकुश आचार बान् हो वह अकुशील होता है। साधु सदैव अकुशील रहे और

तेषे કશીલ અર્થાત્ દુરાચારાયાના સમાગમ-સંસર્ગ'પણ કરવા નહીં 'सुद्द-स्वा-सुखरूपाः' સુખરૂપ અર્થાત્ સાત ગૌરવ રૂપ 'तरधुवसमा-तत्रोपसर्गाः' કુશી-લાના સંસર્ગમાં ઉપસર્ગ રહે છે. 'विऊ-विद्वान्' વિદ્વાન- ખુદિશાળી સુની 'ते-वत्' तेने 'पडिबुक्क्ने-प्रतिबुध्येत' સમજે ॥२८॥

અન્વયાર્ય — સાધુએ કાઇ પણ વખતે કુશીલ અનવું નહીં. તથા કુશીલાના સંસર્ગ પણ કરવા નહીં કેમકે કુશીલની સાથે સંસર્ગ કરવામાં શાતા ગોરવ રૂપ ઉપસર્ગ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. મેધાવી પુરૂષ તે સમજે. !!ર૮!!

ટીકાર્ય— જેના શીલ અર્થાત્ આચાર- રવભાવ ની દનીય દ્વાય છે, તે પાર્શ્વસ્થ વિગેરે કુશીલ કહેવાય છે. જે કુશીલ ત હાય અથવા ઉત્તમ આચાર વાળા હાય, તે અકુશીલ કહેવાય છે. સાધુએ હમેશાં અકુશીલ રહેવું ને⊌એ. भवेत्, तथा- द्वशीलै:-पाइवेस्थैः सह 'संसम्मियं' संपर्गिता-सम्बन्धम् 'णेव मए'
नैव भजेत्, न कुशीलः स्वयं भवेत् न वा कुशीलपाइवेस्थायसम्नयथाछन्द्रसंसक्तैः सह संसमें कदापि न कुर्योत् ननु किमिति कुशीलादिभिः संसमें न कुर्यात्-तबाह-'मुहरूम तत्थुवसम्मा' मुखस्बरूमस्तबावसभादिसंसमें मुखस्बरूपा उपसर्गाः संयमविघातका दोषा अत्थयन्ते । तथाहि अवसव्यादयस्तकंमुद्राच्य क्ययन्ति-कोनाम दोषोऽविक्त नलेन हस्तपादादीनां मक्षालने ? मुख्यवस्थितं शरीरं न भवेच्चेत्कथिमशाऽरपाधितो धर्मी मविष्यति, अतो यां कामपि कियां इविणः शरीरं परिरक्षेत्, आधाकर्मिकभोजनच्छत्रोपानद्वारणाद्वा । तदुक्तम्—
'श्रय्वेण बहुयेसेज्ञा एयं पंडियलक्खणं ।

छाया -- अस्पेन वहु एपयेव् एतत् पण्डितस्थाम् । अस्पदोषेगापि वहसंयमनाराधयेन तत्र को दोवः।

कुशीलों के साथ संसगे न रकते। सार यह है कि साधु न स्वयं कुशील हो और न कुशील, पार्श्वस्थ, पथाछन्द, संसक्त आदि की संगति करे। कुशील आदि के साथ संसग् क्यों न करे ? इसका कारण कहते हैं— ऐसा करने से मुखहप संयम घातक उपसर्ग उत्पन्न होते हैं। जैसे— अवसन्न साधु ऐसा तर्क करता है कि अचित्त जल से यदि हाथ पग घो लिये जाएँ तो क्या दोष है ? यदि श्रारीर सुन्यवस्थित न हुआ तो धर्म की आराधना कैसे होगी ? अन्यव कोई भी किया करके शरीर की रक्षा करनी चाहिए भले आधाकमीं भोजन करना पढ़े या छत्र घोरण करना पढ़े या जुने पहनने पढ़े कहा भी हैं—'अप्पेण बहमेसेका' इत्यादि। 'अन्य दोष का सेवन करके भी महान् संयम की रक्षा करनी

અને કુશીલ વાળાએ:ની સાથે સંસર્ગ રાખવા નહીં કહેવાના સાર એ છે કૈ-સાધુએ પાતે કુશીલ થવું નહીં તેમજ કુશીલ, પાર્શ્વસ્થ, યથા-છંદ સંસક્ત, વિગેરના સંસર્ગ કરવા નહીં. કુશીલ વિગેરની સાથે કૈમ સંસર્ગ કરવા ન એઇએ ? તેનું કારણુ અતાવતાં કહે છે કૈ-તેમ કરવાથી સુખરૂપ સંયમના હાતક ઉપસર્ગ ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ કે-અવસન્ન સાધુ એવા તર્ક કરે છે ક્રે-પાગ્ય જળથી એ હાથપગ ધાઈ લેવામાં આવે, તો શું દેષ છે ? એ શારીર સુવ્યવસ્થિત ન થયું હાય તા ધર્મની આશાધના કેવી રીતે કરવામાં આવે ? તેથી કાઈ પણ કિયા કરીને શરીરની રક્ષા કરવી એઇએ. પછી બસે આધાકર્મી આહાર લેવા પડે. કે છત્ર ધારણ કરવું પડે, અથવા એડા પહે-રવા પડે કહ્યું પણ છે કે-'જાલેળ થદુ મેલેના' ઇત્યાદિ અલ્પદાવનું સેવન

#### समयार्थवोधिना टीका प्र. श्रु. अ. ९ धर्मस्वरूपनि द्वपणम्

तथा−'शरीरं धर्मसंयुक्तं रक्षणीयं प्रयत्नतः । शरीरात स्रवते धर्मः पर्वतात्सिङ्कं यथा ॥१॥'

इस्यादि कुशीलोक्तं श्रुत्वाऽस्पप्रक्रमी जीवस्तत्राऽन्नुपञ्चति इति । 'विक' विद्वान् विवेकमनुषावन् पुरुषः 'पडिवुश्हेश्म' मित्रग्रुख्या-जानीयात् कुशीलसंपर्के दोषान् 'संसर्गजा दोषगुणा भवन्ति' इति । तत्र कुश्लीलसंसर्गे दोषान् विभाव्य तादत्री संसर्ग परिदर्शदिति ।

> 'स्वयं क्रशीलो न भवेत् क्रशीलैं:, संपर्कमाघ विद्धीत घीडः। क्रशीलसङ्गे वहनो हि दोपा, हेयाः सूधीभिः सुत्रसं हिताय ११॥इति गायासारः॥२९॥

चाहिए। थोड़ा गयां कर बहुत की रक्षा उरता ही पण्डित का सक्षण है। और भी कहा है-'दारीरभर्मसंयुक्तं' इत्यादि।

'धर्म से युक्त दारीर की भयतन पूर्व ह रक्षा करनी चाहिए। जैसे पर्वत से जल भवाहित होता है, उसी भकार दारीर से धर्म क्ल्पन्न होता है।।१॥ इत्यादि।

कुशील साधु का ऐसा कथन सुन कर अल्प पराक्रमी साधु इसकी बातों में आ जाता है। अत एवं विवेक का अनुसरण करने वाला पुरुष कुशील के संसर्ग से होने वाले दोवों को समझे, क्योंकि गुण और दोव प्रायः संसर्ग से उत्पन्न होते हैं। अतएवं कुशील के संसर्ग है। उत्पन्न होने वाले दोवों को जान कर बुद्धिमान साधु उसका परिहार करे। 'स्वयं कुशीलों न भवेत' इत्यादि।

કરીને પણ મહાન સંયમની રક્ષા કરવી જ જોઈએ. થાડુ ગુમાવીને પણ ઘણાની રક્ષા થતી હાય તા તે કરવી એજ બુદ્ધિમાનનું લક્ષણ છે. બીજું પણ કહ્યું છે કે–'જ્ઞરીરધર્મસંયુક્તં' ઈત્યાદિ

ધર્મથી યુક્ત શરીરની પ્રયત્ન પૂર્વંક રક્ષા કરવી બેઇએ, જેમ કે-પર્વંત પરથી જલના પ્રવાહ વહે છે, એજ પ્રમાણે શરીરથી ધર્મ ઉત્પન્ન થાય છે, ાશા યુરીલ સાધુનું આ પ્રમાણેનું કથન સાંલળીને અલ્પ પરાક્રમી સાધુ તેઓની વાતમાં ક્રમાઈ જાય છે, તેથી જ વિવેકનું અનુસરણ કરવાવાળા પુરૂષ ક્રશીલના સંસર્ગથી થવાવાળા દાષાને સમજે કેમકે ગુણ અને દેત પ્રાય: સસ-ગાંથી ઉત્પન્ન થાય છે તેથી યુરીલના સંસર્ગથી ઉત્પન્ન થવાવાળા દાષાને જાણીને પુદ્ધિમાન સાધુએ તેના પરિદાર-ત્યાગ કરવા તેમે એ.

'स्वयं कुशीलो न भवेत्' धरथाहि स्र०९

स्**त्र**कताङ्गस्थे

# मूबम्-नेन्नत्थ अंतराएणं, पैरगेहे ण णिसीयए। गामकुमारियं किडं, नातिवेक्तं हैसे मुणी॥२९॥

छाया-नान्यत्रान्तरायेण, परगेहे न निवीदेत् । ग्रामकुमारिकां कीडां, नाविवेलं हसेन्युनिः ॥२९॥

अन्वयार्थः---(मुणी) मुनिः (नन्तरथ अंदशक्षं) नान्यत्रान्तरायेण अन्तरायः-अक्तेरमावः स च जरण रोगातङ्कारभां वा तथा । विनाऽन्तरायम् (परगेहे) पर-गृहे-गृहस्यगृहादौ (ण विशीषाः) न निशीदेत्-नोपविशेत् तथा-(गामकुमारियं

गाथा का सार यह है-साधु न स्वयं कुझील बने और न कुझीलों के साथ संसर्ग करे। कुझीलों के संसर्ग के बहुत दोव उत्पन्न होते हैं, अतएब बुद्धिमान पुरुष को उसका परित्याग स्वतः करना चाहिए'(११२८।

**'नन्नस्थ अं**तराएणं इत्यादि !

चाब्दाय—'मुणी-मुनिः' साधु 'नन्नत्थ अंतराएणं-नान्यश्रान्तरायेण' श्रम्तराय के (कारणके) विना 'परगेहे-परगृहे' गृहस्थ के घर आदिमें 'ण जिसीयए-न निषीदेत' न वेडे तथा 'गामकुमारियं किंडुं-ग्रामकुमारिकां शिक्षां' गांव के बालकों की कीडा-हास्य विनोदादिक को न करे तथा 'बातिवेलं हसे-नातिवेलं हसेत' मर्यादा रहित हास्य साधु न करे ॥२९॥

अन्वयार्थ--साधु अन्तराय के विना अर्थात् यदि वृद्धावस्था अथवा कुर्माधि के कारण शक्ति का अभाव न हो गया तो गृहस्थ के घर में न

આ ગાધાના સારાંશ એ છે કે–સાધુએ સ્વયાં કુશીલ અનવું નહીં તથાં કુશીલ વાળાએાની સાથે તેના સાંસર્ગ કરવા નહીં કુશીલના સાંસર્ગથી ઘણા દેશ્યા ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી જ બુહિમાન પુરૂષે સ્વતઃ તેના પરિત્યાભ કરવા બોઇએ. ારડા

'नन्त्रत्य खंतराएणं' धीरयाहि

शण्डार्थं — 'मुणी-मुनिः' साधु भे 'नम्रत्य संतरायणं — नान्यत्रान्तरायेण' भंतराय विना 'परगेद्दे – परगृद्दे' गृक्षस्थना धर विगेरेमां 'ण णिसीयए – निपीदेत्' शिसवुं नहीं तथा 'गामकुमारियं किंडुं – गामकुमारिकां कोडां' शासना आध-है। नी, श्रीठा क्येटले के हास्य विनेष्ठ विगेरे न करे 'नातिवेस्तं हसे – मातिवेस्तं हसेत्' साधुक्ये सर्वाहा विनानुं क्षास्य करवुं नहीं गारदा

અન્વયાર્થ'--સાધુએ અ'તરાય શિવાય અર્થાત્-ને વૃદ્ધાવસ્થા અથવા ત્યાધિના કારણે શક્તિના અભાવ ન થયા હૈાય તા ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસવું िक्कं) ग्रामकुमारिकां क्रीडाम्-ग्रामकुमाराणां या क्रीडा-हास्यविनोदादिका स्रैं अ कुर्यात्, तथा-(नातिवेलं हसे) नातिवेलं-मर्यादारहितं यथा स्थात्तया न हसेंद्रैं हास्यादिकं न कुर्यात्॥२९॥

टीका—'मुणी' मननशीतः साधुः—भिक्षादिषयोजनमासाद्य प्रामादी प्रविद्यः 'परगेहे' परस्य-गृहस्थादे गृंहे 'ण णिसीयए' न निगीदेत-गृहस्थगृहे नोपनिशेत् उत्सगोंऽयं विधिः, एतिहिषयेऽपनादं दर्शयति—'नःनत्य अंतराएणं' नान्यत्र अन्तर्भायेण, शक्तरमाबोऽन्तरायः, स चाऽन्तरायो अस्या च्याध्यादिना वा मनति, प्रामं गतस्य साधो यदि कदाचित्कश्चिदन्तराय आपतेत्, तदा सान्तरायस्य गृहस्थगृहोपवेशनं न दोषाधायकम् 'गामकुमारियं किट्टं' ग्रामकुमारिकां कीडाम्, प्रामे सञ्जाता ये कुमारास्तेयाशियपिदि ग्रामकुमारिका तां—ताहशीं कीडाम्—
वैदे। ग्राम कुमारों की हास्य विनोद रूप कीड़ा न करे तथा मर्यादा से परे हंसी मजाक न करे ॥२९॥

टीकार्थ--सायु मिक्षा आदि किसी प्रयोजन से जब ग्राम या नगर आदि में प्रवेश करे तो गृहस्थ के घरमें न बैठे। यह उत्सगिविधि है। इस्स्क्र अपवाद दिखलाते हैं-अन्तराय के बिना अर्थात् शक्तिका न होता अन्तराय है। शक्ति का अन्नाव वृद्धावस्था के कारण होता है या व्याधि आदि के कारण ग्राममें गया सायु कदाचित् अन्तराय से ग्रस्त हो जाम अर्थात् चलने या खड़ा रहने में असमर्थ हो तो गृहस्थ के घर में बैठ जाने में दोष नहीं है।

ग्राम के कुमारों बालकों की कीड़ा का जैसे-हास्पवास्तीलाप करना पा कंदुक खेलना आदि का परिहार करे तथा अर्यादा का उल्लंघन करके

નહીં. ગામના આળકાની સાથે હાસ્ય વિનાદરૂપ કીડા કરવી નહીં. તથા મર્યાદાથી વિશેષ હાંસી કે મઝા કરવી નહીં. ારલા

ટીકાર્ય –સ ધુ ભિક્ષા વિગેરે કાઈ પણ પ્રયાજનથી જ્યારે ગામ અથવા નગર વિગેરમાં પ્રવેશ કરે તો ગૃહસ્થના ઘરમાં ખેસવું નહીં આ ઉત્સર્ગાવિધિ છે, તેના અપવાદ ખતાવતાં કહે છે કે-શક્તિનું નહાવું તે અંતરાય કહેવાય છે. શક્તિના અસાવ વૃદ્ધાવસ્થાના કારણથી થાય છે, અથવા તા વ્યાધિ અથવા તપસ્યા વિગેરના કારણપી ગામમાં ગયેલ સાધુ કદાચ અંતરાય વાળા ખની જાય, અથવા ચાલવામાં કે ઉભા રહેવામાં અશક્ત થઈ જાય તા મૂહ-શ્યા ઘરમાં બેસી જવામાં દોષ નથી.

ગામના કુમારા અર્થાત્ બાલકાની કીડાના એટલે કે-હારય જનક વાર્તા શાપ કરવા અથવા દડાથી રમત કરવી, વિગેરેના ત્યામ કરવા, તથા મર્યા हास्यालापः कन्दुकादिभिः खेलनं वा एतत्त्रकारिकां वालसम्यन्धिनीं क्रीडां ग्रुनिः वरिद्वरेत् । तथा—'नातिवेळं इसे' वेला∸मर्यादा, तां वेलामतिकम्य न इसेत्− हासवरिद्वासादिकममर्यादितं न कुर्यात्, तादशहासादिकरणेऽष्टविधकमेवन्धनं अवति । तदुक्तम्—

'जीदे णं भेते ! इसमाणे उस्मृयमाणे वा कड्कम्प्रपाडीयो वंधह ? गोयमा! सत्तिविद्यंध्रण दा अट्टविहवंध्रण हा' इति । अन्तरायमन्तरेण साधुः परग्रहे नोप्रिशेद, न बा-बालकोडां छुर्यात् तथा-मर्यादाव्यतिक्रम्य नैव इसेत् । एभिः-कर्मवन्धसमुद्धदात् इति संक्षिप्तो गद्यार्थः ॥२९॥

मृब्य्-अणुस्सुओ उरालेसु, जयमाणो परिट्वए । चरियाए अप्पमत्तो, पुट्ठो तत्थऽहियासए॥३०॥ छाया—अनुस्तुक उदारेषु, यतमानः परिवजेत् ।

छाया---भनुत्मुक उदारेषु, यतमानः परिवर्जत् । वर्यायामममनः, स्पृष्टस्तत्राधिस**देत** ॥३०॥

इंसे नहीं। मर्घादाहीन हास परिहास करने से आठों प्रकार के कमी का चन्ध होता है। कहा भी है-'जीवे णे भंते' इत्यादि

'हे भगवतः । हंसता हुआ या उत्सुक होता हुआ जीव कितनी कमंप्रकृतियों का बन्ध करता है ?'

हे भौतम ! सात या आठ प्रकृतियों का बन्च करता है। (आयु का

तात्वर्य यह है कि अन्तराय के बिना साधु गृहस्थ के घर में न बैठें बाल कीड़ा न करे और मर्थादा का उल्लंघन करके न हंसे, क्योंकि इससे कर्मच घ होता है ॥२९॥

દાતું ઉલ્લંઘન કરીને હસે નહીં મર્યાદા વિનાનું હાસ્ય કે પરિહાસ કરવાથી માઠે પ્રકારના કર્મોના અંધ થાય છે, કહ્યું પણ છે કે-'जीदે ળં મંદ્રે !' કંત્યાદિ

હે ભગવાન હસતો એવા અથવા ઉત્સુક થતો એવા છવ, કેટલી કર્મ પ્રકૃતિયોના બધ માંધે છે? હે ગૌતમાં સાત અથવા આઠ પ્રકૃતિયોના બધ કરે છે. (આયુના મધ ન હોય તો સાત અને આયુના અધ હોય તો આઠ કર્મ પ્રકૃતિયોના અધ કરે છે.) કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-અંતરાય વિના સાધુએ ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસવું નહીં, આલ કીડા કરવી નહીં, અને મર્યાદાનું ઉદલંધન કરીને હસવું નહીં કેમકે તેનાથી કર્મના અધ થાય છે. ારલા

बन्वयार्थः—(उराष्ट्रेसु) उदारेषु-मनोक्षेषु शब्दादितिपयेषु (अणुस्सुओ) अनुः स्मुकः—अभिलापवान न भवेत् (जयमाणो परिव्यप) यतमानः-यत्नपूर्वकं परिवर्जन् संयमपालनं कुर्यात् (चरियाण् अप्याचो' चर्यात् ं—विद्वारिभक्षादिरूपायाम्—अप-मचः-पमादरितो भवेत् (पुटो तत्य अिवासप) तत्र-चर्यायां स्पृष्टः-उत्सर्गरिभ-द्वतः सन् अदीनमनस्कः कर्भनिर्जरां मन्यमानः अधिमहेत-सहनं कुर्यादिति॥२०॥

ें टीका—'उरालेख' उदारेखु-उदारः धनीका ये शब्दादयो विषयाः, तथा-वस्ताभरणगीतगन्धर्वगानयानवाहनादयः चक्रवस्यदिनिःमैश्वर्यादयश्च तम् साधुः

'अणुस्सओ उराष्ट्रेसु' इत्यादि।

इच्हार्थ--'उराक्षेत्र-उदारेषु' मनोज्ञ ऐसे इच्हादि विषयों में 'अणु-स्तुओ-अनुस्सुकः' उत्सुक न हो 'जयमाणो परिव्यप-यतमानः परिव-जेत्' तथा यत्नपूर्वक संयमका पालन करे 'चरियाए अप्पमत्तो-चर्यायां अप्रमत्तः' तथा भिक्षाचर्या आदि में प्रमाद न करे तथा 'पुटा तथ्य अहियासए-पृष्टः तत्राधिसहेत' परीषह और उपसर्गो से पीडित होता हुआ सहन करे ॥३०॥

अन्वयार्थ-मनोज्ञ दान्द आदि विषयों में अभिलाषायान न हो, परनपूर्वक संयम का पालन करे। भिक्षाचर्या आदि में प्रमाद न करे और उपसर्गसे पीड़ित होने पर अदीनभाव से उसे सहन करे॥३०॥

टीकार्ध-- उदार अर्थात् मनोज्ञ दान्द आदि विषयों में तथा बस्त्र, आभरण, गीत, गंधर्व, गान, यान, वाहन एवं चक्रवर्त्तीके ऐश्वर्य

'अणुस्सको उराहेसु' धःथाहि

शाण्डार्थ'--'उरालेसु-नदारेषु' भने। ता स्त्रेवा शाण्डाहि विषये। भां 'कणुस्युको-क्रमुत्सुकः' ઉत्सुक्त थर्च निर्देश 'जयमाणो परित्रवए-यतमानः परिव्रजेत्' तथा यत्न पूर्वं क्र संयभनुं पादन करें 'चारियाए क्रप्यमत्तो-चर्यायां क्रप्रमत्तः' तथा किक्षा स्वर्या विशेरेमां अमाद न करें 'तथा 'पुट्टो तत्थ अहियासए-एट्डः तजाधिसहेत' परीष्ट स्ने ६पसर्शीनी पीडाने सहन करें ॥३०॥

અન્વયાર્થ — મનાગ્ર શખ્દ વિગેરે વિષયામાં અભિલાષાવાળા થતું નહીં પ્રયત્ન પૂર્વ કસંયમતું પાલન કરવું. ભિલાચર્યા વિગેરમાં પ્રમાદ કરવા નહીં તથા ઉપસર્ગથી પીડા થાય ત્યારે કીન ભાવ વિના અર્થાત્ દીનતાપણ અતાવ્યા શિવાય તેને સહન કરે ॥૩૦૫

ટીકાર્ય – - ઉદાર અથવા મનાજ્ઞ શખ્દ વિગેર વિષયામાં તથા વસા, આભૂ ષણ, ગીત, ગાંધર્વ, ગાન, યાન, વાહન, તથા ચકવર્તિના ઐશ્વર્ય વિગેરમાં 'अणुस्सुओ' अनुत्सुकः औत्सुक्यमभिलापा, तद्रहितोऽनुत्सुकः-उत्कण्ठारहितः सन् विचरेत्। तथा-'जयमाणो' यतमानः-संयमाऽनुष्ठाने मयत्नं कुर्नाणः 'परिव्यए' परिव्रजेत्-मृतोत्तरगुणेषु उद्यमं कुर्यात्। तथा-'चरियाप' चर्याया-विहारमिक्षादि कपायां तया-दश्विभवयाष्ट्रत्येषु 'अष्यमत्तो' अमनतः-ममादरहितो मवेत्, 'तत्य' तत्र तथा-'पुट्टो' स्पृष्टः-परिव्होपसर्गः स्पृष्टः सन् 'अहियासप्' अधिसद्देत-सम्यक्सहनं कुर्यात्। साधुः कमनोय शब्दादिविषयनातं नैव समीहेत, किन्तु सपस्नः संयमाऽनुष्ठानं पाळयेत्। तथा-उपसर्गादिभि बाध्यमानोऽपि तादश्वाधां कर्मनिर्जरां मन्यमानः सद्देत इति ॥३०॥

मुल्य-हैम्ममाणो ण कुप्पेज, वुचमाणो न संजले। सुमैणे अहियासिजा, ण य कोलाहलं करे॥३१॥

छ।पा- हन्यमानी न कुप्येत्, उच्यमानी न संव्यक्षेत् । सुमना अधिसहेत, न च कोलाइलं कुपीत् ॥३१॥

आदिमें साधु वस्सुक अर्थात् अभिलाषावान् न हो। संयम के अनुष्ठान में धतनावान् हो और मूल तथा उत्तर गुणों में उद्यम करे। चर्या अर्थात् भिक्षा में तथा दस प्रकार के वैयावृत्य में अप्रमत्त रहे। परीपह या उपस्मी से स्पृष्ठ होने पर उसे कर्मनिर्जरा का कारण मोन कर सम्पक् प्रकार से सहन करे।

सारांदा यह है कि साधु शब्दादि मनोझ विषयों की कामना न करे वरन् यत्नपूर्वक संयमका ही अनुष्ठान करे। उपसर्ग आदि से पीडित होने पर उसे निर्जरा का कारण मान कर समभाव पूर्वक सहन कर छे॥३०॥

સાધુએ ઉત્સુક અર્થાત્ અભિલાષાવાળા થવું નહીં સંયમના અતુષ્ઠાનમાં યતના વાન્ થવું. તથા મૂત્ર અને ઉત્તર શુશ્રેામાં ઉઘમ કરવેા. ચર્યા અર્થાત્ ગાેચ-રીમાં તથા દસ પ્રકારના વૈયાવૃત્યમાં અપ્રમત્ત રહેવું. પરીષદ્ધ અથવા ઉપ-સર્ગ આવે ત્યારે તેને કર્મ નિર્જરાનું કારણ સમજીને સરી રીતે સહન કરવા.

કહેવાના સારાંશ એ છે કે⊢સાધુએ મનેત્ર એવા ૠ•દ વિગેર વિષયોની દુંચ્છા કરવી નહીં. તેમજ યત્ન પૂર્વંક સંયમનું જ અનુષ્કાન કરવું. ઉપ-સર્ગ વિગેરેથી હઃખિત થાય ત્યારે તેને નિજૈરાનું કારણ માનીને સમભાવથી સહન કરવા, ⊓૩૦૫ अन्वयार्थः—(हम्ममाणो ण कुष्पेत्रज) मुनिर्दण्डादिमि हैन्यमानोऽपि न हृष्येत्—न कोपवशमो भवेत् (बुष्यमाणो न संत्रले) उष्यमानोऽपि परैर्दुर्ववनानि न संग्वलेत् भवीपं न वदेत् (सुमणे अहियासिष्या) सुमनाः—भसन्नमनस्कोऽधि-सहेत सहनं कुर्यात् (ण य कोलाइलं करे) न च कोलाइलं कुर्यादिति ॥३१॥

टीका—'हम्ममाणो' हन्पमानः-दण्डमुष्टिचपेटादिभिराहतोऽपि साधुः 'ण कुष्पेज्ज' नैव कुष्येत्-कोपं नैव कुर्थात् । ताडचमानोऽपि साधु ईन्टारं पति कोपं न कुर्यात् । तथा—'वुच्चमाणो' उच्चमानः—निन्दावचनैरिधिक्षप्यमाणोऽपि स्वकीय

'हम्ममाणो न ऋषेज्जा' इत्यादि।

दाद्यार्थ--'हम्ममाणो ण कुप्पेजन-हन्यमानो न कुप्येत' लक्डी आदि से मारने पर भी साधु कोच न करें 'बुच्चमाणो न संज्ञष्टे-उच्य-मानो न संज्ववेत' तथा किसीके द्वारा गाली आदि देने पर साधु मनमें संताप न करे 'सुमणे अहियासिज्जा-सुमना अधिसहेत' परंतु प्रसन्नता के साथ इनको सहन करें 'ण य कोलाहलं करे-न च कोलाहलं कुर्यात' कोलाहल न करे ॥३१॥

अन्वयार्थ — मुनि दंड आदि से हनन किये जाने पर भी कुपित नही, हुर्वेचन बोछे जाने पर भी कोध न करे-विरुद्ध भाषण न करे। परन्तु प्रसन्न मन से सहन कर छै। कोलाहरू न करे॥३१॥

टी कार्थ—साधु को कोई दंड, घूंसे या थप्पड़ से आधात करे तो बह काप न करे। यदि कोई निन्दाकारी बचनों से आक्षेप करे तो भी

शण्डार्थ--'इन्समाणो ण कुप्पेज्ब-इन्यमानो न कुप्ये ' काउडी विशेषधी भारता छता पथ् साधुम्भे क्षेष करवे। नहीं 'वुच्चमाणो न संज्ञके -चन्यमानो न संज्ञकेत्' तथा कि कि भाज विशेष के राष्ट्री कहा है। या ती पश्च साधुमें क्षेष करवे। न लिईको, तेमक मनमां संताप पथ् न करवे। 'सुमणे कहियासिक्जा-सुगना अधिसहेत' पथ्ने प्रसन्ता पूर्वक तेने सहन करवां 'ण य कोलाहरू करे-न च कोलाहरू कुर्यात्' तथा के सहद पथ्न करवे। नहीं ॥३९॥

અન્વયાર્થ'--મુનિને દંડા વિગેરેથી તાડન કરવામાં આવેલ હાય તો પણ તેમણે કોધ કરવા નહીં દુર્વચન ખોલવામાં આવે તો પણ કાય કરવા નહીં, વિરૂદ્ધ ભાષણ કરતું નહિં પરંતુ પ્રસન્ન મનથી તેને સહન કરી લેવું. કેાલા-હશ પણ કરવા નહીં. ા૩૧ા

ટીકાર્થ--સાધુને કાેઈ દંડા, ઠોંસા અથવા થપ્પડ મારીને આઘાત પહોં-ચાંડ, તાે તેણે કાેષ કરવાે નહીં જે કાેઇ નિંદાકારક વચનાે બીલીને આક્ષેપ

<sup>&#</sup>x27;हम्ममाणो न कुल्वेजा' धरथाहि

निन्दादि श्रुत्या 'न संजले' न संज्यलेत्-नान्तस्तपेत्-तादशकोशादिवचनं श्रुत्या तादशाऽसह्यवचनपयोक्तारं प्रति कोधादिकं न कुर्यात् कोपाप्रातो न भवेत्, किन्तु 'सुमणे श्रदियासिज्या' सुमना अधिसहेत, सीमनस्यपूर्धकं सर्वोपद्रवस्य सहन कुर्वन्, दण्डपातपीडया निन्दया वा 'णय' न च 'कोलाइलं करे' कोलाइलं कुर्यात् । यदि कचित्कश्वित्साधुं दण्डादिना पहरेदिष, यद्वा निन्दां कुर्यात् तत्र साधुः प्रस-ममनाः सर्वे सहेत, तद्वे कोलाइलं न कुर्यादिति सारांशः ॥३१॥ मूलम्-लेद्धे कामे ण पैतथेजा, विवेगे धैव माहिए।

आयरियाइं सिक्ंखेजा, बुद्धाणं आंतिएं सर्वा ॥३२॥ छाया- कव्यत् कामान्त प्रार्थयेत्, विवेक एव माख्यातः । आर्थाण शिक्षेत, बुद्धानामन्तिके सदा ॥३२॥

कुपित न हो। अर्थात् आकोशवचन श्रवण करके भी दुस्सह वचन बोलने बाले पर कोध न करे। प्रसन्न भाव से यह सब सहन कर ले। इंडा पड़ने से या निन्दावचन सुनने से कोलाहरू न करे। सारांश यह है कि-कदाचित् कोई साधु पर दण्ड आदि से प्रहार करे अथवा उसकी निन्दा करे तो साधु समभाव से उसे सहन करे। उसके लिए कोलाहरू न करे॥३१॥

'लद्धे कामे न परथेज्जा' इस्पादि ।

शब्दार्थ--'लद्धे-लब्दान्' प्राप्त हुए 'कामे-कामान' शब्दादि काम भोगों की 'न पत्थेक्जा-न प्राप्येत्' साधु इच्छा न करे 'एवं विवेगे आहिए-एवं विवेकआख्यातः' ऐसा करने पर विवेक कहा जाता है

કરે, તા પણ તેના પર ક્રોધ કરવા ન એઈએ. અર્થાત્ નિંદાજનક વચના સાલળીને પણ તે વચના બોલનારાએ ઉપર ક્રોધ કરવા નહીં. પ્રસન્નલથી તે સઘળું સહન કરીલે. ડંડા પડવાથી અથવા નિંદાવાળા વચના સાંભળવાથી કાલાહલ કરવા નહીં, સારાંશ એ છે કે–કદાચ કાઈ સાધુ પર દંડા વિગેરેના પ્રહાર કરે અર્થાત્ મારે અથવા તેની નિંદા કરે તા સાધુએ સમભાવથી તેને સહન કરવી. તે માટે કેલાહલ બ્રુનાબ્રમ ન કરવા. 113રા

<sup>&#</sup>x27;छद्धे कामे न पत्थेण्जा' धरिशाहि

शण्टार्थं — 'छद्धे - उच्छान्' प्रति धर्यक्षा कि.में कामान्' शण्टाटि अक्लोओने 'न पत्येज्जा- न प्रार्थयेत् साधुक्षे धंदेश अर्था कर्जी पर्वाववेगे अहिए−एवं विवे-कक्षास्यातः' स्रोभ करवाथी विवेक क्रिकास छे. 'स्रया–छदा' सर्वकाण 'बुद्धाणं–

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ९ धर्मस्वरूपनिरूपणम्

98

अन्वयार्थः — (छद्धे) स्डमान् न्याप्तान् (कामे) कामान् न्यन्दादिनिषयान् (न पत्थेज्जा) न मार्थयेत् – न गृहीयात् (एवं विवेगे आहिए) एवमुक्तमकारेण विवेक आरूपातः – कथितः (सया) सदा – सर्वकालम् (बुद्धाणं) बुद्धानाम् – आवार्याणाम् (अंतिए) अन्तिके – समीपे (आयरियाइं) आर्याण – आर्याणां कर्तव्यानि (सिक्खे क्जा) शिक्षेत – अभ्यसेदिति ॥३२॥

टीका—'छद्धे' खब्धानपि 'कामे' कामान्-शब्दादिकामभोगान् साधुः 'ण पत्थेबजा' न प्रार्थयेत्–संपाप्तमपि मनोज्ञवन्तु लोपभोगे आलयेत्–तदुषमोगं न कुर्णत्। कामान्, तत्र कामाः त्योविशेषण्ड्या माध्यवपस्त्रायथवेशादिकाः, तान्, नाऽपि अनागतान् वाऽभित्रपेत् प्रत्युत् तत्र 'विवेगे' विशेकः—जदलद्विचार्-कपः 'आदिए' आरूपातः करणीय इति जातः । एया—'सया' सदा—सर्वकालम्

'सपा–सदा' सर्वकाल 'बुद्धःणं-बुद्धारः ह' आचार्य के 'अंतिए अंतिके' समीप 'आपरियाई–अर्याणि' आर्य के कर्त्तव्यें को 'सिक्खेरजा⇒ं शिक्षेत' सीखे ॥३२॥

अन्वयार्थ—साधु प्राप्त कामभोगों की भी अभिलावा न करे, इस प्रकार का विवेक कहा गया हैं। वह सदा आचार्यों के समीप आयों-विक्त कर्तक्यों को सीखे ॥३२॥

टीकार्थ--साधु प्राप्त हुए शब्द आदि कामभोगों की इच्छा न करें उनका उपभोग न करें उसे आकाशगमन या दूसरे के शरीर में धवेश करने की सिद्धि प्राप्त हो जाए तो भी उसका प्रधोग न करे। ऐसा करने पर प्राप्त सिद्धि भी यदि नष्ट हो जाए तो भी कोई हानि नहीं।

ब्रुद्धानाम्' आवाय'नी 'खंतिप-अंतिके' सभीपे 'आयरिवाइ'-आर्याण' आर्यीना क्रतं व्येग्ने 'सिक्खेडजा–शिक्षेत' सीणे ॥३२॥

અન્વયાર્થ – સાધુએ પ્રાપ્ત થનારા એવા કામલાેએાની ઈચ્છા કરવી ન**હીં આ** પ્રકારનાે વિવેક કહેવામાં આવેલ છે. અને સદા આચાર્યાની સમીપ આર્થને યાેગ્ય એવા કમીનું શિક્ષણ લેવું. ૫૩૨૫

ટીકાર્થ'--સાધુએ પ્રાપ્ત થયેલા શખ્દ વિગેરે કામભાગની પણ નિમરા**લાની** માફક ઇન્છા કરવી નહીં. તેના ઉપલેશ કરવા નહીં. તેને આકાશમાં ગમન કરવાની અથવા તા બીજાના શરીરમાં પ્રવેશ કરવાની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત **થઈ જાય** તા પણ તેના પ્રયાગ કરવા નહીં, તેમ કરવાથી પ્રાપ્ત થયેલ સિદ્ધિના નાશ થાય તા પણ દુ.ખ થતું નથી. 'बुद्धाणं' बुद्धानां-बातपरमार्थानामाचार्याणाम् 'अंतिए' अन्तिके-समीपे वसत् 'बायरियाई' आर्याणि-आर्याणां कर्त्तव्यानि - सम्यग्दर्शनचारित्ररूपाणि, 'सिक्खे-खा' शिक्षेत-अम्यसेत्-गुरूपदिष्टान्। अनेन सदैव गुरुकुछे वासो ध्वनितः ॥३२॥

बुद्धानामन्तिके वसन् क्षिक्षेत-तदेव कथणति-'सुस्यसमाणो' इत्यादि । ष्ण्य-सुरसूसमाणो उवासेजा, सुवज्ञं सुतवस्सियं । वीरों जे अत्तपन्तेसी, धिइमंता जिइंदिया॥३३॥

छाया—शुश्रूमाण उपासीत, सुमझं सुतपस्त्रिनम् । बीरा ये आप्तमहाँपिणो, पृतिमन्तो जितेन्द्रियाः ॥३३॥

साधुको सदैव परमार्थ के ज्ञाता आचार्यों के समीप में निवास करते हुए आर्यकर्त्तव्यों की अर्थात् सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र की शिक्षा छेनी चाहिए। इस कथन के द्वारा यह स्रचित किया गया है कि साधु को सदा गुरुकुलवास करना चाहिए। ऐसा विवेक कहा गया है। ॥३२॥ द्वानियों के समीप बसता हुआ सीखे, यही कहते हैं-'सुस्द्र°' इत्यादि।

शब्दार्थ--'सुपनं सुतवस्सियं-सुवज्ञं सुतपस्विनम्' अपने और दूसरे के सिद्धांतों को जाननेवाछे उत्तम तपस्वी गुरु की 'सुस्त्यसमाणो उवासे उजा-सुश्रूवमाणः उपासीत' शुश्रूषा करता हुआ सोधु उपासना करे 'जे वीरा-ये वीराः' जो पुरुष कर्मको विदारण करने में समर्थ है 'अलपन्नेसी-आसप्रक्षेपिणः' तथा रागद्वेष रहित पुरुष की जो केवल-

સાધુએ સહા સર્વદા પરમાર્થને જાણુનારા એવા આચાર્યાની પાસે નિવાસ કરતા થકા આર્યના કર્તાં બ્યાની અર્થાત્ સમ્યક્ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રની શિક્ષા હોવી જોઈએ, આ કથનથી એ સ્ચવવામાં આવેલ છે કે-સાધુએ સહા ગુરૂકુળમાં વાસ કવવા જોઇએ. આ પ્રમાણેના વિવેક અતાવેલ છે. ાા રાષ્ટ્ર , જ્ઞાનીયોની પાંસે રહીને જ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા એ ખતાવવા કહે છે કે'શુત્સ્વવ્રમાળો' ઇત્યાદિ

शण्टार्थ — 'सुपन्नं सुतवश्चिय' सुप्रज्ञं सुतपश्चिमम्' पेताना तथा अन्य भतावक्षिण्योता सिद्धांताने लाखुवावाणा उत्तम तपस्वी क्षेत्रा शुइनी 'सुस्सूख-माणो —सुभूषमाणः' उपासना अर्थात् सेवा अस्ता थका तेमनी उपासना अरै. 'के बीरा-ये वीराः' के पुश्च अभैने विद्यारण् अस्वामां समर्थं छे तथा 'अरु पन्नेसी - आप्तपन्नेविणः' रागदेष रहित पुश्चनी के देवणसानश्य प्रसा छे, अन्वयार्थः—(सुपन्नं सुत्रनिस्तयं) सुष्कं शोभना महा यस्य तं सुमह्रम् सुत्रपिवनं शोभनं सवाह्याभ्यन्तरं तपो यस्य तम् सुत्रपिवनम्, (सुस्स्समाणी उवासेच्ना) शुश्रुपमाणः-शुश्रुपा-वैवाष्टरं तां कुर्वाणः गुरुम् उपासीत—सेवेत (जे वीरा) ये वीराः—कर्मविदारणसमर्थाः (अत्तपन्नेसी) अध्वपनिवैद्याः—माप्ताः रामादिरहितास्वेषां महा—केवळ्डानाख्या तामन्वेष्टुं शीलं येषां ते तथा, (धिर्मंता' पृतिमन्तः—पृतिः—संयमे रितः सा विद्यते येषां ते तथा (जिइंदिया) जिते-न्द्रियाः—जितानि—वश्चीकृतानि इन्द्रियाणि ये स्ते तथा।।३३।।

टीका--'मुस्स्समाणी' श्रुश्रूवमाणः-गुरोरादेशं पति श्रोतुनिच्छः गुरुमश्रुति श्रेष्ठसाधूना मनुगमादिशुश्रूषां कुर्वन् 'उनासेज्जा' उपासीत-गुरोः सेवां कुर्यात्। यस्य गुरोः श्रुश्रुषोपासनं च कथितं कर्षेत्रमाया शिष्यं श्रति, तस्य गुरोनिश्रेक्ष

ज्ञानरूप प्रज्ञा है उसका अन्वेषण करने वाछे है 'धिहमंता-पृतिमन्तः' एवं जो पृतिसे युक्त है 'जिहंदिया-जितेन्द्रियाः' और जितेन्द्रिय है। देही पूर्वोक्त' कार्यको कर सकते हैं ॥३३॥

अन्वयार्य--वीर कर्मी का विदारण करने में समर्थ, बीतरामों की प्रज्ञा का अन्वेषण करने वाले, धैर्यवान तथा जितेन्द्रिय सुनि सुप्रज्ञ और सुतप्त्वी गुरु की शुश्रूषा करते हुए उपासना (सेवा) करें ॥३३॥

टीकार्थ--साधु गुरु के आदेश को अवण करने का इच्छुक हो गुरु आदि ज्येष्ठ एवं श्रेष्ठ साधुओं की अनुष्ठान आदि शुश्रूषा (सेवा) करे। जिस गुरु की शुश्रूषा करना शिष्यका कर्सन्य कहा गया है, उस गुरु के दो विशेषण दिखलाते हैं-गुरु शोभन प्रश्नावाला अर्थात् स्वस-

तेनु' અન્વેષ**ણ** કરવાવાળા છે. 'ધિક્રમતા' જે પુરૂષ ધૈર્ય શુક્ત અને '**जिहंदिया**– जितेन्द्रियाः' છत्तेन्द्रिय છે એજ પુરૂષ પૂર્વેક્તિકાર્ય કરી શકે છે. ॥૩૩॥

અન્વયાર્થ'---વીર--કમેર્કનું વિદારહ્યુ કરવામાં સમર્થ વીતરાગવાળાએાની પ્રજ્ઞા-બુદ્ધિતું અન્વેષહ્યુ કરવાવાળા, ઘૈર્ય'વાન તથા જીતેન્દ્રિય મુનિએ સુપ્રજ્ઞ, અને મુતપરવી ગુરૂની સેવા કરતા થકા તેએાની ઉપાસના (અારાધના) કરવી ાા૩૩ા ટીકાર્થ'--સાધુએ ગુરૂના આદેશ સાંભળવામાં તત્પર રહેતું ગુરૂ વિગેષ્ટ

જ્યોલ અને શ્રેયું સાધુઓના અનુષ્ઠાન સેવા કરતા થકા તેઓની આશધના ક**રતી.** 

જે ગુરૂની સેવા કરવાનું શિષ્યનું કર્લવ્ય ક**હેલ છે**, તે ગુરૂના એ **વિશેષણે** ભતાવવામાં આવે છે.- ગુરૂ શાેલન પ્રતાવાળા અર્થાત્ સ્વસમ**ય અને પર્**.

इयं वक्ति-'सुर्पन' सुप्रवृत्य-शोधना प्रद्रा यस्य स सुध्रद्वः तस् स्वसमयप्रसमयद्वस् चथा-'सुतवस्सियं' सुतपस्थिनम्, शोधनं तपो बाह्यस्यन्तररूपेण विद्यते पस्य स सुतपस्थी तम् एतादृशं गुरुं सेवेत । तदुक्तम्—

'नाजस्स होइ मागी, थिस्यरओ दंसणे चरिने य । धन्नो आवकहाए, गुरुकुलशसं न संचइ ॥१॥ छाया—झानस्य मवति मागी, स्थिरतरो दर्शने च चारित्रे । धन्यो पादरक्षं, गुरुकुलवासं न सुखति ॥१॥

के एवं रूपेण गुरुसेवां कुर्वन्ति तत्राह-'त्रीरा' वीरा:-कर्मणां विदारणे समयी:। अथवा-परीवहोपसर्गादि सहिष्णवः, आसन्नसिद्धिकाः। तथा-'अत्तपन्नेसी' आप्त-बह्मिणः-आप्तो रागद्वेवादिरहितस्तस्य भन्ना-केवलकानरूपा, ताहर्शी तज्जातीयां बह्मसन्वेष्टुं शीलं विद्यते येषां ते आप्तपन्नेषिणः। यद्वा-आत्मनः मज्ञा श्लानम्, वद्ववेषिणः-आत्मविषयकज्ञानमभिलपन्तः। तथा-'धिइमंता' धृतिमन्तः-धृतिः-

झय और परसमय का विज्ञाता हो तथा बाह्य एवं आभ्यन्तर तप से बुक्त हो। ऐसे गुरुकी सेवा करे। कहा है-'नाणस्स होइ आगी' इत्यादि।

ें 'वह पुरुष धन्य है जो जीवनपर्यन्त गुरुकुलवास का परित्याग मही करता। ऐसा पुरुष ज्ञान का भाजन बनता है और दर्शन तथा चारित्र में अधिक स्थिर होता है।'

इस प्रकार से कौन गुरु की सेवा करते हैं ? इसका उत्तर देते हुए कहते हैं-जो बीर अर्थात कम विदारण में समर्थ होते हैं अथवा परी-षहों और उपसर्गों को सहन करने वाले की प्रमोक्षगामी होते हैं। तथा आस अर्थात् रागदेव से रहित जहापुरुष की प्रज्ञा केवल ज्ञानकी प्राप्त

સમયને જાણવાવાળા ઘવું તથા બાહ્ય-બહારના અભ્યંતર–આંતરિક તપથી યુક્ત હોય તેવા શુરૂની સેવા કરવી. કહ્યું પણ છે કે–નાળરત્ત ફોર્ફ મામી' ઇત્યાદિ તેવા પુરૂષને ધન્ય છે, કે જે આજીવન–અર્થાત્ જીવન પર્યન્ત શુરૂકુલ વાસને ત્યાગ કરતા નથી. એવા પુરૂષો જ્ઞાનના પાત્ર બને છે. નથા દર્શન અને ચારિત્રમાં અધિક સ્થિર થાય છે.

આવા પ્રકારથી ગુરૂની સેવા કેાલુ કરે છે ! આ પ્રક્ષનો ઉત્તર આપતાં કહે છે—જેઓ વીર અથવા કર્મના વિદારલુમાં સમર્થ હોય છે, અથવા પરીષહેા અને ઉપસર્ગને સહન કરવા વાળા હોય છે. તેઓ શીઘ માસગામી થાય છે. અર્થાત્ માસમાં જાય છે. તથા આમ એટલે કે રાગદેષ વિનાના મહાપુરૂષની પ્રજ્ઞા કહેતાં ખુદી કેવળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરવામાં અભિલાષી થાય છે. અથવા

### समयार्थवोधिनी टीका व. श्रु. ब. ९ धॅमस्वरूपनिरूपणम्

ঙ

संयमे रितः सा विद्यते येषां ते घृतिमन्तः । संयमधैर्येण पञ्चमहाब्रुतमारोद्धहनं भुकरं भवति । तदुक्तम्—

'जस्स धिई तस्स तवो, जस्स तवो तस्स सुगई सुलहा । जे अधिहमंत पुरिसा, तवोऽवि खळु दुल्लहो तेसि ॥१॥' छाया--यस्य पृति स्तस्य तयो, यस्य तपस्तस्य सुगतिः सुलभा । येऽपृतिमन्तः पुरुषा स्तपोऽवि खळु दुर्लभं तेपाम् ॥१॥

करने के अभिलापी होते हैं अथवा जो आत्मविषयक ज्ञान के इच्छुक होते हैं। तथा जो संयम में धैर्यवान होते हैं। क्योंकि संयममें धैर्य होने से पांच महावर्तों का भार वहन करना सरल हो जाता है। कहा है-'जस्स धिई तस्स तबो' इत्यादि।

'जो भैर्यवान् होता है उसे तप की प्राप्ति होती है और जिसको तप की प्राप्ति होती है उसके लिए सुगति सुलभ हो जाती है। इसके विपरीत जो पुरुष भैर्यहीन होते हैं, उनके लिये तप भी दुर्लभ होता है।'

तथा जो इन्द्रियों के विजेता होते हैं अर्थात् अपनी श्रोत्रेन्द्रिय आदिको अपने वहा में कर चुके हैं। इन विशेषणों से युक्त साधु स्वस-मय और परसमय के ज्ञाता तथा सुतपस्वी गुरु की उपासना करते हैं। वहीं कर्म विदारण में समर्थ, केवल ज्ञानके अन्वेषण में तत्पर, धैर्यवान् और जितेन्द्रिय होते हैं।।३३॥

તથા જેઓ ઇન્દ્રિયોને જીતવાલાળા હાય છે, અર્થાત્ પાતાની શ્રીત્રેન્દ્રિય વિગેર ઇદ્રિયોને પાતાના વશમાં રાખી શૂક્યા હાય, આ વિશેષણાથી યુક્ત સાધુ રવ રામય અને પર સમયના નાશુવાલાળા તથા સારા તપસ્ત્રી એવા શુરૂની ઉપાસના કરે છે. તેજ કર્મના વિદારશુમાં સમર્થ, કેવળજ્ઞાનને શાધ વામાં તત્પર ધીરજવાળા અને જીતેન્દ્રિય અર્થાત્ ઇન્દ્રિયોને જીતવાલાળા હૈાય છે. 113311

જેએા આત્મજ્ઞાનની ઇચ્છાવાળા હેાય છે, તથા સંચમમાં ધીરજ વાળા હેાય છે, કેમકે–સંચમમાં ધૈર્ય હેાવાથી પાંચ મહાવતાના ભાર વહેવામાં સરલતા થઈ જાય છે. કહ્યું પહ્યુ છે કે–'જ્ઞસ્સ વિદ્દે તસ્સ તવો' ઈત્યાદિ

જે ધૈર્યવાન્ હાય છે, તેને તપની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને જેને તપની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેને સુગતિ સુલભ થઈ જાય છે. તેથી ઉલ્ટા જે પુરૂષો ધૈર્ય વિનાના હાય છે, તેઓને તપ પણ દુર્લભ જ અને છે.

मृजम्-गिहे दीवमपासंता, पुरिसादाणिया नरा।
ते वीरा वंधणुम्मुक्का, नावकंखंति जीविंगं ॥३४॥
छाया--गृहे दीपमण्डयन्तः पुरुषादानीया नराः।
ते वीरा वन्धनोन्यका नाऽवकांक्षन्ति जीवितम् ॥३४॥

अन्त्यार्थः — (शिहे दीवमपासंता) गृहे – गृहवासे दीर्थ – भावदीर्थ श्रुतज्ञान-लाभात्मकम् अपवयन्तः – अपाष्तुवन्तः (नरा) नराः (पुरिसादाणिया) पुरुषादा-नीयाः – पुरुषाणां – ग्रुमुक्षूणाम् आदानीयाः – आश्रयणीया भवन्ति (वंधणम्मुका ते वीरा) वन्धनोन्मुक्ताः बन्धनेन सवालाभयन्तरेण पुत्रक्रजत्रादिस्नेहेन भावत्येन मुक्ताः वन्धनोन्मुक्ताः सन्तः (जीवियं) जीवितं – जीवनम् (नावकंखंति) नावकां-श्वन्ति नामिलपन्तीति ॥३४॥

'गिहे दीवमपासंता' इत्यादि।

शब्दार्थ--'गिहे दीवमपासंता-गृहे दीपमपद्यन्तः' गृहवासमें झान प्राप्ति का लाभ न देखते हुए 'पुरिसा दाणियानरा-पुराषादानीयाः नराः' सुमुक्षु पुरुषों के आश्रय छेने योग्य होते हैं 'वंघणुम्सुक्का ते बीरा-बंधनी-म्युक्ताः ते वीराः' बन्धन से मुक्त वे वीरपुरुष 'जीवियं-जीवितं' असं-यमी जीवनकी 'नावकंखंति-नावकांक्षन्ति' इच्छा भी नहीं करते हैं ॥३४॥

अन्वयार्थ— गृह में दीपक न देखने बाले अर्थात् गृहस्थावस्था में श्रुतज्ञान का लाभ नहीं हो सकता, ऐसा सोचने बाले जो दीक्षा अंगी-कार करके उत्कृष्ट गुणों को प्राप्त करते हैं, वे पुरुषों के आश्रयणीय बन जाते हैं बाह्य और आन्तरिक बन्धकों से अथवा पुत्र कलन्न आदि

<sup>&#</sup>x27;गिश्वे दीवमपासंग' छत्थाहि

श्रण्टार्थ-- निष्टे दीवमवासंदा-गृहे दीवमवद्यन्तः' गृहावासमां ज्ञान प्राप्तिने। बाल न ज्ञायाथी 'वृत्तिसादाणिया नरा पुरुषादानीयाः नराः' भुभुश्चपुर्वाने। आश्रय देवे। ये। व्याप्ताय छे. 'बंधणुम्मुका ते वीरा-वंधनोन्मुकाः ते वीराः' आंधनधी भुक्त भेवा ते वीर पुरुष 'जीवियं-जीवित'' असंयम अवनने 'नावकंखंति-नावकांश्वन्ति' ध्यक्षा पद्य करतां नथी ॥ उ४॥

અન્ રાર્થ — ઘરમાં દીવાના પ્રકાશ ન જેનારાએ અર્ધાત ગૃહસ્ય અવસ્થામાં શ્રુત જ્ઞાનના લાભ પ્રાપ્ત કરી શકાતા નથી એવા પ્રકારના વિચાર કરવાવાળાએ દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને જે શ્રેષ્ઠ ગુણાને પ્રાપ્ત કરે છે, તેઓ પુરૂષાના આશ્રય સ્થાન ખની જાય છે. અહ્ય અને આંતરિક એટલે કે-ખહારના અને અંદરના

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. ३ उ. २ अनुकूलोपसर्गनिकपणम् 👍 ७९

अन्वयार्थः -- (चिरं) चिरं=चिरकालं (दुः अभाणस्स) विहरतः=ग्रामानुग्रामं गच्छतः (तत्र) दव (दाणि) इदानीं (दोसो) दोषः (कथो) कुतः नैवास्तिदोषः (इच्चेवं) इत्येवं कमेण (नीवारेण) नीवारेण=ब्रीहिनिशेषकणदानेन (सूपरं व) सूक्षरित (निमंते ति) निमंत्रयंति=भोगसुद्धि कारयन्तीति ॥१९॥

टीका—हे मुनिश्रेष्ठ ! 'चिर' चिर'=बहुकालम् 'दुइवजमाणस्स' दिहरतः-संयमानुष्टानपूर्वकं प्रामानुष्रामं विहरतस्तव 'दाणि' इदानीमेतस्मिन् समये (कृतो)

पुनः कहते हैं-'चिरं दुइउतमाणस्स' इत्यादि।

दाब्दार्थ—हे मुनि श्रेष्ठ 'विरं-चिरम्' बहुत काल से 'रृइएजमां णस्स-विहरतः' संयम का अनुष्ठानपूर्वक मामानुमाम विहार करते हुए 'तब-तव' आप को 'दाणि-इदानों' इस समय 'दोसो-दोषः' दोष 'कओ-कुतः' कैसे हो सकता है 'इच्चेवं-इत्येवम्' इस प्रकार 'निवारिण-नीवारेण' चावल के दानों का लोभ दिखाकर 'स्यरंब-स्करमिव' स्कर को जैसे लोग कसाते हैं इसी प्रकार मुनि को 'निमंतेति-निमं- त्रयन्ति' भोग भोगने के लिए निमंत्रित करते हैं ॥१९॥

अन्वयार्थ—चिरकाल तक संयम विहार करने वाले तुम्हें अब दोप कैसे तम सकता है ? इस प्रकार भोगों के लिए आमंत्रित करके वे लोग साधु को उसी प्रकार लुभाते हैं, जैसे चावल के कणों से शुकर को लुभागा जाता है ॥१९॥

वणी तेकी तेने केवुं ५डे छे है—'चिरं दूइन्जमाणस्म' ध्रियाहि—

शण्डायं— हे भुनिश्रेष्ठ 'चिरं-चिरम्' महु क्षांत्रा काणधी 'दूइजजमालस्स -बिहरतः' श्रंथमना अनुष्ठानपूर्वं अभारतुंशाम विद्धार करतां करतां 'कव-तव' आपने 'वार्णि-इदानों' आ समये 'दोसो-दोवः' हेत्व 'क्रजो-क्रवः' हेवी रीते शर्ध शक्ते हे? 'इन्देवं-हरयेवम्' आ प्रकारे 'नीवारेण-नीवारेण' शिष्णाना हाणुःश्रोनी केति हेणाडीने 'सूयरंब-स्करमिव' सूक्रने लेथी रीते माणुसी इसावे हे तेवा प्रकारे भुनिने 'निमंतित करे हे.।१६३

સ્ત્રાર્થ —કીર્ઘ કાળથી આપ સંયમની આરાધના કરી રહ્યા છો, તો હવે આપને કેંદઇ પણ કેલ સ્પશી શકે તેમ નથી! જેવી રીતે ચામાના દાણા પાયરી દઇને શુકરને (સૂવરને) લક્ષચાવવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે લોકો દ્વારા સાધુને ભાગોમાં આસકત કરવાના પ્રયત્ન કરાય છે. neen

ડીકાર્થ°—(તેઓ તેને કહે છે) 'હે મુનિશ્રેષ્ઠ! આપે ચિરકાળ પય'ન્ત

वीराः विशेषेण ईरयन्ति—गमयन्ति स्वस्मादष्टविधं कमे ये ते वीराः। तथा— वंधणुम्मुका' वन्धनोन्मुक्ताः वन्धनेन—पुत्रकलत्रादीनां स्नेहपाशेन मुक्ताः—त्यक्ताः
सन्तः, 'जीवियं' जीवित्तम्—असंयमजीवनम् 'नावकंखंति' नावकांशन्ति ताहस्
जीवनाभिकाषमपि न कुर्वन्तीति । एहवासे वसन्तो ज्ञानद्गीपनपद्दवन्तः सम्यग्
विविच्य मत्रज्यामादाय उत्तरीत्तरान् खुणान् बर्द्धयन्त एव पुनांसो मोक्ष्यमाणानां
पुंसामाश्रयभूता बन्धनोन्मुक्ता स्ताहश्चमसंयमजीवनमपि नामिलपन्ति, इति
संक्षिप्तसारः ॥३४॥

जम्ब्र्स्वामिनं प्रति सुधमीरसाभी माह-'अगिद्धे' इत्यादि । मृब्ध्-अगिद्धे संदफासेसु, आरंभेसुँ अणिस्सिए । सृब्वं 'तं सैंभयातीतं, जमेतं लैवियं बहु ॥३५॥ छाया--अगृद्धः शन्दस्यशैंद्ध, आरंभेषु-अनिश्चितः। सर्वे तत् समयातीतं, यदेतल्झ्यतं बहु ॥३५॥

वाछे बीर, पुत्र कलत्र आदिके स्नेहपाश से विमुक्त होते हैं। ऐसे पुरुष रस्न असंगममय जीवन की अभिलाषा तक नहीं करते।

गृहचास में वसने वाले ज्ञान प्रदीप को न देखते हुए, सम्यक्त प्रकार से विचार करके, दीक्षा अंगीकार करके और उत्तरोत्तर अपने गुणों की वृद्धि करते हुए अन्य सुसुक्षुओं के आश्रय मृत एवं बन्धन हीन हो जाते हैं। वे जीवन की अभिलाषा नहीं करते हैं ॥३४॥

सुधर्मा स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं-'अगिद्धे' इत्यादि। शब्दार्थ—'सदफासेस्र-शब्दस्पद्दों यु' साधु मनोहर शब्द, रूप, रस, गन्ध और स्पर्दामें 'अगिद्धे-अगृद्धः' आसक्त न हो 'आरंभेसु अणि-

પુત્ર, કલત્ર વિગેરેના સ્નેહ ભંધનથી છૂટી જાય છે. એવા પુરૂષ રત્ના અસં-યમવાળા જીવતની ઈચ્છા પણ કરતા નથી,

ગૃહેવાસમાં રહેવાવાળા જ્ઞાન રૂપી દીવાને જોઈ શકતા નથી. તેથી સારી ફોતે વિચાર કરીને દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને તથા ઉત્તરાત્તર પાતાના ગુણાને વધારીને બીજા મુંમુક્ષુઓના આશ્રય સ્થાન રૂપ અને ભંધનથી મુક્ત થઈ જાય છે. તેઓ જીવનની ઈચ્છા કરેતા નથી. 113811

મુધર્મા સ્વામી જ'ખુરવાર્મીને કહે છે. 'बगिद्धे' ઇત્યાદિ

શખ્દ થ'—'सदकासेसु–शब्दस्वर्शेषु' સાધુએ મનેહત્ર એવા શખ્દ, ૩૫, રસ, ગુ'ધ, અને ૨૫શ'માં 'અમિદ્રે–અમૃદ્ધઃ' આસક્ત થવું નહીં. 'આરંમેસુ લાળિ- अन्तयार्थः — - (सहकासेस्) शब्दराशिदिषु विषयेषु (अगिद्धे) अगृद्धः – गृद्धिः भावरहितः (आरंभेसु अणिस्तिष्) आरंभेषु – सावद्यातुष्ठानेषु अनिश्चितः असंबद्धः (अमेतं बहुलवियं) यदेतत् बहुलितम् निषिद्धः वेन मोक्तं मया (सब्वं तं समयातीतं) सर्वे तत् समयातीतम् – तदेशस्त्रवं समयात् आईतागमात् अतीतं वाह्यमिति कृत्वा रक्षानुष्ठेयमिति ॥६५॥

टीका--'सदकासंसु' अनुक्र तश्वदस्पर्शादिषु 'अगिद्धे' अगृद्धः-शवदहणः गम्धरसस्पर्शयुक्तिषु मनोइनिषयेषु-आसक्तिरहितः। तथा-'आरंपेसु' आरम्भेषु-सावधकर्मातुष्ठानेषु 'अगिरिसए' अनिश्रितः-सम्बन्धरहितोऽपमत इति यावत्। 'जमेतं बहुळवियं' यदेतद्वहुळपितम्-एतदध्ययनादारभ्य पतिषेध्यरवेन यस्ळपि सिसए-आरंभेषु अनिसनः' तथा सावध्य अनुष्ठान न करे 'जमेतं बहुळवियं-यदेनद्वहुळपितं' इस अध्ययन के आदिसे लेकर जो अनेक दातें कही गई है 'सब्बं तं समयातीतं-सर्वं तं समयातीतम्' वे सब जिनागमसे विक्द्ध होने के कारण निषद्ध है ॥३५॥

अन्वयार्थ-मुनि शब्द आदि विषयों में यृद्धिसे रहित हो और सावचानुष्ठानों से असम्बद्ध रहे।

यहां मेंने जो निषेध रूपमें कहा है, वह सब आईत आगम से विरुद्ध है, ऐसा समझ कर उसका अनुष्ठान नहीं करना चाहिए॥३५॥

टीकार्य—अनुकूल कान्य स्पर्का आदि इन्द्रियों के विषय में अधीत् मनोज्ञ कान्द, रूप, गंध, रस और स्पर्क में साधु को आसक्ति रहित होना चाहिए तथा आरंभों में असम्बद्ध होना चाहिए।

स्मिए-आरंभेषु अनिसृतः' तथा सावध अनुष्ठान करबुं नहीं 'जमेत' बहुळिवियं-यदेतद्बहुळिपतम्' आ अध्ययनना आरंखधी सर्ध ने के अनेक वाता कहेवामां आपी छे 'ब्रव्दं त' समयातीतं-सर्वे त' समयातीतम्' ते अधुं कथन छनागन् मधी विकृद्ध है।वाना कारखे तेना निषेष करेदा छे ॥अप॥

અન્વયાર્થ'--મુનીએ શખ્દ, સ્પર્શ વિગેરે વિષયામાં ગૃદ્ધિ એટલે કે આસક્તિ વિનાનો થવું અને સાવદ અનુષ્દાનાથી અસંબદ્ધ રહેવું. અહિયાં મેં જે નિષેષરૂપથી કહેલ છે, તે સદ્યળું અહીંત ભગવાનના આગમથી વિરૃદ્ધ છે તેમ સમજીને તેનું અનુષ્દાન કરવું ન એઇએ. ારૂપા

ટીકાર્ય -- અનુકૂળ શખ્દ, રૂપ, ગાંધ, રસ, અને સ્પર્શમાં સાધુએ આસક્તિ રાખવી ન જોઇએ. તથા અરંભામાં અસંબહ થવું જોઇએ. આ અધ્યયનના પ્રારંભથી નિષેધ રૂપથી જે કથન કરવામાં આવેલ છે. તે સઘળું કથન આહેત સુરુ ११ तम्-उक्तम् 'सन्दं तं समयातीतं' सर्वं तत् समयातीतम् समयात्-आईतशास्त्रात् अतीतम्-अतिकाश्तिविति कृत्या अतिविद्धम् ! यदपि विधेयह्रपेण कथितम्, तदेतत्सर्वमेव कुशास्त्रातीतम् लोकोत्तरं यधानं वर्षते । यदपि कुशिविकै र्यहुलपितम्, सदपि समयातीतं शास्त्रविरुद्धिरिति कृत्या नैयप्द्रमुष्ठेयमिति ।

्साधुर्मनीक्ष्यब्दस्पर्भादिषु नैशसक्तो भवेत् तथा-सावदाऽनुष्ठानेषु नैव

पवृत्ती भवेत् ॥३५॥

प्रमु-अइमाणं च मायं च, तं परिण्णाय पंडिए।

मारवाणि य सैठवाणि, निर्देवाणं संघेष मुणी। चिवेमि। ३६।

छाया — प्रतिमानं च मायां च, तत्परिज्ञाव पण्डितः । गौरवाणि च सर्वाणि, निर्वाणं सन्धयेन्युनिः १३६० इति व्रवीमि ।

इस अध्ययन के प्रारंभ से जो निषिद्ध रूपमें कहा है, वह सब आह्रेत शास्त्र से विरुद्ध है, इस कारण उसका निषेध किया है। और जो विधि रूप से कहा है वह सब कुशास्त्र से अतीत लोकोसर और प्रधान है। और कुनीधिकोंने बहुत कहा है, वह सब जैनसिद्धान्त से विरुद्ध है, अत एव उसका आवरण नहीं करना चाहिए।

सास्पर्ययह है कि साधु को मनोज्ञ इन्द्रिय विषयों में आसक्त नहीं होना चाहिए और सावद्य अनुष्ठानों से संबद्ध नहीं रहना चाहिए। ॥३५॥

'अइमाणं च मार्य च'

श्चार्यं—'पंडिए सुणी-पंडितो सुनिः पण्डितसुनि 'अइसाणं-अतिमानं' अतिमान 'मायं च-मायां च' माया एवं कोघ, लोभ तथा 'सब्बाणि गारवाणि-सर्वाणि गौरवानि' और सम प्रकारके

શાસથી વિરુદ્ધ છે, તે કારણે તેના નિષેષ કરવામાં આવેલ છે. અને વિધિ-રૂપથી જે કથન કરેલ છે. તે કઘળું કથન કુશ સાથી અતીત એટલે કે જુદા પ્રકારનું લોકોત્તર અને પ્રધાન છે. અને કુતીર્થિકાએ જેનું કથન કરેલ છે, તે સઘળું કથન જે સિદ્ધાંતથી વિરુદ્ધ છે. તેથી જ તેનું આચરણ કરવું ન જોઇએ.

કહેવાનું તાત્મર્ય એ છે કૈ--સાધુએ મને ત્ર એવા ઇન્દ્રિયાના વિષયેમાં આસક્ત થતું ન એઇએ. અને સાવઘ અનુષ્ઠાનામાં બંધાઇ રહેવું ન એઇએ હા ૩ પાદ 'સક્રમાળં च માર્ય વ' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ--'पंडिप मुणी-पण्डितो मुनि.' भंडित मुनि 'अहमाणं-अतिमानं' अतिभान 'मार्थ च-मार्थ च' भाषा अने हीध दील, तथा 'सन्वाणि गार-

अन्तयार्थः — (पंडिए मुणी) पण्डिनो मु नेः (अइमाणं) अतिमानम् (मायं च) मायांच चकरात् लोभक्रोधौ (सन्त्राणि च गास्त्राणि) सर्वाणि च गौस्त्राणि→ ऋदिससात रूपाणि 'दरिण्गाय' परिद्वाय-सम्पग् झात्वा इपरिक्षया ज्ञात्वा प्रत्या-रूपानपरिक्षया परित्यज्ञय 'निन्धाणं'—मोक्षम् (संघष्ण सन्धयेत्-पार्थयेदिति ।३६।

टीका—'पंडिए' पण्डितः— हेयोपादेयज्ञानवान 'धुणी' धुनिः-साधुः 'अरमाणं अतिमानम्—अरङ्कारमित्यर्थः च शब्दात् तःपूर्वस्थितं कोधम् 'मायं च' मायां च शब्देन लोभम् 'सन्वाणि' सर्वाणि 'गारवाणि' गौरवाणि-ऋदिरस-सातस्थाणि, 'तं परिण्णाय' तं—मायादिकं परिज्ञाय—जपरिश्चया चतुर्गतिश्चमण-हेतुरूपं झात्वा प्रत्याख्यानपरिज्ञया परित्यजेत्। एतानि सर्वाणि परिहृत्य 'निव्वाणं' निर्वाणं-मोध्यम् अश्चेयक्रमेश्वयरूप् 'संघप' सन्ध्येत्-मोधानुसन्धानयुक्तां क्रियां विचयभोगीं को 'परिण्णाय—परिज्ञाय' सम्यक् प्रकार से ज्ञापरिज्ञादारा जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञासे त्याणकर 'निव्वाणं—निर्वाणम्' मोक्षकी 'संघए-संघयेत' इच्छा करे ॥३६॥

अन्वयार्थ---विवेकवान् सुनि अतिमान, माया लोभ और क्रोधको तथा सब गौरवों को ज्ञपरिज्ञा से सम्पक् हा से जान कर पत्याख्यान परिज्ञा से त्याग करके निर्वाण की इच्छा करे ॥३६॥

टीकार्थ —हेय और उपादेय का ज्ञाता सुनि मान को 'च' शब्द से कोध को माया को और दूसरे 'च' शब्द से टोभ को तथा ऋदि, रस और साताहर सब (तीनों) गौरवों को झर्यरज्ञा से चार गतियों में भूमण का कारण जान कर प्रत्याख्यान परिज्ञा से उनको त्याग दे। इन सब को त्याग कर मोक्ष की कामना करे।

बाणि-सर्वाणि गौरवाणि' अने अधाज प्रश्नाशना विध्यक्षेत्रोते 'वरिण्णाय-परि-ज्ञाय' सभ्यत्र प्रश्नारथी सपरिज्ञाधी जासीने प्रत्याण्यान परिज्ञाधी तेने। त्याग् इरीने 'निज्वाणं निर्शाणम्' भे।क्षती 'संघप-संघयेन' धन्छ। इरे ॥३६॥

અન્વયાર્થ— વિવેકવાન મુનિએ અત્યંત માન, માયા, લાેકા, તથા કાેધને તથા સઘળા ગૌત્વાને સપરિસાથી સારી રીતે જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિસાથી તેના ત્યાગ કરીને નિર્વાલની ઇચ્છા કરવી હારદા

ટીકાર્થ—હિય અને ઉપાદેય જાણવાવાળા મુનિએ માનને 'વ' શખ્દથી ક્રોધને, માયાને તથા ગીજ 'વ' શખ્દથી લેાભને તથા ઝદિ, રસ, અને શાતારૂપ ત્રશ્રે ગૌરવાને રાપરિસાથી ચાર ગતિયામાં ભ્રમણનું કારશુ જાણીને પ્રત્યાપ્યાન પરિસાથી તેના ત્યાગ કરવા. આ અધાના ત્યાગ કરીને માસની ઇન્છા કરવી એજ કલ્યાલુ કારક છે.

कुर्पादिति । विवेकतान् मुनिः-भतिमानमायादीन्, तथा-सर्वेषकारकसुद्धिरसः सातगौरवान् च परित्यज्य मोशं साधयेत् । 'ति वेमि' इत्येवं तीर्थकरोदितं सर्वं ते कथयामि । इति ।३६।

शि श्री निश्चितिरूपात-जगद्वरलभ-प्रसिद्धवाचक-पश्चदशभाषाकिलतर्जाळतकलापालापकपितिशृद्धगणपद्यनैकग्रन्थनिर्मापक,
वादिमानपर्दक-श्रीशाहरुलपति कोरहापुरराजपदत्त'जैनाचार्य' पदभूषित — कोरहापुरराजगुरुबालस्रसाचारि-जैनाचार्य - जैनधर्मदिवाकर
-पूज्य श्री धापीलालत्रतिविरचितायां श्री
''सूत्रकृताङ्गस्त्रस्य'' समयार्थवोधिन्यारूपायां व्यारूयायां धर्मनामकं
नश्माऽध्ययनं समाप्तम् ॥९॥

अभिवाय यह है कि विवेकी मुनि समस्त कवायों और समस्त गौरवों को त्याम कर मुक्ति की साधना करे। इस प्रकार तीर्थ कर द्वारा कहा हुआ ही सुधर्मा स्वामी कहते हैं हे जम्बू! में तुमसे कहता हूं॥३३॥ जैनाचार्य जैनघमेदिवाकर प्रथम्नी घासीस्रास्त्रजी महाराजकृत 'स्वकृता-कृष्वत्र' की समयार्थवीधिनी व्याख्या का धर्मनामक

नववां अध्ययन समाप्त ॥९॥

કહેવાના અભિપાય એ છે કે વિવેકી મુનીએ સલળા કળયાે અને સલળા ગૌરવાના ત્યાગ કરીને મુક્તિની સાધના કરવી. આ પ્રમાણે તીર્થ કરે ઉપદેશ ક્ષ્મે કહેલ કથન જ સુધમો સ્વામી કહે છે. કે હે જંબૂ લગવાન પાસેથી મેં જે પ્રમાણે સાંભત્યુ છે તે પ્રમાણે તમાને કહ્યું છે. ા૩રાા જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજ કૃત 'સ્ત્રકૃતાંગસ્ત્ર'ની સમયાર્થ બાધિની વ્યાખ્યાનું ધર્મ નામનું નવસું અધ્યયન સમાપ્ત ાહા



বে

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. स. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

#### ।। अथ दशमं श्री समाध्ययनं प्रारम्यते ।।

गतं नवमं धर्माध्ययनम्, सम्पति-द्शमं समाधिनामकमध्ययनं पारभ्यते, तत्र दशमाध्ययनस्य नवगाध्ययनेन सह अयमित्रसम्बद्धः-तश्मेऽध्ययने धर्मोऽमि-हितः, स च अविकलसमाधौ सत्येव मवतीति सम्पति-समाधिः प्रतिपाद्यते, इत्यनेन सम्बन्धेनाऽऽपातस्य दश्चमाध्ययनस्येद्गादिगं मूत्रम् 'आधे' स्थादि । प्रम्—आधं मेईमं अणुवीय धम्मं अंजू समाहिं तिमिणं सुणैर्ह । अपिडेन्निभिक्तेन् उ सैमाहिपत्ते,

अणियाणभृषसु परिवष्जा ॥१॥

छाया-अःख्यातवान मतिमान् अनुविचिन्त्य, धर्ममृजुं समाधि तमिमं शणुत । अमतिज्ञभिञ्जस्तु समाधि पाप्तोऽनिदानो भूतेषु परित्रजेत् ॥१॥

## ॥ दशकें अध्ययन का प्रारंभ ॥

नौर्वा अध्ययन समाप्त हुआ। अब दसवां समिध नामक अध्ययन आरंभ किया जा रहा है। नौतें अध्ययन के साथ दसतें अध्ययन का यह संबंध है—नौतें अध्ययन में धर्म का शितपादन किया गया है। धर्म पिएएँ। समाधि होने पर ही होता है अतएव अब समाधि की प्रस्तिणा की जाती है। इस सम्बन्ध से प्राप्त दसतें अध्ययन का यह प्रथम सुन्न है—'आधं प्रदेमं' इत्यादि।

द्यार्थ-- 'मईमं-मितमान' केवलज्ञानी भगवान् महावीरस्था-मीने 'अणुवीय-अनुविचिन्ध्य' केवलज्ञान ब्रारा जानकर 'अंजुं-ऋजुं' सरल और 'समाहिँ-समाधिं' मोक्ष प्राप्त कराने वाला 'घम्मं-घर्मम्'

#### દશમા અધ્યયનનાે પ્ર.રંભ

હવે દસમા સમાધિ નામના અધ્યયનના પાર'લ કરવામાં આવે છે નવમા અધ્યયનની સાથે દસમા અધ્યયનના આ પ્રમાણે સંખંધ છે. નવમા અધ્ય-યનમાં ધર્મનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે. ધર્મ પરિપૂર્ણ સમાધિ શ.ય ત્યારે જ અર્થાત્ શાંતિ શાય ત્યારે જ આચરી શકાય છે. આ સંબંધથી પ્રાપ્ત થયેલા દસમા અધ્યયનનું આ પહેલું સૂત્ર છે. 'જાઇ' મફ્રમેં ઇત્યાદિ

શખ્કાર્થ — 'मईमं-मितमान' કેવળશાનવાળા ભગવાન્ મહત્વીર સ્વામી એ 'अणुकीय-अनुविचिन्त्य' કેવળશાન દ્વારા જાણીને 'अंजु''-ऋजुं સરલ અને 'समिह-समार्थि' भेक्षिनी प्रस्तिકરાવવાવાળા 'धम्मं-धर्मसृ श्वेत शरित्र ३५ धर्म हुं अन्वपार्थः—'ग्रईमं' मतिमात्-वेत्त्वद्धः नीटार्थः 'अणुरीय' अनुदिविन्त्य केवळ्छानेन हात्वा (अंज्ं) ऋजं-सरलग् (समाहि) समाधि-मोक्षमापवस् (धम्मं) धमं-श्रुवारित्राख्यम् (आयं) आस्पात्वात्-कथित्वान (तिमणं) तिममं धमम् (सुणेह) मत्तः शणुत हे शिष्याः !, (अपिडस) अपितः-इहलोक्तपलोकाः-शंसारितः (समाहिपत्ते) हानादिसमाधिमातः (अणियाणभूपस्) भूतेषु अनिदानः, निदानम्-आरम्भरूषं तद्रश्तिः 'भिवखु' भिश्चः (परिव्वप्डमा) परिव्रजेत्-संयमे पराक्रमेत् इति ॥१॥

टीका--'मईमं मितमान् मननं मितः समस्तपदार्थिविषयकं झानम् तादश स्रुत चारित्र रूप धर्म का 'आधं-आख्यातयान्' कथन किया है 'तिमिणं तिममं' उस धर्म को 'सुणेह-श्णुत' हे जिज्यो तुम लोग सुनो 'अपडिश्न-अप्रतिझः' अपने तपका फल न चाहता हुआ 'समाहिपत्ते-समाधिशासः' समाधिको प्राप्त 'अणियाण भूएसु-अनिदानो भूतेषु' प्राणियोंका आरंभ न करता हुआ 'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'परिव्वएज्ञा-परिवजेत्' शुद्ध संघमका पालनकरे ॥१॥

अन्वयार्थ—मितमान् अर्थात् केवलज्ञानी ने, चिंतन करके अर्थात् केवलज्ञान से जान कर सरल समाधि धर्म का कथन किया है। इस धर्म को श्रवण करो। ऐहिक एवं पारलेकिक आकांक्षा से रहित, समाधि को प्राप्त सूनों (जीवों) के विषय में आरंभ न करने वाला मिक्षु संनम में पराक्रम करे॥१॥

टीकार्थ---प्रनन करना मति है। यहाँ मति का अर्थ है-समस्त

'खाद्यं-आरुयातवान्' ४थन ४थुं छे. 'तमिण-तमिमं' स्थे धर्म ने 'सुणेद-श्रृणुत' हे शिष्ये। तमे दे। है। सांभणे। 'अपिडन्ने-अपितहाः' पोताना तपतुं १० न ५२७ ना थत्र 'समाहिपत्ते -समाधिपातः' समाधिने प्राप्त 'अणियाण भूएसु-स्निदानो भूतेषु' पाधियोने। स्थरंशन ४२ता थत्रा 'भिक्खु-भिक्षुः' साधु पिल्यएज्ञा-परियोतेन्' शुद्ध स्थिनः संयमनुं पातन ४२ ॥१॥

અન્વયાર્થ—મતિમાન્ અર્થાત્ કેવળજ્ઞાનથી ચિંત્વન કરીને એટલે કે ફેવળ-જ્ઞાનથી જાણીને સરળ સમાધિ ધર્મનું કથન કરેલ છે. એ ધર્મનુ બ્રવણ કરા, એહિક—આલાક સંખંધી તથા પારલીકિક—પરલાક સંખંધી આકાંદ્વાથી રહિત થઈ સમાધિને પ્રાપ્ત કરી જીવા સંખંધી અરંભ ન કરવાવાળા બિલ્લુ સ્થાયમાં પરક્રમ કરે લાયા

હીકાર્ય -- મનન કરવું તે મૃતિ છે, અહિયાં મૃતિના અર્થ સઘળા પદા-

समस्तपदार्थविषपकं ज्ञानं दिश्वते यस्पाऽसी मतिमान-केवलज्ञानीरःर्यः। यद्यपि सन्ति बहुः केवलज्ञानितः, तथ पि पकृते मतिमानित्यसाधारणं विशेषणं तीर्यकर्यये वक्ति, तत्राऽद्रवर्तिस्वात्महावीरस्वामीनो ब्रद्रणमेव भवतीति मति-मान महावीरः 'अणुरीय' अनुविचिन्त्य-के बलालोकेनाऽइलोक्य उपदेशयोग्यःन् पदार्यानधिकृत्य 'अंज्' ऋजुन्-सरलम् अकृटिचम् 'समाहि' समाधिम्-समाधि-मापकं-मोक्षमापकमित्वर्थः 'धम्मं' धर्मम्-श्रुतचारित्र।स्वम् 'आघं' बारूयात-बान, एताइम्कटिलं समाधिषापकं धर्म मतिमान् श्रीमहानीरस्वामी कथितवान्। कि करस 'अलुबीय' अनुविचिन्त्य कथास्य धर्मस्य अधिकारी ? केच-उपदेश योग्याः पदार्थाः ? कया भाषया श्रोतुर्गा बोधः ? इत्यादि सर्वे स्वबुद्धचा विचार्य श्रोक्तवान् । 'तिनिज' तिनिमं धर्मम्-तीर्थकरोड्चारितम् 'सुणेढ' भृणुत पुर्व मावधानतया, श्रोतव्यं किमस्ति क्षत्राह-'भ्यडिन्न' अमतिहः-तये ऽनुष्ठाने पदार्थीं का ज्ञान ऐसे ज्ञानवान को मतिमान अर्थात केवरुज्ञानी कहते हैं । यशिप केवलज्ञानी घहत होते हैं, परन्तु प्रकृत में 'मितिमान' यह असाधारण विद्रोषण तीर्धेकर को ही प्रकट करता है। उनमें से भी समीप होते के कारण श्रीबहाबी/स्वामी को ही ग्रहण करना चाहिए। ताल्पर्य पह हुआ कि श्रीमहाबीर स्वामी ने केवलज्ञान से जानकर सरल अर्थात माया आदि जाल्यों से रहित धर्म का कथन किया है।

जिनेन्द्र भगवान् ने समाधि रूप धर्म का प्ररूपण किया है। इस धर्म का अधिकारी कौन है ? उपदेश करने घोग्य पदार्थ कौन से हैं ? किस भाषा का प्रयोग करने से अधिक से अधिक श्रोताओं को सरलता से घोध होगा ? इत्यादि पातों का अपनी बुद्धि से विचार कर

ર્ધાંતું જ્ઞાન એ પ્રમાણે ઘાય છે. એવા જ્ઞાન વાનને ઠેવળ જ્ઞાની કહેવામાં આવે છે. જો કે કેવળ જ્ઞાની ઘણા હાય છે, પરંતુ આ પ્રકરણમાં મિતામાન્ એ અસાધારણ વિશેષણ તીર્થ કરના જ નિર્દેશ કરે છે. તેમાં પણ સમીપ હાવાથી શ્રી મકાવીર સ્વામીને જ બહુલ કરવા જોઇએ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે–શ્રી મહાવીરસ્વામીએ કેવળ જ્ઞાનથી જાણીને સરલ અધીત્ માથા વિશેર શલ્યો રહિત એવા ધર્મનો ઉપદેશ આપેલ છે.

જીનેન્દ્ર દેવે સમાધિ રૂપ ધર્મની પ્રરૂપણા કરેલ છે. આ ધર્મના અધિ-કારી કે શ્રુ કે કે તથા ઉપદેશ કરવા યાગ્ય કયા પદાર્થી છે કે કઈ ભાષાના પ્રયાગ કરવાથી વધારમાં વધારે શ્રોતાઓને સરલતાથી આંધ ઘઈ શકે કે વિગેરે બાબતોના પોતાની બુદ્ધિથી વિચાર કરીને તેઓએ ધર્મના ઉપદેશ

कुर्वतो यस्य ऐहिकाऽऽप्रुष्टिमकस्या पितज्ञा आकांक्षा न विद्यते सोऽप्रतिज्ञः। 'समाहिएत्ते' मसाधियाप्यः – मोक्षशयकधर्मध्यानयुक्तः । 'भूएसु आणियाण' भृतेषु – पष्ट्रजीवनिकायेषु अनिदारः – भारमगरहितः स एवं भृतः 'भिवस्तु' मिश्चः सावधाऽनुष्ठानिवरहितः सन् 'परिवर्ण्जा' परिव्रजेत् - संयमानुष्ठाने विद्येत् – तिष्ठेत् संयमं परिपूर्णे पाळयेदिति मात्रः ॥१॥

जन्होंने धर्मका उपदेश दिया है। इस तीर्थंकर कथित धर्म को तुमः स्रावधान होकर सुनो।

सुनने पौरव क्या है ? इस प्रदन का उत्तर देते हैं-तप का अनु-ष्टान करते हुए जिस साधक में इह-परलोक संबंधी आकांक्षा नहीं होती, वह अवित्य कहलाता है। समाधि को जिसने पास कर लिया हो, वह समाधि प्राप्त कहा जाता है। ऐसा साधक ही समाधि पास कर सकता है। जो पर्जीवनिकायों के विषय में निदान अर्थात् आरंभ नहीं करता वह 'अनिदान' कहलाता है। इन सब विद्यायों से युक्त होकर साधु संयम का अनुष्ठान करे। अथवा साधु 'अनिदानभृत' हो अर्थात् कमों के प्रकृष से रहित होकर संयम का अनुष्ठान करे।

तात्पर्य यह है कि केवलजानवान भगवान तीर्थ करने अत्यन्त सरल और मोक्षप्रद धर्म का निरूपण किया है। हे शिष्यों मेरे मुख से उस

આપેલ છે, માટે આ તીર્થ કર લગવાને ક**હેલ ધ**ર્મ તમે**ા** સાવધાન ઘાતે સાંભળા.

સાંસળવાને યોગ્ય શું છે ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવામાં આવે છે, તપતું અતુષ્ઠાન કરનારા જે સાધકમાં ઇહલાક (આલાક) તથા પરલાક (પરલામાં પ્રાપ્ત ઘનાર લાક) સભંધી આકાંક્ષા ઇંગ્છા હાતી નથી, તેને અપ્રતિજ્ઞ કહેન્વામાં આવે છે. જેણે સમાધિ પ્રાપ્ત કરી લીધી હાય, તે સમાધિપાવત કહેવાય છે. અને એવા સાધકજ સમાધિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જેએ ધર જવ-નિકાયાના સંબંધમાં નિકાન-અર્થાત્ અરંબ કરતા નથી તે 'અનિદાન' કહેન્વાય છે. આ અધા વિશેષણાથી યુક્ત થઇને સાધુએ સંયમનું અનુષ્ઠાન કરવું. અથવા સાધુએ અનિદાન ભૂત થવું. અર્થાત્ કર્માના શ્રહ્લુથી રહિત થઇને સાયમનું અનુષ્ઠાન કરવું.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—કેવળ જ્ઞાની ભગવાન તીર્થ કરે અત્યંત સરળ અતે માણ આપનાર ધર્મનું નિરૂપણ કરેલ છે. કે શિલ્યો ? મારા મુખથી એ મર્મને તમા સાંભળા પાતાનાં તપના ફળની ઇચ્છા કાઈ 'પણ વખતે प्लप्-उंडूं अहेयं तिरियं दिसासु,

तैसा य जे धावर जे य पाणा। हत्थेहिं पाएहिं य संजैमित्ता,

अदिन्नैमेन्नेसु य ेंगो गहेजी ॥२॥

छाया--- कर्ध्नमधस्तिर्यम् दिशासु-त्रशाय ये स्थावरा ये च प्राणाः । इस्ताभ्यां च पादाभ्यां संयम्य, अदत्तमन्ये व नो गृह्णीयात् ॥२॥ अन्त्रयार्थः--- (उड्डूं अद्देर्य तिरियं दिसःसु) कर्ध्वमवस्तिर्यम्दिशासु-भाष्याः

धर्म को खुनो अवने तप के फल को कदापि कामना न करो। समाधि से युक्त होकर, सावद्य अनुष्ठाननहीं करते हुए विशुद्ध धर्मका पालन करो। है। 'खडू' अहेयं तिरिषं' इत्यादि।

राज्याध-- 'उद्दू अहेयं तिरियं दिसास-ऊर्ध्वमप्रस्तिर्यम् दिशासु' ऊपर नीचे और तिरछी दिशाओं में 'तसाय जे धावरा जे य पाणा- ससाक्ष ये स्थावराः ये च प्राणाः' इस और स्थावर जो प्राणी रहते हैं उन प्राणियों को 'हत्थेहिं पाण्हिं य संजमित्ता-हस्ताभ्यां च पादाभ्यां संयम्य' हाथ और पैर अपने बशमें रखकर अर्थात् बांच कर पीडा न करनी चाहिये 'अन्नेसु य अद्दिनं नो गहेज्जा-अन्येखादत्तं न गृहीयात्' तथा अन्य के बारा विना दी हुई चीज न छेनी चाहिये॥२॥ अन्वयार्थ--- ऊर्थ्व दिशा, अथो दिशा और तिर्छी दिशाओं-पूर्व

કરવી નહીં. સમાધીથી યુક્ત થઇને, સાવઘ અનુષ્ઠાન કર્યા વિના વિશુદ્ધ ધર્મનું પાલત કરાે. તેમાંજ કલ્યાણ સમાચેલ છે. ા૧ા

'उद्धृतं अहेयं तिरियं ध्रियाहि शण्डार्थं—'उद्धृं अहेयं तिरियं दिखासु-ऊर्ध्वमधस्तियंग् विशासु' ઉपर नीचे अने तिरिष्ठी दिशाच्यामां 'तसा यजे यावरा जे य पाणा-त्रसास ये स्थावराः ये च प्राणाः'त्रस् अने स्थावर के प्रास्त्रिया रहे छे. च्ये प्रास्त्रियोने 'इरवेहि पार्षहें' य संजिमित्ता-इस्ताक्ष्यां चः पादाक्ष्यां च संयम्य' छाथ अने पण पाताना वशमां राणीने अर्थात् छाथ पण आंधीने पीठा धरवी न लेश च्ये 'खन्तेसु य अदिन्तं नो गहे-अन्यैक्षाइतं न गृह्णीयात्' तथा जीकाच्या द्वारा आप्या विनानी वश्तु देवी न लेशके ॥रा

અન્વયાર્થ— ઉદ્વૈદિશા, અધાદિશા અને તિર્છીદિશાએ - પૂર્વ દિશા વિગેરમાં સુરુ १२ दिदिश्व आग्नेपादिनिदिश्व च 'तसा प जे यावर जे य पाणा' त्रसाः-द्वीन्द्रिया-इयः ये च स्थावराः-पृथिक्यादयः पाणा जीकाः एतान् प्राणान् 'इत्वेहिं पापिं य संजिमित्ता' हस्ताभ्यां पादाभ्यां च संयम्य-बद्ध्वा न विराधयेत् 'अन्तेसु प अदिन्नं नो गहेजना' अन्यैक्षादत्तं-परेरदत्तं न गृह्वीयादिति । २॥

टीका— माणातिपातादीनि कर्मणां निदानानि, माणातिपात्रश्च द्रव्यक्षेत्रकालः भावमेदाचतुर्वा विभक्तो मति । तत्र क्षेत्रपाणातिपातं प्रथमं दर्शयति सूत्रकारः— 'ऊट्टं' ऊर्ष्वम्, योऽपि पाणातिपातः क्षियते, स पद्मापकापेक्षया उर्ध्वम्—उपितेषे क्षियते, यदि वा कर्त्तुर्पेक्षया 'अहेयं' अधः—अभोदेशे पत्रति । यदि वा 'तिरियं दिसासु' तिर्यपदिश्च क्रियते, क्षत्रचित्—हिंसापेश्चया उपित्वेशे हिंसा भवति, क्षत्रचित्यं देशे कुत्रचित्तिर्यं केते, पाच्यादिदिश्च विदिश्च ज्ञायते । सोऽपं क्षेत्रा-तिपातः । अय-द्रव्यपाणातिपातमधिकृत्य सूते—'तसा य' नसाश्च, ये सश्चरण-दिवा आदि में और विदिशाओं में विद्यमान श्रस और स्थावर

दिशा आदि में और विदिशाओं में विद्यमान त्रस और स्थावर प्राणियों के हाथों और पतों को बाँध कर या अन्य प्रकार से, विरा-घनान करे तथा दूसरों के द्वारा अदस वस्तु को ग्रहण न करे ॥२॥

टीकार्थ—प्राणातिपात आदि पाप कर्मबंध के कारण हैं। उनमें से प्राणातिपात द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के भेद से चार प्रकार का है। उनमें से सूत्रकार क्षेत्र प्राणातिपात को पहले से दिखलाते हैं— प्रज्ञापक की अपेक्षा से अथवा प्राणातिपात वर्सा की अपेक्षा से अथवा प्राणातिपात वर्सा की अपेक्षा से अपर की ओर जो प्राणातिपात किया जाता है वह अर्ध्व कहलाता है। इसी प्रकार अधोदिशा और तिर्छी दिशा का प्राणातिपात समझना चाहिए। हिंमा कहीं अपोदेश में की जाती

તથા વિદિશાઓમાં વહેલા ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયોના હાથા અને પગેને ખાંધીને અથવા ખીઝ કાઇ રીતે તેમની વિરાધના ન કરે. તથા બીજાએા દ્વારા અદત્ત-આપ્યા વિનાની વસ્તુને શ્રહેણ ન કરે ારા

ટીકાર્ય—પાણાતિપાત વિગેરે પાપા, કર્મ ખન્ધના કારણ રૂપ છે, તેમાંથી પાણાતિપાત દ્રવ્ય, શ્રેત્ર કાળ અને ભાવના લેદથી ચાર પ્રકારના કહેલ છે. તેમાંથી સૌથી પહેલાં સ્ત્રકાર ક્ષેત્ર પ્રાણાતિપાતને ખતાવે છે,-પ્રજ્ઞાપકની અપેક્ષાથી અથવા પ્રાણાતિપાત કરવા ૃવાળાની અપેક્ષાથી ઉપરની તરફ જે પ્રાણાતિપાત કરવામાં આવે છે, તે ઉદ્વ કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે અધિદિશા અને તિછી દિશાના પ્રાણાતિપાત સમજવા એઈએ. હિંસા કાઈ સ્થળે ઉપરના દેશમાં કરવામાં આવે છે, કાઈ સ્થળે અધા દેશમાં કરવામાં આવે

शीलाः प्राणिनः । तथा-'जे य थावर पाणा' ये च स्थावर नन्त्रवः, त्रसा द्वोन्दिः याद्यः, स्थावराः-पृथिव्यादयः । एतेषां विराधनं द्रव्यप्रागातिवातः । जे ये पाणा' इत्यत्र चकारः कालपाणातिपातं स्वयति, अतःपरं भावपाणातिपातं दर्शयति-पृविक्ताः प्राणिनः 'इत्येहिं' इस्ताभ्याम् 'पाप्हिं' पादाभ्याम् 'संजिम्ता' संप्रय-वह्ध्वा वन्धियत्वा च अथना-प्रकारान्तरेणापि कद्धियत्वा, यदेनेषां हिंसनं तत् कदापि न क्वर्यात् । यदिवा-स्वकीयौ इस्तौ पादी संयम्य संयतः कायासन् माणिविराधनं न क्वर्यात् च शब्दात्-पाणापानयोनिःसरणसमये सर्वत्र मनोवाकायैः संयतः सन् सम्यग्दर्शनक्कानचारित्रक्ष्यानसमाधि पालयेत् ।

है, कहीं पूर्व आदि दिशाओं में या विदिशाओं में की जाती है। यह क्षेत्र प्राणातिपात है।

अब द्रव्य प्राणातिपात के विषय में कहते हैं-जो त्रस अथीत् संवरणशील और स्थावर प्राणी हैं खनकी विराधना करना द्रव्यप्राणाः तिपात है। डीन्द्रिय आदि जीव त्रस और पृथ्वीकायिक आदि स्थावर कहलाते हैं।

'जे य पाणा' यहाँ 'य' (च) शब्द काल प्राणातिपात का सूचक है। इसके पश्चान् भावपाणातिपात दर्शाया गया है। पूर्वोक्त प्राणियों के हायों और पागें से वाँव कर अथवा ऐसो अर्थ करना चाहिए कि साधु अपने हाथों और पगों को संयम में रखकर अर्थात् संयतकाय होकर प्राणियों की विराधना न करे। 'च' शब्द से यह भी समझना

છે. કૈાઇ વખત પૂર્વ વિગેરે દિશાએામાં કરવામાં આવે છે, અથવા વિદિશા-એામાં કરવામાં આવે છે. આ ક્ષેત્રપ્રાણાતિયાત કહેવાય છે.

હવે દ્રવ્ય પ્રાણાતિયાલના સંભંધમાં સૂત્રકાર કહે છે, જે ત્રસ અથવા સંચરણ સ્વભાવ વાળા અને સ્થાવર પ્રાણીયો છે, તેઓની વિરાધના કરવી તે દ્રવ્ય પ્રાણાતિયાત છે. દ્રીન્દ્રિય વિગેરે જીવા ત્રસ, અને પૃથ્વીકાયિક વિગેરે સ્થાવર કહેવાય છે.

'તે ચ વાળા' અહિયાં 'ચ' 'લ' શબ્દ કાળમાણાતિમાતને બતાવવાવાળા છે. તે પછી ભાવપ્રણાતિપાત અતાવવામાં આવેલ છે. પહેલાં ઉપર કહેલ પ્રાસ્થિ-ચાના હાથા અને પગાને ખાંધીને અને બીજા કાઈ પણ ઉપાયથી તેને સતા-વીને કાઈ વાર પણ તેના વધ (નાશ) ન કરવા. અથવા એવા પણ અર્થ થાય છે કે સાધુએ પાતાના હાથા અને પગાને સંયમમાં રાખીને અર્થાત્ સંયતકાય થઈને પ્રાસ્થિની વિરાધના કરવી નહિં અહિંયા 'વ' શબ્દથા तथा—'अन्मेसु य' अन्येश्व 'अदिन्नं' अदत्तं किमिष वस्तु 'णो गहेड्जा' नो परिगृहीयात्, एतेन परिगृह निषेशोडिष कृतः, परिगृहीतमासेव्यते इति नियमात् मेथुनस्यापि निषेशोडिवमन्तव्यः । समस्तव्यानां सम्यक् परिपालनोपदेशाद् मृषात्रादोध्यर्थत एव निषिध्यते । ऊष्यौदिदिशासु वसतां माणानां असस्यावरादीनां हस्तौ पादौ वद्धा ते न हिंसनीयाः। तथा—अद्तं वस्तु न स्वीक्रयौदिति मावः। र। मूलम्—सुयवस्वायधम्मे वितिगिच्छतिण्णे,

कै।ढे चरे आयतुस्ले पंयासु।

चाहिए कि प्राण और अपान वायु को बाहर निकालते समय सर्वश्र मन, बचन और काम से संधमयुक्त रहकर सम्पन्दर्शन ज्ञान और चारित्र तप रूप समाधिका पालन करे।

इसके अतिरिक्त साधु दूसरे के ब्रारा अद्भ किनी भी वस्तु को ग्रहण न करे। इस कथन से परिग्रह का भी निषेत्र कर दिया गणा है और परिगृहीत का ही सेवन किया जाता है, इस निषम के अनुसार मैधुन का भी निषेत्र समझ छेना चाहिए। समस्त महावतों के सम्पक् पालन के उपदेश से मुखाबाद का भी निषेत्र हो जाता है।

तात्पर्य यह है कि उर्ध्व आदि दिशाओं में रहे हुए त्रस और स्थावर प्राणियों के हाथ पग बांध कर हिंसा नहीं करनी चाहिए, अन्य प्रकार से भी हिंसा नहीं करनी चाहिए और अद्त्रवस्तु को ग्रहण नहीं करना चाहिए॥२॥

એ પણ સમજતું કે પ્રાથ્યુ અને અપાન વાયુના બહાર નીકળતી વખતે બધા પ્રકારથી મન, વચન, અને કાયાથી સંચમ યુજ્ત રહીને સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર, તપ, રૂપ, સમાધિનું પાલન કરતું.

આ શિવાય સાધુએ બીજાથી અપાયા વિના કેાઈ પણ વસ્તુ ગ્રહણ કરવી નહીં આ કથાનથી પરિગ્રહના પણ નિષેધ કરવામાં આવેલ છે. અને પરિગ્ર-હ્યુતિનું જ સેવન કરવામાં આવે છે. આ નિયમ પ્રમાણે મૈશુનના નિષેધ પણ સમજ લેવા. સઘળા મહાવતાના પાલનના ઉપદેશથી મૃષાવાદના અર્થાત્ અસત્ય ભાવસ્તુના પણ નિષેધ થઇ જાય છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે---ઉર્ધ્વ વિગેરે દિશાઓમાં રહેલા ત્રસ અને ક્શાવર પ્રાહ્યિયોના હાથા અને પચા ખાંધીને હિંસા કરવી ન નેઇએ, તેમજ આ ત પ્રકારથી પણ હિંસા કરવી ન નેઇએ. હવા

# आयं न कुजा ईह जीवियही,

चैयं न कुउना सुनवस्मि भिक्खू ॥३॥

छाया —स्वःक गतधर्मा विचित्ता तीर्णः, लाहश्वरेदात्मतुरुषः मजासु । आयं न कुर्योदिह जीवितार्थी, चर्यं न कुर्यात् सुतपस्त्री भिक्षुः ॥३॥ अन्तर्याधः—(स्वतंस्त्वायधरमे) स्वाक्यातधर्मा-सु-सुन्दु आरूपातः श्रुत-चान्त्रिरूपो धर्मो येन तथाविधः (वितिभिच्छतिन्ने) विचिक्तित्सातीर्णः-विचिक्ति-

'सुयक्तायभ्रम्भे' इस्पादि

शब्दार्थ—'स्वयक्सायवस्मे-स्वाख्यातधर्मा' श्रुत और चारित्र धर्मको अच्छीतरह प्रतिपादन करने वाला 'वितिगिच्छतिन्ने-विचि, किरसा तीर्णः' तथा तीर्थकर प्रतिपादित धर्म में शंका न करने वाला 'लाडे-लाडः' तथा प्राप्तक आहार से अपना निर्वाह करनेवाला 'सुनव-स्मि निक्क्यू-सुनपित्विभिक्षः' उत्तम तपस्वी साधु 'पपासु आयतुल्छे -प्रजासु आत्मतुर्थः' वृथिबीकायिक आदि छकाय के जीवों को आस्म-तुर्य समझता हुवा 'चरे-चरेत्' संपम का पालन करे 'इह जीवियद्वी-इह जीवितार्थी' तथा इसलोक में जीनेकी इच्छा से 'आयं न कुरजा-आयम् न कुर्यात्' अध्यवों का सेवन न करे 'चयं न कुरजा-चयम् न कुर्यात्' एवं भविष्य कालके लिये संचय न करे ॥३॥

अन्वपार्थ — श्रुत और चारित्र रूप धर्म का सुन्दर व्याख्यान करने बाला, विचिकित्सा अर्थात् चित्त की अस्थिरता या जुगुप्सा से अति-

शण्दार्थं — 'सुयक्क्षायधम्मे -स्वाख्यातधर्मा' श्रुत अने य रित्र धर्म ने सारी रीते प्रतिपादत करवावाणा 'वितिमिच्छतिन्ने -विचिदित्सातीणां' तथा तीर्थं कर प्रतिपादित धर्ममां शंका न करवावाणा 'छः हे -छःडः' प्रासुक अकारधी पेताना निर्वाद करवावाणा 'सुतवित्सिमक्क् -सुतपिक्तिमक्कुः' उत्तय तपस्वी अवे। साधु 'प्यासु आयतुल्छे - मजासु आत्मतुल्यः' पृथ्वीकाथिक छवे।ने पेताना सभान सभळने 'चरे -चरेत्' संयमनुं पादन करे 'इह जीवियद्वी -इइ जीविताधीं' तथा आक्षोक्षमां छववानी ध्रश्यासनुं 'अयं न कुक्जा-आरम् न कुर्यात्' भाश्रवे।नुं सेवन न करे 'चर्यं न कुज्जा-चर्यं न कुर्यात्' कविष्यने माटे धन धान्य विगेरेने। संश्रक्ष न करे धाका

અન્ત્રયાર્ધ---શ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ ધર્મનું સુંદર વ્યાપ્યાન કરવાવાળા વિચિકિત્સ અર્થાત્ ચિત્તની અસ્થિરતા અથવા જુગુપ્સા-નિંદાથી રહિત,

<sup>&#</sup>x27;स्यक्सोय घरमे' धत्याहि

त्सा-चित्तविष्ड्रतिः धर्मसंशयरूपा वा तां ती गौँऽतिकान्तः, (छ। हे) लाढः-मासु-काहारेण संपन्तसकः (सुध्वस्ति भिवस्) सुतपस्यी-उत्तमतपस्यायान् भिक्षः (पयासु आपतुरुष्टे) मनासु-पृथिवी का विकादिजी वेषु आत्मतुरुषः-भात्मवत् सर्वमाणिप्रेसकः (चरे) चरेत्-संपमं पालयेत् (१६ जी विषष्ट्री) इहलोके जी वितार्थाः -संयमनी वितार्यी (आयं) आयमाश्रवलक्षणं न कुर्यात् (चयं) सन्नयम्-पृतगुढा-दिसंग्रहळक्षणं सिक्षिं न कुर्यात् इति ॥ ३॥

टीका—सम्पति-झानदर्शने समिश्वित्य द्भूते—'स्वयन्तायधम्मे' स्वाख्यात-धर्मा—सुन्तु आरूपातः श्रुतचारित्राख्यो पर्धो येन साधुना स स्वाख्यात-धर्मा सकलजीवरक्षकधर्मप्रतिपादकः। एसावता झानसमाधिककः। निर्वितिष्ट-झानमन्तरेण सम्यग्धर्मपतिपादनं सम्भवति। तथा—'त्रितिशिच्छति॰णे' विचिकित्सातीर्णः, धर्मस्य फलं पति संश्यो विविकित्सा। तादशीं विचि-कान्त, लाह अर्थात् प्रास्तुक आहार से संयम का रक्षक तथा सम्यक् सपश्चरण (तपस्या), करने बाला भिक्षु समस्त प्राणियों को आत्मतुल्य जावता हुआ संयम का पालन करे इस लोक में जो संयमजीवन का अभिलाषी है, आश्रव न करे और स्वत गुड आदि पदार्थों की सिक्षिय (संवय) न करे।।।।

टीकार्थ—अब ज्ञान और द्दीन के विषय में कहते हैं। साधु समस्त जीवों की रक्षा करने वाले वर्म का उपदेशक हो इस कथन के ब्रारा ज्ञान समाधि का ब्रह्म किया गया है, क्योंकि विशिष्ट ज्ञान के विना सभ्यक् धर्म का प्रतिपादन होना संभव नहीं है।

साधु विचिकित्सा को लांच चुका हो। वर्म के कल में संदेह करना विचिकित्सा है। इस विचिकित्सा से रहित हो अर्थातु वर्म के

'લાઢ' અર્થાત્ પ્રાપ્તુક આહારથી સંયમનું રક્ષણ કરનાર તથા સમ્ય્ધ્ તપશ્ચ રાષ્ટ્ર (તપસ્યા) કરવાવાળા બિક્ષુ સઘળા પ્રાસ્થ્રિયોને, આત્મ તુલ્ય માનીને સંધમનું પાલન કરે આ લેકમાં જેઓ સંયમ જીવનના અભિલાપી છે, તેઓ આ અત્ર ન કરે તથા થી, એળ, વિગેરે પદાર્થીના સંચય ન કરે ॥૩॥

ટીકાર્થ — હવે જ્ઞાન અને દર્શનના વિષયમાં કહેવામાં આવે છે. સાધુએ સઘળા જીવાની રક્ષા કરનારા ધર્મના ઉપદેશક થયું. આ કથન દ્વારા જ્ઞાન સમાધિતું ગ્રહેશ કરવામાં આવેલ છે, કેમકે–વિશેષ પ્રકારના જ્ઞાનના વિના સમ્પક્ષ ધર્મતું પ્રતિપાદન થવાના સંભવ નથી.

સાધુ વિચિકિત્સાને એાળ'ગી ગયા હોય અર્થાત્ ધર્મના ફ્લપ્રત્યે સંશય વિનાના રહે એટલે કે ધર્મના ફ્લમાં સંદેહ કરવા તે વિચિકિત્સા કહેવાય स्भां तीर्णः - अतिकान्तो यः स तथा, तथा च धर्मफलं मित संग्रयरहितः । तदुकम्-'तमेव सच्चं नीसंकं जं जिणेहिं प्रवेह्यं तदेव सत्यं निःशङ्कं यिजनीः
भवेदितम् इति। एवं पकारेण श्रङ्काराहित्येन कचिद्षि मनसो विद्धिर्दित कुर्यात्।
एतावता दश्चेनसमाधिः मितिपादिता भविति। निष्के-दर्श-विरिष्ठितस्य निःशङ्का
पर्वाच सम्भविति कापि। 'लाहे' लाहः-विश्वद्वाहारेण यथाशामोपकरणादिना च
विधिष्किं संयमयात्रापालकः स लाहः, एवंभृतः साधुः संयतः तुष्ठानम् 'चरे'
चरेत्, संयमानुष्ठानं कुर्यादिति भावः। तथा 'पयासु' मजासु-मजायन्ते इति
भनाः- पृथिन्यादिकायिकाः जीवा स्तेषु 'आयतुन्छे' आत्मतुन्यो भवेत्, सर्वजन्तृत् सुखदुःसादिषु न्यापृतान् स्वात्मतुन्यान् पश्येत्। उक्तश्च —

फल में संज्ञाय न करे । कहा भी है-'तदेव च सत्यं निःदांकं' इत्यादि । वहीं सत्य और असंदिग्ध है जो नीर्धकरों ने कहा है।' इस प्रकार दोका से रहित होकर कहीं भी मन को चंचल न करे । इस कथन के झारा दर्शन समाधि का प्रतिपादन किया गया है, क्योंकि जो दर्शन (धर्म) से रहित है उसकी कहीं भी (तस्व के विषय में) निःशंक प्रवृत्ति नहीं हो सकती।

निर्दोष आहार से तथा प्राप्त उपकरण आदि से विधिपूर्वक संघम यात्रा का निर्वाह करने वाला लाढ कहलाना है। साधु इस प्रकार का होकर संघम का अनुष्ठान करे।

इसके अतिरिक्त साधु पृथ्वीकाधिक आदि जीवों को आत्मतुल्य समझे। अपने सुख के लिए प्रवृत्ति में लगे हुए समस्त प्राणियों को

છે. આવા પ્રકારની વિચિકિત્સાથી રહિત થવું. અર્થાત્ ધર્મના ફળમાં સંશય કરવા નહિંકહ્યું પણ છે કે—'તદેવ सत्यं निःशंक' ઇત્યાદિ

એજ સત્ય અને અસંદિગ્ધ સંદેહ વિનાનું છે, કે જે તીર્થંકર ભાગવાને કહેલ છે, આવા પ્રકારની શંકા વિનાના થઈને મનને ચંચલ થતા રાકવું. આ કઘન હારા દર્શન સમાધિનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે, કેમકે–જે દર્શન (ધર્મ)થી રહિત છે, તેની તત્વના સપ્રધમાં ક્યાંઇ પણ નિ:શંક પ્રવૃત્તિ થઇ શકતી નથી

નિર્દોષ આહારથી તથા નિર્દોષ પ્રાપ્ત ઉપકરણ વિગેરેથી વિધિપૂર્વ'ક સ'યમ યાત્રાના નિર્વાહ કરવા વાળા 'લાઢ' કહેવાય છે. સાધુએ આવા પ્રકારના થઈને સંયમનું અનુષ્ઠાન કરવું.

આ શિવાય સાધુએ પૃષ્વીકાયિક વિગેરે જીવે:ને આત્મતુલ્ય સમજવા. પાતાના સુખ માટે પ્રવૃત્તિમાં લાગેલા સઘળા પ્રાહ્મિયાને પાતાની સરખા 'जह मम ण पियं दुःखं, जाणिय एयमेव सञ्जीवाणं।
ाण हणह ण हणावेह य, समं मण्णइ तेण सो सवणो ॥१॥
छाय-यया मम न मियं दुःखं, ज्ञात्वा एवमेव सर्वसस्वानाम्।
न हन्ति न घातयति च, समं मन्यते तेन स अमणः ॥१॥

यथा मन दुःखं न मियं तया सर्वेषामि न मियं दुःखमितिकात्वा सर्वे-जीवं स्वात्मतुल्यं मन्यते तेन स न कमि इन्यात् न वा घातयेत् स इति भावः। तथा—'आयं' अप्यते—गम्यते दुर्गतौ अनेनेति आयो मिध्यात्वादि कर्माश्चन-छक्षणस्तम् 'न कुज्ता' न कुर्यात्' तथा—'चयं' चयसुपवयं चयनम्, धनधान्य-द्विपदचतुष्पदादे ौ परिम्रहलक्षणं संचयम् 'न कुज्जा' न कुर्यात्। क एवं न कुर्याद्-तज्ञाह—'जीवियद्वी' जीवितार्थी-संयमजीवितार्थी, 'स्रतवस्सी' स्रतपस्वी चसुष्दु तपस्वी—कर्मनिर्जरार्धे बाह्याभ्यन्तरत्यकारुकार 'भिक्ख्' मिश्चः— निद्रिविभक्षयंव याणधारकः साधुः न हिंसां कुर्यान्नापि कारयेदिति। श्रुतचारि-

अपने ही समान समझे। कहाभी है-'जह मम ण पियं दुक्लं' इत्यादि। जैसे मुझे दुःल पिय नहीं है, उसी प्रकार समस्त जीवों को पुःल प्रिय नहीं है। इस प्रकार जानकर जो न स्वयं जीवों का घात करता है और न दूसरों से घात करवाना है और सब पर समभाव रखता है, वही श्रमण कहलाता है।

तथा जिसके कारण दुर्गति में जाना पड़ना है उन मिथ्यात्व आदि कमें के आश्रव को 'आय' कहते हैं। सुनि आय न करे और धन धान्य द्विपद चतुष्पद आदि का संग्रह भी न करे। कौन ऐसा न करे! जो संगम जीवन का अभिलापी हो, सुतपस्वी हो अर्थात् कर्मनिर्जरा

समन्ने, इह्युं पध्य छे है-'ब्रह्ममण पियं दुक्खं' धत्याहि

<sup>ં</sup> જેન મને દુઃખ પ્રિય લાગતું નથી, એજ પ્રમાણે સઘળા છેવોને દુઃખ પ્રિય લાગતું નથી, આ પ્રમાણે જાણીને જેઓ સ્વયં છવે.ના ઘાત કરતા નથી. અને બીજાએ પાસે ઘાત કરાવતા નથી, અને ખધા પર સમસાવ રાખે છે, એજ શ્રમણ કહેવાય છે,

તથા જેના કારગ્રે દુર્ગિતમાં જવું પડે છે. તે મિથ્યાત્વ વિગેરે કર્મોના આસ્વને 'શ્રાય' કહે છે. મુનિએ આય કરવી નહીં તથા ધન, ધાન્ય, દ્વિષક, શ્રે પગવાળા, ચહુમ્પદ-ચાર મા વાળા વિગેરેના પણ સંગ્રહ કરવા નહીં.

એ પ્રમાણે દાંયું ત દરવું ? જેવા સંયમ જીવનના અભિલાવી. ધવું દાય,

त्रादेधेर्मस्य वक्ता जिनोक्तधर्मेषु श्रङ्कारहितः मासुकाऽऽहारेण जीवनयापकः तपस्त्री साधुः सर्वभूतानि-आत्मनग्तुल्यानि संपद्यत् संयमं पाछयेत्। तथेह लोके स सुखं चिरं जीवनेन्छावान, आश्रवद्वारं न सेवेत । तथा-धनधान्या-दीनां संवर्ध न कुर्यादिति भावः ॥३॥

**प्रम्-सेर्टि**वदियाऽभिनिट्वुडे पेयासु,

र्चरे मुणी सैटबओ विष्यमुक्के। को विकास

पौसाहि पाणे च पुढो वि सत्ते,

दुक्खेण अहे परितेषमाणे ॥४॥

छाया — सर्वेन्द्रियाऽभिनिष्ठतः पञाग्न, चरेन्युनिः सर्वतो विषश्चकः। पञ्चमाणां श्रष्ट्यगपि सत्त्यान् दुःखेनाऽऽत्त्रीन् परितःयमानान् ।४।

के लिए बाह्य और आभ्यन्तर तपश्रयी करने वाला हो तथा मिक्सा वृत्ति से प्राणनिर्वाह करने वाला हो।

आद्याय यह है अतसारित्र धर्म का उपदेदाक, जिनमस्पित धर्म में निद्दांक, प्रासुक आहार से जीयनिर्वाह करने वाला और तपस्वी साधु प्राणीमात्र को अपने समान देखता हुआ संयम का पालन करे। इस लोक में जो सुखपूर्वक जीवित रहना चाहता है, वह आश्रवद्वारों का सेवन न करे तथा धन धान्य आदि का संवय न करे॥ है॥

'सर्विदिया' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'पगासु-प्रजासु' साधु स्त्रियों के विषय में 'सर्विदि गाभिनिब्बुडे-सर्वेन्द्रियेरभिनिवृक्तः' अपनी समस्त इन्द्रियों को रोक

સુતપરવી હાય, અર્થાત કર્માનિજ'રા માટે બાહ્ય અને આક્યન્તર તપશ્ચર્યા કરવાવાળા હાય, તથા, ભિક્ષા વૃત્તિથી પ્રાથનિર્વાદ કરવાવાળા હાય

કહેવાના આશય એ છે કે— ક્ષતચારિત્ર ધર્મના ઉપદેશક, જન પ્રદ્ધિત ધર્મમાં નિશ્લંક, પ્રાપ્તુક આહારથી જીવન નિર્વાહ કરવાવાળા અને તપસ્વી સાધુ પ્રાર્ણી માત્રને પાતાની સરખા દેખતા શકા સંયમતું પાલન કરવું. આ લાકમાં જેઓ સુખ પૂર્વંક જીવવાની ઈચ્છા રાખે છે. તેએ આસવ દ્વારાતું સેવન કરવું નહીં. તથા ધન ધાન્ય વિગેરેના સંચય કરવાના નહીં ાાગા

'सर्विवदिया' धर्याहि

शण्डार्थ — 'पयासु-प्रजासु' साधु स्त्रिकेशना संभाधमां 'सन्त्रिवाभिति-व्युद्धे-सर्वे व्यिप्तिमित्यं त्तः' पातानी सद्यणी छंद्रियेशने राडीने छतेन्द्रिय अने स्॰ १३ अन्त्रयार्थः—(प्यामु) मजासु-स्रीषु 'अन्तिदियामिनिःवृढे' सर्वेन्द्रियेरमिनिः इतः-संवृतेन्द्रियः (पञ्चओ विष्मुक्के) सर्वतः-बाग्राभ्यन्तरात् संसारात् विष-क्रुको निःसद्गः (मुणी चरे) मुनिर्मननशील अरेत्-संयमानुष्ठानं कुर्यात् 'पाणे प-पुढो वि सत्ते' माणान्-पृथिन्यादिकान् पृथक् पृथक् सन्तान् (अट्टें) आर्तान् (दुक्खेण) दुःखेनाष्ट्रमकारककर्मणा (परितप्यमाणे) परितप्यमानान्-संसारे परि-पन्यमानान् (पासाहि) पश्य-अवलोकयेत्यर्थः।।अ।।

टीका—'पयासु' मजासु-ह्योषु 'शिंकदियाऽभिनिन्दुहे' सर्वेन्द्रियाभिनिन्द्राः सर्वोणि च तानि-इन्द्रियाणि श्रोजादीनि, तैः सर्वेरिय इन्द्रियरिमिनिर्वृतः संवृते-कर जितेन्द्रिय बने 'सन्त्रओ बिष्पसुक्तके-सर्वतो यिमसुक्तः' बाहर और भीतर सभी बन्धनों से सुक्त होकर 'सुणी चरे-सुनिः चरेत्' साधु संयम का पालन करे 'पाणे य पुढ़ो वि सक्ते-प्राणान् पृथगि सत्वान्' अलग, अलग प्राणिवर्ग 'अट्टे-आर्लान्' आर्ली 'दुक्लेण-दु खेन' दुःख से 'परितष्यमाणे-परितष्यमानान' संसार में कर्म से पकाये जाते जीवों को देखो ॥४॥

अन्वयार्थः — स्त्रियों के विषय में सब इन्द्रियों को संवरयुक्त रखने वाला, समस्त बाह्य और अभ्यन्तर संग से सर्वधा युक्त, मुनि संयम का अनुष्ठान करे। पृथ्वीकाविक आदि पृथकू पृथक् प्राणियों को आर्त्त एवं दुःख से संतप्त देखे। शा

टीकार्थ--मुनि स्त्रियों में बक्षु श्रोत्र आदि सभी इन्द्रियों से पूर्ण रीति से संवरयुक्त हो अर्थात् जितेन्द्रिय हो । यद्यपि साधु को सभी

'सन्दर्भो विष्यमुक्के-सर्वतो विषमुक्त' णक्षः रना तथा अंदरना लघान ल'ध-ने।थी भुश्त थर्ध ने मुणी बरे-मुनिः चरेन्' साधु संयभनुं पालन हरे 'पाणे य पुढो वि सत्ते-प्राणान् पृथापि सत्वान्' अवश अवश प्राधिवर्ध 'स्रहे-आर्तान्' भीडित थर्ध ने दुक्केण दुःस्तन' हुः अधी 'वरितष्यमाणे-परितष्यमानान्' संसारभां पश्चवामां आवतां स्रेवा रूपो ने जुसी ॥शा

અન્વયાર્થ – અિયોના સંભંધમાં અધીજ ઇંદ્રિયોને સંવર યુક્ત રાખવાન લાળા, સઘળા બાહ્ય અને આજ્યંત સંગથી મુક્ત મુનિ સંયમનું અનુષ્ઠાન કરે પૃથ્વીકાયિક વિગેરે જુદા જુદા પ્રાહ્મિયોને આતે અર્થાત્ દુઃખધી પીડા પામતા જુએ હજા

ટીકાર્ય — મુનિએ સિયોમાં ચક્ષુ-નેત્ર, કાન વિગેર તમામ ઇન્દ્રિયોથી પૂરે-પૂરા સંવર વાળા થવું. અર્થાત્ જીતેન્દ્રિય થવું. જે કે સાધુએ સહ્યા

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

न्द्रिय इत्यर्थः । यद्यपि साधृनां जितेन्द्रियस्यं सर्वेभ्य एव विषयेभयो नितान्त-मावश्यकम्, नतु केव्छं स्थियाः सकाजादेव । तथापि एकस्यामेव स्थियां पञ्चापि श्वन्दादयो विषयाः सङ्घीभूता अवन्ति दिति हेतीः

तत्र यस्य जयो जेता, सेन्द्रियाणां मतौ बुधैः । यराजितः स मन्तत्र्यः, खिया यस्तु पराजितः ॥१॥

तत्र जितेन्द्रियत्वकथनमेत्र सर्वेत्रापि जितेन्द्रियत्वं व्यनक्ति, इति मस्या मजासु-इस्युक्तिः।

विषयों में जितेन्द्रिय होना नितान्त आवद्यक है, केवल स्त्रियों के विषय में ही नहीं, तथापि एक स्त्री में ही शब्द आदि पांचीं विषय होते हैं। अतएव-'तत्र यस्य जयो जेता' हत्यादि।

जो स्त्री-विषय का विजेता है उसी को विद्वान पुरुष इन्द्रियों का विजेता मानते हैं। जो स्त्री से पराजित हो जाता है, वह वास्तव में पराजित है।

इस प्रकार स्त्री के विषय में जितेन्द्रिय कहने से सभी विषयों में जितेन्द्रियता प्रकट की गई है। यही मानकर यहाँ 'पयासु' (पजासु) अर्थात 'स्त्रियों में' ऐसा कहा गया है। कहा है-'कलानि वाक्यानि विलासिनीनां' इस्यादि।

स्त्रियों के मनोहर वाक्य, उनकी चाल, रमणीय नजरें अद्भुत रमत-कीड़ा, हास्य, रीति, रस और गंघ सब अनोखे एवं आकर्षक होते हैं'।

વિષયામાં જીતેન્દ્રિય થવું ખાસ આવશ્યક છે, કેવળ સ્ત્રિયાના સંબંધમાં જ નહીં, તા પણ એક સ્ત્રીમાંજ શબ્દ, સ્પર્શ વિગેરે પાંચે પ્રકારના વિષયા हाथ છે, તેથી 'तत्र यहय जयो जेता' ઇત્યાદિ

જે સ્ત્રીના વિષયને છતનારા છે, વિદ્વાન્ પુરુષા તેને જ ઇન્દ્રિયોને છતવાવાળા માને છે. જેઓ સ્ત્રીયાથી પરાછત પઃમે છે, ખરી રીતે તેજ પરાછત ગણાય છે.

આવા પ્રકારની સ્ત્રીના સંખંધમાં જીતેન્દ્રિય થવાથી સઘળા વિષયોમાં જીતેન્દ્રિયપણુ પ્રકટ ઘઈ જાય છે. એમ માનીને અહિયાં 'पयामु' (प्रज्ञामु) અર્થાત્ સ્ત્રિયોમાં આ પ્રમાણે કહેવામાં આવેલ છે. કહ્યું પણ છે કે-'कहानि बाइयानि विद्यासिनीनां' ઇત્યાદિ સ્ત્રિયોના મનોહર-સુંદર વાકયો, હાસ્ય, થતિ, રસ, અને ગંધ અથા અનાઓ અને આકર્ષક હાય છે.

संप्रकृतान स्पे

तस्मादेकस्यामेव स्त्रियां पश्चानामपि रूपरसगन्धस्पर्शशब्दानां समावेश-सत्त्वात् स्त्रीपु सर्वथा सर्वदा साधुमि जिनेन्द्रिये माव्यम् । यदा-एकैकस्यापि विषयस्य बन्धनकारित्वम्, का कथा पुनः पश्चभिरपि कुत्सितेन्द्रियपटरुः पश्चापि विषयान् सस्नेहं परिसेवमानानाम् उक्तश्च -

> 'कुश्हमातक्रपतह्रभृक्ष, मीना इतः पश्चभिरेत पश्च। एकः ममादी स कथं न इन्यते, यः सेवते पश्चभिरेत पश्च।

तथा-'सन्तओ विष्पमुनके' सर्वतः सवाद्याऽभ्यन्तररूपेण विषमुक्तः-विशेष्

इस प्रकार एक स्त्री में ही रूप रस गंध स्पर्श एवं दान्दों -पाचों विषयों का समावेश होने से साधुओं को उसके विषय में सर्वधा और सर्वदा जितेन्द्रिय होना चाहिए। जब एक एक विषय भी बन्धन-कारक होता है तो पाँचों इन्द्रियों से यांचों विषधों को रागपूर्वक सेवन करने वालों की क्या गति होगी? कहाभी है-'कुरक्रमातंक-पतक्रभुक्त' हस्यादि।

'हिरन, हाथी, पतंग, भौरा एवं मीन (मच्छी) यह पांच प्रकार के जीव पांच इन्द्रियों के अर्थात् एक एक इन्द्रिय के वका में होकर मारा जाता है तो पाँचों इन्द्रियों से पांचों विषयों का सेवन करने वाला एक ही प्रमादी पुरुष कैसे न मारा जाएगा ?'

अर्थात् हिरन सिर्फ अं ब्रेन्द्रिय के, वशीभूत होकर हाथी सिर्फ

અા રીતે એક સ્ત્રીમાંજ રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શખ્દ આ પાંચે વિષ્યાના સમાવેશ થઇ જવાથી સાધુએ એ તેના સંબંધમાં સર્વ પ્રકારથી હુમેશાં જીતેન્દ્રિય બનવું નેઇ એ.

જ્યારે એક એક વિષય પણ અન્ધન કરાવવાવાળા હાય છે, તા પછી પાંચ ઇન્દ્રિયાથી પાંચે પ્રકારના વિષયોને રાગપૂર્વક સેવન કરવાવાળાની શું અતિ થશે કે કહ્યું પણ છે કે—'ક્રારજ્ઞમાનજ્ઞપતજ્ઞમું મે' ઇત્યાહિ હરણ હાથી, પતંગ, ભમરા અને માછલાં આ બધા એક એક ઇંદ્રિયના ધર્મને વશ થઇને મરાઈ જાય છે. તા પછી પાંચે ઇન્દ્રિયાથી પાંચે વિષયોનું સેવન કરવાવાળા એવા પ્રમાદી પરૂષ કેમ માથી નહિ જાય ક

અર્થાત્ હરજા કેવળ શ્રોત્ર ઈન્દ્રિય (કાન)ને વશ થઇને, હાથી કેવળ સ્પરાં ઇન્દ્રિયને વશ થઇને, પતંગ કેવળ ચક્ષુ-અખિને વશ થઇને, ભમરા ઘાલુ श्री तः सायुः स्वरेत्-संववानुष्ठाने विचरेत् संयमानुष्ठानं क्रुविदिविषायः, तथावाणे पुढावि सत्ते' माणान् पृथक् पृथक् पृथिक्वादिकायेषु सत्त्रान् सूर्मवाद्दरादिभेदिन्यान्, कयं भूतान् तान् जीवान् तनाह - दुवखेणं दुःखेनासातावेदनीयोद्यक्षेण दुःख्यति - पीडयतीति दुःख्य - श्रष्टश्रकारकं कर्म, तेन कर्मणा 'श्रष्टे' आतौन् - परिपोडितान्। परितष्यमाणे' परितष्यमानान् - संसाराग्नी स्वकृतकर्मणा
परिपच्यमानान् जीकान् 'पार्ताहि' पश्य - श्रवलोकय। यतोऽते के जीवाः स्वकृतकर्मणा
परिपच्यमानान् जीकान् 'पार्ताहि' पश्य - श्रवलोकय। यतोऽते के जीवाः स्वकृतकर्मणा
परिपच्यमानान् जीकान् 'पार्ताहि' पश्य - श्रवलोकय। यतोऽते के जीवाः स्वकृतकर्मणा
परिपच्यमानान् साधुः कर्मवन्थने दुःखेन पीडिता भवन्तो दृश्यने परिपालयेत्। सर्वे
जीवाः स्वकृतदृष्कृतपाप्पाश्वदा दुःखमनुभवन्तीति भावः।।।४।

स्पर्दोन्तिय के पतंग चक्षुरिन्द्रिय के बजीभूत होकर भ्रमर घाणेन्द्रिय के और मीन (मच्छी) सिर्फ जिह्बेन्द्रिय के बजीभूत होकर अपने प्राण गवाते हैं तो जो मनुष्य पाँचों हन्द्रियों के बजीभूत होगा वह सर्व नाज्ञ से कैसे षच सकता है ? अतः बाह्य और आभ्यंतर समस्त संग से परिवर्जित मुनि संयम का ही अनुष्ठान करे।

इस संसार में पृथ्की काय आदि सभी पाणी, चाहे वे सुहम हो या बादर, असातावेदनीय कर्म के उदय से जनित दुःखों से पीड़ित हो रहे हैं और अपने किये कर्मों से संसार रूपी अग्नि में पच रहे हैं, यह देखों।

सार यह है कि माधु स्त्रियों के विषय में सर्वधा जितेन्द्रिय होता हुआ वध बंधन आदि से मुक्त होकर हुाद्ध संयम का परिपालन करे। सभी जीव अपने किये पार्थों के पादा में षद्ध हो कर दुःख का अनुभव कर रहे हैं ॥४॥

(નાક) કન્દ્રિયના **ધર્મને વશ થ**ઇને અને માછલું કેવળ જુલ્લા ઇદ્રિયના ધર્મને વશ થઇને પાત પાતાના પ્રત્યાે ગુમાવે છે, તાે જે મનુષ્ય પાંચે ઇન્દ્રિયાને વશ થાય તે સર્વનાશથી કેવી રીતે અચી શકે ?

અ દ્ધા અને આજ્યન્તર દરેક પ્રકારના સંગથી અલગરહીને મુનીએ સંયમનું જ અતુષ્ઠાન કરવું.

મ્મા સંસારમાં પૃથ્વીકાય વિગેરે સઘળા પ્રાણિયા ચાહે તેઓ સૂક્ષ્મ હાય અથવા ભાદર હાય અસાતાવેદનીય કર્મના ઉદયથી થવાવાળા હુ:ખે થી પીડાં પામી વહા છે. અને પાતે જ કરેલા કર્માથી સંસારરૂપી અગ્નિમાં ર ધાતા રહે છે. આ જુઓા.

કહેવાના સારાંશ એ છે કે—સાધુએ સ્ત્રી સંબંધી વિષયમાં સર્વ પ્રકાર જીતેન્દ્રિય ઘઈને વધ અધન વિગેરથી મુક્ત થઈને શુદ્ધ એવા સંય-મનું પાલન કરવું. સઘળા જીવા પાતે કરેલા પાપાના વશમાં અદ્ધ થઇને દુઃખના અનુમવ કરી રહ્યા છે. હાા मूच्म्-पैपसु बाले य पैकुठनमाणे, आवर्ट्ड कॅम्मसु पाँवपसु। अइवाय्ओ कीरंड्र पांचकममं, लिउंजेमाणे उकेरंड्र कम्मं॥५॥ छाया -- पतेषु बालब मकुर्वाणः, आवर्त्यते कमसु पांपकेषु। अतिपाततः करते पांपकमं, नियोजयंस्त करोति कर्म॥५॥

अन्वयार्थः—(वाले प) बालश्र—सदसद्विवेकविकलः (एएसु) एतेषु-पड्-जीवनिकायेषु (पकुष्यमाणे) पकुर्वाणः एतान् नीवान् विराधयन् 'पावएसु कम्मसु-आन्दृई' पापकेषु कमसु सन्सु आवर्त्यते-पीडण्यते दुःस्वभाग् भवति (अहवा यथो पावकम्मं) अतिपाततः-माणातिपाततः पापं कमे-झानावरणीयादिकं कमें कुकते-उपाजियति (निउंजमाणे उ कम्मं करेड) निपोजयंग्तु सृत्यादीन् पाणाति-पाते व्यापारयन् पापं कमें करोति-संपाद्यत्येवेति ॥५॥

'एएसु वाछे य' इस्पादि ।

दाब्दार्थ--'वाले य-वालक्ष' अज्ञानी जीव 'एएसु-एतेषु' पूर्वोक्त पृथिवीकाय आदि प्राणियों को 'पकुव्यमाणे-प्रकुर्वाणः' कष्ट देता हुआ 'पावएसु कम्मसु आवद्द-पापकेषु कमेसु आवर्ष्यते' पापकर्म में अथवा इन पृथिवीकाय आदि योनियों में भ्रमण करता है 'अहवायओ पाव-कम्मं कीरइ-अतिपाततः पापं कर्म कियते' जीवहिंसा करके पाणी पापकर्म करता है 'निउंजमाणे उ कम्मं करेह-नियोजयन् तु कर्म करोति' सथा दूसरे के द्वारा हिंसा कराकर भी जीव पाप करता है ॥५॥

अन्वयार्थ—अज्ञानी पुरुष पट्नीवनिकाय की विश्वधना करता हुआ पापकर्म उपार्जन करके दुःख का भागी होता है। वह प्राणातिपात

'एएसु बाले य' धत्याहि

शण्दार्थं— 'वाले य-बालक्षा' अज्ञानी छव 'प्रामु-एतेषु' पहेलां इहेला प्रश्वीक्षाय विशेरे प्राणिपोने अज्ञानकाणे-प्रकुर्वाणः' दुःभदेतायमा वावरमु कम्ममु-आवट्टइ-पावकेषु कम्ममु आवच्चेते' पापक्षमं सं स्थवा आ पृथ्वीक्षाय विशेरे ये।नियामां भ्रमण् करे छे. 'अङ्बायभी पावकमां सीरई-अतिपाततः पापं कर्म क्रियते' छविक्षां करीने प्राणी पापकमें क करे छे. 'निउंजमाणे क कम्मं करेइ-नियोजयन् तु कर्म करोति' तथा बीकां होता हिंसा करायीने पण छत्र पापक्षमें क करे छे. ॥पा

અન્વયાર્થ — અજ્ઞાની પુરૂષ ષડ્ જીવનિકાયની વિરાધના કરતા શકેા પાષ કર્મનું ઉપાર્જન કરીને દુઃખ ભાગવવા વાળા અને છે. તે પ્રાહ્મ તિયાત કરીને

#### समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. ब. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

103

टीका 'वाले प' वालश्र-जीवादि मृक्ष्मपदार्थाववीयराहित्याद् वाल इव बालो जीवा, 'एएसु' एतेषु पूर्वमदिशितपृथिन्यादिषङ्गीवनिकायेषु पापानि -छेरनभेदनगालननायनादीनि नानाविधानि तेपां जीवानां दुःखोत्पादकानि कर्माण 'वज्ञन्यमाणे' प्रकर्षेण-अतिश्येन कुर्वाणः, 'पावएपु' पापकेषु 'कम्मसु' कर्मसु सत्सु 'आवर्ड्र' आवर्त्यते पीडचते दुःखेन, यो याद्दं जीवं हिनस्ति तादः श्रीपेव योनि तेन पूर्वकृतकर्मणा सम्बन्ध मुदुर्मुहुर्दुःखितो भाति। 'अह्वायओ' अतिपाततः जीवानां प्राणातिपाततः तादश्मभुभं ज्ञानवरणीयादिकम् 'पावकम्मं' पपकर्म 'कीरइ' कुरुते-स्वयं तादश्च-ज्ञानावरणीयादिकं पापं कर्म संपादयित, तथा-परान-भृत्यादीन् प्राणातिपातादौ पापकर्मण 'निजंत्रमाणेउ' नियोजयंस्तु करके पापकर्म उपार्जन करता हु भाभी पायकर्म का सम्पादन करता है ॥५॥

रीकार्थ—जीव आदि सुक्ष्म पदार्थी के ज्ञान से रहित होने के कारण वाल के समान अज्ञानी पुरुष पूर्वीक्त पृथ्वीकाय आदि षट्टजीवनिकार्यों का छेरन, मेर्न, गालन, तापन आदि करके और उनके करपन्न करनेवाले कृत्य करके पापकर्म उपार्जन करता है और उनके फलस्करूप स्वयं दुःख से पीडित होता है। जो जीव जिस प्रकार के जीव वी हिंसा करता है, वह उसी प्रकार की थोनि को प्राप्त करके पूर्वकृत कर्म से दुःखी होता है। इस प्रकार के ज्ञानावरण आदि अञ्चल कर्म प्राणातिपात के द्वारा उपार्जित किये जाते हैं। जैसे स्वयं पाप करके कर्म उपार्जन करता है, उसी प्रकार अपने शृश्य आदि को प्राणा-

પાયકર્મનું ઉપાર્જન કરે છે. તેમજ પાતાના નાકર વિગેરને પાયકર્મમાં ચાજને પણ પાયકર્મના જ સંચય કરે છે. હયા

ટીકાર્ય — છવ નિગેરે સૃક્ષ્મ પદાર્થોના જ્ઞાનથી રહિત થવાના કારણે બાલની સરખા અજ્ઞાની પુરૂષ પ્વેજિત પૃથ્વીકાય વિગેરે ષટ્જવનિકાયેલનું છેદન લેદન, ગાલન, તાપન, વિગેરે કરીને અને તેઓને દુ:ખ ઉત્પન્ન કરવાવાળા કૃત્યા કરીને પાપકમંનું ઉપાર્જન કરે છે. અને તેના ફ્લસ્વરૂપ પાતે દુ:ખાશી પીકાતા રહે છે. જે જવ જેના પ્રકારના જીવાની હિંસા કરે છે, તે એવાજ પ્રકારની યાનિને પ્રાપ્ત કરીને પહેલાં કરેલ કર્માથી દુ:ખી થતા રહે છે. આવા પ્રકારના જ્ઞાનાવરણ વિગેરે અશુભ કર્મ પ્રાણતિપાત દ્વારા ઉપાર્જત કરવોમાં આવે છે. જેમકે સ્વયં પાપ કરીને કર્મનું ઉપાર્જત કરે છે, એજ પ્રમાણે પાતાના નાકર ચાકર વિગેરને પ્રાણાતિપાત વિગેરે પાપકર્મામાં પ્રેરિત

परानिष तत्र नियोजन् पापं कर्म करोति, कुर्वन काश्यन् अनुवोदयंश्व पापकर्म विनोतीति । अज्ञानी जीवः पृथिव्यादिकापिकादीन् जीवान् पीडयन् पापकर्म करोति तथा-स्वकृतपापकर्मणः फलोपभोगाय तामेव पृथिव्यादियोर्नि बहुत्तः प्राप्नोति । जीवित्राधनां स्वयं कुर्वाणोऽन्यैः काश्यन् वा पापग्रुस्पाद्यतीति भावः। पा

मुब्म-आदीण विक्ती व करेड़ पावं, मंता उ एगंतं समाहिमाहु। बुद्धे संमाही य रेष विवेगेंं, पीणाइवाया विरेष ठियप्पा६।

छाया-अादीनपृत्ति रिष करोति पापं, मश्वा स्वेकान्तसमाधिमाद्गः। बुद्रः समाधौ च रतो निवेके, माणातिपाताद्विस्तः स्थितास्मा । ६॥

तियात आदि पाप कार्यों में नियोजित करके भी पापकर्म उपार्जन करता है और अनुमोदना करके भी पापों का उपार्जन करता है।

अभि गय यह है कि अज्ञानी जीव पृथ्वीकाय आदि जीवों को पीड़ा पहुंचा कर पापकर्म करता है और उस पापकर्म का फल भोगने के लिए उसी पृथ्वीकाय आदि योनि में बार-बार जन्म मरण करता है। स्वयं पाप करनेवाला दूसरों से करानेवाला और पाप की अनुमोदना करनेवाला भी पाप का जपार्जन करता है।।५॥

'आदिण विस्ती व' इस्यादि।

चान्दार्थ—'आदीण विस्तीय पाषं करेड़-आदीन बृत्तिरपि पापं करोति' जो पुरुष दीन वृत्ति करता है अर्थात् कंगाल−भीखारी का घंघा करता

કરીને (ત્રિયુક્ત કરીને) પણ પાપકર્મનું જ ઉપાર્જન કરે છે. અને અનુમાદન કરીને પણ પાપાનું જ ઉપાર્જન કરે છે.

કહેવાના અભિષાય એ છે કે--- અજ્ઞાની જીવા પૃથ્વીકાય વિગેરે જીવાને પીડા પહેલંચાહીને પાપકમં ઠરે છે. અને તે પાપકમંતું ક્ળ ભેગવવા માટે એજ પૃથ્વીકાય વિગેરે ચાેનિયામાં વારંવાર જન્મ મરણ રૂપ દુઃખ ભાેગવે છે. ક્વયં પાપ કરવાવાળા, અને ખીજાએ પાસે પાપકમં કરાવવા વાળા તથા પાપ કર્મની અતુમાદના કરવાવાળા પણ પાપકર્મનું ઉપાર્જન કરે છે ાાપા

'आदीणवित्तीव' धत्याहि

शण्टार्थ — 'आदीणवित्तीव पर्व करेड्-प्रादीनहत्तिरपि पापं करोति' के भुद्द्र्य टीनवृत्तिक्षदे छे, अर्थात् अंगण भनी सिभारी ने। धापा करे छे. अ

विराधनाती विरत:-निवृत्ती मवतीति ॥६॥

अन्तरार्थः—(भादीणवित्तीय पावं करेड़) आदी वृत्तिरिप पूर्वकृतकर्मणा द्रिदोऽपि पापं कर्म साध्यानुष्ठानं करोति (मंता उ एगेततमाधिमाष्ट्र) मरवा द्र उक्तस्वरूपं द्वात्वा पुनः एकान्तेनात्यन्तेन यो भावरूपो झानादि समाधिस्तम् आहु:-संसारोत्तरणाय तीर्थकरादयः, अतः (बुद्धे डियप्पा) बुद्धः-अवगततत्वः स्थितात्मा संयमी म्रुनिः (समाही य विवेगे रए) समाधी च विवेके रतः-समाधी चतुर्विधिवनयश्चवाचारतपोरूपे आहारोपकरणकषायपरित्यागरूपे रतः-परायणः (पाणाहवाया विरण्) माणातिपातात् कृतकारितानुमोदनरूपात् पड्नोवनिकायः

है वह भी पाप करता है। (मंसा उ एगंतसमाहिमाहु-मध्या तु पकान्त-समाधि माहुः' यह जानकर तीर्थं करों ने एकान्त समाधि का उपदेश किया है 'युद्धे ठियप्पा-बुद्धः-स्थितास्मा' इसलिये विचारवान् शुद्धिन्त पुरुष 'समाही य विवेगे रते-समाधी च विवेके रतः' समाधि और विवेक में रत रहें 'पाणाइवाया विरए-प्राणातिपातात् विरतः' एवं भाणातिपात से निष्टृत्त रहे ॥६॥

अन्वयार्थ—पूर्वकृत कर्मी के कारण दरिद्र हुआ जीव भी पाप-कर्म करता है। इस तथ्य को जान कर तीर्थ कर भगवानने एकान्त क्य से समाधिका कथन किया है। अतएव तत्व को ज्ञाता और संयमधारी मुनि समाधि और विवेक में निरत (तत्पर) होकर प्राणातिपान से निवृत्त हो जाता है।।६॥

पण प्राप्त इसे क इरे छे. 'मंता च प्रगंतसमाहिमाहु-मत्वातु प्कान्तसमाधिमाहुः' भा लाण्नि तीय हरे से से अेकान्त (हेवण) सम्याधिना क उपहेश क्यें।
छे. 'बुद्धे ठियरपा-बुद्धः स्थितात्मा' आ कारणे विशारवान् शुद्धित्तपुर्धः समाहियविवेगे रते-समाधी प विवेष्ठे रतः' समाधि अने विवेष्ठमां रत रहे 'पाणाइवाया विरष्-प्राणातिपातात् विस्तः' तथा प्राष्ट्रातिपातथी निवृत्त रहे ॥६॥ अन्वयार्थ--पहेलां करेका क्रीनि कारणे हिन्द्र अनेल छव पष्ट्र पापक्षं कर्मा करे छे. आ तथ्यने सम्याने तीर्थं कर भगवाने ओक्षान्तपण्लाथी समाधितं क्रियन करेल छे. अत्योव तत्वने काष्ट्रावाणा अने संयभी सुनी समाधि अने विवेष्ठमां तत्पर थहंने प्राष्ट्रातिपातथी निवृत्त थर्ध क्राय छे. ॥६॥ स्व

टीका—'आदीणवित्तीत पातं करेइ' आदीनवृत्तिरित पापं करोति आसमन्त्रात् दीना-करूणा तिका हित्तर्यस्य स तथा, योऽित सर्वथा, धनधान्यादिरिहेतः पापं-प्राणातिपातिदिकमाचरित, न तु विचारयित-यन्त्रया पुराकृतमशुभं कर्म तर्पाक्षमधुनाऽनुमनामि दुःखपरम्परारूपम्, पुनर्धुना तदेव कर्म क्रिन् अनुतिष्ठामि, न नानेऽग्रेऽस्य किं मनिष्यतीति । 'मंताउ' मत्ता-तदेव मेतेपामादीनवृत्तिस्वं ज्ञानावरणीयाद्यष्टविधकर्मनित्मतस्ताद्यकर्भणां विनाश्चाय ज्ञानादिकमेव मोक्षमार्थेद्वयुवदेव्दव्यं येनेतेषां नरकनिमोदादिपरिध्ममणात्मकं दुःखं न स्पादिति विचार्यं तीर्थकराद्यः 'प्गंत' प्रकान्तम् 'समािं' समािधम् सम्यग्दर्शन्द्वानचारित्रं मोक्षमार्थेद्वप् 'आहु' आहुः—कथयन्ति, कृतकर्मणां पापकर्षे मुखानानामिष पापकर्मणि महत्तिमालक्ष्य संसारसागरा-

टीकार्थ — जिसकी वृत्ति अस्यन्त करुणाजनक है, जो धनधान्य आदि से संवैधा रहित है, वह भी प्राणातिपात आदि पाप करता है। वह यह नहीं सोचता कि मैंने पहले जो अशुभ कम किये थे, उनका फल इस समय सुगत रहा हूं-दुःखों की इस परभ्या का अनुभव कर रहा हूं, किन्तु किर भी बही कम करता हूं। न जाने आगे इसका क्या फल होगा! ऐसे जीवोंकी यह अत्यन्त दीनवृत्ति ज्ञानावरणीय आदि कमीं का फल है, अतएव उन कमीं का विनाश करने के लिए ज्ञानादिमोक्ष मार्गका ही अपदेश करना उचित है, जिससे इन जीवों को नरक निगोद आदि गतियों में भ्रमण करके दुःख न भोगना पड़े, ऐसा विचार करके तीथं कर आदि महापुरुषोंने सम्यन्दर्शन ज्ञानचारित्र तप रूप समाधि की प्ररूपणा की है। अर्थात् पूर्वकृत कमों का अशुम फल

ટીકાર્થ—જેની વૃત્તી અત્યંત દયાજનક છે, જે ધન ધાન્ય વિંગેરેથી સર્વથા રહિત હાય છે, તે પણ પ્રાણાતિપાત વિગેરે પાપકમેં કરે છે. તે એવું વિચારતા નથી કે મેં પહેલાં જે અશુભ કમેં કરેલ હતું. તેનું કળ આ વખતે ભાગવી રહ્યો છું—અર્થાત દુઃખેની આ પરંપરાના અનુભવ કરી રહ્યો છું, તો પણ એજ પાપકમેં નું આચરલ કરી રહ્યો છું. તો આગળ તેનું શું કળ પામ થશે? તે હું જાણતા નથી આવા જીવાની આ દીન વૃત્તિ ત્રાનાવરણીય વિગેર કર્મોનું કળ છે, તેથી એ કર્મોના વિનાશ કરવા માટે ત્રાનાદિ માલ માર્ગના ઉપદેશ કરવા એજ યોગ્ય છે કે જેનાથી આ જીવાને નરક તિએહ વિગેર ગતિયામાં ભ્રમણ કરીને દુઃખ ભાગવવું ન પડે. એવા વિચાર કરીને તીર્થકર વિગેરે મહાપુરૂષોએ સમ્યક્ દર્શન જ્ઞાન આવિત્ર અને તપ રૂપ સમાધિની પ્રરૂપણા કરી છે. અર્થાત્ પહેલાં કરેલા

दुद्वाराय एकान्तरूपं ज्ञानादिरूपं मावसमाधि तीर्धकरादम आहु:-मावसमाधे-रूपदेशं कथयन्ति । द्रव्यसमाधिस्तु नैकान्ततो दुःखनपनयति तदेवम्-'बुद्धं' बुद्धो-निदितपरमार्थः 'समाही य' समाधी-ज्ञानदर्शनादिरूपे भावसमाधो, च-तथा-'निवेगे' विवेके-आहारोपकरणकषायपरित्यागात्मके द्रव्यमावात्मके निवेके 'निर्शंविरतः-निवेशेष रतः-तत्परायणो मवति । तथा-'ठियप्पा' स्थि-तात्मा-माणातिपात्मादिश्यो निवर्श्य सम्यग्मारीषु स्थितः अत्मा यस्य स स्थितात्मा, 'पाणाःवाया' माणातिपात्मात् दश्विभाणानामतिपातो निनाशः स्त-स्मात्-माणिविराधनातः 'विरए' विरतः- निवृत्तो मवति । अनेकविभनीवानां दुःखितानामपि पुनरपि दुःखकारणे एव भवति हृश्च संसारोद्धाराय ज्ञानादि

भोगते हुए जीवों की भी पुनः अशुभ कमें में होती हुई प्रवृत्ति को देख कर, संसारसागर से उनका उद्धार करने के लिए एकान्त ज्ञानादि मोक्षमार्ग रूप भावसमाधि का तीर्थं करों आदि ने कथन किया है। द्रव्य समाधि एकान्तरूप से दुःखों को दूर नहीं करती।

इस प्रकार परमार्थ को जानने वाला मुनि ज्ञानदर्शन चानित्र तप रूप भावसमाधि में तथा आहार, उपकरण एवं कषाय के त्याग रूप द्रव्य भाव विवेक में विदेशेष रूप से तत्पर हो। जिसकी आत्मा प्राणाः तिपात आदि से निवृत्त होकर सम्पक्ष मार्ग में (संयम में) स्थित है, वह प्राणियों के दस प्रकार के प्राणों के अतिपात से विरत हो जाता है।

आशय यह है कि अनेक मकार के पापी जीवों की पुनः पाप में प्रकृत्ति देख कर तीर्थकर आदि महापुरुषों ने उनका संसार से उद्घार

અશુભ કર્મીના કળને લેહિગવતા જીવાની કરીથી પણ અશુભ કર્મામાં થના**રી** પ્રવૃત્તિને જોઈને સંસાર સાબરથી તેઓના ઉદ્ધાર કરવા માટે એકાન્ત જ્ઞાન વિગેરે માલ માર્ગ રૂપ ભાવસમાધિતું તીર્થ કરેલ હતું, દ્રવ્ય સમાચિ એકાન્ત રૂપથી દુઃખાને દૂર કરતી નથી.

આ રીતે પરમાર્થને જાણવાલાળા મુનિએ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, રૂપ લાવ સમાધિમાં તથા આહાર ઉપકરણ અને કવાયના ત્યાંગ રૂપ દ્રવ્ય ભાવ વિવેકમાં વિશેષ પ્રકારથી તત્પર રહેવું. જેના આતમા, પ્રાણાતિપાત વિગેરેશી નિવૃત્ત શર્કને સમ્યગ્ માર્ગમાં (સંયમમાં) સ્થિર છે, તે પ્રાણીયાના દસ પ્રકારના પ્રાણાના અતિપાતથી (હિંસા)થી વિરત (નિવૃત્ત) થઇ જાય છે. કહેવાના આશય એ છે કે—અનેક પ્રકારના પાપી જીવાની કરીથી પાપમાં પ્રવૃત્તિ જોઇને તીર્થ કર વિગેરે મહાપુરૂપોએ સંસારથી તેઓના હદાર કરવા માટે

स्वरूपं समाधिष्रुपदिष्टवन्त स्तीर्धकरादयः । अतो विचास्वता यतमानेन पुरुषेण जीवानां विराधनाकारि कर्म परित्यज्य पत्रज्यामादाय झानःदिरूपे मोक्षमार्गे यस्नवता भाव्यमिति ॥६॥

मूडम्-सेटवं जेगंतू समयाणुपेही,

विधेमप्पियं कस्सई णी कैरेज्जा। उद्याय दीणी य धुँणो विसेन्नो,

संपूर्वणं चेवें सिंहीयकामी ॥७॥

छ।या— धर्वे जगत्तु समतानुष्रेश्नी, भियमिषयं कस्यचिन्न कुर्यात् । उत्थाय दीनश्च पुनर्त्रिपणाः, संगूजनं चैत्र श्लोककामी ॥७॥

करने के लिए झानादिमय समाधि का निरूपण किया है। अतएव विचारवान और यतना परायण पुरुष को जीव विराधना करने वाछे कमें का परिश्याग करके, दीक्षा अंगीकार करके, झानादि रूप मोक्षमार्ग में प्रयस्न शील होना चाहिए ॥६॥

'सब्बं जगंतु समयाणुपेही' इत्यादि।

दाब्दार्थ-'सब्बं जगंतू-सर्वं जगत्' साधु समस्त जगरको 'समयाणु-पेही-समनानुपेक्षी' समभाव से देखे 'करसइ-कर्यचित्' किसी का भी 'वियमपिष्यं वियम वियम' विय और अविय 'णो करेज्ज्ञा-नो कुर्णात्' न करे 'उद्घाय-उरधाय' कोई पुरुष प्रवश्याका स्वीकार करके 'य-च' और 'दीणो य पुणो विसण्णो-दीनश्च पुनर्विषण्णः' कोई पुरुष प्रवश्या छेकर परीषह और उपस्मीं की बाधा होने पर दीन हो जाते हैं और

જ્ઞાનાદિ ઋય સમાધિતું નિરૂષ્ણ કરેલ છે. તેથી જ વિચારવાન્ અને યતના પરાયણ પુરૂષે જીવ વિરાધના (હિંસા) કરવાવાળા કર્મોના ત્યાગ કરીને દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને જ્ઞાનાદિ રૂપ માેશ્વ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ સુક્ત થવું જોઈએ. ાદા

'सब्बं जगं हु समयाणुपेही' धर्याहि

शण्डार्थ — 'सब्बं जगंतू - सर्वं जगत्' साधु संपूर्ध कारत् ने 'समयाणुपेही -समतानुष्रेक्षी' समकाव थी शुओ 'कहस्मइ - कह्यिचत्' केडिनुं पशु 'पियमित्यं - प्रियमियम्' प्रिय अथवा अपिय 'णो करेडजा - नो कुर्यात्' न ठरे 'उट्टाय -उत्थाय' ठेडि पुरूष प्रवलयाने। स्वीक्षरारीने 'य-च' अने 'दीणो य पुणो विस्वणो - दीनश्च पुनर्विषणाः' परीष्ट अने ઉपसर्थंथी पीडा थाय त्यारे दीन

१०९

### समयार्थवोधिनी डीका म. श्रु. अ. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

अववर्षः—(सब्वं जगंतृ) सर्वे जसस्थावरस्यं जगत्-संसारम्, सत्र (सम-याणुपेही) समतानुप्रेश्नी-समतानाव्येष्ठकाः सम्पूर्णभावसमाधियुक्तो सुनिः (कस्यइ) कस्वविद्यि (वियमणियं) वियमिषयं चा (णो करेण्या) नो कुर्वात् किन्तु निःमङ्गतपा विहरेत् (उद्घाय) उत्थाय-सिंहहत्त्या संसारान्तिर्मत्य, च-पुनः (दीणो य पुणो विसण्णो) परीषद्दोपसर्गे जितो दीनः-दीनभावसुपगतः सन् पुनर्विषण्णो मनति-विषयार्थी भवति (संपूषणं चेव सिक्षोयकामी) संपूजनं पूना-सरकारामिठाषी वा भवति श्लोककामी श्लाधाकामी वा भनतीति॥%।

टीका- तु-पुनः 'सब्वं' सर्वम्-सकलम् 'जगत्' जगत्-त्रसस्यावरभेदभिष्मम्, तत्र-'समयाणुपेही' समयानुष्रेशी, सर्वत्र त्रसस्यावरभेदभिकात्रगरस्य सममावदर्शन-

वे फिर पतित हो। जाते हैं। 'संप्यणं चेव सिलोयकामी-संयुजनं चैव श्लोक कामी' और कोई पूजा और प्रशंसा के अभिलागी वन जाते हैं॥॥॥

अन्वयार्थ — सम्पूर्ण त्रस स्थावर रूप जगत् को समभाव से देखें किसी का भिष्य या अपिष न करें-निःसंग होकर विचरे। कोई कोई सिंहरुत्ति से संगम धारण करके बाद में परीषहों और उपसातें से पराजित होकर दीन बन जाते हैं-विषयाभिलापी हो जाते हैं। आदर या सस्कार प्रशंसा के इच्छुक हो जाते हैं अशा

टीकार्थ — मुनि सम्पूर्ण जगत् को अर्थात् त्रस और स्थावर जीवों को समभाव से देखे। अर्थात् यह न समझे कि स्थावर जीव अपने सुख दुःख को व्यक्त नहीं करते, अतएव उन्हें सुख दुःख का अनुभव

भनी जाय छे अने तेओ पछीथी पतित थर्ड जाय छे. 'संपूर्यणं चेत्र सिक्कोयकामी --संयूजनं चेत्र श्लोककामी' अने डें। इं पूज अने प्रशंसाना अखिलापी जनी जाय छे.। जा अन्तर्यार्थ — समस्त अस अने स्थावर ३५ जगत्ने समलावधी हेणे.. डें। अने प्राप्त प्राप्त अधवा अधिय स्टांतरी अने निर्माण करिन जिल्ला

કોઇનું પણ પ્રિય અથવા અપ્રિય કરવું નહી, અને નિઃસંગ થઇને વિશ્વરહ્યું કરતું. કેાઇ કાઇ સિંહવૃત્તિથી સંયમ ધારણ કરીને તે પછી પરીષહા અને ઉપરુર્ગોથી પરાજીત થઇને દીન અની જાય છે. અર્થત્ વિષયામિલાથી અની જાય છે. કાઇ કાઇ આદર અથવા સતકાર પ્રશ'સઃની ઇચ્છાવાળા અની જાય છે. ાહા

રીકાર્ય—મુનીએ સંપૂર્ણ જગતને અર્થાત્ ત્રસ અને રથાવર જવાને સમ-ભાવથી જોવા. અર્થાત્ એવું ન વિચારવું કે-સ્થાવર જવા પાતાના સુખ દુઃખને પ્રગટ કરતા નથી, તેથી તેઓને મુખ દુઃખના અનુભવ જ ઘતા નથી. शीको मुनिः, 'कस्सइ' कस्यनिद्वि जीवस्य 'वियम्शियं' मियनियं वा 'वो करेज्ञा' नो कुर्यात् समदर्शी साधुः कस्यविद्वि वियं कस्यचिद्वियं वा न कुर्यात् ।

तकुक्तम्—'निश्य य कोइ दिस्सी पिओ व सब्वेसु चेत्र जीवे हु'। नास्ति च कोऽपि द्वेष्यः पियो ना सर्वेषु चेत्र जीवेषु, इति । तथा— 'न पियं नामियं तस्य, विद्यते कोऽपि कुत्रचित्। समस्त्वर्षाष्ट्र माधाय, विद्यते समभावतः ॥१॥ इति ।

तस्मात्-निस्सङ्गतपा सर्वत्र विदर्गत, विधाऽमियाभ्यां विरदितः सन् एवं दि
सम्पूर्णमायसमाधियुक्तो भवेदिति। कश्चितु भारसमाधिमाश्रित्य 'उद्घाय'
उत्थाय-मोक्षमार्गे समुत्थाय परीपढोपसर्गादिमिर्वाध्यमानः 'दीनो' दीनः-देत्यमुपागतः सन् 'पुणो' पुनरिष 'विसन्नो' विषणो विषयार्थी भवति। यदि वा
ही नहीं होता। जैसे त्रस जीव सुख दुःख का अनुभव करते हैं, उसी
प्रकार स्थावर जीवों को भी अनुभव होता है। इस प्रकार त्रस और
स्थावर जीवों को समभाव से देखता हुआ मुनि किसी भी जीव का
प्रिय या अभिय न करे। कहा भी है-'मुनि को कोई भी जीव न विष
होता है और न अभिय होता है।'

'मुनि को कहीं कोई जीव न प्रिय होता है, न अप्रिय होता है। वह समदृष्टि धारण करके समभाव से विचरे।'

ऐसा करने वाला मुनि ही सम्पूर्ण भावसमापि से युक्त होता है। कोई के ई ऐसा भी होता है जो भावसमाधि का आश्रय छेता है. मोक्ष मार्ग में प्रवृत्त होता है, दीक्षा धारण करता है, परन्तु जब परीबह और

જેમ ત્રસ જીવા સુખ દુ:ખના અનુસવ કરે છે, એજ પ્રમાણે સ્થાવર જીવાને પણ અનુભવ થાય છે. આ પ્રમાણે ત્રસ અને સ્થાવર જીવાને સમભાવથી જેનારા મુનિએ કેાઇ પણ જીવતું પ્રિય અપ્રિય-હિત-અહિત કરવું નહીં કહ્યું પણ છે કે-મુનિને કાઇ પણ જીવ પ્રિય હાતા નથી તેમજ કાઇ અપ્રિય હાતા નથી તેમજ કાઇ અપ્રિય હાતા નથી.

'મુનિને ક્યાંઇ કાઇ જીવ પ્રિય હાતા નથી અને કાઇ જીવ અપ્રિય હાતા નથી. તેઓ સમદૃષ્ટિ ધારણ કરીને સમલાવથી વિચરણ કરે. આ પ્રમાણે કરવા વાળા મુનીજ સંપૂર્ણ બાવસમાધિથી યુજ્રત હાય છે. કેઇ કાઇ એવા પણ દાય છે, જે બાવસમાધિના આશ્ય લે છે. માલ માર્ગમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. દીક્ષા ધારણ કરે છે, પરંતુ જયારે પરીષદ અને ઉપસર્ગથી પીડિત શાય છે, ત્યારે દીન ખની જાય છે, અર્થાત્ વિવાદ પ્રાપ્ત કરે છે, કાઇ કાઇ વિય- कथिडिएपार्थी पुनगाँहरूथ्यमेवावऽइस्वते । कथित्सातागौरवासको वा 'संपूर्यणं'-संपूत्रनं चामिलपित, तादशप्ताद्यमावे दीनः सन् पार्थस्थमावेन विषयो भवति । कथित्-'सिलोयकाभी' इलोककामी यश्चसः कामी भूत्वा निमित्तादि छौकिक-शासप्यीते । साधुः समस्त्रमपि जगत् सममावेन पश्येत, तथा-कस्यापि विय-मिष्यं वा ना चरेत् । कथित् प्रवज्यामादाय परीपहादिमिर्वाध्यमानः मञ्जवा परित्यक्य पतितो भवति । कथित् पृजामशंसामिलापया निमित्तन्नास्नादिपरि-भीलनं करोतीति ।:अ।

उपसर्ग से पीड़िन होना है तो दीन बन जाता है, विषाद को प्राप्त होता है । कोई कोई विषयाभिलापी तो गृहस्थवास को भी अंगीकार कर छेता है । कोई सातागौरव में आसक्त हो जाता है । कोई पूजा प्रतिष्ठा आदर सत्कार का इच्छुक हो जाता है और जब उसकी प्राप्ति नहीं होती तो पार्श्वस्थ बन कर विवादग्रस्त बन जाता है । कोई पद्मा का लोखप हो कर व्याकरण आदि लोकिक द्याख्नोंका अध्ययन करता है।

आवाय यह है कि सोधु सम्पूर्ण जगत् को अर्थात् समस्त प्राणियों को समदृष्टि से देखे। किसी का भला युरा न करे। कोई कोई दीक्षित हो कर कष्ट आने पर पतित हो जाते हैं, कोई पूजा प्रदांसा की अभि-लावा से व्याकरण आदि का परिशीलन करता है, किन्तु समभावी साधु को दीन विषण्ण (द्योकग्रस्त) या पूजादि का अभीलावी न हो कर संयम का ही एकाग्र एवं दह चित्त से पालन करना चाहिए ॥७॥

યાભિલાષી-વિષયાની ઈચ્છા વાળા તો ગૃહસ્થવાસને પણ સ્વીકા**રી લે છે.** ક્રેમ્ઇ સાતા ગૌરવમાં આસક્ત થઈ જાય છે ક્રેમ્ડ પૂજા. પ્રતિષ્ઠા અને આદર સત્કારની ઇચ્છા વાળા અની જાય છે, અને જ્યારે તેની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ત્યારે 'વાદરથા' પાર્શ્વસ્થ ખનીને એક યુક્ત અની જાય છે. ક્રેમ્ડ યશના લેલ્લી અનીને વ્યાકર**ણ** વિગેરે લોકિકશાસોનું અધ્યયન કરે છે,

કહેવાના આશય એ છે કે—સાધુ સંપૂર્ણ જગત્ને અર્થાત્ સલળા પ્રાચિ-યાને સમાન દૃષ્ટિથી ન્યુએ. કાેઇનું પણ લહું કે છુરૂં ન કરે. કાેઇ કાેઇ દીક્ષા લીધા પછી કષ્ટ આવે ત્યારે પતિત થઇ જાય છે, કાેઇ કાેઇ પૂજા-પ્રશં-સાની ઇચ્છાથી વ્યાકરણ વિગેરના અલ્યાસ કરે છે, પરંતુ સમલાવી સાધુએ દીન, ખેદ યુક્ત અથવા પૂજા વિગેરના અભિલાધી ન અનીને એકાગ્ર અને દેઢ ચિત્તથી સંયમનુંજ પાલન કહ્વું નોઇએ. ાાહ્યા म्लम्-आहाकडं चेत्रे निकाममीणे,

नियामचारी यं विसर्णमेसी।

इस्थीसु ससे य पुढ़ो य बाँछे,

परिभीहं चेवें पेंकुव्यमाणे ॥८॥

छाया--आधाकृतं चैर निकाममीणो, निकामचारी च विषण्णेषी। स्रीषु सक्तश्र पृथक् च बालः, परिप्रतं चैर पकुर्वणः॥८॥

अन्त्रवार्थः—(आहाकडं चेत्र) आधाकृतं साधृतः उद्दिश्यः कृतमाहारादिकम् (निकाममीणे) निकामभीणः∼निकामम् अत्यर्थे यःपार्थयते सः तयाः 'नियामचारो

'आहाकडं चेव' हत्वादि।

शब्दार्थ — 'अहाकडं चेव-आधाकृतं चैव' जो दीक्षा लेकर आधा-कर्मी आहारकी 'निकाममीणे-निकामभीणो' अत्यन्त इच्छा करता है 'नियामचारी य विस्तृण्यमसी-निकामचारी च विष्णुणेषी' तथा जो आधाकर्मी आहार के लिये विचरता है, वह कुशील कहा जाता है 'इत्थीसु सक्त य-स्त्रीषु सक्तश्च' तथा जो स्त्री में आसक्त है 'पुढो य बाछे-पृथक् च बालः' तथा' स्त्रीके विलासों में अज्ञानी के जैसा सुम्प रहता है तथा 'परिमाहं चेव पक्तब्वमाणे-परिग्रहं च प्रकुर्वामां स्त्री की प्राप्ति के लिये परिग्रह रखता है यह पापकर्भ करता है 16!!

अन्तयार्थ — जो आधाकर्मी आहार आदि की अत्यन्त अभिलाषा करता है, आधाकर्मी आहार के लिए भ्रमण करता है, वह पार्श्वस्थ

शण्डार्थ — 'अहाकडं चेत्र-आधाकृतं चेत्र' के डीक्षावधने आधाक्रभंधी द्वित आहार नी 'निकाममीणे-निकाममीणो' अत्यंत धंच्छा करे छे. तेमक नियामचारी च विषण्णेषी' के आधाकर्मी आहार भाटे विश्वरक्ष करे छे, तेओ कुशीस कहेत्र के छे, 'इत्थीस सत्ते च-क्षीप सक्तधां तथा के स्त्री मां अन्यत्त हिष्य छे 'पुक्तेय बाक्टे-प्रथक् च बालः' तथा स्त्रीना विद्यासीमां अज्ञानीथानी माईक सुष्य अनी काय छे, तथा 'परिकाहं चेव पक्रव्यमाणे-परिवर्ह च प्रकृतीणः' स्त्रीनी प्राप्तिमाटे परिवर्ध राणे छे. ते पापकर्म करे छे. १८८१

અન્વયાર્થ—જેઓ અાધાકર્યાં વિગેરે આહારની અત્યંત ઈચ્છા કરે છે. અને આધાકર્તિ આહાર માટે ફર્યા કરે છે, તેઓ પાર્શ્વસ્થ વિગેરેના શોક

<sup>&#</sup>x27;अहाकडं चेव' धत्याहि

य विष्णमेसी) निकश्मचारी-निकासम्-अश्यर्थम् आधाकर्मिकाहारादिनिमत्तं वरित-भ्रमित यः स तथा एवं पृतः अवसक्षपार्वदेश्यानां संयपोधोगे विष्ण्णानां विष्ण्णानां विष्ण्णानां विष्णानां वि

टीका— 'आहाकडं' आधाकृतम् 'चेव' च एव साधुनिमित्तं कृत माहारादि-कम् आधाकमं इन्युव्यते तथाचैवं भूतमाहारादिकम् 'निकाममीणे' निकाममीणः निकामम्—अत्यर्थे यः प्रार्थयते स निकाममीण इति कथ्यते, आधाकमिकमोजनाः मिछापी। तथा—'निकामचारी—निकाममत्वर्थम् ताह्यभोजनार्थे निमन्त्रण भिच्छति स एवं भूतः । 'विसण्णमेसी' विषण्णेषी विषण्णं—विषण्णभावम् एवते—इच्छति पः स विषण्णेषी—संयमपरिषालने शिथितः, पार्श्वस्थक्कृषीत्वर्धमंसेवीत्यर्थः । सदनुष्ठानविषण्णतया संसारसागरपयःपङ्काश्रितो दुःखो भवतीति यावत्।

आदि के विष्णा (शोकप्रस्त) भाव को प्राप्त होता है, सदनुष्ठान से रहित होनेके के कारण संसार एंक (किचड़) में फंसता है। जो स्त्रियों में और उनकी बोलीया-हंसी में आसक्त होता है। तथा परिग्रह का संचय करता है, वह पापकर्म उपार्जन करता है।।८॥

टीकार्थ--साधुओं के निमित्त बनाया हुआ आहार आदि आधा-कर्मी कहलाता है। जो साधु आवाकर्मी आहार आदि की अभिलावा करता है और ऐसे आहार आदि के लिए खूब भटकता है, निमंत्रण की इच्छा करता है, ऐसा साधु संयम पालन में शिथिल होता है। वह

કારક ભાવને પ્રત્યત થાય છે. સદનુષ્ઠાનથી રહિત હેાવાના કારણે સંસાર ફપી કાદવમાં કુમાય છે. જેઓ સિથામાં તથા તેમની બાલીમાં આસક્ત થાય છે, તથા પરિગ્રહના સંત્રય કરે છે, તેઓ પાપકર્મનું ઉપાર્જન કરે છે. ઘટા

ટીકાથ'—સાધુએ:ને નિશ્તિ બનાવેલ આહાર વિગેરે આધાકમી' કહેવાય છે. જે સાધુ આધાકમી' આહાર વિગેરેની દ≈છા કરે છે, અને એવા આહા-રની બીજા પાંસે અગ્રગી કરે છે, તથા તેવા આહાર મેળવવા ખૂબ લટકતા રહે છે. નિમંત્રશ્રુપી ઇચ્છા કરે છે. ∞.વા સાધુ સંચમ પાલનમાં શિથિલ હાય સરુ રેવ \* 19

किश्च-'इस्योसु' स्त्रीषु 'सर्तेय' सक्तश्च '९डो' पृथक् पृथक् तदीयहासावलोकना-दौ 'बाले' वालः-सदसद्विवेकर्राहतो अवतीति, वनितासुखिकोक्षनं न द्रश्य-मन्तरेण संभवतीति एतद्रथम् 'परिग्गहं' परिग्रहं परिग्रहं चापि प्रकृष्वमाणे' शकुर्वाणः-पापं कर्मसंविनोति ॥८॥

प्लम्-वेरेाणुगिद्धे णिच्यं कॅरेइ, इंओ चुए स इदमटूदुग्गं। तम्हा उ मेहावी समीकेंख धेम्मं, खेरे मुंणी सैव उ विर्देषमुद्धाे९। छापा--वैरातुगृद्धो निवयं करोति, इत्रब्युतः स इदमर्थदुर्गम्। तसाचु मेवावी समीक्ष्य धर्मे, चरेन्युनिः सर्वतो विषयुक्तः॥९॥

पार्श्वस्थ एवं कुशीलों के धर्मका सेवन करता है। सम्प्रक् अनुष्टान से शीन होने से संसार सागर के कीचड़ में फंस कर दुःखी होता है।

इसके अतिरिक्त जो स्त्रीके हास्य, अवलोकन आदि में आहक्त होता है, वह सत् असत् के विवेक से विकल अज्ञानी होता है स्त्रिका सेवन या मुखावलोकन अर्थ के बिना नहीं होता, इस कारण जो परि-ग्रह का संवय करता है, वह वस्तुतः पापकर्म का संवय करता है।

'बेराणु गिद्धे' इस्वादि ।

दाबदार्थ — 'वेराणुगिदे-वेरानुगृद्धः' जो पुरुष प्राणियों के साथ वैर करता है 'णिचयं करें ह-निचयं करोति' वह पापकर्म की वृद्धि करता है 'इओ चुए स इहमहदुग्गं-इतश्च्युतः स इहमर्थदुर्गम्' वह मरकर नरक आदि दुःखदायो स्थानों में जन्म छेता है 'तम्हा उ मेहाबी मुणी-

છે. તે પાર્શ્વરથ અને કુશીલાતા ધર્માતું સેવત કરે છે, સમ્યક્ અનુષ્કાનથી રહિત હેાવાથી સંસાર રૂપી સાગરતા કાદવમાં કસાઇ જઇને દુઃખી અને છે.

આ શિવાય જે સ્ત્રીના હ સ્ય, અવલાકન વિગેરે ચેલ્ટાએકમાં આસક્ત શાય છે, તે સત્ અસત્ વિગેરેના વિવેકથી રહિત અજ્ઞાની હાય છે. સ્ત્રીનું સેવન અથવા મુખનું અવલાકન અર્થ-ધન વિના શઇ શકતું નથી. તે કારણે જે પરિગ્રહના સંચય કરે છે, તે ખરી રીતે પાપકર્મના જ સંચય કરી રહેલ છે. ાડા

'वेराणुगिह्ने' धर्याहि

शण्डार्थ — 'वेराणुतिहे-वेरानुगृहः' के पुड्ष प्राधियोनी साथ वेर ४३ छे, णिचयं करेड्-निषयं करोति' ते पाप अभीना वधारेत्व ४३ हे. 'इओ चुए स इहमदृदुग्गम्-इतश्च्युतः स इहमर्थदुर्गम्' ते भरीने नश्ड विशेरे हु भ आप अन्वपार्थः—(नेराणुमिद्धे) वैरानुगृद्धः—प्राणिमिः सह वैरमावं कुनीणः (णिवयं करेड्) निवयं द्रव्योपचयं कर्मोपचयं वा करोति (इत्रो चुण् स इदमह-कुग्गं) इतोऽस्मात् स्थानात् च्युतो जन्मान्तरं गतः, इदम्—प्रश्तः परमार्थतः दुगं विषयं यातनास्थानद्वपेति—पाप्नोति (तम्हा च मेहानी मुणी) तस्मात् कारणात् मेघावी—विवेकी मुनिःः—साधुः (धम्मं सिमक्त) धर्म-श्रुत वारित्ररूपं समीस्य— अलोच्य (सन्व उ विष्पमुक्के) सर्वतः—वाह्याभ्यन्तरात् सङ्गाद् विषमुक्तः—रहितः सन् संयमानुष्ठानम् (चरे) चरेत्—विवरेदिति ॥९॥

टीका—'वेराणुंगद्धे' वैरानुगृद्धः-येन येन परहिंसनादिकर्मणा जन्मा-न्दरश्रताऽनुवन्धिवैरष्ठपञायते, तादृश्वैरमावे-अनुगृद्धः-संसक्तः, 'णिचयं' जिवयम्-द्रव्यनिवयम्, द्रव्यनिमित्तापादितकर्मनिवयं वा 'करेड्' करोति उपादत्ते

तस्मान्तु मेथावी मुनिः' इस कारण से बुद्धिमान् मुनि 'घम्मं समिक्ख-धर्म समीक्ष्य' धर्म का विचार करके 'सब्ब उ विष्पमुक्के सर्वतः विप्र-मुक्तः' सब वन्धनों से मुक्त होकर 'चरे-चरेत्' संपमका अनुष्ठान करे।९।

अन्वयार्थ — प्राणियों के साथ वैरभाव करनेवाला कमों का उपचय करता है। वह इस स्थान से च्युन होकर-जन्मान्तर को पास होकर बास्तव में विपम यातना के स्थान को प्राप्त करता है। इस कारण मेघावी सुनि धर्म का विचार करके बाह्य-आस्थन्तर संग से सर्वथा सुक्त होकर संयम का अनुष्ठान करे। १९॥

टीकार्थ--हिंसा आदि जिस जिस कार्य से सैकड़ो जन्मों तक लगातार वैर की परम्परा चलनी रहती है, ऐसे वैरभाव में

वावाणा स्थाने। मां जन्म धारख करे छे. 'तम्हा उ मेधावी मुणी-तस्मात्तु मेधावी मुनिः' व्या कारख्यी पुद्धिमान् भुनि 'धम्मं स्वमिक्स-धमं' समीक्ष्य' धमेंने। विचार क्रीने 'सञ्च उ विव्यमुक्ते-सर्वतः विव्रमुक्तः' अधा क अधिने। श्री भुक्त धर्धने 'चरे-चरेत् संथना अनुन्हानमां तत्पर रहे ॥ ह॥

અન્વયાર્થ—પ્રાિશ્વિશની સાથે વેશ્લાવ કરવાવાળા કર્માના સંગ્રહ કરે છે, તે આ સ્થાનથી ગ્યવીને અર્થાત્ જન્માન્તરને પ્રાપ્ત કરીને વાસ્તવિક દીતે વિવમ યાતનાના સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. આથી બુદ્ધિમાન્ મુનિ ધર્મના વિચાર કરીને બાહ્ય અને અશ્યન્તર સંગયી સર્વ પ્રકારે મુક્ત શહેને સંયમનું અનુકાન કરે. !!લ!!

ટીકાર્થ—હિંસા વિગેરે જે જે કાર્યોથી સેંકડા જન્મા પર્યન્ત લાગલાગઠ વેરલાવની પરંપરા ચાલતી રહે છે. એવા વેરલાવમાં આસકત કુરૂષ અનુ- 864

इति यानत्। स एवंभृतः पुरुषः कृतवैरतया उपातकर्मोपचयः। 'इश्ने' इतः— अस्माल्लोकात् 'चुए' च्युतः—जन्मान्तरं पःमः सन् 'इद्मृहदुग्गं' इद्म्-अर्य- दुर्गम्-अर्थतः परमार्थतः दुर्ग-दुरुलस्थानम्, नरकादिकं विषयप्रपेति। यस्मादेव स्पाचवरमायानां सिश्चतकर्मणां जन्मान्तरे महद्दः खप्रुणजायते। 'तम्हा' तस्मा- त्कारणात् 'मेहावी' मेथावी—मयौदावान सम्पूर्णसमाधिगुणं जानानः। 'धम्मं' धर्मम् श्रुतवारिजलक्षणम् 'समिक्ल' समीक्ष्य-पर्यालोच्य च-अङ्गोकृत्य। 'सुणी' सुनिः 'सन्दव' सर्वतः—वाद्याभ्यन्तरात् सङ्गात् 'विष्युक्षके' विषयुक्तः— सर्वसङ्गपरिवर्जितः सन् मोक्षगमनिक कारणं संयमानुष्ठानम् 'चरे' चरेत् स्वपाच्यासम्मादिसङ्गाद् विरहितोऽनिश्वितमावेन विदरेदिति भावः। यः कश्चित् पणिनां हिंसन् तेन सह वैरमावमनुष्ठनाति, सपाप्षुद्वियेव करोति, तथा-

असकत पुरुष अनुकम्पा रहित होकर द्रव्य का संचय करता है और द्रव्यसंवय के निमित्त से पापों का संवय करता है। इस प्रकार द्रव्य संख्य के निए पापों का संचय करने वाला जब इस लोक से मरता है और परलोक में पहुंचता है तो वास्तव में वह दुःल के स्थान नरक आदि को पास करता है। इस प्रकार जो वैरभाव को घारण करके कमों का संचय करते हैं, उन्हें जन्मान्तर में घोर दुःल उठाना पड़ता है। इस कारण मेधावी अर्थात् समाधि के ग्रुण को जानने वाला मर्थादावान मुनि श्रुत चारित्ररूप धर्म का विचार करके, बाह्य एवं आन्तरिक संग से सर्वथा प्रकृत हो कर, मोश्न के अद्वितीय कारण संयम का आरा धन करे। स्त्री आदि तथा आरंभ आदि रूप संग से रहित होकर निरपेश्न भाव से विचरे।

કમ્યા-દયા વિનાના થઈને દ્રવ્યના સંશક્ષ કરે છે. અને દ્રવ્ય સંચય કરવા ને નિમિત્તથી યાપોના સંથક કરે છે. આ રીતે દ્રવ્ય સંચય માટે યાપોને એક્કા કરવાવાળા જ્યારે આલાકથી મરીને પરલાકમાં જાય છે. તો વાસ્ત-વિક રીતે દુઃખના સ્થાન રૂપ નરક વિગેરેને પ્રાપ્ત કરે છે. આ કારણથી જે વેરભાવને ધારણ કરીને કમેનિ સંગ્રહ કરે છે, તેને જન્માન્તરમાં દ્યાર એવું દુઃખ લાગવતું પડે છે. આ માટે મેધાવી અર્થાત્ સમાધિના ગુણોને જાણવા વાળા મર્યાદા વાળા મુનિએ શ્રુતચારિત્રરૂપ ધર્મના વિચાર કરીને આદ્યા અને આંતરિક સંગધી સર્વદા મુક્ત થઇને માફાના અદ્વિતીય કારણ એવા સંયમની આરાધના કરવી. સી વિગેરે તથા આરંભ વિગેરે પ્રકારના સંગયી રહિત થઇને નિરપેક્ષ લાવથી વિચરે.

## संमयार्थंबोधिनी टीका प्र. थु. थ. १० समाधिस्वरूपनिरूपणेम्

110

मृत्या नरकादिदुःखःबाष्नोति । अतो विद्वान् धर्मे श्रुतवारिकारुयं निवार्ये अक्नीकृत्य च सर्वार्व्यविषम्रकः सन् संयममनुषास्रयेदिति भावः ॥९॥ प्रस्–आयं ण कुँज्जा इंहे जीविषट्रीः,

> अमुज्जमाणो य परिटेन्नएउजा। णिसम्म भासी य विणी य गिद्धिं,

> > हिंसेन्नियं वा णै केहं करेजी ॥१०॥

छाया--आयं न क्वर्यदिह जीविताधीं, असज्जमानश्च परिवर्जेत् । निशम्य भाषी च विनीय गृद्धिं, हिसान्वितां वा न क्यां कुर्यात् । १०।

अभिन्नाय यह है कि जो प्राणीहिंसा करता हुआ उनके साथ वैरभाव णंधता है, वह अपने पार की वृद्धि ही करता है। मरकर वह नरक आदि के दुःख प्राप्त करता है। अतएव मेवाबी पुरुष अतचारित्र धर्म का विचार करके तथा उसे अंगीकार करके समस्त संगों से रहित-होकर संयम का पालन करे। १९॥

'आयं ण कुड़जा' इस्यादि ।

दाब्दार्थ--'इह जीवियद्वी आयं ण कुडजा-इह जीविनार्थी आयं न कुर्यात्' साधु इसलोकमें चिरकालतक जीनेकी इच्छा से द्वव्य उपार्जन न करे 'असडजमाणो य परिव्यएडज-असडजमानश्र परित्रजेत्' तथा स्त्री पुत्र आदि में आसक्त न रहता हुआ संयम में प्रष्टृत्ति करे तथा 'विद्धि विणीय-एद्धि विनीध' घाव्दादि विषयों में आसक्तिको हटाकर

કહેવાના અભિપાય એ છે જે પ્રહિની હિંસા કરતો થકા તેઓની સાથે વેરસાવ બાંધે છે, તે પાતાના પાપાને જ વધારે છે. તે મરીને નરક વિગેન્ રેના દુઃખા લેહિય છે. તેથી મેધાવી પુરૂષ શ્રુત ચાસ્ત્રિ રૂપ ધર્મ ના વિચાર કરીને તથા તે ધર્માના સ્વીકાર કરીને સઘળા સંગાયી મુક્ત થઇ ને સંયમતું પાલન કરે. મકા

आयंण कु≆जा' ⊌त्याहि

शण्टार्थ — 'इह जीवियही आयं न कुष्तो-इह जीवितार्थी आयं न कुर्षात्' स धु आ क्षेत्रभां कांणां सभय पर्यन्त छवनने धारणु अरवानी र्धन्छायी द्रव्ये। भाजिन न ४२ 'असङ्जमाणो य परित्वएङ्जा-असङ्जमानश्च परिव्रजेत्' तथा खी, पुत्र, विशेष्टमां आसक्त अन्या शिवाय संयभमां प्रवृत्ति ४२ तथा 'गिर्डिं अन्वयार्थ —(इह जीवियही आयं ण कुज्जा) इहास्मिन् संसारे जीवितार्थी —संयमजीवितार्थी आयम् —अष्ठमकारक हमे न कुर्यात् (असज्जमाणो य परि-व्वय्ज्जा) असज्जमानः —सङ्गम् अकुर्वन् —गृहक त्रज्ञपुत्रादिषु आसक्तिमकुर्वेन परि-अजेन् —उद्युक्तविहारी भवेत् (गिद्धि विणीय) गृद्धि गार्द्धभावं विषयेपु विनीय— —अपनीय (जिसम्य भासी) निश्चम्य—अवगम्य पूर्वायरैः पर्यात्रोच्य भाषी—भाष को सवेत् (हिंसिन्नयं कहं) हिंसान्त्रितां हिंसाप्रतिपादिकां पापोपादानभृतां कथाम् (म करेज्जा) न कुर्यादिति ॥१०॥

टीका—'इ६' अस्मिन् संसारे 'जीवियडी' 'संयम नीविसार्थी', 'भायं' आयम्
—भागच्छतीति—आयः—द्विपदचतुष्यद्यनादेलीभः अथवा—तारशहत्यलामापादिताष्ट्रमकारककर्मलाभो वा तं तथाविधमायम् 'ण कुष्णा' न कुर्यात् तथा—'अस'णिसम्मभासी—निकाम्य भाषी' पूर्वांपर का विचारकर कथन करे 'हिंसक्षियं कहं—हिंसाव्यितां कथां' हिंसा संबंधी कथन 'न करेएजा—न कुर्यात्' न करे ॥१०॥

अन्वयार्थ—इस लोक में जो संघममय जीवन यापन करना चाहता है, वह आय अर्थात् कर्म का आश्रव न करे, गृह कलत्र पुत्र आदि किसी भी वस्तु में आसक्त न होता हुआ विचरे। समस्त विषयों में गृद्धिभाव त्याग कर एवं पूर्वापर का विचार करके भाषण करे और हिंसायुक्त कथा न करे 180॥

टीकार्थ--इस संसार में संयम-जीवन का इच्छुक पुरुष आय अर्थात् द्विपद-चतुष्पद धन आदि का अथवा इस प्रकार के लाभ से उत्पन्न होने वाले कर्मों का लाभ न करे, अर्थात् आजीविका के भय से

बिणीय-गृद्धि विनीय' शण्दाहि विषये।भां आसिक्ति रहित अनीने 'णिस्रम-भासी-निशम्य माणी' पूर्वापरने। विश्वार इरीने इथन ६२ 'हिंसन्तियं कह-हिंसा-विनतां कथां' हिंसा संअपि इथन 'न करेडजा-न कुर्यान्' न ६२ ॥१०॥

અન્વયાર્થ—આ લાેકમાં જેઓ સંયમમય જીવન વીતાવવા કચ્છે છે, તેઓ આય, અર્થાત્ કર્મના આસ્ત્રન કરે ઘર, પુત્ર, કલત્ર, વિગેર કાેઇ પણ વસ્તુમાં આસકત થયા વિના વિચરણ કરે, સઘળા વિષયામાં ગૃદ્ધિ ભાવના ત્યાં કરીને તથા પૂર્વાપરના વિચાર કરીને ભાષણ કરે તથા હિંસાયુક્ત કથન ન કરે ાાવા

ટીકાર્ય —મા સંસારમાં સંથમ જીવનની ઈચ્છા વાળે. પુરૂષ આય અર્થાત્ દ્વિપ6–એ પગવાળા ચતુષ્પદ–ચાર પગ વાળા જીવા ધન આદિના અથવા તે પ્રકારના લાભયી ઉત્પન્ન ચવાવાળા કર્મોના લાભ ન કરે. અર્થાત્ આજીવિ क्तमाणे असक्तमानः -पृत्रकलत्रधनधारशदिषु आमक्तिमकुर्वाण एव 'परिवर्गका' पित्रजेत्-संयममार्गे विदरेत् । सर्वत्र वैराग्ययुक्तो मोक्षानुष्ठाने दत्तिचित्तो मवेत्। तृश्-विवयेषु-सब्दादिषु-'गिद्धि' यृद्धि मिलापाम् 'विजीव' विनीय-द्रीकृत्य 'णिसम्मभासी' निश्रम्यभाषीः पूर्शपरेण पर्यालोच्य भाषी-मापको वचनपयोक्ता मवेत् । तथा-'हिंसिन्धि' हिंसान्विताम्-हिंसा-माणातिपातः तयाऽन्विता युक्ताम् 'कहं' कथाम् 'ण करेज्ञा' नैव कुर्यात् न ताहशं वचनं स्वयात्, पेन स्वस्य परस्य उमयोवी माणातिपातः सम्भवेतः अश्लोतः, पिवनः, खादतः, मोदतः, हतः, खिन्तः प्रकरतः, पचतः, इत्यादिकां पायोपादानकयां कथमपि न कुर्यात् । संसारे चिरकालं जीवनेच्छया द्रस्योपार्जनं न विधेयम् । तथा-कछत्रादौ अनासक्त एव संयमे पृष्टिं कुर्यात् । यहक्तव्यं तहिचार्येत्र वक्तव्यम् । सन्दादिष्यसिक्तं परित्यज्य हिसायुक्तां कथामपि न कुर्यात् इति भावः।।१०॥

इंड्य का संस्थान करे। तथा पुत्र कलत्र घन घान्य आदि पदार्थों में अनासकत होकर रहे, अर्थात् सब बस्तुओं में विरक्ति धारण करता हुआ मोक्ष के अनुष्ठान में दसचित्त हो। शब्द आदि विषयों में आसिकत को त्याग कर एवं पूर्वापर का विचार करके भाषा थोड़े। हिंसा से युक्त कथा न करे, अर्थात् ऐसे बचन का प्रणेग न करे, जिससे स्वकी परकी या दोनों की हिंसा हो। जैसे-खाओ, मोज करो, धात करो, छेदो, प्रहार करो पकाओ इत्यादि इस प्रकार की पाप का कारण रूप भाषा किसी भी प्रकार न बोड़े।

भाव यह है कि चिरकालनक जीवित रहने की इच्छा से द्रव्य का उपार्जन न करे। कलन्न आदि में अनासकत रहकर संयम में प्रवृत्ति

કાના ભયથી દ્રવ્યના સંગ્રહ ન કરે તથા પુત્ર, સ્ત્રી, ધન, ધાન્ય, (અનાજ) વિગેરે પદાર્થોમાં અનાસકત—માસકિત ત્રિનાના થઇને રહે. અર્થાત્ સઘળી વસ્તુઐમાં વિરક્તિને ધાન્ણ કરતા થકા માક્ષતા અનુષ્ઠાનમાં ચિત્તને જેડવું. શખદ સ્પર્શ, વિગેરે વિષયામાં આસક્તિને છેડીને તથા પૂર્વાપર—આગળ પાછળના વિચાર કરીને ભાષા છે.હતી. હિંસા યુક્ત કથન કરવું નહીં. અર્થાત્ જેનાથી પેતાની અથવા પરની અગર ખન્નેની હિંસા થાય એવા પ્રકારની ભાષા છાલવી નહીં જેમકે—ખાવ, પીવા, માજ કરા, લાત કરા, છેદા, પ્રહાર કરા, સંધા, વિગેરે આવા પ્રકારની પાપના કારણ રૂપ ભાષા શ્ર્યાર્થ પણ છે લવી નહીં.

કહેવાના વતુ એ છે કે- લાંખા કાળ સુધી જીવતા રહેવાની ઇચ્છા**થી** દ્રવ્યતું ઉપાર્જન–પ્રાપ્તિ કરતું નહીં. સ્ત્રી વિગેરમાં આસક્તિ વિનાના રહીને . **१**२०

स्वकृताङ्गस्त्रे

म्लम्-आहाकडं वा ण णिकामएजा,

णिकामयते य ण संधवेजा।

धुणे उँरालं अणुवेहमाणे,

चिँचेचाण 'सीयं अणवेक्समा जो ॥११॥

छाया - आधाकृतं वा न निकामयेत् निकामयतश्च न संस्तृयात्। धुनीयादुदाशमनुपेसमाणः, स्यवत्वा च श्लोकमनपेक्षमाणः ॥११॥

अन्वयार्थः- आहाकडं वा ग णिकामप्रजा) आधाकृतं-साधुनिमित्तं कृतमाहा-सादिकं न निकामयेत्-नाभिलवेत् तथा- 'णिकामयते य ण संथवेजना) तथाविध-

करे। जो बोठे सो विचार कर ही योछे। शब्द आदि विवय में आस-चित न रक्खे और हिंसाकारी भाषा का प्रयोग न करे ॥१०॥

'अहाकडं वा ण णिकामएउना' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'आहार डं बाण णिकामएज्ञा-अधिकृतं वा न निकाम-चैत' साधु आधर्कमी आहारकी इच्छा न करे तथा 'णिकामयंते ण संथ-बैज्ञा-निकामयतश्च न संस्तृयात्' जो आधार्क्कमी आ 'रकी इच्छा करता है उसके साथ पिचय न करे 'अणुवेहमाणे उरातं धुणे-अनुवेश्व-माणः उदारं धुनीयात्' निर्जराके लिये शारीरको कृश करे 'अणुवेह्य-माणे सोयं चिच्चा-अनयेक्षमाणः शोकं त्यवत्वा' शारीरकी दरकार न करताहुआ शोक का त्याम करके संयमका पालन करे॥११॥

સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરવી, અને જે બેલિવું તે વિચારીને જ બેલિવું. શખ્ક વિગેર વિષયેલમાં આસક્તિ રાખવી નહીં અને હિંસા કરવાવાળી ભલ્યાના પ્રયોગ ન કરવા. હવા

'अहाकडं वा ण जिकामएजा' धंत्थाडि

शण्डार्थ — 'अहाकडंना ज णिकामएश्जा-आधाकृतं वा न निकामयेत' स धु आधाकभी आखारनी धंग्छा न करे, तथा 'जिकामयेते ज संयवेज्ञा-निकामय सक्ष न संस्त्यात्' के आधाकर्यी आखारनी ध्रम्छा करे छे, तेनी सत्ये परिचय न करे 'अजुवेहमाणे उर ले धुजे-अनुप्रेश्वमाणः चदारं धुनीयात्' निर्कश्त भर्टे शरीरने ृश करे 'अजोक्छमाणे सोषं चिच्चा-अनपेक्षमाणः शोकं त्यक्षवा' शरीरनी इरकार द्यारे विना शाक्रना त्याय करीने संवस्तु पादन करे त्यक्षा माहारादिकं निकामयतोऽभिल्पतः पार्श्वस्थादीश्च न संस्तृयात्—नानुमोदयेत् तैः सह संस्त्रवं-परिचयभि न कुर्यात् (अणुचेदमाणे उत्तः धुणे) अनुप्रेश्वमाणः कर्म-निर्जराम् औदारिकदेहं तपमा धुनीयात्— कृत्रां कुर्यात् (अणुचेक्खमाणे सोयं चिचा) अनुपेश्वमाणः शरीरं तज्जनितं शोकं स्पवस्था-परिस्यज्य संयमं पाल्येत् ॥११॥

टोका—'आहाकडं' अध्याकृतम्-साधुनिमित्तं कृतमाहारपानीयादिकः बाधाकृतम्, एवमीदेशिकाधाकमकृतमाहारपानीयादिकम् । 'ण णिकामएड्डा' न निकामयत्व 'ण संथवेडता' न संग्तृपात्-नाहुमीदयेत् । य आधाकर्मिकमाहारादिकं सेवते, तेन सह आदानमदानं वार्ताल्यपं सहवासादिकं च न कुर्यात् । किञ्च-'उरालं' औदारिकं शरीरम्, सपस्यादिमिः 'धुणे' धुनीयात्-कृशतरं कुर्यात् । अथवा-

अन्ययार्थ -- साधु के निमित्त बनाये गये आहार आदि ग्रहण करने की बांछा भी न करे। जो ऐसे आहारादि की बांछा करता हो उसके साथ संस्तब -परिचय न रक्खे। कर्मनिर्जराका विचार करता हुआ औदारिक शारीर को तप से कृश करे। शरीर की परवाह न करता हुआ शोक को त्याग कर संयम का पालन करे॥ ११॥

टीकार्थ--आधाकृत अर्धात् साधु के लिए बनाये गये आहार पानी आदि की किसी भी प्रकार अभिलावा न करे और जो आधाकृत की अभिलावा करता है, या उसे ग्रहण करता है। उसके साथ आदान प्रदान, बार्तालाप या सहबास आदि सांधंध न रबसे। औदारिक द्वारीर को सपस्या से अत्यन्त बुद्धा कर दे। अथवा उराल अर्धात अनेक पूर्वभवों में सांचित कर्म, उन्हें मोक्ष पाप्त करने के लिए उन कर्मों को दूर करे।

અન્યવાર્થ—સાધુના નિમિત્ત અનાવવામાં આવેલ આઢાર વિગેરે શહુણ કરવાની ઇચ્છા પણ ન કરે. જેઓ એવા આહાર વિગેરેની ઇચ્છા કરતા હોય તેમની સાથે સંસ્તવ—અર્થાત્ પરિચય પણ રાખવા નહીં કર્મ નિજંવાના વિચાર કરતા શકા ઔદારિક શરીરને તપથી કૃશ કરે શરીરની પરવા કર્યા વિના શાકના ત્યાય કરીને સંયમનું પાલન કરે તપથા

ટીકાર્ય' – આધાકમેં – સાધુના નિમેત્તે ખનાવવઃમાં આવેલ આહાર પાસી વિગેરની કાઇ પણ પ્રકારની ઇંચ્છા ન કરવી. અને જે આધાકમેં આહારની ઈચ્છા રાખે છે, અથવા તેને ગ્રહણ કરે છે તેની સાથે આહાન, પ્રદાન વાર્તાલાય અથવા સહવાસના સંખંધ ન રાખવા. ઔદારિક શરીરને તપરયાથી અત્યંત કૃશ⊢દુર્ળલ કરી દેવું. અર્થાત્ ઉરાલ એટલે કે અનેક પૂર્વભવામાં સંત્રિત કરેલ કમેં, માલ પ્રાપ્ત કરવા માટે તે કમીને દૂર કરવા તપ- 'उरालं' अने कव्यतीतपूर्वभगोपार्जितं कर्म, तदुदारम्, मोसम् जुप्रेक्षमाणो धुनीयात – अपनयेत्। तपसा दोधूयमाने कृशीभगति शरीरे संभवेदि कदाचिच्छोक इति 'सोयं' कोकम् 'चिच्चा' त्यत्तवा 'अणवेक्खमाणे' अनपेक्षमाणः – अरीरे चापेक्षा- मर्कुवत् तपसा शरीरं कृशीकृत्य शोकं त्यत्तवा संयमं परिपालयेत्। साधुराचा किर्मिकं नेच्छेत्, तथा यः तादशमाहारादिकं करोति, तेन सद परिचपं न कुर्यात्। तथा-कर्मनिर्जरार्थे सरीरं कृशतरं कुर्याचपोभिः शरीरस्पापेक्षामकुर्वन् संयमपाल्यन कुर्यादिति मात्रः ॥१४॥

म् ग्प्-एंगत्तमेयं अभिपत्थएक्जा,

यैवं पॅमोक्स्यो न मुसंति पासं। यसप्पमोक्स्यो अमुसे वैरेवि,

अंकोहणे सैंच्चरते तेंद्रस्सी॥१२॥

छाया—एकत्वमेतद्भिशर्थयेदेवं ममोक्षो न स्पेति पश्य । एव ममोक्षोऽपृवावरोऽपि, अक्रोधनः सत्य≀तस्तपस्वी ॥१२॥

तपश्चरण के द्वारा शारीर के कृदा (दृष्टा) होने पर कदाचित् शोक हो ता उसे त्याग कर और शरीर की अपेक्षा न करता हुआ अर्थात् शरीर को कृश करके और शोक का त्याग करके संयमका पाटन करे।

अभिन्नाय यह है कि साधु आधाकर्निक औदेशिक आहार की इच्छा सक न करें और जो ऐसा आहारादिक ग्रहण करता है उसके साथ परिचय न करें। कर्मनिर्जरा की प्राप्ति के लिए स्थूल शारीर को कुश (दुवला) करें। शारीर की परवाह न करता हुआ तपश्चरण करे और संपन्न की आराधना करें। ११।

શ્રનલ હારા શનીર દૃશ-દુર્ખલ શાયત્યારે કહાચ શાક ઉત્પન્ન થાય તાે તેના ત્યાપ કરીને અને શરીરની અપેક્ષા કર્યા વિના અર્થાત્ શરીરને કૃશ કરીને અને શાકના ત્યાપ કરીને સંયમનું પાલન કરવું.

કદેવાના અભિપાય એ છે કે— સાધુ આધાકનિંક ઔદ્શિક આહારની ઇવ્છા ત કરે, અને જે એવા પ્રકારના આહાર વિગેરેની ઇચ્છા કરે છે, તેની સાથે પરિગય ન શખે. કર્મ નિજેશની પ્રાપ્તિ માટે રથલ શરીરને દુર્ભલ કરવું. અને શરીરની પરવાહ કર્યા વિના તપશ્ચ હ્યુ કરતા રહે. તથા સંયમની આરાધના કરે. ॥૧૧ શ अन्तयार्थः — (एमत्तमेयं अभिषत्व एउजा) एकत्वससहायत्वमेतद् अभिषार्थः चेत् एकत्वाध्यतसायीस्यात् (एवं पभोक्खो न मुसंति पासं) एवम्-अनया एक-त्वभावनया पभोक्षो विभक्षक्तसंगता न मृपा-नैतद् अलीकं भवतीत्येवं पव्य (एस-एकत्वभावनाभिभायः अमृपारूपः सत्यश्चायमेव स्था वरोऽपि-भधानोऽपि अवसेव भावसमाधिः (अकोहणे सद्वरते तवस्ती)

#### 'एगंतमेयं' इत्यादि।

शब्दार्थ--'एगंतमेयं अभिष्रध्य एकस्वमेतद्भिप्रार्थयेत्' साधु एकस्वकी आवना करे 'एवं पमोक्खो न मुसंति पामं-एवं प्रमोक्षो न मृषेति पद्य' एकत्वकी आवना करने से साधु निःसङ्गताको प्राप्त होता है यह सत्य समझो 'एस पमोक्खो अमुसे वरेवि-एप प्रमोक्षोऽमुषा बरोऽपि' यह एकस्वकी सावना ही उत्क्रुष्टमोक्ष है तथा यही सत्य भावसमाधि और प्रधान है 'अकोहणे सच्चरते तबस्सी-अकोधनः सत्यरतस्तपस्यी' जो कोध रहित तथा सत्यमे रत एवं तपस्वी है वही सब से श्रेष्ट कहा गया है ॥१२॥

अन्वयार्थ--साधु एकत्व (असहायत्व) की भावना करे अर्थात् अपने आपको एकाकी अनुभव करे। इस एकत्व भावना से हां निः संगता (निर्ममत्व भावना) उत्पन्न होती है देखो, यह मिथ्या नहीं, सत्य है। यही मोक्ष है, यही प्रधान एवं सच्ची भावसमाधि है। जो

'एगंत मेयं' धत्याहि

शण्डार्थं — 'एगंतमेयं अभिवत्यएउजा – एकत्यमेतद्मिप्रार्थयेत् साधु सद्दा क्रीअ-त्वनी लावना ४दे 'एवं पपोक्सो न मुसंति पासं-एवं प्रमोक्षो न मृषेति पद्द्यं ओक्ष्रत्वनी लावना ६२नाथी ज साधु निःसंगताने प्राप्त ६दे छे. आ वात सत्य सम्जो. 'एसप्पपोक्स्यो अमुसेवरेवि – एपप्रमोक्षोऽमृषा वरोऽपि' आ व्येक्ष्रत्वनी लावनाज उत्कृष्ट मे क्ष छे. तथा क्षेण सत्य लावसमाधि अने प्रधान छे. 'शकोहणे सच्चाते तवस्ती – अकोधनः सत्यरतस्तपस्त्वी' के क्षेध रिक्षत तथा सत्यमां तत्यर रहे छे अने तथस्त्री छे क्षेष्ठ अध्याधी उत्तम क्षेत्र्वाय छे. ॥१२॥

અન્વયાર્થ — સાધુ એકત્વ (અસહાયત્વ)ની ભાવના રાખે અર્થાત્ પાતાને એકાકી પણાના અનુભવ કરે આ પ્રકારની એકત્વની ભાવનાથી જ નિઃસ'-ગતા (નિર્મમત્વ ભાવના) ઉત્પન્ન થાય છે. જુએા આ મિશ્યા નહીં પહ્યુ સત્ય છે. આજ માક્ષ છે, આજ પ્રધાન અને સાચી ભાવસમાધિ છે. એ

स्वकृताई स्वे

योऽक्रोधनः-क्रोधनानमायालोभरहितः सत्यस्तः तपस्वी तपोनिष्ठ एप एव प्रमोक्षोऽप्रवासस्यो वरः मधानश्चेति ॥१२॥

टीका — किं च-मोक्षमपेक्षमाणः साधुः 'एगत्तमेयं' एकत्वमेतद् अमहायत्वम् 'अभिवत्यएङना' अभिवार्थयेत्। अयं मावः - अहमेक एव नास्ति कश्चिद्वयः सहायकोऽस्मिन् संसारे जन्मनरामरणसङ्कुले भयत्राता, इत्येवं रूपेणाऽध्य-वसायी भवेत्। उक्तज्ञ —

'व्यो में सासभी अप्या, जारदंसणसंज्ञभो । सेसा में बाहिरा भावा, सब्वे संत्रोगद्धवल्ला'॥१॥ छाया — एको में शाश्वत आत्मा, ज्ञानदर्शनसंयुतः । दोपा में बाह्याभावाः, सर्वे संयोगलक्षणा इति ॥१॥

ह्रानदर्शनसंयुक्त एक एक ममातमा छाश्वतोऽन्ययो नित्यः तदन्ये सर्वेऽवि कलब्र्यूत्रादिश्वनधान्यहिरण्यसुक्णोदिका भावाः कर्मद्वारा माप्ता अनित्या क्रोत्र मान माया लोभ से रहित, सत्य में तत्यर और तप में निष्ठ है, बही सब से प्रधान है ॥२२॥

टीकार्थ--मोक्षाभिलाषी साधु एकत्व भावना भावे अर्थात् ऐसा विकास करे कि में एकाकी (भक्तेजा) हूँ। दूसरा कोई भी मेरा सहायक नहीं है। जन्म जरा और मरण से व्याप्त इस संसार में कोई भी भय से बाण (रक्षक) करने वाला नहीं है। कहा भी हैं-'एगो में सासओ अप्या' इत्यादि।

'ज्ञान और दर्शन से सम्पन्न एक मेरा आत्मा ही जाश्वत है। आत्मा के अतिरिक्त सभी पदार्थ कलत्र, पुत्र, धन, धान्य, हिरण्य,

ક્રોધ, માન માયા, અને લાેભથી રહિત થઇને સત્યમાં હત્પર અને તપમાં નિષ્ઠા યુક્ત હોય છે તેજ સૌથી પ્રધાન કહેવાય છે. તા૧રાત

ટીકાર્ય — મેહ્લની ઇન્છા વાળા સાધુએ એકલાપણાની ભાવનાના સ્વીકાર કરવે: અર્ઘાત્ એવા જ વિચાર કરે કે–હું એકાદી અર્ઘાત્ એકદ્રાે છું. બીજો કાઇ પણ મારા સહાયક નથી. જન્મ, જરા (વૃદ્ધાવસ્થા) અને મરણથી વ્યાપ્ત એવા આ સંસારમાં કેઇ પણ ભયથી રક્ષણ કરવાવાળું નથી. કહ્યું પણ છે કે—-'વાને में सासमो खળા' ઇત્યાદિ

ગ્રાન અને દર્શનથી સુક્રત એક મારા આત્મા જ શાધ્યત છે. આત્મા શિવાય સઘળા પદાર્થી એટલે કે આ, પુત્ર, ધન, ધાન્ય (અનાજ) હિરણ્ય, સ્વર્ણ (ચાંદી) છેવટે પાતાનું શરીર પણ કર્મથી જ પ્રાપ્ત થયેલ છે. આ पवेति भावः । इत्यादिकमेकत्वभावनां भावयेत् । 'न मुसंति' न मृषा इति 'वासं' पदय, एकत्वभावनया मावितस्यासङ्गऽनाऽवद्यं माविनी, नात्राऽलीकः त्विमिति पदयः अवलोकय । 'एस' एपः एकत्वभावनाऽभिषायः पमोक्षः 'अमुसं' अमृषा सत्यः । तथा—'वरेति' वरोऽपि श्रे ठोऽपि अयमेव भावममाधिः 'तवस्ती' तपस्वी—तपोनिष्ठपदेहः 'अकोष्ठणे' अक्रोधनः उपलक्षणं चैठत्— मानमायालोभानाम्, तेन निर्मानो निर्भायो निर्कोभश्च । तथा—'सच्चरते' मत्यस्तश्च एप, एउ — अमृषा सत्यः सर्वभ्यानश्च वर्तते इति । साधुः सदाः एकत्वभावनां भावयेत् अत्र एकत्वभावनया तस्याऽ यज्ञता भावति । एकत्वभावनयेव सर्वोत्कृष्टो मोक्षः । अतो योऽनया भावनया युवतः क्रोधादिकं न करोति, तथा सत्यं भावते, तपः श्वाऽचरति, स एव सर्वश्चेष्ठ इति भावः ॥२२॥

स्वर्ण, यहां तक कि यह बारीर भी कमें से प्राप्त छुआ है। यह सब बाह्य हैं। मेरे स्वरूप नहीं हैं। मैं इन सब से भिन्न (अलग) अकेला ही हूं।

इस प्रकार की एकत्व भावना करे। जो एकत्व भावना से युक्त होता है, उसमें अवद्य ही असंगता (निर्ममत्व भावना) उत्पन्न हो जाती है, यह कथन असत्य नहीं है, इसे देखो। यह एकत्वभावना ही मोझ है, यही सत्य है और यही श्रेष्ट भावममाधि है। और जो अकोध और उपतक्षण से निरभिमान, विष्कपट एवं निर्लोग होता है तथा सत्य में रत रहता है, यही सर्वप्रधान पुरुष होता है।

एकरवभावना से ही सर्वोत्कृष्ट मोक्ष प्राप्त होता है जो इस भावना से भावित होकर कोधादि नहीं करता और सत्य में तत्पर होता है तथा तपस्यो करता है, वही पुरुष सर्वश्रेष्ट है ॥१२॥

ભધા ળ હ્ય-ખડારના છે. મારા નિજ સ્વરૂપ નથી હું આ ખધાથી ઝુદ્દેા અને એક્લો જ છું.

આવા પ્રકારની એકલા પણાની ભાવના કરવી. જે એકલા પણાની ભાવના વાળા હોય છે, તેમાં અસંગ પણું – (નિર્માત્ત ભાવના) અવશ્ય જ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે, આ કથન અસત્ય નથી જ તેને જુએ!. આ એકત્વ ભાવના જ મેક્ષ છે. એજ સત્ય છે. અને એજ ઉત્તમ ભાવસમાધિ છે.

ભને જે અક્રોધ અને ઉપલક્ષસુથી નિરભિમાની, નિષ્કપટી અને નિલેબી હોય છે. તથા સત્યમાં રત રહે છે. એજ સર્વ પ્રધાન પુરૂષ છે.

એક્તવની ભાવનાથી જ સર્વેક્ષ્ટિંટ મેાક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. આ ભાવનાથી ભાવિત થઈને જે ક્રોધ વિગેરે કરતા નથી, અને સત્યમાં તત્પર રહે છે. તથા તપસ્યા કરે છે, એ પુરૂષ જ સર્વશ્રેષ્ઠ છે. ત૧રા <del>प्रम्-इर्स्थासु य आ</del>रयमेहुणाओ,

पैरिगाहं चेव अकुब्वमाणे।

उँच्चावएसु विसएसु ताई,

निर्संसयं भिक्खू समाहिपत्ते ॥१३॥

छाया - स्त्रीयु चारतो मैधुनात् परिप्रहं चैशाऽहर्बोगः ।

उच्चावचेषु विषयेषु त्रायी, निःसंशयं मिक्षुः समाधिमान्तः ॥१३॥
अन्वयार्थः --(इत्थीस्) त्रितिधास्त्रपि स्त्रीषु निषयभूतासु यद् मैथुनमब्रक्ष स्मात् आरयं अरतो निवृत्तः (च परिगादं अङ्ग्डमाणे) च-पुतः परिग्रदं धनादि-द्विपदादि संग्रद्दरूपम् अङ्कर्वाणः (उच्चावपसु विसपसु ताई) उच्चावचेषु-नाना-मकारेषु विषयेषु शब्दादिषु अरक्तद्विष्टः-रागद्वेपरहितस्तथा त्रायी स्वस्य परस्य च

'इत्थिसु या' इत्यादि ।

शब्दार्थ — 'इरथीसु-स्त्रीपु' जो पुरुष स्त्रियों के साथ 'आरयमेहुणाओं -अरतो मेथुनात्' मेथुन से निष्टृत्त होता है 'च परिगाहं अकुव्वमाणे-च परिग्रहं अकुव्यमाणे तथा परिग्र नहीं करता है 'उच्चावएसु विसएसु ताई-उच्चावचेषु विषयेषु त्रायी' एवं अनेक प्रकारके विषयोंमें रागद्वेपसे रहित होकर जीवों की रक्षा करता है ऐसा 'निस्संस्यं मिवस्तू समाहिपन्ते-निः संश्यं भिद्धः स्वयाधियासः' वह साधु निःसंदेह समाधियो प्राप्त होता है ॥१३॥

अन्वयार्थ—जो तीनों प्रकार के मेशुन से विरत होता है जो परिग्रह नहीं करता, जो मनोज्ञ एवं अमनोज्ञ विषयों में राग∹हेष से युक्त नहीं

'इत्थिम् या' धरियाहि

शण्डार्थं — 'इस्थिसु-स्त्रीपु' के पुरुष स्त्रियोनी साथ 'आरवमेहुणाओ-आरतो-मैधुमत्' भैथु थी निष्ठत्त अने छे 'च परिगहं अकुट्यमाणे-च परिग्रहं अकुर्याणः' तथा परिश्रह करते। नथी 'उच्चावएसु विस्तरस ताई उच्चावचेषु विषयेषु त्राची' तथा अनेक प्रकारना विषये।मां राजदेषथी रहित थर्धने छ्वे।नी रक्षा करे छे. क्षेत्री 'निरसंख्यं भिक्क् समाहियत्ते-निःसंशयं भिक्षः समाधित्रातः' ते साधु संदेह विनाल सभायिने प्राप्त करे छे. ॥१३॥

અન્વયાર્થ—જેએ ત્રણે પ્રકારતા મૈશુનથી વિરત હોય છે, જેએ પરિગ્રહ કરતા નથી, જેઓ મનોજ્ઞ અને અમનેજ્ઞ વિષયોમાં રાગદેવ વાળા હોતા रक्षणकर्ता (निस्संसपं निक्खु समाहिपत्ते) निःसंशयं निश्चयेन मिसुरेवंभूतः सन्धुः मुलोत्तरगुणसमन्त्रितः समीधि-भावसगाधि भाष्तो भवतीति ॥१३॥

टीका—'इत्थीसु' देवमानुविर्यगृह्यासु त्रिविधासु स्त्रीषु 'मेहुणाओ' मेथुनम्—अब्रह्म तस्माद् भैथुनात् 'आरय' अरतः - न रतोऽरतः - निवृत्तः । तया—'परिगाहं' परिवृह्य, परि-सर्वतो रुह्मते इति परिवृहः-द्विपृह्यदिसंब्रहः-तम् 'अक्रुवरमाणे' अक्रुवणः 'उच्चावएसु' उच्चावचेसु - नानामकारकेषु 'विस्पृत्त' विषयेषु - सब्दादिलक्षणेषु, अथवा - उच्चाः - उत्कृष्टाः, अथवा - नीचा श्र ये विषयास्तेषु रागद्वेषरहितः । तथा - 'ताई' नायी त्राता सर्वेषां जीवाना मभयदाता - रक्षक इति यावत् । विशिष्टोपदेशदानहारा परेभ्योऽपि परेषां रक्षकः । निरसंस्थं निःसंस्थम् - निश्चयेन परमार्थत एताहराः 'भिवस्तृ' मिश्च स्त्रीनः 'समाहिष्योते समाधिषाध्यः, एवंभूनो मृल्येचरगुणसमन्वितो सुनि

होता और जो स्वपर का त्राता (गक्षक) होता **है, निस्सन्देह ऐसा** भिक्षु समाधि प्राप्त करता है॥१३॥

टीकाथ — देव मनुष्य और तियंच संबंधी मैधुन से जो पूर्ण इप से निधुन हो चुका है, जो द्विपद चतुष्पद आदि का परिग्रह नहीं करता, जो विविध प्रकार के उंच और नीच अर्थात् मनोज्ञ और अमनोज्ञ बान्द आदि इन्द्रिय विषयों में रागी देवी नहीं होता जो बाता अर्थात् सब प्राणियों को अभयदाता होता है या विद्याष्ट उपदेश देकर दूसरों से दूसरे जीवों की रक्षा करवाता है, निश्चण ही ऐसा भिक्षु समाधि

નથી અને જેએ સ્વ-પરના ત્રાતા (રક્ષણ કરવાવાળા) હૈાય છે. એવા બિક્ષુન્ કાજ નિઃશંક રીતે સમાધિને પ્રાપ્ત કરવાયાળા અને છે. તાવલા

ટીકાર્ય—દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યાંગ સંખંધી મેશુનથી જે પૃર્ણ રૂપે નિવૃત્ત થઇ શુંકેલ છે, જે દિવદ કહેતા એ પગવાળા, ચતુષ્પદ કહેતાં ચાર પગવાળા, વિગેરેના પરિમહ કરતા નથી. જે જુદા જુદા પ્રધારના ઉંચ અને નીચ અર્થાત્ મનાગ્ર અને અમનાગ્ર શખ્ક વિગેરે ઇન્દ્રિયાના વિષયમાં રાગવાળા કે દેવવાળા હાતા નથી જે ત્રાતા અર્થાત્ સઘળા પ્રાહ્યિયોને અલય આપનારા હોય છે, અયવા વિશેષ પ્રકારના ઉપદેશ આપીને બીજાઓ પાસે અન્ય જ્વાની રક્ષા કરાવે છે, એવા લિક્ષુ નિયમથી સમાધિ પ્રાપ્ત દરે છે. કહે-વાના અલિપ્રાય એ છે કે-પૂર્વ અને ઉત્તર ગુણાયી સંપન્ન આવા મુનિ

र्मोश्समार्थि प्रशो भवति नापरः कश्चित् समाधिपाप्तो भवति । य एकत्वमावः नायुक्तः सत्युर्जेशाति भैथुनं परिप्रद्वं च'रक्षति च विविधान् जीवान् विविधविष-येषु रागडेपरितो निःसंग्रयं भावसमार्थि पाप्तो भवतीति भावः ॥१३

मुलम्-अंरइं रैइं च अभिभूय भिवस्तू,

तैणाइफासं तह सीर्थफासं।

उंग्हं च दें सं च ऽहियासएउजा,

सुँविंभ च दुविंभै च तिरिक्खएङजा॥१४॥

छाया-अर्रात रित नाभिभूय भिश्नः तुणादिस्पर्श तथा श्रीतस्पर्शस् । उन्मं न दंशं नाधिपहेत, सुर्राम न दुर्राम न तितिश्चेत्॥१४॥

प्राप्त होता है। अभिवाय यह है कि मूल और उत्तर गुणों से सम्बक्त ऐसा मुनि भाषसमाधि प्राप्त करता है। जिसमें यह गुण नहीं होते वह भाषसमाधि को प्राप्त नहीं कर सकता।

भाव यह है कि जो साधु मैथुन और परिग्रह का स्थागी होता है, जीवों को अभयदाता होता है और विविध विषयों में रागदेश से रहित होता है, वह निश्चय ही भावममाधि को मध्त करता है ॥१३॥

'अरहं रहं च<sup>5</sup> हरगरदि।

दाब्दार्थ--'भिनखू-भिक्षुः' साधु 'अरहं रहं च अभिष्य-अरति रतिचानिभूय' संयममें अरति अर्थान् खेद तथा असंयममें रति मर्थात् रागका त्यागकर 'तणाइकासं-तृणाहिस्पर्धा' तृण आदिका स्पर्ध को 'नह-तथा'और सीयकासं-जीतस्पर्धा' जीतस्पर्धको 'उण्हं च-उष्णं च'

ભાવ સમાત્રિ પ્રાપ્ત કરે છે. જેમાં આ ગુણો હોતા નથી. તે. ભાવસમાધિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી

ક&વાના ભાવ એ છે કે – જે સાધુ, મૈશુન અને પરિશ્રહના ત્યાંગ કરવાલાળા &ાય છે, જીવાને અસય આપવાલાળા હેાય છે, અને જુઠા જુઠા વિષયોમાં રાગદ્રેષ વિનાના &ાય છે, તે નિશ્ચય ભાવસમાધિને પ્રાપ્ત કરનારા &ાય છે. ૫૧૩ ા

'क्षरड़' रहंच' छत्याहि

शण्डार्थं -- मिक्ख्-मिक्षुः' साधु 'अरइं रइं च अमिभूय-प्रश्ति गति चामि-भूय' संयममां अरित अर्थात् ऐसे तथा असंयममा रित अर्थात् राजना त्याग इरीने 'तणाइफासं-तृणादिस्कां' तृष्यु विगेरेने। स्पर्शने 'तह-तथा' अने 'सीयकासं-शीतावशे' शीतस्पर्शने 'उल्हच-उणां च' उष्ध्रस्थाने 'च इसं-च बन्दवार्थः—(निक्स्) निद्धः-भावभिद्धः परनार्थदर्शी (अरइं रइं च अभिभूय)ः संपमेऽितम् असं गोरतिम्-अनुरागम् अभिभूय-परित्यज्य (तणाइकासं) छणादिस्वर्शम् (तह) तथा (सीयफासं) श्रीतस्पर्शम् (उण्हं च) उष्णस्पर्शम् (च दंसे) च दंशमश्रकादिजनितस्पर्शम् (अहियासएज्जा) अध्यासहेत-अधिसहेत तथा- मन्धम् (सुर्विन च दुर्विन च) सुर्विन दुर्शि च (तितिक्खण्ज्जा) तितिक्षेत-सर्वे सहेतेति ॥१४॥

टीका—अपिन-विषयविरक्तस्य कथं भावसभाविभीवति तत्राह-'अर्हं' इत्यादि । 'भिक्यू' मिश्रा-करीरगृहादौ स्पृहारहितो मोश्रगमनम्बणः 'अर्हं' अरितम्-संपमेऽकिम् असंपमे च 'रहं' रितम् 'अभिभूय' अभिभूय-निवार्यं वक्षणस्पर्वाको च दंसं-च दंशम्' तथा दंशमञ्जको स्पर्शको 'अहियास-एफ्जा-अधिसहेत' सहन करे तथा 'सुव्भिच दुव्भिच-सुर्भि चासुर्भि च' सुगंध एवं दुर्शन्धको 'नितिक्लएफ्जा-तितिक्षयेत्' सहन करे ॥१४॥

अन्तयार्थ — परमार्थदर्शी भिक्षु संयम में अरित और असंयम में रित (आनन्द) का त्याग करके तृण आदि के स्पर्श कों, शीतस्पर्श को ष्ठकास्पर्श को और दंशमशक आदि के स्पर्श को सहन करे तथा सुगंब और दुर्ग प को भी सह छे ॥१४॥

टीकार्थ — जो विषयों से विरक्त है, उसे भाव समाधि किस प्रकार श्रास होती है, सो कहते हैं- दारीर और गृह आदि में निस्पृह (बांछा रहित) मोक्ष गमन में कुदाल भाव साधु संयम संबंधी अरति (अजिच) को और असंयम संबंधी रित (आमंद) को हटा कर आगे कहे जाने दंशम' तथा हंशमथडना २५थींने 'बहियासएजा-बिधिहत' सहन डरे तथा 'मुह्मिव दुन्मिव सुर्गि चासुर्गिव' सुर्गे अने हुर्ग धने 'तितिक्खएउजा-तिति क्षयेत' सहन डरे ॥१४॥

અન્વયાર્થ — પરમાર્થને જાણુલાવાળા લિક્ષુએ સંયમમાં અરતિ–અપ્રીતિ અને અસંયમમાં રતિ–પ્રીતિના ત્યાગ કરીને તૃણુ વિગેરેના સ્પર્શને શીલ સ્પર્શને ઉષ્ણુ સ્પર્શને અને દંશમશક વિગેરેના સ્પર્શને સહન કરવા તથા સુત્રધ અને દુર્ગધને પણ સહન કરી લેવી હ્યુકા

ટીકાર્ય—જે વિષયોથી વિરક્ત છે, તેને ભાવસમાધિ દેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે, તે ભલાવવામાં આવે છે.−શરીર અને ઘર વિગેરમાં સ્પૃદા વિનાના અર્થાત્ ઇવ્છા રહિત મેહ્લ ગમનમાં કુશળ ભાવ સાધુ સંયમ સંબંધી અરતિ અફચિ અર્યાત્ અનાદર અને અસંયમ સંબંધી રતિ–પ્રીતિ અર્થોત્ અદ્દરને बक्ष्यमाणं सर्वमिधसहेत । तद्यथा-'तणाइकासं' तृणादीनां स्पर्शम्-तृणादिस्पर्शजनितं दुः लिम्स्यर्थः, आदि शन्दात् पृथिन्यादि कठिनपदार्थस्य च स्पर्शमिथसहेत । तथा- सीयकासं' शीतस्पर्शम्, शीतस्पर्शपदेव । पंछां च-उण्णपरीपद्म् 'दंसं च-दंशमशकपरीपदं कर्मनिर्भरार्थः
मिथसहेत । 'सुर्वि व' सुर्गिच गन्धम् 'दुव्मि च' दुर्गिणन्धं च-श्रोभनम्शोमनं
गंधं चापि 'तितिकलण्डना' तितिक्षेत्, पतेषां सर्वेषां परीपदाणां सद्दनं मोक्षामिलापिणा कार्यमिति । साधुः संयमेऽर्गतं रितञ्चाऽसंयमे परित्यज्य दृणादि शीतस्पर्मादिदंशमश्रकसुरस्यसुर्गिगन्धादिकं सर्वेमिष सहेतेति मातः ॥१४॥
मूलम्-गुँको वेई ए य समाहिपक्तो,

्लेसं समाहटु परिव्वएज्जा।

भिहं न छ।ए णवि छै।यएजा,

संमिर्रेसभावं पेयहे पर्यासु ॥१५॥

वाले स्पर्शी को सहन करे। यह स्पर्श यह हैं-तृण आदि के स्पर्शको, सथा 'आदि' दाब्द से कंटक, कंकर और कठोर पृथ्वी आदि के स्पर्श को ज्ञीत स्पर्श को अर्थात् ठंडीको, उष्णस्पर्श को अर्थात् गर्भी को सथा दंशमदाह आदि के स्पर्श को कम निर्जाग के अर्थ सहन करे। इसके अतिरिक्त सुगंध और दुर्गंध को भी सहन करे। मोक्ष के अभि-लापी को इन सब परीष शैंको सहन करना चाहिए।

आदाय यह है कि साधु संयम में अरित और असंयम में रितको स्थान कर तृषादि के और दीन, उष्ण तथा दंशमशक आदि स्पर्शी को सहन करे। सुगंधि और दुर्गधि को सहन करे ॥१४॥

હ્યાવીને આગળ કહેવામાં આવનારા સ્પર્શાને સહન કરે. તે સ્પર્શ આ પ્રમાણે છે -તૃણ વિગેરેના સ્પર્શને તથા અદિ શબ્દથી કોરા, કાંડા, અને કઠાર પૃથ્વી વિગેરેના સ્પર્શને, ઠંડા સ્પર્શને ગરમ સ્પર્શને અર્થાત્ તાઢ તડકાને તથા દંશ મશક-ડાંસ મચ્છર વિગેરેના સ્પર્શને કર્મ નિર્જરા કરવા માટે સફન કરવા. આ શિવાય સુગંધને પણ સહત કરવી. મેસિની ઈચ્છા વાળાઓએ આ ખધા પરીવહોને સહન કરવા જોઈએ.

કહેવાના અશય એ છે--યાધુએ સંચમમાં અરતિ અને અસંચમમાં રતિના ત્યાગકરીને તૃણ વિગેરના અને ઠંડા, ઉના તથા ડાંક, મચ્છર વિગે રૈના સ્પર્શોને સહત કરવા. સુગંધ અને દુગ'ધને પણ સહત કરવી. ા૧૪ા

989

# समयार्थबोधिनी दीका म. शु. न. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

छाया— गुप्तो वाचा च समाधि प्राप्तो, छेदर्श समाहत्य पहित्रजेत् । गृहं न छदेशापि छादयेत्, संमिश्रभावं मजहयात्मजासु ॥१५॥

अन्वयार्थः — (व्हेष् य गुनो समाहिष्तो) वाचा च गुनो नमीन वनी समाधि माप्तो भवति (लेसं समाहृद्दु परिन्वएक्जा) लेक्यां — तैजस्यादिकां समाहृत्य — उपा दाय अशुद्धां — वृष्णादिकां लेक्यां परिष्टृत्य च परिव्रजेत् — संयममार्गे विचरेत् गिर्हे म छाए) गृहं छतेत् (ण वि छायएक्जा) नापि छाद्येत् अन्यद्वाराऽपि तदीय संस्कादादिकं न कारयेत् (प्याष्टु) मजाग्रु — स्त्रीपु (संमिस्सभावं प्यहे) समिश्र माषं मज्ञहात् — परित्यजेदिति ॥ १५॥

### 'गुक्तो वईए' इत्यादि।

दाव्दार्थ—'वह एय गुलो समाहिएलो-वाचागुतो समाधि प्राप्तः' जो साधु वचनसे गुप्त रहता है, वह भाव समाधि को प्राप्त करता है 'छेसं समाहहृदु परिव्यप्तज्ञा-छेइणां समाहृत्य परिव्रजेत्' साधु शुद्धः छेइपाको ग्रहण करके संयमका पालन करे 'गिहंन छाए-गृहं न छदेत्' घर स्वयं न छावे और 'णवि छावएजज-नापि छाद्येत्' दूसरे से भी न छवावे 'प्यासु-प्रजासु' स्त्रियों में 'संमिस्सभावं प्यहे-संमिश्रभावं प्रजसात्' मिश्र भाव का त्याण करे अर्थात् स्त्रियों के साथ संस्थी न करे॥ १५॥

अन्वयार्थ- वचन से गुप्त अर्थात् मौनव्रती तथा भाव समाधिको प्राप्त साधु शुक्ल आदि प्रदास्त छेइया को ग्रहण करके कृष्ण आदि अप्रशस्त छेइयाओं का परिस्थाग करे और संयम मार्गमें विचरे। गृहको

<sup>&#</sup>x27;गुत्तो वईष' धत्याहि

શખ્ડાર્થ — बहुए य गुत्तो समाहिपतो-वाचागुप्तो समाधि प्राप्तः' के साधु वयनथी अपत रહे છે. ते लाव समाधिने प्राप्तः करे छे. 'लेखं समाहददु परि-व्यपञ्जा-लेक्यां समाहत्य परिव्रजेत्' साधु शुद्ध खेश्याने गृह्य करीने संयम्भनुं पासन करे 'गिहं न लाप-गृहं न लदैत्' धरने पाते कांक्युं नहीं अने 'लिंव लवएकत-नापि लादयेत्' भीजनी पांसे पायु कंकाव्युं नहीं 'पयासु-प्रजासु' सिश्चेशमां 'संमिरसमावं पयहे-संमिश्रमावं प्रजाहात्' सिश्चकावने। त्यां करे अर्थात् सिश्चेशनी साथ संस्थां न राभे ॥१पाः

અન્વયાર્થ – - વચનથી શુપ્ત અર્થાત્ સીન વ્રત તથા ભાવ સમાધિને પ્રાપ્ત થયેલ સાધુ શુકલ વિગેરે પ્રશસ્ત લેશ્યાને બ્રહ્મણ કરીને કૃષ્ણ વિગેરે અપ્રશસ્ત લેશ્યાઓના પરિત્યાગ કરે તથા સંયમ માર્ગમાં વિચરે. ઘરનું પાતે છાદન

टीका—'वईए' वाचा 'गुत्तो' गुनः-वचनग्रिसम्पत्नः 'समाहिं' समाधिम् दर्शनद्रानचारित्ररूपं भावसमाधिम् 'पत्तो' एतादृश्चभावसमाधि मान्नो भवति । 'छेसं' छेदपाम्-छुद्रां तैजसादिकाम् 'समाहृद्रहु' समाहृत्य -उपादाय, अशुद्धां च-कृष्णादिछेदपां विद्धाय 'परिव्वएष्टना' परि-सर्वनः-संपममार्गे व्रजेत्-विचरेत् । तथा—'पिहं' गृहम् 'न छाएडजा' न छदेन् स्रयम्, यथा—स्पः स्वाऽऽवासं स निर्माति अपितु-अन्यदीये—पृपिकविछे कथं कथमपि वाह्यति कालम् । एवमेस् साधुरिप गृहसंस्तरणसंस्काराप स्थयं न यतेतः। 'ण नि छाएडजा' नाऽपि यरेराच्या-दनादि गृहादेः कारयेत् । तथा—'पयासु' मनासु-म-मक्षेण वारं वारं नाथन्ते इति मनाः तासु-तिद्वपयेषु जन्ममरणकारणभूताः कियाः पचनपाचनादिक्षाः, न स्वयं छादन करे और न दूसरों से छादन करकावे। स्त्रियों के विषय में म्हंसिश्च भाव को स्थागे ॥१६॥।

टीकार्थ --वचन गुष्ति से सम्पन्न तथा दर्शन ज्ञान एवं चारित्र रूप भाव समाधि को प्राप्त मुनि शुद्ध छेदया को ग्रहण करके कृष्ण आदि अशुद्ध छेदयाओं को पूर्ण रूप से त्याग दे और संचम का परिपालन करे।

साधु मकान न छाए। जैसे सर्प अपने लिए आवास नहीं बनाता, किन्तु चृहा आदि किसी अन्य के बनाये बिल में किसी प्रकार अपना काल घापन कर छेता है, उसी प्रकार साधु भी गृह का संस्कार आदि न करे, दूसरों से भी न करवाए।

जो उत्पन्न होते हैं उन्हें प्रजा कहते हैं। उनके विषय में संभिन्न भाव अर्थात् गृहस्थ और संयतका एकीकरण न करे। तात्पर्य गृह है कि— दीक्षित होकर भी स्वयं पचन पाचन श्रादि करना दूसरे से करवाना न ६२ तथा श्रीव्यभे। भांसे पश्च तेनुं छाइन न ६२१वे अने स्त्रियोना विषयमां संभिन्नकावनी त्याग ६२ ॥ १५॥

ટીકાર્થ – વચન ગુપ્તિથી યુક્ત તથા દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર રૂપ બાવ સમાધિને પ્રાપ્ત થયેલ સુનિ શુદ્ધ લેશ્યાને ગ્રકણ કરીને કૃષ્ણ વિગેરે અશુદ્ધ હૈશ્યાએ,નેં. પૂર્ણ રૂપથી ત્યાંગ કરે. અને સાંયમનું પરિ પાલન કરે.

સાધુ મકાનતું છાદન ન કરે. જેમ સર્પ પાતાને માટે નિવાસ બનાવતા નથી, પરંતુ ઉદર વિગેરે કાેઈ બીજાએ બતાવેલ દરમાં રહીને પાતાના સમય વીતાવે છે. એજ પ્રમાણે સાધુએ પણ ઘરના સંસ્કાર વિગેરે સ્વયં ન કરવા અને બીજાએ: પાંસે કરાવવા પણ નહીં.

જે ઉત્પાત થાય છે, તેને પ્રજા કહે છે. તેના વિવયમાં સંમિક્ષ ભાવ અર્થાત્ એકીકરણ ન કરતું. 'सिमस्सभावं' येन कृतेन संिश्रभावः -गृहस्थसंपत्योरेकी भावो मवेत् तम् 'पयए' परिज्ञात् -परित्यजेत् -ताहश्रकार्यं न कृपौत् येत गृहस्थसंपत्योः साहश्यं स्पातः । अयमर्थः -पत्रज्ञितोऽपि पवनपःचनिक्रयां स्वयं संपाद्यन् कारपन् ना संिमश्रमात्रो भवेत् तत्परित्याज्यम् । अवना -प्रजाः -स्वियः ताम्र तामिश्रमात्रो भवेत् तत्परित्याज्यम् । अवना -प्रजाः -स्वियः ताम्र तामिश्रीमादः तं परित्यजेदिति । यः साधु वैनसा सुग्नः सः भाषः समार्थि पर्वो भवति । साधुस्तैनसादि शुद्रहेश्या परिष्ट्यः, परित्यज्य च कृष्णावि हेश्यां संपमानुष्ठानरतो भवेत् । तथा - न स्ययं गृहसंस्कारादिकं क्रियाकहायं कुर्यात् न कारपेदा । तथा - प्रजामिः सह संशसं न कुर्यादिति भावः ॥१५॥ मृलम् - जे केई होगंमि उ अकिरिय आया,

अन्नेन पुँडा धुयमादिसंति।

आरंभसेंचा गढिया य लोए,

धैममं र्ण जाणाति विभुक्तहेउं ॥१६॥

संमिश्रभाव है, उसका त्याग करे। अथवा प्रजाका अर्थ है स्त्रियों के साथ संमिश्रभाव अर्थात् मेलमिलाप नहीं करना चाहिए।

भावार्थ यह है कि जो साधु वचन से गुप्त होता है, वह भावस-माधि को प्राप्त होता है। साधु शुद्ध छेड्या को घारण करके और कृष्ण आदि अशुद्ध छेड्याओं को ध्याग करके संयम के अनुष्ठान में निरत रहे। तथा गृह का संस्कार आदि कियाकछाप स्वयं न करे और दूसरे से न करावे। वह प्रजा अर्थात् खियों के साथ संवास मेल जोल भी न करें।।१५॥

તાતપર્ય એ છે કે—ક્રીક્ષા લીધા પછી (વિષયાબિલાષી) પેતી રાંધે અને અન્ય પાંસે રંધાવે તેને સંમિશ્રસત્વ કહેવાય છે. તેના ત્યાળ કરવા. અથવા પ્રજા એટલે અિયા અિયાની સાથે સાથે સંમિશ્ર ભાવ અર્ઘાત્ મેળ રાખવાન જોઇએ.

કહેવાના ભાવ એ છે કે— જે સાધુ વચન ગુપ્તિથી ગુપ્ત હાય છે, તે ભાવ સમાધિને પ્રાપ્ત કરે છે. સાધુએ શુદ્ધ લેશ્યાને ધારણુ કરીને અને કૃષ્ણ વિગેરે અશુદ્ધ લેશ્યાઓના ત્યાબ કરીને સંયમના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર રહેલું. તથા ઘર વસતિ-સભુગારવું. વિગેરે ક્રિયાઓ શ્વયં કરવી નહીં અને બીજા પાંસે કરાવવી નહીં તેણે પ્રજા અર્થાત્ સ્પિયાની સાથે સંવાસ અર્થાત્ મેળાપ પણુ રાખવા નહીં. ા૧પા छाया - ये केऽपि लोके तु अकियास्मानोऽन्येन पृष्ठाः धुनमादिशन्ति । आरम्भसक्ता गृद्धाश्र लोके, धर्म न जानन्ति विपोक्षहेतुम् ॥१६॥

अन्वयार्थः—(क्रोगंमि) अस्पिन् लोके-संतारे (जे केंद्र अकिरियआया) ये अकियात्मानः-कियारिंदत भारता येषां मते ते तथा (अन्तेन पुडा धुयमादिसंति) अन्येन आत्मनोऽकियत्वे बन्धगोसौ न स्थाताम् इस्यमिपायवता पृष्टा सन्तः धुत म समादिशन्ति मोसं परिषादयन्ति, ते सांख्याः (अतंमसत्ता) आरम्बसक्ताः

## ंजे केह लोगंमि' इत्यादि ।

चान्दाथ--'लोगंमि-लोके' इस लोक में 'जे केइ अकिरियआया-चे केवि अकियाश्मानः' जो लोग आत्मा को कियारहित मानतें हैं वे लोग 'अन्नेन पुढ़ा धुयमादिसंति-अन्येन पृथ्यः धुतं आदिशन्ति' दूसरे के पूछने पर मोक्षका प्रतिपादन करते हैं ऐसे वे सांख्यमतवाले 'आरं-भसत्ता-आरंभसत्ताः' आरम्म में आसक्तिवाले और 'लोए गढिया-लोके गृद्धाः' विषय भोगों में मूर्चिलत-आसक्तिवाले होते हैं वे 'विमों-क्लहेडं--विमोक्षहेतुम्' मोक्ष के कारणस्य 'धम्मं-भर्म' श्रुतचरित्रस्य धर्म को 'ण जाणंति-न जानन्ति' नहीं जानते हैं ॥१६॥

अन्वयार्थ--इस संसार में जो कोई आत्मा को निष्किय स्वीकार करते हैं और दूसरे के प्रदन करने पर मोक्ष का प्रतिपादन करते हैं,

#### जे केइ छोग मिं धर्या हि

शण्डार्थ-- छोगं मि-छोके' आ क्षेष्ठभां 'जे केइ अकिरियआया-ये केषि अकिया-त्मानः' ले क्षेष्ठोः आत्माने क्षिया रिष्ठित भाने छे, ओ क्षेष्ठोः 'अन्नेय पृष्टा धुयमादिसं ति'-अन्येन पृष्ठाः धुतम् आदिशन्ति' श्रीलना पूश्चायी मेक्षितं भ्रतिपादन करे छे. स्थेषा ते सांभ्यभतावकं शिर्धाः 'आरंगमत्ता-आरंगमकाः' आरंशमां सासक्ति पाणा स्थने 'छोष गडिया-छोके गृद्धाः' विषयक्षेशोमां भूर्शित स्थात् सासक्तिपाणा हे।य छे. तेस्रो 'विमोक्खद्देवं -विमोश्चहेतुम्' मे क्षना कारस्व-इप 'धरमं-धर्म' श्रुत्यात्त्रि ३५ धर्भने 'ण जाणंति न जानन्ति' अञ्चता नथी. १९६

અન્વસાર્થ—આ સંસઃરમાં જે કેાઈ આત્માને નિબ્કિયપહ્યુઘી સ્વીકારે છે, અપને બીજા કાઇ પૂછે ત્યારે માક્ષનું પ્રતિપાદન કરે છે. તેવા સાખ્ય-

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १० समाधिस्वद्भपनिह्नपणम्

130

आरम्भे-सावध्यवनयाचनादिके सक्ता गृद्धाः (गृहिया) गृद्धाश्वाश्युयपन्नाः (दिमोक्खदेउं) विमोक्षदेतु-मोक्षेरुदेतुसृतम् (धम्मं) धर्मम्-श्रुतवरित्रस्ख्यम् (ण जाणंति) न जानन्ति-नावबुध्यन्ते इति ॥१६॥

'लोगंभि' इंडलोके 'जे केइ' ये केऽपि सांख्यशासाऽध्येतारः 'अकिरिय-आया' माकिय आत्मा, इति मन्यन्ते । सांख्यमते सर्वव्यापित्वात्≁आत्मा निष्कियः स्वीकियते टदुक्तम्∽

'अकर्ता निर्धेणो भोत्ता आत्मा कपिल दर्शने'।

कियल ने-भारमनो ऽकर्तृत्वमिकयत्वं भोततृत्वं च मन्यते इत्यर्थः । तत्र यदि आत्मा निश्कियः स्थान तदा वन्धभोक्षी तस्य कथं स्यातभ् इत्येथम् 'अन्नेण' अन्येन 'युद्धा' पृष्टः सन्तः 'युर्य' युतं-मोक्षम् 'भादिसंति' आदिशन्ति - मितपादः यन्ति । यथा—कथंचित् कृटिलप्रार्गवाश्चित्य वन्धमोक्षव्यवस्थः भिष्ट सङ्घरयन्। अर्थात् आत्मा का मोक्ष होना कहते हैं, वे (सांख्य) आरम्भ समारम्भ में आसक्त हैं, युद्ध हैं और मोक्ष के कारणभूत धर्म को नहीं जानते हैं।।१६॥

टीकार्थ--जगत् में कोई अर्थात् सांख्यदास्त्र के अध्येता आत्माको अकिय मानते हैं। उनका कहना है कि आस्मा कियारहित है, क्योंकि वह सर्वव्यापी है। कहा भी है-'अकर्सा निर्मुणो भोक्ता' इत्यादि।

'सांख्यदर्शन में आत्मा शुभाशुभ कर्मों का कर्त्ता नहीं है, निर्शुण है, कर्मफल का भोक्ता है।'

इस कथन के अनुसार वे आत्या को अकर्ता, अकिय किन्तु भोक्ता स्वीकार करते हैं। जय उनसे कोई प्रदन करता है कि आत्मा यदि किया रहित है तो इसे बन्ध और मोक्ष किस प्रकार हो सकता है? तब वे

મતાવલમ્ગીયેા આરંભસમારંભમાં આસકત હાય છે. તેમાંજ લાગેલા રહે છે અને માેક્ષના કારણુભૂત ધર્મના સારૂપને સમજતા નથી. હાયશા

ટીકાર્ય — જગતમાં કાઇ અર્થાત્ સાંખ્ય શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવાલાળા આત્મને અક્રિય-ક્રિયા વગરના માને છે. તેઓનું કહેવું છે કે-અત્મા ક્રિયા વગરના છે કેમ કે તે સર્વવ્યાપી છે. કહ્યું છે કે-'અકર્તા નિર્વુ'ળો મોક્તા' ઇત્યાદિ સાંખ્ય દર્શનમાં આત્મા શુભ અને અશુભ કર્મના કર્તા નથી, નિર્યુદ્ધ અર્થાત્ ગુણાતીત છે. અને કર્મના કળને ભાગવવાળો છે.

આ કથન પ્રમાણે તેઓ આત્માને અકર્તા, અક્રિય પરંતુ લોકતા દ્વાનાનું સ્વીકારે છે. જ્યારે તેઓને કૈહ્ધ એવેર પ્રશ્ન કરે છે, કે-આત્મા જો ક્રિયર વિનાના છે, તો તેને બાંધ અને મેહ્લ કર્કરીતે થાય છે 'ત્યારે તેઓ મોહ્લ किन्तु वस्तु । स्तेऽद्रा एव । ते 'आरंभसत्ता' आरम्भे पद्द नीवनिकायविगधके वंचनपादनस्वे साध्ये कर्मणि 'सत्ता' आसक्तास्तु 'गढिया' एद्राः—एद्विभावं-गताः 'लोए' लोके 'विमोक्खदेनें' विमोक्षककारणभूतम् 'धम्में' धर्मे-श्रुतचारि-अन्नश्रणम् 'ण नाणित' न जानन्ति—कुमार्गीश्रित्तया सम्यङ्गत्रमच्छन्तोति । इद स्रोके सांख्यकारा ये आत्मानम् अकियं मन्यन्ते, तथा—मोक्षविषयेऽन्येन पृष्टा मोक्षमद्भावमपि कथयन्ति वस्तुतः सावद्यकर्मानुष्ठानरता मोक्षकारणं श्रुतदारि-वन्नश्रणं धर्मे न जानन्तीति भाव ॥१६॥

म्बन्-पुँढो य छंदाँ ईह माणैग उ,

## किरियाकिरियं च पुढ़ोयवायं।

मोस का होना कहते हैं। किसी प्रकार कुटिल मार्ग का आश्रप लेकर वै वस्थ और मोक्ष की व्यवस्था को घटाते भी हैं। फिर भी वे बाल हैं। वै वहतीवनिकाय की विराधना करने वाले पचन पाचन आदि सावच कार्यों मे आसक्त हैं, गृजिभाव को प्राप्त हैं। मोक्ष के कारणजून श्रुत चारित्र रूप धर्म को नहीं जानते हैं। कुमार्ग का अवलम्बन लेने के कारण वे धर्म को समीचीन रूप में नहीं समझते।

माब गह है कि सांख्यवादी आत्मा को अक्रिय मानते हैं और मोक्ष के विषय में दूसरे के पूछने पर उसका सद्भाव भी कहते हैं। किन्तु वास्तव में सावश्य कर्मों के अनुष्ठान में तस्पर वे मोक्ष के कारण मृत धर्म को नहीं जानते हैं।।१६॥

શવાનું કહે છે, કેલ્ઇ પણ પ્રકારથી કુટિલ માર્ગના અશ્રય હઇને તેઓ અંધ અને માક્ષની વ્યવસ્થા ઘટાવે પણ છે, તો પણ તેઓ બાલ અર્થાત્ અજ્ઞાની કે. તેઓ પટ્ જીવનિકાયની વિરાધના કરવાવળા પચન પાચન વિગેરે સાવઘ કાર્યોમાં આસક્ત છે; ગૃદ્ધિભાવને પ્રાપ્ત છે, મેલ્લના કારણ ભૂત શ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મને જાણાતા નથી. કુમાર્ગનું અવલસ્થન લેવાને કારણે તેઓ ધર્મને સારી રીતે સમજતા નથી.

કહેવાના ભાવ એ છે કે—સાંખ્યવાદીઓ આત્માને અક્રિય માને છે. અને માક્ષના વિષયમાં બીજાઓ પૃછે ત્યારે તેના સદ્દભાવ બતાવે પછુ છે પરંતુ વાસ્તવિક રીતે સાવદા દર્મોના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર એવા તેઓ માક્ષના કારણ ભૂત ધર્મને જાણતા નથી. તારદા

#### समयार्थबोधिनी टौका प्र. श्रु. अ. १० समाधिस्वरूपनिक्रपणम्

१३७

## जायस्स बालस्स पैक्कुटबदेही

पेवडुई वेरमैसंजैयस्स ॥१७॥

छाया--पृथक्छन्दा इह मानवास्तु, क्रियाक्रियं च पृथम्बादम् । जातस्य बारुस्य पक्तर्य देहं, प्रवर्द्धते वैरमसंयतस्य ॥१७॥

अन्त्रयार्थः — (१६ माणवा उ पुढो य छंदा) ३६ — अस्मिन छोके मानवाः — मनुष्याः पृथक छन्दा — भिन्नाभिमायवन्तः (किस्यि। किस्यं पुढो य वायं) कियाः ऽकियं कियावादमिकियावादम् पृथक् पृथक् समाश्रिताः (जायस्स बालस्स देहं पक्कृत्व) जातस्य — उत्पन्न मात्रस्य वालस्य — सदसद्विवेकविकलस्य देहं पक्क्यं — स्वण्डश्वः कृत्वा स्वसुल्युत्पादयन्ति तदेवं परापघातिकयां कुर्वतोऽस्य (असंभयस्स) असं

## 'पुढो प छंदी' इत्यादि।

दान्दार्थ—'इह माणवा उ पुरो य छंदा-इह मानवास्तु पृथक् छन्दाः' इस लोक में मतुष्यों की रुचि भिन्न भिन्न प्रकार की होती है 'किरिया-किरियं च पुढोयवायं-कियाकियं च पृथक् वादम्' अतः कोई क्रियावादको एवं कोई अकियाबाद को ऐसे पृथक् पृथक् रूप से मानते हैं। 'जातस्म बालस्स देहं पकुच्य-जातस्य बालस्य देहं प्रकर्त्यं' वे जन्मे छुए यालकके दारीरको काटकर अपना सुख बनाते हैं 'असंजयस्स-असंगतस्य' ऐसे असंयत् पुरुष का 'वेरं प्रवहृह-वैर' प्रबर्धते' वेर अत्यंत घटना रहता है।१७।

अन्वयार्थ— इस लोक में मनुष्य भिन्न भिन्न अभिप्राय वाछे हैं। किसीने क्रियाबाद को और किसीने अक्रियाबाद को स्वीकार किया है।

शण्डार्थ--'इह माणवा उ पुढोय छंदा-इइमानवास्तु पृथक् छन्दाः भा लाउमां मनुष्येानी इ्यि भिन्न भिन्न प्रश्नाती छाय छे. 'किरियाकिरियंच पुढोयवायं -कियाकियंच पृथक्वादं' तथी डांछ डियावाडने भने डांछ अडिया वाडने क्येबी रीते कृडा कृडा ३५ भाने छे. 'बातरख वाउस्स देहं पश्चव-बातस्य बाख-स्य देहं पश्चव्यं तेथा कन्मेका आणडना श्वरीरने डांपीने पातानुं सुभ ध्यक्षे छे. 'बसंजयस्य-असंयतस्य' केवा असंयत पुरुषतुं 'देरं पषद्वद्वर्-वेर' प्रवर्द्धते' देर वधतुं रहे छे. ॥१७॥

અન્વયાર્થ – આ લોકમાં મતુષ્ય જુદા જુદા અભિપ્રાયવાળા દ્વાય છે. કેાઇએ કિયાવાદના અને કાેઈએ અફિયાવાદના સ્વીકાર કરેલ છે, તરતના જન્મેલા સુરુ ૧૮

<sup>&#</sup>x27;पढ़ोय छंदा' धर्य हि

यतस्य कुतोऽप्यनिष्टतस्य जन्मश्रताऽनुवन्धि वैरम्-वैरमावः (४वडूई) प्रवर्द्धते-प्रकृषेण वर्द्धते एवेति ॥१७॥

टीका 'इह-अस्मिल्लोके 'भाणवा' मानवाः 'उ'तु 'पुढो य छंदा' पृथक्-छन्दाः-भिन्नाभिषायाः, तथा च-एयक् पृथग् अमिषायो येषां ते-पृथक्-छन्दाः, साहशम्-अभिषायिवशेषं प्राप्य, 'किस्यिकिरियं' क्रियाकिश्म् 'पुढो य वायं' पृथग् वादम्-क्रियाऽकियावादं च समाश्रिताः केचन क्रिययेव मोशं स्वीकुर्वन्ति, पितिश्वपन्ति च श्रानशदम् । तदुक्तम्-

'क्रियैव फलदा पुंसी, न ज्ञानं फलदं मतम्। यशे निष्ठालभोगज्ञो, न ज्ञानात् सुखितो मचेत्॥२॥

क्रिया मोक्षजनिका नतु ज्ञानं मोक्षकारणं यतो नहि मधुम्ज्ञानेन कस्य-चिदुरस्पूर्तिर्भवतीति भावः । अक्रियवादिनस्त्वेतद्विपरीतं मन्यन्ते, ते इन्द्रियक-

तरकाल जन्मे बालक के देह के खण्ड खण्ड करके जो अपना सुख उत्पन्न करता है, उस असंयत का बेर बढता जाता है ॥१७॥

टीकार्थ—इस लोक में मनुष्य भिन्न भिन्न अभिभाषों के कारण कोई कियाचाद को और कोई अक्तिणबाद को अंगीकार करते हैं। किया-बादी किया से ही मोक्ष मानते हैं और ज्ञान का निषेध करते हैं। कहा भी है-'कियेव फलदा पुंसां' इस्यादि।

'क्रिया ही पुरुषों को फलदायिनी होती है, ज्ञान फलदायक नहीं होता क्योंकि मिछान्न के भोग अथवा मिछान्न और भोग के ज्ञान मात्र से कोई सुखी नहीं होते।'

तास्पर्य यह है कि किया ही मोक्ष देने वाली है, ज्ञान नहीं। अगर ज्ञान मात्र से फल की प्राप्ति होतीं तो मिछान्त का ज्ञान होते ही मुख में मिठाम का अनुभव होता और उदर की पूर्ति हो जाती।

ભાળકના શરીરના ડુકડા ડુકડા કરીને જેએો પેત્તઃના સુખની ઈચ્છા રાખે છે. એવા તે અસંયતનું વેર વધતું જાય છે !!રહા

ટીકાર્ય — મા લેકમાં મનુષ્યા જૂદા જૂદા અભિપ્રત્યવ છા હાય છે, મા ભિન્ન મિન્ન મભિપ્રયોને કારણે કેઇ કિયાવદના અને કેઇ અકિયા વાદના સ્વીકાર કરે છે. ક્રિયાવાદી ક્રિયાથી જ મેહ્મ માને છે. अને જ્ઞાનના નિષેધ કરે છે. કહ્યું છે કે-'कियेंब फलड़ा पुंसा' ઇત્યાદિ

મતુષ્યને ક્રિયા જ કલ આપવા વાળી હોય છે. જ્ઞાન કળને આપનાર હાતું નથી. કેમ કે-તિષ્ટાલના ભાગ અથવા મિષ્ટાનન અને લેઃગના જ્ઞાનમાત્રથી એટલે કે જાણવા માત્રથી કોઇ સુખી થતું નથી.

કહેવાનું તાત્પર એ છે કે-ક્રિયા જ માર્લ આપવા વાળી છે, જ્ઞાન નહીં.

## संमयार्थंबोधिनी टीका प्र. थु. अ. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

136

श्वगाः किं कुर्वन्ति उत्राह-'जायस्य' जातस्य जातमात्रस्य 'वालस्य' वालस्य 'देह' देहं-म्रतीरम् 'पकुन्थ' मकर्त्य- खण्डशःकःचा, आत्मम्रस्वमुस्पादयन्ति, इत्यं पाय-क्रियां क्ववेतोऽसंयतस्य जन्मान्तरश्चराऽतुवन्धि 'वेरं' वैरम् 'पवडूर्ह' मबर्द्धते -पकर्षेण पद्धते । उक्तश्च-

'विभिन्नरुवयो लोका, मदन्ति जगतीतले । कियाबादाऽकियाबादी' मन्यन्ते केचना हताः ॥१॥ जानमाबस्य बालस्य, कर्वियत्वा बपुर्जनाः । आत्मनः सुलमिन्छन्ति, ये केचन दया कृतः ॥२॥ वस्तुनोऽसंयमिनां जीवैः सह शत्रुभावोऽमिवर्द्धत एवेति भावः ॥१७॥

अितगाबादियों की मान्यता इससे विपरीत है। इन्द्रियों के दास वे अक्रियाबादी क्या करते हैं, सो यहां कहा गया है-तरकाल उत्पन्न बालक के दारीर को नरमेध यहां में खण्ड खण्ड करके अपने लिए सुख उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार पाप किया करने बाले असंयमी का सैकडों जन्मों तक चालू रहने बाला वैर बदता है। कहा भी है-- 'विभिन्न क्यों लोका' इन्मादि।

'इस लोक में भिन्न जिन्न रुचिवाले मनुष्य होते हैं। अत एव कोई कियाबाद को मानते हैं, कोई अकियाबाद को स्वीकार करते हैं। ॥१॥ 'जातमान्रस्य बालस्य' इरयादि।

'जो लोग तत्काल जन्मे हुए यालक के दारीर को काट कर अपने सुख की अभिलाषा करते हैं, उनमें दया कहां !'॥१७॥

ले ज्ञान માત્રથી જ ફલની પ્રાપ્તિ થતી દ્વાત તે। મિષ્ટાન્નનું ज्ञान થતાં જ મુખમાં મિષ્ટાન્નતા સ્વાદના અનુભવ થાત. અને ઉદરની પૂર્તિ થઇ જાત.

અકિયા વાદિયાની માન્યતા અાનાથી જૂઢી છે. ઇન્દ્રિયોના હાસ તે અકિયાન વાદીયા શું કહે છે તે અહિયાં ખતાવવામાં આવે છે. તે આ રીતે છે.— તેઓ તતકાળ ઉત્પન્ન થયેલા ખાળકના શરીરને નરમેષ યગ્નમાં કકડા—કકડા કરીને પાતાને માટે સુખ ઉત્પન્ન કરે છે. આવા પ્રકરની પાપક્રિયાનું આચ-રહ્યુ કરવાવાળા અમાંયમીનું વેર સેંકડા જન્મ સુધી ચાલુ રહીને વધતું રહે છે. કહ્યું પણ છે.—વિમિન્ન દ્વાયો હોકા' ઇત્યાદિ

આ લાકમાં જૂદી જૂદી રૂચી વાળા લાકો હાય છે. તેથી જ કેરઈ ક્રિયા વાદને માને છે, અને કેરઇ અક્રિયા વાદના સ્વીકાર કરે છે. હાણા

'जातमात्रस्य बालास्य' धर्याहि

જે લાેક તલ્કાળ જન્મેલા ભાળકના શરીરને કાપીને પાતાના સુખની ઈચ્છા રાખે છે, તેએામાં દયાના અ'શ કયાં છે? ારાા ૫૧૭ ।

स्वक्ताहस्व

# म्बम्-आउक्लयं चेर्च अबुङ्झमाणे, ममाति से साहसकारि मंदे। अहो य राओ परितिष्पमाणे, अट्ठेसु मुढे अजरामरेव्व॥१८॥

छाया-अाधुःश्चरं चैदाऽबुध्यमानो, ममेति स साहसकारी मन्दः। अहनि च रात्रौ च परितप्यमानः, अर्थेषु मृडोऽत्ररामर इत्र ॥१८॥

अन्वयार्थः — (आउक्षयं चेव अबुङ्झमाणे) आरम्भासकः पुरुतः आयुः क्षयं आयुः । आयुर्वे जीवनलक्षणस्य क्षयं-विनाशमबुद्धयमानोऽज्ञानन् (ममाति से) ममेति । इदं मे अहमस्य इत्येवं वक्ता ममत्वशनित्यर्थः सः (पाइमकारिमदे) साइसकारी-

#### 'आउक्खयं' इत्यादि ।

श्वदार्थ-- 'आउक्खयं चेव अबुःझमाणे-आयु क्षयं चैत्राऽबबुःषा-धानः' आरम्भमें आमक्त पुरुष आयुक्ता क्षय को नहीं जानता है 'ममा-तिसे-ममत्ववान्' परंतु वह पुरुष वस्तुओं पर अपनी ममता रखता हुआ वह 'साहसकारि मंदे-साहसकारिमन्दः' पाप कमे करता ही रहता है और 'अहो य राओ य परितय्यमाणे-अहनि च राजौ च परितय्यमानः' दिन रात चिंतक्षियन होकर दुःख का अनुभव करता है एवं 'अहेसु-अधेषु' धन भाग्य आदिमें 'अजरामरेग्ब-अजरामस्वत्' अपने को अजर एवं अमर समझना हुआ 'मूदे-मूदः' धन आदि में आसक्ति बाले बने रहते हैं ॥१८॥

अन्वयार्थ--अपनी आयु के क्षय को नहीं जानता हुआ ममताबान् पुरुष साहसकारी होता है। वह दिन रात संताप का अनुभव करता

<sup>&#</sup>x27;आउक्सवं' धत्याहि

शण्डार्थ— 'आडक्लय' चेत अबुज्झमाणे-आयुःश्यं चेताऽत्रबुह्यमानः' आरं अभां आसंकत अदेः पुरुष आधुष्यना क्षयने अधुष्यना श्रायने अधुष्यना श्रायने अधुष्यना श्रायने अधुष्यना श्रायने अधुष्यना श्रायने प्रावित्त निर्मात स्थाने 'साहस्वकारिमंदे— साहस्वकारिमंदः' पापक्रभे क करते। रहे छे. अने 'अहोय राओय-परीतत्प माणे अहित च राजों च परित्त्यमानः' शति दिवस चिता युक्त भनीने दुःभने। अधुष्य करे छे. तेमक 'स्वद्रेमुः अर्थेपु' धन धान्य विशेरेमां 'अजरामरेडण अजरामरत्त्य' पाताने अकर अने अभर भानीने 'मूहे-मूहः' धन विशेरमां आयित दाणे। सनी रहे छे. ॥१९८॥

<sup>ં</sup> અન્વયાર્થ--પોતાની આયુષ્યના ક્ષયને ન જાણતા મમતવાળા પુરૂષ સાહસિક થાય છે. તે શત દિવસ સંતાપ યુક્ત અનીને ધન, ધાન્ય વિગેર

## समयार्थेबोधिनी टोका प्र. थु. अ. १० समाधिस्वकपनिकपणम्

tut

साहसं कर्तुं शीलमस्य स तथा ताहशो अन्दः (अहो य राशो य परिवर्णमाणी) अहनि-दिवसे राशी च परिवर्णमानः-चिन्तया दःखशनुभवन् (अहेन्द्र) अर्थेषु-धनधान्यादिषु (अनरामरेक्व) अनरामस्यत् (पृढे) पृढः-मोहयुक्तः-धनादौ आतक्त एव भवति न तु कदापि शुमाऽध्यवसायं करोतीति ॥१८॥

टीहा — 'त्राउक्लयं' अधुःक्ष गम् - त्रायुको जीवनलक्षणस्य क्षयो न ह्यात्व मायुःक्ष यम् । 'चे ।' चे । 'अबुक्क त्राणे' अबुक्ष्यमानः - अनानन् , आरम्मे आसक्त त्वात् । 'ममाति से' ममेति वक्ता - ममस्ववान् , अध्मेतेषां स्वामी ममेते इत्याकाः रक्ति हालूकाः सः , 'साहसकारि' साहसकारी - साहसं कर्तु शीलं यस्य स साहसकारी - नपर्यालोकाच्य कार्यकारी 'मंदे' मन्दः - अज्ञानी 'अहो य राजो य' अज्ञान च राजो च - अहो न च राजो च - अहो राजं यथा तथा 'परितष्यमाणे' परितष्यमानः , धनार्जने - आसक्त तथा नक्तं दिवं व्याकुलितमानसः कार्यनाधि चलेश्वमनुभवति । तथा चोक्तम् -

हुआ धनधान्य अधि अधीं में अजर अमर की भांति मृद्ध ही रहता है। इसे कभी शुन अध्यवसाय की प्राप्ति नहीं होती ॥१८॥

टीकार्थ--अज्ञानी जीव नहीं जानता कि उसके आयुष्क कर्म के दलिक क्षण क्षण में क्षीण होते जा रहे हैं और किसी भी समय समस्त दलिकों का क्षण हो जाने पर जीवन का अन्त आ सकता है। इसी कारण वह ममत्व से घिरा रहता है। में इनका स्वामी हं, ये मेरे हैं' इस प्रकार के मोह से युक्त रहता है। वह साहसकारी अर्थात् विना विचारे आरंभ कियाएं करता है अत एव मंद्यति अज्ञानी है। वह दिन-राम सन्तरण का अनुभव करता रहता है और विक्त में ज्याकुल होने से घारीरिक कर्षों का भी अनुभव करता है।

અર્થીપાર્જનમાં પાતાને અજર અમર માર્નાને મૃદજ રહે છે. તેને ક્યારેલ શુભ અધ્યવસાયની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ॥૧૮॥

ટીકાર્ય -- અજ્ઞાની જીવા જાણતા નથી કે તેએ ના આયુષ્ય કર્મના દલિકા સાણુ ક્ષણમાં ક્ષીણુ થતા જાય છે. અને કેંદિ પણ સમયે સઘળા દલિકાનો ક્ષય થઈ જાય ત્યારે જીવનના અન્ત થઇ જાય છે. તેજ કારણથી તે મમ∙ ત્વથી ઘરાયેલા રહે છે. 'હું' આના સ્વામી છું આ મારા છે આવા પ્રકારના માહથી યુક્ત રહે છે. તે સાહસ કરવા વાળા અને છે. અર્થાત્ વગર વિચારે આરંભ ક્રિયાએ કરે છે, તેથી તે મંદમતિ અજ્ઞાની જ છે. તેશત-દિવસ સંતાપના અનુભવ કરતા રહે છે. અને ચિત્તમાં વ્યાકુળ હેલ્વાથી શારીરિક કર્ષ્ટાના પણ અનુભવ કરે છે. 'अजरामस्वद्वालः, विलब्धते धनहास्यया । बान्वतं जीवीतं चैव, मन्यमानो धनानि च ॥१॥५(त ।

तदेशमार्त्तध्यानोपहतः 'कड्या बच्यह सत्थो कि भंडं कत्थ कित्तिया भूमी' इत्यादि, तथा-'उन्त्वणइ खणइ णिडणइ, रित्त त छयइ दिया वि स ससंकी' इत्यादि, चित्तसंक्छेशात्, 'मृढे' कि कर्त्तव्यविमृढः 'अडेसु' अर्थपु धनविषये। 'अजरापरेच्व' अंतरामरह्वाऽऽत्मानं मन्यमानोऽपष्तवश्रुभाऽध्यवसायोऽहर्निशमा- सम्भे पवर्तते। आरम्भे समासक्तोऽज्ञानी जीवः स्वायुवः क्षयं नावमच्छति।

कहा भी है-'अजरामरबद्बालः' इत्यादि।

'अज्ञानी मनुष्य अपने जीवन और धन को शाश्वत समझता हुआ, धन की कामना से क्छेश का पात्र बना रहता है। वह समझता है मानो मैं अजर अमर हूं!'

इस प्रकार वह आर्त्तध्यान से प्रस्त होकर यही सोधता रहता है कि सार्ध कय रघाना होता है? वेचने के लिए क्या माल छे जाना चाहिए? कितनी दूर जाना है? इत्यादि! तथा वह कभी पहाड़ और कभी भूमि खोदता है, जीवों का घात करता है, राश्रि में नींद नहीं छेता और दिन में भी सर्शक रहता है। वह धन के विषय में अपने को अजर-अमर सरीखा मानता हुआ, श्रुभ अध्यवसायों से रहित होकर दिन-रात आरंभ में भृष्टूच रहता है।

अभिषाय यह है कि अरंभ में आसक्त अज्ञानी जीव अपनी आयु के श्रय को नहीं जानता। धन धान्य आदि में आसक्त होकर पापकमें

અજ્ઞાની મનુષ્ય પેતાના જીવન અને ધનને શાધત સમજને ધનની કામ-નાથી કહેશના પાત્ર બની રહે છે. તે સમજે છે કે હું અજર અમર છુ આ રીતે તે આર્તધ્યાનથી શસ્ત થઈને એમજ વિચારતે રહે છે કે-સાર્થ કયારે સ્વાના થાય છે કે વેચવા માટે કરી માલ લઈ જવા જેઇએ કે કેટલે દૂર જવાનું છે કે વિગેરે તથા તે કાઈ વાર પહાડ અને કાઈ વાર પૃથ્વી પણ ખાદી નાખે છે, જીવે ના લાત (હિંસા) કરે છે, સત્રે ઉધતા પણ નથી. અને દિવસે પણ શંકા યુક્ત રહે છે, તે ધન સંખંધમાં પાતાને અજર અને અમર સરખા માનીને શુભ અધ્યવસાયાથી રહિત ખનીને રાતદિવસ આરંભમાં પ્રવૃત્ત રહે છે.

કહેવાના અસિપ્રાય એ છે કે-- આરંભમાં આસકત અજ્ઞાની છવ પાતાની આયુંગ્યના શ્રયને નાલુતા નથી. ધન ધાન્ય વિગેરમાં આસકત થઈને પાપ-

કહ્યું પછ છે, 'श्जरामरवद्वादः' ઇત્યાહિ

स धनधान्यादी ममत्ववान पापक्रमेणो न विभेति। रात्रिन्दिवम्-धनविन्तायां मन्त्रः, स्वात्मानमनसम्बद् मन्पमानो धनासक्तो दुःखमनु ववतीति भावः॥१८॥ मुख्य-जेहाहि विक्तं पैसवो य सैटवं,

> जे बंधवा जे य पिया य मिँता। कांलपई सेऽविं य पैंइ मेंहिं,

> > अंत्रे जेणा तेस्स हैरांति विसे ॥१९॥

छाया—जहाहि वित्तं च पश्च सर्वान, ये बान्यता ये च वियाश मित्राणि। ्लालप्यते सोऽपिच एति मोहम्, अन्ये जनास्तस्य हरन्ति वितम् १९।

से नहीं डरता है। रात दिन की चिन्ता में मग्न, अपने को अजर अमर समझ कर धन में आसक्त हो कर दुःख का अनुभव करता है ॥१८॥

'जहाहि विसं' इत्यादि।

दाब्दार्थ — 'वित्तं सब्वं पसवो य जहाहि - वित्तं सर्वे पदावश्च जहाहि' धन तथा पद्यु आदि सब का त्याग करो तथा 'जे बंधवा जे य पिया या मित्ता - ये यांधवाः ये च पियाश्च मित्राणि' जो बांधव और प्रिय मिश्च हैं 'से वि य लालप्पई मोहं एई - सोऽपि च लालप्पते मोहमे ति' वे भी पुनः पुनः अत्यंत मोह उत्पन्न कराता है और जो अत्यंत क्लेशसे संपादन किया है ऐसे 'तेसिं - तस्य' उनका 'वित्तं - वित्तम्' धनको 'अन्ने जणा हरंति — अन्ये जनाः हरति' उसके मरने पर दूसरे लोग हर छेते हैं ॥१९॥

કર્મથી ડરતા નથી. રાત દિવસ ધનની ચિંતામાં મગ્ન, અને પાતાને અજર અમર માનીને ધનમાં જ આસક્ત રહીને દુઃપ્યના અનુમવ કરે છે. હા૧૮હ 'जફાફિ વિત્તં' ઇત્યાદિ

शण्डार्थं -- 'वित्तं सन्तं पस्तो य जहाहि - वित्तं सर्वं पश्चं जहाहि' धन तथ पशु विगेरे अधाने। कर्याण करें। तथा 'जं वंधवा जे य विया य मिला-ये बान्धवाः ये च प्रियास मित्राणि' के आंधवे। अने भिय भित्रो छे, 'से वि लालपई मोहं एई-सोऽपि च लालप्यते मोहमे ति' तेकी। पशु वारंवार अत्यंत भिद्ध उत्पन्न करें छे. अने के अत्यंत इः अपूर्वं के भेणवेल छे. अव। 'तेसि-तस्य' तेना 'वित्तं - वित्तम्' धनने 'जन्ते जणा हरंति - अन्ये जनाः हरन्ति' तेना भरख् पछी जील होके। दश्च करी ले छे. ॥१९०॥ अन्तर्यार्थः — किञ्चान्यत् 'वितं सन्तं पसनो य जहाहि' वितं सर्वे द्रव्यजर्
ह्रम् तथा-पत्रवो गोमहिष्यादयस्तान् (जहाहि) जहाहि-जहीहि-परित्यज, तथा-(जे वंधना जे य पिया य मित्ता) ये वान्धनाः ये च मियाः-मातापित्रादयः खरु-रादयस्य भित्राणि सहपांसुक्रीडितादयः (जेऽवि य लालप्यई मोहं एइ) योऽपि च वित्तवन्धनमित्रार्थी अत्यर्थं स्वपति स्वास्ट्रपते पुनः पुनर्श लपति लालप्यते धनाः जैनपरश्च मोहसुपैति यन्त्र महता क्लेशेनोपार्जितम् (वित्तं) वित्तम्-धनधान्यादिकं स्वत् (तस्स) तस्य (अन्ते जणा हरंति) अन्ये जना हरन्तीति । १९॥

टीका—यस्माद् धनादीनामग्रमध्यानकारित्वं तस्मात् 'वित्तं' वित्तम्-धन-धान्यादिकम् 'पमवो' पश्च 'सब्वं' सर्वानेच 'जहाहि' जहाहि जहिहि-त्यज-एतेषु ममत्वं मा क्रथः, जो बंधवा' ये च बान्धवाः, 'जे य पिया' ये च पियाः— मातापितादयः श्वशुरादयश्च 'य मित्ता' च नित्राणि समुद्धितानि-संपिलितानि एतानि सर्वाणि त्यज, यदो नेते ते रक्षकाः, मन्युताऽनर्थे पतनकारका मवन्ति ।

अन्वयार्थ—समस्त धन को पशुभों को त्यागो। जो पन्धु पिता और माता आदि परिवारिक जन और जिल्ल हैं, उनकों भी त्याग दो। मनुष्य उनके लिए पुनः पुनः प्रलाप करता है और मोह को प्राप्त होता है। जब वह मर जाता है तो घोर कष्ट से उपाजित उसके धन धान्य की वृसरे लोग हर छेते हैं ॥१९॥

टीकार्थ--धन आदि बाह्य पदार्थ अद्युक्त ध्वान को उत्पन्न करते हैं, इस कारण सब धन धारय को तथा पद्युओं को त्याग दो। जो बारधव-माता पिता आदि हैं, परनी है और मिश्र हैं, इन सब का भी परित्याग कर दो। क्योंकि ये तुम्हारे रक्षक नहीं है परस्तु अनर्थ में गिराने वाले हैं। मनुष्य इनके लिए प्रलाप करता है और मोह को प्राप्त होता है

અન્વયાર્થ – સલળા ધનના અને સલળા પશુઓના ત્યાગ કરા. જેઓ માંધુ, પિતા અને માતા આદિ પરિવારિક જન છે તેમજ જે નિત્ર છે તે સલળાના ત્યાગ કરા મતુષ્ય તે બધા માટે વાર વાર પ્રસાપ કરે છે અને માહને પ્રાપ્ત થાય છે તથા જ્યારે તે મરી જાય છે ત્યારે ઘણાજ દુ:ખથી મેળવેલ તેના ધન ધાન્યના બીજા લેક્કા હરણ કરી લે છે કાર્યા

ટીકાર્ય--ધન વિશેર બાહ્ય પદાર્થ અશુભ ધ્યાન ઉત્પન્ન કરે છે. તેથી સલળા ધન તથા પશુઓનો ત્યાગ કરા જે બાન્ધવ વર્ગ-તથા માતા પિતા વિગેર છે, પત્ની છે, અને મિત્ર છે, એ બધાના પણ ત્યાગ કરા કેમકે એ તમારૂં રક્ષણ કરનાર નથી. પરંતુ અનાર્થમાં નાખવાવાળા છે, મનુષ્ય તેને

'सेऽवि' सोऽपि धनाधीं, 'लाख्णई' लालप्यते—पाणातिपातादि जनित कमीद्यात् रोगादिग्रस्ते सित श्रोकाकुलः सन् अत्यर्थे पुनः पुनर्वा लपति, तथा—'मोहं एइ' मोहमेति—पाप्नोति—रूपनानपि कण्डरीकात्, धनयानपि मम्दलश्रेष्टिवत्, धारय-वानपि तिलक्षश्रेष्टियत्, महता कलेदोनाजितं विक्तं-धहम् 'तुर्स' तस्य 'अन्ते' तदन्ये 'इरंति' इरन्ति, तस्य च पुतर्थनोपार्जक्षस्य क्षेत्रलं पाप्यस्थ एव भवतीति विचार्य माणातिपातादिपापकर्माणि परित्यजेत्, संयमाऽनुष्ठानमेत्र कर्कव्यमिति । धनवदन्यदिकं त्यन, वन्धुवान्धशः नैनोपकरिष्यन्ति, तथापि मसुजा एतद्धै कदन्ति भारयन्ति च मोक्षमित्र कोहम् । तस्य मोहमुश्यतस्य संसारं जहतो धन-मन्ये हरन्ति, इति भावः ॥१९॥

अथवा घन अभिलाषी प्राणानियात जादि से उपातित कर्मों के उदय से रोगादि से प्रस्त होने पर बार बार अतीव घोरकाळुल होकर प्रलाप करता है और मोह को प्राप्त होता है। रूदबान होने पर भी कन्दलीक के समान, घनवान होने पर भी प्रम्मण रोठ के समान, घान्यबान होने पर भी निग्डमाधी किसान के समान। किन्तु महान कष्ट से उपार्कित उसके घनको दूसरे हर छेते हैं। घन उपार्जनकर्ता केवल पाप का ही भागी होता है। इस प्रकार विचार कर प्राणातिपात आदि पापकर्मी का स्थान करे और संगम का ही अनुष्ठान करे।

भाव यह है कि धन एवं पशुओं आदि का त्याग करो। वन्धु बान्धव कोई उपकार नहीं कर सकते, तथापि मनुष्य उनके लिए रोते हैं और मोह को प्राप्त होकर संसार का त्याग करता है तो उसके घन को अन्य जन हर छेते हैं ॥१९॥

માટે પ્રલાપ કરે છે. અને માેહને પ્રાપ્ત કરે છે. અથવા ધનની ઈચ્છાવાળા પ્રાણાતિયાત વિગેરેથી ઉપાર્જન કરેલા કમાંના ઉદયથી રાગ વિગેરેથી ગ્રસિત શાય ત્યારે વારંવાર અત્યંત શાકથી વ્યાકુલ થઇને અકવાદ કરે છે, અને માહને પ્રાપ્ત શાય છે. રૂપ વાન હાવા છતાં પણ કન્દલીક સરખા ધનવાન હાવા છતાં પણ પ્રમ્મણ શેઠની માકક, ધાન્યવાન હાવા છતાં નિગૃઢ માથાવાળા ખેડુતની જેમ, પરંતુ મહાન કપ્ટથી મેળવેલા તેના ધનને બીલાઓ હરણ કરી લે છે. આવા પ્રકારના વિચાર કરીને પ્રાણાતિયાત વિગેરે પાપક્રમોના ત્યાગ કરવા. અને સંયમતુ જ અનુષ્ઠાન કરતા રહે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે--ધન અને પશુ વિગેરેના ત્યાગ કરા, અન્ધુ આંધવ વિગેરે કાઇ ઉપકાર કરી શકતા નધી. તો પણુ મનુષ્ય તેઓને માટે રડે છે. અને ગેહને પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યારે તે માહના ત્યાગ કરીને મંદ્રા-રના ત્યાગ કરે છે, ત્યારે તેના .ધનને બીજાઓ હરી લે છે. શાયના प्रम्—सिहं जेहा खुडुिमंगा चेरंता, दूँरे चरंती पैरिसंकमाणा। ऐवं तु मेहीवि सिनिवेख धैरुमं, दूरेणे पौवं परिवेजिएजा।२०।

छाया—सिंहं यथा श्रुद्रहृताश्वरन्तो, दूरं चरन्ति परिशङ्कमानाः। एवं तु मेधाबी समीक्ष्य धर्म, दुरेल पापं परिवर्जयेत् ॥२०॥

अन्दयार्थः — (चरंता खुडुविशा शीहं जहा परिसंक्षमाणा) वने चरन्तः — विच नः श्रुद्रमृगाः –वन्यपश्चः सिहं परिश्चङ्गाताः (दृरे चरंती) द्रेष्व देशे-चरन्ति-विचरन्ति 'एवं तु सेहावि' एवं तु क्रमेण मेधावी-मर्यादावान् श्रुनिः (धम्मं समिवस्त) धर्मम्-श्रुतचारित्राख्यं समीक्ष्य ध्यद्यिष्ट्य (पावं द्रेण परिवज्जएण्डा) पापं कर्म-माणाविपातादिकं दृरेण-द्रत एव परिवर्जयेत्-परित्यजेदिति॥२०॥

## 'सीहं जहा खुड्डमिगा चरंता' इत्यादि ।

श्वन्दार्थ-- 'चरंता खुडुनिगा सीहं जहा परिसं हमाणा-चरन्तः क्षुद्र-मृगाः सिहं यथा परिशंकमानाः' वनमं विचरते हुए छोटे मृग जैसे सिंह की आशंकासे 'दूरे चरंति दूरं चरन्ति' दूर ही विचरते हैं 'एवंतु मेहाबी-एवं तु मेधाबी' इसी पकार बुद्धिमान पुरुष 'धम्मं समिवस्व-धर्म समीक्ष्य' श्रुत चारित्र हुए धर्मको विचार करके 'पावं दृरेण परिष्व-एज्ञा-पापं दृरेण परिवर्जधेत' पापकर्म का दूरसे ही त्याग करे ॥२०॥

अन्वयार्थ--जैसे यन में विश्वरण करने वाले क्षुद्र मृग सिंह की आदांका करते हुए दूर देश में ही विवरण करते हैं, इसी प्रकार मेघाबी पुढ़व धर्म का विचार करके दूर से ही पापकर्म का त्याग कर दे ॥२०॥

श्रिक्षी — 'परंता खुडडिमिगा सिहं जहा परिसंकमाणा – परन्तः क्षुद्रमृगाः सिहं यथा परिशंकमानाः' वनभां इरता श्रेषा नाना भृगे। क्षेभ सिंख विशेषेनी शंकाधी 'दूरे परंति-दूरं परन्ति' हर क वर्षा करे छे. अर्थत् हर क इर्था करे छे. पर्वत् मेहावी – एवं तु मेघावी श्रेक अभाषे पुद्धिमान् पुरुष 'धम्मं सिमिक्ख – धर्मे सिमिक्य निवास करीने 'शांच दूरेण परिन्वपण्डा – पापं दूरेण परिवर्णयेत्' भाषकर्भने। हरथी क त्याग करे. ॥ रामे वा

અન્વયાર્થ – જેમ વનમાં ચરવા વાળા ક્ષુદ્રમૃગ, સિંહની શંકા કરીને તેનાથી દૂરના પ્રદેશમાં જ કરે છે. એજ પ્રમાણે બુદ્ધિમાન્ પુરૂષ ધર્મના વિચાર કરીને દૂરથી જ પાપકમંતા ત્યાગ કરી કે કારળક

<sup>&#</sup>x27;सीहं जहां खुइडिमेगा चरंता' धीयाहि

टीका — 'जहा' यथा 'चरंता' चत्तः 'सुङ्गिगा' शुद्रमृगाः-वन्यपत्तवः हिरिणादयः, 'सीई' सिंहम् 'पिसिकमाणाः-सिंहगङ्कथा अयभीताः सन्तः 'द्रे' द्रे 'चरंती' चरन्ति-विचरन्ति, 'एवं तु' एवमेव 'मेहावि' मेथावी-सदसिद्वेके वान् 'धम्में' धर्षम्-श्रुनचारित्रछक्षणमेत रक्षक्रिमिति 'सिमक्ख' समीक्ष्य-पर्याकी-चप 'पाने' पापम्-कम-सावद्यानुःठानम् 'द्रेण' द्रेण-मनोनाकायेः 'परिवर्ण्य-पर्णाः परिवर्त्रयेत्-संयमाऽनुष्ठायी तपश्चारी च अवेदिति । यथा वने चस्ति मृगाः सिहाऽऽशङ्कया 'द्रे' द्रे चरन्ति, एवं विद्वान् अन्धेननकं सावद्यानुष्ठानं द्रव एव परित्यच्य, धमें च-मोक्षहेतुमाकछ्य संयमानुष्ठानरतो मवेदिति भावः ॥२०॥ मृष्णम्—संबुङ्झमाणे उ णारे मेतीमं, पात्रा उ अप्याण निवृष्टप्जा। द्रिक्षप्यसूयाइं दुँहाइं मत्ती, वे राणुवंश्रीणि महञ्भवाणि।२१।

टीकार्थ--जैसे बन में विचरण करने वाले छोटे छोटे मन आदि पशु सिंहकी आइंका से भयभीत रह कर अपने पर उपहव करने वाले को दूर से ही त्यागकर विचरते हैं, इसी प्रकार मेथावी अर्थात् सत् असत् के विवेक से युक्त पुरुष श्रुत चारित्र धर्म का विचार करके पाप-सावध कर्म को यन बचन कापसे त्याग दे और संगम तथा तय का अनुष्ठान करे।

भावार्ध यह है-वन्य पद्य हिरण आदि वन में विचरण करते हैं तो सिंह आदि हिंसक पद्य औं से होने वाछे भय की आदांका से, उनसे दूर ही रहते हैं। इसी प्रकार मेवावी पुरुष अनर्थ कारी सावश अनुष्ठान को दूर से ही स्थाग कर और धर्म को मोक्ष का कारण जान कर संयम के अनुष्ठान में तस्पर रहे ॥२०॥

ટીકાર્થ -- જેમ વનમાં કરવાવાળા નાના મૃગે વિગેરે પશુઓ સિંહની શ'કાથી ભયબીત રહીને પોતાના પર ઉષ્દ્રવ કરવા વાળા સિંહને દ્વરથી જ ત્યજીને વિચરણ કરે છે, એજ પ્રસાણે કરશા માણસો અર્થાત્ સત્ અમૃત્ના વિવેક વાળા પુરૂષ શ્રુત ચારિત્ર ધર્મના વિચાર કરીને પાપકર્મને મન વચન અને કાયાથી ત્યાંગ કરે અને સ'યમ તથા તપનું અનુષ્ઠાન કરે.

ભાવાર્થ એ છે કૈ--વનના હરણ વિગેરે પશુએ: વનમાં વિચરગુ કરે છે ત્યારે સિંહ વિગેરે હિંસક પશુએના થવાવાળા ભયની શંકાથી તેનાથી દ્વરજ રહે છે. એજ પ્રમાણે ખુદ્ધિમાન પુરૂષ અનર્થ કારક સાવવ અનુષ્ઠાનને દ્વરથી જ છોડીને અર્થાત્ ત્યાંગીને તથા ધર્મને જ માસનું કારણ સમજીને સંયમના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર રહે. ારગા

छाया-संबुध्यमानस्तु नरो मतिमान्, पापास्वात्मानं निवर्त्तयेत्।

हिंसामस्तानि दुःखानि मत्वा, वैरानुवन्धीनि महाभयानि ॥२१॥ अन्वयार्थः -- (संबुङ्झमाणे मतीमं णरे) संबुध्यमानः -- धर्मे-भावसमापि अपनानः मतिमान् –शोमनमझात्रान् नरः –पुरुषः 'पावा उ अप्पाणनिवद्गष्ऽजा' पापात भागाविपातादिलक्षणात कमेग अस्मानं निवर्तयेत (हिंसप्यस्याई) हिसा श्रद्धतानि-पाणिविराधनादितो जायमानानि कर्माणि (वेराणुवंधीणि) वैरानुबन्धी-नि-भवषरम्परावर्द्धकानि (महब्भयाणि) महाभयानि-महाभयजनकानि (दुहाई) दुःखानि-नरकनिगोदादिपरिश्रमणळक्षणदुःखजनकानि, इति (मत्ता) मत्वा-श्चात्वा आत्मानं पापात् निवर्वयेदिति ॥रेश।

## 'संबुज्झमाणे उ' इत्यादि ।

क्राब्दार्थ-- 'संबुब्ह्ममोणे मतीनं णरे-संबुध्यमानः मतिमान्नरः, धर्म को समझनेवाला बुद्धिमान् पुरुष 'पावा उ अप्पाण निवद्भएउजा-पापाः भवामानं निवर्त्तपेत्' पापकर्म से अपन की निवृत्तिकरे 'हिंसप्पस्याइ'-हिंसापस्ततानि' हिंसासे उत्पन्न होनेवाछे कर्म 'वेराणुवंधीणि⊸वैरानुषं-घीनि' वैरडस्पन्न कराते हैं 'महब्भग्राइं-महाभग्रानि' वे महाभग्र-कारक होते हैं 'बुहाइ'-बुःखानि' नरक निगोदादि परिश्रमण लक्षणवाले दुःख दायक होते हैं ॥२१॥

अन्वधार्थ--भाव समाधि रूप धर्म को जानता हुआ मेशाबी पुरुष अपनी आत्मा को पाप से निवृत्त कर छे हिंसा से उत्पन्न होनेवाले कर्म वैर की परम्परा को चढाने वाले महान् भय को उत्पन्न करने वाले और दुःख जनक होते हैं। ऐसा जान कर अपने को पाप से हटा छे ॥२१॥

'संबद्धानाणे उ' धत्याहि

शण्डार्थं -- संबुद्धमाणे मतिमं णरे-संबुध्यमानः मतिमान्नरः' धर्भने समकः वावाणे। शुद्धिभान् भु३ष 'पादा उ अध्याण निवट्टएज्जा-पापत्वात्मः निवर्त्तयेत्' પાપ કમ'થી પાતાને નિવૃત્ત કરે 'हिंबल्पसूयाइ'-हिंसा प्रस्तानि' હિંસાથી ઉત્પન્ન-थवावाजा ४भ<sup>९</sup> 'वेराणुवंधोजि-वैरानुवंधीति' वेर ઉत्पन्न ४रावे छे. 'मह्ब्सयाइ'न महाभयानि' स्मे धञ्चाक सथ कारक देख छे. 'दुहाइ'-दुःस्नानि' तरक निये।ह વિગેર પરિભ્રમણ લક્ષણુત્રાળા દુઃખકારક હાય છે. તારવા

અન્વયાર્થ--ભાવ સમાધિરૂપ ધર્મને જાણનારા સેધાત્રી પુ<sub>ર્</sub>વ પોતાના આત્માને માયથી નિવૃત્ત કરે. હિંસાથી થવાવાળા કર્મ વેરની મરંપરાને વધા-રનારા મહાન્ ભયને ઉત્પન્ન કરવાવાળા અને દુઃખ જનક હૈાય છે. તારવાત

टीका—'संबुङ्झपाणे' संबुद्धयमानः, भावधर्म श्रुत्तचारित्रास्यं भाव समाधि दा संबुद्धयमानः विदिवाऽनुष्ठाने मट्टिं कुर्वन् 'मतीमं' मिनमान मननं मितः मदसद्भि केळक्षणा बुद्धि विद्यते परपाऽसी मितमान् 'पात्रा उ' पापानु— हिंसादिकर्मणः सकाक्षात् 'निवहण्डा' निवर्त्तपेत्, अनर्थकारणतां पापस्य झात्रवा—समीक्ष्य च धर्म संसारनिवर्त्तकं तद्द्धु स्वात्मानं पापान्निवर्त्तपेत् । किञ्चाऽन्यत्—'हिंसप्त्रवाहं' हिंसाव्यतानि, हिंसा-माणिनां पाणव्यपरोपणं ताह्या—हिंसाजनिवानि पान्यश्चमकर्माणि—ज्ञानावरणीयादीनि वानि नरकनिगोदादियासना स्यानेषु । 'दृहाहं' दुःखानि—दुःखजनकानि भवन्ति । तथा—'वेराणुवंधीिल' वेरानुवन्धीनि, अने कजनमान्जरितरिष मोचियतुमश्चयानि । एवम् 'महङ्भयाणि' महामयानि—महञ्चयं येभ्यस्तानीति, 'मत्ता' मत्वा—विचार्य—मतिमान् पाणान्निवर्त्तपेदिति । धर्मवत्ववर्षायणाः पाणान्निवर्ति कुर्व्युः । हिंसासग्रञ्जव-

टीकार्थ --श्रुत-चारित्र रूप भाव पर्म को अधवा भाव समाधि को जानता हुआ मोक्षाभिलावी विहित अनुव्हान में प्रवृत्ति करे। मेधावी अर्थात् सत् असत् का विवेक करने की विशिष्ठ पद्मा से सम्पन्न मुनि अपने आपको हिंसा आदि पाप से निवृत्त कर छे। पाप को अनर्थकारी जान कर और धर्म को संसार से छुड़ाने वाला समझ कर पाप से हट जावे। हिंसा अर्थात् प्राणियों के प्राणव्यपरोपण (घात) से उत्पन्न होने बाले ज्ञानावरणीय आदि कर्म नरक निगोद आदि यातनाओं के स्थानों में दुःख जनक होते हैं। वे जन्म जन्मान्तर में वैर की परम्परा बढ़ाने वाले और महान भय उत्पन्न कर ने वाले होते हैं। ऐसा मान कर मेधावी पाप से निवृत्त हो।

હીંકાથ — સુત ચારિત્ર ક્રપ ધર્મને અથવા ભાવસમાં ઘને જાણતા એવા માસની ઇચ્છા વાળા પુરૂષે શાસમાં વિહિત-કહેલા અનુષ્ડાનમાં પ્રવૃત્તિ કરવી. અર્થાત્ સત્ અને અસત્ના વિવેક કરવાવાળી વિશેષ પ્રકારની પ્રજ્ઞાથી સુક્ત સુનિ પોતાને હિંસા વિગેરે પાપથી નિવૃત્ત કરે. પાપને અનર્થનું મૂળ સમજીને અને ધર્મને સંસારથી છોડાવવા વાળા સમજીને પાપથી દ્વર રહે. હિંસા અર્ચાત્ પ્રાણિયોના પ્રાણુવ્યપરાપણ (લાત) થી ઉત્પન્ન થવાવાળા જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે કર્મ નરક નિગેહ વિગેરે યાતનાઓના સ્થાનોમાં દુઃખ જનક હાય છે તેઓ જન્મ જન્માન્તરમાં વેરની પરંપરા વધારવા વાળા અને મહાન ભય ઉત્પન્ન કરવાવાળા હોય છે, તેમ સમજીને મેધાવી−ડાદ્યા માણસે પાપથી નિવૃત્ત થવું.

स्वक्ताकस्ये

वैरं जश्मश्रतमय्यनुगच्छति, महामयजनकमिति ब्रात्या हिंसात आत्मानं नियर्त्तयेदिति मावः ॥२१॥

**प्रप्**मुंसं नं बूंया मुंणि अत्तगामी,

निवाणमेंयं कर्सिणं समाहि।

सैयं न कुड़जा ने य कारवेजा,

केरंत मन्नंपि य जीणुजाणे॥२२॥

छापा—मृवा न ब्रूपान्युनिराप्तगामी, निर्वाणमेतत्कृत्स्नं समाधिम् । स्वयं न क्रुपान्न च कास्येत् क्रुपेन्तमन्यमिष च नानुनानीयात्।२२।

आधाय यह है कि भर्मपरायण पुरुष पाप से निष्टुस हों। हिंसा-जनित वैर सेकड़ो जन्मो तक चलता रहता है। वह महाभयजनक है। ऐसा जान कर अपनी आत्मा को हिंसा से निष्टुस करे ॥२१।

'मुसं न ब्या' इत्यादि।

दान्द्धि—'अत्तगामी मुणी मुसं न त्र्या-अक्षगामी मुनिः मृषा न द्र्यात्' सर्वज्ञोक्तमार्गसे चलनेवालामुनि, झूठ न बोले। 'एयं निट्याणं कसिणं समाहिं-एतत् निर्वाणं कृत्सनं समाधिम्' यह असत्य बोलने कात्याग, संपूर्ण भावसमाधि और मोश्र कहा गया है 'सयं न कुछता न य कारवेषता-स्वयं कुर्णात्र च कारयेत्' साधु असत्य वचन तथा दूसरे वर्तों के अतिचारको स्वयं सेवन न करे और दूसरे से सेवन न कराबे 'कर्ततमसंपि य णाणु नाणे-कुर्वन्तमन्यमपि च नानुजानीयात्' तथा दोष सेवन करते हुए दूपरे को अच्छा न जाने ॥२२॥

કહેવાના હેતુ એ છે કે—ધર્મ પરત્યછુ પુરૂષે પાપથી નિવૃત્ત થતું હિસાથી થવાવાળું વેર સેંકડા જન્મા સુધી ચાલુ રહે છે, તે ઘણુંજ ક્ષયંકર છે, તેમ સમજીને પાતાના સ્થાતમાને હિસાથી દિવૃત્ત કરે શરવાર

'मुसं न वृषा' धत्यः हि

शण्डार्थ-- 'अस्तामी मुणी मुसं न वृया-आग्नामी मुनिः मुधां न वृयान्' सर्वः हो। का मार्गंथी यः क्षवावाणा सुनि से अहुं लेखि नहीं 'एयं निः व्याणं कित्वणं कित्वणं कित्वणं कित्वणं कित्वणं कित्वणं समाहि-एतिनर्वाणं कृत्रनं समाधिम्' आ असत्य लेखिनः त्यात्र संपूर्णं आवः सम ि अने मे श्र ४ छेत छे. 'सयं न कुःजः न य कारये इता-स्वयं न कुर्याभ च कारयेन्' साधु असत्य वयन तथा लीला वतेता अतियार नुं स्वयं सेवन न ४ रे अने लीकियो पासे तेनुं सेवन न ४ रोवे. 'करंतमन्तं पि य णाणु जाणे-कुर्वन्तमन्यः मिष च नानुजानीयान्' तथा होषानुं सेवन ४ रता स्ववा लीकाने सारो न माने। रशा

#### समवार्थवोधिनी टीका प्र. थु. थ. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

141

अन्वयार्थः — 'भत्तगामी मुणी मुसं न ब्या' आष्तगामी — मोक्षमार्गगमन-श्रीको मुनिः — साधुः मृगा — मृगां भाषां न ब्र्यात् — न वदेत् 'एयं निज्ञाणं किसणं सपार्हिं' एउदेव — मृगावादवर्जन मेव क्रह्स्तम् — सम्पूर्णं भावसमार्गि निर्वाणं मोक्षं चाहुः 'सयं न क्रज्जा न य कार्वेज्जा' तदेवं मृगावादं स्वयं न क्रुयात् न च — न वा अन्यान् कारयेत् 'करंतमन्नं पि य णाणुजाणे' तथा क्रुवैन्तमन्यं पुरुषं नानु जानीयात् न च तस्य मृगावादस्याऽनुमोदनप्रविक्वविति ॥ २ ॥

टीका—'अत्तगामी' आग्नगापी-आष्यते-माष्यते-इति आष्तो मोक्षः, तद्ग-मनक्षील आग्नगामी। अथवा-अप्तो तिनष्टसर्वदोवस्तीर्थङ्काः, तद्ग्यदिष्टमार्गगामी। 'ग्रुणी' मुनिः- जिनमवचनमननशीलः, 'हसं' पृषावादम्-असत्यभाषणम्, 'न वृषा न अपात्' 'असत्यं न वक्तव्यम्' सत्यमि यदि प्राण्युपयातकारि भवेत, तदा-तदिष सत्यं न वक्तव्यमिति सर्वथेव मुवावादस्य निषेत्रो विद्वितः।

अन्ययार्थ--आस अर्थात् सर्वज्ञ वीतराम के मार्ग पर अथवा मेक्षि के मार्ग में चलने वाला मुनि मृशामाषा न बोले। मृशायाद का स्थाग ही भावसमाधि अथवा निर्वाण का कारण है। इसी प्रकार अन्य पार्षों को भी न स्वयं करे, न दूसरों से करावे और न करने वालों का अनुमोदन करे ॥२२॥

टीकार्थ--जो प्राप्त किया जाय वह आप्त कहलाता है। यहां आप्त का अर्थ मोक्ष है। अथवा समस्त दोषों से रहित तीर्थकर भगवान् आप्त कहलाते हैं। तात्पर्य घह निकला कि मोक्ष के या बीतराग के मार्ग पर चलने वाला मुनि असस्य भाषण न करे। सस्य भी यदि प्राणियों का चातक हो तो उस सस्य का भी भाषण न करे। इस प्रकार

અન્વયાર્થ — આપ્ત અર્થાત્ સર્વજ્ઞના વીતરાગ માર્ગ પર અથવા માેક્ષના માર્ગમાં ચાલવાવાળા સુનિ મૃષાભાષા ન બાલે મૃષાવાદના ત્યાગજ ભાવ સમાધિ અથવા નિર્વાશનું કારણ છે. એજ રીતે બીજા પાપાને પણ સ્વયં ન કરે. તેમજ બીજાની પાંસે કરાવે નહીં તથા કરવાવાળાનું અનુમાદન પણ ન કરે ાારસા

ટીકાર્ય — જે પ્રાપ્ત કરિ શકાય તે આપ્ત કહેવાય છે. અહિયાં આપ્તના અર્થ 'માક્ષ' છે. અથવા સવળા દોષોથી રહિત તીર્થ'કર ભગવાન અપ્ત કહે-વાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે-માક્ષના અથવા વીતરાગના માર્ગ પર ચાલવા વાળા મુનિએ અસત્ય ભાષણ કરતું નહીં સત્ય પણ જે પ્રાણિયોની હિંસા કરનાર હાય તો તેલું સત્ય પણ ન કહેતું. આ રીતે અહિયાં મૃષાવાદને

एवमेतदेर मृतावादवर्जनम् 'किलिणं' छत्स्नं-संपूर्णम् 'णिट्याणं' भावसमाधिरूपं निर्याणमाहुः । सांसारिकः समाधिर्दुःखप्रतीकारमात्रकरणादसंपूर्णः, भावसमाधिरत्तु सम्पूर्णः । एतस्य-मोक्षलक्षणस्य भावसमाधि मृत्यावादलक्षणमतिचारम् 'सयं' स्वयम् 'न कुट्या' न कुर्यात् 'न य कारवेद्या' न चाडन्येन कारयेत् 'करंतमन्नं पि कुर्वन्तमन्यमपि च 'णाणुनाणे' नानुनानीयात् । कुर्वन्तमन्यं नानुमोदेत इति ॥२२॥ मृष्टम्-सुद्धे सिया जाए न दूर्सएउजा,

अमुँ व्छिप ण य अर्ज्झोववन्ने।

धिइमं विमुक्के ण ये पूर्यणही,

ने सिलोयैगामी य परिव्वष्डजा॥२३॥

छ।या—गुद्धे स्याञ्जाते न द्वयेत्, अमृच्छितो न चाऽध्युवपन्नः । ष्टतिमान् विष्ठक्तो न च पूजनार्थी, न श्ठोकगाभी च परित्रजेत्।२३।

यहां मृषाव(द का सर्वथा निषेध किया गया है। यह मृषावाद कात्याग ही सम्पूर्ण भावसमाधि एवं निर्वाण है।

सांसारिक समाधि दुःख प्रतीकार का कारण मान्न ही होने से अपूर्ण है, भावसमाधि पूर्ण है। मृदाबाद मोक्ष रूप भावसमाधि का अतिचार है। इसे मुनि स्वयं न करे, दूसरे से भी न करावे और करने बाछे की अनुमोदना भी न करे। इसी प्रकार अन्य पापों का भी तीन करण और तीन योग से परिस्थाग करें हरेशा

'सुद्धे सिया' इत्यादि ।

शन्दार्थ-'सिया सुद्धे आए न दूसएउजा-स्पात् शुद्धे जाते न

સર્વથા નિષેષ કરેત છે. આ મૃષાવાદના ત્યાગ એજ સંપૂર્ણ ભાવ સમાધિ અથવા નિર્વાહ-માહ્ય છે.

સાંસારિક સમાધિ દુઃખ પ્રતીકારતું કારણ માત્ર જ હૈાવાથી અપૂર્ણું છે, ભાવસમાધિ પૂર્ણું છે. મૃષાવાદ ધાેક્ષરૂપ ભાવ સમાધિના અતિચાર છે. તેને મુનિએ સ્વયં કરવા નહિં, બીજા<sup>દ</sup>ો પાંસે પણ ન કરત્વે અને કરવાવાળાને અતુમાદન પણ કરવું નહીં એજ પ્રમાણે અન્ય પાપાના પણ ત્રણ કરણ અને ત્રણુ શાેગથી પરિતાળ કરવા હરાહ

'सुद्धे सिया' धत्याह

शण्डार्थ --- 'सिया युद्ध जाव न दूबएका:-स्यात् हाद्धे जाते न दूवथेत्' इंगीम

## समयार्थेदोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १० समाधिस्इकपनिक्रपणम्

194

अन्यपार्थः — (श्रिया सुद्धे जाए न द्मएडज) उद्गमादिभिः श्रुद्धे निर्देषि कदाविङ्जाने — मान्यो पिण्डे सिति साधुः राग्छेषेण न द्ययेत् (असुन्द्धिए ण य अञ्झोरकारे) अहाँ विष्ठतः तत्र मृजीमङ्कित तथा न च अध्युपपन्नः — मृद्धिमार्य न कुर्यात् विद्याने सिक्षाने अभित् (पश्चिमार्थ) परिवर्तने विद्याने विद्याने विद्याने सिक्षाने अभित् (पश्चिमार्थना) परिवर्तने विद्याने विद्याने विद्याने विद्याने सिक्षाने अभित् (पश्चिमार्थना) परिवर्तने विद्याने वि

द्यपेत्'' उन्नमादि दोषों से रहित शुद्ध आहार मिलनेपर साधु राग वेषकरके चित्रको दृषित न करे 'अनुचित्रण पाय अन्नोवदनने अमृ-चित्रको चान्यको दृषित न करे 'अनुचित्रण पाय अन्नोवदनने अमृ-चित्रको वा नक्षाध्युपपन्नः' तथा उस आहार में सूचित्रक हो स्व वार पार उसका अभिलापी न यने 'चित्रियं चिमुक्के-धृतिमान चिन्नुकः' साधु धीरकायन एवं परियदके मुक्त पने 'ग च प्रवाहों' न च सिलोपनामी-ग च प्रवाह में त च को जनावी' साधु अपनी प्रजा, प्रतिष्ठा और कीर्ति की कामना न करे परंतु 'परिव्यप्रजा-परिवजेत्' सम्यक् प्रकार से शुद्ध संयमका पालन करे ॥२३॥

अन्वयार्थ-- उद्गम आदि दोशों से रहित शुद्ध आहार के प्राप्त होने पर साधु रागद्वेष करके उसे द्षित न करें। उस आहार में मुक्कित न होता हुमा आसकित धारण न करें। संप्रम में पैर्धवान तथा बाह्य और आम्फल्तर परिग्रह से विसुक्त हो और पूजा सत्कार या कीर्सि का, अभिलाधी न होकर संप्रम का अनुष्ठान करे ॥२३॥

विशेर है। शे। विनानी शुद्ध आहार भणवाथी साधु राशद्रेष हरीने शारिश्रने द्वित न हरे 'अमुच्छिप ण य अज्झोक्वनने अमूच्छितो वा नचाध्युपपन्नः' तथा क्रे आहारमां आसफ्त यधने ओहहम तेना असितायी न अने 'शितिमं विमुक्के धृतिमान् विमुक्तः' साधुओ धीरतायाणा अने परिश्रद्धथी मुक्त अन्तु 'न य पूयण्णृही न सिद्धोयगामी न च पूजनार्थी न च श्लोकगामी' साधुओ भीतानी पूल, प्रतिष्ठा अने हिर्तिनी धंव्छा न हरवी लेखिके. परंतु 'परिष्वएज्ञा-परित्रजेत्' सभ्यम् प्रहारथी शुद्ध संयमनुं पादन हरतुं लेखिओ, ॥२३॥

અન્વયાર્થ – 6 દ્રમ વિગેરે દેષો વિનાના શુદ્ધ આહાર પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સાધુ સગદ્ધેષ કરીને તેને દેષિત ન કરે તે અહારમાં મૂચ્છ ત ન થતા શકા આસદિત ધારણ ન કરે. સંયમમાં ધૈય યુક્ત તથા બાહ્ય અને આલ્યન્તર પરિશ્રહથી વિમુક્ત ઘતું. તેમજ પૂજા સત્કાર અથવા કિર્તિની ઈચ્છા વાળા ન થતાં સંયમનુંજ અનુષ્ઠાન કરવું. શરકા

टीका—उत्तरगुणमधिकत्य शासकारो ब्रूते-उद्गमोत्पादनैयणादिदोपैः 'सुद्धे' शुद्ध-निदौँपे इति यादत् आहारजाते 'सिया' स्यात्-कदाचित् 'जाए' जाते -माप्ते पिण्डे सति रागद्वेपाम्यां तमाहारम् 'न द्शक्षण्या' नेत दूपयेत् ।

तदुक्तम्—'वायाकीसेवणसं ६इंभि, शहणंमि जीया! न हु छिलिमो । इण्डि जह न छुद्धिजनसि श्रृंग्यो सगदोसेहिं'॥१॥

छाया—द्विवस्कारिंशदेपणादोपसङ्कटे, गहने जीत्र ! नैश्र छलितः । इदाभी यदि न छरवसे भुजन् रागद्वेपः⊁यां तदा सफलं तत्॥१॥

हे जीव ! द्विचत्वास्थिद् दोषारूपगद्दने सङ्कटे स्वंत छलिकः परन्तु इदानीं-भोजन-समये यदि समहेपाभ्यां न छल्यसे तदा तव धर्व सफलमिति भावः । अतः

टीकार्थ—हास्त्रकार अब उत्तः गुणों के विषय में कहते हैं। उद्गम, उत्पादना और एषणा आदि के देशों में रहित निर्दोष आहार कदाचित् प्राप्त होने पर उस आहार को राग देश से द्धित न करे। कहा भी है-'बायालीस' इत्यादि।

'हे जीव! ययाहीस (१६ उद्गम संबंधी १६ उत्पादना संबंधी और १० एवणा संबंधी) दोषों से तू नहीं छला गया, किन्तु अय भोजन के समय यदि राग होव के द्वारा न छला गया तो सब सफल है। ताल्पर्य यह है कि समस्त दोषों से रहित आहार मंडल के पांच दोष नहीं निवारण करने से राग पा हेव की भावना के लाथ उस आहार का उपभोग किया तो निर्दोष आहार का लाभ भी ष्टथा होगधा, क्यों कि अन्ततः रागदेष के हारा आहमा मलिन हो गया, और चरित्र में मली-

ટીકાર્ય'---હવે શાસ્ત્રકાર ઉત્તર ગુણેના સંબંધમાં કહે છે. ઉદ્દેશમ ઉત્પા-કના, અને એવણા વિગેરેના દાવેલ્થી રહિત નિર્દોવ આહાર કઠાચ પ્રાપ્ત શાય ત્યારે તે આહારને સગદ્વેષથી દોષ વાળાન કરે કહ્યું પણ છે કે-'જાયાન જીવા' ઇત્યાદિ

હે જીવ ૪૨ એ તાલીસ (૧૬ ઉદ્દેગમ સંબંધી ૧૬ ઉત્પાદના સંબંધી અને ૧૦ દસ એવણા સંબંધી) આવા દાષાથી તું ન છેતરાયો પણ હવે આહારના સમયે અત્યંત રાગદેપથી તુન છેતરાય તા સવળું સફળ થાય. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે –સઘળા દાષાથી રહિત આહારમંડલના પાંચ દોષાનું નિવારણ ન કરવાથી. રાગ અથવા દ્વેષની લાવના સાથે એ એ આહાર શહ્યુ કર્યો હાય તા નિર્દેષ આહાર રના લાલ પણ દાયટ થઇ જાય. કેમકે –છેવટ સુધી રાગ દ્વેષ દ્વારા આત્મા મલિન થઇ ગયા અને ચારિત્રમાં મલિનપણું આવી જ ગયું તેથી નિર્દોષ આહારનું

## संमयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. य. १० समाधिस्वरूपनिरूपणम्

'अष्ट्रच्छिए' अस् र्छितः -स्वरसादिषु मूर्छा हिनः 'ण य अन्नोत्रवन्ते' न चाऽध्युष-एकः -तथा तमेवाऽऽहारं पुनः पुनर्नाभिकपेत्, तथा-'थितिमं' पृतिमान्-संपमै धेर्मवान् 'विष्ठकते' विष्ठकः -वान्नाऽभ्यन्त्रस्त्रनियम्यां निष्ठको रहितः 'ण य पूण-यही' न च पूजनार्थी -तत्र पूजनम् -वह्यादिना सरकरणप् -तेनाऽर्थः -मयोजनम्, तिह्यते यस्य असौ पूजनार्थी न भवेत्। तथा-'न सिकोयगामी' न क्लोकगामी-क्लोकः -स्लाधः कीर्ति वी तहामी-तद्यिकापनान् न भवेत्, प्ताहकः सन् 'परिविष्टता' परिवजेत् -तिशुद्दसंगममार्थे विहरेत् ॥२३॥

प्रष्-निक्सम गेहाँ उ निरावक्षी,

कायं विश्वसेष्ज नियाणिछन्ने। णि कीवियं णि भैरणाभिकंखी,

चरेउँज भिक्स्तू वलयाविभुक्के ॥२४॥त्तिबेमि॥ छाषा—निष्कम्य देहाल निरक्कांक्षी, कार्य व्युत्सजेन्निदानिकन्नः।

छाया—ानष्क्रम्य दहाचु निरवकाक्षा, काय व्युःस्जिन्निदानाछन्नः। नो जीवितं नो मारणाभिकांक्षी, चरेद्धिलुर्बक्याद्वियुक्तः॥२४॥ ॥इति ब्रवीमि॥

नता आ ही गई! अतएव निद्धि भिक्षा की गवेषणा करना और उसकी प्राप्ति होना तभी सार्थक होता है जब अंगार धूमादि दोष टाछे।

इसी कारण सूत्रकार आगे कहते हैं—मनोज रस आदि में मूर्छित न हो और उसी प्रकार के आहार की पार पार अभिलापा न करे। तथा संघम में घेंघवान हो और पाछ तथा आन्तरिक परिम्रह की मंथियों से रहित हो। साधु कभी चम्नादि के द्वारा पूजा की कामना न करे और न कीर्ति की कामना करे। विशुद्ध संघममार्ग में विचरे ॥ ३॥

ઋત્વેષણ કરવું અને તે પ્રત્મ થવું ત્યારે સફળ થાય કે જ્યારે અંગાર દોષ અને ધૂમાદિ દેશને દ્વર કરે.

આજ કારણને સૂત્રકાર માલળ કહે છે મને સ રસ વિગેરમાં મૂર્ચિંછત ન શવું. મને એજ પ્રકારના આહારથી વારંવાર મહિલાયા-ઈંગ્છા ન કરવી. તથા સંયમમાં મુર્યવાન્ થવું. અને બાહ્ય અને આંતરિક પરિશ્રહની શ્રંથિયાથી રહિત શવું. સાધુએ કાંઇ વાર વસ વિગેરે દ્વારા પૂજાની ઇચ્છા ન કરવી. તથા દ્રીર્તિની ઈચ્છા પણ કરવી નહીં કેવળ વિશુદ્ધ એવા સંયમ માર્ગમાં વિચરનું. ારસા

अन्वयार्थः — (भिक्ख्) भिक्षुः (गैद्दा उ निक्खम्म) गेद्दान् स्वगृद्दान् निष्क-क्य-प्रवश्य (निरावकंखी) निरवकंक्षी-जीवनेऽपि निरपेक्षः सन् (कायं विउसेक्ष) कायं शरीरं व्युत्सजेत्-शरीरनिष्पतिकमैतया कायममत्वं त्यजेत् (शियाणिकने) निद्दानिक्तः — तपसः फलमकामयमानः (यलयात्रिमुक्के) दलवात् — संसारवलयात् कमैक्लयाद्वा विम्रुक्तः (नो जीवियं नो मरणाभिकंखी चरेजन) नो जीवितं नो मरणा-भिकांक्षी-जीवनमरणविषयकामिलापरहितः सन् संयमानुष्ठानं चरेत्, इति।। रक्षा

#### 'निक्खम्म गेहा उ' इत्यादि ।

राव्यार्थ-- मेहा उ निक्खाम-मेहासु निष्कम्प' साधु घर से निकलकर अर्थात् प्रवच्या पारण करके 'निरायकंखी-निरवकांक्षी' अपने जीवन में निरपेक्ष होजाय 'कायं विडसेन्ज-कायं व्युस्त्रजेत्' तथा दारीरका व्युस्तर्गकरे 'शियाणिकन्ने-निदानिकन्नः' और वह अपने किये हुए तप के फलकी कामना न करे 'बल्याविमुक्के-बल्या-विमुक्तः' तथा संसार से मुक्त होकर 'नो जीवियं जो मरणाभिकंखी बरेज्ज-नो जीवितं नो मरणावकांक्षी चरेत्' वह जीवन और मरणकी इच्छा न रखता हुआ संयमानुष्ठान में प्रवक्त रहें॥२४॥

अन्वयार्थ--अपने गृह से निष्कमण करके अर्थात् दीक्षित होकर जीवनके पीत भी निष्काम रहे, काय का उत्तर्ग करके अर्थात् दारीर ममता, संस्कार एवं चिकित्सा न करता हुआ, तप संयम के फल की इच्छा न करता हुआ निदानाहित संसार के या कमें के यक से विमु-

#### 'निक्लम्म गेहा उ' धत्याहि

शण्डार्थं — गेहा उ निक्क्षमा-गेहात्तु निष्कम्य' सःधुओ धेरथं नीडणीने अथात् प्रम्नसानाः स्वीडार डरीने 'निरावकंशी-निरवकांशी' पेरतानः छवतनी अपेक्षा रिखत असी अर्थु निर्ध के 'कायं विवस्का-कायं व्युत्मृत्रेन्' तथा शरीरने। व्युत्सर्भ त्याग डरे. 'णियाणिक्षिन्ने-निरामिक्षनः' तथा कंशार्थी सुक्त अनीने 'नो जीवियं णो मरणानिकंशी सर्वेष्ण नो जीवियं णो मरणानिकंशी सर्वेष्ण निर्ध क्षार्थ निर्ध क्षार्थ ने मरणान्वश्रेष्ण सर्वेष्ण क्षार्थ विना सन्वेष्ण क्षार्थ पिताना छवन मरण्यार्थ — पोताना घेरथी नीडणीने अर्थात् हिस्सित थर्थने। पोताना छवन प्रत्ये पश्च निष्काम रखेषुं, शरीरने। इत्थर्ण इरीने अर्थात् शरीरनी ममता, शारीरिक संक्षार तथा यिकिसा कर्या विना अने तप प्रथा विना निहान

टीका—'भिक्खं विश्वः 'गेहात्र' गेहाल्-स्वयुहात् 'निक्लम्ब' निष्कम्ब-वैराग्धभावेन पत्रदितो भूत्या, 'विराहकंसी' निश्वकांक्षी−एहादिकांक्षामकुर्वेन् 'कावं' कायं-शरीरन् 'विउसेष्क' ब्युत्छ जेत्-उवारासरीरस्य संस्काराष्ट्रपचारादि कमकुर्वन् तन्ममस्वं परित्यजेन् 'णियाणिङ्किन्ते' निदानिङ्किन्नः, क्रिन्निनिदानी मवेत-निदानशस्यरहितो भनेत् । तथा-'जीवियं' जीवितं परणं च-जीवनपरणयोः 'अभिकंखी' अशिकांक्षी न मवेतु, जीवने मध्ये वा रागद्वेषविरहितो सवेत भीवने न हर्षो मरणे वा न द्वेषः कार्यः । 'बलवा' वलवान-अलवीकृतसंसार-सासर:इ-ावाभूनकर्भवन्त्रता द्वा, 'विद्युकके' विश्वक्तः सन् 'चरेडज' चरेतु-संयम-मनुतिष्ठेत्-पाळपेदित्यर्थः । 'चिवेनि' इति जनीमि, इति भव्दोऽध्यायपरि-कत हो, जीवन और मरण, दोनों के प्रति निर्धेक्ष होकर अर्थात् पूर्ण

वैराग्य की स्थिति में तस्पर रहे।

क्ति बोमि-ऐसा मैं कहता हूँ ॥२४॥

टीकार्थ - साधु गृहत्याग करके अर्थात् वैशाग्य की प्रवहता से प्रविज्ञित होकर, सर्वधा निरपेक्ष निर्जराधी होकर काप का भी उत्सर्ग करहे, दारीर के संस्कार एवं उपचार आदि से भी निहत्त हो जाए। न जीवित रहने की कामना करे, न मरण की। जीवित रहने में हर्च और मरण में देव न करे। वह संसार या कर्म के वलय चक्र से सर्वधा मुक्त होकर संयम का अनुष्ठान करे अर्थात् संयम का पालन करे।

રહિત ખનીને સંસારતા અથવા કર્મના ચક્રથી વિમુક્ત થવું. જીવન અને भरुष अन्ते प्रत्ये अपेक्षा राज्या विना पूर्व वैराज्यनी रिवतिमां तत्यर रहेवुं 'ति वेमि' सा प्रभाषो हूं कहुं छुं ॥२४॥

ટીકાર્ય—સાધ્યં ઘરના ત્યાગ કરીને અર્ધાત વૈસ્લ્યની પ્રઅલતાથી પ્રત્રહ્યાના અંગાકાર કરીને સર્વથા નિર**ેક્ષ અને નિજૈરાની કામનાવાળા** થઇને કારાના પણ ઉત્સર્ગ-ત્યાંગ કરી દેવા. શરાવના સંસ્કા**ર અને ઉપચાર** વિગેરથી નિવૃત્ત થઈ જવું. જીવવાની પણ ઈચ્છા ન કરતી, તેમ મરવાની ઈવ્છે. કરત્રી નહીં. જીવતા રહેવામાં હર્ષ અને મરવામાં દ્વેષ ભાવ કરવા નહીં તેણે સંસાર અથવા કર્મના વલય-ગકથી સર્વથા મુક્ત થઇને સંયમનું પાલન કરવું.

सत्रकृता**हस्**त्रे

समार्पि बोधयति । सुधर्मस्वामी कथयति—अहं वशीमि यथा भगदतः सकाशात् श्रुतं तथा-कथयामीति ॥२४॥

श इति श्री निश्चनिरुपात-जगद्बरुलभ-मसिद्धवाचक-पश्चद्वभाषाकलितललितकलापालापकमित्रगुद्धगद्यपद्यनैकप्रत्थनिर्मापक,
वादिमानमर्दक-श्रीशाह्रच्छत्रपति कोरहापुरराजगुरु'नैनाचार्य' पदभूषित — कोरहापुरराजगुरुवाळब्रह्मचारि-जैनाचार्य — जैनधर्मदिवाकर
-रूज्य श्री धासीलाळब्रतिविरचितायां श्री
''स्त्रकृताङ्गम्त्रस्य'' समयार्थनोधिन्यारूपायां व्याख्यायां समाधिनामकं
दशममऽध्ययनं समाप्तम् ॥१०॥

साधु इच्छा के अनुसार देश देशान्तर में विचरण करे, सब प्रकार के बन्दों और बन्धनों से रहित हो जाए और संयम की आराधना में इतना तत्पर हो जाए कि जीर्ण होते हुए शरीर का उसे भान ही न हो !'

'इति' बाब्द अध्ययन की समाप्ति का सूचक है। सुवर्मा स्वामी जम्बू से कहते हैं-जैसा भगवान के मुख से सुना वैसा ही मैं कहता हूँ ॥२४॥

जैनाचार्यं जैनभर्मदिवाकर प्रथिनी घासीलालजी महाराजकृत 'स्वकृताः कृष्ट्य' की समयार्थवेधिनी व्याख्या का समाधिनामक

🍴 दशवां अध्ययन समाप्त ॥१०॥

સાધુએ ઇવ્છા પ્રમાણેના દેશ દેશાન્તરમાં વિચરણ કરતું. તમામ પ્રકારતા દુંદા અને અંધનાથી સુક્ત થઈ જવું. અને સંયમની આરાધનામાં એટલા તાત્પર થઈ જવું કે~જણું થતા શરીરનું પણ તેને ભાન ન રહે.

'ઈ તિ' શબ્દ અધ્યયતની સમાસિના સ્થક છે સુધર્મા સ્વામી જમ્બૂ સ્વામીને કહે છે કે–સગવાનના મુખયી જે પ્રમાણે મેં સાંભળ્યું છે તે પ્રમાણે જ હું કહું હું ગરઇ ા

જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાદર પૃત્રયશ્રી ઘાસીલાલ છ મહારાજ કૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ બાહિની વ્યાખ્યાનું સમાધિ નામનું દસમું અધ્યયન સમાપ્ત ાા૧ળા

#### समयार्थबोधिनी डीका प्र. श्रु. स. ११ मोश्रस्य इपनि इपणम्

॥ अथैकादशाध्ययनम् ।।

गतं दशममध्यनम् साम्मदमेकादशमारभ्यते । अस्य पूर्वेणायममिसवस्वन्धः । तत्र दशमाध्ययने सम्पग्दर्शनकानचारित्रलक्षणधमेख्यः समाधिष्कषदिष्टः, समाधि-वश्चादेव मोलो भवतीत्वतो मोक्षमार्गनिक्षकमेकादशाध्ययन मारभते । अतो मोक्षमार्गोऽनेन पतिषाद्यते । अनेन सम्बन्धेनाऽऽयातस्याऽस्याऽस्ययनस्य इदं मथमं स्रतं गाधाक्षयेण न्यस्तम्

मूरुम्-कैयरे मंग्ने अवस्वाये, माहणेणं मेईमया। कं मैंग्गं उँउजुं पाविता, और्ह तैरइ दुँत्तरं ॥१॥ छाया-करो मार्ग आख्यातो, माहनेन मतिमता। यं मार्गमुजं भाष्य, ओधं तरति दुस्तरम् ॥१॥

#### ॥ स्वारहवां अध्ययन प्रारंभ ॥

दसवां अध्ययन समात हुआ । अव न्यारहवां अध्ययन प्रारंभ किया जाता है। इस अध्ययन का पूर्ववर्ती अध्ययन के साथ यह सम्बन्ध है-दसवें अध्ययन में सन्यादर्शन, ज्ञान चारित्र और तपरूप धर्म समाधि का उपदेश दिया गया है। समाधि से मोक्ष की प्राप्ति होती है, अतएव मोक्षमार्ग का निरूपण करनेवाला यह न्यारहवां अध्ययन प्रारंभ करते हैं। इस संबंध से प्राप्त इस अध्ययन का यह प्रथम सुन्न है-'क्यरे मन्गे' इत्यादि।

चान्दार्थ---'मईमया-मितमता' केवलक्षानी 'माहणेणं-माहनेन' माहन माहन ऐसा अहिंसा का उपदेश देने वाले भगवान महाबीर

અગિયારમાં અધ્યયનના પ્રારંભ—

દશસું અધ્યયન સમાપ્ત થયું હવે અગિયારસું અધ્યયન પ્રારંભ કર-વામાં આવે છે. આ અધ્યયનના પહેલાના અધ્યયન સાથે આ પ્રમાણેના સંબંધ છે.–દસમા અધ્યયનમાં સમ્ચગ્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર અને તપ રૂપ ધર્મ-સમાધિના ઉપદેશ આપવામાં આવેલ છે. સમાધિથી માસની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી જ મે.ક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરવા વાળું આ અગ્યારમું અધ્ય-યન પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આ સંબંધથી આવેલ આ અધ્યયનનું આ પહેલું સૂત્ર છે.–'क्रवर मगो' ઇત્યાદિ

श्रण्डार्थं — 'मईमया-मतिमता' देवणदानी स्थेता 'मःहणेलं-माहनेन' भादन, भादन से प्रभावेनी स्थिति ६५देश साधवावाणा सम्मान् मदा- आन्वयार्थः — 'मई मया' मित्रनता केवछक्षानिना मननं मितः आ वस्याः स्ति स मित्रिमात तेयः तीर्थकरेण 'साहणेणं' माहनेन-माहन माहनेत्वेदमु देश दायिना 'कररे मण्गे' कत्यः कि खूनी मार्गः-श्रीक्षप्रापक्षं आर्गः 'अवलाप' आख्यातः कथितः 'जं मर्ग्ग उज्जुं पायिना' ये सार्गेष्ट् अनुतक्कृष्टिछे पाष्य 'दुत्तरं औष्ठं तरह' दुस्तरम् औष्ठं तरिति-दृष्टकरं दुस्तरमोष्ठं मर्गोष्टं दर्शते॥१॥

टीका—य एकस्त्रात् स्थानात् स्थानात्यः पापयति रा मार्गः-पन्धाः । स च मार्गः द्विविधः-पशस्ताऽपञ्चतन्तेरात् । तथा-द्रव्यभवस्यो लीकिको छोको-चरम्र । तथ द्रव्यमःभी लीकिका भावमार्यस्तु लोकोत्तरो मोक्षमापका, मोक्षस्य

स्वामीने 'कथरे मगो-कतरः आगः' किस प्रकार का मोक्षप्राप्तिका मार्ग 'अक्खाए-आख्यातः' कहा है 'जं मग्गं उज्जुं पावित्ता-यं मार्गम् ऋजुं प्राप्य' जिस सरह आर्गको पाकर 'दुत्तरं ओघं तरह-दुस्तरम् ओघं तरति' जीव दुस्तर ऐसे संसार को पार करता है ॥१॥

अन्तयार्थ—मितिमान् माहन (मित हमनकरो, किसी को मित हमन करो' ऐसा उपदेश देने वाले) तीर्थकर महावीर ने कौनसा मोक्ष मार्ग कहा है ? जिस सरल मार्ग को प्राप्त करके दुस्तर भवप्रवाह को भव्य जीव पार करता है ?॥१॥

टीकार्थ -एक स्थान से दूसरे स्थान को प्राप्त कराने वाला पन्थ मार्ग कहलाता है। मार्ग दो प्रकार का है। प्रशस्त और अप्रशस्त या प्रज्यमार्ग और भावमार्ग अथवा औकिक मार्ग एवं लोकोस्सरमार्ग इनमें प्रज्यमार्ग लोकिक है और आवमार्ग लोकोसर है जो मोक्ष में पहुंचाने

बीर स्वासीओ 'इयरे मगो-कतरः मार्गाः' इया अक्षारनी भीक्ष प्राप्तिनी भार्ज 'अक्साए-आख्यातः' कही छे. 'जं मगं उच्चुं पावित्ता-यं गार्गम् च्र्चुं प्राप्य' सरण क्रेबा के भार्जनी अश्रय अधने 'दुत्तरं श्रीयं तरइ-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरह-दुस्तरं श्रीयं तरहने हो। वर्षातं छे. श्रयांत भेक्ष प्राप्त करे छे. ॥ वा

અન્વયાર્થ — મિતિમાન્ માઢન (કાઇ પણ પ્રાશીને ન મારા) એ પ્રમાન મેના ઉપદેશ આપવાવાળા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર સ્વામીએ કર્યા મેન્શ માર્ગ કહ્યો છે કે જે સરલ માર્ગને પ્રાપ્ત કરીને દુસ્તર એવા લવપવાહને ભગ્ય જીવ પાર કરે પાયા

ટીકાર્ય'.--એક સ્થાનથી ખીજ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરાવવાવાળા પન્ત્ર–માર્ગ' કહેવાય છે. મર્ગા બે પ્રકારના છે. પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત અથવા દ્રવ્યમાર્ગ' અને લાવમાર્ગ અથવા લીકિક માર્ગ અને લોકોત્તર માર્ગ તેમાં દ્રવ્ય માર્ગ लोकोत्तर्त्वात् । तत्रापि मिथ्यात्वोपहतदृष्टीनां मित्यादितो मार्गः कृटिकाः। भीणहोपैनी तरागर्वार्थकरैरुपदिष्टः सरद्यः । तत्र तीर्थकरशिवादितमार्गमिषे-कृत्य जञ्जूत्वासिनः पृष्टः सुधमेश्वापी मार्गः हे महाधुने ! 'मईनया' मित्रमता—मितः—सुक्ष्माऽमृश्यपदार्थिवेष्विणी केत्रज्ञानस्या सा विद्याने पर्य तेत—मितः मता—स्वेचळ्ज्ञानिना, 'मारणेण' मार्गनेन—सर्वे जीवा जीविद्यमिन्छन्ति न तु मेर्नु मिश्यतो इन्तारं पित मार्गन मार्गन, इत्युपदेवज्ञीकोत्र भववता वीर्थकरेण 'क्यरे' कत्तरः—स्वीद्यो मार्गः—पन्या मोक्षमापकः । 'अवस्याप' आख्यावः शिवद्यदितो क्रोकहिताय, 'जं' यम्—तीर्थकरमित्यादितं वार्गम् 'उज्लुं' ऋतुम्—ययाऽ संस्थतः पद्यिस्वस्थितिकरमित्रपत्रिते वार्गम् 'उज्लुं' ऋतुम्—ययाऽ संस्थतः पद्यिस्वस्थितिकरमित्रपत्रिते वार्गम् 'उज्लुं' ऋतुम्—ययाऽ संस्थतः पद्यिस्वस्थितिकरमित्रपत्रिते वार्गम् 'उज्लुं' ऋतुम्—ययाऽ संस्थतः पद्यिस्वस्थानिस्वर्णविद्यानिस्वर्णविद्यान्यस्थान

बाला है, क्यों कि मोझ लो ने लग है। जिन को दृष्टि मिशालय से दृष्ति है, उनके प्रारा प्रतिपादित मार्ग कृष्टिल होता है और स्वस्त दोषों का क्षय कर्दनेवाले कीत्राग तिर्थकरों का मार्ग स्वयं है। इन में से तीर्थकर प्रतिपादित मार्ग के विषय में जम्बू स्थमाने सुधमीस्वामी से पूछा-है महामुने! केवलज्ञानकर सुक्ष्म पदार्थी को भी विषय करनेवाली मित से युक्त अर्थात् केवलज्ञानी तथा सभी जीव जीवित रहने की अभिलाषा करते हैं, मरने की नहीं अतएव हनन करने वालेको 'माहन, माहन' (मत मारो, मत मारो) इस प्रकार का उपदेशदेनेवाले अग्वान तीर्थकर ने लोक के कल्याण के लिए मोझ का मार्ग किस प्रकार का कहा है! जो मार्ग पदार्थों के यथार्थ स्वरूप का निरूपण करने के कारण तथा सामान्य विशेष और नित्यता अनित्यता आदिरूप अनेका-

લીકિક છે. અને લાવમાર્ગ લોકોત્તર છે. જે માલમાં પહેંચાડે છે. તે કેમકે-માલ્લ એ લોકોત્તર છે. જેમની દેષ્ટિ મિશ્યાત્વના દેષવાળી છે, તેઓએ પ્રતિપાદન કરેલ માર્ગ કુટિલ હોય છે. અને સઘળા કોપોનો લય-તાશ કરવાવાળા વીત-રાગ તીર્થ કરેનો માર્ગ સરળ છે. તેમાંથી તીર્થ કરે પ્રતિપાદન કરેલ માર્ગના સંખંધમાં જે ખૂ સ્વામીએ સુધમાં સ્વામીને પૂછ્યું, હે મહામુનિ કેવળજ્ઞાન રૂપ સફમ પદાર્થીને પણ વિષય કરવાવાળી મતિવાળા અર્થાત્ કેવળજ્ઞાની તથા સલળા છવા જવવાની ઈચ્છા કરે છે, મરવાની નહીં તેથી હનન કરવાવાળા ને 'મા इન મા इન' ન મારા, ન મારા આ પ્રમાણેના ઉપદેશ આપવા વાળા લગવાન તીર્થ કરે લોકોના કલ્યાણને માટે માલના માર્ગ કેવી રીતે કહેલ છે કે માર્ગ પદાર્થીના યથાર્થ સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરવાથી તથા સામાન્ય અને વિશેષ તથા નિત્ય અને અનિત્ય વિગેર રૂપ અનેકાન્ત વાદનું અવલ-

दितिसर्छ-सर्वेषां बोधोपकारकम् 'मग्गं' मार्गम्-तमेत्रंभूतं दर्शनवास्त्रितपःस्वरूपं 'पावित्ता' माष्य-इट्ट्या-संभारसागरान्तःपःतिनो जीवा सुसुक्षवः संपाप्तमोक्ष-सामग्रीकाः 'ओहं' ओधम्-भवसदुदम् 'दुत्तरं' दुस्तरमपि तरहं' तरति-अतिदुस्तर--संसारसागरस्यापि पारं गण्डति, यद्यपि संवारोत्तरणं न दुष्करम् अविकत्ककारण-सञ्जावे पहतोऽपि कार्यस्य दर्शनात्, तथापि-ताद्यस्यामग्रीपामिरेव दुष्करा । उक्तश्च-

'माणुस्सं खेत्रमाई कुलस्वारोग्ग माउयं बुद्धी।
'सरणोरम्महसद्धा संज्ञमो य लोयंत्रि दुल्लहाइं ॥१॥
छाया-मानुष्यं क्षेत्रं जातिः कुलं रूपमारोग्यमायुर्वुद्धिः।
अवणमन्त्रहः श्रद्धा संयम्ब कोके दुर्लमानि॥१॥ इति।

न्तवाद का अवलम्बन करने के कारण अतिसरल है और सभी को बोध देकर उपकार करता है, जिस मार्ग को शास करके संसार के मोक्षाभिलाबी जीव दुष्पाप्य ऐसे मोक्ष को प्राप्त करते है और अस्यन्त दुस्तर संसार सागर को पार करते हैं।

यद्यपि संसार को पार करना कठिन नहीं हैं, क्यों कि परिपूर्ण कारणकलाप मिलने पर महान् कार्य भी होता देखा जता है, तथापि वैसी सामग्री की प्राप्ति हो जाना ही कठिन है। कहा भी है— 'माणुस्सं खेसजाई' इत्यादि।

'मनुष्यस्य, आर्यक्षेत्र, उत्तम जाति (मानुषक्ष), उत्तम कुछ (पितृ-पक्ष), रूप, आरोग्य, दीर्घायु, सद्बुद्धि, अर्मश्रवण, अयग्रहण (धर्मका-ग्रहण करना) श्रद्धा और संयम, यह सब छोक में उत्तरोत्तर दुर्छभई।'

મ્ભન કરવાના કારણે અત્યંત સરળ છે. અને સઘળાને બાંધ આપીને ઉપ-કાર કરે છે, જે માર્ગનું અવલમ્યન કરીને સંસારના માક્ષની ઇચ્છાવાળા જીવા દુષ્પ્રાપ્ય એવા માક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે, અને અત્યંત ન તરી શકાશ એવા સંસાર સાગરને પાર કહે છે?

નેક સંસારને પાર કરવું કઠણ નથી. કેમકે—પરિપૃદ્ધ કારણ કહાપ (સાધના) મળવાથી મહાન્ કાર્ય પણ સિદ્ધ થતું નેવામાં આવે છે. પરંતુ તેવી સામશ્રીની પ્રાપ્તિ થવી તેજ કઠણ છે. – કહ્યું પણ છે. – 'માળુક્સં खेत जाई' ઇત્યાદિ મનુષ્ય પણું, આર્ય ફેઝ, ઉત્તમ અતિ, (માતૃ પક્ષ) ઉત્તમ કુળ (પિતૃપક્ષ) રૂપ, આરોગ્ય, દીર્ઘાયુ, સદ્દ ખુદ્ધિ, ધર્મ શ્રવણ, અવલહણ (ધર્મને ક્વીકારવા) શ્રહા, અને સંયમ આ બધા ઉત્તરાત્તર–પછિ પછિના મળવાવાળા દુશેલ–અપ્રાપ્ય છે.

अहिंसोपदेष्टा केवळज्ञानी वीर्थकरः कं धर्ममाख्यातवान् । यमवाष्य जीवः संसारगतिकामतीति भावः॥१॥

मुख्य-तं मैग्गं णुत्तरं सुद्धं, स्टेंबदुक्खिक्मोक्खणं। जाणासि जं जहा भिक्तित्रु, 'तं जी देहि महामुणी॥२॥ छाया—तं मार्गमद्भतं शुद्धं, सर्वदःखिकोक्षणम् ।

जानासि यं यथा भिक्षो ! तं नो बृद्धि महाधने ! ॥२॥

अन्त्रयार्थः — (मित्रस् महामुणी) अम्युस्तामी कथयति - हे भिक्षी ! हे महा-भुने ! (सञ्बदुक्खितमोक्खणे) सर्वदुःखितमोक्षकम् - सर्वाणि बहुमिर्मिक्रप-चितानि कर्माणि दुःखकारणत्याद्दुःखिते तेभयो विमोचकम् (सुद्धं अणुचरं) सुद्धं

आशय यह है कि अहिंसा के उपदेश केवलज्ञानी तीर्थकर ने कौनसा ऐसा धर्म कहा है, जिसे पाष्त करके जीव संसार सागर को पार करते हैं ? ॥१॥

'तं भग्गं णुत्तरं' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'भिक्ख् महामुणी-हेभिक्षो महामुने' हे साघो' 'सब्ब दुक्खविमोक्खणं-सर्व दुःखविमोक्षकम्' सब प्रकार के दुःखों को छुडाने बाले 'सुद्धं णुक्तरं-शुद्धं अनुक्तरं' उस शुद्ध और सबसे श्रेष्ठ 'जं मार्ग -यं मार्ग म्' जिसमार्ग को 'जहा जाणीसि-यथा जानासि' जैसे जानते हो 'तं जो बृहि-तं नः बृहि' वैसा हमे कहिये॥२॥

अन्वयार्थ-- जम्बू स्वामी पुनः कहते हैं-हे महामुने ! समस्त दुःली

કહેવાના આશય એછે કે-અહિંસાના ઉપદેશ, આપનારા **કેવળ જ્ઞાની** તીર્થં કરે એવા ક્યા ધર્મનું પ્રતિપાદન કરેલ છે? કે જેને પ્રાપ્ત કરવા**થી** જીવ સંસાર સાગરને પાર કરે છે. ાવા

'तं माग' गुत्तर'' धीर्याहि

शण्डार्थ — 'मिक्खू महामुणी-भिक्षो महामुने' डे लिश्च डे साधा! 'स्टब्व दुक्खाविमोक्खणं-सर्वदुः खविमोक्षकम्' लघा प्रकारता दुः भाषी छे। अववा बाणा 'मुद्धं णुत्तरं-शुद्धम् अनुत्तरम्' शुद्ध अने सीधी श्रेष्ठ भेवा 'जं मार्ग-यं मार्गम्' भे भार्गने 'बहा जाणासि-यधा जानानि' के रीते काष्ट्रे। छे। 'त' जो बृह्दि-तं तः बृह्दिः से रीते अभने ठडे। ॥२॥

અન્વયાર્થ — જ'ખૂરવામી કરીથી કહે છે હે મહા મુનિ ! સઘળા દુ:ખાથી ક્રાહાવવા વાળા નિર્દોષ અને અનુત્તર (પ્રધાન) એ માર્ગને આપ જે **વી**તે -निर्दुष्टम् अनुसरं सर्वतः प्रधानम् (जं मर्गा) यं मार्गम् (जहा जाणासि) यथा-येन रूपेण जानासि (तं णो बृहि) तं मार्ग नोऽस्माकं ब्रहि-कथ्येति ॥ सा

टीका—स एर प्रष्टा पोलमार्गस्यातीयम्द्रम्वतात् तमेन प्रश्नं पुनर्षि प्रश्नति—'भिक्ल्' हे भिक्षो! 'महामुणो' हे महामुने! 'सन्त्रदुक्लिनिमोक्लणं' सर्व दुख्लिमोक्षकम्—सर्वेषां दुःख्लानां क्षयकारकम् । 'णुत्तरं' अनुत्तरम्—नास्ति उत्तराः— प्रधानो यस्मात् सोऽनुत्तर स्तं सर्वतः प्रधानम् । 'सुद्धं' शुद्धोऽत्रदातो निर्देशिः प्रवीऽपरव्याघातादिदोषाऽभावात्, सावधाऽनुष्ठानोपदेशाऽभावात्, 'नं' यं विमछं मग्तवोषदिष्टम् 'मग्गं' मार्गम्—मानमार्गम् 'जहा' यथा—येन प्रकारेण 'जाणासि' जानासि—एरुपरम्परया, तथा—तं भगवतोषदिष्टं मार्गम् 'णो' नः—अस्माकम् 'मृहि' हृहि—कथयेति । जम्बूस्वामी सुधमस्वाभिनं एच्छति—हे साधो! हे महासुने! त्वं सर्वदुःखिनाशकं भगवता तीर्धकरेण प्रतिपादितं धर्म जानासि, तं मे बुद्धि । इति भावा ॥२॥

से छुड़ाने वाले, निर्दोष और अनुत्तर (प्रधान) उस मार्ग को जिसहप में आप जानते हैं, हे भिक्षो ! उसी रूप में हमें कहिए ॥२॥

टीकार्थ—वही प्रश्नकार जम्बू स्वामी मोक्षमार्ग अतीव स्हम होने से पुनः प्रश्न करते हैं है महामुने ! हे निक्षो ! समस्त दुःखों को क्षय करने बाले, सर्वोत्कृष्ट और शुद्ध अर्थात् पूर्वोपरिवरोध आदि दोषों से रहित होने के कारण तथा सायग कृत्यों के उपदेश का अक्षाव होने के कारण तथा सायग कृत्यों के उपदेश का अक्षाव होने के कारण निर्मल तीर्थकरोक्त मार्ग को जिस प्रकार से आए जानते हैं, उसी प्रकार से हमें कहिए।

जम्बू स्वानी सुधर्मा स्वामी से निवेदन करते हैं-हे गहासुने ! आए समस्त दुःखों के विनाशक तीर्थं कर भगवान के द्वारा उपदिष्ट धर्म को जानते हैं, अनएद हमें कहिये ॥२॥

**જાણા છા હૈ** સિક્ષા ! એજ રૂપથી અમને કહેવા કૃપા કરો ઘરા

ટીકાર્ય -- જમ્બૂ રવાાો મેવ્છ માર્ગ અત્યંત સૂક્ષ્મ કોવારી ક્ર્રોથી પ્રશ્ન કરતા કહે છે કે-ે મહાસુને ! હે કિક્ષા ! સઘળા દુ:ખોતા ક્ષય કરવાવાળા સર્વોત્કૃષ્ટ અને શુદ્ધ અથવા પૂર્વાપર વિરાધ વિખેર દેવો વિનાના હોલાથી તથા સાવઘ કુરયાના ઉપદેશના અલાવ હોવાથી તીર્ધાકરે ઉપદેશેલા સાર્ગને આપ જે રીતે જાહતા હો. એજ પ્રમાણે અમાને કહે!

જમ્ખૂ સ્વામી સુધર્મા સ્વામીને નિવેદન કહે છે-કે-હે મહામુને! આપ સંઘળા દુ:ખાના નાશ કરવાવાળા અને તીર્ધકર લગવાને ઉપદેશેલા ધર્મને જાણું છા, તેથીજ તે ધર્મનું અમાને શ્રવણ કરાવા. અર્થાત્ અમાને કહા હારા

म्लम्-जेड् णो केई पैच्छिजा, देवा अंदुवा माणुसा।
तिसिं तु क्यरं संग्गं, आंद्वस्वेद्धा केहाहि णो॥३॥
जाया-पदि नः केऽपि पृच्छेयु, देवा अथश मनुष्याः।
तेपां तु कतरं मार्गम्, णाक गस्ये कथय नः॥३॥

अन्वयार्थ(—(जर केर देना अदुना भाणुमा पुन्छिन्जा) यदि केविदेना अथना मनुष्याः मां सम्यग्मार्ग पृन्छेषुः (वैक्षिं कयरं मन्त्रं आइन्छेन्जा) तेषां पृन्छता कतरं मार्गभहम् आख्यास्ये (णो कहाहि) नोऽस्माकं कथयेति ॥३॥

टीका--हे मुने ! 'जइ' यदि 'केइ' केचित् 'णो' नोऽस्मान् 'पुच्छित्रज्ञा' पृच्छेपुः ये केचन देवाः 'अदुवा' अधवा-'माणुदा' मनुष्याः 'तेनि' तेपाम्

'जह णो केइ पुच्छिज्जा' इस्योदि ।

इन्हार्थ---'जह केइ देवा अदुवा माणुसा पुच्छिउजा-यदि केचित् देवा अथवा मनुष्याः पृच्छेयुः' यदि कोइ देवता अथवा मनुष्य हमसे पृछे तो 'तेसि कयर' मरग' आइक्खेउजा-तेषां कतर' मागे आख्यास्ये' उनको हम कौनसा मार्ग का कथन करे 'जो कहाहि- नः कथय' यह आप हमको कहिये ॥३॥

अन्वयार्थ—यदि कोई देव अथवा मनुष्य मुझ से मार्ग के विषय में पूछे तो में उन्हें कौनसा मार्ग कहुं? अतएव आप मुझे वह मार्ग कहिए॥३॥

टीकार्थ--हे मुनिवर! यदि कोई देव अथवा मनुष्य मेरे समीप आकर मुझसे पृष्ठे कि मोक्ष का मार्ग क्या है, तो में उन्हे क्या मार्ग कहुंगा? अतएव अनुग्रह करके आप मुझे वह मार्ग कहिए।

'जइ वो फेइ पुरिछक्ता' छत्याहि

शण्डार्थं --- 'जइ केइ देवा अदुवा माणुला पुन्छिजाः यदि केचित् देवा अथवा मनुष्याः' पृन्छेयुः' ने डैार्ड देव अथवा सनुष्य अथने पूछे तो 'हेसिं कयर' मगां आइक्लेब्जा-हेवां कतरं मार्गम् आख्यास्ये' तेने अभे उथा आर्थनुं उथन इनीको 'लो कहाहि-नः कथय' को आप अथने उद्धााउ॥

અન્વયાથ<sup>6</sup>— તે કાઇ દેવ અથવા મનુષ્ય મારી પાંસે આવીને મને પૂ**છે** કે માેલાના માર્ગ કરેા છે? તાે હું તેને કચા આર્ગ ખતાલું? તેથી આપ કુષા કરીને મને તે માર્ગ બતાવેઃ હાલા

ટીકાર્થ— હે મુનિવર! જે કાેઇ દેવ અથવા મતુષ્ય મારી પાંસે આવીને મને પૂછે કે-માક્ષના માર્ગ કરો છે? તાે હું તેઓને કરો માર્ગ અતાલું?

सूत्रहताहर्षः

'कयरं' कतरम् 'मग्गं मार्गम् 'आइखेज्जा' अख्यास्ये-कथयिष्यामीति । 'णो' नः 'कहाहि' कथयेति, जम्ब्रस्वामी सुधमस्वामिनं पृच्छति-हे मुने ! यदि महापाणत्य देवा मनुष्या वा पृच्छेषुः तदाऽहं तेभ्यः कतरं धर्मे कथमिष्यामीति त्वं कथयेति भावः ॥ है॥

मूलप्-जेइ वी केई पुच्छिंज्जा, देवा अंदुवा माणुसा। तिसे में पिडसिंहिज्जा, मेंग्गसारं सुँजैह में ॥४॥ छाया—यदि वा केऽपि पच्छेया, देवा अववा मनुष्याः।
तेवामिमं पितसावयेत, मार्गसारं शृक्त मे ॥४॥

अन्वयार्थः--(जड केह देवा अदुवा माणुसा) सुवर्षस्वामी कथवति-यदि केविद देवा अथवा मनुष्याः-संसारभ्रमणमीरवः 'वो पुच्छिन्ता' वः-सुष्मान

आदाय स्पष्ट है। जम्बूस्वामीने मोक्षमार्ग की प्ररूपणा करने के लिए अपने गुरु सुधर्मा स्वामी से इस प्रकार निवेदन करके प्रेरणा की ॥३॥

'जइ को केह पुच्छिजना' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'जह केह देवा अदुवा माणुसा-यदि केपि देवा' अथवा मनुष्याः' यदि कोई देवता अथवा मनुष्य 'वो पुच्छिन्नजा-वः पृच्छेयुः। आपसे पूछेतो 'तेसि मं पहिसाहिन्जा-तेषां हमं प्रतिसाधयेत्' उनसे यह मार्ग का कथन करनाचाहिये 'मरगक्षारं-मार्गसारम्' वह सारस्प मार्ग का कथन 'मे सुणेह-मे युग्त' सुझसे आपलोग सुनो ॥४॥

તેથી આપ કૃષા કરીને મને તે માર્ગ તું કથન સંભળાવેત અર્થાત્ તેવા માર્ગ તેન ઉપદેશ આપ અમાને સંભળાવેત

કહેવાના આશય સ્પષ્ટ છે જ'બૂરવામીએ ગાેલની પ્રરૂપણ કરવા માટે પાતાના ગુરૂ સુધર્મા સ્વામીને આ પ્રમાણેનું નિવેદન કરીને માેક્ષ માર્ગાનું કથન કરવા પ્રેરણા કરી હાટહ

'ब्रइ वो केइ पुच्छिज्जा' छत्याहि

शण्डार्थं — जइ केइ देवा अदुवा माणुसा-यदि केषि देवा अथवा मनुष्याः' की केछि देव अथवा भनुष्य 'वो पुच्छिज्ञा-वः पृच्छेयुः' आपने पृष्ठे ते 'विसि सं पिंडसादि जा-वेषां इसं प्रतिसाधयेन्' तेने आ भार्गनुं कथन कर्तुं की धंये के 'सगसारं-मार्गसारम्' सार ३५ भार्गनु कथन 'से सुणेह-से श्रुणुत' भारी भांसेथी तभा सांसणे ॥४॥

१६७

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ११ मोश्रस्वरूपनिरूपणम्

सम्यम् मार्गे पृच्छेयु स्तदा 'तेसि मं पिडसाहिज्जा' तेषां पृच्छता देवानां मतु-भानां वा इमं मार्गे प्रतिसाधयेत्-कथयेत् 'मग्यसारं' ताद्दशमार्गसारम् 'मे सुणेह' मे-मम कथयतो युपं श्रणुतेति ॥४॥

टीका--एवं पकारेण पृष्टः सुधमस्वामी भाइ-भोः । भोः किष्याः ! 'जर्' यदि-कदाचित् 'वो' वः-युष्मान् 'देवा' देवाः 'अदुवा' अथवा 'माणुसा' मनुष्याः जन्ममरणभयभीताः मोक्षाभित्वाविणः कस्मिक्षित कान्ने देवो वा 'पुच्छिज्जा' पृच्छेयुः-संसारसागरतरणसमशौ मार्गः कः ! इत्यादि रूपं भवनं पृच्छेयुः-तेसि' तेषाम् यूयम् 'इमं'-वश्यमाणस्वरूपकं षद् नीवनिकायसंरक्षणपवणम् 'पिडसाहिज्जा' पितसाधयेत-कथवेत 'मग्यसारं' मार्गसारम्-मार्गस्य-पारमार्थि-कस्वरूपम् यं मार्ग भवन्तोऽन्येषां मितिपादिष्यित्व, तम् 'मे' मे-मम-कथयतः 'सुणेह' भूणुत इति । यदि केचिद्धवन्तं देवा मनुष्या वा मार्ग पृच्छेषु स्तदा वश्यमाणो मार्गो भवज्ञि स्तेभ्यः मितिपादनीयः, तद्वदतो मे श्रृणुतेति भावः तश्या

अन्वयार्थ—सुप्रमी स्वामी योष्ठे-चिद् कोई देव या मनुष्य तुम से सम्यक् मोक्षमार्ग पूछे तो उन्हें यह मार्ग कहना चाहिए। इस उत्तम मार्ग को मैं कहता हूं, तुम सुनो ॥४॥

टीकार्थे—इस प्रकार पटन करने पर सुधर्मी स्वामी बोछे-हे शिष्यो ! कदाचित तुम से कोई देव अथवा जन्म मरण से भयभीत और मोक्ष के अभिलावी मनुष्य यह पूछे कि संसार सागर से तिरने का मार्ग कीनसा है ? तो तुम उन्हें आगे कहा जाने वाला, घटकाय की रक्षारूप उत्तममार्ग कहना। जिस मार्ग को तुम उन्हें कहोगे, वह मैं कहता हुं। तुम मुझसे सुनो।

तात्पर्य यह है कि धित कोई देवता अथवा मनुष्य मोश्रमार्ग पूछे तो उन्हें आगे कहा जाने वाला मार्ग कहना। यह मार्ग में कहता हूं। तुम उसे सुना ॥॥॥

મન્વયાર્થ — સુધર્મા સ્વામીએ કહ્યું કે — જે કાઇ દેવ અથવા મનુષ્ય તમને સમ્પગ્ માહ્ય માર્ગન! સંબંધમાં પૂછે તો તેને આ માર્ગ ખતાવવા જોઇએ તે ઉત્તમ માર્ગનું હું કથન કરૂં છું.

ટીકાર્ય —આ પ્રમાણે જમ્બ સ્વામીએ પ્રશ્ન કરવાથી સુધમાં સ્વામીએ કહ્યું કે હે શિષ્યા ! કદાય તમાને કાઇ દેવ અથવા જન્મ મરણના લયથી લયલીત અને માક્ષની અભિલાયા વાળા મનુષ્ય, એવું પૃષ્ઠે કે-સંસાર સાગરથી તરવાના માર્ગ કરેય છે ? તો તમારે આગળ કહેવામાં આવનારા ષદ્ર કાયની રક્ષા રૂપ ઉત્તમ માર્ગ તેઓને અતાવવા. તમા તેઓને જે માર્ગ કહેશા તે ફું કહું હું તે તમા સાવધાનતાથી મારી પાંસેથી સાંલળા.

म्ब्र-आणुपुरुवेण सहाघोरं, कैस्सवेण पंत्रहेयं। जमादाय इँओ पुंचं, समुदं ववहारिणो ॥५॥

छया- अानुष्टर्या महायोरं, कारत्येत मनेदितम् । यमादाय इतापूर्वे, समुद्रं व्यवहारिणाः । स॥

अन्वषार्थः---(कासवेण पवेइयं) काक्ष्यपेन-महावीरस्वाणिना भवेदितं-कथि-

'आणुपुरुवेण महाघोरे' इत्यादि ।

शब्दार्थ-- 'कास्त्रेणपवेद्यं-काद्यपेन प्रवेदितम्' काद्यपगोत्री भगवान् महावीर स्वामीका काहाद्वया' 'महाघोरं-महाघोरम्' अस्यत्त कठिन मार्गको 'आणुपुर्वेण आनुपूर्व्या' में क्रमद्याः कहताह्यं 'समुदं बबहारिणो समुद्रं व्यवहारिणः' जैसे व्यवहार करनेवाले पुरुष समुद्र को पार करते हैं। तथा 'इओ पुरुवं-इतः पूर्वम्' इसी प्रकार उस सदुष-देश से, पहिले 'जमादाय-पं आदाय' श्रुतचारित्र लक्षण वाले इस मार्गका अवलम्बन करके पहिले अनेक लोग इस संसार को पार कर चुके हैं।।५॥

अन्वयार्थ--काइयप अर्थात् महावीर स्वामी द्वारा प्ररूपित अत्य-

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—ને કાઇ દેવ અથવા મનુષ્ય માર્શના સંખંધમાં પ્રશ્ન કરે. તેા આગળ કહેવામાં આવનાર માર્ગ તેઓને કહેવા, તે માર્ગ હું કહું છું તે તમા સાંત્રળા પ્રશા

'आणुपुटवेण महाघोर'' शंत्याहि

शण्डार्थं — 'कासवेण पवेइयं काइयपेन प्रवेदितम्' काश्यप गान्नवाला लगन्नान् महाचीर स्वामी अ क्षेत्र 'महाचीर' महाचीरम्' अत्यंत कृत्य स्वाम भागीतुं क्ष्यन 'खाणुपुट्वेणं—आनुपूट्यों' क्षेत्र पूर्वं कुं कुं छुं, 'समुद्दं बवहारिणो—समुद्रं ट्यवहारिणः' लेभ व्यवहार कश्यावाला पुरुषे समुद्रने भार कि है, तथा 'इओ पुट्वम्-इनः पूर्वम्' आ सहप्रदेशथी पष्डिलां 'जमादाय—यं खादाय' श्रुत अने अस्ति लक्ष्यपुत्राला आ मार्गानुं अवहम्मन क्रीने अनेक क्षिके। आ संसार सागरने पार करी युक्य कि. ॥ भा

अन्वयार्थ — અર્ધાત્ કાશ્યમમહાવીર સ્વામીએ પ્રરૂપિત કરેલ અત્યાંત

१६९

तम् (महायोरं) महायोरम्-अतिकठिनमार्गम् (आणुपुन्देणं) आतुपूर्व्या-क्रमशः कथिन्यामि। (समुदं वदहारिणो) यथा-च्यवहारिणः-सांयात्रिकाः समुद्रं तरन्ति तथा-(जनादाय) यं-अगवस्प्वेदितं मार्गे श्रुतचारित्रव्यक्षणमादाय (इओ पुन्दं) इतः पूर्वं बहवो अशस्त्रप्रिं तीर्णोः, अत्र दृष्टान्तमाह-(समुदं ववहारिणो) यथा-च्यवहारिणः-सांयात्रिकाः समुद्रं वरन्ति तथेति ॥५॥

टीका "कारवेण" कारत्येय-कश्यवनीकोत्यक्ष्मेन श्रीतीर्यक्रता महावीर स्वानिया, 'पवेद्यं' पवेदितम् 'महायोर' महायोरम् कातरपुरुपैदुंस्तरं मार्गम् 'श्राणुपुरुवेण' आनुपुरुपौ-तीर्थकरपरम्परया, यादण्हपूरुपेण भगवता प्रतिपादितं तादशाऽऽनुपूर्व्या, सजागीयाऽऽनुपूर्व्याभाऽहं कथिष्यामि । 'कं' यं मार्गम् आदाय-स्वीद्धत्य 'रुपो पुरुवं' इतः पूर्वम्-अने के चिदितपरमार्थाः संगारमितिकात्याः संगारसपुद्धं तीर्णाः । कथिष्ट्याद्य-स्था समुद्धं समुद्धम् 'वव्हारिणोऽ-व्यवहारिणः-पण्यकपविक्रयातम् इत्यापारचतुरचेत्रसो विष्याः भौहामादाय दस्य नत कठिन सार्ग को में अनुक्रम से कह्ता है । जैसे व्यापारी नरेयाका सहारा छेकर समुद्ध को तिरते हैं, उसी प्रकार भगवत्यतिपादित इस मार्ग को ग्रहण करके इससे पहछे बहुत जीव संसार सागर को तिरखके हैं ॥५॥

टीकार्थ—काइचप गोत्र में उत्पन्न तीर्थकर श्रीमहाचीर स्वामी बारा प्रतिपादित, कायर पुक्षों के बारा दुस्तर, तीर्थकरों की परस्परा के अनु-सार आगत मार्ग को में अनुक्रम से कहता हूं। अथवा जिस अनुक्रम से भगवान ने कहा है, उसी प्रकार में कहता हूं। जिस मार्ग को स्वीकार करके इससे पूर्व अनेक परमार्थ के ज्ञाता संसार को पार कर चुके हैं। जैसे क्रय विकास करनेहर ज्यापार में चतुर ज्यापारी नौका

કઠા માર્ગનું હું અનુકમધી કહું છું. જેમ વેપારી લોકો નીકાનું અવલં-ખન કરીને પોતાના વ્યાપાય માટે સમુદ્રને તરીને પાર કરે છે. તેજ રીતે ભગવાને પ્રતિપાદન કરેલા આ માર્ગનું અવલમ્ખન કરીને પહેલા ઘણા લોકો અપાર એવા આ સંસાર સાગરને તરી ગયા છે. તપા

ટીકાર્ય — કાશ્યપ ગાત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા તીર્ય કર મહાવીર સ્વામીએ પ્રરૂપિત અને કાયર પુરૂષા દ્વારા ન તરી શકાય એવા, તીર્ય કરોની પર પરા પ્રમાણે આવેલા માર્ગને હું અનુકમથી કહું છું અથવા જે અનુકમથી લગવાને કહેલ છે, એજ પ્રમાણેના કમશી હું તમાને કહું છું. જે માર્ગ મેન સ્વીકાર કરીને આથી પહેલાં પરમાર્થના જાણવાવાળા સંસારને પાર કરી સુક્યા છે. જેમ કય-વિકય-ખરીદ વેચાણ કરવા રૂપ વ્યાપારમાં સતુર

.षयाऽतिभयानकमि समुद्रं संतरिन्त, तथाऽनेके महान्तो यं मार्ग सम्यक्षाना-दिकम्बलम्बय संसारसागरं तीर्णाः ताद्यं मार्गमहं ते कविष्णामि ॥५॥ मुख्य—अत्तरिंसु तैरंतेगे, तरिसैसंति अणागया। तं सोचौ पडिवर्कस्वामि, जंतैवो ते सुँगैह भे ॥६॥

छाया--भतास्त्रिस्तरस्त्ये केः वश्चित्रत्ति अनागताः । तं श्रुत्वा मदिवश्चाम, जन्तवस्तं शृत्रुत मे ॥६॥

को प्रहण करके अत्यन्त भयानक समुद्रकों भी पार कर लेते हैं। उसी मकार अनेक महापुरुष जिस मार्ग को सम्यादर्शन, आदि को अवल-म्बन करके संसारसागर से तिर चुके हैं। इस प्रकार का मार्ग में सुम्हें कहता हूं॥६॥

'असरिंसु' इश्यादि ।

राब्दार्थ--'जलवो-जनतवः' बहुतसे प्राणी 'असिर्स्य-अतार्षुः' इस मार्ग का आश्रय छेकर भूत काल में अनेक लोगोंने इस संसार सागर को पार किया है 'तरतेगे-तरस्येके' तथा कोई भव्य जीव वर्त्तमान काल में भी पार करते हैं 'अणागया तरिस्संति-अनागताः तरिष्यति' एवं भविष्य काल में भी बहुतसे संसार को पार करेंगे 'तं सोच्चा पिडवक्सामि-तं शुत्वा प्रतिवस्थामि' उस मार्ग को में भगवान महाबीर स्वामी के मुखसे सुनकर आपको कहुँगा 'तं सुणेह मे-तं मे शृणुत' उस कथन को मेरेसे आप लोग सुनो. ॥६॥

વેપારી નીકા-વહાણને લઇને અત્યંત ભયંકર એવા સમુદ્રને માર કરી નાય છે, એજ પ્રમાણે અનેક મહાપુર્ધા જે માર્ગ એટલે કે-સમ્યક્ દર્શન, જ્ઞાન, વિગેરેનું અવલગ્યન કરીને સંસાર સાગરથી તરી ચૂક્યા છે. આવા પ્રકારનો માર્ગ હું તમાને કહું છું. ॥પા

'अचरिंसु' धत्याहि

शण्दार्थं — 'जतबो – जन्तवः' धणः भरा प्राश्चिया 'अत्तरिंसु- अतावुंः' भा भर्गांनी भाश्य लर्धने भूतकाणमां भने हे लेकि भा संसार सागरने पार हैयें छे, तर्तेगे – तरन्त्येके' तथा है। ई भ०्य छव वर्तामानमां पण्च पार हैरें छे, तर्तेगे – तरन्त्येके' तथा है। ई भ०्य छव वर्तामानमां पण्च पार हैरें छे. 'अणागया तरिग्संति – अनागताः तरिज्यन्ति' तेमक अविष्य काणमां पण्च धण्या लेकि संसारने पार हरेशे. 'तं सोच्चा पहिषकत्वामि – तं श्रुत्वा प्रतिवक्ष्यामि' की भार्यां हेथन भग्यान महावीर स्वाभीना भुण्यी सांकणीने आपने हिंशि 'तं सुणेह में – तं में श्रुणुव' की इथनने भारी पांसेथी तभी सांकणी। सहा

₹oţ

# संमयार्थयोधिनी टीका म. श्रु. ज. ११ मोक्षस्यरूपनिकपणम्

अन्त्रयार्थः— (जंतनो) जन्तवा—प्राणिनः 'अत्तरिसु' एके संसारसमुद्रं पूर्वम् अतारिषुः—तीणवन्तः (तरंतेमे) तरन्त्येके-अधुनाऽपि एके भव्यजीवाः तरन्ति (अणागया तरिस्संति) तथा अनागतकालभाविनोऽनेके तरिष्यन्ति—संसारातीणौ भविष्यन्ति (तं सोच्चा पडिवक्खामि) तं-ताद्द्यं मार्गे श्रुत्वा—मगवन्मुखारकंगे-गोवरीकृत्य हे जम्बू मुने ! तुभ्यं पतिबक्ष्यामि कथयिष्यामि (तं सुणेह मे) तं-ताद्वं पार्गे मे-पम कथयतः श्रुणुत पूर्यगिति ॥६॥

टीका--'जंतवी' जन्तवः-अनेके माणिनी भहापुरुषाः पूर्वं सहापुरुषेश्वाष्टितं वं मावमार्गम् आश्रित्व पूर्वं संमारोद्विग्नमानसाः सन्तः संसारम् 'अत्तरिसु' अतारिषुः तीर्णवन्त, तथा-साम्यतमपि समस्तसामधीयुक्ताः 'तरंतेमे' एके संख्येया जीवाः तरन्ति-सम्प्रत्यपि श्वाचारित्रस्थलमार्गमादाय मोक्षं गच्छन्ति।

अन्वयार्थ—जिस मार्ग का अवलम्पन करके षहुत जीव संसार सागर को पार कर चुके हैं, आज भी कोई भव्य जीव पार कर रहे हैं और अनागत काल में भी करेंगे, उस मार्ग को नीर्थकर के मुख से सुन कर हे जम्बू में तुम्हें कहुँगा। तुम मुझसे सुनो ॥६॥

टीकार्थ—महापुरुषों द्वारा आचीर्ण जिस भावमार्ग का आश्रय छेकर संसार से विरक्त मानस वाछे अनेक महापुरुष संसार को तिर चुके हैं, वर्त्तमान में भी परिपूर्ण सामग्री प्राप्त करने बाछे बहुत जीव तिर रहे हैं अर्थात् श्रुतचारित्र रूप मार्ग को स्वीकार करके मोक्ष प्राप्त कर रहे हैं। तथा अनन्त भविष्यत् काल में भी बहुत से जीव तिरेंगे, ऐसा तीनों कालों में संसार सागर से तारने वाला मोक्ष का कारण अत्यन्त प्रदास्त मार्ग तीर्थकरोने कहा है।

અન્વયાર્થ — જે માર્ગનું અવલમ્ખન કરીને ઘણા જીવા સંસારને પાર કદી ચુકયા છે, અને ઢાલમાં પણ કાઇ લવ્ય જીવ પાર કરી રહેલ છે, અને લિવિધ્ય કાળમાં પણ પાર કરશે તે માર્ગનું લગવાન તીર્ધ કરને મુખેશી મેં જે પ્રમાણે શ્રત્રણ કર્યું છે હૈ જમ્બૂ એ પ્રમાણે હું તમને કહીશ તે તમા મારી પાંસેથી સાંલળા માદા

ટીકાર્ય—મહાપુર્ધાએ આચરેલ જે ભાવમાર્ગના આશ્રય લઇને સંસારથી વિરક્ત માનસ વાળા અનેક મહા પુરૂષો સંસારને તરી સ્કેલા છે, વર્તામાનમાં પણ પરિપૂર્ણ સાધન પ્રાપ્ત કરવાવાળા ઘણા જવા તરી રહ્યા છે. અર્થાત્ શ્રુત અરિત્ર રૂપ માર્ગને સ્વીકારીને માલ પ્રાપ્ત કરી રહ્યા છે, તથા અનન્ત ભવિષ્ય કાળમાં પણ ઘણા જવા તરશે. આ રીતે ત્રણે કાળમાં સંસાર સાગરથી તારવાવાળા માલના કારણ રૂપ શ્રેષ્ઠ માર્ગ તીર્થક કોસો કહેલ છે.

वर्तमानमयोगस्तु गणधरकाळापेक्षया। गणधराव्लघुकालानन्तरमेव एतत् क्षेत्रं मोक्षमार्गस्याऽवरुद्धत्वात्। अथवा-साम्प्रतमपि महाविदेहादौ जीवा यान्ति मोक्षम् तदपेक्षया वर्त्तमानकालपयोगः। 'अजागया' अनागताः अनागतकाळे माक्षिनो वहुको जीवाः 'तरिस्संति' तरिष्यन्ति, तदेवं कालजपात्मकेऽपि संसारे संसारसागरोत्तारको मोक्षगमनैककारणभूतो मावमागोऽतिमञ्जस्तः केवलज्ञानिभिरुपदिष्टः, तं च भावमार्गम् अहं तीर्थकरात् 'सोच्वा' श्रुत्वा-सम्यगवधार्य, युष्पाकम् 'पडिववस्त्वःमि' मतिवस्यामि-मतिपादिष्यामि। सुधर्मस्वामी, जम्बूत्वामिममृतिशिष्यान् लक्षीकृत्य तं भावमार्गम् 'मे-मम-कथयतः 'सुणेह' श्रुणुत् पुष्पिति ॥६॥

यहाँ वर्त्तमान काल में संसारसागर से तिरने का जो कथन किया है सो गणवरों के समय की अपेक्षा से समझना चाहिए। गण-घरों के काल में मोक्षमार्ग अवरुद्ध (बन्ध) नहीं था, उसके पश्चात् ही उसका अवरोध हुआ है। अधवा महाविदेह क्षेत्र से वर्त्तमान काल में भी जीव मोक्ष पाष्ट्र करते हैं। उनकी अपेक्षा से पहां वर्त्तगान काल का प्रयोग किया गया है।

उस भावमार्ग को में तीर्थकर के मुखते सुना हुआ तुम्हें प्रतिपादित करूंगां।

ं सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी को लक्ष्य करके, कहते हैं, उस भाव मार्गको अर्थात् उस मोक्ष्यार्गको तुम सुनो । ६॥

અહિયાં વર્ત માન કાળમાં સંસાર સાગરથી તરવાનું જે કઘન કરેલ છે. તે પ્રથમ કરાત સમયની અપેક્ષાથી કહેલ છે, તેમ સમઝવું. ગણધરાના કાળમાં માક્ષમાર્પ અવરૃહ (બન્ધ) નહતા. તે પછી જ તેના અવરૃષ્ણ ઘયેલ છે. અથવા મહાવિદેહ ક્ષેત્રથી વર્તમાન કાળમાં પણ જીવ માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. તેની અપેક્ષાથી અહિંયાં વર્તમાન કાળના પ્રયોગ કરવામાં આવેલ છે.

તે લાવમાર્ગનું કથન મેં તીર્થ કરાના મુખેયી જે રીતે સાંલળેલ છે. તે પ્રમાણે તમાને સંલળાલું છું. સુધર્માસ્વામી જંબૂસ્વામીને ઉદ્દેશીને કહે છે. જે માર્ગના આશ્રય લઈને ઘણા જીવા સંસાર સાગરને તરી ગયા છે. વર્તમાનમાં પણ તરશે. એ ભાવમાર્ગને કહેતા એવા મને સાંભળા અર્થાત્ મારા કથનનું શ્રવણ કરા હાદા

१७३

### समयार्थवोधितो टीका म. थु. म. ११ मोक्षस्वकपनिक्रपणस्

म्ब्र्-पुढवीजीवा पुढो सत्ता, आउ जीवा तहाऽगणी। वाउजीवा पुढो सत्ता, तणरुक्वा सवीधगा॥७॥

छाषा — पृथिनीजीवाः पृथक्तसत्त्राः, आपो जीवा स्तथाऽग्नयः। वायुजीवाः पृथक्तसत्त्राः, तृणवृक्षाः सवीजकाः ॥७॥

अन्तयार्थः -- (पुढरीजीना पुढो सत्ता) पृथिनी-पृथिव्येना पृथिव्याश्रिता जीनाः ते च प्रत्येकशरीरस्त्रात् पृथक् मत्येकं सर्त्याः जन्तनो ज्ञातव्याः, तथा -(आउनीना) आपो जीनाः पृथक् मत्येकं सर्त्नाः अनगन्दन्याः, (तहाऽगणी)

## 'पुढवी जीवा पुढो सत्ता' इस्पादि।

शब्दार्थ--'पुढवी जीवा पुढो सत्ता-पृथिवी जीवाः पृथक् सत्वाः'
पृथ्वी अथवा पृथ्वीके आश्रित जीव भिन्न भिन्न जीव हैं 'आउ जीवाआपो जीवाः' तथा जलके जीव भी भिन्न भिन्न हैं 'तहाऽगणी-तथा
ऽानयः' तथा अग्निजीव भी भिन्न भिन्न हैं 'वाउजीवा पुढो सत्ताबायु जीवाः पृथक् सत्वाः' तथा वायुकायके जीव भी अलग अलग हैं
'तणक्क्ष्या सबीयगा-तृणवृक्षाः सबीजकाः' इसी प्रकार तृण वृक्ष और
बीज भी पृथक् जीव हैं ।।।।

अन्वयार्थ—पृथ्वी ही जिनका द्वारीर है अथवा जो पृथ्वी के आश्रित रहते हैं, वे पृथ्वीजीय कहलाते हैं। धरयेक द्वारीर होने के कारण उनका पृथक् पृथक् अस्तिस्व है। इसी मकार अप्कायिक जीव भी

### 'पुढती जावा पुढो सत्ता' इत्यादि

शण्दार्थं—'पुढ्वी जीवा पुढो सत्ता-पृथिवीजीवाः पृथंक् स्वाः' पृथ्वी अथवा पृथ्वीता आश्रयथी रहेदा छिया छुटा छुटा छिया छै. 'आव जीवा—सापी जीवाः' तथा पाछीता छिये। पछ छुटा छुटा प्रधारता छै. 'तहाऽतणी—तथाऽत्वाः' तथा अश्रिक्षय छिवे। पछ छुटा छुटा छे 'वावजीवा पुढो सत्ता—वायुजीवाः पृथक् सत्वाः' तथा वायुक्षयना छिवे। पछ छुटा छुटा छै. 'तणहरू क्वा सवीयगा—एणपृक्षाः स्वीजकाः' स्रोण प्रभाशे तृष्य पृशे। सने जीक पछ पृथ्व छै. गण्या

અન્વયાર્થ — પૃથ્વી જ જેનું શરીર છે. અથવા જેઓ પૃથ્વીના આશ્રયે રહે છે. તેઓ પૃથ્વી કાય છવા કહેવાય છે. પ્રત્યેક શરીર હે:વાને કારણે તેમનું પૃથક્ પૃથક્ અસ્તિત્વ છે. એજ પ્રમાણે અપૃકાયિક જીવા પણ પૃથક્ तया-अग्नयोऽपि जीवा पृथगेत (बाउजीवा पुढो सत्ता) वायु जीवा अपि पृथगेव सत्त्वाः जन्तवः तथा-(तणरूक्षाः सत्रीयगा) तुणदृक्षाः वीजान्यपीति वनस्पतयः पृथग् जीवा एवेति ॥७॥

टीका— चारित्रमार्गो हि अहिंसालमूलकः, अहिंसा जीवरक्षणरूषा । हिंसा च माणिनामेव सम्भवति, माणवियोगाऽतुक्तलच्यापरस्यैव हिंसात्वात् । साच चेतने एव सम्भाति, नाचेतने, अतस्रेतनस्वरूपक्षानमावद्यकम्, अतः षड्जीवनिकायचेतन-स्वरूपपरिक्षानाय भयमतश्रेतनविभागमेव दश्चयति—'पुढवी जीवा इत्यादि ।

'पुढवीजीवा' पृथिवीजीवाः-पृथिव्येव जीवाः पृथिव्यामाश्रिता वा। ६ ते जीवाः 'पुढो सत्ता' पृथक् पृथक् सत्त्वाः माणिनः पृथिवीकायाः सवित्ता इत्यर्थः।

पृथक् पृथक् सत्ता बाले हैं। अग्निकाय, बायुकाय तथा तृण वृक्ष और बीज भी पृथक् पृथक् सत्ता बाले हैं॥७।

टीकार्थ—चारित्र मार्ग अहिंसा मूलक है और अहिंसा का अर्थ है जीवों की रक्षा करना। हिंसा प्राणियों की ही हो सकती है, क्योंकि प्राणों का वियोग करने वाला ज्यापार ही हिंसा हैं। यह हिंसा भी सचेतन की ही हो सकती है, अचेतन की नहीं। अतएव चारित्र मार्ग को समझने के लिए जीवोंके स्वस्प का ज्ञान होना अनिवार्य है। इस कारण पढ़ जीवनिकाय के जीवों का ज्ञान कराने के लिए सर्व प्रथम जीवों के भेद दिखलाते हैं।

पृथ्वी ही जिनका दारीर है अथवा जो पृथ्वि के आश्रित हैं, वे पृथ्व जीव हैं। वे पृथक् पृथक् प्राण है। इस प्रकार पृथ्वीकाय सचिक्त

પૃથક્ સત્તાવાળા છે. અગ્નિકાય વાયુકાય તથા તૃણવૃક્ષ અને બીજ પૃથક્ પૃથક્ સત્તાવાળા છે. 11911

ટીકાર્ય — ચારિત્ર માર્ગ અહિંસા પ્રધાન છે. અને અહિંસાના અર્ય જીવાની રક્ષા કરવી. હિંસા પ્રાણિયાની જ થઇ શકે છે, કેમકે પ્રાણોના વિચાગ કરવાવાળા વ્યાપાર એટલે કે પ્રવૃત્તિ કરવી તેજ હિંસા છે. તે હિંસા પણ સચેતનની જ થઇ શકે છે. અચેતનની નહીં. એથી જ ચારિત્ર માર્ગને સમજના માટે જીવાના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થવું જરૂરી છે. તેથી પ્રદ્ભવનિકાયના જીવાનું જ્ઞાન કરાવવા માટે સૌથિ પહેલાં જીવાના લેદા ખતાવવામાં આવે છે.

પૃથ્વીજ જેમોનું શરીર છે, અથવા જે પૃથ્વિના આશ્રયે રહેલા છે, તેઓ પૃથ્વી જીવ કહેવાય છે. તેઓ પૃથક્ પૃથક્ પ્રાણી છે. આ રીતે પૃથ્વી

#### ्समयार्थेवोधिनी दीका प्र. श्रु. व. ११ मोश्वस्वकपनिकपणम्

१८५

तथा—'आउनीना' आपो जीवाः—जन्नान्येव जीवाः जलाश्रिता वा, तेऽपि मितशरीरत्वात्पृथक् पृथगेव। 'तहाऽगणी' तथाऽग्निः, अग्निकायिका अपि पृथग्
जीवाः। तथा—'वाउनीवा' वायुनीवाः—वायुकायिकाः, तेऽपि 'पुढोप्तत्ता'
पृथक् सत्त्वाः पत्येकशरीरत्वात् तेऽपि भिन्ना एव । वनस्पतिकायास्तु—यः स्हमः
स सर्वोऽपि निगोद्ष्यः साधारणः। बादरस्तु साधारणोऽसाधारणश्च । तत्र पत्येक
अरीरिणोऽसाधारणस्याऽनेके मेदाः, तेषु कतिचिद्भेदानिह दर्शयति । 'तणक्वला
सबीयगा' तणबृक्षाः सदीनकाः, तणानि—काशतालादीनि, वृक्षाः अन्तःसाराः—
अशोकवन्दनादयः, वीजैः गोधूमचणकपभृतिभिः सह वर्तन्ते इति सबीजकाः,
एते सर्थेऽपि वनस्पतिकायाः पाणिनोऽपि पृथक्षसत्वा भिन्नजीवसन्तन्तः

है। तथा अप् (जल) ही जिनका दारीर है या अपू के आश्रित जो हैं, वे अप्कायिक कहलाते हैं। वे एथक् पृथक् दारीर वाले होने से प्रत्येक दारीरी कहे गये हैं। इसी प्रकार अनेक अिनकायिक जीव पृथक् जीव हैं। वायुकायिक भी प्रत्येक दारीरी होने से पृथक् पृथक् अस्तिस्व वाले हैं। वनस्पति कायिकों में जो सहम हैं, वह सब साघारण अर्थात् निगोद हैं। वादर वनस्पति के दो मेद हैं—साधारण और प्रस्येक। उनमें से प्रत्येक दारीरी असाधारण के अनेक भेद हैं, जिनमें से कतिप्य भेद यहां कहे गए हैं, जैसे-तृण, बृक्ष और वीज। काद्य ताल आदि तृण कहलाते हैं, भीतर में सारवाले अद्योक चन्दन आदि बृक्ष कहलाते हैं, और गेहं चना आदि बीज कहलाते हैं। इन सभी वनस्पतिकायिक

કાય સચિત્ત છે. તથા અપૃ કહેતાં જળ એજ જેમનું શરીર છે, અથવા અપૃના આશ્રયથી જે જીવા રહે છે, તેઓ અપૃકાયિક કહેવાય છે. તેઓ પૃથક્ પૃથક્ શરીરવાળા હેાવાથી પ્રત્યેક શરીર કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે અમિકાય વાળા જીવાના સંબંધમાં પણ સમજવું. વાયુકાયિક પણ પ્રત્યેક શરીર વાળા હેાવાથી પૃથક્ પૃથક્ અસ્તિત્વ વાળા છે. વનસ્પતિકાયિકામાં જે સ્ક્લમ છે, તે બધા સાધારણ અથવા નિગાદ છે. બાદર વનસ્પતિના એ લેદા કહ્યા છે. સાધારણ અને અસાસારણ તેમાંથી પ્રત્યેક શરીર વાળા અસાધારણના અનેક લેદા છે. જેમાંથી કેટલાક લેદા અહિયાં કહેવામાં આવે છે. જેમકે-તૃણ, વૃક્ષ, અને બીજ, કાશ, તાલ વિગેરે તૃણુ કહેવાય છે. અંદરમાં સારવાળા અશોક, ચંદન વિગેરે વૃક્ષા કહેવાય છે. અને ઘહુ ચણા વિગેરેને બીજ કહેવાય છે. આ ખધા વનસ્પતિ કાયિક જીવા પણ પૃથક્ પૃથક્ જવ રૂપ છે. આ ગાશામાં

सूत्रकृताङ्गस्य

सन्ति, एतया गायया पश्च जीवकायाः प्रदर्शिताः, पर्छ त्रसजीवकायम् अग्नियगायायां वस्त्रति ॥७॥

म्लम्-अहा वेरा तैला पाणा एवं छैकाय आहिया। एतावए जीवेकाए णावरे कोई विज्जई ॥८॥

छापा--अथापरे जसाः माणाः, एवं पट्काया आख्याताः। एतावानेन जीवकायो नापरः कथिदिसते ॥८॥

अन्वयार्थः -- (भहावरा तसा पागा) अथाऽवन्तरम् अपरे-अन्ये त्रसाः -- विविचतुःपञ्चेन्द्रियाः (एवं छकाय आदिया) एयम् - प्रवन्तरोक्तपकारेण पड्विधा जीव भी पृथक् पृथक् जीव रूप है इस गाधः से पांच प्रकारके जीविन-कापको दिखलाया है छठा त्रस जीविनकाय अध्येकी साधा में कहे हैं।

आशय यह है, कि पृथिवीकाय आदि बहुत से जीव हैं इन जीवों कि विराधना न करने से चारित्र का मार्ग विशुद्ध होता है ॥७॥

'अहावरा तसा' इत्यादि ।

दाब्दार्थ — 'अहावरा तसा पाणा-अधापरे श्रसाः पाणाः' इससे भिन्न, रे, श्रसकाय बाले जीव होते हैं 'एवं छकाय आहिया-एवं षट्-काया आख्याताः' इस प्रकार तीर्थकरने जीवों के छ भेद कहे हैं' 'एता-चए जीवकाए-एतावानेव जीवकायः' इतना ही जीवों का भेद कहा है 'नावरे कोई विज्ञई-नापरः कश्चिष्ठियते' इनसे भिन्न दूसरा कोई जीव का भेद होता नहीं है ॥८॥

अन्वयार्थ—इनके अनिरिक्त त्रस प्राणी अर्थात् हीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, पांच प्रधारना छन्तिक्षयातुं कथन करेल छे. छक्का त्रस छन्तिक्षय आज-जनी जाथामां कहेशे.

કહેવાના આશય એ છે કે - પૃથ્વીકાય વિગેરે ઘણા જીવા છે. આ જીવાની વિરાધના ન કરવાથી ચારિત્રના માર્ગ વિશુદ્ધ થાય છે. તાળા

'अद्दावरा तसा' इत्यादि

शण्टार्थ — 'अहादरा तसा पाणा-अयापरे त्रसाः प्राणाः' आनाथी जुद्दा त्रसंशयवाणा छवे। खेथ छे. 'एवं छकाय आदिया-एवं पट्काया आस्याताः' आ दीते तीर्थ 'हरा के छवे।ना छ प्रहारना खेडे। हहा। छे. 'एतावए जीवकाए -एतावानेव जीवकायः' आटला क छवे।ना खेडे। हहा। छे. 'णावरे कोइ विज्ञई नापरः कश्चिद्विद्यते' आनाथी अन्य है। एष् लेड छवना खेला नथी।।।८।। अन्वयार्थ — आ शिवाय त्रस प्राणी अर्थान् हीन्द्रय-अिन्द्रय-अतरि- भीवनिकाया आरूपाताः-कथिताः (एतात्रए जीवकाए) एतात्रान् एतक्मेदात्मक एक जीवनिकायो जीवराधि भेवति, (लावरै कोइ विज्जह) नापरः कोऽपि एतक्किलो जीवनिकायो विधते सर्वेषामत्रैव अन्तर्भातादिति ॥८॥

दीका--वष्ठ जीवनिकायमतिवादनायाः इद्द मुजकारः -पृथिव्यप्ते जीवायुवन-स्पत्तय एकेन्द्रियजीवाः, सूक्ष्मगद्भरपर्याप्तावर्षाप्तकभेदैः पत्येकं भिजा श्रतुष्प्रकाराः । 'अह् अयानः तः म् 'अवरा' अवरो-तदन्ये 'तसा' त्रसाः प्रस्पन्तीति एकस्मारस्थानास्त्र्यानान्तरं गच्छन्ति-शीतादिना त्रासं प्राप्तु वन्तीति त्रसाः, द्वित्रिचनुष्पश्चिन्द्रियाः कृमिपिपीलिकाश्चमरममुष्पादयः। सत्र-द्वित्रिचतुरिन्द्रियाः प्रस्येकं पर्याप्ताऽपर्याप्तकभेदाभ्यां पर्यकाराः। पश्चिन्द्रियास्तु श्रद्भत्तेश्चित्रपरिनाऽपर्याप्तकभेदास्यतुर्विधाः। 'एवं' एवं

चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव हैं यह सब छह जीवनिकाय कहे गए हैं। इतनी ही जीवराधित है। इसके अतिरिक्त अन्य कोई जीवनि-काय नहीं है।।८॥

टीकार्य--वर् जीवनिकाय का प्रतिपादन करने के लिए सूत्रकार कहते हैं-पृथ्वीकाय अरकाय, तेजस्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय के जीव एकेन्द्रिय हैं। सूक्ष्म, यादर, पर्याप्तक आदि मेदों से वे अनेक प्रकार के होते हैं। इनके अतिरिक्त एक असकाय है। जो जीव एक स्थान से द्सरे स्थान पर जाते हैं और शीत आदि से जास का अनुभव करके अपना बचाय करते हैं, वे कृमि आदि बीन्द्रिय, पिरीलिका (कीडी आदि) आदि बीन्द्रिय, असर मक्खी, मच्छर आदि चतुरिन्द्रिय और मनुष्य आदि पश्चेन्द्रिय जीव श्रव कहलाते हैं। बीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों के पर्याप्त और अपर्याप्तक्ष्य मेह होने से यह

ન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય છવા છે. એ ખધાને છ જવનિકાય કહ્યા છે. આટલી જ જીવરાશી છે. આ શિવાય ખીજા કાઇ જીવનિકાય નથી. ॥૮॥

ટીકાર્ય — ષટ્જીવનિકાયનું પ્રતિપાદન કરવા માટે સ્વાકાર કહે છે.— પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેજરકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાયના જવા એકેન્દ્રિય છે. સ્ક્ષ્મ, બાદર, પર્યાપ્તક, અપર્યાપ્તક, વિગેર સેદાથી તેઓ અનેક પ્રકારના થઇ જાય છે. આ શિવાય એક ત્રસકાય છે. જે જીવા એક સ્થાનથી બીજા સ્થાન પર જાય છે, અને તાઢ વિગેરેથી ત્રાપ્ત જનક દુઃખના અનુભવ કરીને પોતાના ખચાવ કરે છે. તે કૃમિ વિગેરે બે ઈન્દ્રિય, કીડી, વિગેર ત્રીન્દ્રિય-ત્રણ ઇન્દ્રિયો વાળા ભપરા માખ, મ²છર વિગેરે ચતુ- વિગેર ત્રીન્દ્રિય અને મનુષ્યા વિગેર પંચેન્દ્રિય જીવા કહેવાય છે. બે દીન્દ્રિય, ત્રીદ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય જીવાના પર્યાપ્ત એને અપ્યાપ્ત એવા લેક હોવાથી આ છ પ્રકારના થાય છે. પંચેન્દ્રિયો ચાર

प्रॉपदर्शितरीत्या चतुर्देशभ्तग्रामात्मकतया 'छक्काय' षड्जीवनिकायाः। 'आदिया' आख्याताः-कथिताः केवलज्ञानिभिः। 'एतावप' एतावानेव इत्यन्त एव संक्षेपतो जीवनिकायो भवति, 'णावरे' नापरः 'कोइ' कश्चिष्णतीवनिकायः विश्वर्दे विद्यते-एतावानेव जीवसमुदायो नापरः एतद्व्यतिरिक्तः कश्चिदिति । प्यॉक्ताः पृथिव्याद्यः पञ्चनीवनिकायाः, पृष्टश्च त्रमुख्यः। तीर्थकरैरेते एव जीवनिकायाः मतिपादिसाः नाऽन्ये-एतद्व्यतिरिक्ताः सन्तीतिभावः ॥८॥

म्ब्य्-सेटवाहिं अणुजुत्तीहिं, भैइमं पिडलिंहिया। सेटवे अकंतदुक्खा य, अओ सटवे ने हिंसया ॥९॥ छाया—सर्वाभिरतृयुक्तिभि, भैतिम.न प्रतिलेख्य सर्वे अकान्तदः खाश्च, अतः सर्वीन न हिंस्यात ॥९॥

छह प्रकार के हैं। पंचिन्त्रिय चार प्रकार के हैं-संज्ञी, असंज्ञी, पर्याप्त, अप-र्याप्त। इस प्रकार सब को मिलाने से चतुर्देश प्रकार का भूतग्राम है। तीर्थं कर भगवान्ने इन छहाँ को ही पड्जीवनिकाय कहा है। इसके अतिरिक्त न कोई (संसारी) जीव है, न कोई जीवराधि है।

तात्वर्य यह है कि पृथ्वीकाय आदि पांच और छठा श्रस जीवनि-काय हैं। इतने ही जीव हैं। इनके अतिरिक्त और कोई जीवनहीं हैं॥८॥ 'सम्बाहिं' इत्यादि।

वान्दार्थ-- 'महमं-मितिमान' बुद्धिमान पुरुष 'सन्वाहिं अणुजुलीहिं -मवाभिरनुयुक्तिभिः' सप प्रकार की युक्तियों से 'पश्चिष्ठेहिया-मित-केरुप' इन जीवों की सिद्धि करके 'सन्वे अकंतवुक्खा-सर्वे अकान्त

પ્રકાશના દ્વાય છે. સંત્રી, અસંત્રી, પર્યાપ્ત, અપર્યાપ્ત આ રીતે બધાને મેળ-વવાથી ચૌદ પ્રકારના ભૂતગામ છે. તીર્ધ કર લગવાને આ છએને ઘટ્છવ-નિકાય કહેલ છે. આ શિવાય કે ઈ (સંસારી) જીવ નથી. તેમ કાઈ જીવ-શશિપણ નથી.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—પૃથ્વીકાય વિગેરે પાંચ અને છઠ્ઠા ત્રસ્ર જીવનિકાય છે. તીર્થં કરાએ માજ છ જીવનિકાય કહેલ છે. માટલાજ જીવેર છે. આ શિવાય અન્ય કાઈ પણ જીવા નથી. દાદાદ

'सन्बाहि'' धरियाहि

શખ્કાર્થ'---'मइमं-मितमान्' ભુદ્ધિમાન્ પુરૂષ 'सब्बाहि' खणुअतीहि'-सर्वा-मिरनुयुक्तिमः' अधा પ્રકારની યુક્તિયેલી 'पहिलेहिया-प्रतिलेख्य' આ છવાની अन्वयार्थः — (मइमं) मितमान्-बुद्धिमान् (सन्ताहिं अणुजुत्तीहिं) सर्वाम-रतुषुक्तिमिषु कितङ्गतिभिषु क्तिभिः (पिडिलेहिया) पृथिन्पाद्य इति प्रतिलेख्य-पर्यालोच्य (सन्दे अकंतदुन्छा) सर्वे प्राणिनः अकान्तदुःखाः-अभियदुःखाः सुखलिप्सन्थ इति जानीयात् (अभो सन्ते न हिंसया) अतः—भस्मादेव कारणात् सर्वान् प्राणिनो न हिंस्याञ्च विराधयेदिति ॥९॥

टीका-सामान्यतः पड्जीवनिकायाः पदिश्विताः, एतेषु कि कर्तव्यमिती-दानीं दर्शपति सूत्रकारः-'सव्दाहिं' इत्यादि । 'सव्याहिं' सर्वाभिः 'अणुजुचीहिं' अनुयुक्तिभि, अनुकूळा चासौ युक्तिरित्यनुकूळपुक्तिः स्वसुखिषयत्वादिस्ताभिः अथवा दोपरहितसपक्षधर्मत्वादियुक्ताभियुक्तिभिरनुपानैः-'मइमं' मितिमान्-

दुक्खाः' सभी प्राणियों को दुःख अभिय है यह समजे 'अओ सब्दे न हिसया-अतः सर्वावहिंस्यात्'अतएव कोई भी प्राणी की हिंसा न करे ॥९॥

अन्वयार्थ--बुद्धिमान् पुरुष सभी युक्तियों से पृथ्वीकाय आदि का विचार करके यह समझे कि सभी प्राणी को दुःख आकान्त हैं अर्थात् किसी भी प्राणी को दुःख प्रिय नहीं हैं, सभी सुख के अभिलावी हैं इस कारण किसी भी प्राणी की विराधना न करे ॥९॥

टीकार्थ — सामान्य रूप से छह जीवनिकाय दिखलाए गए हैं। अब सूत्रकार यह कहते हैं कि उनके प्रति हमारा क्या कर्त्तव्य है? सभी अनुकूल युक्तियों से अर्थात् अपनी सुखप्रियता आदि के दिचार से या निर्दोष अनुमान आदि रूप युक्तियों से सत् असत् का विवेक रखने

શिહિ કરીને 'सब्दे अकंतरुक्का-सर्दे अकान्तदुःखाः' ખધા પ્રાણિયાને . દુઃખ અપ્રિય છે. એ વાત સમર્જે 'अओ सब्दे न हिंसया–अतः सर्वास्त-हिंस्यान्' એટલા માટે કાઇ પણ પ્રાણીની હિંસા ન કરવી. ॥ હા

અન્વયાર્થ — ભુદ્ધિમાન્ પુરૂષ બધીજ યુક્તિયાયી પૃથ્વિકાય વિગેરેના વિચાર કરીને એ સમજે કે– મધા જ પ્રાણિયેતને દુઃખ અપ્રિય છે. અને બધા પ્રાણિયા સુખની કચ્છા કરવાવાળા છે. તેથી કાેઇ પણ પ્રાણીની વિશધના કરવી નહીં મહા

ટીકાર્ય — સામાન્ય રીતે છ જીવનિકાય અતાવવામાં આવેલ છે. હવે સૂત્રકાર એ કહે છે કે-તેઓની પ્રત્યે એમારૂં શું કર્તંવ્ય છે? સઘળી અતુ-કૂળ યુક્તિયાથી અર્થાત્ પાતાના સુખ પિયતા વિગેરેના વિચારથી અથવા નિર્દોષ અતુમાન આદિરૂપ યુક્તિયાથી સત્ અસત્નો વિગેક સમજનારા છુદ્ધિ Reò

सदसदिवेकी विद्वान 'पडिलेडिया' षड्तिधनीवनिकायान् मतिछेरूप-पर्यालोक्य 'सन्ते' सर्वेऽपि शाणिनः 'अकंतदुक्खा' अकान्तदुःखा-अभियदुःखा-दुःखदेषकाः सुखरांछकाश्च मदन्ति, 'अभी' अस्मादेव कारणात्-मतिभान 'सन्ते' सर्वान् 'न हिंसया' न हिंस्यात्, कस्याऽपि शाणिनो निराधनं न कुर्यात्-इति । विद्वान-एतेषु कायेषु युक्त्या जीवत्वं पसाध्य, सर्वेऽपि जीवाः सुखल्पिनो दुःख-बेष्टारो मुबन्तीत्याकलस्य कमपि न हिंस्यादिति मातः ॥९॥

मुख्य-एयं खु णाणिणो सारं जे ने हिंसइ कंचण।

अहिंसासेंमयं चेवे पैयावंतं विजीणिया ॥१०॥

छाया—एर्व खल्ल झानिनः सार्ग-यत्र हिनस्ति कश्चन । अस्तिससमयं चैव−एतावन्तं विज्ञाय ॥१०॥

बाला बुद्धिमात् पुरुष पट्ट जीविनकार्योका विचार करे। यह सोचे कि सभी प्राणी दुःख को अपिय समझते हैं-सभी दुःख के बेची और सुख के अभिलाधी हैं, इस कारण से मितमान् किसी भी प्राणी की विराधना न करे।

भावार्थ यह है कि मेथावी पुरुष इन छहों निकायों में जीवत्व सिद्ध करके और यह निश्चय करके कि सभी जीव सुख के अभिलावी और दुःख के देवी हैं, किसी भी प्राणी की हिसा न करे ॥९॥

'एयं खु णाणियो' इस्यादि ।

शब्दार्थ--'णाणिणो-ज्ञानिनः' ज्ञानी पुरुषका 'एवं खु सारं-एवं खलु सारं' यही-प्राणातिपात से नियुक्त होना यही सार है 'ज' न कंचण हिंसइ-यत्र कञ्चन हिनस्ति' जो वह किसी जीव की हिंसा नहीं

માન પુરૂષ ષદ જીવનિકાયના વિચાર કરે તે એમ વિચારે કે-અધા જ પ્રાણિયા દુઃખને અપિય સમજે છે. અધા જ દુઃખના દેવી અને સુખને ઇચ્છનારા છે. તે કારણે બુદ્ધિમાન્ કાઈ પણ પ્રાણીની વિરાધના ન કરે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે--બુદ્ધિમાન્ પુરૂષ આ છ એ નિકાયામાં છવ પણું સિદ્ધ કરીને અને એવા નિશ્ચય કરીને-સઘળા છવા સુખને ઇચ્છનારા છે. અને દુઃખના દ્વેષ કરનારા છે. દાઇની હિંસા ન કરે, ાલા

'एवं खुणाणिणो' ઇत्याहि

शण्डार्थं -- 'णाणिणो- ज्ञानिनः' शानी पुरुषनीः 'एवं सु सारं - यवं खतु सारं' भेक अर्थात् प्राधातिपातथी निवृत्त धतुं भेक सार छे. 'ज्ञं न कंचण हिं-सइ-यन कञ्चन हिनस्ति' के ते डेार्ड पणु छवनी ढिसा करते। नथी. 'अहिंसा अस्ययार्थः ——(णाणिणो) हानिनः —जीवस्वरूपतद्वधकर्मवेदिनः (एयं खु सारं) एतदेव पाणातिषातिनदर्त्तनमेव सारं परमार्थतः पधानम् (जं न कंचण हिंसइ) यक्ष कञ्चन प्राणिनं हिनस्ति—विराधयति, (एयावंतं) एतावन्तम् (अहिंसासमयं चेव) अहिंसासमयम् — अहिंसापतियादकं शास्त्रपेव (विज्ञाणिया) विज्ञाय न कमपि हिस्यादिति पूर्वेण सम्बन्धः ॥१०॥

टीका--'णाणिणो' ज्ञानिनः-जीवस्वरूपतद्वधजनितकर्भवः धवेदिनः । 'खु'
खळु-वावपालङ्कारे 'एयं' एतदेव-अनः जरोक्तं पाणातिपातिवर्धनिवर्धनम् । एवम्
करता है 'अहिंसासमयं चेव-अहिंसासमयं चेव' अहिंसाके समर्थक
चास्त्रका भी 'एयावंतं विज्ञाणिया-एतावन्तं विज्ञाय' यही सिद्धांत जान
कर हिंसा नहीं करनी चाहिए ॥१०॥

अन्वयार्थ—जीव के स्वस्प को और उसकी विराधना से होनेबाछे पापकर्म के जानने वाले जानी जन को प्राणातिपात से निवृत्त होना ही सार भूत-प्रधान है, और अहिंसा प्रतिपादक शास्त्र का भी यही सार है कि किसी प्राणी की हिंसा न की जाय ऐसा जान कर किसी भी प्राणी की विराधना न करे।।१०॥

टीकार्थ—जो ज्ञानवान् हैं अर्थात् जीव के स्वरूप को और उसकी हिंसा से होने वाले पापकर्म बंधको जानते हैं, वे यह जाने कि पाणा-तिपात का परित्याग ही सब मे प्रधान है और प्राणी की विराधना से निवृत्ता होना ही ज्ञानी का ज्ञानीपन है। ऐसा जानकर वे मन

समयं चेव-अहिं सासभयं चेव' अिंधानुं सभर्धं न करवावाणा शासनुं पश्च 'एयावंतं विजाणिया-एतावन्तं विज्ञाय' शेक सिद्धांत समछने सिंधा करवी नहीं ॥१०॥

અન્વયાર્થ'-- જીવના સ્વરૂપને તથા તેની વિરાધનાથી ઘવાવળા પ્રયુ-કર્મને જાણવાવાળા જ્ઞાની જને પ્રાહ્માતિપાતથી નિવૃત્ત થવું એજ સાર અર્થાત્ પ્રધાન છે. અને અહિંસા પ્રતિપાદન કરવાવાળા શાસ્ત્રના પણ એજ સાર છે. કે કાઈ પણ પ્રાણીની હિંસા ન કરવી. એ સત્ય સમજીને કાઈ પણ પ્રાણિની વિશ્લના ન કરવી. ા૧૦ા

ટીકાર્ય — જેઓ સાનીએ છે, અર્થાત્ જીવના સ્વરૂપને અને તેની હિંસાથી થવાવાળા પાપકર્મના અંધને જાલ્લવાળા છે. તેઓ એ સમજે કે— પ્રાહ્માતિપાતના પરિયાગ એજ સૌમાં મુખ્ય છે. અને પ્રાહ્યુપાની વિરાધ-નાશી નિવૃત્ત થવું એજ સાનીઓનું સાની પહ્યું છે. એમ સમજીને તેઓ 'सारं'सारम्-सर्वतः प्रधानम्, एतदेव हि ज्ञानिनो ज्ञानित्वं यञ्जीववधान्निवर्त्तनम्। 'जं' यम् 'कंचण' कमपि जीवम्, 'न हिंसइ' न हिनस्ति-न विघातयति कर्मणा मनसा वाचा कायेन वा। तदुक्तम्-

'कि ताए पढियाए, पयकोडीए पळाळभ्याए। 'जित्थितियं ण जायं, परस्स पीडा न कायव्या'।।१॥ छाया—-कि तया पठितया पदकोटचा पळाळभूत्या। यभैतावस झातं परस्य पीडा न कर्त्तेण्या इति ।।१॥

तेन पठितेन किम्? तथा-पलालबदसारसमकोटिपदपठितेनापि कि मयोजनं येन एताबद्दि झानं न जातं यत् परेषां पीडनम् विराधनम्'न कर्त्तव्यमिति भाषः।

'अहिंसा समयं' अहिंसा प्रधानः समयः आगमः, उपदेशस्यः संकेतो वा तम् 'एयावंतं' एवंभूतमहिंसासमयमेतावन्तमेत्र 'विजाणिया' विद्वाय येन झातेन परपीडा न भवेत्, कस्यापि जीवनातस्य हिंसा न भवेदिति हात्वा झानी पुरुषः कमपि न हिंस्यात्, एतावानेवाऽहिंसासिद्धान्तः सिद्धो हातन्य इति मावः ॥१०॥

वचनकाय से किसी की हिंसा नहीं करते हैं। कहा है—'कि ताए पढियाए' इत्यादि।

'अन्य को पीडा नहीं पहुंचानी चाहिए, यदि यह समझ न आई सो पटाल के समान निरसार करोडो परों को पढ छेने से भी क्या लाभ है।'

शास्त्र का सार भी अहिंसा ही है। ज्ञानी को इतना ही जानने घोश्य है कि किसी माणी की हिंसा न हो। तात्पर्य वह है कि मेथाबी पुरुष किसी की हिंसा न करे। इतना क्षी आहिंसा सिद्धान्त ज्ञानच्य है।।१०॥

મન, વચન, અને કાયાથી કાેઇની પણ હિંસા કરતા નથી. 'किं ताए पहि-चाद' ઇત્યાદિ

બીજાઓને પીડા પહેંચાડવી ન જેઈએ. જે એ સમજણુ ન આવે તા પલાલ (ઘાસ-પરાળ)ની જેમ સાર વિનાના કરોડા પદ્દોને લણવાથી પણ શું લાભ છે જે શાસ્ત્રના સાર પણ અહિંસા જ છે. સાનીને એટલું જ જાણવા શાય છે, કે કાઈની હિંસા ન થાય.

તાત્પર્ય એ છે કે—મેળવી પુરૂષે કોઇની હિંસા કરવી નહી. એટલેંદ જ અહિંસાના સિહાંન્ત જાણવા યાગ્ય છે. હવા

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. स. ११ मोक्षस्वक्रपनिक्रपणम्

१८३

# म्रुम्-उड्ढं अहे य तिरियं, जे केइ तसथावरा। सब्बन्ध विरतिं कुजा, संति निब्बाणमाहियं ॥११॥

छाया-ऊर्ध्वमधस्तिर्यम् ये केचित् त्रसस्यावराः। सर्वत्र विरति कुर्यात्, शान्तिनिर्वाणमः ख्यातम् ॥११॥

अन्वयार्थः—(उड्ढूं अहेयितिरियं) अर्ध्वपधस्तिर्घक् (जे केइ तसयावरा) ये केचन बसा द्वीन्द्रियादयः स्थावराः-पृथिन्यादयो जीवाः सन्ति (सन्वत्थः विरति कुळा) सर्वत्र-प्राणिसष्टदाये विरति-माणातिपातनिष्ट्रितं कुषौत् (संतिनि-ध्वाणमाद्वियं) इत्यं कुर्वत एव शान्तिर्निर्वाणं च-मोक्षो भवतीति आरूपातं-कथितमिति ॥११॥

# 'बड्डू' अहे य तिरियं' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'बढ़ूं अहे य तिरियं-ऊर्ध्वमधिस्तर्यक्' ऊपर नीचे और तिरखा 'जे केह तसधापरा— ये केचन श्रसस्थावराः' जो श्रस और स्थावर प्राणी है 'सब्बश्य विरित्त कुज्ञा—सर्वश्र विरित्त कुर्यात्' सर्वश्र जनकी हिंसासे निवृत्त रहना चाहिये 'संति निब्बाणमाहियं-शान्ति-निवाणमाख्यातम्' इस प्रकार से जीव को शान्तिमय मोहा की प्राप्ति कही गई है कारणिक विरित्तमान से कोई उरता नहीं हैं ।११॥

अन्वयार्थ—ऊँची नीची और तिर्छी दिशाओं में जो अस और स्थावर प्राणी हैं, उन सब में प्राणातियात की निष्टृत्ति करनी चाहिए। ऐसा करने वाले को ही मोक्ष की प्राप्ति कही गई है ॥११॥

शण्डार्थं — 'उन्हं अहे य तिरियं – ऊर्ध्वमधिरतर्यक्' ઉपर नीये अने (तरछा 'जे केन तस्थावरा – ये केचन श्रस स्थावराः' के त्रस अने स्थावर प्राण्य के चिन्तस्थ विरितं कुरुता – सर्वत्र विरितं कुर्यात्' तेमनी द्विसायी सर्वत्र – सर्वं प्रधारधी निवृत्त रहेवुं लेखें के. संति निव्वाणमाहियं शान्तिविर्वाणमाख्यान्तम्' आ रीते छवने शान्तिभय भेःक्ष प्राप्ति हृदी छे. अरुष् है विरित्युक्त पुरुष्थी केष अरुतुं नथी. ११९१॥

અન્વયાર્થ — ઉચી, નીચી. અને તિરછી દિશાઓમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયા છે, તે ખધામાં પ્રાણાતિપાતની નિવૃત્તિ કરવી જોઇએ. એમ કરવાવાળાને જ માક્ષની પ્રાપ્તિ કહી છે. હાવવા

<sup>&#</sup>x27;उड्डू' आहे य तिरियं' र्धत्याहि

टीका-- 'उद्दं ऊर्ध्वम् - अर्धिदिशि वर्तमानाः, तथा- 'अर्धे अधः-अधो दिशि वर्तमानाः, तथा- 'विरियं' तिर्यम्यत्र तत्र दिम् विदिश्च वा वर्तमानाः 'जे केइ' ये केचित् 'तसयावरा' त्रसाः स्थावराश्च ये जीवाः सन्ति 'सम्बन्ध्य' तत्र सर्वत्र जीवविषये मनोवाकायैः 'विरितम्-पाणातिपातानिष्टत्तिम् 'कुण्ना' कुर्यात् एपा प्राणातिपातनिष्टत्तिम् 'आदियं' आण्यातम् - कथितम् । यतो दि विरित्तमतः सकाः शाक्ष कोऽपि विभेति, नवाऽसौ भवान्वरेऽपि कुतक्षिद् भयन् क्लोति ।

'अध ऊर्ध्वं दिश्विदिञ्जः त्रसस्यावरत्रन्तः । त्रेषामर्दिसनान्मुक्तिः, सुक्तिः शास्त्रस्य जैनिनः ॥१॥ इति ॥१॥

टीका-- ऊर्ध्व दिशा में विद्यमान, अधोदिशाओं में विद्यमान तथा तिर्धी दिशाओं और विदिशाओं में विद्यमान जो भी श्रम और स्थावर हैं, उन सब के विषय में मन, वचन, और काय से प्राणातिपात की निष्टुत्ति करें। यह प्राणातिपात की निष्टुत्ति ही प्रयान हैं, क्यों कि वह निर्वाण का कारण होने से निर्वाणक्ष्य कही गई है। यह निष्टुत्ति स्व पर की शान्ति का कारण होने से शान्ति भी कहलाती है। क्योंकि जो हिंसा से निष्टुत्त होता है उससे न कोई भय पाता है और न यह स्वयं इस लोक या परलोक में भय को प्राप्त करता है। 'अधो दिशा, ऊर्ध्व-दिशा और तिर्धी दिशाओं एवं विदिशाओं में स्थित श्रम और स्थावर जीवों की हिंसा न करेने से सुक्ति होती है, यही जैनशास्त्र की खिता है। ११।।।

ટીકાર્ય — ઉર્ધ્વ (ઉપરની) દિશામાં રહેલ અધા (નીચ)ની દિશામાં રહેલ તથા તિઇં દિશાઓમાં રહેલ જે કોઇ ત્રસ અને સ્વાવર પાણી છે. તે સઘ- લાના સંબંધમાં મન, વચન અને કાયાથી પ્રાણ્ણાતિપાતની નિવૃત્તિ કરવી. આ પ્રાણાતિપાતની નિવૃત્તિ જ પ્રધાન છે કેમકે—એ નિર્વાદ્યુમાં સાન્તીનું કારણ કે વાથી તેને નિર્વાદ્યુ જ કહેલ છે. આ નિવૃત્તિ સ્વપરની સાન્તીનું કારણ હોવાથી શાન્તિ પણ કહેવાય છે. કેમ કે જે હિંસાથી નિવૃત્ત થાય છે, તેન થી કોઈ ભય પામતા નથી, તેમજ તે પાત્રે પણ આ લોકમાં કે પરક્ષે કમાં કોઈથી ભય પામતા નથી, તેમજ તે પાત્રે ઉશા, અને તિછી દિશાઓ અને વિદિશાઓમાં રહેલા ત્રસ અને સ્થાવર જીવાની હિંસા ન કરવાથી મુક્તિ થાય છે. આજ જૈન શાસની ઉક્તિ (ક્થન સિદ્ધાંત) છે. પારવા

### समयार्थवोधिनी टोका प्र. श्र. ब. ११ मोश्रस्वरूपनिरूपणम्

14

मुख्य-पेभू दोसे निराकिचा, णै विरुड्झेज केणेई।
मणसा वैयसा चैन, कीयसा चेन अंतेसी ॥१२॥
छाषा--- पश्चीपान् निराकृत्य, न निरुध्येत केनिवत्।
मनसा नचसा चैन, कायेन चैन अन्तराः ॥१२॥

अन्वयार्थः —(पभु) इन्द्रियद्मने पभुः-समर्थः (दोसे निराकिश्चा) दोषात्र-मिथ्यात्वारिस्त्यादिकात् निराकृत्य-अपनीय (केणइ) केनचिद्दिष-केनाऽपि प्राणिना सह (मणसा वयसा चेन कायसा अंतसो) मनसा वचसा चेव कायेन अन्तक्षः-यादण्जीदम् (ण विरुषक्षेण्ज) न विरुद्धचेत-विरोधं न कुर्यादिति ॥१३॥

टीका--'पभ्' पश्चः-इन्द्रियाणां प्रभवतीति पश्चः-जितेन्द्रियः । अथवा-सर्वसादधकर्माणि निराक्तस्य मोक्षमार्गस्य पालने समर्थः-पश्चः 'दोसे' दोषान्

'पम् दोसे निराकिच्चा' इत्पादि !

दाब्दार्थ--'पम्-प्रभुः' जितेन्द्रिय पुरुष 'दोसे निराकिण्या-दोषान् निराकृत्य' मिध्यात्व अविरति आदि दोषों को इटाकर 'केणइ-केनिष्द्' किसी प्राणीसे 'मणसा वयसा चेव कायसा चेव अंतसो-मनसा, वयसा चेव, कायेन चेव अन्तराः' मन वचन और कायके द्वारा जीवन पर्यन्त 'ण विरुद्धेष्टज-न विरुद्धेत' विरोध न करे ॥१२॥

अन्वयोर्ध--इन्द्रियदमन में समर्थ साथक निध्यास्य अविरति आदि दोषों को त्र करके किसी भी प्राणी के साथ मन से बचन से और काय से यावजजीवन विरोध न करे ॥१२॥

टीकार्थ--प्रभु अर्थात् इन्द्रियों को जीतने में समर्थ-जितैन्द्रिय,

'पभू दोसे निराकिस्वा' र्यत्याहि

शब्दोर्ध--'पभू-प्रभुः' छतेन्द्रिय पुरुष 'दोसे निराकिश्वा-दोषान् निराकृत्य' भिश्यात्व अविरति विशेष देखिने ढटावीने 'केणइ-केनचित्' टेर्डि पश्च प्राधीथी 'मणसा वयसा चेव कायमा चेप अंतन्नो-मनसा बचसा चेव कायेन चेव अन्तरः' भन, वथन अने अयना द्वारा छवत प्रयंन्त 'ण विरुद्धेन्त-न विरुध्येत' विरोध न ४३ ॥१२॥

અન્વયાર્થ — ઇન્દ્રિય દમનમાં શક્તિવાળા સાધકે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ વિગેર દેહોને દ્વર કરીને કાઇ પછ્યુ પ્રાણી સાથે મનથી, વચનથી અથવા કાયાથી જીવન પર્યંત વિરાધ ન કરવા ાવરા

ાડીકાર્ય'—પ્રભુ અર્થાત્ ઇદ્રિયાને છતવામાં સમર્ય'–એટલે કે છતેન્દ્રિયા સ• ૧૪ द्पयन्ति आत्मानमिति दोषा स्तान्-मिध्यात्वाऽविरतिममादकषाययोगस्पान् पद्धा-माणातिपातादिकान् दोषान् 'निराकित्वा' निराकृश्य-निवार्य 'केण्ड्' केनाऽपि जीवेन सह 'मणसा' मनसा 'वयसा चैव' वचमा चैव न्वचनेन चैव 'कायसार चैव' कायेन चैव-शरीरिक्रयया 'अंतसो' अन्तशः-अन्तपर्यन्तं यावञ्जीवम् 'ण' नैव 'विरुक्षेज्ज' विरुद्धयेत-मनोवाकायैः केनाऽपि सह निरोधं न कुर्णात् ॥१२।

मुच्य-संबुढे से महापन्ने, धीरे दत्तेसणं चरे। प्सणासमिष णिंचं, वज्रयंते अणेसणं॥१३॥

छाया — संवृत्तः स महापाह्नो, धीरो द्त्रैपणां चरेत्। एषणासमितो निस्यं, वर्जयन् अनेपणम् ॥१३॥

अथवा समस्त सावच कार्यों को त्याग कर मोक्षमार्ग के पालन में समर्थ पुरुष निध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग आदि आत्मा को द्वित करने वाछे दोषों को अथवा प्राणातिपात आदि पापों को त्याग करके किसी भी जीव के साथ मन से बचन से और काय से जीवन के अन्ततक विरोध न करे ॥१२॥

'संयुष्ठे से महापन्ने' इत्यादि ।

शब्दार्ध--'से संबुढे महपने धीरे-स संवृतः महाप्रज्ञः धीरः' वह साधु बढा युद्धिमान और धीर है 'दलेसणं चरे-दलेषणां चरेत्' जो दियाहुआ एषणीय आहार आदि छेता है 'णिचचं एसणासमिए-निस्यं एषणास्वितः' तथा सदा एषणा समिति से युक्तरहता हुआ 'अणे

અથવા સલળા સાવધ કાર્યોના ત્યાગ કરીને મેન્ફ્ર માર્ગના પાલનમાં સમર્થ પુરૂષ મિચ્ચાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કપાય અને ચાેગ વિગેર આત્માને દ્વિત કરવાવાળા દાેપાને અથવા પ્રાણાતિપાત વિગેરે પાપાના ત્યાગ કરીને કાેઈ પણ જરની સાથે મનથી, વચનથી અને કાયાથી જીવનના અંત સુધી વિરાધ ન કરે ા ૧૨ા

'संबुद्धे से महापन्ते' धत्याहि

शण्डाथ'—'से संबुडे महायन्ने धं रे-सः संवृतः' महाप्रज्ञः धीरः' के साधु ध्येष्ण धुद्धिशाणी अने धीर छे है के 'दत्तेषणं चरे-द्तीषणां चरेत्' आपवाभां आनेस क्रेष्णीय आहार विशेर क्षेय छे 'णिच्च' एसणाम्रमिए-नित्यं एपणा समिषः' तथा के सहा व्येषणा समिति शुक्रत रहिने 'खणेसणं वज्ज्ज्य'ते-अने-

अन्वयार्थः — (से संबुडे महायन्ने धीरे) सः संबुत्तः - आसाद्वारिनरोधकः, महाप्राज्ञः - विषुत्रबुद्धिः, धीरः - श्चृत्विषयासादिषरीयदेशक्षीभ्यः (एसणासिन्प) एयणासिन्तः सन् (अणेसणं चन्नयंते) अनेषणं - सदोषमाहारादिकं वर्नयन् (दत्तेसणं चरे) दत्तेषणां चरेत् - स्वामिना दत्तमेषणीयाहारं गृह्वीयात् ॥१३॥

टीका--'से' स साधुः 'संबुढे' संवृतः-अस्त्रद्वाराणां निरोधेन संबुतः। 'महापन्ने' महापद्वोऽतिशयेन निद्वान्, एताचता जीवाजीवादिविषयकद्वानवत्ता सचिता भवति। 'धीरे' धीरः-परीपहोषसर्गादिभिवांच्यमानोष्यनाकुतः। 'एसणासमिए' एपणासमितः, एपणाणां गवेषणग्रहणग्रासस्पायां निविधायां समितः सन् 'निच्चं' निश्यम् 'अणेसगं' अनेपणम्-सदोपमाहारवस्त्रपाबादिकम् 'वज्त्रयंते' वर्जयन-परिश्यमन्नेव 'दत्तेमणं चरे' दत्तेषणां चरेत् स्वामिना मदत्तमे सर्ण बङ्जयंते'-अनेपणं वर्जयन्तः' अनेपणीय आहारको वर्जित करता है।।१३॥

अन्वयार्थ--आस्त्रवद्वारों को निरुद्ध कर देने वाला, महाप्रक्ष (मेघावी) और घीर मुनि, स्वामी के द्वारा पदत्त एवणीय आहार को ही ग्रहण करे, अनेपणीय आहार का त्याग कारता हुआ सदेव एव-णासमिति से युक्त हो ॥१३॥

टीकार्य-कर्मास्रव के द्वारों का निरोध करके संवृक्त, अतिकाय शानी अर्थात् जीव अजीव आदि तरकों का ज्ञाना, परीषहों और उप सर्गों के उपस्थित होने पर भी क्षुत्र्य न होने वाला साधु आहारादि के स्वामी के द्वारा प्रदक्त आहार आदि को ही ग्रहण करे। अनेषणां अर्थात् सदोष आहार वस्त्र पात्र आदि का वर्जन करता हुआ एषणा

क्लं वर्जयन्तः' અનેવણીય આકુષ્ટનો ત્યાગ કરે છે. તે સાધુ ખુદ્ધિમાન્ અને વીર છે. ॥૧૩॥

અન્વયાર્થ — માસવ દ્વારાને રાકવાવાળા મહાપ્રાત્ત (મેધાવી) અને ધીર મુનીએ આપેલ એવણીય આહારને જ શહેણ કરે, અનેવણીય આહારને ત્યાગ કરતા ઘકા સદૈવ એવણાસમિતિવાળા ખને તારકાત

ટીકાર્ય — કર્માત્રવના દ્વારાના નિરાધ કરીને એટલે કે રાકીને સંવૃત, અતિશય જ્ઞાની અર્થાત્ જીવ અજીવ વિગેરે તત્વાને જાણવાવાળા પરીષહો અને ઉપસર્ગી ઉપસ્થિત થાય ત્યારે પણ ફ્રોલન પામનાશ સાધુ આહાર વિગેરે તેના સ્વામી દ્વારા આપેલ હોય તે જ શહણ કરે અનેષણા અર્થાત્

वैषणीयमाहारं गृहीयादिति । स साधु रितश्वितवुद्धिमान् धीरो भवति, यः सर्वदैव परदत्तमेवाऽऽहारादिकमन्त्रेषयिति । तथा—एपणासिमितियुक्तः सर्वदैवा-ऽनेपणीयं परित्यजन् संयमपरिपान्नने बद्धपरिकरो भवतीति भावः ॥१३॥ मृष्टम्-भूयाइं च सेसारङभ तैमुद्धिस्ता य जिंकैडं । तै।रिसं तु पें गिण्हेजा, अञ्चपाणं सुसंज्ञष् ॥१४॥ छाया—भूतानि च समारम्य, तमुद्धिय च यस्कृतम् ।

समिति से समित हो अर्थात् गवेषणा, यहणैषणा और ग्रासेषणा में यतनावान् हो !

ताहरां तु न गृह्णीयाद, अन्ने पाने सुसंयतः ॥१२॥

तारपर्य यह है कि साधु समस्त आसव बारों को रोक कर संबर की साधना करता है, अत्यन्त बुद्धिमान् घीर होता है। वह दस्त (दिया हुआ) आहार आदि का ही अन्वेषणा करता है सदा अनेषणा से बचता हुआ एवजासमिति से युक्त होता है। संयमपाठन में कटि बद्ध होता है।।१३॥

'भूयाई च समारवभ' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'भूपाइं च समारबभ-मूनानि च समारम्य' जो आहार, भूतों का प्राणियों का आरम्भकरके बनायागया है 'तं-तम्' वह आहार साधुको 'उदिस्सा च ज' कडं-उदिश्य च पस्कृतम् देनेके लिये कियागया है 'तारिसं अन्नपाणं-ताहशमन्नपानम्' ऐसा अन्न एवं पानको 'सुसंजए म गिव्हेडजा-सुसंघतः न गृहीयात्' उत्तम साधु ग्रहण न करे ॥१४॥

ક્રામવાળા આહાર વસ્ત્ર પાત્ર વિગેરેના ત્યાગ કરતા થકા એષણા સમિતિથી સમિત થઇને અર્થાત્ ગવેષણા, ગ્રહેણુષણા અને ગ્રાસેષણામાં યતનાવાન્ શવું.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—સાધુ સઘળા અસવદારાને **રાકીને સંવ** શ્ની સાધના કરે છે. અત્યંત છુદ્ધિશાળી અને ધીર હાય છે. તે કત્ત (બીજાએ આપેલ) આહાર ત્રિપેરનું જ અન્વેષણુ-ગ્રહેણુ કરે છે. હંમેશા અનેષણાથી અગ્રીને એષણા સમિતિથી યુક્ત થાય છે. સંચમ પાલનમાં કડિબદ્ધ થાય છે. ॥૧૩॥

'भ्याइ' च समार्डभ' र्रियाहि

शब्दार्थ--'भूयाइं च समारव्य-भूतानि च समारभ्य' के आहार कृताना भार'क हरीने कनाववामां आव्या हिय 'त'-तम्' के साधुने 'विहस्साय ज' कंड-विहरय च यत्कृतम्' विहेशीने आपवा माटे तैयार हथें हाय 'तारिसं बन्न वाणं-ताहशमन्त्रपानम्' भेवा अक्ष अने भानने 'सुसंत्रप न गि व्हान-सुसंवतः न गृहीयात्' वित्तम साधु अहा न हरे ॥१४॥।

अन्ययार्थः — (पूयाई च समारव्य) भूतानि — पाणिनश्च समारस्य - संस्म-समारस्मारस्भैः सप्तवताप्य (तं) तम् – साधुम् (उदिस्सा य त्रं कडं) उदिश्य च साध्वर्थं यत् आहार।दिकं कृतमुपकत्यितम् (तारिसं अन्याणं) ताहरामस्नपानम् (मुसंनप् न थिण्हेण्त्रा) सुसंयतः - संपमयतनावान् न गृह्णीपादिति ॥१४॥

टीका-'भृयाइं' भृतानि-त्रिकालवर्त्तीन जीवनातानि 'समारवन' समारम्य-संरम्मसमारम्भारमेः पङ्गीवनिकायं विराध्य, तथा 'तम्रहिस्सा य' तं-साधु-मृद्दिय च 'जं कडं' यरकुनम्-साध्वर्थ यत् परिकल्पितम्-आधाकमिकम् 'सुसंगप' सुसंयतः-संयमयतनावान् 'तारिसं' ताद्यम्-आधाकमिकम् 'अन्नपाणे' अन्नपानम् 'ण गिण्हेज्जा' न एहीयात् । एवं कृते सति-संयममार्गींऽनुपालितो मवतीति । भृतानि परिपोडच साध्वर्थे वा कृतं यदन्नपानादिकम् तन्न मृद्धीयात् इति भावः ।१४॥

अन्वयार्थ— जो आहार आदि प्राणियों का आरंभ समार भ करके या उनको परिताप पष्टुंचा कर तैयार किया गया है अथवा जो साधु को उद्देश करके बनाया गया है, उस अन्नगनी आदि को संयमवान् साधु ग्रहण न करे ।१४॥

टीकार्थ-- श्रिकाल में विद्यमान रहने के कारण जीव को भूत कहते हैं। उन भूतों का आरंभ समारंभ करके अर्थात् षड़काय के जीवों की विराधना करके तथा साधु को उद्देश्य करके जो बनाया गया हो, उस आहारादि को संयमवान साधु अंगीकार न करे। ऐसा करने से ही संयममार्ग का पालन होता है।

आज्ञाय यह है कि साध्य के लिए छहकाय के जीवों की विरोधना

અન્વયાર્થ — જે આહાર વિગેરે પ્રાક્ષિયોના આર'લ સમાર'લ કરીતે અથવા તેમને પીડા પહેંચાડીને તૈયાર કરવામાં આવ્યા હોય અથવા જે આહાર સાધુને ઉદ્દેશીને બનાવેલ હોય એવા અન્નપણીને સ'યમી સાધુએ શહેશ ન કરવા હારશા

ટીકાર્ય — ત્રણે કાળમાં વિશ્વમાન્ રહેવાના કારણે જવને ભૂત કહેવામાં આવે છે, તે ભૂતોના આરંભ સમારંભ કરીને અર્થાત્ ધટ્કાયના જ્વાની વિરાધના કરીને તથા સાધુને ઉદ્દેશીને જે આહાર વિગેરે ખનાવેલ હૈાય તે આહાર વિગેરેને સંયમવાન્ સાધુ સ્વીકાર ન કરે. તેમ કરવાથી જ સંયમ માર્ગનું પાલન થાય છે.

કહેવાના આશય એ છે કે--સાધુના માટે છ કાયના જીવાની વિશન

मूलम्-पूर्वकम्मं ने सेविजा, ऐस धम्मे बुसीमओ। जं किंचि अभिकंखेडजा, सेव्वसो तं' ने केंप्पए॥१५॥

छाया—पूर्तिकर्म न सेवेत, एव धर्नी दृषिमतः । यस्किञ्चिदभिकाङ्क्षेत्, सर्वेत्रस्तन्न कल्पते ॥१५॥

अन्वयार्थः — (पूई कम्मं न सेविज्ञा) पूतिकर्म-केनाऽपि आधाकर्मिकाचः भुद्धाद्दारेण संयुक्तमाद्दारादिकं न सेवेत-न भुजीत (बुसीमभो एस धम्मे) हिष

करके जो आहार पानी अधि तैयार किया गया हो उसकी साधु ग्रहण न करे ॥१४॥

'पूईकम्मं न सेविञ्जा' इत्यादि ।

दादार्थ—'पूर्दकरमं न सेविज्ञा-पूर्ति हमें न सेवेत' जो आहार आधाकर्मी आहार के एक कणसे भी युक्त हो साधु उसका सेवन न करे. 'युसीमओ एस घरमे—संयमवतः एपपर्मः' द्युद संयम पालन करने बाले साधुका यही धर्म है 'जं किंनि अभिकंखेज्जा—धत्कि चित् अभिकाक्षेत्' द्युद्ध आहार में भी यदि अद्युद्धिकी आदाका हो जाय तो 'सद्यक्षो तं न कर्पए—सर्वदाः तस्न कल्पते' बह आहार भी साधुको इहण करने योग्य नहीं है। १५॥

अस्यायर्थ--साधु प्रतिकर्म आहार का अर्थात् जिस आहार में आधाकर्मी का धोडा सा भी अंदा (सिय मात्र मिला हुआ हो, सेवन

ंपूईकम्मं न सेविख्जा' धत्याहि

श्रेण्डः धे--पूर्डकम्मं न सेविडजा-पूर्तिकर्म न सेवेत' श्रे आखार आधार क्रमी आखारना क्रेष्ठ क्ष्युथी पछ युक्त छि।य तेवा आखारनुं सेवन करवुं न लेखिक 'बुसीमओ एस धम्मे-संयमवतः एव धर्मः' युद्ध संयमनुं पादन करवा बाला साधुना क्षेश्र धर्म छे. 'जंकिंब आभकंखेरजा-यन् किञ्चित् अभिकांक्षेत्' युद्ध आखारमां पछ ले अशुद्ध पद्मानी आश्रांक्ष रहेती छेय ते। 'सन्त्रसो तं न कल्वए-सर्वशः तन्त कल्वते' ते आखार पछ साधुने अख्य करवा में।व्य नथी, ॥१४॥

અન્વયાર્થ — સાધુ છે પૂર્તિકર્મ અહારના અર્થાત્ જે આહારમાં આધાક-મિના શાઉા અંશ પણ (સિયમાત્ર) મળેલ હાય તેનું સેવન કરલું નહીં આ

ધના કરીને જે આહાર પાણી વિગેરે તૈયાર કરવામાં આવેલ હાય તેને સાધુ શહ્ય ન કરે મરહા

मतः-संयमवत एप धर्मः कथितः (जंकिंचि अभिकंखेण्जा) यत किश्चिद्दिनि-काङ्क्षेत् शुद्धेऽप्याधारे यदि शङ्का भवेत तदा-(सम्बसी तंन कप्पए) सर्वशः सर्वमपि तदाहारादिकं न कल्पते-प्रदीतुं नो कल्पते इति ।।१५॥

टीका — 'पूईकस्मं' पूर्तिकर्म-आधाकर्मिकाहारस्यावयवेनाऽपि स्पृष्टं यदाः
हारादिकम् तत्पूर्तिकर्म कथ्यते । तत् 'न सेविज्ञा' न सेवेत ताहशमाहारं न
स्वीकुर्यात् । 'वृत्तीमओ' दृषिमतः – संयमवतः 'एम धम्भे' एप धर्मः – एए एवावारः
साधूनाम् एवा वा रीतिः संयमवताम्, यत् पूर्तिकर्म न सेवनीयम् इति ।
'जं किंचि अभिकंखेज्जा' यत्कि अद्भव्यानिकाङ्क्षेत् । यदि श्रुद्धाहारेऽपि – अशुद्धेश्रङ्कामवेत् तदा – 'सब्बसो तं न कष्पए' सर्वशस्त्र न कल्यते शङ्कितमपि आहारादिकं न एक्षीयादिति । आधाकर्मिकाहारस्यांशेनाऽपि युक्तमाहारादिकं साधुनै
एक्षीयात् तथा – श्रङ्कितमपि नैव स्वीकुर्यादित्याचारः साधूनामिति मातः ॥१५॥

न करे। यह संयमवान् साधुका धर्म है। इस-के अतिरिक्त जिस आहार में दांका हो, वह भी सर्वधा ग्रहण करने घोग्य नहीं है ॥१५॥

टीकार्थ--अधाकिनिक आहार का एक सीध भी जिसमें मिला हो वह पूर्तिकर्म कहलाता है। साधु ऐसे आहार को स्वीकार न करे। संप-मियों का यही धर्म है, यही आचार है और यही रीत है कि वे पूर्तिकर्म का सेवन न करें। कदाचित् आहार शुद्ध हो परन्तु उसमें अशुद्ध होने की शंका हो तो उसको भी ग्रहण करना सर्वथा नहीं कल्पता। इस प्रकार शंकित आहार को भी ग्रहण न करे।

अभिप्राय यह है कि आधाकर्मिक आहार के एक अंदा से भी

સંયમવાળો સાધુના ધર્મ છે. આ શિવાય જે અહારમાં શંકા હૈાય તેવા આહાર પણ શહુણ કરવા ચાેગ્ય નધી. તા૧પાત

ટીકાર્થ—આધાકમિંક આહારના એક સીચ (અંશ) પણ જેમાં મળેલ દાય તે પૂર્તિકર્મ કહેવાય છે. સાધુએ એવેર આહાર કહેલા કરવા નહીં, સંચ-મીના એજ ધર્મ છે. એજ આગાર છે, અને એજ રીત છે, કે, તેએ પૂર્તિ-કર્મનું સેવન કરે નહીં. કડાચ અહાર શુદ્ધ હાય, પરંતુ તેમાં અશુદ્ધ પણાની શંકા હાય તા તેને શહ્યુ કરવું પણ સર્વધા કલ્પતું નથી. આ રીતે શંકિત આકારને પણ શહ્યુ ન કરવા.

કહેવાના અભિપાય એ છે કે—આધાકમી આહારના એક અંશથી

# म्लम्-ह्रंणंतं णाणुजाणेज्जा, आयगुत्ते जिहांदिए । ठाणाइं संति सृष्टीणं, गामेसु नगरेसु वा ॥१६॥

छापा--ध्वन्तं नानुनानीयाद्, भारमगुनी नितेन्द्रियः। स्थानानि सन्ति श्रद्धावतां ग्रामेषु नगरेषु वा ॥१६॥

अन्त्रयार्थः--(सङ्घोणं) श्रद्धावताम् (गामेस्न वा) ग्रामेषु नगरेषु वा (ठाणाइं संति) स्थानानि सन्ति श्रद्धावतां निवासस्थानानि वहूनि सन्ति तत्र-(आयग्रसे

युक्त आहार को साधु ग्रहण न करे तथा संदिग्ध अर्थात् यह शुद्ध है या अशुद्ध, इस प्रकार की शंका से युक्त आहार को भी ग्रहण न करे। यह साधुओं का आचार है।।१५॥

'हणंतं वाणु माणेजना' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'सड्ढीणं श्रद्धावतां' धर्ममें श्रद्धा रखने वाछे 'गामेसु नगरेसु वा-प्रामेषु नगरेषु वा' गामों में अथवा नगरों में 'ठाणाणि संति -स्थानानि सन्ति' साधुओं का निवास होता है 'आयगुक्ते जिहंदिए-आस्मग्रसः जितेन्द्रियः' अतः आस्मग्रस जितेन्द्रिय साधु 'हणेतं णाणु जाणे जजा-प्रन्तं नानुजानीयात्' जीवहिंसा करनेवासे को भक्षा न जाने ॥१६॥

अन्वपार्थ-- धर्म में श्रद्धा रखने वाले यहस्थों के बाकों में और नगरों में ऐसे स्थान होते हैं, जहां साधु ठहरते हैं। (यहां कोई जीव

શુક્રત અહારને સાધુએ ગ્રહણ ન કરવેદ તથા સંદિગ્ધ અર્થાત્ આ શુદ્ધ છે, અથવા અશુદ્ધ છે, આવા પ્રકારની શંકા વાળા આહારને પણ શ્રદ્ધણ કરવેદ નહીં આ પ્રમાણે સાધુઓના આગાર છે. હ૧પા

'ह्रणंत' णःणुजाणे बजा' ⊍र्था हि

श्रष्टाथै—-'सङ्दीणं-प्रद्वावतां' धर्ममां श्रद्धा राभवावाणा 'तामेसु नगरेसु वा-मामेषु नगरेषु वा' अभामां अथवा नअरेशमां 'ठाणाणि संति-स्थानानि सन्ति' साधुक्रोना निवास थाय छे 'आयगुत्ते जिइ'दिए-आत्मगुरतः जिलेन्द्रियः' तेथी अपत्मशुप्त अने छत्तेन्द्रिय अवे। साधु 'इणंतं णाणुजाणेडजा-न्नन्तं नानु-जानीयात्' छविद्धिसा ध्रवावाणाने अनुभति न आपे ॥१९॥

અન્વયાર્થ—ધર્મમાં શ્રદ્ધા રાખવાવાળા ગૃહસ્થાના ગામામાં અને નગ-દામાં એવા સ્થાના હાય છે, કે જ્યાં સાધુબા રહી શકે છે. (ત્યાં કાઇ જીવ- जिइंदिए) आत्मगुप्तः, आत्मना-मनोवाककायरूपेण गुप्तः जिलेन्द्रियः -वदयेन्द्रियः (इणेतं णाणुजाणेषजा) वनन्तं-जीवविश्वधनाकारिणं नानुजानीयात् सावद्यानु-ब्टानं नानुमोदयेदिति ॥१६॥

टीका—'सड़ीणं' श्रदावतां धर्मविषयकविचिकित्सारहितानाम्, 'गामेसु नगरेसु वा' ग्रामेषु नगरेषु वा 'ठाणाई' स्थानानि 'संति' सन्ति, सत्र ग्रामादी कश्चित् श्रदालुः धर्मश्रद्धया यदि जीववधमयी नक्तमारम्भसंपादनीयं क्र्रालननादि मन्दिरम्प्तिनिर्माणादिकं कार्यं क्र्याद्व, तथा साधुमुपस्थ्य एच्छेत् भगवन् ! मदीयमिदं कर्म धर्मजनकं न वा ? तदाग्रहाचद्धयाद्वा 'हणंतं' हत्नतं माणिजातं स साधुः 'णाणु जाणेख्वा' नानुजानीयात् धनन्तं नानुमोदेश । कथंभूतः साधुनीनुमोदेत, तबाह—'आयगुत्तं' आत्मगुष्तः सन् आत्मना-मनोवाककायरूपेण गुष्तः, इत्यात्मगुष्तः । तथा—'जिइंदिए' जितेन्द्रियः—वश्रीकृतेन्द्रियः, साव्यं कर्मानुष्ठानं नानुमोदेत जीव हिसा करे तो) आत्मा को गोपन करने वाटा तथा जितेन्द्रिय साधु जीव की विराधना करने वाटे का अनुमोदन न करे ॥१६॥

टीकार्थ--अपने धर्म में श्रद्धो रखने वाले गृहस्य जनों के यामों तथा नगरों में स्थान बने होते हैं। वहाँ कोई कृप, सरोवर आदि का जिसमें जीविहिंसा अवइपंभाविनी हैं, निर्माण करना चाहे और साधु के समीप आकर पूले-अगवन्। मेरा यह कार्य धर्मजनक है या नहीं? उस समय उसके आग्रह से अथवा अग्र से प्राणियों की हिंसा करने बाले उस गृहस्थ की अनुमोदना न करे। किस प्रकार का साधु अनु-मोदन न करे, इस विषय में कहते हैं-जो साधु मन वचन और काय से गुप्त है और अपनी इन्द्रियों को जीत चुका है, ऐसा साधु सावय कार्य की अनुमोदना न करे।

હિંસા કરે તે) આત્માનું ગાયન કરવાવાળા તથા જીતેન્દ્રિય સાધુએ જીવની વિરાધના કરવાવાળાની અનુમાદના કરવી નહીં તાર્યા

ટીકાર્થ — પાતાના ધર્મમાં શ્રદ્ધા રાખવાવાળા ગૃહેસ્થ જનાના ગામા અને નગરામાં સ્થાન મનેલા હોય છે. ત્યાં કેઈ કૃવા, વાવ, સરાવર, વિગેરે કે જેમાં જીવહિંસા અવસ્ય થવાની છે, તેવા વાવક્વા વિગેરે બનાવ-વાની ઇચ્છાથી સાધુની પાસે આવીને પૂછે કે—હે લગવન! મારૂં આ કાર્ય ધર્મ જનક છે કે નહીં? તે વખતે તેના આગ્રહથી અથવા ભયથી પ્રાણિ-યાની હિંસા કરવાવાળા તે ગૃહસ્થનું અનુમાદન કરવું નહીં. કેવા પ્રકારના સાધુએ અનુમાદન ન કરવું, આ વિષયમાં સ્ત્રાધર કહે છે કે—જે સાધુ, વચન, અને કાયથી ગુપ્ત છે, અને જે પાતાની ઈન્દ્રિયાને જીતી યુકેલા છે. એવા સાધુએ સાવલ કાર્યની અનુમેદના કરવી નહીં. इति । प्रामादौ मायो बाहुल्येन श्रद्धावीलानां निवासस्थानं भवति, तत्र यदि धर्मे श्रद्धाल धर्मेषुद्धया दिसामयं कार्य कुर्यात्-कुर्वेन् साधुं पृच्छेद् यन्मदीयिवदे कार्य श्रोमनं न वा ? तदाऽऽत्मगुष्त्रो जितेन्द्रियः साधु स्वाहवे सावधकार्येऽनुमितं नेव दश्चादिति भावः ॥१६॥

साधुः सावद्यकार्येऽज्ञुमति न दद्यादेनद्विषये स्वकार आह-मूळम-तेहा गिरं समारब्भ, अतिथ पुँठणं ति णो वेष्। अहवा णितिथ पुँठणं ति, पेवमेयं मेहव्भयं॥१७॥ छाया---तथागिरं समारभ्य, अस्तिपुष्यमिति नो वदेत्। अथवा नास्तिपुष्य स्टियेतन्त्रहाभयम्॥१७॥

ग्राम आहि में प्रायः श्रद्धालु जनों के स्थान होते हैं, जहां साधु ठहर जाते हैं। ऐसे स्थानों में अगर कोई धर्म श्रद्धालु धर्म युद्धि से हिंसामय कार्य करे और साधु से पूछे कि मेरा यह कार्य अच्छा है या नहीं? तो आत्मग्रह एवं जितेन्द्रिय साधु उस सावय कार्य में अनुमति प्रदान न करे।।१६॥

साधु सावच कार्य में अनुमति न दे, इस विषय में सूत्रकार कहते। हैं-'तहा गिरं समारक्भ' इत्यादि।

दान्दार्थ-'तहा गिरं समारव्भ-तथा गिरं समारभ्य' उम प्रकारकी बाणी सुनकर 'अस्थि पुण्णंति जो वए-अस्ति पुण्यमिति नो बदेत्' पुण्य है ऐसा न कहे 'अहवा जस्थि पुण्णंति-अथवा नास्ति पुण्पमिति' अथवा पुण्य नहीं है इस प्रकार का कथन भी 'एवमेयं महव्मयं-एव-मेतन्महाभ्यम्' यह कहना भी महान् भग जनक है ॥१७॥

ગામ વિગેરમાં પાયા શ્રહાળું મનુષ્યાના નિવાસ હોય છે, કે જ્યાં સાધુ રહી જાય છે. એવા સ્થાનામાં અથવા જો કાઈ ધર્મ શ્રહાલુ ધર્મ બુદ્ધિથી હિંસામય કાર્યં રે અને સાધુને પૂછે કે–મારૂં આ કાર્ય સારૂં છે કે નહીં ? તા આત્મગુપ્ત અને જીતેન્દ્રિય એવા સાધુએ તે સાવઘ કાર્યમાં અનુમતિ આપવી નહીં. ા૧૬તા

સાધુ સાવલ કાર્યમાં અનુમતિ ન દે, આ વિષયમાં સ્વાકાર કહે છે કે—'ત્રદ્યા મિરં સમારદમ' ઇત્યાદિ

श्रण्डाथ"--'तहा गिर' समारक्म-तथा गिरं समारक्य' केवा प्रकारनी वास्त्री श्रांक्षणीने 'अत्थि पुण्णांति जो वच-अस्ति पुण्यमिति नो बदेत्' पुष्य थाय छे. तेम न क्केंबुं, 'अहवा जिल्थ पुण्णांति-अथवा नास्ति पुण्यमिति' व्यथवा पुष्य नथी अन्वयार्थः -- (तहा गिरं समारव्य) तथा गिरं समारम्य -मन्द्रतक्र्यखननादौ पुण्यमस्ति नवेति वावचं श्रुत्वा (अस्यि पुण्णं ति णो तप्) अस्ति पुण्यमिरयेत्रं वाक्यं नो वदेत् (अहवा) अथवा (नित्य पुण्णंति) नास्ति पुण्यमित्यपि (एवमेयं महव्मयं) प्रतमेतदिष महक्रयम् -महद्वनिष्टकारकम् अठो न वदेदिति ॥१७॥

टीका—केनिवित्सावद्यक्र्यखननादि कर्मणि पृष्ठतेन किमस्मदनुष्ठीयमान-कर्मणि भविष्यति पुण्यमपुण्यं वेति पृष्ठो ग्रुनिः 'तहा' तथाविधा गिरं-वचनम् 'समारक्ष्म' समारक्ष्य-श्रुत्वा 'अस्ति भवदनुष्ठितकर्मणि 'पुण्णं ति' पुण्यमिति 'णो वए' नो बदेत् 'अहवा' अथवा 'नित्थ' नास्ति 'पुण्णं ति' पुण्यमिति वा नो बदेत् 'एवमेयं' एवमेतदपि—उभयथाऽपि 'महक्ष्मयं' महद्मयमितिमस्वा दोष कारणं सावद्यकर्माऽनुष्ठानं परेणाऽपि कियमाणं नानुमन्येतेति । यदि कूपादिः

अन्वयार्थ-- कुंआ खोदने में पुण्य है अथवा नहीं इस प्रकार के वाक्य को सुनकर साधु 'पुण्य है' ऐसा न कहे, और पुण्य नहीं है ऐसा कहना भी महाभयकारी है-अश्यन्त अनिष्ठकर है, अनएव ऐसा भी न कहे।।१७॥

टीकार्थ--क्र्य खनन आदि सादध कर्म में लगा हुआ कोई गृहस्थ, मुनि से पूछे-हमारे द्वारा किये जा रहे इस कार्य से पुष्प होगा था पाप होगा? इस प्रकार के बचन अर्थात् प्रदन को सुनकर 'आपको इस कार्य से पुष्प होगा' ऐसा न कहे और 'पुष्प नहीं होगा ऐसा भी म कहे, इस प्रकार दोनों प्रकार से महान् भय जान कर तूसरे के द्वारा

धतुं क्रीया प्रशःतनुं अधन पाणु 'एवसेयं महत्रमयं-एवस् एतन्महाभयम्' सक्षास्य कन् । ।।१७॥

અન્વયાર્થ — ફૂવા ખાદવામાં પુરુષ છે, અથવા નથી? આવા પ્રકાશના વાકઅને સાંભળીને સાધુએ 'પુરુષ છે' તેમ ન કહેવું. અને 'પુરુષ નથી' તેમ કહેવું તે પણ ભયકારી છે. અર્થાત્ અત્યંત અનિષ્ટ કર છે તેથી તેમ પણ કહેવું ન જોઈએ શ૧ળા

ટીકાર્ય — કૂવા ખાદવા વિગેર સવલ કર્મમાં પ્રવૃત્ત થયેલા કાઈ ગૃહસ્ય મુનિને પૂછે કે–મારા હારા કરવામાં આવતા આ કાર્યથી પુર્ય થશે ? કે પાપ થશે ? આવા પ્રકારના વચત અર્થાત્ પ્રશ્ન સાંભળીને 'આપને આ કાર્યથી પુરુષ થશે' તેમ કહેલું નહીં. તેમજ 'પુરુષ નહીં થાય' તેમ પણ કહેલું નહીં

खननकार्यभवृत्तः कश्चित्साधुं पृच्छेत् अत्र पुण्यमस्ति अणुग्यंवेति । तत्र साधुः पुण्यमस्तीति न पदेत्, नाऽपि नास्ति पुण्य भित्येतं वा त्रदेत्, यतो हि-उभयथाऽपि विधेनिषेत्रस्य वा कथनं महतो भयस्य कारणभिति सारः ॥१७॥

तादशं क्वलननादिकार्यं किमिति साधुर्नानुमन्येत, तवाह सूत्रकारः-भूलम्-देश्शद्वया य जे पाणा, हैम्मंति तसथावरा।

तेसि सारत्रखणद्वाए तम्हा अर्दथाति णा वेष् ॥१८॥ छाया - दानार्थाय च ये पाणाः, इन्यन्ते त्रसस्थावराः । वेषां संरक्षणार्थाय, तस्मादस्तीति नो बदेत् ॥१८॥

किये जाने वाछे दोषों के कारणसूत सावद्य कर्मके अनुष्टान का अनु-

सार यह है कि क्र्य आदि खोइने में प्रवृत्त कोई पुरुष साधु से प्रदन करे-इस कार्य में पुण्य है या पाय है ? तो साधु 'पुण्य है' ऐसा भी न कहें और 'पाप हैं' ऐसा भी न कहें। क्योंकि विधान करना और निषेध करना, दोनों ही महान् भय के कारण हैं॥१७॥

'दाणद्वया' इश्यादि ।

शब्दार्थ--'दाणह्या-दानार्थाय' अन्नदान अथवा जलदान देनेके लिये 'जे तसथावरा पाणा हम्मंति-ये झसरथावराः पाणाः हन्यन्ते' जो श्रम और स्थावर पाणी मारे जाते हैं 'तेसिं सारक्खणहाए-तेषां संर-क्षणार्थाय' उन जीवों की रक्षा करने के लिये 'अस्थीति नो वए-अस्ति हति नो बदेत्' पुण्य होता है ऐसा न कहे ॥१८॥

આ રીતે ખન્ને પ્રકારથી મહાન્ લય સમજીને બીજાના દ્વારા કરવામાં આવ-નારા દેવાના કારણુનૂત સાવદા કર્મના અનુષ્ઠાનનુ અનુમાદન ન કરે!

કહેવાના સાર એ છે કે—કૃવા વિગેર ખાદવામાં પ્રવૃત્ત થયેલ કાઇ પુરૂષ સાધુને પૂછે કે–આ કાર્યમા પૂલ્ય છે કે પાપ છે? તા સાધુએ 'પુલ્ય છે' તેમ પણ કહેલું નહીં. અને 'પાપ છે,' તેમ પણ કહેલું નહીં, કેમ કે વિધાન કરલું અને નિષેધ કરવા એ અન્ને મહાન્ લયના કારણરૂપ છે. શરળા 'સ્જ્યા' દ્રસ્યાં દ

शण्डार्थ — 'दाणहुया-दानार्थाय' अन्नहान अथवा कलहान आपवा माटे 'जे तसथावरा पाणा इम्मेति-ये ब्रह्मस्थावरा: प्राणाः इन्टन्ते' के श्रस स्थावर प्राक्षीया भारवामां आवे छे. 'हेसिं सारभ्यणहुए-तेषां संरक्षणार्थाय' अ क्ष्योनी रक्षा करवा माटे 'जन्धीति नो वए- प्रस्ति इति नो वर्षत्' पुष्य थाय छे तेम न क्षेत्रुं. ॥१८॥ अन्वयार्थः—(दाणह्रया) दानार्थमञ्जदानाय अलदानाय वा अन्तनलदानमुहिश्येत्यर्थः (जे तसश्रावरा पाणा हम्मंति) ये असस्थावराः पाणाः—जीवा
हन्यन्ते-च्यापाद्य-ते (तेसिं सारवखणद्वाप्) तेषां असस्थावराणां संरक्षणार्थाय—
रक्षानिमित्तम् (अत्थीति नो वप्) अस्ति पुण्यं भवतः क्र्यखननादिकार्ये इति नो
वदेत् जितेन्द्रियः साधुरिति ॥१८॥

टीका—अनदानं पवनपाचनादिकया कियया मनति, जलदानं च क्रुपलन-नादिकया कियया मनतीति 'दाणह्रया' दानाथीय-तदाननिमित्तम् 'जे' ये 'तसथानरा' नसस्थानराः 'पाणाः' पाणिनः 'इम्मंति' इन्यन्ते 'तेसिं' येपामुप-मद्नेनान्नादिकं निष्पादितं भवति तेपाम् 'सारक्खणह्राप' रक्षणनिमित्तम् अत्थी ति जो चए' अस्ति—पुण्यमस्तीति नो चदेत् आत्मग्रतो जितेन्द्रियः साधुः नो चत्रेदस्ति पुण्यमिति मानः ॥१८॥

म्ब्र्-जीसिं ते उवकष्वंति, अन्नपाणं तहाविहं।

तिसिं ळाभंतरायांति, तम्हा णिरिय त्ति 'णी वेष ॥१९॥

अन्वयार्थ-अन्नदान या जलदान के लिए त्रस और स्थावर प्राणियों का चात किया जाता है, उनकी रक्षाके लिए 'पुण्य है' ऐसा नहीं कहना चाहिए ॥१८।

टीकार्थ—पचन पाचन आदि किया करके अथवा कुग्लनन ओदि किया करके दान के लिए जिन ऋस और स्थावर प्राणियों का घात किया जाता है, उनके संरक्षण के लिए 'पुण्य है' ऐसा न कहे।

सारांद्रा यह है कि जितेहिय साधु 'पुण्य है' ऐसा न कहे। पुण्य का विधान करने से त्रस स्थावर जीवों की विराधना का भागी बनना पड़ता है ॥१८॥

અન્વયાર્ધ — અલદાન અથવા જળદાન માટે ત્રસ અને સ્થાવર છવે.નેત ઘાત કરવામાં આવે છે તેની રક્ષા માટે 'પુષ્કય છે' તેમ કહેલું ન જોઇએ ॥૧૮॥

ટીકાર્ય --પચન પાચન વિગેરે કિયાએ કરીને અથવા કૂવો ખેહિલે વિગેરે ક્રિયા કરીને દાનને માટે જે ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયાના ઘાત કર-વામાં આવે છે, તેમના રક્ષણ માટે 'પુષ્ય છે' તેમ ન કહેલું.

કહેવાના ભાવ એ છે કે---જીતેન્દ્રિય સાધુ 'પુંચ્ય છે' તેમ ન કહે કારણ કે પુર્યનું વિધાન કરવાથી ત્રસ અને સ્થાવર જીવાની વિરાધનાના ભાગીદાર ખનવું પડે છે, ા૧૮ા

छाया---येषां तदुषक्रवयन्ति, अन्नवानं तथाविधम् ।

े तेवां लामान्तराय इति, तस्मान्नास्तीति नो बदेतु ॥१९॥

अन्वयाधः --(जेसि तं) येषां पाणिनां कृते तत् (तद्दाविद्दं ब्रन्नपाणं उवक-पंति) तथाविधमन्नपानदि उपकल्पयन्ति-निष्पादयन्ति (तेसि लाभंतरायंति) तेषां लामान्तरायो विध्नो भवेत् (तम्हा) तस्मात् कारणात् (निर्धित्ति नो वप्) नास्ति पुण्यमिश्यपि नो वदेदिति । १९।।

टोका- यदि पुण्यमस्तीति कथने पापं भवति, तदा नास्ति पुण्यमित्येव स्यात् इति वक्तन्ये निषेधपक्षमपि मतिषेश्रयति 'जेसि तं' येषां तत् 'तहाविहं'

'जेसि तं उवक्षपंति' इत्यादि !

शब्दार्थ — 'जेसि तं-येषां तत्' जिन प्राणियों को दान देनेके लिये 'तहाबिहं अञ्चलां उचकप्पंति-तथाबिधं अञ्चलनं उपकल्पयन्ति' उस प्रकार का अन्तरान तैयार किया जाता है 'तेसि उपमांतरायंति-तेषां सामान्तराय इति' उनके लाभ में अन्तराय न हो 'तम्हा-तस्मात्' इस-लिये 'निश्चित्ति जो चप्-नास्तीति नो चदेत्' पुण्य नहीं है ऐसा भी न कहे ।।१९॥

अन्यथाये---जिन प्राणियों के लिए वह प्राणियात पूर्वक अभगानी वे गृहस्थ तैयार करते हैं, उनको लाभान्तराय होगा, इस कारण से पुण्य नहीं हैं ऐसा की न कहे ॥१९॥

टीकार्थ—चिंद 'पुण्य है' ऐसा कहने में पाप होता है तो पुण्य नहीं है' ऐसा कह देना चाहिए। ऐसा वक्तव्य उपस्थित होने पर निर्वेधपक्ष

'जेसि तं उनकृष्यंति' धत्याडि

शण्डाधं -- 'जेसि' त'-येपां तत्' ले प्रािष्यिने रान आपवा भाटे 'तहा-विहं अन्तपान' उवकपांति-तयाविधां अन्तपानं उपकल्पयन्ति' स्थेपा प्रधारनुं स्थल पान तैयार धरवामां आपे हे. 'तेसिं हामान्तरायंति-तेषां हामान्तराय इति' तेस्थाना बालमां आंतराय-विध्न ३५ न धाय 'तम्हा-तस्मान' ते भाटे 'तिस्थिति नो वय नास्तीति नो वदेत्' पुष्य नधी स्थेनुं पञ्च न धडेनुं ॥१८॥

અન્વયાર્થ'--જે પ્રાધ્યિયા માટે પ્રાણી ધાત પૂર્વક ભલપાણી તે ગૃહસ્થા તૈયાર દરે છે. તેમને લાસાન્તરાય થાય તે કારશે 'પુર્ય નથી' એ પ્રમાશે પણ કહેવું નહીં ા૧૯ા

ટીકાર્થ — જે 'પુલ્ય ક' તેમ દહેવાલી પાપ થતું દેહાય તે 'પુલ્ય નથી' તેમ કહેવું જોઈએ આ પ્રમાણેનું કથન ઉપસ્થિત થતાં નિષેધક પક્ષનો પણ तयाविषम् 'अन्नपाणं' अन्नपानं धर्मबुद्धया 'उपऋषंति' उपऋष्यन्ति-निष्पा-दयन्ति । तत्र निषेधकरणम् 'तेसिं' तेषामाहारपानाधिनां जीवानां तादशाध-पानाद्यलामो मवेत् तदमाबेन ते दुःखितो भवन्ति तेन तेपाम् 'छामंतरायंति' सामान्तराय इति, लाभे विष्नाः स्थात् 'तम्हा' तस्मात् क्रूपखननादि कर्माणि 'णस्थि चि' नास्तीति 'नो वए' नो बदेत् पुष्यं नास्तीत्यपि नो बदेदिति ॥१९॥

उपसंहरकाह-'जे य दाणं पसंसंति' इत्यादि ।
मुख्य-जे ये दाणं पंसंसंति, वेहमिच्छंति पाणिणं ।
जै य णें पंडिसेहंति, वित्तिःचेछेयं कैरेंति ते ॥२०॥
छाया-ये च दानं प्रशंसन्ति, व धमिच्छन्ति पाणिनाम् ।
ये च तं पतिषेधन्ति, दिच्छेदं कीन्ति ते ॥२०॥

का भी निषेध करते हैं-जिन प्राणियों के लिए वह जीबोपमर्दन आदि दोषों से द्षित अन्नपानी धर्मबुद्धि से बनाया गया है, निषेध करते से उसको उसकी प्राप्ति नहीं होगी, उनके लाभ में विध्न उपस्थित होगा अतएब 'पुण्य नहीं हैं' ऐसा भी नहीं कहना चाहिए।१९॥

जपसंहार करते हुए ज्ञास्त्रकार कहते हैं-जे यदाणं पससंति' इत्यादि। ज्ञाब्दार्थ—'जे यदाणं पसंसंति-ये चदानं प्रशंसन्ति' जो दान की प्रशंसा करते हैं 'वहमिच्छंति पाणिणं-वधिमच्छन्ति प्राणिनाम्' वे प्राणियों के वधकी इच्छा करते हैं 'जे यणं पिंडसेहंति-ये चतं प्रति-पेधन्ति' और जो दानका निषेध करता है 'ते विक्तिच्छेयं करेंति-ते वृक्तिच्छेदं कुर्वन्ति' वे अन्यकी जीविका का छेदन करते हैं। २०॥

નિષેધ કરતાં સ્ત્રકાર કહે છે કે-જે પ્રાિલ્યોને માટે તે જીવાના ઉપમદ'ન વિગેરે દાયાથી દાયવાળા અન્નપાણી ધર્મ બુદ્ધિથી અનાવવામાં આવેલ છે, તેના નિષેધ કરવાથી તેઓને તે અન્ન પાણીની પ્રાપ્તિ થશે નહીં તેના લાલમાં વિઘ્ન આવી જશે. તેથીજ 'પુર્ય નથી' તેમ પણ કહેવું' ન એઇએ. ા૧ શા

Buni ढार करतां शास्त्रकार कंढे छे डे-'जे य दाण' पसंसति' धित्याहि

शण्दाथं---'जे य दाणं पसंसंति-ये च दानं प्रशंसन्ति' के थे। दाननी प्रशंसा करे छे. 'वहमिच्छंति पाणिणं-वधिमच्छन्ति प्राणिनाम्' ते थे। प्राश्चिरियाना वधनी धन्छ। करे छे. ''जे य णं पिंद्वसिहंति-ये च तं प्रतिपेधन्ति' अने के थे। दानने। निषेध करे छे 'ते वित्तिच्छेय' कर ति-ते प्रतिच्छेद' दुर्वन्ति' ते थे। श्रीका थे। भा छिविश्तुं छेदन करे छे. गर्ना।

अन्वयार्थः—'जे य दाणं पसं संति' ये च दानम्—अञ्चनलदानं बहूनामुप-कारीति कृत्वा पशंसन्ति—श्लाधन्ते (वहमिच्छंति पाणिणं) ते पाणिनां—जीवानां वधं—पाणातिपातमिच्छन्ति (जे य णं पडिसेहंति) ये च तादशं दानादिकं प्रतिषे-धन्ति—निषेधयन्ति (ते विचिच्छेयं करेति) ते पाणिनां इतिच्छेदं लाभान्तरायं कुषंन्तीति॥२०॥

टीका—'जे य' ये च पुरुषाः 'दाणं' दानमञ्जानादीनाम् 'पसंसंति' मशंमन्ति—भशंमां दुर्वन्ति, ते 'पाणिणं' माणिनाम् 'वहांमच्छंति' वयमिच्छन्ति, यतस्तादशपचनपाचनादिकया कियया सम्रत्यद्यानस्य दानस्य पाणातिपातमन्तराऽज्ञुपपत्तेः। 'जे य' ये च 'णं' खद्ध तादशं दानम् 'पडिसेहंति' प्रतिपेधन्ति । ते तादशभाणिनाम् 'वित्तिष्छेपं' वृत्तिष्छेदनम्-लाभान्तरायम् 'करेंति' कुर्वन्ति ।।

अन्वयार्थ—जो उस दान की प्रशंसा करते हैं, वे प्राणियों के वध की इच्छा या समर्थन करते हैं और जो उस दान का निषेध करते हैं, वे प्राणियों की जीविका का उच्छेद करते हैं अर्थात् उनके आहार पानी में अन्तराय डालते हैं ।२०॥

टीकार्थ--जो पुरुष अन्न पानी के उस दानकी प्रशंसा करते हैं, वे प्राणियों के वध की इच्छा करते हैं, क्योंकि पचन पाचन आदि किया करके तैयार किया गया वह आहार हिंसा के बिना हो नहीं सकता। इस प्रकार उस दान की प्रशंसा करने से प्राणियों की विराधना की भी प्रकारान्तर से प्रशंसा हो ही जाती है, और जो उस दान का प्रति-षेष करते हैं, वे उन प्राणियों की आजीविका में विषय उपस्थित करते हैं, जो उस दान पर जीवित हैं।अतएव जिस कर्म में पुष्प और पाप

અન્વયાર્થ – જેએન એ દાનની પ્રશાસા કરે છે. તેએન પ્રાહ્યુપાના વધની ઈચ્છા અથવા સમર્થન કરે છે. અને જેએન દાનના નિષેધ કરે છે, તેએન પ્રાહ્યુપાની આજિક્સમાં વિધ્ન કરે છે. અર્થાત્ તેમના આઢાર પાણીમાં અતરાય કરે છે. નારળા

ટીકાર્ય — જેઓ અન્ન પાણીના તે દાનની પ્રશંસા કરે છે, તેઓ પ્રાણિ-યોના વધની ઈચ્છા કરે છે, કેમકે પચન, પાચન વિગેરે ક્રિયા કરીને તૈયાર કરવામાં આવેલ તે આહાર હિંસા થયા વિના થઈ શકતો નથી. તેજ રીતે તે દાનની પ્રશંસા કરવાથી પ્રાણિયોની વિરાધના (હિંસ)ની પણ પ્રકારાન્તરથી પ્રશંસા થઈ જ જાય છે. અને જે તે દાનના નિષેધ કરવામાં આવે તા, તેઓ એવા પ્રાણિયોની આજવિકામાં વિકાર્ય થાય છે, કે જેઓ તે દાન

### समयार्थेबोचिनी टीका प्र. श्रु. श्र. ११ मोक्षस्य क्रपनिक्पणम्

२०१

अयं करुणादानामयदानविषयको निषेधो न विज्ञेयः, तयोः शास्त्रे विश्वेयस्वेन मतिपादनादिति ॥२०॥

तर्हि कि कर्त्तव्यं तत्राह-

मूलम्-दुंहओ वि ते ण भासंति, अस्थि वा नंतिथ वा पुँणो। आयं र्यस्त हेचीं णं, निर्वेदाणं पाँउणंति ते ।।१९॥ छाया---द्विभाऽपि ते न भाषत्ते, अस्ति वा नास्ति वा पुनः। आयं हि रजसो हित्वा, निर्वाणं शास्त्रवन्ति ते ॥२१॥

अन्वयार्थः—(ते दुइओ वि अस्थि वा नित्य वा पुणो ज भासंति) ते साधवः द्विधापि अस्ति पुण्यं नास्ति वा पुण्यं पुन ने भापन्ते किन्तु (स्यस्स) रजसः कर्मणः (आयं हेचा) आयं लःभं हिस्ता मीनेन स्यवस्ता (ते निन्नाणं पाउणंति) ते अनवद्यभाषिणः निर्वाणं—मोक्षं माप्नुवन्तीति ॥२१॥

का सम्मिश्रण हो, उसका न विधान करना उचित है और न निषेध ही करना परणा

तो साधु को क्या करना चाहिए? सो कहते हैं-'दुहओ दि ते ज भासंति' इत्यादि।

दाब्दार्थ — 'ते दुइओ वि अत्यि वा नित्ध वा पुणो ण भासंति-ते विधापि अस्ति वा नास्ति वा पुनः न भाषन्ते' साधु, उक्त दान से पुण्य होता है अथवा नहीं होता है इस प्रकार दोनों वाते नहीं कहते हैं 'रब-स्स-रजसः' कर्मका 'आयं हेच्या-आयं हित्वा' आना को छोड कर 'ते निव्वाणं पाषणंति-ते निर्वाणं प्राप्तुवन्ति' वे मोक्षको प्राप्त करते हैं ॥१६॥ अग्वपार्थ — ऐसी परिस्थिति में साधु पुण्य है अथवा पुण्य नहीं

પર જીવતો હોય, તેથી જે કર્મમાં પુરય અને પાપનું સંમિશ્રય હાય તેનું વિધાન કરવું તે ચાગ્ય તથી. તેમજ નિષેષ્ત કરવા તે પણ ચાગ્ય નથીજ ારળા

તા સાધુએ શું કરલું જોઇએ ! તે માટે કહે છે કે-'दुइवा वि तेण भासंति' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'ते दुइबो वि स्नत्यि वा नित्य वा पुणो ण मासंति — ते द्विधारि अस्ति वा नास्ति वा पुनः न भाषन्ते' साधुकी डान अस्वाधी पुष्य थाय छै, अथवा नथी थुं आ प्रभाकोनी अन्ते प्रशस्ती वात अडेवी न लेधकी. 'रवस्स — रजसः' अभैना 'आय' हेच्चा — प्रायं हित्या' आववाने छे। धीने 'ते निञ्चाणं पाडणंति — ते निर्वाणं प्रायं वित्यों भे। भी भी भी प्रभा अरे छै। ॥ १९॥

અન્વયાથ°––એવી પરિસ્થિતિમાં સાધુએ પુષ્ય છે, અથવા ં પુષ્ય **મોથી** સ૦ ૧૬ टीका—'ते दुइभो वि' ते-साधरः द्विधाऽपि-विधिनिपेधवानगरूपग्रुमय-मपि 'ण मासंति' न मापन्ते, 'अत्य वा' अस्ति वा पुण्यम्, 'नत्थ वा' नास्ति वा पुण्यमिति न भापन्ते ते साधरः, 'पुणो' पुणश्च तथाविधोभयपकारकमापणे 'रयस्स' रजसः-पापस्य 'आयं' आयम्-आगमनकारणम् 'हेचा' हित्वा-अपनीय 'ते' ते-अनवद्यमापणकर्चारो महापुरुषः 'निव्वाणं' मोक्षम्-निरतिशयसुखात्मक-मश्चेषकमिक्षयरूपम् 'पाउणेति' माष्त्रुवन्तीति ॥२१॥

मुलम्-निर्वेवाणं पैरमं बुद्धा, शैक्खत्ताणं वै चंदिमा। तम्हा संया जिए दंते , निर्वेवाणं संधेष मुणि॥२२॥ छाया-निर्वाणं परमं बुद्धाः, नक्षत्रेष्ट्रित चन्द्रमाः। तस्मात्सदा यतो दान्तो, निर्वाणं साधयेन्यनिः॥२२॥

है, यह दोनों वाते नहीं कहते। वे कर्म के आश्रव को त्याग कर मौन धारण करके-मोक्ष प्राप्त करते हैं ॥२१॥

टीकार्थ—दान की विधि रूप या निषेश्व रूप यह दोनों बाते साधु महीं कहते हैं। साधु 'पुण्य हैं' अगर 'पुण्य नहीं है' ऐसा न कहे हिंसा जनित दान का विधान करने में एवं निषेध करने में भी दोष लगता है। अतएव उसे दोनों में से एक बात भी नहीं कहनी चाहिए। दूरदर्शी साधु को ऐसे अवसर पर मौन का ही आश्रय छेना चाहिए।

इस प्रकार दोनों प्रकार से नहीं बोलने पर पाप के कारण का त्याग कर महाधुरुष निर्वाण को अर्थात् सर्वोत्तम सुखमय और समस्त कर्मों के क्षयरबहर मोक्ष को प्राप्त करते हैं।२१।

<mark>એ બન્ને વાત કહે</mark>વી ન જોઈએ. તેએક કર્મના આસ્ત્રવના ત્યાપ્ર કરીને મૌન ધારણ કરીને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. કારણા

ટીકાર્ય—-દાનની વિધિ રૂપ અથવા નિષેધ રૂપ એ રીતે અન્ને પ્રકારની વાતો સાધુ કહેતા નથી. તેઓ 'પુષ્ય છે અથવા પુષ્ય થતું નથી' તેમ झુ કહે હિંસાથી થનાર દાનતું વિધાન કવવાથી અને નિષેધ કરવાથી પણ દેખ લાગે છે. તેથી જ તેમણે અન્તે પૈકી એક પણ વાત કહેવી ન નાઇએ. કુકુકુશી સાધુએ એવા અવસરે મીનેનોજ આશ્રય લેવા નોઇએ.

માં રીતે બન્ને તરફ બાલવાથી પાપના કારણના ત્યામ કરીને મહા પુરુષ નિવાલુને અર્થાત્ સર્વોત્તમ સુખમય અને સઘળા કર્મોના ક્ષય સ્વરૂપ પુરુષને સાપ્ત કરે છે. તરવા

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. य. ११ मोक्षस्वरूपनिरूपणम्

701

अन्वयार्थः — (नक्खत्ताणं चंदिमा क) नक्षत्राणां मध्ये चन्द्रमा इव (निक्वाणे परमं खुद्धा) निर्वाणं नमोक्षं परमं सर्वतः प्रधानम् ! इति प्रन्तार एव खुद्धाः विक्वाणे गत्तत्त्वास्ते एव प्रधानाः – लोके श्रेष्टा भवन्ति, (तम्हा) तस्मात् (सया) सर्विन सर्वकालम् (जए) यहः – प्रयत्नशीलः (दंते) दान्तो वश्येन्द्रियः (ग्रुणीं) ग्रुनिः (निन्वाणं संपर्) निर्वाणम् – मोखं साध्येत् ॥२२॥

टीका—'णक्खत्ताणं नक्षत्राणां नक्षत्रेषु वा 'चंदिमा व' चन्द्रमा इत, यंश्रा धन्द्रमाः, नक्षत्राणां मध्ये मधानः 'निब्बाणं परमं बुद्धा' निर्वाणम्-मोक्षं तदेव

### 'निब्वाणं परमं बुद्धा' इत्यादि !

शब्दार्थ--'नक्खलाणं चंदिमाव-न तत्रत्राणां चन्द्रमा इव' जैसे नक्षत्रों में चन्द्रमा प्रधान है इसी प्रकार 'निक्वाणं परमं बुद्धा-निर्वाणं परमं बुद्धा-निर्वाणं परमं बुद्धाः' निर्वाण को सबसे उत्तम मानने वाछे पुरुष सबसे शेष्ठ है 'नम्हा -तस्मात' इस कारण से 'सया-सदा' सर्वकाल 'जए-यतः' यत्नद्रशिक्ष दंते-दान्तः' और जितेन्द्रिय 'मुणी-मुनिः' मुनि 'निक्वाणं संघण-निर्वाणं साध्येत्' मोक्षका साधन करे ॥२२॥

अन्वयार्थ--नक्षत्रों में चन्द्रमा के समान निर्वाण को सर्वेषधान जानने वाले पुरुष ही उत्तम हैं। अतएव मुनि सदा यतनावान्। हन्द्रियौं का दमन करता हुओ निर्वाण की साधना करे ॥२२॥

टीकार्थ--जैसे चन्द्रमा समस्त नक्षत्रों में प्रधान है, उसी प्रकार मोक्ष सबसे प्रधान है, ऐसे मानने वाले ज्ञानी पुरुष सबमें प्रधान हैं। जब कि

શખ્કાર્થ – 'ત∓હ્વત્તાળં પંદિમાવ-તમૃત્રાળાં चन्द्रमा इव' જેમ નક્ષત્રીમાં ચંદ્રમા પ્રધાન છે. એજ પ્રમાણે 'નિલ્વાળં વરમં શુદ્ધા-નિર્વાળં વરમં વૃદ્ધાઃ' નિર્વાહ્યુને સૌથી ઉત્તમ માનવાવાળા પુરૂષ સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. 'તમ્ફા-તરમાન્' આકારહ્યુથી 'સચા-સदा' સર્વકાળ 'जળ-જરાં' યત્વશીલ 'ફંલે-ફાન્સ' અને જીતે-દ્રિય 'મુળી -મુનિઃ' મુનિ 'નિલ્વાળે-સંઘળ-નિર્વાળં છાયથેત્' મે ફ્લનું સાધન કરે તરારા

અન્વયાર્થ — નક્ષત્રોમાં ચંદ્રમા સમાન નિર્વાણને સર્વપ્રધાન માનેધાન વાળા પુરૂષજ ઉત્તમ છે. તેથી જ મુનિ સદા યાતનાવાન્ થઈ ઈન્દ્રિયાનું દુમન કરી નિર્વાણની ઉપાસના કરે તરા

ઢીકાર્થ — જેમ ચન્દ્રમા સઘળા નક્ષત્રોમાં મુખ્ય છે, એજ પ્રમાણે માંક્ષ સૌથી શ્રેષ્ક છે. એમ માનવાવાળા જ્ઞાનીપુરૂષ સૌથી શ્રૃષ્ઠ છે. જ્યારે માહ્ય

<sup>&#</sup>x27;निब्बाण परमं बुद्धा' धत्याहि

त्रसं-सर्वतः प्रधानम्, इति मन्तार एव बुद्धाः-ह्रातपरमार्थतस्वाः-सर्वेभ्यः व्याना भवन्ति, 'तम्हा' तस्मात् कारणात् 'सया' सदा सर्वकालम् 'दंते' दान्तः-इन्द्रियद्मनात्, 'जर' यतः- प्रयत्नवान् 'मुणी' मुनिः-साधुः आरम्भसमारम्भ जनितसावद्यकार्यमौनधारकः, 'निन्वाणं' निर्वाणं-मोक्षमेव 'संधए' साधरेत् -निर्वाणार्थमेव सर्वा अपि क्रियाः क्रुवीत् इति ॥२२॥

म्ब्रम्-वेज्झमाणाणं पंाणाणं, किँचंताणं सेकम्मुणा। आघाइ साष्टु तं दीवं, पैतिट्ठेसा पैतुचई ॥२३॥ छाया---उद्यमानानां माणानां कृत्यमानानां स्वक्षमेणा। अष्ट्याति साधु तद् द्वीपं प्रतिष्टेषा हि मोच्यते ॥२३॥

मोक्ष प्रधान अर्थात् श्रेष्ठ है, इस कारण सदैव इन्द्रियों का दमन करने के कारण दान्त यतनावान और सावद्य कार्य में मौन धारण करनेवाला सुनि निर्वाण के लिए ही समस्त कियाएं करे। ॥२२॥

<sup>'</sup>वज्झमाणाणं पाणाणं' इत्यादि ।

दाब्दार्थ--'वज्झमाणाण'-उद्यमानानां' मिध्यात्व कपाय आदिहर घारामें वहे जाते हुए 'सकम्मुणा किच्चंताणं-स्वकमेणा कृत्यमाना-नाम्' तथा अपने कर्म से कप्ट पाते हुए 'पाणिणं-प्राणिनां प्राणियों के रूपे 'साहु तं दीवं आधाइ-साधु तत् बीपं आख्याति' उत्तम पह मार्ग रूप बीप तीथङ्कर कहते हैं 'एसा पनिद्वा पबुच्चइ-एषा प्रतिष्ठा प्रोच्यते' यही मोक्षका साधन है ऐसा विद्वात् कहते हैं ।२३॥

પ્રધાન-શ્રેષ્ઠ છે, તેથી હ'મેશાં ઇન્દ્રિયાનું દમન કરવાને કારણે દાન્ત, યતના-વાન્ અને સાવદ કાર્યમાં મીન ધારણુ કરવાવાળા મુનિ નિર્વાણુ માટે જ સમ્રળિ ક્રિયા કરે. ારસા

'बङ्झमाणाणं पाण,णं' धत्याहि

श्रण्डार्थ--विद्यमाण।णं-उद्यमानानां' भिष्यात्वक्षयं विशेरे प्रकारनी धाराभां विशेष कता स्थेषा 'सकस्पुणा किश्चेताणं-स्वकर्मणा कृत्यमानानाम्' तथा पेतिना क्षमंथी दुःण पामता 'वालिणं-प्राणिनां' प्राण्यिये भाटे 'हाहु तं दीव' बाचाइ-साधु तत् द्वीप' ब्याख्याति' उत्तम स्थेषे। आ कैन भागे ३५ दीष तीथे करे। के छे. 'एसा पतिद्वा पबुच्चइ-एषा प्रतिष्ठा प्रोच्यते' स्थेण भाक्षनुं भाषन छे. स्थे प्रभाषे विद्वान् पुरुषे। के छे. ॥२३॥ अन्तयार्थः — (वज्ज्ञवाणाणं) भिष्पात्यकषायादि धारायाष्ठ्रवमानानां नीयमानानाम् (सकम्प्रणा किच्वंताणं) स्वक्रभेणा-स्वक्रमोदयेन कृत्यमानानां पीडयमानानाम् (पाणाणं) माणिनाम् (साहु तं दीयं आधाइ) साधु ज्ञोमनं तद्द्वीपम् अञ्च्याति—कथयति (एसा पतिद्वा) एषा सम्यग्ज्ञानदर्शनादि-साध्या मोक्षपक्षिरेत्र पतिष्ठाः पोच्यते – तर्पणं कथ्यते इति । २३॥

टीका—'संसारसागरकरुठोछै मिंध्यात्वकषायादिभिरनवरतम् 'वज्झमा-णाणं' उद्यमानानां संसारान्तरेव नीयमानानाम्, तथा—'सक्तम्मुणा' स्वकर्मणा-स्वसम्पादितदुष्कर्मणा 'किञ्चंदाणं' कृत्यमानानाम्-पीडचमानानाम् 'पाणाणं' माणिनां—जीवसमुदायानाम् 'साहु' साधु-स्रोभनम्, तद् द्वानादिकम् 'दीवं' द्वीप-मित्र 'आधाई' आरूपाति—कययति तीर्थकरादिः, यथा सागरे पतितशुक्रपाणां तदीयजञ्जेन इतस्वते भ्रममाणानां द्वीपो-विश्रामस्थानम्, तया संसारसामरे

अन्वपार्थ—मिध्पास्य कपाय आदि की घारा में यहा कर छे जाये जाते हुए और अपने ही किये कमें के उदय से पीड़ित होते हुए प्राणियों के लिए तीर्थं कर आदि शोभन बीप कहलाते हैं। सम्पर्ध्यान आदि से मुक्ति की प्राप्ति होती है, ऐसा ज्ञानी जन कहते हैं।।२३।।

टीकार्थ—संसार सागर की मिथ्यात्व कवाय आदि छहरों द्वारा बहाये जाने वाछे अर्थात् एक भव से दूसरे भवमें छे जाये जाने वाछे तथा अपने द्वारा किये हुए दुष्कर्मों के दुर्विपाक से व्यथा पाने वाछे संसार के जीवों के लिए तीर्थं कर गणधर आदि महापुरुषों ने सम्य-ग्रान आदि को द्वीप के समान कहा है। जैसे समुद्र में गिरे हुए और उसकी प्रबल्तर छहरों द्वारा इपर उधर बहायें जाने वाले पुरुषों के

અન્વયાર્થ — મિથ્યાત્વ કષાય વિગેરેની ધારામાં વહેવરાવીને ક્ષઈ જવાતા અને પાતાના જ કરેલા કમીના ઉદયથી પીડા પામતા પ્રાણિયા માટે તીર્થ કર વિગેરે શાલન હીય કહેવાય છે. સમ્યક્ષ્ દર્શન વિગેરેયી મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમ જ્ઞાનીજના કહે છે. તારગા

દીકાર્ય — સંસાર સાગરની મિથ્યાત્વ, અવિરતિ ક્યાય, વિગેર લહેરા (તરંગે) શ્રી વહેરાડાવવામાં આવતા અર્થાત્ એક ભવથી બીજા ભવમાં લઇ જવામાં આવનાર તથા પોતાનાથી કરેલા દુષ્કમીના દુર્વિષકથી પીડા પામ-નારા સંસારતા છવા માટે તીર્થકર, ગણુધર વિગેર મહા પુર્ધોએ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરને દીપ-રૂપ કહેલ છે. જેમ સમુદ્રમાં પડેલા અને તેના પ્રભળ-ભળવાન્ તરંગા દ્વારા આમ તેમ વહેલામાં આવતા પુર્ધાને દીપ વિશ્રાંતિનું किल्डयमानानां पुरुषाणां त्राणकारणं सम्यग्दर्शनादिकमोश्चमार्ग एव, नाऽन्यः किश्वदुषायः । एषा सम्यग्ज्ञानादिसाध्या मौक्षाऽताप्तिरेत्र 'पतिष्ठा' पतिष्ठा-संसार भ्रमणविरतिलक्षणा 'पवुरचई' पोच्यते-पक्षणेण तत्त्वज्ञै कृष्यते-प्रतिषायते ।२३।

कथं भूतः साधुः आन्वासद्वीयः ? तत्राह-

प्रम्-आयगुत्ते सेया दंते, छिन्नसोए अणासवे। जे धेम्मं सुद्ध मेक्खाइ, पंडिपुन्नमणेलिस्ं॥२४॥ छाया— आत्मगुप्तः सदा दान्तः, छिबस्रोता अनाश्रवः। यो धर्मे शुद्धमाल्याति, पतिपूर्णमनीदश्य ॥२४॥

लिए बीप विश्वान्ति का स्थान होता है, उसी प्रकार संसार में कछेदा पाने वाले जीवों के लिए सम्पन्दर्शनादि मोक्ष मार्ग ही ब्राण (रक्षा)का कारण है। इसके अतिरिक्त बाण का अन्य कोई साधन नहीं हैं। सम्पन्दर्शन-ज्ञान आदि से होने वाली मोक्ष की मोसि ही प्रतिष्टा है, ऐसा तत्वज्ञ पुरुषों ने प्रतिपादन किया है। १२३॥

कैसा साधु विश्रान्ति के लिए डीप के समान हैं, इस विषय में कहते हैं-'आयगुत्ते' इत्पादि।

चान्दार्थ — 'आयगुत्ते-आत्मगुप्तः' अपने आत्मा को पापसे गोपन करनेवाला 'सपा दंते-सदा दान्तः' तथा सदा जितेन्द्रिय होकर रहनेवाला 'छिन्न सोप-छित्र स्रोताः' संसारकी पिथ्यात्व आदि घाराको तोडने-बाला तथा 'अणासवे-अनाश्रदः' आश्रव रहित 'जे-घः' जो पुरुष है

સ્થાન થાય છે, એજ પ્રમાણે સંસારમાં દુઃખ પામવાવાળા જીવાને માટે સમ્યક્ દર્શન વિગેર માહિમાર્ગ જ ત્રાણુ-(રક્ષા)નું કારણ છે. આ શિવાય ત્રાણ-રક્ષાનું બીજુ કંઈ જ સાધન નથી. સમ્યક્ દર્શન-જ્ઞાન, વિગેરથી થવા-વાળી માહિની પ્રાપ્તી જ પ્રતિષ્ઠારૂપ છે તેમ તત્વને જાણુવાવાળા પુર્વાએ પ્રતિપાદન કર્યું છે. શરલા

કૈવા સાધુ વિશ્વાન્તિ માટે દ્વીપ જેવા છે, આ વિષયમાં કહ્કે છે કે--'ब्बायगुत्ते' ઇત્યાદિ

श्रण्डत्थं --- 'आयगुत्ते -आत्मगुप्तः' पेताना आत्माने पापधी शेषन-१श्रष्ठ ३२४१वाणा 'सया वृते-सदा दान्तः' तथा सदा छतेन्द्रिय भनीने २६वा-वाणा 'छिन्नसोए-छिन्नस्नोताः' संसारनी भिष्यात्व विशेरे धाराने तोऽवा-वाणा तथा 'अणास्रवे-अनाभ्रयः' आश्रव रिकत 'जे-यः' के पुरुष के ओक अन्वयार्थः -- (आयगुत्ते) आत्मगुष्तो मनीवाकः यैः (सया दंते) सदा-सर्वकालं दान्तो वहदेन्द्रियः (छित्रसोए) छिन्नसोताः -छिन्नानि कर्माश्रवस्नोतांसि येन स तथा, (अणासवे) अनाश्रव-निर्मतमाणातिपातादिकः । स्ववद्वारः, इत्यंभूतः (जे) यः (पडियुन्नं) प्रतिपूर्णम् (अणेखिसं) अनीदशसुपमारिक्तम् (सुद्धं धन्मं अक्लाइ) सुद्धम्-दोपरिहतं धर्म-श्रुतचारित्ररूपम् आरू गति कथयति स आद्यास-द्वीपो भवतीति ॥२४॥

टीका—'आयगुचे' आत्मगुप्तः-मनीवाकायैगुष्त आत्मा यस्य स आत्म-गुष्तः । 'सया दंते' सदा दान्तः-वदयेन्द्रियः 'छिन्नसोए' छिन्नानि-नाशितानि संसारस्य स्रोतांसि-कर्मागमनमार्गरूपाणि येन स छिन्नस्रोताः । तया-'अणासवे' अनाश्रयः-निर्गतः आश्रयः-प्राणातिपातादिकः कर्मागमनरूपो यस्मात् सोऽना-स्रवः, 'जे' यः-एवंभृतः सः 'सुद्धं' शुद्धम्-पाणातिपतादिसमस्तदोषरहितम्

बही 'पिंडपुर्ण्य-परिपूर्ण' परिपूर्ण 'अणेलिसं-अनीहशम्' और उपमा-रहित खुद्धं धम्मं अक्खाइ-शुद्धं धर्मम् आख्याति' शुद्ध धर्मका कथन करता है ॥२४॥

अन्वयार्थ --जो आरमा को गोपन करने वाला, इन्द्रियों को सदा वदा में करने वाला, कर्म के सोतों-आश्रव द्वारों को निरुद्ध कर देने बाला, आश्रव से रहित जो मुनि परिपूर्ण अनुपम और शुद्ध धर्म का कथन करता है वही आश्वास का द्वीप रूप है।।२४॥

टीकार्थ--मन वचन और काय से जिसका आत्मा गुप्ति युक्त है जो सदा जितेन्द्रिय है, संसार के कारण आश्रव द्वारों को रोकनेवाला और पाणातिपात आदि कर्मके आगमन रूप आस्रव से रहित है वह

'विश्वपुरुण'-प्रतिपूर्णम्' सं'पूध् 'क्षणेखिसं-अनीहरूम्' अने ६५मा विनातु 'सुद्धं धम्मं अवन्त्राह्-शुद्धं धर्मम् आख्याति' शुद्धं धर्मतुं ४४न ४२ छे. ॥२४॥

અન્વયાર્થ — જેએ આત્માને ગાયન કરવાવાળા ઇન્દ્રિયાને સદા વશમાં રાખવાવાળા કર્મના સ્રોતા–આસ્ત્રવ દ્વારાને રાકવાવાળા–આશ્રવથી રહિત જે મુનિ પરિપૃષ્ધ અનુષમ અને શુદ્ધ ધર્મનું કથન કરે છે. તેજ આશ્વાસના દ્વીપરૂપ છે. ારશા

ટીકાર્થ—મન, વચન અને કાયાથી જેઓના આત્મા ગુપ્તિ વાળા છે, જે હમેશાં જીતેન્દ્રિય છે, સંસારના કારણ એવા આસવ દ્વારાને રાકવાવાળા અને પ્રાણાતિપાત વિગેરે કર્મના આગમન રૂપ આસવથી રહિત છે, તે સાધુ 'पडिप्रुन्नं' पतिपूर्णं सर्वविरत्याख्याम् नमोक्षममनैककारणम् 'अणेढिसं' अनीदशम् नश्चन्यसदृशम् निरुपममित्यर्थः 'धम्मं' धर्षम् नश्चत्यारित्ररूपम् 'अक्खाइ' आख्याति नपितपाद्यतीति । मनोत्रवनकः यरात्मनो रक्षको जितेन्द्रियः प्रपायनाः शकः प्रतिरुद्धकर्मद्वार प्रवादनन्यसदृशं सर्वदोपरहितं सर्वतो निशुदं धर्मनाख्याति, स एव च आश्वासद्वीपो भित्र भईतीति भावः ॥२४॥

प्र<sup>लम्</sup>–तैमेव अविजाणंता, अबुद्धा बुद्धमाणिणो । बुद्धा मेंशेतिय मैझंता, अंते ६ए समाहिए॥२५॥

छायाः—तेमेवाऽक्तिनानानाः, अबुद्धा बुद्धमानिनः । बुद्धाः स्य इति मन्यमःना अन्ते एते समाधेः ॥२५॥

साधु शुद्ध अर्थात् समस्त दोषों से रहित, प्रतिपूर्ण अर्थात् मोक्षप्राप्ति के असाधारण कारण सर्वविरति रूप, और जिसके समान कोई अन्य धर्म नहीं हैं, ऐसे अुतचारित्र धर्म (निरतिचार संयम)का कथन करता है।

जो साधु मन वजन काय से आत्मा का रक्षक है, जितेन्द्रिय है, कषायों का विनाशक है, कमें के द्वार को रोकने वाला है, वही अनु-पम, सर्व दोषों से रहित एवं सर्वथा विशुद्ध धर्म का प्रतिपादक होता है। वही संसारी जीवों के लिए द्वीप के समान है।।२४॥

'तमेच अविजाणंता' इध्यादि।

शब्दार्थ—'तमेव अविजाणंता-तमेवमविज्ञानानाः' उस प्रतिपूर्ण धर्मको न जानते हुए 'अबुद्धा बुद्धमाणिणो-अबुद्धा बुद्धमानिनः' अज्ञानी होते हुए भी अपने को शानी मानने वास्ते 'बुद्धा मोत्तिय मन्नंता

શુદ્ધ અર્થાત્ સઘળા દેષોથી રહિત પ્રતિપૂર્ણ અર્થાત્ માક્ષ પ્રાપ્તિના અસા મારુષ્યુ કારચુ સર્વ વિરતિ રૂપ અને જેની આવે.અર ખીજો કાઈ ધર્મ નથી. એવા શ્રુતચારિત્રધર્મ (નિરતિચાર સંયમ) તું કથન કરે છે.

જે સાધુ મન, વચન, અને કાયાથી આત્માના રક્ષક છે, જીતેન્દ્રિય છે. ક્યાયાના નાશ કરવાવાળા છે, કર્માના દ્વારને રાકવાવાળા છે, તેજ અનુપમ, સર્વ દાષોથી રહિત અને સર્વથા વિશુદ્ધ ધર્મનું પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાય છે, એજ સંસારી જીવાને માટે દીપ સરખા છે. હારશા

<sup>&#</sup>x27;तमेव अविजाणंता' धर्याह

शण्टार्थं -- 'तमेद अविज्ञाणंता-तमेवमविज्ञानानाः' ये परिपूर्ण धर्मं ने न अधनारा 'अबुद्धा युद्धमाणिणो-अबुद्धा युद्धमानिनः' अज्ञानी है।वा छतां पद्ध

अन्वयार्थ-(तमेत्र अविजाणंता) तमेवं भूतं शुद्धमनीहरी धर्ममविजानानाः (बबुद्धाबुद्धमाणिणो) अबुद्धा अविवेकिनः बुद्धमानिनः स्वं पण्डितं मन्यमानाः (बुद्धामोत्तिय मन्नंताः) बुद्धाः स्व इति मन्यमानाः (एए समाहिए अते) एते समाधिः सम्यगुर्शनाच्यात् अन्ते-दृरे वर्तने इति ॥२५॥

टीका—'तमेन' तमेनं भूतम् अतिविश्वद्यम्—अनन्यसद्दर्श सर्वतः एरिएलें पूर्शेक्तं सर्वविरत्यादिकलक्षणं धर्मम् 'मविजाणंता' अविजानाना अविद्धांसः 'अबुद्धा' विवेकविकलाः, 'बुद्धमाणिणो' बुद्धं पण्डिनमात्मानं मन्यमानाः । 'बुद्धामोत्तियमन्नंता' नयं बुद्धाः—तद्वज्ञाः सम इति मन्यमाना एताह्याः परदर्शनिनः 'समाहिए' समापेः—मानस्वरूपसमाधे सम्यग्दर्शनसकाशात्, 'एते' एते-पूर्वोक्ताः परवीर्थिकाः, वस्तुदः 'मेते' अतिद्रे वर्षन्ते, पारमार्थिकस्य -बुद्धाः सम इति मन्यमाना' 'में ज्ञानी हूं ऐसा मानने वाले 'एए समारिष् अंते—एते समाधेः अन्ते' पुरुष, समाधि अर्थात् भावसमाधि से दर है।।२५॥

अन्बयार्थ — जो इस प्रकार के शुद्ध और अनुपम धर्म को नहीं जानते, जो अज्ञानी हैं पर अपने को ज्ञानी मानते हैं, हम ज्ञानी हैं' ऐसा बोठते हैं, ऐसे छोग भावसमाधि से द्र रहते हैं ॥२५॥

टीकार्थ--पूर्वोक्त अत्यन्त विशुद्ध, अनुपम और परिपूर्ण सर्ववि-रित आदि घम को नहीं जानते हुए, विवेक रहित पुरुष अपने को पण्डित समझने वाले 'हम तथ्य के वेला (जानकार) हैं' ऐसा समझने वाले अध्यद्दीनी सम्यग्द्धीन रूप भावसमाधि से वस्तुतः दूर ही रहते हैं। इनमें अभिमान तो बहुत होता है परन्तु वे मोक्षके वास्तविक मार्ग

भेतिन ज्ञानी भनवावाका 'जुद्धामोत्तिय मन्नंता-बुद्धाः सम इति मन्यमानाः' ढु' ज्ञानी छु' को प्रभागे भानवावाका 'एए समाहिए अंते-एते समाधेः सन्ते' पुरुष समाधि अर्थात् कावसमाधियी हुर छे. ॥२था।

અન્દયાર્થ — જેઓ આ પ્રકારના શુદ્ધ અને અનુષમ ધર્મને નાણતા નથી. જેઓ અજ્ઞાની છે. પરંતુ પોતાને જ્ઞાની માને છે. અને અમે અજ્ઞાની છીએ એમ બેલે છે- તેવા લોકા ભાવ સમાધીથી દૂર રહે છે. ારપા

ટીકાર્થ - - ્વોક્ત અત્યંત વિશુહ, અનુષમ અને પરિપૃષ્ઠું સર્વવરિતિ વિગેર ધર્મને ન જાણતાં, વિવેક વિનાના પુરૂષ, પાતાને પંડિત માનવાવાળા અને 'હું' તત્વને જાણનાર છું' અર્થાત્ 'તત્વવેત્તા' છું. એવું સમજવાવાળા અન્ય દર્શનવાળા પુરૂષ, સમ્યક્ દર્શન રૂપ ભાવસમાધિથી વસ્તુતઃ ફર જ રહે છે. તેઓમાં અલિમાન તો ઘણું જ ક્રાય છે. પરંતુ તેઓ માસના मोक्षकारणस्य स्वरूपं नैव जानन्ति, तस्मादिमे सर्वेभैव मोक्षस्य द्रे एव सन्ति ॥२५॥

ब्रम्- ते ये बीओदगं चेव, तमुद्दिस्सा ये जं कडं।

भोच्या झैं।णं झिँयै।यंति, अैखेयन्ना असमाहिया ॥२६॥ छाया-ते च बीजोदकं चैव, तमुद्दिश्य च यत्कृतम्।

भ्रुक्त्ना ध्यानं च ध्यायन्ति, अखेदज्ञा असमाहिताः । २६॥ अन्वयाधाः--(ते य बीओदगं चेव) ते च शाक्यादयः बीजीदकं बीजानि-

अन्वयायाः -- (तं य वीश्रीदर्ग चैवे) तं च शाक्यादयः वीजीदकं वीजानि-गोधुमादीनि तथा-शीतोदकम् (तम्रुदिस्सा प अं कडं) तम्रुदिश्य च यत् कृतं तक्कत्तराहारादिकं निष्पादितम् (मीचाः भ्रुक्तवा (साणं सियायंति) ध्यानम् -आर्तन्

के, स्वस्प को, नहीं जानते। इस कारण ने मोक्ष से दूर ही रहते हैं।।२५॥
'ते य बीओदर्ग चेव' इत्यादि।

राद्धि — 'ते य षीओद्धं चेय-ते च षोजोद्दं चैय' वे षीज और कच्चा जल 'य तमुहिस्स जं कडं-तमुहिद्ध्य च यत्कृतम्' २था उनके लिये जो आहार बनाया गया है 'भोच्चा-भुक्श्वा' उसको भोगते हुए वे 'झाणं झियायंति-ध्यानं ध्यायन्ति' आर्श्वध्यान ध्याते हैं 'अखेयब्रा-अखे हक्का' धर्म के ज्ञान से रहित और 'असमाहिया-असमाहिता' समाधिसे दूर है ॥२६॥

अन्वयार्थ--वे शाक्य तथा दण्डी आदि सचित्त बीजों को, जलको तथा उनके लिए बनाये गये आहार आदि को भोग कर आर्त्तध्यान

વાસ્તવિક માર્ગને અર્થાત્ વાસ્તિકિ સ્વરૂપને જાણતા નથી તે કારણથી તેએ। માક્ષથી દ્વરુજ રહે છે. ॥२५॥

'ते य बीओद्रां चेव' धर्याहि

शण्डार्थं -- 'तेय बीओदा' चेव-ते च बीबोदकं चेव' तेथी। श्री अने धायुं पाछी 'य तमुहिस्स नं कढं-तमुहिदय च यस्कृतम्' तथा तेमने भाटे के आह र अनाववामां आवेल छे. 'मोच्चा-भुक्त्वा' तेने क्षाश्रवीने तेथी। 'बानं क्रिया-यंति-ध्यानं ध्यायन्ति' आर्त्तांध्यान धरे छे. तेथी। 'क्षलेयन्ना-क्रलेदब्राः' धर्मना बानधी रहित अने 'असमाहिया-असमाहिताः' समाधिधी द्वर छे. ॥२६॥

અન્વયાર્થ—તે શાક્ય અથવા દંડી વિગેરે સચિત્ત ળીને જલને તથા તેમને માટે બનાવવામાં આવેલ આહાર વિગેરેને ભેરગવીને આર્તધ્યાન કર કે, પારકા દુઃખને ન સમજવાવાળા તેઓ માલમાર્ગથી દ્રશ્જ રહે છે. ારદા ध्यानं ध्यायन्ति (अखेयना) अखेर्झाः-परदुःखमजानानाः (अनुनाहिया) अन्न-माहिताः-मोक्षमार्गाद् दूरे वर्तन्ते इति ॥२६॥

टीका--'ते य' ते च-पूर्वोक्ता वादिनो बौद्धादयः-जीवाऽजीवपदार्ध-स्वरूपान् परमार्थतः-अजानानाः (बीओदगं चेव) बीजोदक्रमेव-बीजानि-शालिग् गोमध्मादीनि, जदकानि च-सचित्तजलानि अत्रैव शब्दोऽप्यर्थकः, तथा च 'तम्रुद्धिस्साय' तानुद्धित्र तदनुषायिभिर्ष्ट्रहर्थः 'जे कल्ल' यरक्रतम्, आहारपाना-दिकम्, तस्पर्वमन्नं शीत नल।दिकं च, तद्वि मोचा' ग्रुक्ता तदनन्तरम्-सात-अद्यादि गौरवासक्ताः पुनस्तद्वाप्त्यर्थम् 'झाणं' ध्यानम्-आर्तम् 'झिवायंति' ध्यायन्ति, आधाकभिकं सादद्यमादारमभ्यवद्धस्य, पुनः सातऋद्विरसगौरवपाप्त्यर्थे ध्यानम्-आर्त्तरीदादिकं ध्यायति, न दि तद्ध्यानमैदिकसुखेषिणां दासीदास-धनधान्यादिपरिग्रहवतां तेषां धर्मध्यानं भवति तद्ककम्-

> भामक्षेत्रग्रहादीनां, गर्वा प्रेष्य जनस्य च । यस्मिन परिग्रहो हृष्टो य्यानं तत्र क्रुतः शुम्रम् ॥१॥

घ्याते हैं। परकीय पीड़ा को न ज्ञानने बाछे वे मोक्षमार्ग से दूर रहते हैं ॥२६॥

टीकार्थ--जीव अजीव आदि तत्वों को पारमार्थिक रूपसे नहीं जानते हुए पूर्वोक्त बौद्ध तथा दण्डी आदि बादी सचिक्त बीजों का, सचिक्त जल का तथा भक्तों बारा उन्हों के उद्देश से बनाये गये आहार आदि का उपभोग करते हैं और उसकी प्राप्ति के लिए आर्क्तध्यान करते हैं अथवा उद्दिश्च आहार आदि का सेवन करके मान प्रतिष्ठा प्राप्त करने के लिए आर्क्त रोद्र आदि ध्यान ध्याते हैं। वस्तुतः उन धना-धियों का वह ध्यान धर्मध्यान नहीं होता है। कहा भी है—ग्रामक्षेत्र गृहादीमां हत्यादि।

जिसमें ग्राम, क्षेत्र, गृह, गौ, मृत्यजन आदि का परिग्रह देखा जाता है, वहां शुम ध्यान कैसे हो सकता है ॥१॥

ટીકાર્યં -- જીવ, અજીવ વિગેરે તત્વાને પરમાર્થિક પણાર્યો ન જાણતા એવા પૂર્વોકત બીદ્ધો તથા દંડીયા વિગેરે વાદવાળા સચિત્ત બીદ્ધોને તથા દંડીયા વિગેરે વાદવાળા સચિત્ત બીદ્ધોને તથા લક્તોએ તેમને ઉદ્દેશીને બનાવવામાં આવેલ આહાર વિગેરેના ઉપયોગ કરે છે. અને તેની પ્રાપ્તિ માટે- આત્ધાન અને રીદ્ર વિગેરે ક્યાન ઘરે છે. અને તેની પ્રાપ્તિ માટે- આત્ધાન અને રીદ્ર વિગેરે ક્યાન ઘરે છે. અરીરીતે તે ધનની કામના વાળાઓનું તે ધ્યાન ધર્મધ્યાન હોતું નથી. કહ્યું પણ છે કે-'પ્રામસ્ત્રવ્રવૃદ્ધીમાં' ઇત્યાદિ જેમાં ગામ, સ્ત્રેપ્ત, ધર, આયા, સેવક વર્ગ, વિગેરેના પરિશ્રહ એવામાં આવે છે. ત્યાં શુલધ્યાન કેવી રીતે થઇ શકે ! ॥૧॥

स्पन्ताङ्गस्प

अपिच—'मोहस्यायतनं धृतेरपचयः शान्तेः प्रतीपो विधि, व्यक्तिपस्य सुहृन्मदस्य भवनं पापस्य त्रासो निजः। दुःखस्य पभवः सुखस्य निधनं ध्यानस्य कछो रिषुः, पाइस्यापि परिप्रहो ग्रह इत क्छेशाय नाशाय च॥१॥ इति।

और भी कहा है-भि.इस्पायतनं पृतेरपचपः' इत्यादि ।

यह परिग्रह मोह ममतो का घर है, धेर्य को श्लीण करने वाला है, शान्ति का शतु है, चित्तविश्लेष का सखा है, मद उत्माद का भवन है, पाप का निजी निवास स्थल है, दुःखों का उत्पत्ति स्थान है और सुख और ध्यान का विनाश करनेवाला हैं। यह कष्टकारी वैशी है। उत्कृष्ट बुद्धि शालीके लिए भी यह क्लेशकारी और नाशकारी ही सिद्ध होता है।।२॥

इस पकार जी पचन पाचन आदि कियाओं में प्रवृत्त हैं और उन्हों की ओर जिनकी नजर लगी रहती है, उनमें शुभ ध्यान की संभावना भी कैसे की जा सकती है? वे अखेदज्ञ हैं अर्थात् हिंसा आदि में पर पीड़ा होती हैं। राग के कारण शयन आसन आदि को भी शुभ ध्यान का कारण मानते हैं। 'किल्कक' ऐसा दूसरा नाम देकर मांस को भी अक्षण करते हैं। इसके अतिरिक्त संघ के लिए किये जाने वाले आरंभ को निद्रींप मानते हैं। किन्तु ऐसा मान लेने से ही निर्दोषता सिद्ध

थीलुं पद्य क्युं छे है--'मोहस्यायतमं धृतेरपचयः' ध्र्याहि

<sup>.</sup> આ પરિશ્રહ માહ, મમતાનું. ઘર છે. ધૈય°ના નાશ કરવાવાળા છે. શાન્તિના શત્રુ છે, ચિત્ત વિક્ષેપના મિત્ર છે, મદ અને ઉત્માદનું ભવન છે. પાપનું નિજનિવાસ શ્થાન છે. દુઃખાનું ઉત્પત્તિ સ્થાન છે, અને સુખ અને ધ્યાનના નાશ કરવાવાળા છે, આ કષ્ટ કારક વેરી છે, હત્તમ બુદ્ધિશાળીને માટે પશ્ચુ આ દલેશકર અને નાશકારી જ સિંદ્ધ થાય છે. હતા

આ રીતે જે પચન પાચન વિગેરે કિયાઓમાં પ્રવૃત્ત થયેલ છે, અને તે તરફ જેની નજર લાગેલી છે, તેમાં શુભ ધ્યાનની સંભાવના પણ કેવી રીતે કરવામાં આવે છે કે તેઓ અખેઠત્ત છે, અર્થાત્ હિંસા વિગેરેમાં અન્યને પીડા થાય છે, રાગને કારશે શયન આસન વિગેરેને પણ શુભ ધ્યાનનું કારણ માને છે.

<sup>&#</sup>x27;कल्किक' એવું બીઝું નામ આપીને માંસનું પણ ભક્ષણ કરે છે, આ શિવાય સંઘને માટે કરવામાં આવનારા આરંભને નિર્દોષ માને છે. પરંતુ તેમ માનવાથી જ નિર્દોષપણું સિદ્ધ થતું નથી. આવા અશુભ ધ્યાનવાળા

# संगयार्थवोचिमी दीका प्र. थ्र. थ्र. ११ मोश्रस्वरूपनिक्रपणम्

₹15

प्रव्य-जेहा ढंको य कंका य, कुँछला मैग्युका सिंही। मैच्छेसणं झिंथायंति, झाणं ते कल्लसाधमं॥२७॥

छाया--यथा दङ्काश्च कङ्काश्च, कुररा मद्गुकाः शिल्विनः। मरस्येषणं ध्यायन्ति, ध्यान तस्कलुरायमम्। २७॥

अन्तरार्थः--(जहा) यथा-येन पकारेण (ढंकाय केकाय कुछला मग्युका सिद्दी) ढङ्काश्च कङ्काश्च कुरराः मद्गुकाः श्विलिनः-पते पश्चित्रिशेषा जळाश्चयाश्रयाः

नहीं हो जाती। ऐसे अञ्चल ध्यानी मोक्षमार्ग रूप भावसमाधि से रहित होते हैं अर्थात् मोक्षमार्ग से दूर और दूरतर ही रहते हैं।

आशय यह है कि बीजों को, सचिस जल को एवं अपने लिए बनाये गये आहार को भोगने वाले आर्त्तध्यान करते हुए भावसमाधि से अत्यन्त दूर ही रहते हैं ॥२६॥

'जहा ढंका य क'का य' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'जहा—यथा' जिस प्रकारसे 'ढं का य कंका य कुलला मग्गु का सीही--ढंकाश्च कंकाश्च कुररा मद्गुकाः' शिखिनः' ढंक, कंक, कुरर, जलसुको और शिखि नामके जलचर पश्चिविशेष 'मण्छेसणं कलुसा-चमं झाणं झियायंति-मस्स्पेषणं कलुबाधमं ध्यानं ध्यायंति' मछली पक्षडनेके बुरे विचारमें तत्पर रहते हैं ॥२७॥

अन्वयार्थ--जिस प्रकार ढंक, कंक, कुरर, मद्गुक और शिखी

માક્ષમાર્ગ રૂપ ભાવ સમાધિથી રહિત થાય છે. અર્થાત્ માક્ષમાર્ગથી દ્વર અને દ્વતર જ રહે છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—બીને ને, તથા સચિત્ત પાણીને, અને પાતાને માટે બનાવવામાં આવેલ-આવારના ઉપસાળ કરવાવાળા આર્તાધ્યાન કરતા થકા ભાવ સમાધિથી અસ્યંત દૂર જ રહે છે ા ૨૬.

'जहा ढंकाय कंकाय' ઇत्याहि

शण्दार्थ'---'जहा-यथा' के प्रभाशे 'ढंकाय ककाय कुळळा मगुका सीही-ढंकाश्च कंकाश्च कुरता मद्गुकाः शिखिनः' ६'६, ६'६, ५२२, क्लभर्ध अने शिभि नाभना क्लयर पिश्च विशेष 'मच्छेखणं कलुसायमं झाणं ज्ञियायंति-मास्यैणं कलुषा-वर्म व्यानं व्यायन्ति' भाछता पहेदवाना भराण विश्वारमां तत्पर रहे छे ॥२७॥ अन्त्यार्थ'--के रीते ६'६, ६'६, ६२२ मह्शुक्ष अने शिभी नाभना (मच्छेसणं कञ्चमाधमं म्नाणं क्षियायंति) मस्स्येषणं-मस्स्यमाप्तिरूवं कल्लवमधमं ध्यानं ध्यायन्ति तथा-एतेऽपीति ॥२७॥

टीका—'जहा' यथा-येन पकारेण 'हंका' हङ्काः-हङ्कनामकः पक्षिणः, च 'कंका' कङ्काः-तन्नामकाः, तथा—'कुक्छा' कुरराः, 'मग्गुका' मद्गुकाः 'सिही' विख्तिः जडकुक्कुटाः एतन्नामानो जलागयनिवासित आमिपजीविनः पक्षिण-एते 'मच्छेमणं' मरस्येषणं-मरस्यान्वेषणं मन्स्यानां मारणकाम् 'कलुसाधमं' कछुवाधमं-कुत्सितमेव 'झाणं' ध्यानम् 'झियायंति' ध्यायन्ति, इति दृष्टान्त क्लोकोऽयम्, दृष्टान्तेन निरूप्यमाणोऽधेः सौकर्येण अव्युद्धो मन्तीति मस्या-दृष्टान्तः प्रदर्शितः। यथा तेषां कङ्कादीनां ध्यानं-मरस्यवधारमकसावद्यव्यापारतः याऽति कल्लपम्, तथा-अर्करीदृष्टाक्रव्यत्या चाधमं ध्यानं भवतीति ॥२७॥

नामक यह जलाशय के आश्रित एक्षी मछलियों की प्राप्ति का अधम ध्यान करते रहते हैं, उसी प्रकार ये भी अञ्च भध्यान में लीन रहते हैं॥२७॥

टीकार्थ--दंक, कंक, कुरर, मद्गुक और शिखी-जलकुक्कुर ये पक्षियों के नाम हैं जो जलाशय के सहारे रहते हैं। ये पक्षी निरन्तर मंछलियों के अन्वेषण और मारण का ही अत्यन्त कलुषित ध्यान किया करते हैं। यह दछान्त प्रतिपादक श्लोक है, दछान्त के बारा प्ररूपित अर्थ सुगमता से समझ में आ जाता है, ऐसा मान कर दछान्त प्रद्-शित किया गया है।

आज्ञाय यह है कि जैसे ढंक कंक आदिका ध्यान मस्यवध रूप सीवश व्यापारमय होने से अधम है, उसी प्रकार उनका ध्यान भी आर्स रौद्र रूप होने से अधम है ॥२७॥

જલાશ્રયને આશ્રયે રહેવાવાળા પક્ષિએા માછલીયાની પ્રાપ્તિતું અધમધ્યાન કરે છે, એજ રીતે તેઓ પણ અશુભ ધ્યાનમાં લીન રહે છે. ારળા

ટીકાર્ય — ઢંક, કંક, કુરર, મદ્દગુક, અને શિખી આ પક્ષિયોના નામા છે. કે જે જલાશયાના આશ્રયથી રહે છે. આ પક્ષિયો કાયમ માછલિયાનું અન્વેષણ–શાધન અને મારણ–મારવાનું જ અત્યંત મલિન ઘ્યાન કર્યા કર્ય છે. આ દેષ્ટાંત પ્રતિપાદન કરવાવાળા શ્લાેક છે. દૃષ્ટાન્ત દ્વારા બતાવેલ અર્થ સુત્રમ પણાથી સમજવામાં આવી જાય છે. તેમ માનીને દેષ્ટાંત ખતાવ-ષામાં આવેલ છે.

કહેવાના આશય એ છે કે-જેમ હ'ક, ક'ક વિગેરેનું ધ્યાન મત્સ્યવધ કૃપ સાવદા વ્યાપારમય હેલાથી અધમ છે, એજ પ્રમાણે તેઓનું ધ્યાન પશુ આત અને રીક્રરૂપ હેલાથી અધમજ છે. ારહા

# प्रम्प्प्यं तु समणा एगे, मिच्छिहिडी अणारिया। विसप्सणं झियायंति, कंका वा कछुसाहमा॥२८॥ छाया— एवं तु अमणा एके, मिध्यादृष्योऽनाय्याः।

विषयेषणं घ्यायन्ति, क**ङ्का** इव कळुवाधमाः ॥२८॥

अन्तयार्थः—(एवं तु) एवम्-मग्रुना मकारेण तु (मिन्छहिही अणारिया) मिधवारण्टयोऽनार्थाः (एने समणा) एके श्रमणाः शाक्यादयः (विसएसणं क्रिया-पंति) विषयेषणं शब्दादीनां माष्तिरूपं ध्यायन्ति ते (कंका वा कल्लसाहमा) कङ्काः-कङ्कादिपक्षिण इत कल्लवाधमाः—कल्लाधमध्यानध्यायिनो भवन्तीति ॥२८॥

टीका—'एवं तु' एवं तु-यथा कङ्कादय आर्त्तरीद्रघ्यान ध्यायन्ति तथा 'मिच्छदिद्वी'विध्यादृष्टयः 'अणारिया' अनार्याः-भारम्मरिग्रहवस्वात् 'एने' एके

'एवं तु समणा एगे' इत्यादि।

शब्दार्थ--'एवंतु-एवं तु' इसी प्रकार 'मिच्छिदिही अणारिया-मिध्या दृष्टयोऽनार्याः' मिथ्या दृष्टी और अनार्य 'एगे समणा-एके अमणाः' कोई अमण 'चिसएसणं झियायंति-विषयेषणं ध्यायिन्' विषय प्राप्ति का ध्यान करते हैं 'क'का वा कलुसाहमा-कड्डा हव कलुपाधमाः' वे कंक पक्षीके जैसे यापी एवं अधम प्रकार का है ॥२८॥

अन्वयाधि -- इसी प्रकार कोई कोई विध्यादृष्टि अनार्य अमण शाक्यादि विषयेषणा अर्थान् कामभोगों की पासिका ध्यान करते रहते हैं। वे कंक पक्षी के समान कलुषित और अधम होते हैं।।२८ः।

टीकार्थ--जैसे कंक आदि पक्षी आर्च रीद्र घ्यान करते हैं, उसी

'एवंतु समणा एते' धत्याहि

शल्हार्थ--एवं तु-एवं तु' आक्ष प्रभाषे 'मिच्छिहिडीअणारिया-मिध्या हृष्ट्यो अनार्थाः' भिध्या हृष्टियाणाच्या अने अनार्थः स्थेवा 'दने समणा-एके अमणाः' केश्व अन्य 'विस्वरसणं झियायेति-विषयेवणं ध्यायन्ति' विषय प्राप्तिनुं विश्व केशन के के केशन कल्लसाइसा-के क्ला इन कल्लसाइसाः' तेन्या केश प्रक्षिनी केश पार्थी अने अध्या केशिना के सार्था

અન્વયાર્થ—આજ પ્રમાણે કાઈ કાઇ મિચ્યા દૃષ્ટિ અનાર્ય શ્રમણ શાકસ્ત્રાદિ વિવયેષણા અર્ધાત્ કતમલે.ગેતની પ્રાપ્તિનું ધ્યાન કરતા રહે છે. તેએક કંક પર્ફિની જેમ કહુષિત તથા અધમ હેન્ય છે કારડા

ટીકાર્થ—જેમ ઢંક કંક વિશેર પક્ષિયા અત રૌદ્ર ધ્યાન કરે છે,

केचित् 'समणा' श्रमणाः -शानयाद्यः 'विसपसणं' तिषयेपणम् -विषयाणां शब्दा-दिकामभोगानाम् -एषणं माप्तिमेत्र 'श्रियायंति' ध्यायन्ति -विषयानेत ध्यायन्ति, इमे आत्तरीद्रध्यायिन एव सन्ति, अत एते 'कंका वा' कङ्का 'इन-मन्द्येपिणः -कङ्कपक्षिण इव 'कछुसाद्दमः' कछुषाधमाः -कछुषाः कछुषचित्तहत्तिकत्वात्, अत-एव अधमाः सन्ति । यथा-कङ्काद्यः पक्षिणो जलाश्रये निवसन्तः मन्द्रपान्वेषण-परा अधमाः सन्ति, तथा-दण्डिनः शाक्यादयोऽपि विषयान्वेषणपराः कछुष-एतिकत्वेन अधमध्यानवनाः सन्तीति भावः ॥२८॥

म्लम्-सुद्धं मैरगं विराहित्ता, इंह मैरो उँ दुंस्मई । उम्मरगगतां दुंक्खं, 'घे।यमेंसंति तं ते तेहा ॥२९॥ छाया— शुद्धं मार्गं विराध्य, इह एके तु दुर्भतयः । उन्मार्गेगता दःखं, घावमेष्यन्ति तत्तथा ॥२९॥

प्रकार मिथ्यादृष्टि और आरंभ परिग्रहवान् होनेके कारण अनार्य कोई कोई अन्नण, जैसे द्वाक्य आदि, दान्दादि कामभोगो की प्राप्तिका ही ध्यान किया करते हैं। वे आर्लध्यान और रौद्रध्यान करने वाछे हैं, अन एव कंक पक्षी के समान कल्डियिन चिक्तवृक्ति वाछे होने के कारण कल्डि बित हैं और इसी कारण अधम हैं।

तारपर्य यह है कि बैसे कंक आदि पक्षी जलाशय पर रहते हुए मछलियों की ही खोज में तरपर रहते हैं, उसी प्रकार शाक्य आदि भी विषयोंके अन्वेपण में तरपर तथा कलुषित वृश्चि वाले होने से अधम हैं।२८।

એજ પ્રમાણે મિથ્યા દૃષ્ટિવાળા અને આરંભના પરિગ્રહ વાળા હોવાના કારણે અનાર્થ એવા કેલ્ઇ કેલ્ઇ શ્રવણ, જેમકે–શ કચ વિગેરે શબ્દાદિ કામનો ગોની પ્રાપ્તિનું જ ધ્યાન કર્યો કરે છે. તેએ આર્ત ધ્યાન અને રીદ્રધ્યાન કરવાવાળા છે. તેથી જ કંક પક્ષિની જેમ મલિન ચિત્તવૃત્તિ વાળા હોવાના કારણે કહ્યિત છે. અને તેજ કારણથી અધમ છે,

તાત્પર્ય એ છે કે—જેમ કંક વિગેરે પક્ષિયા જલત્શય પર, રહેતા થકા માઇલિયાની જ શાધમાં તત્પર રહે છે, એજ પ્રમાણે શાક્ય વિગેરે પણ વિષયાના અન્વેષણમાં તત્પર તથા કહુષિત-મલિન વૃત્તિયળ હાવાથી અધમ છે. ાાર્ડા अन्वयार्थः — (इइ) इह-अस्मिन् लोके (एगे उ दुम्मई) एके तु दुर्मतयः -शाक्यादयः (सुद्धं मन्गं विराहिता) शुद्धं निद्धिं मार्गं सम्यन्दर्शनादिरूपं विराध्य-रूपित्वा (उम्मनगता) उन्मार्गगताः –संसारावतरणरूपेण प्रवृत्ताः (दुवसं वायं ते तहा एसेति) दुःखमण्टमकारकं कम तथा तत् घातं मरणम् एष्यन्ति— श्राप्स्यन्तीति ॥२९॥

टीका-'इट' इट-अस्मिन् लोके मोक्षयार्गपरूपणे वा 'एगे' एके शाक्या-द्यः, 'दूम्बई' दुर्मतयः-दुष्टा-साबद्यव्यापारोपादानतया मतिर्येषां ते दुर्मतयः-

'सुद्धं मरगं विराहित्ता' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'इह-इह' इस लोकमें 'एगे उ दुम्बई-एके तु दुर्मतयः' कोई दुर्मित पुरुष 'सुद्धं मग्गं विराहिसा-शुद्धं मार्ग विराध्य' शुद्धं मार्गं को दृषित करके 'उम्मग्गगता-उन्मार्गगताः' उन्मार्गं में प्रष्टृिस शील बनते हैं 'दुक्खं घायं ते तहा एसंति-दुःखम् धातम् तस्था एष्यन्ति' अतः वे दुःख एवं नाशकी प्रार्थना करते हैं।।२९॥

अंन्यपार्थ-−इस लोक में कोई कोई दुई छ शाक्यदि शुद्ध मार्ग की विराधना करके अर्थात् उसे दृषित करके या छोड़करके उन्मार्ग में संसार के मार्ग में प्रष्टुच होते हैं, वे दुःखको तथा मृत्यु को प्राप्त होंगे॥२९॥

टीकार्थ--इस लोक में अथवा मोक्षमार्ग की प्ररूपणा में, कोई कोई काक्य आदि सावण व्यापार को स्वीकार करने की बुद्धि वाछे होने से

<sup>&#</sup>x27;सदं मश्गे विराहिता' धत्याहि

श्रण्हार्थं — 'इह-इह' आ डि।६मां 'एगे उ दुम्मई-एके तु दुर्मतयः' है।६ि दुर्भतिवाणे। पुरुष 'सुद्धं मार्गं विशाहिता- शुद्धं मार्गं विशाध्य' शुद्धं भागं ने द्विषित हरीने उम्मणगता- उन्मार्गगताः' इन्भार्गमां प्रवृत्तिवाणः अने छे. 'दुक्खं वारं ते तहा एसंति-दुःसम् वातम् रुत्तथा एव्यन्ति' तेथी तेथे। दुःभा अने नःशनी प्रार्थना हरे छे. ॥२८॥

અન્વયાર્થ— આ લાેકમાં કાેઇ કાેઇ દુર્જુ હિશાકય વિગેર શુદ્ધ માર્ગની વિરાધના કરીને અર્થત તેને દાેષવાળા ખતાવીને અથવા તેને છાેડિને ઉન્માર્ગમાં-સંસારના માર્ગમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. તેઓ દુઃખને તથા પરશ્રુને જ પ્રાપ્ત કરશે. ॥૨૯ાા

<sup>ી</sup>ક થ — આ ક્ષાેડમાં અથવા માર્ય માર્યાની પ્રરૂપણામાં કાઈ કેઈ શાક્ય કંકી વિગેરે સાવદા વ્યાપારના સ્વીકાર કરવાની ભુદ્ધિ વાળા હાવાથી દુર્મતિ સર્વ ૨૮

महामोह।कुलितान्तरात्मानः 'सुद्धं' शुद्धं-विशुद्धं-संभ्रयादिदोषवर्णितम् 'मगां'
मार्गम् मोश्रवनकं सम्यग्दर्शनादिकं भावसमाध्यपर्यंथम् 'विराहिता' दिराध्य,
असन्मार्गमरूपणद्वारेण द्ययित्वा त समन् दोपमारोष्य 'उम्मगागता' उन्मार्गगताः
उन्मार्गण विषयीतमार्गेण संसारब्रुडनरूपेण गताः-अवृताः 'दुवसं' दुःखम्दुःखनक्तकमष्टविधं कमे, तथा-'धायं' घातं-विनाधां-स्वाश्मविनाभम् 'तदा'
तथा-धमित्रिराधनया पुनरून्मार्गगमनं च 'एसंति' एपनते-गवेषपन्ति, दुःखंमरणं च सहस्रशः-पार्थयन्तीति । इह जगति शुद्धमार्ग विराध्य मितक्रजमार्गे
मक्ष्ताः शाक्यादयः-दुःखं मृत्युं च शतभो गच्छन्तीति भावः ॥२९॥

दुर्मित अर्थात् महामोह से ज्याकुल अन्तरात्मा वाले, शुद्ध अर्थात् संदाय विपरीत और अनध्ययसध्य आदि दोषों से रिहत सम्यादर्श-नादि मोक्षमार्ग को, जिसे भावसमाधि भी कहते हैं, विरोधित करते हैं अर्थात् असन्मार्ग की महत्त्वणा करके उसे दृषित सा करते हैं, क्योंकि जो स्वयं निष्कलंक है, उसमें दोष का होना संभव नहीं है। वे उसमें दोष का आरोपण करके विपरीत मार्ग को अर्थात् संसार में हूबने के मार्ग को प्राप्त हैं। ऐसा करके वे आत्मविनाद्य की तथा धर्मकी विरा-भना करने के कारण मरण की पार्थना करते हैं।

तात्पर्य यह है कि इस जगत् में शुद्ध मार्ग की विराधना करके प्रतिक्**ल मार्ग** में प्रष्टृत्तिशील शाक्य आदि शतशः दुख और मरण को प्राप्त होते हैं ॥२९॥

અર્ધાત્ મહા માેહથી વ્યાકુળ અંતરાતમાવાળા, શુદ્ધ અર્ધાત્ સંશય, વિષરીત અને અનધ્યવસાય વિગેર દોષોથી રહિત સમ્યગ્ર દર્શન વિગેર માેક્ષ માર્ગને કે એને બાવસમાધિ પણ કહે છે, તેને વિરાધિત કરે છે, અર્થાત્ અસન્મા- ગંની પ્રરૂપણ કરીને તેને દેલવાળા હોય તેમ બતાવે છે, કેમકે જે સ્વયં નિષ્કલંક છે, તેમાં દોષના હોવાના સંભવ રહેતા નથી તેઓ તેમાં દોષનું અત્રાપણ કરીને વિપરીત માર્ગને અર્ધાત્ સંસારમાં ડૂબવાના માર્ગને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમ કરીને તેઓ આત્માલનાશની તથા ધર્મની વિરાધના કરવાના કારણે મરણની જ પ્રાર્થના કરે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—આ જગત્યાં શુદ્ધ માર્ગની વિરાધના કરીને પ્રતિકૃળ માર્ગમાં પ્રવૃત્ત એવા શાક્ય દંડી વિગેરે સેંકડા દુઃખા અને મરાધુને જ પ્રાપ્ત કરતા રહે છે. ારલા

# समयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ११ मोझस्वरूपनिरूपणम्

२१९

प्रम-जैहा आसाविणि नातं, जाइ अंघो दुरुहिया। इच्छई पारमागंतुं अंतरा य विसीयह ॥३०॥ छाया--यथा आसाविणीं नातं, जास्यन्धो द्रुग्न । इच्छित पारमागन्तम्, अन्तरा च विशीदति ॥३०॥

अन्त्यार्थः --(जहा) यथा (जाइअंघो) जास्यन्धः (जासाविधि नावं) आस्ना-विधीं प्रविश्वज्ञास्त्रां नीकाम् (दुरुहिया) दूरुब (पारमागंतुं इच्छई) पारमाग-न्तुषिच्छति नथादेः (अंतरा य विभीयह) परन्तु सः अन्तरा च नद्याः -पथ्ये एव विपीदति -निमज्जतीति ॥३०॥

टीका--शक्यादीनां विनाशं दर्शयितुं भूत्रकार आह-'जहा' यथा 'जाइ-अंबो' जात्यस्थः-जन्तनेशाऽस्थः 'आसाविणि' आसाविणीं-मविश्रजनलाम् श्रत-

'जहा अम्सात्रिणि नावं' इत्यादि।

शब्दार्थ-'जहा-पथा' जिस प्रकार 'जाइ अंशो-जन्मान्धा' जन्मान्ध पुरुष 'आसाविणि नार्व-आसाविणी नोक म' छिद्रवाली नाव पर 'दुरुहिया-द्रुख' चढ कर पारमागंतुं इच्छई-रारमागन्तुम् इच्छिति' नदीको पार करना चाहता है 'अंतरा य विसीयई-अन्तरा च विषीदित' परंतु बह बीचमें ही डूब जाता है ॥३०॥

अन्वयार्थ--जैसे कोई जन्मान्ध पुरुष छिद्रोंवाली नौका पर आरूट होकर किनारे पर आने की इच्छा करता है परन्तु वह बीच में हूब जाता है। ३०।

टी कार्थ--पूर्वोक्त काक्य आदि को होने वाछे अनर्थकी प्राप्ति सूच-कार पुनः प्रदर्शित करते हैं-जैसे जन्म से ही अंबा पुरुष जल जिसमें

'जहा कासाविणि नाव' ઇत्याहि

शण्दः थं कहा-यथा के प्रभाषे जाइअंधो-जात्यन्यः कन्मान्ध पुरुष 'आसाविणि नावं-असाविणी नौकां छिद्रवाणी नाव पर 'दुह्दिया-दुह्ह्हा बढीने 'पारमागंतुं इच्छई-पारमागन्तुम् इच्छति' नदीने पार करवा धं छे छे 'अंतरा य विसीयई-अन्तरा च विपीदित' परंतु ते वस्मांक दूशी आप छे. ॥३०।

અન્વયાર્થ—જેવી રીતે કાેઇ જન્માંધ પુરૂષ છિદ્રોવાળી નીકા મર એસીને કિનારા પર પહેાંચવાની ઇ≈ઝા રાખે કે, પરંતુ તે વચમાજ ડૂબી જાય છે. ⊪૩૦ાા

ટીકાર્થ—પૂર્વોક્ત શાકય વિગેરેને ઘવાવાળા અનર્થની પ્રાંપ્તિ સૂત્રકાર ક્રિશી બતાવે છે. જેમ જન્મથી જ આંધળા પુરૂષ પાણી જેમાં પ્રવેશ કરી च्छिद्रामित्वर्धः 'नावं' नौकाम् 'दुकिद्या' दृष्त्व अधिकत्व 'पारं' पारम्-समुद्रस्य परंतीरम् 'आगंतुं' आगन्तुं-माष्तुम् 'इच्छिद्दे' इच्छिति, किन्तु पारं गन्तुं न शक्नोति, अपितु 'अंतरा' अन्तरा-मध्ये एव जलनध्य एव 'विसीयइ' विपीदति-दुःखमासा-द्यति निमध्नतीत्वर्धः, साधनस्य सदुष्टतया कार्याक्षमत्वात् ॥३०॥

मृष्य-धेवं तु समेणा ऍगे, मिंच्छिहिट्टी अणारिया। सीयं कैसिणमावज्ञा, आगंतारो महरुभयं॥३१॥

छाया - एवं तु अभगः एके, मिध्वाद्व्योऽनार्याः । स्रोतश्च कृत्स्नमापन्ना, आगन्तारो महद्भवम् ॥२१॥

प्रवेश कर रहा हो ऐसी सैकडि छेदों बाली नावपर आहट होकर समुद्र के किनारे पहुंचने की इच्छा करता है, किन्तु वह पहुंच नहीं सकता। वह घीच जल में ही विषाद को प्राप्त होता है, दुःखी होता है, हूव जाता है, क्योंकि उसका साधन दूषित होने के कारण कार्य उत्पन्न करने में असमर्थ होता है ॥३०॥

'एवंतु समणा एगे' इत्यादि।

इन्दार्ध—'एवं तु मिच्छिद्दिशी अणारिया एगे समणा-एवं तु मिध्या दृष्ट्यः अनार्याः एके अमणाः' इसी प्रकार मिध्या दृष्टि कोई अनार्ये अमण 'कसिणं सोयं आवना-कृत्सनं स्रोतः आपनाः' पूर्णक्ष्यसे आस्त्रव का सेवन करते हैं 'महत्व्भयं आगंतारो महद्भयम् आगन्तारः' अतः वे महाभय को प्राप्त करेंगे ॥३१॥

રહેલ હાય એવી સેક્ડા છિદ્રો મળી નાવ પર બેસીને સમુદ્રને કિનારે પહેં-ચવાની ઇંગ્છા જ કરે છે, પણ તે તેમ પાર પહેંચી શકતા નથી, તે વચમાં પાણીમાં જ ખેડને પ્રાપ્ત થાય છે, દુઃખી થાય છે, અને ડૂબી જાય છે. કેમકે તેનું સાધન દેવવાળું હાવાથી કાર્ય સિદ્ધ કરવામાં મસમર્થ હોય છે લગ્ગા 'છ્વં ત સમળા હો' કત્યાદિ

श्रण्हार्थं -- 'एवं तु सिन्छहिंही अणारिया एगे समणा-एवं तु मिश्या हृद्दयः अनार्थाः एके श्रमणाः' स्थेल प्रभाक्षे भिष्या हृष्टि वाणे। है। हि स्थनार्थं श्रमञ्ज 'कसिणं स्रोयं आवन्ना-कृतनं स्रोतः आवन्नाः' पूर्णु ३५श्री स्थान्ते। स्रोतुं सेवन ४२ छे. 'मह्दमयं आगंतारो-महद्भयम् आगन्तारः' तेश्री तेस्री तेस्री स्थाप्य प्राप्त ११शे. ॥३१॥ अन्तरार्थः -- (वृतं तु मिच्छहिद्दी जणारिया वृगे समणा) वृत्ते तथैव-सच्छि-इनौकागतजात्यन्थवत् मिथ्यादृष्ट्यः -- अनार्थाः एके अमणाः -- शाक्याद्यः (कसिणं सोयं आवन्ना) कृत्स्नं -सम्पूर्णं स्रोतः कमौस्रवस्वम् आपन्नाः -- भाष्ताः सन्तः (महन्भयं आगंतारो) महत्व्ययं -- नरक्षनिगोदादिभाष्त्रित्रक्षणं दृःखम् आगन्तारः --आगमनशिकाः माष्तारो मनन्तरित । ३१॥

टीका--'एवं तु' एवं तु-अनेनेव मकारेण सच्छिद्रनावास्त्र मास्य न्यं देव 'एगे' एके केवन 'समाणा' अमणाः-शावयादयः । 'मिक्छिद्दिष्टी' मिश्याद्दयः 'अणारिया' अनार्याः, 'कसिणं' कृत्सनं-सम्पूर्णम् 'सोयं' स्रोतः पाणातिपातादि कर्मास्य स्रोतः, 'आवन्ना' आपन्नाः-माप्ताः सन्तः 'महत्रभयं' महब् मथम्, संतारे एव परिश्रमणेन नरकादिश्वरूपं दुःलम् 'आर्मतारो' आगन्तारः-माप्तारो भवन्ति । यवः तर्वदा संतारकारणकर्मणः सञ्जये एव पयत्नवः ो भवन्ति, तदा सरकारणसन्त्वे कथं न दुःखात्मकं कार्य पाष्ट्यन्तीति । यथा-जात्यन्त्रो जन्माथः

अन्तयार्थ—इसी प्रकार कोई कोई मिध्या दृष्टि अनार्थ श्रमण दृष्टी आदि सम्पूर्ण कर्माश्रव रूप श्रोत को पाप्त होकर महान् भय की प्राप्त करने वाछे होते हैं ॥३१॥

टीकार्थ — जो श्रमण दण्डी आदि मिश्यादृष्टि और अनार्थ है तथा सम्पूर्ण प्राणानिपात आदि कर्मास्त्रव के सोनों को प्राप्त होते हैं, वे सछिद्र नौका पर आरूढ होकर समुद्र को निरने वाले जन्मान्य के जैसा नरक निगोद आदि के दुःख रूप महासय को प्राप्त होने वाले हैं। क्योंकि वे सब अमण के कारणसूत कर्मी का संचय करने में ही प्रयस्त्रशील रहते हैं। जब दुःखों का कारण विद्यमान हो तो दुःख रूप कार्य भी उत्पत्ति क्यों नहीं होगी ?

અન્વયાર્થ -- એજ રીતે કાઇ કાઇ મિશ્યાદેવ્ટિ અનાર્ય શ્રમણ કર્મા સવરૂપ ઝરણાને માપ્ત કરીને મહાન ભયને પ્રાપ્ત કરવાવાળા થાય છે. ાકવાલ દીકાર્થ -- જે શ્રમણ કડી વિગેર મિશ્યાદેવ્ટિ અને અનાર્ય છે. તથા સંપૂર્ણ પાણાતિયાત વિગેરે કર્માસ્ત્રવના સ્ત્રોતોને પ્રાપ્ત થયેલા છે, તેઓ છિદ્રવાળી નીકા પર ખેસીને સમુદ્રને તરવાવાળા જન્માન્ય પુરૂષથી જેમ નરક નિગાદ વિગેરના દુ: ખરૂપ મહા ભયને પ્રાપ્ત થવાવાળા છે. કેમકે-તેઓ ભવ સમણના કારણભૂત કર્મોના સંચય કરવામાં જ પ્રયત્નવાળા છે, હ્યારે દુ:ખોતું કારણ વિલમાન હાય તો દુ:ખરૂપ ક્રય કાર્યની ઉત્પત્તિ કેમ ન થાય કહ્યાનો

आस्नाविणीं नावमधिरुद्य पारं मन्तु मिच्छति, न तु पारयति, किन्तु मध्ये एव विलक्ष्यति—निमज्जति । तथेमेऽपि शाक्यादयो मोक्षणिच्छन्ति परन्तु नोपार्ज यन्ति तत्साधनं सम्यस्ज्ञानादिकम्, उपार्जयन्ति हि संसारकारणमेव कमिश्रवम्, अतः संसारमेवाऽऽविशन्ति, ते च संसारान्तर्वतिनो गर्भाद् गर्भे जन्मतो जन्म मरणान्मरणं दुःखाद् दुःखिमत्येवं घटीयन्त्रन्यायेन अनुभवन्तोऽनन्तमपि काकमासते इति भावः ।:३१।।

प्लप्-इंमं च धर्मममादाय, कैस्तिवेण पर्वेहैयं। तरे सीयं महाघोरं, अत्तत्ताय परिटेवए॥३२॥ छाया-इमं च धर्मनादाय, काक्यपेन मवेदितम्। तरेन्स्रोतो महाघोरम्, आत्मकाणाय पन्झिजेत्॥३२॥

अभिप्राय यह है कि जन्मान्य पुरुष आस्त्राविणी अर्थात् छेद्वाली नौमा पर आहर होकर समुद्र के पार पहुंचना चाहता है किन्तु वह पहुंच नहीं सकता, बीचमें ही हुव जाता है और क्लेश पाता है, इसी प्रकार ये शाक्य दण्ही आदि अमण भी मोक्ष प्राप्त करना चाहते हैं। किन्तु उसके कारण सम्ययज्ञानादि को प्राप्त नहीं करते, पत्युन संसार के कारणभून कर्मास्त्रव का ही उपार्तन करते हैं। अनएव संसार को ही प्राप्त होते हैं। वे संसार में एक गभ से दूनरे गर्भ की, एक जन्म से दूनरे जन्म को और एक दुःख से दूनरे दुःख को प्राप्त होते हुए घटीयंत्र की मांति अनन्त काल तक संसारमें परिश्ववण करते हैं॥३१॥

અભિષાય એ છે કે-જન્માન્ધ પુરૂષ-અત્સાવિણી અર્થાત્ છિદ્રોવાળી નીકા પર બેસીને સમુદ્રની પાર પદ્રાંગવાની ઈચ્છા રાખે છે, પરંતુ તે પહેાંચી શકતા નથી. વચમાં જ ડૂબી જાય છે. અને ક્લેશ પામે છે. એજ પ્રમાણે આ શાક્ય દંડી વિગેરે શ્રમણા પણ માસ પ્રાપ્ત કરવાની દંચ્છા રાખે છે, પરંતુ તેના કારણ રૂપ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા રાખે છે, પરંતુ તેના કારણ રૂપ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરને પ્રાપ્ત કરવાની. અને ઉલ્ડા સંસારના કારણબૂત કર્માસ્ત્રવનેજ પ્રાપ્ત કરે છે, તેથી જ સંસારનેજ પ્રાપ્ત થાય છે, તેએ સંસારમાં એક ગર્મથી બીજા પ્રભેને, એક જન્મથી બીજા જન્મને, અને એક દુ:ખરી બીજા દુ:ખને પ્રાપ્ત કરતા થકા ઘટિયં વની માક્ક (રેંડ)ની જેમ અનંત કાળ સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે અર્થાત્ ભટકતા રહે છે. ાાગ્રાા

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. ज. ११ मोक्षस्वरूपनिक्रपणम्

223

अन्तयार्थः—(कासवेग पवेद्यं) काद्रथयेन-वर्द्धमानस्वामिना मवेदितम् (इमं च धम्ममादाय) इमं-वर्ष्यमाणक्रक्षणं धर्म-दुर्गतिनिषेशेन ज्ञोननगतिष्कार-क्रमादाय-शृहीत्वा (महाधोरं सोर्थं) भद्दाधोरं दुरुत्तरत्वाद् महाभयानकं स्रोतः-संसारात् (तरे) तरेत्-पारं गच्छेत्, तथा-(अत्तत्ताथ परिव्यण्) आत्मवाणाय नेर्कानिगोदादितः अत्तको रक्षणाय परिव्योत्-संयमाऽनुष्ठानं पाजयेदिति ॥३२॥

'इमं च धम्ममाद्याय' इस्यादि।

शब्दार्थ-- 'कामवेणं पवेहपं-काश्यपेन प्रवेदितं' काश्यप गोन्नी अग-बान् महावीर स्थामी ने बताया हुना 'हमं च घमनं आदाय-हमं धर्म-मादाय' इन घर्म को प्राप्त करके 'महाधोरं सोयं-महाधोरं स्रोतः' महा-घोर संसार सागर को 'तरे-तरेत्' पार करे तथा 'अस्त्रसाए परिव्यप्-आस्प्रज्ञाणाय परिव्रजेत्' आस्म रक्षाके लिये संयमका पालन करे ॥३२॥

अन्वयार्थ — काइयप श्री बर्द्धमान स्थामी के द्वारा प्रणीत तथा दुर्गति को रोक कर सुगति में धारण करने वाले इस धर्म को ग्रहण करके अस्यन्त घोर मंसार को पार करे तथा नरक निगोद आदि के दुःखोंसे आस्मा का द्राण (रक्षा) करने के लिए संयम का अनुष्ठान करे ॥३२॥

टीकार्थ-क्योंकि शौद्ध दण्डी आदि अमण अनार्य हैं, मिध्यादृष्टि हैं एवं सम्पूर्ण कर्मास्त्रव को प्राप्त करनेवाले हैं और उसके फलस्वरूप

'इमं च धम्ममादाय' धर्याहि

शण्टार्थं — 'कासवेणं पवेड्यं-काइयपेन प्रवेदिवं' अश्यपणे त्रवाणा अणवान् महावीरस्वाभीके जतावे क 'इसं च धम्मं आदाण-इसं च धम्मादाय' आ कैन धर्मने प्राप्त कर्तने 'महाबोर' सोय-महाघोरं स्रोतः' महाधीर कीवा संस र साअरने 'तरे तरेत' पार करे तथा 'अत्तत्ताए परिव्वए-आत्मत्रःणाय परिव्रक्तेन' स्थारम रक्षा भारे संयमतुं पातन करें ॥ उरा

અન્વયાર્થ ---કાશ્યપ શ્રી વર્ષમાન સ્વામી દ્વારા પ્રણીત તથા દુર્ગતિને રાઇકોને સુગતિ પ્રાપ્ત કરાવવાવાળા આ ધર્મને ગ્રહણ કરીને અત્યાંત દ્વાર સંસારને પાર કરે, તથા નરક નિગેદ વિગેરેના દુઃખાયી આત્માનું રક્ષણ કરવા માટે સંયમનું અનુષ્ઠાન કરે. શકરશ

ટીકાર્ય -- જો હ-દંડી વિગેરે શ્રમણા અનાર્ય છે, મિધ્યા દૃષ્ટિવાળા છે, અને સંપૂર્વ કર્માસવને પ્રાપ્ત થયેલા છે, અને તેના ક્લ રૂપે લવ ભ્રમણ इदं च-ः ध्यमाणस्थलम् 'कासवेण' कायपगोत्रवता महावीरस्वामिना 'पयेइयं' प्रवेदितं-कथितम् 'धम्मं' धर्मम्-श्रुणचारित्राख्यम्-दुर्गितिवेनाशकरवेन
सुगतिषयोजकतया श्रुभे स्थाने स्थापकत्या च भारणस्थम् आदाय-स्वीकृत्य
'महाघोरं' महाघोरम्-कातरजनभयावहम् 'तोषं' स्रोतः-भावस्रोतः, संसारपर्यटनकारणभूतं मिध्यास्वाविरत्यादिकम् 'तरे' तरेत्-काश्यपोक्तधर्मस्वीकरणेन
पारयेत् । पुनः किं कृषीदित्याह-'अत्तताए' आत्मत्राणाय-आत्मनस्राणं नरकादिश्यो स्थणं तस्में-भाग्मत्राणाय-आत्मरक्षणार्थम् 'परिन्तप' परिवर्जन्-संयमासुष्ठायो भवेदिति । काश्यपमतिपादितधर्ममादाय मेथावो मुनः घोरं मिध्यात्वाविरत्यादिभावस्रोत स्तरेन् अत्मन्नाणाय संयमानुष्ठानं कृष्यिन्चेति मावः ॥३२॥

भवज्रमण करनेवाले हैं, इस कारण यह उपदेश दिया जाता है कि काइयपगोत्रीय भगवान महाबीर के बारा कथित श्रुतचारित्रहप, दुर्गिति को रोक कर सुगति में थारण करने वाले धर्म को स्वीकार करके अध्यन्त भयानक संसार को पार करे या संसारभ्रमण के कारणभूत मिध्यात्व अविरति आदि को दूर करे। तथा नरकनिगोद आदि से आध्या की रक्षा करने के लिए संयम का अनुष्ठान करे।

तास्पर्य यह है कि श्री वर्द्धमान भगवान के बारा महरित धर्म को अंगीकार करके मेवाबी जन घोर मिध्यास्य तथा अविरति आदि हर भावस्त्रोतों को पार करे अर्थान् प्राणानिपान आदि आस्रव को रोके तथा आस्मा का बाण (रक्षः) करने के लिए संघम का आवरण करे ॥३२॥

કરવાવાળા છે આ કારણથી આ ઉપદેશ આપવામાં આવે છે કે-ડાસ્થપ ગાંત્રીય લગવાન મહાવીર કહેલ દુર્ગતિને રાકીને સુગતિમાં પહોંચાડન ર શ્રુત-ગારિત્ર રૂપ ધર્મના સ્વીકાર કરીને અત્યંત લયંકર એવા આ સંસારથી પાર ઉત્તરે, અથવા સંસાર ભ્રમણના કારણ રૂપ મિશ્ચાત અવિરતિ િગેરને દ્વર કરે. તથા નરક નિગાદ વિગેરેથી આત્માની રક્ષા કરવા માટે સંયમનું અનુષ્કાન કરે

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--શ્રી વર્ષમાન લગવાને પ્રરૂપિત-કદેશ ધર્મના સ્વીકાર કરીને ભુદ્ધિશાળી જન શેષ્ટ મિશ્યાત્ત્ર તથા અવિરતિ રૂપ ભાવસોતાને પાર કરે. અર્થાત્ પ્રાદ્યાતિયાત વિગેરે આસ્ત્રેને રાકે તથા આત્માનું રક્ષણુ કરવા માટે સંયમનું આચરણુ કરે. ાારૂશા

# समयार्थयोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. ११ मोश्रस्वकपनिरूपणम्

२२५

प्रम्-विरेष ग्रीमधम्मेहिं जी कैई जैगई जैगा। तासि अंत्तुवमायाणं, थोमं कुँदैवं परिदेवेष्॥३३॥ छाया - विरती ग्रामधर्मेभ्यो ये केचिष्जगित जगाः। तेषामास्मोपमया स्थामं कुर्वन परिवर्जन ॥३३॥

अन्त्रयार्थः --(गाम धम्मेहि विरए) ग्रामधर्मे भ्यः सन्दादिविषये भ्यो विरतः -निवृत्तः (जग्रई जे केई जगा) जगति-पृथिव्यां ये केचिज्जगाः जीवाः 'तैसिं अनुवृत्तायाव) तेपामात्मोपमया दुःखमनुत्पादयन (थामं कुर्व्वं परिवृत्त्य) स्द्रक्षणे स्थाम-सामध्ये कुर्वन् संयमानुष्ठाने परिवृजेदिति ॥१३ ।

टीका--गामधम्मेहि' ग्रामधर्मेभ्यः-ग्रामधर्माः श्रव्हादयो विषयाः तथा-

'विरए गामधम्मेहिं' इत्यादि।

शब्दार्थ--'गामधममेहि विरए-ग्रामधर्मेश्यो विरतः' साधु शब्दादि विषयोसे निष्ट्य होकर 'जगई जे केई जगा-जगित ये केश्वत् जगित' जगत् में जो कोई प्राणी है 'तेसि असुवमाघाए-तेषां आश्मोपमया' उनको अपने समान समझता हुआ 'धाम कुव्वं परिच्वए-स्थामं कुर्वन् परिवजेत्' वस पूर्वक संयम का पासन करे ॥३२॥

अन्वयार्थ—ग्राम धर्मो से अर्थात् शब्द आदि विषयों से विस्त पुरुष, इस जगत् में जो भी प्राणी हैं। उन्हें अपनी आत्मा के समान समझ कर दुःख उत्पन्न न करता हुआ एवं उनकी रक्षा के लिए परा कम करता हुआ विचरे ॥३३॥

टीकार्थ-बाब्द आदि इन्द्रियों के विषय तथा प्राणातिपात आदि पाप

'विरए गामधःमेहि' धत्याहि

शण्डार्थ — 'गामचस्मेहिं विरत् – प्रामधर्म प्रयो विरतः' साधु शण्डाि विषये। यी निवृत्त लनीने 'जगई जे बेई जगा-जगित ये केचित् जगन्ति' क्रमति' क्रमति' क्रमत्में के डें छे आधी छे 'तेसिं अनुवसायाप-तेषां आयावस्या' तेसीने पेतानी कराे कर सम्क्रने 'यामं कुन्वं परिन्वए-स्थामं कुर्वन् परिव्रजेत्' अल पूर्वं अस्मानुं पादान करें ॥३३॥।

અન્વયાર્થ -- ગ્રામ ધર્માથી અર્થાત્ શખ્દ વિગેર રિષયોથી વિરત પુરૂષ આ જગતમાં જે કેહ પ્રાણી છે. તેને પાતાના આત્મા સરખા સમજીને તેને દુ:ખ ન ઉપજાવતાં અને તેપની રક્ષા માટે પરાક્રમશીલ અનીને વિચરે 113311 ટીકાર્ય -- શખ્દ આદિ ઇન્દ્રિયોને! વિષય તથા પ્રાણાતિપાત આદિ પાપ

स० २९

माणाितपात।दयः ते भ्यः 'विरष्' विरतः - निष्टतः इष्टानिष्टेषु रागद्वेपरहित इस्पर्धः, तथा- 'जगई' जगति-लोके 'जे केई' ये केचित् 'जगां' जगाः - जीवितार्धिन समस्यावरपाणिनः सन्ति तेसिं' तेपाम् 'अनुग्रमायाप्' आस्मोपमया-आत्मः तुस्यतया 'यामं' स्थाम-स्थिति रक्षणित्यर्थः 'कुव्वं' कुर्वन् 'परिवर्ष' परिवर्षे परिवर्षे परिवर्षे परिवर्ष परिवर्षे परिवर्षे परिवर्षे समान-मिति विवार्ष परस्य रक्षणादौ मयस्नं कुर्वादितिमातः ॥ १३॥
मृष्टम्-अइमाणं च मायं च, तं परिन्नाय पंष्टिष् ।
सद्वमेयं णिराकिच्या, णिरवाणं संधष् मृणी ॥ ३४॥

सद्वसेयं णिराकिच्चा, णिठ्वाणं संघष् मुणी ॥३४॥ छाया---अतिमानं च मार्यां च, तत्परिज्ञाय पण्डितः । सर्वमेतिम्नराकृत्य, निर्वाणं सम्घयेन्य्रनिः ॥३४॥

ग्राम धर्म कहलाते हैं। जो पुरुष उनसे निष्टुस हो चुका है अर्थात् इष्ट विषय में राग तथा अनिष्ट विषयमें देष नहीं करता वह इस जगत् में जो भी जीवन के अर्थी त्रम और स्थावर प्राणी हैं, उनका अपनी आत्मा के समान रक्षण करता हुआ संयम के अनुष्ठान में तत्पर हो। सभी प्राणियों को समान रूपसे सुख विष्य है और दुःख अविष्य है, इस प्रकार विचार कर परकी रक्षा के लिए प्रयस्न करें ॥३३॥

'अहमाणं च मायं च' हत्यादि।

द्याद्यार्थ--पंडिए-पण्डितः' विवेककील ऐसा 'मुणी-मुनिः' साधु 'श्रह्माणं च-अतिमानं च' अतिमान और 'मापं च-मापां च' मापा और स्रोभ 'तं तत्' उन कपाय चतुष्कको 'परिव्राय-परिक्राय' संसार का

ગ્રામ ધર્મ કહેવાય છે, જે પુંરૂર તૈનાથી નિવૃત્ત થયેલ હોય અર્થાત્ ઇન્ટ વિષયમાં રાગ તથા અનિન્ટ વિષયમાં દ્વેષ કરતા નથી તથા તે આ જગતમાં જીવવાની ઇચ્છા વાળા જે કાઈ ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયા છે, તેમનું પાતાના આત્મા પ્રમાણે રક્ષણ કરતા થકા સંયમના અનુષ્ઠનમાં તત્પર રહે, સઘળા પ્રાણિયાને સમાન રૂપથી સુખ પ્રિય છે. અને દુઃખ અપ્રિય છે. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને અન્યની રક્ષા માટે પ્રયત્ન કરે 113311

'खइमाणं च मायं च' ઇत्याहि

શખ્કાર્થ — 'पंडिए-पण्डितः' विवे शीक्ष એવા 'मुणी-मुनि' સાધુ 'હ્રદ્-माणं च-छतिमानं च' અતિમાન એવા 'मायं च-मायां च' માયા અને ક્ષે ભ તં-कृतृ' એ ક્ષાય ચતુષ્કને 'परिन्नाय-परिज्ञाय' સંસારના કારણ રૂપ સમ્ છને अन्वयार्थः—(पंडिकः पण्डिनो नियेची (मुणी) मुनिः-साधुः (अझाणं च) अतिमानं च-च शब्दात्कोधं च तथा-(मापं च) मायां च-च शब्दात्कोधं च तथा-(मापं च) मायां च-च शब्दात्कोधं च (तं) तत्-कपायवतुष्कम् (परिनाय) परिज्ञाय-संसारकारणतथा झात्वा (एपं सच्वं) एतःसर्वम् अतिमानादिकम् (णिराकिच्चा) निराकःप निवार्य (निच्वणं) निर्वार्ण-मोक्षम् (संध्रष्) सन्वयेत्-साध्येदिति ॥३४॥

टोका--'पंडिए' पण्डितः-व्यवहारक्कश्चलत्वेन विवेकी 'मुणी' मुनिःसाधुः 'अश्माणं' अविमानम्-अतीन मानोऽतिमानः, चारित्रमतिकम्प यो वर्षते तम्-अतिमानम् 'च' श्वद्धाद् अस्प पूर्ववर्त्तिनं क्रोधम् तथा 'मायं च' मायाम् 'च' शब्दाब्लोभं च तं' तत्-पूर्वेकिं क्षवाययतुष्कम् 'परिनाय' परिश्राथ-इपरि-ह्रपा-संयम्बिरोधिनं शास्त्रा 'एयं शब्दं' एतत् सर्वम् अतिमानादिकम् 'निराकिश्चा' निराकृत्य-सर्वमिषि कषायं संसारकारणं परिदृत्य 'निव्याणं'-निर्वाणं-मोक्सम् 'संघण्'

कारणरूप समझकर 'एयं सन्वं-एतत्सर्वम्' इन समको 'णिराकिच्चा-निराकृत्य' त्यागकर 'निन्वाणं निर्वाणम्' निर्वाण अर्थात् मोक्ष की 'संघए-संघदेत्' साधना करे ॥३४॥

अन्वयार्थ--पंण्डित मुनि अतिमान और क्रोध को तथा माघा और लोभ को चारों कपायों को संसार का कारण जान कर इन सब को त्याग दे और मोक्ष की साधना करे॥३४॥

टीकार्थ — मेथावी सुनि अतीव मान को अर्थात् चारित्र को विनष्ट करने वाले मान को त्याग दे। 'च' शब्द से मान के पूर्ववर्त्ती कोध को त्याग दे और 'च' शब्द से लोभको भी त्याग दे। इन चारों कवायों को संसार परिश्रमण का कारण ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्याख्यान परिज्ञा से त्याग कर मोक्ष की साथना करे। क्योंकि अनन्तानुवंधी, अप्रन

<sup>&#</sup>x27;एयं क्रव्वं–एतत्सर्वम्' आ भधाने। 'णिराकिच्चा–निराकृत्य' त्याग કरीने निच्वाणं निर्वाणम्' निर्वाञ्ज अर्थात् ने।क्षनी 'संघए–सघयेन्' साधना करे ॥उ४॥

અન્વયાર્થ—મંડિત મુનિ અતિમાનને, ક્રોધને તથા માયાઅને લાલને અર્ધાત્ ચારે ક્યાયાને સંસારતું કારણ માનીને તે બધાના ત્યાગ કરે અને માક્ષની આરાધના કરે મારકમા

ટીકાર્થ — મેધાવી મુનિ અત્યંત માનને ચારિત્રના નાશ કરવા વાળા માનના ત્યાગ કરે 'च' શખ્દથી માનના પૂર્વમાં રહેલ ક્રોધના અને માયાના પણ ત્યાગ કરે 'च' શખ્દથી લાભના પણ ત્યાગ કરે આ ચારે કથાયાને સાંસારમાં ભટકવાના કારણ રૂપ સપરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરીને માહ્યની સહધતા કરે કેમકે—અનન્તાનું અંધી અપ્રત્યાપ્યાના•

स्वकृतान स्थे

सन्धवेत्, सित कथावस्तवृहे संवमः स्वकार्ये कथविष सफलतां न माप्स्यति। तथाचोक्तम्—'सामण्णमणुचरंतस्य कसाया जन्स उक्कडा हाँति। मण्णामि उच्छ पुष्फंत्र, निष्फलं तस्य सामण्णं' ॥१॥ छाया—श्रामण्यमनुचरतः क्याया यस्य उत्कटा भवन्ति। सन्ये इस्नुपुष्यमित्र, निष्फलं तस्य श्रामण्यम् ॥१॥

संयमस्य च वैकल्ये कथनपि न मोक्षसम्भावना । अतः कपायादिकं परि-स्वज्य भावतमाधिद्वारा मुनि रतिमाननापादिकं संतारगमनकारणं व्यतिगमरण मोक्षमैवाजसन्थ्येत् इति भावः अवशा

म्ब्र्-संघर्षं साहु धम्मं चै, पावधम्मं णिराकरे।

ं उंबहाणवीरिए भिक्स्यू, कीहं मैं।णं थे परथए ॥३५॥ छावा—साधवेरसाधु धर्म च' पापधर्म निराक्तवीत् । उपधानवीयी भिक्षः, कीधं मानं न मार्थवेत् ॥३५॥

स्याख्यानावरण और प्रत्याख्यानावरण कषाय के उदय में सर्वविरति संयम का प्रादुर्भाव प्रकट नहीं होता है। कहा हैं--'सामण्णमनुषरं तस्स' इत्यादि।

आमण्य अर्थात् चारित्र का पालन करने वाले जिस पुरुष के क्याय उस्कृष्ट उदय होते हैं, उसका अमणपन इक्षुपुष्पके समान निष्फल होता है।

जब तक संयम में विकलता (अतिचार) है तब तक मोक्ष की संभा-बना नहीं की जा सकती। अतएव कषाय आहि को त्याग कर भाव समाधि के द्वारा मुनि उत्कट मान माथा आहि संसार के कारण कषायों को हटा कर मोक्ष की साधना करे ॥३४॥

વરણુ અને પ્રત્યાખ્યાનાવરજ્ઞુ કવાયના ઉદયમાં સર્વ વિશ્વિ સંયમના પ્રાફુ-ભાવ અર્થાતુ ઉત્પત્તિ થતી નથી. કહ્યું પણ છે.–'सामण्णमणुचर'तस्त्र' ઇત્યાદિ શ્રામણ્ય અર્થાત્ ચારિત્રનું પાલન કરવાવાવાળ જે પુર્વને ક્વાયો ઉત્કુષ્ટપણાથી ઉદયમાં આવે છે, તેનું શ્રમણ્પણું સેલડીના ફુલની જેમ નિષ્ફ્રત થાય છે.

ત્ર્યાં સુધી સંયમમાં વિકલ પણું (અતિચાર) છે, ત્યાં સુધી માેક્ષની સંભાવના કરવામાં આવતી નથી. તેથી કવાય વિગેરના ત્યાપ કરીને ભાવ સમાધિ દ્વારા મુનિ ઉત્કૃષ્ટ માન માયા વિગેરે સંસારના કારણ રૂપ ક્યાયાને હુડાવીને માેક્ષની સાધના કરે શરૂપા

# समयार्थबोधिनी दीका प्र. थ्र. व. ११ मोश्रस्व कपनि कपणम्

२२९

अन्वयार्थः --(उवडाणवीहिए) उपधानत्रीर्यः-तीव्रतपोविषयकप्रक्तिमान् (भिनस्) भिक्षः-मुन्तिः (माहुधम्मं) साधुधर्मं-श्रुतचारित्रलक्षणं क्षान्त्यादिः दश्रविधं ता धर्मम् (संधए) सन्धयेत् -साधयेत् (त) तथा-(पाधधमं) पापधमंम् -पाणातिपातादिकम् (णिराकरे) निराक्तयौत् द्री कुर्धात् परित्यजेदित्यर्थः । तथा (कोहं) कोधम् तथा-(पाणं) मानम्-गर्दक्ष्यम् (न पत्थए) न पार्थयेत् - न बाञ्छेत् ॥३५॥

टीका -- अपि च-'उवहाणशिरिए' उपधानशीर्धः - वष्ठ ग्रमागुग्रनथो विषयक 'संघए साहधरमं च' इत्यादि।

दाब्दार्थ--'डबहाणबीरिष्-उपधानवीर्यः' तीव तप करने में दाक्ति-मान् 'भिक्त्यू-भिक्षुः' साधु 'सादुषम्मं-साधुषमं' श्रुत चारित्रलक्षण अथवा क्षात्त्यादि ददा प्रकार के धर्म को 'संपण्-साधयेत्' पालन करे 'घ-च' तथा 'पावधम्मं-पापधर्मम्' पाणातिपातादिक पाप धर्मको 'णिराकरे-निराकुर्णात्' त्याग करे तथा 'कोहं-कोयम्' कोष तथा 'माणं-मानम्' गर्वकी 'न परथण्-न प्रार्थयेत्' हच्छा न करे। ३५।

अन्वयार्थ—तप में पराक्रम करनेवाला मिश्च साधु धर्म का अर्थात् अन चारित्र धर्म का या क्षमा आदि दस प्रकार के धर्म का साधन करे। पाप धर्म अर्थात् प्राणातियात आदि का त्याग करे तथा कोध और मान की इच्छा न करे॥३५॥

टीकार्थ-पद्यमक्त, अध्यम भक्त आदि उग्र तप की वाक्ति से युक्त

'संधर साह्यममं च' धत्याहि

शण्डार्थ-- जनहाणवीरिए-उपधानवीर्यः' तीव तप करवामां शक्तिमान् 'मिक्क्-मिक्कः' साधु 'साहुधम्मं-साधुधर्मम्' श्रुत चारित्र सक्षख्रवालाः अध्या क्षत्यादि दश प्रकारना धर्माने 'संधये-सःधयेत्' पालन करे 'च-च' तथा 'पावधम्मं-पाष्धर्मम्' प्राधुःतिपःत विशेरे पाप धर्माने 'णिराक्टरे-निरा-कुर्यात्' त्याग करे तथा 'कोई-कोधम्' क्षोध तथा 'मःणं-मान्म्' वर्षानी 'न पत्थए-न प्रार्थयेन्' ४२७: न करे ॥३था।

અન્નયાર્થ—તપમાં પશક્રમ શીલ બ્રિક્ષુએ સધુ ધર્મની અર્થાત્ શ્રુત ચારિલ ધર્મની અથવા ક્ષમા વિગેરે દસ પ્રકારના ધર્મની સાધના ઠરવી. પાપ ધર્મ અર્થાત્ પ્રણાતિપાત વિગેરેના ત્યાગ કરવા તથા ક્રોધ અને માનની ઈચ્છા પણ કરવી નહીં ાલપા

ઢીકાથ°--વધ્ઠ ભક્ત, અલ્ટમ ભક્ત આદિ ઉમ તપની શક્તિથી યુક્ત,

शक्तिशाली 'भिक्ष्य्' भिश्चः-निरवधभिक्षणशीलो सुनिः 'साहुधम्मे' साधुधम्म्साधुनां धर्मः साधुधमः स व सान्त्यादिको दश्चिधः सम्यगृदर्शनद्वानवारिकस्पो
बा। एतादशं धर्मम् 'संघपं 'सन्धयेत्- साधयेत् वृद्धि नयेदित्यधः। यया यथा
-श्वानादिकं पतिदिनं वृद्धिमुपेपात्. तथा ताथाऽनुदिनं पयत्नो विधेयः, इति
भावः। तथा 'पाश्चम्मं' पापधमम्-हिंसाऽविस्त्यादिकम् 'णिराकरे' निराकृर्यात्
-द्रीक्विशीत् परित्यजेदित्यर्थः। तथा-'कोई' क्रोधम् 'माणं' मानम् 'ण पत्थक्'
न प्रार्थयेत्-न वाञ्केत् ॥३५॥

म्लम्-जे ये बुंद्धा अईकंता, जे ये बुंद्धा अणागया।
'संती तीसि पेंइष्ठाणं, भूयाणं जैगती जेंहा ॥३६॥
छाया—ये च बुद्धा अतिकास्ता, येच बुद्धा अनागताः।
शान्तिस्तेगां प्रतिष्ठानं, भूतानां जगती यथा ॥३६॥

साधु धर्म का अर्थात् क्षमा आदि दस प्रकार के श्रमणवर्म का अथवा दर्शन ज्ञान चारित्र तय रूप धर्म का साधन करे, उसकी वृद्धि करे, प्रति दिन ऐसा प्रयत्न करे कि ज्ञानादिक की दिनोदिन वृद्धि होती रहे। वह हिंसा आदि पायधर्मी का परित्याग करे। क्रोध और मान करने की इच्छा तक न करे॥३५॥

'जे य बुद्धा अइकंता' इत्यादि ।

हाब्दार्थ-'जे च-ये च' जो 'अहक्षंत्रा-अतिकान्ताः' भूतकालमें 'युद्धाः -बुद्धाः' तीर्थङ्कर हो चुके हैं 'जे प-ये च' और जो 'अणागया-अना-गताः' अविष्य कालमें 'बुद्धाः-बुद्धाः' पद्मनाभादि तीर्थकर होंगे 'तेसिं -तेषां' उन मुनियों का 'संती-शान्तिः' अहिंसा हपी अथवा मोक्षहपी

સાધુ ધર્મનું અર્થાત્ ક્ષમા વિગેરે દસ પ્રકારના શ્રમણ ધર્મનું પાલન કરે. અથવા દર્શન, જ્ઞાન, અસ્ત્રિ તપ રૂપ ધર્મનું પાલન કરે. તેની વૃદ્ધિ કરે હુમેશાં એવા પ્રયત્ન કરે કે જ્ઞાનાદિકની પ્રતિદિન વૃદ્ધિ થતો રહે. તે હિંસા વિગેરે પાપકર્મોના ત્યાગ કરે. કોધ, અને મતન પામવાની ઈચ્છત્પણ ન કરે. હુલા

'जे य बुद्धा अइक्तता' र्धत्याहि

શખ્દાર્થ -- 'जे य-ये च' જેએ! 'अइकांत!- अतिकान्ताः' ભૂવધાળમાં 'बुद्धा-बुद्धाः' ઋષભાદિ તીર્થ' કરા ઘઇ ગયા છે. 'जे र-येच' અને જેએ! 'अणागया बानागताः' ભવિષ્યધાળમાં बुद्धा-बुद्धाः' પદ્મનાભ વિગેરે તીર્થ' કરા થશે 'तेसिं हेकां' એ મુનિયાના 'सतो-शान्तिः' અહિં સાર્યા અથવા મેહ્લ રૂપી શાન્તિ अन्त्रवार्थः—(जे य) ये च (अइनकंता) अतिकान्ताः— अवीतकालमनाः (मृद्धः) बुद्धाः ऋषभादितीर्थकराः (जे य) ये च (अणागया) अनागताः—भविष्य- स्काल भाषिनः (बुद्धा, पद्मनाभादितीर्थकराः (तेसिं) तेषां सर्वेषां तीर्थकराणां सुनीनां च (संती) शान्तिः अदिसारूषा मोसरूषा चा (पद्दुःणं) मतिष्ठानम्— आधारो वर्षते । कथमित्याह—(जहा) यथा (भूयाणं) भूतानां माणिनाम् (जगती) जगती—पृथिवी मतिष्टानम्—आधारः—आधारभूता वर्षते तथा ॥६६॥

टीका - ननु-एवं भूतं भावशर्ग महावीरस्त्रामी एवीपदिष्टवान्, उताधी अन्योऽपि, एत।इशमानमार्गस्योपदेष्टाऽभूत्, मिवध्यति ना ? इत्याशङ्कण सत्रकारो भावलोतसोऽनादितां भतिपादयति—'जे य' इत्यादि । 'जे य' ये च 'अइक्कंता' शान्ति 'पइट्ठाणं-प्रतिष्टानम्' आधार हैं 'जहा-यथा' जैसे 'म्याणं-भूतानां' माणियोंको 'जगती-जगती' पृथवी आधारम्त है ॥३६॥

अन्वयार्थ—जो ज्ञानी पुरुष भूतकाल में हो चुके हैं और जो ज्ञानी भविष्य में होंगे, उन सब का आधार अहिंसा या मोक्ष रूप शान्ति ही है। जैसे माणियों के लिए पृथ्वी आधारभूत होनी है ॥३६॥

टीकार्थ—इस प्रकार के भावमार्ग का उपदेश महाबीर स्वामी ने ही दिया है अथवा किमी अन्यने भी? क्या इस मार्ग के उपदेशक भूतकाल में भी हुए और भविष्यत् में भी होंगे? इस प्रकार की आशंका करके सुत्रकार भावस्रोत की अनादिता प्रतिपादन करते हैं—

जो ज्ञानी भागभ आदि तीर्थंकर भूतकाल में हो चुके हैं एवं जो पद्मनाभ आदि तीर्थंकर भविष्यत् काल में होंगे, यहां अतीत और अनागत काल के ग्रहण से यह भी समझ छेना चाहिए

'पइद्वाणं-शितष्ठानम्' આધાર છે. 'जहा यथा' જેમ 'મૂચાળં-મૂતાનો' પ્રાહ્યિ-ચાના આધાર ભૂત 'ज्ञगती-ज ती' પૃથ્વી છે. (135)

અન્વયાર્થં -- જે જ્ઞાની પુરૂષા ભૂતકાળમાં થઇ સૂક્યા છે. અને જે જ્ઞાની ભવિષ્યમાં થશે તે ખધાના આધાર અહિંમા અર્થાત માક્ષરૂપ શાંતિજ છે. કે જે પ્રમાણે પ્રાણિયાને માટે પૃથ્વી આધાર રૂપ છે. તાલવા

ટીકાર્થ——આ રીતે ભાવમાર્ગના ઉપદેશ મહાવીર સ્વામીએ જ આપેલ છે, અથવા બીજા કાઇએ પણ કહેલ છે ? શું આ માર્ગના ઉપદેશક ભૂતકા-જમાં પણ થયા છે ? અને ભવિષ્ય કાળમાં પણ થશે ? આ પ્રમાણેની શાંકા કરીને સ્ત્રકાર ભાવસ્ત્રીતના અનાદિપણાનું પ્રતિપાદન કરે છે

ઋષસ તીર્થ કર વિગેર જે જ્ઞાનીએ ભૂતકાળમાં ઉત્રન્ત થઇ સૂકેલા છે, અને જે પદ્મનાબ વિગેરે તીર્થ કરી ભવિષ્યમાં ઉત્પન્ન થશે અહિયાં અતીત <del>२</del>३२

प्रेस्मिन काले नाताः 'बुदा' बुद्धाः—वीर्थकरा ऋ गमादयः। 'जे य' ये न 'अणा-मया' अनामताः—प्रविध्यत्कालमाविनः 'बुदा' पुद्धाः—वीर्थकराः पश्चनामाद्यः, संदंशनन्यायेन प्रीत्रयो ग्रेहणे एष्यमस्थादश्यं ग्रहमात् वर्षमानकालिका महा विदेहे सीमन्धरादयश्च 'तेसिं' तेषां सर्वेषाम् 'संजी' शान्तिरेव षट्कायजीवरक्षणक्ष्या अहि सेव पहहाणं' पितप्ठानम्—भाषारो वर्षते, अन्यथा बुद्धत्वस्यावि अनुपपत्तेः, अथशा—शान्ति मौक्षः स एव तीर्थकराणां प्रतिष्ठानमाधारः। कथ मित्याह—'जहा' यथा 'भूयाणं' भूनानाम्—त्रसस्यावराणाम् 'जमती' जमती—प्रथिती प्रतिष्ठानम्—भाषारः, तथा—वाहशस्य मोक्षस्य पाष्तिभविमार्गमन्तरेण न सम्भवति। अतः सर्वेऽपि भावमार्गमुक्तवःतोऽनुष्ठितवन्तवेशित भावः ॥३६॥

प्रव्य-अह ण वैयमार्वन्नं फासा उच्चावया फुसे। ण तेंसु विणिहंणेजा, वीष्णेवे महीगिरी ॥३७॥

छाया—अप तं त्रतमापन्तं, स्वर्शा उच्चावचाः स्वर्शयुः । न तेषु विनिद्दन्याद्, कातेनेव महाशिरिः ॥३७॥

कि वर्तमान काल में महाविदेह क्षेत्र में जो सीमन्धर आदि तीर्थं कर विद्यमान हैं, उन सब का आधार ज्ञाति ही है अर्थात् बहुकाय के जीवों की रक्षारूप अहिंसा हो है। अन्यथा ज्ञानीयन हो ही नहीं सकता। अथया ज्ञातिक को अर्थ है मोक्ष, वही समस्त तीर्थं करों का आधार है, जैसे अस और स्थावर जीवों का आधार पृथ्वी है। मोक्ष की प्राप्ति साव-मार्ग के विना संभव नहीं है, अत्यव सभी तीर्थं करोने भावपार्य का ही कथन और अनुष्ठान किया है। १३६॥

અને અતાગત કાળના ગહુલ કરવાથી એ પણ સમજ લેલું કે-વર્ત માનકાળમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જે સીમન્ધર અદિ તીર્ધ કર વિદ્યમાન કે, તે ખધાના આધાર શાન્તી જ છે. અર્થાત્ વર્ક થના જીવાની રક્ષા રૂપ અહિંસાજ છે. તે શિવાય જ્ઞાની પણું થઈ જ શકતું નથી. અથવા શાંતિના અર્થ માક્ષ છે, તેજ સઘળા તીર્થ કરીના આધાર છે. જેમ ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના આધાર પૃથ્વી છે, મેન્ક્ષની પ્રાપ્તિ ભાવમાર્ગ વિના સંભવતી નથી. તેથીજ સઘળા તીર્થ કરીનેએ ભાવ માર્ગ તું જ કથન અને અનુષ્ઠાન કરેલ છે. 113 દ્યા

अन्वयाधै:—(अह) अध-भावनार्गपितपरपननतरम् (वयं) व्रतम्-साधु धर्मम् (भावननं) आपन्तं पारतं-पतिपस्रव्रतिस्तर्यथः (जं) तम् पूर्वोक्तः सुनि यदि (उच्चावया) उच्चावचाः:—तीव्रा अतीव्रः नानाविधाः (फासा) स्पर्धाः परीषहो-पसर्गाः (फुसे) स्पृशेयुः— उपद्रवेयुः तदा स सुनिः (तेसु) तैः—परीषहोपसर्गः (ण विणिहणेजाः) न विनिद्दन्यात्—न शिवहतो भवेत् न विचलेदिति भावः, केन कदव १ इति दृष्टान्तमाह-(वाष्ण) वातेत्र (महावातेन (महाणिरी १व) महगिरिविव मेरुवित इवेति ॥२७॥

## 'अह र्ण वयमावन' हत्यादि।

दाब्दार्थ-- 'अह-अय' इसके पश्चान् वयं वतम्' साधुवत में 'अव्श्वं -अगण्डम्' शत रहे हुए 'णं-ते बुनिस' उस मुनिको 'उच्चाध्या-उच्चा-यचाः' नाना प्रकार के 'फान्ता-स्पर्काः' दिएइ और उपसर्ग 'फुसे-रहरोयुः' स्पर्श करे 'तेसु-तेः' उन परीषद एवं उपसर्गोसे ण विणिह-णेउना-न विनिद्द्यात् पराजित न होवें अर्थात् इड रहें। कैसे इड रहे सो कहते हैं 'वाएण-वातेन' महायात से 'महा गिरि इच-महागि-रिरिष' मेह प्रवेतके समान इड रहे ॥३॥

अन्वयार्थ--भावमार्ग को अंगीकार करने के पक्षात् साधुवर्भ को प्राप्त करने वाले मुनि को कदाचित् तीत्र या मन्द नाना प्रकार के परी-पह और उपस्तं आवे तो मुनि उनसे प्रतिहत न हो-विचलित न हो, जैसे आंधी से सुमेक पर्वत विचलित नहीं होता ॥३०॥

#### खहुणं वयम।वन्नं' धीय।हि

शण्डार्थ -- 'अह-अथ' ते पछी 'नयं- बतम्' साधु बतमां 'बावन्तं- आपन्तम्' रहेता 'णं-तं मुनिम्' भुनिने 'कच्चावया-उडवावचाः' अने ४ प्रधारना फाद्या-रपर्शाः' पदीपढ अने ७ पक्षणं फुद्ये-रपृशेष्युः' स्पर्शं ४२ 'तेसु-तेः' अपि पदीपढ अने ७ पक्षणेशि 'ण विणिद्दणेष्णा- विनिद्दयात्' पराष्ट्रत न साम अर्थात् संयम पासनमां मजणूत रहेतुं. ईती दीते मजणूत रहेतुं लेधभी ते अतावतां सूत्रधार ४ छे छे है-'वाषण-वातेन' मढावातथी अर्थात् वंटे, शी-याथी 'महागिरि इव-महागिरिरिव' मे३ पर्यंतनी क्षेम हुढ रहे ॥३७॥

અન્વયાર્થ — ભાવ માર્ગ ને: અંગીકાર કરીને પછીથી સાધુધર્મ ને પ્રાપ્ત કરવાવાળા સુનિને કઢાચ તીત્ર અથવા મંદ અનેક પ્રકારના પરીયહો અને ઉપસર્ગો આવે તો સુનિએ તેનાથી અપતિહત ન ઘતું. અર્થાત્ ચિક્રત ન થતું જેમ વાવાઝોડાથી સુમેરૂ ચિક્રત થતા નથી તેમ જ સ્થિર રહેતું. ાઉળા

स्प्रकृताङ्गध्ये

टीका—'अह' अथ-भावमार्गस्वीकारणानन्तरम् 'वयमावन्नं' व्रतम्-सर्व-विरित्तिक्षणं महावृतम् आयन्नं पाप्तम् (णं) तं मुनि यदि 'उच्चावषा' उच्चावषाः स्नानामकाराः फासा' स्पर्काः शितोष्णादिपरीषद्याः देवादिकृता अनुकूरुमिल-कृता उपसर्गा वा 'फुसे' स्पृशेयुः -उपद्रवेयुः, तथा स साधुः 'तेसु' अत्र तृतीः यार्थे सप्तशी तैः पूर्वोक्तिकरचावचैः -परीपद्दीष र्याः 'ण विणिद्दणेषका' न विनि-दृत्यान् संयमानुष्ठानात् वदाऽवि प्रचक्ति न सवेदिति । अत्र-दृष्टन्तपाद्द-'वाएग' वातेन 'मः ि ति इर' सद्दागिलिरेन, यथा प्रवलेनाऽवि प्रचनेन विचा-स्थमानोऽवि मेक्नै कथमापे स्वस्थानःत् प्रचलित, तथा-उपसर्गादिमिक्षद्वतोऽपि साथुः संस्मार्गान्न प्रचलितो भवेदिति भावः । ३७॥

प्रम्-सेंबुडे से महापन्ने धीरे दत्ते तणं चेरे।

निट्वुडे कालमाकंखी, ऐवं केवेलिणो मेयं ॥३८॥

छाया — सष्टतः स भइमज्ञः, धीरौ दत्तैपर्णा चरेत्। निर्देतः कालमा ध्ङ्क्षेदेवं केवलिनो मतम् ॥३८॥

टीकार्थ—भवमागं को स्वीकार करने के अनन्तर सर्व विरित्त क्ष्य महाव्यत को जिसने चारण किया है, उस साधुको कदाचित् विविध प्रकार के स्पर्श अर्थात् कीत उच्च आदि परीषह और देवादि बारा कृत अनुकृत या प्रतिकृत उपसर्ग सतावें तो यह उन उपद्रवों के कारण संयमानुष्ठान से छेश मान्न भी जिचलित न हो। इस विषय में दृष्टान्त दिखलाते हैं। जैसे-प्रलयकाल का प्रवन चलने पर भी मेह पर्वत नहीं हिगता है उसी प्रकार साधु संयम से चलित न हो।।३७॥

'संबुडे से महापन्ने' इत्यादि।

बाब्रार्थ-से-सः' वह पूर्वीक साधु 'महापन्ने-महाप्राद्यः' सम्पक्

ટીકાર્થ -- ભાવમાર્ગ ના સ્વીકાર કર્યા પછી સર્વ વિરતિ રૂપ મહાનતને જેણે ધારણ કરેલ છે. એ સાધુને કદાચ અનેક પ્રકારના સ્પર્શ અથવા શીત (ઠંડા) ઉલ્લ, (ગરમ) વિગેરે પરીષદ અને દેવ વિગેરેએ કરેલા અનુકૂળ અથવા પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગ સતાવે તો તે એ ઉપદ્રવોને કારણે સંયમના અનુ- જાનથી લેશ માત્ર પણ ચલાયમાન ન થાય આ વિષયમાં દેશાનત અતાવતાં કહે છે કે-જેમ પ્રલય કાળના પવન ચાલતા હોય તો પણ મેરૂ પર્વત હગતા નુક્ષી. એજ પ્રમાણે સધુએ સંયમથી ચાલાયમાન થવું નહીં. 113લા

'संबुद्धे से महापन्ते' धत्याहि

शण्डार्थ'--'से-सः' पर्देवा वर्ष्कृ'वेत कीवा ते आधु 'महापन्ने-महाप्रकः'

अन्वयार्थः—(से) स पूने को मुनिः (इंबुडे) संबृतः संस्युक्त शास्त्र निरोधकः वधा (महापन्ने) महापश्चः—सन्यग्रहानयुक्तः तथा—(धीरे) धीरः—धैर्यसम्पन्नः यहा धीः—युद्धि स्तया रानते इति धीरः—विशिष्टबुद्धियुक्तः सन् (द्तेसकं) देसेषणाम्—दंते गृहस्थे दीयमानेऽक्षनादी एपणा चितिधाम् (चरे) चरेत् तथाः (निच्युडे) निर्देतः—कतायोपक्षतात् क्षीतीयू स्वताहशः सन् मुनिः (काष्ठं) मरणम् —पण्डितमरणम् (माकंखी) आकः इक्षेत्—वाङ्केर् । एतत् कस्य मतमित्याह-(एपं) एतत्—यत् पूर्वकथितं तत् (केबिंग्रेणी) केबिल्नः—तीर्थकरादेः (पर्यं) मतमस्ति न तु स्वमनीपिकया मोक्तम् इति जम्बूस्यामिनं पति मुध्वेस्दामिनो वचनमिति ॥३८॥

ज्ञान युक्त तथा 'घीरे-घीरः' घैर्य क्रील हो कर 'दस्तेसणं-द्सेषणाम्'. दूसरेके द्वारा दिया हुआ एचणीय आहार ही 'चरे-चरेत्' ग्रहण करे तथा 'निब्बुडे- निर्वृतः' क्षांतिचित्त हो कर 'कालं-कालम्' पंडित मरणकी 'आकंखी-आकाङ्क्षेत्' इच्छा करे 'एयं-एतत्' यही 'केवलिणो-केव-लिनः' तीर्थं कर आदिका 'मयं मतम्' मत है।।३८।

अन्वयार्थ — प्वॉक्त मुनि संबर से युक्त, सम्याज्ञान से सम्पन्ध, धीर-पैर्यवान अथवा विद्याप्ट युद्धि से खुद्योभित होकर गृहस्थ द्वारा प्रदत्त अद्यान आदि की तीन प्रकार की एपणा का पालन करे। कवायों की उपशानित से शीवल पना हुआ मुनि पण्डित मरण की आकांक्षा करे। यह केवली भगवान का मत है हमारी करपना नहीं है ॥३८॥

सभ्यक्ष्र ज्ञानसुष्टत तथा 'धीरे-धीरः' धैर्य शीव अनीने 'इत्तेद्धणं-इत्तेषणाम्' श्रील द्वारा भाषतामां भाषेत स्थार्थाय भादारल 'चरे-चरेत' श्रद्धाः इरे तथा 'निव्वुडे-निर्द्र'तः' शांत कित्त अनीने 'कालं-कालम्' पंडित भरधानी 'आकसी -आकार्क्षोत' धन्छ। इरे 'एयं-एतत् स्थेल 'केबलिणो-केबलिनः' तीर्थं इर विभेरेने। 'मयं-मतम् भत् छे ॥३८॥

અન્વયાર્થ -- પૂર્વેકિત સુનિ સંવરથી સુક્ત સમ્યક્ષ્ જ્ઞાનથી સંપન્ન, ધીર - દૈર્યવાન અથવા વિશેષ પ્રકારની છુદ્ધિથી સુશોભિત દર્ધને ગૃહસ્ય દ્વારા આપવામાં આવેલ આહાર વિગેરની ત્રણ પ્રકારની એષણાનું પા**લન કરે.** ક્યાન ધાની શાંતી થવાથી શીતલ અનેલ સુનિ પંડિતમરણની આકાંક્ષા કરે આ કૈવતી ભગવાનના મત છે. અમારી કેલ્પના નથી ાઉડા दीका—अध्ययनार्षमुपसंदरति-'से' सः-पूर्नोक्तः-हानदर्शनचारित्रमुणयुक्तो मुनिः 'संबुद्धे' संबृतः-मास्रवद्वारावरोधकः 'महापन्ने' महापद्धः- महतीविश्वाला पद्धा-बुद्धियस्य स महापद्धः-हेयोपादेयमुद्धियुक्तः। 'धीरे' धीरःपरीवहोपसर्गादिक्तिरविचलितः । 'द्वेत्यणं' द्वैपणाम्-दायकेन द्वे-पाप्ते सत्याहारादिके एवणाम्-मवेषणाग्रहणेवणा-परिभोगैवनारूपां त्रिविधैपणाम् 'चरे'
परेत्-आवरेत्, एवणायन्नुपालयेदित्पर्थः। तथा-'निब्बुद्धे' निर्वृत इत्र निष्टतः
कवायोपश्चमात् श्रीतीभृतः सन् 'कालं' काल्यम्-मरणम्-पण्डितमरणम् 'आकंली'
आकाङ्क्षेत्-वाञ्चेत्। 'एयं' एतत्-यत् पूर्वमुक्तं तत् 'केशिलगो' केविलिनस्तीर्थकरगणधरादेः 'मयं' मतम्-वीर्थकरादेः खल्ल एतादशं मतम् न मम्, अतो यथा
ते स्तीर्थकरैः प्रतिपादितं तथेत्र मया कथितम् । सुधर्मस्वामो जम्बूस्वामिनपुद्दिश्य
कथयित-स्वया मार्गविवयकः प्रश्नः कृतः, तस्योत्तरं तीर्थकरमतेन मया

टीकार्थ-अध्ययन के अर्थ का उपसंहार करते हैं-पूर्वीक्त दर्शन क्यान और चारित्र से युक्त मुनि आश्रवहारों का निरोध कर्ता हो, महा प्राष्ट्र हो अर्थात् विभाल बुद्धिबाला या हेय-उपादेय की बुद्धि से युक्त हो, परीषहों और उपसर्गों से चलायमान न हो तथा दाता के हारा प्रदक्त आहार आदि की ही गवेषणा करे। कषायों को उपशान करके शान्त हो तथा पण्डितमरण की अभिलाश करे।

पहले जो कहा गया है वह केवलियों का मत है, मेरा नहीं। जैसा भीथें करों ने प्रतिपादन किया, वैसा ही वैंने कहा है।

खुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं-तुमने मार्ग के विषय में

ટીકાર્થ – અધ્યયનના અર્થના ઉપસંદાર કરતાં કહે છે. - પૂર્વોક્ત દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્રથી યુક્ત મુનિ આસવ દ્વારોના નિરાધ કરતા થાય. મહા પ્રાજ્ઞ થાય અર્થાત્ વિશાળ ભુદ્ધિત્રાળા અથવા હૈય–ઉપાદેયની ભુદ્ધીયી યુક્ત શ્રાય, પરીવહા અને ઉપસર્ગથી ચલાયમાન ન થાય તથા દાતા દ્વારા અપાયેલા આહાર વિગેરેનીજ ગવેષણા કરે. ક્યાયાને ઉપશાન્ત કરીને શાન્ત થાય તથા પ'ડિત મરણુની ઇચ્છા કરવી.

પહેલા જે કહેવામાં આવેલ છે, તે કેવલિયોના મત છે, મારા સ્વતંત્ર મત નથી. તીર્થ'કરાજો જે પ્રમાણે પ્રતિપાદન ન કરેલ છે, એજ પ્રમાણે મેં કહેલ છે.

સુધમસ્વામી જમ્બૂ સ્વામીને કહે છે કે-તમાએ માર્ગના સંબન્ધમાં

# समयार्थवोधिनी टीका प्र. थ्रु. अ. ११ मोश्रस्वरूपनिरूपणम्

বয়ুঙ

मदत्तम्, न तु मनागपि स्वमनीपया किंत्तम्। 'त्ति' इति वेमि' ब्रतीमि पथा भगवत्समीपे श्रुतं तथा-कथमामीति ॥३८॥

। इति श्री निश्चविष्णात-जगद्वस्लग-मसिद्धवाचक-पश्चदश्वभाषाकित्वल्लितकलापालापकमित्युद्धगद्यपद्यनैकप्रस्थिनिर्मापक,
वादिमानमर्दक-श्रीशाह्रस्लत्रपति कोन्हापुरराजपदत्त'जैनाचार्य' पदभूषित — कोन्हापुरराजपुरवालब्रह्मचारि-जैनाचार्य - जैनधमदिवाकर
-पूज्य श्री धासीलालब्रतिविरचितायां श्री
''स्त्रकृताकृद्गनस्य'' समयार्थवोधिन्याः
रुषायां व्याख्यायां मोक्षनामकम्
रुकादश्यममऽध्ययं समाप्तम् ॥११॥

पश्च किया था, उसका उत्तर मैंने तीर्थ कर के मतानुसार दिया है, अपनी बुद्धि से कुछ नहीं कहा।

'त्ति बेमि' जैसा तीर्थं कर के समीप सुना, उसी प्रकार में कहता हूं ॥३८।

जैनाचार्य जैनधमेदिवाकर प्रयश्री घासीलालजी महाराजकृत 'सूत्रकृताः ज्ञम्त्रत्र' की समयार्थगोधिनी व्याख्या का मोक्षनामक

### ॥ ग्यारहवां अध्ययन समाप्त ॥११॥

પ્રશ્ન કરેલ હતા, તેના ઉત્તર મેં તીર્થ'કરાના મત પ્રમાણે આપેલ છે, મારી સ્વતંત્ર ભુહિથી કંઈ પણ કહેલ નથી.

'ति देमि' के પ્રમાણે હીશ'કરની પાંસેથી સાંભળ્યું હતું એજ પ્રમાણે મેં કહ્યું છે. ॥૩૮॥

જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પુજયશ્રી ધાસીલાક્ષછ મહારાજ કૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ'બાધિની વ્યાખ્યાનું માેક્ષ નામનું અગ્યારમું અધ્યયન સમાપ્ત ાા૧૧ા

鲘

स्वकताङ्ग सूचे

#### રેર્ડ

॥ अथ द्वादशं श्री समवसरणाऽध्ययनं प्रारम्यते ॥

गतभेकादशमध्ययनम्, तदनु द्वाद्षमध्ययनमारम्यते । अस्य च पूर्वाध्ययने स् सहाऽयं सम्बन्धः । प्रकादशेऽध्ययने मोक्षमार्गः मतिपादितः, तत्पसङ्गात् कुमार्गः स्पारितो भवति, इति कुमार्गपरूपणाय द्वादशमध्ययनं भारम्यते । कुमार्गे विद्वाते सित तस्य निराकरणं संभवति, निराकृते च तस्मिन् मार्गव्यवस्था स्पात् । अतः कुमार्गनिराकरणाय तः स्यरूपमवश्यं विद्वातव्यमिति तत्स्यरूपनिरूपणार्थमिद्मध्य-पनम् । तस्येदमादिमं सूत्रम्-'चन्तारि' इत्यादि ।

पूलप्-चेत्रारि समोसरणाणिमाणि,

पेत्रादुया जाई पुढो वैवंति । किर्रियं अँकिरियं विणैयंति,

ेंड्यं ॲन्नाणमाहंसु चैउत्थमेव ॥१॥

# यारहवाँ अध्ययन का प्रारंभ (समव सरण)

ग्यारहवां अध्ययन समाप्त हुआ। तत्पश्चात बारहवां अध्ययन प्रारंभ किया जाता है। इस अध्ययन का पूर्व अध्ययन के साथ यह संबंध है-ग्यारहवें अध्ययन में मोक्षमार्ग का प्रतिपादन किया गया है और प्रसंगवश कुमार्ग का भी समस्य कराया गया है। अत्रव्य कुमार्ग की प्रस्त्रणा करने के लिए बारहवां अध्ययन पारंभ किया जाता है। कुमार्ग को जानलेने पर ही उसका निराकरण हो सकता है और उसका निराकरण होने पर ही मार्ग का निश्चय हो सकता है। अत्रप्य कुमार्ग का निराकरण करने के लिए उसका स्वस्य अवइय

#### णारभा अध्ययनने। प्रार'ल —

અગિયારમું અધ્યયન સમાપ્ત થયું હવે આ બારમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આ અધ્યયનના આગલા અધ્યયન સાથે આ પ્રમાણેના સંબંધ છે. અગિયારમા અધ્યયનમાં માેલમાર્ગનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે અને પ્રસંગાપાત કુમાર્ગનું પણ સ્મરણ કરાવવામાં આવેલ છે. તેથી કુમાર્ગની પ્રરૂપણા કરવા માટે આ બારમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. કુમાર્ગને જાણવાથી જ તેનું નિરાકરણ થઇ શકે છે, અને તેના પ્રતીકાર થાય ત્યારેજ માર્ગના નિશ્ચ થઇ શકે છે, તેથી જ કુમાર્ગનું નિરાકરણ કરવા માટે તેનું સ્વરૂપ અવશ્ય સમજી લેવું જોઇએ. તેના નિરૂપણ

जान छेना चाहिये। उसी के निरूपण के लिए यह अध्ययन है। इसका प्रथम सुत्र है-'चत्तारि' इत्यादि।

राज्यार्थ — 'हमाणि- हमानि' ये लोक में प्रसिद्ध ऐसे 'चलारि— चत्त्रारि' चार 'समोसरणाणि—समदसरणानि' परतीर्थिकों का समृह है 'जाइं-यानि' जो परतीर्थिकों के समृह 'पाबादुया—पावादुकाः' प्रजल्पक होकरके 'पुढो वयंति—एथक् बद्दित' वे चारों एथक् एथक् सिद्धांत का प्रतिपादन करते हैं। कोई परतीर्थिक 'किरियं-क्रियां' किया को अर्थात् जीवादि पादार्थ का अस्तिन्वरूप 'आहंस्न—भादुः' कहते हैं यह पहला समवसरण है १ कोई कोई 'अकिरियं—अकियां' जीवादि पदार्थ नहीं है इत्यादि प्रकारसे 'आहंस्न—भादुः' कहते हैं। यह दूसरा समवसरण है २ एवं कोई 'विजयत्ति'-विकयमिति' केवल विकयसे ही भोक्ष होता है ऐसा 'तह्यं-तृतीयं' तीसरा समवसरण है 'चडत्थमेश्व— चतुर्थमेश्व' और चौथा परतीर्थिक 'अन्नाणं—अज्ञानम्' अज्ञानसे ही मोक्ष होता है इस प्रकार 'आहुः-कथ्यन्ति' कहते हैं, यह चौथा समवसरण है ये पूर्वोक्त चारों परतीर्थिकप्रावादुक—अर्थात् वायविलास करने वाले हैं वे लोग वृथावाद करते हैं॥१॥

માટેજ આ અધ્યયનના પ્રાર'મ કરવામાં આવે છે. આ અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે છે. 'चत्तारि' ઇત્યાદિ

शण्डार्थं—'इमाणि-इमानि' आ खें। इमां प्रसिद्ध केवा 'चत्तारि-चत्वारि' यार 'समोसरणाणि-समवसरणानि' परतीर्थिं होने। सभूख छे. 'जाई-यानि' के परतीर्थिं होने। सभुक्ष यं 'पावादुया-प्रावादुकाः' प्रश्वस्थ छंने 'पुढो वयंति-प्रथक् वदन्ति' के यारे लूका लूका प्रकारना सिद्धांतनुं प्रतिपादन हरे छे, है। धं परतीर्थिं ह 'किरियं-क्रियां' हियाने अर्थात् छवाहि पहार्थना अस्तित्व ३प 'आहंसु-बाहुः' हे छे. आ पहेलुं समयसरख् छे. १ डेग्डे हे। अकिन्यिं-अकियां' छवाहि पहार्थं नथी विगेरे प्रधारधी 'आहंसु-बाहुः' हे छे. आ पीलुं समयसरख् छे. २ अर्थ प्रभाष्ट्रे है। 'विषयत्ति-विनयमिति' डेवल विनयधी क मेश्स प्राप्त थाय छे. के प्रभाष्ट्रे 'त्रह्यं-तृतीयं' श्रीको क मत 'आहुः' हे छे. आ श्रीलुं समयसरख् छे. ३ 'चडत्यमेव चतुर्थमेव' अने याया परतीर्थिं ह 'बज्ञाणं-अज्ञानम्' अज्ञानधीक मेश्स प्राप्त थाय छे आ प्रभाष्ट्रे 'अन्तुः' हे छे आ योशुं समयसरख् छे. ४ आ उपरथी ह छेवाभां आवेद यारेय परतीर्थिं हो प्रावाहुह अर्थात् वाष्ट्रीने। विवासक भात्र हरेयां वाणा है। य छे. को देशि हे। प्रायाहुह वाष्ट्रीने। विवासक भात्र हरेयां वाणा है। य छे. को देशि हे। प्रायाहुह वाष्ट्रीने। विवासक भात्र हरे छे. लेवले प्रकाण प्राप्ति हो। हे। याराहि वाणा हि। य छे. को देशि हे। श्रीलि वाष्ट्रीने। विवासक हरेता रहे छे, केटदी है हेवलं प्रकार रहे छे. ॥ स्राप्ते

छाया—वत्तारि समदसरणाचीमानि, मातादुका यानि पृथग् वदन्ति । क्रियामकियां निनयतिति, दतीयमद्गान माहुश्रतुर्यमेव ॥१॥

अन्वयार्थः — 'शाणि' इमानि-लोकपिसद्धानि 'चत्तारि' चत्तारि-चदुः संख्यकानि चतुर्विधानीत्यर्थः, (समोसरणाणि) समनसरणानि परतीर्थिकसम्हाः सन्ति (जाइं) यानि ये परतीर्थिकसम्हाः (पानादुया) पानादुकाः-मजरणका वाचालाः सन्तः (पुढो वयंति) पृथग्नदन्ति सर्वे ते चत्रारोऽपि परतीर्थिकाः पृथक् पृथक्तया पितपाद्यन्ति । कि कि पितपाद्यन्ति तद्दर्थयति-एके परतीर्थिकाः (किरियं) कियाम्-जीनादिपदार्थाऽस्तित्कस्पाम् (आहंसु) , आहुः-कथयन्ति इत्येकं समनसरणम् । (भाहंसु) इत्यम्रेणान्त्रयः । एके द्वितीयसमनसरणम् । परतीर्थिकाः (प्रकिरियं) अकिपाम् आहुः-कथयन्ति इति द्वितीयं समनसरणम् । तृतीयसमनसरणम् । (व्यव्योधिकाः (विण्यंति) नियमिति केवलात् निनयादेव मोक्षो भवतीति रूपं विनयम् (तद्यं) तृतीयं मतमादुः-कथयन्ति । पति तृतीयं समनसरणम् । (चउत्थमेन) चतुर्थमेव न चतुर्थादुपरिमतमदश्चप्रयोगे (अल्लावं) अक्षानम्-अक्षानादेव मोक्षो भवात्येवं रूपमादुः-कथयन्ति । एते प्त्रीक्ताः श्वस्वारोऽपि भावादुकाः परतीर्थिकाः पृथक् पृथक्तया स्वमतं पतिपाद्यःतः अन्विविचन्त्य कथनेन पृषेव चदन्तीत्यग्रेतनगाथया सम्बन्ध इति ॥१॥

अन्वपार्थ — अन्यतीर्थी जिनको पृथक् पृथक् कहते हैं, वे समयस-रण अर्थात् उनके चार सिद्धान्त ये हैं (१) कोई कोई परतीर्थिक किया-बाद अर्थात् जीव आदि पदार्थी का अस्तित्व कहते हैं यह पहला सम-सरण है। (२) कोई कोई अकियाबाद को स्वीकार करते हैं यह दूसरा समयसरण है। (३) तीसरे समयसरणवाले वैनियक हैं, उनकी मान्यता है कि अकेले विनय से ही मोक्ष प्राप्त हो जाता है। (४) चौधा समयसरण अज्ञ नवादियों का है, जिनके मतानुमार अज्ञान ही मोक्ष का कारण है,।

અન્વયાર્થ — અન્યતીર્ધિકા જેને જીકા જુકા પ્રકારથી કહે છે, તે સમવસરણ અર્ચાત્ તેઓના ચાર સિદ્ધાંતા આ પ્રમાણે છે. (૧) કાઈ કાઈ પરતીર્ધિકા કિયાવાદ અર્થાત્ જીવ વિગેરે પદાર્થોના અસ્તિત્વને સ્વીકારે છે. આ પહેલું સમવસરણ છે.

<sup>(</sup>૨) કાઇ કાઇ અકિયાવાદના સ્વીકાર કરે છે. આ બીજું સમવસરણ છે.

<sup>(</sup>૩) ત્રીજા સમયસરઘુવાળા વૈત્વિકા છે. તેઓની માન્યતા એવી છે કે એક્સા વિનયથી જ મેહ્સ પાપ્ત થાય છે.

<sup>(</sup>૪) ચાથું સમવસરણ અજ્ઞાનવાદીઓનું છે. તેએકના મત પ્રમાણે અજ્ઞાન જ માક્ષતું કારણ છે.

# समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १२ समयसरणस्व कपनि कपणम्

२४१

टोका—अन्दयार्थगम्या, तत्र विद्येषाथौँ विविधते-क्रियाम्-'जीनादि-पदार्थोऽस्ति' इत्यादिरूषां चित्तुं श्रीलं येषां ते क्रियानादिनः । अशी-त्युत्तरश्चभेदिमन्ना भवन्ति, तथाहि-'नीवाजीवपुण्यपापास्त्रवसंदरनिर्जराबन्ध-मोसारूपाः' नवपदार्थाः स्वपरभेदाभ्यां नित्यानित्यविकत्वद्वयेन च काळतः नियतिस्यमावेश्वसत्भाश्रयणादशीन्युत्तरं कृतं भवति क्रियादिनाम्, इयमव मक्तिया-'अस्ति जीवः स्वतो नित्यः काळतः १, भस्ति जीवः स्वकोऽनित्यः

ये चारों ही परतीर्थिकवादी पृथक् पृथक् अपने र मत का प्रतिपादन करते हुए, विना विचारे कथन करने के कारण मुखाबाद करते हैं ॥१॥ धीकार्थ—टीका अन्वयार्थ से ही समझ छेनी चाहिए। यहां गाधा केविदोष अर्थ का विवरण किया जाना है। जीवादि के अस्तित्व रूप किया का कथन स्वीकार करने वाडे कियावादी कालाते हैं, इन कियावादियों के १८० भेद हैं। वे इस प्रकार हैं—कीब, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निजेरा, बंग और मोश्र ये नौ पदार्थ हैं। इनके स्वतः और परतः के भेद से अठारह भेद होते हैं। इन अठारहों को नित्य और अनित्य, इन दो भेदों, से गुणित करने से छत्तीस भेद हो जाते हैं। तत्पश्चात काल, नियति, स्वभाव, ईश्वर और आत्मा इन पाँच भेदों से छत्तीस का गुणाकार करने पर एक सो अस्सी विकरण हो जाते हैं। वदाहरणार्थ यहां कुछ विकरण प्रदक्षित किये जाते हैं, प्रधा—

આ ચારે પરતીથિ કા અલગ અલગ પાતાના મતતું સમર્થન કરતા થકા વગર વિચાર્ય કથત કરવાના કારણે મુધાવાદજ કરે છે. ॥૧॥

ટીકાર્યં—ટીકા અન્વયથી જ સમજ લેવી. અહિયાં ગાયાના વિશેષ અર્થનું વિવરણ કરવામાં આવે છે, જીવ વિગેરના અસ્તિત્વરૂપ ક્રિયાનું કથન સ્વીકાર કરવાવાળા 'ક્રિયાવાદી' કહેવાય છે. આ ક્રિયાવાદિયોના ૧૮૦ લેદા છે. તે આ પ્રમાણે છે. જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ, સંવર, નિર્જરા, ખંધ, અને મેહ્લ આ નવ પદાર્થ છે. તેના સ્વતઃ અને પરતઃ એ પ્રકારના એ લેદથી અહાર લેદો થઇ જય છે. આ અહારે લેદોને નિત્ય અને અનિત્ય આ એ લેદાયી ગુણવાથી છત્રીસ લેદ થઇ જાય છે. તે પછી કહ્લ, નિયતિ. સ્વલાવ ઇશ્વર અને આત્મા આ પાંચ પ્રકાનના લેદોને છત્રીસથી ગુણવાથી એકસો એ'સી લેદ થઇ જાય છે, ઉદાહરણ નિમિત્તે અહિયાં કેટલાક લેદો નીચે અતાવવામાં આવે છે જેમકે—

कालतः २, अस्ति जीवः परतो नित्यः कालतः २, अस्ति जीवः परतोऽनित्यः कालतः ४:, इत्येवं नित्याऽनित्याभगं स्वपरभेदाभगं, च कालतश्रस्वारो भेदा लभ्यन्ते, एवं नियतिस्त्रमावेश्वरात्मभिर्षि एकैकेन चत्यारश्रत्वारो विकल्पाः, एते च पश्चचतुःका विंशति भेवन्ति, एवं जीवपदार्थेन लन्धाः, एवमजीवा-द्योऽपि अष्टौ प्रत्येकं विंशिकिभेदाः, तत्श्व नश्मणितियिशतः शत्मशीत्युत्तरं, भवतीति । तथा-'अकिरियं' अकियाम्-नास्ति किया मोक्षकल्यमदेति वदितुं येषां शीलं तेऽकियावादिनः, ते च चतुरशीतिभेदाः, न किया मोक्षे कारणम्, अपितु ज्ञानमेव मोक्षसाधनमिति प्रलपन्तः -अकियावादिनो भवन्ति १।

- (१) जीव स्वतः नित्य है काल से।
- (२) जीव स्वतः अनित्य है काल से ।
- (३) जीव परतः निस्य है काल से ।
- (४) जीव परतः अनिश्य है काल से।

इस प्रकार स्वतः और परतः तथा नित्यता और अनित्यता के साथ काल को गिन कर चार विकल्प बनते हैं। इसी प्रकार नियति, स्वभाव, ईम्बर और आत्मा के साथ भी चार चार विकल्प होते हैं। इस प्रकार ५×४=२० चिकल्प सिर्फ जीव पदार्थ को लेकर हुए। इसी प्रकार अजीव आदि आठ के भी बीस-बीस भेद होने से २०×९=१८० मेद हो जाते हैं। सब कियाबादी १८० प्रकार के हैं।

મા રીતે સ્વતઃ મને પરતઃ તથા નિત્યપણા અને મનિત્યપણાની સાથે કાળને ગણીને ચાર વિકલ્પાે અને છે, એજ પ્રમાણે નિયતિ, સ્વભાવ, ઈશ્વર મને મહાયાની સાથે પણ ચાર ચાર વિકલ્પાે કેવળ જીવ પદાર્થને લઈને થયા એજ થયા. આ રીતે પ+૪=૨૦ વિકલ્પાે કેવળ જીવ પદાર્થને લઈને થયા એજ રીતે મજીવ આદિ માઠેના પણ વીસ વીસ લેદાે થવાથી ૨૦ને૯=૧૮૦ એક્સાે એલી લેદાે થઈ જાય છે. એ રીતે સઘળા કિયાવાદિએ ૧૮૦ એક્સાે એલી પ્રકારના છે.

<sup>(</sup>૧) જીવ સ્વતઃ નિત્ય છે કાળથી.

<sup>(</sup>૨) છવ સ્વતઃ અનિત્ય છે, કાળથી.

<sup>(3)</sup> જીવ પરતા નિત્ય છે, કાળથી.

<sup>(</sup>૪) છવ પરતઃ અનિત્ય છે, કાળથી.

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १२ समवसरणस्व क्रपनिक्रपणम्

RUL

अक्रियावादिनः - चतुरशीतिर्भेदा भन्नित तथाहि - जीवाऽजीवास्रवसंवरिक् जिराबन्धमोक्षाः पुण्यपापविनिताः सप्तपदार्थाः, तनेकैतस्य स्वपरभेदाभ्यां कालप-दण्छानियतिस्वभावेश्वरात्मरूपपद्रपदार्थाश्रयणात् चतुरशीतिर्भवति मेदाः, नास्ति जीवः स्वतः काळतः १, नास्ति जीवः परतः काळतः २, एवं यदच्छानियिति स्वभावेश्वरात्मिभः संयोजने द्वादशभेदा भवन्ति ततः स्रतानां पुण्यपापविनित्व-पदार्थानां द्वादश द्वादश भेदाः चतुरशीतिर्भवन्ति २।

तथा—'तइयं' वृक्षीषम् 'तिणयंति' त्रितयमिति, त्रिनयादेव मोस्रो जायते, एवं वदनशीला त्रैनयिकाः । ते द्वात्रिशद्विशः सन्ति । उक्तःच−

अित्रयावादियों के चौरासी (८४) भेद हैं। इनकी मान्यता है कि जीव आदि पदार्थों का अस्तित्व नहीं है। इनके भेद इस प्रकार होते हैं – पुण्य और पाप को छोड़ कर जीव, अजीव, आस्त्रव, संवर, निर्जरा, बन्च और मोक्ष, इन सात पदार्थों को स्व और पर के भेद से तथा काल, यहच्छा, नियति, स्वभाव, ईश्वर और आस्मा इन छह के हारा गुणित करने से चौरासी भेद हो जाते हैं। बदाहरणार्थ-

- (१) जीव नहीं 🕏 स्वतः काल से ।
- (२) जीव नहीं है परतः काल से।

इसी प्रकार यहच्छा आदि से भी संघोजित करने पर बारह भेद हुए और सात पदार्थों के साथ बारह बारह भेद होने से १२ × ७=८४ विकल्प हो जाते हैं।

- (૧) જીવ નથી સ્વત્ત: કઃળધી
- (૨) જીવ નથી પરતઃ કાળથી

આજ પ્રમાણે યક્ષ્વછા વિગેરેની સાથે યોજવાથી આર લે**કાે યાય છે.** અને સાતે પદાર્થીના આર લેકાે થવાથી ૧૨+૭=૮૪ લેકાે થઈ જાય છે.

ત્રીજા વૈનચિકવાદી છે. તેઓ વિનયથી જ માક્ષને માનવાવાળા છે.

અકિયાવાદીયાના ૮૪ ચાર્યાશી ભેદા છે. તેઓની માન્યતા એવી છે કે જીવ વિગેર પદ.ચીંનું અસ્તિત્વ જ નથી. તેના ભેદા આ પ્રમાણે હૈત્ય છે. પુષ્ય અને પાપને છાડીને જીવ, અજીવ, આસ્ત્રવ, સંવર, નિજેશ, અંધ અને માક્ષ આ સાત પદાર્થીને સ્વ અને પરના ભેદથી તથા કાલ, યદ્ર-છા, નિયતિ, સ્વભાવ, ઇધાર અને અતમા આ છ ની સાથે ગુણવાથી ચાર્યાથી ભેદા થઇ જાય છે, જેમકે—

'वैनयिकमतं विनय, खेतो वाकायदानतः कार्यः।

सुर-हपति-यति-ज्ञानि,-स्यविरा-ऽधम-मातृ-पित्पु सदा ॥ १॥' सुरहपत्यादिषु अष्टसु मनसा बादा कापेन दानेन चेति चातुर्निध्येन विनयः कार्यः । एतेऽष्टो मनसेत्यादि चतुर्निर्धणिता द्वानिशद् भवन्तीति ।

'अन्नाणं' अज्ञानम् 'आहंसु' आहु:-ज्ञययन्ति । 'चउत्थं' चतुर्थे मतम् ४, अज्ञानति । भूतं मतम् ४ व्यवस्थान्ति । भूजानति । अज्ञानति । भूजानति । भूजानति

तीसरे वादी वैनयिक है इनके बत्तीस प्रकार हैं। कहा है-'वैनयिकः मतं बिनयः' इत्यादि ।

'वैनियकों का मन्तव्य है कि मन, धनन, काय और दान इन चार पेकारों से देवता, राजा, यित, ज्ञानी, स्थविर (बृद्ध) अधम, माता और पिता इन आठ का सदैव विनय करना चाहिए।'

इस प्रकार आठ के साथ चार का गुणाकार करने पर वसीस मेद होते हैं।

चौथे वादी अज्ञानवादी हैं। इनके मतानुसार अज्ञान से ही सुख एवं इष्ट पदार्थों की सिद्धि होती है। अज्ञानवादी सहसठ (६७) प्रकार के हैं। वे इस प्रकार जीव, अजीव आदि नौ पदार्थी को क्रम से लिख लिया जाएं और पत्येक के नीचे आगे कहे जाने वासे सात भंग लिखे जाएँ। वे सात भंग यों हैं-सत्, असत्, सदसत्

तेमना अवीस सेहें: छे, १छु' छे है-'वैनयिकमतं विनयः' ध्रियाहि

વૈત્રિકનું મન્તવ્ય છે કે-યન, વચન, કાય અને દાન આ ચાર પ્રકા-દેશી દેવતા૧, રાજાર, યતિ૩, સાની૪ (સ્થવિર) વૃદ્ધજનપ, અધમદ, માતા૭, અને પિતાટ આ આકેના હેમાં વિનય કરવા જાઈએ.

આ રીતે આઠની સાથે ચારને ગુણવાથી ખત્રીય ભેંકે થઈ જાય છે. ચાથા અજ્ઞાનવાદી છે. તેઓના મત પ્રમાણે અજ્ઞાનથીજ સખ અને ઈન્

પદાર્થોની સિદ્ધિ થાય છે.

અજ્ઞાનવાદી સડસંડ (૧૭) પ્રકારના છે. તે આ પ્રસાણે છે-જીવ, અજીવ, વિગેરે નવ પદાર્થોને કમઘી લખવામાં આવે અને દરેકની નીચે આગળ કહેવામાં આવનારા સાત ભાંગાઓ લખવામાં આવે તે સાત લેગાઓ આ પ્રમાણે છે. સત્, અસત્ સદસત્. અવક્તવ્ય, સત્ અવક્તવ્ય, અસત્ અવક્તવ્ય અને સત્ અવક્તવ્ય. વિકદયાનું ઉચ્ચારણ આ પ્રમાણે કરતું નેઇએ.

રક્ષપ

#### समयार्थवोधिती टीका प्र. श्रु. अ. १२ समयसरणस्वक्रपनिक्रपणम्

सदसद्वक्तव्यम्, अभिकायस्त्वेतम् नान् जीतः को वेचि कि वा झातेन१, असन् जीवः को वेचि किया झातेन२, सदसन् जीवः को वेचि किया झातेन२, अवक्तव्यो जीवः को वेचि किया झातेन४, सदयक्तव्यो जीवः को वेचि किया तेन झातेन५, असद्यक्तव्यो जीवः को येचि कि वा तेन झातेन६ सदसद्वक्तव्यो निवः को वेचि कि वा तेन झातेन ७ श एन्त् अजीयदिभिरिष संयोजनात विविध्य भेदाः ६३ ।

भवकतत्रय, सत् भवकतत्र्य, असत् अवकतत्र्य भीर सत्-असत्-अव-क्तत्र्य । विकल्पें का उच्चारण इस प्रकार करना चाहिए-

- (१) जीव सत् हैं, यह कौन जानता है ? जानने से लाभ भी क्या है ?
- (२) जीव असत् है, यह कौन जानता है ? जानने से लाभ भी क्या है ?
- (३) जीव सन् असत् है, यह कौन जानता है ? जानने से लाभ भी क्या है ?
- (४) जीव अवक्तव्य है, यह कौन जानता है? जानने से लाभ भी क्या है?
- (4) जीव सत्-अवक्तव्य है, यह कौन जानता है? जानने से साभ भी क्या है?
- (६) जीव असत्-अवक्तव्य हैं, यह कौन जानता है ? जानने से लाभ भी क्या है ?
- (७) जीव सत् असत् अवक्तव्य है, यह कौन जानता है ? जानने से लाभ भी क्या है ?
  - (૧) છવ સત્ છે, એ કેલ્લુ જાણે છે કે અને તે જાણવાથી લાલ પણ શું છે કે
  - (ર) જીવ અમત્ છે, એ કાેેે જા જાે છે ર અને તે જાણવાથી લાબ શું છે ?
  - (૩) જીવ સત્ અસત્ **છે,** તે કાંણ જાણે છે <sup>?</sup> અને તે જાણવા**શી** લાભ પણ શું છે <sup>?</sup>
  - (૪) છવ અવકતાવ્ય છે, એ કાેઘુ **જાણે છે? અને** તે **જા**ણવાથી લાભ પણ શું છે?
  - (પ) છવ સત્ અવક્તવ્ય છે, તે કાેંઘુ જા**ણે છે** ? અને તે **જા**ઘુવાથી લાભ પણ શું છે ?
  - (૧) જીવ અસત્ અવક્રતવ્ય છે. તે કેલ્લુ જાણે છે શ્રે અને તે જાણવાથી લાલ પહુરું છે શ
  - (૭) છવ સત્ અસત્ અવક્તવ્ય છે, તે કેપણ જાણે છે? અને તે જાણવાથી લાભ પણ શું છે?

तथा—अपरेऽपि चत्वारो विकल्पाः, तद्यथा-सती भावोत्पत्तिः कोवेत्ति किं वा तया ब्रातयाः , असती भावोत्पत्तिः को वेत्ति किं वा तया ब्रातयाः , सदसती भवेत्यतिः कोवेत्ति किं वा तया ब्रातयाः , अवक्तव्या मनोत्पत्तिः को वेत्ति किं वा तया ब्रातयाः । एवं सर्वेऽपि सप्तपष्टि रिति ॥६७॥

इसी प्रकार अजीव आदि के साथ सात सात भंगों का संयोग करने पर ९×७=६३ भेद होते हैं। इन श्रेसठ भेदों में चार विकल्प उत्पत्तिविषयक मिलावे जाते हैं। यथा-(१) पदार्थी की उत्पत्ति सती है अर्थात् विद्यमान पदार्थी की उत्पत्ति होती है, यह कौन जानता है, और उसे जानने से लाभ भी क्या है?

- (२) पदार्थी की उत्पत्ति असती है अर्थात् असत् पदार्थों की उत्पत्ति होती है, यह कीन जानता है, उसे जानने से लाभ क्या है?
- (र) पदार्थी की उत्पत्ति सदसती है अर्थात् सत्-असत् पदार्थी की उत्पत्ति होती है, यह कौन जानता है और जानने से लाभ भी क्या है?
- (४) पदार्थों की उत्पक्ति अवक्तव्य है अर्थात् अवक्तव्य पदार्थ जरपन होते हैं, यह कौन जानता है और जानने से क्या लाभ है?

इस प्रकार त्रेसठ और चार मेद मिलने से अज्ञानवादियों के ६७ मेद हो जा ते हैं।

મા પ્રમાણે અજીય વિગેરેની સાથે સાત સાત ભાંગોના સંચાગ કર-વાયી ૯×૭=દક લેદા થાય છે. આ ત્રેસઠ લેદામાં ચાર વિકલ્પાે હત્પત્તિ સંખંધી મેળવવામાં આવે છે. જેમકે-(૧) પદાર્થોની હત્પત્તિ સતી છે. મર્થાત્ વિદ્યમાન પદાર્થોની હત્પત્તિ થાય છે, એ કાેણ જાણે છે કે અને તેને જાલુવાથી લભ પણ શું છે કે

- (૨) પદાર્થીની ઉત્પત્તિ અસતી છે, અર્થાત્ અસત્ પદાર્થીની ઉત્પત્તિ થાય છે, એ કેહ્યુ જાણે છે શ અને તેને જાજ્ઞુવાથી લાભ શું છે?
- (૩) પદાર્થીની ઉત્પત્તિ સદસતી છે, અર્થાત્ સત્ અસત્ પદાર્થીની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે કેલ્લુ જાણે છે? અને તે જાણવાથી શું લાભ છે?
- (૪) પદાર્થોની ઉત્પત્તિ અવક્તવ્ય છે, અર્ધાત્ અવક્તવ્ય પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે, તે કેાણુ જાણે છે? અને તે જાણવાથી લાસ પણ શું છે?
- અા રીતે ત્રેસઠમાં આ ચાર લોકો મેળવવાથી અજ્ઞાનવાદીયાના ૬૭ સહસઢ લોકો થઇ જાય છે.

#### समयार्थयोधिनो द्रोका प्र. थु. अ. १२ समयसरणस्वरूपनिकपणम्

२४७

परतीर्थिका यानि यानि स्व स्व मतानि परिगृहीतानि तानि तानीमानि-क्रियान् बादाऽक्रियावादविनयवादाऽज्ञानकादरूपाणि, ज्ञातन्यानीति भावः ॥१॥ मुक्रम्-अक्काणिया ता कुसला विसंता,

असंधुयाँ णो वितिगिंच्छतिन्ना।

अकोविया आहु अकोविएहिं,

अंणाणुवीइनु भुंसं वयंति ॥शा

छाया—अज्ञानिकास्ते कुशला अपि सन्तोऽसंस्तुता नो विचिकित्सा तीणौः। अकोविदा आहुरकोविदेश्योऽननु विचिन्त्य तु मृषा वदन्ति ॥२॥

अभिधाय यह है कि परतीर्थिकीने जो जो भी मत अंगीकार किये हैं, वे सब कियाबाद, अकियाबाद, विनयबाद और अज्ञानवाद में समाविष्ट हो जाते हैं ॥१॥

'अण्णाणिया' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'ता–ते' वे 'अण्णाणिया–अञ्चानिकाः' अञ्चानवादी 'कुसला वि संता–कुशला अपि सन्तः' अपने को अपने अपने मतके ज्ञान में कुशल मानते दुवे भी 'णो–नो' न 'वितिशिच्छतिना– विचिकित्सातीणीः' संशय से रहित हैं—अर्थात् संशयवाछे ही वे हैं', संशयरहित नहीं है, अतः वे 'असंयुया—असंस्तुताः' मिध्यावादी होने से छोकों के स्तुति पान्न नहीं हैं 'अकोविया—अकोविदाः' वे सद्असत विवेकसे रहित होने से स्वयं अञ्चानी हैं और 'अकोविएहिं—अकोवि-

કહેવાના અભિપ્રાય એ છે કૈ-પરતીર્થિકાએ જે જે મતના અંગીકાર કરેલ છે, તે બધા ક્રિયાવાદ અફ્રિયાવાદ, વિનયવાદ, અને અજ્ઞાનવાદમાં સમાઈ જાય છે. ॥૧॥

'खण्णाणिया' ઇत्थाहि

शण्डार्थं—'ता-ते' को 'अण्णाणिया-अज्ञानिकाः' अशानवाहीये। 'कुसछा वि संता-कुशङा अपि सन्दः' पेताने पेतिपेताना भतना ज्ञानमां दुशस भानता होवा छतां पश्च 'णो-नो' न तेकी 'वितिगिच्छितिन्ना-विचिकित्सा तोणीः' संशय रहित छे. अर्थात् तेकी संशय रहित नथी संशय सुप्तक छे. तेथी तेकी 'असंश्या-असंस्तुताः' भिश्यावाही है।वाथी डे।डे।ना स्तुतिपात्र नथीः 'अकोविया-अकोविदाः' तेकी सङ् असङ् विवेड विनाना है।वाथी अञ्चानी छे, अने 'अकोविपहिं-अकोविदेश्यो' अञ्चानी शिष्येन 'अणाणुनीहनु—

अन्वयार्थः—'ता' ते 'अष्णािया' अज्ञानिकाः-अज्ञानवादिनः 'कुसला-वि संता' कुशलाः-स्व स्व मत्रज्ञाने दशा अपि 'संता' सन्तोऽपि 'णो' नो-नैव 'वितिषिच्छतिन्ना' विधिकित्सा तीर्णाः-विविकित्सापारगामिनः संशयरिता न सन्तिषिभावः, अत एव ते 'असंयुषा' असंतुताः लोकानां न स्तृतिपात्राणि सन्ति प्रिथ्यावादित्वात्, एतादशा 'अकोविषा' अकोविदाः सदसद्विवेकविकलास्ते 'अकोविद्रश्यावादित्वात्, एतादशा 'अकोविषा' अकोविद्राः सदसद्विवेकविकलास्ते 'अकोविष्टि' अकोविद्रश्योऽकुशलेभ्यः शिष्येभ्यः स्वमत् म् 'अणाणुनीइन्तु' अनुनृविचिन्त्य-अविचार्थेव 'आहु' आहुः —कथयन्ति—उपदिशन्ति नत्वेते कोविद्रश्याः स्वमतं प्रकाशयन्तीति भावः । यतस्ते 'मुसं वयंति' मृषावदन्ति—अमृत्मरूपणां कुर्वन्तीत्यतः सदसद्विवेकिभ्यो न स्वमतं प्रकाशयन्तीति भावः ॥२॥

टीका — तत्र मधममज्ञानिशदनतं द्वियतुमाह -'अण्णाणिया' इत्यादि । 'ता' ते-पूर्ववाथाप्रतिवादिताः 'अण्णाणिया' अज्ञानिकाः –अज्ञानं विद्यते येवाम्, अथ्या—भज्ञानं पुरस्कृत्य वदन्ति ये तेऽज्ञानिकाः 'कुप्तला वि संता—कुशला अपि सन्तः' स्व स्व मतज्ञाने दक्षाः सन्तोऽपि, ते हि अज्ञानिकाः 'वयं कुक्ताः' इति देभ्यो' अज्ञानो ऐसे शिष्यों को 'अणाणुवीक्ष्णु-अननुविचिन्त्य' विना विचार कियेही 'आहु-आहुः' अपने मत का कथन करते हैं वे लोग 'मुसं वयंति-स्रवा चदन्ति' असत् प्रस्पणा करते हैं ॥२॥

अन्वयार्थ-अज्ञानवादी अपने मत के ज्ञान में कुदाल होने पर भी संदाय रहिन नहीं हैं, अतएव वे लोगों के ब्रहांसापात्र नहीं हैं। अक्कदालजन अकुदालजनों को विनाविचारे उपदेश देते हैं वस्तुतः वे विध्यासावण करते हैं ॥२॥

टीकार्थ-सर्व प्रथम अज्ञानवादियों के मत को दृषित करने के लिए सूत्रकार कहते हैं-'अण्णाणिया' इत्यादि।

पूर्वगाथा में प्रदर्शित अज्ञानिक अपने मत के ज्ञान में कुञ्जल होते हुए भी अथवा अपने आपनो कुञ्जल मानते या कहते हुए भी संज्ञाय

क्षत्रतुविचिन्त्य' वगर विचार्य'क 'आहु-आहुः' पे।ताना भतनुं ४थन ४२ छे. स्मे दे।हे। 'मुसं वयंति-सृषा वदन्ति' असत् प्र३पक्षाक ४२ छे. ॥२॥

અન્વયાર્થ — અજ્ઞાનવાદિયા પાતાના મતના જ્ઞાનમાં નિપુણ જાેવા છતાં પણ તેઓ સંશય વિનાના નથી. અકુશશજના, અકુશલજનાને વગર વિચાર્ય જ જ ઉપદેશ અત્યે છે. તેથી ખરી રીતે તેઓ મિશ્યાપ્રલાયજ કરે છે. પાસા

ટીક.થ —સૌથી પહેલાં અજ્ઞાતવાદિયાના મતને દ્વિત અનાવતા માટે સત્રપાર કહે છે. 'લળભાળય' ઇત્યાદિ

પહેલી ગાધામાં બતાવવામાં આવેલ અજ્ઞાનિકા પાતાના મતના જ્ઞાનમાં કુશળ હાવા છતાં પણ અથવા પાતાને કુશળ માનતા કે કહેવા છતાં પણ वादिनः सन्तोऽपि 'णो वितिगिन्छतिन्ना' नो विविकित्सातीणाः, विविकित्सासंश्चयः वाद्यशें विविकित्सां नो तीणाः— नातिकान्ताः संश्चयापन्ना एव वे
सन्ति । ते इत्थं प्रतिपादयन्ति—ये एते ज्ञानिनः सन्ति ते परस्परिक्छपतिपादकतया न यथार्थवादिनः । एके हि ज्यापक्रमात्मानं कथयन्ति, तदम्ये
वाऽव्यापक्रम्, इति नास्ति तेषामेकवावयता । न वाऽतिश्चयञ्ञानी कथिदस्ति,
यस्य वावयं प्रमाणतया परिगुक्षेत । ज्ञानवादिनां च मतपदार्थस्वरूपस्य परस्परविरोधेनाऽम्युपगमात् 'अङ्कानमेव श्चेयः' इति वदन्ति, 'असंयुया' असंस्तृताः—
से रहित नहीं है । वे संशाय से परे नहीं हो सके हैं । उनका कथ्यः
इस भक्तर हैं—'ये जो ज्ञानवान हैं वे परस्पर विरुद्ध प्ररूपणा करने के
कारण यथार्थवादी नहीं है । जैसे कोई आत्मा को व्यापक कहते हैं
लो कोई उसे आव्यापक कहते हैं । इस प्रमार उनमें एकवाक्यतः
नहीं है । ऐसा कोई अतिवाय ज्ञानी है नहीं की जिसका वश्चन प्रमाणः

तात्पर्य यह है कि सर्वज्ञ जिन पदार्थी को जानते हैं, उन स्थ पदार्थी को हम जानले और यह निश्चय करले कि उनीने सभी पदार्थी को यथार्थ रूप में जाना है, तभी सर्वज्ञ का जानना कहा जा सकता है। परन्तु जो स्वयं असर्वज्ञ है, वह इस पकार जान नहीं सकता है। अत-एव यह स्पष्ट है कि असर्वज्ञ सर्वज्ञ को नहीं जान सकता। मृतकातीन सर्वज्ञ को जानने की तो बात ही दूर रही, सर्वज्ञ के समकालीन जो असर्वज्ञ जन थे, वे भी नहीं जान सकते थे कि ये पुरुष सर्वज्ञ है।

સંશયથી પર થઈ શકયા નથી. તેએાનું કથન આ પ્રમાણે છે. જે આ જ્ઞાન-વાળા છે, તેઓ પરસ્પર વિરુદ્ધ પ્રરૂપણા કરવાને કારણે થયાયવાદી નથી. જેમકે-કાઈ આત્માને વ્યાપક કહે છે, તો કાઈ તેને અવ્યાપક કહે છે. આ રીતે તેઓમાં એકવાકયપણું નથી. એવા કાઈ અતિશય જ્ઞાની નથી કે જેનું વચન પ્રમાણરૂપ માની શકાય.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-સર્વંત્ર જે પદાર્થીને બહ્યું છે, તે લાધા પદાર્થીને અમે જાણી શઈએ અને એ નિર્શય કરી લઇએ કે-તેમ**ણે મલલા** પદાર્થીને યથાર્થ રૂપે જાણ્યા છે, ત્યારે જ સર્વતાનું જાણું કહી શકાય છે, પરંતુ જે સ્વયં અસર્વંત્ર છે, તે આ રીતે જાણી શકતા નથી. તે**લા જ એ** ૧૫૯ છે કે-અસર્વંત્ર સર્વત્રને જાણી શકતા નથી ભૂતકાળના સર્વંત્રને લાભુ વાની તો વાત જ દૂર રહી પણ સર્વત્રના સમકાલીન જેઓ અસર્વ્ત્રજનો હતા, તેઓ પણ જાણી શકતા નહોતા કે આ પુરૂષ સર્વંત્ર છે. न्यानमेन श्रेयो न तु झानादिकमित्येतं वादितया अवंबद्धमावित्वेन छोकेऽस्तुत्याः
-क्रांसारहिताः सन्ति एतात्या स्ते 'अकोतिया' अकोतिदाः-सदसद्विकेविकछाः
अधिद्धाः 'अकोतिएदि' अकोतिवेभ्यः-निवेकितिकछेभ्यः स्विश्विभयः। वस्तुतर्कतु-इमे सम्यक्परिज्ञानिकछा एव । तथादि-अज्ञानवादिनः परस्परविषद्धार्यवादितया न यथार्थेतादिनः असर्वज्ञमणीताऽःगमार्थस्वीकर्तृत्वात् । सर्वज्ञमणीसाञ्च्युपगमवादिनां तु नायं दोगः भनस्ति, परस्परिवरोधस्यैनाऽभावात्। किंच

इस प्रकार सर्वज्ञ कोई है नहीं और असर्वज्ञ वास्तविक रूप से पंचार्थी को जान नहीं सकता तथा समस्तवादी परस्वर विरुद्ध पदार्थी के स्वरूप को स्वीकार करते हैं, अतः अज्ञान ही श्रेयस्कर है।

भज्ञानवादियों का ऐसा कथन है। वे अज्ञान को ही श्रेपस्कर कह इस असम्बद्धभाषी होने से लोक में मशंसारहित हैं। वे सत्-असत् के विवेक से विकल हैं, अविद्यान हैं और विवेकहीन अपने ज्ञिष्यों के सामने ही अपने मन का प्रतिपादन करते हैं दूसरों के सामने नहीं।

वारनव में अज्ञानवादी सम्याज्ञान से रहित हैं, वह इस प्रकार-जैज्ञानवादी परस्पर विरोधी अथों के प्रतिपादक होने के कारण यथार्थ बादी नहीं हैं, क्यों कि वे असर्वज्ञ प्रणीत आगम के अर्थ को स्वीकार करते हैं! सर्वज्ञपणीत अगम को स्वीकार करने वालों को यह दोष लीग नहीं होता, क्यों कि उस आगम में परस्पर विरोध ही नहीं

આ રીતે સર્વજ્ઞ કાઇ જ નથી અને અસર્વજ્ઞ વાસ્તવિક રૂપથી પઠા-શ્રીને જાણી શકતા નથી. તથા સલળાવાદીઓ પરસ્પરના વિરૂદ્ધ પદાર્થીના સ્વરૂપને સ્વીકાર છે, તેથી અજ્ઞાનજ શ્રેયસ્કર છે. આ પ્રમાણે અજ્ઞાનવાદિ-શિંતુ કહેવું છે.

અજ્ઞાનવાદિયા અજ્ઞાનનેજ શ્રેયસ્કર કહીને અસમ્બદ્ધ હાલનારા **હાવાથી** હોકમાં પ્રશાસા રહિત છે, તેઓ સત્ અને અસત્ના વિવેક વિનાના છે. ભૂવિદ્ધાન્ છે, અને વિવેકથી રહિત પાતાના શિષ્યાની સામેજ પાતાના સત્તા પ્રતિપાદન કરે છે. બીજાઓની સામે નહીં.

<sup>.</sup> ભારતવિક રીતે અજ્ઞાનવાદી સમ્યક્તાનથી રહિત છે. તે આ રીતે આજનું - અજ્ઞાનવાદી પરસ્પર વિરાધી અર્થોના પ્રતિપાદક હોવાને કારહે વૃષ્ટ લેવાને નથી. કેમકે તેઓ - અસર્વત્ત પ્રણીત આગમના અર્થના સ્વીકાર કરવાવાળાએને આ દાષ લાગુ પડતા નથી કેમકે-તે આગમથી પરસ્પરમાં વિરાધ રહેતા નથી. આ સિવાય અજ્ઞા-

## समयार्थवोधिनी दीका प. श्रु. अ. १२ समवसरणस्वरूपनिरूपणम्

13

—'अझानमेन श्रेयः' इस्पनाऽझानस्,—अन नज् समासः, नज्यौ दिविधा, महैस्तः मसन्यश्च । तन्न महते कि पर्युदानः ? उत-मसन्यमितिषः । तन्न मदि झाना दन्यत्—अझानमिति पर्युदासहत्त्या झानान्तरमेन समाश्चितं भवति तदा नाड्यान् बादोमनिति। यदि प्रसन्यमितिषधार्यौ नज् मन्यते तदा न झानमित्यझानस्, तदा हुन्छो न्दाहितो झानाभावः । स च सर्वसामध्यरिदित-इति कथं स श्रेयानिति । तदेवं सर्वथा तेऽझानिनः—अकोबिदा अविद्वां छः, अकोविदेश्य एव स्वक्थियेश्यः मितिषादयन्ति, न द्व पण्डितपरिषदि ववतं शक्यिन्त, तदेवमञ्चानपश्चसमा-अयणात्, किनत् एते 'आणाणुत्रीः अनुतिविन्य-अविवायि 'मृतं द्वां प्रमान्याः म्यावादम् 'वर्यति' वदन्ति—सर्वे आसापरित्रीलनामावाचे पृवावादिन इति ॥३॥

होता। इसके अतिरिक्त 'अज्ञान ही श्रेयम् है' यहां जो 'अज्ञान' पद है, उसमें नज् समास है नज् समास दो प्रकार का होता है पर्युदास और प्रसच्य। यहां इन दोनों में से कौन-सा निषेत्र है? यदि प्रयुद्धस समास कहो तो उसका अर्थ होगा-ज्ञान से जो जिल्ल है वह अञ्चल अर्थात् ज्ञानान्तर, ऐसी स्थिति में अज्ञानवाद नहीं रहेगा, क्यों कि बर्बु-दास एकान्त अभाव का नहीं वरन् सहश का ग्राहक होता है। श्रास्त्र प्रसच्य पश्च अंगीकार करो तो अज्ञान तुच्छ-सर्वया निः स्वक्ष्य सिद्ध होगा। वह सब प्रकार के सामर्थ्य से रहित होने के कारण कैसे होन-स्कर हो सकता है?

इस महार से सर्वधा अज्ञानी अपने अज्ञानी ज्ञिष्यों की ही छप-देश करते हैं, वे विद्यानों के समूह में घोलने को समर्थ नहीं-हो

નજ શ્રેયસ્કર છે, આ કથનમાં જે 'અજ્ઞાન' પદ છે તેમાં નન્ સમાસ છે. નન્ન સમાસ છે. નન્ન સમાસ પર્યું દાસ અને પ્રસન્યના લેંદથી બે પ્રકારના છે. અહિયાં તે ભન્નેમાંથી કયા પ્રકારના નિષેષ છે કે જો પર્યું દાસ સમાસ કહેવામાં આવે તો તેના અર્થ એવા થશે કે સાનથી જે લિલ છે, તે અજ્ઞાન છે. અર્થાત્ જ્ઞાનાન્તર આ સ્થિતિમાં અજ્ઞાનવાદ રહેશે નહીં, કેમકે પર્યું દાસ એફાન્ત અલાવના નહીં પરંતુ સદેશના કાહક હોય છે, અગર જે પ્રસન્ય પશ્ચના સ્વીકાર કરા તો અજ્ઞાન તુચ્છ-સર્વં થા નિ:સ્વર્પ પ્રસિદ્ધ થશે. તે અથા જ પ્રકારના સામર્થ્યથી રહિત હોવાના કારણે કે કિ રીતે શ્રયસ્કર થઇ શકે કે

આ રીતે સર્વથા અા ી પોતાના અજ્ઞાની શિલ્દાને જ ઉપદેશ અાપે છે, તેઓ વિદ્વાનાના સમૃહમાં બાલવા માટે શક્તિવાડા થઈ શકતા નથી.

स्त्रकृताङ्गस्त्री

# र्म-संखं असेशं इति चिंतयंता,

असाहु साहु ति उदाहरंता। जे में जैंणा वेणेंइया अंगेने,

पुँहा वि भावं विणैइं सु णामं ॥३॥

जाया - सत्यमसत्य मिति चिन्तयन्तोऽसाधुं साधु रित्युदाहरन्तः। य १मे जना वैनयिका अनेके, पृष्टा अपि मार्व व्यनेषुनीम ॥१॥

सकते । इस प्रकार अज्ञान पक्ष का अवलम्मन छेने के कारण ये विचार में करके मृणावाद करते हैं ॥२॥

'सच्चं असच्चं' इत्यादि।

शाब्दार्थ — 'सच्चं-सत्यम' सम्भदर्शन ज्ञान चारित्र हप मोक्षमारी की 'असच्चं-असरयम' यह ऐसा नहीं है 'इति-इति' इस प्रकार 'चित-विता-चित्तपत्तः' मनमें मानते हुए तथा 'असाहुं-असाधुम' साधुके काचारसे रहित हैं उनको 'साहु-साधुः' यह साधु है 'सि-इति' इस कार 'उदाहरंता-उदाहरत्तः' कहते हुए 'जे मे-ये इमे' जो ये 'अणेगे '-झनेके' अनेक 'वेणइया जला-वैनयिका जनाः' विनयवादि मतावलम्बी कार्युष्य हैं वे लोग 'पुट्टोबि-एष्टा अपि' कोई जिज्ञासु के ब्राग पूछने पर भी 'भावं नाम-भावं नाम' विनयसे ही मोक्ष होता है इस प्रकार 'विष्यहंसु-व्यनेषुः' कहते हैं ॥३॥

ે**માં અજ્ઞાનપશ્નનું** અવલગ્ઝન લેવાને કારણે તેઓ વાસ્તવિકના વિચાર ન ' **કરતાં સૃ**ષાવત્દ જ કરે છે, મારત

'सरवं अमृरुचं' ઇत्थाहि

शण्डार्थ—ंसच्चं-छत्यम्' सत्य भेवा सभ्यक् दर्शंन ज्ञान श्रारित्र ३५ भेषः भागंने 'छसच्चं-असत्यम्' आ भागं क्रोते। नथी. 'इति-इति' क्रो भभाशे 'चिंतयंता-चिन्तयन्तः' भनभां भानीने तथा 'असाहुं-असाधुम्' श्रेक्षा श्राच्वायार विनाना छाय तेभाने 'साहु-साधुः' आ साधु छे. 'ति-इति' आ भगाशे उदाहरंता-उदाहरन्तः' हे देवावाणा 'जे मे- ये इमे' के आ 'छणो-अनेके' अनेह 'वेणह्या जणा-वेनियका जनाः' विनय वादी भतने अनुसरना-श्रेक्षा छे तेभा 'पुहुत्व-एट्टा अवि' है। श्राच्या सुभ पृथ्वा छता पछ 'भाव नाम-भाव नाम' विनयथी क भेष्य भाभत श्राय छे से भ्रमाशे 'विण्डं सु-इप्तिपुः' हहेता रहे छे ॥ ।।।।

#### समयार्थवीधिनी दीका प्र. धु. अ. १२ समत्रसरणस्वकपनिकपणम्

464

अन्वर्यार्थः —यत् (सच्चं) सत्यम् (सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रक्षणे मोक्षमार्गः) इत्येवं रूपं वस्तुनातं तत् 'असच्चं' असत्यम्—नैवदेवम् 'इति' इति—एवस् चित-पंता) चिन्त्रयन्तः—मनिस मन्यमानाः, तथा (असाहुं) असाधुं—साध्वाचाररित्रम् (साहुः) साधुः—अयं साधुः (चि) इति (उदाहरंता) उदाहरन्तः—कथयन्तः (जे मे) ये इमे (अणेगे) अनेके—बह्वः (वेणइया जणा) वेनियका जनाः—चिनयवादिमताः द्वयायिनो मनुष्याः (पुद्वावि) पृष्ठा अपि केनचिजित्रज्ञासुना (को मोक्षमार्गः) इत्येवं यक्षनिविषयीकृता अपि (असवं नाम) आवं नामेति संभावनायाम् (संमाव्यते विनयादेव मोक्षो भवति नान्यथा) इत्येवं रूपं परमार्थम् (दिणइंसु) व्यनेषुः—विनीतवन्तः सर्वेपां सर्वदा विनयमेव प्राहितवन्त इति आवः ॥३॥

टीका-सम्पति-विनयनादं निराकर्तुमाह-'सच्चं असच्च' इत्यादि । 'सच्चं' स्रत्यम्-सद्भयो हितिभिति सत्यम्, परमार्थी यथाऽनस्थितपदार्थनिक्रपणम्, मोक्षः संयमो वा सत्यम् तत् 'असच्चं' असत्यम् 'हति चितयता' इति चिन्तयन्तःमन्य-

अन्वयार्थ—सम्पर्दर्शन ज्ञान चारित्र तप मोक्ष का मार्ग है, इत्यादि जो सत्य है उसे असत्य मानने वाछे और असाधु को साधु कहते हुए ये जो वैनियक हैं, वे किसी मोक्षाभिलापी जन के पृथ्ने पर विनय से ही मोक्ष होना कहते हैं और सब को विनय का ही प्रहण करवाते हैं ॥३॥

टीकार्थ—अब बिनयवाद का निराकरण करने के लिए कहते हैं-'सञ्चं असञ्चं' इत्यादि।

जो सत्पुरुषों के लिए हिनकर है वह या बास्तविक पदार्थ का निरुपण सस्य कहलाता है। मोक्ष को या संयम को भी सस्य कहते हैं।

વૈનયિડવાદિયા તે સત્યને અસત્ય **કહે છે. એ**મકે–સમ્યક્દશ<sup>દ</sup>ન, જ્ઞાન

અન્વયાર્થ — સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચરિત્ર, અને તમ એ માહ્યના માર્ગો છે. ઇત્યાદિ જે સત્ય છે તેને અસત્ય માનવાવાળા અને અસાધુને સાધુને કહેવાવાળા જે આ વૈનયિક છે તેઓને કાઇ માહ્યાબિલાવી પુરૂષ પૂછે તા તેમને વિતયથી જ માહ્ય માપ્ત થવાનું કહે છે. અને બધાને વિનય ગ્રહ્ય કરવાનું જ કહે છે. લાગા

ટીકાર્થ—હવે વિનયવાદતું નિરાકરણ કરવા માટે કહે છે }ે–'⊋ર♥' જાહ≂વં' ઇત્યાદિ

જે સત્પુર્વાને માટે હિતકર હાય છે, તે અથવા વાસ્તવિક પદાર્થાનું નિરૂપણ સત્ય કહેવાય છે, મેરકાને અથવા સંયમને પણ સત્ય કહે છે.

मानाः, प्रमसत्यं सत्यिमिति मन्यमानाः । तथादि-सम्ग्द्वानदर्शनचारित्राख्यो मोक्षमार्गः सत्यः, तमसस्यत्वेन मन्यन्ते । एतं विनयादेव मोक्ष इति-असत्यम् तं सत्यत्वेन मन्यमानाः । तथा-असाहु साहुचि उदाहरंतां असाधुं साधुरिखिः उदाहरंताः असाधुं साधुरिखिः उदाहरंताः अपाधुं विश्विः उदाहरंताः अपाधुं विश्विः विश्वे प्रत्यक्षसित्रिहताः 'अणेगे' अनेके तहवो द्वाविश्वः द्वेदिम् । 'वेणइया जणां वेनियका जनाः-केनिवद्मित्रिहासुना 'पुट्ठा विश्वे पृष्टा अपि, पृष्टाः सन्तोऽपृष्टा वा 'मावं नाम' मावं-परमार्थम्, यथोपलब्धं सकीः याऽभिमायविशेषम् 'विनयादेव मोक्षः' इत्यादिरूपम् 'विणइंसु' व्यनेपुः-विनीत् वन्तः-सर्वेषां सर्वदा विनयादेव मोक्ष इति प्राहितवन्तः, 'णाम' नामसन्दः संमावनायम्, संयाव्यते विनयादेव मोक्षक्षिद्धिरिति, तदुक्तम्-

'तस्यात् कल्याणानां सर्वेषां भाजनं विनयः' इति । सत्यमसत्यं साधुमसाधुं च मन्यमाना वैनयिकाः पृष्टाः सन्तः 'विनय एव मोश्वमार्गः' इति कथयन्त्रीति मातः ॥३॥

वैनियक उस सत्य को असत्य मानते हैं। जैसे सम्यादर्शन ज्ञान और वारित्र मोक्ष का मार्ग है, यह सत्य है, उसे असत्य मानते हैं। विनय से ही मोक्ष की प्राप्ति कहना असत्य है परन्तु उसे सत्य मानते हैं। इसी प्रकार जो वास्तव में साधु नहीं है, उसे साधु कहते हैं। जो साधु के आचार से रहित है, गृहस्थे। वित ज्यवहार करता है, उसको भी बन्दना करके, विनय करके साधु मानते हैं। ऐसे जो बहुत से अधौत् बलीस प्रकार के वैनियक हैं, वे किसी मोक्षाभिलायी के पूछने पर अधवा विना पूछे भी अपना माना हुआ परमार्थ कहते हैं कि विनय से ही मोक्ष होता है। कहा भी है- तस्मात्य ल्याणानां सर्वेषां भाजनं विनयः इत्यादि। 'विनय समस्त कल्याणों का भाजन है।'

અને ચારિત્ર તપ એ મોક્ષનો માર્ગ છે. આ સત્ય છે, તેને તેએ! અસત્ય માને છે. તથા વિતયથી જ માક્ષની પ્રાપ્તિ થવી તે અસત્ય છે, પરંતુ તેને તેએ! સત્ય માને છે. એજ પ્રમાણે જે વાસ્તવમાં સાધુ નથી હોતા, તેને તેઓ સત્ય માને છે. એજ પ્રમાણે જે વાસ્તવમાં સાધુ નથી હોતા, તેને તેઓ સાધુ કહે છે. અને જેએ! સાધુના આચારથી રહિત હોય છે, ગૃહસ્થને પ્રોપ્ત એવા વહેવાર કરે છે, તેને પણ વંદના કરીને વિનય ખતાવી તેઓને સાધુ માને છે, એવા જેઓ! ખત્રીસ પ્રકારના વૈનયિકવાદિયા છે, તેઓ ક્રાઇ માને છે, એવા જેઓ! ખત્રીસ પ્રકારના વૈનયિકવાદિયા છે, તેઓ ક્રાઇ માને શાધુ માને છે, કહ્યું પણ પ્રેમ્ત પરમાર્થ કહીને કહે છે કે-વિનયલીજ માસ પ્રાપ્ત થાય છે. કહ્યું પણ છે— 'તસ્મારક સ્થાળાનાં સર્વેળાં માસને વિનયા' કહ્યાદિ અર્થાત્ વિનય એજ અધાજ કહ્યાણાનું પાત્ર છે. કહેવાના આશ્રય એ છે કે—સત્યને અસત્ય અને

**344** 

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. ब. १२ समयसरणस्वरूपनिकपणम्

**प्**षप्-अंगोवसंखाइ ति ते उँदाहू,

अट्ठे से ओभासइ अम्ह प्वं।

संवादसंकी यें अंणागपहिं,

ंगी किरियेमाहंसे अैकिरियवादी ॥श॥

छाया-अनुवसंख्ययेति ते उदाहुः, अर्थः स्वोऽभासतेऽस्माक्रमेषम् । स्वाक्तिक्वितश्चानागते, नीक्रिया माहुरक्रियाचादिनः ॥४॥

आशाय यह है कि सत्य को असत्य और असाधु को साधु मानते हुए वैनायिक पदन करने पर विनय को ही मोक्षमार्ग कहते हैं ॥३॥ 'अणोवसंखाइ ति ते उदाहु' इत्यादि !

शब्दार्थ—'ते-ते' वे विनयवादिलोग 'अणोवसंलाइ-अनुपसं-खपया' वस्तुतस्वका विचार किये विना ही 'त्ति-इति' इस प्रकार 'उदाहू -उदाहुः' कथन करते रहते हैं 'सहे स्वोऽपः' वे कहते हैं कि अपने प्रधो-जन की सिद्धि 'अम्ह-अस्माकम्' हमको 'एवं-एवम्' विनयसे ही होती है इस प्रकार 'ओभासइ-अवभासते' हमे दिखता है तथा 'खवावसंकी -खवावशंकिनः' तथा बौद्ध प्रतानुपायी कि जो कमैबन्धकी शंकावाखे हैं वे लोग और 'अकिरियावादी-अकियावादिनः' अकियावादी 'अणा-गएहिं-अनागतेः' मृत और भविष्य के द्वारा वर्त्तमानकी असिद्धि मान कर 'किरियं-कियां' किया को 'णो आहंख-नो आहुः' निषेत्र करते हैं॥॥

અસાધુને સાધુ માનનારાઓ વૈનિધિકા પ્રશ્ન કરવામાં આવે ત્યારે વિનયને જ માક્ષ માર્ગ કહે છે. ાલા

'अणोवसंखाइ ति ते स्दाहु' धरयाहि

शण्डार्थं—'ते-हे' के विनयभतने अनुसरनारा दी है। 'अणोवसंरवाइ - अनुपसंख्यया' वस्तुतत्वने। विश्वाद कर्या विनाक 'त्ति-इति' से प्रभाष्ट्र 'ख्वाहू-उदाहुः' कथन करता रहे थे. 'सहु-स्वेडियः' तेकी कहे थे के-अभाषा प्रयेश्वानी क्रिद्धि 'अम्ह-अस्माकम् अभने 'ववं-व्यम' विनयश्ची क शाय थे. आ प्रभाष्ट्रे 'ओमासइ-अवभासते' अभने हेआय थे. तथा 'उवावसंकी-उवावशिनः' औद भतने अनुसरनाराको हे केकी क्रम अंधनी शंकावाण थे के दी है। अने 'अकिरियावादी-अकियावादिनः' अक्रियावादी दी है। 'अणागपहिं अनातें' भूत अने अविध्य दारा वर्तभाननी असिद्धि भानीने 'किरियं कियां हिंगाने। 'जो बाहंसु-नो आहुः' निषेध करे थे. ॥४।

स्वकृताङ्गस्त्रे

अन्वयार्थः—(ते) ते-विनयवादिनः (अगोदसं बाइ) अनुपतं स्वया वस्तुतस्वा विचारणे (ति) इति-एवम् 'उदाहु'-(के रलविनयादेव मोश्रपाप्ति)-रित्युदाहुरन्ति (स अहे) स्वोऽर्थः-स्वः-स्वकीयोऽर्थः (अन्द) अस्माकम् (एव) एवं विनयादेव मोश्रपाप्तिरित्येवम् (ओभासइ) अवभासते-पितभासते, अस्माकं मताश्रयणादेव मोश्रमप्तिरित्येवम् (ओभासइ) अवभासते-पितभासते, अस्माकं मताश्रयणादेव मोश्रम पाप्यते इति मावः तथा-(ल्वापसंकी) ल्वापदाङ्किनः-वौद्धाः कर्मवन्धनं शङ्कमानाः (अकिरियावादी) अक्रियावादीनः-सांख्यकारादयः (अणामविहें) अनागतेः (य) च, च शब्दादविवेश्व क्षणेः तेषां मते वर्षमानकालस्याऽसं श्वात् (किरियं) क्रियाम् (णो आइंस्र) नो आहुः नो आख्यात्व नो क्ष्यपन्ति क्रियां निषेधन्तीति मावः ॥४॥

टीका--'ते' ते विभयशदिनः 'अणोवसंखाइ' अनुपर्धख्यया, संख्यानं संख्या क्षानम्, उप सामीप्येन संख्येति उपसंख्या सम्यग्यशावस्थिताऽर्थस्यः

अन्वयार्थ—विनयवादी वस्तुत्त्व का विचार न करके ऐसा कहते हैं कि विनय से ही मोक्ष प्राप्त होता है। हमें अपने प्रयोजन (मोक्ष) की सिद्धि विनय से ही प्रतीत होती है। छव अर्थात् कर्मबन्धन के प्रति दांका करने वाले बौद्ध और अकियावादी अर्थात् सांख्य आदि के मत में अतीत और अनागत क्षणों के साथ वर्समान काल का संबंध संभव नहीं है, अत एव वे किया का निषेध करते हैं ॥४॥

टीकार्थ-उपसंख्या का अर्थ है पथार्थ बस्तुस्वरूप का ज्ञान, ऐसा ज्ञान न होना अनुपसंख्या है। अभिप्राय पह है बास्तविक ज्ञान का अभाव होने के कारण मुदमित बाल अज्ञानी बैनियक केंबल विनय से

અન્વય થ'-- વિનયવાદિયા વસ્તુતત્વના વિચાર ન કરતાં એવું કહે છે ક્રે-વિનયથી જ મેહ્સ પ્રાપ્ત ઘાય છે. અમને અમારા પ્રયોજનની (મેહ્ય) સ્થિદ્ધિ વિનયથી જ થવાની ખાત્રી છે. લવ અર્થાત્ કર્માં ખંધન પ્રત્યે શાંકા કરવાવાળા બોદ્ધ અને અકિયાવાદી અર્થાત્ સાંખ્યવાદી વિગેરના મતમાં અતીત, અને અનાગત ક્ષણાની સાથે વર્તમાન કાળના સંખંધના સંભવ નથી તેથી જ તેઓ ક્રિયાના નિષેધ કરે છે. ॥ શા

ટીકાર્ય—ઉપસંખ્યાના અર્થ યથાર્થ વસ્તુ સ્વરૂપનું જ્ઞાન એ પ્રમાણે થાય છે. એવું જ્ઞાન ન થયું તે અનુષમ સંખ્યા છે. કહેવાના અભિપ્રાય એ

#### समयार्थंबोधिनो टोका प्र. श्रु. अ. १२ समबसरणस्वरूपनिक्रपणम्

245

परिष्ठानम्। न उपसंख्येति अनुपसंख्या, तया अनुपसंख्या अर्थक्षामाईन्यानेन 'ति' इति विनयादेव केवलान्मोक्षो भवति न ज्ञानादिभिरिति । 'तदाहूर' उदाहरन्ति—कथपन्ति । कि कथपन्तीत्याह—'स अहे' स्वः—स्वकीयः—असमदीयः अर्थः सर्वस्य विनयप्रतिपत्त्या मोक्षप्राप्तिलक्षणः 'अन्हं' अस्माकक् 'प्वं' प्रमेव-पूर्वोक्तरूप एव 'ओमासइ' अवभासते—सत्यवया प्रतिभासते । प्रतियो इत्ययः । केवलविनयादेव मोक्षः माध्यते, एवमेवाऽस्माक्तमवभासते । इति कथनं तेषां मोहविज्ञान्भतमेव । तथाहि— ज्ञानिक्रयाध्यां मोद्धः' इति स्थितिः, तत्र केवलविनयादेवति कथनं न केवलं युक्तिरहितम् अपित्-ज्ञानादिः रहितो विनयोपेतोऽपि सर्वतित्रस्कृतो मवतीति । पश्चाद्धनाऽक्रियावादिमतं निराकरोति—'ल्यावसंकी' ख्यापशङ्किनः, लवं कमे तस्मात्—अपशङ्कितम् अप्

ही मोक्ष कहते हैं। वे ज्ञान।दि की आवश्यकता नहीं सानते। उनकां क्या कहना है, सो कहते हैं -हमें अपना प्रयोजन अर्थात् मोक्षप्राप्ति विनय की प्रतिपत्ति से ही प्रतीत होती है, अर्थात् हमें ऐसा ही जान पड़ता है कि विनय से ही मुक्ति प्राप्त होती हैं। उनका यह कथन मोहका ही परिणाम है। सत्य यह है कि मोक्ष ज्ञान और कियासे ही होता है। ऐसी रिथित में केवल विनय से ही मोक्ष कहना युक्तिशृष्य है, यही नहीं, ज्ञान आदि से रहित पुरुष विनय से युक्त होने पर भी सब के तिरस्कार के योग्य बनता है।

गाथा के उत्तरार्ध में अकियाबादी के मत का निराकरण किया गया है। लब का अर्थ है कमें। जिसका स्वभाव लब पर हांका करने

ગાયાના ઉત્તરાર્ધમાં અકિયાવાદીના મતતું નિરાકરણ કરવામાં આવેલું છે. લવના અર્ધ કર્મ એ પ્રમાણે છે, જેના સ્વભાવ લવ પર શાંકા કરવા ૧૦ રર

છે કૈ-વાસ્તિવિક જ્ઞાનને? અભાવ હાવાના કારણે મૂઢ મતિ ભાલ અજ્ઞાની એવા વૈનિયંકા કેવળ વિનય માત્રથી જ માલ કહે છે, તેઓ જ્ઞાન વિગેરના આવ-સ્યક્તા માનતા નથી. તેઓનું કચન શું છે ! તે ભતાવતાં સ્ત્રકાર કહે છે કે અમને આપણું પ્રયાજન અર્થાત્ માલપાપિત વિનયની પ્રતિવૃત્તિથી જ પ્રતીત થાય છે. અર્થાત્ અમને એમજ જણાય છે કે-વિનયથી જ મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓનું આ કથન માહનું જ પરિભામ છે. સત્ય તા એ છે કે-માલ જ્ઞાન અને કિયાથી જ થાય છે. આ સ્થિતિમાં કેવળ વિનયથી જ સાલ થાય છે. આ સ્થિતિમાં કેવળ વિનયથી જ સાલ થાય છે. આ સ્થિતિમાં કેવળ વિનયથી જ સાલ થાય છે. એટલું જ નહીં જ્ઞાન વિગેરથી રહિત પુરુષ વિનયથી યુક્ત કોવા છતાં પણ ખધાના તિરસ્કારને પાત્ર અને છે.

सर्चु शीलं येषां ते ख्वापशिक्ष्यः, चर्वाकाः श्वाक्याद्यश्च । तन्मते-अल्मैव नास्ति, इतस्तदा फ्रिया, 'क्रियाजनितो बन्धो वा । ते 'अकिरियाबादी' अकियाबादिः 'अगामएहिं' अनामतेः 'ब' च, शन्दादतीतिश्च सणैः वर्त्तमानसणस्याऽसंभवात् न किया भवति, न वा तक्षनितः कर्मबन्धः, तदेवम्-अकियाबादिनः सर्वापलापितपा खवापश्चिनः सन्तः 'नो किरियमाहंसु' न क्रियामाहुः, तथा-येषां मते-आत्मा

या उससे हटने का है अर्थात् कर्म को स्वीकार न करने का है, उसे छवापदांकी कहा है। चार्वाक और जाक्य छवापदांकी हैं। उनके मत में आत्मा ही नहीं है तो किया कैसे होगी और जब किया ही नहीं होगी तोकिया जितत बन्ध भी कैसे हो सकता है! अकियावादी के मतमें अतीत और अनागत क्षणों के साथ वर्त्तमान क्षण का कुछ भी सम्बन्ध न होने के कारण किया का होना सं मव नहीं है तो किया जिनत कर्मबंध भी नहीं हो सकता। अभिपाय यह है कि जैसे जैनदर्शन के अनुसार प्यायों का क्षण क्षण में विनाश होने पर भी बिकाल स्थायी द्रव्य अवस्थित रहता है, उस प्रकार एकानत क्षणिकवाद स्वीकार करने वाछे बौदों के मत में कोई स्थायी द्रव्य नहीं है। क्षण (पदार्थ) उत्पक्ष होने के स्थात् ही विना उहरे नष्ट हो जाता है। ऐसी स्थित में उसका मृत-कालीन या भविष्य कालीन क्षणों के साथ कोई संबंध सिद्ध नहीं होता। उन्हें परस्पर संबद्ध करने वाला तत्त्व द्रव्य है जिसे वह स्वीकार नहीं

વાળા અથવા તેનાથી હટવાના છે, અર્થાત્ કર્મના સ્વાકાર ન કરવાના છે, તેને 'લવાપશંકી' કહેવામાં આવે છે. ચાર્વાક અને શાકય એવા 'લવાપશંકી' છે. તેઓના મનમાં આત્મા જ નથી. તો ક્રિયા કેવી રીતે થાય છે ' અને જ્યારે ક્રિયાજ નહીં' થાય તો ક્રિયાથી થવાવાળા અંધ પણ કેવી રીતે થઈ શકે છે ' અક્રિયાવાદીના મતમાં અતીત અને અનાગત હાણાની સાથે વર્તાનાન સહ્યુના કંઈ જ સંભવ ન હોવાથી ક્રિયાનું હોલું સંભવતું નથી. તેો ક્રિયાથી થવાવાળા કર્મળંધ પણ થઇ શકતો નથી. કહેવાના અભિપાય એ કે જેનદર્શન પ્રમાણે જેમ પર્યાયોના પ્રત્યેક કાણું વિનાશ થવા છતાં પણ ત્રિકાળસ્થાથી દ્રવ્ય વ્યવસ્થિત રહે છે, એ રીતે એકાન્ત કાણુકવાદના સ્વીકાર કરવાવાળા ખોહોના મતમાં કાઈજ સ્થાયી દ્રવ્ય નથી. હાણુ (પદાય') ઉત્પન્ન થયા પછી જ તરત જ નાશ પામે છે, એવી સ્થિતિમાં તેના ભૂત-કાળના કે બવિષ્ય કાળના કાણાની સાથે કાઈજ સંબન્ધ સિદ્ધ થતા નથી. તેને પરસ્પર સંબન્ધ કરવાવાળું તત્ત્ર દ્રવ્ય છે. જેને તેઓ સ્વીકારતા નથી.

#### समयार्थवोचिती टीका प्र. शु. अ. १२ समवसरणस्वक्रपनिक्रपणम्

449

सर्वन्यापकोऽतएन तेऽपि-अक्रियानादिनः सांख्यकाराः । तदेवं चार्वाकवीदः सांख्यकाराः अक्रियानादिनः अनुपसंख्यया-अञ्चानेन एतत्पूर्वीक्तं क्ययन्तीति है। प्रम्-स्मिमस्सभावं च गिरा गृहीए,

से मुम्मुई होइ अणाणुवाई ह ईमं देपक्लं ईम मेगैपक्लं,

औहंसु छैलायतणं च केंम्मं ॥ए॥

छाया—'संमिश्रमातं च गिरा गृहीते, स मृकम्को भवत्यननुवादी । इदं द्विपक्षमिदमेकपक्ष, माहुश्छळायतनं च कर्म ॥५॥

करते। जय वर्समान क्षण का अतीत अनागत क्षणों के साथ कोई संबंध ही नहीं है तो किया और क्रिया जनित बंध भी सिद्ध नहीं हो सकता। इसी कारण वे क्रिया का निषेध करते हैं।

इनके अतिरिक्त जिनके मत में आत्मा व्यापक है और इस कारण निष्किय है, वे भी अकियाबादी हैं। ऐसे अक्षियाबादी सांख्य हैं। इस प्रकार वार्वाक, बौद्ध और सांख्य ये सभी अक्षियाबादी अज्ञान के कारण प्रवेक्ति कथन करते हैं॥॥

'सम्मिस्सभावं च' इस्यादि।

शन्दार्थ—वे पूर्वोक्त लोकायतिकादि 'गिरा–गिरा' अपनी वाणीसे 'गहीए-गृहीते' स्वीकार किये हुए पदार्थ का निषेध करते हुए लोकाय-

જ્યારે વર્લમાન ક્ષણના અલીત અનાગત ક્ષણાની સાથે કાઇ સં**બન્ધજ નથી.** તા ક્રિયા અને ક્રિયાથી થવાવાળા ખંધ પણ સ્ત્રિક્ટ થઇ શકતા **નથી. એજ** કારણથી તેઓ ક્રિયાના નિવેધ કરે છે.

આ શિવાય જેઓના મતમાં આત્મા ત્યાયક છે, અને તે કારલુથી તે નિષ્કિય છે, તેઓ પણ અક્રિયાવાકીજ છે. એવા અક્રિયાવાદી સાંજ્યો છે. આ રીતે આવીક, બીહ, અને સાંજ્ય એ બધા અક્રિયાવાઠી અજ્ઞાનના કારણ પૂર્વેક્તિ કથન કરતા રહે છે. ાાડા

'सम्मिस्सभावं' धत्याहि

શબ્દાર્થ — ઉપર પહેલાં કહેવામાં આવેલ લાકાયતિકાદિયા 'મિયા–મિયા' પાતાની વાલ્ફીથી 'મદીવ–મૃદીતે' સ્વીકાર કરવામાં ભાવેલ પદાર્થના નિયેષ

ब्रासिते स्वीकृतेऽर्थे (संमिस्सभावं च) संमिश्रभावं च-अस्तितहरूपं द्विषाभावं कपयन्ति (से) सः – तेषां मध्ये यः कश्चित् सः केनाऽपि पृष्टः सन् (ग्रुम्प्रुई) (मुम्मु) इत्यव्यक्तभाषी, यद्वा मुक्कपृकः-अत्यन्तमृक एव (होइ) भवति। तिक जादि 'संमिरसभावं-संमिश्रभावम्' मिश्र पक्षको अस्तित्व नास्तित्व रूप बिधा भावसे कहते हैं अर्थात् पदार्थ की सत्ता और ।श्रमुक्त दोनों से पिश्रित पक्ष को स्वीकार करते हैं 'से–सः' वे कोई जिज्ञासु के बारा पूछने पर 'सम्मुई-मूक मुकः' मौनावलम्बी 'होई-भवति हो जाते हैं इतनाही नहीं किन्तु 'अणाणुवाई-अननुवादी' स्पाबादवादियोंके कथन का अनुवाद करने में भी असमर्थ हो कर मुक हो जाते हैं और इमं-इदम्' इस परमत को 'दुपक्लं-द्विपक्षम्' प्रति-अक्षवाला कहते हैं और 'इनं-इदम्' अपने मतको 'एगपक्लं-एक-पक्षम्' प्रतिपक्ष रहित है ऐसा 'आइंस्–आइः' कहते हैं तथा 'छलायतणं-छलायतनं' कपटयुक्त 'कम्मं-कर्म' कर्म अर्थात् कपट युक्त बारजाल रूप कर्म करते हैं ॥५॥

अन्वयार्थ — पूर्वीक्त नास्तिक आदि अपने चचनों से स्वीकृत पदार्थ में भी संमिष्ट भाव कहते हैं अर्थात् जब अपने स्वीकार किये अर्थका ही निषेध करते हैं तो विधि और प्रतिषेध दोनों कर देते हैं। जब उनसे कोई प्रदन करता है तो वे बिलकुल मुक हो जाते हैं। यही नहीं परन्तु

डश्ता बै।डायतिक विशेर 'संमिस्सभावं-संमिश्रमावम्' भिश्र पक्षने अस्तित्व नास्तित्व इप द्विधा सावधी उद्घे छे. अर्थात् पहार्थनी सत्ता अने असत्ता अने विशेष कार्या अन्ते थडी मिश्रित पक्षने। स्वीडार करे छे. 'से-सः' ते बे।डे। डे।डं छ्रहासु द्वारा पूछवामां आवे त्यारे 'मुम्मुई-मृहमृकः' भौननुं अवलम्भन करवावाणा 'होइ-मवित्त' थाय छे. એટલું જ नहीं पश्च 'अणाणुवाई-अननुवादी' स्थःद्वा- इवाहियाना कथनने। अनुवाह करवामां पण्च असमर्थं भनीने मूंणा भनी लय छे. अने 'इमं-इदम्' आ परभतने 'दुवक्खं-द्विवस्म' प्रतिपक्षवाणाः उद्घे छे. अने इमं-इदम्' पीताना मतने 'एगवक्खं-एकदश्वम्' प्रतिपक्ष विनाने। छे के प्रभाशे 'आहंसु-आहुः' के छे. तथा 'छ्डायत्तर्ण-छ्डायत्तनम्' अपट सरेला 'इमं-कर्म' वाहिवितास इप कर्म' करता रहे छे. ।।।।।

અન્વયાર્થ --- પૂર્વેક્ત નાસ્તિક વિગેરે પાતાના વચનેત્યી સ્વીકારેલા પદા-શ્રેમાં પણ સંમિશ્રભાવ કરે છે. અર્થાત્ જ્યારે પાતે સ્વીકારેલા અર્થનાજ નિષેષ કરે છે. તો વિષિ અને નિષેષ ખન્ને એકી સાથે કરી બસે છે. તેઓને इस्येव न किन्तु (मणाणुनाई) अननुनादी परकथितस्याऽनुनादकर्गेष्पशक्ती-मनित । पुनश्च ते (इमं) इदम्-अस्मन्ततम् (दुपनःवं) द्विपश्चं-सपितप्तं वस्ति । (इमं) इदम् अस्पन्मतम् (एगपनःवं) एकपशं-पित्तपश्चरिदि वस्ति एसम् (माइंप्र) आहुः-कथपन्ति । पुनश्च ते (छलापतणं) छलायतनम्-छलम् तम् (कम्मं) कर्ष-छलयुक्तवाग्जालक्षं कर्म कुवैन्तीति ॥५॥

टीका—पूर्वोक्ता अकियानादिनो लोकायतिकादयः—चार्वाकादयः, (गिरा)
गिरा—स्नकीयेनेव नचसा 'गहीए' गृहीचे-स्वीकृतेऽर्थे 'संमिस्समावं' संमिश्रभावम् अस्तिस्व नास्तिस्वरूपसंमिश्रगभावं कुर्वन्ति-एकस्यैव वस्दुनः कदाचिद्दस्तिस्वं
कदाचिन्नास्तित्वं व कथयन्ति, च शब्दात् पित्रचेये प्रतिपाद्य एकमस्तित्वमेन पितपाद्यन्ति। तथा च बौद्धाः गन्तारगस्त्रीकृत्यापि पष्ट्रमक्षीः पितपादयन्ति, वन्धमोसस्वर्गनस्कादि व्यवस्थामपि स्त्रीकुर्वन्ति चेति। तेषां मध्ये यः कश्चित् केनाऽपि
परकीय कथन का अनुवाद करने में भी असमर्थं हो जाते हैं। परमत्व
को प्रतिपक्ष सहित और स्वमत को प्रतिपक्ष रहित कहते हैं और छलयुक्त चचन प्रयोग करते हैं।।।।।

टीकार्थ—पूर्वोक्त अकियावादी लोकायितक (नास्तिक) अपने ही वचन से स्वीकार किये हुए अर्थ में संमिश्र भाव करते हैं, अर्थात् कभी उसका अस्तिस्व कहते हैं तो कभी नास्तित्व कहने लगते हैं। 'च' शब्द से ख़चित किया है कि प्रथम जिस अर्थ का नास्तिस्व कहते हैं, उसी का अस्तित्व प्रतिपादन करने लगते हैं 'जैसे बौद्ध परलोकगामी आत्मा को तो स्वीकार नहीं करते परन्तु छह गतियां मानते हैं अर्थात् बन्ध, मोक्ष, स्वर्ग, नरक आदि की ज्यवस्था को स्वीकार करते हैं। ऐसे

જ્યારે કાઈ એ વિષયમાં પ્રજા કરે તા તે વખતે તેએ: મીન ધારણુ કરે છે. એટલુંજ નહીં પણુ બીજાના કથતનું અનુકરણુ કરવામાં પણ અસમર્થ અની જાય છે. તેઓ અન્યના મતને પ્રતિપક્ષ વાળા અને પાતાના મતને પ્રતિપક્ષ વિનાના હાવાનું કહે છે. કપટ સુક્ત વચન પ્રયાળ કરે છે. ાાપા

ટીકાર્ય — પૂર્વોક્ત કિયાવાદી લાકાયતિક (નાસ્તિક) પાતાના જ વચનથી સ્વીકારેલ અર્થમાં સંમિશ્રભાવ કરે છે. અર્થાત્ કાંઈ વાર તેનું અસ્તિત્વ કહે છે, તો કાંઇ વાર નાસ્તિત્વ કહે છે. 'વ' શબ્દથી એ સ્વ્યવ્યું છે કે-પહેલાં એ અર્થને નાસ્તિત્વ અલાવ્યા હાય તેનું જ અસ્તિત્વ કહીને પ્રતિપાદન કરવા લગી જય છે. જેમ બીદ્ધો પરલાકમાં જવાવાળા આત્માના સ્વીકાર કરતા નથી, પરંતુ છ ગતિયા માને છે; અર્થાત્ અંધ, માસ, સ્વર્ગ, નરક વિશેરની વ્યવસ્થાના સ્વીકાર કરે છે. એવા વિષયમાં જ્યારે કાંઇ સ્યાદ્વાદવાદી

२६२

विषय में जब कोई स्याद्वादवादी (जैनमताबरमधी) उन से प्रदन करता है तो या तो गुनगुनाने लगते हैं या अस्यन्त सुक हो रहते हैं। इतना ही नहीं, परंतु दूसरे के कहे साधन का अनुवाद करने में भी समर्थ नहीं होते। फिर भी उनका दावा है कि हमारा यह मत अप्रतिपक्ष है, अर्थात् अविरोधी अर्थ का प्रतिपादक होने से बाधारहित है। उसका कोई विरोध नहीं कर सकता और दूसरों का मत सप्रतिपक्ष है, अर्थात् बाधायुक्त है। वे स्याद्वाद साधक साधन का निरास करने में छल का प्रयोग करते हैं।

बक्ता के अभीष्ठ अर्ध को जानतृहा कर त्याग कर उसके द्वारा प्रयुक्त शब्द का दूसरा अर्थ छेकर खंडन करना छल कहलाता है। जैसे 'देवदक्त नवकम्थल है'। यहां बक्ता का अभिप्राय यह है कि देव-

તેઓને પ્રશ્ન કરે ત્યારે તેઓ ગલુગલુવા માંડે છે, અથવા બિલ્કુલ મૂક અની જાય છે. એટલું જ નહીં પરંતુ બીજાઓએ કહેલા સાધનના અનુવાદ કરવામાં પણ સમર્થ થતા નથી. તા પણ તેઓના દાવા એવા છે કે-અમારા આ મત અપ્રતિપક્ષ-અર્થાત્ પ્રતિપક્ષ વિનાના છે, એટલે કે અવિરાધી અર્થનું પ્રતિ પાદન કરવાવાળા હાવાથી બાધા વિનાના છે, તેના કાઇ જ વિરાધ કરી શકે તેમ નથી. અને બીજાઓના મત પ્રતિપક્ષ સહિત છે, અર્થાત્ બાધાવાળા છે, તેઓ સ્યાદ્રાદ સાધક સાધનના નિરાસ (પરાસ્ત) કરવામાં કપટના પ્રયોગ કરે છે.

વક્તાના અલીજ-ઇચ્છિત અર્થના જાણી ખૂછને ત્યાગ કરીને તેના દ્વારા કહેલ શબ્દના બીજો અર્થ લઈને ખાંત કરતું તે છલ-કપટ કહેવાય જેમકે-દેવદત્ત નવ કસ્બલ છે.' અહિયાં કહેનારના અલિપ્રાય એવા છે કે-

#### समयार्थवोधिनी दौका प्र. श्रु. भ. १२ समक्सरणस्यस्पनिकपणम्

368

बाहु:-कथयन्ति । यहा-'छलायतणं' छछायतनम्-छलाना-कपटानाम् आपतनं -स्थानं छलायतनम् एतादशम् 'कम्मं' कर्म कुर्वन्तीति ॥५॥ मृलप्-ते एवमन्त्वाति अञ्जद्भमाणाः,

विरूवरूवाणि अकिरियवाई।

जै भायइता बहुने भंणूसा,

भैवंति संसीरमेणोवद्गां ॥६॥

छाया--ते प्रतमाख्यान्स्यबुद्धधमाना, विरूपरूपाण्यक्रियाचादिनः। यान्यदाय बहवो मनुष्या, भ्रमन्ति संसारमनवर्ग्रम् ॥६॥

दल के पास नयाकम्बल हैं। किन्तु छलबादी इस अर्थ को छोड़कर 'नव' इान्द्र में संख्या का आरोप कर छेता है और कहता है-देवदल के पास नौ कंबल कहां हैं? ये अकियाबादी भी इसी प्रकार छल का प्रयोग करते हैं।।५॥

'ते एवम<del>क्</del>वंति' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'ते-ते' वे पूर्वोक्त 'अिकरियावाई-अिकयावादिनः' वस्तु-स्वरूपको न समझने वाले वार्वाक् बौद्ध आदि अिकयावादी 'अबुजझ-माणा-अबुध्यमानाः' सदसद्बोध न जानते हुए 'एवं 'एवं-एवम्' इस प्रकार से 'विरूवरूवाणि-विरूपस्पाणि' अनेक प्रकार के शास्त्रों का 'अक्लंति-आख्यान्ति' कथन करते हैं 'जे मापइसा-यमादाय' जिन शास्त्रोंका आश्रयस्त्रेकर 'वहदे मणुसा-वहवो मनुष्याः' बहुतसे अञ्चानी

દેવદત્તની પાંસે નવી કાંબળા છે. પરંતુ છલવાડી આ અર્થને છેાડીને 'નહ' શબ્દમાં સંખ્યાના આરાપ કરીલે છે, અને કહે છે કે-દેવદત્તની પાસે નવ કાંબળા કર્યા છે? આ અક્ષિયાવાડીયા પણ એજ પ્રમાણે છળના પ્રયાગ કરે છે. ાપા

'ते एवमकसंति' धंत्याहि

शण्डार्थं — 'ते-ते' से ઉપर रुडेवामां आवेश 'अकिरियावाई-अकियावां दिनः' वस्तुना यथार्थं पञ्चाने न समजवा वाणा सार्वांड भौद्ध विशेरे अहि-यावादियेः 'अनुकामाणा—अनुष्यमानाः' सहसङ्ग्रीधने न समजवावाणा 'एवं— एवम्' आ प्रधारथी 'विह्वह्वाणि—विह्यह्वाणि' अने अधारना शास्त्रोतुं 'अवक्वांति—व्याख्यान्ति' रुथन रुरे छे. 'ते मायइत्ता—यमान्त्य' के शास्त्रोने। आश्ररा क्षांने 'वहवे मणूषा—वहवा मतुष्याः' धृष्णा स्रेवा सन्नानी भतुष्याः अन्वपार्थः—(ते) ते पूर्विकाः (अकिरियाबादिनः चार्वाकवौद्धादयः (अबु-ज्झवाणा) अबुध्यमानाः - सङ्काववौधिवक्रलाः (एवं) एतम् - अनेन पकारेण (विख-बक्रवाणि) विरूपरूपाणि - नानाप्रकाराणि शास्त्राणि (अवखंति) आख्यान्ति - पित-पादयन्ति (जे मायइचा) याग्यादाय - यानि तत्यरूपितानि शास्त्राणि समाधित्य (बह्वे मणुसा) बह्वो मसुष्याः - अनेकेऽझानिनो जनाः (अणोबद्ग्गां) अनवर्ष्यम् अनन्तम् (संसारं) संसारं चतुर्गतिरूपम् (असंति) श्वमन्ति - पर्यटन्तीति ॥६॥

टीका—'ते' ते 'अकिरियनाई' अकियानादिनः—चार्नाक्षनौद्धाद्या विध्वा-मळ-पटलावृतात्मातः 'अबुज्ञमाणा' अबुध्यमानाः—परमार्थतत्त्रम् अजानानाः
'एवं' एतम्-अनेन मकारेण 'रिष्टत्रष्ट्याणि' निष्ट्यक्याणि—नानामकाराणि निध्या श्राह्माणि 'अवलंति' आख्यान्ति—प्रतिपादयन्ति । तथा—पृथिन्यादोन्येन तस्त्रानि 'न कोऽप्यात्मा परळोकगानी' इत्यादि मिध्याशास्त्राणि मह्प्यन्तीति भावः । 'जे मायहत्ता' यान्यादाय तेषां यानि मिध्याशास्त्राणि आदाय-परिष्ट्य 'बहवे' मनुष्य 'अणोवद्गां-अनवद्यम्' अनन्तकाल पर्यन्त 'संसारं-संसारम्' चारगतिवाछे इस संसार में 'भमंति-अमन्ति' अमण करते हैं ॥६॥

अन्वयार्थ —अिकयावादी तस्वको नहीं समझते हुए इस प्रकार नाना प्रकार के शास्त्रों का प्रतिपादन करते हैं। जिनका आश्रय छेकर बहुत से अनन्त संसार में परिश्रमण करते हैं॥६॥

टीकार्थ—मिध्यास्य के पटल से आवृत अन्तः करण वाछे यार्वाक, बौद्ध आदि पारमार्थिक तस्य को नहीं जानते हुए अनेक प्रकार के विध्याद्यास्त्रों का प्रणयन करते हैं। जैसे पृथ्वी आदि मृत ही तस्य है, इनके अतिरिक्त परलोकगामी कोई आस्मा नहीं है, इस्पादि। उन मिध्याद्यास्त्रों को ग्रहण करके बहुत से अज्ञानी जन अनन्त चतुर्गतिक

'क्षणोवद्गां-अनवव्यम्' अनंत डाल पर्थन्त 'संसारं-संसारम्' यार गति-वाला आ संसारमां 'ममाति-भ्रमन्ति' स्नम् इरे छे. ॥ सा

અન્વયાર્થ — અકિયાવાદિયા તત્વને સમજ્યા વિના આવી રીતે અનેકં પ્રકારના શાસ્ત્રોનું પ્રતિપાદન કરે છે. જેના આશ્રય લઇને ઘણા લાકા અનેત સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. ાક્ષા

ટીકાર્ય — મિશ્યાત્વના પડદાથી છુપાયેલા અંત:કરણવળા ચાર્વાક, ભૌદ્ધ, વિગેર પારમાર્થિક તત્વને ન જાણતા થકા અનેક પ્રકારના મિશ્યા શાસ્ત્રોનું પ્રથમ (સમર્થન) કરે છે. જેમકે-પૃથ્વી વિગેર ભૂતા (તત્વા)જ તત્વ છે. આનાથી લિન્ન પરલાકમાં જવાવળા કે.ઈ આત્માજ નથી, વિગેરે આવા પ્રકારના મિશ્યા શાસ્ત્રોને બહ્લા કરીને ઘણાજ અન્નાનીયા અનેત એવા ચતુર્યાત

#### समयार्थेचोधिनी दीका ध. श्रु. अ. १२ समवसरणस्य रूपनिरूपणम्

264

बह्बोऽनेके 'मण्सा' मनुष्पाः—बालाः—महानिनी जनाः 'अणीवद्ग्गं' अनवद्म्युअपर्यवसानसनन्ति मित्यर्थः 'संसार' संसारम्—चातुर्गतिकम् 'ममंति' भ्रमन्ति—
घटीयन्त्रन्यायेन पर्यटन्ति जनमजरामरणे ने कदाचिद्दिष विमुक्ता भवन्तीति भाषः।
अस्य निराकरणाय शास्त्रमतमादः—वीद्धस्य सर्वश्चन्यत्वे किञ्चिद्दिष ममाणं नास्ति,
सर्वे श्न्यन्वे प्रमःगाद्वसिद्धः। न वा चार्वाकस्य मत्यक्षमेकमेव ममाणम्, विचादिव्यवहारस्यापि विलोपापतेः। वौद्धानामित अत्यन्तक्षणिकत्वेन वस्तुत्वाऽमाद्वप्रवःऽऽदत्वि । तन्मते—यदेवार्यक्रियाकारि तदेव परमार्थतः सत्। न च क्षपुः
क्रमेणार्थकियां करोति, क्षणिकत्वहानेः। नाऽवि यौग्यन्तेन एकस्मिन्नेव क्षणे सर्वे-

संसार में घटीयंत्र (अरहट) की भांति प्रति रहते हैं अर्थात् जन्म मरण से मुक्त नहीं होते ।

अकियावादी के मत का निराकरण करने के लिए शास का मत प्रकट करते हैं। यदि बौद्ध विशेषों के मतानुसार सर्वश्रयता स्थीकार की जाय तो प्रमाण की भी सिद्धि नहीं होगी और प्रमाण के अभाव में सर्वश्रयता कैसे सिद्ध होगी? यदि बार्याक मत के अनुसार एक मात्र प्रत्यक्ष प्रमाण ही स्वीकार किया जाय तो पिता पितामह आदि संबंधी न्यवहार का अभाव हो जाएगा। क्षणिकवादी बौद्ध के मत में बरनु क्षणिक होने से उसमें वस्तुरव ही सिद्ध नहीं हो सकता। जो अर्घ-कियाकारी हो, वही वस्तु कहस्राती है। किन्तु एक क्षणमात्र ठह-रने वासी वस्तु न कम से अर्थ किया कर सकती है और न अकम से।

સ'સારમાં ઘટિય'ત્ર (રે'ટ)ની માકક કર્યા કરે છે. અર્થાત્ જન્મ મરણુ ધારસુ કર્યા કરે છે, તેનાથી છટતા નથી.

અિકયાવાદીયાના મતનું નિરાકરલ કરવા માટે શાસના મત પ્રગટ કર-વામાં આવે છે. જો બૈદ્ધના મત પ્રમાણે સર્વા શૃન્યપણાના સ્વીકાર કરવામાં આવે; અર્થાત્ જગતમાં કાઇ પણ પદાર્થની સત્તા માનવામાં ન આવે, તો પ્રમાણની પણ સિદ્ધિ થશે નહીં અને પ્રમાણના અભાવમાં સર્વશૃન્ય પશું કેવી રીતે સિદ્ધ થશે જો ચાર્વાકનાં મત પ્રમાણે એક માત્ર પ્રત્યક્ષ પ્રમાણભ સ્વીકારવામાં આવે તા પિતા, પિતામહ આદિ સંબંધના વ્યવહારના અભાવ લઈ જશે. ક્ષણિક વાદી ખૌદ્ધોના મત પ્રમાણે વસ્તુ ક્ષણિક હાવાથી તેમાં વસ્તુન્ય જ સિદ્ધ ઘતું નથી જે અર્થ કિયાકારી હાય; એજ વસ્તુ કહેવાય છે. પરંતુ એક ક્ષણ માત્ર રહેવાલાળી વસ્તુ કમથી અર્થ કિયા કરી શક્તી નથી. તેમજ અકમથી પણ કિયા કરી શકતી નથી. કમથી કરવાદાં માનવામાં कायिपतेः। न चैतद् दृष्ट्रिमिष्टं वा । न च ज्ञानाधारमात्मानं गुणिनं विना गुण-क्ष्मस्य सङ्क्षळनामत्ययस्य कथमपि सङ्घातः संभवति, तस्माश्च चार्याकाऽभिमतं— भूतवैतन्यम्, न वा—बौद्धाभिमतं सर्वश्चरत्यस्यम् मत्यन्तक्षणिकत्वं वा सिद्धचिति । प्षंविधमतिपादकानि तेशं शास्त्राणि गृद्दीत्वाऽनेके मतुष्याः संसाराटवीमट-क्तीति । प्वं वस्तुस्वरूपमञानानाः अङ्ग्यावादिनो नानाप्रकारकाणि मिध्या-श्वास्त्राणि मुक्षपन्ति, येथां ग्रह्णेन अनेके मनुष्याः संसारसागरेऽनन्तं काळं परिश्चमन्तीति तारपर्यार्थः ॥६॥

मलम्-णाईच्यो उँएइ ण अत्थमेइ,

ण चंदिमा वंडूई हेायई वा। सेंिेेेळा णै <sup>'</sup>संदंति नें <sup>'</sup>वंति वैषा,

वंझा निर्यता कॅसिणे हुँ लोए॥७॥

क्रम से करना माने तो वह क्षणिक नहीं रहेगी। अक्रम से अर्थात् एक साथ अर्थिकया करना स्वीकार करें तो समस्त कार्य एक ही साथ एक्सक हो जाएँगे। किन्तु न ऐसा देखा जाता है और न माना ही आता है।

इसके अतिरिक्त ज्ञान के आधारभूत गुणी 'आरमा' के विना गुणक्य संकलना मत्यय अर्थात् जोड़-रूप ज्ञान किसी भी प्रकार संभव नहीं हो सकता अतएव चार्चाक बारा अभिमत भूतचैतन्यवाद तथा बौद्ध बारा अभिमत गृत्यवाद या क्षणिकवाद सिद्ध नहीं होता।

इस प्रकार की मिध्या प्ररूपणा करने वाछे वनके आस्त्रों का अनु-सरण करके अनेक मनुष्य संसार रूपी अटवी में पर्यटन करते हैं॥६॥

ભાવે તો તે ક્ષલિક રહેશે નહીં અકમર્ધી અર્થાત્ એડી સાથે અર્થ કિયા કરવામાં આવે તાે સઘળા કાર્યો એકી સાથેજ ઉત્પન્ન થઇ જશે. પરંતુ એમ ક્રેમવામાં આવતું નથી. તેમ માનવામાં પણુ આવી શકતું નથી.

આ શિવાય અતિરિક્ત જ્ઞાનના આધાર ભૂત ગુણી (આત્મા)ની વિના સુષ્ય રૂપ સંકલના પ્રત્યય અર્થાત્ (જોટા રૂપ જ્ઞાન કાઇ પશુ પ્રકારે સંભવતું નથી. તેથી જ ચાર્વાકહારા અભિમતભૂત ચૈત-યવાદ તથા ખૌહો દ્વારા અભિ-અત શુન્યવાદ અથવા ક્ષણિકવાદ સિંહ થતો નથી.

મા પ્રકારની નિચ્ચા પ્રરૂપણા કરવાવાળા તેએાના શાસ્ત્રોનું મનુસરશ્ કુર્તીને મનેક મનુષ્યા સંસાર રૂપી મરણ્યમાં લટકતા રહે છે. ઘણા

## संस्थार्थेनोधिनौ टीका प्र. धु. ब. १२ समवसरणस्वरूपनिकपणम्

छ।या—नादित्य उदेति नास्तमेति, न चन्द्रमा वर्द्ध ते हीयते वा ।
सिळ्ळानि न स्यन्दते न वान्ति वाताः, वन्ध्यो नियतः क्रस्तो खोकः॥आ
अन्वयायैः—सर्वश्र्न्यतावादिनः—एवं कथयन्ति (आइच्चो) आदित्यः—सर्वश्र (ण उएइ) न उदेति (ण अत्यमेइ) नास्तमेति च आदित्यः—सर्थस्यापि मासामय-त्वेन तदुद्यास्तयोः कथं संभवः ! । (चंदिमा) चन्द्रमाः (ण वहुई) श्रुव्यपन्ने व वर्द्धते (वा) वा—अववा (न हायई) कृष्णपक्षे न हीयते पुनश्र (सिळ्ळा) सिक् ळानि—जळानि (न संदंति) न स्यन्दन्ते तथा (वाया) वाताः—वायशः (न वंति) व वान्ति—न चळन्ति अत एव (कसिणे लोए) कृत्सनो लोकः—कृत्सनः संपूर्णो सोकः

'णाइच्चो' इस्यादि ।

चाउदार्थ — सर्वश्र्य मनवादी कहते हैं 'आहच्चो-आदित्या' सुर्य क उप्-न उदेति' उदित नहीं होता है 'ण अस्थमेह-नास्तमेति' और न अस्त होता है। इसी प्रकार 'चंदिमा-चन्द्रमा' चंद्रमा 'ण ब्युह -न बर्द्धते' शुक्रु अथ्य में बदतानहीं है 'बा-अथ्या' अथ्या 'न हायह-न हीयते' कृष्ण पक्ष में घटता नहीं है तथा 'सिल्ला-सिल्लानि' जल 'न संदंति-न स्यन्दते' चहता नहीं है तथा 'बाया-वाताः' बायु-पबक् 'ण बंति-न बांति' चलता नहीं है अतएव 'कसिणे लोए-कृत्वनो लोका' यह सम्पूर्ण लोक-माने जगत् 'नियतो-निथतः' सर्वदा अवस्थायी है 'बंद्यो-बल्ल्यो' मिध्याभूत वस्तुतः श्रुत्यरूप है ॥७॥

अन्वयार्थ-सर्वश्चग्यतावादियों का कयन है कि-सूर्य उदित नहीं होता, न अस्त होता है। न चन्द्रमा बढता है, न घटता है। न जल

'जाइच्चो' ध्रंथाहि

शण्दार्थं—सर्व शून्य भतने अनुसरनाराओः ५६ छे है-'बाइरको-बादित्यः' सर्थ 'ण वण्ड-न वहेात' उगता नथी. 'ण अस्यमेड्-नास्त्रमेति' अने तेने। अस्त पण्च धता नथी. ओक प्रमाण्चे 'चंदिमा-चन्द्रमा' यंद्र 'न वण्डड्-न वर्षते' शुक्षक पक्षमां वधती नथी. 'वा-वा' अथया 'न हायद्द-न हीयते' हुन्ध्य पक्षमां घटते। नथी. तथा 'सिंडला-सिंडलानि' पाण्ची 'न सद्दिन-न स्यन्यते' वहेतुं नथी. तथा 'वाया-वाता' पवन 'ण वंति-न वान्ति' वाता नथी तथील 'क्रिसेणे लोय-कृत्स्नो लोकः' आ समध्य क्षेष्ठ अर्थात् शून्य इप छे.॥।।।।।

અન્વયાર્થ — સર્વશ્રાય વાદિયાનું કથત છે કે-સૂર્યના ઉદય થતા નથી. તેમ અસ્તપણ થતા નથી. ચંદ્રની વધ ઘટ પણ થતી નથી. જહ વહેતું (निवतो) नियतः-सर्वदावस्थायीवर्तते इति (व'झो) बन्ध्यो मिध्याभूतोऽर्धः-वस्तुतस्तु सुन्योऽमात्ररूपो लोकोऽस्तीति मावः॥७॥

दिका—सर्वसन्यतावादिनः स्वादिकं तदुद्धास्तादिकं वा प्रतिवेशयन्ति तद्वसेनाय स्वकार आह-'श्राइच्चो' आदित्यः—सूर्यः जगतां प्रदीपकरवाः किं उपर' न उदेति । तथा—'न अत्यमेद' नास्तमेति—आदित्य एव नास्तिः, तत्कृतस्तस्योदयास्तमनम् । यदयं दृश्यते स द्विचन्द्रादिवद् भ्रान्तिकप् कृति । तथा—'चंदिमा' चन्द्रमाः 'ण वड्ड् ' न वर्द्धते शुक्लयक्षे 'हायईना' न वा-दीवने—सीयते कृष्णपक्षे । तथा—'सिल्छा' सिल्छानि—जञ्जानि 'न संदंति' न स्वन्देन्ते—पर्वतिक्रिरेश्यो नद्यादिपदेशेम्यो वा न स्वन्ति । तथा—'वाया' वाताः—वह्नाः है, न वायु चलती है । यह सम्पूर्ण लोक मिथ्या और शुन्य अश्रीत अस्तित्वहीन है ।।।

ही कार्थ — सर्वश्रम्यतावादी सुर्यादि पदार्थी के अस्तित्व को ही बास्तिविक नहीं मानते, अतएव उसके उद्य और अस्त का भी निषेष करते हैं। इस मत्यक्षविरुद्ध मान्यता को दिखलाते हुए सूत्रकार कहते हैं। इस मत्यक्षविरुद्ध मान्यता को दिखलाते हुए सूत्रकार कहते हैं, न अस्त होता है, अर्थात् जब सूर्य ही नहीं है तो उसका उद्य और अस्त होने का प्रदन ही उपस्थित नहीं होता। जो सूर्य दिखाई देता है वह बिचन्द्रदर्शन अर्थात् दो चन्द्रमाओं के दर्शन के समान स्थान्ति ही है। चन्द्रमा न शुक्ल पक्ष में बढता है और न कृष्णपक्ष में घटता है। वह है ही नहीं ते च्या बढेगा और क्या घटेगा? जल में पर्वतके निर्धरों से झरता है, न नदी आदि में बहता है। वायु चलती

નથી. તેમ પવન વાતા નથી. આ સમય લાક મિથ્યા અને શૂન્ય અર્થાત્ અફ્તિત્વ વિનાનું છે. ાાળા

ટીકામ — સર્વ'શ્ન્યવાદી સૂર્ય વિગેર પદાર્થના અસ્તિત્વનેજ વાસ્તિવિક માનતા નથી. તેથી જ તેના ઉદય અને અસ્ત પણાના પણ નિષેધ કરે છે. આ રીતે પ્રસ્થક વિરુદ્ધ માન્યતાને અતાવતાં સ્ત્રકાર કહે છે—જગતના માટે દીવાની જેમ પ્રકાશ આપનાર આ સૂર્ય ઉગતા નથી. તેમ અસ્ત પણ પામતા નથી. અર્થાત્ જયારે સૂર્ય જ નથી તા તેના ઉદય અને અસ્ત થવાના પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી, જે આ સૂર્ય દેખવામાં આવે છે, તે છે ચંદ્રમાના દર્શનની જેમ કેવળ બ્રમજ છે, તેમજ ચંદ્રમા શુકલ પશ્નમાં વધતા નથી તેમજ કૃષ્ણ પક્ષમાં ઘટતા પણ નથી. તે છેજ નહીં તા પછી વધવા ઘટવાની વાત જ કયાં રહી ! પાણી ડુંગર વિગેરે પર્વતીય પ્રદેશામાંથી અસ્તું નથી. તેમ

वायवोऽिष 'न वंति' न वान्ति—न वहित । अषितु 'किसिणे' क्वत्स्नः परिदृश्यमानः सर्वोऽिष 'लोए' लोकः –भाकाश्चादित्रद्राद्यन्तः सर्वभण्ञः । 'णियतो' नियतः – निश्चलः सर्वदा स्थायित्वात् अत्यवायं लोकः 'वंश्वं' वन्ध्यः –अर्थग्रन्यो वर्तते विध्येत्र – अभावरूप एवास्तीति भावः । यदिदं वातु उपलभ्यते, तत्सर्वे मायास्व- प्लेन्द्रजालसद्दशमेवेति । तथा च – सर्वश्चयतात्रादिनः कथयन्ति – यत् सूर्यो नोदेति नास्तमेति । तथा – चन्द्रमाः न वद्धते नापि शीयते । एवं न जलानि वहन्ति, व वा वन्ति वाता इति । किन्तु -सम्पूर्ण मेत्र जमद् अमावरूपं मिथ्येव प्रतिमानिति भाषः ॥७॥

नहीं है। अर्थात् इन सब का कोई अस्तित्व ही नहीं है। यह दिखाई देने बाला सम्पूर्ण लोक प्रपंच है-मिथ्या है, सत्ता से शस्य है।

आज्ञाय यह है कि सर्वेज्ञान्यता वादियों का कथन है कि समस्त-जगत् शुन्य है। इसमें किसी भी पदार्थ की सत्ता नहीं है। सूर्य उदित और अस्त नहीं होता, चन्द्रमा न बढता है, न घटता है, न जल बहता है, न बायुचलती है!

गरापि श्रुपताबादी किसी भी वस्तु का अस्तिस्य स्वीकार नहीं करते तथापि यहां सूर्य आदि के निषेत्र द्वारा जो उनका मत पकट कियागया है, वह उसकी अत्यन्त प्रत्यक्ष पाचिता को सुचित करने के लिए हैं! इससे उनके मन्तरुयों का उपहास भी ध्वनित होता है ॥॥।

નહી વિગેરમાં વહેતું પછ્ય નથી. તથા પવન વાતા નથી. અર્થાત્ આ અઘાનું અસ્તિત્વ જ નથી. આ દેખાવ આપનાર સંપૃષ્ટું જગત્ કેવળ પ્રપંચ માત્ર છે-તે મિશ્યા છે, અને સત્તાથી રહિત છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—-સર્વ શૂન્યતા વાદિયાનું કથન એવું છે છે કે—આ સઘળું જગત્ શુન્ય રૂપજ છે. તેમાં કાઈ પણ પદાર્થની સત્તા જ નધી. સૂર્ય ઉગતા કે આયમતા નથી. ચન્દ્રમા વધતા નથી તેમ ઘરતા પણ નથી. જળ વહેતું નથી, વાશુ વાતા નથી.

જોકે શુન્યતાવાદિયા કાેર્ગ પગુ વસ્તુના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરતા નથી. તા પણ અહિયાં સૂર્ય વિગેરેના નિષેધ દ્વારા તેઓના મત બતાવવામાં આગ્યા છે, તે તેઓના અત્યંત પ્રત્યક્ષ ખાધિત પણાને બતાવવા મા**ટે જ છે.** તેથી તેઓના મન્તગ્યના **ઉ**પહાસ **પણ ધ્વનિત થાય છે.**ાજાા सर्वश्रुत्यतामतं निराकर्त्ते शासकारः मकमते-'नहाहि अंधे' इत्यादि। मूलम्-जेहाहि अंधे सह जीतिणा वि,

क्वाइ णो पस्सित हीणणेते। ैसंतंपि ैते एव मैकिरियवाई,

किरियं वें पेंस्संति निरुद्धपनना ॥८॥

छाया--यथा ह्यन्धः सह ज्योतियापि, रूपाणि न पश्यति हीननेत्रः । सतीमपि ते एवमक्रियावादिनः-क्रियान पश्यन्ति निरूद्ध्यक्षाः ।८।

श्च्यतावादी के मत का निराकरण करने के छिए शास्त्रकार कहते हैं-'जहा हि अंधे' इत्यादि।

दाव्दार्थ—'जहाहि-घथा' जैसे 'अंधे-अन्धः' जन्मान्ध अथवा 'हीणनेत्ते-हीननेत्रः' जन्मके पश्चात् जिनके नेत्र का तेज नष्ट हुवा हो ऐसा कोई पुरुष 'जोइणा वि सह-उघोतियापि सह' प्रदीप आदि के प्रकाश के साथ होने पर भी 'रुवाइं-रुपाणि' वस्तु के स्वरूपको 'णो पस्सति—न पद्यति' देखता नहीं हैं 'एवं-एवम्' इसीप्रकार 'ते-ते' वे पहले कहे हुए युद्धिहीन 'अकिरियावाई—अकियावादिनः' अकिया-बादी 'संतपि-सतीमिंगि' विद्यमान 'किरियं-कियां' किया को 'ण परसंति—न पद्यन्ति' देखते नहीं हैं वे लोक क्यों नहीं देखते' सो कहते हैं-निरुद्धग्ना-निरुद्धपद्याः' वे लोग झानावरणीया-दिके उदय होने से जिनके सम्यक् ज्ञानादि आच्छादित है ऐसे हैं

शण्डार्थ — 'ब्रह्महि-यथा' जेम 'अंचे-अन्यः' जन्मधि अथवा 'हीणनेते-होतनेत्रः' जन्मनी पछी जेनी आंभनुं तेज न श पाम्युं द्वाय अधि हार्ध पुर्व 'ब्रोह्मावि सह-इयोतियानि सह' हीवा विशेरेना प्रकाश साथे द्वाया छतां पर्व 'स्वाहं-स्वाणि' वश्तुना स्वरूपने 'गा परस्रति—न पर्यति' हेमता नथी. 'एवं-एवम्' ओज प्रमाण् 'ते-ते' ते पहेदा इदेवामां आवेद सुद्धि वश्रुना 'खकिरियावाई-अकियावादिनः' अदियावार्ध ओ। 'संतंपि-सतीमिप' विद्यमान ओवी 'किरिये-कियां' द्वियाने 'ज परसंति-न पर्यन्ति' हेमता नथी. ओ द्वाडा हेम हेमता नथी शे अदे हे हे-'निरुद्धपन्ना-निरुद्धपद्वाः' तेओ। ज्ञानावरद्वी-स्वादिना हृद्धय थवाथी कोशीना सम्यद्द ज्ञान विशेर दंडार्ध गया है, अवा

શુન્યતા વાહિયાના મતતું નિરાકરણ કરવા માટે શાઅકાર કહે છે કે-'જ્ઞકાદિ લંધે' ઇત્યાહિ

अन्त्रपार्थः—(जहा हि) यथा हि-निश्चयेन (अंधे) जन्मान्धः, अथवा (हीण-नेसे) हीननेत्रः—जन्मानन्दरं गतनेत्रो वा कोऽपि पुरुषः (ओश्णावि सह) ज्यो-तिपाऽपि पदीपादिनाऽपि सह वर्त्तमानः प्रदीपहस्तोऽपि (रूवाई) रूपाणि-घटपटाः स्मकानि (णो पस्सति) नो पत्र्यति—नेत्र दृष्टिगोचरीकरोति (प्रत्रे) एवम्-अनयेव रीत्या (ते) ते-पूर्ववर्णिताः (अकिरियावाई) अक्रियात्रादिनः (संतं वि) सत्तीमिष सद्भूतापि (किरियं) कियाम्-अस्तित्वादिकाम् (ण परसंति) न पत्र्यन्ति । कियाम्-अस्तित्वादिकाम् (ण परसंति) न पत्र्यन्ति । कियाम्-अस्तित्वादिकाम् (ज परसंति) न पत्र्यन्ति । विरुद्धपन्नाः निरुद्धपन्नाः न्नानावरणीयोदयेन वाच्छादितसम्यग्नानाः सन्तीति ॥८॥

टीका—'नहा हि' यथा दि 'अंते' अन्धः-जन्मान्धः अयशा 'हीणणेते' हीन नेत्रः-पश्चाद्व्याधिविशेषेण गतनेत्रः कश्चित् पुरुषः 'जोड्णा वि' उपोतिषाऽपि- मदीपादिना सह वर्त्तमानोऽपि 'स्वाइं' रूपाणि-धटपटादोनि नीळपीतादोनि वा 'न पस्सति' न पश्चित । एवम्-अनेनैव मकारेण 'ते' ते-अक्रियावादिनः 'संतं पि' सतीमपि-सद्भावेन वर्त्तमानामपि 'किरियं' क्रियाम्-अस्तित्वादिरूपां वा 'न अर्थात् सम्पक् ज्ञान।दि की रुकावट से वे स्रोग विद्यमान अर्थ को भी नहीं समजते ॥८॥

अन्वयार्थ — जैसे जन्मान्ध या बाद में नेन्नहीन हुआ कोई पुरुष हाथ में दीपक होने पर भी रूपों को नहीं देखता, उसी प्रकार ये अन्नि-याबादी सद्भृत किया को भी नहीं देखते हैं, क्योंकि उनकी प्रज्ञा ज्ञानावरणीय कर्म के उदय से आच्छादित हो गई है।।८॥

टीकार्थ—जैसे जन्म से अंधा या बाद में किसी व्याधि के कारण नेम्न हीन हुआ कोई पुरुष प्रदीप भादि से युक्त होने पर भी घट-पट आदि अथवा नीलपीत भादि रूपों को नहीं देखते हैं। सद्भृत किया

છે. અર્થાત્ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરેના રાકાઈ જવાથી તે લાેકા વાસ્તવિક અર્થ'ને પણ સમજતા નથી. ાડા

અન્વયાર્થ — જેમ જન્માંય અથવા પાછળથી આંધળી અનેલ કાઇ પુરૂષ પાતાના હાથમાં દીવા હોવા હતાં પણ વસ્તુને નેઈ શકતા નથી. એજ રીતે આ અફિયાવાદી સદ્દભૂત હિયાને પણ જેઇ શકતા નથી. કેમકે તેએાની પ્રજ્ઞા જ્ઞાનાવરજીયકર્મના ઉદયથી ઢંકાઇ ગઈ છે. હટા

ટીકાર્થ —જન્મથી આંધળા અથવા જન્મ પછી કેાઈ વ્યાધિને કારણે નેત્ર વગરના થયેલ કાેઇ પુરૂષ જેમ હીવાની સાથે રહેવા છતાં પણ ઘટ-પટ વિગેરે અથવા લીલા પીળાં વિગેરે રૂપાને એઇ શકતા નથી. વિદ્યમાન વસ્તુને परसंति' न परपन्ति । कृतः सद्भृतामिष कियां न परपन्ति तम हेत्माह-'णिरू द्वपन्ना' निरुद्धमहाः-निरुद्धा आच्छादिता-ज्ञानावरणीयादिकर्मणा महा येषां ते बाह्याः सन्ति, अतस्ते प्रदूभुतामिष कियां न परपन्तीति भावः । तथा-तमो-ऽपहारी सुर्यः मतिदिनसुरेति, इति सर्वलोकपत्यक्षम् । एवं चन्द्रमसः दृष्टिहासौ प्रत्यक्षसिद्धौ, पवं पर्वतादि निर्द्धारेम्यो स्वादि जलवनहणे, वायोर्वहनं च सर्वलोकः परपक्ष वर्तते । न हि सर्वतर्थक्षस्याऽपलापः संभवति । पद्प्युक्तम्-मायिकं स्यत्मिनमं ना सर्वम्-तदिष न सम्यक् सत्यस्य वस्तुनः संमवे एव मायायाः संमवो भवेत् नान्यथा । स्वप्तोऽपि नैकान्ततोऽसर्यः, किन्तु-स्वप्नेऽपि अतुः भूत्यादेः सङ्गावात् । तथाचोक्तम्-

को भी न देख पाने का कारण क्या है? यह कहते हैं। उनकी प्रज्ञा अर्थात् बुद्धि ज्ञानावरण कमें के उदय से आच्छादित हो रही है। प्रति दिन सूर्य का उदय होता है, यह तथ्य सारे संसार को प्रत्यक्ष है। चन्त्रमा का बहना और घटना भी सब को प्रत्यक्ष है। पर्वतीय सरनों से जल झरता है, वायु वह रही है, यह भी सब को प्रत्यक्ष अनुभव हो रहा है। जो वस्तु सभी को प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर हो रही है, उसका अपलाप (छिपाना) नहीं किया जासकता। ऐसी स्थिति में यह कहना कि यह सब भ्रम है, स्वयन के समान है, सत्य नहीं है। कहीं न कहीं सत्य वस्तु के होने पर ही भ्रम हो सकता है, जिस वस्तु का कहीं भी अस्तित्य नहीं होता उसके विषय में भ्रम हो ही नहीं सकता। स्वयन में दिखाई देने वाले पदार्थ भी एकान्ततः असत् नहीं होते, परन्तु में दिखाई देने वाले पदार्थ भी एकान्ततः असत् नहीं होते, परन्तु

પથ્યું ન જોઈ શકવાનું કારણ શું છે જૈ તે અતાવતાં કહે છે જૈ-તેઓની પ્રજ્ઞા અર્થાત્ અર્ધાત્ અર્ધિ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયથી ઢંકાઇ ગઇ છે, દરરાજ સૂર્યના ઉદય થાય છે. આ સત્ય સમગ્ર જગત્માં પ્રત્યક્ષ છે, ચંદ્રમાનું વધવું અને ઘટનું એ પણ બધાને પ્રત્યક્ષ જ છે. પર્વતના ઝરણાઓમાંથી પાણી ઝરે છે, પવન વહેતો રહે છે. આ બધાના દરેકને પ્રત્યક્ષ અનુસવ ઘઈ જ રહ્યો હાય છે. જે વસ્તુ સઘળાને પ્રત્યક્ષ નઝરમાં આવી રહી છે, તેને છ્યાવનું બની શકતું નથી. એવી સ્થિતિમાં એમ કહેવું કે આ બધા લમ્મ છે, તે સ્વપ્ન બરાબર છે. સત્ય નથી, કાઇ વાર સત્ય વસ્તુ હાવા છતાં લમ્મ થાય છે. જે વસ્તુનું કથાંઈ અસ્તિત્વ જ હાતું નથી. તેના સંબંધમાં લ્રમ ઘઇ જ શકતા નથી. સ્વપ્નમાં દેખાવા વાળા પદાર્થો પણ ખરી રીતે બિલ્કુલ અસત્ય હાતા નથી. પરંતુ જાલત અવસ્થામાં જોયેલા અથવા સંભળેલા, અથવા અનુસવ

२७३

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. १२ समवसरणस्वक्रपनिक्रपणम्

'अणुहूयदिद्वचितिय सुयपयहित्यारदेश्याण्या ! सुमिणस्स णिमित्राई, पुष्णं पावंच णामात्रो ॥१॥' छाया—अनुभूतहष्टचिन्तित श्रुतप्रकृतिदिकारदेवतान्त्रपाः । स्वय्नस्य निमित्तानि पुष्यं पापं च नामावः ॥१॥

अधिच — सर्वश्चन्यत्वे गुरुर्नास्ति, नास्ति च शिष्यः, न वा विद्यते उपदेष्ट-व्यं वस्तु, इति कथं सर्वश्चन्योपदेशोऽपि बुद्धस्य घटेत । तदेवं विद्यमानमेन पदार्थे श्वानावरणीयादि कर्म मितसद्धमज्ञा अक्रियाबादिनो न पत्रयन्ति । यथाऽन्धः पुरुषः मशीपहस्तः सन्तमपि घटादिपदार्थसार्थे न पत्रयति, तथर-मश्चारदिता अक्रियाः

जागृत अवस्थः में देखे, सुने या अनुभय किये हुए पदार्थ ही स्वप्त में प्रतीत होते हैं ! कहा भी है-'अणुहूयदिद्वश्वितिय' इस्यादि ।

'अनुभूत, इष्ट, मन से चिन्तित, कानों से खुने हुए पदार्थ, प्रकृति विकार अर्थात् वात, पिस, कफ की विषमता, देवता, पुण्य और पाप ये स्वप्त के कारण होते हैं। अभाव स्वप्त का कारण नहीं होता।'

इसके अतिरिक्त श्रून्यवाद के अनुसार न गुरु की सत्ता है, न चिच्च की, उपदेश करने घोग्य कोई वस्तु भी नहीं है। ऐसी स्थिति में बुद्ध का सर्वश्रून्यता का उपदेश भी कैसे संगत हो सकता हैं ! इस प्रकार विद्यमान पदार्थों को भी ज्ञानावरणीय कर्म के उदय से आच्छा-दित प्रज्ञावाले ये अक्रियायादी नहीं देख पाते हैं।

आद्याय यह है कि जैसे जन्मान्य पुरुष विद्यमान भी घट आदि पदार्थों को नहीं देखता, उसी प्रकार ज्ञानहीन ये अकियाबादी भी

કરવામાં આવેલા પદાર્થોજ સ્વપ્નમાં પ્રત્યક્ષ થાય છે. કહ્યું પણ છે કૈ–'લાળુ-દુચરિદ્રાંચ'તિય' ઇત્યાદિ

'અનુભવ કરેલા, એયેલા, મનથી વિચારેલા, કાનાથી સાંભળેલા પ**દાર્થી** પ્રકૃતિ વિકાર અર્થાત્ વાત, પિત્ત, કક્ષ્તું વિષમ પણ દેવતા, પુરય, અને પાપ આ અધા સ્વપ્તના કારણ રૂપ દેશય છે. અભાવ સ્વપ્તનું કારણ દેશતું નથી.

આ શિવાય શૂન્ય વાદ પ્રમાણે ગુરૂની સત્તા નથી, તેમ શિષ્યની સત્તા પણ નથી. તથા ઉપદેશ આપવાને યાગ્ય કાઇ વસ્તુ પણ નથી. આવી સ્થિતિમાં બુદ્ધના સર્વ શૂન્યના ઉપદેશ પણ કેવી રીતે સંગત થઇ શકે! આ રીતે વિઘમાન પદાર્થીને પણ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી ઢંકાયેલી બુદ્ધિવાળા આ અકિયાવાદિયા એઇ શકતા નથી.

કહેવાના આશય એ છે કે—જેમ જન્માંય પુરૂષ વિદ્યમાન ઘટ વિશેર પદાર્થીને જોઇ શકતા નથી. એજ પ્રમાણે ગ્રાનથી રહિત આ અદિયાવાદિયા સુરુ રેષ

स्प्रकृताहस्य

बादिनः सदेव सूर्यादि समस्तं जगत् नैन पश्यति, तत्र को दोषोऽस्माक्रम्, यथा-सन्तमपि स्र्यमुद्धको न पश्यति तत्र को दोषोऽस्माकं स्र्यस्य वेति भावः ॥८॥

पुनरिष तम्मतं खण्डयितुमार-'संबच्छरं' इत्यादि । प्रम्-संवैच्छरं सुविणं कैक्खणं च,

निर्मित्तं देहं च उपाइयं च।

अट्टंगमेयं बेहवे आहेता,

र्हीगंसि जैं।णंति अणागताई ॥९॥

छापा—सांबरसरं स्वप्नं लक्ष्णं च,-निमित्तं देहं चौत्यादिकं च । अष्टाद्गमेतद् बहवोऽधीत्य, लोके ज्ञानस्यनागतानि ॥९॥

विद्यमान सूर्य आदि समस्त जगत् को नहीं देख पाते हैं। अगर उद्धक विद्यमान सूर्य को नहीं देखता तो इसमें हमारा या सूर्य का क्या अवराध है ? उसी प्रकार अगर अकियाबादी प्रत्यक्ष जगत् को भी नहीं देखते तो हम या दूसरा कोई क्या करे!॥८॥

पुनः अक्रियाबाद का खण्डन करते हैं-'संबच्छरं' इत्यादि । शब्दार्थ-'संबच्छरं-संबत्सर' सुभिक्ष अथवा दुर्भिक्षको बताने-बाला ज्योतिः शास्त्र', 'सुविणं-स्वप्नम्' शुभ अथवा अशुभ स्वप्नके फल को बताने बाला स्वप्नशास्त्र (२) 'लक्खणं च-लक्षणं च' आन्तर और बाह्य लक्षण से फलको बताने बाला शास्त्र (३) 'निमित्तं-निमि-सम्' शुभाशुभ शक्तुन आदि से फल को बताने बाला निमित्तशास्त्र

પશ્ચ વિદ્યમાન સૂર્ય વિશેરે સઘળા જગતને દેખી શકતા નથી. જો ઘુવક વિદ્યમાન સૂર્યને ન દેખે તો તેમાં અમારા કે સૂર્યના શું અપરાય છે? એજ પ્રમાણે જે અકિયાવાદિયા પ્રત્યક્ષ એવા આ જયતને ન પણ દેખે તા અમા અથવા અન્ય કાઈ શું કરી શકીએ? તે તેઓની દબ્ટિનાજ દેવ છે. હતા

કરીથી અકિયાવાદનું ખંડન કરતાં કહે છે ઠે-'સંવच્छर'' ઇત્યાદિ શખ્કાર્યં — 'સંવच્छर'-સંવસ્તર' સુકાળ અથવા દુષ્કાળને બતાવવા વાળું ⊯માતિ:શાસ્ત્ર (૧) મુવિળ-સ્વત્નમ્' સારા અથવા ખરાબ સ્વપ્નના ક્ળને બતા-વવાવાળું સ્વપ્નશાસ્ત્ર (૨) 'ਲસ્ત્રળં च-ਲબ્નળં च' અંદરના તથા બહારના સક્ષ-દિશ્રીથી કળ બતાવવાવાળું શાસ્ત્ર (૩) 'નિમિત્ત-નિમિત્તમ્' શુભ અથવા અશુભ

# समयार्थबोधिनी टीका प्र. थु. अ. १२ समवसरणस्वरूपनिरूपणम्



अन्तयः र्थः — (संत्रच्छरं) साम्यत्यस् – स्विश्वद्विभादिपतिवादकं ज्योतिः-शासम् १, (स्विणं) स्वप्नं – स्वयास्य प्रस्वपन्य विषादकं शास्त्रप्र, (स्वत्रकणं च) छक्षणं च – भान्तरवाद्यलक्षणफल्यविषादकं शास्त्रद्यम् ४ । (निमित्तं) निमित्तं – निमित्तशासम् – सुभाशुभगञ्जनादिद्योतकम् ५. (देहव) देहंच – शरीरम्, तत्र संजातं भवतिलकादिकमङ्गस्कुरणादिकं च, भौमान्तरिक्षरूपोत्पातद्वयमतिपादकं शास्त्रद्वयं

(४) 'देह'च-देह च देह में रहे हुवे मध तिल आदि से फल को बताने बाला शास्त्र (५) 'उप्पाहमंच-जीत्पातिकं च' भूतम्पादिरूप उत्पात से फल बतानेवाला शास्त्र (६) 'एमं एतत्' ये 'अट्टंगं-अन्दाङ्गम्' आठ प्रकारके शास्त्र को 'अट्टिशा-अधीत्य' पहकर 'लोगंसि-लोके' जगत् में 'बहवे-दहयः' अनेक मनुन्य 'अणागताई-अनागतानि' भविष्यकाल संबंधी बातों को 'जाणंति-जाननित' जानते हैं यह सुविदित है ॥९॥

अन्वयार्थ—(१) संवत्सर-सुभिक्ष-दुर्भिक्ष आदि कहने वाला शास्त्र (२) स्वप्त- शुभ या अशुभ स्वप्नों का फल प्रतिपादन करने वाला शास्त्र (३-४) लक्षण-भारतिक और बाह्य लक्षणों को दशानें बाले शास्त्र (५) निमित्त-निमित्त शास्त्र-शकुन आदि का निरूपण करनेवाला शास्त्र (६) देह-देह में होने वाले मण, तिल आदि का तथा अंग कड़कने का फल प्रद्शित करने वाला शास्त्र (७-८) औरपातिक-मूमि संबंधी और आकाश संबंधी उत्पातों का फल दिखलाने वाले

शुक्त विशेरेता क्ल भताववावाणुं तिभिक्त शास्त्र (५) 'हेह्' च-देह्'च' शरी-रमां रखेता मथ-मसा, तक्ष विशेर परधी क्ल भताववा वाणुं शास्त्र (६) 'राषाइयं च-भौत्वातिकं च' लूकं प विशेरे ઉत्पातथी क्ल भताववावाणुं शास्त्र (८) 'एयं-एतन' आ 'अट्टंगं-अध्याङ्गम्' आठ प्रत्यता शास्त्रने 'अहिचा-अधीत्य' साधीने 'लोगंसि-लोकं' कमतमां 'बहवे-बहवः' धक्षा मतुष्या 'आणागताइं-अनागतानि' लिविश्व क्षाण संभिधी वाती। 'झाणंति-जानन्ति' काण्ये है. स्रो सुविदित हो, ॥दना

અન્વયાર્થ — (૧) સંવત્સર — સુકાળ દુકાળ વિગેરે અતાવનારું જ્યાતિઃ-શાસ (૨) સ્વપ્ત – શુભ અથવા અશુભ સ્વપ્તાઓનું કૃળ ખતાવનારું શાસ (૩ ૪) લક્ષણ – ઓતરિક અને બાહ્ય લક્ષ્મણોને ખતાવનારું શાસ (૫) નિમિત્ત શાસ (૬) દેહ – શરીરમાં ચવાવાળા મય – તલ, વિગેરેને, તથા અંગ કરકવાનું અતા-વનારું શાસ (૭ – ૮)' ઐત્પાતિક ભૂમિ સંબંધી અને આકાશ સંબંધી ઉત્પા-તાના કૃક્ષ ખતાવારાં ખન્ને શાસ આ અધ્કાંય અથીત્ આઢ અંગાવાળા (प्यं) एतत् प्रोंकम् (अट्टंगं) अष्टाङ्गम्-अष्टाङ्गशस्म् (अहिता)
 स्वीत्य (कोगंसि) छोके (बहवे) बहवो जनाः (अणागताः) अनागतानि-मिवष्य स्कासम्यन्धिवस्तृति (जाणंति) जानन्ति, इति प्रसिद्धमेव तत् कथमेतद् वस्तुजातं सर्वसृत्यतायां लभ्येतेति सर्वश्चन्यमप्राणिकमेवेति सिद्धम् ॥९॥

टीका--'संवच्छरं' सोवत्तरम्-संवश्सरसम्बन्धि सुभिक्षदुर्मिक्षादिप्रति-पादकं ज्योतिक्शास्त्रम् १ । 'सुविणं' स्वप्नम्-स्वप्नफलपतिपादकं श्रास्त्रम् २, 'स्वस्वणं च' लक्षणं च-आन्तरवास्त्रभेदाद् द्विविधम्, तत्र-आन्तरं जन्मसिद्ध् स्वमावादिकम्, वासं श्रीवत्सादिचिन्दरूपम्, ४, 'निमित्तं' प्रशस्तापशस्त्रभकुना-दिद्योतकम् ५ । 'देहं च' देहस्यं-मपतिलादिकम् अङ्गस्फुरणादिकं वा, तत्फलप्रति-पादकं श्रास्त्रम् ६ । 'उप्पाइयं च' औत्पातिकं मौमान्तिसं च' तत्र-मौमं-भूमि सम्बन्धि भूकम्पदिकम्, आन्तिरिक्षम्-अन्तिरिक्षसम्बन्धि उरकापातस्र्यंपरिवेषा-दिकम् ८ । 'प्य' एतत्पूर्वोक्तम् 'अद्दंगं' अष्टाक्रम्-अष्टाक्ररूपं निमित्तशास्त्रम्, ।

यथा-भौनम् १, उत्पातम् २, स्वय्नम् ३, आन्तरिक्षम् ४, आङ्गम् ५, स्वरम् ६, स्वरम् ६, स्वरम् ६, व्यञ्जनं ८ चेरयेवमध्टाङ्गनिमित्तं नवमपूर्वतृतीयाचारवस्तुनिर्गः तम् अनागतकालिकसुखदुःस्वादिम् चकं वर्षते तद् 'अद्दित्ता' अश्रीत्य -पितःवा 'स्रोगंसि' लोके 'बद्दवे वद्दवः पुरुषाः 'अणागताई' अनागतानि - भविष्यत्कालः सम्बन्धीनि वस्तुनि, शुभाऽशुभफलस्वकानि 'जाणंति' जानन्ति इति प्रसिद्धमेत्र। ति एतादश्चरतिस्वतौ सत्यां कयमेनदनामत्वस्तुज्ञानं सर्वस्यत्यतायां संभवेद्, अतः सर्वस्यत्यतायां संभवेद्,

दोनों जास, इन अष्टांग अत्य अंगों वाले जास्त्र का अध्ययन करके बहुत से जन भविष्यत्काल संबंधी वस्तुओं को जानते हैं यह प्रत्यक्ष देखा जाता है। सर्वश्चायता मानने पर ये सब वस्तुएँ कैसे जानी जा सकतीं है या हो सकती हैं? अतएव यह सिद्ध है कि सर्वश्चयताबाद प्रमाण से बाधित होने के कारण अग्रमाणिक है।।९॥

टीकार्थ--टीका अन्वयार्थ के अनुसार ही समझ छेना चाहिये॥१॥

શાસતુ અધ્યયન કરીને લેકમાં ઘણા માણુસા ભવિષ્ય કાળ સંબ'ધી વસ્તુ-ભાને તાણુ છે. આ પ્રત્યક્ષ ત્નેવામાં આવે છે. સર્વ શૃન્યતા માનવામાં આવે તા આ તમામ વસ્તુઓ કેવી રીતે માની શકાય જિયાના થઈ શકે જે તેથીજ એ સિદ્ધ છે કે–સર્વશૃન્યતા વ્યક પ્રમાણથી બાધવાળું હોવાથી અપ્રમાણુ છે. હાલા

ટીકાથ°—દીકા અન્વયાર્થ પ્રમાણે જ છે, તેમ સમછ લેવું ાહા

२७७

#### समयार्थंबोचिनी दीका प्र. थु. अ. १२ समवसरणस्वरूपनिरूपणम्

प्रम-केई निमित्ता तहिया भवंति,

कैसिंचि तं विध्वडिषति णाणं।

ते विज्ञभावं अगहिज्जमाणा,

औहंसु विक्री परिमोर्क्स्बमेव ॥१०॥

छाया- कानिचिक्तिमित्तानि तथ्यानि, भवन्ति केषांचित्तत् विवर्धेति झानम्। ते विद्यामावमनधीयानाः, आहुर्सिद्या परिगोक्षमेत्र ॥१०॥

अन्त्रयार्थः - (केइ निमित्ता) प्वींक्तिनिभेत्तेषु कानिविश्विभित्तानि (तहिया) तथ्यानि-प्रत्यानि (भवें ते) भवन्ति तथा (केसिचि) केपांधिशिमित्तवेदिनाम्

### 'केइ निमित्ता' इत्यादि ।

शब्दार्थ— केइ निमित्ता-कानिचिकिमित्तानि' कोई कोई निमित्त 'तिहया-तथ्यानि' सस्य 'भवंति-भवन्ति' होते हैं तथा 'केसिचि-केषांचित्' किसी किसी निमित्तवादीका 'ते णाणं-तत् ज्ञानम्' वह निमित्तज्ञान 'विष्पडिएति-विष्पेंति' विषरीत होता है अतः 'ते-ते' वे अक्रियावादी 'विष्ठजभावं-विद्याभावम्' ज्ञान प्राप्त कराने वाली विद्याको 'अणहिज्जमाणा-अनधीयानाः' अध्ययन न करते हुए निमित्तको कहते हैं वह सस्य न होने से 'विष्जापलिमोक्समेव-विद्यापरिमोक्समेव' उस विद्याका ही त्याग करने को 'आहंसु-आहुः' कहते हैं ॥१०॥

अन्वयार्थ - पूर्वोक्त निमिक्तों में से कोई निमिक्त सस्य होते हैं और किन्हीं ;निमिक्तवेक्ताओं का ज्ञान विपरीत होता है। इस कारण

शण्डार्थं—'केइ निमित्ता-केचिनिमित्तानि' है। छे है। जिसित्त 'तिहया-सध्यानि' साथा 'भवंति-भवन्ति' छे। ये छे तथा 'केसिंचि-केवांचिन्' है। छै है। छै निभित्तत्वाहिनुं 'ते जार्ग-तत् झानम्' से निभित्त ज्ञान 'विष्पहिएति-विषये'ति' खब्टा प्रधारनुं छै। ये छे. तथी 'ते-ते' ते ते स्विथावाहिये। 'विज्जमानं-विधा-भावम्' ज्ञान प्राप्त करवावाणी विधाने 'अजिहज्जमाणा-अनधीयानाः' स्थय्य यन क्या विना निभित्तने क्षेत्रे छे. ते साथा न थवाथी 'विज्जापलिमोक्ख-मेव-विद्यापरिमोक्षमेव' से विधानी करवान करवा 'आहं सु-आहुः, क्षेत्रे छै। १०॥

અત્વયાર્થ — પ્વેક્તિ નિમિત્તોમાંથી કાઇ નિમિત્ત સત્ય હાય છે. અને કાઇ નિમિત્તવેત્તાએક તે સાન વિપરીત હાય છે, એથી અકિયાવાદી વિદ્યાનું

<sup>&#</sup>x27;देइ निमित्ता' **ઇत्या**हि

(तं णाणं) तज्ज्ञानं - निमित्तज्ञानम् (विष्यिद्धिण्ति' विष्येति - विष्यीतं भवति, अतः (ते) ते - प्रिक्रियाविद्दः (विज्ज्ञभावं) विद्याभावं - ज्ञानसद्भावम् (अण्डिज्जमाणा) अन्धीयानाः - अज्ञानानाः सन्तः (विज्ज्ञापित्मोक्षयेव) विद्यापित्मोक्षयेव, विद्यापित्मोक्षयेव, विद्यापित्मोक्षयेव, विद्याप्यः श्रुतस्य पित्मोक्षमेव - प्रित्यागमेव 'आहंसु' आहुः - कथ्यवित विद्याध्ययमस्य निषेत्रमेन कुर्वन्तीति भावः ॥१०॥

टोका—तद्देवमप्टाङ्गिनिमचबेदियां निमित्तात्वियि वैपरीत्यं प्राध्युवन्तीति—दर्शयित—'केइ' कानिवित् 'निमित्ता' निमित्तानि 'तिहिया' दश्यानि—सत्यानि भवनित । 'केर्सिचि' केपांचित् निमित्तवादिनां हु 'तं' तद् 'णाणं' ज्ञानम्—निमत्त ज्ञानम् 'निष्यिदिएति' दिपर्थेति—निपर्यासं माष्नोति, तद्देवं निमित्तकासस्य अस्त्यताष्ठ्रपण्टभ्य 'ते' ते—अकियाबादिनः 'विज्ञभावं' विद्यामावम्—श्रुतसद्भावम् 'अणहिज्यमाणां' अनश्रीयानाः—अनभ्यस्यन्तः निमित्तं स्थमित्तर्तते, अतो न तत्त्वत्यमित्तिनत्त्वा 'विज्ञापरिमोक्त्यमेय' विद्यापरिमोक्षमेव विद्यायाः श्रुतस्य परिमोक्षमेव 'अष्टां सु' आहुः—इथ्यन्ति, अयवा किथाया अभावात्, 'विज्ञ एव' अकियाबादी विद्या का अध्ययन न करके विद्या के स्थाग का ही उपदेश करते हैं अथ्या अकेष्ठे ज्ञान से ही मोक्ष्य होना मान कर विद्याके अध्ययन का निषेष ही करते हैं ॥१०॥

टीकार्थ—अष्टांग निमित्तिविदों के निमित्त भी विवरीत हो जाते हैं, यह दिखलाते हैं—कोई कोई निमित्त सत्य होते हैं और किन्हीं किन्हीं निभित्तज्ञों का ज्ञान विवरीत भी होता है। इस प्रकार निमित्त ग्रास्त्र की असत्यता जान कर वे अकियाबादी खुनज्ञान का अध्ययन न करते हुए अर्थात् निमित्तज्ञास्त्र को झूठा समझ कर विद्याध्ययन करना स्थाग करके खुनज्ञान के त्याग का ही उपदेश करते हैं। अथवा किया का अभाव होने से अकेली विद्या (ज्ञान) से ही मोक्ष होना

અધ્યયન કર્યા વિના વિદાના ત્યાંગના જ ઉપદેશ આપે છે. અથવા એકલા જ્ઞાનથી જ માક્ષ થવાનું કહે છે. ॥૧૦॥

ટીકાર્ય——આઠ અંગથી નિમિત્તને કહેનારા નિમિત્તવિદ્રાના નિમિત્ત પણ વિષરીત થઇ જાય છે. હવે તે ખતાવવામાં અન્યે છે.–કાઈ કાઈ નિમિત્ત સાચા હૈાય છે, અને કે.ઇ કાઇ નિનિત્તજ્ઞોતું જ્ઞાન વિષરીત પણ હૈાય છે. આ રીતે બિમિત્ત શાસ્ત્રનું અસત્ય પણું સમજીને તે અદિયાવાદીઓ શ્રુત જ્ઞાનતું અધ્યયન ન કરતાં અર્થાત્ નિમિત્ત શાસ્ત્રને જુડું સમજીને વિઘાધ્યયન કરવાના ત્યાંગ કરીને શ્રુત જ્ઞાનના ત્યાંગનાજ ઉપદેશ આપે છે, અથવા દિયાના અભાવ હૈાવાથી એક્ટી વિદ્યા (જ્ઞાન)થી જ મોલ થવાનું કહે છે. निययेव-श्रुवनिरपेक्ष केदलं बानेनैव परिमोक्खं परिमोक्षम्- मर्वकर्मक्षयहपं मोक्षम् 'श्राहंतु' श्राहु: -कथपन्ति किं श्रुवपठनेनेति । परन्तु नैतन्कथनम् अक्रियावादिनां सनीचीनम् यतः कुत्रचिद् विषयोसे जाते सर्वथा तस्य स्थागो न श्रेथसे मवति । किं मृगतृःणायां जलक्षानं यदि विषयेति, तदा-तावता दृष्टान्तेन कुपसरोवरादौ जलस्याऽसद्वावो भवति विम् ? नैव भवतीति । यदि चक्षुरययार्थबानमुत्यादय वीति कृत्वा निष्ठ कश्चिच्चक्षुरेव तावतोस्याठयति । कुत्रचित् व्यापारे लामामाचे किं सर्वत्र व्यापारः परित्यज्यते ?। किश्चिक्तिमणं सर्वं भवति कस्यचिक्तिमित्तिः कस्य विश्वदिसत्पर्मप ववचित्, तावता तज्ज्ञानमेवाऽप्रत्यभिति कृत्वा दृष्टा व'

कहते हैं। परन्तु अकियावादियों का यह कथन सभीचीन नहीं है। एक जगह कहीं विषयांस होने से सर्वधा उसका त्याग कर देना कल्याण-कारी नहीं है। मृतनुष्णा में जल का ज्ञान होना विषरीत ज्ञान है तो क्या इस दृष्टान्त से कुर और सरोवर आदि में होने वाला जल्ज्ञान मी विषरीत हो जाएगा ? वहां भी जल का अभाव हो जाएगा ? ऐसा नहीं होता । किसी समय किसी के नेत्र ने यदि विषरीत ज्ञान उत्पन्न कर दिया तो क्या वह अपने नेत्र को ही उखाड़ कर फेंक देता हैं? कभी उपापार में लाभ न हुआ तो क्या ज्यापार करना ही त्याग कर दिया जाता है ? कोई निधित्त सत्य होता है और किसी नैमित्तिक का कोई निमित्त कहीं असत्य भी हो जाता है तो इतने मात्र से उस ज्ञान को सर्वत्र असत्य मान कर विद्या का अध्ययन करने वाले विद्या का

પરંતુ અફિયાવાદિયાનું આ કથત અરાભર નથી. એક જગા એ કચાંક વિપર્યાસ હોવાથી સર્વથા તેના ત્યાગ કરવા કલ્યાણકારક નથી. મૃત્રતૃષ્ણમાં પાણીનું જ્ઞાન થવું તે વિપરીત જ્ઞાન છે. તો શું આ દેષ્ટાંતથી કૃવા અને સરાવર વિગેરેમાં થવાવાળું પાણી સંખંધી જ્ઞાન પણ વિપરીત થઇ જશે ? ત્યાં પણ પાણિના અભાવ થઇ જશે ? તેમ થતું નથી. કાઇ વખતે કાઇના નેત્રે જે વિપરીત જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરી દીધું હાય તા શું તે પેતાના નેત્રને જ હખાડીને ફેંઇ દે છે ? કદાચ વ્યાપારમાં લાભ ન થયા હાય તા શું વ્યાપાર કરવાના જ ત્યાલ કરી દેવાય છે? કાઇ નિમિત્ત સત્ય હેય છે, અને કાઇ નિમિત્ત કર્યાં અસત્ય પણ થઇ જાય છે. તા એટલા માત્રથી તે જ્ઞાનને અધેજ અસત્ય માનીને વિદ્યાના અધ્યાસ કરવાવાળા વિદ્યાના ત્યાલ

निह विद्यामधीयाना विद्यारयागिमिन्छन्ति न चीपदिश्वन्ति वाऽन्येषां कृते। अतो ज्ञानक्रियेति द्वयमेत्र मोक्षहेतुरिति भावः ॥१०॥

एवं तर्कविनाऽक्रियाऽक्रियावादिमतं निराक्तत्य सम्पति-क्रियावादिमतः मदर्शनपूर्वकं तन्मतं निराकरोति सत्रकारः-'ते एवमवलंति' इत्यादि । मूलम्- ते ऍव मवलंति समिच्च लोगं,

तहा तहा सेमणा माहणा य।

सेयं कडं णैलकडं च दुंक्खं,

अँहिंसु विजि।चरणं पॅमोक्खं ॥११॥

छाया—त एव भारत्यान्ति समेरव छोकं, तथा तथा श्रवणा मादनःश्च । स्वयं कृतं नात्यकृतं च दुःखम्, आहुश्च विद्यावरणं पमोक्षम् ॥११॥

स्थान नहीं कर देते और न वृसरों को विद्या के स्थान का उपदेश करते हैं। अतप्य तालर्थ यह है कि शान और किया दोनों ही मोक्ष के मार्ग हैं॥१०॥

इस प्रकार तर्क के बल से अकियाबादियों के मत का निराकरण करके अब कियाबादियों के मत को दिखला कर खूत्रकार एसका निराकरण करते हैं—'ते एवमक्खंति हत्यादि ।

दान्दार्थ—'ते-ते' वे 'समणा-श्रमणाः' श्रमण अर्थात् शाक्यादि, भिक्षु 'य-च' तथा 'माइणा-माइना' माइन अर्थात् ब्राह्मण 'एवं- एवम्' पूर्वोक्त प्रकार से 'अक्लंति-आख्यान्ति' प्रतिपादनकरते हैं वे क्या प्रतिपादन करते हैं ? इसके लिये सूत्रकार कहते हैं-'लोगं-लोकम्'

કરી ટેવા નથી. તેમજ બીજાએાને વિદાના ત્યાગનાે ઉપદેશ પણ આપતા નથી, તેશીજ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે–જ્ઞાન અને ક્રિયા અન્ને સાક્ષતા માર્ગ છે. ॥૧૦૫

ग्रा प्रभाषे तर्डना અળથી અકિયાવાદિયાના મતતું ખંડન કરીને હવે ક્રિયાવાદિયાના મતને અતાવીને સૂત્રકાર તેતું નિરાકરણ કરે છે. 'ते एवम-क्खांति' ઈત્યાદિ

शाण्डार्थ — 'ते–ते' એ 'समणा-अमणाः' श्रमण अर्थात् शाहयादि भिक्षुके। 'श्र—च' तथा 'माहणा-माहना।' भाऊन अर्थात् प्राह्मण् 'एवं-एवम्' पूर्वीकत प्रक्षारथी 'अक्स्नंति-आल्यान्ति' प्रतिपादन करे छे. तेओ शुं प्रतिपादन करे छे को अतावतां सूत्रकार करें छे के-'लोगं-डोकम्' स्थायर अने अ'शमात्मक

# समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १२ समवसरणस्व इपनि इपणम्

228

अन्वयार्थः— (ते) ते 'समणा' श्रमणाः-शावयादयः (य) च तथा (माइगा)
माइनाः-परतीर्धिका ब्राह्मणा वा क्रियावादिनः (एवं) एवम्-इत्यम् (अक्खंति)
आख्यान्ति-क्रययन्ति यत् (छोगं) छोकम्-स्थावरजङ्गमात्मकम् (समिच्च) समेत्य-स्व स्व कृतकर्ममोवतृत्वेन ब्राह्मा (तहा तहा) तथा तया-यथायथा क्रिया
क्रियते तथा तथा-तेन तेन भकारेण स्वर्गनस्कादिरूपं फलं भवतीति कथयन्ति,

स्थावर जंगमात्मक लोकको 'समिच्च-समेत्य' अपने अभिप्रायानुसार जानकर 'तहा तहा-तथा तथा' जिस जिस प्रकार किया की जाती है उस उस प्रकार स्वर्ग नरकादिरूप फल होता है ऐसा कहते हैं और जो कुछ दुःख अथवा सुख होता है वह सब जीव 'सयंकडं-स्वयम् कृतम्' अपने आप किया हुआ 'दुनखं-दुःखम्' दुःख अथवा सुख का अनुभव कहते हैं 'णलकडं-नान्यकृतम्' अन्य के द्वारा अर्थात् ईश्वर अथवा कालादिकृत नहीं है उनका यह कथन युक्ति युक्त नहीं है कारण कि तीर्थं कर गणधर आदि 'विज्ञाचरणं-विद्याचरणम्' विद्या-ज्ञान चरण माने चारित्र जिनका कारण है ऐसा 'एमोक्खं प्रमो-क्षम्' 'आहंसु-आहुः' कहते हैं अर्थात् मोक्ष, ज्ञान और किया दोनों से साध्य होता है ऐसा तीर्थकरादिकहते हैं ॥११॥

अन्वयार्ध—कोई कोई श्रमण और ब्राह्मण स्थादर जंगम रूप जगत् को अपने कर्मों का फल भागते जानकर कहते हैं कि किया के अनु-

द्वीडने 'स्निन्ध-समेत्य' पीताना अलियाय प्रमाणे लाहीने 'तहा तहा-सथा तथा' के के रीते डिया करवामां आवे छे, के के प्रश्रास्थी स्वर्ण नरक विशेष्ट प्रश्रास्थी क्या प्राप्त थाय छे तेम के छे, अने के कं हं: एक अथवा सुभ मणे छे, ते अधुं छव 'स्वयं कहं-स्वयं कृतम्' पीते पीतानी मेणेक करेबा 'दुःखं-दुखम्' हु: भ अथवा सुभना अनुभव करे छे. 'जन्नकडं-नान्यकृतम्' अन्यना द्वारा अर्थात् छिश्वर अथवा काण विशेष्टी करवामां आवेद नथी. तेकोनं आ कथन सुक्ति संगत नथी. कारण के तीथं कर अध्यय विशेष्ट 'विष्णां स्वर्ण-विद्याचरणम्' विधा-ज्ञान सरण् अर्थात्, सारित्र केनुं कारण छे कोवा 'प्रमोक्खं-प्रमोक्षम्' मेथिने 'खाहं सु-आहुः' के छे. अर्थात् भिक्ष, ज्ञान अने किया के जनने द्वारा साध्य करी शक्य छे. के प्रभाषो तीथं कराहि के छे. ॥१९॥

અન્વયાર્થ --- કાઈ કાઈ શ્રમણ અને બ્રાહ્મણ સ્થાવર જંગમરૂપ જગત્ને પાતાના કર્માના ફળને લેાગવનાર સમજને કહે છે કે-કિયા પ્રમાણે જ ફળ સરુ રેલ किश्च यत्किमिष दुःखं सुखं वा भवति तत्सर्वं जीवाः (सयं कडं) स्वयंकृतम् (दुक्कं) दुःखं सुखं वा अनुभवन्ति किन्तु (णश्वकं) नान्यकृतम्, अन्येन ईश्वर-काळादिना कृतं नानुभवन्तीति। किन्तु-नैतेषां कथनं युक्तियुक्तम्, यतस्वीर्थकर-गणधरादयः (विक्नाचरणं) विद्यावरणं-ज्ञानिकयाहेतुकम् (पमोक्खं) ममोखं घदन्ति न तु केवलेन क्रानेन केवलया वा क्रियया मोक्षो भवतीति भावः ॥११॥

टीका—'ते' ते 'समणा' श्रमणाः-शावयादयः 'य' च-तथा 'माहणा'
माहनाः-परतीर्थिका ब्राह्मणा क्रियावादिनः-ये क्रियया एव झाननिरपेक्षया तपः
संयमाराधनलक्षणया एव मोक्षमिन्छिन्ति । 'एवं'एवम्-इत्यम् 'अवस्वति आख्यान्ति
-मितपादयन्ति । क्रिमारूपान्तीरपाह-'छोगं' छोकम्-स्थावरजङ्गमात्मकम् 'सिमिच्च' समेत्य-स्व स्व कृतकर्ममोवतृत्वेन झात्वा 'तहा तहा' तया तथा- तेन तेन मकारेण, यथा यथा क्रिया क्रियते-तथा तथैव स्वर्गनरकादिरुपं फलं भवतीति कथ्यन्ति । क्रिश्च-पश्किमपि सुखं दुःखं वा भवति तत्सर्वम् 'सयं कडं' स्वयमेव-

सार ही फल होता है। वे यह भी कहते हैं कि दुःख स्वयंकृत है, परन्तु तीर्धकर गणधरों का कहना है कि ज्ञान और किया से ही मोक्ष होता है।।११॥

टीकार्थ—झाक्य आदि श्रमण और परतीर्थिक ब्राह्मण, जो क्रिया-बादी हैं, वे झाननिरपेक्ष अकेजी तप एवं संघम की आराधनारूप किया से ही मोश्र मानते हैं। वे कहते हैं—यह स्थावर एवं जंगम जगत् अपने अपने किये कर्मों को भोगता है। जो जैदी क्रियाकरता है उसे वैसा ही स्वर्ग नरक आदि रूप फल धाप्त होता है। तथा जो भी सुख या हु:ख होता है, वह सब अपने ही द्वारा उपार्जित किया हुमा भोगा

હીકાર્થ—શાકય વિગેરે શ્રમણ અને પરતીર્થિક બ્રાહ્મણ કે જેઓ કિયા વાકિયો છે, તેઓ જ્ઞાન શિવાય એકલા તપ અને સંયમની આરાધના રૂપ કિયાથી જ માેક્ષ માને છે. તેઓ કહે છે કે–આ સ્થાવર અને જંગમ જગત્ પાત પાતાના કરેલ કર્મીને જ લાેગવે છે. જેઓ જે રીતની કિયા કરે છે, તેને એજ પ્રમાણે સ્વર્ગ, નરક વિગેરે રૂપ કળ પ્રાપ્ત થાય છે. તથા જે કાંઈ સુખ અથવા દુ:ખ શાય છે, તે ખધુંજ પાતે પ્રાપ્ત કરેલ કર્મના કળ રૂપે

મળે છે, તેઓ એવું પણ કહે છે કૈ–દુઃખ પાને પાતાના જ પેઠા કરેલ છે. અન્ય દ્વારા કરાયેલ નથી પરંતુ તીર્થ કર અને ગણપરાતું કથન છે કૈ–જ્ઞાન અને ક્રિયાથી જ માક્ષ થાય છે. શરવા

भारमनैव कृतपुरश्चन्यते 'णन्नकढं' नान्यकृतम्, तत् 'दुनलं' दुःखं सुखं वा नान्येन ईश्वरकालादिना संपादितं भवतीति ते कथयन्ति, किन्तु न तत्तेषां युक्तियुक्तम् यतः तीर्यकरगणभरादयः 'विज्ञाचरणं' विद्याचरणम्—विद्याह्मानम् चरणं चारित्रं किया, एतदुभयं कारणतया विद्यते यस्य तादृशम् 'पमोक्खं' भमोक्षम् 'भादृंसुं' आहुः कथपन्ति इति । न केवलया कियपा न वा केवलेन हानेन मोक्षो मविति किन्तु हानकियाभ्यामेव मोक्ष इति तीर्थकरादिमतिमिति ॥११॥
मृष्टम्—ते केवल्युकीरोग्सींह णायगाउ,

मंग्गीणुंसासंति हितं पैयाणं।

तेहा तहा सीसय में।हु छोऐ,

ें जैसी पेथा माणव संपेगाढा॥१२॥

छाया--ते चश्चलीकस्पेद नायकास्त्, मार्गमनुशासन्ति हितं प्रजानाम्। तथा तथा शाश्वतमाहुलीको, यरिमन् प्रजा मणव संपगादाः॥१२॥

जाता है, ईश्वर या काल आदि किसी अन्य का किया हुआ नहीं भोगा जाता। वे इस प्रकार कह कर किया को ही फलप्रद कहते हैं, किन्तु उनका यह कथन युक्तियुक्त नहीं है। क्यों कि तीर्थकर और गणधर आदि ज्ञान और किया दोनों को ही मोक्ष का कारण कहते हैं। अर्थात् तीर्थकर का मत यह है कि न अकेली किया से मोक्ष होता है और न अकेले ज्ञान से ही, किन्तु दोनों ही मोक्ष के अनिवार्य कारण हैं। ११।।

'ते चक्खु लोगंबीह' इस्पादि ।

चादार्थ-'ते-ते' वे तीर्थकर गणधर आदि 'इहलोगंसि-इहलोके' इस स्रोकमें 'चक्खु-चक्षुः' नेत्रके समान है 'उ-तु' तथा 'णायगा-नायकाः'

ભાગવવામાં આવે છે. ઇશ્વર અથવા કાળ વિગેરે કાઇ બીજાએ કરેલ કર્મના ક્ળને ભાગવવામાં આવતું નથી. તેઓ આ પ્રમાણે કહીને ક્રિયાને જ કાળકૃત. કહે છે, પરંતુ તેઓનું આ કથન યુક્તિ સંગત નથી. કેમકે લીથે કર અને ગણુધર આદિ શાન અને ક્રિયા બન્નેને માલતું કારણ કહે છે. અર્થાત્ લીથે કરના મત એવા છે કે-એકલી ક્રિયાથી માલ થતા નથી. અને એકલા શાનથી પણ માલા થતા નથી. મરેતુ એ બન્ને માલા અનિવાર્ય કારણ છે. ા૧૧ા

'ते चक्खुलोगंसीह' श्रंत्याह

श्रण्डार्थ - 'ते-ते' ते तीर्थ' ४२ शक्ष्यर विशेर 'इहलोगंसि-इहलोके' आ

अन्वपार्थ — 'ते' ते – तीर्थकरगणधरादयः 'इह' इह – अस्मिन् 'लोगंसि' छोके चतुर्देशरूज्जवात्मके (चक्खु) चक्षुः – चक्षु रिव चक्षुः सर्वपदार्थपदर्शकत्वात् (3) तु तथा—(णायगा) नायकाः – नेतारः प्रधानाः, अत एव ते (पपाणं) प्रजानां माणिनाम् (हितं) दितम् – इह परलोके च दितकरम् (मग्गं) मार्गे – मोक्षमार्गम् (अणुसासंति) अनुशासन्ति — कथ्यपन्ति, किश्च – (लोप्) लोकः यथा – यया रूपेण शापतो वर्षते (तहा तहा) तथा तथा – तेन तेन रूपेण तं – लोकम् (सासयं) शायतम् (आहु) कथयन्ति (माणव) हे मानव! (जंसि) यस्मिन् लोके (पया) प्रजाः – प्राणिनः (संप्राहा) संप्रमादाः – सं सम्यक्तया प्रकर्षेण व्यवस्थिताः सन्तीति।। १२॥

नायक अर्थात् नेता होने से प्रधान-अर्थात् सर्व श्रेष्ठ है अतएव वे 'प्याणं-प्रजानां' प्राणिघों के 'हितं-हितम्' इसलोक एवं परलोक में हित-करनेवाला 'मग्गं-मार्ग' मोक्षमार्गं को 'अणुसासंति-अनुशासन्ति' बताते हैं और 'लोए-लोकः' चतुर्दशरज्ञकात्मक अथवा पंचास्तिकायहप यह लोक जिस जिस प्रकारसे शास्त्रत है 'तहा तहा-तथा तथा' उस उस प्रकारसे 'सासयं-शास्त्रतम्' सर्वकाल बने रहने से नित्य 'आहु-आहुः' कहते हैं 'माणव-हे मानव' हे मनुष्य 'जंसि-यस्मिन' जिस लोकमें 'प्या-प्रजाः' प्राणी-जीव 'संप्रगाहा-संप्रगाहाः' नारक तिर्थं च मनुष्य और देव पनेसे व्यवस्थित हैं । १२॥

अन्ववार्थ-तीर्थंकर आदि इस लोक में चक्षु के समान हैं। कामक-प्रधान हैं, प्राणियों को हितकारी मार्ग का उपदेश देते हैं। जिस रूपसे

द्वीहमां 'चक्तु-चक्षुः' नेत्र सरभा छे. 'च-तु' तथा 'णायगा—तायकाः' नायक कोटले के नेता छावाथी प्रधान अर्थात् सर्व श्रेष्ठ छे. अत्योत् तेका 'पयाणं-प्रज्ञानां' प्राश्चियाना 'द्वित-द्वितम्' आ लेकि अने परसेकां छित करवावाणा 'मग्गं-मार्गम्' मेक्ष भागंने 'अणुसासंति-अनुशासति' अतावे छे. अने 'लेष्-छोकः' खीदरक्षकवारभंक अथवा पंथास्तिकाय ३५ आ लेकि के के प्रकारथी शाश्वत अनित्य छे 'तद्दा तद्दा-तथा तथा' को की प्रकारथी 'सासयं-शाश्वतम्' सर्व काण विद्यमान रहेवाथी नित्य 'आहु-आहुः' क्षे छे. 'मणव-हे मानव' छे भतुष्यी 'जिल्लि-यरिमन्' के लेकिमां 'पया-प्रजाः' प्राश्ची-छाव 'संपगादा-संप्रनादाः' नारक, तियांच, भतुष्य अने देवपञ्चायी व्यवस्थित छे. ॥१२॥

અન્વયાર્થ—તીર્થ કર વિગેર આ લેહમાં નેત્ર સરીખા છે. નાયક-પ્રધાન છે. પ્રાહ્મિયોને હિતકારી માર્ગના હપદેશ આપે છે. જે રીતે લેહકાા- टीका—पुनर्पाह—'ते' ते-विधिकरगणधराद्यः 'श्हलोगंसि' इह लोके अस्मिन् लोके 'चक्सु' चक्करित चक्कः-पदार्थनातमद्श्रेकत्वात् यथा लोके चक्कुः-पदार्थनातमद्श्रेकत्वात् यथा लोके चक्कुः-पदार्थनातमद्श्रेकत्वात् यथा लोके चक्कुः-पदार्थनात् । तथा—'णायगा उ' नायकास्तु सदुपदेशदानात् मार्गमद्श्रिकत्वेन नेतारः-सर्वतः प्रधाना इत्यर्थः अतएव ते 'पयाणं' प्रजानाम्—माणिनाम् 'हितं' हितम् हितकरम्-इह परत्र सुखजनकत्वात् 'भग्गं' मार्गम्—मोक्षमार्गम् 'अणुदासंति' अनुशासित—उपिदश्रिति—पदश्रयन्तित्यर्थः । तया—भिष्णे 'लोकः-चतुर्वश्रर व्यात्मकः प्रशासितकायरूपो चाऽपं छोकः यथा यथा रूपेण शाक्षतो वर्तते 'तहा तहा' तथा तथा—तेन तेन प्रकारेण तं लोकम् 'सासर्ये' सान्धः तम् सर्वकालवस्थायित्वेन नित्यम् 'आहु' आहुः-कथयन्ति ! अपना—यथा यथा रूपेण तम् सर्वकालवस्थायित्वेन नित्यम् 'आहु' आहुः-कथयन्ति ! अपना—यथा यथा

शास्त्रत है, उस रूप से उसे शास्त्रत कहते हैं। हे मनुष्य जिसमें प्राणी निवास करते हैं ॥१२॥

टीकार्थ —हस लोक में तीर्थ कर तथा गणधर आदि चक्षु के समान है। जैसे चक्षु, योग्य देश में स्थित पदार्थों के समृह को मकाशित करती है, उसी प्रकार ये महानुभाव समस्त पद्धों को यथार्थ रूप से प्रकाशित करते हैं। वे नायक हैं अधीत सहुपदेश देकर मार्गपदर्शक होने के कारण सर्व प्रधान हैं। इस कारण वे प्राणियों को हितकर इह-लोक और परलेक में खुखदापी मोक्ष मार्ग का उपदेश देते हैं। तथा पह चौदह राजू प्रमाण लोक या पंचास्तिकाय रूप लोक जिस अपेक्षा से शास्त्रत अर्थात् नित्य है, उस अपेक्षा इसे निश्य कहते हैं—सदा काल स्थित-रहने वाला कहते हैं। अथवा ज्यों—ज्यों मिध्यास्त्र आदि

શ્વત છે. તે રીતે તેને શાશ્વત કહે છે. હે મતુષ્ય! જેમાં પ્રાણી માત્ર નિવાસ કરે છે. ॥૧૨॥

ટીકાર્ય—આ લોકમાં તીર્ય કર તથા ગણધર વિગેરે ચકુની અરાખર છે. જેમ નેત્ર ચેલ્ય દેશમાં રહેલા પઢાર્થોના સમૂહને પ્રકાશિત કરે છે, એ બ પ્રમાણે આ મહાનુભાવા સઘળા પઢાર્થોને યથાર્ય રૂપે ખતાવે છે. તેઓ તાયક છે. અર્થાત્ સદુપદેશ આપીને માર્ગ ખતાવવા વળા હોવાર્થી સર્વ પ્રધાન છે. તે કારણથી પ્રાફ્તિયોના હિતકર આલેઃક અને પરલેઃકમાં સુખદાર્થી માણ માર્ગના ઉપદેશ આપે છે. તથા આ ચીદ રાજૂ પ્રમાણ લાક અથવા પંચા-સ્તિકાય રૂપ લાક જે અપેસાથી શાધત અર્થાત્ નિત્ય છે, એ અપેસાએ તેને નિત્ય કહે છે.—અર્થાત્ સદા કાળ સ્થિર રહેવાવાળા કહે છે. અથવા જેમ

मिध्यास्वमित्रवर्षते तथा तथा संमारस्याऽभिदृद्धि भैवतीति कथयन्ति । 'जंसि' यस्मिन् लोके 'पया' मजाः-मजायन्ते इति मजाः-माणिनः-पङ्जीवनिकायक्ष्पाः 'माणव' हे मानव! हे भव्यपुरुष ! प्रायो मानवस्यैव उपवेशाईस्वात् मानवग्रहणम् 'संपगादा' संमगादाः-सम्यक्तया नारकतिर्यक्ष्नरामरभेदमाश्रिस्य मक्षेण व्यवस्थिता इति ॥स्०१२॥

सम्मति स्त्रकारो जन्तृनामंशतो भेदान् प्रदर्शयन् तेषां संसारपर्यटनप्रकारं दर्शयति-'जे रक्तसा वा' इत्यादि ।

प्ष्प- जे रेक्समा वा जैमलोइया वा,

जे वा सुरा गंधव्या ये काया।

आगासगामी ये पुँढो सिया,

'जे पुँणो पुणो विष्पेरियार्सुवेति ॥१३॥

छाया-ये राक्षसा ना थमलौकिका वा, ये वा सुरा मन्चर्नाम कायाः। आकाशगामिनश्र पृथिन्याश्रिता, ये पुनः पुन विवर्शसम्रुपयान्ति।१३।

की वृद्धि होती है, त्यों -त्यों संसार (भव अभग) की वृद्धि होती है, ऐसा कहते हैं। हे मनुष्य! लोक वह है कि जिस में प्रजा अर्थात् बढ़ काय के जीव निवास करते हैं। यहां 'मनुष्य' शब्द के प्रयोग का कारण यह है कि मनुष्य ही प्रायः उपदेश के योग्य होता है ॥१२॥

अय सूत्रकार जीवों के कतिपय भेड़ दिखलाकर उनके संसार वर्ष-टन का प्रकार कहते हैं-'जे स्कखसा वा' इत्यादि।

शब्दार्थ-—'जे-ये' जो 'रक्खसा-राक्षसाः' अर्थात् व्यन्तर विशेष हैं तथा जो 'जमलोइया-यम टौकिकाः' अम्बाम्बरीव आदि परमाधार्मिक

જેમ મિલ્યાત્વ વિગેરેની વૃદ્ધિ થાય છે, તેમ તેમ સંસાર (ભવ ભ્રમણ) ની વૃદ્ધિ થાય છે, એમ કહે છે. હે મનુષ્ય ! લેક એ છે કે-જેમાં પ્રજ અર્થાત્ ષદ્ધ કાયના જીવા નિવાસ કરે છે. અહિયાં 'મનુષ્ય! શખ્દના પ્રયાગનું કારણ એ છે કે-પ્રાય: મનુષ્યા જ ઉપદેશને યાગ્ય હાય છે. તાર્યા

હવે સૂત્રકાર જીવાના કેટલાક લેકેા અતાવીને તેએાના સ'સારમાં પર્ય'-ટનના પ્રકારા કહે છે.

'जेरकसमा वा' अत्याहि

शण्डार्थं — 'जे-ये' के 'रक्ससा-राक्षसाः' शक्षस अर्थात् व्यन्तर विशेष छे तथा के 'जमडोइया-यमडोंकिकाः' अभ्या अभ्यति विशेषे परभाषार्भिक अन्वयार्थः—(जे) ये-केचित् (रक्खसा) राक्षसाः-राक्षसास्मनो व्यक्षतराः (जमकोइया) यमलीकिकाः-अन्वादयः परमाधार्मिकाः (ता) वा-अथवा (जे) ये+ केचन (सुरा) सुराः-देवाः सौषमदिवैमानिकदेवाः, उपलक्षशणात् असुरा वा-असुरकुपारादि मननवासिनः(य) च-चशव्दाद् ज्योतिष्कदेवात्र (गंधव्या) गन्धवीः

है 'बा-वा' अथवा 'जे-ये' जो कोई 'सुरा-सुराः' सौधमौदि वैमानिक देव उपलक्षणसे असुरकुमारादि भवनपति 'य-च' और 'गंधकवा-गंधवांः' गंधवं तथा 'काधा-काधाः' पृथिवीकायादि छ जीवनीकाय 'य-च' और 'आमासगामी-आकाधागामिनः' पक्षीगण अथवा जिनको आकाधा गमन की लब्धी पास हुई है ऐसे विद्याचारण जङ्घाचारण आदि तथा 'जे-ये' जो कोई 'पुढो सिया-पृथ्व्याश्रिताः' पृथ्वीके आश्रियसे रहनेवाछे पृथिव्यादि एकेन्द्रियादि पंचेद्रिय तक के सभी प्राणी है वे सब अपने आप किये कम से 'पुणो पुणो-पुनः पुनः' बार बार 'विष्यिर यासं-विषयीसम्' घटीयन्त्र के जैसे परिश्रमण को 'उवेंति-उपयन्ति' प्राप्त होते हैं अधीत संसार में परिश्रमण करते रहते हैं ॥१३॥

अन्वयार्थ-जो राक्षस अर्थात् एक प्रकार के न्यन्तर हैं, जो अम्ब आदि परमाधार्मिक है, या जो सौधर्म देवलोक आदि में रहने वाछे वैमानिक देव हैं, उपलक्षण से असुरकुमार आदि भवनवासी हैं, 'च'

છે 'वा-वा' अथवा 'जे-ये' જે કે हि 'सुरा-सुराः' सीधमंहि वैभानिक हैव हिपलस्यूथी असुरहुमाराहि अवन्यति 'य-च' अने 'गं छड्वा-गं वर्वाः' अंधवं तथा काया-कायाः' पृथ्वीकायाहि छ प्रकारता छवनीकाये। 'य-च' अने 'आगान् सगामी-आकाशगामिनः' पिश समूद अथवा के भोने आकाशमां कवानी सण्धी प्राप्त थर्छ छे स्रेवा विद्यासार क्या का स्थार है तथा 'जे-ये' के के हि 'पुढोसिया-पृथिव्याभिताः' पृथ्वीना आश्रयथी रहेवावाणा पृथिव्याहि ओहेन्द्रियथी प्रचेन्द्रिय सुधीना अधा प्रास्त्रियो है, ते स्था पेति पेतानी मेणे क के हैवा कमंधी 'पुणो पुणो-पुनः पुनः' वार्वार विष्यियांत-विष्यां म्' दें टे-यक्षनी आह्रक परिश्रम्य ने 'एवं सि-व्ययन्ति' प्राप्त थाय छे, अर्थात् संसा-रमां परिश्रम्य हरता रहे छे को दे है संसारमां क लटक्या हरे छे. ॥१३॥

અન્વયાર્થ— જો ઠાંઈ શક્ષસ અર્થાત્ એક પ્રકારના વ્યંતર જેઓ અચ્ખ વિગેર પરમાધાર્મિક છે, અથવા જે સૌધર્મ આદિ દેવલાકમાં રહે-વાવાળા વૈમાનિક દેવ છે, હપલક્ષણથી અસુરકુમાર વિગેરે સવનવાસી છે, 'વ' શબ્દથી જયાતિષ્ક છે, તથા ગંધર્વ અને વિદ્યાધર છે, તથા છ જીવનિ विद्याधराः, तथा-(काया) कायाः-पङ्जीवनिकायाः (य) च-तथा-(आगासगामी) आकाश्चगामिनः-पक्षिगः, सम्प्राप्ताकाश्चगमनलिक्ष्यमन्तो विद्यावारणादयो दा तथा (जे) ये-केचित् (पुढोतिया) पृथिव्याभिताः पृथिवीनिभिताः पृथिव्याद्येकिन्द्रया द्वित्वतुःपश्चित्र्या वा, सर्वे चतुर्विश्वतिदण्डकस्थाः प्राणिन इत्यर्थः, सर्वे स्कृतकर्मभिः (पुणो पुणो) पुनः पुनः-त्रारं त्रारम् (विष्यरियासं) विषयीः सम्-त्रारहृष्यद्रीन्थायेन परिभ्रमणम् (उवेंति) उपयन्ति प्राप्तुवन्ति संसारे परिभ्रमन्तीत्यर्थः ॥१३॥

टीका—'जे' ये-केचन 'रवलसा' राक्षसाः-व्यन्तरविशेषः राक्षसग्रहणेन सर्वेऽपि व्यन्तराः संग्रहीता मवन्ति । तथा—'जे जमलोइया वा' ये यमलौकिका अन्वाम्हरीपाद्यः परमाधार्मिकाद्यः 'जे वा सुरा' ये वा सुराः-सौधर्षमभृतयो वैमानिकाः । इह च शब्देन क्योतिष्काणां सूर्यदीनां संग्रहः । तया-'गंधव्या' ये गन्धर्नाः-विद्याधरा व्यन्तरमेदाः । तथा-'काया' कायाः-पृथिनीकायादयः

वाद्य से ज्योतिष्क हैं. तथा गंधर्व एवं छह जीवनिकाय हैं, आकाशगामी
पक्षी हैं या आकाशगमन लड़िषवाले विद्याचारण आदि हैं तथा पृथ्वीके
आश्रित एकेन्द्रिय, बीन्द्रिय बीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय हैं,
अर्थात् चौवीसों दण्डकों के अन्तर्गत सभी प्राणी हैं; वे अपने अपने
किये कर्मों से भवस्रमण को प्राप्त होते हैं ॥१३॥

टीकार्थ—यहां 'राक्षस' शब्दसे सभी व्यन्तरों को ग्रहण किया गया है, अतएव जो व्यन्तर हैं, जो यमलोक में रहने बाले अम्ब, अम्बरीब आदि परमाधार्मिक हैं, जो सौधर्म आदि विमानों में रहने वाले बैमा-निक देव हैं, 'च' शब्दसे सुचित सूर्य आदि ज्योतिष्क देव हैं, जो गन्धर्व नामक व्यन्तर हैं, पृथ्वीकायिक आदि जह जीवनिकाय हैं, जो

કાય છે, આકાશમાં જવાવાળા પક્ષી છે, અથવા આકાશગામી લબ્ધીવાળા વિદ્યાચારણ વિગેરે છે, તથા જે કાઈ પૃથ્વીના આશ્રિત એકેન્દ્રિય, દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરીન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય છે, અર્થાત્ ચાવીસે દંડકાના અંતર્ગત સવળા પ્રાણિયા છે, તેઓ રેંટની જેમ પાત પાતાના કરેલા કમોંથી ભવભ્ર-મહ્યુ પ્રાપ્ત કરે છે. ૫૧૩ા

ટીકાર્ય — અહિયાં 'રાક્ષસ' શખ્દથી સઘળા વ્યન્તરાને ગ્રહ્યું કરેલા છે. તેથી જે વ્યન્તર છે, તથા યમ લાકમાં રહેનારા જે અગ્બ, અગ્બરીય વિગેરે પરમાધાર્મિક છે, જે સૌધર્મ વિગેરે વિમાનામાં રહેવાવાળા વૈમાનિક દેવા છે, તથા 'સ' શખ્દથી અતાવેલા સૂર્ય વિગેરે જ્યોતિષ્ક દેવ છે, જે ગ'ધર્ય નામના વ્યન્તર દેવ છે, પૃશ્વિકાયિક વિગેરે છ જીવનિકાય છે, જે આકા-

### समयार्थकोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १२ समयसरणस्य क्रविकरणाम्

परि जीवनिकायाः, तथा ये 'आगासमामी य' आकाशगामिनश्च पक्षिणः सम्मा-साकाश्चगमनलञ्ज्ञथो विद्याचारणजङ्गाचारणादयो विद्याचरा वा । तथा-ये च 'पुढो-सिया' पृथिव्याश्चिताः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पति द्वित्रिचतुष्वश्चेन्द्रियाः, ते सर्वेऽपि स्वकृतकर्ममिः, 'पुणो-पुणो' पुनः पुतः अने त्रकारकम् 'विष्परिवासम्-वि-विविषम् अनेकमकारकं पर्यासं-परिक्षेषं घटीयन्त्रन्यायेन परिश्चमणम् 'उते'ति' उपयन्ति-माष्तुवन्तीति ॥१३॥

म्बम्-जमाहुं औहं सैलिलं अपारगं,

जाणाहि णं भवगहणं दुैमोक्खं। नेतंत्रकार्यं

जंसी विसेन्ना विसेयंगणाहिं,

दुँहओऽविलीयं अँणुसंचरति॥१४॥

करपा-पमाहुरीयं सल्लिमपारकं, जानीहि खलु भवगहनं दुर्गोक्षम्। यस्मिन् विषणा विषयाङ्गनाभि, द्विधाऽपि लोकमनुसंचरन्ति

आकाशगामी पक्षी या आकाशगमन की लिव्य बाले विद्याबारण, जंधा-बारण आदि विद्याघर हैं और जो पृथ्वी आश्रित पृथ्वी अप् तेज बायु बनस्पति के तथा बीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय एवं पंचेन्द्रिय जीव हैं, वे सभी अपने अपने बारा उपाजित कर्मों से बार बार अरहट के जैसा अनेक प्रकार के भवश्रमण को प्राप्त होते हैं ॥१३॥

'जमाहु ओहं' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'जं–यम्' जिस्सासंसार को 'सप्तिलं ओहं–सल्लिस् स्रोवम्' स्वयम्भूरमण समुद्र के जलके समृह जैसा 'अपारगं–अपार-कम्' पार करनेमें अशक्य अर्थात् अपार 'आहु–आहुः' तीर्थकर गण-

શમાં જવાવાળા પક્ષી અથવા આકાશની લબ્ધિવાળા વિદ્યાચારણ જ ઘાશારણ, વિગેરે વિદ્યાધરા છે, અને જે પૃથ્વી આશ્રિત પૃથ્વી, અપ્ તેજ, વાસુ, વન-સ્પતિના તથા દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવેા છે, તે સમળા પાત પાતાના પ્રાપ્ત કરેલા કર્માંથી વાર વાર રેંડની માક્ક અનેક પ્રકા-રના ભવ ભ્રમણને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૩॥

'जमाह स्रोह' ઇत्याहि

શખ્કાર્થ — 'ज- यम' જે સંસારને 'હરિલ લોક- સહિલમ્ લોઘ' સ્વય-મ્યૂરમણ સમુદ્રના પાણીના સમૂહ જેવા 'લવારને-લવારહમ્' પાર કરવામાં અશક્ય 'લાદ્વ-લાદુઃ' તીર્થ'કર અને ગણધરાએ કહેલ છે તથા કે મનુશ્યા લા રૂપ अन्वयार्थः-(जं) यं संसारम् (सिललं औहं) स्वयम्भूरमणसिललीयवत् (अपारगं) अपारकम्-पारियद्वमणक्यम्, (आहु) आहुः-कथयन्ति-तीर्थकरगणधरादयः संधेत-हे मानवः! इदम् (भवगहणं) भवगहनम्-संसारक्षं वनम् (दुमोक्खं) दुर्षो-सम्-दुरुत्तरम् (जाणाहि) जानीहि यतः (जंसी) यस्मिन् संसारे ये जनाः 'विसर्यः गणाहिं) विषयात्र नामु-विषयपधानामु स्त्रीषु विषयेषु स्त्रीषु च (विसन्ना) विषणाः-आसक्ताः विषयात्र नार्मिक्षं वशीकृता भवन्ति ते (दुहमो वि) द्विधातोऽपि-द्विविधमिष (छोयं) लोकम्-संसारम् स्थावरक्ष्यं जङ्गमक्ष्यं च अथवा आकाशाः श्रितक्षं पृथिच्याश्रितकृषेच (अणुसंचरंति) अनुपंचरन्ति-मवाद्भवान्तरं परिश्रमन्ति इति ।।१४॥

घरादिने कहा है तथा हे मनुष्यो ! यह 'भवगहणं-भवगहनम्' संसार-स्पी वन को 'दुमोक्खं-दुर्मोक्षम्' दुःखसे ही छुटकारा पा सके ऐसा 'जाणाहि-जानीहि' जानो कारण की 'जंक्षी-यिसम्' जिस संसार में जो मनुष्य 'विस्तर्गणाहिं-विषयाङ्गनाभिः' दान्द्रादि विषयो के बारा एवं स्त्रियों से 'विसण्णा-विषण्णाः' वद्यीकृत होते हैं अर्थात् विषयो एवं स्त्रियों में आसक्त होते हैं 'वे लोक 'दुहओ वि-ब्रिघाऽपि' स्थावर जंगमात्मक दोनों प्रकारके 'लोयं-लोकम्' संसार में 'अणुसंवरंति-अनुसंचरन्ति' एक भवसे दूसरे भवमें जाते हैं अर्थात् एक जन्मसे छूट कर दूसरा जन्मधारण करते हैं ॥१४॥

अन्वयार्थ—जिस संसार को स्वयंभूरमण समुद्र के जलसमृह के समान अपार कहा है, उस गहन संसार को दुस्तर समझो, जिसमें विषयों तथा खिओं में आसक्त हुए जीव धस तथा स्थावर रूप से अथवा भूचर तथा खेचर होकर परिश्वतण करते रहते हैं ॥१४॥

भा 'भवनहणं-भवगहनम्' संसार ३पी वतने 'दुमोक्खं-दुर्मोक्षम्' हुः भशी क पार पाभी शक्षय अेवुं 'काणाहि-जानीहि' लाग्ने। कारण् है 'जंसी-यस्मिन्' के संसारभां भनुष्ये। 'विस्रयंगणाहिं-विषयाङ्गानाभिः' शण्हाहि विषयो द्वारा अने क्रियेश्यी 'विस्रण्या-विषण्याः' वश करायक्षा अने छे. अर्थात् विषये। अने क्रियेश्यो आसक्त अने छे. ॥१४॥

અન્વયાર્ય — જે સંસારને સ્વયંભ્રુસણ સમુદ્રના જલસમૂહની જેમ અપાર કહેલ છે, એ ગહન એવા સંસારને દુસ્તર સમજે. જેમાં વિવયા અને સિયોમાં આસક્ત થયેલ જીવ ત્રસ અને સ્થાવર પણાથી અથવા ભૂચર અને ખેચર થઈને લાકમાં પરિભ્રમણ કરતા રહે છે. ાવ્યા टीका—अपि च 'जं' यं संतारतागरम् 'सिललं ओहं' स्वयम्भूरमणसिकः लीवत्रत् 'अपारमं' आपारकम्-अनुल्लंघ्यप् 'आहु' आहुः—कथयन्ति तीर्थकर्मणधराद्यः, यथा—स्वयमभूरमणी न केचनिक्जलवरेण स्थलचरेण वा लक्षुयितुं शक्यस्तथा—झानदर्शनादिरहितेन नरेणायमपि संतारः संतरितुमशक्य एवेति दर्शयति एवम् 'भवगहणं' भवगहनम्-भवननं चतुरशीतिलक्षयोनि प्रमाणकं संख्येपाऽसंख्येणानन्त्रस्थितिकम् 'दुमोक्खं' दुमोक्कां प्रजाणहिं जानीहि यतः 'जंसि' यस्मिन् संतारे ये जनाः 'विसयंगणाहिं' विषयाङ्गनाभिः नविषयाः शब्दादयस्तैः अङ्गनाभिः स्त्रीमिश्च 'विसन्ना' विषणाः—वशिक्ताः। विषयाङ्गनासु आसक्ता वा सन्ति ते 'दुहशो' द्विविधमपि 'छोयं' कोकम्—स्यावरजङ्गमात्मकम् आकाशपृथिवयात्मकं वा, यदा द्विथापीति—लिङ्ग-

टीकार्थ—तीर्थं करों एवं गणधरोंने इस संसार को स्वयंभूरमण समुद्र के समान अपार-दुस्तर कहा है। जैसे विशालतम स्वयंभूरमण समुद्र को कोई जलकर या स्थलकर प्राणी यार करने में समर्थ नहीं है उसी प्रकार ज्ञान दर्शन आदि से रहित कोई भी मनुष्य इस संसार को पार करने में समर्थ नहीं है। यह भव-धन चौरासी लाख जीवयो-नियों से युक्त और संख्यात, असंख्यात तथा अनन्त स्थितवाला है। इस संसार में शब्दादि विश्वयों एवं ख्रियों में आसक्त अथवा इनके वशीभृत हुए प्राणी दोनों प्रकार के लोक में अर्थात् स्थावर-जंगम या पृथ्वीकर-आकाशचर स्व जनत् में परिश्रमण करते हैं। अथवा दो कारणों से लोक में भ्रमण करते हैं-वेषमात्र की दीक्षा और अविरति से या राग

ટીકાર્ય-તીર્ય કરે! અને ગણધરોએ આ સંસારને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રની સરખો અપાર-દુસ્તર કહેલ છે. જેમ વિશાળ એવા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રને કાંઇ જલચર અથવા સ્થલગ્રર પ્રાણી પાર કરવામાં સમર્ય થતા નથી, એજ પ્રમાણે જ્ઞાન દર્શન વિગેરેથી રહિત કાંઇ પણ મનુષ્ય આ સંસારને પાર કરવામાં સમર્ય નથી. આ ભવ-વન ચાર્યાશી લાખ જીવ યાનિયાથી યુક્ત અને સંખ્યાત અસંખ્યાત તથા અનંત સ્થિતિવાળા છે, તેને દુર્મોક્ષ-ન છુઠી શકાય તેવા સમન્ને. આમાંથી છુટા થવું કઠેલું છે. આ જગતમાં શખ્કાદિ વિષયો અને સિપોમાં આસક્ત અથવા તેને વશ થયેલા પ્રાણી બન્ને પ્રકારના લોકમાં અર્યાત્ સ્થાવર જંગમ અથવા પૃથ્વીચર-આકાશ ચર રૂપ જગતમાં પરિભ્રમણ કરતા રહે છે. અથવા વેષમાત્રની દીક્ષા અને અવિરતિથી અથવા શાળ અને દ્વેષથી આવા છે પ્રકારના કારણાથી લેઠમાં ભ્રમણ કરતા રહે છે.

मात्रमवज्यया अविरत्या च, तथा रागद्वेषाभ्यां ता होकम् 'अणुसंबर'ति' अतु-<mark>संचरन्ति–स्</mark>बद्धतकर्मेमेरिताः माणिनो भवाटनीं परिश्वमन्तीति मादः ॥१४॥ प्रप-न केम्मुणा कैम्म खर्वेति वाला,

अकम्मणा कम्म खेवेति धीरा।

मेधाविणो लोभमयावतीता. संतोसिंगो की पैकरोंति पीवं ॥१५॥

छाया-न कर्मणा कर्म क्षपयन्ति बाला, अकर्मणा कर्म क्षपयन्ति धीराः। मेथाविनो छोममयादवीताः, सन्तोषिणो नो प्रक्रवन्ति पापम् ।१५।

से और द्वेष का आद्याय यह है कि अपने अपने किये कर्मी से प्रेरित होकर प्राणी संसार रूपी अटबी में भ्रमण करते हैं ॥१४॥

'न कम्म्रणा कम्मखवेंति बाला' इत्यादि।

शन्दार्थ- 'बाला-बालाः' कर्मसे कर्मका नाश होता है ऐसा मानने वाछे अज्ञानी 'कम्मुणा-कर्मणा' सावद्य का आरम्भ रूप आस्त्रव द्वारसे 'कम्म-कर्म' पापकर्म 'न खर्वेति~न क्षपयन्ति' नाद्य नहीं कर सकते हैं अर्थात् पापकर्म करनेके कारण अपने कर्मोका क्षपण नहीं कर सकते है परन्तु 'घीरा-घीराः' घीर पुरुष 'अकम्मुणा-अकर्मणा' आस्रवों को रोककर 'कम्म-कर्म' पापकर्म 'ख़बे ति-क्षप्यन्ति' क्षप्रण करते हैं' अतः 'मेहाविणो-मेधायिनः' बुद्धिमान् पुरुष 'लोभमयावतीता-लोभ-

કહેવાના આશય એ છે કે-પાત પાતાના કરેલા કર્માથી પ્રેરાઇને પ્રાણી સંસાર ૩૫ અટવી-જંગલમાં ભટકથા કરે છે. તા૧૪ત

'कम्मुणा कम्म खवे'ति बाळा' धत्यःहि

શાષ્દ્રાર્થ --- 'बाळा-बालाः' કર્મથી જ કર્મના ન શ થાય છે તેમ માન-વાવાળા અજ્ઞાનીયા 'જન્મુગા ⊢દર્મળા' સાવધના આર>સ રૂપ આસવ દ્વારથી 'कम्म-कर्म' पापकर्भ 'न खवें ति-न अपयन्ति' नाश करी शक्ता नशी, अर्थात પાપકમ કરવાને કારણે પાતાના કર્માના નાશ કરી શકતા નથી. પરંતુ 'ધૌરા⊸ थीराः' धीर पुरुष 'अकर्मुणा-अकर्मणा' अस्त्रवेतने देहीने 'कस्म-कर्म' पाप ৬મ' 'खने ति-अपयन्ति' अथावे छे. तथी 'मेहाविणो-मेधाविनः' अद्भिमान् भुइव 'छोममणावतीता-छोममयादतीताः' परिश्रद्धशी हर रहे छे. तेशी क्रांने

વેલેફ

अन्तयार्थः—(वाला) वालाः (क्रमणा क्रमेक्षयो अवति) इति मन्यमाना अज्ञानिनः (क्रमणा) कर्मणा—सावधारम्भक्षणेण आस्त्रद्वारेण (क्रमः) क्रमे-पापं कर्म (न खर्व ति) न सप्यन्ति-सपयितुं न क्रवतुत्रन्ति, अति (धीरा) धीराः-महा-सच्यवत्तः पुरुषाः (अक्रम्धुणा) अक्रमणा—अस्त्रवनिरोधेन (क्रमः) कर्म पापं कर्म (खर्वेति) सप्यन्ति, अतः (मेघाविणो) मेघाविनः-विशिष्टबुद्धिशालिनः, अतः एवं (लोभमयावतीताः) लेपिषः-परिषदातीताः-द्रव्यभावपरिष्रद्विताः अत्यव्य (संतोसिणो) सन्तोषिणः-सन्तोषवन्तः संपताः (पार्व) पापम्-सावधाः ज्ञष्ठानम् (नो पकरंति) नो पक्षविन्त ॥१५॥

टीका-किञ्चान्यत् 'बाला' वाला इव बालाः-अविवेकिनः-सदसद्विके विकलाः-पिथ्यात्यदोपैरभिभूताः 'कम्मुणा' कर्मणा-सावद्यकर्षानुष्ठानेन पाणा-तिपातादिरूपेण 'कम्प' कर्म 'न खत्रे'ति' न क्षपपन्ति-कर्मगः क्षपार्धमुत्मुकाः । उद्यक्ता अपि कर्म क्षपथितुं न समर्था भवन्ति, किन्तु 'धीरा' धीराः-परीपहोप .

मयादतीताः' परिग्रह से दूर रहते हैं अतएव संतोसिणो-संगोषिणाः' संतुष्ट रहते हुवे 'पार्व-पापम्' सावद्य अनुष्ठान 'नो पकरेंति नो मकुर्वन्ति' नहीं करते हैं ॥१५॥

अन्वयार्थ अज्ञानी जीव (साबदा) कर्म से कर्म का श्रय नहीं कर सकते, धीर पुरुष अकर्म से (आश्रव निरोध से) कर्म का क्षय करते हैं अतः मेधावी पुरुष परिग्रह से (अधवा लोभ और मद से) रहित होकर, सन्तोष धारण करके पाप नहीं करते हैं ॥१५॥

टीकार्थ—मत् असन् के विवेक से शून्य और विध्यात्व आदि दोषों से पराम्न अज्ञानी जीव प्राणातिपात रूप सावद्य कर्म के अजु-स्ठोन से क्वों का क्षय करने के लिए उत्सुक होते हुए भी क्षय करने में समर्थ नहीं हो सकते हैं। किन्तु जो पुरुष धीर हैं अर्थात् परीषही

'संतोक्षिणो–संहोषिणः' संतुष्ट भनीने 'पावं पापम्' सावध अनुष्ठान 'नो पकरे ति–नो प्रकुर्वन्ति' કरता नथी ॥१५॥

અન્વયાર્થ—અજ્ઞાની છવ (સાવઘ) કર્મથી કર્મના ક્ષય કરાવી શકતા નથી. ધીર પુરૂષ અકર્મથી (આસવાને રાકવાથા) કર્મના ક્ષય કરે છે તેથી મિધાવી પુરૂષ પરિચહુથી (અથવા લાભ અને મદથી) રહિત અનીને સંતાષ ધારણ કરીને પાપ કર્મ કરતા નથી. તાલપા

ટીકાર્થ — સત્ અસત્ના વિવેધ રહિત અને મિથ્યાત્વ વિગેરે દેખાંથી પરાજય પામેલા અનાની છવા પ્રાણાતિપાત રૂપ સાવઘ કર્મના અનુષ્ઠાનથી કેમીના ક્ષય કરવા માટે ઉત્સુક ઘતા હોવા છતાં પણ ક્ષય કરવામાં સમયે થતા નથી. પરંતુ જે પુરૂષ ઘીર છે, અર્થાત્ પરીષહા અને ઉપસંગીને સહન

सर्गविजये समर्थाः देवीपादेवविवेकतन्तः सन्तः 'अकम्युणा' अकर्मणा-आस्नविन्दोधेन अन्तर्वः शैकेश्यवस्थायाम् 'कम्म' कर्म 'लवे ति' क्षपयन्ति-सद्वैद्याः विकित्तया रोगिमवापनयन्ति । कथं मृतास्तेधीरास्तजाह-'मेहाविणो' पेधाविनः-दिताहितमाप्ति परिदारहाः, तथा- 'लोभमयावतीता' लोभमयादतीताः-लोभमयः परिप्रदस्तरमादतीताः-अतिकान्ताः-वाद्याभ्यन्तरपरिप्रदविज्ञताः, अत एव 'संतो सिणो' सन्तोषिणः-जिनवचनामृतपानेन सन्दृष्टा अतप्त ते धीराः 'पावं' पापष् -माणातिपातादिह्वयम् 'नो पकरे ति' नो प्रकृतिन्त । लोभावीतत्वेन मतिषेधांश्रो दिश्वतः, सन्तोषेण तु विधेयांश इति ॥१५॥
मृलम्-ते तीर्ये उप्यन्नमणागयाःहः,

कीगस्स जाणांति तहामया**इं**।

णैतारो अन्नेसिं अणन्न णेया,

बुद्धा हुँ ते अंतेकडा भैवति॥१६॥

छाया— तेऽवीत्तोत्पन्नऽनागतानि, छोतस्य जानन्ति तथागतानि । नेतारोऽन्येषामनन्यनेताः, बुद्धाध तेऽन्ततस्य भवन्ति ॥१६॥

एवं उपसर्गों को सहन करने में समर्थ तथा हेय उपादेय के विवेक से विभूषित हैं, यही अकर्म के द्वारा अर्थात् आस्रव का निरोध करके, पूर्ण रूप से देखेशी अवस्था में कर्मों का क्षय करते हैं, जैसे चिकित्सा के द्वारा अच्छा वैद्य रोग का क्षय कर देता है। वे घीर पुरुष मेथाधी होते हैं हित की धासि और अहित के परिहार (दूर करने) को जानते हैं, बाह्य तथा आभ्यत्तर परिग्रह से अतित होते हैं और जिन-वचन-रूपी असृत का पान करने से सन्तोषी होते हैं। ऐसे पुरुष प्राणातिपात सृचाबाद आदि पापकर्म नहीं करते हैं। ॥१५॥

કરવામાં સમર્થ તથા દેય ત્યાગવા ચાગ્ય અને ઉપાદેયના (ગ્રહ્યુ) વિવેકશી યુક્ત છે, તેજ અકમે દ્વારા અથવા આસ્ત્રવના નિરાધ કરીને પૂર્યું રૂપથી શૈલીશી અવશ્યામાં કર્મોના ક્ષય કરે છે. જેમ ચિકિત્સા દ્વારા સારા વૈદ્ય ક્ષેત્રના નાશ કરી કે છે. તે ધીર પુરૂષ મેંધાવી હાય છે. હિતની પ્રાપ્તિ અને અહિતના પરિહાર દૂર કરવા માટે સમજે છે, બાદ્ય-બહારના તથા આશ્યંતર—અંદરના પરિશ્રહથી પર હોય છે, અને જીન વચન રૂપી અમૃતનું પાન કરવાથી સંતાવી હોય છે. એવા પુરૂષો પ્રાહ્યાતિપાત, મૃષાવાદ વિગેશ પાપકમે કરતા નથી. 114પા

## समयाचैवीचित्री दीका व. भू. अ. १२ समयसरणस्वक्रपनिक्रपणम्

१९५

अन्तयार्थः—(ते) ते-अ।स्रवनिरोधेन कमेश्रवकास्तीर्थकराः (लोगस्स) छोक-स्य पाणिसमृहस्य (तीयउप्पत्रमणागयाई) अतीतपत्युरपञ्चानागतानि,-भूतवर्षमान-मिवच्यत्काळमात्रीनि सुखदुःखादि (तहागयाई) तथागतानि-यथा-वस्थितानि (जाणित) जानन्ति । तथा-ते तीर्थकराः (भन्नेर्सि) अन्धेषां जीवानाम् (णेतारो) नेतारः-मार्गदर्शकाः सन्ति किन्तु ते स्वयम् (अणन्नणेया) अनन्यनेताः-नान्ये तान् नेतुं समर्थाः सन्ति । तहिं कथमेतादशा जाताः ? इत्याह-(ते) ते-तीर्थ-

'ते तीव उप्पन्नमणागपाइं' इस्यादि ।

दाब्दार्थ—'ते-ते' वे आस्रव के निरोधसे कर्मका क्षय कहने वाले वीतराग पुरुष 'लोगस्स-लोकस्य' प्राणी समृहके 'तीय उप्पन्नमणाग्याइं-अतीतोत्पन्नानागतानि' यून, वर्तमान और भविष्य ऐसे कालक्ष्य यका वृक्षांतो को 'तहागयाइं-तथागतानि' यथार्थ रूपसे 'जाणंति—जानित' जानते हैं एवं वे तीर्थकरादि 'अन्नेसि-अन्येषां' दूसरे जीवोंके 'णेतारा-नेतारः' नेता अर्थात् मार्ग दर्शक है परंतु स्वयं 'अणक्षणेया—धनन्यनेताः' नेता रहित हैं अर्थात् उनका कोई नेता नहीं है 'ते-ते' वे तीर्थकरादि ज्ञानी पुरुष 'हु—ध' निश्चय 'बुद्धा—बुद्धाः' स्वयं बुद्ध होने से 'अंतकडा—अन्तकृताः' सकल कमें का नादा करनेवाले होते हैं ॥१६॥

अन्वयार्थ — आश्रवका निरोध करके कर्मी का क्षय करनेवाले तीर्थं-कर प्राणियों के भूत, वर्तमान और भविष्यत् काल को सुख दुःख को यथार्थ रूप से जानते हैं। वे अन्य जीवों के नेतामार्गदर्शक होते

રાગ્કાર્યં——'તે–તે' આસ્ત્રવના રેક્કાથી કર્મોના ક્ષય મહનવાવાળા વીત-રાગપુરૂષા 'હોગરલ-છોક્કરય' પ્રાધ્યિયાના સમૂહના 'તીયકલ્વન્સમળાગયાદું–જતી-ત્રોત્વમ્સાનાગતાનિ' બૂત, વર્તમાન, અને ભવિષ્ય એમ ત્રણે કાળના વૃત્તાંતાને 'તદ્દાગયાદ્વ'–તથાગતાનિ' યથાર્થપણાથી 'જાળંતિ–જ્ઞાનન્તિ' જાણે છે. અને તીર્થ-કરાહિ 'લન્નેસિં–લન્યેવાં' બીજા જીવાના 'ળેતારો–નેતારઃ' નેતા અર્થત્ માર્ગકર્શક છે. પશંતુ સ્વયં 'લળન્નળેયા—લન્યનેતાઃ' નેતા રહિત છે, અર્થાત્ તેઓના કાઈ નેતા નથી 'તે–તે' તીર્થકઃદિ જ્ઞાનીપુરૂષ 'દુ–ય' નિશ્ચય 'લુલા–લુલા' સ્વયં ભુદ હોવાથી 'સંદક્ષદા–લન્યકૃતાઃ' સકલ કમીના નાશ કરવાવાળા હોય છે. તારદા

અન્વયાર્થ——આસ્ત્રવેશના નિરાધ કરીને કર્મોના ક્ષય કરવાવાળા તૌર્થ-કર પ્રાહ્યિયાના ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય કાળને સુખ દુઃખ અને યથાર્થ પશુાથી જાશે છે. તેઓ અન્ય જીવાના નેતા-માર્ગકર્શક ખને છે, પરંતુ

<sup>&#</sup>x27;ते तीयवरपन्नमणागयाइ'' धर्याहि

कराः (हु) निश्चयेन (बुद्धा) बुद्धाः – स्वयं बुद्धा भवन्ति अतः (अंतकडा) अन्त∙ क्रताः-सक्लकर्मणामन्धकर्चारो भवन्तीति ॥१६॥

टीका-ये च लोभातीतत्वेन बाह्याऽभ्यन्तरपरिवहरहिताः 'ते' ते-बीत-रागाः (ठोगस्स) लोकस्य-लोकवर्त्तिमाणिवर्गस्य 'तीय उप्यन्नमणागयाई' अती-तोत्पश्नाऽनागतानि तत्र अतीतानि-पूर्वजन्मार्जितानि उत्परनानि-वर्चमान∞ अन्मस्यितानि, अनागतानि-मधिष्यज्जनमभावीनि स्रुखदःखादीनि 'तहागयाई' मुयागतानि-यानि यथा दिचन्ते-तानि तथैव 'जाणंति' जानन्ति, न तु विभन्नक्रानि-वद विपरीतं जानन्ति तथाहि-आगमराक्यम्-'अणगारे णं भंते! माई सिच्छादिह्नी रायितिहे जयरे समोदर बाजारसीय नयरीए ख्वाइं जाज पासह ? जाव से दंस-णविवज्जासे भवर्) इत्यादि, मायी मिध्यादृष्टिरनगारी राजगृहस्थिती वाराणसी हैं. पर उनका कोई नेता नहीं होता, क्यों कि तीर्थंकर स्वयंबुद्ध और

अन्त कर होते हैं ।**१६॥** 

टीकार्ध-लोभ से सर्वधा रहित होने के कारण जो बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह से मुक्त हो चुके हैं, वे बीतराग पुरुष लोक में स्थित प्राणियों के मृतकाल में उत्पन्न हुए, वर्त्तमानकाल में उत्पन्न होते हवे तथा भविष्य में होने वाछे समस्त सुखीं और दुःखों को वास्तविक रूप से जानते हैं। विभंगज्ञानियों की जैसे विश्रीत रूप में नहीं जानते हैं। आगम में कहा है-'भगवन्! मायावी और मिध्यःदृष्टि अनगार राजगृह नगर में रहा हुआ क्या वाराणसी नगरी के रूपों (पदार्थी! को जानता और देखता है ? इसका उत्तर यह है कि-हां, जानता अपैर देखना तो है किस्तु पथार्थ रूप से नहीं देखना परन्तु उसको दर्जन

તેઓના કાઈ નેતા હોતા નથી કેમ કે તીર્થ કર સ્વયંબહ અને અંતકર દ્ધાય છે. લાવલા

ટીકાર્ય' — લાભથી સર્જવા પર હાવાના કારણે જેઓ બાહ્ય અને આલ્યન્તર પરિશ્રહથી મુક્ત થઇ ચૂર્કેલા છે, તે વીતરાગ પરૂષા લાકમાં રહેલા પ્રાશ્ચિ ચાૈના ભૂતકાળમાં ઉત્પત્ત થયેલા, વર્તમાનમાં ઉત્પત્ન થતા અને ભવિષ્ય કાળમાં ઉત્પન્ન થનારા સઘળા સુખાે અને દુઃખાને વાસ્તવિક રૂપથી જારો છે વિલંગ માનીયાની જેમ વિષરીત રૂપથી જાગાતા નથી.

આગમમાં કહ્યું છે કે-- હે ભગવાનુ માયાવી અને મિશ્યાદૂષ્ટિ અનગાર રાજગૃદ્ધ નગરમાં રહીને શું વારાશ્વસી નગરીના રૂપેા (પદાયો)ને જાણે કે ક્રેખે છે ! તેના ઉત્તર એવા છે કૈ-હા જાણે છે, અને દેખે છે. પરંતુ તેને કર્શન વિષયીસ હાય છે. અર્થાત્ તે વિષરીત રૂપથી જાણે અને દંખે છે. ઇત્યાદિ.

100

### समयार्थवोचित्री टीका प्र. श्रु. ब. १२ समवसरणस्वकपनिकपणम्

स्थितिरूपाणि पश्यति, नतु यथाऽवस्थितरूपेण पश्यति, यतस्त्रस्य दृष्टिविष्यांसो स्वति नैव स यथावस्थितं रूपादिकं द्रष्टुं अवनोतीति भगवदुत्तरम् । तथा तैं 'अन्नेसिं' अन्येषां भव्यानाम् 'णेतारो' नेतारः सदुपदेशदानाद् मोसपार्गदर्शकाः सन्ति । किन्तु ते स्वयम् 'अणल्लेषया' अनःयनेयाः नान्येनेतुं योग्याः, न कोऽपि तेषां नेता मित्रुपाईतीति भावः । तिई किमित्याह—'बुद्धाः बुद्धाः—स्वयं धुद्धाः सन्ति, 'हु' इति निश्चयेन 'ते' ते—तीर्थकराः 'अंतकडा' अन्तकृताः, अन्तः कृतो वैस्ते तथा, सर्वक्रमणामन्तकरा भवन्तीति ॥१६॥

बुदा यावन्मोक्षं न गच्छन्ति तावत् किं दुर्वन्ति तत्राह — मुख्य्—'ते णैवं कुञ्वंति ण कारवंति,

मूयाहिसंकाइ दुगुंछमाणा।

सया जया विर्थंणमंति धीरा,

विष्णित्तिर्धारा ये हवंति एगे ॥१७॥

छाथा---ते नैद कुर्देन्ति न कारयन्ति, भूताभिश्चङ्कया जुगुष्समानाः । सदा यता विभणमन्ति धीरा, विश्वसिधीराश्च भवन्त्येके ॥१७॥

विषयांस होता है अर्थात् वह विषरीत रूप से जानता और देखता है।' इत्यादि ।

तीर्थं कर अन्य भव्य जीवों के नेता होते हैं, सदुपदेश देकर उन्हें मोक्ष मार्गदिखलाते हैं, किन्तु वे अन्यनेय नहीं होते अर्थात् उनका कोई नेता नहीं होता, क्योंकि वे स्वयंग्रुद्ध होते हैं और समस्त कर्मों का अन्त करने वाले होते हैं ॥१६॥

तीर्थकर जब तक मोक्ष नहीं जाते तब तक क्या करते हैं ? इस प्रदन का उत्तर देते हैं-'ते णेव कुव्वंति' इत्यादि ।

તીર્થ'કર અન્ય ભવ્ય જીવાના નેતા હાય છે. સદુપદેશ આપીને તેઓને મે ક્ષ માર્ગ ખતાવે છે, પરંતુ તેઓ અન્યથી લઈ જવાય તેમ હાતા નથી. અર્થાત્ તેઓના કોઈ નેતા હાતા નથી. કેમકે તેઓ સ્વય'બુહ હોય છે. અને સમસ્ત કર્મના અન્ત કરવાવાળા હોય છે. 119દા

તીર્થ કર જયારે માેક્ષ જતા નથી ત્યારે શું કરે છે? એ પ્રક્ષના ઉત્તર भાષતાં કહે છે કે–'ते जेव कुटवंति' ઇત્યાદિ.

अं oम

अन्त्रयार्थ-(ते)ते-प्नेक्ताः पत्यक्षज्ञानिनः (द्रुगुंछमाणा) जुगुष्समानाः पापं कर्म निन्दन्तः सन्तः (भूयाहिसंकाइ) भूतामिक्षङ्कया-पाण्युपमर्दनग्रङ्कया (णेव) नैत्र (क्वुन्वंति) कुर्वन्ति-न स्तयं पापकर्म समाचरन्ति तथा-(ण कारवंति) न पापाचरणे परं प्रेरयन्ति, उपलक्षणात् पापं कुर्वन्तपन्यं नानुमोदयन्ति च, किन्तु ते (धीरा) धीराः-परीषद्दोपर्स्यासहनशीलाः (सया) सदा-निरन्तरमहर्निशम् (जया)

शब्दार्थ — 'ते-ते' वे पूर्वीक्त प्रत्यक्ष ज्ञानी अर्थात् तीर्धकरादि 'दुगुं-छमाणा-जुगुष्समानाः' पापकंप से घृणा करते हुए 'भूताहिसंकाइ— मूताभिशङ्कपा' प्राणियों के घातके भय से 'नेव कुव्वंति—नेव कुर्वन्ति' स्वयं पाप नहीं करते हैं तथा 'ण कारवंति—न कारपन्ति' पाणाचरण करने के लिए अन्य को प्रेरित नहीं करते हैं 'घीरा—घीराः' परीपह एवं उप-सर्ग को सहन करनेवाछे वे पुरुष 'सया—सदा' सर्व काल 'जया—यताः' यतना युक्त होकर 'विष्णणमंति—विप्रणमन्ति' संयम का अनुष्ठान करते हैं 'च—च' तथा 'एगे—एके' कोइ अल्पसत्य 'विण्णित्त घीरा—विज्ञ-दितधीराः' संयम के ज्ञान मात्र से संतुष्ठ 'हवंति—भवन्ति' होते हैं अर्थात् कियासे संयमका अनुष्ठान नहीं करते हैं ॥१७॥

अन्वयार्थ— वे पूर्वोक्त प्रत्यक्षज्ञानी पापकर्म की जुगुप्सा करते हुए, प्राणियों के उपमर्दन (विराधना) की संभावना से न स्वयं पापकर्म करते हैं न करवाते हैं और न पापकर्म करनेवाछे का अनुमोदन करते हैं। वे

शण्डार्थं—'ते-ते' से पडेला वर्ष्यंत प्रत्यक्ष हानी सर्थात् तीर्धंकः सिंह 'दुनुं स्वमाणा-जुनुष्धमानाः' पाप कर्मनी धृद्धा करता थक्षा 'मृताहिसंकाष्ट् —मृताभिश्चक्रया' प्राक्षियोना धातना कायधी 'नेव कुट्यंति नेव कुर्वन्ति' पेति पापकमं करता नथी. तथा 'न कारवंति न कारयन्ति' पापनुं आश्चरण् करवा भाटे जीलने प्रेरण्या करता नथी. 'धीरा-धीराः' परीषढ स्मने हैपसर्भं ने सद्धन करवाजा स्मेवा ते पुरुषे। 'स्वा-एदा' सर्वं अण 'ज्ञया—यताः' यतनावाणा जनीने 'विष्यणमंति-विप्रणमन्ति' संयमनुं स्मनुष्ठान करे छे. 'य-च' स्मने 'प्रोन्पकं' केश स्म सत्य 'विष्णत्तिधीराः-विह्नश्विधीराः' संयमना ज्ञान भावधी संतेषी 'इवंति-सवन्ति' धाय छे. स्मर्थात् क्षियापूर्वं संयमनुं स्मनुष्ठान करता नथी. ॥१७॥

અન્યયાર્થ — પૂર્વોક્ત પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીયા માપકર્મની નિંદા કરતા થકા પ્રાણિયાના ઉપમદેન (વિરાધના) ની સંભાવનાથી પાતે પાપ કર્મ કરતા નથી તેમજ બીજા પાંસે પાપકર્મ કરાવતા નથી તથા પાપ કર્મ કરવાવાળાની અતુ- यताः-यतनावन्तः (विध्वणमंति) त्रिषणमन्ति-संयमानुष्ठाने नघी भवन्ति (य) च तथा (एगे) एके-केचनाऽस्यसन्ताः (विण्णतिघीरा) विक्रप्तिधीराः-कान धीराः संयमक्कानमात्रसन्तोषिताः (इवंति) भवन्ति किन्तु संयमानुष्ठानं कियया नाचरन्तीति ॥१७॥

टीका—'ते' ते-पत्यक्षद्वानिनो विदित्तवेद्या वा तीर्थकरगणघरादयः 'दुगुःछमाणा' जुगुरसमानाः पापं कम निन्दन्तः सन्तः 'मुयाहिसंकाइ' भूतानिशक्ष्या-त्रसस्थावरमाण्युपमर्दशङ्का 'णेव'नेद 'कुट्वंति' कुर्वन्ति—न स्वयं प्राणाति-पाताद्यष्टादश्चपापस्थानानि समाचरन्ति 'न कारवंति' न कारयन्ति नान्यं तदाचर-णार्थं प्रेरयन्ति उपलक्षणात् पापस्यानानि समाचरन्त मन्यं नातुमोद्यन्ति किन्तु ते 'धीरा' धीराः परीषहोपसर्गैरचलनशीलाः 'सया' सदा निरन्तस् 'जया' यताः-

धीर पुरुष निरन्तर यतनावान् होते हैं और संयम के अनुष्ठान में नम्न होते हैं। किन्तु कोई कोई सत्त्वहीन अन्यद्दीनी ज्ञानशूर ही होते हैं, संयम के ज्ञान में तो कुशस्त्र होते हैं पर उसका आचरण नहीं करते।१७।

टीकार्थ—वे प्रस्यक्षज्ञानी या जानने योग्य पदार्थों को जानने वाले परोक्षज्ञानी तीर्थं कर गणधर आदि पापकर्म की दुग्रंछ।—निषेष करते हैं। प्रस और स्थावर जीवों के उपमदेन (विराधना) की आदांका से न स्वयं हिंसा आदि अठारह पापस्थानों का सेवन करते हैं, न दूसरों को सेवन करने की प्रेरणा करते हैं और (उपलक्षण से) न पापस्थानों का सेवन करने वाले का अनुमोदन ही करते हैं। वे चीर पुरुष परीपहों और उपसगों से चलायमान न होते हुए निरन्तर यतनावान होते हैं

માંદના પણ કરતા નથી. એવા તે ધીર પુરૂષા હંમેશાં યતનાવાન્ રહે છે. તેમજ સંયમના અનુષ્ઠાનમાં નમ્ર હોય છે. પરંતુ કાઇ કાઇ માવ વગરના અન્ય દર્શનવાળા ત્રાન શૂરજ હાય છે. સંયમના જ્ઞાનમાં તાે તેઓ કુશળ હોય છે. પરંતુ તેઓ તેનું આચરશ્રુ કરતા નથી, ા૧ળા

ટીકાર્ય — તે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીયા અથવા જાણવા યાગ્ય પદાર્થને જાણવાન લાળાઓ પરાક્ષ જ્ઞાની તીર્થ કર ગણુષર વિગેરે પાપકમંની દુશું છા—નિષેષ કરે છે, ત્રમ અને સ્થાવર જીવાના ઉપમઈન (વિરાધના) ની આશંકાથી સ્વયં-હિંસા વિગેરે અહાર પ્રકારના પાપ સ્થાનાનું સેવન કરતા નથી. તથા બીજા-ઓને તેનું સેવન કરવાથી પ્રેરણા કરતા નથી, અને (ઉપલક્ષણથી) પાપસ્થા-નાનું સેવન કરવાવાળાનું અનુમાદન કરતા નથી. તે ધીર પુરૂષા પરીષઢા અને ઉપસર્ગોથી ચલાયમાન ન થતા હમેશાં યતનાવાન્ રહે છે. અને વિનય पापानुष्टानान्निष्ट्वाः सःतः 'विष्यणमंति' विषणमन्ति संयमानुष्ठानं प्रति विवि-भमकारेण नम्नी भवन्ति विनयपूर्वकं संयममानस्तिति मानः । 'य'-'च-तथा 'समे' एके-केचन गुरुकर्माणोऽस्यसस्ताः पुरुवाः 'विष्णतिधीरा' विव्वतिषीराः -विव्यष्टिःवानं तन्मात्रेणेतथीराः सन्तोषिणः व्यानादेव अभिल्पितवाल्छकाः न तु संयमानुष्टायिनः 'इवंति' भदन्तीति ॥१७॥

म्लम्-डेहरे ये पाणे बुंह्रु ये पाणे, ते आत्तओ पासइ सेव्वलोए। उँव्वेहती लोगैमिणें मेहंतं, बुंद्धेऽपमैत्तेसु परिबेएडजा।१८। छाया—डहराश्र माणा हद्धाश्र पाणा, स्वानात्मवत् पत्त्यति सर्वकोके। उत्पेक्षेत लोकमिनं महान्तं, बुद्धोऽपमत्तेषु परिवजेत्।।१८॥

और विनयपूर्वक संयम का अनुष्ठान करते हैं। इनके विपरीत कोई कोई भारीकर्म वाछे सश्वरहित जन ज्ञान सन्तोषी होते हैं अर्थात् ज्ञान से ही अभीष्ठ की सिद्धि की अभिलाषा करते हैं। १९०॥

'डहरे य पाणे' इश्यादि ।

शब्दार्थ — 'सब्बछोए-सर्वलोके' पंचास्ति काय युक्त समस्त छोको 'बहरे य-बहराश्च' छोटे छोटे एकेन्द्रियवाले कुःधु, पिपीलिकाआदि 'पाण-प्राणाः' प्राणी हैं 'य-च' तया 'बुइडे य-बृद्धा श्च' दंढे दंढे हाथी आदि बादर शरीरवाले 'पाणे-प्राणाः' प्राणी है 'ते-तान्' उन सबका 'आस्त्रो पासइ-आत्मवत् पद्येत्' आत्मवत् देखना चाहिये तथा 'इणं-इमम्' प्रत्यक्ष दश्यमानं 'महतं-महान्तम्' विशाल छोयं-लोकम्' जीवाजीवात्मक लोक को 'उन्वेहती-अत्प्रेक्षेत' कर्म के वश्वती होने

પૂર્વંક સંયમનું અનુષ્ઠાન કરે છે. આનાથી વિપરીત કાેઇ કાેઇ ભારે કર્મવાળા સત્વ વગરના પુરૂષો જ્ઞાન સંતાષી હાેય છે. અર્થાત્ જ્ઞાનથી જ અલીષ્ટની સિદ્ધિની અભિલાષા ઇચ્છા કરતા રહે છે. ॥૧૭॥

'डहरे च पाणे' छत्याहि

शण्डार्थ — 'सन्त्रकोए-सर्वेकोके' पंचारितशयवाणा आ संपूर्ण देशिमां 'हरे य-इहराझ' नाता नाना ओड छिन्द्रियवाणा हुं धु पिपीदिका (डीडी) विगेरे 'वाणे-प्राणाः प्राध्यियो छे. 'य-च' अने 'तुन्द्रहे य-ष्ट्रह्याझ' माटा माटा द्वाधी किनेरे आहर शहीरवाणा 'वाणे-प्राणाः' प्राध्यियो छे. 'ते-तान्' ओ अधाने 'खांत्रखो पासह-आत्मवत् पर्येन्' पेताना सरामा जेवा जेधिओ, तथा 'इंजे-हमन् पासह-आत्मवत् पर्येन्' पेताना सरामा जेवा जेधिओ, तथा 'इंजे-हमन् अत्यक्ष हे भाता 'महंतं-महान्तम्' विशाण छोयं-छोकम्' छवा छवा त्या है। हमें 'उन्वेहती-उत्प्रेत' धर्मना वशीलूत है।वाथी हु: भ इप विशारे

308

# समयार्थवोधिना टीका प्र. श्रु. अ. १२ समयसरणस्वरूपनिक्षणम्

अन्तयार्थः—(सन्तलीए) सर्वलीके पश्चारितकायात्मके समस्तलीके ये (उद्दे य) उद्दाश्च-लघाः पृथिनीकायिकाधेकेन्द्रियाः, कुन्धुपिपीलिकाद्यः, स्था वा (पाणे) प्राणाः-पाणिनः, (ये) च-पुनः (वुहु थ) वृद्धाश्च महान्तो इस्त्यादयो वाद्रा वा (पाणे) प्राणाः-पाणिनः सन्ति (ते) तान सर्वान् (पानशो-पासः) आत्मनत् प्रयेत् । तथा (इणं) इमं प्रत्यक्षतया दश्यमानम् (महंतं) महान्तम् अनाधनन्तत्वाद् विशालम् (लोयं) लोकम्-जीवाजीवात्मकम् (उन्वेहतो) उत्येक्षेत कर्मवशाद् दुःखहपत्वेन विचारयेत् तथा-(बुद्धे) बुद्धः-विद्वातत्वन्तो हेयोपादेय-कुन्नलो मुन्तः (अप्यानेषु) अममनेषु-अपमन्तयोगेषु (परिव्यक्जा) परिव्रजेत्—विचरेत्, अप्रमन्तो भूवा दिशुद्धस्यमं पालयेदिति मातः ॥१८॥

टीका—प्रधेवं तर्हि मुनिः किं कुपिदित्याह-'सन्तरोए' सर्वेलोके पञ्चास्ति कायात्मके लोके ये 'उहरे य पाणे' उहराश्च-लघगः कुन्ध्यादयः मुक्ष्मा वा माणाः-से दुःखस्य से विचारकरे कथा 'युद्धे-बुद्धाः तत्त्वदर्शी सुनि 'अप्यमसेसु -अप्रमसेषु' संयम पालन योग वे 'परिन्वएडजा-परिव्रजेत् दीक्षित् हो कर विशुद्ध संयमका पालन करे ॥१८॥

अन्वपार्थ — इस पंचास्तिकायात्मक सम्पूर्ण लोक में जो होटे अर्धात् पृथ्वीकायिक आदि एकेन्द्रिय तथा कुन्यु पीपिलिका आदि प्राणी हैं और जो बढ़े अर्थात् हाथी आदि बादर प्राणी हैं, उन सब को अपने समान देखे तथा जाने। इस विद्याल लोक को दुःख रूप विचारे और कुशल मुनि अदमस्त योगों में विचरे दिशुद्ध संयम का पालन करे।१८।

टीकार्थ—सुनिको क्या करना चाहिए, सो कहते हैं-इस पंच अस्तिकाय रूप लेका में जें। कुंग्रु आदि सहन प्राणी हैं और जो वडे

तथा 'बुद्धे-बुद्धः' तत्त्रने જાણવાવાળા મુનિ 'अष्यमत्तेषु-अक्षमतेषु स'યમનું પાલન કરવામાં 'परिट्यएडजः परित्रजेत्' દીક્ષા અંગીકાર કરીને વિશુદ્ધ સંય મનું પાલન કરે ॥૧૮॥

અન્વયાર્થ — ખા પંચાસ્તિકાયાત્મક સંપૂર્ણ લાેકમાં જેઓ નાના અર્થાત્ પૃથ્વીકાયિક આદિ એકેન્દ્રિય તથા કુન્યુ પિપીલિકા વિગેરે પ્રાહ્મિયો છે, અને જેઓ માટા અર્થાત્ હાથી વિગેરે જે બાદર પ્રાહ્મિ છે, તે બધાને પે.તાની જેમજ જુએ, અને પાતાની બરાળર સમજે. આ વિશાલ લાેકને દુઃખરૂપ વિચાર તથા કુશલ મુનિ અપમત્ત યાેગામાં વિચર અને વિશુદ્ધ સંયમનું પાલન કરે. ા૧૮ા

ટીકાર્થ — મુનિએ શું કરવું જેઇએ, તે કહેવામાં આવે છે, આ પં**ચ** અસ્તિ કાય રૂપ લાકમાં કુશુ નિગેરે જે સ્કૂકમ પ્રાણી **છે,** અને માટા **હાથી**  माणिनः 'य' च-पुनः 'बुड्ढे य' द्रद्धाश्च महाश्वरीराः-हस्त्यादयः माणाः प्राणिनः 'ते' तान्-सर्वान् श्वदान् महतश्च-स्क्ष्मान् बाद्रान् वा जीवान् 'आत्त्रओ पास्इ' आत्मवत् प्रयोत् यथा-मम दुःखमनिमेषेतं तथेत्र एतेपामि दुःखमनिमेनतमेव 'सब्वे जीवा वि इच्छंति जीविउं न मरिजिनउं' इति बचनात् सर्वे माणिनो जीविदं सिमिच्छन्ति न तु मरितुम्, सर्वेषां जीवानां जीवनाशामरणभयानि समानान्येथ, खकंच-'अमेध्यमध्ये कीटस्य, सरेन्द्रस्य सुरालये ।

समाना जीविताकाङ्का, समं मृत्युमयं तयीः ॥१॥ '

इति विचार्यं सर्वजीवान् आत्मवत् । तथा 'इणं' पत्यक्ष द्रयमानम् 'मद्दतं' महाः नतम्-सूक्ष्म यादरजीवाकुलस्वात् काळतो भावतश्च अनासनन्तस्वात् महत्यद-वाचपम् 'लोयं' लोकम्-स्थावरजङ्गमरूपम् 'उष्वेहती' उत्येक्षेत-कर्भवशवर्तितया

हाथी आदि है, उन सभी छोटों-वडों को अपने ही समान समझे। अर्थात् यह सोचे कि जैसे मुझे दुःख अपिय है उसी प्रकार इन सम प्राणियों को भी दुःख अनिष्ट है 'सभी प्राणी जीवित रहना चाहते हैं, कोई भी मरने की इच्छा नहीं करता', इस वचन के अनुसार सभी प्राणियों में जीवित रहने की अभिलाबा और मरण का भय समान हव से वियमान रहता है। कहा भी है-'अमेध्यमध्ये कीटस्य' इत्यादि।

अञ्चिस में रहे हुए की है में तथा स्वर्गलोक में रहनेवाछे देवेन्द्र में जीवित रहने की अकांक्षा और मृत्यु से भीति एक सी होती है।'

इस प्रकार विचार कर सब जीवों को आत्मतुल्य समझे। सुक्ष्म और बादर जीवों से ब्यास होने के कारण तथा काल और भाव से अनादि-अनन्त होने के कारण यह लीक महान कहागया है। मुनि

વિગેર જે છવા છે, તે અધાજ એટલે કે નાના માટાને પાતાની ખરાબરજ સમજવા. અર્થાત એમ વિચારલું કે જેમ મને દુઃખ અપ્રિય છે, એજ પ્રમ.શે આ અધા પ્રાણીયાને પણ દુઃખ અપ્રિય છે. અધાજ પ્રાણિયા છવવાની ઈચ્છા વાળા જ હાય છે. કાઇ મરવાની ઇચ્છા કરતા નથી. આ વચન પ્રમાણે બધા જ પ્રાણિયામાં છવવાની ઈચ્છા અને મરણના લય સરખે હાય છે. કહ્યું પણ છે કે—'જામેદ્યમધ્યે કીટસ્ય' ઇત્યાહિ

અશુચિમાં રહેલા છવેલમાં અને સ્વર્ગ લાકમાં રહેનારા દેવેન્દ્રમાં છવ વાની છજ્ઞાયા અને મરણથી ડર એક સરખા જ હાય છે

આ પ્રમાણે વિચાર કરીને સઘળા જીવાને આત્મા તૃલ્ય-પાતાની સરખા સમજવા સૃક્ષ્મ અને આદર જીવાશી વ્યરત હૈત્વાને લીધે તથ કાળ લ વર્ષા ભનાદિ-અનન્ત હૈાવાના કારણે આ લેક મહાન્ કહેલ છે. મુનિ આ મહાન્ दुःलात्मकत्वेन विचारयेत्। पुनश्र—'बुद्धे' बुद्धः—हेयोपादेयविवेककुञ्चलो सुनिः 'अप्पमत्तेसु' अममत्तेषु-अपमत्तयोगेषु 'परिव्वप्जना' परिवजेत्—विचरेत्, सप्त-दश्वविधमंथमं पाल्येदिति मानः ॥१८॥ मृष्टम्—'जे आयओ प्रशो वावि णञ्चा.

> अलमप्पणो होई अंलं पेरेसिं। 'तं जोईंभूयं च सैया वेंसेज्जा, 'जे पार्डक्रजा अँणुवीइ धैम्मं॥१९॥

छाया—य आत्मतः परतो वा पि झात्वा, ऽलमात्मनो भवत्यलं परेवाम्। सं ज्योतिर्भृतं च सदा वसेद्, ये प्रादुब्कुर्युरच्चविचत्त्व धर्मम् ॥१९॥

इस महान् लोक को दुःखमय सोचे और अवसत्त घोगों में विचरण करे अर्थात् सतरह प्रकार के संयम का पालन करे ॥१८॥

'जे आयभा परभा वा वि गरुचा' इत्यादि ।

श्वार्थ—'जे—यः' जो अहदादि 'आयओ-आस्मतः' स्वयं 'वा— वा' अथवा गणघरादि 'परओ- परतः' तीर्थं करादिके उपदेशसे धर्म के तरव को 'णच्चा शारवा' जानकर 'अप्पणो-आस्मनः' अपना उद्धार करने में 'अलं होइ—अलंभवति' समर्थ होता है तथा 'परेसि—परेषां' द्सरों का उद्धार करने में भी 'अलं होइ—समर्थों भवति' शक्तिमान् होता है 'तं—तम्' स्व और पर दोनों को तारण करनेवाला तथा 'जोइ-भूयं च—उपोतिभू तं' प्रकाशस्वरूप उस शुनि के निकट 'स्या—सदा'

લાકને દુઃખમય સમજે અને અપ્રમત્ત યાત્રમાં વિચરજ્ઞ કરે અર્થાત્ સત્તર-પ્રકારના સંયમનું પાલન [કરે ॥૧૮॥

'<del>जे आयओ</del> वा वि जच्चा' **ध**त्याहि

शण्डार्थ---'जे-यः' के अर्ड'त विगेरे 'कायखो-कात्मतः' पेते 'बा-कः' अथवा ग्रव्धभारि 'परओ-परतः' तीर्थ' इर विगेरेना उपहेशथी धर्मना तत्वने 'जन्चा-कात्वा' लाखीने 'अप्पणो-कात्मनः' पेताना उद्धः र करवामां 'अर्छ हो इ-अर्छ मयति' समर्थ थाय छे तथा 'परेसिं-परेषां' श्रीका दे। होना उद्धार करवा माटे पश्च 'बर्छ हो ई-समर्थों मयति' शक्तिमान् थाय छे. 'तं-तम्' स्व अने पर के अन्नेने तारवावाणा तथा 'जो इसूर्य च-ड्योतिर्मृतम' प्रकाशवाणा ते भुनिनी सभीप 'सया-सन्ता' सर्व का 'वसेड्या-वसेत्' निवास कर अर्थात्

अन्त्रवार्वः—(जे) यः—अर्हदादिः 'आयओ' आत्मतः—सहसंमत्या (ता) अथवा यो गणधरादिः (परओ) परतः वीर्धेङ्कराद्यपदेशात् लोकालोकस्वरूपं जीवाऽनीवा-दिस्वरूपं वा (णद्यः) ज्ञात्वा (अप्पणो) आत्मने—स्वस्मै स्वात्मोद्धरणाय (अलं) अक्ष्म्—समर्थः (होइ) भवति । तथा—(परेसि) परेम्यः—संसारिजीवेभ्योऽपि तदु-द्धरणायाऽपि (अलं होइ) अलं समर्थो भवति । (तं) तत्—तयाभूतं स्वपरोभयतारण-समर्थम् (जोइभूपं च) ज्योतिर्भृतम्—चन्द्रादित्यमदीयतुल्यं मोक्षमार्गदर्शकत्वा-समर्थम् (जोइभूपं च) ज्योतिर्भृतम्—चन्द्रादित्यमदीयतुल्यं मोक्षमार्गदर्शकत्वा-समर्थातिः स्वरूपं तीर्थकरगणधरादिकं मुनिः (सया) सदा—आजीवनम् (वसेन्जा) चसेत्—सेवेत सदाज्ञां परिवालयेदिति मावः, क एवं कुर्यादित्यहः (जे) यो गुरु कुल्वासी मुनिः (धम्मं) धर्मम्—श्रुवचारित्रलक्षणम् (अणुवीइ) अनुविचित्तप (पाउ-कुल्वा) माद्रदकुर्यात्—पकटयेत्—समुपदिशेदिति मावः ॥१९॥

सर्वकाल 'वसेज्जा-वसेत्' निवासकरे अर्थात् उनकी आज्ञा का पालन करे 'जे-पः' गुरु के समीप रहनेवाला जो मुनि 'घम्मं-वर्मम्' श्रुत वारित्र वाले धर्म को 'अणुबीह-अनुविचिन्त्य' सम्यक् विचार पूर्वक 'पाउकुज्जा- प्रादुष्कुर्यात्' उपदेशकरे ॥१९॥

अन्वयार्ध--जो तीर्ध कर आदि अपनी सहज प्रज्ञा से अथवा जो गणघर आदि तीर्थ करादि के उपदेश से लोक अलोक या जीव-अजीव आदि के स्वस्त्व को जानकर अपने उद्धार के लिए और दूतरों के उद्धार के लिए समर्थ होता है, उस उपोतिस्वस्त्र तीर्थ कर, अथौत् उसकी आज्ञा का पालन करे। कौन ऐसा करे! इस प्रदन का उत्तर दियागया है-जो गुरुकुलवासी सुनि श्रुतचारित्र धर्म को पुनः पुनः चिन्तन करके प्रकट करता है अर्थात् उपदेश करता है ॥१९॥

तेओनी भाजातुं प.લ.५ કરે 'जे–यः' શુરૂની સમીપે રહેવાવાળા જે સુનિ 'धम्मं-धर्मम् श्रुत ચારિત્ર વાળા ધર્મ'ને 'अणुवीइ–अनुविचिन्त्य' સમ્યક્ વિચાર भूव'ક 'पाठकुक्जा-पादुष्कुर्यात्' ઉપદેશ કરે ॥૧૯॥

અન્વયાર્શ— જે તીશ'કર વિગેર પાતાની સહજ પ્રતાથી અથવા જે ગહ્યુધર વિગેરે તીર્થ'કર વિગેરેના ઉપદેશથી લેક અલેક અથવા જવ અજવ વિગેરેના શ્વરૂપને જાણીને પાતાના ઉદ્ધાર માટે સમર્થ થાય છે, એ જયાતિ સ્વરૂપ તીર્થ' કર વિગેરે મહાપુર્ધનું જીવન પર્યન્ત સેવન કરે અર્થાત્ તેમની આત્રાનું પાલન કરે એ રીતે કેલ્લુ કરે? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં બ્ર'શકાર કહે છે કે—જે ગુરૂકુલમાં વાસ કરવાવાળા મુનિ શ્રુત ચારિત્ર ધર્મનું વાર'વાર શિ'ન્દ્રન કરીને ઉપદેશ કરે છે તેઓ એ રીતે વર્ત છે. ॥૧૯॥

### समयार्थंबोधिनी दीका व. श्रु. ब. १२ समदसरणस्वकपनिकपणम्

टीका-पुनरपाह-'जे' य स्तीर्थकरादिः 'आयमो' आत्मतः-स्वयम् 'बा' अथवा 'जे' यः-मणघरादिः 'परओ' परतः-तीर्यकराद्यपदेशाद् लोकाकोकस्वरूपं पद्मास्तिकायात्मकं छोकं वा 'णच्चा' झात्वा-कमवराद्यश्रीवाश्चतुर्गतिकसंसारं भ्रमन्तीति विदित्या 'अप्पणो' आत्मने -आत्मकस्याणाय तप संयमाराघनेन सर्व-कमें सपणाय 'अछं हो ह' अछम्-समयौ भवति, तथा-'परेसिः परेस्यः-स्वस्मास् मिन्नेभ्यो अवस्ति रिजीवेभ्यः नौकावत् परोद्धरणाय 'अछं हो ह' अछं समयौ भवति। 'तं' तम्-तथाभूतम् तीर्थकरगणधरादिकं स्वगुरुं वा, कीष्टशमित्याह-'जो हभूयं' प्योतिर्भृतम्-चन्द्रादित्यमदीपसमं मोक्षमार्गपकाशकत्वाक्रयोतिःस्वरूपं मुनिः 'सघा' सदा 'वसेजना' वसेत्-सेवेत, संसारभयोद्धिग्नः, आत्महितममिल्यन् मुनिः स्वारमानं कतार्थं मन्यमानो निरन्तरम्-अहर्निः गुर्वन्तिक एव वसेत्।

टीकार्थ--जो तीर्थं कर आदि महापुरुष स्वयं योध प्राप्त कर के अथवा जो गणधर आदि तीर्थं कर आदि से बोध प्राप्त करके लोक-अलोक के स्वरूप को अथवा पंचास्तिकायमय लोक को जानता है अथित यह जानता है कि कमें के बच्ची मृत हो कर संसारी जीव बार गतियों में भ्रमण करते हैं, वह अपना कल्याण करने में अर्थात तप और संयम-की आराधना द्वारा समस्त कमों का भ्रय करने में समर्थ होता है। वही अपने से अतिरिक्त अन्य श्राणियों का उद्धार करने में भी नौका के समान समर्थ होता है। इस प्रकार के उयोतिस्वरूप अर्थात चन्द्र और स्वान समर्थ होता है। इस प्रकार के उयोतिस्वरूप अर्थात चन्द्र और स्वान समर्थ होता है। इस प्रकार के उयोतिस्वरूप अर्थात चन्द्र और स्वान समर्थ होता है। इस प्रकार के उयोतिस्वरूप अर्थात चन्द्र और स्वान समर्थ होता है। इस प्रकार के उयोतिस्वरूप अर्थात चन्द्र और स्वान समन्त प्रकाशकत्ती मोक्षमार्थ के प्रकाशक महापुरुष का सुनि सद्दा सेवन करे। अभिवाय यह है कि संसार के भय से उद्विजन होकर आत्महित की अभिलावा करने वाला सुनि अपने आपको कृतार्थ

ટીકાર્ય—જે તીર્ય કર વિગેરે મહાપુર્વ સ્વયં ભેલ પ્રાપ્ત કરીને પાતાની મેળે અથવા જે ગણધર આદિ તીર્ય કર વિગેરેથી ગાય પ્રાપ્ત કરીને લોક અને અલેકના સ્વરૂપને અથવા પંચાસ્તિકાયમય લોકને જાણે છે, અર્થાત્ એ જાણે છે કે-કમેને વશીભૂત થઇને સંસારી જીવા ચાર ગતિયામાં ભ્રમણ કરે છે. તે પાતાનું કલ્યાલ કરવામાં અર્થાત્ તપ અને સંધમની અરાધના હારા સઘળા કર્મના ક્ષય કરવામાં સમર્ય થાય છે. તેજ પાતાથી જુદા અન્ય પ્રાસ્થ્રિયોના ઉદ્ધાર કરવામાં પણ વહાલુની માફક સમર્ય થાય છે. આ પ્રકારના જ્યોતિ સ્વરૂપ અર્થત્ ચન્દ્ર અને સૂર્યની સરખા પ્રકાશ ફેલાવનારા મોક્ષ-પ્રાર્થતા પ્રકાશ મહાપુર્વનું મુનિએ સદા સેવન કરવું, કહેવાના અભિપ્રાય એ છે કે-સંક્રારના લયથી ઉદ્ધેય પામીને આત્મહિતની ઇચ્છા કરવાવાળા

#### स्पक्ताकृत्

.tel

इक्तअ-'नाणस्य होइ भागी, धिरवरओ दंसणे चरिते य।

घना आवक्दाए, गुरुकुछनासं न ग्रुंचति'॥१॥

छाया--- झानस्य भवति भागी, स्थिरतरो दर्शने चरित्रे च।

घन्या यात्रश्करायां, गुरुकुळदासं न मुख्रन्ति ॥१॥

ष्ताहराः को मवेदित्याह-'जे' यः-गुरुक्कलनसनशीलो मुनिः 'घम्मं' धर्म श्रुत्या-रिश्रक्षम् । सान्त्यादिदश्रविषं वा धर्मम् 'अगुनीइ' अनुविचिन्त्य धर्माराधनेन मोक्षो मवतीति अपरिश्रया पर्याकोच्य 'पाउकुण्जा' मादुरकुर्यात्—मकटीकुर्यात् इत्यर्यालोचितं जिनोक्तं धर्म परेभ्यः समुदिशेदिति ॥१९॥ मुक्षम्—असाण जी जाणइ जी य लोगं,

गई च जो जाणह णागई च।

मात्रता हुआ रातदिन निरन्तर गुरु के समीप ही निवास करे। कहा है–'नाणस्स होइ भागी' इत्यादि।

जो मुनि जीवन के अन्तिम क्षण तक गुरुकुल में रहता है, वह घन्य है। वह ज्ञान का भाजन होता है और दर्शन तथा चारित्र में अधिक स्थिर हो जाता है।'

ऐसा कीन होता है ? इस प्रदन का यहां यह उत्तर दिया गया है-गुरुकुल में निवास करनेवाला जो मुनि श्रुतचारित्र धर्म का अयवा क्षमा आदि द्वा मकार के धर्म का पुनः पुनः विस्तन करके उसका तृसरों को उपदेश करता है। अर्थात् धर्माराधन से मोक्ष होता है, ऐसा इपरिज्ञा से जान कर जिनोक्त धर्म का उपदेश देता है।।१९॥

મુનિ પાતાને કૃતાર્થ માનતા થકા રાત દિવસ નિરંતર ગુરૂની સમીપે જ નિવાસ કરે. કહ્યું પણ છે કે–'नाणस्स होइ मागी' ઈત્યાદિ

જે મુનિ જીવનના અન્તિમ ક્ષણ સુધી ગુરૂકુળમાં રહે છે, તે ધન્ય છે. તે જ્ઞાનનું પાત્ર અને છે. અને દર્શન તથા ચારિત્રમા તથા તપમાં વધારે દહ અની જાય છે. એવું કાણ હાય છે? આ પ્રક્ષના ઉત્તર અહિયાં આ પ્રમાણે આપવામાં આવે છે. - ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાવાળા જે સુનિ શ્રુત ચારિત્ર ધર્મનું અથવા ક્ષમા વિગેરે દસ પ્રકારના ધર્મના વારંવાર વિચાર કરીને ગીજાઓને તેના ઉપદેશ આપે છે. અર્થાત્ ધર્મની આરાધનાથી માક્ષ થાય છે, આ પ્રમાણે સપરિજ્ઞાથી જાલ્લીને જીતાકત ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. ॥૧૯ના

## संस्यार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. १२ समवसरणस्वरूपनिरूपणम्

\$00

जी सें।सयं जीण जैसासयं च,

जीइं च मरणं च जणोववायं॥२०॥

छाया—आत्मानं यो जानाति यश्च क्रोकं, गर्ति च यो जानात्पनागर्ति च यः बाश्चतं जानात्पश्चत्यतं च, जार्ति च मरणं च जनोपपातम् ॥२०॥ अन्त्रयार्थः—(जो) यः कश्चित् (अत्ताध) आत्मानम् (जाणह्) जानाति तथा (जो य लोगं) यञ्च लोकम्-यञ्चास्तिकायात्मकम् च शब्दाद् अलोकम्-अनन्ताः

'असाण जो जाणह जोवलोगं' इत्यादि।

शाब्दार्थ-- 'जो-यः' जो कोई 'असाण-आस्मानं' आस्माको 'जाणइ-जानाति' जानता है (तथा 'जो-यः-जो कोई 'लोगं-लोकम्' पंचास्तिकायास्मक लोक एवं अलोक को जानता है 'तथा 'जो-यः' जो कोई 'गइं-गितं' परलोक गननस्य गित को 'च-च' और 'णागई च-अनागितं च' अनागितको 'जाणइ-जानाति' जानता है तथा 'जो-धः' जो 'सासयं-शास्त्रतम्' सर्व वस्तुसमूह को द्रव्यार्थिक नय से नित्य 'च-च' तथा 'असासयं-अशास्त्रतम्' पर्यायार्थिक नय से अशास्त्रत-अनित्य 'जाण-जानाति' जानते हैं, तथा 'जाइं-जाति' जीचों की उत्यस्ति को 'च-च' तथा 'मरणं-मरणम्' जीवों के मरणगित को 'च-च' और 'जणोववायं-जनोपपातम्' प्राणियों के अनेक गितयों में जाना जानता है ॥२०॥

अन्वयार्थ--जो पुरुष आत्मा को जानता है, जो लोक को जानता

श्रण्डार्थ — 'जो-यः' ले हे। धं 'कत्ताण-आत्मातम्' आत्माने 'जाणह-जानाति' लाधे छे. तथा जो-यः' ले हे। धं 'लोगं-लोकम्' पंथातितश्यवाणा द्वीश तथा अवे।श्रेने लाधे छे. तथा 'जे।-यः' ले हे। धं 'गइं-गितम्' परवे।श्र गभन ३५ गतिने 'च-च' अने 'लागइंच-अनागितंच' अनागितने 'जाणइ-जानाति' लाधे छे तथा 'जो-यः' के 'सासयं-शाश्वतम्' सर्वं वरतु समुद्धने द्रव्याधि'श्नयथी नित्य 'च-च' अने 'असासयं-अशाश्वतम' पर्याथिश नथथी अशाश्वत-अनित्य 'जाण-जानानि' लाधे छे तथा 'जाइं-जातिम्' छ्ये।नी इत्पत्तिने 'च-च' तथा 'मरणं-मरणम्' छ्ये।नी भरध् गतिने 'च-च' अने 'क्रणोववायं-जनोवपातम्' प्राध्विथे।नी अनेश गतिये।मां क्यातुं लाखे छे ॥२०॥

<sup>&#</sup>x27;क्षत्ताण जो जाणइ जो य छोग' धत्याहि

काशमात्ररूपं वा जानाति तथा (नो) यः (गई) गति-परलोकगमनरूपाम्, 'व' च-तथा 'णागई च' अनागति च परलोकगमनरूपाम् यद्वा-(णागई) अनागति वा जीवो यत्र गरवा न निवर्त्तते इत्येवं रूपां मोक्षगति वा (जाणः) जानाति । तथा (जो) यः (सासयं) शाश्वतम् -सर्वे वस्तुजातं द्रव्यार्थिकनयावित्यं च-त्या (असासयं) अशाधतम् पर्यापार्थिकनयादिनत्यं च- अस्दाकित्याऽनित्यरूपं वा वस्तुजातम् (जाणः) जानाति । तथा (जाः) जातिम् जीवानामुत्यतिम् (च) च-तथा मरणं मःणिनां मृत्युम् (च) च तथा (जणोववायं) जनोपपातम् जनानां प्राणिनाम् उपपातं -वेवनारकोत्पत्तिरूपं जानाति स प्व कियावादं भाषितम् अईतीति द्वितीयगाथाऽनितमचरणेन सम्बन्धः ॥२०॥ मृक्म्-अंहो वि सैन्ताणं विजेद्दणं चेन,

जो आसवं जीणइ संवरं च। दुंकेखं चै जो जीणइ निकेंजरं चें,

क्षी भासिउ मरिहेई किरियेवायं ॥२१॥युग्मम्॥

खाया—अधोऽपि सन्दानां विक्रुटनां च, य आश्वरं जानाति संदरं च। दुःखं च यो जानाति निर्जरां च, स भाषितुमईति क्रियाबादम्॥२१॥ । गुग्मम्॥

अन्तयार्थः—'च' च-तथा 'जो' यः कश्चित् 'सत्ताण' सन्दानां प्राणिनाम् 'अहीवि' अशोऽिष-नरकादात्रियत् 'विउट्टणं' विकुट्टनां नरकादियातानाम्, तथा— भास्त्रम्—कर्मांगमनमार्गम् 'च' च-तथा—'संदरं' संदरम्-कर्मनिरोधमार्गं च च 'आणक्'जानाति, 'च' च-तथा 'जो' यः 'दुक्खं' दुःखम् अशातक्षं च शब्दात् है, अस्रोक को जानता है, जो गति और अनागित को जानता है या मोक्ष को जानता है, जो शास्त्रत और अद्यास्त्रत को जानता है, जो जीवों के जन्म और मरण को जानता है, उत्पात अर्थात् देवभव और नरकभव में उत्पन्न होने को जानता है, वही कियाबाद का उपदेश करने के योग्य है ॥२०॥

અન્વયાર્ધ — જે પુરુષ આત્માને જાશે છે, જે લોકને જાશે છે, જે ગતિ અને અનાગતિને જાશે છે. અથવા મે ક્ષને જાશે છે, જેઓ શાધ્વત અને અશા-શ્વતને જાશે છે. જેઓ જીવાના જન્મ અને મરશ્વને જાશે છે, ઉત્પાત અર્થાત્ દેવભવ અને તરકભવમાં ઉત્પન્ન થવાનું જાશે છે. એજ ક્રિયાવાદના ઉપદેશ કરવાને યેત્ય છે. ારગા

# र्समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १२ समवसरणस्वद्वपनिद्वपणम्

सुलं वा 'च' च तथा 'निज्यरं' निर्जरां तपोजन्यकर्मसपणस्याम् 'आणर्' जानाति 'सो' स एव 'किरियवायं' कियावादम् 'मासिउं' मापितुम् 'अरिहर्' अर्दति—पोग्यो मनतीति ॥२१॥ सुग्मम् ।

टीकार्थ—जो ज्ञानी पुरुष यह जानता है कि यह आत्मा सतत गमन आगमन करता रहता है, दारीर से मिन्न है, खुल दुःख का आधार है और परलोकगामी है, जो पंचास्तिकायमय अथवा चौदह-राजू परिमाण वाछे लोक को जानता है, 'च' शब्द से केवल आकाश-मय अलोक को भी जानता है, जो यह जानता है कि जीव यहां से मरकर परलोक में जाता है और परलोकसे आकर इस भव में जन्म छेता है अर्थात् जो जीव के पुनर्जन्म को जानता है, अथवा जो अनागित को अर्थात् जो जीव के पुनर्जन्म को जानता है, अथवा जो अनागित को अर्थात् मोक्ष में गए हुए जीव के पुनरागमन के अभाव को जानता है, तथा जो द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा से समस्त वस्तुओं की नित्थता को तथा पर्यायार्थिक नय की अपेक्षा से अनित्यता को जानता है, या शास्त्रत अर्थात् मोक्ष और अशास्त्रत अर्थात् संसार को जानता है, तथा जो जीवों की अपने कर्म के अनुसार होने वाली उत्पक्ति को, आयु के क्षय रूप मरण को अथवा बालमरण और पंडितमरण को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, तथा जो जीवों के देव और नारक रूप में होने वाले उत्पात को जानता है, वही कियावाद का उपदेश देने योग्य होता है। रुवा

ટીકાર્ય — જે જ્ઞાની પુરૂષ એ જાશે છે કે આ આત્મા સતત ગમન અને આગમન કરતો રહે છે. તે શરીરથી બિલ છે. સુખ દુ:ખના આધાર છે. અને પરલાકમાં જવાવાળા છે, જે પંચારિતકાય મય અથવા ચીદ રાજુ પરિમાણવાળા લેકને જાશે છે. 'ચ' શબ્દથી કેન્દળ આકાશમય આલાકને પણ જાશે છે. જે એ જાશે છે કે જીવ અહીથી મરાને પરલાકમાં જાય છે અને પરલાકથી આવીને આ ભવમાં જન્મ લે છે. અથવા જે જીવના પુનર્જન્મને જાશે છે, અથવા અનાગતિને અર્થાત્ નેન્સમાં ગયેલા જીવના પુનરાગમનના અસાવને જાશે છે, તથા જે દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાથી સઘળી વસ્તુઓના નિત્યપણાને તથા પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાથી સઘળી વસ્તુઓના નિત્યપણાને તથા પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાથી અનિત્યપણાને જાશે છે. અથવા શાશ્વત અર્થાત્ માસ અને અશાશ્વત અર્થાત્ સંસારને જાશે છે, તથા જે જીવાની પેત પોતાના કર્મ પ્રમાણે થવાવાળી ઉત્પત્તિને, આયુષ્યના ક્ષય રૂપ મરણને અથવા બાલમર-ણને અને પંતિ મરણને જાશે છે, તથા જે જીવાના દેવ અને નારક રૂપથી થવાવાળા ઉત્પત્તિને જાશે છે, એજ કિયાવાદનો ઉપદેશ આપવાને પેડચ હોય છે. ારગા

टीका—पुनर्ष्याह—'जो य' यश्च-कश्चित् 'अताण' आत्मानं सातस्पेन
गमनागमनशीलं शरीराद्भिन्नं सुखदुःखाधारं परकोकगामिनं च 'जाणह'
जानाति, तथा—'जो य' यश्च 'लोगं लोकम् पश्चास्तिकायात्मकं चतुर्दशरज्ज्ञास्मकं वा च शब्दाद् अलोकम्—अनन्ताकाशास्तिकायमात्रक्ष्यम् 'जाणह'
जानाति च'—तथा 'गई' गतिम्—परलोकगमनक्ष्याम् 'इतो—मृत्वा जीवः परलोके
गच्छिति' इत्येतं रूपाम्, तथा—'णागई' आगतिम् णकारोऽलाक्षणिकः, परलोकादागमनरूपाम् 'जोऽपं जीवः स परलोकादागतोऽस्ति' इत्येवं रूपाम् अनेन
जीवस्य पुनर्जन्मसिद्धम् । अथदा 'णागई अनागतिम् 'यत्र गत्ना न निर्वत्ते'
इत्येवं मोक्षरूपामनागतिम् 'जाणइ' जानाति, तथा 'जो' यः 'सासयं' शाश्वतं
इत्यार्थिकनयापेक्षया नित्यं सर्ववस्तुजातं मोक्षं वा तथा 'अतासयं' अशस्यतं
पर्यायार्थिकनयापेक्षया अनित्यं वरस्जातं, संसारं वा च—शब्दात् नित्यानित्यमिति

## 'अहो वि सत्ताण' इत्यादि

दाब्दार्थ-- 'च-च' तथा 'जो-यः' जो कोई सत्ताण-सत्वानाम्' 'प्राणियोंके 'अहो वि-अघोषि' नरकादिकोंमें भी जो विच्हुणं-विकुद्धुनम्' नरक आदिकी यातना रूप 'आसवं-आसवम्' कर्मागमनरूप आसवको 'च-च' तथा 'संवरं-संवरम्' कर्मनिरोधरूप संवरको 'जाणाइ-जानाति' जानता है 'च-च' तथा 'जो-यः' जो 'दुखं-दुःखम्' अञ्चाताः रूप दुःखको एवं 'च' दाब्दसे सुखको 'च-च' तथा 'निज्जरं-निर्जराम्' निजंराको 'जाणह-जानाति, जानता है 'सो-सः' वह 'किरियावायं-विक्यावादम्' कियावाद को 'आसिउं-आपितृम्' कथन करने के लिये 'अरिहह-अहंति' योग्य होता है । २१॥

#### 'अदो वि सचाण' इत्यावि

शब्दार्थ--'च-च' अने 'जो-यः' ले डेार्ड 'खत्ताण-सस्प्राताम्' प्राधियोनः 'अहोवि-अघोऽपि' नरक आदिमां पश्च ले 'विउट्टणं-विक्टट्टनम्' नरक विशेरेनी यातना ३५ तथा 'क्षासवं-आस्रवम्' कर्मना आश्रमन ३५ अ.स्थवने 'च-च' तथा 'संवरं-संवरम्' कर्मना निरीध ३५ संवरने 'जाणह-जामाति' लाग्ने छे. 'च-च' तथः 'दुक्खं-दुःखम्' अशाता ३५ दुःभने तथा 'च' शण्कथी सुभने 'च-च' तथा निज्जरं-निर्जराम्' निर्शराने 'जाणह-जानाति' लाग्ने छे. 'सो-सः' ते 'किरियावाय'- कियावाइम्' क्रियावाहने 'आसिजं-आदितुम्' क्षम करवाने 'अरिहृह्-कर्हति' थे.स्थ थाय छे. ॥२१॥

उमयस्वरूपं पदार्थनातं च 'जाण' जानाति । च-तथा 'जाइं' जातिम्-स्व स्व-कर्मव्याञ्जीवानामुत्पति च-तथा 'मरणं' मरणम्-आधुष्कक्षपरूपं वाश्रपण्डितः मरणादिकं वा, तथा-'जणोववायं' जनोषपातम्-जायन्त इति जनाः-प्राणिनः, तेषामुपपातम् नरकदेवोत्पत्तिरूपं वा जानःति स कियावादं मापितुर्महतीत्पमिम-गायान्तिमकरणेन सम्बन्धः ॥२०॥

टीका-च-पुनश्च 'बहो दि' अधोऽपि-अधोलोकेऽपि अशुभकमैनकार रस्नपभादितरकपृथिनीगतानामपि 'सत्ताण' सस्वानां-प्राणिनाम् 'विउद्दर्ण' विकुद्दनाम्विविधक्त्पां नरकयातनाम् तथा 'जो' यः 'आसवं' आस्वम्-कर्मागमनमामै
प्राणातिपातादिरूपं मिध्यादर्शनादिकं च । च-तथा 'संबरं' संवरम्-कर्मनिरोधक्षं पाणातिपात।दिविश्तरूपं रागद्वेषादिराहित्यक्षं सम्यग्दर्शनादिकम् अशेषयोगनिरोधस्यभावं पुष्पपापं वा 'जाणइ' जानाति, च-तथा-'दुवखं' दुःखम्

अन्वयार्थ — तथा जो पुरुष प्राणियों को नरकादि में होने बाली यातना को जानता है, जो आश्रव और संवर को जानता है, दुःख सुख और निर्जरा को जानता है, वही क्रियाबाद का उपदेश करने के योग्य होता है ॥२१।

टीकार्थ—जो अधोलोक में अद्युम कर्म के उदय से रश्नप्रभा आदि नरकभूमियों में गये हुए प्राणियों की विविध प्रकार की पीड़ा को जानता है, जो यह जानता है कि कर्मों के आगमन के बार क्या हैं, अर्थात् हिंसा आदि पापों को, रागबेष जो और मिध्यादर्शन आदि आश्रवों को जानता है, जो आश्रव को रोकने के उपाय को अर्थात् हिंसा विरति, वीतरागता एवं सम्पर्दर्शन योगनिरोच आदि को जानता है, जो

અન્વયાર્થ—તથા જે પુરૂષ પ્રાહ્મિયાને નરક વિગેરમાં થવાવાળી યાતના (પીડા)ને જાણે છે જે આસવ અને સંવરને જાણે છે. સુખ, દુઃખ અને નિર્જશને જાણે છે, એજ ક્રિયાવાદના ઉપદેશ કરવાને યેલ્ય છે. મરશા

ટીકાર્ય -- જે નીચૈતા લાેકમાં અશુભ કર્મના ઉદયથી રત્તપભા વિગેરે નરઃભૂમિયામાં ગયેલા પ્રાસ્ત્રિયાની વિવિધ પ્રકારની પીડાને નહો છે, અને જે એ નહો છે કે-કર્માના આગમતનું દ્વાર શું છે? અર્થાત્ હિંસા વિગે-દેને; રાગદેષને અને મિથ્યા દર્શન વિગેરે આસ્ત્રવાને નહો છે, અને જે આસ્ત્રને રાેક્વાતા ઉપાયને અર્થાત્ હિંસા વિશ્વિ, વીતરાંગ પશું અને

भशातरूपं जन्मभरामरणरोगशोकजनितां धरीरपीडां तत्कारणं वा, च-तथा 'निज्जरं' निर्कराम्-तपः संयमादिजन्यं कर्मभ्रपणम् 'जाणः' जनाति 'सो' सः-पूर्वीक्ततत्त्वक्रोम्नुनिः 'किश्यिवायं' क्रियावादं जीवाऽजीवाद्यस्तित्वरूपम्, गासिडं' माषितुम्-उपदेष्टुम् 'अरिहर्' अर्हति-योग्यो मवतीति ॥२१॥

म्ब्य्-संदेसु रूवेसु असज्जमाणो,

गंधेसुं रतेसुं अंदुस्समाणे।

**जी जीवियं जी मैरणाहिकं**खी,

औयाणगुत्ते वैंखयाविमुक्के ॥२२॥तिषेमि॥

छाया — भन्देषु रूपेटवसण्तमानी, गन्धेषु रसेषु चाहिषन् । नो जीवितं नो मरणमभिकाङ्क्षेद्, आदानगुप्ती वलयाद्विमुक्तः ।२२। १ति बबीमि

दुःख को अधीत असाता को या जन्म, जरा, मरण, रोग शोक आदि से उत्तरक होने वाली शारीरिक पीड़ा या उसके कारणों को जानता है, और जो तप संयम आदि रूप निर्जरा को जानता है, ऐसा तत्त्ववेत्ता मुनि ही कियाबाद का उपदेश देने के योग्य होता है ॥२१॥

'सदेसु ह्रवेसु' असज्ज्ञमाणी' इत्यादि ।

दान्दार्थ — मुनि 'श्रद्धेसु-कान्देषु' बीणा आदिके कान्दों में 'स्वेसु-रूपेषु' तथा रूपमें 'असजनमाणो-असजनमानः' आसक्ति नहीं करता हुआ तथा गंधेषु-गंधेषु' गंधमें 'च-च' और 'रसेखु-रसेषु' रसमें 'अदुरसमाणे-अद्विषन' द्वेष न करता हुआ 'जीवियं-जीजितम्' जीवन धारण करने की 'नो अभिकंखी-नो अभिकाङ्क्षेत्' इच्छा न करे तथा

સમ્યગ્કર્શન યાગનિરાધ વિગેરને જાણે છે. જે દુઃખને અર્થાત્ અસાતાને અથવા જન્મ, જરા, મરાયુ, રે.ગ; શોક વિગેરથી ઉત્પન્ન થવાવાળી શારી-રિક પીડા અથવા તેના કારણાને જાણે છે, અને જે તપ, સંયમ વિગેર રૂપ નિર્જરાને જાણે છે. એવા તત્વવેત્તા સુનિજ ક્યિવાદના ઉપદેશ આપવાને યાગ્ય હાય છે. તારવા

शण्डार्थं — भुनि 'बढेषु-शन्देषु' वीद्या विगेदेना शण्डमां क्रवेषु-क्षेषु' तथा ३५मां ''असन्त्रमाणो-अमन्त्रमानः' भासक्त थया विना तथा 'गंचेषु-गन्वेषु' गंधमां 'च-च' अने रसेषु-रसेषु' रसे।मां 'बदुस्समाणे-अहिषन्' देष आव ६र्था विना 'जीवियं-जीवितम्' छवन धारस् ६२वानी 'नो अभिकंसान

#### समयार्थबोधिनी टीका प्र. थ्रु. अ. १२ समवसरणस्यरूपनिरूपणम्

रेररे

अन्वयार्थः — मुनिः (सद्देष्ठ) अन्देषु — वेणुशीणादिजनितेषु (रूवेसु) हृषेषु नीलपीतादिषु (असज्जमाणे) असज्जमानः — आसक्तिमकुशंणः उपलक्षणात् अमन्ने ज्ञाज्यद्र रूपेषु द्वेपमकुशंणः, तथा — (गंधेसु) गःधेषु — कथितकले वरादिजनितेषु दुर्गन्धेषु (च) तथा (रसेसु) रसेषु — अभनो होषु पर्धु पितान्तपान्ताद्यज्ञनेषु (अदुः स्समणे) अदिपन् — द्वेपमकुर्शणः, उपलक्षणात् मनो इगन्धरसेषु आसक्ति पकुर्शणः, सन् (जीवियं) जीवितम् — असंयमजीवनम् (नो अभिकं ली) नो अभिकाक्षेत् — नाभिवाञ्छेत्। तद्धि कि कुर्यादित्याह — (वल्याविधुवके) वल्याद् विमुक्तः — माया कपटरहितः सन् (आयाणगुर्ते) आदानग्रमः — संयमग्रको भूत्वा विहरेत् निष्कपट-मायेन संयमं पालयेदिति मावः ॥ २२॥

'मरणं-मरणम्' मृत्यु की भी 'नो अभिकंखी-नो अभिकांक्षेत्' इच्छा न करे 'वलपाविमुक्के-बलयाबिमुक्तः' मापा एवं कपटसे रहित होकर 'आयाणगुक्ते-आदानगुद्धः' संयमयुक्त होकर विचरणकरे 'सिबेमि-इतिः ब्रवीमि' ऐसा में कहता हूं ॥२२॥

अन्वयार्थ—मनोज्ञ शब्दो में और रूपों में आसकत न होता हुआ। और उदलक्षण से अमनोज्ञ शब्द रूपों में द्वेष न करता हुआ तथा दुर्गथों और अमनोज्ञ रसों में द्वेष न करता हुआ तथा मनोज्ञ गंधा और रस में आसक्ति न धारण करता हुआ, मनोज्ञ और अमनोज्ञ स्पर्श में भी राग द्वेष न करता हुआ सुनि जीवन की आकांक्षा न करे और मरण की भी आकांक्षा न करे। एक कपट से रहित एवं संयम से युक्त होकर विचरे ॥२२॥

नो अभिकाक्क्षेत्' धन्छ। न ६२ तथा 'मरण-मरणम्' भरधानी पण् 'नो बामि-कंबी-ना अभिकाक्क्षेत्' धन्छ। न ६२ 'वख्याविसुक्के-वडवाहिसुक्तः' भाषा अने . ४५८ रहित अनीने 'बायाणगुत्ते-आवानगुष्तः' संयभ शुक्रा अनीने विश्वश्रम् ६२ 'तिबेमि-इति ववीमि' को प्रभाषे हुं ५६' छुं । ११२२।।

અન્વયાર્થ— મના સા શખ્દામાં અને ફ્રેપામાં આસકત ન યતાર અને ઉપલક્ષણથી અમના શખ્દ અને રૂપામાં દેષ ન કરનાર તથા દુર્ય પ અને અમના રસામાં દેષ ન કરનાર તથા મના ગ'ધ અને રસમાં આસકિત ધારમુ ન કરનાર તેમજ મના અને અમના સ સ્પર્શમાં પણ રાગદ્દેષ ન કરનાર મુનિ, જીવની આકાંક્ષા ન કરે તેમજ છલ ન કરનાર કપટથી રહિત અને સંપમ્ યુક્ત અની વિચરણ કરે શરરા:

टीका--अधुनाऽध्ययनार्धेषु दसंहन्ताह-'सहेसु' इत्यादि । 'सहेसु' शब्देषुवेणु शेणादिजनितेषु श्रोत्रमनोहरेषु 'रूबेसु' रूपेषु नीळपीतादिषु नेत्रानम्दजनकेषु 'असङ तमाणे' असङ जमानः-आसक्तिमकुर्याणः, उपलक्षणात् अमनोक्षगब्दरूपेषु देषमकुर्याणः, तथा 'गंधेसु' गन्धेषु-कथितमृतकलेवरादिजनितेषु
दुर्गःचेषु तया-'रसेसु' रसेषु-पर्युपितान्तमान्ताद्याहारेषु उपलक्षणात् कोष्ठपुटादिमनोक्षगन्त्रेषु दाक्षादिमनोक्षरसेषु च आसक्तिमकुर्याणः तथा शब्दादिसद्वर्त्तित्वेन
स्पर्शेषु च मनोक्षाऽमनोलेषु रागद्धेषमञ्जवीयः सन् 'जीवियं' जीविदम्-असंयमत्येन जीवनम् 'नो अभिकंखो' नो अभिकाङ्क्षेत्, एवं 'मरणं' मरणम्-आयुष्कस्पर्कपं मृत्यु बालमरणं वा 'नो अभिकर्खी' नो अमिकाङ्क्षेत् । तर्हि सुनिः कि
ख्यादिति तरकर्त्तव्यं दर्शयति 'दलया' यलयात्, वज्य-माया, तस्मात् 'विस्को'

रीका—अब अध्ययन के अर्थ का उपसंहार करते छुए कहते हैंमुनि वेणु बीणा आदि से उत्पःन होने वाछे श्रुतिमधुर दान्तों में, नेत्रों
को आनन्द प्रदान करने वाछे मुन्दर रूपों में आसक्ति न करे। इसी
प्रकार अमनोज्ञ दान्दों और रूपों में क्षेप न करे। सडे मृतककछेवर
आदि से उत्पन्न दुर्गन्ध में तथा रूखे खुखे वासी आहार आदि के रस
में, उपलक्षण से कोछपुर आदि की सुगंध में और ब्राक्षा आदि के
मधुर रस में और इनके सहचर मनोज्ञ अमनोज्ञ स्पर्ध में भी राग
देख न करे। असंयममय जीवन की आकांक्षा न करे और आयु के क्ष्य
कर मरण की या बालमरण की आकांक्षा न करे। किन्तु कपर से

અસંયમ મય જીવનની અલ્કાંક્ષા–કંચ્છા ન કરે અને આયુષ્યના ક્ષય રૂપ મરુલુની અથવા બાલ મરહુની આકાંક્ષા–કંચ્છા ન કરે. પરંતુ કપટથી

ટીકાર્ય—હવે અધ્યયનના અર્ધના ઉપ સંહુર કરતાં કહે છે કૈ-મુનિએ વેલુ વીલા આદિથી ઉત્પન્ન થવાવાળા શ્રોત્રને પ્રિય લાગનારા શખ્દોમાં નેત્રાને આનંદ આપનારા સુંદર એવા રૂપામાં આસકત થવું નહીં એજ પ્રમાણે અમનારા ન ગમે તેવા શખ્દો અને રૂપામાં દ્વેષભાવ શખ્વો નહીં. 'કહે' મરેલાના શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થનાર દુર્ગન્ધમાં હુખા સુકા વાસી આહાર વિગેરના રસમાં ઉપલક્ષ્ણથી કાષ્ટ્ર પુટ અર્થાત્ સુગંધીવાળા પદાર્થના પ્રદેશ વિગેરના સુગંધમાં અને દરાખ વિગેરના મીકા રસમાં અને તેના સહ્યુથ મનારા અમનારા એવા સ્પર્શમાં પણ રાગદ્રેષ ન કરે.

## समयार्थवोचिनी टीका प्र. थु. अ. १२ समयसरणस्य रूपनि रूपणम्

114

विमुक्तः-रहितः कपटरहितः सन् 'आयाणगुत्ते' आदानगुष्तः-आदानं-संयमः तेन सहितः, आदाने-सयमे सति गुष्तः मनोवाकायदुष्यणिधानरहितः गुष्तः, इति गुष्तेन्द्रियो वा भूस्या विश्रदेत् निष्कपटमनोवान कार्यः संपमं पाछपेदिति भावः शिवशा ॥ इति श्री विश्वविषयात-जगदवरसम-मसिद्धवाचक-पश्चदश्चभाषा-

कित्तर्राक्षात्र प्रतिभूत्यम् नाराष्ट्रायम् निर्मापकः, वादिमानपर्दक-श्रीशाह्रच्छत्रपति कोल्हापुरराजपदत्त-'जैनाचार्य' पद्भूषित — कोल्हापुरराजगुरू-वाळ्ज्रसाचारि-जैनाचार्य – जैनधर्मदिवाकर -पूच्य श्री धासीलाळत्रतिविरचितायां श्री ''स्वकृताङ्गसूत्रस्य'' समयार्थवोधिन्या-रुवायां व्याख्यायां समयसरणनामकम् द्वादशमध्ययनं समाप्तम् ॥१३॥

रहित हो कर और संयम से युक्त हो कर, मन बचन काय के अप्रकास्त व्यापार को त्याग कर विचरे। अर्थात् निष्कपट भाव से तीनों योगों से संयम का पालन करे॥२२॥

जैनाचार्य जैनधर्मदियाकर प्रज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत ''स्त्रकृताङ्गस्त्र''की समयार्थयोधिनी व्याख्या का समयसरण नामक बारहवां अध्ययन समाप्त ॥१२॥

રહિત થઈને અને સંયમથી યુક્ત થઇને મન, વચન, અને કાયાના અપ્ર-શસ્ત વ્યાપારના ત્યાગ કરીને વિચરણ કરે. અર્થાત્ નિષ્કપટ ભાવથી ત્રણે યાગાથી સંયમનું પાલન કરે હારરા

તૈનાચાર્ય તૈનધમ દિવાકર પૃજયશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ બાેધિની બ્યાખ્યાનું સમવસરસ્થૃતામનું ભારમું ભધ્યયન સમાપ્ત ા**ારા** 

监

#### स्प्रकृताङ्गस्ये

### ॥ अथ त्रयोद्शमध्ययनम् ॥

गर्व समनसरणारूपं द्वादश्चमध्ययनम्, साम्पतं-त्रवोदशमारभ्यते, अस्य
प्रविष्ययनेन सहाऽयमिसम्बन्धः-पूर्वाऽध्ययने परवादिनां मतानि निरूषितानि,
तिश्चराकरणमपि च छतम्, तन्निराकरणं च वस्तुतो यायातथ्येन भवतीत्यस्मिन्नध्ययने याथातथ्यं मतिपादयिष्यते । इत्यनेन सम्बन्धेन आयातस्यास्याध्ययनस्य
इदमादिमं स्वम्-'आइन्तहीयं' इत्यादि ।

अथ च पूर्वाध्यनस्यान्तिमस्त्रेण सहास्यादिस्त्रस्यायं सम्बन्धः अनन्तर-स्त्रे 'बल्याविसुक्ते' सुनिर्वेलयादिसुक्तो भवेत इत्यमिहितम् अत्र भाववलयस्या-धिकारस्त्रेनाऽत्र माववलयं रागदेपस्यं एससेऽतो भाववलयात् विसुक्तस्येत् यादा-तथ्यं भवतीत्यनेन सम्बन्धेन स्त्रकारः भाह-'आहत्तदीये' इत्यादि । मुळ्य्-अंगहत्त्तदीयं तौ पवेथेडस्सं.

## नै।णपगारं पुरिसेस्स जायं।

### तेरहवें अध्ययनका प्रारंभ

समयमरण नामक चारहर्वा अध्ययन समाप्त हुआ। अब तेरहर्वा अध्ययन का प्रारंभ किया जाता है। पूर्ववर्त्ती अध्ययन के साथ इस अध्ययन का यह सम्बन्ध है-बारहवें अध्ययन में परवादियों के मत का निरूपण और निराकरण किया गया है। वह निराकरण वस्तुतः याधातथ्य से होता है, अत एव इस अध्ययन में याधातथ्य का प्रतियादन किया जायगा। इस सम्बन्ध से प्राप्त इस अध्ययन का यह प्रथम सूत्र है-आहत्तहीयंं इत्यादि।

#### 'तेरमा अध्ययनने। प्रारंश—

સમવસરણ નામનું અરસું અધ્યયન પુરૂં થયું. હવે તેરમાં અધ્યયનનો પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આના પહેલાના અધ્યયન સાથે આ અધ્યયનનો પ્રારાણેના સંભંધ છે.—આરમા અધ્યયનમાં પરવાદિયાના મતનું નિર્પણ અને નિરાકરણ કરવામાં આવેલ છે, તે નિરાકરણ ખરી રીતે યાથા તથ્યથી થાય છે, તેથી આ અધ્યયનમાં યાથાતથ્યનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવશે આ સંખન્ધથી પ્રાપ્ત થયેલ આ અધ્યયનનું આ પહેલું સુત્ર છે.

३१७

### समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. म. १३ याथातध्यस्वरूपनिरूपणम्

संओ य धम्मं असओ य सीठंै,

ैसेति असंति करिसैसामि पाँउ॥१॥

छाया—याथातथ्यं तु प्रवेदयिष्यामि, ज्ञानप्रकारं पुरुषस्य जातम् । सत्तश्च धर्ममसत्तथ्य श्लीलं, ग्रान्टिमग्रान्ति च करिष्यामि पादुः ॥१॥ अन्वयार्थः—(श्राहत्तदीयं तु) यायातथ्यं तु-परमार्थतत्त्वं तु 'पुरिसस्स' पुरुषस्य जीवस्य यत् (जायं) जातम्-उत्पन्नम् (नाणप्पगारं) ज्ञानमकारम्-झानाः

शब्दार्थ—'आहसहीयं तु याधातत्यं तु' यथार्थं अर्थात् सच्चा तत्त्व 'पुरिसस्स-पुरुषस्य' जीव को जो 'जायं-जातम्' प्राप्त हुवा है तथा 'नाणध्यकार'-क्कानप्रकारम्' ज्ञानके प्रकार अर्थात् सम्यक् ज्ञान दर्शन और चारित्रका 'पवेयहस्सं-प्रवेदयिष्यामि' कथन करूंगा 'तु' शब्द से निध्यादिष्टियों के दोषों को भी कहूंगा 'सओ य-सत्रक्ष' चारित्रशील उसम साधुका 'धम्मं-धर्मम्' श्रुतचारित्रस्य धर्म तथा 'सीलं-शोलम्' शील-स्वभाव तथा 'संति-शान्तिम्'सकल कर्म-श्रयस्य शान्तिको-निवृत्तिको 'पाउंकरिस्सामि प्रादुः करिष्यामि' प्रकट करूंगा तथा 'असंते-अशान्तिम्' संसार का स्वस्य प्रगट करूंगा॥१॥

अन्ययार्थ- परमार्थ दृष्टि से विचार करने पर जीव को बास्तविक इप में उत्पन्न होने बाछे सम्पग् ज्ञान सम्पग् दर्शन सम्पक् चारित्र

शण्डार्थं — आहत्तहीयं तु-याधात्तथ्यं तु' यथार्थं अर्थात् सायुं-तत्व 'पुरिसस्य-पुरुषस्य' अवने के 'जायं-जातम्' भाभ थयेत छे तथा 'नाणत्वहारं -ज्ञानप्रकारम्' ज्ञानने। प्रकाश अर्थात् सम्यक्ष्तान, दशंन अने यास्त्रितुं 'पवेषह्रस्त-प्रवेद्धिव्यामि' क्ष्यन करीश 'तु' शण्ड्यी विश्यावादियेता होशेने भण्ड क्षीश 'सओय-सत्त्र्य' यास्त्रिशील उत्तम साधुना 'धम्मं-धर्मम्' श्रुत यास्त्रित्र ३५ धर्मं तथा 'सीलं-शीलम्' शील-स्वलाव अने संति-शान्तिम्' सक्त कर्म क्षय३५ शान्तिने-निर्वित्तने 'पांक्रिरिस्सामि-प्रादुः करिष्यामि' प्रकर्श तथा 'अस्त्रीय परतीथि'क्षेत्र अध्यान्तिम्' संत्रान्तिम्' स्वारना स्व३५ने प्रगट करीश ॥१॥

અન્વયાર્થ — પરમાર્થ દરિથી વિચારતાં છવને વારતવિક પણાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા સમ્યક્ જ્ઞાન સમ્યક્દર્શન સમ્યક્ ચારિત્રરૂપ જ્ઞાન પ્રકારનું નિરૂ दिकं-सम्यग्धानदर्शनवारित्रम् (पवेयहस्सं) मवेद्यिष्यामि,-मकटिष्णामि, तु शब्देन मिथ्याद्ष्टीनां दोषानिष कथियिष्यामि (सभो य) सतश्च-चारित्रवतः पुरुषस्य (धम्मं) धर्मम्-श्रुतवारित्ररूपम् तथा-(सोलं) शीलम्-उद्युक्तविद्यासित्वम् तथा-(संति) शान्तिम्-सकळकर्मक्षयलक्षणां निर्वृतिम् (पाउंकरिस्सामि) मादुः करिष्णामि मकटिषण्यामि तथा-(असभो य) असतश्च पुरुषस्य परतीर्थिकादेः च शब्दाव्-अधर्मे पापम्, अशीलं कृत्सितशीलम् तथा-(असंति) अश्वान्तिम्-भनिः वाणरूपाम् एतस्तर्ने मकटिषण्यामि ॥१॥

टीका—सुधर्मस्वामी जम्बस्वामिनं मत्याह-'बाहत्तहीयं तु' याथातथ्यं तु यथा तथा मात्रो यायातथ्यम्-तत्त्वम् तच्च परमार्थविन्तायां सम्यव्हानादिकः मेव, अतस्त।हराज्ञानादिकमेव प्रदर्शयति-'पुरिसस्स' पुरुषस्य-जीतस्य यत् 'जायं' जातम्-सम्रत्यन्नम् 'वाणप्यगारं' ज्ञानपकारम्, अत्र पकारश्रव्दः-आद्यर्थे

ह्य ज्ञान प्रकार का निरूपण कहंगा, और मिध्याहिष्टियों के दोषों का भी कथन कहंगा, एवं चारित्र वाछे पुरुषों का श्रुत चारित्र सक्षण धर्म तथा शील एवं सकल कर्म क्षय रूप शान्ति को भी प्रगट कहंगा। इसी प्रकार असच्चरित्र परतीर्थिकादि पुरुषों के पाप अधर्म अशील कुत्सित शील एवं अशान्ति वगैरह सभी दुर्गुणों को भी प्रगट कहंगा॥१॥

टीकार्थ — सुधर्मास्वामी जम्बूस्वामी के प्रति कहते हैं -पथार्थता को पाधातथ्य कहते हैं, उसका अभिषाय है तस्व ! परमार्थ दृष्टि से विचार किया जाय तो सम्यग्ज्ञान सम्यग्दर्शन सम्यक् चारित्र सम्यक् तप ही घाधातथ्य या तस्व हैं। अत एव यहां उनको ही दिखलाया जाता है। जीव को उरपन्न होने बाछे 'नाणप्पयार' अर्थात् ज्ञानप्रकार को

પણ કરીશ. અને મિથ્યાદેષ્ટિયાના દેખોતું પણ કથન કરીશ તેમજ ચારિત્ર શીલ પુરૂષાના સકલ કર્માક્ષય રૂપ શાંતિને પણ પ્રગટ કરીશ તેજ રીતે અસ-ચ્ચારિત્રવાળા પરતીર્થિંક પુરૂષાના પાપ, અધર્મ અશીલ, કુસ્સિતશીલ અને અશાંતી વિગેરે સઘળા દુર્ગોણાને પણ પ્રગટ કરીશ. હવા

ટીકાર્ય — સુધર્માસ્વામી જમ્ખૂસ્વ:મીને કહે છે કે-યથાર્થ પણુને યાથા-તથ્ય કહે છે. તેના અભિપ્રાય છે તત્વા પરમાર્થ દેશિયી વિચાર કરવામાં આવે તો સમ્યક્તાન સમ્યક્ દર્શન સમ્યક્ ચારિત્ર સમ્યક્ તપજ યાથાતથ્ય અર્થાત્ તત્વ છે. તેથીજ અહિયાં તેને જ દેખાડવામાં આવે છે.

જીવને ઉત્પન્ન થવાવાળા 'નાલુપ્પયાર' અર્થાત્ જ્ઞાન પ્રકારને હું કહીશ

तेन ज्ञानादिकप्-सम्यग्झान-सम्यग्दर्शनं-सम्यक् चारित्रमिरपर्थः, अत्र सम्यग्दर्श
नम्-अपिश्विविक्षायिकश्वापोपश्चिकं गृह्यते, एम्यक् चारित्रं तु वृतसमितिक्षायाणां धारणरक्षणित्रहादिकं गृह्यते, एतत् सम्यग्झानादिकम् 'पवेषद्वसं ' भवेदथिष्पामि वित्याचाररतान् तद्दोपांश्च शादुष्किरिष्यामि। यद्वा-'नाणप्यगारं' इति
ननापकारम्-अनेकपदारकं विचित्रम्, 'पुरिसस्स' पुरुषस्य माणिनः 'जायं'
जातम्-स्वभावं प्रशस्तापशस्तरूपम् उच्यावचं वा मवेद्यिष्यामि-कथिष्यामि।
तु शब्देन मिथ्यादृष्टीनां दोषानिप कथिष्यामा। 'सभो' सतः-चारित्रवतः
भूभाऽनुष्ठानं कुनेतः पुरुषस्य 'धम्मं' धमम्-श्रुतवारित्रवक्षणम्, तथा-सोर्लं
श्वीलम्-उद्यक्तविद्वारित्वम्, तथा-'संतिं' शान्तिम्-भशेषकर्मस्रयलक्षणां निर्वृतिम्,
'पाउकरिस्सामि' श्वटं करिष्यामि, तथा-'समभो' असतः-असन्युरुषस्य पर

में कहुँगा। यहां 'प्रकार' शब्द 'आदि' के अध में है, अतएव तालयं यह हुआ कि सम्पन्नान सम्पन्न दर्शन सम्पन्न चारित्र और सम्पन्न तपका कथन करूंगा। यहां औपश्चामिक, श्लायिक और श्लायोपश्चामिक सम्यग्दर्शन समझना चाहिये और वर्तों तथा समितियों का चारण एवं रक्षण तथा कथायों का निग्रह चारित्र शब्द से ग्रहण करना चहिए। इसके अतिरिक्त जो कुशील (कुरिसत आचार) में रत हैं, उनके दोषों को मकट करूंगा। अथवा 'नाणप्यार' का अर्थ है नाना प्रकार। ताल्यं यह है कि पाणियों के प्रशास्त और अप्रशास्त या शुभ और अश्लुभ जो स्वभाव है, उनका कथन करूंगा। 'तु' शब्द से यह सूचित किया गया है कि मिश्याहिटयों के दोषों को भी में कहूंगा। तथा शुभ आनुष्ठान करने वाले सरपुरुष के अनुचारित्रहर धर्म और उग्र-

અહિયાં પ્રકાર શખ્દ આદિના અર્થમાં છે, તેથી જ તાત્પર્ય એ થયું કે —સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્ દર્શન સમ્યક્ ચારિત્ર અને સમ્યક્ તપનું કઘન કરીશ. અહિયાં ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિકને સમ્યક્ દર્શન સમજવું એઇએ. આજ્ઞ વતોને તથા કષાયોના નિગ્રહ ચોરિત્ર શખ્કથી શહેલ કરવા એઇએ. આ શિવાય જે કુશીલ (કુત્સિત આચાર)માં પ્રવૃત્ત છે. તેએલના ક્રોપોને પ્રગ્રટ કરીશ અથવા 'તાળવ્યાર' ના અર્થ નાના પ્રકાર એ પ્રમાશે છે.

કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે—પ્રાણિયાના પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત અથવા શુભ અને અશુભ જે સ્વભાવ છે, તેતું કથન કરીશ. 'તું' શખ્દથી એ અતાવ્યું છે કે-મિચ્યા દેષ્ટિવાળાએતના દેષ્યોને પણ હું પ્રગટ કરીશ. તથા શુભ અતુષ્ઠાન કરવાવાળા સત્પુરૂષના શુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મ અને ઉગ્ર વિહાર तीर्थिकादेः चशब्दाद् धर्ममतिपक्षभूतम् अधर्मे पापम्, शीउमितपक्षभूतम् अशी-ष्टम्-कृत्सितशीलम्, अशन्तिष् मोक्षामावरूपाम्, एतत्सर्वे मदद्यिष्यामि ॥१॥ मूलम्-अहो य राओ य समुद्विएहिं, तहागएहिं पिडल्लंडसधेम्मं। समाहि माधायमजोसेयंता, सैत्थारैमेवं फैरुसं वैद्यंति॥२॥

छाया-अहिन च राजीव समुश्थितेभ्य, स्तथागतेभ्यः प्रतिकश्य धर्मम् । समाधिमाख्यातमजोषयन्तः, शास्तारमेवं परुषं बद्दित ॥२॥

विहार आदि दरील को, समस्त कर्मक्षयस्वरूप मोक्ष को प्रकट करूंगा एवं असरपुरुष के अधूम को, कुद्गील को और मोक्षमाव को भी प्रकट करूंगा ॥१॥

## 'अहो च राओ य' इश्यादि ।

दान्दार्थ — 'अहो य-अहिन च' दिन में 'राओ य-रात्रो च' रात्री में 'समुद्दिएहिं-समुत्थितेभ्यः' उत्तम अनुष्ठान करनेवाछे श्रुतवारित्रको धारण करनेवाछे को तथा 'तहागएहिं-तथागतेभ्यः' तीर्यकरों से 'धम्मं- धर्मम्' श्रुतवारित्रक्ष धर्म को 'पिडलक्म-प्रतिलभ्य' प्राप्त करके 'अधायं-आक्यातम्' तीर्यकरोक्त 'समाहिं-समाधि' समाधिका 'अजो-सर्यता-अजोवयन्तः' सेवन न करते हुए (जमालिआदिनिह्नव) 'सत्थारं- धास्तारम्' अपने गुरु आदिको ही 'एवं-एवम्' उक्त प्रकारसे 'फरसं- परवम्' कठोर वचन 'वयंति-वदन्ति' कहते हैं ॥२॥

વિગેર શીલને, સઘળા કર્માના ક્ષયરૂપ માક્ષને પ્રગટ કરીશ. તથા અસ્તપુર્ થના અધર્મને, કુશીલને, અને માેક્ષભાવને પણ પ્રગટ કરીશ. ાાવા

'बाहो य राओ य' धत्याहि

शण्ड थं — ब्रह्मे य-ब्रह्मे व' दिवसमां 'राक्षो य-राष्ट्रौ च' रात्रे 'समुद्विपृष्ट्ति' समुद्विपृष्टिं समुद्विप्रदेश कर्मा याज्य करवा वाजाने तथा 'वहागपिहं -तथागर्वभ्यः' तीर्थं 'हरे। पासेथी 'धम्मं-धर्मम्' श्रुत बारित्र३५ धर्मेने 'पिडक्टम-प्रतिक्रथ्य' प्राप्त करीने 'क्षवायं-व्यास्यातम्' तीर्थं 'करे।कत समाहिं -समाधि' समाधिनुं 'अजोस्रयंता अजोपयन्तः' सेवन न करीने (जभासी विजेरे निस्पेत्।) 'सत्थारं -शास्तारम्' पीताना शुरू विजेरेने क 'एवं-एवम्' केतर रीते 'फर्इसं-प्रव्यम्' केतर वयन वयंति व्यत्ति' के छे छे. ॥ रा।

338

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. य. १३ याधातश्यस्वरूपनिरूपणम्

अन्वयार्थः— (अहो य) अहिन च-दिनसे (राओ य) रात्री च (सम्रुट्टिएहिं) सम्रुट्टियतेभ्यः—रात्रिन्दिनं सद्दुष्ठानं कुर्वद्भयः श्वनचारित्रधारिभ्यः, सथा—(तहागएहिं) तथागतेभ्यः—तीर्थक्रद्भयः (धम्मं) धर्मम्—श्वतचारित्रख्यम् (पिडल्ब्ब) प्रतिस्थयः—प्राप्पाऽपि जवाल्लि—सस्यस्थानदर्शनचारित्रल्ल्ल्यं रतनत्रयं मोक्षमार्गम् (अत्रो-सम्पंता) अजोवयन्तः—ससेवमानाः (सत्यारं) शास्तारम्—गुर्शदिकमेव (एवं) एवम्—उक्तरीत्था वक्ष्यमाणरीत्या च (फरुतं) यस्यं कठोरववनम् (वयंति) वदन्ति —कठोरवचनद्या मोक्षमार्गपदर्शकं गुर्शदिकयेव निन्दिन्त ॥२॥

टीका-पुरुषस्य गुणदोपरूषं नानापकारकं स्वभावं कथयिष्यामि, इति पूर्वं कथि ।म् सम्प्रति-तदेव गुणक्षेत्रजातं िवेचयित 'बहो य' इत्यादि । 'बहो य' सहिन च-दिवसे 'राओ य' रात्री च 'सम्रुद्धिपर्दि' सम्रुद्धियकेश्यः -सात्रिद्दिवं सम्बन्

अन्वयार्थ — जो दिन और रात सम्यक् प्रकार से उत्थित हैं अर्थात् रात दिन उत्तम (उत्कृष्ट किया) जनुष्ठान करने बाले हैं और श्रुतचारित्र के धारक हैं उनसे तथा तीर्थकरों से, संसारसागर से तारने में समर्थ श्रुतचारित्र धर्म को प्राप्त करके भी जमालि तथा दिग-स्वर वगैरह सम्यक्तानद्दीनचारित्र रूप रत्नत्रयात्मक मोक्षमार्ग को नहीं सेयन करते हुए कठोर यचनों द्वारा मोक्षमार्गपद्दीक आचार्य-कीरह एक की ही निन्दा करते हैं॥२॥

टीकार्थ -- पहले कहा था कि पुरुष के गुण दोशों को उसके नाना मकार के स्वभाव को कहूँगा, उसी को अब कहते हैं। जो दिन और रात सम्यक् प्रकार से उत्थित हैं अर्थात् समीचीन अनुष्ठान में प्रवृत्त

અન્વયાર્થ—જે રાતદિવસ સમ્યક્ પ્રકારથી ઉત્થિત છે અર્થાત્ રાતિક-વસ ઉત્તમ (ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયા) અનુષ્ઠાન કરવાવાળા હૈાય "અને શ્રુતચારિત્રને ધારે કરવાવાળા હૈાય તેમની પાંસેથી તથા તીર્થ કરા પાંસેથી સંસાર સાગ-રથી તારવામાં સમર્થ એવા શ્રુતચારિત્ર ધર્મને પ્રાપ્ત કરીને પણ જમાહી તથા દિગમ્બર વિગેરે સમ્યક્ માન દર્શન ચારિત્ર રૂપ રત્નત્રયાત્મક માેક્ષ માર્ગનું સેવન ન કરતાં કઠે.ર વયના દ્વારા માેક્ષ માર્ગને અતાવવા વાળા આચાર્ય વિગેરે ગુરૂની જ નિંદા કરે છે. ાારાા

ટીકાર્થ — પહેલાં કહેવામાં આવેલ છે કે — પુરૂષના ગુજા દાયાને તેથા તેએાના અનેક પ્રકારના સ્વભાવને કહીશ. હવે તેને જ કહેવામાં આવે છે. જે રાત અને દિવસ સારી રીતે–સચ્યક્ પ્રકાશ્યી આરાધનામાં તત્પર થયેલી ૧૦ કર स्तिथंकरेभ्यः सद्मुन्द्र(नश्द्रमः श्रुनचारित्रधरेभ्यः, तथा—'तहागएहिं' तथागतेभ्य-स्तीर्थकरेभ्यः 'धम्मं' धम्म्-श्रुतधारित्राख्यं संसारसागरोत्तरणोपायं धर्मम् 'पिहल्लक्य' पितल्लक्य-पाष्याऽपि, कर्मणामुद्रयेन हतभाग्या जमालिपमृतयो मन्दाधिकारिणः 'श्राधायं' आख्यातं कथितम्पि 'सपाहिं' समाधिम्-सम्यग्रदर्शन-क्षान नारित्रलक्षणं मोक्षमार्गम् 'अजोत्ययंता' अजोपयन्तः-असेवमानाः सम्य-गाचरणम्कुर्शणः तीर्थकरपितपादितं मार्गे विराध्यंति, तथा-कुमार्गे च परुष-यंति-कथयन्ति ते, यद्यं महाश्रीरस्वानी तर्वत्र एव न संपवति, यदः कियमाणं कृतिमिति बद्वीत्यादि। एवं सर्वज्ञोक्तपश्रद्धानाः, यदि वत्रचिद्रपुरुद्धौर्वस्तलक्या पित्रविधा भवन्ति तदा ते 'सत्थारं' आस्तारम्, अनुशासकम् 'फरुसं' परुषं कठोरवचनम् 'वयंति' वदन्ति-कठोरवचनेन गुर्वदिकमेवाधिक्षिपन्तीति ॥२॥

और श्रुतचारित्र के धारक हैं, उनसे तथा तीर्धकरों से संसार सागर से तारने में समर्थ श्रुतचारित्र धर्म को पात करके भी कर्म के उदय से हतभाग्य जमादि आदि कथित समाधि का सम्यक्तानादि रत्नों का अर्थात् मोक्षमार्ग का सेयन नहीं करते। सम्यक् आधरण न करते हुए तीर्धकर के मार्ग की विराधना करते हैं। क्रुमार्ग की प्रक्षणा करते हैं। वे कहते हैं कि महावीर स्वामी सर्वज्ञ ही नहीं हैं, क्योंकि वे किये जाते हुए कार्य को किया हुआ कहते हैं। इस प्रकार सर्वज्ञ के कथन पर श्रद्धा न करते हुए उनको कहीं कोई सद्गुरु बत्सलभाव से प्रतिबोध देते हैं तो वे उस प्रतिबोधक को ही कठोर बचन कहने लगते हैं।।२॥

છે, અર્થાત્ ઉધ્વ ગતિએ પહેાંચેલા છે, એટલે કે-યાગ્ય અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત અને મુતચારિત્રના ધારક છે, તેઓથી તથા તીર્થ કરાશી મંસાર સાગરથી તારવામાં સમર્થ મુતચારિત્ર ધર્મને પ્રાપ્ત કરીને પણ કર્મના ઉદયથી હત લાગ્ય જમાલિ વિગેરેએ કહેલ સમાધિનું અર્થાત્ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરે રતનન્ત્રયનું અર્થાત્ મોક્ષ માર્ગનું સેવન કરતા નથી. જમાલિ વિગેરે સમ્યગ્ આચ-રણ ન કરતાં તીર્ય કરના માર્ગને જ નષ્ટ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. કુમાર્ગની પ્રરૂપણા કરે છે. તેઓ કહે છે કે-મહાવીર સ્વામી સર્વજ્ઞન નથી. કેમકે તેઓ કરવામાં આવતા કાર્યને કરેલું કહે છે, આ રીતે સર્વજ્ઞના વચન પર શ્રહા ન કરતાં અને શરીર વિગેરની દુર્બલતાને કારણે સંયમના ભારતે વહન કરવામાં સમર્ય ન ધનારા તેઓને કાઇ સત્શરૂ વાતસલ્યભાવથી પ્રતિ- બેન્યન ધતા તેઓને કારણ વાતસલ્યભાવથી પ્રતિ-

#### र्समयार्थं बोधिनी टीका म. श्रु. अ. १३ याथातध्यस्वरूपति रूपणम्

323

म्ब्म्-विक्षीहियं ते अणुकाहयंते, जि आत्मावेण विधागरेजा। अट्टाणिया होति बहुगुणाणं, जे णीण संकाइ मुँसं वएजा।३।

छाया---विशोधितम् ते अनुक्रथयन्ति, ये आत्मभावेन व्यामृगीयुः । अस्थानिका भवन्ति बहुगुणानां, ये ज्ञानशङ्कया मृता वदेयुः ॥३॥

अन्वर्गार्थः —(ते) ते जनािजनस्तयः 'विसोदियं' विशोधितम् –सकळदोव 'विसोदियं ते अणुकाहयंते' इत्यादि ।

दावरार्थ—'ते–ते' जमालि आदि निह्नव 'विसोहियं-विद्योधितम्' दोषरहित एवं तीर्थकरादिके द्वारा प्ररूपित ऐसे ज्ञानद्दीन चारित्र रूप मोक्ष मार्ग को 'अणुकाह्यंते-अनुकथयित तीर्थकर की प्ररूपणासे विपरीत प्रतिपादन करते हैं 'जे-ये' जो 'आसभावेण—आश्मभावेन' अपनी रुचिके अनुमार 'वियागरेज्जा-व्याग्र गीयुः' आचार्य परंपरा से विकद्ध प्रकारसे सूत्रोंका अर्थ करते हैं ऐसे वे 'बहूगुणाणं-बहुगुणा-नाम्' अनेक सद्गुणों का 'अहाणिए—अस्थानिकाः' 'होई—अवन्ति' होते हैं 'जे-ये' जो कोई जमालि आदि अपात्र 'णाणसंकार्-ज्ञानशक्त्रया' वीतरागके ज्ञान में दांकाशील होकर 'सुसं वएज्जा—मृषा वरेगुः' शिश्याभाषणकरते हैं वे उत्तम गुणों के पात्र नहीं होते हैं ॥३॥

अन्वयार्थ—वे जमारि वगैरह सकलदोषों से रहित तीर्थंकरों

शण्डार्थं—'ते-ते' पूर्वेष्ट्रित जभाित विशेर निह्नवी 'विसोहिय'-विशो-धितम्' देष रिक्षत अने तीर्थ' इरादिही स्त्रे अरूपेश स्त्रेय प्राप्त, दर्शन, सारित्र इप मीक्षमार्थने 'अलुकाह्यंते-अनुकथयन्ति' तीर्थ' इरनी प्रद्यपक्षी विरुद्ध प्रति-पाइन करे छे. 'ते-ये' केस्री 'अत्मावेण-आत्ममावेन' पोतानी इसी प्रभाष्ट्रे 'वियागरेज्ञा-व्यागुणीयुः' आस्थार्थ पर'पराधी विरुद्ध राते सूत्रोनी अर्थ करे छे. स्रेवा तेस्री बहुगुणाणं-बहुगुणानाम्' अनेक शुर्हेना 'अहाणिए होई-अस्था-निकाः सवन्ति' अर्थान इप थाय छे. 'ते ये' के केषि कमाित विशेर अपात्र 'णाणसंकाइ-ज्ञानसङ्ख्या' वीतरागता ज्ञानमां शंकाशीत अनीने 'मुद्धं-क्षण्डना-सृषा वर्षेयुः' मिष्या सामस्य करे छे. तेस्री। ઉत्तन शुक्केना पात्रइप अनता नथी. ॥॥॥

અન્વયાર્થ - તે જમાલિ વિગેરે સઘળા દેવાથી રહિત અર્થાત્ નિર્દોવ

<sup>&#</sup>x27;विसोहियते अणुकाह्यते' ध्रंथाडि

रहितमि शानदर्शनचारित्रस्यं मोक्षमार्गे तीथकृत्यतिपादितमि (अणुकाहयंते)
मनुक्ययंति, अनु-पश्चात् तीर्यकृत् प्रस्पणातो निपरीतं मितपाद्यंति (जे) ये
स्वाप्रदेशहिनिविष्टाः संतः (अत्मानेण) आत्मभावेन-स्वाभिषायेण (वियागरेष्ट्रना) व्याग्रणीयुः-अन्ययेव सूत्रादीनामभिषायं कथयेयुः एवं भूतास्ते दुराप्रदिणः (बहुगुणांणं) बहुगुणानाम्-अनेकसगुद्णानाम् (अहाणिया) आस्थानिकाः
(होति) मनन्ति (जे) ये केविद जमाजिष्यभृतपः (णाणसंकाः) झानशङ्कया
स्वदुराग्रहेण सग्रत्पञ्जानसन्देहेन (मुसं वएष्ट्रना) मृवा वदेयुः-मृवाबादं कुर्युः ॥३॥

टीका—'ते' ते जमालि बोटिकादयः 'विसोधियं' विशोधितं-सकलदोष-विजितमपि ज्ञानदर्शनचारित्रात्मकं सर्वद्रपतिपादितमपि मोक्षमार्गम् 'अणुकाद्यंते' अनु कथयन्त्रि—अनु-पद्मात् तीर्थकरपरम्गरागतमरूपणातो विरूपं पतिपादपन्ति 'जे' ये-स्वाग्रहग्रहनिविष्टाः सन्तः 'आत्तमावेण' आत्ममावेन-स्वाभिन्नायेणा-

हारा प्रतिपादित सम्यग्ज्ञान दर्शन चारित्र तप रूप मोक्ष मार्ग का विपरीत रूप से ही प्रतिपादन करते हैं, जो कि अध्यन्त दुराग्रही एवं हठीछे होने से अपनी इच्छानुसार ही सूत्रों का अभिन्नाय कहते हुए अनेक सद्गुणों का अपान्न होते हैं और अपने दुराग्रहवदा ज्ञान में भी सन्दिग्ध होकर मिथ्या बोलते हैं और मृषावाद का प्ररूपण करते हैं ॥३॥

टीकार्थ—जो जमालि आदि समस्त दोषों से रहित, सर्वज्ञ द्वारा प्रतिपादित ज्ञान दर्शन चारित्र तप रूप मोक्षमार्ग तीर्थ करों से चली आहे परम्परा से विरुद्ध प्रतिपादन करते हैं, जो दुराग्रह रूपी ग्रह से प्रस्त होकर अपने अभिप्राय के अनुसार, आचार्यपरम्परा से आगत

એવા તીર્થ કરાદિકાએ પ્રતિપાદન કરેલ સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર તપર્પ માેક્ષ માર્ગનું વિષયત પહાંચી જ પ્રતિપાદન કરે છે. જેઓ અત્યંત દુશ-શ્રહી અને હઠીલા પહાંચી પેતાની ઈચ્છાનુસાર જ સૂત્રના અસિપ્રાય કહીને અનેક સદ્દશુશ્રાના અપાત્ર થાય છે અને પાતાના દુરાગ્રહને વશ થઈને જ્ઞાનમાં પશુ સંદેહવાળા બનીને જુઠું જ કહે છે. અને મૃષાવાદની જ પ્રરૂ-પશુ કરે છે. ાાગા

ટીકાર્ય – જે જમાલિ વિગેરે નિર્દોષ અર્થાત્ સવળા દે.પેંઘી રહિત એવા અને સર્વજ્ઞ દ્વારા પ્રતિપાદન કરેલા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ રૂપ માક્ષતું પ્રતિપાદન તીર્થ કરાથી ચાલતી પર પરાથી વિરુદ્ધ રૂપે કરે છે, તેઓ દુરાયહ રૂપી બહુર્યા અસ્ત થઇને પાતાના અભિપાય પ્રમાણે આચાર્ય પર ऽऽवार्यवरम्परागउम्प्यभेम् अतिक्रम् 'विषागरेण्यः' व्यामृणीयुः सूत्रादीनामन्ययेव व्याख्यानं कुर्वन्तीति मावः । गम्भीराभिमायं सूत्रार्थे स्वक्रमौद्यात्
पूर्वापरसङ्गतिपूर्वकं व्याख्यातुमसम्बीः स्वाक्ष्मानं पण्डितं मन्यमानाः सृत्रमागं
परिस्वव्य प्रतिपादयंति । स्वकीयाऽभिगायेण स्वार्थवर्णनम् अनर्थाय भवति ।
एवं भूतास्ते 'बहुगुगाणं' बहुगुणानाम् 'अहाणिया होति' अस्थानिका मवन्ति,
स्वकीयाऽनंतसंवाराय बहुना स्वत्मगुणानाम् आधाररहिता मवन्ति । ते चामी
उत्तमगुणा आगमोक्ताः—

'सुस्स्सर् पडियुच्छड़, सुणेह गेल्ह्ई य ईह० आति। तत्तो अपीहए वा घारेड़, करेड़ वा सम्मं' ॥'॥ छाया शुश्रूपते मतियुच्छति, शृणोति गृह्णाति ईहते चापि। ततीऽपोहते वा घारयति, करोति वा सम्यक्॥श॥

अर्थ को उल्लंघन करके सूत्र आदि का अन्यया ही व्याख्यान करते हैं,
गंभीर रहस्य वाछे सूत्र के अर्थ को पूर्वीपर संगंभपूर्वक व्याख्यान
करने में कमींद्य से असमर्थ होने पर भी अपने को पण्डित मानते हैं,
वे सूत्र के मार्ग का त्याग करके प्रस्पणा करते हैं। किन्तु अपने
अभिप्राय के अनुसार सूत्र के अर्थ का प्रस्पण करना अनर्थकर होता
है। ऐसा करने वाछे वे जमालि आदि बहुत से गुणों के अपात्र हो
जाते हैं। आगम में कथित वे उत्तम गुण इस प्रकार हैं-सुरस्सह' इत्यादि
शुश्रूषा करना अर्थात् गुक्तमुख से अ्वण करने की इच्छा होना
पृच्छा करना, गुक्क के कथन को ध्यानपूर्वक सुनना, अर्थ को प्रहण

પરાથી આવેલા અર્થતું ઉલ્લંઘન કરીને સૂત્ર વિગેરના અન્યથા જ એટલે કે વિરુદ્ધ રૂપે જ વ્હાપ્યાન કરે છે, ગંભીર રહસ્ય વાળા સૂત્રના અર્થને પૂર્વાપરના શંબંધ પૂર્વક વ્યાપ્યાન-ઉપદેશ કરવામાં કમેદિયથી અસમર્થ હોવા છતાં પણ પોતાને પંડિત માને છે, તેઓ સૂત્રના યથાર્થ માર્ગના ત્યામ કરીને પ્રરૂપણા કરે છે, પરંતુ પેતાના અભિપાય પ્રમાણે સૂત્રના અર્થની પ્રરૂપણા કરવી તે અનર્થ કારક હેાય છે, એલું કરનારા તે જમાલિ વિગેરે ઘણા એવા ગુણાના અપાત્ર ખની જય છે, આગમમાં કહેલા તે ઉત્તમ ગુણા આ પ્રમાણે છે.— 'મુસ્સૂલક' કરય દિ

શુસૂષા કરવી અર્થાત્ શુરૂમુખથી શ્રવણ કરવાની ઈચ્છા કરવી, પૃચ્છા કરવી, શુરૂના કથનને ધ્યાનપૂર્વક સાંભળવું. અર્થને શહુણ કરવા તથા મહુણ કરેલા गुर्वादिकं भुश्रूवते तत्कथितं शृणोति गृद्धाति तदर्थानुष्ठानं करोतीति भावः ।

अथवा—गुरुशुश्रूपादिना सम्यम् ज्ञानावगमः, ततः सम्यमनुष्ठानम्,
ततः कर्मस्यलक्षमो मोसः, इश्येवमादिगुणानाममाननं भवतित्यत एवोक्तम्'वहुगुणाणं अहाणिया होति' वहुगुणानामस्यानिका भवन्तीति, पुनः किं सूता
एवं भानित, तवाह—जे' ये केवित् 'णाणसंकाह' ज्ञानशङ्कया, स्वाग्रहेण भ्राने
अअज्ञाने शङ्कति ज्ञानशङ्का, तया 'मुमं' मृपानादम् 'वहेज्जा' वदेयुः-जिनेश्वरमितपादितागमे ये शङ्कां कुर्वन्ति, 'अयमागमः सर्वद्वपणीत एव न भवति, पकारान्तरेण वाऽस्याऽयों भवेत्' इत्यादि । अथवा—ग्रानशङ्कण स्वगणिवत्याऽमिमानेन मृगावादं वदेयुः यथाऽहं त्रवीमि तथेव सर्वं सम्यक्, नान्यथेत्यादि । सर्वकरना, गृहीत अर्थ का चिन्तन करना, अपे।ह करना अर्थात् व्यतिहेकी
धर्मों का निवारण करना, और सद्धर्म को धारण करना और किर
सद्युसार अनुष्ठान करना।

गुरु की शुक्रूषा (सेवा) करने से सम्यन्ज्ञान की प्राप्ति होती है, तस्पश्चात् सम्यक् अनुष्ठान होता है और फिर कर्मक्षय रूप मोक्ष प्राप्त होता है।

जो तीर्थंकर की परम्परा के विरुद्ध प्ररूपणा करता है, वह सम्पक् गुणों से रहित होता है। इसके सियाय जो श्रुतज्ञान में दांका करके मुणाबाद काता है जैसे यह आगम सर्वज्ञवणीत है अथवा नहीं ? इसका अर्थ ऐसा है या वैसा ? अथवा अपने पाण्डित्य के अभिमान से जो मिथ्या भावण करता है-जो में कहता हूँ वही सब ठीक है, अन्यथा नहीं, हस्यादि ।

માર્થનું ચિંતન કરવું. મપાહ કરવું. અર્થાત્ વ્યતિરેકવાળા ધર્મોનું નિવારણ કરવું. સમ્યગ્ ધર્મને ધારણ કરવું. અને પાછા તે પ્રમાણે મનુષ્ઠાન કરવું.

ગુરૂની શુશ્રૂષા (સેવા) કરવાથી સમ્યક્ જ્ઞાતની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે પછી સમ્યક્ અતુષ્કાત થાય છે અને તે પછી કર્મ ક્ષય રૂપ મેઃક્ષ ઘામ થાય છે.

જે તીર્યંકરની પરમ્પરાથી વિરુદ્ધ પર્પણા કરે છે, તે સમ્યક્ ગુણાશી રહિત થાય છે, આના શિવાય છુતજ્ઞાનમાં શંકા કરીને જે મૃષાવાદ કરે છે. જેમકે—આ આગમ સર્ગંત્ર પ્રણીત છે કે નથી ? આના અર્ગં આ પ્રમાણે થાય છે ? કે નથી થતા ! અથવા પાતાના પાંડિત્ય—પંડિતપણાના અબિમાનથા જે મિશ્યા ભાવણ કરે છે, અર્થાત્ તેઓ કહે છે કે હું જે કહું શું એજ કથન દીક છે, અન્યથા નથી વિગેરે

#### समधार्थवोधिनी श्रेका प्र. श्रु. स. १३ याधातच्यस्यरूपनिरूपणम्

३२७

इस्याऽयं मार्गः सर्वदोषरिकतः, तथापि स्वाप्रहेण यस्तत्र दोषं शरूपयति । तथा यः स्वाभिष्रायेणाऽऽवार्यवरम्परां परित्यज्य व्याक्यानं करोति, तथा- सर्वद्रमणीतागमे शङ्कया मृषावादं करोति, स उत्तमगुणाधिकारी न मवतीति भावार्यः । है॥

म्हम्-जे यावि पुटुा पैलिउंचयंति, आयाणमेहं खलु वंधयंति। असाहुणो ते ईह साहुमाणी, मीयण्णि पैसंति अणंतैघायं।श

छ।या-पे नावि पृत्तः परिकुश्चपन्ति, भादानपर्यं खञ्च वश्चयन्ति । असाधनस्ते इह साधुमानिनो, मापान्तिता प्रधनस्यनस्त्यातम् ।श

भावार्थ पह है कि सर्वज्ञ का यह मार्ग सर्व दोषों से रहित है, तथापि अपने भाग्रह से जो उसमें दोष कहता है, जो आचार्य परम्परा त्याग कर अपना मनमाना व्याख्यान करता है तथा जो सर्वज्ञप्रणीत आगम में दांका करके मिथ्या भाषण करता है, यह उत्तम गुणों का अधिकारी नहीं होता ॥३॥

'जे यावि पुरो पिछडंचपंति' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'जे याचि-ये चापि' जो लोग परमार्थतः शास्त्रके रहस्य को नहीं जानते हैं वे अन्यके द्वारा 'पुटा-एटाः' हे साधो । आपके गुद्ध का नाम क्या है ? ऐसा पूछने पर पिलडंक्यंति-परिकुञ्जयित' अपने गुरुका नाम छिपाकर अधिक ज्ञानवाले कोह अन्यका नाम कहते हैं वे लोग 'आयाणमडं-आदानमध्म' ज्ञानादिसे अथवा मोक्ष रूप

કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે--સર્વગ્રાના આ માર્ગ સર્વ દાવા વિનાના છે; તો પણ પોતાના આશ્રહથી જેએક તેમાં દાવ કહે છે. જેએક આચાર્ય પરંપરાના ત્યાંગ કરીને પોતાનું મન માન્યું વ્યાખ્યાન કરે છે, તથા જે સર્વગ્ર પ્રણીત આગમમાં શંકા ખતાવીને મિલ્યા ભાષણ કરે છે, તે ઉત્તમ ગુજોના અધિકારી થતા નથી. ॥૩:।

<sup>&#</sup>x27;जे यावि पुट्टा पछिउ'चयंति' धत्याहि

રાખ્દાર્થ — 'के चावि-ये वापि' જે લે કે ખરી રીતે શાસના રહસ્યને જાણતા નથી તેઓ બીજાઓ હારા 'વુદ્ધા-પૃષ્ટાઃ' હે સાધુ આપના ગુરૂનું નામ શું છે ? એ પ્રમાણે પૃષ્ઠવામાં આવે ત્યારે 'વહિક વર્ષોતે—પરિકુ જીવનિ' પોતાના ગુરૂનુ નામ છુપાવીને વધારે જ્ઞાનવાળા ખીજ કાઈનું નામ પોતાના ગુરૂ તરીકે કહે છે. તે લે કે 'લાયાળમદું- આદ્યાનમર્થમ્' જ્ઞાના હથી અથવા

अन्त्यार्थः — (जे यावि) ये चापि-ये के बनापि परमार्थतः शास्त्रह्रस्यं न जानन्ति, तेऽन्येन (पुटा) पृष्टाः (मोः! क स्ते गुरुर्रस्ति) इत्यादि, परैः पृष्टाः सन्तः (पिछाउं वयंति) परिकुञ्च पन्ति ततुत्तर्यः ने माणं क्रीन्ति, यस्माद्धीतवन्तः येन दीक्षिता स्तर्यात्मश्रुतस्य स्त्रीर्नामग्रहणे छज्जभाना तस्य नाम न कय्यन्ति किन्तु अन्यस्यवाधिकज्ञातिनः कस्यविद्याचार्यस्य नामग्रह्णं कुर्वन्ति 'आयाज्ञमहं' अ दानमर्थम् —आदानं ज्ञानादिकं मोक्षरूपं वार्थम् 'बंचयंति' क्ष्यपन्ति—नोक्षमार्गाम् आत्मानं विश्वतं कुर्वन्ति, तथा कुर्यन्तस्ते (साहुमाणी) साधुमानिनः -आत्मानं साधुं मन्यमानाः, वस्तुतः (असाहुणी) असाधनः

अर्थ से 'वंचयंति-यत्रयन्ति' यंचितहोते हैं ऐसा करने वाला 'साहुमाणी -साधुमानिनः' अपने को साधु मानने याले वस्तुतः 'असाहुणो-असाधवः' वास्तविक साधु नहीं हैं परंतु असाधु ही है 'मायण्ण-मायान्विताः' माया-कपट वाले वे 'अर्णत्रवायं-अनन्तवातम्' अनेकवार संवार को 'एसंति-एष्पन्ति' प्राप्त करते हैं ॥४।

अन्वर्षाध—अन्य भी जो कोई वास्तव में शास्त्र रहस्य को नहीं जानते हैं वे भी, 'कौन तुम्हारे गुरु हैं।' इत्यादि दूसरों बारा पूछे जाने पर जिन से पढाचा जिनसे दीक्षाग्रहण किया ऐसे गुरु के अल्पश्चत होने के कारण नाम छेने में शरमाने से नाम नहीं छेते हैं परन्तु किसी अन्य ही अधिक जानी आचार्य का नाम कहते हैं और मोक्षमार्ग से स्वयं बिजत होकर ग्रष्ट हो जाते हैं, ऐसे करने वाले अपने को साधु मानने

भिश्वद्भ अर्धंथी 'वंचयंति-वद्धयन्ति' व'थित धाय छे. छेतराय छे. छेम हरवावाणा 'साहुमाणी-साधुमानिनः' पेति ने साधु भानवावाणा परंतु भरी रीते 'असाहुणो-अन्नाधवः' असाधुक छे. 'मायण्णि-मायान्विताः' मःथा ४५८ वाणा तेच्या 'अंवत्वाय'-अनन्तवातम्' अने ४वार स'सारने 'एसंति एव्यन्ति' भास ४२ छे ॥४॥

અન્વયાય — અન્ય કે જેએ વાસ્તિવિક રીતે શાસ્ત્રના રહેરયને જાણતા નથી તેએ પણ 'કેણ તમારા ગુરૂ છે! એ રીતે બીજાએ દ્વારા પૂછવામા આવે ત્યારે જેમની પાંસેથી વિદા શહેણ કરી અથવા જેની પાંસેથી દીક્ષા બ્રહ્મણ કરી એવા ગુરૂં અધ્યક્ષત હોવાથી તેઓનુ નામ લેવામાં શરમાવાથી તેમનું નામ ન લેતાં કાઇ બીજા જ વધારે જ્ઞાનવાળા આચાર્યનું નામ કહે છે. તથા માક્ષ માર્ગથી સ્વયં વંચિત શઇને ભ્રષ્ટ ખની જાય છે એવું કર- (मायण्णि) मायान्त्रिताः (अणंतवायं) अनन्तवातम् अनेकवारं विनाशं संसारं वा (एसंति) एष्यन्ति-भाष्स्यन्ति ॥४॥

टीका—'जे पादि' ये चापि-ये केचन परमार्थतः शास्त्राहस्यं न जानन्ति किन्तु अज्ञानवछेनेदाऽभिमानपर्वतारूढाः सन्तः, तेऽन्येन 'पुट्टा' एष्टाः सन्तः 'मोः! कस्ते गुरुः' इत्यादि परेः पृष्टाः 'पिछ जंचयंति पिछ अयिन्त-तत्मिति वचने कपटं कुर्वन्ति, यस्मादघीतवान् येन दीक्षितः, तस्यारूपश्चतस्य स्त्रग्ररोन्तिमग्रहणे लज्जमानास्तस्य नाम न कथयन्ति, किन्तु—अन्यस्याऽधिकज्ञानिनः कस्यविदाचार्यस्य नाम महणं कुर्वन्ति । आयाणमद्धं' आदानमर्थम् आदानं क्षानादिकं मोक्षाे वा तमर्थम् 'वंवयंति' वज्ञयन्ति -मोक्षमार्गादातमानं विज्ञितं कुर्वन्ति, मोक्षाद् अष्टा भवन्तीस्यर्थः, एवं कुर्वन्तस्ते 'साहुमाणी' साधुमानिनः—पात्मानं साधुं मन्यमानाः, वस्तुनः 'असाहुगो' असाधवः सन्तः पापं कुर्वन्ति व्यवहरन्ति चाले वास्तव में असाधु ही हैं और अत्यन्त मापावी होने से अनन्त धात को या अनन्तवार संसार को बास करते हैं ।।।।

टीकार्थ — जो वास्तव में जास्त्र के रहस्य को नहीं जानते किन्तु अज्ञान के बस से ही अभिमान के पर्वत पर आस्ट हैं, उनसे जब कोई प्रुप्ता है-आपका गुरु कौन है ? तो वे जिससे अध्ययन करते हैं या जिससे दीक्षित हुए हैं, उस अस्पज्ञानी अपने गुरु का नाम कहने में स्विज्ञत होते हैं। अतएव उसका नाम न स्रेक्ट किसी अन्य अधिक ज्ञानवान आचार्य का नाम सेते हैं। ऐसे सोग आदान से अधौत् ज्ञानादिक से अथवा मोक्ष से, अपनेको ही वंचित—अग्र करते हैं। वे अपने आपको साधु मानते हैं किन्तु वास्तव में असाधु होते हैं। पाप

વાથી પેતાને સાધુ માનવાવાળા વાસ્તવિક રીતે અસાધુ જ છે. અને અત્યંત માયાવી હાવાથી અનંતવાતને અથવા અનંતવાર સંસારને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૪॥

ટીકાર્ય—જે વાસ્તવિક રીતે શાસ્ત્રના રહસ્યને જાણતા ન હોય પરંતુ અજ્ઞાનના અળથી જ અલિમાનના પર્વત પર ચહેલા છે, તેઓને નયારે કાંધુ પૂછે છે કે—આપના ગુરૂ કેલ્લુ છે? તો તેઓ જેની પાંસે ભણતા હોય અથવા જેનાથી કીક્ષા ગ્રહણ કરી હોય તે અલ્ય અલ્યાસવાળા પાતાના શુરૂતુ નામ કહેવામાં શરમાય છે, તેથી તેઓનું નામ ન લેતાં ખીખ કાંઇ અધિક વિદ્વાન્ આચાર્યનું નામ લે છે, એવાઓ આહાનથી અર્થાત્ જ્ઞાનાદિકથી અથવા માલાઈ વેલત રહે છે. એટલે કે તેનાથી બ્રષ્ટ થાય છે. તેઓ પાતે પાતાને સાધુ માને છે; પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેઓ અસાધુ હોય છે. પાપતું સેવન

षात्मानं विश्वद्वमिति एको दोषस्तावत्स्वयमसाधवः, द्वितीयस्तु साधुमानिन इति बाकस्य द्विविधदोषबन्त्रम्, उक्तंच —

'पार्व काऊण सयं, अप्पाणं सुद्धवेव वाहरह । दुगुणं करेंड् पार्व, वीयं वालस्स मंद्त्तं' ॥ छाया — पापं कुत्वा स्त्रय, मास्तानं शुद्धयेत् व्याहरति । द्विगुणं करोति पापं, हितीयं वालस्य मन्दरवम् ॥ इति ।

ते आत्मोक्कपाँत् 'सायिका' मःयान्विकारते 'अणंतवार्य' अनन्तको बहुत्री घातं विनादां, संवारं वा 'एसंति' एक्वन्ति-प्रारं यन्ति, दोषद्वययुक्तत्वात्, तदेव-सारमोरकपाँद् वोधिलःभं विनाशयन्ति, संसार्यति च पाष्ट्रद्वति ॥४॥

मानफरं पदर्स्य, क्रोधादि कथायफरुमाह- जे कोहणे' इत्यादि । मुलम्- जे कोहणे होई जगडभासी,

## विक्षोसियं जे उ उदीरंपज्जा।

का आचरण करते हैं परन्तु अपने को निष्पाप कहते हैं। यह चनकी विवेक हीनता है। कहा भी है 'पार्च काऊण सग्नं' इत्यादि।

जो पाप करके भी अपने को झुद्ध ही कहता है, वह दूशना पाप करता है। मूर्ख की यह दृषरी मुर्खेता है।। १॥

इस प्रकार अभिमान के कारण जो मायाबी होते हैं, वे अनन्त बार अधीत बार बार विनाश को या संसार को प्राप्त होते हैं। क्यों कि वे दो दोषों से युक्त होते हैं-प्रथम दोष पाप करना और दूसरा दोष अपने को निष्पाप कह कर मायाचार करना। वे इस प्रकार आत्मी-स्कर्ष के कारण बोधिलाभ का विनाश करते हैं और भवभ्रमण को प्राप्त होते हैं ॥४॥

કર છે, પરંતુ પાતાને નિષ્પાય કહે છે, તે ते आतु विवेध श्रीनपशु छे. કહ્યું પણ છે है-'पानं काऊण सय' ઇત્યાદિ

જે પાપ કરીને પણ પાતાને શુદ્ધ જ કહે છે, તે અમણું પાપ કર છે. મૂર્ખનું આ બીજુ મૂર્ખ પાશું છે. ॥૧॥

આવા પ્રકારના અભિમાનના કારણથી જે માયાવી ઢાય છે, તેઓ અનં-તવાર અર્થાત્ વારંવાર વિનાશને અથવા સંસારને પ્રાપ્ત થાય છે. ઢેમઢે તેઓ એ ઢોયોથી સુકત હૈં.ય છે. પહેલા ઢાય પાપ કરવું. અને બીએ પાતાને પાપ વગરના કહીને માયાચાર કરવા. તેઓ આ રીતે આત્માત્કવના કારણે છે ધિલાલના વિનાશ કરે છે. અને લવબ્રમણને પ્રાપ્ત થયા કરે છે. ાષ્ટ્રા

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. ब. १३ याधातथ्यस्वरूपनिरूपणम्

331

अंधे वं से दंडेंपहं गैहाय,

# अँविओसिए घेंसिइ पाँवकम्मी॥ए॥

छाया—यः कोधनो भनति जगदर्थपापी, व्यवसमितं यस्तूदीरयेत्। अन्ध इवासौ दण्डपयं गृहीत्वाऽव्यवसमितो घृष्यते पापकसौ॥५॥ अन्वयार्थे— (जे) या पुरुषः (कोहणे) क्रोधनः (होह) भवति=क्रोधं करोति तथा (जगद्वभासी) जगदर्थभाषी-योऽत्यस्य दोषमापणं करोति सः (जे उ)

मान का फल दिखला कर अब कोधादि कवार्यों का फल कहते हैं-'जे कोहणे' इस्थादि।

शब्दार्थ—'जे-या' जो पुरुष 'कोहणे-कोधना' कोधवाला 'होइ-भवित' होता है अर्थात् कोधी होता है तथा 'जगट भासी-जगदर्धभाषी' दूसरे के दोषों का कथन करता है तथा 'जे उ-ये तु' जो कोई 'विओ-सियं-व्यवशमितम्' शान्त हुए कलह को 'उदीरएज्जा-उदीरयेत्' किर से प्रकट करता है 'से-सः' ऐसा पावकम्मी' पापकर्मा' पापकर्म करनेवाला 'अंधेव-अन्धहव' अन्धे के समान 'दंडपहं-दण्डपथम्' लघुमार्ग को 'गहाय-गृहीस्वा' ग्रहण करके 'अविओसिए-अव्यवशमिता' सहा कलह करनेवाला 'यासइ-गृष्यते' पीडित होता हुआ दुःखका अनुभव करता है ॥'॥

अन्वयार्थ-जो पुरुष कोघी होता है अर्थात् कोघ करता है और ृद्सरों, के दोषों का भाषण करता है और जो कोई मिध्या दुक्कृत

भानतुं ફળ ખતાવીને હવે કોધાદિક ક્યાચાનું ફળ અતાવે છે... 'जे कोहणे' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'जे-यः' के पुरुष 'कोहणे-कोधनः' कीधवाणा 'होई-मविते' धाय छे. सर्थात् कीधी छाय छे. तथा 'जगटुमासी-जगदर्थ माणे' भीजना होते। केडी भतावे छे. तथा 'जे उ-ये हु' के केडि 'विओसियं-व्यवशिमतम्' शभी अथेडा कडडने 'दिहीरएज्जा-उदीरयेत्' क्दीशी याडा करे छे. 'से-एः' सेम करवावाणा ते पुरुष 'पावकम्मी-पापकर्मा' पापकर्म करवावाणा 'अधेव-अव्ध इष' आंधणानी केम 'दंहपहं-दण्डपथम्' दुंका मार्गने 'गहाय-गृहीरवा' शक्ष क्दीने 'अविस्नोसिए-अव्यवशिमतः' सहा कड्ड करवावाणा 'घासइ-वृष्यते' पीडा युक्त थर्धने हु भने। स्रतुक्त करे छे. सपा

અન્વયાર્થ—જે પુરૂષ ક્રોધી હૈાય છે. અર્થાત્ કોધ કરે છે. અને બીજાના કાેયાનું ભાષણ કરે છે, અને જે ક્રોઇ મિથ્યા દુષ્કૃત વિગેર દ્વારા पस्तु कथित् (निओसियं) व्यवशमितम्-विध्यादुक्ततादिना उपशान्तमपि कल-दादिकम् (उदीरएज्जा) उदीरयेत् -पुनः मकाशयेत् (से) सः-एवंविधोऽसौ (पाव-कन्मी) पापकर्मा (अंथेन) अन्ध इव चक्षुरहित इव (दंडपहं) दण्डपयम्-लघुनार्गम् (महास) गृहीरश (अविओसिए) अव्यवश्रमितः-अनुपशान्तकलहः सर्वदैव कल्ड कुर्वाणः (घासइ) घृष्यते-पीडयते ॥५॥

टीका- 'जे' या पुरुषः 'कोइणे' क्रोधना-क्रोधकारी 'होइ' मनति क्रोधं करोति क्रोधनशमो मनतीति यानत् 'जगद्वमासी' जगदर्यमाषी, अन्यस्य यो दोषस्तस्य मापणं करोति, विनदमानयोई योर्यथा कथि जित्त समापणादिनोप-श्वान्ते अपि विनादे पुनस्तथोद्रे जनकरं वचनं बदेत् येन प्रश्वित क्रोधनतोस्तयोः पुनरिष विनादो यथा जायेत । एवं भूतो या स जगदर्थमाषी । अथना जयार्थ-

चगैरह ब्रारा उपकान्त होने यर भी कलहादि का फिर से उत्घारन करता है ऐसा पापी पुरुष अन्धे के समान छोटे मार्ग को अपना कर इमेशा कलह करते हुए स्वयं पीडित होता है ॥५॥

टीकार्थ—जो पुरुष को बचील होता है, दूसरे के दोषों को प्रकाशित करता है, अथवा जो जयार्थभाषी होता है अर्थात् जिस प्रकार के भाषण से विजय पास हो, उसी प्रकार का भाषण करनेषाला होता है तथा जे। उपशान्त हुए कलह को पुनः प्रज्वलित करता है, जैसे झगड़ने वाले दो मनुष्यों का झगड़ा क्षमापणा आदि किसी उपाय से शान्त हो गया हो, किर भी ऐसे बचन कहना कि जिससे देानों का क्रोध किर भड़क उठे और किर उनमें झगडा हो जाय। इस प्रकार के

ઉપશાન્ત થવાથી પણ કરીથી કલહ વિગેરેને ઉપસ્થિત કરે છે, એવા પાપી પુરૂષ આંધળાની માક્ક દૂંકા માર્ગને અપનાવીને કાયમ કછયા કંકાસ કરીને પાતે જ દુઃખી થાય છે. ાપાા

ટીકાર્ય — જે પુરૂષ ક્રોધી હોય છે; અને ખીજાના દેષો પ્રગટ કરે છે, અથવા જે યથાર્ય ભાષી-ખરૂં કહેનાર હોય છે, અર્થાત્ જે રીતના ખાલવાથી વિજય મળે તેવા પ્રકારથી બાદ્દે છે, તથા જે શાંત થયેલા કલહને કરીથી ઉપસ્થિત કરે છે, જેમકે—કજીયા કરનારા બે મનુષ્યાના વિગેર ઉપાયાથી કંડા પદ્ધી ગયા હાય તે કરીથી ઉપસ્થિત થાય તેવું બાલવું અર્થાત્ મટી ગયેલા કજીયાની બાબતમાં એવા વચના કહેવા જેનાથી તે

मापी, यथा भाषणेन स्वस्य जयो भवेत्, तथैंव कृत्वा चेष्टादिविशेषेरविद्यमानमपि
भयत्न लभ्यमर्थे बद्दति, स जयार्थमापी 'जे उ' यस्तु 'विभोसियं' व्यवशमितम्—
मिध्यादुष्कृतादिना उपशान्तमपि कछहादिकम् 'उदीरप्जां' 'उदीरयेत्, प्वंविधकोधिमपस्य कीद्यां फलं मवित तद्यीवित् 'पावकमी' पापकमी 'से' सः – असी
पापमसद्गुष्ठानं कर्म यस्यावसी पापकमी, अन्त्रेश-भन्धः चश्चिर्वकल इव 'दंडपहं'
सण्डपथम्-लघुमार्गम् 'गद्दाय' गृहीत्या 'अविश्रोसिप' अव्यवशमितः – अनुपशान्तकलदः सदैव कलहे व्याभियमाणः 'घासइ' पृष्यते – पीडचते चतुर्गतिकसंसारेऽनवरतं दुःखभाग् मवतीति भावः । ५॥

प्रम्-जे विरंगहीए अन्नायभासी, ने से समे होई अईईत्वर्त्ते। उववायकारी य हरीमेंणैय, एगंतेदिही य अमाइरूवे॥६॥ छाया—यो विपहिकोऽन्यायभाषी, न सः समी मक्त्यक्षंत्रां शाप्तः। उपरादकारी च हीमनाथ प्रान्तदृष्टिश्र अमायिरूषः ॥६॥

काषिप्रय पुरुष को जो फल होता है, उसे दिखलाते हैं-वह पापकर्म करने वाला चतुर्गतिक संसार में निरम्तर दुःख का भागी होता है, जैसे पगडंडी से चलने वाला अंधा पुरुष दुःख का भागी होता है।।५॥ 'जे विग्महीए' इत्यादि।

दाब्दार्थ--'जे-यः' जो पुरुष चिग्गहीए-विग्नहिकः' कलह करने बाला है तथा 'अलायभासी-अन्याय्यभाषी' न्याय से विरुद्ध कथन करता है 'से-सः' ऐसा पुरुष 'समे-समः' मध्यस्थ 'न होह-न भवति' नहीं होसकता है तथा 'अझंबप्से-अझंझां प्राप्तः' वह कलह रहित भी

ખન્તેના ક્રોધ કરીથી સળગી ઉઠે, અને તેઓને કરીથી ઝલડા થાય, આવા પ્રકારના ક્રોધ પ્રિય પુરૂષને જે કળ મળે છે, તે અતાવવામાં આવે છે, તે પાપકર્મ કરવાવાળા પુરૂષ ચાર ગતિવાળા સંસારમાં નિરંતર દુ:ખને સાગ-વવાળા ખને છે. જેમ પગદંડીથી ચાલવાવાળા આંધળા માણસ દુ:ખ લાગવે છે. ાપા

'जे विमाहीए' धरियाहि

शण्डार्थ — 'जे-यः' के पुरुष 'विमाहीए-विश्वहीकः' क्षत्र करवावाले। द्धाय छे तथा 'अन्नायमासी-अन्यायमायी' न्याय विरुद्धनुं कथन करे छे. 'से-सः' अवी पुरुष 'समे-समः' सध्यस्य 'न होइ-न मवति' थर्ध शक्ती। नथी तथा 'अक्षंक्षपते-मझंझां प्रास्तः' ते क्षत्रक विनाने। पश्च थर्ध शक्ती। अन्तर्यार्थः—(जे) यः कश्चित् (निग्गहीए) निग्रहिकः-सदैन कलहित्रयो मनति तथा (अन्नायमात्री) अन्यायमात्री-गुर्वादीनामपि निन्दको भनति (से) सः—तथानिधः पुरुषः (समे) समः-मध्यस्थः (न होइ) न मंगति (अझंझाते) अझंझामाः-कलहवर्जितो न भनति, मायारहितोऽपि न भनति, तस्मात् कोधा-दयो दोषाः परित्याज्याः, मध्यस्थः को भग्नतित्याह-'उत्वायकारी य' उपपात-कारी च दोषरहितो गुर्वादीनां निदेशकारकः आवार्यादीनामाञ्चापालकः 'य' च-पुनः 'हरीमणे' हीमनाः-लङ्गाशीलः संगमन्नीलो ना तथा-'एगंतदिद्वीय' एकान्तहिथ्व जिनेन्द्रवार्भे अत्यन्तश्रद्धान्तः 'अमाहकृषे' अमायिक्षयः-मायान्तितो मध्यस्थो मनति।।दा।

नहीं होसकता है अतः कोषादिकषायों का त्याग करना उचित है परंतु 'देववायकारी य-उपपातकारी च' जो गुरुकी आज्ञा का पाइन करता है 'य-च' और 'हरीमणे-हीमनाः' पापकरने में गुरुवादि से लिजित होता है तथा 'एगंनदिद्वी-एकान्तदिखः' जिनोदित मार्ग में अत्यन्त श्रद्धा रखनेवाला होता है ऐसा पुरुष 'अधाइरूपे-अमायिरूपः' मायारहित होने से मध्यस्थ होसकता है ॥६॥

अन्वयार्थ — जो कोई हमेशा कलहिया होता है और गुरुजन बगैरह का भी निन्दक होता है, ऐसा पुरुष कभी भी मध्यस्थ नहीं हो सकता। और कलह से विजित भी नहीं होता, एवं मावा से रहित भी नहीं हो सकता इसलिये कोधादि दोयों को छोड़ देगा चाहिये। गुरु जन बगैरह का आज्ञाकारी और अनुचित कार्य करने में शरमाने

અન્વયાર્થ—જે કોઇ હમેશાં કલહપિય હાય છે, અને ગુરૂજન વિગે-રૈના પણ નિંદક હોય છે, એવા પુરૂષ કાઇ પણ સમયે મધ્યરથ થઈ શકતા નથી. અને કલહ રહિત પણ થઇ શકતા નથી. તથી કોધ વિગેર દેવાને દાડી દેવા જોઇએ. ગુરૂજન વિગેરના આજ્ઞાપાલક તથા અનુચિત કાર્ય

नधी. अतः क्षेषाहि-क्ष्वाचीनी त्याश करवे। अक ये। अ छे. परंतु 'खबबाय-कारी य-चापातकारी च' के शुक्ती आझानुं पासन करें छे 'य-च' अने 'हरी-मणे-हीमनः' पाप करवामां शुक्क विशेष्टे पांसे शर्मिहा अने छे. तथा 'एवांत-दिही-पकान्तद्दिः' अने।हित भार्शमां अत्यंत श्रद्ध शु छे।य छे, अवे। पुरुष 'अवायिक्ते -अमायिक्षः' भाषा रिक्त है।वाधी भध्यस्थ थर्ध शक्के छे. ॥१॥

टीकार्थ—'जे' यः कश्चिद्विदितपरमार्थितन्तः 'विम्महीए' विश्वष्टिकः यो विश्वहं-कलहं करोति-सदैव कलहमिपो अवितः तथा-'अन्नायभामी' अन्यायभाषी, अन्यायपं यथा स्यात्या भाषितुं शीलं यस्य ताहशः गुर्वादीनां महतामिप योऽधिक्षेपकारकः । ईहन्नः 'से' सः ताहशः पुरुषः 'समे' समः 'न होइ' न भवित मध्यस्यो न भवित रागहेपग्रुकत्वात् 'अझंझ पत्ते' अझंझां मामः-कल्राहरितो न भवित मायारितिोऽपि न भवित, तस्मात् कोधादयः सर्वे एव स्थान्याः । मध्यस्थः को भवित इत्यह्न-'उववायकारो' इस्यादि । 'उववायकारी' उपातकारी गुरुनिदेशकारी दोषरितो गुर्वादीनाम्-आचार्याझासम्यादनकारी,

वाला पूर्व संवमशीत जिनेन्द्र प्रतिपादित मोक्ष मार्ग का अश्यन्त श्रद्धालु और मायावर्जित पुरुष ही मध्यस्य हो सकता है ॥६॥

टीकार्थ—परमार्थ तस्य को नहीं जानने वाला जो साधु कलह (क्छेश) करता रहता है, यद्यपि प्रतिलेखन आदि कियाएँ करता है फिर भी कोई कलहित्रय होता है तथा जो अन्यायभाषी होता है अर्थात् अपने गुरु आदि महान् पुरुषों पर भी आक्षेप करता है, वह पुरुष समभावी नहीं होता, क्यों कि वह राग्रवेष से युक्त होता है। वह कलहरहित भी नहीं होता-माया से रहित भी नहीं होता। इस कारण कोध आदि सभी त्यागने योग्य हैं।

मध्यस्य कौन होता है ? सो कहते हैं-जो देखरहित होता है। गुरु की आज्ञा को पालन करता है, आचार्यकी आज्ञा पर अमल करता

કરવામાં શરમાવાવાળા પૂર્ણસંચમશીલ જીતેન્દ્ર પ્રતિપાદિત માસ માર્ગમાં અત્યંત શ્રદ્ધાળુ અને માયા રહિત પુરૂષ જ મધ્યસ્થ થઈ શકે છે. ॥ શા

ડીકાર્ય—પરમાર્ય તત્વને ન જાણનારા એવા જે સાધુ કલઢ (કલેશ) કરતો રહે છે, જો કે પ્રતિલેખન વિગેરે ક્રિયાઓ કરે છે, તો પણ કાઇકલઢ પ્રિય હેયા છે. તથા જે અન્યાય ખેલવાવાળા દેશય છે, અર્થાત્ પાતાના શુર્વિગેરે મહા પુરૂષા પર પણ આશેપ કરે છે, તેવા પુરૂષ સમલાવી થઈ શકતો નથી. કેમકે તે રાગદ્રેષથી યુક્ત હાય છે. તે કલઢ રહિત પણ હે.તો નથી–માયા વગરના પણ હે.તો નથી તેથી કોધ વિગેરે અધા ક્યારો ત્યાગવા ચાગ્ય છે.

મધ્યસ્ય કાેણુ થઇ શકે છે? તે અતાવવામાં આવે છે-એ દાેષ વિનાના હાય છે, ગુરૂની આજ્ઞાનુ યથાર્થ માલન કરનાર હાેય, આચાર્યની

अथवा उपापकारी-मूत्रोपदेशवर्षकः । तथा 'य' च पुनः 'हरोमणे' हीमनाः-शोर्लज्जा संयमः-मुळोत्तगुणभेद्मिन्नसंयमो या तत्र मत्रो यस्य अही होमनाः । **भय**ना अनाचारं कर्दन, आचार्यादिश्यो गुरुजनेस्यो लज्जते यः स हीसनाः । तथा-'एगंत्रदिद्वी' एकान्तर्राष्ट्रः, एकान्तेन तत्त्रेषु नोवाऽनीवादिषु मोक्षे वा दक्षि र्ज्ञानं विद्यते यस्यासौ एकान्तदृष्टिः जिनेन्द्रमार्गे एकान्तेन श्रद्धालुः प्ताहरा। स्वत एव । 'अवाहरूवे' अवाधिरू हो भवति, न विद्यते माया यस्याउसी अमायी तस्य रूपं यस्योऽसौ अमायिरूपः - सर्वया छक्क रहितः स भवतीति न गुर्भीदीन् कपट भावेन से बते न बाऽन्येन कपटण्यवहारं कार्यित कुर्वन्तं नानु-मोदते । यः कोशं करोतिः तथा अन्याय्यभाषामियो भवति, स कथन्यि मध्य-स्थमार्वं न माप्नोतीत्थलः साधुः सर्वथैनाऽऽचार्यादीनामनुत्रां संवादयेत । तथा है अथवा जो सूत्रों के उपदेश का प्रवर्त्तक होता है, जो मूलगुण और उत्तरगुण रूप संयम में मन लगाता है अथवा अनाचार करते आबार्य आदि गुरुतनों से छिन्जित होता है, जे। एकान्तदृष्टि होता है अर्धात् जिसे एकान्ततः जीव अजीव आदि तप्त्रों का या मोक्ष का ज्ञान होता 🕏 अर्थात् जो जिनेन्द्र के मार्ग में एकान्त श्रद्धावान् होता है। तथा जो भाया से iरिहत होता है, ऐसा पुरुष गुरू आदि की सेवा करता है, स्वयं कपटव्यवहार नहीं करता, तृसरे से कपटव्यवहार नहीं करवाता और न कपटच्यवहार करने वाले का अनुमोदन करता है।

तात्पर्य यह है कि जो कोध करता है, अन्याय युक्त भाषा बोलता है, वह किसी भी प्रकार मध्यस्थ भाव को प्राप्त नहीं करता है।

भाज्ञानेः भभत કरते। હૈાય અથવા જે સ્ત્રોના અર્થના પ્રવર્તક હૈાય છે, જે મૂળ ગુણ અને ઉત્તર ગુણ રૂપ સંયમમાં મનને લગાઉ છે. અથવા અનાચાર કરતાં, આચાર વિગેર ગુરૂજના પાંસે લજ્જાત થાય છે, જે એકાન્ત દિવ્યાળા હૈાય છે, અર્થાત જેને એકાન્તત: જીવ અજીવ વિગેર તત્વાનું અથવા માંશનું જ્ઞાન હૈાય છે. અર્થાત્ જે જીનેન્દ્રના માર્જમાં એકાન્ત શ્રહ્મા વાળા હૈાય છે, તથા જે માયાથી રહિત હૈાય છે, એવા પુરૂષ ગુરૂ વિગેરની શ્રેવા કરે છે, અને પાતે કપડ યુક્ત વ્યવહાર કરતા નથી, તથા ખીજા પાંસે કપડ વ્યવહાર કરાવતા નથી, તથા કપડ વ્યવહાર કરવાવાળાને અનુમાદન પણ આપતા નથી.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—જે ક્રીય કરે છે, તથા અન્યાય યુક્ત વચાના બાલે છે, તે કાઇ પણ પ્રકારે મધ્યસ્થ ભાવને પ્રાપ્ત કરી શકતા पापकर्मण सुर्वादिश्यो महद्भयो रुज्ञां सुर्वात् । तथा जीवा जीवादिसकछ-पदार्थेषु च्काश्वराधिकेटभेवेत् । यः पुरुषः एताष्ट्रतो भवति, स एव वस्तुतोऽमायि-रूपो भवतिति क्षावः ॥ ६ ॥

प्रम् हो पंक्षेत्रे सुहमे पुरिसैजाए, जञ्चक्रिए खेव सुउज्ज्यारे। बेहुं पि अणुसासिए जे तैहचा, समेहु से होड़ अझंझपत्ते।।। हाया –स पेशलः स्ट्रा पुरुषनातः, नात्यन्तितश्चेत्र सुऋज्वाचारः। वहत्यत्वास्यमानो यस्त्याची, साः खन्न स भारत्यझंझां पासः॥।।।।

अतएव आधु सर्वधा ही आचार्य आदि की आज्ञा के अनुमार न्यव हार को पापकर्म करने में गुरु आदि महान् जनों से लिजित हो, जीव अजीव आदि समस्त तत्त्वों पर अद्धा करे, ऐसा पुरुष ही वास्तव में आजायी होता है ।दा।

'से देखड़े खुइमें' इस्पादि।

शब्दार्थ-जो पुरुष संसार सागर से अत्यंत उद्देग वाला हो कर 'बहुंपि-बहुअपि' अनेक चार 'अणुसासिए-अनुशास्यमानः' आचार्य आदि के द्वारा शिक्षा पाकर भी 'तहच्चा-तथार्चः' अपनी चित्तवृत्तिको शुद्ध रखता है अर्थात् जैसा पहले संयमपालन में चित्तवृत्तिको आचार्य आदि के द्वारा अनुशासित होने पर भी-शिक्षा पाने पर भी ऐसी ही चित्तवृत्ति रखता है अन्यथानाव नहीं रखता है 'से-सः' ऐसा बह पुरुष 'पेसले-पेशलः' विनय आदि गुर्गो से युक्त और मृदु-

नथी. तेथी साधुम्मे सर्वहा भाषार्थ विशेरेनी भाषा प्रभाषे क व्यवद्धार हरवे।, पापहमं हरवामां शुरू विशेरे मद्धान् कनाथी स्रव्छत थवुं.-छवा छव विशेरे सहाणा तत्वे। पर श्रद्धा हरवी, भेवे। पुरूष क वास्तविह सीते भमाथी थर्ड शहे हे. ११६॥

'से पेसके सुहमे' धत्याहि

રાળ્કાર્ય - જે પુરૂષ સંસાર સાગરથી અત્યંત ઉદ્દેગવાળા થઈને 'ઘદું વિ-ઘદુલવિ' અનેક વાર 'લળુણાસિવ-લનુશાસ્થમાનઃ' આચાર્ય વિગેરથી શિક્ષા પાસીને પહ્યુ 'તદુલના—તથાર્વાઃ' પોતાની ચિત્તવૃત્તિને શુદ્ધ રાખે છે. અર્થાત્ પહેલાં સંયમ પાલનમાં જેવી ચિત્તવૃત્તિ હતી આચાર્ય વિગેરથી શિક્ષા પાસીને પહ્યુ એવી જ ચિત્તવૃત્તિ રાખે છે સે-સઃ' એવા તે પુરૂષ 'વેસલે-વેશહઃ' વિનય વિગેરે શુધાથી શુક્ત અને મૃદુ લાધી દેશય છે.

अन्वयार्थः—यः संसारक्षागराद तीवोद् विग्नः सन् (यहुं पि) वहु अपि
प्रमादवो मार्गात् स्वित्तिः अनेकवो सुर्वादिषिः (असुप्ताप्तिए) अनुसारयमानः अनुसासितः अनुधिष्टः—शिक्षितः 'तहच्वा' तथार्चः यथत पूर्व
संपमपितालने चित्रहित्तिःशीत् तथैत सिक्षानन्तरमपि चित्रहितं कुर्वाणो मनागपि चित्रे नान्यथा करोति 'से' सः तथावित्र एउ पुरुषः 'पेसले' पेशला—
विनयादिगुणसम्पत्रो सृदुमानि अस्ति तथा—हित्रो सक्ष्मा-सक्ष्मदर्शी यातिकर्मस्वस्पद्गाता 'पुरिसज्ञाए' इत्रव्यादाः—इक्ष्मदेशी 'जच्चित्रए चेत्र' जात्यन्तितः
—सुवंशोद्धावः तथा स एवं 'सुउब्जुप्यरे' सुन्यज्ञाचारः—संयममार्ग प्रवर्षकः 'से'
भाषी होता है तथा 'सुइक्ष्म-स्वस्तः' स्वस्मदर्शी एवं 'पुरिसज्ञाए—
पुरुषज्ञातः' पुरुषार्थं करनेवाला है तथा 'जच्चित्रप्रचेव—जात्यान्वितस्त्रवेव'
चही पुरुष उत्तम जाति वात्रा तथा 'सु उज्जुपारे—सु ऋउज्वाचारः'
संयममार्ग में प्रवृत्तिकराने वाला है 'से—सः' ऐसा पुरुष ही 'समे—समः'
मध्यस्थ होसकता है 'अझंझपत्ते—अझंझां प्राप्तः' क्रोध और माया आदि
से रहित होता है ॥।।।।

अन्वपार्ध — जो इस संसार रूप सागर से अरपन्त उद्विग्न है और प्रमाद बदा मोक्ष मार्ग से स्वलित होने से गुरुजनों बारा अने कवार अनुद्यासित किया गया है और पूर्व की भांति शिक्षाप्रहण करने के बाद भी संयम पालन में रुचि रखना है, ऐसा पुरुष ही बिन-धादि गुण सम्यक होकर सृदुभाषी तथा सुक्ष्मदर्जी घाति कमे चतुष्ठय स्वरूप का ज्ञाता एवं पुरुषार्थी परमकुलीन कहा जाता है। एवं ऐसा ही

तथा 'सुहमे सूक्ष्मः' सूक्ष्महशी अतः 'पुरिस्नजाए-पुरुषज्ञातः' पुरुषार्थं क्ष्या वाणा छे. तथा 'जन्निन्तए चेव-ज्ञात्यान्वितक्ष्यां अल पुरुष हत्तम लतवाणा तथा 'सुडब्जुयारे-सुझ्डब्बाचारः' संयम भागीमां प्रवृत्ति कराववाणा छे. 'से-सः' भेवे। पुरुष ल 'समे-समः' मध्यस्थ थर्ध शक्ते छे. 'स्म्रांसपत्ते-स्म्रांसां प्राप्तः' तेवे। पुरुष कोध अने भाया विशेषशी रहित है।य छे. ॥७॥

અન્વયાથ°— જેઓ આ સંસાર રૂપ સાગરથી અત્યંત ઉદ્દેગવાળા છે, અને પ્રમાદવશ માેલ માર્ગથી સ્ખલિત થવાથી ગુરૂજના દ્વારા અનેકવાર અનુશાસિત કરાયેલ હોય અને શિક્ષાથયા ખાદ પણ પહેલાંની માફક સંયમ પાલનમાં રૂચિ રાખતા હોય આવા પુરૂષોજ વિનયા શુળાવાળા ખનીને મૃદુ-ભાષા તથા સ્ક્ષમદર્શી ઘાતિકર્મ ચતુષ્ટયના સ્વરૂપને જાહ્યુવાવાળા તથા પુર્ વાર્થી અને પરમ કુલીન કહેવાય છે અને એવાજ પુરૂષ સંયમ માર્ગના सः तथाविधः पुरुष प्रव (समे) समः मध्यस्यः संगरति 'अझंझपत्ते' अझंझा माप्तः-कोधनायावर्जितः 'होद्र' मदति ॥७॥

टीका—पुनर्षि सर्गुणानेव दर्शवित-यः संसारसागराद्वीवोदिग्नाः 'बहुंपि' वहुंवि मनाद्ती मार्गास्स्वितः अनेक्को गुर्विदिभिः 'अणुमासिए' अनुशासितः-शिक्षितः उन्मार्गपायककारणपरिद्वारापाऽऽदिष्टः 'तहच्चा' तथाचैः यथैन पुरा संवमपरिपाउने विच्हितिराप्तीत् तथैव शिक्षानन्तरमपि विच्हिति कुर्नाणः, मनागपि नान्यथा चित्ते आनयति 'से' स एव 'पेनले' पेशलो विनयदि-गुणसंपन्नो पृदुमापी मनति तथा 'सुहमे' सूक्ष्मः—सूक्ष्मदर्शित्वात् सूक्ष्मार्थमापि स्वाद्वा वातीकमस्वस्वविचारकत्वाद्वा सूक्ष्मः 'पुरिसजाए' पुरुषजातः स एव परमार्थतः पुरुपार्थकारी 'जच्चित्रए' जात्यन्वितः—सुवंशोद्भवः सन् शीकः वानेव सुकुलो भण्यते न तु सुकुलोस्पत्तिमात्रेण सुकुलो भवति । तथा स एव पुरुष संपममार्ग का प्रवर्तक होकर मध्यस्थ होता है और कोष माया स्व संप्रमार्ग को प्राप्त नहीं करता है ॥७॥

टीकार्थ — पुनः सद्गुणों को ही प्रदिश्ति करते हैं – जो संसार से अतीव विकान होता है तथा प्रमाद बदा सन्मार्ग से स्वलना होने के कारण अनेकवार गुरु आदि से अनुशासित होने पर अयौत उन्मर्ग प्राप्त कराने वाले कारणों का त्यांग करने का आदेश देने पर अपनी चित्तगृत्ति को पूर्ववत् पित्र बनापे रखता है, वह विनय आदि गुणों से युक्त होता है, मृदुभावी होता है, तथा मुक्ष्मदर्शी, सूक्ष्म अर्थी का बक्ता और पाती कर्री के स्वरूप का विचारक होने से सूक्ष्म होता है, ऐसा पुरुष ही बास्तवमें पुरुषार्थकारी होता है। वही जातिमान होता है क्योंकि सुकुल में अराम होकर भी जो शीलवान

પ્રવત્ત<sup>\*</sup>ક ભતીને મધ્યસ્થ અને છે. તયા ક્રોધ માયા રૂપ ઝંઝાને વશ શ્વતા નથી માળા

રિકાર્ય — ક્રીથી સદ્ ગુજ્રાને જ અતાવતાં કહે છે કે — જે આ સંસાર સાગરથી અત્યાંત હેઢે ગ યુક્ત થાય છે, તથા પ્રમાદ વશાત સત્માર્ગથી સ્પલિત થવાથી અનેકવાર ગુરૂ વિગેરે દ્વારા અનુશાસિત કરવામાં આવતાં અર્થાત ઉત્માર્ગ પ્રાપ્ત કરાવવાળા કાર્યોનો ત્યાગ કરવાની આસા કરવામાં આવતાં પાતાની ચિત્તવૃત્તિને પંકેલાની જેમ પવિત્ર અનાવી લે છે, તે વિનય વિગેર ગુજ્રાથી યુક્ત હોય છે, શે.ડું છે લવાવાળા હોય છે, તળ સ્ક્લમદર્શી, સ્કલ્મ અર્થોના વક્તા — પ્રાલતાર અને ઘાતિયાકમાના સ્વરૂપના વિચારવાન્ હોવાથી સ્કલ્મ હાય છે, અથે પુરુષ જ વાસ્તવિક રીતે પુરુષાર્થને કરવાવાળા હોય છે, અજ જાતિ-

उच्छ्यारे' सु ऋष्वाचारः- सुष्ठु-अित्रयेन ऋजुः-संयमः-तदाचरणवीळः-संयममार्गपनर्ततः, 'से' सः-अभी 'समे' समः 'होइ' मवति। 'अझं अपते' अझं अपते' अझं आहेः, इंझा-क्रोधो माया वा तद्रदितो भवति। अयता अझं आपारीः वीतरागैः समस्तुल्यो भवति वीतरागो भवतीति। क्रुवापि पमाद्वकात् स्लब्धने आवार्यिद्भय आक्षिप्तोऽपि पश्चित्तहत्ति नाऽन्यया करोति क्रोधादिकं नेन करोति, किन्तु पुनरपि संपमणालने तत्परो भवति, स एव विनयादिगुणैः संपुक्तो भवति। स एव सूक्ष्मार्थदर्शी, स एव पुरुषार्थकारी, स एव जात्यादिसंपन्नः, स एव संपम्म परिपालियता, स वीतरागवत् स्तुत्यो भवतीति भावार्थः ॥७॥

होता है वही कुलीन कहलाता है, उंचे कुल में उत्पन्न होने मात्र से ही कोई कुलीन नहीं हो जाता। वही संपमवान् या संपम का प्रवर्षक कहलाता है। ऐसा पुरुष ही सम या सममावी और अझंझा प्राप्त अर्थात् कोच या माया से रहित होता है। अथवा बीतराग के तुल्पहोता है।

अभिप्राय यह है कि प्रमाद के कारण कहीं स्वलना होने पर आचार्य आदि उपालंभ दें तो चितवृत्ति को जो अन्यथा नहीं करता, कोधादि नहीं करता, किन्तु पुनः संधम के पालन में तत्पर हो जाता है। वही साधु विनय आदि गुर्जों से युक्त होता वहीं मृक्ष्यद्शीं, पुरुषार्थकारी, जाति सम्पन्न, संघम पालने वाला और बीतरांग के तुल्य स्तुत्य होता है।।।।

માન્ હાય છે. કેમકે સારા કુળમાં ઉત્પન્ત થઈ ને પણ જે શીલવાન્ હાય છે, તેજ કુલીન કહેવાય છે, ઉંચાકુળમાં ઉત્પન્ન થવા માત્રથી જ કાઇ કુલીન શઈ જતું નથી. એજ સંયમવાન્ અથવા સંયમના પ્રવર્તક કહેવાય છે. એવેલ પુરૂષ જ સમ અથવા સમભાવી અને અઝંઝા પ્રત્ય અર્ધાત્ કોધ અથવા માયાથી રહિત હાય છે. અથવા વીતરાગની તુલ્ય હોય છે.

કહેવાના અસિપ્રાય એ છે કે—પ્રમાદને દારણે ક્યાંક રખલન થઈ જવા છતાં આગાર્ય વિગેરેએ કમકા આપવાથી ચિત્તવૃત્તિને અન્યશ કરતા નથી એટલે કે ક્રોધ વિગેરે કરતા નથી, પરંતુ કરીથી સંયમના પાલનમાં તત્પર થઇ જાય છે તે સાધુજ વિનય વિગેરે ગુણાથી યુક્ત હોય છે, તેજ સૂક્ષ્મ દર્શી, પુરુષાર્થ કારી, જાતિયુક્ત, સંયમનું પાલન કરનાર અને પીતરાગની તુલ્ય વખાણવા લાયક કહેવાય છે. માળા प्रम्-जे यावि अप्यं वैसुसंति ते हा,

संस्वाय वैषयं अपरिकृष कुंउना।

तैवेण वाहं सहिउँति मैंना,

क्षेण्णं जणं पेस्सइ विवर्भूयं ॥८॥

छाया-य श्रः ऽत्तानं वसुमन्तं मत्वा, संख्यावन्तं बादमगरीक्ष्य क्वरीत्। तपसा बाह्हं सहित इति मन्त्रा, प्रत्यं जनं प्रवित विस्वसूतम् ॥८॥

संयम के मार्ग में विचरण करने वाले मुनि को प्रायः गर्व आजाता है, अतः कहते हैं-'जे यावि' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'जे यावि-यश्चापि' जो कोई 'अष्पं-आत्मानम्' अपने को 'वसुमंति-वसुमन्तम्' संयमहप्वसुयुक्त तथा 'संखोप-संख्याव-न्तम्' जीवादिपदार्थ विषयक शानहप संख्यावाला 'मसा-प्रत्या' मानकर अर्थात् हम ही संयमी और शानी है ऐसा अभिमान युक्त हो कर 'अप-रिक्ख-अपरीक्ष्य' विचार किये विनाही वार्य-वादम्' अपनी बडाई 'कुज्जा-कुर्यात्' करता है तथा 'अहं-अहम्' हमही 'तवेण-तपसा' तपसे 'सहिउत्ति-सहितहति' युक्त है ऐसा 'मसा-मत्वा' मानकर 'अण्णं जर्णं-अन्यं जनम्' अन्य जनको 'वियभ्यं-विम्बभूतम्' जलमें हर्यमान चन्त्रकी छाया के अनुसार निर्यक्त 'प्रसह-प्रयति' देखता है वह सर्वथा विवेक वर्जित है ॥८॥

સંયમના માર્ગમાં વિચરગુ કરવાવાળા મુનિને પ્રાય:ગવ' આવી જાય છે, તે ખતાવતાં કહે છે. 'जेवावि' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — जेशाबि-यक्षािं के है। धं 'अत्वं-आहमानम्' पेताने 'बसुमंति वसुमन्तम्' संयम ३५ वसुशुक्त तथा 'संखाय-संख्यावन्तम्' छवाहि पहार्थं संजंधी ज्ञानइप संण्यावाणा 'मत्ता-मत्वा' भानीने अर्थात् ढुं क संयभवाणा अने ज्ञानी छुं स्रेवा अलियान युक्त धर्धने 'अपिक्ल-प्रवरीक्ष्य' विधार धर्मो विनाक 'वायं-वादम्' पेतानी भेटाई 'इंडजा-कुर्वान्' हरे तथा 'स्हं--अहम्' ढुं क 'तवेण वपसा' तपशी 'सिडिडि-सहित इति' युक्त छुं स्रेप्तमाने 'अर्थां काम्य' अन्य कराने विवस्त्यं विश्वस्त्रम्' पाधीमां हेणाती यनद्रनी छाया अनुसार निर्धं ध 'परसद्द-पद्यति' शुक्रो छे. ते सर्वधा विवेड वर्छात छे. ॥८॥

अन्वयार्थः — (जे यावि) यथापि कश्चित् (अप्पं) आत्मानम् (वसुमंति) वसुमन्तम् —संयमस्यवसुयुक्तम् तथा (संखाय) संख्यावन्तम् —नीवादिषदार्थविषयकः ज्ञानरूपं संख्यावन्तम् (मचा) मत्या अदमे । सं गि ज्ञानी चेत्येवमिमानी भूत्वा (अपिक्ल) अपरोक्ष्य—विचारं विनेव (वायं) वादम्—सवलिवलम् (कुज्जा) कुर्यात् एवम् (अद्दं) अदमेव वा (ववेण) तपसा (सिहउत्ति) सिहतः —अदमेव तपसा युक्त-इति (मचा)पत्वा (अण्णं जणे) अन्यं जनम् (विवभूषं) विम्वभूतम् जलस्थचन्द्रमिव विम्वश्रद्दशम् —अर्थग्रत्यम् (पस्सह) पदपति तिरस्कारदृष्ट्याऽवलोकते ग्रत्यर्थः ॥८॥

टीका-प्रायः संयपमार्गे विहरतो सुनेः गर्वः ममयतीत्याह्-'जे यावि' इत्यादि । जे यावि' यश्वापि (अप्पं) स्वात्मानम् 'वसुमंति' वसुमन्तम्-वसु-धनं तद्त्र संयमः, तद्धन्तमात्मानम् । तथा 'संखाय' संख्यायन्तम्-संख्याजीवादि पदार्थिविषयकं हानं तद्धन्तमात्मानम् 'मत्ता' मत्वा, अहमेव संयमवान् हान-दान्, नास्ति मदन्यः कश्चित् तथाविधो हानी तपस्ती वा, इत्येवमिमानं करोति

अन्द्रवार्थ — अन्य भी जो कोई अपने को संयम रूप धन वाला और जीवादि विषयक तत्व का ज्ञाता समझकर 'मैं ही संयमी एवं ज्ञानी हूं' ऐसा अभिमानी होकर विना विचारे ही पूर्व पक्ष उत्तरपक्ष रूप बाद को सबल निर्मन करता है और मैं ही पूर्ण तपस्वी हूं ऐसा मान-कर दूसरों को जलचन्द्र के समान प्रतिविम्ब बनावटी तपस्वी समझता है वह पुरुष सर्वथा ही विवेक शून्य माना जाता है ॥८॥

टीकार्थ-जो सुनि अपने को संयमवान अथवा ज्ञानवान मानकर में ही संयमी और ज्ञानी हूं, मेरे सिवाय अन्य कोई ऐसा ब्रानी या तपस्वी नहीं है, ऐसा अभिमान करता है तथा जो विचार किये विना ही बाद करता है-भाषण करता है, और में ही तपस्वी हुं' ऐसा मानकर

અન્વયાર્થ — બીજા પણ જે કે.ઈ પાતાને સંયમ રૂપ ધનવાળ અને જ્યાદિ વિષય સંબંધી તત્વને જણવાવાળા સમજીને હું જ સંયમી અને સાની છું, એવું અભિમાન ધારલ કરીને વગર વિચાર્ય જ પૂર્વપક્ષ ઉત્તર પક્ષ રૂપ વાદને સખળ અને નિર્બલ કરે છે, અને હું જ પૂર્ણ તપસ્ત્રી છું એવું માનીને બીજાને જલ ચંદ્રવત્ બનાવડી તપસ્ત્રી સમજે છે, એવા પુરૂષ સર્વથા વિવેકહીન માનવામાં આવે છે. ાાટા

ટીકાથ — જે મુનિ પાતાને સંયમવાન અથવા જ્ઞાનવાન માનીને હું જ સંયમી અને જ્ઞાની છું મારા શિવાય બીજો કેઈ એવા જ્ઞાની અથવા તપસ્વી નથી. એવું અલિમાન્ કરે છે, અને જે વિચાર કર્યા વિના જ વાદ કરે છે,— तथा-'अपरिक्त' अपरीक्ष्य-विचारमन्तरेणैन 'वायं' वादम् सबल निर्वेद्यम् 'कुजना' कुपित् 'अहं अहमेव वा 'तवेण' तपता 'सिंहउति' सिंहतः-अहमेव तपसा युक्त इति 'मता' मन्त्रा 'अण्यं जणं अन्यं जनम्-स्वतो व्यतिरिक्तं साधुं गृह-स्थं वा विवस्प्रेयं' विम्वसूत्रम्, जलस्य वन्द्रमित्र 'पस्सह' प्रवपति जलचन्द्रादि-वदर्थस्यं पुरुषाकृतिमानं पद्मति, अत्मन्यते इति, यः स्वात्मानमेव संयम्झान-तपोक्षिरन्वितं जानाति, अन्यांश्र तिरस्करोति, संस्वेधैनाऽभिमानवान, अविवेकी मयतीति मावः ॥८॥

प्रय-एगंतंक्रहेण उ से पैलेइ, ण विजिई मोर्णपयंसि गोत्ते। जी माणणहेण विदेकसेजा, वैसुमन्नतरेण अबुज्झमाणे॥९॥ छाया—एकान्तक्रटेन तु स पर्येति, न विश्वते मौनपदे गोत्रे। यो माननार्थेन ब्युत्कर्षयेत् वसुमनपदरेण अबुद्धमानः॥९॥

अपने से भिन्न अन्य साधुओं और गृहस्थों को परछाई मात्र निकम्मा समझ कर उनकी अवहेलना करता है वह अविवेकी कहा जाता है।

भावार्ध यह है कि जो अपने आपको संयम, ज्ञान और तप से सम्पन्न समझता है और दूसरों का तिरस्कार करता है, वह अभि-मानी तथा अधिवेकी होता है ॥८॥

'एगंत क्र्डेण उ से पछेइ' इत्यादि।

शब्दार्थ-'से-सः' पूर्वोक्त अहंकारवान् साधु 'एगंतकूडेण उ-एकान्त-कूटेन तु' अध्यन्तमोह माया में फंसकर 'पछेइ-पर्येति' बार बार संसारमें अमण करता है वह संसारसे मुक्त नहीं होसकता तथा 'मोणपर्यसि-

ભાષજ્ય કરે છે, અને દૂં જ તપાવી છું. એમ માનીને પાતાનાથી બીજા સાધુઓ અને ગ્રહ્મશાને નકામા સમજીને તેઓના તિરસ્કાર કરે છે, તે અવિવેકી કહેવાય છે.

કહેવાના લાવ એ છે કે—જે પાતાને સંયમ, જ્ઞાન અને તપથી સુક્ત માને છે, અને બીજાઓના તિરસ્કાર કરે છે, તે અભિમાના તથા અવિવેકી હાય છે. ॥૮॥

'एंग्ल कूडेण उसे पछेइ' धिय. डि

શખ્કાર્થ — 'से सः' પૂર્વે ક્તિ અહંકારી સાધુ 'एगंतकूडेण ए-एकान्तकूटेन तु' અત્યંત માહ અને માયામાં કસાઈ ને 'पळेडू-१वैति' વારંવાર સંસારમાં ભ્રમણ કરે છે. તે સંસારથી મુક્ત થઇ શકતા નથી. તથા 'मोणक्वंसि-मौन- अन्वयार्थः—(से सः एशेंकोऽहङ्कारवान साधुः (एगंतक्र्डेण उ) एकान्त क्टेन तु-अत्यन्तमोहशायादौ समासकः (पछेः) पर्वेशि-तंत्रारम्यपंत्र पुनः पुनः माप्नोति, न वदाचित् संक्षायद् विमुक्तो सवित (मोलपर्वेस) मौनपते संपमे (गोले) गोत्रे विस्ययाणी—समुद्दादातकाशशारभूने (ण िजनइ) न विद्यते—न विष्ठति (जे) यः खळ (माणणद्वेण) माननार्थेल—संमानाद्वेश्व (वसु-मन्त्रतरेण) बसुमन्यतरेण—संयमोस्कर्षेण झानादिना च मन्दं करोति एवम् (अनु-क्झाणो) अनुद्वयमानः-परवार्थमनुष्यमानः सन् (विजनकसंक्ष्ता) ब्युत्ववेदेत्— आह्यानं सरकारपनरद्विया गर्वयुकं करोति ॥२॥

मीनपदे' वह संयम में 'गोल गोत्रे' आग्राशे के आधारका 'ण विज्ञह-न विद्यते' नहीं है जि-या' मर्वज्ञके मतर्ने जो पुरुष 'नाणणहे प-मान-नार्थन' संमानादिसे तथा 'वसुमन्तरेण-वसुमन्यतरेण' संयमके उत्कर्ष से अथवा ज्ञानादि से मद करता है ऐसा पुरुष 'अवुद्धमाणे-अवुध्य-मानः' परमार्थ को नहीं जानता छुआ 'विज्ञकसे जा-व्युत्कर्षपेत्' अपने आत्माको सस्कार और मानादि से नीचे गिराता है। १॥

अन्वयार्थ—वह पूर्वोक्त अहंकारी साधु अश्यन्त मोह माया के जाल में फंसकर संसार रूप समुद्र में वारंवार हूवता है कभी भी संसार से विमुक्त नहीं हो पाता, और निरवद्य आगमका आधार-भूत संयम मार्ग में नहीं रहता और अपने संपानादि प्राप्ति के लिए संयमोशकर्ष एवं ज्ञानादि से मद (अहंकार) करता है और परमार्थ तस्व को नहीं जानता हु मा अपने को सत्कार मानादि से नीचे गिराता है॥९॥

पते' ते संसममां 'गोत्ते—गोत्रे' आगमीःचा आधार ३५ 'ण विडजइ-न विद्यते' शर्ध शहता नथी 'जे-यः' के पु३५ सर्य ज्ञना मतमां 'गागणहेण—माननार्थेन' संभान विगेर्देश तथा 'बसुमज्ञतरेण वसुमन्यतरेण' संयमना उत्हर्षंथी अथवा ज्ञानाहिंथी भद्द ४२ छे स्थेया पु३५ 'अबुडझवाणे—अबुध्यनानः' परभार्थने न काद्भी थेडे। 'विडक्कसेडजा—इयुक्कष्येत्' पाताना आत्माने सत्हार अने भानाहिंथी नीये पाठे छे. ॥सा

અન્વયાર્થ —એ પૂર્વોક્ત અહેંકારી અત્યંત માહમાયાની ભળમાં ક્ર્યા-ઇને સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં વાર્યવાર દુએ છે, કાઇ પણ સમયે સંસારથી મુક્ત થઇ શકતા નથી તથા નિરવલ અગમના આધારભૂત સંયમ માર્ગમાં રહેતા નથી અને પાતાના સન્માતાનિય, માપ્તિ માટે સંયમારકર્ષ તથા— સાનાદિમાં મદ (અહેંકાર) કરે છે. અતે પરગર્થ તત્વને જાણ્યા વિના જ પાતાને સત્કાર અને માયપાવથી નીચે પાકે છે. મહા

### समयार्थवोधिनी टीका प. श्रु. अ. १३ याथातध्यस्वरूपनिरूपणम्

18

टीका—'से' सः-पूर्वाक्ताऽहङ्कारवान साधुः 'एगंतकू हेग' एकान्तकूटेब-कूटवरकूटब् कूटे-मोइमायादौ समासक्तः 'वेले इ' पर्येति—यथा मृगः कूटवाकेन बद्धः पीडचते तथा स पुरुषः संसारसागरमेन पीनः पुन्येन आसाद्य तवेन गतितो गत्यन्तरं गच्छित न कपंचिरसंसाराडिमुक्तो भनिति। 'मोणपयंकि' मीनपदे, मुनीनां पदं—स्थानं मौनपद्म्—संपमः, तश्च 'वोत्ते' गोत्रे—मां—वाचं त्रायते—सावधन्यापारतः पालयति इति गोतं तस्मिन् निरुध्धशाणी—समुदायात्मक आगमः तदाधारभूते इत्यधः 'ण विज्यक्ष' न विद्यते। को न विद्यते एताइ-ध्यान्यक्ष क्षाममः तदाधारभूते इत्यधः 'ण विज्यक्ष' न विद्यते। को न विद्यते एताइ-ध्यान्यक्ष त्रावः—'जे माणणहेण' यो माननार्थेन, प्रावम्—सरकारसन्नानादिकम् तेना-प्रधः—ययोजनं सेन माननार्थेन 'विद्यक्ष सेचना' व्युक्तप्रपेत्—आत्मानं लक्षमानादिना मदयुक्तं करोति किन्तु स न संवम् वदं वद्यते, तथा—'वसुमक्षतरेण' वसु मन्यतरेण, तत्र वसुः—संयमः तथा अन्यवस्पदेन ज्ञानं गृह्यते संयमोत्कर्षेण उत्कृष्णानादिना वा यो मदं करोति 'अयुज्यनाणे' अयुद्धधमानः—परमार्थम् बद्धधन्यमानो माद्यति। पटकपि झास्राणि तद्यी वाऽकारक्रपि नाऽसी सर्वक्रप्त मतं

टीकार्थ—जो साधु प्वोंक्त प्रकार से अहंकार करता है, वह मोह माया में आसकत होकर पुनः पुनः संतार सागर को पास होता, है, एक गति से दूसरी गति में उत्पन्न होता है और कभी संसार से विमुक्त नहीं होता है। वह प्रनियों के पद में अर्थात् संयम में स्थित नहीं होता और आगम में भी स्थित नहीं होता।

कीन स्थित नहीं होता है ? इसका उत्तर यह दिया है कि जो मान सन्मान का अर्थी होता है और मान सन्मान पाकर अहंकार करता है। अथवा जो संयम या ज्ञान का मद करता है, वह शास्त्री

ટીકાર્ય — જે સાધુ પૂર્વોક્ત પ્રકારથી અહંકાર કરે છે, તે માહ અને માયામાં ક્સાઈને સંસાર રૂપી સમુદ્રને વાર વાર પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત્ એક ગતિથી બીજી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, અને ક્યારેય સંસારથી મુક્ત થઇ શકતા નથી. તે મુનિયાના પદમાં અર્થાત્ સંયમમાં સ્થિત થતા નથી. અને આગમમાં પણ સ્થિત થતા નથી. આવી રીતે કેલા સ્થિત થઇ શકતા નથી! તેના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે–જેઓ માન અને સન્માનની ઇન્છાવાળા હોય છે, અને માન સન્માન મેળલીને અહંકાર કરે છે, અથવા જે સંયમ અથવા સ્વ છક

परमर्थेती जानाति अहङ्कारी परचन वर्महो न अवतीति । अभिमानवान् पुरुषः प्रक्रमतितो प्रौहाहतः संसारमेत्र परिश्रमति ॥९॥

सर्वेष्यपि भदेषु जातिमद एव प्रवल इति तक्षिराकर्त्तु सूत्रकारी व्रवीति 'जे माहणे' इत्यादि ।

**प्**रूप्-जे माहणे खत्तिए जायए वा,

तैहुरमपुत्ते तह छेर्रछई वा।

जे पंटवइए पंरदत्तभोड़े,

गीति है ेंजे थेंडभइ मीलबर्स ॥१०॥

णाया—यो ब्राह्मगः क्षत्रियो जात्या दा, तथोग्रपुत्रस्तया छेच्छको वा। या पत्रजितः परदत्तभोजी, गोत्रेन यः स्तभ्नात्पिमानवद्धे॥१०॥

को पढ़ कर भी और उनके अर्थको जानता हुआ भी वास्तव में सर्वज्ञके सत से अनभिज्ञ है।

्रतात्पर्य यह है कि अभिमानवान् पुरुष एकान्ततः मोह से आधृत होकर संसार में परिश्रमण करता है ॥९॥

सर्वे मर्दो में प्रायः जातिमद प्रवस्त होता है, अतएव अब उसका निर्दाक्तरण करने के लिए स्त्रकार करते हैं-'जे माहणे' इश्यादि।

दान्दर्थ—'जे-यः' जो पुरुष 'जापए-जात्या' जाति से 'माइणो-ब्राह्मणः' ब्राह्मण है 'वा-वा' अथवा 'खिलए-क्षत्रियः' इश्वाकु वंदाके क्षत्रीय जातिका है 'तह-तथा' तथा 'उग्गपुले उग्रपुत्रः' उग्रपुत्र-क्षत्रिय जाति विदेषका है 'तह-तथा' 'छेच्छई वा-छेच्छको वो' तेच्छक जाति का

જ્ઞાનના મા કરે છે, તે શાસને લાગીને પણ અને તેના અર્થને જાણવા છતાં પણ વસ્તવિક રીતે સર્વજ્ઞના મતથી અજ્ઞાત છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે---અભિમાનવાળા પુરૂષ એકાન્ત ! માહને વર્શ થઈને સંસારમાં ભટકે છે. મહા

<sup>ં</sup> કરેકને પ્રાયા જાતિમક પ્રખળ હાય છે, તેથી હવે તે ખતાવવા માટે સૂત્રકાર 'जे माहणे' ઇત્યાદિ ગાયા કહે છે.

श्रण्डार्थ — 'जे-यः' के पुरथ 'जायए-जात्या' जातिथी 'माहणो-ब्राह्मणः' भाक्षा छे. 'वा-वा' अथवा 'खत्तिए-क्षवियः' र्धस्थापु व'शीय क्षत्रीय जातना छे. 'वह-वथा' तथा 'चग्गपुत्ते-उपपुत्रः' ७३पुत्र-क्षत्रिय जाती विशेषने। छे. 'तह-तथा'

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १३ याधातथ्यस्वरूपनिक्रपणम्

अन्वयार्थः—(जे) यः कथिदिप (नायप) जात्या (माइणे) बाह्मणो मनति (वा) वा-अथवा (खत्तिप) क्षत्रियः—इक्ष्माक्कृवंशीयः (तह) तथा (उर्मुक्के) इन्द्रज्ञ- पुत्रः—उग्रवंशीयः (तह) तथा (छेच्छई वा) छेच्छको वा अवति (क्षेपे) या (पन्वइप) मन्नितः—गृहीतसंगमः (परदत्तमोई) परदत्तमोजी—निर्मुद्धिक्रियाः हारकः संयमानुष्ठानशीछः (जे) यः (गोचे) गोशे (माणवद्धे) मानवद्धे—अभिम्मानस्थानभूते समुराज्ञः (ण थवनह) न स्त्रभाति—अभिमानं न करोति । आति कुछमदं यो न करोति स एव सर्वद्रमार्गानुगामी भवतीति मादः ॥१०॥

क्षत्रिय विदेश है 'जे-पः' जो 'पन्यइए-प्रविजत ' संपम को भारण करने के लिये दीक्षित होता है और 'परदत्तभोई-परदत्तभोजी' अन्य के ब्रारा प्रदत्त निरवण आहारको ग्रहण करता है तथा 'जे-पः' जो पुरुष 'गोले-गोत्रे' वंदाका 'माणबद्ध-मानबद्धे' अभिमान् योग्य स्थानमें उत्पन्न होने पर भी ण धन्मइ-न स्वभ्नाति' अभिमान् नहीं करता है वही सर्वज्ञके मार्ग में प्रवृत्त होता है ॥१०॥

अन्वपार्थ — जो कोई भी जाति का ब्राह्मण हो या क्षत्रिय हो या उम्रपुत्र क्षत्रिय जाति बिरोष हो या लिख्बी जाति का हो वह दीक्षा ग्रहण कर निर्दोष भिक्षा का आहार करनेवाला संयम का अनुष्ठान कर्ता होता है एवं जो उच्च कुल में उत्पन्न होने पर भी जाति कुल का अभिमान या मद नहीं करता है वही सर्वज्ञ पथ का अनुगामी होता है ॥१०॥

तेमक 'लेन्छईवा-लेन्छ होवा' धेन्छ इ कातीना क्षत्रीय विशेष छे. 'ले-या' के 'प्रवृद्ध-प्रवृत्तितः' संयमने धारण इस्ता माटे हिक्षित थाय छे. अने 'प्रवृद्ध सभोई-प्रदृत्तमोजी' जील द्वारा आप्यामां आवेश निरवध आखारने अद्ध्य इसे छे तथा 'ले-या' के पुरृष 'नोत्त-गोत्रे' व'शधी 'माणबद्धे-मानबद्धे' अिक-मान थे। य स्थानमां ઉत्पन्न थवा छतां पण 'ण धटमइ-न स्तन्नाति' अिकमान हरता नथी. कोक पुरृष सर्वज्ञना भागभां प्रशृत्ति हरवाने थे. य जने छे. ॥ १०॥

મન્વયાર્થ — કાઇ પણ ભલે જાંતથી છા કાયુ હાય, ક્ષત્રિય હે.ય, ઇફવા-કુવંશીય હાય મળ ઉપ્રપુત્ર ક્ષત્રિય જાતિ વિશેષ હાય, મળર હ્રીછવી વ્યતિના હાય તે હીક્ષા ધારણ કરીને નિર્દેષ બિક્ષાના માહાર કરનાર મને સંયમનું પાલન કરનાર હાય મને જે ઉચ્ચકુળમાં ઉત્પન્ન થઇને પણ જાતિ કુલનું મબિમાન મથવા મદ કરતા નથી એજ સર્વંત્ર પ્રણીત માર્ગનું મનુસરણ કરવાવાળા કહેવાય છે. ॥૧૦॥ टीका—'जे' यः कोऽपि 'जायए' जास्या 'माहणे' ब्राह्मणो भवति 'वा' षा—अथवा 'खित्तए' क्षत्रियः—इक्ष्माकुरंशीयः, क्षत्रियमेदं दर्शयति—'तह' तथा 'डग्गपुत्ते' उग्रपुत्रः 'लेग्छई' लेच्छको वा क्षत्रियमादिविशेषा इमे सर्वेऽपि 'जे' या 'पन्वइप' मविज्ञाः—गृहीतसंयमः 'परदत्तमोई' परदत्तमोजी परैः—गृहस्थैः महत्तं निदेषि पिण्डं मोक्तुं शीलं यस्य स तथा—संयमानुष्ठानशीलः 'गोते' गोत्रे—वंशे 'माणबद्धे' मानबद्धेऽिममानस्थानभूते सम्रुत्पन्नः। 'ण थव्यक्षे न स्त-भनति, स्तम्मं गर्वे न कुर्यात् इति । सर्वलोक्तमान्योऽपि दीक्षामादाय भिक्षार्थ, मितस्वतो वजन कथं हास्पास्पदं अध्येविषित भदम्—ग्लानिं न कुर्यादिति ।

ं यो ब्राह्मणः क्षत्रिय उत्रशुत्रो लेच्छवंशीयो वा परेषां पृक्तिदोऽशुना दीक्षाः भादाय भिक्षार्थं मन्यदीयभवनमटन् स्वोच्चगोत्रसहजन्मानं मदं न करोति स एव सर्वेद्यमागौऽतुगामी इति भावार्थः ॥१०॥

टीकार्थ—जो जाति से ब्राह्मण क्षत्रिय इश्वाकुवंशीय या उग्र-वंशीय लिच्छविवंशीय दीक्षित हुआ है और पराये दिये हुए आहार को ग्रहण करता है। अर्थात् भिक्षा पर निश्नीह करता है और अभि-मान नहीं करे, अर्थात् सर्वलोक मान्य होकर भी दीक्षा ग्रहण करके भिक्षा के लिए इधर उधर परिभ्रमण करता हुआ में हास्यास्पद होतंगा' इस प्रकार का मद या ग्लानि न करे।

तास्पर्ध यह है-नो ब्रह्मण, क्षत्रिय, उग्रपुत्र या लिच्छविवंदा में इत्पन हुआ पुरुष पहले दूसरों को आजीविका देता था, अब दीक्षित होकर भिक्षा के लिए दृसरों के घरों में जोता हुआ अपने जन्मयंदा का

ટીકાર્ય — જે જાતિથી બ્રાહ્માળુ સત્રીય, ઇક્વાકુ વંશરાળા અથવા ઉમ વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલ કે લિ≈છવી વંશમા ઉત્પન્ન થયેલ દીક્ષિત થયેલ હાય, અને બીજાએ આપેલ આહાર બ્રહ્મણ કરે છે, અર્થાત્ સિક્ષા પર નિર્વાહ કરે છે, અને અભિમાનને યેઃગ કુળમાં ઉત્પન્ન થઇને પણ અભિમાન ન કરે, અર્થાત્ સર્વ લેઃકમાન્ય હાેવા છતાં પણ દીક્ષા શહ્યુ કરીને ભિક્ષા માટે આમ તેમ બ્રમણ કરતા થકા 'હું હાસ્યાસ્પદ થઇશ આ રીતના મદ અથવા ચ્લાનિ ન કરે.

કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે—જે વ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, ઉત્રપુત્ર અથવા લિચ્છ-વીવ'શમાં ઉત્પન્ન થયેલ પુરૂપ પહેલાં બીજાઓને આજવિધા આપતા હતા, અને હવે કીક્ષિત થયા પછી ભિક્ષા માટે બીજાઓના ઘરામાં જતાં પાતાના

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १३ वाधातध्यस्वरूपनिरूपणम्

म्बम्-मे तैस्स जाई व कुंछं वे तीणं,

णैवणरंथ विजाचरणं सुनिवैवणं।

णित्रखम्भे ैसे सेर्बेड्डभौरि कम्मं,

र्ण भें पेरिए हें इं विमोयणार्ए॥११॥

छाया - न तस्य जातिश्च कुलं च त्राणं, नात्यत्र विद्यात्रस्णं सुचीर्णम् । निष्क्रस्य स सेवतेऽगारिकर्मे, न सपारगो भःति विमोचनाय ॥११॥ अभिमान न करे । जो ऐसा करता है वही सर्वज्ञ के मार्ग का अनुष्याची है ॥१०॥

मद मत्त पुरुष का कोई त्राण (रक्षण) नहीं कर सरता इस को दिखलाते हैं 'न तस्स' इत्यादि।

शब्दार्थ—'तस्स-तस्य' मदोत्मत्त पुरुष का 'जाई बा-जातिर्बा' जातिमद अथवा 'कुलं वा-कुलं वा' कुलमद 'न ताणं-न त्राणम्' संसारसे रक्षण करनेवाला नहीं होता है 'णण्णस्थ-नान्पन्न' सिवाय 'विज्ञावरणं सुविण्णं-विद्याचरणं सुविण्ं' सम्यक् प्रकार से सेवन किया हुआ ज्ञान और चारित्र अतिरिक्त के संसार से कोई रक्षण करने वाला नहीं होता 'से-सः' जातिकुलका अभिमान वाला साधु 'णिक्खम्म-निष्कम्प' प्रवज्या ग्रहण करके भी 'अणारिकम्मं-अगारि-कर्म' सावश्य कर्मानुष्ठान-अर्थात् गृहस्थ के कर्म को 'सेवह-सबते' सेवन करता है 'से-सः' वह विमोयणाए-विमोचनाय' अपने कर्म को निः

જન્મ વંશનું અભિમાન ન કરે. આવી રીતે જે અભિમાન કરતા નથી, એજ સર્વજ્ઞના માર્ગના અનુયાયી હાય છે. ા૧૦ા

મદમત્ત પુરુષતું ત્રાણુ (રક્ષણ) કરી શકાતું નથી. તે અતાવવા સૂત્રકાર કહે છે.–'न तस्स जाईब कुळंब ताणे' ઇત્યાદિ,

शण्दार्थ — 'तहस-तहय' भहीनभत्त पुरुषने। 'जाई वा-जाित वी' कतिभद्ध स्थवा 'कुळं वा-कुळं वा' इक्षमद 'न तांग न त्राणम्' सं सारथी रक्षण्च करवावाणा है।ता नथी। 'णण्यात्य-नात्मत्र' सिवाय 'विज्ञाचरणं मुचिण्णं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं मुचिण्मं-विद्याचरणं है।तुं नथी 'से-सः' कति स्मने कुणना स्मिमानवाणां है।तुं नथी 'से-सः' कति स्मने कुणना स्मिमानवाणां साधु जिक्कम्मं-विद्याम्य' अवलया अहाद्य करीने पण्च 'स्मादिकम्मं-विद्यामं स्मादिकम्मं-विद्यामं स्मादिकम्मं-विद्यामं स्मादिकम्मं-विद्यामं स्मादिकम्मं स्मादिकम् स्मादिकम्मं स्मादिकम् स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम् स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम् स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम्मं स्मादिकम् स्मादिक्यं स्मादिकम्यं स्मादिक्यं स्मादिकम्यं स्मादिक्यं स्मादिक

अन्वयार्थः — क्रियमाणो मदो मत्तस्य शाणाय न भवतीति दर्शियतुमाइ — (न तस्स) इत्यादि, (तस्स) तस्य — मदोन्मत्तस्य पुरुषस्य (जाई वा) जातिवाँ जातिमदो वा (कुलं वा) कुलं वा — वंशमदो वा (न ताणं) न त्राणम् — संमारात् त्राणकारकं न भवति, प्रत्युत संसारभ्रमणकारकमेव भवति (णण्णस्य) नान्यम् (श्वितावरणं सुविण्यं) विद्यावरणं सुवीणं विद्याय झानं चास्त्रितं च सुवीणं सुद्युत्तया समाचरितं विद्याय नान्यत् किमियं संरक्षकं भवति सम्यग्ज्ञानचारित्रमेव संसारात् संरक्षकं मवति, तस्मात् (से) सः — जातिकुलाभिमानी साधुः (णिवसम्म) निष्कम्य — मञ्जूषं गृदीत्वाऽपि (अगारिकम्मं) अपारिकमे — सावद्यक्रमीनुष्ठानम् जात्यादिमदादिकं वा (सेवः) सेवते (से) सः (विमोयणाए) विमोचनाय — निक्शेष कर्मणां क्षयाय (पारण्) पारणः — समर्थः (न दोः) न भवति । ११।।

टीका — न खलु क्रियमाणी मदी मत्तस्य त्राणाय भवति, परधुत संसारस्य निविडनिदानमेव मवतीति दर्शयति-'न तस्स' इत्यादि । 'तस्स' तस्य-मदम-

दोष रूपसे क्षपण करने के लिए 'पारए-यारगः' समर्थ 'न होइ-न भवति' नहीं हो सकता है ॥११॥

अन्वयार्थ-मदोन्मत पुरुष को जाति मद या कुलमद संसार से बचाने वाला नहीं होता है। इसलिये सम्यक् ज्ञान चारिश्र को छोड कर दूसरा कुछ भी संरक्षक नहीं हो सकता। किन्तु सम्यक् ज्ञान चारित्र ही संसार से बचाने वाला होता है। इसलिये जाति कुलाभिमानी साधु दीक्षा ग्रहण करके भी निन्दितकर्म का सेवन करता है या जात्यादि मद करता है वह नि:दोष कर्मका क्षय करने में समर्थ नहीं होता ॥११॥

टीकार्थ--किया जाने वाला अभिमान अभिमानी के ब्राण (रक्षा) के लिए नहीं होता। किन्तु संसार का ही कारण होता है, यह दिख-

छे. 'से-सः' ते 'त्रिमोयणाए-विमोचनाय' पेताना क्रम'ने निःशेषपण्याधी क्षपञ्च हरवा भाटे 'पार्ए-पार्गः' समर्थ 'न होड्-न भवति' वर्ध शहता नथी. ॥११॥

અન્વયાર્થ—મદાનમત્ત પુરુષને જાતિમદ અથવા કુલમદ સંસારથી અચારી શકતા નથી. પરંતુ તે સંસાર ચક્રમાં જ ક્સાવનારા અને છે. તેથી સમ્યક્ર્માન ચારિત્રને છે.હીને અજિં કાઈ પણ રક્ષણ કરતાર અની શકતું નથી. પશંતુ સમ્યક્ માન ચારિત્ર જ સંસારથી અચાર્વી શકે છે. તેથી જાતિ અને કુલાબિમાન વાળા સાધુ દીક્ષાને શ્રહણ કર્યા છતાં પત્રુ નિંદિત કર્મનું સેવન કરે છે. એવા પુરુષ નિઃશેષ કર્મના ક્ષય કરવામાં સમર્થ થઈ શકતા નથી. ા૧૧ા

ટીકાર્ય — કરવામાં આવનારૂ' અભિમાન આંભમાનીનું રક્ષણ કરવાવામાં સમર્ય શર્ધ શકતું નથી. પરંતુ સંસારતું જ કારણ શાય છે, તેજ અતાવે नस्य 'जाई व' जाति श्र-माद्रसप्तस्या, 'कुलंव' कुलं च ितृनपुर्थम् एतवु-पलक्षणं सर्वपदानाम्, तथा च क्रियमाणः कोऽपि मदा स्वकृतः-संतारात् 'ताणं' वाणं-रलाकारणं न मदति, परयुत संतारस्त्रमणकारणमेव भवति 'णण्यत्थ' नान्यत्र 'विज्ञाचरणं' विद्याचरणम्, विद्यया ज्ञानम्, चरणेन चारित्रं गृह्यते तदपि 'सृचिक्णं' सृचीणम्-सम्यक्तासम्बद्धतं संसारात् संरक्षकं भवति ज्ञान-चारित्रं विद्वाप नान्यद् रक्षकम् । एवंविषे सत्यपि मोक्षमार्गे 'णिवल्यम्भ' निष्कम्य-मवन्यामादायाऽपि 'से' सः 'अगारिकम्म' अगारिकम-सावद्यकमीनु-व्यान जात्यादिकं वा 'सेवइ' सेवते-मदादिकं करोति यः सः 'विमोयणाए' विमो-चनाय-निक्शेपकर्मणां क्षयाय 'पारप' पारगः-समर्थः 'न होइ' न भवति-अशेष-कर्मणां क्षयक्रचीं न भवति। उक्तंच-

> 'जातिः कुलं वा न भवेद्धि जन्तोः, संरक्षणायेति वदन्ति भीराः। किन्तुक्तमेतचरितं च रक्षेत्, झानं च चारित्रमवेदि चिद्वन् !।।१।।

हाते हैं। मातृपक्ष को जाति और पितृपक्ष को कुछ कहा जाता है। जाति अथवा कुछ आध्मा का त्राण नहीं कर सकते। यहां जाति और कुछ उपलक्षण हैं। अतएव यह समझना चाहिए कि बछ आदि का अभिमान भी संसार से त्राण नहीं कर सकता। यह तो संसार अमण का ही कारण होता है। समीचीन प्रकार से आचरित अर्थात् सम्पग् दर्शन से युक्त ज्ञान और चारित्र ही संसार से रक्षा कर सकते हैं। इनके सिवाय अन्य कोई रक्षक नहीं है।

जो मुनि पवज्या अंगीकार करके भी गृहस्थ के कार्यों का अर्थात् सावच अनुष्ठानों का सेवन करता है। अथवा मद आदि करता है,

છે. માતૃપક્ષને જાતિ કહે છે, અને પિતૃપક્ષને કુળ કહેવામાં આવે છે. જાતિ અથવા કુળ આત્માનું રક્ષણ કરી શકતા નથી. અહિયાં જાતિ અને કુળ એ ઉપલક્ષણ છે, તેથી એ સમજનું નેઈએ કે-ભળ મદરૂપ મદ લાલમદ તપમદ સૂત્રમદ અશ્વર્ષ મદ વિગેરનું અભિમાન પણ સંસારથી રક્ષણ કરી શકતા નથી તે તેા સંસારમાં ભ્રમણનું જ કારણ હાય છે, સારી રીતે આગરવામાં આવેલ અર્થાત્ સમ્યક્ દર્શનથી યુક્ત જ્ઞાન અને આરિત્ર જ સંસારથી રક્ષા કરી શકે છે, તેના શિવાય બીજું કાઈ રક્ષા કરવાવાળું નથી.

જે મુનિ પ્રવજ્યા-દીક્ષા શહેલ કરીને પણ ગૃહસ્થાના કાર્યોનું અર્થાત્ સાવદ અનુષ્ઠાનાનું સેવન કરે છે, અથવા મદ વિગેર કરે છે, તે સર્થળા

स्त्रकृताङ्गसूत्रे

अतो यः मत्रज्ञामादायाऽपि गृहस्थकर्म जाति मदादिकं सावधःम वा सेवते, स कम भदयितुं समयौ न भदतीति भाषार्थः॥११॥

मुन्म्-णिकिंचणे भिक्षतृ सुंख्हजीवी,

जे गारवं होई सिंछोगगामी।

क्षांजीवमेयं तु अबुज्झमाणो,

पुँगो पुणो विष्परियासुवेइ ॥१२॥

छाया—निविध्यनो भिक्षुः सुरूक्ष जीवी, यो गौरववान् भवति श्लोककाभी। आजीवमेतत्त्वबुद्धवानः, पुनः पुनर्विपर्यासप्रुपैति ॥१२॥

चह समस्य कर्मों का क्षय करने के लिए समर्थ नहीं होता कहा भी है 'जातिः कुलं' इत्यादि ।

धीर पुरुषों का कथन है कि जाति अधवा कुछ जीव की रक्षा करने में समर्थ नहीं है। हे ज्ञानी ! ज्ञान और चारित्र ही आत्मा की रक्षाकरने में समर्थ होते हैं।

अतएय जो वीक्षा स्थीकार करके भी गृहस्थ के पोग्य कार्य करता है या जाति मद आदि का सेवन करता है, वह कर्मों का क्षय करने में समर्थ नहीं होता है ॥११॥

'णिकिंचणे भिक्ख्' इत्यादि ।

कादार्थ—'जे भिक्त्नु-यो भिक्षुः' जो साधु 'णिक्किंचणे-निर्धिकः चनः' षाद्यपरिग्रह से रहित अर्थात् द्रव्य आदि नहीं रखता है

કર્માના ક્ષય કરવામાં સમર્થ થઇ શકતા નથી.કહ્યું પણ છે–'જ્ઞાતિઃकુઝંઇત્યાદિ ધીર પુરૂષે'તું કથન છે કે—-જાતિ અથવા કુળ જીવની રક્ષા કરવામાં સમર્થ નથી. હે જ્ઞાની! જ્ઞાન–અને ચારિત્ર જ આત્માને રક્ષા કરવામાં સમર્થ થાય છે ॥

તેથીજ જેઓ દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને પશુ ગૃહસ્થને યાગ્ય એવા કર્યો કરે છે, અથવા નાતિ મદ આદિનું સેવન કરે છે, તે કર્મોના ક્ષય કરવામાં સમર્થ થઇ શકતા નથી. ત૧૧ત

'णिकिचणे भिक्ख्' धरधाडि

શબ્દાર્થ — 'जे भिवलू-ये भिक्षुः' જે સાધુ 'णिक्किंचणे–निध्किंचनः' ભાદ્ય પરિશ્રહથી રહિત અર્થાત્ દ્રવ્ય વિગેરે રાખતા નથી. તથા 'मुलूदर्जीवी–सुरुक्ष-

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. १३ याथातथ्यस्वरूपनिरूपणम्

141

अन्ववार्धः एवम् (जे भिक्छ्) यो विद्यः -परदत्तिष्डमोत्री (णिक्किचणे) निष्किञ्चनः न्वाधपरिग्रहवर्तिषः (सुल्हन्तीत्री) सुरुक्षनीती रूक्षशुष्कभोननः कर्षां, एवं यः (सारवं) गौरववान् -ऋदिरसमातगौरविषयः, एवम् (सिछोग गामी) श्लोककामी-आत्मश्लायाभिलापी (होइ) भवति सः (अवुज्यमाणा) अबुद्धयमानः -परमार्थसोक्षमार्गमजानानः (एयं) एवदेव निष्कञ्चनत्वादिकम् आत्मश्लायापरायणो भूत्वा (भाजीवं) भाजीवम् - भाजीविकां द्वर्वन् (पूणो पुणो)

तथा 'खुलूह जीवी -सुरुक्षजीवी' लूला सुका आहार करता है एवं 'जे -यः' जो 'गारवं-गौरवम्' ऋद्धिरससातारूप गौरविषय 'होइ-अवित' होता है तथा 'सिकोगगामी-श्लोककार्मः' अपनी श्लाया की इच्छा रखता है वह 'अबुज्झमाणो-अबुन्यसदः' परमार्थसे-तत्त्वतः मोक्ष-मार्ग को नहीं जाननेवाला 'एयं-एतत्' यह निष्कंचनादिक को 'आजीवं-आजीवम्' आजीविकाके माध्यरूप करके 'पुणो पुणो-पुनः पुनः' बारबार संसारमें 'विष्परियासं-विष्यांसम्' जन्म, जरा शोक एवं मरणादिकको 'एति-उपैति' प्राप्त करता है ॥१२॥

भन्वयार्थ — जो भिक्षु साधु निर्दोषाहारका ग्रहण करता और बाइयपरिग्रह से वर्जितहोक्दर सक्षशुष्क (लुखा सुखा) भोजन करने बाला है। एवं जो ऋदिरस सातागीरव का विय है। एवं आतमश्राधा का अभिलावी है। वह परमार्थ मोक्ष मार्ग को नहीं जानते हुए अपनी प्रदांसा में लीन होकर निष्किश्वनत्वादि बाह्यपरिग्रह के परित्याग को ही

जीवी' खुणे। सुडे। आह्वार करे छे. तथा 'जे—या' के 'गारवं—गौरवम्' अद्धि रस साता इप गौरव प्रिय 'होइ—भवति' छैत्य छे तथा 'सिलोगगामी—ऋोक्कामी' पीतानी श्वाधानी छन्छा राणे छे, ते 'अवुङझमाणो—बबुध्यमानः' परभार्थथी—तत्त्वतः मिक्षभागंने न लाख्यावाणाः 'एयं—एतन' आ निष्क्रियनाहिने 'आजीवं—आजीवम्' आळवीडाना साधन ३५ छनादीने 'पुणो पुणा—पुनः पुनः' वारंवार संसारभां वित्परियास—विपर्यासम्' जन्म, करा शिष्ठ अने भरखादि कने 'एति—वपैति' प्राप्त करें छे. ॥१२॥

અન્વયાર્થ – જે સાધુ નિર્દોષ આહારને ગ્રહેશ કરે છે, અને આ**હા પરિ** શ્રહેથી વર્જીન લુખાે સુકાે આહાર કરવા વાળા છે એવા પુરૂષ પણ જો ઝાહિ રસ શાતા ગૌરવપ્રિય હાેય તથા આત્મશ્લાઘાને ઈન્છનાર હાેય તે પરમાથે એવાં માેક્ષ માર્ગને ન જાણતાે થકાે પાતાની પ્રશાંસામાં જ લીન અકિચનત્વાદિ સ્તર **૪**૧ पुनः पुनः संसारे 'विष्परियासं' विषयीसम्∽जन्मजराशोकमरणादिकम् (उवेइ) उपैति माप्नोतीति ॥१२॥

टीका—पुनरिष मददोषमेव कथयति - जे भिक्ख्' यो भिक्षः-निरवध भिक्षणक्षीकः परदत्तमोजी 'णिर्विकचणे' निर्दिकचनो-वःश्चपरिग्रदरितः तथा-'शुल्हजीवी' सुरुक्षजीवी- सुष्ठु रूक्षमन्त्रभागतं तकमिश्रितपर्युपितववल्लवणका-दिकं तेन जीवितुं पाणधारणं कर्जु शीलं यस्य स रूक्षजीवी। प्रताहकोऽपि कश्चित् यः 'गारवं' गौरव गान ऋदिरससावगौरविषयः 'होइ' भवति, तथा-'सिलोगगामी' श्लोककामी-आत्मश्लाधानिकाणी भवति, एताहशः पुरुषः 'अबुज्झमाणो' परमार्थभोक्षवार्गम् अबुद्धचयानः 'एयं' एतदेव-निष्किञ्चत्रवादि-कम् आत्मश्लाधातस्यरत्या 'आनीवं' आजीवम्-आजीविकाम्-आत्मवत्त्तनोषायं

जीविका का साधन वनाकर वारवार संसार में जन्म जरा शोक मृत्यु को प्राप्त करता है ॥१२॥

टीकार्थ— फिर मद के दोष दिखलाते हैं-जो भिक्ष है अर्थात् भिक्षा से शरीर निर्वाह करता है। परिग्रह से रहित है और रूझजीवी है, अर्थात् अस्यन्त रूखा अन्त प्रान्त तकमिश्रितवासी चना आदि से भाग धारण करता है। ऐसा पुरुष भी यदि ऋदि, रस और साता के गौरश की कामना करता है और अपनी प्रशंशा की अभिलाण करता है तो वह परमार्थिक मोक्षमर्ग को न जानने वाले उस पुरुष के पूर्वी इत अर्किचनता निष्परिग्रहता आदि गुण आजीविका मात्र ही हैं। अर्थात् गौरव प्रियता और आत्मप्रशंसा की कामना के कारण उपन

ભાદા પરિશ્રહના પરિત્યાગને જ આજવીકાતું સાધન ખનાવી વારંવાર સંસા રમાં જન્મ, જરા, શાેકને પ્રાપ્ત કરીને સરહ્યુ પામે છે. તા૧૨તા

ટીકાર્ય — ફરીથી મદના દાષા ખતાવે છે— જે ભિક્ષુ છે, અર્થાત્ ભિક્ષાથી શત્તીરના નિવાંહ કરે છે, પરિસહથી રહિત છે, અને રક્ષ જીવી છે, અર્થાત્ ક્ષુપ્રા સુકા અન્ત પ્રાન્ત છાશ મિશ્રિત વાસી ચણા વિગેરેથી પ્રાણુ ધારણુ કરે છે, અર્થાત્ શત્તીરના નિવાંહ કરે છે, એવા પુરૂષ પણુ જે ઋહિ રસ અને સાતાના ગૌરવની હૈચ્છા કરે, અને પાતાની પ્રશાસાની હૈચ્છા કરે, તો તે પરમાર્થિક મે ક્ષમાર્ગને ન જાણવાવાળા તે પુરૂષને પૂર્વેક્તિ અર્કિંચનપા નિષ્પરિશહપણ, વિગેર સુણા કેવળ આજવિકા પુરતા જ છે. અર્થાત્ ગૌરવ પ્રિયતા અને આત્મપશ્ંસાની કામના—હૈચ્છાના કારણે એ સુણાથી પણ તેના

# संमयार्ववोधिती दीहा प्र. श्रु. अ. १३ याथातध्यस्वरूपनिरूपणम्

100

इवीणः 'पुणो पुणो' पुनः पुनः संसारे 'विष्परियासं' विषयीसम् जन्मजरामरण-श्रोकादिकम् 'उपेइ' उपैति-माष्नोति यद्यपि संसारादुत्तरितुं वाक्छिति किन्दु तत्रैव मञ्जतीति ।

यः सर्वथा सर्वार्थरिहेतो भिक्षामात्रेणोदरं पूरवित, सः यदि मदं करीति, पूजाकामी वा भवति, तदा तस्य भिक्षाटनं जोविकासाधनं भवति, स वैवंतिकः सन् संसाराटवीमेवाटतीति भावार्थः ॥१२॥

म्ब्म्-जे भासवं भिक्त् सुंसाहुवाई,

पडिहाणवं होइँ विसारए य।

आगाडपण्णे सुविभावियपा,

अन्तं जीणं पेन्नया परिहवेजेजा॥१३॥

छापा —यो भाषावान् भिश्वः सुमाधु गदी, पतिभानवान् भवति विद्यारदश्च । आगादपद्याः सुविभावितात्मा, ऽन्यं जनं शक्ष्या परिभवेत् ॥१३॥

गुणों से भी उसकी आहमा का करवाण नहीं हो सकता। ऐसा पुरुष संसार में वारंवार जन्म जरा मरण शोक आदि को प्राप्त होता है। बंह यद्यपि संसार से तिरना चाहता है। किन्तु उक्त दोषों के कारण उसमें इवता है।

आक्षय यह है कि जो जगत् के समस्त पदार्थों का परित्याग कर चुका है और भिक्षा के द्वारा उदरपूर्ति करता है। वह भी यदि मद करता है या प्रकांसा का इच्छुक होता है। तो उसका भिक्षाटन करना जीविका का साधन ही है। वह पुरुष संसार अटबी में ही भटकता रहता है ॥१२॥

મ્માતમાનું કલ્યાથુ થઇ શકતું નથી. એવેલ પુરૂષ સંસારમાં વારં**વાર જન્મ,** જરા, મરઘુ, અને શાેક વિગેરે પ્રાપ્ત કરે છે, જોકે તે સંસાર સાગર**થી તર**-વાની ઇચ્છા કરે છે, પરંતુ ઉપર કહેલા દે.પેલ્ને કારગ્રુ તેમાં ડૂબે છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—જેએા જગતના સઘળા પદાર્થીના પરિ-ત્યાગ કરી ચૂક્યા છે, અને ભિક્ષા દ્વારા પાતાના ઉદરની પૂર્તિ કરે છે, તે પણુ જો મદ-અિલમાન કરે, અથવા પ્રશંસાની ઇચ્છા કરે તો તેનું ભિક્ષાટન કરેલું એ કેવળ આજિવિકાના સાધત પુરતું જ છે, તે પુરૂષ સંસાર રૂપી અટવી જંગલમાં જ ભટકતા રહે છે. તે રૂપ 'जे भासवं भिवल् सुसाहुवाई' इत्यादि।

प्राव्दार्थ—'जे भिक्लू-घः भिक्षः' जो साधु 'भासवं-भाषावान्' भाषा के दोष एवं गुण को जानने वाला होने से सुंदर भाषा षोलने बाला हो तथा 'सुसाहुवाई सुसाधुवादी' सुंदर मिष्ट भाषी हो 'पिड-हाण्वं-प्रतिभानवान्, औत्पर्वादियुद्धि गुण से अच्छीपितभावाला हो तथा 'विसारए-विशारदः' विशारद अर्थात् अनेक प्रकार के अर्थ को प्रकाशन करने में समर्थ हो तथा 'आगादपन्ने-आगादप्रशः' विशेष प्रकार से, प्रज्ञाज्ञाली हो एवं 'सुनाविअप्पा-सुभावितात्मा' धर्म की भावना से जिसका हृद्य वासिन है वही साधु है परंतु में ही ज्ञानी हुं ऐसा अभिमान करने वाला पुरुष 'अण्णं जणं-अन्यं जनं' दूसरे को 'पण्णवा-प्रज्ञ्या' अपनी युद्धि की प्रतिभासे 'परिहवेज्जा-परिभवेत्' तिरस्कृत करता है ऐसा पुरुष साधु नहीं कहा जासकता है ऐसा पुरुष केवल साध्वाभास ही है॥१३॥

अन्वयार्थ—जो साधु भाषा का गुण दोष जानने से सुन्दर-भाषा भाषी है। एवं सुसाधुवादी पूर्ण प्रतिभाशाली है और औरपसि-

'जे भासवं भिक्खु सुसादुवाई' **धरिया**डि

शब्दार्थ-- जि भिल्-यः भिक्षः' के साधु 'भाखंत-भाषाद्यान्' लायाना होषे। अने शुक्षेने काश्ववायाका है। वाथी सुंहर लाषा प्रयोग हरनार है। य तथा 'सुसाहुवाई-सुसाधुवाईं' सुंहर लाषा श्रेषेक हरनार -प्रतिभानवान्' औरपत्तिही विशेर छुद्धिना शुक्षे। शुं सुंहर प्रतिलाशासी है। य तथा 'विसारए-विशारदः' विशायह अर्थात् अनेह प्रहारना अर्थने प्रगट हर्श्वामां सभर्थ है। य तथा 'आगाहपन्ते-आगाहप्रद्वः' विशेष प्रहारथी प्रजाशासी है। य अने 'सुप्राविअत्या-सुभावितातमा' धर्मनी लावनाथी केमनुं हृहय वासित है। य अने साधु हहेवाय छे. परंतु हूं क ज्ञानी छुं स्थे प्रभाकृतुं अलिभान हरवावःका पुरूष 'अन्नं क्लं-अन्यन् क्लं' अन्यने 'प्रज्लया-प्रज्ञया' पातानी छुद्धिनी प्रतिलायी 'परिहदेश्जा परिभवेन' तिरस्कृत हरे ते। स्थेरे। पुरूष साधु हिंदी शहिता पुरूष है। साध्यालासक हेवाय छे. ॥१३॥

અન્વયાર્થ—જે સાધુ ભાષાના ગુગુ દેષને જાણવાથી સુંદર ભાષા બાલ-નાર છે, તથા સુષાધુવાદી અને પૂર્ણ પ્રતિભાશાલી છે, અને ઐત્પત્તિકી अन्ध्यापीः—(जे भिक्यु) यो भिक्षुः-भिक्षणक्षीत्रः (भासवं) भाषावान्त भाषादीपगुणक्षतया क्षोभनभाषायुक्ती भवेत् एवम्-(युसाहुवाई) सुसःधुन्वादी (पिडिडाणवं) मित्रभानः त्-औरपिक्षिक्यः दि बुद्धिगुणसमन्वितः, तथा 'विसारण' विकारदश्च अर्धप्रहणसमर्थः एवम् (आगाडपण्णे) आगाडमकः-विकिन्छणक्षावान् (सुविभावियणा) सुविभावित्रसम्—धर्मवास्मानादासितात्मा स्वष्ठ सुसाधुक्षिवति - अदमेत पण्डित इत्येवं विधी जनः (अष्णं जणं) अन्धं जनं 'पण्णया' पञ्चया स्वयुद्धिपतिभावलेन 'परिहवेजना' परिभवेत्—अपमानितं कुर्यात् स न साधुः, अपि तु साहसाभासः ॥१३॥

टीडा—'जे भिक्खु' यो भिद्धः-निक्षणशीलः 'मासवं' भाषागुणदोषक्व तया शोभनभाषा युक्तो भवेत, तथा—'सुसाहुवाई' सुसाधुवादी सुब्दु साधु— शोभनं मितं पथ्यं प्रियं च चित्तं शीलं यस्य स सुसाधुवादी 'पिडहाणवं' मित-मानवान्—औत्पत्तिक्यादिबुद्धिगुणसमन्वितः, तथा 'विसारए प' विश्वार— की बगैरह बुद्धि गुणों से युक्त है। तथा विशारद है अर्थात् अर्ध ग्रहण करने में समर्थ है। एवं विशिष्ट प्रज्ञावान् है और धर्म भावना से वासित आत्मा होने पर भी 'में ही एक पण्डिनहूं' ऐसा समझने वाला दूसरे को अपनी बुद्धि पितभा के वल से अपमानित करता है। वह साधु नहीं है। अपितु साध्वाभास है।।१३॥

टीकार्ध—जो भिक्षु भाषावाद होता है अर्थात् भाषाके गुर्जो और देखों को जानने के कारण शोभन भाषा का प्रयोग करता है 'संद्र भाषा टिखता है या संस्कृत माकृत आदि अनेक भाषाओं का ज्ञाता होता है, जो सुसायुवादी है ! अर्थात् प्रशस्त, परिमित, प्रथ्य और प्रिय घोठने वाला है। प्रतिभावाद अर्थात् औत्पत्तिकी आदि बुद्धि

વિગેર મુદ્ધિના ગુણે થી યુક્ત તથા વિશારદ મર્થત્ મર્થ શહ્યુ કરવામાં સમર્થ હૈાય એવા વિશેષ પ્રકારની ખુદ્ધિવાળા તથા ધર્મભાવનાથી વાસિત અત્મા હૈાવા છતાં પણ 'હુંજ એકલા પંડિત છું, એવું સમજનાર ખીજાને પાતાની ખુદ્ધિ પ્રતિસાના અળધી અપમાનિત કરે છે, એ સાધુ નથી, પરંતુ સાધ્વાલાલજ છે. હવાલા

ટીકાર્ય -- જે ભિટ્ર ભાષા જ્ઞાનવાન્ દેવ્ય છે, અર્થાત્ ભાષાના ગુણે અને દેશને જાણવાના કારણે સુંદર ભાષાના પ્રયોગ કરે છે. (સુંદર ભાષા લખે છે,) અથવા સંસ્કૃત પ્રાકૃત વિજેર અનેક જાયાઓને જાણવા વાળા હોય છે) જે સાધુવાદી હોય છે, અર્થાત્ પ્રશસ્ત, પરિમિત, પચ્ચ અને પ્રિય

दश-भर्षप्रहणसमर्यः-अनेकप्रकारकार्यः करानसम्धः, तथा-'आगाइप॰णे' आगाडपद्म:. आगाडा-अरगाडा परमार्थपर्यवसिता तत्रतिष्ठा पद्मा बुद्धिपस्य स आगाहपद्गः, तया-'म्रुविभाविषराा' सुविभावितात्मा, मुख् विविधं मावितः -धर्मनासनपा वासित भारमा यस्य स तथाभ्रतः, एतादश्वापादिगुणैः कर्मक्षयकारकैरपि यः कश्चिद् मदं क्वर्यातु, यथाध्हमेन मावानिधिक्षः साधुनादी मत्तोऽन्यो न।स्ति कश्चिद अजीकिकः-छोकोत्तरम।सार्थाविभारदः किन्तु अहमेद पण्डित इति । एवमात्मोत्कर्षं वान् 'अर्णं अर्णं अन्यं जनम् 'पण्णपा' पञ्चपा-स्वकीयमञ्जया 'परिहवेज्जा' परिमवेत्-अपमानयेत् स न साधुः अपि तु साध्वाः भासः. इति । यः सम्यग्रपेण भाषाग्रणदोषं जानाति, मिष्टं पथ्यं हितं च वचनं बदति, शास्त्रार्थपर्यास्त्रोचने निपुगो धर्मवासनयाऽऽत्मा वासितः स सुसाधुः। के गुर्जों से सम्बन्ध है। जो विदास्य है अर्धात सुक्ष्म तक्ष्य को ग्रहण करने में तथा अनेक प्रकार के अर्थों का कथन करने में समर्थ है। जो तत्रव में प्रमाद पज्ञा वाला है तथा जिसने अपनी आत्मा की धर्म के संस्कारों से भावित किया है। वह यदि अपने इन गुणों के कारण क्षिभमान करता है, वह सोवता है कि-में ही भाषाविधि का वेसा हूं, क्तोभनवादी हूं सुझसे यह कर अथवा सेरे समान कोई शास्त्रार्थ में कुदाल नहीं हैं। में अबितीय पण्डित हूं, और पेसा सोच कर दूसरों का पराभव करता है। तो वह साधु नहीं है, वह साध्वाभास है। आदाय यह है कि जो भाषा के गुणों और दोषों को सम्यक् प्रकार से जानना है। मधुर सस्य और हिनकर वाणी बोलना है। शास्त्र के अर्थ का विचार करने में नियुणहोता है और धर्म की शासना से

એાલવા વાળા છે, પ્રતિભાવાન્ અર્થાત્ ઔત્પત્તિકી વિગેરે ખુદ્ધિના ગુણાથી સુકત છે; જે વિશારદ છે, અર્થાત્ સૂક્ષ્મ તત્વને ગ્રહેલુ કરવામાં તથા અનેક પ્રકારના અર્થાતું કથન કરવામાં સમર્થ છે. જે તત્વમાં અત્યંત ખુહિશાળી છે, તથા જેમાં પાતાના આત્માને ધર્મના સંસ્કારાથી ભાવિત કર્યા છે, તે જે પાતાના આ ગુણાને કારણે અભિમાન કરે, અને વિચારે કે−હૂંજ ભાષા વિધિને જાલુવાવાળા છું. શાભનવાદી છું મારાથી વધારે અથવા મારી સરખા શાસાર્થમાં કાઈ કુશળ નથી. હું એક અદિતીય પંડિત છું. આમ માનીને બીજાનું અપમાન કરે છે, તિરસ્કાર કરે છે, તા તે સાધુ નથી. પરંતુ સાધ્યાસ માત્ર વેષધારી સાધુ જ છે તેમ સમજવું.

કહેવાના આશય એ છે કે—જે ભાષાના ગુણા અને કોધાને સારી રીતે જાણે છે, મધુર, સત્ય અને હિતકર ભાષા ખાલે છે, શાસના અર્થના વિચાર કરવામાં નિપુષ્ણ હાય છે, અને ધર્મની વાસનાથી વાસિત આત્મા વાળા હાય

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १३ बाधातध्यस्वरूपनिरूपणम्

३५९

यस्त्वेभिरेत गुणैर्मद्वशाद्व्यं तिस्करोति स न मवति साधुः अपितु साध्वाभास एव स मन्तव्य इति ॥१३॥

म्लप्-ऐवं ण से होई सैमाहिपत्ते,

जै पैन्नवं र्भिक्सू विडेक्कसेज्जा। अंहवा वि 'जे लें।भमयावलिसे,

अंब्रं जेंणं खिंस्इ बैं।लपन्ने ॥१४॥

छाया-एवं न स भवति समाधिमाप्तः, यः पद्मावान भिक्कुर्व्युत्कर्षेत् । अथवाऽपि यो छाममदाविष्तः, अन्यं जने खिसति बाळपद्मः ॥१४॥

वासित आत्मा वाला होता है। वह स्रसाधु है। किन्तु इन्हीं गुणों के कारण अभिमान करके जो दूसरों का अपमान करता है। वह वास्तब में साधु नहीं है। उसे साध्वाभास ही समझना चाहिए॥१३॥

'एवं ण से होह' इत्यादि।

शब्दार्य,—'एवं-एवम्' प्वांक्त प्रकार से 'से-सः' दूसरे का अपमान करनेवाला वह साधु प्रशासे युक्त होने पर भी 'समाहिपसे-समाधिप्रासः' मोक्ष मार्ग में गमन करनेवाला 'ण होइ-न भवति' नहीं होता है 'जे-यः' जो 'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'पण्णवं-प्रशाबान्' पुद्धिमान् हो करके भी 'विषक्तसेज्जा-च्युटकर्षेत्' अभिमान करता है 'अहवा वि-भथवाऽपि' अयवा 'जे-यः' जो साधु 'लाभमयावलिक्ते-लाम-मदावलिप्तः' अपने लामके मदसे मस्त है 'बालपण्णे-बालप्रशः' मुर्ल

'एवं ण से होइ' ઇत्याहि

शण्डार्थं — 'एवं – एवम्' पूर्वेडित प्रधारथी 'से – सः' श्रीकातुं अपभान हरवावाणेः ते साधु प्रमावान् हे।वा छतां पशु 'समाहिवत्ते – समाविषात्तः' भे।क्ष भागंभां अभन हरवावाणे। 'णहोइ – सभवित' थता नथी. 'जे – सः' के 'मिक्सू भिक्षुः' साधु 'पण्णवं – प्रज्ञावान्' शुद्धिमान है।वा छतां पशु 'कि उनक से ज्ञा – व्यु-त्कर्षं येत् अभिमान हरे हैं. 'अह्वा वि – अथवाऽपि' अथवा 'जे – सः' के साधु 'स्रामम्याविक ने न्हाभमदाविक तः' पीताना क्षाका भक्षी भरत है ते 'बाकु-

છે, તે સુસાધુ છે, પરંતુ આજ ગુણે કારણે અભિમાન કરીને બીજાઓનું જે અપમાન કરે છે. તે વાસ્તવિક રીતે સાધુ નથી. તેને સાધ્વાભાસ જ સમજવા જોઈએ તાવલા

अश्वयार्थः—(एवं) एथम्-पूर्वोक्तवकारेग (से) सः-परापमानकर्ता साधुः-महावानपि (समाहिपत्ते) सक्षाधिपाप्तः-मोक्षमार्गगामो (ण होइ) न सर्वति (जे) यः खद्ध (मिक्स्) विश्वः-साधुः (पण्णवं) पद्मादान् भूत्यादपि (विष्ठककसेज्ञा) न्युस्कर्पेत्-अनिमानं करोति (अहवा वि) अथवादपि (जे) यः साधुः (काभमया-विक्ते) लामदाविक्षतः (बाल्यपण्णे) वालपहः-मूर्वः (अर्णं जणं) अन्यं जनम्-साध्वन्तसम् (खिसह)) विसति-निन्दति ॥१४॥

टीका — सम्पति – पूर्वीक्तदोपस्य किं फलं भवति तद्दर्शयति – 'एवं ण से' इत्यादि । 'एवं' एवम् – पूर्वीक्तप्रकारेणाऽन्यस्पापमानं कुर्वाणः, अत्योत्कर्षं च कुर्वन् सर्वशास्त्रार्थविद्यारदोऽपि, तद्द्याऽवगाद श्रावातिष 'समादिपत्ते' समाधिमाप्तः मोश्रमार्गी – तम्याज्ञातचारित्रात्मकं धर्मध्यानात्मकं वा माद्राः 'ण से होइ' न स है अतः यह 'वह अन्तं – अनं अन्यं जनम्' दृसरे की 'खिंसह – निन्दति' निन्दा करता है ॥ 'श॥

अन्द्रयार्थ - पूर्वोक्त रीति से दूसरे को अपमान करने वाला साधु प्रज्ञावान होने पर भी मोक्षमार्ग गामी नहीं होता है। एवं जो साधु बुद्धिमान होकर भी अभिमान करता है। अथवा जो साधु लाम मद्बाला है। वह बालवज्ञ मूर्ख द्सरे साधु की निन्दा करने बाला होता है।।१४।।

टीकार्थ—पूर्व कथित दोष का फल क्या होता है। वह यहां दिख-लाते हैं-पूर्वोक्त प्रकार से जो प्रज्ञावान साधु अभिमान करता है। ह्सरों का तिरस्कार करता है। वह समस्त शास्त्रों में विशारद होने पर भी और तत्वनिष्ठ प्रज्ञावान होने पर भी सम्बर्ज्ञान-दर्शन-चारित्र

અન્વયાર્થ — પૂર્વીક્ત પ્રકારથી બીજાનું અપમાન કરવાવાળા સાધુ પ્રજ્ઞા-વાન દ્વાવા છતાં પશુ માસ માર્ગમાં જઇ શકતા નથી. અને જે સાધુ છુદ્ધિ-માન્ દ્વાવા છતાં પશુ અભિયાન કરે છે. અથવા જે સાધુ લાલમદ વાળા દ્વાથ એવા તે બાલ પ્રજ્ઞ-મૂર્ખ બીજા સાધુની નીંદા કરનાર દાય છે. તે સમાધિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી તાલકા

ટીકાર્ય -- પહેલા કહેલ કે.ધાનું ફળ શું ઘાય છે ? તે અહિયાં બતાવ-વામાં આવે છે.- પૂર્વોક્ત પ્રકારથી એ પ્રજ્ઞાશાળી સાધુ અભિનાન કરે છે. બીજા જ્ઞાના તિરસ્કાર કરે છે, તે લધા જ ાજીકાં વિશારદ હાવા છતાં પણ અને તત્વનિષ્ઠ પ્રજ્ઞાવાન્ હોવા છતાં પણ સમ્યક્ જ્ઞાન - સમ્યક્ દર્શન - સમ્યક્

पन्ने-बाछप्रज्ञः' भूर्भं छे देशी ते 'अन्नं जन-अन्यम् जनम्' अन्य जननी स्विसड-निन्दति' ित्हा ४२ छे. ॥१४॥

भवति, परमार्थसमुद्रस्योपिर एव प्लयते । क एवं मृत स्तनाइ-'जे' यः परमार्थमिविदित्वा सर्वविश्विष्टमात्मानं मन्यमानः स्वप्रश्नया 'मिवस्य' मिश्वः-साधुः
'पन्नवं' पद्मावान् 'विउक्तसेजना' ब्युन्हर्षेत्—भिमानं क्रुयात्, स समाधि
प्राप्तो न भवति, 'अहवा वि' अथवाऽपि 'जे' यः स्वल्पान्तरायो लिब्धः
मान् स्वर्धे च सर्वेताधारणश्चया संस्ताःकाद्युपकरणादिकमुत्यातितुं समयौ
भवति स हीनमकृतितया 'लाभमयाविल्वे' लाभगदाविल्पः-लाभमदान्वितः
'अन्नं नणं' अन्यम्—अलब्धमन्तं जनं साध्यन्तरम् 'वाल्पनने' बाल्पन्नो मृर्वः
'सित्यति—निन्दति—अपमानयति च वक्ति च अहमेतादशः स्वताधारणश्चयाः
संस्तारकाद्युक्तरणीत्पादकोऽस्मि, अन्यस्तु—श्वानादिवत् धावमानः स्वोदरपृचिमात्रमपि न करोति । एतादशः परामिनवक्तारी गर्विष्ठो भिक्षः समाधिपाको
न भवतिति ॥१४॥

तप रूप अथवा धर्मध्यान रूप समाधि (मोक्षमार्ग) को प्राप्त नहीं कर पाता है। वह परमार्थ रूपी समुद्र की सतह पर ही तरता रहता है। तथा जो साधु स्वरूप अन्तराय वाला या लिक्ष्य वाला होने के कारण अपने लिए और तूसरे साधुओं के लिए श्रव्या, संस्तारक आदि या उपकरण आदि प्राप्त करने में सामर्थ्यवान हो और हीन प्रकृतिवाला होने से लाभपद से युक्त होकर दूसरे साधु की निन्दा करता है और कहता है—में सर्व साचारण के लिए श्रव्या संस्तारक आदि तथा उपकरण आदि प्राप्त करके छे आता हूं दूसरे तो न्वान के जैसा इषर वचर भटकते हुए अपना पेट भी नहीं भर सकते। इस प्रकार वृसरे का पराभव करनेवाला अभिमानी साधु समाधि को प्राप्त नहीं कर सकता॥१४॥

થારિત્ર, તપ રૂપ અથવા ધર્મ ધ્યાન રૂપ સમાધિ (માક્ષમાર્ગ) પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તે પરમાર્થ રૂપી સમુદ્રની સપાટિ પરજ તરતા રહે છે. તથા જે સાધુ થાડા અંતરાય વાળા અથવા લિખ્ધવાળા હેાવાને કારણે પાતાને માટે અને ખેજા સાધુઓ માટે શચ્યા સંસ્તારક વિગેરે અથવા ઉપકરથા વિગેરે પ્રાપ્ત કરવામાં સામર્થ્યવાન હોય, અને હીન પ્રકૃતિવાળા હોવાથી લાભ મદથી યુક્ત થઈને બીજા સાધુની નિંદા કરે છે, અને કહે છે, કે—હું સર્વ સાધારણને માટે શચ્યા સંસ્તારક વિગેરે તથા ઉપકરથા વિગેરે પ્રાપ્ત કરીને લઈ આવું છું ખીજાઓ તા કુતરાઓની જેમ આમ તેમ ભટકીને પાતાનું પેટ પણ ભરી શકતા નથી. આ ર્દતે ખીજાઓના તિશ્સકાર કરવાન્યાં ખિલમાની સાધુ સમાધિને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. ાશ્કા

मुलम्-पेन्नामयं चेव तैयोमयं च, णिन्नामए गोर्थमयं च भिक्त्यू। आजीवगं चेव चेउत्थमाष्ट्र,

से पंडिए उसमपोरंगले 'से ॥१५॥

छाया—महामदं देव तकोर्द् चः निर्नाक्ष्येद् गोत्रमदं च भिक्षः । आत्रीवर्ध चेर च8ुर्थक्षकः, स प्रोव्डत उत्तमशुद्रकः सा ॥१५॥

पञ्चा आदि मद नहीं करना जाहिये। यह दिखलाते हैं-'पन्नामयं चेव तबोमयं च' इत्यादि।

राज्यार्थ-'नियस्-किट्टाः' सन्धु 'दण्णामयं चेव-श्जामदश्चैव'
में ही प्रविदिके ज्ञान को जानने वाला हुं इसप्रकारके ज्ञानमद को तथा 'तबोनयं-तपोमदं' तपके मदको में ही तपस्त्री हूं इस प्रकार के अभिमानको तथा 'गोयमयं च-गोलमदल्ल' स्वकुल एवं ज्ञाति आदि के मद को तथा 'चउत्थं-चतुर्थम्' चौथा 'आजीवमं चेव-आजीवगश्चैव' आजीविकाके मद को 'जिल्लासय-निर्मायत्' स्थामकरे ऐसा करने वाला 'स-सः' वह साधु 'पंडिए-पण्डितः' बुद्धिमान 'उत्समपोग्गले-उत्तम-पुद्गलः' उत्तमभन्यात्मा 'आहु-आहुः' कद्मजाता है ॥१५।

हुवे प्रज्ञा विशेदेने। भद्द क्षरेया न लेहंकी ते अताववा भाटे 'पन्नामयं सेव तगोमदंच' धत्यादि आधा धड़े छे.

शण्दार्थ-मिक्स् - मिक्स् 'साधु 'पण्णामयं चैव-प्रज्ञामद्ञ्चैव' ढ्रं ४ प्वादिना ज्ञानने लाख्वावाणा छ. आवा प्रकारना ज्ञानभद्दने तथा 'त्रवोमयं-त्रपोमद' तथा। प्रकार-त्रुं ४ तथरथी छ. आवा प्रकारना अक्षिमानने तथा 'गोयमयं च गोत्रमदं च' पेताना कुद तथा जति विशेषेना भद्दने तथा 'चल्लं-चतुर्थम्' थाथा 'आजीवगं चेव-आजीवकःचेत्र' आळवीका। भद्दने। 'णिण्णामए-विनीम-येत्' त्याण करे शेर्डु करणावणा 'से-सः' अर्थात् भद्दने। त्याण करवावाणा ते आधु 'पंडिय-पण्डितः' अद्धिमान् 'उत्तमपोग्यले-उत्तमपुद्गळः' उत्तम ल्यात्मा 'आडु-आहु:' क्रिवाय छे. ॥६पा।

अन्त्यार्थः — (भिक्स्) भिक्षः-भिक्षणशीकः एष्टुः (पण्णामयं चेक) महामदं चैव झानमदं च, एवम्-(भ्वोषयं क) तपोवदं त ए हाविक्रिकःदितपोमदम्, अहमेव तपस्वीत्येवमिन्नागम्, तथा-(गीयमयं च) जोकमदं च-स्वक्रुळ नात्यादिमदम्, एवम् (प्रानीवगं चेक) आजीवगं चैक-अर्थसंग्रहं च (वउत्थं) चतुर्थम् (जिल्लामए) निर्नामपेत्-परित्यजेन्, तथाछवि (से) सः-दूर्शक्तमद्त्यागी (पंडिए) पण्डितः- बुद्धिमान् (उत्तमपोग्गले) उत्तमपुद्रलो भव्यात्मा इति (भाहु) आहुः- कथयन्ति तीर्थकराद्यः ॥१५॥

टीका--प्रश्नादीनां मदं न क्रथीत् , इत्येतदर्शयति-'भिक्ख्' भिक्षः-भिक्षण श्रीकः साधुः, संसार्पयेटनमेव मदफलम्-इति विन्ति तर 'पन्नामयं चेन' मझामदं-श्रानमदम् अहमेन प्रौदिज्ञानपास्कः, इत्येवं रूपम्, तथा-'तवोमयं' तपोमदं-तपसो भदम्-पकावलिष्ठकावलिग्रगरत्मसंग्रसादितपः कारो, अहमेन शास्त्रार्थः वेसाऽहमेन तपस्वी इत्याद्यभिषानम् । तथा-'गोषमयं' गोत्रपदम्, गोत्रस्य-स्वकृतजात्पादेः 'उपादिनंशनातोऽहिनत्यादिमदम् 'चड-थं' चतुर्थम् 'भानोवगं

अन्वयार्थ—निर्दोष भिक्षाग्रहण करने वाला साधु प्रज्ञामद अर्थात् ज्ञानमद एवं एकावलिकादि तपोनद को छोड़ दे, याने में ही पूर्ण तपस्वी हूं इस प्रकार का अभिमान न करे। एवं गोत्रमद अर्थात् ज्ञाति कुल मद एवं आजीविका रूप अर्थ परिग्रह को छोड़ दे ऐसा पूर्वोक्त मद का त्यामी साधु पण्डित एवं अव्यातमा सुक्तिमार्ग के योग्य गिनो जाता है ॥१५॥

टीकार्थ — हे भिक्षु! मद का फल संसार पर्यटन है, ऐसा जान कर प्रज्ञा का मद न करें अर्थात् 'में ही अपूर्व ज्ञान का धारक हूं'। ऐसा अभिमान न करें।तथा 'में एकावली, मुक्तावली, गुणरहन संवस्सर आदि तपस्या करने वाला हुं' ऐसा तप का घद न करे। 'मैं उग्रवंदा में उत्पन्न

અન્વયાર્થ—- નિર્દોષ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાવાળા સાધુ પ્રજ્ઞામદ અર્થાત્ જ્ઞાન-મદ અને એકાવિલ વિગેરે તપાંમદને છેડીને અને એમ માને કે હું જ પૃષ્કું તપસ્વી છું. આવા પ્રકારનું અબ્લિમ ન કરવું ન જેઈએ. તથા ગાત્રમદ અર્થાત્ નિર્દિષ્ઠ કુલમદ, તથા આષ્ટવિકા રૂપ અર્થ પશ્ચિહને છેડીદે એવા પુર્વોક્ત મદના ત્યાગ કરનાર સધુ પડિત એવે લવ્યાત્મા મુક્તિમાર્ગને યેડ્ય બબ્રાય છે. શરપા

ટીકાર્થ — સાધુએ મદતું ફળ સંસાર પર્યંટન છે, તેમ સમજીને પ્રજ્ઞાના મદ કરવા ન જોઇએ. તથા હું એકાવલી, મુક્તાવલી, ગુણ્દરત સંવરસર વિગેર તપસ્યાએક કરવાલાળા છું. એ રીતે તપ સંબંધી મદ કરવા ન જોઈએ હું षेव' भाजीवगम्, आसमन्ताङ्जीवति अनेनेति आजीवोऽर्थसंग्रहस्तं गच्छति~ आध्यति इत्याजीवगस्तं च चतुर्थम् 'णिश्रामए' निर्नामयेत्–त्यजेत् पूर्वोक्तमदृत्याः साद्सौ 'पंडिए' पण्डितः 'से' सः 'उत्तमपोग्गले' उत्तमपुद्रखः, उत्तमः पुद्रखः– भात्मा यस्य स तथा, प्ताह्य एव समस्तमदृत्यागो विश्विष्टात्मा भवति− सर्वेभ्यः सम्रुत्कुष्टो भवतीति ।

साधु बौनमदं तपोमदं गोत्रमदं, तथा चतुर्वमानीविकामदं पस्त्यिजेत्। य इस्यं करोति स एव पश्डितः सर्वेभ्य उत्क्षष्टश्च मवतीति भावः ॥१५॥ सृच्य-चेयाहं मैयाइं विभिंच धीरा,

ण ताणि सेवंति सुधीरेधम्मा। ते संद्यगोत्तावयमा भेंहेसी,

उँच्चं अँगोत्तं च गेंहं वैयंति॥१६॥

हुआ हूं इस प्रकार अपने कुल का या अपनी जाति का भी अहंकार म करें। चौथा आजीविका को मद भी न करे। जिसके सहारे मनुष्य जीता है। उसे आजीविका कहते हैं। साधु के लिए अभवानी आदि ही आजीविका है। वह प्रचुर मात्रा में मिलते हों तो उसके लिए अभि-मान नहीं करना चाहिए। मद का त्याग करने वाला पण्डित अर्थात् विवेकवान् कहलाता है। वही उसम आत्मा है।

भावार्थ—यह है कि साधु ज्ञानमद, तपोमद, गोत्रमद और खौथा आजीविकामद न करे। जो इन मदों का परिस्थाग धरता है वही पण्डित और प्रधान होता है॥१५॥

ઉપ્રવંશમાં ઉત્પન્ન થયા છું. આ રીતે પાતાના કુલનું અથવા પાતાની જાતનું પણ અભિમાન ન કરે તેમજ ચાશું આજીવિકાના મદ ન કરે. જેની સહા-થથી મનુષ્ય જીવે છે. તેને આજીવિકા કહે છે. સાધુ માટે અનપાણી એજ આજીવિકા છે. તે ઘણુ પ્રમાણમાં મળતા હાય તા તે માટે અભિમાન કરવું ન એઈએ. મદના ત્યાળ કરવાવાળા પંડિત અર્થાત્ વિવેક શીલ કહેવાય છે. તેજ ઉત્તમ આત્મા છે.

ભાવાર્થ અના એ છે કે--સાધુએ જ્ઞાનમદ, તપામક, ગાતમદ અને શાશા આજવિકા મદ ન કરવા. આ મદાના જે ત્યાબ કરે છે, તેજ પંડિત અને પ્રધાન પુરૂષ કહેવાય છે. ા૧પા छाया--पतान मदान् विविज्वयु धीरा, न तान् सेवन्ते सुधीरधर्माणः। ते सर्वे गोत्रायगता महप्य, उच्चामगोत्रां च गति व्रजन्ति ॥१६॥ अन्वयार्थः--(धीरा) धीराः-परमार्थं वेत्तारः (एयाहं) एतान्-जात्पा-दिविषयकान् (मयाहं) मदान् (विभिन्न) विविज्ययुः-पृथक् कुर्यः-स्वात्मनः सका-व्यात निःमारयेयुः ते खद्ध धीराः (सुधीरथम्मा) सुधीरथर्माणः-तीर्धकत्प्रति-

'एयाइं मयाइं वितिच धीरा' इत्यादि ।

दाब्दार्थः—'घीरा-घीराः' परमार्थतस्वको जानने वाला धीर पुक्ष्य 'एयाइं-एतान्' इन जात्यादि 'मयाइं-मदान्' मदस्थानों को 'वितिचपृथक्ड्युंः' अपने से दूरकरे ऐसा करने वाले पुरुष 'सुधीरघम्या-सुधीरघमौणः' तीर्थकर के द्वारा प्रतिपादित धर्म का पालन करने वाले हैं 'ताणि-तान्' इन मदस्थानों को 'ण सेवें ति-न सेवन्ते' सेवन नहीं करते हैं 'ते-ते' वे 'सञ्ज्ञणोत्तावयगा-सर्वणोत्रापगताः' सप प्रकार के मद स्थानों को त्याग करने वाले 'महसी-महर्षधः' महर्षि अधीत् विद्येष प्रकार के तप से पाप को द्रकरने वाले 'उच्चं-उच्चाम्' सर्वो ख्रुष्ट 'अगोत्तं च-अगोत्रात्र' गोत्र, जाति आदि 'मद से रहित ऐसी 'गइं-गतिम्' मोक्षरूप गति को 'वयंति-व्रजन्ति' गमन करता है ॥१६॥ अन्वधार्थ-धीर मेघावी परमार्थवेत्ता साधु पूर्वोक्त जाति कुलादि विषयक मदों को अपने अन्दर से निकाल दे। ऐसे घीर साधु तीर्थकर

'पयाई मयाइ' विगि'च धीरा' धत्याहि

श्रव्हार्थं — 'बीरा-घीराः' परमार्थं ने लाख्यावाणा धीर पुरूष 'एयाइ'एतान्' आ लित विशेरेना 'मयाइं-मदान्' भहस्थानाने 'विगिच-एवक्कुर्युः'
पातानाथी ह्रर करे क्षेम करवावाणे पुरूष 'सुधीरधम्मा-सुधीरधर्माणः' तीर्थं-करा द्वारा प्रतिपादन करवामां आवेत धर्मानुं पातन करवावाणा छे, 'ताणि-तान्' आ महस्थानेने 'ण सेवंति-च सेवन्ते' सेवन करता नथी, 'ते—ते' तेका सब्बगोत्तावयगा-सर्वगोत्रावगताः' अधा प्रकारना महस्थानेने त्याण करवा-वाणा 'महेसी-महर्षयः' महर्षि अर्थात् विशेष प्रकारना तपथी पापने इर करवावाणा 'उच्चं-उच्चाम्' सर्वेत्कृष्ट 'अणोत्तंच-अगोत्राक्य' गेत्र, काति विशेष्ट भहथी रिक्षत क्षेत्री 'गई-गित्म्' मेत्स्वरूप शतिभां 'वयंति-वजन्ति' अभन करे छे, ॥१६॥

અન્વયાર્થ—ધીર મેધાવી પરમાર્થ વેત્તા સાધુ પૂર્વેક્ત જાતિકુલ વિગેર સંખંધી મહેતને પાતાની અંદરથી દૂર કરે એવા ધીર સાધુ તીર્થ કરે પ્રતિપા पादितभभभविषालकाः (ताणि) तान्-जात्यादिमदान् (ण सेवंति) न सेवन्ते (ते) ते-एवंभृताः-परित्यक्त पर्वेमदाः (सन्वयोत्तावयगाः) सर्वेगोत्रापगता-जात्यादिमदरहिताः (महेतीः) महर्षेयः-विशिष्टपतपः शोषितकलमपाः (उन्नं) उच्नाम्-सर्वेन्द्रष्टाम् (भगोत्तं च) अगोत्रां च-गोत्ररहिताम् (गई) गतिम्-मोक्षरूपाम् (वर्षति) ब्रजन्ति ॥१६॥

टीका--'धीरा' घीराः, घी:-बुद्धि स्तया राजन्ते ये ते घीराः-परीषहोषसर्ग सहनसामध्यीद् विज्ञातपरमाथीः, 'एयाहं' एतान्-पूरीकान जात्यादीन् 'मयाहं' मदान जाति कुच्च उर्ल्यागतपः मुत्रेश्वरे ह्याणि मदस्थानानि, संसारस्य चतुर्गतिकस्य कारणानीति परिज्ञाय 'विधिच' विविज्ञ्युः-पृथक् कुर्युः स्वास्मनः ताहशा घीराः 'मुधीरध्यमा' मुयोरधर्याणः-सुधीरः-सुमितिह्तः धर्मः- भुशचारित्रलक्षणो येषां ते मुधीरधर्याणः तीर्थक्रस्पतिपादितधर्मपाचकाः 'ताणि'-तान्-जात्यादिमदान् 'ण' न 'सेश्ति' सेवन्ते- ज्ञपिद्या अनर्थकारणानि ज्ञाता पर्याख्यानपरिज्ञया न सेवन्ते-परित्यज्ञित, ते एवं भुताःयस्तिपक्तः से मितिपादित धर्म का प्रतिपालन करते हुए जात्यादि मद का सेवन, नहीं करने थाला सर्वधा मद से रहित होकर विश्विष्ट तप बारा पापों का शोषितकर सर्वोच्च मोक्ष्र गति को प्राप्त करता है ॥१६॥

टीकार्थ--जिनकी बुद्धि स्थिर है, जो परीवहों और उपसमीं को सहन करने में समर्थ हैं। जिन्होंने परमार्थ के स्वरूप को समझ लिया है। वे इन जाति?, कुलर, बल्द, स्व४, लाभप, तप६, श्रुत्र७ और ऐश्वर्थट रूप मद के आठ स्थानों को चतुर्गतिक संसार का कारण जान कर स्थाग दें। जो तीर्थकरोक्त धर्म का पालन करते हैं वे इन मदों का सेवन नहीं करते। इन्हें ज्ञारिज्ञा से अनर्थ का कारण जान कर

ક્રન કરેલ ધર્મનું પાલન કરતા થકા જાત્યાદિ મદનું સેવન ન કરનાર સર્વથા મદ રહિત થઇને વિશેષ પ્રકારના તપ દ્વારા પાપાને ક્ષીણ કરીને સર્વોચ્ય મેક્ષ ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૬॥

ટીકાર્ય — જેમની ખુદ્ધિ સ્થિર છે, જેઓ પરીવહા અને ઉપસર્ગોને સહન કરવામાં સમર્થ છે, જેઓએ પરમાર્થના સ્વરૂપને સમજી લીધેલ છે. તેઓ આ જાતિ, ૧ કુલ, ૨ ખલ ૩, રૂપ ૪, લાભ ૫, તપ ૧, શ્રુત ૧, અને એક્સર્ય રૂપ, મદના આઠ સ્થાનાને ચાર ગતિવાળા સંસારતું કારણ સમજીને તેના આગ કરે. જેઓ તીર્થ કરે પ્રતિપદન કરેલા ધર્મનું પાલન કરે છે, તેઓ અ: મદોતું સેવન કરતા નથી, તેને ત્ર પરિસાથી અનર્થનું કારણ સમજીને

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १३ वाधातथ्यस्व इपनि हपणम्

₽\$£

सर्वमदाः 'सञ्चयोत्तावयगा' सर्वमोत्राज्यगताः, योत्रं-कुछादिकम्, तलोऽस्यताः सन्तः 'महेसी' महर्षश्री-विशिष्टतपः शोषितकस्मपाः 'उच्चं' उच्यां सर्वेतिः चमाम् 'अयोत्तं' अयोत्रःम्-योत्रादिरहिताम् 'गइं' गतिम्-मोक्षारूषाम् 'वयंति' वर्जात-गच्छन्तीति । च शब्दात् कर्माविष्टाः सन्तः पश्च महाविमानेषु वा करदातीतेषु व्रजन्तीति । धीरोहि पूर्णेक्तस्स्थानं परित्यजेत् ब्रान्धुक्तः पुरुषो गोत्राद्यभिमानं न वरोति, अतः सः गोत्रादिरहित्रे महर्षिः सर्वतः उचमां मोक्षा- कशं गतिं माष्नोतीति भादः ।१६।

म्ब्य-भिवस्यू मुयच्चे तह दिट्टधम्मे,

गामं च णगरं च अणुष्वविस्ता। से एसणं जील मणेसेलं च.

**अन्तरस पेग्गरस अँगाणुगिद्धे** ॥१७॥

छाया--भिक्षुर्मुर्र्चस्तथा दृष्टधर्मा, प्रश्मं च नगरं च अनुपिश्वरय। स एषणां जारन् अनेषणां च, अन्नस्य पानस्याऽननुगुद्धः॥१७॥

प्रत्याख्यानपरिज्ञा से त्याग देते हैं। ऐसे सर्व मर्दों के त्यागी और गोत्र कुल आदि से पृथक महर्षिणम सर्वोत्तम एवं गोत्र आदि से रहित मोक्ष नामक गति में जाते हैं। अगर उनके कुछ कर्म जोव रह जाते हैं तो पांच करपातीत अनुत्तर विमानों में उत्पन्न होते हैं।

आज्ञाय यह है कि घीर पुरुष सभी मदस्थानों का त्याग करे। ज्ञानवान् पुरुष को गोत्र आदि का अभिमान नहीं करना चाहिए। जो गोत्र आदि के मद का त्यागकर देते हैं। वे गोत्र रहित उत्तम मुक्तिगति की प्राप्ति करते हैं।।१६॥

પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરે છે. એવી રીતે અધા જ મદાના ત્યાગ કરનાર અને કુલ ગેત્ર આદિથી પૃથક એવા મહાર્ષ ગણ સર્વોત્તમ અને ગાત્ર વિગેરથી રહિત માેક્ષ ગતિમાં ન્યય છે. અથવા જો તેમના કાઇ કર્મ બાકી રહી નય તો પાંચ કલ્પાતીત અનુત્તર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થાય છે.

કહેવાના આશય એ છે કે---ધીર પુરૂષે સઘળા મદસ્થાનાના ત્યાગ કરવા. જ્ઞાનવાન કુરૂપને ગાત્ર વિગેરનું અભિમાન કરવું ન તોઇએ. જેઓ ગાત્ર વિગેરના મદના ત્યાગ કરે છે, તેઓ ગાત્ર રહિત ઉત્તમ મુક્તિ ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે. શરદા अन्वयार्थः— (मृष्यचे) मृद्यैः-पन्नस्तलेश्याशन् मृताचौँ ना (भिनख्)
भिन्धः सःषुः (तह) उथा (दिद्वधम्मे) दःटनमी-श्रुतचारित्रनान् (गागं च) ग्रामंच (णगरं च) नगरं च चकारात् खेटादिकंपत्तनादिकं च (अणुष्पविस्स)
अनुभवित्रय-भिन्नाद्यर्थं पित्रद्य (से) सः-एवंभूतो मुनिः (एसणं) एपणाम्गवेषणाद्येपणाम् (जाणं) जानन्-ज्ञात्ना (अणेपणं च) अनेषणां च उद्गमदोषादिकां तापरिहारं तदिपाकं च जानन् (अण्गम्स) अन्नस्य (पाणस्स) पानस्य
(अणाणुभिद्धे) अननुगृद्धः-गृद्धिमावन्नितः सन् संयममार्गे निहरेत् ॥१०॥

## 'भिवल् सुवच्चे तह दिट्ट घरमे' इत्वादि ।

शब्दार्थ---'सुयच्चे-सुद्चैः' उत्तत्रष्टेइण्संग्धः 'भिक्ख्-निश्चः' साधु 'तह-तथा' तथा 'दिह्यम्मे-हच्हथर्मा' श्रुतचारित्र धर्म से युक्त साधु 'गत्मं च-ग्रामं च' छोटे छोटे गामों में और 'णयर च-नगरश्च' नगर में 'अणुष्यविस्त-अनुपिवइव' भिक्षा आदि के निमित्त से प्रवेश करके 'से-सः' ऐसा सुनि एसणं-एयणाम्' एषणा को 'जाणं-जानन्' जानकरके तथा 'अणेसणं च-अनेषणाश्च' अनेषणाको जानकरके 'अणणस्स-अन्नद्य' अन्नके और 'पाणस्स-पानस्य' पान के 'अणाणुगिद्धे-अन-नुगुद्धः' गुद्धिभावसे वर्जित होकर संयममार्ग में विचरण करे ॥१७॥

अन्वयार्थं — अत्यन्त प्रशस्त शुक्लादि लेइया वाला साधु श्रुत सम्पन्न होकर प्राम नगर वगेरह में भिक्षाटन के लिये प्रवेदा कर गवेषणादि एषणा को जानकर एवं उद्गमादि दोष का परिहार हृप

<sup>&#</sup>x27;भिक्खू मुयच्चे तह दिहुधममे' धत्याहि

शण्डार्थं — 'तुयब्वे-मुद्द्वंः' ઉत्तम बेश्यावाणा 'भिक्ख्-भिक्षुः' साधु 'क्ष् -तथा' तेमक 'दिट्ठधन्मे-दिश्टधर्मा' श्रुतवारित्र ३५ धर्म'वाणा साधु 'गामं च-प्रामं च' नाना ताना गामा स्मने 'णयर'च-नगरंच' नगरमां 'अणुप्यविरख-अनु-प्रविद्य' भिक्षा विगेदेना निभित्तथी प्रवेश ५रीने 'से-सः' को साधु 'एसणं-एष-णाम्' क्रेषधाने 'जाणं-जानन्' कार्याने तथा 'अणेसणं च-अनेवणाक्च' अनेवधाने कार्याने 'खण्णस्स-अन्तरय' अन्तना अने 'पाणस्स-पानस्य' पानना 'अणाणुगिक्के -अन्तुगृद्धः' गृद्धिभावथी रहित धर्धने संयम मार्गभां विचरध्य ६२ ॥१७॥

અન્વયાર્થ — અત્યન્ત પ્રશસ્ત શુકલાદિ હેશ્યાવાળા સાધુ શ્રુત ચારિત્ર સંપન્ન થઈને ગામ, નગર વિગેરમાં ભિલાટન માટે પ્રવેશ કરીને ગવેયલાદિ એષણાને જાણીને તથા ઉદ્દગમાદિ દેાયના પરિહાર રૂપ અનેયણા અને તેના

टीका—'ग्रुवच्चे' ग्रुद्चः-मोदनग्रुत्-द्र्षः-भानन्दः तस्त्ररूपा अचौ प्रधा-दिका छेट्या यस्य स ग्रुद्दंः -प्रशस्त छेश्यावान् अथवा 'ग्रुपच्चे' इत्यस्य गृताची इति च्छापा, तद्रश्य मृतेव स्तानिक्छेपनादि संस्काराभावाद् अची-तद्गः-शरीरं यस्य स गृताचंः, तथा-'दिद्वधम्मे' दृष्ट्रधमी, दृष्टो धर्मः श्रुतचारिक्य-स्रक्षणो येग स दृष्ट्रधमी श्रुतचारिक्षधमेसंग्रदाः 'सिक्स्' मिल्लः-साधुः-निर्म्बद्ध-भिक्षणश्चीतः 'गामं च' ग्रामम्, चक्कारात् खेटादिकस् 'णगरं च' नगरम् चकारात् पश्चनःदिक्रम् 'असुष्पविस्ता' अनुमविश्य भिक्षायर्थम् 'से' सः 'एतणं' एपणाम्

अनेवणा और उसके विपक्त को भी जल्लेत हुए अन्न पान का लोभ छोड़ कर संदय मार्ग में विचरे ॥१७॥

टीकार्श--यहां भिक्षु का एक विशेषण 'मुपच्चे' दिगा गया है। इसका एक संस्कृत रूप है-'मुद्चें' जिसका अर्थ है प्रधारत छेदया वाला दूसरा संस्कृतरूप है-'छताची' जिसका अर्थ है मृत दारीरवाला अर्थात् स्तान, विछेपन आदि संस्कार न फरने के कारण जिसका दारीर मृततुरुप है। तालप्र यह हुआ कि जो भिक्षु शुभ छेदया से युक्त है। दारीर संकार का त्यागी है तथा जो अत और चारित्र धर्म को जानने वाला है अर्थात् जो जापरिज्ञा से धर्म को जानकर आसेवन परिज्ञा से उसका सेवन करता है। वह प्राम, खेडे आदि में पा नगर तथा पक्तन आदि में भिक्षा के लिए प्रवेद्या करके गवेदणा, ग्रहणेदणा और परि

વિષાકને પણ જાણતા થકા અન્નપાનના લાભ છાંડીને સાયમમાર્ગમાં વિચરણ કરે. ૫૧૭૫

ટીકાર્ય — મહિયાં ભિલુનું એક વિશેષણુ 'મુયક્વે' આપવામાં આવેલ છે, તેની સંસ્કૃત છાયા 'મુદ્દર્વઃ' એ પ્રમાણે થાય છે. તેના અર્થ પ્રશસ્ત- લેશ્યાવાળા એ પ્રમાણે થાય છે. તથા તેની ખીજી છાયા 'મૃદ્ધાર્વઃ' એવી ખને છે, તેના અર્થ મરેલા શરીરવાળા આ પ્રમાણે થાય છે, અર્થાત્ રનાન વિશેષ્યાન વિગેરે સંસ્કારા ન કરવાનાં કારણે જેનું શરીર મરેલા જેવું છે, કહેવાનું તાત્પર્ય એ થયું કે જે ભિલુ શુભ લેશ્યાથી સુક્ત હોય શરીરના સંસ્કારના ત્યાગ કરવાવાળા હોય, તથા જે શ્રુત અને ચારિત્ર ધર્મને જાણવાવાળા છે, અર્થાત્ ન પરિન્નાથી ધર્મને જાણીને આસેવન પરિન્નાથી તેનું સેવન કરે છે, તે ગામ, ખેડ, વિગેરમા અથવા નગર કે પત્તન વિગેરમાં ભિક્ષા માટે પ્રવેશ કરીને ગવેષણા, ગહેણવાણા અને પરિલેશોપણા ને જાણતે: ઘકા તથા ઉદ્દરા

गवेषणग्रहणैवणाम् परिभोगैवणां च 'जाणं' जातन निश्च हारसेवने कर्म-निर्जरेति ज्ञास्या तथा-'अणेखणं च' अनेवणाम्-उद्गमरोपादिकं दःवरिहारं तहि-पाकं च जानानः 'अन्तरव' अशस्य 'पाणस्तः पानस्य 'अणाणुगिद्धे' अननुगृद्धाः अन्नाचादारादिषु गृद्धिमावरहितः संययकार्गे विद्देत्। उत्तक्ष्ठेदवावान् तथा दण्टभमी साधः विकार्थं ग्रामे नगरे वा पविष्टा द्वणायनेवणां च निचार्य, अन्नपानादौ अनासकः शृद्धभन्नादिकं निक्षेदिति मावः ॥१७।

तदेवं भिक्षरनुक्तक्षक्षदादिविषयमाध्यक्षयं तं रागद्वैषरहितत्या स्टम्प्यस्टं श्रुतमप्यश्चनं कुर्वाणः एषणावनेषणायकारक्ष्यलोऽपि क्विच्द् ग्रामादौ मिक्षार्थमटन् अन्तमानताहारत्या शरीर सम्बद्धामावाचन मृत्सदत्तदेशनुभवेन कदाचित् संयमादौ अस्त्यादिकं पाष्तुयात् तदा स किं कुर्योदिति । द्र्ययति—

प्रच्य-अरइं च रइं च अभिभूयं भिनेखू, वेहू जणे वा तह पैगचारी। एगंतेमोणेण वियागरेज्जा, एगस्स जंतो गइरागंइ य १९८।

छाया — अरित रित चामिभूय मिक्षु बहु इनो वापि तथैव चारी। एकान्तमौनेन व्याग्रणीयाद्, एकस्य जन्तो मीति मागर्ति च ।१८।

भोगैषणा को जानता हुआ तथा उद्गमादि दोष रूप अनेषणा को, उसके परिहार और विपाक (फल) को जानता हुआ, अब्ओर पानी में आसक्त न हो कर संयममार्ग में विचरे।

तात्पर्य यह है कि उत्तम छेड्या वाला तथा धर्म का ज्ञाता मुनि भिक्षा के अर्थ ग्राम या नगर में प्रदेश करके एवणा अनेवणा का विचार करे। अब पानी में गृद्ध न हो और शुद्ध अन्तादि को ही ग्रहण करे॥१७॥

માકિ દેવ રૂપ અનેષણાને તેના પરિહાર અને વિપાક (ફળ)ને જાણતો થકા અન્ન અને પાણીમાં આસક્ત ન થતાં સંયમ માંગંમાં વિચરણ કરે.

क के वातुं तात्पर्य के के के — उत्तम देश्यावाणा तथा धर्मने जाणुवावाणा भुनि लिक्षा भाटे गाम अधवा नगरमां प्रवेश करीने केषणा भनेषणा विगेरेने। विचार करें. का नपःशीमां कासकत न अने अने शुद्ध अन्न विगे रेने જ श्रद्धकु करें ग्राप्ता भिक्षु अनुक्तल रूप शब्द आदि की प्राप्ति होने पर भी रागडेष से रिहत होने के कारण दृष्ट विषय को अदृष्ट और श्रुत को अश्रुत करता हुआ एवणा अनेपणा के ज्ञान में पहु होने पर भी प्रामादि में भिक्षार्थ पर्यटन करता हुआ अन्तप्राप्त आहार करने के कारण तथा शारीर का संस्कार न करने के कारण एत सद्द्या देह का अनुभव करके संयम में अरित को प्राप्त हो जाप तो उस समय क्या करे ? यह दिखलाते हैं—'अरई रई च अभिभृय' इत्यादि।

दाव्दार्थ--'निक्खू-निर्मुः' निरवद्य निक्षा के? ग्रहण करने बाहा साधु 'बहुजणे वा-बहुजनो वाः' अनेक पुरुषे के साथ निवासकरता हो 'तह-तथा' और 'एगचारी-एकचारी' एकेला भी हो तो भी 'अरहं-अरितम्' संयम में अरुचि एवं 'रहं च-रित्म्य' असेणमर्मे रुचि को 'अमि-म्य-अभिम्य' दूरकर के 'एगस्स-एकस्य' अकेला ही 'जंतो-जन्नोः' जीव की 'गहं-गितम्' भवान्तर गमनरूप गित को तथा 'आगहं च-आगितम्' भवान्तरसे आगमन रूप आगित को 'एगतमोणेण-एकर-न्तमौतेन' सर्वथा शुद्ध संयम को आश्रय करके 'वियागरेज्जा-व्याग्णीयात्' धर्मकथाका उपदेश करे ॥१८॥

ભિક્ષુ અનુકૂળ રૂપ, શખ્દ, વિગેરેની પ્રાપ્તિ થવા છતાં પણ રાગદ્વેષથી રહિત હૈાવાના કારણે દૃષ્ટ થયેલા વિષયોને અદેષ્ઠ શ્રુતને અશ્રુતની જેમ કરતા થકા એપણા અને અનેપણાના જ્ઞાનમાં અતુર હૈાવા છતાં પણ ગામ વિગેરેમાં આહારને માટે પર્યટન કરતા થકા અન્ત પ્રાન્ત આહાર કરવાના કારણે તથા શરીરના સંસ્કારા ન કરવાથી મરેલાની જેમ શરીરના અનુભવ કરીને સંયમમાં અરતિ—અરૂચિ ભાવ પ્રાપ્ત થઈ જાય તો તેવા સમયે શું કરનું ! તે ખતાવવા માટે નીચે પ્રમાણેની ગાયા કહે છે.

अरइं रइंच अभिभूष' ઇत्याहि

शल्हार्थ — 'भिक्ल्-भिद्धः' निरवध लिक्षाने अद्धेषु अस्वावाणा साधु 'बहुजणे वा-बहुजनो धा' अने अपुरेषाणी साधि निवास अस्ता द्वारा 'तह-तथा' अगर 'एमवारा-एकचारी' अधि कि है। ये ते पणु 'अरहूं-अरितम्' संयभभां अत्य अने रहंच रतिद्धा असंयथमां उथिने 'अभिभूय-अभिभूय' हर अरीने एमस्स-एकस्य' अधिक्षेत्र 'जंतो-जन्तोः' छपनी मह्'-मितम्' क्षान्तर अभन इप गतिने तथा 'आगइंच-अगतिज्व' असान्तरथी आवता ३५ अपितने 'एमं समोणेज-एकान्तमीनेन' सर्वया शुद्ध संयभनी आश्रय धरीने 'वियागरेक्का-ड्यागृणीयान्' धर्मध्याने उपदेश करे ।१८।।

अन्तर्यायः—(भिक्ष्) मिस्नुः-निरवणभिक्षणभीलः' साधुः (बहूनणे वा) बहुननो वा गरेत् (तह) तथा (एगचारी) एकचारी-एकाकी वा भवेत् सः (अरहं) अरतिम्-संयमारुचिम् (रहंच) रति च-असंयमरुचि च (गिमिभूय) अमिभूय-पराभूय-द्रीकृत्य (एगस्य) एकस्य-एकाकिन एव (जंतो) जन्तोः-जीवस्य (गई) गतिः-भवान्तरगमनक्या (आगई य) आगतिश्व-मवान्तरादागमनक्षा भवतीति, (एगतमोणेन) एकान्तमौनेन-सर्वया शुद्धसंयममाश्रित्य (वियागः रेजना) व्यापृणीयात्-कथयेत् ॥१८॥

टीका—'भिक्ख्' भिश्वः-निरवद्यभिक्षणशीको ग्रुनिः 'बहुजणे' बहुजनः वहवो जनाः साधवः संगमसहाधकारिजो यस्य स तथाविधो भनेत् 'तह' तथा 'वा' वा-अधवा 'एगदारी' एकचारी-मित्रमामितपत्तिकाले जिनकविषः कावस्थायामन्यदा वा एकाकिविहारी भवेत् कस्याख्रिदण्यदस्थायां वर्तमानो भवेदिस्यर्थः सः 'अरहं' अरविद् अस्वानतया मलमक्तिनगात्रत्वेन अन्तपानत-

अन्वयार्थ — निर्दोष भिक्षाग्रहण करने बाला साधु जनों से युक्त हो या अकेला (रागद्वेषसे रहित पर्डिमाधारी) ही हो। किन्तु अरित रूप संयम में अरुचि तथा रितरूप असंयम में रुचि को दूर कर जीव का अकेला ही भवान्तर गमन और भवान्तर से आगमन रूप गित आगित का एकान्त मौन होकर शुद्ध संयम के साथ उपदेश करें ॥१८॥

टीकार्थ—साधु चाहे यहुत से ख़्हायक साधुओं के साधहो चाहे एकाकी हो (राग्द्रेय रहित हो) तथा पढ़िमा अंगीकार करने की स्थित में, जिनकल्पिक अवस्था में अथवा किसी अन्य समय में अकेला विच-रण कर रहा हो, सार धह कि किसी भी अवस्था में क्यों न हो, कदा-चित् अरित को प्राप्त हो जाय-स्नान न करने से (श्रीर संस्कार रहित

અન્વયાર્થ—નિર્દોષ ભિક્ષા શહેલું કરવાવાળા સાધુ ઘણા સાધુજનાથી યુંકત હાય અર્થાત્ એકલા (રાગદ્રેવથી રહિત પડિમાધારી) જ હૈાય પરંતુ અરતિ રૂપ અરૂચીને દૂર કરીને જીવનું એકલાનું જ ભવાન્તરમાં ગાન અને ભવાન્તરથી આગમન રૂપ ગતિ આગતિનું એકાન્ત સીન ચર્ઇને સંયમ પૂર્વક ઉપદેશ કરે ॥૧૮॥

ટીકાર્ય—સાધુ, ઘણા સાધુએાની સહાયથી ચુક્ત હોય અધવા એકહા જ હોય (શગદ્વેષ રહિત હોય) તથા પડિમા અંગિકાર કરવાની સ્થિતિમાં, છનકશ્ચિક અવસ્થામાં અથવા કેઇ બોજા સમયમાં એકલા વિચરણકરી રહ્યા હાય કહેવાના હેતુ એ છે કે—કેાઇ પણ અવસ્થામાં કેમ ન હોય ક કદાચ અરતિ ભાવને પ્રાપ્ત થઇ જાય તો અર્થાત્ સ્નાન ન કરવાથી (શરીર સંસ્ક.ર पर्युगिवतकमिश्रितरस्टचणकाद्याहारतया तथा श्रीणश्रारे स्वेन च मोहकमेंदियात् समुत्पन्नां संयमारुचिम् एकवस्तुनि यद्यरिक्षः स्याचदा अन्यवस्तुनि रितर्भवर्षे वेत्याह—'रहं' रितिम्-सावद्याऽनुष्ठः नरुपानसंयमे समुत्पन्नां रुचिम् 'अभिभूय' अभिभूय-संसारस्वरूपन्नानेन तिर्यङ्गारकादि दु स्विचारणेन आयुपोऽन्यस्वः चिन्तनेन च दूरीकृत्य 'पर्गतमोणेन' एकान्तमोनेन ग्रुनीनामयं मौनः, संयमः एकान्तेन सर्वयाह्यपेग मौनः एकान्तभौन स्वेन परिद्यदेन संयमेन एकान्तभुद्धः संयमपाश्चित्येत्यर्थः 'विवागरेज्ञा' ज्यागृणीयात्—यभव्यावसरे अन्यदा वा संयमाद्याव्याः प्राणातिकातिकातिसमणिह्यां प्रतिक्षां कन्यय् । किं कथ्ययेदित्याह यस्य 'एकस्त्र' एकस्य एकाकिन एव स्वकृत धुनाद्यन्तर्येण असदायस्य 'जंतो' जन्तोः—जीवस्य 'गई' अतिः—परस्रोके गमनम् 'य' च—तथा 'आगई' आगितः—भवान्तराद्याग्यनं भवति

होते से) रूखा-सूखा ठंडा आहार करने से अथवा कृशकाय होते से तथा आभ्यन्तर कारण मोहनीय कर्म के उदय से उसे संयम के प्रति अरित (अरुचि) उत्पन्न हो जाय और जब एक बस्तु में अरित होगी तो उससे विपरीत अन्य बस्तु में रित भी उत्पन्न होगी। अत्रुप्य संयम में अरित उत्पन्न होने से असंयम के प्रति रित उत्पन्न होजाय तो उसे संसारके स्वरूप का विचार करके नरकतिर्थच गतियों के दु:खका विचार करके तथा आयु की अरुपता का विचार करके दूर कर दे। वह शुद्ध संयम का आश्रय छेकर बचन का प्रयोग करे। धर्म कथा कहते समय या अन्य समय में इस प्रकार से बोछे जिससे संयम में बाबा उत्पन्न न हो और धर्म की ही बात बोछे। बह कहे कि यह जीव एकाकी ही अपने शुभ और अशुभ कमीं के

રહિત હોવાથી) લુખા સુકા કંઉા આહાર કરવાથી અથવા શરીરના સુકાવાથી તથા આભ્યન્તર કારણું માહનીય કર્મના ઉદયથી તેને સંયમ પ્રત્યે અરિત (અરૂચિ) ઉત્પન્ત થઇ જાય અને જ્યારે એક વસ્તુમાં અરિત લાય ત્યારે તેનાથી જુદી અન્ય વસ્તુમાં રિત પણ ઉત્પન્ત થઇ જાય તેથી જ સંયમમાં અરિત ઉત્પન્ન થાય. તેથી જ સંયમમાં અરિત ઉત્પન્ન થાય! અર્થા અર્થા અર્થા અર્થા અર્થા અર્થા સાંસારના રવરૂપના વિચાર કરીને નરક, તિર્થં ચ ગતિયાના દુઃખના વિચાર કરીને તથા આયુષ્યતા અલ્પપણાના વિચાર કરીને તેને દૂર કરે. તે શુદ્ધ સંયમના આશ્રય લઇને વચનના પ્રયાગ કરે. ધર્મકથા કરતી વખતે અથવા અન્ય સમયમાં એવી રીતે છે.લે કે જેનાથી સંયમમાં બધા ન આવે, અને ધર્મની જ વાત કહે તેણે કહેલું કે—આ જીવ એકલા જ પાતાના શુભ અને અશુભ

उक्तंच--'एकः मकुरुते कर्म, भुनक्त्येकश्च तत्कलप्। जायते चित्रते चैक, एको याति मनान्तरम्॥१॥ इत्यादिरूपां धर्मकथां कथयेदिति मानः ।१८॥ मृष्टम्-सैयं समेटेचा अदुवा वि सोर्टेचा,

भासेज्ज धैममं हिथयं पैयाणं।

के गैरहिया सणियाणपत्रोगा,

ण ताणि सेवंति सुधीरधम्मा ॥१९॥

छाया-स्वयं समेत्यायशाऽपि श्रुत्वा, भाषेत धर्म हितकं मजानाम् ।

ये गर्डिताः सनिदानप्रयोगाः, न तान् सेवन्ते सुधीरधर्माणः ॥१९॥

साथ परलोक जाता है और एकाकी ही भवान्तर से आता है। कहा है-'एकः वकुरते कर्म' इत्यादि।

'यह जीव अकेला ही कमें उपार्जन करता है। अकेला ही उसका फल भोगता है, अकेला ही जन्मता मरता है और अकेला ही परलोक मैं जाता है।'

भाव यह है कि इस प्रकार की घर्मकथा साधु को करनी चाहिए।१८। 'सर्य समेच्चा अदुवा वि सोच्चा' इत्यादि।

द्वान्दार्थ --'सयं-स्वयम्' अन्यके उपदेश विना अपने आए 'समेबा-समेत्य' सम्यक् प्रकार से मोक्ष मार्गं को जानकरके 'अदुवावि-अधवार ऽपि' अथवा 'सोचना-श्रुरवा' गुरु परमारासे सुनकर 'प्रयाणं-प्रजानाम्'

કર્માની સાથે પરલાકમાં જાય છે. અને અક્લાજ ભવાન્તરથી આવે છે, કહ્યું છે કે–'एकः प्रकुहते कर्म' ઇત્યાદિ

આ જીવ એકલા જ કર્મનું ઉપાર્જન કરે છે. એકલા જ તેનું ફળ ભાગવે છે, એકલા જ જન્મે છે, અને એકલા જ મરે છે, અને પરલાકમાં પણ એકલા જ જાય છે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે—આ પ્રમાણેની ધર્મકથા સાધુએ કહેવી જોકએ ા૧૮ાા

'स्यं समेच्चा अदुवा वि सोच्चा' ઇट्याहि

शण्डार्थ — 'सर्य-स्वयम्' णीळनः ®पदेश विना पेतिःनी भेशेक 'समेस्चा --समेस्य' सारी रीते भेक्ष भार्भने लखीने 'झटुवावि-अधवाऽि' अधवा 'सोस्वा-श्रुका' शुरू पर'पराथी सांभणीने 'पयार्ण-प्रजानाम्' प्रलख्याना 'हिययं- अन्वयार्थः—(सयं) स्वयम्-आत्मनेव परोपदेशं विनेव (समेच्चा) समेत्य मोक्षमार्गं सम्यव्जात्वा (अदुवा वि) अथवाऽपि (सोच्चा) श्रुत्या-गुरुपरम्परया निक्षम्य (स्याणं) पनानाम् (हिचयं) हितकं-हितकारकम् (धरमं) धर्मम्-श्रुतः चारित्ररूपम् (भासेच्न) भाषेत (जे) ये खलु (गरहिया) गर्हिताः—निन्दिताः (सणियाणपत्रोगा) सनिदानपयोगाः—सरकारसंमानादिकयनसहिता व्यापारा मवन्ति (ताणि) तान्-सनिदानपयोगान् (सुधीरधम्मा) सुधीरधमणिः—मह-ष्यः (ण सेवंति) न सेवस्ते ॥१९॥

टोका—पुनरपाह-'सयं' स्वयम्-भारमना परोषदेशभारेरेणेंव 'समेच्चा'
प्रजाओं के 'हिष्यं-हितकम्' हितकारक 'धम्मं-धर्मम्' श्रुभचारित्र रूप
धर्म का 'भासेउजा-भाषेत' कथन करे जे-ये' जो गरहिया-गर्हिताः'
निंदित कार्य 'सणिपाणप्पओगा-सनिशानप्रयोगाः' कलकी प्राप्तिके
लिये किया जाना है 'ताणि-तान' ऐसे सनिदान कार्य का 'सुधीर
धम्मा-सुधीरधमाणः' धीर पुरुष 'ण सेवंति-न सेवन्ते' सेवन
नहीं करता है।।१९॥

अन्वयार्थ--स्वयं ही आत्मा के ब्रारा परोप्रोक्त के विना ही मोक्ष मार्ग को अच्छी तरह जान कर अथवा गुरु परम्परा द्वारा समझ कर प्रजाओं का हितकारक श्रुत चारित्र रूप धर्म का उपदेश करे। और जो साधुजनों के लिए निन्दित सरकार संमानादि कथन व्यापार हैं। इनको सुधीर धर्मा (मेधावी साधु) महर्पिगण सेवन नहीं करते हैं।१९। टीकार्थ--और भी कहते हैं-मनुष्यजन्म, आर्य क्षेत्र आदि, यह

हितकम्' द्वितशरक्ष 'धम्मं-धर्मम्' श्रुतचारित्र ३५ धर्म ने 'भासेड्झा-भाषेत' ४थन ४१ 'जे-चे'-के 'गरिह्या-गर्हिताः' निर्देत अर्थ 'सिवियाणप्यओगा-धनि-दानप्रयोगाः' ६वनी प्राप्ति भाटे ४२वामां आवे छे 'ताणि-तान्' स्थेना सिनि-दान अर्थनुं 'सुधीरधम्या-सुधीरधर्माणः' धीर पुरूष 'ण सेव ति-न सेवन्ते' सेवन ४२वा नथी ॥१६॥

અન્વયાર્થ — પાતે અમાતમા દ્વારા પરેલપદેશ વિનાજ માેક્ષ માર્ગને સારી રીતે જાણીને અથવા ગુરૂ પરંપશ દ્વારા સમજીને પ્રજાઓના દિવકાશક ક્ષુતચારિત્ર રૂપ ધર્મના ઉપદેશ કરે અને જે સાધુજના માટે નિંદિત સલ્કાર સમ્માનાદિ કથન રૂપ વ્યાપાર છે, તેનું સુધીર ધર્મા (મેધાવી સાધુ) સેવન કરતા નથી. શાલુકા

ટીકાર્થ—વિશેષ કહે છે—મનુ∘ય જન્મ આર્ય ક્ષેત્ર વિગે₹ રૂપ

समेश्य-सम्पन्नाता मनुष्यजनमार्यदेशादिकम्, चतुर्गतिकोऽवं संसार्रूप एतस्य च कारणं मिथ्यात्रादिकम्, अशेषकर्मक्षयो मोक्षः, स्तकारणादि सम्यग्जान-दर्शनचरित्राणि चेत्येदत्सर्व स्तर एत हात्या 'अदुश वि' अवदाऽपि, गुर्शदि-सकाशात् 'तीच्या' श्रुस्वा 'भव्यं' धर्षेष्-श्रुःचारित्रजक्षणम् 'पपाणं' प्रजानास्-स्थावरजंगमादीनाम् 'हिययं' हितकम्-रक्षकम् 'मासेक्ना' मापेत-सईजीदरक्षणः परकं श्रुत शरित्र छक्षणम् दिवकरं धर्मम् – अभि भाषेत, 'सणियाणपञ्जोगा' सनि-दानमयोगाः, निदानेग-सःकारसम्यानाद्याशं वनेन सह वर्त्तन्ते इति सनिदानाः, मक्रपेंग सुक्थनते इति प्रशोगाः व्यापाराः, धर्मकथा पत्रन्था वा 'जे' ये 'गर-हियां गर्हिता: -त्रिन्दिता: -पिध्यास्यादिका: कर्मवस्थाननका: 'ताणि' तान सर्वीत् चारित्रविधनभूतान् 'सुधीरधम्बा' सुधीरधर्गाणो महर्षधो न सेवन्ते, एते-षाषावरणं नैव कर्दःतीति । स्वत एव धर्मन बात्या परश्माद्वा अत्या, यजास्यो संसार जार गति बाला है। स्थितास्य आदि संसार के कारण हैं। भव पन्यनों को नष्ट करने वाला रामस्त कमीं का क्षय होना भोक्ष है। सम्याज्ञान दर्शन और चारित्र तप मोक्ष के कारण हैं, इत्यादि परोप देश के विनास्वयं ही जान कर अथवा गुरुपरम्परा से उसरों से स्वन कर स्थावर और त्रस जीवों के लिए हितकारी अनचारित्र धर्म का **उपदेश करे। सत्कार सन्मान आदि की अभिलायाँ से युक्त घोगों** का या घर्मकथा रूप पवन्त्री का जो मिध्यास्य आदि कर्मयन्ध जनक होते हैं। चारित्र में पत्थक होते हैं, उनका धर्म में टढ महर्षिजन सेवन नहीं करते।

अराज्ञय यह है कि धर्म को स्वयं ही जान कर अथवा वृसरों से सुन कर जीवों का हिन करने बाछे धर्म का उपदेश करना चाहिए।

માં સંસાર ગાર ગતિવાળા છે. મિચ્યાત્વ વિગેરે સંસારના કારણું છે લવળ ધ-નાને નષ્ટ કરવાવ લા સઘળા કર્મીના ક્ષય થવા તે માક્ષ છે. સમ્યક્શન સમ્યક્ દર્શન અને ચારિત્ર સમ્યક્ તપ એ મે ક્ષના કારણ રૂપ છે. વિગેરે પરાપદેશ વિના સ્વયં નહીંને અથવા ગુરૂપરંપરાથી બીજા આની પાંસેથી સાંલળીને સ્થાવર અને ત્રસ જીવાને માટે હિત કરનાર છુત ચારિત્ર ધર્મના ઉપદેશ કરે. સત્કાર સન્માન વિગેરેની અભિલાષાથી શુક્ત યાગોના અથવા ધર્મ કથા રૂપ પ્રભાષાને કે જે મિચ્યાત્વ વિગેરે કર્મ બંધ જનક હાય છે. ચારિત્રમાં બન્ધક થય છે. તેનું ધર્મમાં દેહ એવા સુનિજન સેવન કરતા નથી.

કહેવાના વ્યાશય એ છે કે—ધર્મને સ્વયં જાણીને અથવા બીજાએ! માંસેથી સાંભળીને જીવાતું હિત કરવાવાળા ધર્મના ઉપદેશ કરવા જોઇએ, हिउं धर्मग्रुयदिशेषुः। तथा यानि निन्दितानि धर्मपतिबन्धकानि कर्माणि तानि, रूपेव प्राक्ताभादि प्रयोजकानि दानि वा धीरपुरुषा न सेवन्ते इति सम्रुद्धिकार्थः॥१९॥

द्रव्यक्षेत्रकालमावमयुत्ध्वा यो मुनिरुविद्यति तस्य कोदशं फलं भवती-स्यतः आह्-केसिनि' इस्यादि ।

म्रूप्-केसिंचि तेकाइं अबुज्झ कैरवं, खुदंपि गच्छेज असदहाणे।

आउस्स केरखाइयारं वैधाए, लेखाणुमाणे य परेसु अट्ठे १२०।

छ।वा—केषांचित्तर्केणाऽबुर्ध्वा थाय, सौद्रमापि मञ्छेरश्रदयातः । शायुषा कास्रातिकारं स्थायातं, स्वयानुसानश्च परेप्वर्थान् ॥२०॥

तथा जो योगव्यापार-निन्दित हैं, धर्म के बाधक हैं और पूजा लाम आदि के प्रयोजक हैं, उनको धीर पुरुष सेवन न करे ॥१९॥

द्रव्य क्षेत्र काल और भाव को जाने विना जो मुनि उपदेश देता हैं। इसे कैसे फल की शिप्त होती हैं। यह कहते हैं—'केसिंबि तकाइ' इत्यादि।

दाब्दार्थ—तक्काइं-तर्केण' अपनी बुद्धि के तर्क से 'केसिचि-केषाञ्चित' मिध्यास्य भाव से जिनकी बुद्धि कुंठित होगई है ऐसे पुक्ष के 'भावं-भावम् अभिपाय को 'अयुज्झ-अयुद्ध्वा' न जानकर साधु यदि उपदेश देवे तो 'असददाणे-अश्रद्धानः' वह उस उपदेश में श्रद्धा न रखता हुआ अपने मन्तव्यों की निंदा सुनकर 'खुद्देषि-सुद्रस्वमि' खपदेशकरने वासेके प्रति विरुद्धभाव को 'गब्छेज्ञा-गब्छेत्' प्राप्त हो तथा के थेश व्यापार निन्दित छे, धर्भनी आध करवावाला छे, अने पूल,

तथा के याग व्यापार निनंदत छ, धमना भाष अरवावाणा छ, अन पूल, लाक विशेष्टनी प्रवृत्ति करावनाश छे, तेतुं धीर पुरुषे सेवन करवुं नही ॥१६ना

દ્રવ્ય ક્ષેત્ર અને ભાવને જાણ્યા વિના જે મુનિ હપદેશ આપે છે. તેને કેવું કૃળ પ્રાપ્ત થાય છે, તે અતાવતાં સૂત્રકાર 'केसिंचि तकाई' ઇત્યાદિ ગાયા કહે છે.

शण्डार्थं — 'तक्काइं - तकेंण' पातानी शुद्धिना तडेंशी 'केश्विंचि-केशांक्यन' भिध्यात्वकावधी केमनी शुद्धि ड्रांडित यह गई होय केवा पुरुषना 'मार्गं-मावम्' अकिपायने 'ब्राइव्ह-अनुद्ध्या' काष्या विना साधु के ६पदेश आपेती 'ब्राइव्हान्अन्द्र्यानः' ते के ६पदेशमां श्रद्धा न इरतां पाताना मंतर्भानी निंहा सांअणीने 'खुद्दि-सुद्रत्वमिष' ६पहेश इरतार पत्ये विरुद्ध काव 'गण्डेका

अन्वयार्थ—(तक्काइं) तर्केण (के निचि) केपांचिद् मिश्यास्वोपहतत्तुद्धीनाम् (भावं) भावम्-अभिपायम् (अवुड्झ) अवुष्ट्या अनुमानादिनाऽद्वास्या परतीर्विकमुपदिशेष् तदा (अस्द्हाणे) अश्रद्धानः श्रोता स्वधमनिन्दां श्रुत्वा कदाचित् (खुदंपि) सौद्रमपि-श्रुद्धस्यपि-उपदेश्वः पति विशेधमपि (गव्छेन्जा) गव्छेत्—भाष्तुपात् तत्य —(आउस्त) अञ्चयः (कालःइयारं) कालातिचारम्-दीर्घकाल-स्थितिकस्वमपि (वधःष्) व्यायाः ह्यं विनाश्रत्वभणं कुर्यात् तस्मात् (लद्धाणु-माणे य) लव्यानुवाय श्र-अनुद्धारिका वस्तिभयं द्वारवा (परेसु) परेषु परतीर्थि-केषु (अद्दे) अर्थात्-सद्धमंदिवस्वावादिकान् उपदिश्विद्वित भावः॥२०॥

भौर 'आउस्स-आयुवः' वह उपदेश करनेवाले की आयुके 'कालाइयारं -कालातिचारम्' कालातिकअणस्य 'वचाए-व्याचातम्' व्याचात-बाधा पर्होचावे इसलिए 'लद्धाणुमाणे य-लब्बानुमानश्च' अनुमान आदि से अन्य का अभिनाय जानकरके 'परेसु-परेषु' परतीर्थिकों को 'अहे-अर्थान्' सद्धर्मादि ग्रह्मणाह्य अर्थका उपदेशकरें ॥२०॥

अन्वयार्थ— तर्क के बारा किन्हीं मिध्यारवीपहत बुद्धियों का अभिषाय को अनुमान वगैर के बारा जाने विना ही यदि साधु परती- वियों को धर्मोपदेश करे तो श्रोता अपने वर्म की निन्दा सुनकर अश्रद्धा करते हुए कदाचित् उपदेशक का ही विरोध कर सकता है और उपदेशक के अयु का भी विधान कर सकता है। इसलिये अनुमानदि के बारा पराभिमाय की जान कर परतीर्थिकों को सद्धमीदि का उपदेश करें गरु।।

અન્વયાર્થ — તર્ક હારા કાઇ મિથ્યાત્વથી અપહુત ખુદ્ધિવાળાઓના અભિપાયને અનુમાન વિગેરેથી જાલ્યા વિનાજ જો સાધુ પરતીર્થિકોને ધર્મ ને ઉપદેશ આપે તા શ્રોલાજન પાતાના ધર્મ ની નિંદા સાંભળીને અશ્રહા કરીને કહ્યા ઉપદેશકના ભાશુષ્યના પણ વિશાસ કરી શકે છે અને ઉપદેશકના ભાશુષ્યના પણ વિશાસ કરી શકે છે. તેથી અનુમાન વિગેરે હારા અન્યના અભિપ્રાયને સમ- અને પરતીર્થિકોને સહર્મ વિગેરેના ઉપદેશ કરે પારળા

गच्छेत्' प्राप्त थाय अने 'बाउस्क-झायुवः' ते उपदेश धरनारना आधुष्यने। 'बाढाइयारं-काडातिचारम्' धादातिष्ठभाष्ठ ३५ 'वाचाए-व्याचातम्' व्याधात-भाषा पद्धांयाउ तेथी 'छद्धाणुमाणे य-कट्यानुमानस्व' अनुभान विशेषेशी वीजना अभिप्रायने वाधीने 'परेसु-परेषु' अन्य तीर्थं केने 'अट्टे-बर्यान्' सद्धर्भादि प्रदेशका ३५ अर्थंने। उपदेश धरे ॥२०॥

#### समयार्थं बोधिमी दीका प्र. थु. अ. १३ याधातध्यस्व रूपनि रूपणम्

800

टीका—केसिनि' केपांचित्-कुशास्त्रासितान्तः कारणानां मिथ्यात्वीपदृतं बुदीनां लघुपकृतीनाम् 'भावं' भावम्-अभिमायम् 'केटियं राजादिकः कस्य धर्मे स्वाटन्यायी, कतरं धर्मेमाश्रितः कस्य देवस्याटक्ताधकः? इत्यादि, 'तकाहं' तकेष 'अनुज्य' अनुद्ध्वा—भनुमानादिना परामिषायमञ्चात्वा यदि कथित्साधुः कमीप परतीर्थिकमुपदिशेत्, येनोपदिष्टेन उपदेशेन परशास्तदेशदीनां निन्दाटनगर्म्येत, स च परतीर्थिको निन्दाववनं श्रुत्वा 'असहहाणे' जिनमतम् अश्रद्धभानः—अति कदुतां भावयन् 'खुदंवि' कीद्रमपि-श्रुद्धवमपि गच्छेज्ज' गच्छेन्-अतिकृद्धः सन् उपदेशारं विविधवादिनं मुनि पति विरुद्धमपि कुर्याद्, स्कन्दकाचार्यस्य पालकः पुरोदित्यत्, स निन्दावचनकुद्धः, उपदेष्द्धः 'आउस्त' आयुवः 'काळाह्यारं' काळातिचारम्—दीर्यस्थितिकत्वपपि 'वपाप' व्याचातकवं विनाशकपम्—परिकेष

टीकार्थ—जिनका अन्तःकरण इहास्त्रों की वासना से वासित है। जिनकी बुद्धि मिध्यारव से उपहत है और जो स्वमाव से क्षुद्ध है। वेसे होगों के अभिन्नाय को जाने विना अर्थात् यह श्रोता राजा आदि कौन हैं? किस धर्म का अनुयाधी हैं? किस देव का आराधक हैं। इत्यादि वातों को न जान कर कोई साधु यदि अन्यमतावरूम्बी को उपदेश दे और उससे शास्त्र या देव की निन्दा हो जाय तो वह निन्दा के बचन सुनकर जिनमत पर अद्धा नहीं करेगा। अत्यन्त कदुकता का अनुभव करता हुआ उपदेशक पर कुद्ध हो जाएगा। उपदेश देने वाले मुनि के विरुद्ध भी कुछ कर बैठेगा जैसे पासक पुरोहित ने स्कन्दका चार्य के विरुद्ध किया था। वह दीर्धिस्थित वाली आयु का

ટીકાર્ય—જેએ!નું અંતઃકરશ્ કુશાઓની વાસનાથી વાસિત છે, જેઓની ખુદ્ધિ મિચ્યાત્વથી ઉપહેત-ઘેરાયલી છે, અને જે રવભાવથી લુદ્ધ છે, એવા લેકિના અભિપાયને જાણ્યા વિતા અઘીત્ આ શ્રોતા રાજ વિગેરે કાંશુ છે? કયા ધર્મના અનુયાયી છે? કયા દેવની આરાધના કરવાવાળા છે? વિગેર આબતોને ન જાણતાં કાંઇ સાધુ જે બીજા સતવાળાએને ઉપદેશ આપે અને તેમ કરતાં તેઓના દેવ અગર શાસની નિંદા થઈ જાય, તો તે નિંદાના વચના સાંભળીને જૈનમત પર શ્રહા નહી કરે, અને અત્યંત કડવા પશ્ચાના અનુલવ કરીને ઉપદેશ કરનાર પર ક્રોધ કરી એસર્રો અને ઉપદેશ આપવા વાળા સુનિ વિરુદ્ધ પણ કંઇક કરી એસે. જેવીરીતે પાલક નામના પુરાહિતે દકંદકાચાર્યની વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરી હતી. અને તે દીર્ધ સ્થિતિવાળી આમુલ્યના

हेन्यावं संवर्षयेत्, अतः 'लद्धाणुमाणे' लब्धानुमानः-पराभिमायमञ्जूमानादिना हात्या 'परेसु' परेषु-परतीर्थिकेषु यथायोगम् 'अहे' अर्थान्-सद्धर्ममरूपणादि-कान् वृपात्, स्वबुद्धया पराभिमायमङ्गात्वा धर्मीपदेशे कृते श्रोतुरश्रद्धा सम्रु-साधते, तथा-कुद्धः श्रोता साधुं मारयेदिप । अतः पराभिमायमनुपानादीना हात्या उपरोगो दातव्य इति मावः ॥२०॥

स्ड्र-केम्मं च छंदं च विभिन्न धीरे,

विणइज उस्टेवओ आयभावं। रूवेहि हुँप्पंति भयावहेहि,

विकेंजं गहीय तसथावरेहि ॥२१॥

छाया---कर्मच छन्दश्च विवेचयेद्धीरो, विनयेतु सर्वत आत्मभावम् । रूपे र्छप्यन्ते अयावहै, विद्वान गृहीस्वा त्रसस्थावरेम्यः ॥२१॥

विधात भी करदे। अतएव साधु अनुमान आदि से दूसरे के अभि-प्राप्त को जान कर अन्य तीर्थिकों को यथायोग्य अथें का कथन करे। आशय यह है कि अपनी बुद्धि से दूसरे के अभिन्नाय को जाने विना धर्मोपदेश करने से श्रीता को अश्रद्धा उत्पन्न होती है। कोधित हुआ श्रोता साधु को मारभी डालता है। अतएव अनुमान आदि से दूसरे के अभिनाय को जान कर धर्मोपदेश देना चाहिए।।१०।।

'कम्मं च छंदं च विग्तिच घीरे' इत्यादि ।

्राब्दार्थ - धीरे-धीरः' धीर साधु सुनने वालेका 'कम्मे-कर्म' कर्म एवं 'छंद-छन्दम्' अभिप्रायको 'विगि च-विवेचयेत्' सम्यक् प्रकार से

વિદાત પણ કરી બેસે તેથી સાધુ અનુમાન વિગેરેથી બીજાના અભિપાયને ભાષીને અન્યતીચિકોને ઘથાયાંગ્ય અર્થાના ઉપદેશ કરે.

કહેવાના આશય એ છે કે—પાતાની બુદ્ધિથી ખીજના અસિપ્રાયને ભાષ્યા વિતા ધર્મોપદેશ કરવાથી શ્રોતાને અશ્રદ્ધા હત્પન્ત ઘાય છે. ફોધાય-માન થયેલ શ્રોતા સાધુને ભારી પણ નાખે તેથી અનુમાન વિગેરેથી બીજાના અસિપ્રાયને સમજીને ધર્મોપદેશ કરવા જોઈએ. તારળા

'कम्मं च छंदंच विगिंच धीरे' छत्याहि

શખ્દાર્થ — 'घीरे-घीरः' ધીર સાધુ સાંભળવાવાળાના 'कम्मं-कर्म' કર્મ भने 'छंद्-छन्दम्' अभिप्रायने 'विगिंच-विवेचयेत्' सारी रीते कासी दे तथा अन्तयार्थः—(धीरे) घीरः अक्षोभ्यः साधुः श्रोतः-पुरुषस्य (कम्मं) कर्म कीद्यां तस्यासिम्यम् एवं श्रोतः (छंदं) छन्दम् -अभिषायम् (कस्य मतस्यायमतुः यायी वर्तते) इत्येवम् (विभिन्न) विवेचयेत्—सम्यम् जानीयःतः, तथा श्रोतः (सन्त्रओ) सर्वतः—सर्वयकारेण (आवनायं) आस्मभावम्—अनादिभावाभ्यस्तं विध्यात्वादिकम् (विण्डल्ज) विजयेत्—दूरीकुर्यात् (भयावहेष्टि) भयावहेः—भयोः त्यादकः (रूवेहिं) रूपैः—चतुरादीन्द्रियम्योद्देः रूपोदिविषयैः पुरुषाः (छुर्पति) छुर्याते चारित्रवर्षात् स्वलन्ति तस्मात् (विज्जं) विद्वान् -देशकालाभिमायाऽ-भिन्नः (गडाय) गृहीत्वा-श्रोतुरभिमायं नुद्ध्वा (तमथावरेष्टि) त्रसर्थावरेभ्यो जीवेभ्यो हितसुपदिशेत् ॥२१।

जानले वें तथा 'सब्बभी-सर्वतः' सब प्रकार से सुनने वालेका 'आय-भावं-आत्मभावम्' अनादि भवसे अभ्यस्त ऐसे मिध्यास्वादिक को 'बिण्इज-विनयेत्' दूरकरे 'भयावहेहिं-भयावहैंः' भयको उत्पन्न करने वाले 'स्वेहिं-स्पः' चक्षु आदि इन्द्रियगम्य स्पादि विषयों से मनुष्य 'लुष्पंति-लुष्यत्ते' चारित्र धर्म से स्वलित होते हैं अतः' 'विज्जं-विद्यान्' बुद्धिमान् पुरुष 'गहाय-गृहीत्वा' श्रोना के अभिपायको जानकर 'तस्थावरेहिं-त्रसस्थावरेश्यः' श्रस और स्थावर जीवों के कल्याणका जपदेशकरें ॥२१॥

अन्यपार्थ—धर्ममार्ग से विचलित नहीं होने वाला धीर साधु श्रोता पुरुष का अभिप्राय को अच्छीतरह जान छे और श्रोता के अनादि भव परम्परा से अभ्यस्त मिथ्यात्वादि को अच्छे प्रकार से दूर करे और अध्यत्त भयङ्कर सांसारिक रूपादि विषय पुरुषों को चारिश्र धर्म से

'सब्बजी-सर्वतः' अधः प्रधारथी सांक्षणवावाणाना 'खायभाव'-आत्यभावम्' भनाहि लवधी अक्यरत र्येवा भिथ्यात्वःहिने 'विण्ड्डज-विनयेत्' दूर ४१ 'भयावहेहि'-स्यावहैः' क्षय उत्पन्न धरवावाणा 'स्वेहिं-स्यैः' नेत्र विगेरे छन्द्रिय ग्रम्य इपाहि विषये।थी अनुष्य 'छुःवंति छुत्यन्ते' यारित्र धर्भांथी रुभवित थाय छे. तेथी 'विज्जं-विद्वान्' शुद्धिमान् पुरूष 'ग्रह्य महीत्वा' श्रोताय्येगना अकि-प्रायने लाखीने 'तस्यावरेहिं'-त्रप्रस्थावरेष्ट्यः त्रस अने स्थावर छवे।ना इत्याक्ते। छपरेश धरेर ।।रपा।

અન્વયાર્થ — ધર્મ માર્ગથી વિચલિત ન થવાવાળા ધીર સાધુ શ્રોતાએને અતુકૃલ એવા ધર્મ તથા તેમના અભિષાયને સારી રીતે જાણીલે, અને શ્રોતાન્ એાના અનાદિ ભવપરંપરાથી અભ્યસ્ત મિશ્યાત્ય વિગેરેને સારી રીતે દ્વર કરે અને અત્યંત ભયંકર એવા સંસારના રૂપાદિ વિષયો પુરૂષને ચારિત્ર टीका--'घीरे' घीरः श्रक्षोभ्यः यरिनिष्ठितबुद्धिः साधुः-उपदेशे पहतः धर्मेकथा श्रोतुः पुरुतस्याऽनुनानादिनमाणेन (कम्मं) कर्म कीटशं तस्याऽनुष्ठानम् मतं वा तथा श्रोतुः 'छंदं' छन्दम्-कस्य मतस्याऽयमजुवायीत्याद्यमिनायम् 'विनिच' विवेचयेत्-सम्यग्जानीयात्, ज्ञात्वा च धर्मकथां क्रुपति, यथाऽजुष्ठितेन श्रोतुम्नसि न भवेत्-क्षोभः, भवेच यदार्थावगमः, तथोपदेष्टव्यः, यथा श्रोतुः 'सब्बभो' सर्वतः-सर्वपकारेण 'आयभावं' अनादिभवाभ्यस्तम् मिध्यात्वादिकम् 'विण्युष्ठ न' विनयेत्-विशेषतो निवारयेत् 'भयावदेदिं' भयावदेः-भयोत्पादकैः 'स्वेदिं' स्प्रैः-चश्चुरादिमनोहरैः स्यादिववयैः 'छ्ट्यंति' कुट्यन्ते-चारिवधमीत्

ितरा देता है। इसिक्टिए विद्वान साधु देशकाल की स्थिति के अनु-सार श्रोता का अभिषाय जान कर श्रस स्थावर सभी प्राणियों का हितकारी उपदेश करे ॥२१॥

टीकार्थ — जिसकी बुद्धि परिपक्ष्य है ऐसा साधु जब उपदेश देने में
मधुल हो तो खनने वाले पुरुष के विषय में अनुमान आदि के बारा
यह जान ले कि यह क्या करता है, इसका मत क्या है? यह
किस मत का अनुपायी है ! इस्यादि बातों को सम्यक्त प्रकार से समझ
कर धर्मकथा करें। जिससे श्रोता के मन में श्लोभ न हो परन्तु उसको
बस्तुत्रस्य का ज्ञान हो जाय ऐसा उपदेश करना चाहिए। ऐसे उपदेश
के बारा ही श्लोता के अनादि भवों में अभ्यस्त मिध्यात्व आदि को
हटाना चाहिए। यह समझता चाहिए कि नैवां को मनोहर प्रतीत

ધર્મથી નીચે પાડી કે છે. તેથી વિદ્વાન સાધુએ દેશકાળની પરિસ્થિતિ અનુ-સાર શ્રોતાઓના અભિષાયને જાણીને ત્રસ અને સ્થાવર એવા બધાજ પ્રાક્ષિયોને હિતકારક ધર્મના ઉપદેશ કરે શરશા

ટીકાર્ય -- જેની યુદ્ધિ પરિપક્વ છે, એવા સાધુ જ્યારે ઉપદેશ આપ-વામાં પ્રવૃત્ત થાય તા સાંભળવાવાળા શ્રોતાઓના સંખંધમાં અનુમાન વિગેરે દ્વારા એ બાળી લેવું બોઇએ કે-આ શું કરે છે? આમના મત શું છે? આ કયા મતને અનુસરનારા છે? વિગેરે આખતાને સારી રીતે સમજીને ધર્મ કથા કરે, કે જેથી શ્રોતાઓના મનમાં ક્ષે.બ ઉત્પન્ન ન થાય. પરંતુ તેઓને વસ્તુત્ત્વનું ત્રંન થાય. એવા ઉપદેશ કરવા એઈએ. એવા ઉપદેશ દ્વારજ શ્રોતાના અનાદિ ભવાથી અભ્યસ્ત મિલ્યાત્વ વિગેરને હટાવવા એઈએ. એ સમજવું એઇએ કે-માંખાને સુંદર જણાતા રૂપ, વિગેરે વિષયોના કારશે જે स्खलन्तिः विषयासक्ता जीवा इह नानादुःखं समनुभदन्तो भवान्ऽरेऽि दुःखमनु-भवन्ति । 'विज्जं' विद्वानः देशकालाऽभिमायाऽभिज्ञः 'गहाय' गृहीत्वाः श्रोतुरमि-मायम् तद्धितम् 'तसथावरेहिं' त्रसस्थावरेभ्यो धर्मग्रुपदिशेद्-धर्मकथां कुर्यादिति ।

धीरः श्रोतुः पुंसोऽभिषायं बुद्ध्या-श्रनुमाय धर्मदेशनया तस्य मिध्यात्वं सनैरपनयेत् । मोः भोः जगज्जाता जीताः । इमे रूपादयो मनोहारिणो विषया आपात्तरमणीया अतीत्र मयदाः, अतस्तान् यथायथं यूवं परिहरत्, इत्येवं वोधयेत् । तथा तथा तद्भिमायं झात्वा जसस्यात्रशीरसम्चदायानां यथाहितः सप्यदिशेदिति भावः ॥२१॥

होने वाछे रूप आदि विषयों में आसरत जीव इस लोक में भी नाना-प्रकार के दुःखों का अनुभव करते हैं और परभव में भी दुःख भोगते हैं। अतएब देश, काल और अभिश्रय को जानने वाला विद्यान् पुरुष श्रोता के अभिप्राय को समझ कर श्रस स्थावर जीवों के लिए दित-कारी धर्म का वषदेश करें।

भावार्ध—यह है कि घीर साधु सुनने वासे पुरुष के अभिप्राय को समझ कर धमें देशना के द्वारा धीरे धीरे उसके मिथ्यास्व को द्र करे। 'हे जगत् के जीवों! यह रूप आदि मनोहर विषय जपर जपर से ही रमणीय प्रतीत होते हैं। यह अतीव भयोत्पादक हैं। अतएब जैसे बने वैसे इन्हें त्यागों हत्यादि बोध करावे। तथा उनके अभिप्राय को जान कर ब्रस और स्थावर जीवों का हित करनेवाला उपदेश देवें। २१।

વાસ્તવમાં ભયંકર છે, એવા વિષયામાં આસક્ત જીવ મા લાેકમાં મનેક પ્રકારના દુઃખાેના અનુભવ કરે છે. અને પરભવમાં પણ દુઃખાે જાેાગવે છે. તેથીજ દેશ, કાળ અને અભિયાયને જાણવાવાળા વિદ્વાન પુરૂષ શ્રોતાના અભિ પ્રાયને સમજીને ત્રસ અને સ્થાવર જીવાેને માટે હિતકર ધર્મના ઉપદેશ કરે.

કહેવાના ભાવાર્ય એ છે કે—ધીર સાધુ સાંભળવાવાળા પુરૂષના અભિ-પ્રાયને સમજીને ધર્મ દેશના હારા ધીરે ધીરે તેના મિશ્યાત્વ પહ્યાને દૂર કરે. દે જગતના જીવા ! આ રૂપ વિગેરે સુંદર વિષયા ઉપર ઉપરથી જ સુંદર જહ્યુંથ છે. આ અત્યંત લય કારક છે. તેથી જ જેમ અને તેમ તેના ત્યાગ કરા. વિગેરે પ્રકારથી બાધ કરાવે; તથા શ્રોતાના અભિપ્રાયને સમજીને ત્રસ અને સ્થાવર જીવોને હિતકર એવા ઉપદેશ કરે શરશા पुनरप्पाह--

म्बर्-नं पूर्वणं चेत सिलोयगामी,

पियेमप्पियं केंस्सइ णी केंरेजजा।

सैंदवे अणद्वे परिवंजनयंते,

अणाउले य अकताइ भिनस् ॥२२॥

छाया—न पूत्रनं चैत्र श्लोककाणी, निषयपियं कस्याऽपि न कुपीत् । सर्वाननर्थान् परिवर्जयन् हि, अनःकुतश्चाकपायी निश्लाः ॥२२॥ अन्वयार्थः—(पणाउन्हे) अनाकुन्नः-सूत्रार्थाद् विपरीतं न गच्छन् (य) च-पुनः (भक्तसाई) अक्रपायी-कोभादिकपायवर्जियः (मिक्स्) निश्च-साधुः

और भी कहते हैं-'न पूष्णं चेव सिलोयगामी' इत्यादि।

दाद्यार्थ—'अणाउछे-अनाकुलः' आकुल न होनेवाला 'ध-च' और 'अकलाची-अकषायी' को प्रादि कपायों को छोड़ने वाला 'भिक्खू-भिक्षुः' साधु 'न पूयणं चेव-न पूजनं चैव' वस्त्र, पात्र आदि का लाभ-स्वपूजनकी इच्छा न करे तथा 'सिलोयगामी-स्वोककामी' आत्म-स्वाची न बने एवं 'सब्वे अणहे-सबीन् अनर्थात्' सब अनर्थों को 'परि-बज्जयंते-परिवर्जयन्' विजित करता हुआ 'कस्सइ-कस्थापि' किसी का भी-किसी जीवका 'पिथमप्पियं-प्रियमप्रियम्' पिय अथवा अप्रिय णो करेज्जा-न कुर्यात्' न करें ॥२२॥

अन्वयार्थ—सूत्रार्थ से विपरीत मार्ग की ओर नहीं जाता हुआ अनाकुल और कोधादि कषार्थों से वर्जित होकर साधु वस्त्र पात्रादि

वणी पञ्च १ के छे. 'न पूचणं चेत्र सिलोयगामी' धर्याहि.

शण्दार्थं — 'अणावके – अनाकुकः' आहुण न धवावाणा 'य-च' अने 'सक-सायी-अकवायी' होध विजेरे क्यांथाने हे।उवावाणा 'भिक्ल्-भिक्षः साधु 'न पूगणं चेव-न पूजतं चेव' दख, पात्र विजेरेना सालइप पूजननी धंव्छा न हरे. तथा 'सिक्ठोयगामी-श्कोककामी' आत्मश्वायाया न अने तथा 'सब्दे अणहे -सर्वान् अन्थांन्' अधा क अन्थोंने 'परिवज्ज्यं हे—परिवर्जयन्' वर्णत हरीने 'कस्सद्द-कस्यावि' है।धन् पशु अर्थात् है।ध पशु छवनुं 'पियमिपयं-प्रियम-प्रियम-प्रियम' प्रिय अथवा अप्रिय 'णो करेण्डा-न कुर्यात्' न हरे ॥ दरा।

અન્વયાર્થ — સૂત્ર ર્થથી વિપરીત સાર્ગ તરફ ગયા શિવાય અનાકુલ તથા ફ્રોધ વિગેર ક્ષાચાર્થી સુક્ત થઈ ને સાધુ વસ્ત્ર પાત્રાદિ રૂપ પૂજાની ઇચ્છા ન

#### समयार्थकोधिनी टीका प्र. घु. घ. १३ याथातध्यस्वरूपनिश्चपणम्

164

(न पूर्वणं चैर) न पूजनं चैर-वस्त्रपात्रादिलाभरूरं पूननं नामिलपेत् तथा (सिलोयगामी) ऋोककामी-आश्मश्लाधावान् न भवेत् एवम्-(सब्वे अणहे) सर्वान् अनर्थान् (परिवञ्जयंते) परिवज्यन् -परिदरन् (कस्प्तर्श) कस्यापि जीवस्य (पियमप्रियं) भियमपियं वा (णो करेण्जा) न कुर्यात् ॥२२॥

टीका—'अणाउले' अनःकुलः-सृत्रार्धाद् विपरीतं न गच्छन् (य) च-पुनः (अकसाइ) अक्ष्याची-कोधादिकपायरहितः 'भिष्यूं' भिष्नुः-साधुः-धमेदेशनां कुर्वन् 'न पूषणं चेत्र' न पूजनं वस्त्राजादिलाभक्ष्यं नामिकवेदिति यावत् । तथा –'सिलोयगामी' "डोककामी-आत्मपशंसाकामनावान् पूजास्त्रायाकामेन देशनायां नो महत्तो भनेत् । तथा 'कस्सइ' कस्यापि जीवस्य 'वियमणियं वा' पियमपियं वा, तत्र गियं ओतुर्यत् पियम्-राजदेशभक्षःश्चीकथाक्ष्यं विकयादिकं छलित कथादिकं च अमियं-तत्समान्निउदेशनिन्दां च 'यो करेणना' कथनपि न कुर्याद् 'सब्ते' सर्वानेव 'अनर्यान पूजालामाद्यमियानेण स्वकृतान् परदूरणत्या च परलाभ हत् पूजा का अभिलापा नहीं करे और आत्मक्ष्यां (अपनी प्रशंसा) नहीं। एवं सभी अनर्यों को छोडते हुए किसी भी प्राणी का प्रियं या अपियं आवरण न करे ॥२२॥

टीकार्थ — अनाकुल अर्थात सूत्र के अर्थ से विपरीत न जाता हुआ तथा कोच आदि कवायों से रहित साधु धर्मदेशना करता हुआ न तो बच्च पात्र आदि के लाभ की इच्छा करे और न आत्मवशंसा की कामना करे। पूजा-प्रशंसा की इच्छा से देशना देने में प्रवृत्त न हो। तथा किसीका गुरा न करे अर्थात् राजकथा देशकथा, मोजनकथा और स्त्रीकथा रूप विकथा, छल्तिकथा तथा सभी प्रकार के अनर्थों अर्थात् पूजा लाभ आदि की अभिलावा जनित स्वकृत अनर्थों से और पर-

કરે. અને આતમશ્લાથી (પેતાના વખાશુને ઇચ્છવાવાળા) ન અને તથા ભધા જ અનથીને છાડીને કાઇ પણ પ્રાણીને પ્રિય અથવા અપ્રિય લાગે તેવું આચરલુ ન કરે ારસા

ટીકાર્ય — અનાકુળ અર્થાત્ સ્ત્રના અર્થથી વિપરીત ન જનાર તથા ક્રોમ વિગેરે ક્યાયાથી રહિત સાધુ ધર્મ દેશના કરતા થકા વસ્ત્ર પાત્ર વિગેરેના લાંમની ઇચ્છા ન કરે. તથા આત્મપ્રશાસાની પણ ઈચ્છા ન કરે પૂજા-પ્રશાસાની ઈચ્છાથી દેશના આપવામાં પ્રવૃત્ત ન થવું. તથા કાે ઇતું પણ છુરૂ કરવું નહીં. અર્થાત્ રાજ કથા, દેશકથા, ભાજન કથા અને સ્ત્રીકથા રૂપ વિકથા, છલિત કથા, સવળા પ્રકારના અન્યોનિ અર્થાત્ પૂજાલાલ વિગેરેની ઈચ્છાથી થવાવાળા कृतान् 'परिवज्जयंते' परिवर्जयन्-पिहरन् धर्मकयां कुर्यादिति। साधुर्धमौषदे-हैन स्वस्य छामं पूजामात्मनः १छत्यां वा नेच्छेत्। कस्याऽपि सक्तपटं मियं कडु वा नो वदेत्, सर्वानेव अर्धान् परित्यजन् अनाकुलः सर्वकपायविनिर्भक्तश्च धर्मदेशनावाचं वदेत्। यावता कस्यति मनसि क्षोमो न मवेत्।।२२॥ मूच्य्-आहुत्तहीयं स्रकुपेहुमाणे, सैठ्हेंद्वि पंत्रमोहि णिहाय देंदें।

-आहराहाय सञ्चरहाराण, सञ्चाह पाणात रणहाय प्रका णो जीवियं णो मेंग्डाहिकंग्डों, परिटेंबएजा वैलयाविमुक्के।२३। ॥त्तिबेमि॥

णाया---याथातथ्यं समुन्त्रेश्वमाणः, सर्वेषु प्राणिषु निहाय दण्डम्। नो नीवितं नो मरणासिकाङ्क्षी, परित्रजेद्दलयादिमुक्तः ॥२३॥ इति न्नवीमि,

निन्दाके कारण उत्पन्न होने वाले परकृत अनर्थों से वचता हुआ। भर्मकथा करे।

अभिनाय यह है कि साधु धर्मोपदेश से अपने लाभ, पूजन, प्रशंसा आदि की अभिलाषा न करे। किसी को अप्रिय अधवा करू न कहे। सभी अनर्थों का त्याग करता हुआ, अनाकुल और समस्त कषायों से मुक्त होकर धर्मदेशना करे जिससे किसी के मन में क्षीम समझ न हो॥२२॥

'आहत्तहीयं समुपेहमाणे' इश्यादि।

शब्दार्थ-- आहत्त्रहीयं--पाथातथ्यं वास्तविक रूपसे स्वसमय पर-समयादिको 'समुपेहमाणे-समुत्येक्षमाणः' देखता हुआ 'सब्वेहिं पाणेहिं

સ્વકૃત અનર્શને અને અન્યની નિંદાના કારણથી ઉત્પન્ન થવાવાળા બીજાએ કરેલા અનર્શાથી ભગતા થકા ધર્માકથા કરે.

કહેવાના અભિપાય એ છે કે--સાધુ ધર્મીપદેશથી પાતાના લાલ, પૂજન, પ્રશંસા વિગેરેની અભિલાયા ન કરે. કાઈને પશુ અપિય અથવા કડતું વચન ન કહે. સઘળા અનથીના ત્યાગ કરતા થકા, અનાકુળ અને સઘળા ક્યાયાથી મુક્ત થઇને ધર્મદેશના કરે જેથી કાઇના મનમાં ફ્રાલ ક્રિપનન ન થાય હરા

'आहत्तहीय समुपेड्माणे' धत्याहि

श्चार्यः 'आहत्त्रहीयं-याधात्रथ्य' वाश्वविष्ठप्रधायी स्वसमय परसमया-हिस्मे 'समहवेहमाणे-समुस्वेक्षमाणाः' देणीने 'सृज्वेहि' वाणेहि'-सवे पु प्राणेषु अन्वयार्धः—(आहत्त्वद्दियं) याथात्त्र्यम्-वास्तविकरूपेण स्वसमयपर्-समयादिकम् 'समुपेद्दमाणे' समुस्त्रेक्षमाणः-वर्षालोवयत् (सन्वेदि पाणेदि) सर्वेद्द पाणेदि सर्वादिक्षम् (णो जोवियं) नो जीवितम्-असंयत् जीवनं नामिळ्येत् एवम् (णो सर्वादिक्ष्यं) नो सरवाधिकाङ्क्षी परीपदोषकर्गेषु प्राप्तेच्यपि जलानलपातादिना स्वकीयं सरवम् नामिकाङ्क्षेद्द अपितु (वल्याविम्नक्रके) वल्याविम्नक्राः, वल्येन—मापादिना मोहनीयकर्मणा विम्नक्तः—वर्जिवः, 'परिव्वप्जना' परिव्रजेद्द सप्यानुष्ठानं कुर्यात् ॥२३॥

-सर्वेषु प्राणेषु' स्थावर जंगमात्मक सभी प्राणियों में 'तृंडं-दण्डम्' प्राणातिपातादिक को 'णिहाय-निहाय' त्यागकर के 'णो जीवियं-नो जीवितम्' असंयत जीवन की इच्छा न करे तथा 'णो मरणाहिकंखी-नो मरणाभिकाङ्क्षी' परीषद्द एवं उपसर्ग प्राप्त होने पर जलपतन अग्निशृष्ट् आदिसे अपने मरण की भी इच्छा न करे पर'तु 'वलयाविमुक्के-वर्ख- यादिमुक्तः' मायादि मोहनीय कमसे मुक्त होकरके 'परिव्वएक्जा-परिष्कं-जेत्' संयमका अनुष्टान करें ॥२३।

अन्वयार्थ — बास्तविक रूप से स्वसिद्धान्त परिसद्धान्त वगैरह का पर्यालोचन करते हुए सभी स्थावर जंगम प्राणियों की प्राणातिपात रूप विराधना छोड़कर संयम रहित जीवन की अभिलाषा न करे। और नाना प्रकार के कछ एवं विपदाओं के आने पर भी जल अग्नि बगैरह के द्वारा अपना आत्मधात भी न चाहे। अपि तु माधा मोहनीय कमीद रूप वलय से छुटकारा पाकर संयम का सेवन करे॥२३॥

स्थावर कंगमात्मक अधा क प्राधियोमां 'इंड-दण्डम्' प्राधातिपाताहिकने 'णिहाय-निहाय' त्याम करीने 'णो जीवियं-नो जीवितम्' असंयत श्वयननी धिन्छा न करे तथा 'णो मरणाहिकंती-नो मरणाभिकःक्की' परीषढ अने उपस्था प्राप्त थाय त्यारे कल पतन, अभिदाढ, विगेरेथी पोताना मरखुनी धिन्छा पछ न करे. परंतु 'वल्याविमुक्के वल्यादिकुक्तः' भाया विगेरे भाढनिय कर्मथी मुक्त थर्धने 'परिव्वर्णका-रिम्बेन्' संयमनुं अनुष्का करे ॥२॥

અન્વયાર —વાસ્તવિક પણાધી સ્વસિદ્ધાંત અને પરસિદ્ધાંત વિગેશની પર્યાલાચના કરીને ખધાજ સ્થાવર જંગમ પ્રાહ્યુપાની પ્રાષ્ટ્ર તિપાત રૂપ વિશ-ધનાને છેડીને સંયમ વિનાનું જીવન જીવવાની ઇચ્છા ન કરે. તથા અનેક પ્રકારના કષ્ટ અને વિપત્તિયા આવી પડે તા પણ જલ અગ્નિ વિગેરની માર્ક ત પાતાની આત્મહત્યાની ઇચ્છા પણ ન કરવી. પરંતુ માયા માહનીય કર્માદિર્પ વલયથી છુટકારા મેળવીને સંયમનું સેવન કરે ારકાા टीका—'आहत्तहीयं' याथातध्यम्, यया तथा मानो यायातध्यम् 'बुज्मिन्स्निति विउद्देजना' हित पथमगायामारभ्य 'आहत्तहीयं' इति पथन्तं याथातध्येन स्वतमयपरसमयादिकम् 'समुपेहमाणे' समुत्येसमाणः -पर्याखोनयन् सूत्रपति-पादितमधे नाऽभ्यसन् 'सन्वेहिं' सर्वेषु 'पाणेहिं' माणिषु स्थानरजङ्गमेषु सूक्षम-पादिकमेषु 'दंहं' दण्डम्, दण्डचन्ते मर्यन्ते भाणिनो येन स दण्डः -पापातिपातादिकं तम् 'णिहाय' निहाय-परित्यन्य संभारतेऽपि माणनाशे यावन्त्रणीव दयाधमे न त्यजेत् 'जीवियं' जीवितं -जीवनम् असंयमजीवितं स्थावर जङ्गमोपमर्दनङ्गणं दीर्घायुष्कं ना नाऽभिल्लषेत् । परान् न्यापाद्य स्वजीवनमि नाभिल्लषेत् । तथा-'णो मरणाहिकस्ती' नो मरणाभिकाङ्क्षी परीवहोपसर्भेषु माग्तेष्वि जलानलसंपाताऽऽपादितजन्त् पम्हेंन स्वकीयं मरणमिक नाभिकाङ्क्षेत् 'बल्याविमुक्ते' वल्ययाहिमुकः, नलयेन मायादिना मोहनीयकर्मणा विशेषेण मुक्तः

टीकाथे— यथार्थ वस्तु स्वरूप को अर्थात् 'वुड्हेज तिउटेडजा' इस प्रथम गाथा से छेकर 'आइत्तहियं' इस प्रद पर्यन्त भली भांति समझ कर, स्वसमय और प्रसमय भादि का विचार करता हुआ तथा सूत्र प्रतिपादित अर्थ का अभ्यास करता हुआ समस्त स्थावर जंगम, सूक्षम बादर आदि प्राणियों के दंड-प्राणातिपात आदि को त्याग दे। प्राण्ना का अवसर आजाने पर भी जीवन पर्यन्त द्याधर्म को न त्यागे। अस स्थावर प्राणियों की हिंसा आदि रूप असंयममय जीवन की अथवो हीई आयु की अभिलावा न करे। दूसरों का घात करके अपने जीवन की कामना न करे। घोर परीवह अथवा उपसर्ग उपस्थित होने पर भी जल या अग्नि में गिर कर या हिंसक प्राणी से अपना घात करवा कर अपने मरण की अभिलावा न करे। वलय से अर्थात् माघा से या

ટીકાર્ય — યથાર્ય વસ્તુ સ્વરૂપને અર્યાત્ 'बुग्जेज्जा तिण्हेग्जा' આ પહેલી ગાયાથી લઈ તે 'બ્રાहत्तहीय' આ પદ પર્યં નત સારી રીતે સમજીને સ્વસમય અને પરસમય વિગેરના વિચાર કરતાં શકા તથા સૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરેલ અર્થના અશ્યાસ કરતા શકા સછળા સ્થાવર જંગમ, સૂક્ષ્મ બાદર વિગેરે પ્રાહ્યુયાના દંડ પ્રાણાતિપાત વિગેરેના ત્યાગ કરે પ્રાણ્ નાશના અવસર આવી જાય તા પણ જીવન પર્યન્ત દયાધમ'ના ત્યાગ ન કરે ત્રસ, સ્થાવર પ્રાણ્યોની હિંસા વિગેરે રૂપ અસંયમમય જીવનની અથવા લાંબા આયુધ્યની અલિલાયા ન કરે. બીજાઓના લાત કરીને પાતાના જીવનની કામના ન કરે. ઘાર પરીષ્ય અથવા ઉપસર્ગ ઉપસ્થિત થાય તા પણ પાણી અથવા અગ્નિમાં પડિને અથવા હિંસક પ્રાણ્ય પાંસે પાતાના ઘાત કશવીને પાતાના મરણની ઈચ્છા ન

-रिहतः 'परिवर्जना' परित्रजेत्-लेवप्रातुश्वानं कृषीत् सर्वया प्रमादरिक्षः संयम-मार्गे विचरेदिक्षिः 'सिवेदेव' इति अब्दोऽध्ययसस्वापित वेध्यक्ति इत्याहं तुभ्यं तीर्यकरोक्तमेव धर्मे यायात्य्यं व्यक्तिक्ष्यवानि । न तु स्क्ष्योलक्रस्थितं किमपि मवद्भयः पतिषादयानि । एतेन अयामाण्यशङ्का निरस्ता मवति, निदौषतया मगवत आसुत्यात् । श्राप्तमञ्जन्यादितशब्दस्य प्रवागभूभित्यादिति ॥२३॥

श्रृति श्री विश्विष्ठियात-जगद्वल्ला-प्रतिद्धाःचक-पश्चदश्चमाषा-किल्लललिक्लापालापकपविश्वद्यस्यपद्यनेकप्रन्थिनिर्मपक, वादिमानमदेक-श्रीसाह्रु क्लापाल केल्हापुरराजगद्त- 'जैनाचार्य' पदभूषित — कोल्हापुरराजगुरु— बाल्ज्रह्मचारि-जैनाचार्य — जैनधमेदिवाकर —पूज्य श्री धामीलाल्ज्रतिविरचितायां श्री ''सूत्रकृताङ्गम् वस्य" समयार्थवोधिन्या- ख्यापां व्याख्यायां याधात्थ्यनामकम् त्रयोद्दशमध्ययनं समाप्तम् ॥१३॥

भोइनीय कर्म से रहित होकर संघम का अनुष्टान करे सर्वथा प्रमाद रहित होकर संघम के मार्ग में विचरण करे।

यहां 'इति' शब्द अध्ययन की समाप्ति को सूचित करता है। इस प्रकार हे अम्बू ! मैं तुम्हें तीर्थं करोक्तधर्म ही यथार्थ रूप से कहता हूं! आपसे स्वकपोलकल्पित कुछ भी नहीं कह रहा हूं! इससे अप्रमाणता की शंका का निवारण हो जाता है। भगवान् निर्देष हैं क्योंकि वे आस हैं। आस का कहा हुआ शब्द प्रामाणिक होता है।

जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत ''सूत्रकृताङ्गसूत्र'' की समयार्थवोधिनी व्यारूपा का याथातथ्य नामक तेरहवां अध्ययन समाप्त ॥१३॥

કરે. વલયથી અથવા માયાથી અથવા મેં હનીય કર્મથી રહિત થઈને સંયમનું અનુષ્ઠાન કરે, સર્વથા પ્રમાદ રહિત થઇને સંયમના માર્ગમાં વિચરે.

અહિયાં 'इति' શખ્ઠ અધ્યયનની સમાપ્તિનું સૂચન કરે છે. આ રીતે હૈ જમ્ખૂ! હું તમને તીર્થં કરે કહેલ ધર્મજ યથાર્થ રૂપે કહું છું. તમોને હું સ્વ કપોલકસ્પિત કાંઈ પણ કહેતો નથી. આ કથનથી અપમાણપણાની શંકાનું નિવારણ થઈ જાય છે. ભગવાન્ નિર્દોષ છે, કેમકે તેઓ આમ છે, આખતે કહેલ શખ્દ પ્રમાણ યુક્ત હોય છે ારકા

જૈનાચાર્ય' જૈનધર્મ'દિવાદર પુજ્યશ્રી ઘાસીલાલછ મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થભાષિની વ્યાખ્યાનું યાથાતથ્યનામનું તેરસું અધ્યયન સમાપ્ત ॥૧૩॥

## ॥ अथ ग्रन्थनामकं चतुर्दशमध्ययनमारभते ॥

गतं याथातथ्य नामकं त्रयोदशमध्ययनं सम्पति चतुर्दशं ग्रन्थनामकः मध्यनं प्रारम्पते । अस्य पूर्वाऽध्ययनेन अयमिससम्बन्धः, इतः पूर्वाऽध्ययने याथातधामिति सम्यक् चारित्रं पतिपादितम् । निर्मलचारित्राऽत्राप्तिश्च ग्रन्थपरि-स्यागादेव संगयति । ग्रन्थः परित्यागश्च ग्रन्थज्ञानेन भवति । अनेन सम्बन्धेनं आपातस्य अध्ययनस्येदमादिसं सुत्रम्--

मृलम्-गंथं विहाय ईह सिक्समाणो उट्टाय सुधंभचेरं वैसेजा। ओवार्यकारी विणयं सुसिक्खे जेछेये विष्यमायं न कुजा॥१॥

छाया-ग्रन्थं विहायेह शिक्षमाण, उत्याय सुब्रह्मवर्थं वसेत्। अवपातकारी विनयं सुश्चित्रेत्, यश्छेको विममादं न कुर्यात् ॥१॥

## चौदहवां अध्ययनका प्रारंभ

याधातध्य नामक तेरहवां अध्ययन समाप्त हुआ। अब ग्रन्थ नामक चौदहवां अध्ययन का आरंभ किया जाता है। पूर्व अध्ययन के साथ इसका यह सम्प्रत्य है पूर्व अध्ययन में सम्बक् चारिज्यका प्रतिपादन किया गया है। किन्तु निर्मल चारिज्य की प्राप्ति ग्रन्थ के त्याग से ही हो सकती है और ग्रन्थ का परित्याग ग्रंथ को जानने से ही हो सकता है। इस सम्बन्ध से आया हुआ इस अध्ययन का यह प्रथम सूत्र है-'गंथं विहाय' इत्यादि।

चान्दार्थ — 'इह-इह' इस जिनकासनमें संसार के स्वभाव को जाननेवाला कोई पुरुष 'गंथं-ग्रन्थम्' बाह्याभ्यन्तर धनघान्य आदि

#### चौहमां अध्ययनने। प्रारंस-

યાથાતથ્ય નામનું તેરમું અધ્યયન સમાપ્ત થયું. હવે ગ્રન્થ નામનું થોદમું અધ્યયન આરંભ કરવામાં આવે છે. પહેલાના તેરમા અધ્યયન સાથે આના એવા સંબંધ છે કે-પહેલાના અધ્યયનમાં સમ્યક્ ચારિત્રનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, પરંતુ નિર્મળ ચારિત્રની પ્રાપ્તિ ગ્રન્થના ત્યાગથી જ થઈ શકે છે, અને ગ્રન્થના પરિત્યાગ ગ્રંથને જાણવાથી જ સંભવે છે. આ સંબંધ્યી આવેલા આ અધ્યયનનું આ પહેલું સૂત્ર છે –'ગંથં વિદ્યાર' ઇત્યાદિ

શળ્દાર્થ — 'इह-इह' આ જીતશાસનમાં સંસારતા સ્વભાવને જાણવા-વાળા કેઇ પુરૂષ 'મંઘ-ગ્રન્થમ્' ખહ્ય અને આલ્યન્તર ધનધાન્ય વિગેર પરિ- अन्तर्यार्थः—(इह)-इह-अस्मिन् मक्चने जिनक्षासने वा क्रांतसंसारस्वभावां कियत् पुरुषः (गंयं) प्रश्यम्-वाक्षांभ्यन्तरभन्यान्यादिकम् 'विहाय' विहाय-परित्यवय (उट्टाय) उत्थाय-प्रज्ञज्ञां गृहीत्वा (सिक्छमाणो) शिक्षमाणः-शिक्षां—प्रहृणसोवनारूपाम् सम्यगासेक्षानः (सुवंभचेरं) सुब्रह्मचर्यम्-सम्यग्रूपेण संदमम् (वसंज्ञा) वसेत् आचार्यसमीपे यावज्जीवनं वसेत् तथा (बोवायकारी) अवपातकारी गुर्वाधापरिपालको भूग्वा (विणयं) विनयम् (सुरिक्ष्वे) सुशिक्षेत्—परिग्रहको 'विहाय-विहाय' छोडकर प्रवज्याको 'उट्टाय-उग्थाय' ग्रहण करे 'सिक्ष्यमाणो-शिक्षमाणाः' ग्रहण और आसेवनरूप शिक्षा को करता हुआ 'सुवंभचेरं-सुब्रह्मचर्यम्' सम्यक् प्रकार से संयममें 'वसे-ज्ञा-वसेत्' स्थिर रहे तथा 'ओवायकारी-अवपातकारी' आचार्यादिकी आज्ञा का पालन करता हुआ 'विणयं-विवयं' विनयकी 'सुसिक्खे-सुशिक्षेत' शिक्षा का अभ्यास करे इस प्रकार 'जे-यः' जो पुरुष 'छेय-छेकः' संयम के पालन में निपुण होकर 'विष्पमायं-विप्रमादम्' कोई भी प्रकार का प्रमाद 'न कुळजा-न कुर्यात्' न करे अर्थात् सुचार रूपसे संयमका पालन करे ॥१॥

अन्वयार्थ—इस जिन शासन रूप जैनागम से संसार स्वभाव की जानने वाला पुरुष बाह्य और आभ्यन्तर धनघान्य लोभ को धादि कवाय को छोडकर प्रवच्या ग्रहण करने के लिए उच्चत होकर दीक्षा ग्रहण कर ग्रहणासेवना रूप शिक्षा का सम्प्रपूप आसेवन करते हुए आचार्य के समीप अच्छी प्रकार ब्रह्मचर्य रूप संघमका जीवनपर्यन

अर्डने 'विहाय-विहाय' छे।डीने अनक्या 'बहुाय-क्त्याय' अर्ड्ख इरीने आ सेवन ३५ शिक्षा अर्ड्ख इरते। 'सुवंभकेरे-सुन्नक्ष्यम्' सम्बद्ध अक्षास्त्री संयममां 'वसेव्जा-वसेत्' स्थिर रहे तथा 'कोवायकारी-अवपातकारी' आधाय' विगेरेनी आज्ञानुं पातन इरते। थडा 'विणयं-विनयम्' विनयनी 'सुन्निक्तं-सुशिक्षेत्' शिक्षाना अक्यास इरे आ रीते 'जे-यः' के पुरुष 'छेय-छेकः' संयम पातन इरवामां निपुष्णु अनीने 'विष्पमायं-विप्रमादम्' है।ई पृष्णु अक्षान् स्माप्त करवामां निपुष्णु अनीने 'विष्पमायं-विप्रमादम्' है।ई पृष्णु अक्षान् करे। प्रमाद 'न कुञ्जा-न कुर्यात्' न इरे अर्थात् सम्यक् प्रकारथी संयमनुं पातन इरे ॥१॥

અન્વયાર્થ — આ જીનશાસન રૂપ જૈનાગમથી સંસારના સ્વભાવને જાણ-વાવાળા પુરૂષા બાહ્ય અને આભ્યન્તર ધન ધાન્ય લાભ કોધાદિ ક્યાયાને છેાડીને પ્રવજ્યા શહેણુ કરવા માટે ઉઘગી થઇને દીક્ષા શહેલું કરીને શહેણુા સેવના રૂપ શિક્ષાનું સમ્યક્ પ્રકારથી આસેવન કરીને આચાર્યની પાસે સારી त्रइणासेवनाशिक्षःभ्यां चिनयं सम्यगभ्यस्येत् पदम् (जे) यः (छेष) छेऽः संयमाः जु॰ठाने तिषुणः (विष्पमायं) विष्मादम्−स्विधं मनादम् (न कुण्डा) न कृपति ।१।

तुष्ठान । तथुणः ((वष्पमध्य) विश्मादम् नादावध मनादम् (नकुण्ता) न कृषात् । रा टीका—'इह्' इह्-अस्मिन् भवनने वा जिनकासने झातसंवारस्वभावः किश्चत् 'गंथं' ग्रन्थम् न्वाद्याभ्यन्तं धनघान्यद्विपद्वतुष्यदिकम् 'विहाय' परित्यच्य, ज्ञातसंवारस्वभावः पुरुषः येनाऽऽत्मा ग्रथ्यते न्वध्यते स ग्रन्थः, ताद्दर्शं द्विपद्वयुष्ट्यन्थान्यादिकं ग्रन्थयदाभिष्ठपं परित्यच्य मत्रजितः सन् 'उद्वाय' सहुत्यानेन उत्याय 'सिक्खमाणो' शिक्षमाणः शिक्षां नग्रहणाह्यामासेवनाह्यां च सम्यगासेवनानः 'सुवंभपेर' सुत्रस्वयं सुष्ठु-श्रोभनं नत्रभिर्वह्मवर्थगृप्तिमि रीतं नववादिकाविशुद्धं ब्रह्मवर्य-संयमः हम् 'वसेच्ना' वसेत् परिपालयेत् तथा 'ओवायकारी' अवपातकारी अवपातो सुरूणामाझा तत्कारी, सदा सुर्वाञ्चा परिपालको भवेत्। तथा भृतः सन् 'विणयं' विनयस् विनीयते—अपनीयते कर्म येन सो विनयः, तम् 'सुप्तिकले' सुःशक्षेत्-ग्रहणाऽऽसेवनाभ्यां विनयं सम्यग् अभ्यप्ति विनयः, तम् 'सुप्तिकले' सुःशक्षेत्-ग्रहणाऽऽसेवनाभ्यां विनयं सम्यग् अभ्यप्ति विनयः, तम् 'सुप्तिकले' सुःशक्षेत्-ग्रहणाऽऽसेवनाभ्यां विनयं सम्यग् अभ्यप्ति विनयः करे और सुक्र की आज्ञा का पालक होकर ग्रहणासेवनः द्वारा विनय का सम्यक् प्रकार से अभ्यास करे (सीखे) और संयमानुक्टान में नियुण होकर किसी भी प्रमाद को न करे अथीत् सभी प्रमादो को लोड है ॥१॥

टीकार्थ-इस जिन प्रवचन में या लोक में संसार के स्वभाव को जान छेनेवाला पुरुष आत्मा के बन्ध के कारणभून विषद चतुष्पद धन धान्य आदि बाद्य आभ्यान्तर ग्रन्थ परिग्रह को त्याग कर दीक्षा अंगीकार करके, ग्रहणक्ष और आसेवन रूप शिक्षा का सेवन करता हुआ नव वाडों से युक्त ब्रह्मचर्य का पालन करे। जीवनपर्यन्त आचार्य के समीप निवास करे। सदैव गुरुजनों की आज्ञा का पालन करे। सूत्राध्ययन रूप ग्रहण और प्रक्षेपणादि रूप आसेवन विनय का सम्यक् प्रकार से सेवन करे। जो

રીતે બ્રહ્મચર્ય રૂપ સંયમનું જીવન પર્યન્ત પાલન કરે અને ગુરૂની આજ્ઞા પાલક અનીને એહણાસેવના દ્વારા સારી રીતે વિનયના અભ્યાસ કરે (સીખે) અને સંયમ પાલનમાં નિપૃષ્ણ અનીને કાઇ પણ પ્રકારના પ્રમાદ ન કરે અર્થાત અધાજ પ્રમાદાના ત્યાગ કરે તારા

ટીકાર્થ-મા જીનપ્રવચનમાં મથવા મા લેકિમાં સંસારના સ્વલાવને જ્રાણવા વાળા પુરૂષ આત્માના અધના કારણમૂત દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, ઘન, ઘાન્ય વિગેર આદ્ધા મને આભ્યન્તર બ્રન્થ, અર્ધાત્ પરિબહના ત્યાગ કરીને તથા દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને, સ્ત્ર≒યયન રૂપ બ્રહ્યુ શિક્ષાને મને પ્રક્ષેપણ દિ રૂપ માસેવન શિક્ષાનું સેવન કરતાં નવ વાડાથી સુક્ત બ્રહ્મસર્થનું પાલન કરે! જીવન પર્યન્ત स्येत्। 'ले' यः 'छेय' छेकः-निषुणः-विवेककुश्रलः, संयमाञ्जुष्ठाने आचार्यौ-पदेशे वा 'विष्यमयं' विममादम्-विविधं प्रमादम् 'न कुञ्जा' न कुर्यात् यथादि कश्चिद्रोगः वैद्योपदेशं कुर्वाणः स्वकीयग्रशंसां वैद्ययं च पाप्नोति, तथा याव-जनीयनमाचार्योयदेशं संयमं च अनुपाद्ययन् सादद्यग्रन्थपरित्यागी सुनिः पाप्-कश्चिष्ययानीयार्यश्चनपरिपालकः सन् कोद्यशंसान्-विविधं प्रमादम् 'न कुञ्जा' त लुर्यात्, यथादि कश्चिद्रोगो वैद्योपदेशं कुर्वाणः स्वकीयश्चरंसां नैरुष्यं-च माप्नोति, तथा यावज्ञीननमाचार्योपदेशं संगमं च अनुपालयन सायच्यान्य-परिश्याणी सुनिः पादकमी विश्वस्थानीकार्यायाच परिवालकः सन् छोद्यशंसाम् अशेषकर्मस्यं च पाप्नोति, इति । इदलोक्ते अन्यं परित्यज्य शिक्षालयन् विग्रलम्य, दोक्षित्रो दीक्षणा सम्यग्रहावर्षे पालयेत् । उद्या स्वोरस्तुनां परिवालयन् विन्यं

संदम के अनुष्ठान में कुदात है या आचार्य के उपदेश की अहण करने में कुदाल हैं। वह प्रमाद न करें। जैसे किसी वैद्य के उपदेश के अनुसार आचरण करता हुआ प्रशंसा और नीरोगता प्राप्त करता है। उसी प्रकार यावरजीवन आचार्य के उपदेश को तथा संप्य को पालता हुआ सावद्य प्रश्य को त्याग करनेवाला एवं पाएकमें के औषघरूप आचार्य के वचन का पालक साधु प्रशंसा प्राप्त करता है। लोग उसे कहते हैं 'अहों। एक का आज्ञाकारी पह मुनि धन्य है। वह समस्त कमों का क्षय करता है।

लात्पर्य यह है कि-इस लोक में परिग्रह को त्याग कर, शिक्षा प्राप्त करके और दीक्षा ग्रहण करके सम्यक् ब्रह्मचर्य का पालन करे।

भायायं सभीपे निवास हरे. हमेशां गुरूक तेनी भाजान पालन हरे अहा अने आसेवन इप विनयनं सारी रीते सेवन हरे. के संयमना भनुष्हानमां हुशण भेवा भायायंना हपहेशने अहा हरवामां हुशण भेवा शिष्ये प्रमाह न हरवे।. केम राजी वैद्यना हपहेश प्रमाहे भायरख हरते। यहा प्रशंसा भने नीराजी पह्युं प्राप्त हरे छे, जेक प्रमाहे छवन पर्यन्त आयार्यना हपहेशन तथा संयमनं पालन हरता यहा सावद्य अन्यना त्याण हरवावाणा साधु प्राप्तभंना भौषध इप आयार्यना वयननं पालन हरनार प्रशंसा प्राप्त हरे छे. वे।ह तेने हहे छे है-अहा। गुरूनी आज्ञाहारी भा गुनिने धन्य छे. ते सवणा हमेनि। क्षय हरे छे.

तात्पर्यं के छे है—व्या द्वाक्ष्मां परिश्रद्धने। त्याग क्रदीने शिक्षा प्राप्त सृo ५० किलेत्। तया संयमानुष्ठानं कुर्वन ममादं न कुर्यात्, एवं करणेन साधुः स्वसमुदाये मनासाया अज्ञेषकर्मक्षयरूपमोक्षस्य चाधिकारी भवतीति भावः ॥१॥

यस्तु यावज्जीवं गुरुवचनपरवशः सम्यक् संगमं परिपालयन गुरुभन्नुवन्तते स उत्तरित संसारसागरम्, यस्तु तदाझाननजुरुधानः स्वच्छन्दतामवलम्ब्य गच्छा-द्विनिर्गरयेकाकी विदर्शत, तस्याज्यायं दर्शयति स्वकारः-'जदा' इत्यादि । स्वय्-जेहा दियापोत्तमपत्ते जातं सावास्मा पंथिउं सन्नमाणं। तम्बाइयं तरुणमपत्तं जातं उक्तिङ् अवत्तगमं हरेज्जां॥२॥

छाया--यथा द्विजयोतगपत्रनातं, स्वात्रासकात् प्लवितं मन्यमानम् । तमशक्तुवनतं तरुणभपत्रजातं, बङ्कादयोऽब्यक्तगमं हरेगुः ॥२॥

गुरु की आज्ञा पालता हुआ विनय को सीखे। संघम का अनुष्ठान करने में प्रमाद न करे ॥१॥

जो यादजीवन गुरुवचन के अधीन होकर संयम का परिपालन करता है, वह संसार सागर को पार कर छेता है। इसके विपरीत जो गुरु आज्ञा का पालन न करके स्वच्छन्द वन जाता है और गच्छ से निकल कर पकाकी विहार करता है। उसको क्या अपाय (कष्ट) होता है, यह सूत्रकार दिखलाते हुए कहते हैं—'जहा' इस्यादि।

र इन्दार्थ-- 'जहा-यथा' जिस प्रकार से 'अपश्वजातं-अपश्वजातम्' जिसको पंख आई न हो ऐसा पश्ची का पच्चा 'सावासगा-स्वावास-कात्' अपने निवासस्यान से 'पवित्रं-प्रवितुम्' उडने को 'मश्रमाणं-

કરીને અને દીક્ષા થહેલું કરીને સમ્યક્ ગ્રહ્મચર્યાનું પાલન કરે. ગુફની આજ્ઞાનું પાલન કરતા થકા વિનય સીખે. સંચમનું અનુષ્ઠાન કરવામાં પ્રમાદૃન કરે પાવા

ું જેઓ જીવન પર્યન્ત ગુરૂ વચનને આધીન થઇને સંયમનું પાલન કરે છે, તેઓ સંસાર સાગરને પાર કરી લે છે, તેથી ઉલ્ટા જે ગુરૂ આજ્ઞાનું પાલન ન કરતાં સ્વચ્છંદ અની જાય છે, અને ગચ્છથી અહાર નીકળીને એક્લા વિહાર કરે છે, તેને શું અપાય (દષ્ટ) થાય છે, એ અતાવવા માટે સૂત્રકાર 'શ્રહ્મા' ઇલ્યાહિ ગાયાનું કથન કેરે છે.

्र शण्डार्थं — 'जहा-यथा' के प्रभाष्ट्रे 'स्वत्तजातं-अववज्ञातम्' केने भांभ आयी न है।य केवुं पक्षीनुं भन्त्युं 'सावासगा-स्कावासकात्' पेताना निवासकाननी 'पविदं-ष्टवितुम्' ઉડवानी 'मन्त्रमाणं-मन्यमानम्' संस्था क्षती अन्यवार्थः—(जहा) तथा-येन पकारेण (अपत्रजातं) अपत्रजातम्-असुं रामपक्षम् (सावासमा) स्वावासकात्—स्वकुलात् (पवित्रं) प्लिब्तिस्य् (सक्षमाणं) मन्यमानम्, परन्तु उत्पतितुम् (अवाइयं) अग्रवनुवन्तम् (तं तरुणं) तं तरुणम् आत्मानं मन्यमानं तं बालम् (दियापोतं) द्विजयोतं पिक्षितिश्चम् (अपत्रजातं) अपत्रजातम्-पक्षरितम् अतप्त (अव्वत्तममं) अव्यक्तममन् उद्योग मन्तुमसमर्थे झात्वा (दंकाइ) दङ्गादयो मांसामिरुवयः पक्षिणः (हरेग्जा) हरेयुः—चञ्च्वा उत्थाप्य नयेयुः व्यापादयेयुरितिभावः। यथाऽजातपसं पिक्षि मन्यमानम्' इच्छा करता हुआ उद्धने में 'अचाइयं-अशुक्तुवन्तम्' अश्वतिवाला होता है ऐसा ही 'तं तरुणं—तं तरुणम्' अपने को तरुण माननेवाला उस बाल अज्ञानी को 'अपत्रजातं—अपत्रजातम्' पंखरिक्त ऐसे 'दियापोतं—क्रिजपोतम्' पिक्ष विश्वतु कि जो 'अव्यक्तमामं—अव्यक्त-गमम्' उद्धकर जाने में असमर्थ है ऐसे पिक्षशायकको 'दंकाइ—दङ्काद्यः' दङ्क आदि मांसाहारी पक्षी 'इरेजजा—हरेयुः' हर सेते हैं अधौत् भार हालते हैं॥२॥

अन्वयार्थ—जिस प्रकार अनुस्पन्न पांखवाछे पक्षी के बच्चे जो कि अपने घोंसछे से उडना चाइता है। किन्तु पांख न होने से उड कर जाने में असमर्थ है। ऐसे अपने को तरुण मानने वाछे पांख रहित पक्षी के जिन्नु को उडू वगैरह मांस अक्षक पक्षी मार डालते हैं। अर्थात् नन्हें पक्षी के ज्ञावक (बच्चे) जो कि घोंसला छोडकर इघर उपर अट-कता रहता है। उसको मांस खानेवाछे उडू वगैरह वडे घातकी पक्षी

પરંતુ ઉડવામાં 'अचाइयं-अशक्तुवन्तम्' આશક્ત હોય છે એવા 'तं तरुणं-तं. चरुणम्' પોતાને તરુણ માનવ વાળા એ ખાલ-અજ્ઞાનીને 'अवस्तजातं-अवज-जातम्' પાંખ વિનાના એવા 'दियापोतं-द्विजपोतम्' પक्षिना ખાલકની કે એ 'अस्वस्तरामं-अस्वस्तामम्' ઉડीने જવામાં અસમર્થ છે. એવા પક્ષિના ખચ્ચાને 'ढंकाइ-ढङ्कादयः' હંક વિગેરે માંસાહારી પક્ષી 'हरेडजा-हरेयुः' હરી હો છે. અર્થાત્ મારી નાખે છે. ારા

અન્વયાર્થ—જે પ્રમાણે જેની માંખ આવી નથી તેવું પક્ષીનું બચ્ચું કે જે પોતાના માળામાંથી ઉડવા ઈચ્છે છે પરંતુ પાંખ ન હોવાથી ઉડીને બહાર જવા શક્તિમાન નથી. એવા અને પેતાને તરૂણ માનવાલાળા પાંખ વિનાના પક્ષીના ખચ્ચાને ઢંક વિગેરે માંસબક્ષક પક્ષિયા મારી નાખે છે. અર્થાત્ નાના પક્ષિના બચ્ચાને કે જે માળા છોડીને આમ તેમ બટકે છે, તેને માંસબક્ષક પક્ષિયા જગર જરતીથી મારીને ખાઇ જાય છે. એજ પ્રમાણે એકલાજ-સસુ-

द्वाह्यकं नीडं विद्वाय इतस्ततः परिश्रमन्तं मांसमक्षका ढङ्कादयो बलाद् नीत्वा सञ्जयन्ति, तथैद एकाकिनं पृथम्भूय विद्दस्तं साधुमपि अपरिषकपुद्धं परतीर्थिकाः स्वमतं ब्राइयितुं इरेपृरिति मावः ॥२॥

टीका — 'जहा' यथा—येन पकारेण 'दियापोतं' द्विजपोतम्-पिक्षिशिश्वम् 'अपराजातं' अपत्रजातं पतिन्त-गच्छन्ति येन तत् पत्रम्-पत्रम् न जातं यस्य सोऽपत्रजातः, तम् 'सावासगा' स्वावासकात्—स्वीयनीडात् 'पवितं' प्छ-वित्रम्—उत्पतितुम् 'मन्नामाणं' मन्यमानम्—हतोऽहृष्णृङ्गीयाऽन्यत्र गमिष्यामीति कृत्वोत्रस्तुतम्, परन्तु उत्पतितुम् 'अवाइयं' अशक्तुवन्तम् 'तरुणं' तरुणम्—वारुम् 'अपत्रजातं' अपत्रजातं—पद्धरितं पित्रशावकं झारवा 'हं काइ' हङ्कादयो मांसा-अभिरुवयः पित्रणः 'अवत्रगमं' अव्यक्तगमम्—उद्गीम गन्तुमसमर्थम् 'हरेज्जा' अवरदस्ती मारकर खा जाते हैं। वसे ही समुदाय से अष्टम होकर विहार करनेवाछे अपरिपक्त युद्धि साधु को सी वृक्षरे तीर्थिक अन्य मतावल्यभी अपने मत को स्वीकार करानेके लिये हर कर छे जाते हैं।।२॥

टीकार्थ—जिसके पंख उमे नहीं हैं ऐसा कोई पक्षी का बच्चा अपने घोंसछे से बाहर उडने की इच्छा करता है, वह सोचता है कि में घहां से उडकर अन्यन्न जाऊंगा। किन्तु दह उडने में असमर्थ हो जाता है और दंक आदि पक्षी उसे बिना पांखों का पक्षी का बच्चा समझ कर हरण कर छेते हैं और मार डालते हैं।

तात्वर्य यह है कि कोई पक्षी का बच्चा, जिसके अभी तक पंख नहीं उगे हैं। अपने घोंसले से बाहर निकल कर उडना चाहता है, पर बहु पांखों के अभाव में उड नहीं सकता। उसे इधर-उधर अकेला

કાયથી અલગ થઇને વિહાર કરવાવાળા અપરિપક્ષ્વ છુદ્ધિવાળા સાધુને પણ અન્યતીર્થિક પાતાના મતના સ્વીકાર કરાવવા માટે હરીને લઇ જાય છે. ારાા

ટીકાર્થ — જેની પાંખ ઉગી નધી, એવું કાેઇ પક્ષીનું બચ્ચું પાતાના માળાથી બહાર ઉડવાની ઇચ્છા કરે છે, અને તે વિચાર કે હું અહિથી હડીને બીજે જઇશા પરંતુ તે ઉડવાનાં અસમર્થ થાય છે. અને ઠંક કંક વિગેર હિંસક પક્ષિઓ તેના પાંખ વગરનું સમજીને તેને પકડીને લઇ જય છે, અર્થાત્ મારી નાખે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--કાઈ પક્ષીનું ખવ્યું કે જેને પાંખ ઉગી ન હાય, એવું તે પાતાના માળામાંથી ખહાર નીકળીને ઉડવાની ઇચ્છા કરે કે, પરંતુ તે પાંખાના અભાવને લીધે ઉડી શકતું નધી. તેને આમ તેમ એકલું

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. म. १५ ग्रन्थस्वरूपनिरूपणम्

300

हरेयुः-नवेयुः-विविधानयेषुरिति । यथाऽसुध्यवव्यं पक्षिणो पालं नीडं विहाय स्तरावः पिश्वयन्तं स्वस्थानात् विद्युक्तं यांग्यश्वका दङ्कादयोऽश्वन्ति, प्यमेश एकाकिनं पृथाभूय विद्यन्तं साधुगिय आक्ययुद्धि कदावित्यस्तीर्थिकाः स्वमतं प्राहिषितुं हरेषुरिति भावः ॥२॥

मुब्य-पेवं तु सैहं वि अपुडधम्बं निर्देशारियं वैसिमं भैन्नमाणा। दियस्त छात्रं व अपस्तात्र्यं हेरिंसु पीवधम्मा अणेगे॥३॥

छाया—एवं तु कैश्वमण्यपुष्टभविषं, निस्सादितं वद्यं सन्यमानाः । द्विजस्य दाविभिवाऽयज्ञजातं, हरेष्टुः पापधमिणोऽनेके ॥२॥

घूमते देख हिंसक पक्षी हरण कर छे जाते हैं और मार डालते हैं। इसी प्रकार गच्छ से अलग होकर एकाकी विचरण करनेवाछे अपरि-पक्ष बुद्धि साधु को देखकर अन्यतीर्थिक अपने मत में दीक्षित करने के लिए हर छेते हैं॥२॥

'एवं तु सेहं वि' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'एवं तु-एवं तु' पूर्वोक्त प्रकार से 'अपुद्वधममं-अपुब्दः धर्माणम् श्रुतचारित्र धर्म में निषुण न होने वाले ' सेहंपि शिष्यमिष' नव दीक्षित शिष्यमें भी 'निस्तारियं-निस्तारितम्' गच्छसे निकले हुए देखकर 'युसिमं-वद्यम्' अपने अधीन 'मन्नमाणा-मन्यमानाः' समझते हुए 'अणेगे-अनेको बहुत से 'पावधमा-पापधर्माणाः' पाख्यण्डी ऐसे परतीर्थिक 'दियस्स-द्विजस्य' प्रक्षी के 'अपक्तजायं-अपन्न

ક્ષરતું એઇને હિંસક પક્ષી તેને પકડીને લઈ જાય છે, અને મારી નાખે છે. એજ પ્રમાણે ગચ્છથી જૂદા પડીને એકલા વિચરણુ (વિહાર) કરવાવાળા અપ-રિપકવ ખુદિવાળા સાધુને એઇને અન્ય મતવાળાઓ પાતાના મતમાં લઈ જવા માટે તેનું હરણુ કરે છે. અર્ધાત્ તેને ક્સાવીને લઈ જાય છે. પારા

'एवं तु सेहं वि' धिलाहि

शण्दार्थ — 'एवं तु-एवं तु' पूर्वीक्रत प्रक्षः दे 'अपृष्टुयम्मं-अपुष्टधर्माणम्' श्रुत श्रादित धर्मभां निपृष्णु न श्रवावरणः 'हेहंपि-विष्यमित' नवीन द्वीदा धारख् क्षदेव शिष्यने पण् 'निस्सारियं-निस्हारितम्' अश्यती अक्षार निक्षेत्रीः लोधने 'इसिमं-वश्यम्' पेताने आधीन 'मन्तमाणा-मन्यमानाः' भानवरवाणा 'क्रणेते-क्षतेके' अनेक पावधन्मा-पायधर्माणः' पाभांत्री क्षेत्रा परतीर्थिकेः 'दियस्य- अन्त्रयार्थः—(एतंतु) एतं तु-पूर्शेक्तपकारेण (अपुद्धधम्मं) अपुष्टधमांणम् अपूर्ण अत्वारित्रधमाणम् । 'सेदं वि' शैलं-शिष्धमि नन्दीक्षितम् (निस्सारियं) निस्सा-रितम्-पाखिष्टिमिः भतार्थे गच्छान्तिष्कासितम् (बुसिमं) वृपिमन्तं चारित्रवन्तं शिष्यम् (मन्त्रमाणा) मन्यमाना (अणेगे) अनेके (पात्रधम्मा) पाष्धमांणः-पाख-णिडनः परतीर्थिकाः (दिधस्स) द्वित्रस्य-पक्षिणः (अपन्तायं) अपन्रजातम् -अनुत्यन्त्रपक्षम् स्वागासान्तिस्स्तम् (छायं) शातम्-श्रिश्च (व) इत् (इरेडना) हरेयुः-नयेयुः ॥३॥

टीका--दार्धन्तिके योजपति-'एवं तु' एवं तु-पूर्वीक्तमकारेण, तत्राव्युष्ट-प्रस्त्रम्, इह तु शब्दः-अधुष्टधर्मत्वमिति वैशिष्टयं दर्शयति-'अधुद्धधम्मं' अधुष्टधर्माणम्-अधुष्टः-अपरिणतो धर्मः श्रुतचारित्राक्त्यो यस्य तं-धर्मस्य पूर्ण-सामग्रीरहितम् 'सेहंपि' शिष्यम्-नवदीक्षितं गच्छिकियायनत्रगण्डन्तम् 'निस्सा-जातम्' पंख रहित 'छायंत्र शाविमत्र' षच्चे के जैसे 'हरेयुः' हरण कर छ जाते हैं ।३॥

अन्वयार्थ — पूर्वोक्त प्रकार से अपुष्ट श्रुतचारित्र धर्मवाछे नवीन दीक्षित साधु शिष्य को समुदाय से बाहर निकाछे हुए देख कर उसको अपने बदा में मानते हुए अनेको पाखण्डी परतीर्थिक ठग कर अनुत्वन्न पांखवाले पक्षी के बच्चे के समान हर लेते हैं अर्थात् अपने अधीन बनाकर अपने मतमें फसाते हैं ॥३॥

टीकार्थ—उरिलखित द्रष्टान्त को दार्छी तिक के साथ घटित करते हैं। जैसे पक्षी का पच्चा अपुष्ट पांखों वाला होता है। उसी प्रकार यहां साधु अपुष्ट धर्मवाला होता है। अर्थात् उसमें अनचारित्र धर्म सम्पन्न पकारसे परिणत नहीं हो पाणा है। वह गच्छ की किया को समझ

द्विजस्य' पक्षिना 'अपसजाय'-अपत्रवातम्' पांण विनाना 'क्वांवर-शावकमिव' अभ्यानी क्रेभ 'हरेजा-हरेयुः' ६री ते छे. ॥ ३॥

અન્વયાર્થ — પૂર્વીકત પ્રકારથી અપુષ્ટ શુતચારિત્ર ધર્મ વાળા નવ દીક્ષિત સાધુને સસુદાયથી ખહાર નીકળેલ જોઈને તેને પેતાને વશ સાનીને અનેક પાખ દી પરતીર્થિકા કહીને પાંખ કૂટયા વિનાના પક્ષિના અચ્યાની માફક તેને હરી લે છે. અર્થાત્ પાતાને વશ કરી પેતાના મતમાં ફસાવી લે છે. તાલા

ટીકાર્ય — ઉપર ખતાવેલા દૃષ્ટાન્તને દાર્પ્ટાન્તિક સાથે ઘટાવે છે. જેમ પક્ષિતું ખચ્ચું અપુષ્ટ પાંખાવાળું હોય છે. એજ પ્રમાણે અહિયાં સાધુ અપુષ્ટ ધર્મવાળા હોય છે. અર્થાત્ તેનામાં શ્રુતચ<sup>્</sup>રિત્ર ધર્મ સારી રીતે પરિભ્રત **ધરેત નથી તે** ગચ્છની ક્રિયાને સમજેલ નથી. એવા અપરિપક્રવ સાધુને रियं' निस्तारितम्-पालिङिनः मतार्य निष्कासितं स्वगच्छतः स्वयमेव निः 
छतं वा तम् अवछोक्य 'वुसिमं' संयमयुक्तम् 'मन्त्राणा' मन्यमानाः 'अणेगे' 
अनेके 'पावधम्मा' पापधर्मागः-पालिङ्काः परतीर्विद्धाः स्वकुदुम्बिनो वा 
प्रतारयन्ति मतार्य मार्गान्च्यावयन्ति । कमित्र 'अपत्रज्ञातं पिक्षशिञ्चमित्र 
श्वावम् 'व' इत कस्य-'दियस्त' दिजस्य-पित्रणः, अपत्रज्ञातं पिक्षशिञ्चमित्र 
श्वावम् 'दिस्तु' इरेषुः ते परतीर्थिका अपुष्टधनीर्णं, यथा पलरिवरं पिक्षशिश्च 
मांसमञ्जकाः पिक्षणो हरन्ति, एवं निर्वरं शिष्यं स्वगच्छादिनिर्भतं यथा तथा 
वा तमेकाकिनं परतीर्थिकाः स्वकुदुन्विनो वा न्येषुः, पूर्वे चादुवनने व्यमिनेष्क 
प्रभानमार्गद्भाष्टं कुर्वन्तिति समुदितार्थः ॥३॥

् प्राकीभूय विद्रस्तः साधोरने के दोषाः संभवन्ति, अतः सदैव गुरु हुछे

बासो विश्वेय इति दर्शयति सुत्रकारः 'ओसाणं' इत्यादि ।

मुक्य-ओसाणमिंच्छे भेणुए समाहि अगोसिए णतिकरेइ णेचा।

ओभासैमाणे दविधेस्स विते

णै णिकेसे वहियों आसुपन्ने ॥२॥

छाया-अवसानमिरुक्टेन्मनुजः सभाधि, मनुषितोनान्तकर इति झास्ता । अवमासयन द्रव्यस्य वृत्तं, न निष्कसेव्दहिराञ्जमझः ॥४॥

नहीं पाया है। ऐसे अपरिपक्व साधु को गव्छ से गुरुवरी द्वारा निकाला हुआ या स्वयं निकला हुआ देख कर अपने हाथ आया जान कर, अनेक पापधर्मी पाखण्डी परतीर्थिक या उसके कुटुम्बी जन प्रलो-मन देकर मार्ग से अब्द कर देते हैं। ठीक उसी प्रकार जैसे विना पांखों के पक्षी शावक को ढंक आदि मांस भक्षी पक्षी हरण कर छेते हैं। ३।

एकाकी होकर विचरण करने वाछे साधु को अनेक दोष उत्पन्न होते हैं। अतएव सदैव गुरुकुल में निवास करना चाहिए। यह सूत्र-

ગચ્છથી ગુરવર્ગ દારા બહાર કહાડેલા અથવા સ્વયં ખહાર તોકળેલા તોઇને પાતાના હાથમાં આવેલ સમજીને અનેક પાપધર્મી પાખંકી પરતીશિક અથવા તેના કુટુમ્બીયા લાભાવીને માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરે છે. જેમકે પાંખ વિનાના પક્ષીના બચ્ચાને ઢંક કંક વિગેર માંસ ખાનારા પક્ષી હરણ કરીને લઈ જાય છે. ાાગા

એકલા થઇને વિદ્વાર કરવાવાળા સાધુને અનેક દેવો ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી સહ્ય શુર્કુળમાં જ વાસ કરવા જોઇએ. તે બલાવવા સૂત્રકાર કહે છે

अन्वयार्थः--(मणुए) मनुजः-साधः (अणोतिए) अनुपितः स्टब्छन्द चारी सन् (णंतकर) नान्तकरा-कर्मक्षयकारको न भवति (३३) इति-इत्येवम् (जन्दा) ज्ञात्या सम्प्रमुचिनार्थ (भोक्षाणं) अवसानम् सुरुकुळनियासम् तथा (समाहि) समाधिष्-संपनानुष्ठानष् (इच्छे) इच्छेत्-वाव्छेत् प्रम् (द्विपस्स) इव्यस्य-भव्यस्य मोक्षगमनयोग्यस्य साधोः यत् (वित्तं) वृत्तम्-सर्वेद्धपतिपादित संवसकारीम् (भोभासमाणे) अवभासगन-जिनधर्वं प्रकाशवन् (बहिया) बहिः-

कार दिख्तलाते हैं-'ओसाणं' इत्यादि ।

क्रक्शर्थ--- 'मणुए-मनुजः' मनुष्य 'अणोसिए-अनुपितः' गुरु कुल में निषास न करनेवाला-अर्थात स्थव्हंदाघरण करने से 'णंतकर-नान्तकरः' कर्म का क्षय करनेवाला नहीं है 'इड-इति' इस प्रकार से 'णचा ज्ञात्वा' जानकर 'आसुगन्ने-आञ्चप्रज्ञा' युद्धियान पुरुष 'ओसाणं-अवसानम्' गुरु गच्छ में लियास करने की तथा 'समाहि'-समाधिम् संघमानुष्टान करने की 'इच्छे-इच्छेत्' इच्छा करे इस प्रकार करने से 'द्वियस्स- द्रव्यस्य' मुक्तिगमन योग्य साधु के जो 'वित्तं'-वृत्तं सर्वज्ञ वितिपादित संवममार्ग को 'ओभासमार्ग-अव आसपन्' प्रगट करता हुआ 'बहिया' बहिः' गच्छके याहर 'ण जिक्कसे-न निष्कसेत्' न नीकले अधीत् स्वच्छंदायारी न वने ॥।।।।

भन्यपार्य – मनमानी विचरने वाला अनवस्थित स्वच्छन्द्रचारी साधु कर्मका क्षय करनेवाला नहीं हो सकता। ऐसा समझ कर और विचार कर साधु गुरुकुल में निवास और संपमानुष्टान करने की

શાષ્કાર્થ-- त्रणुप-मनुजाः' અનુષ્ય 'अणासिए-अनुषितः' ગુરૂકુળમાં નિવાસ **४२वावाणे। अर्थात् स्वं**रशंड आयरञ् ४२वाथी 'णंतकरे–नान्तकरः' ४र्भाना क्षय કરી શકતા નથી. 'इइ-इति' અ: મમાણે 'णच्या-ज्ञाखा' જાણીને 'आसपन्ने--बाह्यप्रकः' भुद्धिमान् पुरुष 'ओसार्ग' अवसानम्' शुरुष्णमां निवास हरवानीः 'इच्छे-इच्छेन' धंच्छा ६२ आ प्रमाणे इश्वाधी 'वृषियस्स-द्रव्यस्य' मुक्तिमा-भेने येज्य साधुने के 'वित्तं-एतं' सर्वते प्रतिभाइन ६२८ संयम मार्भने 'ओभासमःणे−अवभाग्नयत्' प्रशट धरतेः थेडेः 'बहिया⊸बद्धिः' शब्छनी अद्धार 'ण णिकसे न निष्करोत' न कीडणे अर्थात् रूक्कंदायारी न भने ॥४॥

અન્વયાર્થ—સનસ્વી પહે િચરવાવાળા અસ્થિર છુદ્ધિવાળા જ્વને સ્વચ્છ--દાચારી સાધુ કર્મના ક્ષય કરવામાં સત્તર્થ ઘઇ શકતા નથી. ઋા રીતે સમ-**છ**ને અને વિચાર્યાને સાધુ ગુરૂકુળમાં જ રહેવાની અને સંયગા<sub>ઉ</sub>હાર કરવા-

å—'ओसार्ज' **ध**त्याहि

गुरुकुलात् गच्छाद्वा वहिः (ण णिक्कसे) न निष्कसेत्–अन्यत्र नोपवसेत् स्वच्छन्द्रचारी न भवेदिति भावः ॥४॥

टीका....'मणुए' मनुजः-साधुः 'अणोसिए' अनुषितोऽनवस्थितः-स्वच्छन्द् चारी 'णंतकर' नानकरः-कर्मक्षयकारको न मवित 'इइ' स्रपेवं 'णच्चा' झात्वा -सम्भग् विचार्य 'ओसाणं' अवलानम्-गुरुङ्कछे सदैवाऽवस्थानम्-निवासं याव बजीवम् तथा 'समाहिं' समाधिम्-संबमाऽनुष्ठानरूपाम् 'इच्छे' इच्छेद्-वाञ्छेत् , स एउ प्रविज्ञातमर्थे पविषाल्यस्तुं शक्ष्यति, यो गुरुङ्कछे सदैव विष्ठति, नान्यथा तस्तमवित । गुरुकुलवासरहितस्य झानसुषहास्तमःसं भवति।

अङ्क्तम् — 'नदि भवति निर्विगोपकअनुपा सितग्रक्कृष्टस्य विकासम् । मकटितपञ्चादमार्गे पश्यतः सुरुषे असुरुस्य ॥१॥

इच्छा करे। एवं भव्य मोक्ष गमन घोरव साधु का बुल को जो कि सर्वज्ञ बारा प्रतिपादित संयम मार्ग और जिल्लाई उसको प्रकाशित करते हुए गुरुकुल से या एच्छ से शहर न निकले ।४।

टीकार्थ—जो अनुस्य अर्थात् माधु गच्छ में निवास न करके स्व-च्छन्द स्विरण करता है, वह कमीं का क्षय नहीं कर सकता। ऐसा विचार करके साधु सर्देव गुरुकुल में रहने की इच्छा करे और सम्यक्ष अनुष्ठान करने की अभिलाषा करे। जो सर्देव गुरु के समीप निवास करेगा, वही अपनी प्रतिक्षा का पालन करने में समर्थ होगा। इसके विना प्रतिक्षा का पालन कहीं हो सकता। गुरुकुलवास से रहित पुरुष का ज्ञान हास्यास्पद होता है। कहा भी है-'नहि सविति निर्विगोपक' इत्यादि।

નીજ ઇચ્છા કરે, તથા લવ્ય માેક્ષ ગમન યાગ્ય સાધુના વૃત્તાંતને કે જે સર્વંત્ત દ્વારા પ્રતિપાદિત સંયમ માર્ગ અને જૈનધર્મ છે, તેના પ્રકાશ કરતા થકા શુરૂકુળમાંથી અથવા ગચ્છમાંથી ખહાર નીકળે નહીં અર્થાત્ સ્વચ્છ'દા-ચારી ન બને ॥૪॥

ટીકાર્ય — જે મનુષ્ય અર્થાત્ સાધુ ગચ્છમાં નિવાસ ન કરતાં સ્વચ્છન્ક વિચરષ્યું (વિહાર) કરે છે, તે કર્મોના ક્ષય કરી શકતા નથી. એવા વિચાય કરીને સાધુ હમ્મેશાં ગુરૂકુળમાં રહેવાની ઈચ્છા કરે, અને સચ્યક્ અનુષ્ઠાન કરવાની અભિલાયા—ઈચ્છા કરે, જે સર્વદા ગુરૂની પાંસે નિવાસ કરશે, એજ પેતાની મર્યાદાના પાલનમાં સમર્થ થઇ શકશે. તે શિવાય પ્રતિજ્ઞાનું પાલન થઈ શકતું નથી ગુરૂકુળ વાસથી રહિત પુરુષનું જ્ઞાન હાસ્યાસ્પદ થાય છે. કહ્યું પણ છે કૈ–નદિ મવતિ નિર્વિશોયક 'ઇત્યાદિ

श्रुपासितगुरुकुलस्य साथी निकानं तस्य रक्षणाय समर्थं न भवति यथा गुरुष्यं गुनुष्यास्तरा स्वाजुभवमात्रेण नृत्यतो मयूरस्य गुनुष्यामानः प्रकाशितो भवति । 'द्वियस्स' द्वयस्य-मोक्षगमनयोग्यस्य वा यत् 'वित्तं' वृत्तम्-सर्वेद्वपतिषादित-संयममान्योग्यस्य वा यत् 'वित्तं' वृत्तम्-सर्वेद्वपतिषादित-संयममान्योग्यस्य वा यत् 'वित्तं' वृत्तम्-सर्वेद्वपतिषादित-संयममान्योग्यस्य वा अवशासयन्-जिनधमे प्रकाशयन् 'विद्या' विद्या । विद्याने निष्यस्य गुरुकुलं परित्यज्य नाज्यवोपतसेत् -स्वच्छन्दाचारी न भवेदिति, कः १ श्रवाह-'आसुपन्ने' आशुपहा-स्विष्यक्षात्रा

यो गुरुकुले वसति तस्य गुणानाह-'जे ठाणओ' इत्यादि । प्रम्-जे ठेरणओ य स्यणासणे य प्रक्रमे यावि सुसाहु जुत्ते। समितिसु गुत्तीसु य आर्यपन्ने विधागरिते य पुँढो वैपज्जा॥५॥

छाया— यः स्थानकुत्र अयनासनाभ्यां च' पराक्रमतश्चाऽि सुसाधुयुक्तः । समितिषु गुप्तिषु चाऽऽनद्वद्दो, व्याकुर्वेश्च पृथम् वदेत् ॥५॥

'जैसे गुढ के उपदेश के विना अपने ही अनुभव के आधार पर बाबने वाछे मयूर का गुहय भाग छिपा नहीं रहता प्रकट हो जाता है। बह्मी प्रकार जो साधु गुरुकुल में निवास नहीं करता, उसका ज्ञान बह्मकी रक्षा करने में समर्थ नहीं होता।'

अतएव मोक्षगमन योग्य साधु के या सर्वज्ञ के गार्ग को अर्थात् सर्वक्ष प्रतिपादित संयम मार्ग को प्रकाशित करता हुआ मेघावी साधु गुरुकुल अथवा गच्छ से बाहर न निकले। गुरुकुल को त्यांग कर अन्यन्न निवास न करे अर्थात् स्वच्छन्दांचारी न वने ॥४॥

જેમ શૂરૂના ઉપદેશ વિના પોતાના જ અનુભવના આધાર પર નાચવા-વાળા મારના ગુદ્ધા ભાગ છાના રહી શકતા નથી. અર્થાત્ બહાર દેખાઈ આવે છે. એજ પ્રમાણે જે સાધુ ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરતા નથી. તેનું જ્ઞાન તેની રક્ષા કરવામાં સમર્થ થતું નથી,

તેમી જ માસમાં જવાની ઈચ્છાવાળા સાધુએ સર્વજ્ઞના માર્ગને અર્થાત્ સર્જ્ફ દ્વારા પ્રતિપાદન કરેલ સંચમ માર્ગને મકાશિત કરતા ઘકા ખુદ્ધિશાળી સાધુ શુરૂકુળ અથવા ગચ્છથી બહાર ન નીકળે. ગુરૂકુળના ત્યાગ કરીને અન્ય ક્ષ્મી નિવાસ ન કરે. અર્થાત્ સ્વચ્છન્દચારી ન અને પ્રાપ્તા अन्वयार्थः — (जे) यः - माप्तवैराग्यवान साधु ग्रुं रुकुलनिवासी (ठालंजी वै) स्थानतश्च (सुसाहुजुत्ते) सुसाधुयुक्तः - सुसाधुसमाचारियुक्तो भवति (य) च-दुनिः (सयणासणेय) श्वयनासनाभ्यां श्वयनासनमाश्चित्य च, तत्र श्रवनं - श्वयनिर्वापनिः प्रमार्जन-

गुरुक्कल्यासी के गुणों का कथन करते हैं-जे ठाणओं इत्यादिं।

राव्दार्थ--'जे-यः' गुरु गच्छ मे विनास करने वाला साथु 'ठाणओय-स्थानतथं स्थान से अर्थात् गुरुगच्छ में निवास करने से 'सुसांदु जुसे-सुसाधुयुक्तः' जत्तम साधुगुणसे युक्त होता है 'य-च' और 'सयणासणेय-रापनासनाभ्याम्' दायन और आसन में सुसाधु होता है 'यादि-अपि च' और भी 'समितिस गुत्तिस परक्रमे-समितिषु गुसिंदु पराक्रमेत्' समिति तथा गुसि में पराक्रम वाला होता हैं अर्थात् संय-मानुष्ठान में पराक्रमी होता है अतः 'आयपन्ते-आगतप्रज्ञः' कर्त्तव्य में विवेक्तशील होता है और अन्यक्तो 'विधागरिंते-व्याक्रवेन' कथन करताहुवा 'पुढो-पृथक्पृथक्' गुरु कृपासे समिति गुप्तिका यथार्थ स्वरूप का पालनपूर्वक और उसके फल का 'वएक्जा-वदेत' प्रतिपादन करे । भा

अन्वयार्थ-- वह स्थान से खुसाधु की समाचारी से युक्त होता है। तथा शब्या और आसन से भी खुसाधु की समाचारी वाला होता है। अर्थात् शयन आसन और स्थान का प्रमार्जन करके तथा यतना

હવે શુર્કુળમાં વસનારના ગુણાનું કથત કરવામાં આવે છે.—'ક્રે ટાળલો' ઇત્યાદિ

शण्डार्थ — 'ज्ञे-यः' शुरुषुणमां निवास करवावाणा के साधु 'ठाणकोय-स्थानतक्ष' स्थानथी अर्थात् शुरुषणमां निवास करवाथी 'मुसाहुजुते-मुसाधुयुका' उत्तम कोवा साधुगुज्थी शुद्रत अने छे. 'य-व' अने 'सयणास्रणेय-शयनास्तां भ्याम्' शयन अने आसतमां सुसाधु अने छे 'यावि-क्रविच' तेमक 'सिनिसु गुक्तिमु परक्को-सिनिसु गुक्तिपु पराक्रमेत् सिनित तथा शुप्तिमां पराक्षम करवाने समर्थ अने छे. अर्थात् अवमानुष्यानमां पराक्षमी अने छे. तथी 'आय-पन्ने-आगतप्रक्राः' कर्षव्यमां विवेडी अने छे. अने शिक्रने 'वियागरिते-व्याकु वैन' कथन करता थेका 'पुढो-पृथक् पृयक्ष' शुक्तिया समिति शुक्तिना थथार्थ स्वरूपनुं पालन करीने तेना कृतनुं 'वपक्ता-वदेत' प्रतिपाहन करें ॥पा।

અન્વયાર્થ — જે વૈરાગ્યવાન્ સાધુ ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરે છે, તે કથાનેથી મુસાધુની સામાચારીથી મુક્ત હેાય છે અર્થાત્ શયન વ્યાસન અને કથાનેનું

पूर्वकं कुर्वन् चकाराद् गमनमागनं च प्रत्युत्पेक्षणादिपूर्वकं कुर्वन् सुप्ताधुयुक्तो मन्नति स्वाध्याय ध्यानतत्परो भवति (यावि) चापि (परक्कमे) यराक्रमतः पराः क्रमसुद्युक्तिविहारित्वमाश्रित्य (समितिसु ग्रुचीसु) समितिसु -ईर्यादिपश्चसमितिषु सुित्यु-निविधासु (भायपन्ने) आगतभन्नः सक्षातक्रीव्यविवेको भवति, च-पुनः (पुत्रो वियागरिते) पृषक् पृथक् अहि साद्दि मकाश्यम् (वएउना) वदेदिति ॥५॥

टीका—'जे' यः प्राष्टवैराग्यः सदा गुरुकुलवासी 'ठाणशो य' स्थानतश्च-स्थानमाश्चित्य च 'सुसाहुजुत्ते' सुसाधुयुक्तः—सुसाधुगुणयुक्तो भवति, सुसाधुहिं स्थानं कायोत्सर्गादिकं विश्वते तत्र सम्यक् पत्युपेक्षमाणादिकां कियां करोति कायोत्सर्ग च मेक्स्व निष्कम्यः शरीरनिस्पृहो विश्वते 'स्यणासणे य' च-पुनः शयनासनाग्यां शयनत-आसनदश्च, तत्र शयनं कुर्वन संस्तारकं सद्वृमिं कायं च

पूर्वक दारीर का संकोचन, प्रसारण और उपवेदान करता हुआ साधु-समाचारी से सम्पन्न होता हैं। वह ईर्घा आदि पाँच समितियों में तथा तीन गुप्तियों में यथोचित पराक्रम करता है। उसमें कर्लाट्य संवधी विवेक उराज हो जाता है और वह पृथक् पृथक् आहिंसा आदि की प्रकादित करता हुआ धर्म का उपदेश करता है॥॥॥

टीकार्थ—जो वैराग्य युक्त साथु गुरुकुलवासी होता है, वह स्थान की दृष्टि से सुसाधु के गुणों से युक्त होता है। सुसाधु घोग्य स्थान में काघोरसर्ग आदि कियाएँ करता है। वह उस स्थान का सम्यक् प्रकार से प्रतिष्ठेखन करता है। और मेठ की भांति निष्कंप होकर तथा शरीर के प्रति निस्पृह होकर काघोरसर्ग करता है। गुरु-कुलवासी साधु भी ऐसा ही करता है। इसी प्रकार जब शयन करता

પ્રમાર્જન કરીને તથા યતના પૂર્વક શરીરનું સંકાેચન, પ્રસારણ અને ઉપવે શાન કરતા થકા સાધુ–પ્રમાત્રારીથી યુક્ત હોય છે. તે ઈર્ધા સમિતિ વિગેર પાંચ સમિતિયામાં તથા ત્રત શુપ્તિયામાં યથા યાગ્ય પરાક્રપ્ત કરે છે. તેમાં કર્તાવ્ય સંગંધી વિવેક ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. અને તે અલગ અલગ અહિંસા વિગેરેને પ્રકાશિત કરતા થકા ધર્મના ઉપદેશ કરે છે. ાપા

ટીકાર્ય — જે વૈરાગ્યવાળા સાધુ શુરૂકુળમાં રહેવાવાળા હાય છે, તે કથાનની દુષ્ટિથી સુસાધુના ગુણાથી સુકત હાય છે. સુસાધુ યાગ્ય કથાનમાં કાયેત્સર્ગ વિગેરે ક્રિયાએા કરે છે, તે એ કથાનનું સારી રીતે પ્રતિલેખન प्रत्येष्ट्रय शास्त्रोक्तकाले गुरुभिरसुतातः श्वनीत, एवमासनादिषु सञ्जावितगात्रेण स्वाध्यायाध्ययनं ध्यानं च श्वरोति, इत्यादि सुवाधुक्रियायुक्तो गुरुकुलवासी भवति। 'यावि' चा वि 'परक्षके' पराक्षमत्रः—पराक्षत्रं संयमानुष्ठानादि समाश्रित्य 'सिमितिसु' ईयादि पञ्च समितिषु 'गुर्चामु' गुष्टित्यु नित्सृषु मनः प्रभृतिषु 'आय-पन्ने' आगतप्रकः सञ्जात-समुत्यन्ना प्रता-बुद्धि पर्य स आगतप्रकः सञ्जात-कर्त्तव्यविवेकः स्वतो भवति तथा परस्यापि च 'विषागरिते' व्याकुर्वन-कष्यन् 'पृद्धो' पृथक् पृथम् गुरोः प्रसादान् परिवायस्थकः । यथ।वस्थितस्यक्तपतिषादनं तरफलं च 'वएक्ना' वदेन्-प्रतिषादयेन् । प्रा

म्बम्-सेद्दाणि सोर्चा अँदु भेरेवाणि अणासवे तेसु परिर्वएडजा। निदंत्रं भिक्त्यू ने पेमायं कुँडजा,

कहं कैहं वा वितिगिर्देछ तिन्ने ॥६॥

है तो संस्तारक का प्रतिलेखन करके उचित समय पर गुरु की आहा प्राप्त करके सोता है। जब बैठता है तो गात्र की संकुचित करके स्वा-ध्याय अध्ययन एवं ध्वान करता है। गुरुकुलवासी साधु भी इसी प्रकार की सुसाधु की कियाएं करता है। वह ईयाँ आदि पांचों सिम-तियों में मनोगुप्ति आदि तीनों गुप्तिथों में उसे कर्ताच्य का विवेक उत्पन्न हो जाता है। गुरु के प्रसाद से सिमिति गुप्ति आदि के स्वरूप का ज्ञाता होकर दूसरों को वह उपदेश देता हुआ यथार्थ रूप से उनका स्वरूप और कल आदि प्रतिपादन करता है।।५॥

કરે છે, અને મેફની જેમ નિષ્કંપ થઇને તથા શરીરની પ્રત્યે નિસ્પૃહ થઈને કાયોત્સર્ગ કરે છે. શુરૂકુળમાં રહેવાવાળા સાધુ પશુ એમ જ કરે છે. એજ પ્રમાણે જયારે સુવે છે, ત્યારે સંરતારક (પાથરણા)નું પ્રતિલેખન પ્રમાર્જન કરીને અને તેજ પ્રમાણે ભૂમિ અને શરીરનું પ્રતિલેખન કરીને ઉચિત સમયે શુરૂની આગ્ના મેળવીને સુવે છે. જયારે તે ખેસે છે, ત્યારે શરીરને સંદાગીને ખેસે છે. તથા સ્વાધ્યાય, અધ્યયન અને ધ્યાન કરે છે, ત્યારે પણ શરીરને સંકાગીને ખેસે છે. શુરૂકુળમાં રહેનાર સાધુ પણ આજ પ્રમાણેની સુ સાધુને ધાગ્ય કિયાઓ કરે છે. ઇચીસમિતિ વિગેર પાંચે સમિતિયામાં, તથા મનાશુપિત વિગેર ત્રણે શુપિત્રયામાં તેને કર્તાં બ્યના વિવેક પ્રગટ ઘઇ જાય છે. શુરૂકુપાથી સમિતિશુપિત વિગેરના સ્વરૂપના જાણકાર ખનીને તે બીજાઓને ઉપદેશ આપતા થકા યથાર્થ રૂપથી તેનું સ્વરૂપ અને ફળ વિગેરનું પ્રતિપાદન કરે છે. ાપા

छाया--शन्दान् श्रुस्वाऽथ भैरदान्, अनाश्रव स्तेषु परिव्रजेत् । निद्रांच भिक्षुने ममादं कुर्यात्, कथं कयं त्रा विचिक्तिस्सा तीर्णः ।६।

अन्त्रपार्थः — (मित्रख्) भिश्चः -निरवणमिक्षाश्चीलः साधः (मद्दाणि) अन्दान -कर्णिभयान् वेणुमृदद्गादिशन्दान् 'सोच्ना'ः श्रुत्वा (ब्रद्ध) अथवा (मेरवाणि) भैरवान् -भयावद्दान् -कर्णकटून सिंदादिशन्दान् श्रुत्वा (वेस्) तेषु कर्णभिय कर्णः

'सद्याणि सोच्चा' इश्यदि ।

दादार्थ—'भिक्ख् -भिक्षुः' निरवण भिक्षा को ग्रहण करने वाला साधु 'सद्दाणि-दान्दान्' कर्णिय वेणु, सृदङ्ग आदि के दान्दों को 'सो-च्या-श्रुत्था' सुन करके 'अदु-अध्या' अध्या 'भेरवाणि-भेरवान्' भगञ्कर कर्णकदु सिंहादिके घान्दों को सुनकरके 'तेसु-तेषु' अनुकृष्ठ इतिकूल ऐसे दान्दों में 'अणासचे-अनाश्रयः' रागवेष रहित होकरके 'परिन्वएडजा-परिवजेत्' संयमके अनुष्ठान में तत्पर रहे तथा 'निदंच-निद्रांच' निद्राको और 'पमांच-प्रसादम्' प्रमाद 'न कुडजा-न कुर्यात्' न करे इस प्रकार करनेवाला 'कहं कहं वा-क्यं कथमपि' कोह भी विषयमें 'वितिगिच्छतिन्ने-विचिकित्सातीर्णः' चिस्तविष्लुतिकप भ्रमको गुक् कृषा से पार करते हैं ॥६॥

अन्यवार्ध—निर्दोष भिक्षाग्रहण करनेवाला माधु कर्णमिय वेणु सृदङ्गीदि दान्दों को सुनकर अथवा अध्यन्त भयजनक कर्णकटु सिंह-व्याचादिका दान्दों को सुनकर उन उन कर्णविय एवं कर्णकटु अनुकूल

અન્વયાર્થ---નિર્દોષ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાવાળા સાધુ કાનને પ્રિય વીણા, મુદ્રંગ વિગેરેના શખ્ટોને સાંભળી અથવા અત્યંત ભયકારક કર્ણાંકઠોર સિંહ,

<sup>&#</sup>x27;सहाणि सोच्या' ઇत्याहि

शण्दार्थं — 'भिक्स् भिद्धाः' निवध किसा अछ्छ करवावाणा साधु 'सद्दाणि क्षाच्दान्' कानने अभे तेवा वीखा, मृदंग विगेरेना शण्दोने 'सोच्चा-श्रुरत्रां' सांक्णीने 'अदु-अथवा' अगर 'भेरवाणि-भेरवः न्' क्षयं कर क्षेत्रके सिंछ विगेर्येना शण्दोने सांक्णीने 'तेसु-तेषु' अगुकृण प्रतिकृण क्षेत्रव शण्दोमां 'अणा सर्वे-अनाध्रवः' राग अने देव रहित अनीने 'परिव्वष्टजा-परिव्रजेत' संयमना अनुष्कानमां तत्पर रखे तथा निर्च-निर्वाच' निद्राने अने 'प्रमायं-प्रमादम' प्रभाद 'न कुटजा-न कुर्णात' न करे तथा 'कहं कहंवा-कंषक्थमिं कें शि प्रख्य विषयमां 'वितिनिष्क्षतिन्ने-विचिकित्सातीर्णः' वित्तविष्क्षति ३५ अभने शुरुकृष्णार्थी पार करे छे. ॥६॥

करुषु-अनुकुष्ठ पतिक्छेषु शब्देषु (भणासवे) अनाश्रशः-रागद्वेपरहितो भूत्वा (परिवरण्डना) परिव्रजेत्-संपमानुष्ठानतत्परी भवेत् तथा (निर्देश) निद्रांच (पमायं) पमादंश (न कुडना) न कुर्यात् तथासति (शहं कहं ता) कथं कथमपि (वितिगिच्छतिन्ने) विचिकित्साम् चित्रविछ्क्षिरूपाम् वीर्णः-अविकान्तो भवति ६।

टीका-ईर्यांसिमस्यादि युक्तस्य साधीर्यत्कर्तव्यं तदुपदिशति-'सिक्ख्' मिश्चः
-निस्त्रयमिक्ष ग्रिक्तः 'सद्दाणि' श्रव्हान्-वेणुम्दद्वःदिशमशन श्रोत्रमनोहरान्
'सोच्चा' श्रुर्दा-श्रोत्रेन्द्रियेण साक्षात्कृत्य 'अदु' अथवा 'मेरवाणि' मेरयान्-मया
वहान् कर्णकटून सिंहव्याघादिजनितान् गब्दान् श्रुत्श 'अणासवे' मगश्रदः शब्दम्
आश्रशति यद्वा श्रोमनत्वेन तांस्तान् मृहाति, इत्याश्रदः न भाश्रदः प्रनाश्रदः 'तेसु'
तेषु अनुक्कमतिक् छेषु श्रोत्रेन्द्रियसुसंबद्धेषु शब्देषु अनाश्रदो मध्यस्थो रागद्वेषरिहतो
भूत्वा 'परिवापजना' परित्रजेत्-परिसमन्ताद् वजेत्-संयमाश्रद्भावत्यरो मवेत्।
प्रतिक्त् शब्दों में रागद्वेष रहित् होकर संयमानुष्ठान में तत्यर हो
और निद्राप्रमाद् को न करे। इस प्रकार करने से चित्तविष्ठिति
(व्याक्रस्ता) कप विचिकित्सा को पार कर सकता है ॥६॥

टीकार्थ—ईयांसमिति आदि से युक्त साधु का जो कर्त्तव्य है। उसका उपदेश करते हैं-निरवय भिक्षा ग्रहण करनेवाला भिक्षु वेणु खुदंग आदि के कर्णों को प्रिय लगने वाले शब्दों को सुन कर अथवा भयावह (अयंकर) एवं कर्णकरु सिंह व्याध आदि के शब्दों को सुनकर रागदेव से युक्त न हो। अर्थात् अनुकूल शब्दों में राग न करे और प्रतिकृल शब्दों में देव नकरे। परन्तु सध्यस्थ भाव धारण करे और संयम के अनुष्ठान में तत्पर रहे।

વાઘ વિગેરના શખ્દા સાંભળીને તે તે કર્ણું પ્રિય અને કર્ણું કઠુ અનુકૂલ પ્રતિકૃલ શખ્દામાં રાગદ્રેષ રહિત ખનીને સંયમાનુષ્કાનમાં તત્પર ખને અને નિદ્રા પ્રમાદનું સેવન ન કરે. આ પ્રમાણે કરવાથી ચિત્તવિપ્લુતિ (બ્યાકુળના) રૂપ વિચિકિત્સાને પાર કરી શકાય છે. ॥૬॥

ટીકાર્યં—ઇયાંસમિતિ વિગેરેથી સુકત સાધુનું જે કર્તવ્ય છે, તેના ઉપદેશ કરે છે.—નિરવઘ ભિક્ષા શ્રહણ કરવાવાળા ભિક્ષુએ વેલુ મૃદ'ગ વિગેરેના કાનોને પ્રિય લાગવાવાળા શખ્દોને સાંભળીને અથવા ભયંકર એવા અને કાનને કડવા લાગે તેવા સિંહ, વાઘ વિગેરેના શખ્દોને સાંભળી રાગ દેવથી સુક્રત ન થવું અર્થાત્ અનુકૂળ શખ્દોમાં રાગ ન કરવા અને પ્રતિકૂળ શખ્દામાં દેષ ન કરવા. પરંતુ પ્રધ્યસ્થભાવને ધારણ કરવા. અને સંયમના અનુષ્ઠા-નમાં તત્પર રહેવું. तथा 'निहं' निद्राम् 'पमायं' ममादम्, मभाइशब्देन चान्ये चस्वारः ममादा एग्रन्ते इति पञ्चविधमपि ममादम् 'न कुङ्गा' न कुर्यान्, पञ्चममादा यथा-

> भाग्ने विसयकसाया, निहा विकहाय पंचयी अणिया । पूर्ण पंच प्रमाया, जीवं पाउंति संसारे ॥१॥

प्वं सुरुकुलावासात् स्थानासनशयनादिषु आगत्यवः परित्यकसर्वकशयो सुर्वाद्याज्ञया 'कहं' कहं वा' कथं कथमपि 'वितिमिच्छतिन्ते' विचिक्तिसां विच-विछप्तिरूपाम् तीर्णः-अतिकान्तो भाति । यहा-मया मृहोतोऽयं पञ्चनहात्रत-मारोऽतिदुर्वहः कथं कथमप्यन्तं गच्छेत्, इत्येतं भृतां विचिकित्सां सुरुवसादानी जो भवतीति । ईर्यासमित्यादिषु युक्तः साधुः अनुकूलप्रतिकृष्ठकन्दान् श्रुग्या वेषु

साधुनिद्राप्रमाद का सेवन न करे। प्रमाद पांच प्रकार का है। कहा भी है-'मज्जे विसयकसाया' इत्यादि।

े '(१) मद्य (२) विषय (३) कपाय (४) निद्रा और (५) पाँचवां प्रमाद विकथा है। कह पाँच प्रमाद जीव को संसार में गिराते हैं।'

इस प्रकार गुरुकुलवास से शयन आसन आदि के विषय में जानकार होकर तथा समस्त कषायों से रहित होकर विचिकित्मा से रहित हो जाता है। अथवा 'मेरे द्वारा वहन किया हुआ पांच महावनों का यह भारी भार कैसे कैसे निषहेगा! इस प्रकार की विचिक्तित्सा को गुरु के प्रसाद से पार कर छेता है.

भाव यह है कि ईर्या समिति अगदि से युक्त साधु अनुकूल शब्दों को श्रवण करके मध्यम्थ रहे। निद्रा आदि प्रमादों का परित्याग करे।

સાધુ તિદ્રા, પ્રશાદ અથવા તિદ્રા અને પ્રમાદનું સેવન ન કરે. પ્રમાદ માંચ પ્રકારના કહેલ છે, કહ્યું છે કે—'मःज विस्वकसाया' ઇત્યાદિ

<sup>(</sup>૧) પ્રદા (૨) વિષય (૩) કવાય (૪) નિદ્રા અને (૫) પાંચમા પ્રમાદ વિક્રયા છે. આ પાંચ પ્રમાદ જીવને સંસારમાં પાંડે છે.

આ રીતે ગુરૂકુળવાસથી શયન અ.સન વિગેરેના સંબંધમાં જાણકાર શકેને તથા સઘળા કવાયાથી રહિત ઘઇને વિચિકિત્સાથી રહિત થઇ જાય છે. અથવા 'મારા દ્વારા વહેન કરાતા પાંચ મહાવતોના આ ભારે ભાર કેવી રીતે નભશે ? આવા પ્રકારની વિચિક્તિસાને (સંદેઢ)ને ગુરૂકુપાથી પાર કરી લે છે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે—ઇર્વાસમિતિ વિગેરેથી યુક્ત સાધુ અતુકૃષ્ળ અને પ્રતિકૃષ્ળ શખ્દોને સાંભળીને મધ્યસ્થ રહે, નિદ્રા વિગેરે પ્રમાદોનો પરિ-

मध्यस्थी भवेत् । तथा निद्रादिषमादं परित्यजन् यदि क्वत्रचित् संश्रयः सग्रस्पवेत तदा गुरुवाक्येन लाटवासंग्रयादिकम् अतिकामेत् इति भावः ॥६॥

किञ्च मुरुक्के वासं क्रवेता यदि केनचिरक्षध्या कुत्रविशस्यविताय कस्पै-चित सद्यदेशी दीयेत्, तदा तत्राऽऽश्मनोऽयशानमिति क्रुन्श न अयमानमिन-मन्येत, इति भावं दर्शयति-'डहरेण' इत्यादि ।

मुल्य्-डेहरेण बुंड्रेणऽणुसासिए उ राइणिएणावि समद्वएणं। सम्मंत्रं थेरैतो णार्भिगच्छे णिडजंतेष बावि अपारए से।७।

छाया--- दहरेण बुद्धेनाञ्चशासितस्त, स्तिनेकेनाऽधि समन्तेन । सम्बक्तया स्थिरतोनाभिणव्छेर् नीयसानी वाष्यदारगः सः ।७।

कदाचित किसी विषय में संभाग उत्पन्न हो तो गुरु की आज्ञा से उस संजाय को दर करें। ॥६॥

गुरुक्कल में निवास करने वाले साधु की कहीं स्वलना हो जाय और दसरा कोई साधु उसे सद्पदेश दें तो वह अपना अपमान न समझे। यह भाव यहां दिखलाते हैं-डहरेण' इश्यादि।

कान्दार्थ--- 'डहरेण-दहरेण' अपने से छोटि अवस्था वाले के दारा अथवा' बुङ्ढेण-वृद्धेन' वडि अवस्थावास्त्रेके द्वारा 'राहणिएणावि-रत्ना' धिकेनापि<sup>7</sup> दीक्षापर्यायसे अपनेसे ज्येष्ठ के द्वारा अथवा 'समब्बएणे -समवयसा' दीश्वापर्यापसे अथवा शास्त्राभ्याससे अथवा वयसे समान के द्वारा 'अणुसासिए उ-अनुदासितस्तु' किसी प्रकार प्रमाद होने पर प्रतिबोधित करने पर 'समंतयं-सम्यक्षतया' सम्यक् प्रकारसे 'थिरतो~ ત્યાગ કરે. કદાચ કાેઇ વિષયમાં સ'શય ઉત્પત્ત થાય તાે ગુરૂની આજ્ઞાથી તે

માંશયને દૂર કરે. ઘરા

ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાવાળા સાધુની કચાંક સ્ખલના થઇ ન જાય અને થીને કાઇ સાધુ તેને સદુપદેશ અપે તા તેને પાતાનુ અપમાન ન સમઝે, ते साव अदियां अतावतां इहे छे-- इहरेण' धत्याहि.

શખ્ડાર્થ —'હકરેળ–દૃદદરેજ' પાતાનાથી નાની ઉમરવાળા દ્રારા અર્થવા 'बुद्धहेण-पृद्धेन' माटी उभरवाला दारा 'राइणिएणावि-रत्नाधिकेनापि' दीक्षा पशी યથી પાતાનાથી માટી ઉપરવાળા દ્વારા અથવા 'સમ<del>व્य</del>**રળં–સમ**વય**यા' દીક્ષા** પર્યાયથી અથવા તા શાસ્ત્રાભ્યાસથી અથવા ઉમરથી ખરાબરીયા દ્વારા 'क्क्यू-साक्षिए उ-अनुशासितस्तु' કાૈઈ પ્રમાદ થાય ત્યારે મિતિયાધિત કરવા છતાં 'स्रमंतयं-सम्बक्तया' सारी रीते 'विरतो–स्थिरतः' संथभना पश्पि।**तमभा**  अन्वर्याधः—(इहरेण) दहरेण स्वापेक्षण वयसा कनिष्ठेन बालेन 'बुइटेण' हु देन-वयोऽधिकेन ए॰म् (स्ट्रिंबिस्णावि) सित्तिकेन-स्ताधिकेनापि दीक्षाः पर्यायज्येष्ठेन (समन्दर्ण) सम्ब्रहेन अनुज्ञानिक्स मादस्खिलवर्ण मिति प्रेस्तिः सन् मितिवोधिकोऽवि (सम्ब्रेट्वे) सम्बर्हेवा 'थिस्तो' स्थिरतः—संयम-परिपाळनस्थेर्येण (णाभिक्षक्छे) न्हिंबिस्के हु बुद्देशं न स्वीकरोति पूनः प्रमादस्खिलवर्ण करोति, तदा (से) अः प्रमादस्खिलाकर्ण करोति, तदा (से) अः प्रमादस्खिलाकर्ण करोति, तदा (से) अधानक्षिके वि वदकरणत्या सः (अपार्य) अपा-राधः—न संसारसागरपारमो मवति ।।।।

स्थिरतः' संयम के परिपालन में रियरताको 'णाभिगच्छे-माभिगच्छेत्' उसके उपदेशको स्वीकार नहीं उरता है और बारवार प्रमाद करता रहे तब 'से-सः' प्रमाद करने धाला साधु 'णिउनंतिण्वावि-नीयमान एब' संसार समुद्रमें छे जानेवाछे होते हैं 'अपारए-आपरगः' संसार सागर से पार करने वाछे नहीं होते हैं। जा

अन्वयार्थ—दहर अर्थात् उमर में अपने से छोटी उमरवाला साधु से या वयोऽधिक बृद्ध साधु से एवं दीक्षापर्याय में अपने से बड़े साधु से अयवा दीक्षापर्याय स्नुत या वय में अपने से तुल्य साधु से प्रमाद स्खलनाचरण के विषय में समझाए जाने पर जो साधु कोघादिके वद्यीभूत होकर संयम का परिभालन नहीं करता है, फिर से प्रमाद स्वलन और गलती करता ही रहता है, वह प्रमाद गलता करने वाला साधु इस संसार समुद्र के प्रवाह में वहता हुआ संसार सागर का पारगामी नहीं होता है। एका

स्थिरता ३५ 'णामिगच्छे-नामिगच्छेत्' तेना ७५६शने स्वीकारता नथी. अने वारंवार प्रभाद करता रखे त्यारे 'से-सः' ने प्रभाद करवावाणा साधु 'णिज्जं- तएवावि-नीयमान एव' संसार समुद्रभां तर्र जवावाणा थाय छे. स्रपारए-स्रपारणा संसार समुद्रभां तर्र जवावाणा थाय छे. स्रपारए-स्रपारणा संसार सागरथी पार करवावाणा थता नथी. ॥७॥

અન્વયાર્થ— ડહેર અર્થાત્ ઉમરમાં પાતાનાથી નાની ઉમરવાળા બાલ સાધુથી અથવા વચાવૃદ્ધ સાધુથી તથા દીક્ષા પર્યાયમાં પાતાનાથી માટા સાધુ પાંસેથી અથવા દીક્ષા પર્યાય છુત અથવા વચમાં પેતાની ખરાેબર એવા સાધુ કારા પ્રમાદ, રખલના વરસાના સંબંધમાં સમન્નવવામાં આવેથી જે સાધુ કોષાદિને વશ બનીને સંયમનું પરિપાલન કરતા નથી અને કરીથી પ્રમાદ, રખલન અને બૂલા કરતા જ રહે આવા પ્રમાદ કરવાવાળા સાધુ આ સંસાર રૂપી સમુદ્રના પ્રવાહમાં વહેતા થકા સંસારસાગરની પાર જઈ શકતા નથી. ાાળા

टीका—'डहरेण' दहरेण-स्वापेक्षया कवात किन्छिन वालेन 'बुड्डेण' बृद्धेन-वयोधिकेन तथा—'राइणिएणा वि' रात्निकेन—रत्नाधिकेनापि पर्यापक्रयेष्ठेन 'समक्वरण' समव्रतेन—समानदीक्षापर्यायेण समानश्चेत्न वा, 'मबद्धिधानामिद्यू ईटक्ममाद्दानरणमयुक्त' मित्येनम् 'अणुसामिष् उ' अनुग्नामित्रतु पमादस्तिल्यः चरणं मेरितः सन् 'सम्मंतयं' सम्यक्तया 'शिर्यो' स्थिरतः—रथैर्येण 'णामि-गन्छे' नामिगन्छेत्—सम्यक्तया स्थैर्येण न स्थीकरोति । तदा सः 'णिज्जंतप् वा वि' नीयमानो वाऽपि मोक्षमार्ग मित प्रेर्यमाणोऽपि तदकरणतया 'अपारप् से' अपारग प्र स भवति संसारसागरातिक्रपणे समयों न भवतीति । यदि कदाचित् ममादात् कचित् स्खलनं भवेत् सदा तत्र वालसाधुना बृद्धसाधुना दीक्षापर्याया-धिकेन समेन वा ममादपरिमार्भनाय सहसोपदिष्टः तदुपदेशं न परिपालयित तदा स साधुः संपारसागरपारगमने समयों न भवतीति भावः ॥७॥

टीकार्थ—अपने से छोटी उम्र वाले के द्वारा, वयो वृद्ध के द्वारा रत्नाधिक अर्थात् दीक्षापर्याप में वृद्ध के द्वारा, वय दीक्षापर्याय पा श्रुत में परावरी वाले के द्वारा 'आप जैसे को इस प्रकार का प्रमादा-चरण करना जिस्त नहीं है, इस प्रकार से प्रमादावरण के लिए अनु-शासित होने पर जो सम्यक् प्रकार से स्थिरता के साथ स्वीकार नहीं करता है, वह संसार के प्रवाह में यहता ही है। वह संसारसागर के पार पहुंचने में समर्थ नहीं होता।

तात्पर्य यह है कि कद्वित् प्रकाद के कारण स्वलन हो जाय और दूसरा कोई छोटा यड़ा या समन्यस्य साधु प्रमाद का परिमार्जन करने के लिए उपदेश दें तो जो साधु उसका पालन नहीं करता,

ઢીકાર્ય — પોતાનાથી નાર્ના ઉંમરવાળા દ્વારા અથવા વચેલ્યુદ્ધ દ્વારા રત્નાધિક અર્થાત્ દીક્ષા પર્યાયમાં વૃદ્ધ એવાથી અથવા વચ દીક્ષા પર્યાય અથવા ક્રુતમાં અરાખર~સરખા એવા દ્વારા 'તમારા જેવાને આવી રીતનું પ્રમાદનું આચરગુ કરવું ચેલ્ય નથી આવી રીતે કાર દ ા આચરના સંબંધમાં અનુ• શાસિત થવા છતાં પણ જે અરી રીતે સ્પિતાની સાથે તેના સ્વીકાર કરતા નથી. તે સંસારના પ્રમાદમાં જ વહેતો રહે છે. તે સંસારસાગરની પાર પહોંચી શકતો નથી.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--કલાચ પ્રાપ્તદને કારણે સખલન થઈ જાય અને બીજા કાઈ નાના, માટા કે સરખી ઉમરના સાધુ પ્રમાદનું પરિમાર્જન -નિવારણ કરવા માટે ઉપદેશ આપે તા જે સાધુ તેનું પાલન કરતા નથી.

स्वकृताह स्वे

# स्वप्-विजेद्विएणं समयाणुसिट्ठे डैहरेण वुँड्ढेण उ चोइँए य। अच्चुट्टियाएं घडदासिएँ वा अगारिणं वा समयाणुसिट्टे।८।

छाया--व्युत्थितेन समयानुशिष्टो उद्दरेण बृद्धेन तु नोदितश्र । अत्युत्थितथा घटदास्या वा, अगारिणां वा समयाऽनुशिष्टः ॥८॥

ंमिच्छामि दुक्कडं' इस प्रकार नहीं कहता वह साधु संसार प्रवाह में 'मड़ा रहता है। संसारसागर के पार नहीं पहुँच सकता ॥७॥ विद्वितेणं' इत्यादि ।

कार्यार्थ—'विउद्विएणं-व्युत्थितन' शास्त्र के प्रतिकृत आचरण करनेवाले के द्वारा 'समएण-समयेन' सर्वज्ञपणीत आगमके अनुसार 'अणुसिहे-अनुशासितः' अनुशासित-मूलोक्तर गुणसे स्वलित होकर 'चोइए प्र-नोदितश्च' प्रेरित किया हुआ साधु 'इहरेण-दहरेण' छोटो व्यवाले के द्वारा 'युड्रेण उ-वृद्धेन तु' अथवा अधिक जनरवाले के द्वारा 'बोइए प्य-नोदितोऽपि' शुभकार्य की ओर प्रेरित किया हुआ तथा 'अच्चु- हियाए-अस्युत्थितपा' अति नीच स्वभाववाली दासी के द्वारा 'घडदासिए वा-घटदास्या वा' जलबहन करनेवाली दासी के द्वारा प्रेरित किआ हुया तथा 'अगारिणं वा-गृहस्थानां वा' कोई गृहस्थ जनके द्वारा 'समयाणुसिहे-समयानुविष्ठः' गृहस्थधमौनुसार शिक्षा हैने पर अर्थात् गृहस्थ के द्वारा अपन्नान पूर्वक आक्षेत्र करने पर भी साधु कोच न करे ॥८॥

<sup>&#</sup>x27;मिच्छामि दुक्कडं' આ પ્રમાણે કહેતા નથી. તે સાધુ સંસારના પ્રવાહમાં પડી **રહે છે. અર્થાત્** સંસારસાગરની પાર પહેાંથી શકતા નથી. ॥**૭**॥

<sup>&#</sup>x27;विचट्ठिएणं' श्रद्याहि

शण्डार्थं—'विडिट्टिएणं—इयुरियतेन' शास्त्रथी विइद्ध आयरह इंटिनार द्वारा 'सम्पण—समयेन' सर्वं प्रकृति आगम अनुसार 'अणुसिट्टे-अनुशा सेतः' अनुशासित मूडीत्तर गुज्यी रणितत यवाथी 'चोइए य-नोहितक्ष' प्रेरित करवामां आवेल साधु 'हहरेण-वहरेण' नानी अमरवःणा द्वारा 'चुहरेण उ-चुकेन तु' अथयः वधारे अमरवाणा द्वारा 'चेाइए य-नोहितोऽपि' शुल कार्यं तरह प्रेरित करवामां आवेल तथा 'आगरिणं वा-गृहरथानां वा' डार्थ गृहरथलन द्वारा 'समयाणुधिट्टे-समयानुश्चितः' गृहरथानां वा' डार्थ गृहरथलन द्वारा 'समयाणुधिट्टे-समयानुश्चितः' गृहरथानां वा' डार्थ गृहरथलन द्वारा 'समयाणुधिट्टे-समयानुश्चितः' गृहरथानां भाषे शिक्षा आपवामां आवे त्यारे अर्थात् गृहरथ द्वारा अपभान पूर्वं आक्षेप करवामां आवे तो पद्य साधु थे होध करवे। नहीं ॥८॥

अन्वर्याधः—(विउदिष्णं) न्युत्यितेन-परहीर्थिकेन (समयाणुसिहे) समयानुत्रिष्टः समयेन सर्वेत्रपदीतालपाऽनुसारेण अनुसासितः मृलोत्तरसणाचरणे स्विश्वतः सन् (वोइए य) नीदिन्त्र तमाप्येनैनं प्रतिपादितं यथा त्वया क्रियते इत्येवं परतीर्थिकैः नोदितः, (इहरेण) दहरेण-अन्यव्यस्केन (बुहुेण उ) बृद्धेन-अधिकत्रयसा नोदितोऽित, तथा (अच्छुद्धियाए) अत्युत्यितया-अतिनीचस्व-भावया दास्या (घडदासिए वा) घडदास्या वा जलवाहिन्या दास्या वा नोदितोऽित, तथा-(अगारिणं वा) अगारिणां वा-गृहस्थानां वा (समयाणुसिहे) समयानुत्रिष्टः-समयेन अनुष्ठीनेन गृहस्थाभेण अनुसासितः-गृहस्थेरिक्षिष्यमाणोऽिष साधः कोषं न दुर्यात् ॥८॥

टीका-सम्पतं स्वपक्षनोदनानन्तरं स्वयं वेतरमेरणामधिकृत्य दर्शयति कास्त्रकारः-'विउट्टिएणं' ब्युत्थितेन सर्वक्रमणीतकास्त्रविरुद्धकार्यं यः करोति स

अन्वयार्थ — उपुत्थित अर्थात् परतीर्थिको द्वारा अपने सिद्धान्त के अनुसार मूलोत्तर गुणाचरण में स्वलन होने पर परतीर्थिको द्वारा आक्षेप किये जाने पर, या उहर अर्थात् अत्पवयस्क तथा अधिक वयस्क द्वारा आक्षित्र होने पर 'कहने पर एवं अति तुच्छ स्वभावदासी से या जल बाहक दासी से भर्तिसत होने पर अथवा गृहस्थों के द्वारा अपने धर्म के अनुसार आक्षित्र होने पर 'कहने पर' भी साधुजन कोष न करें ॥।॥

टीकार्थ — स्वपक्ष की घेरणादिखलाने के पख्यात् अब आस्त्रकार स्वपक्ष से इतर पक्ष की घेरणा के विषय में कहते हैं। जो उत्थित तो है परन्तु विपरीत रूप से उत्थित है। अर्थात् सर्वज्ञप्रणीत ज्ञास्त्र से

અન્વયાર્થ — વ્યુત્થિત—અર્થાત્ પરતીર્થિકા દારા પાતાના સિદ્ધાંત પ્રમાણે અનુશાસિત થઇને અથવા સર્વજ્ઞ પ્રભીત આગમ અનુસાર મૂકોત્તર ગુણુચ-રણમાં રખલિત થવાથી પરતીર્થિકા દારા અહ્યેપ કરવામાં આવે ત્યારે અથવા કહર-અર્થાત્ નાની ઉત્તરવાળા તથા માટિ ઉત્તર વળાથી આક્ષેપ કરવામાં આવે ત્યારે તથા અત્યંત તું કરવાળા વાળી કાસીથી અગર જલભરવાવાળી કાસી દ્વારા ઠપકા આપવામાં આવેથી અથવા ગુહુરથા દ્વારા પેતાના ધર્મ પ્રમાણે ઠપકા આપવામાં આવેથી પણ સાધુએ ક્રોય કરવા નહીં. ાડા

ટીકાર્થ — પૈાતાના પક્ષની પ્રેરણા અતાવ્યા પછી હવે શાસ્ત્રકાર પાતાના પક્ષથી બીજા પક્ષની પ્રેરણાના સંબંધમાં કહે છે, જે ઉત્થિત તે. છે, પરંતુ વિપરીત રૂપથી ઉત્થિત છે, અર્થાત્ સર્વત્ર પ્રણીત શાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ કાર્ય च्युत्थितः पर्ताधिकस्तेन च्युत्थितेन 'समएण' समयेन-सर्वज्ञमणीनागमाऽनुसारेण 'अणुसिट्ठे' अनुआसितः-मूलोत्तरगुणाचरणे स्वलितः सन् नोदितः 'मत्रनामागमे नैवं मितपादितं यया मन्द्रिः कियते' अनेन मकारेण पर्विधिकैः 'चोइए य' नोदितथ तथा 'उद्दरेण' न्यूनवयस्केन 'बुड्डेग' वृद्धेन-परिणतवयस्केन नोदिनोऽपि प्रेरितोऽपि इत्सिताचारमहतः साधुः तथा 'अच्चुद्धिश्राप' अत्युत्थितया-अतिनीचस्त्रमावया अतिक्कुपितया वा दास्याऽपि तथा-'घडदासिए वा' वटदास्या- जल्लाहिन्याऽपि दास्या नोदितः स्वेद्धपणीतिक्षक्षयाऽनुशासितः साधुः कोपं न क्यांत् तब्धिक्षास्यदितिमितिकृत्या स्वीकुपौदितिमानः । तथा-'अगारिणं' अगारिणां-गृहस्थाना यः समयोऽनुग्रानं तत्समयेन 'अणुत्सिट्ठे' अनुशासितः 'भो मोः साधो ! किमिदमारच्यं त्वया ईद्शं-माद्यानां गृहस्थानामपि एताद्शमाचरणं न युच्यते, कि पुनः साधूनां युज्येठ' । इस्येवमपमानपूर्वकमधिकिष्यमाणोऽपि, 'ममैव एतच्छ्रेयः' इत्येवं मन्यमानो न मनागपि मनो द्पयेत इति।

विरुद्ध कार्य करता है। वह परतीर्थिक व्युश्यित कहलाता है। कदाचित् कोई परतीर्थिक सर्वज्ञ प्रभीत आगम के अनुसार मूल या उत्तर गुणों में स्वलना होने पर प्रेरणा करे, जैसे आपके आगम में तो ऐसा नहीं कहा है जैसा आप करते हैं। इसी प्रकार कोई कम उन्नवाला या बृद्ध पुरुष प्रेरणा करे। यहां तक कि अध्यन्त तुच्छ स्वभाववाली दासी या जल भरनेवाली दासी प्रेरणा करे तो भी साधु कुपित न हो। तथा कोई गृहस्थों के अनुष्ठान को छेकर अनुशासन करे। जैसे भो साधु! सुमने यह क्या किया! ऐसा करना तो मेरे जैसे गृहस्थों के लिए भी योग्य नहीं है। साधुओं को यह कैसे शोभा दे सकता है! इस प्रकार

કરે છે, તે પરતીર્થિક વ્યુત્થિત કહેવાય છે. કદાચ કાઈ પરતીર્થિક સર્વજ્ઞ પ્રણીત આગમ પ્રમાણે મૂળ અથવા ઉત્તરગુણે માં રખલના થઈ જવાથી પ્રેત્સા કરે જેમકે—ખાગમમાં તો આ પ્રમાણે કહેલ નથી, કે જે પ્રમાણે આપ કહી રહ્યા છા. એજ પ્રમાણે કેઇ નાની ઉમરવાળા અથવા વૃદ્ધ પુરૂષ પ્રેરણા કરે એટલે સુધી કે—અત્યંત નીચ રગ્લાવ વાળી દાસી અથવા પાણી ભરવાવાળી દાસી પ્રેરણા કરે તો પહ્યુ સાધુએ કોધ ન કરવા. તથા કાઇ ગૃહસ્થા અનુષ્કાનને લઈને અનુશાસન કરે. જેમકે હે સાધુ! તમે આ શું કર્યું ! આપ કરવું એ તો મારા જેવા ગૃહસ્થીને પણ યોગ્ય નથી. સાધુ ઓને આ કેવી રીતે શાલાસ્પદ થઇ શકે! આ પ્રમાણે અપમાનપૂર્વક આક્ષેપ

### समयार्थकोधिमी टीका प्र. श्रु. अ. १४ प्रन्थस्वरूपनिरूपणम्

484

शास्त्रिह्दकर्मकर्ता गृहस्थः परसमयानुसारी, तथा वयसाऽस्यो हृद्धो वा प्रमायन्त्रनिन्दितदासीय, यदि साधुं सर्वेद्धवणीतश्चिसामाश्चिरयाधिशिषेत् तदा साधु स्तत्र कोधं न कुर्यात् परधुत स्वहितमितिकृत्वा सहवं स्वीकुर्योदिति भावः॥८॥ मूलग्-णे तेसु कुँउझे णं य पेठबहेजा,

> ण याति किंची फरुसं र्वएज्जा। तहा करिसेसंति पडिसुणेजेंजा,

ेंसेयं खु भैयं णें पैमायं कुँडजा॥९॥

छाया—न तेषु क्रुध्येन्न च प्रव्यथयेत् , न चापि किञ्चिसक्यं वदेत्। तथा करिष्यामीति पर्विष्णुयात् , श्रेयः खल्ज भयं नप्रसादं क्रुपर्यत्ः९।

अपमानपूर्वक आक्षेत्र होने पर भी तिनक भी अपने मनको दृषित न करे। अपि तु यही सोचे कि इसका कहना मेरे लिए कल्याणकारी है।

आदाय यह है-दाास्त्र विरुद्ध कार्य करनेवाला गृहस्थ, अन्यमता-बलम्बी उम्र में छोटा, वडा या अत्यन्त निन्दित मनुष्य भी यदि साधु पर आक्षेप करे (फटकारे) तो भी साधु कोप न करे ॥८॥

'ज तेसु कुज्झे ज य पन्वहेउजा' इध्यादि ।

शब्दार्थ—'तेसु-तेषु' स्वसमय परसनय में रहने वाले आक्षेप करनेवालों पर साधु 'ण कुज्झे-न कुध्येत्' कोच न करे 'ण य−न च' न उसको 'पब्बहेज्जा-प्रव्यययेत्' पीडित करे अर्थात् इस प्रकार से करनेवालों को पीडा न करें 'ण यावि∽न चापि' और न 'किंचि फरुसं वएज्जा-किश्चित् परुषं बदेत्' कोई भी कठोर वचन कहे परंतु उसका

થાય તા પણ જરા પણ પાતાના મનને દૂધિત ન કરે. પરંતુ એજ વિચારે કે-આનું કથન મારે માટે કલ્યાણકારક છે.

કહેવાના અશય એ છે કે—શાસ્ત્રવિરહ કાર્ય કરવાવાળા ગૃહસ્થ અન્ય મતાવલમ્બી, ઉમરમાં નાનેષ, મીટો, અથવા અત્યંત હલકો મનુષ્ય પણ જે સાધુ પર આશેપ કરે (ડબકોદે) તો પણ સાધુએ કોધ કર<sup>ે</sup>! નહીં. હતા

'ज सेसु कुउझे ज च पब्ब हेच्छा' धिल्याहि

શબ્દાર્થ — 'तेसु- तेषु' સ્વસમય પરસમયમાં રહેવા વાળા આક્ષેપ કરવા-વાળાએક ઉપર સાધુ 'ળ જીગ્ફો–ન જીઘ્યેન્' કોય ન કરે 'ળ ય–ન પ' તેમજ તેને 'વદતફેગ્ગા–ત્રશ્યથયેત્' પીડા કરે અર્થાત્ આ દીતે કહેવાવાળાએક પીડા ન કરે 'ળ યાવિ–નન્નાપિ' તેમજ ન 'કિંચિ फદ્યાં વપગ્ગા–ક્રિક્સિત્ પદ્યાં વદેત્' કાઈ अन्वयार्थः -- (तेस्) तेषु-प्रेक्तिषु स्वसमयपरसमयस्थितेषु अधिक्षेप कारिषु (ण कुछक्के) न कुध्येन्-साधुः क्रोधं नैन कुर्यात् (ण य) न च अपि 'पव्न-हेडजा) प्रव्यथयेन् सथा वक्तारं न पीडियेन् (ण यात्रि) न नापि (किंची फरुसं विष्टता) किश्चित् परुषं-श्रुतियद्वश्चनं नदेत्, किन्तु तदीयं वाक्यं श्रुत्वा (तहा करिस्संति पडिसुणेडजा) तथा करिष्यामि यथा भवानाह इत्येवं मतिश्रृणुयात् मिध्यादुक्तृतं दत्वा असदाचरणाद् निर्देश, अत्र ममैद (सु सेयं) खद्ध श्रेयः करूपाणं वर्त्तते यत एतेषाम् (मयं) भयात् (पमाणं) प्रमादम् (ण कुडजा) न कुर्यात् किन्तु सदाचरणे मनो निद्ध्यात् ॥९॥

वचन को सन करके 'तहा करिस्संति पडिस्रुणेडजा-तथा करिष्यामि इति प्रतिश्लुयात्' में वैसा हो करूंगा इस प्रकार साधु निश्चय करे मिथ्या दुष्कृत देकरके असदाचरण से निवर्तित हो जावे 'सेयं खु मेथं-श्रेयः खलु ममेदं' और ऐसा समझे की इसमें मेरा ही कल्याण है 'पमायं-प्रमादम्' प्रमाद 'न कुडजा-ग कुर्धात्' न करे ॥९॥

अन्वयार्थ—उन प्रवेक्ति आक्षेप करनेवाले स्वसिद्धान्त एवं पर सिद्धान्तमताबलम्बी पुरुषों के ऊपर साधु महात्मा क्रोध न करे और उन आक्षेप करनेवालों को पीड़ित भी न करे एवं उनके प्रति थोड़े भी कहु दाव्हों का प्रयोग न करे किन्तु उनके वाक्यों को सुनकर जैसा आप कहते हैं, वैसा ही मैं करूंगा' यह कह कर मिण्यादुष्कृत देकर असत् आचरण से निवृत्त हो जाय। इसमें मेरा ही कल्याण है क्योंकि इनके भय से प्रमाद न कर सदाचरण में ही मन लगेगा ऐसा सोचे॥८॥

पश् केंडेर वयन कहेंचुं परंतु तेना वयनने सांकणीने 'तहा करिस्मैंति पिडि-सुणेज्जा-तथा करिष्यामि इसि प्रतिश्रुणयात' ढेवे हुं क्रीम क कहीश का प्रभाशे साधु निश्चय करे मिथ्यादुष्कृत क्रिंने क्षसकायरश्विधी निवृत्त थर्छ कथा. 'सैयं सु मैय'' क्रेयं स्रद्ध ममेद्' अने क्रेबुं समके के आमां माइं क श्रेय छे. 'पमायं-प्रमादम्' प्रभाव 'न कुक्जा-न कुर्यात' न करे ॥६॥

અન્વયાર્ધ—એ પૂર્વીકત આક્ષેપ કરવાવાળા સ્વસિદ્ધાંત અને પરસિ-દ્ધાંત મતાવલાં બી પુરૂષા ઉપર સાધુએ કોધ કરવા નહી. અને એ આક્ષેપ કરવાવાળાને પીડિત પણ ન કરે. તથા તેઓ પ્રત્યે થાંડા એવા કડુ શબ્દના પ્રથાગ પણ ન કરે. પરંતુ તેઓના વચના સાંભળીને 'તમા જેમ કહા છા તેજ પ્રમાણે હવે હું કરીશ, આ રીતે કહીને મિથ્યા દુષ્કૃત આપીને અસત્ આચરણથી નિવૃત્ત બની જાય લામ કરવાથી માર્ફ જ કલ્યાણ છે. કેમ કે આ લોકોના ભયથી પ્રસાદ ન કરવાં સહાઅરણમાં જ મન લાવશે તેમ વિચાર મહા टीका—'तेसु' तेषु-अधिक्षेषकारिषु स्वसमयगरसमयस्थितेषु 'ण कुण्झे' न कुथ्येत्-कीर्यं मैन कुर्यात् समाशील स्तपस्ती, 'णथ' ल च 'पव्वहेलजा' मन्य- पयेत्, न तथा वक्ततं पुरुषं न्यथ्येत् न दलपि पीट्येत् 'ण याति' न चापि 'किची' किश्चिद्वि 'फरुसं' परुष्य् श्रुक्तेकटुव्यव्यक् 'वर्ष्य्वा' वदेत्, एवं स साधु- विचारं भावयेत्-इमे मां नितरां निन्द्रन्तु, िस्त्वा तेषां वचनं सत्यमसत्यं चा श्रिष्य प्रयुक्त्यते, सदाऽलं कोथेनाऽविचार्य प्रयुक्त्यतेन । यदि वा-असत्यमम् स्तां त्रकां पल्डवयति, तदाऽणि विद्यक्तमेनं सन्ता वस्यिनग्री अत्यक्त्यां कोपेन । वदुक्तम्—'अस्कुल्येन सतिमता, तन्यार्थनिचारणे विद्याः कार्या।

यदि सत्यं कः कोपः स्यादनृतं कि च कोपेन ॥१॥इति ।

टीकार्य — क्षमाजील तपस्वी उन प्रशेक स्वमतवाले या अन्यमता-वलम्बी आक्षेत करे या हित शिक्षा दे ती उन पर क्रीय न करे । उन्हें इंडा आदि के प्रशर से व्यथा न पहुंचार्य और या कटोर चचनों का प्रयोग करे। किन्तु साधु इस प्रकार विचार करे, ये मेरी निन्दा करते हैं सो इनका कहना सत्य है या असत्य ? यदि सत्य है तो भी इन्हें विद्षक नहीं करना चाहिये। यदि इनका कथन असत्य है तो भी इन्हें विद्षक के समान समझकर कोष करने से क्या लाग है ? कहा भी है-'आकुब्देन मतिमता' इत्यादि।

जब कोई आक्रोश करे तो बुद्धिमान् पुरुष तत्त्व की विचारणा करे, यह इस प्रकार-पदि यह सत्य कहता है तो क्रोध करने से क्या लाम? और यदि इसका कहना असत्य है तो भी क्रोध क्यों किया जाय?

ટીકાર્ય — ક્ષમાવાન્ તપક્વી તે પૂર્વોક્ત સ્વમત વાળા કે અન્યમતવાળા આદ્મેપ કરે-અથવા હિતકર શિક્ષા—શિખામણ કે તો તેના પર કોધ ન કરે તેને દ'ડા વિગેરના પ્રહારથી પીડા ન પહોંચાડે તથા તેના પ્રત્યે કડાર વચનાના પ્રયોગ પણ ન કરે પરંતુ સાધુ એવા વિચાર કરે કે—મારી નિંદા કરે છે, પણ તેઓનું કથન સાચું છે? કે અસત્ય છે? એ સત્ય છે, તો મારે ક્રોધ કરવા ન એઇએ. અને એ તેઓનું કથન અસત્ય છે, તો પણ તેને વિદ્વલક પ્રમાણે સમજને ક્રોધ કરવાથી શું લાભ છે? કહ્યું પણ છે કે—'બ્રાફ્યુલ્ટન મિતિ-

ત્યારે કાેઇ આક્રોશ કરે તો બુદ્ધિશાળી પુરૂષ તત્વના વિચાર કરે તે આ પ્રયાણે વિચાર કે–ને આ સત્ય કહે છે, તો ક્રોધ કરવાથી લાભ શું છે ? અને જો તેનુ કહેવું અસત્ય હોય તો પણ ક્રોધ શા માટે કરવાે!

स० ५३

यदि ते कथयेषुः मोः ? मनता एतादशमसदान्तरणं न विधेषम्, एतादशं तदीयं वाक्यं श्रुत्वा 'तदा करिरसंति' तथा करिष्यामि यथाऽऽह भनान इति—एवं-विध्वननेन 'पिडिसुणेक्ना' शिक्ष्याणुयात सध्यस्थभावसुद्रामवलम्ब तत् कथित-मञ्जिष्टेत्। मिध्यादुःकृतं दत्वा अञ्चललात् निक्तेतः। अत्र समेद 'खु' खळ विद्ययेन 'सेयं' श्रेषः, एतेषां स्यात् खळ किन्द्वि 'पमायं' प्रमादम् 'ण कुळा' नैव कुर्यात्—भसदान्यणं न विद्यवात् किन्तु सदान्यारे मनोनिद्य्यादिति। पूर्वेक्त-प्रकारेण शिक्षितः साधुः शिक्षाद्यत्वव्यति क्षेषं न कुर्यात्। तथा न तं पीडयेत् किन्तु—इतः परं भूयोऽहं नैवं करित्यामि, साधु मतिबोधितोऽस्मीति मतिक्षां कृर्यात्। तथा प्रमादं परित्यज्य साधुना सदान्यारे मति विधेषा, इति मावः ॥९।

यदि वे कहें कि आपको ऐसा अनुचित आचरण नहीं करना काहिए तो उनका यह कथन सुनकर साधु कहे 'अच्छा आप जैसा कहते हैं, वैसा ही कलंगा।' इस प्रकार उसके कथन को मध्यस्थ भाव से अंगीकार करके वैसा ही करे और मिध्यादुष्कृत देकर असत् आकरण से निष्टत्त हो जाय। तथा ऐसा विचार करे कि मेरा ही कल्याण है। उनके भय से भी प्रमाद न करे और सदाचरण में दिल लगावे।

आदाय यह है कि पूर्वीक प्रकार से कोई साधु को हिनदिक्सा दें तो साधु दिक्षा देनेवाछे पर कोध न करे दण्डा आदि से या कड़क बचन से प्रहार न करे, परन्तु ऐसा कहे कि अब मेरा ऐसा नहीं करने का भाव है, आपने मुझे अच्छी हितदिक्षा दी हैं। प्रमाद का परिस्थाग करके सदाचरण में मुद्धि को स्थापित करे ॥९॥

જે તેઓ એમ કહે કે—આપે અયાગ્ય આચરણ કરવું ન જોઇએ તેલ તેમનું એ કથન સાંલળીને સાધુએ કહેલું કે 'ઠીક છે, આપ જેમ કહેા છા, એજ પ્રમાણે કરવાના લાવ રાખુ છું. આ પ્રમાણે તેના કથનને મધ્યશ્ય લાવથી શ્વીકાર કરીને તેમજ કરે. અને મિથ્યાલુષ્કૃત દર્ધને અસદ્ આચ-શ્વામી નિવૃત્ત થઇ જવું. તથા એવા વિચાર કરે કે—આમ કરવાથી તા મારૂં જ કશ્યાલ છે, તેના લયથી પશુ પ્રમાદ ન કરે. અને સદાચરણમાં મન લમાવે.

કહેવાના આશય એ છે કે—પૂર્વોક્ત પ્રકારથી જે કાઇ સાધુને હિત કર શિખામણ દે તો સાધુએ શિખામણ આપનારા ઉપર ક્રોધ કરવા નહીં તેને દંહા વિગેરથી અથવા કડવા વેલ્લી પ્રહાર ન કરવા. પરંતુ એવું કહેવું કે— દ્વે તેમ ન કરવાના મારા ભાવ છે. આપે મને સારી હિતકર શિખામણ આપી છે. આ રીતે પ્રમાદના ત્યાગ કરીને સદાચરણમાં છુહિને શ્થાપિત કરે શલા

### समयापेदोधिनी दीका श्र. श्रु. व. १४ व्रन्थस्वरूपविरूपणम्



मुक्य-वैणंसि मूढस्स जहा अमूहा,

मैग्गाणुक्तासंति हिंयं पेयाणं।

तेणा वि मेंडझं हैंणमेव सेयं,

ेंजं 'में बुँहा सेंमणुसासयंति ॥१०॥

छाया-वने मूहस्य यथाऽमूदा, मार्गमनुशासति हितं मजानाम्। तेनापि महामिदमेव श्रेयो, यन्मे बुधाः सम्यगनुशासति ॥१०॥

'वर्णसि मूडस्स जहा' इत्यादि

रान्दार्थ—'जहा-यथा' जिस प्रकार से 'अमूढा-अमूढाः' सद् सन्मार्ग को जानने वाले पुरुष 'वणे- वने' वनमें 'मृढस्स मृष्टस्य' भ्रमित दिशा होने से मार्ग से स्वलित पुरुषको 'प्याणं-प्रजानाम्' प्रजा के 'हियं-हितम्' हितकरने वाला 'मग्गं-प्रागीम' मार्गको 'अणुसासंति-अनुशासित' कह देते हैं वैसे ही 'तेणाबि-तेनाऽिं साधु को भी यही विचारना योग्य है की 'मज्झं-महाम्' मुझको 'इणमेव सेयं-इद् मेव श्रेयः' यही कल्याणकारी है 'जं-यत्' जो 'मे-मम' मुझको 'बुड्गा-खुद्धाः' य षाल वृद्ध गृहस्य विगेरह 'समणुसास्यंति-सम्यक् अनुशा-सित' शिक्षा देते हैं अर्थात् ये सब जो मुझे शिक्षा वचन कह रहे हैं वे मेरे लिए हितकर है ऐसा विचार करके किसीके उपर कोध न करे ॥१ ॥

<sup>&#</sup>x27;वणंसि मृदश्य जहा' धरियाहि

शण्डार्थ — 'जहा-यथा' के प्रभागे 'अमृहर-अमृहाः' सहस-भागंने काणुवावाणा पुरुष 'वणे-वने' वनभां 'शृहरस-मृहस्य' हिशःना क्रम श्वाथी भागंथी जूदा पडेला पुरुषने 'पयाण'-प्रजानाम्' प्रकाना 'हियं-हितम्' दित इरवावाणा 'मर्गा-मार्गम्' भागंने 'अणुमसंति-अनुज्ञासति' शिक्षा आपे छे. अक रीते 'तेण वि-वेनापि' साधु के पशु के क वियारपुं थाव्य छे हे-'मज्मं-मग्नम्' भने 'इणमेत्र सेयं-इन्मेन श्रेयः' आक इत्याषु आर्ष्ठ छे. 'जै-यन्' के 'मे-मम' भने बुद्धा-पृद्धाः' आ जाल, वृद्ध, गृह्ण्य विशेष्ठ 'समणुसासंति-सम्यक् अनुशासति' शिक्षा आपे छे. अर्थात् आ जथा भने के शिक्षा व्यन हती रह्या छे के भारे भाठे क दित्यारक छे. केम वियार हरीने हार्धना पर होध न हरे ॥ १०॥

अन्वयार्थः—(जहा) यथा-येन प्रकारेण (अमृहा) अपृहाः-सदसःमार्गवेतारः (वणे) वने-अतिगहनवने (मृहस्स) मृहस्य-दिग्भान्तत्वेन पथभ्रष्टस्य
पुरुषस्य (पयाणं) प्रजानाम्-जनसाधारणानाम् (हियं) हितं-हितकारकम् (मग्गं)
मार्गम् (अणुसासंति) अनुतासति-प्रतिपादयन्ति तह्वचनन्नीकारेण यथेप्सितः
स्थानमाप्तिर्भवति तथैव (तेणा वि) तेनापि साधुना इत्थमेन विचारणीयम् यत्
(मज्नं) मह्मम् (इणमेन सेयं) इद्यमेन श्रेयः कत्याणकारि वर्तते (जं) यत् (मे) मेमाम् (बुहा) बुधाः हित्बुद्धिमन्तः इमे वालहद्धिमध्यादृष्टिगृहस्ययहद्दासीम्भृतयः
(ममणुसासयंति) सम्यग् अनुत्रासति-शिक्षयन्ति, प्रतेषां शिक्षया ममैन हितं भविव्यतीति विमृहय कथमपि कोथो न कर्तव्यः साधुमिरिति भावः ॥१०॥

टीका—उक्तमर्थं इष्टान्बद्धारा इडीकरोति—'वर्णसि' इत्यादि । 'जहा' यथा येन मकारेण 'वर्णसि' वने-अतिगहनवने 'मृदस्स' मृदस्य दिङ् मृदतया व्याकुलि-तस्य-पथभ्रष्टस्य 'अमृदा' अमृदाः सदमन्मार्गद्वातारः 'पथाणं' पजानाम्-जन-

अन्वयार्थ — जिस प्रकार सद्सद्मागैवेसा विद्वान् लोग अत्यन्त गहन वनमें दिग्मूह — मार्ग भूखे हुए मूह पुरुषको प्रजाजन का हितकारक-मार्गों का उपदेश करते हैं याने मार्ग दिखलाते हैं, वैसे ही साधुजन को भी वैसा ही विचार करना चाहिए कि मेरे लिए यही कल्पाण-कारक मार्ग है जो मुझे ये सभी बालकृद्ध मिश्यादृष्टि गृहस्थ घटदासी वगैरह सम्यक् प्रकार से शिक्षा देते हैं, इन लोगों की शिक्षा से मेरा ही हित होगा ऐसा विचार कर साधुओं को हितशिक्षा देनेवालों पर कभी कोघ नहीं करना चाहिए ॥१०॥

टीकार्थ- उक्त कथन को दशान्तद्वारा दहकरते हैं 'वर्णास' इत्यादि जैसे वनमें दिशामृह होकर मार्ग भूछे हुए पुरुष को सन्मार्ग के ज्ञाता

અન્વયાર્થ — જે પ્રમાણે સત્ અસત્ માર્ગના જાણનાર વિદ્વાન્ લેક અત્યંત ગાઢ વનમાં માર્ગ ભૂકેલા મૂર્પ પુરૂષને તેને હિતકારક એવો માર્ગ ખતાવે છે. અર્થાત્ માર્ગનો ઉપદેશ આપે છે. એજ પ્રમાણે સાધુ જને પણ એવોજ વિચાર કરવા જેઈએ કે મારે માટે આજ કલ્વાણ હદવાર્ગ છે. કે જે મને આ ખધા ખાલ, હૃદ્ધ, નિશ્ય દ્વિ, ગૃહસ્ય, ઘરદાસી નિગેર સારી રીતે શિખને છે. આ લેકિંતી શિક્ષાથી મારૂ જ હિત થશે અત્મ વિચાર કરીને સાધુને હિતકર શિક્ષા અલાવનાર પર કથારેય ક્રોધ કરવા ન હોઈએ શાયના

ટીકાર્થ — આ કથનને દૃષ્ટાંત દ્વારા દેહ કરતાં કહે છે કે-'વणां દ્વે ઇત્યાદિ જેમ વનમાં દિષ્મૂદ શઇને માર્ગ ખૂલેલા પુરૂષને સન્માર્ગ જાણનારા અમૂહ साधारणानाम् 'हिवं' दितं-श्रेगः समस्ति श्वित्रहितं मनोऽभिल्पितस्थानमापकम् 'मग्गं' सार्गम् 'भणुक्तसंवि' अतुभावति -मित्राद्यविव ताहकोपदेशेन तस्य हित-मेव भवति, अभिल्पितस्थानमाप्त्या । एवमेव 'तेणा वि' तेगापि साधुना इत्थमेव विचारणीयम् - 'मञ्ज्ञं' महास् 'वृणमेव सेयं' इद्मेव श्रेपः -कल्याणकारि 'जं मे' यन्मे 'बुहा' इमे बुधाः -हित्विव्वताः वाल्ह्रद्धिष्याहिष्ट्यहस्थपटदासी ममृत्यः 'समणुक्तासंति' सम्यक् दिसयित, एतेषां विसयाद्रशाकमेव हितं भिव्यति विचार्य साधुमिः कथादि होयो न दरणीयः।

यथा वने अध्टनार्गः कथित् कस्यिषदस्यस्योपदेशेन तदुपदिष्टमेव मार्ग-माश्रयत मनोऽभिलवितस्थानगाप्नोति तथैवःऽस्याकसपि पथश्रष्टानां युपोपवे-श्रेन हितमेव सेस्स्यतीति परिभाव्य साधुना क्रोथो न विधेयः ॥१०॥

अमृढ पुरुष हितकारी, समस्त दोषों से रहित एवं अभीष्ट स्थान पर पहुंचा देनेवाछे मार्ग का निर्देश करते हैं तो उस मृढ पुरुष का हित ही होता है। वह अपनी मंजिल पर पहुंच जाना है। साधु को भी ऐसा ही सोचना चाहिए, मुझे जो बालक मिथ्याइष्टि, गृहस्थ या घटदासी आदि शिक्षा दे रहे हैं, यही मेरे लिए श्रेयस्कर है, इनकी शिक्षा से मेरा ही कल्याण होगा। इस प्रकार विचार करके उनके उपर कोच नहीं करना चाहिए।

आश्रय यह है कि जैसे मार्ग भूछे हुए पुरुष किसी दूसरे के उप-देश से सही राह पर आ जाता है, और अपनी मंजिल को पा छेता है जिसे पा लेना उस मार्ग पर चले बिना असंभव सा था। इसी प्रकार युद्ध जनों के उपदेश से मेरा हित ही होगा। ऐसा विचार करके जन मार्गदर्शकों के जपर कोथ न करे ॥१०॥

પુરૂષ, હિતકર સઘળા દે. લેલી રહિત અને ચાંગ્ય કથાને પહોંચાડનારા માર્ગ મતાવે, તો તેથી તે મૃદ પુરૂષતુ હિતજ થાય છે, તે પાતાના ઇસ્છિત કથાન પર પહેંચી જાય છે, સાધુએ પણ એમ જ વિચારતું એઇએ કે-મને આ ખાલક મિથ્યાદિ ગૃહરથ અથવા ઘર દાસી-પાણી ભરવા વાળી દાસી વિગેર સારી શિખામનુ આપે છે. આજ મારે માટે શ્રેયક્કર છે. આમની શિક્ષાથી મારૂં જ કલ્યાનુ થશે. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને કોધ કરવા ન એઇએ.

કહેવાના આશય એ છે કે—જેમ માર્ગ ભૂલેલા પુરૃષ કાઇ બીજાના ઉપદેશથી યાગ્ય માર્ગ પર આવી જાય છે. અને પાતાની માંજલે પહોંચી જાય છે. જે મેળવવા તે માર્ગ પર આલ્યા વિના અસંભવ જેલું છે. એજ પ્રમાણે વૃદ્ધજનાના ઉપદેશથી મારૂં કલ્યાસ જ ઘશે. એવો વિજાર કરીને ક્રોધ ન કરવા. ા૧ળા म्बम्-अह तेण मूढेण अमूडगस्स,

कायव्य पूर्या सेविसेसजुत्ता। ५ओवेंमं तत्थ उँदाहु ेंवीरे,

अँगुगम्म औरथं उँवणेइ सेम्मं ॥११॥

छ।या—अथ तेन मूर्वेनाऽमूहस्य, कर्तव्या पूजा सिवशेषयुक्ता । एतदुपमां तत्रोदाहृतवान् वीरः अनुगम्यार्थम्रुपनयति सम्यक् ॥११॥

अन्वयार्थः—(ब्रह) अथ यथा तेन (मृदेग) मृदेन-मार्गभ्रष्टाद् व्याकुलित-चित्तेन 'अपृदगस्स' अम्दस्य-तस्सन्मार्गोपदेष्टुः 'सनिसेमजुत्ता' सविशेषयुक्ता

'अह तेण मूदेन' इस्यादि ।

श्रदार्थ—'अह-अथ' इसके प्रश्चात् 'तेण-तेन' उस 'मृढेण-मृढेन' मृर्वं को 'अमृढस्स-अमृढस्य' सन्मार्ग का उपदेश देनेवाछ पुरुष की 'स्विसेसजुत्ता-सविदेषयुकाः' विदेष आद्र सन्मानपूर्वक 'पूया-पूजा' पूजा 'कायव्वा-कार्या' करनी चाहिए 'एओवमं-एतदुपमां' यह उपमा 'तस्य-तत्र' इस विषय में 'वीरे-वीरा' तीर्थकर भगवान् महा-बीरने 'उदादु-उदाहृतवान्' कहा है 'अहं-अर्थम्' पदार्थ को 'अणुगम्म-अनुगम्य' सम्यग् रीति से जानकर 'सम्मं-सम्यक्' सम्यक प्रकार से 'उवणेइ-उपनयति' अपने में स्थिर करते हैं ॥११॥

अन्वयार्थ—जिस प्रकार यह प्रवेचित व्याकुल मृद पुरुष मार्ग का भूला हुआ अपना सन्मार्गीपदेशक पुरुष का विशेषादर सन्मान के

<sup>&#</sup>x27;आह तेण मुढेन' धीलाहि

शण्डार्थ — 'अह-अध' ते पछी 'तेण-तेन' से 'मृढेण मृहेन' भूण' पुर्धे 'अमृहस्स-अमृहस्य' सन्भार्थने। उपहेश स्थापशायाणा पुर्धनी 'सविसेसजुता—सिविद्येषयुक्ताः' विशेष स्थाद्य सन्भान पूर्व' 'पृया-पूजा' पूला 'कायच्या-कार्या' करवी लेडिको एकोवम-एतहुपमां' स्था उपमा 'तत्य-तत्र' ते वीषयमां 'वीरे न्वीरः' तीर्थं 'कर लगवान् महावीर स्वामीको 'उदाहु-उदाहृतवान्' इहेल छे. 'अहं-अर्थम्' पदार्थं ने 'सणुगम्म-अनुगम्य' सारी रीते लाखीने 'सम्म-सम्यक्' सम्य भूत्रार्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'स्वाप्त सम्यक्' सारी रीते लाखीने 'सम्म-सम्यक्' सम्य भूत्रार्थी 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'उत्तर्था 'स्वाप्त सम्यक्' सारी रीते लाखीने 'सम्म-सम्यक्'

અન્વયાર્થ— જે રીતે એ પૂર્વોક્ત માર્ગ ભૂલેલ વ્યાકુળ મૂઠ પુરૂષ પાતાને સન્માર્ગ અતાવનાર પુરૂષના વિશેષ આદર માન પૂર્વક કેામલ શબ્હાઉ

विशेषाद्रसन्मानपूर्वे सम् (पूथा) पूजा-मथुरश्रन्द।दि-सत्काररूपा (कायन्ता) कार्या-कर्त्तन्या (एओवमं) एतदुपमाम् (तत्थ) तत्र (वीरे) वीरस्तीर्थकरः (उदाहु) उदा-इतवान-कथितवान् (अट्टे) अर्थम्-परमार्थम् (अणुगम्म) अनुगम्य-सम्यक्तया विश्वाय (सम्मं) सम्यक् (उवणेर्) उपनयति-भात्मनि अवधारयति-अन्यनोदना-कृतं परकोषकारं सम्यगात्मनि धार्यति । ११।।

टीका—पुनरिष तमेवार्थं इटयति—'अहं अथ यथा तेन 'मूटेल' मूटेन पश-भ्रष्टाद व्याकु छित्रमानसेन 'अमूटस्स' अमूद्रस्य-तत्सन्मागेष्वदेष्टुः-उपकाराति-भ्रषं भन्यमानेन 'सिवसेसजुता' सिवशेषयुक्ता 'प्या' प्रना—मधुरशब्दादिह्या सरकारसन्नानस्या वा 'कायव्या' कर्चव्या 'एश्रोवमं' एतदुरमाम् 'तत्थ' तत्र 'वीरे' वीर स्तीर्थकरः 'उदाहु' उदाहृत्वान् अभिहितवान् 'अत्थं' परमार्थम् 'अणुगम्म' अनुगम्य—सम्यग्धात्या 'संम्मं' सम्यक् 'उत्रणे?' उपनयति—अन्योपदिष्टं साथ कोमल भन्यन्म महावीर स्वामी ने उदाहरण के रूप में कहा है। अत एव इस परमार्थ को सम्यक् प्रकार से जान कर साधु अपने आत्मा में घारण करे। अर्थात् पूर्वोक्त रीति से अन्य द्वारा की की गई हित विक्षा को अपना परमोपकारक समझ कर अपने आत्मा में धारण करना चाहिए ॥११॥

टीकार्थ इसी कथन को पुनः दद करते हैं। जैसे-मार्ग भूछे होने के कारण व्याकुलिक उस सूद पुरुष के खारा, असूद पुरुष का अत्यन्त उपकार माना जाता है और मधुर दाव्दों खारा सरकार सन्मान आदि किया जाता है। इसी पकार तीर्थंकर महावीरने कहा है कि परमार्थ को जान कर साधु प्रेरणा करने वाले के उपकार को अपनी आत्मा में

દ્વારા આદર સત્કાર કરે છે. એજ રીતે ઉક્ત ઉપમાને લગવાન્ મહાવીર સ્વામીએ ઉદાહરણના રૂપમાં કહેલ છે. તેથીએ પરમાર્થને સરી રીતે જાણીને સાધુએ તેને પાતાના આત્મામાં ધારણ કરવું. અર્થાત્ પૂર્વોક્ત પ્રકારથી અન્ય દ્વારા કરવામાં આવેલ હિતકર શિક્ષાને પાતાના પરમ ઉપકાર કરનારી સમ-જીને પાતાની અંદર તેને ધરણ કરવી જોઈએ. 11૧૫11

ટીકાર્ય — આ કથનને ક્રીથી દૃઢ કરે છે, જેમકે માર્ગ જૂલેલ હેાવાથી ત્યાકુળ ચિત્ત તે મૂઢ પુરૂષ દ્વારા અમૂઢ પુરૂષના અત્યંત ઉપકાર માનવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે તીર્થ કર મહાવીર સ્વામીએ કહ્યું છે કે-પરમાર્થને જાણીને સાધુ પ્રેરણા કરવાવાળાના ઉપકારને પાતાના આત્મામાં સ્થાપિત કરે. नोदनाकृतं परमोपकारं सम्धगात्मनि उपनयति । तथा अद्वयनेन परयोपकारिणा संसारसागसदूचारितः तथो भयःऽस्य दिनयादिभि कतकारो वियेषः ।

यथा सार्गभ्रक्टो आर्गोपदेशकं खिक्कोपं सम्मानपति, तथा सम्भूना सम्मानी-पदर्शकस्य सम्मानादि कर्तभ्यम् । अहिमनार्थे वहत्रो हब्टानकाः सन्ति, स्थया-

'गेहंमि अग्गिकालांडलंमि जरणाम उण्झमाणंनि। जो बोहेइ सुर्वतं, सो तस्स जणो परमवंधू' हिशा छाषा—गृहेऽस्विज्वालाकुले यथानाम दह्यमाने।

यो वोधयति सुष्तं स तस्य जनस्य परमवान्यसः । १॥ यथा वा विषसंकृत्तमोजनकत्तरं कश्चिन्युरुषं कश्चित् तादक्षमोजनात्रिशस्येत् सतस्य परमकन्युरिति ॥११॥

स्थापित करे। सोचे कि इस परमोरकारी महाभाग ने मुझे संसार सागर से तार दिया है। अतएव मुझे इसका (यदि वह सामु है तो) विनय आदि सरकार करना चाहिए।

भावार्थ यह है कि—जैसे मार्ग अष्ट पुरुष मार्ग बतलाने वाले का विद्योष रूपसे आदर करता है। उसी प्रकार असदाचरण में प्रवृत्त साधु को सत्पथ पर लानेवाले आदर सत्कार सम्मान करना चाहिए। इस विषय में बहुत से दृष्टान्त हैं। यथा-'गेइंमि अग्निजाला' इत्पादि।

'घर में आग लग गई हो और वह घर ज्वालाओं से व्यास हो गचा हो, ऐसे अवसर पर जो दयालु पुरुष उस घर के भीतर सोये पुरुष को जगा देता है, वह उसका परमणन्धु है।

તે વિચાર કે-આ પરમ ઉપકારી મહાભાગે મને સંસાર સાગરથી તારી દીધા છે, તૈથી જ મને તેના (તે તે સાધુ હાય તેા) અષ્યુત્થાન અને વિનય નમ્રભાવ વિગેરથી સતકાર કરવા જોઇએ.

કહેવાના સાવાર્થ એ છે કે—કંગ માર્ગ ભૂલેલા પુરૂષ માર્ગ બતા-વવા વાળાના વિશેષ પ્રકારથી આદર કરે છે, એજ પ્રમાણે અસદ્ આચર-ભુમાં પ્રવૃત્ત થયેલા સાધુએ સન્માર્ગ પર લ વવાળાના મધુરવચનાદિ દ્વારા આદર કરવા જોઈએ. આ વિષયમાં ઘણા જ દેષ્ટાન્તા છે. જેમકે—નેદુંમિ ભાગિત્રાત્કા' ઇત્યાદિ

ઘરમાં આગ લાગી ગઇ દેહા, અને તે ઘર જવાલાએકથી વ્યાપ્ત થઇ ગયું હેહા, એવા અવસરે જે દહાળુ પુરૂષ તે ઘરની અંદર સૂતેલા પુરૂષને જગાડી દે છે, તે તેના શ્રેષ્ઠ બધુ કહેવાય છે. म्बर्-णैया जेहा अधिकारंसि राओ,

मेग्गं ण जाणइ अपस्समाणे।

से सूरियस्स अवेमुन्गमेणं,

भैंग्गं विधाणाइ पंगासियंसि ॥१२॥

छाया--- नेता यथाऽन्धकासयां रात्री मार्गं न जानात्यपश्यन् । स सूर्यस्याऽम्युद्रमेन मार्गं विज्ञानाति पकाश्चिते ॥१२॥

अथवा जैसे विषमिश्रित आहार करते हुए पुरुष को यदि कोई रोक देता है तो वह उसका पत्म हितेषी है। इसी प्रकार प्रमाद वहा असुदावरण में प्रवृत्त पुरुष को जो रोकता है, वह भी उसका परम हितेषी है ॥११॥

'जेया जहा अंधकारं' इत्यादि।

क्षान्त्रार्थ—'जहा-घधा' जैसे 'णेषा-नेता' नायक अधीत् मार्गद् र्क्षक-उपदेशक 'अंधकारंसि-अध्धकारायाम्' अंधकार चाली 'राओ-रात्री' रात्रीमें 'अपस्समाणे-अपश्यन्' अपना अंग भी न देखता हुआ 'मग्गं-मार्गम्' अपना परिचित मार्गभी 'ण जाणह-म जानाति' नहीं जानता है 'से-सः' ऐसा वह नायक 'स्रियस्स-सूर्यस्य' सूर्यका 'अब्सु-गमेणं-अभ्युद्गमेन' उदय से 'पगासियंसि-प्रकाशिते' चारों ओर प्रकाश होजाने पर 'मग्गं-मार्गम्' प्रार्गको 'वियाणाह-विजानाति' जान छेता है ॥१२॥

અથવા જેમ ઝેર મેળવેલા આહાર કરતા પુરુષને જે કાઇ રાંકી દે, તા તે તેના પરમ હિતૈયી કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે પ્રમાદને વશ થયેલા તથા અસફ આગરણમાં પ્રવૃત્ત થયેલા પુરુષને જે રાંકી દે છે, તે પણ તેના પરમ હિતૈયી કહેવાય છે. ॥૧૧॥

'लेया जहा अंधकारं' धत्याहि

शण्डार्थ--'जहा-यथा' केम 'लेया-नेता' नायड अर्थात् भार्श्वहर्श्व हिश्चड 'अंधकारंसि अन्धकारायाम्' अधिशश्चुड्त 'राओ-रात्री' रात्रे 'अपस्यमाले अपहर्यन् पेताना शरीरने पद्य न लेखं शहाय तेवा 'ममा-मार्गम्' भार्थने 'न जालह-न जानाति' लाखुता नथी 'से-सः' अधि ते नायड 'स्रियस्य-स्र्यंश्य' सूर्यंता 'अब्बुगामेणं-अप्युद्धमेन' ६६थ थवाथी 'पगासियं सि-प्रकाशिते' सार्वे तर्द प्रकाश थवाथी 'मगा-मार्गम्' भार्थने 'वियाणाइ-विजानाति' लाखी से छे. ॥१२॥

स्० ५४

अन्वयार्थः—(जहाः) यथा-येन मकारेण (णेया) नेता-नायकः-मार्गदर्शकः (अंधकारंसि) अन्धकारायाम् (राभोः) राजी (अयस्माणः) अपदयन्-निजाङ्गमपि-अनम्बद्धोकपन् (पर्गः) मार्गस्-स्वय्यमपि (ण जाणः) न जानाति (से) स एव नायकः (सृरियस्सः) सूर्यस्य (अध्युक्तमेणं) अभ्युह्रमेन-उद्येन (पर्गासियंसि) भकाशिते सति (मर्गः) मार्गस् (जियानाः) विजानाति ॥१२॥

टीका—'नहा' यथा-येन मकारेण 'णेया' नेता-नायको मार्गदर्शकः 'अंधकारंसि' माटिष समलमन्द्रनीलाःचकारवृत्तायाम् 'रामो' रामी भोषपद्याम-मावास्याम् सान्द्राञ्चकारपाद्यत्याद् दरलादिकपि निजाक्षम् 'अपस्समाणे' अवश्यन, कृतः 'मग्गं' मार्गे स्वाऽभ्यस्त्रमपि 'ण जाणइ' न जानाति न सम्यग् जानाति पाद्यदिगद्वारमित्र 'से' स एव 'मुरियस्स' स्ययस्य 'अन्सुग्गमेणं' अभ्यु-द्रमेन-उदयेन 'पगासियंसि' भकाश्चिते दिक्चके स्रति 'सग्गं' मार्गम् 'वियाणाइ'

अन्वयार्थ—जिस प्रकार सार्गद्धीय नेता पुरुष सावन भादों मास की अन्धेरी रात में किसी भी वस्तु को देखने में असमर्थ होकर अपने आंगों को भी नहीं देखते हुए स्वाध्यस्त पथ को भी नहीं जान पाता है। किन्तु वही पुरुष सुर्थोदय होने से प्रकाशित होने पर मार्ग को सम्यक् प्रकार से जानता है। ११२॥

टीकार्थ — जैसे कोई नेता -मार्गद्र्शक सजल मेघों के कारण अतीव सचन अंधकार वाली वर्षाकालीन राश्चिमें, घोर तिमिर फैल जाने के कारण अपना हाथ आदि अंग भी नहीं देख पाता है। तो अपने अभ्यस्त मार्ग का भी क्या कहना है। यह उसे भी देख नहीं सकता। किन्तु जब सूर्य का उदय होता है, तब वहीं मार्ग को देखने लगता है।

અન્વયાર્થ – જે પ્રમાણે માર્ગ દર્શક નેતા પુરુષ શ્રાવણ બાદરવા માસની અધારી રાતે કાઈ પણ વસ્તુને જોવામાં અસમર્થ અનીને પાતાના શરીરના અવચવાને પણ દેખી શકતા નથી. એજ રીતે તે પાતાના પરિચિત માર્ગને પણ જોઇ શકતા નથી. પરંતુ એજ પુરુષ સૂર્યોદય થવાથી પ્રકાશને લીધે માર્ગને સારી રીતે જાણી લે છે. તરારા

ટીકાર્ય — જેમ કાઈ નેતા માર્ગ દર્શ ક જળ વાળા વાદળાને લીધે અત્યંત ગાઢ માં મારાવાળી વર્ષા પ્રતુની રાત્રીએ દોર અંધકાર ફેલાઈ જવાથી પાતાના હાય વિગેર અંગો પણ તેઈ શકતા નથી, તો પછી પરિચિત માર્ગ ન દેખાય તેમાં શું કહેવાનું હાય ? તે તેને પણ તેઈ શકતા નથી. પરંતુ જયારે સ્પૂર્યના ઉદય થઇ જાય અને પકાશ ફેલાઈ જાય ત્યારે એજ પુરૂવ તે માર્ગને સારી રીતે જોઇ શકે છે, એજ રીતે જે વસ્તુ પહેલાં નેત્રથી અગાચર-ન

# समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १४ प्रन्थस्य हपनि हपणम्

URO

विजानाति-सम्यगबच्छति । यदेव वस्तु पूर्वमिनिरीक्षणीयमासीत्, तदेवाऽधुना कारणसाफरवेन निरीक्षणातिसरळं भवति । यथा मार्गदर्शकः पुरुषो गाहान्यका-राष्ट्रतायां निश्चीयिन्यां किमण्यपश्यन् भागं न जानाति, स एव सम्रुपसपैति सूर्ये तदा छोकालोकिते दिग्विमागे समयगच्छति मार्गम्, एवमेव सर्वश्च वचनपकाशेन सम्रुपकश्यसम्यगृज्ञानो जीवा सन्वारीम् अयगच्छतीति भावा ॥१२॥

म्बम्- ५वं तु सिहे वि अपुटुधम्मे धम्मं कै जाणाइ अबुक्झमाणे। सिकोविए जिंणवयणेणं ५च्छा सूरोद्य पेतिह चैक्खुणेव।१३।

छाया—एतं तु क्षिष्योऽध्यपुष्टधर्मा, धर्मे न जानास्यबुद्धयमानः। स कोविदो जिनवचनेन पश्चातमुधीदये पश्चति चक्षुपेत ॥१३॥

इस प्रकार जो वस्तु पहले नेत्रों से अगोचर थी, वही अ**य पूरे कारण** मिलने पर सुनिरीस्य बन जाती है।

तारपर्य यह है कि जैसे मार्गदर्शक पुरुष सचन तिमिर से ब्याध्त अधिरी रात्रि में कुछ भी न देख पाता हुआ मार्ग को भी नहीं जानता है। किन्तु वहीं मार्गदर्शक सूर्यके उदित होने पर और समस्त दिक् समूह में उसके प्रकाश का प्रसार होने पर मार्ग देखने लगता है। इस प्रकार जिस जीव को सर्वज्ञ के बचनों से सम्यम् ज्ञान की प्राप्ति हो जाती है। वह सन्मार्ग को जानने लगता है। ११२॥

'एवं तु सेहे वि अपुद्रधम्मे' इत्यादि।

शब्दार्थ - एवं तु-एवंतु' इसी प्रकःरसे अर्थात् कोई द्रष्टा अन्धकार युक्त राष्ट्रीमें मार्गको देखता नहीं है परंतु सूर्योदय से अन्धकार दूर

नेवाय तेवी હતી. तेજ હવે કારણ મળવાથી :સારી રીતે નેઈ શકાય તેવી અની જાય છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—જેમ માર્ગ દર્શક પુરૂષ ગાઢ અધારાથી ધેરાયલી અધારી રાત્રીમાં કંઇ પણ જોઈ ન શકતાં માર્ગ પણ જોઇ શકતો નથી. પરંતુ એજ પુરૂષ સૂર્ય ઉદય શલ અને સલળી દિશાઓમાં સૂર્યના પ્રકાશ પ્રસરિત થઇ જતાં માર્ગ જોવા મંડે છે. એજ પ્રમાણે જે જવને સર્વત્રના વચનાથી સમ્યક્ જ્ઞાનનો પ્રાપ્તિ લઇ જાય છે, તે સન્માર્ગને જાણવા લાગે છે. ા૧રા

'एवं तु सेहें वि अपुटुधम्मे' ४८४। हि

શબ્દાર્થ —'ણ્વં તુ-ણ્વંહું' આજ પ્રગાણે અર્થાત્ કેર્ણ દ્રબ્ટા અધ્યક્ષર શુક્રત રાત્રે માર્ગોને જોઈ શકતા નથી પરંતુ સૂર્યના ઉદય થતાં અધ્યકાર દ્રવ अस्यार्थः — (एवं तु) एरपेव-पूर्वोक्तरीस्या कश्चिद् द्रस्टा यथाऽन्धकाराहतायां रात्री मार्ग न पश्यति किन्तु स एव स्योदयेन अन्धकारे नध्टे सित सर्वाबिप दिग्देशन् मार्ग न पश्यति तथेव (अपुद्वभम्मे) अपुष्टधर्मा-असम्यग्रहातश्वत्वारित्रधर्मी (अवुज्यमाणे) अवुध्यमानः -सृत्रार्थमजानानः (सेहे वि) शिष्योऽिय
नवदीक्षितः साधुरिप (धम्मे) धर्मम्-श्वत्वारित्रकृषम् (न जाणाः) न जानाति
होने पर सब पदार्थ एवं मार्गको देखता है उसी प्रकार 'अपुद्वधम्मेअपुष्टमर्घा' धर्ममें अनिपुण और 'अवुज्यमाणे-अबुध्यामानः' ख्वार्थको
नही जानने वाला 'सेहे वि-चिष्योऽिप' नव दीक्षित साधु भी 'धम्मेधर्मम् श्वत्वारित्र रूप धर्मको 'न जाणह-न जानाति' नहीं जानता है
परं तु 'से-सः' वही शिष्य 'पश्चात्' गुरुकुल मे रहकर चिक्षा प्राप्त करने
पर 'जिणवयणेण-जिनवचनेन' तीर्थकरके आगमके ज्ञानसे 'कोविए
-कोविदः' विद्यान होकर 'स्रोदये-सूर्योदये' सूर्य का उद्य से अन्धकार नादा होनेसे 'चक्रजुणेव-चक्षुवेव' नेश्रके द्वारा देखने वालों के
जैसा ही 'पासइ-पद्यति' जिनधर्मके तत्व को यधार्थ रूपसे देखता है।१३।

अन्वयार्थ—एवं प्वॉक्त रीति से जिस प्रकार कोई इष्टा (देखने बाला) पुरुष अन्धेरी रातमें भागे को नहीं देखता है किन्तु वही पुरुष सूर्योदय से अन्धकार के नष्ट हो जाने पर सभी दशोदिशा एवं मार्ग को देखता है। इसी प्रकार अपरिषक खुतचारित्र धर्मवाला और सूत्रार्थ

धवाशी अधा क पहाशीने तथा मार्गने लोई शहे छे. ओक रीते 'अपुदूधममें -खपुद्धधर्मा' धर्ममां अनिपुष्ण अने 'अयुद्धमाणे-अयुध्यमानः' सूत्रार्थने नर्डी अध्यावाणा 'सेहे वि-शिष्योपि' नवीन दीशा धारण हरेश साधु पण 'धर्मां-धर्मम्' श्रुतथारित्र इप धर्मने 'न जाणइ-न जानाति' आण्तो नथी. परंतु 'से-सः' ओक शिष्य 'पच्छा-पश्चान्' गु३डुणमां रहीने शिक्षा प्राप्त हर्या पछी 'जिणवयणेण-जिनवचनेन' तीर्थे 'हरता अग्रामसानधी 'केविए-केविदः' विद्वान् अनीने 'सूरोद्ध-सूर्योद्वे' सूर्योने: इदय थतां अध्यास्त्री नाश थवाथी 'चक्खु-णेव-चक्षुषेव' नेत्रवाणाओनी केमक 'ग्रामइ एइयित' कैन धर्मना तत्त्वने यथार्थ रीते लुवे छे. ॥१३॥

અન્વયાર્થ — એજ પ્રમાણે પૂર્વે કત પ્રકારથી જેમ ટાઇ દ્રષ્ટા (દેખવા-વાળા) પુરૂષ અધારી રાતે માર્ગને જોઈ શકતો નથી. પણ એજ પુરૂષ સૂર્યોદય થવાથી અધકારના નાશ ધર્તા ખધી જ દિશાઓને તેમજ માર્ગને સારી **રીતે દેખી શકે છે. એજ** પ્રમા**ણે અપરિપક**વ શ્રુતચારિત્ર ધર્મવાળા किन्तु (से) स एर खन्द्र (पब्छा) पश्चात् गुरुक्षकात्रेशास्त्रासाद्यनस्तरम् (जिण-वयणेण) किन्तरचनेन-विधिक्षद्रशमेश (कोविश) कोविदः-अस्परतिजनपणीताः गमः, सम्प्रज्ञातनैनतरमार्थः (म्रशेद्ये) मुर्थोद्ये सति निरस्तान्धकारः (वक्खु णेश) चक्षुपेश-नेत्रेणेव (पासः) पश्चिति-जैनधर्मततः सम्पण् जानाति ॥१३॥

टीका—यथा विमिराकाश्वायां धर्मी मार्ग न पद्मित किन्तु स एव दृष्टा सुर्भोदयेन नष्टे तम्सि सर्भात्मिय वाह्मान् दिग्देशान् पद्मित । 'एवं तु' एवमेव तु 'सिहे वि' शिष्योऽपि नगदीक्षितः शिक्षणकालमनुरुन्धानोऽपि 'अपृद्धभम्मे' अपुष्टभर्मा, नास्ति पुष्टः—सम्यक् परिद्वातः श्रुतवारित्राख्यो भर्मी यस्य स तथा-भूतः 'अवुष्टमामें अवुष्यमानः सुत्रार्थस्यायरिज्ञानान् 'धर्म्मं' भर्मे श्रुतचारित्राख्यम् 'न जानाति सम्यक् 'से' स एव तु 'पच्छा' पश्चात्—गुरुकुछ-को नहीं जानता हुआ नव दीक्षित साधु भी श्रुतचारित्र रूप धर्म को सुचार रीतिसे नहीं जानता है। किन्तु वही साधु पीछे गुरुकुल में वास नथा अभ्यास करने के बाद तीर्थं करों के आगमों से पूर्ण परिचित हो जाने पर जनशास्त्र तस्वज्ञ होकर सुर्योदय से अन्धकार नावा होने के बाद आंखों के समान जनभर्मतस्य को सुचाररूपसे जानता है। १३॥

टीकार्थ-'जैसे अन्धकार से व्यास राजि में कोई मार्ग नहीं देख पाता है। किन्तु वही द्रष्टा (देखनेवाला) सूर्य के उदय से अंधकार नष्ट होजोने पर सभी दिशाओं और देशों को देखने लगता है। इसी प्रकार नववीक्षित शिष्य अपनी शिक्षा के समय अश्रुष्ट धर्म होता है। अर्थात् उसे श्रुतवारित्र धर्म का भली भांति से ज्ञान नहीं होता। धर्म का ज्ञान म होने के कारण वह अबुद्ध होता है। किन्तु तदनन्तर गुरुकुलवास,

મને સૂત્રાર્થને ન જાણુનારા નવીન દીક્ષા ધારણ કરેલ સાધુ પણ જીતચારિત્ર ધર્મને સારી રીતે જાણુતા નથી. પરંતુ એજ સાધુ પાછળથી શુરૂકુળમાં વાસ તથા અલ્યાસ કર્યો પછી તીર્થ કરેના આગમામાં પૂર્ણ પરિચિત શર્છ જાય ત્યારે તે જૈન શાસના તત્વને જાણુનાર બનીને જેમ સૂર્યોદયથી અધકારના નાશ થયા પછી આંખાના પ્રકાશની માક્ક જૈતધર્મના તત્ત્વને સારી રીતે જાણું લેનાર બને છે. તારુકા

ટીકાર્થ—જેમ અન્ધકારથી વ્યાપ્ત રહતે કેઇ માર્ગ જેઇ શક્તો તથી, પરંતુ એજ દ્રાટા (જેતાર) પુરૂષ સૂર્યનો ઉદય થતાં અંધહાનો નાશ થવાથી સંઘળી દિશાઓને જેઇ શકે છે. એજ પ્રમાણે નવ દીક્ષિત શિષ્ય પાતાની શિક્ષાના સમયે અપુષ્ટ ધર્મ વાળા હાય છે. અર્થાત્ તેને શ્રુત ચારિત્ર ધર્મનું જ્ઞાત સારી રીતે હોતું નથી. ધર્મનું જ્ઞાન ન હોવાના કારશે તે અબુદ્ધ હોય वासाम्यासादिविविधोयायैः 'जिणवयणेण' जिनवचनेन 'कोविए' कोविदः-अम्यरतजिनमणीतागमः 'स्रोद्ए' सूर्योदये सित निरस्ताऽन्धकारः 'चक्लुणेव' नक्षुषेव 'पासक्ष' पश्यति—सर्वान जीवादि पदार्थान् । यथा आलोकादिसहकारि-सहकृतस्त्रिकृष्टकारणेन स्पष्टं पश्यति रूपादिकम् । तथा जिनवचनाऽभ्यासादि-तत्त्वज्ञानेन सर्वान् पदार्थान् जीवादीन् पश्यति ।

अयं भावः इन्द्रियार्थसचिक्वात् साक्षात्कारितया परिस्कुटा घटादयः प्रती-यन्ते एवं सर्वज्ञपणितागमेनावि सुक्षमञ्चवहित विपक्तव्यस्वर्गायवर्गदेशादयः परि-स्कुटाः निक्शङ्कं प्रतीयन्ते । अपि च कदाचित् चस्नुवा अन्यथाभूतोऽप्यर्थः अन्यया

अभ्यास आदि विविध उपायों से जिनवश्वन में कुशल हो जाता है। जैसे सुर्योदय होने पर चक्षु से सब कुछ टइय दिखाई देने लगता है। उसी प्रकार यह भी जीवादिपदार्थों को हस्तामलकवत् जानने लगता है।

आशय यह है कि जैसे इन्द्रिय और पदार्थके सिन्नर्य से अर्थात् यथायोग्य सम्बन्ध से घट आदि पदार्थ स्पष्ट एवं साक्षात् दिलाई देने लगते हैं। इसी पकार सर्वज्ञ प्रणीत आगम से भी सक्ष्म (परमाणु आदि) व्यवहित (देश से दूरवर्त्ती सुमेरु आदि) और विषकुष्ट (कालसे ध्यवहित राम एवं पद्मताभ आदि) परिस्फुट एवं असंदिग्ध स्पर्में प्रतीत होने लगते हैं। चक्षु से तो कभी कभी पदार्थ जैसा होता है। पैसा न दिलाई देकर अन्यथा रूपमें भी दिलाई देता है। जैसे रस्ती सर्व के रूपमें और किंशुक (पलाश) पुच्यों का समृह अग्नि रूप में

છે. પરંતુ તે પછી ગુર્કુલવાસ, અલ્યાસ વિગેરે જુદા જુદા અનેક ઉપાયો જીત વચનમાં ચતુર થઇ જાય છે. જેમ સૂર્યોદય થવાથી નેત્રથી સઘળા પદાર્થી સ્પષ્ટ દેખાવા લાગે છે, એજ પ્રમાણે તે પણ જીવાદિ પદાર્થોને હસ્તા મકાકવત્ જાણવા લાગે છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—જેમ ઇન્દ્રિય અને પદાર્થના સંનિક્ષ્યંથી અર્થાત્ યથાયાગ્ય સંબન્ધથી લટ વિગેરે પદાર્થ સ્પષ્ટ અને સાક્ષાત્ દેખાવા માંડે છે, એજ પ્રમાણે સર્વદા પ્રણીત આગમથી પણ સૂલમ, (પરમાણુ, વિગેરે) વ્યવહિત (દેશથી દ્વર સુનેરૂ વિગેરે) અને વિપ્રકૃષ્ટ (કાળથી વ્યવહિત રામ અને પદાનાલ વિગેરે) પરિસ્કૃટ અને અસંદિગ્ધ રૂપમાં પ્રતીત થવા લાગે છે, નેત્રથી તો કાઈ કેટઈ વાર પદાર્થ જેવા હાય છે તેવા ન દેખાતાં અન્યથા રૂપથી (જૂદા પ્રકારથી) પણ દેખાય છે, જેમકે–રસ્સી–દાશ સાપના રૂપમાં અને કિશુક (પલાશ આખરાના ફૂલા) પૂષ્પાના સમૂહ અમિના

### समयार्थंबोधिनी टीका प्र. श्रु. स. १४ प्रन्थस्वकर्पांतकपणम्

४३१

क्रायते यथा रज्जः सर्पभ्रान्त्या, किंश्वक्रनिवयोऽग्न्याकारेणावीति । न च सर्वज्ञा-गमस्य नवचिद्दि विसंवादः अन्यथाऽसर्वेद्गत्वापत्तिवसङ्गादिति ॥१३॥ मूलम्-उँड्रुं अहेयं तिरियं दिसासु,

> तैसा ये जे थावरा जे य पैंगा। क्षेया जैए तेर्सु परिटेवेएज्जा,

> > मैणप्पें ओसं अविकंपें माणे ॥१४॥

छ।या- ऊर्ध्वमधस्तिर्रम् दिशासु त्रसाश्च ये स्यावरा ये च पाणाः । सदा यतस्तेषु परिव्रजेत् मनाक् पद्वेषमविकस्पमानाः ॥१ ॥॥

दिखने लगते हैं। किन्तु सर्वज्ञ का आगम कभी ऐसा विसंवादी नहीं होता। अगर वह विसंवादी हो जाय तो सर्वज्ञ प्रणीत ही नहीं हो सकता ॥१३॥

गुरुकुल में यास तथा अभ्यासादि के द्वारा जिन भगवान् के वचन मर्भ को जानने वाला शिष्य मूलोत्तर गुणों को अच्छी प्रकार जानता है। उनमें मूलगुण को अधिकृत कर कहते हैं-'उड़ू'' इत्यादि।

शब्दार्थ—'बढ्ढूं -कर्ष्वम्' कर्ष्व दिशामें, 'अहे-अधः' अघोदिशामें 'तिरियं-तिर्थय' तिरिष्ठ 'दिसासु-दिशासु' दिशाभोंमें 'जे-ये' जो 'तसा-त्रसाः' तेज, ∶बायु, आदि ब्रीन्द्रिय जीव तथा 'जे-य-ये च' जो 'थावरा स्थावराः' पृथ्वीकाय, जलकाय और वनस्पति काय सूक्ष्म, बादर 'पाणा-प्राणाः' प्राणी हैं 'तेसु-तेषु' उन एकेन्द्रियादि जीवों में 'स्या-

રૂપમાં દેખાવા લાગે છે. પરંતુ સર્વજ્ઞના આગમ આવા પ્રકારના વિસંવાદી હોતા નથી. જે તે વિસંવાદી થઈ જાય તાે સર્વજ્ઞ પ્રણીતજ ન થઈ શકે શકલા

ગુર્કુળમાં વાસ તથા અભ્યાસ વિગેરેથી જીન લગવાનના વચનના મર્મને જાણવાવાળા શિષ્ય મૂલાત્તર ગુણાને સારી રીતે જાણે છે, તેમાં મૂળ ગુણને અધિકૃત કરીને કહે છે —'હર્દ્દ' ઈત્યાદિ

शण्डार्थ — 'सइइं-अर्ध्वम्' अध्विधितामां 'अहे-अधः' अधि दिशामां 'तिरियं -ितर्थम्' तिरधी 'दिसासु-दिशासु' दिशामां 'जे-ये' के 'तसा-त्रसः' तैकस, वासु विगेरे से धिन्द्रियवाणा क्ष्यो तथा 'जे य-ये च' के 'धावरा-स्थावराः' पृथ्वीक्षाय कलकाय अने वनस्पतिक्षय सूक्ष्म, आदर 'पाणा-प्राणाः' प्राधियो छ 'हेसु-हेपु' के कोकेन्द्रिय विगेरे क्ष्योमां 'स्रया-स्वा' सर्वकाणमां 'ज्ञप-

अन्यार्थः — गुरुकुलवासादिना जिल्बचनमम्बः शिष्यो मृलोत्तस्गुणान् सम्यग् जानाति तत्र मृलगुणसिकृत्याऽऽइ-(उड्ढं) अर्थम् – अर्थदिश्चि (अहे) अधोदिशि (िरियं) निर्यक् (दिसाम्) दिशःगु – अर्थ्वायित्तर्यम्थितु । जे) ये (तसा) त्रसाः – तेजोवाशुद्वीन्द्रियादयो जीविश्चेषाः तथा (जे य) ये च (यावरा) स्थावराः – पृथिवीजलवनस्पत्तयः सुक्ष्मा वादराश्च (पाणा) माणाः – माणिनः सन्ति (तेसु) तेषु – एके न्द्रियद्वीन्द्रियादि जोवेषु (सया) सदा – मर्वस्मिन्तेव काले (तए) यतः – यतमानः यतनाप्वेकम् (मणा) मनागपि – किश्चिद्वपि (पञ्जोसं) बहुषम् अकुर्दन् तथा – (अविकंपमाणे) अविकम्यमानः – अविवकन् - अविचलितः सनः (शिव्वएज्जा) परिवजेत् – संयममाने विचरेत् । ११॥

सदा' सर्व कालमें 'जए-धतः' धरन पूर्वक रहे 'मणा-मनःक् 'थोडासा-भी 'पभोसं-प्रवेषम्' बेष न करे तथा 'अविकंपमाणे-अविकम्पमानः' संयम में स्थिर रह कर 'परिव्याप्त्रज्ञा-परिव्रजेत्' संयम मार्गमें चिच-रण करें ॥१४॥

अभ्वयार्थ— उपर दिशा अघोदिशा तथा तिर्यंग् याने दोनों के मध्य दिशा में रहने वाले जितने श्रस तेजोवायु हीन्द्रिय वगेरह जीव विशेष हैं। एवं जितने स्थावर पृथिवी जल दनस्पति तथा सहमवादर प्राणी रहते हैं, उन सभी एकेन्द्रिय हीन्द्रिय प्रभृति जीवों के विषय में सदा ही यतना के साथ ध्यान देते हुए छेश मात्र भी हेष नहीं करते हुए संयम मार्ग से विचित्त नहीं होते हुए अर्धात् संयम का परिपाल्लन करते हुए दीक्षा धारण कर संयममार्ग में विचरे ॥११॥

यतः' यत्नपूर्वं ६ २६६ 'मणा-मनःक्' हैः हैः पश्च 'पश्चोसं-प्रदेवम्' देव न ६२ तथा 'अविकंपमाणे-अधिकंपमानः' संयभभां स्थिर रहीने 'परिव्यवज्ञा-परिव्यक्ति' संयभ भार्णभां विचरशु ६२ ॥१४ः।

અન્વયાર્થ—ઉપરની દિશા નીચેની દિશા તથા તિર્થક અન્નેની મધ્યની દિશાઓમાં રહેવાવાળા જેટલા ત્રસ અને તેજસ્કાય વાયુકાય દ્વીન્દ્રય વિગેરે જીવ વિશેષ છે, તેમજ જેટલા રથાવર પૃથ્વીકાય, જલકાય, વનસ્પતિગય તથા સૂક્ષ્મ બાદર પ્રાથિયો રહે છે. એ બધા એક ઇન્દ્રિય વાળા બે ઇન્દ્રિયવાળા વિગેરે જીવાના સંબંધમાં સદા યતનાપૂર્વક વર્તના તથા જરા પણ દ્વેષ ન કરતાં સંયમ માર્ગથી વિચક્તિ ન થતાં અર્થાત્ સંયમનું પરિપાલન કરતા શકા દીક્ષા ધારણ કરીને સંયમ માર્ગમાં વિચરણ કરે ાવપ્રા

टीका—शिष्यो गुरुकुलिनासात् जिनवचनमम्हो भवति, ताद्दश्च मूस्रीतरगुणात् सम्यक् स्वरूपेण जानाति तत्र मूलगुणमधिकृत्याद्द—'उड्ढूं' ऊष्वमू—
ऊर्ध्वदिशायाम् 'अद्देयं' अधोदिशि 'तिरियं' तिर्यम्—अन्तराले 'दिसासु' दिशासु—
दिश्च उपलक्षणाद् निदिश्च च—ऊर्ध्वाधस्तियग्दिशासु निदिशासु च अनेन क्षेत्रमधिकृत्य प्राणातिपानविरतिः मतिपादिता। तथा—'तसा' त्रसाः—त्रस्यन्ति—दुःखादौ
उद्देगं पाप्तुवन्ति इति त्रसाः—जीविवशेषाः तेजोवायुद्धीन्द्रियादयत्र। तथा 'जे प'
ये च 'थायरा' स्थावराः—तम्नामकर्मीद्यविनिः पृथिवीजलश्वस्यत्र।, एते मेद्प्रभेदभिन्नाः स्कृता वादराश्चः 'वाणा' माणाः—प्राणवन्तो जीवाः, 'तेष्ठ' तेषु
'सया' सदा—सर्वस्मिन्नेव काले, प्रावता कालमधिकृत्य प्राणातिपातिवरितः

टीकार्थ-- गुरुकुल में निवास करने से शिष्य जिनवचनों का मर्मक् हो जाता है और मर्मज्ञ होकर सम्यक् प्रकार से मूलगुणों और उत्तर गुणों का ज्ञाता चन जाता है। अतएव अब मूलगुण के विषय में कहते हैं।

जर्र्य दिशा में, अघो दिशा में, तिर्छी दिशा में, जो भी श्रस जीव हैं अधीत दुःख आदि की प्राप्ति होने पर उद्वेग पाने वाले तैजस्कार्य, वायुकाय और हीन्द्रिय आदि प्राणी हैं। तथा जो स्थावर नामकर्म के उदय बाले पृथ्वीकाय, अप्काय और वनस्पतिकाय के स्थावर जीव हैं। जिनके सूक्ष्म बादर आदि अनेक भेद भभेद हैं, उन में सदैव यतना करे। यहां दिशाओं का कथन करके क्षेत्र प्राणातिपातविरति का और 'सदैव' कहकर कालप्राणातिपात विरमण का प्रतिपादन किया गया है।

ટીકાર્ય — ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાથી શિષ્ય છન-વસનાના મર્મને જાલુ-નારા બની જાય છે, અને મર્મજ્ઞ થઈને સારી રીતે મૂળ ગુણા અને ઉત્તર ગુણાને જાણવા વાળા બની જાય છે. તેથી હવે મૂળ ગુણના સંબંધમાં કહે-વામાં આવે છે.

ઉદ્યવિશામાં, અધાદિશામાં તિર્જીદિશામાં જે કાઈ ત્રસ જીવ છે, અર્થાત્ દુઃખ વિગેરેની પ્રાપ્તિ થતાં ઉદ્વેગ પામવાવાળા તેજસ્કાય, વાયુકાય, અને દ્વીન્દ્રિય વિગેરે પ્રાહ્મિયો છે, તથા જે સ્થાવર નામ કર્મના ઉદયવાળા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અને વનસ્પતિકાયના સ્થાવર જીવા છે, કે જેના સૂક્ષ્મ અને બાદર રૂપથી અનેક લેદ અને પ્રભેદ થાય છે, તેમાં હંમેશાં યતનાવાન થવું. અહિયાં દિશાઓનું કથન કરીને ક્ષેત્ર પ્રાહ્માતિપાત વિરતિનું અને 'સદૈવ' કહીને કાલ પ્રાણાતિપાત વિરમભ્રુનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે,

प्रतिपादिता । 'जरु' यतः सदक्षणे यतनावान् सन् स्थावरजङ्गममाणिषु उपकारे-ऽपकारे दा 'मणप्पञ्जोसं' मनसा-मनागि मद्वेषमकुर्वेन् 'श्रविकंपमाणे' अवि-कम्पमानः-संयमादविचलन् 'परिवरण्जना' परिव्रजेन्-संयममागे विचरेत् ।

तदेवं योगत्रिककरणत्रिकेण द्रव्यक्षेत्रकालमःवरूषां माणातिवातिवर्ति सम्यय् अस्त्यद्विष्टतया अनुपालयेत्। एवं शेषाण्यपि सहात्रशानि उत्तरगुणांश्च प्रहणा सेवनाश्वितासमन्त्रितः सम्यग् अपुपालयेदिति भावः ॥१४॥ मृष्टम्—केल्लेण पुँच्छे सैमियं पैयासु,

> अः इक्खमाणो दिवयस्स वित्तं । तं सोधकारी पुँढो पैनेसे,

> > संखाईमं केविलियं सैमाहिं ॥१५॥

छाया—कालेन पृच्छेत् समितं मजासु आचक्षाणो द्रव्यस्य वृत्तम्। तं श्रोत्रकारी पृथक् प्रवेशवेद संख्यायेमं कैरलिकं समाधिम् ॥१५॥

निकसी भी जीव के झारा उपकार या अपकार होने पर मन से भी किचित् देव न करे।

इस प्रकार तीन कारण तीन योग से द्रव्य क्षेत्र काल और भावरूप हिंसाबिरति का सम्पन् प्रकार से, रागदेष से रहित होकर पालन करे। इसी प्रकार दोष महावतों का और उत्तरगुणों का भी ग्रहण और आसे सेवन रूप शिक्षा से युक्त होकर सम्पन् रूपसे पालन करे ॥१४॥

गुरुकुल में वास करने वाले शिष्य की विनयविधि कहते हैं— 'कालेय' इत्यादि।

द्याब्दार्थ---'काछेण-काछेन' प्रष्टव्य अवसर को जान कर 'पयासु--है। धि पञ्च छव द्वारा ६५३१२ अथवा अपकार थाय त्यारे भनशी पञ्च हि । पञ्च देव न करे,

આ રીતે ત્રણ કરણ અને ત્રણ ધારોશી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવરૂપ હિંસા વિરતિના સમ્યક્ પ્રકારથી રાગ દ્રેષથી રહિત થઈને પાલન કરે. એજ રીતે બાકીના મહાવતાનું અને ઉત્તર ગુણાનું પણ ગ્રહણ અને આસેવન રૂપ શિક્ષાથી શુક્ત થઈને સમ્યક્ રૂપથી પાલન કરે તાયુકા

ગુરૂકુળમાં વાસ કરવાવાવાળા શિષ્યની વિનયવિધિ કહેવામાં આવે છે. 'काळेज' ઇત્થાહિ

श्रण्डाश'--'कालेण-कालेन' पूछवा ये।व्य अवसरने काछीने 'वयासु-

अन्वयार्थः — गुरुकुरुवासिशिष्यस्य विनयविधिमाद्द-(कालेण) कालेनप्रष्टव्यकालं झारवा (प्यासु) प्रजासु-जीविष्ययं (सिमयं) सिमरम् सम्यम् झानयुक्तम् आवार्यम् (पुच्छे) पृच्छेत्-जीवादिविषयकं पत्रनं कुर्यात्, मश्रोत्तरं दृद्द्
सञ्ज गुरुः शुश्रुवायोग्यो भवति अतपवाद-(दिवयस्स) द्रव्यस्य-मोक्षनमनयोग्यभव्यस्य वीतरागस्य वा (वित्तं) वृत्तम्-संयमानुष्ठानम् आगमं वा (आद्वस्याणो)
प्रजासु' जीवों के विषयमें 'सिमयं सिमतम' सम्यक् ज्ञानवाछे आखार्यः
को 'पुच्छे-पृच्छेत्' जीवादि संयंधी प्रश्न पुछे 'दविष्यस्स-द्रव्यस्य' मोक्षः
गमन के योग्य सर्वज्ञके 'वित्तं-ष्टुत्तम्' संयमानुष्ठानको 'आह्वस्यमाणे -आख्झाणः' वताने वाछे आचार्य की साधु पूजा करे 'तं-तम्' उस्य आचार्यके उपदेशको 'सोयकारी-श्रोत्रकारी' आचार्य की आज्ञाका
पालन करने वाला शिष्य 'पुढो-पृथक्र' एकान्त भावसे 'पवेसे-प्रवेशयेत्'
अपने अंतःकरण में स्थापित करे 'इमं-इमम्' आगे कहे जाने वाला 'केवलियं-कैवलिकम्' केवल ज्ञानसे कहा छुआ 'समाहिं-समाधिम्' सम्यक् ज्ञानदिको 'संखा-संख्याय' सम्यक् प्रकारसे ज्ञान करके हृदय में धारण करे ॥१५॥

अन्वयार्थ-पूछने का समय जान कर या देखभाल कर शिष्य-प्रजा जीवोंके विषय में सम्यग्झान युक्त आचार्य को पूछे, याने जीवादि विषय पदन करे, पदनों का उत्तर देने वाले गुरु सेवा करने योग्य होते हैं। इसलिये कहते हैं कि भव्य इव्य अर्थात मोक्ष गमन योग्य अथवा

प्रजासु' छ्वाना संजन्धमां 'समियं-समितम्' सम्यक्ष ज्ञानवाणा आधायंने 'पुच्छे-पृच्छेत' प्रश्न पृष्ठे. 'द्वियस- दृष्ट्यस्य' भाक्ष अभनने याज्य सर्वज्ञनाः 'वित्त-गृत्तम्' संयमानुष्ठानने 'बाइक्समाण-आव्ह्याणः' अताववावाणा आधायंना साधु सत्कार करें 'तं-तम्' मे आधार्यंना उपदेशने 'सोयकारी-भोत्रकारी' आधार्यंनी आज्ञानुं पातन करवावाणा शिष्य 'पुढो-पृथम्' स्थानत सवसी 'प्रदेन-प्रवेशवेन' पाताना आंतःकरणुमां धारणु करें 'इमं-इसम्' आजण क्षेत्रामां आवनारा 'केविक्यं केविक्यम्' केवत ज्ञानधी क्षेत्रवामां आवनारा 'केविक्यं केविक्यम्' केवत ज्ञानधी क्षेत्रवामां आवेत 'समानिहं- समाधिम्' सम्यक्ष ज्ञानाहिने 'संखाय-संख्याय' सारी रीते वाखीने हृद्धस्यमां धारणु करें ॥१पा।

અન્વયાર્થ —પ્રશ્ન પૂછવાનેર સમય જાણીને સમજ વિચારીને શિષ્ય પ્રજાના હિત સંખંધી સમ્પક્ જ્ઞાન યુક્ત આચાર્યને પ્રશ્ન પૂછે છે. અર્થાત્ જીવાદિના સંખંધમાં પ્રશ્ન કરે. પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવાવાળા ગુરૂ સેવા કરવા स्थानभाणः—कथयन् उपदिश्वन् पदनस्योत्तरं ददानः सत्करणीयो भवति (तं) तम्— भावाभौषदेशम् (सोयकारी)-श्रोत्रकारी-श्रोत्रे-कर्णे कर्तुं शीलः शिष्यः-आवार्याः स्भाषाळकः (पुढो) पृथक् (पवेसे) भवेशयेत्—स्वान्तःकरणे स्थापयेत् (इमं) इमम् सक्ष्यमाणम् (केवलियं) कैवलिकम्-केवलज्ञानेन कथितम् (समाहि) समाधिम् (संखा) संख्याय सम्पग् हात्वा स्वद्वये धारयेत् ॥१५॥

टीका—गुरुकुलिननासिनां निनेयानां निनयनिधिमाह—'कालेण' इत्यादि।
'कालेण' कालेन-मध्य्यकालं झारना 'पयामु' मजामु-प्रकर्षेण जायन्ते—उत्पत्ति
पदनीमासादयन्तीति मजाः—जीनाः। ताहराजीननिषये 'पुच्छे' एच्छेन्-मशं
हुर्यात्, कं पृच्छेत् तनाह—'सिनयं' समितम् सम्यग्झानयुक्तम् आचार्यम्, जीनादिविषयकं मश्नं कुर्यात्। ततः 'आक्ष्यलमाणो' आचक्षाणः—मश्नोत्तरं दृश्त् आचार्यम्, जीनादिविषयकं मश्नं कुर्यात्। ततः 'आक्ष्यलमाणो' आचक्षाणः—मश्नोत्तरं दृश्त् आचार्यदिः शुश्रूषायोग्यो भन्नति। किं कथयन् तन्नाह—'द्वियस्स' द्रव्यस्य मोक्षणमनघोग्यमध्यस्य वीतरागस्य वा 'नित्तं' वृत्तम्—अनुष्ठानमागमं संयमं ना, ज्ञानं
धीतराग का वृत्त्य याने संयमानुष्ठान का या आगम का उपदेश देने
चाला और प्रद्नों का उत्तर देने वाला गुरु सत्कार करने योग्य होता।
है। इसल्यि आचार्य के उपदेश का ग्रहण करने वाला शिष्य आचार्य
की आज्ञा पालक होकर् आचार्यपिदेश को अपने हृद्य में स्थापित करे
और केवल्जान के द्वारा प्रतिपादित बक्ष्यमाण समाधि को सम्यक्
प्रकारसे जान कर आत्मा में धारण करे॥१५॥

टीकार्थ—गुरुक्कलवासी विनेषो (दिष्यों) की विनय विधि कहते हैं। प्रदन करने का योग्य अवसर जान कर जीवों के विषय में आवार्ष से प्रदन पुछे। प्रदनों का उत्तर देने वाले आवार्ष भादि गुश्रुषा के योग्य

માગ્ય હોય છે. તેથી કહેવામાં આવે છે કૈ-લવ્ય દ્રવ્ય અર્થત્ માક્ષ ગમન માગ્ય અથવા વીતરાગના વૃત્તાંત અર્થાત્ સંયમાનુષ્ડ.નના ઉપદેશ આપવાવાળા અને પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવાવાળા ગુરૂ સત્કાર કરવાને યાગ્ય હોય છે. તેથી આગાર્યના ઉપદેશને શ્રહણ કરવા વાળા શિષ્યે અત્સાર્યની આજ્ઞાનું પાલન કરનાર અનીને આથાર્યના ઉપદેશને પાતાના હૃદયમાં સ્થાપિત કરે અને કેવળજ્ઞાન દ્વારા પ્રતિપાદિત વક્ષ્યમાણ સમાધિને સારી રીતે જાણીને આત્મામાં ધારણ કરે. ાાવપા

ઢીકાર્થ — ગુર્કુળમાં રહેવાવાળા વિનેય (શિષ્ય) નાં વિનયવિધિ કહે વામાં આવે છે.−પ્રશ્ન કરવાને યેાગ્ય અવસર સમજીને જીવાના સંખ'ધમાં આચાર્યને પ્રશ્ન પૂછે. પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવાવાળા આચાર્ચ વિગેરે સેવા કર- बुनाणो गुरुः सत्करणीयो भवति । तमुपदिशन्तं गुरुष् 'सोयकारी' श्रोत्रकारीश्राचार्योपदिष्टं श्रोत्रे-कर्णे कर्तुं तत्सणे एव धारियतुं शीलं यस्य सः । तथाश्राचार्योद्रासंगादकः, 'पुढो' पृथक् 'पवेसे' स्वान्तःकरणे प्रवेशयेत्-व्यवस्थाययेत् ।
'संला' संख्याय-सम्पग्हात्वा, इमं वश्यमाणम् 'केवलियं' केवलिकम्-केविलना
संजातं-केवलकानेन कथितम् । 'समाहिं' समाधिम्-सम्पग्हानादिकं स्वहृदये
व्यवस्थाययेदिति ॥१५॥

मुल्म-अस्ति सुठिचा तिविहेण ताथी,

पएसु या मृंतिनिरोहमाई। ैते एवंमक्खंति तिलेगदंसी,

ण भुज्ज मेयंतु एमायसंगं ॥१६॥

छाया---अस्मिन सुस्थाय त्रिविधेन त्रायी, एतेषु च शान्तिनिरोधमाहुः। त एवमावसते त्रिलोकदर्शिनी, न भूयो यन्तु प्रमादसङ्गम् ॥१६।

होते हैं। मोक्ष गमन के योग्य भव्य जीव के या बीतरांग के बृत्तकों अर्थात् आगम को या आचार को निरूपण करने वाला गुरु सक्षार करने योग्य होता है। तस्व का उपदेश करनेवाले गुरु के उपदेश को कानों में धारण करना चाहिए। अर्थात् सावधानी के साथ श्रवण कर के तदनुसार व्यवहार करना चाहिए। उसे अन्तरतर में प्रवेश कराना चाहिए। तथा आगे कही जाने वाली केवली भगवान् के बारा कथित समाधि सम्यग्रानादि को भी हृद्य में धारण करना चाहिए।।१५॥ 'अस्मि स्विट्चा' इथ्यादि।

जारस साठच्या इत्याद । बाब्टार्थ —'अस्सि-अस्मिन' गुरुके उपदेश वचनमें 'सुठिच्या-

વાને યાગ્ય હાય છે. માે માં ગમનને યાગ્ય ભવ્ય જીવાના અથવા વીતરાગના વૃત્તને અર્થાત્ આગમને અથવા આચારને કહેવાવાળા ગુરૂ સત્કાર કરવાને થાગ્ય હાય છે. તત્ત્વના ઉપદેશ કરવા વાળા ગુરૂના ઉપદેશને કાનામાં ધારણ કરવા જોઈએ. અર્થાત્ સાવધાનતા પૂર્વક સાંભળીને તે પ્રમાણે વ્યવહાર કરવા જોઈએ તથા આગળ કહેવામાં આવનારી કેવલી ભગવાન્ દ્વારા કહે. વામાં આવેલ સમાધિ સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરેને પણ હૃદયમાં ધારણ કરી હેવી જોઈએ. ાાયપા

લાસિં સુઠિચ્ચા' ઇત્યાદિ શખ્દાર્થ'—'अस्ति∸લસ્મિન્' શુરૂના ઉપદેશ વચનમાં 'સુઠિચ્ચા∸સુસ્લાય' अन्त्रयार्थः— (अस्ति) अस्मिन् गुरुकुले निवसन् शिष्यः (मुठिन्चा) सुस्थायः समाधिरूपे मुक्तिमार्गे सम्यक् स्थित्वा (तिविहेण) त्रिविधेन-त्रिकरणत्रियोगेन (तायी) त्रायी-सकलनीवत्राणकारको मवति (एएसु या) एतेषु च-समिति-गुप्त्यादिषु विचरतः-संगतस्य (संति) शान्तिम्-समस्तक्ष्टेशक्षयरूपाम् (निरोहं)

सुन्धाप' समाधि हुए मुक्ति मार्गमें सुनाह हुएसे निवास करनेवाला साधु 'तिविहेग-त्रिविधेन' त्रिकरण तीन योगसे 'तायी-त्रायी' समस्त जीवों का रक्षण करने वाला होता है 'एएसु-एतेषु' ये समिति और गृप्तिके पालन करनेवाले संयतको 'या संनि-या शान्तिः' सकल क्लेश-ध्यहण जो शान्ति है तथा 'निरोहं-निरोधम्' अशेष कर्मध्य हुप निरोध-कर्मका क्षय होना 'आहु-आहुः' सर्वज्ञोंने कहा है वे कीन थे? ऐसी जिज्ञासा में कहते हैं-'तिलोगदंसी-त्रिलोकदिश्वाः' तिनों लोकके ज्ञाता 'ते-ते' वे तीर्थंकरादि 'एवमक्खंति-एवमाचक्षते' हस प्रकारसें कहते हैं की मुज्य प-भूयक्ष' किरसे 'प्रमायसंगं-प्रमादसङ्गम्' मदक प्राचादि संसर्ग को 'ण एयंतु-न यन्तु' प्राप्त न होवे ॥१६॥

अन्वयार्थ—गुरुकुल में निवास करनेवाला शिष्य समाधि रूप सम्पग् ज्ञान चारित्रास्मक मुक्तिमार्ग में सम्वक् स्थित होकर त्रिकरण त्रियोग से सकल जीवों का त्राण कारक (रक्षक) होता है। मोश्वतन्व को जानने वाले विद्वान सर्वज्ञ भगवान तीर्थकर समिति गुप्ति आदि में

सभाधि ३५तुं सुन्तिमार्थमां सुचा३ प्रश्नश्यी निवास हरवावाणा साधु 'तिबि हेण-त्रिविचेन' त्रिक्रश्च त्रियेश्यी 'त्रायी-त्रायी' स्थणा छ्योतुं रक्षत्व करवावाणा खांथते छे. 'एएसु-एतेषु' आ समिति अने शुण्तितुं पालन हरवावाणा खांथते 'या संवि-या शान्तिः' सक्ष्ण इदेश क्ष्य ३५ के शान्ति छे तथा 'निरोहं निरोधम्' अथेष कर्म क्षय ३५ निरोध अर्थात् कर्मने। क्षय धवातु 'ज्ञाहु- आहुः' सर्वकाओं कर्ध छे. ते सर्वज्ञ के छे छता १ को छत्राक्षा माटे हर्छ छे है-'तिल्होगदंती-त्रिज्ञोकर्हिनः' त्रथे दीर कर्ष्यवायाणा 'ते-ते' के तिर्थं कर्मा हर्षा (व्यावस्त्र क्ष्या विशेष्ट के छे हे-'मूज्य य-मूयक्षं १६थि। 'वमायसंगं-प्रमाद्धत्मम्' भटक्ष्य विशेष्ट संस्थाने 'व एयंतु न यन्तु' प्राप्त म भाय ॥१६॥

અન્વયાર્થ — ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાવાળા શિષ્ય સમાધિ રૂપ સમ્યક્ જ્ઞાન ચારિત્રાત્મક મુક્તિમાર્ગમાં સુરિયત થઈને ત્રણ કરણ અને ત્રણ ધોગથી સકલ જીવાના ત્રાણ કારક (રક્ષક) થાય છે. મેરક્ષ તત્ત્વને જાણવાવાળા વિદ્વાન્ સર્વજ્ઞ ભગવાન તીર્થ કર સમિતિ ગુમિ વિગેરમાં વિચરવાવાળઃ સંયમી સાધુને निरोधम्-अशेषकर्मक्षयस्यक्ष्यम् (आहु)ः-पतिषादयन्ति, ते के इत्याहः (तिस्रोगः दंधी) विस्रोकदर्शिनः-सर्वज्ञाः (ते) ते-तीर्थकराः, पूर्वेकमर्थम् (एवमक्लंति) एवः माचक्षते-कथयन्ति (युक्तं) भूयः-पुनः खन्न (यमायसंगं) प्रवादसङ्गम्-मदक्षयाः यादिसंसर्गम् (ण एयंतु)न यन्तु-न पाष्ट्रवन्तु इति तीर्थकरः प्रतिपादयन्तिः १६।

टीका — अपि चान्यत् 'अस्ति' अस्मिन् गुरुकुछे निश्सन् शिष्यः 'सुठिच्चा' सुर्थाय—पग्गुरुषुत्वात् सर्वक्षशसं श्रुतम् श्रुत्वा च सम्पग्गवपारितम्, अवपारिते च तस्मिन्, समाधिभूते मुक्तिमार्गे सम्यक्षिथत्वा 'विविहेण' विविधेन-विकरणः वियोगेन 'वायो' वायो-असस्यावरम् स्मवाद्यप्याप्याप्या तमकलत्रीवरक्षको भवति प्रकायरक्षणोपदेशको वा, तस्य 'एएसु या' एतेषु च समितिगुप्यादिषु विचरने बाले संयमी साधु को समस्त क्लेका क्षय रूप चान्ति तथा अदोष कर्मक्षय रूप निरोध हो जाता है ऐसा कहते हैं। वे जिलोक-दर्शी सर्वज्ञ बीतराम तीर्थं कर भगवान पूर्वोक्त अर्थ को इसलिए कहते हैं कि जिससे साधु महात्मा विषयगण फिर से कोषादि कषाय जात्यादि आठ मदका संसर्ग को न पास करे ॥१६॥

टीकार्थ—गुरुकुल में निवास करने वाले शिष्पने गुरु के मुखसे जो सर्वज्ञ का शास्त्र सुना है और सुनकर अवधारण (अर्थादिनिश्चय करने वाला) किया है। उसे अवधारण करने पर समाधि छप मुक्ति मार्ग में सम्पक् प्रकार से स्थित हो। तीन करण और तीन योग से त्रस, स्थावर, सूक्ष्म, यादर, पर्धाप्त, अपर्धास आदि समस्त जीवों का रक्षक हो या पर्काय जीवों की रक्षा का उपदेश कर्ता हो। समितिगुप्ति आदि में

સમકત કહેશ ક્ષય રૂપ શાન્તિ તથા અશેષ કર્મ ક્ષય રૂપ નિરાધ થયું જાય છે. તેમ કહે છે. એ ત્રિલાકદર્શી સર્વત્ત વીતરાગ તીર્થ કર ભગવાન પૂર્વોક્ત અર્થને એ માટે કહે છે કે-જેથી સાધુ મહાત્મા શિષ્ય ગણુ ક્રીથી ક્રોધાદિ-ક્ષય જાત્યાદિ આઠ મદના સંસર્ગને પ્રાપ્ત ન થાય શર્લા

ડીકાર્ય — ગુરૂકળમાં નિવાસ કરવા વાળા શિષ્યે ગુરૂ મુખેથી સર્વ રૃ પ્રશ્રુતિ આગમનું શ્રવણ કર્યું છે. અને તે સાંપ્રળીને અવધારણ અર્થાત્ અર્યાદિના નિશ્ચય કરેલ છે. તે એ રીતે અવધારણ કરવાથી સમાધિ રૂપ મુક્તિ માર્ગમાં સમ્યક્ પ્રકારથી સ્થિર રહે. ત્રણ કરણ અને ત્રણ યેગથી ત્રમ, સ્થાવર, સ્ક્મ, બાદર, પર્યાપ્ત અપર્યાપ્ત વિગેરે સલળા જીવાની રક્ષા કરવા વાળા હાય કે ષડ્કાયના જીવાની રક્ષાના ઉપદેશ કરવાવાળા હાય મુમિતિ ગુપ્તિ વિગેરમાં વિગ્રસ્વાવાળા સંયત પુરુષને સમસ્ત કહેશાના ક્ષય विचरतः—संयतस्य 'संति' शान्तिम्—समस्तवलेशक्षयरूपाम्, तया 'निरोहं' निरोध्यम्—अशेषकमेश्वयस्वरूपम् 'आहु' आहुः—पतिपादयन्ति के एवं मतिपादयन्ति तबाह—'तिलोगदंगी' तिलोकदर्शिनः त्रयाणां लोकानां दर्शनशीलाः ते तिलोक-दर्शिनः—सर्वशाः—तीर्थकराः प्रतिकामर्थम् ,ते' ते तीर्थकराः 'एवमक्लंति' एव माचक्षते—कथयन्ति, एवमेवार्थे ते तीर्थकरादयः मतिपादयन्ति संसारसागरस्य पारगमनाय । 'ण अङ्गं' न अयः 'एयंतु' यन्तु 'पमायसंगं' ममादमङ्गम् मदः कषायादिसम्बन्धं साधारे न कुर्वन्तु इति पतिपादयन्ति । गुरुक्कले वसन् साधुः सम्यग् मनोवाककायैः पाणिजातान् रक्षन् समितिगुष्तिपरिपालनेन शान्ति स्विकेकदर्शिनस्तिर्थक्षतः कथयन्ति यत् पत्रमृताः साधवः कथमपि पमादसङ्गे न मान्तुपुरिति भावः ॥१६॥

विचरण करने वाले संयत पुरुष को समस्त क्लेशों का क्षय रूप शानित प्राप्त होती हैं और समस्त कमों का क्षय रूप निरोध भी प्राप्त होता है। ऐसा तीनों लोकों को देखने वाले तीर्थ कर कहते हैं। संसारसागर से पार पहुंचने के लिए तीर्थ कर पूर्वोक्त अर्थ को इसी पकार कहते हैं। उनका कथन है कि साधु किर प्रमाद अर्थात् मद्य कषाय आदि का संग न करे।

तास्पर्य यह है कि गुरुक्कल में निवास करने वाला साधु मन वचन काय से प्राणियों की रक्षा करता हुआ, समितियों और गुप्तियों का पालन करके शान्ति और मुक्ति प्राप्त करता है। श्रिलोकदर्शी तीर्थंकरों का कथन है कि इस प्रकार के साधु किसी भी प्रकार के प्रमाद का संसर्ग न करें ॥१६॥

રૂપ શાંતિ પ્રાપ્ત થાય છે. અને સલળા કર્મોના ક્ષયરૂપ નિરાધ પણ શાય છે. એ પ્રમાણે ત્રણે લોકોને દેખવાવાળા તીર્થ કરો કહે છે. સંસાર સાગરથી પાર પહોંચવા માટે તીર્થ કર પૂર્વોક્ત અર્થને આજ પ્રમાણે કહે છે તેઓ કહે છે કે–સાધુએ પ્રમાદ અર્થાત્ મદ વિષય ક્યાય વિગેરેના સંગ કરવા નહીં.

કહેવાનું તાતપર્ય એ છે કે—ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાવાળા સાધુ, મન, વસન, અને કાચાથી પ્રાણિયોની રક્ષા કરતા થકા સમિતિયા અને ગુમિયોનું પાલન કરીને શાંતિ અને સુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. ત્રણે કાળના જ્ઞાનને જાણ નારા તીર્થ કરાનું કથનછે કે—આવા પ્રકારના સાધુ કાઇ પણ પ્રકારના પ્રમાકતા સંસર્ગ ન કરે ા૧૬ા

# समयार्थवोधिनी दौका प्र. श्रु. अ. १४ प्रन्थस्वरूपनिक्रपणम्

पुण्ए-निस्मम से भिक्त समीहियहं,

पिडिभाणवं होई विसारए य।

आयाणमञ्जी बोद्दाणमोणं,

उँवेच सुद्धेणे उँवेइ मोबेखं ॥१७॥

छाया-- निश्चम्य भिक्षुः सः समीहितार्थः, प्रतिमानवान् भवति विश्वारदश्च । आदानार्थी न्यवदानमीनम्, उपेस्य शृद्धेनोपैति मोक्षम् ॥१७॥

'निसम्म से भिक्खु' इत्यादि।

दान्दार्थ-'से-सः' गुरु के समीप निवास करनेवान भिक्तनु-भिक्कः' साधु 'समीहियहं-समीहितार्थम्' अपने अभिन्नवित मोक्षरूप अपको 'निसम्म-निदाम्य' गुरुमुलसे सुन करके 'पिड भाणवं-प्रतिभानवान्' हेयोपादेय के ज्ञानवाना 'होइ-भवति' होता है 'विसारए य-विद्यारद्श्रा' यथाविस्थतार्थ को मितपादन करनेवाना होता है 'आयाणमठी-आदानार्थी' सम्यक् ज्ञान अथवा मोक्ष की कामना वान वह साधु 'वोदाणमोणं-द्यवदान मौनम्' वारह मकारका तप और सर्वविरित्रहप संयम द्यो उपेच्च-उपेत्य' ग्रहण और आसेवन रूप दिक्का से पाछ करके 'सुद्धेण-इहित्र' उद्गमदि दोषरहित आहार से जीवन विताता हुआ 'मोक्सं-मोक्षम्' अठोष कर्मक्ष्यरूप मोक्षको 'उवेइ-उपैति' प्राप्त करता है।।१९४।

<sup>&#</sup>x27;निस्नम्म से भिवखु' धत्याहि

शण्दार्थं—'से-सः' शुरूसभीय निवास करवावाणा ते 'मिक्सू-मिक्षः' साधु 'समीहियदुं-समीहितार्थम्' याताने धिष्ठित मेखस्य अर्थने 'निसम्म-निश्म्य' शुरूभुणश्ची सांकणीने 'पिड्माणवं-प्रतिमानवान्' हैये। पादेय केवणसान वाणा 'होइ-मवित' है। य छे. 'बिसारए-विशारद्ख्य' तथा यथावस्थितार्थं दुं प्रतिपादन करवावाणा है। य छे. 'बाराणमही-आदानार्थों' सभ्यक्त्र सान अथवा मिक्षनी कामनावाणा ते साधु 'वादाणमोणं-व्यवदानमीनम्' जार प्रकृत्वं तथा अने सर्वं विरति ३५ संयमने 'उपेच्च-उपेत्य' अदेख् अने आसेवन्द्र्य शिक्षार्थी प्राप्त करीने (सुद्धेण-शुद्धेन' हिन्न विशेष्ठ होषेश्यी रिक्षित आहे। सुद्धेण शुद्धेन कित्र विशेष्ठ होषेश्यी रिक्षित आहे। सुद्धेण शुद्धेन क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र विशेष्ठ होषेश्यी रिक्षित आहे। सुद्धेण शुद्धेन क्षेत्र क

अन्वयार्थः—(से) स गुरुसभीपे सदा वसन् (भिक्खु) भिक्षुः-अनवद्यभिक्षण-षीलो सुरुखुः साधुः (समीहियदं) सक्षीहितार्थम्-स्वाजिलपितं मोक्षरूपमर्थं म् (निसम्म) निश्चय-गुरुमुखाद्वगम्य (पित्तमाण्यं) मित्रभानवान्-हेयोपार्षेयः हानवान् (होह) भवति (विसारण्य) विभारद्व श्रोतृषां यथावस्थितार्थमितपाद-कथ भवति (आयाणमद्वी) आदानार्थी—मोक्षार्थी सम्यगृहानाद्यर्थी वा (वोदाण्य मोणं) व्यवदानमीनम्, व्यवदानं हाद्शविधं तथः, भीनं सर्वविर्तिलक्षणः संयमः, एताह्मी तथःसंयमी (उपेच्य) एपेत्य-ग्रहणसेवतरूपया शिक्षया प्राप्य (सुद्धेण) सुद्धेन-उद्गमादिदोषरहितेन आहारेष्ठ जीयनयापनं कुर्वन् (मेवस्व) होक्षम्-अदोप-कमिसपरूपम् (उवेद) उपैति-माप्नोति ॥१७॥

टीका--'से' स गुरुवसीचे मदा वसन् 'शितखु' बिश्वः-मुक्तिगमनयोग्यः मोश्वमार्गम् 'निसम्म' निशम्य-अश्यम्य ह्याप्याये 'समीहियहं'़समीहितार्थम्-

अन्वयार्थ—गुरु के समीव हमेशा वसने वाला शिष्य, भिक्षु-निदीष भिक्षा सेवन करनेवाला मोक्षाभिलाणी साधु स्वाभिलियत मोक्षरण अर्थ को गुरु मुखसे सुन कर प्रतिभावान होता है याने हेयो-पादेय ज्ञान बाला हो जाता है और विशादद अर्थात स्रोताओं को यथा-वस्थित वस्तु स्वरूप का प्रतिपादन करता है और मोक्षाणीं या सम्यग् ज्ञानाणीं पुरुष बारह प्रकार के तप और सर्वविस्ति लक्षण संयम के ग्रहण सेवन रूप शिक्षा हारा प्राप्त कर उद्गमादि दोष रहित आहारसे संयमयात्राका निर्वाह करते हुए अशोप कर्म क्षय रूप मोक्ष को माफा करता है ॥१७॥

टीकार्थ—सदा गुरुके समीप निवास करने वाला साधु मोक्षमार्ग को सुनकर और हृदय में धारण वसके, अपने अभीष्ठ मोक्ष रूप अर्थको

અન્વયાર્થ — ગુરૂની સમીપ કાયમ વાસ કરવાવાળા શિલ્ય કે જે નિર્દોષ લિક્ષાનું સેવન કરવાવાળા અને માેશાબિલાયી છે અને પાતે ઇચ્છેલ માેલરૂપ અર્થને ગુરૂસુખર્થી સાંભળીને પ્રતિભાવાન થાય છે. એટલે કે હેયાપાદેય સાંનવાન થઈ જાય છે. અને વિશારક અર્થાત્ શ્રોતાએાને યથાવસ્થિત વસ્તુ સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે છે. અને માેલાર્શી અર્થાત્ સમ્યક્ જ્ઞાનાર્થી પુરૂષ ભાર પ્રકારના તપ અને સર્વ વિરતિ લક્ષણ સંયમને શહેણ સેવન રૂપ શિક્ષા હારા પ્રાપ્ત કરીને ઉદ્દરામાદિ દાવ રહિત અહારથી સંયમ યાત્રાના નિર્વાહ કરતા થકા અશેષકર્મ ક્ષય રૂપ માેલરને પ્રાપ્ત કરે છે, 119હા

ટીકાર્ય — સદા ગુરૂ સમીપે વાસ કરવાવાળા સાધુ માક્ષમાર્ગને સાંભળીને તથા તેને હૃદયમાં ધારણ કરીને પાતે ઇચ્છેલા માક્ષ રૂપ અર્થને स्वस्याऽभिलिपितं मोक्षरपर्थं ज्ञात्वा हेयोपादेयं सम्यक् परिक्षाय आचार्यसमीपन्तासात् 'पिलिभाणवं' मितिभानवान्-हेयोपादेयज्ञानदान् 'होइ' भवति । तथा- 'विसारए य' विशारदश्च-हवसिद्धान्तस्य यथावत् परिक्षानात् श्रोतृणां यथाव- स्थिताथ मितिपादकश्च भवति । 'आयाणमङी' आदानार्थी तवादानं मोक्षः, आदानं सम्यग् ज्ञानादिकं वा तदेवाथः-मधोजनं विद्यते यहा स आदानार्थी एताहशो ज्ञानादिश्योजनवान् 'बोदाणकोणं' व्यवदानशीनम्, तत्र व्यवदानं द्वादश्विधं तपः मौनं सर्वविरतिलथणः संयमा, एताहची तपःसपभी 'उवेच्च' उपेत्य- ग्रहणसेवनया द्विविध्या शिक्षया सर्वदा समन्वितः सर्वत्र प्रमादरहितः, पितमा- सम्पन्नो विशारदश्च । 'सुद्धेण' शुद्धेन उद्गवादिदोपरहितेन आहारेणाऽऽत्मानं यापयन् 'मोक्खं' मोक्षम्-अञ्चयक्ष्यस्य प्रविद्धे 'उपेति—पाप्नोति । कारण- समन्वधानाच्च सद्य पत्र मोक्षम्-अञ्चयक्षयस्य 'पाप्नोतीति ।

गुरुकुरे वासं कुर्वन् आचार्यमुखान् सर्वेद्वश्यमं मन्साधीरावरणादिकं श्रुत्वा जान कर, हेय और उपादेण को माली भांति समझ कर ज्ञानवान् हो जाता है। वह अपने सिद्धान्त को यथावण् जान कर कुशल बन जाता है और श्रोताओं के समझ यथार्थ अर्थोका ग्रीतपादक होता है। आदान अर्थात् मोक्ष या सम्यग्जानितिक श्रंथ को जाननेवाला होता है। तप और संयम को ग्रहण और श्रासेवन रूप दोनों प्रकार की शिक्षा से प्राप्त करके सर्वत्र प्रमाद रहित, प्रतिमा सम्पन्न और विशाद होता है। बद्गमादि दोषों से रहित शुद्ध आहार से जीवन निर्वाह करता हुआ मोक्षको प्राप्त करता है।

तात्पर्य यह है कि गुरुकुलवास करता हुआ साधु आचार्य के मुख से सर्वज्ञ प्रणीत आगम और सत् साधु के आचार आदि को अवण

જાણીને તથા હેય અને ઉપાદેય અર્થાત્ ગ્રહણ કરવા યાંગ્ય અને ત્યાંગ કરવા યાંગ્ય તત્વને સારી રીતે સમજીને જ્ઞાનવાન્ ખની જાય છે. તે પાતાના સિદ્ધાં- તને સારી રીતે યથાર્થ રૂપથી જાણીને કુશળ ખની જાય છે. અને શ્રોતા- એમની સમક્ષ યથાર્થ અર્થાતું પ્રતિપાદન કરવાવાળા બને છે. આદાન અર્થાત્ માક્ષ અથવા સમ્યક્ઝાના કિને જાહવાવાળો થાય છે. તપ અને સંયમને મહજ અને આસેવન રૂપ ખન્ને પ્રકારની શિક્ષાથી પ્રાપ્ત કરીને સર્વત્ર પ્રમાદ રહિત, પ્રતિભા સંપન્ન અને વિશાસક શાય છે. ઉદ્દેશમ વિગેષ્ટ દાષાથી રહિત, શુદ્ધ આહારથી જીવન નિર્વાહ કરતા થકા મે ક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—ગુર્કુળમાં વાસ કરતા થકા સાધુ આચા-ર્યાના મુખેથી સર્વત્ત પ્રદ્યીત આગમ અને સત્ સાધુના આચાર વિગેરેને

स्वकृताङ्गस्य

परिवासम्बद्धाः शासार्थमितिपादकश्च भवति । तथा सम्यक्षानाद्यर्थी तपः संयमी विश्व विश्वद्धाः रोग श्वरीरथात्रां निर्वहन् मोक्षगामी भवतीति मावः ॥१७॥ म्ह्रीम्-संखाइ धेम्मं च विद्यागरंति,

बुद्धा हुं ते अंतकरा भवंति। ते पीरगा दोण्ह वि मोर्थणाए,

संसोधियं पण्डे मुँदाहरंति ॥१८॥

छाया---'संख्यया धर्मेच न्याग्रणन्ति, युद्धा हु तेऽन्तकरा भवन्ति । ते पारणा द्वयोरिक मोचनाय, संशोधितं मझ्नप्रदाहरन्ति ॥१८॥

करके प्रतिमा सम्पन्न और ज्ञास्त्र के अर्थ का प्रतिपादक हो जाता है। सम्यग्नानादि का अर्थी होकर तप और संयम को प्राप्त करके विद्युद्ध आहार से दारीर निर्वाह करता हुआ मोक्षगामी होता है ॥१७॥

अब गुरुकुल्वासियों का धर्म कहते हैं-'संखाइ धरमंच' इत्यादि । द्राव्दार्थ--'धरमंच-धर्मश्च' श्रुतचारित्र लक्षण धर्म को 'संखाइ-संरुपाय' सद्बुद्धिसे स्वयं धर्मको जानकर के दूसरे को 'विषागरंति-श्यागुलित' उपदेश करते हैं 'ते-ते' इस प्रकार के वे साधु 'बुद्धा हु-इतुद्धाः' तीनों कालके ज्ञाता होने से 'अंतकरा-अन्तकराः' सकल कर्म को विनाद्य करने वाले 'भवंति-भवन्ति' होतें है ते ते' यथावस्थित वर्म का प्रतिपादन करनेवाले 'दोण्हवि-ह्योहिंग' अहते और दूसरे के

સાંભળીને પ્રતિભા સંપન્ન અને શાસ્ત્રના અર્થને પ્રતિપાદન કરવાને સમર્થ ભની જાય છે. સમ્યક્ જ્ઞાન વિગેરેની કામના વાળે: થઇને તપ અને સંચ-અને પ્રાપ્ત કરીને વિશુદ્ધ આહારથી શરીરના નિર્વાહ કરતા થકા માસગામી સર્ધ જાય છે. ા૧૭ા

**હવે શુર્**કુળમાં વાસ કરનારાઐાના ધર્મ<sup>દ</sup>તું પ્રતિપાદન કરવા માટે '**કંસાર કરમ' વ'** ઇત્યાદિ ગાયાતું કથન કરવામાં આવે છે.

शण्डार्थ — 'भग्मंच-धर्म'च' श्रुतयास्त्रि ३५ धर्भ ने 'संखाइ-संस्थाय' सडू जुद्धियी पेतो जाल्मीने श्रीकाओने 'वियागर ति-व्यागृणन्ति' अधेदेश धरे छे. 'ते-ते' आ अधारना साधु 'बुद्धा हु-हुः बुद्धा' त्रे शे शणने जाल्यवावाणा हैत्वाथी 'अंतकरा-अम्तकराः' सडक्ष अभीने। विनाश अस्त व्याणा 'भवंति-भवन्ति' साथ छे. 'ते-ते' यथावस्थित धर्भानुं प्रतिपादन अस्वावाणा 'दोण्हवि-द्वयोर्ण' अःवर्षार्थः—गुरुकुलनासिनो धर्ममुपदिशन्ति, इत्याह-(धर्म च) धर्म च अत्वारित्रष्ठक्षणं धर्मम् (संवाह) संख्यया-सद्युद्धया स्वयं धर्मं झात्वा परेभ्यः (वियागरंति) व्यागृणन्ति—उपदिशन्ति मुनयः (ते) ते-एवं विधास्ते साधवः (बुद्धा हु) बुद्धाः-तिकालदर्शिनः खन्छ-निश्चयेन (अंतकरा) अन्तकराः-सिश्चनः सक्ष्ठकर्मणां विनाधकाः (भवति) भवन्ति (ते) ते-एवंविधाः-यथाऽवस्थितः धर्ममितिपादकाः (दोण्हिति) द्वयोरिष-स्वप्रयोः (मोयणाप्) मोवनाय-कर्मपाश-विमोचनाप विमोचनया वा (पारगा) पारगाः-संसारसमुद्धाद् उत्तारका भवन्ति, तथा एवंभृताः साधवः (संसोधियं) संकोधितम्-प्रापराऽविरुद्धम् (पर्वः) प्रश्नम् (उदाहरंति) उदाहरन्ति-कथपन्ति ॥१८॥

'मोषणाए-मोचनाय' कर्मपाठा से मुक्त होने के लिए 'पारगा-पारगाः' संसारसमुद्र से पार पहोंचाने वाले होते हैं तथा ऐसे साधु 'संसोधियं -संद्योधितम्' पूर्वापरसे अविरुद्ध 'पण्हं-प्रश्नम्' प्रश्नों को 'बदाहरंति-बदाहरन्ति' कहते हैं ॥१८॥

अन्वयार्थ — मुनि लोग अन्वारित्र रूप धर्म को सम्पग् बुद्धि से स्वयं जान कर दूसरे को उपदेश देते हैं। इस प्रकार के वे साधु महाश्मा त्रिकालदर्शी और सकल सश्चिन कर्म का विनाशक होते हैं। इस प्रकार यथावस्थित धर्म के प्रतिपादक बे मुनिगण अपने और दूसरे को कर्मपाश से छोड़ाने के लिये या कर्मपाशसे छोड़ा कर संसार समुद्र से पार करने बाले होते हैं और इस प्रकार के साधु प्रवीपर विरोध से रहित प्रइन का उत्तर देते हैं। १९८॥

पेतिताना भने श्रीक्षभोता 'मेायणाए-मोचनाय' अभे भाशश्री भुक्त थवा भाटे 'वारता-पारताः' संस्थार सागरश्री पार पहिन्यात्रवायाणा है। ये छे. तथा केवा साधु 'छं छोधिय'-संशोधितम्' पूर्वापरथी अविदृद्ध 'पण्ह'-प्रश्नम्' प्रश्नाने उदार हरंति-उदाहरन्ति' ३६ छे. ॥१८॥

અન્વયાર — મુનિલાક શ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મને સમ્યક્ ખુદ્ધિથી સ્વય' જાણીને બીજાને ઉપદેશ આપે છે. આ પ્રકારના તે સાધુ મહાત્માઓ ત્રિકાલ કર્સી અને સઘળા સંચિત કર્મોના નાશ કરવાવાળા હાય છે. આ રીતે યથા-વસ્થિત ધર્મના પ્રતિપાદક તે મુનિગણ પાતાને અને બીજાને કર્મપાશચી છાડાવવા માટે અથવા કર્મપાશથી છાડાવીને સંસાર સમુદ્રથી પાર કરવાવાળા હાય છે. અને આવા પ્રકારના સધુ પૂર્વાપર વિરાધથી રહિત પ્રશ્નોના ઉત્તર આપે છે ॥૧૮ા टीका—गुरुकुछनिवासिनो ग्रुनयः किं कुर्वन्ति तद्दश्यित 'घम्मं' श्रुतचारित्र लक्षणं धर्मम् 'संखाइ' संख्यया, संख्या,—सद्बुद्धिः तया स्वयं धर्मः झारवा परेभ्यः 'वियागरंति' व्याग्णनित-मित्रिपादयन्ति—उपदिशन्तित्रर्थः । एवंविधाः 'ते' ते 'हु' निश्चयेन 'बुद्धा' बुद्धाः—न्निकालदर्शिनः 'अंतकरा भवंति' अन्तकरा मवन्ति—सश्चितसकलकपणां विनाशका भवन्ति । ते' ते—एवंविधाः यथाऽवस्थितधर्ममकः पकाः 'दोण्य वि' द्वयोरिष स्वपर्योः 'मोयणाए' कर्मविभोचनाय कर्मविमोचनया वास्नेदादिनिगड्गोवनया कर्म्यभूताश्च 'पार्गा' संवारसप्रदृश्य पार्गाः—उत्तारका मवन्ति, तथा एवंभूताश्च 'संसोधिषं' संशोधितम् प्रापराऽविरुद्धम् 'पण्डं' पद्मम् 'उदाहरति' उदाहरन्ति—कथयन्ति ।

पूर्वे बुद्ध्या विचार्य कोऽयं मदनकर्ता कीटकोऽयम् कस्य धर्मस्याऽनुयायी कीटकमर्थे झःस्यति । कीटगर्थमतिपादनशक्तोऽहितत्यादि विचार्य व्याकुर्यात् । अथवा परेग कश्चिद्धे पृष्टस्तं प्रश्नं सम्थग् विचार्य तत उत्तरं दलात् ।

टीकार्थ - गुरुकुलिबासी मुनि क्या करते हैं, सो दिखलाते हैं, सुत और चारित्र रूप धर्म को अपनी सद्युद्धि से जान कर दूसरों को उसका उपदेश करते हैं। वे निख्य ही जिकालहर्शी और संचित्र कमें के क्षय करनेवाले हीते हैं। धर्मकी समीचीन प्ररूपणा करने वाले वे स्व और पर दोनोंके कमेंबन्धन को या स्नेही आदि की वेड़ियों को काटकर समार समुद्र से तारने वाले होते हैं। वे पूर्वपर विरोध से रहित प्रश्न का उत्तर देते हैं। प्रथम यह जान कर कि यह प्रश्न कर्सा कीन है ? कैसा है ? किस धर्म का अनुषाधी है ? किस प्रकार के अर्थ को सम्कोग ? में किस प्रकार के अर्थका प्रतिपादन करने में समर्थ हूं ? हत्यादि

ટીક.થ'—ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાલ.ળા મુનિઓ શું કહે છે —એ બતા વવા માટે હવે કહેવામાં આવે છે. —જ્રુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મને પાતાની સદૂ બુદ્ધિથી જાણીને બીજાઓને તેના ઉપદેશ આપે છે. તેઓ નિશ્ચયજ ત્રિકાલ દર્શી અને સંચિત સમસ્ત કમોના ક્ષય કરવાલાળા હોય છે. ધર્મની સારી રીતે પ્રરૂપણા કરવાલાળા તેઓ સ્વ અને પર એમ અન્નેના કર્મ બન્ધનને અથવા સ્નેહ વિગેરેની એડિયાને કાપી નાખીને સંસાર સમુદ્રથી તારવાલાળા દેવય છે. તેઓ પૂર્વાપર વિરાધ વિનાતા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપે છે, પહેલાં એ જાણી લે છે કે આ પ્રકારતાં કેલ્ણ છે ? કેવા છે ? કયા ધર્મના અનુયાયી છે ? કેવા પ્રકારના અર્થને સમઝશે ? હૂં કેવા પ્રકારના અર્થનું પ્રતિપાદન કરવાને શક્તિમાન્ છું ? વિગેરે પ્રકારોના વિચાર કરીને તે ઉત્તર આપે

#### समयार्थेयोधिनी टीका प्र. श्रु. श्र. १४ प्रन्थस्य सपनि स्वणम्

RAA

एवं ते ययावस्थितं धर्मः मितपादयन्तः स्वपरतारका भवन्तौति गुरुकुले निवसन् सन्दुद्धचा धर्मः ज्ञात्वा, तमेवाऽन्येभ्य उपिदवेत्। एतादशः पूर्वसंचितं कर्मं विनाशयति, स हि स्वं परं च कर्मनालाद् व्यावचयति ॥१८॥ मूलम्-णो है।यए णोऽवि य ल्ट्रेसएजा,

माणं ण सेवेर्डज पंगासणं च।

ण यें।वि पन्ने परिहीस कुँउजा,

**णैयाऽऽसिर्धावाय वियागरेजा ॥१९॥** 

छाया - नो छाद्वेत्र।पि च छ्वपेद् मानं न सेवेत मकाशनं च । न चापि माझः परिहासं कुर्याः न चाप्यशीर्वादं व्याग्छशीयात् ॥१९॥

विचार करके बह उत्तर देवें या किसीने कोई प्रदन पूछ। हो तो उस प्रदन पर भली भांति विचार करके फिर उत्तर देवें।

इस प्रकार का आचरण करनेवाला यथध्वस्थित धर्म की प्ररूपणा करते हुए स्व और पर को तारने वाले होते हैं।

आशय यह है कि गुरुक्कल में निवास करने वाला मुनि अपनी बुद्धि से धर्म को जान कर दूसरों को उपदेश देना है। ऐसा पुरुष त्रिकालदर्शी होकर पूर्व संखित कर्म का क्षय करता है। अपने को तथा दूसरों को कर्म जाल से छुड़ाता है। ॥१८॥

अब संयत साधु का वर्मोपदेश प्रकार कहते हैं -णो छायए' इत्यादि। शब्दार्थ--'पन्ने-प्राज्ञः' सर्वतत्त्वको जानने वाला साधु 'णो छ।यए

અથવા કાઇએ કે.ઈ પ્રશ્ન પૂછેલ હેાય, તો એ પ્રશ્ન પર સારી રીતે વિચાર કરીને તે પછી તેના ઉત્તર આપે

આ પ્રકારથી તેઓ યથાવસ્થિત ધર્મની પ્રરૂપણા કરતાં કવ અને પરને તારવઃવાળા હોય છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—ગુરૂકુળમાં નિવાસ કરવાવાળા મુનિ પાતાની ખુદ્ધિથી ધર્મોને જાણીને બીજાઓને ઉપદેશ આપે છે, એવા પુરૂષ ત્રિક ળદર્શિ શકને પૂર્વ સંચિત કર્મોના ક્ષય કરે છે. પાતાને તથા બીજાને કર્માજાળથી છે ડાવે છે, નાવડા

&वे संयत सधुना धर्मि पहेशने। प्रधार जतावे छे.

'जो छायप' ईत्याहि

शण्डार्थ'---'पन्ने प्राज्ञः' सभस्त तत्वने जाधुनावाणा साधु 'गो छायए-नो

अन्वयार्थः — (संयतस्य धर्मीपदेशपकारमाह-(पन्ने) पाइः-सर्वतत्त्वइः साधुः (णो छायए) नो छाद्रयेत् स्वार्थं नान्यथा कुर्यात्, न वा स्वार्थं गोपयेत् परगुणान् वा न छाद्रयेत् (णोऽविष छुसएङ्जा) नापि च छुपयेत् -परगुणान् नैव विडम्बयेत् (माणं) मानम्-अहमेत्र सर्वश्रेष्टः' इत्याद्यभिमानम् (ण सेवेज्ज) न सेवेत, तथा-(पगासणं च) प्रकाशनं च स्वस्य सपस्वित्वेत पण्डितत्वादिना वा एवपापनं न कुर्यात् (ण या वि) न चापि (परिहास) परिहासम्-क्रीडार्नभवचनम् (कुज्जा) कुर्यात् (ण या वि) न चापि (श्रासियातायं) अशीवीदं च (वियागरेज्जा) च्याग्रणीयात्-स्र्यात्-अशीवीदववनं न स्र्यादिति भारः ॥१९॥

-नो छाद्येत्' स्त्रके अर्थको न छिपावे 'णो वि य स्वाप्डना-नापि च स्वयेत्' अन्यके गुगों को न छिपावे 'माणं-मानम्' में ही सर्वश्रेष्ठ हूं इस महार मानका 'ण सेवेडना-न सेवेत' सेवन न करे तथा 'पगास-णं य-प्रकाशनश्र' अपने को पंडित अथवा तपस्वि पनेसे प्रगट न करे तथा 'णणावि-नचापि' न 'आसियावायं-आशीर्वादं' आशीर्वचन 'विधागरेडना -च्यागृणीयात्' का कथन करे अर्थात् आशीर्वचन न कहे ॥११॥

अन्वयार्थ — सर्व तत्वज्ञ साधु सूत्रार्थ का अन्यथा रूप से वर्णन नहीं करे, या सूत्रार्थ का गोपन भी नहीं करे और दूसरों के गुणों को विद्य-म्बना में नहीं डाले। में ही सर्व से अेष्ठ हूं इत्यादि मिथ्या अभिमान नहीं करे और अपने को पाण्डित रूप से या तपस्वी रूपसे लोक में प्रकाशन नहीं करे और परिहास हसी कीडा में भी नमें वचन न बोले। एवं आशीर्वाद बचन भी न बोले ॥१९॥

हादयेत्' सूत्रना अर्धंने धूपाये नहीं 'जो ति य स्वएका-नापि च स्वयेत्' जीनता शुर्वेत् धूपाये नहीं 'माणं-मानम्' हूं क सर्वोत्तम धुं आवा प्रधा-रता भानने 'ज सेवेडका-न सेवेत' सेवन न उरै तथा 'पगास्रणं य-प्रकाशनद्ध' पाताने पांकित अथवा तपश्चिपशाती प्रगट न उरै तथा 'ज वावि-न चापि' न 'ब्रासियावायं-आर्शार्वादम्' आशीर्वं अन्तु 'वियागरेडका-व्यागृजीयात्' ५थन ६२ आशीर्वं यन न इहे ।१९६॥

અન્વયાર્થ — સર્વ તત્વજ્ઞ સાધુ સૂત્રાર્થનું અન્યથા રૂપથી વર્ણન ન કરે અથવા સૂત્રાર્થને છુપાવે પણ નહીં. અને બીજાના ગુણાને પણ છૂપાવે નહીં તથા બીજાના ગુણાની વિકંખના ન કરે. હૂંજ સૌથી શ્રેષ્ઠ છું. એવા પ્રકા-રનુ મિચ્યાબિમાન ન કરે અને પાતાને પાંડિતપણાથી અથવા તપસ્વીપ-શાથી લાકમાં પ્રસિદ્ધ ન કરે અર્થાત્ મશ્કરી હાંસી મજામાં પણ અસત્ય વચન ન બાલા તથા આશીર્વાદ વચન પણ ન બાલે ા૧૯ા

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. धु. अ. १४ ग्रन्थस्यकर्पनिकपणम्

टीका—संयतः केन मकारेण महत्वणां कुर्यातमाह-'णो छायप' इत्यादि । आचार्यशक्षया मितज्ञातागमः साधुः प्रश्तस्योत्तरं जुवन् कमि हेतुमाश्रित्य परेणोद्धेजितोऽपि शिष्येभ्यः कुपितोऽपि स्तनत्रयसंपन्तो चा कुत्रिकापणकल्पो वा चतुर्दशपूर्तिणामन्यतरो चा छूत्रं तद्धं चा 'णो छादयेत्—तान्यथा व्याख्यां कुर्यात् । अथवा धमैकयां कुर्वन् नार्थं छादयेत्—गोपयेत्, आत्मगुणोतकपाँऽमिभायेण अन्यदीयगुणात् न छादयेत् । सथा—परकीयगुणात् 'णो वि' छूसएजना'
नापि छूपयेत्—तेव विडम्पयेत्। अथवा शास्त्रार्थम् अपसिद्धान्तेन न व्याख्यां कुर्यात् ।
तथा-'सर्वस्यापि शास्त्रस्याऽदं ममैजः सर्वसंश्रणानां समुच्छेता, नास्ति मसुख्योऽन्यः, अहमेव तपस्वी' इति, पवं विधम् 'माणं' मानम्—अभिमानम् 'न सेवेज्जा'

टीकार्थ—साधु किस प्रकार प्ररूपणा करे, सो कहते हैं-जिसने आवार्य की शिक्षा से आगमों को जान लिया है। ऐसे साधु को प्रश्न उत्तर देते समय किसी हेतु से दूसरा कोई उद्घिग्न कर दे शिष्यों पर कुपित होकर भी रत्नश्रय से सम्पन्न और कुविक आपण (कुंतियावण) के समान (सभी प्रश्नोंका उत्तर देनेवाला) या चौदह पूर्वियों में से अन्यतर होकर सूत्र को या उसके अर्थ को निष्ठियों, उसकी अन्यथा व्याख्या न करे। अथवा धर्म कथा करते समय अर्थ का गोपक न करे। अथवा धर्म कथा करते समय अर्थ का गोपक न करे। अथवा धर्म कथा करते समय अर्थ का गोपक न करे। अथवा सिद्धान्त से विपरीत व्याख्या न करे। इसके अतिरिक्त में सब शास्त्रों के रहस्थका देला हूं, समस्त संशयों का छेता हूं, मेरे जैसा अन्य कोइ नहीं है, में ही तपस्वी हूं, इस पकार का अभिमान न करे। अथना पाव्छित्य

ટીકાર્ય — સાધુએ કૈવી રીતની પ્રરૂપણ કરવી તે સૃત્રકાર ભતાવે છે. જેશે આચાર્યની શિક્ષાથી આગમા જાણી લીધેલ છે, એવા સાધુને પ્રશ્નના ઉત્તર આપતી વખતે કાઇ પણ હેતુથી બીજા કાઇ ઉદ્વિમ કરે શિલ્યા પર કોધ કરીને પણ રત્ન ત્રયથી સમ્પન્ન કૃત્રિક આપણ (કૃંતિયાવણ)ની સરખા (સઘળા પ્રશ્નોના ઉત્તર દેવાવાળા) અથવા ચૌદ પૂર્વિયામાંથી અન્યતર થઈ ને સૃત્રને અથવા તેના અર્થને છુપાવે નહીં. તેનું અન્યથા વ્યાખ્યા ન કરે. અથવા ધર્મ કરતી વખતે અર્થનું ગાપન ન કરે. પોતાના ગુણોનું વિશેષ પણ ભતાવવા માટે બીજાઓના ગુણોને લંકે નહીં. અથવા બીજાના ગુણોની વિકમ્બના ન કરે. અથવા સિદ્ધાંતથી વિપરીત વ્યાખ્યા ન કરે. આ શિવાય હું સઘળા સંશ્યોને દ્રર કરનારા છું. મારા જેવા બીજા કેઇ નથી. હું જ

न सेदेत । तथा 'पगासणं' मकाञ्चनम्, स्वस्य पण्डितत्वेन-तपस्वित्वेन वा ख्या-पनं न कुर्यात् । तथाऽन्यान्यमपि पूजामस्कारादिकं नाभिल्येत् । तथा 'न या वि' न सापि 'फन्ने' माझः-सर्वेपरार्थवेता 'परिहासं' परिहासम्-क्रीडावचनम् 'कुज्जा' कुर्यात्, यदि श्रोता मित्रादितवर्थं न जानीयात्, मजामण्डादिहेतुत्या तदा तस्योपहासमधिक्षेपवचनं कथकिष न कुर्यात् । 'ण य' न च 'श्रासियावायं' माशीवदिम् 'भोः भोः ? दीर्घायुक्षिव' इत्याक्षीविद्यनम् न 'वियागरेज्जा' व्याग्रणी-यात्-न ब्रूषात्, विन्तु भाषासमितियुक्तो भूयात्।

इत्यं मश्नोत्तरं ददत् साधुः अर्धं न छ।दयेत्, तथाऽगसिद्धान्तमाश्रित्य शास्त्रव्याख्यानं न क्रयात् । तथा 'अहं विद्वान तपस्वी दा' एवमिमानं न सेवेत । स्वगुणांश्वापि न मकाश्रयेत्, न वाऽयुद्धचमानं श्रोतारसुष्ट् सेत् आशीर्यादम् चकमपि बचो न ब्रूयादिति भावः ॥१९॥

या तपस्वीपन प्रकट न करे। पूजा सत्कार की अधिलाघा न करे। षुद्धिमान साधु इंसी मजाक न करे। यदि श्रोता बुद्धि की मन्दता आदि किसी कारण से प्रतिपादित अर्थ को न समझ सके तो उसको न उप-इास करे और न आक्षेप करे। 'दीर्घायु होओ, प्रमेवान् होओ' इत्यादि आद्यीवार्द के वचनों का प्रयोग न करे किन्तु आया समिति से युक्त हो।

आदाप यह है कि प्रश्नों का उत्तर देते समय साधु अर्थ को छिपाने का प्रयत्न न करे। मैं विद्वान् या तपस्वी हूं, ऐसा अभिमान न करे। अपने गुर्णों को प्रकट न करे। आशीर्वादसूचक वचन न बोछे॥१९।

તપસ્વી છું. આવા પ્રકારનું અભિમાન ન કરે. પોતાનું પાંડિત્ય અથવા તપસ્વી પશું પ્રકટ ન કરે. પૂજા સત્કારની ઇચ્છા ન કરે. બુદ્ધિમાન સાધુ કઠ્ઠા મશ્કરી ન કરે. જો કાઈ શ્રોતા છુદ્ધિના મંદપણું વિગેરે ઠાઈ કારણથી પ્રતિપાદન કરેલ અર્થને ન સમઝે તા તેની મશ્કરી ન કરે. તથા આશ્રેષ પણ ન કરે. 'દીર્ઘાયુ થાવ' 'ધર્મવાન્ થાવ' વિગેરે પ્રકારથી આશીર્વાદના વચનાના પ્રયોગ ન કરે, પરંતુ ભાષા સમિતિથી યુક્ત થાય.

કહેવાના આશય એ છે કે—પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપતી વખતે સાધુ મર્થને છુપાવવાના પ્રયત્ન ન કરે. શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ વ્યાખ્યાન ન કરે. હું વિદ્વાન્ છું. અથવા તપસ્વી છું. એવું અભિમાન ન કરે. પાતાના ગુણાને પ્રગટ ન કરે. અને મન્દ બુહિવાળા શ્રોતાની મશ્કરી ન કરે. તથા આશીવાંદના વચના ન બાલે. શ૧૬ના

848

प्रम्-भ्याभिसंकाइ दुंगुंछमाणे ण णिव्वहे मंतैपएण गोंयं। ण किंचिमिव्छे मणुए पर्यासु असी हु धेनमाणि णै संवर्णजा।२०।

छाया-भूताभिशङ्कपा जुगुप्तमानो, न निर्वहेन्मन्त्रपदेन गोत्रम् । न किञ्चिदिच्छेन्मनुजः पजास्त, असाधुधर्मान्त संपदेत् ॥२०॥

अन्त्रयार्थः — किमर्थमात्रीर्वादो न बक्तव्यः ? इत्याह (भूयामिसंकाइ) भूता-भिश्चकृया-माणिविनाश्चकक्षया आक्षीर्वादः पाषकमे इति (दुगुंछमाणे) जुगुप्समानः

साधु को आशीर्वाद वचन नहीं बोलने में कारण कहते हैं— 'भूगाभि संकाइ' इत्यादि।

राब्दार्थ--- 'सूयाभिसंकाह-भूताभिकाङ्कया' साधु, प्राणियों के विनाद्या की आहांका से आहाविद पारकमें है इस प्रकार से 'दुगुंछ-माणे-जुगुष्प्रमानः' घृणा करके आहाविद पारकमें है इस प्रकार से 'दुगुंछ-माणे-जुगुष्प्रमानः' घृणा करके आहाविद न कहे एवं 'गोयं-गोत्रम्' वाक् संपम को 'मंतपरण-मन्त्रप्रदेन' मंत्र आदि के प्रयोग से 'ण णिव्वहे-न निर्वहेत्' निःस्सार न बनावे इस प्रकार 'मणुए-मनुजः' साधु पुरुष 'प्यासु-प्रजासु' प्राणियों में धर्मकथा करके 'किंचि-किमपि' किसी प्रकार का पूजा सरकार आदि को 'ण इच्छे-न इच्छेत्' इच्छा न करे तथा 'असादु घम्माणि-असाधु धर्मान्' असाधु के धर्मका 'ण संवएउजा-न संबदेत्' उपदेश न करे ॥२०॥

अन्वयार्थ-भूतों की अभिशङ्का से याने प्राणियों के विराधना की आशङ्का से आशीर्वाद बोलना पापकर्म है। इस प्रकार छुणा करते हुए

साधुशे आशीर्यं वन न लेखवानुं कारणु क्षे छे. 'सूयाभिसंकाइ' धर्यादि शण्दार्थ--'सूयाभिसंकाइ-सूतामिशङ्कया' साधु प्राण्डियेता विनाशनी शंकाशी आशीर्याद पापक्ष छे आ प्रजारे 'तुगुंचमांने-जुगुप्समानः' धृष्णु क्षित्री आशीर्यं वन केष्ठे तेमक 'गोरं-गोत्रम्' याद्र संयभने 'मंतप्रण-मन्त्र पर्नेन' मंत्र विशेरेना प्रयोगशी 'ण जिल्लाहे-न निर्वहेत्' निःस्सार न अनावे आ प्रकारे 'मणुए-मनुज्ञः' साधु पुरुष 'पयासु-प्रजासु' प्राण्डियोशां धभिक्षा करीने किचि-किमिप' केशि पण्ड प्रकारना पूर्व सत्कार विशेरेनी 'ण इन्हेन्न इन्हेत्' धिन्छा न करे तथा 'असाहु धम्माणि-असाधुधर्मान्' असाधुना धभिना 'ण संवएक्जा-न संवदेत्' अपहेश न करे ॥२०॥

અન્વયાર્થ — ભૂતોના વિનાશની અક્ષિરાંકાથી અર્થાત્ પ્રાક્ષિયોની વિશા ધનાની આશંકાથી આશીર્વાદ કહેવા તે પાયકમેં છે. આ રીતે ઘૃષ્ણા કરતા -घृणां कुर्वत् आशीर्वचो न व्रयात् साधुः, एवम् (गोयं) गोत्रम्-ताक् संयमम् (मंतपण्ण) मन्त्रपदेन-मन्त्रादिपयोगेण (ण णिव्वहे) न निर्वहेत् असारं न कुर्यात्, प्राणिविषये राजादिना सावद्यमन्त्रणां त्रा न कुर्यात्, एवम् (मणुए) मनुजः (पयासु) प्रजासु-पाणिषु धर्मकथां कुर्वत् (ण किंचि) न किमपि प्रनासत्कारादिकम् (इच्छे) इच्छेत्-अभिलपेत्, एवम् सावद्यकर्मकारिणाम् (असाहु धम्माणि) असाधुधर्मान तर्पणाग्निहोत्रादीत् (ण संवप्जना) न संवदेत्-नोपदिशेत् ॥२०॥

टीका — कि निमित्तम् आशीर्वादो न विधेयस्त्याह-'भूयामिसंकाः' भूताभिश्चक्षया भूतेषु बहुविधभेदमभेदभिननेषु माणिषु या विनाशशङ्का तया, आशीवादं सावद्यं कमें 'दुगुंछमाणे' जुगुप्तमानः, आशीर्वचो न द्यूयात् तथा 'गोयं'
सोत्रम्, गाः-वाणीः त्रायते इति गोत्रम्-वाचां संयमः, ताद्दशं वाद्यसंयमम् 'मंतप्रमण' मन्त्रपदेन-सन्त्रादिप्रयोगेण 'ण णिव्यहे' न निवंहेत्—साररितं न कुर्यात् ,
साधु आशीर्वाद घचन नहीं बे.छे, एवं वचन संघम को मन्त्रादि प्रयोग
के द्यारा सार रहित न करें। अथवा प्राणी के विषय में राजा वगैरह के
साथ दुष्ट विचार न करे। इसी प्रकार मुनि धर्मकथा करते हुए अपनी
पूंचा सन्कारादि को नहीं चाहे। एवं सदीय कर्म करने वालों का तर्पण
अगिन होन्नादि असद धर्म का उपदेश नहीं दे ॥२०॥

टीकार्थ-- बहुत प्रकार के भेदों और प्रभेदों से भिन्न प्राणियों के विनाश की आशंका से पाप से घृणा करता हुआ छिन आशीर्वाद के बचन का प्रयोग न करें 'गो' का अर्थ बाणी है। उसकी रक्षा करनेवाला गिन्न' कहलाता है अर्थात् बचन संयम को 'गोन्न' कहते हैं। उस वचन संयम को 'गोन्न' कहते हैं। उस वचन संयम को मंत्रादि का प्रयोग करके निःसार न चनावे। अथवा गोन्नका

સાધુ ખાશીર્વાદ વચન ન કહે તથા વચનસંયમને મંત્ર:દિ પ્રાગેગદ્વારા સાર વગરના ન ખનાવે. અથવા પ્રાણીના સંબંધમાં રાજ વિગેરેની સાથે દુષ્ટ વિચાર ન કરે એજ પ્રમાણે મુનિ ધર્મકથા કરીને પેલાન: પૂજા સહકાર વિગેરની ઈચ્છા ન કરે તથા સંદેષ કર્મ કરવાવાળના તર્પણ અગ્નિહોત્રાહિ ખસદ્વ ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. ારળા

ટીકાર્થ — ઘણા પ્રકારના લેકા પ્રભેદાથી ભિન્ન પ્રાહ્યિયાના વિનાશની આશંકાથી પાપથી લુણા કરતા કરતા સાધુ આશીર્વાદના વચનાના પ્રયોગ ન કરે. 'તો' ના અર્થ વાણી એ પ્રમાણે થાય છે, તેની કર્યા કરતાર 'ગાત્ર' કહેવાય છે. અર્થાત્ વચનસંયમને ગેલ્લ કહે છે. એ વચનસંયમને મ'ત્ર વિગે- દેના પ્રયોગ કરીને નિઃસાર ન અનાવે. અથવા 'ગેલ્લ' એટલે પ્રાણિયાના પાણે!

यद्वा गोत्रं प्राणिनां जीवितं तत् मन्त्रवदेन राजादिना सद जीनोपमर्देख्पां मन्त्रणां न कुर्यात् तथा 'मणुए' मनुनः 'पयासु' प्रजास प्रजायन्ते इति प्रजाः-पाणिनः तेषु व्याख्यानादिकं घमकथां वा कुर्वन् 'ण किंवि' न किमपि पूजासरकारादिकम् 'इच्छे' इच्छेद्-अभिल्षेत् । तथा सावधकर्मकारिणाम् 'असाहु धम्माणि' असाधु धमौन् तर्पणाग्निहोत्रादीन् 'ण संवएउना' न संबदेत् तत्कृते उपदेशे न देयः । अथवा कुत्सितधनीं पदेष्टारम् उद्दिश्य साधुरचनं न स्र्यादिति ।

पापात्-जुनुष्तमानः माजिनां दिनायनगङ्कया कस्मैचिन्नदेया आशीः। तथा मन्त्रित्यामयोगेण स्वकीय वाक्संपमस्य नाऽसारतामापादयेद्। तथा भजातो न कि मिष्णूजासस्कारादिकमिमक्षेत्। तथा सावधिकयायुक्तं धर्म नो वदेदिति भावः २०। अर्थ है प्राणियों का प्राणा। उस गोत्र को अर्थात् जीव के प्राणों को मंत्रपद से अर्थात् राजा आदि के साथ मंत्रणा करके नष्ट न करे। प्राणियों को उपदेश देता हुआ उनसे पूजा सरकार आदि की अभिलाधा न करे। तथा सावध कार्य करने वालों के असाधु धर्मों का अर्थात् तर्पण, होम आदि करने का उपदेश न दे। अथवा खे। दे धर्म का उपदेश देने वाले को साधु अच्छा या सच्चा न कहे।

अभिज्ञाय यह है कि साधु पाप से घुणा करता हुआ प्राणि-हिंसा की आहांका से किसी को आजीर्वाद न देवे। संत्रविद्याका प्रयोग करके अंपने संयमको निस्सार न बनावे। प्रजा अर्थात् प्राणियों से धर्मी-पदेश के बद्छे में पूजा सत्कार आदि किसी वस्तु को पाने की इच्छा न करे तथा जो धर्म साधु के योग्य नहीं है। उसका उपदेश न करे॥२०॥

એ ગાત્રને અર્થાત્ જીવના પાણાને મંત્રપદથી અર્થાત્ રાજ વિગેરની સાથે મંત્રણા કરીને તેના નાશ ન કરે. પ્રજા અર્થાત્ પાણિયાને ઉપદેશ આપતા થકા તેઓની પાંસે પોતાની પૂજ સત્કાર કરાવવાની ઈચ્છા ન કરે. તથા સાવદા કાર્ય કરવાવળાઓના અસાધુ ધર્મોના અર્થાત્ તપંજ હામ વિગેર કરવાના ઉપદેશ ન કરે. અથવા ખાટા ધર્મના ઉપદેશ આપવાવાળાને સાધુ અર્થાત્ સાર્કે કે ખાટું ન કહે.

કહેવાના અભિપાય એ છે કે—સાધુ પાપની નિંદા કરતા થકા પ્રાર્થિન યોની નિંદાની શંકાર્યો કોઇને પણ આશીર્વાદ ન દે. મંત્ર વિદ્યાના પ્રયેશ કરીને પોતાના સંયમને નિસ્સાર ન બનાવે. પ્રજા અર્થાત્ પ્રાર્થિયોની પાંસેથી ધર્માપદેશના બદલામાં પૂજા સતકાર વિગેરે કાઈ પણ વસ્તુ મેળવવાની ઈચ્છા ન કરે. તથા જે ધર્મ સાધુને યોગ્ય નથી, તેના ઉપદેશ ન કરે. ારબા म्लम्-हांसं पि णी संधइ पावधम्मे,

ओप तहीयं फैरुसं विधीणे।

णी तुंच्छए जी य निकैत्थइच्जा,

अणाइले या अकेसाइ भिंक्खू ॥२१॥

छाया—हासमिष न सन्धयेत् पाषधमीत्, ओजस्तध्यं परुषं विजानीयात्। न तुन्छो न च तिकस्ययेत्, अनाविको वाऽकषायी भिक्षुः॥२१॥

'हासंपि जो संघह पावधम्मे' हत्यादि ।

द्वार्थ — 'भिक्खू – भिक्षुः' निरवद्य भिक्षा का सेवन करनेवाला साधु 'हासंपि – हास्यम पि' परिहास भी 'णो संघए – नो सन्धयेत्' न करे तथा 'पावधम्मे – पापधर्मान' कायिक वाचिक, मानसिक व्यापारों को न करे तथा 'ओए – ओजः' रागह्रेष रहित होकर 'तिहर्यं – तथ्यम्' सत्य बचन भी 'फहसं – कठोरम्' अन्य को पीडा करनेवाला है ऐसा 'वियाणे – विज्ञानीयात' जाने तथा 'णो तुच्छए – न तुच्छो' स्वयं किसी अर्थको जानकर अथवा राजादिसे पूजा सत्कार भादि पास करके मदन् न करे 'नो य विकाथहण्जा – च विकाथयेत्' आतम्रहाया न करे तथा 'आणाइले – अनाविलः' धर्मकथा आदि के अयमर आकुलता न रखे तथा 'अकासई – अकपायी' को धादि कथायों से रहित होवें अर्थात् को धादि हो अपने में प्रवेश न करने हैं।। २१।।

#### हासे पि जो संघइ पावधम्मे ' धत्याहि

શખ્દાર્થ — 'મિકલ્ – મિછું:' નિરવધ સિક્ષાનું સેવન કરવાવાળા સાધુ 'દ્વાનં વિ–हास्यमि 'પશ્કિસ પણ 'ળો નંધવ-નો મન્ધયેન' ન કરે તથા 'વાલઘમો- વાવઘમીન' પાપધર્મનો કાયિક, વાચિક માનસિક એ ત્રશે પ્રકારથી ત્યાંગ કરે તથા 'જોવ-જોન્ન' રાગદ્રેષ રહિત અનીને 'તફિયં-તપ્યમ્' સત્ય વચન પણ 'ક્રફ્લં-ક્રદોરમ્' અન્યને પીડા કરવાવાળુ છે એવું 'વિયાળે-વિનાનીયાન' જાણે તથા 'ગો તુન્જીવ-ન તુન્જો' પાતી કાઈ પણ અર્થને જાણીને અથવા રાજ વિગેર્ષ્થી પૂજા સત્કાર વિગેરે પામીને મદ ન કરે 'નો ય વિજસ્યક્રના-નવ વિજ્ઞત્ય છેત્' આત્મશ્લાધા પાતાના વખાશુ ન કરે તથા 'ઝળાક્રજે-જ્ઞનાવિન્દા' ધર્મ કથા વિગેરના અવસરે આકુળતા ન રાખે તથા 'જ્ઞાફ્રજેન્જ્રવાયી' કોધ વિગેરને પાતાનામાં પ્રતેશ ન કરવા દે ારયા

अन्वयार्थः—(भिक्ष्) भिद्धः-निरवद्यभिक्षणक्षीलः साधुः (हासं वि) हासमपि पिहासमपि (णो संघइ) नो सन्धयेत्-नैव कुर्यात् तथा (पात्रधम्मे) पापधर्णन् सावद्यान् कायिकवाचिकमानसिकव्यापारान् न कुर्यात्, एवम् (शेए) ओजः रागद्वेषाभ्यां रहितः अकिञ्चनो वा (तहीयं) तथ्यम्-सरयमपि वचनम् चौर्यादि-दुष्कर्मस्र वक्षम् (त्वं चौरः) इति कथनम् (फरुसं) परुवम्-कठोरम् (विधाणे) विजानीयात् । (त्वं चौरः) इत्यादि कथनं पापेत्रादकं कदुफलजनकं चेति विज्ञाय परित्यजेत्, तथा (णो तुच्छए) नो तुच्छो भवेत् तथा (णो य) न च (विकत्यदश्वनः) विकत्ययेत्-भारपञ्चायां न कुर्यात्, तथा (भणाइले) अनाविलः-भव्यग्रचित्तो मवेत्, धर्मकथाद्यसरे अनाकुलो वा भवेत् तथा-(भक्षमाई) अक्षप्यी-क्रोधादि-कष्यायरहितो मवेत् ॥२१॥

टीका—'भिक्तु' मिश्रु निरवद्यमिक्षणशील आत्मार्थी 'हासं वि' हासमिव-परिहासमिव स्वस्य परस्य वा तथा चवनं शरीरावयविकृतिं वा 'णो' नैव 'संबई'

अन्वयार्थ--निर्दोष मिक्षाग्रहण करने वाला साधु परिहास करना मी छोड दे और कायिक वाचिक मानसिक पापवर्म सावद्य व्यापारों को न करे। इसी प्रकार रागद्वेष से रहित अथवा अिक्शन होकर सत्य होने पर भी चौर्यादि दुष्कर्म सूचक-'तृं चौर हैं' इत्यादि कटोर वाक्य को पापोत्पादक और कटुकल जनक समझकर छोड दे और तुष्छ विचार को भी छोड दे, अर्थात् स्वयं भी तुष्छ नहीं बने और अपनी प्रदांसा स्वयंन करे, तथा अध्यप्रस्थित होकर धर्मकथादिके अवसर पर व्याकुल न हो और कोध लोग मान मायाह्य क्षायको छोड दे। ११।

टीकार्थ—निर्दोष भिक्षा ग्रहण करनेवाला भिक्षु ऐसा वचनप्रयोग या दारीर के किसी अवयव का व्यापार न करे जिससे अपने की या

અન્વયાર્થ — નિર્દોષ ભિક્ષા શ્રહણ કરવાવાળા સાધુ હાંસી મસ્કરી કરવાનું પશુ છોડી કે. તથા કાયિક વાચિક અને માનસિક પાપકર્મ સાવલ વ્યાપાર ન કરે. એજ પ્રમાણે રાગદ્રેષથી રહિત અથવા અકિંચન થઇને સત્ય હોવા છતાં પશુ ચારી વિગેરે દુષ્કર્મ સૂચક તું 'ચાર છો.' વિગેરે પ્રકારથી કઠાર વાકયોને પાપાત્પાદક અને કડુકલ જનક સમજીને છેાડી દે, તથા તુચ્છ વિચારને પગ છેાડી દે, અર્થાત્ પાતે તુચ્છ ન અને તથા પાતાની પ્રશંસા સ્વયં ન કરે તથા અવ્યથ ચિત્ત થઇને ધર્મકથાદિના અવસરે વ્યાકુળ ન અને તથા કોધ લોભ માન માયા રૂપ ક્યાયોને છોડી દે પારવા

ટીકાર્ય — નિર્દોષ લિક્ષા શહેલું કરવાવાળા સાધુ એવા વચન પ્રયાગ કે શરીરના કાઈ પણ અવયવના વ્યાપાર-પ્રવૃત્તિ ન કરે, કે જેનાથી પાતાને

सन्धयेत्-नैत क्रुपौत् कथमपि, तथा 'पात्रथम्मे' पाष्धमीन सारद्यान काथिकत्राचि-कमानसिकव्यापारान न क्रुपीत् यथा इदं छिन्दि मिन्दि इत्यादिकम् । यद्वा-साधुः परतीर्थिकान् हास्येनापि तन्मतं न पोश्साहयेत् यथा शोभनं भनदीयं वतादिकमिति, यथा — 'मृद्वीशय्या मात्रस्त्याय पेया, मध्ये अक्तं पानकं चाऽपशाह्ने।

द्राक्षालण्डं शर्कराचार्द्धरात्रे, मोक्षश्चानते शाक्यपुत्रेण दृष्टः ॥१॥इति, इत्यादिवावयं पापोत्पादकमिति एरिहासेनापि कथं कथमपि नोचनरणीयम्। तथा-'ओए' ओक:-रागद्धेपाभ्यो रहितः । अथवा वाह्याभ्यान्तरग्रन्थत्यामात् अकिश्वनः 'तहीयं' तथ्यम्- सस्यमपि वचनम्-चौर्यादिदुष्क्रमेकरणशीलम् परुसं' परुषम्-'रुवं चौरः' इत्यादि कवनम् वियाणे' विज्ञानीयात् 'त्वं चौरः' इत्यादि

दूसरे को हंसी आवे, तथा काय, वचन या मन संबंधी सावछ व्यापार न करे, जैसे-इसका छेदन करो, भेदन करो इत्यादि। अथवा साधु हंसी मजाक में भी परलीधिकों के मजको प्रोत्साहन न दे। आपके बन आदि बढिया हैं। ऐसा न कहे-'कोमल सेज हो, प्रातःकाल उठते ही पेय पान करने को मिछे, दोपहर में भोजन और अपराह में पानपेय या पानी मिल जाय, अर्थरात्रि में दाख और अन्त में मोक्ष मिल जाय! यह शाक्यपुत्र बुद्ध का दर्शन-धर्म है।' ऐसे वाक्य पायजनक होते हैं। अनएव हंसी में भी इनका प्रयोग न करे, तथा रागदेव से रहित अथवा बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह के त्याग के कारण अकिंचन साधु ऐसे सत्य बचन को भी जो कठोर हो। जैसे 'तुम और हो' इत्यादि इपरि-

અથવા ખીજાને હસવું આવે. તયા કાય, વચન, અથવા મન સંખંધી સાવલ વ્યાપાર ન કરે. જેમકે-આનું છેઠન કરો. લેદન કરો. વિગેરે. અથવા સાધુ હસી મશ્કરીમાં પદ્મ પરતીર્થિકાના મતને પ્રાત્સાહન ન દે આપના વત વિગેરે શ્રેપ્ઠ છે, ગોમ ન કહે. કામળ શ્રુપ્યા હાય, સવારે ઉડતાં જ પાન કરવાનું મળે, ખપારે લાજન અને અપરાહ્મકાળે પાન-પેય અથવા પાણી મળી જાય, અધિ રાતે દ્રાક્ષ અને સાકર જેવી કાઈ મીડી એવી ચીજ મહી જાય, અને અન્તે માક્ષ મળે. આ રીતના શાકપપુત્ર બૌહના દર્શનના અભિપ્રાય છે, આવા વાકપા પાપ જનક હાય છે. તેથી મશ્કરીમાં પણ તેના પ્રયાપ છે, આવા વાકપા પાપ જનક હાય છે. તેથી મશ્કરીમાં પણ તેના પ્રયાપ ન કરવા. તથા રાગદ્વેયથી રહિત અને બાદ્ય અને આભ્યંતર પરિ શ્રહના ત્યાગના કારણે અદિચન સાધુ એવા સત્ય વચનને પણ કે જે કઠાર હાય જેમકે-તું ચાર છા કે લિગેરે સપરિદ્યાથી પાપજનક અને કડવા કળ

सत्यमपि कथनं पापोत्पादककदुफ जननकं चेति इपरिक्षया द्वात्वा प्रत्याख्वान-परिक्षया परित्यजेत्। तथा-'णो तुच्छए' नो तुच्छो भवेत् स्तरः कमप्यथिविशेषं इग्रत्वा, यद्वा राजादितः प्जासत्कारादिकं सत्याप्य कथमि नो मदं कुर्यात्। तथा-'णो य' न च 'विकत्यइण्जा' विकत्ययेत्-आत्मश्राधां न कुर्यात्। अथवा यदि कोऽपि कमप्यथं नावमच्छेत्, तद्वा तस्य विकत्यनम्-अपमानं न कुर्यात्। तथा 'अणाइछे' धर्मकथाद्यनसरे अनाकुको भवेत् यद्वा 'अणाइछे' अनाविलः-अच्यप्रचित्तो भवेत्, धर्मकथादिना लोकरञ्जनं कृत्वा लामं सत्कारादिकं च न बाञ्छेत्। तथा-'अकसाई' अक्तपायी-कपायः-कोधादिस्तद्दितः, अक्तपायी भवेदिति॥२१॥

प्लप्-संकेजैजयाऽसंकितभाव भिवस्यू,

विभेज्जवायं च विधागरेजा। भासादुयं घम्मसमुद्धितेहिं विधागरेज्जा समया सुपन्ने।२२।

छाया—श्रक्तित चाऽशङ्कितमानो भिक्षः, विभञ्यवादं च न्यागृणीयात् । भाषाद्वयं धर्मसमुख्यिते, व्यागृणीयात् समतया सुप्रद्वः ॥२२॥

द्वासे पापजनक और कटुक फल को देनेवाला जानकर प्रश्वाख्यान परिज्ञा से स्थाग दे, साधु तुच्छ न यने। किसी अर्थविद्योष को जानकर अथवा राजा आदि से सस्कार सन्मान प्राप्त करके किसी भी प्रकार का मद न करे, अपनी प्रदांसा न करे, अथवा कोई किसी बात को यदि न समझ पावे तो उसका अपमान न करे, धर्म कथा आदि के अवसर प्र निराक्कल रहे अथवा धर्मकथा आदिके द्वारा लोकरंजन करके सस्कार आदि की बांछा न करे और कोध आदि कषार्थों से रहित हों॥२१॥

આપનારા સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાંગ કરી દે. સાધુ તુચ્છ ન અને. કેાઈ અર્થ વિશેષને જાણીને અથવા રાજ વિગેરેથી અવસરે સત્કાર સન્માન પ્રાપ્ત કરીને કાેઇ પણ પ્રકારથી મદ ન કરે. પાતાની પ્રશંસા ન કરે. અથવા કાેઈની કાેઇ પણ વાતને કદાચ ન સમજે. તાે તેનું અપમાન ન કરે. ધર્મ કથા વિગેરેના અવસરે. વ્યાકુળ ન અને. અથવા ધર્મ કથા વિગેરે દ્વારા લોકરંજન કરીને સત્કાર વિગેરેની ઈચ્છા ન કરે, અને કાેધ વિગેરે કથાયાથી વહિત અને તારયા

स० ५८

भन्वयार्थः — साधो धेनौंपदेशमकारमाइ – (भिक्ख्) भिष्ठः – साधुः (असंकियः भाव) अञ्चङ्कितभावः – नयत्रादममीणि अशङ्कितभावे ऽपि केवछ शानाभावात् (संकेण्ज) भङ्केत – मृङ्काशील एव भवेत् अहं न सर्वेद्र इति मत्वा सर्वेद् । साग्रङ्क एव

साधु को धर्मीपदेश करने का प्रकार कहते हैं-'संकेष्ण या' इत्यादि।'
शब्दार्थ—'भिक्छ्-भिक्षुः' साधु 'असंकिप माध-अशङ्कितभावः''
नयवाद के मम में निःशङ्क होने पर भी केषण्ठक्षान का अभाव होने
से 'संकेष्ण-शङ्केत' शंकायुक्त ही होना चाहिए एवं 'विभवज्ञधार्य-विभव्यधादम्' स्याद्धादयुक्त वाणी का 'विषागरेश्जा-व्याग्रणीयात्, कथन करे तथा 'भासादुर्य-भाषाद्धपं' सत्यास्था रूप प्रथम व्यवहार भाषा कहे 'धम्मसमुद्विएहिं-धर्म समुश्यितः' संस्थक् संयम से उत्थित तथा 'सुपन्ने-सुप्रक्षः' साधु 'समया-स्वत्या' समता भाव से देखता हुआ धर्म को 'विषागरेष्ण्या-व्याग्रीयात्' कहे अर्थात् हर एकके सन्मुख सत्य और व्यवहार इन दो भाषा द्वारा धर्म का उपदेश करे॥२२॥

अन्वयार्थ-निर्दोप भिक्षा ग्रहण करनेवाला साधु नयवाद के मर्भ विषय में सन्देह रहित होने पर भी केयलज्ञान न होने से शङ्काशील ही बना रहे, मैं सर्वज्ञ नहीं हो। ऐसा धानकर हमेशा शंका शील ही

સાધુએ ધર્મોપદેશ કરવાના પ્રકાર અતાવતાં કહેવામાં આવે છે. 'સંવેક્સ શા' કત્યાદિ

शण्डार्थं—'भिक्ख्—भिक्षः' सः धु 'असंकियमाव-अशंकितभावः' नयवाडना भर्भभां शंका रिक्षित केवा छतां पश्च हेवणज्ञानने। असाव केवलशि 'संदेडज -शक्कित' शंका युक्रत व्य रहेवुं लेखि के. तेमक 'विभक्ष्यवायं—विभक्ष्यवादम्' स्थाद्वाद युक्रत वाण्डीनुं विद्यागरेज्जा—व्यागृणीयात्' कथन करे तथा 'माम्रादुयं —भाषाद्वयं' सत्याभूषा ३५ व्यवक्षार आषानुं कथन करे 'धक्मसमुद्विष्टिं— धर्मममुद्विष्टिं सम्या विश्वयां समता आवशी लेते। युक्रा धर्मनुं 'विद्यागरेज्जा—व्यागृणीयात्' कथुः। क्ष्मत्या' समता आवशी लेते। युक्रा धर्मनुं 'विद्यागरेज्जा—व्यागृणीयात्' कथुः। करे अर्थात् ६रेक्नी मांसे सत्य अने व्यवद्वार के शे आषाने। आश्रय करीने धर्मनी उपदेश करे ॥२२॥

અન્વયાર્થ — નિર્દોત્ર બિક્ષા શહેલા કરવાવાળા સાધુ નયવાદના મર્મ સંખ'ધમાં સ'દેહ રહિત હોવા છતાં પણ કેવળજ્ઞાન ન હોવાથી શ'કાશીલ જ અન્યા રહે. હું સર્વજ્ઞ નથી, તેમ માનીને કાયમ શ'કાશીલ જ અન્યા

भवेत्, प्वम् (विश्वज्ञवायं) विभज्यवादम्-पार्थक्येनार्थं विभज्य (वियागरेज्ञा) व्याप्रणीयात्-वदेत् एवम् (भासादुयं) भागाद्विकम् यत्र क्रवापि वदेत् साधुः तत्र धर्मव्याख्यानावसरे अन्यत्र वा भाषाद्विकेन मधनान्तिमसस्या सत्यामृवाख्येण वदेत् 'धन्मसुद्धिपृष्टिं' धर्मसुप्तिक्षेतः- सम्यक् संयमेनोत्थितैः साधुभिः सह (सुवन्ने) सुमझः-साधुः (समया) समत्या-समभानेन राजानं दरिद्रं च समभावेन पश्यन् धर्मम् (वियागरेज्ञा) व्यागुणीयात् सर्वं प्रति भाषाद्विकमाश्वित्य धर्ममु (दियागरेज्ञा) व्यागुणीयात् सर्वं प्रति भाषाद्विकमाश्वित्य धर्ममु (दिशागरेज्ञा) व्यागुणीयात् सर्वं प्रति भाषाद्विकमाश्वित्य धर्ममु (दिशागरेज्ञा) व्यागुणीयात् सर्वं प्रति भाषाद्विकमाश्वित्य धर्ममु पदिशेत् ॥२२॥

टीका—धर्मीपदेशमकारमाह—'भिवसू' भिश्चः—साधुः 'असंकियमाव' सूक्ष्म सूक्ष्मतरनयसदम्पाणि अशक्कितभावोऽिष केवलझानाऽमावात 'संकेडन' शृक्केत-सदा शङ्काशील एव भवेत्, 'केवलझानामावालाहं सर्वद्रः' इति मत्वा सर्वदा साशक्क एव भवेत्। अथवा—औद्धर्य परित्यच्य गर्वे नैव कुर्यात्। यथा सूबसूबा-बना रहना चाहिए, एवं अर्थ को अच्छो प्रकार विलगा कर (विभाग-कर) जहां कहीं भी साधु बोले वहां पर अर्थव्याख्यान के अवसर पर या दूसरी जगह भी भाषाव्य का अर्थात् सत्याख्या (सत्य और व्यवहार) रूप वितीय भाषा वारा बोले और सम्यक् संयम पालनेके लिये सत्य साधु भोके साथ रहते हुए सुमज्ञ साधु स्वभाव से ही राजा और दिख्न को देखते हुए सभी के प्रति ब्रितीय भाषा का सहारा लेकर धर्मका उपदेश करे ॥२२॥

टीकार्थ— धर्म के उपदेश की विधि कहते हैं-सूक्ष्म एवं सूक्ष्मतर नयवाद के मर्म में संदेह रहित हो कर भी साधु केवलज्ञानी न होने के कारण सदा शंकाशील ही रहे-में सर्वज्ञ नहीं हूँ। ऐसा सोच कर सदैव शंकायुक्त बना रहे। अथवा उद्धनता का त्याग करके गर्व घारण न रहेबुं लेडेके. तथा अर्थने सारी रीते सग्रावीने (विसाग करीने) कहे. क्यां कर्म साधु केसे त्यां त्यां धर्म व्याभ्यानना अवसरे अथवा अन्य क्थां यह साधु केसे त्यां त्यां धर्म व्याभ्यानना अवसरे अथवा अन्य क्थां पह साधु केसे त्यां स्त्या भृषा (सत्य अने व्यवहार) ३५ थील काषा द्वारा केसे तथा सम्यह संयम पासन माटे तत्पर क्यां साधुकानी साथ क्हींने सुपज्ञ साधु समकावयी क राज अने रंडने लेडिने अधा प्रत्ये थील साधानी सहाय क्षांने धर्मना उपहेश करेगारणा

ટીકાર્થ — ધર્મના ઉપદેશની વિધિ અતાવતાં કહે છે કે – સૂક્ષ્મ અને સૂક્ષ્મતર નયવાદના મર્મમાં સંદેઢ રહિત થઈને પણ સાધુ કેવળ જ્ઞાની ન હોવાથી સદા શંકાશીલ જ રહે. 'હું સર્વજ્ઞ નથી. તેમ સમજીને સદા શંકા શુક્રત જ બન્યા રહે. અથવા ઉદ્દવત પણાનો ત્યાગ કરીને ગર્વ ધારણન કરે र्थयो विषये नास्ति एकोऽपि सन्देहः इत्यादि गर्वं न कुर्याद विषमपर्थे मरूपयन् साशक्कमेन कथयेत्। यद्वा परिस्फुटमप्यशक्कितमानमप्यथं तथा न वदेत्, येन मयुज्यमानेन परस्य शक्का तिद्वपये मनेत्। 'तिमजनवायं' तिभज्यनादम् पार्थं-क्येनार्थम् 'वियागरेजना' व्यागृणीयात्—बदेत्, यानता व्याख्यानेन न कस्यापि तदर्थविषयकः सन्देहः समुद्धित। अथना—विभज्यवादः—स्याद्वादः, अस्ति नास्ति वा इत्यादिरूपः तादशं स्याद्वादं सर्वेलोकाऽनिसंवादितया सर्वत्राऽस्खलितं स्वानुभवसिद्धं बदेत्। अथना—अर्थान् विभज्य तद्वादं लूयात् यथा सर्वोऽपि पदार्थः सन्द्रव्यक्षेत्रकाळमानापेक्षयाऽसन्। तदुक्तम्—

करे कि सुत्र और अर्थ के विषय में मुझे कोई सन्देह नहीं है। विषम और दुक्ह अर्थ की मल्पणा करते समय सादांक ही रहे, अथवा जो अर्थस्फुट हो, असंदिग्ध हो उसे भी इस प्रकार से न कहे। जिस से दूसरे को दांका उत्पन्न हो। साधु विभव्यवाद का कथन करे। अर्थात् विभिन्न नयों की अपेक्षा से वस्तु के स्वरूप का प्रतिपादन करे और ऐसा व्याख्यान करे, जिससे किसी को भी उस विषय में सन्देह उत्पन्न न हो। अथवा विभव्यवाद का अर्थ है स्याद्वाद। किसी एक अपेक्षा से वस्तु है और किसी दूसरी अपेक्षा से नहीं है। इस प्रकार के स्याद्वाद को जो समस्त लोक में अविसंवादी होने के कारण निर्दोष और स्वातुभव से सिद्ध है, कथन करे। या समस्त पदार्थी का विभाग करके उनके विषय में प्रस्पणा करे। जैसे सभी पदार्थ स्वद्वच्य क्षेत्र काल और भाव की अपेक्षा से हैं तथा परद्रच्य परकेल करके उनके विषय में प्रस्पणा करे। जैसे सभी पदार्थ स्वद्वच्य क्षेत्र

કે સૂત્ર અને અર્થના સંભંધમાં મને કાંઇ જ સંદેહ નથી વિષમ અને દ્વર્શય મર્થની પ્રરૂપણા કરતી વખતે શંકાશીલ જ રહે. અથવા જે અર્થ સ્કુટ હોય, અસંદિગ્ધ હોય, તેને પણ એ રીતે ન કહે કે જેથી બીજાને શંકા ઉત્પન્ન થાય. સાધુ વિભજય વાદનું કથન કરે. અર્થાત્ જૂદા જૂદા નયેલી અપેક્ષાથી વસ્તુના શ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે અને એવું વ્યાખ્યાન કરે, કે જેનાથી કાંઇને પણ તે વિષયમાં સંદેહ ન રહે. અથવા વિભજયના અર્થ સ્યાહ કે એ પ્રમાણે છે. એટલે કે કાંઇ એક અપેક્ષાથી વસ્તુ છે, અને બીજી કાંઇ અપેક્ષાથી નથી. આ પ્રકારના સ્યાહાદને જે સઘળા લાકમાં અવિસંવાદી હોવાથી નિર્દોષ્ અને સ્વાનુભવથી સિદ્ધ છે. તેનું કથન કરે. અથવા સઘળા પદાર્થોના વિભાગ કરીને તેના સંખંધમાં પ્રરૂપણા કરે. જેમકે—સઘળા પદાર્થો પોતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવની અપેક્ષાથી છે, તથા પરદ્રવ્ય પરક્ષેત્ર, પર-

પ્રદર્શ

## सिमयार्थवोधिनी टीका प्र. थु. थ. १४ प्रन्थस्य कपनिकपणम्

'सदेव सर्व' को नैच्छेत्, स्वरूपादिचतुष्टयात् । असदेव विषयौतानन चेन्न व्यवतिषठते ॥१॥इति॥

एतेन स्याद्वादो न मूठागमपिद्धः, अपि तु अर्शाचीनै निवेशितः इति शक्काऽपि परास्ता । 'विभन्ननायं' इति मूळाक्षस्त एव तस्य स्याद्वादस्य प्रादुर्भावात् । यद्य-प्यत्र स्याद्वादो न वीजरूपेणैन निहितो न तु स्वरूपेण तथापि दृक्षरूपेण काछे मनिष्यति । विधन्नयादमपि द्विकेनेन नक्तन्यम् । तनाह-'भामादुवं' इति । 'भामादुवं' भाषाद्विकम् यत्र कुनापि नदेत् माधु स्तत्र धर्मन्यारूपानावपरे, और पर भाव की अपेक्षा से नहीं हैं। कहा भी है 'सदेव सर्व को नेच्छेत्' इत्यादि ।

स्वरूप आदि चतुष्ठय की अपेक्षा से समस्त पदार्थी को सत् कीन नहीं मानेगा! इसी प्रकार परस्प आदि चतुष्टय से वे असत् हैं। ऐसा भी कौन स्वीकार न करेगा? अगर ऐसा न माना जाय तो पदार्थी का स्वरूप सिद्ध ही नहीं हो सकता।

विभव्यवाद के कथन से यह शंका भी दूर हो जाती है कि स्थान बाद मूल आगमों से सिद्ध नहीं है। परन्तु अवांचीन आचार्थों ने उसका निवेश किया है। 'विभव्यवायं' इन मूल अक्षरों से ही स्थान बाद का प्रश्नुभीव हुआ है। यद्यपि यहां स्थादाद का बीज रूप से नहीं विधान किया गया है, सप्तभंगी के रूप में नहीं तथापि बृक्ष रूप से तो समय पाकर ही होगा ? इस विभव्यवाद का कथन भी दो प्रकार की भाषाओं बारा ही करना चाहिये अर्थात् सत्य भाषा और व्यवहार

કાળ, અને પરભાવની અપેક્ષાથી નથી. કહ્યું પહ્યુ છે કે—'सदेद सर्व' को नेक्छेत्' ઇત્યાદિ

સ્વરૂપ વિગેરે અતુષ્ટયની અપેક્ષાથી સલળા પદાર્થાને સત્ કાેેંગુ નહીં સમને? એજ પ્રમાણે પરરૂપ વિગેરે અતુષ્ટયથી તેઓ અસત્ છે. એવું પણ કાેેંગું નહીં સ્વીકારે? જો એવું માનવામાં ન આવે તેા પદાર્થાનું સ્વરૂપ સિદ્ધ જ થઇ શકતું નથી.

વિલજય વાદના કથનથી એ શંકા પણ દૂર ચઇ જાય છે-સ્યાદ્વાદ મૂળ આગમીથી સિદ્ધ નથી. પરંતુ અર્વાચિન આચાર્યોએ તેના નિવેશ કરેલ છે. 'વિમજનવાંય' આ મૂળ અલરોથી સ્યાદ્વાદના પ્રાદ્ધભાંવ થયેલ છે. જો કે અહિયાં સ્યાદ્વાદનું બીજ રૂપેજ વિધાન કરેલ નથી તેમ સપ્તલાંગીના રૂપે પણ નહીં તા પણ વૃક્ષ રૂપથી તા સમય મેળવીને જ થશે. આ વિલજયવાદનું કથન પણ બ

अन्यत्र वा भाषाद्वयेन सत्या सत्यामृतारूपेण सत्यया, यत्र सत्यं नापि मिथ्या, तादृशया च पथमान्तिपभाषयेत्यर्थः बदेत्। कि भूतः सन् 'धम्मसमुद्वितेहिं' धम्मसुद्वितेहिं' धम्मसुद्वितेहिं' धम्मसुद्वितेहिं' धम्मसुद्वितेहिं' स्मसुद्वितेहिं' स्मसुद्वितेहिं स्मम्मक्षित्योत्थिताः सत्याध्यः-उग्रुक्तिद्वारिणः, तैः सह 'सुपन्ने' सुपद्धः-सोभना पद्धा-सक्तव्याणिरक्षण्या मति धेस्य स सुपद्धः-साधुः 'समया' सप्तव्या-समभावेत चक्रवर्तिनं दरिदं च समभावेन पद्मप्त रागद्वेतरहितो ना धम्म 'वियागरेडना' व्यागृणीयात् सर्वे मति भाषादिक्ष मात्रित्य धम्मुपदिशेदिति। सूत्रार्थयोः शङ्कारहितोऽपि साधुः भङ्कमान पत्न

भाषा से ही उसकी प्रस्पणा करनी चाहिए। साधु धर्मोपदेश के समय अथवा किसी अभ्य समय पर जप भी घोछे, इन्हीं दो भाषाओं को बोछे। जो सत्य हो वह भाषा और जिसमें न सत्य का व्यवहार हो न असत्य का, वह व्यवहार भाषा कहलाती है।

साधु किस प्रकार का हो कर ऐसा भाषण करे ? इस प्रदन का उत्तर यह दिया गया है—जो सम्यक् संपम के द्वारा उत्थित हैं, अर्थात् उत्तम संपम का पालन करने वाले सम्माधु हैं। उनके साथ रहे, उसकी बुद्धि समस्त प्राणियों की रक्षा करने की हो। वह चक्रवर्ती राजा और दिरद्र को समभव से देखता हुआ या समभावी अर्थात् रागद्वेष से रहित हो कर धर्म का सभी को दो प्रकार की भाषाओं से उपदेश है।

अभिप्राय यह है कि साधु दोका से रहित होकर भी दांकायुक्त

પ્રકારની ભાષાએ દ્વારા જ કરવું નેઇએ. અર્થાત્ સત્ય ભાષા અને વ્યવહાર ભાષાથી જ તેની પ્રરૂપણા કરવી તેઈએ. સાધુએ ધર્મોપદેશના સમયે અથમ બીજા કાઈ પણ અન્ય સમયે જયારે પણ બાલે ત્યારે આ બે ભાષા જ બાલે. જે સત્ય છે, તે સત્ય ભાષા છે. અને જેમાં સત્યના વ્યવહાર ન હાય તેમ અસત્યના વ્યવહાર પણ ન હાય, તે વ્યવહાર ભાષા કહેવાય છે.

સાધુએ કેવા પ્રકારના થઇને આવું ભાષણ કરવું રે આ પ્રક્ષના ઉત્તર એવા આપવામાં આવે છે કેં–જે સમ્યક્ સંયમ દ્વારા ઉત્થિત છે, અથવા ઉત્તમ સંયમનું પાલન કરવાવાળા સત્યાધુ છે, તેની સાથે રહેવું. તેમની ખુદ્ધી સઘળા પ્રાણિયાની રક્ષા કરવાની હોય. તે ચકવર્તી રાજા અને દરિદ્રને સમભાવથી જોતા થકા અર્ઘાત્ સમભાવી અર્થાત્ રાગદેવથી રહિત થઈ ને ધર્મના ઉપદેશ સઘળાઓને એ પ્રકારની ભાષાઓથી આપે.

કહેવાના અભિપ્રાય એ છે કે—સાધુએ શ'કાથી રહિત થઇને પણ

ब्रुयात्, तथा व्याक्यानादी स्याद्वादोषेतं वचनमेव वदेत्। तथा धर्मानुष्ठात्तिः सद विद्दस्त सरपा तथा चर्नाम्-असस्याप्ता या, या नापि सस्या नापि मृता, ताहशों भाषां प्रयुक्तानः सर्वे पति समतया धर्ममुपदिशेत्। तत्र न व्यक्तिभेदेन वैषस्यं कर्तव्यमिति भावः ॥२२॥

मृत्य-अंगुगच्छमाणे वितं दं विजाणे तहा तहा साहु अकैक सेणं। न केत्थइ भासं विहिसेंइजा निरुद्धगं वावि ने दिहड्जी ।२३। छाषा—अनुषच्छन वितयं विजानीयात तथा तथा साधुरककीन । न कत्थयेद्धापां विहिसा, चिरुद्धकं वावि न दीर्घयेत ॥२३।

वचन का प्रयोग न करे। व्य ख्यान आदि के समय में स्याद्ध।द्युक्त बचन ही को छे। तथा धर्म का अनुष्टान करने वालों के साथ बिहार करे तथा सत्य भाषा और व्यवहार भाषा का प्रयोग करता हुमा समभाव से सब को धर्म का उपदेश करे। सुनने वाले व्यक्तियों में भेद करके उपदेश में विषमता न करे अर्थात् राजा आदि को लगन के साथ और दित्रों को उपेक्षा से साथ उपदेश न करे ॥२२॥

'अणुगच्छभाजे' इश्यादि ।

शब्दार्थ—'अणुगच्छमाणे-अनुगच्छन' सत्याम्रया रूप दूसरी व्यवहार भाषा का अश्रयकरके उपदेशकरने बाले मुनि के बचन को अनुसरता हुआ कोइ अधिकारी 'वितहं-वितर्थ' विपरीत 'विजाणे-विजानाति' समझते हैं ऐसा सम्यक् अर्थ को नहीं जानने वाले मन्द

શાંકિત વચનના પ્રયાગ ન કરવા. ગ્યાખ્યાન વિગેરના સમયે રયાદ્રાદ યુક્ત વચન જ ભાલે. તથા ધર્માનું અનુષ્ઠાન કરવા વાળાઓની સાથે વિહાર કરે. તથા સત્ય ભાષા અને વ્યવહાર ભાષાના પ્રયાગ કરતા થકા સમભાવથી સઘ-ળાને ધર્માના ઉપદેશ કરે. સાંભળતાર વ્યક્તિયામાં ભેઠ શખીને ઉપદેશમાં વિષમપણું ન કરે. અર્થાત્ રાજા વિગેરને ધ્યાનપૂર્વ અને દરિદ્રોને ઉપેક્ષા પૂર્વ ક ઉપદેશ ન કરે. ારસા

अणुगच्छमाणे' धत्याहि

શખ્દાર્થ — 'अणुगच्छमाणे-अनुगच्छन्' સત્યમૃષારૂપ બીજી વ્યવદ્વાર ભાષાના આશ્રય કરીને ઉપદેશ કરવાવાળા મુનિના વયનને અનુસરનારા કાઇ મંદ્ર અધિકારી 'वितहं-वितयं' વિપરીત 'વિजाणे-विज्ञानाति' સમજે એવા અને સમ્યક્ અર્થને ન જાણુવાવાળા મંદ્ર અધિકારીને 'तहा तहा-तथा तथा' अन्वयाधीः—(अणुगच्छमाणे) अनुगच्छन सत्या सत्याम्वेति भाषाद्विक्षमां श्रित्य उपदेशं कुर्वतो मुनेवेवनमनुभरन् कथिद् मन्दाधिकारी 'नितहं' वितयं विपरीतमेव अन्ययेव (विज्ञाणे) विज्ञानोपान्, तं सम्वर्ग्यपन्व गच्छन्तं मन्दाधिकारिणम् 'तहा तहा' तथा तथा—तेन तेन पकारेण हेतुह्युक्तादिकथनपकारेण (साहु) साधुः (अक्वकसेणं) अक्केशेन कोमल्यचनेन उपदिशेत् येन स सम्पर्गन्वगच्छेत् मृस्तें प्रियमितिकृत्या तं नापमानयेत् (ण कत्यह भासं) न कत्थयेद् भाषाम् अधिकारीको 'तहा तहा—तथा तथा' उस उस प्रकारसे—हेतुह्व्यात आदि के कथन प्रकारसे 'साहु साधुः' साधु 'अक्वकसेणं–अक्केशेन' कोमल बचन से उपदेशकरे 'ण कत्यह भासं–न कत्यपेत् भाषाम्' नेत्र भंग के विकारसे प्रश्न कर्नाके मनमें कुछ भी पीडा उत्पन्न न करे तथा 'ण विहिंसहज्ञा—न विहिंस्यात' उसका तिरस्कारभी न करे तथा 'निरुद्धगंवायि—निरुद्धंवापि' अल्पार्थ को 'ण दीहहुज्ञा—न दीर्घयेदृ'दीर्घ-वाक्यसे कथन न करे ॥२३॥

अन्वयार्थ—सत्या मृषा 'जो सत्य है और झूठ नहीं है' सप द्वितीय भाषा व्यवहार द्वारा उपदेश करने वाछे मुनि के वचन का अनुसरण करता हुआ जो कोई मन्द अधिकारी पुरुष वितय याने असत्य को विपरीत ही समझने लगता है। उस सम्पक् अर्थ को नहीं जानने बाछे मन्दाधिकारी को उस उस तरीका से हेतु हष्टान्तादि कथन प्रवक्त कोमल वचन द्वारा साधु उपदेश करे जिससे वह मन्दाधिकारी उसको सम्प्रयूप से समझ जाय 'यह मूर्ख है' ऐसा समझ कर उसको अप-

ते ते प्रश्नरथी—हेतु देष्टांत विगेरेना ४थन प्रश्नरथी 'साहु—साधुः' साधु 'श्रक कसेणं—अकर्कशेन' शिभण वयनथी उपदेश ४२ 'ण कत्थइ—भासं—न कत्थयेन् भाषाम्' नेत्र संश्वेतना विश्वरथी प्रश्नश्चर्ताना मनमां ४' एए पीडा उत्पन्न न ४२ तथा 'ण विहिंसइच्छा—न विहिंस्यान' तेने। तिरस्धार एथु न ४२ तथा 'निकद्धगं वाधि—निकद्धं वापि' अदपर्थंने 'ण दीहइच्चा—न दीर्घयेन्' दंभाषुपूर्वं ४ ४थन न ४२ ॥२३॥

અન્વયાર્થ—સત્યામૃષા (એ સત્ય છે અને જુઠું નથી) રૂપ ષોજી વ્યવ-હાર ભાષા દ્વારા ઉપદેશ કરવાવાળા મુનિના વચનનું અનુસરણ કરતા થકા એ કાઈ મંદ અધિકારી પુરૂષ વિતથ અર્થાત્ અસત્યને વિપરીત જ સમજે છે, એ સમ્યક્ અર્થન ન અલ્વાવાળા મંદાદિકારીને એ તરકી બથી હેતુ દૃષ્ટાંત વિગેર કથન પૂર્વક કામલ વચન દ્વારા સાધુ ઉપદેશ કરે. જેથી એ મંદાધિ-કારી તેને સમ્યક્ પ્રકારથી સમજી જાય 'આ મૂર્ષ્ય છે' એવું સમજીને તેને भूभक्त विकारादिभिः मध्दुर्मनसि किश्चिद्दपि पोडां नोत्पादयेत् (ण विह्निहज्जा) न विहिंस्यात्-न तिरिस्कुर्णात्, तथा 'निरुद्धगं वावि' निरुद्धकं वावि अस्रायमपि (ण दीहहज्जा) न दीर्घयेत्-दीर्घवाक्येन न कथयेत् ॥२३॥

टीका—पुनरिष उपदेशविधिमाह—'अणुगन्छमाणे' अनुगन्छन, भाषां सत्य व्यवहारक्षणामिश्रित्योपदेशं कुर्वतो वचनं किश्वत् सहमयुद्धया झिटित सम्पगेशाऽ-वगन्छिति । किश्वन्मन्दाधिकारी 'वितहं' वितयम्—भन्ययेव—निपरितमेव 'विजाणे' विजानीयात् आवार्याश्यमनवगन्छन् मन्दमितिवादन्ययेव मितप्रेटतं तदा र्द सम्पग्यमनवगन्छन्तं मन्दाधिकारिणम् 'तहा तहा' तथा तथा—तेन तेन मकारेण हेतुहण्टान्तादिकयनप्रकारेण—'भो स्त्यं सम्यग् नाडगान्छिसः' मूर्वस्त्यं देवानां मियोऽसि, इत्यादि कर्कशालापरिनिर्भत्सियन् येन मकारेण सम्यगनन्छेन् मानित न करे, श्रूभक्त नेश्र विकारादि के द्वारा प्रष्टा के मन में धोडी भी पीडा पैदा न करे और उसको निरस्कार न करे। तथा अल्पार्य को भी छम्बे चोडे घडे वाक्यों से नहीं कहे।।२३।।

टीकार्थ—पुनः उपदेश की विधि कहते हैं-सस्य भाषा और व्यव-हार भाषा का आश्रय छेकर उपदेश करने वाले साधु के दबन को कोई सूक्ष्म बुद्धि वाला होने से जल्दी ठीक ठीक समझ छेता है। कोई मन्द्रबुद्धि होने से विपरीत ही समझता है अर्थात् आचार्य के आहाय को ठीक ठीक न समझ कर अन्यथा ही ग्रहण करता है। ऐसी स्थिति में जो मन्द्र हो और ठीक प्रकार से समझ न सकता हो उसकी इस प्रकार अर्थ्यना 'तिरस्कार' न करे-'अरे' तृ समझता नहीं है, तृ मुखं है, अज्ञानी है' इत्यादि। परन्तु जिस प्रकार वह ठीक ठीक समझ सके,

અપમાનિત ન કરે બૂલાંગ નેત્રના વિકાશિદ દ્વારા પૂછનારના મનમાં થાડી પણ પીડા થાય તેમ ન કરે. અને તેના તિરશ્કાર પણ ન કરે. તથા અલ્પા-થંને પણ લાંબા લાંબાં વાકચાથી ન કહેલારલા

ટીકાર્થ—ક્ર્રીથી ઉપદેશની વિધિ ખતાવતાં કહે છે. સત્ય ભાષા અને વ્યવહાર ભાષાના આશ્રય લઇને ઉપદેશ કરવાવાળા સાધુના વચનને કાઇ સ્વમ ખુદ્ધિશાળી હોવાથી જલ્ઢીથી સારી રીતે સમજ લે છે, અને કાઇ મન્દ ખુદ્ધિવાળા હોવાથી ઉલ્દું જ સમજે છે, અર્થાત્ ઉપદેશક આચાર્યના આશ્રયને અરોબર ન સમજતાં જૂદાજ પ્રકારથી તેને સમજે છે, આવી સ્થિતિમાં જે મન્દ હોય, અને સારી રીતે સમજ ન શકતા હોય, તેના આવી રીતે તિરસ્કાર ન કરે. 'અરે તું' સમજતા નથી કે તું મૂર્ખ છે, અત્રાની છા વિગેર પ્રકારથી તેના તિરસ્કાર કરવા નહીં. પરંતુ તે જે રીતે

तेन मकारेण 'साहु' साधुः सम्यगतवीश्रयेत्, यूखींऽयमिति कृत्वा तं नावमान-येत् 'ण कत्यः मासं' न कत्ययेद् भाषाम् - भूमक् विकासदिमिरनादरेण न कथयेत् मण्डमनिस अल्पीयसीमिपि पीडां नीत्वादयेत्। यया-'हे मूर्ख ? असंस्कृतमते ! धिक्त्वाम्' इत्यादि मोच्चारणेन 'ण विहिंसइज्ना' न विहिंस्यात्-नैव तिरस्कु-र्णात् । असंबद्धभाषादोषमारोष्य तं न विडम्बयेत्। तथा-निरुद्धगं वावि' निरुद्धं वापि तिरुद्धमल्पार्थेष् । यदा निरुद्ध प्रत्यक्षान्तिकं व्याख्यानम्, व्याकरण-तकादिमवेशान्तिरुद्धहारेण 'ण दीहान्त्रा' न दीर्घयेत् यदस्यं वावयं तदी-र्धकाद्धिकं न द्वर्णत् । तथा चोक्तम्-

'सो अत्यो वत्तव्यो जो भणाइ अन् शरेहिं थोवेदि । जो पुण योवो वहु अक्खरेहिं सो होइ निस्सारी' ॥१॥

वैसा ही साधु प्रयत्न करके समझावे। भीड चढा कर अथवा किसी अन्य प्रकार का विचार प्रदर्शित करके कथन करता हुआ पूछने बाछे के मन में छेचा मात्र भी पीडा उत्पद्म न करे। 'अरे मूर्व असंस्कृत! तुझे विकार है।' इत्यादि कह कर तिरस्कार न करे। असंबद्ध भाषा के दोप का आरोप करके उसकी विडम्बना न करे। थोडी बात को बहुत लम्बी करके न कहे अथवा अल्वकालीन व्याख्यान को व्याकरण तकें आदि घुसेड कर लम्बा न करे। छोटे वाक्य को दीर्घकालीन न करें। कहा भी है—

'सो अत्थो बसव्शे जो भण्णाः' इत्यादि ।

'ऐसे अर्थ की व्याख्या करनी चाहिए जो धोडे अक्षरों द्वारा कहा जा सकता हो। जो धोडा अर्थ बहुत अक्षरों द्वारा कहा जाता है, चह निस्सार हो जाता है।'

ઠીક ઠીક સમજી શકે, એજ પ્રમાણે સાધુ પ્રયત્ન કરીને સમજાવે. ભમર ચડાવીને અથવા કાઇ અન્ય પ્રકારના વિકાર બતાવીને કથન કરનાર પર પૂછ- વાવાળાના મનમાં લેશમાત્ર પણ પીડા ઉત્પન્ન ન કરે. અરે મૂખે હે મંદ્ર ખુદ્ધિવાળા તને ધિક્કાર છે, વિગેરે પ્રકારથી કહીને તેના તિરસ્કાર ન કરે. અસંબદ્ધ ભાષાના દેષના આરોપ કરીને તેને પીડા ન કરે. શાડી વાતને ઘણું માતું સ્વરૂપ આપીને ન કહે, અથવા શાડા સમયના વ્યાખ્યાનને વ્યાક્રય, તર્ક વિગેરે ઉમેરીને તેના વિસ્તાર ન કરે. નાના વાક્રયોને લાભાં સમય વાળા ન ખનાવે. કહ્યું પણ છે કે—સો હ્વારથો વસ્તદેવો સો મળ્ળાર્ ઇત્યાદિ

એવા અર્થનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ કે-જે થાડા અક્ષરો દ્વારા કહી શુકાય તેમ હાય, જે થાડા અર્થ ઘણા અક્ષરા દ્વારા કહેવામાં આવે છે,

### समयार्थवोधिरी टीका प्र. श्रु. अ. १४ प्रन्थस्वरूपनि रूपणम्

छायाः—सोऽथीं वक्तव्यो यो भण्यतेऽक्षरैः स्तेकिः।

यः पुनः स्तोको बहुभिरक्षरे स भवति निस्तारः ॥१॥
तथा च 'यदल्पाक्षरं महार्थकं तदेव मशस्यते' इति । भाषा द्वयमाश्रिरवोषदिश्वतः
साधोः सकाशात् कश्चिन् सहपद्यद्वितया स दिति सन्यपर्थ जानाति, तत्रैव तक्क्ष्मैं
मन्द्रमति नीवगच्छति, अन्यया मतिपद्यते । तत्र मनद्रमतिन् पतिबोध्य कोमली
लापैः साधुर्वोधियतुं चेष्टेत, नत्रमाहत्य तन्मनो व्यथयेत् । न वा प्रश्नकर्तुभौषाः
विनिन्द्य, अल्गार्थं वाक्यं महता परिकरेण दीर्घयेदिति भावः ॥२३॥

मुख्य-समालवेडजा पडियुन्न भासी निसामिया सिमैया अट्टदंसी। अणाइ सुद्धं वैयणं भिँउंजे अभिसंधैए पावेविवेगं भिक्खू।२४।

अतएव वही कथन प्रश्तंतनीय होता है। जिसमें अक्षर थोडे हैं। किन्तु अर्थ यहुन हो।

तात्पर्य यह है कि उपदेश देने वाले साधु के अभिषाय को कोई सूक्ष्म बुद्धि शीव समझ लेता है और मन्द बुद्धि जल्दी नहीं समझ पाता है या उलटा समझ लेता है। ऐसी स्थिति में साधु मन्द्रमति श्रोताओं को कोमल शब्दों से समझाने का प्रयत्न करे। उनका अनाद्र करके मन को व्यथा 'दुःख' न पहुंचावे, न प्रदनकर्का की भाषा की निन्दा करे। अल्प अर्थ वाले विषय को लम्बा न करे या लम्बे लम्बे बाक्य न बोले ॥२३॥

તે નિસ્સાર અની જાય છે. તેથી એજ કથન પ્રશંસનીય-વ**ખાણવા લાયક** હાય છે, કે જેમાં થાડા અક્ષરા હાય પરંતુ અર્થ ઘણા હાય, અર્થાત્ અર્થગાંબીય વચના કહેવા જોઇએ.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—સત્ય અને વ્યવહાર ભાષાનું અવલમ્ખન કરીને ઉપદેશ દેનારા સાધુના અભિપ્રાયને કોઇ સૂક્ય ખુદ્ધિવાળા પુરૂષ જ્હાંથી સમજી શકે છે. અને મંદ ખુદ્ધિ જલ્દી સમજી શકતા નથી, અથવા તો ઉલ્દી રીતે સમજી લે છે. આવી સ્થિતિમાં સાધુ મન્દ ખુદ્ધિવાળા શ્રોતા એન્ને કેમળ શબ્દોથી સમઝાવવાના પ્રયત્ન કરે. તેના અનાદર કરીને તેના મનમાં દુ:ખ પહેંચાડે નહીં. તથા પ્રશ્ન કરનારાની ભાષાની નિશ પથ ન કરે. અલ્પ અર્થવાળા વિષયને લાંખુ ન ખનાવે. અથવા લાંભા લાંખા વાક્યો ન બાલે. ારગા

स्प्रकृतान स्वे

छाया -- समालपेत् पविपूर्णभाषी, निशम्य सम्यगर्थदर्शी ।

आज्ञया गुद्धं वचनमभियुक्तीत, अनिसन्ध्रयेत्पापविषेकं मिक्षः ॥२४॥ अन्वयाधः --(भिक्ख्) भिक्षः साधुः 'पिडपुन्नभासी' मितपूर्णभाषी स्पर्धः पिडपुन्नभासी' मितपूर्णभाषी स्पर्धः पिडपुन्नभासी' पितपूर्णभाषी सम्याभिया। सिमया। सम्यक् नसम्यपूर्वेण (अद्वदंसी) अर्थद्शी तस्रार्थकाता (आणाह) आज्ञया तीर्थः

### 'समालवेज्जा' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'भिन्तल्-भिक्षुः' साधु 'पडिपुण्णभासी-प्रतिपूर्णभाषी'
स्पष्टार्थं को कहे अर्धात् जो अर्थ अस्पाक्षरसे समझने में शक्य न हो
ऐसे अर्थ को विस्तृत रूपसे जिस प्रकार से श्रोता समझ सके उस
रूपसे 'समालवेज्जा-समालपेत्' कहे 'निसामिया-निश्चम्य' गुरुमुखसे
सूत्र और उसके अर्थ को सम्यक् रूपसे समझकर 'सिमया-सम्पक्'
सम्यक् प्रकारसे 'अट्टदंसी-प्रथेद्द्यीं' तस्वार्थ को जानने वाला 'आणाह
आह्या' तीर्थं कर प्रति । दित शास्त्रके अनुसार 'शुद्धं -शुद्धम्' निरवच
'वयणं-वयनम्' वचनका भिन्नजे-अभियुद्धीत' प्रयोग करे ऐसा करने
वाला साधु 'पावविवेगं-पापविवेकम्' सक्कार आदि निरपेक्ष होने से
होष रहित वचन 'अभिसंघण्-अभिसंद्घ्यात्' कथन करे ॥२४॥

अन्वगार्थ—निर्दोष भिक्षा ग्रहण करने वाला और स्पष्टार्थवक्ता साधु गुरुमुख से सूत्रार्थ को अच्छे प्रकार समझ कर समीचीन रीति

शण्टार्थ—'भिक्लू-भिक्षुः' साधु 'पिंडपुण्णमासी-प्रतिपूर्णभाषी' १५७८। ये पूर्व इ इसने इने अर्थात् के अर्थ अल्पासन्थी समक्रवामां शहय न है। ये किया अर्थने विस्तान पूर्व हे के रीते सांलजनाराओं समक्र शहे के रीते सांलजनाराओं समक्र शहे के रीते सांलजनाराओं समक्र शहे के रीते 'समाहकेडजा-समाहकेत्' हुई 'निसामिया—सम्यक्' सम्यह् प्रधान्थी 'अट्ट इंसी-अर्थ इर्मो' तत्वार्थने काख्वावाजा 'आणाइ-आह्या' तीर्थ 'इन प्रतिपादित शास्त्र प्रभाषे 'सुई-हुँद्धम्' निरवध 'वयणं-वयनम्' वयननं 'मिन्डेजे-अभियुद्धीत' प्रयोग हुने केथुं इरवावाजा साधु 'पावविवेगं-पापिवेकम्' सत्कान विगेरे अपेक्षा रहित है। वर्था हीय रहित वयननं 'अभिसंघए-अभिसंद्ध्यान' क्षम इने गान्था

અન્વયાર્થ — નિર્દીય ભિક્ષા મહાલુ કરવાવાળા અને ૨૫૦૮ અર્થ ને કહે-વાવાળા સાધુ ગુરૂમુખથી સૂત્રાર્થ ને સારી રીતે સમજીને સમ્યક્ રીતથી તત્વાર્થને

<sup>&#</sup>x27;समाखवेश्जा' धर्याहि

कदादीनामामया-तीर्थक्रत्मितपादित शास्त्रानुसारेण (मृद्धं) ग्रुदं निरवद्यम् (वयणं) वचनम् (भिउंजे) अभियुद्धीत-प्रयुद्धीतः, तथा कुर्गागः (पाविवेवेगं) पापिवेवे-कम्-स्त्कारादिनिरपेक्षतया निर्दुष्टं वचनम् (अभिसंघष्) अभिसन्दध्यात्-उपयुद्धीत ॥२४।

टीका—कीद्दशमुपदिशेत्तत्राह—'भिक्खं' भिक्षः-आत्मार्थी संयतः 'पहिंतृकाभासी' मित्र्णभाषी, योऽधः स्वरूपासरेण बोधियतुं ग्राहियतुं न शक्यते,
तमर्थं विस्तृतशब्देन पर्यायशब्दमयोगेण मार्याथकथनेन दा यथा श्रोता खुद्धयेत
तया 'समाळवेष्मा' समाळपेन् यथा बोद्धं शक्तुपात्तथा कथयेत्, । शब्दं शब्दान्तरं दा नियोज्य तथा प्रयुश्चीत, यया प्रयुक्ते तादशोऽर्थो बोध्यम्यो मवेत् ।
न तु दीर्घवाच्यमयोगिनिषेधिया तं कमं परिस्यजेत् । प्रवादता बोध्यमर्थे
से तद्द्वर्थ का ज्ञातो होकर तीर्थकर गणधर आदि महापुरुषों की आज्ञा
से अर्थात् तीर्थकृत्मितिपादित द्यास्त्र के अनुसार शुद्ध निरवद्य वचन
का प्रयोग करे । इस प्रकार करते हुए सत्कार प्रजादि की अपेक्षा के
विना ही पाप रहित निर्दृष्ट चचन का उपयोग करे ॥२४॥

टीकार्थ-किस पकार उपदेश दे. सो कहते हैं मोक्षाभिलाषी संपमी
प्रतिपूर्ण भाषी हो अर्थात् जो अर्थ थे। डे अक्षरों से न समझाया जा
सकता हो, उसे विस्तृत शब्दों से, पर्यायवाचक शब्दों का प्रयोग करके
अथवा उसका भावार्थ कह कर समझावे, जिससे स्रोता समझ जावे।
अथवा शब्दान्तर की योजना करके शब्द का ऐसा प्रयोग करे जिससे
दुहह विषय भी बोधगम्य हो जाय। लग्बे वाक्य प्रयोग के निषेध के

જાણવાવાળા થઇને તીર્થ કર, ગણધર વિગેરે મહાપુર્ધાની આગાથી અર્થાત્ તીર્થ કર પ્રતિપાદિત શાસ્ત્રના કથન પ્રમાણે શુદ્ધ નિરવઘ વચનના પ્રયોગ કરે આવી રીતે કરતા થકા સત્કાર પૂજ વિગેરેની અપેક્ષા વિનાજ પાપ રહિત નિર્દોષ વચનના ઉપયોગ કરે શરુશા

ટીકાર્ય — કેવી રીતે ઉપદેશ દેવા, તે ખતાવવા કહેવામાં આવે છે.-માસની ઈચ્છાવાળા સાધુએ સંવમી અને પતિપૂર્ણ ભાષા બેલવી. અથોત જે અર્ધ થાડા અક્ષરોથી ન સમજાવી શકાતા હોય, તેને વિસ્તૃત શબ્દોથી એટલે કે પર્યાય વાચક શબ્દોના પ્રયોગ કરીને અથવા તેના ભાવાર્થ કહીને સમઝઃ વવા, કે જેથી સાંભળનાર શ્રોતા બરાબર સમજી લે. અથવા અન્ય શબ્દની યોજના કરીને શબ્દોના એવા પ્રયોગ કરે કે જેનાથી ન સમજી શકાય તેવા વિષય પણ સમજી લેવાય, લાંબાં લાંબાં વાકયોના પ્રયોગના નિષેષના ભયથી ક્રમના प्राह्मयता गुरुणा शन्दाभिक्यमिय प्रयोक्तन्यमेव । स्थलिकोषे क्ववन सात्रधान-मनसःऽतिकिठिनं विषयं स्वर गक्षरेण प्रयुक्तं यदि शिष्यः ज्ञातुं न शक्तुयात् तदा विस्तृतन्याख्यया बोधयेत् । न तु पाण्डित्याऽभिमानेन मूर्च्छितः 'संसदि समागताः सभ्याः न्याकरणे तर्के मां भीटमवगच्छेयुः' इति कृत्या स्वरपाक्षरमयुक्तमिय दीर्घवाक्यावस्या बोधयितुयुक्तमेत । इत्यं पूर्व गक्त्यपस्तुत्याक्ययरेर्थं सामं-जस्य मिनीय यस्तु बोधयेत् सः प्रतिपूर्णभाषी भवेत इति मन्ये। तथा आचा-र्यमुलात् 'निसामिया' निश्वम्य-श्रुत्या सुत्रं तदर्थं च सम्यगव्यारे, 'सिमिया'

भय से कम का परित्याग न करे। समझाने योग्य विषय के अनुरोध से आवश्यका होने पर गुरु को अधिक शब्दों को भी प्रयोग करना चाहिए। किसी विशेष स्थल में मन को अवधान युद्ध रखने पर भी कोई कठिन विषय यदि थे। हे शब्दों में न समझा जा सकता हो तो विस्तृत व्याख्या करके समझाना उचित है। हां, अपने पाण्डित्य के अहं कार में चूर हो कर, परिषद में उपस्थित सभ्य मुझे व्याकरण एवं तकशास्त्र में निष्णात समझें ऐसे विचार से थोड़े में कहने योग्य अर्थ को लम्बी लम्बी वाक्यावली का प्रयोग करके समझाने का प्रयस्न न करे। इस प्रकार पूर्वोक्त (लम्बा करने का निषेध बतलाने वाले) वाक्य का तथा प्रस्तृत वाक्य का समन्वय करके जो उपदेश करता है, वही प्रतिपूर्ण आवी कहलाता है, ऐसा अगवान करमते हैं।

तथा सम्पक् प्रकार से अर्थ का दर्शी पुरुष आचार्य के मुख से सुत्र और अर्थ को अवधारण करके नीर्थ कर आदि की आज्ञा से अर्थात्

ત્યાગ ન કરે. સમઝાવવાને ધાગ્ય વિષયમાં આવશ્યકતા જણાવવાથી ગુરૂએ વિશેષ શબ્દોના પ્રયોગ પણ કરવા જોઈ એ. કાઈ વિશેષ શબ્દોના પ્રયોગ પણ કરેઈ કઠણ વિષય જે શાહા શબ્દોમાં ન સમજી શકાય તેવા હાય, તો વિશ્તાર પૂર્વક તેની વ્યાખ્યા કરીને સમઝાવનું તે યાગ્ય છે. પાતાના પાંકિત્યના અહંકારમાં મસ્ત બનીને પરિષદમાં રહેલાએ મને વ્યાકરણ અને તર્ક શાસમાં નિષ્ણાત સમજે એવા વિચારથી શાહામાં કહેવા યાગ્ય અર્થન લાંબી લાંબી વાકય પંક્તિયોના પ્રયોગ કરીને સમઝાવવાના પ્રયોગ ન કરે. આ રીતે પહેલા કહેલ (લાંબા વાકયોના નિષેધ ખતાવનારા) વાકયના તથા પ્રસ્તુત વાકયના સમન્વય કરીને જે ઉપદેશ કરે છે, એજ પ્રતિપૂર્ણ લાધી કહેવાય છે, એવું લગવાન્ ફરમાવે છે.

તથા સારી રીતે અર્થને જાવનારા પુરૂષ આચાર્યના મુખેથી સૂત્ર અને અર્થને સારી રીતે સમજને તીર્થ કર વિગેરની આગ્રાથી અર્થાત્ તીર્થ કર

सम्ययूपेण 'भहदंसी' अर्थदर्शी एकसकाशादवधारितमर्थं द्रष्टुं शीलं यस्य स सम्यगर्थदर्शी। एताहश्चः 'आणाइ' आज्ञया तीर्धकरादीनामाञ्चया—तीर्धकर मितपदितशास्त्रानुतारेण 'मुद्धं' शुद्धम्-पूर्वपराऽविरुद्धतया निरवद्यम्। 'वयणं' वचनम् 'भिष्ठं जे' अभिग्रुश्चीत । एवं च प्रदाहशं वचनं ममुद्धातः 'पाविविवेगं' पापविवेककम्-पूर्वासत्कारादिनिरपेश्चयया निर्दुष्टं चवनम् 'अभिः संघणं अभिसन्द्रध्यात्, निर्दुष्ट्यचनं ममुश्चीतेषि यश्चाऽतिविल्ष्टोऽर्धः स्व-स्पाक्षरेण नैव मकाशयित् अवयते, तत्राडगतिकमित्रपा तमर्थे विरत्तश्चदेनाः ऽपि बोधयेत्। तथा गुरुपुलाद् उपश्चय सम्यगनधार्थः, तोर्धकराज्ञया विश्वदं वचनं वदेत्। सामुः पापाऽपापयो विवेकं क्वित् निर्दुष्टं सन्दं वदेदिति भावः र ।

पुनरपि उपदेशिषि दर्शयति-'अहा बुइयाइं' इत्यादि,

म्लप्-अहा बुइयाई सुसिक्खण्डजा जइडज या णाइवेलं वएडजा। से दिष्टिमं दिष्टि ण ळूसएजासे जाणइ भासिउं तं समाहिं।२५।

छाया — ययोक्तानि सुशिक्षेत यतेत च नातिचेलं बदेत् । स दृष्टिमान् इटिंन लूबयेत् स जानाति भाषितुं तं समाधिष्रभ्।

तीर्धकरोपदिष्ट आगम के अनुसार शुद्ध पूर्वीपर विरोध से रहित बचन का प्रयोग करे। इस प्रकार से वाक्य का प्रयोग करने वाला ही निदींब बचन का प्रयोक्ता होता है।

आवार्य यह है कि जो अर्थ थोड़े अक्षरों से प्रकाशित न किया जा सकता हो, उसे प्रकाशित करने का अन्य कोई उपाय न होने पर विस्तृत कान्दों से भी समजावें। तथा गुरुमुख से धारण करके तीर्थ कर की आज्ञा के अनुसार विशुद्ध बचन बोछे। साधु को पाप और अपाप का विवेक करके अवृषित बचन ही बौलना चाहिए ॥२४॥

ઉપદેશ કરેલ આગમ પ્રમાણે પૂર્વાપરના વિરાધ વિનાનાં શુદ્ધ વચનના પ્રયાગ કરે. આ રીતે વાક્યના પ્રયાગ કરવાવાળા જ નિર્દોષ વચનના ઉપદેશક થાય છે. અર્થાત્ નિર્દોવ ઉપદેશ આપી શકે છે.

આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે—જે અર્થ થાડા અક્ષરાથી અતાવી ન શકાતા હૈાય તેને પ્રકાશિત કરવા ખીજે કેં.ઇ ઉપાય ન હૈાય તા વિસ્તાર વાળા શબ્દાથી પણ તે સમઝાવે. તથા ગુરૂ મુખધી ધારણ કરીને તીર્થ ક-રની આજ્ઞા પ્રમાણે વિશુદ્ધ વચન બાલે સાધુએ પાપ અને અપાપના વિવેક કરીને દેવ વિનાના નિર્દીય વચના જ બાલવા જોઈએ શરપા अन्त्रपार्यः —(बहा बुःयाहं) ययोक्तानि—तीर्थक्त दुक्तावाराह्नादिमुत्राणि 'मुसिः क्खएज्ञा' सुशिक्षेत-आसेवनशिक्षया सेवेत, अन्येभ्यस्तयेत मतिपादयेच्च एवम्—'बइज्ज' यतेत-आगमाभ्यासाय महत्तं कुर्वीत (या) च तथा (णाइवेलं) नातिवेलम्—काळिकोत्कालिकायमाऽध्ययनमर्यादामुरुलङ्ख्य (न वएज्जा) न वदेत्

पुनः उपदेशविधि कहते हैं-'अहा बुश्याहे' इध्यादि ।

शब्दार्थ — अहा बुह्याइं - यथे।क्तानिं तीर्थं कर प्रतिपादित आचाराष्ट्र आदि सूत्रों को 'सुसिश्खएउजो - सुशिक्षे न' अच्छीतरह सीखे तथा 'जइ ज्ज्ञया - यतेन' आगमके अभ्यास का प्रयत्न करे 'णाइवेलं - नातिवेलं' मर्यादा का उल्लंघन करके 'न वएज्ञा - न बदेन' वाणी न कहे 'से - सः' ऐसा करने वाला साधु 'दिद्विमं - हिष्ट शन' सम्यक् शानवाला 'दिहिं - हिष्टम्' सम्यक्दर्शन को 'ण लुसएज्जा - न लूब्येत' द्वित न करे अर्थात् जिनवचन विरुद्ध प्ररूपणा न करे 'से - सः' ऐसा सुनि 'तं - तम्' सर्वज्ञ कथित 'समाहिं - समाधिम्' सम्यक्जान दर्शन को 'आसिवं - भाषितुम्' प्ररूपणा करने को 'जाणह - जानाति' जानते हैं ॥२५॥

अन्वयार्थ—साधु पुरुष तीर्थं कर प्रतिपादित आचाराङ्ग आदि सूत्रों का सम्पन्न प्रकार सें ग्रहण आसेवन शिक्षा द्वारा सेवन करे और दूसरे को वैसे ही कहे एवं आगम का अभ्यास के छिये प्रयत्न करे।

ફરીથી પણ ઉપદેશની વિધિ ભતાવતાં સ્ત્રકાર કહે છે કે—'શ્રદ્યા बુદ્દ-ચાર્દ્ધ' ઇત્યાદિ.

शण्डार्थ — बहा बुद्याइं-यथोक्तानि' तीर्थ 'डर प्रतिपादित आधारांग विगेरे सूत्रोने 'सुसिदक्खव्डजा- सुक्तिक्षयेत' सारी रीते शीणे तथा 'जद्दज्जया-यतेत' आगमना अक्या अने। प्रयत्न डरे 'जाइवेलं-नातिवेलम्' मर्थादानुं उद्यांचन हरीने 'न वव्डजा-न वदेत' शाहीनुं उच्यारण् न हरे 'से-सः' से प्रमाण् वर्तनारे। साधु 'विट्टिमं-टिटमान्' सम्यक्ष् द्वानवाणा 'विट्टिं-टिटम्' सम्यक्ष दर्शनने 'ज ल्यसव्डजा-न ल्वयेत्' द्वाय सुन्त न डरे अर्थात् क्षनव्यनशी विद्य प्रदुष्णा न हरे 'से-सः' सेवेश सुन्त 'तं-तम्' सर्वं त द्वारा हथित 'समाहिं-समाधिम्' सम्यक्ष तान दर्शनने 'मासिड'-माधितुम्' प्रदूष्णा हरवाने 'जाजद्व-जानाति' लाण् छे. ॥ रथाः

અન્યયાર્થ — સાધુ પુરૂષ તીર્થ કર પ્રતિપાદિત આગારાંગ આદિ સ્ત્રોનું સારી રીતે ગહુલ આસેવન શિક્ષા દ્વારા સેવન કરે અને બીજાઓને એજ દ્વીતે કહે તથા આગમના અભ્યાસ માટે પ્રયાન કરે પરંતુ કાલિક ઉત્કાલિક अध्ययनक्षर्तक्यवर्यातां नातिकवेत (से) सः —एवंगुणविशिष्टः साधुः (दिहिंस)
दिष्टिमान् —सम्पग् ज्ञानवान् (दिहिं) सम्यग्दर्शनम् (ण छम्एङना) न छ्वचेत् →
न जिनवननिकद्वपरुणां कुर्यात् (से) सः —एवंविषी मुनिः (तं) तम्
सर्वक्षभाषितम् (समाहिं) समाधिम् सम्यग्ज्ञानदर्शननारित्ररूपम् (मासिउं)
माषितुम् —मरूर्यमृतुम् (जाणक्) जानाति —निरूप्यतुं शक्नोति ॥२५॥

टीका—'अहा बुऱ्याइं' पथोक्तानि-तीर्थकरत्रतिपादितानि आचाराङ्गादि-सूत्राणि 'सुसिक्लप्जना' सुशिक्षेत-सुब्दु-सम्पग् ग्रहणशिक्षया वीर्थकरोक्ताऽऽ-गंभ सम्पग् गृहीत्त्रा, अत्मेत्रनशिक्षया सेवेत । अन्येभ्यः मतिपादयेदपि वधेव । वया 'बह्डन' यनेत तदागमाऽभ्यासाय सत्ततं मयत्नं तदाराधने ना कुर्णीत्

किन्तु कालिक उत्कालिक आगम के अध्ययन मर्या हा का उल्लंघन कर नहीं बोछे। अर्थात् अध्ययनकालिक कर्त्तव्य मर्यादा का अतिक्रमण नहीं करे। इस प्रकार का गुणगणविद्याप्ट साधु सम्यग् ज्ञान युक्त होकर सम्यग्दर्शन को कृषित न करे अर्थात् जिनवचन के विरुद्ध विवेचन न करे। ऐसा करने वाला साधु सर्वज्ञ से आषित सम्यग्ज्ञान वृद्यान चारित्र तप रूप समाधि का निरूपण कर सकता है ॥२५॥

रीकार्थ—तीर्थंकर के बारा प्रतिपादित आचारांग आदि सुत्रों को सीखे अर्थात् ग्रहणशिक्षा से सम्यक् प्रकार जान कर आसेवन शिक्षा से तद्तुसार व्यवहार करे और दूसरों को भी उसी प्रकार सिखावे। उन आगमों के अम्यास के लिये या उनकी आराधना के लिए सदा

આગમના અધ્યયન મર્યાદાનું ઉલ્. ઘન કરીને ન બેલે અર્થાત્ અધ્યયન કાલના કર્તાં અ મર્યાદાનું અતિક્રમણ ન કરે આ પ્રકારના શુગુગણ વિશિષ્ટ સાધુ સમ્યક્ સાન યુક્ત થઇને સમ્યક્ દર્શનને ક્રવિત ન કરે અર્થાત્ જીનવસનની વિરુદ્ધ વિવેશન ન કરે એમ કરવાવાળા સાધુ સર્વંત્ર હારા કહેલ સમ્યક્ત્રાન દર્શન ચારિત્ર તપ રૂપ સમાધિનું નિર્પણ કરી શકે છે હરપા

ટીકાર્થ — તીર્થ કર દ્વારા પ્રતિપાદન કરાયેલા આચારાંગ વિગેરે સ્ત્રોને શીચે અર્થાત્ શ્રહણ શિક્ષાથી સારી રીતે જાણીને આસેવન શિક્ષાથી તે પ્રમાણે અવહાર કરે. અને બીજાઓને પદ્મ તે પ્રમાણે શિખરે. તે આગમાના અભ્યાસ માટે અથવા તેની આરાધના માટે હંમેશા પ્રયત્નવાન્ રહે. કાલિક સ્ટુંબ દે 'या' च तथा—'णाइवेलं' नातिवेळम्—काळिकोत्कालिकाऽऽगमाऽध्ययनस्य याः मर्यादा तामितिकस्य 'न वएडम' न वदेत्—अध्ययनकर्तव्यमर्यादां नाति क्रमेत्, यथावसरं परस्परावाधया सर्वाः क्रियाः मितिलेखनादिकाः कुर्योदित्यर्थः। स प्वं गुणजातीयो यवाकालवादी च 'दिद्धिंम' दृष्टिमान्—सम्यगुद्धानवान यथावस्थित-पदार्थान् उपदिशंश्च धर्मदेशनाम् 'दिद्धिं' इष्टिम्—सम्यग्दर्शनम् 'ण स्वसप्डजा' न ल्वयेत् न द्वयेत् जिनवचनविरुद्धप्ररूपणां न कुर्यात्।

अयं मातः—श्रीहितिशेषं कस्य धर्मस्यानुषायी इत्यादिकं हास्ता तथीप-देशो दात्रव्यः सिद्धान्तविरुद्धदेशनापरिहारेण यथा श्रीतः स्वान्ते सम्यक्त्वं स्थितीः भवेत् मनसि संशयादिश्च नीत्पचेत् 'से' सः पश्चैत्रविषः सः 'जाणइ' जानाति तं

प्रयास्तिहील रहे। कालिक और उत्कालिक सूत्रों के अध्ययन की जो मर्यादा है। उसका उल्लंघन करके प्रकाणा न करे। अध्ययन और कर्त्तव्य की मर्यादा का उल्लंघन न करे। अधीत परस्पर में किसी को बाधा न पहुंचा कर प्रधावसर सब प्रतिलेखन आदि कियाएं करे। इन गुणों से युक्त तथा यथाकाल कर्त्तव्य करने वाला ही सम्बद्धानवान् होता है। अतएव पदार्थों के वास्तिविक स्वरूप को जानता हुआ और धर्मदेशना करता हुआ अपने सम्यद्धीन को दृषित न करे। जिनव-चन के विरुद्ध प्रकृपणा न करे।

आदाय यह है-श्रोता के विषय में यह जानकर कि यह किस धर्म का अनुयायी है, तदनुसार मिद्धात विरुद्ध परूपणा त्याग कर उपदेश देना चाहिए। पण्देश ऐसा होना चाहिए जिससे श्रोता के अन्तःक

અને ઉત્કાલિક સ્ત્રોના અધ્યયનની જે મર્યાદા છે, તેનું ઉદરાંઘન કરીને પ્રરૂપણા ન કરે. અધ્યયન અને કર્જા બ્યાની મર્યાદાનું ઉદલાંઘન ન કરે. અદ્યાત્ પરસ્પરમાં કેઈને પણ આધા ન પહેાંચાડીને યથાવસર સઘળી પ્રતિલેખન વિગેરે ક્રિયાઓ કરે. આ ગુણાથી યુક્ત તથા યથાકાળ કર્જા કરવાવાળા જ સમ્યક્ સાનવાન્ હાય છે, તેથી જ પદાર્થીના વાસ્તિક સ્વરૂપને જાણતા અકા તથા ધર્માદેશના કરતા થકા પાતાના સમ્યક્ દર્શનને ક્ષિત ન કરે અર્થાત્ જીનવચનની વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા ન કરે.

કહેવાના આશય એ છે કે---શ્રોતાના સંખંધમાં એ જાણીને કે--આ કયા ધર્મના અનુયાયી છે ? તે પ્રમાણે સિદ્ધાંત વિરૃદ્ધ પ્રાણુ પ્રરૂપણાના ત્યાગ ક્યીને ઉપદેશ દેવા જોઇએ, દપદેશ એવા હોવા જોઇએ કે--એનાથી શ્રોતા-- सर्वेद्वमाधितम् 'समादि' समाधिम्-सम्यग्कानदर्शनचारित्रकाम् 'मासिउं' माधितुम्, जानाति प्रक्षियतुं स्वनोतीत्वर्थः । साधुः सर्वेद्वोक्तागमस्याऽभ्यासं कुर्वेन्
ततुपदिष्टोपदेशाऽनुसारिवचनमेव चदेत् । स चतदीयमर्थादामितिकस्य नाति वदेत्,
सम्यग्रहिष्टमान् सत् कथमिष सम्यग्दर्शनं न दृष्येत् । य एवस्रुपदेष्टुं जानाति,
स एव सर्वेद्वोक्तभावसमाधि भाषितुं जानासीति मावः ॥२५॥

मुलम्-अेळूसए णाे पंच्छन्न भासी णाे सुत्तमर्त्थं च कॅरेडज ताई । सत्तारभत्ती अेणुवीयेवायं सुंयं च सैम्मं पडिवाययांति॥२६॥

छाया--अल्पये स्रो मच्छन्नभाषी, नो स्वत्रपर्थं च कुर्यात् त्रायी ! शारत्मक्तयाऽनुविचित्स्य वादं, श्रुतं च सम्यक् मतिपादयेत् ॥२६॥

रण में सम्पक्तव स्थिर हो सके और संशय आदि दोष उर्थन्न न हों। जो इस प्रकार आपण करता है वहीं सर्वज्ञ कथित सम्यग्ज्ञानदर्शन चारित्र तप रूप समाधि का प्ररूपण करना जानता है। वहीं समाधि की प्ररूपणा करने में समर्थ हो सकता है।

तालर्थ यह है कि साधु सर्वज्ञोक्त आगम का अभ्यास करता हुआ, आगम के उपदेश के अनुसार ही वचनों का मयोग करे। वह मयौदा का उल्लंघन करके आपण न करे। किसी भी प्रकार सम्यग्दर्शन को कृषित न करे। जो ऐसा उपदेश करना जानता है, वही सर्वज्ञोक्त समाधि का उपदेश करना जानता है। १५॥

'अलुसए' इत्यादि।

चान्दार्थ-- 'अल्प्सए-अल्पकः' साधु आगम् के अर्थ को दृषित

સાંભળનારાના અંતઃકરસુમાં સમ્યક્ત સ્થિર થઇ શકે. અને સંશય વિગેર દાષા હત્યન્ન ન થાય આ રીતે જેઓ ઉપદેશ આપે છે, એજ સર્વદ્ર કથિત સમ્યક્સાન સમ્યક્દર્શન સમ્યક્સારિત અને સમ્યક્તપરૂપ સમાધિની પ્રરૂપણા કરવાનું જાણે છે. એજ સમાધિની પ્રરૂપણા કરવામાં સમર્થ થઇ શકે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—સાધુ સર્વજ્ઞ કથિત આગમના અભ્યાસ કરતા થકા આગમના ઉપદેશ પ્રમાણે જ વચનાના પ્રયોગ કરે. તે મર્યાલાનું ઉલ્લાલન કરીને ભાષણ ન કરે. કાઈ પણ પ્રકારથી સમ્યક્ દર્શનને દાવ મુક્ત ન બનાવે. આ પ્રમાણે જે ઉપદેશ કરવાને જાણે છે. એજ સર્વજ્ઞ પ્રાથીત સમાધિના ઉપદેશ કરી શકે છે. ારપા

'अञ्चल्य' ઇત્યાદિ

શખ્डાર્થ —'अल्प्य-अल्ब्बः' સાધુ આગમના અર્થ ને ફ્રપિત કરનાર ન

अन्तयार्थः—(अल्पण्) अल्वयेत्-अपसिद्धान्तकथनेन सर्वेद्रभाषिताङ्गं न ल्रूवयेत्—न द्वयेत् 'णो पचडन्त्रमासी' न मच्छन्नभाषी सिद्धान्तार्थस्य पच्छन्न भाषको न भवेत्, तथा 'ताई त्रायी माणिनां त्राणकर्त्ता षट्कायपरिपालकः (स्रुतमत्थं च) स्त्रमर्थे च-आगमार्थे स्वमतिकल्पनया निपरीतम् 'ण करेजन' न कुर्यात् स्वार्थं भिया स्त्रार्थं नान्ययारूपेण प्ररूपयेत् यतः (सन्तारभनी) भारतः

करने वाला न वने 'णे। पच्छन्नभासी-न प्रच्छन्नभाषी' सिद्धान्त के अर्थ को छिपाकर कथन न करे तथा 'ताई-न्राधी' प्राणियों के रक्षण करनेवाला पुरुष 'सुत्तमत्यं च-सूत्रम्' अर्थश्च' आगमके अर्थ को अपनी बुद्धि की कल्पनासे विपरीत 'ण करेडजा-न कुर्यात्' न करे अर्थात् स्वाधी बुद्धिसे सूत्राधी को अन्यथा रूपसे न कहे 'सत्तारभत्ती-शास्तृ भस्या' पर के हित करने वाछे आचार्य के प्रति भक्ति से 'वायं-वादम्' वाणीको 'अणुत्रीय-अनुविचित्तस्य' सम्यक् विचार करके आगम का विरोध न हो इस प्रकार की वाणी का कथन करे तथा सुयंच-श्रुतश्च' आचार्य एवं गुरु सुखसे जो सुना हो उसको ही 'सम्मं-सम्यक्' सुचार क्रस्से 'पिडवाययंति-प्रतिपादयेत' सुन्नार्थ का प्रतिपादन करे ॥२६॥

अन्वयार्थ-अल्पक अर्थात् अपसिद्धान्त का कथन कर सर्वज्ञ भाषित आचाराङ्ग आदि आगम को दृषित नहीं करने वाला साधु सिद्धान्त मृत अर्थ को एकान्त में छिपकर भाषण के द्वारा ग्रस न करे तथा पृथिन्यादि षट्टकाय का परिपालन करने वाला समस्त प्राणियोंका

અન્વયાર્થ—અલ્પક અર્થાત્ અમસિદ્ધાંતનું કથન કરીને સર્વજ્ઞ કથિત આગ્રારાંગ વિગેરે આગમાને દ્વિત ન કરવાવાળા સાધુ સિદ્ધાંત શુક્ત અર્થને એકાંતમાં છુપાઈને ભાષણ દ્વારા ગુપ્ત ન કરે. તથા પૃથિવી વિગેર ષટ્કાય

भने 'जो परहरनमासी-न प्रच्छन्तमासी' सिद्धांतना अर्थने छूपायीने क्थन न कर तथा 'ताई-त्रायी' प्राष्ट्रीनुं रक्षण करवावाणा पुरुष 'मुक्तत्यंच-सूत्रम् कर्ष्यः' आजभना अर्थने पातानी भुद्धिनी क्ष्यंपायो विपरीत रीते 'ज करेज क कर्याम्' न करे अर्थात् स्वार्थ सुद्धिश्च सूत्रार्थने अन्यथा प्रकारे न कर्षे 'सत्तारभत्ती-शास्त्रमक्त्या' अन्यनुं द्धित करवावाणा आस्यार्थ प्रत्ये अक्तिथी 'बायं-बादम्' वाद्याने 'अजुतीय-अनु विचित्त्य' विश्वार करीने आजभना विरोध न थाय को रीतनी वाद्यानुं कथन करे तथा 'मुयंच-श्रुतक्रच' आयार्थ अने शुरु-भुभ्यो के सांस्र्यमुं द्धाय तेने क 'सम्मं-सम्यक्' सारी रीते 'पिन्वाययंति-प्रतिपादयेन' सुत्रार्थनुं प्रतिपादन करे ॥ रहा

मक्कचा-परहितकारकाचार्यभक्तपा (वायं) वादम् (अणुतीय) अतुविचिन्त्य वादं वदेत्, तथा-(सुयं च ) श्रुतं च यदाचार्यगुरुष्ठुखात् श्रुतं तदेव वस्तु (सम्मं) सम्यक् (पडिवाययंति) प्रतिपादयेत् नान्ययेति भावः ॥२६॥

टीका — पुनरप्युवदेशिविधिमुपदिशति – तीर्थकरोदिताऽऽगमस्य देशनां कुर्वन् 'अलूसए' न ळूवयेत् अपसिद्धान्तकथनेन सर्वक्रभाविताङ्गं न द्वयेत्, 'सर्वेद्र ज्याख्यानावसरे नाहमासम्' इत्यादि कुतर्केण न खण्डयेत् । तथा – 'णो पच्छन्न-

ज्ञाण कर्सा सूत्र और आगमार्थ को अपनी मित की करपना से विष-रीत अर्थ न करे। अर्थात् स्वार्थदुद्धि से सूत्रार्थ को विपरीत रूपसे दूसरों को नहीं कहे, क्योंकि परिहत कारक आनार्थ के प्रति भक्ति का ख्याल कर बाद विवाद को सम्यम् रूप से विश्वार कर अर्थात् इस बाद से आगम की तो कोई क्षति नहीं होगी। ऐसा विचार कर बाद करे, तथा जो वस्तु आचार्य गुरु जनोंके मुख से जैसा सुना या जाना है उसी बस्तु को वैसे ही समीचीन रूपसे कहे उसके विपरीत रूप से नहीं कहे। १९३॥

टीकार्थ— किर उपदेश विधि का विधान करते हैं-तीर्थं कर प्रकृषित आगम की देशना करने वाला मुनि सिद्धान्त विश्द्ध कथन करके सर्वेश ने जब व्याख्या की तब में तो वहां था नहीं, इस प्रकार का कुतर्क करके उसका खण्डन न करे। अविश्द्ध और सब के अनुभव से सिद्ध

જીવાનું પાલન કરવાવાળા સઘળા પ્રાહ્યિયોનું રક્ષણ કરવાવાળા, સૂત્ર અને આગમના અર્થને પાતાની ખુદ્ધિની કશ્યનાથી વિપરીત રીતે ન ઘટાવે અર્થાત્ સ્વાર્થ ખુદ્ધિથી સૂત્રાર્થને વિપરીત રીતે બીજાઓને ન કહે. કેમકે-પરદ્ધિત કતો એવા આચાર્યના પ્રત્યેની લક્તિના ખ્યાલ રાખીને વાદવિવાદમાં સારી રીતે વિચાર કરીને એટલે કે આ વાદથી આગમની તા કાઈ ક્ષતિ થશે નહીને એમ વિચાર કરીને વાદ કરે તથા જે વસ્તુ આચાર્ય વિગેરે શુર્જનાના મુખથી જે રીતે સાંસજ્યું હાય અથવા જાય્યું હાય એ વસ્તુને એજ રીતે સમ્યક્ પ્રકારથી કહેવું. પાતે જાહ્યું હાય તેથી વિપરીત રૂપે કહેવું નહીં ારશા

ટીકાર્ય — ફરીથી ઉપદેશ વિધિતું વિધાન કરતાં કહે છે કે — તીર્થ કરે પ્રરૂપણા કરેત આગમના ઉપદેશ આપનાર મુનિ સિદ્ધાંત વિરુદ્ધ કચન કરીને સર્વારો કહેલ અંગને દ્વવિત ન કરે. સર્વારો જ્યારે કહેલ વ્યાખ્યા કરી ત્યારે હું તો ત્યાં હતો નહીં આ રીતના કુલક કરીને તેનું ખન્ડન ન કરે. અવિ-

स्त्रहता**न स्त्रे** 

भासी' न प्रन्छन्नभाषी भवेत्, अतिरुद्धं सिद्धान्तार्थं सर्वाऽनुभवसिद्धं प्रन्छन्न भाषणेन-अस्पष्टभाषणेन न गोपयेत् । अथवा प्रच्छन्नं -गुप्तमर्थष् अपकाबुद्धिस्यो न बदेत् । यतोऽपकामतिस्य स्तादशसिद्धान्तरहस्योद्धाटनपहिताय भवति ।

तदुक्तम् — ममशान्तमती शृक्ष,-सङ्गावपतिपादनम् । दोषायाऽभिनवोदीर्णे, शमनीयभित्रक्तरे ॥१॥

यथा नवीनज्यस्वतः शान्त्यर्थभीवधं हानिकारकं भवति तथा अवस्त्रबु-दिभ्यः शास्त्रहस्यकयनं हानिकारकिमिति भावः । तथा-'ताई' शयी पट्टकाय-परिपाळकः स्वप्रतक्षकः, अथवा माणिनां संसारसागराष्ट् रक्षणशीळः 'मुत्तवत्यं च' स्वनमर्थे च, स्वम् यदि वा तदीयमर्थं स्वमतिकत्यनया विपरीतम् 'ण-क्रोणजा' न कुर्यात् स्वमतिविकत्यनातः स्वनार्थं कथमपि नाऽन्यथा नयेत्-न मरू-

सिद्धान्त के अर्थ को अस्पष्ट आषण करके गोपन न करे। अथवा जो विषय प्रच्छन्न हो अर्थात् सर्वज्ञमाधारण के समक्ष कहने के योग्य म हो, उसे अपरिपक्ष युद्धि वालों से न कहे। क्यों कि ऐसे लोगों के समक्ष उस विषय को प्रकट करना उन्हीं के लिए अहितकर होता है। कहा भी है-अप्रशान्तमतौ शास्त्र' इत्यादि।

जैसे नबीन उदर वाले की ज्ञान्ति के लिए दी गई औषध भी हानि-कारक सिद्ध होती है। उसी प्रकार अपरिपक्त बुद्धियों को ज्ञास्त्र का पहरूप कहना हानिकारक होता है।

तथा त्रायी अर्थात् पट्काय का परिपालक, स्वपर का रक्षक अथवा प्राणियों का संसारसागर से रक्षण करने बोला सोधु सूत्र को, अर्थ की अथवा सूत्र के अर्थको अपनी कल्पना से विपरीत न करे। क्यों

ફુદ્ધ અને ખધાના અનુભવથી સિદ્ધ સિદ્ધાંતન અર્ધને અરપષ્ટ ભાષણ કરીને છૂપાવે નહીં. અથવા જે વિષય ગુપ્ત હેત્ય અર્થાત્ સર્વ સત્ધારણો પ્રત્યે કહેવા ચાગ્ય ન હેત્ય, તેને અપરિયકલ ખુદ્ધિલાળાની આગળ ન કહેવો. કેમકે–એવા લોકોની સમક્ષ તે વિષયને પ્રગટ કરવા તે તેમને જ માટે અહિત કર હોય છે, કહ્યું પણ છે કે–'જજાણાદતસતો શાસ્ત્ર' કહ્યાદિ

જેમ નવા જવર-તાવ વાળાની શાંતિ માટે આપવામાં આવેલ એાસઠ પણ હાનિકારક સિદ્ધ થાય છે, એજ પ્રમાણે અપરિપક્ષ્વ છુદ્ધિવાળાઓને શાસનું રહેરસ કહેવું તે હાનિકારક હોય છે,

તથા ત્રાયી અર્થાત્ ષટ્કાયના પરિપાલક, સ્વ અને પરના રક્ષક અથવા પ્રાંચિયોનું સંસાર સાગરથી રક્ષણ કરવાવાળા સાધુ સૂત્રને અર્થને, અથવા સૂત્રના અર્થને પોતાની સ્વ કલ્પનાથી વિપરીત ન ખનાવે. કેમ વિપરીત ન पयेत्। क्रुतो न अर्थान्तरमिनयेत् १२यत आह-सत्तारभत्ती' शास्तृमत्तयाः -पर् कीयं हितमाचरन् शास्त्राऽचार्यादिः तस्य या मक्ति स्तया 'वायं' वादम् 'अणुतीय' अनुविचिन्त्य यददं मित्यादयामि, अनेनाऽऽगमस्य कापि क्षतिर्न भवेदिति विचार्य वादं वहेत्। तथा 'सुंग च' श्रुंत च यदाचार्यमुखात् तदेव श्रुंत वस्तु 'सम्मे' सम्यक् 'पिडवाययंति' मित्यादयेत् लोकानां हितं तथा गुरुभक्ति चाऽनु-स्मृत्य तदेव श्रुंत वस्तु 'सम्मे' सम्यक् 'पिडवाययंति' मित्यादयेत् लोकानां हितं तथा गुरुभक्ति चाऽनुस्मृत्य तदेव वक्तव्यं यद्गुरुषुखान्छूतं मवेत्। न तु लोकानु-रोधेन तक्ष्मुखाय यथाकयंचित् महसनमित्र वक्तव्यमिति। साधुरागमार्थं न द्षः येत्, न वा आगमसिद्धान्तं गोवयेत्। पट्कायरक्षकः साधुः स्त्रार्थं नाऽन्ययाऽभिन-येत्। गुरोभक्तिं मनसि निषाय ततो यद्दक्तव्यं तत् किमिय वदेत्, तथा गुरु सुखाव् यथा श्रुतं तथेव वक्तव्यं नान्यथेति भावः ॥२६॥

विपरीत न करें ? इसका उत्तर यह है कि आचार्य आदि शास्त्र उपदेशकों के प्रति मक्ति से प्रेरित होकर 'में जो कहता हूं उससे आगम की कोई क्षितिनो नहीं हो रहो है,' इस प्रकार विचार करके बोछे। आचार्य के मुख से जो बस्तु सुनी है, उसी का सम्पक् प्रकार से प्रतिपादन करे, अर्थात् लोगों के हित को तथा गुरु भक्ति को स्मरण करके वही कहना चाहिए जो गुरुमुख से सुना हो। लोको के अनुगेथ से उनके मनोरं जन के लिए यथा कथंचित प्रहसन सरीखा नहीं बोलना चाहिए।

तात्पर्य यह है कि साधु आगम के अर्थ को दृषित न करे और न आगम के सिद्धान्त को छिपाए। रक्षक साधु सूत्रार्थ को अन्पथा न सिखावे। गुरु के मित हृदय में भक्ति धारण करके ही जो बे.टने

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--આગમના સિદ્ધાંતને છુપાવે નહીં ષટ્કાય રક્ષક સાધુ સુત્રાર્થને અન્યથા શીખવે નહીં ગુરૂ મત્યે હુદયમાં લક્ષ્તિ ધારણ

કર્ષ ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે આચાર્ય વિગેર શાસ્ત્રના ઉપ-દેશ આપનાશએ પ્રત્યે ભક્તિથી પ્રેરિત થઈને હું જે કહું છું. તેથી આ-ગમની કાઈ લતિતા થતી નથી ? આવા પ્રકારના વિચાર કરીને બાલતું. આચાર્યના મુખેથી જે વસ્તુ સાંભળેલી હેત્ય, એજ વસ્તુનું સગ્યક્ રીતે પ્રતિપાદન કરે અર્થત્ લાકાના હિતને તથા ગુરૂભક્તિને સ્મરણ કરીને એજ કહેવું જોઇએ કે જે ગુરૂમુખેથી સાંભળેલ હાય, લાકાના અનુરાષ્થ્યી તેઓના મનારંજન માટે યત્ કિંચિત્ હાસ્ય કારક બાલવું ન જોઇએ.

म्लम्—से सुद्धसुत्ते उवहाणदं च धेंम्मं चे जे विदेह तत्थ तेत्थ। आदेज्जवंके कुंसले विधेत्ते से अँरिहइ भासिउं 'तं सेमाहि।२७। छाया—स शुद्धम उपधानशंध धर्मं च यो विन्दति तत्र तत्र। आदेवनावयः इजलो न्यकः सोऽईति माषितुं तं समाधिम् ॥२७॥

योग्य हो सो बोले। तथा गुरुमुख से जो सुना हो वही बेखे, अन्यथा नहीं ॥२६॥

'से सुद्धसुन्ते' इश्यादि।

राव्दार्थ—'से-सः' यथावस्थित आगम का कथन करने वाला 'सुद्धसुसो-शुद्धसूत्रः' शुद्ध सूत्र को कहने वाला तथा 'उवहाणवं च- उपधानवान्' शास्त्रोक्त तपका आवरण करने वाला 'तस्थ तस्थ-तत्र तत्र' आज्ञा से ग्रहण करने योग्य स्थलमें आज्ञासे ग्रहण करे इस प्रकार 'के-यः' जो साधु 'धम्मं-धर्मम्' श्रुतचारित्र रूप धर्मको 'विंदति—विन्द्वति' प्राप्त करता है ऐसा पुरुष 'आदेज्जवक्के-आदेयवाक्यः' ग्रहण करने योग्य वाक्य बाला तथा 'कुसले-कुश्वालः' आगम के प्रति-पादन में निपुण 'वियत्ते-व्यक्तः' विचार पूर्वक कार्य करनेवाला 'से-सा' 'ऐसा पुरुष 'तं समाहिं-तं समाधिम्' सर्वज्ञोक्त आव समाधि को मासिउं-भाधितुं' इसको कथन करने में 'आरिइह-अहंति' योग्य होता है 'त्तिवेनि-इति व्यवीनि' ऐसा मैं सुधर्मी स्वामी कहता हूं ॥२७॥

કરીને જ જે બાહવાને યોગ્ય હૈાય એજ બાલે તથા શરૂ મુખથી જે સાંભળેલ હૈાય એજ કહે. તેથી અન્ય પ્રકારનું કથન ન કરે. તરણા

से मुद्धमुत्ते' धर्याहि

शण्दार्थं—'से—सः' यथावश्यित भागभनुं देधन करवावाणा 'मुद्रमुत्तो कुद्रस्त्रः' शुंद्ध सूत्रनुं कथन करवावाणा तथा 'उनहाणवं—उवधानधान्' शाओकत तपनुं भागरख करवावाणः 'त्रध—तत्र' भाग्नाथी अठ्य करवा योग्य स्थणमां भागाथी क अठ्य करवावाणः 'त्रध—तत्र' भाग्नाथी अठ्य करवा योग्य स्थणमां भागाथी क अठ्य करवा योग्य वाक्यः' के साधु 'क्रसले—कुरालः' भागभना प्रतिपादन करवामां निपृष्यु 'वियत्ते—व्यक्तः' वियार पूर्वक कार्यं करवावाणा स्थान्ति करवामां निपृष्यु 'वियत्ते—व्यक्तः' वियार पूर्वक कार्यं करवावाणा स्थान्ति अवे। पुरुष 'तं समाद्वि—तं समाधिम्' सर्वशिक्त काव समाधिने 'सास्ति — माधिनुम्' भीकाने कथन करवामां 'अरिद्द्—अर्ह्ति' ये ग्य अने छे. 'शि केमि—इति स्रवीमि' को रीते हुं सुधर्मा स्वामी कहुं छुं गरणा

अन्वयार्थः—(से) सः - यथावस्थितागमस्य मणेता (सुद्धस्ते) शुद्धसः, सुद्धम्-निर्मलं मरूपणतोऽध्ययनतथ ध्रम्-भववनं यस्य स शुद्धभूमः सम्प्रपूर्षेण शुद्धस्त्रम् इत्यर्थः, तथा यः (उवहाणयं च) उपधा-म्याय-प्रभाराधनार्थं तपश्र (णशील इत्यर्थः तथः 'तत्थ तत्य' तत्र तत्र आह्रयः सम्प्रस्थले आह्रये प्राह्मः, हेतुकस्यले हेतुनैव प्राह्मः एतद्भहणसम्पन्नः (जे) यः (ध्रम्मं) धर्म श्रुतवारिशाख्यम् (विद्रः) विन्दति—सम्यक्षाप्नोति, एताह्यः पुरुषः (आहेत्ववव्यः तत्रादेयं प्राह्मं वावयं तवनं यस्य स आहेयस्यक्षयो भवति (कुसले) कुत्रलः—भःगनप्रतिश्वदने निपुणः (वियत्ते) व्यक्तः—विचार पूर्वकं कार्यकारि सः सः—एवाह्यः पुरुषः (तं स्वाहिं) तं भावसमाधिम्—इत्याद्धं कार्यकारिः ) भाषितं परेभ्यः प्रतिशादियतुम् (अरिहः) अहति—योग्यो मन्तिति । (त्तिवेति) इति अशिन, इति शब्दः अध्ययनसमाप्तिवोषकः इत्यदं स्वतिति । (त्तिवेति) इति अशिन, इति शब्दः अध्ययनसमाप्तिवोषकः इत्यदं स्वतिति । (त्तिवेति) इति अशिन, इति शब्दः अध्ययनसमाप्तिवोषकः इत्यदं स्वतिति । (त्तिवेति) इति अशिन, इति शब्दः अध्ययनसमाप्तिवोषकः इत्यदं स्वतिति । (त्तिवेति) इति अशिन, इति शब्दः अध्ययनसमाप्तिवोषकः इत्यदं स्वतिति । (त्त्वेति) इति अशिन, इति शव्दा

टीका—'जे' यः 'से' सम्बग्रानिस्याऽतृतकः-यथा।स्यितागमस्यार्थादिक मनुविचिन्त्य भावकः 'सुद्रसुत्ते' शुद्धस्यः तत्र शुद्धं-निर्मलं ययावस्थितगरूरणधाः

अन्वधार्थ— यथावस्थित आगम का प्रणेता, प्रस्ताण और अध्ययन की अपेक्षा निर्मेट प्रवचन वाला, तपस्वी आज्ञा द्वारा ग्राष्ट्य आगम को आज्ञा से और हेतुप्राह्य को हेतु से ग्रहण करने वाला ऐसा जे। पुरुष श्रुतचोरित्र धर्म को प्राप्त करता है, वह ग्राह्यवचन, आगम प्रतिपादन में निपुण, विचार कर कार्य करने वाला ही समाधि का प्रस्पण करने के :योग्य होता है। सुधर्मा स्यामी जम्बू स्वामी से कहते हैं। जैसा भगवान से मैंने सुना है, ऐसा में कहता हूं। १९७॥

टीकार्थ-- जो सम्यादर्शन को दृष्टित न करने वाला आगम के बास्तविक अर्थ का विचार करके भाषण करता है, जो प्रवचन सूत्र का

અન્વયાર્થ—યથાવસ્થિત આગમના પ્રશેતા પ્રરૂપણા અને અધ્યયનની અપેક્ષાથી નિર્માલ પ્રવચનવાળા તપસ્વી આજ્ઞા દ્વારા થાદા આગમને આજ્ઞાથી અને કેતુ શાહ્ય આગમને હેતુથી શ્રહ્ય કરવાવાળા એવા જે પુરૂષ શ્રુતચા-રિત્ર ધર્મને પ્રાપ્ત કરે છે તે શ્રાહ્યવચન, આગમના પ્રતિપાદન કરવામાં નિપુણ, એવા અને વિચારીને કાર્ય કરનાર જ સમાધિની પ્રરૂપણા કરવામાં યોગ્ય થાય છે.

સુધર્માસ્વામી જમ્ખૂસ્વામીને કહે છે કે, જે રીતે લગવાન્ની પાંસેથી મેં સાંભાત્યું છે એજ રીતે હું કહું છું. તરળા

દીકાર્થ – જેઓ સમ્યક્ દર્શનને દ્વિત ન કરતાં આગમના વાસ્તવિક અર્થના વિચાર કરીને ભાષણ કરે છે, જે પ્રવચન સૂત્રનુ શુદ્ધ અધ્યયન અને લ• દર उध्ययनेन च सूत्रं मनचनं यस्य स शुद्धमूत्रः (च) च-तथा 'उन्हाणतं' उपधान-धान स्वाराधनार्थ तपश्ररणशीलः, तथा 'तस्य तत्य' तत्र तत्र 'शम्मं' धर्मम्-श्रुत-चारिषलक्षणम् यः 'विंदहं' विन्दते-सम्प्रयूपेण मान्नोति तत्र य आज्ञात्राहोऽर्थः स भाइयेन एकते, हेतुकश्र हेतुद्धारेणैन एकते । एतद्भरणसम्पन्नः 'आदेश्वनक्षेत्रं' धादेयवाक्यः-ग्राह्मनाक्यो भनति तथा-'कुपल्ले' कुशलो निषुणः, आगमनिष्म-हमे तद्नुष्ठाने च 'वियत्ते' व्यक्तः-परिस्फुटः नासमीक्ष्यकारी ध्रश्चेतद् गुणयुक्तः सा 'तं' तं सर्वज्ञकायतम् 'समाहिं' समाधिम्-भावसमाधि ज्ञानादिकम् 'भासिउं' भाषितं-मितपादियतम् 'अरिहः' अदेति योग्यो भनति नापरः कश्चिद् माव समाधिमतिषादने समर्थौ भनतीति । 'त्तिवेषि' इति अशिषि इति-यपा मस-वन्द्युत्वात् श्रुतं तथेर असीषि-कथ्यापि, इति जम्बूर्यापिनं पति सुधर्भस्वा-मिनाक्यम् ॥२७॥

इति श्री-विश्वविख्यातनगद्गरठगादिषद्भृषितवालब्रह्मचारि - 'जैनाचार्य' प्रमश्री-घाषीलालब्रतिविश्चितायां श्री सूत्रकृताङ्गस्यम्य ''समयार्थवोधिन्या-ख्याया'' व्याख्ययाः समलङ्कुतम् चतुर्दशमध्ययनं समाप्तम् ॥१४॥

शुद्ध अध्ययन और प्ररूपणा करता है, सूत्रार्थ के अध्ययन के लिए तपश्चरण करता है, आज्ञा द्वारा ग्रान्य अर्थ को आज्ञा से ही और हेतु द्वारा याच्य अर्थ के हेतु से ही ग्रहण करता है, उसी के चचन ग्रान्ध होते हैं, वही आगमों की व्याख्या करने में तथा अनुष्ठान में कुत्राल होता है। सोच विचार कर कार्य करनेवाला होता है। वही सर्वज्ञकथित ज्ञानादि स्वरूप भावसमाधि का प्रतिपादन करने के योग्य होता है।

'इति' शब्द अध्ययन की समाप्ति का सूचक है। सुधर्मास्वामी कहते हैं हे जम्बू ! जैसा मैंने भगवान तीर्थं कर के मुख से सुना है वैसा ही मैं तुम्हें कहता हूं । २७॥

પ્રરૂપણા કરે છે, સૂત્રાર્થના અધ્યયન માટે તપશ્ચરણ કરે છે, આત્રા દ્વારા શ્રાદ્ધ અર્થને આત્રાથી જ અને હેતુ દ્વારા શ્રાદ્ધ અર્થને હેતુથી જ શહ્ય કરે છે, તેઓતું વચન જ શ્રદ્ધ હેાય છે. અને એજ આગમેતની ત્યાપથા કરવામાં તથા અતુષ્ઠાનમાં કુશલ હાય છે. સમજ વિચારીને કાર્ય કરવાનાળા હાય છે, એજ સર્વંગ્ર કચિત ગ્રાનાદિ સ્વરૂપ ભાવ સમાધિનું પ્રતિપાદન કરવાને યોગ્ય હોય છે.

'ઇતિ' શબ્દ અધ્યયનની સમાપ્તિ સૂચક છે. સુધર્માસ્વામી કહે છે કે-હે જમ્ભૂ! જે પ્રમાણે મેં' લગવાન પાંસેથી સંલળેલ છે, એજ પ્રમાણે આ હું તમને કહું છું. ારણા

# संमयार्थनोधिना टीका प्र. श्रु. अ. १५ आदानीयस्वरूपनि स्पणम्

8८३

#### अय पश्चदशाध्ययनमारभ्यते -

गतं चतुर्दशमध्ययनम्, साम्पतं पश्चदशमारभ्यते, अस्य च पूर्वाध्ययनेनायं सम्बन्धः- पूर्वाध्ययने वाह्याभ्यन्त्रस्त्रस्यस्य परित्यागः प्रतिपादितः, बाह्याभ्यन्तर-ग्रन्थपरित्यागेनैव मुन्तिमीक्षमार्गसाधकायतचारित्रो भवितुमईति ततो यादशो मुनिर्यथा संपूर्णतयाऽऽयतचारित्रो भवेत्तथाऽस्मिन्नध्ययने पतिपादयिष्यते ।

तथाऽनन्तरमूत्रेण चायमभिसम्बन्धः-पूर्वीध्ययनान्तिमस्त्रे शोक्तं यत् य आदेयवावयः क्रुशलो व्यक्तश्र भवति स एव समाधि भाषितुमहेतीति किन्तु एता-

#### पन्द्रहवें अध्ययनका प्रारंभ

चौदहवां अध्ययन समाप्त हुआ। अच पन्द्रहवां गरंभ किया जाता है। पूर्व अध्ययन के साथ इसका सम्बन्ध यह है पिछछे अध्ययन में बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह का त्याग कहा गया है। बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रह के त्याग से ही छुनि मोक्षमार्गसाधक आयत दीर्घ चारिश्र बाला हो सकता है। अतएब जिस प्रकार का छुनि पूर्ण रूप से आयत (दीर्घ) चारिश्रवान् होता है, वह इस अध्ययन में प्रतिपादन किया जाएगा।

तथा अनन्तर इससे पहले वाछे सूत्र के साथ इसका यह संवंध है-पूर्ववर्ती अध्ययन के अन्तिम सूत्र में कहा गया है कि जो प्राह्म बचन बाला, कुशल और स्यक्त अर्थात् सोच विचार कर करने वाला होता है, वही समाधि की प्रस्पणा करने के योग्य होता है। किन्तु ऐसी

#### प'हरमा अध्ययनना प्रारंभ

ચૌદમું ઋઘ્યયન સમાપ્ત થયું હવે પંદરમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે પૂર્વ અધ્યયન ની સાથે આના સંબંધ આ પ્રમાદ્યે છે. પાછલા અધ્યયનમાં ખાદ્ય અને આભ્યન્તર પરિગ્રહ ના ત્યાગ કહેલ છે બાદ્ય અને આભ્યન્તર પરિગ્રહ ના ત્યાગ કહેલ છે બાદ્ય અને આભ્યંતર પરિગ્રહના ત્યાગથી જ મુનિ માક્ષમાર્ગના સાધક અને આયત-દીધ-ચારિત્રવાળા થઈ શકે છે. તેથીજ કેવા પ્રકારના મુનિ પૂર્ણ રૂપથી આયત 'દીધ' ચારિત્રવાન્ હાય છે. તે આ અધ્યયનમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવશે.

તથા આનાથી અહેલાના સૂત્રની સાથે આને આ પ્રમાણેના સંબંધ છે.-પૂર્વના અધ્યયનના છેલ્લા સૂત્રમાં કહેવામાં આવેલ છે કે-જે ગ્રાહ્ય વચન વાળા, કુશળ અને વ્યક્ત અર્થાત્ સમજી વિચારી ને કરવાવાળા હાય છે, એજ સમાધિની પ્રકૃપણા કરવાને યાગ્ય હાય છે. પરંતુ એવી-પ્રકૃપણા તો दृशमाषकरत् अतीतवर्तमानानागतकालज्ञानवानेत भवति, सः एवः चास्तिल्यन्यः नानां परिज्ञाता त्रोटयिता च भवतीत्यत्र मतियाचते, अनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य पश्चदृशाध्ययनस्येद्गादिमुत्रम्-'जनतीयं' इत्यादि ।

म्लम्-जमतीयं पेंडुप्पन्नं, आग्निस्सं च णायओ। सेंठवं मेन्नई तं ताई, दंसैणावैरणंतैए॥१॥

छाया--यदतीतं परयुरपन्तम् , आगमिष्यच्च नायकः । सर्वे मन्यते तत् त्रायी दर्शनावरणान्तकः ॥१॥

प्रस्पणा तो वही कर सकता है, जिसे भूत, वर्रामोन और भविष्यत् काल का ज्ञान हो, वही समस्त बन्धनों को जानने वाला और तोइके बाला होता है। यह तथ्य यहां प्रकट किया जाता है। इस सम्बन्ध से प्राप्त पन्द्रहवें अध्ययन का यह प्रथम सूत्र है-'जमतीयं' इत्यादि।

इान्दार्थ—जो महापुरुष 'दंसणावरणंतए-दर्शनावरणान्तकः' दर्शनावरणीय कर्मका अंतकरनेवाला अर्थात् चारों प्रकारके घातियाः कर्मको खपानेवाला अतएव 'ताई-न्नायी' प्राणियों की रक्षाकरनेवाला तथा 'णायओ-ज्ञायकः' उत्पादादिभर्म पदार्थको जाननेवाला अथवा 'णायओ-नायकः' यथावस्थित वस्तु का प्रतिपादन करनेवाले होने से नायक-नेता ऐसा वह 'जमतीयं-चद्तीतम्' जो पदार्थ भूतकाल में हो खोर है तथा जो 'पडुप्पनं-प्रत्युत्पन्नम् वर्तमान काल में हो रहा है और

એજ કરી શકે છે કે-જેને ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય કાળનું જ્ઞાન **હાય,** એજ સઘળા બન્ધના ને જાણવાવાળા અને તાેડવાવાળા હેત્ય **છે.** આ તશ્ય અહિયાં પ્રગટ કરવામાં આવે છે. આ સંખંધથી પ્રાપ્ત થયેલ પંદરમા અધ્યયન નું આ પહેલું સૂત્ર છે.--'જમતીયં' ઇત્યાદિ.

શાળદાર્થ — જે મહાપુરૂષ 'વૃંદ્ધળાવરળંતળ-વૃર્શનાવરળાન્તરું' દર્શનાવરહૃૃીય કર્મના અંત કરવાવાળા અર્થાત્ ચારે પ્રકારના ઘાતિયાકર્મને ખુપાવવાવાળા એટલા માટે જ 'તાર્ફ-ત્રાચી' પ્રાશ્ચિયોની રક્ષા કરવાવાળા તથા 'ળાયક્રો-ફ્રાચક્રા' ઉત્પાદ આદિ ધર્મ પદાર્થને નાચુવાવાળા અથવા 'ળાયક્રો નાચક્રઃ' યથાવ- સ્થિત વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરવાવાળા હોવાથી નાયક—નેતા એવા તે 'જ્ઞમલીય- ઘર્શીતમ્' જે પદાર્થ ભૂતકાળમાં થઈ શૂર્કેસ છે. તથા જે પદાર્થ 'વસુપાનને— વ્રત્યુત્વન્તમ્' વર્તમાનકાળમાં વિદ્યમાન છે. અને જે પદાર્થ' 'झागमिस्सं-झाग

४८५

# संमयार्थेबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १५ बादानीयस्वरूपनिरूपणम्

अन्त्रवार्थः—यो पहापुरुषः (दंसणावरणंतर) दर्शनावरणान्तकः दर्शना-वरणीयकर्मान्तकर्ता दर्शनग्रहणेन घातिकर्मचतुष्टयक्षपक इत्यर्थः, अतएव (ताई) त्रायी सदुपदेशदानेन प्राणिनां संसारदुः खदात्रानचात् रक्षकः, अथवा (तःई) इति सम्यग्नानवान, तथा (णायओ) ज्ञायकः-उत्पादादि धर्मयुक्तपदार्थानां ज्ञाताः, यद्वा—(णायओ) नायकः-ययावस्थितवस्तुपतिपादकरवेन प्रणेता, एताद्वाः सः (जमतीयं) यद्वीतम्-अतोतकालिकं, यत् (पद्धप्यन्नं) प्रयुत्पन्नं-वर्त्तमानकालिकः कम्, यच्च (आगमिस्सं) आगमिष्यत् अनागतकालमाविवर्षते (तं सन्तं) तस्तर्वे समस्तं पदार्थनातं (मन्तई) मन्यते यथावस्थिततया जानाति स सर्वेद्वः सर्वेद्वीं

जो 'आगमिस्सं-आगमिष्यत्' भविष्यकाल में होने वाला है 'तं सब्वं-तश्सर्वम्' वह समस्त पदार्थ जात 'मक्षई-मन्यते' यथावस्थितस्पसे जानते हैं वह सर्वज्ञ और सर्वदर्शी कहा जाता है ॥१॥

अन्ववार्ध-जो महापुरुष द्दानावरणीय कर्म का अन्त करने वाला है अर्थात् दद्दीन दावद के ग्रहण से चारों घातिया कर्मों का क्षय करने वाला है और इस कारण जो श्रावी है सहुपदेदा देकर प्राणियों की संसार के दुःख रूपी दावानल से रक्षा करता है अथवा ताई अर्थात् सम्परक्षानवान् है। तथा उत्पाद व्यय और भीव्य से युक्त पदार्थों का ज्ञाता है या नायक अर्थात् यथार्थ वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन करनेवाला नेता है। वह अतीतकालीन, वर्त्तामानकालीन और भविष्यकालीन समस्त पदार्थों को यथार्थरूप से जानता है अर्थात् सर्वज्ञ और सर्वदर्शी है।।१॥

मिन्यत् ભવિષ્યકાળમાં થવાનાછે. 'तं सन्त्रं तत्सर्वम्' ते सद्यणा पदार्थ समूडने 'मन्नई-मयन्डे' यथावस्थित पद्ये लाखे છે. ते सर्वत्र अने सर्वदर्शी क्रेड-बाय છે. ॥१॥

અન્વયાર્થ— જે મહાપુર્ધ દર્શનાવરણીય કર્મના અંત કરવાવાળા છે. અર્થાત્ કર્યાન શખ્દનાગ્રહણથી ચારે ઘાતિયા કર્મોના ક્ષય કરવાવાળા છે. અને તે કારણે જેઓ ત્રાયી છે. સદુપદેશ આપીને સંસારના દુઃખરૂપી, કાવાનળથી પ્રાણિયાની રક્ષાકરે છે. અથવા તાઈ અર્થાત્ સમ્યક્ જ્ઞાનવાન્ છે તથા ઉપપાત વ્યય અને ધ્રીવ્ય થી યુક્ત પઠાર્થોના જ્ઞાતા છે. અથવા નાયક એટલે કે પથાર્થ વસ્તુસ્વરૂપ નું પ્રતિપાદન કરવાથી નેતા છે. તે ભૂતકાલીન, વર્તમાન કાલીન અને અને ભવિષ્યકાલીન સઘળા પદાર્થીને યયાર્થ પણાથી જાણે છે. અર્થાત્ સર્વન્ન અને સર્વદર્શી છે. ાકા

टीकाः—यो महापुरुषः 'दंसणावरणंतए' दर्शनावरणान्तकः-दर्शनावरणीयकर्मसपकः दर्शनावरणस्य मध्यपद्यहणे पूर्वापरपद्यहणात् झानावरणीयदर्शना
बरणीयान्तरायमोदनीयरूपधातिकमेचतुष्टयस्य अन्तकः क्षपकः, अत्वर्ष 'ताई'
भाषी सद्पदेशदानेन माणिनां संसारोत्तारकत्वाद् रक्षकः, यद्वा 'तायी' इति
छाया, तत्र तय धातोर्गत्यर्थश्वेन झानार्थत्वात् तयनं तायः, स विद्यते पस्यासौ
तायी सम्यग्झानवान्, अत्वर्षः 'णायओ' झायकः उत्पादन्ययधीन्यात्मकपदार्थः
जातस्य द्रव्यक्षेत्रकालभावतो द्रव्यपर्यायस्वरूपतो वा झाता, यद्वा 'णायओ' इति
नायकः यथावस्थितस्वरूपरूपक्षपक्षकितेन मणेता, एतादशः सः 'जमतीयं' यदतीतम्
अतीतकालजातम्, भूतकालिकमित्यर्थः यत् 'यङ्गपन्नं' मत्युत्पन्नं वर्त्तमाने जायमानं वर्त्तमानकालिकमित्यर्थः, यच्च 'आगमिस्सं' आगमिष्यत्—अनागतकाले
मविष्यमाणम् भविष्यत्कालभावि इत्यर्थः पवं यत् त्रिकालसंभवं जोवाजीवादि समस्तपदार्थेजातं वर्त्तते तं सन्वं' तत्सर्वं 'मस्मई' मन्यते—प्रतुते—उत्यादादिरूपेण द्रव्यः

टीकार्थ—यहां 'दंसणावरणंतए' इस मध्य के पद को ग्रहण करने से पहले और पीछे के पदों का ग्रहण हो जाता है। अतः अर्थ यह निकला कि जो ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय इन घातिया चारकर्मी का अन्त करने वाला है, और इस कारण जो आयी अर्थात् सदुपदेश देकर प्राणियों को संसार से तारने वाला रक्षक है अर्थवा 'तायी' अर्थात् सम्यग्ज्ञानवात् हैं, उत्पाद व्यय और भीव्य हप पहार्थी का द्व्य क्षेत्र काल भाव से या द्रव्य और पर्याय हप से ज्ञाता है या ग्रथार्थ वस्तुस्वरूप का प्रतिपादक होने से ग्रणेता है, ऐसा पुरुष

ટીકાર્ય — અહિયાં 'દ્રં સળાવરળંતા?' આ મધ્યના પદ ને ગહેલું કરવાથી પહેલા ના અને પછીના પદા તું ગહેલું પણ ઘઈ જાય છે. તેથી તેના અર્થ એ ઘશે કે-જે જ્ઞાનાવરણ, દર્શ નાવરણ, મેરેહનીય, અને અંતરાય આ શ્વાર ઘાતિયા કર્મો ના અંત કરવાવાળા છે, અને એ કારણે જેઓ ત્રાયી- રસ્લુક્શવાવાળા છે, અર્ધાત્ સદ્દપદેશ આપીને પ્રાલ્વિયોને સંસારથી તાસ્વાલળા રસ્વક છે અથવા 'તાર્ફ' અર્ધાત્ સમ્યક્ જ્ઞાનવાન્ છે, ઉત્પાદ, વ્યય અને પ્રીવ્ય રૂપ પદાર્થોના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને લાવથી અથવા દ્રવ્ય અને પર્યાયરૂપથી જાણનારા છે. અથવા યથાર્થ વસ્તુ સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવાવાળા હોવાથી પ્રશ્નેતા છે, એવા પુરૂપ ભૂતકાળ સંબંધી, વર્તમાનકાળ સંબંધી

स्नेत्रादिमावरूपेण द्रव्यपर्यायरूपेण च जानाति न किमपि तस्यापरिद्वातं भव-तीति भावः ! अत्र 'तायी' इत्यनेन सामान्यस्य 'मतुते' इत्यनेन विशेषस्य परि-धातृत्वेन सः सर्वद्रः सर्वद्रशीति प्रदर्शितम् । 'न कारणाभावात् कार्य समुत्यचते' इति न्यायात् 'दर्शनावरणान्तकः' इत्यनेन घातिकर्भचतुष्ट्यस्य क्षपकत्वं मदर्शितम् पातिकर्भचतुष्ट्यक्षये सत्येव केवळज्ञानकेवळदर्शनोत्पत्तिसंभवादिति ॥१॥

म्ब्म्-अंतप वितिगिंच्छाप, से जाणइ अणेलिंसं। अणेलिंस्स्स अत्रखाया णैं से होई तैहि तहि॥२॥

छाया—अन्तको विचिकित्सायाः स जानात्यनीदशम् । अनीदश्वस्याख्याता न स भवति तत्र तत्र ॥२॥

अतीन कालिक, वर्समानकालिक और अध्यिकालिक इस प्रकार तीनौँ कालों के जीव अजीव आदि समस्त पदार्थों को जानता है।

'तय' घातु जानने के अर्थ में है। यहां 'तायी' इस पद से सामा-न्य धर्मी का जानना प्रकट किया गया है, और 'मन्नइ' इस पद से विदोष धर्मी का जानना सूचित किया है। अतः वह सर्वज्ञ सर्वदर्शी होता है, यह प्रदर्शित किया गया है।

कारण के अभाव में कार्य की उत्पत्ति नहीं होती इस न्याय से 'दर्शनावरणान्तक' इस पर से चारों घातिक कमें का क्षय करने बाला अर्थ लिघागया है, क्यों कि चारों घातिया कमें का क्षय होने पर ही केवलज्ञान और केवलदर्शन की उत्पत्ति होना संभव है ॥१॥

અને ભવિષ્ય કાળ સંબંધી ખારીતે ત્રણે કાળના જીવ, અજીવ, વિગેર સામળા પદાર્થીને જ**ણે** છે

'શ્રથ' ધાતુ જાણુવાના અર્થમાં છે. અહિયાં 'તાચી' આ પદથી સઘળા ધર્મીને જાણુનારા એ અર્થ પ્રગટ કરવામાં આવેલ છે. અને मन्नइ' આ પદથી વિશેષ ધર્મીના જાણુનારા એમ સચિત થાય છે. તેથી તે સર્વાંત, સર્વાદશીં હોય છે. એમ અતાવવામાં આવેલ છે.

કારણના અલતવમાં કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી નથી. આ ન્યાયથી 'दर्शना-वरणान्तक' આ પઠ થી ચારે ધાતિયા કર્મોના ક્ષય કરવાવાળા એ પ્રમાણે ના અર્થ સ્વીકારવામાં આવેલ છે. કેમકે—ચારે ઘાતિયા કર્મના ક્ષય થાય ત્યારે જ કેવળતાન અને કેવળદર્શનની ઉત્પત્તિ થવા સંભવ છે. ॥૧॥ अन्ववार्थः - पः यातिकमेचतुष्टयान्तकस्वेन (वितिशिच्छाप) विविधितसापाः संग्रयिषर्पपिष्टयाज्ञानरूपायाः (अंत्रप्) अन्तको विनाशको भवति (से) सः (अनेक्किसं) अनोद्दरम् – अनन्यसदशं धर्म (जाणः) जानाति । पः भनीदशस्य काता भवति स एव (भणेलिसस्स) अनीदशस्य अनन्यसद्दशस्य धर्मस्य (अन्रवाया) आरूयाता कययिता भवति । एतादशः (से) सः महापुरुषः (तर्दि तर्दि) तत्र तम् बौद्धादिद्शेने (ण हो) न भवति, अनीदशस्याज्ञायकत्व।दिति ॥२॥

'अंतर' इत्यादि ।

दाब्दार्थ—जो चारों प्रकार के घातिया कर्म का नादा करने वाले होने से 'वितिगिच्छाए-विचिकित्सःयाः' मिध्याज्ञान रूप संदायविपर्य-य का 'अंतप-अन्तकः' नादाकरने वाले होते हैं 'से-सः वह 'अणेलिसं -अनीहदाम्' अनन्य साधारण ऐसे धर्म को 'जाणह-जान।ति' जानते हैं 'अणेलियस्स-अनीहदास्य' जो पुरुष सबसे अधिक बस्तुतस्वका 'अक्लाया-अगल्याता' कथन करने वाले हैं ऐसा 'से-सः' वह पुरुष 'तिहिं तिहिं-तत्र तत्र' ऊन ऊस बौद्धादि ददानों में 'ण होह-न अवति' महीं होता है। र॥

अन्वयार्थ—जो चारों घातिकमीं का अन्त करने वाला होने के कारण विचिकित्सा अर्थात् संदाय, विषयीस रूप मिध्याज्ञान का अन्त करने वाला है, वह अनन्यसद्दा-अनुपम-धर्म को जानता है। जो अनन्यसद्दा धर्म को जानता है, वही अनन्यसद्दा धर्म का मतिपादक होता है। ऐसा पुरुष बौद्ध आदि अन्य दर्शनों में नहीं होता ॥२॥

<sup>&#</sup>x27;અંતવ' ઇત્યાદિ,

श्रण्टार्थं — श्रेको यारै प्रकृतना स्रतिया क्रमेनि नाश करनारा होवाथी 'वितिशिच्छाए-विचिक्तिसःचाः' भिथ्यात्तान ३५ संश्य विषयं यने। 'अंतए- अन्तकः' नाशक्ररवावाणा होय छे. 'से-सः' ते 'अणिलिसं-अनीदशम्' अनन्य साधारस् क्रेया धर्मेने 'जाणइ-जानाति' बासे छे. 'अणिलियस्स-अनीदशस्य' क्रे पुरुष सहुधी वधारे वस्तुतत्वनुं 'अक्खाया-अन्याता' क्रयन करवावाणा छे. क्रेये। 'से-सः' ते पुरुष "ति सिं-तत्र तत्र' ते ते बीद्ध वियेरेना दशंनामां 'ण होइ-न भवति' हेरते। नथी।।र॥

અન્વયાર્થ— જે ચારે લાતિયા કર્મોના અંત કરવાવાળા હાવાથી વિચિ-કિત્સા અર્થાત્ સંશય વિપર્યાસ રૂપ મિશ્યાજ્ઞાનના અંત કરવાવાળા છે. તે અનન્ય સદશ-અનુપમ ધર્મને જાણે છે. જેઓ અતન્ય સદશ ધર્મને જાણે છે. તેજ અનન્ય સદૃશ ધર્મના પ્રતિપાદક હાય છે. એવા પુરૂષ બીન્દ્ર વિગેર અન્ય દર્શકામાં હોતા નથી, ઘરા

टीका—यः वातिकमें बतुष्टवान्तकत्वेन 'तितिविष्छाए' विचिकित्साचाः विचिकित्सा—चित्तविष्छितः संग्रयज्ञानित्वर्षः, तस्याः संग्रय, विषयेषिषध्याइतिनाम् अन्तको विनामको भयति निस्संग्रयज्ञानवान् भवतीत्पर्थः। अयमाभ्रयःसंग्रयकारणतद्वाररणकर्मणः स्वात् संग्रयादिङ्गानामन्ते वर्त्तमानः यो महाकृषः वातिकर्मचतुष्टयानां विनामको भवन् सन्, निरस्तसंग्रयविषयेपिष्याइति मवि । 'से' स एव महापुरुषः 'अणेलिसं' अनीहग्रम्-भनन्यसाधारणम्
'जाणः' जानाति, न तत्सर्गोऽन्यः किन्नद् विद्यते यः सर्ववृष्टमचादरधर्मात्मकं
सामान्यविक्षेपात्मकं ना पदार्थसार्यं जानीयात् । स हि सर्वं पदार्थजातं सामान्यविश्वेषस्पेण तदुभयसंग्रलतत्वेर जानाति । एतावता मीमांसक्मतमपाकृतम् ।

टीकार्य—जो महापुरुष चारों वातिक कमीं का क्षय कर देता है, वृंह विचिकित्सा 'चिस विष्छव' का अर्थात् संदाय, विष्येव और अन्ध्यवसाय का भी विनादाक होता है निःसंदाय ज्ञान से सम्पन्न होता है। आदाय यह कि जो महापुरुष संदाय आदि के कारण भूत कमें का क्षय हो जाने से संदायादि से ऊपर उठकर चार घातिया कमीं को विनादाक होता है। उसमें संदाय या विषय्य रूप मिथ्याज्ञान नहीं होता, ऐसा पुरुष अनन्यसहदादद्यों होता है अर्थात् उसके समान वहीं होता है, अन्य कोई नहीं जो समस्त ग्रुक्ष बादर आदि अनन्तधर्मी समस्त प्रकृष को जान सके, वह परस्पर मिछे हुए सामान्यविद्येषमय पदार्थों को जानता है।

इस कथन के बारा मीमांसकमत का निराकरण किया गया है।

ટીકાર્યં—જે મહાપુર્વ ચારે ઘાતિયા કર્મા ના ક્ષય કરી છે, તે વિચિક્તમાં 'ચિત્ત વિપ્લવ' ના અર્થત સંશય, વિપર્યય અને અધ્યવસાયના પણ વિનાશકરનારા હાય છે. નિ:સંશય–સંશય વગરના જ્ઞાન થી સુકત હાય છે. કહેવાના આશ્ય એ છે કે–જે મહાપુર્વ સંશય વિશેરના કારણભૂત ધર્મ સ્થય થઇ જવા થી સંશય વિગેરની ઉપર રહીને ચાર ઘાતિયા કર્માના નાશ કરનારા હાય છે. તેમાં સંશય અથવા વિપર્યય રૂપ મિઘાજ્ઞાન હાતું નથી, એવા પુરૂષ અનન્ય સદશદર્શી હાય છે, અર્થાત્ તેની સમાન એજ હાય છે, અન્ય કાઈ તેવા થઇ શકતા નથી. અર્ધાત્ સ્ક્રમ, અદર વિગેરે અનંત પ્રમંવાળા પદાર્થીને જાણી શકે તેમ દાતા નથી તે પરસ્પર મળેલા સામાન્ય અને વિશેષમય પદાર્થીને જાણે છે.

આ કર્યન દ્વારા મીમાંસકાના મતતું નિરાકરણ કરવામાં આવેલ છે.

ते पर्व मन्यन्ते यदि सर्वद्वाः स्वीक्रियेत, तदा तस्य सर्वपदाधेद्वात्त्वस्याम्युपमम्य मानत्वे सर्वदा रूपादिक्षानेऽनिमतगन्धादिक्षानमिष ममज्येत इति । स्वक्रस्य पद्-क्षानम्, न तत्-इतरक्षानतुरुपम् अपि तु तद्वानं वस्तुगतसामान्यविद्येषां । विद्यास्य तु न तथा । अतो न मीवांसाक्षस्याऽऽक्षेपः साधीयान् । नतु सामान्यतः सर्वक्षस्य मिद्धावपि महावीरादितीर्धकर एव सर्वक्षो नान्यः इत्यन्न नास्ति किमपि ममाणम्, ममाणाभावे च स एव सर्वक्षो नाऽन्य इति कयः अनकी मान्यता यह है कि यहां सर्वज्ञ मानेंगे तो वह सभी पदार्थीं को ज्ञाता होता और सर्वदा रूपादि का ज्ञान उसे होगा तो अनिष्ट ग्रंच आदि का भी ज्ञान मानना पडेगा।

सर्वज्ञ का ज्ञान इतर जनों अर्थात् छद्यस्थों के ज्ञान के समान महीं होता। वह बस्तु के अनन्त अतीत एवं अनागत पर्यायों को तथा अनन्त धर्मी को युगपत् जानता है, जब कि दूसरों का ज्ञान इस प्रकार नहीं जानने में आसकता। मीमांसक का आक्षेर ठीक नहीं है, क्योंकि गंध के ज्ञानमात्र से गंध की अनुभूति नहीं होती। सर्वज्ञ बीतराक होते हैं, अतएव उन्हें न कोई गंध इष्ट होता है, न अनिष्ट होता है। वे समस्त पदार्थी को मध्यस्थ माव से ही जानते हैं।

शंका—सामान्यरूप से सर्वज्ञ की सिद्धि हो जाने पर भी महावीर आदि तीर्थकर ही सर्वज्ञ हैं, अन्य युद्ध या कपिल आदि नहीं, इस विषय में कोई प्रमाण नहीं है। प्रमाण के अश्राव में यह नहीं कहा जा

તેઓની માન્યતા.એવી છે કે-એ સર્વરૂ માનવામાં આવે તો તે સઘળા પદાર્થો ને બાહ્યુનાર થશે, અને સર્વકા રૂપ વિગેરેનું જ્ઞાન તેઓને થશે. તે અનીષ્ટ ગંધ વિગેરનું જ્ઞાન પદ્યુ માનનું પડશે.

સર્વગ્રનું ગ્રાન ઇતરજના અર્થાત્ છદ્રાસ્થોના ગ્રાનની સમાન હોતું નથી, તે વસ્તુ ના અનંત અતીત અને અનાગત પર્યાયને તથા અનંત ધર્મા ને મુગપત્—એકી સાથે જાણે છે, જ્યારે બીજાએકનું ગ્રાન આ રીતે જાણી શકાનું નથી, મીમાંસકના આક્ષેપ ભરાબર નથી, કેમકે ગંધના ગ્રાન માત્ર થી ગંધ ના અનુજન થતા નથી, સર્વગ્ર વીતરાગ હાય છે. તેથી તેઓને કાઈ ગંધ ઈલ્ડ હોતા નથી, તેમ અિલ્ડ પણ હાતો નથી, તેઓ અલ્લા પદાર્થીને મધ્યસ્થભાવથી જાશે છે.

શ'કા—સમાન્યપણાથી સર્વજ્ઞની સિધ્ધિ થઇ જવા છતાં મહાવીર વિગેર તીર્થ કર જ સર્વજ્ઞ છે, ખીજા છુધ્ધ અથવા કપિલ વિગેર સર્વજ્ઞ નથી આ સંબંધમાં એવું કાઈ પ્રમાણ નથી, પ્રમાણના અભાવમાં એમ

## समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्व. अ. १५ आदानीयस्वरूपनिरूपणम्

848

यितुं न शवयते । उभयोरिय महाबीरबुद्धयो स्तथात्वस्वीकारे कथमुमयोर्भताः नैक्यम् । तथा चोक्तम्--

अर्हन् यदि सर्वज्ञो, बुद्धो नेत्यत्र का प्रमा । अयोभावि सर्वज्ञी-मतभेदस्तयोः कथम् ॥१॥

इस्याश्रद्धायामाह—'अणेलिसस्स अक्लायां अनीहशस्य आख्याता, अनन्यसाधा-रणस्य धर्मस्य य आख्याता प्रतिपादकः 'से' सः एताहशः सः 'तहिं तहिं' तम सम बौद्धादिके दर्शने 'ण होइ' न भवति, अपि तु—भगनान् तीर्धकर एवाऽनन्य-सहशस्य झाता प्रतिपादकश्च भवति न तु बुद्धादि रिति सिद्धम् । अथमाश्रयः— बौद्धो हि पर्यायमात्रमेव इच्छति, सर्वस्य श्चणिकत्वस्त्रीकारात्, द्रव्यं तु सबौवस्थाऽनुगतं नेच्छति, किंतु न तत् सम्यक्, यतः पर्यायकारणस्य

सकता कि महाबीर ही सर्वज्ञ हैं, अन्य नहीं। यदि महाबीर और युद्ध आदि सभी को सर्वज्ञ माना जाय तो उनमें मतैक्य क्यों नहीं है? कहा भी है-'अर्हन यदि सर्वज्ञो' हत्यादि।

'अर्हन्त यदि सर्वज्ञ हैं तो क्या प्रमाण है कि बुद्ध सर्वज्ञ नहीं हैं? यदि दोनों सर्वज्ञ हैं तो फिर दोनों में मत भेद का क्या कारण है?'

समाधान—जो अनन्य (अनुपम) साधारण धर्म का प्रतिपादक है, चह बौद्ध आदि दर्शनों में नहीं होता, नहीं हो सकता है। अगदान तीर्ध कर ही अनन्य साधारण धर्म के ज्ञाता और प्रतिपादक होते हैं, बुद्ध आदि नहीं। आशय यह है कि बुद्ध सिर्फ पर्याय को ही स्वीकार करते हैं, क्यों कि वह सब को क्षणिक मानते हैं। वे समस्त पर्यायों में एक रूप के अवस्थित रहने वाले द्रव्य को स्वीकार नहीं करते,

નહીં કહી શકાય કે મહાવીર સ્વામી જ સર્વજ્ઞ છે, અન્ય નહીં જો મહાવીર અને ખુદ્ધ વિગેરે બધાને સર્વજ્ઞ માનવામાં આવે, તો તેઓમાં એક મલ પાશું કેમ નથી ? કહ્યું પત્રુ છે કે-'અર્દન્ यदि सर्वज्ञो' ઇત્યાદિ,

એ અહેં ન્ત સર્વા હાય તાે છુક્ધ સર્વા નથી, એમાં શું પ્રમાણ છે ! એ એ ખન્ને સર્વા છે, તાે એ બન્નેમાં મતલેદનું શું કારણ છે.

સમાધાન — જે અનન્ય 'અનુપમ' સાધારઘુધમાંનું પ્રતિપાદક છે, તે ભોંઘ્ધ વિગેરના દર્શનામાં હાતું નથી અને હાઈ શકતું નથી ભગવાન તીર્થ' કરજ અનન્ય સાધારઘુ ધર્મના જાણનારા અને તેનું પ્રતિપાદન કરનારા હાય છે. ખુદ્ધ વિગેરે તેવા હાતા નથી કહેવાના આશ્ય એ છે કે-ખુદ્ધ કેવળ પર્યાયના જ સ્વીકાર કરે છે. કેમકે તે અધાને ક્ષિણુક માને છે. તેઓ સાધળા પર્યાયમાં એક રૂપથી અવસ્થિત રહેવાવાળા દ્રવ્યના સ્વીકાર કરતા

द्रव्यस्याभावात् कथं पर्याया भवेयुः ? पर्यायानिच्छता द्रव्यमपि स्वीकरणीयमेव न तु तथास्वीकरोति, तको न स सर्वतः । अपच्युताऽनुत्पन्नस्यिरैकस्वभावस्य द्रव्यमामस्यैव स्वीकारात् मत्यक्षयामार्थिकियासमर्थपर्यायस्याऽनभ्युपगमात्साः ख्यश्चास्वपतिपादकः कपिलोऽपि न सर्वतः । जलतरङ्गवद् अभिन्नपोर्द्रव्यपर्याययो मेदेनाऽभ्युपगमान्त्यायश्चास्वपतिपादकोऽपि न सर्वतः । असर्वत्रस्याच्च तीर्थान्त-रीयाणां मध्ये न कश्चिदपि, अनीद्दशस्याऽनन्यसद्दशस्य द्रव्य-पर्यायोगयह्यस्य

किन्तु यह मान्यता समीचीन नहीं है, क्योंकि पर्यायों के कारणमूत इच्य का अभाव होने से पर्याय किस प्रकार हो सकेंगे? अतः जो पर्यायों को स्वीकार करता है, उसे इच्य भी स्वीकार करना चाहिए। परन्तु बुद्ध इच्य को स्वीकार नहीं करते, अतएय वे सर्वद्ध नहीं हैं।

अपने स्वभाव से च्युत न होने वाहे, कभी उत्पन्न न होने वाहे और स्थिर एक स्वभाववाले हुट्य को ही स्वीकार करने और प्रस्पक्ष भास अर्थिकया में समर्थ पर्याय को न स्वीकार करने के कारण सांख्य शास्त्र के प्रतिपादक कपिल भी सर्वज्ञ नहीं हैं। जल और जल की तरंग के समान अभिन्न हुट्य और पर्याय में सर्वथा भेद स्वीकार करने से स्थायदास्त्र का प्रतिपादक भी सर्वज्ञ नहीं है।

इस यकार असर्वज्ञ होने के कारण अन्यतीर्थिकों में से कोई भी कथंचित् अभिन्न द्रव्य और पर्याय का प्रतिपादक नहीं है। अत एड्

નથી, પશંતુ તેમની આ માન્યતા ભરાખર નથી, કેમકે પર્યાયોના કારણભૂત દ્રવ્યના અભાવ હાવાથી પર્યાય કઇ રીતે અની શકે! તેથી જે પર્યાયોના સ્વીકાર કરે છે, તેથે દ્રવ્યના પણ સ્વીકાર કરવા જોઇએ પરંતુ ખુદ્ધ દ્રવ્યના સ્વીકાર કરતા નથી. તેથી તેઓ સર્વન્ન નથી.

પાતાના સ્વભાવથી સ્ખલિત ન થવાવાળા, કયારેય ઉત્પન્ન ન થવાવાળા અને સ્થિર એક સ્વભાવ વાળા દ્રવ્યના જ સ્વીકાર કરવા અને પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત અર્થ ક્રિયામાં સમર્થ પર્યાયને સ્વીકાર ન કરવાના કારણે સાંખ્ય શાસના પ્રતિપાદક કપિલ પણ સર્વત્ર નથી.

જળ અને જળના તરંગા સમાન અભિન્ન દ્રવ્ય અને પર્થાયમાં સવ<sup>4</sup>થા ભેઠના સ્વીકાર કરવાથી ન્યાયશાસ્ત્રના પ્રતિપાદક પણ સર્વજ્ઞ નથી.

આ રીતે અસર્વંત્ર હેાવાના કારણે અન્યતીર્થિકા પૈકી કાઇ પણ કથ'-ચિત અભિન્ન દ્રવ્ય, અને પર્યાયનું પ્રતિપાદન કરવાવાળા નથી. તેથી જ

## समयार्थवीधिनी टीका प्र. श्रु. म. १५ आदानीयस्वरूपनिरूपणंम्

યુર્

प्रतिपादियता मवति इति अर्द्धन्तेवाऽतीताःनागतवर्त्तमानवर्तिनोऽर्धस्य आरूपाताः वर्तते, अतः 'न तत्र तत्रे'ति सुष्ठ्कम् , इति ॥२॥

म्ब्रम्-तेहि तहिं सुयक्वायं से य सच्चे सुयाहिए। सया सच्चेण संपैन्ने मित्तिं भूषीहं कैंप्पए॥३॥

छाया--तत्र तत्र स्वाख्यातं तच्व सत्यं स्वाख्यातम्। सदा सन्येन संपन्नो मैत्री भूतेषु कल्पयेत्।।३॥

अर्हन्त हो अतीन अनागत और वर्र्समान काल के पदार्थों के जाता हैं। इस प्रकार ठीक ही कहा गया है कि ऐसे धर्मप्रणेना अन्य द्दीनों में नहीं है ॥२॥

'तहिं तहिं सुयक्लायं' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'तिह तिह-तत्र तत्र' श्री तीर्धङ्करदेव ने आगमादि स्थानों में 'सुयक्खायं-स्वाख्यातम्' सम्यक् प्रकार से जीवादि पदार्थों का कथन किया है 'से य-तच्च' वह भगवत् कथन ही 'सच्चे-सस्यं' सकल जगन्नीयों के हितकारक होने से यथार्थ है और वही 'सुचाहिए-स्वाख्यातम्' सम्यक् प्रतिपादित होने से सुभाषित है अतः 'सच्चेण-सस्येन' सुनि संयम से 'संपन्ने-संपन्नः' युक्त होकर 'भूएहिं-मृतेषु' प्राणियों में 'मिक्ति-मैत्रीम्' मैत्रीभाव 'कष्पए-कर्पयेन्' करे अधौत् कहीं भी जीवविदाधना की भावना न करें॥३॥

'तदि' तदि' सुयक्काय' धत्यादि

शण्दार्थ — 'तिहिं तिह'-तत्र तत्र' श्री तीर्थ' हर हैवे आगम विशेष्ट स्थानी मां 'सुयक्खायं — स्वाख्यातम्' सारी रीते छवादि पदार्थोतुं अथन अर्धुं छे 'से य-तत्त्व' से भगवत् अथन क 'सत्त्वे – सत्य' समस्त क गण्यवातुं कितहर है। वाथी यथार्थ छे. सने स्थेक 'सुयाहिए – स्वाख्यातम्' सम्बर्ध प्रति-पादन हरेल दे। वाथी सुकाषित छे. तेथी 'सच्चेण – सत्येम' सुनि संयम्धी संपन्ते – संपन्नः' सुन्त अनीने 'मूएहिं – भूतेषु' प्राल्थियां 'मित्ति – मैत्रीम्' मैत्रीकाव 'क्ष्यव – कत्रयेम' हरे अर्थात् अर्थात् अर्थात् अर्थान् छवे। नी विश्वधनानी धंक्षा न हरे ॥ अ।

અહિંત્ત ભગવાન જ અતીત, અનાગત, અને વર્તમાન કાળના પદાયૈનિ નાજુ-નારા છે. આ પ્રમાણે ઠીક જ કહ્યું છે કે—આવા **ધર્મ પ્રણે**તા અન્ય દર્શ-નામાં નથી પારા

अन्वयार्थः—(तिहं तिहं) तत्र तत्र स्थाने आगमादौ (सुयक्तायं) स्वाख्यातं सुद्धतया यथार्थतया आख्यातं—प्रतिपादितं तीर्थकरैः, यद् तत् श्रीवाजीवादि-पदार्थनातम् उत्पादादिश्रमयुक्तं द्रव्यपर्यायात्मकं वा तत्तत्मवं तीर्थकरैपयार्थतया कथितिमिताः। (से य) तच्च-तदेव तदुक्तमेव (सच्चे) सत्यं सकळजगणजन्तु-दितकरत्वाद् यथार्थं वर्तते नान्यत्, तथा तदेव च (सुयाहिए) स्वाख्यातं सुद्धतया मितपादितत्वेन सुमाषितं सर्वपाणिभियननकत्वात्, अतो सुनिः (सच्चेण) सरयेन सञ्चयः—सन्वेश्यो हितकरत्वात् संयमेन (संपन्ने) संपन्नः युक्तः सन् (सूपहिं) भूतेषु भाणिषु (मित्तं) सेत्रों मेत्रीमावनां (कप्पप्) कल्ययेत् कुर्यात्, न कुन्नापि जीव-विराधनमावनां कुर्यादिति मावः ॥३॥

टीका-तीर्थान्तरीयाणामसर्वेद्वत्वम् , तीर्थं करस्य च सर्वेद्वत्वं येन मकारेष भवति-तत् सयुक्तिकं दर्शयति-'तहि तहिं' इत्यादि । 'तहिं तहिं' तत्र तत्र-

अन्वयार्थ—भिन्न भिन्न आगमों में तीर्थकरों ने जीव अजीव आदि प्राथीं को उत्पाद आदि धर्मी से युक्त या द्रव्यपर्यायात्मक रूप में यथार्थ रूप से कहा है। उनका कथन समस्त संसार के प्राणियों का हित करने वाला होने से सत्य है, अन्य नहीं। वही सु-आख्यात धर्म है। अतः मुनि सत्य से अर्थात् पाणियों के लिए हितकर होने के कारण संयम से सम्पन्न होकर प्राणियों पर मैत्री भावना धारण करे कहीं भी कोइ जीव की विराधना न करे॥३॥

टीकार्थ-- अन्यतीर्थिकों की असर्वज्ञता और तीर्थं कर की सर्वज्ञता जिस प्रकार सिद्ध होती है, वह युक्तिपूर्व क दिखलाते हैं।

અન્વસાર્ય — ભિન્ન ભિન્ન આગમામાં તીર્ય કરાએ જીવ અજીવ વિગેર પકાર્થીને ઉત્પાદ, ત્રિગેરે ધર્માથી યુક્ત અથવા દ્રવ્ય પર્યાયાત્મક રૂપમાં યથાર્ય પહાચી કહેલ છે. તેનુ કથન સઘળા સંસારના પ્રાણિયાનું હિત કરનાર ઢાવાથી સત્ય છે. અન્ય નહીં એજ સુઆખ્યાત ધર્મ છે. તેથી મુનિ સત્યથી અર્થાત્ પ્રાણિયા માટે હિતાવહ હોવાના કારણે સંયમથી સમ્પન્ન થઇને પ્રાણિયા પર મૈત્રી ભાવ ધારણ કરે. કયાંય પણ જીવની વિરાધનાની ભાવના ન કરે લકા

ટીકાર્થ — અન્યતીર્થિકાનું અસર્વજ્ઞ પશું અને તીર્થંકરનું મર્વજ્ઞપશું ➡ પ્રમાણે સિદ્ધ થાય છે, તે યુક્તિ પૂર્વક હવે ખતાવવામાં આવે છે.→

वसदित्यर्थः, यद यत् पदार्थनातं जीवाजीवादिकम्, तथा मिध्यात्वाविरतिः ममाद्रक्षाययोगाः बन्धहेतवः संसारिनदानत्वेनेति, तथा झानदर्शनचारित्राणि मोधमार्गः मोक्षकारणत्वेनेति कथितं तत्तत्ववं पूर्वाऽपराऽविरोधितया युक्तितकौः भ्यां सम्भवृत्वृंहितत्या च 'सुयवस्थायं' स्वाख्यातं स सम्यक् न्याख्यातं व्याख्यातं पित्रादितं तीर्थं करेण द्वाद्यादिभपरिषदि न तु परतीर्थिकैः, इत्यमविरुद्धं युक्युः पेतं चाऽऽख्यातम् । अतो न तत्र स्वाख्यातस्य संमवति । तीर्थकृता तु पुनर्यदुक्तं तम तत्र जीवाजीवादिकं वन्धकारणं मोक्षकारणं च, तत्सर्वं पूर्वाऽपराऽविरुद्धत्वात्

तीर्थं कर ने जिस जिस जीव पा अजीव आदि पदार्थों को जैसा कहा है, मिध्यात्व अविरति प्रमाद कवाय और योग इन बन्ध के कारणों को संसार का कारण कहा है. सम्यग्ज्ञान दर्शनचारित्र और तप को मोक्ष का मार्ग कहा है। कहा भीहै-

> नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा। एस मग्गत्ति पत्रत्तो, जिणेहिं वरदंसिहिं॥

'उत्तराध्ययन सूत्र अ० २८ गा, २,

वह सब प्रवीपर अविरुद्ध होने से तथा युक्ति और तर्क से पुष्ठ होने से स्वाख्यात है। तीर्थं कर ने बारह प्रकार की परिषद् में उसका सुन्दर व्याख्यान किया है। परतीर्थिकों ने इस प्रकार पूर्वापर अविरुद्ध एवं युक्तिसंगत कथन नहीं किया है। अतएव वहां स्वाख्यातना कर संभव नहीं है। तीर्थं करों ने जीव अजीव बन्ध के कारण और मोश्र

તીશે કરે જે જે છવ અથવા અછવ વિગેરે પદાર્થીને જે પ્રમાણે કહ્યા છે, મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યાગ આ અન્ધાના કારણાને સંસદ્ધ-રનું કારણ કહેલ છે, સમ્યક્તાન સમ્યક્દર્શન સમ્યક્ચારિત્ર અને સમ્યક્તપને માસનું સાધન કહેલ છે. કહ્યું પણ છે કે-

> नाणं च दंसणं चैव, चरितं च तवो तहा। एस मगात्ति पत्रतो, जिणेहिं वरदंसिहिं ॥

> > ઉत्तरा<sup>६</sup>ययन सू. भ. २८ आ∴ ६

આ સર્વ પૂર્વા પર અવિરૂદ્ધ દેવાથી તથા યુક્તિ અને તર્કથી પુષ્ટ દેવાથી સ્વાખ્યાત છે, તીર્થ કરે ખાર પ્રકારની પરિષદામાં તેનું સુંદર વ્યાખ્યાન કરેલ છે. પરતીર્ધિકાએ આ રીતે પૂર્વાપર અવિરૂદ્ધ અને યુક્તિ સંગત કથન કરેલ નથી એથી જ ત્યાં સ્વાખ્યાત પદ્યાના સંસવ નથી તીર્થ કરોએ છવ स्वार्कपार्व भवति । 'से य' तन्त्र-तदेव मगवत्मतिपादितमेव 'सन्त्रे' सत्यं वंतिते असिद्धेकारणरागद्वेषमोदादीनाममावात् सद्भ्यो हितत्वाच्च, तदेव च 'म्रुयादिप' स्वार्क्षपार्ते-मुण्युतया मित्पादितत्वेन सुमावितमस्ति समस्तजगजनत्नां भियः कार्स्वात्, मिध्यात्वपरूपणकारणं रागादिकं तत्तु तस्य नास्ति इति कारणाऽमा-वित्तार्याभावः स्वतः सिद्ध एव । अतस्तीर्थकरस्य वचनं सत्पार्थमतिपादकमेव अविति, नत्वसत्यार्थमतिपादकम् । उक्तश्च—

'धीतरामा हि सर्वज्ञा, मिध्या न ब्रुवते वचः । यस्मासस्माद्भवस्तेषां, तथ्यं भूतार्थदर्शनष्'॥१॥इति ।

के कारण आदि जो भी कहा है, वह सब पूर्वापर अविरुद्ध है अतएद स्वारुपात है।

तीर्थं करों द्वारा जो प्रतिपादन किया गया है वही सत्य है, क्यों कि वे असत्य के कारणमूत राग, बेच और मोह से रहित होते हैं और सब के हितकारी होते हैं। उनका कथन ही सुभाषित है क्यों कि वह जगत के समस्त जीवों के लिए पिपकर होता है। रागादि दोष ही विध्या भाषण के कारण होते हैं। वह दोप उनमें हैं नहीं, अतएव कैंदिण के अभाव से कार्य का अभाव स्वतः सिद्ध है। इस प्रकार तीर्थकर के बचन सत्यार्थ के ही प्रतिपादक हैं। असत्य के प्रतिपादक वेंहीं। कहा है-'वीतरागा हि सर्वज्ञा' इत्यादि।

'जो बीतराग और सर्वज्ञ हैं वे मिध्यावचन 'असत्य' नहीं बोलते हैं। असएव उनके वचन सत्य अर्थ के ही प्रतिपादक होते हैं।'

માજીવ અન્ધના કારણા અને મેન્સના કારણા જે કાંઇ કહ્યા છે, તે ખધા પૂર્વી પર અવિરુદ્ધ છે, એથી જ તે સ્વાખ્યાત છે.

તીર્થ' કરા દ્વારા જે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, એજ સત્ય છે. કૈમ કે તેઓ અસત્યના કારણ રૂપ રાગ, દ્વેષ, અને માહેલી રહિત હોય છે. અને ખધાનું હિત કરવાવાળા હોય છે. તેઓનું કથન જ સુલાષિત છે. કૈમકે તેઓ જગતના સઘળા છુવાને માટે પ્રિય કરનાર હોય છે, રાગાદિ દોષાજ મિશ્યા લાયણના કારણ રૂપ હોય છે. તે દોષ તેઓમાં છે જ નહીં તેથી જ કારણના અભાવથી કાયંના અભાવ સ્વતઃ સિદ્ધ જ છે. આ રીતે તીર્થ' કરના વચેના સત્ય અર્થ'નું જ પ્રતિપાદન કરવાવાળા છે. અસત્યનું પ્રતિપાદન કરનાવાળા નથી. કહ્યું છે કે –'વીતરામાં દિ સર્વજ્ઞા' ઇત્યાદિ

એએ વીતરાગ અને સર્વત્ર છે, તેઓ મિચ્યાવચન (મસત્ય) બાલતા તેથી, એથીજ તેઓના વચના સત્ય અર્થનુંજ પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાય છે.

496

कतो जिनोक्तरचनाराधको मुनिः 'सया' सदा-सर्वकातम् 'सच्चेण' सत्येन-सत्य-मार्थणेन, बद्दा सत्यः सद्भ्यः माणिम्यो दितकरत्यत् सत्यः-संयमः, तेन तंषीः विकिन्देन संयमेन (संयन्ने)-संयकः युक्तः सन् 'मृएहि' भृतेषु समस्तमाणिवर्गेषु 'मिलि' मेथीम्-माणिनां रक्षणात् रक्षणीयदेशदानेन च भृतदयारूपां 'कष्पप' क्ष्यपेत्-सुपीत् न तेषु विराधनमात्रनां कुर्यदिति भावः ॥३॥
मृक्ष्य-भृएहिं न विकैज्झेजा एस धेममे वृक्षीमओ ।

बुसिमं जगं परिज्ञाय, अँसिंस जीवितंभावणा॥४॥

छाया--- भूतैश्व न निरुद्धेन एप धर्मः वृषीमतः। वृषीमान् जगत्परिज्ञाय, अस्मिन जीवितमावना ॥४॥

अतएव जिनोक्त वचनों का आराधक मुनि सदैव सत्य से अर्थात् सत्य भाषण से अथवा संयम से युक्त हो कर समस्त जीकों पर, उनकी रक्षा करके और रक्षा का उपदेश देकर दया करे। विराधना की भावना न करे॥३॥

'मूएहिं न विरुज्झेजजा' इत्यादि।

शब्दार्थ — सुनि किसी प्रकार से भी 'मृएहिं – भूतेषु' त्रस स्थावर श्रीणियों में 'न विरुष्ठजेषजा – न विरुष्येत' विरोध भाव न करे 'एस – एषः' सर्व जीव रक्षणरूप यह 'घम्मे -धमः' धर्म 'घु नीम भो – वृवीमतः' सह संयमवाछे साधु का है अतः 'यु सिमं – वृवीमान' संयमी साधु 'क्षगं – जगत्' त्रस स्थावर रूप जगत् को 'परिन्नाय – परिज्ञाप' इत परि-

અતએવ જીનેક્ત વચનાનું આરાધન કરવાવાળા સુનિ હંમ્મેશાં સત્યથી અર્થાત્ સત્ય ભાષપુથી અથવા સંયમથી યુક્ત થઈને સઘળા જીવાની રહ્યા કરીને અને રહ્યાના ઉપદેશ આપીને તેઓની રહ્યા કરે. વિરાધનાની ભાવના ન કરે. ાાગા

मूर्णहें न विरुद्धेजां धेर्याडि

शालार्थं — भूनि डेांड पख, प्रकारश्ची 'भूपहिं-भूतेषु' त्रस अने स्थावरं प्राश्चियामां 'न विहज्जेज्जा-न विहस्येत' विदेश लाव न राणे 'एस-एया' सर्व छवना रक्षक ३५ आ 'धन्मे-धर्मः' धर्म 'चुसीमए-धृधीमतः' सत् संय-भूक्षणा साधुनेः छे. तेथी 'चुक्षिमं-धृपीमान' संयभवाणा साधु 'ज्ञगं—क्रात् वस अने स्थावर ३५ क्यत्ने 'परिकाय-परिकाय' स परिकाशी सम्यक्-रीते स्ट देवे

अन्वयार्थः — मुनिः केनापि मकारेण (भूपृष्ठिं) भूतेषु प्रसस्यावरेषु (न विक् क्रजेक्ना) न विरुद्धचेत-पाणिभिः सह विरोधं नेत्र कुर्यात् (एस) एषः - सर्वजीवः रक्षणरूपः (धम्मे) धर्मः (बुसोमओ) हृपीमतः - संयमत्रतः साधोः सत्संयमवतस्ती-पंकरस्य वा वर्तते अतः (बुसिमं) वृषीमान् संयमवान् मुनिः (जगं) जगत्—प्रस-स्थावररूपं (परिचाय) परिज्ञाय – इपरिज्ञया सम्यग् विज्ञाय (भिस्त) अस्मिन् नीर्थ-करमित्रपादिते धर्मे (जीवितमावणा) जीवित्र वा नाः - संयमजीवनमावनाः पञ्च-विश्वतिभकारा द्वादशप्रकारा वा भावनाः पाणिमाणत्र गरूपा भावना पा कृषीदिति ॥ ।।

टीका-पूर्व भूतेषु मैत्री कुर्यादिति भोक्तम्, सा च यथाऽनुभूयते तथा मदर्शयति-'भूपर्हि' इत्यादि । भूतमैत्रीभाव सन् मुनिः 'भूपर्हि' भूतेषु माणभूतः

ज्ञासे सम्पक् जानकरके 'अस्ति -अस्मिन्' इस तीर्थकर प्रतिपादित धर्मे में 'जीवितभावणा-जीविनभावना' संप्रमी जीवन की भावना करे।श

अन्वधार्थ—मुनि किसी भी प्रकार श्रस और स्थावर प्राणियों के साथ विरोध न करे। यही जीव रक्षा रूप धर्म संवमवान साधु का अथवा तीर्थ कर का है। संवमवान मुनि श्रस स्थावररूप जगत् को अपरिज्ञा से सम्यक् जान कर तीर्थ कर प्रतिपादित वर्म में संवमी जीवन की भावना करे अर्थात् पच्चीस प्रकार की, वारह प्रकार की अथवा प्राणिधों के प्राणों की रक्षा रूप भावना करे॥॥॥

टीकार्थ—पहले कहा जा चुका है कि प्राणियों पर मैत्रीमाव करे। उस मैत्रीभाव का अनुभव किस प्रकार किया जाता है सो यहाँ कहते

જાણીને 'अस्तिं-अस्मिन्' આ તીર્થ'કરે પ્રતિપાદન કરેલા ધર્મમાં 'जीवित मावणा-जीवितभावना' સંયમ પૂર્વક જીવિત ભાવના કરે ॥४॥

અન્વયાર્થ — મુનિ કાઈ પણ પકારે ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયાની સાથે વિરાધ ન કરે એજ જીવરક્ષા રૂપ ધર્મ સંયમવાન સાધુના અથવા તીર્થ'-કરના છે. સંયમવાન મુનિ ત્રસ સ્થાવર રૂપ જગતને ત્રપરિજ્ઞાથી સારી રીતે જાણીને તીર્થ'કર પ્રતિપાદિત ધર્મમાં સંયમ સુક્ત જીવનની ભાવના કરે. અર્થાત્ પચ્ચીસ પ્રકારની બાર પ્રકારની અથવા પ્રાણિયાના પ્રાણોની રક્ષાની ભાવના કરે પાશા

ટીકાથ°—પહેલાં કહેવામાં આવી ગયું છે કે-પ્રાથિયા સાથે મૈત્રીભાવ રાખે, એ મૈત્રીભાવના અનુભવ કેવી રીતે કરવામાં આવે છે? એ અહિંયા जीवसत्त्वरूपेषु माणिवर्गेषु 'न विरूज्क्षेज्जा' न विरूध्येत भूतैः सह विरोधं न क्रुयात् जीवान् न विराधयेदिति मावः, 'एस' एषः भूताविरोधरूषः 'धममे' धर्मः 'खुसीमओ' वृषीमतः-वृषी-सत्संयमः तद्वतः सत्संयमवतः तीर्थकृत इत्यर्थः, यद्वा 'बुसीमओ' इत्यस्य वश्यवतः, इतिच्छाया, तत्र वश्यः आत्मा, वश्यानि इन्द्रियाणि वा यस्य स वश्यवान् , तस्य वश्यवतः आत्मेन्द्रियनिग्रह्वतो वा वर्तते, तीर्थकर्मण्यसादि मोक्त एष धमे इति भावः, अतः 'बुमीमं' वृषीमान्-वश्यवान् वा सत्संयमी, जित्तेन्द्रियो वा मुनिः 'जगं' जगत् जगत्त्वरूपं स्वर्भनिनत्मुख-दुःखादिमोक्तारं माणिवर्गे वा 'परिष्वाय' परिद्वाय-इपरिद्वया यथार्थमवबुध्य- 'अस्ति' अस्मिन पूर्वोक्ते धर्मे 'जीवियभावणा' जीवितमावनाः संयमजीवनभावनाः जीवसमाधिकारकत्वेन जीवरक्षणभावनाः मोक्षकारिणीः क्रुर्यदिति ॥४॥

हैं। मुनि, प्राण, मृत, जीव और सन्त रूप प्राणियों के साथ विरोध न करे अर्थात् उनकी विराधना न करे। मृतों के साथ विरोध न करने रूप धर्म वृषीमान् अर्थान् संयमवान्-तीर्थ कर का है। अथवा 'ब्रुसीमओं की छाया 'ब्रुयमान' है जिसकी आत्मा या इन्द्रियों वहा में हैं अर्थात् जो आत्मनिग्रह या इन्द्रियनिग्रह वाला है, उसका यह धर्म है। तात्पर्य यह है कि यह धर्म तीर्थ कर और गणधर का कहा हुआ है, अतएब सत्संचमी या जितेन्द्रिय मुनि जगत् के स्वरूप को अथवा अपने-अपने उपार्जित कर्मों के द्वारा होने वाले सुख-दुःख को मोगने वाले प्राणियों को ज्ञपरिद्धा से यथावत् जान कर प्रवेक्ति कर्म में संयम-प्रय जीवन की भावना करे-जीवों को समाधिकारक होने से मोक्ष प्रदायिनी जीवरक्षा रूप भावना करे। ॥४॥

કહેવામાં આવે છે. મુનિ પ્રાહ્યુ, ભૂત, જીવ અને સત્વ રૂપ પ્રાહ્યુપાની સાથે વિરાધ ન કરે. અર્ધાત્ તેમની વિરાધના ન કરે. ભૂતાની સાથે વિરાધ ન કરવા રૂપ ધર્મ દૃષીમાન્-અર્ધાત્ સંયમવાન્ તીર્થ કરના છે, અથવા 'નુક્ષી- मक्षो'ની છાયા વશ્યમાન્ એ પ્રમાશે છે. જેઓના આત્મા અને ઇન્દ્રિયો વશ્માં છે, અર્ધાત્ જે આત્મનિગ્રહ અથવા ઇન્દ્રિય નિગ્રહ વાળા છે. તેઓના આ ધર્મ છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે, આ ધર્મ તીર્થ કર અને ગલ્લુધરે કહ્યો છે. તેથી જ સતસંયમી અથવા જોતેન્દ્રિય મુનિ જગતના સ્વરૂપને અથવા પાત પોતાના પ્રાપ્ત કરેલ કર્મો દ્વારા થવાવાળા સુખદુ:ખને ભાગવવા વાળા પ્રાહ્યોને સ પરિસાથી જાલ્યીને પૂર્વાક્ત ધર્મમાં સ યમમય જીવનની ભાવના કરે. જીવાને સમાધિકારક હાત્રાથી માક્ય આપનારી જીવ રક્ષા રૂપ ભાવના કરે. ાડા

म्ब्रम्-भावणाजोगसुद्धप्पा जैले णावा व आहिए। नावा व तीरैसंपन्ना सेव्वदुक्खा तिउँदइ॥५॥

छाया—भःवनायोगशृद्धातमा जले नौरिव आरूपातः। नौरिव वीरसंदन्ता सर्वेदुःखात् बुटचित ॥५॥

अन्वयार्थः—(भावणाजोगमुद्धःपा) भावनायोगशुद्धारमा-सत्संपमसंस्कारः रूपशुद्धभावनाभावितातमा मुनिः (अले) जले जळशब्देन जलपचुरे समुद्रे (नावा व) नौरिव (शाहिए) आख्यातः कथितः भगबद्धिः। एतेन किमिति दृष्टान्तैन स्पष्टयति-(तीरसंपन्ना) तीरसंपन्ना तीरं पाप्ता (नावा व) नौरिव स मुनिः (सब्ब-

### 'भावणाजोगसुद्धपा' इश्यादि ।

शब्दार्थ—'भावनाजोगसुद्धपा-भावनायोगशुद्धारमा' सरसंवम-रूप शुद्ध भावना रूपी योग से शुद्ध आत्मावाला पुरुष 'जले-जले' जल शब्द से जलाधिक पनेवाले समुद्र में 'णावा व-नौरिव' नाम के समान 'आहिए-आख्यातः' कहा गया है 'तीरसंपन्ना-तीरसंपन्ना' तीर-किनारे को प्राप्त करके 'णावा ब-नौरिव' जैसे नौ विश्राम करती है ऐसा वह मुनि 'सब्बदुक्खा-सर्वदु-खात्' शारीरिक और मानसिक क्लेशों से 'तिउट्ड-शुर्श्यति' मुक्त होता है ॥५॥

अन्वधार्थ—भावनाधोग से अर्थात् सत्संयम के संस्कार से शुद्ध आरमा वाला मुनि जल में अर्थात् जल की प्रचुरता वाले समुद्र में बौका के समान कहागया है। इससे क्या फल होता है ? यह दशन्त के

शण्डार्थं — 'भावणाजोगसुद्धःया—भावनायोगशुद्धाःमा' सत् संयभ३५ शुद्धः भावना ३५१ थे। अथी शुद्धः भात्भावाणा पु३६ 'जले – जले' अत शण्डधी असिष्धिः भयावाणा समुद्रभां 'नावाव – नौरिव' है। डीनी अभ 'आहिए – आह्यावः' हहेत है. 'वीरसंवन्ना – तीरसंवन्नाः' तीर – हिनासने प्राप्त हरीने 'नावाव – नौरिव' अभ है। डी विश्राम हरे है. को रीते ते भुनि 'सव्वदुक्खां सर्वदुःखात्' शारीरिक भने भानसिह हथेशिथी 'तिष्ट्रह् – जुष्ट्यति' भुक्त थाय है. ॥ भा

અન્વયાર્થ — ભાવના ચાેગથી અર્થાત્ સત્સંયમના સંસ્કારથી શુદ્ધ ભારમા વાળા મુનિ જળમાં અર્થાત્ જલની પ્રચુરતાવાળા સમુદ્રમાં નીકા જેવા ક**હે**લ છે. તેનાથી શું ફળ થાય છે? તે નીચેના દેષ્ટાન્તથી સ્પષ્ટ ક**રે છે. કિનાયને**  दुक्सः) सर्वेदुःसात् शरीरमानससम्बन्धिक्छेशात् (विउद्दर्) बुद्यवि पृथम् भवि । यथा नौका स्वानुक्लिनिर्योक्कादिसामग्रीवशात् समुद्रतीरं पाष्य मितक्लवातादि समस्तोपद्रवात् पृथम् मवित विश्रामं च माध्नोति तथेव पूर्वीको भावनायोकः सुद्धात्मा मुनिर्यि संवारान्तरूपं मोशं माप्तः सन् समस्तशारीरमानसदुःस्वाद् विश्वको भवित, साधप्येवसितमञ्जावाधमनन्तं सिद्धिसृत्वमनुमवतीति मावः ॥५॥

टीका -- पूर्वोक्ते जिनोक्तधर्मे जीवितभावनां कुर्वेतः कि भवतीति द्वीवित-'भावणाजोगसुद्धप्पा' भावनायोगसुद्धात्मा-भावनाः सरसंयमसंस्कारहृषाः, तासां योगः संयोगः, तेन शुद्धः-निर्मलः थारमा अन्तरात्मा यस्य स तथा स्थकः हारा स्पष्ट करते हैं-तीर को प्राप्त हुई नौका के समान यह सुनि सम्भ स्त भारीरिक और मानसिक दुःखों से छूट जाता है।

तारपंप यह है कि जैसे नौका अनुकूछ कर्णवार आदि सामग्री भिक्षने पर समुद्र के किनारे पहुंच कर प्रतिकूल हवा आदि समस्त उपद्रवों से यच जाती है और विश्राम को प्राप्त होती है, उसी प्रकार भावनायोग से शुद्ध आत्मा वाला मुनि भी संसार के अन्त रूप मोश्च को प्राप्त होकर समस्त शारीरिक और मानसिक दु:खों से विमुक्त हो जाता है, और सादि अनन्त, अञ्चावाध, अनन्त सिद्धिसुख का अनुभव करता है ॥५॥

टीकार्थ — जिन प्रणीत धर्म में जीवित आवना करने वाले की किस फल की प्राप्त होती है, सो कहते हैं – सुसंप्रम का संस्कार आवना कहलाता है, उसके संपोग से जिसकी भारमा निर्मल हो, वह संसार प्राप्त धरेश नीका केना ते सुनि समस्त शारीरिक अने भानसिक दुःणिथी धृटि जय है.

તાત્પર્ય એ છે કે—જેમ નીકા અનુકૂળ કર્ણાધર વિગેરે સામશ્રી મળરાથી સમુદ્રને કિનારે પહેાંચીને પ્રતિકૃળ હવા વિગેરે સલળા ઉપદ્રવેશથી ભચી જાય છે. અને વિશ્વામને યોગ્ય બને છે, એજ પ્રમાશે ભાવનાયાગથી શુદ્ધ આત્માવાળા મુનિ પણ સંસારના અંત રૂપ માેક્ષને પ્રાપ્ત કરીને સલળા શારીરિક અને માનસિક દુ:ખાયી મુક્ત થઇ જાય છે. અને સાદિ અનન્ત અત્યાળાય અનન્ત સિદ્ધિ સુખના અનુભવ કરે છે. શયા

ટીકાર્ય — જીન પ્રભીત ધર્મમાં જીવિત ભાવના કરવાવાળાને કયા ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે ? એ ખતાવે છે.—સુમ્ર યમના સંસ્કાર ભાવના કહેવાય છે. તેના સંયોગથી જેઓના આત્મા નિર્મળ હાય તે સંસારના ભાગ કરવાવાળા संसारस्वभावो मुनिः 'जले' जले-जलम्बुरे समुद्रे 'णावा व' नौरिव 'आहए' भारूपातः कथितः भगगद्भिः यथा जले नौ न मज्जति, तरकस्य हेतोः ? लघु-त्यात्, मज्जनकारणीभृतविलक्षणभाराऽमावात् । एतमेव मुनिः पदा संसारमञ्जकः कमरहितः, तदा संसारे विद्यमानोऽपि तदीयावलेपरहितः सन तदुपरिवरीवर्ति । एतेन किमिति दृष्टान्तेन स्पष्टपति—'तीरसंपन्ना' तीरसंपन्ना—तीरं माप्ता 'नावा व' नौरिव स 'सन्वदुक्ता' सर्वदुःत्वात् आरीरमानसात् 'तिउदृश्' तुष्टचित पृथम् मति । ध्या नौः मुनियमिकाधिष्ठितानुक् त्रवातेरिता तीरं माप्य मितक् लवातमकरादि जल्लान्तुसमुत्भृतसकलदुःत्वात् द्रीभूम विश्राममाप्नोति तथा सर्वदुःत्वानामन्त-करो भवति, मावनायोगभृद्धारमा जोवोऽपि जीनोक्ताममे निर्यमकाधिष्ठतः

को त्याग देनेवाला मुनि 'भावनायोग शुद्धातमा' कहा गया है। ऐसा धुनि समुद्र में नौका के समान है। जैसे लघु होने से अर्थात् दूबने के कारणभूत विलक्षण भार के अभाव से नौका जल में हूबती नहीं है, हसी प्रकार मुनि जब संसार में दुबाने वाले कमों से रहित होता है तब संसार में विद्यमान रहने पर भी उसके लेप से रहित होकर हसके ऊपर ही बना रहता है। इसका क्या फल होता है, सो दृष्टा- स्त हारा स्पष्ट करते हैं-किनारे पर पहुंची हुई नौका के समान वह धुनि समस्त दुःखों से पृथक् हो जाता है। उसे न शारीरिक दुःख रहता है, न कोई मानसिक दुःख। जैसे कुशल कर्णधार से युक्त और अनुक्त बायु से प्रेरित नौका तीर को प्राप्त होतो है तथा प्रतिकृत बायु क्षीर मकर आदि जलवर जीवों हारा उत्पन्न होने वाले समस्त दुःखों कार जीवों हारा उत्पन्न होने वाले समस्त दुःखों

મુનિ 'ભાવના યોગ શુદ્ધાતમાં' કહેલ છે. એવા મુંન સમુદ્રમાં વહાશાની જેમ છે. જેમ નાનું હોવાથી અર્થાત ડૂળવાના કારણ રૂપ વિલક્ષણ ભારના અભાવથી વહાણ પાણીમાં ડૂખતું નથી. એજ પ્રમાણે મુનિ જ્યારે સંસારમાં ડૂળા- કવા વાળા કર્માંથી રહિત હે.ય છે, ત્યારે સંસારમાં રહેવા છતાં પણ તેના ત્રિપથી રહિત થઇને તેના ઉપર જ બન્યા રહે છે. તેનું શું કળ થાય છે! તે દૃષ્ટાન્ત હારા સ્પન્ટ કરે છે. કિનારે પહાંચેલ વહાણની જેમ તે મુનિ સઘળા દુઃખોથી છૂટી જાય છે. તેને શારીરિક-શરીર સંબંધી દુઃખ રહેતું નથી. જેમ કુશળ ચલાવનાર, વાયુ અને અનુકૃળ પવનથી પ્રેરાયેલ વહાણ દિનારે પહોંચી જાય છે, અને પ્રતિકૃળ પવન તથા મકર વિગેરે જલાર જીવાથી ઉત્પન્ન થનાશ

#### समधार्थेकोधिनी शैका थ. भू. अ. १५ आधानीधस्वरूपनिरूपणम्

403

क्षोक्षपातुक्लमारुतेरितः दुःत्वसंकुलात्संसारसागरात् मोश्रक्षपं तीरं समवाप्य सर्वे-दुःखेभ्यो द्री भूय साधपर्यवसितमनन्तमब्दावाधं सिद्धिम्वसमृभवतीति भावः।५। मूलम्—तिउन्हें उ मेहावी जाणं लोगांसि पावगं।

तुंद्दंति पावकस्माणि नवं कैस्स मकुठवओ ॥६॥

छ।या— घुटचिति तु मेथावी जानव लोके पायकम् । बुटचेति पापकर्माणि नवं कर्माकुवैतः ॥६॥

से दूर होकर विश्वाम को प्राप्त होती है, उसी प्रकार वह मुनि भी समस्त दु:लों का अन्त करने वाला होता है।

तास्वर्ध यह है कि भावनायोग से जिस की आत्मा शुद्ध है ऐसा जीव जिनोक्त आगम रुपी निर्योमक द्वारा अधिष्ठित तथा तपस्या रुपी अनुकूछ वायु से प्रेरित होकर दुःखों से ज्यास संसार सागर से मोक्ष रूपी तीर को प्राप्त करके, सब दुःखों से दूर होकर सादि अपर्यवसित, अनन्त अञ्चावाध सिद्धिसुख को अनुभव करने स्वाता है ॥५॥

'तिष्ठ इ उ मेहाबी' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-- 'मेहाबी उ-मेधाबी तु' सदसब्रिवेकी मर्पादापालक सुनि 'लोगंसि-लोके' स्थावर जंगमात्मक अथवा पंचास्तिकायात्मक जगत् में 'पावगं-पापकम्' सावचानुष्ठानस्य पायकर्म 'जाणं-जानन्' इपरिज्ञान् से कर्मवन्थके हेतुरूप जानकरके 'तिष्टुह-तुरुचति' पृथक् होजाते

સલળા દુઃખાથી દૂર થઈને વિશ્રામ પ્રાપ્ત કરે છે. એજ પ્રમાણો તે સુનિ પણ સલળા દુઃખાના અત કરનારા થાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે—ભાવનાયાગથી જેઓના આત્મા શુદ્ધ છે. એવા જીવ જીનેક્ત આગમ રૂપ અનુકૂળ વાસુથી પ્રેરણા પામીને દુઃખાથી વ્યાપ્ત એવા આ સંસાર સાગરથી માલ રૂપી કિનારાને પ્રાપ્ત કરીને, સઘળા દુઃખાથી દ્વર થઈને સાદિ અપર્યવસિત, અનંત, અવ્યાભાષ સિદ્ધિ રૂપ સુખના અનુસવ કરવા લાગે છે. ॥પા

'तिउदृइ उ मेहाबी' धर्याहि

શખ્દાર્થ — 'मेहावी उ-मेधांवी तु' सद् અसत् અર્થ ने अखुवावाणा अर्थात् भगांदा पालक भुनि 'छोग'सि-छोके' स्थावर જ'ગમાત્મક અથવા પ'ચાસ્તિ કાયાત્મક જગતમાં 'पावग'-पापकम्' सावद्यानुष्ठान इप पापकर्भ 'जाणं-जानन्' इ परिज्ञाथी क्रमें अंधना डेतु ३५ अखीने 'तिष्टृह-बुट्यति' अद्गण शर्ध अथ धन्ववार्थः—(मेहावी उ) मेथावी तु सदसदिवेकी मर्यादावान् सुनिः (कोगंसि) लोके स्थावरजङ्गमास्त्रके पश्चास्तिकायात्मके वा जगति (पाक्यं) पापकं सावचानुष्ठामक्वं पापं कर्म (जाणं) जानन् इपरिज्ञया कमेबन्धहेतुभृतस्वेष धन्धुष्यमानः सन् (तिउद्दर्ध) जुटचित-पृथ्यन्यति सावधानुष्ठानाद् विरमित वर्षमानकाले प्रत्याक्यानपरिज्ञया पापं कर्म न करोतीस्पर्थः । तथा (नवं) नवं-न्तनम् अग्रे करिष्यमाणं (कम्मं) कर्म (अकुव्वओ) अकुर्वतः-अनावरतस्तस्य सुनेः (पावकम्माणि) पादकमीणि-अतीतकालेऽनन्तभवोपार्जितस्वेन संचितानि पाप-

हैं अधीत सावद्यानुष्ठानसे निष्टुत्त होते हैं तथा 'नवं-नवम्' न्तन आगे किये जाने वाले 'कम्मं-कर्म' कर्म को 'अकुव्यशो-अकुर्वतः' न करते हुए उस सुनिको 'पायकम्माणि-पापकर्माणि' अतीत काल में अनेक भयोपाजित होने से संखित पापकर्म 'तुर्दंति-बुद्धिन्त' छूट जाते हैं अधीत् वह सुनि वर्तमान भविष्य, और भूत ऐसे तीनों काल संब्र्ध्धी पापकर्म से सुक्त होकर मोक्ष को प्राप्त करता है। दे।

अन्वयार्थ — सत् असत् के विवेक से युक्त मेघावी मुनि स्थावर जंगम रूप या पंचास्तिकायमय जगत् में पाप कर्मों को इपिरज्ञा से कर्मवस्य का कारण जानता हुआ सावद्य अनुष्टान से विरत हो जाता है। वर्समान काल में पत्याख्यान परिज्ञा से पापकर्म नहीं करता है। तथा आगे किये जाने वाले पापकर्म का आवरण न करने वाले मुनि के अतीत काल में अनन्त अवों से संजित किये हुए पापकर्म भी

છે. અર્થાત્ સાવદા અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. તથા 'नव'-नवम्' નવીન અર્થાત્ પછીથી કરવામાં આવનારા 'कम्मं-कर्म' કર્મને 'अकुट्वओ-अकुर्वतः' ન કરનારા એવા એ મુનિને 'વावकम्माणि-पापकर्माणि' અતીત કાળમાં અનેક ભવોપાર્જીત દેશ્યથી સંચિત પાપકર્મ 'તુદૃ ति-तुट्यन्ति' છૂટે જાય છે. અર્થાત્ તે મુનિ વર્તમાન્ ભવિષ્ય અને ભૂતકાલ એમ ત્રણે કાળ સંખધી પાપકર્મથી મુક્ત થઇને મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥६॥

ખન્યવાર'—સત્ અસત્ના વિવેકશી શુક્ત મૈધાવી મુનિ સ્થાવર, જંગમ, રૂપ અથવા પંચાસ્તિકાય મય જગતમાં પાપકર્મોને રા પરિજ્ઞાથી કમેં ભંધનું કારણ જાણીને સાવદા અનુષ્ઠાનથી વિરત થઈ જાય છે. વર્તમાનકાળમાં પ્રત્યાપ્યાન પરિજ્ઞાથી પાપકર્મ કરતા નથી. તથા આગળ કરવામાં આવનારા પાપ કર્મનું આશ્વરા ન કરવાવાળા મુનીને ભૂતકાળમાં અનંત લવેમાં સંચિત કરવામાં આવેલ પાપકર્મ પછુ આસ્માથી અલગ થઈ જાય છે. તાતપર્ધ એ છે

क्रमोणि (तृष्टंति) बुटचन्ति-भारमनः सकाशात् पृथग् भवन्ति स मुनिर्वर्तमानः भविष्यवृभूतेति त्रैकालिकपापकर्मविनिर्मुक्तो भृत्या मोक्षं माप्नोतीति भावः ॥६॥

टीका—'मेहाबी' मेघाबी सदसदिवेककुशको मर्यादातान् ग्रुनिः 'कोगंसि' कोके त्रसंखादरात्मके संसारे 'पावगं' पापकं-प्राणातिपातादिकं पापकारण-कर्मारमसंरम्भादिकं या 'जाणं' जानन्-इपरिक्षया संसारअभणहेतुत्वेन अव-मुख्यमानः कर्मवन्थकारणकपापकलक्कानवान् सन् 'तिउद्दृ' त्रुट्यति—तस्मात् पापकर्मणः पृथम् भवति साः द्यानुष्ठान द् विरमति वर्चमानकाके मत्याख्यानः परिक्रया पापं कर्म परित्यत्रति त्यथः। तथा 'नवं' नृतनम् अग्रे करिष्यमाणं करमं' कर्म क्रानवरणीयादिकम् 'अङ्गव्यक्षेत्र' अक्वर्वतः—अनावरतस्तस्य ग्रुनेः 'पावकरमाणि' पापकर्माणि अक्षीतकाकोऽनन्तमयोपानितत्वेन संविवानि 'तृदंवि' त्रुट्यन्ति

आत्मा से पृथक् हो जाते हैं। तात्पर्य यह है कि वह मुनि वर्शमान भविष्यत् और भूनकालीन पायकर्मी से सर्वथा मुक्त हो जाता है और मोक्ष को प्राप्त कर लेता है ॥६॥

टीकार्ध —सत् असत् के विवेक में कुदाल मेथावी सुनि इस अस स्थावर रूप संसार में प्राणातिपात आदि या याप के कारण भून आरंभ संरंभ आदि कमें को इपरिझा से संसार अमण का कारण जानकर कर्मबन्ध के कारण होने वाले पापरूप फल को जानता कुमा सावद्य अनुष्ठान से विरत हो जाता है। अर्थात् वर्त्तमान काल में प्रत्याख्यान परिझा से पापकर्म का परित्याग कर देता है। वह आगे किये जाने बाले झानावरण आदि कर्मों को नहीं करता है। उस सुनि के अतीत काल में अनन्त भवों में संखित कर्म इट जाते हैं। वह सुनि भूत

ક્રે-તે મુનિ વર્તમાન, ભવિષ્ય અને ભૂતકાળ સંબંધી પાયકર્માથી સર્વધા સુક્રત થઈ જાય છે. અને મેહ્લને પ્રાપ્ત કરી લે છે. હાા

ઢાકાર્ય—સત્ અસત્ના વિવેકમાં કુશળ મેલાવી મુનિ આ ત્રસ સ્થાવર કૃષ સંસારમાં પ્રાણાતિપાત વિગેરે પાપના કારણુબૂત આરંભ સમારંભ વિગેર કૃષ દેવાથી માપરૂપ કૃળને જાલતા થકા સાવલ અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. અર્થાત વર્તમાનકાળમાં પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી પાપકર્મના ત્યાગ કરી દે છે. તે આગળ કરવામાં આવનારા જ્ઞાનાવરણ વિગેરે કર્મોને કરતા નથી. તે મુનિના શ્વાકાળમાં અનંત ભવામાં સંચિત કર્મ હડી જાય છે. તે મુનિ

स्वकृताइस्त्रे

आत्मनः सकाशात् पृथम् भवंति स सुनिर्भृतमविष्यद्वर्श्वमानकालिककमैविनिर्हेको भूत्वा मोक्षं प्राप्नोतीति भावः ॥६॥

प्रम्-अकुव्वओ जैवं नैत्थि कम्मं जाम विजाणह । विनेनाय से महावीरे 'जे ने जीई जै मिर्जेइ ॥७॥

छाया - अकुवतो नवं नास्ति कर्म नाम विजानाति । विकाय समहावीरो यो न याति न म्रियते ॥७॥

भविष्यत् और वर्समान काल संबंधी कर्मों से रहित होकर मोक्स प्राप्त करता है ॥६॥

'अकुष्वओ' इत्यादि ।

शब्दार्थ--- 'अकुत्वभो-अकुर्वतः' पापकर्म को नहीं करनेवाछे
मुनिको 'णवं-नवम्' शानावरणीय आदि नृतनकर्म का बंघ 'णिरिक्षनास्ति' नहीं होता है कारणकी 'से-सः' वे 'महाबीर-महावीरः' महाबीर पुद्रव 'क्रमं-कर्म'-आठ प्रकार के कर्म को तथा 'नामं-नाम' कर्म निर्जराको भी 'विजाणइ-विजानाति' जानते हैं और 'विषाप-विशाय' जानकरके 'जेण-येन' जो कारण से वह मुनि 'न जायई-न जायते' संशारमें उत्पन्न नहीं होता है एवं 'न मिज्जइ-न मियते' मरता भी नहीं है अर्थात् जन्म, जरा और सृत्यु रहित होकर मुक्त हो जाना है। ७।

ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાળ સંભંધી કર્મીથી રહિત થઇને માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. ॥६॥

'લાજી સ્વલો' ઈત્યાદિ

शण्डार्थ — 'अङ्कत्त्रको - अङ्कतंतः' पापः मं न करवावाणा मुनिने 'णवं-नवम्' ज्ञानावरञ्जीय विगेरे नवीन अर्भने। णांध 'णस्थि-नास्ति' यदी नथी अरुख है 'से-सः' ते 'महावीरे-महाबीरः' मढावीर पुरूष 'कम्मं-कर्म' आठ प्रकाशना कर्भने तथा 'नामं-नाम' कर्भ निर्णशने पख्य 'विज्ञाणह-विज्ञानावि' कर्षे हे तथा 'विन्नाय-विज्ञाय' कासीने 'जेण-येन' के अरुख्यी ते मुनि 'न खायई-न जायते' संसारमां उत्पन्न यदी। नथी, तथा 'न मिज्ञह-न न्नियते' भरती पद्य नथी. अर्थात् कर्म, करा, अने मृत्यु रिक्त थर्धने मुक्त जनी साथ है. ॥ए॥

# सम्यार्थवोचिनी टीका प्र. श्रुं. अ. १५ बादानीयस्वरूपनिरूपणम्

409

अन्वयार्थः — कर्माक्ववेतो मुनेः पूर्वकृतकर्माणि जुटचन्तीति पूर्वगायायां मोक्त, किन्तु एतावदेव न तस्य नवमि कमे न वध्यते इति मदर्गयति (अकुन्वमो) अकुर्वतः पापं कर्मानाचातो मुनेः (णवं) नवं न्तनं कमे हानावरणीया-दिकं (णित्य) नास्ति कारणाभावे कार्यामावात्, कथम् ? यतः (से) सः (महावीरः) कर्ममहारिषुतिदारणसामध्यवन्त्वेन महावीरः महापुरुषः (कम्मं) कमे अष्ट-मकारकं तत् कारणतो विपाकतश्च कर्मस्वभावं तथा (नाम) नाम नमनं नाम कर्मनिर्जरणमि (विजाणहे) विजानाति इपरिष्ठया सम्पग् जानाति । पतेन हानमाः नेण किम् ? इत्याह (विभाय) विज्ञाय कर्मस्वभावं तक्षिजरणोपायं च इपरिष्ठया हात्वा तत् मत्याख्यानपरिज्ञया परित्यजित । पतेन किं भवतीत्याह येन कारणेन

अन्वयाध--कर्म न करने वाछे मुनि के पूर्वकृत कर्मों नष्ट हो जाते हैं, यह पूर्वगाधा में कहा गया है, किन्तु इतना ही नहीं, उस को नवीन कर्मों का बन्च भी नहीं होता है, यह यहां दिखलाते हैं-पारकर्म का आचरण न करने वाले मुनि को नवीन झानावरणीय आदि कर्म नहीं बंधते, क्यों कि कारण के अभाव में कार्य का भी अभाव हो जाता है। वह कर्म रूपी घोर दानुओं का विदारण करने में सामर्थ्यवान् होने के कारण महावीर महापुरूष आठ प्रकार के कर्मों के कारण और विपाक को जानता है तथा कर्म निजरा के कारणों को भी ज्ञपरिज्ञा से सम्बद्ध जानता है। इस ज्ञान मात्र से क्या होता है? सो कहते हैं-कर्म के स्वभाव को तथा उनकी निजरा के उपाय को ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्याख्यानपरिज्ञा से त्थाग देता है। इसका परिणाम यह

અન્વયાર્થ — કર્મ ન કરવાવાળા મુનિના પહેલા કરેલ કર્મ નાશ પામે છે. એ વાત પૂર્વ ગાથામાં કહી છે. પરંતુ એટલું જ નહીં તેને નવીન કર્મોના અધ પણ થતા નથી. એ વાત અહિયાં ખતાવવામાં આવે છે. — પાપ કર્મોનું આગરણ ન કરવાવાળા મુનિને નવા જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે કર્મોના ખધ થતા નથી. કેમકે — કારણના અભાવમાં કાર્યના પણ અભાવ થઈ જાય છે. તે કર્મે રૂપી દાર શત્રુએ ના વિદારણ કરવામાં સામધ્ય વાન હોવાને કારણે મહા-વીર મહાપુર્ય આઠ પ્રકારના કર્મોને કારણ અને વિપાકથી જાણે છે. તથા કર્મ નિર્જરાના કારણેને પણ જ્ઞ પરિજ્ઞાથી સમ્યક્ જાણે છે. એ જ્ઞાન માત્રથી શું થાય છે ? તે કહે છે. કર્મના સ્વભાવને તથા તેની નિર્જરાના ઉપાયને જ્ઞાપરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી ત્યાગ કરે છે. તેનું પરિણામ એ

स्वकृता**ङ्गसूत्रे** 

स हनिः (न जायई) न जायते संवारे नोत्पद्यते तथा (न मिज्जइ) न म्नियते-मृत्युः मणि न प्राप्नोति । जातिजरावरणविष्ठको भृत्या सिद्धो भवतीति भावः ॥९॥

टीका—कर्म अकुर्वतो मुनेः प्रेक्त कर्माणि बुटचन्तीति प्रेगाथायां पोक्तं, किन्तु एताबदेव न, तस्य नृतनमपि कर्म न वध्यते तेन कारणेन स मुक्ती अवतीति मदर्शयति, यद्वा—ये कथयन्ति यत्—महापुरुपा मोक्षपदं माप्यापि स्वी- यतीर्थापमानं विज्ञाय भूयोऽपि संक्षारे समागच्छन्तीति तन्मतं निराकर्तुमाइ—

'अकुन्त्रको' अकुर्वतः=ज्ञानावरणीयादिकमध्टिवधं किम पाणातिपातादिकं-पापं वाऽनावरतो मुनेः 'अवं' नत्रं सूर्गनं कर्षे 'णस्थि' नास्ति—न मनति 'कारणा-

होता है कि वह मुनि न संसार में जन्म ग्रहण करता है, न मृत्यु को प्राप्त होता है। जन्म जरा और मरण से सर्वधा मुक्त होकर सिद्ध हो जाता है।।।।

टीकाथ--पूर्ववर्ती गाथा में कहा गया है कि कम न करने वाले मुनि के पूर्वकृत कम नष्ट हो जाते हैं। किन्तु इतना ही नहीं, उसके नथीन कमों का बन्ध भी नहीं होता। इस कारण वह मुक्त हो जाता है, यह दिखलाते हैं। अथवा जो यह कहते हैं कि महापुरुष मोक्षपद को प्राप्त करके भी अपने तीर्ध का अपमान जान कर पुनः संसार में आजाते हैं, उनके मत का निराकरण करने के लिये कहते हैं।

ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्म या प्राणातिपात आदि पाप का आचरण न करने वाले सुनि को नवीन कर्म का बन्घ नहीं

હાય છે કે–તે મુનિ સંસારમાં જન્મ ગ્રહણ કરતા નથી. તેમ મૃત્યુને પણ પ્રાપ્ત કરતા નથી. જન્મ, જરા, મરણથી સર્વધા મુક્ત **યર્ધને** સિદ્ધ થઈ જાય છે. તાલા

ટીકાર્ય — પહેલાની ગાશામાં કહેલ છે કે--કર્મ ન કરવાવાળા સુનિતા પહેલા કરેલા કર્મો નાશ પામી જાય છે. પરંતુ એટલું જ નહીં તેને નવા કર્મોના ખધ પણ થતા નથી તેથી તે મુક્ત થઈ જાય છે. તે અતાવવામાં આવે છે. અથવા જેઓ એવું કહે છે કે-મહાપુરૂષ માક્ષ પદને પ્રાપ્ત કરીને પણ પાતાના તીર્ધનું અપમાન સમજીને ફરીથી સંસારમાં આવી જાય છે. તેઓના મતનું નિરાકરણ કરવા માટે કહેવામાં આવે છે.

જ્ઞાનાવરેલ્ફીય વિગેરે આઠ પ્રકારના કર્મ અથવા પ્રાહ્માતિયાત **વિગેર** પાયનું આચરલુ ન કરવાવાળા સુનિને નવા કર્મના બંધ થતા નથી. કેમકે माचे कार्याभावः' इति न्यायात् नवं कर्षः न भवितुमईति । कयस् ? यतः 'से' सः पायकर्मानावरणक्षीलः 'महावीरे' महावीरः "कर्ममहारिष्ठविद्यकःवान्महावीरः महापुरुषः 'कर्म्म' कर्म झानावरणीयाद्यष्टविधम् उपलक्षणात् स्थित्यनुमावपरेश्व- रूपान कर्मभेदांश्च तथा 'नाम' नाम-नमनं नाम तिक्विरणपि 'कर्मकथं निर्भीधिते' इति तिन्विर्वरणोपायत्रपि, 'अथवा नामेति संमावनायाम्, संमाव्यते पास्य महापुरुषस्य कर्मविद्यानमतः स तत्कर्म 'विधाणई' विज्ञानाति झपरिझाया सम्यग् जानाति । एतेन झानमत्रेण किमित्याह-विकाय' विज्ञाय कर्म तरस्वमावं तिमः

होता है क्योंकि ऐसा न्याय है कि कारण के अभाव में कार्य नहीं होता। पाप कम का आवरण न करनेवाला महावीर अर्थात् कमें रूपी महान् शतुओं का विदारक होने के कारण महान् वीर महापुरूष ज्ञाना-वरणीय आदि आठ प्रकार के कमीं को और उपलक्षण से स्थिति, अनुभाव एवं प्रदेश रूप कमें मेदो को तथा नाम अर्थात् कमें निर्जरा के उपायों को भी जानता है। अथवा गाथा में प्रयुक्त 'नाम' शब्द संभावना अर्थ में हैं। इसका अभिप्राय यह है कि कमें के परिज्ञान वाले उस महापुरुष के लिए यह संभावना की जाती है कि वह ज्ञप-रिशा से कमें को सम्यक् प्रकार से जानता है। इस ज्ञानमात्र से क्या होता है, सो कहते हैं-कम, कमें के स्वभाव और उसकी निर्जरा के उपाय को ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्याख्यान परिज्ञा से स्थागदेता है।

મોવા ન્યાય છે કે-કારણના અભાવમાં કાર્ય થતું નથી. પાપકમંનું માચરણુ ન કરવાવાળા મહાવીર અર્થાત્ કર્મ રૂપી મહાન્ શત્રુઓનું વિદારણ થવાને કારણે મહાન્ વીર મહાપુરૂષ જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે માઠ પ્રકારના કર્મો અને ઉપલક્ષણથી સ્થિતિ, અનુભાવ, અને પ્રદેશ રૂપ કર્મના ભેઢોને તથા નામ અર્થાત્ કર્મ નિજેશના ઉપાયાને પણ જાશે છે. અથવા ગાયામાં પ્રયોગ કરેલ 'નામ' શબ્દ સંભાવના અર્થમાં છે, તેના અભિપ્રાય એ છે કે-કર્મના પરિજ્ઞાનવાળા તે મહાપુરૂષ માટે એ સંભાવના કરવામાં આવે છે કે-તે જ્ઞ-પરિજ્ઞાથી કર્મને સારી રીતે જાશે છે. આ જ્ઞાનમાત્રથી શું થાય છે જે તે કહેવામાં આવે છે. કર્મ કર્મના સ્વભાવ અને તેની નિજેશના ઉપાયને જ્ઞ-પરિજ્ઞાથી જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાગ કરી જે છે. અર્થાત્ કરીથી ન કરવાના નિશ્ચય કરીને તેનુ પ્રત્યાખ્યાન કરી જે છે. તેમ કરવાથી

जैरणोपायं च प्रपरिक्षपा हात्या तत् यत्याख्यानपरिक्षया परित्यज्ञति पुनरकरणः तथा भरवाख्याति । एतेन कि अवतीत्याह-येन कारणेन पापकर्मानाचरणरूपेण पूर्वकृतकभेक्षपणरूपेण च स मुनिः 'न जायई' न जायते संसारे नोत्पद्यते न जन्म गृह्यति 'न मिडजई' न ज्ञियते न वा मृत्युं पाप्नोति तस्यामे मोक्षसद्भावात, स जन्मजरामरणविषमुक्तो भूरवा सिद्धिगतिनामधेयं स्थानं पाप्नोदीति मावः ।७। सलस-एए सिद्धक्ते मेहाबीरे जैनस्य नैतिथ पैरे कहां।

मुरुष्-ण मिजनई महावीरे जैस्स नैत्थि पुरे कडं। वाउठव जील मचेति पियार्लीगंसि इत्थिओ॥८॥

छाया---न म्रियते महाबीरो यस्य नास्ति पुरा कृतम्। वायुरिव ज्वाळा मत्येति पिया लोके ख्रियः ॥८॥

अर्थात् पुनः न करने की प्रतिज्ञा करके प्रत्याख्यान कर देता है। ऐसा करने से क्या होता हैं ? पायकमों का आचरण न करने से तथा पूर्व कृत कमों का क्षय कर डालने से वह मुनि न संसार में जन्मता है, न मृत्यु को प्राप्त होता है। उसे मोक्ष पास हो जाता है। वह जन्म जरा मरण से सर्वधा मुक्त होकर सिद्धिगति नामक स्थान को प्राप्त कर हेता है।।।।।

'ण मिउजई महावीरे' इत्पादि ।

् इष्ट्रार्थ - 'जस्स-यस्य' जिसको 'पुरेक्डं-पुराकृतम्' पूर्वभवो पार्जित कर्म 'नित्थ-नास्ति' नहीं है ऐसा वह 'महावीर-महावीर पुरुष 'ण मिज्जई-न स्रियते' मरता नहीं है तथा उपलक्षण से जन्मता भी नहीं है अर्थात् जन्म मरण से मुक्त होता है कारणकी वह 'लोगंसि-

શું થાય છે ? પાપકમોનું આચરણ ન કરવાથી તથા પહેલાં કરેલા કમોના ભ્રય કરી નાખવાથી તે મુનિ સંસારમાં જન્મ ધારણ કરતા નથી તેમ મૃત્યુ પણ પામતા નથી. તેને માેક્ષ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે ? તે જન્મ, જરા અને મરણથી સર્વથા મુક્ત થઇને સિદ્ધિ ગતિ નામના સ્થાનને પ્રાપ્ત કરીલે છે. ॥ঙા

'ण मिक्जइ महावीरे' ध्याहि

शण्डार्थ — 'जस्स-यस्य' केने 'पुरेकडं-पुराकृतम्' पूर्व बवे।पार्श्वत कर्म 'निर्मिन्तिक्ति' नथी खेवे। ते 'महावीरे-महावीरः' महावीर पुरुष 'न मिश्जई-न ग्रियते' भरते। नथी. तथा उपसस्रष्ठ्यी कन्मते। पश्च नथी. अर्थात् कन्म भरश्र्यी मुक्त थाय छे. कारश्च हे ते 'तेंशंसि छोके' क्यतमां 'पिया-

अन्वशर्ध——(जस्स) यस्य (पुरे कडं) पुरा कृतं प्रैमवोशार्जितं कर्म (नित्य) न मचेत् सः (महावीरे) महावीरः—महापुरुषः (ण मिज्जई) न स्नियते उपलम्भात् नीत्रधने च जन्ममरणान्धुक्तो भवतीस्पर्धः। कथमित्याह—यतः सः (लोगंसि) लोके संसारे (पिया) थियाः मनोमोहकत्वात् मेमास्पदम् (इत्यिखो) स्तियः (अच्चेइ) अत्येति अतिकामति उल्लङ्ख्यति परित्यज्ञतीत्पर्धः न ताभिः मतिहतो मवतीति भावः। कः कामित्र! इत्याह—(वाउ) वायुः (जालंव) ज्वाला मिचेति। यथा वायुर्धि ज्वालामतिकस्याप्रे गच्छति न तेन मतिहतो मविष्ठि संयेत स महावीरः स्त्रीभिः प्रतिहतो न भवति तेन कारणेन जन्ममरणविभिन्धंको भवति स्रीणामेव जन्ममरणयोः कारणकत्वादिति भावः॥८॥

लोके' जगत् में 'पिया-पियाः' प्रेमाराद ऐसी 'इत्थिओ-स्त्रियः' स्त्रियों को 'अच्चेइ-अत्येति' उल्लंघन कर जाता है उन स्त्रियों से पराजित नहीं होता है जैसे 'वाउ-वायुः' वायु 'जालंब-ज्वालामिय' अग्नि की ज्वालाको उल्लंघन करजाते हैं अग्नि से पराजित नहीं होता है ऐसा ही वह महावीर पुरुष स्त्रियों से पराजित नहीं होता है ॥८॥

अन्वयार्थ — जिसके पूर्वकृत कमें दोप नहीं हैं, वह महावीर पुरुष सत्यु को मास नहीं होता अर्थात् जन्म मरण से छूट जाता है। क्यों कि संसार में प्रेमास्पद् स्त्रियों को वह त्याग देता है। अर्थात् उनसे पराभृत नहीं होता। जैसे वायु उवाला को उल्लंघन करता है।

ताल्प्य यह है कि जैसे वायु अग्नि की ज्वालाओं को लांच कर आगे पढ जाता है, उससे प्रतिहत नहीं होता, उसी प्रकार महावीर पुरुष स्त्रियों से प्रतिहत नहीं होता, अतएव वह जन्म और मरण से सर्वथा मुक्त हो जाता है, क्योंकि स्त्रियां ही जन्म और मरण का कारण हैं ॥८॥

प्रियाः' પ્રાેમાસ્પદ એવી 'इश्विको-स्त्रियः' એ સ્ત્રિયેથી પરાજીત થતા નથી જેમ 'वार-वायुः' વાયુ 'ज्ञालंब-इद्रात्तामिन' અગ્નિની જવાલાને ઉદલંઘત કરી જાય છે અગ્નિથી પરાજીત થતા નથી, એજ રીતે એ મહાવીર પુરૂષ સ્ત્રિયાથી પરાજીત થતા નથી. ॥८॥

અન્વયાર્થ — જેના પહેલાં કરેલ કર્મો બાકી નથી. તે મહ વીર પુરૂષ મૃત્યુને પ્રાપ્ત થતા નથી. અર્થાત્ જન્મ, મરણથી, છૂટી જાય છે. કેમક્રે– સંસારમાં પ્રેમ સ્પદ સ્ત્રિયોના તેઓ ત્યાગ કરે છે. અર્થાત્ તેનાથી પરાભવ પામતા નથી. જેમ વાસુ જવાલાનુ ઉલ્લંધન કરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે -- જેમ વાયું અગ્નિની જયાલાઓને ઉદલં**ધીને આગળ** વધી જાય છે. તેનાથી પ્રતિહત થતા નથી. તેથી જ તે જન્મ અને સર**ણથી** સર્વથા છુટિ જાય છે. કેમકે સિથા જ જન્મ અને મરણતું કારણ છે. ાદા टीका--'जस्स' यस्य पुरुषस्य 'पुरेकढं' पुराकृतम् पूर्वोपानितं कर्म, जन्म करामरणादिमयोजकम्। 'णिरथ' नास्ति-उपब्रक्षणात् नवीनमिव कर्म नास्ति भाशवद्वारस्य निरोधात् 'महावीरे' महावीरः-महापुरुषः 'ण विश्वतः' न म्नियते, मरणादि मयोजकसकल्पर्मणां ज्ञानाग्निना विनाशितत्वात् आश्रवद्वारस्य निरोधास, माश्रवाणां प्रधानः स्त्री संबंधः, तमधिकृत्य दृष्टान्तं दृश्यति। 'व' इव यथा 'बाउ' बायुः अप्रतिदृतगतिकृतया प्रसंजककारणराहित्येन वा 'जालं' ज्वालाम् क्यिनज्वालाम् 'अच्वेदः' अत्येति-अतिकामित-उल्लङ्क्ष्यित, तथा-परित्यक्ता- प्रश्वकर्मा स महावीरः 'लोगंसि' इदलोके 'पिया' पियाः हावभावलीलादिपधा- नत्वात् मेमास्परम् 'इत्यिभो' स्त्रियः उपलक्षणात् प्रवधनादिकानिव 'अच्वेदः'

टीकार्थ--जिस पुरुष के जन्म जरा और मरण को उत्पन्न करने बाले पूर्वीपार्जित कर्म और उपलक्षण से, आश्रवद्वार बंद हो जाने के कारण नवीन कर्म नहीं रहते, वह महापुरुष सृत्यु को मास नहीं होता। मृत्यु के कारणभूत सकल कर्मों को वह जान रूपी अगिन के हारा नष्ट कर डालता है और समस्त आश्रवद्वारों का निरोध कर देता है। स्त्री का संबंध आश्रवों में प्रधान है, अतएव इसके विषय में हष्टान्त दिखलाते हैं-जैसे बायु अगित त गित वाला होने से अगिन की ज्वाला को उल्लंघन कर जाना है, उसी प्रकार समस्त कर्मों को स्थाग देनेवाला वह महाबीर पुरुष, हाब भाव लीला आहि की प्रधा-वता बाली होने के कारण प्रेमास्पद स्त्रियों को तथा उपलक्षण से पुष्ट एवं मन आदि को भी लांच जाता है अर्थान् ने सब उसके मार्ग

ટીકાર્ય—જે પુર્વના જન્મ, જરા અને મરહાને ઉત્તનન કરવા વાળા પહેલાં ઉપાર્જીત કરેલા કર્મ અને ઉપલક્ષ્ દ્યુધી આસવ દાર ખંધ થા જવાના કારહ્યું નવા કર્મા રહેતા નથી. મૃત્યુના કારહ્યું ભૂત સકળ કર્મોને તે જ્ઞાન-ફ્રેપા અગ્નિ દ્વારા નાશ કરી નાખે છે. અને સઘળા આસવ દારોનો નિરાધ કર્યા નાખે છે. સિચોનો સંખંધ આસવે.માં મુખ્ય છે, તેથી જ તેના સંખંધમાં દેશન્ત અતાવે છે. જેમ વાસુ રાકાલ વગરતાં ગતિ વાળા હોવાથી અગ્નિની જવાલાને એમળંગી જાય છે, એજ પ્રમાશે સઘળા કર્મોના ત્યાગ કરવા વાળા તે મહાવીર પુરૂષ હાવ ભાવ, લીલા વિગેરેના પ્રધાન પહાવાળી કાવાને કારણે પ્રેમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી પુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી પુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી મુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી મુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી મુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા ઉપલક્ષ્યાથી મુત્ર અને ધન વિગેરેને પ્રદ્યા એમારપદ સિચોને તથા કર્યા તેઓની માર્ગ રાકવામાં સમર્ય

अत्येति, श्रिकामिति—न तत्र पविद्वतो भवतीत्यर्थः न वासां वश्वतीं भवतीति यावत्। रामद्वेषादिविम्हो हि इयादावनुष्यति, यस्य तु स्त्र्यादि स्वरूपद्वानेन तस्पसंगजनित्तफलाऽफलिविनिर्णयाऽभ्यासे वैराग्यं भवेत् तस्य ततोनिवृत्ति-भवति आश्रवाऽमावात् ॥८॥

मुरुष-दूरिथओ जे णं सेवंति आइमोर्केखा हुं ते जणा।
ते जणा वंधणुम्मुका नावकंखांति जीवियं।।९॥
छाषा-स्थिपे ये न सेवन्ते आदिमोक्षा हि ते जनाः।
ते जना वन्धनोन्मुक्ता नाऽवकांक्षन्ति जीवितम्॥९॥

को रोकने में समर्थ नहीं होते। यह खियों के बशीभृत नहीं होता। जो राग बेप से विभूद बना रहता है वही स्त्री आदि में आसकत होता है। जिसने उनके स्वरूप को समझ लिया है और उनके प्रसंग से होने वाले दुष्फल का निर्णय कर के बराग्य प्राप्त कर लिया है, वह उनसे निवृश हो जाता है। वह आश्रव से रहित हो जाता है। 11811

'इत्थिओं जे ण सेवंति' इस्पादि ।

द्यान्यं-'जे-चः' जो महापुरुष 'इत्थिओ-स्त्रियः' स्त्रियों का 'ण सेवंति-न सेवन्ते' सेवन नहीं करता है, 'ते-ते' वे 'जणा-जनाः' पुरुष 'बंघणु-मृक्का-बन्धनोन्युक्ताः' सकलबन्ध से महित हो करके 'जीवियं-जीवितम्' असंचम' जीवन की 'णावकंखंति-नावकाङ्क्षन्ति' इच्छानहीं करते है कारणिक 'ते-ते' वे महापुरुष 'हु' निश्चपसे 'आइमोक्खा-आदि-मोक्षाः' सर्व प्रथम मोक्षनामी होते हैं ॥९॥

થઇ શકતા નથી. તે સિયોને વશ થતા નથી. જેએ રાગદેવથી વિમૃદ ખની ૧૬ છે, એજ સી વિગેરમાં આસકત થાય છે. જેણે તેઓના સ્વરૂપને સમજી લીધું છે, અને તેમના પ્રસંગથી થવાવાળા દુષ્કૃળ-ખરાખ પરિષ્ણામના નિર્દ્યું કરીને વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરી લીધા છે, તે તેનથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. તે આસવથી રહિત થઈ જાય છે. ॥૮॥

'इस्थिश्रो जे ण होबंति' ઇत्याहि

शण्डार्थ--'जे-यः' के मढापुर्ध 'इस्थिओ-स्त्रियः' किये नं 'ण सेवंति-न सेवन्ते' सेवता नथी. 'ते-ते' के 'जणा-जना' पुर्धा षंधणुम्मुका-यन्जनो-म्मुक्तः' समस्त अभिनाथी रित थिने 'जीवियं-जीवितम्' असंथम अवननी 'नावकंखंति-नावकाङ्खन्ति' धन्छा करता नथी. कारकु के 'ते-ते' के मढापुर्धा 'हु' निश्चथ्यी 'आइमोक्खा-खादिमेक्षाः' सर्व प्रथम मिक्ष्याभी थाय छे. ॥दम्म स० ६५ अन्वयार्थः—(जे) ये महापुरुषाः स्तीसेवनकदुकफळज्ञातारः (इरिथ्बी) स्तियः (ण सेवंति) न सेवन्ते (ते) ते आत्मार्थिनः (जणा) जनाः -पुरुषाः (वंध-पुनुक्का) वंधनोन्मुक्ताः वन्धनकारणकस्तीमङ्गपरित्यागेन सकलवन्धनरिताः सन्तः (जीवियं) जीवितम् असंयमजीवनम् उपलक्षणाद् वाचमरणमपि च (णाव-कंखित) नावकाङ्कशन्ति न वांछन्ति । किमर्थे न वाठछन्तीत्याह—यतः (ते) पूर्वी-क्तस्वरूपाः (जणा) जनाः (हु) निश्चयेन (आइमोक्क्खा) आदिमोक्षाः मधान-मोक्षाः मधानत्वेन मोक्षा येषां ते तथा मोक्षगमनकामुकाः सन्तीत्यर्थः, अतस्ते मोक्षामिळाषित्वेन असंयमजीवितं बालमरणं चेतिद्वयमपि नेच्छन्तीति भावः ।९।

टीका-'जे' ये महापुरुषाः स्त्रीपसंगः कटुकविषाकः, श्लियः सुगतिमार्गार्गछाः सर्वीधर्ममुलाः कपटजालसंकुलाः मदिरेत बहायोद्दोत्पादिकाः कि बहुना स्त्रिय एव

अन्वधार्थ— स्त्री सेवन के कड़क विवाक के ज्ञाता जो महापुत्रप स्त्रियों का सेवन नहीं करते हैं वे आत्मार्थी पुरुष पन्धन से मुक्त हो कर असंध्यमय जीवन की आकांक्षा नहीं करते और उपलक्षण से पालमरण की भी इच्छा नहीं करते। क्यों कि वे जगत् निवासी जन सर्व प्रथम मोक्षगामी होते हैं-मोक्षागमन के अभिलाषी होते हैं। मोक्ष के अभिलाबी होने से वे असंध्यम जीवन और पालमरण दोनों की ही इच्छा नहीं करते। १॥

टीकार्थ—जो महापुरुष यह निश्चय कर छेते हैं कि स्त्री प्रसंग कटुक फल देने वाला है, स्त्रियां सुगति के मार्ग में अर्गला के समान हैं, समस्त अधर्म का मूल हैं कपट जाल से युक्त होती हैं, मदिरा के समान महामोह को उत्पन्न करनेवाली है, अधिक

અન્વયાર્થ—સી સેવનના કડવા વિપાકને જાણવાવાળા જે મહાપુરૂષા સિચોનું સેવન કરતા નથી. એવા તે આત્માર્થી પુરૂષ ખંધનથી મુક્ત થઇને અસંયમ મય જીવનની આકાંક્ષા કરતા નથી. અને ઉપલક્ષણથી બાલમરણની પણ ઈચ્છા કરતા નથી કેમકે તેઓ જગત્ નિવાસી પુરૂષ સૌથી પહેલાં માસ ગામી થાય છે. અર્થાત્ માક્ષ ગમનના અભિલાયી હોય છે. માક્ષના અભિલાયી હોય છે. માક્ષના અભિલાયી હોય છે. માક્ષના અભિલાયી હોવાથી તે અસંયમ જીવન અને ખલ મરણ ખન્નેની ઈચ્છા કરતા નથી. મહા

ટીકાથ'—જે મહાયુરૂષ એ નિશ્ચય કરી લે છે કે—સ્ત્રી પ્રસંગ કડવા ફળ આપનાર છે, સિચા સુગતિના માર્ગમાં ભાગળ જેવી છે, સઘળા અધ-મેતું મૂળ છે. કપ્ટ ઝઃળથી સુક્ત દાય છે. મદિરાની જેમ મહામાહને सर्वपरिग्रहहेतवः इति निश्विश्य 'इत्थिओ' सीः 'ण सेवंति' न सेवन्ते 'ते' ते इत्यम्भृता आत्मार्थिनः (जणा) जनाः—महापुरुवाः 'वंधणुम्मुक्ताः' बन्धनोन्मुक्ताः स्त्रीजालबन्धरहितत्या सकलवंधनरहिताः सन्तः 'जीवियं' जीवितं असंयम्जीवितम् उपलक्षणात् वालमरणमपि च 'नावकंखंति' नाऽनकांक्षन्ति किमर्थं जीवितं मरणं च नावकाङ्क्षन्तीत्याह—यतः 'हु' निश्चयेन 'ते' ते—स्त्रीसंगवर्जेकाः 'जणा' जनाः 'आइमोक्ला' आदिमोक्षाः अत्र आदिश्वन्दः प्रधानार्थकरतेन आदि मधानम् अन्यपुरुषार्थापेक्षया मोक्षः अशेषकर्मक्षयात्मको येषां ते आदिनमोक्षाः, प्रधानभूतमोक्षारूयपुरुषार्थोद्यताः अत्रष्व ते जीवितं मरणं नाव काङ्क्षन्तीति मावः ॥९॥

मुरुष्-जीवियं पिट्ठुंओ किँचा अंतं पावंति कॅम्मुणं। कॅम्मुणा संमुही भूया जे मेंग्ग मेंणुसासई ॥१०॥ छाया--जीवितं पृष्ठतः कृत्वा अन्तं माध्युवन्ति कर्मणाम्। कर्मणा संग्रुखो भूता ये मार्गमनुशासति॥१०॥

क्यां, स्त्रियां ही समस्त परिम्नह का कारण हैं, ये स्त्रियों का सेवन नहीं करते हैं। ऐसे आश्मार्थी जन स्त्री के जाल से छुटकारा पाकर समस्त बन्धनों से मुक्त हो जाते हैं। वे न असंयम जीवन की इच्छा करते हैं और न बालमणकी। वे क्यों जीवन मरण की इच्छा नहीं करते? इसका उत्तर यह है कि स्त्री मसंग के त्यांगी वे जगत् बासी जन आदिमोक्ष होते हैं। अर्थात् सर्व प्रथम मोक्षगामी होते हैं। इसी कारण जीवन मरण की इच्छा नहीं करते ॥९॥

ઉત્પન્ન કરવાવાળી છે. વધારે શું કહેવાય ? સ્ત્રિયા જ સઘળા પરિગ્રહનું કારણું છે, તેઓ સ્ત્રિયાનું સેવન કરતા નથી. એવા આત્માર્યો જન સ્ત્રીની જાળથી છૂટકારા પામીને સઘળા બંધનાથી મુક્ત થઈ જાય છે. તેઓ અમાં યમી જીવનની ઇચ્છા કરતા નથી, તેમજ બાહમરણુની પણુ ઈચ્છા કરતા નથી, તેઓ જીવન મરસુની ઇચ્છા કેમ કરતા નથી ? એના ઉત્તર એવા છે કે—મ્ત્રી પ્રસંગના ત્યાગ કરવા વાળા તેઓ જગત્માં રહેનારાઓ આદિ માક્ષ હાય છે. અર્થાત્ સર્વ પ્રથમ માક્ષગામી હાય છે. એજ કારશે જીવન મરષ્ણની ઇચ્છા કરતા નથી. તાહા

बन्वयार्थः — जीतितेच्छां परित्यज्य ते किं कुर्वन्तीत्याह् — ते असंयमजीवने-च्छारहिता महापुरुषाः 'जीवियं' जीवितम् असंयमजीवनं 'पिट्टओ किचा' एष्टतः कृश्वा अनाटत्य जीवनिवरपेक्षो भूत्वेत्यर्थः 'वस्युणं' कर्मणां हानावरणीयाच्यध्ट-विधानां चतुर्णां द्यातिकर्मणां वा (अंतं) अन्तं नाशं 'पानंति' माप्नुवन्ति सकलकर्म-सपणेन मोसं माप्नुवन्तीत्यर्थः । (जे) ये सकलकर्मश्रपणासमर्थाः भवेद्युस्ते

'जीवियं पिट्टओ किच्चा' इत्यादि ।

शब्दार्थ--'जीवियं-जीवितम्' असंयम जीवन को 'पिट्टओ किच्चा
-एष्टतः कृत्वा' अनादर करके 'कम्मुणं-कर्मणां' ज्ञानावरणीयादि आठ
प्रकार के घातिया कर्म के 'अंतं-अन्तम्' अंतको 'पावंति-प्राप्नुवन्ति'
प्राप्त करते हैं 'जे-ये' जो पुरुष सकलकर्म के क्षपण में असमर्थ होते हैं वे पुरुष 'कम्मुणा-कर्मणां' तप संपमआदि सद्मुष्टान रूप क्रिया से 'संमुहीभूया-संमुखीभूताः' मोक्षके सन्मुख होकर 'मग्गं मार्गम्' जिनोक्त -सम्यक्त दर्शन ज्ञान चारित्ररूप मोक्षमार्ग को 'अणुसासई-अनुशा-सति' अव्यों को उपदेश करते हैं अर्थात् भव्यों को मोक्षमार्ग उपदेशकारा दिखाते हैं ॥१०॥

अन्ययार्थ--जीवन के प्रति निस्पृह होकर वे क्या करते हैं सो कहते हैं असंयम जीवन की इच्छा से रहित महापुरुष असंप्रमी जीवन को त्याग कर अर्थात् उससे निरपेक्ष होकर ज्ञानावरणीय आदि आठों कर्मों का या चार घातिया कर्मों का अन्त कर देते हैं और मोक्ष प्राप्त

जीवयं पिट्रको किरुचा' धंत्याहि

शण्डार्थं — 'जीवियं – जीवितम्' असंयभ छवनने 'पिट्टओ किच्वा – पूटतः कृत्वा' अनाहर ंडरीने 'कम्मुणं - कर्मणां' ज्ञानावरधीय आहि आहे प्रकारता धातिया क्रमंना 'अंत - जन्तम्' अंतने 'वावंति – प्राप्तवन्ति' प्राप्त करे छे. 'जे —ये' के पुरुष सक्षण क्रमंना क्षपछ्यां असमर्थं छाय छे ते पुरुष 'कम्मुणा — क्रमंणा' तप संयम विशेरे सहनुष्ठान ३५ क्रियाधी 'संमुद्दी मूया – संमुखीमूताः' भे।क्षनी सन्भुण वनीने 'मणां – मार्गम्' छने।क्ष्त सम्यक्ष दर्शन, ज्ञानचारित्र ३५ भे।क्षमार्थने 'अणुसासह – अनुकाछति' लव्योने छप्टेश करे छे. अर्थात् अव्योने छपटेश द्वारा मोक्षमार्थं वतावे छे. ॥१०॥

અન્વયાર્થ — જીવન પ્રત્યે નિસ્પૃહ થઇને તેએ શું કરે છે ? એ કહે-વામાં આવે છે-અસંયમમય જીવનની ઈચ્છાથી રહિત મહાપુરૂષ અસંયમી જીવનના ત્યાગ કરીને અર્થાત્ તેનાથી નિસ્પેક્ષ અનીને જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે આઠે કર્મીના અથવા સાર ઘાતિયા કર્મીના અંત કરે છે. અને માક્ષ પ્રાપ્ત (कम्मुणा) कर्मणा ववःसंयमादि सद्भुष्ठानरूपया क्रियया (संग्रुहीभूया) संग्रु-स्त्रीभूताः अशेषकर्मक्षपणमार्गामिम्रुखाः सन्तः (मग्गं) मार्ग-जिनोक्तं सम्यग्दर्भन-श्रानचारित्ररूपम् (अणुसासई) अनुशासवि भन्येभ्यः सम्रुपदिशन्ति सदुपदेशस्य परम्परया मोक्षमाप्तिहेत्रस्यदिति ॥१०॥

टीका—जीवितेच्छां परित्यज्य कि कुर्वन्तीत्याह—ते असंयमजीवनेच्छा-रहिता महापुरुवाः 'जीवियं' जीवितम्—असंयमजीवितम् 'विद्वओ किच्चा' पृष्ठतः कृत्या, अनाहत्य 'कम्मुणं' कर्मणां झानावरणीयादीनाम् 'अंतं' अन्तं—नार्शं 'पार्वति' माप्तुवन्ति । सद्तुष्ठानकर्णेन जीवननिरपेक्षाः सन्तः अशेपकर्मसय-स्वरूपं मोक्षं माप्तुवन्तीत्यर्थः, 'जे' ये सकलकर्मक्षपणाऽसमर्थास्ते 'कम्मुणा' कर्मणा तपः संयमादिविशिष्टाऽनुष्ठानेन 'संग्रुहीभ्या' संग्रुबीभृताः=सकलकर्ष-

करते हैं। जो सकल कमीं का क्षय करने में समर्थ होते हैं, वे पुरुष तप संयम आदि के अनुष्ठान से समस्त कमीं को क्षपण करने के अभिगुख होकर सम्यग्द्दान ज्ञान चारित्र तप रूप मोक्ष मार्ग का प्राणियों के हित के लिए भव्य जीवों को उपदेश देते हैं, क्योंकि मोक्षमार्ग का उपदेश भी परम्परा से मोक्ष का प्राप्क होता है।।१०॥

टीकार्थ — जीवन की इच्छा को त्याग कर क्या करते हैं? सो कहते हैं असंयम जीवन की इच्छा से रहित महापुरुष असंयममय जीवन को त्याग कर ज्ञानावरणीय आदि कमें का अन्त कर देते हैं अर्थात् सद्मुच्छान करके जीवन से निरपेक्ष होकर समस्त कर्मक्षय रूप मोक्ष प्राप्त कर छेते हैं। जो समस्त कमों का क्षय करने में असमर्थ होते हैं, वे तप संयम आदि का विशिष्ट अनुष्ठान करके मोक्ष के अमिमुख

કરે છે. જેઓ સકળ કર્મોના ક્ષય કરવામાં સમર્થ હાય છે. તે પુરૂષ તપ સંયમ વિગેરેના અનુષ્ઠાનથી સલળ કર્મોના ક્ષયછુ કરવામાં અભિમુખ થઇને સમ્યક્ દર્શન ત્રાનચારિત્ર તપ રૂપ માક્ષ માર્ગના પ્રાણિયાના હિત માટે લવ્ય જીવાને ઉપદેશ અપે છે. કેમ કે–મેક્ષ માર્ગના ઉપદેશ પશુ પર પરાથી માક્ષ પ્રાપ્ત કરાવનાર હાય છે. ા૧ ગા

ટીકાર્ય--જીવનની ઇચ્છાના ત્યાગ કરીને શું કરે છે ? તે અતાવે છે. -અસંયમી જીવનની ઇચ્છાથી રહિત પુરૂષ અસંયમ મય જીવનના ત્યાગ કરીને જ્ઞાનાવરભીય વિગેરે કમોંના અંત કરી દે છે. અર્થાત્ સદનુષ્ઠાન કરીને જીવનથી નિરપેક્ષ થઇને સમસ્ત કર્મ ક્ષય રૂપ માલ પ્રાપ્ત કરી લે છે, જે સમસ્ત કમોંના ક્ષય કરવામાં અસમર્થ હોય છે, તેઓ તમ, સંયમ, વિગેન

क्षयस्वरूपमोक्षस्याऽभिमुखीभृताः सन्तः 'नग्गं' मार्गम्≕तम्पग्दर्शनज्ञानचारि-श्रात्मकम् 'अणुसासई' अनुशासति, माणिनां द्विताम सन्येम्यः समुपदिशति मोक्षः मार्गोपदेशस्यापि परम्पर्या मोक्षप्रपकत्वादिति ॥१०॥

म्लम्-अणुसासणं पुँढो पाणी वसुमं पूर्वणास् । अणासप जए दंती देढे आरयमेहुणे ॥११॥ छाषा--अनुशासनं पृथक् माणिषु वसुमान् पूनानास्वादकः । अनाशयी यतो दान्तो हट आरत मैथुनः ॥११॥

होकर सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग का प्राणियों के हितके लिए भन्य जीवां को उपदेश देते हैं, क्योंकि मोक्षमार्ग का उपदेश भी परम्परा से मोक्षप्राप्ति का कारण है ॥१०॥

'अणुसासर्ण पुढो पाणी' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'अणुसासणं-अनुशासनम्' सदुपदेश 'पाणी-पाणिषु' प्राणियों में 'पुढो-प्थक्' भिन्न भिन्न होता है 'वसुमं-वसुमान्' संयम् बान् तथा 'प्यणासए-पूजानास्वादकः' पूजासरकार की इच्छा न रखनेवाछ अत एव 'अणासए-अनादायः' पूजा में रूबि न रखनेवाछा तथा 'जए-यतः' संपममें प्रयस्तवान तथा दंते-दान्तः' इन्द्रिय और नो इन्द्रिय का दमन करने वाला अर्थात् जितेन्द्रिय अत एव 'दढे-इढः' इढ तथा 'आरयमेक्षुणे-आरतमेथुनः' मेथुन रहित पुरुष मोक्ष गमन योग्य होता है ॥११॥

રૈનું વિશેષ પ્રકારથી અનુષ્ઠાન કરીને મોલની સન્મુખ ઘઇને સગ્યક્ દર્શન સમ્યક્સાન, સમ્યક્ ચારિત્ર, અને સમ્યક્ તમ રૂપ માેક્ષમાર્ગના પ્રાહ્યિયોના હિત માટે ભવ્ય જીવાને ઉપદેશ આપે છે. ડેમકે–માેક્ષમાર્ગના ઉપદેશ પછ્ય પ્ર'પરાથી માેક્ષપ્રાપ્તિના કારણ રૂપ છે. હ્યારા

'अणुसासनं पुढो पाणी' र्धत्याहि

શખ્દાર્થ'—-'अणुसासणं-अनुशासनम्' સદુપદેશ 'पाणी-प्राणिषु' પ્ર:િશું-શે!માં 'पुढो-पृथक्' અલગ અલગ હાય છે. 'ન તુમં-बसुमान्' સંયમવાન્ તથા 'पूर्यणासए-पूजनास्वादकः' પૂજા સત્કારની ઇવ્છા ન રાખવાવાળા અતએષ 'अणासप-अनाशयः' પૂજામાં રૂચિ ન રાખવાવાળા તથા 'जए-यतः' સંયમમાં યત્નવાન્ તથા 'दंते-दान्तः' ઇન્દ્રિય અને નાઇન્દ્રિયનું દમન કરવાવાળા અર્થાત્ જોતેન્દ્રિય અતઐવ દહે-દહઃ' દહ તથા 'કારયમેદુળે-आरतमेधुनः' પૈયુનને વર્જીત કરનાર પુરૂષ માક્ષ ગમન કરવાને યાગ્ય કહેવાય છે. ા૧૧૫ अन्वयाधः — मोक्षाभिषुखानाषतुशासनं पदर्शयति—मोक्षाभिषुखा यदतुशास्ति तत् (अणुसासणं) अनुशासनं सदुषदेशः, तत् (पाणी) भाणिषु—जगण्यस्तुषु (पुढो) पृयक् भिन्नं भिन्नं वर्तते भिन्नभिन्नत्या तत् परिणमते न तु समानत्या, तत्त्वज्ञीवानां तत्त्वन्तःकरणस्य भिन्नभिन्नस्वभावस्थात् । तेनानुशासः नेन कथिदेव मोक्षाभिषुखो भवति न तु सर्वे, योऽनुशासकः स कीदशो भवेषित्याद्द—(बसुमं) वसुमान् — वसु=धनं सुनेर्धनं तु संयम एव तद्वान् वसुमान् — संयम् मवान्, तया (पूषणासए) पूजानास्वादकः — पूजा=सत्कारः तस्या अनास्वादकः मनोवाक्कायेरनुमोदकः, अत्वव्य (भणासण्) अनाश्यः पूजाचिमायवर्जितः, अत्वष्य (ज्ञण्) यतः — मयतः संयमे यत्नवान , कुतः ? (दंते) दान्तः — इन्द्रियनोइन्द्रियदः मकः अत्वष्य (दढे) दृढः —देवादिभिर्ष्यविच कितस्वभावः, कृतः एवम् — (आरयमेद्वणे)

अन्वयार्थ--मोक्ष के सन्मुख हुए महापुरुषों के अनुशासन के विषय
में कहते हैं उन मोक्षामिमुख पुरुषों का अनुशासन जगत् के जीवों में
भिन्न भिन्न रूप में परिणत होता है, समान रूप में नहीं, क्यों कि
विभिन्न प्राणियों का अन्तःकरण भिन्न भिन्न स्वभाव वाला होता
है। उस अनुशासन से कोई कोई ही मोक्ष की ओर संमुख होता है,
सभी नहीं। अनुशासक कैसा हो, सो कहते हैं—'वसु' का अर्थ है धन,
मुनि का धन संघम ही है। अतएव 'वसुमान' का अर्थ संघमवान्
समझना चाहिए। जो संघमवान् है, आदर सस्कार का अस्वादन या
अनुमोदन नहीं करता आदर सरकार आदि की इच्छा से रहित होता
है, संघम में यतनावान् होता है, इन्द्रियों का और मन का दमन
करने वाला है, देव आदि भी जिसे चलायमान नहीं कर सकते,

અન્વયાથં --માક્ષની સન્મુખ ઉપસ્થિત થયેલ મહાપુર્વાના અતુશાસન સંખંધમાં કહે છે. એ માહ્યાલિમુખ પુર્વાતું અનુશાસન જગતના જીવેરમાં જુદા જુદા પ્રકારથી પરિણત થાય છે. સરખી રીતે નહીં. કેમકે-જુદા જુદા પ્રાણિયાના અંતઃકરણા જુદા જુદા સ્વભાવવાળા હોય છે. એ અતુશાસનથી કેાઇ કાઇ પુર્વા જ માહ્યની તરફ જનાર હાય છે. બધા નહીં. અતુશાસક કેવા હાય ! તે સંબંધમાં કહે છે કે-'વસુ' અર્થાત્ ધન, મુનિતું ધન સંયમ જ હાય છે. તેથી જ 'વસુમાન્' ના અર્થ સંયમવાન એ પ્રમાણે સમજવા એઇએ, જેઓ સંયમવાન છે, આદર સતકારનું આશ્વાદન અથવા અનુમાદન કરતા નથી. આદર સતકાર વિગેરની ઇચ્છા રહિત હાય છે. સંયમમાં યતનાવાન હોય છે. ઈન્દ્રિયાનું અને મનનું દમન કરવાવાળા છે, દેવ વિગેરે પણ

आरतमेथुनः-भागतभोगेच्छः उपलक्षणात् स्यक्तसर्वे च्छावान् य एतः हश्विशे-वणविशिष्टो भवति स एव मोक्षाभिमुखो भवितुमईतीति भावः॥११॥

टीका—मोक्षामिमुखानामनुशासनं प्रदर्शयति-'अनुसासणं' अनुसासनम् मोक्षामिमुखानामुददेशः, अनुश्वास्यन्ते सन्मार्गाय अभिमुखी क्रियन्ते जीवाः सदसदिनेकेन येन, तत्-अनुशासनम् धर्मदेशना तद् नुशासनं पुनः 'पाणी' माणीषुः जीवेषु 'पुढो' पृथक् पृथक् मवति । यद्यपि सर्वेद्वमुखात्-एकविधमेनाऽनुशासनं निस्सरति, तथापि-श्रोतृणां भेदात्-बहुशः परस्यरं भिद्यत एव तद्दनुशासनम् । यथा-वारिदविमुक्तदुदकं-एकरसमपि तत्त्रदेशविमागविभक्तपृथिवीविकाराः

क्यों कि वह मैधुन से रहित होता है अर्थात् समस्त भोगेच्छाओं का स्थानी होता है, जो इन विद्योषणों से विशिष्ट होता है, वही मोक्स की ओर अभिमुख (संमुख) होने योग्य होता है ॥११॥

टीकार्थ--मोक्षामिमुख पुरुषों के अनुशासन के विषय में कहते हैं-जिस सत् असत् विवेक के द्वारा जीव मोक्ष के सन्मुख होते हैं, वह अनुशासन कहलाता है। उसे धर्मदेशना भी कहते हैं। वह अनुशासन जीवों में भिन्न भिन्न रूप से परिणत होता है। यथपि भगवान् के मुख से एक ही प्रकार की धर्मदेशना निकलती है, तथापि स्रोताओं की विभिन्नता के कारण धर्मदेशना में भी अन्तर पढ़जाता है। जैसे मेथों से गिरा हुआ जल स्वभावतः एक से रस वाला होता है, फिर भी अमुक देशों में विभक्त पृथ्वी के विकारों के कारण वह अनेक

જેને ચક્ષાયમાન કરી શકતા નથી. કેમકે–તે મૈશુનથી રહિત હાય છે. ખર્થાત્ સવળી ભાગેવ્છાના ત્યાગ કરવાવાળા હોય છે. જેઓ આ વિશેષણાથી વિશિષ્ટ હોય છે, એજ માક્ષની તરફ અક્ષિમુખ (સંમુખ) થવાને યાગ્ય હોય છે. તારવા

ટીકાર્થ — મે ક્ષાબિમુખ પુરૂષોના અનુશાસનના સંખંધમાં કહે છે-જે સત્ અસત્ વિવેક દ્વારા જીવ માક્ષની સન્મુખ હોય છે, તે અનુશાસન જીવામાં બિન્ન બિન્ન રૂપથી પરિછ્યુત થાય છે. જો કે-બગવાનના મુખેથી એક જ પ્રકારની ધર્મ દેશના નિકળે છે, તો પછ્ય શ્રોતાએાના બિન્ન પણાને કારણે ધર્મ દેશનામાં પણ અંતર પહિ જાય છે. જેમ મેઘામાંથી પઢેલ જળ સ્વભાવથી એક સરખા રસ વાળું હોય છે, તો પણ અમુક અમુક દેશામાં જુદા પ્રકારની જમીનના વિકારાના કારણે તે અનેક પ્રકારના થઇ જાય છે.

## समयार्थंबोधिनी टीका प्र. धु. ज. १५ शादानीयस्यक्रपनिक्रपणम्

नाश्चित्याऽनेक्या भिष्ते । नारिकेलनिम्बजंबीसदी यथोपवर्णितभेदस्य सर्वाऽतुः भवसिद्धस्यात् । तथाचोक्तम्—

<sup>'देशना</sup> छोकनायानां सत्त्वाशयवदांवदाः ।

मिद्यन्ते बहुना छोके उपायैर्षहुभिः पुनः ॥१॥इति॥ यद्यपि भव्ये एव तदनुशासनं फर्डित न तु तदमव्ये, तथापि तत्र सर्वोगायशस्य भगवतो नो दोषः, किन्तु तत्र तत्र तादशनीवानामेव स दोषो यत्तदन्तःकरणेन सह तथा परिणमति । उक्तंच--

> 'सद्भवी वयपनानषकी शकस्य, यहलोकवान्यदः । तवाषि खिळानयभूवन् । तकाद्भुतं खगजुलेष्विह तामसेषु स्पीश्वो मधुकरी चरणावदाताः ॥१॥१ति॥

प्रकार का हो जाता है। नारियल नीम और नींबू आदि में उक्त विभिन्नता सभी को अनुभव में आती है। कहा है दिशना लोक नाथानाम्' इत्यादि।

'लोक के नाथों-तीर्धं करों की देशना श्रोता जीवों के अभिपाय के अनुसार इस लोक में अनेक प्रकार की हो जाती है और वह अनेक कारणों से नाना रूपों में परिणत होती है।'

चचित भगवान् की घमेदेशना भग्य जीव में ही फलवान् होती है, अभव्य में नहीं, तथाति सभी उपायों के ज्ञाता भगवान् का इसमें कोई दोष नहीं है। यह तो उन श्रोताओं का ही दोष है कि उनके अन्तःकरण के संसर्ग से वह उस प्रकार परिणत हो जाती है। कहा भी है-'सद्धमंषी तथनान्य कौशलाय' इस्यादि।

नारीयेલ. લીમડા અને લીં ખૂ વિગેરમાં તે બિન્નયણુ બધાને અનુભવમાં આવે છે, કહ્યું પણ છે કે-'देशना लोकनाथानाम્' ધ્રયાદિ

લેકનાનાથા — તીર્થ કરાની દેશના શ્રોતાજનાના અભિપાય પ્રમા**ણે** આ લાકમાં અનેક પ્રકારની થઇ જાય છે અને તે અનેક કારણાથી અનેક રૂપામાં પરિશ્વમી જાય છે.

તે કે ભગવાનની ધર્મ દેશના ભવ્ય જીવમાંજ ક્લવાન્ હાય છે, મબ-વ્યમાં નહીં, તા પણ સલળા ઉપાયાના જાણનારા ભગવાનના આમાં કાંઇજ દાષ નથી. આ તા તે શ્રોતાએ:ના જ દાષ છે કે–તેમના અંતઃકરણના સંસ-ગંથા તે એ રીતે પરિશ્વા થઇ જય છે. કહ્યું પણ છે કે–'લદ્ધમેલી जपवपना નથકોશસ્થય' ઇત્યાદિ हे लोकमित्र! अस्युत्तमधर्मस्व्यदीजनपने यद्यपि भवान अतीव इञ्चलं तथापि यत्र क्वचन भवतः सदुपदेशो निर्धिको जायते तत्र नाश्चर्यम् , यत उत्तर-कादि तामसपक्षिणां सूर्यमकाशोऽपि मधुकरचरणवत् कृष्णो दृश्यते इति ।

योऽनुशासकः स कीदशः स्यादित्याह-'वसुमं' वसुमान् वसु-भनम्, तब्ब मोक्षार्थे मष्टत्तस्य संयम एव, ताहशं संयमाख्यं वसु विद्यते यस्यासौ वसुमान् संयमवान् तथा 'पूर्यणासए' पूजानास्वादकः पूजा-सत्कारः तस्या अनास्वादकः त्रिकरणित्रयोगीरिष भनजुमीदकः । यद्वा-पूजा देवादिकृतमिष न स्वाद्यति यः

'हे लोक के बन्धु अगवान्! सदर्म खपी बीज को बोने में आपका कौदाल निषुणता सर्वधा निर्दोव है उसमें कोई ब्रुटि नहीं होनी फिरमी आप के लिए भी कोई-कोई भूमि ऊपर सिद्ध होती है। अर्थात् कई जीवों पर उसका कोई प्रभाव नहीं पड़ता। इसमें आश्चर्य की बात नहीं, क्योंकि अंघकार में विचरण करने बाले कुछ पक्षी ऐसे भी होते हैं। जिन्हें दुर्य की किरणें भी भ्रमर के पैर के समान काली ही नजर आती हैं।

अनुदासक अर्थात् धर्मोपदेशक कैसा होना चाहिए सो कहते हैं बह संयम रूपी धन से युक्त हो क्योंकि मोक्ष के लिए प्रवृत्ति करने बाछे का घन संयम ही है वह आदर सत्कार का अनास्वादक हो अर्थात् तीन करण और तीन योग से अपने सत्कार सन्मान की अनु-मोदना न करे अथवा देवादिकों बारा की जाने वाली सेवा का आस्वा-

હે લોકના અન્ધુ ભગવન ! સહર્મ રૂપી બીજોને વાવવામાં આપની કુશળતા—નિપુષ્યુપણ સર્વથા નિદીષ છે. તેમાં કાઈ જ ગ્રુટિ નથી હોતી, તેા પણ આપને માટે પણ કાઈ કાઈ ભૂમિ ઉપર સિંહ થાય છે. અર્થાત્ કાઈ જીવા પર તેના કાઈ પ્રભાવ પડતા નથી. એમાં આશ્ચર્ય જેવું કાંઈ નથી, કેમકે—અંધારામાં વિચરવા વાળા કેટલાક પક્ષી એવા પણ હાય છે કે—જેઓને સૂર્યના કિરશે પણ ભમરાના પગની જેમ કે.ળા કાળા જોવામાં આવે છે.

અનુશાસક અર્થાત્ ધર્માં પ્રદેશક કૈવા હોવા જોઈએ ? તે ખતાવવામાં આવે છે, તે સંયમ રૂપી ધનથી સુકત હોય, કેમકે-માક્ષને માટે પ્રવૃત્તિ કરવાવાળાનું ધન સંયમ જ છે. તે આદર સતકારના અનારવાદક હૈાય અર્થાત્ શ્રદ્ધ અને ત્રણ ચેડાથી પોતાના સતકાર સન્માનનું અનુમાદન ન કરે. અથવા દેવાદિકા દ્વારા કરવામાં આવનારી સેવાના સ્વાદ ન કરે. કેમ તે શ્રહ્ય

सः पूजानास्वादकः । कृतो न स्वाद्यति—अत आह—'अणास्प' अनाश्यः, आशयः अभिळापयोतकोऽभिपायः, इच्छा वा, स न विद्यते यस्य सोऽनाश्यः । तथा 'जए' यतः प्रयतः संयमे पत्नशन् सदा निरितवारः संयमवानित्यधः । कृतो यतः अयम् यतः प्रयतः संयमे यत्नशन् सदा निरितवारः संयमवानित्यधः । कृतो यतः अयम् यतः प्रयतः संयमे यत्नशन् सदा निरितवारः संयमवानित्यधः । कृतो यतः अयम् 'दंते' दान्तः इन्द्रिय नो इन्द्रिय दमनशीलः, कथमीदश-स्त्रवाह—'दंढे' दृदः—देनादिकृतविष्यादिपलो मनर्षि अविष्वित्रतस्य मावः । कृत प्रवम् 'आस्थमेहु ले' आस्त्रपेश्वनः आस्त्रप्रयतं निवास्तिं मेशुनमत्रस्यच्ये यस्य स आर्वमेशुनः निरस्तश्वदादिविष्याभिकाषः, पाणातिषातादिविस्तिमस्यात् । मोश्च-मार्गसावत्वास्त्रवस्याद् । अथानुशासकस्य विशेषणसार्थकतामाद्द-स वसु-मार्गस्यप्रवस्यात्, पूजानास्वादकः सर्काराद्यनस्रमोदकर्यात्, अनाश्यः—

दन न करे। क्यों आस्वादन न करे ? इसका उत्तर यह है कि वह अभिलावा, प्रयोजन या इच्छा से रहित हो। संपम में यतनावान हो अर्थात् निरित्यार संपम का पालन करे। इन्द्रिय और मन को दमन करने वाला हो। ऐसा भी क्यों हो ? इस कारण कि देवता आदि के वैषयिक प्रलोभनें के होने पर भी धर्म से विचलित नहीं होता और विचलिन न होने का कारण यह है कि वह मैशुन आदि इन्द्रिय संबंधी भोगों से विरत होता है। वह प्राणानिपात आदि पापों से निष्टुल होता है, मोक्षमार्ग का साधक होता है और आयत (दीर्घ) चारित्रवान् होता है। इस कारण उसमें शब्दादि विषयों की अभिलापा नहीं होती।

तात्वर्यं यह है कि सञ्चा अनुशासक अर्थात् उपदेश (उपदेशक) वहीं होता है जो संयम रूपी धन से युक्त हो, सत्कार आदि का अनुः

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--સાચા અનુશાસક અર્થાત્ ઉપદેશક એજ હાય છે કે જે સંયમ રૂપી ધનવાળા સત્કાર વિગેરેનું અનુમાદન ન કસ્તાં

ન કરવી ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર એવો છે કે-આ અભિલાષા, પ્રયોજન અથવા ઈચ્છાથી રહિત હૈાય છે. સંયમમાં યતનાવાળા હૈાવું અર્થાત્ નિરતિયાર સંયમનું પાલન કરે ઇન્દ્રિય અને મનનું દમન કરવા વાળા હૈાય એવું પણ કેમ હૈાય ! એ કારણે કે દેવતા વિગેરના વિષય સંબંધી પ્રહાલનો હોવા છતાં પણ ધર્મથી ચલાયમાન થતા નથી, અને ચલાયમાન ન થવાનું કારણ તે મૈયુન વિગેર ઇન્દ્રિય સંબંધી લેાગોથી વિરત હોય છે, તે પ્રાણાતિપાત વિગેર પાપાથી નિવૃત્ત હોય છે. એને આયત (દીર્ષ) ચારિત્રવાન્ હોય છે. તે કારણથી તેમાં શબ્દ વિગેર વિષયોની અભિલાયા-ઈચ્છા હોતી નથી.

इच्छाराहित्यात्, यतः संयमयहनत्वात्, दाःतः हिन्द्रय नोइन्द्रियदमनश्चीलस्वात्, हृद्रः अनुक् अमितक्लोपसगैरिविचलनीयत्वात्, आस्तमेथुनः मोगेच्छारहितत्वात्। य एतादशोऽनुशासको भवेत् स एव मोशाभिग्रुखो भिष्ठतुमईतीति भावः॥११॥ मृष्ण्—णैविचरे व ण लीएजा छिक्रसोए अधाविले।

अणाउले संया दंते संधिं पंत्ते अणेलिसं ॥१२॥

छाया—नीवार इव न लीयेत छिन्नस्रोता अनाविकः। अनाकुळः सदा दान्तः संधि श्राप्तोऽनीदशम् ॥१२॥

मोदन न करके अपनी सेवा का आस्वादन न करे, इच्छा रहित होने के कारण निस्पृह हो, संयम में यतनावान हो, इन्द्रियों का और मन का दमन करने वाला हो, अनुकूल और प्रतिकूल परीपह और उपसर्गों से चलायमान न होने के कारण दृढ हो तथा भोग की इच्छा से रहित होने के कारण मेंथुन त्यागी हो। जो ऐसा अनुशासक होता है, वहीं मोक्षामिमुख हो सकता है ॥११॥

'णीबारेब ण लीएज्जा' इस्यादि ।

इान्दार्थ — मैथुन को स्थाग करने बाना मुनि 'णीवारेव – नीवार इव' जालमें बांधने के लिए उसमें डाले हुए धान्य में क्योत आदि प्राणियों के जैसे 'ण लीएउजा-न लीयेत' स्त्रीसंग में लीन न हो अर्थात् साधु स्त्री सेवन न करे 'लिन्नसोए-लिन्नस्रोताः' जिसने विषयमोग रूप आश्रवदार को काट डाला है, अत एव 'अणाविले-अनाविलः' राग-

પાતાની સેવાનું આસ્વાદન ન કરે. ઈચ્છા રહિત હાવાના કારણે નિરપૃદ્ધ દાય, સંયમમાં યતનાવાન્ દાય, ઇન્દ્રિયા અને મનનું દમન કરવા વાળા દાય, અનુકૂળ અને પ્રતિકૃળ પરીષદ અને ઉપસર્ગીથી ચલાયમાન્ ન દાવાને કારણે દઢ દાય, તથા ભાગની ઇચ્છાથી રહિત દાવાથી મેથુનના ત્યામ કર-વાવાળા દાય, આવા જે ઉપદેશક દાય છે, એજ માક્ષમાં જવાની ઇચ્છા-વાળા-માક્ષાભિમુખ દાઈ શકે છે. ા૧૧૧

णीवारेव ण लीप्डना' ध्रियाहि

શખ્ડાર્થ — મૈયુનના ત્યાગ કરવાવાળા મુનિ 'णीवारेव- नीवार इब' જાળમાં કસાવવા માટે તેમાં નાખવામાં આવેલ ધાન્યમાં કળૂતર વિગેર પક્ષિઓની જેમ 'ળ હોવક્સા- ન હોયેત' સ્ત્રીમંગમાં લીન ન થવું અર્થાત્ સાધુએ 'સ્ત્રીનું સેવન ન કરવું 'હિંત્રલોપ-હિંત્રદ્વોતાઃ' જેશે વિષય લોગ રૂપ આસવ દ્વારને છેડી નાખ્યું છે અત બેવ 'અળાવિજે-અનોવિજ્યં' રાખદેષ આદિ મળથી જે રહિત છે એવં 'અળાવજે-અનાજુહઃ' સ્વશ્ય ચિત્ત ખનીને 'સુશા

## समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १५ आदानीयस्वरूपनिरूपणम्

५२५

अन्वयार्थः — अध (आरतमैथुनः) इत्यनेन किम् ? इत्यत्रोपदेशमाह - भारत-मैथुनो मुनिः (णीशरेव) नीवारे इत - तीवारे जाले बन्धनार्धं मक्षिपते धान्यकणे क्योतस्करादि पाणी इव (ण लीएडजा) न लीयेत - स्नोसङ्गे लीनो न भवेत् । यथा स्करो धान्यकणासकत्या जाले बद्धः कुमरणेन स्रिवते, तथेत मनुष्पोऽपि नीवा-रसदशे स्नोसङ्गे लीनो भृत्वा तन्मोद्दनालबद्धो बालमरणेन स्निवतेऽने मुनि ने तमसक्ति मजेदिति भावः । कीदशः सिन्नत्याह - (लिबसोप्) लिबस्रोताः अवरुद्ध- भाणातियातादियायामनमार्थः, अतएव (अणाविले) अनाविकः रागद्वेपादि

बेष आदि मलसे जो रहित है एवं 'अणावले-अनश्कुलः' स्वस्थित्त होता हुआ 'सया दंते-सदा दान्तः' सदैव बक्षीकृतेन्द्रिय होनेबाला मुनि 'अणेलिसं-अनीडक्राम्' अनुषम ऐसी 'संधि-सन्धिम्' भावसमाधि को 'पत्ते-प्रासः' प्राप्त करता है ॥१२॥

अन्वधार्थ — मैधुन से विरत होने का फल क्या होता है, यह यहां कहा जाता है – जैसे यन्धन में फांसने के लिए घान्य के दाने विखेर दिये जाते हैं और करोत शुक्रर आदि जीव उनके लोम में न आकर फंस जाते हैं, इस प्रकार साधु स्त्री के जाल में फंसे। तात्पर्य यह है कि जैसे शुक्रर धान्य कर्णों में आसक्त होकर जाल में फंस जाता है और धुरी मौत से मरता है, उसी प्रकार मनुष्य धान्य कर्णों के समान स्त्री के बन्धन में पड़कर बालमरण से मरता है, अत एव मुनि उसमें आसक्ति न धारण करे।

हंते-सदा दान्तः' सदा ઇ ન્દ્રિયોને વશ રાખવાવાળા મુનિ 'अणेल्लिसं-अनीह-हाम्' અનુપમ એવી 'संघि-खन्धिम्' ભાવ સમાધિને 'पत्ते-प्राप्तः' પ્રાપ્ત કરે છે. ॥१२॥

અન્વયાર્થ -- મૈશુનથી વિરત થવાથી શું ફળ થાય છે કે એ અહિં કહે-વામાં આવે છે. જેમ બધનમાં ક્રમાવવા માટે અનાજના કહ્યા વેરવામાં આવે છે. અને કળૂતર વિગેરે જીવા તે કહ્યાને પ્રાપ્ત કરવાના દ્વાભથી આવીને ક્સાઈ જાય છે. એજ પ્રમાણે સાધુએ સ્ત્રિયોની જાળમાં ક્સાનું નહી,

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-જેમ કળૂતર વિગેરે ધાન્યના કહ્યું!માં આસક્ત થઇને જાળમાં ફસાઇ જાય છે, અને ખરાબ માતથી મરે છે. એજ પ્રમાહ્યું મનુષ્ય ધાન્ય કહ્યું!સરખી સિયોના ખધનમાં પડાને બાલમર**ણથી મરે** છે. તેથી જ મુનિએ તેમાં આસક્ત થવું નહીં.

कालुष्यरहितः निर्मेल इत्यर्धः, यतो रागद्वेपादिरहित्स्ततः (अणाउले) अनाकुल आकुलताकारणराहित्येन स्वस्थवितः, कुतः ? (सया दंते) सदा दान्तः निरन्तरं वजीकृतेन्द्रियः स्यात् । पतेन किमित्यःह-एतादशो मुनिः (अणेलिसं) अनीदर्श अनन्यसदंशं (संधिं) सर्निय-भावसन्धि कमैविवरलक्षणम् (पत्ते) मान्नो भवतीति॥१२॥

टीका—अथ मैथुनत्यागिविषये सम्रुपदिशति—'णीवारे इत ण लीप्डना' नीदारे इव न लीयेत स्त्रीषु, थथा कपोत्रश्करादिमाणी धान्यकणलोमेन जाले यतितो व्याचैः परिगृहीतो मार्थ्येते। एवं पुरुषोऽपि अल्पकाल्किवस्तुतविषय-लोमेन स्त्रीषु संसक्तः संसञ्चमान एव संसारमोहजाले पतितः स्वकृतकर्मिमार्थिते। अतो मृनि नीवारसदशक्षीयु न संसक्तो भवेत्। विवेकवान् मृनिः स्वियम्, संसार-

जिसने स्रोतों को अवरुद्ध कर दिया है अर्थात् पाप के आगमन के मार्ग को रोक दिया है जो अनाविल अर्थात् रागादि की कलुपता से रहित होने से निराकुल है तथा इन्द्रियों को बशीमृत करने वाला है, ऐसा मुनि अनुपन भावसमाधि को प्राप्त करता है ॥१२॥

टीकार्थ — यहां मैथुन स्थाग के विषय में उपदेश देते हैं धान्य कणों के समान स्त्री में गृद्ध न हो, अर्थात् कबूतर एवं शुकर आदि प्राणी जैसे घान्यकणों के लोभ में आकर जाल में पड़ जाते हैं और व्याध के द्वारा पकड़े जाकर मारे जाते हैं, इसी प्रकार पुरुष भी अल्पकालिक विषय लोभ में पड़ कर स्त्रियों में आसक्त होकर मोहजाल में फंसता है और अपने किये कार्यों से मारा जाता है। अतएव मुनि धान्य कणों

જેશું સ્ત્રોતાને રાકી દીધેલ છે. અર્થાત્ પાપના આવવાના માર્ગંને રાકી દીધા છે, તથા જે અનાવિલ અર્થાત્ રાગાદિની કહુવતા વિનાના છે, જે આકુલતાને કારણે રાગ હેવથી, રહિત હાવાથી નિરાકુલ છે, તથા ઈ ન્દ્રિયોને વશુ કરવાવાળા છે એવા મુનિ અનુપમ ભાવસમાધિને પ્રાપ્ત કરે છે. ા૧રા

ટીકાર્ય --અહિયાં મૈશુન ત્યાગના સંભંધમાં ઉપદેશ આપવામાં આવે B-માન્ય-અનાજના દાજા સમાન સ્ત્રિયામાં આસકત ન થવું. અર્ધાત્ કખૂતર અને સૂકર વિગેરે પ્રાસ્ત્રિયા જેમ અનાજના દાજ્યના લાેસમાં આવીને આળમાં ક્સાઈ જાય છે. અને શિકારી દ્વારા પકડાઈને મારી નાખવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે પુરૂષ, પશુ અલ્પકાળના વિષયના લાેસમાં પડીને સ્ત્રિયામાં આસક્ત થઈને માેઢ આળમાં ક્સાઈ જાય છે, અને પાતાના કરેલ કમાંથી

बन्धकारणं जानीयात् । उक्तंच-

'संसार तत्र दुस्तार, पदवी न दवीयसी । अन्तरा दुस्तरा न स्यु येदि रे'मदिरेक्षणाः ॥१॥

अतो नीवास्तुरुषं स्त्रीयसङ्गं हात्वा, ज्ञाततस्वस्तत्रासिक्तं न क्रुयौत् । कि भुतः सिक्तस्थाह—'छिन्नसोष' छिन्नस्रोताः छिन्नानि अपनीतानि स्रोतांसि संसाराऽव-तरणद्वाराणि, विषयोन्ध्रस्त्रेन्द्रियभवर्त्तनानि । यदा-छिन्नानि अवस्द्वानि स्रोतांसि सास्त्रद्वाराणि माणातिपातादीनि, येन-स छिन्नस्रोताः निरुद्वपापामनसागैः

के समान स्त्रियों में आसक्त न हो। विवेकवान् मुनि स्त्री को कर्म-बन्धन का कारण जाने। कहा भी है—'संसार तब दुस्तार' इत्यादि।

'अरे संसार! अगर बीच में यह दुस्तर स्त्रियां आड़ी न आ जाती तो तेरी यह दुस्तर पदवी कोई महत्त्व न रखती। अर्थात् स्त्रियों के मोह को जीतना ही वास्तव में दुस्तर है। इसी मोह के कारण संसार दुस्तर कहा गया है। जिसने स्त्री संवंधी मोह को जीत लिया, उसके लिए संसार दुस्तर नहीं रह जाता-सुतर हो जाता है।'

अतएव स्त्रीप्रसंग को नीवार घान्यकणों के समान जान कर तत्व-वैसा स्त्रियों में आसक्ति घारण न करे। वह स्त्रोतों को बन्द कर दे अर्थात् संसार में गिराने के द्वारों को इन्द्रियों के विषयों की ओर प्रकृत्ति को त्याग दे। अथवा पाप के आगमन के मार्ग को हिंसा आदि भराई लय है, तेथी भुनी सनाजना हाह्य सरणी स्त्रियेगां आसक्त न धाय, विवेदवान् भुनि स्तिने दर्भावां धनुं हारण समले. इह्यं यह हे है-

<sup>&#</sup>x27;संसार तत्र दुस्तार' ઇत्याहि

<sup>&#</sup>x27;અરે સંસાર! અગર વચમાં આ દુસ્તર—ન પાર પામી શકાય તેવી અિયો વચમાં ન આવત તો તારી આ 'દુસ્તર' પદવી કાઈ પ્રકારનું મહત્વ રાખી ન શકત, અર્થાત્ ત્રિયોના મેઃહને જીતવા એજ વાસ્તવિક દુસ્તરતા છે, આ માહના કારણે જ સંસારને દુસ્તર કહેલ છે, જેણે આ સંખધી માહને જીતી લીધા છે, તેને માટે સંસાર દુસ્તર થઇ શક્તા નથી, અર્થાત્ સુતર સરળ પણાથી પાર પમાય તેવા અની જાય છે.

એથી જ સ્ત્રી પ્રસંગને નીવાર-ધાન્ય કહ્યુંની જેમ સમજીને તત્વવેત્તા -તત્વને જાણુનારા સ્ત્રિયામાં આસક્તિ ધારછુન કરે. તે સ્ત્રોતાને બન્ધ કરી દે અર્થાત્ સંસારમાં પાડવાના દ્વારા-માર્ગોને ઈન્દ્રિયાના વિષયા તરફની પ્રવૃ-ત્તિથી રાકી દે અથવા પાપના આવવાનાં માર્ગને એટ**લે કે પ્રાણાતિપા**ત

तथा 'अणाविष्ठे' अनाविलः समहेवादिकालुष्यरितः अतएव 'अणाउले' अनाकुलः-विषयेषु-अमवर्षनात् स्वस्थवितः । तथा-'सया' सदा सर्वकालम् 'दंते'
दान्तः इन्द्रिय नोइन्द्रियनिग्रहतान् ईट्झः पुरुषः 'अणेलिसं' अनीदशम्-अनन्य
सद्यम् 'संधि' सन्धि-कर्मविवस्लक्षणं मावसन्धिम् 'पत्ते' माप्तो मवतीति ॥१२॥
म्लप्-अणेलिसस्म् खेयन्ने णै विरुजिङ्गज्ज केण्ड् ।

मैणसा वैयसा चेत्र कायसा चेत्र चव्खुमं ॥१३॥

छाया-अनीहशस्य खेर्झो न विरुध्येत केनचित्। मनसा वचसा एव कायेन एव चक्षुष्मान्॥१३॥

पापों को नष्ट कर दे। रागबेव के कालुव्य से रहित हो अनाकुछ हो, अर्थात् विषयों में प्रवृत्ति न करने के कारण स्वस्थित्त हो, सदा इन्द्रियों और मन को दमन करे। इस प्रकार का महापुरुष अनुपम भाषसमाधि को अर्थात् कर्म विवर रूप स्थिति को प्राप्त करता है ॥१२॥ 'अणेलिसस्स खेयने' इस्वादि।

शब्दार्थ-- 'अणेलिसस्स-अनीहरास्य' अनत्य के समान संयम में 'खेयके-खेद्शः' जो निपुण पुरुष 'मणसा-मनसा' अंतःकरण से 'वयसा चेव-वचसा एव' वचन से 'कायसा चेव-कायेनापि' काय से भी 'केणह-केनचित्' कोई भी प्राणी के साथ 'ण विक्रिस्त्रज्ञ-न विक्र्ष्येन' संयम में निपुण सुनि किसी के साथ विरोध न करे ऐसा पुरुष 'चक्खुमं-चक्षुष्यान्' परमार्थ को जानने वाला है ॥१३॥

વિએરે પાંપાનું નિવારણ કરે. રાગદ્વેષના કહુષિતપણાથી રહિત થાય, આકુળ ન થાય, અર્થાત્ વિષયામાં પ્રવૃત્તિ ન કરવાને કારણે સ્વશ્ધચિત્ત થાય સદા ઈન્દ્રિયા અને મતનુ દમન કરે. આવા પ્રકારના મહાપુરૂષ અનુપમ ભાવ સમાધિને અર્થાત્ કર્મ વિવર રૂપ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરે છે. ા૧રાા

शण्डाध--'अणेडिसस्स-अनीहशस्य' अनन्यनी सरिपे संयभमां 'ह्रेयन्त्रे --ह्रेद्द्द्यः' निपुष् अवे। के पुरूष 'मणसा-मनसा' अ'तः अरुष्धी 'वयसा चेव-वस्सा एव' वयन्थी 'कायसा चेव-कायेनापि' अथाथी पष्प 'वेणइ-केनचित्' कें। पिष्ठ प्राष्ट्रीनी साथे 'ण विरुष्टिक्षण्ज-न विरुष्येत' विरेष्ट न अरे अवे। पुरूष 'वक्सुमं-वसुद्दान्' परमार्थने काश्चवायां छे. ॥१३॥

अन्वयार्थः —यः (अणे छिसस्स) अनीदशस्य अनन्यसद्दश्य संयमस्य (खेयन्ते) खेद्झः – मर्भद्गः (मणसा) मनसा तथा (वयसा चेव) वचसाऽपि, तथा (कायसा चेव) कायेनाऽपि (केणइ) केनचित् सह (न विरु जिन्नज्ज) न विरुध्येत न विरोधं कुर्यात् स एव (चक्खुमं) चक्षुष्मान चक्षुस्व चक्षुः तद्वान परमार्थदशैको भवतीति ॥१३॥

टीका—यः 'अणेलिसस्सं' अनीदशस्य, अनन्यसदृशस्य अनन्यतुस्यो यः संयमस्तस्य अनुपमसंथमस्य 'खेयन्ने' खेद्द्रः—मर्मद्रः संयमञ्जानिषुणः एता-दृशः सन् मुनिः 'मणसा' मनसाऽन्तःकरणेन 'वयसा चेव' ववसायि—वचनेनापि अत्र 'एव' शब्दोऽप्यये एवम्बेऽपि 'कायमा चेव' कायेनापि उपलक्षणात् करण-कारणानुमोदनेन च त्रिकरणत्रियोगेनेत्यर्थः, 'केणइ' केनचित् केनापि प्राणिना सह 'ण विक् ज्ञालन' न विरुद्धचेत, संयमनिषुणो विद्वान मनोवाक्कायेः कथमपि केनचित्सह विरोधं न कुर्यात्। अपि दु-सर्वमाणिषु मैत्रीभावमेन भजेत्। स एतादशः पुरुष एव 'चवस्तुमं' चक्षुष्मान् नेत्रवान् परभावतस्वर्दार्शित्वादिति। यः संयमपालने निषुणः स मनोवाकायैः केनापि सह विरोधं नैव कुर्यात्। य इत्यमाचरन् विहरति स परमार्थदर्शी भवतीति भावः ॥१३॥

अन्त्रयार्थ-अनन्य सहश अर्थात् अनुषम संयम का मर्मज्ञ पुरुष मन वचन और काय से किसी के साथ विरोध न करे। ऐसा महापु-कव ही चक्षुष्मान् अर्थात् परमार्थ द्रष्टा और परमार्थ दर्शक है।।१३॥

टीकार्थ—जो अनत्य सहका (अनुपम) संयम के मर्म का ज्ञाता होकर मन से, बचन से और काय से, तथा उपलक्षण से करण, कारण और अनुमोदन से अर्थात् तीन करण और तीन योग से, किसी भी प्राणी के साथ विराध न करे, किन्तु समस्त प्राणियों पर मैत्री भाव ही धारण करे। ऐसा पुरुष ही परमार्थ का दर्शी होने के कारण नेश्रवान है।

અન્વયાર્થ—અનન્ય સદૃશ અર્થાત્ અનુપમ સંયમના મર્મને જાણુવા-વાળા પુરૂષ મન, વચન, અને કાયાથી કાઈની સાથે વિરાધ કરે નહીં એવા મહાપુરૂષ જ રાશુભ્માન્ અર્થાત્ પરમાર્થ દ્રષ્ટા અને પરમાર્થ દર્શક છે. ા૧૩ા

ટીકાર્ય — જે અનન્ય સદેશ અર્પાત્ અનુપમ સંયમના મર્મને જાણવા વાળા થઈને મનથી વચનથી અને કાયાથી તથા ઉપલક્ષલુથી કરશુ, કારશુ અને અનુમાદનથી, અર્થાત્ ત્રશુ કરશુ અને ત્રશુ રાગથી કાઇ પણ પ્રાણીની સાથે વિરાધ ન કરે. પરંતુ સલળા પ્રાણિયા સાથે મેત્રી ભાવ જ ધારશ કરે, એવા પુરૂષ જ પરમાર્થને જાણનાર દેવનાના કારણે નેત્રવાન્ છે,

स लोके की हशो भवति तबाह—
स्वम्—से हु स्वस्तू मेणुस्साणं जे कंखाए य अंतए।
अंतर्ण देंदुरो वहई चेंक्कं अंतर्णं लोटुंई ॥१४॥
छाया—स हि चक्षु मेनुष्याणां यः कांक्षायाश्र अन्तकः।
अन्तेन क्षुरो वहति चक्रमन्तेन छठति ॥१४॥

अन्वयार्थः---(जे) यः मुनिः (कंखाए) काङ्क्षायाः शब्दादिविषयाभिष्ठा-धायाः (अंतप्) अन्तकः पर्यन्तवर्ती मनति (से) सः (हु) निश्चयेन (मणुस्साणं) मतु-

तात्वर्य यह है कि जो संयम के स्वरूप का वेसा है वह मन पचन काय से किसी के साथ विरोध न करे। जो ऐसा करता है वही तत्वदर्वी है ॥१३॥

'से हु चक्सू मणुस्साणं' इरघादि।

शाब्दार्थ—'जे-चः' जो मुनि 'कंखाए-काङ्क्षाचाः' शब्दादि विषय की अभिलाषा का 'अंतए-अन्तकः' पर्यन्तवर्ती है 'से-सः' वही 'हु' निश्चय से 'मणुस्सार्ण-मनुष्याणाम्' मनुष्यों के अर्थात् प्राणियों के 'चक्ख्-चक्कुः' नेत्ररूप है 'खुरो-क्षुरः' अस्तुरा 'अंतेण-अन्तेन' अंतिम भाग से 'वहर्द-वहत्ति' कार्य करता है और जैसा 'चक्कं-चकम्' रथका चक्क 'अंतेण-अन्तेन' अंत्रभाग से 'शोहर्द-खुठति' चलता है ॥१४। अन्वयार्थ-जो मुनि कांक्षा अर्थात् शब्द आदि विषयों की अभिलाषा से

पर्यन्तवर्सी होता है उनसे दूर हो जाता है, यह निश्चपपूर्वेक मनुष्यों के तात्पर्य એ છે કે--જે સંવમના સ્વરૂપને જાજુવાવાળા છે, તે મન, વચન, અને કાયાથી કાઈની પણ સાથે વિરાધ ન કરે. આ પ્રમાણે જેઓ કરે છે, એજ તત્વદર્શી તત્વને જાજુનાર છે ॥૧૩॥

'से ह चवल् मणुस्माणं' धत्याहि

शण्डार्थं—'जे-यः' के भुनि 'कंखाए-काङ्क्षायाः' .शण्डाहि विषयनी अभिक्षायाने। 'क्षंतए-अन्तकः' पर्यंन्तवर्त्ता छे 'से-सः' तेक 'हु' निश्चयथी 'मणुम्हाणं-मनुष्यानाम्' भनुष्ये।न। अर्थात् प्राधियो।न। 'चक्ख्-चक्षुः' नेत्र३५ छे. 'खुरी-क्षुरः' अस्तरे। 'क्षंतेण-अन्तेन' आंतिभ क्षाणथी 'वहड्-यहति' आर्थ हेरे छे. अने केभ'चकं-चक्रम्' रथतुं यह 'अंतेण-अन्तेन' आंत क्षाणथी 'छोद्रइ-लुठति' यादे छे. ॥१४॥

અન્વયાર્થ'--જે મુનિ કાંક્ષા અર્થાત્ શબ્દ વિગેરે વિષયાની અભિલા ધાની પર્યન્તવર્ત્તી હાર્ય છે. તેનાથી દ્વર થઇ જાય છે. તે નિશ્ચય પૂર્વંક ष्याणाम् उपलक्षणात् सर्वशिणनां (नक्ष्य्) चक्षु -चक्षुरित चक्षुः नेवह्यो अविति परमार्थभदद्दीकस्वात् । तदेव दृष्टान्तेन विश्वद्यति-यथा (लुगे) श्वरः केशापनयन-श्रस्थम् (अंतेण) अन्तेन-भन्तभागेन (वहर्द) वहति कार्य करोति, यथा च (चक्कं) चक्कं रथचक्रम् (अंतेण) अन्तेन अन्तभागेन नेमिक्ष्येण (छोद्वर्द) छुठति-चळति ॥१४॥

टीका— 'जे' यः 'कंखाए' कांक्षायाः—बन्धादिविषयामिळाषायाः 'अंतए' अंत कः—षर्यन्तवर्शी भवति 'से' सः 'हु'निश्चयेन 'मणुस्साणं' मनुष्याणाम्—मन्थ-जीवानां पाणिमात्राणां वा 'वक्ख्' चल्लः चल्लास्ति चल्लाः नेत्रक्षणे भवति यथा चल्लारिन्द्रियं घटवटादि मकाश्चतात् पाणिनमुषकरोति तया—अयमि महामुनिः सदसत्यदार्यप्रकाशनादृषकरोति । अमुपर्थ दृष्टान्तेन दर्शयति—यथा 'खुरो' श्लुरः-

लिए (उपलक्षण से समस्त प्राणियों के लिए) नेत्र के समान हो जाता है, क्यों कि वही परमार्थ का प्रदर्शक होता है। इसी बात को दृष्टात्त से दृढ करते हैं-जैसे छुरा अन्त भाग से अर्थात् घार की ओर से अपना कार्य करता है और जैसे चक्र (पहिचा) अन्तिम भाग (नेमि) की तरफ से चलता है ॥१४॥

टीकार्थ-जो महापुरुष शब्दादि विषयों की अभिलाषा से दूर रहता है वही निश्चय से भव्य जीवों के लिये या प्राणीमात्र के लिये नेत्र के समान होता है। अर्थात् जैसे नेत्र घट पट आदि पदार्थों को प्रकाशित कर के प्राणियों का उपकार करता है, उभी प्रकार ऐसा महामुनि भी हेय और उपादेय पदार्थों को प्रकाशित करके प्राणियों का उपकार करता है। इसी बात को टप्टान्त से स्पष्ट करते हैं-जैसे नाई का औजार छुरा

મનુષ્યા માટે ઉપલક્ષજુથી સઘળા પ્રાહ્યિયો માટે નેત્ર સરખા **હાય છે. કેમ** કે એજ પરમાર્થને અતાવનાર હાય છે. એજ વાતને દેવ્ટાન્તથી દેઢ કરવામાં આવે છે. જેમ છરા અંતભાગથી અર્થાત્ ધાર તરફથી પાતાનું કાર્ય ક**રે છે.** અને જેમ ચક્ર (પૈડું) અન્તિમ ભાગ (નેમિ) તરફથી ચાલે છે. હારુશા

ટીકાર્ય -- જે મહાપુરૂષ શખ્દાદિ વિષયાની અભિલાષાથી દૂર રહે છે, એજ નિશ્ચયંથી લખ્ય જીવેરને માટે અથવા પ્રાણી માત્રને માટે નેત્ર સરખા હોય છે. અર્થાત્ જેમ નેત્ર ઘટ પટ વિગેરે પદાશોને પ્રકાશિત કરીને પ્રાણિયેરના ઉપકાર કરે છે, એજ પ્રમાણે એવા મહામુનિ પણ હૈય-ત્યાગ કરવા યાગ્ય અને ઉપાદેય-અહ્યુ કરવા યાગ્ય પદાશોને પ્રકાશિત કરીને પ્રાણિયોના ઉપ-કાર કરે છે. એજ વાતને દુષ્ટાન્ત દ્વારા સ્પષ્ટ કરે છે. - જેમ વાળંદનું ઓઝાર नापितोपकरणिविश्वेषः 'अंतेण' अन्तेन-मान्तभागेन 'वहई' बहित केशानपनयति।
यथा 'चकं' चकं रथचक्रम् 'अंतेण' अन्तेन-मान्तमागेन नेमिरूपेण 'छोट्टई'
छुठति-चल्लति। यथा छुरस्य रथचक्रस्य च भान्तमागेनैव क्रियाकारित्वं भविति
तथेव विषयकपायपर्यन्तवर्त्तिस्वेनैव महामुनेरपि ज्ञानावरणीयाद्यष्टविधकर्मसपणेप्रथिकियाकारित्वं भवतीति।।१४॥

मुष्य-अंताणि धीरी सैवंति तेण अंतकरा इहै। ईह माणुम्सष ठाणे धेम्ममाराहिउं णरा ॥१५॥

छाया---अन्तान् धीरा सेपन्ते तेनान्तकरा इह। इह मानुष्यके स्थाने धर्ममाराधियतुं नराः ॥१५५

शानत-भाग से केशोंको हटाना हैं अथवा असे चाक (पहिषा) प्रान्तभाग से चलता है, उसी पकार महामुनि विषय क्याय से दूर रह कर ही झानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्म के ख्रपण की अर्थकिया कर सकता है ॥१४॥

'अंताणि भीरा सेवंति' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'धोरा-धीराः' परीषह और उपसर्ग को सहन करने बाले 'अंताणि-अन्तान' अंत-प्रांत आहारका 'सेवंति-सेवन्ते' सेवन करते हैं 'तेण-तेन' उस अन्त्रप्रान्त आहार के सेवन से 'इह-इह' इस संसार में 'अंतकरा-अन्तबराः' सर्व दुःखों के अन्त करनेवाले होते हैं अतः उस अन्त्रप्रान्त के आहार करने वाले 'णरा-नराः' पुरुष 'इह-इह' इस 'माणुस्सए ठाणे-मानुष्यके स्थाने' मनुष्य लोक में 'धम्मं

-અસ્ત્રી અ'તભાગથી કેશોને હટાવે છે, અથવા જેમ પૈંડુ અન્ત ભાગથી ચાલે છે, એજ પ્રમાણે મહામુનિ વિષય, કષાયથી દ્વર રહીને જ્ઞાનાવરણીય વિગેરે આઠ પ્રકારના કમીના ક્ષપણની અર્થાકિયા કરી શકે છે. ાયુપા

काताणि धीरा सेवंते धत्याहि

શખ્દાર્થ—ધીરા-ધીરાઃ' પરીષદ અને ઉપસર્ગને સહન કરવાવાળા 'શ્રં તાળિ—કરનાન્' અંતપ્રાંત આહારને 'સેવંતિ—સેવન્તે' સેવે છે. 'તેળ–તેન' એ અન્ત પ્રાંત આહારના સેવનથી 'ક્ષ્દ્ર–દ્રષ્દ્ર' આ સંસારમાં 'અંતકરા–અન્તકરાઃ' સર્વ દુઃખાનેઃ અંત કરવાવાળા શાય છે. અતઃ એ અંતપ્રાંતના આહાર કર-વાવાળા 'ળરા—નરાઃ' પુરૂષ 'દ્રષ્ટ્ર—દ્રષ્દ્ર' આ 'માળુક હ્રવ ઢાળે—પ્રાનુદ્યકે ક્યાને' अन्तयार्थः --(र्धारा) श्रीराः -परीपद्दीपसर्गमहनशीलाः (अंताणि) अन्तान् -अन्त्रमान्तान आहारान् (सेवंति) सेवन्ते (तेण) तेवान्तपान्ताद्दारसेवनेन (इद्द) इद्द संनारे (अंतकरा) अंतकराः -सर्वद्रखानामन्तकारिणो भवन्ति अतस्त एवान्त-पान्ताद्दारिणः (णरा) नरा (इद्द) इद्द (माणुस्तप ठाणे) मानुष्यके स्थाने मनुष्य-कोके (धम्मं) धर्म-सम्यय्कानदर्शनचारित्रस्यम् (भाराद्दिउं) आराधितुं -सम्यगा-चरितुं योग्या भवन्ति नान्ये इति ॥१५॥

टीका--पूर्वगाथोक्तमेवार्थं विशद्यति-'धीरा' घीराः-देविर्वगृतनुष्वकः-परीपहोपसर्गमहन्धीलाः सदम्बिवेकवन्तःः 'अंगणि' अन्तान्-वरुख्यकादि-निष्पादिताम्लतकमिश्रितप्रपृषितरसर्वजिताहारान् अथवा शब्दादिविषणान्तान् शब्दादिविषयत्यागान् सेवित' सेवन्ते 'तेण' तेन देतुना 'इद' इद समारे 'अंत-धर्मम्' सम्यक् दर्शन ज्ञान चारित्र रूप प्रमं को 'अरगहित्र' आराधितु'' आराधन करने में योग्य होता है ॥१५॥

अञ्चयार्थ—धीर पुरुष अन्त प्रान्त आहार का सेचन करते हैं। अन्त प्रान्त आहार का सेचन करने से वे समस्त दुःखों का अन्त करने बाछे होते हैं। ऐसे ही पुरुष इस मनुष्यलोक में धर्म की आराधना करने के योग्य होते हैं ॥१५॥

टीकार्थ-पूर्वभाषा में कथित अर्थ का स्पष्टीकरण किया जाता है भीर अर्थात् देव, तिर्यंच और मनुष्य कृत उपसर्गी को सहन करने बाले. सन् असन् के विवेक से युक्त सोधु बल्लचना आदि के बने हुए अन्न, खट्टे, छादा से मिछे हुए पूर्व नीरस आहार का सेवन करते हैं अथवा दावदादि विषयों के परित्याग का सेवन करते हैं, अतएब वे

મતુષ્ય લાકમાં 'घर्म-धर्मम्' सम्बह्दशैन ज्ञान शास्त्रि ३૫ धर्मने 'आरा-ફિલ-आराधितुम्' આરાધના હશ્વાને ચાય્ય થાય છે. ા૧પા

અન્વયાર્થ — ધીર પુરૂષ અંત પ્રાન્ત આહારનું સેવન કરે છે. અન્ત-પ્રાન્ત આહારનું સેવન કરવાથી તેઓ સઘળા દુઃખાના અન્ત કરવાવાળા હાય છે. એવાજ પુરૂષ આ મનુષ્ય લાકમાં ધર્મની આરાધના કરવાને યાેગ્ય હાય છે. ॥૧૫॥

ટીકાર્ય — પહેલાની ગાયામાં કહેલ અર્થ તું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં અપે છે.—ધીર અર્થાત દેવ, તિયં ચ અને મતુષ્ય કૃત ઉપસર્ગોને સહન કરનારા, સત્ અસત્ના વિવેકથી યુક્ત સાધુ વલ્લ-વાલ-ચણા વિગેરેથી અનેલા પદાર્થ ખાટી છાશથી મળેલા અને નીરસ આકારતું સેવલ કરે છે. અથવા શખ્કાદિ વિષયોના પત્યિ ત્રુતું સેવન કરે છે, તેયી જ તેઓ સંસાર સાગરને અથવા

करा' अन्तकराः—संसारसागरस्य तरकारण हमेणां वा धयकारकाः भवन्ति एतेन देहममन्त्रसाहित्यं सुचितम् । त एव अन्तमान्त्राहारिणः 'नरा' नगः—कर्मभूमिनः गर्भश्युत्कान्तिकाः संख्यातवर्षायुष्काः मनुष्याः 'इह इह—अस्मिन्नेव 'पाणुस्मप् ठाणे' मानुष्यके स्थाने—मनुष्यत्रोके आर्थक्षेत्रे 'धम्मं' धर्मम्—सम्यरकानदर्शनः चारिमलक्षणम् 'आराहिउं' आराध्यतुं योग्या मदितः । मनुजाः सद्भुष्ठानः सामग्री स्थवाष्य, संसारस्याऽन्तकराः संजाताः यद्यपि नाधुना पंचमारके कर्मिनिस्यन्ते भरतक्षेत्रे, तथापि विदेहादी मुच्यन्त एव घहवः, इति मावः ॥१५॥ मृष्य्म—णिहियंट्रा व देवा वा उत्तरीए इयं सुयं।

त्र-।णाद्वयट्टा व द्वा वा उत्तराप इय सुय। सुँगं च ौमेर्य मेंगेसिं अमणुस्सेसु णो तहा ॥१६॥

छाया—निष्ठितार्थाश्च देना ना उत्तरीये इदं शुःम् । श्रुतं च मया एतद् एकेशम्, अमनुष्येषु नो तथा ॥१६॥

संसार सागर को या संसार के कारण भून कर्मों को क्षय करने वाछे होते हैं। इस कथन के द्वारा देहसंबंधी निर्ममत्व को स्चित किया गया है। वही अन्त प्रान्त आहार करने वाछे कर्म भूमिज, गर्भज, संख्यात वर्षों की आयु वाछे मनुष्य इस मनुष्यलोक में, आर्य क्षेत्र में सम्यग्जान दर्शन चारित्र और तप रूप धर्म की आराधना करने के योग्य होते हैं।

तात्पर्य यह है कि सदनुष्ठान की सामग्री प्राप्त करके मनुष्य संमार का अन्त करने वाले हुए हैं। यद्यपि इस पंचार आरे में भरत क्षेत्र में, सिद्ध नहीं होते, विदेह क्षेत्र में तो बहुत से जीव सदा सिद्ध होते ही हैं॥१५॥

સંસારના કારણુબૂત કર્મોને ક્ષય કરવાવાળા હૈાય છે. આ કથનથી શરીર સંબંધી નિર્મમત્વને સૂચિત કરેલ છે. ∶એજ અંતપાન્ત આહાર કરવાવાળા કર્મબુમિ જ, ગર્ભજ સંખ્યાત વર્ષોની માસુધ્યવાળા મનુધ્ય મા મનુષ્ય લાૈકમાં માર્ય ક્ષેત્રમાં સમ્યક્સાન, સગ્યક્દર્શન, સમ્યક્ચારિત્ર અને તપ રૂપ ધર્મની મારાધના કરવાને ચાેગ્ય હાૈય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે —સદ્ર અનુષ્ઠાનની સામબ્રી પ્રાપ્ત કરીને મનુષ્ય સંસા યના અંત કરવાવાળા થયા છે. જો કે – આ પાંચમાં આરામાં ભરત ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થતા નથી. તો પણ વિદેહ ક્ષેત્રમાં તો ઘણા જીવા સિદ્ધ થાયજ છે. ાયમા

### समयार्थेषोधिनी दीका प्र. श्रु. ज. १५ आदानीयस्वरूपनिकपणम्

مغط

अन्वयार्थः — (उत्तरीष) उत्तरीये- लोकोत्तरीये जिनशासने (इयं) इदं — वह्ष्य-माणं (सुयं) श्रुतं, कि श्रुतं तत्राह — यत् धर्माराधनयोग्या एव मनुष्याः 'णिद्वि-पहा) निष्ठितार्थाः — सम्ययदर्शनद्वानाद्याराधनेन कृतकृत्याः मोक्षगामिनो मवन्ति, (वा) वा — अथवा कर्मावशेषेण (देवा) देवा सौधर्मादिका मवन्ति। (एयं) एतत् पूर्वोक्तं कृतकृत्यस्वम् (एगेसिं) एकेषां — केषाश्चित् मनुष्याणामेव मवन्ति किन्तु

'णिडियहा च देवा वः' इत्यादि ।

दाव्यार्थ—'उत्तरीए-उत्तरीये' लोकोत्तरीय जिन द्यासन में 'इयं-इदं' यह बह्यमाण 'स्रयं-श्रुतम्' सुना है की-णिडियहा-निष्टितार्थाः' सम्यक् दर्शन ज्ञानादि आराधन से कृतकृत्य हुए पुरुष मोक्षणामी होते हैं 'वा-वा' अथवा कर्मदोष रहने पर 'देवा-देवाः' सौधमादिक देव होते हैं 'एयं-एतत्' यह पूर्वोक्त 'एगेसिं-एकेषां' किसी मनुष्यों को ही होता है परंतु 'अमणुस्सेसु-अमनुष्येषु' मनुष्यसे भिन्न प्राणियों में 'णो तहा-नो तथा' मनुष्य के जैसा अन्य योनिकों में कृतकृत्यपना नहीं है 'मे-मया' मैंने 'सुर्य-श्रुतम्' भगवान के सुखसे साक्षात् सुना है १६॥

अन्वयार्थ—लोकोत्तर जिनदासिन में यह खुना गया है कि धर्मा-राधन के योग्य मनुष्य सम्यादर्शन ज्ञान आदि की आराधना करके, कृत कृत्य होकर मोक्षगामी होते हैं। अथवा कर्मदोष रह जाएं तो सौ-

जिट्टियहा वा देवा वा' धत्याहि

शण्डार्थं -- 'उत्तरीय-उत्तरीये' क्षेकित्तरीय छन शासनमां 'इयं-इदम्' आ किंदामां भावनार 'सुयं-ध्रुतम्' सांसत्युं छ के 'णिट्टियट्टा-निष्ठितार्थाः' सम्यक्ष् दर्शन सानादिनी आराधनायी कृतकृत्य यथेल पुर्य भाक्षमां अभन करवावाणा याय छे. 'वा-वा' अथवा कर्भशेष रहेती। 'देवा-देवाः' सौधभोदि देव थाय छे. 'वर्य-एतत्' आ। पूर्वेक्ति 'एगेसिं एकेवां' केंछ केंत्रिं भतुष्योने क थाय छे. परंतु 'अमणुस्सेसु-अमनुष्येषु' भनुष्य सिवायनां प्राविधेतमां 'णो तहा-नो तथा' भनुष्येनी केम अन्य योनिवाणाः आमां कृतकृत्यपञ्च हेत्तुं नथी. 'मे मया' में 'सुयं-सुतम्' कारवान्ता सुभधी साक्षात् सांभव्युं छे. ॥१६॥

અન્વયાર્થ — લોકોત્તર જીનશાસનમાં એવું સાંભળવામાં આવ્યું છે કે— ધર્મારાધનને યાગ્ય મનુષ્ય સમ્યગૃદર્શન જ્ઞાન વિગેરેની આરાધના કરીને કૃત-કૃત્ય થઇને માેક્ષગામી થાય છે. અથવા કર્મ ખાંકી રહી જાય તાે સોંધર્મ વિગેરે વિમાનામાં દેવપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. આવા પ્રકારની કૃતકૃત્યતા કાંઈ કાંઇ મનુષ્યાને જ પ્રાપ્ત થાય છે. મનુષ્યથી અન્ય યાેનિના પ્રાણિયાને પ્રાપ્ત થતી નથી. કેમકે-તેઓ એવી ધર્મારાધના કરી. શકતા નથી, તેથી જ મનુષ્ય (अमजुरसेसु) अमनुष्येषु-मनुष्यभिन्नेषु प्राणिषु (णो तहा) नो तथा-मनुष्य वहन्यपोनी कृतकस्यत्वं न मकति तत्र धर्माराधनामावादतो मनुष्य एव सिद्धिगति साग् मत्रतीति (मे) मया (सुर्य) श्रुतं मणवत्समीपे साक्षात् श्रवणगोवरी-कृतमिति ॥१६॥

टीका—अय सुधर्मस्वामी जम्बस्वामिनं कथयति है जम्यूः! 'उत्तरीए" कोकोस्तरीये जिनशासने 'इयं' इदं न्वक्ष्यमाणं 'सुयं' श्रुतं मया, कि श्रुतम् ? इत्याद-धर्माराधनयोग्या एव मनुष्याः 'णिद्विण्द्वा' निष्ठितार्थाः कृतकृत्याः मोक्षमामिनो मनन्ति । वा-अथवा अविश्विष्टकर्माणः केचन कमसङ्गावान् सम्यक्तादि सामग्री सद्मावेऽपि तद्भवे मुक्ता न मनन्ति किन्तु 'देवा' देवाः नमे धर्माद्यो देवाः 'एयं' एतत् पूर्वोक्तं मोक्षमामिन्त्रम् 'य्मेसि' एकेपाम्—केपाञ्चित् धर्म आदि बिमानों में देव रूप से उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार की कृत कृत्यता किन्हीं किन्हीं मनुष्यों को ही प्राप्त होती है, मनुष्य से भिन्न धोनिक प्राणियों को प्राप्त नहीं होती। क्योंकि वे वैसा धर्मौराधन नहीं कर सकते। अत्रप्त मनुष्य ही सिद्धि का भागी होता है। यह मैने भगवान के समीप साक्षात स्वना है ॥१६॥

टी कार्य-सुधर्मा वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं -हे जम्बू ? लोको त्तर जिनकामन में मैंने यह सुना है कि धर्माराधन के योग्य ही मनुष्य मोक्षणमी होते हैं अथवा जिनके कर्म दोष रह जाते हैं, वे सम्धारकीन आदि सामग्री का मद्भाव होने पर भी कर्मों के सद्भाव के कारण उसकी परिपूर्णता न होने से उसी भवमें मोक्ष नहीं जाते किन्तु सौध्यादि देव लोक में देव होते हैं। किन्हीं किन्हीं मनुष्यों को धी मोक्ष ग्राप्ति होती है मनुष्य से भिन्न अन्य प्राणी उसी भव में कृतकृत्य नहीं

જ સિદ્ધિને પામનાર ળને છે. એ મેં લગવાનના મુખેથી સાક્ષાત્ સાંભાવ્યું છે. ત૧૬ના

ટીકાર્ય -- સુધર્માસ્વામી જગ્ળસ્વામાંને કહે છે કે - હે જગ્ળૂ લેાકાત્તર જીન શાસનમાં મેં એવું સાંભળશું છે કે - ધર્મારાધનને યેાગ્ય મનુષ્ય જ મેહ્ય ગામી હૈાય છે. અથવા જેમના કર્મ શેષ રહી જાય તેઓ સમ્યક્દર્શન વિગેર સામગ્રીના સદ્ભાવ હાય તા પણ કર્માના સદ્ભાવને કારણે તેની પરિપૃત્તા ન હાવાથી એજ ભવમાં માક્ષ . પામતા નથી. પરંતુ સૌધર્મ વિગેર દેવલા કમાં દેવ થાય છે. કાઇ કાઇ મનુષ્યોને જ માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. મનુષ્યી ભિન્ન અન્ય પ્રાથ્યો એજ ભવમાં કૃતકૃત્ય થઈ શકતા નથી. કેમકે-

मनुष्याणामेव भवति । किन्तु 'अवणुरसेमु' अवनुष्येषु मनुष्यभिन्नेषु माणिषु 'णो तहा' नो तथा-मनुष्यवदन्ययोनौ कृतकृत्यत्वं न भवति तत्र धर्माराधनाव-सरस्यैवासद्भावात्, अतो मनुष्य एव सिद्धिगतिभाग् भवतीति 'मे' मया 'सुयं' श्रुउम्-भगरस्मुखात् श्रवणगोचरीकृतमतो नान्यथा भवत्यनः संयमपालने स्वयां न ममदित्वयमिति भावः ॥१६॥

मूब्य्-अतं करंति दुंक्खाणं ईहमेगेसिं आहियं। आघायं पुण एगेसिं दुंहोमेयं सैमुस्सए ॥१७॥

छाया—अन्तं कुर्वन्ति दुःलानां इंद्रैकेपामारूयातम् । आख्यातं पुनरेकेषां दुर्ल्लभोऽयं समुच्छ्रयः ॥१७॥

हो सकते, क्योंकि जनकी धर्माराधना का अवसर ही नहीं मिलता। इस कारण मनुष्य ही सिद्धि प्राप्त कर सकता है। ऐसा मैंने भगवान के मुखसे सुना है अतः यह कथन अन्यथा नहीं हो सकता। आदाय यह है कि इस कारण तुन्हें संपन्न का पालन करने में प्रमाद नहीं करना बाहिए ॥१६॥

अंतं करंति दुक्खाणं' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'एगेसिं-एकेषां' किसी अन्य तीर्थिकों का 'आह्रियं-आह्यातम्' कथन है की देव ही अद्दोष दुःखों का अन्त करते हैं परंतु ऐसा संभवित नहीं है कारणकी 'इह-इह' इस जिन प्रवचन में तीर्थे कर आदिकों का कथन है की मनुष्य ही 'दुक्खाणं-दुःखानाम्' शारी

તેમને ધર્મારાધનાના અવસર જ મહતા નથી. તે કારણે મનુષ્ય જ સિદ્ધિ મેળવી શકે છે. આ પ્રમાણે મેં ભગવાનના મુખધી સાંભળ્યું છે, તેથી આ કચન અન્યથા–અસત્ય થઈ શકતું નથી.

કહેવાના આશય એ છે કે—આ કારણથી તમારે સંયમતુ પાલન કર-વામાં પ્રમાદ કરવા ન જેઇએ, ત૧૬ા

'अ'तं करंति दुवस्त्राणं' धंत्याहि

शण्डाध -- 'एगेसि-एकेषाम्' डे.र्र अन्य भतवाणानुं 'आह्रियं-छाल्यातम्' इतेषुं छे हे-देव क अशेष दुः भेनी अंत करे छे. परंतु अेषुं अंभवतुं नथी, कार्ष्यु के 'इह-इह' आ लन प्रवसनभां तीर्थ कर विगेरेतु' करेषुं छे. है-भतुष्य क 'दुक्खाणं-दुखानाम्' शारीरिक अने भानसिक हुः भेना 'खंतं-स्तर्य ६८ अन्वयार्थः -- (एगेसि) एकेषां केषाश्चिद् वादिनाम् (आहियं) आद्यातं -कथनमस्ति यत् देवा एव अग्रेषद्ःखानामन्तं कुर्वन्तीति किन्तु न तथा संभवत्यतः (१६) जिनमव वने तीर्थकरादीनां कथनं यत् मनुष्या एव (दुन्खाणं) दुःखानां शारीरमानसानःम् (अंतं) अन्तं -नाशं (करंति) कुर्वन्ति नान्ये अन्यत्र देवादिभवे धर्माराधनस्थासंभवात् । अत्र निषये (एगेसिं पुण) एकेषां केषाश्चिद् गणधरादीनां

रिक एवं मानसिक दुःग्वों का 'अंत-अन्तम्' नाश 'करंति-क्वर्वन्ति' करते हैं अन्य देवादि भवमें धर्माराधन का अभाव है, अतः वे मोक्ष्ण गित प्राप्त नहीं कर सकते हैं इस विषय में 'एगेसि पुण-एकेषां पुनः' किसी गणधर आदि का 'आहियं-आहणतम्' कथन है कि मनुष्यके विना 'अयं-अयम्' आगे कहे जाने वाटा 'समुस्मए-सभुष्छ्यः' जिन धर्म अवणादि सा अभ्युद्य भी 'दुन्छहे-दुर्छमः' दुर्लभ है किर मोक्ष गमन की तो वात ही क्या है ॥१७॥

अभ्वयार्थ— किसी किसी का ऐसा कहना है कि देव ही समस्त दुःखों का अन्त करते हैं किन्तु ऐसा हो नहीं सकता। जिनववयन में तीर्थ कर आदि का कथन है कि मलुदा ही जाशीरिक एवं मानसिक दुःखों का अन्त कर सकते हैं। उनसे अिन्न कोई अन्य प्राणी नहीं कर सकता, क्योंकि देव आदिके अब में अर्थ की आराधना असंभव है। किन्हीं गणधर आदि का कथन है कि समस्त दुःखों का अन्त

अन्तम्' નાશ 'करंति–જુર્યन्तિ' કરે છે અન્ય દેવ વિગેરેના ભવમાં ધર્મારા ધનના અભાવ છે. તેવા તેવા મેદલ ગતિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, આ સંબંધમાં 'વર્ષોને વુળ-વર્કવાં યુનઃ' કાેઇ ગલઘર વિગેરેનું 'કાફિયે–श्राख्या-तम्' કહેવું છે કે મનુષ્ય શિવાય 'અર્ય-શ્રયમ્' હવે કહેવામાં આવતારા 'समु-स्मप-समुग्छ्ः' જીન ધર્મ શ્રવણાદિ રૂપ અલ્યુદય પણ 'દુન્ਲમે–કુર્જમઃ' દુર્લભ છે તા પછી માલગમનની તા વાત જ શી કરવી ? હર્યા

અન્વયાર્થ—કોઇ કાઇનું એવું કહેવું છે કે--દેવજ સઘળા દુ:ખોના અંત કરે છે. પરંતુ એવું ભની શકતું નથી પ્રવસનમાં તીર્થં કર વિગેરેનું કથન છે કે-મનુષ્ય જ શારીરિક અને માનસિક દુ:ખોના ન શ કરી શકે છે. તેનાથી લિભ્ન કેઇ અન્ય પ્રાપ્તિ તેમ કરી શકતા નથી. કેમકે દેવ વિગેરેના લવમાં ધર્મની આરાધના અસંભવિત છે. કાઈ કાઈ ગ્રહ્યુદ્ધર વિગેરેનું કથન तु (भावायं) भारतम् तं क्रयनमस्ति यत् मिर्दुः वान्तकरणं तु दूरेऽ ॥स्ताम् किन्तु मनुष्यमन्तरेण (अपं) अपम् अग्रे निर्दिश्यमानः (सनुस्सर) समुच्छूयः जिनधर्म-भवणादिरूपः समुजयोऽपि (दुन्छहे) दुर्जभः कि पृतसीक्षणमनमिति ॥१७॥

टीका—'एगेसिं एकेषां—केषां खत् वादिनास् 'माहियं' आख्यातं-क्रयतं यत् देना एव उत्तरीत्तरस्थानं भारपुत्रस्तः सर्वदृः नामानतं कृषेत्वीति तन्न, तम् भर्मराधनासंसवाद किन्तु मनुष्या एव (दृष्ट्याणं) दृःखानाम् (अंतं) अन्तं नार्धां 'करंति' कुर्वन्ति तत्रेय अर्माराधनसामग्रीत्व् तानात् । अत्र विषये 'एगेसिं पुण' एकेषां केषाश्चिद् गणधरादीनां तु 'आधायं'—आस्वतातं कथनं भवति यत् सर्व-दुःखानामन्तकरणं त्रेऽपास्ताम् किन्तु मनुष्यमन्तरेण मधनम् 'अयं' अयम्-अग्रे निर्दिश्यमानः 'समुस्तप' समुष्ट्रयः मनुष्यभन्तरेण मधनम् 'अयं' अयम्-अग्रे निर्दिश्यमानः 'समुस्तप' समुष्ट्रयः मनुष्यभन्नियेशेत्रजिनभर्मश्रवणादिस्त्योऽभ्यु-दयोऽिष युगसंमिलिकःन्यायेन 'द्वलहे' दुर्वनोवर्तते । उक्तश्च—

करना तो दूर रहा, मनुष्य के विना आगे कहा जाने वाला जिन्धर्म अवण आदि रूप संयोग भी दुर्छभ है। मोक्ष को प्राप्त करने की तो बात ही क्या है ॥१७॥

टीकार्थ-कोई कोई कहते हैं कि देव ही उच्च से उच्चतर स्थान मास करते हुए समन्त दुःखों का अन्त करते हैं। यह कथन समीचीन नहीं हैं, क्योंकि देव वैसी धर्माराधना नहीं कर सकते। दुःखों का अन्त तो मनुष्य ही कर सकते है। मनुष्यभव में ही धर्माराधना की परिपूर्ण सामग्री का सद्भाव होता है। इस विषय में गणधर आदि का कथन है कि मनुष्यभव, आधेक्षेत्र, जिनधर्म अवण आदि अभ्युदय प्राप्त होना हुई भ है। कहा भी है-'ननु पुनरिद्मति दुई भम्,' हत्यादि

છે કૈ–સઘળા દુઃખાના નાશ કરવા તા દૂર રહ્યો, મનુષ્યની વિના આગળ કહેવામાં આવનાર જીત ધર્મ શ્રવસ વિગેરે રૂપ સંધાગ પણ દુલંભ છે. તા પછી મેક્ષ પ્રત્ય કરવાની તા વાત જ કેમ કહી શકાય શાયળા

ટીકાર્થ—કાઇ કાઇ કહે છે કે—દેવ જ ઉંચામાં ઉંચું સ્થાન પ્રાપ્ત કરીને સઘળા દુઃખોના ભંત કરે છે. આ કથત રાગ્ય નથી. કેમકે દેવ એ પ્રમાણેની ધર્માશયના કરી શકતા નથી. દુઃખાના અંત તા મતુષ્ય જ કરી શકે છે. મતુષ્ય ભાગમાં જ ધર્માશયનની પૂર્ણ સામગ્રી રહેલી છે. આ વિષ્ યમાં ગણધર વિગેરેતું કહેવું છે કે—મનુષ્યભવ, આયંક્ષત્ર, જીનધર્મ શ્રવણ, વિગેરે અશ્યુદય ભાગ્યાદય પ્રાપ્ત થવા દુર્જભ છે. કહ્યું પણ છે કે—'તનુ પુનરિવ્યવિદ્યું હૈમમ્' ઇત્યાદિ 'नतु पुनिरदमितदुर्लमः मगाध संभारजलिधितप्रष्टम् ।

मानुष्यं खद्योतकः,-तिजल्लता विकतितप्रतिमम् ।१।।इति।
तथा च-अयं हि साधनाधारो मनुष्यमनो महतः।ऽऽयासेन दीर्घतरकालेन मान्तो मन्ति। एतावाः मनुष्यमनस्य दुर्ल्लमन्तं वदाः अन्यक्षरीराऽपेक्षया मनुष्यअरीरस्य वैलक्षण्यं किवतम् । तन्त्र वैलक्षण्यं मोक्षमापकत्वमेव । तत्र सिद्धमेतद् यत् महेद्दवने यहःतिपादितं मनुष्यस्यैत मोक्षो नाऽन्यस्य तत्समीचीन मेवेति।।१७॥
मूकम्-इंओ विद्धंसमाणस्स पुँणो संबोहि दुलहा ।
दुलहाओ तहःचाओ जि धम्मद्वे विद्धामरे॥१८॥

छाया — इतो विध्वंसभानस्य पुनः संबोधि दुँर्श्वभा। दुर्श्वभाव तथाचीः या धर्मार्थे व्यागृणेति ॥१८॥

'मनुष्य भव जुगन् के प्रकाश के समान तथा विजली समक के समान अस्यन्त सपल है। आगाध संसार सागर में यह गिर जाय तो पुनः इसकी प्राप्ति होनी अतीव उर्लंभ है।'

मोक्षसाधना का आधार मनुष्य भव अश्यन्त कठिनाई से दीर्घकाल में प्राप्त होगा है। इस प्रकार मनुष्य भव की दुर्छ मता कहते हुए अन्य शारीरों की अपेक्षा मनुष्य शारीर की विलक्षणता प्रकट की गई है। वह विलक्षणता यही है कि हमीसे मोक्ष प्राप्त हो सकता है। अतएव वह सिद्ध हुआ कि अर्हत्यवचन में जो प्रतिपादन किया गया है कि मनुष्य ही मोक्ष प्राप्त कर सकता है, अन्य नहीं, मो समीचीन ही है ॥१७॥

મનુષ્યલવ પ્રકાશની જેમ તથા વિજળીના ચમકારાની જેમ અત્યંત અપળ છે. આગાધ સંસાર સાગરમાં તે પડી જાય તેા ક્ર્રીથી તેની પ્રાપ્તિ થવી અત્યંત દુર્વલ છે.

માલ સાધનના આધાર રૂપ મનુષ્ય લવ ઘણી જ કઠણાઈ પછી લાંગે કાળે પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે મનુષ્ય ભવનું દુર્કભ પણું બતાવતા થકા અન્ય શરીરાની અપેક્ષાએ મનુષ્ય શરીરનું વિલક્ષણ પણું પ્રગટ કરેલ છે. આ વિકક્ષણ પણું એજ છે કે—આનાથી જ માક્ષ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે, એથી એ સિદ્ધ થાય છે કે—અર્હ પ્રવચનમાં જે પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે, કે મનુષ્ય જ માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, અન્ય નહીં તે કથત સત્યજ છે. શાયળા

अन्त्रवार्थः --(इओ) इतः - मनुष्यभवतः (विद्धंत्रमाणस्त) विध्वंत्तमानस्य परि-भ्रद्भयतः माणिनः (पुगो) पुनः जन्तान्तरे (संबोहि) संबोधः जिन्धर्मधाप्तिस्यः (हुल्लहा) दुर्न्नभाः दुष्पाप्यो भवति । कथित्वः हु-यनः मनुष्यभवभ्रद्धस्य जन्न-जन्मानः रेऽपि (तहच्नाओ) तथाचीः - तथाविधदेद्दाः वोधिमाप्तियोग्य शरीराणि, भयता तथावी इति वोधिमहण्योग्या आस्मपरिणतिरूपाः धुमलेश्याः (दुल्लहाओ)

## 'इओ विद्वसमाणस्स' इत्यादि।

जान्हार्थ—'इओ-इतः' को इस मनुष्य भवसे 'विद्वांसमाणस्स-विश्वंसमानस्य' सृष्ट होते हुवे प्राणी को 'पुणो पुनः' जन्मान्तरमें 'संबोहि-संबोधिः' जिन धर्म प्राप्ति रूप को वी 'दुण्लश-दुर्ल माः' दुर्लभ होता है कारण की मनुष्य भवसे अष्ट होने वालो को जन्मजन्मान्तरमें भी 'तहरूवाओ-तथार्चाः' बोधि प्राप्ति योग्य जारीर अथ्यय वोधिग्रहण योग्य आत्मवरिणति रूप शुन छेदपा 'दुल्लहाओ-दुर्लभाः' दुर्लभ होता है 'जे-पः' जो अर्चा जो देह को 'धम्मद्वे-धमार्थ' जिनोक्त धर्म के अनुष्ठान को 'विदागरे-व्याग्यीयात्' व्याख्यान द्वारा कहते हैं ऐसा देह दुर्लभ होता है ॥१८॥

अन्वयार्थ--मनुष्य भव से भ्रष्ट हुए प्राणी को पुनः जन्मान्तर में पोधि जिनधर्म की माप्ति होना कठिन है। क्योंकि मनुष्य भव से चुके प्राणी को जन्म जन्मान्तर में भी बोधि प्राप्त कोने योग्य दारीर अथवा बोधी ग्रहण के योग्य शुभ छेइया का माप्त होना कठिन है। जिस प्रकार

'इओ विद्वंसमाणस्स' धत्याहि

શण्हार्थं — 'इभो-इतः' के आ अनुष्य अवधी 'विद्धंसमाणस्य-विद्यंस-मानस्य' अन्न धनारा प्राणीने 'वृणो-पुनः' कन्मान्तरमां 'संबोहि-संबोधिः' જીનધર્મ प्राप्तिइप केषि 'दुल्लहा-दुर्लंभाः' हुर्लं अ केष्य छे. कारखु के मनुष्यअवधी अन्न धवावाणाने कन्म कन्मान्तरमां पक्ष 'तहच्चाओं-तयार्चाः' के।धीनी प्राप्ती येश्य शरीर अथवा निष्य अक्ष्य थेश्य आत्मपिशृति इप शुक्त बेश्या 'दुल्लाहाओ-दुर्लंभाः' हुर्लंक केष्य छे. 'जे-यः' के अथों के हेंद्रेने 'प्रम्मद्वे–धर्मार्थे' छने।क्त धर्मना अनुष्कानने 'वियागरे–व्यागृणीयास्' व्याप्यान द्वारा कहे केषु' शरीर हुर्लंक केष्य छे. ११९८॥

અન્વયાર્ધ—મનુષ્ય ભવથી બાદ થયેલ પ્રાણીને જન્માન્તરમાં ફરીથી બાધિ–જીત ધર્મની પ્રાપ્તિ થયી મુશ્કેલ છે. કેમકે મનુષ્ય ભવથી ચૂકેલા પ્રાપ્તીને જન્મ જન્માન્તરમાં પણ બાધિ પ્રાપ્ત થવા ચાગ્ય શરીર અથવા બાધિશ્રહણ ચાગ્ય શુભ લેશ્યાનું પ્રાપ્ત થવું કઠણ છે. જે રીતે શરીરને दुर्लभाः लब्धुमग्रक् म भवन्ति यत् (जे) पाः अर्वा यात् देवात् (प्रध्मद्वे) धर्मार्षे जिनोक्तप्रमानुष्ठाते (नियागरे) व्यागृणीयात्-व्यापारयेत्। एताहशा देवा दुर्लभा भवन्ति ये प्रमेकार्ये योजयितुं शक्यन्तेऽत्व्व 'संहोधिदुर्लमा इति मगवता कथितमिति भावः ॥१८॥

दोका--प्वातिनमुज्यस्य दुर्लग्रेवनामाध्यास्मास्तवंतया 'शो' र्वोऽः स्मात् मनुष्यमान् भनीवाणसामग्रेसंहुलात् 'विद्यंसमाणस्त' विश्वंसमानस्य विभ्रायतोऽक्रतपुष्यस्य अस्यामपार्तसाराट्रणां परिभ्रास्तः 'पुणो' पुनः हितीयन्वारम् 'संबोदि' संबोधिः जिन्धममाध्यः 'दुल्लडा' दुर्लगा भवति यनो हि सम्यक्तवात् परिभ्रष्टस्य पुनः सम्यवस्त्याप्तेकःकृष्टठोऽपार्धपृहलपरावर्तनकालस्वात्। अतप्त संबोधिदुर्लग इस्युक्तम्, केन कारणेन बोधिदुर्लगा भवतीस्यत आह-'तहच्चाओ' तथाचीः तथा-तथायकारा बोधिमाधित योग्या अचीः देहाः मनुष्यभयाद् भ्रष्टस्याकृतपृष्यस्य प्राणितः 'दृल्लहाओ' दुर्लभाः अन्यस्य द्वारपाधिन के देह को वर्म के अनुष्ठान में लगाया जाता है, यह देह दुर्लभ है, इस कारण बोधि की प्राप्ति भी दुर्लभ है।।१८॥

टीकार्थ-पूर्वोक्त मनुष्य देह दुर्लम है। इसे पाकर भी जिसने आत्मीरकर्ष प्राप्त नहीं किया, वह धर्माचरण की मामग्री से युक्त इस मनुष्य भव से जब गिर जाता है तो अपार संसार सागर में ध्रमण करते हुए जीवको हमरी बार जिनभर्म की प्राप्त दुर्लभ हो जाती है। क्यों कि सम्यक्ष्य से भ्रष्ट हुए जीव को पुनः मम्पक्ष्य की प्राप्ति करने में उत्कृष्ट अपाध्य पुहुल परावर्त्त काल लग जाता है। इसी कारण योधि की प्राप्ति दुर्लभ कही गई है। घोधि दुर्लभ क्यों है? इसका उत्तर यह है

कि बोधि प्राप्त करने गोग्य सनुष्यदारीर, मनुष्य भव से भ्रष्ट एवं पुष्य

ઘર્મના અનુષ્કાનમાં લગાડવામાં અાવ છે. એવા દેકની પ્રાપ્તિ થવી દુર્વન છે, તે કારણે એાધિની પ્રાપ્તિ પણ દુર્વભ છે. ઘષ્ટા

ટીકાર્ય—પૂર્વોક્ત-પહેલાં કહ્યા પ્રમાણે મનુષ્ય દેહ કરી મળવા દુર્વભ છે, તેને મેળવીને પણ જેલે મારમેરકર્વ પ્રાપ્ત કરેલ નથી. તે ધર્માચરણની સામબીથી સુક્ત આ મનુષ્ય ભવશી જ્યારે પડી જાય છે, તો મપાર સંસાર સાગરમાં ભમતા થકા બીજી વાર જીન ધર્મની પ્રાપ્તિ દુર્વભ થઈ જાય છે. કેમકે—પ્રમ્પક્તવથી બ્રષ્ટ થયેલા જીવને કરીથી સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ કરવામાં ઉ.દૃષ્ટ અપાર્થ પુદ્દગલ પરવર્ત કાળ લાગી જાય છે. એજ કારણે બાધિની પ્રાપ્તિ દુર્વભ કહેલ છે બાધિ દુર્વભ કેમ છે કે આ પ્રશ્ના ઉત્તર એ છે કે-બ્રાં ખિ કરવાને યાંગ્ય મનુષ્ય શારીક મનુષ્ય ભવયી બ્રષ્ટ અને પુષ્ય રહિત પ્રાદ્ધિને

परमान्त्रमञ्जया भवन्ति । अथवा पदि बोधिमान्ति योग्यदेहमान्तिः कदानित् भवेदपि किन्तु तत्र 'तहच्चाओ' तथाचौः-तथा तथा प्रकाराः सम्यम् बोधम्रह- णह्याः अचौः-लेदवाः शुक्लेद्रयाः तथाविधारमपरिणतयः 'तुल्लहाओ' दुर्लभाः लब्धुमञ्जवयाः भवन्ति यत् 'जे' याः अचौः देहान् शाणी 'धम्बद्धे' धमाँथे-त्रितोः सञ्जवारिश्रळश्चाधमीनु ठाने 'वियागरे' व्याग्रणीयात्-व्यापारयेत् मनुष्यभव- भ्रष्टस्य प्राणिनः यदाश्रित्य पुत्रवीत्येलाभं कृत्यहऽत्यानं शुभवरिणामेन धमकार्ये संयोजयेत् ताहश्मनुष्यक्षीरपाणित दुर्लभा भवतीति भावः ॥१८॥

मुख्य- जे धेम्मं सुँखर्मक्खंति पडिँपुन्न मैणेलिसं । अणेलियस्य जि ठीणं तैस्स जैम्मकेंहा कओ।।१९॥

छाया— ये धर्भे शुद्धमारूयान्ति मित्रपूर्णमनीदशम् । अनीदशस्य यश्म्यानं तस्य जन्मकथा सुतः ॥१९॥

हीन प्राणी को पुनः मिलना कठिन होता है। जैसे अंधे मतुष्य को द्वार प्राप्त करना आसान नहीं होता उसी वकार पुण्य हीन को मतुष्यभव मिलना आसान नहीं होता। कदाचित बोधि प्राप्ति के योग्य देह प्राप्त भी हो जाय तो भी हाभ छेद्दा अर्थान् भारमा की प्रशास अध्यवमाय रूप परिणति दुर्लभ होती है, जिसे मतुष्य जिनोक्त श्रुत-चारित्र धर्म में लगा सके।

मार्त्वर्य यह है कि अनुष्य भव से श्रष्ट प्राणी को, जिसके आश्रय से पुनः बोधिलाभ करके, शुःव परिमाण से धर्मकार्य में लगाया जा सके, ऐसे मनुष्य शरीर की प्राप्ति होना युर्लभ होता है ॥१८॥

કરીથી મળવું મુશ્કેલ છે. જેમ આંધળા માણસને દ્વાર મેળવવુ સહેલું નથી. એજ પ્રમાણે પુણ્ય વિનાનાને મનુષ્ય ભવ મળવા સહેલા નથી. કદાચ એાધિ પ્રાપ્ત કરવાને યાેગ્ય શરીર મળી પણ જાય તાે પણ શુભ લેશ્યા અચીત્ આત્માના પ્રશસ્ત અધ્યવસાય રૂપ પરિભૃતિ દુર્લભ હાેય છે. કે જેને માણસ જીનાેક્ત શ્રુત ચારિત્રનાં લગાવી શકે.

કહેવાનું તત્પર્લ એ છે કે—મનુષ્ય ભવધી લખ્ડ થયેલ પ્રા**ણીને જેના** અહ્યુરથી કર્દથી બે ધિની પ્રાપ્તિ કરીને શુભ પરિણામથી ધર્મ કાર્યમાં લગાવી શકાય, એવા મનુષ્ય શરીરની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લભ **હોય છે**. હાયડા अन्वयार्थः—(जे) ये महापुरुगाः (ग्रुद्धं) श्रुदं त्रिनेन्द्रयतिपादि स्वाभि-मेल्रम् अतपन (अणेलिसं) अनीदशम् अनन्यसदृशम् अनुष्मम् पुनश्च (पिडपुरनं) मिलपूर्ण मोक्षमार्गसाधकभावपिष्णितात् एतादशं (धम्मं) धर्म श्रुवनारित्रलक्षणम् (अवस्वति) आख्यान्ति-भव्येभ्य उपदिशन्ति स्वयमाचरन्ति च, तस्य तादशस्य

जे धम्मं सुद्धमक्तंति' इत्यादि।

ज्ञादार्थ--'जे-पः' ओ महापुरुष 'सुद्धं-शुद्धम्' जिनेन्द्र प्रतिपा-दित होनेसे निर्मेल अत एवं 'अणेलिस-अनीहशम्' अनुषम 'पडिपुत्रं -प्रतिपूर्णम्' प्रतिपूर्ण प्रोक्षमार्ग के माधक भाव परिपूर्ण होनेसे इस प्रकारका 'ध्रम्म-धर्मम्' शुक्तारित्र रूप धर्म को 'अक्ष्यंति-आख्यानि' ध्याख्यान द्वारा कथन करते हैं अधीत् भव में को उपदेश करते हैं और स्वयं आखरणभी करते हैं 'अणेलिसस्स-मनीहशस्य' पूर्वोक्त धर्म का 'जं ठाणं-यश्स्थानम्' जो स्थान अधीत् आधार भूत जो मुनि 'तस्स-तस्य' उनका 'जम्मकहा-जन्मकथा' जन्म की बात भी 'कओ-कुतः' कहांसे हो सकती हैं! अर्थात् जन्म धारण करने की पात तो तुर रही परंतु 'जन्म' ऐसा वचन भी नहीं कह सकते हैं ॥१९॥

अन्वयार्थ—जो महापुरुष जिनेन्द्र प्रतिपादित होने के कारण निर्माल, अनएव अनुसम, प्रतिपूर्ण अर्थात् मोक्षनार्ग सम्बक्ता से परिपूर्ण, धर्म का अठव जीवों को उपदेश देते हैं और स्वयं धर्मका आवरण करते

અન્વયાર્થ— જે મહ પુરૂષ જીનેન્દ્ર પ્રતિપાદિત હાવાના કારણે નિર્મલ, મતઐવ અનુપમ, પ્રતિપૂર્વ અર્થાત્ મેક્સમાર્ગના સાધક પણાથી પરિપૂર્વ ધર્મના લવ્ય જીવાને ઉપદેશ આપે છે, અને સ્વયં આચરણ કરે છે, જે

<sup>&#</sup>x27;जे धरमं सुद्धमक्खंति' श्रत्याहि

शल्यार्थ — 'जे-यः' के मद्धापुर्य 'सुद्धं-शुद्धम्' छनेन्द्र प्रतिपाहित है।वाश्वी निर्भाव अत्योव 'अणे लसं-अनीहराम्' अनुपम 'विह्वपुणं-प्रतिपूणंम्' संपूर्व मे क्षमार्भने। साधक लाव परिपूर्व है।वाश्वी आ प्रकारता 'ध्रमं- धर्मम्' श्रुत्यारित ३५ धर्म ने 'अक्खांत-आस्यान्ति' व्याप्त्यान द्वारा कथन करे छे अर्थात् लव्योने उपदेश करे छे, अने पाते आश्ररण् पण् करे छे. 'खणेक्सिस्स-अनीहरास्य' पूर्विक्त धर्म ने 'जं ठ'णं-यस्थानम्' के स्थान अर्थात् आधार लूत के भुनि 'तस्स-तस्य' तेनी 'जन्मकहा-जन्मकथः' कन्मनी वात पण् 'कओ-कृतः' क्यांथी थर्ध शक्ते ? अर्थात् कन्म धारण् करवानी वात ते। हर रही परंतु 'कन्भ' अर्थु वयन पण्ड कही शक्तुं नथी ॥१६॥

### समयार्थबोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १५ आदानीयस्वरूपनिकपणम्

484

(भणेकिसस्स) अनीहशस्य पूर्वोक्तस्य धर्मस्य (जं ठाणं) यतस्यानं य आधारः तत्य-रिपाककत्वासदाधारभूतो यो ग्रुनिः (तस्स) तस्य तद्धमेपरिपालकस्य (जन्मकदां) जन्मकया-जन्मवार्ताऽपि (कओ) कृतः भवति जन्मग्रहणं द्रेऽपास्ताम् (अम्मे) ति वचनपद्धतिरपि तस्मै नोच्चार्यत इति स अजरामरो भूरवा सिद्धो मवतीति भावः ॥१९॥

टीका—अपिचाऽन्यत्-'जे' ये महायुक्ताः विशुद्धान्तः करणाः समुत्पक्रके बल-ज्ञानाः करतलामलकवत् समस्तजीशाजीवादिसक्रव्यदार्थद्रष्टारस्ते 'सुद्धं' शृद्धम् निर्मलं सकलदोपवर्जितम् 'धम्मं' धम्मं श्रुतचारित्रज्ञक्षणम् 'अवलंति' अक्त्यान्ति लोकेम्यः मतिपादयन्ति स्वयं च तादृशं शुद्धं धम्ममाचरन्ति च । कथं भृतं धम्मिति धम्मेव विश्विनष्टि—'पिडपुन्नं' मितपूर्णम् मोक्षमार्गसाधकायशचारित्रसद्धावात् संपू-र्णम् 'अजेलिसं' अनीदृश्यम्—अनन्यसदृशम् जिनेन्द्रमितपादित्रकात् पृक्कायरक्षण-

हैं, जो उस अनुपम धर्मका भाजन हैं अर्थात् उस घर्मको पाठने वाछे जो मुनि हैं, उनके जन्म की कथा ही कथा? अर्थात् उनका जन्मग्रहण सर्वधा बंद हो जाता है वह अजर-अमर-अजन्मा होकर सिद्ध हो जाते हैं॥१९॥

टीकार्थ--और भी कहते हैं-जो महापुरुष विशुद्ध अन्तः करणवासे हैं, जिन्हें केवलज्ञान उत्पन्न हो चुका है, जो हथेली पर रक्खे आंबसे के समान समस्त जीव अजीव आदि पदार्थों के ज्ञाता हैं, वे सब देखों से रहित धर्म का प्रतिपादन करते हैं और स्वयं भी उस धर्मका आचुरण करते हैं। वह धर्म कैसा होता है? सो कहते हैं-मोक्समार्थ के साधक चारित्र के सदसाव के कारण सम्पूर्ण तथा जिनेन्द्र बारा प्रति-

આ અનુપમ ધર્મના પાત્રરૂપ છે, અર્થાત્ એ ધર્મનું પાલન કરવાવાળા જે મુનિ છે, તેના જન્મની વાર્તા જ શું કહેવી ? અર્થાત્ તેમને જન્મ શ્રહણુ કરવાનું સર્વથા બ'ધ જ શર્ઇ જાય છે. તે અજર, અમર, અજન્મા શર્ઇને સિદ્ધ અની જાય છે. ા૧૯ા

ટીકાર્ય —હવે વિશેષ રીતે કહેવામાં આવે છે —જે મહાપુરૂષ વિશુદ્ધ અંતઃકરણ વાળા હોય છે, જેઓને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ શકેલ છે, જે હાથમાં હથેલીમાં રાખેલ આંમળાની માફક સઘળા જીવ મજીવ વિગેરે પદા- શેનિ બહ્યુનારા છે, તેઓ સઘળા દાવેશ્યી રહિત એવા ધર્મનું પ્રતિપાદન કરે છે. અને પાતે પણ એ ધર્મનું આચરણ કરે છે. તે ધર્મ કેવા હોય છે તે અતાવે છે.—માશ્રમાર્ગના સાધક, ચારિત્રના સદ્દ્યાવથી સમ્પૂર્ણ, તથા જીનેન્દ્ર દ્વારા પ્રતિપાદન કરાયેલ હોવાથી તથા ઘડકાય જીવાની રક્ષા

स्माणत्वाच्च निरुषमं धर्ममारूयान्तीति पूर्वेणान्यः । तस्य तादशस्य पूर्वोक्तस्य 'मणेलिसस्स' अनीदशस्य अनन्यसदशस्य धर्मस्य झानदर्शनचारित्रयुक्तस्य 'जं' यत् 'ठाणं' स्थानम् आधारः तत्परिपालकस्वात्तदाधारभूतो यो मुनि भेवेत् 'तस्स' तस्य-अनीदशधर्मपरिपालकस्य 'जम्मकदा' जन्मकया-जन्मवार्चा 'कभो' कुतः मवति, अनीदशध्मपरिपालकस्य पुनर्जन्म न भवतीति भावः । यद्वा 'अणेलिस्सस' अनीदशस्य अनीदश्चर्यभगरिपालकस्यत्यर्थः, 'जं ठाणं' यतस्यानं मोक्षाः स्यमस्ति 'तस्म' तस्य तत्स्थानं माष्ट्रतस्य 'जम्मकद्दा' जन्मकथा 'कओ' कुतः, तस्य पुनर्जन्मद्रेऽपास्ताम् किन्तु जन्मेति वाक्यपद्रतिरिप तस्मै वक्तुं नोचिता भवति साम्बद्धाः सिद्धो भवतीति मावः ॥१९॥

मुज्य-केओ कैयाइ मेहावी उँप्पजांति तेहा गया।
तेहागया अप्पार्डिन्ना चैक्स्यू लोगेस्सणुक्तरा॥२०॥
छाया—कुतः कदाचिन्मेधावी उत्पद्यत्ते तथागगः।
तथागता अपतिज्ञाः चक्षलीकस्याऽनुत्तराः॥२०॥

पादित होनेके कारण तथा घटकाय रक्षा रूप होने से अनुपम होता है।
इस अनुपम धर्मका जो आधार है अर्थात् जो मुनि इस धर्मका पालन करता है, उसके जन्म की कथा ही कैसे हो सकती है? अर्थात् पुन-जैन्म नहीं होता। अथवा ऐसे धर्म का पालन करने वाले का जो स्थान है; उस स्थान को अर्थात् मोक्ष को प्राप्त पुरुष का पुनर्जन्म सर्वथा नहीं होता है। उसके लिए 'जन्म' ऐसा कहना भी उचित नहीं है। वह सदा काल के लिए सिद्ध हो जाता है। ।१९॥

'कओ कयाइ मेहावी' इत्यादि।

चान्दार्थ--'तहागया-तथागताः' अपुनरावृक्ति से हुए अर्थांत् मोक्ष

રૂપ દાવાથી અનુપમ હાય છે, આ અનુપમ ધર્મના જે આધાર છે, અર્થાત્ જે મુનિ આ ધર્મનું પાલન કરે છે, તેના જન્મની કથાજ કેવી રીતે થઈ શકે ? અર્થાત્ તેમના પુનર્જન્મ થતા નથી. અથવા એ રીતના ધર્મનું પાલન કરવાવાળાના પુનર્જન્મ થતા નથી. અથવા એવા ધર્મનું પાલન કરવાવાળાનું જે સ્થાન છે, તે સ્થાનને અર્થાત્ માસને પ્રાપ્ત પુરૂપના પુનર્જન્મ સર્વથા થતા નથી. તે માટે 'જન્મ' એમ કહેનું તે પણ ઉચિત ન તેથી સદ્દા-કાળ માટે સિદ્ધ થઈ જાય છે. ાાવલા

'कजो कयाइ मेहावी' ઇत्थाहि शुरुहार्थ — 'तहागया–तथागताः' अधुनरावृत्तिथी ध्येख अर्थात् भे।सने

# समयार्थवीचित्री टोका प्र. श्रु. थ. १५ आदानीयस्व इपनि इपणम्

अन्तयार्थः—(तहागया) तथागताः—अपुनरावृत्या गताः मोक्षं पाप्ताः (मेहानी)
मेथाविनः केवळज्ञानिनः तीर्थकरगणभरादयः (कषाइ) कदाचित्—कस्मिक्किर्दिक् काले (कभो) कृतः कथं केन मकारेण (उप्पच्नंति) उत्पचन्ते इति मावः (अप्पडिका) अमित्वाः अनिदानाः आशंसारिहताः (तहागया) तथागताः तीर्थकरगणभरादपः (अणुत्तरा) अनुत्तरा लोकोत्तरं केवळदर्शनवन्तः (लोगस्स) कोकस्य-अवसम्मूहस्य (चक्खु) चक्षुः—चक्षुरिव चक्षः सदसदर्थप्रदर्शकत्वान्नेत्रभृताः सन्तीति ॥२०॥

प्राप्त 'मेहाबी-मेघाविनः' केवलज्ञान बाछे तीर्थं कर गणघर आदि 'कयाइ-कदाचित्' किसी भी कालमें 'कभो-कुनः' किस प्रकारसे 'डप्पु-उज ति-उल्पचःते' उत्पन्न होता है ? अर्थात् उत्पन्न नहीं होता है 'अप-डिज्ञा-अप्रतिज्ञाः' निदान रहित 'तहागया-तथागताः' तीर्थं कर गणघर आदि 'अणुत्तरा-अनुत्तराः' लोकोत्तर केवलज्ञान और केवल दर्शन बाछे 'लोगस्स-लोकस्प' जीवसमूह के 'चक्खू-चक्षुः' नेजमृत कड़े जाते हैं ॥२०॥

अन्वयार्थ--जो पुनरागमन से रहित होकर मोक्ष की प्राप्त हुए हैं और मेघावी अर्थात् केवलज्ञानी हैं, वे क्या किसी समय किसी प्रकार जन्म लेते हैं? अर्थात् उनका कभी पुनर्जन्म नहीं हो सकता। वे सब प्रकार की कामना से रहित, लोकोत्तर केवल-ज्ञान-दर्शन हैं सम्पन्न तीर्थंकर गणधर आदि जीवों के लिए चक्षुरूप होते हैं अर्थात् सत् असत् पदार्थों के प्रदर्शक होने के समान होते हैं परिशा

અન્વયાર્થ — જે પુનરાગમનથી રહિત થઇને માસને પ્રાપ્ત થયા છે, અને મેધાવી અર્થાત્ કેવલજ્ઞાની છે, તેઓ શું કાઇ સમયે કાઇ પણ પ્રકાર જન્મ ગ્રહણ કરે છે? અર્થાત્ તેઓના પુનર્જન્મ કાઇ પણ વખતે થતા નથી. તેઓ ખધા પ્રકારની કામનાઓથી રહિત લેકિત્તર કેવળ જ્ઞાન દશ્યેં નથી યુક્ત તીર્થં કર ગણધર વિગેરે છવા માટે નેત્ર રૂપ હાય છે. અર્થાત્ સત્ અસત્ પદાર્થીને અતાવવાળા હાવાયી નેત્રરૂપ હાય છે. ારગા

दीका—'तहागया' तथागताः तथारूपेण अपुनरागमनरूपेण गतास्तथागताः सिद्धिं गताः 'मेहावी' मेथावीनः—केवलझानवन्यः 'कयाइ' कदाचिदपि करिंमश्चि- दिपि काले 'कथो' कुतः—कथम् 'उप्पण्नंति' उत्पद्यन्ते ? कर्मकारणवीजामावात् जन्माङ्करोत्पत्तिः कथं मवेत् जन्मजरामरणाकुछे संसारे कथमपि न सम्रत्यद्यन्ते हिते भावः, तथा 'अप्पिडमा' अमितिझाः न विद्यते प्रतिझा निदानवंधनरूपा येषां ते अमितिझा अनिदानाः देवादिऋद्याशांसावर्जिताः आत्मकल्पाणभावनावन्त्रात् 'तहाः निपा" तथागताः तीर्धकरगणधरादयः 'अणुत्तरा' अनुत्तरा—लोकोत्तरकेवळझानकेव लद्दिनवन्तरते 'लोगस्स' लोकस्य नष्दजीवनिकायरूपस्य 'चक्ख्' वक्षुः—चक्षुरिव—वक्षुः सम्यव्दर्शनझानचारित्ररूपमोक्षमार्गप्रदर्शकत्वात्—चक्षुर्भृताः सन्तीति॥२०॥

टीकार्य—अपुनराष्ट्रस रूप से सिद्धि को प्राप्त केवल ज्ञान दर्शन से सम्बद्ध महापुरुष कथा कभी पुनः जन्म छेते हैं? तात्पर्य यह है कि कभी रूपी बीज का अभाव हो जाने से जन्म रूपी अंकुर की उत्पत्ति नहीं होती, अतएव जन्म जरा मरण से आकुल इस संसार में उनका पुनरागमन नहीं होता। वे अप्रतिज्ञ होते हैं अर्थात् सब प्रकार की प्रतिज्ञाओं से रहित होते हैं—उन्हें देव ऋषि आदि की कोई भी अभिलाबा नहीं होती। आत्मकत्याण की भावना वाले होने से निदान (नियाणा) बन्चन से मुक्त होते हैं। ऐसे तथागत अर्थात् सर्वज्ञ सर्वद्शी तीर्यं कर गणधर आदि षट्काय रूप लोक के लिए, सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग के प्रदर्शन होने के कारण चक्षु के समान हैं॥२०॥

ઢાં માં આપુનરાવૃત્તપણાથી સિદ્ધિને પ્રાપ્ત થયેલ કેવળત્તાન કેવલ દર્શનથી યુક્ત મહાપુરૂષ શું કયારેય પુનર્જન્મ લે છે? કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે કમેં રૂપી અના અભાવ થવાથી જન્મરૂપી અંકરની ઉત્પત્તિ થતી નથી. તેથી જ જન્મ, જરા-વૃદ્ધાવસ્થા અને મરણથી વ્યાપ્ત આ સંસરમાં તેમનું પુનરાગમન થતું નથી. તેઓ અપ્રતિજ્ઞ હોય છે. અર્થાત્ સઘળા પ્રકારની પ્રતિજ્ઞાઓથી રહિત હોય છે. તેમને દેવઝદ્ધિ વિગેર કેઃઇ પ્રકારની અભિલ્લાયા-ઇચ્છા હોતી નથી. આત્મ કલ્યાણની ભાવના વાળા હોવાથી નિદાન (નિયાણા) અન્ધનથી મુક્ત હોય છે, એવા તથાગત અર્થાત્ સર્વજ્ઞ સર્વદર્શી તીર્થ કર ગણધર વિગેર વર્કાય રૂપ લાક માટે સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને તપરૂપ માક્સમાર્ગના પ્રદર્શક અતાવનારા હોવાથી નેત્રની સમાન છે. ારગા

मुलम्-अंगुत्तरे ये ठाणे से कै।सवेण पवेईए।
जै किंद्या णिटेंबुडा एंगे निट्ठं वेपैवंति पंडियौ ॥२१॥
छाया—अनुतरं च स्थानं तत् काइथ्पेन भवेदितम्।
यन्त्रत्या निर्द्रीता एके निष्टां मास्त्रवन्ति पण्डिताः ॥२१॥

अन्वर्याधः—(से य) तन्व शास्त्रपिद्धम् (अणुतरे) अनुत्तरम्, न उत्तरं यस्मात् तत् तवः संयमादिरूपम् (ठाणं) स्थानं संयमानुष्ठानरूपं (कासवेण) काश्यपेन— कश्यवगोत्रीयश्रीवर्धमानस्वामिना (पवेद्द्य) प्रवेदितम्—परूषितम् (जं) यद्— अनुतरं स्थानं (किन्वा) कृश्वा समाराध्य (एगे) एके केचन मद्दापुरुषाः (निव्वुडा) निर्शृताः कवायानस्त्रनाशेन शीतस्त्रीभूताः अतएन (पंडिया) पण्डिताः— पापमीन्त्रो मुनयः (निद्धं) निष्ठां संत्रारपर्यनमानरूपां सिद्धिम् (पावंति) प्राप्तु-वन्ति मोक्षं गच्छन्तीति मानः ॥२१॥

'अणुसरे च ठाणे से' इत्यादि।

इाद्यर्थ—'से घ-तच्च' शास्त्रप्रसिद्ध 'ठाणे-स्थानम्' संयमानुग्ठान-रूप स्थान 'कासवेण-काइयपेन' काइयपगोत्रवाछे श्री वर्धमान स्वामीने पवेइए-प्रवेदिनम्' प्ररूपित किया है 'जं-ठाणं-यस्थानम् जो स्थान अनु-सर तप संयम आदि 'किच्चा-कृत्वा' करके 'एगे-एके' कोई महापुरूष 'निव्वुडा-निवृंताः' निर्वृत्त होते हैं अतः 'पंडिया-पण्डिताः' पोप भीक्ष बुद्धिमान् सुनि 'निद्वं-निष्ठ(म्' संसार के अन्तको 'पावंति-प्राप्नुवन्ति' प्राप्त करते हैं ।।२१॥

अन्वयार्थ--काइयगोत्रीय श्री वर्धमान स्वामी के द्वारा परूपित संयम रूप स्थान सर्वोत्तम स्थान है, जिसकी आराधना करके अनेक

રૂપ શ્યાન સર્વોત્તમ સ્થાન છે. જેની આરાધના કરીને અનેક મહાપુરૂપ

<sup>&#</sup>x27;अणुचरे य ठाणे से' धत्याहि

શાબદાર્થ—'से य-मच्च' શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ 'ठाणे—ध्यातम्' સંયમાનુષ્ઠાન રૂપ ધ્યાન 'कास्रवेण-काद्रयपेत' કાશ્યપ ગાત્રવાળા શ્રી વર્ષમાન સ્વામીએ 'पवेद्रप प्रवेदितम्' પ્રરૂપિત કર્યું છે. 'जं ठाणं—यत् स्थानम्' એ સ્થાન અનુત્તર તપ સંયમ વિગેર 'किच्चा—कृत्व' કરીને 'एगे—एके' કાઈ મહાપુર્ધ 'निव्युष्ठा—तिवृ'-ताः' નિવૃત્ત થાય છે. 'अतः 'पंडिया—पण्डितः' પાપ સિરૂ ખુદ્ધિમાન સુનિ 'तिहृं—निव्यम्' સંસારના અંતને 'पावंति—प्राप्त्वनित' પ્રાપ્ત કરે છે. ॥२१॥ અન્વયાર્થ—કાશ્યપ ગાત્રીય શ્રીવર્ષમાન સ્વામી દ્વારા પ્રરૂપિત સંયમ

टीका—'से य' तच्च-शास्त्रपिद्धम् 'अणुतरे' अणुत्तरं न विद्यते उत्तरं प्रधानं यस्मात् तत्- अनुत्तरम् सर्वश्रेष्टं 'ठाणे' स्थानम्-संयमानुष्ठानरूपं 'कास-वेण' काश्यपगोत्रोत्यन्नेन भगवता श्री वर्धमानस्वामिना 'पवेदए' प्रवेदितं-मित-पादितम्, अनेन किम् ? इत्याह—'जं ठाणं' यत् स्थानम्, अनुत्तरं संयमारूषम् 'किच्चा' कृत्या-समाराध्य तत्समाराधनेनेत्यर्थः 'एगे' एके—केचन महापुरुषाः संसाराऽसारतादर्शनेन समुप्रुरुव्धवैराग्याः 'तिञ्चुडा' निर्द्धताः कपायानरुप्यमनेन शीतलीभूताः अत्रप्य 'पंडिया' पंडिताः—पापाद्यीताः पण्डिताः पापभीरवः सन्तः 'निद्धं' निष्ठां-संसारपर्यवसानरूपां सिद्धं 'पावंति' प्राप्तुवन्ति मोक्षमिथाच्छ-न्तीति भावः । २१॥

महापुरुष अवनो कषाय रूपी अग्नि को बुझा कहके शीवल यने हैं। इसी से पाप भीर मुनि सिद्धि प्राप्त करते हैं ॥२१॥

टीकार्थ—वह बास्त्र प्रसिद्ध सर्व श्रेष्ठ संयम पालन रूप स्थान काइयप गोश्र में उत्पन्न भगवान् श्री वर्षमान स्वामीने प्रतिपादन किया है, किसी अन्य ने नहीं, क्योंकि उनसे अतिरिक्त किसी दूसरे घर्मोप देशक में ऐसी प्ररूपणा करने की शक्ति ही नहीं है। उस संयमस्थान की आराधना करके कोई कोई पुरुष संसार की असारता देख कर और वैराग्य को प्राप्त करके, कषाय रूगी अग्नि को प्रशान्त करके शितल हुए हैं। यहां 'कोई कोई' कहने का आश्रय यह है कि सभी में इस प्रकार की शक्ति नहीं होती है! इसी संयम स्थान की आराधना कर के पण्डित पुरुष जन्ममरण अवसान रूप सिद्धि को प्राप्त करते—मोक्ष पाते हैं। ॥२१॥

પાતાની કવાય રૂપ અમિને ઓલવીને શીતળ અન્યા છે. તેનાથી પાપભીફ-સુનિ સિન્દિ પ્રાપ્ત કરે છે. તારવા

ટીકાર્ય—તે શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ સર્વ શ્રેલ્ઠ સંયમ પાલન રૂપ સ્થાન કાશ્યપ-ગાત્રમાં ઉત્પન્ન થાયેલા લગવન વર્ષ માન્ સ્વામીએ પ્રતિપાદન કરેલ છે. અન્ય કાઇ એ નહીં. કેમકે-તેમના શિવાય કાઇ બીજા ધર્મો પદેશકમાં એવી પ્રરૂપણું કરવાની શક્તિ જ નથી. તે સંયમ સ્થાનની આરાધના કરીને કાંβ કાઇ પુરૂષ સંસારનુ અસાર પણું જેઇને અને વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરીને ક્ષાય રૂપી અમિને શાંત કરીને શીતળ બન્યા છે. અહિયાં કેાઈ કોઈ એમ કહેવાના આશ્ય એ છે કે-સઘળાઓમાં એ પ્રમાણેની શક્તિ હોતી નથી. આજ સંયમ સ્થાનની આરાધના કરીને પંડિત પુરૂષ જન્મ મરણના અવસાન રૂપ સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત્ માલ મેળવે છે. તરવા

## समयावैवोधिनी दीका प्र. शु. अ. १५ आहानीयस्वरूपनिरूपणम्

म्ब्म्-वंडिप वॅारियं रुद्धं निम्धायाय पैत्रत्तमं। धुणे पुठवकडं कैम्मं र्णवं वाऽवि णै कुटाइ ॥२२॥

हाया-पण्डितो त्रीर्थ छन्ध्या निर्धाताय प्रवर्षकम्। सनीयस्य पर्वस्यं कर्म स्वास्तारिक स्वर्णन

धुनीयात् पूर्वकृतं कर्म नवं वाऽिष न क्यित् ।:२२॥ अन्वयार्थः — (पंडीष्) पण्डितः सदसद्विवेकी (निग्धायाय) निर्धाताय निःशेषकर्मणां निर्धाताय (पवत्त्र्यं) मर्वत्तं (वीरियं) वीर्थ-पण्डितवीर्यम् (लद्धुं) स्टब्धा—अवाष्य (पुरुषकं) पूर्वकृतं पूर्वभवेषु यस्कृतं (क्रम्मं) कर्म-क्वानावरणीया-दिकमध्ययकारकम् (धुणे) धुनीयात् अपनयेत् तथा (णवं) नवं-नवीनं (वावि) वाषि (ण कुटबई) न कुर्योदिति । २२॥

### 'पंडिए बीरियं' इत्यादि ।

दाब्दार्थ--'पंडिए-पण्डितः' सदसत् विवेक को जानने वाला पुरुष 'निग्चायाय-निर्धाताय' अदोष कर्म की निर्जारा के लिये 'पवलगं-प्रश्निक्तम्' कर्मक्षपण घोग्य 'वीरियं-वीर्धम्' पंडित वीर्ध को 'लद्धं-लब्ध्वा' प्राप्त करके 'पुन्तकडं-पूर्वकृतम्' पूर्वभवमें किये 'कम्मं-कर्म' द्वानावरणीचादि आठ प्रकार के कर्मको 'धुणे-धुनोयात्' दूर करे तथा 'णवं-नवं' नवीन 'वावि-वापि' अथवा 'ण कुन्वइ-न कुर्यात' न करे ॥२२॥

अन्वयार्थ—हेय और उपादेय का विवेक रखने वाला पण्डित (मेघाबी) पुरुष समस्त कर्मी की निर्जरा के प्रवर्त्तक पण्डितवीर्घ के। प्राप्त करके पूर्वीपार्जित ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्मी का क्षय करे और नवीन कर्म उपार्जन न करे ॥२२॥

'पंडिप वीरियं छद्धं' धत्याहि

શખ્દાર્થ — 'વંહિવ-पण्डितः' સત્ અસત્ વિવેકને જાણવાવાળા પુરૂષ 'નિમ્લાચાય-નિર્ધાતાય' અશેષ કર્મની નિજ'રા માટે 'पवत्तगं-प्रवर्त्तकम्' કર્માક્ષ-પણ ચાલ્ય 'वीरियं-वीर्यम्' પંહિત વીર્યંને 'હહું-હલ્થ્વા' પ્રાપ્ત કરીને 'પુલ્લ-જ્લં-પુર્વ જ્તમ્' પૂર્વ ભવમાં કરેલા 'જન્મં- कर्मम्' ગ્રાતાવરણીય વિગેર આઠ પ્રકારના કર્મને 'ધુળે-ધુનીયાત્' દૂર કરે તથા 'ળવં-ત્રવમ્' નવીન 'વાવિ-વાપિ' અથવા 'ળ જુલ્વફ્ર-ન જુર્યાત્' ન કરે તરા

અન્વયાર્થ — હેય અને ઉપાદેયનાે વિવેક રાખવા વાળા પંહિત (મેધાવી) પુરૂષ સઘળા કર્માની નિર્જરાના પ્રવર્તક પંહિત વીર્યને પ્રાપ્ત કરીને પૂર્વોપાર્જિત જ્ઞાનાવરહ્યુંય વિગેર કર્મોના ક્ષય અને નવા કર્મોનું ઉપાર્જન ન કરે ાારસા टीका— कि चाऽन्यत्-'पंडिए' पण्डितो हेगोपादेगिविकको मेघावी 'निम्धायाय' निर्याताय-कर्मनिर्जरणाप 'पवत्तमं' मवर्चकं-मष्टिकारकं कर्मक्षणसमर्थ
'वीरियं' नीर्यम्-अनेकभवदुर्रुमं निरितिचारसंयमतपोरूपं पण्डितवीर्थं 'छर्धुं'
छन्ध्वा—क्षयोपश्चमात् माप्य 'पुन्तकडं' पूर्वकृतम्-पूर्वपूर्वतप्यत्वेनमञ्जेकभवसंचितम् 'कम्मं' कर्म सामान्यं विशेषं वा चिक्कणं शानावरणोयादिकमण्डिविधं कर्म 'धुने'
धुनीयाद् अपनयेत् पूर्वछन्धपण्डितवीर्थेण क्षपयेदित्यर्थः, तथा 'नवं वावि' नवमपि
न्तनमपि कर्म आस्त्रविरोधात् 'न कुन्वई' न छुर्यात् । अत्मार्थी मुनिः पण्डितवीर्यं समवाष्याऽनेकभवपरंपरोपानितं कर्ममार्छं भिन्यात् , 'न छ्यान्त्वनं
कर्म' इति जानकवीतमकुर्वन् झानावरणीयादि समस्ताऽऽवरणादिमुक्तो भवि,
इति भावः ॥२२॥

टीकार्थ--सत् असत् में भेद समझने वाला मेधावी पुरुष कर्मों की निर्जरा करने के लिए, कर्मक्षय में समर्थ, अनेक भवों में दुर्लभ निर-तिचार संयम एवं तप रूप पण्डित वीर्य के। पूर्वकृत कर्म के विशिष्ठ क्षयोपद्मम से प्राप्त करके, अनेकानेक पूर्वजन्मों में संचित ज्ञानावर-णादि आठ प्रकार के चिकने कर्मों का उस पण्डितबीर्य से क्षय करे। और आस्त्रव के कारणों का निरोध करके नवीन कर्मी का बन्ध न करे।

तात्पर्य यह है कि आत्मार्थी मुनि पण्डितवीर्य को प्राप्त करके अनेक भवों की परम्परा में उपार्जित कर्मजाल का भेद खाछे और नवीन कर्मों को उपार्जन न करे। ऐसा करने से यह समस्त कर्मों से मुक्त हो जाता है ॥२२॥

ટીકાર્થ—સત્ અસત્માં ભેઠ સમજવાવાળા મેધાવી પુરૂષ કર્માની નિર્જશ કરવા માટે કર્માક્ષયમાં સમર્થ, અનેક ભવેતમાં દુર્લભ નિરતિચાર સંયમ અને તપ રૂપ પંડિત વીર્યને પહેલા કરેલા કર્મના વિશેષ પ્રકારના ક્ષયોપશમથી પ્રાપ્ત કરીને અનેકાનેક પૂર્વજન્મામાં સંચિત જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ પ્રકારના ચિકણા કર્મોને તે પંડિતવીર્યથી ક્ષય કરે. અને આઅવના કાર-શ્રોના નિરાધ કરીને નવીન કર્મોના ખંધ ન કરે.

તાતપર્ય એ છે કે—આતમાર્થા મુનિ પાંડિત વીર્યને પ્રાપ્ત કરીને અનેક ભવેતની પરમ્પરામાં ઉપાર્જન કરેલા કર્મની લાળને લેકી નાખે અને નવા કર્મોનું ઉપાર્જન ન કરે. એમ કરવાથી તે સવળા કર્મોથી મુક્ત થઇ લાય છે. ારસા

### समयावैवोधिनी टीका प्र. श्रु. म. १५ आदानीयस्व इपनि इपण्य

948

म्डम्-ण कुठबई महावीरे अणुपुटबकडं रैयं।
रेयसा संमुंही भूया कममं हेर्डचाण जं मेयं॥२३॥
छापा—न करोति महावीर आजुपूर्व्यो कृतं रजः।
रजसा संमुखी भूताः कमे हिस्सा यन्मतम्॥२३॥

रजसा समुखा भूताः कमा इत्वा यन्मतम् ॥२३॥ अन्वयार्थः—(महादीरे) महावीरः-कर्मदिदारणसमर्थो सुनिः (अणुपुरुवकदं) आनुपूर्वीकृतं-आनुपूर्वां मिथ्यात्वाविरतिकषायममादाच्छभयोगैः अनन्तभ<del>द्रसम्</del>ग

'ण कुन्वई महाबीरे' इत्यादि।

राव्दार्थ — 'महावीरे-महावीरः' कमंके विदारणमें शक्तिवासा सुनि 'अणुपुवक्तडं-अलुपूवर्ण कृतम्' दूसरे पाणी जो कमसे मिध्यास्य, अवि रति, कवाय, प्रमाद आदि अञ्चल योगोंसे अनन्त भव से प्राप्त संस्कार के कमसे लब्ध किया हुआ 'रयं-रजः' ज्ञानावरणीयादि कमरज अभूता पायकर्म 'ण कुव्वई-न करोति' नहीं करता है कारण की 'रयसा-रजसा' पूर्वभवसे उपार्जित कर्मसे ही पाप होता है अतः 'कम्मं-हर्म' पायकर्म अथवा उसके कारणको 'हेच्चाण-स्यक्वा' त्याग करके 'जं-पात' जो 'मयं-मतं' तीर्थं कर आदि महापुरुषों के सम्मत और मोक्षके उपाय स्य तयः संयमादिरूप के 'संमुहीभूया-संमुखी भूताः' सम्मुख होते हैं अर्थांत् मोक्षप्राप्ति के योग्य आचरण में ही तत्यर रहते हैं ॥२३॥

अन्वयार्थ—महावीर अर्थात् कर्म विदारण करने में समर्थ सुनि मिध्यात्व, अविरति प्रमाद, कवाय एवं अद्युत्र योग के दारा अनुन

'ण कुट्वई महावीरे' छत्याहि

शण्डार्थ'—'महावीरे-महाबीरः' अर्भना विदारश्वां शित्तवाणा सूनि 'खणुपुञ्चकडं-खानुपूर्व्या कृतम्' शील पाणी ले अभ्या मिल्यात्व, अविरति, अपाय, प्रभाद, विगेरे अशुल येागथी अनन्त लवधी प्राप्त अरेखा संस्थाना अर्थे प्राप्त अरेखा 'रचं-रजः' हानावरश्रीय विगेरे अर्थ अथवा पापक्षे क्ष कृष्वह्न करोति' अरता नथी. अरख के 'रचसा-रजसा' पूर्व'लवमां अरेखा अर्थे के पाप थाय छे. तेथी 'क्म्म'-क्म' पापअर्थ अथवा तेना अरखने 'हेच्चाण-त्यक्त्वा' त्याग अरीने 'जं-यत्' ले मयं-मतम्' तीर्थं कर विगेरे मक्षा पुरुषेनि सम्मत अने मिसना अपाय हा तथा स्थाप स्थापित योज्य आर्थस्थां समुद्धी मृताः' सन्भुण थाय छे. अर्थात् मेास प्राप्ति योज्य आरथस्थां स्थाप समुद्धी मृताः' सन्भुण थाय छे. अर्थात् मेास प्राप्ति योज्य आरथस्थां कर्षार रहे छे. ॥रहा।

અન્વયાર્થ — મહાવીર અર્થાત્ કર્મનું વિદારણ કરવામાં સમૂર્થ મુનિ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ કષાય, અને અશુક્ષ યેાગ ઢારા અનંત વવામા સ૦ ૭૦ गतसंस्कारक्रमेण वा कृतं-समागतं यत् (रयं) रजः-ज्ञानावरणीयादिक्रमेधृतिं पापं वा (ण कुन्वई) न करोति यतः (रयसा) रजसा-पूर्वभवोपार्जितकर्मणैव पाप-स्पादीयते, अतः (क्रम्मं) कर्म पापं कर्म तत्क्षारणं वा (हेच्चाण) दित्वा-त्यक्वा (जं) यत् (मयं) मतं-तीर्यङ्करादि महत्पुरुषेः सम्मतं मोक्षोपायभूतं तपःसंयमारिकं तस्य (संग्रुदीभूया) संग्रुतीभूताः तद्भिष्ठावाः साधवो भवन्तीति ॥२३॥

टीका— 'महाबीरे' महाबीरे कमिनिदारणसमर्थः 'अणुष्टवकडं' आनुष्ट्यी— अनन्त्रमवागतसंस्कारक्रमेण वा कृतं समागतम्-अनन्त्रमवसमागताश्चभसंस्कारजन्यं 'रयं' रजः-रखद्दर रजः मालिन्यकारकत्वात्, तन्त्व कम क्रानावरणीयाद्यप्रविधं यद-क्रानिमिः कियमाणं तत् 'ण क्रुव्वई' न करोति कुत इत्याद-यतः 'रयसा' रजसा-कर्मणा पूर्वकृतकर्मणैव कर्मवध्यते पूर्वभवोपार्जितकर्मतन्तुभिरेव-आगामिभवकर्म-

भवों के संस्कार क्रम से आगत ज्ञानावरण आदि कर्म-रज को अथवा पापको, जिसे दूसरे प्राणी बांधते हैं, उसका बन्ध न करे। पूर्व भवमें उपार्जित कर्म से ही पापों का ग्रहण होता है, अतः कर्म, पाप अथवा उसके कारणों को त्याग कर मुनि तीर्थं कर आदि महापुरुषों द्वारा सम्मत मोक्ष के कारण तप और संयम आदि के सन्मुख होते हैं ॥२३॥

टीकार्थ--समस्त कमों को विनष्ट करने में समर्थ बीर पुरुष अनन्त भवों में उपार्जित निध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कवाय और योग की परम्परा से या अनन्त भवों से चले आए संस्कारों से अञ्चय संस्कार जन्य रज को अर्थात् अज्ञानी पुरुषों द्वारा उपार्जित की जाने वाली रज के समान मलीनता को उत्पन्न करने वाली ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कम रूपी रज को उपार्जित नहीं करता है। क्योंकि पूर्वकृत

માં સ્કારના ક્રમથી આવેલ શાનાવરણ વિગેરે કર્મ-રજને અથવા પાપને કે જેને ખીજા પ્રાષ્ટ્રિયા અાંધે છે. તેના અંધ ન કરે પૂર્વ લવમાં પ્રાપ્ત કરેલ કર્મથી જ પાપાનું થહેલું કરાય છે. તેથી કર્મ, –પાપ અથવા તેના કારણોના ત્યાગ કરીને સુનિ તીર્થ કર વિગેરે મહાપુર્લા દ્વારા સમ્મત માસને માટે તપ અને સાંયમ વિગેરની સંમુખ થાય છે. મરલા

ટીકાર્ય — સઘળા કર્મોના નાશ કરવામાં સમર્ય વીરપુર્ય અનન્ત ભવામાં પ્રાપ્ત કરેલા મિચ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કયાય, અને યાગની પર પરાથી અથવા અનંત ભવાથી ચાલતા આવેલા સંસ્કારોથી અશુભ સંસ્કારથી ઘવા-વાળી રજની સરખા મલીન પણાને ઉત્પન્ન ઘવાવાળી જ્ઞાનાવરજીય વિગેરે આઠ પ્રકારની કર્મ રૂપી રજને પ્રાપ્ત કરતા નથી. કેમકે-પહેલાં કરેલ કર્મથી જ નવીન કર્મ બાંધે છે. કર્મ રૂપી તાંતણાથી આવનારી કર્મ રૂપી સાડી બને शाटी संतन्यते इति भावः अतः 'कम्मं' कमें वर्त्तमानमवे क्रियमाणं पापं कर्म 'हेन्द्राण' हित्वा परित्यश्य 'जं मयं' यन्मतम् यत् तीर्थकरादिमहापुरुषः संमतं मोक्षोपायभूतं तदःसंयमादिकं तस्य 'संमुहीभूया' संमुखीभूताः-तदिमम्रुखाः तदाराधनपरायणाः साधनो भवन्तीति । येऽधुना संसारोन्सुखासते यन्ये पूर्वजन्मोः पार्जितकर्मवश्चति एव यथाययं कमीन्तरं संपादयन्तः भवपरंपरामेव प्राप्तुवन्ति । महापुरुषस्त पण्डितवीर्येण संयुक्तः पूर्वजन्मकृतमन्द्रपक्तारकं कर्माऽपगमय्य मोक्षं प्राप्तुवन्तीति भावः ॥२३॥

**प्**रूप्–ेजं मैयं सैव्यसाहूणं तं मयं सहैग्<del>रा</del>णं।

साहइत्ताण तं तिन्ना देवा वा अभविंसु ते ॥२४॥

छाया- यन्मतं सर्वसाधूनां तन्मतं शल्यकर्चनम् । साधिवत्वा तत्तीर्णाः देवा वा अभूवन् ते ॥२४॥

कर्म से ही नवीन कर्म बंधता है, कर्म रूपी तःतुओं से ही आगामी कर्म रूपी साड़ी बनती है। अतएव साधु वर्त्तमान अब में किये जाने बाछे कर्म को त्याग कर तीर्थं कर आदि महोपुरूषों द्वारा सम्मत, मोक्ष के उपायभूत तप संयम आदि के अभिमुख होते हैं।

आवाय यह है कि इस समय जो संसार की ओर उन्मुख हैं, वे पूर्वजन्म में उपार्जित कमों के बशीभूत होकर नये नये कमोंका बन्ध करते हुए भवपरम्परा को ही प्राप्त होते हैं। किन्तु महावीर पुरुष पण्डितवीर्थ से युक्त हे। कर पूर्वजन्म में उपार्जित आठ प्रकार के कमों को दूर करके मोक्ष प्राप्त करते हैं ॥२३॥

'जं मयं सन्बसाहूणं' इश्यादि।

इाब्दार्थ--'ज'-सब्बसाहूणं मयं-यहसर्वसाधुनां मतम्' जो सद

છે. તેથી જ સાધુ વર્તમાન ભવમાં કરવામાં આવવાવાળા કર્મના ત્યાગ કરીને તીર્થ'કર વિગેરે મહાપુરૂષા દ્વારા સઘળા માહ્યના ઉપાય રૂપ તપ અને સંયમ તરક મન લગાવે છે.

કહેવાના અશ્યય એ છે કે—આ વખતે જે સંસાર તરફ વળેલા છે. તે પૂર્વ જન્મમાં પ્રાપ્ત કરેલ કર્મોને વશ થઈને નવા નવા કર્મોના અંધ કરતા થકા લવ પરંપરાને પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ મહાવીર પુરૂષ પંડિત વીર્યથી યુક્ત થઇને પૂર્વ જન્મમાં પ્રાપ્ત કરેલ માઠ પ્રકારના કર્મોને ફૂર કરીને માસ પ્રાપ્ત કરે છે. શરલા

'ज मयं सन्द्रसाहूणं' ઇत्याहि

शाण्डार्थ-- 'जं सदबसाहूणं मयं-यत् सर्वसा हूनां मतम्' के समस्त साधु-

अम्बदार्थः — (जं सव्यसाहृणं मयं) यत्सर्वसाधृनां मतं संधमस्थानरूपं (तं स्माः) तन्मतं (सव्लगत्तणं) श्रव्यक्ततं न् श्रव्यक्ष्यं द्वानावरणीयाद्यव्दविधकर्मणः कर्त्तं नामकं भवति, अतः (तं) तन्मतं संधमानुष्ठानरूपं (सादद्वाण) साधियत्वा सम्बद्धसमाराष्ट्रपं बहुवः संसारसागरं (तिका) तीर्णाः – पारं प्राप्ताः । वा – अथवा ये अविश्विक्तर्मणः यदि भवेयुस्ते (देवा) देवाः – सीधमीदयः अनुत्तरोपपातिका वा देवाः (अभविद्य) अभूवन् ते तत्र व्यव्यक्षा मनुष्यभवे सेत्स्यन्तीति मावः ॥२॥।

साधुओं को मान्य है 'तं मयं-तन्मतं' वही मत 'सल्लगसणं-इल्यकर्त-नम्' शस्यक्षानावरणीयादि आठ प्रकार के कर्मको काटने वाला होता है अतः 'तं मयं-तन्मतम्' संपमानुष्ठान रूप उस मतको 'साहहत्ताण-साधियत्वा' आराधित करके बहुत से लोक संसारसागर को 'तिला-तक्षिणोंः' तेर गये हैं अथवा 'देवा-देवाः' सौधर्मादि अथवा अनुसरोप-प्रतिक देव 'अअविस्न-अभ्वन' हुए हैं वे वहांसे चवकर मनुष्यभवमें इल्ला होते हैं ॥२४॥

अन्वायर्थ — समस्त साधुओं का जो मत है, वही मत ज्ञानावरणीय शादि आठ प्रकार के कर्म का विनाशक है। अतएव उस संयमानुष्ठान इस मत की सम्यक् आराधना करके बहुत से जीव संसार सागर से कर हुए हैं। जिनके कर्म शोव रह गए वे सौवर्म आदि या अनुक्तरो शुक्तिक देव हुए हैं। वहांसे ज्यव कर और मनुष्य भव प्राप्त करके वे सिद्धि प्राप्त करेंगे ॥२४॥

कृतिने भान्य है।य 'तं मयं-तन्मतम्' श्रेक भत 'सल्क्रात्तर्ग-शल्यक्र्त्तनम्' हिंदेय-अर्थात् शानावरक्षीयादि आठ प्रधारना क्रभंने अपवादाणा जने छे. तेथी क्रिंग्सय-तन्मतम्' संयभना अनुष्ठान ३५ क्रो भतने 'साहहत्ताण-साधिवता' आद्रश्यित अरीने धणा है। संसार साजरने 'तिल्ला-तीर्णाः' तरी जया छे. अथवा 'देवा-देवाः' सौधभीढि अथवा अनुत्तरे। प्रपातिक देव 'अभिवसु-स्रभू क्ष्म्ं' थवा छे. तेन्या त्यांथी यवीने भनुष्य स्वभा हत्यन थाय छे. ॥२४॥

અન્વયાર્થ — સઘળા સાધુઓતા જે મત છે. એજ મત ગાનાવરથીય વિગેર અઠ પ્રકારતા કર્મના વિનાશક છે. તેથી જ એ સંયમાનુષ્ઠાન રૂપ મતની સંશ્વેષ્ઠ આશ્વેષના કરીને ઘણા જવા સંસાર સાગરથી પાર ઉત્તયાં છે. જેમના કર્મ બાકી રહ્યા તેઓ સૌધર્મ વિગેરે અથવા અનુત્તરાપયાતિક દેવ બન્યા છે. ત્યાંથી શ્વેષી અને મનુષ્ય લવ પ્રાપ્ત કરીને તેઓ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરશે શરજા

# समयार्पेशिविनी दीका प्र. धु. स. १५ आदानीयस्वक्रपनिकपणम्

टीका--अपि च-'जं' यत् 'सव्य साहु गं' सर्वसाधूनाम् तीर्यकरगणधरादीनां 'मयं' मतं-संपमस्थानस्व्यं वर्तते 'तं मयं' तन्मतं-तदेशमतं 'सल्लगत्त्वं' अल्य-कर्त्तनम्-अल्यं पायं कर्भ-झानावरणीयादिकमष्टविधं तत्कर्त्त्यति विनाशयति यत् तत्-अल्यकर्त्तनम् पापनाशकं भवति अतः तत् संपमस्थानस्व्यं मतं 'साहइत्ताण' साधियत्वा-सम्प्रमाराध्य अने के महापुरुवाः 'तिद्या' तीर्णाः-संसारसागरपारं माप्ताः वा-अथवा येऽविश्वध्यभक्षपीणः सन्ति 'ते' ते-संपमस्थानाराधनमभावात् 'देवा' देवा-सीध्वाद्यः एकमवावतारिणः अनुत्ररोपपातिका देवा वा 'अमविंद्यं' अभूवत्, सर्वकर्मक्षयात् अनेके संसारसागरसामुत्तीर्थं मोक्षं पाष्ताः। येषां पुतः कदाचित् श्वभक्षमीण अविश्वध्यानि मवेयुक्ते देवत्वं पाष्य पुत्रमैतुष्य-भवे समागत्य सेतस्यन्तीति भावः।। २४॥

टीकार्थ--और भी कहते हैं। तीर्थं करों गणधरों आदि का जो संयम। तुष्ठान रूप मत है, वही शल्पों को काटने वाला है अर्थात झाना। बरण आदि पापकमों का क्षय करने वाला है। उसके अतिरिक्त अन्य कोई मत शल्प काटने वाला नहीं है। अतः उस मत की सम्पक् आरा-धना करके अनेक महापुष्य संसारसागर से पार हुए हैं और जिनके कर्म क्षीण होने से रह गए वे उस संयमाराधना के प्रभाव से एक भवावतारी अनुक्तरोपपातिक देव के रूप में उत्पन्न हुए।

तारिवर्ध यह है कि संयम का आराधना करने से जिनके कर्म सर्वधा क्षीण हो जाते हैं, वे संसार सागर से तिर कर सिद्धि प्राप्त कर छेते हैं। जिनके कुछ ग्रुभ कर्म दोष रह जाते हैं, वे देवगति प्राप्त करके पुनः मनुष्य भव में आकर सिद्धि प्राप्त करेंगे॥२४॥

ટીકાર્ય -- વિશેષમાં કહે છે -- તીર્ય કરા અને ગણુધરા વિગેરના જે મંચમાનું કહત રૂપ મત છે, એજ કર્મ રૂપી શક્યોને કાપવાવાળા છે. અર્થાત્ ગાનાવરણ વિગેર પાપ કર્મોના ક્ષય કરવાવાળા છે. તે શિવાય બીજો કાઈ મત શક્યને દૂર કરનાર નથી. તેથી એ મતની આશધના કરીને અનેક મહા પુરૂપા સંસારથી પાર થયા છે, અને જેમના કર્મ ક્ષય થવાથી બાકી રહેલા છે તેઓ તે સંયમારાધનના પ્રતાપથી એક ભવાવતારી અનુત્તરાપપાતિક દેવના ફપમાં ઉત્પન્ન થયા છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--સંયમનુ આરાધન કરવાથી જેઓના કર્મા સર્વથા નાશ પામે છે, તેઓ સંસાર સાગરથી તરીને સિદ્ધિ પામે છે, અને જેમના કંઇક શુભ કર્મા બાકી રહીં જાય છે, તેઓ દેવગતિ પ્રાપ્ત કરીને ક્રીથી મનુષ્ય ભવમાં આવીને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરશે. શરશા मुल्म-अभिवेंसु पुरा वीरा आगामिस्ता वि सुब्वया। दुन्निचोहस्स भैग्गस्स अंतं पाउकरा तिन्ने सिबेमि ॥२५॥ छाया--अभूत्त हि पुरा बीरा आगामिन्यपि सुवताः।

दुर्नियोधस्य मार्गस्य अन्तं मादुष्कसस्तीर्गाः ॥इति ब्रदीवि॥२५॥ अन्त्रयार्थः --(पुरा) पुरा-अतीतकाळे वहतः (वीरा) वीराः कर्मविदारणः समर्घौ वीरमुनयः (अपविंसु) अभूश्त् तथा (अगमिस्सावि) आगमिष्यत्पपि

'अभिविस्तु पुरा बीरा' इत्यादि ।

वादार्थ--'पुरा-पुरा' भूतकाल में अनेक 'पीरा-वीराः' कर्मके विदारणमें समर्थ मुनि 'अभविद्य-अभ्वन' हो चुके हैं तथा 'आगिमिस्ति-अगिमिष्यत्यपि' भविष्यकालमें भी 'सुन्वयो-सुव्रताः' पांचम् हावतको धारण करने वाले सुव्रत मुनि होंगे उपलक्षण से वर्त्तमानकोल में भी अनेक मुनि विद्यमान हैं वे सब बीर 'दुिष्वोहस्स-दुर्निबोधस्य' पामर प्राणिके द्वारा जानने में अद्याक्य ऐसे 'मग्गस्स-मार्गस्य' सम्यक् दर्शनज्ञान चारित्ररूप मोक्षमार्गके 'अंत-अन्तम्' अंत करके 'पाउकरा-पादुष्कराः' अन्यभव्यों के प्रति प्रगट करने वाले होते हैं और उपदेशक हो करके 'तिन्ना-तीर्णाः' भवके पारको प्राप्त हो मये हैं 'सि-इति' इस प्रकारसे जैसा भगवान के समीपसे मैंने सुना हैं उस प्रकार से 'बेमि-व्रवीमि' कहता हूं ॥२५॥

अन्वयार्थ — अतीत काल में बहुत से वीर मुनि हुए हैं और भवि-व्यत् काल में भी पंचमहाव्रतधारी मुनि होंगे, उपलक्षण से बर्चमान

'अभविंसु पुरा बीरा' धत्याहि

શખ્દાર્થ — 'पुरा-पुरा' ભૂતકાળમાં અનેક 'वीरा-वीराः' કર્મ નું વિદાर कृ કરવામાં સમર્થ મૃતિ 'खप्तविष्ठ-अभूवन्' થઇ ગયા છે. તથા 'आगिमिस्ताबि-आगितिक्यस्विषि' ભવિષ્યકાળમાં પણ 'सुव्वया—सुव्रताः' પાંચ મહાવતોને धारण કરવાવાળા સુવ્રત મૃતિ થશે. ઉપલક્ષણથી વર્ત માનકાળમાં પણ અનેક મૃતિથા વિદ્યમાન છે તેઓ ખધા 'दुः त्रिवाह्र ब—दुर्निवोधस्य' પામર પ્રાહ્યિયો દ્વારા બાલુવામાં અશક્ય એવા 'मग्गस्य-मार्ग स्य'सम्यद्र हर्शन ज्ञान, श्रारित्र ३५ मोक्ष मार्ग ना 'अंतं-अन्तम्' અંત કરીને 'पाउकरा-प्रादुष्कराः' अन्य ભવ્યો પ્રત્યે પ્રગટ કરવાવાળા હોય છે. અને ઉપદેશક ખાનિ 'तिज्ञा—त्रीर्णाः' ભવ ३५ સમાદ્યુ ત્રી પાર થઈ ગયા છે. 'ति—इति आ પ્રમાણે જે રીતે ભગવાન પાસેથી મે' સાંભળ્યું છે તેજ પ્રમાણે 'बेमि-प्रवीमि' કહું છું ॥ स्था

અન્વયાર્થ – ભૂતકાળમાં ઘણા વીર મુનિયા થયા છે. અને ભવિષ્યકા-ળમાં પણુ પાંચ મહાવત ધારી મુનિયા થશે. ઉપલક્ષણથી વર્તમાનકાળમાં अनागतकालेऽपि (सुन्यया) सुत्रताः पश्चमहाव्रतथारिणः भविष्यन्ति उपलक्षणात् वर्षमानकालेऽपि वहवो वीरमुनयो भवन्ति ये महाविदेह क्षेत्रे सेत्स्यन्ति । ते सर्वे-ऽपि भूतभविष्यद्वर्त्तमानकालिका वीराः (द्रविवोदस्य) दुर्निवोधस्य पामरमाणि-भिन्नोत्त्व्यस्य (भग्गस्स) मार्गस्य सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रस्थमोक्षमार्गस्य (अंतं) अन्तम्-परिपूर्णतारूपमत्राप्य तस्येत मार्गस्यान्यभ्यः (पाउकरा) पादुष्कराः मकटकारकाः उपदेशकाः सन्तः (तिचा) तीर्णाः भवपारं माष्ता आसन् । (ति) इति-एव यथा मगवत्सकाशात् मया श्रुतं तथा (वेमि) व्रवीमि कथयामि । इति जम्बूस्यामिनं मति सुध्मस्वामिनः कथनभिति । २५॥

टीका—'पुरा' पूर्वेस्मिन् काले अतीते कालेडनेके 'वीरा' वीराः-कर्मणां विनाशने समर्था मुनदः 'अ (विमु' अभूरन्, वर्त्तमानकालेडपि बहवो भवन्ति ये महाविदेहक्षेत्रे सेरस्यन्ति, अथवा वर्त्तमानकालक्ष गणधरकालो ग्राह्यः । तथा-

काल में भी बहुत से मुनि हैं, जो महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध होंगे। वे सब भूत भविष्यत् और वर्त्तमानकालिक बीर पामर प्राणियों द्वारा दुई य मोक्षमार्ग की पूर्णता प्राप्त करके अन्य प्राणियों के लिए उसी मार्श को प्रकट करने वाले और भवसागर को प्राप्त हुए हैं।

'त्ति' सुधर्मा स्वामी अम्बुस्वामी से कहते हैं-भगवान से जैसा मैंने सुना है, बैसा ही तुम्हें कहता हूं ॥२५॥

टीकार्थ — पूर्वकाल में अनेक कमीवदारण करने में समर्थ मुनि हो चुके हैं। वर्तमान काल में भी बहुत से मुनि हैं जो महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध होंगे। अथबा यहां वर्त्तमान काल का अभिमाय गणधरों का काल समझना चाहिए। भविष्यत् काल में भी बहुत से निरतिचार संयम को पालने वाले मुनि होंगे। उन्होंने क्या किया है? वे क्या करते हैं

પણ ઘણા મુનિયા છે, કે જેઓ મહા વિદેહ ક્ષેત્રમાં શ્રિહ થશે. તેઓ બધા બૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાત કાળના વીર પામર પ્રાશ્ચિયો દ્વારા દુર્રોય મોક્ષ માર્ગની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત કરીને અન્ય પ્રાશ્ચિયો માટે એજ માર્ગને પ્રગટ કરવા વાળા અને ભવસાગરની પાર પામ્યા છે.

'ત્તિ' સુધર્માસ્વામી જમ્ખૂ સ્વામીને કહે છે કે-લગવન્ પાંસેથી જે ફીતે મેં સાંલત્યું છે એજ પ્રમાણે તમને કહું છું. ારપાા

ટીકાર્ય — પૂર્વ કાળમાં કર્મ વિદારણ કરવામાં અનેક મુનિ સમર્થ થયેલો હતા. વર્ત માનકાળમાં પણ ઘણા ખરા મુનિ એવા છે, કે જેઓ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થશે. અથવા અહિયાં વર્ત માન કાળના અભિપાય ગણધરાના કાળ સમજવા જોઈએ ભવિષ્ય કાળમાં પણ ઘણા નિરતિચાર સંયમને પાળ-વાવાળા મુનિયા થશે. તેઓએ શું ભૂતકાત કહેલ છે? તેઓ શું કરે છે?

'आगमिस्सावि' आगमिष्यस्यपि भविष्यस्का छेऽपि च बह्नः 'सुष्ट्यया' सुवताःनिरितवारसंयमाऽनुष्ठायिनो अविष्यन्ति । ते कि कृतवन्तः कि कृतिन्ति कि
करिष्यन्ति च तत्राह्न-'दुक्षिषोहस्स' दुर्निवोधस्य कातर ननैवीं द्धुमञ्जवपस्य झातुमञ्जवपस्य वा असिधारागमनवत् दुराराध्यत्वात् 'मग्गस्स' मार्गस्य—सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्ररूपस्य मोक्षमार्गस्य परमोत्कृष्टदशामवाष्य अंतं' अन्तम्—तस्यैवमार्गस्य 'पाउक्ता' मादुष्कराः स्वदः सन्मार्गाचरणश्चीलाः मवनशोऽन्येपामपि कृते
पादुष्कृषेन्तः उपदिशन्तः सन्तः 'तिका' तीर्णाः अपारदुस्तरं संसारसागरं तरितवन्तः तरन्ति तरिष्यन्ति चेति । 'ति' इति-एवम्-पूर्वोक्तप्रकारेण यथा मया
भगवन्मुखात् श्रुतं तथैव 'वेषि' व्रशेमि-कथयामि न तु स्तवुद्धया इति सुधर्मस्वामी जम्ब स्रामिनं मति कथयतीति॥२५।

इति श्री-विश्वविख्यातमगद्गरलमादिवद्धूषितमादमस्य वारि - 'जैनाचार्य' पूज्यश्री-पासीलालस्विविरिचतायां श्रो स्वकृताङ्गस्यस्य ''समयार्थवोधिन्या ख्यया'' व्याख्यपा समलङ्कृतम् आदानीयाख्यं पश्चद्शमध्यमं समाप्तम्॥१५॥

और करेंगे ? इसका उत्तर देते हैं-कापर जन जिसे जान नहीं सकते अध्या जान कर भी असिषारा के समान आराधन नहीं कर सकते, ऐसे सम्बन्धन ज्ञान चारित्र और तप रूप मोक्ष मार्ग की परिपूर्णता प्राप्त करके तथा इसरों को प्रकाशित करके अपार एवं दुस्तर संसार सागर को पार कर चुके हैं, पार करते हैं और पार करेंगे।

ऐसा मैंने भगवान् के मुख से छुना है, वही मैं कहता हूं। अपनी
बुद्धि से नहीं। यह सुधर्मा स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं ॥२५॥
जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत
"सुत्रकृताङ्गसूत्र" की समयार्थबोधिनी व्याख्या का आदानीय
नामक पंदहवां अध्ययन समास ॥१५॥

અને શું કરશે ? તેના ઉત્તર આપતાં કહે છે-કાયર જન જેને જાણી શકતા નથી અથવા જાણીને પણ કરી શકતા નથી. એવા સમ્યદ્દર્શન, સમ્યદ્દ્દશાન, સમ્યદ્ગારિત્ર અને સમ્યદ્ તપ રૂપ માક્ષમાર્જની પરિપૃર્ણતા પ્રાપ્ત કરીને તથા બીજાઓને પ્રકાશવાળા કરીને અપાર અને ન તરી શકાય એવા સંસાર સાગરને પાર કરી ચૂક્યા છે, પાર કરે છે, અને પાર કરશે.

આ પ્રમાણે મેં લગવાનના મુખથી સાંભળેલ છે. એજ હું કહું છું. પાતાની બુદ્ધિથી કહેતા નથી. આ પ્રમાણે સુધર્મા સ્વામીએ જમ્બૂ સ્વામીને કહેલ છે. તરપા

જૈનાચાર્ય' જૈનધમ'દિવાકર પુજયશ્રી ઘાસીલાલછ મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાય'બાેધિની વ્યાખ્યાનું ભાદાનીયનામનું પંદરસું અધ્યયન સમાપ્ત ત૧૫તા

# समयार्थवोचिनी टीका प्र. थु. अ. १६ विधिनिवेधस्वकर्णनकरणम्

481

### अय पोड्यां गाथाऽध्ययनं प्रारम्यते-

गतं पंचदश्रमध्ययनम् । अथ पोडशमध्ययनं मारभ्यते । अस्य च पूर्वाध्ययनेनाऽयमिभसंबन्धः-पूर्वीक पंचदश्रध्ययनेषु यावन्तोऽधीः मितपादिताः तान् विधिनिषेधमार्गीण तत्तद्भूषेण समाचरन् साधुर्भवतीत्यनेनाऽध्ययनेन प्रतिपाद्यते । ते ख्रञ्ज अर्थाः-एवम्, तथाहि-मथमे स्वपरसमयज्ञानेन सम्यक्तवगुणसमन्तितो मवती-स्युक्तम् १। द्वितीये कर्मविनाशनसमर्थश्चानादिनाऽष्ठपकारकक्रमणि विनाध्य जीवः साधु भैवतीति २। हतीयेऽनुक्र्रप्रिक्त्लोपसर्गानिधसहन् पुरुषः साधु-

### सोलहवें अध्यपन का प्रारंभ

पन्द्रहवां अध्ययन समाप्त हुआ, अब सीलहवां प्रारंश करते हैं।
पूर्व अध्ययन के साथ इसका यह संबंध है इससे पहले के पन्द्रह अध्ययनों में जिन जिन अधों का प्रतिपादन किया गया है, उनमें से जिनका
विधान है उनका विधि रूप से और जिन का निषेध किया है उनका
निषेध रूप से पालन करने वाला ही साधु हो सकता है। यह अधै
इस अध्ययन में कहा जा रहा है। वें पूर्वोंक्त अर्थ इस प्रकार हैं—

- (१) प्रथम अध्ययन में प्रतिपादन किया है कि स्वसमय और पर-समय का ज्ञान प्राप्त करने से साधु सम्यक्तव गुण से सम्यक्त होना है।
- (२) दूसरे अध्ययन में कहा गया है कि कमों का विनादा करने में समर्थ ज्ञानादि के ब्रारा आठ प्रकार का विनादा करके जीव साधु होता है।

#### સાળમા અધ્યયનના પારંભ-

પંદરમું અધ્યયન સમાપ્ત થયું હવે સોળમાં અધ્યયનના પ્રારંભ કર વામાં આવે છે. પહેલાના અધ્યયન સાથે આના એવા સંભંધ છે, કે— આનાથી પહેલાના પંદર અધ્યયનામાં જે જે વિષયાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે, તેમાંથી જેનું વિધાન છે. તેનું વિધિ રૂપથી અને જેના નિષેધ કરવામાં આવેલ છે, તેના નિષેધ રૂપથી પાલન કરવાવાળાં જ સાધુ થઈ શકે છે. એ સંબંધમાં આ અધ્યયનમાં કહેવામાં આવશે. તે પૂર્વોજી અર્થ આ પ્રમાશે છે.——

- (૧) પહેલા અધ્યયનમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે-સ્વ સમય (શાસ) અને પરસમયનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાથી સાધુ સગ્યક્ત ગુજુથી સુક્ત થાય છે.
- (૨) ભીજા અધ્યયનમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે-કર્મોના વિનાશ કર-વામાં સમર્થ જ્ઞાન વિગેર દ્વારા આઠ પ્રકારના કર્મના વિનાશ કરીને છવ સાધુ થાય છે.

स॰ ७१

भैवतीरयुक्तम् ३। चतुर्ये स्वीपरीपइं विजित्य साधु मैवतीरयुक्तम् ४। पंचमे नरक-दुःस्वं श्रुस्वा नरकप्रापकं कर्म परित्यज्य साधुतामाण्नोतीरयुक्तम् ५। पण्ठे तु-यथा चतुर्क्वीनिनाऽपि महावीरेण कर्मक्षपणायोद्यतेन संयमं प्रति प्रयत्नः कृतः, तथाऽन्येन छत्रस्थेनापि कर्चव्यमित्युक्तम् ६। सप्तमे तु क्वशीलदोपान् इात्वा, तान् परित्यज्य सुत्रीलावस्थितो भवेदिति ७। अष्टमे तु नोक्षकामे हिं बालवीये परि-स्यज्य पण्डितवीयोद्यतेमव्यमित्युक्तम् ८। नवमे तु श्वास्त्रपतिपादितक्षान्त्यादि

- (३) तीसरे में प्रदर्शित किया गया है कि अनुक्**र और प्रतिक्**रु **उपसर्गों को सहन क**रता हुआ पुरुष साधु होता है।
- (४) घोषे में कहा गया है कि स्त्रीपरीषह को जीतने वाला ही साधु हो सकता है।
- (५) पांचवें में यह प्ररूपणा की गई है कि नरक के दुःखोंका सुन-कर नरक में छे जाने वाले कमों का जो त्याग कर देता है, वही साधु है।
- (६) छटे में उपदेश दिया गया है कि चार ज्ञान के धारक महावीर स्वामी ने कर्मक्षय के लिए उद्यत हो कर संयम के लिए प्रयत्न किया, ऐसा ही अन्य छदास्थों को भी करना चाहिए।
- (७) सातवें में यह प्रस्पणा है कि कुशील के दोयों को जान कर और उन्हें स्थाग कर सुझील में स्थित होना चाहिए।

<sup>(</sup>૩) ત્રીજા અધ્યયનમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે--અનુકૃળ અને પ્રતિકૃળ હપસર્ગોને સહન કરતા એવા પુરૂષ સાધુ શાય છે.

<sup>(</sup>૪) ચાઘા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે–સ્ત્રી પરીયહને છતવાવાળા જ સાધુ શ્રુષ્ટ શકે છે.

<sup>(</sup>૫) પાંચમા અધ્યયનમાં એવી પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે કે-નરકના દુઃખાને સાંભળીને નરકમાં લઇ જવાવાળા કમેનિ જે ત્યાગ કરી દે છે, એજ સાધ છે.

<sup>(</sup>૬) છઠ્ઠા અધ્યયનમાં એવા ઉપદેશ આપવામાં આવ્યા છે કે ચાર જ્ઞાનને ધારણ કરવાવાળા મહાવીર સ્વામીએ કર્મ ક્ષયને માટે ઉઘુક્ત થઇને સંયમ માટે પ્રયત્ન કર્યા, એજ પ્રમાણે ગીજા છદ્મસ્થાએ પણ કરવા જોઇએ.

<sup>(</sup>૭) સાતમા અધ્યયનમાં એવી પ્રરૂપણ કરી છે કે-કુશીલના દોષોને નાણીને અને તેના ત્યાગ કરીને સુશીલમાં શુદ્ધ આચારમાં સ્થિત રહેતું એઇએ.

<sup>(</sup>૮) આઠ્રમા અધ્યયનમાં એવી પ્રરૂપણા કરી છે કે-મેહ્લની ઇચ્છા

### समयार्थवोधिनी टीका प्र. श्रु. अ. १६ विधिनिषेधस्व रूपनि रूपण्य

गुणान् यथानत् परिपालयन् जीवः संसारात् समुनीणौ भवतीत्युक्तम् ९। दशमे तु-सर्नागीणसमाधियुक्तो जीवो मोक्षनासादयतीत्युक्तम् १०। एकादशे तु-सम्यग् ज्ञानदर्शनचारित्रनयस्वरूपं सन्यार्गे संपाप्य क्लेशान् विनाशयित जीव इति ११। द्वादशे तु परतीर्थिकस्वरूपं सम्यग् विभाव्य तत्र श्रद्धां न विद्धीत इति १२। त्रयोदशे तु शिष्यस्य गुणदोषयोजिंशानवान सद्गुणे वर्तमानः आत्य-

- (८) आठवें में कहा हैं मोश्र के अभिलाषी जनों को बालबीर्य का स्याग करके पण्डितबीर्य के लिए उद्यत होना चाहिए।
- (९) नौचे में दिखाया है कि शास्त्रोक्त क्षमा आदि गुणों का यथा। वत् परिपालन करता हुआ जीन संसार तिर जाता है।
- (१०) दसवें में कहा है-सर्वागीण समाधि से युक्त जीव मोक्ष प्राप्त करता है।
- (११) ज्यारहवें में कहा है कि सम्याज्ञान, दर्शनचारित्र और तंप मय सन्मार्ग को प्राप्त कर के जीव क्छेशों का नाश करता है।
- (१२) धारहवें में बतलाया गया है कि परतीर्थिकों के स्वरूप की अक्षीभांति जान कर उन पर श्रद्धा न करे!
- (१३) तेरहवें में यह प्रतिपादन है कि शिष्य के गुणों एवं दोषोंको जानने वाला तथा सद्गुणों में वर्तमान साधु ही आत्मकल्याण कर्त्ता होता है।

- (૯) નવમા અધ્યયનમાં એવું કહે**લ છે કે–શાસ્ત્રોક્ત-શાસ્ત્રમાં કહેલ** ક્ષમા વિગેરે ગુણાતું યથાવત્ પાલન કરતા થકા **છવ સંસાર સાગર**્ તરી ભય છે.
- (૧૦) દસમા અધ્યયનમાં એવો ઉપદેશ આપે**લ છે કે–સર્વાંગી કર**ણુ સમાધિયી યુક્ત જીવ મેં ક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.
- (૧૧) અગીયારમાં અધ્યયનમાં એવું કહ્યું છે કે–સમ્યક્જ્રાન**, સમ્યક્** દર્શન, સમ્યક્ચારિત્ર અને સમ્યક્ તપ મય સન્ માર્ગને પ્રાપ્ત ક**રીને છવ** કલેશોના નાશ કરે છે.
- (૧૨) ભારમા અધ્યયનમાં એલું કહ્યું છે કેેં∽પરતીથિ°કાના સ્વરૂપને સારી રીતે જાણીને તેના પર શ્રહા ન કરે
- (૧૩) તેરમા અધ્યયનમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે-શિષ્યના ગુણા અને દાષાને જાણવાવાળા તથા સદ્યુણામાં રહેનારા સાધુ જ આત્મકલ્યાસ્ કરનારા હોય છે.

રાખવાવાળાઓએ ળાલ વીર્યંના ત્યાગ કરીને પંડિત વીર્યં મેળવવા ઉદ્યમ કરવા તોઈએ.

करुयाणकारी भवति १३। चतुर्देशे तु-मग्रस्तमादमादितान्तःकरणश्चितविष्दुति-रहितो भवतीति मोक्तम् १४। पश्चदशे तु ग्रुनिर्यथा मोक्षसाधकायतचारित्रो भवेत्तथा मतिपादितमिति १५।

तदेवं प्वेक्तिषु पश्चदक्षाऽध्ययनेषु ये ये पदार्थाः विस्तरेण मतिपादितास्त ष्वाऽत्र गाथानामकषोडकोऽध्ययने संक्षेपेण प्रतिपादिषण्यन्ते । तदनेन संबन्धेना ऽऽयातस्यास्याऽध्ययनस्येदमादिस्त्रम् -'अहाह भगवं' इत्यादि ।

मृब्य्-अहाह भगवं एवं से दंते दविए वोसट्टकाए ति वच्चे माहणेति वा १ समणेति वा २ भिक्खूति वा ३ णिग्गंथेति वा ४ ॥सू० १॥

छाया---अथाह मगवान्-एवं स दान्तो द्रविको च्युत्सष्टकाय इति वाच्यः माहन इति वा १, अमण इति २, मिक्षुरिति वा ३, निर्मन्य इति वा ४ ॥सु० १॥

टीका--'अइ' अथ, अत्राऽयश्चदोऽन्त मंगळवाचकः। आदिमंगळं तु 'बुज्झेज्ज' इत्यादि कृतम्। अतरव-आद्यन्तयो मंगळरूपस्यात् संयुणींऽपि श्रुतस्कन्यो मंगळ-

(१४) चौदहवें का विषय है कि जिसका चित्त प्रशस्त भावों से भावित होता है, वही निइडांक होता है।

(१५) पन्द्रहर्षे में ऐसा प्रतिपादन किया गया है जिससे मुनि मोक्ष साधक आयत चारित्र वाला हो।

इस प्रकार प्रवेक्ति पन्द्रह अध्ययनों में जिन जिन अथों का विस्तार से प्रतिपादन किया गया है, वही यहां गाथा नामक सोलहवें अध्ययन में संक्षेप से कहेंगे। इस संबंध से प्राप्त प्रस्तुत अध्ययन का आदि सुत्र है—'अहाह भगवें' इत्यादि।

टीकार्थ—यहां 'अथ' दाब्द अस्तिम मंगल का वस्यक है। आदि-

<sup>(</sup>૧૪) ચૌદમા અધ્યયનમાં એવું કહ્યું છે કે-જેમનું ચિત્ત પ્રશસ્ત ભાવાથી ભાવિત-યુક્ત હાય છે, તેજ નિઃશંક હાય છે.

<sup>(</sup>૧૫) પ'દરમાં અધ્યયનમાં એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે કે--જેનાથી મુનિ માક્ષ સાધક અને લાંમા ચારિત્ર વાળા થાય.

આ રીતે પૂર્વોકત પંદર અધ્યયનામાં જે જે વિષયનું વિસ્તાર પૂર્વંક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, એજ અહિયાં આ ગાયા નામના સાળમાં અધ્યયનમાં સંક્ષેપથી કહેરી. આ સંબંધથી પ્રાપ્ત આ સાળમા અધ્યયનનું આ પહેલું સૂત્ર છે.—'अहाह मगवं' ઇત્યાદિ

ટીકાર્ય -- અહિયાં 'અથ' શબ્દ અન્તિમ મંગળના સૂચક છે. આદિમંગળ

मेनेति-आवेदितं भवति । अथना-अथ शब्द आनन्तर्याधिकः, तथा च-पंचदशा-ध्ययनानन्तरमित्यर्थः संवद्यते । अथ=अनन्तरः पश्चदशाध्ययनानन्तरः 'मगवं' मगवान्=समुत्यक्षकेत्रल्ञानकेत्रल्दर्शनः 'आहं' उक्तवान्-द्वादशविधपरिषदि । किमाइ ? तदेव दर्शयति—यः कोऽिय मुनिः 'एवं' एतम्-पूर्वोक्तपश्चदशाध्ययनार्थ-संपन्नः सन् 'दंते' दान्तः-इन्द्रिय नोइन्द्रियदमनात् 'दिविए' दिविकः, ह्रत्यः= संपमः, स अस्पास्तीति द्वी, द्वो एव द्रिकः संपम्यान् 'दिविए' ति द्रव्यः द्रव्यभूतः मोक्षगमनयोग्यतात्रस्वात्, अथवा-रागद्वेषादि सकलम्बर्दितस्वात् श्चद् द्रव्यस्वरः अपनीतमळपरिश्चद्वस्वर्णवत् । तथा-'योसट्टकाए' व्युत्सब्दरकायः व्यु

मंगल 'बुज्झेडज' इत्यादि के द्वारा किया जा चुका है। इस प्रकार आदि और अन्त मंगल रूप होने से सम्पूर्ण श्रुतस्कंध भी मंगल रूप ही है, ऐसा सुचित किया गया है।

अधवा 'अध' दाव्द अनन्तर' के अर्थ में है। इसका आदाय है। पन्द्रहर्वे अध्ययन के अनन्तर।

पद्धवें अध्यय के अनन्तर सर्वज्ञ सर्वदर्शी भगवान ने बारह भकार की परिषदा में इस प्रकार कहा-पूर्वोक्त पद्ध अध्ययनों में प्रति पादित विधि निषेध रूप अथों से सम्पन्न मुनि इन्द्रियों और मन को दमन करने के कारण 'दविए' द्रविक कहलाता है। द्रव का अर्थ है संयम। संयमवान को द्रवी या द्रविक कहते हैं। अथवा 'द्विए'का अर्थ 'द्रव्य' है जिसका ताल्पर्य है मोक्षगमन के योग्य होने के कारण द्रव्य,

'નુન્ફોન્ડન્ન' ઇત્યાદિ દ્વારા કરવામાં આવેલ છે. આ રીતે આદિ અને અન્ત મ'ગલરૂપ હાવાથી સમ્પૂર્ણ શ્રુતરક'ધ પણ મ'ગલ રૂપ જ છે એવું સૂચિત કરવામાં આવ્યું છે.

અથવા 'અથ' શખ્દ અનન્તર-પછી એ અર્થમાં છે. તેના આશય એવા છે કે-પંદરમાં અધ્યયન પછી.

પંદરમાં અધ્યયન પછી સર્વન્ન અને સર્વદર્શી એવા લગવાને ભાર પ્રકારની પરિષદામાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે, પૂર્વોક્ત પંદર અધ્યયનામાં પ્રતિપા-દન કરેલ વિધી નિષેષ રૂપ અર્થોથી યુક્ત મુનિ ઇન્દ્રિયા અને મનતું દમન કરવાથી 'इविए' દ્રવિક કહેવાય છે. દ્રવના અર્થ સંયમ, સંયમવાનને દ્રવી અથવા દ્રવિક કહે છે. અથવા 'इविए' ના અર્થ દ્રવ્ય એ પ્રમાણે છે. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે-માક્ષ અમનને યાગ્ય હોવાથી દ્રત્ય, અથવા શગ દ્રેષ વિગેરે સદ્યળા મળાથી રહિત હોવાથી નિર્મળ સાનાની જેમ શુદ્ધ દ્રવ્ય સ્વરૂપ स्मृण्टः=त्यक्तः स्नानादिसंस्कारराहित्येन कायः काण्यमस्तं येन स व्युत्सृण्टकायः व्यक्तशरीरममत्तः 'क्ति' इति प्रवादशः पूनीकाऽध्ययनार्थेषु द्वविक्तो भवेत् 'से'= सः 'भाइणे वि ना' माइन इति वा अप्रसाननतिश्च गृत्तियुक्तव्रस्त्र वर्षभारणात् व्रास्त्राः, अनन्तरोक्त गुजयुक्तत्रात् वास्त्राः इतिवाच्यः १। 'समणेति वा' अमण इति वा, श्राम्यति द्वादश्चिष्वपति श्रमकरणादिति श्रमणः अथवा—'समणे' इत्यस्य, समनाः इतिव्हाया, तत्र मनसा द्याई मनसा सहितः समनाः द्याईमनोयुक्तत्वात्, यद्वासमणेति सममना इतिव्हाया माक्रतत्वात्मकारलोपः, समः शत्रुमित्रेषु तुल्यं मनो- श्राम्यति सममना इतिव्हाया माक्रतत्वात्मकारलोपः, समः शत्रुमित्रेषु तुल्यं मनो- श्राम्यतः सेन अस्ति समसना इतिव्हाया माक्रतत्वात्मकारलोपः, समः शत्रुमित्रेषु तुल्यं मनो-

स्नान आदि शारीरिक संस्कारों का त्याग जिसने कर दिया हो और जो शरीर की ममता त्याग चका हो, वह ब्युत्सष्टकाप' कहलाता है।

जो द्रविक और न्युतसृष्ट काय है तथा प्रवोक्त अध्ययने? के अर्थके अनुसार मनोयोग पूर्वक प्रवृत्ति करना है, यह माहन अर्थात् 'मा हन' (त्रस स्थावर जीयों को मत मारों) ऐसी कथनी और करणी वाला होता है अथवा नौ वाडला गुष्तियों से युक्त ब्रह्मवर्ध का धारक होने से ब्राह्मण कहलाता है ?

वह 'श्रमण' भी कहा जाता है। 'समणे' अर्थात् श्रमण का अर्थ है-बारह प्रकार की तपश्चर्या में श्रम करने वाला। 'समणे' की संस्कृत छाया 'समनाः' भी होती है, इसका अर्थ है-द्यायुक्त मन वाला अर्थात् प्राणी मात्र पर अनुकम्पा की भावना से युक्त। अथवा 'समणे'

દનાન વિગેરે શારીરિક-શરીર સંબંધો સંસ્કારાના જેઓએ ત્યાંગ કરી દીધા છે. અને જેઓ શરીરની મમતાના ત્યાંગ કરી શુક્યા હોય તેઓ 'વ્યુત્સૃષ્ટ કાય' કહેવાય છે. જેઓ દ્રવિક અને 'વ્યુત્સૃષ્ટકાય' હોય છે, તથા પૂર્વેક્તિ અધ્યયનાના અર્થની અનુસાર મનેશ્યાંગ પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે. તે માહત, અર્થાત્ 'મા हન' ત્રસ અને સ્થાવર જીવાને ન મારા એવા કથન અને કરણી વાળા હાય છે. અથવા નવ પ્રકારની 'નવવાડ રૂપ' ગુપ્તિયાથી મુક્ત બ્રહ્મચર્યને ધારણ કરવાના હાવાથી બ્રાહ્મગુ કહેવાય છે. (૧)

તે શ્રમણ પણ કહેવાય છે. 'समणे' અર્થાત્ શ્રમણના અર્થ-ત્રાર પ્રકા-શની તપશ્ચર્યામાં શ્રમ કરનાર એ પ્રમાણે છે. 'समणे'ની સંસ્કૃત છત્યા 'समनाः' એ પ્રમાણે પણ થાય છે. તેના અર્થ દયા શુક્રત મનવાળા એ પ્રમાણે શાય છે. અર્થાત્ પ્રાક્ષીમાત્ર પર અનુકરપાની ભાવનાથી શુક્રત અથવા 'समणे' ની

पस्य स समयनाः सर्वत्र वामीयन्दनकल्प इत्यर्थः यथा चन्दनं छेदकस्य सुरसकस्य च समानं सुगन्धं विवरति तथाऽयं सुनिरिप सर्वत्र समानभावो भवतीति मायः । 'भिक्खृत्ति वा' मिश्चरिति वा, निरवधिक्षणशीलो मिश्चः । अथवा-भिनत्ति विनाश्चरित, अष्टपकारकं कर्म यः स भिश्चः । एवं भासुरगुणगणविशिष्टः साधु-भिश्चरिति वा वास्यः ३ । 'णिग्गंयेत्ति वा' निर्प्रय इति वा, बाह्याऽभ्यःतः ग्रंथाऽ भावात्-निर्प्रत्यः १ । तदेवमनन्तरपश्चद्शाध्ययनोक्तः थांऽनुष्टायो, दान्तो, दविको

की छाया 'सममनाः' भी होती है। प्राकृतभाषा होने के कारण यहां एक मकार का लोप हो गया है। नात्पर्य यह है कि वह दानुओं और मिन्नों पर समान भाष रखता है। जैसे चन्दन अपने को छीलने बाले बसुला पर देव नहीं करता, उसी प्रकार चह भी उपसर्गकर्ता पर रुष्ट या द्विष्ट नहीं होता। जैसे चन्दन मब को समान भाष से सुगंध प्रश्न करता है, उसी प्रकार यह सुनि भी सर्वत्र समभावी होता है। २

वह मुनि 'भिक्षु' भी कहलाता है। जो निरवद्य भिक्षा ग्रहण करता है, वह भिक्षु कहलाता है। अथवा आठ मकार के कमीं को भेदनेवाला भिक्षु कहा जाता है। एवं भासुर (देदीप्यमान) गुण गणों से युक्त साधु भिक्षु पद का वाच्य होता है। ३

यह मुनि 'निर्यान्य' भी कहा जाता है। जो पाद्य और आभ्यन्तर परिग्रह से रहित हो वह निर्यान्थ है। ४

છાયા 'सममनाः' એ પ્રમાણે પદ્યુ થાય છે. પ્રાકૃત ભાષા હોવાથી અહિયાં એકમકારના લાપ થયેલ છે. તાત્પર્ય એ છે કે–તે શત્રુએ! અને મિત્ર પર સરખા સાવ રાખે છે. જેમ ચંદન વૃક્ષ પાતાને છાલવાવાળા વાંસલા પર દ્વેષ કરતું નથી એજ પ્રમાણે તે ઉપસર્ગ-વિદ્ય કરનારા પર રેષવાળા અથવા દ્વેષ વાળા થતા નથી. જેમ ચંદન અધાને સમાન ભાવથી સુગંધ આપે છે, એજ પ્રમાણે આ મુનિ પણ સર્વત્ર સમાન ભાવવાળા હોય છે (ર)

તે મુનિ 'બિક્ષુ' પણ કહેવાય છે, જે નિરવદ્ય બિક્ષા શહેલ્યું કરે છે, તે બિક્ષુ કહેવાય છે. અથવા આઠ પ્રકારના કર્મોને લેદવાવાળા બિક્ષુ કહેવાય છે. એજ રીતે 'मासुर' દેદીપ્યમાત ગુલ્લુ સમૂહાથી યુક્ત સાધુ 'બિક્ષુ' પદ વાચ્ય હોય છે. (૩)

તે મુનિ 'નિર્શ્વ' પણ કહેવાય છે, જે આદા-મહારના અને આજ્ય-ન્તર-અંદરના પરિગ્રહથી રહિત હોય તે નિર્શન્થ છે. (૪) व्युत्सृष्टकायो भवेत् स एव माहन इति वा १, श्रमण इति वा २, भिश्वरिति वा ३, निर्मन्य इति वा४, माहनादि विशेषणचतुष्टययुक्तः इति 'वन्त्वे' वाच्यः वक्तव्यो मवतीति भावः ॥सू० १॥

यो दान्तो द्रविको व्युत्सष्ट्रशायः स एत माहनश्रमणिश्युनिंश्ररथशन्देन बाच्यो मनतीति भगवता वर्णितं, तदुवश्चत्य गणधाः एच्छति-'पिड्अाह' इत्याद्रि।

म्ब्र-पडिआह-भंते! कहं नु दंते द्विए वोसटुकाएति वच्चे माहणेति वा। समणेति वा भिक्स्तृति वा णिग्गंथेति वा तं णो बृहि महामुणी ॥सू०२॥

छाया—प्रत्याह—मदन्त ! कथं नु दान्तो द्वियः व्युत्स्वव्टकाय इति वाच्यः-माहण इति वा, श्रमण इति वा, भिश्चिरिति वा निर्धन्थ इति वा ? तन्नो बृहि महासुने ॥स्०२॥

टीका—भगतत्पतिपादित दान्तद्रविकादिष्ठनीनां लक्षणानि श्रोतकामो गौतमः 'पडिश्राह्य' पत्याह-कथितवान् 'संते' हे भदन्त ! अथवा-भयान्त ! सर्वप्रयानाम्

इस प्रकार पूर्वोक्त पन्द्रह अध्ययनों में प्रख्यित अर्थ का आचरण करने वाला, इन्द्रियों का दमन करने वाला, संयमवान कायममत्य का त्यामी मुनि (१) माहन (२) अमण (३) भिक्षु और (४) निर्यन्थ कह लाता है। उसे इन चारों विद्योगणों से युक्त कहना चाहिए ॥१॥

जो दान्त, द्रविक एवं व्युत्सष्टकाय होता है, वह मोहन, श्रमण, भिक्षु और निर्मन्थ शब्दों का वाच्य होता है, ऐसा भगवान ने वर्णन किया है। उसे श्रवण करके गणधर प्रश्न करते हैं-'पडिश्राह' इत्यादि।

टीकार्ध-भगवान के द्वारा प्रतिपादित सुनि के दान्त द्रविक आदि लक्षणों को श्रवण करने के अभिलाषी गौतरु ने कहा-'भंते?' हे भदन्त!

આ રીતે પૂર્વોક્ત પંદર અધ્યયનામાં પ્રરૂપણા કરેલ અર્થ-વિષયનું આચરણ કરનાર, ઇન્દ્રિયાનું દમન કરવાવાળા સંયમવાન, શરીરના મમત્વથી રહિત, મુનિ (૧) માહન (૨) શ્રમણ (૩) ભિલ્ન અને (૪) નિંગન્ય કહેવાય છે. તેને આ ચારે વિશેવણાથી સુંક્ત કહેવા જોઈએ. ાાલા

જે દાન્ત, દ્રવિક, અને વ્યુત્સૃષ્ટકાય હાય છે, તે માહન, શ્રમણ, લિક્ષુ અને નિર્શન્થ શબ્દોથી કહેવાને યેલ્ય હે.ય છે, એ પ્રમાણે લગવાને વર્ણન કરેલ છે. તેને સાંમળીને ગણધર પ્રશ્ન પૂષ્ટે છે. 'વહિલાદ' ઇલાદિ

ટીકાર્થ—લગવાન્ દ્વારા પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ સુનિના દાન્ત, દ્રવિક વિગેરે લક્ષ્મણાને સાંભળવાની ઇચ્છાવાળા ગીતમસ્વામીએ કહ્યું કે 'મેતે!'

अन्तकारिन ! अधवा-हे मनान्त ? मगस्य संसारस्य विनाशकारिन ! योऽयम् 'दंते दिनए वोसहकाएति' दान्तो दिनको न्युत्सष्ट काय इति, तथा 'माइणेचिं वा सभणेति वा भिक्छ्ति वा णिगांधेति ना' माहनः इति वा अभण इति वा मिछुरिति वा निर्धन्य इति वा सः 'कहं नु वन्ते' कयं सु एताहको वाच्यः वक्तन्यां स्थात् 'तं' तत् अस्माकम् 'महामुणी' हे महामुने ! हे भगवन् ब्रुहि-कथय ॥स्०२॥

मृलम्-इति विरए सन्वपावकममेहिं पिज्ञदोसकलहअन्म-क्खाणपेसुन्नपरपरिवायअरितरितमायामोसिमच्छादंसणसछि । रए सहिए समिए स्या जए णो कुज्झे णो माणी माहणेसि. वच्चे ॥सू०३॥

छाया–इति विस्तः सर्वेपापकर्मभ्यः प्रेम–द्वेष–कक्दा–भ्याख्यान–पैशुन्यपरपरी-वादारतिरति–माया–द्वषा–मिथ्यादर्शनग्रज्यविरतः सद्दितः समितः सदा यतः नो क्रुष्येन्रोमानी माइन इति वाच्यः ॥द्व० ३॥

टीका—तत्र माइनादीनां लक्षणविषयक्षिष्यजिद्यासां निवर्त्तयितुं मथम् माइनलक्षणमाइ-'इति विरए' इत्यादि । 'इति' पूर्वीक्ताच्ययनानुसारेण योऽनुष्ठान-

जो मुनि दान्त, द्रविक और व्युश्सृष्ट काय है, वह माइन, श्रमण, विद्व और निर्मन्थ कहा जाता है सो कैसे ? हे महामुने ! हमे कहिए।

यहां 'मंते।' दान्द के अनेक अर्थ है। जैसे 'मदन्त' अर्थात् कल्याणकारी। दूसरा अर्थ है—'भयान्त' अर्थात् समस्त भयों का अन्त करने वाछे। अथवा 'मवान्त' अर्थात् जन्म मरण रूप संसार का अन्त करने वाछे।।२॥

माइन आदि के लक्षणों के विषय में शिष्य की जिज्ञासा को निष्कृत्त करने के लिए सर्वप्रथम माइन के लक्षण कहते हैं-'इति विरए' इत्यादि।

હે લગવન જે મુનિ દાન્ત, દ્રવિક અને વ્યુત્સપ્ટકાય દ્રોય છે, તે માહન, શ્રમણ, ભિક્ષુ અને નિર્શન્થ કહેવાય છે, તે કેવી રીતે કહેવાય છે? હે મહા મુનિ તે અમાને કહેા.

અહિયાં 'મંતે' શબ્દના અનેક અર્થો થાય છે, જેમકે–લદન્ત, અર્થાત્ કલ્યાણ કરનાર બીજો અર્થ 'મચાન્ત' અર્થત્ સઘળા લયોના અન્ત કરવા-વાળા, અથવા 'મવાન્ત' અર્થાત્ જન્મ, મરણરૂપ સંસારના અન્ત કરવાવાળા પ્રસા

માહન વિગેરેના લક્ષણોના વિષયમાં શિષ્યની છજ્ઞાસાને નિવૃત્ત કરવા માટે સૌથી પહેલાં 'માહન' ના લક્ષણ કહે છે. 'इति दिरए' ઇત્યાદિ स० ७२ मान्दित तद्दान्त् स 'विरए सन्ववावकम्मेहि' विरतः सर्वपापकर्मभ्यः, विरतो निहनः सर्वपापकर्मभ्यः सर्वसावचानुष्टानेभ्यः यैः कर्मिनः प्राणिनां-अतिपातो मनेन्-ताह्योम्यो निहनः। तथा 'पिजन्दोस' इत्यादि। यः प्रेमद्वेपकलहादिविरतः, तत्र 'पिजने प्रेमन्दानः-पियपदार्थेषु आसिकः, 'दोस' द्वेपः-अप्रीतिः, 'कलह' कलहो-नाग्युद्धम् 'अभ्वक्खाण' अभ्वाक्यानम्- ग्रुणेषु दोषारोपणम् 'पेसुन्न' पेसुन्यम्-कर्णे जपस्यम् 'परपरिवाय' परगरीवादः-परेगां निन्दा। 'अर्द्राइ' अर्-तिरतिः-अरतिः=संयमे चिनोद्देगः, रिनः-विगयामिक्विः। तथोः समाहारे अर्तिरतिः-अर्तिः=संयमे चिनोद्देगः, रिनः-विगयामिक्विः। तथोः समाहारे अर्तिरतिः, 'मायामोस' मायाम्वा=कपटेन सह मिध्याभाषणम्। 'मिच्छादंसणस्छ' मिष्ट्यादद्दीनश्च्यम् - मिथ्यादद्दीनम्-कुगुरुक्देवकुधर्मेष्टामिक्विः तद्वपं शत्यं मिथ्यादद्दीनश्च्यम्। एभिर्विरतः=निवृत्तः तथा 'सिहए' सहितः=सम्यग्द्दीन-क्रान्वारिवैर्युक्तः, अथवा सहितः-हितेन=आस्मिहितेन सह विद्यते यः स सहितः, तथा 'समिए' समितः=ईर्यादि पञ्चसमितिभिर्युक्तः उपलक्षणात् त्रिग्रसिग्रहः

टीकार्थ—पूर्वोक्त अध्ययनों के अनुदार आचरण करता हुआ जो मुनि समस्त पापकर्मों से अर्थात् सावद्य अनुष्ठानों से प्राणातिपात जनक कृत्यों से निष्ट्रत हो जाता है, तथा राग अर्थात् प्रिय पदार्थों की जनसक्ति से, बेच से, कलह (वाग्युद्ध) से अभ्याख्यान से अर्थात् पर-कीय गुणों में दोयों का आरोप करने से (आल चढाने से) चुगली से परिनन्दा से संयम के प्रति अरित और विषयों के प्रति रित से माया मुखा (कपट के साथ असत्य भाषण) से तथा मिध्यादर्शन काल्य से जो सर्वथा बिरतहै, जो सम्यादर्शन ज्ञानवारित्र और तप से सहितहै।

ટીકાર્થ પૂર્વેક્ત અધ્યયના અનુસાર આચરણ કરતા થકા મુનિ સઘળા પાપકમાંથી અર્થાત્ સાવઘ અનુષ્ઠાનાથી પ્રાણાતિપાત જનક કૃત્યાેથી નિવૃત્ત શકે જાય છે. તથા રાગ અર્થાત્ પ્રિય પદાર્થાની આમ્રક્તિથી દ્વેષથી કલહ (વાગ્યુદ્ધ) થી અભ્યાખ્યાન અર્થાત્ પારકાના ગુણામાં દોષોના આક્ષેપ કરવાથી, (ભાળગઢાવવાથી) ચાડીથી, પારકાની નિંદાથી, સંયમને પ્રત્યે અરિત અને વિષ-યાને પ્રત્યે રિતિ-પ્રીતીથી, માયામૃષા (કપટયુક્ત અસત્ય ભાષણ) થી તથા મિશ્યાદર્શન શસ્યથી, જે સર્વંઘા વિરત છે, જે સગ્યગ્દર્શન, સમ્યક્સાન, મગ્યક્સારિય અને સમ્યક્તપથી યુક્ત છે. અથવા આત્મહિતથી યુક્ત છે, દુધી સમિત વિગેરે પાંચ સમિતિયા અને ઉપલક્ષભ્રથી ત્રણ શુપ્તિયોથી યુક્ત

तथा 'सया जए' सदा यतः सर्वेकालं पह्जीविकाययतनातत्तरः, एतादशः सन् 'णो कुन्हो' नो कुन्येत् माणिनावे अपराधिष्वि च कोषं न कुर्यात् सर्वमाणिषु मेत्रीमावमाचरेदित्वर्यः 'मित्ती मे सन्वश्रूष्सु वेरं मन्द्र न केणह' हित वचनात्, तथा 'णो माणी' नो मानी=स्वस्योत्कृष्टतपः संयमादिकमाश्रित्पान्यस्य खायव-मदर्शनवुद्धन्या अभिमानरहितः, सः 'माहणेत्ति' माहन हित-माहनपदोपलक्षितः 'वन्ते' वाच्यः=वक्तव्यो भवेद् एताद्दशगुगगणालङ्कृतो स्नुनिः 'माहन' हित पदेन वक्तव्यो भवेदिति मादः ॥३॥

अथ अभण शब्दस्यार्थमाह-'पृत्य वि समणे' इत्यादि ।

म्बम्-एत्थ वि समणे अणिस्सिए अणियाणे आदाणं च अइवायं च मुसावायं च बहिद्धं च कोहं च माणं च मायं च लोहं च पिडनं च दोसं च इच्चेव जओ जओ आदाणं अण्य-णापहोस हेऊ तओ तओ आदाणओ पुटवं पिडविरए पाणाइ-वाया सिया दंते दिवए वोसटुकाए समणेति वच्चे ॥सु० ४॥

छाया—अत्रापि अमणोऽनिशिशोऽनिदानः आदानं चाऽतिपातं च मृषादादं च वहिंदुं च कोषं च मानं च मायां च लोशं च मेम च द्वेपं चेत्पेवं यतो वत क्षण से तीन गुसियों से सम्पन्न है, सदैव छह काय के जीवों की पतना में तत्पर है और ऐसा होकर जो अपराधी माणी पर भी कोष नहीं करता, 'मेश समस्त प्राणियों पर मैत्री माद है, किसी के साथ वैर नहीं है' इस वचन के अनुसार जो सब के प्रति मैत्री माव का आय-रण करता है अपने तप संयम आदि की उत्कृष्टता को छेकर और वृसरों की छग्नुना मकट करने की बुद्धि से अधिमान नहीं करता, उसे 'माहन' कहना चाहिए। अर्थात् इन गुणों से सम्पन्न अनगार 'माहन' पद का बाच्य होता है ॥३॥

છે, સદા છ કાયના જીવાની યતનામાં તત્પર છે, અને એવા થઇને જે અપ-રાધી પ્રાણી પર પણ ક્રોધ કરતા નથી, મારે બધા જ પ્રાણિયો સાથે મૈત્રી ભાવ છે, કેાઈની સાથે વેર નથી.' આ વચન પ્રમાણે જે સઘળાની સાથે મૈત્રી ભાવનું આચરણ કરે છે. પેતાના તપ અને સંયમના ઉત્કૃષ્ટ પણાની અને બીજાનું લઘુપણું પ્રગટ કરવાની બુદ્ધિયી અભિમાન કરતા નથી. તેને 'शाहक' કહેવા જોઇએ. અર્થાત્ આ ગુણાથી સુક્ત અનગાર 'माहन' પદ સુક્ષ્ત હોય છે. ાહા

सुत्रकृताङ्गस्त्रे

भादानमात्मनः पद्वेषहेतुः ततस्ततः आदानात् पूर्वं मतिविरतः माणाविपातात् स्वाद् दान्तः द्रविको व्युत्सुष्टकायः श्रमण इति वाच्यः (।सू० ४।।

टीका—'एस्य वि समणे' अवापि श्रमणे प्रोक्तिविरत्यादिमुणविशिष्टे श्रमणविषयेऽपि वक्तव्यम् । कि वक्तव्यमित्याह—यः पूर्वोक्तगुणविशिष्टः श्रमणः, तेन वक्ष्यमाणगुणवता माव्यम् , तथाहि—'श्रणिस्सए' अनिश्रितः, नि=निश्रयेन, श्रमिक्येन वा, श्रितः शरीरादावासक्तो निश्रितः, न निश्रितोऽनिश्रितः शरीरादावासक्तिरिहतः । ऐहरुौकिकफलाशंसारिहतो वा, तथा—'श्रणियाणे' अनिदानः— निदानवर्जितः स्वर्गादिपरकोकाशंसारिहतः 'आदाणं च' आदीयते कर्म येन तत् आदानम्, वक्ष्यमाणं कर्मवन्धकारणभूतं, तथाहि—'श्रह्वायं च' अतिपातं च पाणा-तिपातम्, 'मुसावायं च' मृषावादं च—असत्यवचनम्, अथवा—येन वचनेन माणा-तिपातः संमवेत् तादृशं वचनम् उपलक्षणाद् अदत्तादानं च । तथा—'वहिद्धं च' मैथुनम् परिग्रहकरणात् परिग्रहं च, हिसादीन पञ्चापि पाषस्थानानि परित्यजित,

अब 'श्रमण' शब्द का अर्थ कहते हैं-'एस्थ वि समणे' इत्पादि।

टीकार्थ-पूर्वोक्त विरति आदि गुगों से युक्त अमण के विषय

में भी कहना चाहिए। अर्थात् जो अमण पूर्वोक्त गुगों से विशिष्ठ है

इसे आगे कहे जाने वाले गुगों से भी सम्पन्न होना चाहिए। वे गुण

हस प्रकार हैं-अनिश्रित हो अर्थात् दारीर आदि संबंधी आसक्ति से

रहित हो चा इहलोक संबंधी कामनाओं से रहित हो, निदान अर्थात्

ह्यागीदि परलोक संबंधी आकांद्रा से रहित हो, कर्मबन्ध के कारणभूत

प्राणातिपात, मृवावाद अथवा हिंसाकारी वचन और उपलक्षण से

अदलादान, मैशुन और परिग्रह से रहित हो अर्थात् जिसने हिंसा

आदि पांचों पापस्थानों का अर्थात् पांच आसवों का परित्याग कर

दिया हो, तथा कोच, मान, माया, लोभ, प्रेम (विषय संबंधी अनुराग)

हुने 'अमण' शण्डने। अर्थ डहे छे. 'एत्य वि समणे' र्यत्याहि.

ટીકાર્ય — પૂર્વોકત વિરતિ વિગેરે ગુણાયી યુક્ત શ્રમણના સંબંધમાં પણ કહેવું ભેઈએ. અર્થાત્ જે શ્રમણ પૂર્વોકત ગુણાયી યુક્ત છે, તેને હવે પછી માગળ કહેવામાં આવનાર ગુણાયી યુક્ત થવું ભેઈએ. તે ગુણુ આ પ્રમાણે છે.—અનિશ્રિત હાય અપ્રતિભંધ વિહારી અર્થાત્ શરીર વિગેરે સંબંધી આસ ક્રિતથી રહિત હાય, અથવા આલોક સંબંધી કામનાઓથી રહિત હાય, નિદાન અર્યાત્ સ્વર્ગાદ પરલાક સંબંધી આકાંક્ષાથી રહિત હાય, કર્મભંધના કારણ બૂત પાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અથવા હિસાકારી વચન અને ઉપલક્ષ- થયી અદત્તાદાન, મેંગુન અને પરિગ્રહથી રહિત હાય, અર્થાત્ જેણે હિંસા

तया 'कोहं' कोधम्-अभीति स्वरूपम् 'माणं' मानम्-आत्मोत्कर्षरूपम् । 'मायं' मायां=परवश्चनादि स्वरूपम् । 'लोहं' छोमं=मूर्स्छोस्वमावकम् । 'पिङजं' भेम− विषयादिसागन्नक्षणम् । 'दोसं च' द्वेषम् – अपीतिलक्षणम् स्वस्य परस्य वाधकं वा । प्तत्सर्वे जीवस्य संपाराय मवति, न तु मोक्षमाप्तये अपि तु मोक्षविष्यताय मवति, अत पतेषां स्वरूपं अपरिवया बात्वा, पत्याख्यानपरिवया यः परित्यनित. स श्रमण इति पदेन धाच्यो भवतीस्यग्रेण सम्बन्धः 'इच्चेव' इत्येवम् 'जशो जशो' यती यतः-यस्माद् यस्मात् कर्मवन्त्रकारणात् 'अप्पणी आदाणं' आत्मनः आदा-नम्-इहळोकपरलोकहानिकारकं सावधकमीपार्ननं भवेत्। तथा-पद् यत् कर्म 'पदेसहेळ' महेपहेतुध भवेत्। 'तश्रो तश्रो' ततस्ततः तस्मात्तस्मात् आत्मनः पर्ध्वसकारणात् 'आयाणाभो' आदानात्-कर्मवन्धकारणभृतात् 'पाणाइवाया' भाणा-विवातात् प्राणातिवातादि सर्वस्मात् 'पुन्तं' पूर्वमेन आदानागमनात् पूर्वमेन 'पडि-विरए सिया' मतिनिरतः स्यात् सर्वेभ्योऽनथेहेतुभ्यो विरतो भवेत । स एव 'दंते' दान्तः प्रतिरुद्धेन्द्रियविषयविकारः जित्तेन्द्रिय इत्यर्थः, तथा 'दविष' द्रविकः-द्वेष (अवीति) यह सब दोष जीव के जन्म मरण के कारण होते 🛊 और मोक्ष के छिए नहीं प्रत्युत मोक्ष के बाधक हैं। अतएव जपरिज्ञा से इनके स्वरूप को जान कर प्रत्यारूपान परिज्ञा से जो त्याग देता है, षह 'श्रमण' पद का वश्च्य होता है!

इस प्रकार जिस जिस कारण से आत्मा को इड्लोक परलोक में हानि कोरक सावद्य कर्मों का उपार्जन है। और जो जो कर्म प्रदेव का कारण हो, उस उस कर्भषम्य के कारणभून माणातिपात आदि से पहले ही कर्मषम्य का कारण उपस्थित होने से पूर्व ही विरत हो जाय। सभी अन्धे के कारणों से दूर हट जाय। ऐसा दान्त, द्रविक और ज्युक्ष छ

વિગેર પાંચે પાપરથાનાના અર્થાત પાંચ આઝાવાના પરિત્યાગ કરી દીધા હાય, તથા ક્રોધ, માન, માયા, લાભ પ્રેમ (વિષય સંભંધી અતુરાગ) દેવ (અપ્રીતિ) આ ભધા દેવા જીવને જન્મ મરણના કારણે હાય છે. અને માક્ષ માટે હોતા નથી. ઉલ્ટા માક્ષના આધક છે. તેથી જ સપરિજ્ઞાથી તેના સ્વરૂપ્યને બાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેના ત્યાંગ કરે છે, તે શ્રમણ પદથી કહેવાને ચાંગ્ય ગણાય છે.

આ રીતે જે જે કારણથી આત્માને આ લાક અને પરલાકમાં હાનિ-કારક સાવદ કર્મોતું ઉપાર્જન ન હાય, અને જે જે કર્મ દ્વેવના કારણ રૂપ હાય, તે તે કર્મબંધના કારણ ભૂત પ્રાણાતિપાત વિગેરેથી પહેલેથી જ કર્મ ભંધનું કારણ ઉપસ્થિત થયા પહેલા જ વિસ્ત થઈ જાય. સઘળા અનર્થના

स्परिताकस्य

सन्संयमयुक्तः, 'बोसट्टकाए' ब्युत्स्ष्टकायः निष्पतिकर्मतया परित्यक्तकायमम्बदः 'समणे चि वच्चे' श्रमण इति वाच्यः-पूर्वीक्तसर्वग्रणविशिष्टः यः सः-श्रमणतया वाच्यो भवतीति भावः ॥द्व० ४॥

माहन शब्दस्य यत् मष्टतिनिभित्तं कथितं तस्यानुदृत्तिः श्रमणेऽपि समधि-गतम् तद्वदिहापि, माहनशब्दस्य यत् पापाद्विरत्यादिकं मतिपादितं तस्पर्वमेत्र मिश्चशब्देपि संयोजनीयम्-इत्याशयेन मतिपाद्यते 'पस्थ वि' इत्यादि ।

मुख्य-एत्थ विभिक्ख् अणुन्नए विणीए नामए दंते द्विए वोस-टुकाए संविधुणीय विरूवरूने परिसहोत्रसमो अज्झप्पजोग सुद्धा-दाणे उवट्टिए ठियप्पा संखाए परदत्तभोई भिक्खू ति वच्चे ।सु.५।

छाया--अत्रापि भिश्चरतुरनतो तिनीतो नामको दान्तो द्रविको ब्युरस्रष्टकायः संविध्य विकाह्यान् परीषद्देशसर्गान् अध्यात्मयोगञ्जद्वादानः उपस्थितः स्थितात्मा संख्याय परदत्तमोजी भिश्चरिति वाच्यः ॥५॥

काय मुनि 'श्रमण' शब्द से कहा जाता है। तात्पर्य यह है कि इन गुणों और पूर्वीक्त गुणों से युक्त मुनि 'श्रमण' कहलाता है ॥१॥

'माहन' शब्द का जो प्रष्टुत्ति निमित्त पहले कहा चुका है, अर्थात् जिन गुणों के कारण 'माहन' पद की बाब्यता निरूपित की गई है, उनका 'श्रमण' में भी होना बतलाया गया है। आश्रय यह है कि जैसे माहन के गुण श्रमण में होना आवद्यक है, उसी प्रकार श्रमण के समस्त गुण 'भिश्लु' में भी होने चाहिए। इस आश्रय से आगे कहते हैं 'एहथ वि' इस्यादि।

કારણુંથી ક્રુર થઇ જાય, એવા દાન્ત, દ્રવિક, અને વ્યુત્સપ્ટકાય સુનિ 'શ્રમણ' શખ્દથી કહેવાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે---આ ગુણા અને પૂર્વોક્ત ગુણાથી યુક્ત મુનિ શ્રમણ કહેવાય છે. હજા

'માદ્દન' શખ્દના જે પ્રવૃત્તિ નિમિત્ત પહેલાં કહેલ છે. અર્થાત્ જે ગુઢ્યોને કારણે 'માહન' પદનું વાચ્યપણું નિરૂપિત કરવામાં આવેલ છે, તે ગુઢ્યો શ્રમણમાં પણ હોવાનું કહેલ છે. કહેવાના આશય એ છે કે-જેમ 'માહન'ના ગુઢ્યો 'શ્રમણમાં હોવાનું જરૂરી છે, એજ પ્રમાશે શ્રમણના સલળા ગુઢ્યો 'લિસુ'માં પણ હોવા તેઇએ. એ આશયથી આગળ કહે છે, 'લ્લા લિ' ઇલાક

टीका--'प्तथ वि' अत्रापि-माहनशब्दस्य यत्मवृत्तिनिभित्तं, तत्सवं भिश्चशब्दे संयोजनीयम्। ननु अर्थभेदादेन कब्दभेदो भवति। तथा च-यदि माहनिभिद्धकः योहभयोरेक प्वार्थः, तदा-कृत त मे मेंद इत्यतआह-यः 'भिक्ख्' भिश्चः पूर्वेकिमाहन गुणविशिष्टः प्रनृति निरवधिभक्षणशीली मुनिः। अयं भावः-न केवलं त एव गुणा इह भिक्षी, ये कमयो भेदो न स्याद् किन्तु ते सन्त एव प्रयोऽधिकाः अन्येऽपि षहवो गुणा मवन्ति, अतस्तयोमाहनिभिद्यक्षयोक्षमयोस्तद्विषये साम्यत्वेऽपि कथित्रद् अस्ययेव द्वयोभेद इति। अध त एव भेदस्यका गुणाः भददर्थन्ते-'अणुन्नए' अनुन्नतः, न उन्नतो द्विविधः-द्रव्यतो सावतस्य, तत्र द्वयतः श्रीरोच्छ्रा-

टीकार्थ—माहन काड़ का जो प्रवृत्ति निवृत्ति है, वह सब मिशु में भी समझ हेना चाहिए। यहां आशंका होती है कि अर्थ के भेद से ही दावद में भेद होता है। अगर माहन और मिशु का एक ही अर्थ है तो उसमें क्या भेद है? इसका सम्माधान करते हैं यह मुनि मिशु कह लाता है जो माहन के प्रयोक्त गुणों से सम्पन्न होता हुआ निरवध मिश्रा ग्रहण करता है। तारपर्य यह है जो गुण माहन के बतलाये गये हैं, सिर्फ वही गुण भिश्रु में नहीं होते जिससे की दोनों में भेद न रह जाय, किन्तु भिश्रु में माहन के गुणों के साथ साथ अन्य भी बहुत से गुण पाये जाते हैं। अतएव जन समान गुणों की अपेक्षा से दोनों में समानता होने पर भी अन्य विद्याय गुणों के कारण दोनों में भेद है ही। दोनों में मेद करने बाले गुण ही यहां दिखलाए जाते हैं।

भिञ्ज उन्नत न हो। उन्नत दो प्रकार के होते हैं-द्रव्य से और भाव

ટીકાર્ય — 'માહન' શખ્દની જે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ છે, તે સઘળી પ્રવૃત્તિ, નિવૃત્તિ ભિલુમાં સમજવી જેઈ એ. અહિયાં એવી શંકા થાય છે કે—અર્થના ભેદથી જ શખ્દમાં ભેદ હાય છે જે માહન અને ભિલુ શખ્દના એક જ અર્થ હાય તો તેમાં શું ભેદ છે ? તેનું સમાધાન એવું છે કે—જે 'માહન' શખ્દના પૂર્વોક્ત યુણાથી યુક્ત હાતા થકા નિરવદ્ય ભિલા ગ્રહ્યુ કરે છે, તે મુનિ ભિલુ કહે-વાય છે. કહેવાનુ તાત્પર્ય એ છે કે—જે ગુણ 'માહન' ના ખતાવેલા છે. કેવળ એજ ગુણા માહનના હાતા નથી, કે જેથી ખન્તમાં ભેદ ન રહે, પરંતુ ભિલુમાં માહનના ગુણા ઉપરાંત ખીજા પણ અનેક ગુણા હાય છે. એથી જ એ સમાન ગુણાની અપેક્ષાથી ખન્તમાં સરખા પણું હાવા છતાં પણ ખીજા વિશેષ ગુણા હાવાનું સંભવિત હાવાથી ખન્તમાં ભેદ હાય જ છે. ખન્તમાં ભેદ ખતાવવા વાળા ગુણા જ અહિયાં ખતાવવામાં આવે છે.

ભિક્ષુ ઉન્નત- ઉચા ન **હા**ય ઉન્નતપશું બે પ્રકારનું હાય છે, દ્રવ્યથી

यवान भावतः जात्याद्यमिमानवान , अत्र भावोन्नतस्याधिकारस्तेन मिछः भावतौ न उन्नतः अनुन्नतः जातिकुरुविद्यातपः संयमाचभिभानवर्जितः, अतएव 'विणीए' विनीतः≔गुर्वादिरत्नाधिकानां विनयपतिपत्तिकारकः, यतो विनीतस्ततः 'नामप्' नामक:-नामयति नम्रीकरोति अपनयतीत्यर्थः इन्तावरणीयाद्यष्टविधं कर्म यः स नामकः, पद्वा नामयति-नन्नीकरोति वैयावृत्त्यादिकरणेन सुर्वादिनिदेशकरणेन च स्वात्मानं यः स नामकः -कर्मक्षपणशीखी नमनशीखी, वा, तथा 'दंते' दान्त≔ इन्द्रिय नो इन्द्रिय दमनकारकः, 'दविष्' द्रविकः, द्रवः−संध्मः, सोऽस्यास्तीति द्रवी, द्रवी एव द्रविकः=मत्संयपदान्, तथा 'वोसट्टकाए' व्युत्कष्टकायः स्नानादि संस्काराकरणेन त्यक्तकायनमस्यः, यतो च्युःस्टब्काशः अतत्व परीषहोपसर्गैविजयः से। दारीर की ऊंचाई वाला द्रव्य उन्नत और आति आदि का अभि मान करने वाला भाव से उन्तर कहलाता है। यहां भाव से उन्तर ग्रहण करना चाहिए। जो भाव से उन्नत न हो अर्थात् जाति, कुल, विद्या, तप एवं संपम आदि के अभिमान से रहित हो। भिक्षु को विनीत अर्थात् गुरु तथा दीक्षापर्याच आदि में बड़े मुनियों की विनय प्रतिपत्ति करनी चाहिए। विनीत होने के कारण उस नामक होना चाहिए अर्थात् ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्मों को नमाने बाला हर करने बाला हो ना चाहिए। अधवा नामक वह है जो वैधाष्ट्रस्य आदि करके तथा गुरु के आदेशों का पालन करके अपने आपको नम्र बनाता-नमाता है। यह इन्द्रियों और मन का दमन करने वाला हो, हिषक अर्थात् संधमधान् हो, स्नानादि दारीर संस्कार से रहित हो कर देह की ममता से रहित हो। जब वह देहममता से रहित होता है तो

અને ભાવથી. શરીરની ઉંચાઇ વાળા દ્રવ્યથી ઉન્નત કહેવાય છે. અને જાતિ વિગેરતું અભિમાન કરવાવાળા ભાવથી ઉન્નત કહેવાય છે, અહિયાં ભાવથી ઉન્નત કહેવાય છે, અહિયાં ભાવથી ઉન્નત પહ્યું ગહેલું કરવું એઇએ. જે ભાવથી ઉન્નત ન હાય અર્થાત જાતિ, કુળ, વિદ્યા, તપ, અને સંયમ વિગેરના અભિમાનથી રહિત દ્વાપ. ભિક્ષુએ વિનયશીલ અર્થાત્ શુરૂ તથા દીક્ષા પર્યાય વિગેરથી માટા મુનિયાની વિનય મિતિપત્તિ કરવી એઇએ. વિનીત હાવાને કારણે તેણે 'નામક' હાતું નેઇએ. અર્થાત્ ગ્રાનાવરણીય વિગેર આઠ પ્રકારના કર્મોને નમાવવા વાળા-દ્વર કરવાનાળા હાવું એઇએ.

અથવા જે વૈયાવૃત્ય કરીને તથા ગુરૂની આજ્ઞાનું પાલન કરીને પાતાને નમ્ર ખનાવે છે, તમાવે છે, તે નામક કહેવાય છે. તેથે ઇન્દ્રિયો અને મનનું દમન કરવાવાળા થવું. દ્રવિક અર્ધાત્ સંયમવાન્ હોાવું, સ્નાન વિગેરે શરી રના સંરકારાથી રહિત થઇને દેહની મમતાથી રહિત થવું. જ્યારે તે દેહ मामध्येवान् अवेदतआह-'निस्वस्वं' विस्पर्सपान्-नानाविभान् अनुक्षमिनिकुलान् नरामरिवर्यवस्तान् वा 'परीसहोवसमो' परीपरोपसर्गान् परीपरान्सुभादिद्वार्विश्वतिविधान्, उपसमीत् देवादिकृतोषद्वान् 'संविधुणीय' संविध्यअपनीय धर्मध्यानेकद्त्तविक्तवेन तदननुभवनतया द्रीकृत्य सन्यक् अधिनाव 'अश्वस्यजोगसुद्धादाणे' अध्याश्मयोगशुद्धादानः, तत्र अध्यात्मयोगेन सुपिनिश् तान्तःकरणकारणभूतेन धर्मध्यानरूपेण शुद्धं=निर्मतम् आदानं=वारितं यस्य त तथा, शुद्धान्तः करणपरिपालितस्वेन निरतिवारवारिणवानित्यर्थः, क्यमेषस् १ इत्याह-'उत्रहिए' उपस्थितः संयमे प्रश्चतः, प्रकृष्टोत्साहपूर्वकं सिंहबत् शौर्यमावेन संयमे समुपस्थितः संयमं गृहीतवान् न तु श्वृगास्त्रमावेनेति भावः, अत्यव

इसमें परीवहों और उपसगों को जीतने का सामध्ये प्रकट होता है, अतएव सूत्रकार कहते हैं-वह नाना प्रकार के क्षुधा आदि बाईस परी-वहों को तथा देवें। मनुष्यों एवं तिर्घ वो द्वारा उत्पन्न किये जाने वाछे अनुकूल और प्रतिकूल उपनों, को धर्मध्यान में एकाप्रचित्त होकर अनु-भव ही न करे अर्थात् समभाव से उन्हें सह छे। अपने वचन और काय के योग को आत्मा में लगा कर शुद्ध चारित्र का पालन करे। निरतिचार सम्यक्त का पालन करने के कारण संयम में प्रवृत्त हो अर्थात् उत्कृष्ट उत्साह के साथ सिंह के समान श्रुतापूर्वक संयम में उपस्थित हो, श्रुगाल के समान नहीं। संयम के पालन में भी स्थिर हो अर्थात् सिंह के समान ही उत्साह के साथ संयम का पालन करता हो। ऐसा होकर संसार की असारता को तथा संसार से तारने वाली

મમતાથી રહિત હોય છે, તો તેમાં પરીષહા અને ઉપસર્ગીને જીવવાની શક્તિ પ્રગટ થાય છે. તેથી જ સ્ત્રકાર કહે છે કે-તે અનેક પ્રકારના કુષા વિગેરે બાવીસ પ્રકારના પરીષહાને તથા દેવા, મનુષ્યો, અને તિય' ચા દ્વારા ઉત્પન્ન કરવામાં આવનારા અનુકૂળ અને પ્રતિકૃળ ઉપસર્ગીને ધર્મધ્યાનમાં એકાગ્રિગ્તનવાળા થઇ ને તેના અનુભવ જ ન કરે અર્થાત્ સમસાવથી તેને સહન કરે. પોતાના મન વચન અને કાયના યાત્રને આત્મામાં લગાવીને શુદ્ધ ચારિત્રનું પાલન કરે, નિરતિચાર સમ્યકૃત્વનું પાલન કરવાના કારણે સંચમમાં પ્રવૃત્ત વહેવું અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ ઉત્સાહની સાથે સિંહની જેમ શૂરતા પૂર્વંક સંચમમાં યમમાં તત્પર રહે. શિયાળની જેમ નહીં. સંચમના પાલનમાં પણ સ્થિય રહેવું. અર્થાત્ સિંહની સમાન ઉત્સાહ પૂર્વંક સંચમનું પાલન કરતા રહેવું. એ પ્રમાણે થઇ ને સંસારના અસારપણાને તથા સંસારથી તારવાવાળી કર્માં

'ठिपपा' स्थितात्मा स्थितः - स्थिति भृतः संयमे आत्मा यस्य स तथा संपमपालने प्रिति सिंहसद्शसीत्साहभावभानित्यर्थः, एताहशः सन् 'संखाए' संख्याय हात्वा संसारासारतां, बोधे दुंडभतां संसारोत्तरणसामग्रीयृत-कर्मभृम्यादिमाप्तिदीर्लभ्यम्, उद्गमोत्पादनाद्याहारदोषान् वा विज्ञाय 'परदसभोई' परदस्मोजी परें: - यहस्यैः आत्मार्थे निर्वेतितं, तेरेव तस्मादुद्धत्य दत्तं तद् मोक्तं बीखं यस्य स तथा, परदसमोजी न तु स्वयं पनत्वा ग्रङ्को इति मादः, एताहभः गुलगणविश्विष्टो मवेत्, पूर्वोक्तगुणसंपन्न एव मिक्षुश्रव्देन कथितुं योग्यो मवेदिति भावः॥५॥

भिश्चं निरूप्य नियन्यपद्व्याख्यामाइ-

म्लग्-एस्थ वि णिग्गंथे एगे एगविऊ बुद्धे संविछन्नसोए सुसंजए सुसमिए सुसामाइए आयनायपत्ते विऊ दृहुओ वि सोय पिलच्छिन्ने णो प्रयासकारलाभट्टी धम्मट्टी धम्मविऊ णियागपडिवन्ने सिमियं चरे दंते दिवए वोसट्टुकाए निग्गंथे ति वस्त्वे, से एवमेव जाणह जमहं भयंतारो, तिवेमि ॥स्०६॥ सोलसमं गाहडझयणं समत्तं॥ समत्तो पढमो सुयक्तंथो॥

छाया—अत्रापि निर्मश्यः एकः एकवित् बुद्धः संहिन्नस्रोताः सुसंयतः सुसमितः सुसामायिकः आश्मवादमाप्तो विद्वान् द्विधापि स्रोतः परिच्छिन्नो नो कम भूमि आदि की प्राप्ति रूप सामग्री की वुर्लभता को जान कर अथवा आहार के उद्गम उत्पादना आदि दोषों को जान कर परद्श्य मोजी हो अर्थात् गृहस्थों ने अपने स्वयं के लिए भोजन बनाया हो और उसमें से निकाल कर दिया हो, उसी को खाने वाला हो—स्वयं पका कर न खादे। इस प्रकार जी पूर्थोक्त गुणों के साथ इन सब गुणें। से युक्त है। वही सुनि 'भिक्षु' शब्द से कहा जाना है।।।।।

ભૂમિ વિગેરની પ્રાપ્તિરૂપ સામગ્રીના દુર્લાભ પણાને જાણીને અથવા આહારના ઉદ્દેગમ ઉત્પાદના વિગેરે દોષોને જાણીને પરદત્ત-ખીજાએ આપેલ આહારને લેનારા હોય. અર્થાત્ ગૃહેરથાએ પોતાના માટે જે આહાર બનાવેલ હાય અને તેમાંથી કહાડીને આપેલ હાય તેના જ આહાર કરવાવાળા હાય, અર્થાત્ સ્વયં રાંધીને ન ખાય, આ પ્રકારના જે પૂર્વીક્ત ગુણાથી યુક્ત હાય એજ મુનિ 'સિદ્ધું' શખથી યુક્ત કહેવાય છે. ાાપા

DIES P

## समयार्थंबोचिनी दीका प्र. श्रु. अ. १६ विधिनिवेधस्वरूपनि रूपणम्

प्जासरकारलामार्थी धर्मार्थी धर्मविन्नियागमितपन्नः समगं चरेद्दान्तो द्रविको ध्युरमृष्टकायो निर्धेन्य इति वाच्यः, तदेवमेव जानीत यदहं भयत्रातारः इति ब्रवीमि ॥६॥

॥ इति बोड्यं गाथाऽध्ययनं समाप्तम् ॥ समाप्तः मथमः श्रुतस्कन्धः ॥

टीका— "प्त्य वि' अनावि 'णिग्गंथे' निर्मन्थे—निर्मन्यविषये पि मिश्चुके पे गुणाः ते निर्मन्थेऽपि आवश्यका एव । पूर्वोक्ता ये गुणास्तिर्गुणगणिर्धुक्तो सुनि निर्मन्थे भवति । परन्तु तत्वोऽतिस्क्ता अपि गुणास्तत्र भवितु महिन्तीति तानेव वर्श्यति—यो सुनिः 'एमे' एकः द्रव्यतो भावतस्र, तत्र द्रव्यत एकः एकाकी सद्दा-पक्रस्तिः, भावतः—रागद्धेवादिरहितः, 'एकविकः' एकवित् 'एक एव जीवः पर-छोकादौ गच्छति, नाऽन्यः तस्य कश्चित्सहकारी' इत्येवं यो जानाति सः, यद्वा द्रव्याधिकनयेन एक आस्मा 'एगे आया' इति वचनात्, तं वेति≔नामातीति

भिक्षु दाब्द की व्याख्या करने के पक्षात् अब 'निर्प्रन्थ' पद की व्याख्या करते हैं—'एस्थ वि णिग्गंथे' इत्यादि।

टीकार्थ—जो गुण 'भिक्षु' के कहे गए हैं, वे सब 'निर्यंन्य' में भी आवद्यक हैं। उन गुणों के अतिरिक्त निर्यन्य में कुछ अन्य विदिष्ट गुण भी होना च।हिए। उन्हें यहां कहते हैं।

निर्श्व मुनि एकाकी हो। एकाकी दो प्रकार से होता है इच्य से और भाष से। जो सहायक से रहित हो वह इच्य से एकाकी और राग देख रहित भाव से एकाकी कहलाता है। वह एकवेसा हो अधीत यह जानता हो कि जीव अकेला ही परलोक में जाता है, उसका कोई सहायक नहीं है अधवा 'एगे आया' इस शास्त्र वाक्य के अनुसार इट्यार्थिक नय से आत्मा एक ही है ऐसा जानता हो। बुद्ध हो पदायाँ

ભિક્ષુ શબ્દની વ્યાખ્યા કર્યા પછી હવે 'નિગ્ર'ન્થ' પદની વ્યાખ્યા કરે છે. 'હત્ય વિ નિગાંધે' ઈત્યાદિ

ટીકાર્થ — જે ગુણ 'ભિક્ષના કહેલા છે, તે સઘળા ગુણે નિર્ગન્થમાં પણ જરૂરી છે, તે ગુણે શિવાય, નિર્માયમાં બીજા કંઇક વધારે ગુણે પણ હોવા જોઇએ. તે અહિયાં બતાવવામાં આવે છે.

નિર્ગ યુનિ એકલા રહે. એકાકી એ પ્રકારના દ્વાય છે, દ્રવ્યથી અને ભાવથી, જે સહાય વિનાના દ્વાય તે દ્રવ્યથી એકાકી-એકલા ગણાય છે, અને જે રાળ દ્વેષથી રહિત હાય તે ભાવથી એકાકી કહેવાય છે. તે એક વેત્તા હાય, અર્થાત્ એ નાણતા હાય કે જીવ એકલા જ પરલાકમાં નાય છે, તેને સહાય કરનાર કાઇ નથી. અથવા 'एને બ્રાયા' આ શાસ વચન પ્રમાણે દ્રવ્યાનિક

षकित्। 'मुद्धे' बुद्धः पथानस्थितपदार्धनिषयकज्ञानदान संसारस्वरूपस्य ज्ञाता वा। 'संख्विन्नसोप' संख्विन्नसोताः, स्रोतो द्विविधम्-द्रव्यभानमेदान्-तत्र द्रव्यस्रोतः गर्वादिकम्, इन्द्रियरूपं ना, भावस्रोतः-मनोज्ञामनोज्ञशब्दादिषु मनः महितः, अत्र भावस्रोतसोऽधिकारस्तेन सं=सम्यग्रू षेण खिन्नानि विनाशितानि स्रोतांसीव स्रोतांसि मानस्रोतांसि कर्मागमनद्वाराणि येन सः संख्विन्तस्रोताः, निरुद्धकर्मागमद्वारः। 'सु संजप' सुसंयतः=सु सम्यक्तया संयतानि=वन्नीभूतानि स्वायत्तीकृतानि वा इन्द्रिय नो इन्द्रियाणि येन सः सुसंयतः वशीकृतेन्द्रियः। 'सुसिपि' सुसमितः, सु=सुष्ठु समितः पञ्चमकारकसमितिमिर्युक्तः सः सुसमितः, उपख्यात् विग्रिति सुद्धः 'सुसामाइए' सुसामायिकः-समस्य समभावस्य आयः छामो यत्र स्वसमायः, समाय एव सामायिकः सु=सुष्ठु सामायिकः समभानो यस्य स सुसामायकः श्रूमित्रादेषु समभावयुक्तः, 'आयवायपत्ते' आत्मवाद्वपत्तः-आत्मवादः

के यथार्थ ज्ञान से युक्त या संसार के स्वरूप का ज्ञाता हो। स्रोतों को रेक देने वाला हो। स्रोत दो प्रकार के होते हैं-द्रव्यस्रोत और भाव-स्रोत। खड़ू। आदि या हिन्द्रय द्रव्यस्रोत हैं तथा मने ज्ञ एवं अमनोज्ञ द्राव्द आदि में मन की प्रवृक्ति होना भावस्रोत है। यहां भावस्रोत ग्रहण करवा चाहिए। ताल्पर्य यह हैं कि निर्मान्ध सुनि कर्मके आगमन के द्वारों को निरुद्ध कर दे। इन्द्रियों को और मन के। सम्पक्त प्रकार से वशी मृत करे। पांच प्रकार की समितियों से युक्त हो और उपलक्षण से तीनों ग्रियों से ग्रह हो। सुसामायिक से युक्त हो। समभाव की प्राप्ति को सामायिक कहते हैं। ताल्पर्य यह है कि शतु-सिन्न आदि पर

નયથી આતમાં એક જ છે. એ પ્રમાણે બલુનાર હાય, ખુદ્ધ હાય, એટલે કે પદાર્થીના યથાર્ય જ્ઞાનથી યુક્ત અથવા સંસારના સ્વરૂપને બલુનાર હાય, ઓતાને રાકવા વાળા હાય, દ્રવ્ય સોત અને ભાવસીત્ર એમ સોત બે પ્રકારના હાય છે. ખાઉદ વિગેર અથવા ઇન્દ્રિય એ દ્રવ્ય સોત છે. તથા મનાજ્ઞ અને અમનાજ્ઞ શબ્દ વિગેરમાં મનની પ્રવૃત્તિ હાવી તે ભાવસોત છે. અહિયાં ભાવસોત ગહ્યું કરવા બેઇએ. તાત્પર્ય એ છે કે-નિર્ગન્ય મુનિ કમંના આગમના કારણોને રાકીદે. ઇન્દ્રિયાને અને મનને સારી રીતે વશ કરે. પાંચ પ્રકારની સમિતિયાથી યુક્ત હાય અને ઉપલક્ષણથી ત્રણે ગુન્તિયાથી ગુપ્ત હાય, સમભાવની પ્રાપ્તિને સામાયિક કહે છે. તાત્પર્ય એ કે કે-શત્રુપિત્ર વિગેર પર સમાન ભાવ ધારણ કરવાવાળા હાય,

आत्मास्वित्ववादः स प्राप्तो येन स आत्मवादपाष्तः आत्मास्वित्ववादीत्यर्थः,
यद्वा-तथा आत्मन उपयोगलक्षणस्याऽमंख्येयमदेशात्मकस्य संकोचिकाश्चवतः
स्वकृतकर्मफळमोक्तः मत्येकसाधारणशरीरतया व्यवस्थितस्य द्रव्यपर्यायतयानित्याः
नित्याद्यनंतधर्मात्मकस्य च वादः आत्मवादस्तं प्राप्त आत्मवादमाप्तः, 'विक्र' विद्वान्
जीवाजीवादिसमस्त्रपदार्थस्य स्वस्पवित्। 'दुइश्रो वि' द्विधातोऽपि द्वि पकारतोऽपि
दुव्यक्षोतांसि विषयेषु-इन्द्रियाणां पद्यच्यः, भावस्रोतांसि मनोक्षामनोक्षश्चदादिः
विषयेषु रागद्वेशोत्यचिल्वपाणि तानि परिच्छिकानि अपनीतानि येन स परिच्छिक्स्रोतः। तथा 'जो प्यासवकारलागद्वी' नो प्रवासत्कारलाभार्थीं, नो=नैव
स्वस्य प्रवायाः स्त्राचादिरूपाया सत्कारस्य वस्तादिरूपस्य लामः प्राप्ताः, तस्य
अर्थी=प्रार्थेकः प्रवासत्कारलागधीं प्रवासत्कारादिकं नेव्यतीति भावः, किन्दु -

समानभाव धारण करने वाला है। आत्मा के अस्तित्व को स्वीकार करता हो। अथवा उपयोग लक्षण वाले, असंख्यात प्रदेशी, प्राप्त शारीर के अनुसार संकोच विस्तार स्वभाव वाले, अपने किये कर्मके फल को भोगने वोले प्रत्येक दारीर और साधारण शारीर आदि रूप से रहे हुए, द्रव्य और पर्याय की अपेक्षा से नित्यता, अनित्यता आदि अनन्तधर्मी से युक्त आत्मा के बाद अर्थात् सिद्धान्त को प्राप्त हो। जीव अजीव आदि समस्त परार्थी के स्वरूप का शाता हो। उपर्युक्त द्रव्य और भाव रूप देशनों प्रकार के लोनों को बंध कर देने वाला हो। आदर सरकार बल्लादि के लाभ का अर्थी न हो, किन्तु शुन वारित्र धर्म का अभिलायी

આત્માના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરવાવાળા હાય, અથવા ઉપયાગ લક્ષણવાળા, અસંખ્યાત પ્રદેશી, પ્રાપ્ત શરીર પ્રમાણે સંકાચ વિસ્તાર સ્વભાવવાળા, પાતે કરેલા કર્મના કળને લાગવવા વાળા પ્રત્યેક શરીર અને સાધારણ શરીર વિગેર રૂપથી રહેલા, દ્રવ્ય અને પર્યાયની અપેક્ષાથી નિત્યતા, અનિત્યતા વિગેર અનંત ધર્મીથી યુક્ત આત્માના વાદ-સિદ્ધાંતને પ્રાપ્ત થયેલ હાય જવ અજવ વિગેર સઘળા પદાર્થાના સ્વરૂપને જાણનાર હાય, ઉપર કહેલ દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ બન્ને પ્રકારના સ્ત્રોતોને અંધ કરવાવાળા હાય આદર સતકાર અને વસ્ત્ર વિગેરના લાભની ઇચ્છાવાળા ન હાય, પરંતુ શ્રુતચારિત્ર ધર્મની અભિલાયા-ઇચ્છાવાળા હાય, અર્થાત્ જે આદર અને સતકાર માટે કિસાન

'धम्महो' धर्मार्थी धर्मः श्रृतचारित्रवगोलक्षणः तस्यैताऽश्वः मयोजनं विद्यते यस्य स धर्मार्थो । यः पूजासत्कारार्थे क्रियास न मवर्तते, अपित धर्मोहक्षेनैव मवर्तते । सः कथमेवम् १ यतः सः 'धम्मविक् ' धर्मितित्, धर्म तत्कालं तत्कारणं च-यधावत् यो जानाति स धर्मिवित् । 'नियागपिडिवन्ने' नियागपितिपक्षः, नियागः-सम्यग्दद्यौनः इत्वारिषक्ष्यो मोक्षमार्गः, तं पितपक्षः स्वीकृतमोक्षमार्गः इत्यर्थः । य एताहवो स्विनेति स किं कुर्यादित्याह् 'समयं चरे' 'समतो चरेत्, सर्वत्र समानत्या व्यव- इरेत् शत्री मित्रे सुर्खे दुःखे लाभेऽलामे वा एकक्ष्यत्रीवाऽऽवरणं कुर्यात् । यधाहि चन्दनं च्छेदकस्य सेचकस्य वा द्वयोरिप समानत्या सुर्वन्धि समर्पयति तद्वत् समता चरेदिति मावः । कीह्यः सन् समभावं कुर्यात् तत्राह -'दंते' दान्तः- नितेन्द्रियः 'दविष्' दविषः सत्संयमवान्, द्रव्यः द्रव्यभूतो वा मोक्षगमनयोग्य-

हो। अर्थात् जे। आद्र एवं सत्कार के लिए कियाओं में प्रवृत्ति न करके धर्म के उद्देश्य से ही प्रवृत्त होता हों। इसका कारण यह कि है वह धर्म का वेत्ता हो-धर्म का, धर्म के फल को उसके कारण को यथार्थ रूप से जानने वाला हो। तथा सम्पक्दर्शन ज्ञान चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग को प्राप्त हो। इन सब गुणें। से सम्पन्न मुनि क्या करे ? सर्वत्र समभाव से व्यवहार करे शत्रु-मित्र, सुखदुःख या छाभ अलाभ में एक ही रूप से आवरण करे। जैसे चन्दन काटने वाले और सींचने वाले, दोनों के। समान रूप से सुगंध प्रदान करता हैं, उसी प्रकार समना का आवरण करे। कैसा हो कर समभाव का आवरण करे ? जितेन्द्रिय संपमवान् या मोक्षगमन की पोग्यतावाला तथा काधिक समता से रहित होकर समभावी हो।

ઓમાં પ્રવૃત્તિ ન કરતાં ધર્મના ઉદ્દેશથી જ પ્રવૃત્ત થતા હોય. તેનું કારણું એ છે કે-તે ધર્મવેત્તા હોય-ધર્મને, ધર્મના કળને અને તેના કારણુંને યથાર્થ રૂપથી જાણુવાયાળા હોય, તથા સમ્યક્તાન, સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ ગારિત્ર અને સમ્યક્તપ રૂપ માસ માર્ગને પ્રાપ્ત થયેલા હોય, આ બધા ગુણાથી સુકત સુનિ મેલ માર્ગને પ્રાપ્ત થય છે. આ બધા ગુણાથી સુકત સુનિ મેલ માર્ગને પ્રાપ્ત થાય છે. આ બધા ગુણાથી સુકત સુનિ શું કરે ! બધે જ સમલાવથી વ્યવહાર કરે. શત્રુ, મિત્ર, સુખદુ:ખ, અથવા લાભ અલાલમાં એક જ રૂપથી આચરણ કરે. જેમ ચન્દન, કાટવાવાળા અને (સીંચવાવાળા બન્નેને સરખા પણાથી સુગંધ આપે છે, એજ પ્રમાણે સમતાનું આચરણ કરે. કેવા થઈને સમલાવતું આચરણ કરતું ! તે ખતાવે છે-જોન્દ્રિય, સંયમવાન અથવા મેલ્સ ગમનની યાગ્યતાવાળા તથા કાયિક મમતાથી રહિત થઈને સમલાવી થવું.

ताबान् । 'बोसहकाप' ध्युःस्टटकायः -स्यक्तकायममस्यः श्ररीरसंस्काररद्वित इस्वर्धः, म एताइश्वरूणविश्विष्टः तथा -माहनश्रमणभिद्धशब्दानां च यत् महत्तिनिमित्तं, तेनापि च युक्तः सः 'णिग्गंथेति वच्चे' निर्धान्य शब्देन बोद्धव्यः । माहनश्रम-णादयः शब्दा न निर्धन्यात् अतिशयेन मिल्लाः, किन्तु-क्षयंचिद्धिकाः अभिन्नास्त्रति ।

संप्रति बालग्रुपसंहरन्नाह-मुधर्मस्वामी जंबृस्वाभिष्ठभृति शिष्यवर्गे पाइ-'से' इति यन्मया पतिपादितम् तत् 'प्वमेव' प्यमेव 'जाणह' जानीत युयम् । अत्र प्रनागिपि संश्चयविषयीसादयो न करणीयाः । यदहं किमिष बचीमि, तत् सर्वे प्रगवतो मुखात् श्रुतमेव बचीमि । न तु स्वमितिकल्पनया कथयामि-न च सर्वेक्ष वचनं विकल्पयितुं स्थाय्यम् , यतो हि तीर्थकराः 'मयंतारो' मयत्राताराः, रामद्वेष-

जो इन सब गुणों से गुक्त होता है तथा माहन, अनण और भिक्षु कहलाने योग्य गुणों से भी सम्पन्न होता है, वह मुनि 'निर्मन्य' हास् हारा कहने योग्य है। माहन अमण आदि शब्द निर्मन्थ से अतिहाय भिन्न नहीं है। किन्तु कथंचित् भिन्न और कथंचित् अभिन्न हैं।

अब शास्त्र का उपसंहार करते हुए-सुघमी स्वामी प्रभृति शिष्यवर्ग से कहते हैं-हे जम्मू! मैंने जो प्रतिपादन किया है, उसे तुम ऐसा ही समझो। इस विषय में तिनक भी संशय या विषयिस मत करना। मैं जो कुछ भी कहता हूं वह सब भगवान के मुख से सुना हुआ ही कहता हूं, अपनी ओर से कल्पना करके नहीं। सर्वज्ञ के बचन में विकल्प करना न्यायसंगत नहीं है, क्योंकि तीथें कर भय से प्राता होते हैं, रागवेप से रहित होने के कारण मभी प्राणियों की

જે આ ગુણોથી યુક્ત હોય, તથા માહન, શ્રમણ અને ભિલ્નું કહેવડા-વવાને યાગ્ય ગુણાથી પણ યુક્ત હોય, તે મુનિ 'નિર્વ'ન્ય' શબ્દને યોગ્ય કહે-વાય છે. 'માહન' 'શ્રમણ' વિગેરે શબ્દ નિર્ધ'ન્થથી અત્યંત ભિન્ન નથી. પરંતુ કથંચિત્ સિન્ન અને કથંચિત્ અભિન્ન હોય છે.

હવે શાસના ઉપસંહાર કરતા થકા સુધર્માસ્વામી જમ્બૂ-સ્વામી વિગેરે શિલ્ય વર્ગને કહે છે–હે જમ્બૂ મેં જે પ્રતિપાદન કહું છે, તેને તમા એજ પ્રમાણે સમને આ સંબંધમાં જરા પણ સંશય અથવા વિપર્યાસ કરવા નહીં. હું જે કાંઈ કહું છું તે સથળું ભગવાનના મુખથી સાંભળેલ જ કહું છું. પાતાની તરફથી કહ્યાના કરીને કહેતા નથી. સર્વજ્ઞના વચનમાં વિકહ્ય સંદેહ કરવા ન્યાય સંગત નથી, કેમકે–તીર્થ'કર ભયથી ત્રાતા ન્રક્ષક હોય છે. રાગ દ્વેયથી રહિત હોવાને કારણે સથળા પ્રાણિયોની સંસાર

राहित्येन सर्वेषां प्राणिनां संसारसमुदाद् रक्षणकत्तीरो अवन्तीत्यतो नान्यथा बदन्तीति भावः । 'त्ति' इति पूनिकपकारेण 'वेमि' व्यवीमि कथयामि । इति सुधर्मस्वामि कथनम् ॥६॥

संसार समुद्र से रक्षा करने वाले होते हैं। अतः वे अन्वधावादी नहीं हो सकते। ऐसा में कहता हूं। यह सुधर्मा स्वामी का वचन है ॥६॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री धामीलालजीमहाराजकृत "स्त्रकृताङ्गसूत्र" की समयार्थबोधिनी व्याख्या का विधिनिषेष नामक सोलहवां अध्ययन समाप्त ॥१६॥ ॥प्रथम श्रुतस्कंष समाप्त॥

સમુદ્રથી રક્ષા કરવાવાળા હાય છે. તેથી તેએા અન્યયા કહેવાવાળા હાતા નથી. એ પ્રમાણે હું કહું છું આ સુધર્માસ્વામીતું વચન છે. ઘરા જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પુજ્યશ્રી લાસીલાલજી મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર'ની સમયાર્થ બ્રાપિની વ્યાખ્યાનું વિધિનિષેધનાનનું સાળમું અધ્યયન સમાપ્ત ॥૧૩॥ પહેલું શ્રુતસ્ક'ધ સમાપ્ત ॥૧–૧૬ ॥



