

મથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦. વીર સંવત્ ૨૪૯૭ વિક્રમ સંવત્ર ૨૦૨૭ ક્રમવીસન ૧૯૭૧

: સુદ્રક: મણ્લિલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, 🐂 👘 ચાંઠા રાડ. અંગદોવાદ. 🖱

મૂલ્ય; રૂ. ૨૫≈૦૦

करते अवता जो हमोरी यत्म ना उनके लिये। जो जानते हैं तुच्व कुछ फिर यत्न ना उनके लिये ॥ जनमेगा मुझसा व्यक्ति कोई तत्त्व इससे पायगा। है काल-निरवंधि विप्रलप्टधवी ध्यान में सह-लायमां 🖬 🤻 🗉

45

**हरिगीतच्छ**न्दः

उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानधर्मा. काळो सयं, निरुत्रधिर्दिपुटा च पृथ्वी ॥ १ ॥ UZ

ू ये नाम केचिदिद्द नः प्रययन्त्यवज्ञा, अपनन्ति जे किमपि तान् प्रति नेप यत्नः ।

Published by : Shri Akhil Bharat S. S. Jain Shastroddhara 'Samitig Garedia Kuva Road, RAJKOT, (Saurashtra.), W. Ry, India

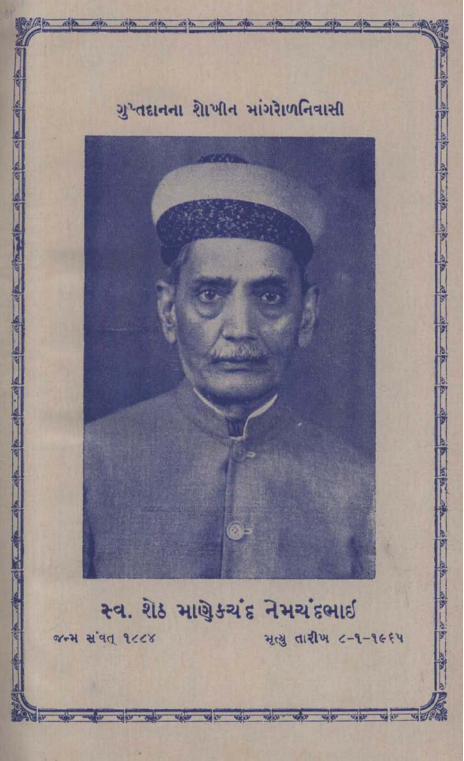
મળવાનું ઠેકાર્ણું : શ્રી અ. ભા, શ્વે. સ્થાનકવાસી જૈનશાસ્ત્રોહાર સમિતિ, કે. ગરેડિયા કુવા રાડ, rights, (rater )

www.kobatirth.org

# श्री स्त्रकृताङ्गस्त्र भाग ४ चौथे की विषयानुक्रमणिका

| अनुकम      | ांक विषय                                                                                 | পূষ্ঠ                     |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ę          | दूसरे अुतस्कंध की अवतरणिका                                                               | <b>१</b> -२               |
| ર          | पुण्डरीक नामका पथम अध्ययनका निरूपण                                                       | ३→१५२                     |
| ₹          | कियास्थान नामके दूसरे अध्ययनका निरूपण                                                    | <b>શ્ૡ</b> ૱– <b></b> ੩੪૬ |
| 8          | आह.रपरिका नामके तीसरे अध्ययनका निरूपण                                                    | <b>३</b> ४७-४ <b>१</b> ०  |
| લ્         | पत्थ्यान किया का उपदेश नामके<br>तीसरे अध्ययनकानिरूप्य                                    | ४३१-४७३                   |
| ६          | आचारश्रुत नामक पांच <b>वें अध्ययनका</b> निरूपण                                           | ४७४-५५३                   |
| 9          | आर्द्रेक कुमार के चरित वर्णनारमक<br>छट्ठे अध्ययनका निरूपण                                | <i>ष्<b>ष</b>४-६८६</i>    |
|            | सातवां अध्ययन                                                                            |                           |
| ć          | सातर्वे अध्ययन की विषयावतरणिका                                                           | <b>(</b> <9               |
| ९          | राजग्रह नगरका वर्णन                                                                      | ६८८-६९०                   |
| १०         | ळेप नामका गाथापतिका वर्णन                                                                | <b>६९०</b> -६९६           |
| ११         | उदकपेढा ऽपुत्रका आगमन एवं<br>गौतमस्वामी के प्रति प्रत्याख्यान संबंध<br>में शंका प्रदर्शन | <b>ह0्</b> ६-190 भ        |
| १२         | उदकपेडालपुत्रको गौतमस्वामीका उत्तर                                                       | 1908-1909                 |
| १३         | फिरसे गौतमस्वामी को उदकपेढालपुत्र का प्रश्न                                              | ૭१०-૭१೪                   |
| 88         | मतिझामंग के विषयमें फिरले गौतम स्वामी<br>का उत्तर                                        | ७१४-७१६                   |
| १५         | र्हिसात्यागके चारेमें उदकपेढाल पुत्र एवं<br>गौतमस्वमीके प्रश्नोत्तर                      | <i>ড</i> १७–७२३           |
| <b>१</b> ६ | गौतमस्वामीका दृष्टान्त सहित विशेष उपदेश                                                  | ૭૨૨૭૪૦                    |
| १७         | गौतमस्त्रमीका देशविरति धर्म आदिका समर्थन                                                 | ୫୧୦-୦୫୧                   |
| १८         | उपसंहार                                                                                  | ୫୦୫~୬୯୪                   |
|            | <b>1</b> ) 11                                                                            |                           |

॥ समाप्त ॥



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



રોઠ શ્રી શાંતિલાલ મંગળદાસભાઈ અમદાવાદ.



સ્વ. સુધીરભાઇ જય તીલાલ ઝવેરી સુંબઇ.



રોઢથી રામજીભાઈ શામજીભાઈ વીરાણી-રાજકેાટ.



(સ્વ.) શેઠશ્રી શામજભાઇ વેલજભા વીરાણી-રાજકાર



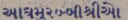
(સ્વ.) શેઠશ્રી છગનલાલ શામળદાસ ભાવસાર અમદાવાદ.



વચ્ચે બેઠેલા લાલાજી કિશનચંદજી સા. જૌહરી ઉનેલા સુપુત્ર ચિ. મહેતાબચન્દજીસા. નાના – અનિલકુમાર જૈન (દેાયતા) Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





ભાણવડ.



(સ્વ.) શેઠશ્રી દિનેશભાઇ કાંતિલાલ શાહ અમદાવાદ.



શક્લ્રી જેસિંગભાઈ પાચાલાલભાઇ ક્વ. શક્લ્રી આત્મારામ માણકલાલ અમદાવાદ en.



(સ્વ.) રોઠશ્રી હરખચંદ કાલીદાસ વાસ્મિ (સ્વ.) રોઠ રંગજીભાઈ માહનલાલ શાહ અમદાવાદ.



શ્રી વિનાદકુમાર વીરાણી



અમદાવાદ

For Private And Personal Use Only

(સ્વ.) રોડશ્રી ધારશીભાઇ જવણસાલ

ભારસી

શેક્મી મિશ્રીલાલજ લાલચ'દજ સા. લુષ્ડ્રિયા તથા શેકશ્રી જેવ'તરાજજી લાલચ'દજ સા.

શ્રી વૃજલાલ દુલ<sup>®</sup>ભજી પારેખ રાજકાર.

#### કાહારી હરગાવિંદ જેચંદભાઈ રાજકાર.

રીઠ પ્રભુદાસભાઇ સુલજીભાઇ દાશી રાજકોર



સ્વ. શ્રીમાન્ શેક્શ્રી સુક્તચંદજ સા. ભાલિયા પાલી આગવાર





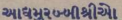




Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





પરેલ ડાસાભાઈ ગાપાલદાસ મુ. સાણ દ ( છ. અમદાવાદ )



૧ અમીચ દભાઇ તથા ૨ ગીરધરભાઇ ખાંઠવિયા

સ્વર્ગસ્થ ન્યાયસૂાંત' રતીલાલભાઈ ભાયચંદભાઈ મહેતા



श्रीमान होठ सा. श्री कानुगा धिंगडमलजी साब



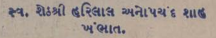
शहाजी श्री मोडीलालजी गलुन्डिया



치이었다. 회가 제 제 For Private And Personal Use Only

## આઘમુરખ્ઝીશ્રીઓ







स्व. शेठ ताराचंदजी साहेब गेलडा मद्रास.



રાઠ કીશનલાલજી કુલચ'દ સા૦ એ'ગલારવાળા



श्रीमान् सेठश्रा सीमराजजी सा. चोर्राडया



श्रीमान् होठ सा. चीमनलालजी सा. ऋषमचंदजी सा. अजीतवाले (संपरिचार)

વચ્ચે બેઠેલા માેટાભાઇ શ્રીમાન્ મૂલચંદજ જવાહીરલાલજી અરહિયા ૨ બાજુમાં બેઠેલા ભાઇ મિશ્રીલાલજી અરહિયા ૪ હનેલા સૌથી નનાભાઈ પૂનમચંદ અરહિયા ॥ श्री वीतरागाय नमः ॥ श्री जैनाचार्य--जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री घासीलाळत्रतिविरचितया समयार्थवोधिन्याख्यया व्याख्यया समस्रहतम्

# ॥ श्री-सूत्रऋताङ्गसूत्रम् ॥

(चतुर्थो भागः)

अग द्वितीयञ्चतस्कन्धः मारभ्यत्ते-

मथमञ्चतस्कःधसमाप्त्यनन्तरं द्वितीयञ्चतस्कन्धः मारभ्यते । मथमञ्चतस्कन्धे य प्वाऽधौः संक्षेपतो निरूपितास्त एवाऽस्मिन् द्वितीय शुत स्कन्धे युक्तिपुरस्सरं विस्तरेण निरूपिता भविष्यग्ति । संक्षेपविस्ताराम्यां निरू पिताः पदार्थाः सरस्रतया बुद्धिपथमधिरोइन्ति । अतः मथमञ्चतस्कन्धे ये पदार्थाः मतिपादिता स्त प्व विस्तरतो द्वितीयञ्चनस्कन्धे मतिपाधन्ते । अध्या-मथमञ्चत-स्कन्धे ये विषयाः प्ररूपिता स्त एव दृष्टान्तमदर्शनेन सरस्रतया बोधयित्तं द्वितीय-

#### द्वितीय अुतस्क्रन्घ का प्रारंभ-प्रथम अध्ययन

प्रथम अनस्कंघ की समाप्ति के पश्चात् दूसरा अनस्कंघ प्रारंभ किया जाता है। प्रथम अनम्बंघ में संक्षेप से जिन अथों का निरूपण किया गया है, वे ही अर्थ दूसरे अनस्कंघ में युक्तिपूर्वक और विस्तार से कहे जाएंगे। संक्षेर और विस्तार से कहे गए पदार्थ सरलता पूर्वक समझ में आ जाते हैं।

अधवा प्रथम अनुसरकंघ में जिन विषयों की प्ररूपणा की गई है, वही दृष्टान्त के द्वारा सरलना से समझाने के लिए दिलीय अनस्कंध

પહેલા શ્રુતસ્ક'ધની સમાપ્તિ પછી આ ખીજા શ્રુતસ્ક'ધનેર પ્રાર'ક્ષ કર-વામાં આવે છે. પહેલા શ્રુતસ્ક'ધમાં સ'ક્ષેપથી જે અર્થાનું નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે, એજ અર્થ આ ખીજા શ્રુતસ્ક'ધમાં સુક્તિપૂર્વક અને વિસ્તારથી કહેવામાં આવશે. સ'ક્ષેપ અને વિસ્તારથી કહેવામાં આવેલ પદાર્થ સરળતા પૂર્વક સમજવામાં આવી જાય છે.

અથવા પહેલા શુતરકંધમાં જે વિષયાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે, છેજ દેષ્ટાન્ત દ્વારા સરલ પણાથી સમજાવવા માટે બીજો શુતરકંધ મારંભ સ્**ર**ં ર ę

सुत्रष्ठताङ्गसूचे

शुतस्कन्धः घारभ्पते । अत उभाषपि स्कन्धौ समा नविषया देव । केदछं वयमे संझेपतो येषां मतिपादनं तैषामेवाऽत्र विस्तरेण कयनं मविज्यति । अस्मिन श्रुत स्कन्धे-पुण्डरीक १ कियास्थाना २ ऽऽहारपरिक्वा ३ मत्याख्याना ४ नगाग्श्रुताभ ऽऽद्रेक ६ नालन्दा ७ ख्यानि सप्ताऽध्ययनानि सन्ति । तत्र मयमश्रुतस्कन्धाऽ-ध्ययनाऽपेश्चयाऽर्थनो महत्वं विद्यते, अतो ऽस्य महाध्ययनमिति नामापि भवति । तत्र प्रथमाध्ययनं पुण्डरीकबिति नाम । तत्र पुण्डरीकं-कमलं तदुपमानेन धर्मे रुचिग्रुत्पादयितु दिलक्षणं महत्वामाख्यानं मदद्यं विषयोपमोनेभ्यो जन्तून व्या-वर्ष्य (निवर्त्य) मोक्षमार्गाय समर्थीकृतास्ते साधुभिस्तेषामेन संसारमोचकानां निदर्शनं कृतम्हस्कन्धे । तदनेन सम्बन्धेनाऽऽ शातस्य दिवीयश्रुतस्तम्धनन्धि-मधमाध्ययनस्य प्रथमं स्वमाह-'सुर्थ मे' इत्यादि ।

प्रारंभ किया जाता है। अन एव दोनों कियो का विषय समान ही है। अन्तर यही है कि प्रथम स्कंध में जिन विषयों का संक्षेप में प्रतिपादन है, उन्हीं का यहां विस्तार से निरूपण है।

इस खुतस्कंघ में सात अध्ययन हैं- पुण्डरीक (१) कियास्थान (२) आहारपरिज्ञा (३) प्रत्याख्यान (४) अनगारखुत (५) आईक (६) और (७) नालन्दा।

पथम अनस्कंध-अध्ययन की अपेक्षा बड़ा होने से इस का नाम महाध्ययन भी है। इसका प्रथम अध्ययन पुण्डरीक नामक है। पुण्डरीक का अर्थ है कमल। कमल की उपमा देकर पर्म में रूचि उत्पन्न करने के लिए महान् पुरुषों का आख्यान दिखलाकर, जीवों को विषय भोगों से नियृत्त करके साधुओं ने उन्हें मोक्षयार्ग के लिए समर्थ बनाया। इस

કરવામાં આવે છે. તેથી જ બન્ને શ્રુતરંકધાના વિષય સરખાેજ છે. અંતર એજ છે કે–પહેલા શ્રુતરકંધમાં જે વિષયાનું સક્ષેયથી પ્રતિપાદન કરેલ છે, તેનું જ અહિયાં વિસ્તાર પૂર્વંક તિરૂપણ કરેલ છે.

આ બ્રુતસ્ક'ધમાં સાત મધ્યયન છે. તે આ પ્રમાશે સમજવા, પુંડત્રીક (૧) ક્રિયાસ્થાન (૨) આક્રાર પરિજ્ઞા (૩) પ્રત્ય ખ્યાન (૪) અનગારબ્રુલ (૫) આર્દ્રક(૬) અને નાલન્દા (૭)

પહેલા શ્રુતસ્કંધ — અધ્યયતની અપેક્ષાથી મેઠ્ઠું હેલ થી આનું નામ મહાધ્યયન પણ છે. આનું પહેલું અધ્યયન પુંડરીક નામનું છે, પુંડરીકને અર્થ કેમળ એ પ્રમાણે થાય છે. કમળની ઉપમા આપીને ધર્મમાં રૂચિ ઉત્પન્ન કરવા માટે મહાન પુરૂષેતનું આપ્યાન બતાવીને જીવેતને વિષય લોશોથી નિવૃત્ત કરીને સાધુઓએ તેમને મેક્ષ માર્ગ મટે સમર્થ જનાત્યા.

à.

संमर्यार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

मूल्म-सुयं मे आउसं तेणं भगवया एक्मक्सायं। इह खलु पोंडरीए णामज्झायणे, तस्स णं अयमट्ठे पण्णत्ते-से जहा णामए पुक्सरिणी सिया बहुउदगा बहुसेथा बहुपुक् लला लढ्ढट्ठा पुंडरिकिणी पासाईया दरिसणिजा अभिरूवा पडिरूवा, तीसे णं पुक्सरिणीए तत्थ तत्थ देसे देसे तहिं तहिं वहवे पउमवरपोंड-रीया बुहया, अणुपुब्बुट्ठिया ऊसिया रुइला वण्णमंता गंधमंता रसमंता फासमंता पासादीया दरिसणिज्जा अभिरूवा पडिरूवा, तीसे णं पुक्सारिणीए बहुमज्झदेसभाए एगे महं पउमवरपोंड-रीए बुहए, अणुपुब्बुट्ठिए उस्तिए रुइले वन्तमंते गंधमंते रस-मंते फासमंते पासादीए जाव पडिरूवे। सब्वावंति च णं तीसे पुक्सारिणीए तत्थ तत्थ देसे देसे तहिं तहिं बहवे पउमवरपोंड-रीए बुहया, अणुपुब्बुट्टिए उस्तिए रुइले वन्तमंते गंधमंते रस-मंते फासमंते पासादीए जाव पडिरूवे। सब्वावंति च णं तीसे पुक्सारिणीए तत्थ तत्थ देसे देसे तहिं तहिं बहवे पउमवर-पोंडरीया बुइया अणुपुब्बुट्टिया ऊसिया रुइला जाव पडिरूवा, सब्बावंति च णं तीसे पुक्खरिणीए बहुमज्झदेसभाए एगं महं पउमवरपोंडरीयं बुह्यं अणुपुब्बुट्टिए जाव पडिरूवे ॥सू० १॥

छाया-श्रुवं मया आयुष्मन ! तेन मगवता एवमाख्यातम् । इइ खछ पुण्डरीकनामाध्ययनम्, तस्य खटबयमर्थः मज्ञप्तः । तद्यया नाम पुष्करिणी स्यात् बहूदका, बहुसेया, बहुपुष्कछा, छच्याधौ, पुण्डरीकिणी, मासादिका, दर्भानीया, अभिरूपा मतिरूपा । तस्याः खछ पुष्करिण्या स्तत्र तत्र देशे देशे तस्पिन् सस्मिन् बहूनि पबवरपुण्डरीकाणि उक्तानि, आनुपूर्व्या उत्थितानि उच्छितानि रुचिराणि दर्णवन्ति गन्धवन्ति रसवन्ति स्पर्शवन्ति मासादिकानि दर्भनीयानि अभिरूपाणि मतिरूपाणि । तस्याः पुष्करिण्या बहुभध्यदेशमाने एकं मद्दन् पद्धवरपुण्डरीकग्रुक्तम् रकंध में उन्हीं संसार से छड़ाने चालों का उदाहरण है । इस संबंध से माप्त द्वितीय अनुसरकंध के प्रथम अध्ययन का यह प्रथम सन्न है-'सुयं मे आडसं तेणं' इत्यादि ।

આરકંધમાં સંસારથી છેાડાવવા વાળા એજ વિષયાતું વિવેચન કરવામાં આવેલ છે. એ સંબંધથી પ્રાપ્ત થયેલ બીજા બ્રુતરકંધના પહેલા અધ્યયનતું આ પહેલું સૂત્ર છે. 'સૂર્ય મે આન્નતંત્રેન્નં' ઈન્સાદિ ų,

#### দ্বছাল কেন্দ্র

आनुपूर्व्या उत्थितम् उच्छितं रुचिरं वर्णवद् गन्धवद् रसवत् स्पर्धवत् मासादिकं यावत्प्रतिरूपम् । सर्वस्या अपि तस्याः च खछ पुर्ण्करिण्या स्तत्रतत्र देशे देशे तस्मिन् तस्मिन् बहूनि पद्मवरपुण्डरीकाणि उक्तानि आनुपूर्व्या उत्थितानि उच्छितानि दविराणि यावत् मतिरूपाणि। सर्वस्या अपि च खछ तस्याः पुष्करिण्या वहुमध्यदेश-मागे पकं महत् पद्मवरपुण्डरीकमुक्तम् आनुपूर्व्या उत्थितं यावत् मतिरूपम् ।।सू०१।।

टीका----सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं मत्याइ--'आउसं' हे आयुष्मन् जम्बू ! 'मे' मया 'सुयं' श्रुतम्-भगवत्मनिपे अवणगोचरीकृतम् 'तेणं मगवया' तेन-केवक्रद्रानवता भगवता- तीर्थकरेण 'एवभस्खायं' एवमस्व्यातम् एवम्-वक्ष्यमाण-रीत्या आरख्यातम्--मतिपादितम् । 'इह खढ पॉडरीए णामन्झयणे तस्स णं भय-महे पण्णत्ते' इइ-जिनशासने खढ-निश्चयेन पुण्डरीकनाम अध्ययनम्, भयमं पुण्डरीकनामाध्ययनम् 'तस्स' तस्य 'णं' णमिति वाक्यात्त्रङ्कारे । 'आयमहे' अय-मर्थः 'पष्णत्ते' मइरतः-कथितः । 'से जहाणामए पुक्खरिणी सिया' तद्यधानाम पुष्करिणी स्यात् तद्ययानाम पुष्करिणी-पुष्करं कमलं तद्विद्यते यस्यां सा पुष्करिणी 'सिया' स्यात्, कीद्दशी सा तत्राह-'बहु उदगा' वहू दका, बहू नि--भभूतानि उदकानि-पयांसि विद्यन्ते यस्यां सा तथा मन्त्राज्यसम्पन्धा 'बहुसेया' बहुसेया कर्दमबहुटा

जैसे कोई पुष्करिणी (कमलों बाली वापी) हो। वह प्रचुर जल से परिपूर्ण हो, बहुत कीचढ़ वाली हो, अगाध जल होने से अस्पन्त गहरी हो, जल के पुष्पों से पुक्त हो, देखने मात्र से चिक्त को मुग्ध करने बाली हो, दर्दानीय हो, मनोज्ञ रूप बाली हो एवं असाधारण

ટીકાથ<sup>°</sup>—મુધર્માસ્વામી જમ્બૂસ્વામીને કહે છે કે—હે આયુષ્મન્ જમ્બૂ! મે' ભગવાનની સમીધયી સાંભળેલ છે. કેવળત્તાનવાળા તીર્થ'કર લગ વાને આ પ્રમાણે કહ્યું છે. અહિયાં જીનશાસનમાં પુંડરીક નામનું અધ્યયન છે. તેના અર્થ આ પ્રમાણે કહેવામાં આવેલ છે.-

જેમ કાંઈ પુષ્કરિણી (કમળાવાળી વાવ) હાેય, તે ઘણા જળથી પૂછું રીતે ભરેલી હાેય, ઘણા કાદવ વાળી હાેય, અગાધ પાછી હાેવાથી અત્યંત ઉંડી દાય પાછીમાં થવાવાળા પુષ્પાથી શુક્ત હાેય, જોવા માત્રથી ચિત્તને માહ પમાઠનારી હાેય, દર્શનીય હાેય, મનાેજ્ઞરૂપવાળી હાેય, અને અસાધા

Ŀ.

# समयार्थबोधिमी टीका दि. थु. अ. १ पुण्डरीकना माध्ययन द्

'बहुपुरखला' बहुपुष्कला आगाधजळवर्सात् सम्मोरा, 'छद्धद्वा' लब्बार्था जल पुष्पसंयुक्ता, पुक्तराणि~कमल्यानि विचन्ते यस्यां सा पुष्करिणी, 'पाप्ताईवा' मसादिका, दर्शनादेर चित्रनोहिनी 'दरिसणिज्जा' दर्शनीया हुएउं योग्या 'अमि रूना' अभिरूपा-पशस्तरूपत्रतो 'पडिरूमा' मतिरूपा नास्ति अतिरूपं सद्दश्ररूप-बत् अन्यद् यस्याः सा मतिरूवा, अनन्यसाधारणी । 'तो से वं' तस्याः खुळु 'पुत्रख-रिणीप' पुरकरिण्पाः 'तस्य तस्य देसे देसे' तत्र तत्र देशे तच्छन्दे देशेव चोप्सा रुद्धज्ञज्वतुर्दिक्ष इत्यर्थी लभ्यते । 'तहि तर्डि' तन्तिमन् तस्त्रिन् देशे सर्वस्मिन्म-देशेच पुर्केरिण्यां व्याप्तानि । 'वडवे पउप्रवरपोंडरिया बुइपा' बहू नि पच्च सपुण्डरी काणि उक्तानि, तस्मिन् सरसि अनेकनातीपानि कमझानि विद्यन्ते । 'अणु-पुव्वुद्धिपा' अद्भुप्व्यी−उत्थितानि उत्तमोत्तमकमेग अक्षपत्रसदस्तपत्रमेदमावेन तत्राऽनेकविधानि कमलानि सन्ति 'उस्सिया' उच्छितानि ऊर्ध्व गतानि 'रुडला' रुचिराणि-मनोब्रानि 'वण्णमंदा' वर्णे बन्दि-नील-पीत-रक्त-बवेतानि । 'गंध-(अनुपम) हो। उस पुष्करिणी के देश देश में (जगह जगह) सभी दिशाओं में विविध जातियों के कमल मौजूर हों। वे कमल अनुक्रम से ऊंचे उटे हों। उत्तमोत्तम कम से शतपत्र सहस्रपत्र के भेद से अनेक विध हों। वे ऊंचे, मनोज्ञ, सुन्दर नील, पीत, रक्त और श्वेत वर्ण वाले हो, सुन्दर विलक्षण गंध से सम्पन्न हों, विलक्षण मधुपराग से युक्त हों, कोमल स्पर्ध वाळे हों आहुलादकारी, दर्शनीय, अभिरूप सुन्दर रूपनान् और प्रतिरूप अर्थात् असाधारण हो ।

उस पुष्करिणी के बिलकुल मध्य भाग में एक पद्मवर पुण्डरीक नामका खेत कमल कहा गया है। वह श्वेत कमल विलक्षण रचना से युक्त, पंक से ऊपर निकला छुआ, षहुत उंचा, सुन्दर, प्रशास्त वर्णवाला, रख (अनुपम) डेाय, ते वावना देश देशमां એટલे કे स्थणे स्थणे स्थण दिशाओगां जूडी जूढी जतना अमणा विद्यमान डेाय, ते अमणा अनुअभधी उंचा थया डेाय, એટલે કे उत्तमोत्तमना अभधी शतपत्र अमल सडस्वपत्र, विगेरेना लेडधी अनेक प्रधारना अभणा डिाय ते उंचा, मनेग्न, सुदर नील, पीजा, रत्ता, अने धाणा वर्णु वाणा डाय, सुंदर वितक्षणु अंधधी युक्त डाय भाइडाइडारी, दर्शानीय अलिइप, सुंदर इपवान अने प्रतिइप अर्थात् असाधारणु डेाय,

તે પુષ્કરિણી-વાવના બિલ્કુલ મધ્ય ભાગમાં એક પદ્મવર પુંડરીક-નામનું ધાળું કમળ કહેલ છે. તે શ્વેત કમળ વિલક્ષણ રચનાથી શુક્ત, કાદ-વથી ઉપર નીકળેલ ઘણું ઉંચુ, સુંદર વખાણુવા લાયક વર્ણ-રંગવાળું, મનને

## भूत्रकृताङ्गस्त्रे

**मंत्रा' गन्धवन्ति-विरुक्षणगन्धसमवेतानि । 'रसमंता' रसवन्ति-विरुक्षण मधुगरा**-गयुक्तानि 'फासमंता' स्पर्धवन्ति∽मृटुस्पर्धवन्ति 'पासाईया' प्रासादिकानि-आहा-दकारीणि 'दरिमणिग्ना' दर्शनीयानि-द्रण्डुं योग्यानि 'अभिरूपाणि-सुनात-रूपचन्ति, पडिरूवा' मतिरूपाणि-अनन्यसाधारणानि, 'तीसे णं पुक्खरिणीए' त्रस्याः खत्त पुक्तिणियाः 'बहुमन्झदेतमाए' बहुवध्यदेवमाने-मध्यमदेशे. 'पगे मरं गउमवरपोंडरिए बुध्य' एकं महन् पश्चवरपुण्डरीकं कमछ्युक्तम्, एकं विल क्षणं सर्रेसुजातकमलेभ्यः श्रेष्ठकमलं तस्या मध्यत्रागे विद्यते । 'अणुपुण्वुहिए' आतुपूच्यी उत्थितं तत् व्वेतं कमलं विरुक्षणरचनया युक्तम्, पङ्काद्र्ष्वेगतम्, 'उस्सिए' डच्छितम्-अरपूर्ध्वस्थितम् '२इले' रुचिरम् - सन्दरम् 'नण्मवंते' नर्णवत् 'गंघमंते' गन्धवत-सरमिगन्धयुक्तम् 'रसमंते' रसवत-सस्वादरसयुक्तम् 'फास-मंते' किल्क्षणस्पर्धातत् । 'पासाईप्' मासादिकम्-मसादगुणोपेतम्, 'जाव पडि-रूवे' यावत् मतिरूपम्-दर्शनीयममिरूपं मतिरूपम् 'सव्यावंति च गं तीसे' सर्द-स्पा अपि खलु तस्याः 'पुक्लरिणीए' पुञ्करिण्पाः 'उत्थ तत्य देसे देसे' तत्र तत्र देशे देशे- मस्येकपदेशे, 'तर्हि तर्हि' तस्मिन तस्मिन् 'बहते' बहूनि 'पउमत्रर-पौडरिया बुरया' पद्मवरपुण्डरीकाणि उक्तानि~वहनि कमलानि सन्ति, 'अणुपुच्च-हिया' आनुर्व्या उत्थितानि 'उसिया' उच्छितानि पङ्कादध्वे गतानि 'ड्व्ला' क्रविराणि 'जाव पडिरूता' यावस्त्रतिरूवाणि-पूर्वोक्त सर्वगुणसम्पत्नानि 'सन्वा-वंति च णं तीसे पुक्लरिणीए' सर्वस्या अपि खुदु तस्याः पुब्करिण्याः 'बह फज्झदेसमःप' बहुमध्यदेशमागे 'एगं महं पउमवरपोंडरीयं बुझ्यं' एकं महतु पक्ष-

सनोज्ञ गंध वाला, सुस्व:दु रसवाला और मनोहर स्र्र्शावाला है। वह दर्शक के चित्त को प्रसन्नता नदान करनेवाला यावत् प्रतिरूप है अर्थात् दर्शनीय, अभिरूप और प्रतिरूप है। उस सम्पूर्ण पुष्करिणीमें बहुत से पद्मवर पुण्डरीक कहे गये हैं। वे अनुक्रम से ऊँचे उठे हुए, कीचड़ से ऊपर निकछे हुए रुचिर यावत् प्रतिरूप हैं। अर्धात् पूर्वोक्त सब गुणो

આનંદ આપનાર ગંધવાળું, સરા સ્વાદ સુક્ત રસવાળું, અને મનેહર સ્પર્શ વાળું હાેય છે. તે જોનારતા ચિત્તને પ્રસન્તતા આપનાર ચાવત્ પ્રતિરૂપ છે. અર્થાત્ દર્શનીય, અગ્રિરૂપ અને પ્રતિરૂપ છે. તે સપૂર્ણું પુષ્કરિદ્યીમાં ઘઢ્યા કમળા–પદ્મવરપુંડરીકો આવેલા છે. તે અનુક્રમથી ઉંચા ઉઠેલા કાદ-વથી ઉાર નીકળેલા મતને ગમનાર રૂચિર ચાવત્ પ્રતિરૂપ છે, અર્થાત્ પૂર્વાક્રત સઘળા ગુણાથી સુક્ત હોય છે, તે પુષ્કરિદ્યી–વાવની વચ્ચાવચ્ચ એક समयार्थबोधिनी टीका द्वि. धु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

बरपुण्डरीकमुक्तम् 'अणुपुष्वद्विए' आनुपूष्यां अत्यितम्, तत् 'जाव पडिरूवे' याव-स्वतिरूपम्, पूर्वोक्तगसादरूप गन्धरसस्पर्धादिगुणयुक्तं कमलं तत्र विद्यते !स्ट्० १।।

पूल्प-अह पुरिसे पुरस्थिमाओ दिसाओ आगम्म तं पुक्ख-रिणिं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिचा पासइ तं महं पगं पउम-वर पोंडरीयं अणुपुटवुट्टियं ऊसियं जाव पडिरूवं। तए of से पुरिसे एवं वयासी-अहमंसि पुरिसे खेथन्ने कुसले पंडिप वियत्ते मेहावी अवाले मग्गस्थे मग्गविउ मग्गस्स गइपरकमण्णू अह-मेयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामि त्तिकट्टु इइ वुया से पुरिसे अभिक्षमेइ तं पुक्खरिणिं जावं जावं च णं अभिक्षमेइ तावं तावं च णं महंते उदए, महंते सेए पहींणे तीरं अपत्ते पउमवर-पोंडरीयं णो हत्वाए णो पाराए, अंतरा पोक्खरिणीए सेयांसि निसण्णे एडमे पुरिसजाए ॥सू० २॥

छाया— अय पुरुषः पुरस्ताद् दिशः आगत्य तां पुरकरिणीं, तस्याः पुष्क-रिग्यास्तीरे स्थित्वा पद्यति तन्महदेकं पद्मवरपुण्डरीकम् आनुपूच्यौं उत्थितम् उच्छितं यात्रश्वतिरूषम् । ताः खलु स पुरुष एतमवादीत्-अदमस्मि पुरुषः खेदझः कुन्नज्ञः पण्डितो च्यक्तो मेधात्री अवालो मार्गस्थो मार्गःवत् मार्गदम यतिपरा-कमझः, अहमेतत् पद्मवरपुण्डरीकपुचिक्षेप्स्यामीति इत्वा इत्युवस्वा स पुरुषोऽमि कामति तां पुष्करिणीं, यात्रद् यात्रच्च खलु अभिकामति तावत् तात्रच्च सद्ध महद्उदकम्, महान् सेयः, प्रहीणस्तीराद् अपाप्तः एद्यवरपुण्डरीकम्, नो अर्वांचे नो पाराय अन्तरा पुष्करिण्याः सेये निष्णणः प्रथमः पुरुषज्ञतः । म् ०२ ।

से सम्पन्न हैं। उस पुब्करिणी के चीचों बीच एक बड़ा पदावर पुण्डरीक कहा है। वह भी डानुकम से ऊंचा उठा हुआ यावत् प्रतिरूप है अथौत् पूर्वोक्त सब विद्योपनाओं से युक्त है। ॥१॥

વિશાળ પદ્મવર પુંડરીક કહેલ છે, તે પછુ અનુક્રમથી ઉંચે ઉઠેલ યાવત્ પ્રતિ રૂપ છે. અર્થાત્ પૂર્વોક્ત તમામ વિશેષણાથી સુક્ત છે. ા૧ા

स्त्रकृता**न्नस्**त्रे

## 'अह पुरिसे' इत्यादि ।

टीकार्थ—कोई अज्ञात नाम और अज्ञात देशवाला पुरुष पूर्व दिशा से उस जल, कीचड़ एवं कमलोवाली पुरुकरिणी के पास आया। इस पुरुकरिणी के किनारे खडा होकर वह उस उसम पुरुडरीक कमल को देखता है-यह कमल सब कमलों से अधिक सुन्दर एवं बिलक्षण है। यह अनुकम से उत्थित है अर्थात जिस जिस स्थान पर जैसे जैसे अबयवों का सक्षिवेश होना उचित है, वहां वैसा ही सन्निवेश होने के कारण वडी ही सुन्दर रचना से युक्त है। यह पंक से ऊपर हठा है यावत प्रतिख्प है। प्रशास्त वर्ण, गंध, रस और स्पर्श आदि से सम्पन्न होने के कारण मनोहर है।

'आह પુર્વિસે' ઈત્યાદિ

ટીકાર્થ—કાઈ અજ્ઞ'ત નામવાળા અને અજ્ઞાત દેશવાળા પુરૂષ પૂર્વદિ-શાથી તે જળ, કીચડ, અને કમળા વાળી, પુષ્કરિદ્ધા-વાવની નજીક આવ્યા. તે પુષ્કરિદ્ધાના દિનારે ઉસાે રહીને તે એ ઉત્તમ શ્રેષ્ઠ એવા પુડરીક-કમ-ળાને જુવે છે.-આ કમળ સઘળા કમળાથી અત્યંત સુંદર અને વિલક્ષણ છે. આ અનુક્રમથી દટેલ છે. અર્થાત જે જે રથાન પર જેવા જેવા અવયવાના સન્નિવેશ થવાને યાગ્ય હાય, ત્યાં એજ પ્રમાણે સન્નિવેશ-સ્ચના થવાને કારણે અત્યંત સુંદર સ્ચનાથી સુક્ત છે. આ કાદવથી ઉપર આવેલ છે. યાવત પ્રતિરૂપ છે. પ્રશસ્ત વર્જી, ગંધ, રસ, અને સ્પર્શ વિગેરેથી સુક્ત હોવાને કારણે મનાહર છે.

## समयार्थयोघिमी टीका द्वि. धु. झ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

णं से पुरिसे' ततः खलु स पुरुषः, यः पुष्करिण्यारतीरे पूर्वदेशादागत्व सप्तुः स्थितः सः, 'एवं वयासो' एवं वक्ष्यमाणर वनम् अवादीत् 'अद्रमंसि' अद्रमस्मि 'पुरिसे' पुरुषः 'खेयन्ने' खेद झः-खेदं-नार्गश्रमं जानातीति खेद झः 'हुसले' कुशलः दिताऽदितमाप्तिपरिहारे जिपुणः 'पंडिए' पण्डितः-निवेश् घुद्धियुक्तः 'वियत्ते' म्यक्तः 'मेहावी' मेधावी-दिताहितवुद्धिमान 'अवाले' अवालो दालमावासिष्टः 'मग्गस्थे' मार्गस्थः-सच्चिरावरितवुद्धिमान 'अवाले' अवालो दालमावासिष्टः 'मग्गस्थे' मार्गस्थः-सच्चिरावरितवुद्धिमान 'अवाले' अवालो दालमावासिष्टः 'मग्गस्थे' मार्गस्थः-सच्चिरावरितवर्ग्धिमान 'अवाले' वा आस्थितोऽस्मि। 'मग्ग-विउ' मार्गतित्-मार्गमहं जानामि 'भग्गस्स' मार्गस्य 'गर्यरक्ष वण्णू' गतिपराक्रमडः, येन यथा चलन् जीवः स्वामीष्टवमं देशमपाप्नोति, तमद्द जानामि, अयवा-येन मकारेण जलम्ध्रतीर्य जलमध्यगतं वस्तु प्राप्यते तःद्वत्र पुश्रपद्म वेद्वि। 'अहमेयं' अहमेतत् एतादृश्वोऽदम् एतत् 'पउमदर्ग्धुंडरीयं' पश्चवरपुण्डरीकं-मधानकमल्डम् 'उन्निस्तिस्तामि' उन्निक्षेप्स्यामि जलादतत् कमळप्रुस्तिप्याऽऽनेड्यामि-स्वा-यत्ती करिष्यामि। 'त्तिकट्ट्र' इति इत्वा 'ग्र दुया' इत्युक्त्वा 'से पुरिसे'

इस प्रकार देखने के पश्चात पूर्व दिशा से आया हुआ यह पुरुष यो कहना है में मार्ग में होने वाले अम को जानता हूँ, हित की प्राप्ति और अहित का परिहार करने में निपुण हू, विवेक वुद्धि से सम्पन्न हूं, प्रौट परिपक्व हूं, मेघा का घनी हूं। सक्ष्पुरुषों दारा आचरित मार्ग में या सदाचरण में स्थित हूँ। मार्ग का वेला हूं जिउ पथ पर चलता हुआ जीव अपने अभीष्ट लक्ष्य को प्राप्त करता है, में उस पथ को जानता हूँ अथवा जिस प्रकार जल में तर कर जल के मध्य में स्थित वस्तु प्राप्त की जाती है, उसे में समझता हूं। में पुरुष हूं-मर्द हू! में इस प्रधान कमल को उग्वाड कर ले आऊंगा और अपना बना ऌंगा।

આ પ્રમાણે એયા પછી પૂર્વ દિશાથી આવેલ તે પુરૂષ એવું કહે છે કે - હું માર્ગમાં થયેલા પરિશ્રમને જાણું છું. હિતની પ્રાપ્તિ અને અહિતના પરિહાર-ત્યાગ કરવામાં કુશળ છું. વિવેક બુદ્ધિવાળા છું પ્રૌઢ અને પરિપ-કવ છું. બુદ્ધિશાળી છું. સત્પુરૂષો દ્વારા આચરવામાં આવેલ માર્ગને જાણુ વાવાળા છું. જે માર્ગ પર ચાલતા થકા જીવ પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણેના લક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરે છે. તે માર્ગને હું જાણનારા છું. અથવા જે પ્રમાણે જળમાં તરીને જળની મધ્યમાં રહેલ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવામાં આવે છે, તેને હું સમજું છું હું પુરૂષ છું. મર્ક છું. હું આ શ્રેપ્ઠ કમળને ઉખાડીને **લઈ** આવીશ અને મારૂં બનાવીશ.

स्० २

.₹∎

#### संप्रकृतान्नस्वे

स पुरुषः 'अभिक्कमेः तं पुरुषरिणि' अभिकामति तां पुरुकरिणीम् , इत्युक्श्वा सा पुरुकरिणीं मविश्वति कमलमानेतुम्। किन्तु 'जावं जावं च णं' यात्रद् पावच्च खर्ख 'अभिककमेइ' अभिकामति यावदग्रे अग्रे याति 'तावं तावं व णं' तावत् तावच्व खलु 'मद्देते उदए' मद्दद उदकम् 'मद्देते सेए' महान् सेयः-पद्भ आगच्छति, ततध 'पद्दीणे सीरं' प्रक्षीणस्तीरात्, तीरारफ्राच्टः 'अपते पउन-पद्भ आगच्छति, ततध 'पद्दीणे सीरं' प्रक्षीणस्तीरात्, तीरारफ्राच्टः 'अपते पउन-पद्भ यागच्छति, ततध 'पद्दीणे सीरं' प्रक्षीणस्तीरात्, तीरारफ्राच्टः 'अपते पउन-पद्भ यॉडरीयं' अपाप्तः पधवरपुण्डरीकम्, तीराच्च्युतः पधवरपुण्डरीकं चापि न माप्तः, ततः सः 'णो हन्दाप णो पाराप' नो अवीचे नो पाराय-नो पूर्वतटे न परतटे पधवरपुण्डरीकाचु परिम्नष्ट प् संस्पृध्टतीरादपि ऋष्टः, 'अंतरा पोक्स-रिणीए' अन्उरा पुष्करिण्याः वापी मध्ये 'सेयंसि' सेये-पङ्के 'निसण्णे' निप्णः नियग्नः-पुष्करिण्याः कर्द्ये निमग्नः चळेन्नम नुभवन्नास्ते। एषः 'पदमे' प्रयमः 'पुरिसजाए' पुरुषजातः कथितः ॥सू० २।

ष्व्य-अहावरे दोचे पुरिसजाए, अह पुरिसे द्क्तििणाओ दिसाओ आगम्म तं पुक्खरिणि। तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिचा पासइ तं महं एगं पउमवरपोंडरीयं अणुपुब्वुद्वियं पासाईयं जाव

इस अकार अपनी हैकडी जता कर-निश्चय कर यह कमल को लाने के लिए पुष्करिणी में प्रवेश करता है। किन्तु जैसे जैसे वह आगे बढता है, वैसे वैसे अधिक पानी और अधिक कीचड का उसको सामना करना पडता है। वह किनारे से अष्ट हो चुकता है और कमलपूष्प तक पहुंच नहीं पाता है। न इधर का रहता है न उधर का। तीरसे भी गया और कमल से भी गया। वावडी के सध्य में ही प्रचुर पंक (गहरे कीचड) में फंस जाता है और क्लेश का अनुभुष करता है।

यह प्रथम पुरुष की कहानी हुई ॥२॥

આ પ્રમ છું પાલે પાલાના નિશ્ચય કરીને તે કમળને લાવવા માટે પુષ્ક-રિશ્ની વાવમાં પ્રવેશ કરે છે. પરંતુ જેમ જેમ તે આગળ વધે છે, તેંમ તેમ વધારે પાણી અને વધારે કાદવના સામના કરવા પઢ છે, તે કિનારાથી પતિત થઈ જાય છે; અને કમળના પુષ્પ સુધી પહેલ્ગી શકતા નથી. ન અહિના રહ્યો અને ન ત્યાંના કીનારાથી પણ ગયા અને કમળથી પણ ગયા. વાવની મધ્યમાં જ અત્યંત કાદવ (ઉડા કાદવ) માં કસાઈ જાય છે. અને દુ:ખને! અનુસવ કરે છે. ાવા

ા આ પહેલા પુરૂષની કહેવત થઈ હ

ŧŧ

समयाधेवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

पडिरूवं तं च एत्थ एगं पुरिसजायं पासइ पहीणतीरं अपत्त पउमवरवोंडरीयं णो हव्वाप णो पाराए अंतरा पोक्खरिणीप सेयंसि णिसन्नं, तप णं से पुरिसे तं पुरिसे एवं वयासी-अहो णं इमे पुरिसे अखेयन्ने अकुसले अपांडिए अवियत्ते अमेहावी बाले जो मग्गरथे जो मग्गविऊ जो मग्गस्त गइपरक्रमण्णू जन्नं एस पुरिसे एवं मन्ने अहं खेयन्ने कुसले जाव पउमवर-वोंडरीयं उन्निक्तिस्तामि णो य खळु पयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेयव्वं जहा णं एस पुरिसे मन्ने अहमंसि पुरिसे खेयन्ते कुसले पंडिए वियत्ते मेहावी अबाले मग्गरथे मग्गविउ मग्गस्स गइपरक्रमण्णू अहमेयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्सि स्सामि त्तिकट्टु इइ वच्चा से पुरिसे अभिकमे तं पुक्खरिणि, जावं जावं च णं अभिक्रमेइ तावं तावं च णं महते उदप महंते सेप पहींणे तीरं अपत्ते पउमवरपोंडरीयं जो हब्बाम जो पाराम अंतरा पोक्खरिणीए सेयंसि णिसःने दोच्चे पुरिसजाए ॥सु०३॥

छापा-अथापरो द्वितीयः पुरुषजातः, अथ पुरुषो दक्षिणस्या दिश आगस्य तां 9ुष्करिणीं, तस्याः पुष्करिण्यास्तीरे स्थित्वा पश्यति तन्मइदेकं पश्वतरपुण्डरी-कम् आनुपूच्धेंस्थितं पासादिकं यावत् पतिरूषम् । तं चात्रैकं पुरुषजातं पश्यति प्रद्यीणतीरम् अप्राप्तपद्म वरपुण्डरीकं नो अर्वाचे नो पाराय, अन्तरा पुष्करिण्याः सेये निषण्णम् ! ततः खद्ध स पुरुषस्तं पुरुषप्रेवमवादीत्-- महो खत्तु अयं पुरुषोऽखेदक्नोऽ-कुश्वलोऽपण्डितोऽच्यक्तोऽपेधात्री वालः नो मार्गस्यो नो मार्गतित् नो मार्गस्य गतिपराक्रमक्नो यस्मादेष पुरुष पर्व मन्यते, अहं खेदक्कः कुश्वलो यावत् पधवरपुण्ड-रीकम् उन्निक्षेप्स्यामि न च खल्छ पतत् पद्मवरपुण्डरीकम् पत्वम् उभिक्षेष्ठत्वचं यथैष पुरुषो मन्यते । अहमसिम पुरुषः खेदक्कः क्वस्त्वः पण्डितो व्यक्तो पेधावी अवालो मार्गस्यो मार्गविद् मार्गस्य गतिपराक्रमक्नोऽहमेतत् पद्मवरपुण्डरीकम् उन्निक्षेप्स्या-मीति कृत्वा इन्युक्त्वा स पुरुषोऽमिक्रामति मृतां पुष्करिणी। यावद् यावद् च स्वद्ध ŧ٩

स्वकृता**नस्व** 

अभिकामति तावत् तावत् च खछ महदुदकं महान् सेयः घहीणस्तीरात् अप्राप्तः पश्चवरपुण्डरीकं, नो अर्वाचे नो पाराय अन्तरा पुष्करिण्याः सेये निषण्णः द्वितीयः पुरुषज्ञातः ॥प्रू०३॥

टीका— 'अदावरे दोच्चे पुरिसजाए' अधापरो द्वितीयः पुरुषजातः । अत्रा-ऽधशब्दो द्वितीयपुरुषवृत्तात्तवदर्शनपरः । 'अदरे' अपरोऽन्यः भयमाऽपेक्षया 'दोच्चे' द्वितीयः 'पुरिसजाप' पुरुषजातः 'अद्द पुरिसे' अथ पुरुषः 'दक्तिलणाओ दिसाओ' दक्षिणस्या दिशः, पुष्करिण्या दक्षिणदिग्तिभागात् 'आगम्भ' आगत्य 'तं पुक्खरिणि' तां पुष्करिणोम् 'तीसे पुक्खरिणीष' तस्याः खछ पुष्करिण्याः 'तीरे' दक्षिणे तीरे 'ठिचा' स्पिस्दा 'पानद्द' पश्यति 'तं महमेनं पउमदरपुंडरीयं' तन्महदेकं पश्चनरपुण्ड रोकम्-कथलं, तन्महत् पक्षभेष्ठमेकं कमलं पद्मपत् स्थितः कीदृशं तद् दृश्याह-'अणुपुष्चु हियं' आनुपूर्व्या उन्थित्यम्-विरुक्षणरचनया व्यवस्थितम् । 'पासाईयं' मासादिकम्-मनोरमम् 'जात्र पडिरूद्धं यात्तस्वतिरूपम्, 'तं च पगं

'अहाबरे दोच्चे पुरिसजाए' इत्यादि।

ખીજા પુરૂષનું વૃત્તાંત

'अहावरे दोच्चे पुरिसजाए' धर्य दि

ટીકાર્થ — અહિયાં 'અથ' શબ્દ બીજા પુરૂષના વૃત્તાન્તના સૂચક છે. પહેલા પુરૂષ કાઢવમાં કસાયા પછી બીજો પુરૂષ દક્ષિણુ દિશામાંથી એ વાવની નજીક આવે છે. તે પુરૂષ એ વાવના દક્ષિણુ દિશાના કિનારા પર ઉલાે રહીને પહેલા વર્ણન કરેલ એ પ્રધાન પુંડરીક-કમળને જુવે છે. તે કમળ પાતાની વિલક્ષણુ રચનાથી બ્યવસ્થિત છે. જેનારના ચિત્તને પ્રસન્ન કરવા વાળું યાવત્ પ્રતિરૂપ છે. અહિયાં 'યાવત્' શબ્દથી દર્શનીય, અને અભિરૂપ એ બે વિશેષણો સમજી લેવા.

## समयार्थवोधिनी टीका दि. श्रु. म. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

धुरिसजायं पासः' तत्र च तमेर्क पुरुषजातं पश्यति, 'पद्दोणतीरं अपचपउमवर-धोंडरीयं' मधीणतीरम् अमाध्तपज्ञवरपुण्डरीकम् 'णो दृब्वाए णो पाराए' नो अर्वाचे नो पाराय, नैतस्मिंस्ठटे विधते, न वा परतटं माध्तः किन्तु-'अंतरा-पोवखरिणीए सेयंसि णिषण्गं' अन्तरा पुष्करिण्याः संये पङ्के निषण्णम्-निम-ग्नम् 'तए णं से पुरिसं' ततः खलु स पुरुषः यो दि दक्षिणदिगिनमागात् आगतः स पुरुषजातः 'तं पुरिसं एवं वयासी' पूर्वदिरुसमागत पङ्कजमुन्नेतुं यः पुष्करिण्यां मवेध्दुकामस्तं पुरुषमाश्रिस्य पतं-तक्ष्यपाणं चवः 'वयासी' अवादीत्-उक्तवान् 'अद्दो णं हमे पुरिसं अखेवन्ने' अद्दोऽयं पुरुषोऽखेदक्षः, खेदं नाम परिश्रमं न सम्यग् जानाति, 'अक्रुसले' अद्वश्वतः-विवेकजुद्धि विकलः 'अपंडिए' अपण्डितः-तस्वातत्त्वविक्रान् 'अदियत्ते' अव्यक्तः-कार्यकरणाकुशलः 'अमेहावी' अमे-धावी-अपरिष्कजुद्धिः 'वाल्टे' बालः-अज्ञानी, अतएव 'णो मग्गत्थे' नो मार्गात्थः सत्युरुपरेप्रयर;मार्गेऽव्यवस्थितः । 'णो मग्गविऊ' नो मार्ग्यत्वत्-सत्वुरुपैः सेव्य-

यह दूसरा पुरुष वहां एक पुरुष को देखता है, जो तीर से अष्ट हो चुका है और उस प्रवान कमल तक पहुंच नहीं पाया है, न इघर का रहा न उपर का रहा है। किन्तु पुर्व्काशी के मध्य में कीचड में फंस गया है। तय दक्षिण दिशा से आया हुआ पुरुष, उस पुरुष से जो कमल को लाने के लिए बावडी में घुसा था, इस प्रकार कहता है-अहो, यह पुरुष खेर अर्थात परिश्रम को नहीं जानता, विवेक युद्धि से शूःच है, तस्व-अतत्त्व के ज्ञान से हीन है, कार्य करने में अकुझाल है, इसकी युद्धि परिषत्रव नहीं हुई है, अज्ञान है, इस कारण मार्गस्थ नहीं है अर्थात् सत्पुरुषों द्वारा आवीर्ण मार्ग में स्थित नहीं है, सत्पुरुषों

તે ચીએ પુરૂષ ત્યાં એક પુરૂષને જુવે છે, કે જે કિનારથી નીઠળા ચૂકેલ છે, અર્ધાત્ કિનારાથી પતિત થઇ ચૂક્યો છે, અને તે પ્રધાન કમળ સુધી પહેંચી શક્યા નથી. અર્થાત્ નથી અહિંના રહ્યો કે નથી તહીંના રહ્યો. પરંતુ વાવની વચમાં કાદવમાં કસાઈ ગયા છે. ત્યારે દક્ષિણુ દિશાએથી આવેલા પુરૂષ કમળને લાવવા માટે વાવમાં પ્રવેશેલા તે પુરૂષને આ પ્રમાણે કહે છે.—

અહેા ! આ પુરૂષ ખેક કે પરિશ્રમ–થાકને સમજતો નથી, વિવેક ખુદ્ધિ વગરને છે. તત્વ કે અતત્વના જ્ઞાન વગરના છે. કાર્ય કરવામાં કુશળ નથી. આની ખુદ્ધિ પરિપકલ થયેલ નથી, અજ્ઞાની છે, તેથી તે માર્ગ'ક્થ–અર્થાત્ માર્ગ પ્રમાણે ચાલનારા નથી, એટલે કે સત્પુરૂષોએ આચરેલ માર્ગ'તું તેલે ÌÙ

## स्प्रहताङ्गस्त्रे

मानं मार्गं न चिजानाति । 'णो मग्गस्स गइगरव हमण्णू' नो मार्गस्य गतिपरा-कमझः, मार्गस्य यो गतिपराक्रमो त योरपि झाता नास्ति । 'जन्नं एस पुरिसे एवं मन्ने' यस्मादेष पुरुष एवं मन्यते--ये पुनरन्ये कोविदास्तेषु 'अइं खेयन्ने कुसले' अहं तु खेदझः कुग्रन्थः 'नाव पउभवरपोंडरीयं' यावत् पद्म वरपुण्डरीकम् 'उक्नि-विखस्सामि' उन्निक्षेप्स्यामि--वद्वृत्पाऽऽनेष्यामि, 'णो य खलु एयं पउमवरपोंड-रिषं' न खछ एतत् पश्चवरपुण्डरीकम् 'एवं उन्निक्खेवव्वं जहा णं एस पुरिसे मन्ने' प्रम् उन्निक्षेप्तव्यं पर्थेष पुरुषो मन्यते । नैतस्य कमलस्पोद्धरणं सुन्नमं-पत्राप्र्यं सरलं बुद्धिमान्धाञ्जानाति किन्तु एतस्पोद्धरणं सातिग्रयं कठिनम् । 'अह्यांसि पुरिसे' अहमस्मि पुरुषः 'सेयन्ने इसले पंडिए वियत्ते यहावी अदाष्टे मग्गस्थे मग्गविऊ' खेदझः कुग्रन्थः पण्डितोव्यक्तो मेघावी अवालो मार्गस्यो मार्गवित्, 'मग्गस्स गइपरक्ष्रप्रक्षण्यू' मार्गस्य गतिप्राक्तम्झः 'अहमेपं पउमवरपोंड-

बात सेवित मार्ग को जानता भी नहीं है, मार्ग संबंधी गति और पराक्रम का ज्ञाता नहीं है। इमने बहुत अनुचित कर्म किया। किन्तु में इसके समान नहीं हूं। में मार्ग के परिश्रम का ज्ञाता हूं, कुद्राल हूं, याबत् उस उक्तम पुण्डरीक को उलाड कर छे आऊंगा। जैसा यह पुरुष समझता है, बैसे वह उक्तम कमल उखाड कर नहीं लाया जा सकता। उस कमल को उखाड कर लता वैसा सरल नहीं हो जैसा कि मूर्खता के कारण यह पुरुष समझता है। उसका उखाडना बहुक ही कठिन है। मैं मई हूं, खेरज, कुदाल, पण्डित, परिषम्ब, मेधाबी, ज्ञानवान, मार्ग में स्थित और मार्ग का ज्ञाता हूं।

અવલગ્યન કરેલ નધી. સત્પુરૂષેાએ સેવિત માર્ગને તે જાણતાે પણ નથી. માર્ગ સંખંધી લતિ અને પશક્રમને તે જાણુતાે નથી. આણુે ઘણું જ અપેાગ્ય કર્મ કર્યું છે.

પરંતુ હું રુના જેવા મૂર્ખ નથી, હું માર્ગમાં થનારા પરિશ્રમને જાણવાવાળા છું, કુશળ છું. ચાવત તે ઉત્તમ પુંડરીકને ઉખેડીને લઈ આવીશ. જે રીતે આ કાઢવમાં કસાયેલ પુરૂષ સમઝે છે, તે રીતે આ ઉત્તમ કમળ ઉખાડીને લાવી શકાતું નથી. તે કમળને ઉખડીને લાવવું તે એટલું સહેલું નથી, કે જેમ આ પુરૂષ પાતાના મૂર્ખપદ્યાથી સમઝે છે. તેને ઉખાડવું સહેલું નથી, કે જેમ આ પુરૂષ પાતાના મૂર્ખપદ્યાથી સમઝે છે. તેને ઉખાડવું ઘણું જ કઠણુ છે, હું મર્ક છું. ખેદરૂ–પરિશ્રમને જાણવારા છું. કુશળ છું, પંડિત છુ. પરિષકવ છું. મૈધાવી–અદિશાળી છું. જ્ઞાનવાન છું, માર્ગમાં સ્થિત અને માર્ગને જાણ્યનારે છું.

ξ٩.

## समयावैवोधिती दीका हि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

रीथं' अहमेतत् पद्य ररपुण्डरीकम् 'उन्निषि अस्सामि' उन्निक्षेप्स्यामि, इति मतिक्र याऽहमिहाऽऽगतोऽस्मि । 'सि कट्टु' इति क्रत्वा इत्थं मतिक्रां कृत्वाऽहमझाऽऽग-तोऽस्मि । कथमेत्वत् पद्यं सपङ्कजळाज्जळाश्वयादुद्धरणीयं तत्सर्वं विधिविधानमर्द जानामि, अतो मयैतत्कार्यं कार्यम् 'इइ वच्चा से पुरिसे अभिक्कमे तं पुक्खरिणि' इत्युक्त्वा स पुरुषोऽभिकामति ता पुष्करिणीम्, 'जावं नावं व णं अभिक्कमे ह' यात्रत् यात्रव् सोऽभिकामति ता पुष्करिणीम्, 'जावं नावं व णं अभिक्कमे ह' यात्रत् यात्रव् सोऽभिक्रामति ता पुष्करिणीम्, 'जावं नावं व णं अभिक्कमे ह' यात्रत् यात्रव् सोऽभिक्रामति 'तावं तावं च णं महंते उद्दए महंते सेए' तायत् तावच्च सः महदुदकं महान् सेयः आगच्छति द्वितीयः पुरुष आत्मश्रायां कुर्वन् मतिक्षिपंच पुरुषान्तरं यात्रत् पुष्करिण्यां मयिष्ट एत्रोत्तमं कमल्रमानेतुम्, ताव-न्महण्जलं महन्तं सेयं समनाप्य 'पदीणे तीरं अपत्ते पउमनररपोंडरीयं' पदीणस्ती-रात् अमाप्त्रः पद्यवरपुण्डरीकम्, दक्षिणतीराद् अष्टो न च प्राय पद्यनरपुण्डरीकम्।

इस प्रकार वह अपने आपमें युद्धि के अतिशप को और कमल को लाने की योग्यता को प्रकट करता हुआ मुस्करा कर आडग्वर के साथ पराक्रम करता है। वह प्रतिशा करता है कि मैं इस कमल को उखाड कर ले आऊंगा। मैं ऐसी प्रतिशा करके ही पहां आया हूं। इस जल एवं कीचड से व्याप्त जलाशाय से कमल को किस प्रकार निकाल लाना चाहिए, यह सब विधि विधान मैं जानता हूं। अतएव पह कार्य मुझे करना चाहिए। ऐसा कह कर वह पुरुष उस पुब्करिणी मैं प्रवेश करता है। और उघों-उघों वह उसमें आगे वढता है स्पों स्पों अधिकाधिक जल और कीचड़ के सामने आता है। वह भी तीर को त्याग देता है और उस उत्तम कमल तक पहुंच नहीं पाता है। न इधर का रहता है, न उधर का रहता है। अर्थात् न तो दक्षिणी किनारे पर स्थित रहता है

આ પ્રમાણે તે પાત પાતાનામાં બુદ્ધિના વિશેષપછ્યાને તથા કમળને લાવવાની યાંગ્યતાને પ્રગટ કરતા થકા હસીને મ્યાડમ્બર પૂર્વક પરાક્રમ કરા-વાને તૈયાર થયા. તે પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે-હું આ કમળને ઉખેહીને લઇ માવીશ. હું એવી પ્રતિજ્ઞા કરીને જ અહિયાં આવેલ છું. આ પાણી અને કાદવથી વ્યાપ્ત જલાશય-વાવમાંથી કમળને કઇ સૌતે બહાર કહાડવું નેઇએ તે સવળી વિષિ-વિધાન હું જાશું છું. તેથી જ આ કાર્ય મારે કરવું નેઇએ. આ પ્રમાણે કહીને તે પુરૂષ તે વાવમાં પ્રવેશે છે. અને જેમ જેમ તે તેમાં આગળ વધે છે, તેમ તેમ વધારેમાં વધારે પાણી અને કાદવ સામે આવે છે. એ પણ કિનારાને છાડી દે છે, અને તે ઉત્તમ કમળ સુધી પહેાંચી શકતો નથી, ન અહિંના રહ્યો કે ન ત્યાંના અર્થાત તે નતા દક્ષિણના ફિનારે

For Private And Personal Use Only

#### स्त्रकृताहस्त्रे

'को हव्वाए को पासए' नो अर्वाचे नो पासय जातः-न दक्षिणवीरे स्थितः म वा कमलं पाप्य परतीरं प्राप्तनान् किन्तु-'अंतरा पोक्खरिणीए सेयंसि णिसन्ने **दोच्चे पुरिसजाए' अ**न्तरा पुरुकरिण्याः सेपे निवण्णो द्वितीयः पुरुषजातः ∺स्.२॥ म्लम्-अहावरे तच्चे पुरिसआए, अह पुरिसे पच्चरिथमाओ दिसाओ आगम्म तं पुक्खरिणिं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिचा पासइ तं पगं महं पउमवरपोंडरीयं अणुपुच्बुट्टियं जाव पडि-रूवं, ते तत्थ दोन्नि पुरिसजाए पासइ पहीणे तीरं अपने पउमवरपोंडरीयं णो हब्शाए णो पाराए जाव सेयांसि णिसन्ने, तए णं से पुरिसे एवं वयासी-अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना अकुसला अपंडिया आवियत्ता अमेहावि वाला णो मग्गरथा णो मग्गविऊ णो मग्गरुस गइपरकमण्णू, जं णं एए पुरिसा एवं मन्ने अम्हे एयं पउमवरपोंडरीयं उण्णिविखस्सामो, नो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेयव्वं जहा णं पए पुरिसा मन्ने, अहमंसि पुरिसे खेयन्ने कुसले पंडिए वियत्ते मेहावी अवाले मग्गत्थे मग्गविऊ मग्गस्स गृइएरकमण्णू अह-मेयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खिस्सामि सिकट्ट इति बुच्चा से पुरिसे अभिकमे तं पुक्खरिणिं जावं जावं च णं अभिकमे और न कमल के समीप तक पहुंच पाना है। वह पुष्करिणी के बीच में ही कीवड़ में फंस जाता है और महान् दुःख का अनुभव करता है।

यह दूसरे पुरुष का छुश्तान्त है ॥३॥

રદી શક્યો કે ન કમળની નજીક સુધી પહેાંચી શક્યો. તે વાવની વચમાં જ કાદવમાં ફસાઈ જાય છે. અને ગઢાન દુ.ખનેા અનુબવ કરે છે. ાગા આ બીજા પુરૂષનું વત્તાન્ત છે. ારા

ξŪ

## समगार्थवोधिनी टीका दि. थु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

तःवं तात्रं च णं महंते उदए महंते सेए जाव अंतरा पोक्ख-रिणीए सेयंसि णिसन्ने, तञ्चे पुरिस जाए ॥सू० ४॥

छाया---अथापरस्तृतीयः पुरुषजातः अय पुरुषः पश्चिमायाः दिश आगस्य तां पुष्करिणीं, तस्याः पुण्करिण्पा स्तीरे स्थित्वा पद्मपति तद्मद्ददेकं प्रावरपुण्ड-रीकम् आनुपूर्व्या उत्त्यितं यावत् मतिरूपम् । तौ तत्र द्वो पुरुषजातौ पद्यति महीणौ तीरात् , अमाप्तौ पद्मवरपुण्डरीकं नो अर्यांचे नो पाराय यावत् सेये निषण्गौ । ततः स पुरुष एवमवादीत् अदी इमौ पुरुषौ अखेदझौ अक्कुश्रळौ अपण्डितौ अव्यक्तौ अमेधादिनौ वालौ नो मार्गस्यौ न मार्गविदौ नो मार्गस्य गतिपराक्रमझौ, यत इमौ पुरुषो मन्येते आवाम् एतत् पद्मवरपुण्डरीकम् उन्निक्षेप्स्यावः न च खख एतत् पद्मवरपुण्डरीकम् प्रवम् उन्निक्षेप्त्व्यं यथा एतौ पुरुषौ मन्येते । अद्मस्मि पुरुषः खेदइः द्वञलः पण्डितो व्यक्तो मेधावी अवालो मार्गस्थो मार्गविद् मार्गस्य गतिपराकमझः, अद्यमेतत् पद्मवरपुण्डरीकम् उन्निक्षेप्स्यामीति क्रत्वा इत्युक्त्वा स पुरुषोऽमिक्रामति तां पुप्करिणीं, यावद् यावद् च खख अभिकामति तावत् तावच खख महदुद्कं महान् सेयः यावदन्तरा पुप्करिण्याः सेये निषण्गः तृतीयः पुरुषजातः । श

टीका — 'अदावरे तच्चे पुरिसजाप' अधापरस्त्तीयः पुरुषजातः । मधम-द्वितीययोईत्तान्तमुपदर्ग्यं तृतीयपुरुषत्वतानं दर्णपति । 'अह पुरिसे' अध पुरुषः 'पच्चत्यिमाओ दिसाओ' पश्चिमाया दिशः 'आगम्म' आगस्य 'तं पुत्रखरिर्गि' तो पुष्करिणोम्, तृतीयः कश्चिद् अद्वातनामगीत्रादिः पश्चिमदिग्दिमागात् तां पुष्करिणोमागतो यत्र पङ्कतिमग्नौ द्वौ आस्ताम् । 'तीसे पुत्रखरिणिए तीरे ठिखा'

'अहाधरे तच्चे पुरिसजाए' इत्यादि !

अब प्रथम और द्वितीय पुरुष का वर्णन करके तीलरे पुरुष का वर्णन करते हैं — 'अहाबरे तच्चे पुरिसजाए' इत्यादि

टीकार्थ—कोई एक अज्ञान नाम गोत्र पुरुष पश्चिम दिशा से उस पुष्करिणी के समीप आया जिसमें दो पुरुष कीचड़ में फंस चुके थे। बह उसके किनारे स्थिन होकर एक उत्तम पुण्डरीक कमल को देखना है जो

પહેલા અને બીજા પુરૂષતું વર્ણુન કરીને હવે ત્રીજા પુરૂષતું વર્ણુન કરવામાં આવે છે—'अहावरे तच्चे पुरिसजाए' ઇત્સ દિ

ટીકાર્થ—કાઇ એક અજ્ઞાત નામ ગાવવાળે: પુરૂષ પશ્ચિમ દિશાએથી તે વાવની નજીક આવ્યો કે જેમાં બે પુરૂષો કાદવમાં કસાઇ સુકયા હતા. તે પુરૂષ તે વાવના પશ્ચિમ કિનારે ઉભાે રહીને તે એક ઉત્તમ પુંડરીક–કમળને **સ**૦ રે

#### <del>ৰ্</del>গভূৱা<del>দু</del>ৰ্ব

12

तस्याः प्रवक्तरिष्या स्तीरे स्थित्वा 'पासः' पद्रपति, पश्चिमत आगत्व तस्याः पश्चिमतटे स्थितः पद्यति तत्राह-'तं एगं पउमवर्पोंडरीयं' तमेकं महत् पश्चवर-पुण्डरीकम् 'अणुपुव्वृद्धियं' आनुपूर्व्या-उत्थितम् विश्विष्टरचनया युक्तम्, 'जाव पुडिस्वं' यावत्मतिस्थम्-अतिमनोहरम् वर्णनन्धरसस्पर्शयुक्तम् मासादीयं दर्शन नीयमसिक्तां भतिरूपमिति । 'ते तत्थ दोन्नि पुरिसजाए पासइ' तौ तत्र हौ पुरुप 'जाती पश्यति । कोदशी तौ द्वी पुरुपजाती तत्राह-'पहीणा तीर अपत्ता पउमवर-षोंडरीयं' भहीणी तोसत अमाप्ती पद्मवरपुण्डरीकम्, स्थानाच्च्युती, अनासादित-छक्ष्यकों। 'णो हच्चाए नो पाराए' नो अर्वाचे नो पाराय, किन्तु 'जाव सेर्यसिणि-सन्ना' यादत सेये निपण्गी-तो पुरुषी कमलानथने ऽसमर्थी पङ्कानिमग्नी आस्ताम् इति हट्टा, 'तए णं से पुरिसे एवं वयासी' ततः खलु स पुरुष एवनवादीत् । तथाविधौ तो रुप्रा-तृतीय आगन्तुकः पुनर्वक्ष्यमाणं वच उवाच 'अहो णं इमे पुरिसा' आहे इमी पुरुषी, यी हि पक्षळोमायिनी पड्रेन दुःखमनुभवन्ती 'अखेवन्ना' अखेरज्ञी परि-भगनिषयकदरिझानरहितौ 'अकुसङा' अकुझलौ, तत्कर्मणि यथावत् तत्कृतिविरहितौ 'अपंडिया' अपण्डिती-सदसदिवेकसन्यी 'अवियत्ता' अव्यक्ती-कार्यकरलानभिद्री अनुकम से डस्थित अर्थात् चिशिष्ट रचना से युक्त यावत् प्रतिरूप है। अर्थात प्रश्नास्त वर्ण गंध रस और स्पर्श से पुक्त, प्रासादिय, दर्शनीय, अभिरूप और प्रतिरूप है।

वह तीसरा पुरुष वहां दो पुरुषों को देखता है, जो तीर से अलग हो चुके है, पद्मवर पुण्डरीक तक पहुंच नहीं सके हैं, न इधर के रहे हैं, न उधर के रहे हैं यावत की चड़ में फंझ गए हैं। उन दोनों को देख कर वह तीसरा पुरुष इस प्रकार कहता है-अहो, यह दोनों पुरुष परि-अम संचंधी ज्ञान से रहित हैं, अकुद्दाल हैं, विवेकशृन्ध हैं, अव्वयक्त-जुवे छे. डे के अभग अनुक्रमधी-ઉत्थित-अर्थात् विशेष प्रधारनी रचनाथी युफ्त यावत् प्रतिइप छे. अर्थात् प्रशस्त वभाजुना स यह वर्छु, ज'व, रस अने रपर्थाधी युफ्त प्रासादीय दर्शानीय अभिइप अने प्रतिइप छे.

તે ત્રીજો પુરૂષ તે વાલમાં બે પુરૂષને જુવે છે. કે જેઓ કિનારાથી અલગ થઈ ગયેલા છે, અને પદ્મવર પુંડ્રીક-કમળ સુધી પડેાંથી શક્યા નથી. તેઓ નથી અહિના રહ્યા કે નથી ત્યાંના રહ્યા, યાવત તેઓ કાદવમાં કસાઇ ગયા છે. તે ખન્ને પુરૂષોને જોઇને તે ત્રં'એ પુરૂષ આ પ્રમાણે વિચ.રે છે. અહાા ! આ બન્ને પુરૂષા પરિબ્રહ્ય સંબંધી સાનથી રહિત છે, અકુશળ છે, વિવેક વિનાના છે, અબ્યક્લ-સમજણ વિનાના છે, મેધાવી-અહિશાળી નથી,

# समयार्थबोधिनी टीका हि. थु. ब. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

'अमेहाती' अमेधातिनी विवेचनविकली, 'बाला' वाली वालवत् सिन्न सरितया वस्तु-स्थिति ज्ञातुमयोग्यौ, 'णो मग्ग था' नो मार्गस्मौ सत्तां मार्गेऽवर्चमानौ 'णो मग्ग-विऊ' नो मार्गविदौ 'णो मग्गस्स गइपरवरुमण्यु' नो मार्गस्य गतिपराक्रमज्ञौ, 'जे णं एए धुरिसा एवं मन्ने' यत इमौ पुरुषौ एवं मन्येते 'अन्दे एपं पउमवरपोंडरीये' आवामेतत् पद्म राष्ट्रुण्डरीकम् 'उण्णितिज़स्तामो' उज्जिक्षेप्स्यावः 'नो य खल्ड एयं पउमवपोंडरीयां ' न च खल्ज एतत् पद्मवरपुण्डरीकम् 'एवं उन्तिकखेयव्व' एवम्रुन्नि क्षेम्रव्यम् 'जहा णं पुरिसा मन्ने' यया एतौ पुरुषौ मन्येते यया-इमी अस्य कमलस्य उत्क्षेपणं सरलमित्तिमत्वा प्रदृतौ समुद्धर्त्तुं नेदं कर्म तथा सरलम् किन्तू-एतस्योद्धरणं महत्कप्टमाध्यम् । अहंतु--एतस्योद्धरणप्रकारं जानामि किन्तु -'अद्वमंसि पुरिसे खेयन्ने' अडमस्मि पुरुषः खेदझः 'क्वसले पंडिए वियत्ते मेहावी' कुञ्चलः पण्डितो व्यक्तो मेधाती 'अवाल्डे मग्गरथे' अवाल्डो मार्गस्थः 'मग्यतिऊ'

नासमझ हैं, मेधाथी नहीं हैं, पालक के समान जल्दवाजी करने के कारण वस्तु स्थिति को समझने में अयोग्ध हैं, सम्पुरुषों के मार्ग में स्थित नहीं हैं, मार्ग को जानते भी नहीं हैं, मार्ग की गति और परा-कम को भी नहीं जानते हैं। इसी कारण ये ऐसा मानते हैं कि हम इस उत्तम कमल को उखाइ कर छे आएंगे। किन्तु यह उत्तम कमल इस प्रकार उखाड़ कर लाया नहीं जाता, जैमा ये दोनों पुरुष समझते हैं। ये इसका उखाड़ना सरल समझ कर प्रवृत्त हुए हैं। किन्तु यह सरल नहीं, अत्यन्त कप्ट साध्य है। मैं इसके उखाड़ लाने का तरीका

બાળકની જેમ ઉતાવળ કરવાથી વસ્તુ-સ્થિતિની સમજણ વિનાના છે, સત્પુ-રૂધોના માર્ગમાં સ્થિર નથી માર્ગની સમજણ વિનાના છે. અર્થાત્ માર્ગને જાણવા નથી, તે કારણથી તેએ એવું માને છે કે અમા આ ઉત્તમ કમ-ળને ઉપાડીને લઈ જઇશું. પરંતુ આ ઉત્તમ કમળ એ રીતે સહેલાઇથી ઉપાડીને લાવી શકાતું નથી. જેમ આ બન્ને પુરૂષે માને છે, કે આ કમ-ળને ઉપાડીને લાવી શકાતું નથી. જેમ આ બન્ને પુરૂષે માને છે, કે આ કમ-ળને ઉપાડીને લાવી શકાતું નથી. જેમ આ બન્ને પુરૂષે માને છે, કે આ કમ-ળને ઉપાડીને લાવી શકાતું નથી. જેમ આ બન્ને પુરૂષે માને છે કે-અમા આ કમળને ઉપાડીને લઇ આવીશું. પરંતુ આ કમળ એ રીતે ઉપાડીને લાવી શકાય તેમ નથી, કે જેમ આ બન્ને માને છે. આ ધુરૂષે આ કમળને ઉપાડવાતું સહેલું સમજીને પ્રવૃત્ત થયા છે. પરંતુ તે સહેલું નથી. અત્યંત કબ્દ સાધ્ય દુ:ખથી પ્રાપ્ત કરાય તેવું છે. હું આ કમળને ઉખાડીને લાવવાને કિસિયે



मार्गवित सतां मार्गे जानामि, सतां मार्गे विचयानोऽहम् भतो मया निर्वर्त्तयितुं अन्यते एतत्कार्यम् । 'मग्गस्स गइ परक्कमण्णु' मार्गस्य गतिपराकमझः, मार्गस्य गतिपराकमयोध यानद्विधानवेत्ता, 'अइमेयं पउमवरपोंडरीयं' अहमेतत् पद्मवर-पुण्डरीकम् 'उन्निक्खिस्सामि' उन्निक्षेप्स्यामि 'चिकट्टु' इति कृत्वा, भइमेतुत्क-मलमुद्धरिष्यामि-इति पतिझाय झटिति समागतोऽहं जानामि चोद्धरणमक्तारम्, सतां मार्गस्पाऽपि वेचाऽहम् । तस्मात्मनोऽमिलपितं कर्चुं जन्नोमि, । 'इइ बुरुवा से पुरिसे' इत्युक्त्वा स पुरुषः 'भभिककमे तं पुक्खरिणिं' अभिकामति तां पुरुक-रिणीम् , इरथमिधाय तत्र मविष्टः । 'जात्रं जातं च णं अभिक क्रमे' यात्रव् यात्रच्व खद्ध अभिकामति, यात्रदु यात्रच्न पुरुहरिण्यां प्रक्रिटो भवति 'तार्च तार्व च णं महंते उदए' तानत् तावच्च खलु महदुदकम् 'महंते सेये' महान् सेय आगच्छति, 'जाव अंतरा पोकलरिणोए' यानदन्तरा पुष्करिण्याः 'सेयंसि' सेये-पट्टे 'णिसन्ते' जानता हूं। मैं खेदज्ञ उस परिश्रम का ज्ञाता, कुशल, पण्डित, व्यक्त, मेधाबी, विज्ञ, मार्ग में स्थित, मार्ग का ज्ञाता, मार्ग में बर्र्समान पुरुष हुं। मैं ही इस कार्य को सम्पादित कर सकता हूं। मैं मार्ग की गति और पराक्रम का ज्ञाता हूं। मैं इसे उखाड कर छे आऊंगा। इस प्रकार कह कर वह पुरुष पुष्करिणी में प्रवेदा करता है। किन्तु जैसे जैसे वह प्रकरिणी में प्रवेदा करता है, वैसे वैसे अधिकाधिक जल और कीचड़का सामना करना पड़ता है। यावत वह उस पुष्करिणी के कीचड में फंस जाता है। इस प्रकार के अभिमान के साथ उसने पुष्करिणी में प्रवेश किया था किन्तु की खड़ की बहुलता होने से तथा तैरने का ज्ञान न होने

જાણું છું. હું ખેદમ્ત-ખેદ-પરિશ્રમને જાણુવાવાળા કુશળ, પંડિત, વ્યક્ત, મેધાવી, વિરુ માર્ગમાં સ્થિત માર્ગના જાણુવાવાળા કુશળ, પંડિત, વ્યક્ત, પુરૂષ છું. હું જ આ કાર્યને પાર પાડી શકું તેમ છું. હું માર્ગની ગતિ અને પરાક્રમને જાણુનારા છું. માટે હું આ કમળને ઉખાડીને લઇ આવીશ. આ પ્રપ્તાણુ વિચારીને એ ત્રીને પુરૂષ એ વાવમાં પ્રવેશ કરે છે. પરંતુ જેમ જેમ તે પુરૂષ એ વાવમાં પ્રવેશતા જાય છે, તેમ તેમ વધારેને વધારે પાણી અને કાદવના સામના તેને કરવા પડે છે, યાવત્ તે પુરૂષ પણુ એ વાવના કાદવમાં ક્સાઈ જાય છે.

આ રીતે અભિમાન પૂર્વક તેણે વાવમાં પ્રવેશ કર્યો હતા પણ કાઠ-વતું અધિકપશું હેાવાથી તથા તરવાતું જ્ઞાન ન હેાવાથી તે પુરૂષ પણ એ

# समयार्थकोधिनो टीकः हि. छ. म. १ पुण्डरीकनामाध्यवनम्

निषण्गः—निमग्नः। 'तच्चे पुरिसजाए' एषः तृतीयः पुरुषजातः, यथा तौ पुरुषौ निषण्गौ⊸निमग्नौ आस्ताम्, तथैबाऽवपि तृतीयपुरुषो दर्पाध्मातः पद्के निमग्नः। स्र. ४

पूल्प्-अहावरे चउत्थे पुरिसजाए, अह पुरिसे उत्तराओ दिसाओ आगम्म तं पुक्खरिणिं, तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिच्चा पासइ तं महं एगं पउमवरपोंडरीयं अणुपुटबुट्टियं जाव पडिरूवं, ते तत्थ तिझि पुरिसजाए पासइ पहीणे तीरं अपत्ते जाव सेयंसि णिसन्ने। तए णं से पुरिसे एवं वयासी--अहो णं इमे पुरिसा अखेश्वन्ना जाव णो मग्गस्स गइपरक्रमण्ड्र जण्णं एए पुरिसा एवं मन्ने अम्हे एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खि स्सामो। णो य खल्ठ एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खि स्सामो। णो य खल्ठ एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खि स्सामो। णो य खल्ठ एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खि स्सामी। णो य खल्ठ एयं पउमवरपोंडरीयं उन्निक्खि स्सामि त्विकट्ट इइ वुच्चा से पुरिसे तं पुक्खरिणिं जावं जाव च णं अभिक्कमे तावं तावं च णं महंते उदए महंते सेए जाव णिसन्ने चउत्थे पुरिसजाए॥४॥

छाया—अधापर अतुर्धः पुरुष जातः अध पुरुष उत्तरस्याः दिश आगस्य तौ पुष्करिणों तस्याः पुरुप्तरिण्यास्तीरे स्थित्या पत्र्यति तन्मददेकं पद्मवरपुण्डरीकम्

से वह कीचड़ में फंस गया और झोक सागर में डूब गया। यह तीसरे पुरुष की कहानी है। जैसे पहछे वाळे दो पुरुष कीचड़ में फंस कर दुःखी हुए उसी प्रकार यह तीसरा भी दुःखी हो गया। ४॥

વાવના કાઠવપાં ફસ<sup>્</sup>ઇ ગયેા, અને શેરક સાગરમાં ડૂળી ગયેા. આ ત્રીજા પુરૂષની વાલ છે. જેમ પહેલા બે પુરૂષેા કાદવમાં ફસાઈને દુ:ખી થયા ઐજ પ્રમાણે આ ત્રીને પુરૂષ પણ દુ:ખી થઇ ગયો. ાાડાા Ì.



आनुपूर्व्या उत्थितं यावत् मतिरूपम् । तान् तत्र त्रीन् पुरुषजातान् पञ्यति मदीणान तीसद् अभाष्तात् यावत् सेये निक्ष्णान् । ततः खलु स पुरुष एतमतादीत् अद्यो खलु इमे पुरुषा अखेदज्ञाः याप्रन्नो मार्गस्य गतियराक्र ग्राः यस्पादेते पुरुषा पर्वं मन्यन्ते वयमेतत् पद्यवरपुण्डरीकमुन्तिक्षेष्स्यामः । न च खलु पद्यवरपुण्डरी-कमेवधुन्तिक्षेष्ठव्यं यया खलु-एने पुरुषा मन्यन्ते । अडमस्मि पुरुषः खेदको याप्त-न्मार्गस्य गतियराक्रमद्रः, अद्येतत् पद्यवरपुण्डरीकमुन्तिक्षेष्स्यामीति कृत्वा, इत्युक्त्वा स पुरुषः नां पुरुकरिणीं यावद् यावच्च खलु अभिकामति तावत् धावच्व खलु मददुक्षं मदान् सेयो यावन्तिक्ष्णअतुर्यः पुरुषज्ञातः ॥ सू०५ ॥

टीका—'अद्दावरे चउत्थे पुरिसजाप' अथाऽतर अनुर्थः पुरुष नातः तृ तीया न्तस्य टत्तान्तकथनसः पश्चा च्चतुर्थेः पुरुषस्य अविदितर्रज्ञान्तस्रुपवर्णयति । 'अद् पुरिसे' अथ पुरुष 'उत्तराओ दिसाओ' उत्तरस्या दिश्चः 'तं पुक्खारेणि' नां पुष्करिणीम् 'आगम्म' आगत्य 'तीसे पुत्र बरिणीए' तस्याः पुस्करिण्याः 'तीरे ठिच्चा' तीरे स्थित्वा 'पासइ' १व्यति, एकः कश्चिद्द्वात नामक उत्तरदिशातः आगतः, आगत्य च तादत्र पुष्करिण्या उत्तरतीरे स्थितः पद्म्यति । किं पद्मति तत्राह्-'तं महमेकं पउमवरपोंडरीय' तन्महदेकं पद्म ग्रपुण्डरीकम् 'अणुपुच्चुट्टिये' आज्जुपूर्व्या उत्तिरम्-विरुधणरचनोषपेतम् 'जाव पडिरूवें' यात्तःमतिरूपम्, विश्विष्टरचनया युक्तम् अतिमनोहरं वर्णगन्धादिमिः, मासादिकं दर्शनीयमभि

तीन पुरुषों का वृत्तान्त कह कर अब चौघे का वृत्तान्त कहते हैं। 'अहावरे च ग्रदे पुरिसजाए' इत्यादि।

टीकार्थ- यह चौधा पुरुष उत्तर दिशा से पुष्करिणी के समीप आधा और किनारे पर खड़ा हो कर देखता है-यह प्रधान उत्तम पुण्ड रीक है। वह विरुक्षण प्रकार की रचना से युक्त है यायत भतिरूप है अर्थात् अस्यन्त मनोहर है, उत्तम वर्ण गंभ आदि वाठा, पासादिय, दर्शनीय, अभिरूप और प्रतिरूप है। इस प्रकार उसने उम उत्तम

ં ત્રણુ પુરૂષની વાત કહીને હવે ચાયા પુરૂષનું વૃત્તાંત કહેવામાં આવે છે. 'अहाવરે चउत्यે' ઈત્યાદિ

ટીકાર્ય — ચાથા પુરુષ ઉત્તર દિશાએથી છે વાવની નજીક આવ્યા. અને તેના ઉત્તર કિનારે ઉલેા રહીને તે કમળને જૂવે છે. અને વિચારે છે કે-આ પ્રધાન ઉત્તમ પુંડરીક-કમળ છે. તે વિલક્ષણુ પ્રકારની રચનાથી ચુક્ત છે. ચાવત પ્રતિરૂપ છે. અર્થાત્ આત્યંત મનાહર છે. ઉત્તમ વર્ણગંધ વિગેરવાળું પ્રાસાદીય, દર્શનીય, અભિરૂપ અને પ્રતિરૂપ છે. આ પ્રકારના તે ઉત્તમ અને

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. धु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

रूपं मतिरूपं मनोद्दारिकमलमप्रगत्। तथा−स पुरुषः -'ते तत्य तिन्नि पुरिस जाप पासइ' तान तत्र त्रीन पुरुषणातान पत्रयति । 'पडीणे तीरे' महीणांस्ती-रात् 'अपत्ते' अपाप्तान्-पत्रवरपुण्डरीकपनधिगतान् चनुर्थो(हे पुरुषः-स्व स्व पारि-श्रमिकफुळाद्विभ्रष्टान् अपाप्तकमलान् तीरादपि भ्रष्टान् नान् त्रीन् तय भूगान् षध्यति । 'जाव सेयंसि' यावत्सेये पङ्के 'णिसन्ने' निपण्णःन्-पङ्के निमग्नान् पद्रपतीति । 'तए णं से पुरिसे' ततः खुछु स पुरुषः 'प्वं बयासी' एवं वृक्ष्यमाणं वचोऽवादीत-'अहोणं इमे पुरिसा अखेयन्ना' अहो खलु इमे-पङ्के मग्नाः त्रयोऽपि पुरुषा अखेदबाः-खेदं सर्थयैवाऽत्रातन्तः, 'जाव णो मग्गरस गडपरवक्तमण्णू' यावन्तो मार्गस्य गतिपराक्रमज्ञाः, यं मार्गतेळक्षण्यमासाद्य कोकाः स्वाभिज षिते सःध्यं साधयन्ति ताददामागरग इमे न ज्ञातारः, अत प्ताऽपार्शविकात्-और मनोहर कमल को देखा। तीन पुरुगों को भी देखा, जो तोर से च्युत हो चुके हैं और कमल तक पहुंचे नहीं सके हैं, परन्तु कीचड़ में फंस गए हैं। यह सब देख कर यह चौथा पुरुष इस प्रकार बोला-अहा यह तीनों पुरुष मार्ग संबंधी खेद को नहीं जानते हैं यावत् मार्ग की गति और पराक्रम को भी नहीं जानते हैं। जिस विशिष्ट मार्ग को प्राप्त करके लोग अपने अभीष्ट साध्य को सिद्ध करते हैं, उस मार्ग के ज्ञाता ये नहीं हैं। अनएव मार्ग को न जानने के कारण अपने अभीष्ट को प्राप्त न करते हुए ये कीचड़ में फंस गए दुःख और सुगत रहे हैं। षे पुरुष समझते हैं। कि हम इस पुण्डरीक कमल को उखाड कर छे आएंगे, परन्तु यह कमल यों उखाड़ कर नहीं लाया जाता कि जिस प्रकार ये पुरुष मानते हैं, किन्तु में मई हं, मार्ग के खेद का ज्ञाता हूं મનાહર કમળને તેણું જેવું. અને વાવમાં પ્રવેશેલા તે ત્રણે પુરૂષે ને પહ

મનાહર કમળન તથ્યુ જાયુ. અન વાવમા પ્રવશલા તે ત્રણે પુરૂષે તે પશુ નેયા. કે જેઓ િન.રાથી છુટી ગયેલા છે, અને કમળ સુધી પહેાંચી શક્યા નથી. પરંતુ કાઢવમાં જ કસાઇ ગયા છે આ બધું નેઇને રાશે પુરૂષ આ પ્રમાણે વિચારવા લાગ્યા અહેા ! આ ત્રણે પુરૂષે માર્ગ્ય સંબંધી ખેદને સમજતા નથી. યાવતુ મર્ગની ગતિ અને પરાક્રમને પછુ જાણવા નથી જે વિશેષ પ્રકારના માર્ગને પ્રાપ્ત કરીને લાકા પિતાની ઇચ્છા પ્રમાણેના સાધ્યને સિદ્ધ કરે છે, તે બાર્ગને બાપ્ત કરીને લાકા પિતાની ઇચ્છા પ્રમાણેના સાધ્યને સિદ્ધ કરે છે, તે બાર્ગને જાણવાર આ પુરૂષે નથી, તેથી જ એટલે કે માર્ગને ન જાણવાથી પેલ્તાના ઇચ્છિતને પ્રાપ્ત કર્યા વિનાજ કાદવમાં ક્સાઇ ગયા છે અને હુઃખ ભોગવે છે. આ પુરૂષે સમજે છે કે–ખમે આ વાવમાં રહેલા ઉત્તમ પુંડશેક–કમળને ઉખેડીને લઇ આવીશું. પરંતુ આ કમળ એમ ઉખાડીને લાવી શકાતું નથી. પરંતુ હું મર્દ છું. માર્ગના પેદને

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

भभिखषितमरूभमानाः सन्त एव पङ्के पत्तनाद दुःसं भाष्ताः । 'जण्णं एप पुरिसा' यस्मादेते पुरुषाः 'एवं मन्ने' एवं मन्यन्ते, 'अम्हे एयं पउमवरपोंड रीषं' वयमेतत् पद्मवरपुण्डरी स्म् 'उभिनिखरसामो' उभिक्षेपस्यामः--उत्कृष्य आनयिष्यामः 'णो य खलु एपं पउमवरपोंडरीयं उन्तिक्खेयव्वं' न च खलु एतत् पद्म स्पुण्डरी कमुन्तिक्षेप्तव्यं स्पात्-स्वायत्ती कर्त्त्व स्यात् 'जद्दा णं एए पुरिसा मन्ने' यथा खलु एते पुरुषाः मन्यन्ते, किन्तु 'अदमंसि पुरिसे खेपन्ते' अद्दमसिम पुरुषः खेद्द्वः । 'जाद मग्रन्स गार्पस्वक्रमण्णु' यावन्मार्गस्य गतिपराक्रम्झः, सत्यमद्दं मार्गअमझोऽस्मि, तथा-पाद्यभार्गमव-लम्ब् जीवः स्वाभिरुषितं माप्नोति, तादशमार्गस्य समस्तमपि स्वरूपं यषावद्दं जानामि । 'अद्यमेयं पउमवरपोंडरोयं' अद्यतित् पद्म स्युण्ड तिम् 'उच्चिविखस्सामि' उन्निक्षेप्स्यामि । 'त्तिकट्टु' इति कृत्वा, अत्र समा-मतोऽस्मि, अदं सर्वथा कुञ्चलः सर्वं मार्गे जानामि, अतो मयाऽवस्यमेतत् कपल मुद्ररणीयम् । 'इङ्खुव्वा' इत्युक्त्वा 'से पुरिसे' स वतुर्थः पुरुष आत्मानं समर्यं मन्यमानः 'तं पुक्तिरणिं' तां पुष्करिणीम् अगाधजलां पङ्कसद्दितां पद्मवरयुताम् 'जावं जावं च णं' यावद् यावच्च खलु 'अभिक्रम्से' अभिकामति-यावदेव कपल

यावत् मार्ग की गति और पराक्रम का ज्ञाता हूं-जिस मार्ग के अवल्ल स्वन से जीव अपना अमीष्ट प्राप्त करते हैं, उस मार्ग का सम्पूर्ण स्वरूप में चयार्थ रूा से जानता डूं। मैं इस कमल को उखाड़ कर लाऊंगा ऐसा सोच कर यहां आपा हूं। मैं सर्वथा कुइाल हूं, सारे मार्ग को जानता हूं। अत एव यें अव्दय इस कमल का उद्धार कहंगा।

इस प्रकार कह कर वह चौथा पुरुष अपने को समर्थ समझता हुआ अगाध जरू और पंक से व्याप्त तथा प्रधान कमल वाली उस

લાહુનારા છું ચાવત માર્ગની ગતિ અને પરાક્રમને જાહુનારા છું. જે માર્ગના વ્યવસમ્બનથી જીવ પાતાનું અભીષ્ટ પ્રાપ્ત કરે છે, તે માર્ગનું સંપૂર્ણ ક્વરૂષ હૂં થથાર્થ પણે જાહું છું. હૂં આ કમળને ઉખેડીને લઈ આવીશ. એમ વિચારીને જ હું અહિયાં આવ્યા છું. હું સર્વ પ્રકારથી કુશળ છું. સંપૂર્ણ માર્ગને જાહ્યું છું. એટલે જ હું અવશ્ય આ કપળને ઉખાડી લઇ શકીશ.

આ પ્રમાશે, કહીને તે ચાથા પુરૂષ પોતાને સમર્થ માનીને તે અગાધ જળ અને કાદવધી શુક્ત એ પ્રધાન કમળવાળી વાવમાં પ્રવેશ્યે, અને પ્રવેશ

#### समयार्थबोधिनी टीका ब्रि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

वरग्रुःनेतुं जलं मविशति 'तावं तावं च णं' तावत् तावरूच खञ्छ 'महंते उदए' मइहु-दकम् महंते 'सेए' महान् सेय अगच्छति यावर्त्यविश्वति तावत्—मधिकाधिकं जलं पङ्कंच मिर्छति । क्रमेण गच्छन् 'जाव णिसन्ने' यावभिषण्गः—निमग्नः । 'चउत्ये पुरिसजाए' एप चतुर्थः पुरुषमात इति ।।मू०५॥।

अथ अनन्तरं यदा चरवारः पुरुषाः कमल्लवरम्रुदर्त्तुं समागताः किन्तु कमल्लो-द्वरणे असर्थां जाताः, अनन्तरं कश्चिदपरो निरदद्यभिक्षामात्रोपजीवी तत्र समा-गच्छति, यभ कमल्लवरमपकर्षतीति दर्झयति –

मुरुष--अह भिवस्तू छहे तीरट्ठी खेयन्ने जाव गइपरकमण्णू अन्नतराओ दिसाओं वा अणुदिसाओ वा आगम्म तं पुक्ख-रिणिं तीसे पुक्खरिणीए तीरे ठिश्चा पासइ तं महं पर्ग पउम-बरपोंडरीयं जाव पडिरूवं, ते तत्थ चत्तारि पुरिसजाप पासइ पहीणे तीरं अपने पउमवरपोंडरीयं णो हव्वाए णो पाराए अंतरा पुक्खरिणीए सेयांसि णिसन्ने। तए णं से भिक्स् पूर्व वयासी--अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना जाव णो मग्गस्स गइपरक्रमण्णू, जं एए पुरिसा एवं मन्ने अम्हे एयं पउमवरपोंड-रीयं उन्निक्खिसामो, णो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उन्निक्खेतव्वं जहा णं एए पुरिसा मन्ने, अहमंसि भिक्स् छहे तीरट्ठी खेयन्ने जाव मग्गस्स गइपरक्रमण्णू, अहमेयं पउमवर-

पुष्करिणी में प्रविष्ठ हुवा, प्रविष्ठ होकर जैसे जैसे कमल को लाने के लिए आगे बढ़ता है, त्यों यों उसे अधिकाधिक जल और कीचड़ का सामना करना पड़ता है। यावत वह भी जल एवं कीचड़ में फंस जाता है। यह चौथे पुरुष का ष्टलान्त हुआ ॥५॥

કરીને જેમ જેમ વાવમાંથી કમળને લાવવા માટે જેમ જેમ આબળ વધે છે, તેમ તેમ તેને વધારે વધારે કાદવના સ⊧મના કરવા પડે છે, ચાવત્ તે પશ્ પાર્શ્વા અને કાદવમાં કસાઈ જાય છે, આ ચાથા પુરૂષનું છુત્તાંત થશું. ાાડ્રા **સર ⊌** 

#### - 24

#### स्**त्रकृताङ्गस्**त्रे

पोंडरीयं उण्णिक्खिस्तामि त्तिकट्टु इइ वुच्चा से भिवखू णो अभिकमे तं पुक्खरिणि तीसे पुक्खरिणीष तीरे ठिच्चा सदं कुज्जा-उप्पयाहि खलु भो पउमवरपोंडरीया ! उप्पयाहि, अह से उप्पइष पउमवरपोंडरीष ॥सू० ६॥

इष (कक्षः 'तीरद्वी'ःतीरार्थी-संमारसांगरस्य पारगमेच्छुः 'खेयन्ने' खेदझः-धस्तुतः षड्जीवनिकायखेदविषयकत्रानवान्, न तु पूर्वपुरुगवत् वस्तुतोऽखेदझः। 'जाव गइपरकणण्ण्' यावद् गतिपराक्रमज्ञः, गनिपराक्रमयोर्ज्ञाता-मोक्षमार्गाराधन-रीतिममंद्रः, अत्र यावत्पदेन-क्रुग्नलः पण्डिनो व्यक्तो मेधावी अवालो मार्गस्थो

'अह भिवख् छहे मीरही' इत्यादि।

टीकार्थ—तद्नन्तर रागद्वेष से रहित होने के कारण रूक्ष, संसार सागर का पार पाने का अभिलापी, षट्र जीवनिकार्यों के खेद को जानने बाला-पहछे बाछे पुरुषों के समान अनजान नहीं, यावत् गति और पराक्रम को जानने बाला 'यावत्' दाब्द' से कुद्दाल, पण्डित, व्यक्त,

'बह भिक्खू लुद्दे तीरट्री' छत्याहि

ટીકાર્થ'---ત્યાર પછી રાંગદ્વેષ વિનાના હેાવાના કારણે રૂક્ષ, સંસાર સાગ-રની પાર પામવાની ઇવ્છાવાળા, ષઠ જીવનિકાર્યાના ખેદને જાણવાવાળા-આજાણું નહીં ચાવતુ ગતિ અને પરાક્રમને જાણનાય ચાવતું શબ્દથી કુશળ,

# समयायैवोधिती टीका दि. शु. अ. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

मार्गवित्-एतेपां ग्रहणम्, तत्र-रापकर्मच्छे (ने कुग्नलः-निपुणः, पण्डतः पापभीरुः, •पक्तः - बालभा रनिइत्तः अज्ञानरहित इत्यर्थः मेधात्ती - सदसढिवेकवान्, अव्राखः-विमृत्रपकार्यकारी, मार्गस्थः-- भम्पग् (जीनज्ञात वारित्रलक्षणमोक्षमार्गे स्थितः, मार्गवित्-- मोक्षमार्गज्ञ इति संप्राह्यम्, एताद्द्यः 'भिवख्' भिश्वः - निरवयभिक्षया संपमयात्रानिर्वाहकः, 'अन्नतराओ' अन्यतरस्याः 'दिसात्रो वा अणुदिसाओ दा' दिशो वा अनुदिशो ता, यतः कुतशिद्दिग्देशत् 'अ गम्म' आगस्य 'तं पुत्रखरिजि' तां पुष्करिणीं, यस्पापिमे चत्यारो मग्ना अधवन्--तस्यास्तटे स्थित्वा 'पासइ' पद्यति । किं पद्यति तत्र स्थितः सन् ? तत्राह-'तं महं एगं पउमवरपोडरीयं जाव पडिरूवं' तन्मद्देकं पद्य त्रपुण्डरीकं यावत्यनिरूपम्, सर्वावयत्रसन्दरं रूपमन्धा-

मेधावी, चिज्ञ, मार्गस्थ, मार्गवेत्ता इन विरोषणों को प्रइण करना चाहिए। इनका अर्थ यह है-पापकमों को नष्ट करने में कुशल, पण्डित अर्थात् पाप से भीरु, वाल अर्थान् वचपन से रहित निवृत्त विज्ञ, मेधावी अर्थात् सत् असत् के विवेक से सम्पन्न, अवाल अर्थात् विवार करके कार्य करने वाला, मार्गस्य अर्थात् सम्पप्दर्शन ज्ञान चारिन्न और तप रूप मोक्षमार्ग में स्थिन, मार्गवेत्ता अर्थात् मोक्ष के मार्ग को जानने वाला। इन सब विशेषणों से युक्त मिक्षु (निरवद्य मिक्षा से जीवन निर्वाह करने वाला) किसी दिशा, या अनुदिशा से उस पुष्करिणी के समीप आया। उस पुष्करिणी के तीर पर, जिसमें पूर्वोक्त चारों कंस गये थे, स्थित होकर देखता है-एक महान् प्रधान पुण्डरीक है। वह धिलक्षण रचना से युक्त है सर्वांगसुन्दर है, उक्तम रूप आदि से युक्त

પંડિત, વ્યક્ત, મેધાવી વિજ્ઞ, માર્ગાંસ્થ, માર્ગવત્તા આ તમામ વિશેષણુ મહુલુ થયા છે. તેના અર્થ આ પ્રમાણે છે, પાપ કર્માંના નાશ કરવામાં કુશળ, પંડિત અર્થાત્ પાપથી ડરવાવાળા, બાલ અર્થાત્ નાનપલુધી રહિત, નિવૃત્ત, વિજ્ઞ મેધાવી અર્થાત્ સત્ અસતના વિવેકથી શુક્ત અભાલ-એટલે કે વિચારીને કાર્ય કરવાવાળા, માર્ગસ્થ, અર્થાત્ સમ્યક્જ્ઞાન સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્શારિત્ર અને સમ્યક્ તપ રૂપ માક્ષ માર્ગમાં સ્થિત, માર્ગવત્તા-અર્થાત્ માક્ષના માર્ગને લાગુનાર, આ બધા વિશેષણે થી શુક્ત ભિક્ષ (નિરવઘ બિક્ષાથી જીવન નિવાંહ કરવાવાળા) કાઈ દિશા અથવા અનુદિશાએથી તે યુષ્કરિણી-વાવના કિનારે કે જેમાં પૂર્વેક્તિ ચારે પુરુષો કસાયા હતા ત્યાં સ્થિર ઉભા રહીને જીવે છે, તે તે વાવમાં એક મહાન સુંદર પ્રધાન પુંડરીક-ઠમળ છે, તે કમળ વિલક્ષણ પ્રકાશ્ની રચનાથી યુક્ત છે, સર્વાં સ સુંદર છે. ઉત્તમ પ્રકારના રૂપથી સુક્ત છે.



दियुतं विलक्षणकक्षणोपलक्षितं दर्शक जनानां मनोहरं सुजार जलजातम् । 'ते तत्थ नत्तारि पुरिस जार' तांस् उत्र चतुरः पुरुष जातान् ये कमरूवर सुदर्भुकामास्तान् 'पासइ' पर्यति, तेवामेत विशेषणम्-'पहीणे तीरं' महीणांस् डीरात्-त्याजितत-तटमान्तान् 'अपते पउमवरपोंडरीयं' अमाप्तात् पद्य वरपुण्डरी कम्, स्व स्व कार्य-इक्तार्थीन् 'वो इब्वाए जो पराए' नो अर्थाचे नो पराय, नहि तटे न वा जल-राश्विद्धतीर्थ परतटे स्थिराः स्थिता वा जाताः । एतः इक्षान् पुरुषान् चतुर्विधान् अपन्यत्-कीद्दनान तत्राह-'अंतरा पुक् वरिणीए सेथेसि णिसन्ने' अन्तरा मध्ये पुष्करिण्याः 'सेयंसि' सेथे पङ्के 'जिसन्ने' निषण्णान् मग्नान अकृतकार्यान् दुः खान्यनुभवतः 'तए णं से भिक्ष् र्श्व वयाही' ततो ध्वन्त्वरं खलु स मिक्षुरेषं वक्ष्यमाणवचनजातम् अवादीत्-उक्तवान 'अहो णं इमे पुरिसा अखेयन्ना' अहो ललु इमे चत्वारोऽपि पुरुषाः अखेर झाः, अकुशला अपण्डिता अव्यक्ताः अमेधाविनो वाला

हैं, बिलक्षण लक्षणों वाला है, दर्शकों के मन को हरने बाला है, बड़ा ही सुन्दर है। वह उन चारों पुरुषों को भी देखता है जो उस कमल को लाने के लिए क्या मानों मरने के लिए पुष्करिणी में प्रविष्ट हुए हुए जो तीर को त्याग चुके हैं, पुण्डरीक (कमल) तक पहुंच नहीं सके हैं, अपने कार्य में सफल नहीं हुए हैं जो न इधर के रहे हैं और न उधर के रहे हैं और पुष्करिणी के कीचड़ में फंस गए हैं, दुःख का अनुभव कर रहे हैं।

पह सब देखकर भिक्षुने इस प्रकार कहा-अहा, ये चारों ही पुरुष अखेदज्ञ हैं, अकुदाल हैं, अपण्डित हैं, नासमझ हैं, मेधावी नहीं हैं,

વિક્ષક્ષણ પ્રકારના લક્ષણા વાળું છે, જોનારના મનને આનંદ આપનારૂં છે. અત્યંત સુંદર છે. આવા સુંદર કમળને તે વાવમાં તે પાંચણા પુરૂષે જેચું, તે સાથે તેણુ તે પૂર્વાક્ત ચારે પુરૂષાને પણ જોયા. કે જેઓ તે કમળને લાવવા માટે જાણુ કે–મરવાને માટે તે વાવના કિનારાના ત્યાગ કરીને વાવમાં પ્રવેશા છે. તેઓ કિનારાના ત્યાગ કરીને વાવમાં પ્રવેશા છતાં તે કમળ સુધી પહેાંચી શક્યા નથી. પાતે ધારેલા કાર્યમાં સફળ થયા નથી. તેઓ નથી અહિંના રહ્યા કે નથી ત્યાંના રહ્યા. અને પુષ્કરિણીના કાદવમાં ક્સાઈ ગયા છે, તથા દુઃખના અનુભવ કરી રહ્યા છે.

આ તમામને જોઇને તે લિક્ષુએ આ પ્રમાણે વિચાર્યું અઢા ! આ ચ**ેર** પુરૂષો ખેદને જાલુનારા નથી. અકુશળ છે. અપંડિત છે. અલુસમજું છે.

## समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. व. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम

अमार्गास्था अमार्गविदः, 'णो मग्गस्स गइपरवक्तमण्णू' नो मार्गस्य गतिपरा-क्रिव्रा इमे चस्वारोऽपि पुरुषाः 'जं एए' यत एते 'पुरिसा' पुरुषा 'पतं मन्ने' एवं मन्यन्ते-'अम्हे एयं' वयमेतन् 'पउमवरशोडगीयं' पद्मारापुण्डरीकम् 'अन्निक्ति स्सामो' उन्तिक्षेप्स्यामः, एते इत्धं स्वीक्वर्वन्ति यद् वयं क्रमलमस्मारसरसो निष्कासयिष्यामः किन्तु मुधैवैतेषां अमः 'णो य खलु एयं पउमवरपोंडरीयं एवं उक्षिक्खेतच्वं' न च खलु एतत् ध्वावरपुण्डरीकम् एवम्रुक्शिक्षेप्तच्यं स्थात् 'जहा णं एए पुरिसा मन्ने' यथा-एते पुरुषा मन्यन्ते, किन्तु-'अद्दमंसि मिक्ख् लुहे' अदमस्मि भिश्चः-रूक्षः 'तोरहो' तीरार्धी संवारसामारतोरस्य परं पारं गन्तुकामो मिक्षणश्चीलः, रागहेषरहितत्वात्-अतिग्नयेन रूक्ष इव रून्नः 'जाव मग्गस्स गइपर-क्रमण्णू' यावन्मार्गस्य गतिपराक्रमज्ञः 'अदमेयं' अदमेतत् 'पउमवरपोंडरीयं पद्यवर-पुण्डरीकम् 'उण्जिक्त्विस्वामि' उन्निक्षेप्स्यामि-म्रहीष्यामि निकट्टु' इति कृत्वा पत्रं मनसि निश्चित्याऽत्रागठोऽस्मि, 'इं बुच्चा' इत्युक्त्वा 'से मिक्ख्' स भिन्नु',

अज्ञान हैं, मार्गस्य नहीं हैं, मार्गवेत्ता नहीं हैं, मार्ग की गति और पराकम को भी नहीं जानते हैं। क्योंकि सत्पुरुषों द्वारा आचरित मार्ग को विना जाने ही ये इस पुष्करिणी में प्रवेश किये हैं। ये समझते हैं कि इम इस प्रधान कमट को इस पुष्करिणी से निकाल लेंगे, मगर इनका श्रम व्यर्थ है। यह कमल यों नहीं निकाला जाता जैसे ये लोग समझते हैं। मैं संसार सागर से पार पाने का अभिलाषी, रागद्वेष से रहित होने के कारण रूक्ष, यावत् मार्ग की गति और पराकम को जानने वाला भिक्ष हूं। मैं इस उत्तम कमल को ग्रहण करूंगा, ऐसा निश्चय करके यहां आया हूं।

इस प्रकार कह कर किसी दिशा और किसी देश से आया हुआ

ખુદ્ધિશાળી નથી. અજ્ઞાની છે. માર્ગસ્થ નથી. માર્ગવેત્તા નથી. માર્ગની ગતિ અને પશક્રમ જાણુતા નથી; કેમકે સત્પુરૂધા દ્વારા આચરેલ માર્ગને જાણ્યા વિતા જ તેઓ આ પુષ્કરિષ્ણીમાં પ્રવેશ્યેલા છે તેઓ સમજે છે કેેેેેેેેે આમે પ્રધાન કમળને વાવમાંથી ઠહાડી લઈશું. પરંતુ તેઓના પરિશ્રમ વ્યર્થ થયેા છે. આ કમળ એમ બહાર ઠહાડી શકાતું નથી. કે જેમ એ લોકો માને છે. હું સંસાર સાગસ્થી પાર પામવાની ઈચ્છા વાળા, સગદ્વેષ વિનાના હાવાથી ફસ યાવત માર્ગની ગતિ અને પરાક્રમને જાણનરો જિછ્યુ છું. હું આ ઉત્તમ કમલને ગ્રહ્યુ કરીશ. એમ નિશ્ચય કરીને અહિયાં આવ્યા છું.

આ પ્રમાણે કહીને કેઈ દિશા અને કે.ઇ દેશથી આવેલ અને વાવના



यतः इतोऽपि दिग्देशादागतः सरसस्तटमान्ते विधमानः 'तं पुक्लरिजि' तां पुरुकरिणीम् 'णो अभिकमे' नैगऽ भिक्रापति, नैर पविशति तस्यां पुक्लरिण्यां कम-लमुन्नेतुम् किन्गु-'तीसे पुक्ल रेणीप' तस्याः पुक्करिण्याः 'तीरे ठिच्चा' तोरे स्थित्वा 'सद्दं इण्ड्या' शब्दं करोति, जल्लमपविशन्तेव तीरवर्धी सन् आहयति पाण्डित्यवीर्यसमन्वितो वरभिञ्चः, 'उपयाहि खल्छ मो ! पउमवर पोंडरीया ! उप्पयादि' उत्पत खल्ज मोः हे पद्यवरपुण्डरीक ! खल्ज मो ! पउमवर पोंडरीया ! उप्पयादि' उत्पत खल्ज मोः हे पद्यवरपुण्डरीक ! खल्ज मो ! पउमवर पोंडरीया ! उप्पयादि' उत्पत खल्ज मोः हे पद्यवरपुण्डरीक ! खल्ज निश्वयेन उत्पत । विज्ञ स मिश्चः आधाहि-मो पुष्पराज ! ऊर्ध्वमागच्छ, पत्रं कथनानन्तरमेव 'अह से उप्पइप पउमवरपोंडरोप्' अय तदुत्पतितं पद्यवरपुण्ड रीकव्, आधुपादमूल्यम् । अत्र स्रवे दिष्ठान्तपेव प्रदर्शितम्, दार्षान्तिकेनाऽग्रे योजथिष्यति ॥स्वव्द॥

प्डम्-किहिए नाप समणाउसो ! अट्टे पुण से जाणियव्वे भवइ, भंते ! त्ति समणं भगवं महावीरं निग्गंथा य निग्गंथीओ य वंदंति नमंसंति वंदित्ता नमसित्ता एवं वयासी-किहिए नाए समणाउसो ! अट्टं पुण से ण जाणामो समणाउसो त्ति, समणे भगवं महावीरे ते य बहवे निग्गंथे य निग्गंथीओ य आमंतेत्ता

और पुष्करिणी में प्रवेश नहीं करता। किन्तु किनारे पर खडा रह कर पण्डितबीर्य से सम्झन उत्तम भिक्षु इस प्रकार शब्द करता है-हे प्रधावर पुण्डरीक ! जार आ गाओ। '

भिक्षु के इन घड़ों से कमल तत्क्षण ही पुब्करिणी को छोड़कर असके चरणों में तीर पर आ गया।

यह दृखान्त कहा गया है। दार्धीन्तिक की योजना ओगे की जायगी।६।

કિનારે ઉભેા રહેલ તે સિક્ષુ તે પુષ્કરિગ્રી વ.વપાં પ્રવેશ્યા વિના કિનારા પર ઉભા રહીને તે પંડિત વીર્થથી શુક્ત, ઉત્તન ભિક્ષુ આ પ્રમાથેટ્ટ કારે છે. –કે પદ્મવર પુંડરીક ઉપર આવીજા.

ભિસ્તુના આ શબ્દોથી તે કમળ તત્કાળ તે પુષ્કતિણી–વ.વનેા ત્યાત્ર કરીને તેના ચરણેામાં કિનારા પર આવી ગશુ'.

ગ્યા દેષ્ટાન્ત કહેવામાં આવેલ છે. તેના કાર્પ્ટાન્તિકની ચાજના હવે પ્ર**ધી કહેવામાં આવશે.** હાા

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. ञ्च. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

षत्रं वयासी⊶हंत समणाउसो ! आइक्खामि विभावेमि किट्टेमि पवेदेमि सअद्वं सहेउं सनिमित्तं भुज्जो भुज्जो उवदंसेमि से बेमि ॥सू०७॥

छाया----कीर्तितं झातं अमणा आयुष्मन्तः ! अर्थः पुनरस्य झाराच्यो भवति । भदन्त ! इति अमणं भगवन्तं महावोरं निर्ग्रन्थाश्च निर्ग्रन्थ्यक्ष वन्दन्ते नमस्यन्ति बम्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादिषुः-कोर्त्तितं ज्ञार्तं अपण ! आयुष्धन् ! अर्थे पुन-रस्य न जानोमः अमण ! आयुष्पन् ! इति । अमणो भगवान् महावीरस्तान बहुन् निर्ग्रन्थ:त् निर्ग्रन्थींश्व आक्ष्व्य एवमवादीत् - इन्त अपगा भायुष्मन्तः ! आखयामि विभावयामि कीर्त्यामि भवेदयामि साथै सहेतुं सनिमित्तं भूयो भूयः उपदर्शयामि तर् क्रवीमि ॥सू०अ॥

ढोका— 'किट्टिप' कीर्तिंवम् 'णाप' झातम् 'समणाउसो' भमणा आयुष्मन्तः ! भगवान् महावीरस्वामी कथपति- हे साधगः ! भरतामग्रे उदाहरणं मदर्क्तिम् । 'भट्टे पुण से जाणियग्वे भवइ' अर्थः पुनरस्य झातथ्यो मवति । उदाहरणं तु मया मदर्शितम्, एतस्योदाहरणस्य कोऽयो मवतीति मवद्भिः स्वयमेव विचारणीयः, विचार्याऽत्रधारणीयभ्व । तीर्थकरस्येदं वचनमुरक्षुत्य 'भंत्रे ! त्ति' हे भदन्त ! इति कथयित्वा 'समणं मगर्व महावीरं' अमणं भगवन्तं मद्दावीरम् 'निग्गंथा म निर्मायीओ य' निर्गन्याश्व साधवो निर्धन्थ्यः साध्व्यश्व 'वंदंति' वन्दन्ते 'नमंसंति' ममस्यन्ति-नमस्कारं कुर्वन्ति 'वंदित्ता नमंसित्ता' वन्दित्वा नमस्यित्वा च 'एवं वयासी'

'किट्टिए नाए समणाउसो' इत्यादि ।

टीकार्थ---भगवान् महावीर स्वामी कइते हैं-हे आयुष्मन् श्रमणो ! तुम्हारे समक्ष मेंने टप्टान्त प्रदर्शित किया है। इस का अर्थ तुम को स्वयं समझ छेना चाहिए।

तब हे 'भदन्त !' इस प्रकार संवोधन करके अमण और अमणियां, अमण भगवान् महाबीर को वन्दना नमस्कार करते हैं। बन्दना नमस्कार

'किट्रिय नाप समणाउसो' छत्याहि

ટીકાર્થ – ભગવાન મહાવીરસ્વામી કહે છે કે---હે માસુષ્મન શ્રમણે તમારી સામે મેં દબ્ટાન્ત અતાવેલ છે, તેના અર્થ તમારે પાતે સાંભ-ળવા જોઇએ.

ત્યારે હે 'ભદન્ત' આ પ્રમાણે સંબેહ્યન કરીને શ્રમણ અને શ્રમણિયાે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીને વદના નમસ્કાર કરે છે. વદના નમસ્કાર

#### स्परुताहस्रो

एनमवादिष्टः-किमवादिष्ठस्तियाह-'कि टिए नाप' कीर्तितं-कथित ज्ञातम् उदरहरणम् 'समणा उसो' हे अमण ! हे आयुष्मन् मगवन् ! कि:तु-'अट्टं पुण से ण जाणामो' अर्थं पुनरस्य वयं न जानीमः, 'समण आउसो ति' हे अक्षण । आयुष्मन् ! इति सर्वे साधवः साध्व्यश्च अक्षययन्-वयं तु भवरकीर्तितम्रदाहरणं श्रुतवन्तः, किन्तु-उदाहरणस्यार्थं दु न विद्यः, अतो देवानुप्रियेरेव दयापरेरयोंऽपि व्यास्त्रयेयः-इति साधूनां वचांसि श्रुःवा 'समणे भगवं मदावीरे' श्रमणो भगवान महावीरः 'ते य बहचे निग्गंथे य निग्गंथीओ य आमंतेत्ता एवं वयासी' तांश्व बहून् निर्ग्रन्थान् निर्ग्रन्थींश्व आमग्डप-संवोध्य 'एवं वयासी' एवभवादीत्-'हत समणाउसो' हन्त हे श्रमणा आयुष्मन्तः ! 'आइक्लामि विभावेमि विट्टेमि पवेदेमि' आस्थामि विभावयामि कीर्त्तयामि घवेदयामि तमर्थम्-योऽधे मवद्भिः पृष्टः । विमावयामि पर्यायादिश्वव्दद्वारेण तमर्थं मकटीकरोमि । कीर्त्तयामि-मवेदयामि इति क्रिया-पर्वद्वयात्-हेतु-इन्डटान्ताभ्यां तमर्थं भवते भवनोषयामि । 'सअट्ठं सहेतं सनि-मित्तं' सार्थे सहेतुं सनिनित्तम्, अर्थः मयोजनम्-कार्येफल्असिति यावत् तेन सहित मिति सार्थम् । 'सहेउं' सहेतुम्, हेतुः कारणं तेन युक्तम्,सनिमित्तम्-निम्तिन्त

करके इस प्रकार कहते हैं आपके कहे उदाहरण को हम सबने छना, किन्तु उसका अर्थ (रहस्य) हम नहीं जानते। अतः हे आयुष्मन् ! भगवत् ! अनुग्रह करके आप ही उसका अर्थ कहिए।

अमणों के इन वचनों को सुनकर अमण भगवान महावीर ने उन बहु संख्यक निर्ग्रन्थों और निर्ग्रथियों को संबोधन करके इस प्रकार कहा-हे आयुष्मन अमणो ! तुम्हारे पूछे रहस्य को मैं कहता हूं पर्यायबाचक दाव्हों आदि बारा प्रकट करता हूं, हेतु और दृष्टान बारा उसे तुम्हें समझाता हूं। अर्थ (प्रयोजन) हेतु-कारण और निमित्त के साथ उदाहरण के अर्थ को पुनः पुनः प्रदर्शित करता हूं। तात्वर्य हरीने आ प्रभाषे हडे छे. आपे हडेब उताडरखने अभे अधाओ सांकल्युं. परंतु तेने। अर्थ (रढस्य) अभे लाखता नथी, तेथी डे आधुष्मन ! लग-वान अनुअड हरीने आप क तेने। अर्थ समलवे।.

શ્રમણુાના આ અર્થને સાંલળીને શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ તે ઘણી સખ્યાવાળા નિચે<sup>\*</sup>થા અને નિર્ગ્રન્થીયાને સબાધન કરીને આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. હે આયુષ્પ્રન શ્રમણાં! તમાએ પૂછેલા રહસ્યને હવે હું કહું છુ. પર્યાય વાચક શખ્કા દ્વારા પ્રગટ કરું છું. હેતુ અને દબ્ટાન્ત દ્વારા તેને હું તમાને સમજાવું છું અર્થ (પ્રયાજન) હેતુ-કારણ અને નિમિત્તની સાથે ઉઠાહરણુના અર્થને વારંવાર બતાવું છું. समयार्थबोघिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

सहितं ताटक्षम् उदाहरणार्धम् 'भुज्जो श्रुज्जो' भूयो भूयः – पुनः पुनरपि 'उवेवंसेमि' उपदर्शयामि – निमित्तमयोजनाष्ट्रपदर्शनष्ठखेन ताटक्षमर्थं भवद्भयः मधिपादवामि 'से वेमि' तद ववीमि ॥स्र०७॥

**मुरुम्-लोयं च खलु मए अप्पाह्वट्**टु समणाओ! पुक्स-रिणी बुइया। कम्मं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो से उदए बुइए। कामभोगे य खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! ते सेए बुइए। जण जाणवयं च खछु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! ते वहवे पउमवरपोंडरीए बुइए । रायाणं च खलु मए अप्पाहटूटु समणाउसो! से एगे महं पउमवरपोंडरीए बुइए। अन्नउत्थिया ब खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! ते चत्तारि पुरिसजाया बुइया। धम्मं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो! से भिक्सू बुइए। धम्मतित्थं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो। से तीरे बुइए। धम्मकहं घ खल्ज मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से सदे बुइए। निव्वाणं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसी<sup>ं</sup>! से उप्पाए बुहुए। एवमेयं च खल्ज मए अप्पाहृद्दु समणा-उसो ! से एवमेयं बुइयं ॥सू० ८॥

छाया----लोकं च खल्छ मया अपाहत्य श्रमणा आयुष्मन्तः ! धुष्करिणी उक्ता । कर्म च खलु मया अपाहस्य श्रमणा आयुष्मन्तः ! तस्या उदकप्रुक्तम् । काममोर्ग

यह है कि निमिस और प्रयोजन आदि प्रकट करते हुए उस रहस्य को प्रतिपादन करता हूं।

ऐसा मैं कहता हूं ॥७॥

તાત્પર્ય એ છે કે -- નિમિત્ત અને પ્રયોજન વિગેરે પ્રગટ કરતા થંકા તે રહત્યને પ્રગટ કરૂં છું. એ પ્રમાણે હું કહું છું હળા सूo બ Ņ

#### स्वकृताहस्वे

सन्छ मया अपाहत्य अभणा आयुष्मन्तः तस्याः सेय उक्तः । जनान् जनपदांश सन्छ मया अपाहत्य अभणा आयुष्मन्तः ! तानि बहूनि पद्मवरपुक्डरीकाणि उक्तानि । राजानं च खलु मया अपाहत्य अभणा आयुष्मन्तः ! तस्या एकं महत् पद्मवर-पुण्डरीक्रमुक्तम् । अन्ययूथिकांश्च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! ते चस्यारः पुरुषन्तता उक्ताः । धर्मं च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! ते चस्यारः पुरुषन्तता उक्ताः । धर्मं च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्ति स्वस्यारः पुरुष्त्रक्तम् । अन्ययूथिकांश्च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! ते चस्यारः पुरुषन्तता उक्ताः । धर्मं च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! स मिश्चरुक्तमः । धर्मतीर्थं च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तिस्मुक्तम् । धर्मकर्घा च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! स्वज्ञ मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तीरम्मुक्तम् । धर्मकर्घा च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तीरमुक्तम् । धर्मकर्घा च खलु मया आयुष्मन्तः ! तत्तीरमुक्तम् । धर्मकर्घा च खलु मया आपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां स्वज्ज मया आपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां व्यत्य प्रमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां स्वज्ज मया आपाहत्त्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां स्वज्ज मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां व खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्तां च खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्त्व खलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तत्वां व्यत्तः स्वलु मया अपाहत्य अमणा आयुष्मन्तः ! तदेतदुक्तम् ॥ मृ. ८ ॥

टीका-सर्वानेवोपस्यितान समभिलक्ष्य श्रमणा आयुष्मन्तः । इति सम्बोध्यच मतिज्ञातमर्थं प्रतिपादयति तीर्थकरः-'समणाउसो' दे श्रमणाः ! आयुष्मन्तः ! 'छोयं च खद्ध मए अप्पाहटु' लोकं च खतु मया अपाइस्य श्रमणा आयुष्मन्तः ! पुष्करिणी उक्ता, हे साधवः! लोकं चतुर्दशरज्ञ्यात्मकमधिक्ठस्य एषा पुष्करिणी मया उक्ता, अयमेव लोकः यत्रानेकविधा जीवाः स्वकृत्दुष्कृतसुक्रतकर्मानुसारेण आयन्ते म्रियन्ते च, मृत्वा पुनः पुनराविभवन्ति । आविभवन्तोऽनेकविध दुःखा-

'लोयं च खलु मए' इत्यादि।

टीकार्थ-सभी उपस्थित अमणों को रुक्ष्य करके भगवान प्रति-इसल अर्थ का प्रतिपादन करते हैं-अर्थ की दुर्गमता का प्रतिपादन करने के लिए लोक को मैंने पुष्करिणी की जगह रक्खा है। तास्पर्य यह है-हे अमणो ! इस चौदह रज्जु परिमाण वाले लोक को मैंने पुष्क-रिणी कहा है। यही लोक, जिस में अनेक प्रकार के जीव अपने पुण्य पार्थकर्म के अनुसार जन्मते और मरते हैं, मर कर पुनः प्रकट होते हैं

'डोयं च स्नलु मए' ઈ<sub>र</sub>યા डि

ટીકાર્યં---બધા ઉપસ્થિત શ્રમણેાને ઉદ્દેશીને ભગવાન્ ઉપર કહેલ વિવ-યના અર્થંનું પ્રતિપાદન કરે છે. અર્થંના દુર્ગંમપછ્યાનું પ્રતિપાદન કરવા માટે લાકને મેં પુષ્કરિણીના સ્થાને રાખેલ છે કહેલ છે.

તાત્પર્ય એ છે ઠે—હે શ્રમણેા ! આ ચૌદ રાજુ પ્રમાણુવાળા લાકને મેં પુષ્કરિદ્યી–વાવ ઠહી છે. એજ લાક કે જેમાં અનેક પ્રકારતા જુવા પાતાના પુષ્ટય અને પાપકર્મ પ્રમાણે જન્મે અને મરે છે. મરીને કરીથી પ્રગઢ થાય છે. સ્વને અનેક પ્રકારના દુઃખાના સ્નુભવ કરતા જેવામાં આવે

14.

# समयार्थवोधिनी टीका हि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाच्ययनम्

न्यनुमवन्ताः सम्रुपछक्ष्यन्ते, ताइग्रोऽयं लोकः पुष्करिणी स्थाने मोक्तः । यथा पुष्करिण्याम् अनेकमकारकाणि पुष्पाणि मवन्ति तथा संतारोऽपि विविधप्रकारक-जीवसम्रुदायेन उक्तः । अत पताइग्रों तुल्यतामादाय पुष्करिणी-उपमानेन लोक-उपमितः । 'कम्मं च खलु मए अप्पाइट्टु' कर्मं च खलु मया अपाहूत्य 'समणाउसौं' दे अमणा आयुष्मन्ताः 'से उदए' तस्याः-पुष्करिण्या उदकं जलम् 'मया बुक्ष्ए' मया बक्तं मतिपादितम्, यथा पुष्करिण्यां जलसद्घावेन कमलस्योत्स्पर्पि-र्भवति-तथेइ संसारे अष्टविधकर्मणा जनितं लोकानां जलोपमितं कर्म, पुष्करिण्यां कमलोद्धदकारणं जलम्, संसारे च जीचोत्पत्तिकारणं जीवसंपादितमष्ठविधं कर्म, अतः कमलोद्धदकारणं जलम्, संसारे च जीचोत्पत्तिकारणं जीवसंपादितमष्ठविधं कर्म,

और अनेक प्रकार के दुःखों को अनुभव करते देखे जाते हैं, इसी को पुल्करिणी के स्थान पर कल्पित किया है। पुष्करिणी में अनेक प्रकार के पुष्प होते हैं, संसार अनेक प्रकार के जोव समुदाय से युक्त है। इस प्रकार की समानता के आधार पर लोक की पुष्करिणी से उपमा ही है। हे आयुष्मन अमणो ! कर्म को मैंने उसका जल कहा है। जैसे उस्छ का सद्भाव होने से कमल की उश्पत्ति होती है, उसी प्रकार इस संसार में आठ प्रकार के कर्मों से जीवों का जन्म होता है। अर्थात् जैसे कमलों की उश्पत्ति का कारण जल है, उसी प्रकार संसार में जीवी की उत्पत्ति का कारण जल है, उसी प्रकार संसार में जीवी की उत्पत्ति का कारण जीव दारा उपार्जित अष्टविध कर्म हैं। अतश्व उन्हें कमल की उपमा दी गई है। इन दोनों में विसटझता इतवी ही है कि एक जगह कमल की उत्पत्ति का कारण जल है किन्द्र जल की

છે. તેને જ પુષ્કરિણીના સ્થાન રૂપ કલ્પના કરેલ છે. પુષ્કરિણીમાં અનેક પ્રકારના કમળા હાય છે. સંસાર અનેક પ્રકારના જીવ સસુદાયથી સુક્રત છે. આવા પ્રકારના સરખા પછ્યાના આધાર પર લાેકને પુષ્કરિણીની ઉપમા આપી છે. હે આયુષ્મન શ્રમણા ! કર્મને એ પુષ્કરિણીના જલ રૂપે કહેલ છે. જેમ પાણીના સદ્ભાવ હાેવાથી કમળની ઉત્પત્તિ થાય છે, એજ પ્રમાણે આ સંસા-રમાં આઠ પ્રકારના કર્મોથી જીવાના જન્મ થાય છે. અર્થાત્ જેમ કમળાની ઉત્પત્તિનું કારણ જળ છે, એજ પ્રમાણે સંસારમાં જીવાની ઉત્પત્તિનું કારણ જીવે ઉપાર્જન કરેલ આઠ પ્રકારના કર્મા છે. તેથી જ તેને કમલના ઉપમા આપવામાં આવી છે. આ બન્નેમાં વિસદશપણું એટલું જ કે-એક જગ્યાએ કમળની ઉત્પત્તિનું કારણ જળ છે, પરંતુ જળની ઉત્પત્તિનું કારણ કમળ <u>)</u>

स्त्रकृता**ङ्गस्**त्रे

कुमुलजन्यं जच्म् । इह तु जीवजन्मकारणं कर्म, तच्च जीवजनिवमिति । 'काम-मोगे य खलु मए अप्पाइट्टु' काममोगं च खलु मया-अपाह्स्य-काममोगमा वित्य 'समणाउसो' हे श्रमणा आयुष्तन्तः ! 'से सेये नुइए' 'से' तस्याः पुर्कारिण्याः 'क्रोये' सेयः-पङ्कम् 'नुइए' उक्तः, पङ्कदृष्टान्तेन काममोगौ कथितौ, यथा पुर्वक-पिण्याः पङ्के निमग्नो जनः स्वोद्धाराय समयों न भवति, तथा-कामोपमोगापह्त पेक्षामपि जीवानां संसारादुद्धरणमश्रक्यमिति कृत्वा-हे साधवः ! मया पङ्कं काममोगेन उपमितम् । केवलमियानेव विश्वेवः-एकं बाग्धम् इतरावाध्यात्मिकौ । 'अण्डनाणवयं च खलु मए अपाहट्टु समणाउसो' हे श्रमणाः ! आयुक्षनन्तः ? 'श्रमान जनपदांश्व खलु मया अपाहत्य-भधिकृत्य 'ते वहवे पउमवरयॉडरीए' तानि बहूनि ययवरपुण्डरीकाणि 'नुरुए' उक्तानि-कथितानि । यथा पुर्कारिण्या-फर्म हे और बह कर्म जीव जनित होता है ।

हे आयुष्मन अमणो ! काम भोगों को मैने की चढ़ कहा है। जैसे इक्करिणी के पंक में फंसे हुए जन अपने उदधार में समर्थ नहीं होते, उसी प्रकार कामभोगों से अपहत चिसवाछे जीवों का संसार से उद्-कार होना दाक्य नहीं होता। अतृएव हे अमणो ! मैंने कामभोगो की उक्सा की चढ़ से दी है। यह दोनों ही समान रूप से बन्धन के कारण है। अन्तर है तो केवल यही कि पंक बाद्य बन्धन है जब कि काम जौर भोग आध्यात्मिक बन्धन हैं।

ें हे आयुष्मन् अमणो ! जनों को और जनपदों को मैंने बहुसंख्यक इजवर पुण्डरीक कहा है। जैसे पुष्करिणी में विविध प्रकार के कमल होते

નથી. પરંતુ અહિયાં જીવાના જન્મતું કારણુ કર્મ છે. અને એ કર્મ જીવે ક્રેલ્ હોય છે.

દે આસુષ્મન શ્રમણા ! કામલાગાને મે કાદવ કહેલ છે, જેમ વાવના કાદવમાં કસાયેલા મનુષ્યા પાતાના ઉદ્ધારમાં સમર્થ થતા નથી એજ પ્રમાણું કામલાગથી હરાયેલા ચિત્તવાળા છવોના સંસારથી ઉદ્ધાર થવા શંક્ય હાતા નથી, તેથી જ દે શ્રમણા ! મેં કામલાગાની ઉપમા કાદવથી માંપી છે. આ બન્ને સરખી રીતે બન્ધના કારણ રૂપ છે. ફેરફાર હાય તા બેલળ એટલા જ છે કે-પંક-કાદવ બાહ્ય-બહારનું બંધન છે, જ્યારે આ કામ અને ભાગ આધ્યાત્મિક બંધન છે.

હે આશુષ્યમાન શ્રમણાે જનાને અને જનપદોને મેં અનેક સંખ્યા વાળા યગ્નવર પુંડરીક કહેલ છે. જેમ વાવમાં અનેક પ્રકારના કમળા દ્વાય

# ज्ञमयार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. अ.१ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

मनेकविधानि कमलानि जायते, तथा जीवळोके निवसन्तोऽनेके जीवाः संसार-पुष्करिण्याः कमलस्वरूगः। अतः कमल्लदृष्टान्तेन लोका उपमिताः। यथा वा पुण्डरीकेः पुरकरिणी भूव्यते, तथा-मनुजैः संमारः। कमछेऽमल्लतौगन्ध्यमु, मन्नजे च मोक्ष-पोग्यता, स्वस्वाऽवाधारणग्रुणवत्त्रात-अभयोः समानत्वम् इति । 'रायाणं च खलु मए अपाहरहु समाणाउतो' हे श्रमणाः ! आयुष्तम्तः ! राजानं च खख मया अपाहत्य−अधिकृत्य 'से' तस्याः पुश्करिण्याः 'एगे' एकम् 'मइं' मइत् 'पउमवरपोंडरीष' पद्मवरशुण्डरीकम्, मधानं पुब्करिण्याः क्रोमातिभ्रयाऽऽयायकम् 'युइए' उक्तम्-कथितम् थथा पुष्करिण्याः सर्वकमचाऽपेक्षया महदेकं पद्मवरपुण्ड-रीकं तथा मनुष्यलोके सर्वमनुजापेक्षया राजा श्रेष्ठः सर्वेवां शासकथ अतः संसार-सम्रहें पद्मवरषुण्डरीकतुल्यो राजा मया कथितः । 'अन्न उद्गिथया य' अन्य युधि-हैं, उसो प्रकार छोक में अनेक जीव निवास करते हैं। वे संसार पुष्क-रिणी के कमल के समान है। इस प्रकार संसारी जीवों की उपमा कमल से दी गई है। अथ दा जैसे कमल से सरोवर विभूषित होता है, उसी प्रकार मनुष्य से संसार शोभायमान होता है। कमल में निर्मल सुगंध होती है। इस प्रकार अपने अपने गुणों के कारण दोनों में समानता है।

www.kobatirth.org

हे आयुष्मन् अमणो ! राजा को मैंने पुष्करिणी का पद्मवर पुण्डरीक अर्थात् प्रधान कमल कहा है। जैसे पुष्करिणी में सब कमलों की अपेक्षा एक महान् स्वेत कमल कहा है, उसी प्रकार मनुष्यलोक में सभी मनुष्यों की अपेक्षा राजा श्रेष्ठ और सब का शासक होता है। अत-एव लोक रूपी पुष्करिणी में राजा रूपी महान् स्वेत कमल कहा गया है।

છે, એજ પ્રમાથે, લાકમાં અનેક જીવા નિવાસ કરે છે. તે સ'સાર વાવના કમળા જેવા છે, આ રીતે સંસારી જીવાને કમળની ઉપમા આપી છે. અથવા જેમ કમળાથી સરાવર શાભાયમન છે, એજ પ્રમાથે મનુષ્યાથી સંસાર શાભાયમાન હાેય છે. કમળમાં નિર્મળ સુગંધ હાેય છે, મનુષ્યમાં માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની યોગ્યતા હાેય છે. આ રીતે પાત પાતાના ગુણેાના કારણે અન્તેમાં સમાન પણું રહેલ છે. તેમ સમજવું.

હે આયુષ્મન્ શ્રમણેા ! રાજાને એ' વાવના પદ્મવર પુંડરીક અર્થાત્ પ્રધાન કમળ કહેલ છે. જેમ પુષ્કરિણ્રીમાં બધાં કમળાે કરતાં એક મહાન્ શ્વેત કમળ કહ્યું છે. તેજ પ્રમાણે મતુઃય લાેકની અપેક્ષાથી રાજા ઉત્તમ અને અધાના પર શાસન કરવા વાળાે હાેય છે. તેથી જ લાેક રૂપી વાવમાં રાજા રૂપી મહાન્ શ્વેત કમળ ક**હેલ છે.** 

### स्त्रहता**इत्**वे

कांध-आईतमतेतरशासनाऽनुरागनतः पुरुाान-आत्मानं पण्डितं मन्यमानान् 'खलु मए' खलु मया 'अपाहदृढु' अपाहत्य-अधिकृत्य 'समणाउसो' हे श्रमणाः ! आयुष्प्रन्दः ! 'ते-वत्तारि' ते चराारः 'पुरिसजाया' पुरुषजाताः, ये च चतत्रस्र्थो दिश्वाभ्यः समागत्य पङ्के निषण्गा आसन् ते पुरुषाः अन्यदर्शनानुयायिनः सन्तीति मथा 'बुग्या' उक्ताः-कथिताः, यथा-ते चत्वारोऽपि पुरुषाः पुष्करिणी मध्यात् कमलाकर्षणे मयत्रो न जाताः अपितु तत्यङ्के निमग्ना स्वात्मानमपि सम्रुद्धर्त्तुं नाऽग्रन्तु ग्न, तेथैर परतीर्थिका मोध्रमनवाप्य संघारे एव निषण्गाः दुःख-श्रतानि तानि तान्यनुमन्तीति । 'समणाउसो' हे श्रमणाः ! आयुष्मन्तः ! 'धम्मं च खलु मए' धर्मं च खलु मया 'अपाहट्ट् अपाहृग्य-अभिलक्षीकृत्य 'से' सः 'भिक्ख्' भिश्च:-साधुः, 'बुर्ए' उक्तः-मतिपादितः । यथा खलु कथिच्चतुरः पुरुषः पुष्करिणीमप्रविर्ध्ये ततः कमलमपकर्षति, तथा-रागद्वेपाम्यां सर्वथा रहितो धार्मिकः परित्वज्य विषयोयभोगं धर्मोंपदेश्वदारेण राजादिकं संसारान्निष्कासयती

हे आयुष्मन् अमणो ! अन्ययूथिकों को मैंने वे चार पुरुष कहे हैं। जो चार पुरुष चारों दिशाओं से आकर कीचड़ में फंस गए, वे अन्यदर्शनों के अनुयायी कहे गए हैं। जैसे वे चारों पुरुष पुष्करिणी में से कमल को लाने में समर्थ नहीं हुए, यल्कि कीचड़ में फंस गए और अपना निज का भी उद्धार न कर सके, उसी प्रकार परतीर्थिक

भी मोक्ष न प्राप्त करके संसार में ही रह कर दुःख भोगते हैं। हे आयुष्मन श्रमणो ! धर्म को मैंने [साधु (भिक्षु) कहा है। जैसे चतुर पुरुष पुष्करिणी में प्रवेश किये विना ही उसमें से कमल को आकर्षित कर लेता है, उसी प्रकार रागद्वेष से सर्वथा रहित धार्मिक पुरुष कामभोग को त्याग कर धर्मोपदेश के द्वारा राजा आदि को

હે આયુષ્મન શ્રમણું! અન્ય ચૂચિકેામાં મેં તે ચાર પુરૂષ કહેલ છે. ચારે દિશાએથી આવીને કાદવમાં કસાઈ ગયા તે અન્ય દર્શનવાળાએાના અનુયાયીઓ કહ્યા છે તેમ સમજદ્યું. જેમ તે ચારે પુરૂષ વાવમાંથી કમળા લાદવા સમર્થ થયા નથી, ઉલ્ટા તેઓ કાદવમાં ક્સાઈ ગયા. અને પાતાના પણ ઉદ્ધાર કરી શક્યા નથી. એજ પ્રમાહ્યુ અન્ય તીર્થિકા પણ માક્ષ પ્રાપ્ત ન કરતાં સંસારમાં જ રહીને દુઃખા ભાગવે છે.

હે આયુષ્મન્ શ્રમણે ! ધર્મ'ને મેં કાધુ (ભિક્ષુ) કહેલ છે. જેમચતુર પુરૂષે વાવમાં પ્રવેશ કર્યાં વિના જ તેમાંના કમળાને પાતાના તરફ માકર્તિંત કર્યા મર્યાત્ ખેંચી લીધા ઐજ પ્રમાણે રાગદ્વેથથી સર્વથા રહિત ધાર્મિક

### समयार्थवोघिनी टीका द्वि. थु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

अतो भया धर्भरय दृष्टाःतेन साधुरुपपितः । 'सम्णाउसो' हे अमणाः ! आयु-षमःतः ! 'मप्' मया खलु 'अपादृरृटु' अपाहृत्य-अधिकृत्स्य 'धम्मतित्थं' धर्म वीर्थम् 'से' तत् 'तीरे' तीरम्-तटम् 'बुइए' उक्तम्-कथितम् , यथा पुल्करिण्या-स्तटमेव अन्तमागः सीमा मवति ठदुपरि पुल्करिणी व्यवहारः तथा-संसारस्य चरमसीमा धर्मतीर्थ एव, धर्मतीर्थस्य संसारान्तकत्वात् । 'समणाउसो' हे अमणा आयुष्मन्तः ! 'धम्मव्हं च' धर्मकथां च 'खलु मप्' खलु मया 'अपादृरृटु' अपाहृत्य-अधिकृत्य 'से' सः 'सदे' श्रव्दः 'बुइए' उक्तः-कथितः, धर्मकथया उत्तार्थ्यन्ते संसारात्-बहवः अतः श्वद्रेन धर्मकयोपमिता । 'समजाउसो' हे अपणा आयुष्मन्तः ! 'निव्वाणं च खलु मए अपाइट्टु' निर्वाणं मोक्षम् अपाहत्य-अधिकृत्य 'मए' मया 'से' सः 'उत्पाए' उत्पातः 'बुइए' उक्तः-कयितः, मोक्ष

संसार से बाहर निकाल छेता है। इस कारण मैंने धर्म की उपमा साधु से दी है।

हे आयुष्मन् अमणों ! मैंने धर्मतीर्थ को पुष्करिणी का तीर कहा है। जैसे पुष्करिणी का अन्त तट कइलाता है और उसके आगे के भाग को पुष्करिणी कहते हैं, उसो प्रकार संसार की चरिमसीमा घर्मतीर्थ है, घर्मतीर्थ संसार का अन्त करने वाला है-'किन्तु लौकिक तीर्थ नहीं।

हे आयुष्मन् अमणो ! धर्मकथा को मैंने भिक्षु का दाब्द कहा है। धर्म कथा के बारा बहुत जीव संसार से पार किये जाते हैं, अतएव धर्म कथा की उपमा शब्द से दी गई है।

हे आयुष्मन श्रमणो ! निर्वाण को मैंने (श्वेत कमलका) उत्पतन कहा है। जैसे जल के अन्दर कमल कीचड़ को भेदकर ऊपर आजाता

પુરૂષ કામભાગાના ત્યાગ કરીને ધર્માપદેશ દ્વારા રાજા વિગેરેને સંસારથી બહાર કહાડી લે છે, તે કારણે મેં સાધુને ધર્મ'ની ઉપમા ગ્યાપી છે.

દે આયુષ્મન્ શ્રમશ્રેા મેં ધર્મલીથ<sup>જે</sup>ને વાવનાે કિનારા કહેલ છે. જેમ પુષ્કરિણી–વાવનાે અન્ત ભાગ તટ-કિનારા કહેવાય છે, અને તેના આગળના ભાગને (અન્તના ભાગ) પુષ્કરિણી કહે છે, એજ પ્રમાણે સંસારની ચરિમ સીમાને ધર્મલીર્થ કહેલ છે. ધર્મલીર્થ સંસારનાે અન્ત કરવાવાળું છે. પણ લોકિક્લીર્થ સંસારનાે આંતકર્લા હેાતું નથી.

છે આયુષ્મન્ શ્રમણા ધર્મકથાને મેં ભિક્ષુ રૂપ કહેલ છે, ધર્મકથા દ્વારા

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

षद उत्पातस्याने उक्तः । यथा-कमूलं जले पक्कं चाह्रस्य उपरि आगच्छति, तथा-साधकः साधुः स्वकीयमब्टविधं कम विनाक्य संसाराक्षिगतो भवति, अतो मया मोलस्य उत्पातेन सद्दोपमानम् 'समणाउसो' हे अमगा आयुष्मन्तः ! 'पवमेयं च खद्ध मए' एवमेतन् खद्ध मया 'अपाहट्टु' अपाहृत्य- अधिकृत्य 'से' तत् 'एव-मेयं' एवमेतन् 'बुद्दूए' उक्तम्, मया पुल्करिण्यादयः सर्वेऽपि पूर्वे'काः पदार्थाः तत्तन् सारूप्येण मदर्शिता इति ।सू०८ ।

पूच्य-इह खलु पाईणं वा उदीणं वा दाहिणं वा संते-गइया मणुस्सा भवंति अणुपुटवेणं लोगं उववन्ना, तं जहा-आरियावेगे अणारियावेगे उचागोत्तावेगे णीधागोत्तावेगे काय-मंतावेगे रहस्समंतावेगे जुवन्नावेगे दुवन्नावेगे सुरूवावेगे दुरूवावेगे तेसिं च णं मणुयाणं एगे राया भवइ, महया हिमवंतमल्यमंदरमहिंदसारे अच्चंतविसुद्धरायकुलवंसप्पसूए निरंतररायलक्ष्वणविराइयंगवंगे बहुजणबहुमाणपूइए सब्वगुण-समिद्धे खत्तिए मुदिए मुद्धाभिसित्ते माउापिउसुजाए दयप्पिए ह, उसी प्रकार साधक साधु अपने आठ प्रकार के कर्म को बिनष्ट करके संसार से निकल जाता है। इसकारण मैंने मोक्ष की उपमा उत्पतन से दी है।

हे आयुष्मन् अमणो ! मैंने अपनी दुद्धि से कल्पना करके ऐसा कहा है । अर्थात् अपनी दुद्धि से सोचकर पुष्करिणी आदि का रूपक कहा है ॥८॥

ઘણુા જીવેાને સંસારથી પાર કરવામાં આવે છે. તેથી જ ધર્મ કથાની ઉપમા શબ્દની સાથે આપવામાં આવી <del>છે</del>.

દે આયુષ્મન શ્રમણે, નિર્વાેશને મેં શ્વેત કમળનું ઉત્પત્તન કહેલ છે. જેમ પાણીમાંથી કમળ કાદવને દૂર કરીને ઉપર આવી લ્વય છે. એજપ્રમાણે સાધક સાધુ પોતાના આઠ પ્રકારના કર્મના નાશ કરીને સંસારથી બહાર નીકળી જાય છે. તે કારણે મેં માજ્યની ઉપમા ઉત્પત્ત-ઉપર જવા રૂપ કહેલ છે. દે આયુષ્યમન શ્રમણે, મેં મારી છુદ્ધિથી કલ્પના કરીને આ પ્રમાણે કહેલ છે. અર્થાત્ પોતાની સ્વ છુદ્ધિથી વિચારીને પુષ્કરિછી વિગેરેનું રૂપક કહેલ છે. હિ. હિ.

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. सु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

सीमंकरे सीमंधरे खेमंकरे खेमंधरे मणुस्तिदे जणवयपिया जणवयपुरोहिए सेउकरे केउकरे नरपवरे पुरिसपवरे पुरिसर्साहे पुरिस आसीविसे पुरिसवरपेंडिरीए पुरिसवरगंधहत्थी अड्ने दित्ते वित्ते विच्छिन्नविउलभवणसयणासणजाणवाहणाइण्णे बहुधजु वहुजायस्वरयए आओगपओगसंपउत्ते विच्छिडियपउरभत्तपाणे वहुदासोदासगोमहिसगवेळप्पभूष पडिपुण्णकोसकोट्ठागारा उहा-गारे वलवं दुब्बलपुच्चामित्त ओहयकंटयं निहयकंटयं मलिय-कंटयं उद्धियकंटयं अकंटयं ओहयसत्तु निहयसत्तु मलियसत्तु उद्धियसनु निडिजयसनु पराइयंसनु ववगयदुभिक्खं मारिभय विष्पमुकं रायवन्नओ जहा उववाइए जाव वसंतर्डिबडमरं रज्जं पसाहेमाणे विहरइ । तस्स णं रन्नो परिसा भवह उग्गा उग्गपुत्ता भोगा भोगपुत्ता इवखागा इवखागपुत्ता नाया नायापुत्ता कोर-व्वा कोरव्वपुत्ता भट्टा भट्टपुत्ता माहणा माहणपुत्ता लेच्छ्य लेच्छइपुत्ता पसत्थारो पसत्थपुत्ता सेणावई सेणावइपुत्ता। तेसि च णं एगईए सड्ढी भवइ कामं तं समणा वा माहणा वा संप-हारिसु गमणाए, तत्थ अन्नयरेणं धम्मेणं पन्नत्तारो वयं इमेणं धम्मेणं पन्नवहस्तामो ते एवमायाणह भयंतारो जहा मए एस धम्मे सुयक्खाए सुपन्नत्ते भवइ, तं जहा--उड्ढं पायतला अहे तिरियंतयपरियंते जीवे एस आयापज्जवे केसग्गसत्थया कसिणे एस जीवे जीवइ एस मए णो जीवइ, सरीरे धरमाणे धरइ विणटूंमि य णो धरइ, पयंतं जीवियं भवइ, आदहणाय स् ० ६

٧₹

#### स्'।इताइस्त्रे

परेहिं निउजइ, अगणिझामिए सरीरे कवोयवन्नाणि अट्टीणि भवंति, आसंदी पंचमा पुरिसा गामं पच्चागच्छंति, एवं असंते असंविज्जमाणे जेसिं तं असंते असंविज्जमाणे तेसिं तं सुय-क्खायं भवइ अन्नो भवइ जीवो अन्नं सरीरं, तम्हा, तं एवं नो विपडिवेदेंति–अयमाउसो ! आया दीहेइ वा हस्सेइ वा परिमंडले**इ** वा वप्टेइ वा तंसेइ वा चउरंसेइ वा आयएइ वा छलंसिएइ वा अटूं-सेइ वा किण्हेइ वा णीलेइ वा लोहिएइ वा हालिदेइ वा सुक्लिलेइ वा सुव्भिगंधेइ वा दुव्भिगंधेइ वा तित्तेइ वा कडुएइ वा कसा-इए वा अंबिलेइ वा महुरेइ वा कक्खडेइ वा मउएइ वा गुरुएइ वा **छहुएडु वा सिएइ वा उसिणेइ वा निद्वेइ वा छुक्खेइ** वा एवं असंते असंविज्जमाणे जेसिं तं सुयक्खायं भवइ-अन्नो जीवो अन्नं सरीरं, तम्हा ते णो एवं उवलब्भंति, से जहा णामए केइ पुरिसे कोसीओ आसें अभिनिव्वाहत्ताणं उवदंसेजा अय-माउसो ! असी अयं कोसी, एवमेव नत्थि केइपुरिसे अभिनि-व्वाद्विता णं उवदंसेत्तारो अयमाउसो! आयाइयं सरीरं। से जहा णामए केइपुरिसे मुंजाओ इसियं अभिनिव्वहित्ता णं उव-दंसेज्जा अयमाउसो ! मुंजे इयं इसियं एवमेव नत्थि केइपुरिसे उवदंसेतारो अथमाउसो। आया इयं सरीरं। से जहा णामए केइ-पुरिसे मंसाओ अट्विं अभिनिब्वद्वित्ता णं उवदंसेज्जा अयमाउसो! मंसे अगं अही, एवमेव नारिथ केइपुरिसे उवदंसेत्तारो अयमा-

¥١.

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. अ. म. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

उसो ! आया इयं सरीरं । से जहा णामए केइपुरिसे करवलाओ आमलगं अभिनिव्वहित्ता णं उवदंसेजा अयमाउसो ! करतले अयं आमलप, प्वमेव णस्थि केइपुरिसे उवदंसेत्तारो अयमा-उसो ! आया इयं सरीरं। से जहा णामए केइपुरिसे दहिओ नवतीयं अभिनिब्बहित्ता णं उवदंसेज्जा अयमाउसो ! नवनीयं अयं तु द्ही, एवमेव णस्थि केइपुरिसे जाव सरीरं। से जहा णामए केइपुरिसे तिलेहिंतो तिल्लं अभिनिव्वहित्ता णं उव-दंसेडजा अयमाउसो! तेल्लं अयं पिन्नाप, एवमेव जाव सरीरं। से जहा णामए केइपुरिसे इक्खूतो खोगरसं अभिनिव्वदित्ता णं उवदंसेजा अयमाउसो ! खोयरसे अयं छोए, एवमेव जाव सरीरं। से जहा णामए केइपुरिसे अरणीओ अग्निंग अभिनिध-हित्ता णं उवदंसेज्जा अयमाउसो ! अरणी अयं अग्गी, एवमेव जाव सरीरं। एवं असंते असंविज्जमाणे जेसिं तं सुयक्खायं भवइ, तं जहा-अन्नो जीवो अन्नं सरीरं। तम्हा ते मिच्छा। से हंता तं हणह खणह छणह डहह पयह आऌंपह विऌंपह सहसाकारेह विपरामुसह, एयावया जीवे णरिथ परलोए, ते णो **एवं** विष्पडिवेदेंति, तं जहा-किंरियाइ वा अकिरियाइ वा सुक-डेइ वा दुक्कडेइ वा कल्लाणेइ वा पावएइ वा साहुइ वा असा-हुइ वा सिद्धीइ वा असिद्धीइ वा निरएइ वा अनिरएइ वा, एवं ते विरूवरूनेहिं कम्मसमारंभेहिं विरूवरूवाइं कामभोगाइं समारमंति भोयणाए । एवं एगे पागविभया णिक्खम्म मामगं

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

धम्मं पन्नवेति, तं सद्दहमाणा तं पत्तियमाणा तं रोएमाणा साहु सुयक्खाए समणेइ वा माहणेइ वा कामं खल्ल आउसो! तुमं पूर्ययामि, तं जहा-असणेण वा पाणेण वा खाइमेण वा साइ-मेण वा वस्थेण वा पडिग्गहेण वा कंवलेण वा पायपुंछणेण वा तत्थेगे पूर्यणाप समाउहिंसु तत्थेगे पूर्यणाप निकाइंसु । पुव-मेव तेसि णायं भवइ-समणा भविस्सामो अणगारा अर्किचणा अपुत्ता अपसु परदत्तभोइणो भिक्खुणो पावं कम्मं णो करि-स्सामो समुद्राप तं अप्पणा अप्पडिविरया भवंति, सयमाइयंति अन्ने वि आदियावेंति अन्ने पि आययंतं समणुजाणंति, एवमेव ते इत्थिकामभोगेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया अज्झोव-वन्ना छुद्धा रागदोसवसद्दा, ते णो अप्पाणं समुच्छेदेंति ते णो परं समुच्छेदेंति ते णो अवणाइं पाणाइं भूघाई जीवाइं सत्ताइं समुच्छेदेंति, पहीणा पुवसंजोगं आयरियं मग्गं असंवत्ता इइ ते णो हवाए णो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसन्ना इइ पढमे पुरिसजाए तज्जीवतच्छरीरपत्ति आहिए ॥सू०९॥

छाया-इह खलु माच्यां वा मतीच्यां वा उदीच्यां वा दक्षिणस्यां वा सन्त्येके मनुष्या मवन्ति, आनुपूर्व्या लोकग्रयपन्नाः, तद्यथा आर्या एके, अनार्या एके, उच्चगोत्रा एके, नीचगोत्रा एके, काथवन्त एके, हस्तवन्त एके, सुर्व्या एके, दुर्वर्णा एके, सुरूपा वा एके, दूरूपा वा एके । तेषां च मनुजानामेको राजा भवति महा-दिमवन्मख्यमन्दरमहेन्द्रसारः, अत्यन्तविशुद्धराजकुछ्वंत्रमसूतः, निरन्तरराजलक्षण विराजिताङ्गोपाङ्गः, बहुजन बहुमानपूजितः, सर्वगुध्यसमृद्धः सत्रियः, मुदितः, मूर्था-भिषिक्तः, मातापितृसुजातः, दयाभियः सीमाकरः, सीमाधरः, क्षेनङ्काः क्षेनन्धरः, मनुष्येन्द्रः, जनपदपिता, जनपदपुरोहितः, सेतुकरः, केतुकरः, नरप्रवरः, पुरुषपरः, पुरुषसिंद्रः, पुरुषाशीर्विपः, पुरुषवरपुण्डरोकः पुरुषयरगन्धहस्ती, आहयः, दीप्तः,

## समयार्थंबोघिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

**वित्तः,** विस्तीर्णविपुलभवनग्रथनासनयानवाहनाकीर्णः, वहुवनवहुजातरूपरजतः, आयोगप्रयोगसम्पयुक्तः, विच्छर्दितपचुरभक्तपानः, वहुदासीदासमोमधिषगवेलक-मभूतः, पतिर्णेकोशकोष्ठागारायुधागारः, बळवान् , दुर्वेलपरयमित्रः, अरहतकण्टकं, निइतकण्टकं, मर्दितकण्टकम् उद्धृतकण्टकम् अकण्टकम् अवहतशत्रु, निहतशत्रु, मर्दित-भन्नु, उद्धतरात्र, निर्जितगत्रु, पराजितरात्रु विश्वपगतदुर्भिक्षं मारीमयविषद्धक्तं राज-वर्णैकः यथा औषपातिके यावत् प्रशान्तडिम्बडम्बरं राज्यं मताधयन् विद्रति । तस्य खलु राज्ञः परिपद्भवति, उग्राः, उग्रपुत्राः, मोगाः भोगपुत्राः, इक्षाकवः, इस्वाइपुत्राः, हाताः हातपुत्राः कौरव्याः, कौरव्यपुत्राः, भट्टाः, मट्टपुत्राः, झास्रगाः, बाह्य गुप्रताः, छेच्छिकिणः, लेच्छिकिपुषाः, मधास्तारः मधास्तृपुत्राः, सेनापतयः, सेनापतिषुत्राः । तेपां च एकतमः अद्धावान् भवति, कामं तं अभणो वा बाह्यणो वा सम्प्रधार्षुः, गमनाय, तत्र अन्यतरेल धर्मेण प्रज्ञापयितारः वयम् अनेन धर्मेण मद्रापयिष्यामः, तत् एवं जानीहि मयत्रातः, यथा मया एव धर्मः स्वाख्यातः सुप्रहम्तो भवति त्दावा-ऊर्थ्वे पादतलाद् अधः केशाग्रयस्तकात् हिर्यह स्वक्र प्र्येन्तो जीवः एष आत्मपर्यवः क्रत्स्नः । अस्मिन् जीवति जीवति, एष मृतः, नो जीवति, ब्ररीरे धरति धरति विनष्टे च नो धरति । एतदन्तं जीवितं भवति। आदहनाय परैनींचते, अग्निध्मापिते क्षरीरे कपोतवर्णान्यस्योनि मवन्ति ! आस-न्दीपञ्चमाः पुरुषाः यामं पत्यागच्छन्ति । एतम् असन् असंवेधमानः येपां सोऽसन् असंवेद्यनानः तेषां तत् स्वाख्यातं भवति । अन्यो भवति जीवः, अन्यच्छशीरम्, तरमात ते एवं नो विप्रतिवेदयन्ति अपमायुष्मन ! आरना दीर्घ इति वा, इस्व इति वा, परिमण्डल इति वा, वर्तुल इति वा, त्र्यस इति वा, चतुरस इति वा, आयत इति बा, पडंश इति वा, अष्टांश इति वा, कृष्ण इति वा, नोल इति वा, लोहित इति वा, हारिंद्र इति वा, शुक्ल हति वा, छरभिगन्ध इति वा, दुरभिगन्ध हति वा, तिक्त इति वा, कटुक इति बा, क्याय इति वा, अम्ल इति वा, मधुर इति वा, कर्कश्च इति वा, मृदूरिति वा, गुरुक इति वा, लघुक इति वा, शीत इति वा, उष्ण इति षा, स्निग्ध इति वा, रूझ इति वा, एवम् असन् असंवेद्यमानः येवां तत् स्वाख्यातं भदति, अन्यो जीवः अन्यच्छरीर तस्पात् से नो एवम् अलभन्ते, तद्यथा नामकः कथिन् पुरुषः कोशाद् असिम् अमिनिर्वत्त्ये उपदर्शयेद , अयम् आयुष्यन् । असिः अय कोशः एवमेव नास्ति कोऽपि पुरुषः अभिनिर्वत्यं खछ उपदर्शयिता अयमायुष्मन ! आत्मा इदं शरीरम् , तद्यथा नामकः कोऽपि पुरुषे गुझाद् इपिकाम् अभिनिर्वर्श्व खछ उपदर्शयेद् अयमायुष्मन् । मुझः इयमिपिका, एवमेव नास्ति कोऽपि पुरुषः उपदर्शिता अयमायूष्ट्रनन ! आत्मा हदं झरीरम् , तद्यथा नामकः कोऽपि पुरुषो सांसाद अस्थि

### स्त्रकृता**नस्**त्रे

अमिनिर्वर्त्थ खन्न उपदर्शयेद् अयमायुष्मन् ! मांसः इदम् अस्थि प्वमेव नास्ति कोऽपि पुरुषः उपदर्शयिता अयमायुष्मन् ! आत्मा इदं शरीरम् ! तद्यथा नामकः कोऽपि पुरुषः करतलादामछकम् अभिनिर्वर्श्ये खलु उपदर्शयेद् ध्दम् आयुष्मन् ! करतलम् इदमामलकम् एतमेत्र नास्ति कोऽपि पुरुगः उपदर्शयिता अयमायुष्मन् ! आस्मा इदं शरीरम् । तद्यथा नामकः कथित् पुरुषो दध्नो नवनीतम् अभिनिर्वर्त्य खछ उपदर्शयेद् इदमायुष्मन् ! नवनीतम् इदं तु द्धि, एवमेत्र नास्ति कोऽपि पुरुषः उपदर्शयिता अय-मायुब्बन ! आत्मा इदं बरीरम् । तद्यथा नामकः कोऽपि पुरुषः तिछेभ्यस्तैलम् अभि• निर्वर्त्ध खल्छ उपदर्शीयेव् इदमायुष्मन् ! तैल्लम् अयं पिण्पांतः एतमेव नास्ति कोऽपि पुरुषः उपदर्शयिता आयुष्प्रन् ! आत्मा इदं शरीरम् । तद्यया नामकः कोऽपि पुरुषः sean: क्षोदरसम् अमिनिर्वर्श्य खल्ज उपदर्शयेद् अयम् आयुष्मन ! क्षोदरसाः अयं क्षोदः एवपेव यावद शरीरम् । तद्यथां नामकः कोऽपि पुरुषः अरणितः अग्निम् अमिनि-र्बस्य खडु उपदर्शयत्, इयम् आयुष्प्रन् ! अरणिः अयमग्निः एवमेन यावत् बरीरम् । एवम् असन् असंवेधनानः येषां तत् स्वाख्यातं भवति, तपथा-अन्यो जीवः अन्यच्छरीरं तस्मात ते मिथ्या । स इन्ता तं घातयत, खनत, क्षणत, द्दन, पचत, आखुम्पत, दिलुम्पत, सहसा कार्यतः विषराम्यत, एतावान् जीवः नास्ति परछोकः। ते नो एरम् विमतिवेदयन्ति तद्यया-क्रियां वा, अक्रियां वा, मुकृतं वा, दु॰कृतं वा, कल्यामं वा, पापकं वा, साधु वा, असाधु ना, सिद्धि वा, असिद्धि वा, निरयं वा, अनिरयं वा, एवं ते विरूपरूपेः कर्मसमारम्भैः विरूप-ख्यान् काममोगान् समारभन्ते मोगाय। एवम् एके प्रागरिमकाः निष्क्रिम्य मानकं धर्मे प्रह्रापयन्ति, तं श्रद्धानाः तं मतियन्तः तं रोचमानाः, साधु स्वा-ख्यातं श्रमण इति वा माहन इति वा कामं खलु आयुष्मन् ! स्वां पूजयामि, तद्यया-अक्षनेन वा पानेन वा खाधेन वा स्वाधेन वा, वस्रेण वा, मतिप्रहेण वा, कम्बछेन वा, पादमोञ्छनेन वा, तत्रैके पूजाये सग्रस्थितवन्तः, तत्रैके पूत्राये निकावितवन्तः । पूर्वमेव तेषां ज्ञातं भवति अमणाः मविष्यामः अनगाराः अकि-अनाः अपुत्राः अप्रवः परदत्तमोजिनः मिक्षदः पापं कर्मन करिष्यामः, समुत्याय ते आत्मना अप्रतिविरताः मदन्ति । स्वयम् आद्दते अन्यानपि आदापयन्ति अन्य-मपि आददन्तं समनुजानन्ति। एवपेव ते स्तीकाममोगेषु मूर्च्छिताः गृद्धाः प्रथिताः अध्युषपन्नाः लुब्धाः रागद्वेपदशात्तीः ते नो आत्मानं समुच्छेइयन्ति ते नो परं समु च्छेद्यन्ति, ते नो अन्यान माणान् भूतानि जीवान् सत्त्वान् समुच्छेदयन्ति, महीणाः पूर्वसंयोगात् आर्यं मार्गम् अमाप्ता इति ते नो अर्राचे नो पाराय अन्तरा कामनो-गेषु निषण्णाः इति प्रथमः पुरुषनातः तज्जीवतच्छरीरकरति भाष्य्वातः ॥सू०९॥

### समया थेंबोघिनी डीा द्वि. क्षु. घ. १ पुण्डरीनामाध्ययतम्

टीका-श्री वर्धमानस्वामि तीर्थकरः सदसि समवेतान नराऽपराऽग्रग्थ सम्हान अमिलक्षीकृत्य कथयति-'इइ खलु' इइ-मनुष्यळोके 'पाईगं वा' प्राच्यां वा-पूर्वस्मिन्दिग्विमागे 'पडीणं वा' प्रतीच्यां वा-पश्चिमदिग्विभागे 'उदीणं वा' उदीच्यां वा-उत्तरस्याम्-उत्तरदिग्विमागे 'दाहिणं वा' दक्षिणस्यां वा-दक्षिण-दिग्विमागे वा 'संतेगइया' सन्त्येकेऽनेकमकारकाः 'माणुया भवंति' मनुष्या भवन्ति । 'अणुपुच्येणं' आनुप्च्यां 'लोगे उववन्ना' ळोके उपपन्नाः, इहलोके नानादिशास प्रीदिक्रमेण नाना मकारका मनुष्या निवसत्वि ते सर्वे न एकरूपाः, किन्तु-अनेक जातोयाः सन्ति अनेक प्रकारकत्त्वमेव दर्शयति-'तं जहा' इत्यादि । 'तं जहा' तद्यया-'आरियावेगे' एके आर्याः, लब्धर्ममत्वयः, एके भवन्ति । 'जणारिया वेगे' मवन्ति च एके आनार्या बा-प्रार्थविरोधिनोध्धर्माणः ! अधवा-वार्यदेशोद्धवा अनार्यदेशोद्धवाश्व । 'उच्चागोत्ता वेगे' उच्चगोत्रा एके 'जीयायोया बेगे' नीचयोत्रा वा एके, 'कायमंत। वेगे' कायवन्त एके, झरीरेण केचिल्लम्बा-यमाना दीर्घशरोरा इत्यर्थः । केचन पुनः-'इरसमंता वेगे' इस्वदन्त एके, बामनाः

'इह खलु' इत्यादि।

टीकार्थ-श्री वर्धमान स्वामी समवसरण में एकत्र द्रुए अग्रगण्य मनुष्पो तथा देवों के समूह को लक्ष्य करके कहते हैं-इस मनुष्पलेक में पूर्वदिशा में, पश्चिमदिशा में, उत्तर दिशामें या दक्षिण दिशा में, अनेक प्रकार के मनुष्थ होते हैं, सभी एक प्रकार के नहीं होते हैं। जैसे-कोई आर्य अर्थात् धर्म युद्धि वाले होते हैं। कोई अनार्य अर्थात् जैसे-कोई आर्य अर्थात्य धर्म युद्धि वाले होते हैं। कोई अनार्य अर्थात् आर्यविरोधी-अधर्मी होते हैं। अधवा कोई आर्य देश में उत्पन्न और कोई अनार्य देश में उत्पन्न होते हैं। कोई उच्चगोत्रीय तो कोई नीच गोत्रीप होते हैं। कोई शरीर से लम्बे होते हैं, कोई छोटे कद वाले,

'इह खलु' ઇत्याहि

ટીકાર્થ — શ્રી વર્ષમાન સ્વામી સમવસરણમાં એકઠા થયેલા અગ્રગણ્ય, મુખ્ય એવા મનુષ્યો તથા દેવાના સમૂહને ઉદ્દેશીને કહે છે. આ મનુષ્ય લાકમાં, પૂર્વ દિશામાં, પશ્ચિમ દિશામાં, ઉત્તર દિશ્યમાં, દક્ષિણ દિશામાં અનેક પ્રકારના મનુષ્યો દ્વાય છે. બધા મનુષ્યો એક પ્રકારના હાતા નથી. જેમ-કાઇ આર્ય અર્થાત્ ધર્મ બુદ્ધિવાળા હેય છે, કાઇ અનાર્ય અર્થાત્ આર્ય વિરાધી-અધર્મા હાય છે. અથવા કાઇ આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા અને કાઈ અનાર્ય દેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાય છે. કાઈ ઉચ્ચ ગાત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાય છે. અને કાઈ નીચ ગોત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાય છે. કાઈ શરીરથી લાંબા દાય છે, કાઈ દીંગણા કદવાળા વામન



कुब्जा भवन्ति । 'सुवन्ना देगे-दुवन्ना वेगे' सुवर्णा एके-दर्वर्णा एके, केचित ध्रत्रियाः, 'सुरूवा वेगे-दुरूवा वेगे' सुरूपा वा एके-दुरूपा वा एके-केवांचिद्वं कमनीयम् , केलंचिदकमनीयम् । गोत्रवर्शादिना त्रिमिन्नजातीया भनुष्या इडलोके भवन्ति । 'तेसिं च णं मणुयाणं एगे राया भवइ' तेषां पूर्वीक्तानाम्-अनेकभेद-मिन्नानां मनुष्याणाम् , मध्ये 'एगे' एकः 'राया' राजा शासकः 'भवड' भवति, 'महयाहिमर्चनम्बयमंदरमर्हिदसारे' महाहिमुक्त्मलयमन्दरमहेन्द्रसारो राजेति ज्ञेषः । स राजा हिमवान, हिममधानको गिरिः, मछयस्तन्नामा गिरिः, मन्दराचलः-महेन्द्रो गिरिः ९२वः समानः-विदिधधातुविस्ताराभ्याम् । भयत्रा-हिमवदादि वर्वत-बत्-इडो महेन्द्रो देवसङ् तढत् वल≩िमसभ्याम्-ऊर्जितो राजा म≉ति । अच्चेक विसद्धराषकुलवंसप्वभूष' अत्यन्तविश्वद्धरानकुछवंशयवृतः । अस्यन्तं विश्वदानि यानि राजकुलानि, तेषां वंशेऽन्द्रये असुलिरुत्यत्तिर्यस्य स तथा। अत्यन्तनिर्मल-राजान्वयसप्रतगनाः । 'निरंतररायलय वणविराइयंगधेमे' निरन्तरराजलक्षणविराः बौने या कुबछे भी होते हैं। कोई खुन्दर रूप वाछे और कोई कुरूप होते हैं, अर्थात किसी का वर्ण कमनीय और किसी का अकमनीय होता है। इस प्रकार गोव एवं वर्ण आदि के दारा भिन्न भिन्न प्रकार के मनुष्य इस लोक में नियास करते हैं।

उन मनुष्यों में कोई एक राजा होता है। वह राजा धातु और विस्तार की दृष्टि से हिमवान पर्वत, मरुप पर्वत, मन्दर पर्वत और महेन्द्र नामक पर्वत के समान होता है। अधवा हिमवान पर्वत आदि के समान दृढ तथा महेन्द्र अर्थात् परु और वैभव में इन्द्र के समान प्रतापवान होता है। अस्वन्त विद्युद्ध राजकुर्लों की परम्परा में जन्मा होता है। उसके अंग प्रत्यंग राजा के चिह्तो से निरन्तर खुशोभित अधवा धुलडा पक्ष दिय छे. डेाई इपथी सुंदर देख छे, ता डाई धुइप देख छे. अर्थात् टाइना वर्धु सुंदर वणाखवा येज्य अने डाइनु इप अड-भनीय अर्थात् भनने न गमे तेषु दिय छे. आ रीते गेल अने वर्ध दिगेरेथी जूडा जूहा प्रधारना मनुष्ये। आ दाडमां निवास धर छे.

તે મનુચ્યામાં કાંઇ રાજા હાૈય છે. તે રાજા ધાતુ અને વિસ્તારની દબ્ટિથી, હિમાલય પર્વત, મલયાચલ પર્વત, મન્દર (મેરૂ) પર્વત અને મહેન્દ્ર નામના પર્વતની સરખા હાેય છે. અથવા હિમાલય પર્વત વિગેરેની સરખા દઢ (મજબૂત) તથા મહેન્દ્ર અર્થાત્ અળ અને વૈભવમાં ઇન્દ્રની સરખા પ્રતાપવાન્ હોય છે. ભાયત વિશુદ્ધ રાજકુળાની પરંપરામાં જન્મેલા હોય છે. તેના અંગ પ્રત્યંગ

y٩

### समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. थु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

निताङ्गोपाङ्गः, निरन्तरं निर्त्यं राजलक्षणैः विराजितं-लक्षितं भासमानम् अङ्ग भरयक्वं यस्य सः, 'बहुजणबहुमाणपूर्ध्य' बहुजनबहुमानपूजितः-सरकृतः, अनेकपुरुपैः सर्वदा बहुमानपूर्वकं एजा-सरकारादिभिः सरकृतः । 'सम्वगुण-समिद्धे' सर्वग्रणसमृद्धः, सर्वदा बहुविधगुणैरमिष्टद्धः । 'खत्तिए' क्षत्रियः-झतात् -भयात् वाणकरणत्तील्नः, क्षत्रियत्वजातिमान वा 'ग्रुदिए' ग्रुदितः माता पित्रा-दिना ग्रुद्वंसीयः, 'ग्रुदाभिसित्ते' मूर्द्धाऽभिषिक्तः वंशपरम्परया राज्येऽभिचिक्तः 'माउपिउम्रुनाए' मातापित् सुजातः मातापित्रोः सदाऽऽनन्द पोपणादि करणा दिना सुपुत्रः कुलस्य भूषणस्वरूषः 'दयप्पिए' दयाभियः, दया भिया यस्य सः सर्वभूनेषु दयावान् । सीमंकरे' सीमाकरः 'सीमंघरे' सीमा घरः-मर्यादा धारकः मजानां व्यवस्थाये आत्मनथ । 'खेमंकरे खेनंघरे' क्षेमङ्कर क्षेमंधरः, प्रजायाः

होते हैं, अर्थात् उसके अंग प्रत्यंग में राजा के योग्य द्युभ लक्षण होते हैं। अनेक पुरुष सर्वदा अत्यन्त आदापूर्वक उसका आदर सरकार करते हैं। वह सर्व गुणों से सम्पन होता है। वह क्षत्रिय अर्थात् क्षत भय से त्राण करने वाला या क्षत्रिय जाति का होता है। सदैव प्रसम-चित्त, विधिवत् राज्याभिषेक किया हुआ, तथा माता पिताको आनन्द देने और उनका पोषण आदि करने के कारण सपूत होता है-कुल का भूषण होता है। सब पर दयाकरने वोला प्रजा की और अपनी घ्यवस्था के लिए मर्धादा करने वाला मर्यादा का घारक होता है। सीमा करनेवाला अर्धात् मयौदा करनेवाला होता है एवं मर्यादा को धारण करनेवाला होता है। क्षेमंकर और क्षेमंघर होता है अर्थात् प्रजा को कुद्याल करता है और अपना

રાજાના ચિન્હોથી નિરંતર (માંતરા વિના) સુશાંભિત હાય છે. મર્થાત્ તેના મંગ પ્રત્યંગામાં રાજાને ચાગ્ય શુભલક્ષણ હાય છે. અનેક પુરૂષા હંમેશાં આદર પૂર્વક તેના આદર સત્કાર કરે છે. તે સર્વં શુશાથી યુક્ત હાય છે. તે ક્ષત્રિય મર્થાત્ ક્ષતના ભયથી ત્રાણ-રક્ષણ કરનાર અધવા ક્ષત્રિય વ્યતિના હાય છે. સર્વદા પ્રસન્ન ચિત્ત, વિધિ યુક્ત રાજ્યાભિષેક કરેલા તથા માતા પિતાને આનંદ આપનાર અને તેથોનું પાયણ વિગેરે કરવાથી સપૂત હાય છે.--કુળના ભૂષણ રૂપ હાય છે. બધાના પર દયા કરનાર પ્રજાની અને પાતાની વ્યવસ્થા માટે મર્યાદા ખાંધનાર અને મર્યાદાને ધારણ કરનાર હાય છે. સીમા કરવાવાળા અર્થાત્ મર્યાદા કરવાવાળા અને મર્યાદાને ધારણ કરવાવાળા હાય છે. ક્ષેમંકર અને ક્ષેમંધર હાય છે. અર્થાત્ પ્રજાનું ક્ષેમ--કુશલ કરે છે. અને સ્ટ છ

### स्त्रफ़ताङ्गस्त्रे

श्रेनं ड्रुबलं करोति, स्वयमपि स्वात्मनः कल्याणं धरते । 'मणुस्सिदे' मतुष्पेन्द्रः, मनुष्याणां मनुष्येषु वा इन्द्रः-इन्द्रसमः, 'जलवयपिथा' जनपदंपिता, जनपदानां रक्षणवालनाभ्यां पितेव पिता, 'जणवयपुरोहिए' जनपदानां प्ररोहितः, यथाहि-धुरोहितो बाह्मणो यजमानस्य ज्ञान्तिपयोजकपतिनिधितया तत्त्तर्भ करोति । . तया–राजाऽपि सर्वेषां हितकरणात् विध्नेभ्योः रक्षणाच्च पुरोडित इव पुरोडितः । 'सेउकरे' सेतुकरः-स राजा स्वराध्ट्रस्य सुव्यवस्यार्थं नदीनदभणाळिका सेतु-केतूनां कर्त्ता । 'नरपवरे' नरपवरः⊸सर्वनरेषु श्रेष्ठतया नरपवरतामुपेतः 'पुरिस पत्ररें' पुरुषप्रवरः-पुरुषमधानः, 'पुरिससीहे' पुरुषेषु सिंह इव वलवाली, न तु सिंग्गतपश्चत्वयुक्तः । 'पुरिस आसीविसे' पुरुषाशीविंगः, विभियकारिपुरुषेषु दण्ड दापनादाशीर्विषः, आभीः~राजदण्डो चिषो यस्य स आशीर्विषः । 'पुरिसवरषोंड-रीए' पुरुषवरपुण्डरीकः, पुरुषेषु वरः–अत एव पुण्डरीक इव प्रियदर्शनः, 'पुरिस भी कल्याण करता है। वह मनुष्यों में इन्द्र के समान, जनपद (देश) का पालन और रक्षण करने के कारण पिता के समान तथा जनपद का प्ररोहित होता है। अर्थात् जैसे राज पुरोहित अपने यजमान का शान्ति प्रयोजक प्रतिनिधि बन कर अनेक कियाएं करता है, उसी प्रकार राजा भी अपनी प्रजा का हित करने के कारण तथा विध्नों से रक्षा करने के कारण प्ररोहित के समान होता है। वह अपने राष्ट्र की सुखज्ञान्ति के लिए नदी, नद, नहर, पुल, तथा केतु आदि का कत्ता होता है। वह नरों में प्रवर, पुरुषप्रवर, पुरुषों में सिंह के समान वलझाली (सिंह के समान पद्युता से युक्त नहीं) पुरुषों में आर्द्यार्थिष सर्प के समान अर्थात अनिष्ठ करने वालों को दंड दिलाने के कारण राजदण्ड रूपी विष बाला, पुरुषों में श्रेष्ठ होने से पुण्डरीक के समान प्रियदर्शन पुरुषों

પોતાનું પણ કલ્યાણ કરે છે. તે મનુષ્યામાં ઇન્દ્રની સરખાે જનપદ-દેશનુ પાલન અને રક્ષણ કરવાથી પિતા સરખા તથા જનપદના પુરાંદિત દ્વાય છે. અર્થાત જેમ રાજપુરાંદિત પાતાના યજમાનનું શાંતિ પ્રયાજક પ્રતિનિધિ બનીને અનેક ક્રિયાઓ કરે છે. એજ પ્રમાણે રાજા પણ પાતાની પ્રજાનું દ્વિત કરનાર દોવાથી તથા વિકોથી પ્રજાનું રક્ષણ કરવાવાળા હેાવાથી પુરા-દ્વિત કરનાર દોવાથી તથા વિકોથી પ્રજાનું રક્ષણ કરવાવાળા હેાવાથી પુરા-દ્વિત કરનાર દોવાથી તથા વિકોથી પ્રજાનું રક્ષણ કરવાવાળા હેાવાથી પુરા-દ્વિત સરખા દાય છે. તે પાતાના રાષ્ટ્રની સુખશાંતિ માટે નદી, નદ, નહેર, પુર અને કેતુ વિગેરને કરવાવાળા દેશ્ય છે. તે નરામાં શ્રેબ્ઠ-પુરૂષ પ્રવર, પુરૂષોમાં સિંહ સમાન બળ શાળી (સિંહની સરખા પશુપસાથી સુક્રત નદી') પુરૂષોમાં આશીવિંધ સર્પ સરખા અર્થાત અનિષ્ઠ કરવાવાળાને દ'ડ આપવાના કારણે રાજદ'ડ રૂપી વિધવાળા, પુરૂષોમાં શ્રેષ્ઠ હેાવાથી પુંડરીકની સરખા

ખ

# समयार्धवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

वरगंधहत्थी' पुरुषेतु वरो गन्धहस्तीव, यस्य गन्धमाधाव अन्ये गजाः प्रजायन्ते टताइशो इस्ती गन्धदस्तीत्युच्यते तथैव नरेषु अत्नुल्लङ्घितछासनो राजा भवति। 'अढडे दित्ते श्रिते' आढचो दीप्तो वितः, आढधः-प्रचुरधनवान्, दीप्तः-तेजस्वी, वित्तः-अहरहः-अल्रब्धलाभयुक्तः 👔 'विस्थिन्नविउलभगणसयणासणज्जाणचाह-विस्तर्णविप्रलभवनग्नयनाऽऽसनयानवाहनाकोर्णः, विस्तीणैर्यत्र णाडण्णे' तत्र विस्तास्तिः विपुलैः-बहुभिः, भरनं-मसादः धयनं-छय्या पर्यक्कादिः आसनमू-आसन्दी 'कुरसी' भभूति, यानं∽शिविका बाइनमश्वः पभिराकीर्थः-युक्तः, सञ्चित सर्वविधसाधनसङ्घातसंयुत इति। 'बहुत्रणबहुजायरूकरयपु' बहुधनबहुजात-रूपरजतः, बहूनि-धनानि व्यवहारकारीणि बहूनि जातरूपाणि गुवर्णानि रजतानि च यस्य सः । 'आओगवभोग संपउत्ते' आयोग पयोगसंवयुक्तः, आयोगो धनस्य -आयोजनमकारः-यथा व्यवहारेण धनागमो जायेत, मयोगः-कथं क्व किया-नर्थः प्रयोक्तव्यः-व्ययस्य सम्रुचितव्यवस्था, आभ्यामायव्ययाभ्यां व्यवस्थिताभ्यां में ओष्ठ गंधहस्ती के समान-जैसे हाथियों में मद वाला हाथी विशिष्ठ होता है उसी प्रकार मतुष्यों में राजा, जिसका शासन अनुल्लंघनीय होता है. विशिष्ट माना जाता है। वह प्रचुर घनवान ते तस्वी और प्रति-दिन नुनन (नवीन) लाभ से युक्त होता है। जहां तहां फैले छए अनेक भवनों, पर्य कों, आसनों, कुसिंगों, पालखियों तथा बाहनों अश्व आहि से युक्त होता है। अर्थात् सब प्रकार की साधन सामग्री से सम्पन्न होता है। उसके पास बहुत धन, बहुत स्वर्ण और बहुत चांदी होती है। वह धनके आयोग और प्रयोग में निपुण होता है। अर्थात जिस व्यवहार से धन का लाभ हो उसमें तथा कहां कितना किस प्रकार धन

પિયદર્શન, પુરૂષેામાં શ્રેષ્ઠ ગંધ હાથી સરખા-અર્થાત્ જેમ હાથિયામાં મદવાળા હાથી વિશેષ પ્રધારના હાય છે, એજ પ્રમાણે મતુષ્યામાં રાજા કે જેતુ શાસન-આજ્ઞા અતુલ્લ'ધનીય-ઉલ્લ'ધી ન શકાય તેલું દેાય છે. એટલે કે વિશેષ પ્રકારથી માનવાનાં આવે છે. તે અત્યંત ધનવાન્ તેજસ્વી અને દર-રાજ નૂતન (નવા) નૂતન (નવા) લાભવાળા હાય છે. જ્યાં ત્યાં કેલાયેલા અનેક ભવના, પલ'ગા. આસના' પુશિયો, પાલખિયા, તથા વાહને અશ્વ વિગેરેથી શુદ્ધ હાય છે. અર્થાત્ દરેક પ્રકારની સાધન સામબીથી શુદ્ધ હાય છે. તેની પાંસે ઘણુ ધન, ઘણુ સાનું અને ઘણી ચાંદી હાય છે. તે ધનના આયોગ પ્રયાગમાં કુશળ હાય છે. અર્થાત્ જે વ્યવહારથી ધનના લાભ થાય તેમાં તથા કથાં કેટલું અને કેવા પ્રકારના ધનના વ્યય-ખર્ચ કરવા જોઈએ

स्त्रकेता**न्न**स्त्रे

संगयुक्तः-सम्यक् भयोगवान् । 'विच्छड्रिय पउरभत्तपाणे' विच्छर्दित मचुरमक्त पानः, विच्छर्द्तिम्-मोजनादनन्तरमवशिष्टं भचुरं भक्तमोदनं पानं बहुम्स्यक मपि पेयपदार्थजातं च यस्य सः, 'बहुदासीदासमोमहिसगवेरुगप्पभूए' बहु-दासीदासगोमहिपगवेल्डकमभूतः-अनेकाऽनेकसाध्य साधकदासीदासगरादिसाधनैः सदा संयुक्तः । 'पडिपुष्णकोसकोद्यागाराजदागारो' मतिपूर्णकोषकोष्ठायारा युवागारः सर्वदैव दस्य कोषो द्रव्यग्रदं कोण्ठागारो-धान्यसञ्चयग्रद्दम्, आयुधा-गारः-आयुधानां ग्रहं च, एते परिपूर्णाः सन्ति यस्य सः । 'वर्ल्व' बल्वान् स्वयं तु बल्लेन-सेन्येन शारीरिकेण च युक्तः, 'दुव्वल्लपच्चामित्ते' दुर्वलमत्यमित्रः, दुर्वलानि मत्यमित्राणि रिपदो यस्य सः दुर्वलीक्रतशत्रुः, 'आह्यकंडपं' अवहद कण्टकम्, अपहतः कण्टकसमूहः चौरादिर्थसिग्सतत्-अपहतकण्टकम् राज्ये स्वगोत्र मान्धवेषु मित्रमण्डलेषु मन्त्रिमण्डलेषु च ये ये शत्रुपक्षीयाः छिद्रान्वेषिणः समय मतीक्षमाणा अधः पातथितुं बिद्यन्ते ते ते ग्रुप्तगूदमत्या दूरीकृताः । तथा-'निहय-

का व्यय करना चाहिए। उसमें कुशठ होता है-समुचित आप व्यय करता है। अनेक अनाधों का पेट भर जाप इतना प्रचुर मान्ना में भोजन दिया जाता है। उसके पास चहुत से अनेक कार्य करने वाछे दासी दास गो (गाये) महिष भेड़ आदि होते हैं। उसका कोष, कोठार और शस्त्रागार सदा भरा पूरा रहता है। वह सेना पूर्व शरीर के बल से सम्पन्न तथा शत्रुभों को शक्ति हीन बना देने वाला होता है। वह ऐसे राज्य का शासन करता है जिसमें से कण्टक अर्थात् शत्रु आदि अथवा अपने गोत्र वालों में, मित्रमण्डल में या मंत्रि मंडल में से शत्रुपक्ष से मिछे हुए और छिद्रान्वेषी राज्यभ्रष्ठ करने के लिए समय की प्रतीक्षा करने वाले अमास्य आदि विरोधो मिटा दिये गये है। राज्य से वाहर

તેમાં કુશળ હોય છે. અર્થાત્ યાગ્ય આય અને વ્યય કરે છે. અનેક અનાથાતું પેટ ભરાઇ જાય એટલા વધારે પ્રમાણુમાં ભાજન આપવામાં આવે છે. તેની પાંસે ઘણુ અનેક કાર્ય કરવાવાળા દાસી, દાસ, ગા (ગાય) ભેંધ બકરાં ઘેટા વિગેરે હાય છે. તેમના કાલ-ખજાના, કાેઠાર, અને શસ્તાગાર સર્વદા ભરેલ રહે છે. તે સેના અને શરીરના બળથી યુક્ત તથા શત્રુઓને શક્તિ રહિત અનાવી દેનારા છે. તે એવા રાજ્યતું શાસન કરે છે કે-જેમાંથી કટક અર્થાત્ શત્રુ વિગેરે અથવા પાતાના ગાત્રવાળામાં, મિત્રમ'ડલમાં, મ'ત્રિમ'ડલમાં, અથવા મિત્રમ'ડળમાંથી શત્રુપક્ષ સાથે મળેલા અને છિદ્રાન્વેધી-એટલે કે-છિત્રને શોધનારા-અર્થાત્ રાજ્ય બ્રષ્ટ કરવા માટે સમયની રાહ જોવાળા અમાત્ય વિગેરે વિરાધિયાને ફર કરી નાખ્યા છે, રાજ્યની બહાર રહેવાવાળા

### समयार्थबोधिनी टीका दि. छु. अ. १ पुण्डरीकनांमाध्ययनंम्

कंटयं' निहतकण्टकम्, राज्यादन्यत्र निवासिनोऽपि क्षत्रवो युक्तचा मन्त्रौषधि-मणिधि मयोगान्नाकिता इति। 'मलियकंटयं' मर्दितकण्टकम्, मर्दिताः रेणुज्ञः कृताः कण्टकरूपिणो यस्मिन् तत्~मर्दितकण्टकम् । 'उद्धिपकंटयं' उद्धृतकण्टकम्, उद्धतानि~द्रीकृतानि पूर्वमन्तः शरीरे पश्रदाज्ये वा कण्टका रोगरूपाः शत्रुरूपा वा यरिमन् तद् उद्धतकण्टकम् । अतरव-'अकंटय' अकण्टकम् , नास्ति कण्टकं यस्मिन् तत्-अकण्टकम् । 'ओइयसत्तु' अवहतगत्रु, अवहता अधीनीकृताः श्वत्रको यस्मित् तत् । 'तिइयसत्तु' निष्ठतशत्रु--विनाशितशत्रु-'मलियसत्तु' मर्दितशत्र, मर्दितो दीर्घकालेन माप्तोऽसमीक्ष्यकारी 'डाक्र' चतुष्पथे जन-समसं यस्मिस्तत् मर्दितग्रञ्ज।। 'उद्धियसत्तु' उद्धृतग्रज्ञ, उद्धृतः वञ्ज यौस्मि-स्तत् उद्धृत शत्रु ! 'निज्जियसत्तु' निर्जित शत्रु-शत्रुपतिवम्, 'पराइयसत्तु' पराजितशत्रु-अनुबल्धर्जितम् , 'दबग यदुमिक्ख' व्यपगतदुर्भिक्षम्-विना-शितदुर्मिश्चय्, 'मारिमयविष्यग्रुक्तं' मारीभयवित्रग्रुक्तम् 'रायवन्तओ' राजवणीकः-यथोक्तेन मकारेण तस्य राहाें राज्यदर्णनं कर्तव्यम्। 'उववाइए' औष्पातिकस्रवे रहने वाले दाचुओं को युक्ति से, मंत्र, ओषधि या प्रणिधि के प्रयोग से नष्ट कर दिया गया हो, जिसमें कण्टकों का मार्ग में स्थित पाधाण-खंड के समान मईन कर दिया गया हो, कंटको को उखाड़ कर फैंक दिया गया हो, इस कारण जो राज्य सर्वथा कण्टक हीन हो। इसी प्रकार जिस राज्य में इान्रुभों को अपने अधीन कर लिया हो, दान्नुभों को नष्ट कर दिया गया हो क्रुचल दिया गया हो, उखाड़ कर फैंक दिया गया हो, पूरी तरह जीत लिया गया हो, पराजित कर दिया गया हो, (रात्रुबल से रहित हो) दुर्भिक्ष से रहित हो और जो महामारी आदि के भय से रहित हो। वह राजा ऐसे राज्य पर ज्ञासन करता हुआ विचरता है।

શત્રુઓને યુક્તિથી, મંત્ર, ઔવધિ અથવા વિશ્વાસના પ્રયાગથી નાશ કર્યા હોય, જેમાં કંટકાને માર્ગમાં રહેલા પાષાલુ–પત્થરના ટુકડાની જેમ ફેંકી દ્વીધા હાેય, તેથી જે રાજ્ય સર્વથા કંટક રહીત હાેય, અને એજ પ્રમાણે જે રાજ્યમાં શત્રુઓને પાતાને વશ કરી લીધા હાેય, શસ્રુ શત્રુઓને નાશ કરી નાખ્યો હાેય. કચડી નાખ્યા હાેય ઉખેડીને ફેંકી દીધા હાેય, પૂરી રીતે જીતી લીધેલા હાેય, તેને પરાજીત કરી દીધા હાેય (શત્રુને નિર્બંલ કરી નાંખ્યા હાેય) એથી જ રાત્રુ બલ વગરના હાેય, દુકાળથી રહિત હાેય, તેમજ જે મહામારી વિગેરેના ભયથી રહિત હાેય, એવા રાજા આવા રાજ્ય પર શાસન કરીને વિચરે છે.



#### स्त्रिकता<del>ने</del>स्त्रे

कौणिकराज्यस्य यथा वर्णनं कृतम् 'जाव' यावत्, यावत्पदसंग्राह्यः पाठोऽत्र संग्राह्यः। पुन अ-'पसंतर्डिंबडमरं रज्जं' मन्नान्तडिम्बडमरं राज्यम्, मन्नान्तं डिम्वं-स्वचकभयं डमरं-परचकभयं यस्मिन् तत्-ताद्द्यां राज्यम् 'पसाद्देमाणे' मसाधयन् 'विद्दरह्' विद्दरति, ययोक्ततिन्निष्टविज्ञेषणतिद्रोषितं राज्यं परिपालयन्नास्ते । 'तस्स णं रन्नो' तस्य खल्छ राज्ञः 'परिसा भवइ' परिपद् मर्वति, तस्यां परिपदि बक्ष्यमाणा इमे सदस्या भवन्ति, तानेच नामग्राहं दर्झयति-'उग्मा उग्गपुत्ता' उग्रा उग्रपुत्रा भवन्ति, उग्रनामा वंशविद्येषः तत्रोज्रद्वा उग्राः क्ष्य्यन्ते, उग्रनामकवंशोद्भवा स्तरपुत्राश्च सदस्या भवन्ति, तानेच नामग्राहं दर्झयति-'उग्मा उग्गपुत्ता' उग्रा इत्रपुत्राश्च सदस्या भवन्ति, तानेच नामग्राहं दर्झयति-'उग्मा उग्गपुत्ता' उग्रा इत्रपुत्राश्च सदस्या भवन्ति । तया-'मोगा भोगपुत्ता' मोगा भोगपुत्राश्च 'हक्त्वागा इत्रद्यागापुत्ता' इक्ष्याकचः इक्ष्वाकुपुत्राः फ्रय मदेवचंशीयाः । 'नाया नायपुत्ता' झाताः--क्वात्वंशीया स्तत्त्युन्नाश्च, 'कोरव्या कोरव्यपुत्ता' कौरव्याः कौरव्याः कौरव्यपुत्राश्व, 'महा-

यहां राजा का समग्र वर्णन उसी प्रकार करना चाहिए जैसा औप-पातिक सूत्र में कोणिक राजा का किया गया है।

पुनः किस प्रकार का राज्य वहां कहा है ? जिसमें स्वचक और पर-चक्र का भय झान्त हो जाने के कारण रणभेरी बजाने की आवइयक्ता ही नहीं रहती। वह राजा इस प्रकार के राज्य पर झासन करता हुआ बिचरता है।

उस राजा की परिषद् होती **है**। उस परिषद् में जो सदस्य होते हैं, उनके नाम गिनाते हैं-उग्रवंशी, उग्रवंशियों के पुत्र भेगवंशी, भेाग-वंशियों के पुत्र, इसी प्रकार इक्ष्वाक्क, इक्ष्वाक्कपुत्र (ऋषभदेव के वंश परिवार बाछे), ज्ञातवंशी, ज्ञातवंशियों के पुत्र, कौरववंशी, कौरववं-

અહિયાં રાજાતું સઘળું વર્ણુંન જેમ ઔપપાલિક સૂત્રમાં કાેજીક રાજાતું વર્જીન કરવામાં ખાલ્યું છે, તેજ પ્રમાણે કરવું જોઈએ.

ક્રરીથી ત્યાં કેવા પ્રકારતું શજ્ય કહ્યું છે ? જેમાં સ્વ ચક્ર અને પર શ્રક્રને લય શઃન્ત થઇ જવાને કારણે રણુલેરી વગાડવાની જરૂરત જ રહેતી નથી. તે રાજા આવા પ્રકારના રાજ્યનું શાસન કરતા થકા વિચરે છે.

તે રાજાની પરિષદ્ર હેાય છે, તે પરિષદ્રમાં સભાજનેા-સદસ્ય હેાય છે. તેઐાના નામા આ પ્રમાણે છે.-ઉગ્રવ'શી ઉગ્રવ'શવાળાઐાના પુત્રા (૧) ભાેગવ'શી –ભાેગવ'શવાળાના પુત્રા (૨) એજ પ્રમાણે ઇક્ષ્વાક ઇક્ષ્વાક્રપુત્ર (૩) ઝાયભદેવના વ'શ પરિવાશ્વાળા, જ્ઞાતવ'શી (૪) જ્ઞાતવ'શવાળાના પુત્રો (૫) ઠીરવ વ'શી

ધષ

### समयार्थदोधिनी टीका दि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्यपनम्

भट्टपुत्ता' भट्टाः भट्टपुत्राश्च 'माइणा माहणपुत्ता' माइना माहनपुत्राश्च आसग वंश्वज्ञाता स्तदीयपुत्राश्च, 'छेच्छई छेच्छः पुत्रा' लेच्छकिनः क्षत्रियंश्या स्तरपुत्राश्च, 'पसत्थारो पसत्थपुत्ता' माह्यास्तारो मन्त्रिण स्तदीयपुत्रार्थ्व। 'सेणावई सेणावइ-पुत्ता' सेनापत्तयस्तस्पुत्राश्च। 'तेसि च णं धगतिए सृष्ट्वी भन्नइ' तेषां चैकतमः कश्चिद्-भर्मश्रद्धात्रान् धार्मिको भवति, एतेषु तिरळः कश्चिद्धर्मश्रद्धान्ठभवति। 'कामं तं समूणा वा माहणा वा संपदारिष्ठ गमणाए' कामं तत् श्रमणा वा लाह्यणा वा संपधार्धुर्गमनाय। केचित् श्रमणा वा वाह्यणा वा श्रद्धान्ठोः समीपं धर्मकथ-नार्थं गन्तुं निश्चिन्त्रति कृतनिश्चयाश्च तथातिधाः केचन धर्मस्य प्रज्ञापयितारः तत्र 'अन्नयरेणं धम्मेण' पन्नत्तारो' तत्र अन्यतरेण केनचित् तज्जीत्रतच्छरीररूपेण धर्मेण मतिज्ञार्थायतारो यस्य कर्स्यचिद्धर्मस्य क्षिथितारः श्रमणा वा पत्रं निश्चि-न्वत्ति-'वयं इमेर्ण धन्मेणं पन्नत्तइस्सामो' त्रयमग्रं धर्मं पश्चापविष्यामः, एवं ते विचारयन्ति यद्वयं गत्वा श्रद्धात्त्वेऽष्ठं धर्मप्रुपदेक्यामः। गत्वा च श्रद्धान्छसमीप-मेत्रं बदन्ति-'से एव जाणह मयंतारो' तत् एवं जानीहि भयत्रातः-संसार-भयात् त्राणेच्छो? 'जहा मध् एस धर्मे सुपन्तते मन्द? यया 'मए? इत्यत्रार्थत्वदेक-वचनं तेन अस्माभिरित्यर्थः, ७प धर्मः स्वाख्यातः-सुपज्ञसो भवति। यद् वयं

शियों के पुत्र, सुभट कुल में उत्पन्न भद्द, भट्टों के पुत्र, ब्राह्मण, ब्राह्मण-पुत्र, लिच्छवि, लिच्छवियों के पुत्र, प्रशास्ता (मंत्री) प्रशास्ताओं के पुत्र, सेनापति, सेनापति पुत्र ।

उस परिषद् में कोई कोई धर्मश्रद्धालु होता है। वह किसी भी अमण या ब्राह्मण के समीप धर्म अवण करने के लिए चला जाता है। तब किसी धर्म के उपदेशक ऐसा निश्चय करते हैं, कि मैं इसको इस घर्म का उपदेश करूंगा। वे कहते हैं-हे संसार भीरो ! हमारे द्वारा यह धर्म स्वाख्यात (सम्पक्त प्रकार से कथित) और खप्रज्ञस है। अर्थात् हम तुम्हारे समक्ष जिस धर्म की प्ररूपणा करते हैं, उसीको सत्य समझो।

કૌરવ વ'શવાળાના પુત્રો (૬) સુભટ કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલ ભટ્ટ (૭) ભટ્ટોના પુત્રા (૮) ખ્રાદ્મણ (૯) ખ્રાદ્મણ પુત્રા (૧૦) લિચ્છવી લિચ્છવિયાના પુત્રા (૧૧) પ્રશાસ્તા (મંત્રી) (૧૨) પ્રશાસ્તાઓના પુત્રો (૧૩) સેનાપતિ અને સેનાપતિના પુત્રા (૧૪) તે પરિષદમાં કાઇ કાઇ ધર્મની શ્રદ્ધાવાળા દ્વાય છે તે કાઇ પણ શ્રમણ અથવા પ્રાદ્મણની સમીપે ધર્મનું શ્રવણ કરવા માટે ચાલ્યા જાય છે, ત્યારે કાઈ ધર્મના ઉપદેશ કરનાર .એવા નિશ્વય કરે છે કે–આને આ ધર્મના ઉપદેશ કરીશ. તેઓ :કહે છે કે–હે સંસાર ભીરૂ! અમારાથી આ ધર્મ સ્વાખ્યાત-સારી રીતે કહેલ તથા સુપ્રગ્નપ્ત છે. અર્થાત અમે તમારી પાંસે જે ધર્મની પ્રરૂપણ કરીએ છીએ તેને જ તમા સલ્ય સમએ.

#### स्तकृता**क्रम्**त्रे

धर्म तुभ्यं कथयामि तदेवमेवं जानीहि। तत्र भथमं करीस्स्यैत्र जीवस्त्रमाह-तं जहा' तद्यथा-'उड्डूं पादतला अदे केसग्गमस्यया' ऊर्खा पादतलात्-अधः केक्षाग्रमस्तकात् तिरियं तयपरियंते जीवे एस आया पडजवे कसिणे' तिर्यंक् स्वक्त्पर्यन्तो जीव-एष आत्मपर्यंतः इत्स्नः, आपादतल्मस्उकव्यापी शरीस्परि-णामविश्विष्टः कायाकार एव जीवो-न तु शरीरव्यतिरिक्तिजीत्रस्य अस्तित्त्वेऽस्ति भमाणम् । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां धरीरस्यैताऽऽत्मत्वात्, शरीरमरणानन्तरं व्यति-रिक्तो जोवो नोपलभ्यते । तस्मात्-शरीरमेवाऽऽत्मत्वात्, शरीरमरणानन्तरं व्यति-रिक्तो जोवो नोपलभ्यते । तस्मात्-शरीरमेवाऽऽत्मत्वात्, शरीरमरणानन्तरं व्यति-रिक्तो जोवो नोपलभ्यते । तस्मात्-शरीरमेवाऽऽत्मत्वात्, शरीरमत्ये-वहूनि उदाहर-णानि दर्शयति । भद्दर्यं च शरीरस्यैव तत्त्वं व्यतस्थापयिष्यति । अन्वयव्यतिरेक मेत्र-दर्शयति - 'एस जीवे जीत्दर'-इत्यादिना पादतलादुपरि केशाग्रादधः तिर्यंक् स्वक्त् पर्यन्तो जीत्वः । शरीरमेव जीत्रस्य समस्तोऽपि पर्यायः । 'एस जीते जीत्रइ,

उनमें से पहछे दारीर को ही जीव मानने वालों का पक प्रस्तुत करते हैं-पांवों के तल भाग से ऊपर केशों के अग्रभाग से नीचे और तिर्छे चमड़ी पर्यन्त ही जीव है। अर्थात् दारीर रूप परिणाम से विद्याष्ट काषाकार ही जीव है। दारीर से भिन्न जीव का अस्तित्व मानने में कोई प्रमाण नहीं है। अन्वय और व्यतिरेक के द्वारा दारीर ही आत्मा है। दारीर का अन्त हो जाने के पश्चात् कोई पृथक् जीव उपलब्ध नहीं होता। इस प्रकार दारीर ही आत्मा है, ऐसा मिद्ध होता है। दारीर ही आत्मा है, इस विषय में अनेक दब्धान्त दिखलाते हैं और उनसे यह सिद्ध करते हैं कि दारीर ही जीव है। अन्वय और व्यतिरेक से ही दिखलाते हैं। पैगें के तल भाग से ऊपर केजाग्र से नीचे और तिर्छा त्वचा भाग पर्यन्त जीव है। जगेर ही जीव का

તેમાંથી પહેલાં શરીરને જ જીવ માનવા વાળાએના પક્ષના સંબંધમાં કથન કરે છે –પગના તળિયાની ઉપર, ઠેશ-વાળાના અગ્ર ભાગની નીચે અને તિર્છા ભાગમાં ચામડી સુધી જ જીવ છે, અર્ધાત્ શરીર રૂપ પરિણામથી યુક્ત કાયા-શરીર જ જીવ છે. શરીરથી ઝુઠા જીવતું અસ્તિત્વ-હોવાપણું માનવામાં ઠાઇ જ પ્રમાણ નથી. અન્વય અને વ્યતિરેક દ્વારા શરીર જ આત્મા છે. શરીરના અન્ત-નાશ થયા પછી કેહ્ય બુદા જીવ મળતા નથી, આ રીતે શરીર જ આત્મા છે. એ પ્રમાણે સિદ્ધ થાય છે. શરીર જ આત્મા છે, આ સંબંધમાં અનેક દબ્ટાંતા બતાવે છે. અને તેનાથી એ સિદ્ધ કરે છે કે-શરીર જ જીવ છે. અન્વય અને વ્યતિરેકથી જ તેઓ શરીર જ જીવ છે, તેમ બતાવે છે. પગના તળીયાના ભાગથી ઉપર અને વાળના અગ્ર ભાગની નીચે અને તિરછા થામડીના ભાગ સુધી જીવ છે, શરીર જ જીવના સમ્પૂર્ણ

é.g

### समयार्थवोधिनी ढीका दि. थ्र. अ. १ पुण्डरीकनामाच्ययनम्

एस मए णो जीवड' अस्मिन् जीवति-जीवति एप मुठो नो जीवति । शरीरस्य नाज्ञे जीवो नक्ष्यति 'एवं सरीरे धरमाणे धरइ-विणहंमि य णो धरइ' इरीरे भ्रिप-माणे धरति, विनष्टे च नो धरति, 'एयं तं जीवियं-भग्ध' एतदन्तं जीवस्य जीवितं भवति । विनष्टं शरीरं बान्धवाः 'आदहणाय परेहिं निमज्जड' आदहनाय ज्वाल-वितं परैर्नीयते इमझानादौ । 'अगणिझामिए सरीरे कतोयत्रम्नाणि अद्वीणि अन्निष्मापिते शरीरे करोतवर्णानि-करोतशरीरममाणास्थीनि अन-मवंति' तिष्टन्ति कषोतवर्णानि ना भवन्ति । 'आसंदोपंचमा पुरिसा गामं पच्छागच्छंति' असन्दीपञ्चमाः प्रहणाः मामं प्रत्यागच्छन्ति । मृत्रारीरं मज्बारय आसन्दी-पञ्चमा आसन्दीं मृतकवाहिनोम्-माप्तन्दीमाश्रित्य चरवार इति आसन्दीपञ्चमाः प्रज्वालकाः पुरुवा आसन्दीमादाय ग्रामं घत्यागच्छन्ति, घववाहकाः पुरुषाः मतकखटवामादाय प्राप्रमागच्छन्तीति देशविशेपस्य व्यवहारमादाय एवं शासकता सम्पूर्ण पर्याध है क्यों कि दारीर के जीविन रहने पर जीव जीना है और ज्ञारीर के मर जाने पर जीय भी मर जाता है। द्वारीर का नावा होने पर जीव नष्ट हो जाता है। जब तक दारीर धारण किया हुआ है. तब तक जीव धारण किया जाता है दारीर के विनष्ट होने पर नहीं। इारीर के अन्त तक ही जीव का जीवन है। शरीर जब नष्ट हो जाता हे तो बन्ध चान्धव उसे जलाने के लिए इमशान आदि में छे जाते हैं। इतीर जब अग्नि के द्वारा दग्ध कर दिया जाता है तो करो नवर्ण (करोत के बारीर के प्रमाण) हडि़डयां दोव रह जाती हैं। मृतक दारीर को जला कर आसन्दी (अर्थी) को छेकर जलाने वाछे पुरुष ग्राम में लौट आते हैं। किसी देश विशेष के रिवाज को लक्ष्य में रख कर शास्त्र-

પર્યાય છે. કેમકે શરીર જીવતું રહે ત્યારે જીવ જીવે છે. અને શરીર મરી જાય ત્યારે જીવ પણ મરી જાય છે. શરીરનો નાશ થવાથી જીવ પણ નાશ પામે છે. જ્યાં સુધી શરીર ધારણ કરેલ છે, ત્યાં સુધી જીવ ધારણ કરી શકાય છે. શરીર નાશ પામવાથી જીવ ધારણ કરી શકાને નથી. શરીરના અંત સુધી જ જીવનું જીવન છે. શરીર જ્યારે નાશ પામે છે, તા બંધુ, બાંધવ તેને આળવા માટે શ્નશાન વિગેરેમાં લઇ જાય છે. શરીર જ્યારે અગ્નિ દ્વારા આળી નાખવામાં આવે છે, તા કપાતવર્ણ (ક્ષુતરના શરીરના પ્રમાણ) હાંડકાં બાકી રહી જાય છે. મરેલાના શરીરને આળીને આસન્દી (અર્થી-કાઠડી) ને લઇને બાળવા વાળા પુરૂષા ગામમાં પાછા આવી જાય છે. કોઇ દેશ વિશેષના સ્વાિજને લક્ષમાં રાખીને શાસ્તકારે આ પ્રતિપાદન કરેલ સ્ટુ૦ ૮

#### सत्रकृताङ्गस्त्रे

मतिभादितम्, 'एरमसंते असंविज्जमाणे जेसिं तं असंते असंविज्जमाणे' एवमसन् -अविद्यमानः श्ररीराद्मित्रो जीवः न जीवस्य श्ररीरात् पृथक् सत्ताऽस्ति। अतः सोऽसंवेधमानः अननुभूषमानग्नरीरात पृथग्, जीवस्य नानुभवो जायते । येषां मते स जीवः असन् असंवेधमान इति कथनं वर्त्तते 'तेसिं तं मुयक्खायं भवइ' त्तेषां तद् आख्षानं स्वाख्यातं∽सुष्ठुन्वेन निरूपणं मवति, एतादत्तीं स्थिति इष्टा इत्यं निश्चितं भवति यच्छरीरातिक्तो जीवो नास्तीति । कुतः झरीरात पृथ-क्त्वेन जीवरपाऽपति गासनात । अतः पूर्वोक्तं सिद्धान्तं मन्यमानानां कथनमिदं अरीराविरिक्तो जीवो नास्तीति तद् युक्तिसङ्गतमेव। येवांतुमतमिदम्-'अन्नो भवइ जीवो अन्नं सरीरं' अन्गो भवति जीवोऽन्यच्छरीरम्, श्वरोशद् व्यतिरिक्तो भीव इति, 'तग्दा' तस्मात्−'ते एवं नो विप्यडियंति' ते एवं नो विमतिवेदयन्ति∽ नो अनुभवन्ति । 'अयमाउसो' अयं हे आयुष्मन् ! 'आया दीहेइवा इस्सेइवा परि-मंडलेइता' आत्मा दीर्घइति वा, इस्व इति वा, परिमण्डलमिति वा, पदि-इररीरादिभ्यो भित्र आत्मा कश्चिद् गवेत्तदा हत्यादिपरिमाणैः परिच्छिन्नतया-उपदर्श्वयितुं बक्चेत, न पुन स्तथोपदर्श्यते । तस्मान्नास्त्यतिश्क्ति आस्मेति । 'बट्टे-इवा' वर्र्तुल हति वा 'तंसेइ वा' व्यस्नः इति वा-त्रिकोण इत्यर्थः 'चउरंसेइ वा' चतुरस्र कार ने यह मतिपादन किया है। सामान्य रूप से तो घुतक के साथ अर्थी भो जला दी जाती है। इस स्थिति को देखकर यही निश्चित होता है कि दारीर से भिन्न जीव का अस्तिरव नहीं है, क्योंकि जीव दारीर से भिन प्रतीत नहीं होता है। अत एव इस सिद्धान्त को स्वीकार करने बालों का कथन है कि दारीर से भिन्न जीव का अस्तित्व न मानना ही युक्ति संगत है। जिसके मत के अनुसार आश्मा दीई है या हूस्य है, ऌइड्र के समान गोल है, चुडी के समान गोलाकार हैं, जिकोण है, चतुष्कोण है, लम्बी है, षट्कोण है या अष्टकोण है किस आकार का है? काला

છે. સામાન્ય રીતે તો મરેલાની સાથે અર્થી-ડાડડી પણ બાળી નાખવામાં આવે છે. આ સ્થિતિને તેઈને એવા નિશ્ચિય થાય છે કે-શરીરથી જુદા એવા આત્માનું અસ્તિત્વ જ નથી. કેમકે-જીવ શરીરથી અલગ પ્રતીત થતા નથી. તેથી જ આ સિદ્ધાંતના સ્વીકાર કરવાવાળાએાનું કહેવું છે કે--શરીરથી જુદો આત્માને ન માનવા એજ યુક્તિ ચુક્ત છે. જેમના મત પ્રમાણે આત્મા દીર્થ છે, અથવા દ્વસ્વ છે, લાડુની જેમ ગાળ છે, સૂડીની સરખા ગાળ આકારવાળા છે, ત્રિકાણ-ત્રણ ખૂણા વાળા છે, અતુધ્દાણ -ચાર પ્રણાવાળા છે, લાંબા છે, ષડ્ઠાલુ છ ખૂણાવાળા છે. આટકાણુ આઠ

49.

#### समयार्थंबोघिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाभ्ययनम्

इति ना, चतुष्कोण इत्यर्थः 'आयएइ ना, छलंसिएइ ना, अहंसेइ ना' आयतो दीर्घ इति वा, पडस इति वा, अप्टासः, अष्ट कोण इति वा। 'किण्हेइ वा, नीलेड वा' कृष्ण इति वा, नील इति वा, 'लोहिएइ वा, हालिदेइ वा, सुकिल्लेइ वा' लोहित इति वा, हारिद इति वा, छक्ल इति वा, 'सुन्निगंधेः(वा, दुन्निगंधेः) वा' सुरमिगन्ध इति वा, दुरमिगन्ध इति वा, तिचेश्वा, कटुएइ वा' तिक्त इति षा, कटुक इति वा, कसापह वा, अंबिछेइ वा, महुरेइ वा' क्याय इति वा, अम्ल-इति ना. मधुर इति वा. 'कक्खडेइ वा मउएइ ना' कर्केश इति ना मृदुक इति ना 'गरुएइ वा, छहुएइ वा' गुरुक इति वा, छघुक इति वा, 'सीएइवा, उसिणेइ वा' शीत इति वा, उष्ण इति वा, 'णिद्धेइ वा, छुक्खेइ वा' स्निग्ध इति वा, रूझइति वा। अयमात्मा दीर्घादिविशेषणेषु कीदृशविशेषणवान् ?। एवं कृष्णादि पश्चवर्णेषु कीहम्बर्णवान् ?। द्विविध गन्धयोः कीटग गन्धवान् ? तिक्त।दिपश्चरसेषु कीढगुः रसवान ? कर्कशायप्रस्पर्शेषु कीहक स्पर्शनान् आत्मा ? इति न झायते अत-है ? नीठा है, लाल है, पीला है, भ्वेत है, अर्थात् किस रंग का है ? या सुगंध वाला है या दुर्गंध वाला है? तिक्त है, कटुक है, कसैला है, खड़ा है, मीठा है अर्थात अमुक रस वाला है? कडोर है, कोमल है भारी है, इस्का है, भीत है, उष्ण है, चिकना है, रुखा है अर्थात अमुक स्पर्ध वाला है, इस प्रकार वे आश्मा को दिखलाते! किन्तु वे दिखला नहीं सकते, अतएव दारीर से भिन्न आत्मा नहीं हैं। ताल्पर्य यह 🕏 कि यदि आत्मा का प्रथक्त अस्तित्व होता तो उसमें कोई आकार. वर्ण, गंध, रस और स्पर्श होता और इस कारण हमारी कोई इन्द्रिय उसको

ખૂણાઓવાળા છે, અથવા કેવા આકારવાળા છે? કાળા છે, નીલ છે, લાલ છે, પીળા છે, સફેદ છે, અર્થાત્ કેવા પ્રકારના રંગવાળા છે? સુંગંધ-વાળા છે? કે દુર્ગંધ વાળા છે? તીખા છે? કડવા છે? ક્યાય-તુરા છે? ખાટા છે? મીંઠા છે? અર્થાત્ કેવા પ્રકારના રસવાળા છે? કઠાર છે? દેત્મળ છે? ભારે છે? ડીંદે છે? અર્થાત્ કેવા પ્રકારના રસવાળા છે? કઠાર છે? દેત્મળ છે? ભારે છે? ડીંદે છે? અર્થાત્ કેવા પ્રકારના રસવાળા છે? કઠાર છે? દેત્મળ છે? ભારે છે? હેલ્કા છે? ઠેડા છે? ઉને છે? ચિકણા છે? ફક્ષ-ખરબ-ચડા છે? અર્થાત્ અમુક સ્પર્શવાળા છે, તે રીતે તેઓ આત્માને ખતાવત પરંતુ તેઓ ખતાવી શકતા નથી. તેથી જ શરીરથી જુઠા આત્મા નથી, તેમ માનવું જોઈએ.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—ને આત્માનું અસ્તિત્વ શરીરથી જૂફુ હાેત તાે તેમાં કે⊎ આકાર, વર્છું, ગધ, રસ અને સ્પર્શ હાેત જ અને તેથી અમારી કે⊎ પચુ ઇન્દ્રિય તેને જાણી લેત, પરંતુ તે ઇન્દ્રિયોને ગેહ્યર ξo

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

प्राह-'एवं असंते असंतिङतमाणे' एवम् अप्तन् असंवेधमानः, एवम् अनेन कारं-णेन शरीराद् भिन्नो जीवः अप्तन्-असंवेद्यमानसत्ताकः,अत एव असंवेद्यमानः-अननुभूयमानः नानुभवगम्य आक्ष्मेति भावः ।

अथ अन्यो जीरोऽन्यच्छरीरम्' इति मतमपाकरोति- 'जेसिं तं' इत्यादि । 'जेसिं' येषां केषाञ्चित् 'तं' तत् तदेवं पकारकम् 'सुमक्खायं' स्वारूपातं - सुकयनं भवति, तयाद्दि 'अन्नो जीर्वो भन्नं सरीरं' अन्यो जीर्वोऽन्यच्छरीरम्, ये जीवं ग्ररीरातिरिक्तं कथयन्ति किन्तु 'तम्दा ते णो एवं उवठव्यति' तस्मात् तथाविधकथनमकारात् एतम्-एवं रूपम्-शरीराद् भिन्नं जीवं नो उपल मन्ते-नो पाप्तुवन्ति, अत्र दृष्टान्तमाद्द 'से जद्दा णामए केइपुरिसे' तद्यया नापकः कथित्षुरुवः, 'कोसिओ असि अमिनि-व्वद्वित्ता णं उपदं सेग्जा' कोशात् असि-लड्डम् अभिनिर्वर्त्य निष्कास्य खल्ज उपद-र्श्वये । 'अयमाउसो! असी अयं कोसी' अयपायुष्मन् ! असिः अयं कोशः । 'प्रयेव नन्धि केश्पुरिसे' एवमेव नास्ति कथित् पुरुवः 'अभिनिव्वद्वित्ता' अभिनिर्वत्य-पृथरु कृत्य जीवस्य 'अदंसेतारो' उपदर्शयिता 'अपमाउन्नो ! आया इयं सरीरं' अयमायुष्प्रन् ! आत्मा इदं शरीरम्, यदि शरीरव्यतिरिक्तः-आत्मा भवेत् तदा यया-कोशात् खङ्गं निष्कास्य मदर्शयितुं शक्येत तथा जीवं शरीरभिन्नं-नोपदर्शयितुं केनापि श्रक्येत तस्मान्नास्ति शरीरव्यतिरिक्त आत्मेति सिदम् । जान छेती । किन्तु वह इन्द्रियों के गोचर नहों ई, अतएव उसकी पृथक्

जान छता। किन्तु वह हान्द्रयों के गोचर नहाँ हैं, अतएव उसकी पृथक् सत्ता नहीं है। अतएव शरीर से भिन्न आत्मा न मानने वाखे का मत ही युक्ति संगत है।

पुनः उन्हों का मत कहते हैं — जो लोग यह मानते हैं कि आत्मा भिन्न और दारीर भिन्न है, उनको वे इस प्रकार उपालम्म देते हैं – जैसे कोई पुरुष तल्वार को म्पान से याहर निकाल कर दिखलाता है कि-हे आयुष्मन! देखो, यह तल्वार है, और यह म्पान है, इसी प्रकार कोई ऐसा पुरुष नहीं है जो यह दिखला सके कि यह आत्मा है और लखी शध्य तेवा नयी. तेथी क तेनी जुडी कत्ता नथी. तेथीक शरी-रथी जुडी आत्मा न मानवावाणाओनो मत क युद्धित संगत छे.

કરીથી પણુ તેઓને જ મત બતાવવામાં આવે છે-જે લોકો એલું માને છે કે-આત્મા ભિન્ન છે, અને શરીર પણુ અલગ છે, તેને તેઓ આ રીતે ઉપાલંભ આપે છે.-જેમ કોઈ પુરૂષ તલવારને ગ્યાનથી બહાર કહાડીને બતાવે છે કે-હે આયુષ્મન્ જુવા આ તલવાર છે. અને આ ગ્યાન છે. એજ પ્રમાણે કોઈ એવા પુરૂષ નથી કે આ આત્મા છે, અને આ શરીર છે, તેમ

٩ł.

## समयार्थवोधिनी ढीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

दितीयदृष्टान्तमाह-'से जहाणामए' तर्चयानामकः 'केःधुरिसे' कोऽपि पुरुषः 'ग्रुंजाओ-इसियं' ग्रुझात् तृणकिशेषात् इपिकां तद्धभभूतां शलाकाम् अमिनिकाटिना णं' अमिनिर्वर्त्य-पृथक्त-कृत्य खद्ध 'उरदंसेक्जा' उपदर्शयेत् अयमाउसो ! ग्रुंजे इयं इसियं' अयमापुष्मन् ! ग्रुझः इयमिथिका वर्चते इति । यथा मुझात् त्ण-विशेषात् उद्धृत्य इषिकां दर्शयितुं शक्येत, एक्मेव-अनेनैव-मुझेषिकामदर्शन-मकारेण 'नस्थि केइपुरिसे' नास्ति कोऽपि पुरुषः 'उददंसेत्तारो' उपदर्शयिता यत् 'अयमाउसो ! आया इयं सरीरं' अपमायुष्ट्रन् ! आत्मा, इदं ग्ररीरम् । यया मुझेभ्यः इषिकां निष्कास्य दर्शयति, अयं मुझः इयमिथिका एवमेत्र यदि कोऽपि श्रिराजिष्कास्य-आत्मानग्रुपदर्शयितुं शक्तुयात्, तदा मन्येत-अपि, श्ररीरव्यति-यह शरीर है । दोनों को अल्या अल्या कोई नहीं दिखला सकता अत-एव यह सिद्ध होता है कि शरीर से भिन्न आत्मा नहीं है ।

जैसे कोई पुरुष मुंज नामक वनस्पति से ईषिका को अर्थात् उसके पुष्प को अलग करके दिखलाता है -हे आयुष्मन् ! यह मुंज है और यह ईषिका (पुष्प) है।

जिसमें रूप है वह बस्तु दूसरी बस्तुओं से पृथक् करके दिखलाई जा सकनी है, जैसे मूंज नामक पास से ईषिका अलग दिखती है। मूंज नामक घास से मूंज की अपेक्षा कोमल स्पर्दा वाली ईषिका को निकाल कर लोग रस्ती बनाते हैं। उसी रस्सी से खाट बुन कर उस पर सुख से सोते हैं। इसी प्रकार ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो यह दिखला सके कि-हे आयुष्मन ! यह आत्मा है और यह दारीर है। यदि कोई पुरुष दारीर से बाहर निकाल कर आत्मा को दिखलाने में

બતાવી શકે. અન્નેને જૂદા જૂઠા કાેઇ અતાવી શકતું નથી, તેથી જ એ સિદ્ધ થાય છે કે શરીરથી બિન્ન આત્મા નથી.

જેમ કેશ્ઇ પુરૂષ સુંજ નામની વનસ્પતિમાંથી ઇષિકા અર્થાત્ તેના પુષ્પને અક્ષગ કરીને અતાવે છે, હે આચુષ્મન આ સુંજ છે, અને આ તેનું પુષ્પ છે.

જેમાં રૂપ છે તે વસ્તુ બીજી ધસ્તુએાથી અલગ કરીને બતાવી શકાય છે, જેમ મુંજનામની વનસ્પતિમાંથી ઇવિકા અલગ દેખાય છે. મુંજનામના ધાસમાંથી મુંજની અપેક્ષાએ કાેમળ સ્પર્શવાળી ઇવિકાને કહાડીને લાેકા ઢાેરી બતાવે છે. તે દાેરીથી ખાટલા ભરીને તેના પર સુખથી સુવે છે. એજ પ્રમાણે એવા ઢાેઈ પુરૂષ નથી, કે જે આ બતાવી શકે કે–દે આસુષ્મન્ આ આતમા છે, અને આ શરીર છે. જો ઠાેઈ પુરૂષ શરીરથી બહાર કહાડીને



स्त्रिकृतानस्त्रे

रिक्तमाश्मानम्, न तु कोऽपि एतादशः पुरुषो विचते, यो मुझादिषिकामिव आत्मानं क्ररीरात्तिक्कास्य मदर्शयेत् तस्मान्नास्ति शरीरातिरिक्त आत्मेति । अय तृतीयं दृष्टान्तमाइ-'से जहा णामश्' तधया नामकः 'केइ पुरिसे' कोऽपि पुरुषः 'मंता मो अर्हि अभिनिव्धटित्ता गं' मांतादस्थि-अभिनिर्वर्त्त्यं खन्छ 'उद्यदंसेज्ता' उप-दर्शयेत् 'अयमाउतो ! मं से अयं भट्टी' अपनायुक्तन् ! मांताः, इदमस्यि । एवमेव - 'नस्थि केइपुरिसे' नास्ति कोऽपि पुरुषः 'उपदर्शयिता 'मयमाउसो ! वाया-इयं सरीरं' अयमायुष्तन् ! आत्मा इदं शरीरम्, यया-मांसेम्यो निष्कृण्याऽस्यि दर्शयितुं ज्ञवनोति तथा-यदि कोऽपि ग्रराशान्तिक्तास्याऽऽत्मानं मदर्शयेत्, तदा -- ज्ञरीराऽतिरिक्ता सत्ता आत्मनः स्वीकियेत अपि, नत्वेत्रं कश्चित्-एताद्दत्रो जातः यो दि शरीरादारमानं निष्कास्य मदर्शयेदिति ।

समर्थ हो, तो मान भी छें कि आत्मा शरीर से भिन्न है। परन्तु ऐसा कोई पुरुष है नहीं जो मूंज से ईविका की भौति शरीर से निकाल कर आत्मा को दिखला सके। इस कारण आत्मा शरीर से भिन्न महीं है।

जैसे कोई पुरुष मांस से हडू ही अलग करके दिखलाता है कि-हे आयुष्मन ! यह मांस है और यह हड़डी है, उस प्रकार ऐसा कोई दिखलाने बाला पुरुष नहीं है कि-हे आयुष्मन ! यह आरमा है और यह दारीर है, इस प्रकार दोनों को पृथक्त पृथक् दिखला सके । अगर कोई दोनों को पृथक् पृथक् करके दिखलाने में समर्थ होता तो दारीर से अतिरिक्त आरमा का अस्तिरव स्वीकार किया भी जाता । परन्तु ऐसा कोई पुरुष जन्मा ही नहीं है जो दारीर से अलग आत्मा को दिखला सके ।

આત્માને અલગ બતાવી શકે છે તે! માની પજ્ય લેવાય કે આત્મા શરીરથી ભિન્ત છે. પરંતુ એવા કાઈ પુરૂષ નથી કે જેમ મુંજમાંથી ઇધિકા (પુષ્પ) બહાર કહાડીને બતાવે છે, તેમ શરીરથી બહાર કહાડીને આત્મા બતાવી શકે. તે કારજાથી આત્મા શરીરથી જુદા નથી.

જેમ કાંઈ પુરૂષ માંસમાંથી હોડકું અલગ કરીને બતાવે છે, કે હે આયુંગ્મન આ માંસ છે, અને આ હાડકું છે, એ પ્રમાણે એવા કાંઈ પુરૂષ નથી કે આ આત્મા છે, અને આ શરીર છે તેમ કહીને અન્નેને અલગ અલગ બતાવી શકે. જો કાંઈ બન્નેને જૂદા જૂદા કરીને અતાવવાને સમય હાત તા શરીરથી જૂદા આત્માનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી પછા લેત પરંતુ એવા દાઈ પુરૂષ જન્મ્યા જ નથી કે જે સરીરથી અલબ આત્માને બતાવી શકે.

## समयाधैबोधिनी टीका द्वि. श्रु. थ. १ पुण्डरीकनामाभ्ययनम्

पुनमतुर्थं दृष्टान्तमाह-'से जहा णामप' तद्ययानामकः, 'केइ पुरिसे' कोऽपि पुरुषः 'करवलाओ आमलकं' करतलादामलकम्। 'अभिनिव्वहिता णं' अभिनिर्वर्त्त्ये खल्छ 'उवदंसेज्जा' उपदर्जयेत् 'अयमाउसो ! करवल्छे अयं आमलए' इदमायुष्मन् ! करतलम् इदमामलकम्। 'एवमेत्र णत्थि के शुरिसे' एतमेत्र नास्ति कोऽपि पुरुषः 'उवदंसेत्तारो' उपदर्जयिता 'अपमाउसो ! काया ह्यं सरीरं' अप-मायुष्मन् ! आत्मा इदं करीरम्, पया-करतलात् पार्धकचेनाऽऽमलकं दर्भायति तथा-पदि छरीरातिरिक्त आत्मा भवेत् तदा सोऽपि जगेरात् पार्यक्रयेन प्रदर्भयितं सक्येत, न तु कोऽपि दर्जयितं क्रक्तोति, तस्मानास्ति चगेराऽतिरिक्त मात्मेति। अय पद्धमं दृष्टान्तमाह-'से जहागामए के। पुरिसे' तचया नापकः कोऽपि

अय पत्र्यम दृष्टान्तमाह्— स जहाणामए कः धुरस्त तथया नापकः काऽध पुरुषः 'दहिश्री नवनीपं' दृध्तो नवनी श्म् 'अभिनिष्वष्टित्ता णं' अभिनिर्वर्त्त्य खल्ज 'उवदंसेज्जा' उपदर्शयेत् 'अयमाउसो ! नवनीयं अयं दही' इदमायुष्मन् 1 नव नीतम् इदं दधि 'प्वमेव–णस्थि केइपुरिसे जाव सरीरं' प्वमेव नास्तिकोऽपि पुरुष

जैसे कोई पुरुष इयेली से आंवले को अलग करके दिखलाता है कि आयुष्मन् ! यह इयेली है और यह आंवला है, इस प्रकार ऐसा कोई पुरुष दिखलाने वाला नहीं है कि हे आयुष्मन् ! यह आत्मा है और यह शरीर है जैसे हथेली से आंवला मिन्न है, वैसे यदि शरीर से आत्मा भिन्न होता तो उसे दिखलाना शक्य होता। परन्तु ऐसा कोई कर नहीं सकता, अतएव शरीर से भिन्न आत्मा नहीं है।

जैसे कोई पुरुष दही से नवनीत 'मक्खन' को अलग निकाल कर दिखला देता है कि∼हे आयुष्मन ! यह नवनीत है और यह दही है, इस प्रकार ऐसा कोई पुरुष दिखलाने वाला नहीं है कि हे आयुष्मन ! यह

જેમ કાઈ પુરૂષ હથેલીમાંથી અલગ કરીને આંબળુ બતાવે છે, કે હે આસુષ્મન આ હથેલી છે, અને આ આંબળું છે. આ પ્રમાણે એવું બતાવવા વાળા કાઈ પુરૂષ નથી કે હે આયુષ્મન આ આત્મા છે, અને આ શરીર છે, જેમ હથેળીથી આંબળું અલગ છે, તેમ જો શરીરથી આત્મા અલગ હાેત તા તે બતાવવાને શક્ય બનત પરંતુ તેવું કાઇ કરી શકતું નથી તેથી જ શરીરથી અલગ આત્મા નથી.

જેમ કાેઈ પુરૂષ દહીંમાંથી નવનીત (માખણને) અલગ કરીને બતાવી દે છે, કે દુ આયુષ્મન્ આ નવનીત–માખણુ છે, અને આ દહી છે, તે રીતે એવા કાેઈ પુરૂષ ખતાવી શકવાને સમર્થ નથી કે દુ આયુષ્મન્ આ

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

उपदर्शथिता, अयमायुध्मन् ! आत्मा, इदं शरीरम् । दध्नो नवनीतं निष्कास्य दर्शयितुं शक्वते न तथा∽त्ररीरादात्मा पृथक्कृत्य दर्शयितुं शक्यः, ततः कथं बरीराऽतिरिक्त आत्मा ब्रातुं श्रक्यः ।

अथ १९ठं द्द्यान्उमाद-'से जहाणामर केह पुरिसे विलेहिंतो तिल्लं' तदाया नामकः कोऽपि पुरुष स्तिलेभ्य स्तैलम् 'अभिनिव्दष्टित्ता णं' अभिनिर्वर्त्त्र्य खलु 'बबदंसेड्ना' उपदर्श्वयेत्-'अरमाउनो ! तैल्ठं अयं पिन्नाए' इरमायुव्यन ! तै उम्, अयं पिण्गालः--खलः--'एनमेत्र जाव सरोरं' एत्रमेत्र नास्ति कोऽपि पुरुष उप-दर्शयिता, अयमायुष्यन् 1 आत्मा, इदं शरीरम् ।

एथ सक्षमं दृष्टान्तमाह-'से जडाणामर' तथथा नामकः 'केऽपुरिसे' कोऽपि पुरुषः 'इक्खु भो खोष (सं' इश्वनः क्षोदरसम् 'अभिनिव्द द्विता णे' अभिनि कैर्ध खन्छ 'उद्दर्स रेजा' उरदर्श येत् 'अपनाठगो ! खोयरसे अयं छोए' अदमायु क्षन ! क्षोदरसः, अयं क्षोदः ! 'एवमेद नाव सरीरं' एदमेर यावच्छ रीरम्, अय-मारमा, इदं त्ररीरमिति श्ररीरात् पृथग् जीवं दर्श यितुं न कोऽपि शक्ततोतीति मावः। आरमा है और यह दारीर है। दही से नवनीत की तरह दारीर से आरमा पृथक् करके यदि दिखलाया जा सकता तो समझते कि आत्मा और जारीर भिन्न किन्त है।

जैसे कोई पुरुष तिलों से तैल अलग निकाल कर दिखला देतो है कि-हे आयुष्मन्! यह तिल है और यह तैल है, इस प्रकार आत्मा और द्यारीर को अलग अलग करके दिखलाने वाला कोई मनुष्य नहीं।

जैसे कोई पुरुष इक्षु से रस को अलग करके दिख रा देना है कि-हे आयुष्मन ! यह क्ष्या है और यह इक्षुरस है, इस प्रकार यह आत्मा है और यह दारीर है, यों दोनों को पृथक्त प्रथक्त करके दिखठाने वाला कोई पुरुष नहीं है।

આતમા છે. અને આ શરીર છે. દદ્ધીમાંથી માખણુની જેમ શરીરમાંથી આત્માને અલગ કરીને એ ખતાવવામાં આવી શકત તા સમજત કે આત્મા અને શરીર બન્ને બિન્ન બિન્ન છે.

જેમ કાેઇ પુરૂષ તલાેમાંથી તેલ અલગ કહાડીને બતાવી દે છે કે... હે આયુષ્મન આ તલ છે. અને આ તેલ છે, એ મમાહ્યે આત્મા અને શરીરને અલગ અલગ બતાવવાને કાેઇ માહ્યુસ સમર્થ નથી.

જેમ કૈષ્ઈ માશ્વસ સેલર્ડમાંથી રસને અલગ કરીને અતાવી દે છે, કે– દે આયુષ્મન આ કૃચા છે, અને આ સેલડીના રસ છે, તે પ્રમાણે આ આત્મા છે, અને આ શરીર છે, તેમ અન્નેને અલગ અલગ અતાવવાવાળા કૈષ્ઠ પણ પુરૂષ જગ્રાતા નથી.

### समयार्थवोधिनी ढीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

अथाष्टमं दृष्टान्तमाइ 'से जहाणामए' तथ्या नामकः 'कोइ पुरिसे' कोऽपि पुरुषः 'अरणोगो अग्गि' अरणितोऽग्निम् 'अमिनिव्वहित्ता णं' अमिनिवर्च्य खख 'उवदंसेज्जा' उपदर्शयेत् 'अयमाउसो ! अरणी अपं अग्भी' अपमायुष्मन् ! भरणिः अथमग्निः, 'एवमेव जाव सरीरं' एवमेव यावच्छतिम्, यथा अरणेरग्नेश्च महा-पनं मवति, तथा देहात्मनोः पार्थक्येन महापना न भवति, तत आत्म देहयो-र्नास्ति मेदः । 'एवं असंते-असंविज्जमाणे' एवम्-असन्-असंवेद्यमानः, अतुः-आत्मा न शरीरात् पृथक् सत्तावान्-न चाऽनुभरणण्यः, अतपद एष पक्षः साधी-यान् यत् शरीरात्पृथग् नास्ति कोऽपि आत्म पदार्थ इति सिद्धम् । अतएव 'जे-सि तं सुअवखायं मवह' येषां तत् स्वारूगातं भवति 'तं जहा-भन्तो जीवो अन्नं सरीरं तम्हा ते मिच्छा' तव्यथा-अन्यो जीवोऽन्यच्छरीरम्, ये छरीराद् विभिन्नं जीवं मन्यन्ते, तत्तेवां पूर्वोक्तित्युन्तेः मिध्येव । यदि मिन्नः स्पात्-तदा देहादे-भेदेन दर्शयितुं श्वक्येत । परन्तु-न कोऽपि दर्शयित्रुमीष्टेऽनः श्ररीराऽरस्मवादो

जैसे कोई पुरुष अरणि नामक काछ से अग्नि निकाल कर दिखला देता है कि-हे आयुष्मन ! यह अरणि है और यह अग्नि है, इसी प्रकार ऐसा दिखलाने वाला कोई पुरुष नहीं है कि-पह आत्मा रहा और यह दारीर रहा | अर्थात जैसे अग्नि और अरणि में मेइ प्रतीत होता है वैसा देह और आत्मा में मेद प्रतीत नहीं होता | अतएव दोनों भिन्न भिन्न नहीं हैं।

इस प्रकार आत्मा की पृथक् सत्ता की प्रतीति नहीं होती, अतः यही पक्ष समीचीन है कि शरीर से भिन्न आत्मा नहीं है। इस प्रकार जीव भिन्न है और शरीर भिन्न है, उनका कथन स्वाख्यात 'सुकथन' नहीं है। वह कथन मिथ्या है।

જેમ કાંઈ પુરૂષ અરથી નામના કાષ્ઠમાંથી અગ્નિને બહાર કહાડીને બતાવી દે છે, કે હે આયુષ્મન્ આ અરથી છે, અને આ અગ્નિ છે. એજ પ્રમાણુ એલું બતાવનારા કાંઈ પુરૂષ નથી કે--આ આત્મા રહ્યો અને આ શરીર રહ્યું. અર્થાત્ જેમ અગ્નિ અને અરથીમાં લેઠ જણાઈ આવે છે. એ રીતે દેહ અને આત્મામાં લેઠ જણાતા નથી. તેથી જ આત્મા અને શરીર બન્ને અલગ અલગ નથી પછુ એક જ છે.

આ પ્રમાણે આત્માની અલગ સત્તાની ખાત્રી થતી નથી, જેથી શરી-રથી જૂદા આત્મા નથી એજ પક્ષ યેાગ્ય છે. આ પ્રમાણે છવ બિન્ન **છે,** અને શરીર બિન્ન છે, એવું કહેનારાએાતું કથન સમીચીન હાગતું નથી. તે કથન મિથ્યા છે.

e o s

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

मिथ्या। अपितु तथोरभेदवाद एव श्रेयान इति तज्जी ग्रतच्छ रीरवादि चार्वाक-सतम् । भिन्नं करीरात्मवादमस्वीकृत्य ते नास्तिकाः यत् जीवत्रधाय पराग्रुप-दिश्वन्ति तदेव दर्शयति-'से हंता' स नास्तिकः इन्ता-स्वयं इननकियायाः कर्त्ता सन् परान उपदिश्वति- हे ळोक ! 'तं इण्ढ' तं-जीबं इत-घातपत 'ल्लह' खनत पृथिवीम् 'छ्लह' क्षिणुत-हत जीवान्, 'डहह' दहत-ज्वारुयत, 'पयह' पवत अग्नौ, 'अल्रुंह' आल्रुग्पत द्रुण्टत दखादीन् 'विल्रंपह' विल्रुम्पत-विशेषेण छुण्टत, 'सइसा कारेह्र' सहसा कारयत-वलात्कारं कुरुत, 'विपरायुसह्र' विपरायुश्वत पीडोत्पादनपूर्वकं जीववर्धं कुरुत, 'एयावया जीवे णत्थि परछोए' एतावान् देहमात्रो जीवो नास्ति परलोको येन हिंसादिकरणे भयं संभवेत् । तथा-'ते णो एवं विपडिवेदेति' ते नो एवम्-बक्ष्यमाणवचनम् विर्मातवेदयन्ति-अभ्युपगच्छन्ति न स्वीकुर्भतीत्पर्थः, तदेवं दर्शयति-'तं जहा' इत्यादि, 'तं जहा-किरियाइ वा अकिरियाइ वा सुकडेइ वा दुक्वडेइ वा' तदया-क्रियां वा अकियां वा सुक्रुतं वा दुष्कृतं वा 'कल्लाणेइ वा पात्रएइ वा' साहुइ वा असाहु था सिद्धीइ वा असिद्धीइ वा निरएइ वा अनिरएइना' कल्याणं वा

यह चार्वांकमत 'नास्तिकवाद' का उल्लेख किया गया है। इारीर और आस्मा को अभिन्न स्वीकार करके नास्तिक दूसरों को हिंसाका उपदेश देते हैं सो दिखलाते हैं--वह नास्तिक लोग जीवों का स्वयं घातक होता है और 'उसे मारो' इत्यादि उपदेश देकर हननकिया में दूसरों का प्रयोजक होता है। वह कहता है--खोदो, छेदन करो, जलाओ पकाओ, लूटो, खूब लूटो, चिना विचारे मार डालो, विपरामईा करो, इस्पादि। यह देह ही जीब है, परलोक नहीं है, जिससे हिंसा आदि पाप करनेमें भय हो। वे उल्टी बाते करते हुए कहते हैं--किया अकिया, सुकृत हुप्कृत, बुरा भला, साधु असाधु, सिद्धि असिद्धि नरक अनरक आदि

માં ચાર્વાંક મત (નાસ્તિક મત-વાદ) ના ઉલ્લેખ કરેલ છે, શરીર અને આત્માને એક હાેવાનું સ્વીકારીને આ નાસ્તિકા બીજાઓને હિંસાના ઉપદેશ આપે છે. તેજ બતાવે છે.–ત નાસ્તિક લાકા સ્વય જીવાના ઘાત કરવા વાળા હાેય છે. અને 'તેઓને મારા' વિગેરે પ્રકારથી ઉપદેશ આપીને હનનક્રિયામાં બીજાઓને પ્રેરક થાય છે. તેઓ કહે છે કે-ખોદા, છેદન કરા, બાળા, પકાવા, લુંટા, ખૂબ લુંટા વગર વિચારે મારી નાખા, વિપરામશંકરા વિગેર, આ શરીર જ જીવ છે, પરલાક નથી, કે જેથી હિસા વિગેરે પાપ કરતાં ડરલું પડે. તેઓ ઉલ્ટી વાતા કરતાં કહે છે કે-ક્રિયા, અક્રિયા, સુકૃત, દુષ્કૃત, બહું, સુરં, સારું કે ખરાબ, સિદ્ધિ કે અસિદ્ધિ, નરક, અનરક,

# समयार्थवोधिनी टोका हि. हु, ब. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

पापकं वा साधु वा असाधु वा सिद्धि वा उत्र सिद्धिमोंक्षः, असिद्धि वा-असिद्धिः-संतारः 'निरयं वा अनिरयं वा' एवं रूपेण ते धर्माऽधर्माईनि सत्तामपि नेच्छन्ति 'एवं ते विरूवरूवेई कम्मसमार भेहि विरूवरूवाई काम-भोगाइ' समारभंति मोयणाए' एवं ते विरूपरूपरेने कपकारकैः कर्मसमारम्वै विरूपरूपान् नानापकारकान् काममोगान् समारमन्ते मोगाय विषयोप सेवनाप परलोकं पुण्यं पापं च विस्मृत्य, अझानात् विविधपकारकं कर्म क्वर्वन्ति । 'एर्च परलोकं पुण्यं पापं च विस्मृत्य, अझानात् विविधपकारकं कर्म क्वर्वन्ति । 'एर्च परे पागब्भिया' एवमेके मागस्मिकाः अनात्मवादस्वीकारेण छष्टाः 'निकलम्म' निष्कम्य-स्वप्रहान्निर्गत्य-आदाय च दीक्षां साधुवेषं परिद्धानाः 'मामगं घम्म' मामर्कं धर्मम्, मया मतिपारूपमान एवेद धर्मेः सर्वथा श्रेष्ठः, इति 'पन्नदे'ति' मझापयन्ति 'तं सददमाणा तं पत्तियमाणा तं रोयमाणा' तं सरीरात्मनादम् 'सददमाणा' श्रद्दधानाः-तत्र श्रद्धां क्वर्राणाः-नास्तिकवादे श्रद्धां कुर्वन्तः 'त रोयमाणा' तमेव रोचमाना अभिष्ठवन्ती ये केवन राजानः 'साहुत्रयक्ति ( साधु

कुछ नहीं है। इस प्रकार कह कर वे धर्म अधर्म का भी अस्तित्व स्वीकार नहीं करते। वे नाना प्रकार के कर्मसमारंभ करके अनेक प्रकार के कामभोगों का सेवन करते हैं। वे नारकी परलोक तथा पुण्य और विविध प्रकार के दुष्कृत्य करते हैं। वे नारकी परलोक तथा पुण्य और पिप को भूछ कर-अज्ञान से उनका अनादर करके इस प्रकार घृष्ठती करते हैं। वे गृह से निकल कर और दीक्षा लेकर साधु का वेदा धारण कर लेते हैं और दूसरों को ऐसा प्रतिपादन करते हैं कि हमारा धर्म ही सर्वथा उसम है।

उस दारीरात्मबाद पर अद्धा करते हुए, प्रतीति करते हुए, रुचि करते हुए कोई कोई राजा आदि उनसे कहते हैं, हे अमणा अधवा

વિગેરે કંઈજ નથી. આ પ્રમાણે કહીને તેઓ ધર્મ, અધર્મતું અસ્તિત્વ પણ સ્વીકારતા નથી. તેઓ અનેક પ્રકારના કમીનેા સમારંભ કરીને અનેક પ્રકા-રના કામલાેગાનું સેવન કરે છે. અથવા વિષયાના ભાગ કરવા માટે અનેક પ્રકારના દુષ્ટ્રત્ય-ખરાબ કામા કરે છે. તે નારકી પરલાક તથા પુણ્ય અને પાપને બૂલીને-અજ્ઞાનથી તેનેા અનાદર કરીને આ રીતે ધૃષ્ટપણું કરે છે. તેઓ ઘેરથી નીકળીને અને દ્વક્ષા લઈને સાધુના વેશ ધારણ કરી લે છે. અને બીજાઓની સામે એવું સમર્થન કરે છે કે-અમારા ધર્મ જ સવૈથી ઉત્તમ છે.

તે શરીરના આત્મવાદ પર શ્રદ્ધા~વિશ્વાસ કરતા થકા પ્રતીતિ-ખાત્રી કરતા થકા, કાંઇ કાંઇ રાજા વિગેરે તેએાને કહે કે હે શ્રમજ્ ! અથવા હે



स्त्रकता**तस्**त्रे

स्वाख्यातम्-सम्यक् श्रीमद्भिः मतिपादितम् इति ते कथयन्तः । 'समणेहवा-मग्र पोइ ना' हे अमणाः इति ना हे बाह्यणाः इति ना, मोः अमणाः ! मो **बालणाः ! इति** जुबन्तरते 'कामं खछ आउसो ! तुमं पूर्ययामि' कामं खछ हे भायुष्मन् ! स्वां पूजयामि 'तं जहा' तत्रया-'अक्षणेण वा पाणेण वा खाइमेण वा साइमेण वा' अग्ननेन वा पानेन वा खारेगन वा-स्वाधेन वा 'वत्थेग वा' वस्त्रेण वा 'पडिगाहेण वा' मतिग्रहेण वा 'कंवलेण वा' कम्बलेन वा 'पायपुंछणेण वा' पाद-मोठ्छनेन वा 'तत्येगे प्यणाए' तत्रैके पूजनाये 'समाउद्दिमु' सम्रत्थितन्तः 'सल्येगे पूर्यणाए निकाइ सु' तत्रेके पूजनाये राजादीन निकाचितवन्तः-स्वसिद्धान्ते इडीकृतवन्तः, एवं पतिवोधितात्र केवन राजानस्तदीय धर्ममासाध पूजनीयोऽय-मिति मस्वा विविधोपडारै स्तमेव पूजयन्ति । 'पुव्वमेच तेर्सि णायं मवड' पूर्वमेव तेवां ज्ञातं मवति, पूर्वे तु इत्यं मतिज्ञां कुर्वन्ति यत् श्रमणा मविष्याम इत्यादि∙ इत्ताम् । 'समणा मविस्तामो' अभणा भविष्यामः 'अणगारा' अनगाराः सर्वत्र 'मविष्यामः' इति योजनीयम् । 'अर्क्तिवणा' अक्तिव्वनाः 'अपुत्त।' अपुत्राः इया-दिपरिग्रहग्रन्यतया गुत्ररहिताः 'अपसू' अपश्वनः-चतुष्पदरहिताः 'परदत्तभोइणो' हे बाह्यण ! आएने यह बहुत अच्छा कथन किया है. वास्तव में आएका धर्म ही बहुत अच्छा है। हम आपको अज्ञन, पान, खादिम और स्वादिम आहार से तथा वस्त्र से, पात्र से, कंपल से और पादभोंछन से आदर करते हैं-आपका सरकार करते हैं। इस प्रकार कह कर वे राजा आदि उनका आदर करने को उद्यत हो जाते हैं। उन्हें धर्मश्रवण के बद्छे नाना प्रकार के उपहार प्रदान करते हैं और वे नास्तिकवादके जपदेशक उन राजा आदि को अपने मत में मजबूत करते हैं। पहुछे तो वे ऐसी प्रतिज्ञा करते हैं कि हम अमण होंगे अनगार होंगे. अर्किचन होंगे, पुत्र आदि समस्त परिवार के स्यागी बनेंगे, चतुष्पद

પ્રાહ્મણુ! આપે મ્યા કચન ઘણું જ ઉત્તમ કહ્યું છે, વાસ્તવિક રીતે આપના ધર્મ જ ઘણું જ સારા છે. અમે આપના અશન, પાન, ખાદિસ, અને સ્વાદિમ, અહારથી અને વસ્તથી, પાત્રથી કાંબળથી, અને પાદપ્રોછનથી આદર કરીએ છીએ, આપના સતકાર કરીએ છીએ. આ પ્રમાણે કહીને તે રાજા વિગેરે તેએાના આદર કરવા માટે ઉદ્યમશીલ અને છે, ધર્મ બ્રવણ કર્યા બાદ તેએાને અનેક પ્રકારની ઉપહાર-ભેટ આપે છે, અને તેએા નાસ્તિક વાદના ઉપદેશકા તે રાજા વિગેરેને પાતાના મતમાં દઢ-મજબૂત બનાવે છે. પહેલાં તા તેઓ એવી પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે-અમેં બ્રમણુ બનીશું. અનગાર થઇશું. નિર્ધન થઈશું. પુત્ર વિગેરે સઘળા પરીવારના લાગ કરીશું.

U.

# समयार्थवीचिनी टीका हि. थु. म. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

परदत्त मोजिनः 'भिक्खुणो' भिक्षत्रः 'पावं कम्मं णो करिस्तामो' पापं कर्म न करिष्यामः । एतादृशीं मतिक्वां ते कुत्रन्ति पूर्वम् , परन्तु-'सम्रुद्धाप् अप्पणा अप् डिविरया भवंति' समुत्याय ते आत्मना अपतिविरता भत्रन्ति, 'पापकर्मादिकं न करिष्यामः' इति दृढं भतिक्वाय ग्रहादिकं परित्यज्याऽपि पापाद्विरता न भवन्ति किन्तु तदेत मतिक्वातवपोविरोधिपापकर्भ-आर्थन्ते । त्रदेशऽग्रे स्वत्रकारो दर्वायति -'सयमाइयति' स्वयमाददत्ते-पापकर्भ-आर्थन्ते । तदेशऽग्रे स्वत्रकारो दर्वायति -'सयमाइयति' स्वयमाददत्ते-पापकर्भ-आर्थन्ते । त्रदेशऽग्रे स्वत्रकारो दर्वायति -'सयमाइयति' स्वयमाददत्ते-पापकर्भ स्वीक्वंत्रित्तं 'अन्ने ति आदियावे ति' अन्या-मपि-आदापयन्ति - स्वीकारयन्ति 'अन्ने त्रि आययंतं' अन्यानपि आददतः 'समण्ठ-जाणंति' समज्जनानन्ति-अनुमोदयन्ति । 'एतमेत्र ते इत्थिकाममोगेढि' एवमेव ते स्वीकाम मोगेषु 'सुच्छिया' मूच्छिताः--मूच्र्ङाम्रुपगताः 'गिद्धा गढिया' यद्धाः यदि मात्रमुपगताः ग्रथिताः-काममोगासक्ताः 'अज्योवत्रन्ना' अध्युपपत्राः आधिकयेन काममोगे मसक्ताः, 'छद्धा' छन्धाः-काममोगसंग्रहे लोद्युपाः, 'रागदोसवसद्वा' रागद्विवद्यात्ताः-रागद्वे समापन्नाः रागद्वे केपयन्नाः, 'ते जो अप्पाणं सम्रुच्छेर्यति' ते

के स्यागी बनेंगे, स्वयं पचन पाचन आदि न करके दूसरों के द्वारा प्रदत्त मोजन ही ग्रहण करेंगे, भिक्षुक बनेंगे और पापकर्म का स्थाग करेंगे। परन्तु इस प्रकार की प्रतिज्ञा करके और ग्रहस्याग करके भी वे पापों से विरत निष्टत्त नहीं होते, परन्तु प्रतिज्ञात तपोविधि से विरुद्ध पापकर्म को स्वीकार करते हैं। यहा बात आगे दिखलाते हैं-वे स्वयं पापकर्म को स्वीकार करते हैं, दूसरों से पापकर्म करवाते हैं और पापकर्म करने वालों की अनुमोदना करते हैं। इसी प्रकार वे स्वियों और काम जोगों में मूर्छित हो जाते हैं, ग्रद्ध हो जाते हैं, अतीव आसक्त हो जाते हैं, छुब्ध हो जाते हैं, काम भोगों की सामग्री के संग्रह में लोल्पुर हो जाते हैं। इस प्रकार राग और देव के बज्ञीभूत होकर वे न तो अपना ही उद्धार कर सकते हैं और न

ચતુષ્પદ-પશુમાના ત્યાગ કરીશું. સ્વયં પચન, પાચન વિગેર ન કરતાં બીજાઓએ આપેલ ભાજન જ કરીશું. ભિલુક બનીશું. અને પાપકમંતે ત્યાગ કરીશું. પરંતુ આવા પ્રકારની પ્રતિજ્ઞા કરીને અને ઘરના ત્યાગ કરીને પણ તેઓ પાપેથી નિવૃત્ત થતા નથી. પરંતુ પહેલાં પ્રતિજ્ઞા કરેલ તપની વિધિથી વિરૂદ્ધ પાપકર્મોના આરંબ કરે છે. એજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મના સ્વીકાર કરે છે. આજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મના સ્વીકાર કરે છે. આજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મના સ્વીકાર કરે છે. આજ ગાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મના સ્વીકાર કરે છે. આજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મ ના સ્વીકાર કરે છે. આજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મ ના સ્વીકાર કરે છે. આજ વાલ આગળ બતાવે છે.--તેઓ સ્વયં પાપકર્મ કરવાવાળાનુ અનુમાદન કરે છે. એજ પ્રમાણે તેઓ સિરો અને કામલાગામાં મૂર્જિત થઈ જાય છે. ગુલ્ડ-આસક્ત થઈ જાય છે. આત્યંત આસક્ત થઈ જાય છે. લુગ્ધ થઈ જાય છે. કામલાગાની સામગ્રીના સંગ્રહમાં લેલુપ થઈ જાય છે. આ રીતે રાગ અને દેવને વશ થઇને તેઓ પોલાના

## र्म् जिलता है स्रो

गो अप्पाणं सम्रुच्छेदेति' ते नो आत्मानं सम्रुच्छेदयन्ति-नात्मानमुद्धरन्ति, 'ते णो परं सम्रुच्छेदेति' ते नो परं सम्रुच्छेदयन्ति-न परम्रुद्धरन्ति, ते संसारपाञ्चात् न स्वयं म्रुक्ता मदन्ति, न वा परं मोचयन्ति, 'ते णो अण्णाइं पाणाइं भूयाइं जोवाइं सचाईं सम्रुच्छेदेति' ते नो अन्यान् माणान् भूतानि जोवान्-सत्त्वान् सम्रुच्छेदय-न्ति-सम्रुद्धरन्ति । स्वयमसिद्धाः कथं परान् साधयिष्यन्तीति न्यायेन अन्यानपि माणिवर्गान् संसारात् कयमपि तारयितुं समर्था न मदन्ति । तदेवम्-'पद्दीणा पुच्वसंजोगं आयरियं मग्नं असंपत्ता इति' प्रद्दीणाः विश्वष्टाः 'युच्वसं तोगं' पूर्व संयोगात्-पूर्वस्मात् संयोगात् स्त्रो पुत्रादि स्वात्मीयादपि महीणाः-रहिता अपि, तथा-'आयरियं' आर्थ मार्गम्-मोधम र्गम् 'असंपत्ता' असंवाप्ताः, इति-एदं रूपेण 'ते जो' ते नास्तिकाः नो-नैव कथमपि 'इच्वाए' अर्वाचे 'जी पाराप्' नो पाराय न संसाराय न मुक्तये इति मादः, किन्तु-भन्तरा-मध्ये कामभोगेषु 'निसन्ना' निषण्णाः-निमग्नाः-स्त्र्यादि सुखसाधनमैदिकं परित्यज्य प्रवजिताः, अतस्वतसुखेन वश्चिता अभवन् सम्यङ्मार्गस्य अमाप्त्या मौक्षमपि न माप्त्यन्ति,

दूसरों का उद्धार कर सकते हैं। न स्वयं संसार के पाझ से छुटकारा पाते हैं, न दूसरों को छुड़ा सकते हैं। जो स्वयं सिद्ध नहीं है वह दूसरों को कैसे सिद्ध कर सकता है ? इस न्याय के अनुसार ने संसार के प्राणिवर्ग को तारने में किसी भी प्रकार समर्ध नहीं होते हैं। इस प्रकार ने स्त्री पुत्र आदि अपने परिवार से तो भ्रष्ट हो जाते हैं। इस मोक्षमार्ग को प्राप्त नहीं कर पाते हैं। न इधर के रहते हैं, न उधर के रहते है। वीच में ही कामभोगों के कीचड में फस जाते हैं। अर्थात् स्त्री आदि पेहिक खुखसाधनों को त्याग कर दीक्षित हो जाते हैं और मोक्ष का समीचीन मार्ग न प्राप्त कर सकने के कारण मोक्ष भी पाप्त

પણુ ઉદ્ધાર કરી શકતા નથી, તેમજ બીજાઓનો ઉદ્ધાર પણુ કરી શકતા નથી. પિતુ ઉદ્ધાર કરી શકતા નથી, તેમજ બીજાઓનો ઉદ્ધાર પણુ કરી શકતા નથી. પિતે છેાડાવી શકે ! જેએા પાતે સિદ્ધ નથી, તેઓ બીજાઓને કેવી રીતે સિદ્ધ કરી શકે ! આ ન્યાય પ્રમાણે તેઓ સંસારના પ્રાણિ વર્ગને તારવામાં કાઈ પણુ રીતે સમર્થ થતા નથી. આ પ્રસાણે સી, પુત્ર વિગેરે પાતાના પરિવારથી બ્રષ્ટ થઇ જાય છે, પરંતુ માક્ષમાર્ગને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેઓ અહિંના રહેતા નથી તેમ ત્યાંના પણુ રહેતા નથી. વચમાં જ કામભાન ગેલ્ના કાદવમાં ફસાઈ જાય છે. અર્થાત્ સી વિગેરેને એહિક–આલાક સંબંધી સુખ સાધનાનો ત્યાંગ કરીને દીક્ષિત થઈ જાય છે, અને માક્ષનો યોગ્ય માર્ગ પ્રાપ્ત ન કરી શકવાથી માક્ષમાર્ગ પણુ મેળવી શકતા નથી. આ રીતે

### समधार्थयोधिनी दीका हि. शु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

एवम् उभयतो विश्वव्टा मध्ये संसारमहोदघो दुःखे निमग्ना भवन्ति । न वित्र-क्षितं पद्मवरपुण्डरीकोत्क्षेवणादिककार्यं प्रसाधयन्ति । 'इह पढमे पुरिसजाए' इति मधमः पुरुषजातः, 'तज्जीव तच्छरीरएत्ति आहिए' तज्जीवतच्छरीरक इत्या ख्यातः । यः पुष्करिण्याः पूर्वतटादागत आसीत् स नास्तिकी *द्द्यान्तद्वारा* तीर्थकरेण पतिपादित इति ॥मू० ९॥

मूब्म्-अहावरे दोचे पुरिसजाए पंचमहब्भूइए ति आहि-उजइ, इह खलु पाईणं वां संतेगइया मणुस्सा भवंति अणु-पुठवेणं लोयं उववन्ना, तं जहा-आरिया वेगे अणारिया वेगे एवं जाव दुरूवा वेगे, तेसिं च णं महं एगे राया भवइ महया० एवं चेव णिरवसेसं जाव सेणावइपुत्ता, तेसिं च णं एगइए सङ्घी भवइ कामं तं समणा य माहणा य संपहार्रिसु गमणाए, तत्थ अन्नयरेणं धम्मेणं पन्नत्तारो वयं इमेणं धम्मेणं पन्नवइ-स्सामो से एवं याणह भयंतारो ! जहा मए एस धम्मे सुय-क्खाए सुपन्नत्ते भवइ, इह खलु पंचमहब्भूया, जेहिं नो विजइ नहीं कर पाते हैं। इस प्रकार दोनों ओर से अष्ट होकर संसार महा-सागर में ही निमग्न होते हैं। उनकी दक्ता पुण्डरीक को प्राप्त करने में विकल हुए उस प्रथम पुरुष जैसी हो जाती है।

यह आत्मा और दारीर दोनों को एक मानने वासे 'तज्जीय तच्छ रीरधादी' प्रथम पुरुष के समान हैं जो पूर्व दिशा से पुष्करिणी के तट पर आया था। तीर्थ कर अगवान् ने उसकी उपमा नास्तिकसे दी है ॥९॥

અન્ને તસ્ક્રથી બ્રુષ્ટ થઇને સ'સાર રૂપી મહા સાગરમાં જ દુઃખમાં ડુબી જાય છે. તેની દશા પુંડરીકને પ્રાપ્ત કરવામાં નિષ્ફળ થયેલા તે મહેલા પુરૂ-ષના જેવી થઈ જાય છે.

આ આત્મા અને શરીર બન્નેને એક માનવાવાળા 'તન્जीवतच्छरीरवादी' પહેલા પુરૂષની સરખા છે. કે જે પૂર્વ દિશાએથી પુષ્કરિણી–વાવના કિનારા પર આવેલ હતા. તીર્થ'કર બગવાને નાસ્તિકને તેની ઉપમા આપી છે. હલા

#### स्त्रकृता**त्रस्**त्रे

किरियाइ वा अकिरियाइ वा सुकडेइ वा दुक्कडेइ वा कल्लाणेइ वा पावपइ वा साहुइ वा असाहुइ वा सिद्धीइ वा असिद्धीइ वा णिरएइ वा अणिरएइ वा आवि अंतसो तणमायमवि। तं च पिहुद्देसेणं पुढोभूतसमवायं जाणे<sup>उ</sup>जा, तं जहा–पुढवी एगे महृद्यभूष आऊ दुचे महृद्यूष तेऊ तचे महृद्यूष वाऊ चउत्थे महब्भूए आगासे पंचमे महब्भूए, इचेए पंच महब्भूया अणि-म्मिया अणिम्माविया अकडा णो कित्तिमा णो कडगा अणःइया अणिह्या अवंझा अपुरोहिया सतंता सासया आयछठा, पुग एगे एवमाहु-सतो णरिथ विणासो असतो णरिथ संभवो। एयावया व जीवकाए, एयावया व अस्थिकाए, एयावया व सब्वलोए, एयं मुहं छोगस्स करणयाए, अवि अंतसो तणमायमवि। से किणं किणावेमाणे हणं घायमाणे पयं पयावेमाणे अवि अंतसो पुरिसमवि कीणित्ता घायइत्ता पत्थं पि जाणाहि णत्थित्थदोसो. ते णो एवं विष्पडिवेदेंसि, तं जहा--किरियाइ वा जाव अणिर-गड वा, एवं ते विरूवरूवेहिं कम्मसमारंभेहिं विरूवरूवाइं काम-भोगाइं समारमंति भोयणाए, एवमेव ते अणारिया विष्वडि-वक्ना तं सदद्दमाणा तं पत्तियमाणा जाव इइ, ते णो हव्वाए, णो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसण्णो, दोच्चे पुरिसजाए पंचमहब्भूएत्ति आहिए ॥सू०१०॥

छाया--अथापरो द्वितीयः पुरुषजातः पाश्चमहाभूतिक इत्याख्यायते। इह सलु माच्यां दा ४ सन्स्येके मतुष्या भवन्ठि आनुपूर्व्या लोकम्रुपपन्नाः तद्यया-आर्या पके, अनार्या एके, एवं यावट् द्रूपा एके, तेषां च खल्ज महान् एको राजा मवति महा० एवमेव निरवज्ञेषं यावत् सेनापतिष्ठुत्राः, तेषां च खल्ज एकः श्रद्धावान्

#### समयार्थबोधिनी दीका हि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

भवति कामं तं अमणा वा झाह्मणा वा संपाधार्षुः गमनायः । तत्राऽध्यतरेण धर्मेण मन्नापयितारः, वयमनेन धर्मेण महापश्चित्र्यामः तदेवं जानीत मयत्रातारः । यथा मया एव धर्मः स्वाख्यातः सुपद्रवो भवति, इह खदु पञ्चवहाभूनानि यैनौं विद्यते किया इति वा, अकिया इति वा, सुकृतम् इति वा, दुष्कृतमिति वा, कल्पाणमिति बा, पापकमिति वा, साधु इति वा, असम्धु इति वा, सिद्धिरिति वा, असिद्धिरिति वा, निरय इति वा, अनिरय इति वा, अपि अन्तन्नः तृगमात्रत्रयि । तरव पृथक् उरेशेन पृथग् भूतममवायं आनीपात्, तद्यथा-पृथिवी एकं महाभूनम्, आपो इसीयं महाभूतम् तेजः तृतीयं महाभूगम्. वायुः चतुर्थं महाभूगम् आकार्श पत्रमं महाभूतम् । इत्येतानि पश्चनहाभूतानि अनिर्मितानि अनिर्मापितानि भइतानि नो इधिमाणि नो इतकानि अनादिकानि अनिधनानि अनम्भ्यानि अपूरोहितानि स्वतन्त्राणि शासतानि आत्मपष्ठानिः एके पुनरेस्माहुः-सतो नास्ति विनाशः असतो नाहित सम्मनः । एतानानेन जीवकायः एतानानेद अस्तिकायः पताबाचेच सर्वक्रोकः एतन प्रुख्यं कोकस्य कारणम्, अपि अन्तधः तृणमात्रमपि। स कौणन् क्रापयन् घ्वन् घातपन् पचन् पाचयन् अप्यन्तज्ञः धुरुपमपि क्रीरवा धातपिस्वा अत्रापि जानीहि नारत्यत्र दोषः । ते नो एवं विप्रतिवेदयन्ति, तद्यया-क्रियेति वा यावद् अनिरय इति ना। एवं ते िरू रहषैः कर्मसमारम्भैः विरूप-रूपान् कामनोगान समारमन्ते मोगाय । एवमेव ते अनायौः विपतिपन्नाः तत् अष्टधानाः तत प्रतियन्तः याददिति । ते नो अर्वाचे नो पाराय अन्तरा काम-भोगेष विषणाः, द्विनीयः पुरुषजातः पाज्यमहाभूतिक इत्याख्यातः ॥स् १०॥

टीका--अथ प्रथमपुरुवर्शनानन्तरम्, द्वितीयपुरुवर्जनमाह-'अद्यावरे' इति अध-अपरे 'दोच्चे' द्वितीयः 'पुरिसजाप' पुरुवनजातः 'वंचमहब्भूश्प त्ति' पाझ-महाभूतिकः 'आहिज्जइ' आख्यायते । यो हि दिक्षीयः पुरुषो मया कथितः पुण्करिण्या स्तटे स संमारे पुब्करिण्या द्वितीयतटे विद्यमानः पाख्यमहाभूतिको

'अहावरे दोच्चे' इत्यादि ।

टीकार्थ-प्रथम पुरुष का वर्णन करने के पश्चात् अप दितीय पुरुष का बर्णन किया जाता है। वह दिनीय पुरुष पंचमहा भूतिक कहा गया है। अर्थात् पुष्करिणी के मट पर आया द्वआ दूमरा पुरुष कहा गया था,

'बहावरे दोडवे' ઇत्याहि

ટીકાર્થ—પહેલા પુરૂષતું વર્શન કરીને હવે બીજા પુરૂષતું વર્શન કરન વામાં આવે છે તે બીજો પુરૂષ પાંચ મહાભૂત કહેલ છે. અર્થાત્ વાવના ડિનારા પર આવેલ બીજો પુરૂષ કહેલ હતા. તેને અહિયાં પાંચ મહા ભૂતિક સમજી હૈવા જોઈ એ.

### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

विह्नेषः । 'इइ खछ पाईणं वा ४ संतेगइया मणुस्सा भवंति' इइ--अस्पिन मनुष्प-लोके खछ 'पाईणं वा ४' माच्यां वा ४--प्रतीरूपां वा उत्तरस्यां वा दक्षिणस्यां वा 'संतेगइया' सन्त्येके 'मणुस्सा' मनुष्याः 'भवंति' भवन्ति 'आणुपुष्वेणं छोयं उदयन्ना' आनुष्ट्र्यां लोकग्रयपरनाः-अनेकभेदेषु लोकेषु सग्रुत्परना भवन्ति, 'तं जद्दा' तद्यया 'आरियावेगे' आर्या वैके 'अणारिया वेगे' अनायौ वैके 'एवं जाव दुस्वा वेगे' एवं यावद् दृरूपा वा, एके, आर्या अनार्याः सुरूपा द्रूपा अनेकप्रकारका मनुष्या भवन्ति, 'तेर्सि च' तेषां च पुरुवाणां मध्ये 'मद्दं एगे राया भवइ' मदानेको राजा मवति, 'महया एवं चेद निरवसेसं' मद्दा० एवमेद निरवशेषम् । 'जाव सेणावद्दपुत्ता' यावत् सेनापतिपुत्राः, मनुष्याणामेको राजा पूर्वसूत्रोपदर्शितययावद्वर्णितग्रुणगणगरिष्ठः । तस्य राज्ञः परिपद्धवति, तस्याम् उप्रोग्रपुष्ठादयः सेनापतिपुत्रान्ताः सदस्या भवन्ति । 'तेर्सि च णं एगइए सङ्गी भवद्द' तेषां सद्दस्यानां च मध्ये, एकः अद्धावान् मवति । तेषु बहुषु सस्यु पुरुवेषु कश्विदेको धर्मे अद्वावान् मवति, 'कामं तं समणा य माहणा य पहारिष्ठ गमणाए'

डसे यहां पंचमहोसूतिक समझ छेना चाहिए।

इस मनुष्यलोक में पूर्व आदि दिशाओं में कोई कोई मनुष्य होते हैं जो नाना रूपों में उत्पन्न हुए होते हैं, जैसे-कोई आर्थ होते हैं, कोई अनार्थ होते हैं, इसी प्रकार यावत कोई खुरूप होते हैं, कोई कुरूप होते हैं। उन मनुष्यों में कोई एक राजा होता है। वह हिमवान पर्वत के समान होता है, इत्यादि पूर्ववृत्त्र में कथित सब विशेषण यहां भी समझ छेने चाहिए। उस राजा की परिषद्द होती है। ब्राह्म ग से छेकर से भाषति पुत्र तक पूर्वोक्त उसके सदस्य होते हैं। उन सदस्यों में कोई कोई धर्म अद्वावान भी होता है। उसके पाम कोई अमण या ब्राह्मण

આ મતુભ્ય લાેકમાં પૂર્વ વિગેરે દિશાઓમાં કાેઇ ઠાેઇ મતુખ્યા એવા દ્વાય છે કે જેએા અનેક પ્રકારના રૂપાથી ઉત્પન્ન થયેલા હાેય છે. જેમકે-કાેઇ આર્ય હાેય છે. તા ઠાેઈ અનાર્ય હાેય છે. એજ પ્રમાણે કાેઈ સુંદર રૂપવા**ળા હાે**ય છે, તા કાેઈ ખરાબ રૂપ વાળા હાેયછે. તે મતુખ્યામાં કાેઈ એક શાળ હાેય છે, તો હિમાલય પર્વત જેવા હાેય છે. વિગેરે પૂર્વ સૂત્રમાં કદેલ સલળા વિશેષણા અહિયાં પણ સમજી લેવા બેઇએ. તે રાજાની પરિ યદ્ સભા હાેય છે. પ્રાક્ષણથી લઈને સેનાપતિના પુત્ર સુધી પહેલાં કહેલ તે સઘળા તે તે પરિષદ્ના સદસ્યા હાેય છે તે સદસ્યામાં કાેઇ ઠાઈ ધર્મની બ્રહાવાળા પણ હાેય છે, તેની પાંસે ઠાઇ બ્રમ્મ અથવા બ્રદ્ધણ જઈ

## समयार्थबोचिनी टीका हि. थु. ज. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

कामं त श्रमणा ना जाह्यणा ना संपध्यपुर्धंमनाय प्रस्थितवन्तः । तादशधर्मश्रद्धार्छ स्वधर्मां नुपायिकरणाय श्रमणा द्वाह्यणाश्च तत्समीपे गन्तुं समिच्छेयुः । 'तश्य अश्वपरेणं धम्मेणं पन्नत्तारो वयम्' तत्राऽन्यतरेण धर्मेण प्रज्ञापयितारो वयम् 'हमेणं धम्मेणं पन्नत्रइस्सामो' अनेन--ज्रस्मःसं नतधर्मेण प्रज्ञापयितारो वयम् 'हमेणं धम्मेणं पन्नत्रइस्सामो' अनेन--ज्रस्मःसं नतधर्मेण प्रज्ञापयितारो वयम् 'हमेणं धम्मेणं पन्नत्रइस्सामो' अनेन--ज्रस्मःसं नतधर्मेण प्रज्ञापयित्यामः तं स्वधर्मानुपायिनं करिष्याम इति विचार्य ते तत्र तश्यमीपं गत्वा कथपन्ति-वयं भवन्तं प्रज्ञापयिध्वामोऽम्रं धर्मम्, तं धर्मम्-'से एन मायाणह' तदेवं जानीत । 'भयंतारो' मयत्रातारः ? एवं भवन्तो जानन्तु 'जद्दा मए एस धम्मे सुप-क्ताप्' यया मया स्वाख्यातः मतिषद्यमान एवधर्मः 'सुपन्नत्ते भवह' सुवद्वारो मवति, सरळतया ज्ञातो मवतीति सत्यं मवन्तोऽवगच्छन्तु इति । तं पतिज्ञातं धर्म ते उदाहरन्ति--'इह खळ पंत्रमहब्भूया' इद्द खळ पञ्चमद्दाभूतानि, तदात्यक एन सर्व संसारः यत्किमपि विद्यते तम् सर्वे पाञ्चमद्दाभूतिकं तदाश्मकमेव-न ततो-व्यति-रिक्तं किमप्यस्ति, यैः यज्ञ भूतेरेव सर्गपि किया भवति-सुकृतदुष्कृतादिरूपा ।

जा पहुंचते हैं अर्थात् उसे अपने अमे का अद्धालु बनाने के लिए वे आलाण आदि उचत होते हैं। वे सोचते हैं कि हम अमुक किसी घर्म का इसे उपदेश देंगे और अपने घर्म का अनुयापी बनाएंगे। इस प्रकार करके वे राजा आदि के समीप जा कर कहते हैं-हे मपत्राता। हम आपको अमुक घर्म का उपदेश करेंगे, आप उसे स्वीकार करो। हमारे बारा कथित घर्म सु आख्यात है। वह सरलता से समझ में आ जाता है, इसे आप सस्य ममझे। किर वे अपने घर्म का प्रतिपादन करते हैं-इस समग्र जगत् में पांच महामूत ही है। सारा संसार पंचमहासूता स्मक है। उनसे भिन्न अन्य कुछ भी नहीं है। पांच मूरों के बारा ही

પહોંચે છે, અર્થાત્ તેને પાતાના ધર્મમાં શ્રદ્ધા લાળા બનાવવા માટે તેએ. ઉદ્યમ કરે છે. તેએ: એવા વિચાર કરે છે કે-અમે અમુક કાઈ ધર્મના આને ઉપદેશ આપીશું અને પાતાના ધર્મના અનુયાયી-અનુસરનાર બનાવી લઇશું. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને તેઓ રાજા વિગેરેની પાસે જઈ ને કહે છે કે-હે લયથી રક્ષણ કરનારા ! અમા આપને અમુક ધર્મના ઉપદેશ કરીશું. આપ તેના સ્વીકાર કરા. અમાએ કહેલ ધર્મ સ્વાખ્યાત છે. તે સરલપણાથી સમજવામાં આવી જાય છે. તેને આપ સત્ય માના. તે પછી તેઓ પાતાના ધર્મનું પ્રતિપાદન કરે છે.-આ સંપૂર્ણ જગતમાં પાંચ મહા. ભૂતા જ છે. સમગ્ર સંસાર પાંચ મહાભૂતાત્મક જ છે. તેનાથી જુદું બીજું કાંઇ પણ નથી. પાંચ મહાભૂતા દ્વારા જ સથળું સુકૃત અને દુષ્કૃત વિગેરે C.

#### स्पर्कताङ्गस्त्रे

किं बहुना-तृणादीनां स्पन्दनादिकमपि तत एव संभदति, इति। 'जेहिं नो दिञ्जह किरियाइ वा' 'जेहिं' यैः पञ्चभूतैरेव 'नो' नः अस्पाकम् 'विज्ञह' विधते-भवति। 'किरियास्ता' क्रिया, इति वा 'अकिरियाइ वा' अक्रिया, इति वा 'सुकडेइ वा' सक्ततमिति वा 'दुकडेर वा' दुक्त इमिति वा 'कल्छाणेइ वा' कल्याणमिति वा 'पावपह बा' पापमिति वा 'साहु इवा असाहुइ वा' साधुरिति वा असाधुरिति वा 'सिद्धीइ वा असिद्धी इस' सिद्धिरिति वा असिद्धिरिति वा 'णिरएइ का अणिरएइ वा' निरय इति वा अनिरय इति वा 'अविअंतसो तणमायमपि' अपि अन्धत्वस्तृणमाधमपि, यस्किञ्चिदपि भवति तत्सर्वे पञ्चमहाभूतैरेव भवति, न ततो व्यतिरिक्तं किम-प्यस्ति । 'तं च पिहुरेसेणं पुढोभूयं समत्रायं जाणेज्जा' तंव इपगुरेहोन पृथग्भूत-समबायं जानीयात्, तंव भूनसमुदायं पृयक् पृथस्तम्नाऽवगच्छेत् । ! 'ते अहा' त चथा-'पुढवी १गे महब्भूप' पृथिवी एकं महाभूतम् । 'आउदुब्खे महब्भूप' आपो द्वितीयं महाभूतम् । 'तेउ तब्चे महब्भूए' तेज स्तृतीयं महाभूतम् 'वाज-चउत्थे महब्भूए' वायु-श्रत्थे महाभूतम् 'आगासे पंचमे महबभूए' आकाशः पश्चमं समस्त सुक्रून और दुष्कृत आदि रूप कियाप होती हैं। अधिक क्या कहा जाय, तिनके का हिलना जैसी किया भी उन्हीं से होती है। इमारे मत के मनुसार पांच महाभूतों से ही किया अकिया सुकृत हुष्हत, कल्याण अकल्याण, साधु असाधु, सिद्धि असिद्धि, नरक अनरक, यहां तक कि तुण का स्पन्दन भी पांच महाभूतों से ही होता है। उनसे अतिरिक्त अन्य कुछ मो नहीं है। उस मूनसमुदाय को पृथक् पृथक्त् नोमों से जानना चाहिए। वे नाम इस प्रकार हैं-पहला पृथ्वी मामक महाभूत है, जल दूसरा महाभूत है, तेजस् तीसरा महाभूत है, वायु भौथा महासूत है और आकादा पांचवां महासून है। यह पांच महासून

રૂપ કિયાએને હેાય છે. વિશેષ શું કહી શકાય, તરણાનું હલવું જેવી કિયા પદ્યુ તેનાથી જ થ.ય છે. અમારા મત પ્રમાણે પાંચ મહાભૂતોથી જ કિયા, અકિયા, સુકુ<sup>-1</sup>, દુબ્કૃત, કલ્યાલુ અકલ્યાણ, સાધુ, અસાધુ સિદ્ધિ અસિદ્ધિ નરક અનરક એટલે સુધી કે તરણાનું હલન પણ પાંચ મહાભૂતોથી જ થાય છે. તેના શિવાય અન્ય કાંઇજ નથી. તે ભૂત સમુદાયને જુદા જુદા નામેાથી બાછુવા જોઇએ. તે નામા આ પ્રમાણે છે.–પૃથ્વી નામના પહેલા મહાભૂત છે, જલ બીજો મહાભૂત છે તેજ ત્રીએ મહાભૂત છે, વાયુ ચાથા મહાભૂત છે. અને આકાશ પાંચમા મહાભૂત છે. આ રીતે આ પાંચ મહામૂતો છે.

# समयार्थबोधिनी टीकां दि. हु. ज. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

महाभूतम् 'इच्वेत्ते पंच महञ्भूया' इत्येवानि पञ्च महाभूतानि, नैतानि इतोऽपि जायन्ते-किन्द्र-पपा वक्ष्यमाणस्वरूपाणि भवन्ति किं स्ररूपाणि तानि ? इत्याह -'अणिम्मिपा' इत्यादि । 'अणिम्विया' अनिर्मितानि-न केनापि कालेखरादिना रचितानि, 'अणिम्माविया' अनिर्मापितानि-न पर द्वारा निष्पादितानि, 'अरूढा' अछतानि अक्षेन्द्रधनुरादिवद् विस्तरापरिणामेन निष्पक्षत्यात् न केनाऽपि तानि इतानि अत एव अछतानि, 'णो किचिमा' नो छत्रिमाणि न घटवस्कर्तृ करणव्या-पारसाष्पानि अत एव इभिमतारद्वितानि, नो कडगा' नो इतकानि स्वमाव निष्पत्तौ अपेक्षितपरव्यापारो मातः इतक उच्यते, तानि पञ्च महाभूतानि च किलानी, 'अणाइया' अनादिकानि आदिरहितानि शाखतमाचत्थात् 'आणि रणा' अनिधानानि-निधनरहितानि अन्तरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-मावात्, 'अवाद्या' अनविक्तानि आदिरहितानि शाखतमाचत्थात् 'आणि रणा' अनिधानानि-निधनरहितानि अन्तरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-मावात्, 'अवंद्वा' अनव्यहितानि आदरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-मावात्, 'अवंद्वा' अन्तरहितानि अन्तरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-भाषात्, 'आवंद्वा' अन्तरहितानि अन्तरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाश-भाषात्, 'आवंद्वा' वन्ध्यासि अःध्यक्तिर्म्रत्याय्या स्वर्यात् 'आणि रणा' अनिधानानि-निधनरहितानि अन्तरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-भाषात्, 'आवंद्वा' वन्ध्यानि आदरहितानीत्पर्यः कदाविदपि काले चिनाशा-भाषात् , 'आवंद्वा' वन्ध्याति अःध्यक्तिर्यात्ताति, त्वदंत्रं भूतानि पञ्चमहाभूतानि कार्यमर्वक्तपुरोहितामावात् 'सतता' स्वतन्त्राणि-अपरनिरपेक्षकार्यकर्त्तिता कार्यमर्वति । इदं मृत्वादिमतं प्रदर्शित्वम्,

सम्पति सांख्यमतमार-'एगे पूण' एके केचन सांख्यकाराः पुनः 'एवमाहु' एवं कपयन्ति-'आयछट्टा' आत्मपष्ठानि, एतानि पूर्वोक्तानि पञ्चमहाभूतानि, पश्चेत न किन्तु आत्मपष्ठानि आत्मा पट्ठो येषु तानि आत्मपण्ठानि, एतेषु पञ्च-महाभूनेषु तद्व्यतिरिक्तः पण्ठ आत्मा निधते, एवं केचन कथयन्ति-सांख्यानां हैं। ये महाभूत किसी से उत्पन्न नहीं होते, किन्तु अनिर्मित हैं, अनि-मांपित हैं अर्थात् किसी से उत्पन्न नहीं होते, किन्तु अनिर्मित हैं, अनि-मांपित हैं अर्थात् किसी से उत्पन्न नहीं होते, किन्तु अनिर्मित हैं, अनि-मांपित हैं अर्थात् किसी के बारा बनवाए हुए नहीं हैं, अक्टन हैं, कून्निम नहीं है, अनादि हैं, अनन्त (विनादा रहित) हैं, अपुरोहित हैं अर्थात् इनको कोई प्रेरित करने वाला नहीं है स्वतंत्र हैं, आन्वत हैं। अपना अपना कार्य करने में समर्थ हैं।

कोई कोई पांच महाभूतों से भिन्न छठा आस्मतश्य मी स्वीकार आ મહાબૂતા કાઈનાથી ઉત્પન્ન થતા નથી. પરંતુ અનિર્મિત બન્યા નથી. અનિર્માપિત છે. અર્થાત્ કાઈનાથી બનાવેલ નથી અપ્રુત છે. કૃત્રિમ નથી. અનાદિ છે. અનંત (વિનાશ રહિત) છે. અપુરાહિત છે, અર્થાત્ તેને કાઈ પ્રેરણા કરવા વાળા નથી. સ્વતંત્ર છે. શાશ્વત છે. પાત પાતાનું કાર્ય કરવામાં સમર્ય છે.

કાેઈ કેાઇ પાંચ મહાભૂતાે શિવાય છઠ્ઠા આત્મતત્વના પણ સ્વીકાર

### **स्**त्रकृतां **इ**स्त्रे

मते आस्मा अकिश्चिस्तरः, लोकायविकमते तु कायाकारपरिणतान्येव पञ्चमहा भूतानि अभिष्यक्त चेतनानि आत्मव्यपदेशं लभनते इति, तत्र सांख्याभिषाये-णाइ---'सतो नत्यि विणासो, असतो नस्यि समतो' सतो नास्ति विनाझः, असतो नास्ति संमवः । सतः---सत्तावतुः पदार्थस्य विनाधो न भवति, असतः---सत्तारहित-स्य पदार्थस्य न संमवः--तोत्पत्तिर्गयते इति । सम्मति--पञ्चमहाभूतवादी स्वमतं निगमयति--'पतावताव जीवकाप' एतावानेव जीवकायः--इयानेव जीवः 'पतावताव अत्थिकाप' एतावानेव जीवकायः--इयानेव जीवः 'पतावताव अत्थिकाए' एतावानेव जीवकायः--इयानेव जीवः 'पत्तवावताव सव्यत्लोए' एतावानेव जीवकायः--इयानेव जीवः 'पत्तव पञ्चमहाभूतास्तित्त्वमेव लोकस्य मुखमिति कारणम् एतदेव कारणयाए' पत्तत् पञ्चमहाभूतास्तित्त्वमेव लोकस्य मुखमिति कारणम् एतदेव कारणत्या मार्थकार्येषु व्यामियते । कि बहुना-'अवि अंतसो तणमायमत्रि' अप्यन्तश्वस्त्या-मात्रमपि, तृजोत्पत्ति तृणप्रवलनादिकमपि कार्य महाभूतान्येव क्रवन्तीति, न तु सदतिरिक्तं किमपि कारणं चिद्यते । अतः पञ्चभूतादेव सर्वस्थोत्पादा दिकम्-नास्ति जीव स्वदतिरिक्तोऽपि तसमात्-'से' स पुरुवः, 'किणं'

करते हैं। उनका यह कथन है कि सत् का विनाश नहीं होता और असत् की उरात्ति नहीं होती। मृतवादी के मत को दिखला कर यह सांख्य का मत कहा गया है क्यों कि वह पांच भूतों से भिन्न आत्मा को भी स्वीकार करता है।

अब पंच भूतवादी के मत को उपसंहार करते हुए कहते हैं बस इतना ही (पांच भूत ही) जोवकाय है, इतना ही अस्तिकाय अर्धात् अस्तित्व है इतना ही सम्पूर्ण लोक है। यह पांच महाभूत ही लोक के प्रधान कारण हैं। अधिक क्या तृण की उत्पत्ति, तृण का हिलना और सृण का झुकना भी महाभूत का ही कार्य है। उनके अतिरिक्त अन्य

કરે છે. તેઝ્રાનું કથન એવું છે કે–સત્ના વિનાશ થતા નથી. તથા અસત્ની ઉત્પત્તિ થતી નથી. ભૂતવાઠીના મત અતાવીને આ સાંખ્યમત અત.વેલ છે. કેમકે તેએા પાંચ મહલ્ભૂતાથી ભિન્ન આત્માને પણ સ્વીકારે છે.

ઢવે પાંચ મહાભૂત વાકીના મતનાે ઉપસંહાર કરતા થકા કહે છે. ખસ માટલું જ (પાંચ મહાભૂત જ) જીવકાય છે. એટલું જ અસ્તિકાય અર્થાત મસ્તિત્વ છે. આટલા જ સંપૂર્ણ લાેક છે. આ પાંચ મહાભૂત જ લાેકનું પ્રધાન કારણ છે. વિશેષ શું કે તૃષ્ણની ઉત્પત્તિ, તરણાનું હલવું અને તરણાનું શ.લવું. એ પણ મહાભૂતનું જ કાર્ય છે. તેના શિવાય અન્ય કાંઇ જ કારણ

### समयावैबोधिनी टीका हि. घु. म. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

कीणन्-क्रयबिकयादिकं कुर्वन् 'किणावेमाणे' कापयन्-क्रयणकियां मति प्रेरको भवन् 'इणं' ध्नन्-माणातिपातं कुर्वन् घायमाणे' घातयन-अपरेण माणातिपातं कारयन् उपलप्तणाद् अनुमोदयंश्व तथा-'पयं पयावेमाणे' पचन् पाचयन् 'अवि अंतसो पुरिनमवि किणित्ता' अप्यन्तशः पुरुषमपि क्रीस्ता तं च पुरुषं क्रीतम् 'यायदत्ता' घाषयित्वा 'णस्थि त्य दौसो' नास्त्यत्र तद् घाते दोषः-माणातिपातादि जनितं पापं न मवति । कि पुनरेकेन्द्रि-यवनस्पतिघाते, इत्यपि शब्दार्थः, 'एत्थं पि जाणाहि' अवापि जानीहि, हननादी नास्ति दोपलेशोऽपीत्यवधारय । 'ते णो एवं विध्यडिवेदयंति' ते नो एवं विधति-वेदयन्ति, ते एताइन्नं सिद्धान्तं मन्यमाना वादिनः पञ्चमद्याभूतमेव तस्वमित्या-भितां वश्वप्रमाणं न जानन्ति, तदेवाह-'तं जहा' तद्यथा-'किरियाइ वा' क्रियेति वा 'जाव अनिरएइ वा' अनिरय इति वा, क्रियात आरभ्याऽनिरयपर्यन्तपदार्ध-ममन्यमानास्ते 'एवं ते विरूवरूवेर्द्दि' एवं ते विरूररूपैः-मनेक्तप्रकारकैः, 'कम्म-समारंभेद्दि' कर्मसमारम्भेः-सावद्यकपौऽनुष्ठानैः 'मोयणाए' मोगाय 'विरूत्वरू

कोई कारण नहीं है। अतएव पांच महाभूतों से ही सब की उत्पत्ति आदि होती है। उनके भिन्न कोई जीव नहीं है।

ऐसी स्थिति में यदि कोई पुरुष स्वयं कप विकप आदि करता है, कय विकय करवाता है, प्राणघात करता है, प्राणघात करवाता है, स्वयं पकाता या दूसरे से पकवाता है. यहां तक कि पुरुष को भी खरोद कर घात करता है, तो ऐसा करने में भी दोव नहीं है अर्थात् दिसा जनित पाप नहीं होता। ऐसा समझो।

पंस भूतवादी कहते हैं कि न कोई किया है यावत् न नरक है, न अनरक-स्वर्ग (नरक से जिन्न कोई गति आदि) है। वे विविध प्रकार के

નથી તેથી જ માંચભૂતાેથી જ સઘળાની ઉત્પત્તિ વિગેરે થાય છે તેનાથી લુદા કાઇ છવ છે જ નહીં.

આવી સ્થિતિમાં જે ક્રોઈ પુરૂષ સ્વયં ક્રય વિક્રય વિગેરે કરે છે, ક્રય વિક્રય કરાવે છે, પ્રાણુઘાત કરે કરાવે છે. સ્વયં રાધે અગર બીજા પાસે રંધાવે છે, એટલે સુધી કે પુરૂષને પણુ ખરીતીને તેના ઘાત કરે છે. તા તેમ કરવ માં પણુ દેષ નથી. અર્થાત્ હિંસાથી થનારૂં પાપ લાગતું નથી તેમ સમજવું.

પંચ મહાભૂતવાકી કહે છે કે ---કોઈ ક્રિયા છે જ નહીં યાવત્ નરક પણ નથી અનરક પણ, નથી અર્થાત્ નરકથી ભિન્ન કાેઇ ગતિ વિગેર પણ

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

षाई' विरूपरूपान् अने कमकारकान् 'काम भोगाई' काम मोगान्-इच्छानुमोदितम-नस्वर्कितान् 'समारमंति' समारमन्ते-कुर्वन्ति बहुविधमाण्यु पमदौदिकसिति । 'एव-मेव अणारिया' पत्र मेव तेऽनार्याः । 'विष्वडिवन्नाः' विप्रतियन्नाः विपरीत मात्रमा-पद्धाः, अत एते वादिनः-अनार्याः-विपरोतविवारदन्तथा । 'तं सहदमाणा तं पत्तियमाणा जाद इइ' तच्छ्रद्रधाना स्तत्मतियन्तः यावदिति-एताद्दां पद्धमहाः भूतवादिनां धर्मं अद्धानाः केचन राजानोऽन्ये वा परिषद्रताः युद्धा एतन्मतमेव सत्यमिति मन्यमानाः । उपदेशकमिमं वस्त्राधुपमोगतामग्रीमर्ययन्ति 'ते जो हत्याए णो पाराय' ते-उक्तदादिनः तथा ययोक्तधर्मे अद्धाद्यिख्याय-नो अर्दाच म पत्तिमन् पश्चकलत्रादिलोक्ते मवन्ति । 'नो पाराय' न वा परछोक्राय भत्तति, जयमपि लोक स्तेषां इस्तान् विधव्यः परछोक्षत्तु सुतरां भ्रव्द एव, किन्तु-अन्तरा काममोगेषु अन्तरा-मध्ये काममोगेषु 'विभण्णा' विषण्णाः निमन्ताः सन्तः -चतुर्गतिडक्ष गमनन्त्रसंसारं परिञ्चमन्ति । 'दोच्चे' एव द्वितीमः 'पुरिसजाए' पुरुष-जातः 'पंचमहन्धुरए' पाख्यमदाभूतिकः 'ति आहिए' इति आख्ण्यात इति॥स् ० १०॥

साबय कमों झारा काम भोगों की प्राप्ति के लिए आर'म समार'म करते रहते हैं-नाना प्रकार के प्राणियों का उत्मर्दन आदि करते हैं। अतपब ये अनार्य हैं, अतपूर्ण विनार वाखे हैं। इन पंथमहाम्द्रवादियां के मत पर अद्धा करने नाखे राजा आदि पा अन्य पुरुष उनके मत को सरय समझते हुए उन्हें विषयोप नोग की सानग्री प्रदान करते हैं। उक्त कर्म की प्ररूपणा करने वाखे वादी तथा उस पर अद्धा करने वाखे अनु पायी न तो इषर के रहते हैं, न उधर के रहते हैं। वे इस लोक से घ्रष्ट होते हैं और परलोक तो जनका अब्द होना ही है। वे काम मोगों के

નથી, તેઓ જુદા જુદા પ્રકારના સાવધ કર્મો દ્વારા કામક્ષાગેની પ્રાપ્તિ માટે આર'ભ સમારંભ કરતા રહે છે – અતેક પ્રકારના પ્રાણિયોનું ઉપમર્દન (હિંકા) વિગેરે કરે છે. તેથી જ તેઓ અનાર્થ છે ભ્રમપૂર્ણ વિચારવાળા છે. આ પાંચ મહાબૂ1 વાદિયોના મત પર બ્રદ્ધા કરવા વાળા રાજા વિગેરે અથવા અન્ય પુરૂષ તેમના મતને સત્ય સમજતા થકા વિષયાપક્ષાંગની સામગ્રી આપે છે. ઉપર કહેલ ધર્મની પ્રરૂપણા કરવાવાળા વાદી તથા તેના પર બ્રદ્ધા કરવાવાળા તેમના અનુયાયી નતા અહીંના રહે છે, કે નતા ત્યાંના રહે છે, તેઓ આ લેકથી બ્રચ્ટ થાય છે. અને તેમના પરલેક તા બ્રચ્ટ હોય જ છે. તેઓ કામક્ષાગોના કાદવર્મા વયમાં જ ક્સાઈ જાય છે. અને વિષાદ-ખેદને

Ù.

# समयार्थबोधिनी दीका दि. शु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

म्ब्म्-अहावरे तच्चे पुरिसजाए ईसरकारणिए इइ आहि ज्जइ, इह खलु पाईणं वा ४ संतेगइया मणुरसा भवंति, अखु-पुब्वेणं लोगं उववन्ना, तं जहा-आरिया वेगे जाव दुरूवा **वेग्रे,** तेसिं च णं महंते एगे राया भवइ जाव सेणावइपुत्ता, तेसिं च णं एगतिए सङ्घी भवइ, कामं तं समणा य माहणा य संपहारिंस गमणाए जाव जहा मए एस धम्मे सुयक्खाए सुपन्नत्ते भवडू, इह खलु धम्मा पुरिसाइया पुरिसोत्तरिया पुरिसप्पर्णाया पुरिस-संभूया पुरिसपज्जोइया पुरिसमाभिसमण्णागया पुरिसमेव आभि-भूच चिट्ठंति, से जहा णामए गंडे सिया सरीरे जाए सरीरे संवुद्रे सरीरे अभिसमण्णागए सरीरमेव अभिभूय चिट्रइ, एवमेव धम्मादिपुरिसाइया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिट्ठंति । से जहा णामए अरई सिया सरीरे जाया सरीरे संवुड्ढा सरीरे अभिसम-ण्णागया सरीरमेव अभिभूय चिट्ठइ, एवमेव धम्मा वि पुरिसाः इया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिट्रंति। से जहा णामए वस्मिष् सिया पुढविजाए पुढविसंवुड्वे पुढवि अभिसमण्णागए पुढवि मेव अभिभूय चिट्ठइ, एवमेव धम्मा वि पुरिसाइया जाव पुरिस-मेव अभिभूय चिट्ठंति। से जहा णामए रुक्खे सिया पुढविजाए पुढविसंचुड्ढे पुढविअभिसमण्णागए पुढविमेव अभिभूय चिट्रइ, कीचड में ही फस जाते हैं और विषाद को प्राप्त होते हैं। अतः चार गति वाछे अनन्त संसार में परिभ्रमण करते हैं। यह दसरा पुरुष पंच महा मौतिक कहा गया है ॥१०॥

વ્યાપ્ત કરે છે. ચાર ગતિવાળા આ અનંત એવા સંસાશ્માં તેઓ ભટકથા કરે છે. ભા ખીજો પુરૂષ તે પંચમહાભૌતિક કહેવામાં આવેલ છે. ૫૧૦૫ સુ૦ **૧**૧

#### स्वकृतानस्व

प्रवमेव भम्मा वि पुरिसाइया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिट्रंति। **से जहा णामए पुक्**खरिणी सिया पुढविजाया जाव पुढविमेव अभिभूयं चिट्टूइ, एवमेव धम्मा वि पुरिसाइया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिटुंति, से जहां णामए उद्गपुक्खले सिया उद्ग-जाए जाव उदगमेव अभिभूय चिट्ठइ, एक्मेव धम्मा वि पुरि-साइया जाव पुरिसमेव अभिभूय चिटुंति । से जहा णामप उदगबुब्बुए सिया उदगजाए जाव उदगमेव आभिभूथ चिट्ठइ, एवमेव धम्मा वि पुरिसाइया जाव पुरिसमेव आभिभूय चिट्रंति। जं पि इमं समणाणं णिग्गंथाणं उद्दिटुं पणीयं वियंजियं ष्ट्रवालसंगं गणिषिडयं, तं जहा-आयारो सूचगडो जाव दिष्टि-वाओ, सब्वमेयं मिच्छा, ण पयं तहियं ण पयं आहातहियं, इमं सच्चं इमं तहियं इमं आहातहियं, ते एवं सन्नं कुव्वंति, ते पत्रं सन्नं संठवेंति, ते एवं सन्नं सोक्ट्वावयंति, तमेवं ते तज्ज।इयं दुक्खं णाइ उद्दंति सउणी पंजरं जहा। ते णो एवं विष्पडिवेदेंति, तं जहा-किरियाइ वा जाव अणिरपइ वा, एव-मेव ते विरूवरूवेहिं कम्मसमारंभेहिं विरूवरूवाइं कामभोगाइं समारंभंति भोयणाए, एवामेव ते अणारिया विष्पडिवन्ना एवं सहहमाणा जाव इइ ते णो हठवाए णो पाराए, अंतरा काम-भोगेसु विसण्णा त्ति, तच्चे पुरिसजाए ईसरकारणिए त्ति आहिए ॥सू० ११॥

à

# समयायेवोघिनी ढीका दि. शु. ज. १ पुण्डरीकनामाच्ययनम्

छाया----भायावर स्तृतीयः पुरुषजात ईश्वरकारणिक इत्यारुवायते। इइ खञ्च भाच्यां वा ४ सन्त्येके मनुष्पा भेषन्ति आनुर्व्यी लोकप्रुपपन्नाः तद्यया-जायी वा एके पावत दृरूपा एके, तेथां च खछ महान् एको राजा भवति यावत् सेना-पविषुत्राः। तेषां च खलु एकः श्रद्धावान् भवति कामं तं श्रमणाश्च त्राह्मणाश्च सम्म-धार्षुः समनाय यावत्, यया-मपा एव धर्मः स्वारूपातः सुपद्मो भवति-इइ खलु धर्माः पुरुषादिकाः पुरुषोत्तराः पुरुश्मणीताः पुरुगसंभूताः पुरुषमचोतिताः पुरुष-ममिसमन्वागताः पुरुवमेव अभिभूग तिष्ठन्ति । तथयानाम गण्डः स्यात् श्वरीरे जातः धरीरे संटदाः, शरीरेऽमिसमन्त्रागतः, श्रीरमेव अमिभूय तिष्ठति एवमेव धर्मा अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव अभिभूय तिष्ठन्ति । तद्यवानाम अरतिः स्थात शरीरे जाता शरीरे संइदा श्रीरे अमिसमन्त्रागता शरीरमेत अभिभूप तिष्ठन्ति, एवमेव धर्मा अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव अभिभूथ तिष्ठन्ति । तद्यथा नाम वरमीकं स्यात पृथिनीजातं पुयिनीसंषुद्धं पृथिनीमभिसमम्नागतं पृथिनीमेन अभि-सूय तिष्ठति, एवमेन धर्मा मपि पुरुषादिकाः यावत् पुरुषमेव अभिभूय तिष्ठन्ति । त्रचयानाम हक्षः स्यात् पृषित्रीजातः पृथित्रीसंहद्धः पृथित्रीममिसमम्बागृतः पुषितीमेव अभिभूय तिष्ठति, ए३मेव धर्मौ अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव अमिभूथ तिष्ठन्ति । तद्यथा नाम पुष्करिणी स्यात् पृथिनी जाता यावत् पृथितीमेव अमिभूय तिष्ठति एश्मेव धर्मा अपि पुरुवादिक। यावत् पुरुषमेव अमिभूय तिष्ठन्ति । तद्ययां नाम उदकपुष्कलं स्यात् उदकजातं यावद् उदकमेव अभिमूर्य तिष्ठति, एवमेद धर्मा अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव अमिभूय तिष्ठन्ति । तद्यथानाम उदकछुर् छुरः स्यात् उदकजातो गावद् उदकमे। अमिभूय तिष्ठति, एवमेन धर्मा अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव अभिभूय तिष्ठन्ति। यदपि चेदं श्रमणाना निर्प्रेन्यानामुद्दिर्ध मणीतं व्यश्चितं द्वादशाङ्गं मणिपिटकं तद्यथा-आचारः सूत्रकृतो यावद् दृष्टिवादः सर्वमेतन्मिथ्या । नैतत्तर्थं नैतद् याथातथ्यमिदं सस्यम् स्वं तथ्यम् इदं यायावथ्यम्, ते एवं संज्ञां कुर्धन्ति ते एवं संज्ञां संस्थापयन्ति ते प्रबं संज्ञां मुपस्थापयंग्ति, तदेवें ते तज्जातीयं दुःखं नैव त्रोटयन्ति शकुनिपझर यथा। ते नो एवं विमतिवेदयन्ति-उद्यया-क्रिया इति वा यावद् अनिस्य इति वा। एवमेव ते विरूपरूपैः कर्म समारम्भैः विरूपरूपान् कामगोगान् समारभन्ते भोगाय। एवमेव ते अनार्या विप्रतिपत्ना एवं श्रदधाना यावदिष्ठि ते नोऽर्धांचे मो पाराय अन्तरा काममोगेषु विषण्णा इति तृतीयः पुरुप**जात ईश्वरकार-**णिक इश्याखयातः ॥ सू०११ ॥

્રય



टीका-पूर्व पुरुषद्व यं गतं, सम्पति-ईश्वरकारणिकं तृतीयं पुरुषमधिकृत्पाद-'भदावरे' इत्यादि, 'महावरे' 'अइ' अथ- पुरुषद्वयकवनानन्तरम् 'अवरे' अपरः 'तडवे' तृतीयः 'पुरिसजाप' पुरुषजातः 'ईश्वरकारणिषः' ईश्वरकारणिकः-ईश्वरो जगतः कारणं यस्य स ईश्वरकारणिकः आत्माद्वैतवादी 'इइ आदिज्ञइ' 'इत्यारूयायते 'दद्द खल्छ पाईणं वा' इद खल्छ मनुष्यक्षेके पाच्यां वा ध प्राच्यादि चट्टर्दिञ्च 'संते गइया' सन्ति एके 'मणुस्सा' मनुष्या भवन्ति । 'आणु-पुरुवेणं छोयं' आन्नुपूर्व्या लोकम् 'उत्तवना' उपपन्नाः-क्रमेणाऽस्तिल्छोके उत्पन्नाः, 'तं जद्दा--आरियावेगे जाव दुरुवा वेगे' आर्या वा एके यावद् दूरूपा वा एके भवन्ति, अव सर्व प्रधमसूत्रोक्तं वर्णनं कर्तव्यम्, 'तेर्सि च णं महंते एगे राया भवइ जाव सेणावइषुत्ता' तेषां च: आर्यादीना छोकानां मध्ये महानेकः सर्वेभ्यः श्रेष्टो राजा मवति तत्परिषदि उग्रा उग्रप्त्रवा

पंच भूतवादी चार्वाक को मत प्रदर्शित किया गया और पहछे के द्दी पुरुषों का वर्णन हो गया। अब तीसरे पुरुष के विषय में कहते हैं-'अद्दावरे तब्चे पुरिजाए' इत्यादि ।

टीकार्थ-तीसरा पुरुष इश्वरकारणिक कहरुता है। उसके मत के अनुसार ईश्वर जगत का कारण है। इस मनुष्यलोक में, पूर्व आदि दिशाओं में कोई कोई मनुष्य होते हैं जो नाना क्यों में उत्पन्न होते हैं। उनमें कोई आर्य होते हैं कोई अनार्य होते हैं। उनका वर्णन प्रथम सूत्र के अनुसार जान खेना चाहिए। उनमें कोई राजा होता है, जो हिमवान पर्वत के समान होता है, इत्यादि वर्णन भी पूर्ववत् ही यहां कह खेना चाहिए। उसकी परिषद् होती है जिसमें सेनापति आदि होते

પાંચ મહાબૂતવાદી ચાર્વાકના મત કહેવામાં આવેલ છે. તથા પહેલાના છે પુરૂષાનું વર્ણુન થઈ ગયું છે. હવે ત્રીજા પુરૂષના સંખાધમાં કહેવામાં આવે છે.---'બ્રદ્દાવરે ત્રસ્વે પુરિસ્વજ્ઞાપ' ઈત્યાદિ

ટીકાર્થ—ત્રીને પુરૂષ ઈશ્વર કારણિક કહેવાય છે. તેના મત પ્રમાણે 9શ્વર જગતનું કારણ છે આ મનુષ્ય લેાકમાં પૂર્વ વિગેરે દિશાઓામાં કાઇ કાઈ મનુષ્ય એવા હાય છે, કે જે અનેક રૂપામાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાં કાઇ આર્ય હાય છે, કાઇ અનાર્ય હાય છે, તેનું વર્ણન પહેલા સૂત્ર પ્રમાણે અપર્થ હાય છે, કાઇ અનાર્ય હાય છે, તેનું વર્ણન પહેલા સૂત્ર પ્રમાણે અમજી લેવું નેઈ એ તેઓમાં કાઈ રાન હાય છે. જે હિમાલય પર્વત જેવા દાય છે. વિગેરે વર્ણન પણ પહેલા પ્રમાણે અહિયાં કહી લેવું નેઇએ. તેમની પશ્વિદ હોય છે. જેમાં સેનાપતિ વિગેરે હોય છે. ત્યાં પણ સમ્પૂર્ણ પૂર્વોક્ત

Ż٩

# समयायैधोधिनी दीका हि. श्रु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

इत्यारभ्य सेनापतिषुत्रा इति पर्यन्ताः सभ्या भवन्ति । अत्रापि मयमद्वत्रोक्तरीत्या सर्वमनुसन्धेयम् । 'तेर्सि च णं एगःए' तेषां च मध्ये एकः कश्चित् 'सड्ट्री भवः' अद्धावान् भवति । 'कार्म तं समणा य माइणा य पढार्रिस गमणाए' कामं तं अद्धावन्तं स्वमतानुवायिनं कर्त्तुं अवणा श्र झाला श्र गपनाय संभधार्धुः अद्धालोः समीपं गन्तुं निश्चयं क्रुवन्ति अमणा बाह्मणा श्र 'जाव' यावत् , यावत्यदेन 'तत्य' इत्यारभ्य 'मयंतारो' इति पर्यन्तं मधमध्त्रोक्तराठः संप्राह्मः । ते तत्र गत्वा अम-णादयस्तं अद्धाल्ठं कथयन्ति । 'जहा मए एस घम्मे सुपत्रखाए सुपन्तत्ते भवह' यथा मया एपः न्वक्ष्यमणो धर्मः स्वारूगताः सुग्द्रस्तो मद्दति । तथाहि-'इद खद्ध धम्मा पुरिसाइया' इत्दत्रोके 'धम्मा' धर्मा ये सन्ति ते सर्वेऽपि 'पुरिसाइया' पुरुषादिकाः, पुरुषः-परमात्मा, आदिः-कारणं येषां ते पुरुषादिकाः जडचेतना-दिकाः । यावन्तो जडचेतनादयः पदार्याः सम्रुपरुम्धन्ते तेषां सर्वेशां कारणमीक्षर पद । अत्र पुरुषग्रन्देन इश्वरो द्वात्वया, अयवा यथा सर्वे पागदिः परमेश्वरस्तथा त्तेषा-द्वत्तरो-मधानं येरां ते तथा, अयवा यथा सर्वे पागदिः परमेश्वरस्तथा तेषा-द्वत्तरोऽपि -संद्वारकोऽपि परमेश्वर एव 'पुरिसप्यणीया' पुरुषमणोताः-ईश्वर-

हैं। यहां भी पूर्वोक्त वर्णन सारा जान छेना चाहिए। कोई कोई अमण या ब्राह्मण उन राजा आदि के पास, उन्हें अपने धर्म का अनु-यायी बनाने के लिए जा पहुंचते हैं। वहां जाकर वे उनसे कहते हैं-इमारा यह घर्म छ-आख्यात है और खुउज्ञस है सरलता से समझा जा सकता है। हे राजन् ! हम आपको सत्य धर्म खुनाते हैं। इसे सत्य समझो। वह धर्म इस प्रकार है।

इस जगत में जो भी जड चेनन आदि पदार्थ हैं, वे सब पुरुषादिक हैं अर्धात उनका आदि कारण ईश्वर है, वे सब पुरुषोत्तरिक है अर्धात् ईश्वर ही उनका संहार कली है ! ईश्वर के बारा ही रचित है । ईश्वर

વર્ણુન સમજી લેવું જોઇએ. કાેઈ કાેઇ શ્રમણ અથવા માહન તે રાજા વિગેરની પાંસે તેને પાતાના ધર્મના અનુયાયી બનાવવા માટે તેની સમીપે જઇ પહોંચ છે. ત્યાં જઇને તેએા તેને કહે છે કે–અમારા આ ધર્મ સુ–આખ્યાત છે. અને સુપજ્ઞપ્ત છે. સરલતાથી સમજી શકાય તેવો છે. હે રાજા અમે આપને સત્ય ધર્મ સમજાવીએ છીએ આને સત્ય સમજો. તે ધર્મ આ પ્રમાણે છે.–

આ જગતમાં જડ ચેતન વિગેર જે ક્રોઇ પઠાર્થ છે, તે બધા પુરૂષ વિગેરે છે, અર્થાત્ તેનું આદિકારથ્યુ ઈશ્વર છે. તેએા સઘળા પુરૂષોત્તરિક છે. અર્થાત્ ઈશ્વર જ તેએાના સંહાર કરે છે. ઇશ્વર દ્વારાજ તેની રચના ક્રાઇ ά



रचिताः । 'शुरिससंभूषा' शुरूषसंभूताः-ईश्वरोत्पन्नाः 'पुरिसपञ्जोइया' शुरूष-मघोतिताः -ईश्वरेण प्रकाशिताः, 'पुरिसमेभसमण्णागया' पुरुषममिसमन्नागताः परमेश्वरमेवाऽनुगामिनः । 'पुरिसमेव अभिष्य चिहंति' पुरुषमेव अभिभूय-व्याप्य तिष्ठन्ति, सर्वे पदार्था ईश्वरमेवाऽऽअयी कृत्य तिष्ठन्ति । सर्वे धर्माः, ईश्वरादेव जायन्ते तस्मिन्ने र ईश्वरे तिष्ठन्ति मळीयन्ते च तस्मिन्नेवाऽधिष्ठानेश्वरे । अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तं दर्शयति-'से कहा णामप' तद्ययानाम 'गंढे सिया' गण्डः-व्यारि संहद्धः 'सरीरे' शरीरे 'जाप' जातः-सम्रह्यपन्तः । 'सरीरे संबुद्धे' शरीरे संहद्धः 'सरीरे अभिसमण्णागप' अरीरेऽभिसमन्त्रागतः । 'सरीर संबुद्धे' शरीरे संहद्धः 'सरीरे अभिसमण्णागप' अरीरेऽभिसमन्त्रागतः । 'सरीरमेव अभिभूय चिहुह्' शरीरमेव अभिमूय-आश्रयी छत्य तिष्ठति, यथा-नाम स्कोटः शरीरादेव सम्रत्यवते शरीरे एव वर्द्धते शरीरमनुगच्छति, तथा-भरीरमेवाऽऽधाररूपेणाऽऽश्रयं छत्वा स्थितो मवति । एवमेव-'धम्मा पुरिसाइया जाव पुरिसमेन अभिमूव चिहंति' भर्वाः सर्वे पदार्थाः पुरुषादिका यावत् पुरुषमेव-मभिभूय तिष्ठन्ति । तथा-सर्थे पदार्थाः परमेश्वरादेव जायन्ते परमेश्वरे एव वर्द्धते, तथा परमेश्वरमेवाऽऽ-भाररूपेणाऽऽश्रयं क्रस्वा स्थिता मवन्ति । पुनरपि दृष्ठान्तान्तरेण तमेवार्भ् हर्षा

से ही उनका जन्म हुआ है। वे ईश्वर के घारा ही मकाशित हैं। ईश्वर के ही अनुगामी हैं। वे ईश्वर को ही आश्रय करके स्थित हैं। तारपर्य यह है कि जगत के समस्त पदार्थ ईश्वर से ही उत्पन्न हुए हैं, ईश्वर में ही स्थित हैं और ईश्वर में ही लीन हो जाते हैं। इस विषय में द्व्यान्त प्रदर्शित करते हैं-'जैसे फोडा शरीर से ही उत्पन्न होता है, शरीर में ही बढ़ता है, शरीर का ही अनुगमन करता है और शरीर के आधार पर ही टिकता है ! इसी प्रकार समस्त पदार्थ ईश्वर से ही उत्पन्न होते हें, ईश्वर में ही बढते हैं, और ईश्वर को ही आधार बनाकर स्थित रहते हैं।

છે. ઇશ્વરથી જ તેના જન્મ થયા છે. તેઓ ઈશ્વર દ્વારા જ પ્રકાશિત છે, ઈશ્વરને જ અનુસરનાર છે. તે ઇશ્વરના જ આશ્રય લઈને સ્થિત છે. તાત્પર્ય એ છે કે⊢જગતના સઘળા પદાર્થા ઇશ્વરથી જ ઉત્પન્ન થયા છે. ઈશ્વરમાં જ સ્થિત છે, અને ઈશ્વરમાં જ લીન થઈ જાય છે. આ વિષયમાં દેશન્ત ખતાવતાં તેઓ કહે છે કે–જેમ ટ્રાલ્લો ટ્રાલ્સી શરીરમાંથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, શરીરમાં જ વધે છે. શરીરતું જ અનુગમન કરે છે. અને શરીરના આધાર પર જ ટકે છે, એજ પ્રમાણે સઘળા પદાર્થો ઈલરથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. ઈશ્વરમાં જ વધે છે, અને ઈશ્વરને આધાર બનાવીને સ્થિત રહે છે.

## समयार्थबोधिनी टीका हि. धु. स. १ पुण्डरोकनामाभ्यथनम्

करोति-'से जहा णामए अर्र्श सिया सरीरे जाया सरीरे संवुद्धा सरीरे अभि-समण्णागया सरीरमेद अमिमूथ चिद्धंति' तद्यथा नाम अरतिः--रक्तविकारेण जाय-माना ळघुषणपुञ्जरूपा श्वरीरे जाता श्वरीरे संवृद्धा श्वरीरेऽभिसमन्वागता श्वरीर-मेदाऽभिमूय तिष्ठति। 'एवमेद धम्मा दि पुरिसा दिया जाद धुरिसमेद अभिमूय चिद्धंति' एदमेद धर्माः सर्वंपदार्था अपि पुरुषादिका यादत् पुरुषमेदाऽभिमूय विद्धंति ' एदमेद धर्माः सर्वंपदार्था अपि पुरुषादिका यादत् पुरुषमेदाऽभिमूय विद्धनि । 'से जहा णामए दम्मिए सिया पुढदि जाए पुढदि संबुद्धे पुढदि अभि-समण्णागए पुढदिमेद अभिभूय चिद्दरं' तद्य शनाम दर्शाक्तं स्यात् पृथिदीजातं पृथिदी संग्रद्धं पृथिदीमसिसमन्वागतं पृथिदीमेद्याऽभिमूय-व्याप्य तिष्ठति ' एदमेद धम्मा वि पुरिसाइया जाव पुरिसमेद अमिमूय चिद्वंति' एवमेव धमी अपि पुरुषादिका यादत् पुरुषमेत्राऽमिभूय तिष्ठन्ति । 'से जहा णामए रुरखे सिया' तद्यथा नाम वृक्षः स्यात् 'पुठदि जाए' पृथिदी जातः 'पुढदि संबुद्धे' पृथिती संग्रद्धः 'पुढदि अमिसन-

पुनः दूसरे दृष्टान्त से इसी अर्ध का समर्थन करते हैं-जैसे अरति (चित्त की उद्धिग्नता) दारीर में उत्पन्त्र हुई, दारीर में वृद्धि को प्राप्त हुई, दारीर का ही अनुगमन करती है और दारीर के सहारे ही रहती है, इसी प्रकार सभी पदार्थ ईश्वर से ही उत्पन्न होते हैं यावत् ईश्वर के आश्रय ही रहते हैं।

जैसे बल्मीक 'बांबी, गुजरातां में राफडा' पृथ्वी से उत्पन्न होता है, पृथ्वी में ही बढता है, पृथ्वी में ही अनुगत रहता है और पृथ्वी को ही व्यास करके ठहरता है, इसी प्रकार समस्त जड़ चेतन पदार्थ भी पुरुष से ही उत्पन्न होते हैं यावत पुरुष के ही आश्रित रहते हैं।

जैसे वृक्ष पृथ्वी से जल्पन्न होते हैं पृथ्वी में वृद्धिपाता है, और

ક્રીશી બીઝુ દેગ્ટાન્ત બતાવીને આજ હેતુને વધારે દઢ કરે છે. જેમ અરતિ (ચિત્તતુ ઉદ્ધિન પશું) શરીરમાં ઉત્પન્ન થઈ શરીરમાં વધે છે, અને શરીરતું જ અતુગમન કરે છે, અને શરીરના આશ્ચયથી રહે છે. એજ પ્રમાણે સઘળા પઢાર્થી ઇવ્ધરથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. યાવત્ ઈવ્ધરના આશ્ચયથી જ રહે છે. જેમ વલ્મીક (રાક્ડો) પૃથ્ત્રીમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, પૃથ્વીમાં જ વધે છે, અને પૃથ્વીમાં જ સ્થિર રહે છે. અને પૃથ્વીમાં જ અતુગત રહે છે, તથા પૃથ્વીમાં જ બ્યાપ્ત થઈને રહે છે. એજ પ્રમાણે સઘળા જડ અને ચેતન પઢાર્થી પણ ઈલ્વમાંથી જ ઉત્પન્ન થયા છે. ચાવત્ પુરૂષના આશ્ચ-થથી રહે છે.

જેમ વૃક્ષ પૃથ્વીથી ઉત્પન્ન થાય છે. પૃથ્વીમાં વધે છે. અને પૃથ્વીમાં

#### स्ट्राइता**नस्**ते

णागए' प्रथित्रीममिसमन्त्रागतः, 'पुडविमेत् अभिमूच विद्वइ' पृथित्रीमेयाऽभिमूच-च्याप्य तिष्ठति । 'एतमेव धम्मा वि पुस्सिश्या जात पुस्सिन अभिमूच विद्वति' एवमेव धर्मा अपि पुरुषादिका यावत पुरुषमेताऽभिभूच तिष्ठन्ति । 'से जहा णामए' तधया नाम 'पुत्रवरिणी सिया' पुष्करिणी स्यात् वापी भवेत् 'पुठविजापा' पृथित्री जाता 'जाव पुढचिमेव अभिमूच चिद्वह' यावत् पृथित्रीमेत्राऽभिभूच तिष्ठति, यथा वा वापी पृथिच्यां जायते तत्रै अिठि तस्याभेव ळीवते 'एवमेव धम्मा वि पुरिसाइया जात पुस्सिमेव अभिमूच चिद्वही' एवमेव छीवते 'एवमेव धम्मा वि पुरिसाइया जात पुस्सिमेव अभिमूच चिद्वति' एवमेव धर्मा अपि पुरुषादिका यावत् पुरुषमेत्राऽभिभूच निष्ठन्ति । 'से जहा णामए' तद्ययानाम 'उद्गपुत्रवन्ने सिया' उदकपुष्कल्यन्-उदक्रमाञ्चर्यं-जञ्च्रवद्धिः स्यात् 'उदगत्राण जाव उदगपेत् अभिमूच चिद्वह' उदकजातं यावदुदक्रमेत्राऽभिमूच तिछति । 'एत्रमेत्र धम्मा दि पुरिसाइवा जाव पुस्सिमेत्र अभिमूच चिद्वति' पत्रमेत्र धर्मा अति पुरुषादिका यावत् द्विद्वद्वेत् उदकजातं यावदुदक्रमेत्राऽभिमूच तिछति । 'एत्रमेत्र धम्मा दि पुरिसाइवा जाव पुस्सिमेत्र अभिमूच चिद्वति' पत्रमेत्र धर्मा अति पुरुरामेत्र अभिमून इमिभूच तिष्ठन्ति । यथा खन्छ उदक्दछदि र्जळादुर्भूय जउ एव स्थितं भवति, तथैत सर्व कार्यजातं पुरुषादुरपद्य पुरुष एव तिष्ठति । 'से जहा णामव उद्दगत्रुव्वुन् पृथ्वी को ही व्यास करके ठहरता है, इसी प्रकार समस्त पदार्थ पुरुष-से ही उत्यन्त होते हैं और पुरुष को ही व्याप्त करके ठहरते हैं ।

जैसे वापी 'वावडी' पृथ्वी से उत्पन्न होती है, यावत् पृथ्वी को ही व्याप्त करके रहती है और पृथ्वी में ही विलीन हो जाती है, इसी प्रकार समस्त पदार्थ पुरुष से ही उत्पन्न होते हैं यावत् पुरुष को ही व्याप्त करके रहते हैं।

ें जैसे जल की वृद्धि जल से ही होती है, और जल को ही व्यास करके रहती है, इसी प्रकार समस्त पदार्थ पुरुष ईश्वर से हो उत्पन्न हुए हैं और पुरुष के ही आश्रय से रहते हैं।

જ વ્યાપ્ત થઇ ને રહે છે. એજ પ્રમાથે, સઘળા પકાર્થી પુરૂષથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. અને પુરૂષમાં જ વ્યાપ્ત થઇને રહે છે.

જેમ વાવ પૃથ્વીમાં ઉત્પન્ન થાય છે, યાવત્ પૃથ્વીમાં જ વ્યાપ્ત શઈને રહે છે. અને પૃથ્વીમાં જ વિલીન થઈ જાય છે. એજ પ્રમાણે સઘળા પદાર્થી પુરૂષથી જ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. યાવત્ પુરૂષને જ વ્યાપ્ત થઈને રહે છે.

જેમ જળની વૃદ્ધિ જળથી જ થાય છે. અને જળને જ વ્યાપ્ત થઇને રહે છે. એજ પ્રમાણે, સઘળા પદાર્થા પુરૂષ-ઇ<sup>9,</sup>વરથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. અને પુરૂષના જ આશ્રયથી ર**હે** છે.

### समयार्थबोधिनी टौका हि. धु. स. १ पुण्डरीकनामाप्ययनम्

सिया' तचथा नाम-उदकबुद्बुदः स्पात् 'उदगजाप् जाव' उदकताती यावत् 'उदगमेव-अभिमय चिट्ठर' उदकमेगऽभिभूप तिष्ठति । 'एवमेव धम्मा वि' एव-मेरे धर्मा अपि पुरिसाइया जाव' पुरुवादिका यादत् 'पुरिसमेर अभिभूव चिहंति' पुरुषमेनाऽमिभूय तिष्ठन्ति । 'जं थि य इमं समणाणं णिग्गंथाणं उद्दिं पणीयं बियं-जियं दुवाल्संगं गणिषिडयं' यदनि चेदं अनगानाम्-भाईतानां-निर्धन्यानाम्-ग्रुनीश्वराणाम् उद्दिष्टम्-अपदिष्टम् मगोतं-तदर्थं रूथ नेन व्यझितं तेवाममिव्यक्ती-कतं दादशाझम् आचाराझादि दृष्टिगदपर्यन्तं गणिपिटकं गणिनां पिटकतत् पिटकं मञ्जूपारूपम् 'तं जहा' तद्यया - 'आयारो मुयगडो जात्र दिद्विताओ' आचारः सत्रकृती यादद दृष्टिवादः 'सव्यमेथं मिच्छा' सबैमेतन्मिथ्या, जिनोक्तं शास्तं मन-चननिर्मुलत्वान् मिथ्या, अनीश्वरमगीतत्वात् , 'ण एयं तद्वियं ण एयं आहातहियं' नैतत् तथ्यम्-न सत्यम्, नैतद् याथातथ्यम्-न यथावस्थितार्थकम् 'इमं सञ्चं इमं आहातहिय' इदमस्मामिः मतिपादितं आस्तं सत्यम् , इदमेव तथ्यम्-यथाऽवस्थि-ताऽर्थपकाज्यकम्, 'ते एवं सन्नं कुञ्वंति' ते-ईश्वरकारणिका एवं संझां कुर्वन्ति ज्ञानं दधते 'ते एवं सन्नं संठवेंति, ते एवं सन्नं सोवद्वावयंति' ते ऐवं संज्ञी हानं संस्थापयन्ति, ते एवं संज्ञां सूपस्थापयन्ति-सुच्छुतयां स्वमतस्थापनं इर्वेन्ति । शासकारस्तन्मतं निराकर्त्तुमाइ-सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं मस्पाइ-हे जम्बू स्वामिन् ! 'तमेवं ते तज्जाइंगं दुवखं णातिउइति' तदेवं ते तज्जातीयं

जैसे जल का बुलबुला जल से ही उत्पन्न हुआ यावत् जलके आश्रिय से रहता है, बसी प्रकार समस्त पदार्थ पुरुष से ही उत्पन्न होते हैं और धावत् पुरुष के ही आश्रित रहते हैं।

अमण निर्ग्रन्थों के द्वारा उपदिष्ठ आचरांग से छेकर इष्टिवाद से पर्यन्त जो द्वाददाांग गणिपिटक है, वह मिथ्पा है और हमारा ही मत अष्ठ है, अेयरकर है, उद्धारकर्त्ता है। ईव्वरकारणवादियोंका यह कथन है। इस प्रकार कथन करते हुए अपने मत के अनुमार

જેમ પાછીના પરપેાટા પાછીથી જ ઉત્પન્ત થાય છે, યાવત્ જલના અપ્રથયી રહે છે, એજ પ્રમાશે સવળા પઠાર્થો પુરૂષથી જ ઉત્પન્ત **શાય છે.** અને યાવત્ પુરૂષના આશ્રયથી જ રહે છે.

પ્રમણ નિર્બન્થા દ્વારા ઉપદેશેલ આચારાંગથી લઈને દબ્ટિયાદ પર્યંન્ત જે દ્વાદશાંગ ગણિપિટક છે, તે મિથ્યા છે. અને અમારા મતજ શ્રેષ્ઠ છે. શ્રેયરકર છે. ઉદ્વાર કરવાવાળા છે. ઇશ્વર કારણ–વાદિયાનું એવું કથન છે. આ પ્રમાણે કથન કરતા થકા પાતાના મત અનુસાર લાેકાને અનેક અનથીને હ્વુબ **१**વ ٩o

स्त्रकृतानस्त्रे

छोगों को अनेक अनथों के जनक एवं संसार में परिभ्रमण कराने वाले कार्यों में प्रवृत्त करते छुवे वे स्वयं भी सावद्य अनुष्ठान में प्रवृत्त होते हैं। इस प्रकार दोनां ओर से भ्रष्ट होकर वारंवार संसारचक्र को ही माप्त होते हैं।

वे दुःख सागर से किसी भी प्रकार त्राण नहीं पाते हैं। इस भकार संसार सागर में कर्म रूपी कीचड़ में फांसे हुए पुरुष के रूप में पुष्क-रिणी के कीचड़ में फांसे तीसरे पुरुष का व्याख्यान किया गया है।

वे इस प्रकार कहते हैं--आधारांग, खूत्रकृतांग धावत् दृष्टिवाद यह सब जिनोक्त झाख्य मिथ्या हैं, क्योंकि निर्मूल हैं, न ये तथ्य हैं, न याथातथ्य हैं। इमारे द्वारा प्रतिपादित झास्त्र सक्ष्य हैं, यही वास्त-विक अर्थ के प्रकाशक हैं। वे ऐसा समझाते हैं और इसी मत को सिद्ध करने का प्रयास करते हैं।

सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं—हे जम्बू! वे इस मत को स्वीकार करने से उश्पन्न होने वाळे:दुःख को नध्ट नहीं कर सकते,

કરવાવાળા અને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવાવાળા કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત કરતા થકા તેઓ સ્વયં પણુ સાવલ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત રહે છે. આ રીતે બન્ને બાજીથી ભ્રષ્ટ થઈને વારવાર સંસાર ચક્રને જ પ્રાપ્ત કરે છે.

તેએા દુઃખ રૂપી સંસાર સાગરથી ઠાેઇ પણુ પ્રકારે શ્ક્ષણ મેળવી શકતા નથી. આ રીતે સંસાર સાગરમાં ક્રમ્ય રૂપી કાદવમાં ક્સાયેલાને પુરૂ યના રૂપથી વાવના કાદવમાં ક્સાયેલ ત્રીજા પુરૂષના વ્યાખ્યાન પ્રમાશે સમજવા.

તેએ મા રીતે કહે છે. આચારાંગ-સ્વકૃતાંગ યાવત દબ્ટિવાદ મા સઘળું જીનેકત શાસ્ત્ર મિથ્યા છે. કેમકે તે નિર્મૂળ છે. તે તચ્ય નથી તેમજ યાયતથ્ય પથ્થુ નથી અર્થાત તેમાં સત્યપણું નથી. અમાએ પ્રતિપાદન કરેલ શાસ્ત્ર સત્ય છે. એજ વાસ્તવિક અર્થને પ્રકાશ કરનાર છે. તેએ આ રીતે સમજે છે. અને સમજાવે છે. અને એજ પ્રતને સિદ્ધ કરવાને પ્રયાસ કરે છે.

સુધર્મા સ્વામી જગ્બૂ સ્વામીને કહે છે—હે જગ્બૂ તેએ। અ: મતનેા **સ્વીકાર કરવાથી** ઉત્પન્ન થવાવાળા **દુ**ઃખને। નાશ કરી શક્તા તથી. તિર્ફોધ

٩ŧ

## समयार्थवोधिनी टीका द्वि. खु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

दुखं नैव त्रोटचन्ति, निष्कच्छन्न्यास्तर्स्य निन्दनात् तदिपरीतक्तग्रास्त्रपतिपादित-जीववधादिकुस्तितकर्मकरणात् ताद्दशकर्मननिताऽञ्चभारमकवन्धनस्य दिनाश्चने समर्था न भरन्तर्स्तास्तन् संतारवके एव परिभ्रमन्ति । अवाऽर्थेऽनुरूपं दृष्टान्तं मद-गौयति-'सउणी पंत्ररं जहा' श्रङ्गनिः पक्षी यथा पऊरम्, यथा श्रङ्गनिः पऊ्ठरवन्धन-त्रौयति-'सउणी पंत्ररं जहा' श्रङ्गनिः पक्षी यथा पऊरम्, यथा श्रङ्गनिः पऊ्ठरवन्धन-त्रौटने समर्थों न मचति, बद्धस्वादेव तथा ते वादिनोऽपि संसारचक्रं नाऽति-कामन्ति स्तोपार्जिताऽश्चमक्तम्बद्धस्यादिनि । 'ते णो एवं विष्युडिवेदेति' ते नो प्वं विमतिवेदयन्ति, मोलमार्गे न सम्यग् जानन्ति, 'तं जहा-किरियाह वा जाव अणि-रए वा' तद्यया क्रियेति वा यावद् अनिरय इति वा, क्रिपादेरारभ्य अनिरयान्वं सुक्तुतद्वुष्कृतादिकमेत्रदृष्टययनद्श्वमसूत्रपतिपादितं वस्तु न जानन्ति यावच्छव्देन

निर्दोष झास्त्र की निन्दा करने और उससे विपरीत कुझास्त्र में प्रतिपा दित जीव हिंसा आदि कुकुस्यों को करने के कारण उत्पन्न होने वाछे अद्युभ बन्धन को नध्ट करने में समर्थ न होते द्रुए संसार चक्र में ही परिम्रमण करते रहते हैं।

इस विषय में अनुरूप रप्टान्त प्रदर्शित करते हैं - नैसे पक्षी पिंजरे के बन्धन को तोड़ने में समर्थ नहीं हो पाता, उसी प्रकार वे वादी भी संसार चक का उल्लंघन नहीं कर सकते, क्योंकि वे अपने द्वारा उपा-जिंत अद्युभ कर्मों से यंघे हुए हैं। वे मोक्षमार्ग को स्वीकार नहीं करते। वे कहते हैं - न किया है न अजिया है यावत् न नरक है, न नरक के अतिरिक्त अन्य कोई लोक अर्धात स्वर्ग-आदि अनरक है। अर्थात् इसी अध्ययन के दसवें सूत्रमें कही हुई पुण्य पाप आदि बस्तुओं को वे स्वीकार

શાસ્ત્રતી નિંદા કરવાથી અને તેનઃથી ઉલ્ટા કુશાસ્ત્રમાં પ્રતિયાદન કરેલ જીવ-હિંસા વિગેરે કુકૃત્યાને કરવાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા અશુભ અન્ધના નાશ કરવામાં સમર્થ ન થતા સંસાર ચક્રમાંજ પરિભામણ કરતા રહે છે.

આ વિષયમાં તેને ચાૈગ્ય દુષ્ટાન્ત અતાવતાં કહે છે કે— જેમ પક્ષી' પાંજરાના બંધનને તાેડવામાં સમર્થ થઇ શકતા નથી, એજ પ્રમાણે તે વાદીએ પણ સંસાર ચક્રતું ઉલ્લંઘન કરી શકતા નથી. કેમકે તેએ પાતા-નાથી ઉપાર્જીત કરેલા, અશુભ કર્માના બંધનથી વ્યંધાયેલા હાેય છે. તેઓ માણમાર્ગના સ્વીકાર કરતા નથી, તેઓ કહે છે કે-કિયા નથી, તેમજ અક્રિયા પછુ નથી, યાવત નરક નથી. તેમ નરકથી જુદા એવા બીને કાેઇ લાેક પછુ નથી. અર્થાત અનરક પણુ નથી. તેમજ આ અધ્યયનના દસમા સૂત્રમાં કહેલ



संग्रहतानस्त्रे

अकिया-सठत-दुष्ठत-रुपण-पाप-साध्यसाधु-सिद्धयसिद्धि - निरयपर्यन्तस्य प्रदर्ण भवति। 'पत्रमेव ते विरूवरूवेदि कम्मसमारंभेदि विरूररूवाइं काम-मोगाइं' एवमेव ते विरूवरूपैः कर्मसमारम्भेः-प्रनेकमकारककर्भमिः विरूररूवान् --नानामकारकान् 'काममोगाइं' काममोगान्-श्रव्दादिस्वरूवान् 'मोयणाए' उप-मोगाय 'समारमंति' समारमन्ते-कर्मसमारम्भं कुर्वन्तीति भावः। 'एवामेव ते आणारिया विष्पडिवन्ना' एवमेव ते अनार्या विमतिपन्नाः-विपरीतभावमापन्नाः सममवन्' 'पत्वं सददमाणा' एवं श्रदधानाः 'जाव इइ' यावदिति। 'ते णो इच्वाए णो पाराप' नो अर्वाचे नो पाराय किन्तु-'अंतरा कामभोगेसु विसण्णा' अन्तरा-मध्ये काममोगेपु-इच्छामदनरूपेयु विपण्णा निमग्ना मदन्ति 'ति' इति' तच्चे पुरिस जाप' तृतीयः पुरुवनातः 'ईसरकारणिर चि आदिए' ईश्वरकारणिक इत्या-रूपातः। अयमेव तृतीयः पुरुवनातः 'ईसरकारणिर चि आदिए' ईश्वरकारणिक इत्या-

नहीं करते हैं। यहां 'यावत्' शब्द से अकिया सुकृत दुष्कृत कल्पाण, पाप, साधु, असाधु, सिद्धि, असिद्धि एवं नरक पर्यन्त का ग्रहण करना बाहिए। इस प्रकार वे विविध प्रकार के आरंभ-समारंभ करके नोना मकार के कामभोगों को भोगने के लिए सावद्य कर्म करते हैं। इस प्रकार की श्रद्धा करते हुए वे अनार्य हें, विपरीत मान्यता ग्रहण किये हुए हैं। वे न इधर के हैं, न उधर के हैं। बीच में ही इच्छा और मदन रूप काम भोगों में निमन्न होते हैं।

यह तौसरा पुरुष ईश्वर कारणवादी कहा गया है। यह वह तीसरा पुरुष है जो पश्चिम दिशा से आकर अपने पाण्डित्य को प्रकट करता हुआ पुष्करिणी के मध्य में स्थिन मोक्षरूपी प्रचान पुण्डरीक को लाने के

પુરુષ, પાપ વગેરેના તેઓ સ્વીકાર કરતા નથી. અદ્વિયાં યાવત શખ્દથી અક્રિયા સુકૃત, દુષ્કૃત, કલ્યાણુ, પાપ, સાધુ, અસાધુ, સિદ્ધિ અસિદ્ધિ અને નરક સુધીના તેઓ સ્વીકાર કરતા નથી તેમ સમજવું. આ રીતે તેઓ અનેક પ્રકારથી આરંભ, સમારંભ કરીને અનેક પ્રકારના કામલોગોને લેગવવા માટે સાવઘ કર્મ કરે છે આ પ્રમાણેની બ્રદ્ધા કરતા થકા તેઓ અનાર્ય છે. વિપરીત માન્યતા બ્રદ્ધણુ કરેલ છે. તેઓ અહિંના નથી. તેમ ત્યાંના પણુ રહેતા નથી, વચમાં જ ઈચ્છા અને મદન રૂપ કામલોગોમાં નિમગ્ન રહે છે.

મ્યા ત્રીએ પુરૂષ ઈધર કારણુવાદી કહેલ છે. આ ત્રીએ પુરૂષ છે, કે જે પશ્ચિમ દિશાએથી આવીને પાતાના પાંડિત્યને પ્રગટ કરતા ઘઢા વાવની મધ્યમાં રહેલ માક્ષરૂપી પ્રધાન પુંડરીક-કમળને લાવવા માટે સંસાર રૂપી

# समयाचैबोधिनी टीका हि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनंगमाध्ययनं स्

गन् सर्वद्रशास्त्रपतिपादितद्रानादिमार्गस्याऽविद्वान् कर्षपङ्के निमग्नो तिनिपी-दन्नेत्र तिष्ठति । ईश्वरस्य जगत्दर्मुःत्वे युक्तेरमात्रात्, तथा सर्वस्याऽऽत्मरूपत्वेऽतु-भदविरोधात् उमात्रवि पक्षौ-अनङ्गीकारपरादतौ इति मू०११ ।

मूलम्-अहावरे चउत्थे पुरिसजाए णियइवाइए ति आहि-ज्जइ, इह खलु पाईणं वाश, तहेव जाव सेणावइपुत्ता वा, तेसिं च णं एगइए सङ्घी भवइ, कामं तं समणा य माहणा य संप-हार्रिसु गमणाए जाव मए एस धम्मे सुअक्खाए सुपन्नत्ते भवइ। इह खलु दुवे पुरिसा भवंति एगे पुरिसे किरियमाइ-क्खइ, एगे पुरिसे णो किरियमाइक्खइ। जे य पुरिसे किरिय-माइक्छइ जे य पुरिसे णो किरियमाइक्खइ दो वि ते पुरिसा तुल्ला एगट्ठा कारणमावन्ना। बाले पुण एवं विप्शडिवेदेइ, कारणमावन्ने अहमंसि दुक्लामि वा सोयामि वा जूरामि वा तिप्पामि वा पीडामि वा परितप्यांनि वा अहमेयमकासि परो वा

लिए संसार रूपी पुण्करिणी में प्रविष्ट छुन्ना और सर्वज्ञ प्रतिपादित ज्ञायदि रूप मोक्षनार्ग को न जानने के कारण कर्मरूपी कीचड़ में फंस कर विषाद को प्राप्त हुआ।

ईश्वर जगत् का कसौ है, इस पक्ष को सिद्ध करने के लिए कोई युक्ति नहीं है। सभी पदार्थों को आत्मस्वरूप आत्ममय माना अनुभव से वाधित है। अतएव ये दोनों पक्ष अंगीकार न करने से ही खंडित हो जाते हैं ॥११॥

વાવમાં પ્રવેશ કર્યો અને સર્વત્ત દ્વારા પ્રતિપાદન કરેલા ત્તાનાદિરૂપ મેક્ષ-માર્ગને ન જાણવાના કારણે કમ<sup>5</sup>રૂપી કાદવમાં કસાઇને ખેદને પ્રાપ્ત થયેા છે. ઇશ્વર જગત્ના કર્તા છે. આ પક્ષને સિદ્ધ કરવા માટે કાઇ પણ શુક્તિ નથી. સઘળા પદાર્થોને આત્મ સ્વરૂપ આત્મમય માનવામાં અનુભવથી બાધ આવે છે. તેથી જ આ બન્ને પક્ષાના અંગીકાર ન કરવાથી જ તે અંડિત થઈ જાય છે. ાા ૧૧ા

# ध्वकृता**द्वय्**वे

जे दुक्खइ वा सोयइ वा ज़ुरइ वा तिप्पइ वा पीडइ वा परितप्पइ वा परो एवमकासि, एवं से बाले स कारणं वा परकारणं वा एवं विष्पडिवेदेइ कारणमावन्ने । मेहावि पुण एवं विष्पडिवेदेइ कारणमावन्ने अहमंसि दुक्खामि वा सोयामि वा जुरामि वा तिप्पामि वा पीडामि वा परितप्पामि वा, णो अहं एवमकासि परो वा जं दुक्खइ वा जाव परितप्पइ वा णो परो एवमकासि, एवं से मेहावी सकारणं वा परकारणं वा एवं विष्पडिवेदेइ कारणमावन्ने, से बेमि पाईणं वा ४ जे तसथावरा पाणा ते एवं संघाय मागच्छंति ते एवं विपरियासमावज्जांति ते एवं विवेग-मागच्छंति ते एवं विहाणमागच्छंति ते एवं संगतियंति उवे-हाए, णो एवं विप्पडिवेदेंति, तं जहा-किरियाइ वा जाव णिर-एइ वा अणिरएइ वा, एवं ते विरूवरूवेहिं कम्मसमारभेहिं विरूवरुवाई कामभोगाई समारभंति भोयणाए। एवमेव ते अणारिया विष्पडिवन्नो ते सद्दहमागो जाव इइ ते णो हव्वाए णो पाराए अंतरा कामभोगेसु विसण्णा। चउत्थे पुरितजाद णियइवाइए ति आहिए इच्चेते चत्तारि पुरिसजाया णाणा-पन्ना णाणाछंदा णाणासीला णाणादिट्वी णाणारुई णाणारंभा णाणाअज्झवसाणसंजुत्ता पहीणपुब्वतंजोगा आरियं मग्गं असं-पत्ता इइ ते णो ह्ववाए णो पाराए अंतराकामभोगेसु विसण्णा।१२। छाया—अधापरश्चर्तुधः पुरुषो नियतिवादिक इत्यारूयायते । इह खन्ज

प्राच्यां वा ४ तथैव यावत् सेनापतिपुत्राः । तेषां च खद्ध एकः श्रद्धावान् मदति कामं तं श्रमणाश्च ब्राह्मगाश्च संप्रधार्षुः गमनाय, यावद् मया एप धर्मः स्वाख्यातः

## समयावैवोधिनी ढीका द्वि. छु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

सुण्डसो भवति । इह खद्ध हौ पुढषी मवतः एकः कियामाख्याति एकः पुढ्वो नो क्रियामारूपाति। यश्च पुरुषः क्रियामारूपाति, यश्व पुरुषो नो क्रियामा-रूयाति, द्वादपि तौ पुरुवी तुल्यौ, एकार्थों एककारणमापत्री। वालः पुनरेवं विभविवेदयति~कारणमापनोऽहमस्मि दुःख्थामि वा शोचामि वा लिद्यामि वा तेपे वा पीडचामि वा परितप्ये वा अहमेत्रमकार्पंस् । परो वा यद् दुःरूपति वा ज्ञोचति वा खिद्यति या तेपते वा पीडयति वा परितप्यत्तेवा परः, एवमकार्थीवृ। एवं स बालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विगतिवेदयति क । ज मापकाः । मेधात्री धुनरेत्रं विमतित्रेदयति कारणमापःनः अइमस्मि दुःख्यानि ता सिचामि वा चेपे वा पीडपामि वा परितप्धे वा नाइमेतमकार्थम् । परो वा यद् दुःख्यति यावत् परितप्पत्ते वा न परः एवनकार्शीत् । एवं स मेव वी स्वकारणं वा परकारणे वा प्वं विमतिवेदयति कारण्यापन्तः । अध व गीमि पाच्यां ना ४, ये त्रसस्थावराः प्राणाः ते एवं सङ्घातमागच्छन्ति, ते एवं विपर्यासमागच्छन्ति. ते पत्रं विवेकमागच्छन्ति ते एवं विधानमागच्छन्ति, ते एपं सङ्गतिं यन्ति उध्येक्षपा। नो एवं विपतिवेदयन्ति तज्यथा क्रिपा~इति वा यावन्निरय इति वा, अनिरय इति वा । एवं ते विरुषरूपैः कर्मसमारम्मैः विरूपरूपान् कामभोगान् समारभन्ते भोगाय एवमेव ते अनाया विमतिपन्नास्तत् अदधानाः यावदिति त नो अवचि नो पाराय अन्तरा काममोगेषु विषण्गः चतुर्थः पुरुषो नियतिवादिक इत्याख्यायते इत्येते चस्वारः पुरुवजातीयाः नाना मधाः नाना छन्दाः नाना बीलाः नाना इष्टयः नाना रुचयः नाना रम्माः नानाऽध्यवसानसंयुक्ताः महीण पूर्वसं नोगाः आर्थ मार्गम् अभाष्त्रा इति नो अर्वाचे नो पाराय अन्तरा काममोगेषु विवण्णाः ।।सूम १२॥ ् टोका---तृतीयषुरुपपर्यन्तं निरूप्य चतुर्यपुरुषमाइ--'अहावरे' इति। 'अह' वतीयपुरुषानन्तरम् 'अवरे चउरथे पुरिसजाए णियदबाइएति आहिन्न;' अपरश्व धेः

त्तायपुरुषानन्तरम् 'अवर चउरय पुरस्ताप् जियदबाइएति आहिङन;' अवरश्व ध्रेः पुरुष जातः-निपतिवादिक इत्याख्यायते । 'इह खछ पाईणं वा ४ तहेव जाव सेणावहपुसा वा, इह खछ माच्यां वा तथैव यावत् सेनापतिपुत्रा वा । इहाऽपि

'अहावरे चउरथे पुरिसजाए' इत्यादि।

टीकार्थ-तीसरे पुरुष का वर्णन करके अब चौथे पुरुष का वर्णन करते हैं । यह चौथा पुरुष नियतिवादी कहा गया है । यहां भी पुष्क-रिणी की पूर्वदिक्या से आरंभ करके राजा, परिषद् सेनापतिपुत्र पर्यन्त

'**अहग्वरे प**उत्ये पुरिस्रजाप' ઇत्याहि

ટીકાર્થ --- ત્રીન પુરૂષતું વર્ણન કરીને હવે ચાયા પુરૂષતું વર્ણન કર-વામાં આવે છે. આ ચે.યા પુરૂષ તે નિયતિવાદી સમજવા. અહિયાં પણ વાવની પૂર્વદિશાએથી આરંભીને રાજા, પશ્વિદ સેનાપતિ પુત્ર પર્યન્તના આ ٩e

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

पुच्करिण्याः पूर्वदिशात आरम्य राजसदस्यपरिषत् सेनावतिप्रुत्रपर्यन्ताः सर्वेऽपि पदार्था एतद्ध्ययनप्रथमस्रभपदे अनुसन्धेयाः । 'तेसिं च णं ए १ईए सड्ढी भवइ' तेषां खल्वेकः श्रद्धावान् भवति । 'कामं तं समणा य माहणा य संपदारिस गमणाए' कामं-स्वेच्छपा तं श्रद्धान्छं झात्या, तत्समीपम् 'गमणाए' गमनाय-गन्दुम् 'सम-णा य' श्रमणाश्च 'माहणा य' बाह्यगाश्च 'संपदार्सिम्र' संपधार्पुः-निश्चिन्वन्ति, निश्चित्त्य-श्रद्धान्ठोरन्तिकं गत्वा कथयन्ति । 'जाव मए एस धम्भे स्टान्वन्ति, मुपन्नते भवह' यावन्मया एव धर्मः स्वाख्यातः सुपद्वर्था मध्ति, भो धर्माभिछापुक ! अहं भवते सत्यं धर्मम्रुपदिश्वामि-तं च भग्रन्तः साध्यानमनसः म्एवन्त्तु 'ग्रह खद्ध दुवे पुरिसा मवैति' इह-प्रस्मिन् लोके खद्ध निश्वयेन दुवे पुरिसा' द्वी-दिप्रकारकौ पुरुषी भवतः । 'पने पुरिसे किन्यिमाइन्खः' एकः पुरुष कियामाइव्खाइ' एकः पुरुषी नो कियामाख्याति 'जे य पुरिसे किन्यियाइन्खः'

इस अध्यपन के प्रथम सूत्रपद में कथित सब विषयों का कथन समझ छेना चाहिए। उनमें से कोई धर्मश्रद्धावान होता है। उसे श्रद्धावान समझ कर कोई श्रीमण अथवा बाह्यण अपनी इच्छा से उसके समीप जानेका निश्चय करते हैं और उन श्रद्धालु राजा आदि के समीप जाकर कहते हैं-हमारा यह घर्म सु आख्यात है, सरलता से समझ में आने पोग्य है। हे धर्म के अभिजावी! मैं आप को सत्य धर्म का उपदेश करता हूं। आप उसे सावधान होकर सुनिए।

इस लोक में देा प्रकार के पुरुष होते हैं। एक वह है जो किया के बारा ही स्वर्ग मोक्ष होना कहता है और दूसरा वह है जो कियावादी नहीं है अर्थात् किया से स्वर्ग मोक्ष का होना नहीं मानता है। जो किया

મધ્યયનના પહેલા સૂત્રમાં કહેલ સઘળા વિધયાનું કથન સમજી લેવું જેઇએ. તેમાંથી કાેઇ ધર્મ શ્રદ્ધાવાન હાેય છે. તેને શ્રદ્ધાવાન સમજીને કાેઇ શ્રમણ મથવા પ્રાહ્મગ્રુ પાતાની ઇચ્છાથી તેની પાંસે જવાની ઇચ્છા કરે છે. અને તે શ્રદ્ધાલુ રાજાની પાંસે જઇને કહે છે કે–અમારા આ ધર્મ સુઆખ્યાત છે. અને સરલ પણાથી સમજી શકાય તેવા છે. હે ધર્મના અબિલાવી! હું આપને સરલ પણાથી સમજી શકાય તેવા છે. હે ધર્મના અબિલાવી! હું આપને સત્ય ધર્મના ઉપદેશ કરું છું. આપ તેને સાવધાન થઇ ને સાંભળા. આ લાકમાં છે પ્રકારના પુરૂધા હેાય છે. એક તા તે છે કે જેઓ ક્રિયા દ્વારા જ સ્વર્ગ અને માક્ષ થવાનું કહે છે. અને બીજો એ છે કે જે ક્રિયાવાદ્રી નથી. અર્થાત્ ક્રિયાથી સ્વર્ગ અને માક્ષ થવાનું સ્વીકારતા નથી જે

#### समयार्थबोधिनी टीका हि. घु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

यश्व पुरुषः क्रियामारूपाति मतिपादयति 'जे य पुरिसे नो किरियमाझक्तां' यश्व पुरुषों नो कियामाख्याति 'दो वि ते पुरिसा तुल्ला एगट्टा कारणमाकना<sup>37</sup>द्वावपि वी पुरुषी तुल्यी-समानी, 'पगदा' एकार्थों कारणमापरनी एकं नियतिरूपं कारण-माश्रित्य तुरुयौ स्तः किन्तू-'वाछे प्रण' वालः-अक्वः-काछेभ्वरादिवादी प्रनः 'एवं' एवम्-नक्ष्यमाणरीत्या 'विष्पडिवेदेइ' विभतिवेदयति जानाति, 'कारण-मावन्ने' कारणमापन्नः, सुखदुःखसुकृतदुष्कृतप्रधृतेः कारणं स्वकृत एस पुरुषकारः कालेश्वरादिवाऽस्तीर्थवं कारणमभ्यु पपन्नः नान्य भिवर्त्यादिकं -कारणमस्तीति, तदेवाइ—'अइमंसि' अइमस्मि 'दु≆खायि चा' दुःख्यामि–झारीरमा-नसिकं दुःखभनुमवामि 'सोयामि वा' धोवामि-इष्टाऽनिष्टवियोगसंग्रोगजन्व शोकमनुभवामि 'जूरामि वा' खिद्यामि-मानसिकखेदमनुभवामि 'तिप्पामि वा' तेपे-जारीरवल्रक्षरणेन क्षरामि 'पीडामि वा' पीडयामि-संबाद्याभ्यन्तरतया पीडा-मनुमवामि 'परितप्पामि ना' परितप्ये हृदयान्तरः परितापमनुभवामि, यत्रई दुःखाः दिकमतुभगमि तत्सर्वमापे 'अहमेथपकासि' अहमेवमकार्थम्, यन्मया दुःखादिकं मोक्ष्यते तस्तर्वे मम इत्तकर्मण एव फल्टं नाऽन्यस्य । 'परो वा जं दुवखद्द वा सोयद्द वा जूरइ वा तिष्पइ वा पीडइ वा यरितप्बर वा' परो वा यद् दुरूपति बा छोचति

का नानता है और जो किया को नहीं मानता है, यह दोनों पुठव समान है, दोनों एक ही कारण को पाप्त हैं। ये दोनों ही अज्ञानी है क्योंकि इन्हें तरब का ज्ञान नहीं है कि नियति से ही सभी कुछ होता है। कारण को मानने वाला अज्ञानी ऐसा समझता है। कि काल, कर्म, ईश्वर आदि ही फल के जनक हैं। वे समझते हैं कि मैं जो दुःख भोग रहा हूं, झोक पा रहा हूं, दुःख से आत्मग्लानि पा रहा हूं, दावरीरिक दाक्ति को नष्ठ कर रहा हूं, पीड़ित हो रहा हूं, और संतप्त हो रहा हूं, यह सब मेरे किये कर्म का फल है अथवा तूसरा कोई जो दुःख पा रहा

કિયાને સ્વીકારે છે. અને જે ક્રિયાને માનતા નથી આ બન્ને પુરૂષો સરખા જ છે. બન્ને એક જ કારણુને પ્રાપ્ત થયેલા છે. આ બન્ને અજ્ઞાની છે. કેમ કે તેઓને તત્વનું જ્ઞાન નથી. તેઓ એવું કહે છે કે નિયતથી જ સથળું ચાય છે. કારણુને માનવા વાળા અજ્ઞાની એવું સમજે છે કે-કાળ, કર્મ, ઇશ્વર, વિગેરેજ કલના આપવા વાળા છે. તેઓ સમજે છે કે-હું જે દુ:ખ લાગવી રહ્યો છું શાક પામી રહ્યો છું. દુ:ખથી આત્મગ્લાની મામી રહ્યો છું. શારીરિક શક્તિના નાશ કરી રહ્યો છું. પીડા પામી રહ્યો છું. અને સંતામ પામી રહ્યો છું. આ બધું મારા કરેલા કર્મનું જ કળ છે. અથવા બીજા કેાઇ જે દુ:ખ પામી રહ્યા છે, શાક પામી રહ્યા છે, આત્મગ્લાનિ કરી રહ્યા છે, શારીરિક

**Ro** 13

V



मः खिपति वा तैपते वा पीडयति वा परितप्यते वा, तत्र दुख्यति-दुः खं माप्नोति, गोचति-गोकं माप्नोति वा, खिवति-खेदं पाप्नोति तेषते वा-दुः खा-तिरेकेण तापं माप्नोति, पीडयति-पीडां माप्नोति, परितप्यते-परितापं माप्नोति, . 'परो एवमकासि' पर एवमकार्थीत् यदन्यो वा दुः खादिकमन्नुभवति-तत्सर्वं स्वयं परपी डोत्पादनेन कृतवान, तत् तस्य स्वसंपादितकर्भण एव फड्या। 'एवं से वाले सकारणं वा परकारणं वा एवं विप्धि वेदेइ कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विप्धि वेदेइ कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विपति वेदयति कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विपति वेदयति कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विपति वेदयति कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विपति वेदयति कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकारणं वा परकारणं वा एवं विपति वेदयति कारणमावन्ने' एवं स वालः स्वकार्य-सस्य द्वाछत्वमिति। तदेवं नियतिवादी कालेश्वरादि कारणवादिनो वाल्वं प्रदर्श्य सम्मति-स्वमतं मदर्शयति-'मेहावी पुण' इत्यादि । 'मेहावी पुण एवं विप्यडिवदेइ कारणमावन्ने' कारणं नियतिरूपं कारणं मान्नो पीति पन्यमानो विदांस्तु पुनरेवं वात्त-त्न-नियतिमात्रं सुखदुः खादीनां कारणभिति पन्यमानो विदांस्तु पुनरेवं जानाति 'अहमंसि दुक्तामि वा-सोयामि वा-जूरामि वा-तिप्यामि वा-पीडामि बा-पतिप्यामि वा, णो अहं एवमकासि, अहमसिम दुः खामि वा-शोचामि वा-

है, शोक पा रहा है, आत्मग्लानि कर रहा है, शारीरिक बल को नष्ट कर रहा है, पीड़ित होता है या ताप भोगता है, यह उसके कर्म का फल है। इस प्रकार अज्ञानी काल, कर्म, परमेश्वर आदिको सुख दुःख का कारण मानता हुआ अपने सुख दुःख का कारण अपने कर्म को और दूसरे के सुख दुःख का कारण दूसरे के कर्म को समझता है। किन्तु कारण को पास बुद्धिमान ऐसा जानता है कि मैं दुःख भोगता हूं, शोक पा रहा हूं, दुःख से आत्मगहाँ कर रहा हूं, शारीरिक शक्ति को नष्ट कर रहा हूं, पीड़ा पा रहा हूं, संतस हो रहा हूं, इसमें मेरा

અલનો નાશ કરી રહ્યા છે, પીડા પામે છે, અથવા સંતાપ ભાેગવે છે, આ અધું તેના કર્મનું જ કળ છે. આ પ્રમાશે અજ્ઞાનીઓ કાળ, કર્મ, પરમેશ્વર વિગેરેને સુખદું ખતું કારણ, માનતા થકા પાતાના સુખ દુઃખતું કારણ પાતાના કર્મને અને બીજાના સુખ દુઃખતું કારણ, બીજાના કર્મને સમજે છે. પરંતુ કારણને પ્રાપ્ત બુદ્ધિમાન એવું સમજે છે કે–હું દુઃખ લાેગવું છું, શાંક પામી રહ્યો છું. દુઃખથી આત્મનિંદા કરી રહ્યો છું. શારીરિક શક્તિના નાશ કરી રહ્યો છું. પીડા પામી રહ્યો છું. સંતાપ પામી રક્ષો છું. તેમાં મેં કરેલ કર્મ કારણ નથી. આ બધું દુઃખ વિગેરે નિય-

Q.

# समयार्थंबोघिनी टीका दि. श्रु. स. १ पुण्डरीकनामाम्ययनम्

क्रिबामि चा-तेपे वा पीडयामि वा-परितण्ये वा-नाइमेत्यकार्थम्, यदद्दं ज्ञो-चामि यन्मम पीडादिकं भवति न तत्र कर्मादिकं कारणम्। 'परो व जं दुक्खा जाव परितप्पद्व वा जो परो एदमकासि' परो वा यद दुरूपति यावत्परितप्पते वा न पर प्त्रमकार्पीत, प्रोऽपि यतु दुःखादिकमन्तुमदति, तत्र ताद्द्यदुःग्लाइनुम्बेन कमणः कारणता, किन्त-सर्वमेतरसुखदुःखादिकं स्वस्य परस्प वा तत्सर्वे नियति बळादेव आगच्छति, पवं च नियतिरेव सर्वेषां कारणम् । 'एवं से मेदावी सका-रणं ता परकरणं वा एवं बिष्पडिवेतेड कारणमावन्ने' पतं स मेथावी स्वकारणे वा परकारणं चा पत्रं विमतिवेदयति कारणमापनाः, अनेन मकारेण स बुद्धिमानेव-मनगच्छति स्वकारणं परकारणं वा सुखदुःखादि मम परस्य वा यद्भवति न तरस्त्रकृतपरकृतकर्मणः फलम्' किन्तु सर्वमेतन्नियतित्रिचेष्टितमेव इत्यमत्रधारयति विद्वान् । 'से वेमि पाईणं दा ४' अथ ब्रबीमि--युक्तितो निश्विस्य मतिपादयाभि-प्राच्यां ना ४--प्राच्यां-पूर्वदिशायाम् पश्चिमदिशायां दक्षिगस्याम्रत्तरस्यां वा उप-बस्रणादर्ध्वंभधोदिश्वि वा 'जे तसयावारा पाणा' ये प्रसंस्थावराः माणाः माण-बन्तो जीवा विद्यन्ते। 'ते एवं संघायमागच्छंति' ते माणा एवं प्रकारेण नियति-बळेनेव सङ्घातम्-भौदारिकादिशर)रभादमागण्डनित, इति अहं नियतिवादी वनीमि। ये केचन त्रसंस्यावराः माणिनो यत्र क्रत्रापि वसन्ति ते सर्वेऽपि वियति-

किया कर्म कारण नहीं है। इसी भकार कोई दूसरा दुःखी होता है यावत् परिताप पाता है, सो उनमें उसका किया कर्म कारण नहीं है। किन्तु यह सब दुःख आदि नियति के बल से ही उपस्थित होते हैं। अतएव नियति ही सब का कारण है। इस प्रकार वह बुद्धिमान पुरुष ऐसा समझता है मुझ को या दूसरे को जो भी खुख या दुःख होता है, वह स्वकृत अथवा परकृत कर्म का फल नहीं है। यह सब तो नियति का ही कारण है।

अतएव में ऐसा कहता हूं-पूर्वादि सभी दिशाओं में जो भी वस और स्थावर प्राणी हैं, वे सब निपतिके बल से ही औदारिक आदि शरीरको

તિના બળથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી નિયતી જ સઘળાનું કારણ છે. આ પ્રમાણે એ યુહિમાન પુરૂષ એવું સમજે છે, કે મને અથવા બીજાને જે કાંઇ સુખ અધવા દુઃખ થાય છે, તે સ્વકૃત અથવા બીજાએ કરેલ કર્મનું કળ નથી આ ખધું નિયતિનું જ લાગ્યાપીન કારણ છે. તેથી જ હું એવું કહું છુ કે-પૂર્વ વિગેરે સઘળી દિશાએામાં જે કાંઇ ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાહ્યો છે, તે સઘળા નિયતિના અળથી જ ઔદારિક વિગેરે શરીશને પ્રાપ્ત



## स्त्रकृता**नस्त्रे**

बळेनेब ःग्ररीरसङ्घातं माप्तुवन्ति, तथा−नियतिवरुनैव श्वरीराद्विगुऽयन्ते सु ब्राखराखादिकं सर्वमेव अनुकुळ्पतिकूलजातं छमन्ते इति । 'ते एवं विपरियास-मावण्जंति' एवं ते नियतिबल्लेनेव विषयसिमागच्छन्ति, शरीरावस्थां-बालादि-स्पाम् । 'ते एवं विवेगमागच्छ' ति' ते जीवाः पूर्वोक्ताः पट्यकाराः एवम् नियति-षलेनेव विवेकं शरीरात् पार्थक्यम् आगच्छन्ति न्माप्नुवन्ति । 'ते एवं विद्याण मागच्छंति' ते एवं विधान मागच्छन्ति, ते जीवार्नुनियतिवछेनैव विधानं काण-स्वक्रुण्जत्वादिभावं माप्नुवन्ति नियतिवर्छनैव बधिरान्धकाणकुञ्जा भवन्तीति भावः 'ते एवं संगतियंति' एवं ते सङ्गतिं यन्ति-एवम् अनेन प्रकारेण ते नियति-बळेनेव⊱संगति नाना पकारकं सुखरुःखादिभावं पाप्तुदन्ति सुधर्मस्वामी जम्बू स्वामिनं कथयति-'उवेदाप्' उत्पेक्षया नियतिवादिनो नियतिमाश्रिस्य तद्वपेक्षया यत्किञ्चित्कारितया 'णो एवं विष्पडिवेदे'ति' नो एवं ते विभतिवेदयन्ति-नियति पछेन सर्वे भवतीति वदन्त स्ते 'नो' नैव प्वम्-वक्ष्यमाणान् पदार्थान् विप्रति-षेदयन्ति-न जानन्ति । के ते पदार्था इत्याइ-'तं जहा' तद्यथा-'किरियाः वा आव णिरपइ वा अणिरपइ वा' क्रिया, इति वा यावत निरय इति वा, क्रियात-प्रांस करते हैं। नियति के बल से ही शारीर से वियुक्त होते हैं। नियति से ही खेख दुःख आदि अनुकुल प्रतिकृत संवेदन करते हैं। नियति से ही उनमें नाना प्रकार के बाल्प आदि परिमाण उत्पन्न होते हैं। नियति से ही कोई काणा, कोई कुबड़ा, कोई बहरा और कोई अन्धा हेाता है। इसी मकार वे श्रस और स्थावर जीव नियति के वल से ही विविध

मकार<sub>्</sub>के खुख दुःख आदि को प्राप्त हेाते हैं।

सुधर्मास्यामी जम्बूस्वामी से कहते हैं --- वे नियतिवादी आगे कहे जाने वाले पदार्थों के। स्वीकार नहीं करते हैं। वे इस प्रकार किया, अक्रिया यायत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यायत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यायत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यायत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यायत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यावत नरक, अनरक आदि। यहां यावत दाझ् से पूर्वोक्त अक्रिया यावत नरक, अनरक आदि। यहां इन्हें-नियतिना भणधी ज शरीरयी छुटी जय छे. नियतिथी ज तेनां अनेक अक्रिया वाद्य विगेरे अवस्था प्रमाणु उत्पन्न थाय छे. नियतिथी ज है। आहे, कार्ट्या खाद कि अंदर, कार्ट्या प्रमाणु कार्यात्त कार्या के संगडे। डाय छे. अंज प्रमाधे आ त्रस अने स्थावर छवे। नियतिना भणधी ज अनेक प्रकारना सुण हु:अ विगेरेने प्राप्त थाय छे.

્સુધર્માસ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે કે—તે નિયતિ વાકીયા આગળ કહેવામાં આવતારા પદાર્થોના સ્વીકાર કરતા નથી. તેએા આ પ્રમાણે ક્રિયા

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

आरभ्याऽनिरयान्तपदार्थान् न स्वीक्वर्यन्ति, । 'एवं ते विरूत्स्वदेई कम्मसमारं-मेहिं' एवं ते चिरूपरूपैंः-अनेक-पकारकैः कर्मसनारम्भेः प्राणातिपातादिसाव द्यानुप्ठानैः, विरूवरूवाइं काममोगाइं समारभंति' विरूक्षरुपान्-नानामकारकान् सावयकर्माऽनुष्ठानान् काममोगान् भव्दादिरूपान् समारमन्ते कुर्वन्ति, 'भोवणाए' भोगाय 'एश्मेव ते अगारिया विप्पडिपन्ना तं सददमाणा जाव इइ ते णो इव्याए णो पाराय अन्तरा काममोगेषु विसण्गा' एवमेव ते अनार्था विमतिपन्नाः तत् श्रव्धानाः यावदिति ते नो अर्वाचे नो पराय अन्तरा काममोगेषु विषणाः, ते नियतिवादिनः काममोगादिषु आसक्ता अनार्थी प्रममुपाग्ताः नियतिवादे श्रदान भीछाः नेद्द लोकं माप्नुवन्ति, न वा परलोकमेव माप्नुवन्ति किन्तु उमयतो भ्रष्टाः संजायन्ते कामादावासक्ताः । 'चउत्ये पुरिसजाए णियदवाइए चि आहिए' चतुर्थः पुरुषजातो नियतिवादिक इत्याख्यायते । 'इत्त्वे ते चत्तारि पुरिसजाया

कल्पाण, अकल्पाण सिद्धि, असिद्धि सुकृत, आदि को ग्रहण कर छेना चाहिए। इस कारण वे नाना प्रकार के सावद्य कर्मों का अनुष्ठान करके दाव्दादि कामभोगों का आरंग करते हैं। वे अनार्य विपरीत अद्धान करते हुए न इधर के रहते हैं, न उघर के रहते हैं। बीच में ही कामभोगों में आसक्त हो जाते हैं। तात्पर्य घह है कि वे नियतिवादी कामभोगों में आसक्त, अनार्थ, अम को प्राप्त, नियति वाद में श्रद्धा रखने वाळे न अपना घह लोक सुधार पाते हैं, न पर लोक सुधार सकते हैं। दोनों ओर से अट हो जाते हैं।

इस प्रकार चौथा पुरुष नियतिवारी कहा गया है, ये चार पुरुष नाना प्रज्ञा वाले हैं, विभिन्न अभिपाय वाले हैं, मिन्न भिन्न शील आवार

અક્રિયા યાવત્ નરક, અનરક વિંગેરે તથા યાવત્ શબ્દથી પૂર્વોક્રત કલ્યાછુ, અકલ્યાછુ સિદ્ધિ અસિદ્ધિ, સુકૃત, વિગેરેના સ્વીકાર કરતા નથી. આથી તેઓ અનેક પ્રકારના સાવધ કર્માતું અનુષ્ઠાન કરીને શખ્દાઉ કામભાગોના આર'લ કરે છે. તેઓ અનાય<sup>6</sup>-અર્થાત્ વિપરીત શ્રદાન કરતા થકા અહિના રહેતા નથી તેમ ભાંના પણ રહેતા નથી. વચમા જ કામભાગામાં આસક્ત થઈ જાય છે. તાતપર્ય એ છે કે—તે નિયત વાદીઓ કામભાગામાં આસક્ત, અનાર્ય,

બ્રમને પાપ્ત થયેલા, નિયત વાદમાં ઝહા રાખનાશ પોતાના આ લોક સુધારી શકતા નથી. ખન્ને આજુથી બ્રષ્ટ થઈ જાય છે.

આ રીતે ચાેશે પુરૂષ નિયતવાદી કહેલ છે. આ ચારે પુરૂષ અલ્પ સુદ્ધિવાળા છે, જૂદા જૂદા અભિપ્રાય વાળા છે, જૂદા જૂદા સ્વભાવ અને રેળ્ર



णाणा पन्ना, णाणाळंदा' इत्येते चत्वारः पुरुषजातीयाः नाना प्रज्ञाः-विविधबुर्खिभिः कुशास्त्रपरूपकाः नानाञ्चन्दाः-विभिन्नाऽभिमायवन्तः -कुत्सिताभिमायेण कुमार्ग दर्शकाः 'णाणासीळा णाणादिद्वी' नानाशीळाः-नियतिमाश्रिस्य क्वत्सितवागर मवर्त्तकाः नानादृष्टयः- नानारूपा दृष्टिदेर्शनं येषां ते तथा कुत्सितमार्गदर्शकाः 'णाणारुई णाणारंमा णाणा अज्झवसाण संजुत्ता' नानारुवयः-प्राणातिपाताधारम्भ-कारकाः अधर्म धर्मबुद्धया कुर्शागाः नाना प्रकारकविषय मोगादिषु अभिपायवन्तः, नानारम्भाः नानाऽध्यवसानयुक्ताः । 'पद्दीणपुच्वसंयोगा आरियं मग्गं असंपत्ता' महीणा पूर्वसंयोगाः आर्यमार्गम् आर्याणां तीर्थकराणां मार्गम्। आर्यं मोक्षपायवन्तः, नानारम्भाः नानाऽध्यवसानयुक्ताः । 'पद्दीणपुच्वसंयोगा आरियं मग्गं असंपत्ता' महीणा पूर्वसंयोगाः आर्यमार्गम् आर्याणां तीर्थकराणां मार्गम्। आर्यं मोक्षपायवन्तः, नानारम्भाः नानाऽध्यवसानयुक्ताः । 'पद्दीणपुच्वसंयोगा आरियं मग्गं असंपत्ता' महीणा पूर्वसंयोगाः आर्यमार्गम् आर्याणां तीर्थकराणां मार्गम्। आर्यं मोक्षपायवन्तः, नानारम्भाः नानाऽध्यवसानयुक्ताः । 'पद्दीणपुच्वसंयोगा आरियं मत्ता अत्रिप्त स्वारणात् ते नो अर्थाचे न्त इद्द लोकाय, नवा परलोकाय वत्त्रा मत्रन्ति । किन्तु-अंतरा काममोनेष्ठ विसण्गा' अन्तरा-मध्ये काममोनेषु विषण्गाः सन्तः संसार-चकपरिश्वमणत्रनितदुःस्वमागिनो भवन्तीति मू०१२ ।

मूलम्-से बेमि पाईणं वाथ संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-आरिया वेगे अणारिया वेगे उचागोया वेगे णीयागोया

षाछे हैं, और प्रथक् पृथक् दृष्टि षाछे हैं। नाना रुषि षाछे, प्राणातिपात आदि आर'भ करने षाछे, भर्म समझ कर अधर्म करने वाछे है। ये मातापिता आदि के पूर्वकालीन संबंध को त्याग चुकने पर भी आर्ध-भाग अर्थात् तीर्थकरों के मार्ग को प्राप्त नहीं कर पाये हैं, अर्थात् सम्परदर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग को पास नहीं हुए हैं। इस कारण जनका न यह लोक सुधरता है, न परलोक सुधरता है। वे बीच ही में कामभोगों में फंस जाते हैं और संसार चक्र में परिग्रमण के दुःख के भागी होते हैं। ! ? सा

આચાર વાળા છે, અને અલગ અલગ દષ્ટિવાળા છે. સિન્ન રૂચિવાળા, પ્રાણ્ય તિપાત વિગેરે આરંબ કરવાવાળા ધર્મ સમજીને અધર્મ કરવાવાળા છે. આ માતા, પિતા, વિગેરેના પૂર્વકાળના સંબંધના ત્યાગ કરવા છતાં પણુ આર્ય માર્ગ અર્થાત્ તીર્થ કરેના માર્ગને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. અર્થાત્ સમ્યક્ સાન, સગ્યક્દર્શન, સમ્યક્ચારિત્ર, અને સમ્યક્ ૧૫ રૂપ માક્ષ માર્ગને પ્રાપ્ત થતા નથી. તે કારણે, તેઓના આ લાક સુધરતા નથી તથા પરલાક પણ સુધરતા નથી. તેઓ વચમાં જ કામભાગામાં ક્સાઈ જાય છે. અને સંસાર શક્તાં પરિલ્રમણના હુ:ખને ભાગવવા વાળા થાય છે. ાધરાા

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. ध्रु. ब. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

वेगे कायमंता वेगे हस्समंता वेगे सुवन्ना वेगे दुवन्ना वेगे सुरूपा वेगे दुरूवा वेगे, तेसिं च णं जणजाणवयाइं परिग्गहियाइं भवंति, तं जहा-अप्पयरा वा भुज्जयरा वा, तहप्पगारेहिं कुलेहिं आगम्म अभिभूय एगे भिक्खायरियाए समुट्रिता सतो वावि एगे णायओ य अणायओ य उत्रगरणं च विष्पजहाय भिक्खा-यरियाए समुट्टिता असतो वावि एगे णायओ य अणायओ य उवगरणं च विष्पजहाय भिवखायरियाए समुद्धिता। जे ते सतो वा असतो वा णायओ य अणायओ य उवगरणं च विष्प-जहाय भिवखायरियाए समुद्रिता पुन्त्रमेत्र तेहि णायं भवइ, तं जहा-इह खल्ज पुरिसे अन्नमन्नं ममट्राए एवं विष्पडिवेदेइ, तं जहा-खेत्तं मे वत्थू मे हिरण्णं मे सुवन्नं मे धणं मे धण्णं मे कंसं मे दूसं मे विउलधणकणगरयणमणिमोत्तियसंख-सिलप्पवालरत्तरयणसंतसारसावतेयं मे सदा मे रूवा मे गंधा मे रसा मे फासा मे, एए खुछ मे कामभोगा अहमवि एएसिं।

से मेहावी पुच्वामेव अप्पणा एवं समभिजाणेजा, तं जहा-इह खलु मम अन्नयरे दुवखे रोगातंके समुप्पजेजा-अणिट्ठे अकंते अप्पिए असुभे अमणुन्ने अमणामे दुवखे गो सुहे से हंता भयंतारो ! कामभोगाइं मम अन्नयरं दुवखं रोया-तंकं परियाइयह । अणिट्ठं अकंतं अप्पियं असुभं अमणुन्नं अमणामं दुक्खं गो सुहं, ताऽहं दुक्खामि वा सोयामि वा जूरामि वा तिप्पामि वा पीडामि वा परितप्पामि वा इमाओ मे foð.

## स्त्रकृताङ्गस्त्रे

अ०णयराओ दुक्लाओ रोगातंकाओ पडिमोयह अणिट्राओ अकंताओ अप्पियाओ असुभाओ अमणुन्नाओ अमणामाओ दुक्खाओ णो सुहाओ, एवामेव णो लद्रपुट्वं भव**इ, इ**ह खलु कामभोगा जो ताणाए वा जो सरणाए वा, पुरिसे वा एगया पुर्टिव कामभोगे विप्पजहइ, कामभोगा वा एगया पुट्विं पुरिसं विष्पज्ञहंति, अन्ने खळु कामभोगा अन्नो अहमंसि, से किमंग पुण वर्य अन्नमन्नेहिं कामभोगेहिं मुच्छामो ? इह संखाए ण वर्य च कामभोगेहिं विष्पजहिस्सामो, से मेहाती जाणेजा बहि-रंगमेयं, इणमेव उवणीयतरागं, तं जहा-माया मे पिया मे भाया मे भगिणी मे भजा मे पुत्ता मे धूया मे पेसा मे नत्ता मे सुण्हा मे सुहा मे पिया मे सहा मे सयणसंगंध संथुया मे, एए खलु मम णायओ अहम वि एएसिं, एवं से मेहावी पुटवामेव अप्पणा एवं समभिजाणेजा, इह खलु मम अन्नयरे दुक्खे रोयातंके समुष्पजेजा अणिहे जाव दुक्खे णो सुहे, से हंता भयतारो! णायओ इमं मम अन्नयरं दुक्खं रोयातंकं परियाइ यह अणिटूं जाव णो सुहं, ताऽहं दुक्खामि वा सोयामि वा जाव परितप्पामि वा, इमाओ मे अन्नयराओ दुक्खाओ रोगातंकाओ परिमोपह अणिटाओ जाव णो सुहाओ, एवमेव णो ळज्रपुठवं भवइ, तेसिं वावि भयंताराणं मम णाययाणं अन्नयरे दुबखे रोग।तंके समुप्पज्जेडजा आणिहे जाव णो सुहे, से हंता अहमेतेसिं भगंताराणं णाययाणं इमं अन्न-

समयार्थंबोधिनी ढीका द्वि. ञ्रु. ज. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

यरं दुक्खं रोयातंकं परियाइयामि अणिट्रं जाव णो सुहे, मा मैं दुक्खंतु वा जाव मा मे परितष्पंतु वा, इमाओ णं अण्णय-राओ दुक्लाओ रोगातंकाओ परिमोएामी अणिट्राओ जाव णो सुहाओ, एवमेव णो लद्धपुट्यं भवइ, अन्नस्स दुक्खं अन्नो न परियाइयइ अन्नेणं कडं अन्नो नो पडिसंवेदेह पत्तेयं जायह पत्तेयं मरइ पत्तेयं चयइ एत्तेयं उत्वज्जइ पत्तेयं झंझा पत्तेयं सन्ना, पत्तेयं मन्ना एवं विन्नू वेदणा, इह खलु णाइ संजोगाँ णो ताणाए वा णो सरणाए वा, पुरिसे वा एगया पुटिंत णाह-संजोप विष्पजहइ, णाइसंजोगा वा एगया पुटिंव पुरिसं विष्पे जहंति, अन्ने खल्ज णाइसंजोगा अन्नो अहमंसि, <del>से</del> कि<del>मंग</del> पुण वयं अन्नमन्नेहिं णाइसंजोगेहिं मुच्छामो? **इइ** संखाप **जै** वयं णाइ संजोगं विष्पजहिस्सामों। से मेहावी जाणेजा बहिरं-गमेयं, इणमेव उवणीयतरागं, तं जहा~हत्था मे पाया मे बाह्य मे जरू मे उदरं में सीसं में सीलं में आज में बलं में बण्णों मे तया मे छाया मे सोयं मे चक्खू मे घाणं मे जिब्भा 🔿 फासा मे ममाइजर, वयाउ पडिजूरइ, तं जहा-आउसो बलाऔ वण्णाओ तयाओ छायाओ सोयाओ जाव फासाओ सुसंधितो संधी तिसंधी भवइ, वळियतरंगे गाए भवइ, किण्हा केंसा पछिया भवंति, तं जहा-जं पि य इमं सरीरगं उरालं आहारो-वह्<mark>यं एयं पि य अणुपु</mark>ठ्वेणं विष्प**जहिय**ब्वं भविस्सइ, **एयं** संखाप से भिक्स्तू भिक्खायरियाप समुट्विप दुहओ लोगं स॰ १४

\$0\$

स्त्रहता**न्नस्त्रे** 

# जाणेेज्जा, तं जहा-जीवा चेव अजीवा चेव, तसा चेव थावरा चेव ॥सू० १३॥

छाया-----अथ व्यवीमि माच्यां वा४ सन्ति एके मनुष्या भवन्ति, तद्यथा--आर्या षा एके, अनार्था वा एके, उच्चगोत्रा वा एके, नीचगोत्रा वैके काय्यन्तो वा एके, इस्यवम्ठो वाएके, सुवर्णावा एके, दुर्वर्णावा एके, सुरूपावा एके, दरूपावा एके तेथां च खन्छ जनजानपदाः परिगृहीता भवक्ति, तद्यथा-अल्यतरा वा भूयस्तरा ना । तथापकारेषु कुलेतु आगत्य अभिभूव एके भिक्षाययाँयां समुपस्थिताः सतोबाऽपि पके ज्ञातीन च अज्ञातीन च उपकारणं च विमहाय भिक्षा-वर्यांगं सम्रत्थिताः असतो वाऽपि एके ब्रातीन् च अब्रातीन् च उपकरणं च विम-राय भिक्षाचर्यांयां सम्रुत्थिताः । ये ते सत्तो वा अक्षतो वा ज्ञातीन च अज्ञातोन् च उपकरणं च विषदाय भिक्षाचयायां सम्रुत्थिताः, पूर्वमेन तैंर्जातं भवति तदाया इह खल्छ पुरुषः अन्यदन्यद् ममाऽथीय एवं विप्रतिवेदगति, तद्यया-क्षेत्रं मे वास्त मे हिरण्यं मे छवर्णं में धनं मे धान्यं मे कांस्यं में दृष्यं में विषुरुधनकनकरल्नमणि मौक्तिकश्रङ्घश्विछामवालरक्तरत्नसत्सारस्वापतेयं मे, ग्रब्दा ये, रूपाणि मे. गन्था मे रसा मे, स्पर्शा मे, एते खलु में काममोगाः, अइमपि एतेवाम् । अप मेथावी पूर्वमेव आत्मना एवं सममिजानीयात्, तधथा-इइ खळ ममान्यतरद् दुःखं रोगातङ्कः समुख्यवेत अनिष्टः, अकान्तः, अपियः, अधुमः, अमनोक्षः, अमनजामः दुःखं नो सुखं तद्इन्त ! भयत्रातारः ! कामभोषाः, ममान्यतरद् दुःखं रोगातङ्कं पर्याददत । अनिष्टमकान्त्तमथियमश्ठभममनोइ ममन आमं दुःखं नो सुखम्, तददं दुख्यामि वा शोचामि वा ज़्रामि वा तेपे वा शीडयामि वा परिवप्ये वा अस्मा-न्मे अन्यतराद् दुःखाद् रोगातङ्कात् मतिमोचयत अनिष्टाद् अफ्तान्ताद् अभियाद् अधुभाद् अगनोक्षाद् अगनआमाद् दुःखान्नो सुखात, एक्षमेव नो छव्वपूर्वी भवति । इद्द खन्ज कामभोगाः नो त्राणाय वा नो शरणाय वा पुरुषो वा एकदा पूर्व काममोगान विमजहाति, काममोगा वा एकदा पूर्व पुरुष विमजदाति, अन्ये खलु कामधोगाः, अन्योऽदमस्मि तत् किमक्न पुनर्वय मन्यान्मेय काममोगेपु मूच्र्झामः, इति संख्याय खलु वयं काममोगान् विमहास्यामः, भय मेथानी जानीयाद् नहिरङ्गमेतत् इदमेन उपनीततरं तथया-माता मे, पिता मे, आवा मे, मगिनी में भया मे, पुत्रा में, दुहितारों में, घेष्या में, नण्ता में, स्तुश में सुहन्मे, मियो मे, सखा मे, स्वजनसंग्रन्यसंस्तुता में । एते मम झातयोऽह-मृत्येतेषाम्, एवं स मेधाधी पूर्वमेव आत्मना एवं समभिजावीयात्-इइ सह

समयार्थगोधिनो टीका हि. शु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

ममान्यतरद् दुःखं रोगातङ्को या समुग्यथेत अनिष्ठो यात्रद् दुःखं नो सुखं तद् इन्त ! भयत्रातारो ज्ञातयः । इदं मनान्यश्वरद दुःखं रोगातङ्कं वा पर्याददेत अनिष्टं यावद नो सुखम् । तदहं दुःखामि वा ग्रीवामि वा यावतु परितप्ये अस्मान् मे अन्यरस्ताद दुःखाद रोगातज्ञात् परिमोचयत अनिष्टाद् यावन्नो सुखात्। एबसेव नो लब्धपूर्व भवति । तेषां वाऽपि भयत्रातृणां मम झातीनाम् अन्यतरद दुःखं रोगातङ्कं सम्रुत्वचर्त्रे अनिष्टं यावन्नो सुखं तद इन्त अइमेतेवां मय-त्रातॄगां झातीनाम् इदमन्यतरद् दुःखं रोगातङ्कं वा पर्याददत अनिष्टं या यावन्तो सुखम, मा मे दुःख्यन्तु वा यावद मा मे परितप्धन्तां वा अस्माद अन्यतरस्माद दुःखोद रोगातङ्कात् परिमोचयामि अनिष्टाद् यात्रको सुखात् एवमेव न उब्ब्यूदे भवति ! अन्यस्य दुःख मन्यो न पर्याददत अन्येन कृतम् अन्यो नो मतिसंवेद-यति मत्येकं जायते मत्येकं झियते भत्येकं त्यनति मत्येकम्रुपप्धते मत्येकं झंझा मत्येकं संज्ञा मत्येकं मननम् एवं विद्वान् चेद्ना, इइ खड ज्ञातिसंयोगाः नो त्राणाय वा नो शरणाय या पुरुषो वा एकदा पूर्व झातिसंयोगान् विपजहाति, झातिसंगोगा ना एकदा पूर्व पुरुषं विमजहति अन्वे खलु हातिसंयोगाः अन्यो-ऽहमस्मि । अथ किमङ्ग ! पुनर्वपमन्यान्येषु हातिसंयोगेषु मूर्च्छामः, इति संख्याय खल्ज वयं झातिसंयोगं विपदास्यामः ! स मेधाबी जानीयाद बहिरङ्गमेतित् इदमेव उपनीवतरं वद्यथा-हस्तौ मे पादौ मे, बाहू मे, उरू मे उदरं मे ् जीवें मे, शीलं मे, आयुर्भे, वलं मे, वर्णों मे, रबचा मे, छाया मे, अोत्रं में, चक्क्से, झालं मे, जिह्वा मे, स्पर्धाः में, ममायते, वपसः परिजोर्थते । तद्यथा~अख़ुवी बखाद वर्णात्रावः छायायाः श्रोत्राद् यावत् स्वर्ग्नात् सुप्रन्धितः सन्धि विसन्धी भवति बलिततरङ्गं गात्रं मरति, कृष्णाः केशाः पविता भरन्ति तद्यथा-पदवि च हदं शरीरम् उदारमाहारोगंचितम् एतः वि जानुपूर्व्या विमहातव्यं भविष्यति । इदं संख्याय स भिक्षु विंशावयीयां सम्रुत्थितः उमयतो लोकं जानीयात तद्यथा -जीवाञ्चेन अजीवाञ्चे। त्रदाश्चेन स्थानराक्चेन ॥स्०१३॥

टीका-सुवर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं मत्याह-हे जम्बू ! 'से वेमि पाईणं वा ४ संतेगइया मणुरसा भगंति' 'से वेमि' अथाऽहं बवीमि । 'वाईणं वाध' माव्यां वाध-

'से वेमि' इत्यादि ।

टीकार्थ—सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं-में ऐसा कहता हूं। पूर्व दिशा में, पश्चिम दिशा में दक्षिण दिशा में, उत्तर दिशा में,

'से चेमि' ઇत्थाहि

ટીકાર્થ—સુધર્માસ્વામી જમ્બૂસ્વામીને કહે છે કે—હું આ પ્રમાણે કહું છું, પૂર્વ દિશામાં, પશ્ચિમ દિશામાં, દક્ષિણ દિશામાં, ઉત્તર દિશામાં ઉત્વ

मूर्वस्यां दिशि पश्चिमायां दिशि दक्षिणस्यां दिशि उत्तरस्यां दिशि 'संतेगक्ष्या' सन्त्ये के 'मणुस्सा' अनेकपकारका मनुष्या भवन्ति। 'तं जहा' तद्यथा-'आरिया वेगे' आर्या वा एके 'अणारिया वेगे' अनार्पा वा एके, पाच्यादिदिक्ष वसन्ति-अने के कुरुषाः केचनाऽऽर्याः केचनाऽनार्याश्च। 'उच्यागोया वेगे' उच्चगोत्राः-विशिष्ट-ग्रोत्रवन्तो वा एके 'णीया गोया वेगे' नीचगोत्रावा एके 'कायमंता वेगे हस्समंता-क्रेगे' कायवन्तो वा एके-दीर्धग्ररीराः, हस्ववन्तो वा एके -लघुग्ररीरा एके, 'म्ववन्ता वेगे दुवला वेगे' म्रुवर्णा वा एके, दुर्वर्णा वा एके, 'मुरूवा वेगे दुरुवा देगे' कायवन्तो वा एके-दीर्धग्ररीराः, हस्ववन्तो वा एके, 'मुरूवा वेगे दुरुवा देशे व 'यं' इति वाक्यालङ्कारे 'जणजाणवयाई' जनजानपदाः-लोका देशाश, 'परिगाहाई' परियहाः-परिग्रहरूपेण अधोना मदन्ति। 'तं जहा' तद्यथा 'अप्प प्रा वा श्रुग्नयरा वा' अल्पत्ररा वा अल्पपरिग्रहवन्तः, श्रूयस्तरा वा-अधिकपरि-महवन्तः, 'तदष्पगारेहि' तथायकारेषु 'कुल्लेहिं' कुल्लेषु जागम्म अभिश्च्य' आगत्य जन्मना ताटशक्कलं माध्य, मोगसुखादिकं चामिभ्रुय-तिरस्कृत्य 'एगे मिष्स्लायरियाप' एके केचन पुरुवा भिक्षाचर्यांयाम् 'समुहिया' समुत्तिताः-उद्यम-

इर्ष्व दिया में और अधोदिया में अनेक प्रकार के मनुष्य होते हैं। कैसे-कोई आर्य, कोई अनार्य अधौत कोई ज्ञानदर्णन के अंकुर वाछे और कोई उससे रहित होते हैं। कोई ऊंचे गोत्र में उत्पन्न होते हैं, और कोई बीच गोत्र में उत्पन्न होते हैं। कोई उन्वे गोत्र में उत्पन्न होते हैं, और कोई बीच गोत्र में उत्पन्न होते हैं। कोई उन्वे शरीर वाले कोई छोटे शरीर बाडे होते हैं। कोई सुरूप और कोई कुरूप होते हैं। लोक और देश इन लोगों का परिग्रह होता है। वह परिग्रह किसी के पास थोडा होता है, किसी के पास बहुत होता है। इस प्रकार के कुलों में से आकर और किसी कुल में जन्म लेकर भोगों का तथा सांसारिक सुखों का परित्याग करके उनमें से कोई कोई भिक्षाधृत्ति के लिए उद्यत हो

દિશામાં અને અધાદિશામાં, અનેક પ્રકારના મનુષ્યા દાય છે. જેમકે-કાઈ આર્ય, કાંઈ અનાર્ય, અર્થાત્ કાંઈ સાન દર્શનના અંકુરવાળા અને કાંઇ તેના વિનાના દાય છે. કાંઈ ઉંચા ગાંત્રમાં ઉત્પત્ન થયેલ અને કાંઇ નીચ ગાંત્રમાં ઉત્પન્ન હાેય છે. કાંઈ ઉંચા ગાંત્રમાં ઉત્પત્ન થયેલ અને કાંઇ નીચ ગાંત્રમાં ઉત્પન્ન હાેય છે. કાંઈ લાંબા શરીરવાળા, કાંઈ ટુંકા શરીરવાળા, હાેય છે. કાંઈ સુંદર રૂપવાળા-સુરૂપ અને કાંઈ કદરૂપા હાેય છે. લાંક અને દેશ તે લોકોનો પરિગ્રહ હાેય છે. તે પરિગ્રહ કાંઇની પાંસે થાડા દાય છે, કાંઇની પાંસે વધારે હાેય છે. આવા પ્રકારના કુલામાંથી આવીને અને કાંઇ પગુ કુળમાં જન્મ લઇને ભાગોના તથા સંસારિક સુખાના ત્યાંગ કરીને તેમાંથી કાંઈ કાંઇ બિક્ષા વૃત્તિને માટે ઉદ્યમવાળા થઈ જાય છે. અર્થાત્ ઘરના ત્યાંગ

tot.

समयार्थबोधिनी ढीका हि. धु. अ.१ पुण्डरीकनामाप्ययनम्

वन्तः सन्तः 'सतो वा वि एगे णायओ य अगायओ य' सतो वापि विद्यमानःनेत्र-एके केचन पुरुषाः झातीन् स्वजनान् 'य' च-पुनः अझातीन्-परिजनान् च पुनः 'उवगरणं' उपकरणम्-धनधान्यादिकम् 'विप्पद्दाय' विषदाय -परिस्पञ्य 'भिक्त्वा-यरियाप' भिक्षाचर्यायाम् 'सम्नुद्धिया' सम्रुत्थिता मवन्ति । 'असतो वाति एगे णायओ य उदगरणं च' एके केचन असतः--अविद्यमानानेव झातीन् अझातींश्व 'य' व उपकरणं धनधान्यादिकं श्व 'विप्पजद्दाय' विप्रद्दाय-परित्यज्य केचनापगतस्वजन परित्रनविभवाः सन्तः 'भिक्त्वायस्यिए' भिन्नाचर्यायाप् 'सम्रुट्टिया' सम्रुत्थिता भवन्तीति 'जे ते सतो वा भसतो वा णायओ य अगायओ य उत्रगरणं च विप्पज-द्दाय' ये ते सतो वा भसतो वा णायओ य अगायओ य उत्रगरणं च विप्पज-द्दाय' ये ते सतो विद्यमानामेत्र--असतः--अविद्यमानानेत्र झातीन् अझातीं श्व विप्रदाय-परित्यज्य उपकरणं-धनधान्यादिकं च विद्दाय 'मिन्द्वायरियाए' भिन्ना चर्यायाम् 'सम्रुट्टिया' सम्रुत्थिताः 'पुत्त्वमेव तेर्द्दि लाखं प्रदि? पूर्वमेव तैर्क्षतं भवति । किं झातं भवति ? तदाद-'तं जद्दा' तद्यथा 'इद खळ पुरिसे' इद लोके खळ पुरुषः 'अन्नमन्नं' अन्यदन्यत्-स्वस्माद् भिन्नाने पदार्यान् निध्यीत्र अमि-'एवं विप्पडिवेदेइ' एवं विमतिवेदयति-स्वस्मादमिन्नान् पदार्यान् दिध्यीत्र अमि-

जाते हैं। अर्थात् ग्रहश्यागी बन जाते हैं। कोई कोई पुरुष विद्यमान भी बन्धु बान्धव भादि परिवार को तथा घन घान्य आदि उपकरणों को ध्यागकर भिक्षाचयों अंगीकार करते हैं और कोई कोई अविद्यमान परिवार तथा घन घान्य आदि को त्याग कर भिक्षाचर्या के लिए उद्यत दोते हैं। इस प्रकार जो विद्यमान अधवा अविद्यमान परिवार को और घन घान्यादि को त्याग करके भिक्षाचर्या में उपस्थित होते हैं, उन्हें पहछे से ही यह ज्ञात होता है कि-इस जगत में लोग अपने से भिन्न पदायों को मिथ्या अभिमान करके 'यह मेरे हैं ऐसा समझते है। वे सोबते हें-

કરવાવાળાં અની જાય છે. કૈાઇ કાૅઇ પુરૂષ વિઘમાન એવા બધુ, માંધવ વિગેરે પરિવારના તથા ધન ધાન્ય વિગેરે ઉપકરણુાના ત્યાગ કરીને ભિક્ષા-ચયાના સ્વીકાર કરે છે. અને કાૅઇ કાૅઇ અવિઘમાન પરિવાર તથા ધન, ધાન્ય વિગેરેના ત્યાગ કરીને ભિક્ષા ચર્યા માટે ઉદ્યમ વાળા થાય છે. આ શેતે જેએા વિદ્યમાન અથવા અવિદ્યમાન પરિવારના તથા ઘન, ધાન્ય વિગે-રેના ત્યાગ કરીને ભિક્ષા ચર્યામાં ઉપસ્થિત થાય છે તેઓને પહેલેથી જ એ જાણુ હાેય છે ટે–આ જગતમાં લાૅકો પોતાનાથી જુદા એવા પદાર્થોને મિચ્યા-અભિમાન કરીને 'આ મારૂ' છે' તેમ માને છે. તેઓ સમજે છે કે–આ

## स्वर्कताइस्त्रे

मानं कृत्वा-मदयौँ इमे इत्येवं जानाति, 'तं जदा' तद्य था-'खेतं मे वत्थू मे' क्षेत्रं मे वास्तु मे 'हिरणां मे, सुवन्नं मे, धणं धणां मे, कंसं मे, दूसं मे' हिरण्पं मे सुवर्ण मे धनं मे धान्यं मे कांस्यं मे दूष्यं मे-वस्त्रविशेषो मे 'विउलधणकणगरयणमणि-मोत्तियसंखसिलप्परालरत्तरयणसंतसारसावतेयं मे' विपुलधनकनकरत्वमणिमौक्तिक-श्रह्वशिलावालरत्तनसत्सारस्वापतेयं मे 'सदा मे रूवा मे' वाल्दा मे रूपाणि मे 'गंधा मे रसा मे कासा मे' गन्धा मे-भम, रसा मे-मम, स्पन्नौ मे-मम, 'प्प खल्ज कामभोगा, अध्मर्थि ए पर्सि' एते खल्ज कामभोगा मम, अध्मप्येत्तेषाम् ; क्षेत्रादारभ्य स्पर्धान्ताश्च विषया मम काममोगाय सन्तीति, मेधावी यदवधारयति तदाह-'से मेहावी' इत्यादि । 'से मेहावी पूल्वमेश अप्पणा एवं सममिनाणेज्जा' आय मेधावी पूर्वमेशः उत्सना एवं वक्ष्यमाणमकारेण सममिजानीयात्, किं जाती-यादित्याह-'तं जहा' तद्यथा 'इइ खल्ज मम अन्नपरे' इह खल्ज ममाऽन्यतरत् 'दुवस्ते रोयातंके सम्रुपउल्जेज्जा' दुःखं-पीडारोगः-ज्वरादिः आतङ्कः-सचोघाति-

यह क्षेत्र (खेत) मेरा है, यह मकान मेरा है, यह चांदी सोना मेरा है, यह धन धान्य मेरा है, यह कांसा मेरा है, यह पुष्प या वस्त्र मेरा है, ये प्रचुर धन, कनक, रत्न मणि, मोती, शांख, शिला, मूंगा, लालरान और उत्तम सार मून पदार्ध मेरे हैं, मनोहर शब्द करने वाले वीणा आदि वाय मेरे हैं, सुन्दर रूपवाली खियां मेरी हैं। इन्न-अत्तर तथा सुगंधयुक्त तैल आदि मेरे हैं, उत्तम रस एवं स्पर्श वाले पदार्ध मेरे हैं और में इनका स्वामी हूँ। तात्पर्य यह है कि अज्ञानीजन सांसारीक पदार्थों को अपना मानते हैं।

किन्तु ज्ञानी पुरुष को पहछे ही यह समझ छेना चाहिए जव मुझे कोई दुःखातंक अर्थात् ज्वर आदि रोग तथा झीघ्रघात करने वाला

ખેતર મારૂં છે. આ મકાન-ઘર મારૂં છે. આ ચાંકી, સાેનું મારૂં છે. આ ધન, ધાન્ય મારૂં છે. આ કાંધુ મારૂં છે. આ પુષ્પ આ વસ મારૂં છે. આ ઘણું એવું ધન, કનક-સાેનું રત્ન મણિ, માેલી, શ'ખ શિલા, પ્રવાલ, સુંગા -લાલ સ્ત્ન તથા ઉત્તમ સાર રૂપ પઠાર્થા મારા છે. સુંદર શબ્દો કરવાવાળી વીદ્યા. વિગેરે વાદ્યો મારાં છે, સુંદર રૂપવાન સ્ત્રી મારી છે. અત્તર તથા સુંગધવાળું તેલ મારૂં છે. ઉત્તમ રસ, તથા સ્પર્યાવાળા પદાર્થી મારા છે, અને હું તેના માલિક છું. તાત્પર્ય એ છે કે-અજ્ઞાની મનુષ્યા સંસારના પદાર્થીને પોલાના માને છે.

પરંતુ જ્ઞાની પુરૂષોએ તેા પહેલેથી જ એ જાણી લેવું જેઇએ કે-જ્યારે સને કેાઇ પણ દુઃખ કારક અર્થાતુ તાવ વિગેરે રાગ તથા શીઘ્રઘાત કરવા

समयावैवोधिनी टीका द्वि. थु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

नेत्रश् लादिकम् समुत्पघे 3, । कथं मूतोऽयं रोगान्तकस्तत्राह-'अणिट्ठे-अकंते-अण्पिए अमुभे-अमणुःने--त्रमणामे' अनिष्टोऽकान्तोऽधुमोऽमनोझोऽमनआमः, तत्र अनिष्टः-इष्टमुखाऽनचुभावनात् , अक्वान्तः-अनभिरुषणीयत्वात् , अमियः--अविरतदुः खोत्पादकत्वात् , मधुभः-मधुमाध्यवसायकारणत्यात् , अमनोझः-चिन्त-नेऽपि दुः खोत्पादकत्वात् , अमन आमः-मनसः मजिक्रलत्वात् , जतरत दुः खे दुः खरूयः 'गो सुहे' नो सुखरूपः 'से इंता' तद्धन्त हत्व इति खेदे 'मयंतारो--काममोगाहं' हे मयत्रातारः काममोगाः ? मम 'अन्तार' अन्यतरत् (दुः खं रोगा-तंकं' दुः खं रोगातङ्गम् 'परियाइय्द' पर्याददत-विमागं छत्वा, एतद् दुः खं रोगा-ऽत्तङ्गं पूर्यं युद्धीत् । रोगाऽऽतङ्कमेव विशिनष्टि--'अणिट्ठं' अनिष्टम् 'अइंतं अण्वियं अम्रभं अन्गुःनं अमणामं दुक्लं णो सुहं' अकान्तमपियमग्रित्तवादे कामभोग के साधन क्षेत्र आदि उस्तसे छुडाने में क्या समर्थ हो सकते हैं ? कदापि नहीं । बल्कि किस्ती न किसी रूप में ये उन दुःखों के सहायक धन जाते हैं अतएव इन क्षेत्रवस्तु आदि में ज्ञान्वान् को ममत्वयुद्धि नहीं घारण करनी चाहिए इन्हें अपना नहीं समझना वाहिए ।

रोगातंक आदि किस प्रकार के होते हैं ? सो कहते हैं -अनिष्ट अर्थात् इच्ट बस्तुओं से उत्पन्न होने वाले मुख का अनुभव नहीं कराते, अकान्त अनिच्छनीय, अप्रिय, निरन्तर दुःख उत्पन्न करने वाले, अञ्चभ अश्वम अध्यवसाय के जनक अमनोज्ञ विचार करने पर भी दुःखोल्पा-इक, अमनआम-दुःख उत्पन्न करने में मन के प्रतिकृत्र खुखरूप नहीं।

વાળા શૂળ વિગેરે ઉત્પન્ન થાય છે, તેા વિનંતીયાે કરવા છતાં પદ્યુ આ કામ ભાગાના સાધન રૂપ ખેતર વિગેરે તેનાથી બચાવવા શું સમર્થ થાય છે કે કઠાપિ મને તે ખચાવી શકતા નથી. ખલ્કે કાેઈને કાેઈ રૂપથી તેઓ એ દુઃખના સહાયક ખની જાય છે. તેથી જ આ ખેતર વિગેરે વસ્તુઓમાં જ્ઞાનવાને મમત્વ બુદ્ધિ રાખવી ન જોઇએ. અર્થાત્ તે સઘળી વસ્તુઓને પાતાની માની લેવી ન જોઇએ.

રાગાત કે વિગેરે કૈવા હેઃય છે કે તે હવે ખતાવવામાં આવે છે.-અનિષ્ઠ અર્થાત ઈબ્ડ વશ્તુઓમાંથી ઉત્પન્ન થવાવાળા સુખનેા અનુભવ કશવતા નથી. એકાન્ત-અનિચ્છનીય, અપ્રિય-નિરંતર દુઃખ ઉત્પન્ન કરવાવાળા અશુભ-અશુભ અધ્યવસાય કરવાવાળા અપ્રનાજ્ઞ-વિચાર કરવા છતાં પણ દુઃખને ઉત્પન્ન કરનાર, અમનઆમ-દુઃખ ઉત્પન્ન કરવામાં મનથી પ્રતિકુળ સુખરૂપ નહીં.

#### **ন্**গতনারন্থ

दुःस्तं नो सुखम् । 'ताऽहं दुन्खानि वा सोयामि वा ज्रामि वा तिप्पामि वा पीडामि वा परितप्पामि वा' तस्मादहं दुःख्यामि वा झोवामि वा-ज्रामि वा तेपे वा पीडयामि वा परितप्ये वा 'इमाओ मे अण्णयरामो दुव्खाओ' अस्माद् मेऽन्यतराद् दुःखाद् दुःखरूपाद रोगातङ्कात् 'पडिमोयह' पतिमोचयत । कीदद्यादित्याह-'अणिटामो' अनिष्ठात् 'भकंताओ' अक्तन्तात् 'अप्ण्यामो' अमियात् 'अग्रुभामो' अञ्च नात् 'भफंताओ' अक्तन्तात् 'अप्ण्यामो' अमियात् 'अग्रुभामो' अञ्च नात् 'भफंताओ' अक्तन्तात् 'अप्ण्यामो' अमियात् 'अग्रुभामो' अञ्च नात् 'भप्रण्नश्राओ' अत्तनोक्तात् 'अप्ण्यामो' अमियात् 'यग्रुभामो' अञ्च नात् 'भप्रण्नश्राओ' अत्तनोक्तात् 'भ्रय्णापान्नो' अमन आमात् 'दुक्खात्रो' दुःखात् दुःखात् दुःखर्म्यात् 'णो छुद्दाभो' नो सुखात्-नो मुखरूपात् 'एत्रामेत्र णो लढपुर्व्वं भवइ' एत्रमेत्र नो लव्यपूर्वों मवति । एवमेत्र पूर्वसद्दग्नो न भवति एवं मार्थ्यमाना अपि क्षेत्रादयः मार्थयितारां नो चिमोचयन्ति, एभि दुर्खैः परिपीडच्यानम् मत्युत दुःखस्य साक्षात् परम्यरया वा

इस प्रकार के रोगातंको के उतान्त होने पर काम मोगों से प्रार्थना की जाप कि हे भय से त्राण करने वाळे काम मोगों ! मेरे इस रोगातंक का विभाग करके घंड़ा तुम छेलो, अर्थात् भेरे इस दुःख में तुम भागी-दार बन जात्रो, यह रोगातंक अमनेक्क है, अमनाम है, दुःख रूप है, खुखरूप नहीं है, इसके कारण में दुख पा रहा हूं, जीक का अनुभव कर रहा हं, भूर रहा हूं, जारीरिक जावित क्षीण कर रहा हूं, पीडित हो रहा हं, भूर रहा हूं, जारीरिक जावित क्षीण कर रहा हूं, पीडित हो रहा हं और परिताप पा रहा हूं। इस दुःख से मुझे छुडा दो। पह दुःख मेरे लिए अनिष्ट है, अकान्त है, अपिप है, अञ्जुम है, अमनोज्ञ है, अमनोम है, दुःखदायक है, सुखद नहीं है, तो पूर्वोक्त क्षेत्र मकान घन आदि पदार्थ प्रार्थना करने वाले को कदापि दुःख से नहीं छुडा मकते।

આવા પ્રકારના રેશાત કે ઉત્પત્ત ચવાથી કામલાગાને પ્રાર્થના પૂર્વક કહેવામાં આવે કે હે લઘથી રક્ષણ કરવાવાળા કામલાગા! મારા રાગમાંથી લાગ કરીને થાઢા તમે લઈ લા, અર્થાત્ મારા કાેઈ દુઃખમાં તમે ભાગીહાર બની જાવ. આ દુઃખ અમને ાર છે, અમન આમ છે, હુઃખરૂપ છે. સુખ-રૂપ નથી, તે કારણથી હું દુઃખ લાેગવી રહ્યો છું. અને શાકના અનુલવ કરી રહ્યો છું. ઝુરી રહ્યો છું. શરીરની શક્તિ ક્ષીણ કરી રહ્યો છું. પીડા પામી રહ્યો છું. ઝુરી રહ્યો છું. શરીરની શક્તિ ક્ષીણ કરી રહ્યો છું. પીડા પામી રહ્યો છું. અને પરિતાપ પામી રહ્યો છું. આ દુઃખથી મને છાેડાવા. આ દુઃખ મારે માટે અનિષ્ટ છે. અકાન્ત છે. અપિય છે. અશુમ છે, અમ-નાજ્ઞ છે. અમન આમ છે. દુઃખ ઢાયક છે. સુખ આપનાર નથી. આ પ્રમાથે વિન'તી કરવામાં ભાવે તા પૂર્વોક્ત ખેચર, ઘર, ધન વિગેરે પઠાર્થો પ્રાર્થના ક્રશ્નારને ક્રાઇ પણ રીતે દુઃખથી છાેડાવવાને સમર્થ થતા નથી. એટલું જ

#### समयावैवोधिनी टीका द्वि. थु. ब. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

उत्पादका एव अवन्ति । 'इइ खलु कामभोगा नो ताणाप वा नो सरणाए वार्ट इमें काममोगादयो नो त्राणाय-रक्षणाय भवन्ति, नो शरणाय वा अवस्ति, काम<sup>ः!</sup> भौगात पुरुषयोर्भध्ये एकदा पुरुषः कामनोगान् त्यनति, कदाचित्काममोगा एवे पुरुषं त्यजति-इति दर्शयति-'पुरिसे वा' इत्यादि । 'पुरिसे वा एगया पुच्वं कांमर्' भोगे विष्पजडाइ' पुरुषो वा एकदा पूर्व कामसोगान् विषजहाति । 'कामभोगा जा पगया पुञ्चं पुरिसं विष्यज्ञहंति' काममोगा वा एकद। पूर्वे पुरुषं विश्रजहतिद्ध 'अन्ने खुछ काममोगा अन्नो अहमसि' अन्ये खुछ कामभोगाः-मतो व्यतिरिक्ता इमें कामभोगाः न तु मदात्मकाः 'अन्नो अहमंसि' अहं तु एभ्यः खलु काममोगेत भ्योऽन्यः - विभिन्नोऽस्मि, नाई वा एतत्स्वरूपोऽस्मि । 'से किमंग पुण वयं अभ् मन्नेहिं कामगोगेहिं मुच्छामा' तत् किंभङ्ग ? पुनर्ववम् अन्यान्येषु कामभोमेषु मुछीमः, 'इइ संखाए णं वयं च काममोगेहिं विष्यजहिस्सामो' इति संख्याय-इत्वा खेख इमे क्षेत्रादयो न मत्स्वरूपाः नाऽदं वा एतत्स्वरूपः! यो यस्यार्ऽप्ताधारणो भर्मः स तस्य यावत्स्वरूपम् अनुवर्तते । यथा-दौरपं जलस्य, न त कदाचिद्रप्रि यही नहीं, ये क्षेत्र आदि साफ्षात् या परम्परा से दुःख के उत्पाइक री सापित होते हैं। ये काम मोग रक्षक नहीं होते, शरणभूत नहीं होते। या तो इनका स्वामी कहठाने वाला पुरुष कभी काम भोगों को परछे से ही त्याग देता है या ये कामभोग पहछे से ही उस पुरुष सी रपाग देते हैं। कामभोग भिन्न हैं और मैं भिन हूं अर्थात् मेरा स्वरूप हज

सब से प्रथक है। ये मेरे स्वरूप नहीं हैं, मैं इनका स्वरूप नहीं हूं। तो फिर इन भिन्न पराये काम भोगों में क्यों में ममता धारण करूं। जी बस्तु मेरी नहीं है, जो मुझसे प्रथक्त हो जाने वाली है, उसे मैं अपनी मानने की मूर्खता क्यों करूं ? जो जिसकी वस्तु होती है, वह तीन काल

નહીં પગ્ન આ ખેતર વિગેરે સાક્ષાત્ અથવા પર'પરાધી દુ:ખને ઉત્પન્ન કર્સ નાર જ સાબિત થાય છે. આ કામલાગા રક્ષણ કરવાવાળા હોતા નથી. શરણ રૂપ થતા નથી. અથવા તા તેના સ્વામી કહેવડાવનારા પુરૂષ કાઇલ્લેપ કામલાગાના ત્યાગ કરે છે, અથવા એ કામલાગા પહેલેથી જ તે પુરૂષના ત્યાગ કરી દે છે. કામલાગા જૂદાં છે, અને હું જૂદા છું. અર્થાત્ મારૂં સ્વરૂપ આનાથી જૂદું છે. આ મારૂં સ્વરૂપ નથી. હું તેનું સ્વરૂપ નથી, તા પછી આ બિન એટલે કે પારકા એવા કામલાગામાં હું શા માટે મમતા પછું ધારણ કરં? જે વસ્તુ મારી નથી, જે મારાથી અલગ થવા વાળી છે, તેન હું પોતાની માનવાનું મૂર્ખપણું થા માટે કરં? જે વસ્તુ જેની હોય છે, સગ ૧૫ रर्ध

स्त्रकृतानस्ते

तं त्यजति । यदि क्षेत्रादयो मत्स्वरूपा भवेयु स्तदा मां परिश्यज्य न कापि तिष्ठेषुः । परन्तु-नैव दृइयते यन्मथि विद्यमानेऽपि एते मां विद्वाय अन्यत्र गच्छन्ति। मयि मृते चैतेऽत्रेव स्थास्यन्ति, मयि दुःखिते नैते मस्त्राणाय मर्श्तन्ते, अत इमे मया नो ग्रहीतव्याः, इति झात्वा 'कामभोगेहिं' कामभोगान् 'विप्यजहिस्सामो' विप्रहास्यामः - परित्यक्ष्यामः ।

में भी उससे अलग नहीं हो सकती । शीतलता जरू का घर्भ है अतः वह कदापि जरू का परित्याग नहीं करता। घदि ये खेत मकान आदि मेरे स्वरूप होते तो सदा काल मेरे साथ रहते। मुझे त्याग कर न जाते ! किन्तु ऐसा देखा नहीं जाता! में विद्यमान रहता हूं फिर भी ये मुझे छोड़ कर अन्यन्न चर्छे जाते हैं। मेरी मौजुदगी में ही द्सरे के बन जाते हैं। देखते देखते पराये हा जाते हैं। मेरे मर जाने पर और अन्यन्न चले जाने पर ये यहीं रह जाएंगे। जब में दुग्ली होता हूं तो ये मेरी रक्षा नहीं करते। अतएव इन्हें प्रहण करना मेरे लिए अपैर अन्यन्न चले जाने पर ये यहीं रह जाएंगे। जब में दुग्ली होता हूं तो ये मेरी रक्षा नहीं करते। अतएव इन्हें प्रहण करना मेरे लिए वचित नहीं है। वास्तव में ये कामभोग के साधन खुखदायी नहीं है। इनके कारण अन्ताकरण में घोर अधान्ति और व्याकुलता उरपन्न होती रहती है। ये मुझे अपने झुद्ध चिदानन्द स्वरूप की और झांकने नहीं हो यय कर रहा हूं परन्तु बदले में इनसे क्या पा रहा हूं ? लेश मात्र

તે ત્રણે કાળમાં પણ તેનાથી જુદી થતી નથી, જેમકે ઠંડા પણું તે જલને ધર્મ છે, તે શીતલ પણું જલને ત્યાગ કરતું નથી. એ આ ખેતર, મકાન, વિગેરે સાધના મારા નિજ સ્વરૂપ દ્વાત તા સદાકાળ મારી સાથે જ રહેત મારા ત્યાગ કરીને તે બત નહીં. પરંતુ એવું એવામાં આવતું નથી, હું વિદ્યમાન રહું છું, તા પશુ આ મને છેાડીને બીજે ચાલ્યા જાય છે. મારી દાજરીમાં જ તે બીજાના બની જાય છે. મારા મરી જવાથી અથવા બીજે જવાથી આ અહીંજ રહી જશે. જથારે હું દુ:ખી બનું છું તા આ માર્ રક્ષણ કરી શકતા નથી. તેથી જ તેને ગ્રહણ કરવું તે મને ચાગ્ય નથી, વાસ્તવિક રીતે આ કામબોગાના સાધના સુખને આપવાવાળા હોતા નથી, તેના આશાથી અંતઃકરણમાં ઘાર અશાંતિ અને વ્યાકુળપણું ઉત્પન્ન થતું રહે છે. તે મને મારા શુદ્ધ ચિદાનંદ સ્વરૂપ તરફ જુકવા-વળવા દેતા નથી. હું મારા જીવનના અનૂસ્ય સમય આની રક્ષા અને તેને વધારવામાં જ વીતાવી કહ્યું છું. પરંતુ તેના બદલામાં તેનાથી શું મેળવું છું! આ લેશમાત્ર પણ

समयार्थवोधिनी टोका हि. श्रु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

'से मेहावी जाणेज्जा' अथ मेथावी एवं जानीयात, 'वहिरंगमेपं' वहिरक्षः मेठत, सर्वमेतन्न मस्स्वरूपम्, किन्तु-वहिरक्षम् विभिन्नमेव, 'इणमेत उत्रणीय तरगं' इहमेदोपनीततरम्, एतेभ्यः खल्छ क्षेत्रादिभ्यः समीपवर्षिनो वरूपमाणा मातृपित्रादयः, एव । 'तं जहा' तद्यथा-'माया मे पिया मे' माता मे पिता मे 'माया मे मशिणो मे' भ्राता मे भगिनी मे 'मज्जा मे पुत्रा मे' भार्या मे पिता मे 'धूया मे पेसा मे' दुदितारो में भेष्या में 'नत्ता मे सुण्हा मे' नप्ता में नप्ता पौत्रः, स्तुश मे-स्तुपा-पुत्र वधूः 'सुहा मे पिया मे' सुहुःमे-मित्रं में पिया मे 'सहा में' सखा मे 'सयणसंगंधसंधुया मे' स्वजनसंप्रन्थसंस्तुता मे, पूर्वाध्यरपरिचिता जननीजनकादयः, तत्परिचिताः सम्यन्धिनथ मे विद्यन्ते, तत्र स्वजनाः जननीजनकादयः, तत्परिचिताः सम्यन्धिनथ मे विद्यन्ते, पूर्वसंयोगाः-संग्रन्थाः, पश्चोत् संयोगाः श्वशुरादयः, संस्तुताः सामान्यतः परिचिताः,

भी काल्ति ये प्रदान नहीं कर सकते । अतएव इनको ग्रहण न करनः और अपना न मानना ही मेरे लिए क्रेपस्कर है। मैं इनका श्याग कर तूंगा!

वुद्धिमान् पुरुष ऐसा समझे-खेत, मकान आदि पदार्थ तो मुझसे भिन्न हैं ही, किन्तु इन पदार्थों से भी जो अधिक समीपवर्त्ती हैं, जैसे कि मेरी माता है, .मेरा पिता है मेरा आता है, मेरी भगिनी है, मेरी भार्या (पत्नी) है, मेरे पुन्न हैं, मेरे नौकर चाकर हैं, मेरे नाती पोते हैं पुत्रवधू है, मिन्न हैं, वियजन हैं, आगे पीठे के परिचित एवं सम्यन्धी हैं। स्वजन अर्धात् पूर्वापर परिचित माता पिता आदि, संप्रन्थ अर्धात् बाद के संबंधी जैसे श्वद्युर आदि और संस्तुत अर्थात् सामान्य रूप से

શાંતિ આપી શકતા નથી, તેથી જ તેને બ્રહણ ન કરવું અને પાતાનું ન માનવું એજ મારા માટે કલ્યાથુ કારક છે. જેથી હું તેના ત્યાગ કરી દઇશ.

ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષ આ પ્રમઃહ્યુ સમજે કે—ખેતર, મકાન, વિગેર પઠાર્થા તાે મારાથી જુદા છે જ, પરંતુ આ પદાર્થાથી પશુ જે વધારે નજીક છે જેમકે–આ મારી માતા છે, "ૂમારા પિતા છે, મારા સાઈ છે, મારી બહેન છે, મારી આ છે, મારા પુત્રે છે, મારા નાેકર ચાકર છે. મહા પૌત્રો છે. પુત્રવધુઓ છે, પિયજના છે, સખા છે. આગળ પાછળના પરિચિત અને સ'બંધી વર્ગ છે, સ્વજન–અર્થાત્ પૂર્વાપરના પસ્ચિયવાળા માતા પિતા વિગેરે સ'બન્ધી અર્થાત્ પછીના સંબંધ વાળાઓ જેમકે સાસરા વિગેરે અને સંસ્તુત

### स्त्रकृता**न्नस्**वे

'एम साद्य मम णायओ' एते खाद्य मम झातयः, 'अहमवि एएसिं' अहमपि एतेष्ट्रम्, क्षेत्रभनधान्यायपेक्षण इमे सम्वन्तिनोऽन्तरझा विद्यन्ते । 'एवं से मेहावी पुव्वामेव अप्पणा एवं समभिनाणेज्ना' एवं स मेधावी सदसद्विवेक दास्त, पूर्वमेव-मात्मना-स्वयमेर-अन्त्रयव्यविरेकाभ्यां समभिनानीयात् इद खछ मन्न अन्नयरे' इद खलु ममाऽन्यतरत्, 'दुक्खे रोयातंके समुप्पज्जेज्जा' दुःखं रोगाबङ्का समुत्पद्येत, कीद्दवाः ? इश्याद-'अणिहे जाव दुक्खे णो सहरे' अनिष्टो पालदुःखं नो सुखम्, पतेषां मात्युत्रकल्जवादीनां सद्भावेऽपि यदि कदाचिदोगा मर्षेयु स्तदा किमेते-तेभ्यो दुःखादिस्य संरक्षणं करिष्यन्ति इति विचारयेत्, 'से इंता' तद् इन्त ! 'भयंतारो णायवो' मयत्रातारो झातयः, 'इमं मम अन्नपरं दुक्खं रोयातंकं' इदं ममाऽन्यतरद्दुःखं रोगातङ्कं वा 'परियाइयह' पर्याददत विभ ण्य विभज्य-विमागन्नः कृश्वा गृहीत 'अणिदं जाव णो सहं' अनिष्टं यावन्नो सुखम्-नो सुखत्रनकम्, यधहं समुपस्थिते रोगातङ्कं झातीन्-कथयिष्यामि-यत् हे परिचित है। ये मेरे झातिजन हैं और में इनका हूं। खेत, घन, घान्य आदि की अन्यक्षा ये संबंची अन्तरंग है।

सत् असत् के विवेक से सम्पन्न पुरुष इनके विषय में पहछे से ही समझ हे कि कदाचित् मुझे किसी प्रकार का दुःख या आतंक उत्पन्न हो जाय, जो अनिष्ट यावत् दुःखदायी हो और सुखदायी न हो, तो क्या ये माता पिता आदि उस दुःख से मेरी रक्षा कर सकेंगे ? नहीं, कदापि नहीं। उस समय में इनसे प्रार्थना करूं कि-हे भयत्राता ज्ञाति जनो ! मुझे यह दुःख उत्पन्न हुआ है, जो कष्टप्रद और सुखपद नहीं है, इसे थोड़ा थोड़ा बांट कर प्रहण कर हो, जिससे सारा का सारा

અર્થાત્ સામાન્ય પણાથી પરિચય વાળા આ મારા જ્ઞાતિજના છે, અને હું તેએાના છું. ખેતર, ધન, ધાન્ય વિગેરેના કરતાં આ અંતરંગ સંબન્ધી છે.

સત્ અસત્ના વિવેકથી શુક્ત પુરૂષ એમના વિષયમાં પહેલેથી સમજી લે કે-કદાચ મને કાંઇ પ્રકારનું દુઃખ અથવા આતંક સઘોઘાતિ શૂલાદિ ઉત્પન્ન થઈ જાય કે જે અનિષ્ટ યાવત્ દુઃખ દેનાર હેાય, અને સુખ આપનાર ન હાય, તાે શું આ માતા પિતા વિગેરે તે દુઃખથી મારૂં રક્ષણ કરી શકશે ? અર્થાત્ નહીં કરી શકે ઠાઇ કાંગે તેઓ દુઃખથી મારૂં રક્ષણ કરી શકે તેમ નથી. તે વખતે હું તેઓને પ્રાર્થના કરૂં કે-હે સથથી રક્ષણ કરવાવાળા સાતિજના! મને આ દુઃખ ઉત્પન્ન થયું છે. જે કષ્ટયદ છે. અને સુખ આપનાર નથી. તેને થાંડું થાડું વહેંચીને તમા લઇ લા. કે જેથી સંપૂર્ણ મારે એકલાએ.જ લાેગવવું

#### क्षमयार्थकोधिनी टीका द्वि. झु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

शातयो मे दुःखं रोगावङ्कं विमज्य भवन्तो एडन्तु-यतो यततोऽपि दुःखमिदम-निष्टमापशिषम्, तदा केऽपि तदुद्धरणे न सप्तर्था भविष्यन्ति, 'ताइं दुक्खामि वा सोयामि वा जाद परितप्यामि वा' तदहं दुःख्यानि वा सोचामि यावस्परितप्ये वा 'इमाओ अन्नयराओ दुक्लाओ रोगातंकाओ परिमोएह अणिट्वाओ जाव जो छुद्दाओ' अस्मान्मेऽन्यतरस्माब्दुःखा द्रोगातङ्कात् परिमोत्रयत-अनिष्टाद् यावन्नो सुखात् । बदहं दुःखेन शोचामि अतो यूयमनिष्टान्मां रक्षतेति। 'एरमेर णो ळद्धपुव्वं मबद्द' एतमेर नो लब्धपूर्वों भवति, एवं दुःखविमोक्षाय पार्थितोऽपि बान्धको इःखाद् रोगातङ्काद् मां रसयेदित्येवं न सम्भवति कथमपि, 'तेसि चा वि मयं-वाराणं ममण्णाययाणं अन्नयरे दुक्छे रोयातंके सम्रुप्यडजेग्जा' तेषां वापि मयज्ञा-तुषां मम झातीनामन्यतरद दुःखं रोगातङ्कं सम्रत्यवेत 'अणिहे जान जो छहे' मनिष्टं यात्रन्नो सुखम् 'से हंता' तत्-तस्मारकारणात् रन्त-खेर्दे 'अध्मेतेसि मुझ अकेछेको ही न भोगना पड़े और बंट जाने से हल्का हो जाय। क्या ऐसी प्रार्थना करने पर वे मेरा उद्धार कर सकेंगे ? क्या उस दुःख का बंटवारा करके ग्रहण कर छेगे ? किन्तु न षेसा कभी हुआ हैं और न होगा। इस प्रकार की प्रार्थना करने पर भी ज्ञातिजन उस दुःखमय रोगातक से मेरी रक्षा नहीं कर सके गे।

ज्ञातिजन मेरादुःख नहीं बांट सकते, इतनाही नहीं, मैं भी उनके दुःख वांटने में समर्थ नहीं हूं। उन भय से रक्षा करने वाछे ज्ञातिजनोंको कोई अनिष्ट यावत् अखुखरूप रोगातंक उत्पन्न हो जाय और मैं चाहूं कि मैं उनको इस अनिष्ट अवांछनीय यायत् अखुख रूप रोगातंक से छुड़ा छुं, तो भी ऐसा कर नहीं सकता। मैं सफल नहीं हो सकता।

ન પડે. અને વહેંચાઇ જવાથી તે હેઠ્કુ થઇ જાય, આ રીતે પ્રાર્થના કરવાથી શું તેઓ મારાે ઉદ્ધાર કરી શકશે ? શું તે દુઃખની વહેંચણી કરીને તેએ બહેણ કરી લેશે ? પરંતુ એલું કઠી થશું નથી, અને થશે પણ નહીં. આવા પ્રકારની પ્રાર્થના કરવા છતાં પણ જ્ઞાતિજના તે દુઃખરૂપ રાગાત'કથી પાર્ફ રક્ષણ કરી શકશે નહીં.

માતિજનેા મારૂં દુઃખ વહેંચી શકશે નહીં. એટલું જ નહીં પણ હું પણ તેઓનું દુઃખ વહેંચીને લઇ શકવાને સમર્થ નથી તે લયથી રક્ષા કરવા વાળા સાતિજનેાને ઠાઈ અનિષ્ટ અવાંછનીય યાવત્ અસુખરૂપ રાગાત'ક ઉત્પન્ન થઇ જાય અને હું તેઓને તે અનિષ્ટ. અવાંછનીય યાવત્ અસુખ રૂપ રાગાન ત'કધી છેાડાવી લઉં, તાે પણ એવું હું કરી શકતાે નથી. તેનું શુ કારણ છે? र्शट

#### स्प्रेकृता**न**स्प्रे

भयंताराणं णाययाणं इमं अन्तयरं' अइमेतेपां भयत्रातॄणां बातीनाम् इदमन्य-तरत् 'दुक्सं' दुःखम् 'रोयातंकं' रोगातङ्कं वा 'परियाइयामि' पर्यांददे– मत्रिभज्व ग्रह्नामि 'अणिट्ठं जाव णो सुद्दे' अनिष्टं यावन्नो सुखम्. 'मा मे दुखं तु वा जाव मा मे परितप्यंतु वा' मा मे दुःख्यन्तु यावन्मा मे परितप्यन्तां वा मे~मप इमे परिवाराः मा दुःखमासादयन्तु-परितापं मा भाष्तुयुः, कस्पात् 'इमात्रो णं अण्गयरात्रो' अस्मादन्यतरस्मात् 'दुक्खाभो रोगातंकाओ' दुःखाद् रोगातङ्कात् 'परिमोद्यमि' परिमोचयामि 'अणिडाओ' अनिष्टात् 'जाव गो सुद्दात्रो' यावन्नो सुखात्-अइमेतान् स्वक्तीयपरिवारान् रोगादिभ्यो मोचयिष्यामीति विचारे क्रतेऽपि सः 'पत्रमेव णो लढपुक्वो भवइ' पत्रमेव नो लब्ध्यन्त्रों मदति, तत्र नाऽहं सफल्यपरनो भवामि, क्रुतो न सफल्यपरनो भवति जन्तु स्वयस्य दुःखमन्यो न पर्यां इत्ते-विभज्य ग्रह्नाति । 'अन्नेन कडं अन्नो न परियाइयइ' अन्यस्य दुःखमन्यो न पर्यां इत्ते-ति, 'पत्तेयं जायइ पत्तेयं मरइ' मत्येकं जायते मत्येकं स्रियते, 'पत्तेयं चयइ' प्रत्येकं त्यनति 'पत्तेयं ज्ववज्जह' मत्येकस्रुपाद्यते 'पत्तेयं झंझा' भरयेकं मंत्रा कपायसम्बन्धोऽपि एक्तेकस्य भवति 'पत्तेयं सन्ना' प्रत्येकं संझा 'पर्वयकं मंत्रा कपायसम्बन्धोऽपि एक्तेकस्य भवति 'पत्तेयं सन्ना' प्रत्वेयं संद्रा 'पत्त्तेयं

इसका कारण कया हैं? एक मनुष्प वृसरे मनुष्प को दुःख से वजाने या उसे बांट छेने में क्यों समर्थ नहीं होता? इसका कारण आगे यतलाया जायगा है।

सस्य यह है कि दूसरे के दुःख को दूमरा कोई भी षांट का छे नहीं सकता । दूसरे के किये शुभ अशुभ कर्म को दूसरा कोई भोग नहीं सकता। जीव अकेला ही जन्मता है, अकेला ही मरता है, अकेला ही बर्समान भव का या सम्पत्ति का त्याग करता है, अकेला ही नवीन भव या सम्पत्ति को ग्रहण करता है। अकेला ही कवाय से युक्त होता

એક મનુષ્ય બીજ મનુષ્યને દુઃખધી બચાવવામાં અથવા તેને વહેંચી લેવામાં કેમ સમર્થ થતા નથી ? તેનું કારણુ આગળ બતાવવામાં આવશે. સાચું તા એ છે કે-બીજાના દુઃખને અન્ય ઠાઈ પણ વહેંચીને લઈ શકતા નથો. બીજાએ કરેલ શુમ અશુબ કર્મને બીજું કાઇ લાગવી શકતું નથી. જીવ એકલા જ જન્મે છે, અને એકલા જ મરે છે<sup>.</sup> એકલા જ વર્તમાન સવના અઘવા સંપત્તિના ત્યાગ કરે છે. એકલા જ નવા લવ અથવા સંપત્તિને બ્રહ્યુ કરે છે. એકલા જ કથાયથી સુક્ત થાય છે. કરકની સંજ્ઞા અલગ દાય

#### लमयार्थंबोधिनी टीका हि. सु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

मन्ता' प्रत्येकं मनतम् 'एवं दिन्तू वेयणा' एवमेव विद्वान् वेदता, एवमेव पस्येकं विद्वान् भवति, भत्येकं च चेदना-सुखदुःखानूभत्रो मवत्ति, नडि मिळिस्वा सुख दुःखादीनां भोगो मवति, अपि तु<sup>ं</sup>येन<sup>ं</sup> यत् क्रतम् तत्फलं सुवदुःखादि तेनेव भुज्यते, नाऽन्यकृतमन्येन, अन्यथा- क्रतस्य हानिः, अकृतस्याऽऽपतम्र प्रसज्येत, 'इह खलु णाइसंजोगा णो ताणाए वा भो सरणाए वा, प्रुत्सि वा एगया पुचित्र णाइसंजोए विधाजहाइ' इह खल्छ झातिसंधोगा नो त्राणाय वा नो सरणाय वा. पुरुषो वा एकदा पूर्वे हातिसंगोगान विमजहाति. 'णाइसंजोया वा पगवा पुर्वति पुरिसं विश्वजतंति' झातिवयोगा वा एकदा पूर्व पुरुषं बिप्रतहति. 'दण्णे खल्ल णाइसंत्रोगा अन्तो अहमंसि' अन्ये खस है, प्रत्येक की संज्ञा अलग होतो है, प्रत्येक का मनन चिन्ता अलग २ है, प्रत्येक की विद्वत्ता और प्रत्येक का सुख दुःख अलग अलग होता है।

तार्थ्य यह है कि जिसने जैसा कर्म किया है, वह उसके फलस्त रूह वैसा शी खुख या कुख भोगना है, अग्य के किये को कोई अग्य नहीं भोगता। ऐसा हो तो कुनहानि और अकुनाभ्यागम नामक दोवों का प्रसंग होगा अर्थात् कर्म का कत्ती तो उसके फल भोग से वंचित रह जाएगा और जिसने कर्म नहीं किया उसे उसका फल भोगना पडेगा! इस प्रकार कर्म भोग की सम्पूर्ण व्यवस्था ही भंग हो जाएगी।

इस प्रकार यह निश्चित है कि झातिजनों के संयोग झाग या भारण रूप नहीं है। या तो पुरुष ही पहले झातिजनों के संयोग को स्याग देता है या ज्ञातिसंयोग उस पुरुष को पहले थ्याग देते हैं।

અલગ હાેય છે. દરેકતું મનન ચિંતન અલગ અલગ હાેય છે. વિદ્વત્તા અને દરેકતું સુખ દુઃખ અલગ અલગ હાેય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે— જેથે જેવું કર્મ કર્યું હોય છે, તે તેના ક્લરૂપે એવું જ સુખ અને દુઃખ ભાગવે છે. તેથે કરેલ કર્મને બીએ કાઈ ભાગ વતા નથી. એમ હાય તા કૃતહાનિ અને અકૃતાભ્યાગમ નામના ઢાય આવ-વાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. અર્થાત્ કર્મના કરનાવા તા તેનું ફળ ભેગવ્યા વિનાના રહી જશે. અને જેથે કર્મ કર્યું નથી, તેને તેનું ફળ ભાગવવું પડશે. આ રીતે કર્મલાગની સમબ્ર વ્યવસ્થા જ ભાંગી પડશે.

આ રીતે એ નિશ્ચિત છે કે—સાતિ જનાના સંચાગ ત્રાણ અથવા શરણ રૂપ થતા નથી. અથવા તા પુરૂષ જ પહેલાં સાતિ જનાના સંચાગના ત્યાત્ર કરી કે. અથવા સાતિ સંચાગ તે પુરૂષના પહેલાં ત્યાગ કરી કે છે. જ્ઞાતિ સંચાગ મારાથી લિન છે, હું સાતિ સંચાગથી લિન્ન છું. આવી

स्त्रकृतानस्त्रे

झातिसंथोगाः, अन्योऽइमस्मि 'से किमंग पुण' तत् किपड्ड पुनः 'वयं अन्न-भन्नेहिं णाइसंजोगेहिं मुख्छामां' वयमन्यान्येषु ज्ञादिसंयोगेषु मुर्च्छामः, 'हह संखाप णं वयं णाइसंजोगं विभ्यजहिस्सामी' इति संरूपाय-इत्येवं ज्ञातिसंयोग-विषये संरूपाय-विचार्य खठ्ठ तं ज्ञातिसंयोगं विमहास्यामः-त्यक्ष्वामः। 'से मेडावी जाणेज्जा' स मेंगावी जानीयात् 'वहिरंगमेयं' बहिरङ्गमेवत्-ज्ञाति-संयोगादिकम्, उक्तंच--

'कस्य माता पिता कस्य, कस्य आता सहोदरः' इत्यादि ।

झाति संयोग मुझसे भिन्न हैं, में ज्ञातिसंयोगों से भिन्न हूं ऐसी स्थित में इम ज्ञातिसंयोगों में क्यों मूर्छाभाव धारण करें ? कहीं भी आत-कित घारण करना उचित नहीं है। कहाचित् वह हो भी तो अपने में अपनी आत्मा में ही होनी चाहिए। स्व से भिन्न परपदार्थी में आसकित होना किसी भी मकार श्रेपस्कर नहीं है। वह सर्वथा अग्रान्ति, आकु ठता, चिन्ता, द्योक और दुःख का ही कारण होती है। जैसे पशु तथा घन धान्य आदि सर्वथा बहिरंग हैं। उसी प्रकार बन्धु बान्धव भी सर्वथा भिन्न परपदार्थ हैं। अतएव उनमें ममत्वबुद्धि स्थापित करना केयस्कर नहीं है। इस प्रकार जान कर हम ज्ञाति संबंध का परित्याग कर देगें, ऐसा विवेक झील पुरुष को विचार करना चाहिए। कहा भी है-'इस परिवर्शनज्ञील संसार में कौन किसकी माता है, कौन किसका पिता है, कौन किसका सहोदर भाई है।' अर्थात् निश्वय दृष्टि से किनी

સ્થિતિમાં હું જ્ઞાતિજનામાં શા માટે મૂચ્છબિલ-વિધાસ રાખું ? કચાંઇ પદ્ય આસક્તિ રાખવી ન નેઈ એ. કદાચ આસક્તિ હેાય તેર તે પોતાનામાં પોતાના આત્મામાં જ હોવી નેઇએ. પોતાનાથી જૂરા અન્ય પદાર્થીમાં આસક્તિ હાવી કાઇ પદ્ય રીતે ઝેયસ્કર નથી. તે સર્વધા અશ તિ, આકુલ પદ્યું, ચિંતા, શેંક, અને દુ:ખતું જ કારણ હાય છે. જેમ પશુ અને ધન, ધાન્ય વિગેરે સર્વ પ્રકારથી બહિરંગ છે, તેજ રીતે બન્ધુ, બાંધવ, વિગેરે પણ સર્વથા બિન્ન અર્થાત્ પરપદાર્થ છે. તેથ રીતે બન્ધુ, બાંધવ, વિગેરે પણ સર્વથા બિન્ન આર્થાત્ પરપદાર્થ છે. તેથ રીતે બન્ધુ, બાંધવ, વિગેરે પણ સર્વથા બિન્ન આર્થાત્ પરપદાર્થ છે. તેથ રીતે બન્ધુ, બાંધવ, વિગેરે પણ સર્વથા બિન્ન આર્થાત્ પરપદાર્થ છે. તેથી જ તેમાં મમત્વપણું રાખવું તે છેયસ્કર નથી. આ પ્રમાણે સમજીને હું જ્ઞાતિ સંબંધનેર ત્યાગ કરી દઈશ આ પ્રમાણે વિવેક વાળા પુરૂધે વિચારવું નેઈ એ. કહ્યું પછ્યુ છે કે-પરિવર્તન વાળા એવા આ સંસારમાં ઠાણ કોની મા છે ? કાણ કોના પિતા છે ? કાણ કોને બાઇ છે ? અર્થાત્ નિશ્વય દર્ષિથી કાઇ જીવનો બીજા જીવ સાથે કાંઇજ

## समयार्थवोधिनी टीका दि. श्रु. अ. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

किन्तु-झातिसंयोगाचपेक्षया 'इणमेग उनगीयतरागं' इदमेनोपनीततरम्-आसलतरम्, 'तं जहा' तद्यथा 'इस्था मे पाया मे' हस्तौ मे पादौ मे 'वाहा मे' बाहू मे 'ऊऊ मे' ऊरू मे 'उपरं मे' उदरं मे 'सीसं मे सीर्ल मे' वीर्ष मे शीलं मे 'आऊ मे वलं में' आयु में बलं मे 'जगो में तया मे' वर्णों मे स्वचा मे 'छाया मे सोपं मे' छापा मे श्रोत्र मे 'चक्खू मे घाणं मे' चक्षु में द्राणं में 'जिहा मे फासा मोपं में' छापा मे श्रोत्र मे 'चक्खू मे घाणं में' चक्षु में द्राणं में 'जिहा मे फासा मे जिहा मे स्पर्शी में, 'ममाइल्जइ' ममायते-एतेषु ममस्यं करोति, अनेन रूपेण जीवः शरीरे-शरीराऽत्यचे ममकारम् उत्पादयति, एवं द्वर्वतस्तरय जन्तोः 'वयाउ पडिजुद्द' ययसः परिजीर्थते-त्रयोऽधिकृत्ध परिजीर्णतां माप्नोति वयसः परिसमाप्ति भेत्रतीति मावः ।

जीव का द्सरे जीव के साथ कोई संवंग नहीं है और व्यवहार दृष्टि से ऐसा कोई जीव इस संयार में नहीं दिखता जिसके साथ अनन्त अनन्त बार सभी प्रकार के सम्बन्ध न हो चुके हों! ऐसी स्थिति में किसे क्या कहा जाय।

बुद्धिमान पेसा भी विचार करे कि ज्ञातिसंयोग तो फिर भी बाह्य पदार्थ हैं, उनसे अधिक भी समीप तो ये हैं, जैसे मेरे हाथ हैं, मेरे चरण हैं, मेरी वाहुएँ हैं, मेरी उठ हैं, मेरा उदर है, मेरा सिर है, मेरा ज्ञील है, मेरी आयु है, मेरा बल है, मेरा वर्ण है, मेरी श्वचा है, मेरी कान्ति है, मेरा आंत्र (कान) है, मेरे नेत्र हैं, मेरी घाण है, मेरी स्पर्झान इक्तिप है, इस प्रकार जीव भपने ज्ञारीर में और ज्ञारीर के अवयवों बे

સંબંધ દ્વાેતા નથી. અને વ્યવહાર દ્વષ્ટિથી એવેા કાેઇ જીવ આ સંસારમાં દેખાતા નથી, કે જેની સાથે અનન્ત, અનન્ત વાર બધા જ પ્રકારના સંબંધા થઇ સૂક્યા ન દ્વાય <sup>9</sup> આવી સ્થિતિમાં કાેને શું કહી શકાય ?

ખુદિશાળી પુરૂષ એવાે પણ વિચાર કરે કે—- જ્ઞાતિ-સંચાેગ તા આમ પણ બહારનાે પદાર્થ છે, પણ તેનાથી વધારે નજીક તા આ મારા હાથ છે પગ છે, મારા બાહુ છે, મારી ઉરૂ–જાંધ છે, મારૂં પેટ છે, મારૂં માથુ છે. મારા શીળ છે, મારૂં આયુષ્ય છે, મારૂં બળ છે, મારા વર્લ્યું છે, મારી ચામડી છે, મારા કાંતિ છે, મારા કાન છે, મારી આંખા છે, મારૂં નાક છે. મારી જીલ છે, મારી કાંતિ છે, મારા કાન છે, મારી આંખા છે, મારૂં નાક છે. મારી જીલ છે, મારી ક્રાંતિ કાન્દ્રય છે, આ રીતે જીવ પોતાના શરીશ્માં મમત્વભાવ (મારાપણું) ધારણ કરે છે, મારૂં મારૂં કરતાં જીવનું સંપૂર્ણ સ્ટ શ્ક

For Private And Personal Use Only

द्भद्भम् --- 'अधनं मे वसनं मे, जाया मे वन्धुवर्गों मे। इति मे में क्रवीणं, कालटको इन्ति प्रक्षाजम् ॥ इति।

'तं जहा' तद्यया 'आउसो' आयुपः 'वलाओ' वछात् 'वणाओ' वर्णत् 'तयाओ' त्वचः 'छापाओ' छायायाः 'सोयाओ' श्रोत्रात् 'जाव' यावत् 'फासाओ' स्पर्शात् 'मुसन्धितः 'संधी विसंधी भवइ' सन्धि विसन्धि भवति 'वलियतरंगे गाए भवह' वस्तितरङ्गं गात्रं भवति, 'कण्हा केसा पल्लिया भवति' कृष्णाः केसाः पलिताः-क्रोता मवन्ति 'तं जहा' तद्यथा 'जंपि य इमं सरीरं' यद्यि चेदं वारीरम् 'उराल माहारोवह्य' उदारमाहारोपचितम् । 'एयं पि य' एतद्यि च 'अणुपुठ्वेयं' आनु-पूर्व्या 'विष्यत्रहियव्वं मविस्सः' विमहातव्यं मविष्यति 'घवं संखाए से मिक्ख्'

ममस्वभाव धारण करता है। 'मेरा मेरा' करते जोव की सम्पूर्ण आयु जीर्ण हो जाती है। वहा भी है-'अशन में वसनं में' इत्यादि।

'मेरा अदान है, मेरा वसन हैं (वस्त्र हैं) मेरी परती है, मेरा बन्धु-वर्ग है, इस प्रकार में-में-मेरा-मेरा करते हुए पुरुष रूपी वकरे को काल रूपी वृक इजम कर छेता है।'

वह मनुष्य आयु से, बल से, वर्ण से, स्वचा से, कान्ति से, कानों हे, यावत स्पर्दी से हीन हो जाता है। उसकी खुपटित संशिपां शिथिल हो जाती हैं-हड्डियों के जोड़ डीले पड़ जाते हैं, चमड़ी में सलवट पड़ जाते हैं और काले काले वाल सफेद हो जाते हैं, और यह जो: उत्तम जास आहार द्वारा वडया हुआ दारीर है, वह भी अनुकम से त्याग-देना होगा।

મારૂં અશન—-આહાર છે, મારૂં વસ્ત છે, મારી સ્ત્રી છે, મારા બધુ વર્ગ છે, આ પ્રમાથે હું અને મારૂં મારૂં કરતા કરતા પુરૂષ રૂપી બકરાને કાળ રૂપી વરૂ ખાઇ જાય છે.

તે મનુખ્ય અયુથી, અળથી વર્ણુથી, ચામડીથી, કાંતિથી કાનાથી યાવત્ \*પરાંથી રહિત થઈ જાય છે. તેની સંધિયા ઢીલી પડી જાય છે, હાઢકાનું જોડાથુ નશ્મ ઢીલા પડી જાય છે. ચામડીમાં સળવળાટ આવી જાય છે. અને કાળા કાળા વાળા સટ્દ થઇ જાય છે, અને જે આ ઉત્તમ આહાર દ્વારા ####લું શરીર છે, તેના પણુ અનુક્રમથી ત્યાગ કરવા જોઈએ.

समयार्थयोधिनी टीका द्वि. धु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

एवं संख्याय–अनेन रूपेण क्षेत्र-वान्धवदारीरादीनामनिस्यतां दिभाव्य-परिस्विष्ण चैतान् , स मिश्चः 'भिक्लापरियाए' मिक्षाचर्यापाम् , 'सम्रुट्डिए' सम्रुस्थितः-सम्रुचतः 'दुहओ लोगं' उभयतो लोकम्-द्विधिमपि-ऐहिकाऽमुष्टिकमपि लोकम् 'जाणेज्जा' जानीयात् 'तं जहा' तद्यया 'जीवा चेव अनीवा चेव' जीवायैव अनीवा-यैव 'तसा चेय थावरा चेव' वसाथैव स्थावरायैव पदार्था झातव्या इति।।मू०१३/।

मूख्य-इह खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतै-गइया समणा माहणा वि सारंभा सपरिग्गहा, जे इमे तसी थावरा य पाणा ते सयं समारभंति अन्नेण वि समारंभावेंति अण्णं पि समारभंतं समणुजाणंति। इह खलु गारत्था सारंभा सप-रिग्गहा, संतेगहया समणा माहणा वि सारंभा सपरिग्गहा, जे इमे कामभोगा सचित्ता वा अचित्ता वा ते सयं परिगिण्हति अन्नेण वि परिगिण्हार्वेति अन्नं पि परिगिण्हतं समणुजाणति। इह खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगहया समणा माहणा वि सारंभा सपरिग्गहा, अहं खलु अणारंभे अपरिग्गहे, जे साछु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगहया समणा माहणा वि सारंभा सपरिग्गहा, प्रष्तिं चेव निस्साप बंभचेरवासं वसि-स्सामो, कस्स णं ते हेऊं ?, जहा पुट्वं तहा अवरं जहा अवरं

इस प्रकार विचार कर अर्थात् क्षेत्रादि, बन्धु पान्धव आदि तथा दारीर आदि की अनित्यता को जान कर इन पर ममता न करे और भिक्षाचर्या के लिए उद्यत हो जाय। वह दोनों प्रकार के लोक को जाने, यथा जीव और अजीव तथा प्रस और स्थावर ॥१३॥

આ પ્રમાણે વિચાર કરીને અર્થાત્ ખેતર વિગેરે તથા અન્ધુ વર્ગ અને બાંધવ વર્ગ વિગેરે તથા શરીર વિગેરેના અનિત્ય પગ્રાને સમજીને તેના પંર મમતા પણું ન કરે. અને બિક્ષા ચર્યા માટે ઉદ્યમ કરવા તૈયાર થઇ જાય. તે જીવ અને અર્જીવ તથા ત્રસ અને સ્થાવર એમ બન્ને પ્રકારના જીવને જાણી લે ારગા



तदा पुच्वं, अंजू एए अणुवरया अणुवहिया पुणरवि तारिसगा चेव। जे खलु गारत्था सारंभा सपरिग्गहा, संतेगइया समणा माहणा वि सारम्भा सपरिग्गहा, दुहओ पावाइं कुव्वंति इइ संखाए दोहि वि अंतेहिं अदिस्समाणो इइ भिक्स्तू रीएजा। से बेमि पाईणंवा ४ जाव एवं से परिण्णाय कम्मे, एवं से ववेय कम्मे, एवं से विअंतकारए भवतीति मक्खायं ॥१४॥

छाया- इद खल्ज एढस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः, सन्त्येके अमणाः माइना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः, ये इमे त्रसाः स्थावराश्व माणाः तान् स्वयं समार-भन्ते अन्येनाऽपि समारम्भयन्ति अन्यमपि समारभमाणं समनुजानन्ति। इइ खल्ज एदस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः, सन्त्येके श्रणणाः माहना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः, ये इमे काममोगाः सचिता वा अचित्ता ना तान् स्वयं परिग्रहन्ति अन्येनाऽपि परिग्राइयन्ति अन्यमपि परिएह्रन्तं समनुजानन्ति । इह खल्ज एढस्याः सारम्भाः, सपरिग्रहाः सन्त्येके श्रमणा माहना अपि सारम्भाः सारम्भाः, सपरिग्रहाः सन्त्येके श्रमणा माहना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः, अइं खल्ज अनारम्भ भपरिग्रहः, ये खल्ज एडस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः, सन्त्येके अमणा माहना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः, एत्रेषां चैत्र निश्रया झह्मवर्यत्रासं बस्स्यामः । कस्य खल्ज तद्र हेतोः ? यथापूर्वं तथा अपरं यया अपरं तथा पूर्वम्, अज्ञसा एते अनुपरताः पुनरपि तादशा एन । ये खल्ज एहस्थाः सारम्भाः सपरि-ग्रहाः, सन्त्येके श्रमणा माहना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः, द्विधाऽपि पागनि कुर्वन्ति, इति संख्याय द्वाभ्यामण्यन्ताभ्यामदृत्यमान इति भिश्चः रीयेत, तद् अवीमि माच्यां वा ४ यावद् एवं स परिझातकर्मा एवं स व्यपेठकर्मा, एवं स ध्यन्तकारको भवतीत्याख्यातम् ॥सूर्व श्वा

टीका—'इइ खन्ज गारस्था' इद खन्ज ग्रहस्याः, पुत्रकडत्रपुत्रादिभिः सह गृहे सिष्ठन्तीति ग्रहस्था स्ते 'सारंमा सपरिग्नदा' सारम्माः-आरम्भेण सहिताः-षट्ट-

'इह खलु गारत्था' इत्यादि ।

टीकार्थ-पुत्र कलत्र आदि के साथ ग्रह में रहने वाछे गृहस्थ कहलाते है। इस लोक में गृहस्थ आरंभ और परिग्रह से युक्त होते हैं। क्योंकि

इह खलु गारत्था' छत्याहि

ટીકાર્થ— પુત્ર, કલત્ર વિગેરેની ંસાથે ઘરમાં રહેવા વાળા ગૃહસ્ય કહે-વાય છે. આ લાેકમાં ગૃહસ્થાે આરંબ અને પરિગ્રહથી સુક્ત હાેય છે. કેમકે समयार्थबोधिनी टीका हि. धु. अ. १ पुण्डरीकनामाध्ययनप्

कायारम्भकारकाः सपरिग्रहाः--परिग्रहेण संहिताश्च भवन्ति यतस्ते तादकी कियां कुर्वन्ति--यथा माणातिपातादयो भवन्ति । तथा--द्विपदचतुःपदधनजान्यादीनां परिग्रहं कुर्वन्ति, एवम्-'संतेगड्या समणा माइणा वि' सन्त्येके केचन अभणा माहना अपि 'सारंभा--सपरिग्गहा' सारम्माः सारिग्रहा भवन्ति, यत स्तेऽपि गृहस्थवदेव सादधानुष्ठानं कुर्वन्ति, तथा-द्विग्दचतुष्पदधनधान्यादीनां संग्रहं कुर्वन्ति, सारम्भसपहिग्रहवच्चेन ते कि कुर्वन्धीत्याह-'जे इमे तसा यावसा पाणा' ये इमे जसाः स्थावराश्च भाणाः--माजवन्तो जीवाः 'ते सयं समारभंति' तान्-

वे ऐसी कियाएँ करते हैं जिनसे माणातिपात आदि पाप होते हैं। वे बिपद चतुष्पद धन धान्य आदि का परिग्रह भी करते हैं। इसी मकार कोई कोई अमण और ब्राह्मण भी आरंभ और परिग्रह से युक्त होते हैं, क्यों कि वे भी गृहस्थ के समान सावय अनुष्ठान करते हैं और बिपद चतुष्पद धन धान्य आदि का संग्रह करते हैं। ये जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं, उनका स्वयं आरंभ करते हैं, दूसरों से आरंभ कर-याते हैं और आरंभ करने वाले दूसरे को अच्छा समझते हैं।

ग्रहस्थ आरंभ और परिग्रह से युक्त होते हैं और कोई कोई अमण और ब्राह्मण भी आरंभ-परिग्रह सहित होते हैं। यह जो काम-भोग के सचित्त बिपद चतुष्पद आदि तथा अचित्त हिरण्य स्वर्ण आदि साधन हैं, उनको स्वयं ग्रहण करते हैं, ंदुसरों से प्रहण करवाते हैं

તેઓ એવી કિયા કરે છે. જેનાથી પ્રાણાતિયાત વિગેરે પાપ થાય છે. તેઓ દ્વિપદ, એટલે બે પગવાળાના ચતુગ્પદ-ચાર પગવાળાના, તથા ઘન, ઘાન્ય વિગેરેના પરિશ્વહ્ય પણુ કરે છે, એજ પ્રમાણે કેર્શ કેર્ડ શ્રમણુ અને પ્રાહ્મણુ પણુ આરંભ અને પરિશ્વહથી શુદ્ધ હેરય છે, કેમકે તેઓ પણુ ગૃહસ્થની જેમ સાવધ અનુષ્ઠાન કરે છે. અને દ્વિપદ, ચતુષ્પક, ઘન, ધાન્ય વિગેરેના સંગ્રહ કરે છે. જે આ ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણી છે, તેના સ્વયં આરંબ કરે છે, અને બીજાઓ પાંસે આરંબ કરાવે છે, અને આરંબ કરાવવાવાળા બીજા-ઓને સારા માને છે.

ગૃહસ્થા અાર'લ અને પરિચહથી યુક્ત હાેચ છે, અને કાેઇ કાેઇ શ્રમણુ અને ધ્રાહ્મણુ પણુ આર'લ⊹અને પરિચહ વાળા હાેય છે. જે આ કામલાેગના દ્વિપક, ચતુષ્પદ વિગેરે સચિત્ત અને ધન, સુરર્લું, હિરજ્ય, વિગેરે અચિત્ત સાધના છે, તેને સ્વયં ગ્રહણુ કરે છે. બીજાઓ પાંસે ગ્રહણુ કરાવે છે, અને

स्पर्कताङ्गस्त्रे

भाणिनः स्वयं समारमन्ते 'अन्नेण वि' अन्येनाऽपि 'समारंमावे'ति' समारम्हयन्ति, 'अण्णं पि' अन्यमपि 'समारमंतं' समारममाणाम् 'समणुनाणंति' समजुनानन्ति, स्वयं करोति अन्येन कारयति कुर्वन्तमन्यमनुमोदते च ।

तदेवं माणातिवातं मदद्व्यं सम्घति भोगः इधूतं परिग्रहं मदद्यीवति-'इह खछ गारत्था' इद खछ ग्रहस्याः 'सारंमा सपरिग्रहा' सारम्भाः सपरिग्रहाः-आरम्भेग सहिताः परिग्रहेण सहिताः तथा 'संतेरह्या' सन्त्येके केवन 'समणा माहणा वि' श्रमणा माहना अपि 'सारंमा सपरिग्रहा' सारम्माः-आरम्मकारिणः सपरिग्रहाः-धनधान्यादिपरिग्रहवन्तो भवन्ति, अनेन किमित्याइ-'जे इमे काम-भोगा सवित्ता वा अवित्ता वा' ये इमे कामभोगाः सचित्ता वा अवित्ता वा, सचित्ताः-द्विपदचतुष्पदाः, अनित्ताः-हिरण्पसुत्रणदियः 'ते सयं परिग्रिहति अःनेण वि परिगिष्हावे ति' 'ते' तान कामभोगान् 'सयं' स्वयं परिष्टहत्ति अन्ये-नाऽपि परियाहयन्ति 'अन्नं पि परिगिष्हंतं समणुनाणंति' अन्यमपि परिग्रहन्तं समनुनानन्ति-अन्नुपोदन्ते चान्यमिक्षतो माहनाश्च सचित्तादिपरिग्रहान् स्वयं धरन्ति अन्येनापि धारयन्ति धारयन्तपन्यं समनुजातन्ति, सावद्यकर्माऽनुष्ठानं ते कुर्वन्ति कारयन्ति क्वर्वन्तं चान्यमनुमोदन्ते, तथा-'इह खछ गारत्था सारंमा

और ग्रहण करने वाछे दूसरे का अनुपोदन करते हैं। इसी प्रकार शाक्य आदि भिक्षु और ब्राह्मण भी सचित्त आदि परिग्रह को घारण करते हैं, दूसरों से घारण करवाते हैं और दूसरे घारण करने वालों का अनुमोदन करते हैं। वे स्वयं सावय अनुष्ठान करते हैं, करवाते हैं और करने वाछे का अनुपोदन करते हैं। अनएव वे विश्चद संयम का पालन नहीं कर सकते। उनकी पूर्व की अवस्था 'गृहस्थावस्था' और बाद की अवस्था 'स्यागी अवस्था' दोनों समान ही होती हैं। वे वास्तव में साधु नहीं हैं। अनएव साधुजन उनके साथ सम्पर्क महीं रखते हैं।

પ્રદુણ કરવ.વાળા બીજાએાનું અનુમાદન કરે છે. એજ પ્રપ્રાણે શાકય વિગેરે ભિક્ષુ અને પ્રવાણ પણુ સચિત્ત વિગેરે પશ્મિહને ધારણુ કરે છે. બીજાએા પાંસેથી ધારણ કરાવે છે, અને બીજા ધારણુ કરનારાએ નું અનુમાદન કરે છે. તેઓ સ્વય સાવલ અનુષ્ઠાન કરે છે. કરાવે છે, અને સાવલ અનુષ્ઠાન કરવા વાળાનું અનુમાદન કરે છે. તેથી જ તેઓ વિશુદ્ધ સંયમનું પાલન કરી શકતા નથી. તેમની પૂર્વ અવસ્થા (ગૃહરથ અવસ્થા) અને પછીની અવસ્થા (ત્યાગી અવસ્થા) અન્તે સરખી જ હાય છે, વાસ્તવિક રીતે તેઓ સાધુ હાતા નથી. તેથી સાધુજના તેમની સાથે સંપર્ક રાખતા નથી.

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थु. ब. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

सपरिग्गहा' इह खन्छ गृहस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः 'संतेगहया समणा माहणा वि सारंभा सपरिग्गहा' सन्त्येके अमणाः शावयभिश्व हो बालगाथापि सारम्भाः सप-रिग्नहा मवन्ति, इत्येवं झात्वा संयत आत्मार्थीम्रनि विंचारपति-'अहं खन्छ अणा-रंभे अपरिग्गहे' अहम्-आईतमतानुयाधी खन्छ अनारम्भः-सावधकर्माऽनुष्ठान-रहितः, आरिग्रहस्थअ -सचित्ताऽत्तिराधि सन्छ अनारम्भः-सावधकर्माऽनुष्ठान-रहितः, आरिग्रहस्थअ -सचित्ताऽत्तिराधि सन्छ अनारम्भः-सावधकर्माऽनुष्ठान-रहितः, आरिग्रहस्थअ -सचित्ताऽत्तिराधि सन्छ अनारम्भः स्वार्ग्यहाः (संतेगइया स्वा सारंभा सगरिग्गहा' ये खन्छ गृहस्थाः सारम्भाः सपरिग्रहाः (संतेगइया समला माहणा वि सारंभा सगरिग्रहा' सन्त्येके अभगा माहना अपि सारम्भाः सपरिग्रहाः सन्ति 'एतेसि चेव निस्साप' एत्तेपाम्-सारम्भ सरस्विहाणामेव निश्रवा तदाश्रयणेन 'वंभवेरवासं वसिस्सामो' ब्रह्य वर्यडासं आमण्यं वरस्यामः आवरिष्यामः। अर्थ मावः-अरम्भरम्बरहिताः सन्तोऽपि वर्य धर्माधारदेधसंरक्षणार्थमाहारः झा-दिहेतोः सारम्भसारग्रहगृहस्यनिश्रयेत्र मत्र्र्या पार्थविष्या इति ।

ननु यद्येचं तनिअयैव पत्रज्यापाल्यते तर्या राज्यपरां राज्यपरां कार्य ननु यद्येचं तनिअयैव पत्रज्यापाल्यते तदा तन्निअयैद विहत्तेव्यय्, किमर्थ ते स्वज्यन्ते भदद्भिः ? इत्याश्रङ्कयाह-'कस्स णं तं देउं' तत् तर्दि लल्छ कस्य हेतोः ? केन कारणेन ष्ट्रहस्थश्रमणमाहनानां त्यामोऽभिहिताः ? विदिताभियाय आचार्य उत्तरपति-हे शिष्य ! 'जदा पुत्र्वं तहा अवरं जहा अवरं तहा पुच्वं' ते ग्रहस्था यथा पूर्व तारम्माः सपरिग्रहा आसन् एवमेव पत्राद्ददि ताहसा एव भवन्ति । प्वं केचन श्रमणा माहना अपि पथापूर्वं प्रवज्यापूर्वकाले सारम्भाः सरस्मिहा आसन् तयैव 'अवरं' इति मत्रज्याऽवस्थायामपि सारम्भाः सपरिमहा आसन् तयैव 'अवरं' इति मत्रज्याऽवस्थायामपि सारम्भाः सपरिमहा प्रहा अवरं तहा पुर्व्वं यथा अपरस्मिन्-भन्नज्याऽवस्थायामपि सारम्भाः सपरिमहा प्रहाः सन्ति तयैव प्रवज्यापूर्वकालेऽपि सारम्भाः सपरिम्रहा आसन् पत्युव 'अंज्र' इति प्रत्यक्षम्, एते गृहस्थाः श्रमणा माहनाश्च 'अणुवरया' अनुपरवाः-सावचा-ऽनुष्ठाननिद्वक्तिरहिताः 'अणुपद्विया' अनुपस्थिताः-सम्यग्रस्थानवर्जिताः, आधा-

इस लोक में गृहस्थ आरंभ और परियह से युक्त होते हैं और कोई कोई ज्ञाक्य आदि भिक्षु तथा ब्राह्मण भी आरंभ तथा परियह से युक्त होते हैं।

्रहस स्थिति में आत्मार्थी संयमी मुनि विचार कारता है-मैं आईत मत का अनुयायी मुनि सावद्य कर्म के अनुष्ठान से रहित हूं और

આ હૈાકમાં ગૃહશ્ય આરંભ અને પશ્ચિહથી સુક્રત દાય છે. અને કાઇ ઠાઈ શાકય વિગેરે બિક્ષુ તથા પ્રાહ્યણુ પણુ આરંબ તથાં પરિગ્રહથી દ્વાય છે સુક્રત છે.

આ પરિસ્થિતિમાં આત્માર્ધા સંયમી મુનિ વિચાર કરે છે.-હું અહું ત મતના અનુયાયી સુનિ સાવલ કર્મના અનુષ્ડાનથી રહિત છું. અને સચિત્ત

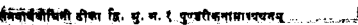


कमों हिष्टादिमोजित्वात् सावद्यानुष्ठानसे क्षित्वाच्च 'पुणरत्रि' पुनरपि मवण्या-बस्यायामपि 'तारिसगा चेब' ताहशा एव--ग्रहस्यतुल्या एव। 'जे खलु' ये खलु 'गारत्था' गहरथाः सतरमाः सपरिप्रहाः तथा-'संतेगडया' सन्त्येके केचन अभणा माहना अपि सारंमा सपरिग्रहाः सन्ति, अतस्ते 'दहओ ति पावाई इत्व्वंति' द्विधाऽपि पापानि कुर्वन्ति, इमे जानपभिक्षवो माहनाथ द्विधाऽपि-सारम्थमपरि-ग्रहत्याञ्याग्रभाभ्यामपि 'पावाई कम्याई' पापानि-पापजनकालि कर्वाणि 'कुव्वंति' क्वनित 'इड संखाय दोहि वि अंनेहि अदिस्सनाणो' इति संख्याय प्रत्नेक्तिगृहस्य-अमणमाहनानां सगद्वेपःस्वं साधनां तट्रहितस्वं च विज्ञाय द्वाभ्यामपि अन्ताभ्या मारम्मपरिग्रहाम्यामहृदयमानः-अस्पृदयमःतः ताभ्यां रहिता स्तन 'इइ' इति एवं शासमयौद्या 'निक्सु' भिश्वः-निरवद्यान्तपान्ताडारभिक्षणक्रीत्रः 'रीएइना' रीयेत-संबरेत-संवयं पाछवेदितिभावः । 'से वेषि' तद् झवीयि लदहं कथयायि, सचित्त अचित्त परिग्रह से अधित हां। जो गृहस्थ हैं वे आरंभ परिग्रह से सहित हैं और कोई कोई अमण तथा ब्रह्मग भी जारंग परिग्रह से सहित हैं। वे दोनों प्रकार से पाप करते हैं अर्थान राग से और बेच से अथवा बाद्य तथा आभ्यन्तर रूप से पापचनक कर्म काते इर पार्थों को उपार्जन करते हैं।

रेसा जानकर अर्थात् ग्रहस्थों तथा काक्य आदि भिक्षुओं और ब्राह्मणों को रागबेष से युक्त तथा साधुओं को रागबेष से रहित जान-कर स्वयं रागबेष से निष्ट्र होता हुआ खिचरे। यहां 'अन्त' वाब्द का अर्थ रागबेष है। क्यों कि बे आत्मा को मोक्ष से दूर करते हैं- यथा पतित करते हैं। तास्पर्य यह है कि साधु राग और देष से रहित हो कर संयम पथ में विचरण करे।

અચિત્ત પરિગ્રહથી વર્જીત છું. જે ગુહરથ છે, તેઓ આરંભ અને પરિગ્રહ વાળા છે. તથા કાંઈ કાંઈ શ્રમણ તથા ધ્રાદ્મણ પણ આરંભ અને પરિગ્રહ વાળા છે, તેએા અન્ને પ્રકારથી પાપ કરે છે, અર્થાત્ રાગથી અને દ્વેથી અથવા બાદ્ય (બહારના) અને આભ્યંતર (અંદરના) રૂપથી પાપ જનક ક્રમોં કરતા થઠા પાપાનું ઉપાર્જન કરે છે.

આવું સમજીને અર્થાત્ ગૃહસ્થાે અને શાકચ વિગેર ભિક્ષુઓ અને પ્રાહ્મણોને રાગદ્વેષવાળા તથા સાધુને રાગદ્વેષ વિનાના જાણીને સ્વયં રાગદ્વેથથી નિવૃત્ત થતા થકા વિચર અહિયાં 'અ'ત' શબ્દના અર્થ રાગદ્વેષ છે, કેમકે– તેઓ આત્માને માક્ષથી દૂર કરે છે, નીચે પાડે છે તાત્પર્ય એ છે કે–સાધુ રાગદ્વેષથી રહિત થઈને સંયમ માર્ગમાં વિચરણુ કરે.



'वाहैले वा छ जीवे' मार्थ दो काछ या रह या तर खेत पूरी का पीठः संवीक्ति है 'पूर्व से परिणायकक्षे' पूर्व स परिडातकमा अत्रति -पाच्यादिदिस्त्वः सझालते? यो मिछरारम् मयरिमराभ्यां रहितः स पत्र कर्मरहस्पडाता अत्रति, 'पूर्व से वते प् कर्ण्या पूर्व स अपरेतकर्मा मदति स पूर्व निद्धः कर्मनम्थन रहितो भवति 'पूर्व से वते पू कर्ण्या पूर्व स अपरेतकर्मा मदति स पूर्व निद्धः कर्मनम्थन रहितो भवति 'पूर्व से वते पू मंत्रकारप् वन्तीति मनसार्थ' एवं स व्यन्तकारको म गति स प्र मिछा क्रमिश्च पकारको अवकारप् वन्तीति मनसार्थ' एवं स व्यन्तकारको म गति स प्र मिछा क्रमिश्च पकारको अवति, इत्याख्यात्र मू -उक्तवकारेग म तिपादितं तीर्थक्रता मगरतेति ॥ पूर्व २४॥

प्लम्-तत्थ खलु मगवया छज्जीवनिकाया हेऊ पण्णता, तं जहा-पुढवीकाए जाव तसकाए. से जहाणामए मम असायं दंडेण वा मुद्वीण वा लेल्रूण वा कवालेण वा आउटिज्जमाण-स्स वा हम्ममाणस्स वा तज्जिजमाणस्स वा ताडिजमाणस्स वा परियाविज्जमाणस्य वा किलामिज्जयाणस्स वा उदविज्ज-माणस्स वा जाव लोमुक्खणणमायम वि हिंमाकारगं दुक्खें भयं पडिसंवेदोमे इच्चे i जाण सब्धे जीवा सब्वे मुया सब्वे पाणा सब्वे सत्ता दंडेण वा जाव कवालेण वा आउटिज्जमाणा वा

में कहना हूं कि पूर्वादि के दिशाओं से आता हुआ जो माधु परि-घह और आरंग से रहिन है, वही कमें के स्वका को जानता है। इस प्रकार षह समस्त कमों से रहिन होकर कमों का क्षय करता है। सावच कमों का अनुष्ठान करने वाले गृहस्थ, शाक्ष्य आदि अपण तथा प्राह्मण कमों का क्षय करने में समर्थ नहीं होते। सुधनात्वामी जम्बू सावमी आदि शिल्पों से कहते हैं। यही तीर्थकरों का करर है।।?आ

હું કહું છું કે પૂર્વ વિગેરે છ હિશાઓ એચી આવેલા જે સાધુ. પરિ ગ્રિહ અને આરંબ હિનાના છે, એજ કર્માના સ્વરૂપને જાગે છે આ પપાથો તે સઘળા કર્મીથી રહિત થઈને કર્માના ક્ષય કરે છે. સાવઘ કર્મોનું અનુ-ધ્ઠાન કરવાવાળા ગુક્રવ્ય શાકથ વિગેરે શ્રમણ તથા ખ્રદ્દાછ કર્મોના ક્ષય કરવામાં સમર્થ થતા નથી

સુધ માંસ્વામી જગ્ણૂસ્વામી વિષેર શિષ્યોને ઠહે છે કે – માજ લીથ ક વિતું કથન છે.' હવલા

स॰ १७

llo

इम्ममाणा वा ताज्जिज्जमाणा वा ताडिज्जमाणा वा परियाविः क्जमाणां वा किलामिजमाणां वा उद्दविजनमाणां वा जाव लोमुक्लणणमायमवि हिंसाकारगं दुक्लं भयं पडिसंवेदेति, एवं मआ सब्वे पाणा जाव सत्ता ण हंतडवा ण अडकावेयव्वा ण परिघेतव्वा ण परितावेयव्वा ण उद्दवेयव्या। से बेमि जे य अतीता जे य पद्धपन्ना जे य आगमिस्सा अरिइंता भगवंता सब्वे ते एवमाइक्ख़ांति एवं भासंति एवं पण्णवेंति एवं परू-वेंति-सब्वे पाणा जाव सत्ता ण हंतब्वा ण अङ्जावेयब्वा ण परिघेतव्दा ण परितावेयव्दा ण उद्देयव्दा एस थम्मे धुवे णिइए सासए समिचलोगं खेयन्तेहिं पवेइए, एवं से भिक्सू विरए पाणाइवायाओ जाव विरए परिग्गहाओ णो दंतपक्ला-लगैणं दंते पक्खालेजा णो अंजणं णो वमणं णौ धूवणं णो सं परियाविएज्जा। से भिक्स्तू अकिरिए अऌ्सए अकोहे अमाणे अमार अलाहे उत्रसंते परिनिब्वुडे जो आसंसं पुरओ करेजा, इमेण में दिट्ठेण वा सुएण वा मएण वा विन्नाएण वा इमेण वा सुचरियतवनियमवंभचेरवासेण वा इमेग वा जायाः मायावुत्तिएण धम्मेण इओ चुए पेचा देवे सिया कामभोगाणं-वसवत्ती सिद्धेवा अटुक्खमसुभेवा पत्थ वि सिया पत्थ वि णो सिया, से भिक्लू सदेहि अमुच्छिए स्वोई अमुच्छिए गंधेहि अमुच्छिए रसहि अमुच्छिए फासहि अमुच्छिए विरए कोहाओ माणाओं मायाओं लोभाओं पेज्जाओं दोसाओं कलहाओ

क्षमयायैवोधिनी टोका हि. थु. म. १ पुण्डरीकनामाग्ययनम् UU. अब्भक्ताणाओं वेसुन्नाओं परपरिवाराओं अरहर्ग्ईओं माया-मोसाओ मिच्छादंसणसल्लाओ इह से महतो आयाणाओ उषसंते उत्रट्रिए पडिविरए से भित्रखू। जे इमे तसथावरा पाणा भवंति ते णो सयं समारंभइ णो अण्णेहिं समारंभावेइ अन्ने समारंभते विन समणुजाणइ, इह से महतो आयाणाओ उवसंते उत्रट्रिए पडिविरए से भिवखू। जे इमे कामभोगा सचित्ता वा अचित्ता वा ते णो सयं परिगिण्हइ णो अन्लेणं परिगिण्हा वेइ अन्नं परिगिण्हंतं पि ण समणुजाणइ इइ से महतो आयाणाओ उवसंते उवहिए पडिविरए से भिक्स्तू। जं पि य इमं संपराइयं कम्म कज्जइ, णो ते सयं करेइ णो अण्णेणं कारवेइ अन्नं पि करेंतं ण समणुजाणइ इइ से महतो आयाणाओ उवसंते उव-हिए पडिविरए से भिवखू जाणेज्जा असणं वा ४ अस्ति पडि-याए एगं साहम्मियं समुद्दिस्स पाणाई भूयाई जीवाई सत्ताई समारंभ समुद्दिस्स कीतं पामिचं अच्छिजं अणिसट्टं अभिहडं आहट्टुद्रेसियं तं चेइयं सिया तं णो सयं सुंजइ णो अण्णेणं भुंजावेइ अग्नं पि मुंजंतं ण समणुजाणइ, इह से महतो आयाणाओ उवसंते उबट्टिए पडिविरए से भिवखू। अह पुणेवं आणेज्जा, सं जहा विउनइ तेसिं परकमे जस्सट्टा से बेह्य सिया, तं जहा अप्पणो पुत्ताइणट्टाप जाव आएसाए पुढो पनहेणाए सामासाए पायरासाए संणिहिसंणिचओ किण्जइ इह प्रपत्ति माणवाणं भोषणाप तत्थ भिवख् परकडं परणिट्रियमुख्त-

#### **स**त्रहता संस्कृ

मुप्पायणेसणासुद्धं सत्थाईयं सत्थवारेणामियं अविहिसियं एसियं वेसियं सामुदाणियं पत्तमसणं कारणटूापमाणजुत्तं अवखोवंजण-वणलेवणभूगं संजमजायामायावत्तियं बिलमित पःनगभूषणे अप्पाणेणं आहारं आहारेका। अन्नं अन्तकाले पाणं पाणकाले वर्ष वरथकाले लेगं लेगकाले सयगं सयगकाले। से भिषलू। मायन्ते अलयरं दिसं अणुदिसं वा पडिवन्ने धन्मं आह्वले विभष किटे उवट्रिपसु वा अणुवट्रिपसु वा सुस्मूसमाणेसु पवेइए, संति-विरतिं उवसमं निव्वाणं सोयावियं अग्जरियं महवियं लाघवियं अजइवाइपं सच्चेसिं पाणाणं सब्वेतिं सूयाणं जाव सत्ताणं अणुवाई किहए धम्मं। से भिवखू धम्मं किहमाणे णो अन्नस्स हेउं धम्म-माइक्लेजा, णो पाणरत हेउं धम्ममाइक्लेडजा, णो वत्थस्स हेउं धम्मनःइक्खेचा, णो लेगस्स हेउं धम्ममाइक्खेजा, णो संयगस्स हेउं धम्ममाइक्खेजा, णो अन्नेसिं विरूक्त्वाणं कामभोगाणं हेउं धम्मामाइबखेजा, अगिलाए धम्ममाइ करेजा नन्नरथ कम्मनिजन रट्टाए धम्ममाइक्खेजा। इह खलु तस्स भिक्खुस्स अंतिए धम्मं सोचा जिसम्म उद्दाणेणं उद्दाय वीरा अस्ति धम्मे समुद्रिया जे त्रस भिषखुस्स अंतिष धम्मं सोच्चा णिसम्म सम्मं उट्ठाणेणं इहाय वीरा अस्ति भम्मे समुहिया ते प्वंसक्वो वगया ते प्वं संबो-वरता से एवं सब्वोवसंसा से एवं सब्बताए परिनिब्बुड तिबेमि। प्तं से भिवखू भागही भग्मविऊ णियागपडिरण्णे से जहेयं बुहयं। अदुवा पत्रे पडमवरपोंडरीयं अदुवा अपते प उमदरपोंडरीयं, समयार्थबोधिनां टोका हि, अ. म. १ पुण्डतिक्रनामाध्यधन ( १३)

एवं से भिक्खू परिग्गायकम्मे परिण्गायसंगे परिण्णायगेहवासे उवसंते समिए मुहिए सया जए, रेत्रं वयणिउजे, तं जहा-समणेइ वा माहणेइ वा खंतेइ वा दंतेइ वा गुनेइ वा मुतेइ वा इसीइ वा मुर्गाइ वा कईइ वा विऊड़ वा भिक्खूइ वा खूहेइ वा तीरट्टोइ वा घरणकरणपारविर्डानवीमे ॥सू० १५॥

तत्र खन्द्र भगवता पड्नीसनिकाया हेतवः भग्नसाः। तद्यथा--छान्त प्रथित्रीकायोः यावम् जसकायः, तद्ययां नाम ममाऽवासं दण्डेन वा मुष्टिता वा ले हुना वा कपाछेन वा आकुटचपानस्य वा इत्यधानस्य था, तर्ज्यमानस्य वा, ताञ्चवानस्य वा, परिताप्यमानां चा कडाम्यनानस्य वा उद्वेण्यमानस्य वा रोबोरल्वनवर्त्रात्रवयि हिंसाहारकं दुः व भर्ष मनिसंवेदयामि या १४ स्येवं जानीहि सर्वे जीवाः सतीथि भूगति सर्वे पायाः सर्वे सरवाः द्श्डेन वा यागत् कथालेन वा अक्नुट्यामाना या इत्यमना वा तर्ज्य मध्ना या वाडवामाना वा परिताप्यमाना वा कलम्बमध्या वा उद्वेश्वमाना ना यावद् रोमोत्खनननात्रमपि दिसाकारकं दुःखं भयं मतिसंत्रेदयन्ति । एवं झात्वा सर्वे प्राणा यातत् सरवाः न हन्तव्याः, नाऽऽताययितव्यः, न परिप्राक्षाः, न परितावपिक्षत्र्याः न उद्वेनश्वित्र्याः, अयं ब्रवीनि ये वात्तीताः ये च मत्युलनाः येचाऽऽगामिष्यन्तोऽईन्तो भगवन्तः सर्वे ते एवमाख्यान्ति एवं भाषन्ते एवं मज्ञापयन्ति एवं मरूपयस्ति युर्वे माणाः यावत् सत्त्राः न हरप्रव्याः, नाऽव्रापयि-तब्वाः, न परित्र छाः, न परिताःयितञ्याः, नोद्वेत्रवितत्र्याः, एष धर्मः ध्रुवः नित्यः शाश्वनः समेत्य जोकं खेदबैः पत्रेदिनः । एवं म मिशु विंरतः पाणातिपानात यावद् विस्तः परिवहात्, नो दन्त रक्षाल्लनेन दन्त न् प्रक्षालयेत्, नो अजनं नो बमनं नो पूर्वनं नो तं परिपिवेत् । स भिक्षुरकिःः अन्द्रफः अकोधः अमानः अमायः अजोवः उपशान्तः परिनिईटः नो अक्षांगे पुर्त्तः कुर्गत्-अनेने मम इंब्टेन वा श्रुतेन वा मलेन वा विद्वातेन वा अनेन वा सुचन्तितपोनियमवस्यंधर्भ वासेन वा अनेन वा पात्रामात्रावृत्तिना भर्मेण इतश्च्युतः पेत्यं देतः स्याम् ाकामः भोगाः खलु वश्वर्तिनः सिद्धो षा अदुःखः अग्रु मो ता अगऽरि स्यादशर्णन स्यात् । स भिक्षः अन्तेषु अमूर्विंडतः, रूपेषु भपूर्विंडतः गन्धेषु अमूर्विंडाः रसेषु ल्वमूर हिंछतः स्वर्धेषु अम्स्डिजः दिरतः कोषाद् मानःद मायायाः लोभात् वेम्णः देमात् क इहाइ अभ्याख्यानात् पेशून्यात् परपरोवादाद अरतिरतिभ्याम्, भायाम्याम्याम्

ন্দছনাৰ বৃষ্

मिथगदर्शनप्तरुपाद इति स-महत आदानाद उ छाल्ताः उपस्थितः प्रतिवित्ताः स भिश्चः । ये इमे त्रतस्थावराः भःणः भवन्ति तान् न स्वयं समार्भते नाऽन्यैः समारम्भयति अन्यान् सनारभनोऽवि न समतनातातीति स महन-भादातात-अग्रान्त उपस्पितः मतिनिस्तः स भिक्षः । ये इमे काममोगाः सनिना वा अविना बा तान न स्वयं पतिष्ठहाति नाऽन्येन पतिप्राइपति, जन्यपथि पतिष्ठहत्तवि न समनुजानाति इति स महन आदानात् उपशान्त उपस्थितः भतिविरतः स विश्वः । यदपि चेदं साध्यरायिकं कर्म कियते न ततः स्वयं करोति नाऽन्येन कार-यति, अन्यमपि क्रुईन्तं न समन्ननानाति इति स महा आदानातु उपशान्त ध्वरिधतः प्रतिविस्तः स भिश्चः जानीयाद् अग्ननं ना ४ एतत् प्रतिव्रया एकं साधर्मिकं सम्नदिवय प्राणान भुवानि जीवान गरा.न समारभ्य समुद्धिय कीतम् उचतकम् आच्छेधन् अनिस्टिष् अभ्यःहतम् अःहःयोदेशिकं तच्चेतदत्तं स्यात् तन्तो स्वयं भ्रवक्ति नाऽन्येन भोजयति अन्यमपि भुझौंतं न समलज,नातीति स महत आदानावु उपशान्तु उपस्थितः महित्रिरतः सु हिक्षः । अथ पुनरेवं जानीयात तद्यथा-विचते ते संपराकमे यदर्थीय ते इमे स्युः, तद्यथा-आत्मनः पुत्राधवाँप यावदादेशाय प्रवक्त मग्रहणार्थं इशामाश्राय भातराज्ञाप सन्निधितन्ति-चथः किश्ते इह एतेवां मानवानां भोजनाव तथ भिक्षः परक्रतं परिनिष्ठित मुद्रमोत्पादनैषणाशुद्धं कस्रातीतं अस्र रिणाधितम् अविहिसितम् एषितं वैषिकं साग्रद।निकं माध्वमग्रनं कारणार्थीय ममाणयुक्तम् अश्लोषाञ्चनवणछेपनभूतं संयम-यात्रामात्रावृत्तिकं विळमिव एन्नगभूतेनात्मना आहारमाहरेतु । अत्नमन्त्रकाले पानं पानकाले बस्ने बस्नकाले जयनं जयनकाले शयनं जयनकाले । स मिक्षः मात्रावः-अन्यतरां दिश्व मनुदिशं वा प्रतिपत्नो धर्ममाखवा (येतु विभजेत की चे पेतु ) उपस्थितेषु वा अनुपस्थितेषु वा शुश्रूपमाणेषु भवेदयेव भान्तितिरतिम् उपभमं निर्वाणं भीचम् जार्जव माईव लाघरम् अनेतिपारिक सर्वेषां मःणानां सर्वेषां भूतानां यावत् सम्बार नावतुविचिन्स्य कीर्क्तयेद् धर्मप् । स पिसु धर्ने कीर्त्तपन् नो अन्नस्य हेनोः धर्म श्वावश्लीत, नो पानकस्प हेतोः धर्ममाचलीत, नो वस्तृत्य हेतोः धर्ममावल्लीत, नो खयनस्य हेतीः धर्ममाचश्चीत, नो श्ववनस्य हेतोः धर्मपाचश्चीत, तो अन्येषां विद-परूपाणां काममोगानां हेतोः धर्ममावक्षीत, अग्ठानो धर्षमावक्षीत, नाऽन्यव कर्मनिर्जरायांव धर्ममाचश्चीत । इह खु तस्य मिसे रन्तिके धर्व क्रुत्वा निश्रम्ब उत्थाने तोस्थाय बी गः अस्मिन् धर्मे समुस्थिताः ये तस्य मिक्षोर न्तिके धर्म अस्ता निष्ठम्य सम्पगुत्यानेन अर्थाय बीराः अरि न धर्मे समुस्थिता रते एवं सर्वेषिगताः

समयार्थकोधिनी टीका द्वि. सु. म. १ पुण्डरीक्षनामाध्ययनम्

tits

ते प्व संजीपरताः ते प्व संजीपशान्ताः ते एवं संवीध्यतया परिनिर्द्वता इति प्रवीमि । एवं स मिश्चः धमार्थी धर्मवित् नियागवतिपन्नः तष् पर्थदक्षत्तम् । अथवा भाष्तः पद्यवरपुण्डरीकम् अथवा अभाष्तः पद्यवरपुण्डरीकम् एवं स मिश्चः परिकातकर्भा परिवातसङ्गः परिवातग्रहवास उपधान्तः समितः सहितः सदा वतः स एवं वचनीयः तद्यथा अभग इति वा, माहन इति वा, लाग्त इति वा, दान्त इति वा गुष्त इति वा मुक्त इति वा ऋषिरिति वा मुनिरिति वा कुति रिति वा विद्वान् इति वा मिश्चरिति वा रूक्ष इति वा ठीरार्थीं वा चरणकरणपारवित् इति वा, इति ववीमि ॥स्व ६५॥

टीका-- 'तस्थ खछ भगस्या' तत्र खड-इति निश्चयेन भगपता-तीर्थकरेग 'छडजीवनिकाया हेऊ पल्लचा' परजीवनिकायाः कर्भवन्धस्य हेतवः-कारणानि मइप्ताः-कथिताः तं जहा' त्या - 'पुटती जाव तसकाव्' प्रथिती खावत् प्रस-कायः, अत्र यावस्पदेन अपकायादारभ्य वनस्पतिकायान्तानां चतुर्णा ग्रहणं भवति, तथा च--पृथिवीकायादि त्रसकायान्ता एते पद्द नीवनिकायाः कर्मवन्धस्य कारणा-नीत्यर्थः 'से जहाणामभ्' स यथानामकः 'दंडेग वा' दण्डेन-यण्टया वा 'ग्रुट्ठीण वा' ग्रुष्टिना वा 'छेन्द्रण वा' लेण्डेन-यण्टया वा 'ग्रुट्ठीण वा' ग्रुष्टिना वा 'छेन्द्रण वा' लेण्डेन कारेण वा' कपालेन वा घटर्छपरेणेश्वर्थः, 'आडट्टिजनमाणस्स' आक्रुय्यमानस्य-मार्थमाणस्य 'हम्प्रमाणस्स' हन्यमानस्य-इनन क्रियमाणस्य 'अज्ञिज्जमाणस्स वा' तर्ज्यमान स्य वा--अङ्गुल्यादिकं श्रदर्थ म॰मुत्पाद्यमानस्य 'ताडिज्जमाणस्स वा' ताड्य-

'तस्थ खन्दु भगवया' इत्यादि।

टीकार्थ - निश्चय ही तीर्थंकर भगवान् ने छह जीवनिकायों का कर्मवन्त्र का कारण कहा है। जैसे पृथित्रीकाय, अप्काय, तेजस्काय, बायुकाय, वनस्पतिकाय और जसकाय । ये पट्ट जीवनिकाय कर्मवन्ध के कारण हैं। जैसे कोई डंडे से, मुट्ठी से, ढेठे या ईट के टुकडे से या ठीकरे से मुझ को मारता है, पीटता है, अंगुठी आदि दिखला कर

'तत्व खलु भगवया' छत्याहि

ટીકાર્થ — નિશ્ચય જ લીર્થ કર લગવાને છ જીવનિકાચેલ્ને કર્મ મધતું કારસ કહેલ છે. જેમકે-પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વહ્યુગાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય આ છ જીવનિકાય કર્મ બંધના કારણ રૂપ છે. જેમ કાઇ ડાંડાથી, સુકીથી, ઢખલાથી, અથવા ઇટિના ટુગ્ડાથી અથવા ઠીકરાથી મને મારે, કે આંગળી વિગેરે બતાવીને લાય બતાવે, ચાબુક વિગેરેથી માર મારે, સંતાપ £44



मॅक्टिंब-कडायीतादिना, 'परियायिंग्जमाणेस्स वा' परिताध्यमानस्य वा-परिताप वदसी वा 'किल्मॅंमिंग्लमांगस्स वा' वलाम्यमानस्य वा-वलेलंप्रमुत्यायमानस्य 'उद्दे विण्डमणिस्स का' इंद्रेण्यमानस्य वा याद्या ताद्यप्रद्वेगेप्रपदवे माप्यतः 'मॅमें वसापं' मॅम अमोर्च-तथा मे दुखं मबति कि बहुना 'जाब' पावत् 'रोष्ठकलण्य-वायपवि' लोमोश्वलनमावमपि-लोमोत्पाटनमावमति करोति 'हिसाकार्स्स दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्दं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्तं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्तं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि जन्ति दुक्तं मयं पडिसंवेदेमि' हिंसाकारक दुःखं भयं मतिसो त्याप्ति, ताडनादि त्रित्त या पान म्वयति हे शिष्य ! इत्ये म्व' प्रा ते कवा स्वार्थे सात्ता' सर्वे भावाः सर्वे संस्वः 'दंहेण जाद कवाछेणं वा' दण्डेन वा यावत् क्रालित्त या, यात्रराद्य त्ताना 'हम्यमाणा वा' हत्यमाना ना यातं प्राप्त्यमागाः 'ताडिजनमाणा दा' तडव गर्या या - त्व्याना बा-मङ्गुह्यादि तर्जनां माप्यमाणाः 'ताडिजनमाणा दा' तडव गर्या या - त्व्या

भय उथव करता है, कोडे आदि से ताड़ना करता है, से सब पहुंबाता है, कछेदा उत्पन्न करता है या किसी मकार का उपद्रव करता है, तो जैसे मुझ को दुख्य उत्पन्न होता है, अधिक क्या कहा जाय पायत् कोई एक रोम यो उख्य इता है जो मैं दिशाडारी युख्य को अनुनव करता हूं, सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी स कहते हैं लेह जम्बू ! इसी बकार पह भी जानो कि मनो पानी सभी भूव, सभी जीव और मनो नहव छंडे से यादत् टेकरे से, यादत् दाख से खुटी तथा हैट का दुकडा ममझ बेना चाहिए, मारे जाते हैं, च बुक आदि से पंटें जाने हैं, आह्र 'दु:बी' किये जाते हैं, अंगु कि झादि दिखाकर भगवाय जाते

પદ્યાંચ ડે, ક્લેશ ઉતાન્ત કરે અથવા ઠાઇ પણ પ્રકારના ઉપદ્રવ કરે છે, તો જેન મને દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે, વિશેષ શું કહેવું ચાવત કાઈ એક રંવ ટું પણ ઉખાડે તો હું હિંસા રક દુઃખના અનુભર કરું છુ. સુધર્મારવામાં જ ભૂ રવામીને કરે છે-હે જગ્ભૂ એજ પ્રમાણે એ પણ સ્માછલા કે-સઘળા પ્રાદ્યિયા સઘળા ભૂતે, સઘળા જીવા મને સઘળા સત્વા ડંડાથી ચયવત્ ઠીંક્શાથી મંદ્રિયાં ચાવત શાખથી સુઠ્ઠિ તથા ઇંડના ટુન્ડા સનજવા સ્નાથી મારવામાં ભાવે, ચાબુક વિગેરેથી મારવામાં આવે, આહત અર્થાત્ દુ:ખી કરવામાં આવે આંગળી વિગેરે બતાવીતે ધમકાવામાં આવે

i t t e

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. थु. ब. १ पुण्डरोकनामाध्ययनम्

दिना, 'किलाभिज्जमाणा वा' क्लाम्थमाना ना-जीतोष्णादिना क्लिश्यमानाः 'उद्दिज्जमाणा वा' उद्वेण्ययाना वा-भयादिना उद्वेगम्पदवं पाप्यप्राणाः किं बहना-'जाव ळोसुबल गणमायमवि' ळोमोरलननमात्रमवि-लोमोस्पाटनपात्रमपि 'हिंसाकारगं दुक्लं भयं यडिसंवेदेति' हिंसाकारकं दुःखं भयं प्रतिसंवेदयन्ति-अनुमवन्त्रि, यया मम ताडनादिना दुलं भवति तथा अन्येयामपि दुःखं मग्रती-स्पर्थः, 'वत्र' णच्त्रा' एवं ब्रास्त्रा 'सन्त्रे पाणाः जात्र सत्ता' सर्वे माणाः सर्वे जीवाः सर्वे भगः सर्वे सरगः, 'ण इंतव्या' न इन्तव्याः-इण्डादिमि ने ताडयि-त्रव्याः 'ण अज्जावेयव्यः' नाज्ञापयितव्याः जनमिमतकार्येषु न मद्र्वयितव्याः 'न परिघेत्तव्या' न परिग्रहीतव्याः--इमें मन अत्यादयो ममेलि कृत्वा परिग्रहरूपेज रवाधीनतया न स्वी कर्त्तव्याः, 'ण परितावेयव्या' न परितापयितव्याः-अन्त-हैं, भोजन-पानी रोक कर परितप्त किये जाते हैं, सर्दा गर्मी डारा सताये जाते हैं, भग दिखला कर इद्विग्न किये जाते हैं, अधिक क्या कहा जाय. उनका एक बाल 'केश' भी उखाडा जाता है तो वे भी हिंसाकारी दुःख का अनुभव करते हैं। अभिप्राय यह है कि जैसे ताड़न आदि करने से मुझे दुःख होता है, उसो प्रकार अन्य प्राणियों को भी दुःख होता है। ऐसा जान कर सप प्राणियों जीवों मूतों और सरबों को छंडा प्रादि से ताइन नहीं करना चाहिए, उन्हें अनिष्ठ कार्यों में प्रवृत्त नहीं करना चाहिए, 'यह मेरे मृत्य 'नौ कर' आदि है' ऐसा सम-इति उन्हें अपने अधीन नहीं बनाना चाहिए अर्थात् उनकी स्वाधीनता का हनन नहीं करना चाहिए, और उनके भोजन पान में रुतावट डाल कर पीडित नहीं करना चाहिए और ऐसा कोई कार्य नहीं करना चाहिए जिससे वे चबराहट में पड़ते हों।

ભાજન કે પાણી રાકીને સ'તાપવઃળા કરવામાં આવે, શદિ ગામે દ્વારા સ'તા-પવામાં આવે, લય બતાવીને ઉદ્વેગ પહેાંચાડવામાં આવે. વિશેષ શું કહેવું તેના એક વ.ળ પણ ઉખાડવામાં આવે તા પણ તેઓ હિંસા જતક દુઃખના અનુલવ કરે છે. કહેવાના અભિપ્રાય એ છે કે-- જેમ મારવા વિગેરેથી મને દુઃખ થાય છે, એજ પ્રમાણે અન્ય પ્રાષ્ટ્રિયોને પણ દુઃખ થાય છે, તેમ સમ છને સઘળા પ્રાબ્ધિયા જીવા, ભૂતા અને સત્વાને ડ'ડા વિગેરેથી મારવા ન નેઇએ. તેઓને અનિષ્ટ કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત કરાવવા ન નેઇએ. 'આ મારા નાકરા વિગેરે છે, તેમ સમજીને તેઓને પોતાને આધીન બનાવવા ન નેઈએ. અર્થાત્ તેઓના રવાધીન પણાના નાશ કરવા ન નેઈએ. તેએના ભાજન વિગેરમાં રાકાણ કરીને તેમને પીડા પહેાંચાડવી ન નેઈએ. અને એવુ કાઇ કાર્ય કરવું ન નેઈએ કે--જેનાથી તેએ ગલરાઇ જાય.

सु॰ १८

### स्**म्छतसम्**षे

पानाधवरोधेन न पीडनीयाः 'व उद्देयठरा' नोद्रेत्रयित्रव्याः - उद्विग्ना न कार्याः 'से बेमि' तदइं सुर्थमस्वामी ल्रीमि- कथयामि, 'जे अतीता' येऽतिताः - भून-बाळेऽधूवन केवछ्छानि निर्वाणमभूतयः, 'जे य पद्धप्वन्ना' ये च मत्थुत्पन्नाः -इदानीं विधन्ते कृषभादयः 'जे य मागामिस्सा' ये चागनिष्यन्तः -- पद्मनाम् वः 'बरिइंवा मगवंता' अर्हग्तो भगवन्तः 'सञ्चे ते' सर्वे ते 'एरामाइव्हांति' एव-मारूयान्ति -- उपदिश्वन्ति, सुर्थमस्वामी कथयति -- मो भोः शिष्याः? सोऽद्दमेव कथयामि 'न कश्विज्जीवो इन्त्रच्यो न परितापनीयः, एवमेराझोपदेशः शरूपणा च अतोताऽनागतवर्तपानानां तीर्थकराधामिति। 'एवं मासंति' एवं मापन्ते ते तीर्थकराः 'एवं पण्पवेति' एवं मझापयन्ति -- मादिशन्ति 'एवं पह्तति' एवं पद्द पद्दित-परूपणां कुर्वन्ति यत् 'सच्चे पाणा जाव सत्ता व हं रच्या' सर्वे पाणा यावत् सत्त्वा न इन्तच्या दण्डादिभिः, 'ज अज्जावेयच्या' नाझापयित्तच्या अनभिष्रेतकार्येष्ठ, 'ज परिचे रच्या' न परिग्रहोत्तच्याः -- इमे मम भृत्या इति मन्य-

में कहता हूं-अतीत काल में केवलज्ञानी निर्वाणा सागर आदि नामक जो अईन्त भगवान हो चुके हैं, वर्त्तपान से अप्रम अजित संभव आदि तीर्थकर हुए हैं और भविष्यत् काल में जो पद्मना न झूर-सेन सुपार्श्व आदि तीर्थकर होंगे, उन सप का यही कथन है। सुप्रमी स्वामी कहते हैं-हे जम्जू ! मैं करता हूं कि किसी भी जीव का हनन महीं करना चाहिए, किसी को सन्ताप नहीं पहुंचाना चाहिए, यह आंज्ञा, उपदेश और प्ररूपणा अतीत वर्त्तमान और भविष्यत् कालीन सभी तीर्थकरों की है। सभी तीर्थकर ऐसी ही प्ररूपणा करते हैं कि सभी प्राणी भून जीव और सन्द हनन करने पोग्य नहीं हैं, आज्ञा हेने योग्य नहीं हैं, अधीन बनाने पोग्य नहीं है, परितायनीय नहीं है,

હું કઠું છું. — ભ્તકાળમાં કેવળ જ્ઞાનવાળા નિર્વાણી સાગર વિગેરે નામના જે અહેંત લગવાન થઇ ચૂકચા છે, વર્તામાનમાં ઝાયસ, અજીત, સંભવ, વિગેરે તીર્થં કરા થયા છે, અને ભવિષ્યમાં જે રલનાભ શૂસ્સેન સુપાર્શ્વ વિગેરે તીર્યં કરા થશે તેઓ સલળાનું એજ કથન છે.

સુધર્માસ્વામી કહે છે— હે જમ્બૂ હું કહું છું કે કેઇ પણ જીવની હિંકા કરવી ન જેઇએ ઠેઇને પણ સંતાપ પહેાંચાડવા ન જેઈએ આ આત્રા ઉપદેશ, અને પરૂપણા અતી કાળ, ભૂવકાળ, વર્તમાન કાળ અને જવિષ્ય કાળના તીર્થં કરાની છે. સ્ઘળા તીર્થં કરા એવું કહે છે. એવી જ પ્રરૂપણા કરે છે, ડે–સઘળા પાણી ભૂત, જીવ, અને સત્વા હનન કરવાને યાઝ્ય નથી. આત્રા કરવા યાગ્ય નથી, આપીન બનાવવાને ચેઝ્ય નથી.

समयार्थवोधिनी दीका द्वि. श्रु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

मानेन परिग्रहरूपेग स्वाधीनतपा न स्वीकार्थाः 'ण परितावेयव्या' न परिताप-**यित**त्र्याः ~अन्नपानाधवरोधेन, 'ण उदवेयव्या' नो द्वेत्रयितव्याः-उद्विग्ना न कार्याः 'पस धम्मे धुवे णीपए साम्रए' एव धर्मः-अर्हिसास्त्रह्य स्तीर्धकरप्रति-पादितो भवः सर्भदा स्थायी,-नित्यः उत्पादविनाशरहितः, शाश्वतः-सदैइड्ये व्यवस्थिता । 'सनिच छोगे खेवन्नेहि पवेहप' समेरा छोकान् खे (हैः मवेदितः, तै मंडाझये स्वीर्थकरैः केवळडानेन सर्वानेव लोकान् परिवाय-रपोऽहिंसारूगे भर्मों निरयो ध्रुशः मतियादितः । 'ध्वं से भिक्ख्-विरए पाणाःवायात्रो जाव विरव परिम्गाओ' एवं स भिक्षु विरतः माणातिपानाद् यावन् परिप्रहाद विरतः 'णो दंतपक बाल जेजें' नो दग्धमक्षाल नेत 'दंते पच बाले ज्ञा' दन्तान् प्रक्षालयेत, काष्ठादिना चूर्णेत दन्तान्ते र परिशोधयेत् । 'णो अंनर्ण' नो अञ्जनं क्रुवौत्-नेत्रयोः कज्जलादिना 'णो वमणं' नो वमनम् योगकियया औषध्यादिना वा वमने नैद कुर्याद्र। 'णो धुरगं' नो धुरनं सुपन्धितद्रव्येग वस्त्रादिकं नैद स्रवासयेत । अथवा-रोगशान्त्रये ध्रं न इत्यौत्। 'णो तं परियाविएजवा' नो उबेग पह चाने योग्य नहीं हैं। यह अहिंसा धर्म भव नित्य और ज्ञाश्वत है। अर्थात् सर्वदा स्थापी है, उत्पाद विनाज्ञ से रहित है और सदैव एक रूप से स्थित है। उन महापुरुषों ने समस्त लोक को केवल-ज्ञान से जान कर इस नित्य धुर और शांधत अहिंसाधम का प्रति-पादन किया 🕏 ।

बह मिक्ष, जो पाणातिपात से बिरत है यावत् परिग्रह से विरत है, दग्त प्रक्षालन से अर्थात् दानौन, चूर्ण आदि से अपने दांतों का प्रक्षालन न करे, नेत्रों में अंतन-काजल आदि न लगावे, योग किया या औषध के बारा वमन न करे, सुगंधित द्रव्य से बन्न आदि को सुबासित न करे या रोग की ज्ञान्ति केलिए घूर न देवे और न घून्नपान

પરિતાપ કરવાને ચાગ્ય નથી, ઉદ્વેગ પહોંચાડવા યાગ્ય નથી. આ અહિંસા ધર્મ, ધ્રુવ, નિત્ય, અને શાશ્વન છે. અર્થાત સર્ગદા સ્થાયી છે. ઉત્પાદ અને વિનાશ રહિત છે. અને સદા એક રૂપથી સ્થિત છે તે મકાપુરૂયે એ સઘળા લોકોને કેવળ જ્ઞાનથી બાણીને આ નિત્ય, ઘ્રુવ અને શાધ્વત એવા અદ્વિસા ધર્મનું પ્રતિપાદન કરેલ છે તે બિક્ષુ છે કે જે પાણાતિય.તથી વિસ્ત છે, થાવત્ પરિગ્રદ્ધથી વિસ્ત છે. હન્ત પ્રક્ષાલનથી અર્થાત્ દાતણ કે સ્વ્ય-પાવડર વિગ્રે રેથી પાતાના દાંતાને સાકૃત કરે. આંખામાં ઠાજળ વિગેર ન લગાવે, ચાપ્ત દ્વિયા અથવા આસડથી ઉલ્ટી ન કરે સુંગંધવાળા પદાથોથી કપડા વિગ્રેરને સુગ્રંથવાળા ન કરે. અથવા રાપ્તની શાન્તિ સાટે પૂપ કરે નહીં. તથા પૂસ

For Private And Personal Use Only

₹¥ø

ध्वकृतानस्त्रे

तं परिषिवेत्-कासादिरोगज्ञान्थ्यर्थं धुम्रवानं न क्रुयौत्। 'से भिक्ख्' स भिद्धः 'अकिरिए' अकियः-पावद्यकियया रहिाः 'अन्द्रमार' अन्द्रको-जीवर्हिसादि-व्यापाररहितः । 'अक्तोहे' अकोधः 'अमाणे' अनानः-मानरहितः 'अलोहे' अलोमः-जोमर्गजतः 'अमाप' अमापः-मायानाम परबञ्चनम् तदहितः । 'उदसंते' उपग्रान्तः-इन्द्रिय नो इन्द्रियदमकः । 'परिनिब्बुडे' परिन्द्वितः-कषायानलपश्चमेन शान्त इत्यर्थः, 'णो आसंसं पुरमो करेजना' नो आशंसां पुरतः कुर्यात-इडलोक-परलोकाशंसारहितः-वक्ष्यमाणमकारकपार्श्वसनमपि न इर्णात् , तयाहि-'हमेण मे दिहेण वा' अनेन मम इल्टेन वा 'सुर्गवा मए गवा विकारण वा' श्रुतेन वा मतेन वा विज्ञातेन वा 'इमेण वा ग्रुचरियतानियमधंभवेरवासेग वा' अनेत वा सचरिततपोनिषमामिग्रहरूपत्रकार्व्यवासेन वा 'इमेग वा जायानायावचिएणं' अनया वा यात्रामात्राष्ट्रत्या संयमपूर्वकशरीरयात्रानिर्वाहाय शुद्धाइरारादीनां ग्रहण कृतम् 'धम्मेणं' धर्मेण 'इभो चुर्' इतश्च्यु 'ः 'पेच्चा' मेल्य 'देवे मिया' देवः आदि करे। भिक्ष सावद्य किया से रहित हो, अखूपक अर्था र जीव-हिंसा आदि कार्यों से रहित हो कोच मान माया और लोभ से रहित इन्द्रियों का और मन का दमक करे, कषध्य रूपी अग्नि को प्रझान्त करके बीतल स्वरूप हो, इस लेक और परलोक संपंत्री कामना न करे, और यह इच्छा भी न करे कि मैंने यह जो झान देखा, खुना या मनन किया है अर्थात् अन का अभ्यास किया है, तपश्चरण किया है, नियमों का पालन किया है, नाना प्रकार के अभिग्रह धारण किए हैं, द्रिहामर्य का पालन किया है, इारीर की यात्रा का निर्वाह करने के लिए झुद्ध और प्रासुक आहार वान का सेवन किया है, धर्म का आचरण किया है, है, इस सब के फलस्वरूप यह भव त्यांग करने यर देव हो जाऊँ । सब

પાન વિગેરે પછુન કરે. બિક્ષુએ સાવય કિયાથી રહિત થવુ. અલૂવક અર્થાત જીવર્હિસા વિગેરે કાર્યોથી રહિત થવું કોધમાન માયા અને લેાભથી રહિત થવું. ઇન્દ્રિયા અને મનનું દમન કરે. કવાય રૂપી અગ્નિને શાંત કરીને શીતલ સ્વરૂપ .થાય આ લાક અને પરલાક સંખંધી કામના ન કરે. અને એવી ઇચ્છા પણુ ન કરે કે મેં જે આ જ્ઞાન જોયું, સાંભળ્યું અથવા મનન કર્યું છે. અર્થાત્ શ્રુતના અભ્યાસ કર્યો છે, તપશ્ચરણ કર્યું છે. નિયમાનું પાલન કર્યું છે. અનેક પ્રકારના અભિચડા ધારણ કર્યા છે, છાલચર્યનું પાલન કર્યું છે. શરીર ચાત્રાના નિર્વદ્ધ કરવા માટે શુદ્ધ અને પ્રાસક આહાર પાણીનું સેવન કર્યું છે, ધર્મનું ભાચરણ કર્યું છે, આ ભાષતા ફ્લાસ્ત્રરૂપ આ ભવના

#### समयाधैबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

स्याम् 'काममोगा ण वसदती' काममोगाः खछ वबर्धातनो मम स्युः 'सिद्धे वा अदुक्खमसूमे' सिद्धो वा अदुःखो वा ऽधुमो वा−सर्वे काषाः मदवीना भवेषुः-सिद्धयोऽणिमादिका वशवर्िनो भवन्तु~दुःखाद्यश्वभेभ्यो रहि।ो भवेषमिरमंव वाञ्छा कदापि साधना न कत्तेव्या । इतो न कर्त्तव्या ताहशी कामगा ? अनिय तत्वात, तत्राह-'प्रय कि सिया एत्य कि णो सिया' अत्रापि स्यात् अत्रापि नो स्यात् तरोमिः कापना कदाचिद्ववति-तथाविधविचित्रःशु मपरिणामात्, न वा भर्र्डोत्येवमनियमात्। 'से भिक्खु' स भिक्षु:-निरवयभिक्षणक्षीलः 'सद्देंहिं अमुच्छिष्' मनोहेषु १०देषु अमुच्छितोऽनासक्तः । 'रुवेदि अमुच्छिष्' रूपेषु -मनोहारिषु असदग्तुषु अमुच्छितः । 'गंधेहि अमुच्छिए' मन्त्रेषु अमुच्छितः । 'रसेहि अधुच्छिए' रसेषु अमूच्छिाः 'फासेहि अधुच्छिप' स्क्वेंषु अमूच्छिाः । 'चिरए कोहाओ-मलग् बो-माग ओ-जोमाओ-पेज्जाओ -दोसा बो-कल्हा बो-अध्यक्त्वाणात्री-पेसुन्ना श्री -परपरिवायात्री-अरहरइश्री' विरतः क्रोधःदु सानादु मायायाः लो मात् प्रम्णो द्वेपात् कल्रहाद् अम्पारूपानात् पैछनात् पर्परितादाद मकार के कामभोग मेरे अभीन हो जाए, अगिमा जादि अद्विपां मुझे प्राप्त हो जाएँ, मैं समस्त दुःग्वों और अशु मों से बच जाऊ । साधु को ऐसी आकांक्षा कदापि नहीं करनी चाहिए। क्योंकि तपस्या के बात कदाचित् कोई कामना पूरी होती है और कदाचित् नहीं भी होती। अर्थात् ऐमा कोई निपम नहीं है कि तपस्पा से प्रत्येक को प्रत्येक कामना पूरी हो ही जाव ।

भिक्षुमनोहर दाब्दों में आसक न हो, मनोज्ञ रूपो में आसकत न हो, इसी प्रकार गंभ रस और स्पर्दा में भी आमकत न हो। वह कोव, मान, प्राया, लो न, राग, द्वेप, कलह, अभ्याख्यान पैछून्य, पर-त्याय करीने देव लनी लाई. लघा प्रकारना क्षमसोगो। मारे आधीन यह लय अधिना विगेरे ऋदिओ। मने प्राप्त यह लय, हुं सवला हु:णे। अने अशुलेशी लयी लाई.

સાધુએ એવી આકાંક્ષા કચારેય પણ કરવી ન જોઇએ -કેમકે તપરયા દ્વારા કદાચ કેઇ કામના પૂરી થાય છે, અને ઠાેઈ કામના કદાચ પુરી ન પણ ઘાય. અર્ધાત્ એવા કાેઇ નિયમ નથી કે-તપસ્યાથી દરેકની સમગ્ર કામ-નાએ પૂરી થઈ જાય.

ભિક્ષુએાએ મનેહર જોવા શખ્દામાં આસક્તન થલું. મનાેજ્ઞ એવા સુંદર રૂપાેમાં અસક્ત ન થલું. એજ પ્રમાણે સુંદર ગાંધ સારા સારા રસા જાને સ્પર્શાેમાં પણ આસક્ત ન થલું. આ કોધ, માન, માયા, દ્વાેભ, રાગ દેવ, કલઢ અભ્યાખ્યાત, પૈશ્-્ય, પરપશ્વિાક સંચમમાં અરતિ-ગ્રાપ્તીતિ અને સ્યર

### स्वकृताल रूपे

बरविरतिभ्याम् 'माया मोसाओ' माय.एपाभ्याम् 'मित्र्छादंसगसरजाओ' मिधा-दर्शनञ्चल्यात् 'इइ से महतो आयाणाओ' इति स महत आहातात्-महतः कर्म बन्धनात् 'उनसंते उनहिंप' उपताःतः उास्तिाः 'पडितिरए से भिनस् मतिशिरतः सावधकायौत् मतिनिष्टतः स मिश्च: । 'जे इमे तसयावरा पाणा भरेति' ये इमे जसस्पाबराः माणा भर्ताता 'ते णो सपं सनारंगः णो अण्लेहि समारंभावेइ भन्ने समारमंते वा न समग्रजाणाः' तान् न स्वयं समारभते, नाऽप्यन्येः समार-\*मंचति, अन्यान समारभतो वा न समन्त्रानाति-नाऽन्वधोत्ते। 'इइ से महतो आयाणाओ उवसंते उवहिए पडिविरर से भिक्खू' इति स महत आदानादु । झान्तः-उपस्थितः प्रतिविरतः स भिश्चः। 'जे इमे काम्मोगा सवित्ता वा अवित्ता वा ते जो सयं गिण्डेइ जो अन्नेगं परिंगिण्डावेः, अन्नं परिंगिण्डतं पि ज समणू-जाणइ' ये इमे संसारे विद्यमानाः कामभोगाःस्तक् चन्दनवनि ग्रदिधिषयोषभोगाः सचित्ता वा अवित्ता वा वर्त्तन्ते तान् नो स्वयं परिग्रहाति-तद्विषयकं धरिवहं स्वयं न करोति, नो या अन्येन परिग्राहयति -परिग्रहं कारपति, अन्यं वा परिग्रहन्तमवि-त्तद्विपयक्षपरिग्रदं कुर्वन्तमधि न समन्त्रनामाति-नाऽन्नमोदते इत्पर्धः । "उड से परिवाद, संघम में आति, अमंग्रम में रति, माया यहन मुखावाद और मिथ्यादर्शन दाल्य से विरत हो । ऐसा साधु महान कर्मबन्ध से निग्स हो जाता है और सावच कार्य का त्याग कर देना है। यह जो झस और स्थावर प्राणी हैं, उनका न स्वयं आरं म करता है, न दूमरों से आरंभ करवाना है और न दूसरे आरंभ करने वालों का अनुमोदन करता है। वह महान कर्मवन्त्र से निष्टत्त हो जाता है । शुद्ध संयम में स्थित होता है और पाप से नियुत्त हो जाना है । वह पाछु सचित्त और अचित्त दोनों प्रकार के काम नोग के साधनों को न तो स्वयं ग्रहण करता है, न दसरे से महण करवाता है और न महण करने वाले

અસંચમમાં રતિ-પ્રીતિ માથા સુક્રલ મૃત્રાવાદ અને મિચ્પાદર્શન શક્યથી વિરત થવું. ઐવા સાધુ મહાન કમેં બાંધથી છૂટિ જાય છે, અને સાવઘ કાર્યોના ત્યાગ કરી દે છે. જે આ ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાછ્યું છે તેઓ સ્વયં આરંબ કરતા નથી. બીજાઐાથી આરંગ કરાવતા નથી. અને બીજા આરંબ કરવાવ ળાએાને ખતુમાદન આપતા નથી. તે મહાન કર્મબાંધનથી નિવૃત્ત થઇ જાય છે. અર્થાત્ છૂટિ જાય છે. શુદ્ધ સંચમમાં સ્થિત થાય છે. અને પાપથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. તે સાધુ સચિત્ત અને અચિત્ત અન્તે પ્રકારના કામલાગાના થાયનોને સ્વયં બ્રદ્ધ કરતા નથી તથા બીજાઓ પાંસે ગ્રહ્ય કરાવતા खमयायैं बोचिनी डीका दि सु. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनस्

महतो आपाणाओ उबसंते उरहिए पडिविरए से मिक्खु' स महत आदानास् उपश्चान्तः - उपस्थितः, प्रतिविरतः - सात्रद्य प्रायांत् प्रतिनिष्टतो अवति स मिन्न-रितिमारः । 'जं पि थ इमं संरराइयं कम्मं कण्डाइ' यदपि चेदं साम्परायिकं-संसारसम्बन्धिकवा गसम्बन्धि वा कर्म कियते 'जो तं सथं करेइ' नो उत स्वयं करोति 'णो अण्णेणं कारवेः' नो अन्येन कारयति, 'अन्नं पि करेतं ण समज्ज जाणइ' अन्यमपि क्रुन्न्तं न समनुत्रानाति । 'इइ से महतो आपाणात्रो' इति स महत आदानाद कर्मवन्धवात 'उरसंते उवद्विए पडिविरए' उपशान्तः-उपस्थितः -पतिविरतः 'से मिक्स् नाणेज्ना' स भिन्नः इति जानीयात् 'अक्षणं वा ४ अस्सिं पडियाए' अशनं वा पाने ना खादिमं वा स्नादिमं ना एतवत्रविधं नस्त एतत् प्रतिक्षया 'प्रां साहान्मियं नमुद्रिस्त' एकं साधार्मिकं समुद्रिय 'पाणाइं भूयाई जीवाई सत्ताई समारब्भ' माणानू भूतानि जीवान् सत्त्र.न समारम्य 'सम्-हिस्१' समहिदय 'कीतं पामिच्चं आच्छित्र्जं अणिसहं अभिहडं आहटटुइहेसियं' का अनुमोदन करता है। अतएव वह महान् कमंषन्धन से मुक्त हो जाता है, विद्याद्व संगम के अनुठान में लिगर है और संगल्त याथों से निवस है। संसार में जो साम्पराधिक कर्म किये जाते हैं अर्थांत कवाय-यचन होकर संमार की वृद्धि करने थाला कर्मवन्ध किया जाता है, उसे . बह साधु स्वयं नहीं करता है, दूसरे से नहीं करवाता है और न करने वाछे का अनुमोदन करता है। इस कारण वह महान् कर्मवन्य से मुक्त हो गया है, संयम में उवस्थित है और पाप से निवृत्त है।

साधु पदि ऐसा जाने कि गृहस्थने किसी एक साधु को उद्देश्य करके प्रागों, मूनों, जीवों और सत्त्र्यों का आरंभ करके अज्ञान, पान,

નથી. તથા ગ્રક્ષ્ણ કરવાવાળાને અનુમાદન આપતા નથી. તેથી જ તે મહાન્ કમંબ'ધથી મુક્ત થઈ જાય છે. વિશુદ્ધ સંયમના અનુષ્ઠાનમાં સ્થિત થાય છે. અને સલળા પાપાથી નિવૃત્ત થાય છે. સંસારમાં જે સાંપરાયિક કર્મો કર-કરવામાં આવે છે, અર્થાત કલાય શુક્ત થઇને સંસારની વૃદ્ધિ કરવાવાળા કર્મ બ'ધ કરવામાં આવે છે, તેને તે સાધુ સ્વય' કરતા નથી. બીજાએા પાસે કરાવતા નથી, તથા કરવાવાળાનું અનુમાદન પણ કરતા નથી. તે કારણધી તે મહાન્ કર્માબ'ધથી સુક્ત થઇ જાય છે. સંયમમાં ઉપસ્થિત થાય છે, અને પાપથી છૂટિ જાય છે.

ને સાધુ એવું સમજે કે ગૃહસ્થે કૈાઇ એક સાધુને ઉદૃેશીને પાણા, ભૂતા, જીવા અને સત્વે.ના આરંલ સમારંલ કરીને મશન, પાલ, ખાલિમ

क्रीतम्-१व्यं दरवा आनीतम् उद्यतकम्-इत्यविदानीतम्, आच्छेयं-इतविद्वरुगं-रकारेण पाप्तम्, अनिस्प्टम्-धनस्याभिनमनामः उत्र आनीतम् । अभ्यः इतम्-इत-विद्यामात् साधु सम्मुखमानीतम्, आहत्यौदेशिकम्-साधुमुन्दिय परिकर्तितं वतुर्विधं आहारमित्येवं यदि साधुजनियात् 'तं चेश्यं सिया' तच्चेदत्तं स्या । साधवे 'तं णो सयं मुजद्द' ताद्यमाहारादिकं साधुः नौ मुङ्के-नो मुझीत 'णो भण्णेणं मुंजावेद्द' नो अन्येन केनचिदपि भोजयति-मोजयेदित्यर्थः 'अन्तेवि मुंजतं ण समणुजाणद्द' अन्यम् दि मुझन्तं न समजुजानाति-न अनुमोद् ने-नानु म देत्तत्यर्थः 'इति से महतो आयणा त्रो' इति स साधुभेडत आदानात् कर्म बन्ध-नात् 'उत्संते' उपशान्तः 'उ बहित्र' उ रास्थितः 'पडिश्विर्प' मतिविरतः पू सेक माहारादिकं त्यजति-त्वस्मात् महाकर्मवन्धनात् मुक्तः शुदसंवमे उ रास्थितः-नायाः

खादिम और स्वादिम तैयार किया है, या साधु के लिए मूला देकर खरीदा है, किसी से उधार लिया है, किसी से बलल्कार करके छीना है, धन के स्वामी से पूछे विना छे लिया है, किसी ग्राम आदि से साधु के मन्मुख लाया है या साधु के निमित्त तैयार किया है तो ऐसे दिये गए या दिये जाने वाले आहार को साधु न स्वयं काम में लावे, न दूमरे को खिलावे और न खाने वाले का अनुवोदन करे। ऐसा करने वाला साधु महान कर्मधन्धन से बच जाता है, संयम में स्थित होता है और पार से निष्टन हो जाता है।

साधु को यदि ऐसा ज्ञात हो कि जिसके लिए आहार बनाया गया है, वे साधु के लिए नहीं बनाया है, किन्तु ग्रहस्थ के निमिक्त अथवा

અને સ્વાદિમ તૈયાર કરેલ છે, અથવા સાધુ માટે કીંમત આપીને ખરીદ કરેલ છે, કાેઇની પાંસે ઉધાર લીધેલ છે, કાેઇની પાંસે બલાત્કાર કરીને પડાવી લીધું છે, ધનના માલિકને પૂછ્યા વિના લઇ લીધું છે, કાેઈ ગામ તિગેરમાંથી સાધુની પાંસે લાવ્યા છે, અથળ સાધુને તિમિત્તે તૈયાર કરેલ છે, તાે એવી રીતે આપે ા ચ્યવા આપવામાં આવનારા આદ્ધારને સાધુ પાતે ઉપયાગમાં ન લે તથા બીજા કે તે અવરાવે નહીં તથા ખાનારાઓનું અનુમાદન ન કરે. એવું કરવાવાળા સાધુ મહાન કર્મ બંધથી ળચી જાય છે. સંયમમાં સ્થિત થાય છે, અને પાપથી નિતૃત્ત થાય છે.

સાધુના જાણવામાં મોયું આવે કે આ માહેર બનાવેલ છે, તે સાધુ ાટે બતવવામાં આવેલ નથરે, પરંતુ ગૃહત્ય માટે અથવા ધોતાના કટે તેથુ

ትህዓ

### समयावैयोघिनी डीका द्वि. धु.्म. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

मिष्टच्ध साधुर्विज्ञेयः । 'से मिक्सु भइ पुणेवं जाणेजा' स भिश्चभ्य पुनरेदं आमी-सह 'तं जहां विक्जर' तद्यया-विद्यते 'तेसिं परमकमे' तेथां पराकरा -सामर्थ-माहारनिर्वर्तनं अस्यारम्भ हति, 'जरसद्वा ते बेइयं सिया' यदबाँय ते इमे स्युः, ग्रह-स्थेन यदर्थमञ्जनादवी निर्मिता स्ते न साथतः - किन्तु ते इमे अन्ये, चत्स्वनामब्राइ-माइ-'तं जहा' इत्यादि। 'तं जहा' तथवा-'अप्पणो प्रसाइमद्वाद अव आप-साए' आत्मनः धुत्राधर्थीय यावदादेशाय-मात्मनोऽर्धे कृतं तथा धुत्राध्यर्थंय कृतम् मात्रीराजदासदासीकर्मकरार्थ छतं पदूर्गकार्थ कृतम् 'पुढो पहेणाय' पृथक् मगढ-णर्थि - प्रामान्तरप्रेषणाय कृतम् 'सामासाए' इयामाशाय- इयामा- रत्रिः तस्यां भोजनाथ निर्मितम् । अवता-'पायरासाए' मातराज्ञाप-मात्रभों बनाय 'संणिहि संणिच भो' समिधि सभिवयः-विशिष्टाहारनिष्पादनम् 'किज्मइ' किपते 'इइ एएसि माणवाणं भोगणाए' इंहैतेगां भातवानां भेजनाय सम्सदितमाहासदिकम् । 'तत्थ' तत्र 'भिक्खू' सिक्षुः 'परकृतम् - गृहस्थैः कृतम् 'परणिट्वियमुग्गमुष्यायणेसणासुद्धं सत्याइयं सत्थ्यरिणाभियं' परनिष्टि म्-गरार्थकृतम्, अत्र च जत्यारी भङ्गाः-तस्य कृतं तस्यैग निष्ठितम्,१, तस्य कृतम् अन्यस्य निष्ठितपुर, अन्यस्य कृतं अपने निमित्त उसने बनापा है तो ऐसे आधाकर्मिक आदि दोबों से रहित आहार को स्वीकार करने में साधु को कोई दोषनहों लगता। निदांष आहार भी शरीरनिवांह और संयन यात्रा के लिए ही यहूण

करना चाहिए।

तारपर्ध यह है कि माधु पदि ऐसा जाने कि यह आहार गृहस्थ ने अपने लिए या अपने पुत्रादि के लिए, पुत्रवधू के लिए, घाय के लिये दासदासियों के लिये कर्मधारियों के लिए, पाहुने के लिए भधवा ग्रामान्तर में मेजने के लिए बनाया है, अथवा व्यालू के लिए, पाइते के लिए बनाया है, या दूसरे मनुष्यों के लिए आहार का संच्य किया है, तो भिक्षु गृहस्थ के द्वारा निष्पादिन, दूसरे के लिर बनाये हुए जनावेब छे, तेर के स्थितिमां आधार्शर्मेंड विगेरे ढोधोयी रहित कोवा आहा-रनेर स्वीरंट करवामां साधुने डेर्ड पद्य देख लागतेर नथी. निर्देख आहार

પણ શરીરના નિર્વાહ અને સંધમ યાત્રા માટે જ ગ્રહણ કરવા જોઈ એ.

તાત્પર્ય એ છે કે—સાધુના જાણુવામાં જો એવું આવે કે આ આહાર ગૃહ્ય શ્રે પોતાના માટે અથવા પોતાના પુત્રાદિકા માટે કે પુત્રવધૂ માટે ધાય માટે દાસ દાસિયા માટે કામ કરનારાએા માટે પરાણાઓ માટે અથવા બીજે ઠેકાશે મોકલવા માટે બનાવેલ છે, અથવા વાળુ માટે કે તાસ્તા માટે બના-વેલ છે, અથવા બીજા કાેઇ માણસ માટે આહારના સંગ્રહ કરેલ છે. તા બિબ્રુ ગૃહસ્થ દ્વારા નિષ્વાદન કરેલ બીજા માટે બનાવેલ વિગેરે પ્રકારથી અહિયા લબ્ રૂલ ા રથય

तस्य निष्ठितम् ३, अव्यस्य छतम् अन्यस्य निष्ठितम् ४ अभ दितीयचतुर्यम्झौ विद्यदौ वावेद प्रासौ, उद्गमोत्पादने गणाशुद्धम्, अस्ताधीतम्, अस्तरिणामितम् । तम उद्गमोत्पादनैपणाशुद्धम्-उद्गमादिशेषरदिवोपगुद्धम्, अस्ताधीतम्-अम्यादि श्रस्त रुंपर्कादविची कृतम्, एवं शस्तपरिणामि म्-अम्यादिशस्तद्वाराऽ गि निर्जी कितम् अन्य थे कृतम् 'भविहिसियं' अधिहिसितं-हिंसादिसाङ्क्र्यरहितम् स्वकायपरकाय रहितम् अतएव सर्वमकारैरचिष्ठम् 'एसियं' एपितम्-एषणया पाप्तप्, 'वेसियं' वैषिकं केवल्याधुवेपमासम् 'सामुदाणियं' सामुदानिकम्-मधु करष्ट्रगा प्राक्षम्, 'पष्ठमसणं' माप्तमग्रनम् 'कारणद्वा' कारणार्थाय-क्षुपावेदनादि पट्कारणानि सन्ति, 'पमाणजुत्ते' प्रमाणयुक्तम्-नाऽपरिमितं प्रासं कदाचिदपि 'मक् नोवंनणवणलेत्व-भूयं' अक्षोपाजनम्त्रणलेपन भू प्म्-प्रध्रस्य-शक्तटस्य उपाजनमभ्यन्नः व्यास्य स्तिपनं तद्वमवाऽऽहारमहरेत् । 'संतमनः यामायावत्तियं' संयम--यात्रा मात्रा

इस प्रकार यहां चार भंग होते हैं -(१) तथ्य क्रुने तथ्या निछिषम् (२) तस्य कृतम् अन्यस्य निष्ठितम् (३) अन्यस्य कृतं तस्य निछिषम् , (४) अन्यस्य कृतम् अन्यस्य निछितम् । उद्गम उरपादना और एषणा संबंधी दोर्थों से रहित, अग्नि आदि दास्त्रों के द्वारा अचिस बनाए हुए एवं दास्त्रों द्वारा पूर्ण रूप से अन्तित बने हुए, हिंना आदि के सांकर्य (भेल सेल) से रहित अर्थात् सब प्रकार से अचिस, एषणा से प्राप्त, केवल साधुवेय के कारण पास हुए, मधुकरवृत्ति से प्रप्त हुए आहार को क्षुधावेदनीय आदि छह क'रणों से, प्रमाणयुक्त ही ग्रहण करे। प्रवाण का उन्लंबन करके कराणि ग्रहण न करे। वह भी गाड़ी को चलाने के लिए लगाए जाने वाले औंगना के समान अपना प्राद्य (ग्रवडा) पर लगाये जाने वाले छेप के ममान आहार को संयमयात्रा के निर्वाह के

ચર ભ'ગા (વિકલ્પ) થાય છે તે આ પ્રમાણે છે-(૧) તરવ દૂત તરપૈવ નિચ્ઠિતમ્ (૨) તરવ દૂતમ્ લગ્ચસ્ય નિચ્ઠિતમ્ (૩) લગ્ચમ્ય દુતં તરવ દૂતં તરપૈવ લગ્યસ્ય દૂતમ્ અન્યરય નિચ્ઠિતમ્ ઉદ્ગમ, ઉત્પાદના અને એવણા સંબંધી દેવાલી રહિત અગિ વિગેરથી અથવા શત્રો દ્વારા અચિત્ત બનાવેત તથા શત્રો દ્વારા પૂર્ણું રૂપથી અચિત્ત બનેલા હિંસા વિગેરેના ભેળસેળથી રહિન અથવા દરેક પ્રકારથી અચિત્ત, એવણાથી પ્રાપ્ત થયેલ, કેવળ સાધુ-વેષના કારણુથી જ પ્રાપ્ત થયેલ મધુકર ભગરાની વૃત્તિથી પ્રાપ્ત થયેલ અહારને સુધાવેદનીય વિગેરે છ કાર-શેાથી પ્રમાણ ચુબ્ત જ ગ્રહણ કરે. પ્રમાણનું ઉલ્લંધન કારણેથી જ પ્રાપ્ત થયેલ આહાર બહલુ ન કરે. અને તે પણ ગાહને ચલાવવા માટે લગાવવામાં આવતા ઔગ્ગન (ગાડીના પૈડની ધરીમાં તેલ લગાવે તેની) માફક અથવા ઘા પર લગાવવામાં આવતા લેપની માફક સંયમ્ યાત્રાના નિર્વાહ સાટે જ

### समयार्थवोधिनी टोका द्वि. श्रु. त्र. १ पुण्डरोकनामाध्यवनम्

इतिकम् 'बिऌमित्र पन्नगभुयेण' किर्िनत् पद्मगभूनेन 'मप्पःणेथं' आत्मना 'आहारमाहरेजाा' आहारमाहरेत् सर्वदोपरहितं स्वल्पं यावाा संयग-शरीरनिवहि मवेत-तानदेर संक्रुचिनेन आत्मना सर्प इनाऽऽहार स्रीक्रुपति यथा सर्पः श्रीत्रं निलं प्रविधति तथैत्र स्ताइनएकत् आहारं क्राति इत्पर्धः, 'अन्नं अन्तरुले पाणं पाण-काले' अन्त-मोज्यम् अन्त हाले पानं जलम्, पानकाले परुष यः कालः त्रसिम् काले एव तस्प व्यवहारः करणीयः, 'वर्त्य वर्त्य काले' वस्त्रं वस्त्र काले-पदा बल्लस्यावश्यकवा भवे नई ग्राह्य प् नान्यथा, 'छे गं ले गकाले' लयनं छपन काले. छीवतैऽस्मिन्निति छवनं गृहम् वर्गदिहान्ने अन्यद्। तु अनियमः 'सयणं सयण-काल्ने' श्रयनं शपनकाले-जिनकरितनां महरमात्रम्, स्थशिकरितनां महरद्वयं नाधिकं अपनीयम्, सर्वे वस्तु स्व स्व काले एव ग्रुडोयात, न तु कालातिकमे । 'से मिक्यू मायरने अलगरं दिवनणुदिवं वा पडिकरने' स मिक्स मांत्रझोऽस्यतरां दिशं-दिशाम् अद्रुदिशं-दिशान्तरं ना प्रतिप्रज्ञः - भाश्रितो विहरन् गत इरवर्धः, लिए ग्रहण करे। जैते सर्प सीधा पिल में प्रवेश काता है, उसी प्रकार साध स्वार लिएविना ही भोजन करे। इस प्रकार मिश्च अब के समय में अब और पानी के मनय पानो ग्रहण करता है। जब बख्न की आब-इयक्ता हो तभो चम्न ग्रहण करता है, अश्वया नहीं ! रुपनगृह भो वर्षा आदि के स रय में प्रहण करना है, दूसरे समय के लिए नियम नहीं है। द्यायन के समय शागन को महम करता है। जिन करनी साधु के लिए द्यायन काल एक महर का भौर स्थविर कल्पियों के लिए दो महर का होताहै, इससे अधिक नहीं। तास्पर्य यह है कि वह प्रध्येक चस्तु उचित समय पर ही छेना है. समय का उल्लंघन करके नहीं। ऐसा कमें की मर्यांडा को जानने याला माथु कियो दिशा, विदिशा या देश में विध-

ભાહાર ગ્રહ્યુ કરે. જેમ સાપ સીધે જ દરમાં પ્રવેશ કરે છે, એજ પ્રમાથે સાધુએ સ્વાદ લીધા વિનાજ અહાર લેવા નેઇએ. આ પ્રમાથે નિક્ષુ ભતના સમયમાં અન્ન અને પઃશીના સમયમાં પાણી ગ્રહ્ય કરે છે. અને જ્યારે વસની જરૂર હોય ત્યારે જ વસ ગ્રહ્યુ કરે છે, તે શિવાય નહીં લયન-ઘર પથુ વર્ષા કાળના સમયે ગ્રહ્યુ કરે છે. તે શિવાયના સમય માટે નિયમ નથી, શયતના સમયે શગ્યા∽પથારીને ગ્રહ્યુ કરે છે. જીનકલ્પી સાધુ માટે શયન કાળ એક પ્રહરના અને સ્થવિર કલ્પિકોને માટે બે પહારના હોય છે. તેનાથી વિશેષ હોતા નથી, કહેવાનું તાસ્પર્ય એ છે કે-તે દરેક વસ્તુ ચાેચ્ય સમયે જ ગ્રહ્યુ કરે છે. સમયતું ઉલ્ટાંયન કરીને લેતા નથી. એવા સાધુ-કર્મની મર્યાદાને જાણવાવાળા સાધુ કાેઇ પણ દિશા કે વિદિશામાં કે દેશમાં

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

'धम्मं माइनसे विभए किन्दे' अहिंसा लक्षणं धर्ममारु राषयेत् विभजेत्र कीत्तैयेत्-सावधनिरवधविमागं कुर्थात् 'उवद्विएस वा अणुतद्विएस वा सुरुद्वसमाणेस प्वेयप' उपस्थितेषु वा-धर्भनुद्वधोपस्थितेषु अनुवस्थितेषु वा-कौतुरुद्धद्वधौपस्थितेषु, शुश्रूथमाणेषु श्रोतुमिच्छुषु भवेदयेत्-जिनचचनानुसारेण निरवधधर्म ठत्फलं च उपदिशेत् । 'संति चिरतिं उत्रसमं निव्वाणं सोयरियं अज्जतियं मद्दवियं लक्ष्तलं च उपदिशेत् । 'संति चिरतिं उत्रसमं निव्वाणं सोयरियं अज्जतियं मद्दवियं लक्ष्तलं च उपदिशेत् । 'संति चिरतिं उत्रसमं निव्वाणं सोयरियं अज्जतियं मद्दवियं लक्ष्तलं च उपदिशेत् । 'संति चिरतिं उत्रसमं निव्वाणं सोयरियं अज्जतियं मद्दवियं लक्ष्तलं च उपदिशेत् । 'संति चिरतिं उत्रसमं निव्वाणं सोयरियं अज्जतियं मद्दवियं अणतिवातियं' शाग्तिम्-प्राणाधिपातादिविरमणम् चिरतिम्-इन्द्रिप नो इन्द्रिय-जपम्, अपन्नमम्, निर्वाणम्-अशेषदु खरदितम्, शौचम्, आर्जवम्, मार्दवय्, लाधरम्, अनतिपातिकम्, तत्र सौवम्-मार्धद्वरूरम्-पार्जतम्-सर्ख्योपेतम्, मार्दत्रम्- मद्द्रमावयुक्तम्, लाधरम् अनतिपातिकम्-प्रार्णतेपातादिरदितमहिंसा लक्षणम् 'सच्वेसि पाणाणं' सर्वे पां प्रणानाम् 'सेव्वेसि भूथाणं' सर्वे पा भूतानाम् 'जाव सत्ताणं' यावत् सन्धानाम्-जीवाताम् 'अणुराइं किट्टए धन्मं' अनुविदित्स्य कीर्चसेद्धर्मम् साधुः माणिनां कल्याणं विचार्यं मोक्षं द्यान्विप्रमृत्तिम् च देयोपन्नमा-दियुक्तं धर्मं कीत्त्तेयत् । 'से भिक्ष् धम्मं किट्रनाणे णो मन्तस्त धम्ममाइन्र्लेज्जा'

रता हुआ घर्म का उपदेश करे एवं सावय निरवय का विभाग करे। सुनने के इच्छुक जो धर्म करने के लिए उपस्थित हैं अथवा अनुप-स्थित हैं, उन्हें जिनवच्चन के अनुमार निर्दीष घर्म और धर्म के फल की प्ररूपणा करे। शान्ति, विरति इन्द्रिप और मन की विजय, उप शम समस्त दुःखो से रहित निर्वाण, शौच मन की शुद्धि सरलना, सदुना, लाघव और अहिंसा का, समस्त प्राणिधों, भूनों, जीवों और सर्वों के कल्याण का विचार करके उपदेश करे। अर्थात् प्राणियों के करूयाण का विचार करके उपदेश करे। अर्थात् प्राणियों के करूयाण का विचार करके मोक्ष, शान्ति, दया' उपशम आदि घर्म का उपदेश करे।

વિચરતા થકા ધર્મના ઉપદેશ કરે. તેમજ સાવઘ અને નિસ્વધના વિભાગ કરે. સાંભળવાની ઇચ્છા વાળા જે ધર્મ કરવા તત્પર છે, અથવા અનુપરિધત છે, તેઓને જીન વચન પ્રમાણે નિર્દોધ ધર્મ અને ધર્મના ફળની પ્રરૂપણા કરે. શાન્તિ, વિરતિ ઇન્દ્રિય અને મનના વિજય ઉપશમ-સલળા દુ:ખાથી રદિત એવા નિર્વાણ માક્ષ શૈચ-મનની શુદ્ધિ સરલપણુ, સુદુ-કાેમળપણું, લાયવ અને અહિંસાના સઘળા પ્રાણિયા ભૂતા, જીવા, અને સત્વાના કલ્યા ણુના વિશાર કરીને ઉપદેશ કરે. અર્ધાત્ પ્રાભિયાના કલ્યાણુના વિચાર કરીને માક્ષ, શ નિ, દયા, ઉપશમ વિગેરે ધર્મના ઉપદેશ કરે.

## समयार्थवोधिनी टीका हि. क्षु. च. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

धर्म कीचिंग्रन् स मिश्च:-नो अन्तरम हेतोः कारणात धर्ममावसीत । 'णो पण्पस हेउं धम्ममाइखेडवा' नो पानस्य हेतोः धर्ममावसीत, 'णो वत्यस्स हेउं धम्ममाइखेडवा' नो वसस्य हेतोः धर्ममाचसीत 'णो लेणस्सहेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो लगनस्य-वसते हेंगो धर्मशावसीत 'णो लेणस्सहेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो छगनस्य-वसते हेंगो धर्मशावसीत 'णो स्वप्रस्स हेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो अग्येपां विरूग्रह्याणाम्-अनेकमकाराणां काममोगाणं हेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो अग्येपां विरूग्रह्याणाम्-अनेकमकाराणां काममोगाणं हेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो अग्येपां विरूग्रह्याणाम्-अनेकमकाराणां काममोगाणां हेउं धम्ममाइक्खेडवा' नो अग्येपां विरूग्रह्याणाम्-अनेकमकाराणां काममोगानां हेडोः-प्रव्हादिवि स्वनिमित्तं धर्ममावसीत ! 'मगिलाए'वग्राः-अग्लानतया 'धम्ममाइक्खेडना' धर्ममावसीत 'नन्तत्य कम्मनिज्वरहाए धम्म-माइक्खेडजा' नाऽन्यव कर्मनिर्वरात् धर्ममावसीत ! क्रमित्रिंगाव्यतिस्क्तिकल्ज-नभिगन्धाय धर्मी देवे स साधुमिः कर्त्तव्यः । 'इड खेठु तरम मिक्खुन्म अंतिए धम्मं मोच्चा' इद खन्ज तर्ग किसोग्वितके धर्म खुन्दा 'णितम्न' निशम्प-हृदये ऽरधार्य 'उट्टाणेणं उद्वाय वीरा अस्ति धम्मे समुडिया' उत्थानेत-प्रव्रधया उर्याय एहादिकं परित्यजत दीक्षां गृहोत्वा वीराः-कर्मविदारणसामध्यवन्तः-

धर्म का उपदेश करता हुना साधु अन्न प्राप्ति के लिए उपदेश न करे, पानी की प्राप्ति के लिए धर्म का उपदेश न करे चस्त्र के सिए धर्म का उपदेश न करे, उपाथय पाने के लिए धर्म का उपदेश न करे, शाय्या प्राप्त करने के लिए धर्म का उपदेश न करे, या विविध मक्तार के काम भोगों को प्राप्त करने के लिए धर्म का उपदेश न करे। अग्लान भाव से धर्म का उपदेश करे। कर्मनिर्जरा के सिवाय अग्य किसी भी प्रयोजन से धर्म का उपदेश नहीं करना चाहिए।

मिक्षु से भर्म को खनकर और हृत्य में घारण करके चीर-काले विदारण में समर्थ पुरुष दीक्षा अंगीकार करके, गृहत्याम करके आईत

ધર્મના ઉપદેશ કરતા થકા સાધુ અન્નતી પ્રાપ્તિ માટે ઉપદેશ ન કરે. પાણીની પ્રાપ્તિ માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે, વસ્ત માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. ઉપાશ્રય મેળવવા માટે ધર્મના ઉહેશ ન કરે. શબ્યા પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. અથવા જુદા જુદા પ્રકારના કામલાગોને પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. અથવા જુદા જુદા પ્રકારના કામલાગોને પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. અથવા જુદા જુદા પ્રકારના કામલાગોને પ્રાપ્ત કરવા માટે ધર્મના ઉપદેશ ન કરે. અગ્લાન ભાવથી ધર્મના ઉપદેશ કરે કર્મની નિર્જરા શિવાય બીજા કેઈ પછ્યુ પ્રયાજન માટે ધર્મના ઉપદેશ કરવા ન બેઈએ.

િ બિક્ષુ પાંસેથી ધર્મતું ક્રવલ કરીને તેમજ તેને હૃદયમાં ધારણ કરીને વીર-કર્મ વિદાયલ કરવામાં સમર્થ પુરૂષ દીક્ષાના સ્વીકાર કરીને તથા ઘરના.

### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

मसिन आईतधर्मे समुस्थिताः-उद्या भान्ता 'ते एवं सन्तोत्राया' ते बीग एवं सर्वोग्गनाः सर्वमोक्षकारणं सम्पग्द्र्शगक्रात्रवारिजञ्क्षणं प्राप्ताः, ते प्वं सब्वोवश्ता' ते एवं सर्गे रत्ताः--सर्वेभ्धः -गर्वनाद्यक्र्मम्य उपरताः-निद्दधाः, 'ते एवं सन्त्रोव्श्तंता' ते एवं सर्थोग्वान्ताः - कित क्षयाः 'ते एवं सब्पचाए परिनिब्बुडत्ति' ते एवं सर्वोत्श्वान्ताः - कित क्षयाः 'ते एवं सब्पचाए परिनिब्बुडत्ति' ते एवं सर्वोत्श्वान्ताः - कित क्षयाः 'ते एवं सब्पचाए परिनिब्बुडत्ति' ते एवं सर्वोत्श्वान्ताः - कित क्षयाः 'ते एवं सब्पचाए परिनिब्बुडत्ति' ते एवं सर्वात्श्वत्या-सर्वं भावेन परिनिर्ष्टत्ताः-राध्यविष्ठिष्टा एव सर्वकर्मक्षत्रकारका भवन्त्रीति 'वेभि' वर्त्तामि-कथपामि-सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं कथयति-हे जम्बू शिष्य ! यया मया मपात स्तीर्थकराच्छ्रुत तथैर तुभ्यं कथयासि, 'एवं से जिक्ख्' एवं स भिञ्चः 'धम्मद्दी धम्मविद्य नियागपडिकण्णे' धर्मार्थो-प्र्येः-अत्वत्रारित्राख्यस्तेनार्थी, धर्मवित्-सर्वोत्पत्रिविशुद्धिर्धमं त्रानाति, नियागपतिएल्तः-नियागः--मोक्षः शुद्द-संयमो वा तं प्राप्तः, 'से' तत् 'जहेयं बुःय' यथेरग्रुक्तम् स साधुः-द्रोत्तत्राद्वि फा प्रणे रूप से क्षय करते हैं। वे चीर पुरुष सम्पन्दर्द्यात्र झान आरित्र का प्रणे रूप से क्षय करते हैं।

श्री सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं-हे जम्बू! मैंने भग-वान तीर्थकर से जिसा खना है, वैसा ही तुम से कहता हूं।

इस प्रकार वह सिक्षु श्रुत चारिज रूप धर्म का अर्थी होता है, विद्युद्ध धर्म का ज्ञाता होना है और मोक्ष या संघय को पाप्त होता है। त्यांग કरीने आर्ढत-अर्ढ त ભगवाने ઉपदेश કरेशा धर्म मां ઉद्य नवाणा अनी लय छे. ते वीर पुरुषे। सम्यष्ट्रज्ञान, सम्यष्ट्दर्शन, सम्पष्ट्यास्त्रि अने सम्यष्ट् तम रूप मेक्ष मार्जने प्राप्त हरे છे. અने सवणा सावद्य इमीधी रहिन अनी लाध छे. तेको। अधा क इपायेने छात्रि देय छे अने केक सवणा हम्दीना पूर्ण पद्यांधी क्षय हरे છे.

શ્રી સુધર્માસ્વામી જગ્મપ્રવામીને કડે છે કે---હે જગ્મ ! મે' લગવાન્ તીર્યંકરની પાંસેથી જે પ્રમાણે સાંભળ્યું છે, એજ પ્રમાણે તમાને કઠું છું. આ પ્રમાણે તે ભિક્ષુ શ્રુતચારિત્ર રૂપ ધર્મની કામના વાળા હોય છે. વિશ્વહ ધર્મને જાણનાસ હાય છે. અને મેહ્સ અથવા સંધરને પ્રાપ્ત કરે

# .समयार्थवोधिनो टीका द्वि. क्ष. स. १ पुण्डरीकनामाध्ययनम्

षेषु पञ्चमः 'अदुवा पत्ते पउमवरपोंडरीयं' मयवा अवाहः पद्मवरपुण्डरीकम्-.स स्वेतकमलं प्राप्तो न वा किन्तु-स एव सर्वेभ्यः श्रेष्ठः, 'प्वं से भिवस् परिण्यान यकम्पं' एवं स सिन्धः परिझातकर्मा, परिझातं कर्म येन सः, परिण्यायसंगे' परिझातसङ्गः-परिझातः वाझ आभ्यन्तरश्व सङ्कः-सम्बन्धो येन सः, तत्र वाझसङ्गः-जनकजननीपुत्रपौधादिरूप आभ्यन्तरश्व सङ्कः-कपायादिः, इपरिझया एतेषां कटु-करक्रसिति झात्वा भत्यारू गान्यरिझ्या परित्यक्तः 'उवसंते' उपद्यान्तो जितेन्द्रियः 'समिप सडिए' समितः सहितः-पश्च प्रसिद्यक्तः 'उवसंते' उपद्यान्तो जितेन्द्रियः 'समिप सडिए' समितः सहितः-पश्च प्रसित्यक्तः 'उत्रसंते' उपद्यान्तो जितेन्द्रियः 'समिप सडिए' समितः सहितः-पश्च प्रमितिमिः सम्वन्नः, 'सया जप' सदा यतः-झानादि गुणसम्पन्नः, से.' स साधुः-पत्नं वरूपमागप्रकारेण 'वयाणिडजे' 'वचनो यो वक्तव्यः, 'तं इहा' तद्यया-'समणेति वा अमण इति वा माहन इति वा 'संतेति वा झान्त इति वा क्षान्त्वादिग्रुणयुक्तः 'दंते ति वा' दान्डो जितेन्द्रिय इति वा, 'यत्ते ति वा 'सुप्त इति वा 'सुत्तेति वा' युक्त इति वा, 'इसीझ् वा' ऋषिरिति वा भुणीइ पा' मुनिरिति वा 'सुत्तेत्रि वा 'क्रे इत्रा' क्रियिति वा विऊड् स्थ

ऐसा साधु पूर्वोक्त पुरुषों में पांचवां पुरुष है। यह उत्तम पुण्डसेक को प्राप्त करे अथवा न करे, किन्तु वही मप से श्रेष्ठ है। ऐसा वह भिक्षु कर्म के स्वरूप को जानने वाला, बाह्य और अभ्यन्तर संपंत्रों का ज्ञाता अर्था र माता पिता पुत्र पौत्र आदि के बाख संबंध को और कपाय आदि के आभ्यन्तर संबंध को ज्ञपरिज्ञा से कटुक फल देने वाला जान कर प्रस्थारूपान परिज्ञा से स्याग देता है। जितेन्द्रिय, पांच समितियों से सम्पन्न, सदा पतनाझील ज्ञानादि गुणों से युक्त ऐसा बह साधु इन इान्हों द्वारा कहने योग्य होता है-अपनण, माइन, क्षान्त क्षमा आदि

છે. ઐવા સાધુ પૂર્વોક્રત પુરૂષેામાં પંચમા પુરૂષ છે, તે એ ઉત્તમ એવા પુંઠ રીક-કમળને પ્રાપ્ત કરે, અથવા ન કરે પરંતુ એજ સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. એવા તે બિક્ષુ કર્મના સ્વરૂપને જાણવા વાળા, બાદ્ય-અહુરસા તથા આભ્યંતર-અંદ-રના સંબંધોને જારૂનાર અર્થાત્ માતા, પિતા, પુત્ર પૈત્ર વિગેરેના બાદ્ય-બદ્ધારના સંબંધને અને કષાય વિગેરેના આભ્યંતર-અંદરના સંબંધને જ્ઞપરિ-જ્ઞાથી કડવા કલ આપનાર જાણીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી, તેના ત્યાગ કરે છે. જીતેન્દ્રિય પાંચ સમિતિયાથી સુક્રત સદા યતનાશીલ જ્ઞાન વિગેરે ગુણાથી સુક્રત એવા તે સાધુ આ નીચે બતાવવામાં આવેલ શખ્દાને ચાગ્ય ગણાય છે. - શ્રમણ, માહન, ક્ષાન્ત, ક્ષમા વિગેરે ગુણાથી ચુક્રત, દાન્ત, જીતેન્દ્રિય, ગુપ્ત,

|                         | ध्य इता स्ट्रो                                                                                                          |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| बेहान् इति              | क 'मिक्सुनि वा' मिद्धरिति वा खोइ वा' रूक्ष इति वा 'तीरायीं                                                              |
| वि क 'वर                | ग करणपारविक जि वेभिंग वरण करण गारविदिति था इति अधीग                                                                     |
| व्ययामि स्              | ।<br>३१५।                                                                                                               |
| । इति                   | श्री निश्वक्षित्रयात- तगढ्वल्लभ-पसिद्धवाचक-पद्मदस्रभाषाः                                                                |
|                         | <b>छितर्राछत क्रजापारुाप क</b> र्मनिश्वद्रुपद्यपद्यनेकप्रन्थनिर्मापक,                                                   |
|                         | वादिमानवर्दक−श्रीझाहच्छत्रपति कोल्ढापुरराजमदच≁                                                                          |
|                         | 'जैनाचार्य' पदभूषित — कोल्झपुरराजगुरु-                                                                                  |
|                         | वाच्द्रब्रद्मवारि-जैनावार्य ~ जैनधर्मदिवाकर                                                                             |
|                         | −पूरूप श्री पासीलाख्वतिविरचितायां श्री                                                                                  |
|                         | " <b>ध्रश्रकृताङ्गयुत्रस्य" समयार्थ</b> वोधिन्या-                                                                       |
|                         | रूपायां व्याख्यायां द्वितीयश्रुतस्कन्धे<br>सः स्वयुग्धन्तुन्दन्तं स्वयुग्धन्तु                                          |
|                         | ॥ मथमाऽध्ययनं समाप्तम् ॥                                                                                                |
|                         | क्त, दान्त जितेन्द्रिय, गुप्त, मुक्त ऋषि, मुनि, कृत्री, विद्यान<br>, नीराथी और चरणकरणपारबित् ।<br>ऐसा मैं कहता हुं ॥१५॥ |
| जैनाचार्य               | जैनभर्मदिवाकर पूज्यश्री धामी शलजीमहाराजकृत                                                                              |
|                         | हताद्वमुत्र " को समयार्थपोधिनी व्याख्या का                                                                              |
|                         | प्रथम अध्यचन समाप्त                                                                                                     |
| સુપ્રત, ઝાવિ<br>પારવિત્ | ો, સુનિ, કૃતિ, વિદ્વાન, બિક્ષુ. રૂક્ષ, તીરાથી અને સ <b>રણ કરણ</b>                                                       |
|                         | પ્રમાથે, હું કહું છું. હવાયા                                                                                            |
|                         |                                                                                                                         |
| જેનાચાર્ય ક             | રેનધર્મદિવાકર પુ∝યશ્રી ઘાસીલાલજી મહાર.જકૃત 'સ્વકૃતાંગસ્વ'ની                                                             |
| જેનાચાર્ય ક             |                                                                                                                         |
| જેનાચાર્ય ક             | રેનધર્મદિવાકર પુ∝યશ્રી ઘાસીલાલજી મહાર.જકૃત 'સ્વકૃતાંગસ્વ'ની                                                             |
| જેનાચાર્ય ક             | રેનષમંદિવાકર પુ∝યશ્રી ઘાસીલાલજી મહાર.જકૃત 'સ્વકૃતાંગસ્વ' ની                                                             |
| <b>નેનાચાર્ય</b> ક      | રેનધર્મદિવાકર પુ∝યશ્રી ઘાસીલાલજી મહાર.જકૃત 'સ્વકૃતાંગસ્વ'ની                                                             |

્રપ્

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ किपास्थाननि कपणम्

अथ द्वितीयञ्चतस्कन्धस्य द्वितीयमध्ययनं धारम्यते-

इतीयश्रुत्तरकन्भस्य गतं प्रथमाऽघ्यपनं साम्पर्क द्वितीयमारभ्यते । अत्र भव-माऽध्ययने पुरुकरिणीपुण्डरीकटछान्तेनाऽयमर्थः समयितः न्यदिह भूखण्डे मोस कारणमजानन् परतीर्घीकः कर्मवन्भनात्र विद्वश्वति । किन्तु सम्यक्श्रद्धया पवित्रा-ऽन्द्रःकरणाः – रागद्वेषरहिता उत्तमा निर्ग्रन्थाः कर्मवन्धनानि त्रोटयित्ता मोसमासा-द्यन्ति । तथा – स्वकीयसद्रुपदेशात् – भन्यमपि धुक्तिमाजं कुर्वन्ति । तत्रेयं जिज्ञासा भवति – केन कारणेन जोतो बन्धमासादयति, केन च कारणकठारेण बन्धनं छित्त्वा मोक्षं प्राप्नोति । एतम्य प्रवनसारस्योत्तरहानाय द्वितीयाऽध्ययनं मर्व्तते । अस्मिक-

दिलीय अध्ययन

वृसरे अन्नत्तंघ का प्रथम अध्ययन समास हुमा, अब दूसरा अध्ययन का आरंभ किया जाता है। प्रथम अध्ययन में पुझ्करिणी और पुण्डरीक के दृष्टान्त द्वारा इस अर्थ का प्रतिपादन किया गया है कि इस मूमि पर मोक्ष के कारणों को न जानने वाछे परतीर्थिक कर्म यन्धन से मुक्त नहीं होते। किन्तु सम्यक् श्रद्धा से पवित्र अन्तःकरण वाछे, राग और देव से रहित उक्तम निर्प्रन्थ ही कर्मयन्धनों को तोड कर मुक्ति प्राप्त करते हैं तथा अपने सदुपदेश से दूसरों को भी मुक्ति का पात्र बनाते हैं।

अब प्रइन पह होता है कि जीव किस कारण से कर्मबंभ को मास होता है और किस कारण रूप कुठार से बन्धन को काट कर मोक्ष प्राप्त करता है ? इसी महत्व पूर्ण प्रइन का उत्तर देने के लिए दूसरा

બીજા અધ્યયનનાે પ્રારંભ---

બીજા શ્રુવસ્ક'ધનું પહેલું અધ્યયન સમાપ્ત થયું, હવે બીજા અધ્યયન નના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. પહેલા અધ્યયતમાં પુષ્કરિદ્ધી-વાવ અને પુંડરીક-કમળવા દષ્ટાંન્તથી આ વિષયતું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે કે-આ ભૂમિ પર માક્ષના કારણાને ન જાણનારા એવા પરતીર્થિકા કર્મના બંધથી સુક્રત થતા નથી. પરંતુ સમ્યક્ શ્રદ્ધાથી પવિત્ર અંતઃકરણવાળા શગ અને દ્વેષથી રહિત ઉત્તમ નિર્થ-થાજ કર્મના બંધનાને તાંકીને સુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. તથા પાતાના સદુપદેશથી બીજાઓને પણ સુક્રિત પ્રાપ્ત કરાવે છે.

હવે પ્રક્ષ એ ચાય છે કે—જીવ કૈવા કારણેહ્યી કર્મ બંધને પ્રાપ્ત થાય છે, અને કયા કારણ રૂપ કુકાડાથી બંધનને કાર્પોતે મેક્સ પ્રાપ્ત કરે છે ? આ મકતવ ભરેલા પ્રક્ષના ઉત્તર આપવા માટે આ બીજું અધ્યયન ઘુ૦ ૨૦

#### स्त्रकत इस स्त्री

. 148

ष्ययने द्वादशकियाऱ्यानेव बन्धनं त्रयोदशकियास्यानेन मोझो मविष्यतीति कविषाद्वयिष्यति । यद्यपि बन्धनमुक्तिकारयोः चर्श्वामावपि संहना, स्मापि-बेझेपेण महत्वां तां विस्तरेज प्रस्तोष्यत्तीति महद्वैविष्टरचम् । वा पुरुषा स्वक्तीय कर्माणि अपयित्यिच्छति-स मयमतो द्वादश्वकारककियास्यानं जानीयात् । तृद्जु कियां परित्यच्य कर्मवन्धनं श्ळ्ययन् मोक्षमारु स्यात्, अनेन म्कारेण इद्दाऽघ्ययने द्वादशकियास्यानानां दर्णनं करिष्यते । अत पतस्याऽघ्ययनस्य कियास्यानाऽघ्ययनमिति चाव भनति । मधनचडनादिव्यापार एव कियासव्यान्या

आध्ययन प्रारंग किया जाता है। इस अध्ययन में यारह स्थानों से बन्धन और तैरह किया स्थानों से मोक्ष होता है, यह प्रतिपादन किया जायगा। यद्यपि बन्ध और मोक्ष के कारणों की चर्चा पहछे भी हो खुकी है किन्तु वह संक्षेप से हुई है। यहां वह विस्तार पूर्वक की जाएगी। यह इस अध्ययन की विद्योधना है।

जो पुरुष अपने कमों वा श्रंय करना चाहता है, उसे सर्व प्रथम बारइ किया स्थानों को जान छेना चाहिए। तश्पद्दवात् वह उनको परित्याग करके कमें ग्लंध को दिाधिल करता हुआ मोश्न का भागी होता है। रस कारण इस अध्ययन में वारह कियास्थानों का वर्णन किया जाएगा। इसीलिए इस अध्ययन को 'कियास्थानाध्ययन' नाम दिया गया है।

चलना-फिरना आदि व्यापार ही 'किया' दाव्द का अर्थ है। किया

પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. આ અધ્યયનમાં બાય ક્રિયા સ્થાને થી બન્ધન અને તેર ક્રિયા સ્થાનાથી માક્ષ થાય છે, આ વિષયનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ**શે.** તે કે બંધ અને માક્ષના કારણોની ચર્ચા પહેલાં પણ થઇ સુકી છે, પરંતુ તે સંક્ષેપથી થઇ છે, અહિયાં તે વિસ્તાર પૂર્વક કરવામાં આવશે. એ આ અધ્યયનનું વિશિબ્દ પણું છે.

જે પુરુષ પોતાનાં કમાંના સગ કરવાની હેચ્છા રાખે છે, તેણે સૌથી પાંદેલાં ભાર કિયા સ્થાનોને જાણી દ્વેવા જોઇએ. તે પછી તે ગોના પહિલાગ કરીને કર્મ અન્ધનને શિથિલ (ઢીલું) અનાવતા થકા મેસના ભાગી થાય છે. આ કારણ્યુથી આ અધ્યયનમાં ભાર કિયા સ્થાનોનું વર્ણન કરવામાં આવશે. તેથી જ આ અધ્યયનને 'ક્રિયાસ્થાન ધ્યયન' એ નામ આપવામાં આવેલ છે.

ચાલલું કુરલું વિગેરે વ્યાયાર એટલે કે પ્રવૃત્તિ એજ ફિયા શખ્યતા

संमयावेवीचिती दीका दि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

मदति । क्रिथा द्वित्रा द्व्यकिणा-मावकि गच। तत्र घट स्टादिकिंगंपारॅथ्यं असीरान्तकिया-द्रव्यकिया भरति । भाषकिपाऽष्टप्रकास भरति, भयोगो-पाय-करणीय-समुदानेय्यांपप-सम्पत्स्व-सम्पक्षमिध्यास्व-क्रियाभे सत् । एतासां कियाणां स्वरूपं पथाम्धानं स्वत्रक्रते । पतिपादपिध्यते । एतासां क्रियाणां यत्स्यानं तत् किपास्थानम्, इश्येताद्दक्रियास्थानस्यैव मकुताऽध्ययने निर्वेचनं करिष्णते । जक्षः परवास्ललितादिगुणोपेतं मुन्नसुच्चारणीयम् ।

पूक्य-सूयं मे आउसंतेणं भगत्रया एतमक्खायं-इह खलु किरियाठाणे णामज्झयणे पण्णते, तस्त पां अयमढे, इह खलु रूंजुहेणं दुवे ठाणे एतमाहिज्जति, तं जहा-धम्मे चेव अधम्मे चेव उत्तसंते चेत अणुतसंते चेत्र। तथ्य णं जे से पढमस्स ठाणस्स अहम्मपक्खस्स तिभंगे, तस्स णं अयमट्ठे पण्णते, इह दो प्रकार की हो शे हे-द्रव्यक्रिया और भावकिया। घट पट आदि की किया से छेकर दारीर के अन्त तर् की किया द्रव्य कहलाती है। मार्वक्रिया भाठ प्रकार की हो शे हे-प्रयोग १, उपाय २, करणीय ३ समुदान ४, ईपांप ४५, सम्यत्त्व ६ और सम्यङ्भिध्यास्व ७ किया ८ इस कियाओं का स्वरूप खन्नकार स्वयं ही पधास्थान प्रतिपादन करे गे। इस कियाओं का स्थान कियास्थान कहलाता है। प्रकृत अध्ययन में इस किया क्या क्या ही व्याख्यान किया जाएगा। इसके अनन्तर मवलना आदि दोयों से रहित सन्न का उच्चारण करना चाहिए।

અર્થ છે. કિંગ એ પ્રકારની હેલ્ય છે. દ્રવ્યક્રિયા અને ભાવક્રિયા ઘટ પટ, વિગ્નેરની ક્રિયાથી લઈને શરીરના અંત સુધીની કિંપા દ્રવ્ય ક્રિયા કહેવાય છે. ભાવક્રિયા અઝ પ્રકારની હાેચ છે. તે આ પ્રમાથ્યુ છે. પ્રયાત ૧, ઉપ ચ કરજીય ૩, સસુડાન ૪, ઇર્યાપથ પ, સમ્યક્ત્વ ૬, અને સમ્યક્ મિચ્યાત્વ ૭, ક્રિયા ૮, આ ક્રિયાઓનું સ્પરૂપ સૂત્રકાર પેતે જ પ્રસંગોપાત ચથાસ્થાન પ્રતિપાદન કરશે. આ ક્રિયાઓનું સ્થન ક્રિયાસ્થાન કહેવાય છે. ચાલુ આ બીજા અધ્યયનમાં આ ક્રિયાઓનું જ વ્યાખ્યાન કરવામાં આવશે તે પછી શબલતા વિગેરે દાવેથી રહિન સૂત્રનું ઉચ્ચારથ ક્રિયું જોઈએ આં અધ્યયનનું પહેલું સૂત્ર 'સુવં મે સાલ્લ તેળે' ઇન્સિક્ટિ છે.

स् मकृता सदम

सलु पाइणं वा ४ संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-आरिया बेगे अणारिया वेगे उच्चागोया वेगे णीयागोया वेगे, कायमंता वेगे इस्समंता वेगे सुकण्णा वेगे दुवण्णा वेगे सुरूवा वेगे दुरूवा वेगे। तेसिं च णं इमं पयारू वे दंडसमादाणं संपेहाए तं जहा-गेरइएसु वा तिरिक्खजोणिएसु वा मणुस्सेसु वा देवेसु वा जे जावन्ने तहृष्पगारा पाणा विन्तृ वेयणं वेयंति। तेसिं पि य णं इमाइं तेरसकिरियाठाणाइं भवंतीति मक्खायं, तं जहा-अट्टा दंडेर अणट्टादंडे२ हिंसादंडे३ अकम्हादंडे४ दिद्याविपरियासियादंडे५ मोसवत्तिए६ अदिन्नादाणवत्तिए७ अज्झरधवत्तिएट माणव-त्तिए९ मित्तदोसवत्तिए१० मायावत्तिए११ लोभवात्तिए१२ इरि-यावत्तिए१३ ॥सू०१॥

छाया — अतं मया आयुष्पत ! तेन मगरता ए गारूवातम् इद खल्छ किया-स्थानं नाम अध्ययनं मझसम्, तस्य खरायमर्थः । इद खल्छ सामान्येन दे स्थाने एनमाख्यायेते तद्य श- धर्मश्वेर अधर्मश्वेत, उपशान्तश्वे। मनुपतान्तश्वेत । तत्र खल्छ यः स मयमस्य स्थानस्य अधर्मपक्षस्य विभङ्गः, तस्य खरायमर्थः मझप्तः । इद खल्छ माच्यां वा ४ सःस्थेकतये मनुष्या भदन्ति तद्यधा-आर्था एके, अनार्था एके, उच्च-गोत्रा एके, नी वगोत्रा एके, काय प्रना एके, हस्वतन्त एके, खवर्णा एके, दुर्वर्णा एके, सुरूपा एके, दुरूपा एके, तोषां च खल्तिदमेतन्यू यं दण्डसमादानं सम्प्रेक्ष्य तथया-नैस्थिकेषु ना तिर्यग्योनिकेषु वा मनुष्येषु ना देवेषु वा, ये चान्ये तथामकाराः माणाः विद्यांसो चेरनां चेदयन्ति, ते गामपि च खल्ड इभानि त्रयोदद्यकियास्याना-नि भवन्तीस्याख्यातम् । तद्य शा-अर्थदण्डः १ अनर्थदण्डः २ हिनादण्डः ३ अक स्माद्दण्डांश्व दृष्टिविय्यौ स्वण्डः ५ माध्यत्यिकः ६ अदत्तादान स्ययिकः १४ को मप्रत्यकिः ८ मानपत्ययिः १ मित्रदोषपत्ययिकः १० मायामत्ययिकः ११ को मप्रत्यकिः १२ ईर्थ्यापयिः ११ मित्रदोषपत्ययिकः १० मायाभत्ययिकः ११

### समयार्थबोधिनी टीका हि. खु. म. २ कि शस्याननि रूपणम्

'सुयं में आउसंतेणं' इत्यादि।

टीकार्थ---श्री सुधर्मास्वामी अपने जम्बू स्वामी आदि झिष्य सम्ह से कहते हैं---हे झिष्प ! आयुष्मान् भगव!न् महावीर तीर्थंकरने इस प्रकार कहा है। भगवान् ने जो कहा वह मैंने सुना है। वही किया-स्थान में तुम्हें कहता हं। जिसे सावधानचित्त होकर सुनो --

ટીકઃથ'— શ્રી સુધર્માસ્વામી જમ્બૂસ્વામી વિગેરે પેલ્લાના શિલ્યોને કહે છે કે---હે શિલ્યા ! વ્યાયુબ્યમાન લગવાન મહાવીર લીથે કરે આ પ્રમાણે કહ્યુ છે. લગવાને જે કહ્યું તે મેં સાલજ્યું છે. એજ કિયાલ્થાનનું સ્વરૂપ હું તમાને કહું છું તે તમા સાવધાન ચિત્તવાળા થઇને સાંમળા.

આ જીન શાસનમાં ક્રિયાસ્યાન નામતું ખધ્યયન કહેવામાં આવેલ છે, તેનેા અર્થ ઝે છે ઠે---સામાન્ચ પદ્યાથી બે સ્થાનેા આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે તે બે સ્થાન ધર્મ, અને અધર્મ એ છે. ઉપશાંત અને અનુપશાંત અયૌત્ ઉપશાંત ધર્મસ્થાન અને અનુપશાન્ત ધર્મસ્થાન તેમાં પહેલ અધર્મ સ્યાતના અર્થ આ પ્રમાણે કહેલ છે.--- **\$**'43

### स्त्रकृतान्नस्त्रे

इक्तम् । 'तस्पत णं भवमट्ठे पष्णते' तस्य स्वद्ध भवमर्थः मझर्ताः 'इड स्वद्ध पाश्णं वाध' इड-मस्मित् लोके खलु इति-निभोन 'पाश्गं ता' पाच्यां वाध-पाड ग-दिदिश्राष्ठ चतुर्षु 'संतेगश्या मणुव्या भवति' सन्त्येकाये मतुव्या मवन्ति-जनेके मकारमेदमित्रा मानार विद्यन्ते, 'तं जडा' तद्यया 'प्रारिषा बेगे अणारिया बैने' आर्था एके, अनार्था एके 'उत्त्वामोया वेगे-जीपागोपा वेगे' उत्त्वय त्रा एके -श्रीक्षलेका एके, 'कापसंडा वेगे-इस्समंगा वेगे' कापवन्तो दीर्ध काया एके -श्रीक्षलेका एके, 'कापसंडा वेगे-इस्समंगा वेगे' कापवन्तो दीर्ध काया एके-इस्व-श्रीक्षलेका एके, 'कापसंडा वेगे-इस्तमंगा वेगे' कापवन्तो दीर्ध काया एके-इस्व-श्रीक्षलेका एके, 'कापसंडा वेगे-इस्तमंगा वेगे' कापवन्तो दीर्ध काया एके-इस्व-श्रीक्षलेका एके, 'क्रायसंडा वेगे-इस्तमंगा वेगे' सापतन्तो दीर्ध काया एके-इस्व-श्रीका एके 'सुरणा वेगे-दुरणा वेगे' सुत्रगौ एके केवन विक्तिष्टर्शाश्त्ती मर्वन्ति, दुर्वर्णा एके, 'मुरूता वेगे-दुरूता वेगे' सुदर्गा न्छन्दरस्वात्त्वी एके, दुल्ल्या-कुस्तितरुपतन्त एके 'तेर्सि च जं एयारूवं' तेर्या च सह इदम् एत्य्र्य्स् , तेषामनेकपेदभिन्नानां मानवानाम् इदं वह्त्यमाणरुपकम् 'दंडसमारालं' दण्ड-समान्दानं मत्रति-तेषां जीवातां पापकर्मग इच्छा मर्थत. इति 'संवेकाए' तं संवे-क्ष्य-सम्यग्हष्ट्या 'तं जदा' तद्यया-''णेर्डराष्ठ ता' नैर्यक्रेष्ठ-नारकजीवेषु वा 'तिरिक्ल्वजोणिग्सु वा' तिर्थग्योनिकेष्ठ जीवेतु, 'मगुम्सेसु ना' मनुव्य्जीतेषु वा

प्रायः सभी लोग पहले अर्थन में प्रष्टलि काले हैं, किर सहुपदेश पाकर धर्म में प्रवृत्त होते हैं, इस कारण अधर्म पक्ष को पथम कहा है। इस लोक में निदचय ही पूर्व आदि सभी दिशाओं और विदि-वाओं में नाना प्रकार के मनुश्य होते हैं, जैसे - कोई आर्य होते हैं, कोई अनार्य होते हैं, कोई उच्चगो प्री होते हैं कोई नीवगोत्री होते हैं, कोई लग्व होते हैं, कोई उच्चगो प्री होते हैं कोई नीवगोत्री होते हैं, कोई लग्व होते हैं, कोई उच्चगो प्री होते हैं कोई नीवगोत्री होते हैं, कोई लग्व होते हैं, कोई उच्चगो प्री होते हैं कोई नीवगोत्री होते हैं, कोई लग्व होरी बाले तो कोई छोटे शरीर वाले होते हैं कोई ब्राह्म प भादि ऊंवे वर्ण बाले और कोई नीचे वर्ण वाले होते हैं। कोई स्राह्म रूप बाले और कोई कुरूप होते हैं। इन नाना प्रकार के मनुश्यों की पाप कर्म करने की इच्छा होती है। पह देखकर नारकों सिर्यचेंदी

પ્રયઃ સલળા લોકો પહેતાં અધર્મમાં પ્રવૃત્ત હેત્ય છે. અને પછી સદુ પડેશ પામીને ધર્મમાં પ્રવૃત્ત શાય છે. તેવી અધર્મ પક્ષ પડેલા કહેલ છે. આ લોકમાં જરૂર પૂર્વ વિગેરે સઘળી દિશાઓ અને વિદિશાઓમાં અનેક પ્રકારના મનુષ્યા હેાય છે. જેમકે—કેઇ આર્ય હેાય છે. કાઈ અનાર્ય હોય છે. કાેઇ હચ્ચ ગાલવાતા હેત્ય છે. કાેઈ નીચા ગોલવાળા હોય છે. કાેઈ લાંબા શરીરવાળા તેા કાેઈ ડીંગણા શરીરવાળા હોય છે. કાેઈ પ્રાદ્ય છું વિગેરે હંચ વર્ણવાળા અને કેન્ઇ નીચા વર્જવાળા હાય છે. કેન્ક પ્રાદ્ય છું વાળા અને કાેઈ કહરૂમાં એટલે કે ખરાબ રૂપવાડા હેત્ય છે. આ અનેક પ્રદાલના મનુષ્યા રૂપકર્મ કરવાની ઈન્છા થાય છે. એ નેઈને નારકાં,

सुलदार्घकोभिनी टीका हि. शु. व. २ कियास्थाननि इपणम्

'वेचेत ना' देवनिकाषेषु वा 'जे जावन्ते तइप्रधारा' मे जान्ये तजायकारा' 'वाणा' माणा- नोवा: 'शिन् बेधलं वेयंति' वेदनां मुखदुःखाऽनुमवस्वरूषां विद् बन्ति - अतुभवन्ति विद्यांतः - सदसदिवे कवन्तः । 'तेसि पि य णं इमाइं खेरस जिहि-वाठाणाइ' तेरामपि च खतु इशानि वयोदस कियास्वाचानि 'मरंती सियक्सायं' मवन्तीति तीर्थकरेरारूपातम् 'तं म्हा' तद्यथा - तानि व स्थानानि - भग्ने वह ग-माणानि 'अद्यदंढे' अर्थदण्डः - कमपि प्रयोजनविक्तेषमासाद्य हिंसारमकपावकरम-मर्वदण्डः कथ्यते १ । 'अणहादंढे' अनर्थदण्डः मयोजनमन्तरेणेव हिंसारमकपाव-करममर्व्युः कथ्यते १ । 'अणहादंढे' अनर्थदण्डः मयोजनमन्तरेणेव हिंसारमकपाव-करममर्व्युः इश्वात्वा वाणेन पक्षिणं इन्ति ५ । 'मोसवत्तिप' एपा प्ररुशयि हाट, यया मरधरवण्डं झारवा वाणेन पक्षिणं इन्ति ५ । 'मोसवत्तिप' एपा प्ररुशयि हाट, मनुष्यों और देधनिकाग्यों में जो सन् - असन् के विवेकी एवं पुण्य कर्म के उद्य से भाग्य वान् जीव सुख दुःख रूप वेदना का अनु सझ करझे हैं, उनके भी यह तेरह किया स्थान तीर्थकर भगवान् ने कहे हैं। चे तेरह जित्या स्थान इस प्रकार हैं---

(१) अर्थदंड--किसी प्रणेतन से हिंसा करना।

(२) अनर्थ देड- निष्प्रपोजन हिंसा करना।

(३) हिंसादंड--पाणियों का चात करना।

(४) अकस्मात् दंड--दूसरे के अपराध का दूसरे थो दंड देता।

(५) रहि चिपर्यास दंड--दछि दोष से दंड देना, जैसे परथर का हुकडा समझ कर पक्षी को बाण से मारना।

તિર્થંચા મતુષ્યા અને દેકનિકાયોમાં જે સત્ અસત્તા વિદેકને જાણુનારા તથા પુષ્ય કર્મના ઉદયથી ભાગ્યવાન જીવ સુખ દુઃખ રૂપ વેદનાના અનુભવ કરે છે તેએાના પશુ આ નીચે બતાવવામાં આવેલ તેર સ્થાના ભાગવાને કહ્યા છે. તે તેર ક્રિયારથાના આ પ્રમાણે છે.∽–

(૧) અર્થકંડ – ઠેહિ પદ્ય પ્રયેજનથી હિંત્રા કરવી

(૨) અનથ'દ'ડ—કારણ વિના હિંસા કરવી.

(૩) હિંસાદંડ---પ્રાદ્યિયાના વ્રાત કરવા.

(૪) વ્યકરમાત્ દંડ—બીજાના અપરાધના બીજાને દંડ ભાષવા

(પ) દંદિ વિષયાંસદંડ—દહિ દેહથી દંડદેવે। જેમકે-પત્થરને। કકક્ર ક્રમજીને પક્ષીને બાલ્ટથી માગ્લું.

रवस्थान्त्रदेव

मिध्यामागणेन यापसम्पादशम् (अदिमादाणतत्तिए' अदत्तादानप्रत्ययिकः-स्वामिनाः अदत्त स्तुप्रहणम्. यथा स्तेयेन पाट्रव्यप्रहणम् ७, 'अञ्च थव सिए' अध्या रमपर्रेष किः -मनसि अन्यया चिन्ततम् ८। 'माणवत्ति !' मानप्रश्ययिकः → जारवादिगर्वनासाच परापमान्म् । 'मित्तदोसवतिए' नित्र तेवप्रत्वविकः-मित्रैद्वेवः १०, 'माणवत्तिए' माया प्रत्ययिकः-परस्य वश्चनम् ११ 'लोमात्तिए' लो स्पत्ययिकः-लो नकरण म्१२ 'इरिया बहिए' इर्यापयिकः → पञ्च ममिति गुनि-त्रयग्रुप्तः-सर्वत्रोपयोगपूर्वकगमनेऽि सामान्यतः कर्मबन्धो भवति १३, इने त्रयोदञ्च क्रियास्थानानि, एभिरेव जीवस्य कर्भवन्धो मवति। एतदव्यतिरिक्ता

(६) मुवा प्रत्ययिक दंड -मिथ्या भाषण करके पाप करना।

(७) अदसादान प्रत्ययिक--चोरी से पराई वस्तु छेना।

(८) अध्यारम प्रथयिक---मनमें अप्रदास्त चिन्तन करना ।

(९) मानप्रत्यविक-जाति आदि का गर्व करके वसरों का

अपमान करना।

(१०) मिश्र देव प्रत्ययिक--मित्रों के साथ देव भाव भारण करना।

(११) माया मस्पयिक---छल-कपट करके पार करना।

(१२) लोभ प्रत्ययिक---लोभ करना।

(१३) ईवांगधिक--- उगयोग पूर्वक गमन करने पर भी सामान्यतः कर्मवन्ध होना।

इन तेग्ह किपास्थानों से जीव को कर्मपन्ध होता है। इनसे

(૬) મૃતા પ્રત્યયિક દંડ--મિથ્યા સાયણ કરીને અર્થત અસત્ર બાદ્રીને पाप क्षत्र ते

(છ) અહત્ત દાન પ્રત્યયિક-ચારી કરીને પારકી ચીજ લેવી.

(૮) અધ્યાંત્મ પ્રત્યયિક---મનમાં-- અપ્રશસ્ત ચિંતન કરતું.

(૯) માન પ્રત્યયિક--- જાતિ વિગેરેના ગર્ય કરીને બીજાએતવું અપ-માન કરવે.

(૧૦) મિત્રહેવ પ્રત્યયિક--મિત્રા સાથે દેવ ગાખવે.

(૧૧) માયા પ્રત્યયિક -- છ ૧ કપટ કરીને પાપ કરવું.

(1ર) લાેમ પ્રત્યયિક--લેાન કરવે.

(૧૩) ઇર્ધાપચિક--ઉપયોગ પૂર્વક ગગત (ચલગ) કરવા છતાં પદ્ય સામાન્ય પદ્યાથી કર્મબંધ ઘવે તે.

આ તેર ક્રિયારયાનાથી છાને કર્મ બંધ થાય છે. તેનાથી બિન્ન કાઈ

समयार्थं बोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

141

न काचनाऽन्या किया या दि कर्मत्रन्धकारिणी स्यात् । एष्टवेव कियास्यानेषु सर्वे संसारिणो जीवाः सन्तीति सु०१ ।

मूल्य--पढमे दंडसमादाणे अद्वादंडवसिए ति आहिजइ, से जहा णामए केइपुरिसे आयहेउं वा णाइहेउं वा आगारहे उं परि-वारहेउं वा मित्तहेउं वा णागहेउं वा मूतहेउं वा जक्खहेउं वा तं दंडं तसथावरेहिं पाणेहिं सयमे र णिसिरिति, अण्णे ग वि णिमिरा-वेइ अ०णं पि णिसिरंतं समणुजागइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावजंति आहिजइ, पढमे दंडसमादाणे अद्वादंडवत्तिए त्ति आहिए ॥सू० २॥१७॥

छाया-भधमं दण्डसमादानमर्थदण्डप्रत्ययिक मित्पारूपायते। तखया-नाम कश्चिन् षुरुषः आत्महेतोर्दा ज्ञानिहेतोर्दा आगारहेतोर्वा परिवारहेतो र्वा मित्र हेतोर्दा नागहेतो र्वा भूतहेतो र्वा यक्षहेतोर्दा तं दण्ड त्रसरपाश्रेषु पाणेषु स्वयमेद निस्तृ तति अन्येनापि निसर्जयति अन्यमपि निस्तृ नन्तं समज्जननाति, पदं खद्ध तस्य तत्वस्ययिकं सावध-माधीयते पधमं दण्डसमादानम् अर्थदण्डप्रत्ययिकमित्याख्यातम् ॥मू०२॥१७॥

टीका---'पडमे' श्रथमम् 'दंडसमादाणे' दण्डसमादानम् -क्रियास्थानं मयमं पाप हरणस्थानम् 'अडा दंडवत्तिए' अर्यदण्डपत्यविकम् 'सि' इति 'आहि

अतिरिक्त कोई ऐमी किया नहीं है जो कर्मवन्ध का कारण हो। संसार के समस्त जीव इन्हीं कियास्थानों में वर्र्समान हैं ॥१॥

(१) अर्थदंड कियास्थान

'पढमे दंड समादाणे' रत्यादि ।

टीकार्थ-पहला दंड समादान अर्थात् किंगा स्थान अर्थदंड प्रत्ययिक कहा गया है। दण्ड समादान का उद्देश और विभाग अर्थात् सामाव्य

એવી કિયા નથી, કે જે કર્મઅન્ધનું કારણ, હેાય, સંસારના સઘળા જીવો. આજ કિયા સ્થાનેામાં રહેલા છે. હવા

(૧) અર્ગદંડ ક્રિયાસ્થાન

'पढमे दंडसमादाणे' ઈत्याहि

ટીકાર્થ—પહેલેા દંડ સમાદાન અર્થાત્ ક્રિયારથ.ન અર્થદંડ પ્રત્યયિક કહેલ છે. દંડ સમાદાનના ઉદ્દેશ અને વિભાગ અર્થાત્ સામાન્ય કથન અને સુભ્ ૨૧

### **स्**त्रकृताङ्गम्हे

बंबर' भारतायते, मयमस्रवेग उदेशविभागी दण्डसमादानस्य दर्शयत्वा दिती सः स्रत्रेण अर्धपस्ययिकदण्डसमादानस्य लक्षणं स्वरूपं चोच्यते-'पढपे' स्पादि । 'से बहाणामय केइपुरिसे' तत्त्रया नाम कश्चिरपुरुवः, 'आयहेउ वा' झातिहेतोवी. 'आगारोडांबा' आगारं-एइं तदेतोगी 'परिगरहेडांबा' परिवारहेतोगी 'भिष हेर्ड वा' मित्रहेनो वी 'णागहेउं वा' नागहेतो वीं ''भूतहेउं वा'' भूतहेतो वौं 'जक्लहेउं वा' पक्षहेतोर्बा 'तं दंडं तसयानरेहिं पाणेहिं सपमे। जिसिरिति' तं दण्डं असस्थावरपाणेषु स्त्रयमे । निस्तृतति-स्वयमेव प्राणदण्डदानाःभक्तं षापं करोति । 'अण्णेग त्रि णिसिरावेलि' अन्येनाऽपि निप्तर्त्तपति-परद्व रा भाणाति षातारस्कं दण्डं कारपति 'अण्णं पि णिसिरंतं समणुनाणः' अन्यमपि निग्रजन्तम -तादृत्र रण्डं क्रुभ्विं समन्ननानाति-अनुमोरते 'एवं खलु तसा तप्तिपं' एवं खळ तम्प-अनुमोदन हर्नुः पुरुषस्य तःगत्ययिकप्-आत्मज्ञाहरादि हेनुकम् 'साव-उजंति आहिजन्ह' सावचनाधीयते-का का लिएजुमोहितामिः कियामि स्वस्य पुरुपस्य सान्धन में बन्धनं भव गीति । 'पढमे' पथमम् 'दंडनमादाणे' दण्डममा-दानम्-पापकरणस्थानम् 'अट्ठा दंडनत्तिए' अर्रेस्ण्डमत्ययिकम् ति अःहिए' कथन और भेइ प्रदर्शन करके अर्थदंड प्रत्ययिक कियास्थान का स्वरूप कहते हैं-कोई पुरुष अपने स्वयं के लिए, ज्ञातिजनों के लिए गृह के लिए, परिवार के लिए, मित्र के लिए, नाग भूत या यक्ष के लिए त्रुझ और स्थावर प्रणियों की स्वयं हिंसा करता है, दूसरे से दिसा कर-बाता है, और हिंसा करने वालो की अनुमोदना करता है। इस प्रकार किसी प्रयोजन से स्वयं हिंसा करने, कराने और अनुभोदन करने से तम पुरुष को वर्भवन्ध होगा है। यह अर्थइण्ड प्रत्ययिक प्रथम कियाम्पान है।

नार ये यह है कि जो अपने लिए या अपने मित्र अपना परिवार आदि के लिए अस -स्थावर जीवों का प्राणानिपान करना है, करवाता

ભેદ પ્રદર્શન કરીને અર્થદંડ ક્રિયાસ્થાનતું સ્વરૂપ કહે છે –કાેઈ પુરૂષ પાતાના મ.ટે, ઘર મ.ટે, પરિવાર માટે, મિત્રને માટે; નાગ, ભૂત, અયવા યક્ષ માટે ત્રસ અને સ્થાવર પાણિયાની પાતે હિંસા કરે છે બીજાથી હિંસા કરાવે છે, તથા હિંમા કરવ વળાતું અનુમાદન કરે છે. આ રીતે કાેઇ પ્રયેજનથી સાથ હિંસા કરવા, કરાવવા અને અનુમાદન કરવાથી તે પુરૂષને કર્મજાંધ થાય છે. આ અર્થદંડ પ્રત્યવિક પહેલું ક્રિયાસ્થાત છે.

તાત્પર્ય એ છે કે–-જે પાતાને માટે અથવા પાતાના મિત્ર અથવા પાતાના પરિવાર વિગેરે માટે ત્રસ સ્થાવર જીવોનો પ્રાથાતિપાત કરે છે.

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

समयाचैबोधिनी दीका द्वि. छ. स. २ कियास्थाननिकपणम्

इत्याख्यातम् । यः स्वार्थे परार्थे वा मिक~परिवारार्थे वा, त्रत्रस्याप्रसदिवःणिनां माणातियातात्मकं दण्डं करोति कारयति वा अन्यं कुर्वन्तं वा अनुमोदने तस्य– पुरुषस्यार्थपत्ययिकं दण्डसमादानं क्रियास्थानं पापाय भवतीति पर्यममर्थदण्ड-मत्त्यविकं क्रियास्थानम् ॥मू० २ । १९०॥

म्ब्र्-अहावरे दोचे दंडसमादाणे अणटादंडवात्तिए ति आहिःजइ, से जहाणामए केइपुरिसे जे इमे तसा पाणा भवंति ते णो अच्चाए णो आजिणाए णो मंसाए णो सोणि-याए एवं हिययाए पित्ताए वसाए पिच्छाए पुच्छाए वालाए सिंगाए विसाणाए दंताए दाढाए णहाए ण्हारुणिए अट्टीए अट्रिमंजाप, णो हिंसिंसु मेति णो हिंसिंति मेत्ति णो हिंसि-स्संति मेत्ति णो पुत्त पोसणाए णो पसुपोसणयाए णो अगार-परिबूहणताप् णो समणमाहणवत्तणा हेउं णो तस्म सरीरगरुव किंचि विष्परियादित्ता भवइ, से हंता छेता भेता छुंपइत्ता विल्लंपइत्ता उद्दवद्दत्ता उच्झिउं बाले वेरस्स आभागी भवइ, अणट्वादंडे। से जहाणामए केइपुरिसे जे इमे थावरा पाणा भइंति, तं जहा-इकडाइ वा कडिणाइ वा जंतुगाइ वा परमाइ वा मोक्खाइ वा तणाइ वा कुसःइ वा कुच्छगाइ वा पट्यगाइ वा पलालाइ वा, ते णो पुत्त गेसणाए णो पसुपोसणाए णो अगारपडिबूहणाए णो समणमाहणपोसणाए णो तस्त सरीर-

है या करने बास्टे का अनुमोदन करता है, उसको अर्थद्वड प्रश्ययिक कियास्थान होता है। यह प्रथम किया स्थान हुआ ॥२॥

કરાવે છે. અથવા કરવાવાળાતું અનુમેહત કરે છે, તેને અર્થદંડ પ્રહ્યયિક ફિયાસ્થાન કહેવાય છે. આ પહેલું કિયાસ્થાન છે, ાારા सस किंथि वि परियाइना भवंति, से हंता छेना भेना छंपइना विछंपइना उददइना उडिझउं वाठे वेरस्स आभागी भवइ, अणट्टादंडे। से जहाणामए केइपुरिसे कच्छंसि वा दहंसि वा उदगंसि वा दवियांसि वा वल्यांसि वा णूमंसि वा गहणंसि वा गहणविदुग्गंसि वा वर्णांसे वा वर्णाविदुग्गंसि वा पटवयांसि वा पच्वयविदुग्गंसि वा तणाइं उसविय सयमें। अगणिकायं णिसिरति अण्णेण वि अगणिकावं णिसिरावेति अण्णंपि अगणि-कायं णिसिरंतं समणुजाणइ अणट्टादंडे, एवं च खछ तस्स तप्पत्तियं सावजांति आहिउजइ, दोचे दंडनुमादाणे अणट्टादंड-वत्तिए नि आहिए ॥सू०३-१८॥

छाया--अथाऽपरं द्वितीयं दण्डञ्जमादानमनर्थदण्डवस्यविकभित्वाख्यायते, तद्यधानाम कश्चित् पुरुषः, ये इमे त्रयाः प्राणा भवन्ति तान् नो अर्चायै नो अजिनाय नो मांसाय नो शोणिताय एवं हृदयाय वित्ताय वसाये विच्छाय प्रज्डाय वालाय गुङ्गाय विषाणांग दन्ताय दंग्ट्राये नालाय स्नायवे अस्थने अस्थिमजनाये, नो अहिनिय मैमेति, नो हिंबन्ति ममेति, नो हिंसिष्यन्ति ममेति, नो पुत्रकोषधाय नो पशुपोषणाय नो भागारपस्टिद्धये को अनणमाहनवर्त्तनाहेनोः नो तस्य शरीरस्य किञ्चित् परिभागाय भगति सं इन्ता छेता भेता खुम्मविता तिलुम्स-यिता उपद्रावयिता उच्झित्य बालो वैरस्य आगागी भाति भार्था श्वरं। इद्ययानाम कबि। पुरुषः, ये इमे स्वावशः प्राणा मदन्ति तद्यया इकडडादि वी कठिनादि र्वा जन्त्रकादि वो परकादि वो सुस्तादि को तुगादि वो कुवादि वो कुच्छकादि वाँ पर्वकादिवाँ पलाळादि वाँ ते नो पुत्र पोषणाय नो पशु पोषणाय नो आगार-परिष्ट्रहरी नो श्रमणमाइनपोपणाय नो तस्य शरीरस्य किञ्चित् **परिश्राणाय** भवन्ति, स इन्ता छेत्ता भेत्ता छुमायिता विखुम्पयिता उपदावयिता उज्झित्य वालो वैरियाऽऽभागी मत्तति अनर्थे १ण्डः । तथयानाम अश्वित् पुरुषः कच्छे वा हदेशा उदके वा द्रव्ये वा वल्ल्येवा अवउभसे वा गहने वा गहनविद्र्शे वा बने वा वनविद्रगें वा पर्रते वा पर्यतन्द्रिंगे वा त्रुवानि उत्सार्थ उत्सार्य स्थयमेव अभिनकार्य समयार्थबोचिनी टोका द्रि. धु. ब. २ कियास्थाननिकपणन्

निस्टनति भन्येनाऽपि अग्निकायं निसर्ज्ञपति अन्यमपि अग्निकायं निस्टतन्ते सम-तुन्नानाति अनर्थद्व्दः । एत्रं च खद्ध तरुप तय्प्रत्ययिकं सावग्रमाधीयसे । द्विसीयं दण्डसमादानम् अतर्थद्व्द्रपरवयिकमित्त्याख्यातम् ।तु०३=२८ ।

टीका - भषमं किय स्थानम् अनर्थभरतारिकं प्र;क्षितं समाति-दिनीय मनर्थदण्डवरययिकं कियास्थानमाइ--यः कश्चित् पुरुषः पयोजनं विनैत जस जीवान हिंसति, तस्य दितीयं कियास्थानं पापकारणं भवति, अधुना सूत्राधौँ विळिरूपते- 'श्रहावरे' अपापरम् 'दोच्चे' द्वितीयम् 'दंडमपादानम् (किसाम्धानम्) 'अणद्वा दंडवत्तिए' अनर्थदण्डवरययिकम् अतर्थदण्ड कारगकम् 'ति साहिज्तर' इत्यारूपायते 'से जहाणामर' तद्ययानाम 'केइपुरिसे' कथियुक्यः 'जे इमे तमा-पाणा भवंति' ये इमे त्रस्यन्ति-शीतोष्णादिना उढेगं पार्चु स्त्रीति त्रसाः-नङ्गमाऽ-परयर्थीया भवन्ति। 'ते' तान-त्रमान् जी राच् हिनतीति, पयो बनाऽ यादं दर्शयति - 'को अच्चाए' नो अर्चाये-नी स्वकीयस्य परवीयस्य वा शरीरम्य रक्षणाय

(२) अनर्थ (०इ प्रत्यपिक कियास्थान

'अहावरे दोच्चे दंडसमादाणे' इत्यादि ।

टीकार्थ-प्रथम अर्थदण्ड प्रत्यचिक किपास्थान कहकर अब द्सरा अनर्थदण्ड प्रत्ययिक किपास्थान कहते हैं---जो पुरुष विना ही किसी प्रयोजन के जीवों की हिंसा करता है, वह दूसरे किपास्थान का भागी होता है। अब युत्र का अर्थ लिखते हैं --

इसके अनन्तर दूसरा दण्डसमादान अर्थात् किपास्थान अन्धेदण्ड प्रस्थयिक है। वह इस प्रकार है--यह जो त्रस जीव हैं अर्थात् जो सधी-गर्मी के कारण उद्वेग को प्राप्त होते हैं और जिल्हें नंगम प्राणी कहते हैं, उनकी जो हिंसा करता है, किन्तु निष्प्रयोजन ही हिंसा

(૨) અનર્થદંડ પ્રત્યવિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे दोच्चे द्'इसमादाणे' धत्याहि

ટીકાર્થ–-પહેલું અર્થકંડ પ્રત્યચિક ક્રિય સ્થાન કહીને હવે બેજું અહ**ર્થ** કંડ પ્રસચિક કિયાસ્થાન કહેવામાં આવે છે –જે પુરૂષ કાેઇ પ**ણ પ્રયાજન** વગર છવોની હિંસા કરે છે, તે બીજા ક્રિયાસ્થાનના અધિકારી અને છે.

હવે સૂત્રના અર્થ પ્રગટ કરે છે.—

આના પછી બીંજો દંડસમાદાન—અર્થાત્ કિયાસ્થાન અનર્થદંડ પ્રત્યયિક છે. તે આ પ્રમાણે છે –જે આ ત્રસ છવે છે. અર્થાત્ જેએ ાશદી –ગમીંના કારણે ઉદ્વેગ પામે છે, અને જેમને જંગમ પ્રાણી કહેવામાં આવે છે, તેમની જે હિંમા કરે છે, અને પ્રયોજન વગર જ હિંસા કરે છે, પોલાના

#### **দ্**ৰতনা**ন** দে

संस्काराय वा 'णो अनिणाए नो अजिताय~चर्मणे 'णो मंसाय' नो मांसाय 'णोः सोणियाय'नो शोणिताय 'एवं हियपाप' एवं हृदयाय- हृदयन्मित्समपि न 'पित्ताप वसाव पिःछाव पुच्छाव बाळार' प्ता रता मत्स्यदीनां वधः भोक्तः, पित्ताय, बसाये चवींति प्रसिद्धाय, विच्छाय-वक्षाय एतत्वका मयुरस्य हिंसा लोकसिद्धा मनीयते. एतदीयविच्छेन संमार्निनी निर्वाधने, पुच्छाय-एतावता चभरी गोर्वधः मोक्तः, तरपुच्छेन चामरनिर्माणं मरति वाज्ञाय-केशाय, अजाऽऽविक मञ्चति लोमग्रतां हिया मदर्शिता, 'सिंगाए विसाणाप दंताए दाढाए णहाए गहार-णिए अहीए अहिमंत्राप' गृहाय-दरिणादीनाम् विष णाप, दन्ताय-हस्तिनो देष्ट्राये, नखाय-व्यवादीनाम्, स्नायचे, अस्थने, अस्थिमज्जाये 'णो दिसिम् मेलि' नो अहिंसिय मैंगेति-इगे करसम्बन्धिनम् अगारयनः एतदर्थं न तान मार-पति अपित स्वभावादेव कीडन वा मारपति भाणिजातम् 'णो हिंसिति मेत्ति' करता है, न अपने या दूसरे के दारीए के रक्षण या संस्कार के लिए, न चमडे के लिए, न मॉन के लिए, न रुधिर के लिए, न कछेजे के लिए और न पिस या चर्थी. पिच्छ या वालों के लिए हिंसा करता है, न सौंगों के लिए, न विषाणों के लिए, न दातों के लिए, न दादों के लिए, न नाखन के लिए, नस्नायु के लिए, न हड़ डी के लिए, न मज्जा के लिए ही हिंसा करता है।

यहां पिच्छ शब्द से मयूग्का वभकहा है उसके पिच्छ से बुहारी पनाए जाती है पुच्छ शब्द से चमरी गांग का वभ कहा है क्यों कि उसकी पूंछ के वालों से चामर पनाए जाते हैं, पाल केश शब्द से मेडों एवं वक्तरियों का पंध सुचिन किया है, दाढा शब्द से हाथी के वभकी सुचना की है नज के लिए व्याघ आदि को दिमा की जानी है।

અથવા બીજાના શરીરના રક્ષણુ અથવા સરકાર માટે નહીં, તથા ન ચામડા માટે, ન માંસ માટે ન લેહી માટે, ન કાળજા માટે તથા ન પિત્ત, ચબીં, પિચ્છ અથવા વાળા માટે હિંસા કરે છે. ન સીંગડા માટે ન પુંછ માટે, ન ઠાંતા માટે ન ઠઢાં માટે ન નખાે માટે ન સ્નાયુઓ માટે ન હાડકાઓ માટે ન મજ્જા માટે હિંસા કરે છે.

અહિંયાં પિચ્છ શબ્દથી મેરને વધ કહ્યો છે અને પુચ્છ શબ્દથી ચમરી ગાયની હિંસા કહી છે. કેમકે-તેના પુંછડાના વાળાથી ચામર બનાવવામાં આવે છે. વાળ કેશ શબ્દથી ઘેટાં અને બકરાંએાની હિંસા સૂચિત કરેલ છે દાઢા શબ્દથી હાથીના વધની સૂચના કરેલ છે, નખ માટે વાય વગેરેની હિંસા કરવામાં આવે છે. તેમજ એવું માનીને ફિંસા કરવામાં આવલી નથી, કે આ છવે મરા કે ઇ સંખંધીને समयावैवोधिनी ढीका हि. थु. म. २ कियास्थाननि क्रपणम्

नो हिंगन्ति ममेति-इमे मस्सम्बन्धितं हिंसन्ति तद्ये न तान् मारस्ति 'को हिंसिस्संतिमेचि' नो हिंसिष्धन्ति ममेति-मस्संबन्धितं हिंसिष्यन्ति तदर्थं न मारयति 'जो प्रसुपोसणाए' नो पश्चर्गा चर्युध्वदानां गवादीनां इप्स्पर्धं मारयति, 'णो पसुपोसणाए' नो पश्चर्गा चर्युध्वदानां गवादीनां पोषणाप 'णो आगारयरिवृढणताए' न वा आगारपरिष्टद्वये - रहस्य तद्वधर्धभ् 'णो समजमाहगवत्त्वणाहेउं' नो अमगमाइनवर्त्तनाहेतोः, अमजमहनाधर्थं वा न मारयति 'णो तस्स सरीरगस्स' नो तस्य श्वगिरस्य किचिरिष्वस्थि दित्ता मत्रः' किखिल्परियागाय मत्रति न वाछद्रन्तयिच्छाग्रर्थं मारयति-न वा अवजादीनां पोपजाय न वा स्त शरीरव्यःहाराय, किन्तु मयोक्रनमन्तरेणैव तान इन्तीति। 'से' सः 'हंता' टना-प्राणविपोग कर्ना 'छेता-छेत्न कर्त्ता माजि-नामिति सर्वत्र सम्बध्यते। 'भेवा' मेत्र'-मेदनकर्त्ता 'छंगइत्ता' छम्।यिता--म ण्ङ्रं कर्त्तयित्ता पृषक् पृथक्त् कर्त्ता विर्छपडत्ता' विर्छपरिता--विशेषरूपे ग माणिनधर्म नेवादीनामुन्साटयिता 'उत्त्वरत्ता' उपद्राययिता--विशेषरूपे ग माणिनधर्म-नेवादीनामुन्साटयिता 'उत्त्वरत्ता' उपद्राययिता--विशेषरूपे ग माणिनधर्म-

और न यह सोच का हिंसा की जाती है कि इस जीव ने मेरे किसी सम्बन्धी को मारा था, या यह मारता है अध्या महेगा, न पुत्र आदि के पोषण के लिए, न गाय आदि चौगायों के पोषण के लिए, व ग्रह की बुद्धि के लिए, न अपण या व साम के लिए मारता है, न इतीर निर्वाह के लिए मारता है, किन्तु बिना प्रयोजन, कीडा करता हुआ या आदत के बद्दी भूव होकर जो हिंसा करता है, वह विवेकहीन प्राणी अनर्थदण्ड के पाय का भागी होता है और मारे जाने वाले प्राणियों के साथ बेर बांधता है। यही कहते हैं--वह निष्धयोजन हनन करनेवाला, छेदन-भेदन करने वाला, प्राणियों के अंगो को काटकर अलग-अलग करने वाला, चमडी या नेन्न आदि को निकालने व ला,

મારેલ છે. અથવા આ મારે છે, અથવા મારશે, ન પુત્ર વિગેરેના પેષણુ માટે, ન ગાય વિગેરે શતુષ્પદ-ચાર પગવાળા જીવોના પેષણુ માટે, ન ઘરની વૃદ્ધિ માટે ન શ્રમણ અથવા પ્રાથમણુ માટે મારે છે, ન શરીરના નિર્વાહ માટે મારે છે, પરંતુ પ્રયે.જન વગર જ ઈડા-રમત કરતાં કરતાં બાદત-ટેવને વશ થઈને જે હિંસા કરે છે, તે વિવેક હીન પાણી અનર્ય દંડના પાપને લેગવનાર અને છે. અને મારવામાં આવનારા પ્રાણ્ધિ સાથે વેર ભાંધે છે. એજ કહે છે કે – આ પ્રયાજન વગર હનન કરવાવાળા છેદન - લેઠન કરવાવાળા પ્રાણ્ધિતા અંગે ને કાપીને જુદા જુદા કરવા વાળા, ચામડી અથવા આંખોને કાઠવાવાળા, ઉપદ્રવ કરનારા, અનર્થ દંડના કડવા

For Private And Personal Use Only

स्**त्रकृ**ता<del>त्रस्</del>रे

उण्कित्य-परित्यणा अन्धेइण्डस्य कटुकरुमिति विवे हमाइर्जन 'वाछे' 'दाण्ठः -सद्सद्विवे हविकठः जीतैः सद 'वेरस्य' वैरस्य 'आमागी माइ' आमागी माति-सर्वक्ष मागी मवति 'अण्डादंखे' अर्न्धदण्डः-निम्भयोजनदण्डः सा। 'से जडा वाम्प्य' तथ्ययानाम 'केइ पुस्सि' कश्चित् पुरुषः 'जे इमे यात्तरा म.जा भत्ति' ये इमे स्वादराः मागाः पृथिच्याद से भवन्ति 'तंत्रहा' तद्य रा-'इक हाडाइवा' इक्ता-उादि वी-अनस्पठिविशेषस्येय संज्ञा, 'कडिणाइ वा' कठिनादि वी 'जंतुगाइ वा' उन्तुहादि वी-एते वनस्पनिविशेगाः 'मोक् वाइवा' मुस्तकादि वी 'जंतुगाइ वा' दम्मादि वी 'कु साइ वा' कु शादि वी 'कु च्छ्रणाइ वा' कठिनादि वी 'जंतुगाइ वा' दम्पादि वी 'कु साइ वा' कु शादि वी 'कु च्छ्रणाइ वा' कठिनादि वी 'वण इ वा' दम्पादि वी 'कु साइ वा' कु शादि वी 'कु च्छ्रणाइ वा' कुच्छ हादि वी 'वन्द्रपाइ वा' पर्वकादि वी 'पठाजाइ रा' पत्राजादि वी 'ते जो पुत्त्रपोप्त्राय पूत्र रदमु रच्छ्रणकं तेन सर्वेयां झातियरित राणां सप्रहः, 'जो पसु रोल्याप्य' नो पश्वरोयणाय 'यरो आगारपर्शि इगार नो आगारवरिहद्वये 'णो सपत्रमाहज

उपद्रवकारी, अनर्धदंड के कटुकफल को न समझने वाला वह मन्द्रवुद्धि जीयों के साथ होने वाली दावुना का भागी होना है, निरर्थक ही वैर का भाजन बनता है ।

और यह जो पृथिवी आदि स्थावर प्राणी है, जैते इकाड, कठिन तथा जग्तुक नायक चन-पतियां, मोधा, तृग, क्रुदा, क्रुच्छक, पर्यक, पलाल, इन बनस्पतियों का पुत्र का परेपण करने के लिए हनन नहीं करता है, 'यहां पुर शब्द उपल नग है, उससे सामी ज्ञाति-परि-बार आदि का ग्रहण कर छेना चाहिए' न पद्यु मों का पोषण करने के सिए इनन करता है, न घर को बढाने के लिए, न अमणमाहन के पोषण के लिए, न अपने दारीर की रक्षा के लिए इनन करता है, यह निष्य

ક્ષળને ત સમજવા વાળા, તે મંદ બુદ્ધિવાળા જીવેાની સાથે ચનારા શત્રુ પજ્ઞાના ભાગૌદાર બને છે. નિરચંક જ વેરને પાત્ર બને છે.

અને જે આ પૃથ્વીકાય વિગેરે સ્થાવર પ્રાછ્યી છે, જેમકે--હિક્કા--કઠિન -તથા જન્તુક નામની વનસ્પતિયા. તથા માથ, તૃવ, કુશ. કુચછક, પર્વક, પલાલ, આ વાસ્પતિયાતું જેએા કુટુમ્બતુ પાેષજી કરવા માટે હતન-વધ કરતા નથી, અહિયાં (કુટું ન શબ્દથી સઘળા સાતિ-પરિવાર વિગેરે સમજી લેવા) ન 'શુએ ડું પે પછુ કરવા હનન-વધ કરે છે. ન ઘર વધારવા મટે, ન શ્રમણ કે પ્રાહનના પાેલણુ માટે ન પોલાના શરી તી રક્ષા માટે હનન

# समयार्थबोधिमी ठीका हि. थु. अ. २ कियास्थाननिक्रयणम्

पोसणाण' नो अमगमाइनपोवणाय 'वो तस्स सरीरगस्त' नो तस्य वरीरस्य 'किंचि-विपरिवाइचा मंबंति' किश्चित परिवाणाय भवन्ति 'से इंता' स इस्ता 'छेत्ता-मेता -खेंपरता-विछंपरवा-उदगरता' छेत्रा-छेरनकर्ता, 'मेता' मेरनकर्ता, हम्पयिता, बित्तम्पपिता, उपद्रवयिता 'उज्झिउं वाछे वेरस्स आमागी भवइ' उज्झित्य-विवेक परित्यग्य बाखो-मन्दबुद्धिः बैरस्याभागी मनति-सर्वथा बैरस्य मानी भनतीः त्यर्थः 'अणद्वादंडे' अपमनर्थद्ण्डः, पुनरण्याह-'से जहाणामप्' तचयानामकः 'केइ--प्ररिसे' कथिन पुरुषः 'कच्छंति वा-दहंसि या उदगंसि वा-दवियंसि वा-वस्नयंसि वा-णूर्मसि वा-गगणंसि वा' करछे वा-तूलपुठजे, हुद्दे वा, उद्दके वा -समुद्रनचादिषु, द्रव्ये त्रा, व्लये वा-नदीवेष्टितस्थछे, 'णुमंसि वा' गर्त्ते वा-अत्रत-मसे चा-भन्धकारपूर्णस्थाने, 'गहणे वा' गहने वा 'गहणतिद्रमांति वा-वर्णसि वा वणविद्रमंसि वा -पच्ववंति वा-पच्यविद्रमंसि वा' गइनविद्रमें वा, वने वा, वनविद्रमें वा, पर्वतेवा पर्वं तविद्रों वा 'तणाइं ऊसविय अपविय' तणानि उत्सार्य उरमार्य-उल्सिप्य उस्क्षिप्य 'स रमेर भाषणिकायं णिमिरड' स्वयमेवाऽग्विकायं योजन इनन करने वाला. छेरन करने वाला, भेरन करने वाला, काट कर पृथक्त-पृथक् करने वाला, उखाड देने चाला उपहव करने वाला. अज्ञानी व्यर्थ ही बैर का आगी होता है। इस प्रकार किसी प्रयोजन के जिना हिंसा करना अनर्थदंड है।

और भी कहते हैं-होई भो पुरुष कछार-नदी के तट पर, सान्धव पर, जलाद्याय पर, नदी से वेटिन स्थल पर, खड़डे में, अन्धकार पूर्ण स्थान में, गहन में, गहनविद्री 'जहां जाना कठिन हो ऐसे गहन स्थान में, वन में, बनबिहुगे में, पर्वत पर पर्वत विद्र्म पर तृग आदि फैला-फैला का स्वयं ही आग जलाता है, या दूसरे से जाग जलवाता કરે છે. ઝોવા વિના પ્રયાજન હુતન કરવાવાળા, મેદન કરવાવળા, ભેદન કરવાવાળા, કપ્ટ કરીને પૃથક પૃથક કરવાવાળા, ઉપાડવાવાળા, ઉપદ્રય કરતા વાળા અજ્ઞાની વ્યર્થ દેશ્યટ જ વેરને ભાગવતારા બને છે. આ રીતે કાઈ પદ્ય પ્રયોજન વગર જ હિંસા કરવી તે અનર્થં દંડ કહેવાય છે.

વિશેષ કહે છે—કેઇ પણ પુરૂષ કછાર-તદીના કિનાસ પર તલાવ પર જલ.શપ પર નદીથી વીંટળાયેલા સ્થળ પર, ખાડમાં અંધારાવાતા સ્થાનમાં ગ્રહનમાં--ગ્રહન વિદુર્ગ એટલે કે જ્યાં જવું મુબ્કેલ દ્વાય એવા ગહન સ્થાનમાં વતમાં, વનવિદુર્ગમાં પર્વત પર, પર્રત વિદુર્ગ પર તુલુ નિચેર ફેલાવીને સ્વયં આગ લગાડે છે, અથવા બીબની પસે આગ લગાવે છે, स॰ २२

899.

**₹**₩0

### स्**मकता इ**खवे

िग्रिइति, कर्षिभश्चिः (पि स्थाने तृणादिकरोकत क्रता शहू पञ्चाख्यति। 'अभ्येष वि अगणिकायं णिसिरावेः' अन्येनाऽपि मग्निकायं निसर्त्रयति-पदनाः' रूपति। 'अण्गं पि अगणिकायं णिसिरंतं समणुजाणइ, अण्टा दंडे' अन्यमपि अग्निकायं निस्त नन्तं समनुजानाति - अनुपोदते। अनर्थदण्डः। 'एवं सद्ध तस्स राणतियं सावज्ञति अदिज्जए' एवं कुर्वतः खलु तस्य तर्यस्ययिकं सावद्यपाख्या-तम्, एतादवपुपस्य सावद्यपणिघातात् सावद्यकर्मवन्धो भवति 'दोव्चे दंड समादाणे अणहादंडवत्तिएत्ति आहिर' द्वितीयं दण्डसमादानमनर्थदण्डपस्ययिकं भाष्ठ्यात्यि । मू०२=१८

मुल्प-अहावरे तचे दंडसमादाणे हिंसादंडवतिएति आहि-उजइ, से जहाणामए केइपुरिसे ममं वा मर्मि वा अझं वा अन्नि वा हिसिंसु वा हिंसंति वा हिंसिस्मंति वा तं दंडं तसधावरोहिं पाणेहिं सयमेव णिसिरइ, अण्णेणा वि णिसिरावेइ अन्नं पि णिसिरंतं समणुनाणइ हिंसादंडे, एवं खलु तस्व तप्पत्तियं सावज्जति आहिज्जइ, तब्वे दंडलमादाणे हिंसादंड स्तिए ति आहिए ॥सू० ४॥१९॥

छाया-अयापरं तृतीयं दण्डमनादानं हिंभादण्डपरपयि कमिल्पाख्यायते, तथ्यथा नाम अश्वित् पुरुषः मो वा मदीयं या अ यं वा अन्यदीयं वा अहित्सेषु वौ हिंमन्ति वा हिसिष्धन्ति वा तं दण्डं वसस्यावण्षु भाणेषु स्वयमेव निष्ठजति अन्येनापि निस्तियति अव्यत्रपि निन्दनन्तं सपतुनानाति हिंगादण्डः । एवं खद्ध तस्य तत्पत्ययिकं सावचनित्यध्योयते । तृत्तियं दण्डवनानं हिंमादण्डपत्ययिक मित्यारूपतत् । मू०४=१९॥

है या आग जलने वाले का अनुसेदन करतो है. उसको इमके निभित्त से पाप होता है अर्थात् इम प्रकार निःर्थक जीववध करने से पाप कर्म का बन्ध होता है। यह अनर्थदण्ड प्रस्थपिक नामक दूसरा किपोस्थान है । ३॥

મ્મથવા અગ્નિ સળગાવવાવાળાને અનુમાદન-ઉત્તેજન કરે છે, તેને એ નિમિત્તે પાપ થાય છે, અર્થાત્ આ રીતે નિરર્ગંક જીવ હિંસા કરવાથી પાયક્રમના અંધ થાય છે, આ અનર્થ દંડ પ્રત્યપિક નામનું બીજું કિવાસ્થાન છે. હેલા

## समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. श्रु. त्र. २ कियास्धाननिरूपणम्

टीका--दितीयं कियास्थानं निरूष्य द्वीयं कि गरपानमह-'अठावरे' इत्यादि । 'भहावरे' अथापरम् 'तम्वे' तृतीयम् दंडलमदिःणे' दण्ड गर्मादानम् 'हिंसादंड ग्रचि रं हिंपादण्ड मत्ययिकम् 'चि अटिजनइ' इत्याख्यायते 'से ज्हा णामए' तधयानाम 'केइ पुरिसे' कश्चिः पुरुषः 'ममं वा मर्मि चा' मां या, मद्दो-यम्-मत्सम्बन्धिनं वा 'जन्नं वा अस्ति चा' अन्यं या, अन्यदी रम्-अन्यस्य सम्ब न्धितं वा 'हिसिंसु चा' अहिंसियु वी हिंतंति वा हिंसन्ति वा 'हिंसिरसंति वा' हिंसिण्यन्ति वा 'बहिंसियु वी हिंतंति वा हिंसन्ति वा 'हिंसिरसंति वा' हिंसिण्यन्ति आगरयत्त प्रा अर्थि प्रा प्रा वर्त्यावरीः मार्थि भाणेषु-माणियु 'मयमेव' स्वयमेव 'त्रिमिय्ह' निद्धनति-दण्डं पायति, 'अण्गे णाचि णिसिरावेइ' अन्येनापि निय्त्रपति-अन्येनापि हिंमां फारयति । 'अन्नंपि णिसिरंतं समण्जनाणः' अन्यमपि निय्त्रमत्तं समन्नुजानाति-अन्नुमेदते, एवः-द्वाः पुरुषः 'हिंसादंडे' हिंसादंडः-हिगादण्डः-हिंसैव दण्डो यस्य स हिंसादण्डः-हिंसाइगरको भवति । 'प्वं खन्न तस्य' प्रं क्रुवेतः खन्ज तस्य पुरुषस्थ (तपत्ति य

(३) हिंसादण्ड प्रत्ययिक क्रियास्थान

'अहावरे तच्चे' इत्पादि -

(૩) હિંસાદ'ડ પ્રત્યવિક ક્રિયાસ્વાન

'अहावरे तरवे' ४ त्याहि

ટીકાર્ય— બીજા ક્રિયાસ્થાનનું નિરૂપણુ કરીને હવે ત્રીજા હિંસ દ'ડ પ્રત્યયિક નામના ક્રિયાસ્થાનનું નિરૂપણ કરામાં આવે છે. તે આ પ્રમાણે છે.–ડાેઈ પુરૂષ એવુ વિચાર ઠે–આ પ્રાણિએ મને અથવા મારા સંઅધિને બીજાને અધવા બીજાના સંબધીને માર્યો હતા અથવા આ મારે છે. અથવા મારશે. અને એવું સમજીને ઠાઈ ત્રસ અથવા સ્થવર જીવના સ્વય' વધ કરે છે, બીજાની પાંસે તેના વધ કરાવે છે. અથવા હિંસા કરવાવાળાને અનુમા કન–સમર્થન આપે છે, એવું કરવું તે હિંસાદ'ડ કહેવાય છે, એવું કરવા

### स्**त्रकृताङ्गस्**त्रे

तरमल्ययिकं हिंसाप्रस्थयिकं हिंसाकारकम् 'सावर्ज्जात आहिज्जा' सावयम्-सावद्यकर्भवन्थो भवतीस्याधीयते 'तःचे' तृतीयम् 'दंडसनादणे' दण्डसनादानम् क्रियास्यानम् हिंसादंडवत्तिए' हिंसादण्डपस्ययिकम् 'आहिए' आख्यातम्' कथितम् । बहवो हि पुरुषा एतादृशा भवन्ति ये 'यष्ययं पुरुषो जीवन् विष्ठेत् तदा मां कदाचिद् यातयिष ति हति मस्ता तं स्त्रयं निस्जनन्ति, अन्येन वा निसर्जयन्ति अथवा ध्वन्त्वमन्यं प्रेरयन्ति, तेषां हिंसाकारणकः साध्यकर्भबन्धो भवतीति द्वर्वराधीमायाः ॥ मू०४ ॥ १९

मूल्म्-- अहावरे च उत्थे दंडसमादाणे अकम्हादंडवतिए चि आहिज्जइ, से जहा णामए केइपुरिसे कच्छंसि वा जाव वणविदुग्गंति वा मियवत्तिए मियसंकर्प्वे मियप-णिहाणे मियवहाए गंता एए मियत्तिकाउं अन्नयरस्त मिय-एस वहाए उसुं आयामेत्ता णं णिसिरेज्जा, से मियं वहिस्तामि त्रिकट्टु तित्तिरं वा वट्टगं वा चडगं वा लावगं वा कवोयगं वा वा कविं वा कर्विजलं वा विंधित्ता भवइ, इह खलु से अन्नस्स अट्ठाए अण्णं फुसइ अकम्हादंडे। से जहा णामए केइपुरिसे करने बाखे पुरुष को हिंसा के निमिस से पापकर्म का बन्ध होता है। यह तीसरा दिंसा प्रत्ययिक क्रियास्थान कहा गया है।

बहुत से पुरुष ऐसे होते हैं जो समझते हैं कि यदि यह जीव जीविन रहेगा तो कदाचित मुझे मार डाडेगा ऐसा समझकर वे उसे स्वयं ही मारदेते हैं या दूसरे दारा मरवा देते हैं अथवा मारने.वाछे का अनुमोदन करते हैं। ऐसे पुरुषों को हिंसाकारणक पापकर्म यंथता है। यह सूत्र का आज्ञाय है।।श्रा

વાળા પુરૂષને હિંસા નિમિત્ત પાપકમૈના બધ થાય છે. આ ત્રીજુ હિંસા પ્રત્યયિક નામનું ક્રિયારથાન કહેવામાં આવેલ છે.

ઘણા મનુષ્યા એવા હાય છે કે -- જેઓ એવું સમજે છે કે - જે આ જીવ જીવતા રહેશે તા કઠાચ મને મારી નાખશે. એવું સમજીને તેઓ શ્વયં તેને મારી નાખે છે, અથવા બીજાનાથી મરાવી નાખે છે, અથવા મારવાવાળાને અનુમાહન-- ઉત્તેજન આપે છે, એવા પુરૂષોને દિસા કારણુક પાપકર્મના ખંધ થાય છે. આ પ્રમાણે સૂત્રના બાવ છે. ાાઠા

# समयार्थबोधिनी दीका द्वि. थु. अ. २ किंपास्थाननि इपनम्

सालीणि वा वीहीणि वा कोदवाणि वा कंगूणि वा परमाणि वा रालाणि वा णिलिउजमाणे अन्नयरस्स तणस्स वहाप सर्थं णिसिरेज्जा, से सामगं तणगं कुमुदगं विहीऊसिवं कलेक्षुयं तणं छिदिस्सामि त्ति कद्दु सालिं वा वीहिं वा कोदवं वा कंग्रं वा परगं वो रालयं वा छिंदित्ता भवइ, इति खलु से अन्नस्स अट्टाप अन्नं फु सइ अकम्हादंडे, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्जं आहिउजइ, ष उत्थे दंडसमादाणे अकम्हादंडवत्तिए आहिए ॥सू०५॥२०॥

छाया-अयापरं चतुर्थं दण्डननादानम् अत्तस्नाइण्डशःयधिकसित्स्याख्यायते, खद्यधानाम कश्वित्पुरुाः कच्छे वा यादद् वनदुर्गे वा एगटतिकः मृशसं करवः मृगमणिधानः मृगवपाय गर्गा एने मृगा इति क्रुशा अन्यतस्य मृगस्य वधाय इपुरायाम्य खद्ध निःम्रजे ( ) म मृगं इतिष्ठप्राधि इति क्रुशा तित्तिरं वा वर्ष्तकं वा चटकं वा लावकं वा कपोतकं वा करिं वा कपिखलं वा च्यापा-दयिता भवति । इह खद्ध सोऽन्यस्य अर्थाय अत्यं स्पृशति अत्तस्माद् दण्डः । तद्यधा नाम कश्वित्पुरुपः शालीन् वा व्रीहीन् कोद्रवान् वा कङ्गून् या परकान् ना रालान् वा अपनयन्त अन्यत्तस्य ट्यास्य वधाय ग्रस्तं नि स्टजेत् स प्रयामाकं तृगकं कुमुरकं वीद्युल्ड्रितं कलेयुकं तृगं छेश्यायोति क्रशा शालिं वा बाहिं वा कोद्रवं वा कङ्गुं वा परकं वा रालं वा छेतुं मवति इति स खत्व अत्यस्य अर्थाय अन्यं स्पृशति अक्तसाद् दण्डः । एवं खत्व तत्त्य तत्त्वस्य स्वर्ध्व आधीयते चतुर्थं दण्डसमादानम् अक्त्सादण्डपत्ययिकपाल्यातन् । म्रि स्वति चतुर्थ मकत्माइंडपत्ययिकं क्रियास्यानमाइ-'महावरे' इत्यादा । 'अदावरे' अयाऽपरम् मकत्माइंडपत्थयिकं क्रियास्यानमाइ-'महावरे' इत्यादि । 'अदावरे' अयाऽपरम्

मकरमाहडपत्थायक कियास्पानमाह- अहावर इत्यादि। अह (४) अकस्मालुदंड क्रियास्थान

(४) जनारणात्द्⊚ाप्रायारथाः ६\_\_\_\_ो\_\_\_\_\_

'अहावरे चउत्थे' इत्यादि।

टीकार्य—तीसरा हिंसावस्ययिकदंड समादान कहा गया, अब चौधा अकस्प्रात् दंडप्रत्ययिक क्रियास्थान कहते हैं। कोई मृग वघ की

(૪) અકસ્માત્ દંડ ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे च उत्ये' छत्याहि

ટીકાર્થ – ત્રીને ક્રિંસા પ્રત્યયિક દંડ સમાઠાન કઢેલ છે. – હવે આ ચાથા અકસ્માત્ ઢંડ પ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન કહેવાય છે. ઠાઇ મૂઝવધની ભાજી- Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

'वउत्ये' चर्नुर्थम् 'दंडतमादाणे' दण्डसपादानम् 'अक्तम्हा दंहात्तीम्' अक्तस्मा-इण्डप्रस्यम्किम् 'ति आहिज्जः' इन्यारूगायते । 'से जग्रणामए' तद्ययानाम 'केइप्रुविसे' कथित्युष्टवः 'कच्छंवि ना जाव वणविदृग्गंसि वा' कच्छे वा यावद्वन-विदुर्गे वा यावस्पदेन हदे वा उदके वा द्वव्ये वा वल्ल्ये वा गर्त्ते वा गइने वा गइन-दियुगें वा धने वा वनविदुगें वा पर्वते वा पर्वतविदुगें वा इत्येतेषां प्रहलं भवति. कर्स्मि अन्तदी उटेऽथवा यात्ररूस्मिधिन्महारण्ये वा गत्मा 'मयवत्तिव' म्रगद्वतिकः-मृगस्य मारणाहिनका दृत्ति । जिन्तिका व्यवहारो यस्य स मृगद्वतिकः 'मिथसंभष्पे' मृ सङ्घरता-मृगवधविवास्तान् 'मियरणिहाणे' मृगपणिधाना-मृग-वधध्यानदान् 'मियदहाष्' मुख्यायेत्र 'गंता' गरता वतं गतवान् । 'एए मियत्ति' षते मगा इति 'काउ' करवा 'अभवरस्त नियस्प्र' अव्यतन्स्य मृतस्य 'वदाए' वधाय-मारणाय उग्नुं आयामेत्ता' इपुं-वालम् आयाम्य धनुवि समासेप्य 'लि-सिरेज्जा' निःस्टजेत-मक्षिपेत्। 'से मियं वहिस्वामि चि करह' यु हिंयुक्तः सूगं-वधिण्यामि, इति कृत्या वार्ण मसिपेन्, परन्तु-जरो लक्ष्यमलमजाणः अन्तराले एव 'डित्तिरं वा∽वटगं वा-चरगं वां-छ।वगं वा~कपोथगं वा~कर्त्वि वा-कर्त्विजलं वा आजीषिका बाटा पुरुष कछार में, तालाय में, जलादाय पर, नदीवेष्टिन पदेश में, खडुडे में, गहन (अटवी) में, गहन विदर्भ में, वन में, वन-विदुर्ग में, पर्वत पर पर्वतविदुर्ग पर किली भी तदी तट गा महारण्य आदि में जाकर मुग को मारने का संकल्प करता है, एगवध का ध्यान करता है, सुग का वध करने के लिए ही जाता है, वह 'ये सूग है' ऐसा सोचकर किसी स्टंग का वध करने के लिए अनुप पर याग चढाता है और उसे छोड देश है। यद्य थि उस हिंसक ने सुव का चव करने के विचार से चण छोडा है, परन्तु वह चाण लक्षा पर न जासर बीच ही में तीतर, चतक, चाटक, छावक, कपोन, कनि या करिंजल को વિકાવાળા પુરૂષ કછારમાં, તળાવમાં જળાશયમાં, નદીવાળા પ્રવેશમાં, ખાડામાં ગહન જંગલમાં, ગઢન વિદુર્ગમાં, વનમાં, વનવિદુર્ગમાં, પર્વત પર, પર્વ. તના વિદુર્ગ પર, કહેવાના હેતુ એ છે કે-કાઈ પણ નદી કિનારે મથવા, મહા અરપ્ય વિગેરેમાં જઇને મુગને મારવા માટે સંકથય-નિશ્વય કરે છે, મુંગવધતું ધ્યાન કરે છે, મુગના વધ કરવા માટે જ તે 'મ્યા મગ છે' **એ**વો વિચાર કરીને કેર્છ મૃગને**ા વધ કરવા માટે ધનુ**ય પર બાજી અડવે છે. અને તેને છે ડી દે છે. પરંતુ તે ખણુ લક્ષ્ય પર ન જતાં વચ્ચમાં જ તેતાર, ખતાક, ચઠક, લ ગઠ, કબૂતર, કપિ કે કપિંજલને વીંધી દે છે, અને

समयार्थवोधिनो टोका हि. शु. अ. २ कियास्थाननिद्धपणम्

विभिवा मग्र' तित्तिरन्-पश्तिविशेषम् चटके-कार्रत-करोतं-कपि -- पिछले वा वे अधिता भवति। एषु अन् रतमस्य कश्यचिद धातो भवति। 'इइ खलु से मन्त्रस अंद्र ए' इह खल सा अन्यस्य।ऽर्थाय 'अण्णे' अन्यस 'क्रमइ' स्पृत्वति हिनस्तीत्यर्था, 'मकण्डादंडे' अत्तरमारण्डें भारति। अयं भावः-पत्र चधकः बेध्यं लक्ष्यीकृत्य वाण-मक्षिगत, किन्त लक्ष्यस्य वेधो न जातः, परन्त-तदन्यस्यैव वेधः 'अनाक्तराणी' न्यायेन 'काकतालीय' न्यायेन वा जात इति-भगमकस्माइण्डोहि कथ्यते, अन्य-स्याऽयि तदीधवाणेन मरणाव धातकत्वं भवत्येव । पुनरप्याह-'से जहाणामए' तथधानाम 'केइपुरिसे' कथि उठपः कृषिरचः, सालीणि वा-चीढीणि वा-कोदगणि वा' शालीन् वा-बीहीन् दा कोद्रवान् वा 'कंगुणि वा-परमाणि वा रालाणि वा' कट्रगूत वा-परकान वा राळान वा-रते धान्यविवेपाल्यान 'जिल्लिजताणे' अग्रयन् 'अन्नवरस्त नगस्य' मन्द्र ग्रस्य तृगस्य 'बरात्' यथा।-छेदाय सत्थं-बीध देता है और इन में से किसी पाणी का घान हो जाना है। इस प्रकार अन्य के बघ लिए छोडा हुआ बाग अन्यका घल करता है तो यह अक्त्मानुईड कहा जला है। तालपे यह है कि इलारे ने किसी प्राणी को उक्ष्य करके बाग छोडा किन्तू उम याणने उक्ष्य नहीं विधा, किन्त देनम ही कोई प्राणी बिंध गया। इस प्रकार अजा क्रपणी न्याय या काकतोलीय न्याय चरितार्थ हो गया। यह उस्तर गलदंड कहलाता है। इतरेका घात होने पर भी जिपके बाग से प्राणी मलागया है. ब र चानक नो है ही।

भौ। भी कहते हैं -जैसे कोई कि पान कालि त्रीखे, को (व, कंषु, परग-रास, इन घान्यों का निद्दाण कर रहा है अर्थांत उनके साथ तेभांधी डेर्र्ड प्राधिने। धात-वध थઈ जय છે, અ: रीते जे तने भारे छे। रेस लाख अन्धने भारे छे ते। तेने अडरभात ढंउ इन्हेगमां आरे छे. इदेवानुं तात्पर्थ એ છે કે-હत्यार એ કેર્ડ प्राधिन ઉद्देशीने ज छ छे। उनुं परंतु सदय विधायुं नहीं, पण जं जुंज डेर्ड्ड प्राधी पीधाई मयुं. आ रीते अल हुपाछी न्याय अधना डाइनाझिन्याय चरितार्थ थाय छे, तेने अहरभ त् ढंड इद्वाय छे. जीलने। वध यवा छतां पछ जेना आछाधी प्राधी भरायुं छे, ते हिं यह तो गछाय ज छे.

વિશેષમાં કહે છે કે---જેમ કૈાઈ ખેડુત ડાંગર વીહિ કેહરા, કગ, વિગેરે ધાન્યેનું નિદાજુ નીંદવાનું કાર્ય કરી રદ્યો હાેય, અર્થાત્ ધાન્યની સાથે લગેલા ઘાસને લખાડી રહ્યો હાેય, તેલુે કાઇ ઘાસને ઉખાડવા માટે શસ (બરપડી) ચલાવી હાેય અને વિચાર્યું હાેય કે હું રયામા, તૃણુ, કુસુ-

स्त्रकृताङ्गस्ते.

णिसिरेज्जा' बसं नि राजेत 'से सामगं तणगं क्रमुरगं मीहिं उसियं कडेल्लां रले छिदिस्साथि चि कट्टु' स पुरुषः दयामार्क तुगर्क कुपूर्क जीध्यु<sup>द्</sup>छ्तं कछे-सुकं तमम पते तगतिशे गः तानि छेस्पामीति कृत्वा 'साहि वा-वीहि वा-कोइब वा कंग्रें वा-परगं वा राख्यं वा-ब्रिटिवा सगई' झालि वा-झोहि वा-कोदवं वा -कङ्ग्यं वा-परकं या-रालंगा-छेत्रं भवति, 'इति-खद्ध से अत्रस्त अद्वाय अन्ते फुलाउ' इति खळ मः अन्यरंग अयीधाऽन्यमें रुप्रज्ञति-हिनस्ति, 'अक्तम्हादंहे' अहरमाइण्डो भवति । क्रथिकः क्षेत्रातः स्त्रामिमतत्रीख्यदीनां वर्धनाय भननिमत-तणादिकमपनेत् मिच्छन् त्णान्तरमपनेष्यामीति मनसि निधायं तस्माइर्जनाय क्सं चालयति, परम्तु दृष्टिमाग्चात् छेचाउपेक्षयाऽच्छेचर्र्येबाऽम्यस्य कर्त्ततम-भूदिति सः-अक्तरमाददृण्डो भवति ! तस्तुतस्त्वत्र कृषिक्रस्य नामीन्मनोऽन्यस्य जगे हुए घास को उलाड रहा है। उनने किसी घान को उल डने के छिए बास्त्र (खुरपा) चलाया और सोचा कि मैं इपानाक, तुन, कुनुरक, ब्रीहि, कडेसुक आदि किसी घात को उत्ताहूं किन्तु घास के बद्छे झालि, ब्रीहि, कोद्रद कंग्र, परग या राज्य घल्य में ही बास्त्र लग जाता है और यह उखड जाता है। हम प्रकार यह घाय के बरछे धान्य को उख ड छेना है तो पह अक्तस्मातदंड हना।

नारपर्य यह है कि कोई किसान अपने खेन में झालि आदि आन्य की इन्द्रि के लिए अवांछनीय घाम-फून को उखाड देना चाहता है और उसको उखाडने के लिए झास्त्रका प्रयोग करता है, किन्दु दृष्टि-दोष या असावधानता के कारंग वह झास्त्र घाम में न लगकर धाना के पौधे में लग जाता हैं और भान्य का पौचा उखड जाता है। इन प्रकार जिसे उख डने का शिचार किया था, वह न उखड कर धान्य हह, विशेरे होए એક धाधने उभाई, परंतु धासने ज खे शक्षी, मीही, हाइस, हॉल विगेरे धान्यमां ज भरपडी खानी लय, अने ते धान्यने। छोड उभडी जय, आ रीते ते धासने अन्धे धान्यने उभाडी वे छे, ते। आ अडस्मात् इंड हडेवाय छे.

તાત્પર્ય એ છે કે—કોઈ ખેડુત પાતાના ખેતરમાં શાલી-ડાંગર વિગેર અનાજને વધારવા માટે વધારે-પડતા અનિચ્છનીય, ઘાસ–ને ઉખેડવા ઇચ્છે છે, અને તેને ઉખેડવા માટે શસ્ત ચલાવે છે, પરંતુ કચ્ટિ દાવે અથવા અસાવધાનપણાને કારણે તે શસ્ત્ર ઘાસમાં ન લાગતાં ધાન્યતા છાડમાં લાગી જાય, અને અનાજના છાડ ઉખાડી જાય. આ રીતે જેને ઉખાડવાના વિચાર

समयार्थबोधिनी टोका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिइत्पणम्

कर्षने, किन्तु-मन्यस्पैव कर्त्तने तदिच्छा, तथापि दैशेषहतस्य कस्यचिदन्यस्य कर्त्तनं जातम् । 'पर्व खञ्च तस्स तप्पत्तियं सावज्ञं आहिण्जह' एवं खल्च तस्य तत्मत्ययिकं सावद्य माधीयते, एवं कुर्वतस्तस्य क्वषिकस्य सावद्यकर्मबन्धो मदति। 'घउत्थे दंडसमादाणे' वतुर्थे दण्डसमादानम् 'अकम्हा दंडवत्तिए' अक्तस्माइण्ड-मत्ययिकम् 'आहिए' आख्यातम्-कथितम् ॥स्र०५=२०॥

प्ण्प्-अहावरे पंचमे दंडसमादाणे दिट्ठिविपरियासिया इंडवत्तिप ति आहिज्जइ, से जहा णामप केइपुरिसे माईहिं वा पिईहिं वा भाईहिं वा भगिणीहिं वा भज्जाहिं वा पुत्तेहिं वा पूर्ताहिं वा सुण्हाहिं वा सर्ज्ति संत्रसमाणे मित्ते अमित्तमेव मन्न-माणे मित्ते हृपपुज्वे भवइ, दिट्ठिविपरियासिया दंडे। से जहा णामप केइपुरिसे गामघायांसि वा णगरघायंसि वा खेडघायंसि वा कव्वडघायांसि वा मडंवघायांसि वा दोणमुहघायांसि वा पटणघायांसि वा आसमघायांसि वा सन्निवेसघायांसि वा निग्ग-मघायांसि वा रायहाणिघायांसि वा आतेणं तेणमिति मन्नमाणे अतेणे हयपुच्वे भवइ दिट्ठिविपरियासिया दंडे, एवं खेळु तस्स तत्वत्तियं सावज्जति आहिज्जइ, पंचमे दंडसमादाणे दिट्ठिविप-रियासिया दंडवत्तिपत्ति आहिज्जइ, पंचमे दंडसमादाणे दिट्ठिविप-

का पौधा उख़ड जाता है। यह भहस्मात्दंड है। इस मकार अहस्मात् दंड का सेवन करने वाले थो उसके निमित्त से घापकर्म का यंत्र होता है। यह सौधादंडनमादान अर्थात् कियास्थान है, जो अकस्मात्दंड-सपादान कहा गया है।(4)।

કર્યો હતા, તે ન ઉખરતાં અનાજના છેલ્ડ ઉખડી જાય છે, તેને અકસ્માત્ દ'ડ કહેવાય છે. આ રંતે અકસ્માત દ'ડતું સેવન કરવાવાળાને તેના નિનિત્તે પાપકમ'ના બાંધ થાય છે. આ ચાથા દ'ડ સમાદાન અર્થાત ક્રિયાસ્થન છે, જેને અકસ્માત્ દ'ડ સમાદાન કહેવામાં આવે છે. ૫૫ ઘ૦ વગ

स्त्रकृता**नस्त्रे** 

छाया- अयाऽ५रं पश्चमं दण्डसमादानं दृष्टिविपर्यासदण्डमस्ययिकभित्रेवा खपायते । त्रध्यानाम कश्चित् पुरुषः मातृभित्रौ पितृभित्रौ आतृभित्रौ मगिनी-भिर्श्वा मार्यासिवौ पुत्रे वां दृष्टितृभित्री स्नुपाभि वां सार्थ संवसन् भित्रममित्रमेव मन्यमानः भित्रं इतपूर्वों भवति दृष्टिविपर्यासदण्डः, तथ्यानाम कोऽपि पुरुषो ग्रामयाते वा, नगरपाने वा, खेटघाते वा, कर्वटघाते वा, मडन्वधाते वा द्रोण-मुखपाते वा, पट्टनघाते वा, आश्रमघाते वा, सन्निवेशघाते वा, निर्गमघाते वा, रांत्रधानीघाते वा, अस्तेनं स्तेनमिति मन्यमानः अस्तेनं इतपूर्वों भवति दृष्टिविप-यसिदण्डः । एवं खद्ध सस्य तत्पत्मपिकं सावद्यमित्याधीयते, पञ्चमं दण्डसमादानं दृष्टिविपर्यासदण्डपत्ययिकमित्याख्यातम् । मूल् द्र=२१॥

टीका — चतुर्थे कि गास्थान निरूषितं, सम्बति – रश्चमं कि गास्थानं दर्शायि-तुमाइ -- 'अहावरे' अथाऽपरम् 'पंवमे' पश्च ग्म् 'दंडसमादाणे' दण्डसमादानं किया-स्यानम् 'दिट्टिविगरिपासिया रंड ात्तिर त्ति बाढिज रूप्' दृष्टिविपर्यास रण्डमन्यपिक-मिल्यारूयायते दृष्टेः बुद्धेरिपर्यासोऽन्यथा भावः यथा शुक्तौ रजतमितिमत्त्ययः । वस्तुतोहि शुक्तिका तवाऽ- हते, किन्तु चिजुदौँ प्वकात् तामझान्वा तत्र रजतं प्रत्य-भिन्नानद् भवति दृष्टिविपर्यासः । तमेव दृष्टिविपर्यासं सूत्रकारो दृष्टान्तद्वारा दर्शयति - से जहाणामप्' इति, तद्यथानाम 'के इष्टुल्सि' कवित्रुरुपः, 'माईहि

(५) दुष्टि विषयौभदंड

'अहावरे पंचमे दंडलमादाणे' इत्यादि।

टीकार्थ--चौथा किपास्थान वहा जा चुका। अब पांचवे किया-स्थान का निरूपण करने के लिए कहते हैं-पांचवां कियास्थान दृष्टि विषणीस प्रस्थयिक कहलाता है। दृष्टि अर्थात् युद्धि के अन्यथाभाव को जैसे सीग को चांदी समझ लेने को दृष्टिविपर्यस कहते हैं। वास्तव में कही सीग पडी है, किन्तु नेन्नों के दोच के कारण उसे चाँदी जानना दृष्टि विषणीस है। स्त्रकार दृष्टान्न द्वारा उसे पदर्शित करते हैं-जैसे

(૫) દેષ્ટ વિયયાંસ દંડ

'अहावरे पंत्रमे दंबसमादाणे' छत्याहि

ટીકાર્થ— ચેશું ક્રિયાસ્થાન કહેવામાં આવી ગશું હવે પાંચમા ક્રિયા સ્થાનતું નિરૂપણ કરવા મ∂ે સૂત્રકાર કપન કરે છે.–પાંચમું ક્રિયાસ્થાન દબ્ટિ વિપર્યાસ પ્રત્યયિક કહેવાય છે દબ્ટિ અર્થાત્ ખુદ્ધિતા અન્યથા ભાવને -જેમ સીપને ચદી સમજી લે તેને દબ્ટિ વિપર્તાસ કહેવામાં આવે છે. વાસ્તવિક રીતે કથાંક છીપ પડી હોય તેને નેલના દોવથી ચાંઠી માની લેવી, તે દબ્ટિ વિપર્યાસ છે. સૂત્રકાર દૂબ્ટાન્ત દ્વારા તે સમજાવે છે…જેમ

# समयार्थवोधिनी टीका दि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

धा-पिईहिं वा-माईहिं वा मगिणीहिं या-भव्जाहिं वा' मातृमिर्वा-फिन् मिर्वा-भ्रातृमिर्वा मणिनोनिर्वा-भायोभिर्वा 'पुचेहिं वा-धुवाहिं वा-सुण्हाहिं वा' पुत्रेर्वा, दुहितृभिर्वा स्तुपाभिर्वा-पूत्रवर्ध्विर्वा, 'सर्दि संवसमाणे' साधे संव सन् मध्यादेरारभ्य स्तुपान्तेन सह छहाहौ वासं क्युवन् पुरुाः 'मित्तनमित्तमेव मभमाणे' मित्र स्वमावतः-अमित्रम्-यन्तुं मन्वमानः-अवगच्छन् 'मित्ते इयपुन्दे' मित्र हत्रपूर्वः, 'भवह' अवति ।

अयमाध्रयः -मातामित्रं पिता चेति, स्वभावात् त्रिक्त्यं द्वितम् । कार्यकारणतथास्ये, भवन्ति द्वितुद्धयः ॥१॥

इत्युक्धाऽनुभत्रेन च मात्रादयः स्त्रभाश्तो मित्राणि भवन्ति । परन्तु क श्विदा-भयक्षेपात्-मित्रमेत्र अमित्रं जारुन् स्वभावतो भित्रमपि हन्ति । हन्यमानम न दृष्टिविर्धातमतिकपति, पश्चात्स एव झाततत्ताः पश्चात्तापं करोति । एताद्दरा कोई पुरुष माला, पिता, भाई, भगिनी, स्त्रो, पुत्र, कन्पा और पुत्रवधू के साथ निवास करता है । वह्र अपने स्वभावतः मित्र (हितैषी) को इान्नु समझ पैठना और उसका घात कर डालता है । कहा भी है-

'माता मित्रं पिता चेति' इत्योदि।

माता फिन्न और पिता, यह तीनों स्वभाव से ही हितकारी होते हैं। किन्तु अन्य लोग मयोजन विद्येष से भी हित करने के इच्छु क बन जाते हैं।।१॥

इस उचित के अनुसार माता-पिता आदि स्वभाव से ही। मिन्न होते हैं, किन्तु कोई पिचार के दोप से मिन्न को ही इान्नु समझता हुआ उसका घात कर डालना है। यह उसका दृष्टि विपर्णास है। उसे जब वास्तविकना का पता चलता है तो पट्धासाप करना पडता डेार्ड पुरुष भाता, पिता, आर्ड, अडेन खे, पुत्र, उन्धा, अने पुत्रवधूनी साथ रહेता હाथ छे. ते पाताना स्वाआविंड भित्र-छितेच्छुने शत्रु भानीक्षे अने तेना वध ठरा नाओ छे. ठछुं पछ छे, 'माता भिन्न' विताचेति' ईखादि भाता, भित्र, अने पिता, चे त्रछे स्वकावथी क छित ठरवावाला डेाथ छे, परंतु अन्य दांड प्रयोजन वधात् छित ठरवानी छुद्धिलाला

દેાય છે. તાવતા

મ્મા કથન પ્રમાણે, માતા, પિતા વિગેરે સ્વસાવથી જ મિત્ર હેાય છે. પરંતુ કેાઇ પુરૂવ પાતાના વિચારના ઢાવથી મિત્રને જ શત્રુ માનીને તેના ધાત કરી નાખે છે, આ તેના દબ્ટિ વિષયાંસ છે. તેને જ્યારે વાસ્તવિક્રતાની स्थले 'मगा दिद्धिविपरियासियादं हे' भवति राष्टिविपर्वायदण्डः, भवस्येवाऽयं दण्डो बुद्धिवैपरोत्यात् यथा दृष्टिविपर्थयात्-मालायां सर्पे इति - अत्रस्मिस्तजुद्दिरिति । उदाहरणान्तरमपि मदर्भयति- 'से जदाणामप' तद्ययानाम 'केइपुरिसे' कश्चित्पुरुषः 'गामघायंसि वा' ग्राम्याते वा 'णगरघायंसि वा' नगरघाते वा 'खेडघायंसि वा कब्बडषायंसि वा-मडंवघायंसि वा' खेटघाने वा, कर्वटघाते वा, मडंवषाते वा

है। ऐसी जगह टःष्टेविपयीसदंड होता है। जैसे दृष्टि की विप-रीतता के कारण माला में सर्प का छन हो जाता है, अतद्रूपवस्तु तद् रूप प्रतीत होती है। दूसरा उदाहरण भी दिखलाते हैं-जैसे कोई पुरुष ग्रामयात-वाड से वेष्टिन प्रदेश को ग्राम कहते हैं उसका चात करने वाला ग्रामचातक है, आकरघात-खुवर्ण एवं रत्नादिक की अस्पसि के स्थान को नष्ट करने वाला आकरचातक कहलाता हैं, नगर घात-अष्टादश प्रकार के कर से रहित स्थान नगर कहलाता हैं, नगर घात करने वाला नगरघातक है खेडघात-धूली प्राकार से वेष्टित स्थान को खेट कहते हैं उसका चात करने वाला खेडघातक है, कर्वट-चात-छुरिसत नगर को कर्पट कहते हैं उसका चात करने वाला कर्षटचातक कहलाता है, मडंब्र्यात-दाई कोस तक जिस के बीच में कोई प्राम न हो ऐसा स्थान मंडष कहलाता है उसका चात करने वाला

સમજણ, પડે છે, ત્યારે તેને પશ્ચાત્તાપ કરવા પડે છે. એવા રથળે દબ્ટિ વિષયાંસ દંડ હાય છે. જેમ દબ્ટિના વિપરીત પગ્રાને કારણે માળામાં સર્પના ભ્રમ થાય છે, અતદૂરૂપ વસ્તુ તદૂરૂપ દેખાય છે.

હવે ખીજું ઉદાહરથું અતાવે છે -- જેમ દાઇ પુરૂષ (૧) શ્રામ ઘાત-વાડથી વીંટાયેલા મદેશને ગ્રામ-ગામ કહે છે, તેના ઘાત કરવાવાળા શામ-ઘાતક કહેવાય છે. (૨) આકાર ઘાત-સાના અને રત્નાની ઉત્ત્પત્તિના રથાનને આકર કહે છે, તેના નાશ કરવાવાળાને આકરઘાતક કહે છે. (૩) નગર-ઘાત-અઢાર પ્રકારના કર વિનાના સ્પાનને નગર કહેવાય છે. (૩) નગર-ઘાત-અઢાર પ્રકારના કર વિનાના સ્પાનને નગર કહેવાય છે. તેના ઘાત કરનાર નગરઘાતક કહેવાય છે. (૪) ખેડવાત-ધૂળના પ્રાકાર-કાટથી યુક્ત સ્થાનને ખેટ કહે છે. તેના ઘાત કરવાવાળાને ખેડઘ તક કહેવાય છે. (૫) કખંટઘાત-કુત્સિત નગરને કર્ખંટ કહે છે. તેના ઘાત કરવાવાળાને ઠર્ખટ ઘાતક કહેવાય છે. (૬) મડંબઘાત-અઢી ગાઉ સુધીમાં જેની વચમાં બીજું ગામ ન હોય, એવા સ્થાનને મડંબ કહેવાય છે. તેના ઘાત કરવાવાળાને સ્ડંબ-

tet

समयायैवोधिनी टोका हि. थ. अ. २ कियास्थाननिद्धवणम्

'दोणप्रहयायं से बा' द्रोगप्र वधाते वा 'पट्टगधायं सि वा' पत्त न्धाते वा 'आसम्प्रार्थसि चा' आश्रमयाते वा 'संनिवेत्रपायंसि वा संनिवेशघाते षा, 'निग्गमधार्यसि ना' निर्गमधाते वा निर्गवो मार्गस्तस्य घाते वा, 'सपेषाणि धायंसि वा' राजधानीपाते वा 'अतेगं तेगमितिमञ्चमाणे वा' अस्तेनं स्तेनसिति मन्यमत्नः 'अतेणे हदपुत्र्वे' अस्तेतं हतदूर्शे अत्रति। राजधान्यादिघातविषये यो नस्तुतो घा कारी स तु इ चित्रिगंतः । यस्तु नः इ करोद्घात स तत्र दैवादा-मडंब घातक कह्हाता है, द्रोणमुखघात-जल स्थल मार्ग से युक्त स्थान को होणमुख कहते हैं उसका घात करने वाला दोणमुखघातक है, पत्तनघात-समस्त चस्तुओं की प्राप्ति का स्थान को पत्तन कइते हैं डसका घात करने बाले को पत्तनघातक कहते हैं। निगमघात-भनेक वणिक जनों से बसा हुआ प्रदेश निगम कहलाता है उसका घात करने वाला निगम घातक कहलाता है, आश्रम घात तापस जनों के रहने को स्थान की आश्रम कहते हैं उत्तका घात करने वाटा आश्रम-घातक कहरुतता है, सवाहचात-कृषीवलों द्वारा धान्य की रक्षा के लिए बनाया गया दुर्ग भूमिस्थान अभिवा पर्वत की स्रोटी पर रहा हुआ जनाधिष्ठित स्थल विद्रोष या जिसमें यहां वहां से आकर सुसाफिर लोग निवास विश्राम करें ऐसा स्पल विशेष को संवाह कहते हैं उसका घात करने वाला संवाहघातक कहलाता है, सन्निवेशघात----जिसमें प्रधानतः सार्थवाह आदि रहे हो उसको सम्निवेश कहते हैं ઘાત્તક કહે છે. (૭) દ્રોણુમુખઘાત-જળ અને સ્થળ માર્ગથી સુક્ત સ્થાનને દ્રોહ્યુમુખ કહે છે, તેના ઘાત કરવા વ.ળાને દ્રોહ્યુમુખઘ:તક કહેવાય છે. (૮) भत्तनधात-सधणी वस्तओःनी प्राप्तिना स्थानने भत्तन इडेवाय छे. तेने। धात કરવાવાળા પત્તનઘાતક કહેવાય છે.

(૯) નિગમઘાલ — અનેક વાધ્યિક જનાથી વસેલા પ્રદેશને નિગમ કહે-વાય છે. તેના ઘાત કરવાવાળાને નિગમઘાલક કહેવાય છે. (૧૦) આશ્રમઘાલ -તાપસાના રહેવાના સ્ટાનને આશ્રમ કહેવાય છે. તેના ઘાત કરવાવાળાને આશ્રમ ઘાલક કહેવાય છે. (૧૧) સંવાહ ઘાલ-ખેડુતાે દાવ અનાજના રક્ષણ માટે બનાવવામાં આવેલ દુર્ગભૂમિસ્થાન, અચવા પર્વતના શિખર પર રહેલા મતુષ્યાના નિવાસ રૂપ સ્થળ વિશેષ અથતા જેમાં જ્યાં ત્યાંતા મુસાફરા માવીને નિવાસ કરે એવા સ્થળ વિશેષ અથતા જેમાં જ્યાં ત્યાંતા મુસાફરા આળીને નિવાસ કરે એવા સ્થળ વિશેષને સંવાહ કહે છે, તેના ઘાલ કરવા-વાળાને સંવાહ ઘાલક કહેવાય છે. (૧૨) સન્નિવેશ ઘાલ-જેમાં મુખ્ય રીતે વેપારિયા રહેતા હાય તેવા સ્થળ વિશેષને સભ્યાનીના ઘાલના સમયે જે

For Private And Personal Use Only

गतः तमेशाऽऽगतं चौरोऽयमेवेति मन्त्रमानों रातपुरुसदि ईन्तीति मतति इष्टि विपर्यासदण्डः । 'एवं खल्ज तस्स' एवं खल्ज तस्म 'तप्पत्ति i' तत्प्रत्ययिकम्-इष्टि विपर्यासदण्डनिक्तित्तं सारधं कर्मों प्रजायते । सात्वप्रमिष्ट्याधीयते । तदिदम् 'पंत्रमे' पश्च नम् 'दंड उमाणे' दण्ड सनादानं कियाख्यानम् 'दिद्वि विपरियासियादंड गत्ति-एत्ति आहिप्' इष्टित्विपर्यासमत्ययिक्तवारूपात्रम्, इष्टिविपर्यासकारणकं पश्चनं कियास्थानमिति कथितम् ॥मू०६=२१॥

मूच्य्-अहावरे छट्ठे किरियट्ठाणे मोसावतिएति आहिज्जइ से जहाणामय केइपुरिसे आयहेउं वा णाइहेउं वा अगार-हेउं वा परिवारहेउं वा सयमेत्र मुसं वयइ अण्णेण वि मुमं वयंतं पि अण्णं समणुजाणइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्जति आहिज्जइ, छट्ठे किरियट्राणे मोसावत्तिपत्ति आहिए ॥सु० ७१२॥

छाया—आधाऽपरं १०ँठं कियास्थानं भिष्पापरवयिकमित्त्याख्यायते। तच्था नाम कश्चित् पुरुषः आत्महेतो वाँ, झातिहेतो वाँ, अगारहे तोवाँ, परि-घारहेतो वाँ, स्वयमेद मृषा वदति अन्येनाऽपि मृषाबादयति मृषाददन्तमन्यं सम-नुजानाति एवं खद्ध तस्य तत्मत्ययिक्तं सावद्य मित्याधीयते पष्टं क्रियास्थानं मृषा-वादमस्ययिकमित्त्यारूयातम् ।

उसका घात करने वाडा सन्तिवेश घातक कहरू तो है, अथवा राज-धानी के घात के समय जो चोर नहीं है उसे चोर मानकर मार डालता है अर्थात राजधानी आदि के घात के चिपन में वास्तव में जो घातकारी है वह तो कहीं आग निकला और जिनने घान नहीं किया था दैववश पह कहीं से यहां आ पष्टुंचा, राजपुरुष उसकी ही चोर समझ कर दंड देते हैं तो घह दृष्टि विपयीस दंड है। दब्दि विपर्यास से दंड देने चाष्टे को उसके निमित्त से पाय कर्म का बंध होता है। यह पांचवा दृष्टिविपर्यासदंड नामक किया स्थान है। 184

ચાર ન હાય તેને ચેર માતંને મારી નાખે છે. અર્થત્ રજવાની વિગેરેના ધાતના સંબંધમાં વાસ્તવિક રીતે જે ઘાત કરતાગ હાય, તે ક્યાંય લગી ગયેલ હાય, અને જેણે ઘાત ન કર્યો હાય અને દેવવશાત તે ક્યાંયથી ત્યાં આવી ગયેલ હાય રાજપુરૂષો તેને જ ચેર માનીને ઢંડ આપે છે, તાે તેને રચિવિષયોક દંડ કહેવાય છે, દબ્ટિના વિપર્યાસળી દંડ દેવાગળાને તેના નિનિત્તે પાપકર્મના બંધ થાય છે. આ રીતે અ. દબ્ટિ વિપર્યાંક દંડ નામનું પાંચમું ફિયાય્થાન છે. ાક્યા

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. म. २ कियास्थाननिरूएणम्

टीका—पञ्चमक्रियास्थाननिरूपणानन्तरं षण्ठं क्रियास्थानं निरूपयति-'अद्य-वरे' अयाऽपरम् 'छन्ने' पछम् 'किरियद्वाणे' क्रियास्थानम् 'मोसावत्तिप्' मिथ्या-घत्यविकम्-मिथ्यावादनिमित्त कम् 'ति आहिण्जद्द' इत्यारूपायते, असत्यभाषणं-मेर किथ्या, सिथ्पें मःपयः -क्कारणे पर्स्य तत्-मिथ्यापत्ययिकं कियास्थान-मित्यामिघीयते । किथ्याप्रत्ययिकस्वरूपं दर्श्वयति-'से जद्दाणामम्' तथ्ययानाम 'केइपुरिसे' कञ्चित्युरूपः 'आयहेउं वा' आत्महेतोर्चा-आत्मकारणार्थम् 'णाइदेडं वा' झातिहेतो वी 'आवारहेडं वा' आत्तमहेतोर्चा-आत्मकारणार्थम् 'णाइदेडं वा' झातिहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रहं तनिभित्तकम् 'परिवारहेउं वा' परिवारहेतो वी 'आवारहेडं वा' आगारं ग्रियत्ति परिवाराग्र-पुत्र-कल्ज-प्रुरप्त चतुष्पदात्त्यः तेपां कुने। 'सयमेव' स्वयमेत्र' मुरा वरति, अथना 'म्रुपं वर्दतं पि अर्ण समणुजाणइ' मृगावदत्र्यस्य 'तप्पत्तियं' तत्त्र्यायिकम् 'साइज्जति' सर्घा निग्दितं सन्छ तस्स' एवं खल्ज तस्य 'तप्पत्तियं' तत्त्र्यायिकम् 'साइज्जति' सर्घा निग्दितं

(६) म्हपा प्रस्थयिक क्रियास्थान

'अहावरे छंद्रे किरियटु.णे' इत्यादि ।

टीकार्थ-अब छठे किपास्थान का निरूपण करते हैं। वह इस प्रकार है-- छठा कियास्थान मृपायाद के निमित्त से होता है, अत-एव वह मृपायाद प्रस्थयिक कहलाता है। उसका स्वरूप इय प्रकार है -कोई पुरुष अपने लिए, ज्ञाति जनों के लिए, यह के निमित्ता, परिवार अर्थात् पुत्र कलत्र शृस्य चौगाये आदि के निमित्त स्वयं असस्य भाषण करता है दूसरे से मिध्याभाषण करवाता है अथवा मिध्यामाषण करने वाछे का अनुमोदन करता है तो ऐसा करने से उसे मिध्या-

(૬) મૃત્રા પ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे छट्टे किस्यिट्र,णे' र्धत्याहि

ટીકાર્થ — પાંચસું ફિયાસ્થાન કહ્યા પછી હવે આ છઠ્ઠા ફિયાસ્થાનનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. તે આ પ્રમાણે છે.-છઠ્ઠા ક્રિયાસ્થાન મુષાવાઠના નિમિત્તથી થાય છે તેથી જ તે મુષાવાદ પ્રત્યયિક કહેવાય છે. તે આ પ્રમાણે છે.-કાઈ પુરૂષ પેલ્તાને માટે, જ્ઞાતિજના માટે, ઘર માટે, પરિવાર અર્થાત્ પુત્ર, કલત્ર, નાકર, ખાટલા વિગેરેના નિમિત્તે પાતે અસત્ય બાલે છે, બીજા પાંસે અસત્ય વચન બાલાવે છે, અથવા મિષ્યા ભાષણ કરવાવાળાનું

For Private And Personal Use Only

₹**८**३:

कर्ष 'अहिजजाइ' आधीयते-सप्रुरवद्यते इति छहे किरियाठाणे' कठं कियास्थानं 'मोसावत्तिप' मुवामत्ययिकम् 'त्ति आहिए' इत्याख्यातम् यो हि पुरुषः स्वात्मार्थं वा परिवारग्रद्दाद्ययं वा स्वयमसस्य मावणे करोति, अन्यान् कारयति क्रुस्त्तं वाऽन्य-मनुमोदते-तस्य पुरुषस्य मुवावादजनितपादद्यं कर्म भवति । पूर्वं पश्चकिवास्था-नानि कथितानि, तेषु मायः सर्वत्र सःक्षात्यरम्यावाऽधिका न्यूना वा हिंसा भवत्येव । अतस्तेषु दण्ड प्रमादानमिति संझा छता-पष्ठ देशरभ्य समाप्ति-पर्यन्तं मायः पाणिवधो न मवत्ति-अत्रो दण्डसमादानमिति नाम विहाय क्रिया स्वानग्रन्देनेव उद इउमिति ॥द्व० ७. २२॥

भाषण हेतुक :पाप कर्म का बन्ध होता है। यही म्हषाप्रस्ययिक छठा किपास्थान कहलाता है।

तात्पर्य यह है कि जो पुरुष अपने लिए या अपने परिवार आदि के लिए स्वयं असय्य आधण करता है, दूसरों से असय्य आधण करवाता है या असय्य आषण का अनुमोदन करता है, उसे मुषावाद जनित पापकर्म होता है।

इससे पहछे जो पाँच कियात्थान कहे गए हैं, उन सप में साक्षात् अथवा परम्परा से अधिक या कम हिंसा होती है, अतएव उन्हें 'दंड समादान' संज्ञा दी गई है। छठे से छेकर तेरहवें तक जो स्थान कहे जाने वाछे हैं, उनमें प्रायः प्राणवध नहों हो रा है, अतः उन्हें दंडसमा-दान संज्ञा न देकर 'किया स्थान' शब्द से ही कहा गया है ॥७।

અનુમાેદન કરે છે. તે તેમ કરવાથી તેને મિશ્ચા ભાષણુના કાઃણુ પાપકર્મના બાંધ થાય છે. ઐજ મૃષા પ્રત્યયિક નામનું છટ્ડું કિયાસ્થાન કહેવાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે—જે પુરૂષ પાતાને માટે અથવા પાતાના પરિવાર વિગેરે માટે સ્વયં અસત્ય વચન ખે.લે છે, બીજામોને અસત્ય વચન ખાલાવે છે, અથવા અસત્ય ખાલવાવાળાનું અનુમાદન કરે છે, તેને મૃષાવાદથી થવા વાળું પાપકર્મ લગે છે.

આનાથી પહેલાં પાંચ ક્રિયાસ્થાના કહેવામાં આવ્યા છે. એ ગધામાં સાહ્યાત્ મથવા પરંપરાથી વધારે અથવા એતછી હિંસા હાેય જ છે, તેથીજ તેને 'દંડ સમાદાન' સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. છઠ્ઠથી અ.રંભીને તેરમા સ્થાન સુધી જે સ્થાના કહે ામાં આવનારા છે, તેમાં પ્રાય: પ્રાણુવધ હેહતા નથી. તેથી તેને 'દંડસમાદાન' સંજ્ઞા ન આપતાં 'હિયાસ્થાન' શબ્દથી જ કહેલ છે, તણા

झमयार्थबोधिनी टीका द्वि. झु. अ. २ क्रियास्थाननिद्भपणम्

मूल्म्-अहावरे सत्तमे किरियट्ठाणे अदिन्नादाणवत्तिएसि आहिज्जइ, से जहाणामए केइपुरिसे आयहेउं वा जाव परि-वारहेउं वा सयमेव अदिन्नं आदियइ अन्नेणं वि अदिन्नं आदियावेति आदिन्नं आदिपंतं अन्नं समणुजाणइ, एवं खसु तस्स तप्पत्तियं सावउजांति आहिज्जइ, सत्तमे किरियट्ठाणे अदिन्नादाणवत्तिएत्ति आहिए ॥सू०८॥२३॥

छाया-----अथाऽपरं सप्तमं क्रियास्थानगदत्तादानमस्ययिकमिस्याख्यायते.। तथथानाम कश्चिरयुरुषः आत्मदेतो वीं यातत् परिवारहेतो वीं स्वयमेव अदत्तमा-ददाति अन्येनाऽपि अदत्तमादापयति, अदत्तमाददानमन्यं समनुजानाति, एवं खछ सस्य तत्पस्यथिकं सावद्यमित्याधीयते सप्तमं क्रियास्थानमदत्तादानमत्त्ययिक-मिस्याख्यातम् ।।म्रू० ८।।२३।।

(७) अदत्तादान प्रत्यपिक कियास्थान

'अहावरे सत्तमे किरियडाणे' इत्यादि।

टीकार्थ-छठा क्रियास्थान दिखलाकर सातवां क्रियास्थान दिखलाते हैं-सातवां क्रियास्थान अदत्तादान प्रत्ययिक कहलाता है। उसका स्वरूप इस प्रकार है-कोई पुरुष अपने निमित्त अथवा पावत् परिवार के निमित्त स्वयं ही अदत्त वो ग्रहण करता है अर्थात् घन के स्वामी से याचना

(૭) અદત્તાદાન પ્રત્યવિક ક્રિયાશ્થાન—

'अहावरे सत्तमे किरियट्टाणे' ईत्याहि

ટીકાર્થ — છટ્ડું કિયાસ્થાન કહીને હવે સાતમું કિયાસ્થાન અતાવવામાં આવે છે. – સાતમું કિયાસ્થાન અદત્તાદાન પ્રત્યવિક કહેવાય છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમ છે છે. કેર્ક પુરૂષ પાતાના નિમિત્તે અથવા યાવત્ પરિવારને નિમિત્તે પાતે જ અદત્ત (માલિક આપ્યા વગરનું) ગ્રહ્યુ કરે છે. અર્થાત્ ધનના માલિક ઘ૦ રહ

## **स्त्रकृतालस्त्रे**

माऽऽददाति, यस्प यद्धनम् अथाचित्वैच तस्य धनप्रहणमदत्तादानं चौर्येण परकीय द्रव्यमदणमिति यादत् । अधदा-'अन्नेण वि अदिन्नं आदिपादेश्' अन्येनाऽपि-अदत्तं धनम् आदापयति-परिग्राहयति । 'अदिन्नं आदियतं अन्नं समणुत्राणइ' भदत्तं धनमाददानम्-ग्रुज्ज्तमन्यं समनुनानाति अनुमोदते । 'एवं खलु तस्स' एवं खलु कुर्बत स्तस्य पुरुषस्य 'तप्पत्तियं' तत्पत्धयिकं-तन्निमित्तरम् अदत्तादान कारणकम् 'सावण्जति आहिज्नह' सावचम्-अधुमक्रमेंत्याधीयते-समुल्पछते । 'सत्तमे' सन्नमम् 'किरियद्वाणे' क्रियास्थानम् 'अदिमादाणवत्तिष्' अदत्तादान पिकम् । 'ति आहिए' इत्याख्यातम् । अयं माद्रः अन्यत्तामिकमस्यामिकं वा घनं स्वाधे परार्थे वाऽऽददानोऽन्येनाऽपि आदापयन् आददानमनुमोद्यं , अदत्ता-दानजनित्तर्फ्रणा यध्यत्रे, इति सप्तममत्त्तादाननामकं क्रियात्यानम् । स्रूण् दिया मूल्य्म-अहावरे अट्रूमे किरियट्ठाणे अउझ्तरधवत्तिघ् नि

आहिज्जइ, से जहा णामए केइपुरिसे णरिथ णं केइ किंचि

किये विना ही उसके धन को चोरी से ग्रहण करलेता है, अधवा दूसरे से अदस धन को ग्रहण करवाता है अधवा अदस ग्रहण करने वाले का अनुमोदन करता है, उस पुरुष को अदसादान के निमित्त से पाप कर्म का बन्ध होता है। यह अदसादान प्रत्यप कियास्थान कहा गया है। तार्त्य यह कि जिस धन का स्वामी कोई दूसरा हो या कोई भी स्वामी न हो, ऐसे धन को अपने लिए या दूसरों के लिए या स्वयं ग्रहण करने वाला, दूसरों से ग्रहण करवाने वाला और ग्रहण करने वाले का अनुमोदन करने वाला अदत्तादान जनित कर्म से बद्ध होता है। यह अदत्तादान प्रत्यय नामक किंगास्थान है ॥८॥

પાંસે યાચના કર્યા વિનાજ તેના ધનને ચારીથી બહુણ કરી લે છે, અથવા બીજાની પાંસેથી અહત્તને ચહુણુ કરાવે છે, અથવા અદત્તતું બહુણુ કરવાવા-ળાતું અતુમાદન કરે છે. તે પુરૂષને અદત્તાદાનના નિમિત્તે પાપકમ<sup>6</sup>ના ખાધ થાય છે. આ અદત્તાદાન પ્રત્યય ક્રિયાસ્થન કહેવામાં આવે છે.

કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે–~ઝે ધનનેા સ્વાસી કોઈ બીજો હાેચ અથવા કાેઈ પણુ માલીક ન હાેય, એવા ધનને પાતાના માટે અથવા બીજાના માટે અથવા રવય બહણુ કરવાવાળા, બીજા પાંસે ગ્રહણ કરાવવા વાળા અને ગ્રહણુ કરવાવાળાને અનુમેહન કરવાવાળા અહત્તાદાનથી થવાવાળા કર્મથી બંધાય છે. આ અહત્તાદાન પ્રત્યય નામનું ફિયારથાન છે ાાટા

لادف

समयार्थवोधिनी टोका द्वि. श्रु. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

षिसंवादेति सयमेव हीणे दीणे दुट्ठे दुम्मणे ओह्रयमणसंकर्पे चितासोगसागरसंपविट्ठे करयळपल्हत्थमुहे अट्टज्झाणोवगप भूमिगयदिटिप झियायइ, तस्स णं अज्झत्थया आसंसइया चत्तारिठाणा पव माहिज्जंति, तं जहा—फोहे माणे माया लोहे अज्झत्थमेव कोहमाणमायालोहे, पर्व खळु तस्स तप्पत्तियं सावज्जंति आहिज्जइ, अट्ठमे किरियट्ठाणे अज्झत्थवत्तिपत्ति आहिए ॥सू०९॥२४॥

छाया--अधाऽगरमष्टमं कियास्थानम् अध्यात्ममस्ययिकम् इत्याख्यायते । तण्ण्यानाम कश्चित्पुरुषः नास्ति खळ कोऽपि किश्चिद्विसम्बादयिता इति स्वयमेव हीनो दीनो दुग्टो दुर्भनाः आहतमनःसंकल्पः चिन्ताकोकसागरसंपविष्टः करतल्-पर्यस्तमुखः आर्त्तध्यानोषगत्तः भूमिगतदृष्टिः ध्यायति । तस्य खल्बाऽऽध्यात्मि-कानि आसंग्नयितानि चत्वारि स्थानानि एत्रगरूपायन्ते, तद्यथा-कोधो मानं माया लोमः, अध्यात्मिका एव कोधमानमायाल्लोभाः । एवं खलु तस्य तत्म-त्ययिकं सावद्य मित्याधीयते । अष्टमं कियास्थानम् अध्यात्ममत्ययिकमित्या-ख्यातम् ॥सू० ९॥२४॥

टीका—सम्पति-अध्टमं किपास्थानमाह--'अद्दावरे' अपापरम् 'अद्वमे' अध्मम् 'किरिपट्टाणे' कियास्थात्रम् 'अज्झत्थात्तिर' अध्यात्मपत्ययिकम् आत्मानमधिकत्य पवर्त्तते- इत्यध्यात्मम् , तत्र कोधादिनिमित्तकम् 'त्ति आदिझ्डर'

(८) अध्यातम पश्ययिक किपास्थान

'अहावरे अट्टमे किरियट्ठाणे' इत्यादि ।

टीकार्थ-आठवां कियास्यान अध्यात्मप्रत्ययिक कहरुाता है। सात्मा के आश्रित जो हो सो आध्यात्म है। तात्पर्य यह है कि यह क्रियास्थान कोथ आदि के निमित्त से होता है। इसका स्वरूप इस

(૮) અધ્યાત્મપ્રત્યયિક ઠિયાસ્થાન

'झहावरे अट्टमे किरियट्टाणे' छत्याहि

ટીકાર્થ--આડેમું કિયાસ્થાન અધ્યાત્મ પ્રત્યયિક કહેવાય છે. આત્માના આપ્રયથી જે હાેય તે અધ્યાત્મ છે. તાત્પર્ય એ છે કે-આ ક્રિયાસ્થાન કોધ વિગેરેના નિમિત્તથી હાેય છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.-કાેઇ પુરૂષ એવેક

इत्यारूयायते । 'से जहाणामए' तद्यथानाम 'केश्वरीरेसे' कथित्पुरुषः 'णत्थि ग किंचि विसंवादेइ' नास्ति खलु किश्चिद विसंवादयिता-ईपदपि क्लेशकारका, इति, त्रचापि 'सयमेन' स्वयमेन 'होणे-दीणे-दुहे-दुम्मणे' हीनो दीनो दुष्टः दुर्मनाः तत्र हीनो-निन्दितप्रकृतिकः, दीनः-ग्नोकयाही, दुष्टः-दोपयुक्तः । दुर्भनाः-दुःखि-तमिव मनो विद्यते यस्य स दुर्मनाः-उद्रिग्नवित्तः 'ओइयमणसंकष्पे' अपहतमनः-संकल्पः-अपहतो विनष्ट इव विद्यते मनसः सङ्ख्यो यस्य स तथा निराधः सन्, 'चिंतासोगसागरसंपविट्वे' चिन्ताकोकपागरसंपविष्टः, चिन्तया शोकसम्रहे मविष्ट इब परिदृत्र्यमानः, 'करतलपरुद्दत्थमुहे' करतलपर्यस्तमुखः-करतछे पर्यस्तं न्यस्तं मुखं यस्य स तथा, 'अट्टच्झाणोवगए' आर्त्तध्यानोपगतः 'भूमिगयदिटिए' भूमि-गतदृष्टिः 'झियायइ' ध्यायति-चिन्तां करोति, दृइपते कदाचिस्कोऽपि पुरुषोऽकार-णगेव चिन्तया चाऽऽत्तंग्नाः कस्तुळे मुखनायाय भूनौ दत्ताऽाधानो ध्यायन, तत्र बाह्यविन्ताकारणस्याऽमावात्-आन्तरेण कारणेन भवितव्यम् । किं तत्कारण तत्राह-'तस्त' तस्य पुरुषस्य 'णं अज्झत्यया' 'णं' खलु-निश्वमेन आध्यातिनकानि-जात्मोरक्कानि 'आसंसर्या' आसंधितानि-निश्चयं विद्यमानानि, पढा-सन्देइ-मकार है-कोई पुरुष ऐसा है कि किसी विसंवाद बाह्य कारण के बिना ही हीन, दीन, दुष्ट (दोषयुक्त) दुःखित मनवाला-उद्विग्नचित्त, इताश, चिन्ता और शो के के सागर में डुवा हुआ, इथेडी पर मुख को थामे हुए, आर्त्तच्यान से युक्त एवं धरती की और नजर लगाए हुए होता है। वह चिन्ता में गुस्त रहता है।

तास्पर्य यह है कि कोई — कोई मनुष्प निष्कारण ही चिन्ता से पीडित मन वाला, इयेली पर टुइडी थामे और नीचे की ओर दृष्टि किए कुछ सोच-षिचार करता है। वहां चिन्ता का कोई वाहरी कारण नहीं होता, अतएव कोई आन्तरिक कारण होना चाहिए, वह कारण व्या हे? सो कहते हैं-ऐसे पुरुष की चिन्ता से मन में होने वाछे चार ढाय है-हाઈ विसंवाइनुं आह्य-अखारना अरख विनाल ढीन, हीन, विन्ता चया हे? सो कहते हैं-ऐसे पुरुष की चिन्ता से मन में होने वाछे चार ढाय है-हाઈ विसंवाइनुं आह्य-अखारना अरख विनाल ढीन, हीन, विन्ता व्या हे? सो कहते हैं-ऐसे पुरुष की चिन्ता से मन में होने वाछे चार डाय है-हाઈ विसंवाइनुं आह्य-अखारना अरख विनाल ढीन, हीन, विन्ता क्या हे शिव स्वाहनुं आह्य-अखारना अरख विनाल ढीन, हीन, विन्ता अन्ता सा भरती तरक्ष नजर लगावेले छाय छे, ते विन्तामां भग रखे छे. अडेवानुं तात्पर्थ को छे है---डांध डांध भनुष्य निष्ठारखु-डारख विनाल विन्तायी पीडित भनवाणा, ढथेली पर भाशु राजेव अने नीयेनी तरक्ष नजर डरीने डांधेड साथ-शांड युड्त अनीने वियारता ढाय छे. त्यां वितानुं हांध जाह्य अरब ढातुं नथी, तेथी क डांधी आन्तरिह-लांतरनुं डारख ढांचु कोई के. ते शुं डारखु छे रे ते अतावे छे-केवा पुरुषने वित्तायी

# समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ किथास्धाननिरूपणम्

रहितानि 'चत्तारि ठाणा' चश्वारि स्थानानि 'एवं आदिङजंति' एवमाख्यायन्ते । 'तं नहा' तय्था-'कोहे माणे माया लोहे' कोधः-मानः-मापा-लोमः 'अञ्झःख-मेथ' आध्यात्मिका एव 'कोह-माण-माया-लोहा' कोध-मान-मापा-छोमाः, यद्यपि कोधादयोऽन्तःकरणधर्माः नत्तात्मन स्ते कोधादयः, नचाऽत्मधर्मत्वे का क्षतिः-इति वाच्यम्, तथात्वे-मुक्तावस्यायामवि आत्मनि झानदर्शनवत् तत्सद्रावमसंगात् । तथापि-- ऋं कोघनान् इति मतीत्या व्यवहारनयाऽनुसारेण कोधादीनामात्मधर्मस्वीकारान्, आध्यात्मिकाः कोधादिकारणकम् 'सावड्ज' सावद्यं तक्ष्स तप्पत्तियं' एवं खल्ड तस्य तत्मत्ययिकं कोधादिकारणकम् 'सावड्ज' सावद्यं कर्भ ति आहिङनइ' इत्याधीयते, एवं कुर्वत स्तस्य पुरुषस्य कोधादिकारणकं पायजनकं कर्भ समुरपयते । 'अट्टमे किरिण्डाणे' अन्टमं कियास्यानम् 'अ झत्थ-वत्तिए' भध्यात्मपत्ययिकम् 'ति आहिए' इत्याख्यातम्, आधादिकारणकं पायजनकं कर्भ समुरपयते । 'अट्टमे किरिण्डाणे' अन्टमं कियास्यानम् 'अ झत्थ-वत्तिए' भध्यात्मपत्ययिकम् 'ति आहिए' इत्याख्यातम्, आत्मोत्यक्तरवात् आध्यात्मिका एते कोधादयो विकाराः मनसो विनःरस्य च द्वका एवं मालिन्य-कारकाव्य भवन्ति । यचाऽयं कोधादिः प्रावरुयेन वर्त्तते, तस्य पुरुषस्य आध्या त्मिकसःवद्यकर्मवन्धो मवतीति ॥म्रूण् श्रार्था

कारण निश्चय कहे गये हैं। वे ये हैं-कोध, मान, माया और लोभ। यद्यपि कोघ आदि आत्मा के स्वामाविक धर्म नहीं हैं, क्योंकि वे चारित्र मोहनीय कर्म के उदय से उत्पन्न होते हैं और यदि उन्हें आत्मा का स्वामाविक धर्म मान लिया जाय तो मुक्तावस्था में भी ज्ञान-दर्शन आदि के समान उनका अस्तित्व स्वीकार करना पड़ेगा, तथापि वे आत्मा के असाधारण वैभाविक भाव हैं, और मैं कोधवान हूं' ऐसी प्रतीति भी होती है, इस कारण व्यवहार नय से उन्हें आत्मा का धर्म कहा है। यह कोधादि विकार ही बाह्य कारण के अभाव में पुरुष की उदासीनना के कारण बनते हैं। ऐसे पुरुष को कोधादि के भनभां थवावाणा व्यर अरधे। तिश्चपथी ४छेत छे.-ते बार करणे के। भान, भाया अने दाल ओ छे.

તે કે ક્રોધ વિગેરે આત્માના સ્વાભાવિક ધર્મ નથી. કેમ કે તે ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી જિપન્ન થાય છે. અને જો તેમને આત્માને સ્વાભાવિક ધર્મ માની લેવામાં આવે, તેા મુક્રલ અવસ્થામાં પણ-જ્ઞાન, દર્શન વિગેરેની જેમ તેમનું અસ્તિત્વ સ્વીકારનું પડશે. તેા પણ તે આત્માના અસા-ધારણ વૈભાવક ભાવ છે. અને હૂં કોધવાળા છું. એવી ખાત્રી પણ થાય છે. તે કારણે વ્યવહાર નથથી તેને આત્માના ધર્મ કશો છે. આ ક્રોધ વિગેરે વિકારોજ આદ્ય કારણના અભાવમાં પુરૂષના ઉદાસીન પદ્માનું કારણ અને છે.

स्त्र कता के स्त्रे

पुरुष-अहावरे णवमे किरियट्ठाणे माणवत्तिए ति आहि-जा, से जहा णामए केइपुरिसे जातिमएण वा कुलमएण वा बलमएण वा रूवमएण वा तवोमएणं वा सुयमएणं वा लाभ-मएण वा इस्सारियमएण वा पन्नामएण वा अन्नतरेण वा मयट्ठाणेणं मत्ते समाणे परं हीलेंद्र निंदेइ खिंसइ गरहइ परि-भवह अवमण्णेइ, इत्तरिए अयं, अहमंसि पुग विसिट्टजाइ कुल-वलाइग्रणोववए, एवं अप्राणं समुकस्से, देहच्चुए कम्मवितिए अवसे पयाइ, तं जहा-गच्माओ गच्मं जम्नाओ जम्मं माराओ मारं णरगाओ णरगं चंडे थद्धे चवले माणी यावि भवइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्जंति आहिउजइ, णवमे किरिए-टाणे माणवत्तिए ति आहिए ॥सू० १०१२५॥

छाया-अयाऽपरं नवमं क्रियास्थानं मानपत्त्ययिकमित्याख्यायते । तद्यथानाम कथित् पुरुषो जातिमदेन वा कुलमदेन वा वलनदेन वा रूपमदेन वा तपोमदेन वा श्रुतमदेन वा लाभमदेन वा ऐश्वर्यप्रदेन वा महामदेन वा अन्यतरेग वा मह-स्थानेन मत्तः सन् परं हीळ्यति निन्दपति जुएप्सति महति परिभवति अवमन्यते इतरोऽयम् अहमस्मि पुनः विशिष्टजाति कुलवलादिगुणोपेतः, एवभात्मानं समुत्कर्ष-येत्। देहच्युतः कर्मद्वितीयोऽवशः मयाति, तद्यथा-गर्भतो गर्भम्, जन्मतो जन्म, मरणान्मरणम्, नरकान्नरकम्, चण्डः स्वच्धः मान्यपि भवति एवं खछ तस्य तस्मस्ययं सावद्यमित्वाधीयते । नवमं क्रियास्थानं मानमस्ययिकमित्या-ख्यातम् भ्रिष्- १०॥२५॥

निमित्त से पाप का बन्ध होता है। यह अध्यात्मप्रत्ययिक नामक आठर्श कियास्थान है ॥९॥

ઐવા પુરૂષને ક્રોધ વિગેરને નિસિત્તે પહેવનો બંધ થાય છે. આ અધ્યાત્મન્ પ્રત્યયિક નામતું આઠ્યું ક્રિયાસ્થાન કહેલ છે. હાાા समयावैवोधिनी ढीका हि. श्रु. अ. २ कियास्थातनिकपणम्

(९) मानप्रत्ययिक कियास्थान

'अहावरे णवमें किरिचट्टाणे' इत्यादि।

टीकार्थ---आठवें कियास्थान के निरूपण के अनत्तर अब नीवां कियास्थान कहते हैं---नीवां कियास्थान मान प्रत्ययिक कह-लाता है। उसका स्वरूप इस प्रकार है-कोई पुरुष जातिमद या कुछ मद से अर्थात् में ऐसी जंची क्षत्रियादि जाति का हूं ऐसा अभिमान करना यह जातिमद है में इक्ष्वाकु आदि विशिष्ट कुल में जन्मा हूं, मेरे सिवाय दूसरे हीन जाति या हीन कुल के हैं, इस प्रकार का अभिमान करता है वह कुलमद है यलमद करता है अर्थात् दारीर बचन या मन सम्प्रन्धी सामर्थ्य का गर्व करता है सुन्दर हूं-दूसरे नहीं, इस प्रकार रूप का अभिमान करता है, तप का मद करता है अत का मद करता है लाभ का मद करता है, एदवर्य का

(૯) માનપ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे णवमे किरियठ्राणे' छत्याहि

ટીકાર્થ — આઠમા ક્રિયારથાનનું નિરૂષણુ કરીને હવે નવમું ફ્રિયાસ્થાન માન પ્રત્યયિક કહેવાય છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.–કાઇ પુરૂષ જાતિમદ અથવા કુળ મદથી અર્થાત્ હું આવી ઉંચી ક્ષત્રીય વિગેરે જાતિના છું. હું દંધરાકુ રિગેરે વિશેષ પ્રકારના કુળમાં જન્મ્યા છું. મારા વિના બીજા હીત– નીચી જાત અને નીચા કુળના છે, આવા પ્રકારનું અભિમાન કરે છે, તે કુલમદ કહેવાય છે. તથા શરીર વચન અથવા મન સંબંધી સામચ્યંના ગર્વ કરે છે, તે બલ મદ કહેવાય છે. હું સુંદર છું. બીજાએા તેવા સુંદર નથી, આ પ્રમાણુ રૂપતું અભિમાન કરે છે, તે રૂપમદ છે. તપનું અભિમાન શ્વર

स्त्रकृता**ज्ञस्**त्रे

रियमएण वा' ऐंश्वर्यमदेन वा 'पक्षामएग वः' प्रज्ञामदेन वा-पत्ता-जुद्धि स्तन्मदेन, 'अन्नतरेण' अन्यतरेण सर्वमदेन, एषु-एकतरमदेन वा 'मय-ड्राणेग' मदस्थानेन 'मत्ते समाणे' मत्तः सन् यत् किमपि-एकं मदस्थानमासाध मत्तः-तादृशाभिमानवान् 'परं' परं स्वातिरिक्तं जनम् 'हीलड्' हीलयति-भग्रहेळनां करोति, निर्देश' निन्दति 'खिंसइ' जुगुप्सते-घृगां करोति 'गरहड' गई'ते 'परि-भवड' परिमदति 'अवमण्णेइ' अवमन्यते 'इत्तरिए अयं' इतरोऽयमू-नाऽयं निशिष्टकुलनास्यादिमान-अपि तु नात्यादिवैश्विष्टयरहितः, 'अहमंसि पुग' अहमस्मि पुनः 'विसिद्धकुरुपलाइगुणोववेष' विशिष्टकुत्त्वज्ञादिगुणोपेतः, मदतिरिक्ता एते हीनजात्यादिखिन्नाः--अहंतु जात्यादिगुणगणग्रामोपेतः, 'एवं' रुवरूपामनेकामभिमानधारामुपवहन् 'अष्पाणं सम्रकतसे' स्वकीयमात्मानं सम्रर्थः येत-सर्वत उरहब्टो भवेत, अन्याऽन्याऽपेक्षं स्वात्मानमधिकाऽधिकं मन्वानः परं परिनिम्देत, तस्य स्वाभिमानिनस्तद्विधविधिनिम्दाजनितं स्वात्मोत्कर्धजनितं च-यादृशमेहि-काऽऽमुब्मिकं फलं भवितुमहेति, तादृश्रमशुमफलं शास्त्रकारः-स्त्रय-मद करता है महा अर्थात् बुद्धि का मद करता है, इन महों में से किसी भी एक मद स्थान से मल-मर्विछा-होता है और इस कारण दूसरे की अवहेलना करता है, निन्दा करता है, घुणा करता है, गई करता है, अपमान करता है, और कहना है कि ये विदाष्ट जातिमान या क्कसवान नहीं है, में विशिष्ट कुल, जाति एवं वड आदि गुणों से . सम्पन्न हुं, इस प्रकार अभिमान धारण करता हुआ अपना उस्कर्ष प्रकट करता है. दूसरों की अपेक्षा अपने को अधिक मानता है. ऐसे आइंकारी को इस प्रकार दूसरे की निन्दा करने से और अपना उत्कर्ष प्रकट करने से इह-परलोक संबंधी जो फल प्राप्त होता है, असे <u>કુરે છે. ચ</u>તના મદ કરે છે, લાબના મદ કરે છે. ઐશ્વર્યના મદ કરે છે. પ્રજ્ઞા-- ગાર્થાત ભુદ્ધિના મદ કરે છે. આ મદેામાંથી કાઈ પણ એક મદસ્યા-નથી મત્ત-ગર્વવાળા હેલ્ય છે, અને તે કલ્થો બીજાના તિરસ્કાર કરે છે. નિંદા કરે છે. ઘુણુ: કરે છે. ગહી કરે છે; પરાભવ કરે છે, અપમાન કર છે. અને કહે છે કે–આ વિશેષ પ્રકારથી જાતિવાન અથવા કુળવાન નથી, હું

વિશેષ પ્રકારની જાલ–કુળ અને અળ વિગેરેથી ગુજા છું. આવા પ્રકારનું અભિમાન ધારણુ દરતા થકા પાતાના ઉત્કર્ષ પ્રગટ કરે છે, બીજાઓ કરતાં પાતાને શ્રેષ્ઠ માને છે, એવા અહુંકારીને આ રીતે બીજાની નિંદા કરવાથી અને પાતાના ઉત્કર્ષ પ્રગટ કરવાથી ઇહ–પરવાક સંબંધી જે ફળ પ્રાપ્ત

# समयार्थवोधिनी टीका हि. घु. य. २ कियास्थाननिरूपणम्

षुपदर्शयति-'देहच्छुर' देहच्युतः-मृतः सन् येन शरीरेण तादशमदमतोऽन्यान्ति क्षिपत्रासीत्-तेनाऽश्लेपकारिशरीरेण विच्यु १ः सन् 'कम्मवितिर' कर्मद्वितीयः कर्में द्वितीयं सहकारि यस्य स कर्मद्वितीयः । 'अरसे प राइ' अत्रशः-पराधीनः कर्ममावस-हायः, मथाति गळ्यति । विद्यमानं शरीरं परित्यच्य पर ठोकं गच्छति, 'तं जहा' तद्यया --'गव्भाओ गव् में' एकस्माद् गर्भाद् गर्मान्तरम् 'जम्मात्रो जम्म' जन्मतो जन्म-एकं जन्म माध्य पुनरपि जन्मान्तरम् प्नीति । 'माराओ मारं' मरणान्मरणम्-पुनः पुन भरणधुपैति । 'णरगात्रो णरगं' नस्काट्टुः वाऽधिष्ठानान्नरकम्, पुनर्दुः खाधि-ष्ठानम् । गर्भनन्ममरणनरकादिवेदनाः-म्रुहुग्रुहूरनुमाति, इदं तद्भिमानम् । एतादशं चोरदुः खरू भू अभिमानकछं विचित्स्य विवेकी कथमपि जास्याद्यभिमानं न कुर्यात् । किन्तु कियाकफळवत्ततो भेत्तव्यम्, नैतावन्मात्रमेव फळमञ्जभात्मक-

शास्त्रकार स्ययं दिखलाते हैं। ऐसा अभिमानी पुरुष जब मरता है और जिस दारीर के कारण मदोग्मस पना था, उस शारीरको भी जब छोड़ता है, तब सिर्फ उसके किये कर्म ही उसके सहायक होते हैं। वह विषश होकर परलोक की ओर चल देता है। फिर एक गर्भ से दूसरे गर्भ में, एक जन्म से दूसरे जन्म में बार बार-मृत्यु को प्राप्त होता है। नग्क से नरक को अर्थात् एक दुःख के स्थान से दूसरे दुम्ख के स्थान को प्राप्त होता है। गर्भ जन्म, मरण एवं नरक आदि की वेदनाओं को पुनः-पुनः अनुमय करता है।

अभिमान के इस दुःखमय फठ को विचार कर किसी भी प्रकार जानि आदि का अभिमान न करे, परन्तु किंपाक फल के समान अभि-मान से डरता रहे।

ચાય છે, તે શાસ્ત્રકાર પાતે અતાવે છે.–આવા અભિમાની પુરૂષ જ્ય રે મરે છે, અને જે શરીરને લીધે તે આવા મદાન્મત્ત અન્યા હતા તે શરીરને પણુ છેાડે છે, ત્યારે કેવળ તેના કરેલા કર્માજ તેના સહાયક થાય છે. અને તે પરવશ થઇને પરલાકમાં ચાલ્યા જાય છે. અને તે પછી એક ગર્ભમાંથી બીજા ગર્ભનાં, અને એક જન્મથી બીજા જન્મમાં ઉત્પન્ન થઇ વારવાર મૃત્યુને પ્રાપ્ત થાય છે. એક નરકથી બીજા નરકમાં અર્થાત્ એક દુઃખ સ્યાનમાંથી બીજા દુઃખના સ્થાનને પ્રાપ્ત થાય છે. ગર્ભ, જન્મ, મરણ, અને નશ્ક વિગેરેની રોદનાઓનો વારવાર અનુસવ કરે છે. અર્થાત્ ભાગવે છે.

અભિમાનના આ દુઃખમય ફળનેા વિચાર કરીને કેાઇ પ**ણ પ્રકારે જાતિ** વિગેરેનું અભિમાન ન કરે. કેાઈનું અપમાન ન કરે, પરંતુ કિંપાક ફળની જેમ અમિષાનથી ડરતા રહે

सु० २५



## <u>t</u>\*#

## स्त्रकृताङ्गसूत्रे

मभिमानिनो भवति, अपित-इतोऽपि अधिकं दर्शयति-परछोके इहछोकेऽभिमानी नरः 'चंडे घढे चवले माणी यावि मवइ' चण्डः स्तब्धः चपलः मानी चापि मवति, तत्र-चण्डः-उग्रतरः, स्तब्धः-अडङ्कारी, चपछः- मक्रत्या चञ्चलः, मानी--अभिमानी चापि भवति, 'एवं खलु तस्त' एवं खलु तस्य-एक्षस्य 'तप्पत्तियं' तत्पस्ययिकम्-मानकारणकम्-पर्वात्तितम् 'सावउर्जति अहिज्तइ' सावद्यं कर्म इत्याधीयते-सग्रुश्यक्ते । अभिमानपत्थयेन कर्म सग्रुत्यचते एवम्-'णवमे' नवमप् 'किरिषट्ठाणे' क्रियास्थानम् 'माणवत्तिप' मानपत्ययिकम् 'ति आहिए' इत्या-रूषात्म इति ॥तू०१०=२५॥

मूल्म्-अहातरे दसभे किरिपट्ठाणे मित्तदोसवतिए ति आहिज्जद्द, से जहाणामए केइपुरिसे माईहिं वा पिईहिं वा भाईहिं वा भइणीहिं वा भड़जाहि वा धूयाहि वा पुत्तेहिं वा सुण्हाहिं वा सर्दि संवसमाणे तेसिं अन्नयरंसि अहालहुगंसि वि अवराहंसि सयमेव गरुवं दंडं निवत्तेइ, तं जहा-सीओदग-वियडंसि वा कायं उच्छोलित्ता भवइ, उसिणोदगवियडेण वा कायं ओसिंचित्ता भवइ, अगणिकाएणं कायं उवडहित्ता भवइ, जोत्तेण वा वेत्तेण वा णेत्तेण वा तयाइ वा कण्णेग वा छियाए

अभिमानी को इतना ही अधुभ फल नहीं प्राप्त होता, अपितु इसंसे भी अधिक फल भोगना पड़ता है। उसे दिखलाते हैं-इस लोक या परलोक में, जो पुरुष अभिमानी है, उप्रतर है, अहंकारी है, प्रकृति से चपल है और मानी है, उसको गर्व जनित पाप कर्म का बन्ध होता है, अधौत् अभिमान के कारण कुत्सित कर्म उत्पन्न होते हैं। यह मानप्रस्ययिक क्रियास्थान कहा गया है ॥१०॥

અભિમાનીને એટલું જ અશુભ કળ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ નહીં પણુ તેનાથી પણુ વધારે કળ તેને ભાેગવવુ પડે છે, હવે તે બતાવે છે—આ લાેક અથવા પરલાેકમાં જે અભિમાની પુરૂષ છે, ઉગ્રતર છે, અહંકારી છે, પ્રકુ-તિથી રચપળ છે, અને માની છે, તેને ગવૈથી થવાવાળા પાપકર્મના બંધ થાય છે. અર્થાત્ અભિમાનના કારણુ કુત્સિત કર્મ ઉત્પન્ન થાય છે. આ માન પ્રત્યયિક ક્રિયાલ્ઘાન કહેલ છે. ા૧ગા

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ क्रियास्थाननिद्भपणम्

वा लयाए वा अन्नयरेण वा द्वरएण पासाइं उद्दालित्ता भवइ, दंडेण वा अद्वीण वा मुट्टीण वा लेल्र्ण वा कवालेण वा कायं आउटित्ता भवइ। तहप्पगारे पुरिसजाए संवसमाणे दुम्मणा भवंति, पवसमाणे सुमणा भवंति तहप्पगारे पुरिस-जाए दंडपासी दंडगुरुए दंडपुरकडे आहिए, इमंसि लोगंसि आहिए परंसि लोगंसि संजलणे कोहणे पिट्टिमंसि यावि भवइ, पर्व खलु तस्स तपात्तियं सावज्जंति आहिजइ, दसमे किरिय-ट्वाणे मित्तदोसवात्तिए त्ति आहिए ॥सू०११॥२६॥

छाया—अधाऽपरं दधमं क्रियास्थ∤नं मित्रदोषपस्यथिकमित्याख्यायते. तदाया नाम कोऽपि पुरुषः मातृमिर्वा पितृमिर्वा आतृमिर्वा मगिनीमिर्वा मार्यामिर्वा दृहिनुभिर्वा पुत्रे वी स्नुवामिर्वा सार्ध संरसन् तेषामन्यतनस्मिन् अय लघुकेऽपि अपराधे स्वयप्रेव गुरुकं दण्डं निर्वर्चयति, तत्त्रया−शोठो इकविकटे वा कायमुच्छोल-यिता भाति, उष्णोदकविकटे वा कायभपसिश्चणिता मवति, अग्निकायेन कायमुप-डाइविता भवति जोत्रेण या वेत्रेण वा नोदकेन वा त्वया वा कशया वा छेदकेन वा ल्हतया वा अन्यतरेण वा दवरकेण पार्श्वानि उद्दारुथिता मवति, दण्डेन वा अस्त्या वा मुच्टिना वा लेखुना वा कपालेन वा कायमाकुट्टविता भवति । तथाभकारे पुरुषं-जाते संग्रसति दुर्मनसो भरन्ति, भर्वसति सुमनसो भरन्ति। तथामकारः पुरुषजतिः दण्डपार्श्वी दण्डगुरुकः दण्डपुरस्कृतः अहितः अस्मिन् **लो**के अहितः परस्मिन कोके संडवलनः काधनः पृथ्ठमांसलादकथापि मदति । पत्र लेख त्रस्य तत्प्रत्ययिकं सावध गिरवाधीयते दशमं क्रियास्थानं मित्रदोषमत्ययिक मित्यारुवातम् ।सू.११=२६।

टीका - नदमं क्रियास्थानं मानस्थानं निरूप्प दश्वमं मित्रदोषपर्ययिकं निरू पयति - 'अदावरे' अथाऽपरम् 'दसमे' दश्वमम् 'किरिपद्वाणे' कियास्थानम् 'मित्त-

(१०) मित्रदेव पत्पयिक किपास्थान

'अहावरे दसमे किरियडाणे' इत्यादि ।

टीकार्ध--नौवें कियास्थान के निरूपण के पइवात् दसवें क्रियास्याः

(૧૦) મિત્રદ્વેલ પ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे दसमे किरियट्राणे' धीरयाहि

ટીકાર્થં--નવમા ક્રિયાસ્થાનના નિરૂપગ્રુ પછી દસમાં ક્રિય.સ્થાનનું નિર્



स्त्रफ़ताङ्गस्वे

द्वीसर्वत्तिए' मित्रद्दोषपरथयिकम् 'त्ति अहिक्जड' इत्पल्पायते 'तं जद्दा' तद्यथा 'से जैंहाणामएं' रुधयानाम 'केइ पुरिसे' कश्चित्पुरुवः 'माईहिं ना पिईहिं ना माईहिं ना मेहेणीहिं वा भज्जाहिं या घुयाहिं वा पुत्तेहिं वा सुण्डाहिं वा' मातृमिनौं पिक्रेमिकी आतमिको, मगिनीमिको भार्याभिको दृष्टितमिकौ प्रत्ने को स्तूपामिको **'सडि**ं संवसमाणे' साधे संवयन-नाता-पित-भ्रात-भगिन्पादिभिः सह ग्रहे वसन् 'तेसिंअजयरंसि' तेवामन्यतमस्मिन्, तेवां मध्ये कस्याऽपि 'अहा ळहुगंसि वि' अय कें युक्तेऽपि 'अवसहंसि' अपराधे संनाते 'सयमेव' स्वयमेव 'गरुपं दंडं निवत्तेइ' गुर्स्किम्−अरुधुग्रं दण्डं निर्वर्त्तयति -ददाति, भगिन्यादौ दैवाद--अत्यल्पेऽपि अप-राधे जाते तदवरि महहण्डं पातयति स्वयमेंत. अपराधप्रकारं दर्शयति-'तं जहा' राधया 'सीओदगवियर्डसि वा' शीतोदकविकटे वा 'कायं' कायं शरीस्य∽ अल्पापराधयित भैगिन्यादेः 'उच्छोलिता भरा' उच्छोडयिता भरति, धैशिरिक-श्चीततरं परनान्दोळिवमपि श्वरीरं शीत बल्छे पातयति, श्वीतसलिलेन संसिश्चयति, अपराधकर्तुः, तथा-'उसिणोदगवियडेे वा' उण्गोदकविकटेन वा 'कायं ओसिं-चित्ता मवइ' कायमपर्सिचयिता मनति, ग्रीब्मकालेऽपराधिनः शरीरम्-प्रग्नि-तापितनलेन अपसित्रायति 'अगणिकारण कार्यं उवडहिना भरह' अन्निकायेन कायमुग्दाइथिता भवति, अग्ति पज्यात्य तत्र क्षित्रति-अवराधिनम् । 'जोत्तेण नका निरूपण करते हैं---दसवां किपास्थान मित्र देव प्रश्वयिक कह-.स्रोता है। उसका स्वरूप इस प्रकार है-कोई पुरुष माता, पिता, भाई, आंग्रिनी, भार्या, दुहिता, पुत्र या पुत्रवधू के साथ निवास करता है। इसमें से किसी के दारा छोटासा अपराध हो जाने पर उन्हें स्वयं दुंड देता है।

ू जैसे—भगिनी आदि को शीत काल में भी शीतल जल में गिरा देता है, शीतल जलसे उनके शरीर को सींच देता है। उष्णकाल में अपराधी के शरीर पर आग में तपा जल उंडेल देता है, अग्नि से शरीर को जला देता है-आग जला कर अपराधी को उसमें झोंक देता

મથ્યુ કરવામાં આવે છે. દસમું કિયાસ્થાન મિત્રદ્વેય પ્રત્યયિક કહેવાય છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-કેાઇ પુરૂષ માતા, પિતા, ભાઈ, ભાગિની-અહેત, પત્ની, પુત્ર અથવા પુત્રવધ્ની સ<sup>ુ</sup>થે રહેતો હેાય, તેઓ પૈકી ઠાઇનાથી કાઇ ાનોનો એવા અપરાધ થઇ જાય, તા તેને પાતે ભારે દંડ-શિક્ષા કરે છે, જેમકે-અહેન વિગેરેને ઠંડા પાણીમાં પાઠે છે. તેના શરીર પર ડંડુ પાણી છાંટે છે, ઉનાળામાં અપરાધીના શરીર પર અભિ પર ગરમ કરેલ પાણી નાખે છે, અભિથી શરીરને આળે છે. આગ સળગાવીને અપરાધીને

فعع

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. २ कियास्थाननिद्भपणम्

वा वेत्तेग वा' जोत्रेग वा वेत्रेण वा 'णेत्तेग वा' नोदकेन वा मेरकदण्डेन 'तयाइ वा' त्वचा वा-त्वग्निर्मितेन 'कण्णेग वा' कश्वया वा 'छेवाए वा' छेद-केन वा-परवसदिना 'ख्याए वा' छत्तया वा 'अन्न परेंग वा' अन्यतरेंग वा 'द्वर-एग वा' दवरकेण वा 'पासाइ उदालिता भवइ' पार्श्वानि उदालयिता भवति, अपौत्-क्रशादिभिः पार्श्वस्थं चर्म उत्पाट पति 'दंडेग वा-त्रहींग वा-मुद्दीण वा-छेऌण वा-कपालेग वा-कायं आउदिता भवई' दण्डेन वा-यद्दवयवेन वा कायं-छेऌण वा-कपालेग वा-कायं आउदिता भवई' दण्डेन वा-यद्दवयवेन वा कायं-इरियन्-आइद्दयिता भवति-दिनस्ति । दण्डादिना मदार्थं तदीन्द्रसिरं शिथिल यति । 'तद्दप्यगारे पुरिसनाए' तथाप्रकारे-ईदश्वभोषणकर्मकारिपुरुषनाते 'संवसमाणे' सं सति ग्रहे तदीप पुत्रकलत्रभ्रातृनागिन्पादयः 'दुम्मणा भवंति' दुर्मनसो भवन्ति 'पवसमागे' भवत्रति-एडादिनिग्रते सति तदीयबान्धवाः 'सुमणा भवंति' सुननसः-मयन्त्रा भवन्ति' हिमाऽ ग्रये कमठानवत् इति । 'तद्दप्यारे पुरिसनाए' तथाप्रकारो दुष्कर्वां पुरुषत्रातः । 'दंडयासी' दण्डगार्वी-दण्डः पार्श्व यस्य स तथा, स्वल्पाऽराक्षेऽपि अधिकदण्डदायकः 'दंडगुरुए' दण्डगुरुकः

है, जोत ऐ, वेत से, आर लगे डंडे से, थमड़े के चावुक से, करसा से, लता से, किसी प्रकार के रास्ते से मार-मार कर अपराधी के पाइर्थ भाग की चमड़ी उधेड़ देना है या लाटी से, इट्डी से, घूसे से, ढेछेसे, कपाल से दारीर पर आघात पहुंचाता है। डंडे मार-मार कर दारीर को हीटा कर देता है। ऐसा पुरुष जब घरके भीतर रहता है तो खस के माता, पिता, भाई, भागिनी आदि दुःखी और उदास रहते हैं और जब यह घर से बाहर निकल जाना है तो प्रसन्न होते हैं, हिम के नष्ट हो जाने पर जमल्वन के समान खिल उठते हैं। ऐसा पुरुष बगल में डंडा रखता है-थोडे से अपराध का अधिक दंड देता है,

તેમાં પાડે છે, જોતરપી, વેતથી, આર લગાવેલા ઠંડાથી, ચામડાના ચાળુકથી, ક્રરસાથી, લતાથી કાંઇ પશુ પ્રકારથી મારી મારીને અપરાધીના પડખાના ભાગનાં ચામડી ઉખેડી નાખે છે, અથવા લાકડીથી, હાડકાથી, ઘુસ્તાથી, ઢેખલ.ચી, કપાળથો, શરીર પર પીડા પહેાંચાડે છે ઠંડા મારી મારીને શરીરને ઢીલું કરી દે છે. એવો પુરૂષ જ્યારે ઘરની અંદર રહે છે, તેા તેના માતા, પિતા, ભાઇ બહેન વિગેરે દુ:ખી અને ઉદાસ રહે છે, અને જ્યારે તે ઘરની બહાર નીકળી જાય છે, ત્યારે તેઓ સલળા પ્રસન્ન થાય છે, જેમ હિમના નાશ થવાથી કમળ વન ખીલી ઉઠે છે, તેમ તેઓ ખુશી

# स्त्रेकृताहसूत्रै

-दण्डो गुरुर्महान् परुष स तथा, पस्य महान् दण्डो भवति स दण्डगुरुकः, 'अहिए' अहितः-कस्पाऽपि न हितकारी-यो वःन्यनमपि दण्डादिना ताडयति, स कथमन्यं न ताडयिष्यति, इति-अहितो लोकानाम् । एतादश्वः पुरुषः 'इमंसि लोगंसि अहिए' अस्मिल्लोकेऽहितः-अहितकारकः 'परंसि लोगंसि' परलोके च 'संजरूणे' संब्ह्लगे' संव्हलनः--सदैन ज् ख्लाः--सदैन ज्वलनस्वमात्रो मवति, 'कोहणे' कोचनः-कोपशीलो मवति। 'पिहिमंसि यादि भवर्,' पृष्ठवांसखादकथापि मवति । स्वस्य पापक्षोकश्रोता अतिपिश्चनो भवति, 'एवं खलु तरस' एवं खजु तस्य दण्डपुरःकृतनरस्य 'तरात्तियं' तत्पत्ययिकं मित्रदोपकारणकम् 'सात्व्ज्तं' सावद्यं कर्म 'ति आहिज्जर्;' इत्याधीयते-सग्रुत्पद्यने 'दसमे' दश्वमम् 'किरिय-हाणे' कियास्थानम् 'मित्रदोसवत्तिए'मित्रदोधनत्ययिकम् 'ति आहिए' इत्याख्या-तम्-कथितं मवतीति ॥सू०११-२६॥

मूल्य-अहावरे एक रसमे किरियट्ठाणे मायावत्तिए ति आहि उजड़, जे इमे भवंति-गूढायारा तमोकसिया उत्तूगपत्त-लहुया पव्वयगुरुया ते आयरिया वि संता अणारियाओ भासाओ वि पउंज्जंति, अन्नहा संतं अप्पाणं अन्नहा मन्नंति, अन्नं पुट्ठा अन्नं वागरंति, अन्नं आहाक्सियव्ववं अन्नं आड्क्स्वाति । से जहाणामए केइपुरिसे अंतो सल्ले तं सल्ठं णो सयं णिहरद्द दंड को ही आगे रखता है और जो किसी का हितकारी नहीं होता-जो अपने भाई आदि का भी उंडे से बात करता है, वह दूसरों का क्या हित करेगा, ऐसा पुरुष इस लोक में अपना अहित करता है और परलोक में सदैव ज्वलन्झील होता है, चुगल खोर होता है । ऐसे पुरुष को मिन्नद्वेष प्रत्ययिक पाप कर्म का बन्ध होता है । यह मित्र देवप्रधायिकनामक कियास्थान कहा गया है ॥११॥

થાય છે એવા પુરૂષ બગલમાં હંડા વિગેરે રાખે છે, થાડા અપરાધની ભારે શિક્ષા કરે છે. શિક્ષાને જ મુખ્ય ગગ્રુ છે. અને જે કાઇનું હિત કરતાર થતા નથી, જે પાતાના ભાર્ડ વિગેરેતી સાથે પણ ઠંડાથી વાત કરે છે, તે બીબતુ શું કલ્યાણ કરે ? એવા પુરૂષ આ લેહમાં પાતાનું અહિત કરે છે, અને પરલાકમાં હંપેશાં જ્વલનશીલ-બળતરાના સ્વભાવ વાળા હાય છે. ચાડિયા હાય છે, એવા પુરૂષને મિત્રદ્વેય પ્રચવિક પાપક્રમંત્ના બંધ થાય છે, આ મિત્રદ્વેય પ્રત્યયિક નામનું કિયાસ્થાન છે. ાયવ્યા समयार्थवोधिनी दीका द्वि. श्रु. ब. ९ कियास्थार्नानकपणम्

णो अन्नेग णिहरावेइ णो पडितिद्धंसेइ, एतमेव णिण्हवेइ, अविउट्टमाणे अंतो अंतो रियइ, एतमेव माई मायं कट्टु णो आलोएइ णो पडिक्कमेइ णो गिंदइ णो गरहइ, णो विउट्टइ णो विसोहेइ णो अकरणाए अब्भुट्रेइ णो अहारिहं तत्रोकम्मं पायन्छित्तं पडिवज्जइ, माई अस्मि लोए पच्चायाइ माई परंसि लोप पुणो पुणो पच्चायाइ निंदइ गरहइ पसंसइ णिच्चरइ ण नियट्टइ णिसिरियं दंडं छाएइ, माई अतमाहडसुहलेस्ते यावि भवइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सात्रज्ञंति आहिज्जइ, एकार-समे किरियटाणे मायावत्तिए ति आहिए ॥सू० १२॥ २७॥

छाया-अयाऽ१रमेकादर्श क्रिवास्थानं मायापर्यविकमित्याख्यायते । ये इमे भवन्ति गृढाचाराः तमः काषिणः उत्तू स्पत्रल्रघरः पर्वश्युरुकाः ते आर्याः अपि सन्तः अनार्था भाषा अपि प्रयुद्धते । अन्यया सन्तमानमन्यथा मन्यन्ते अन्यत् पृष्टा अन्यद् व्याग्रणन्ति अन्यस्मिन् आख्यातव्ये अन्यद् आख्यान्ति । तद्यथा नाम कश्चित् पुरुषः अन्तः श्रत्थः तं श्रस्यां नो स्वयं निर्हरति नाऽप्यन्येन निर्हारयति नाऽपि प्रतिविध्वंसयति, एवमेत्र निह्नुते पीडचमानः अन्तः अन्तः रीयते, एवमेत-माथी मायां क्रत्वा नो आछोचयति नो मतिक्रमते नो निन्दति नो गईते नो त्रोटयत्ति ने विश्वोधयति नो अक्षरणाय अभ्युत्तिष्ठते नो यधाई तपः-कर्म मायश्चित्तं मतिपद्यते, मायो अस्मिन् लोके प्रत्यायाति मायी परस्मिन् लोके पुनः पुनः परयायाति निन्दति गईते भशंसति निश्वरति न निवर्त्तते । निस्टच्य दण्ड छादयति, मायी असमाहतश्रभटेत्रयश्चाऽपि मवति एवं खद्धतस्य तत्प्रत्ययिकं सावद्य मित्याधीयते, एकादद्दां क्रियास्थानं मायामत्यविकमित्याख्यातम् ॥सू०१२=२७॥ टीका-- 'मित्रदोषयत्यविकं दन्नमं क्रियास्थानं निरूष्तितं सग्पति माया

(११) मायावरयचिक क्रियास्धान

'अहावरे एकाइसमे किरियट्टाणे' इत्यादि ।

टीकार्थ-मित्र देव प्रत्ययिक नामक दसवें कियास्थान का निरूपण

(૧૧) માયા પ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे एक्कारसमे किरियट्ठाणे' ઇत्याडि टीडार्थ--भित्रद्वेच प्रत्ययिક नामनु इसमां डियास्थाननु' निइपछ् ७२-

### स्**त्रकृताङ्गस्**त्रैं

मस्ययिकमंकादशं कियास्थानं दर्शथितुपाइ--'अहावरे' इत्यादि, 'अहावरे' अथा-Setम् 'एककारसमे' एकादशम् 'किस्यिद्धाणे' कि शस्थानम् 'मायावत्तिए' माया-प्रत्ययिकम्-मायाकारणकम् 'सि आहिज्तइ' इत्याख्यायते । 'जे इमे भर्वति' ये इमे-त्रक्ष्यमाणाः पुरुषा भर्वन्ति 'गृहायारा' गृहात्वाराः, गृहोऽन्येरहृइय आचारो व्यत्रहारो येषां ते तथा, 'तमोकमिपा' तमः कापिणः, यथा तया विश्वासन्नु त्याद्य लोकानां प्रतान्काः-लोकम्झ्वका इत्यर्थः, 'उल्ह्रणपत्तलहुवा' उल्ह्रक्षत्रव्याः -उल्हक्षत्रवद् अतिलवरोऽपि-तत्रोल्ह्कः-पश्चित्रियेः 'पूह' इति लोकपसिद्रः 'पव्ययगुरुषा' पर्वत्यत् अतिग्ररुताः यद्यपि ते भत्तन्ति तूलाद्दि ल्यवस्तर्थां प् स्वास्मानं पर्वतत्रद् अतिग्ररुताः यद्यपि ते भत्तन्ति तूलाद्दि ल्यवस्तर्थां प् स्वास्मानं पर्वतत्रद् अतिग्ररुताः यद्यपि ते भत्तन्ति तूलाद्दि ल्यवस्तर्थां प् स्वास्मानं पर्वतत्रद् अतिग्ररुताः मन्द्रते, यद्यति ने अतिदुष्टाः परवञ्चकाः स्वतः श्रेष्ठा नान्ये इश्यं भूनाः 'ते भारिया ति' ते आर्या अपि 'संता' सन्तः 'अणारियाओ' अन्तर्या अप्रभाः कुत्सिता इति यादत् 'मासाओ वि' माया अपि 'पउंज्तति' ययुक्रतते-आर्या भरि-जनाय्यां सार्यन्यां सार्य्यामां दर्दन्ति 'भन्तदा संत अप्यारियाओ' अन्तर्या भरि-जनाय्यां सार्यानमन्यया मन्यन्ते, मायात्रितः प्रहता अत्रहा मन्त्रति' अन्यथा सन्तर्मार आत्यानमन्यया मन्यन्ते, सायात्रिनः प्रहता अत्रहा सन्तेति' अन्यथा सन्तर्मार कार्यमानमन्यया मन्यन्ते, सायात्रिनः

किपा गया। अब ग्यारहवें मापा प्रत्यविक कियास्थान को दिखलाने के लिए कहते हैं-ग्रारहवां किपास्थान मायाप्रस्थयिक कहलाता है। जो पुरुष गढ-जिसका दूसरों को पता न चले ऐसे आचार वाले होते हैं, लोगों को विद्वास उत्पत्न करके ठगते हैं, उल्हरू के पंख के समान अत्यन्त हल्के होते हुए भी अपने को पर्वंत के समान-महान मानते हैं, वे आर्थ होते हुए भी अपने को पर्वंत के समान-महान मानते हैं, वे आर्थ होते हुए भी अपने को अन्य भकार का दिखलाते हैं विद्वान न होते हुए भी अपने को विद्यान प्रदर्शित करते हैं, कुछ पूछने पर और ही

વામાં આવી ગયું હવે આ અગિયારમું ક્રિયાસ્થાન માયા પ્રત્યયિક નામનું કહેવામાં આવે છે.-ઝે પુરૂષ ગૂઠ-એટલે કે જેનેા બીજાઓને પત્તો ન લાગે એવા સ્વભાવવાળા હાય છે, લાેકાને વિશ્વાસમાં લઈને તેઓને ઠગે છે, ઘુવડની પાંખની માકક અત્યંત હલ્કા હાેવા છતાં પણ પાતાને પર્વંતની જેમ ભારે-મહાન માને છે, તેમા આર્ય હાેવા છતાં પણ આનાર્ય ભાષામાના પ્રયોગ કરે છે, અન્ય પ્રકારના હાેવા છતાં પણ પાતાને વિદ્વાન્ કહેવડાવે છે, અને કંઇક પૂછવામાં આવે ત્યારે હલ્ટી વાત કહે છે. ન્યાયની વાત પૂછવામાં

# समयार्थंबोघिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थानतिरूपणम्

रंति' अन्यत् पृष्टाः अन्यद् व्याग्रगन्ति न्त्र्यायमःगै पृथ्वा वदन्ति त्रिपरीतम्-एवम् 'अन्ने आइतिखयवर्व अन्ने आहवर्खति' अन्यस्मिन आरू यातव्ये अन्यद-प्रार्ख्यान्ति पृष्टवर्षं जीवरक्षादिकम् अमतिपाध मासङ्गिकविपयमपढायाऽमासङ्गिकं माणाति-पातादिकं वदन्ति । 'से जहाणापप' तथथा नाम 'केइ पुरिसे' कथित्युरुषः 'अंतो सल्ले' अन्तः बल्पः-हदि विद्यते मायाधल्यं यस्य स तथा 'तं सल्लं' तं धल्पम् 'णो सयं णिदर३' नो स्वयं निईरति≁न स्वयं निष्काग्रयति हृदयात् 'णो अण्णेल वि णिहरावेइ' नो अन्येनाऽपि निर्हारयति -परदाराऽपि न निष्काश्चयति 'णो पढि विद्धंसेड' नो पतिविध्वंसयति-विनाशयति तं शस्यम् । किन्तु एक्ष्मेव 'निष्हवेड' ण्वमेव निन्हते-भाच्छाद्यति । तथा-'अवि उट्टमःणे अंगो अंतो गिषः' पीड्य मानः शल्पव्यथया-भग्तः अन्तः नमध्ये -भग्तहे दुपे वेदनां रीयत्ते-अनुभइति । 'एरमेर माई' एरमेर मायासन् पुरुवः 'मार्य' मायाम् 'कट्टु' कृत्वा 'णो आलो-एइ' नो आलोचपति-आलोचनां नैव करोति । 'णो परिककपेड' नो मतिक पते 'णो णिइइ' नो निन्दति-स्व की बमायाम् 'णो गरहइ' नो गई ते- वास्त्रानम् 'णो विउद्दर' नो च्यावर्त्तयति-न निवारयति निन्दनीयां मायाम् 'णो विसोहेह' नो कुछ उत्तर देते हैं-स्याय की यात पूछने पर उलटी बात कहते हैं. जीब रक्षा आदि को स्वीकार न करके और प्रासंगिक विषय को छोड़ कर अवासंगिक प्राणातिपात आदि का कथन करते हैं।

जैसे कोई पुरुष हृदय में चुमे हुए इाल्प को स्वयं नहीं निकालता है, दूसरे से भी नहीं निकलवाता है. न उस दाल्प को नष्ट करता है, किन्तु उसे छुपाता है, और उस दाल्प से भीतरही भीतर ज्यथा का अनुभव करता हैं, इसी प्रकार माणावी पुरुष माणा करके उसकी न आलोचना करता है, न प्रतिक्रमण करता है, न निन्दा करता है, न गहां करता है, न उसका निवारण करता है, न विद्योधन करता

આવે તેઃ બીજી જ વાત કડે છે. જીવ રક્ષા વિગેરેના સ્વીકાર ન કરતાં અને પ્રસંગોપાત ઉપસ્થિત વિષયને છેાડીને અપ્રાસંગિક--પ્રસંગ વિનાના પાછ્યાતિષાત વિગેરેનું કથન કરે છે.

જેમ કાંઇ પુરૂષ હુદ્દયમાં પેઠેલા શલ્યને પાતે દહાડતા નધી, બીજા પાંસે પણુ કઢાવતા નથી, તેમજ એ શલ્યના નાશ પણુ કરતા નથી, પરંતુ તેને છૂપાવે છે. તેથી તે શલ્યથી અંદરને અંદર જ-મનમાં જ પીડાના અનુભવ કરે છે, એજ પ્રમાણે માયલી પુરૂષ માયા કરીને તેની અલ્દાચના કરતા નથી, તથા પ્રતિક્રમણુ કરતા નથી, નિંદા કરતા નથી, ગઢાં કરતા નથી, તેમજ તેનું નિવારણુ કરતા નથી, તથા વિશાધન-શુદ્ધિ કરતા નથી,

सु० २६

#### ROR

#### स्**त्रकृताङ्ग**स्त्रे

**दिग्नोधयति-सरलमावेन तादशीं मापाम् 'णो अकरणाए' अव्युदेश, नोऽकरणा-**याञ्युझिष्टते-अतःपरं मायायाः अकरणाय नोचतो भवति, अकरणेन ततो विग्ररूपेत । 'णो अहारिय तवोकम्मं पायच्छित्तं पडिवज्जड' नो यथाई तपः कर्म मायश्चित्तं मतिपचते, मायात आत्मानं विशोधयितं मार्या निर्क्तयितं च शास्त्रोक्तं **प्रायश्चित्तं तयःकर्माऽपि नो संपादयति-येन माया विनाक्षो-भवेत्** । 'माई के रिंस छोए पचायाइ' मायी अस्मिन् लोके अविक्वासपाचता माध्ये दुःखानु-भगय च प्रःयापाति । 'माई परंसि लोए' माथी परस्मिल्लोके पुनः पुनः 'वचा-याह' अघोगतिमाप्तये मत्यायाति, एतादृशोहि मायी 'निदह' निन्दति परान 'गर-इः' गईतेऽन्यान् 'पसंसः' मर्शसति-स्वात्मानम् 'णिचाः' निश्वरति-पुनः पुन मौथारूपेण असदनुष्ठानमेव करोति, 'ण णिपट्टे?' न निवर्त्तते मायः रूपादनुष्ठा नात्। 'विसिरियं दंडं छाएइ' निस्डथ दण्डं छादयति माणिषु दण्डं क्रस्वाऽपि तं इण्डं गोपयति । 'माई असमाहडसुद्दछेरसे यात्रि भवड' माथी असमाहतुरा मलेदय-अधि मनति- ममधस्तलेश्गी भनतीति, 'एवं खलु तस्स' एवं खलु तस्य माथिनः 'तप्यत्तियं' तत्पत्ययिकं-तत्कारणकम् 'सावज्जति' सावधम् 'त्ति आहिज्जइ' इस्वाधीयते. मायाकरणात्सावद्यकर्मणां वन्धो भवति-मायिनाम् 'एवकारसमे' **एकाद् शम् 'किरियहाणे' कियास्थानम् 'मायावत्तिए' मायामस्ययिकम् 'त्ति आहि**-डजह' इत्याख्यातम् , इति एकादर्शं मायामत्ययिकं कियास्थानम् ॥ प्र०१२=२७॥

इ और न उसे पुनः न करने के लिए उधन होता है न उस माया की बिद्युद्धि के लिए पथोचित प्रायदिचत-तपः कर्म अंगीकार करता है। ऐसा मायाचारी पुरुष इस लोक में दुःख भोगता है परलोक में बार-वस दुःख भोगता है, वह दूसरों की निन्दा करता है, गर्हा करता है, अपनी प्रदास करता है, पुनः-पुनः मायाचार पूर्वक अनुब्ठान करता है, किन्तु माया रूप असदाचरण से निवृत्त नहीं होता है। प्राणियों की हिंसा करके भी उसे छिपाता है। वह अग्रु। अह हाता होता ही का का होता है जिस करता है का ला होता ही का का होता ही का का ला होता ही का का का ला होता ही का का का का का ला होता

અને તે ક્રરી ન કરવાના પ્રયત્ન કરતા નથી, તથા તે માયાની વિશુદ્ધિ માટે થાેગ્ય પ્રાયશ્ચિત–તપ કર્મના સ્વીકાર કરતા નથી, એવા માયાવી પુરૂષ આ લાેકમાં દુઃખ ભાેગવે છે. પરલાેકમાં પછ્યુ વારાંવાર દુઃખ ભાેગવે છે. તે બીજાએાની નિંદા કરે છે. ગઢાં કરે છે. પાતાની પ્રશાંસા કરે છે. વારાંવાર માયાચાર પૂર્વક અનુષ્ઠાન કરે છે. પરંતુ માયા રૂપ અસદાચરહ્યુથી નિવૃત્ત થતા નથી. પ્રા**દ્યિયા**ની હિંસા કરીને પછ્યુ તેને છુપાવે છે. તે અશુભ લેશ્યા

समयार्थवोधिनी टोका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

गुलग-अहावरे चारसमे किरियटाणे लोभवात्तिए त्ति आहि-ज्जइ, जेइमे भवंति, तं जहा-आरन्निया आवसहिया गामंतिया कण्डुई रहस्तिया णो बहुपंजया णो बहुपडिविरया सब्दपाण-भूयजीवसत्ते 🖗 ते अप्पणा सच्चामोसाइं एवं विउंजंति, अहं ण हंतव्वो अन्ने हंतच्वा अहं ण अञ्जावेयव्वो, अन्ने अञ्जावे<mark>यटवा,</mark> अहं ण परिघेत्तव्वो अन्ने परिघेत्तव्वा अहं ण परितावेयवो अन्ने परितात्रेयव्त्वा अहं ण उद्दवेयव्वो अन्ने उद्दवेयव्वा, एवमेव ते इत्थिकामेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया गरहिया अज्झोववन्ना जाव वासाइं चउपंचमाइं छदसमाइं अप्पयरे वा भुज्जयरे वा भुंजितुं भोगभोगाइं कालमासे कालं किचा अन्नयरेस आसरिएस किच्चिसिएस ठाणेस उववत्तारो भवति, तओ विष्पमुच्चमाणा भुजो भुजो एलम्वताए तम्वताए जाइम्वताए पच्धायंति, एवं खळु तस्स तपत्तियं सावजांत्ति आहिजइ, दुवालसमे किरि-यहाणे लोभवत्तिए त्ति आहिए । इच्वेयाइं दुवालम् किरियट्राणाइं दविएणं समणेण वा माहणेण वा सम्मं सुपरिजाणिअठवाई भवंति ॥सू०१३॥२८॥

छाषा—अथाऽपरं द्वादशं किषास्थानं ऌेःमपस्ययिकमित्यारूयायते ये इमे मान्ति तत्त्यया−त्रारण्यकाः आस्सयिकाः, प्रामान्तिकाः, केचिद्राहसिकाः वो बहुसंयताः नो बहुपतिविस्ताः सर्वपागभूतजीवसत्त्वेभ्यः ते आत्मना सत्य-

है। ऐसे माघाबी को माया के निमित्त से पापकर्म का बन्ध होता है। यह मायाप्रत्यपिक स्वारहवां किपास्थान कहा गया है ॥१२॥

વાળા હેાય છે. એવા માચાવીને માયાના નિમિત્તથી પાપકર્મને બંધ થાય છે. આ રીતે માયા પ્રત્યયિક નામતું અગ્યારમું ક્રિયાસ્થાન કહેલ છે. હ૧રા રેલ્પ્ર

मृष।भूतानि एवं विग्रुछ रे- अहं न इन्डव्योऽन्ये इन्डव्याः अहं नाऽऽझापयितव्यो-ऽन्ये आझापयितव्याः । अहं न परितापयितव्योऽन्ये परितापयितव्याः अहं न परि प्रदीवच्योऽन्ये परिप्रहीतव्याः अहं न उपद्राचयितव्योऽन्ये उपद्राचयितव्याः, एव मेव ते स्त्रीकामेषु मूर्च्छिताः गृद्धः प्रथिताः गर्हिताः अध्युपपन्ना यावद् वर्षाणि चतुः पञ्च षड् दशकाति अव्यत्रस्य वा भूत्रस्तरान् वा भुत्रश्व भोगान् काल्यासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु आद्यरिकेषु किल्विपिकेषु स्थानेषु उपपत्तारो मवन्ति । ततो विभ्रह्वच्यानानाः भूयो भूयः एत्व्यूकत्या व तमस्त्वाय जातिम्कत्वाय प्रत्यायन्ति । एवं खद्ध तस्य तस्पत्ययिकं सावधमित्याधीयते द्वादद्यां कियास्थानं लोभप्रत्य-यिकमित्याख्यातम् । इत्येतानि द्वादग्नक्रियास्थानानि द्रव्येण अमणेन वा माहनेन वा सम्यक्ष्युपरिहातव्यानि भवन्ति ॥सूव १ ३=२८॥

टीका-एकादर्श क्रियास्थानं मायापस्ययिकं निरूषितं सम्पति-डादर्श क्रियास्थानं क्रोमप्रत्यविक्रमारम्यते । 'अदावरे' अयाऽपरम् 'वारसमे' डादन्नम् 'किरियट्टाणे' क्रियास्यानम् 'लोभवत्तिए' लोभमस्ययिकम् 'ति आहिज्जइ' इत्या ख्यायते, 'जे इमे मवंति' ये-इमेऽग्रे वक्ष्यमाणा भवन्ति, 'तं जद्दा' त्रच्या-'आरचिया' आरण्यकाः-अरण्यनिवासिनः-तापसाः, केचन पाखण्डिनो वने बसन्ति तत्र कन्दमूरूपर्णसचित्तजलसभ्यद्दरन्तो भवन्ति, केचन वृक्षमूले वसन्ति,

# 'अहावरे बारसमे किरियटाणे' इत्यादि।

टीकार्थ--मायाप्रस्ययिक कियास्थान का निरूपण किया जा चुका। अब लोभप्रस्ययिक बारहवे कियास्थान आरंभ किया जाता है। बारहवां कियास्थान लोभप्रस्ययिक कहलाता है। ये जो लोग अरण्य में निवास करने वाले तापस होते हैं--कोई पाखडी बन में वास करते हैं और वहां कन्द मूल पर्व परे तथा सचित्त जल का उपभोग करते हैं,

## (૧૨) લાેસપ્રત્યયિક ક્રિયાસ્થાન

'अहावरे वारसमे किरियट्टाणे' ईत्याहि

ટીકાર્થં⊶--માયાપ્રત્યયિક નામના ક્રિયાસ્થાનનું નિરૂપણુ કરવામા આવી ગયું હવે ભારમા લાેગ્ન પ્રત્યયિક નામના ક્રિયાસ્થાનનાે આર′બ કરવામાં આવે છે.--બારમું ક્રિયાસ્થાન લાેભ પ્રત્યયિક કહેવાય છે.

જે આ જંગલમાં વસનારા તાપસ લાેકા હાેય છે,—કાેઈ પાખંડીઐા વનમાં વાસ કરે છે. અને ત્યાં કંદમૂળ અને પાનડા તથા સચિત્ત જળનાે

समयार्थबोधिनी डोक। द्वि. अ. अ. २ कियास्थाननि कपणम्

केचन पर्णादिकटिं निर्माय वसन्ति, केवन प्र(सादेव व्यवहारं क्रुभ्विते ग्रामे~ षत्र वसन्ति, ग्रामसमीपे वा, यद्यपीमें पात्रण्डिनो न त्रप्तजन्त्रनां घातं क्रुवन्ति, तथाऽपि-एकेन्द्रियजीवानां स्वनिर्वांडाय चातं कुईन्त्येव । यथा-तापसादयः-इमे द्रव्यरूपेणाऽनेकपकारकत्रतवालनं क्रुवेन्तोऽपि, भागततं भैन पालयन्ति । कुनः -माध्वतकारणस्य सम्थग् ज्ञानस्याऽमावत् । अतो वस्तुत इमे वतदीना एव, इमे पाखण्डिनः-स्वार्थसाधनायं कलिगतामनेकीियां कर्णामपि क्रईन्ति । एतेषां वव-ममपि-अंग्रुतः कःचित् सत्यमसत्यं वा भवति । ते एवं कथयस्ति-वयं व्रक्षिणा स्तापसाः । अतो वयं न इन्तञ्याः, कग्नादिभिः शुरा इमे दण्डादिना ताडनोपा कोई ब्रक्ष के मूल में रहते हैं, कोई पत्तों आदि की कुटिया बनाकर रहते हैं, कोई ग्राम से अपना निर्वाह करते हुए ग्राम में ही निवास करते हैं या ग्राम के समीप निवास करते हैं। ये पाखंडी यद्यपि जस जीवों का घात नहीं करते तथापि अपने निर्चाह के लिए एकेन्द्रिय जीवों का घात करते ही हैं। तापस आदि द्रव्य रूप से अनेक प्रकार के ब्रतों का पालन करते हुए भो भगवब्रत का पालन नहीं करते हैं, क्योंकि आववत का पालन करने के लिए सम्प्रग्र ज्ञान अपेक्षित 🕏 और यह उन्हें नहीं होता है। इस कारण वास्तव में वे बतहीन ही हैं। वे पाखंडी अपना स्वार्थ साधने के लिए अनेक प्रकार की कथा भी किया करते हैं। उनके बचन आंशिक रूप से सत्य या असत्य होते हैं। वे कहते हैं-हम ब्रह्मण तापस हैं, अतएव हनन करने योग्य नहीं हैं। ये शह हैं, इनको चायुक आदि से तथा डंडा आदि से ताइन ઉપલોગ કરે છે, કાેઇ ઝાડના મૂળમાં રહે છે. કેાઇ પાનડા વિગેરેની કુટિરા બનાવીને રહે છે. કાેઈ ગામમાં પાતઃનાે નિર્વાહ કરતા થકા ગામમાં જ રહે છે. અથવા ગામની નજીકમાં નિવાસ કરે છે. અથવા ગામની સમીપે નિવાસ કરે છે. આ પાખંડી જે કે ત્રસ છવાનો ઘાત કરતા નથી તાે પણ પોતાના∽નિર્વાહ માટે એકેન્દ્રિય છવેાનેા ઘાત કરે જ છે. તાપસા વિગેરે દ્રવ્યપણાથી અનેક પ્રકારના વ્વીાતું પાલન કરતા થકા પણ ભાવ વતતું પાલન કરવા નથી, કેમકે ભાવ વલતું પાલન કરવા માટે સમ્યક્ષ ગાનની અપેક્ષા રહે છે. અને તેઓમાં તે હેાતું નથી. તેથી વારતવિક રીતે તેએા <u>વત વિનાના જ હાેય છે. તે પાખંડિયા પાતાના સ્વાર્થ સાધવા માટે અનેક</u> પ્રકારની કથ:એ પણ કર્યા કરે છે, તેએાના વચના અશતઃ સત્ય અથવા અસત્ય હાેય છે. તેઓ કહે છે.−કે અમા બ્રાહ્મણ તાપસ છીએ તેથી મારુ વાને ચાગ્ય નથી આ શદ્ર છે. તેને ચાબકા વિગેરેથી તથા ડંડા વિગેરેથી

## स्पर्कतानस्त्रे

इति । एतानेव पाखण्डिनोऽधिकृत्य सूत्रकारः कथयति 'आरम्निया' इत्यादि । 'आवमहिया' आवसथिकाः क्रुटीं निर्माय वसन्ति, 'गामंतिया' ग्रामा-न्तिकाः-ग्रामसभीपे एव वसन्ति 'कण्हुई रहस्सिया' केचिंदाहसिकाः-गुप्तकिया-कर्चारो भवन्ति, केवन 'णो बहुसंजया णो बहुपछिविरया' नो बहुसंयताः-नो सर्वसावयनिष्टचाः-- से न सर्वथा निष्टत्तकर्माणो भवन्ति नो बहु पतिविरताः- न सर्व-वर्षपछ्काः 'सब्वपाणभूय नीवसत्ते हिं' सर्वपाणभू ाजीवसत्ते भ्यः, 'नो बहुसंयताः नो विरताः' एतेपां जीवानां हिंसातो न सर्वथा निष्टचाः, 'ते अप्पणा सच्चा-मोसाई एवं पउंजंति' ते पाखण्डिनः तापसप्रभूतयः--भास्तना-स्वयं सत्यानि स्वावचनानि च मयुक्तते--वदति । तयाहि - 'अद्दंण इंतव्वो' अहक्त इन्तव्यः--यूच्डा-दिना न ताडयितच्यः सत्यपि अवराधे, किन्तु-'अन्ने हंतच्वा' अन्ये--श्दादयो इन्दव्याः 'अहं ण अञ्जावेयव्यो' अहं नाऽऽहापयितव्यः--अनमिमतकार्येषु न मवर्क्त यितच्यः, 'अन्ने अज्जावेयव्यो' अन्ये--ग्रदादय आज्ञापयितव्याः, नीववर्णा-

करना चाहिए। ऐसे पाखंडीयों के विषय में सूत्रकार कहते हैं-वे अरण्य में निवास करने वाले, कोई-कोई ग्रस किया करने वाले, ग्राम के समीप निवास करने वाले, कोई-कोई ग्रस किया करने वाले होते हैं। वे न सर्व सावय से विरत होते हैं और न सर्व वर्तों के पालक होते हैं। समस्य प्राणों, भूतों, जीजों भौर सरवों की हिंसा से सर्वथा निवृत नहीं होते हैं। वे सच्चे-झूटे वचनों का प्रयोग करते हैं। जैसे-अपराध होने पर भी मैं हत्तव्य नहीं हूं अर्घात् दंड आदि से ताडतीय नहीं हूं, अन्ध शुद्रादिक इन्तव्य हैं, मैं अनिष्ठ कायों में मवृत्त करने योग्य नहीं हूं, दूसरे शुद्रादिक प्रवृत्त करने योग्य हैं, मैं दास या म्हत्व बनाने

મારવા જોઈએ એવા પાખ ડિયેાના સંબંધમાં સૂત્રકાર કહે છે કે-તેઓ જંગ-લમાં નિવાસ કરતારાએા, કુટિયેા અનાવીને રહેતારાએા, ગ્રામની સમીપમાં નિવાસ કરતારાએામાં કાંઈ કાંઇ ગ્રુપ્ત ક્રિયાએા કરવાવાળા હાય છે, તેઓ સર્વ સાવવધી વિરત હાતા નથી, તેમજ સર્વ વ્રતાતું પાલન કરવાવાળા પણ દાતા નથી. સઘળા, પ્રાણેા, ભૂતા, જીવા, અને સત્વાની હિંસાથી સર્વથા તિવૃત્ત થતા નથી, તેઓ સાચા કે ખાટા વચનાના પ્રયાગ કરે છે, જેમકે-અપરાધ હાવા છતાં પગ્ર હું હંતવ્ય-મારવા યાગ્ય નથી, અર્થાત્ દંડ વિગે-રથી શિક્ષા કરવાને યોગ્ય નથી, અન્ય શૂદ્ર વિગેરે હન્તવ્ય-શિક્ષા કરવાને યોગ્ય છે, હું અયોગ્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવા યોગ્ય નથી. બીજા શૂદ્રો વિગેરે તેવા કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ કરાવવા યોગ્ય છે, હું દાસ અથવા ચાકર અનવાને

# समयासँबोधिनी टीका हि. शु. य. २ कियास्थाननिरूपणम्

दावेर आहादिका कर्चव्याः न पुनरस्मरसु विशिष्टेषु 'अहं ण परिवेतव से' अहं न परिप्रहोतव्यः-अयं मम भूश्य इति कृश्वा स्वाधीनतया न स्वीकर्चव्यः न परिग्रहीतुं योग्यः, अपितु 'अन्ने परिवेत्तव्या' अन्ये जीवाः परिग्रहीतव्य्या 'अहं ण परिवावे यव्यो' अहं न परितापयितव्यः, किन्तु 'अन्ने परितावेयव्या' अन्ये परितापयित-च्याः-अलाद्यररोधेन ग्रीष्मतापादौ स्थापनेन मदतिरिक्ताः खुद्रा जन्तवः शूद्रादयः परितापयितव्याः 'अहं णो उद्दवेयव्यो' अहकोपद्रावयिरुव्यः-विषग्रस्लादिनान मारयितव्याः, किन्तु-'अन्ने उद्दवेयव्यो' अट्ये-मद्व्यत्तिक्तिः छदादयः खुद्रजन्तवः उपद्रावयितव्याः 'अहं णो उद्दवेयव्यो' अट्योपद्रावयिरुव्यः-विषग्रस्लादिनान मारयितव्याः किन्तु-'अन्ने उद्दवेयव्यो' अन्ये-मद्व्यतिरिक्तः छदादयः खुद्रजन्तवः उपद्रावयितव्याः ! एवमेव ते तापसप मृत्तयः पालण्डिनः 'इस्थियकामेर्हि' झीकामेषु वनितायां काममोगादौ च 'मुच्छिया' मूर्च्छिताः-अत्सक्ता स्ते उपदेशकाः 'गिद्धा' यद्ताः-ग्रद्धः-अभिन्तापा, सा च वनितादिवाद्यायस्तुविपयिणी-तपा युक्ताः सदैव कामभोगान्वेयणे संव्यनाः, 'गहिया' ग्रयिताः विपर्यं ग्रेयिताः 'गरहिया' गर्हिताः-निन्दिताः-सिष्टैः, 'अज्झोववन्ना' अध्युवपन्नः:-निरन्तरकाम मोग-विपयकचिन्तया व्यग्राः, 'जाद्व' यावत् 'वायत् 'वासाई च पंचनाइं छद्रसमाइं'

के लिए योग्य नहीं हूं, दूसरे दास बनाने थोग्य हैं, में परितापनीय नहीं हूं अर्थात् अन्नपानी में रुकावट डाल कर अथवा धूर आदि में खड़ा करके संताप पहुंचाने योग्य नहीं हूं, किन्तु दूसरे परितापनीय हैं में खड़ा करके संताप पहुंचाने योग्य नहीं हूं, किन्तु दूमरे परितापनीय हैं में खड़ा करके संताप पहुंचाने योग्य नहीं हूं, किन्तु दूमरे परितापनीय हैं, मैं विष या रास्त्र आदि से मारने योग्य नहीं हूं, दूसरे मारने योग्य हैं; इस प्रकार के बचन बोलने वाले वे तापस आदि पाखंडी स्त्रियों और कामभोगों में मूर्कित होते हैं, यदियुक्त होते हैं-सदैव काम भोगों की तलाज्ञ में लगे रहते हैं विषयों में प्रधित रहते हैं, झिण्ड जनों बारा निन्दिय होते हैं, निरन्तर काम नोग की चिन्ता में डूवे

ચાગ્ય નથી. બીજાએ દાસ બનાવવાને ચાેગ્ય છે, હું સંતાપિત કરવાને ચાેગ્ય નથી. અર્ધાત્ અન્નપાણીમાં રાેકાવટ કરીને અથવા તડકા વિગેરમાં ઉક્ષા રાખીને સંતાપવા ચાેગ્ય નથી, પણ તેવા સંતાપ પહેાંચ ડવાને ચાેગ્ય બીજાઓ છે, હું વિષ અથવા શસ્ત્ર વિગેરથી મારવાને ચાેગ્ય નથી, બીજાઓ તેવી રીતે મારવાને ચાેગ્ય છે. આવા પ્રકારના વચના છેહવા વાળા તે તાપસા વિગેરે પાખંડી, સિયા અને કામભાેગોમાં મૂર્ગ્છિત હોવાથી ગૃદ્ધિ– આસક્તિ યુક્ત હાેય છે. તેઓ હંમેશાં કામભાેગોની તપાસમાં લાગ્યા રહે છે. વિષચામાં ગુંધાચેલા રહે છે. શિબ્ટજના દ્વારા તેઓ નિન્દિત હાેય છે. હમેશાં કામભાગની ચિંતામાં ડુબી રહે છે. થાવત્ ચાર, પાંચ, છ અથવા દસ વર્ષ

## सूत्रकृताङ्गरुचे

202

चतः पञ्च पड्टदशकानि वर्षाणि 'अप्पपरे वा' अल्गतरान् वा 'भुज्जपरे वा' भूयरतरान् चा 'भोगभोगाइं' भोग गोगान्-भोग्यपदार्थविषयक कोगान् 'भुंतित्तु' अत्तवा-दिषयसंपर्वजनिवसखस्कारं कृत्वा 'कालमासे' कालमासे-मरण-समये माप्ते सति 'कालं किच्चा' कालं-मरणं कृत्वा-शरीरपरित्यागात्मक मरणं माप्य 'अनयरेष्ठ' अन्यतरेषु 'आसुरिएष्ठ' आसुरिकेषु-असुरगोनिषु 'किलिर'झिएगु' किस्त्रिपिकेषु 'ठाणेसु' स्थानेषु 'उत्रत्तारों मर्वति' उपपत्तारों भवन्ति, गन्तारो मृत्वा किल्विषदेवता भवन्ति, 'तओ विष्पमुच्चमाणा' तातो विषमुच्यमानाः -देः-धरीरेण भोगमुब्धुङव क्षीणे तस्तर्मणि तत्व श्रुपुरधा 'सुङजो भुडजो' भूयो भूयः-चारं बारम् 'एलमूथताए' एछमूकत्वाय तत्र एलो येथ स्तद्वत् मुकाः-अव्यक्तवाचः - स्तः भावतोऽवाकशक्तिमन्तः तेषां भावः एछम्कस्वं तस्मै । 'तम्रुयचाए' तमस्त्वाय अन्मनेव अन्धाय 'जाइपूयत्तार' जातिमूकत्वाय-जन्मने। मुकाय जन्मतेव मुका अन्धश्च मवन्तीति मावः−ेपच्चायति' प्रत्यायान्ति-प्रत्थागच्छन्ति-देवात् मच्छु-तिमनाप्य जात्याधाय प्रनः पुनरागच्छन्ति एवं खुछ उस्तु एतं खुत्र तस्य पालं ण्डिनः 'तप्शत्तियं' तन्प्रस्यायकं∽लोमकारणकम् 'सावज्ञ' सावद्यं कर्म 'त्ति आहि उन्नइ' इत्याधीयते−समुस्पद्यते, 'दुवालप्तमे' द्वादक्षम् 'किरिपट्टाणे' क्रियास्थानम् 'लोभवनिर' लोगपरययिकम् 'त्ति आहिए' इत्यार्ख्यातम् 'इच्चेयाइं' हत्येतानि 'दुवाल्स किरियहाणाई' द्वादशकियास्थानानि 'दविश्णं' द्रव्येण-मक्तियोग्येन 'सम-रहते हैं यावत् चार, पांच, छह या दश वर्ष तक धोडे या बहन भीग्य पदार्थों का भोग करके, काल अवसर प्राप्त होने पर काल करके असुरनिकाय में किल्थिपी नाम के देव के रूप में उत्पन्न होते हैं।

आय कर्म के अनुसार वहां देव शरीर से भोग-भोग कर, कर्मके क्षीण हीने पर देव लोक से चवते हैं और वास्वार गूंगे मेढे के समान अच्यक्त बचन बाले होते हैं जन्म से अन्धे या जन्म से गूगे होते हैं। इस प्रकार उन पालंडीयों को लोभ के निमित्त से पाप कर्म का बन्ग होता है। यह लोभपस्यपिक वारहवां कियास्थान कहलता है।

સુધી થાેડા કે વધારે ભાગ્ય પદાર્થીનાે ઉપભાગ કરીને કાલના સમય આવતાં કોલ ધર્મ પામીને અસુરનિકાયમાં િલ્મિષિક પણાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

આસુ કર્મ પ્રમાથો, ત્યાં દેવ શરીરથી લોાગ લોાગવીને કર્મના ક્ષીસ થવાથી દેવલેહથી ચવે છે. અને વારવાર ગુંગા-તાેતળતી જેમ અસ્પષ્ટ વચના બાલે છે, જન્મથી આંધળા અથવા જન્મથી ગુંગા⊸દાય છે. આ રીતે તે પાખાંડીયોને લાેલના નિમિત્તથી પાપકર્મના બાંધ થય છે. આ લાેલ પ્રત્યષિક નામનું બારમું ક્રિયાસ્થાન કહેવાય છે.

णेण' अमणेन-साधुना 'माहणेण वा' महनेत वा 'सम्मं' सम्पक् इपरिइया हात्वा 'ग्रुवरिजाणि अच्चाइं भवंति' सुवरिहातव्यानि भवग्ति -साधु ग सम्वग् एतानि किया-स्यानानि ज्ञात्वा पत्पाख्यानपरिवया परित्यक्तव्यानि भवन्ति । अर्थदर्ण्डादारभ्य लोभग्रत्ययिकपर्धन्तानि द्वादन्नकिपास्थानानि इारवा त्याज्यानीति ॥म्र०१३=२८॥ मुल्ग्--अहावरे तेरसमे किस्थिट्राणे ईरियावहिपत्ति आहि-जह, इह खलु अतत्ताए संवुडस्स अणगारस्स ईरियाममियस्स भासासमियस्त एसणासमियस्त आयाणमंडमत्तणिक्खेवणा समियरत उच्चारपासवणखेलांग्वाणजल्लपारिद्वावणिया समि-यस्त मणसमियस्त वयसमियस्त कायसमियस्त मणगुत्तस्स वयगुत्तस्त कायगुत्तस्त गुत्तिंदियस्त गुत्तवंभयारिस्त आउत्तं गच्छमाणस्म आउत्तं चिट्ठमाणस्त आउत्तं णिसीयमाणस्त आउत्तं तुयहमाणस्स आउत्तं सुंजमाणस्स आउत्तं भासमाणस्त आउत्तं बत्थं परिग्गहं कंबलं पायपुंछणं गिण्हमाणस्स वा णि-त्रिखवमाणस्स वा जाव चक्खुपम्हणिवायमवि अरिथ विमाबा सुहुमा किरिया ईरियावहिया नाम कज्जइ, सा य पढमसमय चद्धा पुटुा बितियसमए वेइया तइयसमए णिजिण्णा सा बद्धा पुट्रा

मुक्ति गमन के योग्य अमण को यह बारह किवास्थान सम्यक्त प्रकार से ज्ञपरिज्ञा से अनर्थ का कारण जोन कर परयाख्यान परिज्ञा से त्याग देना चाहिए। अर्थात् अर्थदण्ड से लगाकर लोभप्रत्ययिक पर्यन्त बारह क्रिपास्थान जानकर त्यागने योग्य हैं॥१३॥

મુક્તિ ગમતને ચેલ્ય શ્રમણે આ બાર ક્રિયાસ્થાનોને ત્રપશ્તિાથી સા**રી** ર્ફાતે ખતથ કારક સમજીને પ્રત્યાખ્યાન પરિજ્ઞાથી તેને ત્યાગ કરવા જોઇએ. અર્થાત્ અર્થદ'ડથી આરંભીને લાભપત્યયિક સુધીના ભાર ક્રિયાસ્થાને**ાને** જાણીને ંના ત્યાગ કરવા ચેલ્ય છે. ાાસ્**૦૧૩ા** 

સુ૦ ૨૭

205

ररव

## **स्**त्रकृता**नस्**त्रे

उदीरिया वेइया णिजिण्णा सेय काले अकम्मे यावि भवइ, एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावजंति आहिज्जइ, तेरसमे किरियटाणे ईरियावहिए त्ति आहिज्जइ। से वेमि जे य अतीता जे य पडुपन्ना जे य आगमिस्ता अग्हिंता भगवंता सब्वे ते एयाइं चेव तेरस किरियटाणाइं भाविंसु वा भातेंति वा भातिस्तंति वा पन्नविंसु वा पन्नविंति वा पन्वविस्तंति वा, एवं चेव तेरसमं किरियट्टाणे सेविंसु वा सेवंति वा सेविस्तंति वा ॥सू० १४॥२९॥

छाया--- अधाऽपरं त्रयोदशक्रियास्थाननैर्थापष्टिक्रमिध्याख्यायते । इह खल आत्मत्वाय संवृतस्यानगारस्य ईयसिभितस्य आपासमितस्य **प**वणासमितस्य आदानमाण्डमात्रानिश्चेषणा समितस्य उच्चारपस्त गाखेलसियाण जल्डपरिष्ठापनाः समितस्य मनासमितस्य वचासमितस्य कायसांधवृध्य मनोग्रसम्य वरोग्रहस्य काय-गुप्तस्य गुप्तेन्द्रिस्य गुप्तवहावर्यस्य आयुक्तं गच्छाः अग्युक्तं हिप्रहाः आयुक्तं निपीदताः आयुक्तं स्वभ्वर्त्तनां कुर्वतः आयुक्तं सुजानस्य आयुक्तं भाषमाणस्य आयुक्तं वस्तं परिषहं कम्बलं पादयोव्छनं गृहुरो वा निश्चित्रतो वा यात्रचछःपक्ष्मनिमीलनमपि' अस्तिविमात्रासुक्ष्मा किया ऐर्थायथिकी नाम क्रियते। सा च मधमसमये बढा स्पष्टा द्वितीयसमये चेदिता तृतीयवयये निर्मीर्णी सा बद्धा स्पृष्टा उदीरिता वेदिता निर्जीर्णी र्णण्यत्काले अकर्म चाऽपि भवति, एवं सलु तस्य तत्पत्त्वयिकं सावद्य मित्र्याधीयते. भवीदर्श क्रियास्थानमैर्थापधिकमित्य)रूपाएते । इत जनीनि ये च अतीताः-ये च मत्युत्पन्नाः ये च आर्भामध्यन्तः अईन्तो भगवन्तः सर्वे ते एतानि चैत्र अयोदध क्रियास्थानानि अभाषिपूर्वा भाषन्ते, वा भाषिष्यन्ते वा माजिब्रवनु वा भन्नापयन्ति ना महापयिष्यन्ति वा। एवं चैद त्रयोद्शं कियास्थानम् असेवन्त वा सेवन्ते वा सेविष्यन्ते वा ।!स०१४=२९॥

– टीका-–-द्रादशान्तं क्रियास्थानं निरूषितं सम्बद्धि त्रयोदशं क्रियास्यानमाइ– ज्यद्वांवरे' इत्यादि । अथाऽपरम् 'तेरसमे किरियटाणे' त्रयोदशं क्रियास्थानम् 'ईरिया-

|         | (१३) इर्यांपथिक क्रियास्थान   |
|---------|-------------------------------|
| 'अहावरे | तेरसमे किरियट्ठाणे' इत्यादि । |

(१३) ઇયાંપથિક ક્રિયાસ્થાન 'झद्दावरे तेरसमे किरियट्ठाणे' ઈत्याहि

288

समयार्थवोवि री ठोका दि. यु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

वहिए' ऐयौधथिकम् ाज जाहिजत,' इत्याख्यायते । इह-अस्मिन् जिनशासने खन्ज इति वाक्यालङ्कारे । 'अतत्ताए' अल्यस्वाय-आत्म मावाय स्रस्तरूपेऽवस्यानमारम-भावः आत्मनः स्वरूपं निरतिशयसुखख्यपेव किन्तु अनादिकालिककर्ममळसंवरणात्-वरस्वरूपं सिरोहित्तिव भरति । यदा तु-माग्त्रवीयसुक्रतवडात्-परिस्यक्त एदादि-सम्बन्धो जानदीक्षथ-विदिष्टतपंवरणादिना कर्मजालं सम्रुच्छित्रत्ति, ततो-ऽत्य आत्वभावोपमा भवति । एताद्यसत्वभा रोप्यमाय-'संबुडस्स' संग्रतस्य-सर्वदान्डनिष्टक्तस्य 'अणगारस्त' अनगारस्य-ग्रहादि मोहं परित्यज्य संवान्नदीक्षस्य 'ईरियामनियरस' इयौद्धमितस्य-ईथौभमित्या सर्रदा युकस्य 'मासा समियस्स'

जिनशासन में स्वात्मस्वरूप में स्थित होना आत्ममात्र कहा गया है। आत्मा निरतिशय सुखस्वरूप है, किन्तु अनादिकालीन कर्म-मल के द्वारा अच्छादित एवं कलुचित होने के कारण वह स्वरूप तिरोहित सा हो रहा है। जब कोई भव्य जीव पूर्वोपार्जित पुण्य के बल से यह आदि का संवंध त्याग कर दीक्षा अंगीकार करता है और विशिष्ठ तपक्ष में आद के द्वारा कर्मों का उच्छेदन करता है तम वह आत्म माव हो यास होता है। इस प्रकार आत्ममाव को प्राण्ड करने के लिए जो संवर से युक्त है, अनगार होकर दीक्षा घारी बन चुका हैं, इर्या समिति से समित है भाषा समिति से युक्त है अर्थात् मावय माथा तिहार्थ-आर डियत्थानानुं निइपछ करवामो आवी प्रयु ढवे तेन्सुं हिवास्थन अंग्रांपधिक कडेवाय छे.

જીત શાસનમાં સ્વાત્મ સ્વરૂપમાં રહેવું તે આત્મસાલ કહેવાય છે. આત્મા નિરતિશય સુપ્ય સ્વરૂપ છે. પરંતુ અનાદિકાળના કર્મમળ દ્વારા ઢંકાયેલ અને મલીન હાવાના કારણે તે સ્વરૂપ ગ્રુપ્ત જેવું હાય છે. જ્યારે કોઇ ભવ્ય જીવ પઉલાં પ્રાપ્ત કરેલા પુષ્ટ્યના બદથી ઘર વિગેરેના સંજ ધને ત્યાત્ર કરીને હીસાના સ્વીકાર કરે છે. અને વિશેષ પ્રકારની તપશ્ચર્યા વિગેરે દ્વારા કર્મોના નાશ કરે છે. ત્યારે તે આત્મસાવને પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે આત્મસાવને પ્રાપ્ત કરવા માટે જેઓ સંસારથી યુક્ત છે, અનગાજ ઘણેને દ્વેશા ધારણ કરી વૃક્યા હોય છે, ઇર્થા સમિતિથી સમિત છે, સાધા-સમિતિથી યુક્ત છે, અર્થાત્ સાવઘ સાધાના ત્યાગ કરી વૃક્યા હોય છે,



**भावासमितस्य--प**रिस्यक्तसाश्चभावस्य, 'प्सणा समिपस्स' एवणा समितस्य-रपणासमिरपा यक्तस्य 'आयाणमंडमत्तणिव्लेरणासमियस्त्त' आदानमाण्ड-मात्रानिक्षेपणासमितस्य-आदानमण्डमात्रानिक्षेपणानां या समितिः तया युक्तस्य 'उच्चारपासरणखेलसिंघाणजल्ळवरिद्वावणियाक्षसियस्त' उच्चारमस्रवणखेलसिं-यानजरळपरिष्ठापनासजितस्य−विष्ठामूत्र~फफ - ष्ठीवन -नालिकावळ-स्वेदत्रलः जनितमलानां या परिष्ठापना तस्याः या समितिस्तयायुक्तस्य, 'मणसुमिषस्स' मनःसमितस्य 'वयसमियस्स' वचःश्वभित्तस्य-सावधवचनमयोगरहितस्य । 'काय∘ समियस्स' कायसमितस्प~ग्नरी स्तमित्या युक्तस्प, 'मणगुत्तस्स' मनोगुप्तस्य 'वयगुत्तस्स' वचोगुप्तस्प 'कायगुत्तस्य' कायगुप्तस्य 'गुत्तिदियस्स' गुरप्तैन्द्रियस्य-यस्य सर्वाण्येवेन्द्रियाणि ग्रुप्तानि स्वव्हो स्पापितानि, विपयविद्युखानीति यावत् 'गुत्तवंभयारिस्स' गुप्तत्रहावर्यस्य-सुरक्षितवहावर्यस्य 'आउत्तं । गच्छताणम्स आयुक्तं गच्छ ग्रः-सोपयरेगं गमना ऽऽगमनकि पायां सर्धदोषयुक्तस्य 'आउत्तं चिद्वमाणस्त्र' आयुक्तं तिब्ठताः, स्थिता वर्षि सद्दोपथोगयुक्तस्य, 'आउत्तं णिस्री-यमाणरुष' आयुक्तं निषीदतः-उपवेशनेऽपि सोपयोगग्रुपयुक्तस्प 'आउत्तं तुगट्ट-माणस्त' सोपयुक्तं त्वग्वर्त्तनां कुर्वेषः, पश्चिंपरिवर्त्तमेऽपि सर्वथोपयोगयुक्तस्य, का ध्याग कर चुका है, एवगासमिति, आदान भाण्डमात्र निक्षेरणा-समिति तथा डचारप्रस्ववण सिंधाणखेलजल्लपरिषठापना समिति से युक्त है अर्थात् मलमूत्र कक युक्त नासिकामल जल्ल-मैड आदि के त्यागने में यतनावान् हैं, मन वचन काय की समिति से लम्पन है. मन, बचन और काय की गुप्ति में गुप्त है, जिसने समस्त इन्द्रियों को गोपन (विषयविमुख) कर लिया है, जो गुस ब्रह्मचारी है, गमन किया में उपयोगवान है छेटने में उपयोगवान् है, खड़े होने एवं स्थित रहने में उपयोगवान है, बैठेने में उपयोगवान है, शरीर को खुजलाने

એષથ્યા સમિતિ અહવાનભાંડ માત્ર નિષ્ઠેપથા સમિતિ તથા ઉચ્ચાર, પ્રસ્તથ્યુ શિધાથ્યુ એલ્લ, જઢ્લ, પરિલ્ઠાપનિકા સમિતિથી શુક્ત છે, અર્થાત મળમૂત્ર કરૂ થુક, નાકના મેલ (ગુંગા) જલ્લ-મેલ વિગેરેના ત્યાગ કરવામાં યતના-વાળા દાય છે. મન, વચન અને કાય સમિતિથી સંપન્ત-યુક્ત છે, મન, વચન અને કાય ગુપ્તિથી ગુપ્ત છે. જેણે સઘળી ઇન્દ્રિયાનું ગાપન (વિવ-થથી વિમુખ) કરી લીધું છે, જેઓ ગુપ્ત છહાચારી છે. ગમન ક્રિયામાં ઉપયોગવાળા છે, સુવામાં ઉપયેગવાળા છે, ઉભા રહેવામાં ઉપયોગવાળા છે, બેસવામાં ઉપયોગવાળા છે, શરીરને ખંજવાળવામાં પથ્યુ ઉપયોગવાળા છે.

२१३

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

'आउत्तं ग्रंजनागस्त' सोपयोगं सुजानस्य-आहारसमयेऽपि-उपयोगवताः, 'आउत्तं मासमाणस्त्र' सोपयोगं भाषपाणस्त्र मक्तते-आयुक्त वं निरुध-व बनप्र योक्तत्वमेव 'आउसं वत्थं परिस्मई कंवरुं पाययुं छ मं मिण्डमाणस्स' सोपयुक्त वस्त्रं परिग्रहं कम्बलं पादमोलनं सहीरकमुख्यस्त्रिकां गृहती वा. वस्त-परिग्रहादीनां ग्रहणमणि-उपयोगवान् सन्नेय करोति, 'णिनिजवमाणस्त बा' निश्चि पतोऽपि वा-उपयोगयुक्त एव एतेवां वस्त्रपरिग्रहादीनां संरक्षणमपि । कि वहना 'जाव' यावत 'चक्ख ाम्हणिवायमवि' चक्षु गोः - पश्चनिमी छनमपि, चक्षुप उन्मेप निमेपादवि सोपयोगमेन क्रुवेतः, यथत् किमथि कार्थं करोति तत्सर्वे सोपयोग-मेव भवति । एनाइब्रः पुरुषः सईतो विस्काः∽भारतनात्राय अपकलाते, मोक्षाऽधि-कारी भवति, 'अत्यि विमाया सुहुना किरिया ईरियावदिया नाम कज्तइ' अस्ति विधात्रा-अनेकपकारा, स्तोकमात्रा वा, दुर्श्विंचररात् । स्रह्नवुद्धिनापि दुःखे-नैव ज्ञायते. एताटग्री-ऐयोपथिकी किपा किपते नाम, मुक्ष्मा सा-ऐर्यापथिकी क्रिया कर्त्तः संहल्ता सत्ति । सा⊶ेऐर्यापथिकी किया, 'पडनसमए' पथनसमये में भी उपयोगवान् है, आहार करने में उपयोगवान् है, भाषण करने में उपयोगवान है निरवर्च चचनों का ही प्रयोग करता है, वस्त्र पात्र कंषल वादप्रोंलन सदोरक मुंख्यति आदि के ग्रहण करने में एवं रखने में उपयोगवान है अधिक क्या कहा जाय, जो आंख का पलक गिराने में भी उपयोगवान् हैं, तात्पर्य यह कि जो प्रत्येक किया उपयोग पूर्वक ही करता है ऐसा सम्पूर्ण रूप से विरक्त साधु अन्य भावना वाला∽ मोक्ष का अधिकारी होता है। ऐसे सुधु को भी विविध मात्रा से अनेक प्रकार की सक्षम ऐर्यांपथिकी किया लगती है, जिसे सुधन बुद्धि बाछे भी कठिराई से ही जान सकते हैं। वह ऐर्यापथिकी किया पहछे

આહાર કરવામાં ઉપયોગ વળા છે. ખાલવામાં ઉપયોગ વાળા છે. નિરવદ્ય વચનેાના જ પ્રયોગ કરે છે, વસ્ત, પાત્ર, કાંમળ, પાદપ્રોંછન, સદારક મુહ્ પત્તી વિગેરે શહેણુ કરવામાં અને રાખવામાં ઉપયોગ વાળા છે, વધારે શું કહેવાય ? જેઓ આંખના પલક.રા મારવામાં પગ્નુ ઉપયોગવાળા છે, કહેવાનું ત ત્પર્ય એ છે ટે-જેઓ પ્રત્યેક ક્રિયાઓ ઉપયોગ પૂર્વદંજ કરે છે, સંપૂર્ણ-પણાથી વિકૃત એવા એ સાધુ અનન્ય ભાવનાવાળા મેહ્લના અધિકારી બને છે. એવા સાધુને પણ જુઢી જુઢી માત્રાથી અનેક પ્રકારની સૂક્ષ્મ એવી અર્થાપ થિકી ક્રિયા લાગે છે. જેને સૂક્ષ્મ બુદ્ધિવાળાએા પણ મુશ્કેલીથી જ લાણી થકે છે. તે અર્થાપથિકી ક્રિયા પહેલા સમયમાં સૂક્ષ્મતમ કાળમાં-(જે આગ-

सुत्रकृताङ्गमुत्रे

-पथनक्षणे समयो हि मुझ्मकाल, स च साराखादे। अवसेयः । वदा भवति, तथा-'पुट्ठा' सपूछा भवति च मयनगत्रपे सोटश्यते-आरतना संग्रध्यते च 'विवियसमप' हितीयसमये सा 'वेश्या' वेदिता भवति तस्या भनुगवो जायते । 'तइयसमए' हतीयसमये सा 'गिजिनण्जा' निर्जी गी-नष्टा भवति, सम्रुद्धा-ऽध्यसमए' हतीयसमये सा 'गिजिनण्जा' निर्जी गी-नष्टा भवति, सम्रुद्धा-ऽध्यसमए' हतीयसमये सा 'गिजिनण्जा' निर्जी गी-नष्टा भवति, सम्रुद्धा ऽध्यसमए' हती भाष्यते, वन्धरावी' स्वर्ध कियते योगकारणात् । वन्धो जायते, किन्तु-कवायर्ध्यत्र स्थीयते, सि वद्धा-पुट्ठा-उदीरिया-वेश्या-निज्जिग्गा' सा वढा स्पृष्टा-उदीस्ति वेदिता निर्जी गी, मधनमये वद्धा स्पृष्ठा च भवति-इति कथिता, वेदिता मद्यति द्विति निर्जी गी, मधनमये वद्धा स्पृष्ठा च भवति-इति कथिता, वेदिता मद्यति द्वितीयसमये, निर्जी गौ च भवति त्तीयसमये 'सेय-समय में-सुङ्गत्र स्वाल में जो आगम से जानने योग्य हैं, वंधती है और स्पृष्ट होनी है, दूसरे समय में वेदन की जाती है और तीसरे समय में निर्जी गी हो जाती है।

तालर्ष यह है कि ग्यारहवें, बारहवें और तेरहवें गुणस्थान में कवाय का उदय नहीं रहता। अतएव उस समय कवाय के निमित्त से होने वाछे स्थितिषम्ध और अनुभागषम्य का भी अभाव हो जाता है। किन्तु योग की विद्यमानता के कारण प्रकृति वम्ध और प्रदेशयन्त्र उस समय भी होता है। अर्थात् योग के कारण कर्मद्रकित वयते हैं और उनमें विभिन्न प्रकार के स्वरूप भी अत्यन्त होते हैं किन्तु कपाय के अभाव के कारण वे न अत्मा में ठहरते हैं और न कल ही प्रदान कर सकते हैं। इसी कारण यहां कहा गया है कि देवाियकी किया प्रथम समय में

મથી જાણવા યે.ગ્ય હૈાય છે) બંધાય છે. અને સ્પૃષ્ટ થય છે. બીજા સમ-યમાં વેદન કરાય છે. અને ત્રીજા સમયમાં નિર્જીર્ણ ઘઈ જાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે — અગ્યારમા બારમા અને તેરમા ગુણુસ્થાનમાં કલાયના ઉદય થતા નથી, તેથી જ એ હમચે ક્લાયના નિમિત્તથી થવાલાળા સ્થિતિ-બંધ અને અનુલાગ બંધના પણુ અભાવ થઇ જાય છે, પરંતુ ચાેગના વિદ્ય-માન પણાથી પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબન્ધ એ લખતે પણુ હાેય છે. અર્થાત્ ચાેગના કારણું કર્મદલિક બંધાય છે. અને તેમા જૂદા જૂદા પ્રકારના સ્વસાવા પણુ ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ કથાયના અભાવનાં કારણું તેએા અાત્મામાં રહેતા નથી, અને ફળ પણુ આપી શકતા નથી. એજ કારણથી અહિયાં કહેવામાં આવ્યું છે કે-ઐર્યાપથિકી કિયા પ્રથમ સમયમાં બદ્ધ અને સ્પૃત્ધ

## समयाधैबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ.२ कियास्थाननिरूपणम्

काले अकम्मे यादि भर्द्ध' सैर-पूर्वोक्ता किया एपत्काले-वतुर्वक्षणे अकम्ता चाऽपि भवति-कर्मसंज्ञामपि परित्यनति 'एवं खद्ध तस्स' एवं खद्ध तस्प-वीतरा-गस्य-ऐर्यापथिकी किया भवति 'तप्तत्तिपं' तत्पत्वपिक् -ऐर्यापथिक क्रि सजम्यम् 'सावञ्ज' सावद्यं वर्भ क्ति आहिज्ज;' इत्याधीयते-सप्रत्यद्यते दीपरागस्याऽपि 'तेरसमे किरिपट्टाणे ईरियाव'हिए' त्रवोदवो किराम्धानमें पश्चिकम् 'ति आहिज्ज;' इत्याधीयते-इत्याख्यायते 'से वेदि' तदहं त्रवीजि-कथयामि-स्रुधर्मा स्वामी जम्बूस्ताविनं मति कथवत्ति-तीर्थकरोदीरितं क्रियाम्धानं तुभ्यमहं कथ-यापि, 'जे य अठीता- जे य पहुष्पन्ना जे य आग्रसिस्ता' ये चाऽत्रीताः-ये च भत्युन्पन्नाः-ये च भविष्यन्तो-भविष्यस्काले भविष्यन्ति। 'असिइंता मगर्दता' आईन्तो भगवन्त्र: (स्व्वे ते एयाइं चेव किस्यिटाणाई' सर्वे ते तीर्थकराः-रतानि-चेत त्रयोदशक्रियास्थानानि 'भासिस्र' अनापिपुः भाषित्तन्तः, 'भासे ति' भावन्ते

षद्र एवं स्पृत्ट होती है दूसरे जनय में सिर्फ प्रदेशों से (अनुभाग से नहीं) उसका वेदन होता है और तीवरे जनव में निर्जय हो जाती है। तत्पइवात् चतुर्थ आदि समयों में उसकी कर्मसंज्ञा भी नहीं रह जाती।

इस प्रकार उस निष्कषाय चीतराग पुरुष को ऐर्यापथिकी किया होती है और उसके निभिक्त से उसे सावद्य कम होता है। यह तेरहवां ऐर्यापथिक कियास्थान कहलाता है।

श्री सुधर्मा स्वाकी जम्ब्रूस्वामी से कहते हैं--हे जम्बू ! तीर्थ कर बारा प्रहपित कियास्थान मेंने तुम्हें कहे हैं। जो तीर्थ कर भूतकाल में हो चुके हैं, वर्त्तमान में है और भविष्य में होंगे, उन सभी अस्हिन्त भगवन्तों ने पही तेरह कियास्थान कहे हैं, कहते हैं और कहेंगे।

થાય છે. બીજા સમયમાં કેવળ પ્રદેશાવી (અનુમાગથી નહીં) તેનું વેદ ઘત્ય છે. અને ત્રીજા સમયમાં તેની નિર્જરા થાય છે. અર્થાત્ તેની કર્મ સંજ્ઞા પણ રહેતી નથી.

આ રીતે તે કષાય વિનાના વીતરાગ પુરૂષને ઝૈર્યાપથિકી ક્રિયા દ્વાચ છે, અને તેના નિમિત્તથી તેને સાયઘ કર્મ શાય છે. આ તેરમું ઐર્થાય-થિક ક્રિયાસ્થાન કહેવાય છે.

શ્રી સુધર્મારવામી જંબુસ્વામીને કહે છે કે— હે જગ્બૂ તીર્થાંકર દ્વરા પ્રરૂપિત ક્રિયારઘાન મેં તમને કહ્યા છે, જે તીર્થંકર બૂલકાળમાં થઇ ચુકયા છે. વર્તમાનમાં છે. અને સર્વિધ્યમાં થનારા સઘળા અસ્હિન્ત બગવન્તે.એ આ તેર ક્રિયારથાન કહ્યા છે. કહે છે, અને કહેશે. તેતું પ્રતિપાદન કર્યું છે. કરે છે. સર

म्त्रकृताङ्गस्त्

'भासिस्संति वा' भाषिष्ठन्ते वा 'पश्चविद्य वा' प्राजिज्ञ रन् वा 'पश्चविति वा' प्रज्ञापपन्ति वा 'पश्चविरसंति वा' प्रज्ञापयिष्वन्ति वा, न केवलं कथितवन्तः, कथयन्ति, कथयिष्यन्ति, किन्तु-तस्याचरणनपि स्वयं कुर्वत्तेत धर्मस्याचार्य-रवात, आचार्यन्नक्ष्णं चोक्तम्-

> 'बाचिनोउि च शास्त्रार्थ माचारे स्थाययत्यपि । स्वयमाचरते यस्मादाचर्ध्वस्तेन स स्मृतः ॥१॥

इत्येव दर्धायति-'एवं चेग तेरामं किस्टिटाणं' एवमेग च त्रयोदशं किया स्थानम् 'सेविंग्रुं सेक्तिनग्रुः-अतीतास्तीर्धकराः, 'से ति' सेवन्ते-दर्शमाना स्तीर्थकराः, 'सेविस्संति या' सेविष्यन्ते-प्रनायता स्तीर्थिकराः इति ॥१४ २९॥

म्लम्-अदुत्तरं च णं पुरिसनि अयं विभंगमाइविखस्यामि,

इह खलु णाणापण्णाणं णाणाछंदाणं णाणासीलाणं णाणादि-डीणं णाणारुइगं णालारंभाणं णाणाःझवसाणसंजुत्तागं णाणा-विह्रपावसुयःझयणं एवं भवइ, तं जहा-भोमं उप्पायं सुविणं

इन्हों का प्रतिपादन किया है. करते हैं और करेंगे। वे इसी के अनुसार स्वयं आचरण करते हैं क्योंकि वे घमाँचार्य हैं। आचार्य का रुक्षग इस प्रकार कहा गया है-जो कास्त्र के अनुसार स्वयं आचरण करता है और दूसरों को भी आवरण में स्थापित कराता है वह आचार्य कहराता है।

इस प्रकार सून काल में जो तीर्थकर हुए हैं उन्होंने इसी तेरहवें क्रियास्थान का सेवन किया है, बर्त्तनान कालीन तीर्थकर भगवान इसी का सेवन करते हैं और भविष्यत् कालीन तीर्थकर भगवान इसी का सेवन करेंगे ॥१४॥

અને કરશે. તેએ! આજ પ્રમાણે સ્વયં આચરણ કરે છે. કેમકે તેએ! ધર્માચાર્ય
 આચાર્યનું લક્ષણ આ રીતે કહેલ છે. જે શાસ્ત્ર પ્રમાણે સ્વયં આચરણ કરે છે. અને બીજાને પણ આચરણમાં સ્થાપિત કરે છે, તે આચાર્ય કહેવાય છે, આ પ્રમાણે ભૂતકાળમાં જે તીર્થે કર થયા છે, તેએ!એ આ તેરમા ક્રિયાસ્થાનનું સેવન કશું છે, વર્તમાન કાળના તીર્થે કર ભગવન આનું જ સેવન કરે છે. અને ભવિષ્ય કાળના તીર્થે કર ભગવાન આનું જ સેવન કરે છે. અને ભવિષ્ય કાળના તીર્થ કર ભગવાન આનું જ સેવન કરે છે. અને ભવિષ્ય કાળના તીર્થ કર ભગવાન આનું જ સેવન કરે છે. અને ભવિષ્ય કાળના તીર્થ કર ભગવાન આનું જ સેવન કરશે. ા૧૪ા

For Private And Personal Use Only

समयार्थबोधिनी ढीका द्वि श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

**२**(9

अंतलिक्लं अंगं सरलक्लणं वंजणं इत्थिलक्लणं पुरिस-लक्खणं इगलक्खणं गयलक्खणं गोणलक्खणं मिंढलक्खणं क्रुक्टडलक्ष्यणं तित्तरलक्षणं वद्दगलक्षणं लावयलक्षणं चक्कलक्लगं छत्तलक्लणं चम्मलक्लणं दंडलक्लणं असिलक्खणं मणिलक्खणं कागिणिलक्खणं सुभगाकरं दुब्भगाकरं गब्भाकरं मोहणकरं आहव्वणि पागमासणि दब्बहोमं खत्तियविज्जं चंद षरियं सूरचरियं सुक्रचरियं वहस्तइचरियं उकावायं दिसादाहं मियचकं वायसपरिमंडलं पसुवुईंट केसवुद्धि मंलवुईं रुहिरवुट्टिं वेतालि अद्ववेतालि ओसोवणि तालुग्घाडणि सोवागि सोवरिं दामिलिं कालिगिं गोरिं गंधारिं ओवताणि उप्पर्याण जंभणि थंभणि लेसणि आमयकरणि विसल्लकरणि पक्कमणि अंतद्वाणि आयमिणि एवमाइयाओ विज्जाओ अन्नस्स हेउं पउंजंति पाणस्त हेउं पउंजंति वत्थस्त हेउं पउंजंति लेणस्त हेउं पउंजंति, सयणस्स हेउं पउंजति अन्नेसि वा विरूवरूवाणं काम-भोगाणं हेउं पउंजंति, तिरिच्छं ते विज्जं सेवेति, ते अणारिया विष्पडिवन्ना कालमासे कालं किचा अन्नयराहं आसरियाई किव्विसियाइं ठाणाइं उववत्तारे। भवंति तओऽवि विष्यमुच्यमाला भुज्जो एलमूयत्ताए तमअंधयाए पच्चायंति ॥सू०१५॥३०॥

छाया - अत उत्तरं च खद्ध पुरुपदिजयं विभन्न माख्यास्यामि, इइ खद्ध-नानाम्ब्रानां नानाच्छन्दसां नानाक्षीलानां नानाद्यीनां नानारुचीनां नानार-म्भाणां नानाऽध्यवसानसंयुक्तानां नानाविधपापश्चताध्ययनमेवं भवति । तथ्या मौमम्, उत्पातम् स्वप्नम्, आन्तरिक्षम् आङ्गम्, स्वरलक्षणम्, व्यञ्जनम्, स्रोळक्षणम्, स्रु० २८ શ્ર્ટ

स्**श्रकतानस्**वे

पुरुपलसणम्, द्वतलभणम्, गवल्क्षणम्, गोलक्षणम्, मेपलक्षणम्, कुक्कुटल्क्षणम्, तित्तिरलक्षणम् वर्त्तकल्लणम्, लयक्रतक्षणम् चकल्लक्षणम्, छत्रलक्षणम्, चर्मलक्षणम् रण्डलक्षणम्, असिलक्षणम्, मणिलक्षणम्, काकिनीलक्षणम्, सुबगाकरीम्, दुर्भगाकरीय, गर्भकरीय, मोडनकरीय, आधर्वजीय, जाकआग्रतीय, द्रव्य-होमम्, क्षत्रियविद्याम्, चन्द्रवरितम्, मूर्यवरितम्, शुकवरितम्, बृहरुरतिवरितम्, उरकापातम्, दिग्राहम्, मृगवकम्, यापसपरिमण्डलम्, पांतुवुलिय् केशदृष्टिम्, मांतृष्टिम् रुधिरहण्टिम्, वैतालीम् अर्धवेतालीभ्, उपस्वापिशीम्, तालोद्घाटनीम्, खापाकीम्, शास्वरीम्, द्राविडीम्, कालिक्वीन्, गौरीम्, सान्यरेीम् अवेपटनीम्, उत्पतनीम्, जुम्मनीम्, स्तम्भनीम्, श्लेवणीग्, आमयकरणीग्, विवाल्यकरणीय्, मक्रामणीम्, अन्तर्धानीम्, आयमनीय् एव मार्दिकाः दियाः अन्नस्य देतोः मधुक्षते, पानस्य हेतोः भगुजते वस्तरय हेताः मगुजनी लवनस्य हेवाः भगुछते अयनस्य हेतोःप्रयुक्तते, अध्वेषां वा विरुपरुषाणां कासभोगानां हेतोः मयुत्रते, तिर्स्वीनां ते विद्यां सेवन्ते ते अनार्थाः विपतिक्लाः काल्यासे कालं छत्या अन्यतरेषु आसुरि-केषु किल्विविकेषु स्थानेषु उपपत्तारी भवन्ति, खगोऽविदिवमुकाः भूयः एकमुकरवाय तमोऽन्धरवाय प्रत्यायान्ति' ॥१५=३०॥

टीका—पापप्रत्यर्पिकं क्रियास्थानं निरूपितम्, अतः परं यया विषया पुरुषो विजयी मदति, अथवा-यामन्वेपयति, तामेद विष्यामुपदर्शयितुपाह-'अदुत्तरं च णं' इत्यादि, अत उत्तरं च 'णं' इति वाव्यालद्वारे 'पुरिसपित्रचं' पुरुषविजयम् विभंगमाइक्खिस्साधि' विनङ्ग-संतारकारणत्रानम् आख्यास्यामि-कथयिष्यामि, इह-अस्मिल्झोके खल्ठ-इति वावचालद्वारे, निश्वयार्थे वा 'जाणा-पण्णाणं' नानामज्ञानाम्-अनेकश्वकारमधिननाय् 'णाणा छंदार्थ' नानाछन्दसाम्

' 'अदुसरं च णं' इत्यादि।

टीकार्थ--पाप के कारणभूत क्रिपास्थानों का निरूपण किया गया। इसके अनन्तर उस विद्या को दिखलाते हैं जिसके कारण पुरुष विजयी होता है या जिसकी वह अन्वेषण करता है।

इस संसार में अनेक प्रकार की बुद्धि वाले, अनेक प्रकार के

'अदुचरं च णं' ઇत्याहि

્ર ટીકાર્થ— પાપના કારણુભૂત કિયાસ્થાનાેનું નિરૂપણુ કરીને હવે ઐ વિદ્યા અતાવે છે કે–જેના કારણુ પુરૂષ વિજયવાળાે ઘાય છે, અચવા જેનું તે અન્વે વજી–શાેધ કરે છે, તે વિદ્યા બતાવે છે.—

આ સંસારમાં અનેક મકારની છુદ્ધિવાળા અનેક પ્રકારના અભિપ્રાય-

રષ્ટ્

# समयार्थवोघिनी टीका द्वि. श्रु. ब. २ कियास्थाननिरूपणम्

-अनेकविद्याऽशिषाययवाय् 'लाला सीलाणं' नानाशीळानाम्-अनेकस्तभावानाम् 'णाणादिक्षेथे' सानाव्छीनामू-अनेकप्रकारपट द्रेमताम् 'णाणाकईणे' नानाकची-नाम् 'णाणःरंसाव' नामाऽऽरम्भाणाम्-भनेकप्रकारकाऽऽरम्भवताम् 'णाणाज्झर-साणसंजुचलां' नानाऽधाःद्वानसंयुक्तांनाम्-भाति कथन वस्तविकेता कथिद माण्डादीनामध्यर्ता, सर्दोऽदि नै इत्थिंग, अपितु विलवण ए। सर्रेः, 'णाणा-विहरावसुवज्झ रणं' नानाविधवावश्च राऽध्ययतम्, 'य्वं हवरु' एवं मवति, भवन्ति हि नानाविश्वाः युरुवाः, ते स्वरुवाऽभिमायेगाऽनेकम हारकपापजतकं अनुवाऽष्य-यनं कुर्बन्दो इक्ष्यते, 'तं जहा' तद्यधा पाणाः वियाः पुरुषे रुपादीयन्ते विजयाय -पेहिकक ठोव जीगाय, तास्ता एव धरिनण पन्ति नैतामिर्सियामिः परलोके आत्म-करथाणं भवतिः प्रत्युत्ताऽऽभिः परलोको हीयतः एतः एताहक्षतिधाऽभ्यासिनां तां विद्यःमधिक्रस्य जीवनयात्रा सिर्वहतूमां मोक्षम्तु द्राऽपेत इव मवति। ते अभिशय बाढे अनेक प्रकार के झीठस्वभाव या आचार बाढे अनेक प्रकार की दृष्टिवाले अनेक प्रकार की रूचि वाले, अनेक प्रकार के आरंभ बाछे और अनेक प्रकार के अध्यवसाय वाले पुरुषों में कोई **वछा** बेचता है तो कोई बरतन आदि लाता-वेचता है। सब एक प्रकार के मनुष्य नहीं होते। सभी एक दूसरे से विलक्षण होते हैं। अतएव वे अपनी-अपनी रूचि के अनुसार अनेक प्रकार के पांग्धुनों का अध्य-यन करते देखे जाते हैं ! इस ठोक संबंधी फल का उपभोग करने के लिए लोग जिन पाप विद्याओं को ग्रहण करते हैं, उन्हें यहांगिनाया जाना है। ऐसी विन्याओं से परलोक में आत्मकल्याण नहीं होता. परम्तु इनसे परलोक विगड़ना ही है। जो इन विद्याओं का अभ्यास करते हैं और इन्हों के छहारे जीवन निवाह करते है मोझ उनसे दूर વાળા, અનેક પ્રકારના શીલ-સ્વભાવ અથવા અચારવાળા, અનેક પ્રકારની

વાળા, અન્ક પ્રકારના સાલ-સ્વભાવ અવવા અત્યાસ્વાળા, અનક પ્રકારના રૂચિયાળા, અતેક પ્રકારના આરંભવાળા અને અનેક પ્રકારના અધ્યવસાય-વાળા, પુરૂષાનાં કાંઇ વસ્ત વેચે છે, તા કાંઇ વાસણુ વિગેરે વેચે છે. સઘળા મતુષ્યા એક પ્રકારના હાતા નથી. બધાજ એક બીજાથી વિલક્ષણુ પ્રકારના હાય છે. તેથી જ તેઓ પાત પેતાની રૂચિ પ્રપ્તાણુ અનેક પ્રકારના પાયશ્રુતા તું અધ્યયત કરતા જોવામાં આવે છે, આ લાક સંબંધી ક્લ્પના ઉપલાગ કરવા માટે લોકો જે પાપ વિદ્યાએાને ગ્રહણ કરે છે, તેને અહિયાં ગણાવ-વામાં આવે છે, એવી વિદ્ય.એથથી પરલાકમાં આત્મકલ્યાણુ થતું નથી, પરંતુ તેનાર્ચા પરલાક બગડે જ છે. જેએ આ વિદ્યાઓનો અલ્યાસ કરે છે, અને તેના જ આશાસથી જીવનના નિર્વાક કરે છે, મેલ્લ તેનાથી દ્રર જ રહે છે. ২২০

## स्त्रकृता**ङ्गं स्र्वे**

**पता**मि र्विधामि रैडिकफलम्वाप्य मरणोत्तरकाले पार्वीयान् स परळोके पाप-फडें समनुभूय पुनः पापीय हीं योनि मधिगच्छन्तो न कथमपि संसारचकं मति-कामन्ति। अतो मरणोत्तरमासां दुश्टफलं झाल्या विवेकिनस्ततो निवर्त्तन्ते, ता एवं विचाःमन्दबुद्धीनां रुविकरां, तद्यया-भौमम्, भूमिसम्वन्धिकास्त्रम्, येन भूकम्पमध्विवस्तुनां श्वभाऽशुभं सूच्यन्ते, 'उप्पायं' उत्पातम्-उल्कापातः-दिवाजम्बुकरोदनम्- गवां नेत्राभ्यां जलसत्रम् लाङ्गूलम्ध्वीक्रत्य पलाय**नम्** इत्येते उत्पाता वाच्याः-ते यत्र शिक्ष्यन्ते, तच्छासमुत्यातज्ञासम् 'सुरिणं' स्वप्नम् -तत्फब्राभाशभक्तयनम्, 'अंतलिक्खं' आन्तरिक्षम-अन्तरिक्षे संमचतां ही रहता है! इन विद्याओं के बारा इह लोक संबंधी फल प्राप्त करके पापी पुरुष सृत्यु के पदचात परलोक में पाप का फल भोगता है और पुनः अत्यन्त पापमयीयोनि में जाता है। इस प्रकार वह इस सेसार चक से बाहर नहीं निकल सकना। अत एव विवेकी जन इन विचाओं को कमेवन्ध का हेतु जान कर त्याग देते हैं। मन्द्र बुद्धियों को वही विद्या रूचिकर होती है। वह पाप-विचाएं इस प्रकार हैं-

(१) भौम-भूमि संबंधी शास्त्र, जिससे मूकम्प आदि का शुभ या भशुभ कठ सचित होता है। (२) उत्पात-दिनमें सियारों का ददन करना, गार्थों के नेत्रों से आंसू बहना एवं उनका पूंछ उपर उठाकर भागना इत्यादि उत्पातों का जिस में वर्णन किया जाता है वह उत्पात शास्त्र है। (३) स्वप्न-स्वप्नों का शुभ-अशुभ कल कहने वाला शास्त्र। (४) आग्तरिक्ष-आकाश में होनेवाले मेघ आदि का

આ વિદ્યાએ દ્વારા આ લાક સંબંધી કળ પ્રાપ્ત કરીને પત્પી પુરૂષ મૃત્યુ પામ્યા પછી પરલાકમાં પાપાનું કળ લેઃગવે છે, અને કરીથી અત્યંત પાપ મય ચેાનિમાં જન્મ લે છે. આ રં'તે તે આ સંસાર ચક્રથી બહાર નીકળી શક્તા નથી, તેથી જ વિવેકી મનુષ્યા આ વિદ્યાએાને કર્મ બંધના હેતુ રૂપ માનીને તેના ત્યાગ કરે છે. મંદ બુદ્ધિવાળાઓને એજ વિદ્યા રૂચિકર હાેય છે. તે પાપવિદ્યાઓ આ પ્રમાણે છે.

(૧) ભૌમ–ભૂમિ સંબંધી શાસ્ત્ર, કે જેનાથી ધરતીકંપ વિગેરેનું શુભ મથવા અશુભ કળ સુચિત થાય છે. (૨) ઉત્પાત-દિવસમાં શિયાળવાનું રૂદન (રઢવું) કરવું. ગાયાની આંખોમાંથી પાણી વહેવા, તથા તેમના પુંછડા ઉચે લઈને ભાગવું. વિગેરે ઉત્પાતાનું જેમાં વર્ણુન કરવામાં આવે છે, તે ઉત્પાત શાસ્ત્ર કહેવાય છે. (૩) સ્વપ્ન-સ્વપ્નાએાનું શુભ અથવા અશુભ ક્ળ બતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૪) આન્તરીક્ષ–આકાશમાં ઘવાવાળા મેઘ વિગેરેનું જ્ઞાન જેનાથી

રરર

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. शु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

मेघादीनां झान यतो जायते-तदान्त्रसिं शासव् आकाशतम्बन्धि वस्तुस्वकम् 'अंग' आझम् अङ्ग सम्बन्धिश्वास्तम्, येन नेवस्फुरणादीनां शुवाऽद्यमं झायते, नेव-बाहुभ्रुकुटिपादादीनां स्फुरणं तत्फल्खेश्यादिः । 'सरं' स्वरम्-शब्दः-काकशृता-लादीनां शब्द श्रुत्वा तत्फल्लपापकं शासव्। 'लवलगं' छक्षणम्-इस्तपादादौ यद-तिल्ज्ञं बचकादीनां फ्रज्योभकं लक्षणशास्त्रम् 'देजजं' ब्यज्जनम् -पुरुवादिशरीरे मसतिब्रादि परव्यापकं शासम् । 'इस्थिलक्खणं' स्त्रीलक्षणम्-इस्तपादादौ यद-वित्रिणी--इस्तिनीत्यादिमभेदमरूपापकं तत्फल्योभकं शास्त्रम् -पद्मिनी-शङ्क्षित्री-चित्रिणी--इस्तिनीत्यादिमभेदमरूपापकं तत्फल्योभकं शास्त्रस् सील्क्षणम् 'पुरिस-लक्षणं' पुरुषल्क्षणम्-पुरुपाणामनाऽक्ष्वत्रयम् शास्तम् 'गयळक्रस्तं सास्तम् । 'इयळक्र्स्लणं' इयल्क्षणम्-अत्याणामनाऽक्ष्वत्यभिकम् शास्तम् 'गयळक्स्तं' स्त्र-ब्रुणम्-इमे समीचीना अग्नमीचीनाथे स्यादि बोधकम् । 'गोलक्स्लणं' गोलक्षणम्--

ज्ञान जिससे होता है ऐसा आकाश संपंत्री कथन करने वाठा शास्त्र। (५) आंग-अंग संपंत्री शास्त्र, जिससे नेत्र आदि के फड़कने का ज्ञान होता है, अर्थात नेत्र, बाहु, ञ्रुक्वटि तथा पैर आदि के फड़कने का ज्ञान उसका फल जाना जाता है। (६) स्वर-काक, श्टमाल आदि के शब्दो को सुनकर उसका फल कहने वाला शास्त्र। (७) लक्षण-हाथों पैरो को सुनकर उसका फल कहने वाला शास्त्र। (७) लक्षण-हाथों पैरो आदि में जौ तिल शंख चक आदि के फल को बताने वाला शास्त्र। (८) व्यंजन-शरीर के मस तिल आदि का फल कहने वाला शास्त्र। (८) पद्मिनी शंखिनी चित्रिणी हस्तिनी आदि भेद कहने वाला शास्त्र। (९) पद्मिनी शंखिनी चित्रिणी हस्तिनी आदि भेद कहने वाला तथा उनके लक्षण आदि कहने बाला शास्त्र। (१०) पुरुष लक्षण-पुरुषों के अज, अइव, वृष, दाशक आदि भेद और उनके लक्षण

થાય છે, એલું આકાશ સંબંધી કથન કરવાવાળું શાસ્ત્ર (૫) આંગ-માંગ સંબંધી શાસ્ત્ર, કે જેનાથી નેત્ર કરકવા વિગેરેનું જ્ઞાન થાય છે, અર્થાત્ આંખ, બાહુ-ઢાથ, બ્રકુટિ લખરે; તથા ૫ગ, વિગેરેના કરકવાનું જ્ઞાન થાય છે, તથા તેના કળનું જ્ઞન થાય છે, (૬) સ્વર-કાગડા, શિયાળ વિગેરેના શખ્ટોને સાંભળીને તેનું રૂળ ખતાવવા વર્ણુ શાસ્ત્ર. (૭) લક્ષણુ-હાથા પગેા વિગેરેમાં જે તલ, શંખ, ચક વિગેરેના લક્ષણુ હાય છે તેના કળનું નિરૂપણુ કરવાવર્ણુ શાસ્ત્ર (૯) સ્ત્રી લગ્ન સ્ટ્રાર્ગ્વન સાસ્ત્ર, વિગેરેનું કલ બતાવવા વાળું શાસ્ત્ર, (૯) સ્ત્રી લગ્ન સ્ટ્રાર્ગ્વન, શંખિની, ચિત્રિણી હસ્તિની વિગેરે લેદા બતાવનારૂં તથા તેના લક્ષણુ વિગેરેનું નિરૂપણ કરવાવાળું શાસ્ત્ર (૧૦) પુરૂરલગ્નગ્રુ-પુરૂષોના અજ-બહ્નરા અધ, ઘેડા વૃલ સસલા, વિગેરેના ભેદા મને તેના લગ્નગ્રુ! વિગેરેનું નિરૂપણુ કરવાવાળું શાસ્ત્ર (૧૦) હય લક્ષણુ-

For Private And Personal Use Only

દો ડાંગ્રોનું સ્વરૂપ ખતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૧૨) ગજ તક્ષણુ-કાથિયોના શુભ અથવા અશુભ લક્ષણુ ખત.વવા વળું શાસ્ત્ર (૧૩) ગે લક્ષણુ-ગાયોના લેકો વિગેરે ખતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૧૪) મેયલગ્નણુ ઘેઠા બે નું લક્ષણુ અતાવવા વળું શ સ્ત્ર (૧૫) કુક્કુટ લગ્નણુ-કુ ડાં એાના સ્વરૂપ અને ગુણુ, સ્વર વિગેરે ભેકોને બતાવ-નારૂ શ સ્ત્ર (૧૬) તિત્તિર લક્ષણુ-તેતર સંબંધી શાસ્ત્ર (૧૭) વર્ત કલગ્નણુ-ગત્કના લક્ષણુ ા બતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૧૮) લાવક લક્ષણુ-ચડલીથી પણુ નાનું પરંતુ તેના જેવા લાવક પક્ષિએાના લક્ષણુ બતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૧૯) છત્ર લક્ષણુ (૨૦) ચક્રલક્ષણુ (૨૧) અર્મલક્ષણુ (૨૨) ઢ ડલક્ષણુ (૨૩) અસિલગ્નણુ (૨૪) મણિલક્ષણુ (૨૫) કાકિણી (કાડી) લક્ષણુ (૨૬) સુભગાકર-અમુદરને સુદર

<u>अपि भाषिषा गाठा राख गाउ पायका छुप्पाल</u> आहि निरूपण करने बाला शास्त्र। (११) इय लक्षम-घोड़ों का स्वरूप कहने वाला शास्त्र। (१२) मोलक्षम-मायों के भेदादि कहने बाला शास्त्र। (१३) मेप लक्षण-मेढे के लक्षम प्रतिप्रादन करने वाला शास्त्र। (१५) कुक्कुड लक्षम-मेढे के लक्षम प्रतिप्रादन करने वाला शास्त्र। (१५) कुक्कुड लक्षम-मेढे के लक्षम प्रतिप्रादन करने वाला शास्त्र। (१५) कुक्कुड लक्षम-मेढे के लक्षम प्रतिप्रादन करने वाला शास्त्र। (१५) कुक्कुड लक्षम-मेढे के लक्षम प्रतिप्रादन करने वाला शास्त्र। (१५) कुक्कुड लक्षम-मुर्गे के स्वरूप, गुम और स्वर आदि कहने वाला शास्त्र। (१६) नित्ति। लक्षण-नितुर संवंग्री शास्त्र। (१०) वर्त्त क लक्षम-चतक के लक्षम करने वाला शास्त्र। (१८) लावक लक्षम-विड्रिय से भी छोटे पान्तु उन जैसे लावक पक्षी के लक्षम कहने बाला शास्त्र, (१९) छत्र लक्षम (२०) चक लक्षम (२१) चर्म लक्षण--चर्म के स्वरूग, चिह्र एवं ग्रम कहने वाला शास्त्र (२२) दण्ड लक्षम (२३) असिलक्षम (२४) मोण लक्षण (२५) काकिणी (कौड़ी) लक्षम

मवां मे (दिपरिचायकं शास्त्रम् । 'सिंहहत्वखर्ग' मेवलक्षणम्-भज्ञाऽऽविषभृतोनां बोधकं शासन् 'कुन्ड्रडलरखां' कुन्कुटव्स्तगम् कुन्डुटस्वरूपगुनस्तरादीणां वोधकं शाख्य्ः 'तिवरजन जंग' तिथिर बत्त गय् '्डिजन अमं' वर्त्त मछत्त गम्–वर्त्त मान्-मछ-हंसः वश्य लखणयोधकं शास्त्रम् 'वतक' इति कोके मसिद्धः । 'लावपलक्सगं' खावकड्क्षणपू-ल.व हा-पक्षिविरोगः-वटकाऽपेक्ष मऽतिलघुस्तत्ववातश्च 'छत्त्व-वखधं' छत्रतक्षणम् 'चकत्रत्र खणं' चक् उक्षत्रम् 'चम्झलत्र त्रभे' चमेलक्षणम् - चमेणः स्वरू शिवह तुगपतिवादकं शाख्य-चवैलक्षपप् दिखल स्व गं' दब्बल साम्-द्व-स्य-वृष्टि हायाः स्वरूप बोध हं शास्त्रं दण्डळलगम् । 'भतिलकलगं' अतिललगम्-असिः खङ्गः तद्वोधं के शासन् असिलजगम् 'मणिलनजगं' मणीनाम्-मरकत पत्र-रागाहीन। बोधकारकं च.सं मणिवत्रगम्। 'कागिजित्रम्वगं' काकिगीलक्षणम् , काकिणी-'कौडा' प्रसिद्ध। इति માવા 'स पगकरं' तत्र सनगत्ती

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

સરવ

## समयार्थयोधिनी टीका द्वि. शु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

विधाम्, सु-सुन्दरो भगो ५स्याः सा सुभगा, तां करोति-दुर्भगामपि सुभगां निर्माति, इत्थं भूतां विद्यःस्, 'दुव्भगाक्षरं' दुर्भमाकरीष्-सुरूपायपि निन्दितरूवां करोति या सा दुर्भगाकरी ताम 'गव्दकरं' गर्भकरीम-पर्या गर्नों न भवति तस्ये गर्भदात्रीम् 'मोहणकरं' सोहनकरीम् यथा विद्यगा पुरुः स्त्री वा उनौ मरेहितौ भवतः ताम् 'आदव्ाणि' आधर्यणीम्-जगद् िध्वंसकारिणीम् 'वागसासणि' पाक-शासिनीम्-इन्द्रजालविद्यामित्यर्थः, 'इच्चडोमं' द्रव्यहोमःम्-केशांश्वित् माणितामु-धाटनाय यया मधुष्टतादि-द्रव्येग होमो जायते सा तां विवास् 'खत्तियविज्जं' क्षत्रिपविद्याम्-अस्त्रत्नस्त्रत्नीम्-अणुशक्तित्तीं वा 'चेरवरियं' चन्द्रवस्टिम्-की स्वर्ध नम्, येन शीतवेगेन वेपमानानि परसेन्यानि समस्तद् हिष्ठुखी भवन्ति। 'सरचरियं' सर्थचरितम्- स्पैंबेशिष्टचवीधकम् 'सुकवरियं' शुकवरितम् अक्रयदृस्य गतिमतिपादकं शाखम् 'वहस्वहवरियं' बृहस्पतिचरितम् 'उकापायं' उत्कापातः ~तडद् विग्फोटकद्रव्यांवपातः, 'दिस्वदाहे' दिखाइम् 'वियत्तकर्भ' मृगत्रकम्~ (२६) सुध्धमाकर-अखुन्दर की सुन्दर धला देने वाली विद्या (२७) दुर्भगाकर-सुन्दर को असन्दर (कुरूपा) दनाने वाली विद्या (२८) गर्भ करी-गर्भवती बनाने वाळी विद्या (२९) मोहन करी-स्त्रियों और पुरुषों को मोहित करने वाली चिट्या (३०) आधर्वणी-जगत् का विष्यंस करने बाली विला (३१) पाकशासमी-हन्द्र जाल (३२) द्रव्य होन-उच्चाटन करने के लिए मधु पुल आदि द्रव्यों का होत करने की बिया (२३) क्षत्रियविद्या-राम्नाल संबंधी विद्या (२४) चन्द्रयरित-चन्द्रमा की गति-चार-को कहने वाली विद्या (३५) सूर्यचरित-सूर्य के चार आदि को कहने चाली विद्या (३६) द्युक चरित (३७) वृहस्पति चरित (३८) उल्कापात को कहनेवाला बास्त्र (३९) दिग्दाह-दिशादाह कहने चाला शास्त्र (४०) मृगयक-ग्राम प्रवेश के सुश्य जल्मवर्श के

બનાવવા વાળી વિદ્યા 'ર∠' દુર્ભ'ગાકર-સુંદરને અસુંદર 'કદરૂપા' બનાવવા વાળી વિદ્યા 'ર∠' ગર્ભકરી-સ્દર્ભવેલી બનાવવા વાળી વિદ્યા 'રહ્' મેઢ્રિનકરી સ્ત્રિયેા અને પુરૂધેાને મેહ પમાડવા વાળી વિદ્યા '૩૦' આધવૈહી-જગલના નાશ કરવાવાળી વિદ્યા (૩૧) પાકશાસની-ઇન્દ્રેજાળ (૩૨) દ્રવ્યહેામ-ઉચ્ચા ટન કરવા માટે મધ, ઘી વિગેરે પદાર્થીના હેામ કરવાવાળી વિદ્યા (૩૩) ક્ષત્રીય વિદ્યા-શસ્ત્રાસ સંબંધી વિદ્યા (૩૪) ચન્દ્રચરિત–ચન્દ્રમાની ગલિયાર બલાવનારી વિદ્યા (૩૫) સૂર્યચરિત–સૂર્યના ચાર વિગેરેને બલાવવા વાળી વિદ્યા (૩૬) શુક્રચરિત્ર (૩૭) બૃહસ્પતિ ચરિત્ર– (૩૮) ઉલ્કાપાલ બલાવવા

#### **स्**त्रकृताङ्गस्त्रे

वन्थाः पशवो यदा ग्रामं भविशन्ति तैषां शुभाऽशुभफल्लभतिषादकं शास्त्रम्, मृग-चक्रमिस्वभिधोयते, 'बायसवरिमंडलं' वायववरिमण्डलम्, काकादिवरिवर्चन संमू-पंस्रुचुट्टिं' पांसुदृष्टिम् धूलिवृष्टेः फलमतिरादकं चिताऽरिष्ट्रज्ञापकं शाखम् शासम्, 'केसचुट्टि' केशरृष्टिम् केशवर्षणफल्पतिपादकं शास्तम् 'मंसचुट्टिं' 'मांसष्ट्रब्टिम्-मांसवर्षणत्रनि अफल गरिपादकं शास्तम् 'वेतालिं' वैधालीम् यस्या विष्यायाः संसिद्धौ सत्यां काष्ठादावपि अचेतने चेक्ता पवर्तते 'अद्वते-तार्लि' अर्द्धवैतालीम्-वैतालीविद्यायाः पतिपक्षभूताम् 'ओयोर्शी' अपस्तायिनीम्-निदाकारिणीम् 'तालुग्याडणि' तालोत्घाटनीम् 'मोताणि' धापाकीम्-नाण्डले-विद्या मित्यर्थः, 'सोवरिं' शःम्बरीष्-श्रम्बग्सम्बन्धिनीं विद्याप् 'दापिडि' द्राविद्दीम् 'काल्लिमि' काल्लिद्वीम् 'गोर्सि' गौरीम् 'गंपार्सि' गोन्वारीम्, 'ओ स्ताजि' दिखने का फल प्ररूपित करने वाला शास्त्र (४१) वायसपरिमंडल-कोक आदि पक्षिपों की थोली का फल कहने बाला হান্দ্র (४२) पांद्यब्रुष्टि-धुल्टिवर्षां का फल निरूपण करने ৰাস্তা হাস্ট্রে (४३) केवा इष्टि-केवा वर्षा का फल कहने वारुा <u>चास्त्र</u> (88) मांसपृष्टि का फल कहने वाला शास्त्र (84) रुघिरवृष्टि का फल कहने वाला शास्त्र (४६) वैताली-जिस विद्या से अचेतन काष्ठ में भी चेतना आ जाती दीखती है (४७) अर्दु वैताली-वैताली विद्या की विरोधिनी विद्या (४८) अवस्वापिनी-जिससे जागता हुआ मनुष्य मो जाता है। (४९) तालोड्याटनी-ताला खोल देने चाली विद्या (५०) श्वपाकी−चाण्डाल चिद्या (५१) झाम्परी−झंषर संबंधी विदया (५२) ब्राधिडी विद्या (५३) कालिंगी विद्या(५४) गौरी विद्या (५५) गांधारी

વાળી વિદ્યા (૩૯) દિગ્દાહ-દિશાદાહ ખતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૪૦) મૃગચક-ગ્રામ પ્રવેશના સમયે જનાવરાને જોવાના ફળને ખતાવવા વાળું શાસ્ત્ર (૪૧) વાયસ પરિમંડલ-કાગડા વિગેરે પક્ષિયાની બાલીના ફળને ખતાવવાવાળું શ સ્ત્ર (૪૨) પાંશુવૃષ્ટિ-ધૂળ વર્ષાના ફળ ખનાવનારૂં શાસ્ત્ર (૪૩) કેશવૃષ્ટિ કેશ-વર્ષાના ફળનું નિરૂપણ કરવાવ ળું શાસ્ત્ર (૪૪) માંસ વૃષ્ટિ-શાસ્ત્ર (૪૫) રૂધિર-વૃષ્ટિ શાસ્ત્ર (૪૬) વૈતાલી-જે વિદ્યાર્થી અચેતન-સૂકા લાકડામાં પણ ચેતન આવી જાય છે. (૪૯) જે અર્ધવૈતાલી વૈતાલીવિદ્યાની વિરાધીની વિદ્યા (૪૮) અવ-સ્વાપિની-જે વિદ્યાના બળશી જાગતા માણસ પણ ઉધી જાય છે. (૪૯) તાલાદૂઘાટની-તાળું ઉદાડીનાખવા વળી વિદ્યા (૫૨) દ્વપાડી-ચાહડાલ વિદ્યા (૫૧) શામ્બરી-શંભર સંબંધી વિદ્યા (૫૨) દ્રાવિડી વિદ્યા (૫૩) કાલિગી ધ્વા (૫૧) ગોરી વિદ્યા (૫૫) ગાંધારી વિદ્યા (૫૬) અવપતની વિદ્યા-નીચે

# . समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ.२ कियास्थाननिरूपणम्

अवपतनीम्-अधःपतनकारिणीम् 'उप्पयणिं' उत्पतनीम्-ऊर्ध्वगमनकारिणीम् 'जूंभर्णि' जुं नणीम् 'धंभणिं' स्तं मनीम् 'लेसणिं' श्लेषणीम् 'आमयकरिणिं' आमय करिणीम्, यया दि विद्यया रोगः सप्तस्याद्यते, 'विसच्छकरिणिं' विश्वच्यकरणीम्--- माणिनां रोगापदारिणीम् 'पक्कमर्णि' मकामणीम्--यया भू ग्मेतादिभिर्वाधा सम्व-रपाद्यते ! 'अंतद्धार्णि' अन्तर्धानीम्--यया लोकानां चर्छ्यार्विषपमतिकामति, 'आय-मिर्णि' आयमनीम्--ययाऽल्पमपि वस्तु बहुत्जीकियते, 'एवमाइयाओ' एवमादिकाः मौमादारम्याऽऽयमनी मद्धलाः, 'विज्जाभो' विष्णाः 'अन्नस्सहेउं' अत्रस्योदरपूर-कस्य हेतोः--कारणात् 'पउंजति' मयुद्धते, 'वस्थस्स हेउं पउंजति' वस्तस्य हेतोः प्रयुद्धते 'लेणरस हेउं पउंजति' ख्यनस्य--ग्रहस्य हेतोः मयुद्धते, ऌीयते-स्थीयते

विद्या (५६) अवधतनी-नीचे गिराने वाली विद्या (५७) उत्पतनी-ऊपर उठाने वाली विद्या (५८) जूंभणी-वगासा संपंधी विद्या (५९) स्तम्भनी-स्तब्ध कर देने वाली विद्या (६०) इटेवणी विद्या-चिपका देने वाली विद्या (६१) आमयकारिणी-रोग उत्पन्न करदेनेवाली विद्या (६२) निःदाल्यका-रिणी-निइदाल्य निरोग बनादेने वाली विद्या (६२) पिकामणी-किसी को भूत-प्रेन आदि की बाधा उत्पन्न करने वाली विद्या (६३) अन्तर्धानी -इष्टि के अगोचर बना देने वाली विद्या (६५) आपमनी-छोटी वस्तु को बड़ा कर दिखाने वाली विद्या, इस्यादि विद्याओं का अनार्य लोग अन्न के लिए प्रयोग करते हैं, पानी के लिए प्रयोग करते हैं, बस्त्र के लिए प्रयोग करते हैं, ल्यन-निवास स्थान के लिए प्रयोग करते हैं

પાડનારી વિદ્યા (૫૭) ઉત્પતની-ઉપર ચડાવવા વાળી વિદ્યા (૫૮) જુંલાણી-જુંલાલુ અગાસાસંબંધીવિદ્યા (૫૯) સ્તમ્સની-સ્તબ્ધ કરી દેનારી વિદ્યા (૬૦) પ્રલેશાણી વિદ્યા-ચેંટાડી દેવાવાળી વિદ્યા (૬૧) આમય કારિણી-રાગ ઉત્પન્ન કરવાવાળી વિદ્યા (૬૨) નિઃશલ્ય કરણી-નિઃશલ્ય નિરાગી બનાવવાળી વિદ્યા (૬૩) પ્રકામણી-કાઇને ભૂત-પ્રેત વિગેરેની બાધા ઉત્પન્ન કરવાવાળી વિદ્યા (૬૩) પ્રકામણી-કાઇને ભૂત-પ્રેત વિગેરેની બાધા ઉત્પન્ન કરવાવાળી વિદ્યા (૬૪) અંતર્ધાની-દૂષ્ટિને અગાચર બનાવનારી બિદ્યા (૬૫) આયમની-નાની વસ્તુને મેાટી કરી બતાવનારી વિદ્યા વિગેરે પ્રકારની વિદ્યાઐાનો અનાર્ય લોકો અન્ન માટે પ્રયોગ કરે છે. પાણીને માટે પ્રયોગ કરે છે, વસ્ત મઃટે પ્રયોગ કરે છે. તથા લયન-નિવાસ સ્થાનને માટે પ્રયોગ કરે છે. તેમજ સરબ રવ . ૨૧૧

# स्त्रहता**इस्**ते

षुवकल्ज्ञादिमिः सइ यस्मिन तल्ल्पनं गृहम् , तस्य हेतोः करणात् पूर्वोक्तां विद्यां मयुञ्जरो, 'सथणस्स हेउं पउं जंति' शयनस्य हेतोः-शय्याय ते मयुञ्जते 'अन्नेसि वा विरूवरूवाणं' अन्येषाम्-अषाद्यतिरिक्तानां दिरूपरूपाणामनेकविद्यानाम् 'काममो-षाणं' काममोगानाम् 'हेउं' हेतोः 'पउं जंति' मयुञ्जते 'ते अणारिया' ते अनार्याः 'विपडिवन्ना' विपतिपन्ना 'तिरिच्छं' तिरिधीनाम् 'ते विज्जं सेवेंति' ते विद्यां सेव-म्ते, वस्तुतः इमा विद्याः परलोकपतिकूलतया नात्मकल्याणाय भवन्ति पतादन्ता स्तेऽनार्याः 'कालमासे कालं किञ्चा' कालमासे कालं हृत्वा 'अष्वयराइं' अन्यत्वरेषु 'आसुरियाइ' आसुरिकेषु-तामसेष्विति यावत् 'किस्विसियाइं' कन्यित्वरेषु 'ठाणाइ' स्थानेषु 'उववत्तारो मर्वति' उपपत्तारो भवन्ति, 'तभो चि विप्यमुग्रमाणा' ततोऽपि विषमुञ्चन्तः स्वक्रतकर्मणस्तत्र फलम्रुपश्चज्य-ततो विच्युति माप्नुवन्तं सन्तः 'भुज्जो' भूयः-पुनरपि 'एल्यम्यत्ताप' एल्टम्कत्वाय 'पचायति' मस्यायान्ति- पुनः शुनः संसारे एव जन्म गृहन्ति ॥सु०१५=३०॥

यस्य नाम्ति परळोकस्य चिन्आ, स हि~ऐहिकयेव सुखं बहुमन्यमानोऽनेक-विघा पापकियां क्रत्वा--धनमर्जयति, तदेव धनं सुप्रनसा धनमिति मञ्चते स पाप-कमाऽनुष्ठानं परिगणयति--

पूच्य-से एगइओ आयहेउं वा णाइहेउं वा सयणहेउं वा अगारहेउं वा परिवारहेउं वा नायगं वा सहवासियं वा णिस्ताए तथा अन्य अनेक प्रकार के कामभोगों के हेतु प्रयोग करते हैं। किन्तु ये विद्याएं आत्महित या परलोक से प्रतिक्र हैं। इनका सेवन करने वाले भ्रम में पड़े हैं अनार्थ पुरुष मृत्यु के अवसर पर मरण करके असुर संपंधी किल्विषक स्थानों में उत्पन्न होते हैं। जब वहां से असुर संपंधी किल्विषक स्थानों में उत्पन्न होते हैं। जब वहां से असुर संपंधी किल्विषक स्थानों में उत्पन्न होते हैं। जब वहां से अपने किये कर्म का फल भोग कर चवते हैं तो पुनः जन्म से गूंगे और अंधे के रूप में जन्म लेते हैं और वार-वार जन्म-मरण करते हैं। १९॥ भन्य अनेक प्रधारना आपलेगिना आरधे प्रयोग कर तेतुं सेवन अववाला विधाओ आत्म कि अववा परवेाक्यी प्रतिकृत्र के तेतुं सेवन करवाला अभमां पडेल छे. अनार्थ पुरुष मृत्युना अवसरे मरख पानीने असुर संपंधी किल्विषक स्थानों जत्म खा से उत्पन्न धासी आते के का कार्य के स्थानी की हिल्लियक रथानामा

રૂપે જન્મ લે છે. અને વારંવાર જન્મ મરણ ધારણ કરે છે. હવુપા

**ર**૨૭

संगयार्थवोधिनो टोका हि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिक्रणणम्

अदुवा अणुगामिए१ अदुवा उवचरप २ अदुवा पडिपहिए ३ अदुवा संधिछेदए ४ अदुवा गंठिछेदए ५ अदुवा उरब्भिए ६ अदुवा सोवरिए ७ अदुवा वागुरिए ८ अदुवा साउणिए ९ अदुवा मच्छिए १० अदुवा गोघायए ११ अदुवा गोबालए १२ अदुवा सोवणिए १३ अदुवा सोवणियंतिए १४। एगइओ अणु-गामियभावं पडिसंधाय तमेव अणुगामियाणुगामियं हुंता छेत्रा भेत्ता छंपइत्ता विऌंपइत्ता उददइत्ता आहारं आहारेइ, इइ से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ। से एग-इओ उवचरयभावं पडिसंधाय तमेव उवचरियं हंता छेत्ता भेत्ता लुंपइता विलुंपइता उदवइता आहारं आहारेइ, इइ से महया पावेहिं कम्मेहि अत्ताणं उत्रक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ पडि-पहियभावं पडिसंधाय तमेव पाडिपहे ठिचा हंता छेता भेता लंग्इत्ता विलुंग्इता उद्दवइत्ता आहारं आहारेइ, इइ से महया वावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ । से एगइओ-संधि छेदगभावं पडिसंधाय तमेव संधिं छेत्ता भेत्ता जाव इइ से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ गंठि-छेदगभावं पडिसंधाय तमेव गांठिं छेत्ता भेत्ता जाव इह से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उवक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ उरहिभयभावं पडिसंधाय उरब्भं वा अण्णतरं वा तसं पाणं हता जाव उवक्खाइत्ता भवइ। एसो अभिलावो सव्वस्थ। से पगइओ सोयरियभावं पडिसंधाय महिसं वा अण्णतरं वा तसं

255

पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ वागुरियभावं पडिसंधाय मियं वा अण्णयरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ। से एगइओ सउणियभावं पडिसंधाय सउणि वा अण्णयरं व्रा तसं पाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवह। से एगइओ मच्छिय-भावं पडिसंधाय मच्छं वा अण्णयरं वा तसं पाणं हंता जाव उव-क्खाइत्ता भवइ। से एगइओ गोघायभावं पडिसंधाय तमेव गोणं वा अण्णयरं वा तसंपाणं हंता जाव उवक्खाइत्ता भवह। से एगइओ गोवालभावं पडिसंधाय तमेव गोवालं वा परिजविय परिजविय हंता जाव उवक्खाइत्ता भवइ । से एगइओ सोवणियभावं पडि-संधाय तमेव सुणगं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव उव-क्खाइत्ता भवइ । से एगइओ सोवणियंतियभावं पडिसंधाय तमेव मणुरसं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव आहारं आहारेइ, इइ से महया पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उववखाइत्ता भवइ ॥सू. १६॥३१॥

छाया-स एकतय आत्महेतो वाँ झाविहेतो वाँ शयनहेतो भाँ आगरहेतो वाँ परिशरहेतो वाँ झातकं वा सहवासिकं वा निश्चिस्य अथवा अनुगामिकः अथवा उपचरकः अथवा मतिपथिकः अथवा सन्धिच्छेदकः अथवा ग्रन्थिच्छेदकः अथवा औरछिकः अथवा शौकरिकः अथवा वाग्ररिकः अथवा शाङ्कनिकः अथवा मास्स्यिकः अथवा गोधातकः अथवा गोपालकः अथवा शौवनिकः अथवा भा सन्दिकः । एकतयोऽनुगामुक्तमावं मतिसन्धाय तमेव अनुगामुकाऽनुगम्यं इत्वा छित्वा भित्त्वा छोपयित्वा चिलोप्य उपद्राव्य आहारमाहारयति । इति स महक्तिः पापैः कर्मभिरात्मानम् उपख्यापयिता भवति । स एकतयः उपचरकमावं मतिस-द्राय तमेवोपचर्य इत्वा छित्वा सित्वा लोपयित्वा विलोप्य उपद्राव्य आहारमाहा

રરવે

# समयार्थबोधिनी टीका हि. थु. अ. २ कियास्थाननि कपणम्

रयति । इति स महद्भिः पायैः कर्मभिरात्मानमुग्रूपापथिता भवति । स एकतयः प्रतिपधिकमानं प्रतिसन्याय तमेर प्रतिपधे स्थित्वा हत्या छित्वा मिस्वा लोपयित्वा विल्लोप्य उपद्राव्य आहरमाहरति इति स महङ्किः पायैः कर्मभिरात्माम् उपख्या-पयिता भगति। स एकत्रयः सन्धिच्छेद्दक्रमात्रं प्रतिसन्धाप तमेत सन्धि छित्वा भित्त्वा यावदु इति स महद्भिः पापैः क्रमाभिः आत्मानम् उपख्यापथिता भवति । स एकतयः अन्विच्छे (क्रगावं) मतिसन्धाय तामेव प्रन्थि छिध्वा भिक्ता यात्रत् इति स महद्भिः पार्पैः कर्मभिरात्मानम् उपख्यावयिता भवति, स एकत्रयः-औरस्त्रिक्तमावं प्रतिसन्धाय उरस्रंशा मन्यतरं वा त्रसं पाणं दश्वा यावर् उपख्याप-विवा भवति। एषः अभिलापः सर्वत्र । स एकतयः शौकरिकमावं मतिपत्थाय महिषं वा अन्यतरं वा वसं वा माणं इत्वा यावद् उपख्वागयिता भवति। स एकतयो वाग्र-रिक्रमावं पतिसन्धाय गर्ग वा अन्यतरं वा त्रसं पाणं हरना यानद् उपख्यापयिता भ।ति। स−एकतवः शाकुनिकम।वं पतिसन्धाय शङ्गीतिं वा अभ्यतरं ता त्रसं माणं हत्वा यादवु उपख्यापरियता भवति । स एकतयः मात्स्यिकमार्वं पतिसन्धाय मरस्यं वा अन्यतरं वा त्रसं माणं द्वस्वा यावद् उपख्यापथिता भवति । स एकतयः गोधातकमात्रं प्रतिसन्धाय तामेथ गांवा अन्यतरं वा त्रसं पाणं इत्या या ग्रद् उप ख्यावयिता मदति । स एकद्रयः गोपालमानं प्रतिसंग्धाय तमेव गोपालं वा यरि-विच्य परिविच्य हत्या यावद उपख्यापथिता भवति । स एकतयः सौवनिकमावं मतिसन्धाय तमेव श्वानं वा अन्यतरं वा त्रसं पाणं इत्या यावद् उपख्यापथिता भवति । स एकतयः अभिरन्तकभावं मतिसन्धाय तमेव मनुष्यं वा अन्यतरं वा त्रसं मार्ण इत्वा यावद् आहारमाहारयति । इति स महदुनिः पापैः कर्मभिराश्मा-नम् उपख्यापथिता भवति ।स०१६=३१॥

जिसे परलोक की चिंता नहीं होती वह इस लोक के सुख को ही सभी कुछ समझता हुआ अनेक प्रकार की पाप किंपाएं करके घन डपार्जन करता है और उस घन को ही सुख का साधन मानता है। उसके पापकर्म के अनुष्ठानों की गणना करते हैं—'से एगइओ आगहेउं था' इत्यादि।

જેને પરલેાકની ચિંતા થતી નથી તેએા આ લેાકના સુખને જ સર્વાસ્વ માનીને અનેક પ્રકારની પાપક્રિય,એા કરીને ધન લપાર્જન કરે છે. અને તે ધનને જ સુખનું સાધન માને છે. તેના પપ્પકર્મના અનુષ્ઠઃનાની ગણત્રી કરે છે. 'સે થયદ્રથો આચદ્દેડવા' ઇત્યાદિ



વિંધે

टीका- 'से एगतइ भो' स एक गयः यस्य खड पारीयसः पुरवस्य आत्म-कल्याणभावना न विद्यते एनादृशः कश्चित्पुरुषोऽप्रे वृक्ष्यप्राणाऽने कविधता व्यक्तम-कारकः, 'आयहेउ वा' अ.त्महेतोर्वा-स्वसुखाय 'णाइहेउ वा' झातिहेतोर्वा-आत्मीयव्यक्तोनां सुखमुत्पादयितुष् 'सयणहेउ वा' घयनस्य - शरीरसुखोत्याद-कस्य भय्यादेहे तो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारहेउ वा' आपारं गृहं तन्निर्माणाय वा 'परिवार हेउ वा' वरिशरहेतो वी 'आगारतेत सहवासियं वा णिस्साए' झातकं वा सह-वासिकं वा निश्राय आश्वित्य-परिचित व्यक्तिहेतौ-सहशासिकारणाय वा ! पायकर्म-अग्रे वक्ष्यमार्ण करोति, इति अग्रिपेग सम्बन्धः । 'अटुना अग्रुगामिव्' अथवा अनुगामिकः कश्चित्सारी पुरुषी धनादिकमादाय मार्गे गच्छःतं पति अनुगच्छति धनापहरणाय तस्य 'अदुवा उत्त्वरए' उपचरकः-सति समये पनं हत्ताऽस्य धनं नेष्यामीति बुद्धया तस्य धनत्रतः सेत्राइत्ति सुयवरतीति उपचरकः-सेवा-कारकः 'अदुवा पडियहिप्' अथवा धतिपयिको भगति-कस्यचिद्धनमयहर्त्तु

टीकार्थ-जिस पापी पुरुष के अन्तः करण में आत्म कल्पाण की भावना नहीं होती, वह आगे कहे जाने वाखे अनेक प्रकार के सावध कर्म करता है। अगने खुल के लिए या दाध्या के लिए, घर बनाने के लिए अपने परिचित अथवा पड़ौनी आदि के लिए वह पाप कर्म करता है। वह पापकर्म इस प्रकार हैं-कोई पापी पुरुष धन के साथ मार्ग में जाते हुए धनिक का धन छीनने के लिए उनका पीछा करता है। कोई यह सोच वर कि अवसर मिलने पर इसे मार कर धन छे जाऊंगा, किसी धनी की सेवाइत्ति करता है। कोई किसी का हरण

ટીકાર્થ—જે પાપી પુરૂષના અંતઃકરજીમાં આત્મકલ્યાજીની ભાવના હોલી નથી, તથા અગળ કહેવામાં આવનારા અનેક પ્રકારના સાવઘ કર્મો કરે છે, પોલાના મુખ માટે અથવા શધ્યા માટે, ઘર બનાવવા માટે, પરિવાર માટે, પોલાના પરિચિત અથવા પાડાસી માટે પાપકર્મ કરે છે, તે પાપકર્મ આ પ્રમાણે છે-કાઇ પાપી પુરૂષ ધનની સાથે માર્ગમા જનારા ધનિકનું ધન પડાવી લેવા માટે તેના પીછેા પકડે છે. કાઇ એવું માનીને તેના પીછેા કરે છે કે-અવસર મળતાં આને મારી નાખીને તેનું ધન લઇ લઇશ કાઇ ધનિકની સેવા એવું માનીને કરે છે કે-વખત મળતાં તેને મારીને તેનું ધન લઈ લઈશ કાઇ અન્યતું ધન હરી લેવા માર્ગમાં તેની સામે જાય છે. કાઈ ખાતર પાઠે છે. અર્થાતુ સીંત ખાદીને તેમાંથી

119

समयापैधोधिनी टीका हि. थु. स. २ कियास्थाननिकपणम्

सन्धाय स्वीकृत्य 'तमेव' धनिर्फ स्वामिनम् 'उत्रवरिये' उपवर्ध-संसेज्य 'इंता-छेता-भेत्ता खंपहत्ता' इत्ता-छित्त्रा-भित्त्रा-छोपयित्वा 'विखंपहत्ता' षिलोप्य 'उद्दवेत्ता' उपद्राव्य-जीवनं विनाध्य 'आहारं' आहार्यम्∽माप्यं पनम् भाइ।रेइ' आहारयति-छण्टयति-उपार्नेयति ततो धनम् 'इति से' इत्येवं प्रकारेण सः-स्वाभिधातकारी 'महया' 'महद्भिः 'पावेर्हि' पापैः 'कम्मेहि' कम्मिः 'अत्ताभ' भात्मानम् 'उपक्लाइत्ता' उपख्यापयिता-पाणिष्ठतया आश्मनः पसिर्द्धि करोति, 'मवः' ईदृशो भवति, तथा-'से एगाओ' स एककः-कश्चित्पुरुषः 'पडित्रहियभावे' मतिपथिकभावम् 'पडिसंधाय' मतिसन्धाय-कुतश्चिद् ग्रामादागच्छन्तं धनिकं पुरुषं संयुखी भूरवा 'तमेव पाडिपहे ठिच्चा' तमेव धनिकं प्रतिपये स्थिरग-तस्य मार्गे स्थितः सन् 'तमेव हंता-छेत्ता-भेत्ता-छंपःत्ता-विखंपःता-उद्दवहता-आहारं आहारेइ' हरता -छिस्ता-मित्त झ-ळोपयित्ता-तिळोप्य-उपद्राव्य आहारमु-भाहर∙ णीयं धनाविकम् आहरति-अर्जंथति । 'ति से' इति सः 'महया पावेहिं कम्मेहि' मश्दुमिः पापैः कर्मभिः 'अत्ताणं' आत्मानम् 'उनक्ताइत्ता मनइ' उपस्थापचिता भदति-पाषिष्ठतया स्वात्मनः मसिद्धिकत्तौ मवति इति भावः 'से एगड़ओ' स एकतयः कश्चित्यापी पुरुषः 'संधिछेइगमार्वं पडिसंघाय' पतिसन्धाय छेद्कमार्व तरकरो भूत्वा-तमेव सन्धिम् 'छेत्ता-भेत्ता जाव' सन्धि छित्वा-भिश्वा यावत का अन्त कर देता है और धन को हरण कर छेता है। इस प्रकार अपने स्वामी का चातक वह एरुष घोर पापकर्म करके अपने आपको पापिष्ठ के रूप में प्रसिद्ध करता है। कोई पुरुप किसी ग्राम आदि की ओर मार्ग में जाते हुए धनिक के सामने आकर मार्ग में ही हनन. छेदन, भेदन, लुम्पन, बिलुम्पन अथवा उपदावण (मार डालना) करके उसके धनादिको हरण कर छेता है। इस प्रकार वह घोर पाप कर्म करके आश्मा को पापिष्ठ के रूप में प्रसिद्ध करता है । कोई पापी पुरुष सेंघ लगाकर और धनवान के घर में घुम कर उसका भन हर छेता

અંત કરી દે છે. અને તેનું ધન હરી લે છે. અ<sup>,</sup> રીતે પેાતાના સ્વામીના ઘાત કરવાવાળા તે પુરૂષ દાર પાપકર્મ કરીને પાતાને પાપિષ્ઠતા રૂપ**શી** પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાંઇ પુરૂષ કાંઇ ગામ વિગેરે તરક માર્ગમાં જનારા ધનવા-નની સામે જઈને માર્ગમાં જ હનન, છેદન, લેદન, લુંપન, વિલુંપન અથવા ઉપદ્રાવણ (મારી નાખવા) કરીને તેના ધન વિગેરેનું હરણ કરી લે છે, આ રીતે તે ઘર પાપકર્મ કરીને પે.તાના આત્માને પાપી તરીકે પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાંઇ પાપી પુરૂષ ખાતર પાડીને ધનવાનના ઘરમાં પૈસીને તેના ધનતું હરણ 

## स्त्रकृतानस्त्रे

--धनिकग्रहे सन्धि विधाय धनिनो धनमाहरति जीविकार्थम् 'इति से' इति-एवं रूपेण सः 'महया' महदुभिः 'पावेहिं' पाँपैः 'कम्मेहिं' कर्मभिः 'अत्ताणं' आत्मा-बंध 'उदवलाइत्ता भगइ' उपख्यापयिता भगति-अयं चोर इति छोके प्रसिद्धि करोति, 'से पगइओ' स प्कतयः-कोऽपि पापी जीवः 'गठिछेदगभावं पडिसं-भाग' ग्रन्थिच्छेदकभावं प्रतिसन्धाय 'तं चेन गांठिं' तमेव धनिकस्य ग्रन्थिस् 'छेत्रा--गेत्ता--जाद' छित्वा--भित्वा यातत्--धनिकं इत्या तद्धनम् अपदरति, 'इइ से महया पावेहिं कम्मेहिं' 'इत्येवं स महद्भिः पापैः कर्मभिः 'अत्ताणं' आत्मा-नम 'उरक्खाइचा भवड' उपरुपाययिता भवति । गिरहकटा' इति लौकिकं नाम-को के मसिद्धं कारयति । 'से एगइमो' स एकतयः कोऽपि पापी जीवः 'उरव्मि-यमाने पडिसंघाय' औरखिकभावं प्रतिसन्धाय-मेषपालको भूत्वा 'उर्हनं वा थण्णधरं ब।' उरभ्रं वा अन्यतरं वा 'तसं पाणे' त्रसं माणमू—नाणवन्त मिल्यर्थः 'इंता जाव' हत्या-छिरवा-भित्वा-यावद् आहारमर्जयति-इंत्येवं महता पापेनाssenni पापिष्ठतया लोके 'उत्रक्खाइचा मनइ' उपस्थापयिता भनति 'एसो-अभिकावो सब्दर्स्य' एषोऽभिछापः सर्वत्र वाक्यान्ते पूरणीयः, 'स एगइमो' है. इस प्रकार वह घोर पाप कर्म करके अपने को 'यह चोर है' इस कप में प्रसिद्ध कर छेता है। कोई पापी जीव जेव कट बन कर एवं छेडन भेदन आदि करके धनवान् के प्राण छेकर उसके धन को अग-हरण कर छेता है। इस प्रकार वह घोर पापकर्म करके अपने को जेब कट के रूप में प्रसिद्ध करता है। कोई पापी मेथचालक बन कर मेड या किसी अन्य त्रस प्राणी का इनन, छेदन, भेदन आदि करके आहार उपार्जन करता है। इस प्रकार घोर पाप करके अपने को लोक में पापिष्ठ के रूप में प्रसिद्ध करता है। 'घोर पाप करके अपने को पापी

के रूप में प्रसिद्ध काला है' यह वाक्य आगे प्रश्येक वाक्प के साथ जोड़ छेना चाहिए। इसे से छे, आ रीते ते घार भाषકर્म કरीने पोताने 'આ ચાર છે' તેમ પ્રસિદ્ધ કરે છે, કાંઈ પાપી જીવ ગજવું કાગીને તથા છેઠન, ભેઠન વિગેરે કરીને ધનવાનના પ્રાણા લઈને તેનું ધન લઈ લે છે. આ રીતે તે ઘાર પાષકર્મ કરીને પોતાને 'ગજવા કાતર' તરીકે પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાંઈ પાપી મેય ચાલક ળનીને બકરા અથવા કાંઇ બીજા પ્રાણીના હનન, ઘેદન, ભેઠન, વિગેરે કરીને આહાર પ્રાપ્ત કરે છે, આ રીતે ઘાર પાયકર્મ કરીને પોતાને દુનિયામાં પાયિલ તરીકે પ્રસિદ્ધ કરે છે. ઘાર પાય કરીને પોતાને પાયીયણાથી મુસિદ્ધ કરે છે. તે વાકચ આગળ દરેક વાકચાની સાથે જેડી લેવું જોઈએ,

w

# समग्रार्थवोधिनी दीका द्वि. श्रु. थ. २ कियास्थाननिकपणम्

तम्मार्गे तस्याऽभिग्नुखो भवति, 'अदुवा संधिच्छे १९' अथवा सन्धिष्छेदको मदति-धनमाइई तद्ग्रइभित्तिकादी छिद्रं संपाद्य तेन यथागृहस्थितं **वनम**पहरति 'अदुवा गंठिच्छेदप्' अथवा ग्रन्थिच्छेदकः-ग्रन्थिच्छेदनं **ह**स्ता षत्रं गृह्यति (गिरहतटा-पाकिटनार) अञ्देन मसिदः 'अदुरा उरविषए' अधवा औरस्त्रिको मेपादिक चारयति, ततो वधकाय दत्या अनमजैयति, 'अहुवा सोवरिए' अयवा झौकरिकः-अथवा वराहमेव चारयति धनलाभाय, 'अहुवा वागुरिए' अथवा वागुरिकः वागुरां∽नालं निर्माय झिप्स्वा च मृगादिषं बफ्नाति आजीविकाये 'अदुवा साउणिए' अयगा शाकुनिकः-पक्षिघातकः, कथि न्मार्गमाष्ट्रस्य-आतत्वय्य मार्ल पक्षिण एव ग्राहको भवति, 'अद्वा मछिए' अथवा कथिन्मास्स्यिको भवति-प्रत्स्योद्योगेन धनमर्जयति । 'अद्रा गोधायए' अयना गोघातकः कथिज्ञवति, 'अदुवा गोवाछए' अयवा गोपालकः कथिद्मवति मोपालनमेव करोति-ततः वधकाय दस्या धनमर्जे पति, 'अदुवा सोवणिप्' अथवा **घौद**निकः इवानं पाळयति तस्करजस्र्वादि वधाप 'अंद्रुवा सोदणियंतिष्' वयथा श्वमिरन्तको भवति, कश्चित् श्वानं पुरस्कृत्य माण्यन्तरस्य हिंसा मनुवर्श्वते-करने के लिए मार्ग में उसके सामने जाता है। कोई सेंथ लगाता है -दीचार में छेद करके उसमें घुम कर घन चुरा छेता है। कोई प्रनिधच्छेर करता है-जेब कट होता है। कोई भेडें चराता है और धातकी-हत्यारा को वेचनर धनोपाजन करता है, कोई धन के लिए बाकरों को घराता है, कोई जल बना कर मुग आदि को फंमाता है, कोई पक्षियों का घान करता है, कोई जाल फैठा कर पक्षियों को पक-इता है, कोई मछलियां मार कर भन कमांता है, कोई गायों का घात करता है, कोई गायों को पालन करके घातकी आदि को वेन कर भनो-पार्जन करता है, कोई तस्कर (चोर) आदि के वध के लिए क्रसा पालनां हे अथवा कुत्ते को आगे करके-छुछ तार कर-किसी प्राणिकी

ઘરમાં પ્રવેશ કરીને ચારી કરે છે. કાેઇ ચંચી છેદન કરે છે. અર્થાત્ ગજવા કાપે છે. કાેઇ બકરા ચરાવે છે, અને ખાટકી-હત્યારાને તે વેચીને ધન મેળવે છે, કાેઇ ધન મેળવવા મટે શૂરે ભુંડેને ચરાવે છે, કેાઈ જાળ બનાવીને મૃગ વિગેરને કસાવે છે. કેાઈ પક્ષિયાની હિંસા કરે છે. કાેઈ માછલીયા મારીને ધન કમાય છે. કાેઇ ગાયાની હિંસા કરે છે. કાેઈ ગાયાનું પાલન કરીને ખાટકી-વિગેરને વેચીને ધન મેળવે છે, કાેઇ ચારના વધ માટે કુતશ પાળે છે, અપવા કુતરાએપોને અગળ ગાખીને-ઉશ્કેરીને ઠાંઇ પાણીની સૂ0 70

#### . 838

आखेटकः । उपचरकादयः कि कुर्वन्ति तत्राह 'एगरओ आणुगामियमावं पडिसं धाय तमेव अणुगामियाणुगामियं' एककः कथित्पुरुपोऽनुगामुकमावं मतिसन्धाय -कमपि घनिकं गच्छन्तम् अनुगम्य, तमेवांऽनुगामुकाऽनुगम्पं तादशं धनिकं पृष्ठतो गत्वा तम् 'हंता-छेचा-भेत्रा-छेपःझा-विछंपःजा-उदवर्त्रा' हत्वा दण्डा-दिना, छित्वा-खन्नादिना, भित्त्रा-शलादिना, छोपयित्वा-केशाकर्पणादिना पीड-यित्वा, विलोप्य उपद्राव्य-कञ्चाघातादिभिरत्यन्तदुःखोत्पादने विलोप्य उपद्राब्य माणहरणं कृत्वा 'आहार' आहारम-आहरणीयं तरसमीपस्थ तदधीनधनधान्या-दिकम 'आहारेइ' आहारवति-छण्टयति 'इड्र से' इति-इत्येवं मकारेण स पतादत्त-कर्मकर्त्ता 'महया' महद्भिः 'पावेहिं' पापैः 'कम्मेहिं' कर्ममिः-पाणातिपातादि-व्यापारैः 'अचाणं' आत्मानम् 'उवनेखाइत्ता भगः' उपख्यापविता भगति । पापि-वर्तया स्वात्मनं लोके प्रसिद्धं करोति, 'से एगक्ष्मो' स एकतया-पुनरन्या कोऽपि 'उवचरयभावं पडिसंबाध' उपचरक्रमावं-सेश्क्रमावं कस्यवित् धनिकस्य मति-हिंसा करता है। अब इनके कृत्यों को प्रकट करते हैं-कोई कुर पुरुष मार्ग में जाते हुए किसी घनवान का पीछ करके उसे लाठियों से मारता है, खह आदि से काट डालता है, भाले आदि से बेभ देता है, केश खोंच कर पीडा पहुंचाता है, चायुक आदि से पीटता है, अत्यन्त दःख उपजाता है, प्राण छे छेता है और उसके धन को हर छेता है, छूट छेता है,। ऐसे कुकमें करने वाला वह पुरुष घोर हिंसादि पाप कर्मी से अपने को विरुपात करता है-अपने आपको पांगी के रूप में कोक में मसिद करता है।

कोई किसी घनिक की सेवा घृत्ति स्वीकार करके, उसकी सेवा करके हनन, छेदन, भेदन, छुंपन और बिछंपन करके उसके जीवन

હિંસા ઠરે છે. હવે તેઓના કૃત્યાે ખતાવે છે. કાઇ કૂર પુરૂષ માગ<sup>°</sup>માં જનારા કાઈ ધનવાનના પીઝા પકડીને તેને લાકડીથી મારે છે. તરવાર વિગેરેથી કાપી નાખે છે, ભાલા વિગેરેથી તેને વીંધી નાખે છે બળ વિગેરે ખેંચીને પીડા ઉપજવે છે. ચાબકા વિગેરેથી મારે છે. ખત્યંત દુઃખ ઉપજાવે છે. પ્રાણ લઇ લે છે. અને તેના ધનનું હરણ કરે છે. અર્થાત્ લૂંટી લે છે. એવા કુકર્મ કરવાવાળા તે પુરૂષ હાર હિંસા વિગેરે પાપક્રમાંથી પાતાને પ્રખ્યાત કરે છે. અર્થાત્ પાતે જ પાતાને પાપીના રૂપથી જગતમાં પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાઈ પુરૂષ કાઇ ધનવાન પુરૂષની સેવાવૃત્તિને સ્વીકારે તેની સેવા કુરીને હનન, છેઠન, ભોઠન, લુંપન, અને વિલુંપન કરીને તેની છાંઠગીના

રવેષ

समयार्थवोधिनी टीका दि. शु. अ. २ क्रियास्थाननिरूपणम्

स-एकतयः कोऽपि पुरुषः 'सोयरियमावं पडिसंधाय' झौकरिकमावं मति-सन्धाय-श्करपाछको मून्वा 'महिसं वा अन्नयरं वा तसं पाणं जाव' महिषं वा अन्यतरं वा त्रसं माणं यावद् इत्वा छित्वा स्वकीय जीविकां करोति, स इत्येवं रूपेण महस्सावयं कर्म कृत्वा स्वात्मनः छोके पापिष्ठत्वम् 'उवक्खाइत्ता भवइ' उपच्यापयिता भवति, 'से यगइओ' स एकतयः कोऽपि पुरुषः 'वाग्रुरियमावं पडिसंधाय' वाग्रुरिकमावं-मगचातकत्वं प्रतिसन्धाय-भङ्गीकृत्य 'मिपं वा अण्ण-परं वा तसं पाणं इंता जाव' ध्रगं वा तदन्यं वा त्रसं प्राणं इत्वा-छित्वा-यावत् स्वस्य जीविका मर्जयति, इति स महता पापेन युक्तः-स्वात्मनो ध्रुगचातकतया छोके 'उवक्खाइत्ता मबह' उपख्वापयित्ता मवति, 'से एगइओ' स एकतयः कोऽपि पुरुषः, 'सउणियमावं पडिसंधाय' झाकुनिकमावं प्रतिसन्धाय-पक्षिण्या-पानकार्य स्वीकृत्य 'सउर्णि वा अण्णयरं वा तसं पाणं इंता जाव' झकुनि वा अन्य-तरं वा त्रसं प्राणं हत्व(-छित्वा-मित्वा यावत् स्वस्याऽऽजीविकां करोति । स तेन

कोई पुरुष इरूकर पालक बन कर, जैसा या किसी अन्य त्रस भाणी का हनन, छेदन, भेदन करके अपनी आजीविका करता है। वह ऐसा घोर पाप कम करके अपने को पापिष्ठ के रूप में प्ररुपात करता है। कोई पापी पारघीवृत्ति अंगीकार करके रूप या अन्य किसी त्रस प्राणी का इनन, छेदन, भेदन, मारण आदि करके अपनी आजीविका चलाता है। वह घोर पाप करके अपने को मृग घातक के रूप में लोक विख्याति करना है। कोई पुरुष चिड़ीमार बन कर पक्षी या अन्य किसी त्रस प्राणी का इनन, छेदन, भेदन करके आजीविका करता है। वह घोर पाप कर्म करके अपने को महापापी के रूप में प्रसिद्ध करता है। कोई पापी मच्छीमार बन कर मस्प्य घध की वृत्ति अंगीकार करके मसस्य या अन्य त्रस प्राणी का इनन, छेदन, मेइन आदि करता है।

કાેઇ પુરૂષ ભુંડને પાળનારાે ખનીને, ભેરા અથવા બીજા કાેઇ પાછીનું હનન, છેદન, ભેદન કરીને પાતાની આજીવિધા ચલાવે છે, તે એવું વાર પાપકર્મ કરીને પાતાને પાપિષ્ઠ પણાથી પ્રખ્યાત કરે છે. કાેઈ પાપી પારથી વૃત્તિના સ્વીકાર કરીને મૂગ અથવા બીજા કાેઇ ત્રસ પાછીનું હનન, છેદન લેદન મારણ વિગેરે કરીને પાતાની આજીવિકા ચલાવે છે, તે થાર પાપ કરીને પાતાને મૃગઘાતક પણાથી જગતમાં પ્રખ્યાત કરે છે. કાેઈ પુરૂષ ચીડીમાર બનીને પક્ષી અથવા બીજા કાેઇ ત્રસ પાછીનું હનન, છેદન, ભેદન કરીને પાતાની ખાજીવિકા ચલાવે છે, તે ઘાર પાપકર્મ કરીને પાતાને મહા કરીને પાતાની બાજીવિકા ચલાવે છે, તે ઘાર પાપકર્મ કરીને પાતાને મહા પાપી પણાથી પ્રસિદ્ધ કરે છે. ઠાેઇ પાપી મચ્છી માર બનીને મત્રથ વધની રકદ



महता पापेन युक्तःसन् स्वस्य महापापी ते शब्देन मसिद्धिम् 'उनक्लाश्चा भनइ' उपरूपापयिना भवति, 'स एगडवो' स एउतयः कोऽपि पुरुषः 'मच्छिषभावं पडिसंधाय' मास्तियकभां। मतिसन्धाय--मस्त्यवधात्मकं कार्यमङ्गीकृत्य 'मच्छं वा अण्णयरं वा तसं पाणं हेता जान' मरस्यं वा अन्यतरं चा त्रसं घाणं हत्वा यावर स्वकीयजीविकां करोति, इति स जी गयात्नकं कार्ये कुईन महता पापेन लिग्नः यात-कतया स्वर्य मसिर्दि लोके कारयति, 'उवक्वाइत्ता भवड' उपख्यापयिता मक्ति। 'से एगः औ' स एकतयः कश्चिरपुरुषः 'गोयापगतावं पडिसंधाय' गोयातकमार्ष प्रतिसःधाय--गवां मारणकार्य मङ्गीकृत्य 'तमेव गोणं वा अण्यवरं वा तसं पाणं इता जान' तामेच गामन्य उरं वा त्रसं मार्षं हत्या छित्वा याग्रत्स्व नीविकामजेषति. इति स एवं महता पापेन युक्तः स्वस्थाऽश्कीर्ति जोके प्रसारयति, स्रस्थाऽश्यग्रसः . 'जनकाबाइचा भार' उपल्यापयिता मदति, 'से एगड शे' स एकतपः कोऽपि पुरुषः 'गोवालमावं पडिसंधाय' गोगालमावं पतिसन्धाय-गशं पालकत्वमङ्गीक्रत्य 'उमेव गोबालं परित्रविय परित्रवि । हंता जाव' तमेव-पाल्यमेव गोबालं बरसरं परिविच्य परिविच्य-गोममुदायात् बहिनींत्वा ताडयति, इति स ताटअपश्चताड-नाटिनिपिद्रकार्यं कुर्वन, महता पापेन युक्तः सन स्वास्मनोऽपकीर्त्ते झेंके 'उद-वखाइत्ता मनड' उपस्यापयिता मनति, 'से एगइओ' स एकतवः कोऽपि पुरुषः

और घोर पाप करके घातक के रूप में अपनी मसिद्धि करता है। कोई पुछप गोघातक बन कर गाय अथवा अग्य किसी मागीका हनन, छेदन, भेदन आदि करके अपनी आजीबिका चलाता है। वह घोर पाप कर्म करके लोक में अपनी अपकीर्ति फैलाता है। कोई गोपालक बन कर उसी पालनीय गाय के बछड़े-बछड़ी को गायों के झुंड में से बाहर निकाल कर ताड़न करता है। वह पठा ताड़न आदि निषिद्ध कर्म करता हुआ घोर पाप से युक्त होकर लोक में अपने अपयश का

ભેઠન વિગેર કરે છે. અને ઘેાર પાપકર્મ કરીને ઘાતક પછાથી પાતાને પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાઇ પુરૂષ ગાેઘાતક ખનીને ગાય અથવા બીજા કાેઈ પાછીનું હનન. છેદન, લેડન, વિગેરે કરીને પાતાની આજીવિકા ગલાવે છે, તે ઘાર પાપકર્મ કરીને દુનિયામાં પાતાની અપકીર્તિ કેલાવે છે, કાેઈ ગાેપાલક બનીને તે પાલન કરવા ચાગ્ય ગાયના વાછડા વાછડીને આયાના ટાળામાંથી બહાર કહાડીને મારે છે, તે પશુતાહન વિગેરે નિશિદ્ધ કર્મ કરતા થકા ઘાર પાપથી ગ્રુક્ત થઇને દુનિયામાં પાતાના અપથશ ફેલાવે છે, કાેઈ કુલરાએાને समयाधेवोधिनी ढीका दि. धु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

'सोवणियभाव पडिसंगाय' शौदनिक वार्व श्रूनां पाळनकार्यं मतिसःघाय-अङ्गी-कृत्य 'तमेव सुगगं वा अण्गयरं वा तसं पार्श इंता जाव' तमेव स्वानं चाऽन्यतर वा वसं मार्ण इत्या यात्रन्-तमेव श्वानमन्यं वा जोवं व्यापाद्य स्वस्याऽऽजीविकौं मिर्बेहति, इति स कुत्सित कर्मन नितपापेन लिप्तः स्वस्याऽर की चेः 'उ बच लाइचा भगड' उपल्पापयिता मनति । तद्विस्तारको भगतीति यावत 'से इगडमो' स एकतयः कोऽपि प्रकाः 'सोरणियंतियमातं पडियंताय' दर्शित्त कमातं मति सन्धाय--श्वभिः-कुत्र हरादि जी गहिंसकपशुद्रारा वन्यपशुर्हिसनव्यापारं स्तीकृत्य 'तमेव मणुस्सं वा अवयरं चा तमं पाणं हता जाव' तमेव मनुष्यं वा अन्यतरं वा त्रसं मार्ण इत्या यात्रत् तादृ हिंस व्ययुद्रारा मनुष्यादिकान् जीवान् व्यापाद्य 'आहारं आहारेइ' आहारमाहारपति-त्राजीविकाम्रुपार्जवति, इति 'से' इति सः-तादृ क्रस्कर्मकारी पुरुषः 'मद्दवा' महदूषिः 'पावेदि' यापैः 'कम्मेदि' कर्मकिः 'अताण' आत्मानम्-आत्मनः 'उत्त्रखरूता मरू' उर्राख्यापयिता मदति ताहताः कमेजनितयापलिक्षः स्वस्पाऽपकीर्त्तेः लोके विस्तारको भरति। इदं तू-पिहिकं ताइककर्मगः फडम्, पारलौकिकं−कास्त्रवेद्यं तदनुभववेद्यं चेति भावः ॥१६⇒३१॥ विस्तार करता है। कोई कुत्ते का पालन करके और उसी कुत्ते का या

परतार गरता हो गाह छता ना पाठन गरक जार उसा छत्त का या अन्य किसी त्रस प्राणी का घान करके आजीविका-निर्बाह करता है। बह कुस्सित कर्म जनित पाप से लिंग होकर अपनी अपकीर्ति फैलाता है। कोई पापी शिकारी कुसौं के द्वारा जंगली पशुओं की हिंसा के च्यापार को अंगीकार कर मनुष्य या अन्य किसी प्राणी का हनन आदि करके आहार करता है अर्थात् जीविका उपार्जन करता है। ऐसा क्रूर कर्म करने वाला पुरुष घोर पाप कर्मों के द्वारा लोक में अपना अप-यश-विस्तार करता है।

पहां विविध प्रकार के घेरर पार्पों का जो फल प्रदर्शित किया

પાળીને અને એજ કુતરાને અથવા બીજા ઠાઇ ત્રસ પ્રાણીના ઘાત કરીને આજીવિકા–નિર્વાહ ચલાવે છે. તે નિંદિત કમ<sup>6</sup>થી થવાવાળા પાપથી લિપ્ત થઇને પાતાની અપકીતિ<sup>6</sup> ફેલાવે છે. કાેઈ પાપી શિકારી ફૂતરાઓ હારા જંગલી પશુઓની હિંસાની પ્રવૃત્તિના અંગીકાર કરીને મનુષ્ય અથવા બીજા ઠાઈ પ્રાગ્નિનો હનન વિગેરે કરીને આહાર કરે છે. અર્થાત્ આજીવિકા મેળવે છે. એવા કૂર કર્મ કરવાવાળા પુરૂષ ઘાર પાપકર્મો હારા દુનિયામાં પાતાના અપજશને વિસ્તાર કરે છે.

અહિયાં અનેક પ્રકારના ઘાર પાપાનું જે કળ અતાવેલ છે, તે કેવળ

मूलम्-से एगइओ परिसा मज्झाओ उट्ठित्ता अहमेयं हणा-मित्ति कट्टु तित्तिरं वा वहगं वा लावगं वा कवोयगं वा कविं-जलं वा अन्नयरं वा तसं पाणं हंता जाव उवक्लाइत्ता भवइ। से एगइओ केंग वि आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदा-णेणं अदुवा सुराथालएणं गाहावईणं वा गाहावइपुत्ताणं वा सयमेव अगणिकाएणं सस्ताइं झामेइ अन्नेण वि अगणिकाएणं सरसाइं झामावेइ अगणिकाएणं सरसाइं झामंतं वि अपणं समणु-जाणइ इइ से मह्या पावेहिं कम्मेहिं अत्ताणं उववखाइत्ता भवइ। से एगइ आ केणइ आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेण अटुवा सुराथालएणं गाहावईण वा गाहावइपुत्ताणं वा उहाणं वा गोणाणं वा घोडगाणं वा गइभाणं वा सयमेव धूराओ कृष्पेइ अन्नेण वि कृष्पावेइ कृष्यंतं वि अन्नं समणुजाणइ इइ से महया जाव भवइ। से एगइओ केणइ आयाणेण विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराथालएणं गाहावईण वा गहावइपुत्ताण वा उद्दसालाओ वा गोणसालाओ वा घोडग-सालाओ वा गइ मसालाओ वा कंड गवोंदियाए परिपेहित्ता सय-मेव अगणिकाएणं झामेइ अन्नेण वि झामावेइ झामंतं वि अन्नं समणुजाणइ इइ से महया जात भवइ। से एगइओ केणइ गधा है, वह तो सिर्फ ऐहिक फल है। परलौकिक फल झास्त्र से जान छेना बाहिए या अनुभव से समझ छेना चाहिए ॥१६॥

ઋૈહિક ફળ છે. પરલાક સંબંધી ફળ તાે શાસ દ્વારા સમજી લેવું નેઇએ. ■થવા અનુસવથી સમજી લેવું એઇએ ા૧૬ા

**112** 

सयमेव अवहरइ जाव समणुजाणइ। से पगइओं णो बितिगि-

आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलद्ाणेणं अदुवा सुराधाल-प्र्णं गाहावद्देण वा गाहावइपुत्ताण वा कुंडलं वा मर्णि वा मोत्तियं वा सयमेव अवहरइ अन्नेण वि अवहरावेइ अवहरतं षि अन्नं समणुजाणइ इह से महया जाव भवड़। से एगइओ केणइ आयाणेणं विरुद्धे समाणे अदुवा खलदाणेणं अदुवा सुराथालएणं समणाण वा माहणाण वा छत्रगं वा दंडगं वा भंडगं वा भत्तगं वा लर्डि वा भिसिगं वा चेलगं वा चिलिमि-लिगं वा चम्मयं वा छेयणगं वा चम्मकोसियं वा सयमेव अव-हरह जाव समणुजाणइ। इह से महया जाव उवक्खाह<del>सा</del> भवइ। से एगइओ णो वितिगिंछइ, तं जहा--गाहावईण वा गाहावइपुत्ताण ना सयमेव अगणिकाएणं ओसहीओ झानेइ जाव अन्नं पि झामंतं समणुजाणइ इइ से महया जाव उवक्खा-इत्ता भवइ। से एगइओ णो वितिर्गिछइ, तं जहा-गाहावईण वा गाहावइपुत्ताणं वा उद्याणं वा गोणाणं वा घोड़गाण वा गइभाण वा सयमेव घूराओ कप्पेइ अन्नेण वि कप्पावेइ अन्नं पि कप्पंतं समणुजाणइ। से पगइओ णो तित्रिगिछइ तं जहा-गाहावईण वा गाहावइपुत्ताण वा उद्दसालाओं वा जाव गंदभसालाओं वा कंटगचेंदियाहि परिपेहिता सयमेव अगणि-काएणं झामेइ जाव समणुजाणइ। से पगइओ णो वितिगिछिइ, तं जहा-गाहावईण वा गाहावइपुत्ताण वा जाव मोत्तियं वा

388

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. शु. अ. २ क्रियास्थाननिकपणम्

Ryo

### स्त्रकृता**नस्**वे

छइ, तं जहा-समणाण वा माहणाण वा छत्तगं वा दंडगं वा जाव चम्मच्छेदगं वा सयमेव अवहरइ जाव समणुजाणइ, इइ से महया जाव उवक्खाइत्ता भवद्र। से एगइओ समणं धा माहणं वा दिस्सा नानाविहेहिं पावकम्मेहिं अत्ताणं उवक्खा-इत्ता भवइ, अदुवा णं अच्छराप आफालित्ता भवइ, अदुवा णं फरुसं वंदित्ता भवडू। कालेणापि से अणुपविहरूस असणं वा पाणं वा जाव णो दवावेत्ता भवइ। जे इमे भवंति वोनमंता भारकंता अलसगा वसलगा किव्णगा समणगा पब्वयंति । ते इणमेव जीवितं धिजीवियं संपडिचूईति, नाइ ते परछोगरत अट्राप किंचि वि सिळीसंति, ते दुक्खांति ते सोयंति ते जूरंति से तिप्यंति ते पिटंति ते परितप्पंति ते दुक्खणजूरण सोयणति-व्यणपिटणपरितव्यवह्रवंधणपरिकिलेमाओं अप्याडेविरया भवंति, ते महचा आरंभेण ते महया समतरंभेणं ते महया आरंभ-समारंभेणं विरुववरूवेहिं पावकम्मकिचेहिं उरालाइं माणुस्सगाइं भोगभोगाई मुंजित्तारो भवंति, तं जहा-अन्नं अन्नकाले पाणं पाणकाले वर्त्धं वरथकाले सयणं सयणकाले मुपुरुशवरं च वां **ण्हाए कयवलिकम्मे कयकोउयमंगलपायच्छित्ते सिरसा ण्हाए कंठे** मालाकडे आविद्धमणिसुवन्ने कप्पियमालामउलीपडिश्वद्धसरीरे वग्धारिय सोणिसुत्तगमल्लदामकलात्रे अहतवत्थपरिहिए चंद-षोक्खित्तगायसरीरे महइमहालियाप कूडागारसालाप महइ महालयांसि सीहासणंसि इत्थिगुम्मसपरिवुडे सब्बराइषणं जो-

tut.

# सनवार्ववोधिमी ठीका हि. श्रु. स. २ किंयास्थाननिरूपणम्

इणा झियायमाणेणं महयाहयनदर्गायवाइयतंतीतलतालतुडि-यचणमुईगपडुपवाइयरवेणं उरालाईं माणुस्सगाई भोगभोगाई सुंजमाणे विहरइ। तस्स णं एगमवि आणनेमाणरस जाव चतारि **पंच जणा आवुत्ता चेत्र अब्सुटूंति, भणह देवाणु**ष्पिया ! किं करेमो किं आहारेमो? किं उवणेमो? किं आचिट्रामो? किं मे हियं इच्छियं ? किं भे आसगस्स सयइ ? तमेव पातित्ता अणारिया पतं वयंति-देवे खल्ल अयं पुरिसे, देवसिणाप खल्ज अयं पुरिसे, **देवजीवणिड्जे ख**ळु अयं पुरिसे, अन्ने वि य णं उवजीवंति, तमेव पासित्ता आरिया वयांति-अभिकंतकूरकम्मे खलु अयं पुरिसे, अतिघुन्ने अइयायरकखे दाहिणगामिए नेरइए कण्हपविखप आगामिस्साणं दुल्लहवोहियाए यावि भविस्सइ, इधेयस्त ठाणस्स उद्विया वेगे अभिषिज्झंति अगुट्विया वेगे अभिगिज्झंति, अभिझंझा उरा वेगे अभिगिःझंति, एसठाणे अणारिए अके-वले अप्पाडिपुन्ने अणेयाउए असंसुद्धे असल्लगत्तणे असिद्धि-मगो अमुत्तिमगो अनिव्वाणमग्गे अभिज्जाणमग्गे अल्हान-तुक्खपहीणमग्गे पगंतमिच्छे असाहु एम खलु पटमस्स ठाण-स्त अधम्मपदलस्त विभंगे एवमाहिए ॥सू० १७॥३२॥

छाया — 'म एक उपः पर्वत्पध्यादुत्थःय अध्येतं इनिष्यमोति कृत्वा तित्तिरं दा दर्शकं वा लावकं वा कपोतकं वा कनिखलं वा अन्यतरं वा त्रसं माणं इन्ता बावय् उपरुपापयिता भवति । स एकतयः केनापि आदानेन विरुद्धः सन् अथवा अख्युनिन अथवा सुगस्थालकेव गाधापकीनां वा गाधापतिपुत्राणां वा स्वयमेव स० ३१ સ્પ્રસ્

#### स्तकताइस्को

अग्निकायेन ग्रस्यानि धमति अन्येनापि अग्निकायेन ग्रस्यानि ध्मापयति अग्नि-कायेन शरपानि धमन्तमध्यन्यं समनुजानाति इति सः मश्रद्भिः पापैः कर्ममिः आत्मानम्रपरुयापयिता भवति । स एकतरः केनाऽध्यादानेन विरुद्धः सन् अयवा खळवानेन अथवा सुरास्थालकेन गायापतीनां वा गायापतिपुत्राणां वा उष्ट्राणां वा गवां दा घोटकानां वा गर्दभानां वा स्थयमें र आहादीन कल्यते अन्येनाऽपि करवयति करूपमानमपि अन्यं समनुजागति इति मधदुभिर्यातद् भवति । स एक तयः केनापि आदानेन विरुद्धः सन् अथना खल्हानेन अथना ग्रुरास्यालकेन गाथा पतीनां वा गाथापतिप्रभाणां ना उष्टशाला वा गोशाला वा घोटकशाळा वा गर्दभग्नाला वा कण्टकत्राखामिः परिषिधाय स्वयमेवाग्निकःयेन धवति अन्येनाऽपि ध्मापयति धमन्तमपि अन्यं समन्त्रजानाति, इति स वहदुमिर्यावद् भवति । स एक-सयः केनाऽपि आदानेन विरुद्धः सन् अथवा खरुदानेन अथवा सुरास्थाळकेन गाधापतीनां वा गाथ।पतिपुत्राणां वा क्रुण्डलं वा मर्णि वा मौक्तिकं वा स्वयमेव अपहरति अन्येनापि अपहारयति अपहरन्तमपि अन्यं समत्त्रज्ञाताति इति स मइंद्मियांवद् भवति। स एकतयः केनाऽपि आदानेन विरुद्धः सन अधवा खन्नदानेन अथवा सरास्यालकेन अमणानां वा माइनानां वा छत्रकं वा दण्डकं वा माण्डकं वा मात्रकं वा यष्टिकां वा हतीं वा चेलकं वा मच्छादन-पटी वा वर्भकं दा छे रनकं वा चर्मको शिकां वा स्वयमे । अपहरति यावत् समनु-जानाति इति स महद्मिर्पांचद् उपख्यापयिता भवति, स एकतवः नो विमर्धति, तच्च्था गाथापतीनां वा गाथापतिषुत्राणां वा स्वयमेवाऽस्तिकायेन ओपधीः धमति यापर धमन्तमपि अन्यं समनुजानातिइति स महद्भिर्यानद उपख्यापयिता मवति। स एकतयः नो विभूषति ध्यथा-गायापतीनां वा गाथापतिपुत्राणां वा उध्दाणां वा गवां वा घोटकानां वा गईभानां वा स्वयमे र अरयवान कल्पने अन्येनाऽपि कल्पपति अन्यमंपि कल्पमानं समनुजानाति । स एकतयः नो विमर्पति, तद्यथा~गायापातीनां वा गाथ।पतिप्रत्राणां वा उष्ट्रशाला वा यावद मर्दभग्नाला वा कण्टकशाखाभिः परिपिधाय स्वयमेव अप्निकायेन धमति यावत सत्रज्ञानाति । स एकतयः नो विमर्षति. तद्यथा-गाथापतीनां वा मायापतिप्रवाणां वा यावद्र मौक्तिकं वा स्वय येवापहरति यावत् समनुनानाति । स एकतयः नो तिमर्घति तयक्ष-अवणानां वा माइनानां वा छत्रकं वा दण्डकं वा यावच्चर्मच्छेदकं वा स्वयमेव अपदरति यावत् समनुजाति इति स महद्भिर्यांवद् उपस्थापयिता भवति । स एकतयः अपनं वा ्माइने वा दृष्टा नानाविधः पापक्रमेभिरात्मानमुपस्था पयिता भवति अधवाः खल्

રેસ્ટર્ફ

## समयार्थवोघिनी टीका हि. श्रु. झ. २ कियास्थाननिक्रपणम्

अप्सरसः आस्फालहता भवति अथवा पुरुषं वदिना भाति कालेनाऽपि तस्याऽनू-मविष्टस्य अञ्चनं वा पानं वा यावलो दापयिता भवति । ये इमें मवन्ति ब्युत्रमन्तो भाराकान्ता अलसकाः तृपछकाः कृपणकाः श्रमणकाः पवर्जन्ति । ते इदमेव जीवितं थिग्जीवितं सम्मति चुंडन्ति । नाऽपि ते परलोकस्य अर्थाय किश्चिदपि श्चिष्यन्ति ते दुःख्यन्ति ते शोचन्ति ते जरयन्ति ते तिष्यन्ति ते पिटन्ति ते परितप्यन्ति ते दुःखनजुरणशोचनतेपनपिट्टनपरितापनत्तघवन्भपरिक्लेशेभ्योऽपति-विस्ता मदन्ति, ते महता आरम्भेण महता समारम्भेण ते महद्वचामारम्मसमार-म्माभ्यां विरूपरूपैः पायकमकृत्यैः उदाराणां मानुध्यकाणां मोग मोगानां भोक्तारो भवस्ति । तद्यया-अन्नमन्नकाछे पानं पानकाछे वस्तुं वस्तुकाछे लयनं लयनकाले श्वयनं श्वयनकाळे स पूर्वापरं च स्नातः कृतवलिकमां कृतकौतकमङ्गलप्रायश्वित्तः शिरसा स्नातः कण्ठे माळाळत आचिद्धमणिस्रवर्णः कल्पितमाळाष्ट्रकटी प्रतिवद्धवरीरः मति-लम्बित श्रोणिग्रवकमाल्यदामहलापः वहतवस्वपरिहितः चन्दनोक्षितगात्रवरीरः महति महत्त्यां विस्तीर्णायां कटागारशाळायां महति विस्तीर्णे सिंहासने सीगुरप्रसंशरिष्टतः सार्वरात्रेव ज्योतिषा ध्मायमानेन महताहतनाव्यगीतवादित्रतन्त्रीतल्लालत्रुटिकथन-मदङ्गपट्टमवादितरवेण उदारान् माजुण्कान् भोगभोगान् भुझानो विहरति। सस्ये-कपणि आहापयतः यात्रचत्वारः पश्च वा अनुक्तावित्र पुरुषा अभ्युत्तिष्ठन्ति । भणत देवानुवियाः, किं कुर्मः किमाहरामः किम्रुपनयामः किमातिष्ठामः किं युष्माकं हितमिष्टं किं युष्पाकम् आस्यस्य स्वरते । तमेव दृष्ट्रा आनार्याः एवं वदन्ति, देवः खुद्ध अयं पुरुषः देवरनातकः सलु अयं पुरुषः देवजीवनीयः खुद्ध अयं पुरुषः, अन्येऽपि एनमुगजीवन्ति । तमेव टप्टा आर्थाः वदन्ति, अभिकान्तक्रकमी खल्ल अयं पुरुषः अतिधृतः अत्यात्मरक्षः दक्षिणगामी नैरयिकः ऋष्णपाक्षिकः आगमि-व्यति दर्छभवोधिकश्रापि भविष्यति । इत्येतस्य स्थानस्य उत्थिता एके अमिग्रध्यन्ति अतुरियता एके अभिष्टध्यन्ति अभिन्नंत्राङ्कलाः एके अभिष्टध्यन्ति । एतत् स्थानम् अनार्थम अकेबल्ड अपविपूर्णम् अनैपायिकम् असंसुद्धम् अशल्यकर्त्तनम् असिद्धि-मर्गम अप्रक्तिमार्गम् अनिर्वागनार्गम् अनिर्याणमार्गम् असर्वदुः खमहीणमार्गम् एकान्तमिथ्वा असाधु एवखछ मयमस्य स्थानस्य अधर्मपक्षस्य विमङ्गः एवमा-ख्यातः ॥म्रू०१७=३२॥

टीका−'से एगइअं।'स एकतयः कोऽपि पुरुषः 'परिसामज्झाओ' पर्पन्मध्यात्– थन्न क्वचन सम्मिळितसभातः 'उड्डित्ता' उत्थाय 'अहमेणं इणामित्ति कटूदु' मइ-





**मेनं इनिष्यामीति सभाषुरतः प्रतिज्ञ**ं कृत्याः 'तिचिरं वा~वट्टमं वा~ला**वगं वा**∽ कवोयं वा-कर्षिजलं वा-अनयरं या तमं पाणं ईता भेत्ता जाव उदक्खाइता भवः' तित्तिरं वा-वर्त्तकं वा-छादकं वा-कपोतं वा कपिझलं चा-अन्यतरं वा त्रसं प्रा<del>ण</del>ं **हस्या-**कित्वा यावत् आत्मनोऽपक्षीर्भेरूपख्यापयिता भवति । अनेकमकारकं इाण्डियं सोपयोगं कृत्वा-तत्यापेन पच्यते परलोके, 'से पगडओ' स पकतयः प्रतः कोऽऽप्पपरः द्ररुषः 'केणावि आयाणेगं' केनाऽप्यादानेन-केनापि अपसल-जनककारणेन 'विरुद्धे समाणे' विरुद्धः-विरोधद्यरगनः कृद्धः सन् 'अनुवा' अयवा 'सलदाणेणं' खल्दानेन-कुर्रसतान्नधदानेन कुपितः 'अदवा' अपवा 'सरावाठ-ष्टफं' सुरास्थालकेन-अभीष्टार्थसिद्धचभावेन कुद्धः सन् 'गाहावईण वा गाहावइ-पुनाण वा'गृहपतीनां वा गुइपतिपुत्राणां वा 'सयमेव' स्वयमेव 'अगणिकाएणं' अग्निकायेन 'सस्साई' अस्यानि 'झत्मेड' धप्रति-दहति, 'अन्नेण वि' अन्येनाऽपि-

'से एगइयो परिसामज्झो शो' इत्यादि ।

टीकार्थ-कोई-कोई पुरुष ऐसे होते हैं जो समूह में से उठ कर 'मैं इसे मार्हगा' इस प्रकार समूह के समक्ष प्रतिज्ञों करते हैं तीतीर. बतक. साबक, कपोत, कपिंजल या अन्य किसी अस प्राणी का हनन आदि करके याचत् अपनी अपकीर्ति का विस्तार करते हैं। वे जान बुझ कर अनेक प्रकार के प्राणीयों का वध करके परलोक में पाप के कल से पीड़िन होते हैं।

कोई पुरुष किसी कारण से कुपित होकर-खराव अन्न देने से

या खरास्थालक आदि अन्य किसी कारण से कुद्र होकर किसी गाधा-पति अथवा उसके पुश्रों के धान्य को भाग से जला देता है, उसके

गेह आदि धान्य में स्वयं आग लगा देता है, या द्मरे से आग लग-

'से एगइयो परिसामज्जाओ' जित्याहि

ટીકાર્થ—કેરઈ–કેરઈ પુરૂષ એવા હોય છે, કે જેએા સમૂધમાંથી હઠીને 'હુ' આને મારીશ' આ રીતે સમુહની સામે પ્રતિજ્ઞાકરે છે, તેતર, અતક, લોવક, કખૂતર, કપિંજલ ગ્યથવા બીજા કેાઇ ત્રસ પ્રાણીનું હનન વિગેર કરીને ચાવત્ પાતાની અપકીર્તિના ફેલાવા કરે છે, તેએા જાણી બૂજીને અનેક પ્રકારના પ્રાણિયાની હિંસા કરીને પરલેાકમાં પાપતા ફળથી પીડા પામે છે.

ઠાંઈ પુરૂષ ઠાેઇ કારણ્યી ક્રાય સુક્ત થઈને ખરાબ અન્ન આપવાશી મ્મથવા સરાસ્થાલક વિગેરે ભીજા કે.ઈ કારણથી કોધવાળા થઇને કેાઇ ગાથા પતિ અથવા તેના યુત્રાના ધાન્યને અગ્તિથી બાળી નાખે છે. તેના **ઘ**ઢુ વિગેરે અનાજમાં સ્વયં આગ લગાવી દે છે, અથવા બીજા પાંસે આગ

### समयार्थवोधिनी द्वोक। द्वि. झ. त्र. २ कियास्थाननिरूपणम्

अन्यद्वारा 'आणिकारणं सत्माइं झामावेइ' अग्तिकायेन श्वस्थानि ध्वाप-यति-दाइयतिः ताथ तेषःम् 'आणिकाएगं सरसाइं झामंतं नि अन्नं समणुनाणइ' अग्निकायेन शस्यानि धमन्त्रभयन्यं नसन्तरम् संग्तुत्रानाति-अनुमोदते, '३इ से' इति सः 'महया पावेहिं कम्प्रेहिं' वहर्तिः पापैः कर्मनिः 'अत्ताणं' आत्मानम् 'बन्दनलाइचा भनइ' उपरु मपयिता मथति, पुरुषाणां तेषां शस्यादिकमण्निकायेन स्वयं घमन् अन्यद्वारा ध्वापयन् वा तङननितपापेन लिप्तः सन् स्वात्मनः पापिष्ठ-तया उपरुपयिता-प्रसिद्धिकारको भवति, 'से एगइत्रो' स एकतयः कोऽपि पुरुषः 'केणर आयाणेगं विरुद्धे समाणे' केनाऽथे आदानेन-कारणविशेषेग विरुद्धा-क्रद्धः सन् 'अद्वा' अथवा 'खल्टदाणेणं' कुत्सितान्नमदानेन 'अद्वा' अथवा 'सरायाल्टएणं ना' सरास्था उकेन-भमीष्टसिद्ध धनावेन वा मकुपितः सन् 'गाहा-चईण वा गाहवइपुत्ताल वा' गाथापतीनां वा माधापतिपुत्राणां वा 'उटाण वा-गोणांग-चोडगाणं वा-मध्भाणं वा' उल्ट्राणां वा-गवां वा-घोटकानां वा-गर्द-भाणां ना 'सयमेन' स्दयमेन 'छराओ' अङ्गानि-अवयवान हस्तपादादीन 'कप्पड' कर्यते-कल्पनवत्र कर्त्तनम् खण्डशः करोति क्रन्तति-इत्यर्थः 'अन्नेण वि' अन्येनाऽपि 'कथावे;' कहरयति-कर्त्तयतीति 'कथंतं वि अन्नं' करदमानमपि-कृन्तन्तमपि-खण्डन्नः कुर्वन्तमॉप अन्यम् 'समणुनाणइ' समलुनानाति-अनुमोदते, '१इ से' इति सः 'महया जाव भवइ' महदूनिः पायैः कर्ननिः युक्तो मवन स्वात्मनोऽपकीर्चि

वाकर जलवा देता है और जला देने वाछे का अनुमोहन करता है। ऐसा करके वह महान् पाप से लिप्त होकर अपने को पापिष्ठ के रूप मैं प्रख्यात करता है।

कोई पुरुष किसी कारण से विरुद्ध होकर सड़ा-गला अन्न देने से या मद्य स्थालक से या अन्य किसी कारण से कुपित होकर गाथापति के अधवा गाथापति के पुत्रों के, जटों के गायों के, अदवों के या गधों के हाथ पैर आदि अंगों को स्थयं काट देता है, किसी दूसरे से कटवा बगाडावीने आणी नंभावे છे. अने आणवा वाणाउं अनुमेहन हरे छे. जेदु हरीने ते मारा पापवी क्षिप्त थहने पाताने पापि पछावी अभ्यात हरे छे.

કોઇ પુરૂષ કેાઇ કારણુથી વિરૂદ્ધ થઇને સડેલું કે બગડી ગ**યેલું** અનાજ આપવાથી અથવા મઘ⊹દારૂથી અથયા બીજા કેાઇ કારણુથી કોધાય માન થઇને ગાયાપતિના અથવા ગાથાપતિના પુત્રોના, ઉટેાના, કે આચેાના, થાડાએાના કે ગધેડાઓના હાથ-પગ વિગેર અંગેાને સ્વયં ઠાપી નાખે છે. કેા**ઇ** 

#### રપદ્

# स्वकृता**ज़स्**वे

छोके परुपापपति 'से एगइमो' स एकतयः कोऽपि पुरुषः 'केगइ आवाणेगं' केनाऽपि आदानेत-कारणविशेषेण 'विरुष्को समाणे' विरुद्धः नुकुद्धः सन् 'अदुवा' अथवा 'खलदाणेग' कुल्सिताल्लमदानेन 'अदुवा' अथवा 'सुरास्थालकेन अभीष्ठायांऽप्राप्त्या 'गाहावईणं चा' गाथापतीनां वा 'गाहावइपुत्ताण वा' गाथापतिपुत्राणां वा 'उट्ट-सालाओ वा गोणसालाओ वा गइ रसालाओ वा' उष्टूशाला वा-गोशाला वा-घोटक-शाला वा-गर्दभन्नाला वा 'कंटगर्थेदियाप्' कण्टकशाखाभिः 'परिपेदित्ता' परिपि-धार्य-समन्ताद्वेष्टियित्वा 'संयमेव' स्वयमेव 'अगणिकाएणं' अग्निकायेन 'झामेइ' धमति-अग्निपदीपनं करोति 'अन्तेण वि झामावेइ' अन्येनापि ध्मापयति-परदा-राऽग्नि ज्वल्यति 'झायंतं दि अन्नं समणुजाणह' धमन्तं प्रदीप्ति कुर्वन्तमन्धं समनु-जानाति तदनुमोदनां करोति 'इह से महया जाव भन्नइ' इति स महद्भिः यावद् मवति महद्भिः पायैः कर्ममिर्युक्तो भगन स्वापकीर्त्तिं लोके वितनोति । 'से एग-देता है या काटने बाछे का अनुमोदन करता है । इस प्रकार महान् पाप करके वह अपने को लोक में घोर पापी के रूप में प्रसिद्ध करता है ।

कोई पुरुष किसी कारण से बिरोघी घन कर कुपित हो जाता है अथवा कुस्सित अन्न देने से या सुरास्थालक से नाराज होकर गाथा पति या के गाथापति पुत्रों की गोशाला उष्ट्रशाला, घुड़साल या गर्दभ-वााला को कंटक शाखाओं से ढंक कर आग लगाकर भस्म कर देता है, या दूसरे से आग लगवा कर भस्म करवा देता है या आग लगा देने बाले की अनुमोदना करता है।

बह महान् पापकमों से युक्त होकर ठोक में अपनी अपकीर्ति का विस्तार करता है।

ભીજા પાંસે કપાવી નાખે છે, અથવા કાપવાવાળાતું અનુમાદન કરે છે, આ દીતે મહાન્ પાય કરીને તે પાતાને જગતમાં ઘાર પાપી તરીકે પ્રસિદ્ધ કરે છે.

કેાઈ પુરૂષ કેાઈ કારચુથી વિરેધી અતીને કોધ શુક્ત અતી જાય છે. આથવા ખરાબ અન્ત આપવાથી સુરાસ્થાલક-દારૂના પાત્રથી નારાજ થઈને ગાથાપતિ અથવા ગાથાપતિના પુત્રાની ગાશાળ, ઉલ્દ્રશાળા, ઘાડર, અથવા ગદંભશાળાને કાંટા વિગેરથી ઢાંકીને આગ લગાવીને બાળી નાખે છે અથવા બીજા પાંસે આગ લગાડાવીને બળાવી નંખાવે છે. અથવા આગ લગાડવા વાળાનું અનુમાદન કરે છે.

તે મહાન્ પાપકર્મથી સુક્ત બનીને જગતમાં પાતાની અપક્રીતિ'ને! દ્વાવા કરે છે.

समयार्थबोधिमी टीका द्वि. श्रु. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

इआो' स एकतयः कोऽवि पुरुषः 'केणइ आयाणेणं' केनाऽषि आदानेन-इइसिन ताऽत्रपदानेन 'अदुना' अथवा 'सुराथालपण' सुरास्थालकेन-अमीष्टसिद्धचभावेन 'गाहावईण वा' गायापतीनां वा 'गाहावइपुत्ताण वा' गाथापतिपुत्राणां वा 'क्वंडखं वा-मर्णि वा-मोचियं वा कुण्डलं वा-मर्णि वा मौक्तिकं वा अल्रङ्कारादिकम्, 'सयमेव अवहरइ' स्वयमेवाऽपहरति. 'अन्नेण चि अवहरावेइ' अन्येनाऽपि अपहारयति-अन्यद्वारा अयहरणं कारयति 'अवहरंतं वि अन्नं समणुजाणड' अयहरन्तमपि अन्यं समनुनानाति-अनुमोदते 'इइ से महया जाव मरह' इति स महदभिवां बदवर्शते-मइदभिः पापैः कर्ममिर्धक्तः स्वाऽपक्तिं लोके विस्तारयति । से एगइओं स एकतयः कोऽपि पुरुषः 'केणः आयाणेणं केनाऽ'व आदानेन किमपि कारण मासाच 'विरुज्झे समाणे' दिरुद्धः सन्-विरोधष्ठपग ाः सन् 'अद्रुना' अथवा 'लछ-दाणेणं अद्वा सुराधालएणं' अयवा खल्दानेन कुरिसनाम मदानेन -अथवा पुरस्पिा-छकेन-अभिछपितवस्तुनोऽलाभेन साधूनाग्नुवरि क्रोधं कुर्वन्नराधमः कोऽपि जनः तेषां विश्वद्वमावानाम्, समणाण वा माढणाण वा' अपणानां वा माइनानां वा वक्ष्यमाणवस्तुनि स्वयमेवाहरति । 'छत्तगं वा-दंडगं वा-भंडगं वा-भत्तगं वा-छर्टि वा-भिसिगं वा-चेलगं वा-चिलिमिडिगं वा-चम्मयं धा छेपणगं वा-चम्म-कोसियं वा-सथमेव अवहरइ जाव समणुजाणइ इह से महया जाव उववःबाइत्ता∘ भवइ' छत्रकं वा-दण्डकं वा-भाण्डकं वा-भमत्रकं वा-यष्टिकां वा -ष्टसीम् वा-आसनम्, चेलकं वा-प्रच्छादनप्टी वा, चर्मकं वा-छेदनकं वा-प्रस्नादि, चुर्म कोशिकों वा चर्मपुटकम् 'थेलीति' मसिद्धम् 'स्वयमेव अपदरति स दुइपुरुवः स्तै-नादि हत्या 'जाने समणुजाणइ' यावत् समनुजानाति, स्वयमपदरेति अन्ये-नाऽपि अपहारयति, अपहरन्तमन्यं समनुजानाति-तदनुमोदनां करोति-इत्येव

कोई पुरुष खराब अन्न देने से खुरास्थालक से अथवा किसी अभीष्ट वस्तु की प्राप्ति न होने से अमणों या ब्राह्मणों पर कुद्ध हो कर उनके छाते, डंडे, भांड, पात्र, लाठी, आसन, चस्त्र, पर्रा, चर्म, छेइनक (बनस्पति काटने के दास्त्र), चर्म कोशिका या चर्मपुटक (धैली) आदि उप-करणों को स्वयं हर लेता है, दूसरे से हरण करवा छेता है या हरण

કેન્ઈ પુરૂષ ખરાબ અન્ન આપવાથી, સુરાસ્યાલકથી અથવા કેન્ક ઇગ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થવાથી શ્રમણે અથવા બ્રાહ્મણે પર કોધ કરીને તેઓની છત્રીયા ડંડ:એ, વાસણે, લાકડીયા, ખાસન, વસ્ત્ર, પર્દા ચામડા, છેદનક (વનસ્પતિ કાપવન્તું શસ્ત્ર વિશેષ) ચર્મકાશિકા અથવા ચર્મ પુટક (થેલી) વિગેરે ઉપકરણેને સ્વયં હરી લે છે, બીજાની પાંસે હરણ કરાવી લે છે. અથવા હરણ કરવાવાળાનું અનુમાદન કરે છે, તે કારણે તે મહાન્ પાપ-

### स्त्रकृता**ज्ञस्**वे

करणारसः, 'महया जाव उदवखाइचा भवइ' महद्द्भिः पापकर्मभिः समनुयुक्तः स्वाग्मनः पापिरठरवेन लोके-उपरूपापयिता भवतीति । कारणवछात् कोधं कृत्वा-अवकुर्वन पापीयानिति पूर्वपकरणे भदर्शितम् । इह तु कारणमन्वरेणैव परानपर्कुर्वन् महब्बदीत तादृतः कर्मणि पापं लेशतोऽपि न विचारयति, तादृशः पुरुषः कस्प-बिद्धनपत्तेर्धान्यादिकं स्वयं नाशं करोति, परेण वा नाश्चयति, विनाशं कुर्वन्त मन्य-सद्धुमोदते-इति स महापापीति दर्शयति-'से 'एगइमो' स एकत्वयः कश्चित्पापी 'णो वितिगिछइ' नो विमर्पति-नैव किमपि विचारयति, किन्तु विचारमन्तरेणैव सावच्यमाचरति, 'तंत्रहा' तद्यथा 'माहावईण वा-गाह(वाधुत्राण वा' गायाग्तीनौ

करने वाछे का अनुमोदन करता है। इस कारण वह महान् पाप कर्म से युक्त होकर लोक में अपने को पाविष्ठ के रूप में प्रसिद्ध करता है।

पहां तक उन पापी पुरुषों का कथन किया गया हैं। जो किसी बारण से कुपित हो कर द्सरों का भपकार करते हैं। भव ऐसे पापीयों का उल्लेख करते हैं जो निष्कारण ही दूसरों का अपकार करके प्रसन्न होते हैं और छेश मात्र भी पाप का विचार नहीं करते। ऐसे पुरुषों में से कोई भनपनि के धान्य आदि को स्वयं नष्ट करता है दूसरे से नष्ट करने बाछे का अनुमोदन करता है। ऐसा पुरुष यहापापी है यह आगे दिखलाते हैं-

कोई पापी पुरुष कुछ भी विचार नहीं करता है, विचार किये बिना ही पाप का आचरण करता है, जैसे-गाथापति या गाथापति

કેમથી સુક્ત થઈને જગતમાં પાતાને પાપિષ્ઠ તરીકે પ્રસિદ્ધ કરે છે અટલા સુધી તેવા પાપી પુરૂષેાતું કથન કરવામાં અ.વ્યું છે કે જેઓ કાઈ કારણ્યુથી કોધ સુક્રત થઈને બીજાઓનો અપકાર કરે છે. હવે એવા પાપીયોના હલ્લેખ કરવામાં આવે છે કે જેઓ વિના કારણે જ બીજાઓના માપકાર કરીને પ્રસન્ન થાય છે. અને લેશમાત્ર પણ પાપના વિચાર કરતા નથી. એવા પુરૂષેામાંથી કાઈ ધનવાનના ધાન્યના સ્વયં નાશ કરે છે. બીજાની પાંસે નાશ કરાવે છે. અથવા નાશ કરવાવાળાનું અનુમોદન કરે છે એવો પુરૂષ મહા પાપી હોય છે. તે હવે આગળ બતાવવામાં આવે છે. કાઇ પાપી પુરૂષ કંઈ પણ વિચાર કર્યા વિનાજ એટલે કે વગર

દાઇ પાપી પુરૂષ કઇ પશુ વિચાર કર્યા વિનાજ અટલ કવગર વિશ્વાર્થે જ પાપનુ વ્યાચરણ કરે છે, જેમ ગયાપતિ અથવા ગાયાપતિના

SR(C

### समयावैयोधिनी टीका दि. छ. अ. २ कियास्याननिरूपणम्

मा-नाथापतिपुत्राणां वा 'सयमेव' स्वयमेव 'अगणिकारणं ओसहीओ झामेइ' अग्निकायेन-ज्वलद्वद्विना अवधी धांन्यगोधूमादिकान् धमति दाइं करोति 'जाव' यावत्-अन्येनाऽपि ध्माययति-दाहयति 'अन्नेपि झामंत, सपणु नाणह' धमन्तं--धरमीक्वर्थ-समपि अन्यं समनुनानाति अनुपोदते, 'हह से महया जाव उवक्स्लाइभा भवति' इति सः महद्मिः--पापकर्मभिः संयुत्र्यमानः स्तरय दौरारम्य छोके उपस्थाः प्यति-तनोतीति 'से एगइ भो' स एकत्रयः कथिरपापीयानेव 'णी वितिगिछइ' नी विचिकिस्सति-नो विमर्शति 'तं जहा' तद्यथा-कारणमन्तरेणेव विचारमङ्घ्र्वम् 'गाहार्थ्रण वा-गाद्दावहधुत्ताण वा' गाथापतीनां वा-गाथापतिपुत्राणां वा 'उड्डाम मा-गोणाण वा-योढगाण वा-गदमाण वा-सयमेव छुरात्रो कर्णदेश उच्द्राणां वा-गावां वा-घोटकानां वा गर्दमानां वा स्वयमेवाऽवयवान् कराते-क्वन्तति, 'अन्नेभ वि' अन्येनाऽपि 'कर्पावे?' कल्पयति कर्त्तनं कारयति 'अन्वं वि कर्प्यते' अन्यमपि कश्यमानं-कृतन्तम् 'समणु नाणइ' समनुजानाति-अनुमोदते 'से एगइओ जोवितिर्गि छर' स एकतयः अपरः कोऽपि महापापी न किमपि विचिकिरसति-विश्वरीति न वि-वारयति, अविचाय्यैव कर्र्याचिद् धनिकस्य अकारणं पश्चजालां कण्टकादिभिावरुद्वय-

पुत्रों की औषधियों को अर्थात् गेहूं आदि के पौधों को स्वयं जला देता है, या दृसरों से जलवा देता है या जला देने वाछे का अनुमो दन करता है। इस प्रकार वह घोर पाप से युक्त होकर जगत् में अपनी दुरात्मता प्रकट करता है।

कोई पापी विचार किये दिना ही गाथापति या गाधापति पुत्रों के ऊटों, गायों, घोडों तथा गई मों के अवयवों को स्वयं काटता है, दूसरों से कटवाता है या काटने वाछे का अनुमोदन करता है।

कोई पापी विचार किये बिना ही किसी घनी की पशुशासा को अकारण ही कंटको आदि से घेर कर जला देना है, दूसरे से जलवा

વૃત્તિના ક્વીકાર કરીને મત્સ્ય અથવા બીજા ત્રસ પ્રાણીનું હનન, છેદન, ઔધ-ધિયોને અધૌત ઘઢું વિગેરેના છેાડવાને સ્વયં ભાળી નાખે છે, અથવા બીજાની પાંસે બળાવી નંખાવે છે, અથવા બાળવાવાળાનું અનુમાદન કરે છે. આ રીતે તે થાર પાપથી શુક્ત થઇને જગતમાં પાતાનું દુશત્મપછું પ્રગટ કરે છે. કાઇ પાપી વિચાર કર્યા વિનાજ ગાથાપતિના પુત્રાના ઉટા, ઘાડાઓ,

તથા ગધેડ એાના અવયવાને સ્વયં કાપી લે છે, બીજાની પાસે કપાવે છે, અથવા કાપવાવાળાનું અનુમાદન કરે છે.

કાઇ પાપી વિચાર કર્યા વિનાજ કાંઈ ધનવાનની પશુશાળાને વિના કારણે જ કાંટાઓ વિગેરથી ઘેરીને બાળી નાખે છે, તથા તેમ કરવાવાળાતુ'



अग्निदीप्तिं करोति, अन्येनापि तथा कारयति, तथा क्रुभ्निं परं समनुजानति, इति स पापिश्वपि पापिश्ठतर इति दर्शयति । 'तं जहा' तयथा-'गाहावर्श्य वा-गाहावइपुचाण वा' गायापतीनां वा-गाधापतिपुत्राणां वा 'उद्दसाला मो' वा जाद ग्रह्मसाखाओ वा' उष्ट्रशला वा यावद्वर्दभगाला वा 'कंटकर्बोदियाईि परिपेष्टित्ता' कश्दकन्नालाभिः परिपिधाय 'सयमेर' स्वयमेर 'अगणिकाएणे' अग्निकायेन 'इन्नामेह, अग्पेन वा घ्यापति, अमन्तमन्ये वा पुनः 'समणुजाणइ' सम पुलानाति-मनुमोदते 'से पगरशो णो विटिगिछर्' स एकतयो महापापी स्वकर्म-फलं म चिमग्नैति-न विचारयति 'तं जहा' तद्यथा-'गाहावईण वा--गाहावश्युत्ताण वा जाव' गाधापतीनां वा--गायापतिपुत्राणां वा यावत् 'मोत्तियं वा' मौत्तिकं ण-मौत्तिकमणिकाश्वनादिकम् 'सयमेर अरहरइ जाव' स्रयमेर अपहरति यावत्, अन्येनापि अपहारयति, अपहरन्तमन्यम् 'समणुजाणह' समन्नुजानाति-अनुमोदते 'से पगइओणो वितिर्गिछर्' स एकतयः कोऽपि हीनमपि न किमपि विचारयति

देता है और ऐसा करने वाछे का अनुमोदन करता है। वह पापियों मैं बहुत बडा पापी है, यह दिखलाते हैं-गाथापति या गाथापति के पुत्रों की उप्द्रवाला यावत् गर्दभ छाला को कंटकद्याखा आदि से घेर कर उसे स्वयं ही आग से जला देता है दूसरे से जलवा देता है, और जलाने वाले का अनुमोदन करता है।

कोई पापी अपने कर्म के फल का विचार किये बिना ही गाधाप-तियों या गाधापति पुत्रों के मणि कांचन मोती आदि का स्वयं अप-इरण करता है दूसरे से अपहरण करवाना है और अपहरण करने बाछे का अनुमोदन करता है।

कोई मतिहीन कुछ भी विचार न करके अकारण ही अनणों या

અતુમાદન કરે છે. તે પાપીયામાં મેન્ટા પાપી ગણાય છે. તેજ બતાવે છે.– ગાથાપતિ અથવા ગાથાપતિના પુત્રોની ઉલ્ટ્રશાળા યાવત્ ગર્દમશાળાને કાટાઓ વિગેરથી ઘેરીને તેને સ્વયં પાતે જ આગથી બાળે છે અથવા બીજા પાસે બળાવે છે. અને બાળવાવાળાતું અનુસાદન કરે છે. તે માટા પાપી કહેવાય છે.

કાંઈ પાપી પાલાના કર્મના કળના વિચાર કર્યા વિના જ ગાથાપતિ અથવા ગાથા પતિના પુત્રોના મથ્યુી, કાંચન-સાતું માતી, વિગેરેતું સ્વય અપહરણુ (ચારી) કરે છે. અથવા બીજાની પાંસે, ચારી કરાવે છે. અથવા અપહરણ્ કુરવાવાણાવું અતુમાદન કરે છે, તે માટા પાપી કહેવાય છે.

-R4P.

# समयायेबोधिनी टीका ब्रि. थु. ब. २ कियास्थाननि रूपणम्

अकारणमेव 'र्त जहा' तद्यथा-'समणाग चा-माहगाण वा' अमगानां वा माहनानां वा छत्तगं चा-दंडगं वा जाव चम्मछे पणगं वा' छत्रकं वा-दण्डकं वा यावत-वर्मच्छेद्र-नकं वा 'सपमेव' स्वयमेव 'अवहरइ जाव' अपहरति यावत अन्येनाऽपि अरहार्यति, तथाक्कवेन्तमन्यम् 'सरणुनाणः' समनुनानाति अनुमोदनां करोतीति 'से महथा जाव उत्रवलाश्त्ता मवर' स महद्रभिःपापकर्मभिरात्मान प्रुगरूपापथिता मवति, पापिष्ठत्वेन लोके स्वात्मनोऽप हीचि विस्तारयतीति 'से एगइओ' स एकतयः कश्चित पुछपः 'समणं वा माहणं वा दिस्सा' अगगं वा माहनं वा रुष्ट्रा 'नानाविहेर्हि पावकम्मेहिं' नानाविधैः -अनेकप्रकार्रकैः पापकर्ममिः 'अताणं' आत्मानम् 'उवचखाइत्ता भवर' उपख्यापयिता मदति 'अद्रा' अय रा 'णं अच्छराए आफालिता मवह' अप्सुर-सः डोटिका गाः आस्फ। इपिता भाति (चुः कीति मसिद्धा) अस्तरसो जम्भाकाले त्रत्याऽभिनये वा कातलध्वनिकक्ती भवति-अथ उपसंहतः अप्सरसः छोटिकायाः आस्फालयिता वादको भवति । साधु दृष्टा तर्जन्या तर्जयति 'अदुवा' अयवा 'फरुस वादिचा मन्ह' पहनं वादिता मरति-भनम्यननं वदति 'कालेणानि से अणु-पक्टिस्स' कालेनापि गोचरी समये दैवनग्रात्तादगपुरुषप्रहमंत्रुपनिष्टस्य मिझामयो-जनायाऽऽगतस्य साधीः काले भिक्षार्थमागताय साधवे 'असलं वा पाणे बा चाहाणों के छाते, डंडे यावत चर्मछेरनक को स्वयं हरण कर छेते हैं, दूसरे से हरण करवाते हैं या हरण करने वाले का अनुमोदन करते हैं वे घोर पाप का आचरण करके अपने को पापी के रूप में प्रसिद्ध करते हैं। कोई पापी अमण या माहन को देख कर उनके प्रति नाना प्रकार

कार पान जनगण या नारुग का पूछ कर उनक मात नाना मकार के पापमय आचरण करते हैं और अपने को पानी के रूप में प्रख्यात करते हैं। वे साधु को देखकर तर्जनी उंगली से धमकाते हैं — सामने से चडे जाने को कहते हैं, असभ्य वचनों का प्रयोग करते है, जिल्ला के समय पर आग्य से घर में जिक्षा के हेतु आप हुए साधु को

ઠાઇ મંદ બુદ્ધિવાળા પુરૂષ વત્રર વિચાર્ય જ વિના કારણ શ્રમણા અથવા બ્રાહ્મણોના છત્રી, દંડા, ચાવત્ ચર્મ છેદનકને સ્વચું હરણ કરી લે છે. અથવા બીજાની પાંસે હરણ કરાવે છે. અથવા હરણ કરવાવાળાનું અનુમાદન કરે છે. તેઓ ઘાર પાપનું આચરણ કરીને પાતાને પાપીપણાથી પ્રસિદ્ધ કરે છે. કાઈ પાપી શ્રમણ અથવા માહનને-બ્રાહ્મણ જોઇને તેઓ પ્રત્યે અનેક પ્રકારના પાપ સુક્ત વ્યવહાર કરે છે, અને પાતાને પાપી રૂપે પ્રસિદ્ધ કરે છે.

તેઓ સાધુને તર્જની અંગળીથી ધમકાવે છે. પાતાની સામેથી ચાલ્યા જવાનું કહે છે. અસભ્ય વચનાના પ્રયાગ કરે છે. આહારના સમયે ભાગ્યવશાત્ ઘર



বস্তরালবুর

जाव जो दवावेना भवर' अशनं वा-भोजनन् पानं वा जलं यावको दापयिता भवति, नो ददाति कथमपि-इति, 'जे इमे मर्वति जोनमंता भारवकंता अल्सना बसखगा किरणगा समणगा पच्चगंति' ते दुर्वेभसः इत्धं कथयन्ति साभुं दृष्टा, ये इमे भवन्ति विधःते व्यनमन्तः, भाराकान्ताः -अलसन्ताः-आजस्यवन्तः वृवलन्ताः-मीचाः केपणकाः अमगकास्ते से कमें मयाद गृहं परित्यज्य अगगाः सन्तः मझ-अध्रित-साधवो भरग सखमिच्छन्तो भवन्ति । न इमे वस्ततो वैरम्यपूर्विकां मन्न-ज्यां नीतवन्तः, कार्यभयादेव पत्रज्यां पाप्ताः 'ते इणसे । जीवितं संपडिवृहेंति' ते इटमेव जीवितं धिगुजीवितं निन्दितजीवनमेव संप्रति वृक्षन्ति, साधुद्रोडमय जीवनमेर साधनीवनं मन्यन्ते । इत्यंभू शस्ते 'नाइ ते परलोगस्स अहाए किंचिवि-सिन्नीसंति' नाऽपि ते परलोकस्थार्थीय किजिबदपि श्रिष्ध्यन्ति, किमपि कार्ये तकोदानादि न कुर्वन्ति, 'ते' ते इस्यं भूताः परलोककार्यविरताः 'दुवलंति' इःहणन्ति-मरणकृष्तणदुःखं माप्तुवन्ति, 'ते सोयंति' ते शोचन्ति-दीनठां भाष्त्रवन्ति, 'ते जूरंति' ते जूरयन्ति पश्चात्तापं लमन्ते ते तिष्पंति' ते तिप्यन्ति-शोकातिरेकेणाश्रुलाखादिक्षरणं पाप्तुवन्ति 'ते पिइंति' ते पीड्यन्ते-अज्ञान, पान, खादिम और स्वादिम नहीं देते हैं, परन्त ऐसा कहते हैं कि-ये बोझा होने वाले. आलसी, नीच, एवं क्रपण हैं। कार्य करने से भगभीत होकर घर छोड कर साधु हो गए हैं और मौज उड़ामा चाहते हैं। उन्होंने बास्तव में बैराभ्य से दीक्षा नहीं महण की है, कर्श्तव्य से डर कर साधुवेष पहन लिया है। इस प्रकार कहकर वे नदाखुओं के होही अपने चिक् जीवन को ही उत्तन जीवन समझते 🖁 । वे परछोक के हित के लिए तपस्या दान आदि कुछ भी धर्म कर्म नहीं करते हैं। जब मृत्यु समीप आ जाती है तो बोक करते हैं-दीन बन जाते हैं, झरते हैं, आंसू बहा-घहा कर रोते हैं, संताप का अनुमव

પર ભ્રિક્ષા માટે આવેલા સાધુને અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ આપતા નથી. પરંતુ એવું કહે છે કે-આ બેલ્ને ઉપાડવાવાળા આળમુ, નીચ, અને કંજુસ છે. કામ કરવાથી ડરીને ઘર છેાડી સાધુ ઘની ગયા છે. અને માજ મજા કરવા ચાહે છે. તેઓએ વાસ્તવિક રીતે વૈસગ્યથી દીક્ષા ગ્રહણ કરેલ નથી. કર્તજ્યથી ડરીને સાધુવેશ પહેરી લીધા છે. આ પ્રપાણે કહીને સાધુ એકોનો દ્રોદ કરવાવાળા એવા તેઓ પોતાના ધિક્ષારવાને ચાગ્ય એવા છવ-નને ઉત્તમ માને છે. તેઓ પરલોકના હિત માટે તપસ્યા, દાન, વિગેર કંઇ પણ ધર્મ કાર્ય કરતા નથી. અને જ્યારે મૃત્યુ નજીક આવી જાય છે, ત્યારે શેક કરે છે. દીન-ગરીબ અની જાય છે. ગૂરે છે, આંસુ પાડી પાડીને રડે www.kobatirth.org

543

समयार्थबोधिनी टीका हि. खु. ज. २ कियास्थाननिद्वपणम्

श्वरीरताप प्राप्नुवन्ति 'ते परितप्पंति' ते परितप्यन्ति-परितायमन्नुमनन्ति-परकृत-दुः तैः 'ते दुव लण-ज्र्रण सोयण-तिपण-पिट्टण-परितिप्पण-वद्द-बंधण-परि किलेताओ अप्पडिविरया भरद' ते दुः लन-जुरण-शोचन-तेपन-पीडन-परि तापन-वध-बन्धन-परिव छे हो भ्योऽपतिविरता भवन्ति, एम्यो दु खेम्यः कदाचि दपि निटता न मरन्ति-चातुमैतिकसंसारे परिभ्रमन्ति 'ते मद्दया आरंभेणं' ते मद्दता आरम्भेण-प्राणिधातरूपेण ते 'महया समारंभेणं' महता समारम्भेण-प्राणितापरूपेण 'ते महया आरंभसमारंभेण' ते मद्दद्वयामारम्भतमारम्भेण-प्राणितापरूपेण 'ते महया आरंभतमारंभेण' ते मद्दद्वयामारम्भतमारम्भेण-प्राणितापरूपेण 'ते महया आरंभतमारंभेण' ते मद्दद्वयामारम्भतमारम्भभ्यम् 'विरूवरूवेद्दि' विरूपरूपि-'त्रेन्दाानां मानुध्यकाली-मनुष्यसम्बन्धिनाम् 'भोक् भोगावतारमिद्द दर्शयति-'तंनद्दा' तद्यधा-'अन्नं अन्काले' अन्नोरभोणसमये भोगनकारमिद्द दर्शयति-'तंनद्दा' तद्यधा-'अन्तं अन्काले' अन्नोरभोणसमये भोजनकालेऽ' वस्तं वस्तकाले 'लेलं तेणकाले' लपने-पानीपं पानकाले ' वस्यं बत्धकालेऽ' वस्तं वस्तकाले 'लेलं हेणकाछे' ल्यनं-ग्रं छयनकाले 'स्वलं स्वण काले' क्षयनं-क्रय्या-ज्ञयनकाले सुज्जन्ति, 'सपुच्वावरं च णं ण्द्दाए कयवलिकम्मे' सपूर्वापरं च सळ्ड स्नातः कृतबलिकर्मा पातर्मध्याद्वे सायं च स्नानादिकं विधाय

करते हैं। वे दुःख, झूरण, शोक, रुरन, पिट्टन, परितापन, यथ, बन्धन आदि कछेशों से मुक्त नहीं होते हैं। चतुर्गतिक संसार में परिभ्रमण करते हैं। महान आरंभ-जीवघात से, महान समारंभ-प्राणातिपात से और महान आरंभ-समारंभ से? विविध प्रकार के पापकृत्य करके मनुष्य संबंधी उदार भोग भोगते हैं। वे भोग इस प्रकार हैं-भोजन के समय भोजन करते हैं पानी के समय पानी पीते हैं, बस्त के समय चस्त्र, गृह के समय गृह, और दाय्या के समय दाय्या का उपभोग करते है। प्रातः काल मध्याह और सायं काल स्नान करके काक आदि को

છે. તેઓ સંતાપના અનુભવ કરે છે. બીજાએ કરેલા તાપ-દુઃખના અનુભવ કરે છે. તેઓ દુઃખ, ઝુરણ શાક, રૂદન, પિદન, પરિતાપ, વધ, બન્ધન, વિગેરે કલેશાથી મુક્ત થતા નથી. ચાર ગતિવાળા સંસારમાં ભટકથા કરે છે. મહાન આરંબ-જીવઘાતથી, મહાન સમારંભ પ્રાણાતિપાતથી, અને મહાન આરંભ સમારંભથી અનેક પ્રકારના પાપકૃત્યા કરીને મનુબ્ય સંબંધી ઉદ્યાર લેહોા લાગવે છે. તે લાગા આ પ્રસાણે છે.-લાજનના સમયે લાજન કરે છે, પાણીના સમયે પાછી પીવે છે. વસ્તના સમયે વસ્ત, ઘરના સમયે ઘર, અને શય્યાના સમયે શબ્યાના ઉપલાળ કરે છે, સવાર સાંજ અને મધ્યાન્હ





कतं बलिकर्म∽काकाद्यर्थे दत्ताःन्त्रभागो येन स कृतवलिकर्मा 'कपकोउयमंगळ-पायच्छित्ते' कृतकौतुकमङ्गरुपायश्वित्तः -कृतानि कौतुकानि मसतिरुकादीनि मङ्गरु द्रध्यक्षतादि, मायश्चित्तं नदुःस्द्रप्नादि प्रतिघातःवेनाऽश्वपकरणीयत्वात् येन स कृत-कौतुक्मइल्पायश्वित्तः 'सिरसा प्राए' शिरसा स्नातः 'कंठे मालाकडे' कण्ठे माला-कत-कृतकण्ठमालः 'आविद्धवणिसुतन्ने' आविद्धमणिसुर्वणः∽माविद्धे-परिष्टते वरीरे मणिम्रवर्णे येव स तथा, 'कण्गियमालामउली' कस्पितमालाम्रकटी-कस्पितः-परि-धृतः मालाप्रधानो म्रकुटो येन स तथा, स्नातादिकं कृत्वा सुवर्णाऽङङ्कारालङ् हतः-माळानिर्मितमुकुटनान् भवति 'पडिबद्धवरीरे' मतिबद्धधरीराः−हढावयत्रकाषो युवा हृष्ठपुष्ट्राङ्गः 'धग्धारियसोणिसुत्तगमल्लदामकलावे' मजिलम्वितश्रीणिमुत्रक-मास्यदामकलापः, कटयाश्रोणिम्नत्रं दघाति शिरसि च मालामयम्रक्टं विभर्ति । 'अहतवत्थपरिहिए' अहतशत्न गरिहितः-अहनस्वच्छनवीनवस्वस्य धारको मवति । 'चंदणोक्खित्तगायसरीरे' चन्दनोश्चितगावधरीरः, स्वकीयश्वरीरे चन्दनलेवं कारयतः 'मददमद्दालियाए' मदस्यां विस्तीर्णायां 'कूडागारसालाए' कूटामारशालायाम् 'महामहाल्यंसि' महति महालये विस्तीर्णे 'सौहासणंसि' सिंहासने 'इत्यिगुम्म-बलिजन्न भाग देते हैं। कौतुक, मंगल और प्रायश्चिस करते हैं अर्थात मस-तिलक आदि करते हैं, दुधि-अक्षत आदि का मंगल करते है, और दुःस्वर्पन आदि के फल को नष्ट काने के लिए प्रायदिवत्त कर्म करते है। जिर में माला युक्त मुकुट घारण किये हुए, एवं कंठ में रत्नों और स्वर्ण के आमूचण भारण किये हुए होते हैं। इड झारीर बाखे अर्थात तरुण होते हैं, कमर में कंशेश पहनते हैं, मस्तक पर माला मय मुक्कट पहनते हैं, कोरे और स्वच्छ वल्न धारण करते हैं। उनके दारीर पर चन्दन का लेग किया जाता है। तराइचात वे अस्यम्त विशाल कुश-गार काला में रवखे हुए विस्तीर्ण सिंहासन के ऊपर वैठकर रमजी કાળે સ્નાન કરીને કૌતુક, મંગળ અને પ્રાથશ્વિત્ત કરે છે. અર્થાત પ્રસી (મશ) તિલક વિગેર કરે છે. દહિ અક્ષત વિગેરથી મંગલ કાર્ય કરે છે અને દુઃસ્વપ્ત વિચેરેના ફળના નાશ કરવા માટે પ્રાયશ્વિત્ત કર્મ કરે છે. મસ્તક પર માળા યુક્ત મુકુટ ધારજ્ય કરેલા હાય છે. તથા કંઠમાં રત્ના વ્યને સાેનાના ઘરેલાઓ ધારસ કરેલા હાય છે. મજબત શરીરવાળા અર્થાત્ સુવાન હેાય છે, કેડે કદારો પહેરે છે. માથા પર માળાથી સુક્ત મુગુટ પહેરે છે. કેારા અને સ્વચ્છ વસ્તોને ઼ધારણુ કરે છે. તેઓના શરીર પર ચાંદનના લેપ કરેલા હાય છે. તે પછી તેઓ અત્યંત વિશાળ એવી કુટા બાર શાળામાં રાખેલાં માટા સિંહાસન પર બેસીને સ્ત્રી સમૂહથી સેવાય છે.

### समयाचैबोधिमी ठीका हि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिद्धपणम्

संगरिष्ठुडे' स्तीग्रुस्मसंपरिष्टतः, सीसग्रदायैः ससेवितो भवति । 'सव्यराइपणं' सर्व रात्रेण 'जोइणा' अ्योतिषा 'झियायमाप्पेणं' ध्मायमानेन 'महया इयन्द्रगीय बाइयतंतीतळतालत्दुडियघणग्रुइंग९दुपवाइयरवेणं' महताहतनाठ्यगी प्रवादित्रतन्त्री-बलतालत्रुटिकचनम्टदन्नपदुपवादितरवेण, तत्र - नाठ्यं - लोकपसिद्धं गोतमपि लोक-प्रसिद्धमेव, वादित्रं - वार्थ्यविशेषः तम्ग्री - बीणा तलतालो इस्तताळः च्रुटिते बादित्रं प्रसिद्धमेव, वादित्रं - वार्थ्यविशेषः तम्ग्री - बीणा तलतालो इस्तताळः च्रुटिते बादित्रं प्रसिद्धमेव, वादित्रं - वार्थ्यविशेषः तम्ग्री - बीणा तलतालो इस्तताळः च्रुटिते बादित्रं प्रमुद्दन्नः - पटदा प्रत्येत्रं समासः ते पदुनिः पुरुषैः मद्दादिता स्तेषां महता रवेण -धस्देन 'छरालाइं' उदारान् - अन्धुभनान 'माणुस्साइं' मानुच्यान् - मनुष्यसम्बन्धिनः 'मोगमोगाई' भोग्यमोगान् - इन्दादिकान् 'श्रु जमाणे' श्रुझानः 'विदर्श' बिद्दति । ध्तदन्नो राजस्थानीयग्रुखासीनो यदा किमप्याझापयति - तद्देव किङ्कराः सर्वे उपस्थिता मवन्ति, तथाऽऽञ्चानुरोधेन कार्ये कुर्वन्ति इति तदर्शयति 'तस्स णं एगमवि आणवेमाणस्स' तस्य सद्ध पूर्वोक्तपुरुषेत्रमपि पुरुष्यमाझापयतः - आझा कुर्दतः 'जाव' यात्रत् 'चत्तारि पंच जणा अवुत्ता चे श्र अच्यदेति' एके पुरुषे आझरते सति द्वी जयः - चत्तारः पश्च वा अनुक्ताः - मनाज्ञमा एव पुरुषा अभ्युशिद्यति, यणपि कार्यवद्यात् एकमाझापयति तथापि अनाधनाः - अनाहता बढवः कार्यायोप-

समूह के बारा सेचित होते हैं। वहां रात अर दींपकों का प्रकाश रहता है। उत्य और गान होता है। जोर-जोर से बीणा, सदंग होल और हाथ की तालियों की ध्वनि होती है। इस प्रकार श्रेष्ठ से श्रेष्ठ मनुष्य-संबंधी कामभोगों को भोगते रहते हैं।

इस प्रकार राजसी सुख भोगने पाला पुरुष जद किसी किंकर को आज्ञा देता है तो उसी समय सारे किंकर अपस्थित हो ,जाते हैं और उसकी आज्ञा के अनुसार कार्य करते हैं।यही पात आगे दिखालाई जाती है-पूर्वोंक्त सुखों को भोगने पाला जय एक किंकर पुरुष को बुलाता है तो यावत एक के यदछे चार-पांच पुरुष बिना बुलाये ही

ત્યાં આખી રાત દીવાઓના પ્રકાશ રહે છે. નૃત્ય અને ગાન થાય છે. એર જેરથી વીદ્યા, મુઠંગ, ઢાલ અને તળીયેહના અવાજ થતા રહે છે. આ ફીતે ઉત્તમમાં ઉત્તમ મનુષ્ય સંબંધી કામલાગાને લાેગવતા રહે છે.

આ વીતે રાજસી સુખ ભાગવવાવાળા પુરુષ જ્યારે કાંઇ એક નાકરને આજ્ઞા કરે છે, તા તેજ વખતે ખધા જ નાકરો ઉપસ્થિત થાય છે. અને તેની આજ્ઞા પ્રમાણે કાર્ય કરે છે. એજ વાત હવે આગળ ખતાવવામાં આવે છે. પૂર્વાક્રત સુખાને ભાગવવા વાળા પુરુષ જ્યારે એક નાકરને પણ બાલાવે તા યાવત એકને બહલે ચાર પાંચ પુરુષો બાલાવ્યા વિના જ હાજર થઈ



स्वकृतान्नस्वे

स्थितार मवस्ति, अभ्युत्धाय अनेके कि इन्देन्ति तत्राइ-'मण देवाणु प्पया' भणत-कथयत हे देरानुपियाः ! 'कि करेमो कि आहरेमो कि उबजेमो' कि कुर्मा, किपाइरामा, किम्रुपनयामा-किमानीय अर्थयामा 'कि आचि-झमो' किमातिष्ठामा-कस्मिन् कार्ये वर्त्तामा 'किं मे हियं इच्छियं' कि युःमाके दिवमिधम् 'भे' इति युष्माकम् 'किं मे आसगरत सयइ' किं युष्माकम् आस्यस्य स्वदते-किं भवतां सुलाय रोचते, 'तमेव पासिता' तमेव ताहरां पुरुषम् इद्वा 'अपारिया' अनार्याः 'एवं वर्यति' एवं वदन्ति 'देवे खळ अर्थ पुरिसे' देवः खल्ल अयं पुरुषः 'देवसिणाए साख अयं पुरिसे' देवस्नातकः- देवश्रेष्ठः खतु अयं पुरुषः 'वे स्वीत्रणिवजे खलु अयं पुरुषः' देवानां हि जीवनां व्यतिगमयति 'अन्ते वि य ध उरणीवंति' अन्देऽप्येनपुपजीवन्ति, अन्येऽपि बहरः एनसुरजीवर अस्याऽऽघारेण स्वकीयजीवनयात्राम् आनन्दभागितया गमयन्ति 'तमेव पासिचा आरिया वयंति' समेव इष्ट्रा आयाः पुनरेवं वदन्ति मोगाव्यासक्तमानसं ते पुरुषविशेषं यमनायाः पुण्यफल मोक्तारं मन्यन्ते । 'अभिवकंतक्त कम्मे खड अयं पुरिसे' अयं पुरुषस्तु-हाजिर हो जाते हैं और कहते हैं-हे देवों के प्यारे आज्ञा दीजिए क्या करें ? क्या लावें ? क्या अर्पण करें ? किस कार्य में लगें ! आपको क्षमा हितकर और क्या इष्ट है ? आपके मुख को क्या रुचिकर हे ?

इस प्रकार के सुख भोगने वाले पुरुष को देख कर अनार्य लोग ऐसा कहते हैं- यह पुरुष तो देव हैं दिव ही *च्या*, देवों में भी श्रेष्ठ है, यह दिव्य जीवन व्यतीत कर रहा है ! इसके सहारे दूसरे भी बहुत से लोग गुलछरे उड़ा रहे हैं-सुखपूर्वक जीवन यापन कर रहे हैं! किन्तु उसी भोगासवत पुरुष को देख कर आर्य जन इस प्रकार कहते हैं-यह पुरुष अध्यन्त ही कूर कर्म करने वाला है ! यह बड़ा ही જાય છે. અને કહે છે કે-હે દેવાના પ્યારા! આજ્ઞા આપા અમા શું કરીએ ? શું લાવીએ ? શું અપૈલ કરીએ ? શું કાર્યમાં લાગીએ ? અપને

શું હિતકર અને ઈલ્ટ છે? આપના મુખને શંગમશે ?

આવી રીતના સુખને લાેગવવા વાળા પુરૂષને એઇને અનાર્ય લાેકા એવું કહે છે --- આ પુરૂષ તા દેવ છે, દેવજ શું દિવાથી પછુ ઉત્તમ છે. આ દિવ્ય જીવન વીતાવી રહેલ છે. તેની સહાયથી બેજા પણ ઘણા લોકો મજા ઉડાવી રહ્યા છે. એટલે કે સુખી જીવન વીતાવી રહેલ છે. પરંતુ એ ભોગાસકત પુરૂષને આર્ય જ્યારે એવું કહે છે કે—આ

પુરૂષ કૂર કર્મ કરવાવાળા છે. આ ઘણા જ ધૂર્ત છે. આ પાતાની રક્ષામાં

#### समयार्थवोधिनी टीका द्वि. धु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

अभिष्ठान्तक्ररकमौ, अश्यन्तमेव कूर कर्भ करोति, 'अतिधुत्ते अद्ययायरवस्ते दाहिण गामिर नेरइए कण्हपवि वए' अतिधू रोंऽत्यात्मरक्षकः-दक्षिणगामी नैस्यिका-कुण्ण-पाक्षिकः, अर्द्वपुद्धव्यरावर्त्तनकाळाधिकः संसारो वर्त्तते स कृष्णपाक्षिकः कथवत्ते 'आगमिस्साण' आगमिष्यतिकाळे 'तुल्लहवोहियाए' दुर्लभवोधिकः 'भविस्सद्दे' मविष्यति, 'कूरकर्मणि सदैव ब्याप्टतरवाद् मविष्यस्काले कयमप्ययं न मुखभाव्द-ष्यात् तथा दुर्लभवोधिरपि भविष्यति । सुळभवोधित्वं नासादयिव्यति, अधर्मप्रय-श्रीवनात् 'इन्द्र्यपस्स' हत्येतस्य 'ठाणस्स' पूर्वोपदर्श्वितमानुष्पसु खस्यानस्य 'वेगे' एके-केचन मन्दषुद्वयः 'उदिया' उत्थिताः-मिक्षार्थं कृतप्रयत्ता अपि 'अभि-गिष्झंति' अभिगृध्यन्ति-केचिद् मन्दनुद्वयो भोक्षाय सम्रुत्थिता अपि पूर्वोक्त-स्थानमभिलवन्ति, तद्विपयकस्पृहां क्रुर्वन्दि 'वेगे अणुद्विया अभिगिड्याति' एक्ते अनुत्थिताः-गृहस्था अपि अभिगृध्यन्ति-इदं सुलस्थानमभिल्यन्ति-'वेने' एक्ते 'अभिझंब्राउला' अभिझं झान्नुलाः-तृब्णातुराः 'अभिगिज्झंति' अभिन्न-'अभिष्ठंबाठ्या' अभिन्नं झान्नुल्याः-तृब्णातुराः 'अभिगिज्झंति' अभिन्न-

धूर्त हैं ! यह अपनी रक्षा में तस्पर रहता है ! यह दक्षिण दिशा के नरक में जाकर उत्पन्न होने बाला है ! यह कृष्ण पक्षिक है अधीत अर्द्ध-पुदुगल परावर्त्तन में भी इसका जन्म-मरण का प्रवाह समाप्त होने वाला नहीं हैं ! यह दुर्लभषोधि होगा सदैव कर कृत्यों में संलग्न रहने के कारण यह अविष्यत् काल में किसी भी प्रकार सुखी होने वाला वहीं है ! इसको सरलता से सम्पक्ष्य मिलने बाला नहीं है, क्योंकि यह अधर्ममय जीवन जी रहा है !

कोई-कोई मुर्ख पुरुष ग्रह्त्यागी होकर और मोक्ष के लिए प्रयत्न-इति होकर भी पूर्वोक्त सुख स्थान की इच्छा करते हैं और कोई-कोई ग्रहस्थ भी उसको अभिडाषा करते हैं। तृष्णा से आतुर लोग इस

તત્પર રહે છે. આ દક્ષિણ દિશાના નરકમાં જઇને ઉત્પન્ન થવાવાળા છે, આ કૃષ્ણ પાક્ષિક છે, અર્થાત્ અર્ધ પુદ્રગલ પરાવર્લમાં પણ તેના જન્મ મરણના પ્રવાહ સમાપ્ત થવાવાળા નથી. આ દુલ ભ બાધી થશે. હંમેશાં કૃરકમેમાં લાગી રહેવાથી આ લવિષ્ય કાળમાં કાેઈ પણ પ્રકારથી સુખી થવાના નથી, તેને સરલતાથી સમ્યકૃત્વ મળવાનું નથી. કેમકે આ અધર્મ મય જીવન જીવી રહ્યા છે.

કાેઇ કાેઈ મૂર્ખ પુરૂષ ગુહ્યત્યાગી થઇને અને માક્ષ માટે પ્રયત્ન શીલ થઇને પણ પ્વેક્તિ સુખસ્થાનની ઇચ્છા કરે છે. અને કાેઇ કાેઇ ગૃહુસ્થ પણ તેની ઇચ્છા કરે છે. તૃષ્ણાથી આતુર લાેકા આ સુખ સ્થાનની કામના

द्यः ३३



. इयन्ति-विषयसुखानि अभिलपन्ति । एवं रसगौराम् ऋद्विगौरवं सातागौरवं षाभिखपन्ति । वस्तुतः 'एसठाणे अणारिध' एतत्-पूर्शेकं विषयोपप्छतं स्थान मनार्यम्-अश्यन्तमेगऽशोमनम् 'अकेत्रछे' अकेत्रछम्, न यत्र भगति केवलझानम् एतःस्यानासीनः द्रथमपि केवरुक्षानं न माध्नोति 'अप्रडिपुन्ने' अपतिपूर्णम्⊸आस्व-न्तिकम्रुखरहितम् 'अणेयाउप' अनैयापिकम्-न न्यायी विद्यतेऽस्मिन् स्वाने 'असंसुदे' असंशुदम्, अत्र शुचित्त्रे नास्ति प्राणातिपातादिसङ्करात् । 'असल्लगत्रणे' खग्नस्यकर्त्तनम्-कर्मरूपं ग्रह्यं नात्र कर्त्त्यते-कर्मणो निराकरणं न मंश्ति । 'असिद्धि-मग्गे' असिद्धिमार्गः-सिद्धेरविवछसुखमाध्ते मार्गभूतं नैतत् स्थानम् 'अमुत्तिमग्गे' अम्रक्तिमागैः-मसिद्दिताधेकमेमहोणमपि नाऽनेन मागैण माण्यते। 'अतिव्याणमग्गे' अनिर्वाणमार्भः-नायं निर्वाणस्य-परमसुखस्य मार्गः 'अणिज्ञाणमग्गे' अनिर्याण-मार्गः-नायं निर्याणस्य सकळकर्मणः आत्मनिःसरणस्य मार्गोऽपि । 'असव्यदक्त-ष्पहीणमग्गे' असर्देदुःखप्रहीणमार्गः-सर्वदुःखानां विनाशनन कमपि न, 'एगंतमिच्छे' एकान्तमिथ्या-एकान्ततो मिथ्याभूतं स्थानम् 'अक्षाहु' असाधु-अशोमनमिदं सुखस्थान की कामना करते हैं एवं रस कडिंद-सातागौरव चाहते हैं! किन्त बास्तव में यह स्थान अर्नाव अर्थात अधम है, केवलज्ञान से रहित है अर्थात इस विषय-विलास के स्थान में रहने वाला पुरुष कदापि केवलज्ञान प्राप्त नहीं कर सकता । यह आत्यन्तिक सुख से रहित है, न्याययुक्त नहीं है, प्राणातिपात आदि पायों के सम्पर्क के कारण अञ्चुद्ध है, कम रूप शल्प को काटने वाल। नहीं है, असिद्धि का मार्ग है अर्थात् अनन्त अविचल सुख की प्राप्ति का बिरोधी है. मुक्तिका मार्ग नहीं है निर्माण-परम झाँति का मार्ग नहीं है, निर्याण का मार्ग नहीं है, सकल दुःखों के विनादा का मार्ग नहीं है, यह एकान्त सप से मिथ्या है, अज्ञोभन है। यह प्रथम अधर्मपक्ष-पुण्डरीक प्रकरण કરે છે, અને રસ, ઋદ્ધિ સાતા ગૌરવની ઇચ્છ રાખે છે. પરંત વાસ્તવિક **રીતે આ સ્થાન અનાર્ય અર્થાત અધમ છે**. કેવળણાન વિનાનું છે. અર્થાત આ વિષય વિલાસના સ્થાનમાં રહેવાવાળા પુરૂષ ઠાઈ પણ વખતે કેવળતાન પ્રાપ્ત કરી શકતે! નથી આ આત્યંતિક સુખયી રહિત છે ન્યાય સુક્રત નથી પ્રાજ્યાતિપાત વિગેરે પાપાના સંપર્કથી અશુદ્ધ છે. કર્મ રૂપ શલ્યને ઠાપવા વાળાં નથી, અસિહિના માર્ગ રૂપ છે. અર્થાત્ અન'ત અવિચલ સુખની પ્રાપ્તિના વિરાધી છે. સુક્રિતના માર્ગ નથી, નિર્વાણુ પરમર્શાતિના માર્ગ તથી. નિર્યાણના માર્ગ નથી. સકળ દુ:ખોના વિનાશના માર્ગ નથી. આ ઝાકાન્ત

# समयाय बोधिनी टीका दि छु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

स्यानम् 'एस खत्तु' एयः खन्तु 'पढनस्स' मपमस्य 'ठाणस्स' स्थानस्य 'अधम्म-पत्रस्वस्स' अधमपक्षस्य–पुण्डरीकपकरणस्य 'तिभंगे प्रसाहिए' विमक्रो--विचार आख्यातः, सर्वया दुःखानतिकमणात्, चिदुवा एतत् स्थानं कदापि न मार्थानीयम् किन्तु∸इतो विरक्तिरेव करणीये ति मातः॥स्र०१७ः≔२३

भूच्थ्-अहावरे दोचस्स ठाणस्स धम्मपक्खस्स विभंगे एव-माहिज्जइ, इह खलु पाईणं वा पडीणं वा उदीणं वा दाहिणं वा, संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-आरिया वेगे-अणारिया वेगे उच्चागोया वेगे णीया गोया वेगे कायमंता वेगे हस्समंता वेगे सुवन्ना वेगे दुवन्ना वेगे सुरूवा वेगे हरूवा वेगे, तेसिं घ णं खेत्तवरथूणि परिग्गहियाईं भवंति, एसो आलावगो जहा पोंड-रीए तहा णेयव्वो, तेणेव अभिलावेण जाव सब्वोवसंता सब्वत्ताए परिनिब्बुडे त्ति वेमि। एस ठाणे आरिप केवले जाव सब्बदुक्खप्पद्दीणमग्गे एगंतसम्मे साहु, दोचस्स ठाणस्स धम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए ॥सू० १८॥३३॥

छाया----अथाऽपरो द्वितीयस्य स्थानस्य धर्मपक्षस्य विभझः एव माख्यायते, इइ खल्छ प्राच्यां वा प्रतीच्यां वा उदीच्यां वा दक्षिणस्यां वा सन्स्येकतये मनुष्या मदन्ति, तद्यया--आर्यां एके--अनार्यां एके--उच्चगोत्रा एके नीवगोत्रा एके-कायदन्त एके-इस्तवन्त एके-खुवर्णा एके-दुर्वर्णा एके सुरूपा एके-कायदन्त एके-इस्तवन्त एके -खुवर्णा एके-दुर्वर्णा एके सुरूपा एके-तेयां च खल्छ क्षेत्रवास्तुनि परिष्टकीतानि मवन्ति, एव आछापको यया पौण्डरीके तथा नेतव्याः, तेनैवामिछापेन यावत् सर्वोपत्रान्ताः सर्वात्म्विया परिनिर्हं चा इति बद्दीमि । एतत् स्यानमार्यं केवलं यावत् सर्वेदुःखप्रदीणमार्गम् एकान्तसम्यक् साधु, द्वितीयस्य स्थानस्य धर्मपक्षस्य विमङ्ग-प्रवमाख्यातः ॥पू०१८=३३॥

## का विचार कहा गया है। ज्ञानी पुरुष को इस स्थान की कदापि इच्छा करनी नहीं चाहिए किन्तु इससे विरक्ति ही करनी चाहिए ॥१७॥

રૂપથી મિથ્યા છે. અશાેબન છે. આ પહેલા અધર્મ પક્ષ∽પુંડરીક પ્રકરણના વિચાર કહેલ છે. જ્ઞાની પુરૂષોએ આ થ્થાનની ઇચ્છા કાઇ ઠાળે કરવી ન જોઇએ. પરંતુ માનાથી વિરકત જ રહેલું જોઈએ. ાસ્. ૧૭૫

स्त्रकृता**इस्** 

टीका---अघर्मपक्षस्य निरूषणं कृतं सम्मति-धर्मपक्षं निरूपयितुमाह-'अहाबरे' इत्यादि । 'अहावरे' अयाऽपरः 'दोच्चस्स ठाणस्स धम्मपद्वस्स' द्वितीयस्य स्थानस्य-पुण्डरीकमकरणधर्मपक्षस्य 'दिभंगे एवमाहिज्जइ' विमङ्गः-विचारः एवं-वक्ष्यमाणमकारेण आख्यायते, 'इह खद्य पाईणं बा' माच्यां-पूर्वस्या दिशि वा 'पडीणं वा' मतीच्यां-पश्चिमायां वा 'उदीणं वा' उदीच्याम्-उत्तरदिशि वो 'दाहिणं चा' दक्षिणस्यां दिशि वा 'संतेग्ड्या मणुस्सा भर्गति' सन्त्येकतये-अनेकमकारका मनुष्या भदन्दि 'तंत्रहा' तद्यथा-'भारिया वेगे' आर्थाः सद्धमी-चरणझीबा वा एके 'अणारिया वेगे' अनार्या वा एके 'उच्चागोया वेगे' उच्च गोत्रा वा एके-उग्रवंश्याः 'णीयागोया वेगे' नीचमोन्ना वाएके-शुद्रादयः 'कायमंता वेगे इस्समंतावेगे' कायवन्तो दीर्घकाया वा एके, हस्ववन्तः-छन्जुशरारा वा एके 'सुवन्ना वेगे' सुवर्णाः-सुन्दरवर्णवन्त फके, 'दुत्रन्ना वेगे' दुर्वर्णा-कुस्सितवर्णवन्त

'अहावरे दोच्चस्स ठाणस्स' इत्यादि ।

टीकार्थ-अधर्म पक्ष का निरूपण किया जा चुका है अब धर्म पक्ष का निरूपण करते हैं-अब दूसरे स्थानपुण्डरीक प्रकरण के धर्म पक्ष का विचार किया जाता है-इस लोक में पूर्ध दिशा में पहिचम दिशा में उत्तर दिशा में और दक्षिण दिशा में अनेक प्रकार के मनुष्य होते हैं। वे इस प्रकार हैं-कोई आर्य अर्थात समीचीन धर्म का आचरण करने वाले और कोई अनार्य होते हैं, कोई उच्च गोत्री होते हैं कोई नीच गोत्री शुद्रा दिक होते हैं, कोई लम्बे शरीर बाले तो कोई छोटे शरीर वाले होते हैं, कोई सुवर्ण वाले तो कोई दुर्वर्ण बाले होते हैं, कोई सुन्दर रूप वाले

'बद्दावरे दोच्चरह ठाणस्स' धत्याहि

ટીકાર્થ—અધર્મ પક્ષનું નિરૂપણુ કરવામાં આવી ગશું છે, હવે ધર્મ પક્ષનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.—હવે ભીજા શ્ધાન પુંડરીક પ્રક્રરણના ધર્મ પક્ષના વિચાર કરવામાં આવે છે.

આ લાેકમાં પૂર્વ દિશામાં પશ્ચિમ દિશામાં, ઉત્તર દિશામાં, અને દક્ષિણ દિશામાં અનેક પ્રકારના મનુષ્યા હે.ય છે, તે આ પ્રપાણે છે. કાઈ આય" અર્થાત્ સમીચીન ધર્મનું આચરણ કરવાવાળા, અને કોઇ અનાય" હાય છે. કાઇ ઉચ્ચ ગાત્રવાળા હાય છે. કાઈ નીચ ગાત્રવાળા શુદ્ધાદિક હાય છે. કાઈ લાંખા શરીરવાળા હાય છે. તા કાઇ ડુંકા શરીરવાળા હાય છે. કોઈ સારા વર્ણવાળા તા કાઈ કદરૂપા હાય છે. કાઇ સંદર રૂપવાળા

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपगन्

एके 'सुरूवा वेगे दुरूवा वेगे' सुरूपा:-सुन्दराकृतयः एके, दृरूपा:-क्रुत्सिता-कृतय एके 'तेसि च णं खेत्तवत्युनि परिग्गदियाई भवंति' तेशां च खलु-भायौदीनां क्षेत्रवास्तूनि-क्षेत्रमन्द्रिराणि परिष्ट्रहीतानि मतन्ति 'पसो आलावगो जहा पौडगीप तथा गेयव्यो' एव आलापको यथा पौण्डरीके प्रण्डरीकपकरणे कथितस्तयैव तेनैव मकारेण नेतव्यः-इहादि वक्तव्यः विशेषस्तु प्रण्डरीकमकरणे । दुष्ट्रव्यः अभिलात्रेण जाव सब्दोदसंता सब्द्रचार परिनिब्बडतिवेमि' 'तेपोन्न तेनैव अभिक्रापेन मकारेण यावत सर्वोंपशान्ता सर्वेरुपायेभ्यो निट्ता स्तथा सर्वेन्द्रियविषयेभ्यो निवृत्ताः सर्वात्मतया परिनिवृत्ताः सर्वेभ्पः माणातिपातादि-\*गो निष्टचाः ते धर्मपक्षोयाः, इत्यह सुधर्नास्त्रामी ब्रतीमि-कथयामि यथा-भम-चरस्थाने, 'एम ठाणे आरिए के छि जाव सन्त्रदुक्त रहीणमग्मे पगंतसम्मे साह' एतरस्यानमार्यम्-अधिपुरुवैः सेवितम्, केवलं-केवलज्ञानमापकम्, यावत्-पतिः पूर्णे नैयायिकं संग्रुद्धं प्राणातिपातादिदोववर्जितं श्रत्यकर्त्तनम्-कर्मरूपश्वस्यस्य विनाधकम्, सिद्धिमार्गं सिद्धेः मापकम् ग्रुक्तिमार्ग-मुक्तिप्रापकम्, निर्वाणमार्गम्-और कोई कुरूप होते हैं। ये आर्य आदि मनुष्य क्षेत्र बास्तु आदि के परिग्रहवोन् होते हैं, इत्यादि आलापक जो पुण्डरीक के प्रकरण में कहा मया है, उसी प्रकार पहां भी कहछेना चाडिए ! यावत जिन्होंने अपनी सब इन्द्रियों को बज्ञीभूत करलिया है, जो सब कपायों से निवृत्त 🖡 और सब इन्द्रिपविषयों से विमुख हैं, वे धर्म पक्षीय हैं, ऐसा श्री सुधर्मा स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं। यह स्थान (धर्मपक्ष) आर्य पुरुषों हारा सेवित है, केवलज्ञान को प्राप्ति कराने वाला है, प्रतिपूर्ण है, न्याय युक्त है, प्राणातिपात आदि दोपों से रहित होने के कारण षिशुद्ध है, बाल्घों को नष्ट करने वाला अर्थात कर्मों का विनाशक सिद्धि का मार्ग है, मुक्ति का मार्ग है, निर्वाण (मोक्ष) का मार्ग है, આ આર્ય વિગેરે મનુષ્યે ક્ષેત્ર, વાસ્તુ ખને ઠાઇ કુરપ હેાય Ð. વિગેરેના પરિષહવાળા હાય છે. વિગેર આલાયકા જે પુડરીકના પ્રકરણમાં કહેત છે, એજ પ્રમુણો, અહિયાં પણ કહી લેવા જોઈએ. યાવત જેએને અ પાતાની સઘળી ઇન્દ્રિયાને વશ કરેલ છે. જે સઘળા કષાયેથી નિવૃત્ત છે. અને સઘળી ઇદ્રિયાના વિષયાથી વિસુખ દ્વાય છે. તેઓ ધર્મ પક્ષના છે. એ પ્રમાણે શ્રો સુધર્માસ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે. ગ્યા સ્થાન (ધર્મપક્ષ) માર્ય પુરૂષો દ્વારાં સેવિત છે. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કર વધાવાળું છે. પ્રતિં પૂર્ણ છે. ન્યાય શુક્ત છે. પ્રાણાતિપાત વિગેરે દોષોથી રહિત હેાવાના કારણે છે. શલ્યોના નાશ કરવાવાળા અર્ધાત્ કર્મોના વિનાશક વિશંહ સિદ્ધિના માર્ગ રૂપ છે. મુક્તિના માર્ગ છે. નિવાંચ, (માક્ષ) ના માર્ગ છે.



अशेषकर्मक्षयात्मकनिर्गाणस्य साधकम्, निर्याणमार्गम्, सर्वदुःख रहीग् वार्गे~सर्व दुःखरहितमार्गम्, एकान्तमम्यक् साधु-अत्यन्तोत्तमम्-एवं मकारेण 'दोखस्स ठाणस्स धम्मपवखस्स' द्वितीयस्य स्थानस्य घर्षपक्षस्य 'विभंगे एवमाहिए' विभङ्गो विचारः एवं-पूर्वमदर्श्विकमेल आख्यातः-कथित इति ।।मू०१८=३३॥

मूच्य-अहावरे तचस्स ठाणस्स मिस्सगस्स विभंगे एवमा-हिउजइ, जे इमे भवंति आरण्गिया आवसहिया गामणियंतिया कण्हुई रहस्सिया जाव ते तओ विष्पमुच्चमाणा भुड्जो पल-मूयत्ताए तमुत्ताए पद्यायंति, एस ठाणे अणारिए अकेवले जाव असब्बटुक्खपहीणे मग्गे एगंतमिच्छे असाहू, एस खलु तच्चस्स ठाणस्स मिस्सगस्स विभंगे एवमाहिए ॥सू० १९॥३४॥

छाया-अथाऽपर स्तृतीपस्य स्थानस्प मिश्रकस्य विभङ्गः एवमाख्यायते ये इमे मवन्ति आरण्यकाः अवस्रधिकाः प्रामान्तिकाः कचिद्राइसिकाः यावत् ते ततो विभम्रुच्यमाना भूयः परुम्कत्वाय तमस्त्वाय मस्यायन्ति । एतत्स्थानम् .अनार्यम् अक्केवलं यावद् असर्वदुःखमहीणमार्गमेकान्तमिथ्या अस्।धु । एष खलु तृतीयस्य स्थानस्य मिश्रकस्व चिभङ्ग एवमाख्यातः । स्०१९=३४॥

टीका-अमांऽअमेथोर्विमङ्गी निरूपितौ सम्पति-तृतीयं मिश्रकस्थानं मद्sाँयति-'अहावरे' इत्यादि, 'अहावरे' अथापरः'तच्वस्स' तृनेयस्य 'ठाणस्स' स्या-निर्णाण (कर्म रहित होते) का मार्ग है, समस्त दुःखों का अन्त करने का मार्ग है, एकान्त सम्यक् है। इस प्रकार द्सरे स्थान अर्थात्, धर्मेयक्ष का विचार कहा गया है। १८११

'अहावरे तच्यस्स द्वाणस्स' इत्यादि ।

टीकार्थ---धर्म पक्ष और अवर्म पक्ष का विचार कहा जाचुका है। अब तीसरे मिश्रपक्ष का अर्थात् धर्माधर्म पक्ष को दिखलाते हैं--तीसरे

નિયાંજી (કર્ખરહિત થવાના) ના માર્ગ રૂપ છે. સઘળા દુ:ખાેના અંત કર-વાના માર્ગ રૂપ છે. એકાન્ત સમ્યક છે. આ રીતે બીજા સ્થાન અર્થાત્ ધર્મપક્ષના વિચાર કહેવામાં આવેલ છે. ાસ્. ૧૮ાા

'अहावरे तच्चरस ठाणरस' धत्याहि

ટીકાર્થ-----ધર્મ પક્ષ અને અધર્મ પક્ષનું નિરૂપણ કરવામાં આવી ગયેલ છે. હુવે ત્રીજા મિશ્રપક્ષનાં અર્થાત્ ધર્મોધર્મ પક્ષના વિચાર ખતાવવામાં समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. म. २ कियास्थाननिरूपणम्

नस्य 'मिस्सगस्स' मिश्रकस्य 'विभंगे एवमाहिजनश' तिभङ्गः-विचार एतमाख्या-पत्ते 'जे इमे भर्वति' वे इमे भदन्ति 'मारण्णिया' आरण्यकाः-अरण्ये निदसन्त स्तापसाः 'आवसहिया' आवसयिकाः-गृहं निर्माय तत्र वसन्त स्तापसममृतयः । 'गामणियंतिया' प्रामान्तिकाः-प्रामसमीपे निवासचीलाः 'कण्डुईरहस्तिया' वरचि-दाहसिकाः-साम्रुट्रिकादिद्वारा रहस्यवार्चांकर्चारः 'जाव' यावत्-ते अनायां विम-विषद्माः काळ्वासे काळं छत्ता अन्यतरेषु आम्रुरिकेषु किल्विषाक्षेषु उपपाचारो भवन्ति । 'ते तमो विषमुच्त्रमाणा' ते-तापसाः दृत्वा किल्विषाः-देवा भवन्ति, ते तनाऽनेकमकारकभोगान् अव्यत्तेषु आम्रुरिकेषु किल्विषाः-देवा भवन्ति, ते तनाऽनेकमकारकभोगान् अव्यत्ता 'तओ' ततो देवलोकाद् विममुच्यमानाः-च्युताः सन्तः 'सुज्नो' भूपः 'एल्टमूयत्ताए' एल्डमूकत्त्वाय-स्वामाविकमूकमव-नाग 'तम्रुचाए' तनस्त्वाय-जन्माःधस्ताय 'पत्त्वार्यदि' मत्त्यायान्ति-मनुष्यक्ठोके आगच्छन्ति 'एसठाणे अणाहिए' एतत्स्थानमनार्यम्-आर्थपुरुषैरसेविउस्थानम् 'अकेवल्ठे' अकेवल्रम्-नैतत्स्थानं केवल्डानसम्रुत्तादकम् 'नाव' यावत् 'असब्वदु-वखपदोणमग्गे' असर्वदुःखपदीणमार्गः, न यत्र सर्वदुःखानां क्षयो मवति । 'एगंत-

स्थान-मिश्रपक्ष का विचार इस प्रकार है-

ये जो अरण्य में निवास करने बाले तापस हैं, जो घर बनाकर उसमें रहने वाले तापस आदि हैं, जो ग्राम के समीप वसने बाले तापस हैं, जो सामुद्रिक आदि धारा रहस्य मय वाते करनेवाले हैं अर्थात गुस वार्सालाप किया करते हैं वे गलन मार्ग को अंगीकार किये हुए हैं। वे मृत्यु का अवसर आने पर मरण को प्राप्त होकर किल्विषी देवों में उत्पन्न होते हैं। ऐसे तापस जब किल्विषी देव पर्याय से च्युन होते हैं तो गुंगे के रूप में उत्पन्न होते हैं, जन्मान्ध होते हैं। यह स्थान भी आर्थ पुरुषों बारा सेवित नहीं है, केवलज्ञान का जनक नहीं है यावत्

આવે છે-ત્રીજા સ્થાન-એટલે કે મિશ્ર પક્ષને લિચાર આ પ્રમાણે કહેલ છે. -જેએ આ જંગલમાં વસનારા તાપસા છે, જેએ ગામની નજીક વસનારા તાપસા છે જેએ ઘર બનાવીને વસનારા તાપસા છે. જેએ સામુદ્રિક લક્ષણે લિગેરે ડારા રહસ્ય યુક્ત વાતે કરવાવાળા છે, અર્થાત્ ગુપ્ત વાર્તાલાપ કર્ય કરે છે. તેએ અરાબ માર્ગનું અવલમ્બન કરેલ છે. તેએ મૃત્યુને અવસર આવે ત્યારે મરણ પામીને કિલ્બિધીદેવ પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એવા તાપસા જ્યારે કિલ્બિધીદેવ પર્યાયથી વ્યુત થાય છે, ત્યારે ગુંગાના રૂપથી ઉત્પત્ન થાય છે. જન્માંધ થાય છે, આ સ્થાન આર્ય પુરૂષો દ્વારા સેવવાને



स् त्रकृता**न्नस्त्रे** 

मिछछे' एकान्तमिथ्या 'असाहु' असाधु-अशोमनम् 'एम खलु तचस्त ठाणस्त 'विस्तगस्त' एप खलु त्रुरोयस्य स्थानस्य मिश्रक्तस्य 'विभेगे एव माहिए' विमझः --विचार एवपाखगतः, अत्राऽपि धर्मस्याऽस्यत्वात्-अधर्मस्य च बहुत्वात् चिवेकवत्ता त्याग एव करणीय इति । सू० १९=३४॥

स्वम्-अहावरे पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्स विभंगे म्बमाहिज्जइ, इह खलु पाईणं वा ४ संतेगइया मणुस्सा भवंति 'गिहृत्था महिच्छा महारंभा महापरिग्गहा अधम्मिया अधम्मा-णुया अधम्मिद्दा अधम्मक्खाई अधम्मपायजीविणो अधम्म-पल्लोई अधम्मपलज्ज्जणा अधम्मसीलसमुदायारा अधम्मेणं चेव वित्तिं कप्पेमाणा विहरांति । हण छिंद भिंद विगत्तगा लोहिय-पाणा चंडा रुद्दा खुदा साहस्सिया उक्कुंचणवंचणमायाणिय-डिकूडकवडसाइसंपओगबहुला दुस्सीला दुव्वया दुप्रडियाणंदा असाहू सव्याओ पाणाइवायाओ अप्पडिविरया जावज्जीवाय जाव सव्वाओ परिग्गहाओ अप्पडिविरया जावज्जीवाय सव्वाओ

्रस स्थान के सेवन से समस्त दुःखों का अभ्य नहीं हो। सकया। यह एकान्स मिथ्या है, अञ्चोभन है।

्यह तीसरे मिश्रपक्ष का विचार कहा गया है। यह तीसरा पक्ष मधम अधर्मपक्ष के समान समग्र रीतिसे पापमय नहीं है, दूसरे धर्म पक्ष के समान एकान्त धर्ममय भी नहीं है। इसमें थोड़ा धर्म और बहुत अधर्म है, अतपव इसे मिश्रपक्ष कहा है। विवेकवान पुरुष को इस पक्ष का भी त्याग कर देना चाहिए ॥१९॥

ચેાગ્ય નથી. કેવળગ્રાન જનક નથી. યાવત્ આ રચાનના સેવનથી સઘળા દુઃખાેના અ'ત થઇ શકતાે નથી. તે એકાન્ત મિથ્યા અને અશાભન છે.

આ ત્રીજા મિશ્ર પક્ષના વિચાર કહેવામાં આવેલ છે. આ ત્રીજા પક્ષ પહેલા અધર્મ પક્ષની માધ્ક પૂરે પૂરો પાપમય નથી, બીજા ધર્મ પક્ષની જેમ એકાન્ત ધર્મમય પછુ નથી, આમાં થાેડા ધર્મ અને ઘણુાખરો અધર્મ છે. તેથી જ આને મિશ્ર પક્ષ કેહેલ છે. વિવેકી પુરૂષે આ પક્ષના પછુ ત્યાગ કરવો જોઇએ. ા૧૯ના

## ससयार्थवोधिनी ढीका दि. यु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

कोहाओ जाव मिच्छादंसणसल्लाओ अप्पडिविरया, सक्वाओ ण्हाणुम्मदणवण्णगगंधविलेवणसद्दफरिस्रसरूवगंध्मल्लालंका-राओ अप्पडिविरया जावज्जीवाए। सथ्वाओ सगडरहजाणु-जुग्गगिहिर्लाथहिलसंदमाणिया सयणासणजाणवाहणभोगभोय-णपवित्थरविहीओ अप्पडिचिरिया जावज्जीवाए। सब्वाओ कय-विकञ मासन्द्रमासरूवग संववहाराओ अप्पडित्रिरया जावज्जीवाए। सन्नओ हिरण्ण सुवण्ण ध्वधण्णमणिमोत्तियसंखसिलप्पवालाओ अप्पडिविरया जावजीवाप सवाओ कूडतुलकूडमाणाओ अप्पडि-विरया जाव्डजीवाए सब्वाओ आरंभसमारंभाओ अप्पडिविरया जावडजीवाओ सब्वाओ करणकारावणाओ अप्पडिविरया जाव-ज्जीवाए सच्वाओ पयणपयावणओ अप्पडिविरया जावजीवाए सञ्वाओ कुट्रणपिटणतज्जगताडणवह्रबंधणपरिकिलेसाओं अप्प-डिविरया जावब्जीवाए, जे जावण्णे तहप्यगारा सावजा अवो-हिया कम्मंता परपाणपरियावणकरा जे अणारिएहि कज्जंति तओ अप्पडिविरया जावजीवाए। से जहाणामए केइपुरिसे कलममसूरतिलमुग्गामासनिष्फावक्कलस्थआलिसंदग् पलिमंथ-ं गमाइएहि अयंते कूरे मिच्छादंडं पउंजंति, एवमेव तहप्पगारे तित्तिरवट्टगलावगकवोयक विंजलमियमहिसवराह-परिसजाप गाहगोहकुम्मसिरिसिवमाइएहि अयंते क्रे मिच्छादंडं पउंजंसि, जावि य से बाहिरिया परिसा भवइ, तं जहा-दासेइ वा पेसेइ वा भयएइ वा भाइल्लेइ वा कम्मकरएइ वा भोगपुरिसेइ वा तेसि पि य णं अन्नयरंसि वा अहा लहुगंसि अवराहंसि स्यमेव EO 38

#### स्त्रकृता**ज्ञस्ते**ः

गरुयं दंड निवत्तेइ, तं जहा-इमं दंडेह इमं मुंडेह इमं तज्जेह इमं तालेह इमं अदुयवंधणं करेह इमं नियलवंधणं करेह इमं हबि्र्वधणं करेह इमं चारगबंधणं करेह इमं नियलजुयलं संको-षियं मोडियं करेह इमं इत्थछिन्नयं करेह इमं पायच्छिन्नयं करेह इमें कन्नछिन्नयं करेह इमं नक ओटू सीसमुइछिन्नयं करेह इमं वेगगछहियं अंगछहियं पक्खाफोडियं करेह इमं णयणुष्पडिय करेह इमं दंसणुप्पाडियं वसणुप्पाडियं जिब्भुप्पाडियं ओलंबिषं करेह घसियं करेह घोलियं करेह सूलाइयं करेह सूलाभिन्नयं करेह खारवत्तियं करेह वज्झ∃त्तियं करेह सीहपुच्छियगं करेह वसभपुच्छियगं करेह द्वगिगदड्डयंगं कागणिमंसखावियंगं भत्त-पाणनिरुद्धगं इमं जावजीवं वहवंधणं करेह इमं अन्नयरेणं असुभेणं कुमारेणं मारेह। जा वि य से अर्टिभतरिया परिसा भवइ, तं जहा-मायाइ वा पियाइ वा भायाइ वा भगिणीइ वा भज्जाइ वा पुत्ताइ वा धूताइ वा सुण्हाइ वा, तेसिं पि य णं अन्नयरंसि अहा ऌहुगंसि अवराहंसि सयमेव गरुयं दंडं णिव-त्तेइ, सीओदगवियडांसि उच्छोलित्ता भवइ जहा मित्तदोसवत्तिष-जावः अहिए परांसि लोगंसि, ते दुक्खांति सोयांति जुरांति तिष्पंति पिद्वंति परितप्पंति ते दुवखणसोयणजूरणतिष्पणपिट्रण-परितत्पणवह्वंधणपरिकिलेसाओ अप्परिविरया भवंति। एव-मेव से इत्थिकामेहिं मुच्छिया गिद्धा गढिया अञ्झोववन्ना जाव वासाइं च्उपंचमाइं छद्दसमाइं वा अप्पतरो वा भुजातरो

समयार्थवोधिनी टीका दि. श्रु. अ. २ कियास्थाननि रणम्

वा कालं भुंजित्तु भोगभोगाइं पविसुइत्ता वेरायतणाइं संचि-णित्ता बहूइं पावाइं कम्माइं उस्सन्नाइं संभारकडेण कम्मणा से जहां णामप अयगोलेइ वा सेलगोलेइ वा उदगंसि वा पक्खित्ते समाणे उदगतलमइव्हत्ता अहे घरणितलपइटाणे भवट्ट, एवमेव तहप्पगारे पुरिसजाए वज्जबहुले घ्तबहुले पंकबहुले वेरवहुले अप्पतियबहुले दंभबहुले णियडिवहुले साइबहुले अयसबहुले उस्सन्नतसपाणघाई कालमासे कालं किचा घरणितलमइवट्टता अहे णरगतलपइट्टाणे भवट्ट ॥सू० २०॥३४॥

छाया---अवाऽगरःमधनस्य दिधानस्य अश्रमेगक्षस्य विभन्नः एवमारत्यायते । इह सद्ध पाच्यां या ४, सन्त्येकतये मणुष्या भवन्ति-युरस्थाः महेच्छा महारम्माः महापरिग्रहाः अधार्मिकाः अधर्माऽनुगाः अधर्मिष्ठाः अधर्मस्व्यायिनः अधर्ममाय-जीविनः अधर्मेवलोकिनः अधर्मेवरञ्जसः अधर्मश्रीडतपुराचाराः अधर्मेण चैव वृत्ति करमयन्तो विहरन्ति । जहि छिन्धि, मिन्धि, विकर्त्तकाः लोहितपाणयः चण्डाः साइसिकाः उष्कुअनवअन्मायानिकृतिक्रुटकपटसातिसं१योग-रौद्राः क्षद्राः बहुलाः दुःशीलाः दुर्वताः दुःमत्यानन्दाः असाधवः सर्वेस्मात् माणाविषातात् अपविविरताः यावज्जीवनं यावत् सर्वस्मात् परिष्रदादमतिविरताः यावज्जीवनम् । सर्वरमात् कोषाद् यावद् मिध्यादर्शनञ्चल्यादमतिविरताः, सर्वस्मात् स्नानोत्मर्दन-वर्णकगन्धविष्ठेषनस्रब्दस्पसेरसरूपगन्धमास्थालद्धारादप्रतिविरताः यावज्जीवनम् । सर्वस्मात् ज्ञकटरथयानयुग्पगिल्छिथिल्बिस्पन्दमानिका अपनासनयानवाइनमोग्य-भोजनपविस्तरविधितः अपतिविरताः यावज्ञी स्तम् । सर्वतः कथविकयमाषार्धभाष-रूपक्संव्यवहारादमतिविरताः यात्रजीवनम्, सर्वेस्माद् हिरण्यस्रवर्णभनधान्यमणि-मौक्ति कव्द शीलामवाळादपतिविरसा यावज्जीवनम् । सर्वस्मात् कूटतुलकूटप्रानात् अवश्विविरताः यावजीयनम्, सर्वस्मात् आरम्भसमारम्मादमतिरिताः यात्रज्जीवनम् । सर्वस्मात् करणकारणतः अपतिविरताः यावञ्जीवनम् । सर्वतः पचनपाचनतः अपति-विरताःचा रुजीवनम्। सर्वतः कुटनपिटनतर्जनताडननधवन्धनपरि<del>क्छेशा</del>द्वप्रतिषिरताः यावज्जीवनम् । येचाऽन्ये तथापकाराः सावद्या अवोधिकाः कर्मसमारम्भाः यर-माणपरितापनकराः ये अनुयिः क्रियन्ते ततोऽमतिविस्ताः यावज्जीवनम् । तद् अधा-

રદ્ય



# स्**त्रकृताङ्गस्**त्रे

नाम केचित् पुरुषाः कल्जनमसुरतिल्मुद्रमापनिष्पात्कलत्थालिसन्दकपरिमन्यादिकेषु अत्यन्तं क्रुपाः मिथ्यादण्डं वयुक्तते एतमेव त्या वकाराः पुरुकाताः तित्तिर वर्त्त-कलावककपोतकपिञ्चलमृगमदिपवराइग्राइगोधाकुर्मसरिस्यादिकेषु अस्यन्तं कृराः मिथ्यादण्डं मयुज्जन्ति याऽपि च तेषां नाह्या परिषद् भरति तद्यथा--दासो चा प्रेज्यो वा धतको वा मानिको वा कर्मकरो वा सोगपुरुरो वा तेपाञ्च च खलु अन्यतर-स्मिन् यथालघुके ऽष्यपरार्थ स्वयमेव गुरुकं दर्ण्ड निर्वर्त्त गन्ति तथथा-इमं दण्डयत, हमं मुण्डयत, इमं तर्जयत, हमं ताडयत, इमं पृष्ठवन्धनं क्रुरुत, निगडवन्धनं क्रहत, इम हाडी बन्धनं क्रहत, इमं चारबन्धनं क्रहत, इमें निगडयुगठतं कोचित्र-मोटितं कुरुत, इमं इस्तच्छिन्नकं कुरुत, इमं पादच्छिन्नकं कुरुत, इमं कंपेव्छिन्नकं क्ररुत. इमं नासिकौष्ठशीर्पमुखव्चित्रक क्रुरुत, इमं वेदकच्छिनकपङ्गविद्वन्नकं, पक्षस्कोटितं कुच्त, इमं नभनोत्पाटितं कुच्त, इमं दश्वनोत्पाटितं वृषगोत्पाटितं जिह बोरवाटितम् अनलम्बितं क्रुरुन धर्पितं क्रुरुत घोलितं क्रुरुन, युलार्थितं क्रुरुत, ग्रजामिलकं क्रुरुत, सारवर्तिनं कुरुत, वध्यवर्तिनं कुरुत, सिंहपुच्छि 1कं कुरुत, ब्रमपुच्छितकं कुरु।, दावाग्निदग्धःङ्गं कुरुत, काकालीनांसखादिताङ्गं भक्तवान-निरुद्धकमिमं यावण्त्रीवनं वधवन्धनं कुरुत, इममन्यतरेणाऽश्वमेत कुपारेण मारयत । याऽपि च तस्य आभ्यम्वरिकी परिषद् भवति तद्यथा-माता चा पिता बा आता वा मगिनी वा भार्था वा पुत्रा वा दुहितरो वा स्तुवा वा तेवामपि च खऌ अन्यतरस्मिन् यथा लघुकेऽप्यपराघे स्वथमेत्र गुरुकं दण्डं निर्वत्तेपन्ति झीतोदकविकटे उत्क्षेप्तारो भवन्ति ययामित्रदोषफ्रत्ययिके यावद अहिताः पर् रिमन लोके ते दुःस्टपन्ति शोचन्ति जूरयन्ति तिप्यन्ति पीड्यन्ते परितप्यन्ति, ते दुःखन जोचनजूरणतेपनपिट्ट-परिवापनचधवन्धनपरिकलेक्षेभ्योऽप्रतिविरता मवन्ति। एबमेव ते स्त्रीकामेषु मूच्छििताः गृद्धाः यथिताः अध्युपपन्नाः यावद वर्षाणि चत्रः पञ्च पहुदग्र वा अल्पतरं वा सूयस्तरं वा काळं अत्त रा मोग्यमोगान् मविद्युप वैरायतनानि सञ्चित्य बहूनि पापानि कर्माणि उत्सम्नानि सम्मारकृतेन कर्मणा तचया नाम अयोगोलको वा संख्लाेलकोवा उदके वा मझिप्पमाणः उदक-तलमतिवर्स्य अधोधरणितल्मतिष्ठानो मनति, प्यमेन तथापकारः पुरुषद्रातः पर्यायबहुकः धुतबहुकः पङ्कबहुकः वैरबहुलः अप्रत्यययहुकः दम्मबहुकः नियति बहुछः सातिबहुछः अपत्रो बहुछः उत्सन्ननमगणघाती कालगासे काछं कुत्शा भरणितलमतिवर्त्य अधो नरकतळपतिष्ठानो मवति ॥स०२०=३५॥

समयार्थबोधिनी टीका दि. श्रु. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

टीका— धर्नाऽधर्मविश्वस्थानानां वर्णनं क्रत्वा तत्तस्थाने निरसतां मनुध्याणां वर्णनमारम्यते-पूर्वकथितमे राषे पुनर्विश्वदयति- 'अदावरे' अथाऽ ररः 'यदमस्स ठाणस्स' मथनस्य स्थानस्य 'अधम्त्रयव्यवस्स' अधर्मपक्षस्य 'विभेगे' विभक्को विचारः 'पवमाहिङ्नइ' एवमाख्यायते 'इइ स्तु पाईगं वा' १ माच्यां वा पतीच्यां वा उदीच्यां वा दक्षिणस्यां वा ४ 'संतेगइया मणुस्सा मत्तति' सन्त्येक्तवये-अनेक-भकारका मनुध्या मवन्ति, तद्यया-पाच्यादि दिशासु विविधनकारका मनुध्या वसन्ती ति दर्शयति- 'गिहत्त्या' एत्रस्याः-पुत्रादिभिः सह यहे नित्रसन्तः 'महिच्छा' महेच्छाः-महती इच्छा विद्यते येथां ते महेच्छाः, 'महारंभा' महान् आरम्भो येषां ते तया 'महापरिग्गहा' महान् परिग्रहो येषां ते महापरिग्रहाः 'अधम्निया' अधा-र्मिकाः-अधर्ममेवेश्वर्डवरन्तः 'अधम्माणुया' अधर्माऽ त्रुगाः-अधर्मसनुगच्छन्ति ये ते उपार्टनुगाः- 'अधम्महा' अर्थाम्स्येश्वर्या-अर्थप्रे व स्वाभिमतमान्वर्यात्वाः 'आधम्यत्वर्वाई' अधर्मछ्यायिनः-अधर्मस्येश्व मरूपकाः-च्वौकारकाः 'अधम्मयाय

'अहावरे पढमस्स ठाणस्त' इत्पादि ।

टीकार्थ-----भर्म पक्ष, अधर्मपक्ष और मिश्र पक्ष का वर्णन किया जा चुका है । अब इन तीनों पक्षों में रहने वाले मनुष्यों का वर्णन करते द्वुए प्रधम अधर्मपक्ष में स्थित मनुष्यों का वर्णन करते हैं ।

अधर्मपक्ष में स्थित मनुष्यों का विचार इस प्रकार है - इस होक में पूर्व आदि दिशाओं में चिविध प्रकार के मनुष्य होते हैं जो पुत्र-कटत्र आदि के साथ ग्रह जीवन व्यतीत करते हैं-ग्रहस्थ होते हैं। कटत्र आदि के साथ ग्रह जीवन व्यतीत करते हैं-ग्रहस्थ होते हैं। महान् इच्छाओं वाछे, महादंभी और महागरिप्रहवान् होते हैं। अधर्म से ही अपने अभीष्ट सिद्धि समझने वाछे और अधर्म का ही आचरण करने वाछे, अधर्मका ही अनुगमन करने चाछे,

' 'अहावरे पढमस्स ठाणस्स' धत्याहि

ટીકાર્થ— ધર્મ પક્ષ, અધર્મ પક્ષ, અને મિશ્ર પક્ષનું વર્ણુન કરવામાં અહી ગશું છે. હવે આ ત્રણુ પદ્માને આશ્રય લેતારા માણુસાતું વર્ણુન કરતા થકા પહેલાં અધર્મ પક્ષમાં રહેલા માણુસાતું વર્ણુન કરવામાં આવે છે. અધર્મ પક્ષ ના આશ્રય લેનાર માણુસાનું વર્ણુન કરવામાં આવે છે. આ લાકમાં પૂર્વ વિગેરે દિશાએામાં અનેક પ્રકારના મતુબ્યા હાય છે. જેઓ પુત્ર, સી વિગેરેની સાથે ગૃહ જીવન વીતાવે છે.–અર્થાત્ ગૃહસ્થ હાય છે. જેઓ પુત્ર, સી વિગેરેની સાથે ગૃહ જીવન વીતાવે છે.–અર્થાત્ ગૃહસ્થ હાય છે. જેઓ દ્રાય છે, તેઓ અધર્મતું જ આચરણ કરવાવાળા અને મહા પરિશ્વહવાળા દ્રાય છે, તેઓ અધર્મતું જ આચરણ કરવાવાળા અધર્મતું જ અનુઝમન કરવાવાળા, અધર્મથી જ પાતાના અભીબ્ટની સિદ્ધિ સમજવા વાળા, અને

जीविणो' अर्धमेपायजीविनः-अर्थम-हिंसादिकं पुरस्कृत् ।।ऽऽजीभिकां कुर्वन्तः 'अधम्मपळोई' अधर्मवलोक्सिः-अधर्ममेद महर्षेग पश्यन्तः 'अधम्मपलज्जणा' अध-मेंपरछनाः-अपर्मेणैव तृष्यन्तः अन्यानपि तोषयन्तः 'अधम्मसीछन्मुद्रायारा' अधर्मशीलसम्रादचारः-स्व गारत आचरणतथ ऽधर्म रन्तः 'अधरमेण च वित्ति कर्षे. माणा' अधेमेंण चैर ष्टत्तिम-अ/भीविकां कल्यपन्तः-क्वर्वन्तः 'निहरंति' विद्रन्तिक विचरन्ति । ये प्रख्याः सर्वदा एवमेव समाझापयन्ति परिवारान्सृत्यांश्च 'इण छिंद सिद' जहि यण्टयादिना, छिन्धि-खङ्गादिना, भिन्धि-मल्डादिना, 'विगत्तगा' विकर्चकाश्च ये प्राण्यङ्गकर वरणादीनामु 'कांडियपाणी' लोहितपाणयः-माणिनां-रक्तेन-रुधिरेण लोहितौ पाणी येंगां ते लोहितपाणयः, 'चंडा रुद्दा खुदा' चण्डाः-अतिकोधयुक्ताः, रौट्राः-भयानद्याः, श्वद्राः-नीचस्व मादकाक्ष 'शहस्मिया' साहसिकाः-असमीक्ष्य पापकारिणः 'उक्तूं वणवेचणमायाणियडिकूडकवडसाइ-संपओगवहरू।' उरकुश्चनवश्चनमायानिकृतिकृटकपटसातिसंपयोगवहुज्ञाः-तत्रो-रकुञ्चनं-शुव्धद्यारोपणार्थं प्राणिनापृध्वेक्षेपणम्, वञ्चनं-परमतारणम्, भाषा-अधर्म से ही अमीष्ट सिद्धि समझने वाले और अधर्म का ही श्रनिपादन करने चाडे होते हैं। उनका जीवन प्रायः अधर्म पर ही स्थित होता है। अधर्म ही उन्हें दिखाई देता है। अधर्म से ही दे संतुष्ट होते हैं और इसरों को संतुष्ट करते हैं। स्वभाव से और व्यव-हार से अधर्मनिष्ठ ही होते हैं वे अधर्म से ही अपनी आजीविका करते हैं। अपने परिवार वालों और अत्यों को सदा ऐसी ही आज्ञा देते हैं क-मारो. छेदन करो, भेदन करो। प्राणियों के त्राथ पग आदि अव-गवों को कार डालते हैं। उनके हाथ रक्त से रंगे रहते हैं। वे अध्य न्त कोघशील, निर्दय दुष्ट स्वभाव और क्षद्र होते हैं। विना विचारे काम करते हैं। प्राणी को ऊार उछाल कर शुल पर झेलते हैं, दूसरों

અધર્મનું જ પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાય છે. તેએાનું છવન પ્રાય: અધર્મ-મય જ અવલંબે છે. અધર્મ જ તેઓને દેખવામાં આવે છે. અધર્મથી જ તેઓ સંતાષ પામે છે. અને બીજાઓને સંતાષ પમાડે છે. કરવાવથી અને વ્યવહારથી અધર્મનિષ્ઠ જ હાય છે. તેઓ અધર્મથી જ પોતાની માછવિઠા ચલાવે છે. પોતાના પરિવાર અને ભૃત્યાને સદા એવી જ આજ્ઞા આપે છે. કે-મારા છેદન કરો, લેદન કરા, તેઓ પ્રાહ્યિયાના હાય પગ વિગેર અવય-યવાને ઠાપી નાખે છે. તેઓના હાથા લાહીથી ખરડાયેલા રહે છે. તેઓ ઘણા જ કોધી નિદ'ય દુષ્ટ સ્વભાવવાળા અને ક્ષુદ્ર હલકા હાય છે. વગર વિચાર્ય કામ કરે છે. પાણાંને ઉપર ઉછાળીને શૂળ પર છલે છે, બીજાઓને કો છે.

### समयार्थवोधिमी टीका द्वि. खु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

धश्चकतु द्भिः, गृढमायाकरणं निकृतिः, भाणिनां प्रतारणाय देश्वभाषानेपथ्यविष-र्षयकरणं क≀टम्, कुटम्~कूटतोलनम् कार्षौ*र*णतुल्जायस्यादेः नामाविघ<mark>करणम्</mark>⊸ अशस्तविककरणम्, पतेमां पयोगैर्वद्रुलाः-उक्तकर्मकारकाः 'दुरसीला' दुःशीलाः-दुष्टावाराः 'दुरुग्या' दुईगाः-दुष्टानि झतानि येषां ते तथा-प्राणातियाताविक्स-रकाः 'दूरपडियाणेइ।' दुव्यत्यानग्दाः-दुःखेन मसन्नचेतसः-परपीडया छलं मन्वमानाः 'असाह्' असाधवः-कुरिसत(चरणाः 'सच्वाओ पाणाइवायाओ अप्प-डिविस्या जावञ्जीवाष्' सर्वस्मात् माणातिपातात्-जीवदिसातः अवतिविस्ताः-जी रहिसनव रापाररताः जावज्जीवनम्, 'जान सवनामो परिग्महाओ सर्वदेव अप्पडिविरया जानज्जीनाए' यावज्जीनं यावत् सर्वस्मात् परिग्रहात् अप्रतिविरताः जीवनपर्वन्तं परिग्रहं न त्यजति, 'सब्गाओ कोद्दाओं जात मिच्छादंसगसरुलाओ अप्यडिविरया' सर्वस्मात कोधाद यावदु निध्यादर्शनग्रस्याद अवतिविरताः, आयुषः समाधिपर्यन्तं मिथपादर्शनं न त्यजन्ति, 'सन्धओ ण्डाणुम्मद्दगवण्डर्मध विछेवणसहफरिसरसरूनगंधमल्डालंकाराओं अप्रडिविरया जावज्जीवाए' याव-उतीवं सर्वस्मात् स्नानोन्मर्दनवर्णकगम्धतिले पनश्रव्यस्पर्श्वरूपसगन्धमात्थ्याऽछङ्काः को उगते हैं, ठगने का ही विचार करते रहते हैं, गढ मायाचार करते हैं, भाषा वेष आदि बदल कर लोगों को घोखा देते हैं, कम-ज्यादा नापने-तौलने के लिए नाप-तोल और तराजू आदि को पलटते रहते हें । दुष्ट शील वाले होते हैं, दुष्ट बतों वाले, परपीड़ा में आनन्द मामने बाछे, असाधू-दुराचारी, जीवन के अग्तिम इवासतक हिंसा आदि पावे से निघुत्त नहीं होते यावत् जीयन पर्यन्त परिग्रह से निघुत्त नहीं होते, सब प्रकार के कोध से यावत् मिथ्यादर्शन दाल्य से अधीत् अठारही पाप स्थानों से निवृत्त नहीं होते, जीवन पर्यन्त स्नान मर्दन, वर्णक बिछेपन, दाब्द, स्पर्द्या, रूप, रस, गंध, माला, अलंकार आदि भोगोप

ડપ્રવાના વિચાર કરતા રહે છે. ગૃઢ માયાચાર કરે છે. ભાષા વેષ વિગેરે બદલીને લાેકાેને ઠગે છે. એાહું વત્તું માપવા તાેળવા માટે માપ તાેલ અને ત્રાજવા વિગેરેને કેરવતા રહે છે. દુષ્ટ સ્વભાવવાળા હાેય છે. દુષ્ટ વ્રતાવાળા, ખીજાની પીઠામાં આનંદ માનવાવાળા અસાધુ-દુરાચારી જીવનના છેલ્લા વ્યાસ સુધી હિસા વિગેરે પાપેથી છૂટતા નથી, ખધાજ પ્રકારના કોધથી યાવત્ મિથ્યાદર્શન શલ્યથી અર્થાત્ અઢારે પાપસ્થાનાથી નિવૃત્ત થતા નથી. જીંદગી પર્યંન્ત સ્તાન, મર્દન, વર્લુકવિલેપન શખ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ ગન્ધ, માળા, અલંકાર વિગેરે ભોગોપયાેગના સાધનાેના ત્યાગ કરતા નથી. શુક્ટ, રથ, યાન અર્થત્ જલ, સ્થળ અને આકાશમાં સરખા પદ્યાથી

For Private And Personal Use Only

Sey.

#### स्त्रहता**ङ्गध्**रे

राव् अपतिविरताः, निवृत्तिभावमकुर्वाणाः 'सब्वाओ सगढरहनाणनुग्गगिल्डिविश्वि सियासेदमाणिया सयणासणजागवाहणभोगभोषणपतित्थरविहीओ अपदिविरया जावज्जीवाप' सर्वस्मात् श्रुरुटरधयानयुग्पगिल्डिपिल्डिप्रियन्द्रमानिकात्तायनाऽऽसन-पाचवाहनमोग्यमोजवप्रविस्तरविधितोऽपतिधिरताः यावज्जीवनम्, तत्र व रुटरयौ प्रसिद्धौ यानम्-जङस्यचनमो गमनसाधनम्, युग्यं-पुरुपद्वथोत्सिप्तगनम्, गिल्डिः -पुरुषस्कन्धेच्य्रामाना दोलिका, थिल्डिः-कावेसरादि वाद्यपानं, शिविका पाछकी स्यन्दमानिका श्विकाविशेषः, एतेभ्य स्तव्या शपनासनयानवाहनभोग्यमोजन-मविस्तारविधिभ्यो वस्तुजातेभ्यः कदाऽपि न विद्युक्ताः, अपि तु-एतेष्वेव संसारकारयेषु यावज्जीवनमोत्तपो रा भदन्ति तेऽनार्याः, 'सच्याओ कयविष्वप्र मासद्दमासरूरगसंववदाराओ अप्यडिविरया जावज्जी राष्' सर्वस्तान्-क्रय-वित्रय मायाधनासरूरगसंववदाराओ अप्यडिविरया जावज्जी राष्' सर्वस्तान्-क्रय-वित्रय मायाधनाय-ह्रपक-(तोछा) आदि संव्यवदारादमतिविरताः यावज्जीवनम्, तथा 'सच्याओ हिरण्णसुवण्णधणधण्यामीत्तियसं वसिरुप्याखाओ अप्यडिविरया जाव-ङजीवाप', सर्वसमात् - हिरण्य-रज्ञसुवर्णधनदिषदचतुष्पदादिधान्यपणिमौक्तिक

भोगों का त्याग नहीं करते। दाकट रथ, यान अर्थात् जल, स्थल और आकाश में समान रूप से काम आने वाला साधन, युग्य-जो यान दो पुरुषों द्वारा उठाया जाता है, गिल्लि अर्थात् पुरुषों के कंत्रों द्वारा वहन करने योग्य डोली, थिल्ली अर्थात् खच्चरो आदि द्वारा वहन करने योग्य चान, घिषिका अर्थात् पालखी, स्यन्दमानिका-दिशेष प्रकार की पालखी का जीवनपर्यंत कभी स्याग नहीं करते हैं और इन्हीं संसार के कारणों में निरन्तर संलग्न रहते हैं। जीवन के अन्त पर्यन्त कय-विकय से नियृत्त नहीं होते और माषा, आधा माषा, रुपया आदि का ही व्यवहार करते रहते हैं। अन्तिम श्वास पर्यन्त वे हिरपय, स्वर्ण,

કામ આવનારા સાધન જેમકે–શુગ્ય–જે યાન–વાહન છે પુરૂષે દ્વારા ઉપાડી શકાય છે, ગિલ્લિ–ખર્થાત્ પુરૂષોના ખભે ઉપાડવા લાયક વાહન ડે.લી થિલ્લી અર્થાત ખચ્ચરા વિગેરથી વહન કરવા યાગ્ય વાહન શિબિકા–અર્થાત્ પાલખી રયન્દમાનિકા–વિશેષ પ્રકારની પાલખીના જીંદગી સુધી ત્યાગ કરતા નથી. અને આવા જ સંસારના કારણેમાં હંમેશાં લાગી રહે છે. જીવનના અંત સુધી તેઓ ક્રય, વિક્રચથી નિવૃત્ત થતા નથી, માષા અર્ધમાષા રૂપિયા વિગેરેના જ વ્યવહાર કરે છે તેઓ અંતિ વ્યાસ પર્યન્ત દિરણ્ય, સ્વર્ણુ, ધન, દ્વિપદ્વ–એ પગવાળા, ચતુષ્પદ--ચાર પગવાળા, ઘન, ધાન્ય, મણિ, મોતિ,

### समयार्थवोधिनी टीका हि. श्रु. ब. २ कियास्थाननिकपणम्

धन, द्विपद, चतुष्पद, घन घान्य, मणि, मुक्ता, इांख, झिला, प्रवास आदि बहुमुल्य वस्तुओं का त्याग नहीं करते। जीवन भर कूढे तोस और कूढे नाप से निवृत्त नहीं होते। सब प्रकार के आरंभ-समारंभ जीवन पर्यन्त करते रहते हैं। अन्तिम दम तक न स्वयं पाप कर्मों से निवृत्त होते हैं और न दूसरे को निवृत्त होने देते हैं। जीवन पर्यन्त– पचन पाचन आदि सावध कियाओं से निवृत्त नहीं होते। स्टकड़ी आदि से कूटने, हाथ आदि से पीटने, उंगली आदि से घमकाने, स्राठी आदि से ताडन करने, खड्ग आदि से वध (मारने) करने एवं रस्सी आदि से

શ ખ, શિલા, પ્રવાલ, વિગેરે ખડુ મૂલ્ય-કીમતી વસ્તુઓને ત્યાગ કરતા નથી, જ દગીપર્યન્ત ખેાટા તાેલ અને ખાેટા માખથી છુટતા નથી, ખધા પ્રકારના આરંભ સમારંભ જીવન પર્યન્ત કરતા રહે છે. છેલ્લા વ્યાસ સુધી પાતે પાપકમોથી છૂટતા નથી અને બીજાઓને છુટવા દેતા નથી. જીવન પર્યન્ત પચન-પાચન વિગેરે સાવદા ક્રિયાઓથી છૂટવા નથી. લાકડી વિગેરેથી કૂટવા હાથ વિગે રેથી પીટવા આંગળી વિગેરેથી ધમકાવવા, લાકડી વિગેરેથી માસ્વા, તલવાર વિગેરેથી વધ (મારવા) કરવા અને દારી વિગેરેથી બાંધવાથી કયારેય પણુ



'जे जावन्ते तद्दपग़ारा सावज्ञा अचोदिया कम्मेता परपाणपरियावलकरा' ये बाइन्ये तथापकाराः सावधाः अचोधिकाः कर्मसमारम्माः परमाणपरितापनकराः, पुरद्दव्यतिरिक्ता ये तेषां कर्मयोजकाः अचोधिकाः अन्येषां जीवानां परिपीक्ष् पुरद्दव्यतिरिक्ता ये तेषां कर्मयोजकाः अचोधिकाः अन्येषां जीवानां परिपीक्ष् पुरद्दव्यतिरिक्ता ये तेषां कर्मयोजकाः अचोधिकाः अन्येषां जीवानां परिपीक्ष् पुरद्दव्यतिरिक्ता ये तेषां कर्मययोजकाः अचेधिकाः अन्येषां जीवानां परिपीक्ष् सुरद्दव्यतिरिक्ता यावज्ञीवनम् –ते विविधा मद्भण्या श्वति वसन्तः, 'से जदाणाम् दिरदा अवन्ति यावज्ञीवनम् –ते विविधा मद्भण्या श्वति वसन्तः, 'से जदाणाम्प केद दुरिसे' तद्यधानाम क्रेचित्पुरुरपा-'कछममसूरतिरुद्धय्यमासनिष्फावकुक्र्य्श आक्रिसंदगपरिमंथगमाइएहिं' कल्यन-मस्रर-तिल-ग्रुत् माप-निष्पाव-कुल्स्सा-ठालिसन्दक्षरिमन्थादिकेषु-तत्र-कल्या उत्तमास्त्रण्ड्रजाः, मस्रतिलग्नद्रमाधाः-लोकमसिद्धाः निष्पाचाः-धान्यविद्येषाः 'आळिसन्दवाः-धान्यविद्येषाः, परिम न्यकाः-घान्यविद्येषाः रुखा चणका हत्पर्थः, ए नेषु-धान्यविद्येषेषु 'अयं से कूर्ग मिच्छादंडं पउन्नति' अत्यन्तं कूरा मिध्यादण्डं प्रधुद्धन्ति तत्र अत्यन्तम्-अतिश्व कृराः-धातकाः मिध्यादण्डप् –अपराधं विनेव तेषु कल्पादिषु जीवेषु अन्यया दण्डं मयुद्धनित कुर्वन्तीत्यर्थः, 'एवमेव तदप्यगारा पुरिसजाया पत्रमेव तत्रावकाराः

मांधने से कभी निष्टत नहीं होते। इनके अतिरिक्त दूसरे मणियों को परिताप पहुँचाने वाळे, सावद्य एवं अवोधि जनक जो इसी मकार के कार्य हैं, जो अनार्य पुरुषों द्वारा किये जाते हैं, उनसे भी वे निटत्त नहीं होते हैं। ऐसे मनुष्प एकान्त अधर्मस्थान के सेवी कहे गए हैं।

कोई पुष्प कलम (उत्तम जाति के चावल), मसर, तिल, मूंग, उडद, निष्पाव, कुलधी, अलिसन्दक, परिमन्धक (काला चना) आदि घान्यों के प्रति निर्दय या अयतनावान होकर निरर्धक ही दंड का प्रयोग करता है अर्थात् उनका घात (विराधना) करता है।

છૂટકારો મામતા નથી. આ શિવાય બીજા પ્રાણિયાને સ'તાપ પહેાંચાડવાવાળા સાવઘ અને અંબોધિ જનક આવા જ પ્રકારના જે કાર્યો છે, કે જેતું સેવન અનાર્ય પુરૂષા કરે છે. તેનઃથી પણુ તેઓ છૂટકારો મેળવતા નથી. એવા માણુસા નિશ્ચયથી અધર્મતું આચરજી કરવાવાળા કહેવાય છે.

કાેઈ પુરૂષ કલમ (સારી જાતના ચાેખા) મસૂર, તલ, મગ, મડક, નિષ્પાવ, કળથી, આલિસન્દક (ધાન્ચ વિશેષ) પરિમન્થક (કાળ ચણુા) વિગેરે ધાન્યા તરફ નિર્દય અર્થાત્ અયતના વાળા બનીને વિના પ્રયોજનથી જ દુંડુના ઉપયોગ કરે છે. અર્થાત્ તેમના ઘાત (વિરાધના) કરે છે.

# समयावैदीघिनो टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननि रूपणम्

प्रणितिपातकारिणोऽन्येऽपि पुरुपनाताः, 'नित्तिस्बद्धक्तचारणकवोयकर्विजल्ज्या पंगमियमहिसवारादगादगोदद्धम्मसिरिसिवमाइ९दिं' वित्तिस्वर्त्तकल्लावककपोत-कॅभिझल वातकमृगम दिपवरादग्रादगोधार्क्त म–कच्छपसरीम्ट गदिकेषु, तत्र तित्तिरादि-पश्चिं कोवेषु, तया-जुगादिपशुषु विविधमाणिषु 'अयं ते क्रूरा मिच्छादंडं पउं तेति' एषु कीवेषु ते अत्पन्तं क्रूसः मिध्यादण्डं मयुङ्गन्डि । 'जा वि य से बाहिरियां परिसा मवह' याऽपि च तैवां बाह्या परिषद्भवति, तेपामनार्थाणां योऽपि बर्खः परिसा मवह' याऽपि च तैवां बाह्या परिषद्भवति, तेपामनार्थाणां योऽपि बर्खः परिसा मवह' याऽपि च तैवां बाह्या परिषद्भवति, तेपामनार्थाणां योऽपि बर्खः परिसा मवह' याऽपि च तैवां वाह्या परिषद्भवति, तेपामनार्थाणां योऽपि बर्खः परिसा मवह' याऽपि च त्रेवां बाह्या परिषद्भवति, तेपामनार्थाणां योऽपि बर्खः परिवारः स वक्ष्यमाणरूपो भवति, 'तं जदा' तत्त्या-'दासेद्द वा' दास इति वा 'पेसेद वा' प्रेथ्य इति वा, तत्र दासो जच्चद्दनादिकर्मकरः, प्रेथ्यी ग्रामाद्ध् प्रामान्तर्र बेवयितुं योग्यः, 'भपएडवा' मृत्य इति वा-चेउनोपमोगी 'माइल्लेड् वा' मागिक इति वा-माममादाय क्षेत्रादौ कार्यकारोति वा, 'कम्मकरएद वा' कर्मकर इति वा-साधारण्येन कार्यकर्त्ता 'मागधुरिसेह वा' भागपुरुव इति वा-भोग्यवस्तूनां सम-र्पक्तः 'तेर्सि पि य णं अन्नयर्रसि वा' तेपा-मृत्यानामपि च खल्ड अन्यतरस्तिन् दा,

इसी प्रकार के हिंसाकारी और भी पुरुष होते हैं जो तीतर, बतक, लावक, कपोत, कपिंजल, मृग, महिष, शुकर, ग्राह, गोह, कूर्म, सरीखप आदि पक्षियों पशु में और जलचर आदि माणियों के प्रति अयत-नावान एवं निर्दय होकर निष्पयोजन ही दंड का प्रयोग करते हैं।

डन अनार्य अधर्मी पुरुषों की जो पाद्य परिषद्-परिवार होती है, जैसे कि-दास (जल आदि लाने का काम करने वाला गुलाम), प्रेथ्य (एक ग्राम से दूसरे ग्रान में भेजने योग्य कर्मचारी) भागिक खेती आदि में हिस्सा छेकर काम करनेवाला), कर्मचारी 'सामान्य कार्यकर्त्ता' और भोग पुरुष (भोग्य बातुएं लाकर देने वाला), इन में से किसी का कारण वदा छोटा-सा अपराध हो जानेपर वह अधर्मी

એજ પ્રમાણેના હિંસા કરનારા બીજા પણુ પુરૂષેઃ દ્વાય છે, જેએા તેતર, બંતક, કખૂતર, કર્પિજલ, મૃગ–હરલુ-લેંસ, શુકર, મધર, ધા કાચબૉ–સસ્ટ્રિપ –સર્પ વિગેર પક્ષિયેઃ પશુએઃ અને જલચર પ્રાણિયા વિંગેરે પ્રત્યે અયતનાવાન્ અને નિદંધ થઈને વિના પ્રયાજન જ દંડના ઉપયાગ કરે છે. અર્થાત્ મારે છે.

તે અનાર્ય અધર્મી પુરૂધાની જે બાહ્ય પરિવદ્ર પરિવાર દ્વાય છે, જેમ કે--દાસ (પાછ્યી વિગેરે લઃવવાનું કામ કરવાવાળા ગુલામ) બાબિક (ખેતિ વિગેરેમાં બાગ લઈ ને કામ કરવાવાળા) કમ°ચારો-(સામાન્ય રીતે કમ કર-વાર) અને ભાગ પુરૂષ (ભાગ્ય વસ્તુ લાવીને આપનારા) તેઓમાંથી કાઇના





स्त्रकृताङ्गस्त्र

'अहाल्रहुगंसि अत्रराहंसि' यथालघुकेऽपि अःराधे कारणव्याझाते सति 'सयमेव' स्रथमेव-सोऽनार्थः 'गरुयं दंडं निवत्तेइ' लघावति अपराधे न अपराषानुकूलम् અષિતુ–તતોઽષિ અધિ**ર્ક દ**ण્डં નિયच्छति ददातीश्यર્थः, कीદજ્ઞા<sub>न्</sub> दण्डान निर्वेत्तैयति तादशगकारं दर्शयति-'तं जहा' तद्यया 'इमं दंडेइ' इमं दण्डयत सर्वस्वापहरणेन, 'इमं मुंडेद' इमं मुख्यत-मुख्डनं कारयत, 'इमं तज्जेह' 'इमं तर्जेयत, तर्जनम्-अङ्गुलीनिर्देशपूर्यकं कटुरावा भर्त्सनम्, 'इमं तालेइ' इमं ताडयत-दण्डादिना चपेटादिना वा, 'इनं अद्रयवंध्रणं करेह' इमम् अन्दक-बन्धनं कुरुत, अन्यते बध्यतेऽनेन इत्यन्दकः (हथकडी) ति भाषायां तेन बन्धनं नियन्त्रणं यस्य तथाभूतं कुरुत, स्रनौ अत्रष्टभ्य पृष्टें आरोप्प बन्धवत, 'इमं निवड-बंधण करेद्द' इमं निगडवन्धन कुरुत निगडेन 'बेडीति' प्रसिद्धेन बन्धन यस्प सुया भूतं क्रुरुत-इस्तयोः यादयोस्त्वायसीं युद्ध श्रं चन्ध्रयत 'इमं हड्रिवंध्रणं करेह' इमं हाडी बन्धनं कुरुा−खोट कवन्धनं (खोडा) इति लोकप्रमिद्धं कुरुत, इमं चार-गर्वधणं करेह' इमं चारकवन्वनं क्रुहत-कराष्ट्रहे बन्धनं कुहत. यावता बन्धनेन बढोऽपि यया कथश्चित् सातिक्रष्टं चलति-स्वलति च, तादृग्रन्धनं ,चारकवन्धनम् 'इमं निपडजुगल्संकोचियमोडियं करेद' हमं निगडपुगलसङ्कोचितमोटितम् करुत, निगडस्य युगलं युग्मं तेन पूर्वं सङ्कृचितः पश्चाद् मोटितः-क्रुटलीकृतस्तया क्रुरुत पुरुष उन्हें भारी दंड देता है। अर्थात् दंड देने के∖लिए कहता है~इसे दण्डित करो-मारो, इसका मस्तक सुंढलो, इसकी तर्जना करो-इसे घमकाओ, भर्सना करो, इसे डंडे लगाओ, इसे हथकडिवां पहना दो अर्थात हाथ पीछे करके बांध दो, इस के पैरों में वेडियां डालटो. इसे हुडि (खोडे) में डालदो इसे कारागृह में बंद कर दो, अर्थांत ऐसे बन्धन में डालदो कि इसका चलना~किरना कठिन हो जाय एवं चलते-चलते गिर पडे. इसके दोनों हाथों को दो बेडियों से गांधकर मरोड दो जिससे એક નાના સરખાે કારણ વશાત્ અપરાધ થઇ જાય તા તે અધર્મી યુરૂવ તેને ભારે શિક્ષા કરે છે, તે ઠ'ડ આપવા માટે કહે છે કે-આના દ'ડ કરો,-મારો, આનું માશું સુંડાવી નાખેા. આના તિરસ્કાર ઠરેા, આને ધમકાવા, નિંદા કરા, આને દંડા લગાવા, આને હાથકડિયા પહેરાવી દા અર્થાત હાથ પાછળ બાંધી દેા. આના પગેતમાં બેડીયેા નાખેા. આને હડીમાં નાખેા: આને જેલમાં પુરી દેા, અર્થાત્ એવા બધનમાં નાખા કે આતું ચાલવું, દરવું, કઠલ, ઘઇ જાય, અને ચાલતા ચાલતા પડી જાય, આના ખંને હાથોને એ એડિયાથી બાંધીને મરડી નાખા. જેથી તેના હાથ તટી જાય. આના હાથ

ée s

# समयाधेवोधिनी टीका हि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

भूड काढयेन बढाझानि-तथा संकोचयत-ययाऽयं मग्नप्रायगात्रः स्थात् । 'इमं हत्थछित्रयं करेढ' इमं इस्त िछ त्र के कुरुत-उस्ती-करी छित्री-कर्तितौ यस्य तं-तथाविधं कुरुत, इस्तौ कर्त्तपतेल्पर्थः । 'इमं पापछित्रयं करेढ' इमं पादच्छि ककं कुरुत । 'हमं कन्नछिन्नयं करेढ' इमं कर्णच्छित्रकं कुरुत । 'हमं नक्क भोट्ट सी सम्रुह-छिलयं करेढ' इमं नासिकौष्ठ ग्रेपि मुबन्किन्नकं कुरुत । 'इमं नक्क भोट्ट सी सम्रुह-छिलयं करेढ' इमं नासिकौष्ठ ग्रेपि मुबन्किन्नकं कुरुत । नासि कार्दोन् कर्त्त पतेति यावत् 'हमं वेपणछिलयं' इमं वेदकच्छिन्नकं कुरुत । नासि कार्दोन् कर्त्त पतेति यावत् 'हमं वेपणछिलयं' इमं वेदकच्छिन्नकं कुरुत , अहं कर्तयत, 'अंगछहियं पर्वाफोडियं करेढ' अङ्ग च्छन्नकं पक्ष कोटितं कुरुत, अहं कर्तयत, 'अंगछहियं पर्वाफोडियं करेढ' अङ्ग च्छन्नकं पक्ष करेढ' इमं नयनोत्पाटितं कुरुत-अध नेत्रद्वयं तिष्टाइयत । 'हमं दसणुप्पाडियं करेढ' इमं नयनोत्पाटितं कुरुत-अध नेत्रद्वयं तिष्टाइयत । 'हमं दसणुप्पाडियं वसणुप्पाडियं जिन्छुप्पाडिियं कोर्ड-वियं करेह' इमं दशनोत्त्वाटितं द्वगणोत्पाटितं क्रिक्ति पात्रित् कुरुत, अस्य दन्तानुत्पाटवत, अस्य जिहामुग्पाटवत, अस्याण्ठ कोन्नम्रुत्यादितं कुरुत, अस्य दन्तानुत्पाटवत, अस्य जिहामुग्पाटवत, अस्याण्ठ कोन्नम्रुत्यादितं कुरुत, अस्य दन्तानुत्पाटवत, अस्य जिहामुग्पाटवत, अस्य पारितं क्रिक्रियं परितं कुरुत, 'हलाइयं करेड' ग्रनान्नितं-श्लोपरि-समारोपितं इड्व, 'स्कामिन्नयं करेह' युलाऽऽभिन्नकं कुरुत-एतस्य शरीरं श्रुरेन आ-सर्वतीमावेन विदारयत । 'खार-वत्तियं करेह' क्षारवर्त्तनं कुरुत-वाडिताक्रवणे क्षारं-लवणं क्रियत । 'खार-वत्तियं करेह' क्षारवर्त्तनं कुरुत-वाडिताक्रवणे क्षारं-लवणं क्रियत ।

हाथ टूटने लगे, इसके हाथ काट डाली पांच काट डाली, इसके कान काट डालो, इसकी नाक होठ, सिर या मुख काट लो इसकी पुरुषेत्रिय काटलो, इसके अंग काटकर कोडे मार-मार कर चमडी उघेडलो, इसकी दोनों आंखे निकाललो, इसके दांत उखाडलो, इसकी जीभ र्खीचलो, इसके अंडकोष उखाड़ डालो, इसके गछेमें रस्ती बांब कर पेड आदि से औंधे मुंह ऌटका दो, इसके झरीर को रगड़ दो−काष्ट आदि के जैसे घिस दो, दही के जैसे मथ डालो, इसे शुली पर चढा दो, शूली से वेध दो, ताड़ना से हुए उसके घावों पर नमक छिडक दो, इसे કાપી નાખેા, પગ કાપી નાખેા, આના કાન કાપી નાખેા, આવું નાક હેઠ, માર્યું, અથવર મુખ કાપી લાે, આની પુરૂષેન્દ્રિય કરપી નરંખેર આના અંગા કાપી લાે, આને ચાબુકના માર મારાે. આને મારી મારીને તેની ચામડી જી બેડો લેા, આની અન્ને આંખેહ કહાડી લેા આના દાંતેહ ઉખાડી લાે, અની જીલ ખેંચીલા, આના અંડકેલ ઉખેડી નાખા, આના ગળમાં દેહરું ભાંધીને ઝાડ પર ઉધે માથે લટકાવી દેા. આના શરીરને રગડાે અર્થાતુ લાકડાની જેમ ઘસડા, કહીંની જેમ મંચન કરે. આને શૂળીયે ચડાવી દેહ શૂળીથી વીંધી નાખા, મારવાથી થયેલા તેના ઘા ઉપર મીકુ લભરાવી દેા. આને વધસ્થાને

. 292



महती व्यथा मवेतु। 'बज्झवत्तियं करेह' वधावर्तिनं कुरुत, वध्यस्थानं नीरंशं मारयत, 'सीहपुच्छिवर्ग करेह' विद्युःछगतं सिंहपुच्छवदं कुरुा, 'वसभं-पुच्छियगं करेह' हुएभपूच्छतनं कुरुन-उपप्रस्य पुच्छेऽस्य बन्धनं कुरुत । 'दवगिन-दङ्कयंगे कागणिमतवावियंगं भतपाणनिरुद्धं करेद' दात्राग्निदग्धाई काकाळी मेसिख(दितःङ्गं-काकणी-कपर्रिका तत्तुव्यमेतन्मांसं कृत्वा काकेभ्यो दोयठाव्, भक्तपाननिरुद्धकं कुरु न-अन्नजबद्धयं निरोध गत 'इमं जावज्जीयं वहवंधयं करेह' इमें यावण्जीचें वधवस्वनं क्रहा-जीवनधर्यन्तं कारागारे स्थापयता 'इमं अन्त-यरेणं असुमेणं जनारेणं मारेद' इनमन्यवरेणाऽछभेन कुमारेण मारयत-कुस्सितं रूपेण भल्लादिभेदनळक्षणेन मारयित्वा जीवनरदितं कुरुत, एवं रूपेण इमे कूरा जी रोपमद कुर्वनित इति । पतेषां कू (पुरुषाणां व खाररिवारविषये कथितम्, सम्मति -आन्तरपरिवारविषये आह-जा वि य से अर्विभतरिया परिसा भवह' याऽपि च तरव-पूर्वपदर्शितकृराऽधवपुरुषस्य-आम्यन्तरिकी-अभ्यन्तरङ्गा परिषद्भवति, परि बारो मनतीति । 'तं जहा' तद्यथा 'मापाइ ना' मातेति ना 'पियाइ वा' पितेति बध मूमि में छे जाकर मार डालो इसे सिंह की पूंछ से बांध दों, बैल की पूंछ से बांध दो, इसके अंग आग से जला दो. इसके शरीर के मांस के कौडी जितने टूकडे कर∽करके कौवों को खिला दो. इसका खाना-पीना घंद कर दो. इसे आजीवन कारागार में घंद रक्खो. इसको किसी बुरी मौत से मारो, अर्थात् भाला आदि से बींध बींध कर इसके प्राण छे लो, इन अधार्मिक पुरुषों का अपनी बाह्य परिषद के प्रति ऐसा अतिदाय कूर व्यवहार होता है। आभ्यन्तर परिषद् के प्रति किस प्रकार का व्यवहार होता है सो अब कहते हैं---

पूर्वोक्त पापी पुरुष की अभ्यन्तर परिषद् होती है अर्थात् भीतरी परिवार होता है। वह परिवार यह है-माता, पिता, आता, भगिनी

લઈ જઈને મારી નાખે માને સિંહના પૂંછડે બાંધી દે અળદના પૂંછડે બાંધી દેા. આતું શરીર અગ્નિથી બાળી નાખે. આના શરીરના માંધના કાંડી જેવડા કઠડા કરી કરીને કાગડાઓને ખવરાવી દેા, આતું ખાતું પીતુ બંધ કરી દેા, આને જીંદગી સુધી જેલમાં પૂરી રાખેા, આને કે.ઈ ખરાબ મે.તથી મારા, અર્થાત ભાલા વિગેરથી વીંધી વીંધીને આના જીવ લઈ લા. આ અધર્મી પુરૂષા પોતાની બાદ્ય પરિષદ પ્રત્યે આવા અત્યંત કૂર ત્યંવ હાર કરતા હે.ય છે. તે હવે બતાવે છે.

પૂર્વોક્રત પાપી પુરૂષની અ.બ્ય'તર પરિષદ્ર ઢાય છે. અર્થાત્ આંતરિક વરિવાર હાય છે. તે પરિવાર આ પ્રમાણે, ઢાય છે.∽માતા, પિતા, બાંઇ,

२७९

# समुग्रार्थंबोधिनी दीका द्वि. थ्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

ध्रा जननी जनको 'भाषाइ गा' आतेति वा 'मगिणीइ वा' भगिनीति वा सर्वत्र, दा अब्दश्वार्थे-च शब्दश्व समुचयार्थकः, 'मजना हवा' मार्येति वा 'पुताह वा' पुत्रा इति वा-औरसाः क्वत्रिमाः वा 'भूवाइ वा सुण्डाइ वा' दुहितरो वा स्तुवा वा, तुत्र दुहित्राः-पुत्र्याः, स्तुना-पुत्रव्याः, इति यानत् पदर्शितः परिवाराः, सदयति-पुतद्यु द्रश्च्यकारं दर्धायति - यदा खन्छ क्राह्मपति कुप्यति तरा-स्वरुपं वा-महान्तं वाऽः पुराधम् अविगणस्य महद्दण्डमे मपच्छति, तदेव दर्शयति-'तेसि पि य थं अन्तुः सरेसि अहालहुगोसि अत्रराहसि सथमेव गरुपं दंडं पित्रचेइ' तेवां च-आअपुरुत्रि काम्यां म खापितृमभूतीनाम्-भन्यतरस्मिन् कचुकेऽपि अपराधे स्वयमेव स क्रूरकमा सन् दण्डं निर्वेर्तेयति-तेषु दण्डान् योजपति 'सीप्रोदगनियडंसि उच्छोछित्ता सदर' श्रीतोदकविकटे-उत्क्षेथ्ता भवति शिश्चिरे शीत नऌहरादौ निक्षिपति, निदाचे च ठप्ते प्यसि निक्षिपति 'जहा मित्रदोसवत्तिए जान' यया मित्रदोषप्रस्ययिके यादत मित्रदोषपत्ययिकपकरणे ये दण्डाः पद्शिता स्ठानेत दण्डान् ददातीति, एवं कुत्सिताचारमगन्नः सन् 'अहिए' अहितः, यो हि न हितो मातृवभू तीनामपि भार्था औरस या दत्तक आदि पुत्र, पुत्री, पुत्रवध् आदि। जब बह कूर पुरुष इनमें से किसी पर कुपित होता है, तब अपराध छोटा है या बुड़ा, इस घात की परवाह न कर के गुरुतर दंड ही उन्हें देता है। यही

बात सूत्रकार कहते हैं---

इस प्रकार का आचरण करनेवाला पापी पुरुष अपना भी आहित अडेन એ સગે। કે इत्तर પુત્ર, પુત્રી, પૂત્ર વધૂ, વિગેરે જ્યારે તે કૂર પુરૂષ એમના પૈકી કાેઇના પર કોધ ચુક્ત બને છે, ત્યારે તેના અપરાધ નાના હાેય કે માટા હાેય તે તરક લક્ષ્ય ન કરતાં તેને ભારે શિક્ષા જ કરે છે. હવે એજ વાત સૂત્રકાર બનાવે છે.---

તેના નાના સઘ્ણા અપગધ થાય ત્યારે પણ તેને બારે દંડ કરે છે, જેમ કે—ઠંડીની માસમમાં તેને ઠંડા પાણીમાં નાખે છે. વિગેરે તે સઘળા દંડાનું કથન અહિયાં કરવું જેઇએ. કે જે મિત્ર દ્વેષ પ્રત્યચિક ક્રિયાસ્થાનમાં ગુણુષવામાં આવેલ છે.

આવા પ્રકારતું આચરથ્યુ કરવાવાળા પાપી પુરૂષ પાતાનું પશુ અહિ્ત

₹¢0



कते-स सर्वेषामपि अहित एर झेथः, इत्थं पूतः सः 'परंसि लोगंसि' परस्मिन् कोके, इतः प्रेत्य परछोकं माप्य स्वकृतकर्मफडनहितमेव अनक्ति-बहुवब-नात्या दर्शयति-'ते तुक्संति' परछोके दुःरूप्रतिन-शारीरिक-मानसिक कष्टं माप्तुवन्ति, 'सोयंति' शोवन्ते-दैन्यमावं माप्तुवन्ति, 'तिप्र'ति' तिप्यन्ति-अश्रूणि विमोचयन्ति पिष्टंति' पोड्य-ते-द्रित्यमावं माप्तुवन्ति, 'तिप्र'ति' तिप्यन्ति-अश्रूणि विमोचयन्ति पिष्टंति' पोड्य-ते-द्रित्यमावं माप्तुवन्ति, 'तिप्र'ति' तिप्यन्ति-अश्रूणि विमोचयन्ति पिष्टंति' पोड्य-ते-द्रित्यमावं माप्तुवन्ति, 'तिप्र'ति' तिप्यन्ति-अश्रूणि विमोचयन्ति पिष्टंति' पीड्य-ते-द्रित्यमावं माप्तुवन्ति, 'ते दुक्खग-सायणज् एणतिप्रणण्टिन्परितापनव्दःवं नणपरिकिछेसाओ अप्यडिविरया मर्वति' ते दुःखनश्चोचन ज्रूरणतेपनपिट्टनगरितापनवधवन्धनादियरिकछेशेभ्योऽपतिविरता भवन्ति, तत्र-दुःखनं-दुःखोत्यादनं शोचनं श्वोकोत्पादनं, ज्रूर्ण-हुर्वजी-करणं, तेपनम्-प्रश्चित्रणोत्तादनं, पिट्टनं-म्रुत्रादिना इननं, परितापनं-सर्वतरताप-स्योत्यादनं, वधो-घातः, वन्धनं-निगडादिना एतेभ्यः परिकछेशेभ्योऽपति

करना है और दूसरों का भी। जो अपने माता-विना का भी हित नहीं करता, वह दूसरों का क्या हित करेगा ? ऐसे पुरुष जब इस भव को त्याग कर परभव में जाते हैं तो अपने कमों का अहितकर फल ही भोगते हैं। वे परलोक में दुःस्वी होते हैं, द्यारीरिक और मानसिक कष्ट भोगते हैं। दीनभाव को माप्त होते हैं, द्यारीरिक और मानसिक कष्ट भोगते हैं। दीनभाव को माप्त होते हैं, द्यारीरिक और पानसिक कष्ट भोगते हैं। दीनभाव को माप्त होते हैं, द्यारीरिक और पानसिक कारण उनका द्यरि जीर्ण हो जाता है। वे आंस् बहाते हैं, पीड़ित होते हैं, विविध प्रकार से संतप्त होते हैं-ज्वर एवं नेत्र श्रूल आदिको प्राप्त होते हैं। वे दुःख, द्योक, जूरण, तेपन (हरन) पिटन, परितापन, वध और बन्ध आदि कछेशों से निवृत्त नहीं होते हैं-उन्हें यह सब कष्ट बार-बार सुगतने पडते हैं।

કરે છે. અને બીજાઓનું પણ અહિત કરે છે, જે પાતાના માતા, પિતાનું પણ હિત કરતા નથી, તે બીજાએાનું શું હિત કરી શકે ! આવા પુરૂષે બ્યારે આ ભવના ત્યાંગ કરીને પરભવમાં જાય છે, તા પાતાના કર્માનું અહિત કળ જ ભાગવે છે. તેઓ પરલાકમાં દુઃખી થાય છે. શરીર સંબંધી અને માનસિક દુઃખ ભાગવે છે. દીનપણાને પ્રાપ્ત થાય છે. શાકના વિશેષ-પણાના કારણે તેનું શરીર શિથિલ ખની જાય છે. તેઓ આંસુ સારે છે. પીડા પામે છે, અનેક પ્રકારના સંતાયવાળા અને છે. જ્વર અને નેત્રશૂલને પ્રાપ્ત કરે છે. તેઓ દુઃખ શાક, જૂરણ, તેપન (રડવું) પિટ્ટન, પરિતાપન વધ અને બન્ધ વિગેરે કલેશાથી નિવૃત્ત થતા નથી, તેઓને આ બધા કબ્ટા વારંવાર ભોગવવા પડે છે.

#### समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. थु. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

विस्ता-अपरिम्रक्ता मनन्ति, 'एत्रमेत्र ते इत्थि हामेहि' एत्रमे । ते-प्रथ्वाऽध्रमाः-स्तीकामेषु भोग्यतिषयेषु 'मुच्छिया गिद्धा गढिया अज्झोववन्ना' मुच्छििताः~समा• सकाः, ग्रद्धाः - अस्पन्तं तद्विषयके च्छावन्तः, प्रयिताः - गृद्धिभावमुपगनाः, अध्युः पपन्ना स्तरिमन्नेव विषये लीनाः 'जाव' यागत 'वासाइं' वर्षाणि 'चउप'चमाई छद्रसमाई' चतुः पञ्च षड् दश्च वा वर्षाणि ततुः 'अप्पयरो वा भ्रुःजयरो वा' मल्यतरं षा भूयस्तरं वा 'कालं' कालम् 'भोगमोगाइ सुं जितु' मोग्यमोगान् सुक्त्वा 'वेरा-यतणाडं' वैरायतनानि हन्यमानजीवसम्रदायैः सह वरमावान् 'पविस्रात्ता' मविम्रय सम्रत्याद्य, 'बहुइ' पावाइ' कम्माई संचिणिता' बहुनि पापानि कर्मणि सावचजीव-वधेन पापकर्माणि संचित्प-एकत्रीकृत्य 'उस्सन्नाई' उत्सन्नानि-बहुलार्थबोधकोः देशीयशब्दः तेन बाहुत्येन संचित्य 'सं शारकरेण कम्मणा' सम्भारह तेन कर्मणा, तत्र सम्भारः बहुदछिकसंयोगस्तेन कृतेन सम्पादितेन कर्मणा-अधुनकर्मभारेण युक्ताः सन्तोऽधोगतिं गच्छन्ति । 'से जहाणामए' तद्यथानाम 'अयोगोलेइ वा' वयोगोळको वा−लोइशिष्डो वा 'सेलगोलेः वा' शैलगोलको वा−पर्वतखण्डो वा 'उदगंसि पविखत्ते समाणे' उदके मक्षिप्तः सन् 'उदगतकमइनइत्ता' उदकतकमति-वर्ष्य-जलं विभिध 'अहे धरणितरुपहडाणे भग्ह' अधो धरणितळमतिष्ठानो भवति,

इसी प्रकार वे अधम पुरुष स्त्री संबंधी कामभोगों में आसकत होते हैं, अस्पन्त अभिलापावान् होते हैं, गृद्ध होते हैं और तल्लीन होते हैं। वे यावत चार, पांच, छह या दश वर्षी तक अथवा इनसे भी कन या अधिक काल तक भोगों को भोग कर वैरायतनों को अधौत मारे हुए प्राणियों के साथ वैर बांध कर, विपुल पाप कमों का संचय करके, बहुन अधिक पाप एकत्र करके, अशुभ कमों के भार से युक्त होकर अधोगति में जाते हैं। जैसे लोहे का गोला या पर्वत खण्ड पानी में छोडा जाय तो वह पानी को भेद कर टेठ नीचे जल के

એજ પ્રમાણે તે અધમ પુરૂષે આ સંબ'ધી કામલેહોગમાં આસક્ત વહે છે. અત્યંત અભિલાયા વાળા હાય છે, ગૃદ્ધ હાેય છે, અને તલ્લીન દ્હાય છે. તેએન યાવત્ ચાર, પાંચ, છ અથવા દસ વર્ષો પર્યન્ત અથવા તેનાથી પણ એાછા અથવા વધારે કાળ સુધી લાેગાને લાેગવીને વેરના સ્થાનને અર્થાતુ મારેલા પ્રાણિયાની સંગ્રહ કરીને ઘણા વધારે પાયે৷ એકઠા કરીને અશુભ કર્માના ભારથી શુક્ત થઇને અધાગતિમાં જાય છે. જેમ લાખંડના ગાળા વ્યથવા પર્વતના ખંડ પાણીમાં છેહવામાં (નાખવામાં) આવે તા તે પાછ્યીને લેડીને ઠેડ નીચે પાછ્યીના તળીચે પદ્ધાંચીને ઉદ્યા રહે છે. Ho 34

વેટર

# स्त्रकृतालय्त्रे

यथाऽगोगोलको जले मसिसः सन्-जलं विभिद्य पृथि गितलपतिष्ठितं मवति, न तत उत्त्वै गच्छति, 'एवमेव तहप्थगारे पुरिसजाए' एवमेव तथामकारः-तादशः पापमारा-कान्तः धुरुषजातः पुरुषाऽधमः 'वज्जवहुल्टे' पथ्यां यबद्दुलः अवद्य रहुलः सावद्यकर्म-बहुल्हर्त्यर्थः 'धृतवहुले' धृतवहुल्टः-धुननं धृतं कर्मबलेशकरणं माणातिपातादि, तेन बहुल्हः पंकबहुले' पङ्कवहुलोऽधिकपापवान् 'वेरवहुले' वैरवहुलः-कृताधिकपापेन जीववेरबहुलः 'अप्पत्तियबहुले' अपस्ययवहुलः-मृषातारी 'दंमवहुले' दम्मवहुलः स्रम्भः-कपटस्तद्वहुन्नः 'नियडिवहुल्टः-यक्तिर्वि बहुलः-कृताधिकपापेन जीववेरबहुलः 'अप्पत्तियबहुले' अपस्ययवहुलः-मृषातारी 'दंमवहुले' दम्मवहुलः स्रमेन बहुलः 'साध्यहुले' आतिवहुन्डः-उत्कृष्टवस्तृषु अपन्न्ष्टवस्तूनि मिश्रीकृत्य तथ्विक्रेता 'अयस वहुल्टे' अपशे वहुन्डः-अक्तीत्तिवहुन्नः 'अस्सन्नतसपाणघाई' उत्सन्न मसप्राणघात्ती-उत्सन्वकट्रलं तेन द्वीन्द्रियादिजीवविनाशकः एतादद्वविधि-महारकाशुमक्तर्मकर्वा धुरुषाऽधमः 'कालमासे कालं किन्दा' काल्यनासे कालं कृत्त्वा 'भरणितलमइवइत्ता' धारणितलं रत्नमादिपधित्तीतलमतिवर्त्य-अतिकम्य 'अहे णरगतल्पहटाणे भवह' अधो नरक्तल्यविष्ठानो भवति, पूर्नोक्तपापाचरणजीलः धुरुषो मन्त्वा अतिकम्य पृयित्रीतलं सम्मनरकमधिगच्छतीति समूप्र-२०=३९॥

तल भाग में पहुंच कर ठहरता है, फिर उपर नहीं आता, इसी भकार बह अधार्मिक अभम पुरुष पाप से भारी होकर, सावय बहुल होकर, प्राणातिपात आदि की बहुलता बाला होकर, अश्पन्त पापी होकर, बैर की बहुलता बाला होकर अर्थात् जीवों के साथ अश्यधिक वेर बांच कर अस्पन्त म्हषावादी, दंभी, कपटी, अपपदावान् एवं बहुत ब्रस प्राणियों का घातक होकर मरण का अवसर आने पर काल करके मूनल को पार करके नीचे नरकतल में जाकर स्थित होता है। ताल्पर्य यह है कि पूर्वोंक्त प्रकार का पापाचरण करने वाला पुरुष जब मरता है तो पृथ्वी तल को मेद कर ठेठ नरक में जाता है। ।२०॥

અને તે પછી પાણી ઉપર આવતા નથી, એજ પ્રમાણે તે અધાર્મિક અધમ પુરૂષ પાપથી ભારે અનીને, સાવઘ કર્મથી વધારે ભારે અનીને પ્રાણાતિપાત વિગેરેના ભારથી અધિકપણાવાળા બનીને-અત્યાંત પાપી થઇને વેરના વધાર-વાવાળા થઈને અર્ધાત જીવેાની સાથે અત્યાંત વેર ખાંધીને અત્યાંત અસત્ય બાલનાર, ઠ'ભી, કપટી, અપયશવાળા, અને ઘણા વસ પ્રાણિવાના ઘાત કરવાવાળા બનીને મરણના અવસરે મરીને પૃથ્વીને પાર કરીને નીચે તરફના તળીયે જઇને રહે છે.

તાત્પર્ય અરે છે કેન્⊷પૂર્વોક્ત પ્રકારથી પાપાચરણ કરવાવાળે: પુરૂષ ⇔યારે મરે છે. ત્યારે પૃથ્વીના તળીયાને લેડીને ઠેઠ નરકમાં જાય છે. હારળા

ટીકાર્થ—અધર્મી પુરૂષ નરકમાં જાય છે. એ કહેવાઇ ચૂક્યુ' છે, પરંતુ નરકનું સ્વરૂપ ઠેવું હાેય છે રે તે હવે સ્વયકાર અતાવે છે.—

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

| समयार्थवोधिनी टीका द्वि. थ्रु. अ. २ कियास्थाननिकप | णम् |
|---------------------------------------------------|-----|
|---------------------------------------------------|-----|

मूल्म्-ते णं णरगा अंतो वटा वाहिं चउरंसा अहे खुरप्प-संठाणसंठिया णिचंधकारतमसा ववगयगहचंदसूरनक्खत्तजोइ-प्पहा मेदवसामंसरुहिरपूयपडलचिक्खिल्ललित्ताणुलेवणतला असुई वीसा परमदुव्भिगंधा कण्हा अगणिवन्नाभा कक्खडफासा दुरहियासा असुभा णरगा असुभा णरएसु वेयणाओ। णो चेव णरएसु नेरइया णिद्दायंति वा पयलायंति वा सुई वा रतिं वा धिति वा मतिं वा उवलभंते, ते णं तत्थ उजलं पगाढं विउलं कडुयं कक्कसं चंडं दुग्गं तिब्वं दुरहियासं णेरइया वेयणं पच्च-णुभवमाणा विहरांति ॥सु० २९॥३६॥

छाया—ते खलु नरकाः अन्तो त्रत्ताः बहिश्रतुरस्नाः अधः क्षुरपसंस्थानसंस्थिताः नित्यान्धकारतमसो व्यपगतप्रदचन्द्रमूर्यनक्षत्रज्योतिष्पथाः मेदोवसामांसरुधिरपूय-पटळचिक्खलळिष्तानुछेपनतलाः अधुचयो विश्राः परमदुर्गन्धाः कृष्णाः अग्नि-त्रणीमाः कर्कशस्यर्भाः दुरघिसद्दाः अधुचयो विश्राः अग्रुभाः नरकेषु वेदनाः। नो चैव नरकेषु नैरयिकाः निद्रान्ति वा पलायन्ते वा शुचि वा रति वा धृति वा मति वा उपलमन्ते । ते खलु तत्र उड्ड्व् प्रगाढां विपुलां कटुकां कर्कशां वण्डां दुर्गां तीवां दुरधिः हां नैरयिकाः वेदनां पर्यंतुभवन्तो विश्रन्ति ॥पू०२१=३६॥

टीका—पुर्वोक्तोऽधार्मिकः पुरूषो नरकं गच्छतीनि मतिपादितम्, नरकाश्च कीदृशा इति तत्स्वरूफप्रतिपादनायाऽऽइ-'ते णं णरगा' इत्यादि। 'ते णं णरगा' तें खद्ध नरकाः यान् स्वलु नरकान् ते अधार्मिकाः माप्नु रन्ति, 'णे' इति वाक्चाक्रङ्कारे 'अंतो वट्टा' अन्तो वृत्ताः-भभ्यन्तरपदेशे गोछाकाराः 'वार्दि चउरंसा' वदिवौध-भागे चतुरस्ताः चतुष्कोणाः 'अहे' अधो नीचैः 'खुरप्पसंठाणसंठिया' क्षुरपसंस्थान-संस्थिताः-श्चरसंस्थानघन्तः क्षुरधारावदतिघयेन तीक्ष्याः 'णिचंधकारतमसा'

'ते णं णरगा' इत्यादि ।

टोकार्थ-अधर्मी पुरुष नरक में जातो है, यह कहा गया है, किन्तु मरक का स्वरूप कैसा है ? इसका उत्तर देते हैं---

'ते जंजरगा' **छ**त्यरहि

**\$**2**\$** 

**RZE** 

# स्त्र इता **इस्**

नित्पान्धकारतमसः-अन्धकारेषु तमः अन्धकारतमः-अतिश्वयितं तमो यत्र ते तथा -अनवरतं निविडान्धकारबहुलाः, 'वरगयगढ्यंदस्यनव खत्त नोइप्यहा' व्यपगत-प्रदेवन्द्रसूर्यनक्षत्रज्योतिष्पयाः-यत्र -नरकेषु प्रहचन्द्रस्यंनक्षत्रादेश्वरा' व्यपगत-प्रतेषां मकाशेन रहिता नरका मवन्ति । न केवलं तत्र विशिष्टपकाशाऽमावोऽन्ध-कारमात्रं वा-भयपयोजकम् अपितु बहतोऽमेध्याः अपदार्थास्तत्र मवन्तीति दर्श-यति-तराग्यसंश्वलनाय 'मेद-जमा-मांस-रुहिर-पूय-पडल-चिक्तिल्खल्छलित्ताणु-लेक्ष्णतला' मेदो वसामांसरुधिरपूयपटलचिक्तकलित्तानुलेवनतलाः, तत्र-मेदः-षादविश्वेषः बसा चर्नीतिलोकप्रसिद्धा तथैव मांसं रुधिर-शोणितम्, पूयं-पत्रव कोणितम् एतेपां पटलं-समृहस्तस्य चिक्तललं-पचुरकर्दमस्तेन लिप्तं-युक्तम् अत्र-लेपनं तलं यत्र ते तथा, मेदो मांसाधशुचिभिर्द्रव्यैः सर्दित संयुक्ता नरकभूमयो मवन्ति 'असुई' अश्वचयः-अशुचिभूताः तीसा' तिश्राः-कथिताः-कृष्यादाकुल्

वे नरक-नारकावास भीतर गोलाकार बाछे होते हैं, बाह्य भाग में चौकोर होते हैं और तल भाग में छुरे की घार के समान तीक्ष्ण होते हैं। वहां सदैव घोर अंधकार बना छुआ रहता है। वहां ग्रह, चन्द्र, सूर्य या नक्षत्रों का प्रकाश नहीं होता।

यही नहीं कि वहां प्रकाश का अभाव एवं अंबकार ही भय का कारण हो किन्तु वहां बहुत से अद्युचि पदार्थ भी होते हैं। नरक की भूमि मेद, चर्थी, मांस, रुधिर पीप आदि के समूह से लिप्त रहती है, इन अपावन पदार्थों से वहां की चडसी बनी रहती है। वे नरक अद्युचिरूप होते हैं, सड़े-गर्छ मांस की बहुरुता बाले होते है अत्यन्त दुर्गन्घ

તે નરક—નરકાવાસ અંદર ગોળ અકારવાળું હેાય છે. બહારના ભાગમાં ચાર ખૂગાવાળું હેાય છે. અને તળીયાના ભાગમાં છરીની ધાર સરખું અત્યંત તીસ્ગ્ર હેાય છે. ત્યાં હંમેશાં ઘાર અધારૂં બન્યું રહે છે. ત્યાં ગૃહ, ચંદ્ર, સૂર્ય કે નક્ષત્રોના પ્રકાશ હાેતા નથી.

એટલું જ નહીં ત્યાં પ્રકાશના અભાવ અને અંધકાર જ ભયતું કારણ હાેય તેમજ તે શિવાય ઘણુ ખરા અશુચિ પદાર્થ પણ હાેય છે. નરકની બૂમિ મેદ, ચર્બી, માંસ, રુધિર–લાેહી પીપ, પરૂ, વિગેરેના સમૂહથી વ્યાપ્ત રહે છે. આ અપવિત્ર પદાર્થાથી ત્યાં કાદવ થઈ જાય છે. તે નરકા અશુચિ હાેય છે. સડેલા, ગળેલા, માંસના અધિકપણા વાળા હાેય છે. અત્યંત દ્રર્ગ ધવાળા समयार्थवोधिनी ठीका हि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

मांसबहुलाः, अतपत्र-'परम-दुव्मगंधा, परमदुर्गन्धाश्च ताः 'कण्दा' कृष्णवर्णो पेताः 'अगणिवन्नाभा' अग्विर्गामाः-अग्विरित्त जाजाल्पमानाः 'करलडफासा' कर्कश्वरपश्चीः-कठिनस्पर्शवन्तः, हत्यर्थः 'दुरहियासा' दुरधिसद्दाः-दु खेन सोढुं शक्याः 'अग्रद्दा णरगा' अशुमाः अशोमनाः नरकाः 'असुदा णरएस वेयणाश्रो' अधूमाः नरकेषु वेदनाः-नरकगतिषु वेदना अशुमाः 'णो चेन णरएस् ' नो चेत नरकेषु 'णिदायंति' निद्राण्ति-निद्राऽनुभवं नेत्र कुर्वन्ति, के तत्राद्द-'नरदया' नैरधिकाः-नरके यातनामनुपरन्तो जीशाः, तथा ते 'पलायंति वा' पळायन्ते-नरकान्नान्यत्र गन्तुं शक्तुदन्ति 'सुरं वा-र्रति वा-धितिं वा, मति वा उवळमंते' शुचि-पत्विश्वाम्, रति-सुखम्, धति-धैर्यम्, मति-बुद्धिम् कथमपि न लमन्ते । 'ते णं' ते खलु नारकाः 'तरथ' तत्र-नरकेषु 'उच्डवरुं' उउन्वाद्, 'सुद्र्य' कटुकाम्-पतिक्लाम् 'क्वक्ससं' कर्कश्वाम्-कठिनाम् 'चंडं' चण्डाम्-रोट्राम् 'दुरगां' दुर्गाम्-दुःखेन तरणीयाम् 'तिच्यं' तीव्वाम्-हद्रयविदारकतया खराम् 'दुर्गा' दुर्गाम्-त्राच्यान्तान्त्र निद्धां विधालां परिमाणरदितस्वात् कर्कशा-मत्यक्रदुःखननकरदात् चण्डां-मयनकां मतिमदेग्र्य्यापित्वात् 'पचणुमत्रमाणा'

युक्त होते हैं, काले वर्णवाले तथा घूम युक्त अगिन के समान आमा बाले होते हैं उन का स्पर्श कठोर होता है। वे दुस्सइ और कठोर होते हैं। वहां की वेदनाएं भी अञ्छाभ होती हैं। नारक जीव नरक में न निन्डा ले पाते हैं और न वहां से अन्पन्न जा सकते हैं। उन्हें अुति, रति या धृति मति प्राप्त नहीं होती। वहां वे उज्ज्वल (उस्कुष्ट), आस्वन्त गाढ, चिपुल, कटुक-प्रतिक्ल, कर्कश, प्रवण्ड, दुस्तर, तीब-हृदय चिदारक एवं दुस्सह यातना भाष्त करते हैं। तारपय यह है कि तीव अनुभाव की अधिकता के कारण उज्ज्वल विपुल होने के कारण चिशाल, परिमाण रहिन होने से कर्कश, प्रस्पेक अंग में दुःख

દ્વાય છે. કાળા વર્જુવાળા તથા ધુમાડાથી સુક્રત અગ્નિની જેવી કાંતિવાળા દ્વાય છે. તેના સ્પર્શ કઠાર દ્વાય છે. તેઓ દુસ્સહ અને કઠાર હાય છે. ત્યાંની વેઠનાઓ પછ્ય અશુપ્ત હાય છે. નારક જીવા નરકમાં નિદ્રા લક્ષ્ શકતા નથી. તથા ત્યાંથી બીજે જઈ શકતા નથી. તેમને શ્રુતિ, રતિ, ધૃતિ અથવા મતિ પ્રાપ્ત થતી નથી ત્યાં તેઓ ઉજવલ (ઉન્કૃબ્ટ ગાઢ, વિપુલ કટુક, પ્રતિકૃળ, કકૈશ, પ્રચન્ડ, દુસ્તર' તીલ, હુદય, વિઠારક અને દુસ્સહ યાંતના–પીડાઓ પ્રાપ્ત કરે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે – તીવ અનુભાવના અધિક પદ્યાથી ઉજવ્લ, વિપુક્ષ હાવાથી વિશાસ પરિમાણુ વિનાતું હાવાથી ઠકવા, દરેક અંગ્રેામાં રંડદ



प्रत्यनुभवन्तः 'णेरइया' नैरयिकाः नरकेषु विद्यमाना जीवाः 'विहरंति' विहरन्ति-दुःस्वमयं समयं याश्यन्ति इति ॥२१=३६॥

मुरुष-से जहा णामप रुक्खे सिया, पव्वयग्गे जाए मूळे छिन्ने अग्गे गरुए जओ णिण्णं जओ विसमं जओ दुग्गं तओ पवडइ, एवामेव तहप्पगारे पुरिसजाए गब्धाओ गब्धं जम्माओ जम्मं माराओ मारं णरगाओ णरगं दुक्खाओ दुक्खं दाहिण-गामिए णेरइए कण्हपविखए आगामिस्साणं दुल्लभबोहिष यावि भवइ, एसठाणे अणारिए अकेवले जाव अमुव्वदुक्ख-पहीणमग्गे एगंतमिच्छे असाहु पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्ख-स्स विभंगे एवमाहिए ॥सू०२२॥३७॥

छाया—तच्यथा नाम इक्षः स्यात्, पर्वताग्रे जातः म् छे छिन्नः अग्रे गुरुकः यतो निम्नं यतो थिपमं यतो दुंगे ततः भपतति पत्रमेव तयाभकारः पुरुषजातः गर्भतो गर्भे, जन्मतो जन्म, मरणतो मरणं, नरकान्नरकं दुःखाद् दुःखं दक्षिण-मामी नैरयिकः इत्र्णपाक्षिकः आगमिष्पति दुर्छं नवोधिकथाऽपि भवति । एतत्स्था-नम् अनार्यम् अकेवलं यावद पर्षदुःख महोगमार्गम् एकान्तमिथ्या अक्षाधु । मयम-स्य स्थानस्य अधर्मपक्षस्य विश्रङ्गः, एवमारत्यातः ॥स्र २२ = ३ आ।

टीका--नार्राकजीवानामधोगतिरेव भवति, नतूर्ध्वगति स्तव दृष्टाग्वं दर्शयति 'से जद्दाणामए' उद्यथा नाम 'रुक्खे' यक्षः 'सिया' स्थात स च

जनक होने से चण्ड और प्रत्येक प्रदेश में व्याप्त रहने के कारण भय-जनक होती है। नारक जीव पेसी अतिविषम वेदना को बेदते हुए समय यापन करते हैं॥२१॥

'से जहाणामए' इत्यादि।

દુઃખ જનક હેાવાથી ચચ્ડ અને દરેક પ્રદેશનાં વ્યાપ્ત રહેવાથી ભય જનક ઢાય છે. નારક જીવેા આવા પ્રકારની અત્યંત વિષમ વેઠનાતુ વેઠન કરતાં કરતાં પાતાના સમય વીતાવે છે. ારવાા

'से जहा णामए' ઇત્યાદિ ટીકાર્થ—અધર્મા જવેાની અધાગતી જ થાય છે. ઉર્ધ્વગતિ થતી

229

# समयावैदोधिनी टीका द्वि. झु. म. २ कियास्थाननिरूपणम्

'पष्ययग्गे' पर्वताग्रे-उपरितनभागे जातः-सम्रुत्पन्नः, जन्मना स्रब्धस्थितिवान, 'मूले छिन्ने अग्गे गरुए' मूछे छिन्नोऽग्रे गुरुकः, पर्वताऽग्रे समुरपन्नो हक्षो यदि मुलेन छिछते तदा यद् दिषमं स्थलं तत्रैव पतति न तु कयमपि तस्य जर्थ्व देशे गतिभेवति, तथा-पारमाराक्रास्तो गुरुतीं वो नरकेऽधोदेश एव गच्छति, नत्व-स्याऽन्यत्र कयमपि गमनं संभवति। 'जमो णिण्णं जओ विसमं जमो दुग्गं तऔ पवडइ' यतो निम्नं यतो चिपमं-समरहितम् यतो दुर्ग-कष्टदायकं तत स्तत्र मप-तति । 'प्वमेव तहप्पगारे पुरिसजाए' प्वमेन तथापकारः पुरुतजातः गुरु कर्मवान पुरुषः 'गव्माओ गव्मे' गर्भतो गर्भम् 'जम्म थो जन्मते जन्मतो जन्म 'माराओ मारं' मरणतो मरणम् 'णरगाओ णरगं' नरकाःनरकम्–पकस्मान्नरकाद् नरकान्तरम्, 'दुक्खाओ दुक्खं' दुःखतो दुःखम्-दुःखाद्दुःखान्तरम् 'दाहिणगा-मिए' दक्षिणगामी-दक्षिणरूपां दिशि गामी मवतीत्यर्थः णेरइए' नैरयिकः -नरक-गामी च भवति 'कण्डवस्तिखप' कृष्णपाक्षिकः-कृष्णानां नास्तिकानां पक्षो वर्गस्तत्र भवः-क्ररकर्मकारी, 'अागामिस्साणं' आगमिष्पति काले 'दल्लन्वोहिए यावि इस बिषय में दृष्टान्त दिखलाते हैं-जैसे कोई धृक्ष पर्वत के उपरी भाग में उत्पन्न हुआ हो और उसका मूल काट डाला जांग तो वह भारी होने के कारण नीचे किसी धिषम स्थान में गिरता है उसकी ज्र्ध्वगति नहीं होती, उसी प्रकार पाप के भार से युक्त पापी जीव नीचे नरक में ही जाता है। उसकी अन्यत्र गति नहीं होती। ऐसा पुरुष एक गर्भ से दूसरे गर्भ में जाता द्दै एक जन्म के बाद दूसरा जन्म छेता है, मरण के पश्चात् दूसरा एनः मरण करता है, बार-बार नरक में उरपन्न होता है, और दुख के पश्चात् पुनः दुःख का भागी द्योता है। यह दक्षिण दिशागामी होता है तथा कृष्ण पक्षी होता है। भविष्यत काल में उसे बोधि दुर्लभ होती है। यह स्थान अनार्थ है, નથી. આ વિષયમાં દેશન્ત બતાવવામાં આવે છે-જેમ કાેઇ વૃક્ષ પર્વતના ભાગમાં ઉત્પન્ન <mark>થયલ દ્વાય અને</mark> તેતું મૂળ કાપી નાખવામાં આવે, તાેતે ભારે હેાવાના કાર**ણે** નીચે કાેઈ વિષમ સ્થાન પર પડી જાય છે. તેની જીઠવ° ગતિ થતી નથી. એંજ પ્રમાણે, પાપના ભારથી સુક્રત પાપી છવ નીચે નશ્ક-માંજ જાય છે. તેની ગતિ ખીજે થતી નથી. આવા પુરૂષા એક ગર્ભમાંથી બીજા ગર્ભમાં જાય છે. એક જન્મ પછી બીજો જન્મ લે છે. અને મરવ પછી કરીથી મરે છે. અર્થાત્ વારવાર નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને દુ:ખની પછી કરીથી દુઃખને જ ભાગવે છે. તે દક્ષિણ દિશામાં જનારા હોય છે. તથા કુષ્ણુ પક્ષી હોય છે. બવિષ્ય ઠાળમાં તેને બેાધિ દુલઁભ થાય છે, આ

**R**66

## **स्**त्रकृतान्नस्त्रे

भवः' दुर्लभवोधिकथापि मवति, स नारकिजीवः सदा इष्णपक्षवानेव मवति-तथा भविष्परकाछे बोधिरपि दुर्लभा मवति-सम्पत्तवमाप्तिरपि दुर्लभा मवतीत्थर्थः, 'एस ठाणे' एतस्स्थानम् 'अणारि२' अनार्थम् 'अक्वेवछे जाव असव्यदुक्खपद्दीण-मग्गे' अक्वेवलपू-केवलझानरदितम् अपरिपूर्णम्-अन्पायक्रम् अशुद्धम् अश्वस्यकर्त्त-कम् असिदिमार्गम् अम्रुक्तिमार्गम् अनिर्पाणनार्गम् अन्यायक्रम् अशुद्धम् अश्वस्यकर्त्त-कम् असिदिमार्गम् अम्रुक्तिमार्गम् अनिर्पाणनार्गम् अन्यायक्रम् अशुद्धम् अश्वस्यकर्त्त-कम् असिदिमार्गम् अम्रुक्तिमार्गम् अनिर्पाणनार्गम् अन्यायक्रम् अशुद्धम् अश्वस्यकर्त्त-कम् असिदिमार्गम् अम्रुक्तिमार्गम् अनिर्पाणनार्गम् अन्त्वत्ति । 'एगंतमित्तछे' एकान्ततो मिथ्या तथा-'असाहु' असाधु-अशोभनम् 'पढनस्स' मयमस्य 'ठाणस्स' स्थानस्य 'अधम्मपक्खस्स' अधर्मग्रिस्य 'विमंगे एवमाद्दिए' विमङ्ग एवमारूपातः, अनेन मकारेण मयमस्य स्थानस्पर्भपक्षस्य निचारोऽभूदिति ॥मू०२२=३७॥

पूण्म्-अहावरे दो झरस ठाणरस धम्मपक्खरस विभंगे एव-माहिज्जइ इह खलु पाईणं वा ४ संतेगइया मणुरसा भवांते, तं जहा-अणारंमा अपरिग्गहा धम्मिया धम्माणुया धम्मिट्ठा जाव धम्मेणं चेव वित्तिं कप्पेमाणा विहरंति, सुसीला सुव्वया सुप्पडियाणंदा सुसाहू सव्वाओ पाणाइवायाओ पडिविरया जाव-जीवाए जाव जे यावन्ने तहप्पगारा सावज्जा अबोहिया कम्मंता परपाणपरियावणकरा कज्जति तओ विपडिविरया जावजीवाए। से जहाणामए अणगारा भगवंतो ईरियासमिया भासासमिया

केवल झान का जनक नहीं है, अपरिपूर्ण है, अन्याय मय है, अशुद्ध है, इाल्य को काटने वाला नहीं है, सिद्धि सुचित निर्याण एवं निर्वाण का मार्ग नहीं है, वह समस्त दुःखों के नादा का मार्ग नहीं है। वह स्थान एकान्त मिथ्या है, अद्योभन है, यह प्रथम अवर्म पक्ष का विचार हुआ ॥२२॥

સ્થાન અનાર્ય છે. કેવળ જ્ઞાનને ઉત્પન્ત કરવાવાળું નથી. અપરિપૂર્થ છે, અન્યાય મય છે. અશુદ્ધ છે શક્યને કાપવાવાળું નથી. સિદ્ધિ, સુક્રિત, નિર્યાછુ, અને નિર્વાછુના માર્ગ રૂપ નથી. તે સઘળા દુઃખાતા નારાના માર્ગ નથી. તે સ્થાન એકાન્ત મિથ્યા છે. અશાક્ષન છે. આ રીતે આ પહેલા અધર્ગ પક્ષના વિચાર થયા. ાારવા

श्त

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. क्षु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

एसणासमिया आयाणभंडमत्तणिक्खे बणासमिया ত্ৰন্ধাৰ-मणसमिया पासवणखेळसिंघाणजल्ळपडिद्वावणियासमिया । वयसमिया कायसमिया मणग्रुत्ता वयग्रत्ता कायग्रुता गुत्ता गुत्तिंदिया गुत्तवंभयारी अकोहा अमाणा अमाया अलोभा संता पसंता उवसंता परिणिब्बुडा अणासवा अग्गंधा छिन्नसोया निरुवलेवा कंसपाई व मुकतोया संखो इव णिरंजणा जीव इव अप्पडिह्यगई गगणतलंव निरालंवणा वाउरिव अपडिबद्धा सारद सलिलं व सुद्धहियया पुक्खरपत्तं व निरुवलेवा कुम्मो इव गुत्तिंदिया विहगइव विष्यमुक्ता खग्गिविसाणं व एगजाया भारंडपक्स्वीव अप्यमत्ता कुंजरोइव सोंडीरा वसभा इव जाय-त्थामा सीहो इव दुद्धरिसा मंदरो इव अप्पकंषा सागरो इव गंभीरा चंदो इव सोमलेस्सा सूरो इव दित्ततेया जचकंचणगं व जायरूवा वसुंधरा इव सब्वफासविसहा सुहुयहुयासणो विव तेयसा जलंता। णरिथ णं तेसिं भगवंताणं करथ वि पडि-बंधे भवह से पडिवंधे चउध्विहे पण्णत्ते, तं जहा-अंडएइ वा पोयएइ वा उग्गहेइ वा पगाहेइ वा जन्नं जन्नं दिसं इच्छंति तन्नं तन्नं दिसं अपडिवद्धा सुइमूया लहुमूया अप्पगंथा संजमेर्ण तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरति। तेसि णं भगवंताणं इमा एयारूवा जायामाया वित्ति होत्था, तं जहा चउत्थे भत्ते छहे भत्ते अट्रमे भत्ते दसमे भत्ते दुवालसमे भत्ते चउद्दसमे भत्ते अखमासिए भत्ते मासिए भत्ते दोमासिए तिमासिए घउम्मासिए पंचमासिए ৰ॰ ३७

#### स्वकृताइस्तो

9**4**,0

छम्मासिए अदुत्तरं च णं उत्रिखत्तचरगा णिविखत्तचरगा उक्खि-सुग्निम्बचचरगा अंतचरगा पंतचरगा छहचरगा समुदाणचरगा सुंसह्वचरगा असंसष्टचरगा तज्जायसंसटुचरगा दिहलाभिया आईटुलाभिया पुट्टलाभिया अपुटलाभिया भिक्खलाभिया अभि-क्लुलाभिया अन्नायचरगा उवनिहिया संखादत्तिया परिमित-र्षिंडवाह्या सुद्धेमणिया अंताहारा पंताहारा अरसाहारा विरसा-हारा खुहाहारा तुच्छाहारा अंतजीवी पंतजीवी आयंबिलिया पुरिमहिया निव्विगइया अमज्जमंसासिणो णो णियामरस भोई ढाणाइया पढिमाठाणाइया उक्कुडुआसणिया णेसणिज्जा वीरासणिया दंडायतिया लगंडताइणो अप्पाउडा अगत्तया अकंड्रुया अणिट्ठुहा (पतं जहोवनाइप) धुतकेसमंसुरोमनहा सन्त्रमायपहिकम्मविष्पमुका चिट्टांति । ते णं एएणं विहारेणं बिहरमाणा बहूइं वासाइं सामन्नपरियागं पाउणंति२ बहु आबाहंसि उप्पन्नांसि वा अणुप्पन्नांसि बहुह वा बह भूत्राई प्रच्चक्खंति पच्चक्खाइत्ता वहूई भत्ताई अणसणाष् छेदित्ता जस्सद्वाए कीग्इ नग्गभावे **चेर्दि**ति । अणसणाए मुंडभावे अण्हाणभावे अदंतवणगे अछत्तए अणोवाहणए भूमि-सेङ्ज्रा फलगसेज्जा कट्टसेज्जा केसलोप बंभचरेवासे परघरपवेसे **द्रद्वाब**लद्वे माणावमाणणाओ होलणाओ निंदणाओ गरिहणाओ खिंसणाओ तज्जणाओ तालणाओ उच्चावया गामकंटगा बाबीसं प्रीसहोवसरगा अहिया सिज्जांति तमहं आराहांति, तमहूं समयायेंबोधिनो ढोका द्वि. थ. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

आराहिता चरमेहिं उस्सासनिस्सासेहिं अणंतं अणुत्तरं निच्वा-धायं निरावरणं कसिणं पडिपुण्णं केवऌवरणाणदंसणं **समु**-ष्पार्डेति, समुष्पाडित्ता तओ पच्छा सिज्झांति बुज्झांति मुच्चंतिं परिणिव्वायंति सब्बदुक्खाणं अंतं करेंति । एगच्चाए पुण एगे भयतारो भवंति, अवरे पुण पुच्वकम्मावसेसेणं कालमासे कालं किञ्चा अन्नयरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा-महड्विएसु महज्जुइएसु महापरकमेसु महाजसेसु महा-बलेसु महाणुभावेसु महासोक्खेसु ते णं तत्थ देवा भवंति मह-**ड्रिया मह**ज्जुइया जाव महासोक्खा हारावेराइयवच्छा कडग<del>़-</del> तुडियथंभियभुया अंगय कुंडलमट्टगंडयलकन्नपीढधारी, विचित्र हरथाभरणा विचित्तमालामउलिमउडा कल्लाणगंधपवरवरथपरि• हिया कल्लाणगपवरमल्लाणुलेवणधरा भासुरवोंदी पलंबवण-मालधरा दि्टवेणं रूवेणं दिब्वेणं वन्नेणं दिब्वेणं गंधेणं दिव्वेणं फासेणं दिव्वेणं संघाएणं दिव्वेणं संठाणेणं दिव्वाए इड्रिए दिइवाए जुत्तीए दिव्वाए प्रभाए दिव्वाए छायाए दिटनाएँ अच्चाए दिब्वेणं तेएणं दिब्वाए लेसःए दसदिसाओ उज्जोवे माणा पभासेमाणा गइकल्लाणा ठिइकल्लाणा आगमेसिमद्वयाँ यात्रि भवंति, एस ठाणे आयरिए जाव सञ्वदुक्खपहीणमग्गे पगंतसम्मे सुसाहू । दोच्चरस ठाणरस धम्मपक्खरस विभंगे एवमाहिए ॥सू० २३॥३८॥

źęţ.

www.kobatirth.org





छाया-अथाऽवरो द्वितीयस्य स्थानस्य धर्मग्रसस्य विभन्नः, एवमाज्यायते, इइ खलु माच्यां वा ४ सन्त्ये क्रये मनुष्या भवन्ति तद्यथा-अनारम्भाः अपरिग्रहाः धार्मिकाः धर्मानुगाः धर्मिष्ठाः यावद् धर्मेण चैव वृत्ति कलायन्तो विहरन्ति, मुत्रीछाः सुवताः सुपत्यानन्दाः सुसाधवः सर्वतः माणातिपातात् मतिविरताः याव-ज्जीवनम्, पावद् यानि चःन्यैः तथाप्र ताराणि सावद्यानि अवोधिकानि कर्माणि षरमाणपरितापनकराणि क्रियन्ते ततः मतिविरताः यावजीवनम् । तद्यया-नाम वनगाराः भगवन्तः ईर्यासमिताः भाषासमिताः चपणासमिताः आदानभाण्डमात्रा-निश्नेपणासमिताः उच्चारपस्रवणखेळसिंघाणमळपतिष्ठापनासमिताः मनःसमिताः ब्बःसमिताः कायसमिताः मनोगुनाः वचौगुप्ताः कायगुप्ताः गुप्ताः गुप्तेन्द्रियाः ग्रप्तब्रह्मचर्याः अक्रोधाः अमानाः अमाधाः मालोभाः शान्ता पशान्ताः उपशान्ताः परिनिष्टत्ताः अनासवाः अपन्याः छिन्नशोकाः निरूपलेवाः कांस्यपात्रीव मुक्ततोयाः ्रश्च इव निरञ्जनाः जीव इवामतिहतगतयः गगनतल्लमिव निरवलम्बना वायुरि-वांगतिवद्धाः शारदसल्लिमित्र शुद्धहृदयाः गुष्करपत्रभित्र निरूपलेगः कूर्भ इव गुण्ते-न्द्रियाः विद्य त्व विषमुक्ताः खड्गिविधाणमिवैकजाताः भारण्डपक्षीवाषमचाः कुझर-हव झौण्डीराः वृषभइव जातस्थामानः सिंह इव दुर्धवौः मन्दर इवायकम्पाः सागर-इव गम्मीराः चन्द्र इव सोमलेक्याः सूर्यदव दीष्ततेजसः जात्यकाश्चनमिव जात्ररूपाः वसुन्धरा इव सर्वस्पर्शविसहाः सुहतहुवाशन इव तेजमा ज्वचन्तः । नास्ति खद्ध तेर्वा मगततां क्रत्राऽपि मतिबन्धो मदतिः स प्रतिबन्ध अतुर्विधः मह्नप्तः तद्यथा-अण्डजे बा पोतके वा अतप्रहे दा पग्रहे वा यां यां दिशमिच्छन्ति तां तां दिशमपतिबद्धाः भूंचीभूता लघुभूताः अल्यग्रन्धाः संयमेन तपसा मारमानं भावयन्त्री विद्रन्ति । तेषां च खळु भगवतामियमेतदरूपा यात्रामात्राहतिरमगत्, तद्यमा-चतुर्धमक्तं षष्ठं भक्तम् अष्टमं मक्तं दश्नमं मक्तं द्वादशं मक्तं चठुर्दशं मक्तम् अर्थमासिकं भक्तं मासिकं मक्तं द्वैभासिकं मक्तं त्रैमासिकं मक्तं चातुर्मासिकं मक्तं पाळा मासिकं पाण्मा-सिक्रम्, अत उत्तरं च खद्ध-उस्क्षिप्तवरकाः निक्षिप्तवरकाः उरिसप्त-निक्षिप्तवराकाः अन्तवरकाः मान्तवरकाः रूक्षवरकाः समुद्रानवरकाः संसष्टवरकाः असंस्रव्टवरकाः तुबजातसंसृष्टवरकाः दृष्टलामिकाः अदृष्टलाभिकाः पृष्टलामिकाः अपृष्टलाभिकाः मिक्षालामिका अभिक्षालाभिकाः अज्ञातवरकाः उपनिदितकाः संख्यादत्तवः परिमित-पिण्डिपातिकाः शुद्धैषणाः अन्तरहाराः प्रान्ताहाराः अस्ताद्दाराः शिरसाहाराः रूक्षा-होताः तुच्छाहाराः अन्तत्रीचिनः मान्तत्रीविनः आचाण्डिकाः पुरिपर्द्धिका निर्विन्न-विकाः अमधर्मासाधिनः नो निकामरसमोजिनः स्थानान्विताः पतिमास्थानान्विताः उत्कटा सनिकाः नेपचकाः वीरासनिकाः दण्डायतिकाः *चग*ण्डशायिनः अमा**वृताः** 

રંશ્ય

# समयार्थेबोधिनी टीका हि. अ. त्र. २ कियास्थाननिरूपणम्

अगतयः अरुण्हयकाः अनिष्ठीदनाः' 'पूर्व ययौपपातिके' धु किशदमश्चरोमनखाः सर्वगात्र परिकर्मविभग्रकास्तिष्ठन्ति । ते खछ एतेन विदारेग विदरन्तः वहूनि वशौणि भामण्यपर्थीयं पालयन्ति चहुरहव्याम् आवागायामुखन्नायायनुत्वआयां वा बहुनि भक्तानि मत्याख्यान्ति, पत्याख्याय बहुनि भक्तानि अन्धनेन छेदयन्ति, अनभूनेन छेद्यिस्वा यदर्थीय क्रियते नग्न पावा मुण्ड मात्रः अस्तानमात्रः अदन्तवर्णका अच्छ त्रकः अनुश्यानकः, भूविशय्याफलक्षत्रय्था काष्ठसय्या केश्रलीचः व्रह्मचर्यवासः परग्रहप्रवेश्वः रुव्धायरुष्धानि मानापमानानि हीलनाः निन्दनाः खिसनानि गईणाः तर्जनानिताडनानि उच्चावचाः ग्रामकण्टकाः द्वाविंशतिः परीवहोयसर्गाः अधिकाः सग्रन्ते तमर्थम् आराधयन्ति तमर्थमाराध्य चरनोच्छवासनिःश्वासैः अनन्तमनुत्तरं निय्धीयातं निरावरणम्, इत्स्नं परिपूर्णे केवछवरहानदर्धानं सतुत्यादयन्ति सहु त्पाध तत्पश्चात् सिध्यन्ति बुध्यन्ते मुच्यन्ति परिनिर्वान्ति सर्वदुःखानामन्तं क्रुर्वन्ति । एकार्चया पुनरेके भयत्रातारी भवन्ति। अपरे पुनः पूर्वकमौबधेयेग कालमासे काल क्रस्वा अन्यतरेषु देवलोकेषु देवत्याय उपपत्तारी भवन्ति तद्यया-महर्द्धिकेषु महा-गुतिकेषु महापराकमेषु महायशस्तिषु महावळेषु महाजुमावेषु महासौख्येषु ते खल्ल तम देवाः भवन्तिं महद्धिकाः महायुतिकाः यावन्महासौख्याः हारविराजितवश्वसा **कट** कन्नुटितस्त्रमिभतभु ताः अङ्ग र क्रुण्डलम् १ गण्ड तळ कर्णयीठ धराः विचित्रहस्ता-भरणाः विचित्रमाल्लामौलिमुकुटाः कल्याणगर्न्धववरपक्षपशिष्ठिताः कल्याणवग्रमाः स्यानुळेपनथराः भारवरत्राराः मळम्बबनमालाधराः दिव्येन रूपेण दिव्येन वर्णेन दिब्येन गन्धेन दिब्येत स्पर्ज्ञेन दिब्धेन सङ्घारौन दिब्येन संस्थानेन दिब्यया श्रद्भवा दिव्यया गुरमा दिव्यया प्रभया दिव्यया छायया दिव्यया अर्चया दिव्येन तेनसा दिव्यया लेडयया दश्चदिश्वः उद्योतयन्तः मभासयन्तः गतिकुरुवाणाः स्यितिकल्पाणाः आगामिभद्र हाश्रापि भदन्ति । एतत् स्थानम् आर्थे यावत् सर्वदुःखनहीगमार्गम् एकान्तसम्बक् सुलाधु । द्वितीयस्य स्थानस्य धर्मपक्षस्य विभन्नः प्रवमाख्यातः ॥२३=३८॥

टीका—-अधर्मपक्षो निरूपितः सम्बति-धर्मपक्षमाइ-'अदावरे' इत्यादि । 'अद्यावरे' अयाऽपरः पूर्वस्मादधर्भपक्षाद्वव्यतिरिक्तः 'दोचस्स'.द्वितीयस्य 'ठाणस्स'

'अहावरे दोच्चस्स ठाणस्स, इत्यादि ।

टी हार्थ-अधर्म पक्ष का निरूपण करके अब धर्म पक्ष का कथन करते हैं प्रथम अबर्म पक्ष से विपरीत द्वितीय स्थान घर्म पक्ष का

'अहावरे दोच्चरस ठाणरस' ४त्याहि

ટીકાર્થ----અધર્મ પક્ષનું નિરૂપણ કરીને હવે ધર્મપક્ષનું કથન કરે છે.----પદેલા અધર્મ પક્ષથી ઉલ્ટુ બીજું સ્થાન ધર્મપક્ષનું છે. હવે તેના વિચાર

### فرنا

# स्वरूता**इस्**वे

स्वानस्य 'धम्मपचखरस' धर्मपक्षस्य 'विभंगे' विमङ्गः 'एवमाहिज्ज्ह' एवमू~ वस्पमाणपकारेण आख्पायते, इह-यस्मिन् लोके, खलु इति वाक्पाऽलङ्कारे। 'पाईणं था' माच्यादिहिग्रविभागेषु चतुर्षु 'संतेगइया मगुरसा मतंति' सन्त्येकतये मत्रच्या मान्ति । 'तं जहा' तथान-'अणारंगा' अनारमनाः-नाऽस्ति आरम्भा-मणिनाम्रुपया तादिर्थेषां तेऽनारम् नः, 'अवस्मिगडा' अपरिग्रहाः-परिग्रह-रहिताः 'धम्मिया' धार्मिकाः-धर्वानुष्ठाने रताः 'धम्प्राणुया' धर्माऽनुगाः-स्तर्यं धर्ममाचरन्ति-पराननि तदर्थं मयोजयन्ति 'धम्बिट्ठा' धर्मिष्ठाः-धर्ममेव स्वेष्टं मम्यमानाः, 'जाव' यावन 'धम्मेणं चेव वित्ति कष्पेमाणा बिहरंति' धर्मेण चैव इंतिम्∽आजीशिकां कल्रयन्तो विरदन्ति-जी इनं यापयन्ति, 'सुयीखा' सुधीछाः-सम्यक्षतीखवन्तः 'सुव्वया' सुत्रगाः-सम्पन्ततवन्तः 'सुप्पडियार्णदा' सुप्त्या-मन्दाः-सुपसन्नाः शोधपानन्द्वन्तः 'सुपाह्' सुपाधाः 'सब्यभो पाणाइवायाभो पंडिविरया' सर्रतः प्राणातिपातान्-जोदर्हिसादिव्यापारात् पतिनिरताः-निहत्ताः 'जावच्जीवाए' यावच्जीवनम् 'जाव जे यावन्ने तहप्तमारा' यावद् यानि यावन्ति आम्पेः-अवार्भिकपुरुषैः तथापकाराणि 'सावज्ञा' सावधाति पापजनकानि 'अवी <mark>द्विया' अ</mark>वोधिकानि−केवलपद्वानमावयुक्तानि 'कम्मंता' कर्माणि 'परपाणगरिया-

#### विचार इस प्रकार कहा गया है-

इस संमार में पूर्व आदि दिशाओं में अनेक प्रकार के लोग मिवास करते हैं, जैसे अगर भी अर्थात् जीवों के घातकारी व्यवहार व करने बाछे, अपरिग्रह, धर्मानुष्ठान में रत, स्वयं धर्म का आचरण करने बाछे और दूसरों को धर्मांवरण की प्रेरणा करने वाछे धर्मनिष्ठ धावत् धर्म से ही अपनी आजीविका करके जीवन निर्वाह करने वाछे, घुशील, समीचीन वर्तों से सम्पन्न, सरलता से प्रसन्न होने वाछे, सुझाधु, सब प्रकार के प्राणातिपात के यावज्जीव स्थागी तथा दूसरे

કરવામાં આવે છે.—

આ સંસારમાં પૂર્ય વિગેરે દિશાએામાં અનેક પ્રકારતા લાેકા નિવાસ કરે છે. જેમકે—ખનાર'લી, અર્થાત્ જીવાના ઘાલકરી વ્યવહાર ન કરવાવાળા અપશ્ચિહવાળા, ધર્માનુષ્ઠાનમાં રત, સ્વયં ધર્મનું આચરણુ કરવાવાળા, અને બીજાએાને ધર્માચરણુની પ્રેરગ્રા કરવાવાળા ધર્મનિષ્ઠ, યાવત્ ધર્મથી જ પોતાની બાજીવિકા કરીને જીવન નિર્વાહ કરવાવાળા સુશીલ, સારા એવા વ્રીતેથી સુષ્ઠત, સરલપણાથી પ્રસન્ન થવાવાળા, સુસાધુ દરેક પ્રકારના પાણાતિ

RR4

# सम्यामैबोधिनी टीका दि. थु. ब. २ कियास्थाननिरूपणम्

क्षकरा' परमागपरितापन कराणि -माणातिपातसाधनगराणि कर्माणि 'कड्रांति' कियन्तेऽडानिभिः 'तथो वि पडिविरया जाव जीवाष्' तत स्ताद्वभ्राणातिपात-कियातः मतिविरतास्ते भवन्ति यात्रज्ञीवनम् से जहाणामण्' तद्यग्रज्ञाम 'अण-गारा' अनगाराः-ते धार्मिकपुरुवाः युद्दपरिवारादिभिर्विरहिताः सन्तः 'भगतंतो' मयवन्तः -- भाग्यवन्तो भवन्ति 'इरिपासमिया भासाप्रविया' ईर्यासमिता भाषा-समिताः-ते ईर्यांसमितेमांशसमितेश्व सम्यक्रवरिपालका मवन्ति 'पसणासमिया' रषणासमिताः 'आयाणभंडमत्तणिवखेरणासमिया' आदान पाण्टमात्रात्रिक्षेपणाः सुविताः∽धर्मोंपकरणपाचवस्त्रादीनां ग्रहणस्यापनसुमितिमियुँ काः भवन्ति 'त बार-षासत्रणखेलसिंघाणजल्लपडिदावणिया समिया' उच्चारमस्र रणखेडमिंघाणमत्रपृष्टि-ष्ठापनसमिताः - मृत्रपुरीषष्ठीवनश्ररीरमङादिशास्रोक्त गतिष्ठापन अपितिवियु क्ताः भवन्ति । 'मणसमिया' मनःसमिताः 'दयसमिया' सदा **वचः**समिताः 'कायमसिया' कायसमिताः 'मणग्रत्ता' मनोगुप्ताः 'वयगुत्ता, वचोगुप्ताः 'काय-ग्रता' कायगुप्ताः--मनोवाकायगुप्ता इत्यर्थः, 'गुत्ता' गुप्ताः--पर्वेभ्य आसुवेभ्यः 'ग्रर्सिदिया' गुप्तेन्द्रियाः-गुप्तानि-विषयमोगेभ्य इन्द्रियाणि-श्रोत्रावीनि चेत्रां पापी लोग जिन सावर्य एवं अश्वेधिजनक कर्मों को करते हैं उनसे यावज्जीवन निवस होते है।

वे धर्मनिष्ठ पुरुष अनगार अर्थात् गृहपरिवार आदि से रहित होते हैं, भाग्यवान् होते हैं, ईर्यासमिति भाषा समिति एषण्या समिति आदान भाण्डामात्रनिक्षेपणसमिति, उच्चारम्ख्रपणखेलसिंघाण मलवतिष्ठापना समिति से अर्थात् पांचों समितियों से युक्त होते मलवतिष्ठापना समिति से अर्थात् पांचों समितियों से युक्त होते हैं। मन वचन और कायकी समिति से युक्त होते हैं। मनोगुड्व षचनगुप्त और कायग्रप्त होते हैं। समस्त आसवों से गुप्त होते हैं। अपनी इन्द्रियों को विषयों से गोपन करके रखते हैं। नव बाड़ो के

પાતનાે જીવન પર્યન્ત ત્યાગ કરવાવાળા, તથા બીજા પાપી લાેકા જે સાવઘ અને અબાેધિ જનક કર્મો કરે છે, તેનાથી જીવન પર્યન્ત નિવૃત્ત રહે છે.

તે ધર્મનિષ્ઠ પુરૂષે અનગાર અર્થાત્ ઘર અને પરિવાર વિગે**રેથી** કહિત હેાય છે. ભાગ્યવાન્ હાેય છે. ઇર્યા સમિતિ, ભાષા સમિતિ, એષણા સમિતિ આદાનલાવડ માત્ર નિશ્વેષણા સમિતિ, ઉચ્ચાર પ્રસવણ ખેલ સિંઘાણુ મલ પ્રતિષ્ઠાયના સમિતિથી અર્થાત્ પાંચે પ્રકારની સમિતિયાથી ગુજ્ત દ્વાય છે. મન, વચન, અને કાયસમિતિથી ગુજ્ત હાેય છે. મના ગુપ્ત, વચન ગુપ્ત અને કાયગુપ્ત હાેય છે. સઘળા આસ્ત્રવાથી ગુપ્ત હાેય છે. પોતાની ઇન્દ્રિન 888

#### स्त्रहता**हर्व्य**

ते गुरते स्ट्रियाः 'ग्रुचव मयारी' ग्रप्तवस नयौः 'अकोहा' अकोशाः 'अमाणा' अमानाः, 'अमाया' अमाषाः 'मछोहा' अलोभाः कोधमानमायालो मादिमिः परिवर्जिताः 'संता' शास्ताः 'पसंता' मगास्ताः-प्रतिग्रयेन 'उवसंना' उपग्रान्ताः --बाधास्त्रदशान्तिसहिताः परिनिञ्चुटा' परिनिष्टचाः-प्रमस्तसन्तापरहिता इत्यर्थः 'अणासवा' अनाल गः-वास रसे बनरहिताः 'जग्गंया' अप्रस्थाः--समस्त रग्निह रहिताः 'छिष्ठभोया' छिन्नक्षेकाः छिष्ठो दिदारितः चोकपदवारुषः संपाते यैस्ते किन्नचोकाः 'निरुरलेग' निरु रहे परिनक्त्री हिदारितः चोकपदवारुषः संपाते यैस्ते किन्नचोकाः 'निरुरलेग' निरु रहे परिनक्त्री हिदारितः चोकपदवार्यः संपाते यैस्ते किन्नचोकाः 'निरुरलेग' निरु रहे परिनजा' ग्रु इव निरद्धनाः, यथा घड्ढः मक्तवोया' कांस्यपात्रीव मुक्त तोयाः--पयाकांस्यपात्रं जल ननितविकारेण न ळिप्यते -तहत् कर्ममल्हेरलिप्ताः 'संखो इर णिरंजणा' ग्रह इव निरद्धनतः, यथा घड्ढः मक्तत्या स्त-च्छो न तु कालिपादिदोपैः संस्पृष्टो मत्रति-वर्थत्र हि भवन्ति रागादिदोषेरता-प्राताः। 'जीत्र इव अप्रहियगई' जीत्र इनाऽमतिहतगतयः, यथा जी रानां गतिर्न मतिरुध्यते, तथा यथोक्तमहतामपि न निरुध्यते गतिः। 'गाणतलं व निरालंगणा-

साथ ब्रह्म वर्ष का पाछन करते हैं। कोध मान माया और छोम से रहित होते हैं। शाग्त, प्रशान्त, उपशान्त-पाख एवं आन्तरिक शान्ति से सम्प्रन्न होते हैं। परिनिर्धुत्त, आस्त्रवद्वारों से रहित, समग्र ग्रंथियों से रहित छिन्वशोक-संसार के मूल को छेदन कर देने बाले अधवा शोक से रहित कर्मरूप मल से रहित, जैसे कांसे का पान्न जल के छेप से लिप्त नहीं होता उसी मकार कर्ममल से लिप्त न होने वाले, जैसे शंख स्वभाव से निष्कलंक होता है, उसी मकार समस्त कालिमा से रहित होते हैं। जैसे जीव की गति रोकी नहीं जा सकती, वैसे भी उनकी गति में भी रूकावट नहीं डाबी जा सकती।

માને વિષયોથી ગાેપન કરીને રાખે છે. નવ વાડેાની સાથે પ્રદાયથ<sup>5</sup>નું પાલન કરે છે. ક્રોધ, માન, માયા, અને લે.ભથી રહિત હાેય છે. શાન્ત, પ્રશાન્ત, ઉપશાન્ત–ખાદ્ય અને આંતરિક શક્તિથી સુક્ત હાેય છે. પરિનિવૃત, આસવ, દ્વારાથી રહિત સઘળી બ્રન્થિયેથી રહિત છિન્ન શાક–સંસારના મૂળનું છેદન કરવાવાળા, અથવા શાકથી રહિત કમ<sup>\*</sup>રૂપ મળથી રહિત, જેમ કાંસાનું વાસણુ પાણીના લેપથી લિપ્ત થતું નથી, એજ પ્રમાણે કમ<sup>\*</sup> રૂપી મળથી ન લિપાનારા, જેમ શંખ સ્વભાવથી નિષ્કલંક હાેય છે. એજ પ્રમાણે સઘળા પ્રકારની કાલિમા–મલિન પશુથી રહિત હાેય છે. જેમ જીવની ગતિ રૂડી શકાતી નથી, તેમ તેઓની ગતિમાં પછ્યુ રાકાછ્યુ કરી શકાણું નથી.

29.9

समयार्थंयोधिनी टीका हि. श्रु. स. २ कियास्थाननिरूपणम्

गगनतलमिव निरालम्बनाः थया गगनतलम् आलम्बनं विनेत तिष्ठति तद्वत स्त्रा लम्बना इमे मान्ति। 'वाउरिव अप्पडिवद्धा'-वायुरिव अपतिवद्धः अपतिबद्धः विहारिणः 'सारदसलिलं न सुद्धहियया' शारदसलिकमिवश्च द्रहृ दयाः यथा-शरजनलं निर्मलं तथा तेषाधन्तःकरणमपि अक्छपितम् 'पुक्लस्पत्तं व निरुक्लेवा' पुष्करपत्रमित निरुषछेवाः यथाऽगाधवयः-पूरितायामवि पुरकरिण्यां पुरकरदळं तत्स्वं तदव-स्थमेव-स्डमकृतिस्थमेव किन्तु न लिप्यतेऽम्मसा, तथा इमेऽ पि पुरुवधौरेयाः असारे संसारे कर्मजलै न किप्यन्ते, 'कुम्मो इव गुचिंदिया' कूर्मइव गुप्तेन्द्रियाः 'विद्वम इव विष्यमुका' विहम इव विममुक्त । यथा मगनविहारिणः स्वच्छःदाः विष्ठ तास्त-थेमे महात्मानो-मगरुवभावरहिताः स्वच्छन्द। भवन्ति । 'खग्मिविसाणं व एग-जाय।' खङ्गिविषाणभिवैकजाताः यथा-खङ्गि मृगस्प विषाणमेकमेकस्वभावतो मवति 'भारंडपक्सीव अप्पमचा' भारण्डगक्षीवाऽमभत्ताः-ममादरहिताः 'क्रजेशे इव सौडीरा' कुझर इव गौण्डीराः यथा दस्ती गौण्डीरो हझादीनां विदारणे समर्थ वे आकाश के समान निरवलम्ब होते हैं अर्थात किसी का आश्राय नहीं लेते। वायु के समान अप्रतिबद्ध विचरण करते हैं। जैसे शरद ऋत का जल निर्मल होता है, उसी प्रकार उनका अन्तःकरण निर्मल होता है। वे कमल पत्र के जैसा राग-देव आदि के छेप से रहित होते हैं। कूर्म की भांति गुप्तेन्द्रिय होते हैं। जैसे आकाश विहारी पक्षी स्वाधीन होता है उसी प्रकार वे महारम। ममत्व के बन्धन से रहित होने के कारण स्वाधीन होते हैं। जैसे गेंडे का एक ही सींग होता है, उसी प्रकार वे मोहादि से सुक्त होने के कारण एकाकी होते हैं। भारण्ड पक्षी के समान अप्रमत्त होते हैं। क्रुंजर के समान

તેઓ આકાશની જેમ અવલમ્અન વિનાના હાેય છે. અર્થાત્ કાેઇના પણ આશ્રય લેતા નથી. વાસુ પ્રમાણુ રાેકાણ વગર વિચરણ કરે છે. જેમ શરદ્ ઝતુનું પાણી નિર્મલ-ચાેકખું દેાય છે, એજ પ્રમાણે તેમનું અંત :કરણ નિર્મલ હાેય છે. તેઓ કમળના પાનની જેમ રાગ-દેવ વિગેરના લેપ વિનાના હાેય છે. ઠાવળાની જેમ ગુપ્તેન્દ્રિય હાેય છે. જેમ આકાશમાં જનાશ પક્ષિયા સ્વાધીન હાેય છે, એજ પ્રમાણે મહાત્માં મમતવના અધનથી રહિત હાેવાના કારણે સ્વાધીન હાેય છે. જેમ ગેઠાનું એક જ સીંગ હાેય છે, તેજ પ્રમાણે તેઓ મોહ વિગેરથી સુક્ત હાેવાથી એકલા જ હાેય છે. સારવડ પક્ષીની જેમ અપ્રમત્ત હાેય છે. કુંજરની જેમ શાંડીર હાેય છે. સારવડ પક્ષીની જેમ અપ્રમત્ત હાેય છે. કુંજરની જેમ શાંડીર હાેય છે.

#### स्त्रकृतानस्म

स्वया इसे झौण्डोराः कर्मविदारणे समर्थाः, 'वसवो इव जग्यस्थामा' उषभ इव जात-स्वयमानः तथाहि-यथा वृवभो भारवहने समर्थः तथेमेऽपि संयमरूपभारवहने समयौ मवन्ति, 'सीहो इव दुद्धरिसा' सिंह इव दुर्घपौः सिंहं यथा धर्षयितुं कोऽपि न श्वक्तः-वर्धेव एतानपि पुरुषसिंहान् परीपहोपसर्गा न पराभवन्ति । 'मंदरो स्व अप्पकंषा' मन्दर इवाऽमकम्पाः यथा वायुः मेरुं कम्पधितुं न समर्थः तथा स्वसन् महात्सनो वाद्याभ्यन्तरोपसर्गाः पथा वायुः मेरुं कम्पधितुं न समर्थः तथा स्वसन् महात्सनो वाद्याभ्यन्तरोपसर्गाः पराभवितुं न समर्थाः, 'सागरो इव गंभीरा' सामर इव गम्भीराः-समुदो यथाऽऽगच्छःतीनां नदोनामतुर्गमे रतुलैः कच्छोलै न सुभ्यति तथा झोकाहिभिरेषामपि न द्यन्ते मनांति । 'चंदो इव सोमलेस।' चन्द इव सोमल्डेस्या चन्द्र इव स्वभावत एव सदा जीतलाः 'स्ररो इव दीत्तरेया'

गौण्डीर होते हैं अर्थात् जैसे हस्ती वृक्ष आदि का विदारण करने में समर्थ होता हैं, उसी प्रकार वे कमों के विदारण में समर्थ होते हैं, वे वृष्टभ के जैसे संयम का भार वहन करने में सामर्थ्यवान होते हैं। वैसे सिंह दुर्घर्ष होता है, उसी प्रकार परीषह और उपसर्ग उनका परा-भव नहीं कर सकते। वे मेरू पर्वत के समान अप्रकाय होते हैं अर्थांत् जैसे आंधी मेरू पर्वत को कम्पित नहीं कर सकती, उसी प्रकार उन्हें फठिन से कठिन उपसर्ग भी विचलित नहीं कर सकती, उसी प्रकार उन्हें कठिन से कठिन उपसर्ग भी विचलित नहीं कर सकती। वे सागर के जैसे गंभीर होते हैं, अर्थात् जैसे नदियों के आने वाले जल से समुद में क्षोभ उत्पन्न नहीं होता, उसी प्रकार उनका मन किसी भी कारण से क्षुक्ष नहीं होता। वे चन्द्रमा के समान स्वभावतः ज्ञीतल लेड्या बाले होते हैं। सुर्य के समान तप एवं संयम के तेज से देदिप्यमान

મર્થાત્ જેમ હાથી વૃક્ષ વિગેરને વિદારણુ-પાડવામાં સમર્થ હૈાય છે, ઐજ મમાથ્યુ તેએ કર્માનું વિદારણુ કરવામાં સમર્થ હેાય છે. તેએા વૃષભ-અળ-કની જેમ સંયમનેા ભાર વહેવામાં-ઉપાડવ માં સામર્થ્ય લાળા હાય છે. જેમ સિંહ દુર્ઘર્ષ-પરાજ્ય ન પામે તેવા હાય છે, એજ પ્રમાણે પરીષહ અને ઉપસર્ગ તેએાના પરાભવ કરી શકતા નથી, તેએા મેરૂ પર્વત સરખા અપ્ર કમ્પ હૈાય છે. અર્થાત્ જેમ વાવાઝેહું મેરૂ પર્વતને કંપાવી શકતું નથી, એજ પ્રમાથે, પરીષહ અને કઠણુમાં કઠલુ ઉપસર્ગ તેએાના પરાભવ કરી શકતા નથી, તેઓ સાગરની જેમ ગંભીર હાય છે, અર્થાત્ જેમ નદીયામાંથી આવવા વાળા ૃપાણીથી સમુદ્રમાં ફ્રાલ થતા નથી, એજ પ્રમાણે તેઓનું મન, પણ કાઇ પણ પ્રકારથી ફ્રાબ પામતું નથી. તેઓ ચન્દ્રમાની જેમ સ્યભાવથી જ શીતલ લેશ્યાવાળા હાય છે. સ્થર્યની જેમ તપ અને સંયમના

# समयाधेबोधिनी टोका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

सर्य इव दीष्ततेजसः तेजस्विनः तपःसंयमपतापवन्तः 'जच्चकंषणगं व जावस्वनी जाश्यकाञ्चनमिव जातरूपाः - जात्या सुवर्णमिव निर्मलाः 'वसुवरा इव-सव्वक्तांसं विसहा' वसुन्धरेव सर्वस्पर्शसहाः-सर्वे सहा वसुमतीत्यमरात्, इमेऽपि पुरुषधीरेवार सर्वस्पर्श्वेसहा भवन्तीति । 'ग्रहुयद्वयासगोविव तेयसा जलता' ग्रहुवहुताञ्चन् 🏘 तेजसा ज्यलन्तः--मदीप्ताभिनरिव तेजसा सातिश्चयं जाज्यस्यमानाः 'णस्थि ण तेसि भगवंताणं कस्थ वि पडिवंधे भवः, नास्ति खछ तेषां भगवता क्रुवाऽपि प्रतिष्म्यो भवति, 'तं जहा' वधथा-'अंडएइ वा पोयएड वा-उगगहेड वा-पमाहेड जा' अण्डजे वा-पीतके वा-भनप्रहे वा-पग्रहे वा-तत्र अण्डनाः-दंस मयुरादिपश्चिणः, योतकाः-इस्ति~त्रस्मि ममृतिशावकानि, वसति पीठफलकादिकमग्रप्रहिकम्, दण्डा-धुपश्चित्रातं परिग्रहकम्, अन्येपां विहारे एतेभ्धः चतुर्भ्यः मतिवन्धो भवति, एवा विदारे एतेभ्यः मतिबन्धो न भवतीस्पर्धः, 'जन्नं जन्नं दिसं इच्छंति' यां यां दिंदा गन्तुमिच्छन्ति, 'तन्न तन्नं दिसं आडिवदा सुरभूया लहु ग्या अपगंथा संजमेल होते हैं। स्वभाव से ही स्वर्ण के समान निर्मल होते हैं। प्रध्वी के समान समस्त स्पर्शों को सहन करते हैं। जिसमें घून आदि का होम किया गया हो ऐसी अग्नि जैसे तेज से जाउवल्ममान होती है, उसी प्रकार वे अतिदाय तेज से दीप्त होते हैं। उन भगवस्तों को कहीं भी प्रतियन्ध नहीं होता। प्रतिबन्ध चार प्रकार का कहा गया है-अंडे से उत्पन्न होने वाले मयूर आदि पक्षियों से, बच्चे के रूप में उत्पन्न होने वाले हाथी बल्गी आदि के बच्चों से, बसति-निवास-स्थान से तथा परिग्रह से अर्थात् पीठ, फलक आदि उपकरणों से, वे इन सब प्रसि-बन्धों से रहित होते हैं। वे जिस किसी भी दिशा में जाने की इच्छा करते हैं, उसी में विना रूकावट, भाव द्युद्धि से युक्त, लघुभूत, अस्प

તેજથી પ્રકાશમાન હોય છે. સ્વભાવથી જ સુવર્ણું સાંનાની જેમ નિમંદ્ય-સ્વચ્છ હાય છે. પૃથ્વીની જેમ સઘળા સ્પર્શાને સહત કરે છે. જેમાં થી વિગેરેને હામ કરવામાં આવ્યા હેય, એવી અગ્નિ જેમ તેજથી દેદીપ્યમાન હાય છે, એજ પ્રમાણે તેએ અતિશય તેજથી પ્રકાશવાળા હિય છે. તે ભગ-વંતાને કચાય પણુ પ્રતિબંધ હાતા નથી, પ્રતિબન્ધ સાર પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે.-જેમકે (૧) ઇડામાંથી ઉત્પન્ત ચવાવાળા માર વિગેરે પશ્ચિયોથી, (૨) બચ્યા રૂપે ઉત્પન્ન થવાવાળા હાથી વિગેરેના અચ્યાથી, (૩) વસતિ-તિવાસરથાનથી (૪) તથા પશ્ચિહથી અર્થાત પીઠ, કલક, વિગેરે ઉપકરણાથી, તેઓ આ સઘળા પ્રતિબંધા વિનાના હાય છે. તેઓ જે કાંઈ દિશામાં જવાની ઇચ્છા કરે છે, તેમાંજ રાકાણ વિના સાવશુદ્ધિથી યુષ્ઠા, લઘુબૂત,



**ध्रत्र**हतानयूत्रे

त्रवसा अप्यागं मावेमाणा विद्दांति' तां तां दिशमप्रतिवद्धाः-प्रतिवन्धरदिता ध्रवीध्रुताः-मावश्रुद्धिमन्तर्रुभूताः-अस्पोपधयः - अस्यग्रन्थाः - बाह्याम्यन्तरपति-ग्रहरूपग्रन्धिरदिताः संयमेन-सप्तदद्शविधेन तपसा - द्वादशविधेन आत्मार्म भावयन्तो विद्दन्ति, पतिवन्धममस्वादिरहिताः आत्मानं संयमतपोम्यां परिशेध-यन्तो विद्दन्ति । 'तेसिणं मगवंताणं इमा एपारूवा जायामार्यावित्ती होत्था' तेषां च मगवता मियमेतदूवा यात्रा मात्रा द्वत्तिर्भवेत्, तत्र-यात्रा-संयमयात्रा मात्रा-तदर्थमेव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽऽद्दारग्रहणमिति तदेवं भवति, 'तं जद्दा' तद्यथा- 'चउत्थे मत्ते' चतुर्थभव परिमिताऽद्दारग्रहणमिति तद्दा हत्ति क्रिक्त् हर्भयान्या सित्तम् मत्तम् 'दुवालसमे भत्ते' द्वादर्शं मक्तम् 'अट्टमे मत्ते' अष्टमं भक्तम् 'दसमे मत्ते' दशमं मत्तम् दिनन्त्वयस्य-चतुर्दिनस्य-इत्यादिरूपेगाऽऽजीतिकां कुर्धन्ति-उक्तजीविरुया संयमं विनन्त्वयस्य-चतुर्दिनस्य-इत्यादिरूपेगाऽऽजीतिकां कुर्धन्ति-उक्तजीविरुया संयमं दिनन्त्वयस्य परिति तदपि दिनादिभिर्मध्ये व्यवधाय विरुम्वेन भ्रुजन्तीति उपधि याछे, बाद्याभ्यन्तर परिग्रह से रहित होकर एवं स्तरह प्रकार के संयम से तथा बारह प्रकार के तप से अपनी आत्मा के। भाषित करते छए विधरते हैं ।

उन भाग्यवान् महापुरुषों की संयम का निर्वाण करने के लिए इस प्रकार की जीविका होती हैं—कोई एक दिन का उपवास करते हैं, कोई दो दिन का उपवास करते हैं, कोई तेला-तीन दिन का उपवास करते हैं, कोई चौला-चार दिन का उपवास करते हैं, कोई पोच दिन का उपवास करते हैं। कोई छह दिन का उपवास करते हैं। अर्थात् कोई एक-एक दिन छोड़ कर भोजन करते हैं, कोई दो-दो दिन, कोई तीन, तीन, चार-चार, पांच-पांच और छह छह दिन छोड़ कर एक दिन भोजन

. મહપ ઉપધિવાળા ખાદ્ય અને ગ્યાભ્યન્તર પરિબ્રહથીરહિત થઇને અને સત્તર પ્રકારના સંયમથી તથા ભાર પ્રકારના તપથી પાતાના અક્ષત્માને ભાવિત ુકરતા થકા વિચર છે

તે લગવાન મહાપુરૂષેાના સંયમના નિવીહ માટે આ પ્રમાણેની આજી-વિકા હાય છે.-કાઈ એક દિવસના ઉપવાસ કરે છે. કાઇ બે દિવસના ઉપ-વાસ કરે છે. તો કાઈ તેલા-ત્રણ દિવસના ઉપવાસ કરે છે. કાઈ ચાલા-ચાર દિવસના ઉપવાસ કરે છે. કાઈ પાંચ દિવસના ઉપવાસ કરે છે. કાઈ છ દિવસના ઉપવાસા કરે છે. અર્થાત્ કાઈ એક એક દિવસ છાડીને એકાં તેરો આહાર કરે છે, કાઈ બખ્બે દિવસ છાડીને છઠ-છઠ આહાર કરે છે. કાઈ ત્રણ ત્રણ વાય ચાર-ચાર પાંચ પાંચ અને છ-છ દિવસો છાડીને એક

101

समयायैबोधिनी टीका हि. शु. अ. २ फियास्थाननिक्रपणम्

मकरणेन विदितं भदति, 'अद्रवासिए भत्ते' अर्थवासिरुं पाक्षि मिति, मक्तमु वासः, 'मासिए भत्ते' मासिकं मक्ततमुप्रवासः 'दो मासिर तिमासिए चउमासिए पंचमासिए छम्मासिए' द्वैमासिकं जैमासिकं चातुमौसिकं पाञ्चनासिकं पाण्मा-सिकं भक्तमुपोपणं भवति 'अदुत्तरं च णं उक्तिखन्तवरगा य' अत उत्तरं च खल्ज-उत्सिप्तवरकाः--उत्क्षिप्तं स्वकार्याय पाक्तमाननादुद्दत्तं तद्र्थमभिग्रद्दव्धरन्ति तद्वत्रे पणाय गच्छन्तीति उत्सिप्तवरकाः, केचन 'णिक्तित्तवरगा' निक्षप्तवरकाः--निन्नि पत्तं भाजनादनुदृवृत्तं तद्र्थमभिग्रद्दव्धरन्ति तद्वत्वेपाय गच्छन्तीति उत्सिप्तवरकाः, केचन 'णिक्तित्तवरगा' निक्षप्तवरकाः--निन्नि पत्तं भाजनादनुदृवृत्तं तद्र्थमभिग्रद्दव्धरन्ति तद्वत्वेपाय गच्छन्तीति निक्षिप्त-चरकाः, केचन पुनः 'उक्तित्तणिक्तिवरगा' उत्सिप्तनिक्षिप्उचरकाः--निन्नि पत्तं भाजनादनुदृवृत्तं तद्र्थमभिग्रद्दव्धरन्ति तद्ववेपाय गच्छन्तीति निक्षिप्त-चरकाः, केचन पुनः 'उक्तित्तणिक्तिवरगा' उत्सिप्तनिक्षिप्उचरकाः--नाक्त मात्रनादुरिक्षंत्रं तत्रैचाऽन्यत्र वा स्थाने यद्यं तदर्थमभिग्रद्दवन्त्वश्वरन्ति, केचन पुनः 'अंतचरगा पंत्रचरगा' अन्तचरकाः-कोद्रवाचन्नादारकाः, पान्तचरकाः--पाक-करते हैं । कोई एक पत्तवाड़े अर्धमासखमण का उपवास करते हैं, कोई एक, दो, तीन, चार, पांच या छह मास तक का उपवास करते हैं। अर्थात् मासखमण करते हैं इसके अतिरिक्त कोई-कोई अभिग्रह-धारी होते हैं जसे--

(१) उस्क्षिप्त चरक-भोजन में से चाहर निकाछे हुए आहार को ही ग्रहण करने का नियम छेकर उसी के लिए भ्रमण करने वाछे। (२) निक्षिप्त चरक-हांडी में से नहीं निकाछे छुए आहार को ही ग्रहण करने का अभिग्रह करने वाछे और उसी के लिए अटन करने वाछे। (३) उस्क्षिस-निक्षिस चरक-हंडिया में से निकाछे हुए और फिर उसनें गछे हुए आहार के ही ग्रहण करने की प्रतिज्ञा वाले। (४) अन्तवरक---कोद्रव आदि तुच्छ अन्न ग्रहण करने वाछे। (५)

For Private And Personal Use Only

स् म होता मेल

302

पात्रादन्ने निस्सारिते तेन पात्र श्रिप्टान्नार्थं चरन्ति ये ते तथा, 'ख्रु चरगा' रूक्ष वरकाः--रूक्षं घुनादिभिः स्नेहै रंत्रष्टक स्तेन चरन्ति, 'समुदाणचरगा' सम्रुदानचरकाः--सम्रुदानेन भिक्षषा चरन्ति ये ते तथा, उच्च तीचाऽने क्रगृहेभ्य पत्राः ऽडारमानयन्ति परे पुनः--'सं उद्धवरगा' संग्रुप्टचरकाः खरण्टितेन इस्तादिना दीयमानं संग्रष्टं तेन चरन्ति ये ते तथा, 'असंसहचरगा' वर्त्तम्रुप्टचरकाः--रिक्तहरतेनेवाऽदारं ग्रुह्न न्ते । अन्ये पुनः 'तज्जातसंसहचरगा' वर्त्तात्र संग्र्य्य चरकाः - तज्जातेन देश्द्रव्याविरोधिना अन्नेन ज्ञाकेन वा यत्संष्ट्रष्टं इस्तादि तेम चरन्ति ये ते तथा' 'दिहल्लाभिया' दृष्टकानिकाः--प्रदृत्येवाऽ इहारस्य लाभः तद्वन्तः 'अदिहलाभिया' अदृत्र्यामिकाः--अदृत्येव भक्तादेर्लानः, केचिइ दृष्ट-मेवाऽऽहारं ग्रहन्ति, केनिददृष्टमेवाहारं ग्रहन्ति 'पुद्वन्याभिया अपुरुवाभिया'

વિગય-લુખેા આહાર લેવાના અભિથહવાળા (૭) સમુકાનચરક—નાના પ્રકારના અનેક ઘરામાંથી આપવામાં આવેલ આહાર લેવાના અભિગ્રહવાળા. (૮) સંસ્પૃષ્ટચરક—ભરેલા હાથ અથવા પાત્રથી જ આપવામાં આવેલા આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા (૯) અસંસ્પ્ષ્ટચરક—ન ભ<sup>ર</sup>ેલા હાથથીજ આહાર લેવાવાળા. (૧૦) તજજાત સંસ્પ્ષ્ટ ચરક—ન્જે વસ્તુ આપવામાં આવી રહી દેશ્ય તેનાથી ભરેલા હાથ વિગેરેવી ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૧) દબ્ડલાભિક— આંખેશી દેખાતા આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૨) અદ્યલાબિક— આંખેશી દેખાતા આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૨) અદ્યલાબિક— આંખેશી દેખાતા આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૨) અદ્યલાબિક— વામાં આવેલ આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૩) પૃષ્ટલાભિક—પૂછીને આપ વામાં આવેલ આહારને જ ગ્રહેશુ કરવાવાળા. (૧૩) પૃથ્ટ્યા વિના આપવામી

fol

# समयनवैकोचिनी ढीक। हि थ. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

कोई पूछ कर दिये जाने वाछे आहार को ही ग्रहण करते हैं। (१४) विना पूछे दिये जाने वाछे आहार को ही छेरे वाछे। (१५) भिक्षा साभिक--पाचना करके भिले हुए आहार आदि को स्वीकार करने बाछे। (१६) अभिक्षा लाभिक - पूर्वोक्त से विपरीत। भिक्षालाभिक और अभिक्षा लाभिक का अर्थ तुच्छ आहार और अतुच्छ आहार छेने वाछे, ऐसा भी होता है। (१७) अज्ञात चरक--अज्ञात-अपरिवित घरों से भिक्षा छेने वाछे। (१८) उपनिहितक--दाता के समीप रक्खा हुआ ही आहार ग्रहण करने वाछे। (१९) संख्यादक्तिक--दल्ति की संख्या निश्चित करके ही आहार छेने वाले। (२०) परिमित पिण्डपा-तिक--परिमित पिण्ड छेने वाले। (२१) ज्युद्धैषणिक--द्यांका आदि दोषों से रहित आहार छेने वाले।

માવેલ આહારને જ ગ્રહથ કરવાવાળા. (૧૫) લિક્ષાલાસિક—ચાચના કરતાં મળેલ આહાર વિગેરને જ ગ્રહણ કરવાવાળા (૧૧) અસિક્ષા લાસિક— સિદ્ધા વિના મળેલાં આહારને જ ગ્રહણ કરવાવાળા, અર્થાત્ તુ²છ અને અતુવ્છ અને પ્રકારના માહાર લેવાવાળા (૧૭) અજ્ઞાત ચરક— અજ્ઞાત અપસ્થિયવાળા ઘરા-માંથી જ આહાર શહેણ કરવાવાળા. (૧૮) ઉપનિહિતક--દાતાની સમીપે રાખ-વામાં આવેલ આહાર શહેણ કરવાવાળા. (૧૮) ઉપનિહિતક--દાતાની સમીપે રાખ-વામાં આવેલ આહાર જ ગ્રહણ કરવાવાળા. (૧૯) સંખ્યાદત્તિક--દત્તિની સંખ્યા નક્ષ્કી કરીને જ આહાર લેવાવાળા. (૨૦) પરિમિત્ત પિંડપાતિક-પરિમિત્તપિંડ આહાર લેવાવાળા. અર્થાત્ પ્રમાણ ગ્રુક્ત (૨૧) શુદ્ધેષણિક—શંકા વિગેર દોષોથી રહિત આહાર લેવાવાળા.

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

र्तिताचेव पदार्थांन गृहन्ति, मान्ताहारा अवशिष्टान्येवाऽमानि गृहन्ति। 'अरसाहाराः जीरका दिरस्य् जिंतानेव आहारान् स्वीकुर्वन्ति, 'विरसाहाराः-विगतो रसो येषु तान् आहारान् । समाहरन्ति, रूक्षाहाराः तुच्छाहाराः-चणकाद्याहारकाः 'अंतजीवी-पंत-जीवी-भन्तजीदिनः-मान्तजीविनः अन्तमान्ताहारेणाऽऽजीविकां कुर्वन्ति 'आयंदि जीवी-भन्तजीदिनः-मान्तजीविनः अन्तमान्ताहारेणाऽऽजीविकां कुर्वन्ति 'आयंदि जिया' आचाम्लिकाः-केचन सदैव आय म्वलं कुर्वन्ति, 'पुरिमर्ड्विकाः-दिनस्यापरार्धे महरद्वये प्रवाऽऽहारं कुर्वन्ति, 'निविभिगया' निर्कित्तकाः-घृतादि-विकृतिरदि ताऽऽहारकाः 'अमञ्जमांसासिणो' अमधमांसात्रिनः, मद्यमांसाभ्यामिद् -'बुद्धि खम्पति यद् द्रव्यं मांसवृद्धिकरं तत् त्यजेत्. उपलक्षणाद् मादकद्रव्यपरिहारः 'णो णियामरसमोई' नो निकामरसमोजी-नित्यं रक्षमिश्रिताऽऽहारं न कुर्वन्ति । 'ठाणाइया' रथानान्दिताः-सदा कायोत्सर्गकारिणः 'पडिमाठाणाइया' मतिमास्या-नान्विताः-मतिमारथानानि-द्वादक्षदिधानि अमिग्रहविद्येपाः तैः समन्विताः 'उवकुद्ध

इनसे अतिरिक्त कोई अन्ताहारी मुनि मुंजी हुई वस्तु को ग्रहण करने वाले कोई प्रान्ताहारी-वचा खुया आहार लेने वाले, तथा वासी आहार छेने वाले कोई रस वर्जित आहार लेनेवाले, कोई विरस आहार लेने बाले, कोई रस्ताहारी, कोई तुच्छाहारी, कोई अन्त-प्रान्त जीवी, कोई सदैव आयंबिल, करने वाले, कोई पुरिमर्द्ध करने वाले अर्थात् दिन के दो महर तक आहार न करने वाले, कोई घृत आदि की विकृति का स्याग करने वाले, मद्य-मांस का सेवन न करने वाले अर्थात् बुद्धि को भ्रष्ट करने वाले सभी मादक पदार्थो का स्याग करने वाले, प्रतिदिन रसमिश्रित आहार नहीं करने वाले, कोई उस्कुटुक आसन बारह प्रकार की प्रतिमाओं (अभिग्रहों) से युक्त, कोई उस्कुटुक आसन

આ શિવાય કાંઇ અંતાહારી–મુની રોકેલી વસ્તુને ગ્રહણ કરવાવાળા. કાંઇ પ્રાન્તાહારી–વધ્યાે ઘટચો આહાર લેવાવાળા તથા વાસી આહાર લેવા-વાળા. કાંઇ રસવર્જીત આહાર લેવાવાળા કાંઇ વિરસ આહાર લેવાવાળા. કાંઇ રૂક્ષ આહાર લેવાવાળા. કાંઈ તુચ્છ આહાર લેવાવાળા કાંઇ અન્ત પ્રાન્ત છવી. કાંઇ હાંમેશાં આંબેલ કરવાવાળા, કાંઇ ઘી વિગેરેની વિકૃતિના ત્યાંગ દિવસના બે પ્રહેર સુધી આહાર ન કરવાવાળા, કાંઈ ઘી વિગેરેની વિકૃતિના ત્યાંગ કરવાવાળા, મધ કે માંસનું સેવન ન કરવાવાળા દરરોજ સરસ⊸આહાર ન કરવાવાળા સથળા માદક પદાર્થીના ત્યાંગ કરવાવાળા દરરોજ સરસ⊸આહાર ન કરવાવાળા કાયાત્સર્ગ કરવાવાળા, બાર પ્રકારની પ્રતિમાઍા (અભિગ્રહો) થી ગ્રુક્ત, કાંઇ

164

#### समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थु. अ. २ क्रियास्थाननिरूपणम्

भासणिया' उत्कुटुकासनिकाः न्थोणी भागस्याळग्ने तो ग्वेशन मुर्कुटुका तन्म् तेना-सनेन उपत्रिश्न्तीत्यर्थः, 'णे प्रजिनया' नैपयकाः –आसनं विस्तीय - एव भूमौ उपत्रि शन्ति, 'वीरासणिया' वीरासनिकाः वीरासनं कृत्वोपत्रिति केवनं तत्र वीरासन सिंहासनोपविष्टः व् भून्यस्तचरणं मुक्तनानुक प्रस्थानम् 'दंडायतिया' दृण्डाय-सिंहासनोपविष्टः व् भून्यस्तचरणं मुक्तनानुक प्रस्थानम् 'दंडायतिया' दृण्डाय-तिकाः दण्डवत् आयतम् – भागामो येशं ते तथा, 'रुगंडसाइणो' छगण्डवायिनः – वककः छत् शेरने, 'अप्पाउडा – अगतया' अपाटताः – अग्तयः, तत्र - अपावृतः – प्रात्र-णरहिताः - मुख्वस्त्रिका चोल्डपट्टकभित्रवस्त्रं परित्यज्य – ग्रीष्मकाले ग्रीष्मातापनं जीत-काले जीनानायनं कुर्वन्तः, अगतयः - गतिविरहिताः ध्यानमग्ना इति यावत्, ' कर्क-

लगाने चाले, कोई आसन विल्लाकर भूनि पर बैठने वाले, कोई जीस-सन करने वाले अर्थात पृथ्वी पर दोनों पांच टेक कर कुर्सी पर बैठे हुए मनुष्य की कुर्सी हटा लेने पर जो मासन हो जाता है, इस मासन से बैठने वाले होते हैं। कोई दंडासन करते हैं अर्थात् दंड के समान लग्दे होकर स्थित होते हैं। कोई उलाइकायी होते हैं अर्थात् जैसे टेटा लकड दोनों सिरों से भूमि को स्पर्श करता है और पीच में अधर रहता है, उसी प्रकार सिर और पैर जमीन पर टेक कर दारीर के बीच का भाग अधर रखते हैं अथवा सिर और पैर को अधर रख-कर बीच के भाग को जमीन से टेक कर रहते हैं। कोई प्रावरण रहित होते हैं अर्थात् मुखवस्त्रिका और चोलग्दा से भिन्न वस्त्रों को स्थाग कर ग्रीष्य काल में गर्मी की और चीतकाल में सर्दी की आंतापना सेते हैं, कोई ध्यान मग्न रहते हैं कोई खुज्ली आने पर भी दारीर को

ઉત્કુટ્ટકાસન કરવાવાળા, કાેઈ આસનના ત્યાગ કરીને જમીન પર જ બેસ-વાવાળા, કાેઈ વીરાસન કરવાવાળા. અથવા પૃથ્વી પર અન્તે પગ ટેકવીને ખુર્શિની માફક એટલે કે ખુર્શિ પર બેઠેલા માણુમની ખુર્શિ હટાવી લીધા પછી જે આસન થઈ જાય છે, તે આસનથી બેસવાવાળા હાેય છે. કાેઈ દંડાસન કરે છે. અર્થાત દંડની જેમ લાંબા થઈ ને સ્થિત રહે છે. કાેઈ લગંડશાયી હાેય છે અર્થાત્ જેમ વાંકુ લાકડું અને બ જુથી જમીનના સ્પર્શ કરે છે. અને વચમાં અહર રહે છે. એજ પ્રમાણે માથું અને પગ જમીન પર ટેકવીને શરીરના વચલા ભાગ અહર રાખે છે. અથવા માથુ અને પગ જમીન પર ટેકવીને શરીરના વચલા ભાગ મહર રાખે છે. અથવા માથુ અને પગ જમીન પર ટેકવીને શરીરના વચલા ભાગ બહર રાખે છે. અથવા માથુ અને પગ જમીન ખર ટેકવીને શરીરના વચલા ભાગ મહર રાખે છે. અથવા માથુ અને પગ કરી છે. હાય છે, અર્થાત્ સુખવર્ષિકા અને ચાલપટાથી જુદા વસ્ત્રોના ત્યાગ કરીને ઉનાળામાં ગમિંની અને શીજા-ળામાં શર્દિ-ઠાંડકની આતાપના લે છે. કાેઈ ધ્યાન મગ્ન રહે છે. કાંઈ ખજી-

स० ३९

30£

#### स्त्रकता**नस्त्रे**

डुया अणिइटुइा' अकल्डूथकाः अनिष्ठीवनाः, तत्र अकल्ड्यकाः खर्जनव्यापाररहिताः सक्षमत्रसजीवविराधनाभयात् अनिष्ठीवनाः कफादीनामक्षेप्तारः 'एवं जहोववाइए' एवं यथौपपातिके-औपपातिवद्धवे ये ये गुणाः मोक्तास्ते सर्वे एव गुणा अनुसन्धेयाः तैर्थु-क्ताः 'धुतकेसमंग्रुरोमनहा' धुतकेशद्रमश्चरोमन खाः-धुताः-निवारिताः केशद्रमश्चरो मनखानां संस्काराः= येस्ते तथा, इमे साध रः केश्र मश्चन खादीनामसंस्कर्त्तारः, 'सब्ध गायपडिकम्मविष्पमुका' सर्वगात्रपरिकर्म विषम्रुताः-श्ररीरसंस्काररहिताः 'चिट्ठंति' तिष्ठन्ति 'ते णं एएणं विदारेणं विदरमाणा बहुइ वासाइ' ते-महामतयः खलु एतेन-यथोदितेन विदारेण विद्दारेणं विदरमाणा बहुइ वासाइ' ते-महामतयः खलु एतेन-यथोदितेन विद्दारेण विद्दरन्तः बहुनि वर्धाणि-अनेकवर्षं यावत् 'सामग्नपरियागं' श्रामण्यपर्यायम् 'पाउणंति' पाळपन्ति 'पाउणित्ता' पाल्यिस्ता 'वहु वहु आवाहंसि उप्यन्तंसि वा अणुप्यन्तसि वा' अनेकमकारकवाधायाग्रत्यन्नायां वा-अनुत्यन्नायां वा, रोगातङ्के समुपरिथतेऽसमुपस्थिते वा 'बहूइ भत्ताइं एचवर्खति' बहुनि भक्तानि

नहीं खुजलाते, कोई थुक बाहर नहीं निकालते। इस प्रकार औपपातिक सूछ में जो गुण कहे हैं, वे सब यहां भी कहलेने चाहिए। वे चार्तिक पुरुष केशों, मुछों, रोमों और नखों के संस्कार से रहित होते हैं। सम्पूर्ण शरीर के संस्कार से रहित होते हैं।

वे महामति पूर्वोंक्त चर्पा के साथ विचारते हुए अनेक वर्षों तक आमण्य पर्यांग का पालन करते हैं। तस्पद्रचात् अनेक प्रकार की बाधा उत्पन्न होने पर अथवा न उत्पन्न होने पर भी, रोग या आतंक (दीधि प्राण हरण करने वाले द्राल आदि) के उपस्थित होने पर अथवा न उपस्थित होने पर भी बहुत-से भक्तों का प्रत्याख्यान करते हैं। दीई

વાળ આવવા છતાં પછ્યુ શરીર ખજવાળતા નથી. કેાઇ થૂંક બહાર કહાડતા નથી. આ પ્રમાણે ઔપપાતિક સૂત્રમાં જે ગુણા કહેવામાં આવ્યા છે. તે સઘળા ગુણા અહિયાં પણ કહેવા બેઇએ. તે ધાર્મિંક પુરૂધા વાળા મૂછા, રામા અને નખાના સંસ્કાર વિનાના હાય છે. સમ્પૂર્ણ રીતે શરીરના સંસ્કારા વિનાના હાય છે.

એ મહામતિ પ્વેક્તિ ચર્ચાની સાથે વિચરતા થકા અનેક વર્ષો સુધી શ્રામણ્ય પર્યાયતું પાલન કરે છે. તે પછી અનેક પ્રકારની બાધા ઉત્પન્ન થતાં અઘવા ઉત્પન્ન ન થવા છતાં પછુ રાગ અથવા આતંક (શીધ પ્રાણ હરણ કરવા-વાળા શૂળ વિગેરે) ઉપસ્થિત થાય ત્યારે અથવા ઉપસ્થિત ન થાય તો પણ ઘણુ ખરા ભાષ્તોનું (આહારનું) પ્રત્યાખ્યાન કરે છે. લાંબાં સમય સુધી

. Vof

## समयार्थवोधिनो टीका दि. श्रु. अ. २ क्रियास्थाननिकपणम्

भत्त्याख्यान्ति 'पचावखाइता बहुइ' भत्ताइ' अणसणाए छेदिति' मस्याख्याप बहुनि भक्तानि अनशनेन छेदयन्ति, दीर्घकालमनशनं क्राया संस्थारं समापपन्ति 'अणस णाए' छेदित्ता' अनक्षनेन छेदयित्ता 'जस्सहाए कीरक्ष' यदर्थाय-परमै पर्याजनाय मोक्षयाक्षये कियते एतः:-वक्षयमाणाः क्रियाः, यथा-'नग्ग भावे' नग्नमावो नग्नता 'सुंडमावे' सुण्डधावः-शिरोम्रुण्डनम् 'अण्हाणमावे' अस्नानभावः 'अदेत्तवणगे' अदन्तवर्णकः, स्तानाऽगावो दन्तानामप्रझालनञ्च। 'अच्छत्तप' अच्छत्रकः 'अणो-वाहणप्' अनुपानस्कः-नस्तः उपानही यस्य सोऽनुयानस्कः ! 'भूमिसेझ्ज।' भूमिश्वरथा-भूमी झयनम् 'फल्टगसेज्जा' फलकशय्या 'कट्ठसेग्जा' काष्ठशय्या 'केसलोष' केशलोचः 'वे स्वेरवासे' बडावर्धवासः--त्रह्मवर्यं वासः वसनं यस्प स तथा, 'परघरपवेसे' परग्रहमवेशः-मिक्षार्थं वर्षाछुवण्ळवेम्यो वतरक्षार्थं वा, 'छद्वावक्रद्रे' कच्धापछच्धे-अयं भावः-सन्मानादिना छच्चे भिक्षादिके तिरस्काराः दिनो अपलब्धे~अमाप्ते मिझादिके दर्थशोकरहितः, 'माणावमाणाओ' माना∙ पमानानि-खञ्चमानापमानानि यदवे वसन मानानि अपमानानि च सहते, 'हील-णाओ' दीलनाः तत्र हीलनं जन्मकमों द्वाटन रूवे कं निर्भर्शनम्, 'निर्णाओ' निम्दा वाक्यानि-निन्दनं कुत्सितज्ञव्दपूर्वकं दोषोद्घाटनेन अनादरणम् 'खिंसणाओ' काल तक अनज्ञन-प्रत्याख्यान करके संधारे को समाप्त करते हैं और जिस उददेइय को प्राप्त करने के लिए नग्नता, मुण्डता, स्नान का त्याग, दन्तधावन का स्याग, छाता और जूना का स्याग, भूमिशयन, पाट पर इाघन, काष्ठ पर इाघन, केइा लोच, ब्रह्मचर्पवास, परगृह प्रवेदा अर्थात् भिक्षावृत्ति, भिक्षा का लाभ होने पर या लाभ न होने पर राग-बेर धारण न करके समभाव धारण किया था, भरसना सहन की थी अर्थात् जन्म और कर्म प्रकट करके किये गये अपनान को सहन किया था निन्दा सहन की थी खिसणा अर्थात् हाथ या मुख

અનશનનું પ્રત્યાખ્યાન કરીને સંચારા કરે છે અને જે ઉદ્દેશ્યને પ્રાપ્ત કરવા માટે નગ્નપણું; સુંડપણું; સ્નાનના ત્યાગ, દાતણુ કરવાના ત્યાગ છત્રી અને જોડાના ત્યાગ, ભૂમિશયન, પાટપર શયન, લાકડા પર શયન, કેશ લાૈચ, પ્રદ્યપર્યવાસ, પરગૃહ પ્રવેશ. અર્ધાત્ ભિક્ષાવૃત્તિ ભિક્ષાના લાગ થાય ત્યારે અથવા ભિક્ષાના લાભ ન થાય તા પણુ રાગ કે દ્વેષભાવ ધારણુ ન કરતાં સમભાવ ધારણુ કર્યો હાય, જે પ્રયાજન માટે માન-અપમાન સહન કર્યું હાય, બત્સંના તિરસ્કાર સહન કરી હાય, અર્થાત્ જન્મ, અને કર્મ પ્રગટ કરીને કરવામાં આવેલ અપમાન સહન કર્યું હાય, નિંદા સહન કરી હાય, ખિસણા



स्त्रचताङ्गस्य

स्त्रिसनानि-स्तिप्तनं इस्तम्रखादिकितरपूर्वकमयमाननम् , 'गरदणाओ' गईणा∽ गईणं गुर्दादिसमक्षे दोषपुदाटच तिरस्करणम्, 'तज्जगाओ' तर्जनानि-अंग्रुल्पोरिना 'तालणाओ' तःडनानि-३ण्डादिना, 'उच्चावया-गामकंटगा' उत्नावचाः-प्रामकण्टकाः, तत्र उच वसाः अनेकविधाः अनुकूलाः, मतिकूलाः, त्राम् कण्टकाः अत्रिमनोडराथ शब्दाः, 'व∣वीसं परीसडोवसग्गा' दार्विञ्चतिः प्ररीषद्वीपसगीः 'अद्वियासिज्जति' अधिसहान्ते-तेषां सहनं क्रियते इत्वर्थः, 'तमद्वं माराइति' तगर्थ मोक्षपाप्तिरुक्षणमाराध गरित कृतमतयः, 'तमद्वे आराहिचा' **तमधे-मोक्षवाक्षिलक्षणमाराध्य** 'चरमेहिं उस्सासनिस्सासेहिं' चरमैगरितमे इच्छ्वासनिःश्वासैः 'अणंतं' अनन्तम्−नास्ति-अन्तं-परिसमाप्तिर्घस्य च स अनम्बम्, 'अणुचरं' सर्वत उत्तमम, 'निव्यावायं' निव्यविातम् व्यावातो बाधः विनाश्चों वा तद्रहितमिति निव्यायातम्, 'निरावरणं' निरावरणम्-अर्धथा आवरण-रशिम्-कोऽपि नास्ति आच्छादयिता ताद्यम् । 'कसिणं' क्रत्स्नम्-सकलपदार्थ-स्वियकं सम्पूर्णमिति, 'परिपुण्णं' परिपूर्णम्-छेश्वतोऽपि न्यूनतारदितम् स्वभावा-पेसया पौणीमासीचन्द्रवदस्वण्डम् 'केवळवरणाणदंसणं' केवळवरझानदर्शनम्⊸ केन्छनेण्ठज्ञानं दर्शनव्य 'सग्रुपाडेति' सग्रुत्पादयन्ति, वाबाभ्यन्तरसाधनेन मोक्ष-आदि यिकृत करके किया जाने यल्ता अपमान सहन किया था, गही सहन की थी, तर्जना और ताड़ना सहन की थी, हन्द्रियों के अनेक क्कार के मतिकूल विषयों को महन किया था, वाईस परीपहों और विचित्र प्रकार के उपसगों को सहन किया था, उस प्रयोजन को अर्थात् मोक्स को मास कर छेते हैं। उस प्रयोजन को प्राप्त करके अस्तिमदवासों क्रूबाखों में अनन्त, सर्वोत्तम, ब्यायात (बाधा) से रहित, निरावरण सर्फ्ण । सर्ववस्तुविषयक' तथा प्रतिरूर्ण (पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान आखण्ड) केवल ज्ञान और केवलद्दीन को प्राप्त कर छेते हैं। केवलज्ञान मौर केवल दर्द्दीन की उत्पत्ति के पद्दवात् सिद्धि प्राप्त करते हैं । उनको શ્રેટલે કે દ્રાથ અથવા મુખ વિકૃત કરીને કરવામાં આવનારા અપમાનને સહન મુદ્દું હાય, ગહાં સહન કરી હાય, તર્જના સહન કરી હાય, અને તાડન સહેત કર્યું હાય, ઇન્દ્રિયાના અનેક પ્રકારના પ્રતિકૂળ વ્યાપારાને-પ્રવૃત્તિયોત્ને ચહુન કરેલ હાય ? અ.વીસ પ્રકારના પરીવહો અને અનેક પ્રકારના ઉપ

પ્રગ્રોનિ સહન કરેલ હેાય તે પ્રયાજતને અર્થાત્ માક્ષને પ્રાપ્ત કરી લે છે, તે પ્રયોજન પ્રાપ્ત કરીને છેલ્લા વ્યસ્તે ચ્છવાસમાં અન'ત, સર્વોત્તમ, બ્યાઘાત, (માધા)થી રહિત નિરાવરણ સમ્પૂર્ણ (સર્વવસ્તુ સંબંધી) તથા પ્રતિપૂર્ણ– પુત્સના ચન્દ્રમાની જેમ અખંડ કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શનની ઉત્પત્તિની समयार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

स्याऽ३७वदितकाळवर्ति साधनपुरुपादयन्ति ते महानुभावाः, 'सपुष्पाडित्ता' सप्रु त्पाद्य केवल्रज्ञानम् 'तथो पच्छा' तत्पश्चत्-केवलज्ञानोत्पत्यनन्त्ररम्, तदेवाऽट-म्बर 'सिज्झति' सिध्यन्ति-सिद्धिमाप्नुवन्ति, सिद्धिमोंसः-साध्यते-सम्रुत्पात्यते केवलज्ञानेन या सा सिद्धिः, अशेषकर्मक्षयनिरतिश्वयानन्द्रास्मिका, तथा- युज्झति' बुष्पन्ते-चतुर्देशलोकस्वरूपं सामान्यविशेत्तात्मकं पदार्थजातं सम्यक्त पदयन्ति, 'मुच्चंति' मुश्चन्ति-संसाराद् विद्वक्ता मदन्ति,-संसारं परित्यजन्तीत्पर्थः 'परि-णिव्वायंति' परिनिर्वान्ति-अश्वरात्वा भवन्तीत्पर्थः, 'सव्यद्वय्वाणं अतं करे'ति' सर्वदुःखाणामन्तं क्वन्ति सर्वदुःखेभ्यो विमुक्ता भवन्तीत्पर्थः । 'पगच्चाए पुण एगे मयंतारो' एकार्चया पुनरेके भयत्रातारो भान्ति-केवन महात्तानः पुनरेक-स्पिन्नेव भवे मुक्ति भाष्त्वुदन्ति, 'अवरे पुग पुव्यदम्पादयेसे सेणं' अपरे पुनः पूर्वभवोपार्जितकर्मावश्वेषेण 'काल्यमासे कालं किच्वा' काल्यना से त्रात् कृत्वा-मरणं माप्य 'अन्नयरेसु' अन्यतरेषु 'देवल्रोएसु' देवल्लकेषु 'देवत्ताए' देवत्याय 'उववत्तारो भवति' उपयत्तारो भवन्ति, देवल्वाप्त्वि देवलोकं गच्छ-त

सिद्धि से समस्त कर्मों का क्षय हो जाता है। वे निरतिज्ञ यज्ञान और आनन्दमय होते हैं। वे महापुरुष बुद्ध अर्थात् सम्पूर्ण लोक तथा अलोक को तथा समस्त सामान्य विद्योषात्मक पदार्थों को स्पष्ट रूप में जानते-देखते हैं। जन्म-मरण से सर्वथा और सर्वदा के लिए मुक्त हो जाते हैं। परिनिर्वाण अर्थात् परमज्ञान्ति प्राप्त कर छेते हैं और समस्त दुःखों का अन्त करते हैं।

कोई-कोई भाग्यवान पुरुष ऐसे होते हैं जो एक ही मब में मुक्ति प्राप्त कर छेते हैं। कोई-कोई पूर्व भयों में उपकित कमों के दोव रह

પછી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. તે સિદ્ધિથી સઘળા કર્મોના ક્ષય થઈ જાય છે તે નિરતિશય-અત્યંત જ્ઞાન અને આનંદમય હાેય છે. તે મહાપુરૂષ છુદ્ધ અર્થાત્ સંપૂર્ણ લાેક તથા આલાેકને તથા સઘળા સામાન્ય અને વિશેવાત્મક પદા-શેને સ્પષ્ટ રૂપથી જણે-ડેખે છે જન્મ-મરછાથી સર્વથા અને સર્વદા માટે મુક્ત થઈ જાય છે. પરિનિર્વાણ અર્થાત્ પરમશાન્તિ પ્રાપ્ત કરી લે છે. અને સઘળા દુઃખોના અંત કરી લે છે.

કે ઈ કેાઇ ભાગ્યશાળી પુરૂષે એવા હૈાય છે કે—જેએા એક જ ભવમાં મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લે છે. કેાઇ કેાઇ પૂર્વ ભવામાં ઉપાર્જન કરેલા કર્મો શેષ રહી જવાથી થયા સમય મૃત્યુને પ્રત્પ્ત કરીને કેાઈ એક દેવ લાકમાં દેવની **3**80

संत्रकृताङ्गस्त्रे

देवलोकामेव विशिनष्टि 'तं जहा' तद्यथा-'मदड्ठिएसु' मदर्खिकेषु-मदाऋदि-शालिषु 'मद्दञ्छारप्रसु' मदायुतिकेषु-विशिष्टाभरणमभायुवतेषु 'मदावरक्रमेसु' मदापराक्रमेषु 'मदाजसेसु' मदायग्रस्तिपु-विशाककीर्त्तिषु 'मदावरुसु' मदाबलेषु-विग्रेपवलग्नाब्दिषु 'मद्दाणुमावेसु' मदानुमावेषु-अचिन्स्यममावयुक्तेषु 'मदासो-वखेसु' मदासौरूयेषु-विशिष्टसुखसाधनसंपन्नेषु 'ते तत्त्य देवा भर्शति' ते तत्र देवाः भदन्ति, देवान् विश्विर्वण्ट वक्ष्यमाणचिग्रेवगैः, तयादि-'मदद्विया' मह-द्विंकाः 'मद्दज्ज्या' मदाधुतिकाः 'जाव मदासोवत्या' यावद् मदासौरूयाः 'द्वारविराइयवच्छा' द्वारविराजितवक्षसः 'कडग-तुडिय-धंमियभूया' कटकत्रुटित-स्तम्मितभ्रुवाः, 'अंगय-क्रंडल-मद्वगंदयछत्त्यापीठधारी' अद्वद्रकुण्डस्रप्रक्रिय

जाने से पथा समय मृत्यु को प्राप्त होकर किसी देवलोक में देवपर्याय से जन्म छेते हैं। वे देवलोक कैसे होते हैं ? पह कहते हैं-

देवलोक विशिष्ट विमान आदि महान ऋदि से युक्त होते हैं महान् गुति वाछे अर्थात् आभरणों की विशिष्ट प्रभासे युक्त होते हैं। महा-पराक्रम से युक्त, महाकीर्तिवाछे, महावज्र, महान् प्रभाव वाछे तथा विशिष्ट खुख साधनों से सम्पन्न उक्त देव विमानों में उत्पन्न होने वाछे देव किस प्रकार के होते हैं यह दिखलाते हैं-

देव महान ऋदि के धारक, महान कान्ति से सम्पन्न यायत् महान् सुख से सम्पन्न होते हैं । उनका वक्षस्थल हार से खुशोभित होता है। कटक एवं केयूर आदि आभूषणों से उनकी सुजाएं स्तब्ध सी रहती हैं । वे अंगद एवं क्रुंडलो से यूक्त कपोल चाछे होते हैं तथा

પર્યાયથી જન્મ લે છે. તે દેવલેન્કા કેવા હાય છે? તે હવે ખતાવ-વામાં ખ્યાવે છે –

દેવલેાક વિશેષ પ્રકારના વિમાન વિગેરે મહાન ઋદ્વિથી સુક્ત હાેય છે. મહાન ઘુર્તિથી સુક્ત અર્થાત આભૂષણેની વિશેષ પ્રકારની પ્રમા-કાંતિથી સુક્ત હાેય છે. પરાકમથી સુક્ત મહાન કીર્તિવાળા મહાન બળવાળા મઢાન પ્રભાવવાળા તથા વિશેષ પ્રધારના સુખ સાધનાથી સુક્ત, દેવ વિમાનાથી સુક્ત, ઉપર કહેલાં દેવ વિમાનામાં ઉત્પન્ન થવાવાળા દેવા કેવા પ્રકારના હાય છે કે તે હવે બતાવે છે. દેવા મહાન ઝદ્ધિને ધારસ કરવાવાળા, મહાન કાંતિથી સુક્ત યાવત મહાન સુખ સમ્પન્ન હાેય છે. તેએાનું વક્ષસ્થળ હૃદય -છાતી હારથી સુશાભિત હોય છે, તેએાની ભુજાએા કઠક-ઠડા અને કેચ્

# समयार्थंबोधिनी टीका हि. थु. अ. २ कियास्थाननिइपणम्

टलकर्णशैठधारिगः-अङ्गदादीनां धारकाः, 'विचित्तहत्थाभरणा' विचित्रहरता-भरणाः, विचित्राणि इस्ताभरणानि येषां ते तथा, 'विचित्तमालामउलिमउडा' विचित्रमालाभौलिम्रुकृटाः दिचित्र--विचिधाकारा माला तया बद्धानि अतएत सुक्षो-भितानि मौलिष्ठ-मस्तकेषु म्रुकृटानि येषां ते तथा, दिलक्षणमालाब द्वम्रुकुटवन्तो-भवन्ति प्वोंपार्जितसुकृतकर्ममभावेण, 'करलागांघपवरवत्त्यगरिदिया' कल्याण गन्धमवरवस्त्वपरिहिताः-सुरभिगन्ध्ययुक्तमवरवस्त्वगरिधानाः कल्याणानि-माल्ललि-कानि मवराणि-अेष्ठानि वस्ताणि परिहितानि-धारितानि ये स्ते तथा, 'कल्लाण गपवरपत्ल्लाणुळेवणधरा' कल्याणकमवरमारुपानुळेपनधाः-कल्याणकमालानां कल्पाणकगन्धातुल्लेपनानाञ्च धारकाः भवन्ति, 'भासुरवॉदी' मास्वरचोन्द्यः-मास्वरक्षरीराः-मकाश्वयुक्तग्वरीरधारका मदन्ति । 'पळंववत्रमाल्लधरा' मलम्च रन-मालाधराः-वनं-जलं ततो जायमानं पङ्कजपुत्पं तस्य माला-वनमाल्डा मध्यमपद-लोपीसमासः, अथवा-वनम्-अरण्यं तत्र भवं चम्पकादिपुष्यं तेन निर्मापिता माला-

कानों में कर्ण भूषण धारण करते हैं । उन के हाथों के आभूषण चित्र --विचित्र होते हैं । उनके मुकुट विचित्र मालाओं से सुद्योभित होते हैं । वे कल्याणकारी अेष्ठ तथा सुगंधित वस्त्र धारण करते हैं । कल्याणकारी और उत्तममाला एवं अंगलोचन को धारण करते हों । कल्याणकारी और उत्तममाला एवं अंगलोचन को धारण करते वाले होते हैं । उनका द्यारीर देदीप्यमान होता है--उनके द्यारीर से सर्चदा अद्भुन तेन प्रस्फुटित होता रहता है । वे लम्बीलटकनी हुई वनमाला को धारण करते हैं । 'वन' का अर्थ है जल, उससे उत्पन्न होने वाला पुष्प-कमल, उसकी माला 'वनमाला' कहलाती है । वन-पुष्पमाला-बनमाला अथवा वन अर्थात् अरण्य में होने वाले चाले च्याक आदि के पुर्थो

વિગેર આભૂષણેાથી અલ'કૃત રહે છે, તેએ અંગદ અને કુંડલેાથી શાભાય માન કપાલવાળા હાેય છે. તથા કાનામાં કણુંભૂષણુ ધારણુ કરે છે. તેએાના હાથાના આભૂષણેા ચિત્ર-વિચિત્ર હાેય છે. એમના મુગુટા વિચિત્ર પ્રકારની માળાએાથી શાભાયમાન હાેય છે. તેએા કલ્યાણુ કારી શ્રેષ્ઠ તથા મુગ'ધવાળા વસ્તોને ધારણુ કરે છે. કલ્યાણુ કારક અને ઉત્તમ માળા અને અંગલાેચનને ધારણુ કરવાવાળા હાેય છે. તેઓવું શરીર દેદીપ્યમાન હાેય છે. તેઓના શરીરમાંથી હંમેશાં અદ્ભૂત તેજ પ્રકાશવું રહે છે. તેઓ લાંભી લટકતી એવી વનમાળાઓને ધારણુ કરે છે. વનના અર્થ જળ એ પ્રમાણે થાય છે. એટલે કે પાણીમાંથી ઉત્પન્ન થવાવાળા કમળાની માળા 'વનમાળા' કહેવાય છે. વનપુષ્પમાળા વનમાળા અર્થાત્ જંગલમાં થવાવાળા ચ'પા વિગેરે પ્રષ્પાની

For Private And Personal Use Only

**1**12

## **स्**त्रकृता**न्नस्**त्रे

वनमाछा, अधवा-पर्णपुष्पमयीमाला वनवाला मकीर्तिता, अथवा-आपादलस्मिनी माला वनमाला निगच ते, तादशमालाघरा देवा भवन्तीति । ते देवाः स्वकीय वर्णस्पर्धाधुत्तितेजीभिर्दिशं मधोतपन्तो भविष्यत्काले मोलगरतारो भवन्तीति मतिपा-चते-'दिव्वेणं-रूवेणं दिव्वेणं वर्णोणं' इत्यादिना, 'दिव्वेणं रूवेणं' दिव्येन रूपेण 'दिव्वेणं कासेगं' दिव्येन वर्णेन-विलक्षणवर्णेन 'दिव्वेणं संघेणं' दिव्येन सम्वेन 'दिव्वेणं कासेगं' दिव्येन स्पर्शेन 'दिव्येणं संघापणं' दिव्येन सङ्घातेन-विलक्षण-भ्रतिरसंहननेन 'दिव्येण संठाणेणं' दिव्येन संस्थानेन 'दिव्वाप इष्ट्रिय' दिव्येन गन्धेन 'दिव्वेणं कासेगं' दिव्येन स्पर्शेन 'दिव्येण संघापणं' दिव्येन सङ्घातेन-विलक्षण-भ्रतिरसंहननेन 'दिव्येण संठाणेणं' दिव्येन संस्थानेन 'दिव्याप इष्ट्रिय' दिव्यया कद्रचा 'दिव्वाप जुईए' दिव्यया धुर्या 'दिव्याए पमाए' दिव्यया प्रमया 'दिव्वेणं तेएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए लेपाए' दिव्याप अच्या प्रमया 'दिव्वेणं तेएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए लेपाए' दिव्यया अर्थया 'दिव्वेणं तेएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए लेपाए' दिव्यया अर्थया 'दिव्वेणं तेएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए लेपाए' दिव्याया अर्थया 'दिव्वेणं तेएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए लेपाए' दिव्याया अर्थया 'दिव्येणं तोएणं' दिव्येन तेत्रसा 'दिव्याए हेमाए' दिव्यया 'दादिसाओ उन्नोवेमाणा' दशदिकाः सर्वा अधिकाष्ठाः उद्योत्यन्तः 'पभासेमाणा' मनासयन्तः 'गाइकरलाणा' गति करणणाः 'ठिइ कल्लाणा' स्थितिकल्याणः ' आगमेलिमहया'

की माला 'वनमाला' कहलाती है। अथपा पत्तों और पुल्यों की माला 'वनमाला' होती है। अधवा पैरों तक लटकने वाली माला 'वनमाला' कहो जाती है। देव ऐसी वनमाला पहनते हैं। वे देव अपने वर्ण, स्वर्श, खुति एवं तेज से दिशाओं को आलोकित करते हैं और भविष्य में मोक्ष जाने वाले होते हैं, यह कहते हैं-वे अपने विलक्षण वर्ण से, दिष्प गंधसे, दिब्पस्पर्श सं, दिब्प संघात से, दिब्प जारीरिक संइनन से, दिष्प आकृति से, दिब्प कडि से, दिब्प खुति से, दिब्प प्राप्तीरिक संइनन से, दिव्प आकृति से, दिब्प कडि से, दिब्प जुति से, दिब्प प्राप्तीरिक संइनन से, दिव्प आकृति से, दिब्प कडि से, दिब्प जुति से, दिब्प प्राप्ती से, दिव्प आकृति से, दिब्प कडि से, दिब्प ज्योति से, दिव्प जारीरिक संइनन से, दिव्प आकृति से, दिब्प कडि से, दिब्प ज्योति से, दिव्प तोत से, दिव्प छेश्या से समस्त दिशाओं को उद्योति से, दिव्प तेन से, दिव्प छेश्या से भद्र स्थिति वाले होते हैं। आगामी काल में भइक होने वाले हैं।

માળા, 'વનમાળા' કહેવાય છે. અથવા પગ સુધી લટકતી માળા 'વનમાળા' કહેવાય છે. દેવા એવા પ્રકારની વનમાળાએા ધારક્ષ કરે છે. તે દેવા પાતાના વર્ણું, સ્પર્શ ઘુતિ અને તેજથી દિશાએાને પ્રકાશમય કરે છે અને ભવિષ્યમાં મેસમાં જવાવાળા થાય છે. તે હવે અતાવે છે.–તેઓ પાતાના વિલક્ષણ વર્ણુથી દિવ્ય ગ'ધથી, દિવ્ય સ્પર્શથી દિવ્ય સંઘાતથી દિવ્ય શારીસ્કિ સંહ-નનથી, દિવ્ય આકૃતિથી દિવ્ય ઝદ્રિથી દિવ્ય–ઘુતિથી દિવ્ય પ્રસાથી, દિવ્ય છાયાદી દિવ્ય આકૃતિથી દિવ્ય જદ્રિથી દિવ્ય–ઘુતિથી દિવ્ય પ્રસાથી, દિવ્ય છાયાદી દિવ્ય આકૃતિથી દિવ્ય જયાતિથી, દિવ્ય તેઓ સિલ્ય બાયાદી દિવ્ય આકૃતિથી દિવ્ય ન્યોતિથી, દિવ્ય તેઓ સાથી, દિવ્ય બાયાદી દિવ્ય કાંતીથી દિવ્ય ન્યોતિથી, દિવ્ય તેઓને સ્થાયો, સંઘળી દિશાઓને ઉદ્યોતિત અને પ્રકાશિત કરે છે, ભદ્રગતિ અને ભદ્ર સ્થિતિ વાળા હાય છે. આગામી કાળમાં ભદ્રક કલ્યાંધુવાળા થવાવાળા હોય છે.

# समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

आगमिष्यद्भद्रकाः 'यावि भवंति' चापि भवन्ति 'एस ठाणे आयरिए' एतस्थान-मार्थम् 'जाव सव्यदुक्खपद्दीणमग्गे' यावत्-सर्वदुःखपद्दीणमार्गः-एतदेव स्थानं सर्व-दुःखान्तकरं मवतीत्येतावता-आर्थत्वम् 'एगंतसम्में' एकान्तसम्यक्-मिभ्भास्वाबिर-स्वादिदोषरद्वितत्वात् 'सुमाह्र' सुनाधु चैतत्स्थानम् , सर्वदुःखरदितत्वात् 'दोच्चस्स' द्वितीयस्य 'ठाणस्स' स्थानस्य 'धम्मपक्खस्स' धर्मपक्षस्य 'विभंगे' विभक्कः-विचार् 'एवमादिए' एवमारूयातः-यथोक्तप्रकारेण द्वितीयस्य धर्मस्थानस्य विचारोऽभव-दिति । एतावता चिवेकिमि धर्मपक्ष एव-आदर्कच्यः इति ॥सू० २ क्षाइद

मुलम्-अहावरे तच्चस्स ठाणस्स मीसगस्स विभंगे प्वमा हिउजइ इह खलु पाईणं वाथ संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-अप्पिच्छा अप्पारंभा अप्पारिग्नहा धम्मिया धम्माणुया जाव धम्मेणं चेव वित्तिं कप्रेमाणा विहरंति, सुसीला सुब्वया सुपडियाणंदा साहू पगच्चाओ पाणाइवायाओ पडिविरया जाव-जीवाए एगच्चाओ अप्पडिविरया जाव जे यावण्णे तहप्पगारा सावउजा अवोहिया कम्मंता परपाणपरितावणकरा कज्जंति तओ वि एगच्चाओ अप्पडिविरया। से जहा णामए समणो-वासगा भवंति अभिगयजीवाजीवा उवलद्धपुण्णपावा आसव-संवरवेयणा णिउजरा किरियाहिगरणवंधमोक्खकुसला असहे-

यह घर्म स्थान आर्यजनों का स्थान है यावत समस्त दुःखों के क्षय का मार्ग है। मिथ्यास्व अविरति आदि दोषों से रहित होने के कारण एकान्त सम्पक्त मार्ग है। समस्त दुःखों से रहित होने के कारण सुमाधु मार्ग है। दूसरे स्थान धर्मपक्ष का यह विचार कहागया है। चिवेकीजनों को धर्म पक्ष का ही आदर करना चाहिए॥२३॥

આ ધર્મસ્થાન આર્યજનેરનું સ્થાન છે. યાવતુ સર્વ દુઃખેરના ક્ષયના માર્ગ છે. મિચ્યાત્ય, અવિરતિ વિગેરેથી રહિત હેાવાથી સુસાધુ માર્ગ છે આ પ્રમાણે આ બીજા ધર્મપક્ષ સ્થાનના આ વિચાર કહેવામાં આવેલ છે. વિવેકી મનુષ્યાએ ધર્મ પક્ષના જ આદર કરવા જોઈએ. ાારગા

ন্ত ४০

देवासुरनागसुवण्गजक्खरक्खसकिन्नरकिंपुरिसगरुलगंध-**उज** ध्वमहोरगाइएहिं देवगणेहिं निग्गंथाओ पावयणाओ अणइ-क्रमणिज्जा इणमेव निग्गंथे पावयणे णिस्संकिया णिकंखिया निच्चित्तिगिच्छा लख्ट्रा गहियट्रा पुच्छियट्रा विणिध्चिष्ठयट्ठा अभि-गयट्रा अट्टिमिंज्जापेमाणुरागरत्ता अथमाउसो ! निग्गंधे पावयणे अयं अहे अयं यरमहे सेसे अणहे उसियफलिहा अत्रंगुयदुवारा अचियंत्तंतेउरपरघरपवेसा चाउदसडमुहिट्रपुण्णिमासिणीसु पडि-पुन्नं पोसहं सम्मं अणुपालेमाणा समणे निग्गंधे फासुए सणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं वत्थपडिरगहकंबलपाय-पुँछणेणं ओसहभेसज्जेणं पीठकलकसेजासंथारएणं पडिलाभे-माणा बहूहिं सीळव्वयगुणवेरमणपच्चक्खाणपरेसहोवदासेहिं अहापरिग्गाहिएहिं तवोकम्मेहिं अष्याणं भावेमाणा विहरंति। ते णं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा वहूईं वासाइं समगो-बासगपारियागं पाउणंति पाउणित्ता आबाहंसि उप्पन्नंसि वा अणुपन्नंसि वा बहूइं भत्ताइं पच्चवस्वायत्ता बहुई भत्ताइं अण-ब्रणाए छेएंति । बहुइं भत्ताइं अणसणाए छेइत्ता आलेह्यपडि-कंता समाहिपत्ता कालमासे कालं किच्चा अन्नयरेसु देवलोपसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा-महड्रिएसु महज्जुइएसु जाब महासोक्खेसु सेसं तहेव जाव एस ठाणे आयरिए जाव एगंतसम्मे साहू। तच्चरस ठाणस्स मिस्सगस्स विभंगे एवं आहिए। अविरइं पडुच्च वाले आहिजड, विरइं पडुच्च पंडिए

**H**4

संमयाधैबोधिनो टीका हि. झु. अ. २ किंवास्थाननिरूपणम्

आहिज्जइ तिरया तिरइं पडुच्च वालगंडिए आहिज्जइ तत्थ णं जा सा सब्बओ अतिरई एस ठाणे आरंभट्ठाणे अणारिए जात असब्वदुक्खपहीणमग्गे एगंतमिच्छे असाहू, तत्थ णं जा सा सब्वओ तिरई एस ठाणे अणारंभट्ठाणे आरिए जात सब्व दुक्खपहीणमग्गे एगंतसम्भे साहु, तत्थ णं जा सा सब्बजो तिरयातिरई एस ठाणे आरंभ णो आरंभट्ठाणे एस ठाणे आरिए जात सब्बदुक्खप्यहीणमग्गे एगंतसम्मे साहु ॥सू० २४॥३९॥

छाया-अयापरस्तृतीयस्य स्थानस्य मिश्र इस्य निमङ्ग एव मारूयायते । इष्ट खलु माच्यां वा ४ सन्त्येव तो मतुःथा भवन्ति तद्यथा-अरपेच्छा अल्पारस्भाः अल्पपरिग्रहाः धार्भिका धमतिनाः यावद्धर्भेण चैव वृत्ति कल्पयम्तो विद्वरन्ति. सुत्रीलाः सुत्रताः सुमन्यानन्दाः साधवः एकस्मात् माणाधिपातात् मतिविस्ताः यावज्जीवनम्, एकस्माद् अप्र तेविश्ताः यावद् पे चान्पे तथायकाराः सावद्याः कर्मसमारम्भाः परमाणपश्तिापनकराः कियन्ते ततोऽप्येकस्मात अवोधिकाः अपतिविरताः । तद्यधानाम् अपनोपालकाः भर्थन्ति अभिगतनीवाऽजीवाः उपत्रव्य-अस्वनसम्बरवेदनानि नेराक्रियाऽधिकरणवन्धमोक्षक्कशुलाः असहाया **प्रण्यप**ावस अपि देवासुरनागसु (गविक्षराक्षत्रकिन्तरकिंपुरुपगरुड गन्धर्वमहीरगादिमिः देवगुणैः निग्रेन्थान् षत्रवनादनतिकमणीयाः अस्मिन्नैर्प्रन्थे म रचने निःशङ्किताः निष्काङ्क्षिताः निर्विचिकित्साः लब्धार्थाः गृहोतार्थाः प्रष्टार्थाः विनिश्चितार्थाः अभि-गतार्थाः अस्थिमज्जामेवानुरागरक्ताः इदमायुष्मन् ! नैर्ग्रन्थं मत्रचनम् अयमर्थः अयं परमार्थः श्रेषोऽनर्थः उच्छितस्फाटिकाः असंवृतद्वाराः असंमतान्तःपुरप्रग्रंग्वेशाः चतुईइयष्टम्युद्दिष्टपूर्णिमासु मतिपूर्णं धौषधं सम्यगनुपाळयन्तः श्रमणान् निर्ग्रन्थान् प्रासुर्क्षेपणीपेन अग्ननपानलाद्यस्ताद्येन वस्तपरिग्रहकम्बलपादमोञ्छनेन औषधसैष ज्येन पीठफळकशुरुपासंस्तारकेण प्रतिळामयन्तः बहुनिः शीलत्रतमुणविरमण-मत्त्यारूवानपोषत्रोपनांसेः यथापरिग्रहोत्तेः तपः-कर्मभिः आत्मानं मानयन्त्रो विह-रन्ति । ते खळ एउड्रवेण विहारेण विहरन्तः वहूनि वर्षीण अमणोपासक्रपृष्यायं पाळयन्ति पाळयित्वा आत्राधायागुरं भाषां वा अनुरप्रधायां वा बहुनि सक्तानि परवाख्यान्ति, बहूनि भक्तानि मत्याख्याय बहूनि भक्तानि अनश्रत्रया छेदसन्ति, बहू नि भक्तानि अनश्वनया छेद्रयित्वा आक्रोचित्रमतिकान्ताः समाधिमक्षाः काल्र-



### स्प्रकृताङ्गस्ये

आसे कालं कृत्वा अन्यतरेषु देव्लोकेषु देवत्वाय उपगत्तारो भवन्ति। तद्यथा-महर्दिकेषु महाद्युतिकेषु यावन्महासीरूपेषु शेषं तथैव यावद इदं स्थानम् आर्थ्यम् यावदेकान्ततमयक् साधु, तृतीयस्य स्थानस्य निश्रकस्य विभङ्गः पवमारूयातः, मविरति मतीत्य बाळ आरूयायते, तिरति मतीत्य पण्डित आरूपायते विरत्य-विरति मतीत्य बाल्यण्डित आरूपायते, तत्र खद्ध या सा सर्वतोऽविरतिः दिस्ति मतीत्य बाल्यण्डित आरूपायते, तत्र खद्ध या सा सर्वतोऽविरतिः दिस्ति मतीत्य बाल्यण्डित आरूपायते, तत्र खद्ध या सा सर्वतोऽविरतिः दि स्थानमारम्भरयानाननार्था यावर् सर्वदुःखभ्हीणमार्गम् पकान्तमिध्या असाधु। तत्र खद्ध या सा सर्वतो विरतिः इदं स्थानमनारम्भस्यानमार्थ्यं यावत् सर्वदुःख-महीणमार्गमेकान्त सम्यक् साधु। तत्र खद्ध ये ते सर्वतो विरत्यविरती, इदं स्थान-मारम्म नोआरम्भस्थानम् इदं स्यानमार्थं यावत् सर्वदुःखमहीणमार्गम् पकान्त सम्यक् साधु॥ सु० २४=३९

टीका—धर्मपक्षाऽधर्मपक्षयो निरूपणं कृत्या—धर्माऽधर्मयोर्धिलितः पक्षो निरूप्यते । धर्माऽधर्माभ्यां मिल्तित्यादेतत्त्य मिश्रपन्न इति परिभाषा भवति । यद्यपि पक्षोऽपि--अयम्–अधर्मयुक्त पदेति बाऽतिरिच्यतेऽधर्मपक्षात् तथापि

## 'तच्चरस ठाणरस' इत्यादि ।

टीकार्थ—धर्म पक्ष और अधर्मपक्ष का निरूपण करके अब धर्म और अधर्म के मिश्रित पक्ष का निरूपण करते हैं। इस पक्ष में धर्म और अधर्म दोनों आंशिक रूप में विद्यमान रहते हैं, अलएव यह मिश्रपक्ष कहलाता है। यद्यपि यह पक्ष भी अधर्मयुक्त ही है अतएव अधर्म पक्ष से अलग नहों है, तथापि अधर्म की अपेक्षा धर्म की बद्ध-

### 'तच्चस्स ठाणरब' धरियाहि

ટીકાર્થ— ધર્મ પક્ષ અને અધર્મ પક્ષતું નિરૂપણ કરીને હવે ધર્મ અને અધર્મના મિશ્રિત પક્ષનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે— આ પક્ષમાં ધર્મ અને અધર્મ એ બન્ને અંશિક રૂપથી વિદ્યમાન રહે છે. તેથી જ આ મિશ્ર-પક્ષ કહેવાય છે. તે કે આ પક્ષ પણ અધર્મ શુક્ત જ છે, તેથી જ અધર્મ પક્ષથી અલગ નથી, તે: પણ અધર્મ કરતાં ધર્મના અધિક પણાને લીધે આ અધર્મ પક્ષ નથી, પશુ ધર્મપક્ષ જ છે તેમ માનવામાં આવે છે. મુખ્ય પછાને લઇને જ શબ્દના પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. એવા ન્યાય છે. જેમ સન્દ્રતું કથન કિરોણાથી જ થાય છે. કલંકથી નહીં કેમકે તેનું કલંક કિરેણા દ્વારા દંશઇ જાય છે. તેથી આ પક્ષમાં અધર્મ, ધર્મથી પરાભૂત થઈ જાય समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. २ कियास्थाननिक्रपंणम्

अत्रमांऽपेक्षया धर्मवाहुल्यात् नाऽधर्मगक्षोयम् अपितु धर्मश्क्ष एव गण्यते, प्राधान्येन व्यश्दे । भवन्तीति न्यायात् । यया चन्द्रः किरणैरेव व्यपदिव्यते, न कलङ्केन । तस्कस्य देतोः ? किरणैः कलङ्कस्याऽभिभूतत्वात् तद्वदेतस्मिन् अपि पक्षेऽधर्मो धर्मैग्सिभूतो मदति । एतस्य धर्मयक्षे एयाऽन्तर्भाद्रः । येऽल्पेच्छा अल्प-परिप्रदृश्न्तो धार्मिकाः धर्मानुताः उत्तमवतधारकाः तेऽत्र पक्षे समाविष्टा भवन्ति । ते पुरुषाः स्धूल गणातिवात्तेभ्यो निष्टत्ताः, अनिष्टत्ताश्च स्वक्ष्मेभ्यः यन्त्रपीढना-दिमिर्तिष्ट्रताः भद्रन्तीति । साम्यतमक्षरार्थः मठन्यते—

'अहावरे' अथाऽगरा 'तचस्त ठाणस्त' त्वीयस्य स्थानस्य 'भिस्तगस्त' मिश्र-कस्य देशविरतस्य श्रावकस्य 'चिभंगे' विभङ्गो विचारः 'एतमाहिज्जर' एवं-वक्ष्यमाणमकारेणाऽऽख्यायते, 'इइ खढु पाईणं नाश' इह खढु माज्यां वा, प्रती-च्यां ता, इत्यादिकमेण ज्ञातव्यम्, 'संतेगरया मणुस्ता मबंति' सन्त्येकत्वे-छता होते से यह अधर्म पक्ष नहीं है, अपितु घर्मपक्ष ही गिना जाता है। प्रधानता को छेकर ही द्वाज्य का प्रयोगतिया जाता है, ऐसा न्याय है। जैसे चन्द्रमा का कथन किरणों से ही होता है, कलंक से नहीं, क्योंकि उसका कलंक किरणों के द्वारा ढक जाता है। इसी प्रकार इस यक्ष में अधर्म धर्म से अभिमृत हो जाता है, अतएव इस का अर्मपक्ष में ही अन्तर्भाव होता है। इस पक्ष में उन का समावेका होता है जो अल्प इच्छा और अल्प परिग्रह वाछे, धार्निक, धर्मातुगामी और उत्तम वतों के भारक होते हैं, वे पुरुष स्थूल प्राणातिपान आदि पापों से निवृत्त होते हैं, परन्तु सूक्ष्म पापों से निवृत्त नहीं होते। यन्त्र पीडन आदि पाप बहुल कृत्यों से भी निवृत्त होते हैं। अब दाब्दार्थ छिखा जाता है-

तीसरे स्थान मिश्रपक्ष -देशविरत आवक का विचार आगे कहे अनुसार है--हस लोक में पूर्व, पश्चिम, दक्षिण और उत्तर दिशा में छे. तेथी आ पक्षने। धर्भ पक्षमांक आंतर्काव थाय छे. के अल्प ઇन्छा, भने अल्प परिश्रह्यवाणा, धार्भिंड, धर्मांतुगाभी अने उत्तम मतोने धारध् डरवावाणा हे।य छे, ते पक्षमां आने। समावेश धाय छे. ते पुरुषे। स्थूण प्राधातिपात विगेरे पापाथी निवृत्त हे।य छे, परंतु सूक्ष्म पापेश्वी निवृत्त नथी हे।ता यन्त्र (धाद्यीथी पीलवुं. ढणवुं विगेरे) पीउन विगेरे अधिः पाप-वाणा हरये। थी पछ निवृत्त थता नथी.

હવે શખ્દાર્થ બતાવવામાં આવે છે.−ત્રીજા સ્થાન મિશ્ર પક્ષ-દેશવિસ્ત શ્રાવકના વિચાર આગળ કહ્યા પ્રમા**ઘે** છે. આ લેહમાં પૂર્વ, પશ્ચિમ દક્ષિણ



स्वरुतान स्त्रे

विविधमकः(रकाः मनुष्याः भ३न्ति 'तं जहा' तद्यया−'अप्षिच्छा' अस्पेच्छाः− अल्पाः-स्तोकाः परिग्रहारम्भेयु इच्छा-अन्तःकरणत्रत्ति येषां ते तथा, ईपदिच्छा-वन्तः, 'अण्यारंभा' अल्यारम् शः--अल्पः आरम् तः कृष्यादिना पश्चित्र्यादिजीवोष-मदी येषां ते तथा, 'अप्पवस्मिता' अस्पपरिम्रज्ञाः-अस्तः परिम्रहा-धनधान्यादिः स्वीकाररूपो येपां ते तथा. 'धम्मिया' धानिकाः-धर्मेण-माणातिपातादि विरमण-रूपेण चरन्ति ये ते तथा, 'धम्ताणुया' धर्मानुगाः-धर्ममत्तुगःछन्ति ये ते तथा, 'जाव' यावत-यावस्प हात-'धम्मिटा' धर्मेष्टाः-धर्म एव इष्टः-पियो येवां ते तथा. 'धम्मवलाई' धर्मेख्यातयः-प्रमात् ख्याति:-पतिद्धि येषां ते तथा, अथवा धर्म-रूपायिनः धर्भं−ञ्चतवारित्राख्यमाख्यान्ति–मब्येभ्यः प्रतिपादयन्ति ये ते तथा, 'घम्मण्यलोई' धर्मभलोकिनः--धर्ममेव प्रलोकयन्ति पश्यन्ति ये ते तथा, 'घम्प-पलंतणा' धर्मपरझनाः, धर्मे परज्यन्ति-प्राप्तज्वन्ति ये परायणा स्ते तथा. 'धम्म सम्रथायार,' धर्मसम्रदावाराः-धर्मः सम्रदावारः-सदावारो येषां ते तथा 'धम्मेणं चेव विक्ति कप्पेमाणा' धर्मेय चैत्र दुक्ति जीविकाव्यवद्वारं करायन्तः-कुर्यन्त इति यावत । 'विद्यंति' विद्यमित-समय यापपन्ति । कथम्भूगाः मिश्रगक्षाऽवल्लीम्बनः देशविरता स्तत्राइ—'सुसीला' सुशीलाः−शोभनःचारवन्तः 'सूव्यया' सुत्र1ाः∽ कोई-कोई मनुष्य ऐसे होते हैं, जो अल्प इच्छा वाले, अल्प आरंभ-क्रणि आदि के बारा जीवचात रूप साबद्व स्वापार वाले अस्त परिग्रह बाडे अहिंसा आदि भर्म का आवरण करने वाडे, धर्नानुगाली, धर्म-निष्ठ-धर्म प्रेमी, धर्म का कथन करने घाले अथवा धर्म के कारण ख्याति प्राप्त करने वाछे, धर्म से प्रसन होने वाछे धर्मगरायण, धर्म का समीचीन आचरण करने वाले, घर्म पूर्वक ही अपनी आजीविका करते हए गावत् विचरते हैं।

ि मिश्रपक्ष का अवलम्बन करनेवाछे देशविरति आवक केंसे होते हैं ? क्रोमन आचार वाछे, क्रोमन बगें वाछे, सरलना से प्रसन्न होने

અને ઉત્તર દિશામાં કાઇ કાઈ મનુષ્યા સ્ત્રેવા દ્વાય છે, જેઓ અલ્પ ઇચ્છા વાળા, અલ્પ આરંલ-કૃષિ ખેતી વિગેરે દ્વારા જીવઘત રૂપ સાવલ વ્યાપાર ઘાળા, અલ્પ પરિગ્રદ્ધવાળા અદ્ધિતા વિગેરે ધર્મનું આચરણ કરવાવાળા, ધર્માનુગામી, ધર્મનિષ્ઠ ધર્મ પ્રેમી, ધર્મનું કથન કરવાવાળા, ધર્મને જ દેખ વાવાળા, ઘર્મથી પ્રસન્ન થવાવાળા, ધર્મપરાયણ, ધર્મનું સારી રીતે આચરણુ કરવાવાળા, ઘર્મ પૂર્વક જ પાતાની આજીવિકા ચલાવતા થકા વિચર છે.

મિશ્રપક્ષતું અવલંબન કરનારા દેશ વિરતિ શ્રાવક કેવા હાેય છે ? શાસન આચારવાળા, સાશ વતાેવાળા સરક્ષપદ્યાથી પ્રસન્ન થવાને ચાેગ્ય समवार्षबोधिनी टीका दि. श्रु. ब. २ कियास्थाननिरूपणम्

घोभनवत्वन्तः 'सुप्पडिपाणंदा' सुपत्यानंदाः ~सुष्ठु पत्यः नन्दः --चित्ताडादो येथां ते तथा, तथा-'साहू' साधवः-साधुममीपे व्रतधारकाः श्रमणाः 'एगचाओ' एकस्मात् स्थूलात् 'पाणाइवायाओं' प्राणातिपातात्-जोवर्हिं नातः 'पडिविरया' मतिचिरताः-देशविरतिरूपेण निष्टत्ता इत्यर्थः, 'जाव जीवाए' यावज्जीवनम्--यावत्पर्यन्तं प्राणान् धारयन्ति तावत्पर्यन्तं निष्ठत्ताः स्थूल तोवर्डिसातः 'एगचाओ अप्पडिविरया' एकस्मात् सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः स्थूल तोवर्डिसातः 'एगचाओ अप्पडिविरया' एकस्मात् सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः स्थूल यावज्जीवनम्--यावत्पर्यन्तं प्राणान् धारयन्ति तावत्पर्यन्तं निष्ठत्ताः स्थूल तोवर्डिसातः 'एगचाओ अप्पडिविरया' एकस्मात् सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः स्थूल्वातिपाते-भयो निष्टत्ता अपि, किन्तु सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः क्ष्यूल्वप्रातिपति भयो निष्टत्ता अपि, किन्तु सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः क्ष्यूल्व लातिपति भयो निष्टत्ता अपि, किन्तु सह्त्वपाणालिपातात् -अपतिविरगः क्ष्यूल्व त्वावन्त्ते तद्द प्रयारा' भारत्-ये चान्ये तथा मकारा स्ताद्दग्राः 'सावज्ञा' साध्यः --रापथपोज्ञकाः 'अदोहिया' अपविक्तिः-चोधाऽ कावय्रपत्यक्तिाः 'करवत्ता' कर्ममनारम्झाः 'परपाण-परितावणकरा' परपाणपरितायनकराः--अन्यसन्दाधिङोत्यादकाः 'कडवं'वि' कियन्ते 'तओ वि' तशेऽपि 'एगचाओ' एकस्मात्-युद्धवारदाविग्रितात्वात्तन्त्त्त्त्याः नाम 'समणोवासगा' श्रमणोपासकाः-अवणे लाधुत्रुपात्रते ये ते श्रव्योपायता इत्पर्धः। भवन्तित्ते से श्रावकाः। 'अमिगवत्तीवात्रीरा' अभिगत्तजीवाऽजीवा -असि-

योग्य और साधु-तज्जन होते हैं। स्यूछप्रागातिपान से, एक देश रूप से यावज्जीवन निष्ट्रस होते हैं किन्तु धुक्ष्म प्राणातिपात से निष्ट्रस नहीं होते हैं। इसी प्रकार अन्य पाप जनक एवं अवोधि उत्पन्न करने बाछे कार्यों से, जो अन्य प्राणियों को परिताप उपनाने वाछे हैं, उनमें से किसी-किसी से निष्ट्रस नहीं होते हैं। तात्पर्य यह है कि देश विरति बाछे धर्माधर्म पक्षीय पुरुष सभी पायों से देश निवृत्त होते हैं, सर्वधा नहीं।

इस निश्रस्थान में अमणों के उपासक (साधु की सेवा करने बाला) अर्थात् आवक जन होते हैं। वे जीव और अजीव के स्वरूप के प्रथार्थ

અને સાધુ-સજ્જન હાેય છે, સ્યૂલ પ્રાણાતિપાતથી એકદેશ રૂપથી યાવજ્જી નિવૃત્ત હાેય છે, પરંતુ સૂક્ષ્મ પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્ત થતા નથી. એજ પ્રમા**ણે** અન્ય પાપ જનક અને અબાધિ ઉત્પન્ન કરવાવાળા કાર્યોથી જેઓ બીજા પ્રાણિયાને સંતાપ પહેાંચાડવાવાળા દેાય છે. તેમાંથી કાઇ કાઇથી, નિવૃત્ત થતા નથી. તાત્પર્ય એ છે કે-કિશ વિરતિવાળા ધર્માધર્મ પક્ષવાળા પુરૂષા સઘળા પાપાથી દેશ નિવૃત્ત દાય છે. સર્વથા નિવૃત્ત હાેતા નથી.

આ મિશ્રસ્થાનમાં શ્રપ્ત<mark>ણ</mark>ેના ઉપાસક (સાધુની સેવા કરવાવાળા) અર્થત્ શ્રાવક જનેા હેાય છે, તેએહ જીવ અને એજીવના સ્વરૂપને યથાર્થ રૂ**પથી** 

## स्**मकृता इस्**चे

गती--यथावस्थितरूपेण झातौ जीवाऽनीवी येंस्ते तथाविधा भवन्ति, एवम् 'उव-लद्धपुष्णपात्रा' उपत्रव्यपुण्वपायाः, उपत्रव्ये परमार्थतो झाते पुण्वपापे येस्ते तया-विधाः, तथा 'आसव-संवरवे वर्णाणिण्जराकिरियादिगरणवंधमोक्खकुमला' आस्वन-संवरवेदनानिर्जराक्रियाऽधिकरणवन्धनोक्षकुरुलाः, तत्र आस्तवः-आसवति-प्रविशति अष्ठविधं कर्मसल्लिलं येन आत्मनरसि स आस्ताः--निधवारवाऽविरतिपनादकपाय-योगरूपः, संवरः-संत्रियते--निरुद्ध्यते आस्त्रवर्भ्यं येन परिणामेग स तथा सभिति गुप्तिभिरात्मसरसि आस्त्रवर्त्तमेसल्लिजानां स्थयनमित्पर्थाः' वेदना-प्रसिद्धैव, निर्जरा-निर्जरणम्-कर्मणां जीवपदेशेभ्यः परिशटनम्, कियाः-कायिवयादिकाः, अधिकरणम्, अधिकियते नरकमत्तियोग्यतापन्नः माप्यते आत्मा येन तत्र आत्मा-धिकरणं द्रव्यतः स्वद्रयन्त्रादि, भावतः कोधादि । बन्धः-जीवस्य कर्मयुद्ध-

हप से ज्ञाता होते हैं। एण्य-पाप के स्वरूप के जानकार होते है, आस्रव, संवर, जिर्जरा, किया, अभिकरण, बंध और मोक्ष के ज्ञान में कुशल होते हैं। जिसके द्वारा आत्मा रूपी सरोवर में कर्मरूपी जड़ आता है, उसे आस्रव कहते हैं। मिध्यार्थ, अविरति, प्रमाद, कथाय और योग आस्रव हैं। जिस परिमाण के द्वारा आस्रव का निरोध होता है, वह समिति, गुप्ति आदिरूप परिणाम संवर कहलाता है। ताश्य यह है कि आते हुए कर्म रूपी जल का रुक जाना संवर है। ताश्य पह है कि आते हुए कर्म रूपी जल का रुक जाना संवर है। आत्म प्रदेशों से बद्ध कर्मों का देश से हटना निर्जग है। कायिकी आदि पच्चीस मकार की मावद्य प्रवृत्ति को किया कहते हैं। जिसके कारण आत्मा नरक या तिर्यचगति का अधिकारी चनता है, वह अधिकरण कहलाता है। अधिकरण के दो मेंद हैं। द्रव्य से खड्ग या यंत्र आदि

ભાવનાશ હાેય છે. પુષ્ય પાપના સ્વરૂપને જાણવા વાળ: હાેય છે. અત્સવ, સંવર, નિર્જરા, ક્રિયા, અધિકરણ, બંધ અને મેહ્યતા જ્ઞાતમાં કુશળ હાેય છે. જેના દ્વારા આત્મા રૂપી સરાવરમાં કર્મરૂપી જળ આવે છે, તેને આસ્તવ કહેવાય છે. જે પરિણામ દ્વારા આસવના નિરાધ થાય છે. તે સમિતિ, ગુપ્તિ વિગેરે રૂપ પરિણામ સંવર કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે– આવતા એવા કર્મ રૂપી જળતું રાકાઇ જવુ તે સંવર છે. આત્મ પ્રદેશેાથી અહ તે કર્માતું દેશથી હટવું તે નિર્જરા છે. કાથિકી વિગેરે પચ્ચીસ પ્રકારની સાવઘ પ્રવૃત્તિને ક્રિયા કહે છે. જેના કારણે આત્મા નરક અથવા તિર્યંચ ગતિના અધિકારી બને છે, તે અધિકરણ કહેવાય છે. અધિકરણના બે ભેદ છે. દ્રવ્યથી ખડ્ગ અથવા યંત્ર વિગેરે અને ભાવથી કોધ વિગેરે અધિકરણ

## बमयाबँबोधिनी टीका हिः थु. स. २ कियास्थाननिकपणम्

सम्बन्धः, मँ क्षः-सकलकर्मक्षये सति जीवस्य कर्मसंयोगापादितरूपरहितरूप साध-पर्यवसानम् । 'असहेज्ज' असहायाः-वाद्यसहायरहिता अपि 'देवासुरनागसुवष्ज-जवस्यरक्ष्यसिक्षरकिषुरु िसगरु जाध्वित्वमहोरपाइए हिंदेवगणे हिं' देवासुरनागसुवण्ज-यक्षराक्षसकित्तरकिषुरु पर हगान्धर्वमहोगादि मिर्देवगणे हिं' देवासुरनागसुवण्ज-यक्षराक्षसकित्तरकिषुरु पर हगान्धर्वमहोगादि मिर्देवगणे हैं' देवासुरनागसुवण्ज-यक्षराक्षसकित्तरकिषुरु पर हगान्धर्वमहोगादि मिर्देवगणे हैं' देवासुरनागसुवण्ज-यक्षराक्षसकित्तरकिषुरु पर हगान्धर्वमहोगादि मिर्देवगणे हैं देवगणे हिं' देवासुरनागसुवण्ज-यक्षराक्षसकित्तरकिषुरु पर हगान्धर्वमहोगादि मिर्देवगणेः, तथ-देवाः-वैमालिकाः, असुराः-असुरु कुमाराः, नागाः--नागकु पाराः, सुदर्णकुमाराः-अवनपति विद्येषाः, यक्ष राक्षसकि रक्तिषुरुषाः-व्यन्तरचि देवाणेः, गरुडाः-गरुङ द्वजाः, गन्धर्व पहोरगाः -व्यन्तरचि देवादि किषुरुषाः व्यन्तरचि देवगणे ' निग्गंयाभो' निर्धन्यात् (पाथणाभो' पद चनात् 'अणः कमणिज्जा' अनति कमणीयाः भवन्ति ते आवकाः, साहाय्परहिता अपि देवादि मिरपि मवलवल्जी यते जो मिराविष्टेरपि मतिपन्धिमिः मयछिताः अपि देवादि मिरपि मवलवल्जी यते जो मिराविष्टेरपि मतिपन्धिमिः मयछिताः क्रीर भाव से कोध आदि अधिकरण हैं । जीव और कर्मणवर्गणा के पुद्रास्तों का क्षीर-नीर के जिसा संबंध होना बन्ध है । समस्त कर्मो का क्षत्य होजाने पर आत्मा से कर्म वर्गणो ओं का अन्त हो जाना और स्वाभाषिक द्युद्ध स्वरूप की उपलब्धि हो जाना मोक्ष आत्माकी साहि-क्षनन्त द्युद्ध पर्याय है ।

आवक आसव आदि इन सब के स्वरूप के ज्ञाता होते हैं। वे किसी की सहायता की अपेक्षा नहीं रखते अधवा यों कहना चाहिए कि असहाय होने पर भी देवता भी उन्हें निर्यन्धमवयन से विवलित नहीं कर सकते ! वैमानिक देव, अखुरकुमार, नागकुमार, गरुडकुमार एवं सुपर्णकुमार नामक भवनपति देव तथा यक्ष राक्षल, किलर, किम्पुरुष र्गधर्व एवं महोरग नामक व्यन्तर देव प्रवल द्यानितमान होने पर भी अमणोपालकों को जिनद्यासन से चलायमान करने में समर्थ

છે. છવ અને કાર્મજી વર્ગજ્ઞાના પુદ્રગલાેનું ક્ષીર અને નીરની માફક સંબધ થવા તે બધ છે. સમસ્ત કર્મોના ક્ષય થવાથી આત્માથી કર્મવર્ગજીાઝાેના અંત થવા અને સ્વાસાવિક શુદ્ધ સ્વરૂપની ઉપલબ્ધિ થઈ જવી તે માક્ષ છે. આ માક્ષ આત્માના સાદી અનંત શુદ્ધ પર્યાયો છે.

આવક આસવ વિગેરેના સમથ સ્વરૂપને જાણવાવાળા હાય છે. તેઓ કાઈની પણ સહાયતાની અપેક્ષા રાખતા નથી, અધવા એમ કહેવું જોઈ એ કે અસહાય હાવા છતાં પણ દેવા પણ તેઓને નિર્જાન્ય પ્રવયનથી હડાવી શકતા નથી. વૈમાનિક દેવા, અસુરકુમારા નાગકુમાર, ગરૂડકુમાર, અને સુપ-ર્શું કુમાર, નામના ભવનપતિ દેવા તથા યક્ષ રાક્ષસા કિન્નર, કિંગુરૂપ, ગંધર્વ અને મહારગ નામના વ્યન્તર દેવ પ્રભળ શક્તિમાન હાવા છતાં પણ શ્રમણુાપાસકાને જીનશાસનથી ચલાયમાન કરવામાં સમર્થ થઇ શકતાં નથી. સ્વ કર 19.9

### **स्त्रकृताज्ञम्**ते

तीर्धकरमतचनात ते आवकाः न भवन्ति 'इणमेव निश्तंथे पात्रयणे' अस्मिन मैन्द्र न्थे बवषने 'मिस्तंकिया' निद्यङ्किताः-संधयरहिताः 'णिवकंखिया' निष्कां-सिताः-परदर्भनीयस्पृहया वर्जिताः, 'निविःतिगिच्छा' निर्विचिकिस्साः-प्रसं त्रति सम्देवरहिताः 'लढद्दा' लब्बार्थाः-क्रम्धाः परिज्ञाता अर्थाः-खत्रायाैः मुझ-परेक्वादयो येन्ते लब्धार्थाः अर्थे अत्त्वात-'गहियदा' गृहीतार्थाः-इहीता-सम्पा-प्तोऽधो यैस्ते गृहीठार्थाः-अर्थावधारणात् 'पुच्छिपद्वा' पृष्टार्थाः-गुरुमिः संदि-ग्धार्थस्य मधनकरणात् 'विणिष्छिपहां' विनिभितार्थाः-छवार्थविषयकनिभयवन्तः पदार्थांना विनिधदात् 'अभिगयहा' अभिगतायीः-प्रच्ठार्थाधिगमात् 'अद्विमित्रा पेनाणुरागरत्ता' अस्थिपञ्जाप्रेमानुरागरक्ताः, अस्थिपञ्जादिध्वपि जैनव्यधनानुरा-मेण रजिता भगन्ति ते-अस्थिमजा-तह रो धातुविश्वेषः तास मगवनानुरागेण रजि-ताः-आवकाः, 'अयमाउसो' इदम्-आयुष्मन् ! 'निम्गंथे पा रयणे' नैग्रॅन्धं मदचनस 'अयं' अधम् 'अड्डे' अर्थः, 'अयं परमड्डे' अयं परमार्थः-मोक्षप्रापकः, जिनो दितसदुपदेव एव सर्वथा सत्यः, 'सेसे अगट्वे' शेषम्-एतद्व्यतिरिक्तम् अन्धम् 'उसियफलिहा' नहीं हो सकते । वे निर्यन्धवचन में निइशंक होते हैं परकीय दर्शनों की अभिलाषा नहीं करते धर्मकिया के फल में संदेत नहीं करते। वे लब्धार्थ होते हैं अर्थात् गुरु के उपदेश से खुन्न एवं अर्थ को अवण करते हैं। अवण करके अर्थ को ग्रहण करते हैं। ग्रहण करने के पइचात् यदि संदेह होता है तो गुरु से अर्थ बुछ छेते हैं। पूछ कर उसे सम्पक्ष प्रकार से निदिचन करछेते हैं और समग्रतगा समझ छेते हैं। उनकी रग-रग में जिन प्रवचन के प्रति गहरा अनुराग होता है। उनकी श्रद्धा ऐसी होती है कि−'हे आयुब्मन् ! यह निर्ग्रन्थ प्रवचन हो अर्थ **है, यही** परमार्थ है इसके अतिरिक्त सब अनर्थ हैं-अनर्थ कारी हैं। ऐसा लोगों को उपदेश देते हैं वे स्फटिक के समान निर्मल अन्तःकरण बाले

તેઓ નિર્બન્ચ પ્રવચનમાં નિશ્શ'ક હાય છે. પારકા દર્શનાની ઇગ્છા કરતાં નથી. ધર્મ કિયાના કળમાં સંદેહ કરતા નથી. તેઓ લખ્યાર્થ હાય છે. અર્થાત્ શરૂના ઉપદેશથી સૂત્ર અને અર્ધનું શ્રવાયુ કરે છે. શ્રવથુ કરીને અર્થને બ્રહણુ કરે છે. પ્રહથ કર્યા પછી જો સંદેહ હાય તા શરૂને અર્થ પૂછી લે છે, પૂછીને તેને સારી રીતે નિશ્ચિત કરી લે છે. અને પૂરી રીતે સમજી લે છે. તેની રગે સ્ગમાં છત પ્રવચન પ્રત્યે ગાઢ અનુરાગ હાય છે. તેઓની શ્રદ્ધા એવી હાય છે કે હે આશુષ્મન આ નિર્ધત્ય પ્રવચન જ અર્થ છે. આજ પરમાર્થ છે. એ શિવાય બધુ અનર્થ છે. અનર્થ કારક છે. લેોકોને એ પ્રમાણેના આદેશ આપે છે. તેઓ સ્કૃટિકની જેમ નિર્મલ અંત: કલ્છુવાળા હાય છે. તેથોના समयावैवोधिनी टीका हि. शु. स. २ कियास्थाननिकपणम्

उच्छितरफाटिकाः-स्फटिकवन्निर्मेलान्तः हरगाः 'अवंगु वदुवारा' अतंष्टवद्वाराः-अप्राष्टवद्वाराः दानार्थम् 'अ चिवंच ते उरपरघ रववेता' अतंपतान्तः पुरपरग्रहवचेत्राः-ते आवकाः राज्ञामन्तः पुरवत् परग्रह रवेशं ने स्डन्ति, 'चाउदसडवुदिइदुर्णिन-मासिणीसु' चतुर्दश्यष्टम्युद्दिष्टपूर्णिमासु-एतासु तिथिपु 'पडिपुन्नं पोसहं सम्मं अभुपाळेमाणा' पतिपूर्णे पौषधं-तदाख्यं कियादिरोषं सम्यमजुपाळयन्तः 'समणे निम्मंथे' अमणान् निर्यन्थान् 'काम्रुएसणिज्तनेणे' प्रासु हैवणीयेन दोवविरद्वितेन 'असणपाणखाइमसाइमेणं' अत्रानपानखाद्यस्वाधेन-चतुर्विधाहारेण 'वस्थ रहिग्रह-कंचलपायपुंछणेणं' वस्त्रपरिप्रहकम्ब इपादवोव्हरेन-तत्र-वस्त्रं-प्रसिद्धम्, प्रतिप्रहः -पात्रादिः, कम्बलः, पादपोव्हनं-रजोहरणम् 'ओसहभेसज्जेणं' औवधभैपज्येन 'पीठफछ्णसेज्जासंखारएणं' पीठफलक्त्राय्यासंस्थारकेण तत्र पीठम्-भासनम् फल्फः-पाटविशेषः अध्या-जृहसंस्त्रारकः पडिलामेमाणा' मतिला मयन्तः -एतानि बस्तुनि साधये ददानाः 'बहूहिं' बहुभिः 'सोलव्वयग्रुणवेरमणपच्चत्र्याणपोसदौ ववासेहिं' शीळवतगुणविरमणपरयाख्यानगीषघोपवासिः-तत्र-ज्ञीव्यानि-सामयिक

होते हैं। उनके द्वार दान के लिए सदा खुछे रहते हैं वे इतने विद्वासपान्न होते हैं कि राजा के अन्तःपुर में मवेदा करने पर भी कोई उन पर इांका नहीं करता तथापि राजा के अन्तःपुरमें तथा परग्रह में वे श्रावक प्रवेदा करने की इच्छा भी करते नहीं ! अष्टमी, चतुर्द्दगी, अमावस्या और पूर्णिमा तिथियों में प्रतिपूर्ण पोषध वन का पालन करते हैं। वे निर्मन्ध श्रमणों को मासुक (अच्ति) और एषणीय (निदोंष) अद्यान, पान, खादिम और स्वादिम ये चार प्रकार का आहार प्रदान करते हैं, वस्त्र, पान्न खंबल, रजोहरण, औषध, मेषज पीठ-पाट, द्यार्था और संस्तारक दान

દ્વારા દાન માટે સદા ખુલ્લા રહે છે. તેઓ એટલા વિશ્વાસ પાત્ર હેાય છે કે-શળના અ'તઃપુરમાં પ્રવેશ કરવા છતાં પણ તેઓનાં પર કેાઈ શ'કા લાવતું નથી. તથાપિ રાજ્યના અ'તઃપુરમાં તથા પરગૃહમાં તે પ્રવેશવાની ઈચ્છા પણ કરતા નથી. અષ્ટમી; ચતુર્દશી, અમાવસ્યા અને પુનમ વિગેર તિસિયામાં પ્રતિપૂર્ણ પૌષધ વર્તનું પાલન કરે છે. તેઓ નિર્ભન્થ ત્રમણેને પ્રાસુક (અચિત્ત) અને એપણીય (નિર્દોષ) અશાન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ રૂપ થાર પ્રકારના આહાર આપે છે. વસ્ત, પાત્ર, કંબળ, શ્લેકરણ, ઔવધ, લેયજ, પીડ, પાટ, શબ્યા-આસ્તરણ-પથારી. અને સ'સ્તારકનું દન કરે છે. અર્થાત્ આપે છે. શીલાવતોથી અર્થાત્ સામાયિક દેશાવકાશિક, પાવધ અને અતિધિ સ'વિભાગ વતથી, પાંચ અણ વતોથી ત્રણ બુણ વતોથી ચાર શિક્ષાવતોથી, વપપ્ર

### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

देशावकाश्विक पोषधातिधिसंविभाग।ख्यानि, व ग्रानि-पञ्चाखवतानि, गुणाः∽त्रीलि• गुणवतानि - विरमणं - मिथ्यात्वान्नि रईनम् - पत्याख्यानं पर्वे देनेषु त्याज्यानां परि-त्याज्यानां परिस्यागः, पोषधोयवासः-पोषं-पुष्टिं धर्मस्य ब्रद्धिं धत्ते इति पोषधः चतुर्ददयप्टम्पामानास्पाद्र्णिमादिर्क्वदिनेषु अनुब्ठेयो धर्मविशेगः एसिः 'अहापरि गहिएहिं' यथापरिग्रहीतैः- बास्त्रोक्तप्रकारपरिग्रहोतैः यथोक्तोपनासादिमिः 'तवोकम्मेहि' तरः कर्मनिः-जनज्ञनादिनगः करणविञ्चेवैः 'अध्याणं सावेमाणा' आत्मानं मवयन्ताः 'विद्वरंति' चिहरन्ति, तथावियाः आप्रकाः 'ते णं एयारूवेथं' त्ते खख एतद्रपेग 'विद्वारेंग विद्वरमाणा' विद्वारेण विद्वरन्तः-मोक्षमार्गे विचरन्तः 'बहुईं वासाइं' बहुनि वर्षाणि 'समगोवासम्परियामं' अभगो-'पाउणंति' पालपरित, 'पाउणिता' पालथित्वा 'आवाइंसि पास**क्**षयीयम् उष्पन्नेसि वा' आवाधायामू-रोगातङ्के उत्पन्नायां वा 'अणुःशन्नंसि वा' अनु-स्पन्नायां वा 'बहुई' भत्ताई पद्यन्खायति' बहुनि भक्तानि प्रस्थारूयान्ति मस्याख्याय-बहुकाल्यपर्यन्तम् अनमानं कृत्वा 'बहुरं भत्ताइं अणसणाए छेर्देति' बहनि मक्तानि- अनशनया छेरयन्ति 'बहुई भताई अणमणाए छेवइत्ता' बहुनि मक्तानि भनशनयां छेद्यित्वा 'आलोइयपडिक्कंता समाहिएत्ता' आलोचित्रपति-करते हैं। शीलवतों से अर्थात् सामाधिक, देशावकाशिक, पोषव और अतिथि संविभाग बन से पांच अणुवनों से, तीन गुणूबनों से, चार शिक्षावनों से तथा पोषधोगवास से और शास्त्रोक्त विभि के साथ पहण किये हुए अनझन आदि तपदचरणों से अपनी आत्मा को भोषित करते हुए विचरते हैं।

वे आवक इसप्रकार की प्रष्टत्ति करते हुए अर्थात् मोक्षमार्गं में विचरण करते हुए बहुत वर्षों तक अमणोपासक पर्याय में रहकर किसी प्रकार का रोग पा आतंक उत्पन्न होने पर अधवा उत्पन्न न होने पर भी बहुसंख्यक भक्तों (भोजनों) का प्रत्याख्यान काते हैं अर्धात् सम्यतक अनदान करते हैं और फिर आठोचना तथा प्रतिक्रमक

તથા પાયધાપવાસથી અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ સાથે ગ્ર૬ણ કરવામાં આવેલ અનશન વિગેરે તપશ્ચરણોથી પાતાના આત્માને ભાવિત કરતા થકા વિચરે છે. તે શ્રાવકા આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરે છે. અર્થાત માર્ગમાં વિચ-રણ કરતા થકા લણા વર્ષો સુધી શ્રમણોપાસક પર્યાયમાં રહીને કૈાઈ પણ પ્રકારના રાગા અથવા આતંક ઉત્પન્ન થાય ત્યારે અથવા ઉત્પન્ન ન થાય તા પણ અનેક પ્રકારના ભાજો (આહાર-લોજન) તું પ્રત્યાખ્યાન કરે છે. અર્થાત્ લાંબા સમય સુધી અનશન કરે છે. અને તે પછી અલોચના તથા પ્રતિક્રમણ

1.4

## **समयार्थबोधिनी टीका दि. धु. अ. २ कियास्थाननि इपण** व्

कःन्ताः समाधिमाक्षाः-संस्तारंकं पूर्यास्ता स्वकीयं पार्थमाळोच्य प्रतिक्रमणं च छःश समाधि पाप्य 'काल्गासे कालं किच्वा' कालगासे कालं छस्ता-कालंवसरे कालं प्राप्य 'अवयरेष्ठ देवलोगेषु देवताए उदातारो भवंति' वन्यतरेषु देवलोकेषु देवःवाय उपरत्तारो भगन्ति-कालं छःवा दे लोकं गच्छन्ति, 'तं जहा' तद्यया-'महड्डिएसु महच्जुइयसु जाद महासोक्सेसु' महर्द्धिकेषु महायुतिकेषु यावद् महासौरूयेषु अत्र यास्त्यदेन एतेवां प्रहणम् 'महड्डिग' महर्द्धिकाः -विभिष्टविमान-परिवारादियुक्ताः 'महच्जुर्या' महाद्युतिकाः-विभिष्टवर्गातन् 'महावलाः-विभिष्टवरुशालितः 'महासोक्सा' महासौरूयाः-विभिष्टविमान-परिवारादियुक्ताः 'महच्जुर्या' महाद्युतिकाः-विभिष्टवर्गादिम नाभास्वराः 'महावलाः-विभिष्टवरुशालित्रः 'महासोक्सा' महासौरूयाः-विभिष्टसु वसंपन्नाः एताद्दभगुणदिशिष्ट्येषु 'सेसं तहेव जाव' दोषं त्येष याचत्, पूर्वनकरणे यावन्तो गुणाः-विरोपणमकाराः देवलोकस्य प्रदर्शिता स्ठावद्विरेत्रगवत्स देवलोकेषु नच्छ-

करके, समाधि को प्राप्त होकर, संधारा समाप्त करके, यधाकाल देहोश्सर्ग (शरीरत्याग) करके किसी भी देवलोक में देवहव में उल्पन्न होते हैं।

े वे देव लेक दीर्घ कालीन स्थिति चाले महान् द्युति से युक्त यावत् महान् सुखबर होते हैं। यहाँ 'यावत्' पद से इन विदोवणों को ग्रहण करना चाहिए-महद्विक अर्थात् विदाष्ट विनान परिवार आदि से युक्त, महाद्युतिक अर्थात् विदोप प्रकार की दारीर आभरण आदि की प्रभा चाले, महापल और महासुखताधनों से सम्पन्न होते हैं। इस से पहले बाले प्रकरण में देवलोकों के जो गुग कहे गए हैं, उन सब को यहां भी समझ लेना चाहिए। पूर्वोक्त आवक ऐसे देवलोकों मे उत्पन्न होते हैं।

કરીને સમાધિને પ્રાપ્ત થઇને સંથારા સમાપ્ત કરીને થયા કાળ કેદ્વાેત્સર્ગ (શરીર ત્યાગ) કરીને કેાઇ પછ્યુ દેવ લાેકમાં દેવ પગુાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

તે દેવ લેાક લાંબા કાળની સ્થિતિવાળા મહાન્ દ્યુતિથી શુક્ત ચાવત્ મહાન્ સુખને આપવા વાળા હાેય છે. અહિંયાં ચાવત્પદથી આ નીચે આપ-વામાં આવેલ વિશેષણે બહુણ કરવા જેઇએ. મહહિંક--અર્થાત્ વિશેષ પ્રકા રના વિમાન પરિવાર વિગેરેથી ચુક્ત, મહાદ્યુતિક--અર્થાત્ વિશેષ પ્રકારના શરીરના :આભૂષણે વિગેરેના પ્રભાવાળા, મહા બળ અને મહા સુખ સાધ-નેાથી શુક્ત હાેય છે. આનાથી પહેલાના પ્રકરણમાં દેવ લાેકોના જે ગુણે કથા છે, તે બધાને અહિયાં પણ સમજી લેવા જોઈએ. પૂર્વાક્ત ગ્રાવક એવા દેવલાેકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.



नित, 'एस ठाणे आयरिए' इदं स्थानमार्थम्-आर्थपुरुषैः समाचरितम् 'जाव एगंन सम्मे साहु' यावद् ए हान्ततमयक् साधु, अव यावस्पदेन-केवरुं परिपूर्ध सुंशुद्धं सिद्धिमार्ग मोश्रमार्ग निर्वाणमार्ग सर्वदुःखमहोणमार्गम्, एकान्ततः सभीचीनं न तु कदाचित् साधु-कदचिद्रसाधु इत्येवं रूपेण संदिग्धम् 'तश्वस्स ठाणस्म पिस्स मस्स विसंगे एवं आहिए' तृवीपस्य स्थानस्य मिश्रकस्य मिश्रकाऽपरनाम्न एवं विसङ्ग:--विचार आख्यातो मगति 'अधिरइं पडुब बाले आहिष्ठजइ' अविरति मतीस्य वाळ आख्यायते 'विरइं गडुच पंडिए आहिष्ठजइ' विरति मतीत्य पण्डित इत्या-क्यायते, अपमाधयः-मिथः थानाधिकारी-जविरत्यपेक्षया बाळ इति कथ्यते, विर-त्यपेक्षया च पण्डित इति मण्यते, जमपाऽपेक्षया बाळगण्डित इति भण्यते 'विरयाचिरइं पडुच्व कल्यं डेए आहिज्जइ' विरत्यदिरती प्रतीत्य बाळ्यण्डित

यह निश्वस्थान आर्थ पुरुषों हारा आचरित है यावत् एकान्त सम्यक् है अच्छा है। यहां 'यावत्' पर से इन विशेषणों को समझ छेना चाहिए-केवल, परिपूर्ण, संशुद्ध, सिद्धिमार्ग, मोक्षमार्ग, नियौणमार्ग, निर्वाणमार्ग, समस्त दुःखों के विनाश का मार्ग। इन की व्याख्या पूर्ववत् समझ लेनी चाहिए।

तृयीय स्थान निश्र पक्ष का विचार इस प्रकार कहा गया है। इस स्थान में आंशिक (देश से) अविरति और आंशिक (देश से) विरति कही गई है। अतः इस स्थान बाठे अविरति की अपेक्षा से बाल और चिरति की अपेक्षा से पण्डित करछाते हैं। दोनों की अपेक्षा से उन्हें 'बाल-पण्डित' कहते हैं।

આ મિશ્રસ્થાન આર્ય પુરૂષો દ્વારા આચરેલ હોય છે. યાવત્ એકાન્ત સમ્યક્ છે. સુંદર છે. અહિયાં યાવત્ શખ્દથી આ વિશેષણા સમજી લેવા. કેરળ, પરિપૂર્ણ, સંશુદ્ધ, સિદ્ધિ માર્ગ, મિક્ષ માર્ગ, નિર્યાજી માર્ગ, નિર્વાજી માર્ગ, સઘળા દુ:ખાના વિનાશના માર્ગ આ બધા પઢાની વ્યાખ્યા પહેલાં કહેવામાં આવી ગયેલ છે, તે મમાણે સમજી લેવી જોઇએ

ત્રીજા થયાન મિશ્ર પક્ષના વિચાર આ પ્રમાથે, કહેવામાં આવેલ છે. આ સ્થાનમાં આંશિક (દેશથી) અવિરત અને આંશિક (દેશથી) વિરત કહેશ છે. તેથી આ સ્થાનવાળા અવિરતિની અપેક્ષાથી બાળ અને વિરતિની અપે-ક્ષાથી પંડિત કહેવાય છે. બન્નેની અપેક્ષાથી તેઓને બાલપંડિત કહે છે.

## उननावेंबोधिनी दीका हि. शु. न. २ कियास्यामनिरूपणम्

आरूपायते, 'तत्थ पं जा सा सब्ब मो अविरई एम ठाणे आरंभठाणे अगारिए' तत्र लख या सा सर्वतोऽविरतिः इदं स्थानमारम्भरणनमार्थम् 'जाव अप्रव्यदुक्त पहोणमग्गे पगंतमिच्छे अस हू' याददसर्वदुःग्वपदीणमार्गमेकान्तभिध्या असाघु। 'तत्य पं जा सा सब्बओ विरई' तत्र या सा सर्ततो विरतिः 'एस ठाणे अणारंभद्दाणें आरिए' इदं स्थानमनारम्भरथानमार्यम्, 'जाव सब्वदुक्लपदीणमग्गे एगंतसम्मे साहू' यावत् सर्षदुःस्वपदीणमार्गमेकान्तसम्पत्र साघु 'तत्य पं जा सा सब्दओ विरयापिरई' तत्र ये ते भर्वतो विरस्यविरती 'एस ठाणे आरंभ जो आरंभद्दाणे! इदं स्थानमारम्भनोजारम्भरथानम् 'एमठाणे आरिए' इदं स्थानमार्थम्, 'जाव सब्धदुक्लपदीणमग्गे एगंतसम्मे साहू' यावरसर्वदुःखमदीणमार्गम्-एकान्त-सम्पत् साधु॥स् २४=३९।

मूल्म्-एवमेव समणुगम्ममाणा इमेहि चेव दोहिं ठाणेहिं समोयरंति, तं जहा-धम्मे चेव अधम्मे चेव उवसंते चेव अणु-वसंते चेव, तथ् णं जे से पढमस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्स विभंगे एवमाहिए, तथ्थ णं इमाइं तिन्नि तेवटाइं पावादुयसयाइं

इन तीनों स्थानों में सबैधा अबिरति का स्थान आरंभ का स्थान है। यह २थ.न सर्वथा अनार्थ है यावत् समस्त दुःखों के विनाश का मार्ग नहीं है। एकान्तरंगउप है, असाधु-असमीचन है। इनमें जो सर्व विगति का स्थान है, वह अनारम्म का स्थान है आर्थ है पावत् दुःखों के बिनाश का मार्भ है, एकान्ततः सम्पक्त एवं खाधु है। तीसरा जो देशविगतिस्थान है, वह अरंभ एवं नो आरंभ का स्थान है, यह भी आर्थस्थान है पावत् समस्त दुःखों के बिनाश का मार्ग है। एकान्त सम्पक्त और साधु है ॥२४॥

આ ત્રણે સ્થાનેમાં સર્વથા અવિરતિનું સ્થાન આરંબસ્થાન છે. આ સ્થાન સર્વવા અનાર્ય છે. યાવત્ સમસ્ત દુઃખાના વિનાશના માર્ગ નથી, તે એકપ્ત ત્યાગ કરવા ચે.ગ્ય છે. અસાધુ અસમીચીન છે. તેમાં જે સવ' વિર-તિનું સ્થાન છે. તે અનારમ્બનું સ્થાન છે. આર્ય છે. યાવત્ સમસ્ત દુઃખાના વિનાશના માર્ગ છે. એકાન્વા સમ્યક્ અને સાધુ છે. ત્રીજું જે દેશવિરતિ સ્થાન છે. તે આરંભ અને ના આરંભનું સ્થાન છે આપણા આર્ય સ્થાન યાવત્ સમસ્ત દુઃખાના વિનાશના માર્ગ છે એકાન્ત સમ્યક્ અને સાધુ છે. વાલુ છે. ાસૂ. ર&ા H¢.



भवंतीति मक्खायाईं, तं जहा-किरियावाईंणं अकिरियावाईंणं अन्नाणियवाईंणं वेणइयवाईंणं, तेऽवि परिनिव्वाणमाहंसु, तेऽवि मोक्खमाहंसु तेऽवि छवंति सावगे। तेऽवि छवंति सावइत्तारो॥सू० २५॥४०॥

छाया- एवमेन समनुगम्यमानाः अनयोरेन द्रयोः स्थानयोः सम्पतन्ति तथया धर्मे चैव अधर्मे चैत उपशान्ते चैन अनुपशान्ते चैन, तत्र खलु योऽसौ प्रयमस्य स्थानस्य अधर्मपक्षस्य विभन्न एवमारूयातः तत्र खलु अमूनि भीणि त्रिपच्टानि मावादुकशतानि भवन्ति- स्याख्यातानि, तधया-क्रिया शदिनामकियावादिना मडानवादिनां स्नियचादिनाम् । तेऽपि परिनिर्भाणमाहुः, तेऽपि मोसमाहुः, तेऽपि लपन्ति आवकान् । 'तेऽपि लगन्ति आवयितारः ॥ मू०२६=४० ॥

टी हा-'प्वमे र समणुगम्ममाणा' एश्मे र समलुगम्यमानाः-रूषायमानाः-संक्षेपतो विचार्यमाणाः सर्वे पत्थानः 'श्मेहिं चेत्र दोहिंठाणेहिं समोयरंति' अत्रयो रेव धर्माधर्मयोः द्वयोः स्थानयोः संपतन्ति, 'तं जहा' तद्यया-धम्मे चेव-अधम्मे चेव' धर्मे चैव अधर्मे चेव 'उवसंते चेव अणुनसंते चेव' अप्रान्ते चैव-अनुपशान्ते चैव धर्मपक्षे अधर्मपक्षे एव सर्वमतानामन्तर्भातो मवति, इति ताभ्यां भिन्नपक्षस्य न संमवः, 'तत्य णं जे से पढनस्स ठाणस्स अधम्मपक्खस्म विभंगे प्रवमाहिए' तत्र -तस्मिन् पक्षे-पत्तेवां' मावाद्वकं-मवादानां समावेशस्तवम्रह्य दत्यादि । तत्र-योऽ ही मधमस्य स्थानस्याऽधर्भपक्षस्य विभन्न एवमारूपाताः मयमपक्षस्य पूर्व

'एवमेव समणुगम्ममाणा' इत्यादि ।

'एवमेव समणुगम्ममाणा' धत्याहि

ટીકાર્થ—ને સંક્ષેપથી કહેવામાં આવે તા સઘળા પક્ષા આ બે સ્થાનામાં અ'તર્ગત થઈ જાય છે. જેમકે— ધર્મમાં અને અધર્મમાં ઉપશાન્તમાં અને અને અનુપશાન્તમાં તાત્પર્યં એ છે કે–પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મ પક્ષ અને અધર્મ પક્ષમાં જ સઘળા પક્ષાના સમાવેશ થઇ જાય છે. આ બે પક્ષથી ભિન્ન ત્રીને કાેઈ પક્ષ સમ્ભવિત નથી.

## समयार्यबोधिमी टीका दि. सु. ब. २ क्रियास्थाननिरूपणम्

मादृजो विस्तारेण विचारः क्रतः 'तस्य णे इमाइं तिन्नि तैवडाई' तमाऽमूनि भीणि त्रिवधानि त्रिष्ट्ययिकानि, 'पावादुयसयाइं मवंतीति मक्खायाइं' मावादुकशातानि मवन्ति इत्यारत्यातानि मयममधर्मपक्षे त्रिपट्यधिकत्रीणि शतानि--तेषामन्तर्माचो मवतीति पूर्वाचार्येः कयितम् 'रा जहा' राग्रया-'किरियावाईणं अकिरिय्मवाईंग अन्नाणियवाईर्ण 'वेणइयवाईणं' कियावादिनाम्--अकियावादिनाम् अझानवादि नाम् विनयवादिनाम् एते ५रस्परं विवद्धानाः वादिनः भवन्ति 'ते वि' तेऽपि 'परि-न्वच्वाणमाहंसु' परिनिर्वाणमाहुः 'ते वि मोवलमाहंसु' तेऽपि मोश्रमाहुः ते सर्वे-ऽपि वादिनो मोक्षवादिनो भवन्ति, तया--'ते लवति सावगे' तेऽपि खगन्ति आव-कान-तेऽपि स्वधर्मस्पोपवेशं स्व-स्वमतावलम्विभयः क्वर्वन्ति। 'ते वि लवति सावइ-वारो' तेऽपि श्रावयितारो छपन्ति--स्वक्रीयधर्मस्पोपदेष्टारो मवन्तीति स्र. २५=४०

मूच्य-ते सब्वे पावाउया आदिगरा धम्माणं णाणापन्ना णाणाछंदा णाणासीला णाणादिट्टी णाणारुई णाणारंभा णाणा-उझवसाणसंजुत्ता एगं महं मंडलिबंधं किच्चा सब्वे एगओ चिट्ठंति। पुरिसे य सागणियाणं इंगलाणं पाइं बहुपडिपुन्नं अओमएणं संडासपणं गहाय ते सब्वे पावाउप आइगरे धम्माणं णाणापन्ने जाव णाणाउझवसाणसंजुत्ते एवं वयासी-हं भो पावा-उवा ! आइगरा धम्माणं णाणापन्ना जाव णाणा अज्झवसाण-

पहछे अधर्मस्थान का जे। विचार किया गया है उसमें तीन सौ जेसठ चादियों (पालंडियों) का अन्तर्भाव हे। जाता है, ऐसा पूर्वा-धार्यों ने कहा है। वे वादी इस प्रकार हैं--क्रियाधावी अकियाधादौ, अज्ञानिक-अज्ञानवादी और बिनयवादी। यह सब परस्पर में बिवाद करने वाछे वादी हैं। वे भी मेक्ष की प्ररूपणा करते हैं तथा अपने-अपने मताधरुग्वियों को धर्म का उपदेश करते हैं ॥२५॥

પહેલા અધર્મ સ્થાનના જે વિચાર કરવામાં આવેલ છે. તેમાં ત્રણુસા ત્રેસઠ વાદિયા (પાખ ડિયા) ના અંતર્ભાવ થઈ જાય છે, એ પ્રમાશે પૂર્વાચાર્યો એ કહેલ છે. તે વાદીયા આ પ્રમાશે છે.-ક્રિયાવાદી, અક્રિયાવાદી. અગ્નાનિક, --અજ્ઞાનવાદી અને વિનયવાદી છે. તેએા પણ માક્ષની પરૂપણા કરે છે. તથા પાત પાતાના મતને અનુસરનારાએાને ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. ારંપા

ন্ত্র• খণ্

11.

## स्**वकृताद्वद्**वे

संजुत्ता। इमं ताव तुव्भे सागणियाणं इंगालाणं पाइं बहुपडिपुन्नं गहाय मुहुत्तगं मुहुत्तगं पाणिणा धरेह, णो बहु संडासगं संसारिये कुजा णो बहु अग्गिथंभणियं कुउजा णो वघुसाहम्मियवेयावडियं क्रुजा णो बहु परधम्मियवेयावडियं कुज्जा उज्जुया णियागपडि-वज्ञा अमायं कुब्वमाणा पाणिं पसारेह, इति तुव्या से पुरिसे तेसिं पावादुयाणं तं सागणियाणं इंगालाणं पाइं वहुपडिपुम्ने अओमएणं संडासएणं गहाय पाणिसु णिसिरइ, तष णं ते पाबाद्या आइगरा धम्माणं णाणापन्ना जाव णाणाअज्झवसाण संजुत्ता पाणि पडिसाहरांति, तप णं से पुरिसे सह्वे पावाउप आइगरे धम्माणं जाव णाणाज्झवसाणसंजुत्ते एवं वयासी-हं भो पाबातुया ! आइगरा धम्माणं णाणापन्ना जाव णाणाज्झ-वसाणसंजुत्ता ! कम्हा णं तुब्भे पाणिं पडिसाहरह ?, पाणिं नो डहिज्जा, दड्हे किं भविस्सइ ?, दुक्सं दुक्संति मन्नमाणा पाणिं पडिसाहरह, एस तुला एस पमाणे एस समोसरणे, पत्तेयं तुला पत्तेयं पमाणे पत्तेयं समोसरणे, तत्थ णं जे ते समणा माहणा **एवमाइक्संति** जाव परूवेंति-सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता हंतट्वा अजावेयट्वा परिघेतट्वा परितावेयट्वा किलामेयव्वा अागंतु छेयाए ते आगंतु भेयाए जाव उन्नवेयव्या, ते ते आगंतुजाइजरामरणजोणिजम्मणसंसारपुव्वभ्वगृब्भवसभव-प<del>वंष</del>कलंकलीभागिणो भविस्संति, ते बहूणं दंडणाणं बहूणं मुंडणाणं तजणाणं तालणाणं अदु बंधणाणं जाव घोलणाणं

žŧt

समयायेबोधिनी धेका हि. धु. अ. २ किवास्याननि इतमम्

माइमरणाणं विइमरणाणं भाइमरणाणं भगिणीमरणाणं भजा-पुत्तभूतसुण्हामरणाणं दारिदाणं दोहरगाणं अप्पियसंवासार्ण पियविष्पओगाणं बहुणं दुक्खदोम्मणस्ताणं आभागिणो भवि-स्तंति, अणादियं च णं अणवयग्गं दोहमद्धं चाउरंतसंसार-कंताणं भुजो भुजो अणुपरियदिस्संति, ते णो सिज्झिस्संति णो बुजिझरसंति जाव णो सब्वदुक्खाणं अंतं करिस्संति, एस तुला एस पमाणे एस समोसरणे पत्तेयं तुला पत्तेयं पमाणे पत्तेयं समोसरणे। तत्थ णं जे ते समणा माहणा एवमाइक्खंति जाव एवं परूवेंति-सब्वे पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता ण हंतव्वा ण अज्जावेयव्वा ण परिघेत्तव्वा ण उद्दवेयव्वा ते णो आगंतु छेयाए ते णो आगंतु भेयाए जाव जाइजरामरण-जोणिजम्मणसंतारपुणडभगग्डभवासभवपत्वंचकछंकछी-भागिणो भविस्संति, ते णो बहूणं दंडणाणं जाव णो बहूणं मुंडणाणं ज़ाव वहूगं दुक्खदोम्मणस्ताणं णो भागिणो भवि-स्तंति, अणादिवं च णं अणनयग्गं दहिमद्धं चाउरंतसंसार-कंतारं मुज्ञो भुज्ञो णो अणुपरियद्दिस्संति, ते सिडिझस्संति जाव सन्वदुक्खाणं अंतं करिस्संति ॥सू० २६॥४१॥

छाया-ते सर्वे मावादुकाः आदिकराः धर्माणां नानापकाः नानाच्छन्दसो नानाक्षीन्त्र्यायागुनादृब्दयो नानारुवयः नानारम्माः वावाऽध्यवसानसंयुक्ताः एकं महान्तं मण्डोल्डैन्वं क्रसा सर्वे एकतस्तिष्ठन्ति पुरुवयेकः साग्निकानाम् अङ्गा-राणां पार्थी बहुपतिपूर्णाम् अयोमयेन संदंशकेन ग्रहीस्ता तान् सर्वान् मावादुकान् आदिकरान् धर्माणां नानाप्रकान् यावद् नानाऽध्यक्तानसंयुक्तान् एवमवादीत् देहो मावादुकाः ? आदिकराः धर्माणां नानाप्रकाः यावन्नानाऽध्यवसानसंयुक्ताः ।

## स्त्रकृता**न वरे**

પંચર

इमां तावद् यूर्य साण्गिकानामङ्गराणां पात्रीं बहुप्रतिपूर्णी गृहीत्वा मुहूर्चेकं मुहूर्चेकं पाणिना धरत नो वहूसंदंशकं सांसारिकं कुछत नो अग्निस्तम्भनं कुछत नो बहु साधर्मिकवैयाहर्स्य कुरुत नो बहुपरधार्मिकवैयाहर्स्य कुरुत ऋजुकाः नियागपतिपकाः अवध्यां कुर्बाणाः पाणि ममारयत । इत्युक्त्वा स पुरुष स्तेवां माबादुकानां तां सान्तिकानाप्रकाराणां पात्रीं बहुपतिपूर्णाम् अयोमयेन संदंशकेन रहीत्वा पाणिषु निग्रजति, ततः खञ्ज ते पावादुका आदिकराः धर्माणां नानामूद्याः यावजानाऽध्य क्तानसंयुक्ताः पार्लि मतिसंहरन्ति ततः खलु स पुरुषः तार्ने सर्वान भाषादुकान आदिकरान् भर्माणां यावद् नानाध्यवसानसंयुक्तान् प्वमवादीत्, इही मावादुकाः ! आदिकराः धर्माणां नानामज्ञाः यावन्नानाध्यवसानसंयुक्ताः! करमात् खलु युयं पाणि मतिसंहरथ पाणि नो दहेत, दग्धे कि भविष्पति ? दुःखं दःखमिति-मन्य-मानाः पाणि मतिसंहरथ, एवा तुला एतत् ममाणम् एतत् समवसरणम् पत्येकं तुष्ठा मस्येकं ममाणं पत्थेकं समवसरणम् । तत्र ये ते श्रमणाः महतनाः । पतमा ख्यान्ति यावत मरूपयन्ति सर्वे माणाः यावत् सर्वे सच्ताः इन्तव्या आज्ञापयितव्याः फरिप्रहीतन्वाः पश्तिापयितन्याः क्लेशयितन्याः उपदावयितव्याः, ते आगामिनि **छेदाय ते आगामिनि मेदाय यावत ते आगामिनि जातिजरामरणयोनिजन्म**संक्षार षुनर्भवगर्भवास सबमपश्चकलंकली मागिनो सविष्यन्ति । ते बहुनां दण्डनानां बहुनां ग्रुण्डनानां तर्जनानां ताडनानां ग्रुद्वन्धनानां यावद् घोलनानां मातृपर-णानां पितृमरणानां आतृतरणानां भगिनीमरणानां भार्थापुत्रदुहितृम्नुवामरणानां दारिद्रचाणां दौर्माग्यानामवियसहवासानां पियदिवयोगानां बहनां दः खदौर्मनस्या नामाभागिनो मधिष्यन्ति, अनादिकं च खलु अनगदग्रं दीर्घमध्वं चातरन्तसंसार-कान्तार भ्रयो भूवः अनुपर्यटिष्यन्ति, ते नो सेत्स्यन्ति नो मोत्स्यन्ति यावन्नो सर्वदुःखानामन्तं करिव्यन्ति । एषा तुळा प्तत् ममाण मेतत् समवसरणम् , प्रत्येकं हुछा मत्येकं प्रमार्ग प्रश्येकं समवसरणम् । तत्र खलु ये ते अमणाः माहनाः प्रमा-रूपान्ति यावदेवं बरूप्यन्ति सर्वे माणाः सर्राणि भूतानि सर्वे जीवाः सर्वे सत्त्वाः न इन्तव्याः नाझापयितव्याः न परित्रहीतव्याः नोपद्रावधितव्याः ते नो आगा-मिनि छेदाय ते नो आगामिनि भेदाय यावज्जातिजरामरभयोनित्रन्मसंसारपुन-र्श्वकार्भवासभवमपअकलंकणीआणिनो भविष्यन्ति । ते नो बहुनां त्कुभवर्ग याक्षो वहूनां इण्डतानां सावद् बहुनां दुःख्दीर्मनस्यानां नो भागिता मॉवण्यन्ति। बनादिकं च खख अनवदग्रं च दीर्घेशध्वं चातुरन्तसंसारकाग्वारं भूयो अयः को **मन्नपर्यंति**ण्पन्ति । ते सेरस्यन्ति ते भोरस्यन्ति यात्रत् सर्वदुःखानामम्बं बल्पिन्ति ।स० २६७४१॥

समयायेबोचिती टीका द्वि. श्रु. ज. २ कियास्थाननिष्ठवणंत्

अर्हिसाधर्म सब धर्मों में प्रधान है और वही समस्त झास्त्रों का सार है। इस तथ्य केा प्रकट करने के लिए युन्तिन पूर्वक छञ्चीसवां सूत्र कहते हैं 'ते सब्वे' इत्यादि ।

टीकार्थ-जे। अन्य मत का अवलम्बन करने वाले और सर्वज्ञ के हारा प्रतिपादित आगम के। न मानने बाले वादी हैं, उन्हें यहां प्रावादुक' कहा है। संख्या में वे तीन सौ न्नेसठ हैं। उनका यह कहना है कि हम ही घर्मों की आदि करने वाले हैं। वे नानों प्रकार की प्रज्ञा वाले हैं अर्थात् उनकी समझ परस्रर विरेखों होने से अनेक प्रकार की हैं। उनके अभिपाय, शील प्रन, द्वांन और रुचि भो नाना प्रकार की हैं। वे अनेक प्रकार के आरंभ समारंभ किया करते हैं। और उनके निइचय भी अनेक प्रकार के होते हैं।

અહિંસા ધર્મ સઘળા ધર્મીમાં પ્રધાન---પ્રુપ્ય છે. અને એજ શાસ્ત્રોને। સાર છે. આ સત્ય-તથ્યને બતાવવા માટે શુક્તિ પ્લંક છવ્વીસમું સૂત્ર કહે-લામાં આવે છે.-'તે હ્રદ્યે' ઈ(યાહિ

ટીકાર્શ--જેએ અન્ય મતતું અવલમ્મન કરવાયાળા અને સર્વજ્ઞ દ્વારા પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલા આગમને ન માનવાવાળા વાદી છે. તેઓને અદિયાં 'પ્રાવર્ત્દુક' કહેલ છે. તેઓ ત્રથુસાને ત્રેયઠની સંખ્યામાં છે તેઓનું કહેવું એ છે કે-અમે જ ધર્મની આદી કરવા વાળા છીએ તેઓ અનેક પ્રકારની પ્રજ્ઞાવાળા છે. અર્ધાત્ તેઓની સમજણ પરસ્પર વિરોધી હોવાથી અનેક પ્રકારની છે. તેઓના અભિપ્રાય શીલ-વત દર્શન અને રૂચિ પણ અનેક પ્રકારની છે. તેઓ અનેક પ્રકારના આરંભ સમારંભ કર્યા કરે છે. સ્થતે તેઓના નિશ્વિય પણ અનેક પ્રકારના આરંભ સમારંભ કર્યા કરે છે.



संबक्तांत्रेस्व

सच्चे एगमो चिट्ठंति' एकं महास्तं मण्डलिवस्थं कृत्वा सर्वे দৰ্শন स्तिष्ठन्ति-स्वमतपचारार्थं सम्रुद्तिा एकत्र तिष्ठन्तोत्यर्थः, यर्छेकत्र कवित्स्थाने सर्वे इमे उपविष्टारों मवेयुः तदा इमान् कोऽरि पुरुवः पृच्छेर्-मो मोः! चकं चहिर्फ्लेपात्रं इस्ते कुरुत, तदा ते तथा कुर्युः तत स्तेपां इस्तौ मधक्षपतः-ततः केचन वरन्ति अहो अल्पाहितम्, भवनो हस्तो मञ्चलितौ। स बदति तावता का हानिः, ते बदन्ति तव पीडा जायते। ततस्तान् संशोध्य-मबोधयन स आह-यथा बह्रिसंपर्काद्धनतामइपीडा तथैव सर्वेषां माणिनामपि असमतां वीडा जायते। तस्माम केऽपि जीवाः पीडनीयाः, संहताः-अप्रुमेव इल्टान्तमुपादाय सर्वे जीवा रक्षणीयाः-अहिंसेव पाळवीया. दया च भूतेषु विधेया । कश्चिदेक आस्तिकस्डान् प्रतिकोधयितुपाइ--'पुरिसे य' इत्यादि । 'पुरिसे य' पुरुगश्चे कः 'सागणियांग इंगालांग' साग्निकानामझाराणाम् 'वाइ'' वात्रीम् 'बहुपडिपुन्न अओमएणं' वहिपतिपूर्णाम् अयोमयेन 'संडासप्णं' संदशकेन-कोइदण्डेन 'गहाय' गृहीत्वा 'ते सब्वे' तान् पावादुकान् - अनेकपकार्क-मतवादिनः 'आइगरे भम्माणं' धर्माणामादिकरान् 'णाणापन्ने' नानायद्वान् 'जाव जाणाझ्वन-साणसंयुत्ते' यावन्--नानादृध्यवसानसंयुक्तान् 'एवं वयासी' एवमग्रदोत-तान माबादुकान-एनं कथित्वान-पुरुवोऽग्निपात्रं गृहीत्वा 'हं भो पावाउया' हं मोः माबादुकाः- भो भोः नानामतावलम्बिनः ! 'आहगरा धम्माणं' वमौणामादिकराः. 'णाणांपन्ना' नानापद्यःः 'जात णाणाभउझासाणसंज्ञता' यात्रन्तानाऽध्यत्रसान-संयुक्ताः, 'इमं तात्र तुब्मे सामणियाणं इंगालवणं पाइं' इवां तावदु यूवं साचित कानामकाराणां पत्रीम, 'बहुपडिपुन्नं' बहुपतिपूर्णाम् 'गहाय' गृहीत्वा 'सुहृतयं मुहूत्तवं' मुहूर्त्तकं मुहूर्त्तकम् 'पाणिणा धरेह' पाणिना धरत-इस्तेन ग्रहणं ज़रुत 'वो

ये सब प्रावादुक गेइल चक्कर बना कर एक स्थान पर बैठे हों ऐसे समय में कोई पुरुष अग्नि के अंगारो से परिष्रूर्ण भाजन को छेाहे की संडासी से पकड़ कर उन घमों की आदि करने बाछे, नाना प्रकार की प्रज्ञा बाछे यावत नाना प्रकार के निइवय वाछे प्रावादुकों से कहे-हे परबादियों ! अग्नि के अंगारों से भरे हुए इस भाजन को छेकर

આ સઘળા 'પાવાદુક' વાદીઓ ગાળ ચક્ર ખનાવીને એક સાથે બેઠા દેશય તેવા સમયે કાંધ પુરૂષ અશિના અંગારાથી ભરેલા પાત્રને લાખંડની સાંડસીથી પકડીને તે ધર્માના આદિ કરવાવાળા, અનેક પ્રકારની પ્રજ્ઞા ખુદ્ધિ-વાળા, યાવત્ અનેક પ્રકારના નિશ્વયવાળા 'પાવાદુકા' વાદીયોને કહેવામાં આવે કે–હે પરવાદિયા ! અગ્નિના અંગારાથી ભરેલા આ પાત્રને લઇને તમા

## समयार्थंबोधिनी ढीका हिः श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूप्लम्

संडासगं संसरियं कुड्वा' नो संदेशकं सांसारिकं कुरुत-संदेशकसाहाव्येन-संदंभ-कस्य बलेन मा शृह्लत। 'णो बहुअग्गिथंभणियं कुउना' नो अग्निस्तम्मनं कुबत 'णो बहुसाइग्मियवेयावडियं कुछना' नो साधर्मिकवैयाष्ट्रत्यं कुरुत, स्वधार्मिकान् अने-नाग्निना उपकारं मा कुरुत, 'णो बहुपरधम्मिययेपावडियं कुन्जा' परधार्मिकाणां बियाप्टरमपि नो कुरुत, किन्तु-'उण्जुयाणियागपडियन्ता अमायं कुग्वमाणा पार्मि पसारेइ' करजुढाः नियागमतिपन्नाः अमायां कुवणिाः पार्णि प्रसारयत, 'हा वुच्वा' इस्युत्त्वा 'से पुरिसे' स पुरुषः 'तेसि पावादुयाणं' सेपा मारायत, 'हा वुच्वा' संयुत्त्वा 'से पुरिसे' स पुरुषः 'तेसि पावादुयाणं' सेपा मारादुकानाम् 'तं' तास् 'साणणियाणं इ'गालाणं पाइं' साग्निकानामङ्गाराणां पार्जीम् 'वहुपडिपुत्नं अयोम-एवं' परिपूर्णमियोमयेन छोइनिर्मितेन 'संडासएणं' संदंशकेन 'गहाय' युदीस्वा 'पार्णिम्रु निसिरइ' पाणिषु निम्नजति-हस्ते मन्निपति, तएणं तं यावादुया आइगरा धम्माणं णाणापत्ना' ततः सळु ते मावादुकाः धर्माजामादिकराः नानाप्रझाः 'जाब णाणा अञ्झवसाणसंयुत्ता' यावन्नानाऽध्यवसानसंयुक्ताः 'पार्णि पडिसाइरंति' पार्णि -हस्तं मतिसंहरन्ति-हस्तौ संकोचयन्ति-बह्नितः पृथक्तकुर्वन्ति 'तए ण' से पुरिसे' तदनु स पुरुषः 'ते सच्चे पावाउए' तान सर्वान्य मावादुकान 'आइगरे धम्माणं'

आप छे।ग थोड़े समय तक अपने-अपने इाथ से पकड़िए। संडासी की सहायता मत लीजिए। अग्नि का स्तंभन भी मत की जिए। साधर्मिकों का वैयःष्ट्रस्य मत की जिए अर्थात् इस अग्नि से अपने साधर्मिकों का उपकार न की जिए। और न पर घार्मिकों का वैयाष्ट्रस्य की जिए। किन्तु सरल एवं मोक्षाराधक बन कर कपट न करते द्वुए हाथ फैलाइए।

इस प्रकार कह कर वह पुरुष उन धर्म की आदि करने बाखे पर-वादियों के हाथों में उस अग्नि के अंगारों से परिपूर्ण भाजनेां को संडासी से पकड़ कर रखने लगे, तब वे धर्म की आदि करने बाछे, नाना प्रकार की प्रज्ञा वाखे यावत् नाना प्रकार के निइचयों वाछे पर-

થાેહા થાેહા સમય સુધી પાલ પાલાના હાથથી પકડાે, સાડસીનું સહાયપજું લેવુ નહીં. અગ્નિનું સ્તાંગ્રન પજ્ઞુ ન કરવું. અર્થાત્ તે અગ્નિથી પાલાના સંધર્ષિંકાનું વૈયાવૃત્ય કરાે પરંતુ સરળ અને માેક્ષારાધક બનીને કપટ ન કરતાં હાથા દ્લાવા અર્થાત્ હાથ ધરાે.

આ પ્રમાથે કહીને તે પુરૂષ તે ધર્મના આદિ કરવાવાળા પરવાદિયોના હાથેામાં તે અગ્નિના અંગારાથી પરિપૂર્ણ–ભરેલા પાત્રોને સાંડસીથી પકડીને રાખવા લઃગ્યા. ત્યારે તે ધર્મના અઃદિ કરવાવાળા અનેક પ્રકારની પ્રજ્ઞાવાળા, ચાવત અનેક પ્રકારના નિશ્વયેાવાળા પરવાદિયો પોતાના હાથેાને સંકાચીને

#### स्वकृताङ्ग्रस्

जाव णाणाण्डसवसाणसंजुत्ते' धभीणामादिकरान् यावन्नानाऽघ्यवसानसंयुक्तान् 'दर्व क्यासी' एवमवादीद 'ई मो शवाउया '' इं हो पावाहुकाः ! 'आहगस धर्माणामादिकराः 'णाणायन्ना' नानामझाः 'जाव णाणा कउझवसाणसंजुत्ता' धात्रम्नानाऽध्यवसानसंयुक्ताः 'कम्हाणं हुव्मे पार्णि पडिसाश्रह' कस्मात् कारणःस् सक्ष यूर्य पार्णि मतिसंहरय-कथं वद्वितः इस्ते पृथक् कुरुष 'पार्णि नो डहिज्झ' पार्णि नो दहेदिति पतिवचनम्-ते मत्रवादिन एवं कथयसिन-पालिः अस्पार्ध वार्णी नो दहेदिति पतिवचनम्-ते मत्रवादिन एवं कथयसिन-पालिः अस्पार्ध वार्णी नो दहेदिति पतिवचनम्-ते मत्रवादिन एवं कथयसिन-पालिः अस्पार्ध व सस्मी भूतो मवेत्रतः संहरामः । परान् पुनः पृच्छति-'दढ्ढे किं भविस्सइ' श्रम्घे कि मविष्यति-यदि इस्ती दहेत् तदा कि युष्माकम् 'दुवसं दुक्संति मन्न-धाला पार्णि पडिसाहरह' दुःखं दुःखमिति मन्वमानाः पार्णि मतिसंहरघ, यदि धद्वि मज्वालनेन ते दुःसं मत्रतीति मस्वा पार्णि मतिसंहरय, तदा-एषेव नीति जीव मात्रे होया । एरदेव सर्वतः मवलं प्राणमिति । तदुक्तम्--

वादिक अपने हाथों को सिकोड़-संकोचित कर छेते हैं अर्थात् उस भाजन के। हाथों में छेने के। तैयार नहीं होंगे। तब वह पुरुष उन घर्म की आदि करने वाछे यावत् नाना प्रकार के निइच्च वाछे वादियों से इस प्रकार कहे-हे धर्म की आदि करने वाछे, यावत् नाना प्रकार का निइच्च करने वाछे परवादियें? आप अपने हाथ क्यें सिके।उते हैं ? इस अग्नि के। हाथ में लेते क्यों नहीं हैं! तय वे प्राया-तुक उत्तर देंगे कि-हमारा हाथ जल जाएगा ! अर्थात् हाथ जल जाने के भय से हम हाथ सिकोड़ रहे हैं। तब वह पुरुष कहना है-हाथ जल जाने से क्या हानि है ! तब वे कहें गे-दुःख होगा। । तब वह पुरुष कहना है-यदि अग्नि से जलने के कारण तुम्हें दुःख का अन्नूभव होता है तो

સઈ સે છે. અર્થાત્ તે પાત્રને હાથેામાં લેવા માટે તૈયાર થતા નથી, ત્યારે તે પુરૂષ તે ધર્માની આદિ કરવાવાળા ચાવત અનેક પ્રકારના નિશ્વયવાળા વાદિયોને આ પ્રમાશે કહ્યું-હે ધર્મના આદિ કરવાવાળા, અનેક પ્રકારની પ્રસાવાળા, ચાવત અનેક પ્રકારના નિશ્વય કરવાવાળા પરવાદિયા તમા તમારા હાથા કેમ સંદાચી લા છા ? આ અપ્રિને હાથામાં કેમ લેતા નથી ? ત્યારે તે 'પ્રાવાદુકા' ઉત્તર આપશે કે-અમારા હાથા બળી જશે. અર્થાત્ હાથ બળવાના લયથી અમા હાથ સંકાચી રહ્યા છીએ. ત્યારે તે પુરૂષ કહે છે કે -હાથ બળી જવાથી શું નુકશાન છે ? ત્યારે તેઓ કહેશે કે-દુઃખ થશે. ત્યારે તે પુરૂષ કહે છે કે-ને અગિનથી બળવાને કારથો, તમાને દુઃખના

## समयार्थवौधिनी टीका हि. झु. ज. २ कियास्याननिद्धपणम्

'मस्याख्याने च दाने च छुखदुःखे भियाऽप्रिये । अत्मौपम्येन ९६षः भमाणमधिगच्छति' ॥इति॥

'स्स तुला पस पमाणे एस समोसरणे पत्तेयं तुढा पत्तेपं पमाणे पत्तेर्यं समोसरणे' एथा तुछा तुलानाम-सादृृृृ्यम्-भन्यजीवेन सइ, एतःयमाणम्, एतःसमयसरणम्, समवसरणं धर्माणामसिमायः यथा अस्माकं दुःखं न संमत्तं तथा भत्येकजीवानाम्। मत्येकं तुछा, मश्येकं मनाणम्, मत्येकं समवसरणम् स्रातुधूत-दुःख्वममाणं-यया -्यया कयाऽपि धीडया भवतां मनो दुःख्यति तयैव-सवे वां भवतीति स्वाऽनुभूताऽदुभवभमाणेन सम्यग् झात्वा दिसया मतिनिवर्त्तय्य। संव धर्माऽपेक्षया वस्तुतोऽहिंसैव सर्वतः मधाना। तामेवाऽदिसां चालकारो दृष्टान्त-द्वारा पद्भीयति। 'तन्य णं जे ते समणा मारणा एवमाश्व्यत्वेति जाव परूवे ति?

प्रत्येक प्राणी के लिए भी यही नीति समझनी चाहिए। यही सबसे बड़ा प्रमाण है। कहा भी है-'प्रत्याख्वाने च दाने च' इत्यादि।

टीकार्थ-'गरपाख्यान, दान, सुख, दुःख, पिप और अविय के विषय में मनुष्य अपनी ही उपमा से सही निर्णय पर पहुँचता है।

वह पुरुष कहता है-यही यथार्थ निर्णय करने की तुला (तराजु) है, यही प्रमाण है, यही समवसरण है। जैसे व्यथा से आपके मन को दुःख होता है, उसी प्रकार सब प्राणियों को दुःख होता है, स्वानु-भव प्रमाण से इस तथ्य केा जानकर हिंसा से निटत्त होना चाहिए। अहिंसा ही सब धर्मों में प्रधान धर्म है। उसी केा शास्त्रकर द्दष्टान्त डारा दिखलाते हैं-

ઋતુભવ થાય છે, તાે કરેક પ્રાણીને પણ એજ હકીકત સમજવી નોર્કેસ. એજ સૌથી માટું પ્રમાણ છે. કહ્યું પણ છે કે—

'प्रत्याख्याने च दानेच' ઇत्याहि

પ્રસાખ્યાન, દાન, સુખ, દુઃખ, પ્રિય, અને અપ્રિયના સંબંધમાં મતુષ્ય પોતાની જ ઉપમાથી દાખલા યેાગ્ય નિર્ણય કરી શકે છે.

તે પુરૂષ ક્રીથી કહે છે કે–-આજ ચાેગ્ય નિજીય નિશ્વય કરવાની તુલા (વાજવા) છે, આજ પ્રમાણુ છે. આજ સમવસરણુ છે, જેમ વ્યથા-પીડાથી માતાના મનમાં દુઃખ થાય છે, એજ પ્રમાણે સઘળા પ્રાણિયાને દુઃખ થશે. પાતાના અનુભવના પ્રમાણથી ધર્મ આ તથ્ય-સત્યને જાણીને હિ'સાથી નિવૃત્ત થવુ નેકીએ. અહિંસા જ સઘળા ધર્મોમાં સુખ્ય ધર્મ છે. તેને જ શાસ્ત્રકાર દુષ્ટાન્તથી હવે અતાવે છે.

#### स॰ ४३

## स्तकताहस्वे

तत्र खख ये ते श्रमणा माहना एवमारूथान्ति-कथयन्ति=यावत् प्ररूपयन्ति कोकेभ्यः, किन्ते मतिपादयन्ति तत्राह-'सब्वे पाणा जाद सब्वे सत्ता हंतन्ता' सर्वे पाणाः यातत् सर्वे जीवाः सर्वे भूताः सर्वे सत्ताः हन्तव्याः-दल्जादिश्वि-स्वाडपितव्याः 'अज्जादेयव्दा' आक्वापयितव्याः-अनमिमतकार्येषु प्रवर्त्तयितव्याः 'त्ररिघेयव्या परितादेयव्दा किल्लामेयव्या उद्ददेयव्दा' परिग्रहीतव्याः-दासदासीरू-पेण परिप्रहेण स्वाधीने नेतव्याः, परितापयितव्याः-अन्नपानाच रोधेन ग्रीस्मात-पादौ स्थापमेन पीडनीयाः, क्लेश्वयितव्याः-तत्र कलेश्वो बन्धनादिना खेदोत्त्या परतीर्थिकाः प्रमुपदिश्वन्तः एवं क्रोशन्त्वम, हिंसाजन्यपायक्त क्रमाह-'ते भागंतु-छेपाए' ते आगाभिनि छेहाय, ययेदानीं तान् छिन्दन्ति-तथा मविष्यस्काले ग्रेह-छेपाए' ते आगाभिनि छेहाय, ययेदानीं तान् छिन्दन्ति-तथा मविष्यस्काले ग्रेह-वाप' ते आगाभिनि मेदाय-भविष्यत्कारे मेदनादि माप्स्यर्थम् 'जाव ते आगंतु जाइण्यामिनि मेदाय-भविष्यत्कारे मेदनारि-म्वार्स्वर्य्यक्रिये दी आगिणो मविस्संति' यावत्ते आगाभिनिक्रातिजरामरणयोनिजन्मसंसारपुनर्भवर्याभ्रम्य

जो अमण और ब्राह्मण ऐसा कहते हैं पावत लोगों के सामने प्रस् पण करते हैं कि-सभी प्राणियों, भूतों, जीवेंा और सच्चों का इनन करना चाहिए, दास-दासी रूप में ग्रहण करना चाहिए, उनको भोजन -पानी रोक कर अथवा धूप आदि में .खडा करके संताप पहुंचाना चाहिए, वच्धन आदि में डालकर खेद उत्पन्न करना चाहिए, विष या घास्त्र आदि से मार डालना चाहिए, ऐसा कहने वाले, धकवाद करने वाले वे अमण और ब्राह्मण भविष्यत् काल में, इसी जन्म में अथवा आगामी जन्म में अपना ही छेरन-भेदन आदि करने वाले हैं, उन्हें आगे चलकर छिन्न-भिन्न होना पडेगा ! उन्हें जाति नरक एवं निगोद

જે શ્રમણુ અને બ્રાહ્મણુ એવું કહે છે કે--યાવત લાકાની સામે પ્રરૂ પણા કરે છે કે સઘળા પ્રાદ્મિયા, ભૂતા, જીવા અને સત્વાનુ હનન કરવું ત્રોઇએ. તેઓના આહાર-પાણી રાકીને અથવા તડકા વિગેરમાં ઉભા રાખીને સંતાપ પહેાંચાડવા જોઇએ. બંધન વિગેરમાં નાખીને તેઓને ખેદ કરાવવા ત્રોઇએ. વિષ-અથવા શસ્ત્ર વિગેરથી મારી નાખવા જોઇએ. એવું કહેવાવા-ળાઓ બકવાદ કરવાવાએા, શ્રમણુ અને બ્રાહ્મણુ બવિબ્ય કાળમાં આજ જન્મમાં અથવા આવનાશ જન્મમાં પાતાનું જ છેદન, લેદન વિગેરે કરે છે, તેઓને પાતાને જ આગળ પર છિન્ન, બિન્ન થવું પડશે. તેઓને નરક અને (નેગેદ્ધ વિગેરમાં ઉત્પત્તિ, જશ, મરણુ, જન્મ પુનર્ભવ, વારવાર ભવ

# समयायेवोचिनी दीका बि. घु. अ. २ कियास्थाननिकपणम्

¶व्यकलं क्लीमागिनो भविष्यन्ति, तत्र∼नरकनिगोदादौ जाति रुत्क्षतिः जरा~वाध-क्यम्, मरणं-मृत्युः, जन्म-नरकनिगोदादि योनिषु जननं जन्म, संसारपुनर्भवः-संसारे पुनः पुनर्जन्मग्रहणम्, गर्भशासः पुनपुनर्गभेगाहिः, मनपपञ्चः-सांसारिक मपत्राः, कलं कलीमारो नाम संवारगर्मादिवर्यटतम् एतैनागन्त्रक बातिजरामर-णादीन मजन्ते ये ते तथा भूता भविष्यन्तीति । ये इत्यमु (दिसन्ति जो वर्हिसाम्. तया ये क्वर्शन्ति च माणातिपातम्, नैतावदेव, क्रिन्तु-इहैव भवे-'ते बहूर्ण दंडलाणं' ते बहुनां दण्डनालाम् 'बहुगं मुंडणागं' बहुनां मुण्डनानाम्, 'तण्जणाणे' तमेनानाम् अङ्गुरथादिना 'तालगाणे' ताडनानाम् द्रण्डादिना 'जाव घोलगाणे' यावद् घोल-नानाम्-दधिमाण्डवभ्मयनानाम्, यावरवदेव~उज्द्रत्धनानाम्, 'कसा' इति प्रसिद्धा-नाय, तथा-'माहमरणाणं विहमरणाणं माहमरणाणं भगिणीमरणाणं' मातृ बस्णानां पिट्रेवरणानां अगिनीवरणानाम् 'मज्जापुचधृतम्रुव्धावरणाणं' मार्या-पुत्र-दुहितृ-स्तुषा मरणानाम्, 'दारिहाणं' दारिद्रधाणाम् 'दोहग्गाणं' दौर्माभ्यानाम्, अचि-यसंगासाणं' अपियसहवासानाम् 'पिषविष्यत्रोगाणं' विवविषयोगानाम् 'बहूज' दुक्खदोम्पगस्ताण' दुःखदौमेनस्यानाम् 'आभागिणो भविस्तंति' आभागिनो भविष्यन्ति-उपरोक्तानां वियोगजनित्रदुःखानां मागिनो मविष्यन्ति-ईसाकर्त्तारो-ऽनुपोद्यितारो वा परतोथिंकाः, तथा- 'अगाइयं च गं' अनादिकं च खलु, नास्ति-आदिर्यस्य प्रोऽनादिः अनादिरे। अनादिकस्तम् 'अणगयम्गं' अनवद्यम्-न दिघते आदि में उत्पत्ति, जरा, मरण, जन्म, पुनर्भव-पुनः-पुन भवधारण गर्भ-वास एवं भव अप्रण का भागी होना पढेगा। जीवहिंसा का उपदेश देने बाछे और जीवघात करने वाले इसी भव में बहुत-से दण्ड, मुण्डन, तर्जना, ताड़ना और घोलना (पथन) एवं उद्वंबन आदि के पात्र होते हैं। ये पितृमरण, मातृमरण, आतृमरण, आगिनीमरण, पत्नी मरण, पुत्र मरण, दुहिता मरण, पुत्रवधूमरण, दरिहता, दुर्भाग्ध, अनिष्ष्ट संयोग, इष्टवियोग इत्यादि दुःस्रों और दौर्मनस्यों के आत्मी होंगे दे अनादि अनन्त, दीघे कालीन जारगति वाछे संसार रूपी वन

ધારઘુ, ગર્ભવાસ અને ભવભ્રમણુના ભાગી થવું પડેશે. છવ હિંસાના ઉપ-દેશ આપવાવાળા અને છવાની હિંસા કરવાવાળા આજ ભવમાં ઘણા છોવા દંડ, મુંડન, તર્જના તાડના અને ઘાળવું (મંચન) તથા ઉદ્ બંધન વિગે-રેના પાત્ર અનવું પડે છે. તેઓ પિતૃ મરણુ-પિતાના મરણુ-માતાના મરંશુ, ભાઇના મરઘુ, બહેનના મરઘુ સ્ત્રીના મરઘુ, પુત્ર મરઘુ, પુત્રી મરઘુ, પુત્રવ-ધ્વું મરઘુ, દરિદ્રપણુા, દુર્ભાગ્ય અનિષ્ટ સંચાેગ ઇષ્ટ વિચાેગ વિગેરે દુ:ખા અને દીર્માલ્યાના ભાગી અનશે. તેઓ અનાઠી, અનંત, દીર્ધ ઠાળ સંબંધો



अवदग्रं-पर्यन्तो यस्य तथा मूतम्-अन्तरहितम् 'दीइमद्धं' दीर्धवध्वम्, 'चाउ-रंतसंसारकंतारं' चातुरन्तसंसारकान्तारम्, चतुरन्तं चतुर्विमागं नरकरदादिमेदेन तदेव चातुरन्तं तच्च तत् संसारकान्तारं च चातुर्गतिक संसारार००म् 'झुच्नो अच्चो' भूयो भूयो भूयोऽनन्तवारमिति यावत् 'अणुपरियहिस्तंति' अनुपर्यटिष्पन्ति-परिभ्र-मणं क्रिण्यन्ति 'ते णो सिज्झिस्तंति' ते नो सेरस्पन्ति - सिडिगर्ति कदापि न माप्स्य न्ति । 'णो बुज्झिस्संति' नो मोत्स्यन्ति - बोध मामिनः केवलिनो न भविष्यन्ति 'जाव णो सब्बद्दक्लाणं अंतं करिस्संति' यावन्नो सर्वद्वःत्वानामन्तं करिष्यन्ति - सर्वणि-भ्रारीस्कियानसादीनि तेषामन्तं - नार्धन करिष्यन्ति, 'एस तुल्ला' एवा तुला-स्वपू-घिकानामपि 'एस पमाणे' एतत्वमाणम् - परपीडा न कर्त्तव्या एतदेव ममाण्यम् पद्द-धमाणम् 'पस समोसरणे' एतत्वमाणम् - परपीडा न कर्त्तव्या एतदेव ममाण्यम् पद्द-भ्रायकं जीवं मति सादत्रयम्, 'पत्त्वं तुल्ला' प्रत्येकं तुल्ला 'पत्ते ये पनाणे' मत्येकं पत्राणम् - परपीडा न कर्त्तव्या इत्येवं मत्त्येकं जोवं मतिममाणम् 'पत्तेयं समोसरणे' पत्र्यकं समवसरणम् - परपीडा न कर्त्तव्या इत्येवं मत्त्येकं जीवं मति झाझ्तारः, हिंसकानां मार्गे मदत्रर्याऽदिसकानां मार्गमाह-'तरय णं जे ते समणा माइला एव माइन्खंति जाव पर्व्वति' तत्र खल्ज ये ते श्राणा माइना एवनात्व्यान्वि यावदेवं

में बार-बार अर्थात् अनन्त बार परिश्र नण करेंगे। वे सिद्धि नहीं प्राप्त कर सकेंगे, बोध के आगी नहीं होंगे, पावत् सर्व द्यारीरिक-मानसिक दुःखों का अन्त नहीं कर सकेंगे। पही सब के लिए तुलाई और पहो प्रमाण है कि दूसरों को पीड़ा नहीं पहुंचाना चाहिए। इसके अति-ब्रिक्त अन्य अप्रमाण है। परपीडा न उत्पन्न करना ही समवसरण अर्थात् आणम का सार है। पह सभी प्राणियों के लिए समान है। प्रत्येक के लिए प्रमाण है। पत्येक के लिए पही आगम का सार है।

સાર ઝતિવાળા સ'સાર રૂપી લનમાં વાર'વાર અર્થાત્ અન'તવાર પરિબ્રમણ કરશે. તેએા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત નદી કરી શકે, બાધના બાગી થશે નહીં. યાવત તેઓ શારીરિક અને માનસિક દુ:ખાના અંત કરી શકરો નહીં આજ બધાને માટે તુલા સમજવી. અને એજ પ્રમાણ છે કે-બીજાઓને પીડા કરવી ન તેઇએ. આ શિવાય બીજુ' અપ્રમાણ છે. આ પીડા ન ઉપલવવી એજ સમવ-સણ અર્થાત્ આગમના સાર છે. આ પણ પ્રાણ્યો માટે સમાન છે. દરેઠને માટે પ્રમાણ છે. દરેઠને માટે આજ આગમના સાર છે તેમ સમજવું.

વેઇશ

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. ज. २ किथास्थाननिरूपणम्

मरूपयस्ति, किं तत्तत्राह—'सब्वे पागा सब्वे भूपा सब्वे जीता सब्वे सवाण इंत-व्याण अज्जावेयव्याण परिवेतच्या' सर्वे प्राणाः सर्वे भूताः सर्वे जोताः सर्वे सत्त्वाः न इन्त्रव्याः, नाऽद्रापयितव्याः, न परिप्रहोतव्याः 'ण उद्दवे क्वरा' नो पद्रादयितव्याः, ये महानुनादा ए द्रष्ठु रदिधन्ति पाल गन्ति चार्डार्हसोयदेशं तेवामेते दण्डा न मदन्ति इति दर्शयन्ति । 'ते णो आगंतु छे गए' ते नो आगात्रिनि छे राय भवश्वीतिशेषः, 'ते णो आगंतु भेवाए' ते नो-आयन्तु कभे द्राय 'जाव जाह जरामरण त्रोणि तम्मण तंतारपुणव्म गण्डभवास मवय्वं वक्तलं क्ली भागित्री स्वे स्वं पा उजातित्ररामरण पोनित्र स्व तंतारपु नर्भ द्रण प्रवास नव्यव्यं कल्ल क्ली भागितो भविस् ले या विष्यन्तीति क्षेयः । व्याख्यात्त-प्रतियं प्रव्यां प्रव्यात्व कर्ल कली भागितो भविस् ति या रज्जातित्ररामरण पोनित्र स्व तंतारपु नर्भ द्रण प्रवास नव्यव्यं कल्ल क्ली भागितो भ विष्यन्तीति क्षेयः । व्याख्यात्त-प्रति प्रवि प्रवयं वक्तलं क्ली भागितो भ विष्यन्तीति क्षेयः । व्याख्यात-प्रति प्रवयां प्रव्यत्ते वक्त्त क्ली भागितो भ विष्यन्तीति क्षेयः । व्याख्यात्र प्रे प्रव्या प्रवयं वक्तलं क्ली भागितो भ विष्यन्तीति क्षेयः । व्याख्यात्त-प्रति प्रंत्र प्रवया द्वत्वा व्या प्रत्वा वा वहू तं दण्डानाम् 'जाव णो बहूवं संडणार्थ' या वन्तो बहूनां सण्डनात्यन्य न्वा त्रि रातां रहूनी ताडनानां वहूना स्रुद्वन्यनानां यावत् निगड रन्यतानां दाखिन्यक्यानां चारक्ववन्यनानां निगड्यु प्रवसं हवितमोटितानां इस्तखिन्तकानां कर्ण लिन्नकानो

हिंसको का मार्ग यनलक अहिंसको का मार्ग कहते हैं- जो अमण और ब्राह्मण ऐसा कहते एवं मरूपणकरते हैं कि-सब प्राणियों भूतेां जीवेां और सत्त्वों का हनन नहीं करनाचाहिए, उन्हे उनके अनिष्ट कर्म में नहां लगाना चाहिए, अपना गुलाम नहीं बनना चाहिए, उनको पूर्वोक्त दंड कुफरु नहीं सुगतने पड़ते । आगामी काल में उनको छेदन और भेदन का पान्न नहीं होना पडता, यावत् उत्पत्ति, जरा, मरण, जन्म, संसार, पुनर्भव, गर्भवास एवं भवमपंच का पान्न नहीं बनना पड़ता । उन्हे बहुत से दंड, मुंडन, तर्भना, ताडना, जब्दबन्धन, निगडबन्धन, इडिबन्धन, चारकबन्धन, दोनों हाथ मरोड कर इथ-कडियों के बन्धन, इस्तछेदन, पदछेदन, कर्ण छेदन, नासिका-छेदन,

હિંસકોનો માર્ગ બતાવીને હવે અહિંસકોનો માર્ગ બતાવવામાં આવે છે. જે શ્રમણ અને બ્રાહ્મણ એલું કહે છે એવી પ્રરૂપણા કરે છે. કે-સલળા પ્રાણિયા, ભૂતે, જીવા અને સત્વાનુ હનન કરવું ન જોઇએ. તેને તેઓના અચેલ્ય કર્મમાં લગાવવા ન જોઇએ. તેઓને પૂર્વોક્ત દંડ-કુક્ળ બેહબવતુ પડતું નથી. આગામી કાળમાં તેઓને છેઠન અને લેદનના પાત્ર થવું પડતું નથી. ચાવત્ ઉત્પત્તિ, જરા, મરણ જન્મ સંસાર, પુનર્ભવ, ગર્મવાસ અને લવ પ્રપંચના પાત્ર બનવું પડતું નથી. તેઓને ઘણા દંડા, સુંડન, તર્જના, તાડન, ઉદ્વખંધન, નિગડ બંધન, હડિબંધન ચારક બંધન, અન્ને હાય મર-હીને હાથકડીયોનું બંધન, હરત છેઠન, પા છેઠન, કર્ણ છેઠન, નાસિસ-અલ

For Private And Personal Use Only

## **\$**¥₹

## **स्त्रेहता<del>ह</del> स्**वे

नासिकाछिन्नकानाम् ओष्ठछिन्नकानां शीर्षकछिन्नकानां मुखछिन्नकानां देद-छिन्नकानां हृदयोत्पाटितानां नयनवृत्रणदशनवद्दनजिह्नोत्पाटितानां घर्तितानाम् एतेवामबां: दशश्रु रहरुन्धे वष्ठेऽव्ययने दशमस्रवे २३५ पृत्ठे दृष्टव्याः । 'जाव-बहुणं दुक्खदोम्नणस्साणं' यावद् दुःख दौर्मनस्यानाम् 'णो मागिगो मविस्संति' नो मागिनो मविष्यन्ति-अर्हिसावराणळनात् कथनपि दण्ड गागिनो न भविष्यन्ति, कारणाऽमावात् 'अणाइयं च णं' अनादिकं च खद्व 'अणत्यग्गं' आवर्ध्यम् 'दीध-मद्धं' दीर्घनष्टम् 'चाउरंतसंसारकंतारं' चातुरन्तसंसारकान्तारम् 'झुझ्तो भुडन्नो' भूयो भूतः 'णो अणुत्ररिवहिरसंति' नो अतुर्थटिष्यन्ति । 'ते सिभिन्न-स्संति' ते सेरस्यन्ति सिद्धं गनिष्यन्तीस्पर्थः । 'ते बुज्जिस्संति' ते मोत्स्यन्ति 'जाव सब्दरुक्खाणं अंत करिस्संति' यावत्सर्वदुःखानामन्तं करिष्यन्ति, सेरस्यन्ति -सिर्द्धि माप्त्यन्ति, मोत्स्यन्ति-केवछिनो मन्दियन्ति, मोध्यन्ति कर्मवन्धनात्, पतिर्वास्यन्ति सर्वया मुखिनो भविष्यन्ति, सर्वाणि च तानि दुःखानि-आरीर मानसादीनि तेवां मन्त-विनाद्यं करिष्यन्तीति ॥ सू० २६=३१ ॥

आेण्ठ छेरन, झिर छेरन, मुख छेरन, लिंगछेरन, हरयोत्पाटन (हृदय-को उखाडना) नयन, अण्ड कोष, दन्त घदन एवं जिह्वा के उत्पाटन आदि व्यथाओं का भागी नहीं होना पडता (दशाश्रुन स्कंघ के छठे अध्ययन के दशम सूत्र ए० २३५ में इन यतनाओं के विषय में विद्येष देखना चाहिए।) यावत् उन अहिंसकों को न अनेक प्रकार के दुःखों का सामना करना पडता है और न दौर्मनस्यों का ही। वे अनादि अनन्त दीर्घकालीन-दीर्घ मार्ग वाले चातुर्गतिक संसार अरण्य में पुनः -पुनः भ्रमण नहीं करेंगे। वे सिद्ध होंगे, बुद्ध होंगे यावत् समस्त

છેકન ઋાડ-દ્વાંડતું છેકન, શિર છેકન, મુખ છેકન, લિંગ છેદન હુદચાત્પાટન, (હુદચને ઉખેડવું) નયન, આંખ અન્ડકાેષ, દાંત, મુખ, અને જીસને ઉખેડવા વિગેર વ્યથા-પીડાઓને લાેગવવી પડતી નથી. (દશાહ્યુતસ્કંધના છઠ્ઠા અધ્ય યનના દસમા સૂત્ર પૃ. ૨૩૫ માં આ યાતનાઓના સંબંધમાં વિશેષ પ્રકા થયી વર્લ્યુન કરવામાં આવેલ છે તે જીજ્ઞાસુઓએ ત્યાંથી જોઇ લેવું યાવત્ તે અદિંસકોને અનેક પ્રકારના દુઃખાના સામના કરવા પડતા નથી. તથા દીર્મનસ્યના પણ સામના કરવા પડતા નથી. તેઓ અનાદિ અનંત દીર્ઘ કાલીન-દીર્ઘ માર્ગવાળા, ચાતુર્ગતિક-ચાર ગતિવાળા સંસાર રૂપી અરણ્ય-જંગલમાં વારંવાર ભ્રમણ કરતા નથી, તેઓ સિદ્ધ થશે. છુદ્ધ થશે યાવત્ समयार्थबोधिनी टीका हि. थु. म. २ कियास्थाननिदयणम्

मूल्य-इच्चेतेहिं बारसहिं किरियाठाणेहिं वद्यमाणा जीवा णो सिर्डिझसु णो बुर्डिझसु णो परिणिव्वाइंसु जाव नो सबदुक्खाणं अतं करेंसु वा णो करेंति वा णो करिस्संति वा। एयंसि चेव तेरसमे किरियाठाणे वद्यमाणा जीवा सिर्डिझसु बुर्डिझसु मुर्टिंचसु परिणिब्वाइंसु जाव सबदुक्खाणं अंतं करेंसु वा करंति वा करि-इसंति वा। एवं से भिक्स् आयदी आयहिए आयगुत्ते आय-जोगे आयपरक्षमे आयरक्लिए आयाणुकंपए आयनिष्फेडए आयाणमेव पडिसाहरेज्जासि त्तिवेमि ॥सू० २७॥४२॥ 'इति वीयसुयक्खंधस्स किरियाठाणे नामं बीईयमज्झयणं समत्तं'

॥ इति द्वितीयश्रुतस्कन्धीय द्वितीयाऽथ्ययनम् ॥

टीका-अस्मिन् द्वितीयाऽध्ययने त्रयोदशकियास्यानानां देविस्तरेण निरू पणं कृतम् । तत्र न आढादश्वक्रियास्यानं संसारकारणम्, त्रयोदशे तु-तद्विपरीग्र द्यारीरिक-मानस दुःखों का अन्त करेंगे । कर्म बन्धन से छुटकारा प्राप्त करेंगे और सर्वधा खुखी होंगे ॥२६॥

'इच्चेएहिं बारसहिं' इत्यादि।

टीकार्थ-प्रकृत दूसरे अध्ययन में तेरह कियास्थानों का विस्तार पूर्वक निरूपण कियागया है। उनमें प्रथम के वारह किया स्थान संसार

સઘળા શારીરિક-શરીર સંબંધી અને માનસિક-મન સંબંધી દુઃખાેના અંત કરશે. કર્મ બંધથી છુટકારા પ્રાપ્ત કરશે, અને સર્વથા સુખી થશે. ક્ષસૂ ૨૬॥ 'इड्देएहिं बारसहि' ઇત્યાદિ

ટીકાર્થ---આ ચઃલુ બીજા અધ્યયનમાં તેર ક્રિયાસ્થાનાનું વિસ્તાર પૂર્વક નિરૂપણ કરવામાં આવી ગશું છે, તેમાં પદ્ધેલાના ૧૨ બાર ફ્રિયાસ્થાના

स्त्रकताइस्त्रे

नित्याऽपरिमेयाऽऽनन्दारमकमोसकारणमिरयवि व्यवस्यापितम् । अतो द्वादश-कियास्यातसेतकाः संसारगतिम् आत्रयोदशोपसेतकास्तु मोक्षमित्येतमर्थं प्रदर्शयन् - अध्ययनोपसंहारच्याजेन सूत्रमानमयति-'इच्चेतेहिं' इत्येतेषु 'वारसहिं' द्वादशसु 'किरियाठाणेहिं' कियास्थानेषु-पूर्वोपदर्श्वितद्वादश्वकियास्यानेषु 'वट्टमाणा' वर्त्त-मानाः 'जोवा' जीवाः-प्राणिनः मोहनीयकर्मवज्ञात् 'जो सिर्जिशन्तु' नो असिच्यन् - सिद्धि-मोक्षं न प्राप्तरन्तः 'जो बुज्झिंशु' नो अबुध्धन्-वोधं-केवलज्ञानं कथवषि व प्राप्तवस्तः, 'णो मुर्खिन्ध् ' नो अधुध्वन्-न कर्मभ्यो मुक्तरन्तः 'जो परिणिव्दाहं सु' नो परिनिष्टताः-मोक्षं न प्राप्ता, इत्यर्थः । 'जाव णो सव्यदुवलाणं अंतं करेंसु वा' यावत् नो सर्वदुःलाना मन्तमकार्धु वी-सर्वदुःलानामन्तं न कृतवन्तः, एतेन

के कारण हैं। तेरहवां कियास्थान उनसे विपरीत है। वह निर्थ अपरि मित सुख रूप मोश का कारण है, यह भी कहा जा चुका है। अतएव बारह क्रियास्थानों का सेवन करने वाछे संसार को प्राप्त करते हैं और तेरहवें किया स्थान का सेवन करने वाछे मोक्ष को प्राप्त करते हैं। इस अर्थ को प्रकाशित करते हुए अध्ययन के उपसंहार के सामें सूत्रकार कहते हैं--

इन पूर्वोक्त बारह किंपास्थानों में वर्र्तमान जीवों ने भूतकाल में मोहनीय कर्म के उदय होने के कारण सिद्धि प्राप्त नहीं की है केवल ज्ञान प्राप्त नहीं किया है, कमों से मुक्ति प्राप्त नहीं की है परिनिर्वाण को पास नहीं किया है, यावत समस्त तुःखों का अग्त नहीं किया है। बाहर किया स्थानों में रहे हुए जीव बर्सनान में भी दुःखें का अग्त नहीं करते हैं और न भविष्य में अग्त करेंगे।

સંસારના કારણ રૂપ છે. તેરસું ક્રિયાસ્થાન તેનાથી ઉલ્ડું છે. અર્થાત્ તે નિત્ય અપરિચિત સુખ રૂપ, મેાક્ષનું કારણ છે. તે પણ કહેવામાં આવી ગયું છે તેથી જ બાર ક્રિયાસ્થાનેહું સેવન કરવાવાળાઓ સંસારને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેરમા ક્રિયાસ્થાનેહું સેવન કરવાવાળા મેાક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. આ અથંને સ્પબ્ટ કરતા થકા અધ્યયનના ઉપસંહાર રૂપથી સૂત્રકાર કહે છે,---આ પૂર્વોક્ષ્ત બાર ક્રિયાસ્થાનામાં રહેનારા જીવેાએ ભૂતકાળમાં મેહ-નીય કર્મના ઉદય ચવાને કારણે નિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી નથી. કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું નથી. કર્માથી મુઝ્તિ પ્રાપ્ત કરી નથી. પરિનિર્વાણ પ્રાપ્ત કરેલ નથી. બાર ક્રિયા સ્થાનામાં રહેલા જીવા વર્તમાનમાં પણ દુ:ખોના અંત કરતા તથી. અને ભવિષ્યમાં પણ અન્ત કરશે નહીં.

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ कियास्थाननिरूपणम्

द्वादशकियास्थानेषु विद्यमानाः जीगः कथमपि सर्वदुः चनामन्तम् 'णो करे ति था' नो कुर्बन्ति, वर्त्तमानकाळेऽपि ढादशकियास्थानेषु विद्यमानाः 'णो करिस्संति था' नो करिष्यन्ति वा-सर्ददुः लानामित्य ग्रुपञ्च नीयम् । ढादशकियास्थानेषु विद्य-मानस्य मोक्षाचसंभवं दर्शयित्या, त्रयोदशकियास्थाने विग्रमानस्य मोम्नादि-संभावनां दर्शयति-'एयंसि चैन तेरसमे किरियाठाणे' एतस्मिन्नेव त्रयोदखे कियास्थाने 'वद्याणा' वर्त्तमानाः 'जीनः' जीवः 'सिन्निमु' अनिध्यत्-सिद्धि गताः 'बुज्झिमु' अनुद्धयन्-बोधं माप्तवन्तः 'ग्रुचिसु' अमुखन् मसारकान्तारम् 'परिणिव्हाइंसु' परिनिहत्ताः-मोक्षवधिगत्तवन्तः 'ग्रुचिसु' अमुखन् मसारकान्तारम् 'परिणिव्हाइंसु' परिनिहत्ताः-मोक्षवधिगतवन्तः 'जान सव्य दुक्खाणं अतं करें सुक्षा' यावरसर्वदुः खानामन्त्रमकार्धुर्जा । अतीतकाले ये-एतस्य त्रयोदशस्यानस्य-आसे-वनाढह्दरोऽमवन् दुःखान्तकराः 'करन्ति वा' क्रुप्तन्ति वा, वर्त्तमानेऽपि बहनो दुःखान्तकरा भवन्ति, मनिष्यन्ति च-नदिध्यतिकाले सर्वदुःखाः उत्यकाराः बहवः, 'एवं से मिक्स्यू' एवं स प्रिस्तुः एतस्-भनेन मकारेण ढाददर्गकियास्थानस्य वर्त्तयिता -मिश्चः 'आयद्वी' आत्मार्थ-भनेन मकारेण ढादर्शकिपास्थानस्य वर्त्तयिता -मिश्चः 'आयद्वी' आत्मार्थ-भनित्र प्रत्माना द्वत्ते कारम्यानस्य वर्त्तयिता 'वायगुत्ते' आत्मगुर्तः-आत्मा गुर्ध्वो यस्य स तथा, 'आयजागे' आत्मयोना-कुश्वक्रमनः महत्तिरुपः स यस्यास्ति म तथा, 'आयगरक्रमे' आत्मयाक्य-आत्तन

इस प्रकार वाहर किया स्थानों में विद्यमान जीवों के लिए सिद्धि आदि की प्राप्ति असंभव है, यह दिखठाका अब तेरहवें गुप स्थान में बिर्घमान जीवों को मोक्ष प्राप्ति आदि संभव दिखठाते हैं-तेरहवें किया स्थान में वर्त्तमान जीवों ने सिद्धि प्राप्ति की है, केवउ ज्ञान प्राप्त किया है संसार काग्तार से मुक्ति प्राप्त की है, परिनियौंग पास किया है यावत समस्त दुःखों का अग्त किया है। वर्त्तमान काल में जो इस किया स्थान में वर्त्तमान हैं और भविष्यत् में वर्त्तने, उन्हें सिद्धि-मुक्ति प्राप्त होगी। उनके सनस्त दुग्वों का अग्त होगा।

આ રીતે ગાર કિયા સ્થાને માં રહેવાવાળા જીવેાને માટે સિદ્ધિ વગેં. રેની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે. એ બતાવીને હવે ૧૩ તેરમાં ગુવુસ્યાનમાં રહેલા જીવાને મેાક્ષની પ્રાપ્તિના સંભવ વિગેરે બતાવે છે. ૧૩ તેરમા કિયા સ્થાનમાં રહેવાવાળા જીવા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. સંસાર રૂપી કાન્તાર-જંગલમાંથી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી છે. પરિનિર્વાલુ પ્રાપ્ત કરે છે. ચાવત્ સઘળા દુ:ખાના અંત કરેલ છે. વર્તમાન કાળમાં જેએા આં ક્રિયાસ્થાનમાં રહેલા છે, અને ભવિષ્યમાં આ ક્રિયાસ્થાનમાં રહેશે. તેએ ને સિદ્ધિ અને મુક્તિ પ્રાપ્ત થશે. અને તેઓના સઘળા દુાખાના અંત થશે.

র্ব০ ৪৪

### स्म छता **मन्**ये

संयमे पराक्रमो यस्य स संयमपराक्रमकारकः 'आपरक्तिखए' आत्मरक्तितः--आत्मा-रक्तितो दुर्गतिवाप्तेन संसाराग्निनिवारणेन स आत्मरक्तितः 'आयाणुकंवष' आत्मायुकम्पकः--आत्मानमास राश्हिरोण अतुकम्पते इत्यात्वाउनुकम्पकः 'आय-विष्केड र' आत्मनिरसारकः--आत्मानं संमाराग्निस्सारयतीति आत्मनिःसारकः क साधुः । 'आयाणमेव पडिसाहरेजासि' आत्मानमेव पतिसंहरेत, आत्मान यर्षपायेग्यो द्वादशकिवास्यानेभ्यो निवर्त्तयेत्, 'ति वेनि' इति प्रवीमि-इत्यहं-क्रामेस्वामी कथयामि श्री तीर्थकरयुखारुद्धता ॥२७=४२॥

इति श्री-विश्वविख्यातजगद्धस्ळमादिप्दभूषिठवाळवसवारि - 'जैनाचार्यं' पूर्डयश्री-पासीलालवतिविरचितायां श्री सूत्रकृताङ्गस्त्रप्रस्य ''समयार्थवोधिन्या-खपया'' व्याख्यया समलङ्कृतम् द्वितीयश्रुतस्कन्धस्य क्रियास्थाननामकं द्वितीयाऽध्ययनं समाप्तम् ॥

बारइ किया स्थानों का त्यागी आत्मार्थी-आत्मकस्याण में उच्चत, आत्महितैषी, आत्म गुप्त, आत्मा को विषयादि से गोपन करने बाला, आत्मयोगी-आत्मस्वरूप में रमण करने वाला आत्म पराक्रम करने वाला, आत्मानुकस्पी आश्रव का त्याग करके आत्मा पर अनुकस्पा करने वाला और आत्पनिस्सारिक-आत्मा को संसार से तारने वाला मिश्च अपने आपको समस्त पारो से दूर रक्षे। 'सि बेमि' सुधर्मास्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं-हे जम्बू! जैसा तीर्थकर भगवान के मुख से मेंने खुना है वैसा ही तुम्हें कहता हूं॥२आ वितीय श्रुत स्कष्ध का वितीय अध्ययन समाप्त।

ભાર કિયાશ્યત્નાના ત્યાગ કરવાવાળા ઐવા આત્મ કલ્યાણમાં ઉદ્યપ્ત-વાળા, આત્મ હિતૈષી, આત્મ ગુપ્ત, આત્માને વિષય વિગેરેથી ગાયન કશ્વા-વાળા, આત્મચીગી-આત્મ-સ્વરૂપમાં રમણુ કરવાવાળા, આત્મ પરાક્રમી-સંચ-મમાં પરાક્રમ કરવાવાળા, દુર્ગતિથી આત્માનું રક્ષણુ કરવાવાળા, આત્માનુ કંપી-આસંવના ત્યાગ કરીને આત્મા પર અનુકમ્યા-દયા કરવાવાળા, અને આત્મ નિશ્સારક-આત્માને સંસારથી તારવાવાળા બિક્ષુ-મુનિ પાતાને સઘળા પાપાથી દૂર રાખે.

સુધર્મા સ્વામી જમ્બૂ સ્વામીને કહે છે કે -- છે જંબૂ તીથ'કર લગવા-નની પાંસેથી જે પ્રમાણે મેં સાંભળેલ છે, એજ પ્રમાણે હું તમાને કહું છું. તાસૂ૦ ૨૭ત

ખીજી શુતરકંષનું બીજું મધ્યયન સમાપ્ત હર-૨હ

## समयार्थबोचिनी टीका हि. थ्रा. थ. ३ आहारपरिक्वानिरूपणम्



॥ अय द्वितीयश्चतस्कन्धे तृतीयमध्ययनम् ॥

द्वितीयं क्रियास्थाननामकमध्ययनं निरूष्य तुसीयमध्ययनं निरूष्यते । अधीता-ऽनन्तराऽध्ययने मतिपादितं यत्-पः साधुर्द्रादशकियास्थानं परित्यच्य प्रयोदशं क्रियास्थानमाराभयति, आराधयन् सावचयर्भकर्मभ्यो निष्टतः स्वकीयं कर्म व्यतिम णय्य मोक्षगतिमापाद्यति । परन्तु-पाहारश्च द्विमन्तरेण सावचाऽनुष्ठानाक्षिद्वति मै सम्भवतीत्यत आहारपरिज्ञार्य तृतीयमध्ययन नारभ्यते । प्रकान्ताऽध्ययने मतिपाद-विध्यति-जीवः पायशः मतिदिनपाहारमाहरति। तद्मावे शरीरनिर्वाहाऽसं मवात् । सम्मति स्वबाऽनुगमेऽस्वल्यितादिगुणोपेतं सूत्रमाह--

### तृतीय अध्ययन का प्रारंम⊸

कियास्थान नामक दितीय अध्ययन का निरूपण करके अब कम प्राप्त तृतीय अध्ययन का निरूपण करते हैं। पिछछे अध्ययन में कहा गया है कि जो साधु बारह कियास्थानों को त्याग कर तेरहवें कियास्थान की आराधना करता है, वह समस्त सावच कार्यों से निष्टत्त होकर और समस्त कमों का क्षंय करके मोक्षगति प्राप्त करता है। किन्तु आहार घुद्धि के बिना सावच अनुष्ठान से निष्टत्त होना संभव नहीं है। अत-पुत्र आहारपरिक्षा के लिए तीसरे अध्ययन का आर'म किया जाता है। प्रकृत अध्ययन में घह कहा जायगा कि जीव प्रायः प्रतिदिन आहार करता है, क्योंकि आहार के अभाव में घारीर का निर्वाह संभव नहीं है। अतः अब सूत्रानुगम में अस्वलित गुणों से युक्त स्व का उच्चारण किया जाता है -- 'सुयं मे आडसं तेणं' इत्यादि।

ત્રીજા અધ્યયનના પારંલ-

ક્રિયાસ્થાન નામના બીજા અધ્યયનનું નિરૂપગ્ર કરીને હવે ક્રમપાસ મા ત્રીલ અધ્યયનનું નિરૂપગ્ર કરવામાં આવે છે-પાછલા અધ્યયનેામાં કહેવામાં ખાવ્યું છે કે જે સાધુ ૧૨ ભાર ક્રિયાસ્યાનાના ત્યાગ કરીને તેરમા ક્રિયાસ્થાનની આરાધના કરે છે. તે સઘળા સાવઘ કાર્યોથી નિવૃત્ત થઈને અને સઘળા કર્મોના ક્ષય કરીને મેહ્લગતિને પ્રાપ્ત કરે છે. પરંતુ આહારશુદ્ધિ વિના સાવઘ મનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત થવું સંભવતું નથી. તેથી જ આહાર પરિજ્ઞા માટે ખા ત્રીજા અધ્યયનના ભારંભ કરવામાં આવે છે. આ અધ્યયનમાં એ ક**દેવામાં** આવશે કે જીવ પ્રાય: દરરોજ આહાર કરે છે. દેમકે-અહાર વિના શ**રીરના** નિર્વાહ સંભવતા નથી. હવે સ્વાનુગમમાં અસ્પલિત શુદ્ધાવાળા સ્વનુનું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે છે. તેનું પહેલું સ્વ મા પ્રમાણે છે.—

'सुयं मे आवसं तेणं' ઇत्याहि

**Lu**Ż



ष्ट्र-सुयं मे आउसं तेण भगतया एतमत्रखायं इह खलु ुआहारपरिण्णाणामज्झयणे, तस्त णं अयमहं-इह खलुपाईणं वाध सब्तओ सब्वावंति च णं लोगांति चत्तारि वीयकाया एवमाहिजंति, तं जहा-अग्गवीया मूलवीया पोरवीया खंधवीया, तेसिं च णं अहाबीए णं अहावगासेणं इद्देगइया सत्ता पुढवीजोणिया पुढवीसंभवा पुढवीवुकमा तज्जोणिया तस्तंभवा तदुवकमा कम्मोवगा कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्तमा णाणाविह नोणियासु पुढ-धीसु रुक्खत्ताप विउहंति। ते जीवा तेसिं णाणाविह जोणियाणं पुढ-वीणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं आउसरीरं तेउसरीरं वाउस्रीरं वगस्सइसरीरं। णागाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वंति परिविद्धर्धं तं सरीरं पुक्वाहारियं सयाहारियं विपरिणयं सारूविकडं संतं। अवरेऽवि यणं तेसि पुढविजोणियाणं रुक्खाणं सरीरा णाणावण्णा णाणागंधा णाणा-रसा णाणाफासा णाणासंठाणसंठिया णाणाविहसरीरपोग्गल-विउविया ते जीवा कम्मोववन्नगा भवंती ति मकवायं ।सु. १।४३।

छाया-श्रुत मया आयुष्मता तेन भगवता-एर माख्यातम् इह खछ आहार-परिक्षानामाध्ययनम्,तस्य खलु अयमर्थः, इह खलु प्राच्यां वा ४ सर्वतः सर्वस्मिश्च खलु छोके चत्वारो वी नकाया एवमाख्यायनो, तद्यथा अप्रवीनाः मूल्रवीजाः पर्ववीजाः स्कन्धवीजाः। तेपाश्च खलु ययावोजेन यथाऽवकःशेन इहेंकत्रये सरवाः पृथिवीयो-निकाः पृथिवीसम्मवाः पृथिवीव्युत्कमाः तद्ययोनिकाः तत्सम्मवास्वद्युत्कमाः कर्मोंपगाः कर्मनिदानेन तत्र व्युत्कमाः, नानांविधयोनिकासु पृथिवीषु दृक्षतया विवर्त्तन्ते । ते जीवाः नानाविधयोनिकानां तासां पृथिवीनां स्नेहमाहारयन्ति । ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीश्वरिमप्रशीरं तेत्रः शरीरं वायुश्ररीरं वनस्वतिशरीरम् । नानाविधानां त्रसस्थावराणां माणानां शरीरमचित्तं कुर्वन्ति परिविध्वस्तं तच्छरीरं

# समयार्थवोधिनी टीका दि. यु. अ. ३ आहारपरिकानिकपणम्

पूर्वाद्वास्तिं त्ववाढास्तिं विपरिणतं सारूपीकृतं स्पात् । अवसण्यपि च खलु तेषां पृषिबीयोनिकानां हक्षाणां वसेराणि नानावणौनि नानासप्यानि नानारसानि नानास्पर्वानि नानासंस्थानसंस्थिठानि नानादिषत्ररोरपुद्धउविकारितानि । ते जीवाः कर्मोंपपन्नाः भवन्तीस्यारूपातम् ॥सू०१-४३॥

टीकार्थ-सुघमा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं- भगवान श्री महावीर ने आहार परिज्ञा नामक अध्ययन का वर्णन किया है। इस लोक में बीजकाय नामक जीव होता है। उसका शरीर बीज ही होता है, अरएव वह बीजकाय कहलाना है। वह चार प्रकार का है-अप-बीज, मूल्वीज, पर्वंबीज और स्कंत्रवीज। इसी अर्थ को खन्नकार दिख लाते हैं-आयुष्मान भगवान महावीर स्वामीने इस पकार समवसरण में कहा है। मेंने (सुधर्मा स्वामी) ने भगवन्मुखसे हे जम्बू! सुना है। यहां आहार परिज्ञा नामक अध्ययन है। इस अध्ययन में आहार के संबंध में कर्त्तव्य अकर्त्तव्य का प्रतिगादन करने के कारण इस अध्ययन का नाम 'आहारपरिज्ञा' है। इस अध्ययन का यह अर्थ है--

ટીકાર્થ ---- સુધર્માસ્વામી જ'બુસ્વામીને કહે છે કે-- સગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીએ આહાર પરિજ્ઞા નામના અધ્યયનનું વર્જીન કરેલ છે. આ લાકમાં બીજકાય નામના જીવા હાય છે. તેનું શરીર બીજ રૂપ જ હાેય છે. તેથી જ તે બીજકાય કહેવ ય છે. તે ચાર પ્રકારના છે--- અગ્રગીજ, મૂલબીજ, પવૈબીજ, અને સ્કાધબીજ, આ જ વિષય હવે સૂત્રકાર બતાવે છે.-- આંગ્રુષ્માન લગવાન મહાવીર સ્વામીએ આ પ્રમાણે સમવસરણમાં કહેલ છે. મેં (સુધર્મા સ્વામી)એ હે જમ્બૂ લગવાન પાંસેથી સાંભળ્યુ છે.

### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

Sयमर्थः 'इइखख पाईणं ना 8' इह खछ पाच्पां ना मतीच्यां वा उदीच्यां वा अवाच्यां ना 8, 'सठ्वओ सठ्यावंति' सर्वतः सर्वदिगन्नपि 'ळोगंसि चचारि बीय-काया पव माहिज्जंति' लोके चन्वारो बीनकाया एगमाख्यायन्ते । 'तं अस' तच्या- 'अग्पनीया' अग्रगीनाः-अग्रे--उपस्तिनमागे चीनं येषां तेऽप्रवीजाः यथा दिलतालाम्रादयः 'मूल्वीया' मूळपीजाः-मूलमेव बीजमुत्यत्तिकारणं येषां ते मूलबीजाः-कमलकन्दमभूतयः, 'पीरवीया' पर्ववीजाः-पर्वाणि 'ग्रन्थी पर्वेव वा बीजं येषां ते पर्वबीजाः इक्षुक्मुखाः 'खंधत्रीया' स्कन्धः 'स्थूढ एव बोजं' येषां ते पर्वबीजाः इक्षुक्मुखाः 'खंधत्रीया' स्कन्धः 'स्थूढ एव बोजं' येषां ते स्कन्धत्रीजाः-अल्लकी मध्तयः 'तेसिं च णं अद्दावी-एणं मक्षवभासेणं' तेषाश्व खछ यया बोजेन ययाऽनकारोन, तत्र तेषां चतुर्विधानां वनस्पतिकायिकानां ययाबीजेन यद्यस्य वीनम्रुत्यत्तिकारणं तद् यथाबीजं तेन ययावीजेन, यया शाल्यङ्कुरस्य शाङिवीजम्-उत्यत्तिकारणम्, यथाऽनकारोन

इस लोक में पूर्व आदि चारों दिशाओं में चार प्रकार के बीजकाय कहे घए हैं। वे इस प्रकार हैं-अग्रवीज जिन वनस्पतियों के अग्र भाग (जपरी भाग) में बीज हो। जैसे तिल्ताल आम आदि के हक्ष। मुळ बीज-मूल ही जिनका बीज अर्थात् उत्पत्ति स्थान हो, वह मूलवीज है जैसे कपलकत्त् आदि। पर्ववीज-पर्व ही जिनका उत्पत्तिस्थान हो जैसे इक्ष आदि। स्कंधबीज-स्कंध ही जिनका बीज हो, जैसे वाल्लकी आदि। इन बीजकाय जीवों में जो जीव बीज से और जिस अबकाश (प्रदेश) में उत्पन्न होने की योग्यता वाले होते हैं, वे जीव उसो बीज और उसी प्रदेश]

અહિયાં આહારપરિજ્ઞા નામતું અધ્યયન છે. આ અધ્યયનમાં આહારના સંબધમાં કર્તાવ્ય, અકર્તાવ્યનું પ્રતિપાદન કરવાના કારણે આ અધ્યયનનું નામ 'અહાર પરિજ્ઞા' એ પ્રમાણે છે. આ અધ્યયનના આ નીચે બતાવ્યા પ્રમાણેના ભાવ છે.-આ લાકમાં પૂર્ગ વિગેરે ચાર દિશાઓામાં ચાર પ્રકારના બીજકાય કહેવામાં આવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે છે. ૧ અધબીજ જે વનસ્પતિયે ના અભ ભાગમાં (ઉપરના ભાગમાં) બીજ હેલ્ય જેમકે તલ તાડ અને આંગાના વૃક્ષ વિગેરમાં હોય છે, તે અગ્રબીજ કહેવાય છે.

(૨) મૂલબીજ-મૂળ જ જેતું બી હેાય અર્થાત્ ઉત્પત્તિ સ્થાન હેાય, કમળક'દ મૂળા વિગેરે. તે મૂળબીજ કહેવાય છે.

(3) પૂર્વાબીજ-પર્વ જેના બીજ રૂપ હેાય જેમકે શૈલડી વિગેર.

(૪) સ્કંધ બીજ-સ્કંધ જેતું ખી દ્વાય જેમકે શલ્લકી વિગેર.

આં બીજકાય જીવેામાં જે જીવ બીધી અને જે અવકાશ (પ્રદેશ)માં ઉત્પન્ન ઘવાની ચેડ્યતાવાળા હાેય છે. તે બીજો એજ બીજ અને એજ પ્રકે-

tet.

# समयादेदोचिनी ठीका हि. मु. अ. ३ आहारपरिवानिकपणम्

थस्याऽवकाशः-धदु यस्योत्पत्तिस्यानमु-तेन यथाऽनकाश्चेन, तत्तेवॅच्चॅं≁ -यो 'इहेमार्या सत्ता प्रत्वीनोणिया' इहेकतये सत्त्वाः पृथिवीयोनिकाः तदेवं वया वीजेन यवावकाज्ञेन, इंट जगति केचन सरदाः पाणिनः तवादिधकर्पोदयातं वने-स्वतिष्ठत्यद्यन्ते वनस्पतिषु उत्पद्यमाना अपि पश्चित्रीयोनिका भवन्ति । 'तहा-इन्हेनी समवा' पृथिवीसम्भवाः इधिव्यां सम्मतः -सदा भवनपुरपत्तिर्येषां ते तथा । 'पुढंगी-**बुक्तमा" पृषिवीच्युक्तमाः पृथिव्यामेव वि=विविधम् उत्पावरुयेन क्रमः-क्रम्कं** चे तथा. प्रथिव्यामेव कम्णलखणहर्दि माहा मवन्ति । 'तज्जोणिया' तदयोनिकाः पृथिषीकारणका अपि 'तस्सं मवा:-तत्सं भवाः पृथिवीतः सम्रस्पन्नाः 'तद्वकवा' त्रपुष्युत्वनाः-पृथिव्यां वर्द्धिताः, 'कम्मोवगा' कर्मोयगाः- कर्मवलाद वनस्पति-आवादागत्य तेष्वेव वनस्पतिकार्येषु पुनः सप्रत्यधन्ते 'कम्प्रणियाणेणं' कर्म-विदामेन. तथा ते जीवाः कर्मनिदानेन=कर्मकारणेन समाकृष्यमाणाः 'तस्थ दु-**स्त्रमा' तत्र ब्यु**ल्क्रभाः-तत्र-त्रनस्पतिकाये व्युत्क्रमाः-समागताः 'वामाविद्वजोणिः वाह पुरवीमु' नानाविधयोनिकामु पृथिवीषु 'रुक्खत्ताप विउर्दति' वृक्षतया विवर्तन्त-उत्पद्यम्ते । 'ते जीवा तेसिं णाणाविहजीणियाणं पुढवीणं सिणेदमाहा-रे**ति' ते-बनरपतिजीवाः नानाविधयोनिकानां तासां प्रथिवीनां स्नै**ई-स्निग्ध**मार्च** 

पृथ्वी पर उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार कोई जीव कर्मोदय से वनस्पति मैं उत्पन्न होकर भी पृथ्वीयोनिक होते हैं। वे पृथ्वी पर स्थित रहते हैं और पृथ्वी पर ही अनुकम से वृद्धि को प्राप्त होते हैं। वे पृथ्वी पर उत्पन्न होने वाछे, पृथ्वी पर रहने वाछे और पृथ्वी पर ही वृद्धि को प्राप्त होने वाछे जीव कर्म के बल से और कर्म के निदान से बन-स्पति काय से आकर नाना प्रकार की योनि वाली पृथ्वी में वृक्ष इप बे पुना उत्पन्न होते हैं। वे वनस्पति जीव नाना प्रकार की योनिवाली बच्च पृथ्वी के स्तेह का आहार करते हैं। वे जीव पृथ्वी दारीर अष्ट

શમાં પૃથ્વી પર ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે કેઇ છવ કમ<sup>6</sup>ના ઉદયથી વન-કપતિમાં ઉત્પન્ન થઈને પણુ પૃથ્વીયેત્નિક હાેય છે. તે બધા પૃથ્વી પર જ સ્થિત રહે છે. અને પૃથ્વીપર જ અનુક્રમથી ઉત્પન્ન થવાવાળા, પૃથ્વી પર સ્થિર રહેવાવાળા, અને પૃથ્વી પરજ વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થવાવાળા જીવા કર્મના બળથી અને કર્મના નિદાનથી, વનસ્પતિકાથથી આવીને અનેક પ્રકારની યાનીવાળી પૃથ્વીમાં વૃક્ષ–ઝાડપશુાથી ફરીથી ઉત્પન્ન થાય છે.

તે વનસ્પતિકાય જીવેા અનેક પ્રકારની ચાૈનીવાળી તે પૃથ્વીના સ્નેહને. આહાર કરે છે. તે બીએ પૃથ્વી શરીર, અપ શરીર, વાસુ શરીર, અગ્નિ...

#### स्त्रकृतानस्त्

**1**49

चिकरुणतारूपमाहारथन्ति--विबन्ति इसरूपेण परिणता स्ते जीवाः प्रथित्रीस्नेहं पिबन्ति । 'ते जोना आहारे'ति' ते जीना-आहारयन्ति-आहारं कुर्वन्ति पुदनी-सरीर' पृथिवी क्ररीरम । 'आउसरीरं' अपृत्रसीरम् । 'ते उसरीरं' तेजः क्षरीरम्⊸ उष्णतारूपम् । 'वाउसरीरं' वायुशरीरम् ! 'वणस्तइ सरीरं' वनस्पतिशरीरम्, आहरयन्तीति पूर्वेग सम्बन्धः । इक्षादिरूपेग सम्रन्पत्रा स्ते जीवाः 'णाणाविहासं तसयावराणं पाणाणं' नानाविधानां त्रतस्थावराणां प्राणागं जीवानाम, 'सरीहं अचित्तं कुव्हंति' शरीरं देहं स्वकायेनाश्चित्त्याऽचित्तं इर्वन्ति, पुनस्तदेव 'परिविद्ध-स्वं' वरिविध्वस्तं-नष्टवायं त्रसस्यावराणाम् 'तं सरीरं' तच्छरीरम् 'पुष्याहारियं' पूर्वां हारितम्-पूर्वस्मिन काले उपछक्तम्, 'तथा हारियं' त्रवाहारितम्-उत्पत्त्वन-न्तुरं त्वग्दारा-आहारितं पृथिव्यादीनां शरीरम् आहार्य्यं च, 'तिपरिणयं' विपरिण-तम 'सारूविकडं संवं' सारूपी कृतं स्यात् ते वक्षादि जीशाः पृथिश्रीकायश्वरीरमाहा-रितं तण्छरीरं स्वस्वरूपेग विषरिणमयन्ति - स्व रूपं कुर्वन्तीति यावत, 'अवरेऽ-वि यर्ण हेसि पुढवीनोणियाणं रूक्खार्ण' अपरेऽपि च खळ प्रथिवीयोनिकानां द्रधा-लामपराण्यवि यानि शरीराणि पृथित्रीशरीराज्जातानि, 'सरीरा' श्ररीराणि 'नाना emn' नानावणीनि विलक्षणरूपेणेति प्रथिव्यादिरूपाऽपेक्षया मवन्ति । तथा 'जाणार्गधा' नानामन्धानि-पृथिव्यां यातत् गन्धस्तद्वेक्षया विभिन्नमन्धसम्पत्नानि इारीर अग्निदारीर, वायुदारीर और बनस्पति दारीर का भी आहार करने हैं। नाना प्रकार के त्रस एवं स्थावर जीवों के शरीर को अचित्त कर हेते हैं। पृथ्वी के शारीर को अचिस करते हैं और पहले आहार किये इत्ए तथा उत्पत्ति के पश्च त् स्वचा आहार किये हुए प्रथ्वी काय आहि के दारीर को अपने दारीर के रूप में परिणत कर छेते है। उन पश्चिमितिक वर्क्षों के अन्य दारीर भी होते हैं जो अनेक प्रकार के वर्ण, गंध, रस, स्पर्धा एवं नाना प्रकार की अवयव रचनाओं से युक्त लधा अनेक प्रकार के पुदगलों से बने हुए ह.ते हैं।

**શ**રીર, અને વનસ્પતિ શરીરનેા પણુ આહાર કરે છે, તેએા અનેક પ્રકારના ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના શરીરને અચિત્ત કરી દે છે. પૃથ્વીના શરીરને અચિત્ત કરે છે. અને પહેલાં આહાર કરેલ તથા ઉત્પત્તિની પછી ત્વચા-ચામડીના-છાલ દ્વારા આહાર કરેલા પૃથ્વીકાય વિગેરેના શરીરને પોતાના શરીર રૂચથી પરિણુમાવી લે છે. તે પૃથ્વી યાનિવાળા વૃક્ષાના બીજાશારીરા પણ દાય છે. જે અનેક પ્રકારના વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શ અને અનેક પ્રકારના અવયવાની રચન એથી શુક્ત તથા અનેક પ્રકારના પુદ્રલાથી અનેલા હાય છે.

## खनपार्थवोधिनी टीका हि. शु. अ. ३ आहारपरिशानिरूपणम्

मत्राणि । 'णाणारमा' नानःरनानि-पृथित्रापेक्षया विभिन्गरसयुक्तानि, 'णगणा-फाखर' बान्धस्य ग्रीनि-त रपेक्षपा विभिन्नरपर्शवन्ति, 'णाणाक्षठे जा पंठिया' नानाः संस्थानसंस्थितानि, अने रुप रुगरु संस्थानयुक्तानि । 'णाणाविद्दसरी (पुरालविद्व-क्वित्ता' नानाविधन्नरी रपुद्र विकारितानि-नानारस रीय विपाका नानाषु इलोपचयाद् पुरुष संस्थानः रढाल्य संद्र ननाथ स्पुरिति भावः ।

नमु जीवा दक्षरूपेण ष्टथिव्यादिभ्यी आयन्ते, तव परमेखाः कारणम्, काळादि वौ कारणं स्यात् इत्याशङ्कां परिहरति-'ते जीवा कम्पोववन्ना भवति ति मक्खायं' ते जीवाः कमोंपपन्ना मवन्ति, न तु तत्रेश्वरः काळी वा कारणम् । इस्रवरीरघारणे स्वद्धतं वर्मैव हेतुमैवति, न कालादिरिति तीर्यकरैराख्यातम्-सथितमिति ॥मू० १-४३ ॥

मूच्य्-अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खसंभवा रुक्खवुक्कमा, तज्जोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा कम्मोवगा कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्कमा पुढवीजोणियहि रुक्खेहि रुक्खत्ताए विउटंति, ते जीवा तेसि पुढवी जोणियाणं रुक्खाणं सिणेमाहोरेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं आउ-तेउवाउवणस्सइसरीरं, णाणाविहाणं ततथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वंति, परिविद्धत्थं तं सरीरं पुब्वाहारियं तया-

वे जीव इक्ष के रूप में पृथ्वी आदि से उत्पन्न होते हैं तो उनकी उत्पत्ति में परमेश्वर अथवा काल आदि कोई कारण होता ? इस दांका का निवारणार्थ सुन्नकार कहते हैं वे जीव अपने कमों के वक्कीनूव होते हैं ! ईश्वर या काल कारण नहीं है परन्तु घुक्ष का व्यक्तिनूव करमे में उनके द्वारा कृत कर्म ही कारण होता है। ऐसा तीर्थकर भगवन्त्रों ने कहा है ॥ ? ॥

તે જીવેર વૃક્ષ-ઝાડના રૂપથો પૃથ્તી વિગેરમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. તો તેઓની ઉત્પત્તિમાં પરમેશ્વર અથવા કાળ વિગેરે કાઇ કારણ હશે ! મા શંકાનું નિવારણ કરતાં સૂત્રકાર કહે છે કે-તે બીએ પેલાના કર્મોને વશ દ્રેદા છે. ઈશ્વર અથવા કાળ તેમાં કારણ નથી પરંતુ વૃક્ષનું શરીર ધારણ કરવામાં તેઓ દ્વારા કરેલા કર્મો જ કારણ હેરય છે. એ પ્રમાણે તીર્થ કર ભગવાને છે કહેલ છે. તાસ. ૧ા

**H**o 84

## **स्त्रकृतानस्**वे

144

हारियं विपरिणामियं सारूविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं इवखजोणियाणे रुवखाणं सरीरा णाणावव्ता णाणागंधा णाणा रसा णाणाफासा णाणासंठाणसंठिया णाणाविहसरीरपुग्गल विउद्यिया ते जीवा कम्मोववन्नगा भवंतीति मक्खायं ॥सू० २।४४॥

छाया — अथाऽपरं पुराऽऽख्यातम् इर्हेकतये सप्ता वृक्षयोनिकाः वृक्षसम्मना इल्लब्युस्क्रमाः । तद्योनिका स्तत्सम्मना स्तदुपक्राः कर्मोपगः कर्मनिदानेन तत्र ब्युस्क्रमाः एविनीयोनिकेषु वृक्षेषु वृक्षतपा तित्रर्चन्ते । ते जोताः तेषां प्रथिती-योनिकानां वृक्षाणां स्नेहमाहारयन्ति, ते जीता आहारयन्ति पृथिवीधरीमप्तेजो-पाद्यनस्पतिधरीरम् । नानात्रिधानां त्रसस्यातराणां माणानां करोरमचित्तं कुर्दन्ति । परिविध्वस्तं तच्छरीरं पूर्राहारितं स्वचाहारितं विगरिणामितं सारूपीकुतं स्यात् । भपराष्यपि तेषां वृक्षयोनिकानां वृक्षाणां करोराणि नानात्रणौनि नानागन्धानि नानारसानि नानास्पर्धानि नानासंस्थानसंस्थित्वानि नानात्रिध्वरीरपुत्रचनिकारि-तानि । ते जीवाः कर्मोपपम्नका मवन्तीस्याख्यातम् स्व०२-४४ ।

टीका—पृषिवीयोनिकान् वनस्पतीन् वृक्षान् निरूप्य वृक्षयोनिकट्रक्षस्त्र हृपमाइ-'अद्दावरं पुरदखायं' अथाऽपरं पुराखपातन्, अत्रन्धरं सीर्थकरदेवेनाऽपरो वनस्पतिमेदः मदर्भितः, 'इद्देगदया सत्ता रूक्खनोणिपा' इद्दैकतये सत्त्वा जीवा दृक्षयोनिकाः, वृक्षा एव योनिः-उत्पत्ती कारणं येषां ते, वृक्षोपदि सम्रुत्पन्ना इत्यर्थः, 'रुक्खसंमवा' ख्रुक्षसम्मवाः-वृक्षे एव वर्त्तमानाः 'रुक्खवुककमा' वृक्षव्यु

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्थ-पृथ्वीयोनिक वृक्षों का निरूपण करके अब वृक्ष योनिक वृक्षों का स्वरूप कहते हैं-पीर्थकर अगवान ने बनसाति का दूसरा भेद कहा है। वह मेद है वृक्षयोनिक वृक्ष जो वृक्ष वृक्ष के ऊपर उल्पन्न होता है, वह वृक्षयोनिक वृक्ष कहलाया है। दुक्ष से उनकी उल्पत्ति होती है। दुक्ष में ही वे वर्त्तमान रहते हैं और वृक्ष में ही वृद्धि को प्राप्त

'अहावर' पुरक्सायं' धत्याहि

ટીકાર્થ -- પૃથ્વી યેાનિવાળા વૃક્ષાનું નિરૂપણ કરીને હવે વૃક્ષયાનિવાળા વૃદ્ધાનું નિરૂપણ કરે છે -તીર્થ કર ભગવાને વનસ્પતિના બીને લેક કહેલ છે. તે લેક વૃક્ષયાનિક વૃક્ષ એ પ્રમાણેના છે. જે વૃક્ષ, વૃક્ષ ઉપર ઉપ્પન્ન થાય છે, તે વૃક્ષયાનિવાળા વૃક્ષા કહેવાય છે. વૃક્ષથી તેઓની ઉત્પત્તિ થાય છે. વૃક્ષમાં જ તેઓ સ્થિત રહે છે, અને વૃક્ષમાં વધે છે, વૃક્ષયાનિવાળા, વૃક્ષમાં ઉત્પન્ન समयार्थवोधिनी ढीका दि छ. अ. २ आहारपरिक्षानिरूपणम्

244

रकमा!- प्रक्षे एव वर्द्धनशीलाः । 'तण्जोणिया' तद्योनिकाः-इक्षयोनिकाः । 'तरसंभवा' तरअम्भत्राः 'तदु।क्रमा' तद्वन्युस्कमाः-वृक्षे एव वर्द्धमानाः, न केवलं इक्षा एव कारणं इक्षयोनिकवृक्षाणाम्, किन्तु-'कम्नोवगा' कर्मों क्यां--कर्मेवधवर्त्तिनः, 'कम्मनियाणेणं' कर्मनिदानेन-कर्मनिभित्तेन 'तत्थ वृङ्कमा' तुव इसे वर्द्धमानाः 'पुटनीजोणियाणं रुवखेहि' पृथित्रीयोनिकेषु घ्रम्नेषु 'रुवखन्ताप षिउंद्रति' वृक्षतया--धूझरूपेण त्रिवर्तन्ते । तादश्वजीवा व्रसल्पेण वृक्षोपरि-जायन्ते । 'ते जीवा तेसि पुढवीजोणियाणं रुक्वाणं' वृक्षोपरिविद्यनानास्ते व्रज्ञयोनिक वृक्ष जीवाः पृथित्रीयोनिकानां द्रक्षणाम् 'सिणेडमाहारेति' स्नेडम्-स्तिग्धमात्रमाहा-रियन्ति, वृक्षरसरयैवाऽऽहारं कुर्वन्ति, 'ते जीवा' ते-वृक्षयोनिकव्वक्षजीवाः 'माँडारे'ति' आडारयन्ति 'पुढवीसरीरं आउतेउवाउवणस्सःसरीर'' पृथिरीव्ररीस्य अप्तेजोबायुवनस्पतिवरीरम्, आहारयन्तीतिरोवः । तथा ते दृत्र गोनिकहत्त नीवाः "णाणाविद्याणं तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं क्रध्वंति' नानाविधानासू--अनेकपकाराणां त्रसंस्थावराणां माणानां-जीगानां यच्छरीरं स्वकायेनाश्चित्य अवित्तं क्र्वन्ति । सवित्तस्यापि तच्छरीरस्याऽवित्ता गं नयन्ति, 'परिविद्धत्यं' परि होते हैं। इक्ष योनि वाले, इक्ष में उत्पन्न होने वाले और इक्ष में ही बुद्धि प्राप्त करने बाले वे जीव भी अपने कर्मों के अधीन होते हैं। कर्म के निमित्त से ब्रक्ष में बढते हुए वे जीव पृथ्वीयोनिक ब्रुक्षों में ब्रुक्ष रूप से उत्पन्न होते हैं। ब्रक्ष के ऊपर पैदा होते हैं। ब्रक्ष के उपर उत्पन्न होने वाळे वे वृक्षयोनिक वृक्षों के स्नेह का आहार ,करते हैं। वे पृथ्वी, जल, तेज, वायु और वनस्पति के दारीर का भी आहार

वे पृथ्वी, जल, तेज, वायु और वनस्पति के शरीर का भी आहार करते हैं। वे अनेक प्रकार के त्रस और स्थावर जीवों के शरीर को अपने शरीर से आश्रित करके अचित्त कर देते हैं। अर्थात् उनके सचित्त शरीर का रस खींच कर उन्हें अचित्त कर देते हैं। अचित्त

થવાવાળા, અને વૃક્ષમાંજ વધવાવાળા તે જીવા પગ્રુ પાતપાતાના કમેનિ આધીન હાેય છે કર્મના નિમિત્તે વૃક્ષમાં વધતા એવા તે જીવા પૃથ્વીચેનિક વૃક્ષેામાં વૃક્ષપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. વૃક્ષના ઉપર ઉત્પન્ન થાય છે, વૃક્ષેાના ઉપર ઉત્પન્ત થવાવાળા તે વૃક્ષચેાનિક વૃક્ષ, પૃથ્વીચેનિક વૃક્ષેાના સ્તેહના આહાર કરે છે. તેઓ પૃથ્વી, જલ, તેજ, વધ્યુ અને વનસ્પતિના વારીરના પણ આહાર કરે છે તેઓ અનેક પ્રકારના ત્રસ અને સ્થાવર જીવેાના શરીરને યોતાના શરીરથી આશ્રિત કરીને અચિત્ત કરી દે છે. અર્થાત્ તેઓના સચિત્ત શરીરના રસ ખેંચીને તેઓને અચિત્ત કરી દે છે. અર્થાત્ તેઓના સચિત્ત



#### स्त्रहता हरू

चिध्वस्तव्-नष्टवायग् 'तं सरोर' तः उरोरम् 'पुवाहारियं' पूर्गहारितप्-पूर्वकाले अत्मसास्कृतम्, 'तयाद्दारियं' रावाऽऽहारितम्, विपरिणामियं सः स्विकडं संतं' विपरिणामितं सत् सारूपोकृतं स्पात्-तानि शरीराणि स्व स्वरूपाणि कुर्वन्धि, 'अधरे दि य णं तेसिं' अपराण्यपि च सञ्च ते वाम् 'रुत्त बनोजियाणं 'रूक्साणे' इन्नयोनिकानां दृक्षाणाम् 'सरीरा' शरीराणि भवन्तीति शेवः । कथंभूत्रीनि सन्न शरीराणि-इति जिहासायां तद्विशेषमानि आह 'णाणावण्या' नानावर्णानि, 'जाणा-गंधा' नातागन्धानि 'णाणारसा' नानारसाति 'णाणाकासा' नान स्पर्शनि 'णाणासंठाणसंठिया' नानासंस्थानसंस्थि गानि 'णाणाविहसरीरपं ग्रालविडव्यिया' नामाविधशरीरपुद्रलविकारितानि, एते गं व्याख्यानं पूर्वस्रते कृत्वमेव नाऽतः पुनरम कियते, तत्तु तत एव द्रष्टव्यम् । 'ते' ते-व्यक्ष जीवाः 'कम्मोववन्त्रमा' कर्मोपपन्वकाः-कर्मपराधीना अस्वतन्त्राः सन्तः तादश्वशरीरं पाक्षा भवन्ति, 'अर्था दीर्थकरेणाऽऽल्यात्रम् -कथितमिति ।स्व०२-४४।

किए हुए तथा पहछे आहार किए हुए एवं त्वचा के द्वारा आहार किए हुए पृथ्वी आदि के इारीरों को पचा कर वे अपने रूप में परिणत कर छेते हैं। उन वृक्षयोनिक वृक्षजीवों के अन्ध दारीर भी होते हैं। वे अनेक प्रकार के वर्ण वाले, अनेक प्रकार के गंच वाछे, अनेक प्रकार के रस वाछे और अनेक प्रकार के स्पर्श वाछे, अनेक प्रकार के आकार वाछे तथा अनेक प्रकार के दारीरपुद्गलों से उत्पन्न होते हैं। इनका व्याख्यान पूर्वस्वत्र में किया जा चुका है, अनएव यहां नहीं करते श्व वृक्षजीव कमों के अधीन होकर उस दारीर को प्राप्त हुए हैं, ऐसा तीर्थिकर भगवान ने कहा है ॥२॥

પહેલાં આહાર કરેલ અને છલદ્રારા અહાર કરેલા પૃચ્વી વિગેરેના શરીરોને પચાવીને તેઓ પાતાના રૂપથી પરિલુમાવી કે છે. તે વૃક્ષયોનિવાળા વૃક્ષકાય જીવાના અન્ય શરીરા પણુ હાેય છે. તે અનેક પ્રકારના વર્ણવાળા, અને અનેક પ્રકારના ગંધવાળા, અનેક પ્રકારના રસાવાળા, અને અનેક પ્રકારના સ્પર્શવાળા, અનેક પ્રકારના આકારવાળ, તથા અનેક પ્રકારના શરીર પુદ્રલાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેનું વ્યાખ્યાન પૂર્વ સુત્રમાં કરવામાં આવી ગણું છે. તેથી જ અહિયાં કરવામાં આવતું નથી. તે વૃક્ષજીવા કર્માને આધીન થઇને તે શરીરોને પાપ્ત થયા છે, એ પ્રમાણે તીર્થ કર ભગવાનાએ કહ્યું છે. ાસૂ૦ રાા

ईतमयार्थवोधिनी टीका द्वि. झु. स. ३ आहारपरिझानिकपणम्

प्रम्-अहावरे पुरमखायं इहेगइया सत्ता रुम्खजोणियां रुम्खसंभवा रुम्खवुक्कमा तज्जोणिया तस्तंभवा तदुवक्कमा कम्मोवगा कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्कमा रुम्ख जोणिसु स्वर्म्खेसु रुम्खत्ताप विउद्यंति, ते जीवा तेसिं पुढवी जोणियाणं रुम्खाणं सिंणेहमाहोरेंति, ते जीवा आहोरेंति पुढवीसरीरं आउतेउवाउ-ज्वणस्सइसरीरं, तसथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं झुद्धांति, परिविद्धत्थं तं सरीरं पुब्वाहारियं तयाहारियं विपरिणामियं सारूविकडं संतं अवरेऽवि य णं तेसिं रुक्ख जोणियाणं रुक्खाणं सरीरा णाणावन्ना जाव ते जीवा कम्मोववन्ना भवंतीति-ज्यम्बलायं ॥सु० ३॥४५॥

छाया - आयाऽपरं धुराऽऽध्यातम् इहैकतये सच्याः वृक्षयोनिका, वन्न सम्भवाः वृष्ठव्युःकमाः । तद्योनिका स्तरसंभयास्तदुपकमाः कर्मोपगाः कर्मनिदा नेन तत्र व्युग्कमाः वृक्षयोनिकेषु वृक्षेषु वृक्षतया विवर्त्तन्ते । ते जोवा स्त्रेयां पृथिवीयोनिकानां वृंशाणां स्तेहमाधारयन्ति, ते जीवा आद्वारयन्ति पृथिवीधरीर मण्तेत्रोवायुवनस्पतिश्चरीरम् । त्रसंधावराणां भाणानां अरीरमवित्तं कुर्वन्ति । परिविध्वस्तं तच्छरीरं पूर्वाधारितं त्वचाद्वारितं विपरिणामितं स्वरूपीकृतं स्यास् । अपराण्यपि च खल्ज तेषां वृक्षयोनिकानां वृक्षाणां अरीराणि नानावर्णानि यावत्ते जीवाः कर्वो वयन्नका मवन्तीस्याख्यातम् ॥मू०३ - ४५॥

टीका—सर्वभष्यत्र पूर्वभूत्र समानमेव । अतः पूर्वस्वत्रव्यः ध्यानेन अयारुम्रातः । मेव मक्तीति ।।स्०३-४४॥

मूल्य-- अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता रुक्खजोणिया रुक्खलंभवा रुक्खवुक्कमा तज्जोणिया तरसंभवा तदुवककमा कम्मोवगा कम्मनियाणेणं तत्थ वुक्कमा रुक्खजोणिपसु रुक्छ्लेसु मूलत्ताप कंदत्ताप खंधत्ताप तयत्ताप सालत्ताप पक्तलत्ताप

ટીકાર્થ—તીર્થ કર લગવાને વનસ્પતિકાર્યિક જીવાના ત્રીને લેદ પણ કરૂલ છે, કેાઇ જીવેા વૃક્ષમાં ઉત્પન્ન થાય છે. વૃક્ષ પર રહે છે. અને વૃક્ષ પાર જ વધે છે. તે વૃક્ષયોનિક, વૃક્ષથી ઉત્પન્ન થયેલા, અને વક્ષથી જ વહિને પ્રાપ્ત થયેલા જીવેા પણ કર્મને આધિત થઈને કર્મના તિમિત્તથી વુશામાં અન્વીને વૃક્ષપદ્યાથી ઉત્પન્ન થ.ય છે. વૃક્ષાથી ઉત્પન્ત થવાવતળા વૃક્ષાના ક્સેક્સે આહાર કરે છે. બાકીનું કથન બીજા સત્રમાં કહ્યા પ્રમાહેજ સમજી **લેવ**' જ્રેઇએ. પૂર્વસૂત્રમાં વૃદ્ધામાં ઉત્પન્ત થવાવાળા, વૃક્ષેનું વર્ણન કરવામાં ≈ાવ્યું હતું તે પૃથ્વીયાનિવાળા વૃક્ષાના સ્નેહના આહત્ર કરે છે, જ્યારે ટે આ વૃદ્ધા વૃક્ષયોનિવાળા વૃદ્ધાન રસના આહાર કરે છે. એજ તે વૃક્ષ જીરા ાનો આ વૃદ્ધ છવામાં અંતર છે. ઘસ્∘ આ

'अहावर' पुरक्खायं' ઈत्यःहि

टीकार्थ-सीर्थकर भगवान ने वनस्पति हायिक जीवों का तीसरा सेड भी कहा है। कोई जोव वृक्ष में उत्पन्न होते हैं, वृक्ष पर रहते हैं और बक्ष पर ही वृद्धि को प्राप्त होते हैं। ये वृक्षयोनिक, व्रक्षोत्परन आतेर ब्रुक्त से ही बृद्धि को प्राप्त जीव भी कर्म के अधीन होकर, कर्म के निमित्त से वृक्षों से उत्पन्न होने बाखे वृक्षों के रनेह का आहार करते हैं । दोवध्याख्यान पूर्वसूत्र के अनुसार ही समझ छेना चाहिए । पुर्व सुन्न में हुक्षों में उत्पन्न होने वाछे वृक्षों का वर्णन किया था। वे पुरेवीयोनिक खुक्षों के स्नेह का आइगर करते हैं जगकि ये वृक्षयोनिक, वक्षों के रस का आहार करते हैं। यही उन वृक्ष जोवों और इन वृक्षो जीबों में अन्तर 🕯 ॥३॥

मूलाण कंदाणं खंधाणं तयाणं सालाणं पवालाणं जाव बीयाणं 'अहावरं प्राक्खायं' इत्यादि ।

पत्तत्ताए पुष्फत्ताए फलताए वीयत्ताए विउटंति, ते जीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं रुक्खाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवी सरीरं आउतेउवाउवणस्सइसरीरं, णाणाविहाणं तस-थावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वांति। परिविद्धत्थं तं सरी-रगं जाव सारुविकडं संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं रुक्खजोणियाणं

**स**त्रजतां इस्त्रे

समयावैवोधिनी डीका डि. श्रु. स. १ आहारपरिकानिकपणम्

सरीरा णाणावण्णा णाणागंधा जाव णाणाविहसरीरपोग्गल विउ-विया। ते जीवा कम्मोववन्नगा भवंतीतिमक्खायं ॥सू० ४।४६॥

छाया-अषाऽपरं पुराख्यातम् इहैकतये सस्ता इत्तयोनिका इससंभना इत्त-व्युत्क्रमाः, तद्योनिका स्वर्ध्सभना स्तदुपक्रमाः कर्मोपगाः कर्मनिदानेन तव्य व्युत्क्रमाः, वृक्षयोनिकेषु वृक्षेषु मूळतया कन्द्रतया स्कन्धतया स्वक्तया साख्तया मवाखतया पत्रतया पुष्पत्तया फलतया क्षोत्रतया स्कन्धतया स्वक्ततया साख्तया मवाखतया पत्रतया पुष्पत्तया फलतया क्षोत्रतया स्कन्धतया स्वक्तत्वा साख्तया मवाखतया पत्रतया पुष्पत्तया फलतया कात्रतया स्कन्धतया स्वक्तत्वा साख्तया मवाखतया पत्रतया पुष्पत्तया फलतया कात्रतया क्षित्र्या स्वक्त्त्वा साख्त् द्वां स्वत्र्योनिकानां इक्षाणां स्तेदमाहारयन्ति, ते जीवा आहारयन्ति पृथिनीभरीर् मप्तेनोरायुत्तनस्पतिभरीरं भानाविधानां जमस्यावराणां माणानां शरीरमवित्तं कुर्यन्त । परिक्ष्वित्रतं तच्छरीरं यावत् सारूपीकृतं स्यग्त् । अपराण्यपि च खद्ध तेषां वृक्षयोनिकानां पूलानां कन्दानां स्तन्धानां स्वचां झालानां मनालानां यावद् रीजानां श्रराराणि नानान्वर्णानि नानामन्धानि यात्रकानायिधशरीरपुद्रलविकारितानि मत्रन्ति । ते जीनाः कर्मोपपन्नका मनन्तीरेपाख्यातम् ॥सू०४-४६॥

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्ध-पूर्वकाल में तीर्थकर भगवान ने समवसरण में विराज-मान होकर वनस्पतिकाय के अन्य भेइ प्रभेद भी कहे हैं। उपलक्षण से यह भी समझ छेना चाहिए कि वर्त्तमान कालीन तीर्धकर कहते हैं और भविष्यःकालीन तीर्यकर कहेंगे। वे भेद प्रभेद इस प्रकार हैं-

कोई कोई जीव इक्षयोनिक वृक्ष से उत्पन्न होने वाछे वृक्ष में स्थित रहने वाले और वृक्ष में वृद्धि पाने वाछे होते हैं। ये जीव कम के

'अहावर' पुरक्खायं' र्धत्याहि

ટીકાર્થ — પૂર્વદાળમાં લીર્થ કર લગવાને સમવસરજીમાં બિરાજમાન થઇને વનસ્પતિપાયના બીજા પણ લેદા અને પ્રભેદા કહ્યા છે. ઉપલક્ષણુધી એ પણુ-સમજી લેવું જોઈ એ કે-વર્તામાન કાળના લીર્થ કરા કહે છે, અને ભવિષ્ય-કાળના લીર્થ કરા કહેશે. તે લેક પ્રભેદા આ પ્રમાણે છે.—

કેાઇ કેાઈ જીવા વૃક્ષચાનિક વૃક્ષમાંથી ઉત્પન્ન ચવાવાળા, વૃક્ષમાં સ્થિત રહેવાવાળા, અને વૃક્ષમાં વધવાવાળા હેાય છે. આ જીવા કર્મને વશ શહેને Yto



'रुक्लचुन हमा' द्वत्वयुक्तमाः - हक्षे एव विवर्दमानाः 'तज्जोणिया' तय निकाः, 'तं स्तंभवा' तरसम्भवाः 'तमुवकहमा' तदुपकााः हक्षादेशेश्ययन्ते दृक्षे प्व तिष्ठनित दृक्षे एव विवर्दन्ते । 'कम्भोवगा' कर्मोपगाः - कर्मवशाः 'कम्भनियाणेगं' कर्मनि सनेन - कर्मभरणयाः 'तस्य तुक्रभा' तथ व्युरक्रमाः -- तत्रेधनानाः ! 'कस्ल क्रोकि-एसु' दृत्र योनिकेषु 'स्वरूषि ट्वले प् मूल त्याः -- तत्रेधनानाः ! 'कस्ल क्रोकि-एसु' दृत्र योनिकेषु 'स्वरूषि ट्वले पु मूल त्याः -- तत्रेधनानाः ! 'कस्ल क्रोकि-एसु' दृत्र योनिकेषु 'स्वरूषि ट्वले पु स्वर्त्तया - मूलानामुद्याः तत्र मूचम् - मूमिस्व नः भंगविशेषस्तन रूपेण, 'कदत्याए' कन्दतया - मूलानामुद्याः तत्र मूचम् - मूमिस्विनः संस्वर्ताप' सालन्या - क्रन्दस्योपरिमामस्तेन रूपेग 'तयत्ताए' स्वरत्या 'संस्वराप' सालन्या - क्रून्स्छासार्थ्या 'प्रवालत्या - मूलावार्थ्य विशेषः कन्द-स्तेम रूपेश 'स्वर्थताए' स्कन्धतया - कन्दस्योपरिमामस्तेन रूपेग 'तयत्ताए' स्वरत्या 'संस्वराप' सालन्या 'पुष्कृताए' पुष्पतया 'पलल्ताए' फल्तवा 'वियत्ताए' स्वरत्या 'संस्वराप' सालन्या 'पुष्कृताए' पुष्पतया 'पलल्ताए' फल्तवा 'वीयत्ताए' 'वीजन्या 'शिउद्वेति' विवर्तं ते कर्माधीनास्ते जोवाः मूलादारस्य बोन्दर्यन्तं तेभ्य स्वसंहू वर्ण समुन्ययन्ते । मूलादारभ्य वीन्तर्यन्ता ये जीवाः सन्ति तेषु परयेकः जीवो मित्र मित्र एव तत्तदू देग तत्र तत्रोत्पद्यते, हक्षाय सर्वाक्रव्याएको जीवस्तु प्रथो दश्वजी देश्यो मिन्नः सत् हक्षे उत्त्वाते इति मादः । वृतावयत्वया सद्य स्वन्ना स्ते जीवाः 'तेसिंक्वलक्रोणियाणं रुक्लाणं सिणेदमादारे ति' तेरां हस्रयोनि-

बहाँ मून और कमें के निमित्त से घुक्ष में उत्परन होते, स्थित रहते और बहते हैं। ये घुक्षयोनिक घुक्षों में मूठ रूप से, कंद रूप से, स्कंध रूप से, फल रूप से, प्राप्ता रूप से, कौंपल रूप से, पत्र रूप से, पुष्प रूप से, फल रूप से और बीज रूर से उत्परन होने हैं। इस प्रकार युक्ष के अवचवों के रूप में उत्परन हुए वे जीव उन घुक्षयोनिक घुक्षों के स्नेह को आहार करते हैं मूठसे छेकर बोजपर्यन्त के जो जीव होते है वे प्रस्वेक जीव जिन्द होते हुए उसीरूप से वहां बहां अत्यन्त होते हैं बुक्षकों संबीह व्यापकजीव इस दस प्रकार के जीवों से पिन्द है और घुक्षकों संबीह व्यापकजीव इस दस प्रकार के जीवों से पिन्द है और

તથા કમંના નિમિત્તે વૃક્ષામાં ઉત્પન્ન થાય છે. સ્થિત રહે છે અને વધે છે. આ વૃક્ષયોનિવાળા જીવા વૃક્ષામાં મૂળ રૂપે, કંદરૂપે, સ્કંધરૂપે, છાલરૂપે, ડાળરૂપે, કુંપળરૂપે, પંત્રરૂપે. પુષ્પરૂપે, ફળરૂપે અને બી રૂપથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે વૃક્ષના અવયવાના રૂપથી ઉત્પન્ન થયેલા તે જીવા તે વૃક્ષ યેલ્નિયાળા વૃક્ષાના સ્તેહના આહાર કરે છે. મૂળથી આરંબીને બીજ સુધી & જીવા હાય છે, તે પ્રત્યેક જીવા જીલા જુદાં હાવા છતાં એજ રૂપે ત્યાં ઉત્પત્ન થયા છે. વૃક્ષનું સર્થાંગ બ્યાપક જીવ આ દસ પ્રકારના જીવાથી જૂદા અને વૃક્ષમાં ઉત્પત્ન થાય છે. અર્થાત્ વૃક્ષદ્વારા ગ્રહથ કરવામાં આવેલ समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. थ. ३ आहारपरिक्षानिरूपणम्

कानां ब्रक्षाणां स्तेहमाहारयन्ति-भोज्यतया आददते, वृक्षोपात्तवेव स्तेहं समश्रन्तः स्वरियति क्र्वेन्ति, 'ते जीवा आहारे'ति' ते जीवा आहारयन्ति, 'पुटवीसरीरं आउतेउवाउ क्यस्सइसरीरं' पृथित्री श्र शिरम् -अप्ते जोवायु रनश्यति श्री (मृः आहार-यन्ति इति पूर्वेण सम्बन्धः। 'जाणाविहाणं' नानाविधानाम्, 'तमथावराणं पाणाणं सरीरं अचित्तं कुव्वति' वसस्थावराणां माणानां करोरमचित्तं कुर्वन्ति । अचिती-कृत्य 'परिविद्धत्यं' परिविष्वस्तं-नष्ट्रायम्, 'तं सरीरं' तच्छरीरम् 'नाव' यावत् सारू विकडं संतं' सारू रीकृतं स्पात् । तच्छरीरं विपरिणमय्य स्वस्वरूपेण विवरिणमयति 'अवरेऽवि य गं' अपराध्यपि च खतु 'तेसिं' तेषाम् 'रुत्रखनोणि-याणं' वृक्षयोनिकानाम् 'म्ळाणं' मूळानाम् 'कंदाणं' कम्दानाम् 'खंत्राणं' स्कन्धाः नाम्, 'तयाणं' स्वचाम् 'साळाणं' शाळानाम् 'पवालाणं' मवालानाम् 'जाव' यावत 'वीयाणं' वोजानाम् 'सरीरा' अरीराणि 'लाणखण्गा' नातावर्गानि विभिन्न वर्णानि 'जाजागंधा' नाना गन्धानि 'जाव' यावतु 'जाणादिइसरीरवोगगच चिउवित्रया' नानात्रिभग्ररीरपुद्रलविकारितानि-विनिधं पकारकग्ररीरपुद्रलनिष्पादि तानि बक्षाऽपेक्षयाऽपराणि ग्रहीराणि भवन्ति, ते नीवाः 'कम्मोववन्नगा' कर्मो-पपन्नकाः कर्मवन्नोभूतास्तत्रोत्पन्नाः-कर्मणा हृतग्ररीरा इति यायत् भवन्ति, न त-'ति ग्रक्खायं' ईश्वराद्यपेक्षतत्तच्छरीरका भवन्ति । उत्त्यारूपातं तीर्थकरादिभिरिति ॥म्र०४--४६॥

पोषण प्राप्त करते हैं । वे पृथ्वी अप, तेज वायु और वनस्पति का भी आहार करते हैं और नाना प्रकार के त्रस तथा स्थावर जीवों के दारीर को अचित्त करते हैं । अचित्त कियेहुए उस दारीर को यावत् अपने द्यारीर के रूप में परिणत कर छेते हैं । उन वृक्षों से उरपभ्न मूल, कन्द, स्कंघ, छाल, द्याखा, कौंपल यावर्षीज रूप जीवों के द्यारिर नाना प्रकार के वर्ण तथा नाना प्रकार के गंध से पुरुत होते हैं तथा नाना प्रकार के पुद्गलों से बने होते हैं वे जीव भी कर्मके वशीमूत होकर

રનેહથી પેલચુ મેળવે છે. તેએા પૃથ્વી, અપ્ તેજ વાયુ અને વનસ્પતિન શરીરના પણુ આહાર કરે છે, અને અનેક પ્રકારના ત્રસ સ્થાવર જીવેના શરીરાને અચિત્ત બનાવે છે. અચિત્ત કરવામાં આવેલા તે શરીરને યાવત્ પાતાના શરીરના રૂપે પરિલ્રુમાવી લે છે. તે વૃશેમાં ઉત્પન્ત થયેલા મૂળ, ક'દ, સ્ક'ધ, છાલ, શાખા-હાળ કુંપળ યાવત બીજ રૂપ જીવેનના શરીર અનેક પ્રકારના ગ'ધથી યુક્ત હેાય છે. તે જીવેા પણુ કર્મને વશ થઈને ત્યાં ઉત્પન્ન **સ્ટ કંધ** 



\$44

पूज्य-अहावरे पुरवखायं इहेगइया सत्ता रुवस्वजोणिया रुवखसंभवा रुवखवुक्कमा तज्जोणिया तस्संभवा तदुवक्कमा रुवखाई अज्झारोहताए विउद्दंति, ते जीवा तेसिं रुवखजोणिपहि रुवखोई अज्झारोहताए विउद्दंति, ते जीवा तेसिं रुवखजोणि-पार्ध रुवखाणं सिणेहमाहारेंसि, ते जीवा आहारोंति पुढवीसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरे वि य ण तेसिं रुव्खजोणियाणं अज्झारुहाणं सरीरा णाणावण्णा जाव भवंतीति मक्खायं 1418 आ

टीका-इक्षादेव समुत्यन्ना स्तत्रैव स्थितिमन्तरत्रदंशेन वर्द्धवानाः पूर्वभूवे कथिताः । ३६ व दृक्षयोनिकष्टक्षेत्र ऊर्ध्वभागे एव अध्यारूहनामकवनस्पति-विश्वेषा स्तेभ्य एव, दृक्षेभ्यः समुत्यन्ना भवन्तीति कथ्यते । 'अहावरं पुरक्खायं' अपाऽपरं पुराऽऽख्यातम् 'इहेनाऱ्या सत्ता' इहैकवये सत्ताः-चनस्पतिविशेषा

वहां उत्पन्न होते हैं। ईश्वर आदि कोई उन्हें वहां उत्पन्न नहीं करता है। ऐसा तीर्थ का भगवन्तों ने कहा है ॥४॥

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्थ-पूर्व सूत्र में कहा जा चुका है कि जीव दृक्ष से उत्पन्त, युक्त में स्थित और वृक्ष में से ही इद्धि प्राप्त करने वाले, युक्त के मूल

થાય છે. ઇશ્વર વિગેર કાંઈ તેએનને ત્યાં ઉત્પન્ન કરતા નથી, એ પ્રમાણે તીર્થપ્ટર લગવાનાએ કહેલ છે. તાસૂબ ૪ા

'**कह**त्वर' पुर स्वायं' ઇलाहि

**ઢીકાયં----પૂર્વ** સ્વગમાં કહેવામાં આવેલ છે કે-કાેઈ જીવેા ગુક્ષથી ઉત્પન્ન, **વૃક્ષમાં સ્થિત્ત અને વૃક્ષથી જ વધવાવાળા વૃક્ષના મૂળ, ક**ંદ, વિગેરે **રૂપથી**  समयार्थवोधिनी टीका दि. शु. अ. ३ आहारपरिज्ञानिरूपणम्

स्वीर्षकरैः मनिपादिनाः, 'काख तोणिपा का वसंग्रा' द्वस गोनिक्ताः-इक्ष गोनि-सग्रस्पन्नाः क्षमम्भगः, 'कप्त्व वुक्तमा' दक्षादेव जाताः वृक्षे वर्त्तमानाः वृद्धा-देव वर्द्धमानाः, 'तज्जोणिया' तयोनिकाः-वृत्ध योनिम्रनुस्पन्नाः 'तस्स नवा' तस्प्रम्मवाः 'तदु रक्तमा' तृष्ठ रक्षाः-तत्र वर्द्धमानाः 'कम्मोवन्त्रमा' कर्मोदु प-न्नक्तः-कर्मपर ब्या इक्षोहरन्ना दृत्ते हिंगताः दक्षादेव वर्द्धमानाः कर्मतत्त्राः, 'कम्म-वियाणेणं' कर्मनिद्दाने कर्मनिमित्तेन, 'तस्य वुक्तमा' तत्र-वृक्षे व्युक्तमाः-वर्द्धमानाः 'त्रक्त्वजोणिएहि' वृक्षयोनिकेखु 'रुक्खेहिं' वृक्षेपु-वृश्वोध्र्वमानेष्ठ 'मज्झारोहत्ताए' अन्याहत इया 'विड्ट्रति' विवर्त्तने-सग्रन्वरने अध्याहत्रनामक्क वरस्पतिर्वेशिष्ट यहरू पेग 'ते जीगा' ते जीवाः- द्वस्योनिकवृत्ते सग्रुत्पन्नाः भध्यरुदनामाया प्रसिद्धाः वनस्पतिविद्येपनीवाः, 'तेसि' तेषाम् 'रुक्खनोणि पाणं' इन्नपीनिकानाम् ('रुक्खाणं' वृक्षणाम् 'सिणेदनाहारे ति' से जीवा आहार-पति 'पुहवीसरीर' जाथ' पृथित्रीशरीरं यावत्-अपते नोवायुवनस्यतिश्वरीर-माहारयन्ति । नानःविधानां तत्तस्यात्रराणां माणिनां शरीरमवित्तं कृर्वन्ति, तद-कंद आदि रूप से उत्पन्न होते हैं । यहां द्वस्त के आछित रहे हुए वृक्ष में उत्पन्न होने वाछे जीवों का कथन करते हैं ।

तीर्धकर अगवान ने कहा है कि कोई कोई वनस्पति जीव हक्ष में उत्पन्न, वृक्ष में स्थित और वृक्ष में बढने वाछे होते हैं। कम के अधीन होकर ही वृक्ष में उत्पन्न होते हैं, वृक्ष में स्थित रहते हैं और वृक्ष में वृद्धि प्राप्त करते हैं। वे वनस्पति फाय में आकर वृक्ष से उत्पन्न वृक्ष में अध्यारुह वनस्पति के रूप में उत्पन्न होते हैं। वे जीव वृक्षयोनिक वृक्षों के रस का आहार करते हैं और पृथ्वी आदि पूर्वोक्त सभी दालिरों का भी आहार करते हैं तथा उनको अपने दारीर के रूप में परिणत कर

ઉત્પન્ન થાય છે. અહિયાં વૃગ્નના આશ્રયથી રહેલા અને વૃક્ષમાં ઉત્પન્ન થવા-વાળા જીવેાનું કચન કરે છે.

તીર્થ'કર લગવાને કહ્યું છે કે-કાર્ઇ કાંઇ વનસ્પતિ જીવા વ્રક્ષસાં ઉત્પન્ન, વૃક્ષમાં સ્થિત અને વૃક્ષમાં વધવાવાળા હાય છે. તેચા કર્મગ્ને અધીન થઇને જ વૃક્ષમાં ઉત્પન્ન થાય છે. વૃક્ષમાં સ્થિત રહે છે. અને વૃક્ષમાં વધે છે. તેઓ વનસ્પતિકાયમાં આવીને વૃક્ષમાં ઉત્પન્ન થઇ વૃક્ષમાં રહેલા વનસ્પતિરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવા વૃક્ષચાં ઉત્પન્ન થઇ વૃક્ષમાં રહેલા વનસ્પતિરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવા વૃક્ષચાંનિક, વૃક્ષોના રસના આહાર કરે છે. અને પૃથ્વી વિગેરે પૂર્વોક્ર્ત સઘળા શરીરોના પણ આહાર કરે છે, તથા તેઓને પાતાના શરીરતા રૂપથી પરિલ્રમાવી લે છે. તે વૃક્ષચે વિવાળા

# स्**त्रेकृता**नस्त्रे

चित्तीकृत्य-बिध्वस्तं तच्छरोरं विपरिणभय्य 'सारूविकर्ड संत' सारू रीकृतं स्यात्, तेषां ग्ररीराणि स्वात्मसाम्कुर्वन्तः स्वरूपरूपमेव कुर्वन्ति । 'अवरे वि य' अपराण्य षि च, 'णं' इति वाक्यालङ्कारे 'तेर्तिं' तेषःम् 'रुव जोणि राणं' वृक्षयोनिकानाम् 'अड्झारुद्दाणं' अध्यारुद्दाणाम्-वनस्यतिविज्ञेषाणाम् 'सगारा' यरोराणि-भोगायत-नानि 'णाणावण्णा' नानावर्णानि 'जाव' यावत्-नानारसगन्वस्पर्धासम्यन्नानि 'भवंति' भवन्ति । तानि च ज्ञरोराणि स्वकृतकर्मवलाद् भवन्ति, न तु कालेश्वर कृतकृपयेति तीर्थकरैः प्रतिपादितम् । इममेवार्थम् 'जाव मक्खायं' यावदा-रूयातमिति-भयमागमः मतिपादयतीति ।।मू०५-४७॥

मूलम्-अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता अज्झारोह जोणिया अज्झारोहसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तथ्य वुक्कमा रुक्ख जोणि-एसु अज्झारोहेसु अज्झारोहत्ताए विउटंति, ते जीवा तेसिं रुक्खजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारेति, ते जीवा आहा-रेति पुढवीसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरे वि य णं तेसिं अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सरीरा णाणावन्ना जाव मक्खायं ॥सू० ६ा४८॥

छाषा-अधाऽपरं पुराऽऽख्पातम् इहैकन्तपे सत्ता अध्यारूइयोनिका अध्यारूहसंमनाः, पात्रत् कर्भनिदानेन तत्रोपकनाः दृश्न पोनिकेषु-आध्यारुहेषु-अध्यारुहतया विवर्त्तन्ते । ते जीना स्तेपां वृश्नयोनिकानामध्यारुहाणां स्नेहमाहार-यन्ति । ते जीना आहारयन्ति पृथिग्रीशरीरं यान्त् सार्ख्याक्वतं स्यात्, अपराण्यपि च खद्ध तेषामध्यारुहयोनिकानामध्यारुहाणां श्ररीराणि नानावर्णानि यान्दा-ख्यात्तानि ॥सू०६-४८।

लेते हैं। उन वृक्षयोनिक अध्यारुह नामक वृक्षों के दारीर नाना वर्ण गंध रस और स्पर्श वाले होते हैं। वे दारीर अपने अपने उपार्तित कमों के अनुसार होते हैं, काल अथवा ईश्वर के करने से नहीं होते, ऐसा तीर्धकरों ने कहा है। 'जाव मक्खायं' यह दाव्द इसी अर्थ को स्चित करते हैं ॥५॥

અધ્યારૂઢ (ઉપર ચઢવાવાળા) નામના વક્ષોના શરીર અનેક વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શાવાળા હેાય છે. તે શરીરાે પાત પાતાના ઉપાર્જન કરેલા કર્માે અનુસાર હાય છે, કાળ અથવા ઈશ્વરના કરવાથી થતા નથી, એ પ્રમાણે તીર્થ'કરાેએ કહેલ છે..''जाव मक्खाये' આ વાકય એજ અર્થને અતાવે છે. સૂ. પા

ર્વેદવ

ूर्समयार्थबोधिनो टीका द्वि. श्रु. अ. ३ आंहारपरिक्रानिरूपणम्

टीका-गतमवःधेनाऽध्यारुहतनस्पतिकायावच्छिन्न नीत्रस्य रूपं मदर्थ्य सम्पति --अध्यारुहयोनि साऽध्यारुहत्तर्थते । 'अहावरं' इत्यादि । 'अदावरं' अयाऽप्राम् 'पुल्स्लायं' दर्शपितुं परे ग्रन्थोऽत्तार्थते । 'अहावरं' इत्यादि । 'अदावरं' अयाऽप्राम् 'पुल्स्लायं' पुराऽऽरु गतन्, तीर्थकरेणाऽन्योऽपि मकारो दर्शि ।', 'इद्देगइना' इहैक उये 'सत्ता' सरनाः - जीवाः 'अड्झारोइजोणि पा' अध्यारुह घोनिकाः-ब्रुक्षयोनिका प्रध्यारुहवन-स्पतिविशेषा एव योनिः-ज्वर्वत्तिस्थानं येषां तेऽध्यारुहयोनिका वनसातिविशेषाव ष्प्रित्विशेषा एव योनिः-ज्वर्वत्त्ति वाता इत्यर्थः, 'अझ्झारोहसं नवा' अध्यारुहसं नवाः -वस्स्थतिका इत्यर्थः अध्यारुहवनस्पति जाता इत्यर्थः, 'अझ्झारोहसं नवा' अध्यारुहसं नवाः -यावरुक्रे स्दिनो न-कर्मनिमि जनाभाद्य 'तत्थ ज्वक् क्या' तत्रोपकदााः तत्र-अध्या

'अहावरं पुरक्खायं' १त्यादि ।

टीकार्ध --- पिछले खुन्न में अध्यारुह (ब्रुक्षों के ऊपर बढने चाली) बल्ली लता बनस्पतिकाय के जीवों का स्वरूप कहा गया। अब अध्या-रुह योनिक अध्यारुह बनस्पतिकाय भी होते हैं, ऐसे सीर्थकर के कयन को दिखलाने के लिए सूत्र कहा जाता है।

तीर्थकर भगवान ने वनस्पतिजीवों का अग्य प्रकार भी कहा है। वह इस प्रकार है-अध्यारुइ योनिक अर्थात् वृक्षयोनिक अध्यारुह नामक वनसाति ही जिनकी योति है, ऐसे जीव, अर्थात् वे जीव जो अध्यारुइ वनस्पति से उत्परन होते हैं और अध्यारुह वनस्पति की धुद्धि होने पर धढते हैं। वे कर्म के निमित्त से अध्यारुह वनस्पति में

'अहावर' पुरक्खायें' ઇत्यादि

ટીકાર્થ---પાછલા સૂત્રમાં અધ્યારૂહ (વૃજ્ઞાના ઉપર વધાવાવાળી વેલ) વનસ્પતિકાયના જીવાતું સ્વરૂપ પ્રગટ કરવામાં આવેલ છે. હવે અધ્યારૂહ ચાેનિવાળા, અધ્યારૂહ વનસ્પતિકાય પછુ હાેય છે, એ પ્રમાણેના તીર્થંકર ભગવાનના કથનને ખતાવવા માટે આ સૂત્ર કહેવામાં આવે છે.

તીર્થ કર ભગવાને વનસ્પતિ છવેાને৷ અન્ય પ્રકાર પછુ ભતાવેલ છે. તે પ્રકાર આ પ્રમાણે છે.—અધ્યારહ ચેાનિવાળા અર્થાત્ વક્ષધાનિક મધ્યારહ નામની વનસ્પતિ જ જેમની ચાેનિ અર્થાત્ ઉત્પત્તિ સ્થાન હાેય છે, એવા છવે৷ અર્થાત્ તે જીવે৷ કે જેએા અધ્યારહ વનસ્પતિમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. અને અધ્યારહ વનસ્પતિ વધવાથી વધે છે. તેએા કર્મના નિમિત્ત અધ્યારહ

**দ**্র চরার দ্বী

रूह प्व बद्धनिद्यीलाः, 'रुत बजोणिएमु' इस रोनि केयु 'अझारोहेमु' अथ्यारु हेषु-अथ्यारुहनामकरनस्पतिविशेषेषु 'अग्र्यारोह त्राप् ' अथ्यारुहा या-अथ्यारुहत रूपेण 'विउट्टंति' दिवर्तन्ते-स्ररूपविस्तारं संपादपन्ति, 'ते जीवा देसिं रुत्स्वजोणि-याणं सिणेहमाहारे ति' ते जीवाः -अथ्यारुद्ध मर्डापे अथ्यारुहावन्जिन्नाः ते गं इज्ञ-योनिकानामध्यारुहाणां स्नेहं-स्ने इमादमाहारयन्ति , 'ते जीवा देसिं रुत्स्वजोणि-योनिकानामध्यारुहाणां स्नेहं-स्ने इमादमाहारयन्ति, 'ते जीवा देसिं रुत्स्वजोणि-योनिकानामध्यारुहाणां स्नेहं-स्ने इमादमाहारयन्ति , 'ते जीवा जीवन्धि बर्द्धन्ते च, 'ते जीवा आहारे ति पुढवी नरीरं जाव सारूविकर्ड संत' ते जीका आहारयन्ति पृथितीशरीरं यावद्-भप्ते नो रायु गनस्वतिशरीरमाहारयन्ति । आहारं कृत्वा नानादि सनो ज उद्धावराणां श्रीरमदितं कुीन्डि, अवित्रोक्तरा विध्यस्तं विपरिणमितं तच्छरीरं सारूपीकृतं स्यात्, तच्छरोरं स्वान्तनस्तरुवा स्वस्वरू ातां नयन्ति, 'ते सिं अध्यारोहजीणियाणं आव्झारीहाणं' तेरामध्यारुद्वयोनिकानाम् अध्यारुद्वीवानाम्, 'अवरे वि सरीरा' अवस्वीति, 'जाव मक्त्वायं' यावदाख्यातानि तानि चरीराणि तीर्थकरे सिति' ॥मू०६-४८॥

मूल्प्-अहावरं पुरम्खायं इहेगइया सत्ता अउझारोहजो-णिया अज्झारोहसंभग जाव कम्मनियागेणं तत्थ वुक्कमा अज्जा-रोहजोणिएसु अज्झारोहत्ताए विउटंति, ते जीवा तेसिं अज्झा-रोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारोंति, ते जीवा आहारेति

ही अध्यारुह रूप से वृद्धि को पास होते हैं। वे वृक्ष गोनिक अव्यारुहों के स्नेह का आहार करते हैं एवं पृथवी, अद्, तेज, व.यु तथा वनस्तति के शरीरों का आहार करते हैं और उस आहार को अपने शारीर के रूप में परिणत कर छेते हैं। उन अध्यारुह योनिक अध्यारुह जीवों के नाना वर्ण, नाना भेध, नानारस और नाना स्पर्ध वाले अनेक शारीर होते हैं। ऐसा तीर्थकर जगवंतों ने कहा है ॥६॥

વનસ્પતિમાં જ અધ્યારૂહપણાથી વધે છે. તે વૃક્ષચેાનિવાળા અધ્યારૂદ્ધાના સ્તેહના આહાર કરે છે. પૃથ્વી, અપૂ, તેજ, વાશુ, તથા વનસ્પતિના શરી રાતે પક્ષુ આહાર કરે છે. અને તે આહારને પાતઃના શરીર રૂપે પશ્ચિ માવી લે છે, તે અધ્યારૂહ ચેાનિવાળા અધ્યારૂહ જીવેાના અનેક વર્ણ, અનેક ગંધ, અનેક રસ, અને અનેક સ્પર્શવાળા અનેક શરીરા હાય છે. એ પ્રમાણે લીર્થંઠર લગવાને કહેલ છે. ાાસુ. ૧-૪૮ાા

समयार्थकोधिनी टीका द्वि. धु. अ. ३ आहारपरिझानिरूपणम्

पुडवीसरीरं आउसरीरं जाव सारूविकडं संतं, अवरे वि य पर्व तेसिं अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सरीरा णाणावन्ना जाव मक्खायं। सू० ७।४९॥

डाया — आपाऽपरं पुराख्यातम् इर्हेकतये सत्त्राः अध्यारुदयोनिकाः अध्या-रुद्रसम्भत्ताः यातत् कर्मनिदानेन तत्र व्युन्कपाः अध्यारुहयोनिकेषु अध्यारुहत्या विवर्तन्ते । ते जोत्ता स्तेषामध्यारुप्रयोनिकानामध्यारुहाणां स्नेहमाहारयन्ति, ते जीत्रा आहारयन्ति प्रथिवीवरीरमप्शरीरं याक्त् सारूयीक्वतं स्यात् । अपराज्यपि च खलु तेषामध्यारुहयोनिकानामध्यारुहाणां शरीराणि नानावर्णानि पावदारुयातानि । मु०७-४९॥

टीका--'अदारर' अथ्राऽपरम् 'पुराग्वार्थ' पुराख्यातम्, तीर्थकरेण द्रक्षयोनि-काऽध्यारुहयोनिकाऽध्यारुद्दाद्रुपरिअपि वनस्पतिविक्षेषो जीवो मरतीहि मति-पादितः, 'इद्देगऱ्या' (हैकतरेवे 'सत्ता' सत्ताः-जीवाः 'अज्झारोहजोणिया' अध्या-रुहयोनिकाः, अध्यारुहो योति:- उत्त्यक्तिराणं येषां ते तथास्तूता भरन्तीति, 'अज्झारोहसंभवा' अध्यारुद्दसंभवाः-तत्रेद िद्यमानाः 'जाव' यावत् 'कम्म-नियाणेणं' कर्मनिदानेन-कर्मणाऽऽऋष्टाः, 'तथ्य वुक्तमाः-तत्र व्युक्तमाः-तत्रैव कर्दमामाः, 'मज्झारोहजोणिपसु' अध्यारुहयोनिकेषु अज्झारोहचाए' अध्यारुह-तथा-अध्यारुहस्वरूपेण 'विउट्टति' विवर्चन्ते उत्त्यद्यन्ते जापन्ते इति यावत् 'ते जीवा तेसि अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमाहारेति' ते-उपरि कयिता

'अहावरं पुरवखायं' इत्यादि ।

टीकार्थ---नीर्थंकरों ने वृक्षपोनिक अध्यारुहयोनिक अघ्यारुह जोबों के ऊपर भी वनस्पतिकाय के जीवों का अस्तिस्व कहा है। बह इस प्रकार है-

कोई कोई जीव अध्यारुहयोनिक अर्धात अध्यारुह से उत्पन्न होने वाले, अध्यारुह के आश्चित रहने वाले और अध्यारुह में ही बढने वाले होते हैं। वे कर्म के वशीमूत होकर अध्यारुह योनिक जीवों में अध्यारुह रूप से उत्पन्न होते हैं। वे जीव उन अध्यारुहयोनिक अध्या-

'**अहावर**ं पुरवस्तायं' ६ त्याहि

ટીકાર્ય – તીર્થ કેરાએ વૃક્ષયાનિવાળા અધ્યારહ ચેત્નિક અધ્યારહ છવાની ઉપર પણ વનસ્પતિકાયના જીવેઃનું અસ્તિત્વ કહેલ છે તે આ પ્રમાથે છે.–

ઠાેઇ કે.ઈ છા અધ્યારહ ચાનિવાળા અર્થાત્ અધ્યારહથી ઉત્પત્ન થવા-વાળા, અધ્યારહના આશ્ચયથી રહેવાવાળા, અને અધ્યારહમાં જ વધવાવાળા હાય છે. તેઓ કમ**ેને વશ** શઇને અધ્યારહયેાનિવાળા જીવામાં અધ્યારહ

#### **स्त्रकृताङ्गस्**रे

जीवा बनस्पतिविशेषधरीसऽवच्छिन्नाः तेषामध्यारुहयोनिकानःमध्यारुहाणां स्नेहं-रसनिष्पत्तिम् आहारयन्ति उदीयञ्चन्मान्स्सं में ज्यमानाः-जीवन्ति रुद्धन्ते च । 'ते जीवा आहारे ति' ते जीवा अहारयन्ति 'पुढ गिसरीरं आउ सरीर' जाव सारू-बिकड संत' ते- उपरितना जीवाः आहारयन्ति पृथिवीशरीरम् अप् यावत् तेजोवायु-बनस्प तिशरीरम् । सारूक्षीक्वतं स्पात् तमात्मसास्कृत्वा स्वय्वरूपमेद कुर्वन्ति । 'तेसि अब्झारोहजोणिपाणं अज्झारोहाणं' तेषामध्यारुहयोनिकानामध्यारुहाणास् 'अवरे वि' अपराण्यपि 'सरीरा' शरीराणि 'णाणावण्णा जाव मक्स्वायं' नाना-हर्णानि याव्दाख्यातानि,नानावर्णस्सगन्घस्पर्शवन्ति, अन्यानि शरीराणि तीर्थ-सरेण मतिपादितानि, हठोऽधिकः पुर्वस्वशाब्होयः ।।सू०७-४९।।

मूच्य-अहावरं पुरक्खायं इहेंगड्या सत्ता अज्झारोहजोणिया अज्झारोहसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तत्थ वुक्कमा अज्झा-रोहजोणिएसु अज्झारोहेसु मूलत्ताए जाव वीयत्ताए विउटंति, ते जीवा तेर्सि अज्झारोहजोणियाणं अज्झारोहाणं सिणेहमा-हारेंति, जाव अवरेऽवि य णं तेर्सि अज्झारोहजोणियाणं मूलाणं

जाव बीयाणं सरीरा णाणावन्ना जाव मक्खायं ॥सू० ८१४०॥ छाया-अधाऽपरं दुराख्यातनिहैकतपे सत्ता अध्यारुहयोनिकाः अध्यारुह-

सम्मवाः याचत् कर्मनिदानेन तत्र व्युत्क्रमाः अध्यारुहयोनिकेषु आध्यारुहेषु मूछ रुह के स्नेह का आहार करते हैं। वे पृथित्रीकाय, अप्ताय, ते जस्काय, बायुकाय एवं वनस्पतिकाय के दारोरों का भी आहार करते हैं और उन्हें अपने रूप में परिणत करते हैं। उनके अध्यारुह योनिक अध्या इन्हें अपने रूप में परिणत करते हैं। उनके अध्यारुह योनिक अध्या इन्हें वनस्पतिजीवों का अन्य दारीर भी नाना वर्ण, गंघ, रस और स्पर्दा बाले होते हैं, ऐसा तीर्थकर भगवान् ने कहा है ॥ ७ - ४९॥

પછ્નાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવા તે અધ્યારૂહ ચે તિવાળા અધ્યારૂહના સ્તે હુને આહાર કરે છે. તે પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેજરકાય, વગ્રુકાય અને વનસ્પતિકાયના શરીરાના પણુ આહાર કરે છે. અને તેએાને પાતાના રૂપથી પરિદ્યુમાવે છે તેઓના-અધ્યારૂહ ચે નિવાળા, અધ્યારૂહ વ સ્પતિ જીવાના અન્ય શરીરા પણુ અનેક વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શવ.ળા હાય છે એ પ્રમાશુ તીર્થ કર ભગવાનાએ કહેલ છે. ાસ્ત્ર. ૭-૪૯ના

## समयार्थबोधिनी टीका दि खु. अ. ३ आद्दारपरिव्वानिरूपणम्

तया यावद् वीजतया विवर्चन्ते, ते जीवास्तेषायध्यारुइयोनिकानामध्यारुहाणां स्नेहेवाहारयन्ति, यावद्वराण्यपि च खळ तेषावध्यारुहयोनिकानां मूलानां यावद् बीजानां बरीराणि नानावर्णानि यावदाख्यातानि अद्य०८-५०॥

टीका--- 'अदावरं पुरक्लायं' अथाऽगरं पुराख्यातम्, श्रीतीर्थकरेण अध्यारुद-ष्टक्षाणामपरोऽपि प्रकारः कथितः, स च तमेत्र विश्वदयन्नाइ-तयादि-'इहेगइया' इदैकतये सत्त्वाः जीता भदन्तीति शेपः, 'अज्झारोहजोणिया अज्झारोद्दसंभता' अध्यारुद्दयोनिका अध्यारुदसम्भत्ताः 'जात कम्मनिपाणेणे' यादश्कर्मनिदानेन-कर्मकारणेन 'तत्य वुक्रमा' तत्र च्युन्कवाः 'अज्झारोहजोणिएसु' अध्यारुद्दं योनिकेषु 'अज्झारोहेसु' आध्यारुद्देषु 'मूलताप्' मूलत्या 'जात्र वीयत्ताए विउ-इंति' यात्त वीजतया विर्त्तन्ते,-मूखकन्दस्कन्धक्षालाप्रतालात्रपुण्यकल्वी नान्त-स्वरूपेण जायन्ते, 'ते जीवा तेसि' ते जीवा मूलादारस्य वीजान्ताकारेण जाय-मानाः, तेपाम्-'अज्झारोहजोणियाणं' अध्यारुदयोनिकानाम् अज्झारोहाणं' अध्यारुद्दाणाम् 'सिणेहनादारे'ति' स्नेदम्-स्नेक्भःवनाद्दार्यन्ति-उपभुज्ज ते, 'जाव' यात्त् (अन्ते ति य णं' अपराण्यपि च खञ्च 'तेर्सि' तेपाम् 'अज्झारोह-जोणियाणे' अध्यारुद्ध्योनिकानाम्, 'मूलाणे' मूलानाम् 'जात्व' यातत् 'बीयाणे'

'अहावरं पुरक्तवायं' इत्यादि ।

टीकार्थ- तीर्थकर भगवान् ने अध्यारूह वृक्षों का एक अन्य प्रकार भी कहा है। उसी को स्पष्ट करते हैं कोई कोई जीव अध्यारूहयोनिक होते हैं, अध्यारूह वृक्षों में ही स्थित रहते हैं और वहीं बढते हैं। वे अपने पूर्व कृत कर्म के अधीन होकर वहां आकृष्ट होते हैं और अध्यारुहयोनिक अध्यारुह दृक्षों के मूल कन्द, स्कन्ध, वाखा, कोंपल, पन्न, पुब्प, फल, बीज आदि रूप से उल्पन्न होते हैं। ये मूल कंद आदि के जीव उन अध्यारुहयोनिक अध्यारुह वनस्पति जीवों के

'अहावरं पुरक्खाय'' ઈत्याहि

ટીકાર્ય — તીર્થ કર ભગવાના એ અધ્ય રહ વૃદ્યાના એક બીજા પ્રકાર પશુ કહેલ છે. હવે તેને સ્પષ્ટ કરીને અતાવે છે — કાઇ ઠાઈ જીવા અધ્યારૂઢ-યેલ્નિવાળા હાય છે. અધ્યારૂઢ વૃદ્ય માં જ સ્થિત રહે છે. અને અધ્ય રૂઢ-વૃદ્ધામાં જ વધે છે તેઓ પાતાના પૂર્વ કૃત કર્મને અધીન થઇને ત્યાં આકૃષ્ટ થાય છે. અને અધ્યારૂઢયોનિક અધ્યારૃઢ લુદ્ધાના મૂળ, કંદ, સ્કંધ, શાખા-ડાળ, કું પળ પત્ર-પાન, પુલ્પ, કળ બી વિગેરે રૂપથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ મૂળ, કંદ, વિગેરના જીવા તે અધ્યારૃઢ યેલ્નિવાળા અધ્યારૂઢ વનસ્પતિ જીવાના સર ૪૪



षीजानाम् 'सरीरा' श्वरीराणि 'णाणात्रण्णा' नानात्रणांति 'जात मवलायं' यात-दाण्यातानि, म्लादिवीजान्तानाम्-जीत्राताम् अवराणपति नानावर्णाति भवन्तीति सीर्थकरैः मतिपादितानि, इहलोके केवन जीत्रा अध्यारुहव्दतादुरपन्ना स्वत्रैवाऽद स्थितास्तेनैत वर्द्धमाना मवन्ति, ते पूर्वभवसञ्चित क्र्मपेरितास्तवतत्र भवान्तरे समागच्छन्ति, तथाऽध्यारुहव्रसयोनिकाऽध्यारुहव्वक्षाणां मूलकन्दादेरारम्य फड बोजान्तस्वरूपेण सम्रत्यधन्ते, ते जीत्रा मुखाद्याकारेण समायाताः अध्यारुह योनिकाऽध्यारुहव्रक्षणां स्नेहमास्वादयन्ति तेपाम्-अध्यारुहयोनिकाऽध्यारुह इक्षीयमूळादेरारभ्य वीनान्तानां नानावर्णस्वर्कारसगन्धविशिष्टानि विभिन्नानि नानान्नरीराणि-अपि भवन्तीति तीर्थकरेहादिष्टानि, इति ॥म्रूथ्य-५०॥

स्तेह का आहार करते हैं, यावत् उनके नाना वर्ण गंभ रस स्वर्ध बाखे अन्य धारीर होते हैं। ऐसा तीर्यकरों ने कहा है।

तारपर्यं यह है कि इस छोक में कोई कोई जी। अध्यारुह वृक्ष से उत्पन्न होते हैं, उसी में स्थिन रहते और उसी में पढते हैं पूर्व भव में संचित कर्म से प्रेरित होकर वे वहां आते हैं और अध्यारुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के मूल करद से छेकर फल एवं वीज आदि के रूप में उत्पन्न होते हैं। मूल आदि के रूप में आये हुए ये जीव अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के स्तेह का आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के स्तेह का आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के स्तेह का आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के स्तेह का आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-रुहयोनिक अध्यारुह वृक्षों के सूल करन आहार करते हैं। उन अध्या-

સ્તેહના અહર કરે છે. યાવત્ તેઓના અનેક વર્ણુ, ગાધ, રસ, સ્પર્શવાળા અન્ય શરીરા હાય છે. એ પ્રમાણે તીર્થ કરાએ કહેલ છે.

કહેવ.તું તાત્પર્ય એ છે કે — આ લે/કમાં કે/ઇ કાઈ જીવો અધ્યારૂક વૃક્ષથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંજ સ્થિત રહે છે, તેમાં વધે છે. પૂર્વ લવમાં સંચિત કરેલા કર્માથી પ્રેરિત થઇને તેઓ ત્યાં આવે છે. અને અધ્યારૂક્ષ ચેનિવાળા અધ્યારૂક વૃદ્યાના મૂળ, કન્દથી લઇને ફળ અને ખી વિગેરેના રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. મૂળ વિગેરે રૂપમાં આવેલા આ જીવા અધ્યારૂક્ષ ચેનિ-વાળા, અધ્યારૂક વૃદ્ધાના સ્નેક્ષના આદ્ધાર કરે છે. તે અધ્યારૂક્ષ ચેનિક અધ્યારૂક્ષ વૃદ્ધાના સ્નેક્ષના આદ્ધાર કરે છે. તે અધ્યારૂક્ષ ચેનિક અધ્યારૂક્ષ વૃદ્ધાના સ્નેક્ષના આદ્ધાર કરે છે. તે અધ્યારૂક્ષ ચેનિક અધ્યારૂક્ષ વૃદ્ધાના સ્નેક્ષ્ણના અનેક પ્રકા સાથ્યારૂક્ષ વૃદ્ધાના સ્ટેક્સ લગે સ્પર્શથી સુષ્ત અનેક પ્રકારના શરીરા પણ કોય છે. એ પ્રમાણે તીર્થાકર ભગવાના અને છે. અને ઉપદેશ કરેલ છે હોય

ইণ্ডই

समयार्थवोधिनी टीका हि. श्रु. म. ३ आहारपरिक्षानिरूपणम्

मूल्य--अहावरं पुरवखायं इहेगइया सत्ता पुढविजोणिया पुढविसंभवा जाव णाणाविहजोणियासु पुढवीसु तणत्ताए विउ-इंति, ते जीवा तेसिं णाणाविहजोणियाणं पुढवीणं सिणेहमाहा-रेति जाव ते जीवा कम्मोववन्ना भवंतीति मक्खायं ।सु.९।५१।

छाया-अधाऽपरं पुराख्यातमिद्वैकतये सत्त्राः पृथित्रीयोनिकाः पृथिवीसंगराः यातन्नानात्रिधयोनिकासु पृथित्रीषु तृगतया विवर्तन्ते । ते जीवा स्तासां नानात्रिधयोनिकानां पृथित्रीनां स्नेह्रवाहास्यन्ति यावत्ते जीत्राः कन्नींवपल्लका भवन्त्रीत्याख्यातम् ॥९-५१॥

टीका— 'अहावर पुरव वायं' अयाऽपरं पुराख्यातम् 'इहे गइया' इंहेक्तये 'सत्ता' सत्त्वास्तृणादिवनस्पतिरूपेण सञ्जायन्ते, 'पुढ रीत्रोणिया' पृथिवीयोनिकाः, पृथिवीयोनिकत्वत्तिकारणं येषां तथाभूगाः - भवन्ति, तया 'पुढवीसंभवा' पृथिवी-सम्भवाः - पृथिवीतो जाताः पृथिव्यामे वर्त्तमानाः पृथिव्याः रसमास्वादयन्तो बर्द्धन्तेऽपि तत्रैव । इत्यंभू गास्तृणळ तावनस्पतिनिशेषा जीवाः 'जाव' यावत् 'णाणा-विहजोणियासु पुढवीसु' नानातिधयोनिकासु-अनेकभकारकजातीयकासु पृथिवीषु 'तणत्ताए' तृणतया-तृणाकारेण 'विउद्वंति' विवर्तन्ते समुरुपधन्ते, 'ते जीवाः-ते तृणादिरुघुर्रपुरुग्नरीरावच्छिन्ताः माणिविशेषाः 'तेर्ति' तासाम् 'णाणाविहजोणि-याणं' नानाविषयोनिकात्राम्, अरेकाऽने क्विनातोयजातीयकानस्य, 'पुढवीणं'

'अहावरं पुरवखार्थ' इत्यादि ।

टीकार्थ- तीर्यंकर भगवान ने वनस्पतिकाधिक जीतों का अन्य प्रकार भी कहा है। कोई कोई जीव पृथ्वी से उत्पन्न होते हैं। पृथ्वी पर ही स्थित होते हैं और पृथ्वी पर ही घृद्धि को माप्त होते हैं। वे अनैक प्रकारकी पृथ्वी के जगर तृग के रू। में उत्पन्न होते हैं। छोटे या बढ़े इतरीर से युक्त वे प्राणी उस नाना प्रकार की जाति बाली पृथ्वी के स्नेह

'अहावरं पुरक्खायं' छत्याहि

ટીકાર્થ—તીર્થ કર ભગવાને વનસ્પતિ કાયવાળા જીવેાના બીને પ્રકાર પણુ કહેલ છે. કેાઇ કાઈ જીવેા પૃચ્વીકાયથી ઉત્પન્ન થાય છે. પૃચ્વીકાય પર જ (સ્થત રહે છે. અને પૃચ્વીકાય પર જ વધે છે. તેઓ અનેક પ્રકારના પૃચ્વીકાય ઉપર તૃથુ રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. નાના કે માટા શરીરે.થી ચુક્ત તે પ્રાણ્યો તે અનેક પ્રકારની જાતવાળી પૃચ્વીના સ્નેહના આહાર કરે છે.

#### संबद्धती हो से

पृथिवीनां 'सिणेडमाहारे ति' श्लेडमाहारयन्ति, ते तृणजीवाः पृथिव्या रसमेवोप-भ्रजते, 'जाव ते जीवा कम्प्रोयवन्त्रगा' यावचे जीवा ग्तृणाध्यवच्छिन्नाः स्वक्रूत कर्माऽनुरूपेणेव तृणधरीरकाः 'गवंतीति मक्खाय' भवन्तीत्यारूकातम् । देवाधि **देवस्**तीर्थकरोऽस्यमपि जीवभेदमत्रवीन केचन जीवाः पश्चिनीतो जाताः प्रथिव्यासेव स्थिताः प्रथिव्या वर्द्धनेन वर्धमाना भवन्तोऽनेकनातीयकप्रथिव्यु १६ तृणादिरूपेण आयन्ते, ते नानामकारकपृथिव्याश्रोदमयं रसमाददाना भवन्ति न भवन्ति छुनः मभवस्ततउद्धर्ज्जमात्मानं 'स्वक्रतकर्मधृताकारा इति-तीर्थकरेरुगदिष्टम् ॥सू०९--५१॥

मुल्प-एवं पुढविजोणिएसु तणेसु तणताए विउद्यंति जाव

मक्खायं ॥सू० १०।५२॥ छाया--- एवं पृथिवीयोनिकेषु तृणेषु तृणतया विवर्तन्ते यावदा-रूपातम् ॥सू०१०-५२॥

का आहार करते हैं। पात्रस् वे तृणादि जीव अपने किये कर्म के अनुसार ही तृणकारीर वाले होते हैं। ऐसा तीर्थकर भगवःत् ने कहा है।

तारपर्य घह है कि कोई जीव पृथ्वी से उत्पन्न हुए पृथ्वी पर ही स्थित रहते हैं। और पृथ्वी पर ही बढते हैं। वे नाना प्रकार की पृथ्वी पर तण आदि पर्याय में उत्तरन होते हैं और प्रथ्वी के रस को आहार रूप में ग्रहण करते हैं। वे अपने कर्मों के अधीन होने के कारण उससे अपना उद्धार करने में समर्थ नहीं होते । किये द्रुए कनीं का भोग करते हैं। ऐसा तीर्थकर भगवान ने कहा है। ॥९॥

યાવત તે તુણ દિ છવે ને પોતે કરેલા કર્મ પ્રમાણે જ તૃણુ શરીર હાય છે. એ પ્રમાણે તીર્થ કર લગવાને કહેલ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે- ઠેાઇ છવ પૃથ્વીથી ઉત્પન્ન શાય છે. અને પૃથ્વો પર જ સ્થિર રહે છે. અને પૃથ્વી પર જ વધે છે. તેએ અનેક પ્રકારની પ્રશ્વી પર તલ્વ∽ઘાસ વિગેરે પર્યાયથી ઉત્પન્ન થાય છે. અને પૃથ્વીના રસને આહાર રૂપે ગહેલ કરે છે. તેઓ પાતાના કર્મોને આધીન હાવાથી તેનાથી પાતાના ઉદ્વાર કરવામાં સમર્થ થતા નથી. કરેલા કર્મોને ભાગવે છે. એ પ્રમાદ્ય તીર્થ'કર લગવાને કહેલ છે. તસુ. હત

समयार्थवोधिती टीका दि. श्रु. अ. ३ ऑहारपरिज्ञानिरूपणन्

टीका--'एवं' एवं यथा पृथिव्यां तुणजाकीयका जीवाः सम्बदन्ति, तथा-पृथित्रोयोनिकतृणेष्द्रपि जीवा भवन्ति, 'एढवरेजोणि रसु' पृथिवीयोनिकेषु-पृथि-व्यां जायमानेषु 'तणेवु' तृणेखु-तृणजातीयकेषु 'तणनाय' तृणतया-तृषरूपेण 'विउट्टंति' विवर्त्तन्ते--समुण्पवन्ते तृणजातीयका जीवाः । 'ज.व मक्स्वायं' याव-दाख्यातम् तृणरूपेण जायन्ते-वर्द्धन्ते तेनैव तद्रममेवरऽऽस्वादयन्ति-हत्यादि सर्वं पूर्वसूत्रव्याख्यानस्पृक् तत एन अनुयन्त्वेयम् ।।सू०१०-५२॥

मुज्य-एवं तण झोणिएसु तणेसु तणचाए विउद्यंति, तण-जोणियं तणसरीरं च आहारेंति जाव मक्खायं। एवं तणजोणि-एसु तणेसु मूळत्ताए जाव वीयत्ताए विउद्यंति ते जीवा जाव एवमक्खायं। एवं ओसहीण वि चत्तारि आलावगा। एवं हरि-याण वि चत्तारि आलावगा ॥सू० १८१५३॥

छाया- - एवं तृगयोनिकेषु तृणेषु तृणतया विश्तेन्ते, तृगयोनिकं तृगक्षीर आऽऽद्वारयन्ति यावदः रुवातम्, एवं तृगयोनिकेषु तृणेषु मूरुतया यावद् बीजतया विर्वत्तन्ते ते जोवाः यावदेवमारूवातम्, एवगौषभोष्वपि चस्वार आलापकाः एवं इत्तिव्यपि वःवार आरुएपकाः ॥सू० ११-५३॥

टीका-'एवं तुगजोणिषसु' पूर्धपदर्शि रख रेग-तुग सेनि के बु-तृ रोख वे पु 'तणे धु तुणेषु के वन जीवाः 'तणताग्' तुगतया-तृगस्वरू रेग 'विउद्द ति' विवर्त्तन्ते-सहु-

'एवं पुढविजोगिएसु' इत्यादि ।

टीका — जिस प्रकार पृथिवोयोनिक तृगजीव कहे गए हैं, उसी प्रकार पृथ्वीयोनिक तृगों में तृग रूप से उत्पन्न होने वाखे जीव भी होते हैं। वे जीव पृथ्वीयोनिक तृगों में उत्पन्न होते हैं। उन्ही में स्थित रहते हैं और उन्हीं में बढते हैं। उन्हीं के रस का आस्वादन करते हैं। इत्यादि समस्त कथन पूर्वसूत्र के अनुसार ही समझ छेना चाहिए।।१०॥

'पर्व पुढवी जोणिपसु' ⊌त्यःहि

ટીકાર્થ —જે રીતે પૃથ્વી ચેતિવાળા તૃદ્યુ-ઘાસના જીવા બતાવ્યા છે. એજ પ્રમાણે પૃથ્વી ચેતિવાળા તૃદ્યુામાં તૃદ્યુ રૂપે ઉત્પન્ન થવાવાળા જીવ પણ હાેય છે. તે જીવો પૃથ્વી ચેતિવાળા તૃદ્યુા-ઘાસામાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંજ સ્થિત રહે છે. અને તેમાંજ વધે છે. તેનાજ રસના આસ્વાદ બ્રહ્યુ કરે છે. વિગેરે સઘળું કઘન પૂર્વ સ્વમાં કહ્યા પ્રમાણે જ સમજી લેવું જાઇએાસ્ ૧૦ા



स्पधन्ते तृणयोनिकतृणेषु तृगरूपेग जायमाना जी ॥ः 'तगतोणियं' तृणयोनिकम् 'तणसरीरं च' तृगं शरीरथ 'आहारें ति' आहारयन्ति - अहारं कुर्वन्ति, 'जाव मक्खायं' यावदारूवातम् । उत्ततिस्थितिर्श्वनाहारादिकं सर्वं पूर्ववदेव बोध्यम् । 'एकं तणजोणिएस, एवं तृणयोनिकेषु 'तणेसु' तृणेषु 'मूळत्ताए' मूळ्तया-मूरु स्वरूपेण 'जाव वीयत्ताए' यावद् वीजतया-वीजस्वरूपेग 'विउट्टति' विवर्त्तन्ते मूरु:दारभ्य वीनपर्यन्तस्वरूपेण जीवाः सम्रुत्पद्यन्ते, ते इमे व जीवाः मूल्य्स झाध बच्छिन्ताः वृताधरच्छिन्तजीवाऽपेक्षया विलक्षणाः भिन्नाथ भवन्ति, ते जीवा जाव मवस्वायं' ते जीवाः यावदारूयातम् । ते पूळाद्यविछन्ना जीताः दक्षादिकानां रसमाहारयन्तीत्यादिसर्वं पूर्ववदेव योजनीयम् । 'एवं ओसहीण वि चत्तारि आळा

'एवं तणजोणिएसु' इत्यादि ।

टीकार्थ- पिछछे सूत्र में जैसे पृथ्वीयोनिक तृगों में तृण रूप से उत्पन्न जीवों का अस्तित्व कहा है। उसी प्रकार कोई कोई जीव तृण-योनिक तृगों में तृण रूर से भो उत्पन्न होते हैं। ये जीव तृण्योनिक तृण जीवों के दारीर का आहार करते हैं। इत्यादि सब कथन पूर्ववत् ही समझ छेना चाहिए। इसी प्रकार तृण्योनिक तृणों में मूल कन्द आदि यावत् बीज रूप से जत्पन्न होते हैं। मूल फल आदि के जीव वृक्ष आदि के जीवों से विलक्षण एवं पृथक् होते हैं। मूल आदि के जीव वृक्ष आदि के रसका आहार करते हैं, इत्यादि सब पूर्ववत् समझना चाहिए।

इसी वकार औषधि वनस्पति के भी चार आलापक होते हैं। यथा

'एवं तणजोणिएसु' छत्याहि

ટીકાર્થ — આના પહેલા સૂત્રમાં પૃથ્વિયે નિક તૃત્રામાં તૃણુપણાથી ઉત્પન્ન થયેલા જીવેાના આસ્તિત્વના સંબંધમાં જે પ્રમાણે કથન કરવામાં આવ્યું છે એજ પ્રમાણે કાેઇ કાેઇ તૃથ્વ્યે નિક જીવ તૃથ્વ જીવોના શરીરને આહાર કરે છે. વિગેરે પ્રકારનું સવળું કથન પહેલાં કહ્યા પ્રમાણે જ સમજી લેવું જોઈ એ. એજ પ્રમાણે તૃષ્ધુ યાનિકા તૃણામાં મૂળ, કદ, વિગેરે યાવત બીજ રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. ફળ વિગેરેના જીવા વૃક્ષ વિગેરેના જીવાથી વિલક્ષણ અર્થાત્ જૂડા પ્રકારના અને ભિન્ન હાય છે. મૂળ વિગેરેના જીવા વૃક્ષ વિગેરેના રસના આહાર કરે છે. વિગેરે સઘળું કથન પહેલાની જેમ સમજી લેવું જોઈએ.

ઐજ પ્રમાણે ઔષધિ-વનસ્પતિમાં પણ ગાર પ્રકારના આલાપકા થાય

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

104

# समयार्थबोधिनी धीका हि. श्रु. अ. ३ आहारपरिष्ठानिरूपणम्

बगा' एत मौपःधिव्यपि चस्तार अल्डायकाः, यथा≁प्टथिक्रीयोतिक⊡ हक्षाः १, हक्ष-योनिका इक्षाः२, इत्तयोनिका अध्यःरुद्धाः३, अध्यारुद्दयोनिका अध्यारुद्धाः ४ ।

प्तं पृथित्रीयोिने काः तृगाः१, तृगयोनिकास्तृणाः २, तृणयोनिका अध्यावहाः३, अध्यावह्यगैनिका अध्याक्ताः ४, ।

एवं पृथि गीयो निका औषभयः १, औषधियो निका औषभयः २, औषधियो निका अध्या कढा रे, अध्या रुद्यो निका अध्या रुद्दाः ४, । एवं रूपेग इरितादिष्वपि आल्ला-पकाश्वश्वारो व्रातवग्रास्तव्यादि पृथि शीयो निका हरिताः १, इरितयो निका इरिताः २, इरितयो निका अध्यारुद्धाः ३, अध्या रुद्दयो निका अध्यारुद्धाः ४, 'एवं हरियाण वि चत्तारि आला रागा' एवं हरितेष्पवि चत्वार आज्याकडाः धूर्वपदर्श्वितरूपेण योजनीयाः ॥सू०११-५३॥

पूल्प-अहातरं पुरक्खायं इदेगइया सत्ता पुढविजोणिया पुढवि-संभवा जाव कम्मनियाणेणं तस्थ वुक्तमा णाणाविहजोणियाषु पुढवीसु आयत्ताए वायत्ताए कायत्ताए कूहणत्ताए कंटुगताए उन्ने-हनियत्ताए निव्वेहणियत्ताए सच्छत्ताए छत्तगत्ताए वासाणियत्ताए कूरत्ताए विउद्दंति, ते जीवा तेर्सि णाणाविहजोणियाणं पुढवीणं सिणेहमाहारेंति, ते वि जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, (१) पृथ्वीयोनिक वृक्ष (२) वृक्षयोनिक वृन्न (३) वृक्षयोनिक अध्याहह और (४) अध्याहह रोनिक अध्याहह ।

इसी प्रकार (१) पृथ्वीयोलिक ओपथि (२) ओषधियोनिक ओषधि (३) ओषधियोनिक अध्याहडु और (४) अध्याहड्योनिक अध्याहड्ड ।

इसी प्रकार हरित आदि में भी चार चार आलापक जानना चाडिए। जैसे~(१) पृथिवीयोःनिक हरित (२) हरितयोनिक हरित (३) हरितयोनिक अध्यारुह और (४) अध्यारुहयोनिक अध्यारुह ॥११॥

છે. તે આ પ્રમાણે સમજવા (૧) પૃથ્વાંચાનિક ઔવધિ (૨) ઔષધિયોનિક ઔષધિ (૩) ઔષધિયે નિક અધ્યારહ (૪) અધ્યારહ યાનિક અધ્યારહ ! આજ પ્રમાણે હરિત-લીલા વિગેરમાં પણ ચાર ચાર આલાપકા સમ જવા, જેમકે— પૃથ્વિયાનિક હરિત (૨) હરિત યાનિક હરિત (૩) હરિતયા-નિક્ર અધ્યારહ (૪) અધ્યારહ યાનિક અધ્યારહ ાાસૂ. ૧૧ા

#### सूत्रकृताङ्गसूत्रे

अवरेऽवि य णं तेसि पुढविजोणियाणं आयत्ताणं जाव क्रराणं सरीरा णाणावण्गा जाव मक्खायं एगोचेव आठावगो सेसा तिविण णरिथ। अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा ज्ञाव कम्मनियाणेणं तत्थ युत्रकमा णाणाविह-जोणिपसु उद्रपसु रुक्खताप् विउहंति, ते जीवा तेसि णाणा-विह्नजोणियाणं उद्गाणं सिणेहमाहरिति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं। अवरेऽवि य णं तेसिं उद्गजोणियाणं क्रक्लाणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्लायं। जहा पुढविजोणि-गाणं हत्रवाणं चत्तारि गमा अज्झाहहाण वि तहेव, तणाणं ओसहीणं हरियाणं चत्तारि आलावगा भाणियव्वा एकेके।' अहावरं पुरक्खायं इहेगुइया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा जात कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्तमा, णाणाविहजोणिएसु उदएसु तदगत्ताए अवगत्ताए पणगत्ताए सेवालताए कलंबुगत्ताए हड-त्ताए कसेरूगत्ताए कच्छभाणियत्ताए उप्पलत्ताए पउमत्ताए कुमुयत्ताए नलिणत्ताए सुभगताए सोगंधियत्ताए पोंडरिय महा-वोंडरियत्ताए सयपत्तताए सहस्सपत्तताए एवं कल्हारकोकण-यत्तांष अर्श्विदत्ताप तामरसत्ताए भिसभिसमुणालपुक्खलताष पुक्खलचिछमगत्ताप विउद्दति ते जीवा तेसि णाणाविहजोणि-याणं उदगाणं सिणेइमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं ज्ञाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसि उदगजोणियाणं उदगाणं जाव

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. खु. अ. ३ आहारपरिज्ञानि रूपणम् ३७७

# पुक्खलच्छिभगाणं सरीरा णाणावण्णा जाव सत्रखायं एगो चेव आलावगो ॥सू०१२।५४॥

छाया--अवाऽधरं पुराऽख्यातम् इदेंकतचे सत्याः पृथिवीपोनिकाः पृथिवी-सम्भवाः यावत् कर्मनिदानेन तत्र व्युःकपा-नानाविधयोनिकासु पृथि वीषु आर्थतया वायतया कायतया क्रहणतया कश्दकतया उपनिहिकतया निर्वेहणि क्रतया सच्छ-त्रतया छत्रकतया वासानिकतया क्रांतया चित्रईन्ते । ते जीवा स्ताक्षं नानाविध-योनिकानां पृथिवीनां स्नेहमारयन्ति, तेऽपि जीवा आहायन्ति पृथिवीशरीरं थावत् स्यात्। अपराण्यपि च खलु तैयां पृथिगोयोनिकात्रात्रार्थीयां यादत् क्रूराणां श्वरीराणि नानावर्णानि याग्दाखयातानि एहथैगाऽउल्लानकः शेगास्ता न सन्ति । ययाऽपरं पुराख्यातम् इदैकतये सत्त्वा उदकये निका उदकसम्भ ाः यात्रत् कर्मनि-दानेन तत्र व्युस्क्रमाः नानाविधयोनिकेषु उद्केषु पृक्षतया विश्तनो । ते जीवा स्तेषां नःनाविधयक्षेनिकानाम्रदकानां स्तेद्रमाहारयन्ति, ते जीवा आहारयन्ति प्रथिवीक्षरीरं यावत् स्यात् । अपराण्यपि च खलु तैपाम्रुदकयोनिकानां द्रक्षाणां शरीराणि नानावर्णानि यावदाख्यातानि यथा पृथिवीयोनिकानां दुझाप्यां चल्वारो गयाः, अध्यारुहाणामपि तथैव तुमानामोपत्रीनां । हरितानां चरवार आलापका भणितव्या एकैकम्। भधाऽपरं पुराखपातमिष्ठेकतये सत्त्याः उदकयोनिका उदकसंभवा यावन् कर्मनिदानेन तत्र ष्युरकर्णाः, नानाविधयोनिकेषु उदकेषु उदक-तया अवकतया पनकतया बैंबल्तरया करुम्यु स्वया हडतथा कसे एकतथा कच्छ-माणियतया उत्पलतया पश्चतया कुमुदतया नेव्नितया सुभगतया सुगन्धिकतया पुण्डरीकमहापुण्डरीकतया शतपत्रतया सहस्र ग्रतया पर्व कल्हारकोकनदतया अर-विन्दतया तामरसतया :विसविसमृणालपुष्करतया पुष्कराक्षकतया विक्त्तंत्रते, ते जीवा स्तेषां नानाविधयोनिकानामुरकानां स्नेहमाहारयन्ति । ते जीवा आहार. यन्ति पृथिवीधरीरं यावत् स्यात्, अपराण्यपि च खञ्छतेवाम्रुदकयोनिकानाम्रुदकानां यावत पुष्करक्षकाणां शरीराणि नानावर्णानि या रदास्यातानि। एकश्चैव भारतापतः ॥मु०१२-५४॥

टीका--पुनरप्याद-'अहावर' अधाऽ ररम् 'पुरक्ताय' पुराख्यातम् 'इहेगइ-या सत्ता' इहेक्तरये सत्त्रा:-वनस्पतिमाणिनः 'पुढरीजोणिना' पृथिवीयोनिकाः

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्ध- तीर्धकर भगवान ने वनस्पति का अन्य भेद भी कहा 'अहावर' पुरक्खाय' ४८थादि

ટીકાર્થ—ીર્થ'કર ભગવાને વનસ્પતિના અન્ય∽બીજા ભેદા પછુ કહ્યા **સ**૦ ૪૮

#### सूत्रकृताङ्गसूत्रे

प्रविच्येव योनिरुत्पत्तिस्थानं येगां ते तथाभूता भरन्ति 'पुढवीसंभवा' प्रथि- बीसम्मवाः पृथिवीतो जाताः, 'तत्थ तुककगा' तत्र व्युत्कमा'-प्रथिव्यामेव वर्द्धनशीलाः 'जात कम्मनियाणेणे' यावस्कर्मनिदानेन-कर्मणःऽऽऋष्यमाणाः सन्त एव तत्र सम्रत्यधन्ते । 'गाणातिहनोणियासु पुढवीसु' नानाविध-योनिकासु पृथिवीषु 'आयत्ताए' आर्यतवा-भाषण्डिपत्रनस्पतित्रिधेषरूपेण 'वाय-त्ताप' वायतया–तदाख्यंत्रनस्पतिचिशेपरूपेण 'कायत्ताए' कायतया 'कृहणत्ताए' क्रहणतया 'कंदुगत्ताए' कन्दुकतवा 'उब्वेहणियतार' उपनिहिकतवा 'निब्वेह-णियत्ताए' निर्वेहणिकतया संरक्षताए' संरक्षत्रतया 'छत्तगत्ताए' छत्रकतया, 'बासाणियत्ताष्' वासानिकतया 'क्रुस्नाए' क्रूस्तया∽उत्तन्तामकवनस्पतिविशेषरूपेण 'बिउइंति' विवर्त्तन्ते-तत्तद्रूषेग सप्ठुत्रयन्ते, 'ते जीवा तेसि णागाविइजोणियाणं' त्ते जीवा स्तासां नानाविधंेशेनिकानाम् 'दुइ रीर्थ' पृथिवीनाम् 'खिणेडमाढारे'ति' स्मेहं तद्गतस्नेहभावम् आहारयन्ति-आस्वादयन्धीन्पर्धः, 'ते वि जीवा' त्तेऽपि जीवाः 'आहारे'ति' आहारयन्ति-आहारं कुर्वन्तीत्वर्थः, किमाहारयन्ति-तत्राssa 'पुदवीसरीर' जाव संतं पृथिवीशरीरं यावत् स्यात्, अर्थाचे जीवाः है, वह इस प्रकार है-कोई कोई बनस्पति जीव पृथिवीयोनिक पृथ्वी से जरपन्न होने बाले, पृथ्वीसंभव पृथ्वी में स्थित और पृथ्वीव्युत्कान्त अर्थात् पृथ्वी में ही बढने बाखे होते हैं। यावत् वे अपने कर्म के निमित्त से कर्म से आकृष्ट होकर ही वहां उत्पन्न होते हैं। नाना प्रकार की योनि बाली पृथ्वी में 'आर्थ' नामक वनसाति के रूप में तथा बाय, काय, क्रहण, कंद्र, उपनिहिका, निर्वेहणिका, सच्छत्र, छत्रक, बासनिका, क्रूर हत्यादि वनस्पतियों के रूप में उत्पन्न होते हैं। ये वनस्पतिकाय के जीव उन नाना प्रकार की योनियों वाली पृथ्वी के रनेह को आहार करते हैं। वे पृथ्वी आदि छहीं कार्यों के दारीरों

છે. તે આ પ્રમાણે સમજવા કાઇ કાઇ વનસ્પતિ જીવા પૃચ્પિયેાનિકથી ઉત્પન્ન થવાવાળા પૃથ્વીસંભવ, પૃથ્વીમાં સ્થિત અને પૃથ્વીમાં વ્યુત્કાંત અર્થાત્ પૃથ્વીમાં જ વધનાશ હાય છે. યાવત્ તેઓ પાતાના કમૈના નિમિત્તથી કર્મથી ખેંચાઇને જ ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. અનેક પ્રકારની યોનીવાળી પૃથ્વીમાં 'આર્ય' નામની વનસ્પતિ રૂપે તથા વાયુ, કાય, કુહણુ કંદુક અપનિહિકા, નિવે હાણુકા, સચ્છત્ર, છત્રક વાસનિકા, કૂર વિગેરે વનસ્પતિયોના રૂપથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ વનસ્પતિ કાયના જવો તે અનેક પ્રકારની યોનિવાળી પૃથ્વીના સ્નેહુના આહાર કરે છે. તેઓ પૃથ્વી વિગેરે છએ કાયના શરીરોના

## समयार्थवोधिनी ढीका हि. श्रु. व. २ आहारपरिकानिरूपणम्

पृथिव्यादोनां पण्गामपि जीवनिकायानां मक्षणं कृत्वा तेषां श्ररीरं स्वात्म-सात्क्वविन्ति, 'अवरे वियणं तेसि पुढवीनोणियामं आयत्ताणं जाव क्रूराणं' अपराण्यपि च खद्ध तैर्षा स्वकर्ममोगाथ सम्रत्वन्नानां पृथिवीषोनिकानाम्∸ आर्थादारभ्य क्रुलन्धानां जीवानाम् 'सरीरा' श्ररीराणि, 'णाणावण्णा जाव मक्खायं' नानावर्णरसगन्धस्पर्धविशिष्टानि भवन्तीति, आरूयातानि तीधकरे-रिति, 'यगो चेत्र आलावमो सेसा तिण्गि पत्थि' एतन्नेक **प**त्राऽऽ-लापको भवति, शेपाखप आलापजा न सन्ति न भवन्तोत्वर्धः, 'अहावरं' এখা-ऽपरम् 'पुरवलायं' पुराऽऽख्यातम् 'इहेगइया सत्ता' हहैकतये सन्दाः-पाणिनः 'उदगजोणिया' उद्दत्रयोनिका-उद्केषु जायमानाः 'उदगसंमवा' उद्दत्रसम्भवाः-उदकस्थितिकाः 'जाव कम्त्रनिदाणे गं' यावस्कर्भनिदानेन--कर्षमेरिताः सम्तः 'तस्य बुक्रमा' तत्र-जले एव व्युःक्रमाः-ज्लेष्ठे परिवर्द्धमानाः 'जाणाविद्वजोणिएस उदएगुरं नानाविधयोनिकेषु अनेकजातीय केषु उदकेषु 'क्र≉ल्ताए विउटंति' वृक्ष तया विश्तेम्ते सम्रत्यधन्ते, इट जगति अनेके जी गः अले उत्पद्यन्ते जले तिप्रस्ति का आहार करते हैं और उन्हें अपने दारीर के खब में परिणत करते हैं। उन आर्थ से छेकर कुर पर्यन्त के पूर्वीक्त वनस्पति जीवों के अल्य वारीर जी होते हैं जो नाना वर्ण, गंव, रस और स्वर्ध से युक्त होते हैं। ऐसा तीर्थ करेंगे ने कहा है।

इसमें एक ही आलापक है, दोव तीन आलापक नहीं होते हैं।

संश्विंशर भगवान ने कहा है कि कोई नोई जीव जलघोनिक, जल में स्थित और जल में हो खुद्धि प्राप्त करने वाले होते हैं। यावत् वे अपने दर्भ से प्रेरित होकर नाना प्रकार की घोनि वाले जल में छक्ष रूप से उत्यन्न होते हैं। तात्पर्य यह है कि इस लोक में अनेक जीव ऐसे

આહાર કરે છે. અને તેને પેલાના શરીરપણુથી પરિણુમાવે છે. તે અનાર્યથી લઇને કૂર પર્યન્તના પૂર્વોક્રત વનસ્પતિ જીવોના બીજા શરીરા પણ હેઢ**ય છે,** કે જે અનેક વર્ણ, ગંધ, રસ, અને સ્પર્શથી સુક્રત હાેચ છે. એ પ્રમાણે તીર્થકરાએ કહેલ છે.

આમાં એક જ ખાલાપડ હાય છે. બાકીના ત્રણ આલાપકા હોતાનથી.

તીર્થ'કર ભગવાને કહ્યું છે કે—કાેઇ કાેઇ જીવો જલચાેનિક, જલમાં સ્થિત, અને જલમાં જ વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાવાળા હાેય છે. યાવત્ તેઓ પાતાના કર્મથી પ્રેરિત થઇને અનેક પ્રકારની ચાેનિવાળા, પાછ્ણીમાં વૃક્ષપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે — ખા જગતમાં અનેક છવા એવા હાય

#### स्रत्र कृता **स्र स्**त्रे

320 जुछे वर्द्धन्ते च-ते स्वसम्पादितपूर्वकर्मपेरिताः जुछे जायन्ते तेऽनेकपकारक-बछे बक्षरूपेग सम्रत्पद्यन्ते । 'ते जीवा' ते जीवाः जले वृक्षरूपेग सम्रत्पना जलना होयाः । 'तेर्सिनानाविडजोणियाणं उदगाणं सिणेडमाहारे'ति' तेषां नाना-विधयोनिकानाम्रदकानां स्नेहं स्नेहभावनिशेषमेवाऽऽहारयन्ति--आस्वादयन्तीस्वर्थः, 'ते जीवा' ते जीवाः जले जायशनाः जलनाः-जलस्नेहाऽऽहारकाः 'आहारेति' आहारयन्ति, किमाहारयन्ति तत्राह-'पुढनीसरीरं जाव संतं' पृथिवीशरीरं यावत्

स्यात, पृथिव्यादि पद्दनीवनिकायानां शरीराणि ध्रुक्त्वा स्वरूपेण परिणामयन्ति, 'अबरे वि य णं' अपराण्यपि च खल्ल 'तेसि उदमजोणियाणं रुबलाणं सरीरा णाणा-बण्णा जाव मक्खायं' तेपामुदकयोनिकानां इझाणां नानावर्णानि यावराष्ट्रपातानि, उदकयोनिकानामपराण्यपि नानावर्णस्पर्धा देयुकानि श्रीराणि भरन्तीत्याख्या-तानि । 'जहा' यथा 'पुडवी नोणियरणे' प्रत्यियी योनिकानाम् 'क्वसाणं' वृक्षाणाम् 'चत्तारि गमा' चरनारो गमाः -भेराः अज्झारुया पि तहेव तणाणं अोसहीणं हरि-यानं चत्तारि आलावगा माणियव्या अक्केक्के' तथैव अध्यारुहागामपि तथैव तगा-नामोपधीनां इस्तिानां च चत्वार अत्छाप का भणितव्याः-यथा पृथिवीषोनि केषु बृक्षेषु हैं जो जल में वश्यन्न होते हैं, जल में स्थित रहते हैं और जल में बढते हैं। वे अपने किये पूर्व हमों से प्रेरित होकर जड़ में उत्पन्न होते हैं और अनेक प्रकार के जल में इस रूग से जन्म छेते हैं। वे जीव नाना प्रकार की पोनि वाले जल के स्नेह का आहार करते हैं. प्रथ्वीकाय आदि के दारी रों का भी आहार करते हैं और उसे अपने दारीर के रूप में परिणत करते हैं। उन जलयोनिक दुश्नों को अन्य शरीर भी नाना वर्ण गंध रस एवं स्पर्शवाछे होते हैं।

जैसे प्रथिवीघोनिकों में बूक्ष, तुग, प्रोषधि और हरित के भेद से चार आलापक कहे हैं, वैसे जल के थिवय में नहीं कहना चाहिए ! છે કે જેઓ પાણીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. પાણીમાં સ્થિત રહે છે. અને પાણીમાં જ વધે છે. તેએ પોતે કરેલા પૂર્વ કર્મોથી પ્રેરિત થઈને પાણીમાં ઉત્પન્ન શાય છે. અને અનેક પ્રકારના વૃક્ષરૂપે પાણીમાં જન્મ લે છે. તે અનેક પ્રકા-રની ચેાનિવાળા જીવેા પાણીના સ્નેહના આહાર કરે છે. પૃથ્વીકાય વિગે રેના શરીરાેના પણ આહાર કરે છે અને તેને પેઃતાના શરીર રૂપે પરિષ્ માવે છે. તે જલયેાનિવાળા વૃક્ષાને અનેક પ્રકારના વર્ણ, ગંધ રસ અને રપર્શવાળા બીજા શરીરા પણ હાય છે.

જેમ પૃથ્વી ચાનિકેામાં વૃક્ષ, તુણ, ઔષધિ અને હરિત લીલાેતરીના

समयार्थकोघिनी टीका द्वि. थु. अ. ३ आहारपरिज्ञानिकपणम्

चस्वार आलापकाः-वृक्षतृणौषधिइरितादिभेदाः कथिताः तथा उदकपकरणे उदकयोनिकवृक्षेष्वपि चत्रारो वक्तव्याः किन्तु उदकयोनिकवृक्षोत्रन्तेषु वृक्षेषु एक एव भे (ो ज्ञातव्यः, अध्यारुहाणां तुगानामोपधीनां हरितानामपि चत्वार आलापका भणितव्याः∽मोक्तव्याः एकेकम्⊸पत्येक्झ इति । अन्येऽ पे भेदा वन-स्वतिविजेपाणां तीथे हरेहनदिष्टाः तथाहि-'अहावरे' अधाऽवरम् 'पुरक्लायं' पुरा-ख्यातम्-पूर्व देमन्काले मतिपादितम्, 'इहेगइया' इहेकतये 'सत्ता' सत्त्वा-स्पतिविशेषाः उदकीयाः, 'उदगजोणिया' उदकयोनिकाः उरकमेव योनि रुत्पत्ति-स्थानं येषां ते तथा-उइकोल्पतिकाः 'उइगसं प्रवा' उइके सम्प्रशन्ति ये ते तथा-उदकस्यितिकाः 'जात्र कम्प्रनियाणेणं' यात्रर्क्षनिदानेन-स्वकर्ममेरिताः सन्तः 'तत्थ बुक्रमा' तत्र व्युक्तमाः ∽त्र छे वर्द्ध मानाः, 'णागाविइत्रोणिपस्न डदएस्र' नाना-<mark>विधयोनिकेष्ट्रद</mark>केषु 'उदगत्ताए' उदकतया−अनेकमकाश्काः जलादेवोत्पचमा-नास्तत्र स्थितिकास्तत्रैन विद्यमानाः परिवर्द्धमानाः स्वकर्मप्रेरिताः वित्रिधनातीयक-जलेष उद्दक--कवक--पन क--शैंबाल--म्बादिस् रह्रपेण संग्रहराचाती जीगा वनस्पति-विशेषाः, 'उदगचाए' इत्यारम्प 'पुत्रखलच्छिमगचाए' इत्यन्तः वाठो यथा व्या-ख्यात एव द्रष्टव्यः, एतेषां वनस्पतिविश्वेषाणां लौकिकं नाम लोकादेव 'यदि संमन वेत्व' अवगन्तव्यम् । इह तु छायामात्रमेव पर्याप्तम् । 'ते जीवा तेसिं णाणाचिह-यहां एक ही भेद जानना चाहिए । अध्यारुह, तुग, ओषधि और हरित के भी चार आलापक कहना चाहिए।

तीर्थकरों ने बनस्पति के अन्य भेइ भी कहे हैं। वे इस प्रकार हैं कोई कोई जीव जल्योनिक, जलसंभव पर्व जल में बढते वाले होते हैं। वे अपने कमें के वज्ञीमूत होकर वहां उत्पन्न होते हैं और उदक, कवक, पनक, दैावाल, पद्म आदि वनस्पति रूप से जन्म खेते हैं। इन वन स्पतियों के लोक में प्रसिद्ध नाम यथासंभव लोक से ही समझना

બેડથી ચાર આલાપકા કહ્યા છે, એજ પ્રમાણુ પાણીના વિષયમાં કહેવાના નથી. અહિયાં એક જ ભેદ સમજવાના છે. અધ્યારૂઢ, તૃણુ ઔષધિ અને હરિત-લીલાતરીના પણુ ચાર આલાપકા સમજવા.

તીથી કરાએ વનસ્પતિના ખીજા લેદા પણ કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે છે– કાેઈ કાેઈ જીવો જલયોનિક, જલ સંભવ, અને જલમાં વધાવાવાળા હાેચ છે. તેઓ પાતાના કર્મને વશ થઈને ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને ઉદ્દક, કલક પતક, શેવાળ પદ્મ વિગેરે વનસ્પતિ પણાથી જન્મ લે છે. આ વનસ્પતિયાના હોકમાં પ્રસિદ્ધ નાંગા યથાસંભવ લોકોથી જ સમજી લેવા નેઇએ. અહિંતા

#### सूत्रकृतानसूत्रे

जोणियाणं उदगाणं सिणेदमाहारे ति' ते उदकाधरच्छिन्ताः वनस्पतिजीता अनेकविधाः अपूर्वानिकानाम्रुदकालां स्नेदयाद्वारपन्ति, तमेवोदजीव्य जीवन्ति, 'ते जीवा आहारे ति पुढवीसरोरं जाव संतं' ते जोगा आहास्यन्ति पृथिवीशरीरं यावत् स्पाद्-पृथिव्यादीनां शरीरमुरस्ठज्य स्वरूपेण परिणगपन्ति, 'आरेवि य णं वेसिं उदगनोणियाणं उदगाणं जाव पुत्रस्वलच्छिमगाणं सरीरा जाणावण्णा जाव मक्खायं' अपराज्यपि च खलु तेषाम्रुद्दकादारम्य पुण्डराक्षपर्यन्तानां ततोऽन्यान्यपि शरीराणि नानावर्णस्व बिस्टिमन्ति भवन्ति, इति तोर्थकरादिभिराख्यातानि, किन्तु 'एगो चेत्र आलावगो' आजायकथ्वेक एव, न तु पूर्ववचस्तार इदाऽऽछापकाः ॥सू० १२-५२४॥

मूल्य-अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता तेसिं चेत्र पुढवी-जोणिएहिं रुक्खेहिं रुक्खजोणिएहिं रुक्खोहिं रुक्खजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं रुक्खजोणिएहिं अज्झारोहेहिं अज्झारोह-जोणिएहिं अज्झारोहहिं अञ्झारोहजोगिएहिं मूलेहिं जाव वीएहिं पुढविजोणिएहिं तणोहिं तणजोणिएहिं तणोहिं तणजोणिएहिं मूलेहिं जाव बीएहिं एवं ओसहीहि वि तिन्नि आलावगा, एवं

चाहिए। यहां तो उनका उल्लेख माश्र ही पर्याप्त है। वे जीव अनेक प्रकार के अप्योनिक अप के स्नेह का आहार करते हैं और उसी के सहारे जीवित रहते हैं। वे पृथ्वो आदि के वासीर का जी आहार करते हैं और उन उदक आदि जीवों के नागा वर्ण गंव रस और स्पर्श बाछे अन्य वासीर भी होते हैं। ऐसा तीर्थकरों ने कहा है। यहां एक ही आलापक होता है, पहले के समान चार आखापक नहीं होते ॥१२॥

તેના ઉલ્લેખ માત્ર જ ખસ છે. તે છવા અનેક પ્રકારના અપ્કાય ચાનિક, અપ્-જલનાસ્નેહના આહાર કરવાવાળા, હાેચ છે. અને તેનાજ આશ્રયથી જીવતા રહે છે. તેઓ પૃથ્વી વિગેરેના શરીરના પશુ આહાર કરે છે. અને તેને પાતાના શરીરના રૂપથી પરિશુમાવી લે છે. તે ઉદક વિગેરે જીવેાના અનેક વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શવાળા બીજા શરીરા પશુ દેાય છે. એ પ્રમાથે, તીર્થંકરાએ કહેલ છે. અહિયાં એક જ આલાપક હોય છે, પહેલાંની જેમ ચાર આલાપકા અહિયાં છે.તા નથી, ાાસૂ૦ ૧૨ા

**X**X

समयार्थबोधिनी टीका हि. झु. स. २ आहारपरिक्षानिइएणम्

हरिएहिं वि तिन्नि आलावगा, पुढविजोभिएहि वि आएहिं काएहिं जाव कूरेहिं उद्कजोणिएहिं रुक्खेहि रुक्खजोणिएहि रक्खेहि रुक्खजोणिएहि मूळेहि जाव वीएहि, एवं अज्झारोहेहि वि तिन्नि तणेहिं पि तिण्णि आलावगा, ओसहीहिं पि तिण्णि हरिएहिं पि तिर्विण उद्गजोणिपहिं उद्पहिं अवपहिं जात्र पुत्रखलच्छिभषहिं तसपाणत्ताए विउहांति। ते जीवा तेसिं पुढविजोणियाणं उदग-जोणियाणं स्वत्वजोणियाणं अज्झारोहजोणियाणं तभजोणियाणं ओसही जोणियाणं हरिय जोणियाणं रुक्खाणं अङ्झारोहाणं तणाणं ओसहीणं हरियाणं मुलाणं जाव बीयाणं आयाणं कायाणं जाय कूराणं उद्गाणं अवगाणं जाव पुक्खलच्छिभगाणं सिणेहमाहारोंति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य ण तेसिं रुक्खजोणियाणं अज्झारोहजोणियाणं तणजोणियाणं जोसहि-जेणियाणं हरियजोणियाणं मूलजोणियाणं कंदजोणियाणं जाव बीय जोणियाणं आयजोणियाणं कायजोणियाणं जाव कूरजोणिया-णं उद्ग नोणियाणं अवगजोणियाणं जाव पुक्खलच्छिभगजोणि-याणं तसवाजाणं सरीरा णाणाव०णा जाव मत्रखायं॥सू. १३१५५॥

छाया–अयाऽपरं पुसाख्यातम्–३हैकतुये सच्धाः तेष्वेव पृथिवीयोनिकेषु हक्षेषु, इक्षयोनिकेषु हक्षेषु, बुक्षयोनिकेषु मूलेषु, यावद्वीजेषु, हक्षयोनिकेष्वश्यारुहेषु, अध्यारुहयोनिकेषु अध्यारुहेषु, अध्यारुहयोनिकेषु मूलेषु, यावद्वीजेषु, पृथिवी-योनिकेषु तृणेषु, तृणयोनिकेषु तृणेषु, हणयोनिकेषु मूल्ठेषु, यावद्वीजेषु, एव-मोद तिब्वपि त्रय आल्डायकाः, एवं हस्तिब्वपि त्रय आल्डापकाः। पृथितीयोनिकेष्व वार्येषु कार्येषु यावत्कूरेषु, उदकयोनिकेषु हक्षेषु, इक्षयोनिकेषु बुक्षेषु, हक्षयोनि-केषु मूखेषु, यावद्वीजेषु । एवमध्यारुहेष्वपि त्रयः तृणेष्वपि त्रय आल्डापकाः,

#### **स्**त्रकृता**नस्**त्रे

ओषधिष्धपि त्रयः, इरितेष्वपि त्रयः, उद्कयोनिकेषु उद्केषु अवकेषु यावत्तुष्क राक्षभगेषु त्रसपाणतया विदर्चन्ते । ते जीवास्तेपां पृथिवीयोनिकानाम् उद्क योनिकानां दृक्षयोनिकानाभध्यारूदयोनिकानां तृजयोनिकानामोपथियोनिकानां इरितयोनिकानां दृक्षाणामध्यारुदाणां तृणाताषोपधीनां इरितानां मूळानां यावद्वी-जानामार्याणां कायानां यावत् कृराणामुद्दकानामदकानां यावत् पुष्कराक्षमगानां स्नेहमः इारयन्ति । ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीधरीरं यावत् स्पात्, आराण्यपि च स्वतु तेपां दृत्रयोनिकानामध्यारुद्वयोनिकानां तृणयोनिकानामोपथियोनिकानां इतिदा द्वत्योनिकानामध्यारुद्वयोनिकानां तृणयोनिकानामोपथियोनिकानां इतिन योनिकानां मूळ्योनिकानां कन्द्रयोनिकानां तृणयोनिकानामोपथियोनिकानां इतिन योनिकानां मूळ्योनिकानां कन्द्रयोनिकानां त्यावद्वोज्योनिकानामाययोनिकानां कृष्य योनिकानां मूळ्योनिकानां कर्यानीकानामुद्वयोनिकानाः यावद्वोज्य्योनिकानां यावत् कृर्याक्षसा मगयोनिकानां त्रसपाणानां छरीराणं नानाराणी के यावद्वारु कातनाामु २३-५५४।

टीका--अग्रोऽपि वनस्पतिजीवभेदस्रीधंकरेण कथितस्तमःह-'अइत्तरं' अयाऽपरम् 'पुरव वायं' पुराख्यात्म् 'इहेग्इया' इहेकतये 'सचा' सच्याः-वन-स्पतिवित्रोंपनीत्ताः 'तेर्पि चेत्र पुडशोजोणिएडिं रूत्रखेढिं' तेष्वे । पृथितिपोनिकेषु टक्षेषु-पृयिव्युत्पन्नदृक्षनीवेषु त्रस्माणतया विवर्त्तन्ते-इति अप्रेण सह सम्वन्धः । 'रुत्तखजीणिपद्दि रुत्रखेहिं' दृक्षयोनिकेषु-दृक्षोत्पन्नेषु वृक्षेषु 'रुत्तखजीणिपदि मूछेदिं' दृक्षयोनिकेषु-दृक्षेत्रान्नेषु मूलेषु 'त्रार नीयेहिं' यावद्गीजेषु 'रुत्त्खजो-णिपदि अब्झारोद्देहिं' दृक्षयोनिकेषु-त्रुप्तर्यन्नेषु अध्यारुढेषु 'अब्झारोहजोणि दर्ह बज्झारोद्देहिं' अध्यारुद्द गेनिकेषु-अध्यारुदेग्रन्नेषु अध्यारुढेषु 'अब्झारोह

'अहाबरं पुरक्तवायं' इत्यादि ।

टीकार्थ—तीर्थकर भगवान ने वनस्पतिकाय के अन्य भेद भी कहे हैं इस लोक में कोई-कोई जीत्र उन पृथ्वीयोनिक वृक्षों में, वृक्षयोनिक बुक्षों में मूल करद यायत् वीज पर्यन्त अवयवों में, वृक्षयोनिक अध्यारुह बुक्षों में, अध्यारुहयोनिक अध्यारुहों में अध्यारुहयोनिक मूल से छेकर

'अहावरं पुरक्सायं' ईत्याहि

ટીકાર્થ — તીર્થ કર ભગવાને વનસ્પતિકાયના અન્ય બીજા લેદા પશુ કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે છે.—

આ લાેકમાં કે.ઇ કાેઈ જીવો તે પૃથ્વીયાેનિક વૃક્ષા-ઝ ડાેમાં, વૃક્ષ-યાેનિકવૃક્ષા-ઝાડામાં મૂળ, કન્દ, યાવત બીજ સુધીના અવયવેામાં વૃક્ષયે.નિક, અધ્યારૂઢયાેનિકવૃક્ષામાં, મૂળથી લઈને બીજ સુધીના અવયવાેમાં વૃક્ષયાેનિક અધ્યારૂઢવૃક્ષામાં, અધ્યારૂઢયાેનિક અધ્યારૂઢામાં અધ્યારૂઢયાેનિક મૂળથી લઈને બી સુધીના અવયવેામાં પૃથ્વીયાેનિક તૃજ્યુ-ઘાસાેમાં,તૃજ્યુયાેનિક તૃજ્યામાં,

### समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ३ आहार०रिक्वानि इपणम्

जोणिएहिं मूलेहिं' अध्याहहयोनिकेषु -अध्यःइहोत्पन्नेषु मूलेषु 'जाद धीएसु' यावद्वीजेषु, 'पुडवीचोणिएहिं तणेहिं' पृथिनीयोनिकेषु त णेषु-पृथिन्युत्पन्नत्णेषु 'तणजोणिपहिं तणेहि' तूणयोनिकेषु तृणेषु-तृणोत्थन्नतूणजीवेषु 'तणजोणिष्हिं मूलेई जाव बीएहिं' तृज्योनिकेषु न्तृणोस्यनेषु मूलेषु यावद्वीजेषु यावस्पदेन कन्दरकन्धत्वक्र्यालपवालशाखापत्रपृथ्य फुळानां संग्रहः । 'एवं ओसहीहि दि तिन्ति आखावगा' एवमोवधीष्त्रपि धय आरुएकाः- त्रय एव भेदाः, पुणितीयोनिका औषधयः१, ओषधियोनिका ओषधयः२, ओषधियोनिका मूळकन्द्रस्तक झाखायस लग्त्रपुष्पकलगीजजीवाः३, एते त्रय आलापका हातव्या , 'एवं इरिएहिं वि तिशि आलावगा' एवं इस्तिध्वपि ओषधितत् चयआलएकाः 'पुढवीजोणिडि ति' पृथिवी-योनिकेष्वपि आएडि काएडि जाव क्रोडिं' आर्येषु कायेषु यावस्क्रोषु--पाव-रपदेन कृष्णबश्ड्यकः-उन्वेदणि हनिन्वेष्ठणिकसर्यवकर्यकवासणिकानां -**प्रह**णस भवतीति। 'उदगजोणिएहि कत्त्खेहिं' उदकयोनिकेषु वृक्षेपु 'रुत्तलजोणिएहि रुवखेहिं' इक्षयोनिकेषु इक्षेषु 'रुक्खजोणिएहिं मुखेहिं' जाव वीएहिं' वृक्षयोनिकेषु मुळेषु याधद्वीजेषु 'एवं अध्झारुहेडि वि तिन्नि' एवम् अघ्यारुहेध्वपि ओषधिवत् त्रय आलापका बातव्या इति घेषः, 'तेणेहि नि तिण्णि आलावगा' तणेष्त्रपि ओष-विस्तु त्रय आलापकाः 'ओसहीहि नि तिण्णि आलावगा' ओषधिष्वपि पृथिनी-योनिकवदोषधित्रत त्रय आछापकाः, 'हरिएडि दि तिण्णि' इरितेष्टवि त्रयः, 'उदगजोणिएहिं उदएहिं अवएहिं जाव' उदकयोनिकेष-तत्कारणकेषु उदकेषु अव-केषु यावत् 'पुक्खलच्छिभएहिं' पुष्कराक्षमगेषु, अत्र यावत्पदेन-पनवदौदालकंक-

बीज तक के अवयवों में पृथ्वीयोनिक तृणों में, तृणयोनिक तृणों में, तृणयोनिक सूल, कंद आदि बीज तक के अवयवों में, इसी प्रकार ओषधि तथा इरितके तीन आलापकों में, पृथ्वीयोनिक आय, काय तथा क्रूर नामक धृक्षों में, जलयोनिक धृक्षों में, षृक्षयोनिक धृक्षों में, धृक्षयोनिक मूल यावत् बीजों में, इसी प्रकार अध्याकहों, तृणों,

તૃષ્ણુચેાનિવાળા મૂળ, કંદ, વિગેરે બીજ સુધીના અવયયવોમાં ઔષધિ તથા હસ્તિ-લીલેાતરીના ત્રલ્ આલાપકામાં પૃથ્વીચેાનિક આય કાય, તથા કૂર નામના વૃક્ષામાં, જલચેાનિક વૃક્ષામાં, વૃક્ષચેાનિક વૃક્ષામાં વૃક્ષચેાનિક મૂળ, યાવત્ બીનેમાં અને જોજ પ્રમાણે અધ્યારૂલેા, તૃણેા ઔષધિયા તથા **૨૦ ∀**૧ Act

### स्वनृत्त**तः हो**

र्षेषु रहड ककसेरुक कच्छ अःणितकोर ग्राव हुपुरनकिनसुभगसुगन्धिकपुण्ड रीक्रमहाकु इत्र से क्रम्न प्रयम्स रस्र पत्र करेश रक को कनदा ऽ श्विन्द ताम र सनिस विसम् गाळपुष्क राष्यां व-संस्पतिजीवानां संग्रहः । 'तसयाणत्ताए' वसमाधातया-वसजीवस्वकृषेग, 'मिउट्टवि' विवर्त्तन्ते सम्रूत्पधन्ते इत्यर्थः । 'ते जीवा' ते उद्कयोनिक-व्यादौ असरूप्रेण सञ्जाता जीवाः 'तेसि' तेषाम् 'पुटवीजोणियाणं' पृथिवी-मोसिकानां-पृथिवीकारणकानां दक्षाणाम्, 'उद्गजोणयाणं' उदकयोनिकानां द्वभाणास्, 'रूक्खनोणियाणं' दक्षयोनिकानां 'द्रक्षाणाम् इति अप्रेण सम्बन्धः-् 'आज्झारोढजोणियाण' अध्यारुदयोनिकानाम् 'तणजोणियाणं' तृणयोनिकानाम्, 'वोसहोजोणियाणं' ओपधियोनिकानाम् 'हरियजोणियाणं 'हरित्रयोनिकानाम् 'इड ग्वाम' ष्ट्रझाणाम् 'अञ्झारुदाणं' अध्यारुद्दाणाम्, 'तणाणं' तृणानाम् 'ओसद्दीग्' अोधधीनाम् 'हरियाणे' हरितानां जीवानाम् 'मूळाणं' मूळानाम् 'जाव बीयाणं' ग्रावद्वीज्ञानाम् – यावत्पदेव कन्द्रवक्त्वात्वापशास्त्राय गल पत्रपुष्पाणां संग्रहः, 'आयार्ण कायरणं जाव कूराणे' आयणिं कायानां यावस्क्रराणाम् 'उद्गाणं अवगाणं जात प्रकृतकच्छिमगार्थं' उदकानामरकानां यात्ररपुष्कराक्षभगान.मृ अभ्रयावस्य-वैन-पनक क्षैवालकेत्याच्यारभ्य पुष्करात्तानां वनस्पतिनीवानां ग्रहणं पूर्ववद वोच्यम्, एतेषाम् 'सिणेहमाहारे ति' स्नेहम्-स्निग्धमावमाहारयन्ति 'ते जीवा आहारे ति पुढशेसरीरं जार संतं' ते जीवा आहारयन्ति पृथिश्वीशरीरं यावदृष्तेजो

ओषधिघों तथा हरितों के नीन तीन आलापकों में, उदकयोनिक अवक और पुर्वकराक्षों में त्रस प्राणी के रूप में उत्पन्न होते हैं।

षे जीव पृथिवीयोनिक वृक्षों के, उद्द क्योनिक वृक्षों के, वृक्ष योनिक वृक्षों के, अध्यारुहयोनिक वृक्षों के तृणयोनिक वृक्षों के ओषषि-योनिक वृक्षों के हरितयोनिक वृक्षों के तथा वृज्ञ, अध्यारुह, तृण, ओषधि, हरित, मूल, यीज, आधवुक्ष, कायवृज्ञ, क्राव्यं, एवं उद्दक, अवक तथा पुष्कराक्ष वृक्षों के स्तेह का आहार करते हैं। वे पृथ्वीकाय द्वरिता-बीबेातरीना त्रख् त्रख् आबापक्षेमां उद्द थेतिवाणा, अव्द, अने

પુષ્કરાશેામાં ત્રસ પ્રાહ્યું પહુાથી ઉત્પન્ન થ.ય છે.

તે જીવો પૃથ્વીચાનિક વૃદ્ધાના, ઉદ્દક ચાનિવાળા વૃક્ષાના વૃક્ષચાનિવાળા વૃદ્ધાના; અધ્યારૂઢ ચોનિવાળા વૃક્ષાના, તૃષ્ણુચાનિવાળા વૃદ્ધાના ઔધધિ**યોનિક** વૃક્ષાના, હરિતચાનિક વૃક્ષાના તથા વૃક્ષ; અધ્યારૂઢ, તૃણ, ઔધધિ, હસ્તિ, પૂલ, બીજ, આયવૃક્ષ, કાયવૃક્ષ, કૃરવૃક્ષ, અને ઉદદ, તથા પુષ્ડરાક્ષ, વૃદ્ધાના દનેહને: આહાર કરે છે. તે પૃથ્વીકાય વિગેર્સના શરીરોનો પગ્ન આહાર કરે समयाधेवोचिनी टोका हि. श्रु. अ. ३ आहारवरिझानिरूपणम्

वायुगनस्पतिशरीरम् विपरिण परन स्वस्थरूं कुर्वे ने 'अवरेवि य णं तेसि रुव क जोणियाणे' अपराण पि च खड तेषां इस योनिकानाम् 'मूल नोणियाणं कंद जोणियाणं जाव वी ग्रजोणियाणं' मूळकन्द्र कर्न्य स्क्राख्यवाळप श्रुष्परुख्वीज-योनिकाम् 'आय नोणियाणं काथ जोणियाणं जाग्र क्रूरनोणि गाणं' आय योनि कानां काय योनिकानां याग्त कृत्योनिकानाम् 'उदग नोणियाणं अरम जोणियाणं जाव पुरुख्टच्छिन ग्रोणियाणं राग्य विकानाम् 'उदग नोणियाणं अरम जोणियाणं जाव पुरुख्टच्छिन ग्रोणियाणं सरीरा जाण्या वण्या जाग्रमन् खायं' नक्षमाणानां श्ररिणि नानावर्णानि यावत्--तानारसानि नानागन्धानि नानास्पर्श्व युक्तानि अव-न्तीति तीर्थक द्विराख्यातम् - कथितमिति श्रमू० ? ३ – 'र्द्या

मूल्म्-अहावरं पुरक्खायं णाणाविहाणं मणुस्ताणं तं जहा-कम्मभूमगाणं अकम्मभूमगाणं अंतरदीवगाणं अरियाणं मिल कछुयाणं, तेसिं च णं अहावीएणं अहावगासेणं इत्थीए पुरिसस्स य कम्मकडाए जोणिए एत्थ णं मेहुणवत्तियाए णामं संजोगे समुप्पज्ञह, ते दुहुओ वि सिणेहं संचिण्णांति, तत्थ णं जीवा इत्थित्ताए पुरिसगत्ताए णपुंसगत्ताए विउद्दंति, ते जीवा माओ उयं पिउमुक्कं तं तदुभयं संसट्ठं कल्ठसं किव्विसं तं पढमत्ताए आहारमाहार्रेति, तओ पच्छा जं से माया णाणाविहाओ रस-आहारमाहार्रेति, तओ पच्छा जं से माया णाणाविहाओ रस-आहारक, तृगयोनिक, अविध्योनिक, हरितयोनिक, मूल्योनिक, कंद-योनिक, यावत् बीज्योनिक, आध्योनिक कापयोनिक पावत् क्लरपो-जिक, उदक्योनिक, अवरुयोनिक पावत् पुष्कराक्षमगयोनिक प्रालयों के नाना वर्ण, गंव, रस, सार्श राष्ठे अध्यान्य जारीर भी होते हैं । देसा तीर्थकर भगवान् ने कहा है ॥१३॥

છે; ઐ વૃક્ષ ચાનિવાળા, અધ્યારૂહ ચાનિવાળા, તૃષ્ણુ ચાનિવાળા, ઔવધિધા નિવાળા, હરિતચાનિવાળા, (લીલાેતરીની ચાનિવાળા) મૂળ ચાનિવાળા, કદ્યો-નિવાળા, યાવત ખીજ ચાનિવાળા, આયધાનિવાળા, કાયચાનિવાળા, ચાવત્ 'કૂરચાનિવાળા, ઉદક્યોનિવાળા, સ્વક્યોનિવાળા, યાવત્ પુષ્કરાક્ષભગચાનિવાળા ત્રસ પ્રાદ્યિયાના સ્વનેક વર્ણુ ગ'ધ; રસ, સ્પર્શવાળા ખીજા શરીરા પણુ દાય છે. એ પ્રમાણે લીર્થ'કર ભગવાને કહેલ છે. ાાસૂ૦ ૧૩ાા

3(5

# स्त्रकृताङ्गस्ये

विहीओ आहारमाहारेइ, तओ एकदेमेणं ओयमाहारेंति, आणु-पुंब्वेण तुड्डा पलिपागमणुपवन्ता तओ कायाओ <mark>अभिनिवट</mark>-माणा इस्थि वेगया जणयंति पुरिसं वेगया जणयाति णपुंसगं **वेग**या जणयंति, ते जीवा डहरा समाणा माउक्खीरं **स**र्पि आहोरेति आणुपुब्वेणं बुहूा ओयणं कुम्मासं तसथावरे य पाणे ते जीवा आहारेंति, पुढविसरीरं जाव सारू वि कडं संत, अव-रेऽनि य णं तेर्सि णाणानिहाणं मणुरसगाणं कम्मभूमगाणं अकम्मूमगाणं अंतरदीवगाणं आरियाणं मिलक्खूणं सरीरा णाणावण्णा भवंतीति मक्खायं ॥सू०१४।५६॥

गानानकर्षभूमिगानामन्तर्दी गगानाम् आयणाि म्लेच्छानां तेषां च खख यथावीजेन यथाऽबकारोन खियः पुरुषस्य च कर्मकृतयोनी अत्र खलु मैथुनमस्यपिको नाम संयोगः समन्पद्य हे। ते द्वयोरपि स्नेई संचिन्वन्ति, तत्र खळ जीवाः स्नीतया पुंस्तया नपुंसकतया विवर्तन्ते ते जीवाः मध्तुरार्तवं पितः ध्रकं तत् तद्भयं संस्षष्टं कलुषं किल्डिशं तत मधनतथा आहारमाहारयन्ति । तत्पश्चात या सा माता नानाविधान रंसविधीन आहारान आहारपन्ति तत एकदेशेन ओजआहारयन्ति । आनुपूर्व्येण बद्धाः परिपाकमनुगाताः ततः कायतोऽभिनिवर्षमानाः स्तीमानयेके जनयन्ति, पुरुष-भावमेके जनयन्ति, न्युं वक्तभारमेके जनयन्ति, ते जीवाः वालाः सन्तः मातः क्षीरं सर्विराहारपन्ति आलुपूर्व्येण हदा ओदनं कुल्मापं त्रसंस्थानरांश्व प्राणान ते जोवा आहारयन्ति । पृथितीशरीरं यावत् सारूपी कृतं कुर्वन्ति । अपराण्यपि च खल्ल तेषां नानाविधानां मन्नष्याणां कर्मभूमिगानामकर्मभूमिगानामन्दर्दी (गानामार्याणं) स्ळे-च्छानां श्ररोशणि नानावर्णानि मवन्तीत्याख्यातम् ॥-१४-५६॥

टोका--सम्प्रति मनुष्पश्वरूरमाह-प्रहाव रे' अयाऽ राम् 'पुरक्लाय' पुरा-ख्यातम्-कथितम् 'णाणाविद्दाणं मणुस्साणं' नानाविधानाम्- मनेकमकाराणां मनु-

'अहावरं' पुरक्खायं' इत्यादि । टीकार्थ---अब मनुष्य का स्वरूप कहते हैं-शीर्धकर भगवान् ने

'अहावर' पुरक्तायं' छत्यादि ટીકાર્થ—હવે માણસનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે. તૌર્થ કર ભગવાને

समयार्थबोधिनी टीका दि. थु. म. ३ आंहारपरिशानिरूपणम्

ष्यागां स्वरूपं कथितमिति पूर्वेगान्वयः, 'तं जहां तथथा 'कम्मभूममार्ण' कमेभूमिगानाम, केवन कर्मभूमिगाः कर्मभूमी वरवन सग्रत्थधन्ते तेषाम. 'अकम्मभूमगाणं' अहर्मभू लिगानामु केचन अहर्मभू विगाः अह्यमेभूमौ जायन्ते तेषाम्, 'अंतरदीश्माणं अन्तर्दी रकानाम् अन्तर्दी रकेषु केचन जायन्ते तेषाम्, 'आरियाणं' आर्थाणाम् केवनाऽऽयां संदन्ति तेषाम् 'मिलक्खुयाणं' म्छेच्छाः केचन जायन्ते तेषाम् 'तेसि च णं' तेषां च खछ अनेकपकाराणां मनुष्याणाम् 'अडाशीएणं' यथा बीजेन-वीजमनविकम्म यथाबीजं तेन-स्ववीजाऽनुसारेण 'अहाबगासेण' यथाका शेन स्वाका छाउ (मारेण उत्यत्तिर्भवति, तदृश्वत्तौ को हेत स्तत्र'इ-'इत्यीप' इत्यादि । 'इत्थीए' लिगाः 'पुरिसरस य' पुरुषस्य च 'कम्म-कडाए जोणिए' कर्मक्रायोनौ-कर्मक्रायोनिरेत्र तेपाम्रत्यतौ हेत्रस्तत्र ते मत्रव्याः समुराधन्ते इति भावः । 'प्त्थ णं मेहण्यत्तिपाप्' अत्र-कर्मकृतयोनौ खछ मेथुन मत्ययिकः 'णाम संत्रोगे समुप्पज्नः' नामसंयोगः सम्रग्यद्यते- उत्पत्तिकारण-भूतयोनौ खियाः पुरु स्य दा कर्महेतुको मैथुनसंयोगो जायते, तादशसंयोगाऽन-न्तरम् उत्रधमानाः 'ते दृह मो वि' ते-जीवाः द्वयोरपि स्रीपुंसोः 'सिणेहं संचि-ण्गंति' स्नेदं संचिन्दन्ति, द्वयोर्षि स्नेहस्य-स्निग्यमावस्याऽऽहारं क्वर्वन्तीत्यर्थः । 'तःथ णं जी श इत्थित्ताए पुरिसत्ताए णपुंपगत्ताए विउट् ति' तत्र खलु जी शाः

अनेक प्रकार के मनुष्यों का स्वरूप कहा है। वह इस प्रकार है-कोई मनुष्य कर्ममुमिन होते हैं, कोई अकर्ममुमिन होते हैं और कोई अन्तर्द्वीपज होते हैं। कोई आर्य होते हैं, कोई अनार्य-- म्लेच्छ होते हैं। इन जीवों की उक्षत्ति अपने अपने घीज और अवकादा के अनुसार होती है। स्त्री और पुरुष का पूर्वकर्म के अनुसार निर्मित योनि में मैधुन प्रत्यपिक संयोग उत्पन्न होता है। उस संयोग के अनग्तर उत्पन्न होने बाले दोनों के स्नेह का आहार करते हैं। वे जीव यहां स्त्री रूप से,

અનેક પ્રકારના મનુષ્યોતું સ્વરૂપ કહ્યું છે. તે આ પ્રમ શે, છે. –કાેઈ માણુસ કર્મભૂમિ જ દેાય છે. કાેઇ અક્રમ બૂમિ જ હાેય છે. અને કાેઇ અન્તર દ્વીપ જ હાેય છે. કાેઈ અર્ચ દેાય છે. કાેઇ અનાર્ય દાેય છે. એટલે કે સ્લેચ્છ હાેય છે. આ જીવોની ઉત્પત્તિ પાત પાતાના બીજ અને અવકાશ પ્રમાણે થાય છે. આ અને પુરૂષના પૂર્વ કર્મ પ્રમાણે નિર્મિત યાનિમાં મેશુન વિષયક સંયોગ ઉત્પત્ન થાય છે. તે સંયોગ પછી ઉત્પત્ન થવાવાળા જીવ અન્નેના સ્તેહના આહાર કરે છે.

For Private And Personal Use Only

# स्त्रहतानस्त्रे

सीतया पुरुषतया नपुंतकतया विदर्भन्ते, तादृश गेमौ जीवाः स्रोधुभपुंत भ्या देन सृद्धरपद्यन्ते 'ते जीवा माओ उर्थ विउद्धर्क तं तदुन्यं संसद्धं कद्धतं किव्विसं तं पदमत्ताए आहारमाहारेति' ते समुख्यमाना जोवाः भयनवया-सर्वतः भयमं मातुरार्त्तवं पितुः श्रुकं तदुमयं संस्रष्टं-परस्परमिलितं कल्खपम्-मलिनं किव्यिषम्-अपवित्र माहारमाहारयन्ति, ते जीवाः भयमतः पित्रोः शुरुगरेणिते ए र स्वशीर निर्भाणार्थं ग्रुहन्ति 'तभो पच्छः' ततः पश्चःत् 'जं से मावा णातःविद्यामा' या सा माता नानाविधान 'रसविद्यीओ' रमविधीन्-रसान्तितान-रससंयुकान् 'आहारं' आहारान-भक्षणीयद्वव्यक्तित् म्य एकदेशेत-मात्धुक्त हरस्यैकदेशेवन तु सम्पूर्ण तया ते सहत्परस्यमानजीवाः 'ओयमाहारेति' ओजः-उररसिस्थाने आहार पुद्रत्वसम्हष् आहारयन्ति 'वाणुपुच्वेण वुढा'आहुपूर्व्येग-कनग्नः वृद्धाः-भादार-पाकपरस्परयाऽभिष्टद्याः सन्तः गर्भावस्थां पूर्णीकृत्य 'वलिपागमणु स्त्रा' परिपाकं पुष्टिभावमत्नुपाप्ताः -आपन्ताः 'तभो काधाओ' ततः करापात्-मातुः जारीरात् 'अभिनिक्ष्ट्रपाणा' अभिनिवर्त्तमनाः-निस्तरन्तो बहिरागच्छन्तः 'इत्थि वेगया

पुरुत रूप से और नपुंसक रूप से उत्पन्न होते हैं। वे जीव वहां सर्व-प्रथम माना के आत्तिव और पिता के शुक के सम्मिश्रण को, जो मलिन और अपवित्र होता है, उसका आहार करते हैं अर्थात् अपने शारीर आदि का निर्माण करने के लिए माता पिता के रजवीर्य को प्रहण करते हैं। तत्पश्चात् वे जीव माता जो नाना मकार के रसयुश्त पदार्थी का आहार करते हैं। उसके एकदेश (भाग) का, सम्पूर्भ का नहीं, ओज आहार करते हैं। वे घीरे घीरे घुद्धि को प्राप्त होते हुए, नर्भावस्था पूर्ण होने पर, पुष्टि को प्राप्त करके माना के शरीर में से

તે છવો ત્યાં સીપણાથી, પુરૂષ પણાથી અને નપુંસક પણાથી ઉત્પન્ત શાય છે. તે જીવો ત્યાં સૌથી પહેલાં માતાના આર્તવ અને પિતાના શુકના સંપ્રિશ્રણના કે જે મલિન અને અપવિત્ર હાેય છે, તેના આહાર કરે છે. મર્થાત્ પાતાના શરીર વિગેરેનું નિર્માણ કરવા માટે માતા પિતાના રજ, લીચંતે શ્રહ્યુ કરે છે. તે પછી એ જીવા માતા જે અનેક પ્રકારના રસશુક્ત પદાર્થીના આહાર કરે છે, તેના એક દેશના (ભાગ) સંપૂર્ણના નહીં એાજ આહાર કરે છે. તેઓ ધીરે ધીરે વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થતા થકા ગર્ભાવરથા પૂરી થયા પછી પુબ્ટિ મેળવોને માતાના શરીરમાંથી અહાર આવે છે. તેમાં કેઇ

अज्ययार्थबोधिनी टीका द्वि. धु. अ. ३ आहारपरिक्वानिरूपणम्

जणयंति' स्ती भावमेके जनयन्ति-स्ती स्वरूपेण समुत्पद्यन्ते-जन्म एइतन्त 'पुरिसं-वेगया जणयंति' पुरुषभाधमेके जनयन्ति-पुरुषरूपेणाऽपरे समुरपद्यन्ते, 'णकु सगं वेगया जणयंति' नपुंसकभावमेके जनयन्ति-पुरुषरूपेणा प्रमुत्पद्यन्ते, 'गकु सगं वेगया जणयंति' नपुंसकभावमेके जनयन्ति-वपुंसकरूपेण समुत्पद्यन्ते, 'वे भीवा डदरा समाणा' ते जीवाः गर्भनिर्गता वाळाः सम्तः 'माउक्सीरं स्वर्णि आवा डदरा समाणा' ते जीवाः गर्भनिर्गता वाळाः सम्तः 'माउक्सीरं स्वर्णि आवा डदरा समाणा' ते जीवाः गर्भनिर्गता वाळाः सम्तः 'माउक्सीरं स्वर्णि आवारेति' मातुः क्षीरं-दुग्धं सर्थिभाऽरहारयन्ति-पातुरुद्दरान्तिःस्वतिः, 'भाषु स्तनाभ्यां निरस्तं दुग्धं वालरूपेण हद्धाः सन्तः सर्पि प्रतिमाहारयन्ति, 'भाषु-पुध्वेणं बुड्ढा ओयणं कुम्मासं उसथावरे य पाणे ते जीवा आहारेति' मभीन्निर्ग ष्टद्धाः जोदनकुल्मापादिकं त्रयस्थावरांव प्रायो ते जीवा आहारेति' वभीन्तिर्ग महद्धाः जोदनकुल्मापादिकं त्रयस्थावरांत प्रयिन्ती विक्शन्तः, आनुष्ट्व्येण क्रम्भः महद्धाः ओदनकुल्मापादिकं त्रयस्थावरांत प्रयिन्ती विक्तशन्तः, आनुष्ट्व्येण क्रम्भः महद्धाः ओदनकुल्मापादिकं त्रयस्थावरात्त, 'ते जीवा आहारेति पुढ तेनरीरं जाव सारूविद संतं' ते जीवा आहारयन्ति, 'ते जीवा आहारेति पुढ तेनरीरं जाव मार्थ्यव्यादिकायान सुक्त्वा तान स्वस्वरूपेग परिणमयन्ति-इति । 'अवरे वि य गां तेसि गाणरचिहाणं मणुस्सगाणं' अपराण्पपि च खल तेपां नानाविधानां महाल्या-णाम् 'करमभूमगाणं' कर्मभूमिकानाम् 'अक्रम्भभूसगाणं' अक्तमभूभिकानाम् 'मतुर्

बाहर आते हैं और कोई स्त्री रूप में, कोई पुरुष रूप में और कोई नपुं-सकरूप में जन्म ग्रहण करते हैं। तरपश्चात् वे माता के स्तर्भों से निक रूने बोछे दूध का आहार करते हैं और जब कुछ बडे हो जाते हैं तो घुन का आहार करते हैं। तार्थ्य यह है कि गर्भ से निकलते ही पूर्व जन्म के अभ्यास के संस्कार के वश से माता का दूघ पीते हैं। फिर अनुकम से वृद्धि को पास होते हुए ओदन (आत) कुरनाप तथा न्नस और स्थावर जीवों का आहार करते हैं। वे जीद प्रध्वीकाव आदि के शरीरों का अक्षण करते हैं और उसे अगने शरीर के रूप में परिणत करते हैं। उन कर्मसूमिज, अकर्मसूभिज, और अन्तर्ही का मनुष्यों के

સ્તીપણાથી, કાંઈ પુરૂષ પસુાથી, અને કાંઇ નપુંસક પણાથી જન્મ ગ્રહણ કરે છે. તે પછી તેઓ માતાના સ્તનામાંથી નીકળતારા દૂધના આહાર કરે છે. અને જ્યારે કંઇક માટા શાય છે, ત્યારે ધીના અહાર કરે છે તાત્પર્ય એ છે કે-ગર્મથી નીકળતાં જ પૂર્વજન્મના અભ્યાસના સંસ્કાર વશાત માતાતું દૂધ પીવે છે, તે પછી અનુક્રમથી વધતાં આદન (ભાત) ફુલ્માશ તથા ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના આહાર કરે છે. તે જીવા પૃથ્વીકાય વિગેરેના શરીરાતું લક્ષણ કરે છે. અને તેને પાતાના શરીરમજાથી પશિશ્વમાવે છે. તે

दीवगाणं' अन्दर्डी पकानाम् 'आरिपाणं' अयौणाम् 'मिलचखुनं' म्लेक्छानाम् 'सरीरा' वरीराणि 'णाणावण्णा' नानावणौति 'मवंतीति मवखायं' भवन्तीत्याख्यातानि । समुरय्यमाना जोवाः कर्मवज्ञान्मातापित्रो विलक्षणसंयोगवक्षार्क्तभावं भत्रमानाः मथात्स्वकर्मवद्याः स्त्रीपुभर्षुमकाऽन्यतमतया जायमानाः -उदरे मातृ क्वलितान्न रसमोक्तारः माध्य जन्ताऽन्नादिवि विध मोग्यं भुजानाः अटन्ति वर्द्धन्ते इति सङ्कलिनोऽर्थः शिमू १४-५६॥

पत्र्वन्द्रियेषु मोक्षाधिकारित्वान्मतुजनन्मदर्शां निरूपणमभिनीय पत्रेन्द्रिय जलवरत्तीवाभिर्णेतुं सूत्रमारभते-'अहावर'' इत्यादि ।

मुल्म्- अहात्ररं पुरक्खायं णाणाविहाणं जलचराणं पंचि-दियतिरिष्खजोणियाणं, तं जहा-मच्छाणं जाव सुंसुमाराणं, तेर्सि च णं अहावीषणं अहातगासेणं इत्थीए पुरिसस्स य

जो नाना प्रकार के होते हैं और कोई आर्थ तथा कोई अनार्थ होते हैं उनके अनेक प्रकार के वर्णादि वाछे दारीर होते हैं।

अभिप्राय यह है कि उत्पन्न होने वाला जीव माता और पिता के विलक्ष ग संयोग से गर्भ अ बस्था में आता है। तत्पक्षात् अपने कर्म के अनुनार स्त्री, पुरुष या नपुंसक में से किसी एक रूप में उत्तन्न होता है। वह जब माता के उदर में होता है तो माता के बारा किए हुए आहार के रस को ग्रहण करता है। जब उसका जन्म हो जाता है तो विविध प्रकार के भोक्ष्य पदार्थी का उपमोग करता हुआ अनु-कम से बढता है ॥१४॥

કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ત થવાવાળા, અકર્મ ભૂમિમાં ઉત્પન્ન થવાવાળા, આંતરદ્વીપમાં ઉત્પન્ન થન:રા મતુવ્યા જેઓ અનેક પ્રકારના હાેય છે. અને કાેઇ કાેઈ આય તથા કાેઈ અનાર્ય હાેય છે. અનેક પ્રકારના વર્ણાદેવાળા શરીર હાેય છે.

કહેવાના અભિપાય એ છે કે— ઉત્પન્ન થવાવાળા જીવો માતા અને પિતાના વિલક્ષણ સંધાેગથી ગર્જ અવસ્થામાં આવે છે. તે પડી પાતાના કર્મ પ્રમાણે સી પુરૂષ અથવા નપુંસકમાંથી કાેઇ એક રૂપે ઉત્પન્ત થાય છે. તે જ્યારે માતાના ઉદરમાં હાેય છે. તા માતા દ્વારા કરવામાં આવેલ આહા-રના રસને બહાણ કરે છે. જ્યારે તેના જન્મ થઈ જાય છે, તે પછી અનેક પ્રકારના લોજય પદાર્થોના ઉપલાગ કરતા થકા અનુકમથી વધે છે. તાસગ્રજા

समयार्थवोधिनी ढीका हि. अु. अ. ३ आहारपरिक्षानिरूपणम्

कम्मकडा तह्वेच जाव तओ एगदेसेणं ओयमाहारेति आणु-पुठवेठां वुढ्ढा पलिपागमणुपवन्ना तओ कायाओ अभिनिवह-माणा अंडं वेगया जणयांति पोयं वेगया जणयंति, से अंडे उब्भि-जमाणे इस्थि वेयगा जणयांति पुरिसं वेयगा जणयंति णपुंसमं बेगया जणयांति ते जीवा डहरा समाणा आउसिणेहमाहारेति आणुपुठवेणं वुड्ढा वणस्सइकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसि णाणा विद्वाणं जलचरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं मच्छाणं सुंसुमाराणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्खायं ।

अहावरं पुरक्खायं णाणाविद्वाणं चउष्पयधल्यरपंषि-दियतिरिक्खजोणियाणं, तं जहा-- पगखुराणं दुखुराणं गॅडी-पयाणं सणष्फयाणं, तेसिं च णं अहाबीएणं अहावगा-सेणं इत्थीए पुरिसस्स य कम्मकडा जाव मेहुणत्रत्तिए णामं संजोगे समुष्पज्जइ, ते दुहुओ सिणेहं संचिण्णंति, तत्थ णं जीवा इत्थित्ताए पुरिसत्ताए जाव विउद्यंति, ते जीवा माओउयं पिउसुक्कं एवं जहा मणुस्साणं इर्दिथ पि वेगया जणयंति पुरिसंपि णपुंसगं पि, ते जीवा डहरा समाणा माउक्खीरं सप्ति आहारेति आणुपुट्वेणं वुट्टा वणस्सइकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं णाणाविद्वाणं चउष्पयथल्यरपंचिंदिय-तिरिक्खजोणियाणं एमखुराणं जाव सणष्फयाणं सरीरा णाणा-षण्णा जाव मक्खायं।

do do



अहावरं पुरक्खायं णाणाविहाणं उरपरिसप्पथलयर-फंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं, तं जहा-- अहीणं अयगराणं आक्तालियाणं महोरगाणं, तेसिं च णं अहा वीएणं अहा-काले हियाणं महोरगाणं, तेसिं च णं अहा वीएणं अहा-काले हियाणं महोरगाणं, तेसिं च णं अहा वीएणं अहा-काले हर्थाप पुरिसस्स जाव एत्थ णं मेहुणे एवं तं काले, जाणां, जंडं वेगया जणयंति पोयं वेगया जणयंति, से जंडे उन्तिमजमाणे इर्रिथ वेगया जणयंति पुरिसं पि णपुसगं पि। ते जीवा डहरा समाणा वाउकायमाहोरेंति आणुपुन्वेणं तुड्डा प्रणस्सद्दकायतसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेंति पुढावि-सरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं जाणाविहाणं उरपरि-द्वय्यथल्य्यरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं अहीणं जाव महोरगाणं सरीरा णाणावण्णा णाणागंधा जाव मक्खायं।

अहावरं पुरक्खायं णाणाविहाणं अयपरिसप्पथल्खरपंचिं दियतिरिक्खजेणियाणं, तं जहा-नोहाणं नउलाणं सीहाणं सरढाणं सल्लाणं सरवाणं खराणं घरकोइलियाणं विस्तंभराणं मुलगाणं मंगुसाणं पइलाइयाणं विरालियाणं जोहियाणं चउ-प्वाइवाणं, तेसिं च णं अहावीएणं अखवगासेणं इत्थीए पुरि-सस्स य जहा उरपरिसप्पाणं तहा भाणियव्वं जाव सारूवि कडं संतं, अवरेऽवि य णं नेसिं णाणाविहाणं भुयपरिसप्पपंचिंदिय-

थल्लयरतिरिक्खजोणियाणं तं जहा-गोहाणं जाव मक्खायं। अहावरं पुरक्खायं णाणाविहाणं खचरपंचिंदियातेरिक्ख-जोणियाणं, तं जहा-चम्मपक्खीणं लोमपक्खीणं समुग्गपक्खीणं विततपक्ष्खीणं तेसिं च णं अहावीएणं अहावकासेणं इत्थीए

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थु. अ.३ आहारपरिधानिरूपणम्

जहा उरपरिसप्ताणं नाणतं, ते जीवा उहरा समाणा माउगात्त सिणेहमाहारोंति आणुपुन्वेणं वुड्ढा वणस्सइकायं तसथावरे य पाणे, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेर्सि णाणाविहाणं खचरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं चम्म-पक्तीणं जाव मक्खायं ॥सू० १५1५.७॥

छापा-अधाऽवरं पुगख्वातं नानाविधानां जलचराणां पम्चेन्द्रियतिर्थग्यो निकानाम्, तद्यधा मत्स्यानां यातत् शिंशुनारामाम्, तेरां च खलु यथाबीजेन यथाऽनकाक्षेन खिगाः पुरुषस्व च कर्मक्वरस्तयैग यानत् तत एकदेग्रेन ओनमाहा-रयन्ति । आनुपूर्व्या बुद्धाः परिपाकमनुपाक्षाः ततः कायादभिनिवर्त्तमानाः अण्डमेके जनयन्ति पोतमेके जनयन्ति, तस्मिन् अप्टे उ द्विद्यमाने सियमेके जनयन्ति पुरुषमेके जनयन्ति, नपुंतकमेके जनयन्ति । ते जीना इहराः सन्तः अशं स्नेहमाहारयन्ति आनुपूर्व्या वृद्धाः वनस्पतिकायं त्रसस्थावरांश्व माणान ते जीना आहारयन्ति प्रथिनीक्षरीरं यावत् स्यात् । अवराण्यपि च खलु तेषां नाना-त्रियानां जलवरदेवेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां मरस्थानां र्शियुवाराणां शरीराणि बानावर्णीनि यावदास्थ्यातानि ।

अधाऽपरं पुरारूणतं नानाविधानां चतुश्वद्रस्य छ वरपश्चेन्द्रियविर्धग्योनिकानां, तद्यथा-एकस्तुराणां द्विखुराणां गण्डीपदानां सनखपदानां, तेवां च खद्ध यथा बीजेन यथावकाक्षेन सिथाः पुरुषस्य च कर्महतो यावन्मेथुनमत्ययिको नाम संयोगः सम्रत्युद्यदे, ते द्वयोरपि स्नेहं संचिन्दन्ति, तत्र खद्ध जीवाः सीत्रया पुरुषत्त्वया प्रान्धद् विवर्त्तन्दे, ते जीवाः मातुरार्त्तरं पितुः श्रुकमेवं यथा मनुश्थाणां सियमप्येके जनय-नित पुरुषमपि नपुंनकमपि । तें जीवा दृहराः सन्तः मातुः श्लीरं सर्पिराहारयन्ति । आनुपूर्व्या हब्सः वनस्पतिकायं त्रसस्यावरांश्व पाणान् ते जीवा श्राहारयन्ति पृथि-वीक्तरीरं यावत् स्यात् । अवराण्यति च खद्ध तेषां नानाविधानां चसुध्यदस्यछद्ध-पश्चेन्द्रियदिर्वग्योनिकानाम् एकखुराणां यावत् सनख ग्दानां झरीस्रणि नाना-पाणीनि यावदाख्यातानि ।

श्वयाऽपरं पुराख्यातं नानातिधानामुरःपरिसर्पं स्थलवस्पञ्चन्द्रियरिर्यग्योणिका-शास्, रुद्यथा-अक्षीसमजगराणामाम्रालिक(नां महोरगागाम् । तेषां च खछः वधा वीजेम चथाऽवकाद्येन सियाः पुरुषस्य यावद् अत्र खलुः मेथुनमेव तच्चेवाव्रप्तम् । 19.6

### स्त्रकृतानस्त्रे

अण्ड मेके जनयत्ति पोतमेके जनयन्ति, तस्मित्रण्डे उद्भिद्यनाने लिअमेके जनयन्ति पुरुषमपि नयु रक्तवपि । ते जीवा दहरा सन्तः वायु कायमाहारयन्ति, आनुष्ट्र्यौ इंद्राः वनस्पतिकायान् जसस्यावरांश्व माणान् । ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीशरोरं यावत् स्पात् । अरराण्यपि च लख तेषां नानाविधानाग्रुरंभ्परिसर्प-स्थळवरपछेन्द्रियतिर्यग्योनिकानामद्दीनां यावन्महोरमाणां शरीराणि नानावर्णानि नानागन्धानि यावदारूपात्।नि ।

थयाऽगरं पुगरूवातं नानाविधानां खंत्र गरिसर्पस्वलवरपश्चेन्द्रियतिर्यंग्योति-कामांम्, टध्यथा-गोधानां नक्कलानां सिंहानां सरटानां सल्लकानां सरघाणां खराणां ग्रुइकोकिलानां विश्वम्भराणां म्यकाणां मङ्गुपाणां पदछल्तित्रानां विडा-लानां योधानां चतुष्पदाम्, तेवां च खलु यथात्रीजेन यथावकाक्षेन खियाः पुछप-स्य च यथा उरायरिसर्पागां तथा भणितब्यं यात्रन् सारूपीक्वतं स्यात् । अपरा-ण्यपि च खलु तेवां नानातिधानां छनपरिसर्पग्रेविन्द्रयस्थलवरतिर्यंग्योनिकानां तथागाभाषानां यात्रदारूपातानि ।

अवाऽपरं पुराख्यातं नानाविधानां खवरपश्चेन्द्रियतिर्थभ्योत्निकानाम्, तद्यया --वर्भपक्षिणां रोमपक्षिणां समुद्रपक्षिणां विततपक्षिणाम्, तेषां च खलु यथा वीजेन अयधाऽवकात्रोन खियाः यथा-उरः-परिसर्थाणामाइप्तम् । ते जीवाः दहराः सन्तो मातृगात्रस्नेदमाहारयन्ति, आनुपूर्व्या रुद्धाः वनस्पतिकायं त्रसंधावरांश्व माणान । ते जोवा आहारयन्ति पृथिवीक्षरीरं यावत् स्यात् । आराण्यपि च खलु तेषां नाना-विधाना खवरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां चर्मयक्षिणां यावदाख्यात्रानि ॥सू.१५ ५आ

पश्चेन्द्रिय प्राणियों में मनुष्य ही मोक्ष का अधिकारी होता है, अतएव सर्वप्रथम उनका निरूपण किया गया है। अथवा यों कहना चाहिए कि पंचेन्द्रिय जीव मनुष्य, तिर्थच, देव और नरक, चारो गतियों में होते हैं। किन्तु सर्वविरति के अधिकारी मनुष्य पंचेन्द्रिय ही होते हैं। उनके बाद तिर्थवपंचेन्द्रिय ही देशदिरत के अधिकारी हैं।

પંચેન્દ્રિય પ્રાધ્યિયામાં મનુષ્ય જ માક્ષના અધિકારી દ્વાય છે, તેથી જ સર્વ પ્રથમ તેનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે, અથવા એમ કહેવું નેઇએ કે ----પંચેન્દ્રિય જીવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ, દેવ, અને નરક ચારે ગતિયામાં દ્વાય છે. પરંતુ સર્વ વિરતિના અધિકારી મનુષ્ય પંચેન્દ્રિય જ દ્વાય છે. તે પછી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જ દેશ વિરતિના અધિકારી છે તેથી જ ચારિત્રની દેશિયી समयार्थवोधिनी टीका द्वि. थु. अ. ३ आहारपरिझानिरूपणम्

टीका-अतः परं तिर्यंग्योनिकपञ्चेन्द्रियमस्यक्त्र्मगोधादीनां स्वरूपमुन वर्णपति मुत्रेऽस्विन्। 'अदावर' अयाऽवरं पुरारूगतं तीर्थकर्तण 'णाणाविद्याणं जल्डयराणं' नानाविधानां जलवराणाप, 'पंविदिपतिस्वि व जोणियाणं' पश्चेन्द्रिय-तिर्पग्योनिकानाम् 'त नद्दा' तद्य या 'मच्छाणं जाग्र संवृत्तनाराणं' मत्त्रपानां पावत् विद्युवाराणाम् पात्ररादेन-कच्छागोधान करादीनां संव्रद्धः तथा च मरस्यक्र्मिगोधा मध्रुतीनां क्रियुवारपर्यग्र्वानां स्वरूपं निरूपपतीदि, 'तेर्सि च णं' तेषां च सान्द् 'मद्दावीरणं अझारकासेगं' पपावीजेन पश्चाऽत्रकाहोन 'इत्थीप पुरिसरस प कम्म-कढा तहेर जाग्र तथो पगदेने गं भो स्वाहर दि' खिगाः पुरुगस्य च कर्मछ्तरत-पैत यावत्-तत एकदेशेन ओवमादारपन्ति ते जीना मातापित्रोः संयोगे जाते सति स्वक्रनकर्मकठोरमोगाप अधिरेश्च मनुराद्यन्ते । 'आणु गुव्वेण बुड्ढा पलिपाग-मणुपन्ना' आनुपूर्व्येण-क्रमशः पट्दाः परिपाकमनुपासाः पुष्टि मान्नाः -बदिराग-भतपत्र चारित्र की दन्दि से दूत्तरा नंगर तिर्यंचों का है । इस कारण मनुष्यों का मनिपादन करने के पश्चात् तिर्यंचरे विर्यं की कि है । इस कारण मनुष्यों का मनिपादन करने के पश्चात् तिर्यंचरित्य प्रक्त्याय' हत्यादि । पणा की जाती है । वे इस प्रकार हैं-'अहावर' पुरक्त्वाय' हत्यादि ।

टीकार्थ-तीर्थ कर भगवान ने तिर्यं चयोनिक मत्स्य, कूमें, गोधा आदि पंचेन्द्रिय जलचर जीवों का कथन किया है। वे इस प्रकार हैं-मत्स्य पावत सुंसुमार। यहां 'यावत' शब्द से कच्छप गोधा और मकर नामक जीवों का ग्रहण करना चाहिए। इन जीवों की उत्पत्ति बीज और अवकाश के अनुसार पूर्वकृत कम के उदय से स्त्री और पुरुष का संयोग होने पर स्त्रीकी योनि दारा होती है। इत्यादि सब कथन पूर्व

ળીએ નંબર તિર્યંચોના છે. તે કારણે મનુબ્યાનું પ્રતિપાદન કર્યા પછી તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવાનુ નિરૂપણુ કરતામાં આવે છે, તે આ પ્રમાણે છે.—'अहा-कर पुरक्तबायं' ઇત્યાદિ

ટીકાર્થ — તીર્થ કર લગવાને તિયંચ યાનિવાળા મત્સ્ય, કાચખા, લા વિગેર પંચેન્દ્રિય જલચર-પાણીમાં રકેવાવળા, જીવોનું કથન કશું છે, તે આ પ્રમાણે છે.— મત્સ્ય યાવત્ સુંસુમાર, અહિયાં યાવત્ શબ્દગી કાચબા, હા, અને મઘર નામના જીવો બહણ કરાયા છે. આ જીવાની ઉત્પત્તિ બીજ અને મઘકાશ પ્રમાણે પૂર્વ દૃત કર્મના ઉદ્દયથી સી અને પુરૂષના સંધાગ થવાથી સીની યાનિથી થાય છે. વિગેરે સઘળું કથન પૂર્વ સૂત્રમાં

For Private And Personal Use Only

**प्**र्ये उता है बा

स्क्रम्तो मातुरुदरात्, 'अंड वेगया मगयति पोपं वेगया जमयति' अण्डमेके जन पन्ति पोतमेके जनवन्ति, अत्र प्ता आड का मरस्यादयः पोत जाखाऽण्ये व्यव हिवन्ते, अण्डमुद्धिद्य निर्गच्छन्तः केथन स्त्रीभारमासादयन्ति-पुर्स्तं नष्टुं नकत्वमन्ये, 'ते जीवा डहरा समाणा आउसिणेहमाहारे ति' ते जीवाः दहराः-चाळमात्रमापन्ताः खन्तः अर्था स्नेहमाहारयन्ति । यातद् वाल्यं पाक्षाः जन्छरनेहया मुण्छञ्चाना एत हरिरं पुर्व्णन्ति 'आखुरुव्वेणं बुड्रुा' आतुर्व्येण कमशः यदाः-क्रमशे बाल्यमति कामन्तः, 'त्रणःसहकार्य ततथावरे य पाणे' वनस्पतिकार्य त्रस्यातरांश्व माणाना-दारयन्ति, ते जीवा जवत्ताः 'आहरे ति पुढविमरीरं जात्र संत' पृथिवीग्नरीरं यात-रस्यात् पृथिव्यादीनां शरीरं सुत्त्वा स्त्ररूपे परिणमयन्ति 'अवरे ति य णं' आरा-

सूत्र के अनुसार समझ छेना चाहिए। यावस् गर्भ में स्थित वह जीव माता के बारा किये हुए आहार के रस को एकदेश से प्रहण करता है। वह अपने कमों का फल भोगने के लिए जलचर तिर्य चों में जन्म खेता है। गर्भ में अनुकम से बाता हुआ और पुष्टि को प्राप्त होना हुआ वह साता के उदर से बाहर निकलता है। कोई अण्डज होता है, कोई पोनज होता है। अण्डे के फटने पर जे। जीव उससे बाहर आते हैं, उनमें कोई स्त्री, कोई पुरुष और कोई नपुंसक होते हैं। वे जब तक बालमाच अर्थात बाल्यावस्था में रहते हैं तब तक जल के रनेह का आहार करते हैं और अपने दारीर को पुष्ट करते हैं। जब अनुकम से बहे होते हैं तो वनस्वतिकाय का तथा प्रस एवं स्थाबर प्राणियों का

કઠ્યા પ્રમાણે સમજી લેવું. યાવત ગર્ભમાં રહેલ તે જીવ માતાએ કરેલા આહારના રસતું એક દેશથી ગ્રહ્યણ કરે છે. તે પાતાના કર્માતું ફળ ભોગ વવા માટે જલચર તિર્ય ચામાં જન્મ લે છે. ગર્ભમાં અનુક્રમથી વધતા થકા અને પુષ્ટિ મેળવતા થકા તે માતાના ઉદરમાંથી બહાર નીકળે છે. તેમાં કાંઇ જાંડજ-ઇડામાંથી ચવાવાળા હાય છે, તેા કાંઇ પાતજ હાય છે. તેમાં કાંઇ જાંડજ-ઇડામાંથી ચવાવાળા હાય છે, તેા કાંઇ પાતજ હાય છે. ઇડાના ફુટવાથી જે જીવો બહાર આવે છે, તેમાં કાંઇ સી કાંઈ પુરૂષ અને કાંઇ નપુંસક હાય છે, તેઓ બ્યાં સુધી બાલભાવ અર્થાત ભાલ્યાવસ્થામાં એટલે 'ક નાનપણમાં રહે છે, ત્યાં સુધી બાલભાવ અર્થાત બાલ્યાવસ્થામાં એટલે 'ક નાનપણમાં રહે છે, ત્યાં સુધી જળના સ્તેહના આહાર કરે છે, અને પાતાના શરીરને પુખ્ય બનાવે છે. અનુક મથી વધતાં વધતાં જ્યારે માટા થાય છે, ત્યારે વનસ્પતિ કાયના તથા ત્રસ અને સ્થાવર પાલિયોના શરીર રૂપે

## समयार्थवोधिनी डीका दि. छ. व. ३ आदारपरिज्ञानिरूपणम्

ण्यपि च खन्न 'तेसि' तेपाम् 'णाणाविद्याणं' नानाचि गानाम् - अनेक नादीयकानस् 'ज डवरपंचिदियतिरिकल नोभियाणं मच्छाणं जाव संतुप्ताराणं सरीरा माणावभ्यक जाव मक्लायं' जल्जरपञ्चेन्द्रियतिर्थग्वोनिकानां मत्स्पानां कच्छपानां मरेभ्यन्तं चिद्यपाराणां शरीराणि नानारणांनि नानारसानि नानागन्धानि नानास्पर्धयुक्तस्नि याददारूयातानि, कश्चन स्रक्तु कर्मफलोपमोगाय कर्षवलाजजलवापयेन्द्रियमन्स्य-श्वादिमावमापन्नो मतुरुररे आमच्छति । तन मात्युक्ताउन्नरसेन अश्वरं कर्द्यम् काछे ततो निर्गत्य जलस्नेहेन शरीरं वर्द्वन्दिया तदनु वतादीन् जीसन्द प्रस्थन जीवत्यावां निर्वहति, एतेपां जीवानां नालवर्णस्यान्धरन्ति विभिन्नानि असीराम्य भक्ततीति तीर्थकु रा माल्यातानि, जल नरपश्चे न्द्रयजी रानां स्वरूपं ययोत्पत्तिकं

आहार करते हैं। वे प्रथ्शीकाय आदि का आहार का के उसे अपने इारीर के रूप में परिणत करते हैं। उन नाना प्रकार के जलचर पंचे-न्द्रिय निर्याचगोनिक पच्छो कच्छपों, पोधों, मकरों तथा सुसुमारों के नाना वर्ण गंध रस और स्पर्श वाले अनेक झारीर कहे गए है।

तारपर्य यह है कि कोई जीव अपने कर्मफल को मोगने के लिए कमें के बशीभून होकर जलवर पंचेन्द्रिय मत्स्य आदि पर्यांय को प्राप्त होकर माना के उदर में आता है, वह वहां माता के बारा भोगे हुए रस से शरीर की वृद्धि करता हुआ समय आने पर वाहर निकल्ता है और जल के स्नेह से अपने शरीर की वृद्धि करता है। तत्पक्षात् वह अस आदि जीवों का मक्षण करता हुआ अपनी जीवन यात्रा का निर्वाह करता है। इन जीवों के नाना वर्ण रस गंध और स्पर्श वासे विभिन्न शरीर तीर्थकरों ने कहे हैं।

પરિદ્યુમાવે છે. તે અનેક પ્રકારતા જળચર પંચેન્દ્રિય તિર્થંચ ચે.નિવાળા માછલા, કાચબા ઘેા, મઘરા તથા સુંસુપારાના અનેક વર્ણું, ગંધ રસ અને સ્પર્શવાળા અનેક શરીરા કહ્યા છે.

તાત્પર્ય એ છે કે—કે.ઈ જીવ પોતાના કર્મના કળને ભાગવવા માટે કર્મને વશ થઈને જલચર પંચેન્દ્રિય મત્સ્ય, વિગેરેના પ્યાયને પ્રાપ્ત થઈને માતાના ઉદરમાં આવે છે. તે ત્યાં માતા દ્વારા ભાગવેલા રસથી શ**રીરની** વૃદ્ધિ કરતા થકા સમય આવતાં બહાર નીકળે છે. અને જલના સ્ને**હથી** પાતાના શરીરને વધારે છે. તે પછી તે ત્રસ વિગેરે જીવોનું ભક્ષણુ કરતા થકા પાતાની જીવન યાત્રાના નિર્વાહ કરે છે. આ જીવોના અનેક વર્ણુ, રસ, ગંધ, અને સ્પર્શવાળા જૂઠા જુઠા શરીરો તીર્થાંકર ભાગવાને કઠ્ઠા છે. ¥65



व्याख्याय स्यलवरवतुष्पदादिजी वालां स्ररूपं दर्शयितुमाह-'अहावरं पुत्क्लायं' अधाऽप रंषुमस्यातम्-अनेकजाडीयकरथछवरचतुष्पदजीवविषये तीयं करादिमिरा-ख्यातम्। तदहं सुधमेस्वामी जय्बूस्वामिने तुभ्यं कथयामि 'णाणाविदाणं' नाना विधानाम् 'चउप्यथलवर्याचिदियतिरिक्लजोणियाणं' चतुष्पदस्यरुवरपञ्चे न्द्रय-तिर्थम्योनिकान्तम् स्वरूपं तीर्थकृताऽऽख्यातमिति पूर्रेणाऽन्तया, 'तं जहा' तथया 'एम खुराणं' एक खुराणाम् अध्वादीनाम् 'दुखुराणं' दिखुराणाम्, गोमदिषादीनाम् 'गंडीपयाणं' गण्डीपदानाम्-कछकसद्यगोलाकारपदानाम्-हस्तिगण्डकादीनाम्, 'सणप्कयाणं' सनस्वयदानाम्-व्याघर्सिहटकादीनाम् 'तेर्सि च णं आहा

यहां तक जलचर पंचेन्द्रिय जीवों के स्वरूप का उस्पत्ति से लेकर ब्यारूयान करके अब स्थलचर चतुष्पद आदि जीवों का स्वरूप दिख-साने के लिए कहते हैं—

अनेक जातियों वाले स्थलचर चतुष्पद जीवों के विषय में तीर्थ-करों ने कहा है। हे जम्बू ! वही कथन में तुम्हें कहता हूं। ऐसा सुधर्मा स्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं। नाना मकार के चतुष्पद स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्घंचों का स्वरूप जो तीर्थंकर भगवान ने कहा है। वह इस प्रकार है-स्थलचर चतुष्पद (मूमि पर चलने वाले चौपाये) कोई एक खुर बाले होते हैं, जैसे घोड़ा आदि, कोई दो खुरों वाले होते हैं, जैसे-गाय, भेंस आदि, कोई गंडीपद होते हैं, जैसे-हाथी गैंडा आदि, कोई नाखूनों से युक्त पैंरों वाले होते हैं। जैसे-हाथा, सिंह मेड़िया

આટલા સુધી જલચર પંચેન્દ્રિય જીવોના સ્વરૂષને ઉત્પત્તિથી લઈને કથન કહ્યું છે. હવે સ્થલચર-જમીન પર રહેવાવાળા ચતુષ્પદ-ચાર પગેઃવાળા વિગેરે જીવોના સ્વરૂપ દેખાડવા માટે કહેવામાં આવે છે.—

અનેક જાતવાળા સ્થળચર, ચાપગા જીવાના સંબંધમાં તીર્થંકરાએ કહેલ છે હે જગ્ળૂ એજ કથત હવે હું તમેરને કહું છું -આ પ્રમાણે સુધ માંસ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે. અનેક પ્રકારના ચાપગા સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્થંચાતું સ્વરૂપ જે તીર્થંકર લગવાને કહેલ છે. તે આ પ્રમાણે છે.-સ્થલ-ઘર ચાપગા (જમીન પર ચાલવાવાળા) કેહ એક ખરીવાળા દ્વાય છે, જેમ કે ઘાડા વિગેરે કાઇ બે ખરીવાળા હેાય છે, જેમ કે-ગલ્ય, સેંસ વિગેરે. કેાઈ ગંડીપદ હેાય છે, જેમકે-હાથી, ગેંડા વિગેરે. કાઈ નખવાળા પગાવાળા દ્વાય છે. જેમ કે-વાલ-સ્હિ, વરૂ વિગેરે. આ જીવાની ઉત્પત્તિ પાતાના આજ

# समयाधैबोघिनी ठीका द्वि. श्रु. अ. ३ आहारवरिक्वानिकपणम्

वीएणं अहावहावगासेणं' तेषां च खड्ठ यथावीजेन यथारकाशेन स्वकीयवीजेन स्व-कीयावकाज्ञेन च 'इत्यीय पुरिसरस य' खियाः पुरुषस्य च 'कम्म जाव मेडणवत्तिर णार्म संजोगे समुप्पण्जइ' कर्मकृतः कर्मदत्रेन कर्मकृतयोन्यां मैथुनप्रत्वविको नामः मेथुनकारणभूतः संयोगः सम्रुत्पद्यते । सम्रुत्पत्स्यमानजीवानां कर्मवेरितो मेथुन्यः बीपुरुषयो विंछक्षणः संयोगों गर्मधारणपयोजको मवति. 'ते दुढभो सिणेइं संचि-ण्गंति' ते-जीवाःभयमतो गर्भे द्वयोरपि स्नेइं-मातापिनोः स्तेहमातं सचिन्दन्ति-माप्तुवन्ति । 'तस्य गं जीता इस्थिताए पुरिसत्ताए जाव विउट्टंति' तत्र खलु जीव : स्रीतया पुरुषतया नपुंसकतया यावदिवर्त्तन्ते । स्त्रीपुंनो र्विवक्षणसं नोगानन्तरं चतुल्पद जीवा गर्मे आध्डछन्ति, ते मयमतो मातःपत्रित्राः स्तेहमेवावसुझते । तस्तिन् गर्भे त्ते-एकखुरादयः जीवाः स्त्रीभावेन पुरुषमावेन नपुंक्षकमावेन च यथा कर्म सम्रत्य-धन्ते 'ते जीवा मामो उर्थ पिउसुक्कं एवं जहा मणुस्साणं' ते जीवा मातरात्तुं व पितः शुक्रमाहारयन्ति, एवं यथा मनुध्याशाम् ; इतः परं मर्वे मनूध्यवः झेषम् । 'हरिय पि वेगया जगयंति पुरिसं पि णगुंग्गं वि' सि ।मेके जनयन्ति, पुरुषमरि नपुंसकमपि-एके पुरुषमपि जनयन्ति, एके नपुंसकमपि जनयन्ति-ते जीवाः स्रीतया पुरुषतया नपुंसकतया च तत्तद्वपेण सप्रस्थयन्ते, 'ते जीवा डहरा समाणा आदि । इन जीवों की अपने बीज और अवकाश (स्थान) के अनुसार स्त्री पुरुष का कर्मकृत योनि में मैथुन प्रयपिक संयोग होने पर उत्पत्ति होती है. अर्थात जय कोई जीव उत्पन्न होने वाला होता है तो स्त्री और पुरुष का कर्म के उदय से प्रेरित मैथून नामक विलक्षण संघोग होता है, उस संयोग के कारण गर्भघारण होना है। जीव उस गर्भ में उश्पन होता है। सर्व भथम वह माता पित। के स्तेह (रज वीर्य) का उपभोग करता है। उस गर्भ में वह जीव स्त्री, पुरुष या नपुंसक के रूप में कमे के अनुसार उश्पन्न होता है। इत्यादि सब कथन मनुष्य के समान समझना चाहिए। स्पष्ट होने से तथा विस्तार से बचने के छिए અને અવકાશ (સ્થાન) પ્રમાશે ઝી અને પુરૂષના કર્મકત યાનિથી મૈથન સંબંધી સંયોગ થવાથી થાય છે. અર્થાત જ્યારે કાઇ છવ ઉત્પન્ન થવાના હાય તે৷ સ્ત્રી અને પુરૂષના કર્મના ઉદયથી પ્રેરિત મૈશુન નામને৷ વિલક્ષણ સંચોગ થાય છે. તે સંચેાગના કારણે ગર્ભધારણા થાય છે. છાવ તે ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સૌથી પહેલાં તે માતા પિતાના સ્નેહ (રજવીર્થ) નાે ઉપ ભોગ કરે છે. તે ગર્ભમાં તે જીવ સ્તી, પુરૂષ, અથવા નપુંસકના રૂપથી કમ પ્રમાણે ઉત્પન્ન થાય છે. વિગેર સઘળું કથન મનુષ્ય પ્રમાણે સમજવું, કપક 80.48

माइक्ख़ीरे सर्पि आहारो कि' ते जी सः दहराः - वालाः सन्तः माद्दः धीरं सर्वि-रादारपन्ति, वालकाले मातः स्वति दुरमादिकं श्वक्तते इत्यर्थः, 'आखुपुब्वेषं ड्या वणस्मद्दकायं तसयावरे य पाणे' आतुर्व्येण-क्रमशः भष्टदास्ते जीवाः - वक्त क्लाक्कायं क्षस्यावरांश्व प्राणानादारयन्ति, 'ते जीवा भादारे ति पुदवीसरीरं जाव क्लं' ते जीवा भादारयन्ति पृथि शिरीरं यावस्स्यात्, ते जीवाः पृथिव्यादीवां क्लं' ते जीवा भादारयन्ति पृथि शिरीरं यावस्स्यात्, ते जीवाः पृथिव्यादीवां क्लं' ते जीवा भादारयन्ति पृथि शिरीरं यावस्स्यात्, ते जीवाः पृथिव्यादीवां क्लं' ते जीवा भादारयन्ति पृथि शिरीरं यावस्स्यात्, ते जीवाः पृथिव्यादीवां क्लं प्राण्ठावित्- मर्क्षयित्वा च साम्पात्मतात्क्तर्सा स्टस्यक्रपेय परिपाक्तमन्त-भाष्य परिणक्यन्त्रीत्यर्थः । 'अवरे वि य खं' वराण्यपि च स्व द्व 'तेसिं' तेषाम् 'वाक्वाविद्वार्णं चउप्पयत्र प्रियत्तिरिवस्वजोणियार्थं नानाविधानां चतुष्पद-क्रिल्डराणां मण्डीपदानाम् 'सणहरफपाणं' सत्त वरदानाम् 'सरीरा'वाराणि 'जाणा-दिल्लराणां मण्डीपदानाम् 'सणहरफपाणं' सत्त वरदानाम् 'सरीरा'वाराणि 'जाणा-घल्णा' मानावर्णानि 'जाव मक्ताय' यावदारण्याति, अनेकजातीयस्थलचरण्डा ध्वदान्नाषपराण्यपि शरीराणि नानावर्णस्तगन्धरपर्धवन्ति भवन्तीति,

एक ही विषय को यार-पार प्रत्येक पाठ में जिस्तार से कहने की आवद्यकता महीं है।

इब जीवों में से कोई स्वी रूप में, कोई पुरुषरूप में और कोई प्रपुंछकरूप में उत्पन्न होते हैं। वे जब छोटे होते हैं तो माता का दूध आदि पीते हैं। अनुकम से जब बडे होते हैं तो वनस्पतिकाय तथा बस और स्थावर जीवों का आहार करते हैं। वे पृथ्वी आदि के झारीर का भक्षण करके उसे अपने झारीरके रूप में परिणत कर छेते हैं। इन नाना प्रकार के चतुष्पर स्थलवर पंचेन्द्रिय तिर्यचों के, जो कि एक ख़र बाले दो खुगें वाछे, गंडीपद या नख सहित पेर वाछे होते हैं, जनके झारीर नाना वर्ण आदि वाछे कहे गए हैं।

<mark>હ</mark>ેાવાથી તથા વિસ્તાર ભયથી એક જ વિષયને વાર'વાર દરેક પાઠમાં વિસ્તઃર પૂર્વક કહેવાની જરૂર રહેતી નથી.

આ જીવેામાંથી કાંઇ સી પણાથી કાંઇ પુરૂષ પછાથી તો કાંઈ નપુંસક પણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ જ્યારે નાના હાેય છે, ત્યારે માતાનું દ્વધ વિગેરે પીરે છે. અનુક્રમથી જ્યારે માટા થય છે, તો વનસ્પતિકાય તથા ત્રસ અને સ્થવર જીવેાના ભાહાર કરે છે. તેઓ પૃથ્વી વિગેરેના શરીરના માહાર કર ને તેને પાતાના શરીરપણાથી પરિણમાવે છે. આ અનેક પ્રકા રતા ચાપગા સ્થલયર પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચાના કે જેઓ એક ખરીવાળા, છે ખરીવાળા, ગંડીપઠ, અથવા નખવાળા પગાવાળા હાેય છે. તેઓના શરીરો અનેક વર્ણ વિગેરેથી યુક્ત હોય છે. समयार्थं बोधिनी ढीका दि श्रु, अ. ३ आहारपरिज्ञानिरूपणम्

चतुष्पद्पश्चेन्द्रियाणां स्वरूपप्रुपर्यं सर्पादीनाष्ठरः परिसर्पाणां स्वरूपोपः वर्णनमाह- 'अह' अथानन्तरम् 'णागाविहाणं' नानाविधानामने कजाती थानाम् 'उरपरिसप्पयळ वरपं चिंदियतिरिक् खजोणियाणं' उरापरिसर्प स्यळ वरपञ्चेन्द्रियतिर्य-ग्योनिकामाम् 'भवर' अपरं स्वरू भेदादिकज्ज 'पुरक् खायं' पुराख्यातम्, तीर्थकरपादैः 'तं जहा' तद्य था 'अहीणं' अहीनां-सर्पाणाम् 'अयगराणं' अजम्-राणाम् 'भासालियाणं' भाग्रालिकानाम् 'महोरगाणं' महोरगाणाम् - महासर्पाणाम् 'तेर्सि च णं' तेवां च खलु 'अहावीएणं' यथावीजेन 'अडावका सेणं' यथावकाशेन 'हर्श्वीए' सिवाः 'पुरिसस्स य' पुरुत्पस्य च 'जाव पत्थ पं मेहुणे' यावदत्र खलु मेथुनम्, 'एवं तं चेन णाणत्तं' एवं तब्चेवाइप्रम् । इमे सर्पाः उत्पत्तियोग्यवीजा-वकाशाभ्यां समुख्यचन्ते तथा-एष्वपि स्त्रीपुंसोः पारस्यरिको मेथुननामा विरुक्षणः संयोगो जायते, तादशे मायमाने संयोगे कर्भपरिता जीवा एत्रेशं योनिष्ठु सम्रस्प-धन्ते, होपं पूर्ववद्वनन्तव्यम् । एषु उरःपरिसर्पे धु 'भडंवेगया जणयंति' अण्ड मेके

चतुष्पद पंचेन्द्रियों के स्वरूप का वर्णन करके सर्प आदि उरःपरि सर्प जीवों का स्वरूप कहते हैं।

इसके अनन्तर नाना प्रकार के उरश्वरिसर्प स्थलचर तिर्ध च पंचे जियों के स्वरूप एवं भेर आदि का कथन तीर्थ करों ने किया है। वह इस प्रकार है-सर्प अजगर, आशालिक और महोरग (महासर्प) आदि की अपने बीज और अवकाश के अनुसार उत्पत्ति होती है। इनमें भी स्त्री पुरुष का परस्पर में मैथुन नामक संयोग होता है, इस संयोगके होने पर कर्म के बारा पेरित जीव योनि में उत्पन्न होते हैं। रोष-सब कथन पहछे के समान ही समझ लेना चाहिए। इनमें कोई अण्डे को

ચાપગા પંચેન્દ્રિય જીવેાના સ્વરૂપતું વર્જીન કરીને સર્પ વિગેરે ઉરઃપ-રિશ્વર્પ વિગેરેનું સ્વરૂપ બતાવે છે.-આ પછી તીર્થ'કરા દ્વારા અનેક પ્રકારના ઉરઃ પરિશ્વર્પ, સ્થલચર તિયં ચ પંચેન્દ્રિયેાનું સ્વરૂપ અને લેઠ વિગેરતું ક્રશન કરવામાં આવેલ છે. તે આ પ્રમાણે છે.-સર્પ, અજગર, આશાલિક અને મહારગ (મહાસર્પ) વિગેરેની ઉત્પત્તિ પાતાના બીજ અને અવકાશ અનુસાર થાય છે. તેમાં પણ સી; પુરૂષના પરસ્પરમાં મૈશુન નામના સંયોગ થાય છે. આ પ્રકારના સંયોગ થવાથી, કર્મદ્વારા પ્રેરિત જીવ યોનિથી ઉત્પત્ન થાય બાકીનું સઘળું કથન પહેલાં કહ્યા પ્રમાણે જ સમજી લેવું નેઇએ. તેમાં કેઇ ઈડાને ઉત્પત્ન કરે છે. કાઈ પાત-બચ્ચું-ઉત્પત્ન કરે છે. ઇડુ ફૂટનથી

For Private And Personal Use Only

# स्त्रकता**लस्**त्रे

Yoy

भनयन्ति, 'योथं वेगया जगयंति' योतमेक्ते जनयन्ति, 'से अंडे उव्मिण्जमाणे इत्थि वेगया जगयंति' तस्मित्रण्डे-उझियमाने-स्फुटिते सति एके सिवम्-स्रीणातीश्कं जनयन्ति, 'एमे पुरिसं वि णपुंसगं पि' पुरुषमपि नपुंसकमपि जनपन्तीति, सम्रत्ययन्ते, शुकाधित्रये पुरुषो मनति गोणिताऽधित्रये स्ती भवति, शुक्रधीणितयोः समरवे नपुंसको जायते, कर्मप्रभावादेव यथायथं जननं जीवानाम् तत्र त बाह्य हारणानां मौणरवमे वेतिप्तारः । 'ते जीवा डहरा सवाणा बाउकायमा-हारे ति' सम्रत्यन्नाः अण्डात्रिभिद्य वहिरागता स्ते जीवाः सर्पंदहराः-बालाः सन्त्रो वायुकायमाहारयन्ति, 'अ।णुपुन्वेणं बुड्रा' आनुर्प्रेण-क्रमक्षो वर्द्धमाना बुद्धाः, 'वणस्सइकायं तसथावरपाणे' वनस्पतिकायं वसस्थावरभाणान् क्रमग्नः प्रबद्धं मानाः सर्पादिजीशः वनस्पतित्रसंस्थावरकायान् यथारूचि यथाळाम्रमाहार-यन्तो जीरनयात्रां निर्वहन्ति। 'ते जीवा आहारे ति पुढवीसरीरं जाव संत' ते जीवाः प्रयिच्यादिश्वरीराण्यपि सुझानाः तानि स्वारनयात् स्वत्रारीररूपेण परिणम उत्पन्न करते हैं। कोई पोत को उत्पन्न करते हैं। अण्डे के फटने पर कोई स्त्री, कोई पुरुष और कोई नयुंसक के रूप में उत्पन्न होते है। द्युक की अधिकता हो तो पुरुष होता है, बोणित की अधिकता होने पर स्त्री और द्युक शोणितकी समानता होतो नपुंसक होता है। इनके पुरुष आदि होने में प्रधान एवं अंतरंग कारण तो कर्म ही है। द्यक कोणित आदि वाद्य कारण गौण हैं।

जब ये सर्प आदि जीव अण्डे से बाहर आते हैं और बालक होते हैं बायुकाय का आहार करते हैं। कम से चडे होने पर चनस्पतिकाय तथा घ्रस और स्थावरकाय का अपनी रुचि एवं प्राप्ति के झनुसार आहार करते हुए जीवनयात्रा का निर्वाह करते हैं। पृथ्वी आदि का उप डाઈ बी, डाઈ पुरुष, अने डाेઇ नपुंसड पखायी ઉत्पन्त थाय છे. शुक्रुनुं अधिप्रष्णुं डाेय ते। पुरुष अने डाेछि नपुंसड पखायी उत्पन्त थाय छे. शुक्रुनुं वाय छे तथा शुरु अने डाेछितनुं अधिड पछुं डाेय ते। बी उत्पन धाय छे तथा शुरु अने डाेखितनुं सरणा पछुं डाेय ते। नपुंसड थाय छे. तेकाना पुरुष विगेद डाेवामां सुभ्य अने अस कारखु ते। क्र्म ज छे. शुक्र, डाेखित विगेद ते। जीखु कारखु छे.

જ્યારે આ સર્પ વિગેરે જીવે ઇંડામાંથી બહાર અહે છે, અને બાળક હાેય છે, ત્યારે ષાચુકાયના આહાર કરે છે, અને ક્રમથી માટા થાય ત્યારે વનસ્પતિકાય તથા ત્રસ અને સ્થાવર કાયના પાતાની રૂચી અને પ્રાપ્તિ પ્રમાણે આહાર કરતા થકા જીવન યાત્રાના નિર્વાહ કરે છે. પૃથ્વી વિગેરેના

समयार्थवोधिनी टीका हि. यु. अ. ३ आहारपरिज्ञानिरूपणम्

यन्ति, अत्य स्मर्भ मनुष्ययकरणः उज्ञातव्यम् 'अवरेऽ वि य णं' अपराण्यपि च स्रञ्ज 'तेसि' तेपां सर्पं जोवानाम् 'उरपरिसप्पथलपरवं चिदियतिरिक्स नोणियाणं' उरःपरिसर्पस्थलचरपञ्चन्द्रियतिर्यग्योनिकानाम् 'अईणिं' अहोनाम् 'जाव महोरमाणं' यावद्-अजगराज्ञालिकमहोरगाणाम् , 'सरीरा' अरीराणि 'णाणावण्णा'' नाना-वर्णानि 'णाणागंधा' नानागम्पानि 'जाव मक्त्यायं' यावदाख्यातानि । अयमा-धरः-उपम्परिसर्पादारभ्य महोरगपर्यग्तानां स्थलवरपञ्चन्द्रियतिर्यग्तेनिकजीवानां विभिन्न नानावर्णरसगर्थायर्थवन्ति अपराण्यप्रि च स्वल्ज अरीराणि अवन्तीति ।

उग्ध्यार्था स्वाप्तार प्रसार क्यार्था प्राप्त प लख गरासाण भवणाता उग्ध्यरिवर्षादोन्निरूष्य ग्रुनवस्विपौणां स्वरूगाणि दर्शयितुमाह-'अद्वावर पुर-क्लायं' भथाऽपरं पुराख्यातम् , इनः परं पृथिव्यां सञ्चरणग्रीजानां पञ्चेन्द्रिप्र जीवानां स्रहूपवाख्यातं तीर्धकरेग 'णाणाविहाणं' नानाविधानाम् 'ग्रुववस्तिष्वथलु-यरपंत्रिदियतिस्त्रिल नोणियाणं' अनपरिसर्पस्वल्वरपञ्चेन्द्रियतिर्घग्योनिकानाम् 'तं जहा' तद्यथा-'गोहाणं' मोधानाम् 'नउलाणं' नज्ञलानाम् 'सीहाणं' सिहानाम् 'स्र

भोग करके ये जीव उसे अपने शरीर के रूप में परिणत करते हैं इत्यादि सब वक्तव्यना मनुब्य के प्रकरण के अनुसार समझ छेना चाहिए। सर्प यावत् महोरग आदि उरपरिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यचों के नाना वर्ण, गंध, रस और स्वर्श वाठे शरीर होते हैं।

इस प्रकार उरपरिसर्व, सर्व अ।दि का निरूवन करके सुज-परिसर्धों का स्वरूप दिखलाते हैं-'अहावर्र पुरक्खायं णाणाविहाणं सुपपरिसप्प॰' इत्यादि।

तीर्थ कर भगवान ने नाना प्रकार के स्थलवर भुजपरिसर्प पंचे-न्द्रिय निर्धचें का स्वरूप कहा है। वे इस प्रकार हैं –गोह, नक्कल,

ઉપલેગ કરીને આ જીવા તેને પાતાના શરીર રૂપે પરિણુમાવે છે. વિગેરે સઘળું કથન મનુષ્યના પ્રકરણમાં કહ્યા પ્રમાથે, સમજી લેવું સપં યાવત્ મહેા-રગ વિગેરે ઉરા પરિસર્પ, કધલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યં'ચાના અનેક પ્રકારના વર્ણ, ગંધ, રસ, અને સ્પર્શવાળા શરીરો હેત્ય છે.

આ રીતે ઉરઃ પરિસર્પ, સર્પ વિગેરેનું નિરૂપણ કરીને બુજ પરિસ પોંનું સ્વરૂપ હવે સૂત્રકાર ખતાવે છે.—

अहावरं पुरक्सायं णाणाविहाणं भुयगरिसाप०' धत्याहि

તીર્થ કર ભગવાને અનેક બકારના રથળચર ભુજ પરિસર્ષ પ'ચેન્દ્રિય તિર્થન્ચાતું સ્વરૂપ કહેલ છે. તે આ પ્રમાણે સમજવું, ઘેા, નેઃળીયા, સિદ્ધ,



डाणं' सरटानाम् 'सल्लाणं' शल्लकानाम् 'सरघाणं' सरघाणाम् 'खराणं' खराणाम् , नक्कडवच्चलनग्रीलानाम् 'घरकोइलिगाणं' गृइकोकिलानाम् 'विस्संभराणं' दिश्व-म्मराणाम-जन्त विशेषाणाम 'मुसम,णं' प्रवक्ताणाम 'मंगुसाणं' मङ्गुषाणाम-न-कुलजातिविशेषाणाम् 'पड्लाइयाणं' पदलालि रानाम्-हस्तवलचडनकीलम्प्रेत्राती-नाम् 'विरालिपाणं' विडाळानाम् 'जोहीवाणं' योधिकानाम्-नन्तुविशेषाणाम् \* बउण्पाइयाणं' चतुष्पदाम्, 'तेसिंच णं' तेषां च खलु 'अइ वीएणं' यथावीजेन 'अहादकासेणं' यथाऽवकाहोन 'इत्योर पुरि रस्त य' स्तियाः पुरुषस्य च 'जहा-उरपरिसप्याणं तहा भाणियव्वं' यथोरःपरिसपर्णिां भणितं तथा अनपरिसपौणा-मपि मणितव्यम् 'जाव सारूविकडं संतं' यावत्सारूपी कृतं स्थात् , मनुष्यप्रकरण-वज्झातव्यम् , तथाहि-कर्मकृतयोनौ अत्र मैथूनमत्ययिको नाम संयोगः समुत्ययते त्ते जोवा द्वयोरपि मातापित्रोः स्मेहं संचिन्वन्ति तत्र जीवाः स्त्रीतया पुरुषतया नपुंसकतया चिवर्तन्ते, ते जीवाः मातुरातीं पितुः शुक्रं तदुमयं संग्रव्टय्-ऋतुवीर्थ मिश्रितं, कळुवम्, किल्जियम्-घृणाधुक्तं प्रयमतया आहारयन्ति, ततः ९थात् सा माता नानाविधान् रसान्वितान् आहारानाहारयति, ततरते जीवा एकदेशेव सिंह, मरट, शल्लक, सरघ, खर (जो नक्कल के समान चलते हैं), गृहकोकिला (छिपकली), विश्वं मर (विसभरा), मृषक, मंगुस (एक जाति का नकुछ) पदछछित (पदड), बिडाल, पोधिक और चतुष्पद आदि। इन जीवों की बीज और अवकाश के अनुसार उत्पत्ति होती है इत्यादि कथन प्रवेचत जान छेन। चाहिए।

तारपर्य घह है कि कर्मकृत योनि में मैथुन प्रस्थयिक नामक संयोग उत्पन्न होता है। तदनन्तर वहां जीव स्त्रो, पुरुष औँ। नपुंसक के रूप में उत्पन्न होते हैं। सर्व प्रथम वे माता पिता के रजवीर्य का आहार करते हैं। पश्चात् माता जो नाना प्रकार के रस वाला आहार करती है, उसमें सरट, शब्सs सरध, भर, (रे ने।णियानी रेभ यासे છे.) गुडगाधिश (छिपडसी-अरासी) विश्व भर (विसभश) भूषक (७ ढंग) भंगुस (ऊं प्रधारना ने.णिये।) पडवसित (परस) (अलाडी ये।धिक अने ये।पगा विगेरे. आ छवानी छत्पत्ति भी अने अवक्षध प्रभाषे धाय छे. विगेरे क्षय पूर्ववत्-पहेसां इद्या प्रभाषे समछ सेर्व.

કે દેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે --- કમ કુત ચાતિમાં મૈશુન, પ્રત્યયિક નામના ચાગ ઉત્પન્ન થાય છે. તે પછી ત્યાં જીવ સી, પુરૂષ અને નપુંસક પશુાથી હત્પન્ન થાય છે. સૌથી પહેલાં તેઓ માતા પિતાના રજ અને વીર્યના ભાદ્યાર કરે છે. તે પછી માતા જે અનેક પ્રકારના રસાવાળા આદ્યાર કરે છે.

though the second

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. ब. ३ आहारपरिक्वानिरूपणम्

ओज आहारयन्ति, आनुपूर्व्येण दृद्धाः परिपाकमनुप्राप्ताः ततः कायान्तिस्तरम्बः श्रीभावमेके जनयन्ति पुरुषभावमेके जनयन्ति नपुंसकमावमे के जनयन्ति, के जीवा वालाः मातुः क्षीरं सर्पिंशहारयन्ति, कमछो हृद्धा ओदनं कुल्मापं मसस्याः प्ररांश माणानाहारयन्ति पृथिवीधरीरं यात्रत् सारूपीकृतं स्यादिति । 'अवरेऽवि व वे' अपराण्यपि व खलु 'तेर्ति णाणाविहाणं' तेवां नानाविधानाम् 'भूषमरिसप्ष् मख्यरपंचिदियतिरिक्खाणं' धुजपरिसर्पस्थल्वरपश्चेन्द्रिणतिरमाम्, 'मोहाणं' जाव मक्सापं' गोधानां पात्रदाखपातानि, सर्वभन्नरपर्श्वनं पूर्णकार विद्वेयम् ।

अस्मिन् प्रकरणे खेवरपक्षिणां स्वरूपं भेदादिकं च निरूपपिनुमाह-'अझावरं' अधाऽपरम् 'पुरवलायं' पुराख्यात्तम् 'णाणाधिहाणं' नानाविधानाम् , 'खचर्-पंबिदिपतिरिकवत्रोणियाणं' खवरवन्नेन्द्रियतिर्थग्योनिकानाम् 'तं जहा' तद्यधाल

से एक देश से ओज आहार करते हैं। फिर कम से बढते हुए जब परि पक्ष्वता को प्राप्त होते हैं तो मात। के उदर से पाहर निकलते हैं, एवं कोई पुरुष के, कोई स्त्रीके और कोई नपुंसक के रूप में जन्म छेते हैं। वे जीव जब पाल्यावस्था में रहते हैं तो माता के द्व का आहार करते हैं। अनुकम से जब बडे होते हैं तो जोदन, कुल्माप तथा त्रस एवं स्थावर प्राणियों का आहार करते हैं और उसे अपने शारीर के रूप में परिणत करते हैं। उन गोह आदि सजर्परिसर्व स्थलवर तिर्यच पंचे-विराय जीवों के नाना वर्ण रस गंध स्पर्श वाछे अनेक शारीर होते हैं, ऐसा कहा गया है।

તેમાંથી એકદેશથી આજ આહાર કરે છે. તે પછી કમથી વધતાં જ્ય રે પત્િ પકવ થાય છે, ત્યારે માતાના ઉદરમાંથી બહાર નીકળે છે. કાઈ પુરૂષપણાથી, કાઈ સી પણાથી, અને કાઇ નપુંસક પણાથી જન્મ લે છે. તે છવેા. જ્યારે બાહ્ય અવસ્થામાં રહે છે, ત્યારે માતાના દ્વધના આહાર કરે છે. અને અનુ-ક્રમથી મોટા થાય છે. ત્યારે ભાત, મુક્માય, તથા ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિ-યોના આહાર કરે છે. અને તેને પાતાના શરીરપણાથી પરિણમાવે છે. તે દા વિગેરે ભુજ પરિસર્પ સ્થલચર તિર્યંચ પંચન્દ્રિય છવાના અનેક વર્ણુ, રસ. ગંધ સ્પર્શવાળા અનેક શરીરો હોય છે એ પ્રમાણે કહેલ છે.

હવે ખેચર—આકાશમાં ફરનારા પક્ષિયોના સ્વરૂપ અને લેઢ વિગેરેનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.---'ગફાવર' પુરકલાવ ળાળાવિદાળ સ્વરવર્ષિવિય? Not

### स्**त्रकृताङ्ग**स्त्रे

'स्टेमपनखीणं' चमेंपक्षिणाम् चागादर' इति छोके परिदानाम् 'छोवान नीणं जोमवसिणाम्, छोमेव प्रधानं येषां ठाइसानां गगतचरकाकष्टदादीनाम्, 'सम्रुमगवनखीणं' समुद्रपक्षिणाम् 'वितनपत्रखीणं' विनतपक्षिणाम्, एतेषां विभिन्न-मसिणामुत्पत्तिविषये तीर्थक्रता एवं कथितम्। तथाहि-'तेर्भि च णं अहावीएणं मसिणामुत्पत्तिविषये तीर्थक्रता एवं कथितम्। तथाहि-'तेर्भि च णं अहावीएणं मसिणामुत्पत्तिविषये तीर्थक्रता एवं कथितम्। तथाहि-'तेर्भि च णं अहावीएणं महावगासेणं' तेषां च खछ चर्भपक्षिपध्रतिकानां यथात्रीजेन यथानकाहोन इत्यीए' स्वियाः पुरुषस्य ना समुत्पत्ति भवतीति। 'जहा उरपरिमप्पाणं' यथोरः परिमर्गागं तथैवेद्दाऽपि सर्वं बोध्यम् । 'णाणत्तं' आह्रप्तम्-कथितमिति यावन् 'ते जीता डहरा समाणा माउगाच सिणेदमाद्वारे ति' ते जीवा दहराः बालाः सन्तः गर्भा द्विनिःस्तता यावद्वाल्यं मातुःशरीर स्नेद्दमेवाऽऽहारयन्ति, 'अःणुपुन्वेषं बुद्धा वग स्पद्दकाथं तसधावरे य पाणे' आजुर्व्यॉ-कमशो इद्धाः-प्रवर्धमानाः वनस्पतिकाय मपरान् त्रसस्थावरांश्व माणान् आहारयन्ति । 'ते जीवा आहारो ति पुढतीपरीरं जाव संतं' ते जीवा आहारवन्ति प्रथित्रिशरीरं यावन् स्थात्, पतेगां मक्षणं क्रत्ता तानि

तीर्थ कर भगवान ने चर्मपक्षी (चमगादड़), लोपपक्षी (रोमों की प्रधा-नता बाछे काक गीध आदि पक्षी), समुद्रपक्षी, चिततप ती आदि खेवर पचेन्द्रिय तिर्घ चों का कथन किया है। इन पक्षियों की थीज के अनु-सार और अवकाश के अनुमार ही उत्पत्ति होनी है। उरपरिसर्प जीवों के विषय में जो कथन किया गया है, वही सब यहां भी समझ छेना चाहिए। ये जीव जब गर्भ से बाहर आते हैं और छोटे होते हैं, तब माता के शरीर के स्नेह का आहार करते हैं। अनुकम से बडे होने पर बनस्पतिकाय तथा जस स्थावर प्राणियों का आहार करते हैं। इस प्रकार वे पृथ्धी शरीर आदि का आहार करके उसे अपने शरीर आदि

ઇત્યાદિ તીર્પ'કર લગ્યાને ચર્મપક્ષી (ચમગાઢડ) રોમપક્ષી (રાેમ-ફવાડા-વાળા) એટલે કે કાગડા ગીધ વિગેરે) પક્ષી સમુદ્ર પક્ષી વિતત પક્ષી વિગેરે ખેશર પંચેન્દ્રિય તિર્ય'ચાનું કથન કરેલ છે. આ પક્ષિઓની ઉત્પત્તિ બીજ પ્રમાણે અને અવકાશ પ્રમાણે જ થાય છે. ઉરા પરિસર્પ જીવાના સંબંધમાં જે કથન કરવામાં આવેલ છે, તેજ સઘળું કથન અહિયાં પણ સમજી લેવું. આ જીવા જ્યારે ગર્ભમાંથી અહાર આવે છે, અને નાના હાય છે, ત્યારે માતાના શરીરના સ્નેહના આહાર કરે છે. અનુક્રમથી મોટા થયા પછી વન સ્પતિકાય તથા ત્રસ સ્થાવર વિગેરે પ્રાબુધાનો આહાર કરે છે આ રીતે તે જીવા પૃથ્વી શરીર વિગેરેના આહાર કરીને તેને પેલાના શરીર વિગેરે



समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. २ आहारपरिव्वानिरूपणम्

गैरीराणि स्व स्वरूपेण परिणमयन्ति, अत्रापि उरःपरिस्पेपकरणं द्रष्टव्यम्, 'अवरेऽवि य णं' अपराण्यपि च खलु 'तेसिं' तेषाम् 'णाणाविदाणं' नानाविधा नाम् 'खचरपंचिदियतिरिवखजोणियाणं' खचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाम्, 'चम्म-पंचर्खीणं' चर्मरक्षिणाम् 'जाव मक्खायं' यावल्लोमपक्षिसमुद्रविततानामारूपातानि, तिषां पक्षिणामपराण्यपि नानावर्णरसगन्धस्पर्धयुक्तानि शरीराणि मवन्तीति तीर्थ-कृता मतिषादितानि, अन्यरसर्वे पूर्वदिशाऽवसेयम् इति ॥म्रू० १५॥५७॥

मुख्य--अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता णाणाविहजोणिया णाणाविहसंभवा णाणाविहवुक्कमा तज्जोणिया तस्संभवा तदु-वकमा कम्मोवगा कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्कमा णाणाविहाणं तसथावराणं पांग्गलाणं सरीरेसु वा सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा अणुसूयत्ताष विउद्यंति, ते जीवा तेसिं णाणाविहाणं तसथाव-राणं पाणाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजोणियाणं अणुसूय-गाणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्खायं। एवं दुरूवसंभवत्ताए, एवं खुरदुगत्ताए ॥सू० १६।४८॥

छाया-अधाऽपरं पुराख्यातमिहैके सत्त्वाः नानाविधयोनिकाः नानाविधसंस्मवाः नानाविधव्युन्कमाः, तद्योनिका स्तरसम्भवा स्तदुपकमाः कर्मों वर्णाः कर्मनिदानेन तप व्युस्कमाः, नानाविधानां त्रसंस्थावराणां पुद्रलानां क्षरीरेषु वा सथिलेषु वा अचित्तेषु वा अनुस्यृततया विवर्धन्ते, ते जीवा स्तेषां नानाविधानां त्रप्तस्थावराणां

के रूप में परिणत करते हैं। यह सब कथन भी उरःपरिसर्प के कथन के अनुसार ही समझना चाहिए। इन चर्मपक्षियों, लीमपक्षियों, समु-द्रापक्षियों के अर्थात् खेबर पंचेश्विय तिर्यंचों के नाना वर्ण, रस, मंध और स्वर्धा बाले अनेक धारीर तीर्थकर भगवान् ने कहे हैं। ! रया।

રૂપે પરિદ્યુમાવે છે. આ સઘળું કથન પછુ ઉરઃપરિતર્પના કથન પ્રમાણે જ સમજી લેવું જોઇએ. આ ચર્મ પક્ષિયા, લાેમ પક્ષિયા, સમુદ્દગ પક્ષિયા તથા વિતત પક્ષિયોના અર્થાત્ ખેચર પંચેન્દ્રિય તિર્ધં ચાના અનેક વર્ણું; રસ ગંધ અને કપર્શવાળા અનેક શરીરો તીર્થં કર લગવાને કહ્યાં છે. કાસૂ૦ ૧૫ા મુરુ ધર

#### **स्**त्रकृता**नस्**त्रे

माणानां स्नेद्रभादारयन्ति । ते जी ा आहारयन्ति प्रथिवीशरीरं यावत् स्यात् । अपराण्थपि च खद्ध तेषां त्र मस्यवर्धानिकानामनुःयूवकानां शरीराणि नाना-रणांनि यावदाख्यातानि । एवं दृख्यसम्मवतवा एवं चर्मकीटतया मु०१६-५८॥ टीका--पश्चेन्द्रियमाणिनां स्वरूपं दर्शकिता-विकलेन्द्रियस्वरूगमाद-'अद्या-रशेका--पश्चेन्द्रियमाणिनां स्वरूपं दर्शकिता-विकलेन्द्रियस्वरूगमाद-'अद्या-रशे इत्यादि । ये जीवास्तलस्थावराणां सचिताऽचित्तदेदेषु समुरुष्य ताम्याश्विर्य स्थितिमन्तो अवन्ति-वर्द्धन्ते च, तेषां जीवानां विकलेन्द्रियाणामिद्द मकरणे निरूपणं मदति । 'अहावरं' अयः प्रयत्ति जीवानां विकलेन्द्रियाणामिद्द मकरणे निरूपणं मदति । 'अहावरं' अयः प्रयत्ति कृतः न्तः, 'इहेण्डया सत्ता णाणाविद कोणिया' इंदेक्तये सत्त्वा यूकालिझादयो जीवाः नानाविधयोनिकाः-अनेक्रमका-रक्तयोनिषु सम्रुपद्यमाना मवन्ति 'णाणाविद्दत्वका' नानाविधव्युरक्तमाः अनेक-मकारकयोनिषु स्थिता भवन्ति । 'पाणाविद्दत्वका' नानाविधव्युरक्तमाः अनेक-मकारकयोनिष्ठविद्दर्ग्ने । 'तज्जोणिया तःसंत्रक्ष तद्रक्तमा' तद्योनिकास्त-

'अहावरं पुरक्खायं' इस्पादि ।

टीकार्ध-पंचेन्द्रिय जीवों का स्वरूप दिखला कर अध विकलेन्द्रिय जीवों का स्वरूप कहते हैं। जो जीव श्रस और स्थावर प्राणियों के सचित्त और अचित्त शरीरों में उत्पन्न होकर उन्हीं के आश्रय में रहते हैं और बढते हैं, उन्हीं विकलेन्द्रिय जीवों का यहां निरूपण किया गया है।

पूर्वकाल में सीर्थ करों ने अन्य प्रकार के प्राणियों का भी कथन किया है। कोई कोई जीव, जैसे जूं, लीख आदि अनेक प्रकार की योनियों बाछे होते हैं। वे अनेक प्रकार की योनियों में उत्पन्न होते हैं,

'अहावरं पुरक्सायं' ઈत्याहि

ટીકાર્થ — પંચેન્દ્રિય જીવાનું સ્વરૂપ ખતાવાને હવે વિકલેન્દ્રિય જીવાનું સ્વરૂપ ખતાવવામાં આવે છે. – જે જીવ ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયાના સચિત્ત અને અચિત્ત શરીરામાં ઉત્પન્ન થઇને તેઓાના જ આશ્રયથી રહે છે. અને વધે છે. તે વિકલેન્દ્રિય જીવાનું અહિયાં નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.

પૂર્વકાળમાં તીર્થ કરે એ અન્ય પ્રકારના પ્રાણિયાનું પણ કથન કરેલ છે. કાેઈ કાેઈ જીવ જેમકે જૂંલીંખ, વિગેરે અનેક પ્રકારની યાનિયાવાળા હાેય છે. તેઓ અનેક પ્રકારની યાનિયામાં ઉત્પન્ન થયા છે. અનેક પ્રકારની યાનિ-યામાં સ્થિત **રહે છે, અને અનેક પ્રકારની ચાનિયોમાં વધે છે. અને પા**ત- समयाधेवोधिनी टीका दि. थु. ब. ३ आहारपरिज्ञानिरूपणम्

स्संम् तवाहतदुपक्रमाः यू हादि जीवाः 'कम्मोवगा' कर्वीयगः∺पूर्वक्र क्रमौनुग(मिनः सन्तः 'कम्मनियाणे गंैकमैनिदानेन-कमैनिमित्तेन 'तस्य वुक्त रा' तत्र व्युत्कपाः-अनेकप्रकारकयोनिषु समुत्यन्नास्तत्रैन स्थिताः तत्रैं। हर्द्धि प्राप्तरन्तः स्वहृतकर्मान्त कमेवकादेव अने त्विधयोनिषु जायन्ते । 'णाणाविहाणं वसथावराणं गामिशः गोगाठाणं' नानाविधानां त्रवस्थावराणां पुढुलानामु 'सरीरेसु सः सचित्रेसु'वा अचित्तेस वा' ब्रहीरेद वा-सवित्तेव वा अचित्तेत वा 'अणुद्धयत्ताए विअट्टंति' अनु-विवर्तन्ते- तो, जोना अनेकमकारकत्रसंस्थावराणां सचित्ताऽचित्तदेहेषु स्यततया आश्रिताः सम्रूप्यन्ते। 'ते जीवा तेसिं णाणाविद्याणं तसथावराणं पाणाणं सिणेद-माहारेति' ते यकादयी जीवाः तेषां नानाविधानां असंस्थावराणां भाणिनां स्नेह-माहारयन्ति, 'ते जीवा आहारे ति पुढवीसरीरं जाव संत' ते यू कादवी जीवा आहार-पन्ति प्रथिवीशरीरं यात्रत्र स्यात्, ते प्रथिव्यादि जीवानामपि श्ररीराणि भक्षयन्ति मक्षयिस्ता च कालेन स्वस्तरूपेपरिणमयन्ति, 'अवरेऽरि य णं' अरराण्यपि च खल 'तैसि' तेषाम् 'तसयावरजोगिपाणं' त्रसस्यावरयोनिकानाम्-युकादिविकछेन्द्रि-यजीवानाम् 'अणुम्रवगार्ण' अनुस्युतकानाम्-तदाश्रिततपा स्थितिकानाम् 'सरीरा' बरीराणि 'णाणावण्गा' नानावणीनि 'जाव मकलायं' यावदारूयतानि 'एवं दुह्ल्व-संमवत्ताए' एवं दरूपसम्भवतया-अनेनेव मकारेण मृत्रपुरीषेभ्योऽपि विकछेन्द्रिय

अनेक प्रकार की योनियों में स्थिन होते हैं और अनेक प्रकार की योनियों में बढते हैं। अपने अपने प्रवृक्तन कर्मानुगामी होकर कर्म के अनुसार ही वहां उनकी उत्पत्ति, स्थिति और वृद्धि होती है। वे नाना प्रकार के त्रस और स्थावर जीवों के सचित्त और अचित्त कलेवरों में उत्पन्न होते हैं और अनेक विध घस स्थावर प्राणियों के स्नेह का आहार करते हैं। वे जूं आदि विकलेन्द्रिय जीव उनके शरीरों का भी आहार करते हैं। वे जूं आदि विकलेन्द्रिय जीव उनके शरीरों का भी आहार करते हैं और उन्हें अपने शरीर के रूप में परिणत कर लेते है। उनके नाना वर्ण आदि से युक्त अनेक प्रकार के शरीर होते हैं। इसी

પોતાના પૂર્વોક્રત કર્માનુગામી થઇને કર્મ પ્રમાણે જ ત્યાં તેએાની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વૃદ્ધિ થાય છે. તેએા અનેક પ્રકારના ત્રસ અને સ્થાવર જીવેાના સચિત્ત અને અચિત્ત કહેવરા (શન્નીરો) માં ઉત્પત્ન થાય છે. અને અનેક પ્રકા-રના ત્રસ અને સ્થાવર :પ્રાણિયોના સ્નેહના આહાર કરે છે તે જૂંવિગેરે વિકલેન્દ્રિય જીવા તેએાના શરીરોના પણ આહાર કરે છે. અને તેને પોતાના શરી-રના રૂપમાં પરિષ્ઠુમાવે છે. તેમના અનેક વર્ષુ વિગેરેથી સુક્રત અનેક પ્રકારના

**स्**त्रेक्तॉङ्गस्त्रे

जीवा जायन्ते 'दवं खुरदुगत्ताद' दवं चर्मकीटतया−अनेनैव मकारेग गोमहि दादिशरीरेष्डपि चर्मकीटतया बढ्रो जीताः सग्रुत्पद्यन्ते विकछेन्द्रियाः स्वकर्मकृत-पापफल्यगोगाये ते ⊞स्⊳१६ –५८।।

मूल्म-अह।वरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता णाणाविह्वजोणिया, जाव कम्मणियाणेणं तस्थ वुक्कमा णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अधित्तेसु वा तं सरीरगं वायसं-सिद्धं वा वायसंगहियं वा वायपरिग्गहियं वा उडूवाएसु उड्डू-भागी भवइ अहे वाएसु अहेभागी भवइ तिरियवाएसु तिरिय-भागी भवइ, तं जहा-ओसा हिमए महिया करए हरतणुए सुद्धोदए, ते जीवा तेसिं णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजंशियाणं ओसाणं जाव सुद्धो-दगाणं सरीरा णाणाविण्णा जाव मक्खायं।

अहावरं पुरवखायं इहेगइया सत्ता उदगजोणिया उदग-संभवा जाव कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्रमा तसथावरजोणिएसु उदएसु उदगत्ताए त्रिउदंति, ते जीवा तेसिं तसथावरजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजोणियाणं उदगाणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्खायं।

प्रकार मल मूत्र से भी विकलेन्द्रिय जीवों की उत्पत्ति होती है। गायू मैंस आदि के दारीर में भी चर्मकीट रूप में बहुत से विकलेन्द्रिय जीब उत्पन्न होते हैं और अपने कमों का कल भोगते हैं ॥१६॥

શરીશે હાેય છે. એજ પ્રમાથે મલ, મૂત્રથી પણ વિકલેન્દ્રિય જીવેાતી ઉત્પત્તિ થાય છે. ગાય, લેંસ વિગેરેના શરીરમાં પણ ચર્મકીટ પણાથી ઘણા એવા વિકલે ન્દ્રિય જીવેા ઉત્પન્ન થાય છે. અને પોતાના કર્મોતું કળ ભાેગવે છે. ાાસૂ૦૧૬ા समयार्थवोधिनी डीका दि. थु. ब. ३ आहारपरिज्ञानिरूपणम्

अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता उदमजोणियाणं जाव कम्मनियाणेणं तत्थ वुक्कमा उदगजोणिएसु उदएसु उदगत्ताए विउद्दंति, ते जीवा तेसिं उदगजोणियाणं उदगाणं सिणेह-माहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं उदगजोणियाणं उदगाणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्खायं। अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता उदगजोणियाणं जाव कम्मनियाणेणं तत्त्थ वुक्रमा उदगजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा तेसिं उदगजोणियाणं उदगाणं सिणेहमाहारेंति, ते जीवा आहारेंति पुढवीसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं उदगजोणियाणं तस्याणाणं सरीरा णाणा-वण्णा जाव मक्खायं ॥सू० १७।४७॥

छाया---अयाऽ परं पुराख्यातम् इहे कत्रये सरभाः नानात्रिधयोनिका यावत् कर्मनिदानेन तत्र व्युक्तनाः नानात्रिधानां त्रास्थावराणां पाणानां करीरेषु सचि त्तेषु या अवितेषु वा तच्छरीरं वातसंसिद्धं वा चातसंग्रहीतं वा वातपरिग्रहीतं बा ऊर्ध्ववतेषु ऊर्ध्वमागी भवति, अप्रोवात्तेषु अप्रोमागी भवति, तिर्थम्वातेषु विर्थम्भागी भवति तद्यथा-अव्हयायः हिमकः महिका करकः हरतनुकः श्रुदोद-कम्, ते जीरा स्तेवां नानात्रिधानां त्रस स्था गराणां पाणानां स्नेहमाहास्यन्ति, ते जीवा आहारयन्ति पृषि ग्रेक्षरीरं यावत् स्पात् । अपराण्यपि च खद्ध तेपां जसस्पावरयोनि कानाम् अवस्थायानां यावच्छद्बोदकानां श्रराराणि नानावर्णानि यावदाख्यातानि ।

अधाऽपरं पुरारू मतम् इहैनकये सत्ताः उदकपोनिकाः उदकपम्भवा यावत् कर्मनिदानेन तत्र व्युन्कमाः त्रसस्थावस्योनिकेषु उदकेषु उदकतया विवर्तन्ते । ते जीवा स्तेषां त्रसस्यावस्यीनिकानामुदकानां स्नेदमाद्वारयन्ति, ते जीवा आद्वारयन्ति पृथिवीश्वरीरं यावत् स्यात्, अपराण्यपि च खल्ठ तेषां त्रसस्यावस्योनिकानामुद्दकानां श्रीराणि नानावर्णानि यावदाख्यातानि ।

अथाऽपरं पुरत्ख्यातम् इहै कतये सत्त्राः उदकयोनिकानां यायरकर्मनिदानेत्न तत्र ब्युत्कमाः उदकयोनिकेपृद्केषु उद्कतया विपर्वन्ते ते नीवा स्तेषामुदुक्त- ษริษ

# स्वरुतातस्व

योनिकानः मुद्द कानां स्नेदमादार वन्ति । ते जीवा आदार वन्ति पृथि सेक्षरीरं यावन् स्पात् । अपराण्यपि च खद्ध तेषाम् उरक्योनिकानाम्रुद्कानां शरीराणि नानवर्णानि यावदाष्थातानि । अयाऽपरं पुराख्यातम् इहैकतये सच्चाः उदक्योनिकानां यावत् कर्मनिदानेन तत्र व्युग्क्रमाः उद्क्रयोनिकेप्रुदकेषु चम्रमाणतया विवर्त्तन्ते । ते जीवा स्तेषाम्रुदकयोनिकानाम्रुदकानां स्नेद्दमाद्दारयन्ति, ते जीवाः आहारयन्ति दथिवीग्ररीरं यावत् स्पात् अपराणापि च खद्ध तेपाम्रु (क्रयोतिकानां वसपाणत्मा शरीराणि नानावर्णीनि यावदाख्यातानि ॥पूर्व १७-५७॥

'अहावरं पुग्वलायं' इत्यादि !

टीकार्ध--इस संसार में अनेक जीव पूर्वकृत कर्मके अधीन होकर बायुयोनिक अप्काय में जरपन्न होते हैं, जैसे अवद्याय महिका आदि इस प्रकरण में जन्हीं का स्वरूप कहा जाएगो।

तीर्थकर भगवोन् ने कहा है कि इस लोक में कोई कोई जीव विविध प्रकार की योनियों में उत्पन्न होते हुए कर्म के उद्घ से बायु-योनिक अप्काय में आते हैं। वे वहीं स्थित होते और वृद्धि को प्राप्त

### 'अहावर' पुरक्साय'' धत्यादि

ટીકાથઁ––આ સંસારમાં અનેક જીવેા પહેલાં કરેલા કમઁને આધીન શઈને વાયુચેાનિક અપ્કાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે, જેમકે—અવશ્યાય મહિકા ઝાકળ આદિ આ પ્રકરણમાં તેએાના વિશેજ કથન કરવામાં આવશે

તીર્થ કર ભગવાને કહ્યું કે ⊷આ હેાકમાં કે ઈ કેાઈ જીવેા અનેક પ્રકા રની ચાેનિચાેમાં ઉત્પન્ન થતા થકા કમ'ના ઉદયથી વાસુયેાનિક અપ્કાયમાં આવે છે. તેઓ ત્યાંજ સ્થિત હેાય છે. અને વૃદ્ધિ પામે છે. તેઓ વસ અને

### समयार्थबोधिनी टीका दि. शु. अ. ३ आहारपरिम्नानिकपणम्

'सरीरेस सवित्तेस वा अचित्तेस वा' अरीरेष सचित्तेषु वा अवित्तेषु वा वायुयो-निकाप्तायरूपेण सम्रत्पद्यन्ते । 'तं सरीरगं वायसंसिद्धं वा वायसंगरियं वा, वायररिग्गहियं वा' उच्छरीरं वातसंसिद्धं वा वातेन निष्पन्नं वा, वात-संग्रहीतं वा वातपरिग्रहीतं वा, तदप्तायश्वरीरं वायुना उत्पादितं सोऽप्तायो वात जनित इरग्यैं: अतोऽप्तायस्पोपादानकारणं वायुरेव, वायुना तद्द्वारेण संग्रहीतं वायुद्वारेणैव भारितमपि भवति । अत एव-'उड्डूवाएस उड्डूवागी मवर, अद्वेदापस अदेभागी भवर, तिरियवापस विरियमागी मवर' तद्य्तायग्ररोरस् ऊर्व्वातेषु ऊर्ध्वमाणि भवति, अघोवातेषु अधोमाणि मवति, तिर्यम्वातेषु विर्यम्यागि मवति, इत्यादि, पवमग्रेऽपि-वायुकारणकं तच्छरीरभिति निर्णीयते । 'तं जहा' सद्यधा-'ओसा' अद्व्यायः-'ओस' इति लोके पसिद्धम् 'हिमए' हिनकः 'हिमम्' इति जोकपसिद्धम्, 'महिया' महिका-अरुपत्रव्युक्टिक्तेजतुपारस्य 'करत्' करकः-कठिनमेघोरकम् 'ओला' इति पसिद्धम् 'इरतण्रुए' हरतन्जुकः-द्वौ-य सदि

होते हैं। वे त्रस और स्थावर प्राणियों के सचिस और अचित्त दारीरों में अएकाय रूप से उत्पन्न होते हैं। उनका दारीर वायुकाय से बना हुना और वायुकाय के द्वारा संयहीत होता है। वायुकाय ही उनके दारीर को धारण करता है। इसी कारण अपूकाय का वह दारीर वायु के उतर जाने पर ऊंचा जाता है, वायु के नीचे जाने पर नीचे जाता है और वायु के तिर्छे जाने पर तिर्छा जाता है। इससे यह निर्णय होता है कि अपूकाय का वह दारीर वायुकारणक होता है। वायुयोनिक अपूकाय के जीव ये हैं। ओस, हिम, महिका अर्थात् पांच रंग की घूमिका (यूंवर), ओला, हरतनुक (धान्य के पौधों पर विद्यमान जलविन्दु) हाद्वोदका

સ્થાવર પ્રાજ્વિયોના સચિત્ત અને અચિત્ત શરીરાપ્રાં અપુકાય પણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓના શરીરા વાસુકાયથી બનેલા અને વાસુકાય દ્વારા ગ્રહણ કરા-ચેલા હાેય છે. વાસુકાય જ તેઓના શરીરોને ધારણ કરે છે. એજ કારણે અપુકાયનાં તે શરીરા વાસુ ઉપર જતાં ઉંચે જાય છે. અને વાસુ નીચે જાય ત્યારે નીચે જાય છે. અને વાસુ તિછેાં જાય ત્યારે તિર્છા-(વાંકા સુ'કા) જાય છે. આનાથી એ નિર્ણય થાય છે કે-અપુકાયતું તે શરીર વાસુ કારણક વાળું હોય છે. વાસુયોનિક અપુકાયના જીવા આ છે.∽આસ, હીય, મહિકા (ધુમ્પ્રસ) અર્થાત્ પાંચ રંગની ધ્પિકા ઓલા હશ્તવુક (અનાજના કૃલી પર રહેનારા જલબિંદુ)

# स्त्रकृताकृस्ते

भाग्योपरि िद्यमानं जलादिभिन्दुः, 'सुद्धोदए' शुद्धोकम्-सामान्य जलम्, 'ते जीवा सिंसि जाणाविहाणं तसयावराणं पाणाणं भिणेशमादारे ति' ते-वायुयोनिका अथ्का-भिक्ता स्तेवां नःनावित्रानां असस्थावराणां प्राणानां स्तिग्धभावनाहारवन्ति । 'ते जीवा भाहारे ति पुढवीसरीरं जाव संतं' ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीशरीरं याव-स्त्रधात्, तेवां शरीरमचित्तं दुर्वन्दि विनर्धं तच्छरीरं पूर्वाचाहारितं विपरिणामित्तम् साध्यस्त्ररूपं द्वतं भवति, 'मवरे वि य थं' अपराण्यपि च खद्ध 'तेसिं तमयावर-जीणियाणं ओसाणं जाव सुद्धोदगाणं सरीरा णाणारण्या जाव मक्खार्थ' तेवां वस-रथावरयोनिकानामवद्रपायानां दिममहिकाकरकदरतनुकानां शुद्धोदकानां शरीराणि

मानावर्ण-रसगन्धस्वईथुक्तानि मवन्तीति आरूपातानि मगवता सीर्थकृतेसि। वायुवोनिकाऽफायान्-जीवानुपदर्थ अप्योनिकान् अफायदेवोत्वजान्-अफायान जीवान दर्शयितुनाइ-'अदावरं' इत्यादि। 'अहावरं पुरक्तवायं' अया-उपरं पुराख्यातम् 'इहेग्रस्या सत्ता' इहेकतये सत्त्वाः-इट-अस्मिन् ळोके सत्त्वाः -जीवाः 'उद्यातोणिया' उदक्वोनिकाः-उदकं-जलमेद विद्यते योनिः-उत्पत्ति-(सामान्य जल) ये वायुयोनिक अप्काप के जीव नाना प्रकार के त्रस और स्थावर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर प्राणियों के स्तेह (रस) का आहार करते हैं। पृथ्वीकाय आदि के द्यांवर का जी आहार करते हैं । उनके द्यारा ही जाना है। उन जोस पावत् द्युद्धोदक जीवोंके द्यारार नाना वर्ण, रस, गंज और स्पर्श से युक्त होते है, ऐसा तीर्थ कर भगवान ने कहा है। 'अहावरं पुरक्तवाये' इत्यादि।

षायुगोनिक अपूकाय जीवों का स्वरूप दिखला कर अप्काययो-निक अपूकाय के जीवों का निरूपण करते हैं। इस संसार में कोई कोई अप्काय के जीव अप्काययोनिक होते हैं। उनकी अप्काय से शुद्धोहड (सामन्य करव) आ लधा वायुयेानिड अप्हायना छरे। अनेड प्रहा-रना त्रस अने स्थावर प्राखियाना स्नेड-(रस) ने। आद्धार डरे છे. पृथ्वी-डाय विगेरेना शरीराने। पणु आद्धार डरे छे. तेमना शरीराने अचित्त अनावी हे छे. अने ते तेना शरीर इपे परिचृत धर्म जय छे. ते आस यावत शुद्धोहड सुधीना छ्वाना शरीरा अनेड वर्छ, रस, जांध, अने स्पर्शंथी युक्त छाय छे की प्रमाध्ने तीर्थ ंडर क्षणवाने हह्युं छे.

'अहावर' पुर≆स्नायं' ⊎त्यादि

વાસુધાનિક અપૃકાયતું સ્વરૂપ અતાવીને હવે અપૃકાય ચેતિવાળા અપૃકાયના જીવેતું નિરૂપણુ કરવામાં આવે છે. આ સંસારમાં કાૈઇ કોઈ અપૃકાયના જીવે અપુકાય ચેતિવાળા હેાય છે, તેઓની ઉત્પત્તિ અપ્-

## समयार्थवोधिमी टीका द्वि. यु. अ. ३ आहारपरिक्रानिरूपणम्

कारणं येषां ते तादशजीवाः 'उदगसंभवा' उदकसम्भवाः-उदके स्थितिमन्तः 'जाव' याक्त् 'कम्मनियाणेणं तस्य वुक्रमा' कर्मनिदानेन-स्वक्राकर्मनिमित्तेन-स्वकर्मवशगाः सन्तः तत्र-उदके व्युरुक्रमाः-प्रवर्द्धमानास्ते जीवाः 'तमयावर-जोणिएम् उदगताए विउद्दंति' त्रसस्यावरयोनिकेषु उदकेप्रदक्ततया-उदकस्वरूपेण बिवर्चन्ते-सम्रुत्तवन्ते । 'ते जीवा तेसिं तस्यावरजोणिपाणं उदगाणं सिणेद्व-माहारे ति' ते-उदयोनिका जीवा स्रसस्थावरपोनिकानाम् उदकानां स्नेहमाद्वार महिते ते-उदयोनिका जीवा स्रसस्थावरपोनिकानाम् उदकानां स्नेहमाद्वार मन्ति । 'जवरे वि य णं तेसिं तसयावरजोणियाणं उदगाणं सत्ते' ते जीवाः पृथिवीकायादीनां करीरमपि आद्वारयन्ति, आहार्य च स्वरूपे परिणम यन्ति । 'जवरे वि य णं तेसिं तसयावरजोणियाणं उदगाणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्सायं' तेषां त्रसम्यावरयोनिकानाम्नुदकानामण्रपण्यपि च स्वन्न छरीराणि नाना-वर्णरसगन्धस्पर्यावन्ति भवन्तीति तीर्थक्रनाऽऽख्यातानि-पत्तिपादितानि ।

'अहावरं पुरक्खायं' अथाऽ १रं प्रारूपाम्, पुनराह-उदकसम्भवा उदकयोनिका उदकच्युक्कमाः, तत्सम्भवा स्वद्योनिका स्वदुपकनाः कर्भवश्वगाः 'रहेगइया सत्ता' उस्पत्ति होती है, अप्काय में स्थिति होती है और अप्काय में ही युद्धि होनी है। अपने कर्म के वशीभूत होकर वे जीव त्रस और स्थावर योमिक, जरू में जरू रूप से उत्पन्न होते हैं। वे अप्योनिक अप्काय जीव त्रस स्थावर योनिक उदक के स्नेह का आहार करते हैं। तथा पृथ्वी आदि के शरीर का भी आहार करते हैं और उसे अपने शरीर के रूप में परिणत करते हैं। इन जीवों के नाना वर्ण, रस, गंध और स्पर्ज्ञा बाले अनेक प्रकार के शरीर होते हैं, ऐसा तीर्थं कर भगवान ने कहा है।

तीर्थ कर भगवान् ने अन्य प्रकार के जीव भी कहे हैं। वे जीव उदकयोनिक उदक में उदक रूप से अपने कर्मों के वशीभूत होकर

કાયથી થાય છે. અપ્કાયમાં સ્થિત થાય છે. અને અપૂકાયમાં જ વૃદ્ધિ થાય છે. પોતાના કર્મને વશ શઇને તે જીવા ત્રસ અને સ્થાવર ચેાનિવાળા જળમાં જળ રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ અપૂ ચેનિક અપુકાયના જીવા ત્રસ અને સ્થાવર ચેાનિવાળા પાછ્યીના સ્નેહના આહાર કરે છે. તથા પૃથ્વી વિગેરેના શરીરોનો પણ આહાર કરે છે. અને તેને પોતાના શરીરના રૂપથી પરિણ-માવે છે. આ જીવાના અનેક વર્ણ, રસ, ગ'ધ, અને સ્પર્શાવાળા અનેક પ્રકા-રના શરીરો હાય છે. આ પ્રમાણે તીથે કર ભગવાને કહેલ છે.

તીર્થ કર બગવાને બીજ પ્રકારના જીવેા પદ્ય કહ્યા છે. તે જીવેા ઉદદ ચેાનિવાળા, પાછીમાં પાછીના રૂપથી પાતાના કમેનિ વશ થઈને ઉત્પન્ન स• ५३ Nte.

# स्त्र कृता क्र**स्**ते

इंकतये सस्वाः 'उए उन्नोणियाणं जाव कम्प्रनियाणेगं तत्व वुक्रपा' उद्कयोनि-कानां यावरकर्मनिदाने त- स्वर्क्षनिदानेन - स्वर्क्षनिप्रित्तेन तत्र व्युक्रमाः - वर्द्धन-क्रीलाः, 'उत्मनोणिएमु उदगत्ताए चिउइंति' उद्दक्रयोनिकेषु उद्कतया विवर्त्तन्ते मजलरूषेण समुत्पचन्ते, 'ते जीवा स्तैवामुदक्रयोनिकानाम् उद्कानां स्नेदमाहार-बन्दि, यस्मिन्जुदभूताः प्रधिष्ठिता वर्द्धमानाथ त्वेषामेव स्सनिष्पत्तिमुपश्च खुलानाः प्रार्थमाना अपि भरन्ति, 'ते जीवा आहारे'ति पुढ तिसरीरं जाव संतं' ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीक्षतिरं या स् स्थाद, गढा ये पृथिवीयभूत्रीनां घरोशणि स्वरूपे इस्किमयन्ति, 'अवरे वि णं तेसिं उद्दगनोणियाणं उत्ताणं सरीरा णालावणा जाव मक्तायं' तेपामुदयोनिकानामुदक्षताम् -अप्कायिकानां जन्तूनामप्राण्यपि च सल् करीराणि वानावर्णगम्भासस्पर्रयुक्तानि भवःतीरय रुवातानि तीर्थकतेति ।

सराराण जानावणगन्धरसस्पर्यक्षतान मव तात्य ख्यातान तायळतति। 'अद्दावरं पुरक्तवायं' अयाऽपरं पुराहपातम्-माः परं श्रीवता तीर्थकरेण उदकपोनिकत्रसहायजीवानां स्वरूगं निरूतितः म्। 'इतेगर्या सत्ता उद्या जोणियाणं जाव कम्मणियाणेवं तत्य तुरत्वया उद्याप्तीणि रुष्ठ उद्द रिष्ठ तमपाणताप् विवर्ट्टति' इदैकतये सत्त्या उदकपोनिकानां या स्वर्मनिदानेन तत्र व्युत्कना उत्पन्न होते हैं। वे उन उदकपोनिक उदक जीवों के रस का आहार करते हैं और पृथ्वीकाय आदि का भी आहार करते हैं और उन्हें अपने रूप में परिणत कर छेते हैं। अर्थात् वे जल में उत्पन्न होते हैं, जल में रहते हैं और जल में घटते हैं, उसी जल के रस का आहार करते हुए घटते हैं और जल में घटते हैं, उसी जल के रस का आहार करते हुए घटते हैं और जल में घटते हैं, उसी जल के रस का आहान करते हुए घटते हैं और साथ ही पृथ्वं आदि के दारीर का भी उप-भोग करते हैं। उन् उद्द जीवों के नाला वर्ण, गंध रस और स्वर्ज्ञ बाखे अनेक दारीर होते हैं।

तीर्यकर अगवान ने जी खें के अन्य भेर भो कहे हैं। कोई कोई जीव अपने कर्म के वगीभून हो कर उदक्षयों निक उदक में तल रूप से उत्पन्न होते हैं, उसी में स्थिन होते हैं और उसी में वृद्धि को प्राप्त अब छे तेओ એ ઉદકધानिક ઉદકवाળ: छायाना रसने। आ ढार કरे छे अने पृथ्वीक्षय विगेरेने। पख आढार કरे छे. अने तेने पाताना उपधी परिखुमावे छे. अर्थात के पार्द्धना उत्पत्न थाय छे. पार्धीमां रखे छे, अने पार्द्धानां वधे छे. ओक पार्द्धना रसने। उपलेग्ध हरतां धक्षा वधे छे, अने साथ क पृथ्वी विगेरेना शरीरने। पख छिपेलेग हरतां धक्षा वधे छे, अने साथ क पृथ्वी विगेरेना शरीरने। पख छिपेलेग करे छे. ते उद्दक्षे निवाणा पार्धिना छवाना अनेक वर्ध, ग'व, रस अने स्पर्धवाणा अनेक शरीरो ढाय छे.

તીર્થ કર ભગવાને જીવેાના બીજા ભેદાે પસુ કહ્યા છે.---કેાઇ કાઇ જવ પાતાના કર્મને વશ થઇને ઉક્ક્રચેન્નિક ઉદકમાં ત્રસ પણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંજ સ્થિત રહે છે. અને તેમાંજ વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. તે જીવા ઉદ્દક ચાેનિવાળા

समयायँबोधिनी टीका हि. धु. अ. ३ आद्दारपरिज्ञानि रूपणम्

उदकपोनिकेष्ठ रकेषु त्रमपालतया वित्र्जन्ते । तिष्ठःस्यस्मिल् डोकेऽनेके त्रीशः स्वकृतप्रराक्रत हमें श्रियाः सन्तो वत्त्रत्व उदकवोनिकेष्ट्रकेषु समामत स्वस्वत्र-उदकयोनिकेषु उदकेषु त्रवत्रीतरूपे समुत्वन्नाः । 'ते जीवा तेर्सि उदगत्रोणिं-याणं उदगाणं सिणेहनाहारे ति' ते-उदकपोनिका जीगा स्ते गमेव उदकवोनि-कानाम्रुट्कानां स्नेहनाहारयन्ति - स्नेह-स्तिग्व मत्वम् इरियन्ति । 'ते जीवा भाहा-रयन्ति पुढवीसरीरं जाव संत्रं' ते जीवा माहारयन्ति पृथिगिशरिरं यायत्रस्यात् । 'ते-उदकयोनिका उद्दे स्थिताः त्रमनी शः पृथिव्यादीनामपि श्ररीरं मशयन्ति, 'अवरे वि य णं तेसि उद्योगोणियाणं तसगणाणं सरीरा णाणाचण्णा जाव मक्सार्थ' अपराण्य पि च खलु तेपाम्रुट्कयोनिकानां त्रसमाणानां श्ररीराणि नानादर्णानि यायदाख्यातानि, नानादर्णगन्धरसस्पर्शयुक्तानि भवन्तीनि तीर्थक्रना आख्यातानि मतिपादितानि ॥ म्रू०१७-५९॥

मूलम-अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता णाणाविहजो-णिया जाव कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्तमा णाणाविहाणं तस-थावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा अगणि-कायत्ताए विउटंति ते जीवा तेसिं णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेहमाहोरेति, ते जीवा आहोरेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि य णं तेसिं तसथावरजोणियाणं अगजीणं सरीरा णाणावण्णा जाव मक्खायं, सेसा तिन्नि आलावगा जहा उद-गाणं। अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता णाणाविहजोणियाणं जाव कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्तमा, णाणाविहाणं तसथावराणं इति है। वे जीव उदक्योनिक उदक के स्नेह का आहार करते हैं। वे १थ्वी आदि के धारीर का भी आहार करते हैं। उन उदकयोनिक त्रस प्राणियों के नाना वर्ण रस गंध स्पर्श चाले नाना धारीर होते हैं। पेसा तीर्थकर भगवान् ने कहा है॥१७॥

ઉદકના સ્નેઢના આહાર કરે છે. તેઓ પૃથ્વી વિગેરના શરીરના પણ આહાર કરે છે. તે હૃદકયાનિક ત્રસ પ્રાહ્યિયેલા અનેક વર્ણુ, ગધ, રસ અને સ્પર્શે વાળા અનેક શરીરા હેાય છે. એ પ્રસાણે લીર્થ કર લગવાને કહ્યું છે. ાસ્૦ ૧૭૫



पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा आंचत्तेसु वा वाउक्कायत्ताए विड-हंति, जहा अगथीणं तहा भाणियव्वा, चत्तारि गमा।सू.१८१६०।

छाया — अथाऽपरं पुराख्यातमिहैकतये सत्त्वाः नानाविधयोनिकाः यावत् कर्मनिदानेन तत्र व्युःकमाः नानाविधानां व्रसस्थावराणां प्राणानां शरीरेषु सचि चेषु वा अव्तिषेषु वा अग्निकायतया विवर्तन्ते । ते जीवास्तेयां नानाविधानां व्रसस्यावराणां प्राणानां रनेढमाढारयन्ति । ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीशरीरं यावत् स्पात् । अपराण्यपि च खलु तेपां व्रसस्थावरयोनिकानामग्नीनां शरीराणि नाना-वर्णानि यावदाखशतानि । शेषास्त्रय आलापकाः ययोदकानाम् । अथाऽपरं पुरा-ख्यातमिहैकतये सत्त्वाः नानाविधयोनिकानां यावत् कर्पनिदानेन त्व व्युक्त्रमाः, नानाविधानां व्रसस्थावराणां प्राणानां शरीरेषु सचित्षेषु वा अचित्तेषु वा वायु-कायतपा विवर्त्तन्ते, यथाऽग्नीनां तथा मणितव्याव्रत्वारो गनाः ॥पू०१८ - ६०॥

टीका---सम्पति -अग्निकायाजीवानां स्वरूपमाह---'भहावरं' इत्यादि । 'अहावरं पुरक्खायं' अथापरं पुरारूपाउम्, अवरोऽ पे प्रकारो जीवानां प्रतिवादित स्तीर्थकरेग ! 'इहेगइया सत्ता णाणाविहत्रीणिचा जाव कम्मणि ग्रणेगं तथ्य युक्तमा णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अवित्तेसु वा अगणिका-यत्ताए विउट्टंति' इंहेकवर्षे सत्त्वाः-पाणिनः नानाध्यियपोनिकाः--नानाविधयोनिषु सम्रुत्पन्नाः अग्निकायाः यावन्कर्मनिदानेन-पूर्वपूर्वजन्तमम् सदितकर्मपेरणपा तत्र सम्प्रवा स्तव वर्द्धनवीलाः कर्मवराणां प्रणानां करीरेषु सचित्तेषु वा अचित्तेया तत्र सम्प्रवा स्तव वर्द्धनवीलाः कर्मवराणां प्राणानां करीरेषु सचित्तेषु वा अचित्तेषु वा परस्परं

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्थ—अप अग्निकाधिक जीवों का स्वरूप कहते हैं। तीर्थ कर भगवान ने जीवों का एक अन्य प्रकार भी कहा है। कोई कोई जीव अनेक पोनिक अग्निकाप के होते हैं। वे कर्म के वक्षीभूत होकर अनेक योनियों में उत्पन्न होते हैं, वहां स्थित रहते हैं और वहां बढते हैं। वे नाना प्रकार के श्रस और स्थावर प्राणियों के हाथी के दांत आदि

## **अह।वर' पुरक्स्वाय'' ⊎**त्यादि

ટીકાર્થ--હેવે અગ્નિકાયવાળા જીવેાનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવે છે. તીર્થ કર ભગવાને જીવે:ના એક બીજો પ્રકાર પણ કહેલ છે કાઈ કાઈ જાવ અનેક ચાનિવાળા અગ્નિકાયના હાય છે. તેઓ કર્મને વશ થઇને અનેક ચાનિયામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં સ્થિત રહે છે. અને ત્યાં જ વધે છે. તેઓ અનેક પ્રકારના વસ અને સ્થાવર પ્રાધ્નિયાના હાથીના દાંત વિગેર સચિત્ત શરી. र्समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ३ आहारपरिव्रानिरूपणद्

युध्यमानानां पञ्चेन्द्रियहस्तिमहिषादीनां दन्तशुङ्गादिषु, अचित्तेषु वा घरितास्थिपस्तं-रादौ अग्निकायतया विवर्त्तन्ते-अग्निकायरूपेण सम्रत्यचन्त्रे, इति पत्यक्षपंपाणम् । इह लोके वियरतो जीवाः पूर्वभवे नानाविधयोनिष संश्रह्य, तत्र सम्पा-दिवकर्मवलेगऽने इप्रहारकत्र संस्थावराणां सचित्ताऽचित्तदेहेषु - अभिकायस्वरूपेण संग्रंभवन्ते इस्पर्धः । 'ते जीवा तेमि णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेह-माहारे ति' ते जीवाग्तेषां नानाविधानां वसस्थावराणां प्राणानां स्नेहवाहारयस्ति । अनेकम कारकवसादि तीवानां स्नेहभावमाहारथन्ति, 'ते जीवा आहारे'ति प्रदर्शन सरीरं जान संहं' ते जीवा आहारयन्ति पृथिवीग्नरीरं यावत्स्यात-पृथिव्यादीनां शरीरमपि आहारयन्ति आहार्थं च तानि शरीराणि स्वस्वरूपे परिणमयन्त्रिं। 'अवरेऽ वि य णंतेसिं तसथावरनोणियाणं अगगीगं सरीरा णागावण्णा जाव मनखायं' तैयां चसस्याव(योनिकान)मध्यिकायानां जीवान)म् अपराण्यपि च खंड शरीराणि नानावर्णांदियुक्तानि भक्तवीतिं तीर्थह्ननाऽऽरूपातानि । 'सेता तित्रि अलाबगा जठा उदगागं' रोप:खय आळापका यथा उदकानाम् । तथाहि-यया वायुयोनिका अप्कायाः १, उदकयोनिका उदकनीत्राः २, उदकयोनिकाः सचित्त शरीरों में तथा धिसे हुए पापाण आदि अचित्त शरीरों में अग्निकाय के रूप में उत्पन्न होते हैं। वे जीव अनेक प्रकार के प्रस और स्थावर प्राणियों के स्नेह रस का आहार करते हैं और पृथ्वी आदि के इासीमें का भी आहार करते हैं और उस आहार को अपने दासेर के रूप में परिणत करते हैं। उन अनेक व्रस स्थावरघोनिक अग्निकाय के जीवों के ओर भी नाना वर्ण. रस. गंध और स्पर्श वाछे जतीर होते हैं, ऐसा तीर्यकर भगवान ने कहा है।

रोष तीन आलापक उदक जीवों के समान समझना चाहिए। अथौत् जैसे बायुयोनिक अप्काय, उदकयोनिक उदकजीव, उदकयोनिक चस

રામાં તથા ઘસવામાં આવેલા પત્થર વિગેરે અચિત્ત પદાર્થોમાં અગ્નિકાય પણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવેા અનેક પ્રકારના ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણી-યોના સ્નેહ રસના આહાર કરે છે. અને પૃથ્વી વિગેરેના શરીરાના પણ આંહાર કરે છે. અને તે આહારને પેલાના શરીર રૂપે પરિદ્યુમાવી દે છે તે અનેક ત્રસ અને સ્થાવર યેાનિવાળા અગ્નિકાયના જીવેાના બીજા પણ અનેક વર્ણું છે. રસ અને સ્પર્શ વાળા શરીરો હાય છે. એ પ્રમાણે તીર્થ કર ભગવાને કહ્યું છે. બાકીના ત્રણ આલાપકા 66ક-પાણીના જીવા પ્રમાણે સમજી લેવા. અર્થાત્

જેમ વાશુયાનિવાળા, અપ્કાય ઉદક્યાનિક કદકજીવા, ઉદકયોનિક ત્રસ જીવા

For Private And Personal Use Only





वसनीवाः ३, तथा वायुयोनिका अण्निकायाः १, अण्तियोनिका अण्तिकायाः २, अण्तियोनिकास्त्र मीत्राः ३, एवं कपेग शेगास्त्र आळापका झातव्या इति । सम्मति वायुकायमाइ - 'अडावर्र पुरक्त वायं' अधाऽपरं पुराख्यातम् 'इहेगइया सना णाणाविद्दवोणियाणं जाव' इद्दे कतये सत्त्वाः - जोताः नाताविधयोनिकानं। यादत् 'कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत प्रवि (कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत प्रवि (कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत प्रवि (कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत प्रवि (कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत प्रवि (कम्मणिराणेगं' कमन्दिरानेव 'तत्थ वुक्तपा' तत्र व्युक्तमाः - इत्रैत् प्रवि प्रवि (क्रिंग्र) ना अवित्तेष्ठ वा वाउकायचाए' झरीरेषु सचित्तेषु वा अवित्तेषु ता वायुकापत्रया 'विउट्दि' विवर्त्तगते, इझ्लोके कियन्त्रो जीताः पूर्वमवेऽनेक्तकारक्योनिष्ठ सष्ठरच्या तत्र स्वक्तकर्मरलेन प्रयस्थावरजीवानां सवित्ताऽवित्तग्रीरेषु वायुकापत्रया सष्ठश्तचात्ते, 'जद्दा प्राणीणं तद्दा भाणियव्या चतारि गया' यथाऽग्तीनां तथाऽत्रापि चरवार आलापका भणित्वत्ताः-मकाझ-नीयाः । वायुकायाः १, वायुयोनिकाऽण्हायाः २, वायुयोनिकास्त्राचाः ३, वायुयोनिकास्त्रयाः ३, एवं क्रमेग चरवारः आलारका झात्ववाः । ।सु०१८-६ जा जीव कहे हे । उसी प्रकार वायुयोनिक अग्निकाय, अग्नियोनिक आग्निकाय

और अग्नियोनिक त्रसकाय इस कम से तीन आलापक जानना चाहिए। अब वायुकाय के विषय में कहते हैं-इस लोक में कितनेक जीव ऐसे हैं जो पूर्व भयों में अनेक प्रकार की पोनि में उत्पन्न होकर अपने किये कम के बल से त्रस और स्थावर जोबों के सचिस तथा अचिस इारीरों में वायुकाय के रूप में उत्पन्न होते हैं। अग्नि जीवों के जैसे चार आलापक कहे गए हैं, उसी प्रकार यहां भी चार आलापक कहना चाहिए। वे यो हैं-(१) बायुकाप (२) वायुयोनिक अप्ताय (३) वायुयोमिक अग्निकाय और (४) वायुयोनिक त्रस । सू० १८॥

કહેલા છે. એજ પ્રમઃશે વાયુર્યાનિવાળા અગ્નિકાય, અગ્નિયેતનિક અગ્નિકાય, અને અગ્નિયેાનિક ત્રસકાય આ કમથી ત્રણ ખઃલાપકેત સમજી લેવા જોઈએ

વાયુકાયના સંબંધમાં હવે કથત કરે છે.—આ લાૈકમાં કેટલ ક જીવા એવા હાેય છે જેઓ પૂર્વલવામાં અનેક પ્રકારની યાેનિયેમાં ઉત્પન્ત થઇને પાતે કરેલા કર્મના બળથી ત્રસ અને સ્ધાવર જીવાના સગ્નિત્ત તથા અગ્નિત્ત શરીરોમાં વાયુકાય પણાથી ઉત્પન્ન થય છે. અગ્નિ જીવા પ્રમણે આના પણ ચાર આલાપકા કહ્યા છે. તા તે પ્રમાણે આર આલાપો! સમજી લેવા. તે આ પ્રમાણે છે.–(૧) વાયુકાય (૨) વાયુ યાેનિક (૩) વાયુ યાેનિક અગ્નિ કાય અને (૪) વાયુયાેનિવ.ળા ત્રસ ાસ્યુ૦ ૧૮ાા समयार्थयोधिनी टीका हि. श्रु. अ. ३ आहारपरिकानिकपणम् ७२३

मूबम्-अहावरं पुरक्खायं इहेगइया सत्ता णाणाविहजोणिया जाव कम्मणियाणेणं तत्थ वुक्कमा णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सरीरेसु सचित्तेसु वा अचित्तेसु वा पुढवित्ताष सकर-चाष वाल्ययत्ताष इमाओ गाहाओ अणुगंतव्वाओ--

'पुढवी य सकरा वालुया य, उवले सिला य लोणू से। अयतउचतंवसीसग, रूप्पसुवण्णे य वइरे य ॥१॥

हरियाले हिंगुलए मणोसिला सालगंजणपवाले। अटमपडलटभवालुप बायरकाए मणिविद्दाणा ॥२॥

गोमेज्जए य रयए अंके फालेहे य लोहियक्खे य। मरगपमसारगब्ले, भुयमोयगइंदणीले य ॥३॥

चंदणगेरुष हंसगत्रभुलुए सोगंधिए य वोद्धव्वे ।

चंदप्पभवेरुलिप जलकंते सूरकंते य' ॥ थ॥ एयाओ एएसु भणियव्वाओ गाहाओ जाव सूरकंतत्ताए विउ-इंति, ते जीवा तेसिं णाणाविहाणं तसथावराणं पाणाणं सिणेह-माहारोंति, ते जीवा आहारेति पुढविसरीरं जाव संतं, अवरेऽवि-य णं तेसिं तसधावरजोणियाणं पुढवीणं जाव सुरकंताणं सरीरा णाणावण्णा जाव सक्खायं, सेसा तिण्णि आलावगा जहा उद्गाणं ॥ सू० १९ १६१॥

छाया—आयाऽपरं पुगख्यातम् इद्दैकतत्रे सरसः नानाविवयोनिकाः यातत् कर्मनिदानेन तत्र व्युक्तयाः नानावियानां त्रसम्या राणां माणातां करीरेषु सचि चेषु वा अचित्तेषु वा पृथियीतया कर्करत्वण वाखकत्त्या इमा गाया अनुगस्तव्याः–

'पृथवी च शर्करा व लुका च, उपलः शिलः च लयणम् । अयस्रपुताम्रशीशक, रूप्पसुवर्णानि च वज्राणि च ॥१॥ yrę



इतितालं हिड्गुल कं मन सिखा शशका झनमवालाः । अभ्रपटेखाभ्रवालुका वादरका रो मणिविधानाः ॥२॥ गोमेचकं व रजतमङ्कं स्फाटि कं च छोहिताख्वआ । मरकतमसारगढवं, धु ामोचकमिव्दनीळआ ॥३॥ चन्द्रनमेरु कहंसमर्भपुढाकं सौगन्धिकआ बोद्धव्यम् । चन्द्रनमेरु कहंसमर्भपुढाकं सौगन्धिकआ बोद्धव्यम् । चन्द्रवमवेड्रेये जलकान्तः सूर्यकान्तयः । ४॥

एता एतेषु भणितच्याः गाधा यानत् धूर्यकान्सतया विवर्तन्ते । ते जीवा स्तेषां नानाविधानां वसस्यावसणां माणानां स्नेहमाहारयन्ति, ते जोवा आहार घन्डि पृथिवीक्षधीरं यावत् स्यात् । अपराण्यपि च खबु तासां वसस्यावस्योनि-कानां पृथिवीनां यावत् सूर्यकान्तानां क्षसीराणि नानावर्णानि यावदाख्यातानि कोपास्नयः आळापका यथोदकानाम् । सू०१९--६१॥

टीका—अनन्तरं तीर्थक्रताऽपि जी (मकारा दर्तिताः, तथाहि-'अहादरं पुरक्खायं' अधाऽपरं पुराख्यातम् 'इहेगइया सत्ता' ग्रैकतये मत्त्राः इद्द लोकेऽनेक मकारका जीवाः 'णाणाश्विजोणिया' नानाचिधयोनिकाः-विविधभक्तारकयोनि-सम्रुत्पन्नाः सन्तः 'जाव कम्मणियाणेणं' यावस्कर्मनिदानेन्-तत्र तत्र सम्पादित स्वकर्ममभावेण 'तत्थ वुक्रमा' तत्र व्युत्क्रमाः कर्मनिमित्तेन तत्रैन पृथिवीकाये सम्रुत्पद्य स्थितिमवाप्य वर्धमानाः 'णाणाविद्दाणं' नानाविधानाम् 'तसथावराणं पाणाणं' त्रस स्थावराणां पाणानाम्, 'सरीरेसु सचित्तेसु अचित्तेषु वा' सचित्तेषु अचित्तेषु वा क्षरीरेषु 'युद्धवित्ताए सक्वस्ताए वाद्धयत्ताए' पृथिवीतया कर्करतया बात्तुकतया विवर्तन्ते उत्प-द्यान्ते, तत्र क्षकरता डघुपस्तरखण्डः, बात्तुकाः 'रेकी' तिमसिद्धा-अयं भावः कति जीवाः

'अहावरं पुरक्खायं' इत्यादि ।

टीकार्थ -- तीर्ध कर भगवान ने जीवों के अन्य प्रकार भी कहे हैं। इस लोक में नाना प्रकार की योनिवाले नाना प्रकार के जीव हैं। वे अपने कमों के कारण उन योनियों में आते हैं, वहां रहते हैं और वहां ही बढते हैं। विविध प्रकार के त्रम और स्थावर पाणियों के सचिस और अचित्त दारीरों में पृथ्वी रूप में दार्करा (पापाण के लोटे खण्डों)

'अहावर' पुरक्छायं ⊌त्यादि

ટીકાર્થ---તીર્યં કર ભગવાને જીવાના બીજા પ્રકારા પણ કહ્યા છે. આ લાકમાં અનેક પ્રકારની ચાનીવાળા અનેક જાતના જીવા છે, તેઓ પાતે કરેલા ક્રમોનિ કારણુ તે ચાનિચામાં આવે છે. ત્યાં રહે છે. અને વધે છે. અનેક પ્રકારના ત્રસ તથા સ્થાવર પ્રાણિયાના સચિત્ત અને અચિત્ત શરીરેતમાં પૃથ્વી-પ્રજ્ઞાથી શર્કરા-પત્થરના કકડા નાના નાના કઠડાના રૂપથી તથા વાલુકા (રેત)ના

#### समयार्थबोधिनी टीका दि. छु. अ. ३ आदारपरिश्वानिरूपणम्

पूर्वेक्ठतस्वकर्षोदयात् त्रसस्थावरभाणिनां सचित्तेषु-अवित्तेषु वा शरीरेषु, तत्र-सचित्तेषु पृथिवीरूपेण तथा-दन्तिमस्तकेषु मुक्तारूपेण स्थावरवंश्रभभृतिषु मुक्ता फलरूपेण, एवमचित्तग्रस्तरादौ लवणरूपेण, तथा-नानाभकारकपृथिवीषु शर्करा बालुकासितालवणादिरूपेण उत्पधन्ते इति । 'इमाओ गाहाओ अणुगंतव्दाओ' मक्र तविषये इमाः-बक्ष्यमाणा गाथा अनुगन्तव्याः । झास्तवर्णिता गाथा अनुगमनीयाः 'पुढवी य सक्करा' पृथित्री च शर्करो 'बालुया य उत्रस्ते' बालुका च उपलेः-नाषाणः 'सिलाय छोणूसे' श्रिवा च धर्करो 'बालुया य उत्रस्ते' बालुका च उपलेः-नाषाणः 'सिलाय छोणूसे' श्रिवा च धर्करो, तत्र लत्रणो लोक्तप्रसिद्धः, 'अयतउपतंचनीस रूप स्वरुणे य वहरे य' अपस्तुप्रताम्रज्ञीश्वक रूप्यस्वर्थणान्ति च वज्रोणि च, तत्र अयः-स्रोहः, त्रषुः-रांगा । 'हरियान्ते हिंगुज्य मणोसिला सासगंजणपवान्ते' हरितालं

के रूप में तथा बालुका (रेत) के रूप में प्रसिद्ध है। कहने का भाव यह है कि कितनेक जीव पहछे किये अपने कर्म के उदय से त्रस एवं स्थावर प्राणियों के सचित्त अथवा अचित्त शरीरों में अर्थात् सचित्त में पृथ्वी के रूप में तथा हाथी के मस्तक में मुक्ता के रूप से तथा स्थावर में वास आदि में मोती के रूप में एवं अचित्त में-पत्थर में लवण रूप से (सेंधव) नाना प्रकार की पृथ्वीयों में शर्करा, बालुका लवण आदि इप से उत्पन्न होते हैं। तथा इसी प्रकार के अन्य रूपों में उत्पन्न होते हैं। उन रूपों को जानने के लिए इन गाथाओं का अनुसरण करना चाहिए। शास्त्र में वर्णित वह गाथाएँ इस प्रकार हैं-

(१) पृथ्धी (२) दार्करा (३) वालुका (४) उपल (पाषाण) (५) दिला (६) लवण-जव (खारी) (७) लोहा (८) रांगा (९) तांचा (१०) जीवा

રૂપે પ્રસિદ્ધ છે. કહેવાના આશય ્એ છે કે— કેટલાક જીવા પહેલાં કરેલા પેલાના કર્મના ઉદયથી ત્રમ અને સ્થાવર પ્રાણિયાના સચિત્ત અથવા અચિત્ત શરીરામાં અર્થાત્ સચિત્તમાં પૃથ્વીના રૂપે તથા હાથીના માથામાં માેલીના રૂપે તથા સ્થાવરમાં વાંસ વિગેરમાં માેલી રૂપે એવ' અચિત્તમાં પત્થરમાં લવણ રૂપે (સીંધલુગુ) અનેક પ્રકારેની પૃથ્વીયેલ્માં શર્કરા, વાલુકા, લયણ વિગેરે રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તથા આવા પ્રકારના બીજા રૂપેામાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે રૂપેને જાણવા માટે આ ગાથાએાતું અનુસરણ કરવું જોઈએ

શાસ્ત્રમાં વર્ણું વેલ તે ગાયાઓ આ પ્રમાણે છે.—(૧) પૃથ્વી (૨) શાસ્ત્રમાં વર્ણું વેલ તે ગાયાઓ આ પ્રમાણે છે.—(૧) પૃથ્વી (૨) શાર્કરા (૩) વાલુકા (૪) ઉપલ-પાષાણા (૫) શિલા (૬) લવણ-ઉપ (આ૨)

| • | R. | U, |
|---|----|----|
|   |    |    |

| समकताइवये | ł |
|-----------|---|
|           | 1 |

| हिङ्गुलकं मनशेकसा, शशकाअने इनौ रत्नविशेषी, मवालो विद्युमा, 'अवम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पङ्ख्वभवाद्यवायरकाए, अश्चेपटलः अवेदिकावादरकायः, तव-अश्चपटलं गगन-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| र्ष जलावसायः अश्ववालुका तु जलावमाय्युक्ता ध्रुलिः, वादरकायः ष्टविरी-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| भेइः, 'मणिविद्याणा' मणिविधानाः 'गोमेज्जए य रयए अंके फलिहे य खोहिय-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| क्सेय' गोयेयकं च रजतमङ्क रफटिकआ छोहिते रूपआ, 'मरगयमसारगरछे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| भ्रुयमोयगः दणीखे य' मरकतो मसारमस्त्रो भ्रुतमोचकविन्द्रनीलभा । 'चेद्रणगेरुव-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| हंतगब्भपुलए सोगंधिए य बरेखव्दे' चन्दनगेरुकहंसगभपुलाकं सौगन्धिकं च बोद्ध-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ्रध्यम् । 'चंदप्पभ-चेडलिए-जलकंते-स्रकंते य' चन्द्रपमं-डेह्र्य-जलकान्तः-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| सूर्यकान्तथ । उपर्युक्तनायासु पे ये-उक्तास्तेभ्य आरभ्य सूर्यकान्तपर्यन्तयोनिषु<br>समुरुषन्नाः समुरुषस्स्वमानाथ ते ते प्वित्रीजीताः । 'एयाओ एएसु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (११) चांदी (१२) स्वर्ण (१३) वज्ञ (१४) इरताल (१५) हिंगुलक (१६)<br>मैनसिरू (१७) शासक (१८) अंजन (१९) प्रवाल (२०) अभ्रयटल<br>(आकाश का जलावसाय) (२१) अभ्रवालुका जलावसाय से युक्त धूल<br>(ये बादर पृथ्वीकाय के मेद हैं) अब मणियों के मेद कहते हैं (२२)<br>गोमेंद (२३) रजन (२४) अंक (२५) स्फटिक (२६) लोहिताक्ष (२७)<br>मरकत (२८) मसारगल्ल (२९) मुजपस्मिनेक (३०) इन्द्रनील (३१)<br>चन्दन (३२) गेरुक (२३) हंसगर्भ (३४) पुलाक (२५) सौगंधिक (३६)<br>चन्द्रप्रम (३७) बेहूर्य (३८) जलकान्त भौर (३९) सूर्यकान्त, ये सब<br>मणियों के प्रकार हैं। |

(૭) દ્વાંહુ (૮) રાંગુ (૯) તાંબુ (૧૦) શીમુ (૧૧) ચાંકી (૧૨) સ્વર્ણુ (૧૩) વજ (૧૪) હરતાળ (૧૫) હિંગળાક (૧૬) મૈનસિલ (૧૭) શાસક (૧૮) અંજન (૧૯) પ્રવાલ (૨૦) અભ્રપટલ (આકાશના જલાવસાય) (૨૧) અભ્રવાલુકા જલા વસાયથી શુક્રત થળ (મા ખાદર પૃથ્વીકાયના ભેકેત છે. હવે મણિયાના ભેકેત કહેવામાં આવે છે. (૨૨)ગામેદ (૨૩) રજત (૨૪) અંક (૨૫) સ્ક્ટિક (૨૬) લાહિતાક્ષ (૨૭) મરકત (૨૮) મસાર ગલ્લ (૨૯) ભુજ પરિમાચક (૩૦) ઇન્દ્ર નીલ (૩૧) ચંદન (૩૨) ગેરૂક (૩૩) હંસગર્ભ (૩૪) પુલાક (૩૫) સૌગાધિક (૩૬) અન્દ્ર પ્રભ (૩૭) વૈડ્ય (૩૮) જલકાંત અને (૩૯) સૂર્યકાંત આ બધા મથિયોના પ્રકારા છે.

¥ŔØ

# छमयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ३ आहारपरिक्रानिरूपणम्

भणियव्वाओ गाहा भो जाव म्रसंतत्ताए विउट्ट ति' एतेषु भगितव्या एता माथाः यावस्द्व्यकान्दतया विवर्त्तन्ते, तत्र गोमेच कं-रत्नविशेषः, रजतम्-'चान्दोति' लोकपसिद्धम्, अङ्को स्तविशेषः, एव स्वर्थकान्ठाः मर्वेऽपि स्तविशेषा झातव्याः । ते जीवा स्तत्तदयोनिषु समुत्यदन्ते 'ते जीवा तेर्ति णाणाविद्दाणं तसधावस्यणं पाणाणं सिणेदमाहारे ति' ते जीवा स्तेपां नानाविधानां चसस्यावराणां जीवाने। स्नेद्दमाद्दार्यन्ति । 'ते जीवा आहारे ति पुढवीससीरं जाव संत्यावराणां जीवाने। स्नेद्दमाद्दार्यन्ति । 'ते जीवा आहारे ति पुढवीससीरं जाव संत्यां त्रसधावर्याण पुठवीणं जाव स्रर्क्ताणं अराण्यपि स्वद्ध तेपां त्रसयावर्यानिकानां पृथिवीनाम् यावत्पत्वर्यातानि 'सेरीरा' शरीराणि 'णाणावण्णा जाव मक्सायं' नानावर्णानि यावदारूवातानि 'सेपा तिण्णि आलावद्या जद्दा उद्याणं' शेषा-स्वय आलापकाः, यथोदकानाम्-पृथिवीकायाः१, पृथिवीयोनिकपृयिवीकायाः२, पृथिवीयोनिकव्रसकायाः३, उद्कत्व त्रय आलापकाः वेदिन्व्याः ॥१९-६१॥

पुरुष--अहावरं पुरक्खायं सब्वे पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता णाणाविहजोणिया णाणाविहसंभव। णाणाविह वुक्तमा सरीरजोणिया सरीरसंभवा सरीरवुक्तमा सरीराहारा कम्मोवगा कम्मनियाणा कम्मगइया कम्मठिइया कम्मणा चेव विष्परियासमुर्वेति। से एवमायाणाहि से एवमाया-णित्ता आहारगुत्तं सहिए समिए सया जए ति वेमि ॥सु० २०॥ ॥ बियसुयवसंधरस आहारपरिण्गा णाम तईयमज्झयणं समत्तं॥

इन गाथाओं में जिनका उल्छेख किया गया है, इन सब सूर्य काल पर्यन्त पोनियों में उत्पन्न होनेवाछे जीव पृथ्वीकाथ हैं। वे जीव नाना प्रकार के त्रस और स्थावर जीवों के स्तेह का आहार करते हैं। वे पृथ्वीकाय आदि का भी आहार करते हैं। उन त्रस स्थावरयोमिक पृथ्वी जीवों के अन्य भी नाना वर्ण रस गंभ स्वर्धा वाछे झरीर कहे गए हैं, उन्हीं के अनुसार जानना चाहिए ॥१९॥

આ ગાધાએામાં જેઓને ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. તે અધા સૂર્ય-કાન્ત સુધીની ચેાનિયામાં ઉત્પન્ન થવાવાળા જીવા પૃથ્વીકાય છે. તે જીવેા અનેક પ્રકારના ત્રસ અને સ્થાવર જીવેાના સ્નેહના આહાર કરે છે. તેઓ પૃથ્વીકાય વિગેરેના પણ આહાર કરે છે. તે ત્રસ સ્થાવર ચેાનિવાળા પૃથ્વી-કાય જીવાના બીજા પણ અનેક વર્ણ, ગંધ, રસ, અને સ્પર્શવાળા શરીરા કથા છે. તે પ્રમાણે સમજવા. ાાસૂગ ૧૯ાા Vite

# स्त्रकता**हस्**रे

छाय!--- अथाऽपरं पुरारूपातम्, सर्वे प्राणाः सर्वाणि भूतानि सर्वे जीवाः सर्वे सत्त्वाः, नानाविधयोनिकाः नानाविधसम्भवाः नानाविधच्युत्क्रवाः, श्वरीर योन्किः श्वरीरमभ्भवाः शरीरव्युक्तवाः शरीराढाराः कर्वोंपगाः कर्मनिदानाः कर्ममतिकाः कर्मन्धितिकाः कर्मणा चैत्र विपर्यातमुप्यन्ति । तदेवं जानीढि, तदेवं इत्तिवा आद्दारगुप्तः सहितः समितः सदा यतः इतिव्रवीमि ॥वृ०२०॥

।। द्वितीयश्चतस्कन्धस्य आहारवरिक्वानाम तृतीयमध्वयनं समाप्तम् ॥ 👘

टीका-अतः पर शास्त्रकारोऽध्ययनार्थम्रुपसं झरन् सामान्यरूपेण सर्वेपाणिना-मवस्थां दर्शयित्वा साधुभिः सं प्रत्यरिपाछने मनोविधेपमिति दर्झायति-'अहावर' पुरक्तायं' अधाऽपरं पुराख्यातम्-तीर्थकरेणापरमपि वस्तु पुरा मतिपादितम् । 'सब्वे पाणा' सर्वे माणाः-माणिनः, 'सब्वे भूपा' सर्वाणि भूतानि 'सब्वे जीवा' सर्वे जीवाः 'संब्वे सत्ता' सर्वे सत्त्वाः 'णाणाविइजोणिया' नानाविध्योनिकाः-अनेकप्रकारकयोनिसमुद्भवाः, 'णाणाविइजोणिया' नानाविध्योनिकाः-योनिषु स्थिताः, वर्तमानाः 'णाणाविइजक्रमा' नानाविधसम्मधाः अनेकमकारक-योनिषु स्थिताः, वर्तमानाः 'णाणाविद्यवुक्रमा' नानाविधसम्मधाः अनेकमकारक-योनिषु स्थिताः, वर्तमानाः 'णाणाविद्यवुक्रमा' नानाविधत्यत्कणाः, इदलोके ये केवन जोवाः, अनेकमकारकयोनिषु सम्रुपद्यन्ते-तिष्ठन्ति-वर्द्धन्ते च । 'सरीर जोणिया' शरीरयोनिकाः-शरीरमेव योनिः-उक्ष्यत्तिस्थानं येषां ते तथा-शरीरो-त्पन्नाः-लिक्षायूकादयः । तथा-'सरोरसंग्वा' शरीरामम्मज्ञाः-ग्ररीर एव स्थिताः

'अहाचरं पुरक्ख(यं' इच्यादि ।

टीकार्थ-चास्त्रकार अब अध्यपन के अर्थ का उपसंहार करते हुए सामान्य रूग से सभी प्राणियों की दशा का वर्णन करवाकर यह कहते हैं कि साधुओं को संघम का पालन करने में मन लगाना चाहिए।

तीर्थकर भगवान ने पूर्वकाल में अन्य वस्तु भी कही है। संसार के सभी प्राणी, सर्व भून, सर्व जीव और सर्व सरव अनेक प्रकार की योनियों में उत्पन्न होते हैं, अनेक प्रकार की योनियों में स्थित हैं और अनेक प्रकार की योनियों में ष्टदि को प्राप्त होते हैं। इन में लीख जू

'अहावरं पुरक्सायं' ઇत्याहि

ટીકાર્થ—શાસ્ત્રકાર હવે અધ્યયનના અર્થનેર ઉપસંહાર કરતાં સામાન્ય પદ્યાથી પણ પ્રાણિયોની દશાનું વર્ણન કરાવીને એ કહે છે કે—સાધુઓએ સંયમનું પાલન કરવામાં મન લગાવવું જોઈએ.

તીર્થ કર ભગવાને પૂર્વકાળમાં અન્ય વિષય સંબંધી પછુ કચન કરેલ છે. સંસારના ∶સઘળા પ્રહ્યિયા, સઘળા ભૂતા સઘળા જીવા અને સઘળા સત્વા અનેક પ્રકારની યાનિયામાં ઉત્પન્ન થાય છે અનેક પ્રધારની યાનિ-યામાં સ્થિત રહે છે. અને અનેક પ્રકારની યે.નિયામાં વધે છે. તેમાં લીખ,

uŸ٩

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थु. स. ३ आहारपरिकानिकपणम्

धरीरादेः जायमानाः, 'सरीरवुकस्मा' धरीरव्युःकमाः-धरीरे ए३ परिवर्धमाना भवन्तो दृइयन्ते । 'सरीराहारा' शरीराहारा।-मनुख्यादिशरीरस्यैवाऽऽहारं कुर्वन्ति । 'कम्मोवगा' कर्मोंगगः- स्वस्वकर्मक्षणाः 'कम्मणियाणा' कर्मनिदानाः-कप्रेंब निदानमादिकारणं येषां ते तथा-कर्माऽ ज्यहेतुवासाध तत्र तत्र जायग्ते. 'कम्म गइया' कमगतिकाः-कर्माऽनुमारगतिधुक्ताः, 'कम्मट्रिइया' कमेस्थितिकाः-कर्माऽनुसारस्थितिमन्तः 'कम्मणा चे । विष्गरियासमुवेंति' कर्मणा चैत्र विषर्या-सम्-अनेकविधगतिम्रप्यन्ति । 'से एवमाक्षणाहि' उदेवं जानीहि जीसः कर्म-पराधीनाः कालाऽधीना भवस्ति ! 'से एवमायाणिचा' तदेवं इस्तवा 'झाहारग्रत्ते' आडारग्रयः -मदोपादाराश्चित्रतो मत, 'सदिए' सदितः -निस्तघ।डारयुको ਸ਼ਬ 'समिए' समितः-पञ्च संमितिसमितो भव 'सया जए' सहा यतः-संयमे यतनावान भव. 'ति वेमि' इति बवीमि, संधर्मस्तामी जम्बस्तामिनं कथयति-हे जिष्य ! एवमेव ययोक्तं मया जी रविषये भाहासादिकं कर्मस्तहण स्वं जानीहि, ज्ञास्वा च आदि दारीरणोनिक हैं अर्था र दारीर में उत्पन्न होते हैं, दारीर में स्थित होते हैं और दारीर में ही बढते देखे जाते हैं। वे मनुष्य आदि के शरीर का ही आहार करते हैं। अपने अपने कर्म के बशी मन हैं। कर्म ही उनका आदि कारण है। कर्म के अनुसार उनकी गति होती है. कर्म के अनुपार स्थिति होती है और कर्म से ही उनमें उलटफेर होता है। अतएव यह समझो कि संसार के समस्त पाणी कम के अधीन है। ऐसा जानकर सदोव आहार से निवृत्त हो ओ, निर्दीष आहार से एक हो श्रो. समितियों से समित तथा सदैव संयम में यातनावान बने। 'सि बेमि' सुधर्मा स्वामी अम्बू स्वामी से कहते हैं-हे जिण्य ! जीव के आहार आदि के विषय में तथा कमें स्वरूप के विषय में मैंने जो कहा

જૂ વિગેરે શરીર સંગ'ધી ચેન્નિવાળા છે, અર્ધાત્ શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે. શરીરમાં સ્થિત હાેય છે, અને શરીરમાં જ વધતા દેખાય છે. તે મનુખ્ય વિગેરૈતા શરીરેત્ના જ આહેર કરે છે. પાત પે તાના ્રંકર્મને વશ થયેલા છે. કર્મજ તેઓતું આદિકારજ્ય છે. કર્મ પ્રમાણે તેઓની ગતિ થ.ય છે. કર્મ પ્રમાણે જ સ્થિતિ હાેય છે. અને કર્મથી તેએામાં ઉલર પાલર થાય છે. દેથી જ એમ સમજવું કે-જયત્ના સઘળા પ્રાફિયા કર્મને જ આધીન છે, આ પ્રમાણે સમજીને સદોધ-દોધવાળા મહારથી નિવૃત્ત થવું. નિર્દોધ આહારથો સુક્ત થવું. સમિતિયોથી સમિત તથા હંમેશાં સંયમમાં યતનાવાન અનેા.

'त्ति चेमि' સુધર્માસ્વામી જમ્બૂસ્વામીને કહે છે કે-- હે હિબ્ય ! જીવના આહાર વિગેરના સંબંધમાં તથા કર્મના સ્વરૂપના સંબંધમાં મે` જે કથત કહ્યું

### स् प्रहतानस्व

¥Ĵ0

भाषारसमितिग्रुप्त्यादिभिर्गुक्तः सदा संपभपरिपालने प्रयत्नवान् मत्रेति कथपामि । सर्वेऽमी माणिनो बद्धैः कर्ममिरायत्ताः आसाधाऽऽपाद्य तत्तच्छरोरं तरिमन् अरीरे मवन्ति तिष्ठन्ति दर्द्धन्ते च पौनःपुन्येन अरीरमाहरन्तः सावधकर्मणा पापं सचित्य स्रमन्ति संसारचकमितस्ततः । अठः सावद्यं कर्माऽत्रुष्ठानं जद्दीहि, संयमं पाल्य । एष उपदेशः शास्त्रात्रुष्ठासनं च तीर्थक्ठताम् । 'वियसुयक्तंभस्स्र' द्वितीयश्रुतस्वन्धस्य 'आहारपरिण्णाणामं' आहारपरिज्ञानाम 'तर्रथमज्ञ्याणं समत्तं' त्तीयमध्ययनं समाप्तम् ॥मू०२०॥

इति श्री-तिश्वतिख्यातजगद्रेवल्लमादिपदभूषितवालत्रझचारि - 'जैनाचार्घ ' पूज्यश्री-घाक्षीलालवतिविरचितायां श्री मुत्रकृताङ्गस्रत्रस्य ''समयार्धवोधिन्या खपया'' व्याख्यया समलङ्कृतम् द्वितीयश्रुतस्कन्धीयाऽऽहारपरिज्ञानाम तृतीयाऽध्ययनं समाप्तम् ॥

है, उसे जानो और जान कर आहार संबंधी समिति से युक्त तथा गुसि आदि से सम्पन्न होकर सदा संयम पालन में प्रयत्नवान बनो। यही मैं कहता हूं। सभी प्राणी कमों के अधीन हैं और चिभिन्न शरीगें को प्राप्त करके उनमें उत्पन्न होते, स्थित रहते और चढते हैं। बे वारंवार शारि धारण करके पापमय कृत्य करते हैं, पागें का संवय करते हैं और संसार अटवी में परिभ्रमण करते हैं। अतएव सावय कमों को तज दो और साधु दीक्षा को धारण करके, आहार शुद्धि से युक्त तथा शुद्ध और बुद्ध बनकर संयमपालन संबंधी अन्तराय को दूर करो। यही तीर्थंकरो का उपदेश है, यही शास्त्राज्ञा हैं और यही अनुशासन हैं ॥२०॥

॥ दूनरा अनरकन्ध का तीसरा अध्ययन समात ॥

છે. તેને સમજે અને સગજીને આહાર સમિતિથી ચુક્ત તથા ગુપ્તિ વિગેરથી ચુક્ત થઇને સદા સંયમ પહ્લન કરવ.માં પ્રયતનવાન ભનેા, એજ હું કહું છું. સઘળા પ્રાધ્યિયા કર્મને જ અધીન છે. અને જૂદા જૂદા શરીરાને પ્રાપ્ત કરીને તેમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સ્થિત રહે છે. અને વધે છે. તેઓ વારવાર શરીયને તેમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સ્થિત રહે છે. અને વધે છે. તેઓ વારવાર શરીયને ધારણ કરીને પાપ મય કૃત્યો કરે છે. અને વધે છે. તેઓ વારવાર શરીયને ધારણ કરીને પાપ મય કૃત્યો કરે છે. પાપાનો સંગ્રહ કરે છે. અને સંસાર રૂપી જંગલમ! બટકતા રહે છે. તેથો જ સાવધ કર્માને ત્યાય કરવા. અને સાધુ દીક્ષ ને ધારણ કરીને આહાર શહિયી ચુક્ત તથા શહ અને બુદ્ધ અને છે. અને સંચાય પાલન સંબંધી અંતરાયને દ્વર કરા. એજ તીર્થ કરોને છે. વ્યત્વે છે. છે. છે. છે. તેથો જ સાવધ કર્માને છે. આને છે. અને સાધુ શાસનો આત્રા છે. અને એજ અનુશાસન છે. તાસૂગ્રળા ત્યા છે. આ બાળ પ્રતરકંધનુ ત્રીજ અધ્યત સમાપ્ત તાર-ગ્રત

AH (

### समयार्थवोचिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेवाः

### अय चतुर्धे भ्ययनं प्रारभ्यते --

त्वीयाऽध्ययनाऽन्ते - 'भाहारविश्चद्धिः कर्त्तव्भा' इस्युपदिष्टम् । आहारविश्च द्धरा श्रेयःपाप्तिः तदमावे चाऽनधमाप्तिः, इति--अन्वयवयतिरेकाभ्धां साधन-भूताया आहारविश्चद्धेः श्रेयः पाष्तिकारणतां ज्ञास्त्रा श्रेयसोऽर्थि भिराहारसुप्तिः कर्त्त-क्या । परन्तु--भाहारविश्चद्विने प्रस्थाख्यानमम्तरेण सम्भवति, अत आहारविशुद्धेः कारणभूतमस्याख्यानोपदेवाप चत्तर्थाऽघ्ययनस्य पारम्यो भवति ।

मूब्य-सुयं मे आउसं तेणं भगवया एवमक्खायं। इह खखु पच्यक्खाणकिरिया णामज्झयणे तस्त णं अयमट्ठे पण्णत्ते। आया अपच्यक्खाणी यावि भवइ। आया अकिरिया कुलले यावि भवइ। आया मिच्छा संठिए यावि भवइ, आया एगंत-दंडे यावि भवइ, आया एगंतचाले यावि भवइ, आया एगंत-

# चतुर्थं अध्ययन का प्रारंभ

तीसरे अध्ययन के अन्त में आहार छुद्धि का उपदेश दिया गया है। आहार छुद्धि से कल्याण की प्राप्ति होती है और उसके अभाव में अनर्थ की प्राप्ति होती है। इस प्रकार अन्वय और व्यतिरेक के द्वारा आहार विद्युद्धि श्रेयस का कारण है। ऐसा जानकर श्रेयस (कल्याण) के अभिलाची पुरुषों को आहार छुप्ति का सेवन करना चाहिए। परन्तु आहार की बिद्युद्धि प्रत्याख्यान के विना संभवित नहीं है, अतएव आहार छुद्धि के कारणसूत प्रत्याख्यान कि विना संभवित नहीं है, अतएव बोद्ये अध्ययन का आरंभ किया जाता है-'सुयं मे आउस तेणं' इत्यादि।

ચેહ્યા અધ્યયનના પ્રારંભ--

ત્ર જો અધ્યયનના અંતમાં માહાર શુદ્ધિના ઉપદેશ આપેલ છે. આહુર શુદ્ધિય કલ્ય:હુતી પ્રપ્તિ થાય છે અને તેના અભાવમાં અનર્થ થાય છે. આ રીતે અન્વય અને વ્યત્રિક દ્વારા આહાર વિશુદ્ધિ કલ્ય.હુતું કારણ છે. એ પ્રમાશે જાણીને કલ્યાણની ઇચ્છા રાખવા વાળા પુરૂધે.એ આહાર ગુપિતું સેવન કરવું જોઇએ. પરંતુ આહારની વિશુદ્ધિ પ્રત્યાખ્યાન વિના સંભવતી નથી. તેથી જ આહારશુદ્ધિન' કારણ બૂત પ્રત્યાખ્યાન કિયાના ઉપદેશ આપવા માટે આ ચાથા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે.-આ અધ્ય યનતું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણુ છે. 'સુયં મે જાહ્ય દેવાં' ઇત્યાદિ.



सुत्ते यावि भवइ, आया अवियारमणवयणकायवके यावि भवइ, आया अप्पडिहयअपच्चक्खायपावकम्मे यावि भवइ, पस खलु भगवया अक्खाए असंजए अविरए अप्पडिहयअप-घ्चक्खायपावकम्मे सकिरिए असंवुडे एगंतदंडे एगंतवाले एगंतसुत्ते से बाले अवियारमणवयणकायवक्के सुविणमवि ण परसद्द पावे य से कम्मे कडजइ ॥सू० १-६ ३॥

छाया--श्रुतं मया-आयुष्मन तैन भगरता एवपाख्यातम् । इह खद्ध पत्था ख्यानकिपानामाऽध्ययनं तस्य च अयमर्थः मझप्तः । आत्मा अप्रस्याच्यानी वरि भवति, आत्माऽकियाकुशलश्वापि भवति, आत्मा निध्पासंस्थितश्वाऽपि भवति, आत्मा एकान्तदण्डश्वापि भवति, आत्मा-एकान्तवालश्वाऽपि भरति, आत्मा-एका न्त सुप्तश्वःऽपि भवति, आत्मा-पकान्तवालश्वाऽपि भरति, आत्मा-एका न्त सुप्तश्वःऽपि भवति, आत्माऽ--विचारमनोववनकायवाक्यश्वाऽपि भवति, आत्माऽमतिहताऽमत्याख्यातपापकर्माचाऽपि भवति । एप खद्ध मगवता आख्या-तोऽसंयतोऽकिरतोऽप्रतिहताऽप्रत्याख्यातपापकर्माचाध्या सक्रियोऽसंहत एकान्तदण्ड एकान्तवाळ एकान्तसुप्तः । स बालोऽविचारमनोवचनकायवाक्यः स्वप्नमपि न पंदयति, पापं च स कर्म करोति ॥सू०१--६३॥

टी फा--'मे' मया 'आउसं' हे आयुष्मन् जम्बू ! 'तेणं भगवपा' तेन भगवता तीर्थकरेण श्रीमद्दात्रीरस्वामिना 'एवमकखायं' एवम् तक्ष्यमाणं वचः आख्यातम्-भतिपादितमिति 'स्रुयं' श्रुतम्-श्रवणविषयीक्वतम् तदेवाढं मवते कथयामि । तथाहि-'इद्द खख पचक्खाणकिरियाणामज्झवणं' इद्द खख-जिनज्ञासने मत्त्याख्यानक्रियानामाऽध्ययनम् 'तरस णं अयमद्वे पण्णत्ते' तस्य--क्रियानामाऽध्य-

टीकार्थ - सुवर्मा स्वामी जम्बू स्वामा से कहते हैं, हे आयुष्मन् जम्बू ! तीर्धकर भगवान श्रीमहावीरस्वामी ने ऐसा प्रतिपादन किया है, मैंने सुना है। वही पें तुम से कहता हूं। जिनशासन में प्रत्याख्यान किया नामक अध्ययन कहा गया है। उस अध्ययन में यह अर्थ प्रति-

#### समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. म. ४ प्रस्याख्यानकियोपदेश:

यनस्य 'णमिति वाक्यालङ्कारे' अपमर्थः कथितः 'आया अपचक्षाणी यावि मक्द' आत्माऽपत्याख्यानी चापि मत्रति-आत्मा स्त्रमावत एवाऽपत्याख्यानी मत्रति अनादिस्त्रमात्तत्वच्च अपि क्वदात् मत्याख्यान्यपि मत्रति उक्तहेतौ मूले जीत-बोधनाय जीव इति पदमक्ष्युज्य-आत्पेति कथनं साभिमायम् । सोऽयमभिमायः माणधारणात् जीव इति कथ्यते, अतति-सततं भत्राझ्वान्तरं गच्छारियात्मा, सथा चाऽऽत्मेति पदं मयुज्य अयमर्थों दर्शितः । यस्तावद्यक्रमाण्यपरित्यजन् कर्म-बलात् सर्वदैव गमनञ्चीलो न तु कथनपि महता काछेनाऽपि शास्ति माध्रोति । किन्तु-सर्वदैवेतस्ततः परिश्रमति, 'आया अकिरिया इसछे पावि मनद्र' आस्मा-पादित किया गया है-आत्मा अपत्याख्यानी भी होता है । अर्थात् आत्मा अपने अनादि विकृत स्वभाष से ही अप्रस्थाख्यानी है । यहां मूल में 'भी' दाव्द का प्रयोग यह सूचित करता है कि कोई कोई आत्मा प्रत्याख्यानी भी होता है ।

मूलपाठ में 'जीव' का बोध कराने के लिए 'जीव' शब्द का प्रयोग न करके 'आत्मा' शब्द का जो प्रयोग किया गया है। उसका चिहोष अभिप्राय इस प्रकार है-प्राणों को धारण करने के कारण जीव कहा जाता है और जो एक भव से द्सरे भव मैं गमन करता रहता है, वह आत्मा कहलाता है यहां 'आत्मा' शब्द का प्रयोग करके यह अर्थ प्रकट किया गया है कि सावद्य कृत्यों को न त्याग करके कर्म के वह वशवर्त्ता होकर जो सर्वदा गमनशील है, दीर्घकाल व्यतीत हो जाने पर भी जिसे शान्ति नहीं मिली है, जो सदा इवर उधर भटकता फिरता है, वह आत्मा अग्रत्याख्यानी होता है।

સ્વભાવથી જ અપ્રસાખ્યાની છે. અહિયાં મૂળમાં 'મી' શબ્દના પ્રયાગ ઐ સૂચવે છે કે–કાેઇ કાેઇ આત્માં પ્રસાખ્યાની પણ હાેય છે. તેમ સમજતું.

મૂલ પાઠમાં 'जીવ' ના બાધ કરાવવા માટે 'જીવ' શખ્દના પ્રયાગ ન કરતાં 'આત્મા' શખ્દના જે પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે, તેના વિશેષ અભિ પ્રાય આ પ્રમાણે છે.—-પ્રાણાને ધારણ કરવાના કારણે જીવ કહેવાય છે. અને જે એક લવથી બીજા લવમાં ગમન કરતા રહે છે, તે અત્મા કહેવાય છે. અહિયાં 'આત્મા' શખ્દના પ્રયાગ કરીને એ અર્થ પ્રગટ કરેલ છે કે– સાવદ્ય કૃત્યાના ત્યાગ ન કરતાં કર્મ'ને વશવર્ત્તાં થઇને જે હંમેશાં ગમન શીલ છે, દીર્ઘ'કાળ વીતી જાય તા પણ જેને શાંતિ મલતી નથી જે હમ્મેશાં ગામ તેમ લટકતા કરે છે, તે આત્મા અપત્યાખ્યાની હાય છે.

स् ५५

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

Sकियाकुशलव्याऽि, शुनकियां न करोति-तः हगोऽपि मवति। कथन-अपि प्रव्याच्छुप्रकियाकारी अपि मगति। 'आया मिण्छासं ठिए यावि मवः' आस्मा भिष्यासंस्थितव्यापि माति मिध्र ग्रेड छिरपि मवति जीव इत्यर्थः, अपि श्रव्यात् सम्यरहण्टिरपि, 'आया पगंनदंडे यावि मग्द्र' आत्मा एकान्तद्ध्छ थाऽपि मवति, पकाम्बद्ध्डको स्तिकः अपि अन्दादर्सिकः, 'आया एगंतवाळे यावि मवह' भारमा एकान्तवाळवाऽपि. मवति, पकान्ततोऽद्वानी अपि श्वद्दात् द्वानी अपि भवति 'आया पगंतसुचे यावि मग्द्र' आत्मा-यक्तान्तद्रध्द थाऽपि मवति, पकाम्बद्ध्डको स्तिकः अपि अन्दादर्सिकः, 'आया एगंतवाळे यावि मवह' भारमा एकान्तवाळवाऽपि. मवति, पकान्ततोऽद्वानी अपि श्वद्दात् द्वानी अपि भवति 'आया पगंतसुचे यावि मग्द्र' आत्मा-यक्तान्तसुप्तव्य, अपि जन्दात् मति-सुद्दोऽपि, सुप्तन्त् सुप्तः यथा द्रज्यसुप्तः पुरुतः इत्दादिविषयान् न जानाति तथैव मावसुप्त आत्मा हितादित्वापितपरिवारिकल्व्या 'आया भवियार्यण

आत्मा अकियाकुदारु भी होता हे अर्थात् कर्इ आत्मा ऐसा भी होता है जो द्युभ किया नहीं करता है। यहां पर भी 'भी' दाव्द से यह सुचित किया है कि कोई अत्मा द्युम कि गकारी भी होता है।

आत्मा मिथपाइप्टि भी होता है और 'भी' इब्ह से सम्प्राइप्टि भी होता है। इसी प्रकार आत्मा एकान्तइण्डहिंसक भी होता है और 'भी' द्याब्द से कोई कोई अहिंसक भी होता है। आत्मा एकान्त पाल (भज्ञानी) भी होता है और 'भी' द्याब्द से ज्ञानी भी होता है। आत्मा एकान्ततः सुप्त भी होता है और कोई कोई प्रति-होता है। आत्मा एकान्ततः सुप्त भी होता है और कोई कोई प्रति-युद्ध भी होता है। पहां सुप्त के समान जो हो वह सुप्त कहा गया है। जैसे द्रव्यनिदा से सुप्त पुरुष दाब्हादि विषयों को नहीं जानता है, उसी प्रकार भाव से सुप्त पुरुष को हित की मान्नि और अहित के

આત્મા અક્રિયા કુશળ પણ હે.ય છે. અર્ધાત કાેઈ આત્મા એવ<sup>.</sup> પણ હાેય છે. કે જે શુભક્રિયા કરતા નથી અડિવાં પણ 'મી' શબ્દથી એ અતાવ્યું છે કે-કાેઈ આત્મા ક્રિયાકારી પણ હાેય છે.

આતમા મિથ્યા દબ્દિ પણુ હાેય છે. અને 'ગ્રી' શબ્દથી સમ્યગ્દબ્દિ પણુ દેાય છે. એજ પ્રમાણે આત્મા એકાન્ત દાંડ હિંસક પણુ હિય છે. અને 'ભી' શબ્દથી કાેઇ કાેઈ અહિંસક પણુ હાેય છે. આત્મા એકાન્ત બાલ (અજ્ઞાનીં) પણુ હાેય છે. અને 'ભી' શબ્દથી જ્ઞાની પણુ હાેય છે. આત્મા એકાન્તતા ! સુપ્ત પણુ હાેય છે. અને કાેઇ કાેઇ પ્રતિબુદ્ધ પણુ હાેય છે. આહિયાં સુપ્ત સરખા જે હાેય તેને સુપ્ત કહેલ છે. જેમ દ્રવ્ય નિદ્રાર્થી સુતેલા પુરૂષને શબ્દ વિગેરે વિષયોતું જ્ઞાન હાેતું નથી. એજ પ્રમાણે ભાવથી સૂતેલા પુરૂષને હિતની પાય્તિ અને અહિ્તના પરિહાર-ત્યાગતું જ્ઞાન હાેતું નથી. આત્મા

#### समयार्थंबोधिनी ढीका दि श्रु. अ. ४ पत्याख्यानक्रियोपदेश:

वयणकायत्रकके याति भगर्ः आत्माऽवि तारपनो रचतकाय राग्यश्व श्वि भवति, तत्र मनोऽन्तः करणम् , वाग् सजी, कागो देहः, अर्थप्रतिपादकं पदसपृहात्मकं वाक्यमेकं सुवन्तं तिङग्तं वा तत्र विचाररहितां सन् आत्मा अविचारितमनोवाक् कायतावयो भगति – सावद्यनिरवद्यविचाररहितो भरति, अपि ग्रब्हाद् विचारित मनोवाक्तायत्राक्यश्वेति । 'आया अप्पडिहय अपच्चक्खायपातकम्मे यावि भवर्द' आत्मा – अपतिहरुाऽपत्थाख्यातपापकर्माऽपि भगति, प्रतिहर्त-वर्त्तपानकाले स्थि-त्यनुभागहासेन नाश्चित्तं-प्रःयाख्यातं-पूर्वक्रतात्तिचारनिन्द्रया भविष्यस्यकरणेन निराक्वतं पापं कर्म येन स पतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा तद्भिन्नोऽवतिहताऽ-प्रत्याख्यातपापकर्मा, अपि शब्दात् पतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मां तद्भिन्नोऽवतिहताऽ-प्रत्याख्यातपापकर्मा, अपि शब्दात् पतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मां अत्रिन्नोऽवतिहताऽ-

परिहार का ज्ञान नहीं होना है। आत्मा अपने मन, वचन, काय और वाक्य का विना विचारे उपयोग करने वाला भी होता है। मन अर्थात अन्तःकरण, वचन अर्थात् वाणी, काय अर्थात् देह। किसी अर्थ का मतिपादन करने वाला पदों का समुह वाक्य कहलाता है, कोई पद खुबन्त होता है, कोई तिङग्त होता है। तात्पर्य यह है कि प्रत्याख्यान से रहित आत्मा विचार हीन होता है। तात्पर्य यह है कि प्रत्याख्यान से रहित आत्मा विचार हीन होता है। वह सावच एवं निरवर्य का विचार न करके मन, वचन, काय और वाक्य का प्रयोग करता है। आत्मा अपने पापकमों को प्रतिहत और प्रत्याख्यात नहीं भी करता है। वर्त्तमान काल में कर्म की स्थिति और अनुभाग को कम करके नष्ट करना प्रतिहत करना कहलाता है। पूर्वकृत अतिचार की निन्दा करना और अविच्य में उस पापकर्म को न करने का संकल्प करना प्रत्याख्यात

પોતાના મન. વચન, કાય, અને વાકયનાે વગર વિચાર્યે ઉપયાગ કરવાવાળા પણુ હાેય છે. મન અર્થાત અંતઃકરણ, વચન અર્થાત્ વાણી કાય, અર્થાત્ દેહ દેાઈ પણુ અર્થતું પ્રતિપાદન કરવાવાળા પદ્દોનાે સમૂહ વાકચ કહેવાય છે. દાઈ સુબન્ત પદ હાેય છે. કાેઇ તિઙેન્ત પદ હાેય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે — પ્રત્યાખ્યાન વિનાના આત્મા વિચાર વગરના હાેચ છે. તે સાવદા અને નિરવદાના વિચાર ન કરતાં મન, વચન ;કાય અને વાકચના પ્રયાગ કરે છે. આત્મા પાતાના પાપકમોંને પ્રતિહત અને પ્રત્યા-ખ્યાનથી પણ કરતા વર્તમાન કાળમાં કર્મની સ્થિતિ અને અનુભાગને કમ કરીને નાશ કરવું તે પ્રતિહત કરવું કહેવાય છે. પહેલાં કરેલા અતિચારની નિંદા કરવી અને ભવિષ્યમાં તે પાપકર્મને ન કરવાના સંકલ્પ કરવા તે utt

#### स्त्रकता**हस्**त्रे

'एस खतु भगाया अवखाए असंजए अविरए अप्दडिहयभवच्चवत्वायपात्रकम्मे सकिरिए अध्वुडे एगंत्रदंडे एगंतत्रा हे एगंतसुने' एप खतु भगतता-आरूयातः असंवतोऽविरतो मतिहनाऽपत्याख्यातपायक्रमी सकियोऽभंवृतः एकान्त इण्डः एकान्तवाच्चः एकान्तसुर्वः, तत्र असंवतः-वर्त्तमानकालीनसावधानुष्ठानपट्टतः-अविरतः-अत्रीतानागतपापात् मनिट्रत्तः, अमतिहताऽपरवाख्यातपायक्रमी पाप-कर्मनरतः सकियः सावधक्रियात्रान् असंटठः-आस्तरार्क्रमनिरोधकव्यापार-रहितः । एकान्तदण्डकः-हिंस सः एकान्तवालः-एकान्तइज्ञानी एकान्तसुर्वः-सुस्तवत् सुरतः, एनाह्वो जीवो यथोक्तविशेषणयिश्वियः-प्रकान्तदण्ड इत्यादि करना कहलाता है । 'भी' ज्ञाव्द से यह सचित किया गया है कि कोई कोई आत्मा पापकर्म को प्रतिहत और पत्त्याख्यात करने वाला भी होना हे ।

इस प्रकार जो आत्मा प्रत्याख्यानी नहीं है, उसे भगवान् ने असंघत, अविरत अप्रतिहत अप्रवाख्यातपापकर्मां, सकिय, असंघृत, एका-न्तदण्ड, एकान्तवाल तथा एकान्त सुप्त कहा है। वर्त्तनानकाल में सावध कृत्यों में जो प्रवृत्ति कर रहा हो वह असंघत कहलाता है। अतीत और अनागन कालीन पाप से जो निष्ट्रत्त न हो वह अविरत कहा जाता है जो पापकर्म में रत है वह अप्रतिहन अप्रत्याख्यातपापकर्मा कहलाता है। जो सावध किया से युक्त हो, वह सकिन है। जो आते हुए कमों को रोकने वाले व्यापार से रहित हो वह असंघृत कह-लाता है। एकान्तदण्ड का अर्थ है हिंसक। एकान्तवाल अर्थात् अज्ञानी। एकान्त सुप्त की व्याख्या पहले की जा चुकी है।

પ્રત્યાખ્યાન કરવું કહેવાય છે. 'ભી' શબ્દથી એ સ્ચિત કરેલ છે કે–કાેઈ કાેઇ આત્મા પાયકમંને પ્રતિહત અને પ્રત્યાખ્યાત કરવ.વાળા પછુ હાેય છે.

આ રીતે જે આત્મા પ્રત્યાખ્યાની નધી હેતા તેને ભગવાને અસં-યત, અવિરત, અપ્રતિહત, અપ્રત્યાખ્યાત પાપકર્મા, સક્રિય, અસંવૃત, એકાન્ત દંડ, એકાન્ત ખાલ વધા એકાન્ત સુપ્ત કહેલ છે વર્તમાન કાળમાં સાવલ કૃત્યામાં જે પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા હેલ્ય તે અસંયત કહેવાય છે. અતીત અને અનાગત કાળના પાપધી જે નિવૃત્ત ન હોય તે અવિરત કહેવાય છે. જે પાપકર્મમાં રત છે, તે અપ્રતિહત અપત્યાખ્યાત પાપકર્મા કહેવાય છે, જે સાવધ ક્રિયાઓથી શુક્ત હાય તે સક્રિપ્ત છે. જે આવતા કર્માને રાકવાવાળી પ્રવૃત્તિથી રહિત હોય તે અસંવૃત્ત કહેવાય છે. એકાન્તકંડના અર્થ હિંસક એ પ્રમાણે છે. એકાન્તબાળના અર્થ અજ્ઞાની એ પ્રસાણે સનજવે. અને એકાંતસુપ્તની આખ્યા પહેલાં કરવામાં આવી ગઇ છે.

HJÓ

# समयार्थवोधिनी दीका दि. श्रु. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेश:

शब्दैराख्यातस्तीर्थं हता । 'से चाले अवियारमणवयण कायवनके' स वाळः अवि-चारमनोवचनकायवावयः-सोऽहानी मनोवचनकायविवाररदितः-हिताऽदितप्राप्ति-परिहारदिवाररहितः 'सुविणमवि ण पस्सइ' स्वप्नमपि न पश्यति, पटुत्रानरदितः श्रुत्तचारित्रळत्तगं धर्मे स्वल्नेऽपि न पश्यति, 'पावे य से कम्मे कज्जह' पापं च कर्म तेन कियते-तत्र तेन वालेन पापं कर्म-प्राणातिपातादि क्रियते ॥म्रू०शद्दशा

म्लम्-तत्थ चोयए पन्नवगं एवं वयासी-असंतएणं मणेणं पावएणं असंतियाए वईए पावियाए असंतएणं काएणं पाव-एणं अहणंतस्स अमणक्खस्त अवियारमणवयगकायवक्कस्त सुविणमवि अपस्तओ पावकम्मे णो कज्जह, कस्त णं तं हेउं? चोयए एवं बवीई-अन्नयरेणं मणेणं पावएणं मणवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, अन्नयरीए वईए पावियाए वतिवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, अन्नयरीए वईए पावियाए वतिवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, अन्नयरेणं काएणं पावएणं कायवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, अन्नयरेणं काएणं पावएणं कायवत्तिए पावे कम्मे कज्जइ, हणंतस्स समणक्खस्त सवियारमणवयणकाय-वक्कस्स सुविणमवि पासओ एवं गुणजातीयस्स पावे कम्मे कज्जइ। पुणरवि चोयए एवं ववीइ तत्थ णं जे ते एवमाहंसु-असंतएणं मणेणं पावएणं असंतीयाए वईए पावियाए असं-

ऐसा अज्ञानी जीव मन वचन काय और वाश्य का बिना विचारे प्रयोग करता है, हित की प्राप्ति और अहित के परिहार के विचार से रहित होना है। वह यथार्थ ज्ञान से रहित पुरुष स्वप्त में भी अनुन षारित्र धर्म को नहीं देखना। वह अज्ञानी पापकर्मों का संचय करता है और प्राणातिपात हिंसा आदि कृश्य करता है।।।।

એવા અજ્ઞાની જીવેા મત, વચન, કાય અને વાક્યના પ્રયોગ વગર વિચાર્ય કરે છે. હિતની પ્રાપ્તિ અને અહિતના પરિહારના વિચારથી રહિત હાય છે. તે યથાર્થ જ્ઞાન વિનાના પુરૂષ સ્વપ્નમાં પણ શ્રુત ચારિત્ર **૬મ**ેને જ્રેતા નથી. તે અજ્ઞાની પાપ કર્માના સ'ચય કરે છે. અને પ્રાણાતિપ:ત–હિંસા વિગેરે કૃત્યા કરે છે. પ્રસૂ૦ ૧ાક 836



तएणं काएणं पावएणं अहणंतरस अमणक्खरस अविधारमण-वयणकायवक्करस सुविणमवि अपरसओ पावे कम्मे कडजह, तस्थ णं जे ते एवमाहंसु मिच्छा ते एवमाहंसु।

तस्थ पन्नवए चोयगं एवं वयासी-तं सम्मं जं मए पुवं वुत्तं, असंतएणं मणेणं पावएणं असंतियाए वईए पाविपाए असंतएणं काएणं पावएणं अहणंतस्स अमणक्खस्स अवियार-मणवयणकायवक्करस सुविणमवि अपस्सओ पावे कम्मे कज्जइ, तं सम्मं, कस्त णं हेउं?। आयरिए आह-तस्थ खलु भगवया छज्जीवणिकायहेऊ पण्णत्ता, तं जहा-पुढवीकड्या जाव तस-काइया, इच्चेएहिं छहिं जीवणिकाएहिं आया अप्यडिहयपच क्खायपायकम्मे निच्चं पसढविउवायचित्तदंडे, तं जहा-पाणा-इवाए जाव परिग्गहे कोहे जाव मिच्छादंसणसल्छे।

आयरिए आह-तत्थ खलु भगवया वहए दिट्ठंते पण्णत्ते, से जहा णामए वहए सिया गाहावहरत वा गाहा-बइपुत्तरस वा रण्णो वा रायपुरिसरस वा खर्ज लडूणं पविसि-स्सामि खणं लडूणं वहिस्सामि संपहारेमाणे से किं नुहु नाम से वहए तस्स गाहावहरस वा गाहावहपुत्तस्स वा रण्णो वा रायपुरिस-रस वा खगं लडूणं पविस्सामि खर्ण लडूणं वहिस्सामि पहारेमाणे दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा आमित्तभूए मिच्छा-संठिए निच्चं पसडविउवायचित्तदंडे भवइ ?, एवं वियागरेमाणे समियाए वियागरे चोयए हंता भव्द। आयरिए आह-जहा से

833

समयाधैबोधिनी दीका ब्रि. श्रु. ब. ४ प्रत्याख्यानक्रियोपदेशः

गाहावइस्स वा तस्स गाहावइपुत्तस्स वा वहर तस्त रण्णो वा रायपुरिसरस वा खणं लद्भूणं पविसिस्सामि खणं लदूपूर्णं बहिस्सामि चि पहारेमाणे दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अभित्तभूष मिच्छासंटिए निच्चं पसद-षिउवायश्वित्तदंडे, एवमेव बाले वि सब्वेसिं पाणाणं जाव सब्वेसिं सत्ताणं दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूष मिच्छासंठिए णिच्त्रं पसढविउवायवित्तदंडे, तं जहा-पाणाइवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले, एवं खलु भगवया अबखाए असंज्ञए अविरए अप्पडिहयअपच्चवखायपावकम्मे सकिरिए असंतुडे एगंतदंडे एगंतवाले एगंतसुत्ते यावि भवइ, से वाले अविचार-मणत्रयणकायत्रक्के सुविणमवि ण परसइ पावे य से कम्मे कडजइ। जहां से वहए तरस वा गाहावइस्स जाव तस्त वा रायपुश्लिस्स पत्तेयं पत्तेयं चित्तसमादाए दिया वा राओ वा सूत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिए निरुषं पसढविउ-वायचित्तदंडे भवइ, एवमेव बाले सब्वेसिं पाणाणं जाव सब्वेसिं सत्ताणं पत्तेयं पत्तेयं चित्तसमादाए दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिए निच्चं पसढवि**उ**-वायचित्तदंडे भवड़॥सू०२--६४॥

छाया—तत्र ने दक्षः महापकमेवमवादीत् अप्तता मनसा पापकेन असस्या वाचा पापिकया अप्तता कायेन पापकेन अध्नतोऽपनस्कस्य अविचारमनोवचन-कायवाक्ष्यस्य स्वप्नमप्यपक्ष्यतः पापं कर्म न क्रियते । कस्य खलु हेतोः, नोदक एवं व्रवीति-अन्यतरेण मनसा पापकेन मनःपत्ययिकं पापं कर्म क्रियते, अन्य-त्ररया वाचा पापिक्ष्या वाक्षरययिकं पापं कर्म क्रियते, अन्यतरेण कायेन पायकेन



¥¥a

काथपस्यविक पार्ष कर्म क्रियते, इ.लः समनस्कस्य सविचारमनोवचनकावशक्य-रम स्वय्नमपि पश्च्यतः एवंगुअजातीयस्य पात्रं कर्भ क्रियते । पुरस्पि नोदकः एवं म्बीति तत्र खलु ये ते एतमाहः अमता मनमा पापकेन अमरमा नाम पापिकमा असता कायेन पापकेत अध्रतो अनस्कर्म अविदारमनोवचनका पत्रावयस्य स्वरन-मध्यपद्म्यतः पापं कर्म कियते । तत्र खखु ये ते एवमाहु निध्या ते एवमाहुः । तत्र महापको नोदकमेवमवादीत् तस्तम्यग् यन्मया दूर्धेमुक्तम्-असता मन रा पापकेन असरया वाचा पापिक्तगा अपना कायेन पापकेन अध्नतोऽप्रनस्करण अनिचारमनो षचनकायनावधस्य स्वरनमय्यपद्रगतः पापं कर्म क्रियते तत् सम्यक्, कस्य खल्ज हेनोः ? --आचार्य आह तम खलु भगवता पड्तीवनिकायहेतनः मजमाः तयथा-प्रथिवी कायिका यावत वसकायिकाः, इत्येतैः पइभिर्जीवनिकावेरात्मा अपतिहताऽपरया-ख्यातवापकमौ निरंगं मशठव्यतिपातचितदण्डः तच्या न्माणातियाते यावन् परिग्रहे कोचे यावन्मिथ्यादर्धनग्रहपे। आवार्य आह-तत्र भगवता वधकदृष्टान्तः प्रइष्ठः, तद्यया -नाम चधकः स्याद् गाथापतेर्चा गाथापतिषुत्रस्य वा राझो वा राजपुरुषस्य वा, क्षणं छन्ध्वा प्रवेक्ष्यामि क्षणं खन्ध्वा हनिष्यामि इति सम्प्रधारयन् सु किं जु नाम वधकः तस्य गाथापतेर्बा गाथापतिपुत्रस्य वा राज्ञो ना राजपुरुषस्य वा क्षणे लब्ध्वा प्रवेध्यामि क्षणं रुबध्वा इनिष्यामीति संपधारयन् दिवा वा रात्री वा सुप्तो वा जाग्रद्रवा अभित्र-भूतः मिथ्रपासंस्थितः नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डो भवति? एवं व्यागीर्यवाणः समेत्य व्याग्रणझोदकः हन्त, १ भवति । आचार्य आह यथा स वधकः तस्य गाथा-पत्ते की गाणापत्तिग्रत्रस्य वा राझो वा राजपुरुषस्य वा क्षण लब्ध्या मवेङ्यामि क्षण ळडप्या इनिष्यामीति सम्पर्धारयन् दिवा वा रात्री वा मुप्तो वा जावन् वा अमित्र-भ्रतः मिथ्यासंस्थितः नित्यं प्रश्नठव्यतिपातचित्त एडः, एबमेन वालोऽरे सर्वेषां प्राणानां यावतु सर्वेषां सच्यानां दिवा चा रात्री वा सुशो वा जध्यदवा अभिवभूतः मिध्यासंस्थितः नित्यं पश्चठव्यतिपात्रचित्तद्वण्डः । तद्यथाः प्राणातिपाते यावदमिध्या-दईनग्रस्ये. एवं खख मगवता आख्यातः असंयतः अविस्तः अप्रतिहतायस्याच्या सपापकर्मा सक्रियः असंहतः एकान्तदण्डः एकान्तवालः एकान्उसुप्रधापि भवति, स बालः अविचारमनोवचनकायवाक्यः स्वप्नमपि न पश्यति पारझ कर्म क्रियते यणा स वधक स्तरय वा गायापतेर्यावत् तस्य वा राजपूरुवस्य प्रत्येकं प्रत्येकं **वित्तं समादाय दिया वा रात्रौ वा सुर्तो दा जाग्रद्**वा अमित्रभूतो मिध्धासंस्थितः निस्यं प्रश्नवव्यतिपातचित्तदृण्डो मवति, प्वमेव बालः सर्वेषां माणानां यागन् सर्वेषां सत्त्वानां मत्त्येकं प्रत्येकं चित्तं समादाय दिवा वा रात्रीवा सुप्तो वा जायद् वा . अमित्रभूतः मिथ्यासंस्थितः नित्यं मग्रठव्यतिपातचित्रदण्डो भगति ॥मू०२--६४॥

9¥t

#### समयार्थबोधिनी टीका हि. धु. ब. ४ प्रत्याख्वार्नाकयोपदेशः

टीका--- 'तत्थ' तम 'चोयए' नोदकः - मरनकत्ता 'पत्रागं' पद्रापक्रमानार्षम् 'एवं वयासी' एवमवादीत्-मनकत्तां आचार्यं पृच्छति--किं तद्वत्रीति-तदेव-इर्शयति झाखकारः-- हे पूज्याचार्य ! 'असंतएणं' असता--अविद्यमानेनाऽश्वहत्तन अनेन 'मणेणं पावरणं' पापकेन मनसा 'असंतियाए वईए पात्रियाए' व्यास्या --अचियमानया पापिकया वाचा 'असंतरणं काएणं पावर्णणं' असता--अविद्यमानेम धापकेन कार्यन 'अहणंतरस अमणकलस्स अवियारमणवयणकावयक्रस्स सुविणववि प्रवस्सओ पावकम्मे जो कजनइ' अध्रत्तेऽपनस्कर्स्य-हिंसामक्वर्वतो हिसाविषयक्र मनोव्यापाराहितस्य, अविचारमनोवचनकायवाक्षयस्य-हिंसाविषयक्रमनोवचन-कायविचाररहितस्य स्वप्नमपि अपद्यतः स्वप्नावस्यायां छतं कर्म नोपच्यं याति तथैर स्पष्टविज्ञानवतः पापं कर्म न क्रियते पापं कर्म न वध्यते, पापसहितमनो-वचनकायरहित्तेन जीवादिहिंसामकुर्वता पुरुषेग पापं कर्म कथवपि न सम्मवति, मनोवचनकायरहित्तेन जीवादिहिंसामकुर्वता पुरुषेग पापं कर्म कथवपि न सम्मवति,

'तथ्ध चोयए' इत्यादि ।

टीकार्थ-प्रइनकर्सा प्रज्ञापक आचार्य से कहता है, हे पूज्य आचार्य, जिसका मन पाप से युक्त नहीं है, जिसकी बाणी पापमय नहीं है और जिसकी काया पापयुक्त नहीं है, जो प्राणी का घात नहीं करता, जिस का मन वचन काय और बाक्य हिंसा के विचार से रहित है जो पापकरने का स्वप्न भी नहीं देखता अर्थात् जिसमें ज्ञान की धोड़ी-सी ही अब्धक्त मान्रा है, ऐसा प्राणी पापकर्म का बंध नहीं करता है। ही अब्धक्त मान्रा है, ऐसा प्राणी पापकर्म का बंध नहीं करता है। अर्थात् जिसका मन, वचन और काय पाप से रहित है और जो जीवहिंसा नहीं करता है, ऐसे पुरुष को किसी भी प्रकार पापकर्म का बन्ध नहीं होता है।

'तत्ध चोयप' ઈत्याहि

ટીકાર્થ'--- પ્રશ્ન કર્તા પ્રજ્ઞાપક આસાર્યને કહે છે ઠે-- હે પૂજ્ય આસાર્ય ! જેઓનું મન પાયસુક્ત હોતું નથી. જેમની વાણી પાયમય નથી અને જેમની કાયા પાયસુક્ત નથી, જે પ્રાથ્વીના ઘાત કરતા નથી. જેનું મન, વચન, અને કાય હિંસાના વિચાર વિનાનું છે, જે પાપ કરવાનું સ્વપ્ત પછ્યુ દેખતા નથી. અર્થાત્ જેમાં સાનની થાડી અબ્યક્ત માત્રા છે. એવા પ્રાણી પાયકમ**ંથી ખંધા**તા નથી. અર્થાત્ જેનું મન, વચન, અને કાયા પાપ વિનાના છે, અને જે જીવ-હિંસા કરતા નથી. એવા પુરૂષ કાઇ પછ્ય પ્રકારના પાયકર્મના અધક થતા નથી. **હ**ેસા કરતા નથી. એવા પુરૂષ કાઇ પછ્ય પ્રકારના પાયકર્મના અધક થતા નથી. **હ**ેસા કરતા નથી. એવા પુરૂષ કાઇ પછ્ય પ્રકારના પાયકર્મના અધક થતા નથી.

#### स्त्रज्ञता**ह**स्त्रे

KHR

कस्मादेशदृद्धः पुरुतः पापं कर्म न करोति, तत्राह-'करस ण ते हेक' करुप खख हेतोः पापं न भ्यति, 'चोयए एवं ववीः' नोदकः-मदनकत्तां एवं ववीति-तस्य क्ष्यं न पारं वर्धे माति तत्पति । स्यति । 'अत्रयरेषं' अन्यतरेण 'मणेणं' मनसा 'षावद्यां' पाधकेन-पापयुक्तेन 'मणर्शिए' मनःमस्ययिकं-मनःकारणकत् 'पापे क्रम्ये कडजइ' पापं कर्म क्रियते-कर्माश्रवद्वारभूनेन मनसा तस्पत्त्ययिखं पाप कर्ष सम्पादिते भवतीति भारः, तथा-'भन्वरीए' अन्यतरया 'वईए' वाचा 'षादियाए' पापिकया 'बहवत्तिए' वाक्त्रस्ययिकस्-घनकारणकम् 'पाप्ते कम्मे कउजइ' पापं कर्म क्रियते-कर्माश्रवद्वारभूत्रेन मनसा तस्पत्त्ययिखं पाप कर्ष सम्पादिते भवतीति भारः, तथा-'भन्वरीए' अन्यतरया 'वईए' वाचा 'षादियाए' पापिकया 'बहवत्तिए' वाक्त्रस्ययिकस्-घनकारणकम् 'पात्रे कम्मे कउजइ' पापं कर्म क्रियते-कर्माश्रवद्वारभूत्वया वाचा-चचनेत वाक्कारणकं पापं भवति 'अक्षयरेण काएणं पात्रएणं कायवत्तिए पात्रे कम्मे कउनइ' अन्यतरेण कायेन पापकेन-पाधविशिष्टेन सरीरेग कार प्र'यधिकम्-कायः श्रस्ययः -कारणं यस्य पापस्य ताददं पापं कर्म क्रियते, कर्माश्रवद्वारभूत्तारण्युक्तरेत्र मनो-दबनकायैः तत्त्रपत्ययिकं पापं कर्म सम्भवति । तदेश दर्शयति-'हणंतस्त्र' च्वतो हिंसां सम्पादयतः 'समणकत्वस्थ' समनक्ति, त्रयेश्य-मतोत्त्वकायताक्यतः मणवयणकायद्यक्रस्थ' सविवारमनोश्चन-काययाक्त्य-मतोत्त्वकायताक्यतः दिवारयुक्तस्य 'सुदिणमवि' स्वत्वमपि 'पासभो' पद्यतः-स्वर्य-मतोत्त्वकायताक्यतः

किस हेतु से उसे पाप नहीं होता ? इस विषय में प्रइनकर्त्ता ऐसा कहता है-जब मन पायमय होता है तभी उसके द्वारा पापकर्म सम्पा-दित किया जाता है। जब वचन पापयुक्त होता है, तभी उसके द्वारा पापकर्म का बन्ध होता है। जब पाप का कारणभून काय हो तभी कायजनित पापकर्म का बन्धन हो सकना है। ताल्पर्य यह है कि पापयुक्त मन बचन काय के द्वारा पापकर्म होना संभव है। इसी बान को स्पष्ट करके वह कहता है-जो पाणी हिंसा करता है, हिंसायुक्त मनोव्यापार से युक्त है, जो समझ बूझ करके मन वचन और काय की प्रवृत्ति करता है

કયા કારણ્યી તેને પાપ થતું નથી ? આ વિષયમાં પ્રશ્ન કરનાર એતું કહે છે કે----જ્યારે મન પાપમય થાય છે, ત્યારે જ તેના દ્વારા પાપકર્મ સંપાદન કરાય છે. જ્યારે વચન પાપ સુક્ત હાેય છે, ત્યારે તેના દ્વારા પાપકર્મ આંધ થાય છે. જ્યારે પાપના કારણુ રૂપ કાર્ય--શરીર હાય ત્યારે જ કાયાથી થનારા પાપકર્મના બંધ થાય છે. કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે-પાપશુક્ત મન, વચન, અને કાય દ્વારા પાપકર્મ થવાના સંભવ છે. એજ વાત સ્પષ્ટ રીતે હવે કહે છે.-એ પ્રાણિ હિંસા કરે છે, હિંસાવાળા મનના વ્યાપાર-પ્રવૃત્તિથી સુક્ત ફોય છે, જે જાથ્યુ છે, છેને મન, વચન, અને કાયાની પ્રવૃત્તિ કરે છે.

883

# समयायेकोचिनी टीका हि. खु. स. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

'एवं गुणजातीयस्स' एवं यथोक्तग्र गजातीयस्य-समनस्करग्रादिशिविष्टस्य 'पावे कम्मे कज्मः' पापं कर्म किंगते-पापकर्मवन्त्रो अवति. नान्यस्य। हिंमापापयत मनोवचनकायवत एव पापकर्मसम्मवः. न त तद्भिक्रकायवतः पापकर्मसम्भवः कार-णाभावे कार्याऽमावस्याऽन्यत्र निर्णीतत्वात् । 'पुगरवि चोयए एनं ववीश' पुनरुषि नोदकः ≁मञ्नकत्तौ एवं बवीते । 'तस्य णंजे ते एवमाइं प्र'तत्र ये ते एवमाइः 'असंतएणं मणेणं पानपणं' असता पापकेन मनसा, पापरहितेन मनसेत्वर्थः। 'असंगीयाए बईए पावियाए' अप्तरुया पापिकया व/चा-पापर/हतवचनेनेति यावत। 'असंवरणं काएणं पावरणं' असवा पापकेन कायेन, पापरहितग्ररीरेणेत्वर्थः. 'अहणेवस्स' अघ्नतः--र्हिसामकुर्वतः 'अमणक्खस्स' अमनस्कस्य पापरहितमनोवतः 'अवियारमणत्रयणकायत्रक्रस' अविचारमनोवचनकायवाक्यस्य--मनोवचनकायै-विचाररहितस्य 'सुविजमवि अपस्त भो' स्वप्तमपि अपवयतः-अव्यक्तविद्वानवतः, और जो स्पष्ट ज्ञान से सम्पन्न है, वह ऐसी विशेषताओं वाला जीव ही पापकर्म करता है. जिसमें पाप के पूर्वोक्त कारण नहीं है, उसे पापकर्म का बंभ नहीं हो सकता, क्योंकि यह पहछे ही निर्णय किया जा चुका है, कि कारण के अभाव में कार्य नहीं होता है।

प्रदनकक्ती पुनः कहता है-जो ऐसा कहते हैं कि पापरहित मन से, पापरहित बचन से, पापरहित काय से, हिंसा न करते हुए को, पाव-रहित मन वाछे को विचार हीन मन बचन काय और वाक्य घाछे को तथा अस्पष्ट ज्ञान वाछे को भी पापकर्म होता है, वह ठोक नहीं हैं। प्रदनकक्ती का आशाप यह है कि जो समनस्क है, सोच समझ कर मनवचन काय की प्रयुक्ति करता है हिंसा करता है, उसी को पापकर्म अने के स्पष्ट ज्ञानथी युक्त छे, अेवा विशेषप्रखावाणे छत्र क पाप कर्म करे हे. के आमां पापना छपर उदेवा करवा है, उसा को पापकर्म जने के स्पष्ट ज्ञानथी युक्त छे, अवा विशेषप्रखावाणे छत्र क पाप कर्म करे छे. के आमां पापना छपर उदेवा कारखा नथी. तेने पापकर्मना जभ थर्ट श्वरती नथी. डेमडे के पहेलां क निर्ख्य करवामां आवेत छे. हे-हारखना अक्षावमां हार्य थतु नथी.

પ્રશ્ન કરનાર ફરીથી કહે છે કે -- જેઓ એવું કહે છે કે -પાપ વિનાના મનથી પાપ વિનાના વચનથી પાપ વિનાના શરીરથી હિંસા ન કરનારાઓને પાપ રહિત મનવાળાને, વિચાર વિનાના મન વચન કાય અને વાકયવાળાને તથા અસ્પષ્ટ જ્ઞાનવાળાને પદ્ય પાપકર્મ થાય છે. એ બરાબર નથી. પ્રશ્ન કરનારાના ભાવ એ છે કે - જે સમનશ્ક છે, એટલે કે સમજી વિચારીને મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિ કરે છે, હિંસા કરે છે, તેને જ પાપકર્મના બંધ มห์ม

# **स्**त्रंहतानस्त्रे

'पावे कम्मे कज्जह' पाप कर्म क्रियते, 'तस्य णं जे ते एवमाइंसु मिच्छा ते एवमाइंसु' सत्र ये ते एतमाडू भिथ्या ते एवमाहुः, यथोक्तःऽननस्करवादिगुणविक्षिष्टोऽपि धिष्टः पापं कर्म करोठी ति तन्मिथ्रेव । अयं भाराः सपनस्द्रत्वादिगुणविज्ञिष्टवनो-बाक्कायवाक्यत्त एव एवं पापक्र्मवन्धो मद्दति न तु अमनस्कत्वादिगुणविज्ञिष्ट मशेवक्कायवत इति अभिषायः मइनकर्जुरिति ।

भाखकारः समाधते - तत्थ पभवए चोथगं एवं वथासो' तत्र - सष्ठस्थितवादे भडापकः तीर्थहतानमिमायवेता नोदकं - पक्ष कत्तीरं लक्षी हत्येवं वक्ष नमाणं वचोऽ-वादीत। अवादीदित्यत्र भूनकाळप्रयोगेण मज्ञापयति उत्तरवाक्यमतिपायस्याऽनादि त्वम् । पूर्वकाले दि एवं निर्ण योऽकारि तीर्थहतेति, 'तं सम्मं जे मए. पुठ्वं वुत्तं' तत् सम्पग् यन्मपा पूर्वग्रुक्तम् । किग्रुक्तं पूर्वं तदे । दर्शयति - 'असंतएणं मणेणं का बन्ध होता है । जो इससे विपरीत है अर्थात् अमनस्क है तथा समझ तूझ कर पाप में मन बचन काथ की प्रवृत्ति नहीं करता, वह पापकर्म का बन्ध नहीं करता है ।

अब शास्त्रकार उसका समाधान करते हैं। इस प्रकार विवाद उपस्थित होने पर तीर्थंकर के अभिगाप के ज्ञाता आचार्य ने पड़नकर्त्ता को रूक्ष्य करके निम्नोक्त प्रकार से उत्तर दिया। यहां 'अवादीत्' अर्थात् उत्तर दिया, इस भूतकालीन किया के प्रयोग से यह सुचित किया गया है कि उत्तर रूप वाक्य के बारा प्रतिपाद्य अर्थ अनादि है। तीर्थंकर ने पूर्वकाल में ऐसा ही निर्णय किया था।

आचार्य कहते है-मैंने पहछे जो कहां है वह सम्पक् है। पहछे क्या कहा है, वह दिखलाते हैं-पापयुक्त मन न होने पर पापयुक्त धाय छे. आनाधी के रेग छटा छे. अर्धात् अभनस्ड छे, तथा समल्ज विद्या-हीने पापमां भन, वयन अने डायनी प्रवृत्ति डरता नथी. ते पापडम ना ज'ध डरता नथी.

ક્રવે શાસ્ત્રકાર તેનું સમાધાન કરે છે.—આવી રીતે વિવાદ ઉપસ્થિત ચાય ત્યારે તીર્થંકરના અભિપ્રાયને જાણ્યુવાવાળા આચાર્યે પ્રશ્ન કરવાવાળાને ઉદ્દેશીને હવે પછી કહેવામાં આવનારા ઉત્તર અ.પ્યા. અહિયાં 'અજાજાતેત્ બ્રુચાંત્ ઉત્તર આપ્યા. આ ભૂતકાળ સંખંધી ક્રિયાના પ્રયાગથી એ સૂચવેલ છે કે–ઉત્તર રૂપ વાક્ય દ્વારા પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ અર્થ અનાદિ છે. તીર્થંકર ભગવાને પૂર્વકાળમાં એજ પ્રમાણેના નિર્ણય કરેલ છે.

અત્યાર્થ કહે છે — મેં પહેલાં જે કહેલ છે. તે અરેાબર છે. પહેલાં શું કહેલ છે ? તે હવે અતાવે છે.∽પાપશુક્ત મન ન હૈાવાથી તથા પાપ શુક્ત

#### समयार्थवोधिनी टीका हि. ञ्रु. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

पारएलं' असता मनमा पावकेन-पापरहितेनाऽपि मनसा पार्व भातीति, 'असं-तियाप् वईप् पावियाए' असरया बाचा पापिकया 'असंतएगं काएणं पावएणं' अमता कायेन पापकेन 'अहणंतस्म' अघनतो हिंपापक्वतः 'अम्णन तस्त' अमन-स्तरूप 'अवियारमणरथणकायवन्तरुम' अविचारमनोवचनकायवान्वयस्य. 'सुवि-णमवि अप्रसभो' स्वप्नमपि अप्रथतः-अव्यक्तविज्ञानवतः 'पावे कम्मे कझ्मुः' पापं कर्म क्रियते-हे नोदक विचाररहित ! यन्मया म तबातं पत्र-पत्रोकगुगविधि-शनां पापं कर्म भारतीति-तत्मर्वमपि सत्यमेव नाऽपत्यम-अपना मनमा अपताः वचनेन असता कायेनाऽवि अक्तिचारमनोवाकायव्यापारेगावि गापं माल्पेवेत्य-मिपायः, । पुत्रः नोदकः प्रच्छति-'तं सम्मं कस्म णं तं हेऊ' तस्ममीचीनं पापं म स्वेवेति करंग हेतोः । मवद्वतं सम्पणेव तत्र को हेतुरिस्यर्थः, आचार्यः सुधर्म स्तामी आह-'तत्थ खल भगवया छन्नीवणिकायहेऊ पण्रता' तत्र खलु भगतता षडनीवनिकायहेतवः प्रद्रताः-कथिताः पट्यकारा जीवाः कर्भवन्धनहेतवो भव⊹ वचन और काय न होनेपर प्राणी का घात न करने वाले, अमनस्क (मन से रहित) मन वचन और काय संबंधी विचार से रहित, और अस्पष्ट ज्ञान वाले जीव को भी पापकर्म होता है। आहाय यह है कि-हे प्रइनकर्त्ता ! मैंने पहले जो कहा है कि पूर्वोक्त प्रकार के जीवों को भी कमेवन्ध होना है सो सत्य ही है, असत्य नहीं अर्थात् पाय-मय मन बचन और कांय न होने पर भी एवं मनवचन काय संबंधी विचार न होने पर भी पाप होता है।

प्रश्नकर्त्ता पुनः प्रश्न करता है-आपने जो कहा है, उसमें हेतु क्या है ? आचार्य कहते हैं-भगवान ने छह जीवनिकार्यों को कर्मबन्धका कारण कहा है। वे जीवनिकाय इसप्रकार हैं-पृथ्वीकाय से छेकर व्रसकाय

વચન અને કાય ન હાેવાથી પ્રાછ્યીના ઘાત ન કરવાવાળા, અમનસ્ક, (મન વિનાના) મત, વચન, અને કાય સંખાધી વિચાર વિનાના અને અસ્પષ્ટ જ્ઞાનવાળા, જીવને પછ્યુ પાપકર્મ હોય છે કહેવાના આશ્ય એ છે કે-હે પ્રશ્ન કરવાવાળા ! મેં પહેલાં જે કહેલ છે, કે-પૂર્વોક્ત પ્રકારના જીવાને પછ્યુ કર્મબાધ થાય છે, તે સત્ય જ છે. અસત્ય નથી. અર્થાત્ પાપમય મન, વચન અને કાય ન દાવા છતાં પછ્યુ અને મન, વચન તથા કાય સંગાંધી વિચાર ન દાવા છતાં પછ્યુ પાપ થાય છે. પ્રશ્ન કરનાર ક્રરીથી પ્રશ્ન કરે છે કે-આપે એ કહ્યું છે, તેમાં હેતું શું છે ?

આચાર્ય કહે છે કે—ભગવાને છ જીવનિકાયેાને કર્મઅંધનું કારણ કહેલ છે તે જીવનિકાયેા-પૃથ્વીકાયથી લઈને ત્રસકાય સુધીની છે. આ છ und t



न्तीति तीर्थक्रद्भिरादिष्टम् । तत्र के जोवा कर्मवन्धनद्देतवग्तत्राह-'तं जहा' तथ्यया - 'पुढवीकाइया जाव तसकाइया' पृथिवीकायादारभ्य त्रसकायपर्यन्ताः । 'इच्चे-एहिं छहिं जीवणिकाएहिं' इत्येतेः षड्विभीं ग्रिकायैः 'आया' आत्मा 'अप्पडि-हयअपच्वक्खायपावकम्मा' अभतिहताऽमत्यः ख्यातपापकर्भा-न म तिहतं-वर्चमान काल्ठे स्पित्यनुभागहासेन न नाशितं तथा न पत्याख्यातं पूर्वक्रनाति नारनिन्दया भदिष्यत्यकरणेन न निराकृतं पापकर्म -पापाऽनुष्ठानं येन स्रोऽ तिहताऽपत् ग-ख्यातपापकर्मा, यः पुरूष एपां जीवानां हिनया समुत्यन्वपापस्य तपःपश्तिमिः सत्कर्ममिर्वि गगं न करोति तथा-अनागतपापानां मत्याख्यानं वा न करोति, किन्तु-'णिच्चं' नित्यम् 'पसडविउत्रायवित्तदंडे' मग्नठव्यतिपातवित्तद्दण्डः-सर्वदैव माणिनां निष्ठुरदण्डदाने संख्यनवित्तः, सदा दर्ण्ड मयच्छति 'तं जहा' त्यधा -'पाणाहवाप जाग परिग्गहे कोहे जाव भिच्छादंसणसच्छे' माणातिपाते यावत् परिप्रदे कोधे यावद मिथ्यादर्धनग्रूचे-माणातिपातादारम्य परिप्रहान्ते पाय

कर्मणि, एवं कोधादारभ्य विथ्यादर्शनान्ते श्रहयकर्मणि अनिष्टितो भवतीति प्रत्यक्ष

पर्यन्त । इन छह जीवनिकाय के जीवों की हिंसा से उतान्त होने बाले पाप को जिस प्राणी ने प्रतिहत नहीं किया है अर्थात् वर्त्तमानकाल में स्थिति एवं अनुभाग का हास करके नष्ट नहीं किया है और प्रत्याख्यात नहीं किया है अर्थात् पूर्वकृत पाप की निन्दा करके एवं भविष्य में पुनः न करने का संकल्प न करके हटाया नहीं है-इन जीवों की हिंसा से उत्पन्न होने बाले पाप को तपस्या आदि के ढ़ारा नष्ट नहीं किया है और आगामी काल संबंधी पापों का प्रायाख्यान नहीं किया है, किन्तु जो सदैव निष्ठुर चित्त होकर प्राणियों को दंडदेने में लगा रहता है, जो प्राणतिपात से छेकर परिग्रह तक के और कोध से छेकर मिध्याद्व्यान इाल्य तक के

છવનિકાયના જીવેાની હિંસાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા પાપને જે પ્રહિયે રાક્યા નથી, અર્થાત્ વર્તામાનકાળમાં સ્થિતિ અને અનુભાગના હાસ કરીને નાશ કરેલ નથી, તથા પ્રત્યાખ્યાન કરેલ નથી. અર્થાત્ પહેલાં કરેલા પાપની નિંદા કરીને તથા ભવિષ્યમાં ફરીથી તેવા પાપ ન કરવાના સંકલ્પ ન કરીને પાપને તપસ્યા વિગેરે દ્વારા હટાવ્યા નથી, તથા ભવિષ્યકાળ સંબંધી પાપેલું પ્રત્યા ખ્યાન કર્યું નથી, પરંતુ જે હંમેશાં શ્ઠાર ચિત્તવાળા થઇને પ્રાણિયોને મારવામાં લાગ્યા રહે છે. જે પ્રાણાતિપાતથી લઇને પરિગ્રહ સુધીના કોધથી દલ્હને મિથ્યા દર્શન શલ્ય સુધીના પાપેલ્યી નિવૃત્ત થતા નથી. તેને જરૂર

**UU-2**-

## समयापैबोचिनी डीका हि. घु. ब. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

सिद्धमेवेदं सरयं नाऽस्त्राभिरसत्यभाषणं किपत्ते-इति सिद्धान्तिनां सिद्धान्तः । ततः परमाधार्यो वक्ति-भो भोः-अत्र विषये भगवता तीर्थकरेण वधकत्ल्या-न्ते अपि दर्शितः, इत्ये उदधे मतिपादयति, सधर्मस्वामी पाह-'तत्य खळ मगवया' तत्र खळु-⊹ि वाक्यालड्डारे भगवता 'वद्दए दिद्वंते पथ्णत्ते' वधकहररा∺तः महन्नः--कथितः 'से जडावावए बडए सिया' तथवानाम नगकः स्यात् 'माहान-इस्स वा' गाथापते वी 'गाइ रहपुत्त स्म था' गाथापतिपुत्रहथ वा 'राज्यो वा' राहो वा 'रायपुरिसरस वा' राजपुरुश्स्य वा 'खगे' सगम-समयमनसरं ना 'लद् धर्ण' खब्ध्या-पाप्य 'पविस्तामि' मवेक्ष्यामि-मवेशं करिष्यामि 'खणं बद्भुणं वहिस्सामि' क्षणं लब्धना वधिष्यामि, 'संरहारेमाणे' सम्दघारवन-तहि-षयकंविचारं मनसि कर्वन 'से किं नुहनाम से वहर' स किं नु नाम वधकः, 'से' त्रस्य चिन्ताविषयस्य 'गाहावइस्स' गाथावतेः 'गाहावहपुत्तरस वा' गाथापति-प्रश्नस्य वा 'रण्जो वा' राझो वा 'रायपुरिसस्स वा' राजग्रूरुपस्य वा 'खणं ऌद्रभूषं' क्षण कब्ध्वा 'पविस्तामि' मबेक्ष्यामि 'खणं लद्युगं वहिस्तामि' क्षणं लब्ध्वा बधिष्यामि । 'संपहारे माणे' संप्रधारयन्−विनिश्चिन्वन् 'दिया वा रायो वा स्रुत्ते वा पापों से निवृत्त नहीं होता है, उसे अवइय ही पायकर्म का बन्ध होता है। यह सस्य प्रस्यक्षसिद्ध है। अतएव हमारा कथन असस्य नहीं है। यही सिद्धान्तवेसाओं का सिद्धान्त है।

आचार्य श्री पुनः कहते हैं-इस विषय में तीर्थकर भगवान ने वधक का दृष्टान्न कहा है, वह इस प्रकार है-कोई वधक किसी गाथापति का, गाधापति के पुश्र का, राजा का अथवा राजपुरुष का बध करना चाहता है और विचार करता है कि मौका पाकर में इसके घर में प्रवेश करूंगा, मौका पाकर इसका बध करूंगा, इस प्रकार मन में विचार करना हुआ वह पुरुष गाथापति. गाथापति पुत्र, राजा अथवा राज-

પાપકર્મના બંધ થાય છે. આ સત્ય પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે. તેથી જ અમારૂં કથત અસત્ય નથી. માજ સિદ્ધાન્તને જાણનારાએાના સિદ્ધાંત છે.

આચાર્ય શ્રી કરાયી કહે છે— આ વિષયમાં તીર્થે કર ભગવાને વધકનું દુષ્ટાન્ત કહેલ છે. તે આ પ્રમાણે છે –કેન્ઈ હિંસક પુરૂષ કેાઇ ગાયાપતિના કે ગાયાપતિના પુત્રના, રજાના અથવા રાજપુરૂષના વધ કરવાની ઈચ્છા કરે છે, અને તે વિચાર કરે છે કે–લગ જોઇને હું આના ઘરમાં પ્રવેશ કરીશ અને લાગ જોઈને આના વધ કરીશ. આ પ્રમાણે મનમાં વિચાર કરતા થકા તે પુરૂષ ગયાપતિ, ગાયાપતિ પુત્ર, રાજા અથવા રાજપુરૂષના ઘરમાં અવસર VVC.

### **स्थकृताहस्**त्रे

जागरनाणे वा अभित्त भूष् मिन्छ। उंठिष्' दिवा का रात्री का सुवो या जाग्रद वा अमित्रभूतो भिथयासंस्थियः--प्रमदाविरतिकवाययुक्तः सन्, 'णिच्चं' निस्यम्--मतिदिनम् 'पावनित्र गपनित्तदंडे भगइ' प्रश्न उवपतिपातनित्तदण्डो भवति, मक-र्षेण शठः मशठः तथा--व्यतिपाते--प्राणातिपाते चित्तं-मनोः यस्य स व्यतिपात-चिन्नः स्वप्रदण्डहेतुत्वाद दण्डः म्हाडश्रामी व्यसिपातवित्तइण्डश्वेति प्रचठ व्यतिपातचित्तदण्डः । एवं प्रतिदिनमनुविन्तयम् स वधकः तस्य मृश्यते विषं इज़्बेति विचारय-:ति सुधर्भस्वामो नोंदक्तं प्रति कथयति-सुधर्भस्वामिन स्तादश्च-र्ग्रान्तन्नध्वअध्याग्तरं स विचार्य निश्चित्य च बदति, यद्यं स वधक स्तस्य हन बामिलापो अञ्चरेव भवितमहुति। यद्यपि क्षणाऽभावान्त मारयति-ायाहि-तद्वधचिन्तनात् स अञ्चरेद न मित्रपिति स नोदकः ग्वीचकार । 'एनं वियागरेमःणे समियाप वियागरे चोयप हता भन्छ' एवं व्यागीर्यमाणः-बोध्यमानः अनेन मकारेण आचार्येल मबोध्यमानः समेन्य-समभावं प्राप्य व्याग्रुगान-अवमतार्थस्तात् स्वीकारोति इन्त ? भवति-हे भगवन् ? स घातक एव स वधको न त तस्य रक्षक इति ! प्रबंधे प्रवेशकरनेके लिपे विचारता है एवं दिन, रात, सोते -और जागते सदैब उनका अमित्र और उनके प्रतिकुल रहता है, वह उनका हिंसक कहा जा सकता है या नहीं ? ताल्पर्य यह है कि जो पुरुष दिन रात सोते जागते गाधापति आदि का चात में तत्पर रहता है, अछे ही बह चात नहीं कर पाया है. उसे हिंसक कहना चाहिए या नहीं ?

आचार्य भी के इल्टान्त को श्रवण करके और वस्तुस्वरूप का निश्चय करके प्रइनकर्त्ता कहता है-हॉ. ऐसा पुरुष उसका घातक ही है, दाख्न ही है। यद्यपि अवसर न मिलने के कारण वह घात करता नहीं है, फिर भी निरन्तर उनके घातका विचार करते रहने से वह उनका घातक ही है, मित्र नहीं है।

મેળવીને પ્રવેશ કરવા માટે વિચારે છે. અને રાત દિવસ, સૂતાં અને જગતાં ઢ'મેશાં તેના દુશ્મન બનીને તેનાથો પ્રતિકૃળ રહે છે. તે તેના ઢિંસક કહેવાય છે કે નહીં ? તાત્પર્ય એ છે કે–જે પુરૂષ રાતદિવસ સૂતાં અને જાગતાં ગાથાપતિ વિગેરેના ઘાતમાં તત્પર રહે છે, ભક્ષે પછી તે ઘાત કરી ન શક્યાં. ઢાય, તા પણ તેને હિંસક કહેવાય કે નહીં ?

આસાર્ય દબ્ટાન્તને સંભળાવીને અને વગ્તુ સ્વરૂપના નિશ્ચય કરીને પ્રક્ષ કરનારને કહે છે કે-હા એવા પુરૂષ તેના ઘાતક જ છે. શત્રુ જ છે. જો કે લાગ ન મળવાથી તે ઘાત કરી શક્યો નથી, તા પણ હંમેશા તેના ઘાતના વિચાર કરતા રહેવાથી તે તેના ઘાતક જ છે. મિત્ર નહી!

886

#### समयार्थवोधिनी ढीकः द्वि. श्रु. म. ५ प्रत्याखवानकियोवदेशः

मुघर्मस्वामी माह-'जहा से वहए तरस गाहावइस्स वा तस्स गाहावइपुच-स्स वा' यथा स वधक स्तस्य, गायापते वी तस्य माथापतिषुवस्य वा 'रणो वा' राग्नो वा 'रायपुरिसरस वा' राजपुरुषस्य वा 'रवणं छद्धूणं' क्षणं लब्ब्धा 'पविस्सामि' मधेक्ष्यामि 'रवणं ल्व् धूणं वहिरसामि ति संपदारेमाणे' क्षणं लब्ब्धा 'पविस्सामि' मधेक्ष्यामि 'रवणं ल्व् धूणं वहिरसामि ति संपदारेमाणे' क्षणं लब्ब्धा वधिष्यामीति संप्रधारयन-इत्येवं हृदि निर्णयन् 'दिया वा राओ वा' दिवा वा रात्रौ वा 'सुचो वा जागरमाणे वा' सुप्तो वा जाग्रदा 'अमित्तभूए वा' अमित्रभूतः-क्षत्रुभावध्रुप-गतो वा 'मिच्छासंठिए' मिथ्यासंस्थितः 'णिच्चं पसटविउवायचित्तदंडे' निश्यं 'मग्नठब्यतिपातचित्तदण्डः-पकर्येण शठः प्रशटः व्यतिपाते चित्तं-मनो यस्य स व्यतिपातचित्तदण्डः। 'एवमेन वाले वि सच्वेसि पाणाणं जाव सब्वेसि सत्ताणं' प्रयमेव वालोऽज्ञानी प्रणी अर्थि सर्वेपां माणिनां यावत् सर्वेषां कत्त्वान्यम् 'दिया वा राओ वा' दिवा वा रात्रौ वा 'मुत्ते वा जागरमाणे वा' मुप्तो वा जाग्रदा 'अमित्तभूए वि' अमित्रभूतोऽपि 'मिच्छासंठिए' पिथ्यासंस्थितः-अत्तर्यचु द्वयुक्तः 'णिच्चं पसटविजवायचित्तदंडे' नित्त्यं मशठव्यतिपातचित्तदण्डः 'तं जहा' तद्यचा 'पाणाहवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले' माणातिपाते यावन्धिप्यदर्शनज्ञल्ये, व्यवन 'पाणाहवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले' माणातिपाते यावन्धिप्र्याद्वीनज्ञल्ये, व्यवन

प्रदनकसौ बारा यह स्वीकार करलेने पर आचाये कहते है जैसे वभक सोचता है कि में गाथापति, गाथापति पुन्न, राजा या राजपुरुष के घर में अवसर पाकर ध्रवेश करूंगा और अवसर पाकर उनका घात करूंगा, ऐसा मन में निश्चय करता हुआ वह दिन, रात, सोते और जागते उनका शत्रु बना रहता है, उनकी हिंसा में संलग्न चित्त रहता है, अलएव वधक ही है, इसी प्रकार अज्ञानी प्राणी भी सभी प्राणियों, भूतों, जीबों और सत्वों का दिनरात सोते और जागते अमिन्न-कान्तु ही बना रहना है, वह असल्य बुद्धि से युक्त है, उनके प्रति काठनाएर्थ हिंसा का भाव रखता है। वह प्राणातिपात यावत मिथ्यादर्शनवाल्य में स्थित है, इसी

પ્રશ્ન કરનાર દ્વારા આ પ્રમાણે સ્વીકાર કરી લેવાથી આચાર્ય કહે છે 3 — જેમ હિંસક વિચાર કરે છે કે – હું ગાથાપતિ, ગાથાપતિના પુત્ર, રાજા અથવા શજપુરૂષના ઘરમાં અવસર મળતાં પ્રવેશ કરીશ અને લાગ જોઇને તેના વધ કરીશ. આ પ્રમાણે મનમાં નિશ્ચય કરતા થકા તે રાત દિવસ સૂતાં અને જાગતાં તેના શત્રુ બની રહે છે. અને તેની હિંસા માટે સંલગ્નચિત્ત રહે છે. તેથી તે તેના વધક જ છે. એજ પ્રમાણે અજ્ઞાની પ્રાણી પણ સઘળા પ્રાણીયા, ભૂતો જીવા સત્વાના રાતદિવસ અમિત્ર શત્રુ જ અન્યા રહે છે. તે અસત્ય અુદ્ધિથી હાલ પ્ર



Aide

स्थित इति केपः । 'एवं स्वस्तु अगदमा अवत्वाप' एवम्-अतएव कारणाच् मनवता तीर्भकरेण पतादवी बालः १६९ आरूराता-कथिता, असंयतादिवैगुण्यविद्यिन्द-तवा-'असंबए' असंयता-वर्त्त गानकालिकसावचाऽक्रुठानसहितः जांक्यात हति क्रिया सर्वन्न प्रयमान्तेन योजबीया। 'अविरए' अविरतः-निरतिमादवर्जितः 'व्यव-विवयभएमवन्तायपावकम्मे' अप्रतिहताऽपत्यारुपावकमी न प्रतिहतं-क्त्रमाय-काले स्थित्यनुशायहासेन न नाथितं तथा न वरपाखवातं पूर्वकृताऽतिवारविष्ट्रयह भविष्यस्य रणेन न निराहतं पापं कर्म-पादाऽबुध्ठानं येन स तथा । वापविचा. बिना पांपविश्रोधनम् अनागतपापस्य मत्याख्यानेम संवरणं न कर्तं घेन स वास इति यावः । 'सकिरिए' सकिवः-सारग्रकिवायुक्तः 'असंबुडे' असंहतः-संवरवाव-रहितः 'ध्रांत्दंडे' एकान्तदण्डः -जीवेषु सर्वदेव मावातिपातादिकियायुक्तः 'दगंत-बाखे' एकान्तवावः-अस्पन्ताऽझानी 'एगंतसूत्ते' एकान्तसुप्ताः-मिध्यायावग्रुवन्ताः 'यावि भवइ' चापि भवति । यथा सुखो न कमवि छुमं बगापारथनि, तथाऽममपि बालः श्रमकियाम् सुप्त १र सुप्त इति वर्थ्यते, 'अनियारमणनयणकायरके' अवि-कारण आग्यान् तीर्थकर ने कहा है कि ऐसा बाल अर्थात् अज्ञामी तुद्दव आसंघत है अर्थात् वर्त्तमानकालीन पाप के अनुष्ठान से युक्त है, अविरत है अर्थात् विरति के भाव से रहित है, उसने अपने पाणे को मलिहत और प्रस्थाखपात नहीं किया है, अर्थात् स्तकासीन पायों को प्रायमिस के बारा नष्ठ नहीं किया है और भविष्यकालीन पात्रों का प्रत्याख्यान नहीं किया है वह सावद्य किया से युक्त है, संबरभावते रहित है, और एकान्तदंड है अर्थात् निगन्तर हिंसादि कृत्यों से युक्त है। वह एकास्त अज्ञानी, एकान्तसुप्त अर्थास् मिथ्याभाव को प्राप्त होता है। जैसे सोया पुरुष कोई शुभव्यापार नहीं करता, उसी प्रकार यह

સુક્રત છે. તેના પ્રાયે શકતાથી સુક્રત હિંસાના ભાવ રાખે છે, તે પાણાતિયાત યાવત્ મિથ્યાદર્શન શલ્યમાં સ્થિત રહે છે. એજ કારણે લગવાન તીર્થં કરે કહ્યું છે કે-એવા ખાલ અર્થાત્ અસાની પુરૂષ અસંયત છે અર્ધાત્ વર્તમાનકાળ સંગંધી યાપના અનુષ્ઠાનથી સુક્રત છે, અવિરત છે. અર્થાત્ વિરતિ સાવથી રહિત છે. તેણે પાતાના પાપાને પ્રતિહત અને પ્રત્યાખ્યાત કર્યા નથી. અર્થાત્ સૂતકા-લના પાપાને પ્રાયશ્વિત્ત દ્વારા નાશ કરેલ નથી. અને ભવિષ્યકાળ સંગંધી પાપાનું પ્રત્યાખ્યાન કરેલ નથી તે સાવઘ કિયાથી સુક્રત છે, સંવર ભાવ વિનાના છે. અને એક્સન્ત દાંદ છે, અર્થાત્ હંગ્રેશાં હિંસા વિગેર કૃત્યોથી સુક્રત કહે છે. તે એક્સન્ત અસાની એક્સન્ત સુપ્ત અર્થાત્ બિથ્યાબાવને પ્રાપ્ત કરે છે. જે પ્રસ્તો સુક્રય ક્રે છે શબ વ્યાપાર કરતે નથી, એજ પ્રમાણે

5

# समबाबेबोधिनी टीका हि. श्रु. त्र. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

भारमगेवचनकायवावधः-स बालः विचाररदितमनोवचनादियुक्तः 'सुविणमवि ण भरसइ पावे य से कम्मे कज्जद्द' स्वप्नमपि न परपति-स्वप्नेऽपि धर्म न जानाति, अभ तस्य पाषं कर्म किणते-पापकर्मवन्धो भवति, 'जहा से वहए' यथा स वधकः 'तस्स वा गाहावहस्स जाव तस्त वा रायपुरितस्स पत्तेपं पत्तेयं' तत्व वा गाथा-'तस्स वा गाहावहस्स जाव तस्त वा रायपुरितस्स पत्तेपं पत्तेयं' तत्व वा गाथा-'पते यौवत्तस्य राजपुरुवस्य वा मत्येकं मध्येकप्-एकैकम्, अत्र यावत्पदेन गाथा-पतिषुत्रस्य राष्ठश्व प्रथ मचति, 'चित्तसमादाध दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागर-माणे वा' वित्तसगादाय-पश्चेषु स्वक्तीयां घातमनोष्टत्तिमादाप दिया वा रात्री वा सुन्नो वा बाब्रहा, 'अभित्तभूष्' अमित्रभुतः-भन्नुमावपुपपन्नः, 'भिच्छासंठिष्' मिश्वा-संस्थितः-असंस्वधुद्धियुक्तः, 'जिञ्च' नित्त्यप् 'पसद्ववित्रवायवित्तदंढे भवह' पत्रठ-ध्यतिपातचित्तदण्डो भवति-पकर्षेण शठः मञठः व्यतिपात्ते-माणातिपाते चित्तं-मनो यस्य स तपाभूत-भूर्यतायुक्तमनोष्टत्तिमान 'एवमेव वाळे' एवमेव बालो यया वधको न निष्टत पापक्रपा-तथा वालोऽपि न निष्टतपापकर्या 'सध्यदेत प्रवालयदेन सर्वेषां माणिनाम् 'जाव सच्वेसि सत्ताणं' यावत् सर्वे पां सत्तानाम् अत्र बावस्यदेन सर्वेषां भूतानां सर्वेषां जीवानां सर्वेशं सत्तानाम् इत्येषां पदानां प्रहर्ण भवति 'पसिध

अज्ञानी जीव भी झुभ कियाओं में प्रष्टुत्ति नहीं करता, अत एव सुप्त के समान है। वह विचार रहित मन वचन काप एवं चाक्य वाला है। वर्म करने का स्वप्न भी नहीं देखता है। उसे पापकर्म का बन्ध होता है।

जैसे वह घातक गाभापति, गाथापतिपुत्र, राजा घा राजपुरुष के घात में चित्त लगाये रहता है और दिन, :रात, सोले जागते उनके प्रति दाञ्चता रखता है, उनको घोखा देता है और अत्यन्त घूर्त्तता के साथ उनके घात का विचार करता रहता है, उसी प्रकार पापकर्म से चिरत न होने वाला माल जीव भी पापों से निवृत्त मही होता। वह

ખા અજ્ઞાની જીવ પણ શુભ કિલાઓમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. એથી જ સુતે-જ્ઞાની જેમ જ છે. તે વિચાર વિનાના મન વચન, ખાને કાયવાળા છે. તેઓ થમે કરવાતું સ્વમ પણ દેખતા નથી. તેને પાયકમર્ગના બધા શાય છે.

એમ તે હાલક ગામાવલિ, ગામાપલે પુત્ર, સબ્ત વ્યથવા રાજપુરૂષને! હાલ કરવામાં ચિત્ત પરાવી શખે છે, અને શવ દિવસ સૂતાં કે બાચલાં તેની પ્રત્યે કાલુપણ રાખે છે, તેને દગેતદે છે, અને અત્યંત પૂર્વ પશુનની સાથે તેના આસનો વિચાર કરે છે, એજ પ્રમાધ્યું પાયકમંથી નિવૃત્ત ન થનાવ ચાલ-અસાની જીવ પશુ પાયાથી નિવૃત્ત થતા નથી, તે દરેક પ્રાહ્ય, સૂત જીવ 144

स्त्रकृतानस्व

पत्तेयं' प्रश्येकं प्रस्येकम्-एकैकम् 'चित्तसमादाय' वित्तं समादाय-वध्येषु घातक मनोष्टत्तिमादाय 'दिवा वा राओ वा' दिवा वा रात्रौं वा 'छत्ते वा जागरमाणे वा' सुग्तो वा जाग्रदा 'अमित्तभूए' अभित्रभूतः 'मिच्छासं ठेश' मिध्यासंस्थितः 'णिच्चं' नित्यम् 'पसढविउवायवित्तदंडे' प्रशठव्यतिपातचित्तदण्डः 'भन्नह' भवति, यथा-वधकस्य समयाद्यमावेन वध्यस्य मारणाऽसम्भवेऽपि तद्विषयकाऽनिष्टचिन्तनरूपा-ऽप्रशस्तध्यानाद् द्विंसकस्वं नातिवर्तते । तथा-संयमविरत्याच्य माववतोऽझानिनो-जीवसङ्घातस्य साक्षत्त्र्याणातिपाताऽमावेऽपि चिग्ताद्वारा द्विंसकस्वं नाऽपति । अत्रो यदक्तम्-भन्नानिनां द्विंसकस्वं भवत्येव तत्सम्यगेव व्यवस्थितमिति । स्र० रादधा

प्रस्येक प्राणी, भून, जीव और सरव के प्रति घातक मनोष्टलि धारण करके दिन और रात, सोता हुआ और जागता हुआ उनका दाशु बना रहता है, प्रतिकूळ व्यवहार करता है और अस्यन्त दाठतापूर्वक उनकी हिंसा की बात ही सोचता रहता है।

तार्थ्य यह है कि जैसे उक्त घातक पुरुष को घात करने का अब-सर नहीं मिलता और इस कारण वह घात नहीं कर पाता, फिर भी घात की बात ही सोचते रहने से अपने अप्रचास्त चिन्तन के कारण-वह हिंसक ही कहलाता है, उसी प्रकार संपम एवं बिरति आदि से रहित अज्ञानी जीव जीवनिकायों की साक्षात् हिंसा नहीं करता, फिर भी हिंसा का चिन्तन करते रहने के कारण हिंसक ही है। अतएव अज्ञानी जीव हिंसक होते ही हैं, घह कथन समीचीन ही हैं ॥२॥

અને સત્વપ્રત્યે ઘાલકમનાવૃત્તિ ધારચ્ચુ કરીને શલ દિવસ સૂતા થકા અથવા જાગતા થકા તેના શત્રુ અને છે. અને પ્રતિક્ળ–ઉલ્ટા વ્યવહાર કરે છે. અને અત્યંત' શક પણાથી તેની હિંસાની વાતના જ વિચાર કરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે — જેમ તે ઘાતક પુરૂષને ઘાત કરવાને મેટો મળતો નથી, અને તે કારણથી તે ઘાત કરી શકતા નથી, તા પણ ઘાત કરવાના જ વિચાર કરતા રહેવાથી પાતાના અપશસ્ત ચિંતનના કારણે તે હિંસક જ કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે સંચમ અને વિરતિ વિગેરે વિનાના અજ્ઞાની જીવ જીવનિકાચાની સાક્ષ:ત્ હિંસા કરતા નથી. તા પણ હિંસાનું ચિંતન કરતા રહેવાથી હિંસક જ ગણાય છે. તેથી જ અજ્ઞાની જીવ હિંસક જ દ્વાય છે. એજ કથન ચાન્ય છે. ાસ્ટ્ર૦ રાા समयायँबोचिनी टीका हि. झु. स. ४ प्रत्याख्यानकियोगदेशः

मुब्म्--णो इणट्टे समटे इह खलु वहने पाणा भूया जीवा सत्ता संति जे इमेणं सरीरसमुस्तएण णो दिट्ठा वा णो सुया वा नाभिमया वा नो विश्नाया वा जेसिं णो पत्तेयं पत्तेयं चित्तस-मायाए दिया वा राओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा अमित्तभूए मिच्छासंठिए णिच्चं पसढविउवायचित्तदंडे तं जहा पाणाइवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले ॥सू० ३॥६५॥

छाया नायमर्थः समर्थः इर खछ वहवः माणाः भूताः जीताः सःवाः सन्ति, ये अनेन शरीरसमुब्छ्येग न दष्टा ना न श्रुता वा नाभिषता ना न विझाता वा येत्रां नो प्रत्येकं चित्तं समादाय दिवा ना रात्री ना सुव्तो वा जाग्रदा अभित्रभूतः भिथ्यासंस्थितः नित्यं प्रशठव्यतिपातचित्तरण्डः तद्य या प्राणातिपाते यावद् मिथ्यादर्शनश्वत्ये ॥स्र. ३।६५॥

टीका-पुनरप्पाइ नोदकः 'णो इणहे समहे' नायमर्थः समर्थः-यदुक्त मगस्ता सर्वे जीवाः सर्वे पां हिंसका स्टाज युक्त तत्राइ-कथआयमयौं युव्दास्तवाह-'इइ खळु बहवे पाणा भूया जीवा सवा संति' इह संसारे खठु-निश्चयेन बढवः पाणाः भूताः जीवाः सर्वे सत्त्राः त्रसाः स्थावरयुक्तवादरभे रनिन्ताः सन्ति । 'जे इमेगं सरीर-सहुरुष्तएणं' पेऽनेन अरोरसपुच्ळूपेग-श्रीरपरिचयेन 'गो दिद्वा वा नो सुया चा नाभिमया वा नो विन्नाया वा' अस्मामिः न इण्टा वा' न श्रुता वा श्रवणेन्द्रियेण,

'जो इणट्ठे समट्ठे' इत्यादि ।

टीकार्थ- मठन करती पुनः कहता है- यह अर्थ समर्थ नहीं है, अर्थात् आपने जो कहा है कि अज्ञान और अविरत जीव सब प्राणियों के दिसक हैं, यह कथन ठीक नहीं है। इस संसार में बहुत से ऐसे ब्रस और स्थावर तथा सूक्ष्म और बादर प्राणी हैं जिनके शरीर का परिमाण इतना छोटा होता है कि वह न कभी देखा जाता है और न

'जो इजट्रे समट्रे' छत्याहि

ટીકાર્થ---પ્રશ્ન કરતાર કરીયી કહે છે. આ કથત બરેાબર નથી. અર્થાત્ આપે જે કહ્યું છે, કે ---અજ્ઞાની અને અવિરત જીવ સઘળા પ્રાદ્ધિયાના હિંસક છે. આ કથન બરેાબર નથી. આ સંસ રમાં ઘણુ એવા ત્રહ અને 'સ્થાવર તથા સૂક્ષ્મ અને બાદર પ્રાણી છે, કે જેના શરીરનુ પ્રમાણુ એટલું નાનું હોય છે કે-તે ક્યારેય એઇ શકાતું નથી, તેમ સાંભળી પણ શકાતું નથી. 148



मामिमता बा-तिश्चेषतः इष्टरूपेय म स्रीक्रााः, न विद्वाता वा-रमे शत्रतो मित्राणि वा इत्येव रूपेण न विद्वाताः 'जेसिं णो पत्तेयं पत्तेयं चित्रसमायाए' पेषां नो मरयेकं प्रत्येकं वित्तं समादाय-न वध्येपु घातकमनोष्टत्तिमादाय दिया वा राजो वा' दिवा वा रात्रौ वा 'सुषे वा जागरमाणे वा' सुन्नो वा जाग्रदा 'अमित्त-पूर्व' अमिषभुतः 'मिन्छासठिष्ट' मिध्यासंस्थितः-अमर्व्यधुद्धिपुत्तः 'भिरूच क्संट बिडवायचित्तदं हे' नित्यं मग्रठव्यतिपातचित्त एठः मक्तर्वेण ग्रठः व्यतिपाने-माणातिपाते चित्तं-मनोव्यत्तियस स प्रश्वठव्यतिपातचित्तः स्वयद्य्ण्डहेतुत्वाद् द्व्हः -स चासौ दण्डश्वति मश्वठव्यतिपातचित्त रुढः, 'तं जहा याणाइवाए जाव मिच्छा-वसणातरुरे' तथवा प्राणातिपाते यावद् मिध्यादर्शनश्वर्थि ॥सूर्वे न्यूद्वा

खुना जाता है - इम घह भी नहीं जानते कि वे इमारे इानु हूँ या मित्र हैं। अर्थात् इम उन्हें देखते भी नहीं हैं, खुनते भी नहीं हैं। देसे जीवों के विषय में, एक एक माणी को छेकर घातक मनोवृक्ति घारण की जाए, दिन रात सोते और जागते उनके प्रति दाशुना घारण की जाए, असस्य युद्धि रक्सी जाए, अस्पन्त दाठतापूर्वक उनके माणातिपात में मन लगाया जाए और पाणातिपात से छेकर मिध्यादर्द्यान दाल्य तकके पापों में प्रष्टत्ति की जाए यह कैसे संभव हो सकता है ? तस्पर्य यह है कि इस जगत में बहुन से ऐसे स्टन जीव हैं जो इमारे देखने सुनने में भी नहीं आते। उनके पति हिंसा की भावना उत्पन्न नहीं होती। ऐसी स्थिति में उनकी हिंसा का पाप कैसे लग सकता है ? ॥३॥

ખાબે એ પણુ જાણતા બચી, કે-તેઓ અમારા શાવુ છે, કે મિત્ર છે? આર્થત્ અમે જ્યારે તેને દેખતા પણુ નથી, એવા જીવેઃના સાંબધમાં એક એક પ્રાણીબે લઇને ઘતક ખનેાવૃત્તિ ધારણ કરવામાં આવે. રાત દિવસ સૂતાં કે જાગતાં તેમના પ્રત્યે શત્રુ પણું ધારણ કરવામાં આવે. વ્યસત્ય છુદ્ધિ રાખવામાં આવે. આત્યંત શડપણુ પૂર્વક તેઓના પ્રાણાતિપાતમાં મન લગાહી શકાય, અને પ્રાણ તિપાતથી લઇને બિચ્યાદર્શન શલ્ય સુધીના પાંપામાં પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે. આ કેવી રીતે સંધાલી શકે?

તારપર એ છે કે — આ જગતમાં ઘણા એવા સફમ જવા છે કે જેઓ અમારા દેખવા કે સાંભળવામાં પણ આવતા નથી. તેઓના પ્રત્યે હિંસાની ભાવના ઉત્પન્ન થતી નથી. એવી સ્થિતિમાં તેઓની હિંસાનું પાપ કેવી વીલે લાગી શકે ! ાાસૂ૦ ગા

W44

समया बेबोमिसी टीका दि. सु. स. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

ष्टम्-आयारिए आह-तत्थ खलु भगवया तुवे दिट्वंता पण्णत्ता, सं जहा-संनि दिइंते य असंनि दिटुंते थ, से किं तं संजि दिहुते। जे इमे संनिपंचिंदिया पज्जत्तगा प्रपसि णं छ जीवनि-काथ पडुच्य तं जहा-पुरविकाय जाव तसकायं, से पगइओ पुडवीकाएण किई करेइ वि कारवेइ वि, तरस णं एवं भवइ-एवं सतु अहं पुढवीकाएणं किछं करेमि वि कारवेमि वि, णो चेत्र णं से एवं भवइ इमेण वा इमेण वा, से एएणं पुडवीकाएणं किइं करेइ नि कारवेइ वि से णं तओ पुढवीकायाओ असंजय अविरयअप्पडिहयअपच्चक्स्वायपावकम्मे यावि भवइ, एवं जाव तसकाए सि भाणियव्वं से एगइओ छ जीवनिकाएहि किसं करेइ वि कारवेइ वि, तस्त्र णे एवं भवइ-एवं खलु छ जीवनिकाएहि किच्च करेमि वि कारवेमि वि, णो चेव णं से भवइ-इमेहिं वा इमेहि वा, से य तेहिं छहिं जीवनिकार्थाई जाव कारवेइ वि से य तेहिं छहिं जीवनिकाएहिं असंजय अविरय अप्पडिहय अप-च्ह्रवखायपानकम्मे, तं जहा-पाणाइवाए जाव मिच्छादंसुण-सल्ले, एस खलु भगवया अक्खाए असंजए आविरए अप्पडि-इयअपच्चक्स्वायपावकम्मे सुविणमवि अपस्सओ पावे य से कम्मे कज्जइ से तं संनिदिट्ठंते। से किंतं असंनिदिट्ठंते? जे इमे असन्निणो पाणा, तं जहा-पुढ रीकाइया जाव वणस्सइ-काइया छट्टा वेगइया तसा पाणा, जेसिं णो तक्काइ वा सन्नाइ वा पन्नाइ वा मणाइ वा वई वा सयं वा करणाय अन्नेहिं वा

846 सम्बद्धानस्व कारावेचए करंत वा समणुजाणित्तए, तेऽवि णं बाला सक्वेसिं पणिणि जात्र सदोसि संसाणं दिया वा राओ वा सुत्ता वा जागरमाणा वा आमित्तभूया मिच्छासंदिया निरतं पसंढनिउ-षथित्तदंडी तं जहा⊷पाणाइवाए जाव मिच्छादंसणसबले इन्येव जॉव णी चेव मणो णों चेव वई पाणाणं जाव सत्ताणं दुंबलणये। पं सोयणयाप जूरणयाप तिप्पणयाए पिटणयाप परितप्पणयाप् ते दुरुखणसोयण जाव परितप्पणवहबंधण-ंपरिकिलेसाओं अप्पडिविरया भवंति । इइ खल्ज से असन्नि णो ं अवि सत्ता अहोनिसिं पाणाइवाए उवक्खाइज्जंति जाव अहो-निसिं परिग्गहे उवक्खाइज्जंति जाव मिच्छादंसणसल्ले उव-क्लाइज्जंति 'एवं भूयवाई' सब्बजोणिया वि खलु सत्ता सन्निणो हुच्चा असन्निणो होंति असन्निणो हुच्चा सन्निणो होंति, होच्चा सन्नी अदुवा असन्मी, तत्थ से अविविश्वित्ता अविधूणित्ता असंमूच्छित्ता अणणुतावित्ता असन्नि कायाओवा सन्निकाए संहमंति सन्निकायाओं वा असन्निकायं संकर्मति सन्निकायाओ ना सन्निकायं संकमंति, असन्तिकायाओ वा असन्मिकायं संकर्मति, जे एए सन्नी वा असन्नी वा सब्वे ते मिच्छायारा निच्चं पसढविउवायचित्तदंडा, तं जहा-पाणा-ः अवखाप् इवाए जाव मिच्छादंसणसल्ले, एवं खलु भगत्रया असंजए अविरए अप्पडिहयअपच्चक्खायपावकम्मे सकिरिए असंवुडे एगंतदंडे एगंतबाले एगंतसुत्ते से बाले अवियारमण्डयण कायवक्के सुविणमविण पासइ पावे य से कम्मे कजइ।सू० अ६६।

હેવછ

# समयार्घवोधिनी टीका दि. शु. स. ४ इत्याख्यानकियोपदेशः

**छाया—आचार्य आइ-तत्र खलु मगगता द्वी इल्टान्ती प्र**इली तद्यथा-संदि• हण्टान्तथाऽसंबिहण्टान्तथ. स कः संबिद्धान्तः । ये इमे संबिधधेन्द्रियाः पर्यो-म्तकाः, एतेषां खलु पहुनीवनिकायान् मतीत्य, तद्यथा-पृथित्रीकार्यं यावत् वस्तेः कायम् । स एकतयः प्रथिवीकायेन कृत्ये करोति अपि कारयत्यपि, तस्य खल्वेचे भवति । एवं खत्स्वइं ष्ट्रिश्रीकायेन क्रत्यं करोम्यपि कारयाम्यपि नो चैव खख तर्थेषं भरति, अनेन वाऽनेन वा, स एतेन पृथिवीकायेन कृत्यं करोस्यपि-कार-यत्यपि-स खद्ध ततः पृथित्रीकायाद्संयताऽविरताऽपतिहताऽपत्याखपातपाप क्कमीं चापि भवति । एवं यावत् असकायेव्यपि भणितव्यम् । स एकतयः वद्द-जीवनिकायैः कृश्यं करोर गरि कारपरगपि तस्य खरवेवं मतति । एवं खलु पड् जीवनिकायैः कृत्यं करोम्वपि कारयाम्यपि नो चैव खद्ध तस्यैवं भवति, एमिवाँ-एमिनी, स च तैः वड्भिजींदनिकयैः क्रत्यं करोत्यवि कारयत्यपि । स च तेभ्यः वङ जीवनिकायेभ्योऽसंयताऽविस्ताऽप्रतिहताऽपत्याख्यातपापक्रमी । तद्यथा माणाः विपाते यावद मध्यादर्शनशल्ये । एष खल्न भगवता आरूपातोऽसंयतोऽचिरतोऽ-मस्याख्यातपापकर्मा स्वप्नमप्यपत्र्यन् पापं च कर्म स करोति तदे हत संबिद्ध्यान्तः। स कोऽसंझिष्ट्यान्तः ? ये इमे असंझिनः पाणाः तद्यथा-पृथिवीकायिका याबद्धन-रपतिकायिकाः पथ्ठा एकतये त्रसाः भाणाः । येषां नो तर्क इति वा. संज्ञा इति वा, प्रज्ञा १ति वा, मन इति वा, चाग्वा, स्तयं वा कर्त्तुमन्ये वी कारयितं कुर्वन्तं वा समनुहातम्, तेऽपि खलु बालाः । सर्वेषां पाणानां यावत्सवेषां संरक्षानां दिवा वा, रात्रौ वा, सुप्ता वा, जाग्रतो वा, अमित्रभूता मिथ्यासंस्थिताः, निश्यं-प्रश्नुठध्यतिपात्तचिसदण्डाः । तद्यया∽माणातियाते यात्रद्रंमिध्यादर्शनश्रस्ये । इत्येवं यावतू-नो चैव मनो नो चैव वाक् माणानां यावत् सरक्षानां दुःखनतया-शोचनतया जूग्णतया-तेगनतया-पिटनतया-परितायनतथा ते दुःखनशोचन यावस्परिता पनवध स्थनपरिकछे शेभ्यो ऽपतिविरता भरनित । इति खलु तेऽसंहि-नोऽपि सत्ताः अहनिंशं माणातिपाते उपारूपायन्ते यावदहर्निशं परिप्रहे-उश ख्यायन्ते यावद् भिष्ठयादर्शनग्रस्ये-उपारुगायन्ते (एवंभूतो वादी) सर्वयोनिकाः अपि खद्ध सरगः संज्ञिनो भूत्वाऽसंज्ञिनो भरन्ति। असंज्ञिनो भूत्वा संज्ञिनो मवस्ति । भूत्वा संत्रिनोऽथवाऽसंत्रिनस्तव तैऽवितिच्याऽविध्रयाऽसम्रुच्छिद्याऽननुता-प्याऽसंब्रिकायात वा संचिकार्य संकामन्ति । संब्रिकायाद्वाऽसंब्रिकार्य संकामन्ति । संद्विकायाद्वा संबिकार्य संक्रामन्ति। असंत्रिकापाद्वाऽसं द्वेकायं संकामन्ति । ये एते संब्रिनो च'ऽसंब्रिनो वा, सर्वे ते मिथ्यावाराः नित्यं मगठन्यतिपात्वित्त-**HO** 44





दण्डाः । र द्यथा- माणातिपाते याः द्र्ं मिथ्यादर्शनशस्ये । ९वं खद्ध भगवतान अ। ख्यातोऽसंयते ऽविरतोऽपरिष्टताऽप्रत्याख्यातवापकर्भा-- प्रक्रियोऽसंदृत एकान्तन दृण्डं एकांग्तेष:स्र एकाग्तसुरतः । स बाळोऽविचारमबोवचनकायवाक्यः स्वश्नमपि म. प्रयति--प्रापं च कर्म क्रियते ॥मू०४--६६॥

ठीका-अत्रएव न सर्वे हिंसका स्तत्र आचार्यः माह-'तत्थ' तप-हिंसका-ऽहिंसकविषये खख-इति वा वाक्णलङ्कारे पूर्वहत्तस्य महापको वा । 'भगवया' म गवता- अझेपगुणशाखिना तीर्थकरेण 'दुवे दिद्वंता पष्णता' द्वौ-दियकारकौ दृष्टा-न्तौ प्रझप्तौ-मदर्शितौ, 'तं जहा'-तच्यथा 'संनिदिष्ठंते य असंनिदिष्ठंते य' संदि एण्टान्तथाऽसंदिष्टण्टान्तः । संज्ञा-कायिकवाचिकमानसिकचेण्टा सा विद्यते पस्य स संग्री, तरय दृण्टान्तः संज्ञिष्टण्टान्तः । तद्भिन्नोऽमंग्रिप्टण्टान्तः, 'से किं तं संवि दिष्ठंते' स कः संग्निद्ध्याः तो इये संनिधचिदिया पञ्जत्तमा एएसि णं छजीव-निकाए पद्धच्च' ये इमें संज्ञिष्ट्रियाः पर्याप्तका जीवाः सन्ति एत्रेपां मध्ये पृथिवीकायादारभ्य त्रसकायपर्यःतान पड्रीवनिकायान प्रतीत्य-आश्रित्य पड्रजीव-

'तत्य खलु भगवया' इत्यादि।

टीकार्थ-आचार्य श्री उत्तर देते हुए करते हैं-इस विषयमें सर्वगुण-सम्पन्न भगवान श्री तीर्थ कर देव ने दो दण्टाग्त कहे हैं। वे इस प्रकार है-संज्ञिद्दछान्त और असंज्ञे दछान्त। जिन जीवों में संज्ञा अर्थात् कायिक, वाचिक और मानसिक चेछा पाई जाती हैं, वे संज्ञी कहलाते हैं। उसका दछान्त संज्ञि दछान्त करलाता है। इससे विप्रश्तेत असंज्ञि द्दछान्त समझना जाहिए।

इनमें से संज्ञि टप्टान्त क्या है ? यह जो अंज्ञी पंचेल्द्रिय पर्याप्त ज़ीब हैं, इनमें पृथ्शीकाय से लगा कर जसकाय पर्यन्त पट्ट जीवनिकायों

#### 'तत्व खल भगवया' धत्यादि

ટીકાર્થ-અઃચાર્ચશ્રી ઉત્તર આપતાં કહે છેકે-આ વિષયમાં સર્વગુણ સમ્પન્ન ભગવાન્ શ્રી તીર્થ કર કેવે બે દબ્ટાન્તો કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે છે.–સંગ્નિદબ્ટાન્ત અને અસંત્રિ દબ્ટાન્ત જે જીવામાં સંત્રા અર્થાત્ કાવિક, વચિક, અને માન સિક ચેબ્ટા મેળવવામાં આવે છે. તેઓ સંત્રા કહેવાય છે. તેનું દુબ્ટાન્ત સંગ્નિ દબ્ટાન્ત કહેવાય છે. તેનાથી વિપરીત અર્થાત્ ઉલ્ટુ અસંત્રિ દબ્ટાન્ત સંગ્નવ્યું. આ પૈકી સંત્રિ દષ્ટાન્ત શું છે કે જે આ સંત્રા પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત જીવા. છે, તેઓમાં પૃથ્વીકાયથી લઇને ત્રસકાય પર્યન્તના ધટ્રકાયોમાંથી ફાઇ ફાઈ

8.48

## समयार्थवोचितो टोका हि. अ. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

निकायदिषये इत्यर्थः 'तं जदा' तद्यथा 'पुढनीकायं जाव तसकायं' पृथिदीकायं यावत वसकायम् , यावस्पदेन--अप्तेजोवायुग्नस्पतीनां संप्रहः । 'से एगइओ पुढवी-काएणं किच्च करेह वि कारवेह वि' स एकतयः पृथिवीकायेन जीवेन करेये-स्तीयं कार्यजातम्--आहारादिकं करोति कारयति च । 'तरस णं एवं मवइ' तस्य खछ कॉर्यकर्चुः गुरुषस्य एवं मवति-स एवमेव वक्तुं शक्तोति 'एवं खछ अहं पुडवीकाएग किच्चे करेमि दि कारवेमि वि' एवं सब्दे अर्ड पश्चित्रीकायेन इत्यं कार्य करोम्पपि कारयाम्पपि मनुमोदयाम्पपि 'णो चेत णं से एतं भवइ इमेण वा इमेल वा' नो चैन खडु तस्य-कार्यकर्त्तुः पुरुवस्यैवं भवति-तस्य विषये नैवं क्षययितुपन्यैः अक्षतते यद् अनेनाऽनेन वा-अमुकाऽमुकपृथिवीकायेन स्वक्रत्यं करोति कारयति ना, इति। 'से एएगं पुष्टनीकाएणं किच्चं करेइ वि कारवेड वि' स पतेन-अम केन प्रथित्री कायेन क्रन्थ–कार्थं करोस्थपि, कारपस्यपि यदा स पृथित्रो-कायेन कार्य करोति कारयति तदा नैवं कथथितं शक्यते यदयममुकेनैव पृथिवी. कायेन कार्य करोति कारयति अधुकेन व्यक्तिविज्ञेष कार्य न करोति न वा कारयति में से कोई-कोई मतुब्य पृथ्वीकाय से अपना आहार आदि कृत्य करता है और करवाता है। उसके मन में ऐसा विचार होता है कि में पृथ्वी काय से अपना काम करता हूं या कराता हूं (पा अनुमोदन करता हं)। उसके सम्बन्ध में ऐसा नहीं कहा जा सकता कि वह अमुक पृथ्वी से ही कार्य करता या कराता है, सम्पूर्ण पृथ्वी से नहीं करता या नहीं कराता है। उसके संबंध में तो यही कहा जाता है कि वह पृथ्वीकांय से कार्य करता है और कराता है। अतंएव वह सामान्य रूप से ही १४वीकाय का विराधक कहलाता है। सामान्य में सभी विद्यार्थों का समावेश हो जला है, अलएवं यह नहीं कहा जा सकता कि वह अमुक पृथ्वीकाय का विराधक है, अमुक का नहीं। इस कारण वह

મતુષ્ય પૃથ્વીકાયથી પાતાના આહાર વિગેર કાર્યો કર છે, અને કરાવે છે. તેમના મનમાં એવા વિચાર હાય છે કે-હું પૃથ્વીકાયથી પાતાનું કામ કર છું. અથવા કરાવું છું (અથવા અનુમાદન કરું છું) તેઓના સંબંધમાં એવું કહી શકાનું નથી કે તે અમુક પૃથ્વીકાયથી જ કાર્ય કરે છે. અથવા કરાવે છે, સંપૂર્ણ પૃથ્વીથી કરતા નથી કે કરાવતા નથી. તેના સંબંધમાં તા એજ કહી શકાય કે-તે પૃથ્વીકાયથી કાર્ય કરે છે. અને કરતવે છે. તેથી જ તે સૌમાન્ય પદ્યાથી જ પૃથ્વિકાયના વિરાધક કહેવાય છે. સામાન્યમાં સઘળા વિરોધાના સમાવેશ થઇ જાય છે. તેથી જ એ કૃદ્યી શકાતું નથી કે તે

## संत्रकृताहस्त्रे

अपि, सिंग्तु-प्रमान्यत एव पृथिशीकायान् विराधयतीत्युच्यते । अतः स सामा-न्यतः सर्वात्तच्दिन्न पृथिवीकायानां विराधक एवति। 'से णं तभो पुढवीकायामो असेन प-अविरय-अप्पढिदयमपच्च वायपावकम्मे यावि भवद?' स खलु एतादृशः पुरुषस्ततः पृथितीकायजी रात्-असंयताऽविरताऽपतिहत्ताऽपत्याख्यातपापकर्मा चापि भवति तचाऽसंयतः -वर्त्तमानकाळिकसावद्याऽपतिहत्ताऽपत्याख्यातपापकर्मा वाऽनागतपापादनिष्टतः, अपतिहताऽपत्याख्यातपापकर्मा-न पर गख्यातं पूर्वह्रता-तिचारनिन्दया भविष्यर करणेन तथा-न प्रतिहतं-न निराकृतं-न नाशितं यापं-कर्म येन स तथा, ततः यदत्रपस्य कर्मधारयः । 'ए र जाव तसकायेति भाणियव्वं' प्रिं यावत् वसकायेष्दपि मणिगव्यम् । प्रकायेत कार्ये कुर्वत्-तवापि सामान्यतो विराधकस्वं नातिवर्तते । 'से एमः ओ छत्तीवनिकाएहि किच्चं करेइ विकार वेह वि

सामान्यतः पृथ्वीकाप के जीवों का चिराधक है। ऐसा जीव पृथ्वीकाप के विषय में संयत नहीं होता अर्थात् वर्त्तमान काल में सावध अनु-ष्ठान में प्रष्टुस होता है, विरत नहीं होता अर्थात् अतीत और अना-गत संबंधी पायों से निवृत्त नहीं होता, पाप को प्रतिहत और प्रत्या-ख्यात नहीं करता, अर्थात् पूर्वकृत पाप की निन्दा नहीं करता और अविष्य में न करने का संकल्प नहीं करता।

जो पृथ्वीकाय के विषय में कहा गया है, वही त्रसकाय तक सभी कार्यों के विषय में कहना चाहिए। त्रसकाय के बाग जो कार्य करता या कराता है, वह सामान्य रूप से त्रसकाय का चिरानक कहलाना है। कोई छहाँ कार्यों से कार्य करता और करवाता है। उस पुरुष को ऐसा

અમુક પૃથ્વીકાયના વિરાધક છે. અને અમુકના નથી. આ કારણે તે સામાન્યતઃ પૃથ્વીકાયના જીવાના વિરાધક છે. એવા જીવા પૃથ્વીકાયના સંબંધમાં સંયત થતા નથી. અર્થાત્ વર્તમાનકાળમાં સારઘ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. વિરત થતા નથી. અર્થાત્ ભૂતકાળમાં કરેલા અને ભવિષ્ય-કાળમાં થનારા પાપાથી નિવૃત્ત થતા નથી. પાપને પ્રતિક્રેલ અને પ્રત્યાખ્યાત કરતા નથી, અર્થાત્ પદ્દેશં કરેલા પાપની નિંદા કરતા નથી. અને ભવિ-ષ્યમાં ન કરવાના સંકલ્ડ કરતા નથી.

જે પૃથ્વીકાયના સંબંધનાં કહેવામાં આવેલ છે, એજ ત્રસકાય સુધી સઘળા કામાના સંબંધમાં કહેવું બેઈએ. ત્રસકાય દ્વારા જે કાર્ય કરે છે કરાવે છે, તે સામાન્ય પદ્યુાથી ત્રસકાયના વિરાધક ઠહેવાય છે. ઠાઇ છએ

## समयार्थवोधिनी टीका हि. श्रु. ज. ४ जत्याख्यानकियोपदेशः

स एकतयः षङ्जीवनिकांधैः कृत्यं करोत्थपि कारयत्यपि 'तरुप्त णं एवं भवइ' तस्य प्रुरुषस्य खल्वेवं भवति, 'पूर्व खद्ध छजी रनिकाएहिं किच्चं करेमि वि कारवेमि वि' एवं खुछ एड नीवनिकायैः क्रूत्यं-कार्यं करोम्पपि कारयाम्पपि 'णो चेन णं से **एवं भव**ः' नो चैन खलु तस्य-पुरुषस्यैवं भवति तस्य विषये एवं वक्तुं न इत्यवते कैरपि थत 'इमेहिं ना इमेहिं ना' पमिनी पमिनी-स एनिरेमिरेन स्तीयं काभ करोति कारयति वेति वक्तुं न शक्यते, किन्तु सामान्यतः 'से य तेहिं छहिं जीव-निकाएहिं जाव कारवेड वि' स च तैः पइनिर्वीवनिकाये यविःकरोति कारपत्यपि यावस्वदेन करोतीत्पस्य प्रद्रणमू, 'से य तेहिं छहिं जीवनिक।एहिं' स च सामा-न्वतः कार्यकारी तेभ्यः पड्तीरनिकायेभ्यः 'असंजय अविरय-अपडिढय-अभ्रच क्लाय पारकम्मे' तं जहा-पाणाहवाप् जाव भिच्छ दंसणअल्छे' असंयताऽविरताऽ-मतिहताऽपत्याख्यातपापकर्मा तद्या ।-पाणातिपाते यादद्मिश्यादर्भनक्षत्र), स ष्ट्रस्थः पूर्वोदीरित वड्जीदनिकायेभ्यो दिरतिसंयमादिभ्यो रहितः, अकृतपायश्चित्त-् मत्त्याख्यानः श्रागतिपात्तादारभ्य मिथ्यादर्शंनग्रल्पान्तः याप कर्मंत्र मवति । 'एस खल्ज . भगवया अत्तताय असंत्रण अविरए अध्यडिहयअपच्यत्तवायपावक्तम्ये' एव खळू-एतादृशः पुरुषीदि भगवता-तीर्धकरेग आख्यातः-कथितः असंयतः असंयतः असंयतः क्र रूपेण, तथा अविरतः तया-अमतिहताऽपत्य खगातपापकमौ 'सविणमवि अप-स्मओ' स्वप्नमपि अपदयन्-संयमविरत्यादिरहितः 'पावे य से कम्मे कज्जाः' स बिचार नहीं होता कि मैं अमुक अमुक कांय से कार्य कह और अमुक अमुक से न कहां। वह तो सामान्य हुप से छहो जीवनिकाधों से कार्य करता और करवाता है। अतएव वह छहीं जीवनिकायों की हिंसा से असंयत है, अबिरत है। अप्रतिहत और अप्रत्याख्यात पापकमें बालंग है। वह प्रभगतिपात से छेकर मिध्यादर्शन शल्य तक अठारहो पाए-स्थानों का सेवन करने वाला है। तीर्थ कर भगवान् ने ऐसे पुरुषको असंघत, अबिरत, अम्तिहत एवं अम्रत्याख्यात पापनमं वाला और કાયોથી કાર્ય કરે છે, અને કરાવે છે. તે પુરૂષને એવેા વિચાર થતા નથી કે ્હું અમુક અમુક કાય∽શરીરથી કાર્ય કરૂં. અને અને અમુક અમુકથી ન કરૂ એ તે સામાન્ય પછાથી છએ જીવનિકાયેથી કાર્ય કરે અને કરાવે છે તેથી જ એ છ એ જીવનિકાયેાની હિંસાથી અસંયત છે, અવિરત છે. અપ્રતિહત અને અપત્ય ખ્યાત પાપકર્મ વાળા છે. તે પાથાતિપાતથી લઇને મિથ્ય દર્શન શલ્ય સુધી અઢારે પાયરથાનાનું સેવન કરવાવાળા છે. તીર્થંકર લગવાને એવા પુરૂષને અમ'યત, અવિરત, અપ્રતિહત અને અપ્રત્યાખ્યાત પાપકમંવાલા

र्धदेश

## **स्**त्रकेता**ने स्**त्रे

षाप' कमें करोस्येव, 'से तं संनिदिद्वंने' स सं ब्रेइण्टान्तः प्ररशितो भगरतेति झेषः, यथा कश्चिदग्रामधातादी महत्तो यद्यपि न तेन चित्रक्षितकाले केचन पुरुषा हण्डा स्तंथाप्यसी तत्पद्वत्तिनिष्टत्तेरमावात तदयोग्यतया तद्यालक एव, प्रकृतेऽगीतें-'से कि तं अवचिदिहंते' स कोऽसंक्षिद्दत्यान्तः ? 'जे उमे अवन्तिणो पाणा तं जहा' ये इमेऽसंच्चिनः प्राणा स्तद्यथा-'पुढवीकाइयां जाव वणस्सइकाइया छठ्ठा बेगइया उसा पाणा' पृथितीकायिका यावद्व रस्यतिकायिकाः-पृथित्रीकायादारभ्य वनस्पतिकायपर्यन्ता जीवाः पष्ठा एकाये त्रसाः माणाः-पष्ठा स्नवनामका असै-क्विनो ये जीताः सन्ति 'जेसिं णो तकाइ वा संनाह वा पन्नाइ वा मंणंध् वा बई का सयं वा करणाए अन्नेहि वा कारावेत्तए वा करंतं वा समणुजाणित्तप्' येवां स्वरेन भी न देखनें दाला अर्थात् संयम और विरति से सर्वथा रहित कहाँ है। वह पापकमें करता ही है। यह संजित दुष्ट न्त कहा गया है। आशय यह है कि जैसे कोई कोई पुरुष समय ग्राम के घात में प्रइस हो और उस समय वह किसी विशिष्ट मतुब्प को न देखता हो. तो भी ग्रातघातक होने से उस ग्राम के अन्तर्गत उस मनुष्य का भी घलक कंडलाता है, इसी प्रकार जो षट् हाय के जीवों का घलक हैं बह चाहे किसी जीव को देखे यान देखे, उसका घलक ही कहलाएगा।

अब असंज्ञि द्रष्टान्त क्या है ? ये जो असंज्ञी पाणी हैं, जैसे पृथ्वी-कायिक यावत् वनस्पतिकायिक और कोई कोई चसकायिक, जिनकी यह बोध नहीं होना कि कर्र्सच्य क्या है और अकर्त्तच्य क्या है, जो संज्ञा से हीन हैं अर्थात् पूर्व प्राप्त पदार्थ की उत्तरकाल में पर्यालीवना अने स्वप्त पद्य न इजवायोंग अर्थात् संयम अने विरति विजेरेधी स्ववधा रहित इक्षो छे. ते भाषडम इरेक छे. आ संज्ञि इच्टान्त इडेव छे.

કહેવાના ભાવ એ છે કે—જેમ કેલ્ઇ પુરૂવ સંપૂર્ણ ગામના ઘાત કર વામાં પ્રવૃત્તિવાળા હાય, અને તે વખતે કેલ્ઇ વિશેષ માણુપ્રને ન દેખે, તા પક્ષ સામધાતક હેલાથી તે ગામના અંતર્ગત એ મનુષ્યના પણું ધાંતક કહેવાય છે. એજ પ્રપ્રાણે જે વડ્ડાયના છેવાના ઘાત કરનારા છે; તે ચાંદ કોઈ છવને દેખે અથવા ન દેખે પછ્યુ તેના ઘાનક જ કહેવાય છે.

હવે વ્યસંગ્રિતું ધ્ઇાન્ત બતાવવામાં વ્યાવે છે. જે આ અસંજ્ઞિ પ્રૌથી છે, જેમકે-પૃચ્વિકાસિક યાવત વનસ્પતિકાચિક અને કાંઈ કાઇ વ્રસકાચિક, જેમને એવા બાધ ઢાતા નથી કે કર્તવ્ય શું છે? અને અકર્તવ્ય શું છે? જે સંજ્ઞા વિનાના છે, અર્થાત્ પહેલા પ્રાપ્ત કરેલા પદાર્થની ઉત્તર કાળમા

44.)

समयावैद्येघिनी टीका हि. थु. अ. ४ प्रत्याख्यानक्रियोपदेश:

नो तर्क इति दा संज्ञेति ना-मझेति दा-मन इति वा-वाग्वा-स्वयं वा कर्चुम अन्ये की कारयित कुर्वन्त वा समनुद्रातम् , तत्र-तर्कः-जहा-किमिद क्रौड्यम कर्त्तर्थं पेस्ये वृम्।स्मकः, संझानं संझा-पूर्वोपडब्धार्थे उत्तरकाछे पर्यालोचना, मुझासे महा-रद्युद्वचोत्पेक्षणम्, मननं मनो मतिः-सा चादग्रहादिरूपा मनः-अन्द्रःकद्-अम, मत्रस्यवर्णा वाक, पतानि न दिधन्ते देपाम, येषां जीवानां तर्काबस्रो न हन्ति 'ते वि गे व∖ला सब्वेसि पाणाणं जाव सब्वेसि सत्तार्ग' तेऽप्रि वालाा-अड्रानिनो जीवाः येषां तकदियो न भवन्ति, सर्वेषां माणवत्तां अवानां जीवातां सर्गानाम 'दिया वा राभो वा सत्ता वा जागरमाणा वा' दिवा दा राज्ञे वा सप्तां वा जायतो दा, 'अमित्तभूगा मिच्छासंठिया' अमित्रभूता किथ्यासंस्थिताः--असत्य-बुद्धियुक्ताः 'निच्चं पसढविउवायचित्तदंडा' नित्यं म्वाठव्यतिपातचित्तदण्डाः-भूतेतापूर्वेश्ववधवृत्तिमन्तः । 'तं जहा' र द्यथा-'पाणाइव ए जाव मिच्छादंसण-सरछे' माणातिपाते-माणिनां हिमा बर्मीण यावद मिथ्यादर्शनकरये, 'इच्चेवं जाव णो चेव मणो षो चे। वई प)णाणं जाव सत्ताणं दुक्खणयाए' इध्येवं यावत नो चैव मनो नो चैव वाक भाणानां यावत्सच्यानां दु खनतया 'सोयणयाए' कोचनतया नहीं कर सकते, जिनमें प्रज्ञा नहीं है अर्थात् अपनी बुद्धि से सोचने की दाक्ति नहीं है, जिनमें मनन करने का सामर्थ्य नहीं है, वाणी नहीं है, जो न स्वयं कुछ कर सकते हैं और न दूसरों से करवा सकते हें और न करने वाछे का अनुमोदन कर सकते हैं, ऐसे तर्क एवं संज्ञा आदि से रहित प्राणी भी समस्त प्राणियों, भूतों, जीवों और सत्त्वों के दिन रात, सोते जागते सदैव राष्ट्र बने रहते हैं, उन्हें धोला देते हैं और अस्पन्त इतिता पूर्वक घात करने में संखन्न रहते हैं। वे प्रोणातिपान से छेकर मिध्यादेर्शन शल्य पर्यन्त अठारहों यापों का सेवन कग्ते रहते हैं। यद्य िं उनको मन तथा वाणी होते नहीं हैं. પ્રયોધાચના કરી શકતા નથી. જેમૂન માં પ્રજ્ઞા નથી. અર્થાત, પાતાની અદ્ધિથી વિચારવાની શક્તિ નથી, જેમનામાં મનન કરવાનું સામચ્ય નથી, વાણી નથી જે સ્વયં કઇ કરી શ તા નથી. તથા બીજાએ પાંસે કાેઈ કરાવી શકતા નથી. એપ તર્ક અને સંજ્ઞા વિગેરેથી રહિત પ્રાહી પશ સઘળા પ્ર હિયો, ભૂતો, જીવે અને સત્વોના રાવદિવસ સૂતાં કે જાગતાં હંમેશાં શુદ્ધ અન્યા રહ્યે છે. તેને દગે દે છે. અને અત્યંત શઠતા પૂર્વંક ઘાલ કરવામાં લાગ્યા રહે છે તેએ: પ્રાહ્યાતિપાતથી લઇને નિચ્ચાદર્શન શલ્ય સુધી અઢાય પાપાનું સેવન કરતા હે છે. બે કે તેમને મન તથા વાણી હેતા નથી,

## स्त्रकृताङ्कस्**वे**

'जरणयाद तिष्पणयाए पिष्टणवाप परितष्पणयाए' जूरणतवा तेपनतया पिष्टनतवा परितापनतया 'ने दव बणसोयण जाव परितराण वहवंश्रणपरिकिलेसाओ' ते दःखन-हीचन यावत्यरितापनवधवन्धनपश्चिष्ठेशेभ्यः तत्र - वधो मरणम्, बन्धनं रज्ज्वादिन। 'अष्यडिविस्या भर्वति' अपतिविरता भवन्ति, दुःखतया मरणदुःखरूपेग शोचनं-दैन्यपापणम्, जू णं- शोकातिरेकाच्छरीरजीर्णवागापणम्, तेपनं- क्रोका तिरेकारञ्ज सालावि सरणयापणम् परितेपनं धरीरसन्तापः, यचपि असंक्रिजीवेषु मनो न भवति तथापि-ते सर्गने । जीवान् शोचणस्ति-परितापयस्ति । यहा-सहैः झोक परितापपीडनरधवन्ध्रवन्ध्रवादिकं क्रुवेंग्तः पायकर्मभ्यो न निष्ट्रचाः, अभि तु-पाय कर्मणे निरता एव भरन्तीति । 'इइ खड से असन्तिगो वि सचा अहो निर्ति पाणाइवार खबबखाइज्जंति' इति-पूर्वेक्तिमकारेण खख तेऽसंत्निनोऽपि-संज्ञामता-दिरहिता अपि सत्त्ताः-प्राणिनः पृथितीकायिकादयः, अर्धनित्रम्-राजिन्दिवम्, माणातिपात्ते-जीवहिंसाकर्मणि विद्यमानाः माणातिपाते कर्तव्ये तद्योग्यत्रथा त्रदसंपारता रपि ग्रामधातकवद्वपारूयायन्ते । 'जाव अहोनिसिं परिगगहे उवकवाड डजेति' पावरहर्निशं परिग्रहे विद्यनानाः उपारूपायन्ते यावदुमिध्यादर्श्वनश्रत्ये उपाख्यायन्ते-इध्यन्ते । संझारहिता अपि दुरवर्त्तिनोऽपि मुझ्मतरा अपि माणा-फिर भी वे माणियों, भूतों, जीवों और सत्त्वों को दुःख पहुंचाने, झोक उत्पन्न करने, झुगने, रुलाने, बधकरने, परिताप देने, या उन्हें एक ही माथ दृःख, जीक संताप पीड़न वध, बंधन आदि करने के पायकर्म से विरत नहीं होते हैं, परन्तु पापकर्म में निरत (तत्पर) ही रहते हैं।

इस प्रकार वे असंझी एवं संझी प्रझा आदि से रहित भी पृथ्वी-काधिक आदि प्राणी रातदिन प्राणाति गत में वर्तते हैं। वे चाहे दूसरे प्राणियों को न जानते हों तो भी प्राप्तघातक के समानहिसक कहलाते हैं। वे परिग्रह में यावत् मिथ गदर्शन शस्य में अर्थात् सभी पापों में वर्समान होते हैं।

તો પણ તેઓ પ્રાણ્યિા, ભૂના, જીવા અને સત્વે ને દુઃખ પડાંચાડવા માટે શાક ઉત્પન્ન કરવા, ઝુરાવવા, રડાવત્રા, વધ કરવા, પરિતાપ પહેાંચાડવા માથે તેમને એકી સાથે જ દુઃખ શાક, સંતાપ, પીડન, બંધન વિગેરે કરવાના પાપકર્મથી વિસ્ત થતા નથી. પરંતુ પાપકર્મમાં નિરત-તત્પર જ રહે છે. આ રીતે તે અસંત્રી અને સંત્રા પ્રજ્ઞા વિગેરેથી રહિતપચ પૃથ્વીકાયિક વિગેરે પ્રાણી દિવસરાત પ્રાણાતિપાતમાં વર્તતા રકે છે. તેઓ ચાહે બીજ પ્રાણિ યોને ન જાજીના હેલ્ય, તો પણ ગામઘાલક પ્રમાણે જ હિંસક કહેવાય છે. તેઓ પરિશ્વકમાં ચાવત મિથ્યાદર્શનથલ્યમાં અર્થાત્ સંઘળા પાપે માં વર્ત્તમન હોય છે. •समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. म. ४ प्रत्याख्यानक्रियोपदेशः

तिपातादि परिग्रहमिथ्यादर्शनशस्यान्ते पापकर्मणि ओतमोता इत्येव कथ्पन्ते। (एवं भूतवादी) 'सन्वजोणिपा वि' सर्वयोनिका अपि 'खळ सत्ता संनिणो दुवा असंत्रिणो हुंति असंनिणो हुवा संनिणो होति' खछ-इति निश्चपार्थकः सत्ताः-माणिनः संग्निने भूत्वाऽसंग्निने भवन्ति । असंग्निने भूत्या संग्निने मवन्ति, कर्म 'पराषोना हि जोवाः ! ते च जीवा यधाकर्म संग्निनेऽपि संग्नामनु मवन्तोऽपि कर्म 'पराषोना हि जोवाः ! ते च जीवा यधाकर्म संग्निनेऽपि संग्नामनु मवन्तोऽपि कर्म 'पराषोना हि जोवाः ! ते च जीवा यधाकर्म संग्निनेऽपि संग्नामनु मवन्तोऽपि कर्म 'पराषोना हि जोवाः ! ते च जीवा यधाकर्म संग्निनेऽपि संग्नामनु मवन्तोऽपि कर्म 'होच्चा संनी अदुवा असन्ती' भूग्या संग्निनः अथवाऽनंग्निनः 'तत्थ से अत्यविचिक्ता अवि धुणिता असंग्रुच्छित्ता अणणुतावित्ता असंनिकायाओ वा संक्रमंति संनिक्ता-याओ वा असंनिकार्य संग्रमति' तत्र-ततद्योनौ अविविच्य-पायमच्छिन्वा, अननुता-प्य-पद्याधापमकृत्वा, तदा-ताटशकर्मवरुत्त अप्तंहिकायात् संग्निकार्या संक्रामन्ति ! मच्छन्ति ताद्द्वरूप कर्मणः फळोपनोगाय । यद्वा-संग्निकायात् असंग्निकार्य संक्रा

मन्ति-सं विश्वरीराद संविधरीरे आगच्छन्ति। असंविश्वरीरात् संविधरीरे समाग-च्छन्तीति। 'संनिकायाओ वा संनिकायं संकमंति असंनिकायाओ वा असंनिकायं संकमंति' अथवा-संविकायात् संविकायमेव संक्रामन्ति। असंविकायात्-असंविः

सभी योनियों के प्राणी निश्चय से संज्ञी होकर (भवान्तर में) असंझी हो जाते हैं और अमंज्ञी होकर संज्ञी हो जाते हैं, क्योंकि संसारी जीव कर्म के अधीन हैं, अतएव कर्म के उदय के अनुसार विभिन्न पर्यायों को घारण करते रहते हैं। जो जीव विभिन्न (अनेक) योनियों में रहकर पाण्कर्म को दूर नहीं करते, पाप का प्रक्षालन नहीं करते, वे कर्मोंदय के बज्ञीभूत होकर असंज्ञी पर्याय से संज्ञी पर्याय में उखन हो जाते हैं, संज्ञीपर्याय से असंज्ञीपर्याय में जन्म छेते हैं। अथवा संज्ञी पर्याय से संज्ञीपर्याय में और असंज्ञीपर्याय से असंज्ञीपर्याय

સઘળી ચાનિચાના પ્રાણી નિશ્ચયથી સંગ્રી થઇને (ભવાન્તરમાં) અસંગ્રી થઇ જાય છે. મને અસંગ્રી થઈને સંગ્રી થઈ જાય છે. કેમકે-સંસારી જીવ કમેને આધીન છે, તેથી જ કમેના ઉદય પ્રમાણે જૂદા જૂદા પર્યાયેને ધારણ કરે છે. જે જીવ જૂદી જૂદી અનેક ચાનિયેામાં રહીને પાપકર્મને દ્વર કરતા નથી પાપને ધાઇ નાખતા નથી, તેઓ કર્મના ઉદયને વશ થઈને અસંગ્રી પર્યાયથી સંગ્રી પર્યાયમાં ઉત્પત્ત થઈ જાય છે. સંગ્રી પર્યાયથી અસંગ્રી પર્યા થમાં જન્મ લે છે. અથવા સંગ્રી પર્યાયથી સંગ્રી પર્યાયમાં અને અસંગ્રી પર્યાથથી અસંગ્રી પર્યાયમાં પણ ઉત્પત્ત થઇ જાય છે. એવે કોઈ નિયમ સ્થા બ

For Private And Personal Use Only

પ્રદ્



कायगेव संकामन्ति । यथाकर्म पथ श्रुतम् । नायमस्ति नियमो यत् संझी संझी इव म्बेत । बसंबी च असंबी क्य भरेत, कर्माडभीनस्य हि वैचित्रम् , कर्मचाऽउकेक्छ-डाने रवाधिकार्यं न स्यजति, अस्यजन जीवान, उच्चावतान, संदर्शतया विसदश्वतवा इत कोमघतया परिभ्रामयति। 'जे एए संनी या असंनी या सब्वे ते मिच्छायमा निष्यं बसहवित्रवायचिषदंडा, तं जहा पाणाः वाए जाव विच्छादंसणसरछे' चे पते संक्रिनो वाऽसंह्रिनो वा जीवा इति शेषः, ते सर्वे सिध्याचाराः-अवि-श्रद्धावाराः, अमस्यारूशनित्यात् , निश्यं प्रश्नदर्ण्शनेपातवित्तदण्डाः । इमे सर्वे जीवाः मिथ्याचारा स्वयेव स्वरेत झठतायुक्तधूर्तनायुक्तहिंसात्मकचित्रधूते भौरणकक्तरिः छन्ति । तथा-पाणातिवाते यावषु विध्यादर्श्वनशस्ये, पालाति-षाताद्वारभ्य दिध्यादर्श्वनग्रस्यान्द्रपायकर्मणि निरताः सन्तीति। 'एवं स्वद्ध भगवया अक्खाए असंजय अनिरए अप्यडिहयभगच्चक्खायगानकम्मे सकिरिए' ष्ट्रं खल्ज-अस्मान कारणादेव भगवता तीर्वकरेण अरूतातः, अमंयतः-में भी पत्पन्न हो जाते हैं। ऐसा कोई निया नहीं है कि संज्ञी जीव भवास्तर में संज्ञी के पर्याय में ही उत्पन्न हो और असंज्ञी जीव मरकर असंज्ञी ही हो। संज्ञी असंज्ञी आदि की विचित्रता कमें के अधीन ही है. और जब तक मुक्ति प्राप्त न हो जोय तब तक उसका प्रभाव नष्ट नहीं हो सकता और जबतक कर्म का प्रभाव नष्ट न हो जाय तब तक उन जीवों को उच्च, नीच सहरा और विसहरा योनियों में प्रयाता ही रहता है।

ये संज्ञी और असंज्ञी जीव, सभी अध्युद्ध आचार वाले हैं, सदा धठता से युक्त हैं और दिसारमक चित्तवृत्ति को धारण करने वाले हैं। वे प्राणातिपान से लगाकर मिथ्यादर्शनकाल्प तक के भी पापों में निरत होते हैं, इम कारण श्री तीर्थे कर भगवान् ने इन पाप में तस्पर

નથી કે સંગ્રી જીવ ભવઃન્તરમાં સંગ્રી પર્યાવમાં જ હૈાય. સંગ્રી, અસંગ્રી વિગેરેતું વિચિત્ર પશુ કર્મને આધીન છે. અને જ્યાં સુધી સુક્રિત પ્રાપ્ત ન થઈ જાય, ત્યાં સુધી તેના પ્રભાવ નવ્શ પામતાે નથી. અને જ્યાં સુધી કર્મના સદ્ પ્રભાવ નાશ ન પામે ત્યાં સુધી તે જીવાને ઉચ્ચ નીચ, કે સરખા અને વિસદૃશ ચાેનિયેલ્માં ફેરવતા જ રહે છે.

આ સંત્રી અને અસંત્રી છવ, સઘળા અશુદ્ધ આચારવાળા છે. હંમેશાં ધૂર્તપણાથી શુક્રત છે, અને હિંસારમક ચિત્તવૃત્તિને ધારજ્ઞ કરવાવાળા છે. તેએા પાણાતિપાલથી લઈને મિથ્યાદર્શન શલ્ય સુધીના સઘળા પાપામાં તરપર રહે છે. તે કારણે વીર્યંકર ભાષવાને આ પાપામાં તત્પર રહેલા

### समयार्थपोधिनी टीका हि. धु. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

संवमरहितः, अविराः-वैशाग्यरहितः, अवतिहताऽपत्र्याख्यात गापकर्षा-पापकर्म-हननमस्याख्यात्राकारको भवति, तथा-'सकिरिए' सक्रियः-सादद क्र्षेयुक्तः 'असंबुढे' असंइतः-संसरहितः 'एर्गतदंडे' एकान्तदण्डः-माणिनां सदा दण्डं-कारकः 'एर्गतवाले' एकान्तवालोऽज्ञानी 'एगंतम्रुत्ते' एकान्धमुप्तः-नियमतोऽ-झान्तिद्रयाऽभिभूतः । 'स वालः-एताद्दगेऽग्नानी भवति, तथा-'अविपारमण वयणकापवकके' अत्रिवारमनोत्रवनकाथवाक्यः-मानसिकवाचनिककाधिक विचार-रहितः-कर्त्तव्या हर्तव्यदिवाररहितमनो वचनकापवाक्यवानित्यर्थः, 'सुविणमवि ण पासः' स्वप्नमपि न पश्यति, यत्पापं स्वप्नेऽपि न ज्ञायते तस्याऽपि कर्षा भग्नये-वाऽत्रितिमस्वात् । किन्तु -'पावे य से कम्मे कज्नइ' पापञ्च कर्म स करोत्येव, अतो यदुकम्-असं ग्रोऽविरतः पुरुतः संज्ञी वा न्यसंज्ञी वा पापं कर्म करोत्येव, सत्यमेव मतिपादितमिति भावः श्रिष्ठ शाह ६॥

पूळ्प-नोदए आह-से किं कुठ्वं किं कारवं संजयविरय-पडिहयपच्चक्खायपावकम्मे भवडू? आयरिए आह-तत्थ खलु जीबों को असंपत, अविरत, क्रियायुक्त और असंग्रुत कहा है। पापकमों को प्रतिहत और प्रत्याख्पात न करने वाला भी कहा है। ऐसा जीव एकान्तदंड-हिंस क, एकान्तवाल अज्ञानी, एकान्तसुस-अज्ञाननिदा से अभिमूत होता है। वर विचाररहित मन वषन कापवाला है। उसको कर्शब्द और अकर्त्तव्य का विवेक नहीं होता। अविरतिमान होने के कारण वह स्वप्त में भी जिस पाप को नहीं जानता, उसका भी कर्त्ता होता है। वह पापकर्म करता है। तारपर्य यह है कि असंयत एवं अबिरत जीव, खाहे संज्ञो हो या असंझी, अवइय ही पापाकर्म करना है, यह जो कहा गया है सो समीषीन ही कहा गया है ॥ ४॥

છવાને અસંયત, અવિરત, કિયાસુક્ત અને અસંવૃત કક્ષા છે. પાપક્રમોને પ્રતિહત અને પ્રત્યાખ્યાત ન કરવાવાળા પણ કદ્યા છે. એવા જીવેા એકાન્ત દંડ-હિંસક એકાન્ત આલ-અજ્ઞાની એકાન્તસુપ્ત-અજ્ઞાન નિદ્રાથી પરાજીત થાય છે. તે વિચાર વિનાના મત, વચન અને કાયવાળા છે. તેને કર્તવ્ય અને અકર્તવ્યના વિવેક હોતા નથી. અવિરતિમાન હાવાના કારણે તે સ્વપ્રમાં પણ જે પાપને જાણતા નથી, તેને પણ કરવાવાળા હોય છે. તેઓ પાપકમજ કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે--ચાહે સંજ્ઞી હોય કે-અસંજ્ઞી હોય તેઓ પાપકમ આવશ્યજ કરે છે. જે આ કહ્યું તે અરાબર જ કહ્યું છે. હોસ્વબ્લા

## स्त्रकृता**न**स्त्रे

भगवया छउजीवणिकायहेऊ पण्णत्ता, तं जहा-पुढवीकाइया जान तसकाइया, से जहाणामए मम असायं डंडेण वा अट्रीण वा सुट्रीण वा छेऌण वा कवालेण वा आतोडिज्जमाणस्स वा जाव उवद्दविज्जमाणस्स वा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकडं दुक्खं भयं पडिसंवेदेमि, इच्चेवं जाण सब्वे पाणा जाव**स**ब्वे सत्ता दंडेण वा जाव कवाळेण वा आतोडिज्जमाणा वा हम्म-माणा वा तज्जिज्जमाणा वा तालिज्जमाणा वा जाव उवद्द-विज्जमाणा वा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारं दुक्खं भयं पडिसंवेदेंति, एवं णच्चा सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता न हंतवा जाव ण उद्दवेयव्वा, एस धम्मे धुवे णिइए सासए समिच्च लोगं खेयन्नेहिं पवेदिए, एवं से भिक्स्तू विरए पाणाइवायाओ जाव मिच्छादंसणसल्लाओ, से भिक्स्तू णो दंतपक्सालणेणं दंते पक्खालेज्जा, णो अंजणं णो वमणं णो धूवणिचे पि आइत्ते, से भिक्स् अहिरिप अऌसए अकोहे जाव अलोमे उवसंते परिनिच्चुडे, एस खलु भगवया अत्रखाए संजयतिरयपडिहय-पच्चक्लायपावकम्मे अकिरिए संतुरे, एगंतपंडिए भवह ित्ति वेमि ॥सू० ५॥६७॥

इइ बीयसुयवखंघस्स पच्चवखाणकिरियाणाम चउत्थ-मब्झयणं समत्तम् ॥२-४॥

छाया—नोदकः-स कि इर्षन् कि कारयन् कथं संयतविरतमत्याख्यातपाव-कर्मा मवति ? थाचार्य आह-तत्र खछ भगवता षड्र जीवनिकायहेतवः महरताः, तचया-पृथिवीकाथिका यावत् त्रसकायिकाः । तद् यथानाम मम असातं दण्डेन दा, अस्थना व', मुष्टिना वा छेष्टुना वा कपालेन वा आतोधमानस्य वा याषद्

## समयार्थबोचिनी टीका द्वि. थु. अ. ४ प्रत्याख्यानकियोपदेशः

उपदाव्यमाणस्य वा यात्रद् रोमोस्सननमात्रमपि हिंसाहृतं दुःखं भयं पतिसंवेद-मामि, इत्येव जानीहि सर्वे भाणा यात्रत् सर्वे सत्त्राः दण्डेन वा यावत् कपालेन वा आतोधमाना वा इत्यमाना वा तर्ज्यमाना वा ताडच्यमाना वा यावद् कपालेन द्राव्यमाणा वा याश्द रोमोत्स्वननमात्रमपि हिसाकरं दुःखं भयं भतिसंवेदयन्ति । एतं हात्वा सर्वे भाणा यायत् सर्वे सत्त्वाः न हन्दव्याः यावन्नोपद्रावयित्वयाः, एप भर्मः छुगे नित्यः शाखतः समित्य लेकं खेदहैः भवेदितः । एवं स मिश्च विंग्तः माणातिपाततो यावन्त्वि सत्त्वाः न हन्दव्याः यावन्नोपद्रावयित्वव्याः, एप भर्मः छुगे नित्र्यः शाखतः समित्य लेकं खेदहैः भवेदितः । एवं स मिश्च विंग्तः माणातिपाततो यावन्त्वि गर्द्रानग्रत्वरुवतः । स मिश्च नीं दन्तपक्षःलमेन दन्तान पक्षाच्यत् नो अन्ननं नो वमनं नो धूरनपपि आददी । एवं स्विध्वः अत्युपाः अकोधो यावद् अचोभः उपशान्तः परिनिर्धतः । एष खद्ध सगवता अत्त्व गत्तः संयत्तवित्तवतिह । सत्यार्ज्यातपापकर्मा अकियः संयतः एकान्त-पण्डितो मत्ततीति न्दीमि ॥सू०५ ६७॥

टीका--पुनरपि नोद्कः प्रद्राकतों प्रदर्न करोति-'से कि कुव्यं कि कारवं कहं संजपदिरयपडिडय रच्च स्वायपातकम्मे भग्ध' सः-मनुष्यादि जींगः किम्-कीटवं कर्म कुर्या कि वा कारयन कथं-केन प्रकारेण संयतविरतपतिहत-प्रात्याख्यातपायकर्मा भगति, कथं संयतो भवति-कथं विरतो मवति-सर्वेम्यः पाप कर्षभ्यः कथं ना प्रतिहत्तमःयाख्यातपायकर्ता प्रवतीति, तत्र-संपतत्वं वर्तमान-काळिक सावद्यानुष्ठानरद्वित्वय् , विरतत्वय्-अतीताऽनामतपापान्तियत्तिमत्तव् प्रतिहतं-वर्तमानकाळे स्वित्यन्न गणहासेन नागितं तथा प्रत्याख्यात-पूर्वक्रता-तिवारनिन्दया प्रतिहतस्यकरणेन निराकृतं पापं कर्म येन स प्रतिहत्वप्रत्याख्यात-

'से किं कुब्वं' इत्यादि ।

टीकार्ध-प्रइनकर्त्ता पुनः प्रश्न करता है-मनुष्य आदि पाणी कौन सा कर्म करता हुआ और कौन सा कमें कराता हुआ, किस मकार से संचत, बिरत तथा पापकर्म का घान और प्रत्याख्यात करने वाला होता है ?

वत्तमानकालिक पापनय कुत्य से रहित होना संपत होना कह-लाता है। भून और भविष्यत् काल संवर्धी पाप से निवृत्त होना विरत होना कहलाता है। कर्न के प्रतिहत होने का अभिपाप है वत्तुपान

'से कि कुरुत्र'' अस्याहि

ટીકાર્થ--પ્રશ્ન કર્તા કરીથી પ્રશ્ન પૂરે છે કે-- છે ભગવન્ મહુમ્ય વિગેરે પ્રાણી કર્યું કર્મ કરતા થકા કેવા પ્રકારથી સંયત વિરત તથા પાપકમ<sup>5</sup>ના ઘાત અને પ્રત્યાખ્યાત કરવાવાળા હાય છે ?

વર્તમાનકાળ સંબંધી પાપમય કૃત્યથી રહિત થવું તે સંયત થવું કહે વાય છે ભૂત અને ભવિષ્યકાળ સંબંધી પાપથી નિવૃત્ત થવું તે વિસ્ત થવું

स्त्रिकृता**इत्**र्

पाकमी, इति नोदकस्पाक्षयः । आत्वार्यं अ.ह-'तत्य ख ठ मगवग छनीव-काय हेऊ पण्णत्ता' तत्र खद्ध मगवना पहनीवनिकायाः कमैवन्धहेत्वः श्रहताः कथिताः, 'तं जहा' तद्यपा-'पुढवीकाइया जाव तसकाइया' पृथिवीकायिका यावत् भसकाथिकाः, 'ते जहा णामण् मम असायं दंडेण वा अष्टीण वा मुद्दील वा श्रेसकाथिकाः, 'ते जहा णामण् मम असायं दंडेण वा अष्टीण वा मुद्दील वा श्रेसकाथिकाः, 'ते जहा णामण् मम असायं दंडेण वा अष्टीण वा मुद्दील वा श्रेसकाथिकाः, 'ते जहा णामण् मम असायं दंडेण वा अष्टीण वा मुद्दील वा श्रेसकाथिकाः, 'ते जहा णामण् मम असायं दंडेण वा अष्टीण वा मुद्दील वा श्रेस्ट्रेग वा कवालेज वा आतोडिज्जमाणस्स वा नाव उवदविग्जमाणस्स वा' सद्यया नाम मम अतातम्-दुः दं भवति, दण्डेन वा ताडनादिना, अस्वना वा, मुष्टिना वा लेप्टुना वा=लोध्टेन वा. कवालेन वा-घटावधवेन आतोद्यमानस्य वा-ताड्यका नस्य पावद्वपद्राव्यमाणस्य वा 'जाव लोम्रुक्खणणमायमवि हिंसाकडं दुखं मयं पडिसंवेदेमि' यावद् रोमोश्खननमात्रमपि हिंसाइतं दुः खं मयं मनिसंविद्यामि, काल में स्थिति और अनुभाग का हास करके उसे नष्ट करना और प्रत्याख्यात का अर्थ है पूर्वकृत अतिचारों की निन्दा करके तथा भविष्य में न करने का संकल्प करके उसे दूर करना ।

भगवान् ने घट जीवनिकायों को कर्मबन्त्र का कारण कहा है। वे घट जीवनिकाय ये हैं-पृथ्वीकाय यात्रस् असकाव । जैसे डंडे से, हड्डी से, मुट्टी से, ढेले से अधवा ठीकरे से ताड़न करने पर था उपदव करने पर यहां तक कि एक रोभ उखाड़ने से भी मुझे हिंसा प्रतिन दुःख एवं भय का अनुभव होता है, इसी प्रकार समस्त प्राणी यावत् सच्व भी ढंडा मुख्टि आदि से आधान करने पर, वर्जन, ताडन करने पर उपद्रव करने पर यावत् रोम उखाड़ने पर भी हिंसाजन्य दुःख और भय का अनुभव करते हैं।

કહેવાય છે કર્મથી પ્રતિહત થવાના અભિપાય એવા છે કે-વર્તમાનકાળમાં સ્થિતિ અને અનુભાગના હાસ કરીને તેના નશ કરવા. અને પ્રત્ય.ખ્યાનના અર્થ એ છે કે-પહેલાં કરેલા અતિચારાની નિંદા કરીને તથા ભવિવ્યમાં ન કરવાના સંકલ્પ કરીને તેને દ્વર કરવા.

ભગવાને ષટ્ જીવનિકાર્યાને કર્મા બંધનું કારણ કહેલ છે. તે ઘટ્ર જીવનિ-કાય મા પ્રમાણે છે – પૃથ્વીકાય યાવત ત્ર પ્રકાય જેમ ડંડાથી, હાડકાથી, મૂટ્ટિ ઢખલાથી અથવા ઠાં કરાથી તાડન કરવામાં આવે તેા અથવા ઉપદ્રવ કરવામાં આવે તા એટલા સુધી કે એક રામ-રૂંવાડું ઉખાડવાથી પણ મને હિંસાથી થવાવાળું દુઃખ અને ભયના અનુભવ થાય છે. એજ પ્રમાણે સઘળા પ્રાણિવા યાવત્સત્વા પણ ડંડા, સુડિ વિગેરથી આઘાત કરવાથી તર્જન, તપ્ડન, કર-વાથી, ઉપદ્રવ કરવાથી યાવત્ રામ ઉખાડવાથી પણ હિંસાથી થવાવાળા દુઃખ અને ભયના અનુભવ કરે છે.

83K

समयावंषोधिनी ढीका दि. श्रु. भ. ४ प्रत्याख्यानक्रियोवदेश:

माचार्यः कथयति−मे यथा मां कविदण्ड।दिना ताडयति∽उपद्रावयति कि बहुका रोममावस्यापि उत्पाटनेन दुः लंभर्यं च आयते । 'इच्चेवं जाव सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता' इस्पेव जानीहि सवे माणाः सवे भूताः सवे जीवा यावत्सवे. सर्गाः, 'दंबेग वा जाव कपालेण आतोडिएजमाणा वा इम्ममाणा वा तज्मिग्नः 🖯 मालां चा तासिङ्जमाणा वा' दण्डेन वा यावस्कपालेन वा आतोधमाना वा इत्य-माना वा तर्थमाना था ताडचमाना वा यश्वत्यदेन-अस्थना वा मुख्टिना वा सेप्टुना वेति पदामां संब्रहः 'आब उत्तइविज्नमाणा वा जात्र छोग्रु रखगणमायमचि हिसाक्षडे दुब्खं भयं संवेदेति' यावदु उपत्राध्यमाणा वा यावद्रोगोत्खननमायमपि हिसाकृतं दुःसं भयं संवेदयन्ति । अपमाशय -यथा मा कश्चिद् दण्डादिना ताडयति, कि बहुना रोमोत्पाटनमपि करोति, तदाऽतीन मनसि दुःख जायते, अहमनुभवामि दुःखं मयम्र, क्षेत्र क्ष 'पूर्व णच्चा सब्बे पाणा जाब सब्वे सत्ता न हं उब्धा जाव ण उबद्देवे थव्दा' एवं ब्राखा, यया दण्डादि महारो मां दुःखा करोति, तथाऽन्यानवि दुःखायते इति इस्वा सर्वे माणाः-पाणिनो यावरसवे सत्त्वा न इन्तव्या यावन्नोपद्रावयितव्याः, न आज्ञापयितच्याः न परिग्रहीराज्याः न परितापयितव्याः, यावस्पदेनैतेषां ग्रह-णम् , तत्र न हन्तव्याः-दण्डादिभिने ताडयितव्यः, नाऽऽहार्थयिवव्याः-अनभि-

आधाय यह है-जैसे डंडा आदि से मुझे कोई ताड़न करता है उघथा पहुँचाता है, यहां तक कि कोई एक रोम उखाड़ता है, उस समय मन में दुःख उत्पन्न होता है। उस मनय में दुःख और भय का अनुभव करता हूं, उसी प्रकार अन्य सब प्राणी भी दण्डा आदि से ताइन करने पर दुःख और भय का अनुभव करते हैं।

तो जैसे दण्डमहार आदि मेरे लिए दुःखपद है, उसी प्रकार अन्य प्राणियों को भी दुःखदायी दोता है। ऐसा जान कर किसी भी माणी यादत किसी भी सत्त्व का न हनन करना चाहिए और न उपद्व

કહેવાના આશય એ છે કે-- જેમ ડંડા વિગેરેથી મને ક્રાઇ તાડન કરે છે, વ્યથા દુઃખ પહેાંચાઉ છે. એટલે સુધી કે કાઇ એક રૂંવાડું પણ ઉખાઉ તે વખતે મનમાં દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે. તે વખતે હું દુઃખ અને ભયના અનુભા કરૂં છું. એજ પ્રમાણે બીજા બધા પ્રાણિયા પણ દંડા વિગેરેથી મારવામાં આવ્યેથી દુઃખ અને ભયના અનુભાવ કરે છે.

જેમ દંડપ્રહાર વિગેરે મારા માટે દુઃખ દેનાર છે, એજ પ્રમાણે બીજા પ્રાદ્યિયોને પણ તે દુઃખકારક જ હાેચ છે. આ પ્રમાણે સમજીને દાઈ પણ પ્રાણીનું ચાવત્ દાઇ પણ સત્વનું હનન કરવું ન જોઈએ તેમજ ઉપદ્રવ



## स्य इ.सा क्स्ये

मतकार्येष न प्रवर्तयितव्याः, न परिग्रहोतव्याः-ध्मे अध्यादयो ममेति कल्वा परिग्रहरूपेण स्वाधीनतया न स्वीकत्त्वव्याः, न परितापायितव्याः- अन्नपाशद्यवन रोषेन ग्रीष्मातॅपादौँ स्यापनेन च न पोडनीयाः, नोषद्रावयितव्याः ंन विषक्तला-दिना मारयितव्याः । 'एए घम्ने धुवे' एयःनग्रहिंसारूवो धर्भो निश्चितः 'णिइए' निस्यः-आधम्वरहितः 'सामप्' साम्रता-सनातन प्रत्यर्थः। 'समिच्चरोगे' समि-स्य स्रोकम्∽लोकस्ररूपं ब्रास्वा 'खे ान्नेहिं' खेदब्रेः- खेदं∽परकीयदु खं जान=तीति खेदहाः-तीर्यकरास्तैः । 'पवेःप' प्रवे दितः-केरछद्वानेन रष्ट्रा कथितः अहिंसा धर्मा 'ध्यं से भिक्स वि(ए पाणाइनायाभो भिच्छादंसणसहजामो' एवं से भिद्धाः चिरताः माणातिपाठतो यात्रव् मिथनादर्शनइ स्यात् । अहिसैव परमो धर्म इति झात्वा प्राणातिपातादारम्ग मिथ्यादर्शनशल्यान्तयावकर्मभि विरतो भवति। 'से भिवेखु' स मिक्षुः अहिंसाधर्मतत्त्वज्ञः 'णो दंत्रपत्रखालणेष दंते षक्लालेज्जा' नो दन्तपक्षालनेन दन्तान् पक्षाख्येत् । 'णो अंजण' नो अञ्जनम्-करना चाहिए न उन पर हुक्म चलाना चाहिए, न दास आदि पनाकर अपने अधीन बनाना चाहिये और न अन्न पानी आदि में रुकावेट डालकर परिताप देना चाहिए और न विष शस्त्र आदि के द्वारा मारना चाहिए । यह अहिंसा धर्म पूच-निश्चिन है, नित्य आदि और अन्त से रहित है, शाश्वन सनातन है। लोक के स्वरूप को जानकर पर-पीड़। को पहचानने वालों ने अर्थात् तीर्थ करों ने यह धर्म कटा है। इस प्रकार मिश्च अहिंसा को परमधर्म जानकर प्राणातिपान से छेकर मिथ्यादर्शनशल्य पर्यन्त सभी पापों से विरत होता है। अहिंसा धर्म तत्त्व का वैत्ता सुनि दन्तधावन (दातौन) से दांतों का प्रक्षालन न करे। आंखों में अजनन आंजे। औषध का प्रयोग करके अधवा પણુ કરવા ન જેઇએ. તેના પર હુકમ ચલાવવા ન જેઇએ. દાસ વિગેર ખનાવીને તેઓને પાતાને આધીન બનાવવા ન જોઈએ. તથા આહાર પાછ્યીમાં રાષ્ઠાજી કરીને પરિતાપ પહેંચાડવા ન જોઇએ તથા વિષ શસ્ત્ર વિગેર દારા મારવા ન જેઇએ આ અહિંસા ધર્મ પ્રવ,-િશ્ચિત છે. નિત્ય આદિ અને અન્ત રહિત-વિનાના છે. શાશ્વત સનાતન છે. લાંકના સ્વરૂપને

ભાશીને પરપીડાને આળખગળાઓએ અર્થાત્ તીર્થ કરાએ આ ધર્મ કહ્યો છે. આ પ્રમાણે સિક્ષુ અહિંસાને પરમ ધર્મ સમજીને પ્રાણાતિષાતથી લઇને મિચ્યાદર્શન શલ્ય સુધીના સઘળા પાપેથી વિરત થય છે. અહિસા ધર્મને ભાશુનારા સુનિ દન્તધાવન (દાતણ) થી દાંતાને ન ધાવે આંખામાં મુજન-કાજળ ન આજે. ઔષધના પ્રચાગ કરીને અથવા થીગિક કિયાદ્વાવા

YUX -

### समयार्थंबोधिनी ढीका हि धु. अ. ४ पत्याख्यानकियोपदेश:

अञ्जनेन नेत्रे नाऊ येत्। 'नो दमगं' औषधि रयोगेण यौगिकपक्रियया वा वमने न क्रयति, 'लो धूर्यालत्तं आहत्ते' नो धूप्तमपि आददीत-धूपादिसुगन्धितद्रथ्पेण क्षरीर वस्त्र वा नो वासयेत् । 'से भिवस्तु' स भिक्षुः-पूर्वोदीरितगुगविशिष्टः -'अकिरिश' अक्रियः-सावचच्यापारविर्वानतः, 'अऌस्रय'अऌ्रकः-हिंसादिकुरिसत व्यापाररहितः । 'अकोहे' अक्रोधः 'जाच' यानत् 'अलोमे' अलोमो-लोभरहितः 'उबसंते' उपज्ञान्तः 'परिनिच्चुडे' परिनिर्धृत्तः-सर्वेपापरहितो भवेत् । 'एम खखु मगवया अक्लाए' एष खल्ज भगवता आख्यातः 'संनयविरयपडिहयप र-चखायपादकम्मे' संपतविरतमतिइतमत्त्याखवातपावकर्मा, तत्र वर्तमानकाळि-क्षापरहितः संघतः, भूतकाळिकपापरहितो विरतः, प्रतिद्वयस्याख्यातपापकवी मतिहत-स्थित्यनुमागहासेन नाशितं तथा मत्याख्यातं पूर्वतिचारनिन्दया भवि-व्यस्यकरणेन निराइत पाप कर्म येन स तथा, 'अकिरिए' अक्रियः-सादधव मरहितः 'संचुडे' संवृतः-आस्त ग्वरित्यागेन 'पगंतपंडिष' एकान्तपण्डितः-सर्वया पण्डितः, 'मवई' भवति इति भगवता कथितः, 'त्तिवेमि' इत्यदं व्रवीमि ॥सू० ५॥६७॥ इति ्श्री-दिश्वतिरूय[त नमद्रस्ल वादिपद भूषितवालत्रझ वारि - 'जैनाचार्य' पूड्यश्री-पासीलालव्रतितिरचितायां श्री मुत्रकृताङ्गस्रवस्य "समयार्थवोधिन्या-ख्वया" व्याख्यया समलङ्कृतम् द्वितीयञ्चतस्कन्धीयाऽऽद्दारपरिझानाम

चतुर्धाऽध्ययनं समाप्तम् ॥

यौगिक किया के बारा वमन न करे। धूप आदि सुगंधित इव्या से शरीर या वस्त्र को वासित न करे।

उल्लिखित गुगों से सम्पन्न भिक्षु सावय कियाओं से रहित, हिंसा असत्य आदि कुश्सित व्यापारों से रहित, कोधमान माया और लोभ से रहित, उपद्यान्त तथा परिनिष्ट त्त अर्थात् समस्त पापों से रहित होता है। ऐसे अिक्षु को भगवान् ने संपन, विरत, प्रतिहत प्रश्याख्या-तपापकमी, अक्रिय, संवृत और एकान्तपण्डित कहा है ॥५॥

हितीयश्रुतस्तन्ध का चतुर्थ अध्ययन समास ॥२-४॥

વમન (ઉલ્ટી) ન કરે. ધૂપ વિગેરે સુગંધિત દ્રબ્યેાથી શરીર અથવા વસ્ત્રને સુગંધવાળા ન કરે.

ં ઉપર અતાવવામાં આવેલા ગુણેાથી શુક્ત બિક્ષુ સાવદ્ય ક્રિયાઓથી રહિત હિંસા અસત્ય વિગેરે કુસ્સિત વ્યાપારેાથી રહિત કોધ, માન, માયા. અને લેાબથી રહિત ઉપશાન્ત તથા પરિનિર્વૃત્ત અર્થાત્ સઘળા પાપાથી રહિત હેાય છે. એવા બિક્ષુને ભગવાને સંયત, વિસ્ત, પ્રતિહત પ્રત્યાખ્યત પાપકર્મા, અક્રિય, સંવૃત અને એકાન્ત પંડિત કહેલ છે. ાસૂ૦ પા!

ા બીજા શ્રુતસ્કંધતું ચેહ્યું અધ્યયન સમાપ્ત ૫૨-૪૫

स्व ६०

#### स**्वकृता ह**ुवले

॥ अयु द्वितीयश्चतस्वन्वस्य--पञ्चममध्ययनं मारभ्यते ॥

साम्धनं व्यवममध्ययनं पारम्थते, अस्य चायमभिसम्बन्धः, चतुर्थाध्ययने प्रश्याख्यानक्रियोक्ता, सा चाचारव्यवस्थितस्य सतो भगतीति अतस्तदनन्तर-मात्रारश्चनाऽध्ययनमधिधोयते । अथवाऽनावारपरिवर्तनेन सम्यक्र्पस्याख्यान-मुरुखळितं भवस्पते ऽ सचारश्च सद्ध्ययनं भवति, अनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य प्रथमां गाथामाह---

पुच्य-आदाय बंभेषेरं च आसुपन्ने इमं वहं । अस्ति धेम्मे अणायारं नेायरेज्ज कैयाइ वि ॥१॥ छाया---आताच ब्रह्म वर्य च-भागुपद्म इदं वचः ।

अस्मिन धर्मे अनाचारं नाचरेच कदापि हि । १॥

पांचने अध्ययन का पारंभ

अब पांचवां अध्ययत प्रारंभ किया जाता है। इसका संबंध इस प्रकार है-चौथे अध्ययन में प्रत्याख्यात किया का कथन किया गया है। प्रत्याख्यान किया आचार में स्थित साधु में ही हो सकती है, अत एव प्रत्याख्यान कियाका कथन कर के आचारश्रुत नामके अध्ययन कहा जा रहा है। अथवा अनाचार का त्याग करने से निर्दोष सम्यक्र प्रत्या-रूपान हो सकता है, अतएव यह अनाचार श्रुताध्ययन भी है। इस संबंध से प्राप्त इस अध्ययन का प्रथम सूत्र कहते हैं --- 'आदाय बंभ-चेरं च' इस्यादि ।

बाब्दार्थे---'आसुपन्ने-आझुप्रज्ञः' कुदाल प्रज्ञावान् पुरुष 'इमं बईं -इदं वचः' इस अध्ययन में कहे जाने वाले वचनों की 'वंभचेरं-व्रह्मवर्य'

પાંચમા અધ્યયતના પ્રારંભ ---

હવે આ પંચમું અધ્યયન પ્રારંભ કરવામાં આવે છે આને! સંબંધ આ પ્રપ્રાણે છે.—ચાથા અધ્યયનમાં પત્યાખ્યાન ક્રિયાનું કથન કરવામાં આવેલ છે. પ્રત્યાખ્યાનક્રિયા આચારમાં સ્થિત સાધુમાં જ થઇ શકે છે. તેથી જ પ્રત્યા-ખ્યાન દિયાતું કચન કરીને આચારશ્રુત નામતું આ પાંચમું અધ્યયન કહેવામાં આવી રહ્યું છે. અથવા અનાચારના ત્યાંગ કરવાથી નિર્દોષ સગ્યક્ર પ્રત્યાખ્યાન ઘઇ શકે છે. તેથી જ આ અનાચાર છુત અધ્યયત પણ કહેલ છે. આ સંબંધથી પ્રાપ્ત થયેલ આ અધ્યયનતું પહેલું સૂત્ર આ પ્રમાણે કહ્યું છે.---

'आवाय बंभवेरं च' छरियाहि

શબ્દાર્થ'--- 'आसुपन्ने- અગ્શુ¤हः' કુશલ પ્રજ્ઞાલાન્ પુરૂષે હથ. 'इमે--बई- इवं-वचः' આ અધ્યયનમાં કહેવામાં આવનારા લચનાને તથા 'વમचेर' ब्रह्मचर्य'

No.

## समयाथैबोघिनी दीका हि. श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

अन्तर्यार्थः— (आसुपन्ने) आशुपक्षः— पटुपक्वः (इमं २इं) इदं वचः-इमां वाचम् (बं मवेरं) ब्रह्म वर्धम्-सत्यत्रपो भूतद्येन्द्रियनिरोधलक्षणं चादाय-परिष्ठ्य (अस्ति) अस्मिन् जैनेन्द्रे (धम्मे) धर्मे-प्तर्वक्षमणीतधर्मे व्यवस्थितः (कयाइति) कदापि दि (मणायारं) भनावारम्-सावचाऽनुष्ठानरूपम् (नायरेज्ज) नावरेत्-न कुर्यात् इति ॥१॥

टीका- 'आयुप ने' आग्रुपझः पटुपझः-श्रीघ्रवुद्धिः-संसारमार्गः असत्यः, मोलमार्गः सत्यः एवं रूपेण सदसद्वत्तुनोर्श्वता पुरुषः 'इमं वइं' इदं समस्ता ध्ययनेनापि अधीयानं ववः-वाक्यम् तथा-'वंभवेरं च आदाय' ब्रह्मवर्धेश्व -सत्यतपोत्रीवद्येन्द्रियनिरोधल्झणम् आदाय परिग्र्य 'अस्ति धम्मे' अस्मिन्-जिनेन्द्रपतिगादितब्रह्मवर्ग्तिमक्य्यों च्यवस्थिता । 'कपाइवि' कदापि हि-कथमपि तथा ब्रह्मचर्यको ग्रहण करके 'अस्ति-अस्मिन' जिनेन्द्र प्रतिपादित इस 'धम्मे-धर्मे' धर्ममें स्थित होकर 'कयाइवि-कदापि हि' 'अणापारं-अना-चारम्' साबद्य अनुष्ठान रूप अनाचार 'नायरेज्ज-नाचरेत्,' न करे ॥१॥ अन्वयार्थ-कुद्दाल प्रज्ञावान् पुरुष इस अध्ययन में कहे जाने वाछे वचनों को तथा ब्रह्मचर्य को ग्रहण करके जिनेन्द्र प्रतिपादित धर्म में स्थित हो कदापि अनाचार का सेवन न करे ॥१॥

टीकार्थ -- दुःखरूप संसार का मार्ग असत्य है और मोक्ष का मार्ग परम सत्य है, इस प्रकार सत्-असत् बस्तु को जानने वाला युद्धिमान् पुरुष इस अध्ययन में कहे जाने वाले बचनों को तथा सत्य, तप, जीव-द्या, इन्द्रियनिरोध रूप झहावर्य को ग्रहण करके जिनेन्द्र भगवान के प्रदायय'ने अद्ध प्र प्रीने अस्ति-अस्मिन्' अनेन्द्र देवे प्रतिपादन ठरेत आ 'प्रमे-धर्म' भर्भ भां स्थित रद्धेने 'कयाहवि-कदापि हि' ठेाई प्रधु अभये 'अजायार'-अताचारम्' अनायार એટલे ठे सावध अनुधान ३५ अनायारनु' 'नायरेज्ज-नाबरेन्' सेवन ठरवुं नद्धि' ॥१॥

અન્વયાર્થ ----કુશલ પ્રજ્ઞાવાન પુરૂષ આ અધ્યયનમાં કહેવામાં આવતાર વચનાને તથા બ્રહ્મચર્ય ને બહલ કરીને જીનેન્દ્ર લગવાને પ્રતિપાદન કરેલ ધર્મમાં સ્થિત રહીને કયારેય અનાચારતું સેવન ન કરે. ાવા

ીકાર્થ — દુઃખરૂપ સંસારના માર્ગ અસત્ય છે. અને મેાક્ષના માર્ગ પરમ સત્ય છે. આ રીતે સત્-અસત્ વસ્તુને જાજીવાવાળા ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષ, આ અધ્યયનમાં કહેવામાં આવવાવાળા વચનાને તથા સત્ય, તપ, જીવદયા, ઇન્દ્રિય નિરાષ રૂપ પ્રદ્વાચર્ય ને ગ્રહેલુ કરીને જીનેન્દ્ર બગવાન્ દ્વારા પ્રરૂપણા કરવામાં



'अणायारं' अनाचारम्-आनारभतिकू जमावरणम्-सावचानुष्ठः नलक्षणम् 'नायरेज्ज' नाचरेत् अनाचारसेवनं कथमपि न कुर्थादिति ॥गा.-१॥ मूल्य्-अणाइयं परिन्नाय अणवद्ग्गेइ वा पुणो । सास्यम् सासए वा, इइ दिट्टि न धारए ॥१॥ छाया---अनादिकं परिद्वाय अनरदयेति वा पुनः । बाध्यतमयाधतं वा इति दृष्टि न धारयेत् ॥२॥

अन्वयार्थः -- (अणाइयं) अनादिकम् -आदिरदिवम् (वा पुणो) वा पुनः (अणवदग्गेः) अनवदग्रम् - भपर्यनमानम् - अनन्धम् इनि (परिज्ञाय) परिज्ञाय-सर्व-लोकं प्रमाणडारा ज्ञारवा (मासर) अग्ध्वनम् - अविनश्वरम् (यसासप्) अज्ञाश्वतम् -निनश्वरम् (इइ दिद्वि) इति दृष्टिम् - एताड्यीं - सर्वे एकान्तनित्यः एकान्ताऽनिरयो वा, इति बुद्धिम् (व धारप्) न धारयेत् - न क्रुर्यादिति ारा।

मारा प्ररुपित इस धर्म में स्थित होकर कदापि अनाचार अर्थात् कुत्तितत निषिद्ध या सावद्य आचार को सेवन न करे ॥१॥

'अणास्यं' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'अणाइयं-अनादिकम्' आदि रहित 'वा पुणो-वा पुनः' अधक्ष 'अणवद्गोह-अनवद्ग्रम्' अनवद्ग्र अनन्त-अन्तरहित ऐसा 'परिझाय-'परिझाय' सर्वलोकको प्रमाण द्वारा जानकर 'सासए-शाश्वतम्' शाश्वत है अथवा 'असासए-अशाश्वतम्' अशाश्वत-विनश्वर है 'इइ दिर्हि-ग्रति इष्टिम्' ऐसी एकान्त दृष्टिको 'न धारए-न धारयेत्' धारण न करे ॥२॥ अन्त्रयार्थ -- सम्पूर्ण लोक को प्रमाण के द्वारा अनादि और अनन्त

जान कर यह दाश्वित ही है या अवाश्वित ही है, ऐसी एकास्त बुद्धि ; को धारण न करे ॥२॥

આવેલા ગયા ધર્મમાં રિયત થઈને કેન્દી પગ્ન વખતે અનાચાર અર્થાત્ કુત્મિત, નિવિદ્ધ જાથવા સાવઘ આચત્રવું સેવન ન કરે. ૫૧૫

'अणाइयं' ઇત્યાદિ

શબ્દાર્થ –- 'अणाइयं-अनादिकम्' આદિરહિત 'वा पुणो-वा पुनः' અથવા 'अणवदगो ६-अनवदाम् ' અનવદગ-અનન્ત અપર્ય વસાન 'परिन्नाय-परिवाय' પ્રમાણુ દ્વારા જાણીને 'सासद-शाश्वतः' શાશ્વત જ છે. અથવા 'असाखट-अज्ञान्नतः' અधाश्वत જ છે. 'इइ दिट्टिं-इति हब्टिम्' એવી દેવ્ટિ 'न घारए-न धारयेष्ट् ' ધારછુ ન કરે. ારાા

અન્વયાર્થ – સમ્પૂર્ણ લેહને પ્રમાણદ્વ રા અન દિ અને અનન્ત જાણીને મા શાક્ષત જ છે, અથવા અશાક્ષત જ છે. એવી એકાન્ત ણુદ્ધિ ધારણ ન કરે હારા

### समयार्थबोधिनी टीका दि. शु. स. ५ आचारश्वतनिरूपणम्

टोका--'अणाइयं' अनादिकप्-नादिः-प्रथमोत्पत्तिर्धिते यस्य तदनादि-कम्-आदिरहितम् । 'धुणो' पुनः, तथा-'अणवदग्गेइ' अनवदयम्-न िद्यते अव दप्रं पर्यन्तं यस्य सोऽनवदग्रं तदेरं भूतम् 'परिन्नाय' परिझाय-लोकोऽयं चतुईश्व रज्ज्वात्मको धर्माधर्मादिरूरो वा अनादिरन्तरहितवेति ममाणतः 'सामप' शाख-तमेव-शश्वदभवतीति शाश्व म्-नित्यं सांख्यमताभिपायेणानुश्पन्नस्थिरैकस्वमावम् एकान्तनिर०मेवाकाशादिवस्तु 'असामप' अग्राध्वतम्-एकान्तमनित्यम्-विनश्वरम् 'दिद्धि' दृष्टिम्-अमिशयम्-इदन्तद् एकान्तनित्यम् इरन्तद् एकान्तमनित्यमि ति दृष्टिमाग्रदं न धारयेत् । एताद्द्यं कदाग्रदं न कुर्यात्कधनति । किन्तु सर्वमेव वस्तु द्रव्यरूपेण निन्यं पर्यायरूपेग अनित्यपित्येव जानीयादिति भावः । र॥

टीकार्ध--जिसकी आदि प्रधम उत्पत्ति-न हो, यह अनादि कह-लाता है। जिसका अन्त न हो उसे अनन्त कहते हैं। यह चौदह रज्जु परिमाण वाला अथवा धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिमाय मय लोक आदि और अन्त से रहित है, ऐसा प्रमाण से जानकर ऐसा अभिप्राय धारण न करे कि यह नित्य ही अथवा अनिस्य ही है। इस प्रकार का कदाग्रह धारण करना योग्य नहीं है, क्योंकि प्रत्वेक वस्तु द्रव्य रूप से कित्य और पर्याधरुर से अनित्य है। सांखा मन के अनुसार लोक कभी उत्पक्ष नहीं होना और सदैव स्थिर एक स्व मांव में रहता है। बौद्धमत में यह एकान्त विनश्वर है अर्थात क्षण में सर्वधा नग्र कोता रहता है, यह दोनों एकान्त अभिप्राय हैं, अतएव निध्या हें। रहा

ટીકાર્થ — જેની આદિ અર્થાત ઉત્પત્તિ ન હોય, તે અનાદિ કહેવ ય છે. અને જેને અન્ત અર્થાત્ નાશ ન હોય, તેને અનંત કહે છે. આ ચીક રાજુના પ્રસાણુવાળા અથવા ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય વાળા લેહ-- સંસાર આદિ અને અંત વિનાને છે. એ રીતે પ્રસાણથી જાણીને એવા અભિપ્ર ય ધારણ ન કરે કે-- અ નિત્ય જ છે. અથવા અનિત્ય જ છે. આ પ્રસાણેના કદાગલ-- ખોટા આબહ ધારણ કરવા યાગ્ય નથી. કેમકે-દરેક વસ્તુ દ્રબ્ય પણાથી નિત્ય અને પર્યાયપણ થી અનિત્ય છે. સાંખ્ય મત પ્રસાણે લાક કથારેય ઉત્પન્ન થતે! નથી. અને હું મેશાં સ્થિર એક સ્વભાવમાં રહે છે. ખોહ મત પ્રસાણે આ એકાન્ત વિનશ્વર-નાશ પામવાવાળા છે. અર્થાત્ ક્ષણે સણે સર્વથા નાશ પાસતા રહે છે. આ અન્તે એવન્ત અભિપાય છે, તેથી જ તે મિચ્યા છે ાાસૂગ્રાા

તે વ્યનાચાર છે. આ સર્વજ્ઞના આગમથી અઢાર છે તેમ સમજવું. ાાા અન્વયાર્થ -- એકાન્ત નિત્ય અને એકાન્ત અનિત્ય આ અન્ને સ્થાના અર્થત પક્ષાથી શ સ્ત્રીય અથવા ક્ષીકિક વ્યવહાર થતા નથી. આ બન્ને

दोनों 'ठाणेहि-स्थानाम्याम्' स्थानों से 'अणायारं-अनाचारम्' अना-चार 'जाथए- जानीयात्' जानना चाहिए। अर्थात् एकान्त निष्य और एकान्त अनिस्य पक्षमें से किसी एक पक्षका स्वीकार करना अनाचार है यह सर्वज्ञ के आगम से बाहर है ॥३॥ अन्वयार्थ--- एकान्त नित्य और एकान्त अनिश्य इन दोनों स्थानो अर्थात पश्नों से शास्त्रीय अथवा लौकिक व्यवहार नहीं होता। तथा

इन दोनों स्थानों से अनाचार जानना चाहिए। अर्थात् एकान्त निष्य

શण्डार्थ-एएहिं-एतःभ्याम्' क्रेशन्त नित्य अने क्रेशन्त अनित्य 'दोहिं द्वाभ्यां' आ अन्ने 'ठाणेहिं-स्थानाभ्याम्' स्थानेथो अर्थात् पक्षेथी 'ववहारो-व्य-बहारः' शास्त्रीय अथवा सौडिः ०४वढार 'ण विज्जइ-न विद्यते' थते। नथी तथा 'दर्शाई-पताभ्याम्' न्मः 'दोहिं-द्वाभ्याम्' अन्ने 'ठाणेहिं-स्थानाभ्याम्' रथाने।यी 'अणायार'- प्रताचारम्' અનાચાર 'ज्ञाणप-जानीयात्' બધુવા બેઇ એ. અર્ધાત્ એકાન્ત નિત્ય અને એકાન્ત અનિત્ય પક્ષમાંથી ઠાઈ એક પક્ષના સ્વીકાર કરવા

पएहिं दोहि ठाणेहिं' ध्रायादि

'एएहिं दोहिं ठाणेहिं' इत्यादि । बाब्दार्थ---'एएहि-एताभ्यां' एकान्त निस्य और एकान्त अनित्य 'दोहिं-बाभ्यां' इन दोनों 'ठाणेहिं' स्थानाभ्याम्' स्थानोंसे अर्थात् पक्षों से 'ववहागे-व्यवहारः' चास्त्रीय अपवा लौकिक व्यवहार 'ण विज्जह न विद्यते' नहीं होना। तथा 'पएहिं-एताभ्याम्' इन 'दोहिं-बाभ्याम्'

प्ताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्या मनाचारम्त्र जानीयात् ॥ ३॥ अन्त्रयार्थः---'प्पूर्डि' एताभ्याम्-एकान्तनित्यमेकान्तार्डनिरयमित्यम्युपग-माभ्याम 'दोहि' हाभ्याम 'ठाणेहिं' स्थानाभ्यामू-पक्षाभ्याम् 'वश्रहारो' व्यवहारः --शास्त्रीयो लौकिको वा 'ण डिनः' न विद्यते -न भवति, तथा-'प्एदिं' एता-भ्यामेत् (दोहिं) द्वाभ्याम्-एक्तान्त्रनिस्यत्वस्त्रीकारेकान्तानिस्यत्वस्त्रीकाराभ्याम्

मुलम्-पैपहिं दें।हिं ठै। णेहिं वें 3 हारों णे विष्ठ जेई । एँएहि दीहि ठाणेहि अणायारं तुं जाणप ॥३॥ छाया---- एताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यां व्यवहारों न विद्यते ।

**स्**त्र रुता न पत्रे

### समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आधारश्रुतनिद्धपणम्

'ढाणेहि' स्थःनाभ्याम्, 'अणायारं' अनाचारम् 'जाणप' जानीयादिति। अनयोरे-कतरस्य स्वोकारे अनाचारो मौनीन्द्राणमबाह्यरूपो भरतीति ३।

ट का---एकान्तनिस्याऽनिस्यपक्षे व्यवदारो न भविष्यतीति सुत्रकारः स्वयः मेव दर्शयति-'एएहिं' इत्यादि । 'एएहिं' एताभ्याम् 'दोहिं' द्वाभ्याम् 'ठाणेहिं' स्याताभ्याम्--पक्षाभ्याम्--सर्वं वस्तु एकान्ततो निस्यमेकान्ततोऽनिस्यमिश्याकारा-भ्याभितिषावत्, 'ववहारो' व्यवहारः--लौकिको छोकोचरो वा ऐहिकासुधिमक कपो यः मन्नतिनिद्दत्तिलसणः 'ण विष्ठत्रद्द' न विधते न भवति एकान्तनिस्य-पक्षाऽभ्युपगमे एकान्ताऽनिस्यतापक्षाऽभ्युग्भमे वा, व्यवहारः झास्त्रीयो वा छौकिको वा न संववेत्, 'एएहिं' एनाभ्याम् 'दोहिं' द्वाभ्याम् 'ठाणेहिं' स्थाना-भ्याम्-एकान्तनित्याऽनिस्यतापक्षाऽभ्युग्भमे वा, व्यवहारः झास्त्रीयो वा छौकिको वा न संववेत्, 'एएहिं' एनाभ्याम् 'दोहिं' द्वाभ्याम् 'ठाणेहिं' स्थाना-भ्याम्-एकान्तनित्याऽनिस्याभ्याम् 'भगायारं तु जाणप्' अनाचार्र-मौनीन्द्रागम-बाग्रकां जानीयात्, एकान्तनित्यपक्षाऽभ्युग्याये एकान्तातित्यपक्षःऽभ्युपगमे व अनाचारो भवति । अत एताभ्यामेराऽनाचारं जानीयात् । किन्तु-एतत्व्य-तिरिक्त उमयास्यक एव पक्षः स्त्रीकर्त्तव्य इति । सामान्यसपनःयिनमंत्रां द्वव्या-जौर एकान्त अनिस्य पक्ष में से किसी एक पक्ष को स्वीकार करना अनाचार है । यह सर्वज्ञ के आगम से बाहर है ॥३॥

टीकार्थ-सूत्रकार स्वयं दिखलाते हैं कि एकान्त निश्य और एकान्त अनित्य पक्ष में व्यवहार नहीं थन सकता। सब बस्तुएं एकान्ततः निश्य ही हैं अथवा अनिस्य ही हैं, इन दोनों पक्षों में से किसी भी एक पक्ष से लौकिक या लोकोत्तर, इहलोक संबंधी या परलोक संबंधी प्रवृत्ति निवृत्ति रूप व्यवहार नहीं होता है। अतएब इन दोनों एकान्त पक्षों के द्वारा अनावार जानना चाहिए अर्थात् यह दोनों एकान्त पक्ष जिनागम से बाह्य हैं। इन दोनों से भिन्न कथंचित् निश्य कथंचित्

રથાનેાથી અનાચાર સમજવા જેઇએ. અર્થાત્ એકાન્ત નિત્ય અને એકાન્ત અનિત્ય એ બે પક્ષ પૈકી કાેઈ એક પક્ષના સ્વીકાર કરવા તે અનાચાર છે. આ સર્વજ્ઞના આગમથી બહાર છે ાાઝા

ટીકાર્થ — સૂવધાર પોતે બતાવે છે કે — એકાન્ત નિત્ય અને એકાન્ત અનિત્ય પક્ષમાં વ્યવહાર થઈ શક<sup>્ર</sup>ા નથી સઘળી વસ્તુઓ એકાન્તતઃ ! નિત્ય જ છે. અથવા અનિત્ય જ છે. આ બન્ને પદ્મામાંથી કેાઇ પણ પક્ષથી લૌકિક અથવા લોકોત્તર આલેલ્ક સંળોધી અથવા પરલેાક સંબોધી પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ રૂપ વ્યવકાર થતા નથી. તેથી જ આ બન્ને એકાન્ત પક્ષા દ્વારા અનાચાર સમજવા તોઈએ. અર્થાત્ આ બન્ને એકાન્ત પક્ષ જીનાગમથી બહાર છે. Veo



रंगकमाश्रिर्थ स्यान्निस्य इति भवति, तथा महिक्षणं रूपपरिवर्त्तनकारिणं विशेशंश-माश्रिस्य स्याधनिम्य इति भवति, तदुक्तम् -

घटमोलिसुवर्णाधीं नाशे स्पादस्थितिष्वयम् ।

क्रोकपमोदमाध्यस्थ्यं जनो याति सहेतुकम् ॥

भवति कस्याधिद्राजकन्यायाः सुतर्गकलस आसीत्, राता च सुवर्गकाग्दारा वहाँ संदीयं सुर्वणकलगं गलितं कारयिता स्वकीयराजहवाराय ततः सुर्गात् किरो-सुंदुद्धं निमौधितवान्, राजकन्या च तं विषयमवगत्य ज्ञोकातिशया जाता, राज-खनित्य पक्ष ही स्ठीकार करने योग्य है। प्रत्येक खरतु सामान्य अर्थात् इन्ध अंदा से सदैव विद्यमान रहती है, अतएव नित्य है किन्तु उसका विद्योव अर्थात् पर्धाय अंदा क्षण क्षण में बदलता रहना है, वह नई पुरानी होती रस्ती है, अतएव अनित्य भी है। कहा भी है-'घट मौछि सुवर्णाधीं' इत्यादि।

घट मुकुट और स्वर्ण का अभिलाघी नाइा. उत्पाद और श्रुवना पर्यायों में कमज्ञाः ज्ञोक, प्रमोद और मध्यस्थभाव को प्राप्त होता है, अतएव सिद्ध होता है कि प्रस्येक वस्तु उत्पाद, चिनाजा और प्रौव्य से युक्त है। तार्त्पर्य यह है कि कल्पना कीजिए- एक राजा को एक प्रिय लड़की है और एक गुणवान लड़का है। एड़की का स्वर्ण का चना घट है, राजाने उस स्वर्णमय घटको सुवर्णकार द्वारा गलवाकर राजकुमारके लिये मुकुट वन-वाया है। ऐसी स्थिति में घटको मिटाकर मुकुट बनवाया जाने से लड़की को आ अन्नेथा कृदा अर्थ वित्त नित्य अर्थावत अनित्य पक्ष ज स्वीधार अरवाने ये। य छे. हरेड वस्तु सामान्य अर्थात् द्रव्य, अंशयी ढ मेशां विद्यमान श्ढे छे. तेथी ज ते तित्य छे. पर'तु तेना विशेष अर्थात् पर्याय अंश क्षणु क्षणुमां जडवाता रहे छे. ते नवीन अने जूना थता रहे छे. तेथी ज अनित्य पक्ष छे. इह्यं पण्ड छे- चटमौलि सुवर्णीर्थां धरियादि

ઘટ, મુશુટ, અને સેન્નાની ઇચ્છાવાળા નાશ, ઉત્પાદ અને ઘ્રવપશું પર્યાયેામાં ક્રમથી શાક, પ્રેમેાદ-આનંદ અને મધ્યસ્ય ભાવને પ્રાપ્ત થય છે. તેથી જ સિદ્ધ થાય છે. કે-દરેક વસ્તુ ઉત્પાદ, વિન શ અને ધૌવ્યથી સુક્ત છે. કહેવાનું તપ્તર્ય એ છે કે-કલ્પના કરા કે-એક રાજાને એક પ્રિય પુત્રી છે, અને એક શુદ્ધિલ પુત્ર છે; પુત્રીના સેનાના ઘડા છે, રાજાએ તે સેનાના ઘડાને સાની પાંસે ગળાવીને કુમાર માટે તેના મુગુટ બનાવ્યા તે છેાદરીને દુઃખ

## समयार्थेबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

इमारथ सुवर्णमुकुटलामात् ममोदातिश्यं प्रलेभे, राजा च न शोकदात् न यु ममोदवान् किन्तु शोकममोदमाध्यरध्यं गतः घटस्य नाशेऽपि ठदीयसुवर्णस्य ताद-बस्थ्यात् । तम यदि पदार्थं पकान्ततो नित्य स्तदा राजकन्यायाः कथं शोका, यदि च एकान्ततोऽनित्य स्तदा राजकुमारस्य कथं इर्षातिशयः, राझथ शोकपमो दावपि न जातौ, इत्यपि कथम्, उत्सात् पदार्थः कथश्चिलित्यः कथश्चिदनित्यः, अयमेव पक्षः भेषान्, न तु एकान्ततो नित्यः, एकान्ततोऽनित्यभ्वेति पक्षः, ज्यवद्दारविरुद्धत्वादनाचारत्वाच्च तदेवं नित्याऽनित्यक्षयो व्यवद्दारो न विद्यते अनयोरेव अनाचारं जानीयादिति ॥मू० ३॥

पूल्म्-समुच्छिंहिति सर्रथारो सध्वे पाणा अणेलिंसा । गंठिंधा वा भविस्संति सासयंतिव णा वेष ॥४॥ छाया-सम्रच्छेत्स्यस्ति शास्तारः सर्वे पाणा अनीदृशाः । प्रस्थिका ना भविष्यस्ति शाश्वता इति नो वदेत ॥४ ।

शोक होता है, क्योंकि उसकी अभीष्ट वस्तु नष्ट होती है, लड़के को प्रसन्नता होती है, क्योंकि उसकी इष्ट बस्तु प्राप्त होती है और स्वयं राजा मध्यस्थ रहता है, क्योंकि उसकी दृष्टि में सोना सोने के रूप में कायम ही है, न उसका विनाश हुआ है न उत्पत्ति हुई है। इस प्रकार प्रत्येक वस्तु विनाश उत्पाद और स्थितिशील ही है। यदि बस्तु ज्ञिहप न होती तो इन तीनों व्यक्तियों के मन में तीन प्रकार की भावनाएं और तज्जनित शोक, प्रमोद और माध्यस्थ्य क्यों होना है? इससे स्वष्ट हे कि प्रस्वेक बस्तु कथंचित् नित्य और कथंचित् अनित्य है ॥ ३॥

થાય છે. કેમકે-તેની પિય વસ્તુના નાશ થાય છે. અને છેાકરા ખુશી થાય છે, કેમકે તેને પ્રિય વસ્તુની પ્રાપ્તિ થાય છે. તથા સ્વયં રાજા મધ્યસ્થ-તટસ્થ રહે છે. કેમકે તેની દબ્ટિમાં સાંતું સાનારૂપેથી કાયમ જ છે. તેના નાશ થયા નથી, તથા ઉત્પત્તિ પહ્યુ થઈ નથી. આ પ્રમાણે દરેક વસ્તુ વિનાશ ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિના સ્વભાવ વાળી જ છે. જે વસ્તુ ત્રણે રૂપવાળી ન હોત, તા આ ત્રણે વ્યક્તિયાના મનમાં ત્રણ પ્રકારની ભાવનાઓ અને તેનાથી થવાવાળા શેષ્ક, આનંદ અને માધ્યસ્થ-તટસ્ય પછ્ં કેમ થાત ? આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે-દરેક વસ્તુ કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય છે. તસૂવ્લા **લ**્ય છે કે-દરેક વસ્તુ કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય છે. તસૂવ્લા **લગ્ય દરે**  14 Q

स्मकताइस्ले

्रः अन्त्रथार्थः — सत्थारो) बास्तारः-बासनस्य मदत्ते येतारः-तीर्थकराः । बर्जुयायितम् भव्यजीताः (मधुच्छिद्विति) सम्रुच्छेत्स्यन्ति क्षयं माप्स्यन्ति अथवा

'समुच्छिहिंति' इग्यादि।

बार्डार्थ- 'सत्थारो-ज्ञास्तारः' ज्ञास्ता अर्थात् ज्ञासनके प्रवर्तक नीर्यंकर तथा उनके अनुयाधी भव्य जीव 'समुच्छिहिंति-समुच्छे-स्रान्ति' उच्छेदको प्राप्त होगे अर्थात् कालकको सभी मुक्ति प्राप्त कर-छेंगें सबके मुक्त हो जाने पर जगत् जीवों से ज्ञान्य अर्थात् भव्यजीबी से रहित हो जायगा, क्यों कि काल की आदि और अन्त नहीं है। अथवा 'सग्वे पाणा-सबें प्राणाः' सभी जीव 'अणेलिसा-अनीदकाः' परस्पर विसददा हैं, सभी जीव 'गंठिया-ग्रन्थिका' कमों से बद ही 'भविस्संति-भविष्यन्ति' रहेंगे अथवा 'सामयंति व णो वए-ज्ञाश्वता इति नो बदेत्त' सर्वजीव ज्ञान्ध्वत ही है, ऐसा नहीं कहना चाहिए। यदि सब जीव मुक्त हो जाएं तो जगत् जीवश्वत्य होने से जगत् ही नहीं रहेगा भतप्द ऐसा कहना उचित्र नहीं है, ऐसा भी नहीं कहना चाहिए। यदि सभी जीव कर्मबद्ध ही रहेंगे अथवा तीर्थकर सर्वदा स्थित रहेंगे यह सब एकान्त वच्न मिथ्या है ॥श।

अन्वयार्थ– द्यास्ता अर्थात् इासन के प्रवर्त्तक तीर्थ कर तथा उनके

'समुच्छिह्रिंति' ઇત્યાદિ

શખ્દ થે — 'સરથારો-જ્ઞાસ્તાર: શાસ્તા અર્થાત્ શાસનના પ્રવર્તાવવાવાળા તીર્થં કર તથા તેએાના અનુયાચી બબ્ધ જીવા 'સમુચ્છિદ્ધિ તિ- પ્રમુચ્છે સ્થન્તિ' દગ્છેદને પ્ર.પ્ત કરશે. અર્થાત્ કલકમથી સઘળા મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લેશે. બધા મુક્ત થઇ ગયા પછી જગત જીવેલ્થી શૂન્ય અર્થાત્ લગ્ય જીવા વગરતું બની જશે કે મર્કે-કાળની આદિ અને અંત હાતો નથી. અથવા 'શ્રગ્લે વાળા ઘર્વે પ્રળાઃ' સઘળા જીવા 'પ્રળે જિત્તા-પ્રનીદ્વશાઃ' અન્યે અન્ય વિસદેશ છે. બધા જીવા 'ગંદિયા-પ્રન્થિકા.' કર્મોથી બહુ જ 'મવિસ્સંતિ મવિલ્યન્તિ' રહેશે. અથવા 'શાહ્યત્તે વળો વર્ષ-ગ્રાગ્ધતા इતિ ને વદ્તે સંઘળા જીવા શાહ્યત જ છે. તેમ કહેવું ન બેઈએ બે બધા જ જીવા મુક્ત થઈ જાય તા જગત્ જીવ વગરતું થવાથી જગત જ રહેશે નહીં તેથી જ તેમ કહેવું બધાબર નથી. એમ પણ કહેવું ન બેઈએ કે-સઘળા જીવા કર્મબહ જ રહેશે. અથવા તીર્થ' કર હેમેશાં સ્થિત શહેશે. આ બધા એકાન્ત વચના મિચ્યા છે. હાલા

અ-વયાર્થ--શાસ્તા અર્થોત્ શાસન પ્રવર્તાવનાર તીર્થ કર તથા તેમના

समयावैदोधिनी टीका द्वि थु. अ. ५ आचारञ्चतनिरूणणम्

सर्वे भव्यजीताः सिर्दि गमिष्यन्ति कालकपेण, तदा-सर्वेषु मुक्तेषु कालस्याऽ-नाद्यनन्तत्वात्ततो जगज्तीवतिरहितं स्यात् । 'सव्वे पाणा' सर्वे प्राणाः प्राणिनः यावज्जीवाः (अणेलिसा) अनीदृगाः-विसदृशाः विभिन्ना इति यावत्। (गंठिया वा) प्रन्थिका वा (भविरसंति) भविष्यन्ति-प्रन्थिकर्म तद्वन्तः सर्वे जीवा मविष्यन्ति । बद्धा एव स्यास्यन्ति इत्यर्थः । (सासयंति वणो वए) साक्ष ग्रा इति नो वदेत्, सर्वे जोवा मुक्ता मविष्यन्ति तदा नगदुच्छिन्नं स्यात्, जीवरहितस्वात् । अथवा सर्वे बद्धा एव स्थास्यन्ति तीर्थकराः सर्वदा स्थास्यन्त्य्येत् इत्येकान्तत्त्वचनं नो वक्तव्यमिति ॥ शा

टीका-'स्त्यारो' शास्तारः भव्यात्र 'सम्रुच्डिर्हिति' सम्रुच्छेत्स्यन्ति-उच्छेदं कर्मवन्धनसहित्यं पार्थ्यन्ति सर्वभव्यानां म्रुक्तिगमनेन भव्यश्वत्यो छोकः स्पादिति, एवम् 'सासयं ति व' शाखताः-नित्त्याः सर्धदा भवस्थायिन एव महि-व्यन्ति स्त्यपि 'नो वए' नो वदेत् तथा-'सव्वे याणा' सर्वे माणाः जीनाः 'अणे-अनुयायी भव्य जीव उच्छेद को प्राप्त हों गे अर्थात् कालाकम से सभी मुक्ति प्राप्त कर छेगे । सब के मुक्त हो जाने पर जगत् जीवों से अर्थात् भव्य जीवों से रहित हो जायगा, क्योंकि काल की आदि और अन्त नहीं है। अथवा सभी जीव परस्पर विसटका हैं, सभी जीव कर्मों से बद्ध ही रहेगे, सघ जीव शाश्वत ही हैं, ऐसा नहीं कहना चाहिए। यदि सव जीव मुक्त हो जाएं तो जगत् जीवजून्य होने से जगत् ही नहीं रहेगा अतएव ऐसा कहना उचित नहीं हैं। ऐसा भी नहीं कहना चाहिए कि सभी जीव कर्मबद्ध ही रहेंगे अथवा तीयेंकर सदैव स्थित रहेंगे। यह सब एकान्त वच्न मिथ्या हैं ॥श।

टीकार्थ-तीर्थ कर और भव्य जीव उच्छेद को प्राप्त हो जाएंगे अर्थात् कर्मबन्धन से रहित होकर मोक्ष में चले जाएंगे, तप यह लोक भव्य-जीवों से इर्ट्रन हो जाएगा। अथवा तीर्थ कर और सब भव्य जीव सदैव

અનુયાયી લબ્ય જીવ ઉચ્છેદને પ્રાપ્ત થશે. અર્થાત્ કાલક્રમથી બધા જ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લેશે બધા જ મુક્ત થયા પછી જ્યત્ જીવેમથી અર્ધાત લબ્ધ જીવેમથી વિશ્વદેશ અથવા બધાજ જીવે કર્મોથી બહ જ રહેશે. બધા જ જીવા શાયાત જ વિશ્વદેશ અથવા બધાજ જીવે કર્મોથી બહ જ રહેશે. બધા જ જીવા શાયાત જ છે. તેમ કહેવું ન નોઇએ. તો બધા જ છવા મુક્ત થઇ બાય તા જસત્ જીવ શૂન્ય થવાથી જગત જ નહીં રહે તેથી જ તેમ કહેવું યાગ્ય નથી. એમ પણ કહેવું ન નોઈએ કે બધા જીવા કર્માબદ્ધ જ રહેશે. અથવા તી જસત્ જીવ કહેવું ન નોઈએ કે બધા જીવા કર્માબદ્ધ જ રહેશે. અથવા તી બેર રહ

ટીકાર્થ—તીર્થંકર અને લબ્ય છવા ઉચ્છેદને પ્રાપ્ત થઇ જશે અર્ધાત્ કર્મના બંધ વિનાના થઇને માસમાં જશે. ત્યારે આ લાક લબ્ય જીવા





डिसा' अनीदन्नाः-तिसदृशाः-चिलक्षणा एव न कथश्चित् तेषां परस्परं सादृइप-मस्ति इत्यपि नो चदेत्, तथा-'गंठिया वा भविस्संति' प्रन्यिका वा भविष्यन्ति कर्मप्रन्ययुका एव सर्वे जीत्रा भविष्यन्ति इत्यपि नो चदेत् ॥४॥ मूल्म्-द्रैष्ट्राहिं दाहिं ठाणेहिं चँचहारो णा विर्जजड् । द्युदाहिं दीहिं ठाणेहिं अणार्थारं तु जाण्ए ॥५॥ छाया--एताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यां व्यवहारो न रिद्यते । प्रताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यां व्यवहारो न रिद्यते ।

स्थित ही रहेंगे-कोई मोक्ष नहीं प्राप्त करेगा, ऐसा नहीं कहना चाहिए। सभी प्रागी परस्पर विरुक्षण ही हैं, उनमें किञ्चित् भी समानता नहीं है, ऐसा भी नहीं- कहना चाहिए ।।।।।

'एएहिं दोहिं ठाणेहि' इत्यादि ।

श्वन्दार्थ--'एएहिं-एताभ्याम्' इन 'दोहिं-दाभ्याम्' दोनों एकान्त नित्य और एकान्त अनिस्य 'ठाणेहिं-स्थानःभ्याम्' पक्षों से 'ववहारों-ध्यबहारः' शास्त्रीय अधवा लौकिक व्यवहार 'ण विज्जह-न विद्यते' संभवित नहीं है अतएव 'एएहिं-एताभ्याम्' इन 'दोहिं-द्वाभ्याम्' दोनों 'ठाणेहिं-स्थानाभ्याम्' पक्षों के सेवनको 'अणायारं-अनाचारं' अनाबार 'जाणए-जानीयात्' जानना चाहिए, कल्याणकी अभिलापा रखने बाखे को किसी भी एकान्त पक्षका अवलम्बन नहीं करना चाहिए ५।

વિનાના થઈ જશે. અથવા તીર્થ'કર અને સલળા લગ્ય જીવા હંમેશા સ્થિત જ રહેશે. કાેઇ માક્ષને પ્રાપ્ત કરશે નહીં તેમ કહેલું ન નેઇએ. સઘળા પ્રાહ્યિયા પરસ્પર વિલક્ષણ જ છે. તેએામાં કિંચિત્ પણ સરખા પશું નથી. તેમ પણ કહેલું ન નેઈએ. ાસૂગ્ઝા

'एएहिं दोहिं ठाणेहिं' ઇत्यादि

શબ્દાર્થ — 'પપદ્ધિ – एताभ्याम्' આ 'દોદ્ધ – દાગ્યામ્' અન્ને એકાન્ત નિત્ય અને એકાન્ત અનિત્ય 'ठળદિ – स्वामाभ्याम्' પક્ષે શ્વિદારો – ट्यवद्दारા' શાસ્ત્રીય અથવા લીકિક વ્યવહાર 'ળ विज्ञइ – न विद्य है' સંભવિત નથી તેથી જ 'પપદ્ધ' – पताभ्याम્' આ 'દોર્દિ - દામ્યામ્' અન્ને ''ठાળેદિ' – स्वानाभ्याम્' પદ્ધાના સેવનને 'લળાંચારં – 'ભ્રનાचारम્' અનાચાર 'जाળપ – ज्ञानीयान्' જાણવા જે છે છે. કલ્યાણુની ઈચ્છા રાખવાવાળાએ કાઇ એકાન્ત પક્ષતું અવલમ્ગન કરવું ન જોઈ એ. શયા ધ્રાસ્ત્રીય અથવા લીકિક વ્યવહાર સંભવિત નથી. તેથી જ અન્ને એકાન્ત

# समयार्थवोधिनी टीका हि. थु. म. ५ आचारश्वतनिरूपणम्

अन्वयार्थः ---- (एएहिं) एतास्याम् (दोहिं) ढाभ्याम् - एकान्तनित्याऽनित्या-भ्याम् 'ठागेहिं' स्थानाभ्याम् - पक्षाभ्याम् (दवद्वारो) व्यवहारः -- झास्त्रीयो ळौकिको वा (ण विज्ञः) न विद्यते - न संभवति, (एएहिं) एताभ्याम् 'दोहिं' ढाभ्याम् (ठाणेहिं) स्थानाभ्याम् अवरुभिवताभ्याम् (प्रणायारं तु) अनानारन्तु -- अकमम् (जाणए) जानीयात्, अत एकान्तः पक्षो न सेव्यः श्रेयोऽर्थिमिः । एकान्तत्र ग्रा-एकत्र रक्षाऽवरुम्वनामिनिवे हो न श्रेयान् ॥५॥

टीका--'एएई दोहिं ठाणेहिं' एताभ्शं द्वाभ्पां स्थानाम्यां सर्वे आस्तारः स्नयं यास्यन्ति झाश्वज्ञा वा भविष्यन्ति, यद्वा-सर्वे प्राणिनोऽतीहज्ञाः विसद्दशाः, तथा-सर्वे प्रन्थिङा एत्र भविष्यन्ति इत्याकासम्यां पक्षाभ्शम् 'ववदारो ण विज्तइ' व्यवहारो न विद्यते, अपम्झावः-यदुक्तं सर्वे झास्तारः झर्प यास्यन्ति तदयुक्तं क्षयकारणभूतस्य कर्मणोऽभावात् न वा सर्वे शास्तारः झाथता एत्,

अन्वपार्ध-इन दोनों एकान्त निष्ध और एकान्त अनित्य पक्षों से शास्त्रीय अधवा लौकिक व्यवहार संभवित् नहीं है। अत्रएव दोनों एकान्त पक्षों के सेवन को अनाचार जानना चाहिए। कल्पाण की अभिलाषा रखने वाछे को किसी भी एकान्त पक्ष का अवलम्बन नहीं करना चाहिए ५।

ટીકાર્થ — સઘળા તીર્થ કરા ક્ષયને પ્રાપ્ત થઇ જશે. અથવા સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરી લેશે. અથવા અધા શાશ્વા જ છે. સઘળા પ્રાણિયા સર્વથા વિસ દશ જ છે. સઘળા જીવા સકર્મક જ રહેશે આ પ્રમાણેના અન્ને એકાન્ત પક્ષાથી વ્યવફાર થઇ શકતા નથી. કહેવાના ભાવ એ છે કે--સઘળા શાસન કરવાવાળા તીર્થ કરોના ક્ષય થઈ જશે. તેમ કહેવું તે અયોગ્ય છે. કેમકે-ક્ષય થવાના કારણ ભૂત કર્મના અભાવ છે સઘળા શાસન કરવાવાળા તીર્થ કરા શાશ્વત જ છે. તેમ કહેવું તે પણ ચાગ્ય ગયાય નહીં. કેમકે-બવમાં



मवस्थकेवलिनां शास्तूगां सिद्धिमनसद्धावात् न शाखाः, अतः प्राहाऽपेक्षया शाश्वतरं व्यक्तचपेक्षया अराश्वतरं न 'ए रहिं दोहिं ठाणेहिं आगायारं तु जागए' एताभ्यामेव हाभ्यां स्थानाभ्यामना नारं तु जानीयात् अयं मानः - सर्वे पाणा अनीट हा इत्यपि न वक्तव्यम् सर्वे जोवाः कर्मपराधीनतया विलक्षणा अपि समाना अपि एतदेव वक्तव्यं न तु एकान्तपक्षः स्वीक्तव्यः । न वा प्रन्थिका एव भवि-व्यन्ति इत्यपि न वक्तव्यम् अर्थ्लसित्वीर्थतया केवन प्रन्थिरहिताः केचन तथा विधयरिणामाभावाद् प्रन्थियुक्ता एवति ५ ।

म्लम्- जे केइ खुडुगा पाणा अंदुवा संति महालया ।

सरिसं तैसिं विराति असरिसंती य णो वए ॥६॥ मोक्ष में चले जाते हैं, अतएव वे ज्ञाश्वन नहीं हैं हां प्रवाह की अपेक्षा अले ज्ञाश्वन कहा जाय किन्तु व्यक्ति की अपेक्षा अज्ञाश्वन हैं। अतएव दोनों एकाम्त पक्षों के सेवन से अनाचार जानना चाहिए।

सब प्राणी विसददा ही हैं, ऐसा भी नहीं कहना चाहिए। सब जीब कमों के अधीन होने के कारण विरुक्षण होने पर मी स्वभावतः समान हैं। अतएब उनमें छुद्ध आरमस्वरूप-चैतन्य की अपेक्षा से समानता भी है और कमोंदय आदि की विसटदाता के कारण अस-मानना भी है। सब जीव सकर्मक ही रहेंगे, यह कहना भी ठीक महीं, क्यों कि वीर्य का उल्लास होने पर कोई जीव निष्कर्मदद्वा को भी प्राप्त करेंगे, किन्तु जो अभव्य हैं अथवा भव्य होने पर भी समु-चित सामग्री नहीं प्राप्त करेगे, वे सकर्म रहेंगे ॥५।

રહેવા વાળા ઠેવલી અર્ડ તે સિદ્ધિ ગમન કરે છે. અર્થાત્ મેસમાં જાય છે. તેથી જ તેઓ શ અન નથી. હા, પ્રવાહની અપેસ એ ભલે શાયાત કહેવામાં આવે. પરંતુ વ્યક્તિની અપેસ થી અશાયાત છે. તેથી જ અન્તે એકાન્ત પક્ષના સેરનથી અનાચાર સમજરા જોઇએ સઘળા પ્રાફ્રિયા વિસદૃશ જ છે. તેમ પછ્ કહેવું ન બેઈ એ. સઘળા જીવા કર્મને આધીન હોવાના કારણે વિસદ્ધ હોવા છતાં પછુ સ્વભાવથી સરખા જ છે, તેથી જ તેઓમાં શુદ્ધ ભારસરવરૂપ ચૈતન્યની અપેસાથી સમાનપણું છે. અને કર્મોદય વિગેરના વિસદ્ધ પણ થી અસમાન પછું પછુ છે સઘળા જીવા સકર્મક જ રહેશે. તેમ કહેવું પણ ઠીક નથી. ઠેમકે-વીર્થના ઉલ્લાસ થવાથી કોઇ જીવ નિષ્ઠમ દશાને પણ પ્રાપ્ત કરશે. પરંતુ જે અભવ્ય છે, અથવા હ્રવ્ય હોવા છતાં પછુ યોગ્ય સામગ્રી પ્રાપ્ત નહીં કરી શકે તેઓ સકર્મ રહેશે. તાપા

## समयाधैबोधिनी टीका डि. श्रु, अ.५ आचारश्रुतनिरूपणम्

छाया---ये केचित्र्ञ्युदकाः प्राणा अथवा सन्ति महालयाः । सक्ष्यं तेषां वैर्षाति असदृश्वमिति च नो चदेत् ६ ।

अन्त्रयार्थः--(जे केइ) ये केवित् (खुडूगा) क्षुदकाः-पकेन्द्रियाः अरुपक्षरीर-बग्ता ता, (गाणा) घाणाः-याणिनो जीताः, (अदुत्रा) अधदा-ये केचित् (पद्दा-खया) मद्दालयाः-विशिष्ठदेदवन्तः पश्चेन्द्रिया अश्वर्णजादयः 'संति' सन्ति-विद्यन्से (तेर्सि) त्तेषाम्-श्चद्राणां महारूयानां चा (सरिसं) सदृश्चम्-समानमेक्रक्षक्रमेव

'जे केर खुडुगा पाणा' इत्यादि ।

भावार्थ-'जे केइ-पे केचित्' जो एकेन्द्रिय आदि 'खुडुगा-क्षुद्रकाः' क्षुद्र रुघुकायवाले 'पणा-प्राणाः' प्राणी है 'अतुवा-अथवा' अथवा जो कोई 'महारुया-महारुपाः' घोडा हाथी आदि महाकाव 'संति-सन्ति' पश्चेन्द्रिय प्राणी है 'तेनि-तेषाप्' उन दोनों की हिंसा से 'सरिसं-सह-भम्' समान ही वैर होता है । अथवा 'असरिसं-असटकाम्' असमान बेरं-वैरम्' वैर होता है 'सि-इति' ऐसा 'णो वए-नो वदेत्' नहीं कहना चाहिए अर्थात् रुघुकाय और महाकाय प्राणिका घात करनेसे समान ही हिंसा होती है, ऐसा एकान्त कथन नहीं करना चाहिए और उनका घात करने पर असमान ही हिंसा होती है, ऐसा एकान्त वचन भी नहीं बोलना चाहिए ॥गा०६॥

अन्त्रयार्थ---जो एकेन्द्रिय आदि क्षुद्र रुपुकायवाछे पाणी हैं अधवा जो कोई अद्यहाथी आदि महाकाय पंचेंद्रिय पाणी हैं, उन दोनों की

'जे केइ ख़ुडुगा पाणा' छत्याहि

શખ્દાર્થ — 'जे केइ - ये कैचिन्?' જે એકેન્દ્રિય વિગેરે 'खुइूगा-क्षुद्रकाः' ક્યુદ્ર લઘુકાયવાળા 'पाणा-प्राणाः' પ્રાણી છે, 'अदुवा-अथवा' અથવા તો કોઇ 'मइाळ्या-महाळ्याः' હાથી ઘેડ વિગેરે મહાકાય-માટા શરીરવાળા 'संति-स्वन्ति' પ'ચેન્દ્રિય પ્રાણી છે. 'तेसिं-तेपाम्' ते अन्नेनी હિંસાથી 'सरिसं-छट क्वम्' सभान જ वेर થાય છે, અથવા 'असरिसं-अस्टरशम्' અસમાન 'वेरं-वेरम्' वेर થાય છે, 'सि-इति' એ પ્રમાણે 'णो वए-नो बदैन्' કહેવુ' न तेઈ એ. અર્થાંત લઘુકાય અને મહાકાય (नाना માટા) પ્રાણીના ઘાત કરવાથી સરખી જ હિંતા થાય છે. એ પ્રમાણે એકાન્ત કથન કરવું ન તોઇએ. અને તેના ઘાત કરવાથી અસમાન હિંસા જ થાય છે, એ પ્રમાણે એકાન્ત વચન પણુ ખાલવું ન તોઇએ. ાગા ગરા

અન્વયાર્થ — જે એકેન્દ્રિય વિગેરે ક્ષુદ્ર લઘુકાયવાળા પાણી છે. અથવા જે ઘાડા હથી વિગેરે મહાકાય પંચેન્દ્રિય પાણી છે. એ અન્નેની હિંસાથી . Reé



(असरिसं) असदर्श वा (वेरंति) वैरं हिंमनमिति (णो वए) इत्येव नो वदेत् अन्यो लघुरीर्घ शयको भींक्योमारणे समाना हिंमा मवतीस्यपि एकात्तवचन म वदेत्-स वक्तव्यं भवेत् । तथाऽनयोमरिणे विभिन्नैव हिंसा जायते. इत्यपि एकात्तवचो नवाच्यम् किन्तु-हिंसेति मत्वा अनैकास्तवचनमेव मयोक्तव्यमिति ६। टीका--'जे केश' ये केचित् 'सुहुगा' क्षुद्रकाः-ट्युकायाः 'पाणा' प्राणिनः एकेन्द्रियद्वीन्द्रीयाद योऽस्यकाया वा पश्चन्द्रिपजीवा पृषकाद्रयः 'अदुना' अथवा 'महारुया' महारुयाः-दीर्घ शरीराः-हस्त्यादयः 'संति' सन्ति-विचन्ते 'तेसिं' तेषाम्-क्षुद्रकायानां कुन्धादीनाम् महाकायानां इस्त्यादीनां च हनने 'सरिसं वेरं' सरक्षम्-तुरुयं समानमेव वैरं कर्मवन्धः वेरं वेज्ञ कर्म विरेधिचन्नजा तुल्यप्रदेश-रंवात् सर्वत्रन्तूनाम् 'इति' इत्येव' रूपेण एकान्तेन 'णो वए' नो वदेत् अथवा 'खप्तरिसंते य' अन्द्र्यम्-असपानमेव रुद् व्यापादने मारणे 'वेरं' वेरं कर्मवन्धः दिंसा से समान ही वैर होता है, अथवा असमान ही वैर होता है, ऐसा नहीं कहना चाहिए । अर्धात् लघुकाय और महाकाय प्राणी का घात करने से समान हिंसा ही होती है, ऐसा एकान्त कथन नहीं करना चाहिए और उनका घात करने पर असमान ही हिंसा होनी है, ऐसा एकान्त वचन भी नहीं बोलना चाहिए ॥६।

टी हाथ--जो एकेन्द्रिय बीन्द्रिय आदि अथवा चुहा आदि पंचेन्द्रिय लघुकाय अधौत छोटे दारीर वाले प्राणी हैं अथवा जो हाधी आदि महाकाय प्राणी हैं, इन दोनों प्रकार के प्राणियों का हनन करने पर समान ही वैर अर्धानू कर्मबन्धन अथवा समान ही विरोध रूप वैर होता है, क्यों कि सभी प्राणी समान प्रदेशों वाले हैं, ऐसा एकान्त कहना उचित नहीं है। अथवा हन लघुकाय और महाकाय, दोनों

સરખું જ વેર થાય છે. અથવા અસમાન વેર થાય છે તેમ કહેવું ન જોઇએ, અર્થાત્ લઘુકાય અને મહાકાય પ્રાણીનાે ઘાત કરવથી સરખી જ હિંસા થાય છે. એવું એકાન્ત કથત કહેવું ન જોઇએ અને તેએાનાે ઘાત કરવાથી અસમાન હિંસા થાય છે તેવું એકાન્ત વચન પણુ બાેલવું ન જોઈએ. ૫૬ા

ટીકાર્ય — જે એકેન્દ્રિય દ્વીન્દ્રિય વિગેરે અથવા ઉદર વિગેરે પ'ચેન્દ્રિય લઘુકાયવાળા અર્થાત્ નાના શરીસ્વાળા પ્રાણિયાની હિંસા કરવાથી વિગેરે મહાકાય પ્રાણી છે. આ બન્ને પ્રકારના પ્રાણિયાની હિંસા કરવાથી સરખુંજ વેર અર્થાત્ કર્મઅંધ અથવા સરખાજ વિરાધ રૂપ વેર થાય છે. કેમકેન્ સઘળા પ્રાણીયાે સરખા પ્રદેશાવાળા છે. તેમ એકાન્ત રૂપે કહેવું તે યાગ્ય તથી, અથવા આ લઘુકાય અને રહેકાય અને પ્રકાય અને પ્રકારના જીવેત્તું હુનન કરૂ-

## समयापैबोचिनी टीका दि. शु. अ. ५ आचारशुतनिरूपणम्

इन्द्रियविक्षानकायानां विसदसत्यात् सत्यपि प्रदेशतुल्यत्वेन सदृशं वैर मित्यपि नो वदेत् यदि वर्ष्यापेक्षः कर्मवन्श्रो भवेत् तदा तद्वझात् कर्मथोऽपि सादृश्यमसा-दृश्यं वा वक्तुं युज्यते न त्वेवं किन्तु अध्यवसायवज्ञात् कर्मवन्धो भवत्त तत्तश्च तीवाऽध्यवसायिनोऽल्पसत्वच्यापादनेऽपि महद्वैरम् अक्षामस्य त महाकायसक्व ध्यापादनेऽपि स्वल्पमेव वैरमिति ॥६॥

पूख्य-पेपहि दोहि ठाणेहि चवहारो ण विज्जइ । पेपहि दोहि ठाणेहि अणायारं तुं जाणप ॥७॥ छाया-एताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यां व्यवहारो न विद्यते एताभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यामनाचारन्तु जानीयात् ।७।

प्रकार के जीवों का इनन करने पर एक-सा वैर नहीं होता है, क्यों कि उनकी इन्द्रियों में, ज्ञान में और काय के परिमाण में विसडदाता है। इस प्रकार जीवपदेशों की तुल्पता होने पर भी समान वैर नहीं होता है, ऐसा एकान्त कथन भी उचित नहीं है।

यदि हनन किये जाने वाछे जीव घारीर की लघुना अथवा महसा के अनुसार ही कर्म का बन्ध होता तो कर्मबन्ध की समानता और असमानता कही भी जा सकती थी, किन्तु ऐसा नहीं है। कर्मबन्ध का प्रधान आधार अध्यवसाय है। अलएब तीव्र अध्यवसाय से छोटे जीव की हिंसा करने पर भी महान वैर हो सकता है और मन्द भाव से या बिना इच्छा के बडे जीव का घान करने पर भी अल्प वैर होता है। अतएब वैर के विषय में अनेकान्त पश्च ही युक्ति संगत है। दोनों प्रकार के एकान्तवचन ठीक नहीं हैं ॥ १॥

વાથી એક સરખું જ વેર થતું નથી. કેમકે–તેઓની ઇન્દ્રિયેામાં, જ્ઞાનમાં અને કાયના પરિમાણમાં વિસદશ પણું છે. આ ધમાણે જીવ પ્રદેશાતું સરખાપણું થવા છતાં પણ સમાન વેર થતું નથી. તેમ એકાન્ત કથન પણ ચાેગ્ય નથી.

ને હનન કરવામાં આવનારા જીવેાના શરીરતું લઘુપછું-નાનાપછું અથવા મે ટાપણું પ્રમાણું કર્મના બંધ થતા હાત તા કર્મબંધતું સરખાપણું અને અસમાનપણું કહી પણુ શકાલ, પરંતુ એદુ નથી. કર્મબંધના મુખ્ય આધાર અધ્યવસાય છે. તેથી જ તીલ અધ્યવસાયથી નાના જીવાની હિંસા કરવા છતાં મહાન વેર ુથઈ શકે છે અને મંદલાવથી અથવા ઇચ્છા વગર માટા જીવાના ઘાત કરવા છતાં અલ્પ વેર થાય છે. તેથી જ વેરના વિષયમાં અને-કાન્ત પક્ષજ સુક્તિ સંગત છે. બન્ને પ્રકારના એકાન્ત વચના ઠીક નથી. હાલા

स॰ ६२

WK a

#### स्मछताइत्वे

'पएडि दोहि ठाणेहि' हस्पादि।

चान्दार्थ---- 'एएहिं -एताश्वाम्' इन 'दोरिं--द्राश्याम्' दोनों 'ठाणेहिं--हवानाध्याम्' स्थानों से अर्थात् अरूप काय और महाकाय वाले जीवों की हिंसा से सटकाही वैर उतान होता है, अथवा विसट्वा ही बैर उत्पन्न होता है, इन दोनों एकान्त वचनों से 'ववहारो-व्यवहारः' व्यवहार 'व बिउजइ--न बिचते' नहीं होता, बध्य जीव की अरूपकायता अथवा महाकायता ही एकमान्न कर्मवन्ध की तरतमता का कारण नहीं है किन्तु बधक का तीव्र भाव, मन्द भाव, ज्ञात भाव, अज्ञात भाव, अरूपवीर्यस्व, एवं महावीर्यस्व भी कर्मवन्ध के तारतम्ता का कारण नहीं है किन्तु बधक का तीव्र भाव, मन्द भाव, ज्ञात भाव, अज्ञात भाव, अरूपवीर्यस्व, एवं महावीर्यस्व भी कर्मवन्ध के तारतम्ता का कारण है, ऐसी स्थिति में बध्वजीव की अपेक्षा से ही बन्ध की सटद्याता एवं विसट्धाता अथवा न्यूनाधिकता मानना संगत नहीं है। अतएव 'एएहिं-एताभ्याम्' उक्त 'दोहिं-द्वाभ्याम्' दोनों 'ठाणेहिं-स्थानाभ्याम्' एकान्त पक्षों से किस्ते भी एक पक्ष को स्वीकार करता है वह उमका 'अणायारं -अनाचारम्' अना-चार ही 'जाणए-जानीयात्' जानना बाहिए ॥७॥

अन्वयार्ध--इन दोनों पक्षों से अर्थात् अल्पकाय और महाकाय जीवों की हिंसा से सहका ही वैग उत्पन्न होता है अथवा विसटक ही

'एएहि' दोहि' ठामेहि'' र्टत्याहि

શબ્દાર્થ-'પપદ્દિ'-પતાસ્યામ્' આ 'રોદ્દિ'-દ્રામ્યામ્' અન્ને 'ઝાળેદ્દિ'-સ્થાના-મ્યામ્' પદ્માંથી અર્થાત્ અલ્પકાય અને મહાકાય જીવાની હિંસાથી સમાન વેર ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા વિઝદૃશ વેર ઉત્પન્ન થાય છે. આ બન્ને એકાન્ત વચનાથી 'વવદ્દારો-વ્યવદ્દાર:' વ્યવહાર 'ન વિज્जદ્દ-ન વિદ્યતે' થતા નથી. અર્થાત્ આ અન્ને એકાન્ત પક્ષ ખરાભર નથી. વધ્ય-મારવાને ચાગ્ય એવા જીવનું આ અન્ને એકાન્ત પક્ષ ખરાભર નથી. વધ્ય-મારવાને ચાગ્ય એવા જીવનું આલ્પકાય પણું અથવા મહાક.ય પણું જ એકમાત્ર કમંબન્ધના તારતમ્ય તાનું કારણુ નથી. પરંતુ મારનારાના તીલ ભાવ, મન્ઢભાવ, જ્ઞાતભાવ, અજ્ઞાતભાવ, અસ્પ વીર્ય પણું અને મહા વીર્યપણું પણુ કર્મ બંધના તાર તમ્યનું કારબુ છે. આવી સ્થિતિમાં વધ્ય જીવની અપેક્ષાથી જ બન્ધનું સદેશ-પણું આથવા વિસદૃશપણું અથવા ન્યૂનાધિકપણું માનવું સંગત નથી. તેથીજ 'દ્વદ્દિ'-પત્તામ્યામ્' ઉક્ત 'દોદ્દિ'-દ્રામ્યામ્' બન્ને 'ઠાળેદિ' સ્થાનામ્યામ્ય' એકાન્ત પદ્ધામાંથી કાંઈ પણુ એક પક્ષના સ્વીકાર કિરીને જે મવૃત્ત થાય છે. તે 'વળાયાર-બનાચાર્યમ્' જાનાચાર જ 'જાળાળ-જ્ઞાનીયાત્' સમજવા બેઠી એ. ાાળા અન્વયાર્થ-આ ભન્ને પદ્યાથી અર્થાત્ અલ્પકાય અને મહાકાય જીવેાની હિંસાથી સરખું જ વેર પેદા થાય છે. અથવા વિસદૃશ વેર ઉત્પન્ન થાય

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. ब. ५ आचारश्रुतनिक्रणणम्

टीका--अन्त्रवार्थः टीकाणम्यः । 'एएहिं' एत।भ्यास्-अनन्तरोक्ताभ्याम् 'दोहिं' द्वाभ्याम् 'ठाणेहिं' स्थानाभ्याम् अनयो वौ स्थानयोरल्पकायसत्त्वमहा कायसच्चव्यापादनापादितकमेवन्धसदृशस्वविसद्यत्वयोः 'ववद्यारे।' व्यवद्वारः-क्यबहरणम् 'ण विज्ञह' न विद्यते न-नैव युज्यते इत्पर्थः तथाहि-न वध्यह्य-सदशत्वमसदृशत्वं चैकमेव कमवन्धस्य कारणं किन्तु वधकरुष तीव्रशात्रो मन्दभावे। ज्ञानमात्रोऽहानमात्रोऽल्ग्वार्थस्वमद्वात्रीयस्वादिकं तदेवं वध्यवधकयो-र्विशेषात् कर्मवन्धविशेष इत्येवं व्यवस्थिते वध्यमेवाश्रिव्य सहज्ञस्वासदृत्रत्व-व्यवहारों न विद्यते तथा 'एएहिं' एताभ्याय 'दोहिं ठाणेहिं' हाभ्यां स्थानाभ्यां **मग्रतस्य 'अणापार' अनावारम् 'जाणप्' जानीयात् 'तयाहि**-जीवसाम्यात्कर्म बन्ध सदृशरवमुब्यते तद्युक्त येतां न जीवव्यापादनेन हिंसा, तस्य नित्यस्वेन वैर उत्पन्न होता है, इन दोनों एकान्तों से व्यवहार नहीं होता अर्थात् ये दोनों ही एकान्त पक्ष ठीक नहीं हैं। वध्य जीव की अल्पकायता या महाकायता ही एक मात्र कर्मबन्ध की तरतमता का कारण नहीं है, किन्तु वधक का तीव्र भाव, मन्द्रभाव ज्ञातभाव, अज्ञातभाव, अल्प-वीर्यस्व एवं महावीर्यस्व भी कर्मबन्ध के तारतम्य का कारण हैं। ऐसी स्थिति में वध्य जीव की अपेक्षा से ही बन्ध की सद्दशता विसद्दशता अथवा न्यूनाधिकता मानना संगत नहीं है। अतएव उक्त दोनों एकान्त पक्षों में से किसी भी एक पक्ष कों स्वीकार करके जो प्रष्टत्त होता है, वह उसका अनाचार ही समझना चाहिए ॥७॥

टीकार्थ--जीव की सटकातो के कारण कर्मयन्ध की सटकाता कही जाती है, सो उचित नहीं है। वस्तुतः जीव का मर जाना हिंसा नहीं है छे. आ अन्ने ओठान्त वयनेाथी व्यवढार थते। नथी. अर्थात् अन्ने ओठान्त पक्ष ढीड नथी. वध्य छ्वनुं अस्पडायपछुं अथवा अढाडाय पछुं क ओड मात्र डर्भ अंधनी तरतमतानुं डारणु नथी. परंतु वधडने। तीव भाव भंडभाव ज्ञातभाव अज्ञातभाव, अस्पवीर्थ पछुं तथा मढावीर्यपछुं पछु डर्भअंधना तारतभ्यनुं हारणु छे. आ परिस्थितिमां वध्यछवनी अपेक्षार्थी क अधनी सहशता विसदेशता अथवा न्यूनाधिइपछु भानवुं संगत नथी. तेथी क छन्न अन्ने ओडान्त पक्षामांथी ठाँछ पछु ओठ पक्षने। स्वीडार हरीने के प्रवत्त थाय छे, ते तेने। अनायार क समकवा कोई की. 1101

ટીકાર્થ––જીવની સદશતાને કારણે કર્મખન્ધતું સદશપણું કહેવામાં આવે છે, તે ખરાગર નથી. વસ્તુતઃ જીવતું મરી જવું તે હિંસા નથી. પરંતુ

व्यापादयितुमशक्यत्वात् अपि तु इन्द्रियादि व्यापादनेन हिंसा भवति किंच माव-युक्तस्यैव कर्मवन्धो भवति, न हि औषधं कुर्वतो वैद्यस्य आतुरविषतौ हिंसा भवति वैद्यस्य मारणपिषवकाध्यवसायामावात्, सर्षयुद्धधा रज्जुंध्वतोऽपि जनस्य मावदुष्टस्यद् हिंसा भवस्येवेति भावः ॥७॥

मूलम्-आहाकैम्माणि मुंजंति, अण्णमण्णे सकम्मुणा । उंवलित्ते त्ति णो जाणिजा, अणुवलित्ते त्ति वा पुणो॥८॥ एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो ण त्रिउजई । एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अणायारं तु जाणए ॥९॥ छाषा---आधाकर्माणि सुन्नते, अन्योऽन्यं स्वर्क्तमणा । उपलिप्तानिति जानीपादनुपलिप्तानिति वा पुनः ॥८। आभ्यां द्वाभ्यां स्थानाम्या, व्यवदारो न विद्यते । आभ्यां द्वाभ्यां स्थानाम्यामनाचारं तु जानीयात् ॥९॥

किन्तु माग्ने वाले का हिसाखप अध्यवनाय ही हिंसा का कारण है। वैच सङ्गावनापूर्वक रोगी को उपचार कर रहा हो और रोगी की मृत्यु हो जाय तो वैच को उसकी हिंसा का पाप नहीं लगता, क्योंकि वैच का अभिमाय उसे मारने का नहीं होता। इसके विपरीत यदि कोई सर्प समझ कर रस्सी को मारता है तो भाव से दुष्ट होने के कारण वह हिंसा का भागी होना है ॥७॥

'आहाकम्माणि सुजंति' इत्यादि।

द्दार्थ--'आहातम्माणि मुंजंति-आधातमाणि मुझते' साधुके छिए षट्रकायका उपमर्दन करके तैयार किया गया आहार पानी आदि

મારવાવાળાના હિંસારૂપ અધ્યવસાય-વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ જ હિંસાનું કારણ છે. વૈદ્ય સદ્ભાવના પૂર્વક રાગીના ઉપચાર કરી રહેલ હાય, અને રેહગી મરી જાય, તા વૈદ્યને તેની હિંસાનું પાપ લાગતું નથી કેમકે વૈદ્યના હેતુ તેને મારવાના હાતા નથી તેજ પ્રમાણે જો કાેઈ સપંસમજીને દોરીને મારે છે, તા સાવથી દુષ્ટ હાેવાના કારણે તે હિંસાના બાગી અને છે. હાા

आहाकम्माणि मुंजंति' धत्याहि

શબ્દાર્થ — 'आहाकम्माणि મુંન્નંતિ-आधाकर्माणि મુखते' ५८६। १तुं ઉપ-મર્દન (હિંસા) કરીને સાધુ મઃટે તૈયાર કરવામાં આવેલ આહાર પાણી વિગેરે समयार्थबोधिनी टीका हि. थु. अ. ५ आचारशुन नक्रपणम्

अन्वयार्थः-साध्वर्थं पट्कायोपमर्दनपूर्वकनिष्पादितमलादिकमाधाकर्म कटयते तदु । भुञ्जानानां साधूनामाधाकर्मिको दोषो भवतीति सिद्धान्तः, तथापि कयञ्चित् ममादतः (आहाकम्माणि भुं जति) ये साधव आधाकर्माणि भुञ्जते, तान् (भण्णमण्णे सकम्मुणा) भन्पोऽन्यं स्वकर्मणा (उवळित्ते ति वा) उग्रछिक्षानिति वा (पुणे) पुनः (भणुरळित्ते ति वा) अनुपछिप्तानिति वा (णो) नो (जाणिज्जा) जानीयात्-न बदेदिति । आधाकर्मिकाहारमोजने इतो सति साधवः चिक्रगकर्मणोपछिप्ता भवन्त्रयेवेस्पपि एकान्तं वचो न वक्तव्यम् । विक्रणकर्मणोपछिष्ठा न भवन्ति हत्यपि न वक्तव्यभिति । नवमगाधाया अर्थः स्वष्ट एवति ॥ ८ । ९ ॥

आधाकर्मिक कहलाता है जो साधु आधाकर्मिक आहार करता है वे 'अण्णमण्णे-अन्योऽन्यम' अन्यो अन्य-परस्पर 'सकम्मुणा-स्वकर्मणा' अपने कर्मसे 'उवलित्तेत्ति वा-उपलिसानितिवा' पापकर्मसे उपलिस होते हैं ऐमा 'पुणो-पुनः' अधवा 'अणुवलित्तेत्ति वा-अनुपलिसानिति वा' अनुपलिप्त होते हैं ऐसा पकान्त वचन 'णो जाणिज्जा-न जानीघात्' नहीं कहना चाहिए। अतएव किसी भी एकान्त पक्षको स्वीकार करना अनाचार समझना चाहिए ॥गा० ८॥९॥

अन्वयार्थ--साधु के लिए षट्रकाय का उपमर्दन करके तैयार किया गया आहार पानी आदि आधाकर्मिक कहलाता है। जो साधु आधा कर्मिक आहार करते हैं, वे पापकर्म से लिप्त होते ही हैं अथवा लिस नहीं ही होते, ऐसे दोनों प्रकार के एकान्त चचन नहीं कहना चाहिए। इन दोनों एकान्त स्थानों से व्यवहार नहीं होता। अतएव-किसी भी एकान्त पक्ष को स्वीकार करना अनाचार समझना चाहिए॥८-९॥

આધાકર્મિક કહેવાય છે જે સાધુ આધાકર્મિક આહુર કરે છે, તેએ 'अण्ण मण्ले-अन्योऽन्यम्' પરસ્પર 'सकन्मुणा- स्कर्मणा' પાતાના કર્મથી 'डबकित्तेत्ति वा-उरहिल्तानिति वा' પાપકર્મથી ઉપલિપ્ત (ગ્યાપ્ત) થાય છે. એમ 'पुलो-पुनः' અથવા ब्रणुवरित्तेत्ति वा-अनुरहिल्तानिति वा' અનુપલિપ્ત હાય છે. એ પ્રમાણે એકાન્ત વચન 'णो जाणिज्जा-न जानीयन्' કહેલું ન જોઇએ તેથી જ કાઈ પણ એકાન્ત પક્ષના સ્વીકાર કરવા તે અનાચાર સમજવા. ાટ-૯ા

અન્વયાર્થ---સાધુ મટે ષટકાયતું ઉપમર્ટન કરીને તૈયાર ઠરવામાં આવેલ આહાર પાછી વિગેર આધાર્કાર્મક કહેવાય છે. જે સાધુ આધારકર્મિક આહાર કુરે છે. તેએા પાપકર્મથી લિપ્ત થાય જ છે. અથવા લિપ્ત થતા નથી, એવા બન્ને પ્રકારના એકાન્ત વચન કહેવા ન જોઇએ. આ બેઉ એકાન્ત સ્થાને**ાથી** વ્યવહાર થતાે નથી. તેથી જ કે.ઈ પણ એકાન્ત પક્ષના સ્વીકાર કરવા તે અનાચાર સમજવા જોઇએ. ા.૮- લ્યા





टीका--कथञ्चित् ममादेन एहीतमाधाकर्भिकमन्नादिकं सर्वथा प्रतिष्ठापनीयं नैवोपमोक्तव्यमिति सिद्धान्तः, तथापि कथञ्चित् मनादेन एहीत्वा तदल्लमुपभुक-वात् चेत् तदा एनं साधुं विकण्डर्म वच्नातीति एकान्तेन नो वदेत् तथा चिक्रण-कर्म एनं न बच्नातीत्यपि न वदेत् । नरमगाधार्थः स्पष्ट एवेति ॥८।९॥ मूडम्-ज्ञेमियं औराल्जमाहारं, केम्म्रगं च तहेव थ । सच्वरथ वीरियं अत्थि, पार्टिथं सर्टवरथ वीरियं ॥९०॥ छाया--यदिदमौदारिक्रमाहारकं कर्ममञ्च तथैव च । सर्वत्र वीर्यमस्ति, नास्ति सर्वत्र वीर्यम् ॥१०॥

टीकार्थ---किसी मकार ममाद के कारण यदि आधाकमी आहार ग्रहण कर लिया हो तो वह सर्वथा पाठ देना चाहिए, उसका उपभोग नहीं करना चाहिए। यह सिद्धान्त का आदेश हैं। तथापि प्रमाद से ग्रहण किये आधाकमी आहार को भोग लिया हो तो भोगने वाला चिकने कर्म थांधता ही है, ऐसा एकान्तवचन न कहे और चिक्रने कर्म नहीं बांधता है ऐसा एकान्तवचन भी न कहे ॥८--९॥

'जमियं ओरालमाहारं' इत्यादि।

भावरार्थ — 'जमियं-यदिदं' यह जो दिखाई देने वाला 'ओरालं-औदारिकम्' औदारिक धारीर है 'आहारं-जाहाकम्' आहारक धारीर है 'च' और 'कम्मगं-कार्मणं' कार्मण धारीर है 'तहेव प-तवैव च' और 'च' धान्द से वैक्रिय एवं तैजस धारीर है ये पांचों धारीर एकान्तताः

ચિકાર્થ—કૈાઇ પછુ પ્રકારથી પ્રમાદના કારણે જો આધાકમિંદોષવાળો આહાર ગ્રહણુ કરી લીધે હેાય તા તે સર્વધા ાપરઠવી દેવા જોઇએ. તેના ઉપલેગ કરવા ન જોઇએ. આ પ્રમાણે સિંહાતના આદેશ છે. તા પણુ પ્રમા-દથી ગહલ કરવામાં આવેલ આધાકમિં આહારને ભાેગવી લીધા હાય તા ભાેગવવાવાળા ચિકણા કર્મ આંધ જ છે. એ પ્રસાણે એકાન્ત વચન કહેવું ન જોઈએ તથા ચિકણા કર્મ આંધતા નથી, એ પ્રસાણેના એકાન્ત વચન પણુ કહે નહીંાાગા ૮૮-૯.ા

'जमियं भोरालमाहारं' ઇत्याहि

શબ્દાર્થ – 'जम्चि-यदिद' જે આ દેખવામાં આવતું 'ओरालं-औदारि-इम् ' ઔદાસ્કિ શરીર છે. 'आहारं-आहरकम्' આહારક શરીર છે, ''च' અને 'इम्मगं-इार्मणम्' કાર્મજ્ શરીર છે, 'तद्देव य--तथैव च' તેમજ 'च' શબ્દધી વૈક્રિય તથા તૈજસ શરીર છે, આ પાંચે શરીરો એકાન્તત: બિન્ન પણ નથી,

### समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. ५ आखारश्रुतनिरूपणम्

अभ्वयार्थः -- (जमिये) पदिदं-परिदृश्यमानम् (मोरालं) औदारितं धरीरम् (भाहारं) आहारकं शरीरम् (व कम्मगं) च-एनः कार्मणं धरीरम् (तहेव य) तथैव च, च शब्दाव् वैक्रियतेजसबारीरयोः परिषदः, एतानि धरीराणि एकान्ततः मामिन्नानि कारण मेदात् न वा एकान्ठतो मिन्नानि कारण मेदात्, अत एकान्तनः बचनं न बक्तव्यम्, एवम्-(सव्यस्थ वीरियं अस्थि) सर्वत्र वीर्यमस्ति इत्यपि एकान्त-षचनं न वक्तव्यम् (एवं सव्यस्थ वीरियं नन्धि) सर्वत्र वीर्यमस्ति इत्यपि एकान्त-भवनं न वक्तव्यम् (एवं सव्यस्थ वीरियं नन्धि) सर्वत्र वीर्यमस्ति इत्यपि एकान्त-भवनं न वक्तव्यम् (एवं सव्यस्थ वीरियं नन्धि) सर्वत्र वीर्यमस्ति इत्यपि एकान्त-भवनं न वक्तव्यम्, एकान्तवचनस्याऽनाचारत्वादिति ॥१०॥

भिन्न भी नहीं है, क्यों की एक ही देवा और काल में उपलब्ध होते हैं और सभी पुद्रल परमाणुओं से निर्नित हैं। अनएव इनके मेद और अमेदके सम्पन्ध में एकान्तवचन कहना नहीं चाहिए 'सब्वस्ध बीरियं अस्थि-सर्वत्र वीर्य अस्ति' सर्वत्र वीर्य है, अर्धात् सभी पदार्थों में प्रत्येक पदार्थ की दाक्ति विद्यमान है, अधवा 'सब्वस्थ बीरियं नस्थि-सर्वत्र बीर्य नास्ति' सर्वत्र वीर्य विद्यमान नहीं है, ऐसा एकान्त वचन भी नहीं कहना चाहिए ॥गा०१०॥

अन्वयार्थ---यह जो दिखाई देने वाला औदारिक शरीर है, आहा-रक शरीर है, कार्मण शरीर है और 'च' शब्द से वैक्रिय तथा तैजस शरीर हैं यह पांचों शरीर एकान्ततः भित्र भी नहीं है, द्यों कि एक ही देश और काल में उपलब्ध होते हैं और सभी पुद्गलपरमाणु मों से निर्मित हैं। अतएव इनके भेद और अभेद के संवंध में एकान्स-चचन नहीं कहना चाहिए। सर्वत चीर्य हैं अर्थात्-समी पदार्थों में

કેમકે એક જ દેશ અને એક જ કાળમાં ઉપલબ્ધ-પ્રાપ્ત થાય છે. અને બધા જ પુદ્ર પરમાણુએાથી બનાવેલ છે. તેથી જ આના ભેદ અને અભે દના સંબંધમાં એકાન્ત વચન કહેવા ન જોઇએ. 'સગ્લહ્ય વીરિયં અસ્થિ– સર્વત્ર વીર્યમહિત' બધ જ વીર્ષ છે. અર્થાત્ સલળા પદાર્થોમાં દરેક પદાર્થની શક્તિ રહેલી છે. અથવા 'સગ્લ્ય વીરિયં નહિલ–સર્વત્ર વીર્ય નાસ્તિ' બધ શક્તિ વિધમાન નથી. એ રીતથી એકાન્ત વચન પણુ કહેવા ન જોઇએ. તા૧ ગા અન્વયાર્થ—જે આ દેખવામાં આવનારૂં ઔદારિક શરીર છે, આહારક શરીર છે, કાર્મલુ શરીર છે, અને ચ શબ્દથી વૈક્રિય અને તૈજસ શરીર છે, આ પાંચ શરીરા એકાન્તનઃ જુદા નથી. કેમકે એક જ દેશ અને કાળમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અને બધા જ પુદ્ર લ પરમાણુઓથી નિર્મિત છે. તેથી જ તેના ભેદ અને અલેદના સંબંધમાં એકાન્ત વચન કહેવા ન જોઈએ. 4.94

### **स्**त्रकृता**न्न**स्तुत्रे

टीकार्थ- - पह-जो औदारिक दारीर है, आहारक दारीर है, कार्मण दारीर है, यह सब एक हो हैं, ऐसा एकान्तवचन नहीं कहना च/हिए और यह परस्पर भिन्न ही हैं, ऐसा एकान्तवचन भी नहीं कहना चाहिए।

आठवीं गाथा में आहार के संपंध में अनाचार का वर्णन किया राया था। इस गाथा में आहार ग्रहण करने वाले के दारीर के संबंध में जनाचार का बर्णन किया गया है।

शरीर पांच प्रकार के हैं-औदारिक शरीर १, वैकिपशरीर २, आहारकशरीर ३, तैजसशरीर ४, कार्मणशरीर ५ ये पांचों शरीर एक रूप ही हैं, ऐसा एकान्तवचन नहीं बोलना चाहिए क्योंकि इनके कारणों में भेद होने से भिन्नता है। औदारिक शरीर उदार या स्थूल अध ज वीर्थ छे अथवा अधा ज पडार्थीमां ६२४ पदार्थनी शडित विद्यमान छे. अथवा विद्यमान नथी. अधुं अधन्त वयन पछ रहेवुंन लेख्या तिना टीहार्थ- आ जे औदारिकशरीर छे, आहारक शरीर छे, डार्मछशरीर

છે, આ બધા એક જ છે. એ પ્રમાણે એકાન્ત વચન કહેવું ન જોઈએ અને આ પરસ્પર ભિન્ન જ છે, એ પ્રમાણેના એકાન્ત વચન પણ કહેવા ન જોઇએ. આઠમી ગયામાં આહારના સંબંધમાં અનાચારનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું હતું, અને આ ગાયામાં અરહાર ગ્રહણ કરવાવાળાના શરીરના સંબંધમાં ઘમા અનાચારનું વર્ણુન કરવામાં આવેલ છે.

શરીર પાંચ પ્રકારના હાય છે. જેમકે----ઔદારિક શરીર (૧) વૈક્રિય શરીર (૨) આહારક શરીર (૩) તૈજસ શરીર (૪) અને કાર્મજી શરીર (૫) આ પાંચે શરીર એક રૂપ જ છે, એ પ્રમાણે એકાન્ત (નિશ્ચિત) વચન કહેલું ત, તેણે એ. કેમકે તેમના કારણેમાં હોક હાવાથી બિન્ન પણુ છે. ઔદારિફ

### समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. ५ आखारधुतनिरूपणम्

विक्रियणुहलाः, आहास्कशरीरस्याहारवर्गणाः पुन्नलाः, तैजसप्तरीरस्य तेजःणुद्रलाः, कार्षणभ्ररिस्य कर्मवर्गणाः कारणम् । एवं स्थिते कारणभेदान्न एतेषायेकस्व' गवाश्ववत् । नाऽपि सर्वं या मेद एव एतेषां सरीराणाम्, इत्यपि एकान्तवचनं न बक्तव्यम् । एकत्रैवोपलम्भात्, आत्यन्तिकभेष्टे-एतेषां स्थितौ देशकालादिभेंको भषेत्, गृहदारादिवत् । न हु भेदो दृश्यते - कारणस्य काछादेः । तस्माझ सर्वथा भेदा किन्तु-कथश्चिदेतेषां भेदः कथश्चिदभेदः, इत्येष सर्वं त्राऽनुमनसिद्वो निष्कलङ्गो राजमार्भः अत एकान्तमिभोकान्तमभिभविति बचोऽनाचारसेवनमेत्र । 'सब्धत्व' सर्वं 'वीरिय' वीर्यम्-बलम् 'अस्थि' अस्ति-विद्यते, 'सब्धत्थ' सर्वं त्र 'वीरियं' पर्वं प्रवित्यं वीर्यम्-बलम् 'अस्थि' अस्ति-विद्यते, 'सब्धत्थ' सर्वं त्र 'वीरियं' पर्वं प्रवित्य' वीर्यम्-बलम् 'अस्थि' अस्ति-विद्यते, 'सब्धत्थ' सर्वं त्र 'वीरियं' पर्वम् 'वीरिय' वीर्यम्-बलम् 'अस्थि' अस्ति-विद्यते, 'सब्धत्थ' सर्वं त्र 'वीरियं' पर्वम् 'वीरिय' वीर्यम्-बलम् 'अस्ति कार्याक्रियर्थाणा के पुद्रलों से चनता है, आहारकशरीर का कारण आहारकवर्णणा के पुद्रले है, तैजस-शरीर का कारण तेज और कार्मणझरीर का कारण कर्मवर्गणा हे ! इस मकार जैसे गो और अश्व एक नहीं है, उसी प्रकार ये झरीर भी कारणों में जिलता होने से एक नहीं है ।

पांचों इारीर सर्वथा भिन्न ही हैं, ऐसा एकान्त बचन भी नहीं कहना चहिए, क्यों कि ग्रह और दारा के जैसे एक ही जगह पाये जाते हैं। सर्वधा भेद होता तो इनके देश काल आदि में भेद होता। इस प्रकार इनमें सर्वधा भेद भी नहीं है, परन्तु कथंचित भेद और कथंचित् अमेद है। यही अनुभव सिद्ध और निदोंप राजमार्ग है। ऐसी स्थिति में इन्हें एकान्तभिन्न या एकान्त अभिन्न कहना अनाचार का सेवन करना है।

શરીર ઉદાર અથવા સ્થ્લ પુંદ્રલાથી ખને છે. વૈક્રિય શરીર, વૈક્રિય વર્ગણાના પુદ્રગલાેથી અને છે. આહારક શરીરનું કારણુ આહારક વર્ગણાના પુદ્રગલાે છે. તૈજસ શરીરનું કારણ તેજ અને કાર્મણ શરીરનું કારણુ કમવર્ગણા છે. આ પ્રમાણુ જેમ ગાય અને ઘાડા એક નથી એજ પ્રમણે આ શરીર પણુ કારણુંામાં જુદાપણું હોવાથી એક નથી.

પાંચે શરીર સર્વથા ભિન્ન જ છે. આ પ્રમાણેનું એકાન્ત વચન–નિશ્ચય વચન પણ કહેવું ન એકએ. કેમકે–આ ઘર અને સ્ત્રીની માફક એક જ સ્થળે એવામાં આવે છે. સર્વથા ભેદ હાત તા તેઓના દેશ, કાળ વિગેરમાં ભેદ આવત! આ રીતે તેઓમાં સર્વથા ભેદ પણ નથી. પરંતુ કથચિત ભેદ અને કથચિત અભેદ છે. આજ અનુભવ સિદ્ધ અને નિર્દોવ રાજમાર્ગ છે. આ રિથતિમાં આને એકાન્ત ભિન્ન અથવા એકાન્ત અભિન્ન કહેવું તે અના-ચારનું સેવન કરવા જેવું છે.

#### स्० ६३

#### ¥\*.2

#### स्**त्रकृता<del>द्वर्व</del>**

सर्वत्र वस्तुनि सर्वशक्तिर्नास्तीस्थपि एकान्डवचनं नो वक्तव्यम्, तत्तद्वचनमपि पर्वत्रेऽनाचाराऽऽवरणे । अयमाश्रयः सांख्यनये-सर्वे पदार्थाः महतिस्यमुलाः मकृतिश्वोपादानं समानं सर्वे पामिति कारणगुगस्य सर्वे त्रैव सद्धावात् सर्वे सर्वा स्मकाः पदार्थाः । सर्वाऽपि ज्ञक्तिः सर्वत्र वर्त्तते । अन्ये च-देजकाळ-स्वभावादि भेदास्सर्वे सर्वे भ्यो दिमिका इति एतेषां नये नैका बक्तिः सर्वत्र सिद्धा । तदुभयमपि-एकान्तवादवचनमेव, अयुक्तं चै रत्-अस्पाकं नये वयविदाम् । तथादि -यदि सर्वस्य सर्वात्यनक्त्यं सिध्येत् न सिध्येद जन्ममरणसु खित्यदुःखित्यवन्धमोक्षा-दीनां खीकिकी भास्तीया चाऽनुपेक्षणीया व्यवस्था । अत्रः सर्वथाऽमेदैकाग्तो म

सर्वत्र सामर्थ्य है, सर्वत्र वीर्य नहीं है, अर्थात् सब वस्तुओं में सर्व दाकितयां विद्यमान हैं अथवा सब में सब दाकितयां नहीं हैं, ऐसा बहने से भी अनाचार होता है।

तारपर्ध यह है कि सांख्यमत के अनुमार समस्त पदायों का कारण प्रकृति है। वह सब का उपादान कारण है। उपादान कारण के गुण सभी कायों में पाये जाते हैं, अतः सभी पदार्थ सर्वारमक हैं, सब में सब द्यक्तियां विद्यमान हैं। दूसरों का कहना है कि देश, काल स्वभाव का भेद होने से भी पदार्थ सब से भिन्न हैं। इनके मन में एक द्यभाव का भेद होने से भी पदार्थ सब से भिन्न हैं। इनके मन में एक द्यभाव का भेद होने से भी पदार्थ सब से भिन्न हैं। इनके मन में एक द्यभाव का भेद होने से भी पदार्थ सब से भिन्न हैं। इनके मन में एक द्यभित सर्वन्न सिद्ध नहीं है। यह दोनों एकाना मान्यताएं समीचीन नहीं हैं। यदि सब सर्वारमक हो तो जन्म, मरण, खुख, दुःख, बन्ध और मोक्ष आदि की लौकिक और दाखीय व्यवस्थारं, जिनकी उपेक्षा नहीं की जा सकती, सिद्ध नहीं होती। इस कारण एकान्त अभेद्र भ्र

ખધે જ સામધ્ય છે. બધે વીય નથી. અર્થાત સઘળી વસ્તુઓમાં બધી જ શક્તિયાે રહેલી છે. અથવા બધ∶માં બધી શક્તિ નધી. એ પ્રમાણે કહેલું ન નેઈએ. કેમકે એમ કહેવાથી પણ અનાચાર થાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે-સાંખ્યગત પ્રમાણે દરેક પડાર્થોતું કારણ પ્રકૃતિ છે. તે બધાતું ઉપાદાન કારણ છે ઉપાદ ન કારણના ગુગુ ખધા જ કાર્યોમાં મળી આવે છે. તેથી બધા જ પદાર્થો સર્વાત્મક છે. બધામાં બધીજ શક્તિયે રહેલી છે. બીજાએાતું કહેવું છે કે—દેશ, કાળ, અને સ્વભાવના લેઢ હાવાથી બધા જ પદાર્થો બધાધી જૂદા છે. તેઓના મત પ્રમાણે એક શક્તિ બધે જ સિદ્ધ નથી. આ બન્ને એકાન્ત માન્યતાઓ બરાબર નથી. તો બધાજ સર્વા ત્મક હાય, તા જન્મ, મરણ, સુખ, દુઃખ, બન્ધ અને માક્ષ વિગેરની લોકિક અને શાસ્ત્રીય વ્યવસ્થાઓ કે જેની હપેક્ષ કરી શકાય તેમ નથી. તે સિદ્ધ થતી નથી, તે કારણથી એકાન્ત અલેદ પક્ષ બરાબર નથી. એકાન્ત

#### . समयार्थवोधिनी टीका द्वि श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्



युक्तिपुक्तः । सर्वथा-भेइपक्षेऽपि~'अयमेन दुष्टो दोप आपघेत । तस्मात्-ममेयस्व-ब्रेयस्वादिना सर्वेषां सर्वाःमक्रत्वं कथश्चिदभेदः । तत्तद्रूपेण देशकालाद्यवस्थाभेदेन च कथश्चिद् भेद इत्येव मनोरमः पन्धाः ॥१०॥

मूल्य–एएहिं दाहिं टाणेहिं, ववहारो ण विज्जइ । एएहिं दोहिं टाणेहिं, अणायारं तु जाणए ॥११॥ णरिथं लोए अलोए वा, नेवं सन्नं निवेक्षए ।

अर्हिथ क्षेए अलोप वा, एवं सैन्नं निवेसेए ॥१२॥

छाया —एनाभ्यां ढ्राभ्यां स्थानाभ्यां व्यवहारो न रिवते । एताभ्यां द्राभ्यां स्थानाभ्या मनाचारन्तु जानीयात् ॥११॥ नास्ति लोकोऽलोको वा, नैवं संज्ञां निवेश्येत् ।

अस्ति लोको ऽळोको वा एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥१२।

ठीक नहीं है। एकान्त भेदपक्ष में भी यही दुछ दोष आता है। अतः प्रमेयत्व, ज्ञेयत्व आदि सामान्य धर्मी की अपेक्षा सब में कथंचित् अभेद भी है। अवस्था भेद से कथश्चित् भेद भी है। इस प्रकार कथंचित् भेदाभेद पक्ष ही सत्य मार्ग है। दोनों एकान्तों का सेवन करना अनाचार है। 1१०॥

'एएडिं दोहिं ठाणेहिं' हत्यादि ।

दाब्दार्थ-'लोए-लोकः' लोक 'नस्थि-नास्ति' नहीं है और 'अलोए-अलोकः' अलोक नहीं हैं' 'एवं-एवम्' ऐसी 'सन्नं-संज्ञां' वुद्धि 'ण जिवेसिए-न निवेदायेत्` नहीं रखनी चाहिए, किन्तु 'लोए अलोए वा अत्थि-लोको अलोको वा अस्ति' लोक अथवा अलोक विष्यमान है

લેક પક્ષમાં પણુ માજ પ્રમાણુ દુષ્ટ દેલ આવે છે. તેથી પ્રમેય પણું, રોય-પણુ, વિગેરે સામાન્ય ધર્મીની અપેક્ષાએ અધામાં કથ'ચિત અલેદ પણ છે. અવરથા લેદથી કથ'ચિત્ લેઠ પણ છે. આ રીતે કથ'ચિત્ લેદાલેદ પદ્મ જ સહ્યમાર્ગ છે. અન્તે એકાન્ત પક્ષાનું સેવન કરવું તે અનાચાર છે. ા૧૦ા 'ઘરદિ દોદિ' ઠાળેદિ' ઇલ્યાદિ

'પ્रशाह द्वाह ठाणाह દस्याफ શખ્દાध'---- 'છોए-છોइ:' દ્વાક 'નસ્થિ-नास्ति' નથી અને 'ब्राडोए-खझेइ:' અદ્વાક પણુ 'नस्थि-नास्ति' વિદ્યમાન નથી. 'एवं--एवम्' એવી 'सन्नं-संझास्' धुद्धि 'ण णिवेसए-न निवेश्येत्' રાખાવી ન ને⊎એ. પરંતુ 'हीए-छोकः'

ગુહ્ય ગામવર્ષ વિદ્યુષ્ટાન છે. 'વા' અથવા 'अહોદ-જ્રકોજ્રઃ' અલેાક

# **स्**त्रकृतां इस्

भन्वयार्थः-(ळोप) लोकअतुर्दशरज्ज्वात्मकः (नस्यि) नास्ति, पवम् (अलोप) अलोको लोकभिन्नेा नास्ति (एवं) प्वमीटशीम् (सन्नं) संझां--चुस्तिम् (ण णिवेसए) न निवेशयेत्--न कुर्यात् किन्तु (लोप् अलोप वा) लोकोऽलोको वा (अस्थि) अस्ति-विद्यते (एवं) प्वभीटशीम् (सन्नं) संझा-चुद्धिम् (निवेसप्) निवेशयेतू-कुर्यादिति।

टीका—भेदाऽमेदपक्षयोव्धवदारस्य समाधातुमधक्यत्यात् सर्वथा भेदाश्रयः णिमप अनाचारसेवनम् । सर्वथाऽभेदपक्षोऽपि अनाचारसेवनमेव । ज्ञेपनतिरोहि-तार्थे व्याख्यातञ्च ॥११॥

'लोए' लोकम्मतुर्दशरज्झ्वात्मकः-जीवाऽबीवादीनामाधारस्थानम् 'अलोए वा' अलोको वा लोकातिरिक्तोऽलोकः, 'नस्थि' नास्ति 'एवं' एवमीटशीम् 'सन्नं' संब्राम् 'ण णिषेसए' न निवेश्वयेत्-नास्ति लोको नास्त्यलोको वा ईदृशीं चुद्धिं न कुर्यात् । किन्तु-'लोप अलोए वा' लोकोऽलोको वा 'अत्थि' अस्ति-विचते 'एव' एवम्-ईदृशोम् 'सन्न' संब्रा-चुद्धिम् 'निवेसप्' निवेश्वयेत्-लोकाऽलोकाऽमाव-विषयकवौद्धवासनावासितां चुद्धिं परित्यज्य तयो भावविपथिणीं चुद्धिमेव कुर्यात्। 'एचं-एवम्' इस प्रकारकी 'सन्ने-संज्ञाम्' बुद्धि 'निवेसए-निवेदायेत्' रखनी चाहिए ।११.१२॥

अन्वयार्ध--स्रोक और अलोक नहीं है, ऐसी वुद्धि नहीं रखनी चाहिए, किन्तु लोक है और अलोक है इस प्रकार की बुद्धि रखनी चाहिए ॥११-१२॥

टीकार्थ-चौदह रज्जु परिमाणवाला तथा जीव अजीव आदि द्रव्यों का आधारस्थान लोक कहलाता है। लोक से अतिरिवत जो आकाश है यह अलोक है। यह लोक और अलोक नहीं है, ऐसा नहीं समझना चाहिए, किन्तु लोक और अलोक है, ऐसी बुद्धि रखनी चाहिए। लोक एवं अलोक के अभाव के विषय में बौदों की जो मान्यता है, उसका

बत्थि-अस्ति' विधभान छे. 'एवं' आ अभाषेुनी 'सन्तं-संज्ञाम्' सुद्धि 'निवेछए -निवेशयेत्' राभवी लेधी छे. ॥११-१२॥

અન્વયાર્થ — લાેક અને અલાેક નથી. એવી છુદ્ધિ રાખવી ન જોઈ એ પરંતુ લાેક છે અને અલાેક પશુ છે, આ પ્રકારની છુદ્ધિ રાખવી જાઇએ. ાા૧૧--૧૨ાા ટીકાર્થ — ચીદ રાજા પરિમાશુ–પ્રમાણુવાળા તથા જીવ અજીવ વિગેરે દ્રવ્યાનું આધાર સ્થાન લાેક કહેવાય છે. લાેકથી અતિરિક્ત જે આકાશ છે, તે અલાેક છે. આ લાેક અને અલાેક નથી. તેમ સમજવું ન જોઇએ. પરંતુ લાેક અને અલાેક છે, તેવી બુદ્ધિ ધારશુ કરવી જોઇએ. લાેક અને અલાેકના

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. थ. ५ आचारश्रुतनिक्रपणम्

तन्म उस्वीकारे सर्वछोकपसिद्धसिद्ध /ऽवाधितव्यवस्थापाः समर्थथितृमक्षक्यत्वात् । अपमाक्षयः- 'सर्व श्रून्यतःबादिविवादिमते यथा स्वप्ने परिष्टवयमानाः पदार्थाः न सत्याः, अपि तु-मिथ्याभूताः । तथा-जाप्रदादि समयेऽपि उपछभ्यमाना मिथ्येव । यतो हि-कारणवलेन पदार्थाः पति गवन्ति, कारणं परमाणवः तस्यैव सत्ता न सिद्धपति । अतीन्द्रियत्वात्, विचार्यमाणे स्वरूपव्यवस्थिस्यमावात् । अत एवोक्तम्-

> 'पथा यथा च चिन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा। यदेतत्स्त्रयमर्थेभ्गो, रे।चते तप्र केवलम् ॥१॥

त्याग करके उनके सद्भाव को स्वीकार करना चाहिए। उनके मत को स्वीकार कर छेने पर समस्त लोक में प्रसिद्ध, प्रमाण से सिद्ध और व्यवहार से अवाधित जो व्यवस्था है, उसका समर्थन नहीं किया जा सकता।

आशप यह है-जैसे स्वप्न में दिखाई देने वाखे पदार्थ सस्य नहीं किन्तु मिथ्वा होते हैं, उसी प्रकार जायत दशा में पतीत होने वाखे पदार्थ भी मिथ्या ही है, ऐसा शून्पवादी का मत है। उनका कथन है कि कारण के होने पर ही पदार्थ की सत्ता हो सकती है। कारण परमाणु माने जाते हैं और उनकी सत्ता हो नहीं है, क्यों कि वे इन्द्रियों से अगोवर हैं और विचार करने पर उनका स्वरूप सिद्ध नहीं होता है। कहा भी है-'यथायथा च चिन्ध्यन्ते' इत्यादि।

'संसार के पदार्थों के विषय में ज्यों ज्यों विचार किया जाता है, ह्यों स्पों वह असिद्ध होते जाते हैं, उनका अभाव सिद्ध होता जाता

સદ્દભાવના રવીકાર કરવા જોઇએ. તેમના મતના સ્વીકાર કરવાથી સઘળા લાકમાં પ્રસિદ્ધ પ્રમાણથી સિદ્ધ અને વ્યવહારથી અમાધિત જે વ્યવસ્થા છે, તેનું સમર્થન કરવામાં આવતું નથી.

કહેવાના આશય એ છે કે-- જેમ સ્વપ્તમાં દેખવામાં આવતા પઠાર્થ સાચા નથી પરંતુ મિથ્યા હે.ય છે. એજ પ્રમાણે જાગ્રદવસ્થામાં દેખવામાં આવનાર પઠાર્થ પણ મિશ્યા જ છે. આ પ્રમાણેના શૂન્ય વાદીયોના મત છે. તેઓનું કહેવું છે કે-કારઘુના અસ્તિત્યમાં જ પઠાર્થની સત્તા હેાઈ શકે છે. કારણુ પરમાણુ માનવામાં આવે છે. અને તેની સત્તા જ નથી. કેમકે-તેઓ ઇન્દ્રિયોથી અગેલ્ચર-ન દેખાય તેવા છે. અને વિચાર કરવાથી તેઓનું સ્વરૂપ સિદ્ધ થતું નથી. કહ્યું પણ છે કે-'ચળા ચળા વ चિન્દયન્ટે' ઇત્યાદિ

સ'સારના પઢાર્થાના સંબંધમાં જેમ જેમ વિચાર કરવામાં આવે, તેમ તેમ તે અસિદ્ધ થતા જાય છે. તેનેા અક્ષાવ સિદ્ધ થતા જાય છે. જ્યારે

स्त्रकृताङ्गस्वे

अपित-'वुद्रचा विविच्यपानानां स्वभावो नाऽग्र्यार्थते । अतो निरभिलप्यास्ते निःस्वमावाश्च देशिताः ॥१ः।

इति एवन्ते लोकास्यकाऽलोकात्मकार्थं योरमायं व्यावर्णयन्ति । तदेतन्मतं न सम्यक् । सर्वाऽनु व्वसिद्धार्थक्रियासमर्थाऽवाधितार्थानां वाङ्मात्रेण निराकर्त्तुन-धक्यस्वादिति ॥१२॥

मूल्म-णरिथं जीवा अजीवा वा णेत्रं सन्तं निवेसेए । आरिथ जीवा अजीवा वा एवं संन्तं निवेसेए ॥९२॥

छाया- न सन्ति जीवा अनीवा वा नैवं संझां निवेशयेत् । सन्ति जीवा अजीवा वा एवं संझां निवेशयेत् ॥१३॥

हैं। जब पदार्थों को स्वयं हो घह रुचना है तो हम क्या करें ? और भी कहा है-'बुद्धवा विविच्यमानानःम्' इत्यादि।

'जेब पदार्थों को बुद्धि से विवेचन करते हैं तो उनका कोई स्वभाव निश्चित नहीं होता। इसी कारण हमने उन्हें अवकतव्य और निस्स्य-भाव कहा है।'

इस प्रकार श्र्यवादी लोक और आलोकरूप पदाओं का अभाष कहते हैं, किन्तु उनका यह मत ठीक नहीं है। पदार्थों से अर्थकिया होनी है, यह सबके अनुभवसे सिद्ध है, अतएव अर्थकिया से सिद्ध अवाधित पदार्थों का वचन मात्र से निषेध नहीं किया जा सकता। ११-१२।

'णरिध जीवा' इत्यादि।

इाब्दार्थ--'जीवा-जीवः:' जीव अथवा 'अजीवा-अजीवाः' अजीव 'णरिध-न सन्ति' नहीं है 'एवं-एवम्' इस प्रकार की 'सन्नं-संज्ञाम्' पक्षधीने ज २० गमे छे, ते। अमे शुं अरीओ ? थीठुं पणु కह्युं छे डे-'बुध्या विविन्त्यमानानाम्' ईल्प हि

જયારે પઢાર્થોના વિચાર ખુદ્ધિથી કરવામાં આવે તેહ તેનો કોઈ પશુ સ્વભાવ નિશ્ચિત થતાે નથી. તેજ કારણુથી અમે તેને અવક્તવ્ય અને નિઃ સ્વભાવ-સ્વભાવ વગરના કહેલ છે.

આ પ્રમાણે શૂન્યવાકી, લેહ અને અલેહ રૂપ પદાર્થોના અભાવ કહે છે, પરંતુ તેઓાનું આ કથન ભરેહબર નથી. પકાર્થોથી અર્થક્રિયા થાય છે, આ બધાના અનુભવથી સિદ્ધ વાલ છે. તેથી જ અર્થક્રિયાથી સિદ્ધ અભા ધિત પકાર્થીના વચન માત્રથી નિષેધ કરવામાં આવી શકતાે નથી. ાા૧૧--૧૨ા

:409

### समयार्थधोधिनी टीका द्वि. थु. अ. ५ आखारश्रुतनिकपणम्

अन्वयार्थः----(जीवः) जीवा उपयोगलक्षणाः तथा-(अजीवा) अनीताः-चमा-भर्माकाशपुद्रलाः (णत्थि) न सन्ति-न दिद्यते (एवं) एवम्-ईदर्श्रीम् (सन्नं) सर्झा-दुद्धिस् (ण निवेसए) न निवेशयेत्-न क्रुयीत् किन्तु (अत्थि जीवा अजीवा वा) सन्ति जीवा अजीवा वा (एवं) एवम्-ईदशीम् (मन्नं) संह्राम्-बुद्धिम् (निवेसप्) निवेश्ययेत्-क्रुयीत् ॥१३॥

टीका---- 'जीवा अजीवा वा णरिथ' जीवा उपयोगलक्षणाः, अनीवा स्वद् भिन्ना धर्मांऽधर्मांकाशपुद्रलाः 'णरिथ' न सन्ति 'एवं' एवष् ईदगीथ् 'सन्नं' संज्ञां दुद्धिम् (ण) नैव 'निषेसए' निषेशयेत्-कुर्यात्, नास्ति जीवादिपदार्थ एवं धुद्धि नैव-कथमपि कुर्यात् । किन्तु-'जीवा अजीवा वा अस्थि' जीव। अवीवा वा सन्ति संज्ञा-चुद्धिको 'ण णिषेसए-न निवेदायेत् ' धारण नहीं करना चाहिए किन्तु 'अस्थि जीवा अजीवा वा-सन्ति जीवा अजीवा वा' जीव हैं और क्षजीव हैं 'एवं-एवम्' ऐसी 'सन्न-सज्ञां' युद्धि को 'निवेसए-निवेदायेत्' धारण करना चाहिए ॥गा०१३॥

अन्वयार्थ--जीव नहीं हैं अथवा अजीव नहीं हैं, इस प्रकार की संज्ञा धारण नहीं करना चाहिए, किन्तु जीव हैं और अजीव हैं, ऐसी संज्ञा धारण करना चाहिए॥१३॥

टीकार्थ—उपयोग लक्षण बाले जीवों का अस्पिस्व नहीं है अथवा जीव से भिन्न धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाद्य, पुद्रगल और काल रूप अजीवों का अस्तिस्व नहीं है, इस प्रकार की वुद्धि नहीं

'णत्थि जीत्रा' ४त्याहि

શખ્દાર્થ-'जीवा-जीवाः' છવ અથવા 'अजोवा-अजीवाः' અજીવ 'ળસ્થિ-न सन्ति' નથી. 'एवं-एवम्' આ પ્રમાણેની 'सन्तं-संज्ञां' સંગ્રા બુદ્ધિને 'ण णिवे सर-न निवेशयेत्' ધારચ કરવી ન જોઈ એ. પરંતુ 'अસ્थि जीवा अजीवा वा -प्रन्ति जीवा अजीवा-वा' છવ છે, અથવા અજીવ છે, 'एवं-एदम्' એવી सन्न'-संज्ञाम्' સંગ્રા બુદ્ધિને 'निवेसए-निदेशयेत्' ધારख કરવી જોઈ એ. ા૧૩ા

અન્વયાર્થ— જીવ નથી. અથવા અજીવ નથી. આ પ્રધારની સંજ્ઞા ધારણુ કરવી ન જોઈએ. પરંતુ જીવ છે, અને અજીવ છે. એવી સંજ્ઞા ધારણુ કરવી જોઈએ. હારલા

ટીકાર્થ---ઉપયાેગ લક્ષણવાળા જીવાનું અસ્તિત્વ નથી. અથવા જીવથી ભિન્ન ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આકાશ, પુદ્દગલ, અને કાળ રૂપ અજી-વાનું અસ્તિત્વ નથી. આવા પ્રકારની સુદ્ધિ રાખવી ન જોઇએ. પરંતુ જીવ છે, અને અજીવ છે. તેલું સમજવું જોઇએ. ચાર્વાક મતના અનુયાયી શરી-

#### स्त्रकृता<del>इ</del>स्**वे**

498

'एवं सन्न' एउय्-ईदर्शी संज्ञां बुद्धिय् 'निवेसए' निवेभ्येत्-कुर्थी दिर्थ्यथेः । चार्वा-छमताऽनुयायिकः अस्ति शरीरादि च्यतिरिक्तो जीव इति नानुमन्यन्ते । किन्तु-घ्ररीराकारपरिणतभूतसंघातस्वरूप एव जीव इति । एवं ब्रह्माऽद्वेतवादी वक्ति, यदयं समस्तोऽपि मपश्चः आत्मनो विवर्षरूपः । अतो न आत्मव्यतिरिक्तं किमपि एस्तुवातं विद्यते, आत्मव एकः परमार्थः सन् । एतदुमयमतं न सम्यक्र-इति वेक्तरगाथया खत्रकारो वक्ति-'णरिय' इत्यादि । अयमाभ्रयः-चेतन्यं न भूरवयाभस्प युषः सम्भवति त्रथास्वे सति भूगःऽऽ त्व घटादावपि चेतन्यम्र मरुभ्वेया मस्वर्भ मत्रति तस्माच्चेतन्यं न गुग्रभूतः, किन्तु-यस्य स गुणः स एव स्वतन्त्रोऽनादि रखना चाहिए, परन्तु जीव हैं और अजीव हैं, ऐसा समझना चाहिए । चार्वांक मत के अनुयायी झारीर से भिन्न जीवका अस्तित्व नहीं मानते । उनका कथन है कि झारीर की आकृति में परिणत छुए पृथ्वी आदि मूनों के समूह से ही चेतन्य की उत्पत्ति हो जाती है-जीव की पृथक् कोई सत्ता नहीं है । इससे विपरीत ब्रह्माधैतवादी की मान्यता ऐसी है कि जगत् का यह सारा प्रपंच (केलाव) आत्मा का ही स्वरूप है । आत्मा से भिन्न कोई अजीव पदार्थ नहीं है । एक मात्र आत्मा ही परमार्थ है ।

सुन्नकार का कथन है कि यह दोनों मन्तव्य सत्य नहीं हैं। आज्ञाय 'यह है-चैतन्य भूतों का धर्म होता तो भूतों से निर्मित घट आदि में भी चैतन्य की उपलब्धि होती। मगर ऐसा होता नहीं है, अतएव चैतन्य भूतों का गुण नहीं है। किन्तु जिसका यह गुण है यही जीव कहलाता है और यह भूतों से भिन्न तथा अनादि है।

રથી બિન્ન જીવતું અસ્તિત્વ માનતા નથી. તેઓનું કચન છે કે-શરીરની આકૃતિમાં પરિણત થયેલા પૃથ્વી વિગેરે મહાભૂતાના સમૂદ્ધથી જ ચૈતન્ચની ઉત્પત્તિ થઈ જાય છે. જીવની જૂદ્ધી કેાઈ પ્રકારની સત્તા નથી. તેનાથી ઉલ્ટા ઘ્રદ્ધા-દ્વૈતવાદીની માન્યતા એવી છે કે-જગ્રતના આ સમગ્ર વ્યવહાર (ફેલાવ) આત્માનું જ સ્વરૂપ છે. આત્માથી જૂદાે કાેઈ પદ્યુ અજીવ પદાર્થ નથી, કેવળ આત્મા જ પરમાર્થ છે.

સૂત્રકારનું કથન છે કે આ ખન્ને પ્રકારના મન્તબ્યાે સત્ય નથી. કહે વાનાે આશય એ છે કે — ચૈતન્ય ભૂતાના ધર્મ થઇ શકતાે નથી ! જે તે ભૂતાના ધર્મ હાત તા ભૂતાથી ખનાવવામાં આવેલ ઘટ, વિગેરમાં પણ ચૈત-ન્યની પ્રાપ્તિ થાત જ પરંતુ તેવું થતું નથી, તેથી જ ચૈતન્યભૂતાના ગુણ નથી પરંતુ જેના તે ગુગ્રુ છે તે જીવ કહેવાય છે અને તે ભૂતાથી ભિન્ન તથા મનાદ છે.

समयार्थंबोधिनी ढीका द्वि. छु. अ. ५ आचारश्वतनिरूपणम्

र्जीब इति । तथा-वेदःस्तिननमपि न स-ीचोतम् -यतः सर्वेस्याऽऽत्मय मवस्वे जगतो विचित्रता न स्यःत्, एवमेक एर यद्याऽऽ पा भवेचदा कश्चिद्धदः-कश्चि-नत्वक्तः-कश्वित्सुली-कश्चिद्दुःखी-इत्यादि व्ययस्था मर्चठोके सर्वाऽनुभवसिद्धा न व्यवस्थिता स्यात् । अतो जीरा अजीवाश्व सन्दीति स्वीकर्त्तव्यमेव ॥१२॥ पुरुष-णरिथं धेम्म अधम्मे वा णवें सेन्नं णिवेसए । अस्थि धम्मे अधम्मे वा एवं सेन्नं णिवेसए ॥१४॥

छाया—नास्ति धर्मोऽधर्मो वा नैवं संहां निवेशयेत् । अस्ति धर्मोऽधर्मो वेल्येवं संहां निवेशयेत् ॥१४॥

इसी मकार वेदास्तियों का मन भी समीवीन नहीं है। क्यों कि समस्त पदार्थ यदि एक ही आत्मा से उत्पन्न हुए होते तो उनमें परस्पर विचिन्नतान होती इसके सिवाय यदि आत्मा एक ही होना तो कोई वद्ध होना है, कोई सुक्त, कोई सुखी और कोई दुःखी, इत्यादि व्यवस्था, जो सभी के अनुभव से सिद्ध है, वह न होती। अतएव जीवों और अजीवों – दोनों का ही अस्तित्व स्वीकार करना चाहिए। यही युचित पंगत है ॥ १२॥ 'याखि धम्में' इत्यादि।

गब्दाध--- 'णस्थि घम्मे अधम्मे वा-नास्ति धर्मोऽधर्मो वा' धर्म नहीं है और अधर्म नहीं है 'णेवं सन्न निवेसए-नैव संज्ञा निवेदायेत्' इस प्रकार की संज्ञी-वुद्धि धारण न करे किन्तु 'अत्थि धम्मे अधम्मे वा-अस्ति धर्मोऽधर्मों वा' धर्म है और अधर्म भी है 'एवं सन्न निवेसए'-एवं संज्ञा निवेदायेत्' ऐसी संज्ञा-बुद्धि धारण करे। ॥१४॥

આજ પ્રમાણે વેદાન્તિયેાના મત પણ ખરાખર નધી. કેમકે-સઘળા પદાર્થી જો એક આત્માથી જ ઉત્પન્ન થયેલા હોત તા તેઓમાં પરસ્પર વિચિત્ર-પણું ન થાત આ શિવાય જો આત્મા એકલા જ હાત તા કેમઇ ખહ હાય છે, તેમ કાઇ મુક્ત હાય છે. કાઈ સુખી દે ય છે, તા કેમઈ દુઃખી હાય છે. વિગેર વ્યવસ્થા કે જે કરેકના અનુસવથી સિદ્ધ છે, તે હેન્ત નહીં. તેથી જ જીવા અને અજીવા-બન્નેનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું જોઈ એ એજ યુક્તિ સંગત છે. ાધ્વગા 'ળત્તિ ઘમ્મે' ઇત્યાદિ

શાબ્દાર્થ---'ળસ્થિ धम्मे अधम्मे वा-नास्ति धर्मोऽअधर्मो वा' ધર્મ નથી, अन्ने અધર્મ પણ નથી. 'ગેવં हन्त तिवसए--वैतं सेज्ञां निवेशयेत्' આવા પ્રકા-રની સંગ્રા (બુદ્ધિ) ધારસ કરવી નહીં પરંતુ 'अસ્થિ धम्मे अधम्मे वा-अस्ति धर्मोऽधर्मो वा' ધર્મ અને અધર્મ છે. 'एवं सन्त' निवेसए-एवं संज्ञां निवे-शयेत्' એ પ્રમાણूની સંગ્રा (બુદ્ધિ) ધારસ કરવી નોઇએ. ા૧૪ !

**ন্**০ ६४

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

अन्तयार्थः — (गस्थि धम्मे भधम्मे वः) नास्ति धर्माऽपर्मों वा (जेव सन्न गिवेसए) नैवं संद्राम्-बुद्धि निवेशयेत्-कुर्यात् किन्तु (अस्थि धम्मे अधम्मे वा) अस्ति विद्यते धर्माऽधर्मों था (एवं सन्तं गिवेसए) एवमीटनीं संद्रां धुद्धिं निवेशयेत्-कुर्यादिति॥१४॥

टीका---'घम्मे' धर्मः 'अधम्मे वा' अधर्भी वा 'णस्यि' नास्ति 'एवं' अनेन मकारेण 'सन्नं' संद्राप्-मविष् 'ण णिवेसए' न निवेशयेत् । अर्थान् धर्माऽधर्मौं नस्तः । किन्तु-कालस्त्रभावनियतीश्वरादिकारणादेव जगतः सम्मव इति मत्वा धर्माऽधर्मयोः सत्वं वारयन्ति केचन वादिनः । तन्न सम्यक्, यतो धर्माऽधर्मयोर-कारणस्वे जगतो वैचित्र्यं न सिध्येत् । इत्र्यते हि लोके एकस्तिन्मेव काल्छे जाय-मानानामनेकेषां मध्ये केवन सुमगाः केवन दुर्भगा भवन्ति, केचन सुखिनः

अन्वयार्थ-धर्म नहीं है अथवा अधर्म नहीं है, इस प्रकार की संज्ञा (बुढि) धारण न करे किन्तु धर्म और अधर्म है, ऐसी संज्ञा (बुद्धि) धारण करे ॥१४॥

टीकार्थ---धर्म का अस्तित्व नहीं है अथवा अधर्म का अस्तित्व नहीं है, ऐसी बुद्धि न करे, परन्तु ऐसी बुद्धि धारण करे कि धर्म और अधर्म दोनों का अस्तित्व है।

कोई कोई वादी काल, स्वभाव, नियति या ईश्वर आदि कारणों से ही जगत की उत्पत्ति मानकर वे धर्म अधर्म के अस्तित्व का निषेध करते हैं, किन्तु यह सत्प नहीं है, क्योंकि धर्म और अधर्म को यदि कारण न माना जाय तो जगत में जो विचित्रना दिखाई देती है, वह सिद्ध नहीं हो सकती। इस लोक में एक ही काल में उत्पन्न

અન્વયાર્થ-ધર્મ નથી અથવા અધર્મ પણ નથી. આ પ્રકારની સંજ્ઞા બુદ્ધિ ધારણ ન કરવી. પરંતુ ધર્મ અને અધર્મ છે તેવી સંજ્ઞા ધારણ કરે. ા૧૪ા ટીકાર્થ--ંધર્મનું અસ્તિત્વ નથી, અથવા અધર્મનું અસ્તિત્વ પણ નથી.

આ પ્રમાણેની છુદ્ધિ રાખવી નહીં પરંતુ ધર્મ અને અધર્મ બન્ને છે, તે પ્રમાણેની છુદ્ધિ ધારણ કરવી.

કાઈ કે.ઇ પરમતવાદી કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ અથવા ઇશ્વર વિગેરે કારણેથી જ જગતની તેઓ ઉત્પત્તી માનીને ધર્મ અને અધર્મના અસ્તિત્વના નિષેધ કરે છે. પરંતુ આ સત્ય નથી. કેમકે–ધર્મ અને અધર્મને જો કારણ માનવામાં ન આવે તે! જગતમાં જે વિચિત્રપણુ દેખવામાં આવે છે, તે સિદ્ધ થઇ શકત નદ્ધી. આ લેહમાં એક જ કાળમાં ઉત્પન્ન થવાવાળા મનુષ્યોમાં

# समयार्थंबोधिनी डीका द्वि. थु. अ.५ आचारशुतनिद्भपणम्

केचन दुःखिनो भवन्ति । एताइग्नं वैचित्र्यं धर्माऽधर्मयोः सत्त्वे सत्त्वेव समर्थयितुं शक्येत, नाऽन्यथा । यद्यपि कारणं कालादिरपि भवति, तथापि-धर्माऽधर्मसह-क्रतानामेव कालादीनां कारणस्वस्वीकारात । तदुक्तं शास्त्रे---

'न हि कालादिर्हितो केवलपहितो जायए किंचि ति ।

इइ मुग्गरंधणाइविता सब्वे समुदिया हेऊ' ॥इति॥ अतो धर्माऽधर्मों न स्तः, इति कथमपि चिवेकिमिः स्वीकर्त्तु न शक्यते । अतः-'घर्मपे' धर्मः-श्रुतवास्त्रिारूय आरमपरिणामः । 'अधरम्पे' अधर्मः मिथ्यास्वाऽविर-तिपमादकपाययोगाः आत्मपरिणामाः अधर्मपदवाच्याः । 'अत्त्य' सन्ति 'एवं सन्नं णिवेसप' इति संज्ञां निवेशयेत्-कुर्यात् । अर्थात्-कुशास्त्रपरिशीलनजन्तिमति परि-ध्यष्य शास्त्रननिवमति धारयेत् 'धर्माऽधर्मों स्तः' एताद्वशीमिति ॥१४॥

होने वाले मनुष्यों में कोई भाग्यवान या कोई बहुत सुन्दर होते हैं और कोई आभागे या कुरूप होते हैं, कोई सुखी और कोई दुःखी होते हैं। इस प्रकार की विसददाता धर्म अधर्म के होने पर ही सिद्ध हो सकती है, अन्यथा नहीं यचपि काल आदि भी यथायोग्य कारण होते हैं, तथापि धर्म और अधर्म से सहकृत हो कर ही वे कारण हो सकते हैं। बास्त्र में कहा है-'न हि कालादिहिंतो' हत्यादि।

अकेले काल आदि से कोई भी कार्य उत्पन्न नहीं हो सकता। मूंग का पकना भी अकेले काल आदि को कारण मानने पर सिद्ध नहीं हो सकता। अतएव धर्म अधर्म काल आदि सब मिलकर ही कारण होते हैं।

इस प्रकार विवेकी जन किसी भी प्रकार स्वीकार नहीं कर सकते कि धर्म और अधर्म का अस्तित्व नहीं है अनएव धर्म अर्थात् खुत

કાંઈ ભાગ્યવાન અને સુંદર હાય છે. તથા કેન્ઈ અભાગીયા અને કઠરપા દાય છે. કાંઇ સુખી અને કેન્ઈ દુ:ખી હાય છે. આવા પ્રકારનું વિષમપણું ધર્મ અને અધર્મ હાય તાજ સિદ્ધ થાય છે. અન્યથા નહીં. જોકે-કાલ વિગેરે પણ યથાયોગ્ય કારણ હાય છે. તા પણુ ધર્મ અને અધર્મથી સહકુત થઈને જ તેઓ કારણ હાઇ શકે છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-- 'ન દ્વિ દાઝાવિંદ્વો' ઇત્યાદિ એકલા કાલ વિગેરેથી કાંઈ પણ કાર્ય સિદ્ધ થઈ શકત નથી. 'મગ

પકવવાતું પણ એકલા કાળ વિગેરે માનવાથી સિદ્ધ થતું નથી. તેથી જ ધર્મ મધર્મ કાલ વિગેરે અધા મળીને જ કારણુ અને છે.

આ રીતે વિવેકી મતુષ્યેા કેાઈ પણ એક પ્રકારના સ્વીકાર કરી શકતા નથી, કે–ધર્મ અને અધર્મનું અસ્તિત્વ નથી, તેથી જ ધર્મનું અસ્તિત્વ ખર્ચાત્





मुल्ग्~णरिथै वंधे वे मोक्खे दा णिवे सैन्नं णिवेसैए । अस्थि वंधे व मोर्क्खे वा ऐवं सैन्नं णिवेसैए ॥१५॥

छाया – नास्ति चभ्घो वा मोक्षो वा नैवं संज्ञां निवेशयेत्। अस्ति वंत्रो पा मोक्षो वेत्येत्रं संज्ञां निवेशयेत् ॥१५॥

अन्तरपार्थः-—(गस्थि बंधे व) नास्तिः वन्धो वा~कर्मधुद्रऌानां जीवेन सइ सम्बन्धः (ण मोक्खे वा) न मोक्षो वा-मोक्षो वन्धतविश्लेषरूषः (णेत्रं सन्नं निषेक्षण)

एवं चारित्र रूप आत्मपरिणाम अथइप है तथा मिथ्यात्व, अविरसि, प्रमाद, कपाय और थोग रूप अधर्म का अस्तित्व भी अथइप है। ऐसा समझना चाहिए। अर्थात् कुझास्त्रों के परिझीलन से उत्पन्न हुई कुमलि को त्याग-कर घर्म और अधर्म हैं, ऐसो दास्त्र वनित सद्वुद्धि को ही धारण करना चाहिए॥१४॥

'गत्थि बंधे व मोक्खे वा' इत्पादि।

इान्दार्थ — 'गस्थि पंधे च-नास्ति बन्धो वा' पन्त अर्थात् कर्मपुद्गस्तों का जीव के साथ सम्पन्ध नहीं है 'ण मोक्खो वा-न मोक्षो वा' और मोक्ष भी नहीं है 'गेवं सन्न निवेसए-नैवं संज्ञां निवेशपेत्' इस प्रकार की दुद्धि धारण न करे किन्तु 'अत्थि पंधे व मोक्खे वा-अस्ति बन्धो वा मोक्षो वा' बन्ध है और मोक्ष है 'एवं सन्न निवेसए-एवं संज्ञां निवे-इायेत' ऐसी वुद्धि धारण करे आगा० १५॥

अन्वयार्थ--वन्ध अर्थात् कर्मपुद्गलों का जीव के साथ सम्बन्ध जहीं है और मोक्ष भी नहीं है, हम प्रकार की षुद्धि धारण न करे किन्तु वन्ध है और मोक्ष है ऐसी बुद्धि धारण करे ॥१५॥

શ્રુન અને ચારિત્ર રૂપ આત્મપરિણામ અવશ્ય છે. તથા મિચ્યત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કવાય, અને ચાેગરૂપ અધર્મનું અસ્તિત્વ પણ અવશ્ય છે જ તેમ સમજવું નેઇએ. અર્થાત્ કુશાસ્ત્રોના પરિશિલનથી. ઉત્પન્ન થયેલી કુમતિને છેડીને ધર્મ અને અધર્મ છે, એવી શાસ્ત્રથી ઉત્પન્ન થવાવાળી સદૂષુદ્ધિને જ ધારણ કરવી નેઈએ. ા૧૪ા

'णरिध बंधे व मोक्खे वा' धीत्याहि

શખ્દાર્થ -- 'णસ્થિ बंधे व-नास्ति बंधो था' બ'ધ અર્થાત્ કર્મ પુદ્રગક્ષીને છવ સાથેના સંબંધ નથી. 'ण मोक्खो बा-न मोक्षो वा' અને માક્ષ પશુ નથી. 'णेवं छन्तं निवेसप-नैवं संज्ञां निवेश्येत्' આવા પ્રકારની ખુદ્ધિને ધારણ ન કરે. પરંતુ 'बस्ति बंधे व मोक्खे वा-अस्ति बन्धो वा मोक्षो वा' બ'ધ છે, અને માક્ષ પશુ છે, 'पूर्व छन्तं निवेछए-एवं संज्ञां निवेशयेत्' એ પ્રમાશેની ખુદ્ધિને ધારસુ કરે. ॥ પા समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थु. अ. ५ आचारश्वतनिरूपणम्

408

नैअम् ईडर्झा संज्ञां चुर्दि निवेक्षयेत्⊷न क्रुर्यात् । किन्तु (अस्थि बंधे व मोक्सो बा) अस्ति बन्धो वा मोक्षो वा (एवं सःनं णिवेसए) एवमीडवीं संज्ञां~चुद्धिं निवेक्षयेत्–क्रुर्यादिति ॥१५॥

टोका-'बंधे व मोक्खे वा णत्थि' वन्धो वा मोलो वा नास्ति तव बन्ध-श्राहुगीतिकः संसारः, मोक्षश्वाद्येषक्र्मक्षपरूपः 'णेवं सन्नं णिवेसष्' नैर्व संसा निवेश्येत्-ईदर्शी वुद्धिं न कुर्गत्, किन्तु-'वंद्ये व मोक्खे वा अत्थि' बन्धो बा मोलो वा अस्ति 'एवं सन्नं णिवेसप्' एवम्-एतादशीं संज्ञां-मतिं निवेश्वयेत्-घारयेत् । बन्धमोक्षयोरश्रद्धां परित्यज्य तयोः श्रद्धा करणीया । अश्रद्धा खु अनाचारमध्ययातिनी, सा च श्रेथोअधिभिर्दूरत स्त्याज्य इति । केचन-ग्रन्ध-मोक्षयोः सद्भावं नाङ्गी कुर्वन्ति पतिपादयन्ति च ते इत्थम् । तथाहि-'कात्मा नाम' अमुत्तां: तस्य मूर्त्तेन कर्मपुद्रलेन सह सम्बन्धामावात् कथं बन्धः स्यात् , नहि हि-अपूर्त्तरयाऽऽकाशस्य मूर्त्तेन छेयो दृढाः श्रुरो वा सम्भवति ।

तदक्तम्-'वर्षांतपाभ्यां कि व्योग्नः इत्यादि

टीकार्थ--बन्ध नहीं है और समस्त कर्मी का क्षय रूप मोझ नहां है, इस प्रकार समझना योग्य नहीं है। किन्तु ऐसा स्ट्रमझना चाहिए कि बन्ध है और मोक्ष है।

बन्ध और मोक्ष के विषय में अध्रदा का परित्याग करके उन पर श्रद्धा घारण करना चाहिए। अश्रद्धा अनाचार में गिराने वाली है, अतएव जो अपना कल्पाण चाहते हैं, उन्हें दूर से ही उसका खाग कर देना चाहिए।

कई लोग बन्ध और मोक्ष का संद्रभाव स्वीकार नहीं करते और इस प्रकार कहते हें-आत्मा अमूर्स हे और कर्मपुद्गल मूर्त हैं। पेसी

અન્વયઃર્થ--- બંધ અર્ધાત્ કર્મપુદ્દ ગલે.નેા જીવની સાથેનેા સંબંધ નથી. અને માેક્ષ પણ નથી. આ રીતની બુદ્ધિ ધારણુન કરે પરંતુ બંધ છે અને માેક્ષ પણુ છે. એવી બુદ્ધિ ધારણુ કરે. ૫૧૫૫

ટીકાર્થ—-ખન્ધ નથી અને સલળા કર્મીના ક્ષય રૂપ માક્ષ પણ નથી આ પ્રમાશે વિચારવું તે ચાગ્ય નથી. પગંતુ ખન્ધ છે, અને માક્ષ પણ છે. આ પ્રમાશેના વિચાર કરવા એઇએ

અન્ધ અને માેક્ષના સંખંધમાં અબ્રદ્ધાના ત્યાગ કરીને તેના પર બ્રદ્ધા ઘરશુ કરવી જોઇએ. અબ્રદ્ધા અનાચારમાં પાડવાવાળી છે. તેથી જ જેએા પોતાના કશ્યાજીની ભાવના રાખે છે, તેઓએ ફ્રરથી જ તેના ત્યાગ કરવા જોઈએ. કેટલાક લોકા બંધ અને માેક્ષના સદ્દભાવના સ્વીકાર કરતા નથી, અને

કટલાક લોકો બંધ અને મહ્યત્વે સદ્વાધના સ્પાકાર કરવા નવા, અને આ પ્રમાણે કહે છે કે–– ખાત્મા અમૂર્ગ છે, ુઅને કર્મ પુદ્રગલ મૂર્વ છે.

### स्त्रकृताङ्गस्त्र

नहि वर्षयाऽऽप्छावितं भवति गगनमातपेन वा परिशुव्यति, तस्कस्य हेतोः ? अमूर्त्तस्वदाक्ताग्नस्य । वन्धवाऽभावे च बन्धपरित्यागरूपो मोक्षोऽपि न सम्भावितः । हुञ्चत वन्धविश्छेषार्थत्वात् । अभसक्तप्रतिपेधस्य कर्त्तुमअक्ष्यत्वात्, इति मतं तक्त सम्यक् । अमूर्त्तस्यापि विक्वानस्य यथा-मूर्त्तेन मेध-झास्री-वनस्पत्यादिना सम्बन्धे सस्येव उपकारान्नुपकारयोः सम्भवो दृष्टः तथा-आत्मनोऽपि कर्मपुद्र छेन सह सम्बन्धेसम्भवे वाधकस्याऽनम्भवात् । अवादिकालादयमात्मा तैज्ञसकार्मण-स्थिति में अमूर्त्त आत्मा का मूर्त्त कर्मपुद्गलों के साथ कैति चन्ध हो सकता है ? अमूर्त्त आकाज्य का किसी भी मूर्त्त पदार्थ के साथ छेप नहीं हो सकता । न ऐसा होना देखा है, न सुना है । कहा भी है-'व पत्तियाभ्यां कि व्योमनः' इत्यादि ।

वयौ होने से अकादा गीठा नहीं हो जाता और न घूर पड़ने से बह तपता ही है। उस पर इनका कोई प्रभाव नहीं होता, क्यों कि वयौ और घूप मूर्स है और आकादा अमुर्स है। हां, चनडे पर उनका प्रभाव अवदय पड़ना है, क्यों कि चमड़ा स्वयं मूर्स है।

इस प्रकार जब अमूर्स होने के कारण आश्मा बद्ध ही नहीं होता तो मोक्ष की बात ही क्या है ? बन्धका नारा होना मोक्ष कहठाता है। बन्धन के अभाव में मोक्ष संभव नहीं है।

यह मत समीचीन नहीं है। यद्यपि झान अमूर्स है, फिर भी मंदिरा तथा ब्राह्मी वनस्पति आदि के ब्रारा उनका उपकार अनुपकार

આવી સ્થિતિમાં અમૂર્ત આત્માના સંબંધ મૂર્ત એવા કર્મપુદ્દ ગલાેની સાથે કેવી દીતે થઇ શકે ? અમૂર્ત આકાશના લેપ કાઇ પણ મૂર્ત પદાર્થની સાથે થઇ શકતા નથી. આ પ્રમાણે થતું નેવામાં આવ્યું નથી તેમજ સાંભળવામાં પણ આવેલ નથી. કહ્યું પણ છે કે-'વર્ષાતવામ્યાં જિંદ્યોમ્નાં ઇત્યાદિ

વર્સાદ થવાથી આકાશ ભીનું થતું નથી અને તડકા પડવાથી તે તપતું પણુ નથી, તેના પર વર્સદ કે તડકાના કંઇજ પ્રભાવ હાતા નથી. કેમકે-બર્ધાદ અને તડકા મૂર્ત છે. અને આકાશ અમૂર્ત છે. હા ચ.મડા પર તેના પ્રભાવ જરૂર પડે છે. કેમકે ચામડું સ્વયં મૂર્ત છે.

આ પ્રમાણે જ્યારે અમૂર્ત હાેવાના કારણે આત્મા અહ જ થતા નથી, તાે પછી માક્ષની વાલ જ કયાંથી થઇ શકે ? બંધના નાશ થવે તે માક્ષ કહેવા છે. અન્ધના અભાવમાં માક્ષના સંભવ જ રહેતા નથી.

આ મત ખરાખર નથી. જેકે જ્ઞાન અમૂર્વ છે, તાે પણ મદિરા-મઘ-. દાર્ફ તથા પ્રાહ્મી નામની વનસ્પતિ દ્વારા તેનાે ઉપકાર અથવા અપકાર થાય समयार्थवोधिनी टीका द्वि. धु. ब. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

होता ही है। इसी प्रकार आश्मा का कर्मपुद्रगल के साथ यदि सम्बन्ध हो तो इसमें कोई वाधक नहीं है। है। इसके अतिरिक्त संसारी आस्मा अनादि काल से तैनस और कार्मण दारीरों के साथ बद्ध होने के कारण कथंचित मुर्त्त ही है। अर्थात् अपने मूल भुत छुद्ध स्वमाव की अपेक्षा से आरमा अमूर्त्त है ज्ञान-दर्दान चारित्र और तपमय है, फिर भी तैनस और कार्मण दारीर के साथ सम्बन्ध होने के कारण मूर्त्त भी है, । इस अपेक्षा से आत्मा का कर्मपुद्गलों के साथ बन्ध होना निर्याध है और जब बन्ध होता है तो उसका अभाव भी संभव ही है ! अतएव बन्ध और मोक्ष नहीं हैं, इस प्रकार की वुद्धि को त्याग कर यही बुद्धि धारण करना चाहिए कि बन्ध भी है और मोक्ष भी है । कुतर्क और कदाग्रह करके ज्ञास्त्र संगत समझको श्याग देना उचित नहीं है ॥१५॥

જ છે એજ પ્રમાણે કર્મપુદ્ગલાની સાથે જો આત્માના સંબંધ હોય તા તેમાં કંઈ જ બાધ નથી. આ શિતાય સંસારી અપત્મા અનાદિકાળથી તૈજસ અને કાર્મણ શરીરાની સાથે અહ હોવાથી કથંચિત મૂર્તજ છે. અર્થાત્ પાતાના મૂળભૂત શુદ્ધ સ્વભાવની અપેક્ષાથી આત્મા અમૂર્ત છે. સાન, દર્શન ચારિત્ર અને તપમય છે. તા પણ તૈજસ અને કાર્મણ શરીરની સાથે સંબંધ દ્વાલાથી મૂર્ત પણ છે. આ અપેક્ષાથી કર્મ પુદ્દ ગઢાની સાથે આત્માના બંધ થવા નિર્ભાધ–બાધ–ટોય વગરના છે. અને જ્યારે બંધ થાય છે, તો તેના અભાવ પણ સંભવે છે. તેથી જ બંધ અને માક્ષ નથી. આવા પ્રકારની બુદ્ધિના ત્યાંગ કરીને એવી જ ખુદ્ધિ ધારણ કરવી લોઈએ કે-અન્ધ પણ છે અને માક્ષ પણ છે. કુતર્ક અને ક્લાયહ કરીને શાસ્ત્ર સંગત સમજસ્ત્વે છેાડી દેવી તે ચાંગ્ય નથી. ાાવપા

अन्त्यार्थः -- (णस्थि पुण्णे व पावे वा) नास्ति पुण्यम्-शुभषकुतिल्ला वा मापं-पुण्यविध्येयलक्षणं वा 'णेवं सन्तं णिषेसए' नैत्रम् --हेदशीं संज्ञां-बुद्धि निषे इयेत्-कुर्धात्, किन्तु-(अस्थि पुण्णे व पावे वा) अस्ति-विद्यते पुण्यं वा पापं वा (एवं सम्नं णिवेसर) एतम्-एतादृशीमेव संज्ञां बुद्धिं निवेश्वयेत्-कुर्यादिति ॥१२॥ टीका--- 'पुण्णे व पावे वा णस्थि' पुण्यं वा-श्वमप्रकृतिल्लम् यमात्रिस्य

पुण्यास्मा, इति व्ययदेशोः मरति, पापं वा−अछमक्रियाजनितमधोगतिकारणम्, पुण्यास्मा, इति व्ययदेशोः मरति, पापं वा−अछमक्रियाजनितमधोगतिकारणम्, येन नरकनिगोदादिक्रुसतिर्मवति, येन व≀ पापारमेति व्ययदेशो जायते, इमे

'णस्थि पुण्णेत्र पावे वा' इन्पादि ।

इाक्दार्थ-'गरिथ पुण्णे व पावे वा-नास्ति पुण्यं वा पापं वा' पुण्य नहीं है, अथवा पाप तहीं है 'जैवं सन्नं निवेसए-नैवं संज्ञां निवेशयत्' ऐसी बुद्धि धारण करना उचित नहीं हैं किन्तु 'अस्थि पुण्णे व पावे वा-अस्ति गुण्यं वा पापं वा' पुण्य और पाप है 'एवं सखं निवेसए-एवं संज्ञा निवेक्तवेत् रे सी घुद्धि धारण करना उचित है । १६॥

अन्वयार्थ—पुण्य नहीं है अथवा पाप नहीं है, ऐसी घुद्धि धारण बरना उचित नहीं' है, किन्तु पुण्प और पाप है ऐसी घुद्धि धारण करना उचित है 1.१६॥

टीकार्थ--- इन्जम प्रकुतियों को कहते हैं-जिनके कारण 'यह पुष्पाल्मा है, ऐसा ब्यवहार हो ग है बढ़ पुक्प है। जो अञ्चभ किया से उत्पन्न हो और अधोगति का कारण हो वह पाप कहलाता है। इससे नरक

'णत्थि पुण्णेत्र पावे वा' शत्याहि

શબ્કાર્થ ⊶'ળસ્થિ પુण્णे व पावे वा-नास्ति पुण्यं वा पाप वा' પુષ્ય નથી, અથવા પાપ પછ નથી 'णेव सन्त निवेष्टए-नैव संज्ञा निवेशयेत्' આ પ્રમાણે બુદ્ધિથી વિચારવું તે બરાબર નથી પરંતુ 'झસ्थि पुण्णे व पावे वा-अस्ति goa' वा पाप'वा' પુષ્ય અને પાપ છે. एवं सन्न निवेस्रय-एव' संज्ञा तिवे-इयेत्' એ પ્રમાણેની બુદ્ધિ ધારણ કરવી યોગ્ય છે. ॥૧૬॥

અન્વચાર્થ — પુષ્ટય નથી. અને પાપ પણ નથી. એ રીતની ણુદ્ધિ ધારસ્ કરવા રોાગ્ય નથી. પરંતુ પુષ્ટ્ય છે અને પાય પણ છે. એવી ણુદ્ધિ ધારસ્ કરવી બેઇએ. હવલા

ટીકાર્થ––શુભ પ્રકૃતિયાે બતાવવામાં આવે છે.~જેનાથી ભા પુણ્યાત્મા છે, એ પ્રમાણેના વ્યવહાર થાય છે, તે પુણ્ય છે અને જે અશુભ ક્રિયાથી **ઉત્પન્ન થયેલ હાય અને** અધાગતિનું કારણ હાય તે પાપ કહેવાય છે. આના**થી** 

## लमयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आचारधुतनिकपणम्

पुण्यपापे न स्तः। 'णेवं सञ्नं णिवे अप' नैर्व संज्ञां निवेशयेत् । किन्तु- 'पुण्णेव पावे वा अस्थि' पुण्पं वा पापं वाऽस्ति । 'एवं सःनं णिवेसए' एवं संज्ञां निवे-घयेत्--धारयेत् इत्येवं युद्धिं कुर्गीदित्यर्थः, केचन -पुण्यस्याऽस्तित्वं न स्वीक्वंक्ति किन्तु--यदा पापस्य न्यूनता तदोश्पणते छावम् । यदा च पापाधिक्यन्तदा--वर्धते दुःस्तम् । केचन पापस्यवाऽस्तित्वं न मन्यन्ते, भन्यन्ते च पुण्योस्कर्षे झाखम्, न्यूनतायाख पुण्यस्य दुःखपादुर्भात्रम् । केचनोभपोरपि अस्तित्वमनादृश्याऽऽः दियन्ते स्वभावतो जगतो व्यवस्थाम् । परन्तु-चाल्वभारस्तेषां मतं निराकरोति-पुण्यं पापं वा नास्तीति बुद्धि न विधेया, अपि तु-- अस्त्येवेति व्यवस्थिता बुद्धि निगोद् आदि दुर्गति प्राप्त होती है । यह पुण्य और पाप है, ऐसी खुद्धि रखनी चाहिए ।

कोई कोई पुण्य का अस्तित्व स्वीकार नहीं करते । वे कहते हैं कि जब पाप की कमी होती है, तब सुख उत्पन्न होता है और जब पाप की अधिकता होती है तो दुःख उत्पन्न होता है । इस प्रकार एक पाप को स्वीकार करने से ही सुख और दुःख की व्यवस्था घटित हो जाती है । इससे विपरीत कोई पाप का अस्तित्व नहीं मानते हैं । उनका मन्तव्य यह है कि पुण्य की प्रवठना से सुख की और ज्यूनता से दुःख की उत्पत्ति होती है ।

कोई ऐसे मी हैं जो पुण्य और पाप दोनों का ही अस्तिस्व अंगी-कार नहीं करते। वे स्वभाव से ही जगत् की सुखट्टःखसंबंधी व्यवस्था मानते हैं।

परन्तु शास्त्रकार इन सब भ्रान्त मतों का निराकरण करते हुए नरक निगेष विगेरे हुर्गति प्राप्त थाय છे. आ पुष्य अने पाप नथी, आवा प्रकारनी खुद्धि राभवी न लेग्रंके. परंतु पुष्य छे, अने पाप पशु छे, क्रे प्रभाषे खुद्धि राभवी लेग्रंके

કાઇ કાઇ અન્ય મતવાળા પુષ્ટ્યનું અસ્તિત્વ સ્વીકારતા નથી, તેઓ કહે છે કેેે—જ્યારે પાપ એાછું થાય છે ત્યારે સુખની પાપ્તિ થાય છે. અને જ્યારે પાપ અધિક પ્રમાણમાં હાેય ત્યારે દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે, આ રીતે એક પાપના જ સ્વીકાર કરવાથી સુખ અને દુઃખની વ્યવસ્થા બરાબર ઘટી જાય છે.

કાઇ કાઈ પુષ્ય અને પાય બન્નેના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરતા નથી. તેએા સ્વભાવથી જ જગતના સુખ દુઃખ સંબંધી વ્યવસ્થાને સ્વીકાર કરે છે.

પરંતુ શાસકાર આ સવળા ભ્રાન્ત-ભાગાવવાવાળા મતાતું નિરાકરણ કરતાં

80 64

#### स्प्रकृताज्ञस्ते

रभिष्वेया। पुण्यपापयो विंचने परस्परं सम्बन्धः एकस्याऽति सद्भावे-उभयोः सद्भाषस्याऽद्रष्ठयमङ्गीकर्त्तंब्यत्वात् स्वभावमाश्रित्य जगतो व्यवस्थास्वीकारे सर्वांसां कियाणां नैरर्थक्यं स्यात् । अतः पुण्यपापयोः स्थिति राव्यकी । पुण्पपापयो-रिष्धं निर्दिष्टं स्वरूपं जिवद्यान्ने-तयाद्दि-पच्छुभं पुद्रलकर्म तत्पुण्यम् । यदश्वभषम तत्पापम्, सर्वद्वनिर्देशात् । अतः पुण्यपापे स्तः, इत्पेवं मर्ति निश्वित्तां धारयेत् । वत्त्पापम्, सर्वद्वनिर्देशात् । अतः पुण्यपापे स्तः, इत्पेवं मर्ति निश्वित्तां धारयेत् । वत्त्पापम्, सर्वद्वनिर्देशात् । अतः पुण्यपापे स्तः, इत्येवं मर्ति निश्वित्तां धारयेत् । वत्त्यापम्, सर्वद्वनिर्देशात् । अतः पुण्यपापे स्तः, इत्येवं मर्ति निश्वित्तां धारयेत् । वत्त्यापम्, सर्वद्वनिर्देशात् दे संवरे वा णवं संन्नं णिवेस्तप् । पुण्य-र्णंदिथ आसवे संवरे वा णवं संन्नं णिवेस्तप् ॥ छाया--नास्त्याश्रवः संवरो वा नैवं संद्रां निवेन्नयेत् ॥ अस्त्याश्रवः संवरो वा नैवं संद्रां निवेन्नयेत् ॥१७॥

कहते हैं-पुण्प और पाप नहीं है ऐसी सप्रश्न नहीं रखनी चाहिए, किन्तु दोनों का अस्तित्व समझना चाहिए। पुण्य और पाप का पर-स्पर में संबंध है। एक के सद्भाव में दोनों का सद्भाव अवद्य स्वीकार करना पड़ता है, यदि जगत् की व्यवस्था स्वभाव के आधार पर स्वीकार की जाय तो सभी कियाएं निरर्थक हो जाएंगी। अतएष पुण्य और पाप की स्थिति आवद्यक है। जिनकास्त्र में पुण्य और पाप का स्वरूप इस प्रकार कहा है शुभ कर्म पुण्य कहलाता हैं और अद्युभ कर्म पाप, ऐसा सर्वज्ञ भगवान का कथन है। अतएब यही निश्चित बुद्धि घारण करना चाहिए कि पुण्य और पाप है। ऐसा नहीं समझना चाहिए कि इनका अस्तित्व नहीं है। १९६॥

કહે છે કે—પુષ્ય અને પાપ નથી, ઐવી સમજણ રાખવી ન જોઇએ. પરંતુ બન્નેતું અસ્તિત્વ સમજવું જોઇએ પુષ્ય અને પાપના પરસ્પરમાં સંબાધ છે. એકના સદ્દમાવમાં બન્નેના સદ્દમાવના સ્વીકાર અવશ્ય કરવા જ પડે છે. જે જગત્ની વ્યવસ્થા સ્વભાવના આધાર પર સ્વીકાશ્વામાં આવે, તા સથળી ક્રિયાએ નિરર્થક બની જશે તેથી જ પુષ્ય અને પાપની સ્થિતિ જરૂરી છે. જૈન શાસમાં પુષ્ય અને પાપનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે કહેલ છે, શુભ કર્મ પુષ્ય કહેવાય છે, અને અશુભ કર્મ પાપ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે સવ<sup>\*</sup>રા ભગવાનનું કથન છે. તેથી જ એજ નિઝિતિ રૂપે બુદ્ધિથી વિચારવું જોઇએ કે–પુષ્ય અને પાપ છે, એવું સમજવું ન જોઈએ કે પુષ્ય અને પાપનું અસ્તિત્વ નથી ાય જો

પર્ધ

समयार्थबोधिनी टीका दि. श्रु. अ. ५ आचारशुर्तानरूपणम्

अन्तरपार्थः -- (गरिय आसवे संतरे वः) नास्ति आसतेः - माणातिपातादिरूपः कर्मतन्धकारणम् संतरः - आस्रानिरोधल्रक्षणः, एवौ न स्तः (णेवं सन्मं णिवेसप्) नैवं -नैवैताद्दगीं संज्ञां- चुर्द्धि निवेशयेत् - कुर्पात् किन्तु (अस्वि आसवे संतरे वा) अस्ति आस्ततः संतरो वा (एवं सन्नं णिवेसप्) एवमीद्दगीं संज्ञां-चुर्द्धि निवेश्ययेत्-कुर्यादिति ॥१७॥

टीका -- 'आसवे संवरे वा णस्थि' आस्नरः संउरो वा नास्ति, तत्रास्नवः-आस्नरति-भविञ्चति कर्म येन सः प्राणातिपातादिरूर आस्रवः-कर्मोंपादानकारणम् तक्षिरोधऌक्षणः संवरः, एनौ न वियेते, 'एरं' ईडझीन् 'सन्नं' संज्ञां-चुद्धिं 'ण' व 'णिवेसए' निदेशयेत्-धारयेद्य । किन्तु-'आसवे संवरे वा अस्थि-आस्त्रवः

'णस्थि आसवे संवरे वा' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'णत्थि आमवे संवरे चा-नास्ति आस्रत्रः संतरो वा' प्राणातिपात आदि कर्मक्षका कारण आस्रत नहीं है अथवा आस्रवके निरोध कर संवर नहीं है 'णेवं सन्नं निवेत्रए-नैव संज्ञा निवेशपेत्' रेसी बुद्धि धारण करनी नहीं चाहिए ॥१७॥

अन्वयार्थ--प्राणातिपत आदि कर्मवन्ध्र का कारण आसव नहीं है अथवा आस्त्रवनिरोध रूप संवर नहीं है, ऐसी युद्धि नहीं धारण करना चाहिए, किन्तु आस्त्रव और संवर है, ऐसी युद्धि धारण करना चाहिए।१७।

टीकार्थ--जिसके ढारा कर्म आत्मा में प्रवेश करते हैं, वह पाणा तिपात आदि आसव कहलाता है। आसव का निरोध संवर है। इन दोनों की सत्ता नहीं है, इस प्रकार की बुद्धि रखना ठोक नहीं है, किन्तु आसव है और संवर है, ऐसी बुद्धि रखना ही खचित है।

'णत्थि आसवे संवरेवा' छत्याहि

શખ્દાર્થ — 'णस्थि आसवे संवरे वा नारित आहवः संवरो वा' प्राधुति-पात विगेरे કર્મ અંધનું કારણ આસવ નથી. અથવા આસવના નિરોધ રૂપ શ્વ'વર નથી. 'णेवं सन्नं निवेद्यए – नैवं संज्ञां निवेशयेत्' એ પ્રમાશેની ખુનિ धारण કરવી ન નેઈએ ા૧૭ા

અન્વયાર્થ-પ્રાઝ્પતિપાત વિગેરે કર્મ બંધના કારચુ રૂપ આસ્ત્રવ નથી. અથવા ભાસ્ત્રવના નિરાધ રૂપ સંવર નથી એવી ખુદ્ધિ ધારણ કરાી ન જોઇએ. ાા૧ા ટીકાર્થ--જેન: દ્વારા કર્મ આત્મામાં પ્રવેશ કરે છે, તે પ્રાણ-તિપાત વિગેરે માસ્ત્રા કહેવાય છે, આસ્ત્રવના નિરાધ-રાક્ષ્યું તે સંવર છે. આ બન્નેની સત્તા નથી. આ પ્રસાથુની બુદ્ધિ ધારણ કરવી ઠીક નથી. પરંતુ



संबरो बाऽस्ति 'पत्रं' ईडकीम् 'सन्नं' संझाम् 'णिवेसप' निवेशयेत्–धारयेत् । यगाश्रिश्य कर्माऽऽन्मनि आस्तानि-प्रविशति स अ.श्रदा-माणातिपातादिः । ताडश्राश्रदय संवरणं-पतिवन्धनं संवरः-अन्स्रदनिरोधलक्षणः, इमौ-आस्तवसंवरौ अवुरुथमेव मन्तव्यो, न स्तः, इमौ इति न मन्तव्याधिति म्रुत्रार्थः ।

केचिदेरं मनिपादयन्ति-किमयमास्नवः आत्मनो भिकोऽभित्रो वा ? यदि भिक्षस्तदा स नाऽऽस्र १ । नहि आत्मनो अत्यन्तभिन्नेन तेनाऽऽस्रवेण आत्मनि कर्म पर्वेत्रयितुं ग्रन्थते यथा घटादिना । तथा च--यथा घटादिरात्मनि कर्मप्रवेश-पितुं न शक्तोति तथाऽऽस्र गेऽपीति । नाप्यभिन्न इति पक्षः । तथात्वे तस्याऽऽस्म स्वरूपत्वेन ग्रकात्मन्यपि तत्सम् मवपसङ्गाद-उपयोगवत् । तस्मात्-आस्तव इति परिभाषा मिध्येत् । आस्र बाऽभावे च तन्त्रिरोधात्मकसंवरोऽपि नैव स्वीकर्त्तव्य

कोई-कोई कहते हैं-आसव आत्मा से भिन है या अभिन है ? यदि भिन्न है तो वह आसव हो ही नहीं सकता क्यों कि जो आत्मा से सर्वथा भिन्न है, वह घट आदि पदार्थों के समान आत्मा में कर्म को प्रविष्ट नहीं करा सकता। अधौत जैसे घट आत्मा से सर्वथा भिन्न होने के कारण आत्मा में कर्म के प्रवेश का कारण नहीं हो सकता, उसी प्रकार आपका माना हुआ आसव भी कर्मप्रवेश का कारण नहीं हो सकेगा, क्यों कि वह आत्मा से भिन्न है। कदाचित् आत्मा से अभिन्न मानो तो उसे आत्मा का ही स्वरूप मानना पडेगा। आत्मा का स्वरूप होने से मुक्तात्मा में भी उसकी सत्ता स्वीकार करनी पडेगी। जसे उग्योग की सत्ता मानी जाती है। अतएव आसव की

માસવ છે, અને સ'વર પશુ છે, એ પ્રમાશેની ખુદ્ધિ રાખવી તેજ ચેલ્ય છે. કાેઇ કાેઇ કદે છે, આસવ આત્માથી જુદા છે કે કે એક જ છે કે ને બૂરા દાેય, તાે તે આસવ જ થઇ શકતાે નથી, કેમકે જે આત્માથી સર્વથા ભિન્ન છે, તે ઘટ વિગેરે પહાર્થોની જેમ આત્મામાં કર્મના પ્રવેશ કરાવી ન શકત, અર્થાત જેમ ઘટ-ઘડા આત્માથી સર્વથા જુદા હોવાના કારણે આતમામાં કર્મના પ્રવેશનું કારણુ થઈ શકતું નથી, એજ પ્રમાણે આપે માનેલ આસવ પહુ પ્રવેશનું કારણુ થઈ શકતું નથી, એજ પ્રમાણે આપે માનેલ આસવ પહુ પ્રવેશનું કારણુ થઈ શકતું નથી, એજ પ્રમાણે આપે માનેલ આસવ પહુ પ્રવેશનું કારણુ થઈ શકતો નહીં કેમકે તે આત્માથી ભિન્ન છે. કદાચ આત્માથી અભિલ માના તાે તેને આત્માનું જ સ્વરૂપ માનનું પડશે. આત્માનું સ્વરૂપ હાેવાથી સુક્તાત્મામાં પછુ તેની સત્તાના સ્વીકાર કરવો પડશે. જેમ ઉપયોગની સત્તા માનવામાં આવે છે. તેથી જ આસવની

ક શ્હ

|                | i.                 | -           |            |
|----------------|--------------------|-------------|------------|
| समयार्थेयोधिनी | टीका द्वि. श्रु. ब | । ५ आचारथुः | तनिकपणम् 👘 |

इति तन्मतं निराकर्चुयाद भारदुक्तं न सम्पक्, आस्रशे वा-संवरोवा नास्तीति न स्वीकर्त्तत्र्यम् । किन्गु-अस्त्येवेति मन्तच्यम् । योऽपमेकान्तमेदामेदवादे दोषः प्रतिपादितः स तयैव । अत-प्रवैकान्तपक्षे दोषमाळोच्य-अनेकान्तरादस्य प्ररूपणं कृतवता मगधता तोर्थक्त गऽङ्गीक्र गेऽपमःस्वरः आत्मनः सकाशात् कथश्चिद् मिन्नः कथश्चिदमिन्नथ । तथात्त्वे -न कोऽपि दोषः पदमादधाति अर्हदर्शने । इतरत्र दर्शनान्तरे तु तत्साम्राज्यपत्रस्यम् । अतएव आस्वरसंग्ररी न स्त इति न, अपि तु-आस्रयः संगरश्वरस्यवेति सिद्धान्तसिद्धः ॥१७॥ मूल्यू-णारिध वेर्यणा णिजरा वा, णेवं सैन्न्नं णिवेर्सए ।

अंरिथ वेयैणा र्णिजरा वा, ऐंवं सैन्नं णिवेसए ॥१८॥

कल्पना मिथ्या है। इस प्रकार जव आस्त्रव की ही सत्ता सिद्ध नहीं होती तो उसका निरोधस्वरूप संघर भी स्वीकार नहीं किया जा सकता।

इम अभिमन का निराकरण करते हुए कहा गया है आपका कथन सम्पक् नहीं है। आसव अथवा संवर नहीं है, ऐसा स्वीकार नहीं करना चाहिए. बल्कि उनका अस्नित्य मानना चाहिए। एकान्त मेदपक्ष और अमेदपक्ष में आपने जो दोष प्रदर्शित किए हैं, वे ठीक ही हैं, परन्तु हमारे मन में उनके लिए कोई अवकाश नहीं है, क्यों कि सर्वज्ञ नीर्थ-कर भगवात् ने एकान्तवाद को स्वीकार न करके अनेकान्तवाद की ही प्ररूपणा की है। आस्तव आत्मा से कथंचित् भिन्न और कथंचित् आस्त्र है। अनएव जैनदर्शन में कोई दोष नहीं आता। अनएव आस्त्रव और संवर का अस्तित्व सिद्ध है॥१७॥

કલ્પના મિથ્યા છે. આ પ્રમાણે જ્યારે આસવ**ની** સત્તા જ સિદ્ધ થતી નથી, તેહ તેના નિરાધ સ્વરૂપ સંવરના પણ સ્વીકાર કરવામાં આવશે નહીં.

આ મતનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે. કે- આપનું કથન ચેલ્ચ નથી. આસવ મથવા સંવર નથી. એ પ્રયાણેના વિચાર કરવા ન જોઇએ બલકે તેનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું જોઇએ. એકાન્ત લેક પક્ષ અને અલેદ પક્ષમાં આપે જે દાય બતાવ્યા છે, તે ઠીક જ છે. પરંતુ અધારા મત પ્રયાણે લેક અને અલેદ પક્ષ માટે કંઈજ અવકાશ નથી, દેમકે-સર્વર્ત્સ તીર્ધ કર વાગવાને એકાન્ત વાદના સ્વીકાર ન કરીને અનેકાન્તવાદની જ પ્રરૂપણા કરી છે આસવ આત્માથી કથંચિત બિન્ન અને કથંચિત્ અભિન્ન છે. તેથી જ જૈનદર્શનમાં ઠાઇ પણ દેશ આવતા નથી. તેથી જ આસવ અને સંવરનું અસ્તિલ સિદ્ધ ઘાય છે. ાયછા ષષ્ટ



छाया - नास्ति वेदना निर्जे स वा, नैवं संज्ञा निवेशयेत । अस्ति वेदना निर्जरा वा, एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥१८॥

अन्वयार्थः--(णस्थि वेयणा णिउत्ररा वा) नास्ति वेदना-चा कर्मानुभव-लक्षणा तथा−निर्जेरा वा-कर्मपुद्धव्य्वाटनलक्षणा न विद्यते (णेवं सन्नं णिदेसर) नैइम्-नैतादशी संह!- वुद्धि निवेशपेत्-कुर्यात् किन्तु-(अल्थि वेयणा निजनरा वा) अस्ति-विद्यते एव वेदना तथा-निर्जरा (एवं सन्नं णिवेसए) एरम-ईटर्बी संज्ञां-बुद्धि निवेशयेन् - कुर्यादिति ॥१८॥

टीका--'वेयणा णिज्जरा वा णस्थि' वेदना निर्जरा वा नास्ति 'पेवं सन्नं णिवेसए' नैवं संग्रा निवेशयेत, वेदना नास्तीति वा-निर्जरा नास्तीति वा, एवं

'णरिध वैधणा णिज्जरा वा' इत्यादि ।

ज्ञब्दार्थ-'णस्थि वेगणा निज्जरा वा-नास्ति वेदना निर्जरा चा' वेदना (कमों का अनुभव) और निर्जरा (मुक्त कर्मपुद्ध लोका) आत्मा से पृथक्क होना) नहीं है 'णेवं सन्नं निवे अप नैवं संज्ञां निवेशयेतु' इस प्रकार की बद्धि घारण न करे किन्तु 'अस्थि वेपणा निज्तरा वा-अस्ति वेइना निर्जरा वा' वेइना और निर्जरा है ऐसी युद्धि धारण करे ॥१८॥

अन्वयार्थ--वेदनः(कर्मों का अनुभव) और निर्जरा (मुक्त कर्म प्रदेलों का आरमा से पुलक होना) नहीं है, इस प्रकार की मुद्धि भारण न करे किन्तु वेदना और निर्जेश है, ऐभी बुद्धि धारण करे ॥१८॥ टीकार्थ-न तो कर्मपुद्रगलों का वेदन करना पडना है और न

बेदन किए पुद्गल आत्मा से पृथक् ही होते हैं, ऐसी धारणा रखनी

'लन्दित देखणा णिण्जरा वा' र्धरयाहि

शण्दार्थ--'णत्थि वेयणा णिज्जरा वा-नास्ति वेदना निर्जरा वा' वेडना (ક્રમેનિ અનુભવ) અને નિજંશ (ભાગવેલા કર્મપુદ્દગલે:નું આત્માથી અલગ . ध्यु') नधी. 'जेव सन्त निवेसए-नैंव सज्ञा निवेशयेत्' आवा प्रधाली जुद्धि धारुखुन ४२ परंतु 'अल्पि वेयणा निज्जरा या-अस्ति वेदना निर्जरावा' વેહના અને નિજેરા છે, એ પ્રમણેની ખુદ્ધિ ધારલ કરે હાવડા

ઋન્વયાર્થ---વેદના (કર્મેનિ! અનુલાય) અને નિજયા .ભુક્ત કર્મપુ≴ પ્રક્ષાન અત્યાથી પૃથક થવું) નથી આ રીલની બુદ્ધિ ઘાણ કરવી ન<mark>હીં</mark> પાર્થત વેદના અને નિર્જરા છે, એવી ખુદ્ધિ ધારણ કરે ાગટા

ટીકાર્થ-કર્મ પુદ્રગલાનું વેલન કરવાં પડતું નથી. અને વેદન કરવામાં mida પુદ્ર નેલા આત્માથી જુઠા થતા નથી. એ પ્રમાણેની ધાન્ણા રાખવી

#### समयावंदोधिनी टीका द्वि. शु. अ. ५ आखारश्रुतनिरूपणम्

वकारिकां मर्ति मैन विभियात् । किन्तु-'चेयणा' चेइना 'णिज्मरा वा' निर्णस वा 'अत्थि' अस्ति-विद्यते 'रवं' इत्येत्रम् 'सन्न' संज्ञां-बुद्धिम् 'णिचेतप' निवेभयेत्-निश्चिनुयात् । वेदनानिर्भरयोः स्थितिराव्द्व्यको इत्थं विदृणुपात् । क्रमणां फचोपमोगो चेदना । आत्मप्रदेशेभ्यः कर्मपुद्रचानां विश्छेषो निर्जसा मौ द्वावपि पदार्थों न विद्येते इति केषांश्चिन्मतं ते कथयन्ति-अन्ते पर्थ्योपम-सागरोपमसमयेनापि झपणयोग्यं कर्म मुहुर्नीर्धनापि, झपयन्ति, अज्ञानिनो यानि कर्माणि वर्षशतैरपि न झरपन्ति तान्येवाऽहितानि कर्माणि पंचसमितिग्रुप्तित्रय-युताः पुरुषधौरेपाः उच्छ्वासमान्नेणव विनाशपन्ति, इति शास्त्रमदर्श्वितः सिद्धान्तः । ठीक नहीं है, किन्तु उपार्जित कर्मों का चेदन करना पडता है और बेदन करने के प्रकाल् चे आत्मा से पृथक् हो जाते हैं, ऐसा समझना चाहिए ।

बद्ध कमों के रस का अनुभव करना वेदना है और आत्मप्रदेशों से कर्मपुरगलों का संबंध छूट जाने को निर्जरा कहते हैं। किसी के मन के अनुसार इन दोनों का ही अस्तित्व नहीं है। उनका कहना है कि अनेक पल्पोपम और सागरोपम जितने दीर्घकाल में क्षय होने योग्य कर्म अन्तर्मुहर्र्स में क्षय किया जा सकता है। अज्ञानी जीव जिन कर्मों का सैकडों क्यों में भी क्षय करने में समर्थ नहीं होते, उन्हीं कर्मों को पांच समिति और तीन गुसियों से युक्त उत्तम पुरुष एक उच्छ्यास जितने अल्प काल में ही क्षय कर डालते हैं, यह शास्त्रसिद्ध सिद्धान्त है। अतः बद्ध कर्मों का कम से अनुभव न होना वेदना का अभाव सिद्ध होता है। जब घेदना का अभाव है तो निर्जरा का अभाव तो स्वतः सिद्ध हो जाता है।

તે બરેલ્પર નથી, પરંતુ પ્રાપ્ત કરેલા કર્મોનુ વેદન કરવુ પડે છે. અને વેદન કર્યા પછી તેઓ આત્માથી આલગ થઈ જાય છે. તેમ સપજવું જોઈ એ. બહક્રમોના રસનેા અનુભવ કરવા તે વેદના છે અને આત્મપ્રદેશાથી કર્મપુદ્દગલેના સંબંધ છૂટિ જવા તેને નિર્જરા કહે છે. કાઈના મત પ્રમણે આ બન્નેનું અસ્તિત્વ જ નથી. તેઓનું કહેવું છે કે—અનેક પશ્યાપમ અને સાગરાપમ જેટલા લાંબા કાળે નાશ થવાને યાગ્ય કર્મના અતર્મ હૂર્વમાં ક્ષય કરી શકાય છે. અત્તાની જીવા સંકડા વર્ષ પણ જે કર્માં સાથ કરી શકતા નથી, એજ કર્માંના ક્ષય, પાંચ સમિતિ અને ત્રણ શુપ્તિયાથી શુજ્ત ઉત્તન પુરૂષ એક ઉચ્છવાસ જેટલા દ્વાન સમયમાં જ કરી નાખે છે. આ શાસ્તિદ્ધ સિદ્ધાંત છે. તેથી બહ કર્માના ક્રમ્યા અનુમવ ન થવા તે વેદનાના અસાવ સિદ્ધ થાય છે. જયારે વેદનાના અસાવ છે. તે નિર્જરાના અસાવ તો સ્વતઃ સિદ્ધ થય છે.

स्पर्कतालयत्रे

अतो बद्दानां कर्मणां कमशोऽतुभवाभावाद् घेदना नास्तीति मन्षमानानां मत्ते देदनाया अभावे निर्जराया अपि स्वतोऽभाव एव सिद्धः । परन्तु तन्मतं न सम्यक्, यत स्तपमा-पर्देक्षऽप्रावेन च कतिपयकर्मगामेव विनाशः सम्प्रवति, न तु सर्वे-षाम् । तत्व-कोषाणामुद्दीरणोदयाभ्यामनुप्रवो मवेदेव । अतो वेदनासद्वावोऽ षद्यमेवाक्कीकार्यः । तदुक्तमागमे---

'पुर्दिव दुषिण्गाणं दुप्पडिवकंताणं कम्माणं देइत्ता मीक्खो णत्त्थि अदेश्या'

छाया-र्च दुर्थीणौनां दुष्पतिकान्धानां तेषां कर्मणां देदयित्वा मोक्षः, मास्ति अवेदयिस्वा । कर्मणां वेदनादेव मोक्षो मवति, न तु अवेदयित्वा मोक्षो मदतीति इष्टान्तगाथाऽ मिपायः । अनेत मकारेण वेदनाया यदा सिद्धिभवति सदा निजरा सिद्धिस्तु-अधिक्येद मदति । अतो विवेकिमिर्वेदना-निर्नते न स्त इति न स्वीकर्त्तव्ये । अपि तु-ते स्त इत्येद स्रीकर्त्तुं क्रतिमिर्थोग्ये इति ॥१८॥

उनका यह मत समीचीन नहीं है। तपस्या के बारा प्रदेशा भाव होकर कुछ ही कमों का विनाश होता है, सब का नहीं। दोष कमों का विपाकोदय बारा नाश होता है। जिनका तपश्चर्या बारा विनाश होता है, उनका भी प्रदेशों से वेदन तो होता ही है। इस प्रकार चाहे प्रदेशों से वेदन हो, चाहे विपाक से, वेदन तो होता ही है,। अतएव वेदना का सद् माव मानना आवदयक है। आगम में कहा है-'पुर्विंच दुच्चिण्णाणं' इत्यादि ।

कदाचार के बारा उपार्जित और सम्पक् प्रतिक्रमण न किये हुए कर्मों को भोगने से ही मोक्ष प्राप्त होता है, न भोगने वाछे को मोक्ष नहीं होता है। इस प्रकार से जब वेदना की सिद्धि होती है तो निर्जरा

તે ગ્રેનેન આ ખત ચેલ્ચ નથી. કારણ કે—તપસ્યા દ્વારા પ્રદેશાભાવ શઇને કંઇક જ કર્મોના વિનાશ થાય છે. બધાના નહીં. બાકીના કર્મોના વિપાકાદય દ્વારા નાશ થાય છે. તપશ્ચર્યા દ્વારા જેના નહા થાય છે, તેનું પણ પ્રદેશાથી વેઠન તા થાય જ છે. આ રીતે ચાહે તા પ્રદેશાથી વેદન હાય, ચાહે વિપાકથી વેઠન હાય, પગુ વેઠન તા થાય જ છે. તેથી જ વેઠનાના સદ્ભાવ માનવા તે જરૂરી છે. આગમમાં કહ્યું છે કે-'વુસ્લિંગ દુસ્લિંગ્ળા/ગં' ઇત્યાદિ કદાચાર--દુશયાર દ્વારા પ્રાપ્ત કરવામાં આવેલ અને સગ્યક્ રીતે પ્રતિક્રમણ કરવામાં ન આવેલા કર્મોને ભાગવવાથી જ માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. ન ભ્રોગવવા થાળાને માક્ષ પ્રાપ્ત થતા નથી, આ રીતે જ્યારે વેઠનાની સિદ્ધિ समयार्थयोधिनी टीका दि. श्रु. ज. ५ आचारधुतनिहरणम्

प्रब्प-णरिथं किरिया आकेरिया वा, णेवं सैन्नं णिवेसैंए । अरिथं किरिया अकिरियां वा, पैवं सैन्नं णिवेसैए ॥१९॥

जाया --- नास्ति क्रिया अकिया वा, नैवं संझां निवेशयेत् ।

अस्ति किया अकिया वा, एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥१९॥

अन्त्रयार्थः -- (गस्थि किरिया अकिरिया ता) नास्ति किया-परिस्पन्दसः श्वणा, अकिया-तदमावरूपा वा-इमे द्वे न विदेशते (णेवं सन्तं निवेसए) नैवं एतादशीं संश्वां-युद्धि निवेशयेत्र-कुर्शाद् किन्तू-(अस्थि) अस्ति-विधते एव की मिद्धि तो अर्थ से हो ही जाती है। अतएव विवेकी जनों को वेदना और निर्जरा का अस्तित्व स्वीकार करना चाहिए ॥१८॥

'णरिथ किरिया अकिरिया' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'णस्थि किरिया अकिरिया वा-नास्ति किया अक्रिपा चा, परिस्पन्दन रूप किया नहीं है और अक्रिया भी नहीं है 'णेवं सन्नं निवेसए-नैवं संज्ञां निवेदायेत्' इस प्रकार की युद्धि धारण नहीं करनी बाहिए किन्तु 'किरिया अकिरिया वा अस्थि-किया अक्रिया था अस्ति' किया है और अकिया भी है 'एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञां निवेदायेह्' ऐसी बुद्धि धारण करनी चाहिए ॥१९॥

अन्वयार्थ-परिस्पन्दन रूप किया नहीं है और किया का अभाव कप अकिया भी नहीं है, इस प्रकार की युद्धि धारण नहीं करनी याथ छे, ते। निर्जरानी सिद्धिते। अर्थथी ज धर्छ जय छे. तेथी ज विवेडी पुरुषे। से वेडना अने निर्जरा अन्नेनां स्वरित्वने। स्वीक्षार करवे। लेखकी ॥ १८॥ 'जस्थि किरिया खर्किरिया वा' धर्याह

शण्डाश<sup>5</sup>—'णरिय किरिया अकिरिया वा–नासित किया अकिया वा' परि-स्पन्डन ३५ डिया नथी. तेमक अडिया पशु नथी. 'णेव' सन्तं निवेसप-नैव संज्ञां निवेशयेत' આ પ્રપાણेनी खुद्धि राખવી न कोई એ. परंतु 'किरिया सकिरिया वा अस्थि-किया अक्तिया वा अस्ति' डिया છે. અને અडिया पशु छे, 'एव' सन्नं निवेसप-पव' संज्ञां निवेशयेत्' આ પ્रभाषेनी खुद्धि धारघु કરવી केईએ. ॥૧૯॥

અન્વયાર્થ'—પરિષ્દપન્દન રૂપ ક્રિયા નથી અને ક્રિયાના અ<del>ભાવ</sup>ંરૂપ</del> અક્રિયા પણ નથી, આ રીતની ખુદ્ધિ ધારણ કરવી ન જોઇએ. પરંતુ **દિયા** છે, અને અક્રિયા પણ છે, એવી ખુદ્ધિ ધારણ કરવી જોઇએ. ા**૧**ના

સુ• ६६

W

(किरिया अकिरिया वा) किया अकिया दा (एवं सन्न णिवेसए) एवमीदशी संग्रां-पुर्द्धि निवेशयेत्-कुर्यादिति ॥१९॥

टीका--- 'किरिया' किया 'अकिरिया चा' अकिया वा-गमनागमनादिरूपा किया-तदभावोऽकिया । 'णस्थि ' नास्ति -किया अकिया वा नास्ति 'एवं सम्नं' एवं संझाम्-बुद्धिवेश्रद्यम् 'ण' न 'णिवेसप्' निवेश्रयेत्--निर्दिशेत् । किन्तु 'किरिया' किया 'अकिरिया वा' अकिया वा-कियाया अमायः । अस्थि' अस्ति 'ववं' एवम्--इत्प्येतं रूपेण 'सन्तं' संझाम्-बुद्धिम् 'णिवेसव्' निवेश्येत्-व्यापार-येत् । सांख्यो हि गगनत्त्-व्यापकत्वं स्वीकृत्य तत्राऽऽत्मनि क्रियां न मन्यते । तथा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्रमङ्गीकृत्य-उत्पत्त्व तत्राऽऽत्मनि क्रियां न मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्रमङ्गीकृत्य-उत्पत्त्व तत्राऽऽत्मनि क्रियां न मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्रमङ्गीकृत्य-उत्पत्त्व तत्राऽत्मनि क्रियां न मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्रमङ्गीकृत्य-उत्पत्त्वतिरिक्तकियाया अभावं मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्रमङ्गीकृत्य-उत्पत्त्वरिक्तकियाया अभावं मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्वमङ्गीकृत्य-उत्त्वत्त्वर्यातिरिक्तकियाया अभावं मन्यते । तद्भा-बौद्धः सर्वेषां क्षणिकत्त्वमङ्गीकृत्य-उत्त्वत्त्वर्यातिरिक्तकियाया अभावं प्रन्यते । तद्भावमपि न सम्यक्त् । यतः आत्मनो व्यापकत्वे जन्यादिव्यवस्था न स्यात्, बाहिए किन्तु किया है और अक्रिया भी है, पेसी बुद्धि धारण करनी चाहिए ॥१९॥

टीकार्ध-गमन आगमन आदि व्यापार को किया कहते हैं और उसका अभाव अकिया है। इन दोनों का अस्तित्व नहीं है, ऐसा नहीं समछना बाहिए किन्तू यह समझना चाहिए कि दोनों का अस्तित्व है।

सांख्य मत बाले भारमा को आकाश के समान व्यापक स्वीकार करके जारमा में किया का अस्तित्व नहीं मानते । बौद्ध लोग सजस्त पदार्थों को क्षणिक मानकर उनमें उत्पत्ति के अतिरिक्त अन्ध कोई किया का स्वीकार नहीं करते । यह दोनों मत युक्तिसंगत नहीं है। आत्मा को सर्वव्यापी मान लिया जाय तो जन्म आदि की व्यवस्था नहीं बैठ बकती, क्योंकि सर्वव्यापक होने से आत्मा किया नहीं कर सकेगा।

ટીકાર્થ-અમન આગમન વિગેરે રૂપ પ્રવૃત્તિને ક્રિયા કહે છે. અને તેના ભલાવને ભક્રિયા કહે છે. આ બન્નેનું અસ્તિત્વ નથી. એમ સમજવું ન નેઈએ. પરંતુ એમ સમજવું બેઇએ. કે-બન્નેનું અસ્તિત્વ છે.

સાંખ્ય મતવાકીયા આત્માને આકાશની જેમ વ્યાપક હાવાનું સ્વીકા-દ્વેને આત્મામાં ક્રિયાનું અસ્તિત્વ માનતા નથી બૌદ્ધો બધા જ પદાથેનિ ક્રિવિક માનીને તેમાં ઉત્પત્તિ શિવાય બીજી ક્રાઇ પણ ક્રિયાના સ્વીકાર કુરતા નથી. આ બન્ને મત શુક્તિ શુક્ત નથી. આત્માને સવવ્યાપી માની વિવામાં આવે, તા જન્મ વિગેરેની વ્યવસ્થા ઘટી શકતી નથી. ઠેમકે-તે સર્વવ્યાપક દ્વાથી આત્મા ક્રિયા કરી શકશે નહીં!

સર્વય

सम्यार्थबोधिनी टीका दि. शु. व. ५ आबारधुतनिरूपणम्

मानकियान्तरस्य कर्त्तां कः स्यात् । तथात्मनि सर्वथा कियाया अभावे सम्भनो-सादि व्यवस्थायामन रस्था स्यात् । अत्रो विविच्य विवेकिभिः कियाऽक्रिस्वोचक योरपि सत्त्वमवद्यमभ्युपगन्तव्यम् ॥१९॥

पूब्स-जैस्थि कैहि व माणे वा, जीवं सन्तं णिवेसए । अस्थि कैहि व माणे वा, ऐवं सेन्तं णिवेसैए ॥२०॥ छाया---नास्ति कोधो वा मानो वा, नैवं संझां निवेशयेत्। अस्ति कोधो वा मानो वा, एवं संझां निवेशयेत्। २०॥

धौद्रमत के अनुसार जत्पत्ति के अतिरिक्त अन्य किया स्वीकार न कौ जाय तो प्रह्यक्ष दिखाई देने चाली इन विभिन्न क्रियाओं का कर्ल्श कौन है ? इसके अतिरिक्त आत्मा में यदि किया का सर्वथा अभाष मान लिया जाय तो वन्त्र और मरेक्ष आदि की व्यवस्था नहीं वन सकेगी। अतएव विवेकी जनों को सम्यक् विचार करके किया आकिया दोनों की ही सत्ता का अवद्य स्वीकार करना चाहिए ॥१९॥

'णस्थि कोहे च माणे वा' इत्यादि ।

शब्दार्थ—'गरिथ कोहे व माणे वा-नास्ति कोधो वा मानो वा' कोच नहीं है अधवा मान नहीं है 'एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञां निवेश्वयेत्' इस प्रकार की वुद्धि नहीं रखनी चाहिए, किन्तु 'अत्थि कोहे व माणे वा-अस्ति कोधो वा मानो वा' क्रोध और मान है 'एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञां निवेश्वयेत्' इस प्रकार की वुद्धि घारण करनी चाहिए ॥२०॥

બૌદ્ધ મત પ્રમાણે ઉત્પત્તિ શિવાય અન્ય ક્રિયાના રવીકાર કરવામાં ન આવે તા પ્રત્યક્ષ દેખવામાં આવનારી આ જૂદી જૂદી ક્રિયાએાના કર્તા ઠાણ છે? આ શિવાય આત્મામાં જો ક્રિયાના સર્વથા અસાવ માનવામાં આવે, તા બન્ધ અને માેક્ષ વિગેરેની વ્યવસ્થા બની શકશે નહીં તેથી જ વિવેકી જનાએ સમ્યક્ષ વિચાર કરીને ક્રિયા અને અક્રિયા બન્નેની સત્તા અવશ્ય સ્વીકારવી જ જોઇએ. ા૧૯ા

'णस्थि कोहे व माणे वा' धरियाहि

શખ્દાર્થ — 'णरिय कोहे व माणे वा - नासित कोधा वा मानो वा'. કોધ નથી અથવા માન નથી. 'णेवं सन्नं निवेसए- एवं संझां न निवेशयेत्' आવા પ્રકારની અહિ ધારણ કરવી ન જેઇએ. પર'તુ 'खरिय कोहे व माणे वा-अस्ति कोधो वा मानो वा' કોધ અને માન છે, 'एवं सन्नं निवेसए- एवं संझां निवेशयेत्' आवा પ્રકારની અહિ રાખવી જોઈ એ. ારળા



#### स्त्रकृताङ्गसूत्रे

मन्त्रयार्थः---(णत्थि कोहे प माणे पा) नास्ति-न विद्यते कोधो वा-स्वपरा-स्वनोरपीलिस्क्षणः, तथा-मानो गर्वों वा न विद्यते (णेवं सन्नं णिवेसए) नैवमी-दत्तीं संज्ञां-बुद्धिं निवे अयेत्-कुर्यांत् किन्तु-(अश्थि कोहे व माणे वा) अस्ति-विद्यते एव कोधो वा मानो वा (एवं सन्न णिवेसए) एवमीदर्शी संज्ञां-युद्धिं निवेशयेत् कुर्यादिति ॥२०॥

टीका-'कोहे व' कोभो व। 'माणे वा' मानो वा 'णरिध' नास्ति 'एवं सन्नं' एवं संज्ञाम् 'ण णिवेसए' न निवेशयेत्-नैवं संज्ञां विष्ठणुपात् । किन्तु-'कोहेव माणे वा अत्थि' कोभो वा मानो वाऽस्ति 'एवं सन्नं णिवेसए' एवमेव संज्ञां निवे-इयेत्-धारयेत् । कोभो मानश्च न सत्पदार्थ इति कैश्विद्दमिहितः तन्न सयुक्तिकः मत्यक्षेणाऽनुमानादिनाऽपि सिद्धयोरनयो निराकर्जुमजक्यत्वात् । मपाणसिद्धस्याऽपि

अन्वयार्थ---कोघ नहीं हैं अथवा मान नहीं है, इस प्रकार की बुद्धि नहीं घारण करना चाहिए किन्तु कोघ और मान है, इस प्रकार की बुद्धि घारण करना चाहिए ॥२०॥

टीकार्थ—स्व और पर के प्रति अवीति होना कोघ का रूक्षण है। मान का अर्थ गर्व या अभिमान है। यह कोघ और मान नहीं हैं, इस प्रकार की बुद्धि रखना ठीक नहीं है, किन्तु कोघ है और मान है, ऐसी ही बुद्धि रखना चाहिए।

किसी का कहना है कि कोध और मान की सत्ता नहीं है। उनका यह कथन ठीक नहीं है। क्यों कि प्रायक्ष से और अनुमान आदि ममाणों से सिद्ध कोध और मान का निराकरण करना संभव नहीं है। प्रमाण से सिद्ध वस्तु का भी अभाव मानने के जगत् में कोई

અન્વયાર્થ — ક્રોધ નથી, અથવા માન પણુ નથી. આવા પ્રકારની અુદ્ધિ ધારણુ કરવી ન જોઇએ. પરંતુ ક્રોધ અને માન છે. આવા પ્રકારની અુદ્ધિ ધારણુ કરવી જોઇએ. ા૨ગા

ટીકાર્થ-સ્વ અને પરના પ્રત્યે અપ્રીતિવાળા થવું તે કોંધનું લક્ષણ છે. માનના અર્થ ગર્વ અથવા અભિમાન છે, આ કોંધ અને માન નથી, આવા પ્રકારની ણુદ્ધિ ધારણુ કરવી ચાેગ્ય નથી. પરંતુ ક્રોધ છે. અને માન છે, એવી જ ભુદ્ધિ રાખવી જોઈએ.

કોઇનું કહેલું છે ઠે~-કોધ અને માનની સત્તા નથી, તેએાનું આ કથન ઠીક નથી. કેમકે–પ્રત્યક્ષથી અને અનુમાન વિગેરે પ્રમાણાયી સિદ્ધ એવા ક્રોધ અને માનનું નિરાકરણ કરવું સંભવિત થતું નથી. પ્રમાણથી સિદ્ધ વસ્તુના

## समयार्थवोधिनी टीका द्वि. मु. स. ५ आचारश्रुत्तनिरूपणम्

ષરષ

वस्तुनोऽभावें जगतो व्यवस्थैवाऽनवस्थिता स्थात् अतो विष्टण्वद्भिस्तयोः क्रोधमानयोः सत्त्वं माध्यमिति संक्षेपः ॥२०॥ पूरुम्-णैरिथ माया व लोभे वा णैवं सन्नं णिवेस्तेए । अरिथ माया व लोभे वा एवं सेन्नं णिवेस्तेए ॥२१॥ छाया--नास्ति माया व लोभो वा, नैवं संज्ञां निवेश्वयेत् ॥ अस्ति माया वा लोभो वा, एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥२१॥ अस्ति माया वा लोभो वा, एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥२१॥ अन्त्र्यार्थः--(णस्थि माया व लोभे वा) नास्ति-न विद्यते माया वा-परव-

व्यवस्था ही नही रहेगी अतएव कोध और मान का अस्तित्व अवइय मान्य करना चाहिए ॥२०॥

'णस्थि माथा व लोभे वा' इत्यादि।

અભાવ માનવાથી જગત્માં કાેઈ પશુ વ્યવસ્થા જ રહી શકશે નહીં. તેથી જ ક્રોધ અને માનનું અસ્તિત્વ અવશ્ય માનવું નેઈ એ. ા૨૦ા

'णत्थि माया व होभे चा' धीत्याहि

શબ્દાર્થ----'ળસ્થિ माया व छोमे वा--नास्ति माया वा छोमो वा' भाया (પર વ'ચના--બીજાને છેતરવા તે) નથી અથવા લાેભ નથી. 'णॆव' सज्ञ' निवेसए--नैव' छंड्वां निवेश्येत्' આવા પ્રકારની બુદ્ધિ રાખવી ન જોઇએ. પર'તુ 'झत्थि माया वा छोमे वा--अस्ति माया वा छोमो वा' भाषा અને લાેભ છે, 'एव' सन्न' निवेसए--एव' संज्ञां निवेशयेत्' એવી બુદ્ધિ ધારણુ કરવી જોઇએ. ારવા!

અન્વયાર્થ−માયા (પરવંચના) નથી અથવાં લાે<mark>લ નથી આ</mark> (પ્રકારની ખુદ્ધિ રાખવી ન નેઇએ પરંતુ માયા અને લાેલ છે. એવી ખુદ્ધિ રાખવી નોઇએ. ાા૨૧ા 42 É

# स्त्रकता**न्न**स्त्रे

टीका--'माया व लोभे वा णरिय' माया वा लोभो वा नास्ति, 'एवं सन्ने' एवं संज्ञामू-बुद्धिम् 'ण णिवे अए' न निवे शयेत्-न कुपति, किन्तु-'माया व लोभे वा अत्थ एवं सन्नं णिवे अए' माया वा लोमो वाऽस्तीत्येवं संज्ञाम्-एतमेव बुद्धि निवे शयेत्-व्याहरेत् । के वन-मायालो भयोः सत्त्वं नाऽभ्युपगच्छत्ति, तन्न सम्बक्त। सर्वेः प्राणिभिरनुभूयमानयोरनयोः भत्याख्यातुमधक्त्वत्वात् । अनुभूयमान-स्याऽपि सद्धान्ते । को वन-मायालो भयोः भत्त्याख्यातुमधक्त्वत्वात् । अनुभूयमान-स्याऽपि सद्धान्ते । अती माया-लोभयोः सद्भावमेव मन्देत, इत्यनुनोदन्ते जेना इति कि स्था मूल्म्-णरिथं पेऊं जेव दीसे वा, भवं संन्नं णिवेसेष् । आरिथं पेऊ जे व दीसे वा, भवं संन्नं णिवेसेष् ॥२२॥ छाया--नास्ति प्रेम च डेपो था, नैवं संज्ञां निवेशयेत् ।

अग्ति भेम च द्वेपो वा, एवं संज्ञां निवेत्रयेत् ॥२२॥

टीकार्थ--माया नहीं है, लोभ नहीं है, इस प्रकार की तुर्द्ध घारण न करे। किन्तु माया और लोभ है, ऐसी तुद्धि घारणकरे। कोई माया और लोन की सत्ता स्वीकार नहीं करते, परन्तु यह ठीक नहीं है। प्रत्येक प्राणी के अनुभव में आने वाल्ठे माया एवं लोभ का निषेघ नहीं किया जा सकता। अनुभव में आने वाली घस्तु का भी घदि अपला (छिपाना) किया जाएगा तो घट आदि की सत्ता भी सिद्ध नहीं होगी। अतः माया और लोभ का अस्तित्व स्वीकार करना चाहिए।२१। 'णस्थि पेउजे व दोसे या' इत्यादि।

ज्ञार्थ्य--'णरिय पेज्जे व दोसे चा-नास्ति प्रेम च देवो वा' प्रेम अर्थात् राग और डेप नहीं है 'णेवं सन्न निवेसए-नैय संज्ञां निवेशयेत'

ટીકાર્થ'---માયા નથી, અને લેહ્મ પણુ નથી, આવા પ્રકારની ખુદ્ધિ ધારણુ ન કરે. પરંતુ માયા અને લેહમ છે. એવા પ્રકારની ખુદ્ધિ ધારણુ કરે. કાેઇ કાેઈ મતવાળાએા માયા અને લેહમની સત્તાના સ્વીકાર કરતા નથી. પરંતુ તે અરાબર નથી. દરેક પ્રાણિના અનુસવમાં આવવાવાળા માયા અને લાેમના નિષેધ કરી શકાય તેમ નથી. અનુસવમાં આવવાવાળા માયા અને લાેમના નિષેધ કરી શકાય તેમ નથી. અનુસવમાં આવવાવા પરતુના પણુ જો અપલાપ (છુપાવવું) કરવામાં આવશે તેહ ઘટ વિગેરેની સત્તા પણ સિદ્ધ થશે નહીં તેથી માયા અને લાેમના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરવા જોઈએ. હાસ્યૂગ્ર યા 'ળસ્થિ પેચ્ઝેવ દોસે વા' ઇલ્યાદિ

શાબ્દાર્થ-'णस्थि पेज्जे व दोसे वा-नास्ति प्रेम च द्वेषो वा' પ्रेम अर्थात् राज अने द्वेष नथी. 'णेव' सन्तं निवेसए-नैव' संज्ञां निवेशयेत्' એ પ्रमाहोनी समक्ष्य समयार्थकोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

अन्वयार्थः--- (गत्यि पेज्जे व दोसे वा) नास्ति-न विद्यते भेम-प्रीतिरुक्षणं द्वेषो वा-भेमविपरीतः (णेवं सन्नं णिवेसप) नैश्म्-नैवैतादशीं संज्ञां बुर्द्धि निर्वे-त्रायेत्- कुर्यात् किन्तु (अस्थि पेज्जे व दोसे वा) अस्ति विद्यते एव भेम च द्वेशो वा 'एवं सन्नं णिवेसप' एवमीदशीं संज्ञां बुर्द्धि निवेशयेतु-कुर्यादिति ॥२२॥

टोका--- 'पेअ्जे व' प्रेम च तत्र प्रेन-मोतिल्क्षणं पुत्रकलत्रादि रागः, तदिप-रीतः 'देासे वा' द्वेगो वा 'णस्थि' नास्ति-एतौ द्वावपि न विद्येते इति केषां-चिन्मतम, तथाहि-मायालोभौ एवावयवौ दिद्येते न पुनस्तत्ममुदापरुष ठ्वध्वी मेमरूपोऽस्ति तथा-क्रोधमानौ एव स्तः न उत्समुदायरूपोऽवयवी द्वेप इति । ऐसी सम्प्रेझ रखना ठीक नहीं है किन्तु 'अस्थि पेउजे व तोसे वा-अस्ति मेम च देखो क्ष' राग और देख है 'एवं सम्म निवेसए-एवं संज्ञां निवेद्यायेत्' ऐसी ही बुद्धि रखनी चाहिए ॥२ २॥

अन्वयार्ध--प्रेम अर्थात् राग और द्वेष नहीं हैं ऐसी समझ रखना ठीक नही है किन्तु राग है और द्वेष है, ऐसी वुद्धि ही रखनी चाहिए॥२२॥

અન્વયાર્થ--પ્રેમ અર્થાત્ રાગ અને દેષ નથી એવી સમજણ રાખવી ડીક નથી. પરંતુ રાગ છે, દેષ છે એવી બુદ્ધિ રાખવી જોઇએ. હારણા

ટીકાર્ય – પ્રીતિ અર્થાત્ પુત્ર, કલત્ર વિગેરે પરિવાર સંબંધી શગ, પ્રેમ કહેવાય છે. દ્વેષ તેનાથી જુદા પ્રકારનો હેાય છે. આ બન્ને નથી. એ પ્રમાણુ કેટલાકના મત છે. તેઓ કહે છે કે–માયા અને લેલ્લ રાગ કહેવાય છે. તેથી જ આ બન્ને અવયવા શિવાય બન્નેના સમૂહ રૂપ અવયવા શગ, જુઢા નથી. એજ પ્રમાણુ કોધ અને માન, આ બન્ને અંશાથા જુદા એવા દ્વેષનું ઠાઈ જીદું અસ્તિત્વ જ નથી. આવા પ્રકારના વિચાર કરવા ચાગ્ય નથી. પ્રેમ છે, અને દ્વેષ **પ**ર૮

'एव'' एताइशीम् 'सन्नं' संज्ञाम्-बुद्धिम् 'ण निवेसए' न निवेशयेत्-न कुर्थात् । किन्तु-पेज्जे व' मेम वा 'दोसे वा' द्वेषो वा 'अस्थि' अस्ति 'एवं सन्नं गिवेसए' पत्रं संश्नां बुद्धिं निवेशयेत् - एवमेव विचारं कुर्यात् । इष्टेषु भेव भवति, अनिष्टेषु च द्वेषो भवति । इसि सर्वेषामनुभव्श्विद्धः, इति अन्नुभूनयोरनकोः प्रेवद्वेषयोरपत्ठा-परय कर्त्तुमक्षक्यत्वात् । अपितु-अनुमानस्य स्व स्वरूपस्य यथा न कोऽपि अपलापं करेगति, अनुभूयमानस्वादेव । दथेमौ अपि नाऽपत्टण्तिं योग्यो, इति ॥२२॥

मुल्म्-जैरिथ चाउरंते संसौरे, जैवं संझं णिवेर्सए । अत्थि चाउरंते संसारे, एवं सन्नं णिवेसए ॥२३॥

छाया— नास्ति चातुरन्तः संसारो, नैवं संज्ञां निवेश्वयेत् । अस्ति चातुरन्तः संसार, एवं संज्ञां निवेश्वयेत् ॥२३॥

इचित नहीं है। प्रेम है और द्वेप है. ऐता ही विचार करना चाहिए। क्योंकि इष्ट वस्तुओं पर प्रेम और अनिष्ट वस्तुओं पर द्वेष होता है, यह तथ्य सभी के अनुभव से सिद्ध है। अतएव अनुभवसिद्ध प्रेम और देव का अपरूाप (छिपाना) नहीं किया जा सकता। अनुमान का और अपने स्वरूप का कोई भी अपलाप नहीं करता, क्योंकि उनका अनुभव होता है। इसी प्रकार प्रेम और देव भी अपलाप करने योग्य नहीं है।।२२॥ 'णस्थि चाउरंते संसारे' इत्यादि।

द्यान्दार्ध-'णस्थि चाउरंते संसारे-नास्ति चातुरन्तः संसारः' नरक, देव, मनुष्य और तिर्येच इन चार गतियों वाला संसार नहीं है, किन्तु

પણ છે, એ પ્રમાણેના જ વિચાર કરવા જોઈએ. કેમકે-ઈબ્ટ વસ્તુએા પર પ્રેમ અને અનિષ્ટ વસ્તુઓ પર દ્વેષ હાય છે. આ સત્ય અધાના જ અનુભવથી સિદ્ધ એવા પ્રેમ અને દ્વેષના અપલાપ (છૂપાવવું) કરી શકાતા નથી. અનુમાનના અને પાતાના સ્વરૂપના અપલાપ કાઈ પણ કરતું નથી. કેમકે-તેઓના અનુભવ હાય છે. એજ પ્રમાણે પ્રેમ અને દ્વેષ પશુ અપલાપ કરવાને ચાંગ્ય નથી. ારરાા 'ળત્ત્વ चારા છે સંસારે' ઇત્યાદિ

શખ્દાર્થ — 'ળત્યિ चाર્ટરલે સંસારે-નાશ્તિ चातुरन्तः मंसारः' નારક, દેવ, મતુષ્ય અને તિર્થ'ચ આ પ્રમાણેની ચાર ગતિવાળા સંસાર નથી, 'णेव' सन्नं निवेग्नए-नैब' संज्ञां निवेशयेत्' આ પ્રમાણેની સમજણ રાખવી બરાબર નથી. समयार्थबोधिनी डीका हि. शु, अ. ५ आचारशुतनिरूपणम्

अग्वयार्थः-(गरिय चाउरते संसारे) नास्त्रि-न विचते चतुरन्तः-चातुर्गतिकः-नारकतिर्थद्धमञ्जुष्यदेवगृतिलक्षणः संसारः (गेतं सन्नं गिर्वेसेष्) प्रवर्षे देवती संग्री-बुद्धि न निवेखपेत् न क्वेशत् किन्तु-(अत्यि चाउरते संसारे) अस्ति चातुरन्तः-चातुर्गतिकः संसारः (एव सन्न जिवे छुप्) प्वम्-ईटकी सिंग्रे ख्रीय्युद्धि निवेशत्-कुर्थादति ॥२३॥

टीका—'चाउरते' चातुरन्तश्वातुगीविकः 'सं तारे णस्थि' संसारो नास्ति 'एवं' पंतम् ईदर्झाय् 'सन्नं' संज्ञाम्-विचारणांम् 'र्ण णित्रसप्? नॅ निवेशयेत्-कथमपि न इर्याद् । अश्वित्-'चाउरते' चातुरन्तश्वातुर्गतिकः''सं गारे' संतारा 'श्रन्थि' अस्ति 'पवं सन्नं णिवेःए' एवम्-ईदर्शी संज्ञा-युद्धि विचारं निर्णयं त्रा निवेशयेत्-इर्थात् । अय-माशयः-परिद्धवद्यावश्वातुर्गतिकः सं नारः, नास्क गति-तिर्थमाति-मनु नगति-देव गविभेदात् । यत्र कुःखस्थाऽधर्मक उडस्याऽडस्यन्ति श्रिकृद्वतां सा नारकॅगतिः । यत्र च सुखद्दाःस्वर्थार्भ्रघ्यमाऽत्रस्था सा सतुरुवगतिः यत्र सुखत्य परोत्कृष्टता सा देवः

'अस्थि चाअरंते संसारे-अस्ति चातुरन्तः संसारः' चारगेतिसँप मसौर है 'एवं सम्न निवेसए-एवं संज्ञा निवेशपेत' ऐसी बुद्धि रखनी चाहिए॥२३॥ अन्वयार्थ--नरक, देव, मनुष्य और तिर्थेषः इनः न्वाराझ्मतियों बाला संसार नहीं है, ऐसी बुद्धि रखना योग्व नहीं है-। किंश्तुन चार गति रूप संसार है, ऐसी बुद्धि रखनी चाहिए ॥२३॥

टीकार्थ-चातुर्गतिक संसार नहीं है, इस प्रकार विचार करना या रखना सत्प नहीं है, अपितु चातुर्गतिक संसार है, ऐसा ही विचार रखना चाहिए। आद्याप यह है-यह दिखलाई देने वाला संसार बालुर्गतिक है। इसमें चार गतियां हैं-नरकगति, तिर्थवगति, देवगति और मनुष्यगति।

પરંતુ 'अल्वि चानरंते संसारे-अस्ति बात्रस्तः संसारः' ચાર ગતિરૂપ સંસાર છે, 'एवं संज्ञां निवेशयेत्' આ પ્રમાણ્યની ખુદ્ધિ ધારણું કરવી નઇએ. પારગાં અન્વયાર્થ-નારક દેવ, મનુષ્ય અને તિર્થંચ આ ચાર્ અંતિયોવા**ળા** 

સંસાર નથી. એવી ખુદ્ધિ રાખવી ચાગ્ય નથી. પરંતુ ચાર ગાંતે રૂંપ સંસાર છે. તે પ્રમાણેની ખુદ્ધિ રાખવી એઈએ. ૫૨૩૫

ટીકાર્થ — ચાર ગતિવાળા સંસાર નથી, આ પ્રકારના વિચાર કરવા તે રોાગ્ય નથી. પરંતુ ચાર ગતિવાળા સંસાર છે, આ પ્રમાણેના જ વિચાર ધારણ કરવા જોઇએ.

ંકહેવાના આશય એ છે કે–આ દેખવામાં આવતા સંસાર∽જગત્'ગર્જ બતિ-વાળા છે. તે ચાર' ગતિ આ ગ્રમાથુ સમજવી, નસ્ક્રગતિ તિચેંચગતિ જોવમતિ સ્વૂબ ६७ **Vile** 

#### स्त्रकृता**नस्**त्रे

गतिः । तत्र तिर्थङ्मनुष्यगत्योः मत्यक्षेणाऽनुवराझापलापाः । किन्तु-नारकदेव-गत्योगदर्शनाचे गती न स्तः, इति संसारो न चातुर्गतिकः । अपि तु-द्विगतिक एव संसार इति केचिदाहुस्तन्मतं निराकर्षुं मूत्रकारो वक्ति । चातुरन्तः संसारो नास्तीति म मन्तव्यं मन्तव्यन्तु तथाविध एव चतुरन्तः संसार इति । अभाऽयममिन्नायः--यद्यपि-नारका देवाश्व पत्यक्षेणाऽस्त्रदा दवन्नाऽनुमवपथमधिरोहन्ति, तथापि-अनु-मोनाऽऽगमाभ्यां तज्जातीययोस्तयो स्तयोः सिद्धिः पुष्टिश्व सम्भवेदेव । मवन्ती

जहां पुण्पकर्म जीनत सुख सवीं कुछ है, वह देवगति कहलाती है। जहां अधर्म के फलरूप दुःख की सधीं कुछना है, वह नरकराति कहलाती है। जहां सुख और दुःख की मध्यम अवस्था होती है, वह मसुष्पगति और तियंचगति है। इनमें से मनुष्य और तिर्यंच तो प्रत्यक्ष देखे जाते हैं, अतएब उनका निषेध नहीं किया जा सकता। किन्तु देव और नारक दिखाई नहीं देते, अतएव ये दोनों गतियां नहीं हैं। इस कारण संसार षातुर्गतिक नहीं घरन दिगतिक ही है, ऐसा कोई कोई कहते हैं। उनके मत का निराकरण करने के लिए सुत्रकार कहते हैं-संसार चार गति वाला नहीं है, ऐसा नहीं मानना चाहिए बल्कि यही मानना चाहिए कि वह चार गति चाला ही है। आदाय यह है कि यद्यपि हमारे जैसे नारक और देव प्रत्यक्ष से प्रतीत नहीं होते हैं, तथापि अनुमान और आगम प्रमाण से उनकी निद्धि और पुष्टि होती ही है।

મને મનુષ્યગતિ, જ્યાં પુષ્ય કમૈથી થવાવાળું સુખ સર્વોત્કૃષ્ટ દ્વાય છે, તે દેવગતિ કહેવાય છે. અને જ્યાં અધર્મના ફળરૂપ દુઃખનું સર્વોત્કૃષ્ટપણું છે, તે નરક ગતિ કહેવાય છે. જ્યાં સુખ અને દુઃખની મધ્યમ અવસ્થા હાય છે, તે મનુષ્યગતિ અને તિર્થંચ ગતિ છે. આમાંઘી મનુષ્ય અને તિર્થંચ તા પ્રત્યક્ષ દેખવામાં આવે છે. તેથી જ તેનેા નિષેધ કરવામાં આવતા નથી. પરંતુ દેવ અને નારકા દેખવામાં આવતા નથી. તેથી આ અન્ને ગતિયા નથી, તેથી સંસાર ચાર ગતિવાળા નહીં પણ બે ગતિવાળા જ છે. આ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે. તેઓના મતનું નિરાકરણ કરવા માટે સૂત્રકાર કહે છે કે-સંસાર ચાર ગતિવાળા જ છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—ને કે તિર્થંચ અને મતુષ્યની માધ્ક નાશ્ક અને ઢેવા પ્રત્યક્ષ રૂપે દેખાતા નથી, તાે પણ અનુમાન અને આગ-મના પ્રમાણથી તેઓની સિદ્ધિ અને પુષ્ટિ થઈ જ જાય છે. ઉત્તમ પુષ્ટયના

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. क्ष. स. ५ आवारश्वतनिद्रपणम्

इोत्कुष्टफलमोक्तारो दे ॥ अपकृष्टफलनानो नारकाः । सर्वक्राऽऽगमोऽपि पतयो स्सर्वं वदति, अनुभूयन्ते च पश्यक्षेण तारागणाः । यद्यपि-अवास्तरमेदात्-अनेकगतिकः संसार इति वक्तुं युक्तम्, तथापि-असामान्यरूपेण चातुर्गतिक एव अतबातुर्गतिकः संसारो नास्तीति वादो विवदतां वादिनां मोष्टविजृन्मित स्व निस्सारः प्रतिभाति । यतो हि-अने हपदमपि न व्याइन्यते । चातुर्गतिकः संसारो-ऽस्त्येव, इति विचारश्चनुरस्र इति । ॥२३॥

मूलम्-णरिथं देवो व देवी वा, जेवं सन्नं णिवेसप ।

अहिथे देवो व देवी वा, ऐवं सैन्नं णिवेसए ॥२४॥ छाया---नास्ति देवो वा देवी वा, नैवं संज्ञां निवेश्वयेत । अस्ति देवो वा देवी वा, एवं संज्ञां निवेशयेत ॥२४॥

उत्कृष्ट पुण्प फल के भोक्ता देव और निकृष्ट पाप फल के भोक्ता नारक होते हैं। सर्वज्ञ प्रतिपादित आगम भो देवों और नारकों के अस्तित्व का विधान करता है। तारागण प्रत्यक्ष दिखाई देते हैं। घदि अवान्तर भेदों की गणना की जाय तो संसार में अनेक गतियां हैं, किर भी सामान्य रूप से चार ही गतियां होती हैं। अतएव संसार चातु-गैतिक नहीं है, ऐसा कड़ना मूडतापूर्ण एवं निस्सार है। संसार चातु-गैतिक है, यही कथन समीचीन है ॥२३॥

'णस्थि देवो च देवी वा' इत्यादि ।

द्यार्थ---'देवो व देवी वा णस्थि-देवो वा देवी वा नास्ति' देव नहीं है, देवी नहीं है, 'णेव सग्न निवेसए--नैर्व संज्ञा निवेशयेत्' ऐसी बुद्धि रखना ठीक नहीं है किन्तु 'देवो व देवी वा अस्थि-देवो वादेवी वा

કળને ભાેગવનાર દેવ, અને અધમ પાપના કળને ભાેગવનાર નારક હાય છે. સર્વત્ત દ્વારા પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ આગમ પણુ દેવા અને નારકાના અસ્તિત્વનું વિધાન કરે છે. તારાગણુ પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. જાે અવા ન્તર ભેઢાની ગણુના કરવામાં આવે તા સ'સારમાં અનેક ગતિયા છે. તા પણુ સામાન્ય પણુથી ચાર જ ગતિયા કહેલ છે. તેથી જ સ'સાર ગાય ગતિવાળા નથી, તેમ કહેલું મૂર્ખત.થી પૂર્ણ અને નિરસાર છે. સ'સાર ગાય ગતિવાળા છે. આ પ્રમાણેનું કથન જ યાગ્ય છે. ારગા

'णत्थि देवो व देवी वा' ४'त्याहि

શબ્દાર્થ--'देवो व देवी वा णस्थि-देवो वा देवी वा नास्ति' દેવ નથી, અને દેવી પણ નથી, 'णेव' सज्ञ' निवेश्वप-नैव स'झां निवेशयेलू' આ પ્રभा



- har yo

अल्पार्थः; (द्वेत्र) व देवी वा अश्वि) देवो वा देवी वा नास्ति न विद्यते (जेवं सूहनं खिवेसए), एवस्-ईदर्शी संशां-मति न निवेशयेत्-न छथीत् किन्तु-(वेवरे)क देवी वा अहिय) देवरे वा-देवी वा अस्ति-विद्यते (एवं सन्नं णिवेसए) ववमीड्यी संशां मर्ति-विचारं वा निवेशयेत्-कुर्धादिति ॥२४॥

टीका—'देवो व देवी वा' देवो वा देवी वा 'णस्थि' नास्ति 'एवं सन्नं' एवं संड्राह्र.'ण. णिवेसप्र' न निवेग्रयेत्-न कुर्थात्-देवा वा देव्यो वा न सन्तीति विचारो न करणीयः। अपस्यक्षा इमेऽतो न सन्तीति विचारं ये केचन कुर्वन्ति, तत्र विचार बनाऽवनी जायच्छास्त्रकारी वक्ति-देवादीनामसत्ताविचारी हेय एवेति। तत्र तु देवा

अस्ति? देव, और देवियां हैं 'एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञां निवेशयेत्' इस प्रकार की बुद्धि रखनी ही उत्तम है ॥२४॥

अन्वषार्थ---देव नहीं हैं, देवी नहीं हैं, ऐसी वुद्धि रखनी ठीक नहीं किन्तु देव और देवियां हैं, इस प्रकार की वुद्धि रखना ही सत्य है ॥२४॥

टीकार्थ-देवों और, देवियां का अस्तिस्व नहीं है, ऐसा विचार नहीं करना चाहिए। इनका प्रत्यक्ष देखना नहीं होता है, अतएव ये मही हैं, ऐसा जो सोचते हैं, उनके प्रति विचार रूपी वन को भूमि में जाग्रत् शास्त्रकार कहते हैं-देव आदि के नारितरव का विचार तज देने योग्य हैं। देव हैं, और देवियां भी हैं यही विचार छे परकर है। यही

. <mark>છુની</mark> બુદ્ધિ 'ધારછુ કરવી ખેલી' પરંતુ 'अંસ્થિ देवो व देवी वा +વે से वा देवी वा अस्ति?' ક્રેવ અને 'દેવીયા છે,'' 'एवं सरने' निवेग्नप∽पवं - હંલાં (निवेग्नयेत्' - આ 'પ્રમાછુની બુદ્ધી રાખવી તેજ સત્ય છે. ારપ્રા

ું અન્વયાર્થ – દેવ નઘી તેમ જ દેવી પજ્ઞ નથી એવી અહિ રાખવી ઠીક નથી પરંતુ દેવ અને દેવિયા છે, એ પ્રકારની ખુદ્ધિ રાખવી એજ સાચું છે. ાારજા

ટીકાર્ય—દેવ અને દેવીયેલું અસ્તિત્વ નથી આ પ્રમાણુના વિચાર કરવા, ન બેઇ,એ. દેવ અને દેવિયા પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી તે પરવી જ તેઓ નથી, તેમ, કહેલું. ખરાખર નથી. દેવ અને દેવી નથી આમ કહેવારાઓના વિચાર રૂપી વનની ભૂમીમાં જાગૃત એવા શાસ્ત્રકાર કહે છે કે-દેવ વિગેરે નથી. એ પ્રમાણુના વિચાર ત્યાંગ કરવા યાગ્ય છે, દેવ છે, અને દેવિયા પણ છે. આ પ્રમાણુના વિચાર જ કલ્યાણુ કારક છે, તેથી એ જ વિચાર કરવા ચાગ્ય

## समयायेवोघिनी दीका दि. श्रु. अ. ५ आयारश्रुतनिरूपणम्

वा देव्यो ता सन्दयेताऽयमेव श्रेयान् विचारः सर्वदा करणीयः । अनुमानाऽऽग-भाग्यां मनाणभूताभ्यामेतेषाम्स्तित्वसद्भावात् । २४॥

पूल्प-णैरिथ सिंद्धी असिद्धी वा, णेवं सन्नं णिवेश्वष । आरिथं सिंद्धी असिद्धी वा, एवं सन्नं णिवेसप ॥२५॥ छापा—नास्ति सिदिरसिद्धिर्ग, नैवं संज्ञां निवेशयेत् । अस्ति सिदिरसिद्धिर्ग, एवं संज्ञां निवेशयेत् ॥२५॥

षिचार करना चाहिए । मेमाणभूत अनुमान और आगन सेउन का अस्ति स्व सिद्ध है । कोई कोई पुण्पकाली जीव उन्हें स्वप्न में देखते भी हैं॥२४॥

'णरिध सिद्धी असिद्धी वा' इत्यादि।

शब्दार्थ- 'सिद्धी णस्थि-नास्ति सिद्धिः' सिद्धि-(समस्त कर्भो' का क्षयरूप) नहीं है और 'असिद्धी वा-असिद्धी वी' असिद्धि भी नहीं है 'णेवं सन्नं निवेसए-नैवं संज्ञां निवेशपेत्' ऐसा विचार करना योग्य नहीं है, किन्तु 'अस्थि सिद्धी असिद्धी वा-अस्ति सिद्धिरसिद्धि वी' सिद्धि है, और असिद्धि भी है ''एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञां निवेशपेत' ऐसा विचार करना चाहिए ॥२५॥

अन्वपार्य-सिद्धि (सग्रस्ते कधों का अग्रस्यरूप) नहीं है और असिद्धि भी नहीं है, ऐसा विचार फरना योग्य नहीं है, किन्तु सिद्धि है और असिद्धि भी है, प्रेसा विचार करना चाहिए॥२५॥

છે, પ્રમાણબૂત અનુમાન અને આગમથી તેએાનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે. કાેઈ કોઇ પુરુષશાળી જીવ તેને સ્વપ્નમાં પણ દેખે છે. ારજા

'णत्वि सिद्धी असिद्धी वा' धत्याहि

શખદાર્થ – - સિદ્ધી ળહ્યિ નાસ્તિ સિદ્ધિઃ' સિદ્ધી (સઘળા કર્મોના ક્ષય– નાશ ૨૫) નથી. અને 'અસિદ્ધી ર્વા- ગ્રસિદ્ધિ લા' ચહિતિ પણ નથી. 'ળેવં સ'ન નિવેસ બ- તૈવં સંજ્ઞાં નિવશવેત્ આ પ્રમાણુના વિચાર કરવા ચાગ્ય નથી. પરંતુ 'લસ્થિ બ્રિદ્ધી અસિદ્ધાં લા- ગ્રસ્તિ સિદ્ધિ સિદ્ધિ વી' સિદ્ધિ છે. અને અસિદ્ધિ પણ છે, 'વુલ સન્ત નિવેસપ- થવં હોજ્ઞાં નિવેશવેત્' આ પ્રમાણુના વિચાર કરવા બેઇએ. ારપા

અન્વયાર્થ--સિદ્ધિ (સમસ્ત કર્મોના ક્ષય રૂપ) નથી અને અસિદ્ધિ પછ્યુ નથી, એવાે વિચાર કરવાે ચાગ્ય નથી. પરંતુ સિદ્ધિ છે. અને અસિદ્ધિ પછ્યુ છે એવાે વિચાર કરવાે જોઇએ. ારપાા

#### વરેક

#### स्**त्रं**कृता<del>ह</del>स्त्रे

अन्त्रयार्थः— (णत्थि) नास्ति – न दिष्ठते (सिद्धी) सिद्धि रशेपकर्मक्षयरूपा (असिद्धी वा) असिद्धिः – सिद्धि व्यतिरिक्ता (णेत्रं सन्तं णित्रेसए) नैवम् – नेदशॉ पूर्गेक्तां संब्रां वुद्धि निवेशयेत् – क्रुयांत् किन्तु – (अस्थि सिद्धो असिद्धी वा) अस्ति – विद्यते एव सिद्धिरसिद्धिश्व (एवं सनं णित्रेसए) एवशीदक्षीं संब्रां वुद्धिं नित्रेशयेत् - कुर्यादिति । २५॥

टीको— सिद्धी' सिद्धिः-अशेषकर्मक्षपरूपा-मोक्षाऽ५रपर्यापा । 'असिद्धी' असिदिस्तदिपरीता संधाररूपा सिद्धा प्रसिद्धा च । 'णस्थि' ते न स्ताः - न विधे ते 'एवं सन्ने' एवम्-एतादशीं संज्ञां-विचारधाराम् 'ण णिवेसप्' न निवेशयेत्-नेव कुर्यात् । किन्तु-'सिद्धी' सिद्धिः 'असिद्धी वा' असिदिम्र 'अस्थि' अस्ति-विद्यते 'एवं सन्नं णिवेसप्' एवं संज्ञां निवेशयेत्-अस्ति मिद्धिरसिद्धियेत्येवं निर्णयो निर्णेयः तयोः सत्त्व मध्यद्व मभ्युपेठव्यम् । असिद्धिः-संक्षार स्तद्ध्ववर्थनं पूर्वत्र गाधापां गीतम् । अशेषकर्भक्षयरूपा सिद्धिरपि सिद्धा विद्यते एत् । वर्मचयस्थ्वितोऽत्यन्तं

टीकार्थ-- सिद्धि का अर्थ है-समस्त कमों का क्षय हो जाने पर अनन्त ज्ञान, दर्शन और सुख रूव शुद्ध आरमस्वरूप की उपलव्धि, उसे मोक्स भी कहते हैं। सिद्धि से जो विपरीत हो, वह असिद्धि है, अर्थात् शुद्ध स्वरूपकी उपलव्धि न होना और संसार में अमण करना यह दोनों ही नहीं है, ऐसा विचार नहीं करना चाहिए। किन्तु ऐसा विचार करना चाहिए कि सिद्धि भी है और असिद्धि भी है। असिद्धि अर्थात संसार के स्वरूप का वर्णन पूर्वगाधा में किया गया है। समस्त कमों का क्षय रूप सिद्धि भी सिद्ध ही है। किसी पुरुष का, किसी समय, संध्यिन किया हुआ कर्मसमुद्दाय क्षीग हो जाता है, क्योंकि बह समुदाय है। जो जो समुद्दाय होना है उसका कभी न कभी क्षय

ટીકાર્થ—સિદ્ધિ એટલે સમસ્ત કર્મોને! સપ થયા પછી અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અને અનંત સુખ રૂપ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ, તેને મેહ્ય પણ કહે છે. સિદ્ધિથી જે ઉલ્ટુ હાેય તે અસિધ્ધિ છે અર્થાત્ શુધ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ ન થવી, અને સંસારમાં ભટકવું આ બન્ને નથી. આ પ્રમાણેને! વિચાર કરવે! ન બેઈએ. પરંતુ એવે! વિચાર કરવે! બેઈએ કે સિધ્ધિ પણ છે, અને અસિધ્ધિ પણ છે.

અસિદિ અર્થાત્ સંસારના સ્વરૂપતું વર્ણુન અના પહેલાની ગાયામાં કરવામાં આવેલ છે સમસ્ત કર્માના ક્ષય રૂપ સિદિ પણ સિદ્ધ જ છે. દેહિં પુરૂષે કાઇ વખતે સંચિત કરેલ કર્મસમુદાય ક્ષીલ્રુ ઘઇ જાય છે. દેમકે તે સમુદાય

## समयायैबोधिनी टीका हि. श्रु. थ. ५ आबारशुतनिरूपणम्

कस्यचिस्कदाचित् शीयते । समुदायत्वात्, पश्टिव्यमानघटादिसमुदायवत् । इत्या-धनुमानेनाऽऽगमेनानेन-बृहत्या प्रदृत्त्वा च महापुरुषाणां सिद्धिः सिद्धयति । अयं भाषः-सम्वग्रज्ञानदर्श्वनचारित्रलक्षणस्य मोक्षमार्गस्य सर्वया कर्मक्षयस्य पीढोपश-मादिनाऽध्यक्षेण दर्श्वनादतः-कस्यचिदात्यन्तिककर्मद्वानिसिद्धेरस्ति सिद्धिरिति, ।

तयोक्तम्—'दोषावरणयोहांनि निःश्लेषाऽस्त्यतिशायिनी । क्वचित्र यथा स्त्रहेतुभ्यो बहिरन्तर्मळक्षयः अडव्यादि ।

असिद्धेः स्वरूपं तु सुनिरूपितमेवाऽस्पाभिः सर्वेरनुभूतमनुभूषमानश्च । अत्र इमे न इति विचारणा सर्वयाऽरमणीया । इमे विगेते इति ज्ञानं ब्रानमतोऽन्यपाऽज्ञातम् ।२५।

अवद्य होता है, जैसे घट समुदाय का। इत्यदि अनुमानों के अगम प्रमाण से और महापुरुषों द्वारा सिद्धि के लिए प्रवृत्ति करने से सिद्धि की सिद्धि होती है। भाव यह है कि सम्पर्स्दर्शन, ज्ञान एवं चारित्र रूप मोक्ष मार्ग की, सर्वथा कर्मक्षय की पीड़ा के उपशाम से कर्भ का क्षय प्रत्यक्ष देखा जाता है, अतः यह भी समझा जा सकता है कि किसी आत्मा के कर्मों का सर्वथा क्षय भी होता है। कहा भी है-'दोषावरणयोर्हानि' इत्यादि।

जैसे मल को नष्ट करने के कारण मिलने पर याद्य और आभ्यन्तर मल का नादा हो जाता है, इसी प्रकार रागादि दोषों का भी किसी आत्मा से सर्वथा क्षय हो जाता है।'

अमिद्धि का स्वरूप तो स्पष्ट से सिद्ध ही है। उसका हम सब ने

છે. જે જે સમુદાય હ્રાય છે. તેના ક્ષય કયારેને કયારે પણ થાય છે જ જેમ ઘટ સમુદાયના ક્ષય, આ વિગેરે અનુમાનેથી અને આગમના પ્રમાણેથી અને પુરૂષા દ્વારા સિદ્ધિને માટે પ્રવૃત્તિ કરવાથી સિદ્ધિની સિદ્ધિ થાય છે.

કહેવાના ભાવ એ છે કે---સમ્યક્ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર રૂપ સમ્યક્ તપ મે.સ માર્ગની સર્વધા કર્મક્ષચની 'નીડાના ઉપશમથી કર્મના સ્થ પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. તેથી એ પણુ સમજી શકાય ∶તેમ છે કે-કાેઈ આત્માના કર્મોના સર્વધા ક્ષય પણુ છે. 'દોષાવરળ્યોર્ફ્રાનિ' ઇત્યાદિ.

જેમ મળ–મેલને નાશ કરવાનું કારણુ મળવાથી બાહ્ય––બહારને . અને આભ્યન્તર–અ'દરનેા મેલ નાશ પામે છે, એજ પ્રમાણુ રાગ વિગેર દોષોનેા તથા આવરણાના પણુ કાેઇ આત્મામાં સર્વથા ક્ષય થઈ જાય છે. અસિદ્ધિનું સ્વરૂપતાે **સ્પ**ષ્ટ **રીતે** સિદ્ધ જ છે. અમે અધાએ તેના



# मुख्म-जैस्थि सिद्धी नियं ठाणे पोवं सर्ननं णिवेसेष । अस्थि सिद्धी नियं ठाणे पैवं सेन्नं णिवेसेष ॥२६॥ छापा--नास्ति सिद्धि निंत्रं स्थानं नैवं संशां निवेश्वयेत् । अस्ति सिद्धि निंत्रं स्थानं मेवं संशां निवेशयेत् ॥२६॥

अनुभव किया है और कर रहे हैं। अनएव छिदि और अखिदि नहीं है, इस प्रकार की डिचारणा रमधील नहीं है। पदि किसी को रमणीय प्रतीत होती भी है, तो तब तक ही रमणीय है जब तक उन-पर ठीक प्रकार से दिवार नहीं किया है। दोतों का अस्तित्य है, ऐसा ज्ञान ही संम्यग्रज्ञान है। इन्दसे विक्सीत अज्ञान है ॥ 4॥

'णत्थि सिद्धी नियं ठःणे' इत्यादि ।

इन्दार्ध- 'णस्थि सिद्धि णिग्रं ठाणं-नास्ति सिद्धिनिजं स्थानं' सिद्धि -जीवका कोई अपना निजीस्थान नहीं है, अर्थात् ईषत्वाग्भारा नामक पृथ्वी नहीं है, 'णेवं सन्नं निवेसए-नैवं संज्ञा निवेशपेत्' इस प्रकार की बुद्धि रखनी नहीं चाहिए। किन्तु 'अस्थि सिद्धी नियं ठाणं-अस्ति सिद्धि निजं स्थानं' सिद्धि, जीवका निजी स्थान है, 'एवं सन्नं निवेसए-एवं संज्ञा निवेशपेत्' इसी प्रकार की बुद्धि भारण करनी चाहिए। २६॥

ઋતુભવ કરેલ છે. અને કરીએ છીએ તેથી જ સિદ્ધિ અને અસિદ્ધિ નથી, આવા પ્રકારને। વિચાર કરવાે ચાગ્ય નથી જો કે.ઈને તે ચાગ્ય લાગે પણ ખરી તાે તે ત્યાં સુધી જ રમણીય અને ચાગ્ય લાગે કે જ્યાં સુધી તેના પર સારી રીતે વિચાર કરવામાં ન આવે –અન્નેતુ' અસ્તિત્વ છે, એવુ' જ્ઞાન જ સમ્યક્ષ્ણાન છે તેનાથી જુદ્ધ હોય તે અજ્ઞાન છે. ાારપા

'णत्थि सिद्धी नियं ठाणे' छत्याहि

શખ્દાર્થ — 'ળસ્થિ હિદ્ધી ળિયં ઠાળે -- नास्तિ હિદિનિંગં સ્થાન' છવનું ઠાઈ પણ પાતાનુ સ્થાન નથી, અર્થાત્ ઇધરપ્રાગ્સારા નામની પૃથ્વી નથી, 'ળેવં झन्नं निवेद्धए-- नैव' संज्ञां निवेद्ययेत' આ પ્રમાણેની બુહી રાખવી ન જોઇએ. પરંતુ 'छस्थि सिद्धी नियं ठाળं - अस्ति सिद्धि निंगं स्थान' છવનું નિજસ્થાન છે 'एवं सन्तं निवेसए-- एवं संज्ञां निवेद्ययेतू' આ પ્રમાણેની બુદ્ધી ધારણ કરવી જોઈ એ, હાર દા

### समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

अन्वयार्थः ---- (णस्थि सिद्धी णियं ठाणं) सिद्धिः -- सकलकर्भक्षयरूपा जीत्रस्य निजं स्वभीयं स्थानम् - ईगस्याग्भारारूपं नास्ति -- न विद्यते (णेवं सन्तं णिवेसप्र) पूर्वोक्तं स्थानं नास्तीत्येवं रूपां संझां - बुद्धिं न निवेशयेत् -- कुर्यात् किन्धु-'अस्थि सिद्धी नियं ठाणं' अस्ति -- विधते एव सिद्धि जीवस्य निजं स्थानम् -- ईपस्पाग् मारारूपम् (एवं सन्नं णिवेसप्र) एवम् ईरक्षीं संझां निवेशयेत् -- कुर्यादेति ॥२६॥ टीका --- 'सिद्धी णियं ठाणं णस्पि' सिद्धि जीवस्य निजम् -- स्वीयं स्थानं मास्ति । 'एवं सन्नं ण जिवेसप्र' एवं संझां - चुद्धिं न निवेशयेत् -- कुर्यात् । अपितु -- 'सिद्धी णियं ठाणं अस्पि' सिद्धित्ते जीवस्य नैजं -स्वामातिकं स्यानमस्ति । 'एवं सन्नं णिवेसप्र' एवं संझां - चुर्द्धि निश्वयं निवेशयेत् -- कुर्यात् । 'एवं सन्तं णिवेसप्र' एवम् - ईप्रशीं संझां -- चुर्द्धि निश्वयं निवेशयेत् - विद्यामानमस्ति । 'एवं सन्तं णिवेसप्र' एवम् - ईप्रशीं संझां -- चुर्द्धि निश्वयं निवेशयेत् । यथा - वद्धस्य जीवस्य किञ्चित्स्यानं भवति, तथा मुक्तस्यापि जीवसङ्घस्य केनचित्स्यानेन माध्यम्, तत्तु स्थानं कोकोर्थ्वमाग पत् । तदुक्तम् - 'कर्मविधम्रक्तस्योर्थ्वगतिः' इति । कर्मतन्वपरतन्त्रोऽस्वतन्त्रो जोवस्तस्यानमन्तुभद्दति कर्मरदितो जीवः स्त्रीयं होकाग्रं स्थानमेति ॥ रद्मा

अन्ययार्थ--सिद्धि-जीव का अपना कोई स्थान नहीं है अर्थात् ईषत्प्राग्भारा नामक पृथ्वी नहीं है, इस प्रकार का विचार नहीं करना चाहिए। किन्तु सिद्धि-जीव का अपना स्थान है, इसी प्रकार का विचार करना चाहिए॥२६॥

टीकार्थ--सिद्धि-जीव का निजी स्थान नहीं है, इस प्रकार की संझा (समझ) धारण करना ठीक नहीं है, किन्तु सिद्धि ही जीव का अपना स्थान है, इस प्रकार की संज्ञा धारण करना चाहिए। जैसे बद्ध जीव का कोई स्थान होता है, उसी प्रकार मुक्त जीवरादा का भी कोई स्थान अवइय होना चाहिए। वह स्थान लोक का अग्रभाग ही है। जो 'जीव कमों से पूर्णस्प से मुक्त हो जाता है, उसे अर्ध्वगति की प्राप्ति होती है।'

અન્વયાર્થ — સિદ્ધિ, જીવતું પાતાનું કાઇ સ્થાત નથી. અર્થાત્ ઇવત્પ્રા-આગા નામની પૃથ્વી નથી. આ પ્રકારના વિચાર કરવા ન જોઇએ. પરંતુ સિદ્ધિ એ જીવતું પાતાનું સ્થાન છે. એ પ્રકારના વિચાર કરવા નેઇએ ારદ્યા ટીકાર્થ – સિદ્ધિ જીવતું નિજસ્થાન નથી, આ પ્રમાણેની સમજણ ધારણ કરવી ઠીક નથી પરંતુ સિદ્ધો જ જીવતું નિજસ્થાન છે, આ પ્રમાણેની સુદ્ધી ધારણ કરવી નેઇએ. જેમ અદ જીવતું કાઈ સ્થાન હાય છે, એજ પ્રમાણે મુક્ત જીવરાશીનું પણ કાઇ સ્થાન અવસ્ય હાવું જ નેઇએ. તે સ્થાન લોકના અમ્લભાગ જ છે. જે જીવ ક્રમોથી પૂર્ણ રીતે સુક્ત થઇ ભાય છે, તેને સ્થ દ્

| . / |
|-----|
| 63. |
|     |



भू उंग्-णरिधँ साहू असाहू वा, णैवं सेन्नं णिवेसप् । अस्थि साहू असाहू वा, पैवं सेन्नं णिवेसप् ॥२७॥ छाया-ज्यास्ति साधुरसाधुवाँ नैवं संग्रं निवेश्वयेत् । अस्ति साधुरसाधुवाँ एवं संग्रं निवेश्वयेत् ॥२७॥ अभ्रंथार्था----(गरिय) नास्ति-न विद्यते (साहू) साधुः (असाहु वा) असा-पुरौ नास्ति (णेवं सम्नं णिषेतर) एवम्-ईरजीं संग्रो-दुद्धि न निवेश्वयेत्-न ऐसा कहा गया है । जो जीव कर्मों के अधीन हैं वे अनेक स्थानी क्या अपने कर्मों दय के अनुमार अनुभव करते हैं, किन्तु निष्कर्म जीवं का रंथान तो लोक का अग्रमाग ही है ॥२६॥

'गरिच साह्न असाह वा' इरंगादि ।

इाब्दार्थ — 'णस्य साहू-नास्ति साधुः' न कोई साधु है, 'बा अमाहू-वा असाधुः' अथवा न कोई असाधु है 'णेवं स न निवेसए-नैंब संद्वा निवेदायेत्' इस प्रकार की युद्धि घारण करनी उचित नहीं है, अधौत् संपूर्ण चारित्र गुण का अभाव होने से कोई साधु नहीं है और जब कोई साधु ही नही है, तो उसके प्रतिपक्ष असाधु की भी सत्ता नही है ऐसा समझना भ्रम पूर्ण है किन्तु 'अस्थि साहू असाहू वा --अस्ति साधुरसाधु बी' माधु है और असाधु भी है 'एवं सन्न निवे-सए-एवं संज्ञा निवेद्ययेत्' ऐसी ही समझ धारण करनी चाहिए ॥२७॥ अन्वयार्थ--न कोई साधु है, न असाधु है, इस प्रकार की घुद्धि

ઉદર્વ ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમ કહેવામાં આવ્યું છે. જે જીવ કમેનિ આધીન છે, તેઓ અનેક સ્થાનાને પાતાના કમેદિય પ્રમાણે અનુભવ કરે પરંતુ નિષ્કર્મ જીવનું સ્થાન તાે લાકના અગ્રભાગ જ છે. ારકા

'णस्थि साहू असाहू ना' ઈत्याहि

શંબદાર્થ---'ળરિવ साहूં----गरित साधुः' કાઇ સાધુ નથી, 'વાં असाहू-वा अत्नां छुः' અથવા ઠાઇ અસ હુ નથી. 'ળવે સन્ત निषेसए--तैव' संज्ञा तिषेश वेते' આ પ્રેમાણેની અુદ્ધિ ધારણ કરવી યાગ્ય નથી. અર્થાત સંપૂર્ણ ચારિત્ર ગુણુના અભાવ હાવાયા ઠાઇ સાધુ નથી, અને જ્યારે ઠાઇ સાધૂ જ નથી તા તેના પ્રતિપક્ષરૂપ અસાધુની સત્તા પણ નથી. એમ સમજવું ભ્રમપૂક્ષક છે. પરંતુ 'अસ્થિ साहू असाहू वा-अस्ति साधुरसाधुर्भ' સાધુ છે, અને અસાધુ પણ છે, 'एव' सन्त निवेसय-एव' संज्ञा निवेशयेत्' આ પ્રમાણેની જ સમ-જણ રાખવી નોઇએ. ારબા

અન્વયાર્થ---કાંઇ સાંધુ નથી તેમ ઠાઈ અસાધુ નથી. આવા પ્રકારની

समयाबेबोचिती टीका बि. श्रु. अ. ५ आचारश्रुतनि इपणम्

इदीत्-सम्पूर्णवारित्रगुगाऽवाचार् न साधु सिंधते इत्यर्थः, किन्तु (अथि साहु-असाहू वा) अस्ति साधुरवाधुर्ग ( एवं सन्नं णिवेसए) एवम्-ईदर्शो संझाम्→ इद्धि निवेशयेत्-कुर्वादिति ।।२७॥

टीका-'साहू' साधुः-स्वीरं मोझत्स्मकं परार्थं वा यः सघ्नोवि माणाति-पातादिभ्यो विरक्तो ब्रानदर्भनवास्त्रित्यत्मकरत्नवयाऽऽराध हो वा भवति स साधु-रिति विवेकः । 'असाहू वा' असाधुर्वा-साधुत्वरदितीऽसाधुः । पूर्वे पतिपादितः साधुरसाधु ख नास्तीति 'णत्थि' पदेनाइ-'पवं' ए र मित्येवम् 'सन्नं' संब्राम् नविचारणाम्-'ज णिवेसर' न निवेशयेत् - न निर्णीयात् । अपितु-'साहू' साधुः 'असाहू वा' अपाधुर्ता 'अस्थि' अस्ति 'प्वं सन्नं' एवं संब्रा-विचारधाराम् 'णिवेसप्' निवेशयेत्-अभावं व्यावर्त्थ मावं परिशेरयेत् । अस्ति केपाझिदयं

घारण करना उचित नहीं है। सम्पूर्ण चारित्र गुण का अभाव होने से कोई साधु नहीं है और जब साधु ही नहीं है तो उसके प्रतिपक्ष असाधु की भी सत्ता नहीं है, ऐसा ही समझना चाहिए ॥२७॥

टीकार्थ--जो अपने मोक्ष रूप अर्थ (हित) को तथा परहित को सिद्ध करता है, वही साधु कहलाता है। या प्राणातिपात आदि अठारे पायों से बिरक्त एवं सम्वक् ज्ञान दर्शन, चारित्र और तप का जो सामक है, बही साधु है। जिसमें यह साधुना न पाई जाय वह भसाधु है। यह साधु और असाधु नहीं है, ऐसी विचारणा नहीं करनी चाहिए, किन्तु साधु है और असाधु है, ऐसा विचार करना चाहिए ।

ખુદ્ધિ રાખવી તે ચાેગ્ય નથી. અર્થાત્ સંપૂર્ણ ચારિત્ર ગ્રુણુને! અસાવ દ્વાવાશી કાેઈ સાધુ નથી. અને જયારે સાધુ જ નથી તાે તેના પ્રતિષક્ષ રૂપ ક્ષસા ધુની સત્તા પણુ નથી જ એમ સમજવું તે ભ્રમપૂર્ણ છે. પરંતુ સાધુ છે. અને અસાધુ પણુ છે, એમ જ સમજવું જોઇએ ૈારબા

ટીકાર્થ – ઝેએ પોતાના મેહ્લરૂપ અર્થ – હિતને તથા પરદિતને સિદ્ધ કરે છે, તેજ સાધુ કહેવાય છે, અશવા પાણાતિયાત વિરોરે અઢાર પ્રાપેથી વિરુદ્ધ અતે સમ્યક્ રાન, સમ્યક્ દર્શન, સમ્યક્ ચારિત્ર અને સમ્યક્ તપના જેઓ સાધક છે, તેજ સાધુ છે. આવું સાધુપછુ જેએમાં ન હોય, તેઓ અસાધુ છે, આ સાધુ અને અસાધુ નથી, એ પ્રમાણેના વિચાર કરવા ન ભેધુએ. પરંતુ સાધુ છે, અને અસાધુ પણુ છે, એવા વિચાર રાખવા જોઇએ

## **सत्रं**कताज्ञेस्वे

400

सिद्धान्तः - तथाहि-झानदर्भनचारित्रात्मकरत्नवयाणां पूर्णतया मतिपालनं न भवति यस्य कस्याऽपि । अतोऽनाराधितस्त्ववात्मकत्वात्मध्रुरेय नास्तीति । यदा - साधुरेव नास्ति, तदा तत्मतिपक्षीभूतोऽसाधुरपि नास्ति उभयोः परस्परं सापेक्ष-त्वात् । परन्तु-विवेकिभिस्तन्त्रितं न मन्तव्यम् । यश्च पुरुषधौरेयः सदोपयोगवान् - रागद्वेवरदितो हितः सर्वेवां सरसंयमः शास्त्रोक्तपद्धरया छद्धादारगवेषकः सम्यग्-दृष्टिमान् स पव साधुः क्रिद्धः । यथ्यपं कदाचिदजानतः ममादाद्वा अशुद्धमप्याहारं छद्दमिति मत्वा सोपयोगं भ्रुद्धे तदाऽपि-भावद्यद्वत्वात्सम् र्णुरूपेण रत्वत्रयाराधक

किन्हीं किन्हीं लोगों का ऐसा अभिप्राय है कि झान, दर्दान चारित्र और तप रूप रस्न चतुष्टय का चाहे कोई पूर्ण रूप से पालन नहीं कर सकता । अतएव रस्न चतुष्टय की सम्पूर्ण रूपसे आराधना न करने के कारण कोई साधु ही नहीं है। जब कोई साधु ही नहीं है तो उसका प्रतिपक्ष असाधु भी नहीं हो सकना, क्योंकि साधु और असाधु परस्पर सापेक्ष हैं। किन्तु विवेकशील जनों को ऐसा नहीं मानना चाहिए । जो उत्तम पुरुष सदा पतनावान् रहता है, रागवेष से रहित होता है, सब का हितकर खुसंयमवान्, शास्त्रोक्त पद्धति से निर्दोप आहार की गवेषणा करने वाला तथा सम्पण्टध्टि होता है, वही साधु है। कदाचित् अनजान में या प्रमाद के वशीभूत होकर अशुद्ध आहार को भी शुद्ध समझ कर उपयोग के साथ खाता है, तब भी भाव से शुद्ध होने के कारण वह सम्पूर्ण रूप से रत्नचतुप्टय का आराधक ही है।

કાઇ કાઇ લાકોનો એવા અભિપાય છે કે--ગાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ રૂપ રત્ન ચતુબ્ટયતું-ચારે રત્નાનું કાઇ પૂર્ણ પછ્યાથી પાલન કરી શકતા નથી. તેથીજ રત્ન ચતુબ્ટયતું પૂરી રીતે આરાધન ન કરી શકવાથી કાઇ સાધુજ નથી. જ્યારે કાઇ સાધુ જ નથી, તેા તેના પ્રતિપક્ષરૂપ અસાધુ પગ્ન નથી જ કેમકે સાધુ અને અસાધુ બન્ને પરસ્પર સાપેક્ષ-એક બીજાની અપેક્ષાવાળા છે. પરંતુ વિવેકવાળા પુરૂષે એ તેમ માનવું ન જોઇએ. જે ઉત્તમ પુરૂષ સદા યતનાવાન રહે છે, રાગદ્વેય વિનાના હાય છે. બધાનું હિત કરવાવાળા સુપ્ર-યમવાન શાસોક્ત પદ્ધતિથી નિર્દોય આહારની ગવેલણા કરવાવાળા તથા સમ્યક્ દબ્ટિ દેશ છે, એજ સાધુ કહેવાય છે કદાચ અજાગ્રુતા અથવા પ્રમા-દને વશ થઇને અશુદ્ધ આહારને પણ શુદ્ધ સમજીને ઉપયોગ સાથે આહાર કરે છે, તો પણ ભાવથી શુદ્ધ હેલાના કારણે તે સંપૂર્ણ પણાથી રત્નચતુષ્ટ-યન આરાધકજ કહેવાય છે. આ રીતે સાધુની સિદ્ધિ થઈ જવાથી તેના

संप्रयोधेबी सिनी टीका हि. श्रु. थ. ५ आचारश्रुंतनिद्रपणम्

एव । इत्यं यदा साधुः सिध्पति∽सेत्स्पति वाऽसाधुरषि तत्मतिषक्षभूतः । अतो विवेकिमिः सध्धुरसाधु वौ नास्तीति न मन्तव्यम् । अपितु−साधुरसाधुक्ष, इत्युभा∘ वपि स्तः, इति मन्ऽव्यम् ॥२७॥

मूल्र्-जैस्थि केल्लाणपीवे वा फीवं सन्नं जिवेसेए ।

अरिथ कॅल्लाणर्पावे वा ऐंवं सैंझं णिवेसेए ॥२८॥ छाथा—नास्ति कल्याणं पापं वा, नैवं संज्ञां निवेशयेत् । अस्ति कल्याणं पापं वा पत्रं संज्ञां निवेशयेत् ॥२८॥

अन्वयार्थः—(कल्ठाण) कल्पाणं-कल्याणात्मकं वस्तु तथा (पात्रे वा) पापं वा-दुःखकारणम् (गरिय) नास्ति-न विद्यते (एवं) एवमीददीम् (सन्नं) इस प्रकार साधु की सिद्धि हो जाने पर उसके प्रतिपक्ष असाधु को भी सिद्धि हो जाती है। अतएव विवेकी जनों को ऐसा नहीं मानना चाहिए कि साधु और असाधु नहीं है ॥२७॥

'गहिय कल्लाणपावे वा' इत्यादि ।

दाब्दार्थ--'कल्लाण-कल्याणम्' कल्पाण अथवा कल्याणकारी बस्तु तथा 'पादे वा-पापं वा' पाप दुःखका कारण 'णस्थि~नास्ति' नहीं है 'एवं-एवम्' ऐसी 'सन्नं-संज्ञां' बुद्धि 'ण निवेसए-न निवेदायेष्ट्' 'न धारयेष्ट्' धारण न करे, किन्तु 'कल्लाणे पावे वा अस्थि-कल्याणं पापं वा अस्ति' कल्याण है और पाप भी है, 'एवं सन्नं निवेसप्-एवं संज्ञा निवेदायेष्ट्' इसी प्रकार की बुद्धि घारण करनी चाहिए ॥२८॥

अन्त्रघार्थ--कल्पाण या कल्पाणकारी वस्तु तथा पाप दुःख का कारण नहीं है, विवेकी आत्मा को इस प्रकार की वुद्धि नहीं घारण प्रतिपक्ष असाधुनी पछ सिद्धि धर्ट जय छे. तेथी ज विवेडीजनाओ साधु अने असाधु नथी तेम मानवुं डे वियारवुं न जेर्ध ओ ॥२०॥

'णस्थि कहलाणपावे वा' छत्याहि

શખ્દાર્થ – 'कल्लाण-कल्याणम्' દલ્યાણ અથવા કલ્યાણ કરવાવાળી વસ્તુ તથા 'गावे व:-पांग वा' પાપ- દુ:ખતું કારણ 'ળસ્થિ-નાસ્તિ' નથી, 'एव'- एवम्' આ પ્રમાણેની 'खन्न-संग्नां' ખુદ્ધિ 'ળ निवेसए-न निवेश्येत्' ધારણ કરવી ન એઇએ. પરંતુ 'कल्हाण पावे वा अस्थि-कल्याणं पापं वा बास्ति' કલ્યાણ અને પાપ છે, 'एव' सग्रं निवेस्नए-- रव संज्ञां निवेश्येत्' આ પ્રમાણેની બુદ્ધિ ધારણ કરવી જોઇએ ા ૧૮ા

અન્વયાર્થ--કલ્યાગ્રુ અધવા કલ્યાગ્રુકારી વસ્તુ તથા પાપ અર્થાત્ દુઃખના

કાર

स् त्र कता**झस्झे** 

संड्रा चुद्धिम् (ण णिवेसए)-न निवेधयेत्-'न कुर्यात् किन्तु-कल्ठाणपावे व्य अस्थि) कल्याणं पापं वाऽस्ति-विद्यते (पत्रं सन्नं णिवेसप्) एतम्-ईदृशीं संझां-चुद्धिं निवेधयेत्-कुर्धौदिति । २८ ।

टीका--आत्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्थामात्रात् 'कल्लण' कल्याणम् 'पावे ना' पापं वा 'णत्थि' नास्ति 'एर्न सन्ते' एतम-ईदर्शी संझाम्-बुद्धिम्-'ण णिवेसए' न निवेशयेत्, किन्तु- 'कल्लाण पावे वा अस्थि' कल्याणं पापं नाऽस्ति, तत्र-कल्याणं वाब्छितार्थमाप्तिः । पापं वा-प्राणातिपातादिलक्षणम् । 'पर्व' पत्रमेव 'सन्नं' संझाम् -बुद्धिम् 'ण निवेसए' न निवेशयेत् न कुर्यात् कल्याणकल्याणत्रतोः पापपापततीश्व सत्त्वमवश्यमभ्युपेयम्, अद्वैतमते जगद्विचित्रता स्यादिति । बौद्धो दि सर्वस्थापि भशुचित्यम्-आत्मरहितत्वज्ञ मन्यते । अत्रः कल्पाणं तद्वान वा नास्तीति कथयति करनी चाहिए । किन्तु कल्याण है और पाप भी है, इसी मकार की बुद्धि धारण करनी चाहिए ॥२८॥

टीकार्थ--आत्मा से भिन सभी पदार्थों का अभाव होने के कारण कल्पाण और पाप नहीं है, इस प्रकार की संज्ञा नहीं रखनी चाहिए, किन्तु कल्याण और पाप है, ऐसी संज्ञा ही धारण करनी चाहिए। अभीष्ट अर्थ की मासि को कल्याण कहते हैं, और हिंसा आदिको पाप कहते हैं। कल्याण का और कल्याणवान का तथा पाप और पाप्रवान का अस्तित्व अवदय स्वीकार करना चाहिए । अगर अव्हेत को स्वीकार किया जाय तो अपाधित अनुभव से सिद्ध यह जगत की विचित्रता संगत नहीं हो सकनी । बौद्धों की मान्यता है कि सब अग्रचि और अनात्मक है. अलएव कल्याण और कल्याणवान कोई नहीं है, उनका <u>કારલ</u> ૩૫ પાપકર્મ નથી આ રીતની બુદ્ધિ ધારણ કરવી ન જોઇએ. **મ**રંતુ કલ્યાલ છે અને પાપ પણ છે. એ રીતની બુદ્ધિ ધારલ, કરવી જેઈ એ, ારટા ટીકાર્થ'--આત્મા શિવાયના સલળા પઠાર્થીને: અભાવ હાવાના કારણે કલ્યાજી અને માપ નથી. આ પ્રમાશેની સંજ્ઞા-બુદ્ધિ ધારજ્ય કરવી ન જેઇએ. ક્રષ્ટ વસ્તની પ્રાપ્તિને કલ્યાસ કહે છે. અને હિંસા વિગેરેને માપ કહે છે. કલ્યાણનું અને કલ્યાજુવાનનું તથા પાય અને પાયવાનનું અસ્તિત્વ (વિદ્યમાનપણુ) આવશ્ય સ્વીકારનું જ નેઈ એ. જે અદ્વેતને સ્વીકારવામાં આવે, તા અભાધિત

ંગ્રનુસવથી સિદ્ધ આ જગતનું વિચિત્રપણું સ્રંગત થઇ શકત નહીં ખૌદ્ધોની ંમાન્યતા છે કે-બધું જ અશુચિ-અશુદ્ધ અને અનહ્મક જ-આહ્મા વિનાતું છે. તેથી જ કલ્યાલુ કે કલ્યાલુવાન્ કાેઈ પણુ નથી. તેએાનું આ કથન સસ

#### समयार्थवोधिनी टीका द्वि. शु. ब. ५ आखारश्रुतनिरूपणम्

सम्बद्ध मतिभाति । सर्वस्याऽधुविश्वे तदुगास्यदेवानपि अधुविरतिवर्त्तेत-इति गता दर्शनकथाः । अतः सर्वे पदार्था अधुविरूपा इति न अदृध्मदे । स्वद्रव्य क्षेत्रकाळादिरूपेण र मारेऽपि अमुन्तः परद्रव्यादिना स्युः । अतः सामाम्यतः क्षरयाणस्य निराकरणं व सम्यक्त । अतः सदेव कल्याणं पार्वं चैति।२८। इत्यम्-केल्लाणे पात्र या, वि वैवहारो पा विउंजइ । र्ज वेरं 'तं ने जाणंति, समणा बाल्यपंडिया ॥२९॥

यह कथन सरय नहीं है। सप को अशुचि मानने पर उनके उपास्य देश को भी अशुचि मानना पहेगा। ऐसी स्थिति में उनका दर्शन (नत) ही लुप्त हो जाता है। अतः ट्रायमान सब पदार्थों को अशुचि महीं मानना चाहिए। सब स्वकीय द्रथ्य क्षेत्र काल और भाव से सत् हैं और परद्रव्य क्षेत्र माल और भाव की अपेक्षो असत् हैं। इस प्रकार साधारणतया कस्याण का निराकरण करना ठीक नहीं है। बल्याण और पाप दोनों का अस्तिरव है ॥२८॥

'कल्लाणे पावए वावि' इत्यादि ।

राज्दार्ध--'कल्लाणे पावए वावि-कल्याणः पापको वापि' कोई पुरुष एकान्ततः कल्याणवान् है, अथवा पापवान् है ऐसा 'ववहारो-व्यवहार' व्यवहार 'ण-विज्जह-न विद्यते' नहीं होता है तो भी 'वारूपंडिया समणा-वालपण्डिताः अमणाः' जो शाक्य आदि अमण वालपंडित नश्ची. अधाने क अशुश्चि-अपवित्र मानवाथी तेमना आराध्य देवने पछु णशुश्चि क मानवा परशे आ स्थितिमां तेओना दर्शन-मतने। सेप थध काथ छे. तेथी क अधा क परार्थोने अशुश्चि-अपवित्र मानवा न कीर्ध की. अधा क पाताना द्रव्य, क्षेत्र, डाज अने सावनी अपेक्षायी सत् छे, अने पशुश्वी उत्या क्रूप, क्षेत्र, डाज अने सावनी अपेक्षायी सत् छे, अने पशुश्वी उत्या जुर्ज निराडरछ करवुं ते अराजर नथी, इत्याछु अने पाप अन्तेनु अस्तित्व छे तेम मानवु कीर्ध की. ॥ २८॥

'केंस्ट्राणे पात्र प्रवावि' धत्याहि

શબ્દાર્થ—'कल्ळाणे पावय वावि कल्याणः पांपको वापि' કાેઇ પુરૂષ એકાન્ડાતઃ-નિશ્ચિત રૂપથી દલ્યાણુવાન્ છે અથવા પાયવાન્ છે. એ પ્રમાણેના 'ववद्दारो–व्यवद्दारः' બ્યવહાર 'ળ विज्ञड्–न क्वित्ते' થતા નથી. તા પણુ 'बाਲ पंडिया समणा–घाळपण्डिताः श्रमणाः' જે શાક્ય વિગેર શ્રમણુ બાલપંડિત છે,

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

अन्वयार्थः — (कल्ठाणे पावर गावि) कल्पाणः - कल्पाणगान तत्र कल्पाणं षे। विछतार्थमा सिस्तद्वान अथवा पाप गान न दि कश्चिदे कान्ततः कल्पाणवान् एकाः मततः पापसान् वा इत्याकारकः (ववदारो) व्यवद्दारः (ण विज्जदः) न - नैद्द विद्यते - भवति, यद्यपि एका स्थितिः तथापि (वाळपंडिया समणा) वाळपण्डिताः अमणाः षाछाः सदसद्विकविकलाः सन्तः स्वात्मानं पण्डितं मन्यमानाः शावधादयः (जं वेरे तं ण जाषंति) यद् विरमेकान्तपक्षाश्रयात् समुत्यद्यनानं वैरं कर्मवन्धरूपं रहेरं कर्मवन्धरुक्षणं न जानन्ति, इति ॥ २९॥

टीका-'कल्लाणे' कल्पाणम्-वाच्छितार्थभाप्तिरूपम् तदान् 'पावप् तावि' पापको वापि पापतान्-स्थेताटकाः 'नवदारो ण विज्जः' व्यवहारो लोके न अधते।

है अर्थात् सत् असत् के विवेक से रहित होते हुए भी अपने आंप को पण्डित मानते हैं वे एकान्त पक्षका अवलम्बन से उताब होते बाछे 'जं वेरं तं ण जाणंति-यद्वैरं तन्न जानाति' जो वैर होता है उनको अर्थात् कर्म बन्धको नहीं जानते है ॥२९॥

અર્થાત્ સત્ અસતુના વિવેક વિનાના દ્વાવા છતાં પછુ પાતાને પાંડિત માને છે, તેએ। એકાન્ત પક્ષના સ્વીકારથી થવાવાળું 'ज वेर' तं ण जाળति-यद्वैर' तज्ज जानाति' के વેર છે, તેને અર્થાત્ કર્માબાંધને બાણતા નથી. ારક્ષા

અન્વયાર્થ — કાેઇ પુરૂષ એકાન્તતઃ કલ્યાણુવાન્ છે અથવા પાપવાન્ છે એવા વ્યવહાર થતા નથી છતાં પણ જે શાક્ય વિગેરે શ્રમણ બાલપંડિત છે અર્થાત્ સત્ અસત્ના વિવેકથી રહિત હાેવા છતાં પણ પાતે પોતાને પંડિત માને છે. તે એકાન્ત પક્ષના અવલગ્ગનથી ઉત્પન્ન થવાવાળા વેશ્ને અર્થાત્ કર્મઅંધને બાગ્યતા નથી. ાારલા

ટીકાર્થ---ઇન્ટ વસ્તુની પ્રભ્તિ કલ્યાણ કહેવાય છે અને તેનાથી ભિન્ન પાપ કહેવાય છે. આ પુરૂષ સર્વથા કલ્યાણુતું પાત્ર છે. એકાન્ત પુષ્યશાળી

્યનાય કે

## समयार्थवोधिनो टीका द्वि. श्रु. अ. ५ आखारञ्जतनिरूपणम्

अयं सबैधा कल्पाणवान् अयं सर्वधा पापावान इत्येतावान् व्यवहारो लोके नाऽऽ-लोक्यते । तथापि 'बालपंडिया' बालपंडिता आत्मानं पण्डितं सन्य-माना इमें बौद्धादयो विवेकरहिताः 'समणा' अमणाः 'जं वेरं' यद्वैरम्-एका-न्तपक्षाऽरलम्बनजनितं बन्धनं यत् 'तं ण जाणंति' तन्नैर जानन्ति जालयादयः पण्डितमानिनः । कथिदेवं मन्यते कथिदेकान्तरुपेण कल्याणवानेव, कथिदेः कान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तरूपेण पापवानेव । किन्तु-नाऽयं पक्षो युक्तियुक्तः । अपितु-व कोऽपि पदार्थ-क्रान्तर्भव वापत्रान् इश्येव पक्षः सत्यः श्रेयांध । एवंविधेःपि-एकान्तपक्षजनितं कर्मबन्धनं न जानन्ति परदर्शनद्याः । अतस्तेऽर्दिसाधर्मस्य, तथाऽनेकान्तपक्षस्या अपणं नैव दुर्घन्तीति भावः ॥२९॥

हे और यह एकान्तनः पापी है, ऐसा व्यवहार लोक में नहीं देखा जाता। फिर भी अपने आपको पण्डित मानने वाले अझानी साक्य आदि अमण एकान्त पक्ष क आअयण करते हैं। एकान्त पक्षों को ग्रहण करने से जो कर्मबन्ध होता है, उसे वे नहीं जानते। कोई कोई ऐसा समझता है-यह एरुष एकान्त एण्पवान है और अमुक एकान्त पापी ही है, किन्तु ऐसा समझना सत्य नहीं है। कोई भी पदार्थ एकान्तात्मक नहीं है। सर्वन्न अनेकान्तपक्ष ही हिनकर है। अतएव कध जित्त कल्पाणधान और कथ चिन् पापधान ऐसा पक्ष ही अयरकर है। उसे स्थिति होने पर भी अन्यमतावलम्बी, एकान्त पक्ष का स्वीकार करने से जो कर्मबंध होना है, उससे अत्रभिज्ञ (अनजान) है। यही कारण हे कि वे अनेकान्तवाद का-अहिंसा का आग्रय नहीं छेते। ।२९।।

છે. અને આ એકાન્તતઃ પાપી છે, આ પ્રમાણુના વ્યવહાર લાકમાં-જગતમાં દેખવામાં આવતા નથી. તા પણુ પાતાને પંડિત માનવાવાળા અત્ત.ની શાક્ય વિગેરે પ્રમણ એકાન્ત પક્ષના આશ્રય કરે છે. એકાન્ત પક્ષના સ્વીકાર કરવાથી જે કમંળ પ થાય છે, તેને તેએઃ બાણતા નથી. કાઈ કાઈ એવું સમજે છે કે-આ પુરૂષ એકાન્ત પુષ્ટયવાન છે. અને અમુક વ્યક્તિ એકાન્ત પાપી જ છે, પરંતુ તેમ માનવું બરાબર નથી, કાઈ પણુ પદાર્થ એકાન્ત પાપી જ છે, પરંતુ તેમ માનવું બરાબર નથી, કાઈ પણુ પદાર્થ એકાન્ત પાપી જ છે, પરંતુ તેમ માનવું બરાબર નથી, કાઈ પણુ પદાર્થ એકાન્ત પાપી જ છે. અને અમુક વ્યક્તિ એકાંતાત્મક નથી. અધુ જ અનેકાન્ત પસ જ હિતકર છે. તેથી જ કથચિત્ કલ્યાણવાન અને કથં ચિત્ત પાપવાન એ પ્રમાણેના પક્ષ જ પ્રેયસ્કર છે. આ પ્રમાણુની સ્થિતિ દાવા છતાં અન્ય મતવાળાએા, એકાન્ત પસને! સ્વીકાર કરવાથી જે કમંના અંધ શાય છે, તેનાથી અજાણ છે, એજ કારણ છે કે-તેઓ અનેકાન્તવદને અપ્રેયદને!

**Ro** 83

અન્વયાર્થ—-સઘળા પદાર્થી શાશ્વત−નિત્ય છે. અથવા એકાન્તતઃ સ્યનિત્ય છે. સંપૂર્ણ જગત દુઃખમય છે. તેમ માનવું ન જોઇએ, આ સ્વપ્

For Private And Personal Use Only

શખ્દાર્થ --- ' असेस - લરોવમ ' રાઘળા પદાર્થી 'લવ खર્ચ - अक्षय' શાશ્વત અર્થાત નિત્ય છે. 'વા~વા' અથવા એકાન્તતઃ અનિત્ય છે. 'વુળો−વુનઃ' વળી ' बच्च दुक्खेश-सर्व दुःखम्' સંપૂર્ણ જગત્ દુઃખમય છે, એમ માનવું ન નિઈ એ. 'पाणा वज्या न वज्यति-प्राणाः वध्याः न वध्याः' आ अपराधी प्राखी भारवःने ચાર્ય છે ? કે મારવા ચાગ્ય નથી ? 'इइ⊸इતિ' આ પ્રમાણેની 'વાચં–વાવં' વાણી પણ 'न नीसरेइ-न तिःस्जेत' સાધુએ બાહવા ન જેઇએ. ા૩૦ા

अनित्य ही हैं, सम्पूर्ण जगत् दुःखनध है, ऐसा नहीं मानना चाहिए। 'असेसमगखयं वाहि' धरियाहि

चाहिए 'पाणा वज्झा न वज्झत्ति-प्राणतः वध्याः न वध्याः' यह अप-राधी प्राणी वध करने योग्य है, अथवा वध करने योग्य नहीं है 'इड-इति इस प्रकार का 'वार्य-वाच' वचन भी 'न नीसरेइ-न निःम्रजेत' साध को बोलना नहीं चाहिए ॥३०॥

रूपमिति वा न स्वीकुर्यात् प्रकान्तवित्यस्य एकान्तदुःखरूपस्याऽमावात् (पावा वज्झा न वज्झचि) प्राणाः-अवराधिनो जीवाः वर्ध्याः-व्यापादयितं पोम्याः अषवा न वध्याः-- अत्रध्या भवस्ति (३३) इत्याकारकम् (व∤यं) काचं-तचनम् (व वीसरे) न-नेद साधुः निःस्टजेत्-वदेन. इति ॥३०॥ 'असेसमक्खयं वाचि' रत्यादि । बाब्दार्थ-'असेसं-अशेषम्' समस्त पदार्थ' 'अक्रखयं-अक्षयं' झाश्वत नित्म्व है 'वा⊸वा' अथवा प्रकाश्ततः अनिस्य ही है 'पुणो-पुनः' फिर 'सब्ब दुक्खेह-सर्व इःखम्' संपूर्ण जगत दःखमय है ऐसा मानना नहीं

**प्र**ेंग्स-असेसमवैखर्य वात्रि सटव्हुंक्खेइ वा पुणो। षैज्झा पाणा ण वज्झति, इति वायं में नीसरे॥३०॥ षरवाः पाणा न बहवाः इति, इति वार्च न सिःस्तजेत ॥३०॥ अन्वयार्थः---(असेसं) अञ्चेषं-सम्पूर्णे वा (जरखर्य) अक्षयं-ज्ञाश्चतं, नित्वक् (मा बि) पापि (ना) वा-मथवा (पुलो) पुनः (सठःदबखेइ ना) सर्व जगह हास

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



فلابه

## समयाधेबरेथिनी टीका हि. थु. अ. ५ अन्त्रे र थुतनिरूपणम्

टीका- 'असेसमक्ख्यं वावि' अशेपं-सम्पूर्णम् अक्षयं नाइत्तं यथा तथा जगति विद्यमानः सर्वोऽपि पदार्थ एकान्तरूपेग निस्यः 'वावि' वापि-अपवा एकान्तरूपेणाऽनित्य एव इत्येवं न मन्तरुपम् । अण्ति सर्वे नित्याऽनित्यात्मक मित्ये विवेकिसिराइर्त्तरुपम् । तथा 'पुगो सन्वदुक्खेइ वा' पुनः सर्व दुःखमेवे-स्यपि न मन्तरुपम् । वास्त्रिपरिणतेः मुखस्यापि दर्शनात् किन्तु-कथा झिद्दुःखमेवे-स्यपि न मन्तरुपम् । वास्त्रिपरिणतेः मुखस्यापि दर्शनात् किन्तु-कथा झिद्दुःखमेवे-स्यपि न मन्तरुपम् । वास्त्रिपरिणतेः मुखस्यापि दर्शनात् किन्तु-कथा झिद्दुःखा स्मकम्, कथश्चित्षुत्पात्मक व्यापित् रायां वज्झा न यध्यति, इह वार्यं न नीसरे' भाणा वध्या न वध्या इति, एतादशीम् 'वायं' वावम्-वचो न निःस्टजेत् । वपराधिन अपि माणिन इमे वध्याः-घातपितुं योग्या इति । अथवा-न वध्या इति, नैवं कर्यमपि साधुर्वदेत् , केवलं दयार्थ यतेत । न दिकोऽपि-एकान्तरूयेण वध्योऽवध्यो वा, सर्ववकान्त्वपक्षविरही अनेकान्त एव यक्षो मनोरमः ॥३०॥

यह अपराधी पाणी वध करने योग्य है या वध करने योग्य नहीं है, इस प्रकार का वचन भी साधु को उच्चारण नहीं करना चाहिए ॥३०॥

टीकार्थ-जगत् में विद्यमान सभी पदार्थ सर्वथा निख हैं अथवा सर्वथा अनित्य है, ऐसा मानना युक्तिसंगत नहीं है। विवेकी जनों को सभी पदार्थ नित्यानित्य ही समझना चाहिए। इसके अलिरिक्त ऐसा भी नहीं कहना चाहिए कि यह सारा जगत् दुःखमय ही है। यहां चारिश्रवानों की सुख परिणति रूप सुख भी देखा जाता है। अनएव जगत् दुःखमय भी है और सुखमय भी है।

अमुक अपराधी वाणी वध करने योग्य है या वह वध करने योग्य नहीं है, साधु को ऐसे वचन का प्रयोग भी नहीं करना बाहिए। साधु तो केवल दया के लिए उद्यम करे। अपराधी को वध

શધી પ્રાણી વધ કરવા ચાગ્ય છે, અથવા વધ કરવા ચાગ્ય નથી. આ પ્રમા-વેહું વચન પણ સાધુએ બોલવું ન ભેઈએ હવા

દીકાર્થ— જગતમાં વિદ્યમાન સઘળા પદાર્થી સવ<sup>5</sup>થા નિત્ય છે, અથવા સર્વથા અનિત્ય છે, તેબ બાનવું સુક્તિ સુક્ત નથી. વિવેકી સુરૂધોએ સઘળા મદાર્થી નિત્ય અને અનિ ૧ જ સમજવા જોઈએ. આના શિવાય એમ પણ પ્ર કોયેવું જોઇએ કે આ સમય જગત દુઃખમય જ છે, અહીંયાં ચારિત્રવા જાઓની સુખ પ્રસ્થિતિ સુખરૂપ પણ દેખવામાં આવે છે. તેથી જ જગત્ દુઃખારૂપ પણ છે અને સુખરૂપ પણ છે.

અમુક અપરાધી પ્રાણી વધ કરવાને યેાગ્ય છે, અથવા તે વધ કરવાને શાભા નથી, સાધુએ એવા વચનના પ્રયાગ પણ કરવા ન જોઇએ. સાધુએ



प्रूप-दीसंति समियायारा भिक्स्छुणो साहुंजीविणो । पैए मिंच्छोवजीवंति इँइ दिट्टिं न धारए ॥३१॥ छापा--दृश्यन्ते समितावारा मिक्षरा साधुजीविनः । एते मिध्योपत्रीवन्ति, इति दृष्टिं न घारयेत्

अन्वयार्थः-(साहुजीविणो) साधुनोरिनः (सपियायारा) समिठावाराः-संय-मादिमन्तः (भिवखुणो) मिश्वरः-निरवधमिक्षणशीलाः (दीर्मति) दृश्यन्ते (एप-

करने योग्य कहने से हिंसा का अनुमोदन होता है और अवध्य कहने से अपराध का अनुमोदन तथा राजकीय कानून का विरोध होता है। अतपव ऐसे प्रसंग पर साधु को मौन ही रहना चाहिए ॥३०॥

'दीसंति समिगागारा' इत्यादि

शब्दार्थ—'साहुजीविणो-साधुजीविनः' निष्धाप जीवन व्यतीत करने वाल्ठे तथा 'समियाधारा-समिताचाराः' यतना पूर्वक आचरण करनेवाले 'भिक्खुणो-भिक्षवः' निरवद्य भिक्षा ग्रहण करने वाल्छे पुरुष 'दीसंति-टइवन्ते' देखे जाते हैं 'एए मिच्छोवजीवंति-एते मिध्योप जीवन्ति' वास्तव में ये मिध्याचारी हैं अर्थात् कपट पूर्वक आजीविका करते हैं 'हह दिद्धिं न धारए-इति दृष्टिं न धारयेत्' इस प्रकार की दृष्टि धारण करनी नहीं चाहिए ॥३१॥

अन्वयार्थ---निष्पाप जीवन व्यतीत करने वाछे:तथा यतनापूर्वक

તાે કેવળ દયાને માટે જ પ્રયત્ન કરતા રહેવું. અપરાધીને વધ કરવાને રાગ્ય કહેવાથી હિંસાનું અનુમાદન થાય છે, અને અવધ્ય કહેવાથી અપરા-ધનું અનુમાદન અને રાજકીય કાયદાના વિરાધ થાય છે. તેથી જ આવા પ્રસંગે સાધુએ મૌન જ ધારછ કરવું જોઇએ એજ ઉત્તમમાર્ગ છે. ાા૩ગા 'दीसंति समियायार' ઇત્યાદિ

#### समयार्थबोधिनी टीका हि. शु. अ. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

मिच्छोवजीवंति) एते साधनो मिथपोपनीवन्ति-सकपटजीविकां कुर्वन्ति (झ दिछिं न धारए) इति-एतादशॉ दृष्टिम्-दर्शनं ज्ञानम्, न-नैव धारयेत्-कुर्यादिति॥३१॥

टीका-'साहु नोविणो' साधु तीचिन - साधुना विधिना जीवन्ति 'समियायारा' समितावाराः - शास्त्रोक्त रोस्या आत्मसं पमदन्तः तथा शास्त्रवििपादिताऽऽवार-वन्तः । 'मिनखुगो' मिश्लवः - निरवधमिश्रणश्चीछाः - उत्तमरीस्या जीवनयात्रापा-यापपितारः 'दीसति' दृश्यन्ते - नैते किमपि दुःखयन्ति शान्ता दान्ता जितेन्द्रिया जितकपायाः रितमिता इत्थंभूता श्रुवि विचरन्तः साथवो दृश्यन्ते, 'एए' एते साधवः स्वदर्शनाऽनुयायिनः 'मिच्छोवजोवंति' मिथ्योपजीवन्ति - मिथ्योपजीविनः एते साधुलिङ्गवारिणो न साथवो वीतरागाः' अपित सरागा कपटरीत्या परंत्रअ नादिना वा जोवन्ति । 'हर दिर्दि न धारप-इति दृष्टिं न धारयेत्--नैवनमिशायं आचरण करने वाले, निरवद्य भिक्षा ग्रहण करने वाले पुरुष देखे जाते हैं, वास्तव में ये सर्व मिथ्याचारी हैं, कपटपूर्वक आजीविक्ता करते हैं, इस मकार की दृष्टि धारण नहीं करनी चाहिए ॥३१॥

टीकार्थ-प्रशस्त विभि से जीवन यापन करने वाले, शास्त्रोक्त रीति से संप्रम का पालन करने वाले, शास्त्रप्रतिपादित आचार से सम्पन्न, निदोंव भिक्षा ग्रहण करने वाले महाश्यागी साधु देखे जाते हैं। वे किसी को पोड़ा नहीं पहुंचाते। शान्त, दान्त, जितेन्द्रिय और क्ष्यापविजेता होकर इस भूतल पर विचरते हैं। ऐसे परहितकारी साधुओं के विषय में ऐसा नहीं समझना चाहिए कि ये मिथ्पाचारी हैं-कपटी हैं. साधु का वेष धारण करके भी साधु नहीं हैं, वीतराग नहीं हैं। किन्तु ये सराग हैं, मायाचार करके दूसरों को ठगते हैं। इरवावाजा निरवध जिक्षा अदेख प्ररवावाजा के पुरुष देणवामां आवे छे. तेआ वास्तविं रीते भिथ्याचारी छे. इपट पूर्वंड आछविंडा इरे छे. आ दीतनी

દૃષ્ટિ ધારણ કરવી ન બેઇએ. હાઉણા

ટીકાર્થ — પ્રશસ્ત વિધીથી જીવન વીતાવવા વાળા તથા શાસ્ત્રોક્ત રીતે સંચયનુ પાલન કરવાવાળા, શાસ્ત્રમાં પ્રતિપાઠન કરેલ આચારથી શુક્ત નિર્દોવ ભિથ્ના ગ્રહણુ કરવાવાળા મહાત્યાગી વૈરાગ્યમૂર્તિ સાધુંએ જોવામાં આવે છે. તેઓ કાઈને પણ દુઃખ ઉપજાવતા નથી શાન્ત, દાન્ત, જીતેન્દ્રિય અને ક્યાયને જીતવાવાળા ખનીને આ પૃથ્વી પર વિચરે છે એવા પરાપકારી સાધુઓના સંબંધમાં એવું ન માનવું જોઈએ કે આ બિચ્યાચારી છે, કપટી છે, સાધુના વેય ધારણ કરવા છતાં પછુ તે સાધુ નથી. વીતરાગ નથી, પરંતુ આવે સવાય છે, માયાચાર કરીને બીજાએશેને ઠગે છે.

स्त्रकृतो**नस्वे** 

इर्शाल्। इपे न साधवः किंग्तु वश्चका इत्येतादशीं मतिं कयमपि न क्रुपांत् । १रेग चेत्रसोष्टतेश्वार्थाग्रह ता झातुमग्रस्यत्मदिति ॥३१॥ प्रत्य-दक्षित्वणाए पैडिल्ठेमो, अर्दिर्थं वा पर्दिर्थं वा पुणो । ण वियागरेज्ज मेहीवी, सांतिमर्ग्गं च चूँहए ॥३२॥ छाया---दक्षिगयाः पतिलम्मः, अस्ति वा नास्ति वा पुनः । न व्याग्रगीयाच्व मेत्राकी ज्ञान्तिमार्गत्र वर्धयेत् ॥३२॥ अन्वयार्थः ---(येदायी) मेधावी--मक्कावान् पण्डितः (दचिल्लणए) दक्षिणायाः

ताश्पर्य यह है कि ये साधु नहीं हैं, ठग हैं, इस प्रकार की बुद्धि साधुओं के विषय में नहीं धारण करनी चाहिए, क्यों कि अल्पज्ञ जीब दूसरों की चित्तवृत्ति को जान नहीं सकना है ॥३१॥

'दक्खिणाए पडिलंमो' इत्यादि ।

श्वःदार्थ--'मेहावी-मेधाबी' प्रज्ञावान् पुरुष 'दक्तिणाए-दक्षि-णायाः' अक्षादि दान की 'पडिलंमो-प्रतिलम्मः' प्राप्ति अमुक व्यक्ति के घा में होती है अधवा 'पुणो णस्थि वा-पुनः नास्ति वा' अमुक के घर में नहीं होती है 'ण विपागयेज्ञा-न व्याग्रजीयात्' ऐसा कथन न करे किन्तु 'संतिमग्गं च ब्रूहए-शान्तिमार्ग च वर्धवेत्' शान्ति मार्ग को बढावे अर्थात् जिस वचन से मोक्षमार्गं की सम्बक् आराधना हो उसी बचन का प्रयोग करे ॥३२॥

अन्वयार्थ-प्रज्ञावान् पुरुष असदान आदि की प्राप्ति अमुक के

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—આ સાધુ તથી. ઠગ છે, આવા પ્રકારને વિચાર સાધુઓના સંબંધમાં રાખવા ન જોઇએ. કેમકે-ગ્લદ્યન્ન જીવ બીજાના ચિત્તના ભાવને સમજી શકતા નથી. ા૩૧ત

'द्क्कियाए पडिलंमो' धलाहि

समगार्थबोचिनी टीका द्वि. सु. म. ५ आखारथुतनिरूपणम्

-अज्ञादिदानस्य (पडिलंभो) मतिकस्भः-माप्तिः (बहिष वा) अम्रुकस्य ष्टु हे सम्रागहव माप्तिभवतीति वा (पुणो पस्थि वा) पुनः नास्ति वा-धुनरथवा अम्रुकस्य ग्रहे अज्ञादिशाप्तिन सवतीति वा (ग वियागरेज्जा) न-नेव व्याग्रजीयात्-वहेत् किन्तु-(संतिमग्गं च बृह्र्य्) शान्तिमार्गञ्च वर्धयेत्-किन्तु येन वचनेन मोक्षमार्गः सम्यगाराधितो मवेत् ताहन्नमेद वचनं वहेहिति ॥व वः।

टीका--'मेदानी' मेवागी-सद्विदिवेवन्शीका पुरुवः, 'दविखणाए' दक्ति गा गाः-दानस्य 'पछिलंमी' वतिकम्या माप्तिः 'अस्यि वा पुणी करिव वा' अस्ति वा पुनः नास्ति वा-अग्रुकप्रहे सम्पग् दानं लभ्यते पुनः अग्रुकप्रहे अभाविदानं सम्पक् न रूभ्यते-इति वचः 'ण वियागरेज्झा' न ध्याग्र गीयात्-एताहसं वचः क्ष्यमपि साधुभिर्न वक्तव्यं करवापि पुरतः । च-किन्तु 'संतियगरं च बृह्द्' धान्तिमार्गे च वर्धयेत् । 'झान-दर्शन-चारित्ररूपो मोक्षपानौं यथापथं दर्भते ताहरां धासनिर्णति वचनं वाच्यम् ॥३२॥

घर में होती हैं अथवा अमुक के घर में नहीं होती है, ऐसा म कहे। किन्तु चान्तिमार्ग को वडावे अर्थात् जिसवचन से मोक्षमार्ग की सम्बक् अवाधना हो, उसो वचन का प्रयोग करे ॥३२॥

टीकार्थ-सत् असत् की विवेचना करने में निष्णात पुरुष ऐसे षचम म कहे कि अमुक के घर आहार दान आदि की सम्पक् प्राप्ति होती है और अमुक के घर प्राप्ति नहीं होती। सोंघु को किसी के सामने ऐसी पात नहीं कहनी चाहिए परंतु द्यांति मार्ग को यक्षवे कि जिनसे ज्ञान दर्दान चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग की वृद्धि ही । इरा।

થાય છે, અથવા અમુકને ઘેર થતી નથી તેમ ન કહેલું. પરંતુ શાંતિમાર્ગને લથારે અર્થાત્ જે વચનથી માક્ષ માર્ગની સગ્યક્ આરાધના થાય એવા વચનના પ્રયોગ કરે હાદરહા

ટીકાર્ય—સત્ અને અસત્નું વિવેચન કરવામાં કુશળ પુરૂષ ઐવા વચન ત કહે કે–અમુકના ઘરમાં આહાર દાન આદિની સારી પ્રાપ્તિ થાય છે, માને અમુકના ઘરમાં પ્રાપ્તિ થતી નથી. સાધુએ કાેઈને પણુ તેમ કહેવું ન નેઇએ. તેમણે એવા જ વચનાના પ્રયાગ કરવા નેઈએ કે જેનાથી જ્ઞાન, દરાવ્ન, ચારિત્ર અને તપ રૂપ માક્ષમાર્ગના વધારા થાય, ઘરવા





सूब्ध-इच्चेएँहिं ठैाणेहिं जिंगदिहेहिं संजप । धारयंते उँ अप्पाणं आमोकैखाय परिर्वपजासि तिबेमि ॥३३॥

छाया--इत्येतेः स्थाने जिनहुरेः संगतः ।

धारयंस्तात्मानम् आमोसाय परिवजेदिति व्रतीमि ॥३२॥

अन्वयार्थः---(१९वेषडिं) इत्येतैः-पूर्वोक्तपद्धितैः (जिणदिद्वेदि) जिनदृष्टेः-तीर्यकरपदर्शितैः (ठाणेडिं) स्थानैः (संतर्) संयतः- युक्तः साधुः (अप्पाणं धार-बंते उ) आश्मानं धारयन् तु (आसोकलाय परिवार्ण्डजासि) अमोक्षाय-मोक्षयामि पर्यन्तं परिवजेत्- संयमपालनं कुर्यादिति सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनं क्रययति इस्येवमहं स्रवीमि-कथयामीति ॥३३॥

ं 'इच्चेएहिं ठाणेहिं' इत्यादि ।

शब्दार्थ- 'इच्चेएहिं-इरपेतेः' इस अध्ययन में पूर्वोक्त 'जिणदिट्ठेहिं-जिनदृष्टेः' जिन भगवान द्वारा प्रदर्शित 'ठाणेहिं-स्थानैः' स्थानौं के हारा 'संजए-संपतः' साधु 'अप्पाणं धारयंते उ-आरमानं धारपन् तु' अपनी आत्माको संपम में धारण करता हुआ 'आमोक्खाय परिव्वएज्जासि-आमोक्षाय परिव्रजेत्' तथ तक संपम का पालन करता रहे कि जवतक मोक्ष प्राप्त न हो जाय 'सिबेमि-इति व्रवीमि' ऐसा में कहता हूं ॥३ सा अन्वयार्थ-'इस अध्ययन में प्रतिपादित पूर्वोक्त जिन भगवान के द्वारा दृष्ट स्थानों के द्वारा साधु अपनी आत्मा को संपम में धारण करता हुआ तव तक संपम का पालन करता रहे जब तक मोक्ष न प्राप्त हो जाय । ऐसा में कहता हूं ॥३ सा

'इन्चेएहिं ठाणेहिं' ઈत्याहि

શબ્દાર્થ — इच्चेपहि – इत्येतैः' આ અધ્યયનમાં પૂર્વોક્ત જીન લગવાને ભતાવેલા 'ઠાળેદિ – स्थाने ' સ્થાને શ્વી 'संजय- संयतः' સાધુ 'झरवाण धारए उ– खात्मान धारयन् तु' આત્માને સંયમમાં ધારણ કરતા થકા, 'झामोक्खाय परि-ववज्जासि–आमोध्राय परिव्रजेन्' જ્યા સુધી માક્ષ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી સંયમનું પાલન કરતા રહેવું. એ પ્રમાણે હું કહું છું. 113311

અન્વયાર્થ -- આ અધ્યયનમાં પ્રતિપાદન કરેલ પૂર્વીકત જીન ભગવાન્ દ્વારા ભતાવેલ સ્થાના દ્વારા સાધુ પાતાના આત્માને સંયમમાં ધારણ કરતા થકા ત્યાં સુધી સંયમનું પાલન કરતા રહે કે જ્યાં સુધી માણ પ્રાપ્ત ન ઘાય, એ પ્રમાણે હું કહું છું. ાાઉગા समयार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. स. ५ आचारश्रुतनिरूपणम्

टीका--' १९ चे १ हिं' इत्येतेः 'जिणदिट्ठे हिं-- तीर्थकरोक्तैः-'ठाणे हिं' स्थानैः 'संजए' संयतः-युक्तः साधुः 'अप्पाणं' आश्मानम् 'धारपंते उ' धारयंस्तु 'आमो-क्लाप' आमोक्षाय 'परिव्वएण्जासि' परिव्रजेन् मोक्षपर्थाप्तिपर्यन्तं संपर्धं पालये-दिस्यर्थः । एतदध्ययनोक्तं जिनवचनं श्रुत्वा तदनुष्ठानेन स्वात्मानं धारयन-स्थिरी-इर्वन मोक्षार्थं पयन्नो किन्नेय इति । 'त्तिवेमि' इति व्रवीमि, इति-सुधर्मस्वामी कथवति जम्बूस्वामिनं मति, इति भावः ॥१ ३॥

इति श्री-विश्वविख्यातजगद्वस्लभादिपदभूषितवालज्ञसवारि -- 'जैनाचार्य' पूज्यश्री-घासीलालज्ञतिविरचितायां श्री सत्रकृताङ्गस्त्रत्रस्य ''समयार्थवोधिन्या-रूपया'' व्यास्वयया समलङ्कृतम् दितीयश्रुतस्कन्धे आचारश्रुतनामकम् पश्चममऽध्यथनं समाप्तम् ॥२-५॥

टीकार्थ- तीर्ध कर भगवान के बारा दृष्ट एवं उपदिष्ट स्थानों में अपनी आत्मा को भारण करतो हुआ साधु मोक्षप्राप्ति पर्यन्त संयम् का पालन करे। अर्थात् इस अध्ययन में प्ररुपित जिनवचनों को सुन कर, उनके अनुसार आचरण करता हुआ, उनमें अपने को स्थिर करता हुआ, साधु मोक्ष के लिए प्रयत्न्वज्ञील रहे। अर्थात् जब तक मोक्ष प्राप्ति नहीं हो तब तक संयम का पालन करे।

सुधर्मास्वोमी जम्बू स्वामी से कहते हैं—हे जम्बू । जैसा मैंने अग-बान् से सुना है वैसा ही तुम्हें कहता हूं ॥३३॥

जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पुज्यश्री घासीलालजीमहाराजक्कन '' सत्रकताब्रसत्र '' की समयार्थयोथिनी व्योख्या के

प्त्रकृताब्नसूत्र का समयाथवाधिना व्याख्या **क** 

वितीय श्रुतस्कन्ध का पंचम अध्ययन समाप्त ॥२-५॥

ટીકાર્થ —તીર્થ કર લગવાન દ્વારા બતાવેલ અને ઉપદેશેલ સ્થાનામાં પોતાના આત્માને ધારણ કરતા થકા સત્ધુ માેસની પ્રાપ્તિ થતા સુધી સંધ-મતું પાલન કરે. અર્થાત્ આ અધ્યયનમાં પ્રરૂપણા કરેલ જી વચનાને સાંભ-ળીને તે પ્રમાણે આચરણ કરતા ઘઠા તેમાં પોતાને સ્થિર કરતા થકા સાધુ માક્ષ માટે પ્રયત્નવાન રહે અર્થાત્ જ્યાં સુધી માક્ષની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી સંયમતું પાલન કરે.

સુધર્મા સ્વામી જંબૂ સ્વામીને કહે છે કે—હે જમ્બૂ! મેં બગવાન્ પાસેથી જે પ્રમાણે સાંભળ્યું છે, એજ પ્રમાણે તમાને કડું છું. ા ૩૩ા જેનાચાર્ય જેનપર્મદિવાકર પુન્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર' ની સમયાર્થબાપિની વ્યાખ્યાતું બીજા ક્રુતસ્કંધતું પાંચમું અધ્યયન સમાસાણ–પા

**T**o 30

**स्<b>त्र**कृता**न्नम्**रे

લ્લમ

#### ॥ अथ पष्ठमध्ययनमारभ्यते ॥ अध श्री. आर्द्रककुमारकथा—

भनधान्यसमूदे ममध ननपदे आसीद्वसः उद्दरनामनगरम् । तत्र सदा सामा-यिकपाछनतस्परः सामायिको नाम कुटुम्बी प्रतिवसति । तस्प सदोरकम्रुखवस्तिका ममात्रिकाऽऽसनादिकसामायिकोपकरणानि अतीव मियाणि आसन् । स मतिदिन मुभयकाख्रं सामायिकं कुवेन आस्ते । तस्य सकलोऽपि कुटुम्बः सामायिकप्रिय एव । स च संसारासारतां ज्ञास्वा संसाराद्विस्क्तः सपत्नीकः समन्तमद्वावार्य-समीपे मद्वजितः, स संयमभाराधयन् साधुभिः सार्धं विद्यति । सोऽम्यदा स्व-पत्नीं साध्नीं भिक्षामटन्तीं दृष्ट्रा तथाविधमोहोदयान् पूर्धरतारनुम्मरणेन तस्या

> छट्टे अध्ययन का प्रारंभ-आर्द्रक कुमार की कथा

धन और धान्य से समृद मगध अदेश में वसन्तपुर नामक नगर या। वहां सदा सामायिक वन का आवरण करने वाला सोमायिक नामक गृहस्थ निवास करता था। उसे डोरा युक्त मुखबस्त्रिका, पूंजनी, आसन आदि सामायिक के उपकरण अस्पन्त पिय थे। वह प्रतिदिन दोनों समय सामायिक किया करता था। उसका सारा परिवार सामा-यिक का प्रेमी था। वह संसार की असारता को जान कर संसार से विरक्त होकर पश्नी सहित समन्तभद्राचार्य के समीप दीक्षित हो गया। संयम की साधना करता हुआ वह साधुमों के साथ विचरने छाा। इसकी पश्नी साध्वयों के साथ विचरने लगी। वह एक बार अपनी

> છટ્ટા અધ્યયનના પારંભ— આદ્રક કુમારની કથા—

ધન અને ધાન્યથી ભરેલા મગધ દેશમાં વસન્તપુર નામનું નગર હતું ત્યાં હંમેશાં સામાયિક વ્રતનું આચરણ કરવાવાળા, સામાયિક નામના ગૃહરથ રહેતા હતા, તેમને દારા યુક્ત મુખવસ્ત્રિકા–મુહપત્તી–પૂંજની, આસન, વિગેરે સામાયિકના ઉપકરણા ઘણા પ્રિય હતા, તેઓ દરરાજ અન્ને સમયે સામાયિક કરતાં હતા, તેમના બધા પરિવાર સામાયિકમાં પ્રેમવાળા હતા. તે સંસારની અસારતાને સમજીને સંસારથી વિરક્ત થઈને પાતાની પત્નીની સાથે 'સમન્ત ભદ્રાચાર્ય' ન મના આચાર્થની પાંસે દીક્ષિત થયા. સંયમની આરાધના કરતા થકા તે સાધુઓની સાથે વિહાર કરવા લાગ્યા, તેમની પૂત્ની સાધ્વીયોની સાથે વિહાર કરવા લાગી. તે એકવાર પોતાની સાધ્વી

ષષલ

# समयार्थवोधिनी टीका दि. श्रु. म. ६ आईंककुमारचरितम्

मासको जातः, ततस्तरगाऽमिमायः केनाऽदि साधूना पर्वत्तिन्ये निवेदितः, सा च मनर्चिनी तां समाह र कथिंवत्रती, ततः सर स्वतिमनुरक्तं ज्ञास्वा मक्तप्रस्याख्यानं कृत्वा परित्यभ्य स्वदेहं दशमे देवलोके गता। ततो विदितट्रचः स साधुरपि गुरुपापुच्छय भक्तं पत्याख्याय दन्नमे देवलोके देवत्येन सप्रत्यन्नः । तत्वश्रञ्यस्वा बाई कपुरे नगरे रिपुमर्दनभूषस्य आई कवतीनाम्न्यां देव्याम् आई ककुमारनाम्ना पुत्रो जातः, तत्वन्नी अपि स्वर्भच्युना अनरतिश्रेष्ठितः पुत्रीरूपेण काममझरी नाम्बा समुख्यन्ता । अपूर्वेरूपठावण्यसम्पन्ता तारूपपनाप्तवती । अथ[S?यहा साध्वी परनी को भिक्षार्थ भ्रमण करती देख कर मोहकर्म के उदय से तथा पहले भोगे हुवे भोगों का स्मरण हो आने से उस पर आसक्त हो गया। किसी साधूने उसके अभिमाप को जान कर प्रवर्त्तिनी से कह दिया। प्रवर्त्तिनी ने उस साध्वी को बुला कर समय वृत्तान्त कहा। साध्वी ने अपने पति को अपने प्रति अत्यंत अनुरक्त जान कर भक्त्र श्रयाख्यान करके देह का स्थाग का दिया, वह द्वाम देवलोक में गई। तरपछात जब उस साधु को यह वृत्तान विदित हुआ तो उसने भी अपने गुरु से आज्ञा प्राप्त करके भक्तप्रत्याख्यान किया। यह भी दशम देवलोक में देव हुआ। देवल्लोक की स्थिति पूर्ण करके वह देव आईकपुर जगर में सिंपुम-

दवल.क का स्थान प्रण करक वह दव आद्रकपुर नगर में रिपुम-ईन नामक राजा की आईक्वनी नामक रानी की कूंख से पुत्र इरप में जन्मा, उसका आर्द्र क कुमार नाम हुआ। उसकी परनी भी स्वर्ग से

પત્નીને ભિક્ષાને માટે ભ્રમથ કરતી દેખીને માહકમ ના ઉદયથી, તથા પદેલાં ભાગવેલા ભાગાનું સ્મરણ થઈ અ.વવાથી તેના પર આસક્ત થઇ ગયા કાઈ સાધુએ તેના ઢતુ સમજીને પ્રવર્તિનાને કહી દીધું. પ્રવર્તિનીએ તે સાધ્વીને આેલાવીને બધા વૃત્તાંત કહ્યો. સાધ્વીએ પાતાના પતિને પાતા પ્રત્યે અનુરા-ગવાળા જાણીને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન કરીને શરીરના ત્યાગ કર્યો. તે દશમા દેવલાકમાં ગઈ. તે પછી જ્યારે તે સાધુને આ વૃત્તાન્તની ખબર થઇ તા તેથુ પછુ પાતાના ગુરૂની આજ્ઞા લઇને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન કર્યું. અર્થાત આહાર પાણિના ત્યાગ કરીને શરીરના ત્યાગ કર્યો અને તે પછ્ય દશમાં દેવલાકમાં દેવ થયે.

દેવલેહની સ્પિતિ પૂર્ણ કરીને તે દેવ આર્દ્ર નગરમાં સ્પિમદન નામના રાજાની આર્દ્ર કવતી નામની રાચીની કુખથી પુત્ર રૂપે જન્મ ધારણ કર્યો અને તેનું નામ આર્દ્ર કપુમાર એ પ્રમાણે રાખવામાં આવ્યું.

તેની પત્ની પછુ સ્વર્ગથી ચલીને ધનપતી નામના શેઠિયાને ઘેર પુત્રી-પદ્યાથી જન્મી. અને તેનું નામ કામમંજરી એ પ્રમાથે રાખવામાં આવ્યું તે કાળે કરીને અદૂલૂત રૂપ અને લાવલ્યથી યુક્ત થઇને તરૂણાવસ્થાને પ્રાપ્ત થઇ. لولع

स्**त्र**छता**नस्त्** 

आईकपिता रिपुर्द भू रा राजगृहे श्रेणिकस्य राझः स्नेहवर्द्धनार्थं माध्तं प्रेषितवान् तदवसरे आर्द्ध केण पृष्ठं तस्य श्रेणिकस्य राझः पुत्रोऽपि विद्यते न वेति, तत स्तस्तिवा सिपुर्द्ध नेन कथितं सकलकलानिपुणो विवक्षणलक्षणपूर्णो विविधविद्या-निपुणो विनोतो विद्यतेऽभयकुमारनामा श्रेणिकस्य पुत्र इति, तदनन्तरम् मार्द्ध को-ऽपि अभयकुमाराय माध्तं प्रेलितान् । भूगध्नत्यो राजगृहे गत्वा श्रेणिकभूषाय-पाध्नं निवेदितवान् श्रेणिकेण राझा संगानितश्च, अर्द्धकपहितं माध्नतम् अभय-कुमाराय दत्तवान् क्रेणिकेण राझा संगानितश्च, अर्द्धकपहितं माध्नतम् अभय-कुमाराय दत्तवान् क्रेणिकेण राझा संगानितश्च, अर्द्धकपहितं माध्नतम् अभय-कुमाराय दत्तवान् क्रेणितेण राझा संगानितश्च, अर्द्धकपहितं माध्नतम् अभय-कुमाराय दत्तवान् क्रणितस्नेहवचनम्, ततोऽभयकुपारेण चिन्तितं नूनमसौ मव्या आसन्नसिद्धियोग्यो यो मया सह मीतिमिच्छति । तजेऽनयकुमारेण सत्रिधि-चव कर धनपति श्रेष्ठी के घर पुत्री के रूप में जन्मी । उसका नाम काममंजरी रक्ष्वा गया । वह अद्भुत रूप लाग्य से युक्त होकर तरुणावरथा को प्रेश्त हुई ।

एकबार आर्द्रक के पिता रिपुर्मादन राजाने राजगृह नगर में श्रेणिक राजा की प्रीतिवृद्धि के लिए कोई उपहार मेजा। उस समय आर्द्रकने पूछा-श्रेणिक राजा का कोई पुत्र है या नहीं ? किसीने कहा कि समस्त कलाओं में कुद्दाल अद्भुन लक्षणों-से सपन्न, अनेक पियाओं का वेत्ता और विनयवात् अभयकुमार नामक श्रेणिक का पुत्र है। तब आर्द्रक ने भी अभयकुमार को उपहार मेजा।

रिपुमर्दन के सेवक ने राजयह जाकर श्रेणिक राजा को उपहार (मेट) समर्थित किए। श्रेणिक ने उसका सन्मान किया। आर्द्रक के द्वारा प्रेषित उपहार अभयकुमार को दिया, स्नेहपूर्ण वचन भी कहे। अभय कुमार ने विचार किया। वह (आर्द्रक) भव्य और द्यीघ्र मोक्षगामी होना

એકવાર આદ્ર કેકુમારના પિતા રિપુમર્દન રાજાએ રાજગૃઢનગરમાં પ્રેચ્ફિકરાજાની પ્રીતિ વધારવા માટે કેટલિક ભેટ માઠલી તે વખતે આદ્ર કે પૂછ્યું કે-ગ્રેચ્ફિકરાજાને કાંઈ પુત્ર છે કે નહી ! કાંઈ એ ઠહ્યુ કે-સઘળી કળા-ઓમાં કુશળ, ્ર મદ્દસૂત લક્ષણે થી સુક્ત, અનેક વિદ્યાઓને જાજીનાર અને વિનય સુક્ત અભયકુમાર નામના શ્રેચ્ફિક રજીના પુત્ર છે. ત્યારે આદ્ર કે પણ અભયકુમાર માટે લેટ માકલી.

રિપુમર્કનના સેવકે રાજગૃહ નગરમાં જઇને બ્રેલિક રાજાને લેટ અપૈજ્ઞુ કરી. બ્રેલિક રાજાએ તેતું સન્માન કર્યું. આર્ડ્ર માહેલ લેટ અભયકુમા-રને આપી અને સ્નેહશુક્ત વચના પથ્થુ કહ્યા. અભયકુમારે વિચાર કર્યો કે –તે આર્ડ્રક લગ્મ અને શીધ મોક્ષગામી હાેવા જોઇએ. કે જે મારી સાથે

## समयार्थबोधिनी टीका द्वि. घु. अ. ६ आईककुमारचरितम्

सामायिकपुस्तकं सदोरकमुख शिक्षका ममार्जिकारजोडरणं सामायिकयोग्यमासना-दिकं च मेपितं कथितं च रत्राम् दिकम् एगान्ते द्रष्टव्यम् । स च मृत्य आर्द्वकपुरं गत्वा ययोक्तं कथयित्वा अभयकुमारेण प्रे पेतमामृतमर्पयदार्द्वककुमाराण, आर्द्वक-कुमारथ ताद्दशमामृत्तकम् एकान्ते दृष्ट्वा सञ्जातनातिस्मरणः रुम धर्मे प्ररिवुद्धो जातः, ततः संपन्नजिज्ञासावन्तं पुत्रं ज्ञात्वा तत्पिता चिन्तयति, ततः कचिद् न्यत्रापि मम्पुत्रो गमिष्यतीति मनसि कृत्वा अन्यत्र मा गच्छत् इति भयान् पश्च-धानसुभेटे नित्यं रक्षितः ततः अर्द्वकोऽश्वशाखायां गत्वा भधानाऽक्ष्वेन पत्रायितः

भाहिए जो मेरे साथ प्रीति करने की अभिलाषा रखता है। यह सोच कर उसने आर्द्र के लिए सविधि सामायिक की पुस्तक, ड़ोरा सहित मुखवस्त्रिका, पूंजनी, रजोहरण तथा सामायिक के पोग्य आसन आदि मेजे और उन्हें एकान्त में देखने के लिए कह दिया। सेवक आर्ट्रकपुर पहुंचा। अभयकुमार का संदेश कह कर उसने आर्ट्रक कुमार को वह उपहार दिये। आर्द्रककुमार ने वह उपहार एकान्त में देखे तो उसे जातिस्मरण उत्पन्न हो गया। वह धर्म में प्रतियुद्ध दुआ।

आर्द्रक को अब संघम झहण करने की इच्छा हो गई। यह देख कर पिता विचार करने लग(-घह कहीं भाग जाएगा। कहीं भाग न जध्य, इस भय से राजा ने उसकी देखभाल के लिए पांच सौ योखा नियुक्त कर दिए। फिर भी आर्द्रककुमार अश्वद्याला में जाकर और वहां से एक बढिया घोड़ा लेकर भाग गया।

સ્ટેહ રાખવાની ઇચ્છા રાખે છે. આમ વિચારીને તેથું માર્દ્રક્રમાર માટે સવિધિ સામ વિકતું પુસ્તક, દોરા સહિત મુખવસ્તિકા–મુહેપત્તી, પૂંજની અને રેબેહરણુ તથા સામાયિકને યાગ્ય આસન વિગેરે મેહકલ્યા. અને તેને એકા ન્તમાં જોવાનું કહી મેાકલાવ્યું સેવકે આર્દ્રકપુર પહેાંચીને અક્ષયકુમારના સંદેશો કહીને તેથું આર્દ્રક કુમારને તે લેટ આપી. આર્દ્રક્રમુમારે તે લેટ એકાન્તમાં જોઈ તા તેને જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. અને તેથી ધર્મમાં પ્રતિણુદ્ધ થયા.

અ દ્રૈક કુમારને હવે સ'યમ ધારણ કરવાની પ્રબળ ઇ≈છા થઇ ગઈ તે જોઈને તેના પિતા વિચાર કરવા લાગ્યા કે–આ કયાંક ભાગી જશે, તે કપાંઇ ભાગી ન બાય એટલા માટે રાબાએ તેની દેખરેખ માટે પાંચસાે યાહાઓની નીમણુક કરી. અર્થાત તેના રક્ષણ માટે પાંચસાે યાહાઓ રાખ્યા તાે પણુ આદ્ર કુમાર અધ્ય શાળામાં જઈને અને ત્યાંથી એક ઉત્તમ ઘાેઠા લઇને નાશી ગયા.

#### खत्रकृताङ्गस्त्रे

वान् उतः मझरुथां ग्रहन् देवेग निषिद्धः, भो भो मित्र ! सम्पति-मोगावलीक्ष वयावशिष्टं विद्यतेऽनो दीक्षां मा ग्रहाण, तथापि-परमवैराग्यसम्पक्षः प्रतनितो वसन्तपुरे रम्पके द्याने भिक्षुपतिपां प्रतिपन्नः सन कायोत्समें स्थितः । प्रतिमास्थित माद्र कम्रुनिं रुष्ट्वा ततः सवयस्कानिः सहचरोभिः क्रीडन्टया अण्डिदारिकया काम-मझर्या अयं मम भर्चा इत्युक्ते सति सन्निहितदेवेन सार्ददादश्वकोटिमिता सुवर्ण रृष्टिः कृता । राजा तन्मुवर्णं ग्रहन् देवेन निपिद्धः, इदं सुवर्णमस्पा एव वालि-कायाः, तत स्वत्थित्रा ग्रहीतं सुवर्णम् अनुकृष्टेपिसगं ज्ञात्वा भाईकमुनिःम्यत्र गतः । इतः पुत्रीवरणार्थं राष्ट्रा समाहूना कुवाराः स्वयम्वरे ममायान्ति' पुत्र्या कथितं जव वह दीक्षा ग्रहण करने रूमा तो देवनाने उसे रोका और कहा-हे मिन्न ! तुम्हारा भोगावती कर्म अभी तक दोष है, इस कारण दीक्षा मत अंगीकार करो । परन्त वराग्य की उत्कृष्टना के कारण उसने दीक्षा छे ली ।

एक बार आईक मुनि वसन्तपुर नगर के रम्पक उद्यान में भिक्षु की प्रतिमा अंगीकार करके कार्योस्क्षर्ग में स्थिन था। प्रतिमा स्थित मुनि को देख कर अपनी समवयस्क सहेलियों के साथ क्रीड़ा करती हुई सेठ की लड़की कामम जरी ने कहा-'यह मेरा पति है।' इस प्रकार कहते ही देवने साढे बारह करोड़ सोनैया की पर्वा की। उस स्वर्ण को राजा ग्रहण करने लगा। देवने उसे रोक कर कहा-पह स्वर्ण इस बालिका का ही है। तब बालिका के पिता ने वह स्वर्ण छे लिया। अनुकूल उप-सर्ग ममझ कर आईक मुनि वहां से अन्पन्न चछे गए।

જ્યઃરે તે દીક્ષા ધારણુ કરવા લ.ગ્યા ત્યારે દેવેાએ તેને દીક્ષા ન લેવા સ્ત્રચન કર્યું અર્થાત્ રાહ્યા પ્રયત્ન કર્યો અને કહ્યું કે–હે મિત્ર ! તમારે લેાગવવાનું કર્મ હજી બાકી છે, તેથી તમે દીક્ષા ન લાે, પરંતુ વૈરાગ્યના ઉત્દુબ્ટપણ્રાને લીધે તેણે દીક્ષા લઇ લીધી

એકવાર આદ્રકમુનિ વસન્તપુર નગરના રમ્યક ઉદ્યાનમાં બિક્ષુની પ્રતિ-માના સ્વીકાર કરીને કાચેહસર્ગમાં સ્થિત હવા. પ્રતિમામાં સ્થિત રહેલા મુનિને જોઈને પાતાની સરખી ઉમ્મરવાળી સાહેલીયેલી સાથે કીડા કરી રહેલી શેડની પુત્રી કામમાંજરીએ કહ્યું કે-આ તેા મારા પતિ છે, આ પ્રમાણે કહેતાં જ દેવે સાઢબાર કરોડ સાના મહેારાના વર્ષાદ વરસાવ્યા. તે સાનાને રાજા લેવા લાબ્યા, તેથી દેવે રાજાને રાકીને કહ્યું કે-આ સાનું આ બાલિ-કાનું જ છે. ત્યારે તે બાલિકાના પિતાએ તે સાનું લઇ લીધું. અનુકૂળ ઉપક્ષર્ગ સમજીને આદ્રકપુનિ ત્યાંથી બીજે ચાલ્યા ગયા. समयार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. अ. ६ आईंककुमारचरितम्

499

हे तात ! एते कुमाराः स्वस्वस्थानं यान्तु अहं तु आई काय दत्ता यत्सम्बन्धिभनं त्वया युडीवम्, पित्रोक्तं तत्त्वं कथं जानासि, तयोक्तं ज्ञानदर्शनाण्जानामि । ततो राज-पुत्र्या दानशाला मारब्धा, दानशाखायां स्थिता सतो मिक्षाधिभ्योऽकदानं ददाति । ततो द्वादशवर्षेषु व्यक्षीतेषु सत्सु कदाचिद्धविरुव्यवशादसौ आर्द्रकग्रुनि स्त्रेत्रेव विद रन् गतः पादचिद्वदर्शनादुपलसितथ तया, ततः सा बाला सपरिवारा तत्पृष्ठे गता, अर्ध्वककुमारोऽपि देवलावयनं स्परन् तादधकार्वेदयात् पविभग्नवतः सन् तथा सार्ध भोगे भुद्धानो विदरति एकः पुत्रोऽपि जातः, आर्व्रकेण कथितं तव पुणोऽभूमि

इधर उस लड़की को वरण (स्वीकार) करने के लिए अनेक कुमार आने लगे। लड़की ने कहा-पिताजी। यह बर अपने अपने स्थान पर चछे जाएं। मैं तो आर्डक को दी जा चुकी हूं, जिसका धन आपने ग्रहण किया है।

पिता--- तुझे यह कैसे पता चला ?

तरप्रश्चात् सेठ की रुड़की ने दानवाला प्रारंभ की। यह दानवाला में रह कर भिक्षुकों को दान दिया करती थी। बारह वर्ष व्यतीत हो जाने के बाद होनहार के अनुसार आर्द्र क मुनि बिचरते-विचरते वहीं आ पहुंचे। उनके चरणों के चिह्न देख कर रुड़की ने उन्हें पहचान लिया। बह अपने परिवार के साथ उनके पीछे पीछे गई। आर्द्र कक्कुमार भी देवता के बचन का स्मरण करता हुआ कमोंदय के बशीभूत होकर तथा बतों को मंग करके उसके साथ भोग भोगने लगा। समय बीतने पर एक

આ તરફ તે કન્યાને વરવા માટે અનેક કુમારા ઑવવા લાગ્યા. કન્યાએ કહ્યું કે-પિતાજી ! આ બધા પાત પાતાને સ્થાને ચાલ્યા જય. હું તા આદ્રક કુમારને વરી શ્ઠી છું. કે જેનું ધન આપે સ્વીકારેલ છે. અર્થાત્ ગ્રહ્યુ કર્યું છે,

શેકે કહ્યું--તને તે કેવી રીતે માલુમ પડ્યું ?

કન્યા--- ત્રઃન દર્શાનના બળથી.

તે પછી શેઠની તે કન્યાએ દાનશાળા ખાેલી, તે દાનશાળામાં રહીને ભિદ્યુદાને દાન આપ્યા કરતી હતી. બાર વર્ષ વીત્યા પછી હાેનહાર (થવા કાળના બળથી) પ્રમાણે આર્દ્રક સુનિ વિચરતા વિચરતા ત્યાંજ આવી પહોંચ્યા, તેના ચરણોના સિન્હને જોઈને તે કન્યાએ તેને એાળખી લીધા, તે પાતાના કુટુંબની સાથે તેઓની પાછળ પાછળ ગઈ, આર્દ્ર કુકુમાર પણ દેવેના વચનાને સ્મરણ કરતા કરતા કર્મોદયને વશ થઈ ને તથા ઘતાના લંગ કરીને તેની સાથે ભાગ ભાગવવા લાગ્યા. અને તેનાથી તેમને એક

#### **स्**त्रकृता **न**स्त्रे

बौहकः, अर्ड स्वकार्य संयमरूपमाचरामि, तया म्रुतज्ञ।पनार्थ सूत्रकर्तनमारव्यं पृष्टं च पुत्रेण हे मातः ! किलिइमारख्यं स्वया, तथोक्तं हे पुत्र ! तव पिता प्रव-रुवां प्रहीध्यति त्वं च शिशुः द्रव्याऽर्जवेऽनमर्थः कोऽस्माकं रक्षका स्यात् । ततो-ऽहमनया वृत्त्या जीवनमिच्छामीति, हे मातः ! अर्ड तातं वहनामि क्व यास्यतीति । ततस्तेन बाळेन तस्काचोस्पश्वयुद्धया तस्वर्त्तितमूत्रेण म्ञोपरि सुन्नः पिता देष्टितः, पित्रा चिन्तितं याक्ष्नोध्यश्वयुद्धया तस्वर्त्तितमूत्रेण म्ञोपरि सुन्नः पिता देष्टितः, पित्रा चिन्तितं याक्ष्नोध्रमा वेष्टनमूत्रतन्तव स्तावद्वर्पाणि मयाऽत्र प्रृदस्यावस्थायां स्थातव्यं मवेत् । तन्त्वक्ष द्वाद्द्य, ततोऽसौ द्वाद्द्ववर्पाणि गयाऽत्र प्रृदस्यावस्थायां स्थातव्यं मवेत् । तन्त्वक्ष द्वाद्य, ततोऽसौ द्वाद्द्ववर्पाणि ग्रि हे स्थितः ततः प्रवजितः सूत्रार्थनिपुण एकाकी विहरन् राजगृदं प्रति मस्थितः । तदन्तराले तद्रक्षणार्थ पुत्र भी उत्पन्न हो गया । तव आर्द्रक ने कहा तुम्हारा निर्वाह करने बाला यह पुत्र हो गया है, अब मैं अपना कार्य संयमपालन करूं गा । तब काममंज्ञरी ने अपने लड़के को जताने के लिए स्वत कांतना आरं म किया । यह देखकर लड़के ने कहा-माता, तृने यह क्या दा करकर दिया है ?

माता-तुम्हारे पिता दीक्षा अंगीकार करें गे और तुम अभी बच्चे हो, द्रव्य उपार्जन नहीं कर सकते। मेरा रक्षक कौन है ? सून कांस कर ही में अपनी आजीविका चलाऊंगी।

लड़का-माता, मैं पिताजी को बांध कर रक्खूंगा। आखिर जाएंगे कहां ? तपआत उस बालक को उसी समय एक युक्ति (सुझ) पैदा हुई। उसने माता का कॉता सूत छेकर मांचे पर सोये पिता को लपेट दिया। पिता ने विचार किया-जितने लपेटे यह लगाएगा उतने वर्षों तक मैं घर में रहुंगा।

પુત્ર પણ થયેા. તે પછી આર્દ્ર કે કહ્યું કે–તમારા નિર્વાહ કરવાવાળા આ પુત્ર થઈ ગયા છે, હવે હું મારૂં સંચમ પાલનનું કાર્ય કરું. ત્યારે કામમં-જરીએ પાતાના પુત્રને સમજાવવા માટે સૂતર કાંતવાના આરંબ કર્યો. તે દેખીને તેના પુત્રે કહ્યું કે–હે માં! તેં આ શું શરૂ કરેલ છે ?

માતા—તમારા પિતા દીક્ષાના અંગીકાર કરશે, અને તું હજી નાના છું, તેથી ધન કમાઇ શકીશ નહી. તાે મારૂ પાયણ અને રક્ષણ કેણ કરશે ? તેથી સૂતર કાંતીને જ મારી આજીવિકા ચલાવીશ.

છેાકરા – હે મા. હું મારા પિતાને બાંધીને અત્રે જ રાખીશ.

તે પછી વિચાર કરતાં તે ખાલકને તે સમયે જ એક ચુક્તિ (સમજ) સુજી આવી તેથું માત એ કાંતેલ સૂત્તર લઇને ખાટલા પર સૂત્રેલા પિતાને વોંટાળી દીધું. તેના પિતાએ વિચાર કર્યો કે–આ છેાકરા જેટલા આંટા વીંટાળશે. એટલા વર્ષો સુધી હું ઘેર રહીશ.

### समयार्थं वोचिनी ढीका द्वि. स्रु. अ. ६ आईककुमारखरितम्

यानि पूर्व तसित्रा पश्चसुपटशतानि नियुक्तानि तानि कुमारे पलायिते सति राजभयात् ततो निर्मत्य तत्राटव्यां चौरहत्त्या जीवन्ति, तैराई कम्रुनि ईष्टः उप-लक्षितस, तेन हुनिना पृष्टास्ते विमिदम् अनार्यं कर्म आरब्धं युष्माभिः, तैश्व राजभयादिकं अधितम् आर्द्र क्युनिवचनात् मञ्जद्धा ग्ते प्रत्रजिताः । तथा राज-गृहनगरपयेशे इस्टितापडत्रसणश्च वादे पराजिताः, आर्द्र कम्रुनेर्मागे कश्चिद् राजा कृत्सैत्यधिवेशो विद्यते तस्य राज्ञो इस्ती आलानवद्योऽस्ति, म्रुनिदर्श्वनेन

लड़के के अग्ह लपेटे लगाए, अतएव वह घारह वर्षों तक फिर घर में रहा ! किर दीक्षिन हो गया ! सुत्र और अर्थ में निपुण होकर यह एका री विचरण करता हुआ राजगृह नगर की और चला !

आई क के पिताने पहले जिन पांच सौ पुरुषों को उसकी रखवाली के लिए नियुक्त किया था, आई क के भाग जाने पर राजा के भय के कारण थे भा भाग गए थे और जंगल में चौर्यवृत्ति कर के अपना निर्धाह कर रहे थे। उन लोगों की आई क पर नजर पड़ गई। उन्होंने उसे पहचान लिया। वे जब उसे पकड़ने लगे तो मुनि ने पूछा अरे, यह क्या अनार्ध कर्म कर रहे हो? तब उन्होंने राजभय आदि का सब वृत्तान्त कह सुनाया। परन्तु आई क के वचनों से उनको भी चैराग्य उत्पन्न हुआ और वे दीक्षित हो गए। राजगृह नगर में प्रवेश करते समय हस्तिता-पसों तथा ब्राह्मणों को बाद में पराजित किया।

છેાકરાએ આર આંટા વીંટલાથી તેએ ત્યાર પછી ખાર વર્ષ સુધી ઘેર રહ્યા. તે પછી દીક્ષા ધારણુ કરી લીધી. સૂત્ર અને તેના અર્થમાં કુશળ શઇને તેએ એકલા જ વિહાર કરતા કરતાં રાજગૃહ નગર તરક ગયા.

આદ્ર કેકુમારના પિતાએ પહેલાં જે પાંચસાે પુરૂષોને તેમની રક્ષા કરવા માટે નીમેલા હતા તેએા આદ્ર કેકુમારના નાશી જવાના કારશે રાજાના ડરથી ભાગી છૂટચા હતા અને જંગલમાં રહી ચાર્યવૃત્તિ કરીને પાતાના નિર્વાહ કરતા હતા. તે લાેકાની આદ્ર કે મુનિ પર નજર પડી. તેઓએ તેમને આળખી લીધા. તેઓ બચારે તેમને પકડલા લાગ્યા તા આદ્ર ક મુનિએ પૂછશું કે અરે! આ અનાર્ય કર્મ શા માટે કરા છા કે ત્યારે તેઓએ રાજભય વિગેરે સઘળું વૃત્તાંત તેમને કહી સંભળાવ્યું. તે પછી આદ્ર કાન વચનાથી તેઓને પણ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થઇ આવ્યા. અને તેઓ બધા જ દીક્ષિત થઈ ગયા. રાજગૃહ નગરમા પ્રવેશ કરતી વખતે હસ્તિતાપસા અને પ્રાદ્ય છે નાદ વિવાદમાં હરાવ્યા.

ন্ত ওং

| <b>પ</b> દ્દર | स् <b>थछताङ्गस्</b> त्रे |
|---------------|--------------------------|
|               |                          |

स बन्धनविष्ठको जातः, तृपेणोक्तं हे आर्ट्र कथुने ! कयं तव दर्शनेन इस्ती बन्धनम्रुक्तो जातः, म्रुनिराह—

'ण दुक्खणं वारणपासमोयणं गयस्स मत्तस्य वर्णमि रायं । जहा हु तत्थावळिएण कम्मुणा सुदुरखणं मे परिदाइ मोयणं' ॥१॥

छाया—न दुष्करं वारणपाशमोचनं गजस्य मत्तस्य वने च राजन् । यथा तु तजावछिकेन तन्तुना सुदुष्करं मे श्रतिभाति मोचनम् ॥ हे राजन् ! द्रव्यवन्धनवद्धस्य गत्रस्य वस्थनप्रोचनं न द्रुष्करम् विन्तु कर्मौ-वलितन्तुबद्धस्य मन बन्धनमोचनं सुदुष्करं मे प्रतिभाति तत्र यदा कर्मवन्धनं मम त्रुटितं तदा हस्तिनो बन्धन बुटितं तत्र किमाश्वर्थमिति भावः ।

॥ इति आर्द्रककुमार कथा ॥

रास्ते में एक राजा ने सेना सहित पड़ाव डाल रक्खा था। उस राजा का हाथी खंभे से बंधा हुआ था। मुनि को देख कर वह धन्धन से मुक्त हो गया। तब राजा ने पूछा-हे आर्द्र क मुनि ! तुम्हें देखते ही यह हाथी बन्धन से कैसे छूट गया ? मुनिने उत्तर दिया-'न दुक्खरं बारणपासमोयण'०' इत्यादि !

भौतिक बन्धन से बद्ध हाथी का बन्धन टूट जाना क्या बड़ी बात है ? कर्मावली के तन्तुओं से वंधे हुए मेरे बन्धनों का टूटना ही मुझे तो कठिन भतीत होता है। किन्तु जब मेरे बन्धन छिब भिन्न हो गए तो हाथी का बन्धन छिन्नभिन हो जाय, यह कौन से आश्चर्य की बात है ?

आईककुमार की कथा समाप्त

રસ્તામાં એક રાજાએ સેના સહિત યહાવ નાખેલ હતો. તે રાજાને હાથી થાંભલા સાથે આંધેલ હતા. મુનીને એઇને તે ખંધનથી છૂટિ ગયેા. ત્યારે તે રાજાએ તેમને પૂછ્યું કે–હે આદ્ર'ક મુનિ ! તમને દેખતાં જ આ હાથી ખંધનથી કેવી રીતે છૂટિ ગયે। ? મુનીએ તેઓને ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે–'ન દુक्खणं वारणपासमोयणં∘' ઇત્યાદિ.

ભૌતિક બધનથી બંધાયેલા હાથીનું બુંધન તૂરી જવુ તેમાં શું માેરી વાત છે કૈર્માવલીના તાંતણાએાથી બાંધેલા આ મારા બંધના તૂટવા એજ મને તાે કઠણ જણાય છે. પરંતુ જ્યારે મારા બંધના છિન્ન ભિન્ન થઇ ગયા. તાે પછી આ હાથીના બંધનાે છિન્નભિન્ન થઇ જાય તેમાં આશ્ચર્ય જેવું શું છે !

<mark>આદ્ર<sup>6</sup>કધુમારની કથા સ</mark>માપ્ત્

समयार्थवोधिनी ग्रीका दि. शु. स. ६ आईकमुनेगौराालकस्य संवादनि० ५६३

पञ्चशवपरिवारपरिषट आर्द्रऋषुनि र्मदात्रीरवन्दनार्थं मस्थितः तद मार्गे द्वादश्च शनिरित्र मार्गे मिलिगो गोशालकः, तेन गोशाल्रकेन सार्द्धं तस्य यथा विवादो जात स्तथा पंठाध्यपने दर्शयति-तत्राद---

गतं पञ्चममध्यथनं सम्पति-पष्ठमध्ययनमारभते तदनेन सह अयमसि-सम्बन्धः-पञ्चमाऽध्यथने यदुक्तं पुरुषोत्तमेनाऽनाचारत्यागो विश्रेयस्तथा-आचार परिपाछनं कर्त्तुराईक्रमुनेः मञ्चोत्तरं प्रतिपादयिष्यते । अनेन सम्बन्धेनायातस्य षष्ठाध्ययनस्येदं मथनगाथ/मूत्रमाह---

प्रूप्-पुराकडं अह ! इंम सुणेह, मेगंतयाँरी समेणे पुराऽऽसी। ेंसे भिवैखुणो उवणेंसा अणेगे,

आंइक्लइ ईपिंह पुँढो वित्थेरेण ॥१॥

पांच सौ झिष्यों से पश्चित्त आईक मुनि भगवान महाबीर को बन्दना करने के लिए रवाना हुए। मार्ग में घारहवें द्यनि के समान गोवाालक मिल गया। उसके साथ उनका जो चिवाद हुआ, उसका वर्णन छठे अध्ययन में किया गया है।

पांचिया अध्ययन समास हुआ। अब छठा आरंभ करते हैं। पांचवे के साथ इसका संबंध इस प्रकार है-पांचवें अध्ययन में कहा गया है कि उत्तम पुरुष को अनम्चार का स्याग करना चाहिए और आचार का पालन करना चाहिए। इस अध्ययन में अनाचार के त्यागी और आचार के पालक आर्ट्रक सुनि के प्रक्षोत्तर कहे जाएंगे। इस सम्बन्ध से प्राप्त छठे अध्यधन का यह प्रथम सूच है-'पुरा कडं अद! इम सुणेह०' इत्यादि।

તે પછી પાંચસાે શિષ્યાથી ઘેરાઈને તે આર્દ્રક સુનિ ભગવાન મહા-વીર સ્વામીને વંદના કરવા માટે સ્વાના થયા. માર્ગમાં ખારમા શનિની માફક ગાશાલક મળી ગયા. તેમની સાથે તેઓના જે વિવાદ થયે. તેનું વર્છુન આ છઠ્ઠા અધ્યયનમાં કરવામાં આવેલ છે.

પાંચમું અધ્યયન સમાપ્ત કરીને હવે આ છઠ્ઠા અધ્યયનના પ્રાથભ કરવામાં આવે છે. પાંચમાં અધ્યયનની સાથે આ અધ્યયનના સંખં**ધ આ** પ્રમાણે છે.-પાંચમાં અધ્યયનમાં કહેલ છે કે-ઉત્તમ પુરૂધે અનાચારના ત્યાગ કરવા જોઇએ. અને આચારતું પાલન કરવું જોઇએ. આ અધ્યયનમાં અના-ચારના ત્યાગ કરવાવાળા, અને આચારતું પાલન કરનારા એવા આર્દ્ર કસુનિના અને ગાશાલકના પ્રશ્નોત્તરા કહેવામાં આવશે. આ સંબંધથી પ્રાપ્ત થયે**લ આ** છઠ્ઠા અધ્યયનતું પહેલું સૂત્ર 'વુરાજ્રકં જ્ઞદ્દ इમં સુળેદ્દ્ય 'બિયાદિ છે.



छाया—-पुराकृतम् आर्द्र ! इदं ज्ञृणुत, एकःतवारी श्रमणः पुराऽऽसीत् । स भिक्षूनुपनीयाऽनेकान आख्यातीदानीं पृथग्विस्तरेण ॥१॥ अन्वयार्थः---भगवन्महावीरसमोपे गच्छन्तमार्द्वकक्कमारं पति गोशालकः आह--(अह) हे आर्द्रक ! (पुराकडं) महावीरेण यत् पूरा-पूर्वकाले कृतम् (इमं छुणेह) इदं वृणुत यूयम् (सहणे) श्रमणो महावीरः (पुरा) पुरा पूर्वकाले (रगंतयारी आसी) एकान्तचारी-एकाकोविद्दरणशीळ आसीत् किन्तु-'इण्डि से' इदानीं स महावीरः (अपेगे भिक्खुणो उवणेत्ता) भनेकान् भिक्षून् ज्ञिप्यान् उपनीय (पुढो) पृयक् पृथक् (क्तियरेण) विस्तरेण-सविस्तरं यथा स्यात् तथा (आइक्लइ) आख्याति देशमां ददातीति ॥ १॥

अन्वयार्थ-भगवान के समीप जाते हुए आई क कुमार को गोशा लक ने कहा-हे आई के ! महाबीर ने पहले जो आचरण किया, उसे सुनो। अमण महावीर पूर्वकाल में एकाकी विचरण किया करते थे

શખ્દાર્થ - ભગવાનની પાંસે જતા એવા આદ્ર'ક સુનિને ગાશાલકે કહ્યું-'खइ !-आर्ट्र' ' હે આર્દ્ર'ક 'पुराकडं-पुराकृतम्' મહાવીર રવામીએ પહેલાં જે આચરહ્યુ કરેલ છે, 'इम' सुणेह-इम' श्रुणुत' ते तभे સાંભવા, 'समणे-श्रमणः' શ્રમહ્યુ મહાવીર 'पुरा-पुरा' પૂર્વ'કાળમાં 'વगंतयारी आसी-एतान्तचारी आसीत्' એકાકી વિહાર કરતા હતા. પરંતુ 'इण्हिं से-इद्दानीं सः' હવે તે મહાવીર-સ્વામી 'अणेगे मिझ्खुणो उवणेत्ता-अनेकान् मिश्रुन् उपनीय' અનેક સિश् શિખ્યાને એકઠા કરીને 'पुढो-प्रयक् ' જૂદા બૂદા 'वित्यरेणं-विस्तरेण' વિસ્તાર પૂર્વ' ક 'आइक्खइ-बाख्याति' હપદેશ આપે છે. ત્રગા૦૧॥

અન્વયાર્થ— ભગવાન્ સમીપેજતા એવા આર્દ્રક કુમારને ગાેશાલકે કક્ષું–હે અર્દ્રક ! મહાવીર સ્વામીએ પહેલાં જે આચરણ કર્યું તે તમે શાંભળા. શ્રમણ મહાવીર પહેલાં એકાકી-એકલા વિચરથ કરતા હતા પરંતુ

## समयार्थंबोधिनी टीका द्वि. श्रु. स. ६ आर्दकमुनेगोंशालकस्य संवाइनि० 👘 ५६५

टीका-अस्ति स्म मगधदेशे वसन्तपुरे रात्रकुमार आर्द्धकः । स च भगवतो महात्रीरतीर्थकरस्य देशा श्रोतुकामो गतपान् । गच्छाश्व तस्य मार्गे गोशालको-मिलितः पृष्टाशंश्व कुत्र गच्छसि? आर्द्ध क आह-देशनां श्रोतुं तीर्थकरस्य । गोशालकोन विहित्योक्तम्-न तस्य देशना श्रोतुं योग्गा । यत्रो हि-स महावीरः पुरेकान्तवचारी, इदानीन्तु वहून उपनीय शिष्पाच् अतिसङ्कले सदसि देशनां ददाति । अतस्तस्य विपरीता मतिर्जाता, नेदानीमेकान्तचारी-न वाञ्न्तमान्तमोजनाशीरित्यादिविषय-प्रतिपादनार्थ ग्रुत्तररूपेण अर्थमतिगादनाय सुत्रकारः मूत्रं मस्तौति । (अह) हे किन्तु अष वह अनेक मिक्ष्यु शिष्यों को इकट्टा करके पृथक्त पृथक् चिस्तार पूर्वक उपदेश दिया करते हैं ॥१॥

टीकार्थ—मगध देश में वसन्तपुर नगर में आर्द्रक राजकुमार था। वह तीर्थ कर भगवान महावीर की धर्मदेशना अवण करने को चला। मार्ग में उसे गोशालक मिला। उसने पूछा-कहां जा रहे हो ? आर्द्रक ने उत्तर दिया तीर्थ कर की देशना खुनने के लिए जा रहा हूं। तब गोशालक ने मुस्करा कर कहा-उनकी देशना खुनने योग्य नहीं है। क्योंकि महाबीर पहले एकाकी विचरण करते थे, किन्तु अब बहुसंख्यक शिष्यों को एकत्र करके खचाखच भरी हुई सभा में उपदेश करते हैं। उनकी तो मति उलटी हो गई है। वह अब न एकान्तविहारी हैं और न अन्तपान्त आहारी हैं, इत्यादि विषय का प्रतिपादन करने के लिए उत्तर पत्युत्तर रूप में आगे के सुन्न हैं। प्रकृत सूत्र का अर्थ इस ढेवे तेओ अनेक लिक्ष शिष्धाने केक्ष करीने अक्षत्र अल्व विस्तारपूर्व उपदेश आपे छे. ॥१॥

ટીકાર્થ – મગધ દેશમાં વસંતપુર નગરમાં આદ્ર ક રાજકુમાર હતા તે તીર્થ કર ભગવાન મહાવીર સ્વામીની પાંસે ધમેદેશના સાંભળવા માટે ચાલ્યા. માર્ગમાં તેને ગાેશાલક મત્યા. તેણુ તેઓને પૂછશું છે કે-તમા કથાં જાઓ છા ? આદ્ર કે ઉત્તર આપ્યા કે-તીર્થ કર ભગવાનની દેશના સાંભળવા માટે હુ જાઉં છું. ત્યારે ગાેશાલક હસીને કહ્યું કે-તેઓની દેશના સાંભળવા લાયક નથી કેમકે મહાવીર સ્વામી પહેલાં એકાકી વિચરણ કરતા હતા. પરંતુ હવે અનેક સંખ્યાયાં શિષ્યાને એકઠાકરીને ખીચાખીય ભરેલી સભામાં ઉપદેશ આપે છે. તેએ ને બુદ્ધિ વિપરાન થયેલી છે. તેએક હવે એકાન્ત વિદ્વારી રહ્યા નથી. તથા અન્ત પ્રાન્ત માહાર કરવા વડળા પણ રહ્યા નથી વિગેરે વિષયનું સમર્થન કરવા માટે ઉત્તર અને પ્રત્યુત્તરના રૂપે આગળના સૂત્રો કહ્યા છે. આ ચાલુ સ્વત્નો અર્થ આ પ્રમાણુ છે.-હે આદ્ર કા મહાવીરે પહેલાં જે કરેલ છે. તે વેદેદ

### स्त्रहता**नस्**त्रे

आर्द्धक ! 'पुराकडं इमं सुणेद्द' महावीरेण पूर्वे पत्ठतं तदिह त्रुषु । श्रुत्वा च विचारय, त त्नन्तरं ते ईहाचेत् तदन्तिकं गन्तव्यम् । 'समणे' श्रमणो भगवान् महातीरः 'पुरा पर्गंतयारी आसी' धुरा-पूर्वम् एकान्तवारी आसीत्-एकाकी विहरणशीलोऽमय्त् तथा तपस्त्री च । 'इण्डिं से' इदानीं सः 'अणेगे' अनेकान् विहरणशीलोऽमय्त् तथा तपस्त्री च । 'इण्डिं से' इदानीं सः 'अणेगे' अनेकान् 'मिक्खुणो उवणेचा' अिश्तून् उपनीय अने कान् जिष्ठयान् सर्मापे स्यापयित्वा 'प्रिक्खुणो उवणेचा' अिश्तून् उपनीय अने कान् जिष्ठयान् सर्मापे स्यापयित्वा 'पुढो' पृथक् पृथक् 'वित्यरेणं आइक्खइ' विस्तरेण आख्याति-पः एकान्तरासम-करोत् स इदानीं जनाकुले वसन् देशनां इदाति । इति पूर्वेक्तविकद्वनावस्तीति कथं स उपगन्तव्य इति ॥१॥

मूल्म्-सा आजीविया पटुवियें।ऽथिरेणं,

सैमागओ गणओ भिंक्खुमज्झे ।

आइक्खेमाणे बहुजन्नमत्थं, ने संधयाई अवरेणे धुँवं ॥२॥

छाया----छाऽऽजीविका भस्थापिताऽस्थिरेण सनागतो गणको भिक्षुभध्ये ।

आचक्षाणो बहुजन्यमर्थं न सन्द्धात्यपरेण पूर्वम् ॥२ ।

प्रकार है-हे आईक ! महाथीर ने पहछे जो किया, उसे सुनो, समझो और फिर भी इच्छा हो तो उनके समीप जाओ । अमण भगवान महा-बीर पहले भक्के हो बिचरण किया करते थे और तपस्वी थे। किन्तु आज कल वह अनेक शिष्यों को अपने पास रखते हैं और उन्हें पृथक् पृथक् विस्तार से उपदेश देते हैं। उनका यह आचार पूर्वोत्तार विरुद्ध परस्पर विरोधी है। ऐसी स्थिति में उनके पास जाने से क्या लाभ ?॥१॥ 'मा आजीविषा पद्रविषा' इत्यादि ।

द्याद्यार्ध-'अस्थिरेणं-अस्थिरेण' अस्थिरचित्त महावीरने 'सा आजी-विधा-सा आजीविका' यह आजीविका 'पट्टविघ'-प्रस्थापिता' जीवन-

તમા સાંભળા, સમઝા અને તે પછી પણ તમારી ઇવ્છા હાેય તા તેઓની પાંસે જને. શ્રષ્ટણ મહાવીર પહેલાં એકલા જ વિઢાર કરતા હતા. અને તપસ્વી હતા. પરંતુ હાલમાં તેઓ અનેક શિષ્યે.ને પાતાની પાંસે રાખે છે. અને તેઓને અલગ અલગ વિસ્તાર પૂર્વક ઉપદેશ આપે છે, તેઓના આ સાચાર પૂર્વેત્તર વિરૂદ્ધ-પરસ્પર વિરાધી છે. આવી સ્થિતિમાં તેઓની પાંસે જવાથી શું લાભ થવાના છે? ાાગાગ્યા

'सा आजित्रिया पट्टविया' धीरयाहि

શખ્દાર્થ — 'ગ્રસ્થિરેળં-અસ્થિરેળ' અસ્થિર ચિત્તવાળા મહાવીરે 'सा झाजी-चिया-जा झाजीविका' આ રીતની આજવિકા 'વટ્ટવિયા વસ્થાવિતા' અનાવી

### समयार्थबोधिनी ढीका द्वि. थ्रु. अ. ६ आईकमुनेगॉशालकस्य संवादनि० ५६७

अन्त्रयार्थः — (अस्थिरेणं) अस्थिरेण - चञ्चलचित्तेन महार्शरेण (सा आजी-विथा) सा आजीतिका – जीतननिर्वाहः (पट्टविथा) प्रस्थायिता कल्पिता - जीतन-निर्वाहाय सर्वे दम्भमात्रं चेन कुत्तित्वर्थः, (सक्षायओ गणओ भिक्खुमज्झे) समागतः – सभामध्ये उपविष्टो गणशो भिक्षुमध्ये (बहु जन्नमत्यं) बहु जन्यमर्थम् – अनेकल्लोकहितम् उपदिशम् (आइक्खमाणो) आच्छाणः – ददत् (अवरेण पुन्वं न संपर्याई) अपरेण – एतस्काल्किन व्यवहारेण पूर्व– पूर्वकालिको व्यवहारो न सन्द-धाति – सर्धया न मिल्लति – पूर्वापर क्लियोत्व । । २।।

टीका-'अस्थिरेण' अस्थिरेण-चञ्चलेन तेन महावीरेण 'सा आत्रीविया निर्बाह के लिए दंभ अंगीकार करलिया है 'समागओ गणओ मिक्खु-मज्झे-समागतः गणदाः भिक्षुमध्ये' वह सभामें जाकर साधुओं के बीच 'बहुजन्न मत्थं-बहुजन्यमर्थम्' बहुत लोगों के हितके लिए 'आहवस्वमाणो -आचक्षाणः' उपदेश देते हैं। 'अबरेणं पुर्व्वं न संघर्षाई-अपरेग पूर्व न सन्दर्धाति' उनका वह वर्त्तमान व्यवहार पूर्वकालिक व्यवहार से मेल नहीं खाता, यह परस्पर बिरुद्ध आचरण है ॥गाव्हा।

अन्वपार्थ-अस्थिरचित्त महावीर ने यह आजीविका बना ली है जोवननिवाँह के लिए दंभ अंगीकार कर लिया है। वह सभा में जोकर साधुओं के बीच बहुत लोगों के हित के लिए उपदेश देते हैं। उनका यह वर्त्तमानकालिक व्यवहार पूर्वकालिक व्यवहार से मेल नहीं खाता। यह परस्पर विरुद्ध आचरण है ॥२॥

લીધા છે. તેએા સભામાં જઇને સાધુએાની વચમાં ઘણુા લેહોના હિત માટે ઉપદેશ આપે છે. તેમના ગ્યા વર્ત્તમાન કાળને। વ્યવહાર પહેલાના વ્યવહાર સાથે મળતેા આવતા નથી. આ આચરણુ એકળીજાથી જૂદા પડે છે. તરાત ટીકાર્થ---ચાંચલ સ્વભાવના મહાવીરે પાતાની આજીવિકા સલાવવા માટે 446

**स्व**कृता**नस्व**े

पद्रदिया' सा आजीविका मरथापिता-स्वजीवनयात्रानिर्वाहाय उपायः कृतः 'समागओ' समागतः संकामध्ये विद्यमानः । 'गणजो' गणकः-अनेककः 'मित्रखुः मञ्झे' सिक्षुमध्ये-अनेकेषां सिक्षणां मध्ये दिद्यमानः 'बहजन्तमन्थं' बहजन्य-मर्थम् – भने के पाम्रुपकारदर्शनायः देशनावःचं ददाति । 'अवरेण ग्रुव्यं न संघषाई' अपरेण पूर्वेन सन्दर्धाति~पूर्वीच राऽगराचारगोः समन्वयो न भवति । किन्तु~ विरोध उपरथापितः । दे।।

मूब्म् ध्गंतमेवं अदुवा वि इंण्हि,

दें। उ वण्णैमन्नं नै संमेंनि जम्हा।

पुर्बि च इर्णिंह चैं अलागयं वा एगंतेंमेवं पडिसंदेधाइ ॥३॥ छाया---एकान्तमेदेमथवाऽधीदानीं द्वावन्योऽस्थं न समितो यस्मात् !

पूर्वश्चदानीज्वानागतं दा एकान्तमेवं प्रतिसन्दधाति । २११

उपाय किया है। वह अनेक भिक्ष श्रों के मध्य में बैठकर बहुत जनों के उपकार के लिए देशना देते हैं । परन्तु उनका यह आचार पहले के आचार से संगत नहीं है ॥२॥

'एगंतमेवं अद्वा वि' इत्यादि।

इब्दार्थ- 'एवं-एवम' इस प्रकारसे 'एगतं' एकान्तमु' 'महावीर का एकान्त विचरण ही सम्पक् आचार हो सकता है 'अट्या-भथवा' अथवा 'इण्डि-इदानीं' इस समयका बहनों के बीच देशना देने का आचार ही स-म्यक्त ही सकता है 'दो उ वण्ण मण्ण'-द्वावप्यन्यो य' परस्पर विरुद्ध दोनों आचार 'जम्हा न समैति-यस्मात न समितः' समीचीन नहीं हो सकते। आर्ट्रक उत्तर देते हैं -- 'गुव्वि-पूर्व'' पूर्व कालमें 'इर्णिह-इदानी'

આ ઉપાય કરેલ છે. તે અનેક ભિલુકાની વચમાં બેબીને ઘણા મતુષ્યાના ઉપ-કાર માટે દેશના–ધર્મોયદેશ આપે છે પરંતુ તેમને આ આચાર–આચરણ પદેલાના આચારની સાથે સંગત થતાે નથી. અર્થાત બંધ બેસતાે નથી. ારા

'पगंतमैवं अद्वावि' ઇत्याहि

શખ્દાર્થ--'एवં-एवम्' આ રીતે 'एगंतं-एकान्तम्' મહાવીર રવામીનું એકાન્ત વિચરણ જ અત્ચાર થઇ શકે 'અદ્વા!- अથવા' અથવા 'इण्डि–इदानी' આ વર્તમાન સમયના અનેક જનેાની વચર્મા રહીને દેશના દેવારૂપ આચાર જ યેાગ્ય થઇ શકે दो उ वण्णमण्णं द्वावध्यन्योऽन्यं' ५२२५२ विइद्ध स्पेवा स्मा अन्ने आधार 'जम्हा न समेइ-यस्मात न समितः' सभायीन धार्थ ३ ही शहाय नहीं. ગાશાલકના આ કથનને આર્દ્રક ઉત્તર આપતાં કહે છે કે-'વુટ્વિ-પૂર્વ

समयार्थबोधिनी डीका द्वि. श्रु. ल. ६ आईफमुनेगॉशालकस्य संवादनि० - ५६९

अन्वयार्थः -- (एव) एवस्-भनेन प्रकारेण (एगंत) एकान्तमेत-एकान्तवारि-त्वादिकं सम्यक् (अदुता वि) अववाऽपि (इण्डि) इदानीमेतत्कालिकं वहुजनसमझ भाषणादिकमेत सम्पक्त (दो उ वण्गधन्ने) द्वावपि अभ्योऽन्यम्-परस्परम् (जम्हा न-समे ति) यश्मार कारणात् न समितः-सभी वीनतां न गच्छतः, आर्द्धकः कथयति-(पुर्खि) पूर्वम् (र्णिह) इदानी-वर्त्तप्रानकाले (अग्रायमं वा) अनागतं वा-भविष्य-त्कालेऽपि (एग्रेजमेत) एकान्तयेत-एकतिधावमेत्र (पडिसंद्धाइ) मतिसंद्धाति-न तु पूर्वागरयोधिंश्वधः कथमपि संभत्रतीति ॥२व

टीका - 'एवं' एयम्-भनेत महारेग 'एगंतं' एकान्तवास्तिम्-तयः संयप-श्रीलत्वं कि युक्त धर्मों या 'अद्रुरा वि' अवधाऽपि 'इण्डि' इरातीम् अस्मिन्समम् इस वर्तमान कालमें और 'अणागयं चा-मनागतं वा' भविष्य काल में 'एगंतमेव-एकान्तमेव' भगवान् तो एकान्त का ही अनुभव करते हैं। अन एव 'पडिसंद्रवाइ-प्रतिसंद्रधाति' उनका पहले हे और वर्त्तमान् के आचरण में किसी भी प्रकार का विरोध आता जहीं हें।।गा०३॥

अन्वयार्थ—यातो महावीर का एकान्त विचारण हो सम्यक् आवार हो सकता है या इस समय का बहुतों के बीच देवाना देने का आचार ही सम्यक्त हो सकता है। दोनों परस्पर विरुद्ध आचार समीवीन नहीं हो सकते।

आर्ह्रक उत्तर देता है-पूर्वकाल में, वर्तमान काल में और भविष्य-स्काल में भगवान तो एकान्त का ही अनुभव खरते हैं। अतएव उनके पहछे के और अब के आचरण में किसी भी प्रकार का विरोध नहीं है।।३॥

ભૂતકાળમાં 'इण्हि-इवानी' આ વર્તમાન કાળમાં અને 'अणागयं-वा धनागतं वा' ભવિષ્યકાળમાં 'શ્વ'તપ્રેવ-एकान्त्तमेव' ભગવાન્ તે। એકાન્તનેા જ અનુભવ કરે છે. તેથી જ 'पडिसंद्धाइ--प्रतिसंद्धाति' તેમના પહેલાના અને વર્તમાનના આચારમાં કાઇ પછા પ્રકારના વિરેત્ધ આવતા નથી. તેમ સમજવ' હકા

અન્વયાર્થ --- મહાવીર સ્વામીનું ભૂતકાળનું એકાન્ત વિચરણ જ સમ્યક્ હાઇ શકે છે. અથવા આ વર્તમાન કાલીન ઘણુાએાની સાથે રહીને દેશના આપવા રૂપ આચારણ જ સમ્યક્ થઈ શકે છે. પરસ્પર વિરૂદ્ધ એવા બન્ગે આચાર યેાગ્ય હાેઈ શકે નહીં ગાેશાલકના આ કથનના ઉત્તર આપતાં આદ્ર ક મુનિ કહે છે કે--પૂર્વકાળમાં અને ભવિષ્યકાળમાં ભાગવાન્ તા એકાન્તના જ અનુસવ કરે છે. તેથી જ તેઆના પહેલાના અને હાલના આચરણુમાં કેન્

400.

सूत्रकृता**ज़य**ज़े

'दो उच्चणमन्न' द्रो अपि अन्योऽन्यम् 'जम्हा' यस्मास्कारणात् 'न समेंति' नः समितः, अनेन मकारेण पाधमिकैकान्तचारित्रव्यरहारः सम्यक् । अथवा-प्तत्काखिकवहुजनाकुळवास एव सम्यक् स्पात् । न तु एतद् द्वयमपि समीवीनं सम्भवति । यतो द्वयोरपि परस्परविरोधात्, अन्योऽन्ययोः पारस्परिकं सम्मेळनं न संग्यति । इदानीं जीविकां संपादयति,

तदुक्तम्---'छत्रं छात्रं-पात्रं वस्त्रं यष्टिं च चर्चयति मिक्षुः ।

वेषेण परिकरेण च कियताऽ थे विना न भिझाऽ थे ॥इति॥ अयं भावः-यद्येकान्तवारितं श्रेयः पूर्वश्वित्रसत् ततः सर्वदा अन्यनिर पेक्षं तदेव कर्त्तव्यम्, अध वेदं साम्पतं बहुवरिक्षसत्वत्तं स्वात्यानं साधुं मन्यसे तता टीकार्थ-इस प्रकार या तो पहछे वाला उनका एकान्तवारित्व पर्म विंधत हो सकतो है अथवा इस समय का आवार सभा में धर्मदेदाना देनेरूप आचार उचित हो सकता है। ये दोनों आवस में विरोधी व्यवहार उचित नहीं हो सकते। सस्य तो यह है कि आजग्रल महावीर आजीविका साधन कर रहे हैं। कहा है-'छत्रं छात्रं पात्रं वस्त्रं' इत्यादि। 'साधु अपने पास जो छन्न, छात्र (दिष्ध) पात्र, वस्त्र और दंड स्थला है, सो आजीविका के लिए ही रखता है। वधोकि वेप और भाइम्बर के विना भिक्षा भी नहीं मिलती।'

्ताःश्पर्य यह है-पदि महावीर का पूर्वकालिक एकान्तवारित्र ही भेपस्कर था तो दूसरों की परवाह न करते हुए सदैव उन्नी का पालन बरना चाहिए था। और यदि बहुसंख्यक परिवार से युक्त होना ही

ટીકાર્થ — આ રીતે અગર તા પહેલાં ભૂતકાળમાં તેમણે આચરેલ એકાન્ત ચારિત્રરૂપ ધર્મ યેાગ્ય કહી શકાય, અથવા તા વર્તમાન સમયમાં સભામાં ધર્મ દેશના આપવા રૂપ આચાર યાેગ્ય કહી શકાય. પરસ્પરમાં વિરૂદ્ધ એવા ખા બન્ને આચાર યાેગ્ય કહી શકાય નહીં. સાચું તા એ છે કે-હાલમાં મહાવીર ખાછવિકાતું ઉપાર્જન કરી રહ્યા છે. કહ્યું છે કે-'છવં, છાત્ર', વાવ, વસ્ર' ઇત્યાદિ

ું સાધુ પોતાની પાંસે જે છત્ર, છાઝ (શિષ્યેા) પાત્ર, વસ અને દંડ રાખે છે, તે આજીવિકા મેળવવા માટે જ રાખે છે. કેમકે વેષ અને આડ-મ્ળર વિના બિક્ષા પશુ મળતી નથી.

ે કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે—ેને મહાવીર સ્વામીએ ભૂતકાળમાં આચ-રેલ એઢાન્ત ચારિત્ર જ કલ્યાલુ કારક હતું. તેા પછી થીજાણાની પરવાહ કર્યા વિના હંમેશાં તેવું જ પાલન કરવું ચાગ્ય હતું. અને જો બહુ સંખ્યા

### समयार्थवोधिनी डीका द्वि. सु. व. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० 'अभर

तदेवाऽऽदावपि आवरणीयमासीत्, अपि च द्वे अप्येत्ते छायाऽऽतपवदत्यन्त विरो-धिनी इत्तेनेकत्र समवायं गच्छतः तथा यदि मौनेन धर्मस्ततः किमियं मास्त मवन्धेन धर्मदेवाना, अथाऽनयैव धर्मदेवनया धर्मस्ततः किमिति पूर्व मौनवतं दभौ, यस्मादेवं तस्मात् पूर्वोत्तरच्याधात इति मावः । इति गोज्ञालकस्योक्तिः ।

आई कः कथयदि-'धुनि' पूर्व -माकाले 'इण्डि' इदानी च 'अणाम्यं झ' अनागतं वा-भविध्य काले उपि, सर्वदाऽपि स भगरान मदावीरस्त्रामी 'श्रांतमेव' प्कान्त वारित्वमेव 'पडिसंद्धाइ' मतिसन्दधाति--एकान्तवासमेवाऽनुमवति। अय-माधयः--यथा भगवान पूर्वमे कान्तवासमनुभरन्नासीन्, तथेदानीमपि एकान्तवास-मेवाऽनुभवति, भविष्यस्कालेऽपि-अनुमविष्पति, जनस्तस्य तीर्थ करस्य चन्नक साधु का लक्षण है तो पहले से ही इसीका आचरण करना जचित साधु का लक्षण है तो पहले से ही इसीका आचरण करना जचित था। ये दोनों आचार धून और छावा की भांति परस्पर विरुद्ध है। दोनों सत्य नहीं हो सकते। परन्तु मौन रहना धर्म है तो विस्तार से धर्मदेवाना देने की क्या आवश्यकता है ? यदि यह धर्मदेशना ही धर्म है तो पहले क्यों मौन धारण किया था ?

गोशालक के इस प्रकार कहने पर आई कने कहा भगवात महावीरें स्थामी भूतकाल में, बत्तमान काल में तथा भविष्यरकाल में भी अधौत् सर्वदा ही एकान्तचारी हैं। दे सदैव एकान्तवास का ही अनुभव करते हैं।

तात्पर्य घह है कि-भगवात् जैसे पूर्वकाल में एकान्तवास का अनु-भव करते थे उसी प्रकार इस समय भी करते हैं। भविष्यत् काल में भी

વાળા પરિવારથી શુક્ત રહેતું સાધુને ચેગ્ય દ્વાય તેા પહેલેથી જ તે પ્રમાણે આચરણુ કરવું ચાગ્ય કહી શકાત, તડકા અને છાયાની જેમ આ બન્ને વ્યવહાર પરસ્પરમાં વિરાધી છે, તેથી એ બન્ને વ્યવહાર સત્ય હાેઈ શકે નહીં: તે મૌન રહેવું તે ધર્મને ચાગ્ય હાેય તાે વિસ્તાર પૂર્વક ધર્મદેશના આપ-વાની શી જરૂર છે કે અને જે આ ધર્મદેશના આપવી તેજ ચાંગ્ય હાેયતાે પહેલાં મૌન ધારલુ શા માટે કર્શું હતું કે

ગાશાલકના આ પ્રમ∶છું કહેવાથી આદ્ર'કે તેમને ઉત્તર આપતાં કહું' કે–લગવાન મહાવીરસ્વ.મી બૂતકાળમાં, વર્તમાન કાળમાં અને સવિષ્ય કાળમાં પણુ અર્થાત્ ત્રણે કાળમાં સહા એકાન્તચારી જ છે. તેઓ કાયમ એકાન્ત વાસના જ અતુસવ કરે છે

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે---ભગવાન જેમ પૂર્વકાળમાં એકાન્ત વાસના અનુસવ કરતા હતા. એજ પ્રમાણે આ સમયે પણ એકાન્તવાસના જ અ<u>હ</u>ાવવ 493

#### स्त्रहता**नस्**त्रे

स्वभावत्वकथनं पूर्वापरव्यवद्वारयोः पार्थं क्यकथनं चाऽझानचित्रुस्मितमेव । यद्यपि अद्यानीं जनसम्हे धर्ममुपदिशति, तथापि नै तस्य विप्रिपः मियो वा, राग-द्वेपरिहत्तित्वात् पूर्वं चसुर्विधपातिकर्मभयार्थं वारुसंयत आसीत् इदानीन्तु-अधाति-कर्मणां अयार्थं वर्मपुपदिशति जनसम्हे, न तु जीविकार्थं न वा रागद्वेपादिति ।।३॥

एण्प-समिँच लौगं तसथावराणं खेमंकरे समणे माहणे दा। आइक्खमाणो वि सहस्समज्झे पगंत्तयं साहयइ तहचे॥आ

छाया---समेत्य लोक असस्थावराणां क्षेमङ्करः अमणो माहनो वा ।

्थाचक्षाणोऽपि सरस्रमध्ये एकान्तकं साधयति तयार्चः ॥४॥

इकान्तवास का ही अनुभव करें गे। अतएब भगवान महावीर प्रभु को चं-बलचित्त कहना अथवा उन के पूर्वकालीन एवं वर्तमानकालीन व्यवहार में असंगति बतलाना नितान्त अज्ञान का फल है। भगवान यद्य दि इस समय अनसमूह में धर्मदेवाना करते हुए विचरते हैं, तथापि उन्हें न कोई प्रिय है, एवं न कोई अपिय है। वे सर्वथा चीतराग हैं पहिछे घातिकमों का क्षय करने के लिए घर्चन संयम (मौन) रखते थे। इस समय अघातिकमों का क्षय करने के लिए घर्म का उपदेश करते हैं। वे न जीविका निवाह के लिए धर्मीपदेश करते हैं और न रागदेव से प्रेरित होकर ही ॥ शा 'सनिच्च लोगं' इत्यादि।

चाब्दाधे--'समणे-थणमः' अभग और 'माहणे -आहनः' माहन (मा-मत हन-मारो जीवों को ऐसा उपदेश देनेवाछे) महाथीर केवल

**કરે છે. અને બવિષ્ય કાળમાં પણ એકાન્તવાસના જ અતુભત્ર કરશે. તેથીજ** ભગવાન મહાવીર સ્વામીને ચંચલ ચિત્તવાળા કહેવું અથવા તેએાના પૂર્વકાળના વ્યવહારમાં અને વર્તમાન વ્યવહારમાં અસંગતપણું ખતાવવું તે કેવળ અજ્ઞાનનું જરૂળ છે. સગવાન ને કે વર્તમાન કાળમાં જનસમુદાયને ધર્મદેશના આપતા થકા વિચરે છે. તો પણુ તેએાને કેક્ક પિય નથી તેમ કાઈ અપ્રિય પણુ નથી. તેઓ સર્વથા વીતસગ છે. પંકેલાં ધાતિકમાંના ક્ષય કરવા માટે વચન સંયમ (મીન) રાખતા હતા, અને વર્તમાનમાં અધાતિ કર્માના ક્ષય કરવા માટે ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. તેઓ આજીવિકા મેળવવા માટે ધર્મના ઉપદેશ આપતા નથી, તેમ રાગદ્વેયને વશ થઈને પણુ ધર્મદેશના આપતા નથી. ાગા. ૩ા

'समिच्च छोगं' धत्यादि

શબ્દાર્થ – 'समणे-श्रमणः' શ્રમણ અને 'माहणे-माइनः' માહન (મા-ન –હુન મારા જીવાને ન મારા એ પ્રમાણે ઉપદેશ આપવા વાળા) મહાવીર-

# समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ६ आईकमुनेगोग्रालकस्य संवादनि० ५७१

अन्ध्यार्थ---अमण और माहन (मा-मत, हन मारो, जीवों को, ऐसा उपदेश देने वाले) महावीर केवलज्ञान के द्वारा चतुर्दशरज्जुपरि-माण लोक को जान कर अस और स्थावर जीवों के कल्पाणकर हैं। वे खुरों और असुरों के मध्य में घर्मों पदेश करते भी एकान्तवाम का ही साधना करते हैं अर्थात रागक्षेपरहित होने से एकान्तवाम का ही अनुभव करते हैं। उनकी अर्चा लेदेय एकाइप रहती है।।।।। स्वाभी डेवलज्ञान द्वारा 'लोग'-लोकम्' थीह रल्ख प्रप्राधुवाला द्वाहने 'समिन्च-समेस्य' लधीने 'तस्यावराणन्त्र थावर एकाइप रहती है।।।। स्वाभी डेवलज्ञान द्वारा 'लोग'-लोकम्' थीह रल्ख प्रप्राधुवाला द्वाहने 'समिन्च-समेस्य' लधीने 'तस्यावराणं-त्रस्थावराणाम्' अस अने स्थावर छवानु' खेन करे-क्षेनंकरः' इस्थाध्र हरवावाला छे. 'सहस्यमउझे-सहस्यमध्ये' तेओ हेवे। अने असुरधुभारोनी वयभां 'आइध्रखमालो वि-आवक्षाणोऽवि' धर्भ हेशना आपवा छतां पधु 'एगंतयं साहयद्द-एकान्तकं साधयति' ओक्षन्त. वासने। ल अनुभव हरे छे. 'तदच्चे-तथार्चः' तेओनी अर्था-देश्या ढंभेशां ओह ३प ल रर्ड छे. ।।गा०४।।

અન્વયાર્થ— બ્રમણ અને માહન (મા–ન હન–મારેા જીવેાને ન મારેા એવા ઉપદેશ આપવાલ્ળા) મહાવીરસ્વામી કેવળજ્ઞ ન દ્વારા ચૌક રાજુ પ્રમાણ વાળા લાકને જાગ્રીને ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના કલ્યાણ કરવાવાળા છે. તેઓ સુરા અને અસુરાની મધ્યમાં ઉપદેશ કરતા હાેલા છતાં પણ એકાન્તની જ સાધના કરે છે. અર્થાત્ રાગદ્વેષ રહિત હાેલાથી એકાન્તવાસના જ અતુભવ કરે છે. તેઓની અર્ચા લેશ્યા સદા એકરૂપ જ રહે છે. ાાઝા

#### स्त्रकृताङ्ग्रस्ने

498

टीका---- 'समणे माइणे वा लोगं समिच्व' अमणः-कर्ममिर्जराहेतोः तपस्वी माइनो वा तीर्थकरो छोकं समेत्य-द्वादशमकारकतपः म्रष्टतो जीवान्मा इन, इति-प्रवृत्तिर्यस्य तादृशो भगवान् महावीरः केवल्रहानेन चतुई शरज्ज्वास्मकं छोकं जगत् हात्वा 'तसयावराणं खेमंकरे' वसस्थावराणां जीवानां क्षेमङ्करः-कल्पा-णकारकः 'सहस्समज्झे' सहस्रमध्ये-द्वादशविधगुराऽमुरादिपरिवन्मध्ये स्थितः सन् 'आइक्खमाणो वि' आवक्षाणोऽपि-विस्तरेण धर्मकयाम्रुपदिश्रव्य (एमंतयं साइ-यइ' एकान्तक', साधयति, एकान्तवासमेवाऽनुमवति रागद्वेवरहितश्वात् 'तहच्चे' तथार्चः-तथ्व-माग्त्वदेव अर्चा-लेक्ष्या यस्य स तथार्चः, अयवा-अर्चा-अर्चा-कारीरं तत् माग्रवद् यस्य स तथार्चः, तथाहि-अशोकाचष्टमातिहायों पेतोऽपि नोश्सेकं याति नाऽपि शरीरसंस्काराप यत्नं विद्धाति, स हि मगवान् आध्यन्तिकरागद्वेवप-हाणावेकाक्षी मदि जनवग्वित्वोऽप्येकाकी न तस्य तयोरवस्थयोः कश्विद्विशेषोऽस्ति।

टीकार्थ-कर्मनिर्जरा के हेतु से अरुपुत तप करने से तपस्वी तथा माहन अर्थात् बादश प्रकार के तप में प्रवृत तथा जीवों का घात न करने का उपदेश देने वाछे भगवान् श्री महावीर केवलज्ञान के द्वारा सम्पूर्ण लोक को जान कर झस एवं स्थावर प्राणियों के क्षेमंकर हैं। वाग्रह प्रकार की समवसरणसभा में विराजमान होकर विस्तारपूर्वक घर्मदेशना करते छुए भी वे एकान्त का ही अनुभव किया करते हैं, क्यों कि उनके रागबेय का पूर्ण रूग से क्षय हो जुन्भव किया करते हैं, क्यों कि उनके रागबेय का पूर्ण रूग से क्षय हो जुन्भव किया करते हैं, क्यों कि उनके रागबेय का पूर्ण रूग से क्षय हो जुन्भ है। जनकी लेइया अर्चा या शारीर पूर्ववत् ही है। अशोकउक्ष आदि आठ महाप्रातिहायों से सम्यन्न होने पर भी उन्हें अहंकार नहीं है। शारीर-संस्कार के लिए वे घरन नहीं करते हैं। भगवान् वीनराग एवं आत्म-

ટીક થ<sup>°</sup>—કમ<sup>°</sup>નિજ<sup>°</sup>શ માટે અત્યુથ લપ દર ગવાળા દ્વાવાથી લપરવી લથા માહન અર્થાત્ બાર પ્રકારના લપમાં પ્રવૃત્ત લયા જીવેાનેક ઘરલ (હિંસ) ન કરવાના ઉપદેશ આપવા વાળા લગવાન્ મહાવીર સ્વ.મી કેવળજ્ઞાન દ્વારા સમ્પૂર્ણુ<sup>°</sup> લોકને જાજ્યોને ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણિયાના ક્ષેમ'કર છે. બાર પ્રકારની સમવસરજ્ય સભામાં બિર.જમાન થઇને વિસ્તાર પૂર્વંક ધર્મદેશના આપવા છતાં પણ તેઓ એકાન્તના જ અનુભવ કરે છે. કેમકે તેઓના શાગદ્વેષના પૂર્ણુ રીતે ક્ષય–નાશ થઇ સ્ટ્રકેલ છે. તેઓની લેસ્યા, અર્ચા, મ્યથવા શરીર પહેલા પ્રમાણે જ છે. અશાક વૃક્ષ વિગેરે આઠ પ્રકારના મહાપ્રાતિહાયોંથી સુક્રત હાેવા છતાં પણ તેઓને અહંકાર નથી. શરીરના સંસ્કાર માટે તેઓ પ્રયત્ન કરતા નથી, ભગવાન વીતરાગ અને આત્મનિષ્ઠ

समयायैवोधिनी टीका हि. थु. ब. ६ आर्द्र कमुनेगोंशलकस्य संवादनि० 494 तदुक्तम्—रागढेवी विनिर्जिस्य किमरण्ये करिष्यसि । अथ नो निर्जितावेती किमरण्ये करिष्यसीति ।:गा० २॥ मुलग्-धेम्मं कहंतैस्स उ णित्थि दोसी. खंतैस्स दंतैस्स जिडंदियससा भासा य दोसे य विवज्जगस्स, ग्रैंगे य भासा य णिसेवगस्स ॥५॥ छाया----धर्म कथयतस्त नाहित दीषः क्षान्तस्य दान्तस्य जिल्लेन्द्रियस्य। मापायाः दोषस्य विवर्जकस्य सुणश्च मापाया निषेत्रकस्य । ५॥ निष्ठ होने के कारण जनसमूह से घिरे होने पर भी एकाकी हैं। जनके लिए दोनों अवस्थाएँ समान हैं। कहा भी है-'रागद्वेषौ बिर्निजित्य' इत्यादि i 'यहि राग और देष पर बिजय प्रक्ष करलिया है तो अरण्य में जाहर क्या करेगा? और यदि रागद्वेष नहीं जीते हैं तो भी जंगल में चछे जाने से क्या लाभ ? ||४|| 'धम्मं कहंतरस' इत्यादि । दाब्दार्थ---'घग्मं-घमैं' अत चारित्र धर्मका 'कष्ठंतस्स-कथयनः' उपदेश देनेवाछे को 'दोसो परिध-दोषो नास्ति' कोई दोष नहीं होता। क्यों कि-'खंतस्य-क्षाग्तस्य' क्षाग्त क्षमायक्त 'दंतस्त-दाग्तस्य' दान्त 'जिइंदियस्स-जितेन्द्रियस्य' जितेन्द्रिय 'य-च' और 'सासाय दोसे जिब-ज्जगस्त-भाषायाः दोषविवर्जकस्य' भाषा के दोषों को छोडकर 'भासा-

દ્વાવાથી જનસમૂહથી ઘેરાયેલા હેાવા છતાં પદ્ય એકલા જ છે. તેઓને અન્ને અવસ્થાએના સરખી જ છે. કહ્યું પહ્યુ છે કે– 'રાગદ્વેવાં વિનિર્जिત્ત્ય' ઇત્યાદિ

નો રાગ અને દ્વેષ પર વિજય પ્રાપ્ત કરી લીધા હાય તા જંગલમાં જઇને શું કરવાનું ખાકી રહે છે? અને ને રાગદ્વેષ જીતેલ નથી તા પછી જંગલમાં જઇને શું લાભ થવાના છે? ાગાગ્યા

'धम्मं कहंतरस' धत्यादि

મण્દાર્થ — 'ધમ્મ – ધર્મ' શ્રુત ચારિત્રરૂપ ધર્મના 'कहंतरस – कथयतः' ઉપડેશ આપવાવાળાને 'दोस्रो गस्थि – दोषो नास्ति' કેઇ પશુ દોય નથી. કેમકે-'खंतस्य – झान्तस्य' क्षान्त – क्षમાશીલ અને 'द'तस्य – दान्तस्य' દान्त तथा 'जिहू दियस्य – जितेद्रियस्य' છતેન્દ્રિય 'य च' અને 'मास्रा य दोसे विवज्जगस्य – मापायाः <u> ૧૭</u>૨

**स्**त्रकृताङ्गस्त्रे

अन्वयार्थः — (धम्मं) धर्मं - श्रुतवारित्रछक्ष ग्म् (कहंतरस) कथयतः - उपदिञ्चतः (दोसो परिय) दोषो नास्ति कस्मात् (खंतर ३) क्षान्तियुक्तस्य (दंतरस) दान्तस्य-दमनेन विजितमनसः (जिइंदियस्म) जितेन्द्रियस्य (३) च-पुन (भासा य दोसे य वित्रज्जगस्स) भाषायाः दोषस्य विवर्जकरूप-भाषादोषरशिस्य (भासाय निसेत गस्स) माषाया निषेदकस्य-आषासेक्षनम् (गुणे य) गुनश्च-सुगरूपं भवति न तु दोषायेति मारः ॥५॥

टीका-- 'धम्मं' धर्मम्-श्रुतचारित्रलक्षणम् 'कहंतरस उ' कथगतरत् धर्मकयां कथयतस्तरय 'दोयो' दोषः 'गत्यि' गास्तिः धर्मप्रुरदिशतोऽथि प्रयं न दोपस्त-त्राह-'खं रूग' क्षःश्वस्य-सपया सनस्वपरीषडसहनशी अस्त 'दंतेन्द्र' दान्दस्य-विवेकाङ्कुश्रद्मनेन विजितमनमः जिइंदियस्स' जितेन्द्रिय्य्य-जितानि-स्त्रति-प्रयम्ष्टुं चनिषेधेन इन्द्रिभाणि यस्य ठाटशस्य 'प्रासाय देन्से य विव्रजतास्स' माषाया दोषस्य विवर्जनस्य-भाषादोषाः-अतस्य सत्याम्याकर्क्तशासम्यग्रव्हो-य णिसेचगस्सा' भाषाया निषेधकस्य-भाषारका प्रयोग करने याले को तो बह 'गुणे य-गुण् आ' गुण ही होता है त्रभा

अन्वयार्थ---अनचारित्र धर्म का उपदेश करने बाछे को कोई दोष नहीं होता , क्यों कि क्षान्त-क्षमायुक्त, दान्त, जितेन्द्रिय और भाषा संबंधी दोषों को स्याग कर भाषा का प्रयोग करने बाछे को तो गुज ही होता है ॥५॥

टीकार्ध-अत और चारित्र रूप धर्म का कथन करने वाठे भगवान् महावीर को कोई दोष नहीं होता है। इसका कारण यह है कि भगवान् बोर परीषह और उपसर्ग को सडन करने में समर्थ हैं, मनोविजयी हैं, जित्तेत्विय हैं अर्थात इन्द्रियों के विषयों में रागद्वेय से रहित हैं तथा भाषा के समस्त दोषों से रहित हैं। अमरय होना, सत्यामध्य होना,

द्दोपविदर्जकस्य' ભાષાના દોષને ત્યાંગ કરીને 'भासा च णिमेवगस्स-भाषाया नियेव-कस्य' ભાષાના પ્રયાગ કરવાવાળાને તા તે 'गुणे य-गुणध्य' ગુણ્ય હાય છે ાગાવ્યા અન્વયાર્થ- બ્રુતચારિત્ર ધર્મના ઉપદેશ કરવા વાળાને કંઈજ દાય હાતા નથી. ક્ષાન્ત-ક્ષમાયુક્ત હાન્ત, જીતેન્દ્રિય અને ભાષાના દોષોના ત્યાંગ કરીને ભાષાના પ્રયાળ કરવાવાળાને તા ગુણ જ હાય છે. ાાપા

ટીકાર્થ----પ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ ધર્મના ઉપદેશ આપવા વાળા લગવાન્ મહાવીરને કંઇ પણુ દાષ લાગતા નથી. તેનું કારણ એ છે કે--લગવાન્ ઘાર પરીષહ અને ઉપસર્ગ સહન કરવામાં સમર્થ છે મનાવિજયી છે. જીતેન્દ્રિય છે. અર્થાત્ ઇંદ્રિયાના વિષયામાં રાગદ્વેવ વિનાના છે. તથા લાષાના સઘળા દાષાથી રહિત છે. અસત્ય હાવુ, સત્યાસત્ય હાવું, કર્કશપણાવાળું હેલું, કઠારપણું હાવું અને सम्यार्थंबोघिनी टीका द्वि. भु. स. ६ आर्द्रकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० । ५७७

ड्वारणादयस्तईदेवर्जकस्य 'मासाय णिसेवगस्स गुणे य' भाषाया निचेतकस्व गुणब, तथा भाषाया ये गुणाः∽डितमिठदेश काळानुरूपाऽसंदिग्ध माषणादय स्तन्ति षेवकस्य−ब्रुवतो नास्ति दोषः, छबस्थस्य बाहुस्येन मौनव्रतमेव श्रेयः, सद्वापम्ल केवळझानस्य भाषणप्रपि गुणायैवेति भागः ॥४॥

मुल्म्–मैहवए पंर्च अणुव्दए य तैहेद पंचासवसंवरे य। विरतिं ईंह सामणियंसि पुन्ने लैवावसकी समैणे चिवेमि ॥६॥

छाया— सहावतान् पञ्चाणुवधांश्व वर्धेद पञ्चाह्यवसंवरश्चि । विरतिसिंह आमण्ये पूर्णे छदावश्वश्वकी अवण इति व्रवीमि ॥६॥

कर्कशतो (कठोरपना) होना, असभ्य (अशीष्ठ) शब्शे का उच्चारण करना इत्यादि, भाषा के दोप हैं। भगवान रन सब दोपों से रहित हैं। वे भाषा के गुगों का खेवन करते हैं अर्थात् हित, मित, देशकाल के अनुरूष, असंदिग्ध वाणी बोलते हैं। इस कारण उन्हें दोष कैसे हो सकता है ! छग्नस्थ अवस्था में मौन अेयस्कर है किन्तु केवलज्ञान उत्पन्न होने पर भाषण करना ही गुणकारी है ॥4॥

'महब्बए पंच अणुब्बए य' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'आर्द्र कमुनि गोशालकसे कहते हैं-हे गोशालक। अग-बान महावीर 'लवायसकरी-लवावष्वकी' धातिक कर्म से द्र हा चुहै हैं। 'समणे-श्रमणः' तपश्चरण्शील संयम में वर्तमान साधुओं के बिड् 'पंच महब्वए-पत्रमहावतान' प्राणातिपात विरमण आदि पांच महक

મ્મસભ્ય (અશીષ્ટ) શખ્દાનું ઉચ્ચારણ કરવું. વિગેરે ભાષાના દાષેા છે. ભગવાન્ આ બધા દેષેા વિનાના છે. તેઓ ભાષાના ગુણેાતું સેવન કરે છે. મધાંત્ હિત, મિત, અને દેશકાળને અનુરૂપ, અસંદિગ્ધ વાણી બેહ્લે છે. આ કાસ્લ્ તેઓને દોષ કેવી રીતે હાેઈ શકે છે કે છવ્વસ્થા ચાવસ્થામાં મૌન ધારણ કરવું એજ છે્વરકર છે. પરંતુ કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ભાષણુ કરવું એજ ગુણ કારક છે. ાગાળ્યા

'महट्रयं प'च अगुच्यए य' हत्याहि

શખ્દાર્થ – હે ગાશાલક ! ભગવાન મહાવીર 'હવાવસकો-ઝવાવવ્યદ્વી' ઘાતિયાકમોંથી છૂટી ગયેલા છે. 'સમળે-अમળા' તપશ્વરઘુશીલ સ ધુઓને સુદ્ધે 'વંચમદ્દસ્વર-પદ્ધાવતાન્' પાછાતિપાત વિશ્વમછુ વિગેરે પાંચ મહાલતેહું' सर હર

### स्त्रकृता इस्त्रे

ASC

अन्यपर्धः --आई कम्रुनिः कथयति-हे गोशालक! (खवावसकी) लवावच्व-क्की-पार्विकर्मणो द्रवर्त्ती (समणे) अश्रण स्तपश्चरणशीलः भगवान महावीरः साधूनुदिव्य (पंचमहब्वप) पञ्चमहावतान माणातिपातविरमणादीन (पंच अणुव्वप) पञ्चालुवर्तान्-लघुमाणातिपातविरमणादीन् श्रावकोदेशेन (नहेव) तथैव (पंचा-सवसंघरे य) पञ्चालवसंवरांश्व' पंज्ञास्त्रवान् माणातिपातादीन् कर्मणः प्रदेशद्वार-सूतान संवरांश्च-हर दश्चमकारकसंघमांश्च (पुन्ने साशण्यंमि) पूर्णे श्राण्ये-संयमे सः (विरइ) विर्तत-सावद्यकर्मणो (नइत्तिम्, च शब्दात् जीवाजीवपुण्यपापवन्ध-जिर्क्तरामोक्षाणं चोपदिशतीति (त्तिचीम) इत्यहं ज्ञीमि-कथयामीति ।ाद्दा।

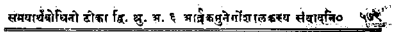
टीका--आर्द्र कपुनिः कथयति-'लनावसकी सक्षणे' लगावाता साम टीका--आर्द्र कपुनिः कथयति-'लनावसकी सक्षणे' लगाव्यक्ती अमणः-लगः-कर्म तस्मादवण्यच्की-अस्-दूरम् संपंगकील इति लगावण्वच्की, आम्यतीति-

झूतों का तथा 'पंच अणुव्वए-पञ्च अणुवनान्' पांच अणुवत 'तहेव-त्रुयेव' तथा 'पंचासवे--पञ्च।स्रवः' पांच आस्तवों का 'संवरे य-संवरां ख' सतरह प्रकारके संवरों का 'पुन्ने साम?णयंमि-पूर्णे ध्रानण्वे' पूर्ण संघम में वर्तते हुए सावद्य कर्मकी निवृत्ति का और पुण्य पाप दन्ध निर्जरा एवं मोक्ष का उपदेश करते हैं। 'सिवेमि-इति ववीमि' ऐसा में कहता हूँ ॥६॥

अन्वयार्थ-अह क मुनि गोशालक से कह रहे हैं-हे गोशालक! भगवान महायीर घातिक कमों से दूर हो चुके हैं-हे तपश्चरण-घील है वे पूर्ण आमण्य संयम में वर्तते हुए साधुओं के लिए प्राणा-नियातविरमण आदि पांच महावतों का, आयकों के लिए पांच आयुवनों का तथा पांच आसवों का, सत्तरह प्रकार के संयम का, विरति का अर्थात् सावय कमों की निवृत्ति का और पुण्य, पाप, बन्ध, निर्जरा एवं मोक्ष का उपदेश करते हैं। ऐसा में कहता हूं॥६॥

તથા 'પંचલગુ व्वप-पद्ध अणु कतान' પાંચ અહ્યુવત 'તદ્દેવ-તથેવ' તથા 'પં વાસ दे अक्त्वासवः' પાંચ અત્સવાતું 'संवरेय-संवरक्ष' चत्तर પ્રકારતા સ'વરાતું 'पुन्ते-आमणियंमि-पूर्ण' श्रामण्ये' પૂર્શુ શ્રામશ્યમાં રહીને 'विरई-विरतिः' અર્થાત્ સાવદા કર્મની નિવૃત્તિના અને પુષ્યુ, પાપ, બન્ધ, નિર્જરા અને મે.ક્ષના ઉપદેશ આપે છે. એ પ્રમાણે હું કહું છું. ાાગા ક્લા

અન્વયાર્થ — આદ્ર કેસુનિ ગે શાલકને કહે છે કે — હે ગોશાલક ! લગ વાન મહાવીર ઘાતિયા કર્માથી દૂર થઈ વૃક્યા છે. તપશ્ચરણ શીલ છે. તેઓ પૂર્ણ બ્રાપ્તહય સંયમમાં વર્તતા થકા સાધુઓ માટે પ્રાણાતિપાત વિરમણ વિગેરે પાંચ મહાવતાના અને શાવકા માટે પાંચ અણુવતાના તથા પાંચ આસવાના 'પાંચ મકાવતાના સંયમના વિરતિ અર્થાત સાવધ કર્માની નિયૃત્તિના અને પુણ્ય, 'પ્રાપ બંધ નિર્જરા અને માક્ષના જ્યદેશ કરે છે. એમ હું કહું છું. ાકા



अमणः-द्वादशविधतपश्च रणशीलः, कर्मणो दूरवर्त्ती मगवान् मद्दावीरः, 'महन्वरे कः पंच अणुव्वए य' महात्र अन् पञ्च ऽणुत्र गांध उपदिशति पात्र साधुमुद्दिश्य पश्च महा?' वतान्-माणातिपातादिविरमणलक्षणान् तथा-श्रावकाय पञ्चाऽनुवतान्-स्पूर्छ माणातिपातादिविरपणलक्षणान् 'तहेव' तथे र 'पंचासवसंवरे य' पश्च श्ववसंवराध - पश्च आश्रवान् मःणातिपातः तिन मिथ्यात्वाविरत्यादीन् संवर्राध सण्डदशपकारकः संयमान् 'पुन्ने सामणिवसि ?' पूर्णे श्रामण्ये संयमे 'विरति इह' विरत्तम् उपदि श्वतीति-सावद्यकर्मणो निद्यत्तेष्, च श्रव्दात् जीवानीवपुण्यपायनिर्जरामीसांध एतानुपदिवधीत्यर्थः, आर्द्रकः गोधालकं मति कथवति-'तिचेपि' इति-हे गोशा-लक ! इत्यहमार्द्रकः कथवायीति। भगवान् तीर्थकरो महावीरः स्वयमाचरति एतान्

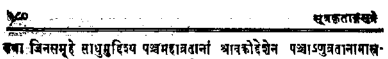
टीकार्थ- लव का अर्थ है घातिक कर्म। उससे जो दूर हट जाता है वह 'लघायसककी' कहलाता है। बारह प्रकार के तपश्चरण में जो सहा निरत रहता है वह 'अमण' कहा जाता है। मगवान महावीर इन गुणों से चिमू पिन हैं। वे पात्र का विचार करके साधुओं के लिए पांच महावतों का, आवकों के लिए पांच अणुव्रतों का प्राणातिपात आति अथवा मिध्यात्व आदि पांच आसवों का, सत्तरह प्रकार के संयम का, पूर्ण आमण्य में विरति अर्थात पायमय कृत्यों से निष्टत्ति का उपदेश भी उपदेश देते हैं।

आर्दक गोशालक से कहते हैं-पेसा में आर्दक कहता हूं।

आदाव यह है की तीर्थकर भगवान श्री महावीर स्वयं चारित्र का पालन करते हैं और जनसमूह में साधुओं के लिए पांच महावतों का

ટીકાર્થ --- હવના અર્થ ઘાતિયા કર્મ છે. તેનાથી જે દૂર ખસી જાય તે 'જવાવસવ્દ કો' કહેવાય છે. બ ર પ્રકારના તપશ્વરણુમાં જે સદા રત રહે છે. તે શ્રમણુ કહેવ.ય છે. લગવાન શ્રી મહેવીર આ શુદ્યાથી શાભાયમાન છે. તેઓ પાત્રના વિચાર કરીને સાધુઓને પાંચ મહાવીનો તથા શ્રાવકા માટે પાંચ આણુવતાના અને પ્રાદ્યાતિપાત વિગેરે અથવા મિથ્યાત્વ વિગેરે પાંચ આસં વોના સત્તર પ્રકારના સંયમના પૂર્ણશ્રામધ્યમાં વિરતિ અર્થાત્ પાપમથ પુત્યાથી તિવૃત્તિના ઉપદેશ આપે છે. 'વ' શબ્દથી જીવ, અજીવ, પુષ્ય નિજરા, અને માક્ષના પણ ઉપદેશ આપે છે.

આદ્ર કમુનિ વિશેષમાં ગે,શાલકને કહે છે કે–આ પ્રમાણે હું આદ્ર ક કહુ છું. કહેવાના આશય એ છે કે-તીર્થ કર લગવાન શ્રી મહાવીર સ્વય થાણિ ત્રનું પાલન કરે છે. અને જનસમૂહમાં સાધુએા માટે પાંચ મહાવતાના તથા



क्माावनसम्ह साधुमुादश्य पश्चमहावताना श्रावकादश्चन पश्चाऽणुवतानामास-सुमा संवराणां पूर्णे आमण्ये विरतेब निर्जरामोक्षाणां चोपदेशं ददातीति जावः ॥६॥ क्म्म्प--सीओदगं सेवउं वीयेकायं आहाय कम्मं तह इत्थियाओ। एंगंतचारिस्सिह अम्हधम्मे,

तवस्तिणो णाभितंमेइ पावं ॥७॥

छाया----ञीतोदकं सेवतां वोज़कायम् आधाकर्म तथा स्नियः । एकान्तवारिण इद्दाऽस्मद्धमें तपस्विनो नाभिसमेति पापम् ॥७॥

आन्वयाधेः--मो आर्द्र ! (एगंत चारिस्सिह) एकान्तचारिण इह (तव-स्सिणो) तपस्विनः-तपश्वरणशीलस्य (अम्द धम्मे) अस्मद्धमें 'सीमोदगं' शीतो-

तुथा आवकों के लिए पांच अणुव्रतों का और आश्रव, संवर विरति, निजरा एवं मोक्षे का उपदेवा करते हैं। ६॥

'सीओदगं सेवड बीयकायं' इत्यादि ।

शब्दार्थ--गाशालक कहते हैं-हे आर्द्रक ! 'एगंतचारिस्सिह-कान्तचारिण इह' जो पुरुष एकान्त चारी और 'तवस्मिणो-तपस्विनः' तपस्वी है 'अम्हचम्मे-अस्मद्धमें' वह हमारे धर्म के अनुसार 'सीओ-दगं-गीतोद्कं' गीतल जलका 'यीधकापं-बीजकापम् बीजकायका 'आहाय कम्मं-आधार्कर्मिकम् आर्धाकर्मी आहार का और 'इस्थियाओ -स्नियः' स्नियों को 'सेवउ-सेवतां' सेवन करते तो भी 'पावं-पापम्' पाप 'नाभिसमेह-नाभिसमेति' नहीं लगता है ॥गा॰आ

अन्वयार्थ----गोशालक कहता है-हे आर्द्रक ! जो पुरुष पकान्त बारी और तपस्वी है, वह हमारे धर्म के अनुसार शीतजल का, बीज-

પ્રાવકાે માટે પાંચ અણુવતાેના અને અત્સવ, સંવર, વિરતિ, નિર્જશ અને માક્ષના ઉપદેશ આપે છે. તગા૦૬ત

'सीक्षोदगं सेवउ वीयकायं' छत्याहि

શખ્દાર્થ — ગાશાલક કહે છે. -- હે આદ્ર કી 'एगंतचरिसिंह - एकान्त-धारिण इष्ट ' જે પુરૂષ એકાન્તચારી અને 'तवस्मिणो- तपस्विनः' તપસ્વી છે. 'अरह घम्मे-अस्मद्वमें' ते અમારા ધર્મ પ્રમાણે 'सीओदग'- शीतोदकम्' ઠંડા પાછીતું चीयकाय-चीजकायम्' બીજ કાયતું 'अहाय कम्म-आधाकर्मिकम्' આધા-કર્મી આહારનું અને 'इत्यियाओ- स्त्रियः' સિચીતું 'सेवउ- सेवतां' સેવન કરે છે, તે પછુ 'पाव'- पापम्' પાપ 'नामिखमेइ-नाभिसमेति' લાગતું નથી ાાળા અન્વયાર્થ--ગાશાલક આદ્ર કે સુનિને કહે છે કે--હે આર્દ્ર કી જે પુરૂષ જોઠાન્તચારી અને તપસ્વી છે. તેઓ આપણા ધર્મ પ્રમાણે ઠંડા પાછીતું समयार्थबोधिनी टीका दि. शु. म. ६ आर्द्ध अमुनेगॉशालकस्य संवादनि० ५८१

दकम् (सेवउ) सेवताम् (वीयकायं) बीजकायम् (भादायकम्मं) आधाकर्मिकं तथा⊶(इत्यियाज्रो) स्त्रियः−स्त्रीः सेवमानस्पापि (पार्व) पापम् (नाभिसमेइ) नाभिसमेति--पापं न भवतीति ॥७॥

टीका—गोशालकः कययति-स्वयेदश्वक्तं यत्परार्थं प्रष्टत्तस्याशोकादिमाति-इर्यिपरिश्रद्दः शिष्यादिपस्कितः घर्मदेश्रना न दोषाय यथा तथा-मम मतेऽपि एत-च्छोतोदकादिमोत्रनं न दोषायेति, 'सी मोदगं' शीतोदकम् 'बीयकायं' बीजकाय-मपि 'आद्दायकम्मं' आधाकर्मिकं मोजनम्, तथा-'इत्थियात्रो' स्त्रिय-स्त्रीः 'सेवउ' सेवताम्-एतेषां निषेत्रणं कुर्वत्रपि 'एगंतवारिस्सिद्द' एकान्तचारिणः-एकाकि-विद्दारिणः, 'तरस्तिणो' तपस्त्रिनः-परितात्रकस्य 'अम्हधन्मे' अस्मद्धेर्मे 'वावं' पापम् 'णाभिसमेइ' नाऽभिसमेति-न लगति। इत्थं गोशालकः स्वधर्मसिद्धान्तं

काय का, आधाकमी 'आहार का और स्त्रियों का सेवन करे तो भी उसे पाप नहीं लगता । ७॥

टीकार्थ-गोशालक बोला तुम्हारा कथन है कि जो वीतराग है एवं परहित के लिए प्रवुस है, उसके लिए अझोक ब्रक्ष आदि परिग्रह, शिष्यादि परिवार तथा धर्मोंपदेश करना दोष का कारण नहीं है, इसी प्रकार हमारे मत में सचित्त जल का सेवन, बीजकाय का भक्षण, आधाकर्मिक आहार तथा स्त्रियों का सेवन करने वाला भी एकान्त-चारी और तपस्वो पाप का भागी नहीं होता है।

गोदाएक आर्द्र को अपना मत वतलाता हुआ कहता है-अहो आर्द्र क ! हमारा यह सिद्धान्त है कि जो तपस्वी हैं और एकान्तचारी

બીજકાયતું આધાકર્મી આહારતું અને સ્ત્રિયાતું સેવન કરે તેહ પછું તેને પાપ લાગતું નથી, હાબા

ટીકાર્થ — ગેાશાલકે કહ્યું — તમરૂં કઢેવું છે કે – જેએ વીતરાગ છે, અને પરહિત માટે સહા પ્રવૃત્ત છે; તેઓને માટે અશાકવૃક્ષ વિગેરે પરિગ્રહ શિષ્ય વિગેરે પરિવાર તથ ધર્મના ઉપદેશ કરવા તે દોષનું કારણુ નથી. એજ પ્રમાણે અમારા મત પ્રમાણે સચિત્ત પાણીનું સેવન, બીજકાયનું ભક્ષણ, આધાકર્મિક આહાર તથા સિયોનું સેવન કરવાવાળા પણુ એકાન્તચારી અને ત્તપક્રવી પાપના ભાગી થતા નથી.

ગેશાલક આર્દ્રકને પેલાના મલ ખલાવતાં કહે છે કે—અહા આર્દ્રકા અમારા આ સિદ્ધાંત છે કે–જે લપસ્વી હાેય છે, અને એકાન્તસારી હેલ છે, 4.22

| ۰. | 1x |    |    | <u>k</u> . |  |
|----|----|----|----|------------|--|
| ę  | 2  | 9. | 11 | ध्य        |  |

मदर्शवति--आर्ड्रक प्रति, भोः । मदीय एव तिद्धान्तः, यी दि तपस्त्री एकान्त-चारी स यदि शीतजलस्य बीजकन्दादीनां स्त्रीणामपि उपभोगं करोति, तदाऽपि तस्य पापकर्मबन्धो न जायते इति ॥७॥

मूख्म-सीओदैयं वा तैहवीयकायं आहायकम्मं तर्ह इत्थियाओ। एयाइं जांणं पडिसेवमाणा अगारिणो अस्समणा भवंति।८। छाया--वीतोदकं वा तया बीनकायम् आधाकमं तया स्नियः।

एउानि जानीहि मतिसेवमाना अगारिणो अश्वमणा भवन्ति ॥८॥ अन्त्रयार्थ:---(सीओदगं) शीत्रोदकम् (तह) तथा (वीयकायं) वीजकायम्-सचित्तवीजयुक्तं वनस्रतिकायम् (तह) तया (आहायकम्मं) आधाकर्म (तह) तया है वह यदि झीतल जल का घीज कन्द्र आदि का चहां तक कि हियों का भी भोग करे तो भी उसे पार्श्वकम् नहीं बंधता ॥७॥

'सीयोदगं वा तह बीयकायं' इत्यादि ।

दाब्दार्थ---'सी मोदगं-दातोदकम्' जो द्यीतल जलका 'तहा-तथा' तथा 'बीयकायं-बीजकायम्' बीजकायका अर्थात् सचिस बीजों वाली बनस्पतिकाय का 'तह--तथा' तथा 'इत्थियाओ-खियः' खियों का 'एयाइं-एतानि' इन सबका 'पडिसेवमाणा-प्रतिसेवमानाः' सेवन करते हैं वे चाहे तप करते हो अथवा न करते हो किन्तु ये 'अगारिणो-अगा रिणः' ग्रहस्थरी है। 'अस्समणा-अश्रमणाः' वे श्रमण नहीं हो सकते। 'जाणं-जानीहि' इस बातको सनझलो यह गोदालकके प्रति आह क का कथन है।।८।

अन्ययार्थ-जो शीनल जल का, बीजकाय का अर्थात् सचिस ते के s'डा पाछीनुं भीलडाय आहिनुं केटडा सुधी डे खियेानुं पछ सेवन इरे ते। पछ तेने पापडर्मना अंध थते। नथी. त्रागा०७।

'सीओदग' वा तह वीयकायं' धन्याहि

શખ્દાર્થ -- 'શીઓવર્ય-જ્ઞીતોવ કમ્' શીતલ જલ 'તદ્દા-તથા' તથા 'નીચ-દ્વાર્થ- વીઝક્વાયમ્' બીજકાય અર્થાત્ સચિત્ત બી વાળી વનસ્પતિ 'તદ્દ-વથા' 'દ્વ્યથાલો-સિયઃ' સિયી 'પથાદ્દ- વતાનિ' આ બધાતું ''પહિસેવમાળા-પ્રતિસે-વમાનાઃ' સેવન દરે છે. તેઓ ચાહે તા તપ કરતા હાય અથવા ન કરતા હાય, પરંતુ તેઓ 'લગારિળો-લગારિળઃ' ગૃહસ્ય જ છે. 'અસ્સમવા-લબ્રમળાઃ' તેએ: શ્રમણ થઈ શકતા નથી. 'જ્ઞાળ-જ્ઞાનીદ્દિ' આ વાત સમજી લા. આ ગાશાલક પ્રત્યે આર્દ્ર કતું કથન છે. ાગાહ્તા

અન્વયાર્થ — જેએ: શીતલ જલતુ બીજકાયનું અર્થાત્ સચિત્ત બીવાળી

समयार्थबोछिनी डीका द्वि. श्रु. अ. ६ आईकमुनेगॉद्यालकस्य संवादनि० ५८३

(इत्यियाओ) स्तियः -स्तोः (एयाई) एतानि (पडिसेत्रमाणा) पतिसेवमानाः - एतेवां सेवनकर्वार स्तपःकारिणोऽकारिणो वा भवन्तु किन्तु एते (वगारिणो) अगा-रिणो मृदस्या एव । (अस्तमणा) अश्रमणः - न श्रवणाः नेते साधरो भवन्तीति (नाणं) नानीहि-हे मोकालका ! इत्याईकः कथयति ॥८॥ टीका-सुगमा ॥८॥

म्रुप्-सिंथा य वीयोदंगइरिथयाओ,

पडिसेवैमाणा समर्णा भवंतु ।

र्अगारिणो वि समणां भवंतुं, ेंसेवंति उ ते वि तेंहप्पगारं ॥९॥

छाया−--स्याच बीजोदकस्तियः मतिसेवमानाः श्रमणा भवन्तु । अगारिणोऽपि श्रमणा मवन्तु सेवन्ते तु तेऽपि तथामकारम् ।९!।

बीजों वाली वनस्पति का, आधाकर्मिक आहार का और स्त्रियों का सेदन करते हैं, वे चाहे तप करते हों या न करते हों, किन्तु गृहस्थ ही हैं। वे अमण नहीं हो सकते। इस वात को समझ लो पह गोशा-लक के प्रति आई क का कथन है ॥८॥ टीका सरल है ॥८॥

'सिया य धीयोदगइस्थियाओं' इत्यादि ।

शःदार्थ-फिरसे आर्ट्रक मुनि कहते हैं-चीज आदिका सेवन करने वालों की साधुता का निपेध करके अब उस मतमें बाधक युक्ति दिखलाते हैं-'सिगाय स्याच्च कदाचित् 'वीयोदगडत्यियाओ-चीजोदकस्त्रियः' सचित्त कीज सचित्त जल और स्त्रियों का 'पडिसेवमाणा-प्रतिसेवमानाः'

વનસ્પતિનું આધાકમિં આહારનું અને સિયોનું સેવન કરે છે. તેઓ તપ કરતા દ્વાય અથવા ન કરતા હાય પરંતુ તેએઃ ગૃહસ્થ જ છે. તેઓ બ્રમણ થઇ શકતા નથી. એ વાત સમજી લાે. આ પ્રમાણે બેહ્શાલકને આર્દ્ર કપ્રુનિએ કહ્યું. ા૮ા આ ગાથાના ટીકાર્થ સરળ છે.

'सीया य वीबोदगइत्थियाओ' अत्याहि

468



अन्वयार्थः -- पुनरार्द्र को ग्रुनिः पाह-बीजाग्यु भोगकारिणां साधुरवं प्रतिः षिध्याऽत्र साधकाऽमावान् दर्भयत् वाधकपथि खूते । (सियाय) स्याच (वीयोदग-इत्यियाओ) बीत्रो इकल्वियः वीजं शीतोदकं तथा- सिरुः (पडिसेवमाणा) प्रति-सेवमानाः, एतेषां सेयनकर्चारोऽपि (समणा) श्रमणाः - प्राववो भवन्तु तैः किमप-राद्धम् । (ते वि) ते- एहस्था अपि (तद्दप्दगारं) तथापकारं-श्रीतोदकादिकम् (सेवंति 3) सेवन्ते पत, यदि शीतोदकादिसेवनकर्चारः साधको भवेशु स्तदा एह-स्था अपि साधवः स्युः । यत उभयोरपि असेच्यसेवनस्य सभानत्शन् । अती मवत्सिद्धान्उसिद्धमाधुरुवपरिभाषा न समीचोना, एद्दस्येऽपि तस्याः सच्चात्। ९।

। टीका−सुगमा ॥९॥

सेचन करने वाला भी 'समणा-श्रमणाः' यदि साधु हो मकता है, तो ग्रहस्थों ने क्या अपराध किया है ? अर्थात् उन्हें भी साधु क्यों न मान लिया जाय ? 'ते बि-ते अपि' वे भी 'तहरणगारं-तथाप्रकारम्' सचित्त जल आदि का 'सेवंति उ-सेवन्ते एव' सेवन करते हैं। जय सचित्त जल और स्त्रीका दोनों ही सेवन करते हैं, तो साधु आर गृहस्थ में अंतर ही क्यारहा ऐसा मानने पर तो सब गृहस्थ भी साधु ही कहलाएंगे क्योंकि वह युक्ति, गृहस्थ में भी घटित होती है। ९। अन्वयार्थ-आर्द्र क मुनि बीज आदि का सेवन करने वालों की

अन्ययार्थ — आर्द्र क मुनि बीज आदि का सेवन करने वालों की साधुना का निषेघ करके अब उस मन में पाधकयुक्ति दिखलाते हैं – सचित्त बीज, सचित्त जल और स्त्रियों का सेवन करने वाछे भी घदि साधु हो सकते हो तो ग्रहस्थों ने क्या अपराध किया है ? उन्हें भी साधु क्यों न मान लिया जाय ? वे भी सचित्त जल आदि का सेवन

प्रमणाः' જો સાધુ બની શકતા હોય, તો ગૃહ્રસ્થાએ શા અપરાધ કરો છે? અર્થાત્ તેઓને પજી સાધુ કેમ ન માનવા ? 'દેવિ-તેડવિ' તેઓ પછુ 'તદ્વવ્વ गार'- તથાપ્રकारम्' સચિત્ત પાણી વિગેરેતું 'સેવંતિ હ-સેવન્સે एव' સેવન કરે જ છે. જ્યારે સચિત્તપાણી અને સિપેયે તું સેવન આ બન્ને કરે છે, તેા પછી સાધુ અને ગૃહ્રસ્થમાં શા કરક છે? આમ માનવાથી તા બધા ગૃહ્સ્થા પછુ સાધુ જ કહેવાશે. તેથી જ આપે સાધુની જે વ્યાખ્યા કરી છે, તે બરા બર નથી. કેમકે તે ગૃહ્સ્થામાં પણ ઘટે છે. ાગાવ્યા

અન્યયાર્થ—આર્દ્રક સુનિ બીજ વિગેરેતું સેવન કરવાવાળાના સાધુ પદ્માના નિષેધ કરીને હવે તે મતના ખંડવની ચુક્તિ બતાવે છે.–સચિત્ત બીજ સચિત્તજલ અને સિયોતું સેવન કરવાવાળા પણ જે સાધુ થઇ શકતા દ્વાય તા ગૃહરથાએ શું અપરાધ કર્યો છે ? તેએાને પણ સાધુ કેમ

## क्रमग्राधैबोचिनी टीका ब्रि. थु. अ. ६ आईकमुनेगोँशालकस्य संवादनि॰ अद्ध

**म्ब्य्-**ंजे यादि वीयोद्गभोइभिंक्स्तू, भिक्खं विहिं जायांति जीवियटी।

ते णाइसंजोगमवि प्पहाय कायोवगा णंतकरी भवंति ११०। छाया- ये चार्थि बीजोद्कमोजिमिथवो, मिक्षाविधि यान्ति जीवितार्थिनः ! दे दातिसंयोगमपि प्रहाय, कायोपगा नान्तकरा भवन्ति ॥१.०

तो करते हैं। जब सचित्त जल और स्त्री का सेवन दोनों ही करते हैं तो साधु और खुरुष्य में अस्तर ही क्या रहा ? ऐसा मानने पर तो सब गृहस्य की साधु ही कहलाएँगे। अतएव आपने साधु की जो परिभाषा कही है, वह ठीक नहीं है, क्योंकि वह गृहस्थ में की घटित होती हैं !!!!!टीका सरल ही है ।!!!!

'जे यादि दीथोदगभोइभिक्खु' इत्यादि ।

शब्दाये--आर्रेक मुनि पुनः कहते हैं- जे यावि-ये चापि' जो 'भिवखू-भिक्षुः' भिक्षु होकर भी 'षीयोदगभोह-बीजोदकभोजिना' सचित्त बीज एवं सचित्त जलका सेवन करते हैं, और 'जीवियद्वी-जीवितार्धिनः' जीवननिर्वाहके लिए 'भिक्खं विहिं जायंति-भिक्षाविधि-प्रान्ति' भिक्षावृत्ति करते हैं 'ते णाइसंजोगमंबि पहाय-ते ज्ञाति संप्रोगमपि प्रहाय' वे अपने ज्ञाति जनों बन्धु, यान्धवों के संपर्क को स्यागकरके भी 'कायोचगा-कायोपमाः' अपनी कायाका ही पोषण करने

માની લેવામાં ન આવે ! તેઓ પશુ સચિત્ત જલ સી વિચેરતું સેવન કરે છે. જો સાધુ અને ગૃહસ્થ બન્ને સચિત્ત જલ અને સિયાતું સેવન કરતા હાય તે સાધુ અને ગૃહસ્થમાં શા દેર છે ! જો એમ જ માનવામાં આવે તે સવલા ગૃહસ્થા પશુ સાધુ જ કહેવાશે. તેથી જ આપે સાધુની જે પરિલાવા કહી & તે બરાબર નથી. કેમકે તે ગૃહસ્થામાં પશુ ઘટિત થાય છે. હતા

ટીકાર્થ સરલ જ છે. તેથી અલગ મતાવેલ નથી.

'जे यावि बोयोदगभोइभिक्ख्'\_ઇत्याहि

શખ્દાર્થ - કરીથી આદ્ર'ક સુનિ કહે છે કે -- 'जे गावि- से चापि' के 'खितुझ् किन्नुः' લિક્ષુ થઈ ને પશુ 'बीयोदगभोई-वीजोदकभोजिकः' અચિત બી क्रुने સચિત્ત પાછ્યીનું સેવન કરે છે, અને 'जीवियट्टी-जीवितार्शिकः' જીવન दिलांद કરવા માટે 'भिक्सं विद्दं जायंति-सिक्षाविर्षि' લિक्षावृत्ति करे છે, 'ते याव संजोगमवि प्यहाय-ते ज्ञातिसंयोगमपि प्रदाय' तेकी सेताना साजिल्हों, किंध आंधदाना स पर्डना त्यां उदीने पशु 'कायोवगा-कायोपूगाः' प्रोताना सरीरेजुं संब ७४ 423

#### सत्रहराजस्त्रे

अन्वयार्थः—प्रनगर्दको प्रनिः प्राह-(जे याति) ये चापि. च शब्दस्त्वर्थे. तथा च ये त (मिक्स) भिन्नवः, ये साधवेषं परिगृबाऽवि (वीयोदगमोह) बीजो-वक्तभोत्रिनो भवन्ति, तथा-(जीवियही) जीवितार्थिनः-उदरम्भरयः (भिक्खं विहिन जायंति) मिक्षाविधि यान्ति, ये अस्वाऽपि साधवः वीत्रकायान् शीतोदकादिकं सेवन्त्री तथोदरधोषणाय भिन्नावर्त्ति कुर्वन्ति । ते (णाःसंजोगमविप्पदाय) ते पूर्वीक्तकमैनिस्त : स्वकीयद्वातिकधवान्धवानां कमैकराः संयोगं प्रहायाऽपि-पस्तिथज्याऽपीति । (कायोवगा) कायोगगाः -स्टदे । वेपरोपणेषु व्यग्रमानसाः (णंत-करा भवंति) नान्तकारा मवन्ति-उदरस्मरयो खोके कर्मणां न विनाशका, भवन्ति अन्तकरा न भवन्तीति ॥१०॥टीका-सगमा ॥१०॥

**ष्ञ्य-इ**मं देयं तु तुम पंडिकुद्वं पेखाइणो गरिहँसि सब्वऍव। पावाइणो पुंढो किंट्रयंता सयं सयं ेंदिदिं केरोति पौडं।११।

बाछे 🖡 ऐसे भिक्षाजीबी-पेट्र अपने कर्मों का 'णंतकरा भवंति-नान्त चरा भवन्ति' अन्त नहीं कर सकते हैं और न उनके जन्म मरणका ही भन्त आसकता है ॥१०॥

अन्वयार्य-आईक मुनि पुनः कहते हैं-जो भिक्ष होकर भी धविस बीज और सचिस जल का सेवन करते हैं और जीवननिवाह के छिए भिक्षाप्रसि करते हैं, वे अपने ज्ञातिजनों, एवं आश्मीय बन्ध-काश्वचों के संपर्क को स्याग करके भी अपने काय का ही पोषण करने वाछे 🖹 पेसे भिक्षांजीबी-पेट अपने कमों का अन्त नहीं कर सकते और न इनके जन्म-मरण का ही अन्त आ सकता है।।१०।।टीका सरछ है।।१०)।

જ પેલાગ કરવાવાળા છે. આવા ભિક્ષાજીવી-પેટલરા પેલાના કર્મોના 'जंतकरा भदत-जान्तकरा मवन्ति' भ'त हरी शहता नथी. तथा तेमना जन्म भरखने। અંત કરી શકતા નથી. તગાગગગા

અન્વયાર્થ—આર્દ્ર મુનિ કરીથી કહે છે કે—જે બિક્ષક થઇને સચિત્ત જીવ અને સચિત્ત જલનું સેવન કરે છે. અને છવન નિર્વાહ માટે બિક્ષા વૃત્તિ કરે છે. તેઓ પાતાના ત્રાતિજના અને આત્મીય ખંધુ આંધવાના સંપર્કને €ા£ને પદ્ય પોતાના શરીરનું જ પોષણ કરવા વાળા છે. એવા બિક્ષાજીવી ચિટલણ પોતાના ક્રમીને: અંત કરી શકતા નથી. તેમજ પોતાના જન્મમર-્યાને સ્થય અંત કરી શકતા નથી. હા૧૦૯

🐨 આ ગાયાના ટીકાર્ય અન્વયાર્થ પ્રમાણે છે. જેથો અલગ આપેલ તથી.

અન્વયાર્થ—ગેાશાલક આક્ષેપ પ્રવંક ક**લે છે**—હે આર્દ્રક સુનિ બી વિગે. રેનું સેવન કરવાવાળા સુક્તિ મેળવી શકતા નથી. પરંતુ કર્મબાધના ભાસી

શબ્દાર્થ---ગાશાલક આક્ષેપ કરતાં કહે છે કે-હે આર્દ્ર ક મુનિ ! સચિત્ત **અને જલ બીજ વિગેરેનું સેવન કરવાવાળા મુક્તિ પા**પ્ત **કરી શકતા નથી.** પરંતુ કર્મઅંધના ભાગી થાયછે. 'इમં વયંતુ~इમં વાર્ચ તુ' આ પ્રમાણેનું વચન 'पाचकुव्व'-प्रादुरकुव'न्' ४डीने 'तुम-स्वम्' तभे 'सव्व एव--सर्वनिव' अधाक 'पावाइणो' અધા પ્રાદુક અર્થાત્ જૂદા જૂદા શાસ્ત્રોનું વર્ગુન કરવાવાળા, અને સાનની આણરૂપ છે, તેઓની 'गरिद्दसि-गईसे' નિંદા કરા છે. આ શાસકારી 'पुढो-प्रथक्' तेच्ये। शूध शूध 'किइयंता-कीर्तयन्तः' ४थन ४२ता थआ 'सय'-स्वकीयां स्वकीयां' यात यातानी 'दिट्टि-टडिम्' १७८ने 'पायकरे'ति-प्रादुष्कु-ર્વहित' પ્રગટ કરે છે, પરંતુ તમારા આ કથનથી તે ખધા પર આક્ષેપ આવે છે. આ રીતે તમે ઉચ્છ ખલ પણાથી અચાગ્ય આક્ષેય કર્યો છે ાગાાવ્યવા

र्चन्ति' प्रकट करते हैं। किन्तु तुमारे इस कथनसे उन सभी पर आँक्षेप होता है। इस प्रकार तुमने उच्छ्रंखल होकर अनुचित आक्षेप किया है।११। अन्वयार्थ---गोशालक आक्षेप करता हुआ कहता है-हे आर्द्रक मुनि ! बीज आदि का सेवन करने चाले मुक्ति प्राप्त नहीं करते, किन्तु

'इमं बये तु तुम पाडकुव्य' छत्याहि

प्रकार का 'किटयंता-कीर्तयन्तः कथन करते हुए 'सयं स्यं-स्वकीयां स्वकीयां' अपनी अपनी 'दिहिं-दृष्टिम्' दृष्टि को 'पात्रकरे ति-प्रादुष्कुः

(तुम) स्वम् (सब्द एव) सर्वा रेव (पावाश्णो) मवादिनः-मावादुकान-श्रास्त्रकाराम्, 'इमं वयं तु तुम पाउक्कव्वं' इत्यादि । दाब्दार्थ---गरैवालक आक्षेप करता हुआ कहता है-हे आह क

म्रुनि ! सचिस जल और धीज आदिका सेवन करनेवाछे मुक्ति प्राप्त नहीं करते, किन्तु कर्मयन्घ के भागी होते हैं, 'इमं वयंतु-इमां वायं

तु' इस प्रकार कावचन 'पाउकुव्व-पाइक्कुर्वन' कहकर 'तुम-स्वम्' तुम 'सब्वएव-सर्वानेव' सभी 'पावाइणो-प्रावादिना' प्रवादुक अर्थात्

विभिन्न शास्त्रों का वर्णन करनेवाले और ज्ञान के आकार जैसे की 'गरि-हसि-गईसे' निन्दा करते हो, ये शास्त्रकार 'पुढा-प्रथक्' वे भिन्न भिन्न

छाया∽-इमां वाचं तु स्वं प्रादुक्तुर्वन् प्रवादिनो गईसे सर्वानेव ! . · ^ ). प्रवादिनः पृथक्त कीत्तेयन्तः स्वकां स्वकां दृष्टि कुर्वन्ति वादुः ॥११स अन्वयार्थः--- गोन्नालकः--आक्षिपन् कथयति--मोः आर्द्रकम्रने ! वीजोवकाविः सेवमाना न ष्ठच्यन्ते अपितु वन्धनमाजः, इति विकत्यमानः सर्वानेव आख्रहतोः निन्दसि । (इम वयंतु) इमां वार्च तु (पाउकुव्वं) मादुब्कुर्वन्-वद्विष्माकाइयं नयन्

समयार्थबोधिनी ढीका हि. यु. ब. ६ आईकमुनेगोँशालकस्य संवार्षति० 'भ्यक्र

www.kobatirth.org

46

स्त्रकृतानस्त

(गरिइसि) गईसे-निन्दसि-सर्वेषां निन्दावचनं वदसि, (पावाइणो) मवादिनः-भाषाद्वकास्तपत् तोर्थकरास्तत्तच्छाखवर्णनमहिम्ना तत्तजज्ञानाकाराः (पुढो) पृथक्-पृथक् (किष्टयंता) कीर्थयन्तः-कथयन्तः (सयं सयं) स्वकीयां स्वकीयाम् (दिर्डि) रेष्टिम् (पाउकरे ति) पादुष्कुर्वन्ति-स्वस्वसिद्धान्तान् दर्झायन्तः तेपां श्रेष्ठत्वं वर्ष-पिस्ताऽपि त्वदीय कयनेन ते सर्वे आसिक्षा मवन्ति । इति-उच्छ्व्ह्वछेन त्तवाऽ-सर्वत्तं कर्तमिति मण्डुराक्षेयः ॥११॥

प्लेष्-'ते अन्नमन्नर्सं उ गैरहमाणा,

अक्खांति भो समणा माहणा य।

सतो य अत्थी असतो य णत्थी,

गरेहेमो ैंदिईि णै गरेहामो `किंचि॥र२॥

छापा---तेऽन्योऽन्यस्य तु गईमाणा आख्यान्ति सोः अमणा माहनाव । स्वत्तवाऽस्ति अस्वतथ नास्ति, गर्दामहे दर्षिं न गर्दामहे किश्चित १९२।

कर्मबन्ध के भागी होते हैं, इस प्रकार कहकर तुम सभी आखकारों की निन्दा कर रहे हो। सभी प्रावादुक अर्थात् जो विभिन्न शास्त्रों का वर्णन करने वाछे और ज्ञान के आकर है वे भिन्न भिन्न प्रकार का कथम करते हुए अपनी दृष्टि प्रकट करते हैं। किन्तु तुम्हारे इस कथन से उन सभी पर आक्षेप होता है! इस प्रकार तुमने उच्छूंखल हो कर अनुचित आक्षेप किया है ॥११॥टीकार्थ अन्वपानुहार है ॥११॥

'ते अन्नमन्नस्स' इत्यादि ।

्राःइर्श्यि—'ते समणा माहणा य-ते अमणा त्राह्मगोध्य' वे अमण और माहन 'अलमनस्त-अन्योऽन्यस्य' एक द्वरे की निन्दा और

ભને છે, આ પ્રમાશે, કહીને તમા બધાજ શાસ્ત્રકારાની નિંદા કરી રહ્યા છે. બધાજ પ્રાવાદુક અર્થાત્ જેમા જૂદા જૂદા શાસ્ત્રોનુ વર્ણન કરવાવાળ. અને જ્ઞાનની ખાણુ રૂપ છે. તેએા જુદા જૂદા પ્રકારનું ઠથત કરતા થકા પાતપાતાનું દર્બિંદુ પ્રગટ કરે છે. પરંતુ તમારા આ કથનથી તેએા બધા પર આક્ષેપ થાય છે. આ રીતે તમાએ ઉચ્છું ખલ બની અપાગ્ય આક્ષેપ કરેલ છે. ા૧૧૫

**મ્યા ગાથાના ટીકાર્ય સરળ છે. તેથી** મલગ માપેલ નથી.

**'ते' वज्ञमजस्त्र'** छत्याहि

શvelu - 'ते समणा माहणा य-ते श्रमणा त्राझगाश्च' તે શ્રમણા અને માહના 'अग्तमझस्य-अभ्यो उन्यस्य' એક બીજાની નિંકા અને મસ્કરી કરે છે.

# समयायेवोचिमी ठीका हि. झु. स. ६ आर्द्रकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० - ५८९

अन्वपार्थः—आर्द्धको गोन्नाच्कायोत्तस्यति-इंद्रो गोन्नालक ! नाऽहं कमपि निन्दासि, अपि तु माध्यरथ्य मास्थाय निर्मलहष्टचा वस्तुस्थिति निरूपयामि । ते दार्शनिकाः स्वमतं पुष्णन्त स्तुष्यन्तो निन्दन्ति परान्, तदायन्नास्त्रान्तःपाति तस्कथनमेव दर्शयामि । तदुक्तम्-

हॅसी करते हैं 'उ-तु' किन्तु 'गरहमाणा-गईमाणाः' निन्दा करते हुए 'अक्खंति-आख्याग्ति' वे कहते हैं कि 'सतो य अस्थि-स्वतश्चास्ति' मेंरे दर्शन में प्रतिपादित अनुष्ठान से हो धर्म और मोक्ष होता है 'असतो य नस्थि-अस्वत श्व नास्ति' दूसरों के दर्शनों में कथित अनु 'उानसे धर्म अधवा मोक्ष नहीं होता है। 'गरहामो दिहिं-गहां महे दृष्टिम्' हम जनकी उस एकान्तदृष्टि की गहां करते हैं पदार्थ सत् ही है या निस्य ही है, इत्यादि एकान्तवादकी निन्दा करते हैं । इसके सिवाय और क्या कहते हैं ! जो भी कोई एकान्त दृष्टि का अवरूम्बन करके वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन करता है, उसका प्रतिपादन यथार्थ नहीं है। ऐसा हम कहते हैं । 'ण गरहामो किंचि-न गर्हा महे किश्वित्' इसमें किसी को निन्दा नही है ॥१२॥

अन्वयार्थ—वे श्रमण और माहन एक दूसरे की निन्दा और हंसी करते हैं ! वे कहते हैं कि मेरे दर्दान में प्रतिपादिन अनुष्ठान से ही धर्म और मोक्ष होता है, दूसरों के दर्दानों में कथित अनुष्ठान से धर्म

'લ-તુ' પરંતુ 'गरइमाणा-गईमाणाः' નિંદા કરતા થકા 'ॲक्स्वंति-आख्यास्ति' તેઓ કહે છે કે-'सतो य अत्थि-स्वतश्चास्ति' મારા દર્શનમાં પ્રતિપાદન કરેલ અનુષ્ઠાનથી જ ધર્મ' અને માક્ષ થાય છે. 'अस्रतो य णत्थि-अस्वतक्ष नास्ति' બીજાઓના દર્શાનામાં કહેલા અનુષ્ઠાનથી ધર્મ અથવા માક્ષ મળતા નથી. 'गरहामो दिट्टी-गर्हामो इष्टिम्' અમે તેઓની આ એકાન્ત દૃષ્ટિની નિંદા કરીએ છીએ. પદાર્થ સતજ છે, અથવા નિત્ય જ છે, વિંગે મે એકાન્તવાદની નિંદા કરીએ છીએ. પદાર્થ સતજ છે, અથવા નિત્ય જ છે, વિંગે મે એકાન્તવાદની નિંદા કરીએ છીએ. આ શિવાય બીજુ શું કહીએ છીએ ? જે કાઇ એકાન્ત દબ્ટિનું અવલમ્બન કરીને વસ્તુ સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે છે, તેઓનું પ્રતિ-પાદન થથાર્થ નથી. એ પ્રમાણુ હું કહું છું. 'ળ गरहामો कि' चि'- न गर्हा મુદ્દે किહિવતું આમાં કાઇની પણ નિંદાના બાવ નથી. ાગા૦ ૧૨ા

અન્ત્રયોર્થ—તે શ્રમણ અને પ્રાહ્મણ પરસ્પર એક બીજાની નિંદા અને મશ્કરી કરે છે. તેએા કહે છે કે-મારા શાસ્ત્રમાં પ્રતિપાદિત કરેલ અનુબ્હાનથી જ ધર્મ અને માક્ષ થાય છે. બીજાએાના શાસ્ત્રોમાં કહેલા અનુબ્હાનાથી ધર્મ



स्तकताइस्व,

'नेत्रे निरीक्ष्य विश्वकण्टककीटकटान्, सम्यक्षया व्रज्ञति तान परिद्वस्य द्रात् । कक्षातकुत्सितक्रमार्गकृष्टच्यदोषांस्तांस्तान् विचारणपरस्य पराऽपनादः ॥१॥

या मोक्ष नहीं होता। इम उनकी इस एकान्त टब्टि की गई करते हैं। पदार्थ सत ही है ? अयवा नित्य ही है इत्यादि एकान्तवाद की निन्दा करते हैं, इसके सिवाय और हम क्या कहते हैं ? जो भी कोई एकान्त टब्टि का अवरुम्बन करके वस्तुस्वरूप का प्रतिपादन करता है, उसका प्रतिपादन यथार्थ नहीं है, ऐसा हम कहते हैं इसमें किसीकी निन्दा नहीं हैं ॥१२॥सुगम होने से टीकार्थ नहीं दिया हैं॥

भावार्थ--भाइ के सुनि गोवालक को उत्तर देते हैं-हे गोवाल लक में किसी की निन्दा नहीं करता, किन्तु मध्यस्थभाव घारण करके, निदोंष दृष्टि से सही वस्तुस्थिति को कहता हूं। वे प्रवादी ही अपने मत का पोषण करते हुए और उसी में संतोष मानते हुए द्सरों की निन्दा करते हैं। उनके दास्त्र का कथन दिखलाते हैं--

'नेन्नों वाला पुरुष अपने नेत्रों से खड़ढा कांटा कीड़ा और कुट को देख कर और उनसे षच कर अच्छे मार्ग से चलता है। इसी प्रकार यदि कोई पुरुष मिथ्याज्ञान, मिथ्याचास्त्र, मिथ्यामार्ग और मिथ्यादृष्टि के दोषों को जान कर सन्मार्ग का आश्रय छेता है तो ऐसा करना किसी की निन्दा करना नहीं कहलता।'

કે માક્ષ થતા નથી, હું તેએાની આ એક તરફી દબ્ટિની નિંદા કરૂં છું પદાર્થ સતજ છે. અથવા નિઃય જ છે. વિગેરે પ્રકારના એકાન્તવાદની નીંદા કરૂં છું. આ શિવાય બીજું શું કહું છું? જે કાઇ એકન્ત દબ્ટિનું અવલમ્બન કરીને વસ્તુ સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરે છે. તેનુ તે પ્રતિપાદન યથાર્થ તથી જ તેમ હું કહું છું. આ કથતમાં કાઇની પછુ નિંદા નથી જ તથરા

બાવાર્થ—હવે આર્દ્ર'ક સુનિ ગેશ્શલકને ઉત્તર આપતાં કહે છે કે–દુ ગેશ્શાલક ! હું કાંઇની પદ્ય નિંદા કરતે! નથી. પરંતુ મધ્યસ્થ બાવ ધારણ કરીને નિદોષ ધબ્ટિયી ખરી વસ્તુ સ્થિતિ જ કહું છું. તે પ્રવાદીયો જ પાતાના મતતું પાયણ કરતા થઠા અને તેમાં જ સંતાય માનતા થઠા બીજા ઓની નિંદા કરે છે. તેઓના શાસ્તનું કથન ખતાવે છે.⊷

આંખો વાળે৷ પુરૂષ પાલાની આંખોથી ખાડા, ટેકરા, કીડા અને કાંકરા વિગેરે જોઇને અને તેનાથી બચીને સારામાર્ગથી ચાલે છે. એજ પ્રમાણે જે પુરૂષ મિથ્યાજ્ઞાન, મિથ્યા શાસ, મિથ્યામાર્ગ, અને મિથ્યા દલ્ટિના દાષેને જાછીને સન્માર્ગના આશ્રય લે છે. તા તેમ કરલું તે ઠાઇની પણ નિંદા કરવી કહી શકાય નહીં.

## समयाधैवोधिनी डीका दि. हु. स. ६ आर्द्रकमुनेगर्गवालकस्य संवारमि० ६६१

न हि वस्तुस्वरूपपतिपादन निन्दा कस्याऽपि महापुरुषस्य । सति हि तथा-'शीतं जलपुरुणोऽगिनः' इति तत्त्वकथनमपि निन्दास्पृग्वचनं जायेत, एतत्सर्वमपि म्रेजेण प्रध्नाति म्रेत्रक्वत् । 'ते समणा माहणा य' ते साधवः श्रमणा माहनाश्च व्यस्तणाश्च 'अन्नमन्नरुस' अन्योऽन्यस्य-परस्परस्य परस्परमन्यस्थाऽन्यो निन्दां हास्यं च कुर्व-नित । 'उ' तु 'गरहमाणा' गईमाणाः - निन्दन्तः 'अवस्वति' भाष्यान्ति-कथयन्ति । 'सतो य अत्थो' स्वतश्व सित-मदीयदर्शनोक्ताऽनुष्ठानेन धर्भों मोक्षो वा भवति । 'सतो य जत्थी' स्वतश्व निरित, परकीयदर्शनरीत्या कर्माऽनुष्ठानेन धर्मां वा भवति । 'सतो य जत्थी' स्वतश्व नास्ति, परकीयदर्शनरीत्या कर्माऽनुष्ठानेन धर्मां वा भवति । 'असतो य णत्थी' अस्वतश्व नास्ति, परकीयदर्शनरीत्या कर्माऽनुष्ठानेन धर्मां वा भवति । 'असतो य णत्थी' अस्वतश्व नास्ति, परकीयदर्शनरीत्या कर्माऽनुष्ठानेन धर्मां वा भवति । 'असतो य णत्थी' अस्वतश्व नास्ति, परकीयदर्शनरीत्या कर्माऽनुष्ठानेन धर्मां कान्छ-इष्टिम् । 'सन्ने त्र पदार्थः-निरय एत् वा' इत्याधेकान्ता हष्टि या तामेद केवरु निन्दामः । 'ण गरहामो किंचि' न मर्द्तीमहे किश्चित् । एकान्तदृष्ट्ये निन्दा कुर्मः, नत्त्वन्यत् किमपि ज्वूमः । वस्तुतस्तु-यस्य कस्याऽपि निरूपणम् एकान्छ्दष्टि मुपग्रहीत्र सम्भत्तति । एकान्तहष्टिमते पदार्यस्वरूपनिरूपणं न सस्मवति इति कययामो नैतावता कस्यापि निन्दा मत्रति-श्वति आद्व कोक्तिः ।।१२॥

टीका–सुगमा ॥१२॥

मूब्म्--ण किंचि रूंवेणऽभिंधारयामो सदिट्ठिमग्गं तु करेमुँ पाँउं। मैथो हैंमे किट्टिर्दे आरिर्दहिं अैणुत्तरे सप्पुरिसेहि अंजैूं।१३।

छाया— न कञ्चन रूपेणाभिधारयामः स्वदृष्टिमार्गञ्च कुर्मः मादुः । मार्गोऽयं कीर्तित आर्थ्येरनुत्तरः सत्युरूपेरञ्जुः ॥१३॥

बस्तु के स्वरूप का प्रतिपादन करना किसी की निन्दा करना नहीं कहा जाता है। ऐसा न माना जाय तो 'जल शीतल है, अग्नि उष्ण है' इस प्रकार की वास्तविकता को प्रकट करना भी निन्दा करना कहलाएगा। यह सब सूत्रकारने सूत्र के द्वारा ही दिखलाया हैं। १२॥ 'ण किंचि रूवेणऽनिघारयामे' इत्यादि।

राब्दार्थ---आर्द्रक मुनि कइते हैं-'किंचि-कमपि' हम किसी अमण

વસ્તુ સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરવું કાેઇની પછુ નિંદા કરવી કહેવાય નહીં. ઐમ માની ન લેવાય કે–'પાછી ઠંડુ છે, અગ્નિ ગરમ છે,' આ પ્રમાણેના વાસ્તવિક પદ્યાને અતાવવું તે પછુ નિન્દા કરવી તેમ કહેવારો આ અધું કથન સૂત્રકારે સૂત્રદ્વારા જ અતાવ્યું છે. ાા૧રાા

'लकिंचि रूवेलऽभिधारयामो' धत्यादि

શण्डाय'---आद्र's सुनि so छे---'किंचि-कमपि' हुं डेर्छ पच श्रभच

488



अन्वयार्थः—(किंचि) कश्चन-कमपि अमणं माहनं वा (रूवेण) रूपेण स्वरूपेण -- छगुप्सिताऽवयवाङ्गाऽवयतो द्घाट मेन (ण अभिधारयामो) न-नैव अभिधार आमः-- मईणावुद्ध्या नोद्घाटयामः किन्तु-(मदिटिमग्गं तु) स्वट ष्टिमागे तु-तदभ्यु-प्रमतं दर्शनं सिद्धान्तम् (पाउकरेमु) मादुष्कुर्मः-मकाशयामः। मोधमार्शस्तु-(आरि-पदि) आयेंः (सप्पुरिसेहि) सत्पुरुपेः-सन्तश्व ते पुरुवास्तैः सर्वज्ञैः-अधर्मदूरवर्त्तिसिः (स्मे मग्गे) अयं मार्शः-सम्पग्दर्शनादिरूपः (प्रणुत्तरे) अनुत्तरः-न विद्यते उत्तरः अधवा माहन के 'रूवेण-रूपेण' रूप अधवा वेषकी 'ण अभिभारयामो --नाभिधारयामः' निंदा नहीं करते हें उसके अंग अधवा उर्वांग की धुराई नहीं करते' किन्तु 'मदिष्टिमग्गं तु-स्वट्टिमार्गं तु' केवल अपने दर्शनका मार्ग ही 'पाउंकरेमु-पादुष्कुर्मः' पकाशित कर रहे हें 'इमे मग्गे-अयं मार्गः' यह सम्पक् दर्शन आदिरूप मार्ग 'अणुत्तरे-अनुत्तरः' सर्वोत्तम दे अर्थात् पूर्वापर विरुद्ध न होने के कारण तथा जोवाजीवादि पदार्थ-तस्वों की यधार्थ प्ररूपणा करने के कारण अनुत्तर है, क्यों कि -यह 'आरिएहिं-आर्येः' आर्य 'सप्पुरिसेहिं-सत्युक्षैः' मस्युरुषों-सर्वज्ञो के द्वारा 'अंज्र किट्टिया-अच्छः कीर्तितः' सरक्ष कहा गया है। ? ३।

अन्वपार्थ--आईक पुनः कहते हैं-हम किसी अमण या माहन के रूप या वेष की निन्दा नहीं करते । उसके अंग या उपांग की युराई नहीं करते । केवल अपने दर्शन का मार्ग ही प्रकाशित कर रहे हैं । यह सम्परदर्शन आदि रूप मार्ग सर्वोत्तम है अर्थात् पूर्वापरविरुद्ध न अथवा भार्डनना 'रूदेण-रूपेण' ३५ अथवा वेषनी 'ण अभिधारयामो-नामि प्रारयामः' निंदा अरते। नथी. तेमना अंग अथवा अपंगीनी खुशाई अतावते। नथी. भरंतु 'खदिट्टिमग्गंतु-स्वदृष्टिमार्गन्तु' डेवण पेताना दर्शनने। भाग' ज 'पाउं करे मु-प्रादुष्कुर्मः' अगट ४३ छि. 'इमे मागे-अयं मार्गः' आ सम्यञ्-दर्शन विगेरे ३५ भाग 'आणुत्तरे-मनुत्तरः' स्वीत्तम छे, अर्थात् पूर्वापर विरुद्ध न होवाथी तथा छव अछव विगेरे तत्वोनी यथार्थ' प्रउपछा करवाथी अनुत्तर -सर्व'श्रेड छे, डेमडे आ 'आरिवहिं-आये':' आर्थ 'सप्पुरिसेहिं-सरगुरुष्टैः' सरपु३से। -सर्व'श्रे द्वारा 'अंजू किट्टिया-अञ्ज्युः कीर्तितः' सरस कडेवामां आवेत्व छे. १३। अन्वयार्थ--इरीथी आर्र' अनि ठर्ड छे.-हु' डेाई पछ श्रमञ्च अधवा मार्डनना ३५ अथवा वेषनी निंदा करते। नथी. हं डेवण अभारा शास्त्रने। मार्ग' अगट ४३' छु'. आ सण्पत्र दर्शन ३५ मार्ग' अ सर्वात्तम छे.

અર્થાત્ તે પૂર્વાપર વિરૂદ્ધ ન દાવાના કારણે તથા જીવાદિ તત્વાનું પ્રરૂપણ

समयार्थबोधिनी टीका द्वि. थ्रु. ब. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनिक 491

-मधानो यस्यान् तथाविधोऽनुत्तरः पूर्वापराव्याहतस्वात यथावस्थितजीवादिस्व. रूपनिरूपणःचार्थं धर्मोऽनुचरः (अंजू किट्टिप्) अञ्जुः कीर्त्तितः मोक्त इति ॥१२॥ ।। टीका-सुगमा ॥१३॥

मूल्म-डेड्रं अहेथं तिरियं दिसासु, तसा ये जे थावरा जे ये पेणा।

श्वाहि लंक भि दुग्रंछमाणो,

ेंगे जेरहई दुंसिमं किंचि लोपे ॥१शा

भू तिक्षड्वामिर्जुगुप्समारो नो गईते संयमवान् किञ्चिरलोके ।१४)

होने के कारण अभ जीवादि तत्त्वों की संपर्ध प्ररूपणा करने के कारण अनुसर है, को कि यह आर्थ सत्युरुधों सर्वज्ञों के द्वारा कहा गया है।१२। टीका सुगम है। १३॥

'उडुं अहेधं तिरियं दिसासु' इत्यादि।

शःँदैर्धि—'३डूं-ऊर्ध्वम्' ऊर्ध्व दिशामें 'अहेयं-अधश्च' **अलो** दिशामें 'लिश्चिं दिसासु-तिर्यग् दिशासु' तिर्छी दिशामें 'जे व तसा जीय धावरा पाणा--येच त्रसाः ये च स्थायराः प्राणाः' जो त्रस और स्थावर प्राणी हें 'मुपाहिसंकाभि-मुताभिदाङ्काभिः' उन भूतोंकों हिंसा की शंका से 'दुगुंछमाणो-जुगुप्समानः' धूणा करने वाला अधौत् डनकी विगधना से पाप समझ कर बचने बाला 'खुसिमं-संयमवानू' मंग्रमवान पुरुष 'लोए-लोके' इस लोक में 'किंचि-कंचन' किसी डी કરવાના કારશે અનુત્તર-સર્વશ્રેક છે. ઠેમકે આ માર્ગ આર્ય સત્પુરૂષ જોવા ચાર્વદ્વો દ્વારા નિર્દિપ્ટ છે. ા૧ટા

આ ગાયાના ટીકાર્ય સરળ હેાવાથી જૂદા ભતાવેલ નથી.

'उद्धट' अहेयं तिरियं दिसासु' ઇत्याहि

શબ્દાર્થ'-- ઝદ્દઢ'- ઝર્જ્વ' ઉધ્વ' દિશામાં '**સદ્દેવં-ઝઘ:' અધે** દિશામાં "तिरिंग दिसःस--तिर्यगृदिशासु' तिथी डिशाओामां 'जे य तसा जे य थावरा पाणा-ये च त्रसाः' ये च स्थावराः प्राणाः' ले त्रस व्यने स्थावर भाष्ट्रिये। छे, 'भुयानिan भि-भूताभिशङ्काभिः' હિंसानी શંકાથી 'दुगुंछ्मानो-जुगुरवमानः' **पृष**् કરવાવાળાં અધીત્ તેમના વિરાધનાથી પાપ માનીને અચવાવાળા '**કલિમ**ં કે" यवान् ' संयभवान् पुरुष 'छोए-छोके' आ क्षेाअमां 'कि'चि-कंचन' है।इनी प्य

सु० ७५

#### स्त्रकृता**नस्**त्रे

49.8

अन्तर्यार्थः---(उड्डू) ऊर्ध्वदिग्नि (अहेयं) अपोदिशि (तिरियं दिसासु) तिर्थेग्-दिश्वास (जेय तसा पाँणा) ये च त्रसाः प्राणाः-प्राणिनः-द्वीन्द्रियादयोः जीवाः तथा- (जे य थावरा पाणा) ये च स्थानराः प्राणाः-पृथिव्यप्ते जो वायुवनस्पतिलक्षणा जीवाः सन्ति (भूय)हिसंकामि) भूताभिञ्रङ्काभिः-प्राणातिवात्वञ्चया (दुगुंछ-माणो) जुगुप्समानः- छणां कुर्वन् (वुसिमं) संयभवान् पुरुाः (लोए) कोके-स्था-वरजङ्गमात्मके (णो) नो (किंचि) कञ्चन (गरिइई) गईते-निन्दतीति ।११४।। 'णो गरहई-नो गहते' निंदा नहीं करता। अर्थात हे गोबालक! प्राणियों के बधसे घुणा करने वाला साधु किसी की निंदा नहीं करता है यह हमारा घर्म है, । इस कारण मुझ निरपराधी पर निंदा करने 🕏 अपराधका आगोप करना तुम्हारे लिए उचित नहीं है। मैं किसीकी गिंधान करके बस्तु स्वरूप का ही प्रतिपादन कर रहा हुं ।।गा०१४॥ अन्ययार्थ-- अर्ध्व दिशा में, अधोदिशा में और तिर्छी दिशाओं मैं जो त्रस और स्थावर माणी हैं, उनकी हिंसा से घुणा करने वाला अधौत उनकी बिराधना से पाप समझ कर बचने वाला संयमवान पुरुष इन्हें छोक में किसी की भी गहीं नहीं करता। अर्थात् हे गोदालक! प्रणियों के वध से घृणा करने वाला साधु किसी की निन्दा नहीं करता 💐 यह हमारा धर्म है । इस कारण सुझ निरपराधी पर निन्दा करने के . संपराध का आरोप करना तुम्हारे लिए उचित नहीं है। मैं किसी की विन्दान करके वस्तुस्वरूप काही प्रतिपादन कर रहा हूं ग्रेश्श।

'ળો गરદ્દદ્દ–તો ગદ્દેતે' નિંદા કરતા નથી. અર્થાત્ દે ગાશાલક ! પ્રાદ્ધિયાના વધથી ઘણા કરવા વાળા સાધુ કાેઇની પણ નિંદા કરતા નથી. આ અમારા મર્મ છે. આ કારણે નિરપરાધી એવા બારા પર નિંદા કરવાના આરોપ કરવા તે તમારા જેવાને યાગ્ય નથી. હું કાેઇની નિંદા કર્યા વિના વસ્તુ સ્વરૂપનું જ પ્રતિપાદન કરી રહેલ છું. ાગા૦૧૪ાા

અન્વયાર્થ – ઉર્શ્વ દિશામાં અધાદિશામાં અને તિછી દિશામાં જે ત્રસ અને સ્યાવર પ્રાણી છે, તેની હિંસાથી ઘૃણા કરવાવાળા અર્થાત્ તેની વિરા-ધનાથી પાપ સમજીને અચવાવાળા સંયમવાન્ પુરૂષ આ લાેકમાં કાંઈની પણ તિંદા કરતા નથી. અર્થાત્ હે ગોશાલક પ્રાણિયાના વધથી ઘૃણા કરવાવાળા સાધુ ઠાઇની પણ નિંદા કરતા નથી. આ અમારા ધર્મ છે. તાે નિરપરાધી એવા મારા પર નિંદા કરવાના આક્ષેપ મૂકવા તે આપના જેવાને ચાગ્ય નથી. હું તો ઠાઇની પણ નિંદા કર્યા વિના વરતુ સ્વરૂપતું જ પ્રતિપાદન કરૂં છું. ાા ૧૪ા समयार्थबोधिनी टीका ब्रि. श्रु. ब. ६ आईकमुनेगौद्यालकस्य संवादनिव कर्षस्य

टोका - पुनः स्व सद्धर्मनिरूपणायाऽऽइ-(उडूं) इत्यादि, (उडूं) द्रश्वेम् दर्ष्वदिशि (महेयं) अधोदिशि (तिरियं दिसामु) तिर्थग् दिशामु- ऊर्ध्वाऽभरितर्श्व दिशामु (जे य तसा जे य धावरा पाणा) ये च त्रसाः द्रीन्द्रियादयः प्राणाः ये व स्थावराः पृथ्तीकायादयः पाणाः-प्राणिनो विचन्ते, (भूपाद्दिसंक्रामि) भूताभिद्यः द्वामिः-तेषां भूतानां विनाशाङ्घाभिः 'दुगुंछमाणो' जुगुप्समानः- घुणां कुर्वन् पूत्रेषां विराधनेन सावधक्रिया भर्ग्त तथा 'वुसिमं' संयमवान् पुरुषः 'लोए' लोके 'णो' वो 'किंचि' कञ्चन 'गरहई' गईते, भूतानां वधन्नङ्कया घृगां कुर्वन् साधुः कमपि न निन्दतीति हे गोशालक ! एव मदी यो धर्मः । पर्वविधे मयि-भनपरादेऽपराध्यति विन्दकस्ववाचो निष्कत्ता युक्तिस्तव । नाऽदं निन्दामि-निन्दयामि वा किंग्हु वस्तुस्वरूपं प्रतिपादयामि, इति । १४।

मुल्म-आगंतगारे आरामगारे समेणे उ भीते ण उवेति वासं।

देविवा हु सिंती वहने मेणुस्सा

**ऊँणातिरित्ता य लवा लेवा य ॥१५॥**ः

छाया—आगन्त्रगारे आरामगारे श्रमणस्तुभीतो नोपैति वासम् । दक्षा हि सन्ति वहवो मनुष्या जनातिरिक्तात्र लपाछपात्र ॥१५३

टीकार्थ-अाईक मुनि अपने धर्म की प्ररूपणा करने के लिए फिर कह रहे हैं-जैवी, नीची और निर्छी दिशाओं में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं, उन प्राणियों की हिंसा से छणा करते हुए अर्थात् जीवों की हिंसा से सावद्य किपा होती है, ऐसा समझते हुर संयमी पुरुष लोक में किसी की भी गही नहीं करते हैं। हे गोशालक 1 यह मेरा धर्म है। इस कारण में निरपराधी हूं, फिर भी तुम मुझे निग्दा करने उका अपराधी कह रहे हो, तुम्हारा यह कहना अयुक्त है। में निन्दा नहीं करता कराना, केवल वस्तुस्वरूप का ही प्रतिपादन कर रहा हूं। 1881

ટીકાર્થ—આર્દ્ર'ક સુનિ પાતાના ધર્મની પરૂપણા કરવા માટે ક્રીથી કહે છે કે— ઉચી, નીચી, અને તિછીં દિશાએામાં ત્રસ અને સ્થાવર એ પ્રાણિયા છે, તે પ્રાણિયાની હિંસાથી ઘૃષ્ણા કરતા થકા અર્થાત્ જીવેની હિંસાથી સાવદ ક્રિયા થાય છે, તેમ સમઝતા થકા સંયમી પુરૂષ જગતમાં કાઈની પણ નિંદા કરતા નથી. હે ગાશાલક ! આ મારા ધર્મ છે. તેથી હું નિરપરાધી છું તા પણ તમા મને નિંદા કરવારૂપ અપરાધી કહી રહ્યા છે, તમારૂં આ કથન અધાગ્ય છે. હુ નિંદા કરતા નથી. તેમ નિંદા કરાવતા પત્ર નથી. પણ કેવળ વસ્તુ સ્વરૂપનું જ પ્રતિપાદન કરૂં છું. ાગા૦૧ ડ્રા



बन्बयार्थः — गोग्रालक आर्द्र कम्रुनि प्रत्याह-(समणे उ भीते) मीतस्तु ब्रुव्यो महावीरस्वामी, मोः ! तव तीर्थकरो भयभीतः सन् (भागंतगारे) आगन्त्र-बारे आगन्द्रणामागारे-आगन्तुकावासे अमेगालायाम् (आरामगारे) आरामगारे - जारामः स्यादुपवनं तत्रत्यगेहेऽपि, (वासं ण उवेइ) वासं स्थिति नोपैति भीतः सत् किंग्रामधर्मविन्दति जनाकुळे न वसति । कथं नो पैति तत्राह - हेतुम् । (बहवे ब्रुख्रस्सा जुणातिरिक्ता य लवालवा य दक्खा हु संती) बहवो मनुष्या ऊनातिरिक्ताध

'आगेतमारे आराममारे' इत्यादि।

राष्ट्रार्थ- 'समणे उभीते-अमणस्तु भीतः' अमण महावीर भिरु "रेरोक है, क्योंकि 'आगंनगारे-आगन्तगारे' वे आगन्तु कावास-धर्म हाला में 'आरामगारे-आरामगारे' तथा उद्यानों में धने महानों मैं बास ण उदेह-वासं न उपैति' ठहरते नहीं है, उनके वहां नहीं ठहरने का कारण यही है कि 'वहवे मणुस्ता ऊगातिरिक्ता लवालवा य दक्खा हू संति-बहबे मनुष्याः जनातिरिक्ताः लपालपाश्च सन्ति' वहां बहुत से मेंगून, अधिक, बक्ता मौनी अथवा दक्ष पुरुष निवास करते हैं, ॥१५॥ अन्वयार्थ-गोझालक आर्द्रक मुनि से कहता है-अमण महावीर 'मौठ उरपोक हैं, क्यों कि बे आगन्तुकावास धर्मझाला या सराय में 'तैया उद्यानों में बने मकान में नहीं ठहरते हैं। उनके वहां नहीं ठहरने 'की कारण यही है कि वहां बहुत से न्यून, अधिक, वक्ता, मानी या

'आगतगारे आराम गारे' छत्याहि

શખ્દાર્થ—ગાશાક્ષક આર્દ્રક મુનીને કહે છે.—'समणे उ भीते-श्रमणातु भीतः' શ્રમણ મહાવીર બિરુ કહેતાં ડરપાક છે. કેમકે- आगंतगारे-आगन्तगारे' તેઓ આગન્તુકાવાસ અર્થાત્ ધર્મ શાળામાં તથા 'आरामगारे- आरामगारे' ઉદ્યા-મામાં બનાવવામાં આવેલ મકાનેામાં 'વાંસ ण કવેર- वासं न उपैति' નિવાસ કરતા 'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता-'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता-'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता-'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता-'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता-'નથી. ત્યાં તેઓતું ન રહેવાતું કારણ એજ છે કે-'बहवे मणुस्सा उणातिरित्ता 'થેથાં ખાવા વવસ્થા દુ સંતિ-बहवे मनुष्याः जनातिरिक्ता लपालगाश्च सन्ति' ત્યાં 'થેથાં ખાવા ન્યૂન અધિક, વક્તા, મૌની, અથવા દક્ષ પુરૂધો નિવાસ કરે છે. ાવપા અન્વયાર્થ--ગાશાલક આદ્ર'ક મુનીને કહે છે કે- શ્રમણ મહાવીર ભીરૂ 'થેથાંતુ ડરપાક છે. કેમકે તેઓ આગન્તુકાવઃસ-ધર્મશાલા વિગેરેમાં તથા 'હેથાનામાં બનાવેલ મકાનેામાં રહેતા નથી. તેઓ ત્યાં ન રહેવાતું કારણ 'એજ છે કે-ત્યાં ઘણા એવા ન્યૂન અધવા અધિક વક્તા વિગેરે પુર્ધા નિવાસ કેર છે. પાતાનાથી જે ઉત્તરતા હાય કે ન્યૂન કહેવાય છે. પાતાનાથી જે ઉત્તમ समयापैदोधिनी टीका हि. सु. स. ६ आर्रकमुनेगोँशालकस्य सेवादनि॰ ५६

ण्पास्त्रपाश्च दक्षा हि सन्ति, तत्र-ऊनाः स्वापेक्षया द्वीनाः-अतिरिक्ता जाश्यादिना अधिकाः रूपा वा-वक्तारः, अल्पाः-मौनत्रतिकाः विद्यादियुक्ताः, दक्षाः-प्रखर-पण्डिताः सन्तीति, अस्मिन घदेशेऽनेके दार्शनिका बुद्धिमन्तः शास्ते क्रतपरिश्रमाः दत्ताऽवधाना वर्णनादिमिः श्रेष्ठा उन्मज्जन्ति, यदि पश्नं क्रुप्रुस्ते तदा किष्ठुत्तरं देर्यामति विदिध्य जनाक्कुरावासं द्रात्परिहरन् भीत इत्वैकान्ते वसति-गच्छति च तत्रैव, यत्रैवां सम्मावना न सम्भवेत ॥१५॥

मुल्म--मेह्राविणो सिक्धियदुद्धिमंता,

सुँत्तेहि अत्थेहि य णिंच्छयस्ता। पुँच्छिसु मा णो अणगारा अन्ने, इति संकैमाणो ण उँवेति तैत्य ॥१६॥

वक्ष पुरुष निवास करते हैं। अपनी अपेक्षा जो हीन हों वे न्यूव कहे आते हैं और जाश्यादि से अतिरिक्त को अधिक कहे गए हैं, अधिक या सुन्दर भाषग करने वाछे बक्ता (लंप) कहलाते हैं, मौन साधना करने वाछे मौनी कहलाते हैं तथा विद्यासिद आदि या प्रखर पण्डित दक्ष, कहलाते हैं। पूर्वोंक्त सार्धजनिक स्थानों में अमेक वार्धनिक बुद्धिशाली शास्त्राध्यपन में परिश्रम करने वाछे, सावधान तथा वर्णन करने आदि में श्रेष्ठ पुरुष आते जाते रहते हैं। महाबीर सोचते हैं कि अगर वे प्रइन कर बैठेंगे तो में क्या उत्तर दंगा ! इस प्रकार भयभीत होकर वे मनुष्यों से व्याप्त स्थानों से बचते हैं और ऐसे स्थानों में ही ठहरते हैं जहाँ उनके आने की कोइ संभावना न हो ॥१५॥ टीका सरल है ॥१४॥

ડેાટિના હાેય તે અધિક કહેવાય છે. સુંદર પ્રવચન કરવાવાળા વક્તા (લપ) કહેવાય છે. મોન ધારણ કરવાવાળા મોનિ કહેવાય છે. તથા વિદ્યા સિદ્ધ વિગેરે પ્રખર પંડિત દક્ષ કહેવાય છે પૂર્વોક્ત સાર્વજનિક સ્થાનામાં અનેક દાર્શનિક, ખુદ્ધિશાળી શાસાધ્યયનમાં શ્રમ કરવાવાળા સાવધાન તથા વર્ણું ક કરવામાં શ્રેષ્ઠ પુરૂષે આવતા જતા રહે છે, તેથી મહાવીરસ્વામી વિસારે છે ક્રે-તે તેઓ કાેઇ વિષયમાં પ્રક્ષ કરી બેસરો તેા હું શું ઉત્તર આપીશ ? મા રીતે ડરપાક થઇને તેઓ મતુષ્યાથી વ્યાપ્ત સ્થાનોથી અથતા રહે છે. અને એવા સ્થાનામાં વસે છે કે જ્યાં તેવાઓનો આવવાના સંભવ જ ન હાેય. ાાગાગ્ર પા આ ગાથાના ટીકાર્થ સરળ જ છે. જેથી આપેલ નથી,



छोंगा---मेघाविनः धिक्षितबुद्धिमन्तः स्रवेध्वर्थेषु च निश्वयद्याः । मा माक्षरनगारा अन्ये इति बङ्घमानो नो पैति तव ॥१६॥

अम्बयार्थः—(मेहाविणो) मेथाविनः-व्रतग्रहगधारणासम्पन्नाः (सिक्लिय) शिक्षिताः-यदा वयममागनिपुणाः (बुद्धिमंता) बुद्धिमन्तः-मौश्यत्तिक्यादिबुद्धि-युक्ताः (सुत्तेहि) सुत्रेषु-व्याकरणादिम्रुभविषये (मत्थेहि) अर्थेषु-तत्तच्छास्त्रपतिषाद्येषु

'मेहाविणो सिक्खिथबुद्धिमंता' इत्यादि ।

चान्दार्थ- 'मेहाविणो-मेधाविनः' मेधावी अर्थात् वतों के ग्रहण और धारण करने को मतिवाछे 'सिक्खियवुद्धिमंता-दिाझित बुद्धिमन्तः' प्रमाणों में निपुण, एवं बुद्धिमान् औश्वत्ति की आदि बुद्धियों से युक्त 'सुत्तेहि-सन्नेपु' सूत्रों में अर्थात् जास्त्रके मूलपाठ में तथा 'अत्येहि-अर्थेषु' उनके अर्थ में 'य-च' और 'णिच्छ्यना-निश्च यज्ञाः' निश्वय को जानने वाछे 'अन्ने-अन्ये' अन्य-परदर्ज्ञन वाछे 'अण गारा-अनगाराः' अनगार 'मा णो पुच्छिलु-मा अस्माकं प्राक्षः' सुझसे कोई पक्ष न कर बैठे 'इति संकमाणो-इति दांकमानः' इस प्रकार की आदांका करते हुए महाबीर 'तत्थ-तत्र' उन जनाकूठ स्थानों में 'ण उवति-नौपैति' नहीं जाते हैं।।गा० १६॥

अन्वयार्थ-मिधावी अर्थात् वतों के ग्रहण और धारण करने की मतिवाले, दिक्तित-प्रमाणों में निपुण, दुद्धिनान् औरपत्तिकी आदि दुद्धियों से युक्त, सूत्रों में अर्थात् शास्त्र के मूलपाठ में तथा उनके

'मेहाविणो सिक्सियबुद्धिम'ता' धत्याहि

શખ્દાય'--- मेहाविणो-- मेघाविनः' મેધાવી અર્ધાત્ વતાને અહણ અને ધાયણ કરવાની મતીવાળા 'सिक्तिववुद्धिमंता-- शिक्षित जुद्धिमन्तः' શિक्षित અર્ધાત્ પ્રમાણેમાં પ્રવીણ અને બુદ્ધિમાન એટલે કે ઔત્પત્તિકી વિગેરે બુદ્ધિયાશ સુક્ત 'मुत्तेहि-स्त्रेषु' સૂત્રોમાં અર્થત્ શાસ્ત્રના મૂલવાઠમાં તથા 'अत्योहि-શ્વર્ધે હુ' તેના અર્થમાં 'ચ--च' અને 'ળિच્છ ધન્ના- નિશ્ચ यજ્ञाः' નિશ્વ થને બાણ નારા 'છન્તે - अन्य' અન્ય-- પરદર્શનવાળા 'अणगारा-अनगणराः' સાધુ 'मा णो पुच्छिमु - मा अरमारुं प्राछुः' भने કેાઇ પ્રશ્ન ન પૂછિ બેસે 'इति इंकमाणे-इति शङ्क मानः' આ પ્રમાણેની શકા કરતા થકા મહાવીર 'तत्थ-तत्र' એ જન વ્યાપ્ત સ્થાનોમાં 'ળ હવેતિ-નોપૈતિ' જતા નથી. ા૧ રા

અન્વયાર્થ – મેધાવી અર્થાત્ વ્રતાને શ્રહણ અને ધારણ કરવાની મતિ-અદ્વિવાળા શિક્ષિત પ્રમાણે માં નિપુસુ, બુદ્ધિમાન્ ઔત્પત્તિકી વિગેર બુદ્ધિ ધોથી સુક્રત શાસ્ત્રના મૂળ પાઠમાં તથા તેના અર્થમાં નિપુસ્તુ એવા પરક્રશન

## समयार्थबीधिनी टीका हि. सु. ध. ६ आई कमुनेगों छालकस्य संवाद म० - ५९९

(ग) च (णिच्छपन्ना) निश्चयत्नाः (अन्ने) अन्ये (अणगारा) अनगाराः-साधनः-प्रदार्शनिकाः (मा णो पुच्छिग्रु) मा अस्माकं पाक्षुः (इति संक्रमाणो) इति श्रङ्क मानः-शङ्कां मनसि कुर्वविरपर्थः । (तत्थ) तत्र-जनाकुले स्थाने (ण उवेति) नो सैति-न गच्छति महावीरस्वामी, पद्यहं जनाऽऽकुले स्थाने गमिष्यामि तदा तत्र वस्रन्तः परसाधवो मां किमपि मध्यन्ति तदोत्तरं दातुमहमसक्तः कि करिष्यामि क्य वा तत्र स्थास्यामि महती मेऽपतिष्ठा स्थादिति तव तीर्थकरो नोपैति ॥१६॥

टीका-सुगमा ॥१६॥

म्ब्स्-णो कैामकिच्चा ण य बैालकिच्चा, रायाभिओगेणै कुओ र्भएणं ।

> वियावारेज्जा पसिंगं न वा वि, सकामकिच्चे णिर्हं आरियानं ॥१७॥

छाया—न कामकृत्यो न च वाढकृत्यो राजामिशोगेन इतो भयेन ।

व्याग्रगीयास्वइनं न वापि स्वकामकृत्येनेदार्थाणाम् ॥१७॥

अर्ध में निपुण परदर्शनी साधु मुझसे कोई पटन न कर थैठे, इस प्रकार की आद्यका करते हुए महावीर उन जनसंकुल स्थानों में नहीं जाते हैं ! बे सोचते हैं कि कदाचित किसी ने कोई प्रदन किया तो में उसका उत्तर नहीं दे सकूंगा ! उस समय में क्या करूंगा ! कैसे वहां हूंगा ! मेरी बड़ी अप्रतिष्ठा होगी । यह कारण है कि तुम्हारे ती कर पेसे स्थानों में जाते ही नहीं हैं ॥१६॥ टीका सुगम हे ॥१६॥

'णो कामकिच्चा ण य यालकिच्या' इत्यादि ।

द्दार्थ - 'मुनि आर्द्र'क उत्तर देते हैं-भगवान् महावीरस्वामी 'णो कानकिच्चा-न कामकृत्यः' निष्प्रयोजन कोई कार्य नहीं करते हैं और

વાળા સાધુ મને કાઇ પ્રશ્ન ન પૂછે આવા પ્રકારની શ'કા કરીને મહાવીર-સ્વામી તેવા પ્રકારના જન સંકુલલ-ઘણા જનાથી શુક્ત એવા સ્થાનામાં જતા નથી. તેઓ વિચાર છે કે કઠાચ કાઈ કંઈ પ્રશ્ન પૂછી લેશે તા હું સમ્યક્ રીતે તેના ઉત્તર આપી શકીશ નહીં, તેવે વખતે હું શું કરીશ કેવી રીતે ત્યાં રહીશ ! તેવે વખતે મારી માટી અપ્રતિષ્ડા થશે, એજ કારણથી તમારા તીથે કર એવા સ્થાનામાં જતા નથી. ા૧૬ા ટીકા સુગમ છે.

શખ્દાર્થ'---આદ્ર'ક સુનિ ઉત્તર આપે છે---ભગવાન્ મહાવીરસ્વામી 'जो कामकिच्चा-न कामक्रत्य ' પ્રયાજન વિનાનું કોઇ પચુ કાર્ય કરતા નથી. અને 'ज य वाउकिच्चा-न च वाढकृत्य:' આલકની જેમ વગર વિચાર્યું કાર્ય પચુ Eeo :

#### स्त्रकृता**नस्ते**

काववार्थः ----आर्डको गोशालकं मस्याह -महात्री रस्वामी (णो कामकिच्चा) नो कामहत्यः --- आर्डको गोशालकं मस्याह -महात्री रस्वामी (णो कामकिच्चा) न च बाळकृत्यः -- न वा वालक वद्विचारितं कर्म करोति, न वा-(रायाभिओगेण) राजामियोगेन- राज्ञ आज्ञयाऽपि न करोति (कुओ भएणं) कुतो भयेन-भयेन कयं बदेत् अर्थात् कस्मादणि भयान्न वद्तीत्यर्थः किन्तु-(सक्षामकिच्चेणिड आयरि-थाणं) स्वकामकृत्येनेहाऽऽचार्थाणाम्-स्वेच्छाकारिष्ठया स भगवान् इह~जगति आर्याप तथा अपार्जितरीर्थवरनामकर्मणः क्षपणाय च धर्मोपदेशं करोति, (पसिणे

'ण य घालकिच्चा-न च बालकृग्यः' न पालक के समान विना विचारे ही कोई कार्य करते हैं। 'न वा रायाभिओगेग-न वा राजाभियोगेन' वे राजा के भयसे भी धर्मका उपदेश नहीं करते हैं 'कुओ' भएणं-भयेन कुतः' तो दूसरे के भयसे तो उपदेश करेंगे ही कैले ? 'मकामकिच्चे णिह भारियाणं-स्वकाम कृत्येनेडाऽर्थाणां' भगवान् उपतित किये हुए तीर्थ कर नाम कर्मका स्वय करने के लिये आर्य जनों को उपदेश देते हैं, अथवा 'पसिणं वियागरेज्जा-पक्षं व्याग्रणीपात्'-अथवा निरवध प्रक्षका उपदेश देते हैं, सावद्य प्रक्ष का उत्तर नहीं देते हैं ॥गा०१आ

अन्वयार्थ--मुनि आर्द्रक उत्तर देते हैं-भगवान महावीर न निष्ध-योजन कोई कार्य करते हैं और न वालक के समान विना विचारे कोई कार्य करते हैं। वे राजा के भय से भी धर्म का उपदेश नहीं करते हैं तो दूसरे के भय से तो उपदेश करेंगे ही कैसे ? भगवान, उपार्जित

કરતા નથી. 'ળ વા રાચામિ भोगेળ-न वा राजामियोगेन' તેઓ રાજ્યના ઢરથી પશુ ધર્મના ઉપદેશ કરતા નધી. 'कुओ भएળં-भयेन कुतः' તા પછી બીજા-આના ડરથી તા ઉપદેશ કરવાના વાત જ કર્યા રહી ? 'सकाम किण्णे जिह आरियागं-स्वकामकुत्येनेहाऽर्याणाम्' ભગવાન ઉપાર્જી ત કરવામાં આવેલા તીર્થ'કર નામકર્મના ક્ષય કરવા માટે આર્ય પુરુષાને ઉપદેશ આપે છે. અથવા 'વહિળં दियागरेज्या-प्रश्न' व्यागृणीयात्' નિરવઘ પ્રશ્નોના લત્તર આપે છે, સાવદ્ય પ્રશ્નોના ઉત્તર આપતા નથી. તાગાવ્યુઆ

ઋન્વયાર્થ— આદ્રકેસુનિ ઉત્તર આપતા કહે છે કે—ભગવન મહાવીર કવામી ઘયાજન વિના કાઇ કાર્ય કરતા નથી. તેમજ બાજ્રકની માફક વગર વિચાર્સુ કોઇજ કાર્ય કરતા નથી. તેઓ રાજ્યના ભયથી ધર્મના ઉપદેશ કરતા નથી તો પછી બીજા કાઈના ભયથી તો ઉપદેશ કેમ કરે? ભગવાન ઉપા- समयार्ववोधिनी टीका हि. झु. स. ६ आर्ट्नकमुनेगोंधालकस्य संवावनि॰ ६०१

षियागरेज्ञा) मइनं निरवद्यपदनोत्तरं व्यागृगीयात् न वाऽपि व्यागृगीयात्⊸ सावद्यस्योत्तरं न ददातीति ॥१७॥

किये हुए तीर्यकरनामकर्म का क्षय करने के लिए आर्यजनो को उपदेश देते हैं। किसी के प्रइन का उत्तर देते हैं या नहीं भी देते है। अर्थात् निरबद्य प्रइन का उत्तर देते है, सावद्य प्रइन का उत्तर नहीं देते है। १७।

टीकार्ध-आई क मुनि ने गोशालक से कहा- हे गोशालक ! भगवान् महावीर स्वामी प्रयोजन के बिना कोई कार्य नहीं करते । बालक के समान बिना विचारे भी कोई कार्य नहीं करते । वे देवाधिदेव राजा के भय से धर्मोपदेश नहीं देते, किसी के भी भय से उपदेश नहीं देते । कदा-चित् निरवद्य प्रदन का उत्तर देते हैं और सावध्य प्रदन का उत्तर नहीं भी देते ! वे तीर्थ कर नामकर्म के क्षय के लिए आर्यजनों को धर्मदे-शना देते हैं ॥१७॥

ર્જીત કરેલ તીર્થ કર નામ કર્મના ક્ષય કરવા માટે આર્યજનાને ઉપદેશ આપે છે. કેઇના પ્રક્ષોના ઉત્તર આપે પણ છે અને નથી પણ આપતા અર્થાત્ નિરવદ્ય પ્રક્ષોના ઉત્તર આપે છે. સાવદ્ય પ્રક્ષોના ઉત્તર આપતા નથી. ા૧૭

ટીકાર્ય — આર્દ્ર કુર્નિ ગોશાલકને કહે છે — હે ગોશાલક! લગવાન મહાવીરસ્વામી પ્રયોજન વિના કાંઈ પણ કાર્ય કરતા નથી તેમજ આલકની જેમ વગર વિચાર્ઝ પણ કાઈ કાર્ય કરતા નથી તેમ્યા દેવાધિદેવ એવા રાજાના ડર્સ્થી ધર્માંપદેશ આપતા નથી તા પછી બીજાના ભયની તા વાત જ શી કરવી ? અર્થાત્ કાંઇના પણ ડરથી તેમ્યા ઉપદેશ આપતા નથી કદાચ નિરવદ્ય પ્રશ્નના ઉત્તર આપે છે, અને સાવદ્ય પ્રશ્નના ઉત્તર આપતા નથી તેમ્યા તીર્થ કર નામકર્મના ક્ષય માટે આર્ય જનાને ધર્મદેશના આપે છે. ાાયબા

**4**0 98

'गंताव तत्थ अदुवा अगेता' ઇत्याहि

'गंता च तत्थ अदुवा अगंता' इत्यादि । इाव्यार्थ--'आसुपन्ने-अशुपद्तः' सर्वज्ञ महावीर 'तत्थ-तत्र' पक्ष करनेवाछे के समीप 'गंता-गत्वा' जाकरके 'अदुवा-अथवा' अथवा 'अगंता-अगत्वा' न जाकर भी 'समिया-समतया' समभावसे 'विया-गरेडजा-व्याग्रजीयात्' धर्मका उपदेश अथवा प्रश्नों के उत्तर देते हैं। रागदेव से युक्त होकर कभी भी भाषण नहीं काते, 'अणारिया-अनार्याः' अनार्य जन 'दंसणओ-द्र्शात्त' सम्यक्तवति 'परित्ता-परीता' अष्ट-रहित होते हैं 'हति संक्रमाणो-इति शङ्कमात्रः' ऐसी आशंका से 'तत्थ -तत्र' उनके पास अनार्य देशनें 'न उवेति-नोपेति' नहीं जाते हैं । भय के कारण न जाते हों ऐसा कहना उचित नहीं है ॥गा०१८॥ अन्वयार्थ--सर्वज्ञ महावीर स्वामी ओताओं के समीप जाकर

अनायौ दर्शनतः परीता इति इङ्ग्लानो नोपैति तत्र ॥१८॥ अन्वयार्थः---(आसुरन्ने) आशुप्रक्षः (गंता) गत्त्रा (तस्य) तत्र-प्रश्नकर्तुः समीषम् (अदुरा) अपवा (अगंता) अगर्थवे मक्षकर्तुः समीषम् (विषागरेज्जा)

छाया---गरमा च मत्राऽधनाऽगरमा, व्याग्रगीयात्समतयाऽऽध्रश्रः ।

अणारिधा दंसणओ परित्ता, इति संकैमाणो णे उँवेति तस्थ ॥१८॥

प्रुप-गंता च तैरथ अंदुवा अगंता, वियागरेज्जा समियास पेन्ने।



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



समयायैबोधिनी डीका दि शु. अ. ६ आईंकमुनेगोंशालकस्य संवादनि॰ ६०३

व्याग्रणीयात्-पदनीत्तरं वदःति (अभिया) समत्तवा-समभावेन न तु रागद्वेषाकुरुो वदति (अणारिया) अनार्याः (दंसणओ) दर्शनात्-सम्यवस्वात् (वरित्ता) वरीताः अष्टाः (इति संक्रमाणो) इति शङ्कमानः-इति जानानः 'तस्थ' तत्र-अनार्थदेन्ने (न उवेति) नोर्पति-न गच्छति न तु-भयान्न गच्छतीति ॥१८॥

टीका--'आखुपन्ने' आधुप्रज्ञे 5तीव बुद्धिमान् सर्वक्रो भगवान् 'तत्य' तत्र-मझ्नकत्तुः समीपे 'गंता च' गत्वा च 'अदुवा' अपवा 'अगंता' भगत्वा वा 'सनिया' समतया-सम सावेन न तु राण्द्रेपाभ्यामाइरूव्यमाणः 'वियागरेज्जा' व्या-रणीयात्-यदि पदनकर्त्तु रुपकारं पद्यति-तदा तत्सनीपे धर्मप्रुपदिशति । यदि कदाचित्-जमब्प्रस्वादिरोपदुष्टः पद्मकर्क्ता भवेत्तदा तत्र नोपदिर्श्वति । उपदेश-मपि समभावतयेव ददाति न तु विषमां दृष्टिमाश्रिश्य । तिषमदृष्टिकारणयोः राम-अथवा न जाकर भी समभाव से धर्म का उपदेदा या प्रदर्नों का छत्तर देते हैं । रागवेष से युक्त होकर भाषण नहीं करते । अनर्यं जन सम्य-वस्य से भ्रष्ट-रहित होते हैं, ऐसी आद्यका से उनके पास आनार्य देवा में नहीं जाते हैं। भय के कारण न जाते हों, ऐसा नहीं है ॥१८॥

टीकार्थ—आद्युप्रज्ञ अर्थात् सर्वज्ञ सर्वदर्शी भगवान ओताओं के समीप जाकरके अथवा बिना गये समभाव से उपदेश करते हैं, राग बेष से युक्त होकर नहीं। अगर प्रइनकत्तां का उपकार होना देखते हैं तो उपदेश देते हैं। अगर कोई अभव्यश्व आदि दोष से दृषित प्रइन-कर्त्ता हा तो उपदेश नहीं देते। उपदेश देते हैं तो समभाव से ही देते हैं विषम भाव से नहीं, क्योंकि विषम भाव के कारण रूप राग और देव गया बिना पख समसावधी धर्मने। उपदेश जगर प्रक्षोने। उत्तर आपे छे. शअदेवधी युक्त थर्धने सावछं हरता नथी. अनार्थ जने। सम्यक्त्वधी रहित हाथ छे. तेवी शंकार्थी तेमनी पांसे अर्थात् अनार्थ डेशमां ज्ता नथी. सथने हारछे न जता होय तेम नथी. ॥१८॥

ટીકાર્થ — આશુપત્ત અર્થાત્ સર્વદર્શાં ભગવાન્ શ્રોતાએાની પાંસે જઇને અથવા ગયા વિના જ સમભાવથી ઉપદેશ અપપે છે. રાગદ્વેય-વાળા બનીને ઉપદેશ કરતા નથી, એ પ્રશ્ન કર્તાના ઉપકાર થાય તેમ જુએ છે તે તેને ઉપદેશ આપે છે. અથવા કેાઈ અભવ્ય વિગેરે દાયથી દ્વપિત વ્યક્તિ પ્રશ્ન કરે છે, તા તેને ઉપદેશ આપતા નથી. જેને ઉપદેશ આપે છે, તે સમભાવથી જ ઉપદેશ આપે છે. વિષમપણાથી ઉપદેશ કરતા નથી. કેમકે-વિષમપણાથી ઉપદેશ આપતા નથી, કેમકે વિષમભાવના 4o¥

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

द्वेषयोरभावात् । 'अणारिया' अनार्याः 'दंसणओ' दर्शनतः 'परित्ता' परोताः− विश्रष्टाः '६ति संक्रमाणे' इति भङ्कमानः 'तत्थ' तत्र–तत्समोपे 'ण उवेति' नी-पैति, इमे दर्शनतो विश्रष्टा अनार्थाः, इति भङ्कमानः तस्समीपं नोपगच्छति, अक्षुभभूमो शुभवीजवपनस्याऽयुक्तस्वात् भयाज गच्छ ग्रेति न, अपि तु-अनार्थ-स्वात् फलाऽमावग्रङ्कया नोपैतीति जानीहि ॥१८।।

मूक्म्-पंत्नं जहा वंणिए उद्यंही आयस्स हेउं पँगरेइ संगं। तंऊवमे सर्मणे णायपुंत्ते इचेवे मे होई मेई विथेका ॥१९॥

छाया-~पण्यं यथा वणिग्रुदयायी, अध्यस्य हेतोः भकरोति सङ्गम् । तद्रुपमः अमणो द्वातपुत्रः, इत्येव मे मवति मति चिंतर्का ॥१९॥

उनमें नहीं है। जो अनार्ध हैं एवं सम्यग्दर्शन से अष्ट हैं, उनके समीप वे नहीं जाते। ऊषर भूमि में बीज थोना उचित नहीं है, इसी प्रकार अनार्धों और दर्शन अष्टों को उपदेश देना व्यर्थ है। किन्तु यह कहना मिथ्या है कि वे भय के कारण उनके समीप नहीं जाते। जाना निष्फल समझ कर ही वहां नहीं जाते॥१८॥

'पन्नं जहा वणिए उद्यद्वी' इत्यादि ।

्राब्दार्थ—'जहा-पथा' जैसे 'उदयही-उदयार्थी' लाम का अभि-छावी 'वणिए-वणिक्' वणिक्र जन 'आपहेउं-आपस्प हेतोः' लाम की इच्छा से 'पन्नं-पण्पं' कप विकय योग्य वस्तु का 'संगं पकरेइ -संगं प्रकरोति' संग्रहकरता है अर्थात् महाजन के पास संबंध रखने का

કારણુ રૂપ રાગ અને દ્વેષ તેઓમાં હાેતા નથી. જેઓ અનાર્ય હાેય છે, અને સગ્યક દર્શનથી ભ્રષ્ટ થયેલા હાેય છે, તેઓની સમીપે તેઓ જતા નથી, ઉપર જમીનમાં બી વાવવા તે યાેગ્ય નથી. એજ પ્રમાણે અનાર્યો અને ભ્રષ્ટ થયેલાઓને ઉપદેશ આપવા તે નકામું છે. પરંતુ એવું કહેવું કે-તેઓ હરના કારણુ તેમની પાંસે જતા નથી તે યાંગ્ય નથી. કિંતુ તે કથન મિખ્યા જ છે. ત્યાં જવું નિષ્ફળ માનીને જ તેઓ ત્યાં જતા નથી. ા૧૮ાા 'વન્ન जहा वणिष खरयટી' ઇત્યાદિ

शण्टार्थ----'जहा-यथा' लेभ 'उद्यट्टी-उद्यार्थी' तालने ઇन्छवावाणा 'वाफिए-वणिक्' वधि्ध 'आयहेउं-आयस्य हेतोः' तालनी ઈन्छाथी ''पन्नं-पण्यं' इप विडय अरवातायड वस्तुने। 'संगं पकरेइ-एइं प्रकरोति' संग्रह डरे छे. अर्थात् महालननी साथे संजांध राभवाने। विचार डरे छे. 'समणे नायपुक्षे समयाधबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ६ आईकमुनेगॉशालकस्य संवादनि० ६०५

अन्वपार्थः-(नहा) यथा (उदयही) उदयार्थी-कामार्थी (तणिष) त्रणिक् (आय-इस हेउ ) आयस्य-लाभस्य हेतोः-कारणात् (पन्नं) पण्यम्-कथविक्रययोग्यं वस्तु यहोत्त्वा (संगं) सङ्गम्-सम्बन्धं महाजनस्योपैति-करोति (समणे नायधुत्ते) अमणो इतिपुत्रः (तऊ स्मे) तदुवमः-तरसदृशः (इति मे होइ मई विवका) इति-इस्येषं मे-मम मति:-ज्ञानम्, वितर्का मत्रतीति ॥१९॥

टीका--'जहा' यथा-येन मकारेण 'उदयदी' उदयाधी-लाभाधीं 'वणिए' बणिक 'पन्ने' पण्यम्-कश्विकययोग्यं वस्तु एहीत्वा 'आयस्स हेउं' आपस्य हेतोः 'संगंपगरेश' सङ्गं पकारोति-पथा कश्विद् वणिग् लाभाय महाजनैरतिधनैव्यवहारिभिः सह सङ्गं विधचे । 'तऊ रमे-तदुपमः-तस्प-लाभकारिणो व णेजः उग्गा विद्यते पस्तिन् सः ताहवा एराध्यं साजात्यात् । 'नायपुत्ते समणे' झातपुत्रः अग्णो महावीरः तदुपमः-तत्सद्दशः 'हच्चेव मे मई वियका होइ' इत्येवं मे-मम मतिर्वितर्का-मदति । व्यवहार करता है 'समणे नायपुत्ते-अमणो ज्ञानपुत्रः' ज्ञानपुत्र अनण भी 'तऊ वमे-तदुपमः' उसी के समान है 'इति मे मई हो ( विपका-इति मे मतिः भवति वितर्का' ऐसी मेरी मति वितर्क वाली होती है ॥१९॥

अन्वयार्थ--जैसे लाभ का अभिलापी वणिक् लाभ की इच्छा से कय विकय योग्य वस्तु का संग्रह करता है अर्थात् महाजन के पास जाता है, ज्ञातपुत्र श्रमण भी उसी के समान हैं। ऐसी मेरी मति और बितर्क है ॥१९॥

टीकार्य-जिस प्रकार लाभ का अर्थी वणिक् पण्य-कयविकय करने योग्य चस्तु को छेकर आय के लिए व्यापारियों का समार्क साधना है, ऐसे ही झातपुत्र अमण हैं। अर्थात् वे जहां जाने से लाभ देखते हैं वहां जाते हैं। ऐसी मेरी मति है, और ऐसा ही मेरा बितर्क है। --अमणो ज्ञातपुत्रः' सातपुत्र अभख पध् 'तऊवमे-तदुरमः' छेल अमाने छे. 'बूति में मई हो वियवज्ञा-इति मे मतिः भवति वितर्का' की अमाने सारी जुद्धि

વિતર્ક શુક્રત થાય છે. ા૧૯ા

અન્વયાર્થ-—લાભની ઈચ્છાવાળે! વાણિયે! જેમ લાભની ઇચ્છાતા કાર**ણે કય** વિક્રય ચાેગ્ય વસ્તુને! સંગ્રહ કરે છે. અર્થાત્ મહાજન પાંસે જાય છે. જ્ઞાતપુત્ર ક્ષમણુ ભગવાન્ પણુ તેની સમાન જ છે. તેમ મારી મતિ છે અને વિતર્ક છે. ા૧ફા

ટીકાર્થ-જે પ્રમાણે લાલની ઇ<sup>ગ</sup>છા રાખવાવાળા વેપારી કય વિકય–ખ**રાદ** વેચાણ કરવા યાગ્ય વશ્તુ ખરીદીને આવક માટે ખીજા વ્યાપારીયોના સંભાધ રાખે છે. જ્ઞાતપુત્ર બ્રમણ મહાવીર પણ એ પ્રમાણે જ છે. અર્થાત્ તેઓ જ્યાં જવાથી લાલ દેખે છે, ત્યાંજ જાય છે. આ પ્રમાણે મારી મતિ અને વિતર્ક છે. 208

सुत्रकृताङ्गस्त्रे

गोशास्त्रक आर्द्र कमाक्षिपति मोः ! आर्द्र के ! त्वदीयो महावीरो यत्र लाभ पश्पति, तत्रेव धर्ममुपदिश्वति नाऽन्यत्र, ययाहि-वणिक् स्वद्रव्यक्रोते स्व्पैर्वस्तुभिरेकौ सम्पूर्णां नावं देशान्तरे नेतुनसमर्थः सन महाजनैः सङ्गं विधाय आदाय तदीय-द्रव्यनातं ततो जनति तद्वन्महावोरोऽपीति मे तर्कः ॥१९॥

प्रथम्--नवं न कुंज्जा विहुँणे पुराणं चिंचाऽमइं ताइय साहं प्वं। प्तो वया बंभवतित्ति वुंत्तं तस्सो देंयट्ठी सेंमणे त्ति बेमि ॥२०॥ छाया--नवं न इर्याद्विधूनपति पुराणं त्यत्त्राऽभर्ति त्रायी स आह एवम् । एतावता ब्रह्मत्रतमिःयुक्तं तस्योदयार्थी अमग इति ब्रीमि ॥२०॥

आशय यह है--गोशालक आर्द्रक से कहता है कि तुम्हारे महा-बीर जहां लाभ देखते हैं, वहीं धर्मका उपदेश देते हैं। अतएव वह मुनाफाखोर व्यापारी लाभ कमाने के लिए दूसरों के पास अपना माछ छे जाता है, उसी प्रकार वह भी दूसरों के पास जःते हैं ॥१९॥

'नवं न कुज्जा विद्वणे पुराणं' इत्यादि ।

शब्दार्ध-'नवं न कुज्जा-नवं न कुर्यात्' भगवात् महावीर नवीन कर्मवन्ध नहीं करते हैं किन्तु 'पुराणं-पुराणं' पूर्व बद्ध कर्मों का 'विहूणे -विधूनयति' क्षय करते हैं 'ताइ-जायी' षट् जीवनिकायों के रक्षक 'स-सः' वे भगवान् 'एवं आह- एवमाह' ऐसा कहते हैं कि-'अमइं-अम-तिम्' कुमति को चिच्चा-त्यक्त्वा' त्यागकर 'एयोवया-एतावता' त्याग करना मात्र से 'पंभवतित्ति-ब्ह्यवतमिति' मोक्ष प्राप्त करता है, कुमति

કહેવાના આશય એ છે કે—ગાશાલક આર્દ્રકને કહે છે કે-તમારાં મહાવીરસ્વામી જ્યાં લાભ દેખે છે, ત્યાંજ ધર્મના ઉપદેશ આવે છે. બીજે નહીં. તેથી જ હું કહું હું કે તે નકાખાર વ્યાપારી જેવા છે. જેમ વ્યાપારી લાબની ઈચ્છાથી બીજાએાની પાંસે પાતાના માલ લઈ જાય છે. એજ પ્રમાણે તેઓ પણ બીજાએાની પાંસે જાય છે. તે લાભ હાયતા જ જાય છે. ાા૧૯ાા 'નવે ન कुच्चा વિદ્વળે પુરાળ' ઈત્યાદિ

શબ્દાર્થ—'नवं न कुच्जा-नवं न कुर्यात्' ભગવાન્ મહાવીર નવીન કર્મ-ભંધ કરતા નથી. પરંતુ 'पुराण-पुराणम्' પૂર્વ ભદ્ધ કરેમોંના 'विद्यूणे-विधूनयति' ક્ષય કરે છે. 'ताइ-त्रायी' ધટ્ટ જીવનિકાયનું રક્ષણ કરવાવાળા 'ख-छः' તે ભગ-વાન્ 'एवं झाइ-एवमाइ' સ્વયં એ પ્રસાણે કહે છે કે-'झमइं-अमतिम् ' क्षम तिनुं 'चिण्वा-स्वस्ता' त्याग करेने 'एयोवया-एतावताः' त्याग करवा માત્રથી 'बंमवत्तित्ति-ब्रद्धव्रतमिति' भेक्ष प्राप्त કરે છે. કુમતિના ત્यागने જ प्रद्धवत

## समयार्थबोधिनी डीका हि. सु. ब. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० ६०७

अन्वयार्थः— (नरं न कुज्जा) नरं-नदीनं कर्म न कुर्यात्-न करोति (पुराणे) पुराणं पूर्वकालिकं बद्धकर्म (विहूषे) दिधूनयति-अपनयति (अमइं) अमति-कुम तिम् (चिरदा) स्यत्तदा-परित्यज्य (ताइ य) जायी-धड्जीदनिकायरक्षकः स भग-दान् (एव) एवम् (आइ) आइ-कथयति (एयोदया) एतावता (वंभदत्ति त्ति) झझ-मोक्षो मद्यतिति (वून्तं) उक्तम्-कथितम् (तरम) तस्य -मोक्षस्य (उदयद्वी) उद्द-यार्थी-लामार्थी (समणे चिदेनि) अमगो महादीर इति घ्रदीमि-कथयामीति ॥२०॥

टीका---मगवान महावोरः, 'नवं न कुउजा' नवं न कुर्थात्-नूतनं कर्म न करोति, 'पुगर्ग विद्वृणे' प्राक्तनं-संगराऽऽपादकं कर्म विधूनयति-क्षपयति। के स्पाग को ही ब्रक्षवन 'वुसं-उक्तम्' कहागया है 'तस्स-तस्य' उन मोक्षका 'उदयट्टी-उदयार्थी' लाभ की इच्छावासे 'समलेक्ति वेमि-अमल इति ववीमि' अमल भगवान् महावीर है, ऐसा में कहता हूं ॥२०॥

अग्वयार्थ--भगवान् महावीर नवीन कर्मवन्ध नहीं करते हैं, किन्तु पूर्वबद्ध कर्मोंका क्षय करते हैं। षट् जीवनिकायों के रक्षक भग-वान् ऐसा कहते हैं कि कुमति को त्याग कर ही कोई मोक्ष प्राप्त करता है। कुमति का स्थाग करने से ही ब्रह्मव्रत कहा गया है। श्रमण भग-वान् उसी मोक्षवत (ब्रह्मव्रत) के अभिलापी हैं।।२०॥

टीकार्थ — आईक मुनि गोशालक से कहते हैं — भगवान के लिए तुमने व्यापान का जो दृष्टान्त दिया है सो वह एकदेश से या सर्वदेश से ? एक देश से हो तो वह हमें भी इष्ट है, क्योंकि भगवान जहां उपदेश की सफलता देखते हैं, वहीं धर्मोंपदेश देते हैं। दूसरा पक्ष 'वुत्त-उक्तम्' ४७७ छे. 'तरस-तस्य' ते भाक्षना 'उदयट्ठी-उक्ष्यार्थी' कालनी धण्छावाणा 'तमलेत्ति वेमि-श्रमण इति त्रज्ञीमि' श्रमण्ड लगवान भडावीर छे. अ प्रभाधे हुं कहुं छुं. ॥२०॥

અન્વયાર્થ — સગવાન શ્રી મહાવીર નવીન કમ<sup>6</sup>બંધ કરતા નથી. પરંતુ પૂર્વ બદ્ધ કર્મોના ક્ષય કરે છે. ષઠ્ જીવનિકાયાના રક્ષક લગવાન સ્વયં એવું કહે છે કે-કુમતિના ત્યાંગ કરવા તેને જ પ્રદ્યાવત કહ્યું છે. શ્રમણુ લગવાન એજ માક્ષ વત (બ્રદ્ધવત) ના અલિક્ષાથી છે. ારગા

ટીકાર્થ'---આદ્ર'ક સુનિ ગેાસાલકને કહે છે કે--ભગવાન મહાવીર માટે તમાએ વ્યાપારીનું દર્શત આપ્યું તે તમાએ એકદેશથી આપેલ છે? કે સર્વ દેશથી આપેલ છે? જો એક દેશથી એ દબ્ટાન્ત આપેલ હાેય તાે તે અમને પણુ માન્ય છે, કેમકે-ભગવાન જ્યાં ઉપદેશની સફળતા ઝુવે છે, ત્યાંજ ધર્મો ٩đ

<sup>1</sup>से तोई एवं आह' स महावीर खायो वह्जीवनिकायरक्षकः स्वयमेव-'स आह एवं' सः एवमाह-कथयति । 'अन्द्रं चिच्चा' अमर्ति स्वक्वा परिस्यजर मोर्ल पाप्नोति पुरुषः । 'एयोवया' एतावता कुमतिरयायेनित 'वमवत्तिलि' ब्रह्मवत्तमिति जुत्तं' प्रथम 'तस्सोदयद्वी' तस्य मोक्षाखपबत्रस्योदयार्थी-अमिलावुकः 'समणे सिवेमि' अमण इति व्यग्ण्यदम् । आईकः कथयति-मो मो गोन्नालक ! मगवतो मरावीरस्य स्वयः वणिए दृष्टान्दः यदर्शितः स दृष्टान्त पकदेशेन सर्वारमना वा ? नाद्यः तस्पे-एत्यात् । यत्रोपदेश्वकलं पद्दति तवेशोपदिन्नति धर्मं मगवान् । द्वितीयस्तु नैव सम्मवति, यतो दि मगवान् सर्वेषां रक्षकः । नवीनं कर्म न बच्चाति पुराणं चाऽपन-स्वात् । यत्रोपदेश्वकलं पदवति तवेशोपदिन्नति । स्वयमेव स व्यशति जुमति-स्वात् भाष्त्राप्राय विद्दति-सद्पदेशं च ददाति । स्वयमेव स व्यशति कुमुद्धिमपर्धा इत्यद्वं वति कुमुद्धिमपदाय विद्दति-सद्पदेशं च ददाति । स्वयमेव स व्यशति कुमति-स्यागी मोक्षयाप्नोति' स स्वयं कुमतित्यागी । अत्रः स मोक्षोदयार्थी इत्यद्वं वति मि । आर्त्रकस्योत्तरं गोम्रालकं पत्नीति भाराः ॥२०।।

मुल्म्-समारभंते वणिधा भूयगामं परिभाहं चेवं ममायमाणा। ते णाइसंजोगमविष्यहाय आयस्स हेउं धेग्रांति क्षंगं।२१।

छाया---समारमन्ते वणित्रो भूतगामं परिग्रहं चैव ममीकुर्वन्ति ।

ते झातिसंयोगमपि महाय आयस्य हेतोः मक्कर्वन्ति सङ्गम् ॥२१॥

ठीक नहीं है, क्यों कि अगवान संभी प्राणियों के रक्षक हैं। वे नवीन कमों को वंध नहीं करते हैं और पुरातन (पूर्वके) कमों का क्षय करते हैं। कुमति का स्पाग करके अमण करते हैं और सदुपदेदा देते हैं। वे स्वयं यही कहते हैं कि कुमति का स्पागी ही मुक्ति पाना है। इस कारण वे मोक्षोदय के अर्थी हैं, ऐसा में कहना हूं।

यह गोझालक के प्रति आर्द्र क सुनि का उसर है ॥२०॥ 'समारभंते' इत्यादि ।

द्वाइदार्ध-आई क पुनः गोद्यालक से कहते हैं-हे गोद्यालक ! परेश અ.પે છે. બીએ પક્ષ બરેલ્બર નથી. કેમકે ભગવાન સઘળા પ્રાણિયાનું રક્ષણ કરવા વાળા છે. તેએ ન્વીન કર્મોને બંધ કરતા નથી. અને પૂર્વના કરેલા કર્માને ક્ષય કરે છે. તેએ કુમતિને ત્યાગ કરીને વિચરે છે. અને સહપ-ટેશ આપે છે. તેએ સ્વયં એજ કહે છે કે-કુમતિને ત્યાગ કરનાર જ મુક્તિ. પામે છે. તેથી તેઓ માલના ઉદયને ઇચ્છનારા છે. એ પ્રમાણે હું કહું છું. આ પ્રમાણે ગોશાલક આર્દ્રકને ઉત્તર આપ્યા છે. ાગાગ્ર્ગા (gमारમંદ્ર) ઇત્યાદિ શબ્દાર્થ--આર્દ્રક્રમનિ કરીથી ગોશાલકને કહે છે.-હે ગોશાલક!

## खमवार्थवो घिनी ढीका हि. धु. ब. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० ६०९

ण्यापारकत्तौरः (भूयगामं) भूतप्रामं-माप्पिसप्रुदायम् (समारभंते) समारमन्ते-आरम्भसमारम्भं कुर्वन्ति, तथा-(परिग्गहं) परिग्रहम् (चेव) चैव (मनायमाणा) ममीक्वर्वन्ति-अधौत-परिय हेऽपरयदारधनादौ ममेत्यहंकारं त्र नन्ति-ममत्वचुद्धि दधतीत्थर्थः, (ते) ते वणिजः (णाइसंजोगमविष्पद्याय) वातीनां परिवाराणां संयोगं थथायथं स्वस्त्रामिमारादिसम्बन्धम् अतिपहाय-अस्यक्रर्स (आयस्त रेउं) आयस्य-मूल्ड्रब्यतो लब्धस्याः इद्धे हेतौ (संगं) सङ्ग्रम्-भयोग्यैरपि सह सम्ब न्धम् (पगरंति) मकुर्वन्ति, वणित्रस्तू यथाययं व्यापारं कुर्वन्तः धारावन्ति जीवान् 'वणिया-वणिजः' व्यापारी लोग 'मुयगामं-भूतग्रामं' प्राणी समहत्ता 'समारभंते-समारभन्ते' आरंभ समारंभ करते हैं तथा 'परिग्रह चेव --परिग्रह चेत्र' परिग्रह के ऊपर 'ममापमाणा-मनीक्वर्वन्ति' ममता रखते हैं अर्थात पुत्र, कलत्र, धन, आदि पर ममस्वभाव धारण करते हैं 'ते-ते' वे वणिक जन 'णाइसं जोगमविष्यहाय-ज्ञानिसंयोगमविवहाय' पारिवारिक जनों के संयोग को अर्थात स्वरवामी संयन्धको स्याग न करते हए 'आपस्प हेउं∽आपस्स हेतोः' लाभ के लिए 'संगं~सङ्गम्' संयंघन करने योग्य लोगों के साथ भी संबंध 'पगरंति-प्रकर्षन्ति' करते हैं ॥२१॥

अन्वपार्थ--आर्द्र पुनः गोशालक से कहते हैं-हे गोशालक! व्यापारी लोग माणिसमूह का आरंभ समारंभ करते हैं तथा परिग्रह पर ममता रखते हैं अर्थात् पुत्र, कलत्र धन आदि पर ममत्व भाव धारण करते हैं। वे पारिवारिक जनों के संयोग को अर्थात् स्वस्वामी

'वणिया-वणिजः' वे भारीये। 'मूयनाम'-मूतमाम' प्राध्वी सभू छने। 'छमारभंते-समारभन्ते' आश'ल अने सभार'ल करे छे. तथा 'परिमाह' चेव-परिवह चैव' भश्भिडनी ઉपर 'ममायमाणा-ममीकुर्वन्ति' भभता राभे छे. अर्थात पुत्र, क्षेत्र धन, विगेरे उपर भभत्वलाव धारणु करे छे. 'ते-ते' ते वे भारीये। 'णाइसंजोगम विष्पहाय-हातिसंयोगमविष्रहाय' पश्विरना भाष्ठुसेाना संयेग्गने अर्थात् स्वस्वाभी संजंधने। त्याग न करतां 'आयस्त हेर्ड-आयस्य हेत्तोः' खाल भाटे 'संगं-सङ्गम्' संजंध न करवाने येग्ग्य खेरिानी साथे पणु संजंध 'पगरंति-प्रकु वन्ति' करे छे. ॥२१॥

અન્વયાર્થ –- આર્ડ્રક કરીથી ગોશાલકને કહે છે. હે ગોશાલક વ્યાપારી લાેકા પ્રાણિ સમૂડના આરંબ સમારંબ કરે છે. તથા પરિગ્નહ પર મમતા રત્ખે છે. અર્થાત્ પુત્ર કલત્ર ધન વિગેરેમાં મમત્વ બુદ્ધિ રાખે છે. તે પરિવા-

ন্ত ৫৩

210

स् बहुता**द्रस्व**े

षधाऽपरित्यज्येव परिवारं परिग्रहे ममत्ववस्तो दिग्विदिश्च धावन्ति । गत्वा चाऽन्यैः सद्दाऽसंरद्धवद्वतीजन्या आयमन्विच्छन्ति । भगवांस्तु-निरीहोऽपरिग्रहो जीवरक्षकः केवलं परोपकारमासाद्येव धर्मोंपदेशेन परानजुरुद्वाति । इत्युभयोर्भइदन्तरमाकाश्च-धाराज्ययोरिवेति ॥२१॥शीका-स्रुगमा ॥२१॥

भूण्य-वित्तेसिंगो मेहुंणसंपगाढा ते भीयणहा वर्णिया वैयंति। वयं ते कामेसु अज्झोववन्ना अणारियां पेमरसेसु शिद्धा।२२।

छाया—विचैषिको मैथुनसंप्रगाढा स्ते मोजनार्थे वणित्री व्रबन्ति । वयन्तु कामेष्वध्युपपन्ना अनायौः प्रेमरसेषु गृद्धाः ॥२२॥

संबंधी को न स्पागते हुए लाभ के लिए संबंध न करने योग्य लोगों के साथ भी सम्बन्ध करते हैं ॥२१॥

तास्पर्य यह है कि व्यापारी पथायोग्य व्यापार करते हुए वे जीवों का घात करते हैं। वे परिवार संबंधी स्नेह के त्यागी नहीं होते हैं। परिग्रह संबंधी ममता के कारण दिशाओं और विदिशाओं में दौड़-घूव करते रहते हैं। दूसरों के साथ सौजन्य दिखला कर लाभ की इच्छा करते हैं। दूसरों के साथ सौजन्य दिखला कर लाभ की इच्छा करते हैं। किन्तु भगवान निक्ताम हैं, अपरिग्रही हैं, जीवों के रक्षक हैं, केवल परोपकार भाव से ही धर्मोपदेश देकर दूसरों का अनुग्रह उपकार करते हैं। इस प्रकार दोनों में महान् अन्तर है।।२१॥ टीका सुगम है॥२१॥

રના જનાેના સંપર્કને સ્વાસ્વામિ સંબંધના ત્યાગ કર્યા વિના લાભ માટે ન કરવા યાેગ્ય લાેકાેની સાથે પણુ સંબંધ કરે છે. ાારવાા

ટીકાર્થ – બ્યાપારિયા થયાયાગ્ય વેપાર કરતા થકા જીવાના ઘાત કરે છે. તેઓ પાતાના પારિવારિક સંબંધના સ્નેહના ત્યાગ કરવાવાળા હોતા નથી પરિગ્રહ સંબંધી મમતા દ્રારા દિશાએા અને વિદિશાઓમાં દાડાદાડ કરતા રહે છે. બીજાઓની સાથે સજ્જન પંજું બતાવીને પાતાના લાભની જ ઇવ્છા રાખે છે. પરંતુ લગવાન નિષ્કામ છે. અપરિગ્રહ વાળા છે, જીવાનું રક્ષણ કરવા વાળા છે. કેવળ પરાપકાર બુદ્ધિથી જ ધર્માપટેશ આપીને બીજાઓ પર અનુગ્રહ અર્થાત્ ઉપકાર કરે છે. આ રીતે બન્નેમાં મહાન અંતર છે. પારવા

આ ગાથાની ટીફા સરળ હેાવાથી જુરી આપી નથી.

समयार्थवोधिनी टीका हि. धु. व. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० . ६११

अन्वयार्थः — अर्द्धकः पुनरपि गोशालकं कथयति - (वणिपा) वणिज्ञः (वित्तेसिणो) वित्तेषिणो धनामिळाषिणो भगन्ति, तया - (मेहुणसंपगढा) मैथुन-संपगाढाः - मैथुनेऽश्यन्तासक्त पानसा भवन्ति । (ते मोयणद्दा वयंति) ते मोज-नार्थ व्रजन्ति - वणित्रो मोजनोपळब्ध्यै इतस्ततो अप्तन्ति, तु-अर्गोऽस्मादेव कार-णात् (कामेग्रु) कामेषु (अज्झोववन्ना) अध्युपपक्षाः - कापाऽऽसक्ताः (प्रेपरसेग्रु) पेमरसेषु (गिद्धा) गृद्धाः (अणारिया) अनार्यास्ते इति (वयं) वयम् - कथयामः । तान् वणिग्वत्तीनिति ध्वनिः । तस्मिन्ननेकवारं कयविकपपचनपाचनादिके तया परिग्रहे धनधान्यद्विपदत्तत्वष्पदादिके नि - निश्चयेन श्विताः बद्धाः निःश्विता वणिज्ञो भवन्तीति ॥ २२॥ टोका - मुगमा ॥ २२॥

'बिसेसिणो मेहुगसंपताहा' इत्यादि ।

शब्दार्थ--फिर से आर्द्रक मुनि गोशालक से कहते हैं-'वणिया-वणिजः' व्यापारी जन 'वित्तेसिणो-वित्तेषिणः' घन के अभिलाषी होते हैं। तथा 'मेहुणसंपगढा-मैधुनसंप्रगाढाः' मैधुन में आसक्त होते हैं 'ते भोषणट्ठा वर्धति-ते भोजनार्थ व्रजन्ति' वे भोजन के लिए इत-स्ततः भ्रमण करते हैं 'कामेसु-कामेषु' जो कामभोगों में 'अड्छोव-वन्ना-अध्युपपन्नाः' आसक्त होते हैं, तथा 'पेमरसेसु-पेमरसेषु' स्नेह-रस में 'गिद्धा-एद्धाः' आसक्त होते हैं, उनको 'अणारिया-अनार्याः' अनार्थ है ऐसा 'वयंतु-वयन्तु' इम कहते हैं गरना

अन्यवार्ध-आर्द्र के गोदालक से फिर करते हैं-च्यापारी जन घेन के अभिछावी होते हैं, एवं मैथुन में भी आसक्त होते हैं, वे मोजन

'वित्तेसिजो मेहुणसंपगाढा' धत्याहि

અન્વવાય — બાદ્ર ક ગાશાલકન કરાવા કહ છ ૩-વ્યાપારા લાક ધનવા ઇ-ઘ્છા વાળા દ્વાય છે. તથા મેશુનમાં આસક્ત હૈાય છે. અને લોજન માટે

| ĘĘ | R |
|----|---|
|----|---|

**स्**वहःतां सुर्यः वे

म्ब्म्-आरंभगं चेव परिग्गहं च, अविउँस्सिया णिस्सियै आयदंडा। तेसि च ँसे उद्द जं वयासी,

चउरंतणंता य दुंहाय णेहैं ॥२३॥

के लिए इधर उधर अमण करते हैं। किन्तु जो कामभोगों में आसक्त हैं तथा स्तेह रस में गुद्ध हैं, उनको हम अनार्य कहते हैं।२२।

तात्पर्य इस कथन का यह है कि भगवान महात्रीर को व्यापारी की खपमा देना घोग्य नहीं हैं। व्यापारी गृहस्थ होते हैं, अतः वे कप-विकप, पचन पाचन आदि सायदा किपाएँ करते हैं तथा घन घान्य द्विपद चतुष्पद आदि परिग्रह में मूर्कित रहते हैं। मैथुन के त्यागी नहीं होते। किन्तु भगवान ऐसे नहीं हैं। वे समस्त आरंभ समारंभ परिग्रह से अतीत हैं और पूर्ण ब्रह्म वर्ध के धारक हैं ॥२२॥ टीका खगम है ॥२२॥ 'आरंभगं खेब परिग्गहं च' इत्यादि ।

श्वव्दार्थ--- 'आरंभगं-आरम्भकं' प्राणातिपातआदि आरंभ तथा 'परिग्गहं-परिग्रहं' धन धान्य आदिपरिग्रहको 'अविउस्सिय-अब्यु-स्टुज्य' न स्पाग करके ब्यापारी 'णिरिसय-निश्चिताः' उसमें आसक्त आभ तेम अमछ हरे छे. परंतु केकी हामक्रीगोमां आस्क्रत द्वाय छे अने

રતે કરમમાં ગૃદ્ધ દાય છે તેઓને અમે અનાર્ય કદીએ છીએ. ારરા કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે---ભગવાન મહાવીરને બ્યાપારીની ઉપમા

કહવાનું તાતપર્ય અ છે ક--- લગવાન્ મહાવારને બ્યાપારાના હપમાં આપવી તે બરાબર નથી. વ્યાપારિયા ગૃહસ્થ દ્વાય છે. તેથી તેઓ ક્રય-વિક્રય ખરીદ વેચાછ, પચન, પાચન વિગેરે સાવલ ક્રિયાએા કરે છે. તથા ધન ધાન્ય દ્વિપદ, ચતુષ્પદ વિગેરે પરિશ્રહમાં મૂર્છિત હોય છે. મૈથુનના ત્યાગ કરનારા દ્વાતા નથી. પરંતુ ભગવાન્ એવા નથી. તેઓ બધા જ આરંભ અને પરિશ્રહથી પર છે. અને પૂર્ણ પ્રદ્યાચર્યનું પાલન કરવાવાળા છે. ારગા આ ગાથાના ટીકાર્થ સરળ છે. જેથી જૂદા આપેલ નથી.

'खारं भग' चेन परिगाह' च' र्धत्याहि

શખ્દાર્થ --- 'આરંમગ- પ્રારમ્મર્ક' પ્રાણાતિપાત વિગેરે આરંબ તથા 'વરિ-માદ્ -- परिप्रह'' ધન, ધાન્ય, વિગરે પરિપ્રહના 'લવિરશ્વિય-- બ્રવ્યુ: સુગ્ય' ત્યાગ ન કરીને બ્યાપારી 'णિસ્લિય-નિબ્રિતા' તેમાં આસક્ત થાય છે. 'આયરંકા-

## समयाथैबोधिनी टीका द्वि. थु. अ. ६ आई. कमुनेगौशालकस्य संवादनि २ ६१३

अन्दयार्थः — (भारं भगं चेत्र) आरम्भकम् – माणातिपातादिलक्षणम् (परि-म्गई च) धनधान्यादिलक्षणम् (अत्रिउस्तिय) अव्युत्सुज्यापरित्यज्य (णिस्तिय) निःश्विताः – वद्धाः (भावदंडा) भाश्मदण्डा ये नणिनः (तेर्सि च) तेषां च (से उद्द) स उद्यः – धनळामादिरूपः (जं वयासी) यमत्रादीः (य चउरंतणंताय दुहाय) स चतुरन्तानन्ताय दुः लाय (णेह) नेह दणिजां लाभः संसारदुः लाय न तु सुखाय, तीर्थकरस्योदयश्च केवल्डज्ञानमाप्तिकक्षणो न तथा जिन्धु सुवायेति । (२२)

होते हैं 'आपदंडा-आत्मदंडाः' वे अपनी अत्माको दण्डित करने बाले हैं, तुमने 'तेर्ति-तेषां' उनका 'जंवयासी-पमवादीः' जो उदय कहा है, 'से उदए-स उद्धः' यह उदय 'चाउरंतणंताय दुहाय-चतुरन्तान-न्ताय दुःखाय' चतुर्गतिह्य और अनंत दुःखका कारण होता है, 'णेह -नेह' वह उदय कभी नहीं भी होता है, अर्थात् ऐकान्तिक नहीं हैं, तीर्थकर भगवात् का उदय केवलज्ञान पासिल्प है, वह व्यापारी के उदयके तुल्य न होकर केवल सुखका ही कारण होता है ॥२३॥

अन्वपार्थ--प्रागातिपान आदि आरंभ तथा धन घान्य आदि परि-प्रह को न स्थाग कर के व्यापारी उस में आसक्त होते हैं। वे अपनी आत्मा को द्विडन करने वाछे हैं। तुमने उनका जो उदय कहा है, वह चतुर्गतिक एवं अनन्त दुःख का कारण होता है। वह उदय कभी नहीं भी होता है अर्थात् प्रान्तिक नहीं है। तीर्थकर भगवान का उदय केवल्रज्ञानपासि रूप है। वह व्यापारी के उदय के समान न होकर सुख का कारण ही होता है।।रहे।।

सात्मदण्डाः? તેએ। પાતાના આત્માને દંડ દેવાવાળા છે. તમે 'हेसिं-तेवां' 'जं बयासी-यमवादीन्' જે ઉદય કહેલ છે. 'से अश्र-च क्वयः' ते ઉદય 'चाठर'त जंतोय दुद्राय-चतुरन्तांगन्ताय दुःखाय' ચતુર્ગતિ ३૫ અને અન'ત દુઃખના કાશ્વ ३૫ હાય છે. 'जेह-नेह' ते ઉદય કયારેક ન પછ થતા હાય અર્થાત એકાન્તિક દુાતા નથી. તીર્થ કર ભગવાનના ઉદય દેવળગ્રાન પ્રાપ્તિ ३૫ છે. તે બ્યાપારીના ઉદય પ્રમાણે ન થવાં દેવળ સુખના જ કારણ ३૫ હાય છે. તારકા

અન્વયાર્થ — પ્રાદ્યાતિયાત વિગેરે આર'બ તથા ધન ધાન્ય વિગેરે પરિ પ્રહ ત્યાગ ન કરવાથી વ્યાપારી લાક તેમાં અસ્કત રહે છે. તેઓ પાતાના આત્માને દંહિત કરવા વાળા હાેય છે. તમાએ તેમના જે ઉદય કદ્યો છે. તે ચાતુર્ગતિક અને અનંત દુઃખના કારણ રૂપ હેાય છે. તે ઉદય કયારેક ન પણ હાેય અર્થાત્ કાયમ થાય જ તેમ એકાન્તિક નથી. તીર્થ કર ભગવાનના ઉદય કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ રૂપ છે. તે વ્યાપારીના ઉદય જેવા હેાતા નથી પણ સુખના કારણ રૂપ જ હાેય છે. તારગા

### **स्**त्रहेताङ्गस्त्रे

i i u

टीका-माईको गोधालक पाइ-'मारं भगं चे .' आरम्म के एव रुद् अप्यर्थक स्तस्य च परिग्रहेण सहाऽन्त्रयः, तत्रारम्भं माणातिपातादिरुक्षणम् 'परिग्गहं च' परिग्रहम्-परिग्रहः-धनधान्यादिस्त्रीकारलक्ष प्रतम् 'मविउस्तिया' अव्युत्सुर्य-अपरिस्थर्थ 'णिस्तिय' निःश्रिताः वद्धाः 'आयदंडा' आत्मदण्डाः-आत्मानमेव दण्डयन्ति-विनाग्नयन्ति मागानिपातादिककरणेनेति आत्मदण्डाः 'ते सिं' तेषाम् -आरम्मपरिग्रहत्रताम् 'से उदप' स उदयः-धनादीनां लागस्वरूपः । 'जं वयाती' यद्वदयम्-त्त्वमपि उदयमवादीः, स उदयः 'चउरंतणंताय दुहाय' चतुरन्ताऽनन्ताय दुःस्ताय भवति मविष्यति चेति ज्ञेवः, चतुरन्तव्यतुर्गतिकः संत्तारः अनन्तः-पर्यवसान-रहितस्तदर्थम् उदयोगवतीत्पर्थः, वस्तुतो धनादीनामायात्मक उदयो नाऽऽत्यन्ति-'कंमु वाय । अपि तु-वातुर्गतिक संसारस्य मापको दुःखजनकश्व मवति (णेह) नेह धनधान्यादीनां लामोदयोऽपि एकान्तेन न भत्रति किन्तु यावरपुण्योदय स्तावदेव मत्रति । अयं भावः -हे गोशालक ! यणिनां यो लामः स संतारदुःखायैत

टोकार्थ--अर्द्ध क गोवालक से कहते हैं-हिंसादि रूप आरंभ को तथा घन धान्य आदि रूप परिग्रह को स्थागन करके जो उसमें आसकत होते हैं, वे अपनी आरमा को दुःखी बनाते हैं। उनका वह घनलाभ आदि रूप उदय, जिसको तुमने भी उदय कहा है, चतुर्गतिक तथा अनन्त संसार का कारण होता है। वह चास्तव में न तो आस्थन्तिक सुख के लिए होता है और न ऐकान्तिक सुख के लिए ही होता है। जब तक पुण्य का उदय है तब तक ही रहता है।

आदाप गह है-हे गोदाालक ! व्यापारियों का लाभ संसार के

ટીકાર્થ — આદ્રક સુનિ બોશાલકને કહે છે કે — હિંસા વિગેર આરંબના તથા ધન, ધાન્ય વિગેરે રૂપ પશ્બિહના ત્યાગ ન કરીને તેમાં જે આસક્ત હાય છે, તેઓ પાતાના આત્માને દુઃખી બનાવે છે. તેઓના તે ધન લાભ વિગેરે પ્રકારના લ્ક્ય, કે જેને તમાએ પછ લ્દય કહેલ છે, તે ચતુર્ગતિક તથા અનુંત સંસારતું કારજ્ય હાય છે. તે વાસ્તવિક રીતે ન તા આત્યન્તિક સુર્ખ માટે હાય છે, અને એકાન્તિક સુખ માટે પછુ હાતા નથી. જ્યાં સુધી પુષ્યુના લ્હય હાય છે, ત્યાં સુધી જ તે સુખ રહે છે.

કઢેવાના આશય એ છે કે-હે ગેશાલક! વ્યાપારિયેલના લાભ સંસારના

समयार्थंबोधिनो टोका द्वि. श्रु. अ. ६ आईं कमुनेगोंशालकस्य संघादनि० 🛛 ६१५

मंचति सोऽपि च ळामो न स्वेच्ळामात्रेण यथेष्ट मत्रति किन्तु यावश्तुभ्योद्य स्ताबदेव मत्रतीति ॥२३॥

मुल्म-णेगंत णैचंतिय उद् ए एवं वैयंति ते दो विगुणोद्यंमि। से उद् ए साइँमणंतपत्ते तमुद्यं साहयँइ ताई णाई ।२४। छापा-नैकाग्तिको नात्पग्तिक उदय एवं, वदन्ति ौ ढौ विमुलोदयौ । स उदयः साद्यनन्त्रपास्त स्तद्वदयं साधयति जायी क्षायी ॥२९॥

तुंग्लों का ही कारण होता है। वह लाभ जब तक पुण्योदय है तभी तक रहता है और स्वेच्छा मात्र से पथेछ नहीं होता ॥२३॥ 'णेगंतणच्चंतिय' इस्यादि।

शन्दार्थ- 'एवं उदए-प्वं उद्यः' भनलाभ आदि रूप पूरोंक्त उद्य 'णेगंतणच्चंति य नैकान्तिको नाश्यंतिकश्च' न ऐकान्तिक हे और न आर्यन्तिक है ऐसा झानी जन कहते हैं। 'ते दो विग्रुगोदयंमि-तो हो विग्रुणोदयोे' उदय में वह दोनों गुण रहित है, वह वास्तव में उदय नहीं है वह उदय गुणरहित है, किन्तु 'से उदए-स उदयः' तीर्थकर भगवान् का वह उदय 'साइमर्णतपत्ते-साध्यनन्तपासः' सादि और अनेत है 'ताई णाई-त्रायी झायी' जीवों के जाता और सर्वज्ञ भगवान् 'तमुद्यं-तमुद्यं' वह केवलज्ञान लक्षण उदय का 'साइयइ-साधयति' दूसरों को भी उपदेश करते हैं।।गा. २४॥

દુઃખાતું જ કારણ હાય છે. તે લાભ, જ્યાં સુધી પુણ્યના ઉદય હાય છે, ત્યાં સુધી જ રહે છે. અને સ્વેચ્છા માત્રધી યથેચ્છ પ્રકારના તે લાભ હાેતા નથી. ાર ગ્ર 'ળેગ'ત णच्चंतिय' ઈત્યાદિ

શાળ્દાર્થ--'पवं उदग- एवम् उदयः' ધન હાભ વિગેરે પ્રકારના પહેલાં કહેલ ઉદય 'णेगंत णच्चंतिय-नैकःन्तिको नास्यंतिकक्ष्व' એકાન્તિક નથી તેમ આત્યંતિક પણ નથી. આ પ્રમાણે જ્ઞાનીજના કહે છે. 'તે दो विगुणोदयंमि-तौ द्वौ विगुणोदयौ' જે ઉદયમાં આ બન્ને શુણે હોતા નથી. વાસ્તવિક दीતે તે ઉદય કહેવાતા નથી. તે ઉદય શુણ વગરના છે. પરંતુ 'से चदप-स उद्यः' તીર્થ'કર ભગવાનના તે ઉદય 'साइमणंतवत्ते-सःश्वनन्तप्राप्तः' સાદિ અને અનંત છે. 'तमुदयं-तमुद्यं' તે કેવળ સાન રૂપ ઉદયના ' ताई णाई-श्वाया झःयी' જીવાનું ત્રાણ-રક્ષણ કરવાવાળા અને સવૈજ્ઞ ભગવાનુ 'साहयइ-साधयदि' બીજાઓને પણ ઉપદેશ આપે છે. ાર8ા

स्त्रकताङ्गरावे

अभ्यपार्थः—(एवं उदए) एवम्-पूरोँकः -उदयः-धनलामादिरूपः (णेगंतण-ब्वंतिय) नैकान्तिको नाश्यन्तिकध, (ते दो विगुणोदयंमि) तौ द्वौ विगुणोदयौन गुणवर्जितौ (से) सः (उदए) तीर्थकरस्थोदयः लावः (साइमणंतपत्ते) साधनन्त-मार्गः-सादिमनन्तं च माप्तः 'तम्रुदयं' तं-केवल्ज्ज्ञानलक्षणम्रुदयम् 'ताई णाई' वायी-जीवरक्षकः, ज्ञायी-प्रविधः 'साहयद्द' मन्यानपि साधयति उपदेशद्वारा माप्यतीति 'वयंति' वदन्ति विद्वांसः॥रभा

टीका----पुनरपि आर्द्रक आह-हे गोझालक ! वणिजां धनादिः कदाचिझ. वसि-न वा भवति, कईिंचिल्लाममपेसनाणस्य महती हानिरेय, अतो विदि-तरुरक्षे र्विद्वद्भिः वणिजां लाभे नास्ति स्यायीगुण इति कथ्यते । मगवता तीर्थ-करेण कर्मनिर्जराद्वारेण ल्व्यो लामो लागः कथ्यते । येन च मत्तति दिव्य

अन्वयार्थ--धन लाभादि रूप पूर्वोक्त उदय न ऐकान्तिक है और न आध्यन्तिक है, ऐसा ज्ञानी जन कहते हैं। जिस उदय में यह दोनों गुग नहीं है, वह वास्तव में उदय नहीं है-वह उदय गुणरहित है। किन्तु तीर्थकर भगवान का उदय सादि और अनन्त है। जीवों के ज्ञाता और सर्वज्ञ भगवान् उस उदय का दूसरों को भी उपदेशकरते हैं॥२४॥

टीकार्थ--अर्द्धक किर कहते हैं-हे मोझालक ! व्यापारियों को धन आदि की प्राप्ति कभी होती है, कभी नहीं भी होती ! कभी लाम की अपेक्षा रखते हुए घट्टन बड़ी हानि हो जातो है । अतएव तत्त्व झानियों का कथन है कि बणिकों के लाभ में स्थायी गुण नहीं है ।

અન્વયાર્થ--ધન લાભ વિગેરે પ્રકારના પહેલાં કહેલ ઉદય એકાન્તિક નથી. તેમ આત્યન્તિક પણ નથી. તેમ જ્ઞાનીજના કહે છે. જે ઇદ્રયમાં આ બન્ને ગુણુ નથી તે વાસ્તવિક રીતે ઉદય જ નથી. અર્થાત્ તે ઉદય ગુણુદીન છે. પરંતુ લીર્થેંકર ભયવાનના ઉદય સાદિ અને અતંત છે. જીવાનું ત્રાણ કરવાવાળા સર્વજા લગવાન્ એ ઉદયના બીજાઓને પણ ઉપદેશ આપે છે. ારજાા ઠીકાર્થ--ક્રીથી આર્દ્રક મુની કહે છે કે-હે બોશાલક! વ્યાપારીયે.ને ધન વિંગેરેની પ્રાપ્તિ ક્યારેક ચાય છે, અને ક્યારેક નથી પણ થતિ, ક્યારેક લાલની આશા રાખવા છતાં પણ બહુ માટી નુકશાની પણ આવી જાય છે. તેથી જ તત્વ જ્ઞાનીયાનું કથત છે કે-વ્યાપારીયેના લાલમાં સ્થાયી~ગુણ હોતા નથી.

### सग्रवार्थवोधिनी दीका हि. सु. अ. ६ आर्ट्रकमुनेगों शालकस्य संवादनि० ६१७

झानग्राप्तिः । स लामोऽनन्तके रलज्ञानमाप्तिलक्षणः परमो लाभः स च सादि रनन्तः । एताइश्चं दिव्यज्ञानमाप्तिलक्षणमपूर्वलामं लब्ध्वाऽत्यानपि~उपदेक द्वारा तं लामं दिव्यज्ञानलक्षणं मापयति । तीर्थकरो महावोरो झातपुत्रः स्वयं सर्वपदार्थज्ञाता मध्यान् संसारादुत्तारयति । अतो न स वणिग्ल्ग् चिदम्ध इति सुवेष भकाशयति । 'एवं' एवं-पूर्वोक्तः उदयः-वणिजां सावद्यकर्माऽनुष्टानजनित-धनादिलामरूथः । 'णेनत पच्चति य' वैकान्तिको नात्यन्तिकथ, लामार्थ मयुत्तस्य लाभो मविष्यस्ये वेति न नियमः कदाचिद् हानिरपि संभवति स न सर्वकाल्यमावी सरक्षयदर्श्वनात् तथा न आत्यन्तिक इति 'वयंति' घदन्ति विद्यांसः 'ते दो' तो दौ

तीर्थकर भगवान कमों का क्षय कर के जो लाभ प्राप्त करते हैं वही वास्तविक लाम है। वह लाभ है केवलज्ञान को पासि। वह परम लाम है और सादि अनन्त है। भगवान दिव्यज्ञान के अपूर्वलाभ को पास करके उपदेश के दारा द्सरों को भी वह लाभ प्राप्त कराते हैं। तीर्य-कर भगवान महावीर स्वयं सब पदार्थों को जानकर भव्य जीवों को संसार से तारते हैं। अतएव वह वणिक के समान नहीं है, यह वास सूत्र के द्वारा प्रकाशित करते हैं। सावद्य कियाओं के अनुष्ठान से होने वाला धनादि का लाभ रूप उदय न ऐकान्तिक है और न आत्यन्तिक है। लाभ के लिए प्रवृत्ति करने वाले को लाभ होगा ही, ऐसी वात नहीं है, कभी कभी हानि भी हो जाती है। तथा यदि लाभ हो भी जाता है तो वह मदा के लिए नहीं होता, क्योंकि उसका क्षय होना देखा जाता है। अतएव जो उदय ऐकान्तिक और आत्यन्तिक नहीं है,

તીર્થ'કર ભગવાન કમોંને સ્થ કરીને જે લાભ મેળવે છે, તેજ ખરેખર વાસ્તવિક લાભ છે. તે લાભ કેવળ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના છે. તે પરમ શ્રેષ્ઠ લાભ છે. અને સાદિ અનંત લાભ છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામી દિગ્ર જ્ઞાનના અપૂવ લાભ મેળવીને ઉપદેશ દ્વારા બીજાએાને પણુ એ લાભ પ્રાપ્ત કરાવે છે. તીર્થ'કર લગવાન મહાવીર સ્વયં સઘળા પદાર્થીને જાણીને લગ્ય છવેલે સંસારથી તારે છે. તેથી જ તેઓ વ્યાપારી જેવા નથી. આ વાત સૂત્ર દ્વાયા બતાવતાં કહે છે-સાવઘ કિયાએાના અનુષ્ઠાનથી થવાવાળા ધન વિગેરેના લાભ રૂપ હૃદય એકાન્તિક નથી, તેમ આત્યન્તિક પણ નથી, લાભને માટે પ્રવૃત્તિ કરવાવાળા સવે વ્યાપારિયોને લાભ થશે જ એમ હાતું નથી, ક્યારેક કચારેક તુકશાન પણ થઈ જાય છે. તથા જો લાભ થઈ પણ જાય તા તે કાયમ માટે હોતો નથી. કેમકે તેના નાથ, થતા જોવામાં આવે છે. તેથી જ જે ઉદ્દય એકાન્તિક અને

सु॰ ५५

'विगुणोदयंमि' विगुणोदयों यो उदयों नैकान्तिकों नात्यतिकों हो द्वारपि उदयौं गुणवर्जितों, किं तेन छामरूपेण यो न आत्यन्तिकों नैकान्तिकश्व, 'से उदप' स उदयः यम्रुदय भगवानाप्तवाम् । 'सादिश्णंतपत्ते' साधनन्त्रभाप्तः, भगवता छब्ध उदयः सादिरन्त्वश्व । तमुद्दयं ताइर्शं सादिमनन्तास्तकं केवळाऽपरनामान-म्रुदयं मगवानन्यान् 'साइयह्' साधयति उपदेशद्वारेण प्राययति । भगवान् 'ताई-णाई' मायी-पङ्नीवनिकायरक्षकः, झायी-सर्वक्रधेति तदेवं भगवता सद्द तेषां बणिजां निर्विषेकिनां कथं सर्वसाधर्म्यसिति ॥२४॥।

साम्पतं कृत देवसमबसरणसिंहासनाधुपभोगं क्वर्वत्रपि आधाकर्म कृत वसतिनिषेक्कसाधुवत् कथं तदर्थकृतेन कर्मगा भगवान् न चिप्यते इत्येतद् गोबालकमतमाशङ्कच प्राह-'अहिंसयं' इत्यादि,

वह गुणरहित है। उस लाभ से क्या लाभ की जो ऐकाल्तिक और स्थापी म हो। किन्तु भगवान ने तो ऐसा उदय प्राप्त किया है जो सादि और अनन्त है अर्थात् जो एकवार प्राप्त होकर सदा के लिए स्थायी है। भगवान् उसी उदय की दूसरों के लिए प्ररूपमा करते हैं। वे जीवमान्न के न्नाता (ग्क्षक) और सर्वज्ञ हैं। इस प्रकार भगवान को व्यापारियों के साथ तुलना करना उचित नहीं है। उनमें कोई ममानता नहीं है।।२४॥

े देवों डारा निर्मित समवसरण सिंहामन आदि का उपभोग करते हुए भी भगवान आधार्र्शिक उपालय का रोवन करने वाले साधु के समान कर्म से लिप्त क्यों नहीं होते ? गोकालक के इस मन की आ-हांका करते हुए सुत्रकार कहते हैं-'अहिंसयं सब्वपयाणुकंपिं' इत्यादि।

આત્ય તિક નથી, તે ગુલુ રહિત છે. તેવા લાભથી શું લાભ કે જે એકા-ન્તિક અને સ્થાયી ન હે.ચ ! પરંતુ ભાવાને તેા એવે ઉદય પ્રાપ્ત કરેલ છે કે–જે સાદિ અને અનંત છે અર્થાત્ જે એક વાર પ્રાપ્ત થઇને સદાને માટે સ્થાયી હાય છે. લગવાન્ એજ ઉદયતી પ્રરૂપણા બીજાને માટે કરે છે. ભગવાન્ જીવ માત્રના ત્રાતા=રક્ષણ કરવાવાળા અને સર્વદ્ય છે. આવા ભગવા નની તુલના વ્યાપારિયોની સાથે કરવી તે યાેગ્ય નથી. તેમાં કંઇ જ સરખા પણું રહેલ નથી. ાારષા

દેવેાએ રચેલ સમવસરણ સિંહ સન વિગેરેના ઉપલાેગ-સેવન કરવા છતાં પણ ભગવાન આધાકમિંક ઉપાશ્રયતું સેવત કરવાવાળા સાધુની જેમ કર્મથી કેમ લિપ્ત થતા નથી ? ગોશાલકના આ અભિપાયના આશ્રય કરીને સૂત્રકાર કહે છે-અફિંદ્ર વં સગ્વવયાણુકાં રિંદર્યાદ્વ समयावैवोचिनी डीका हि. थु. ब. ६ आई कमुनेगों शालकस्य संवादनि० - ६१९

तमात्मदण्डैः समाचरन्तः, अत्रोधेस्ते प्रतिरूपमेतत् ॥२५॥ अन्बयार्थः -- (महिंसयं) अहिंसकस् (सव्यपण्णुकर्षि) सर्वभजानुकस्पिनम् --सर्वनीवेषु दयाशीलम् (धम्पेद्वियं) धर्मे स्थितम् (कम्मनिवेगहेउं) कर्मविवेकहेतुम् --कर्मनिर्जराजारणम्, इत्यं भूतं तीर्थकरं देवम् (तमापदंडीई समायरंता) तमा-त्मदण्डैः समाचरन्तः--आत्मदण्डा भवन्तः ये पुरुषाः भवत्सद्याः सन्ति ते मग-वति वणिक्र्तुल्कां समाचरन्ति नाऽन्ये विद्वांसः, (ते) ते-तत्र (अवोहिए) अवोधे-रक्षानस्य (गडिरूवमेयं) प्रतिरूामेतत् तुल्यमेवेति ॥२५॥

शब्दार्थ — 'अहिंसयं-अहिंसकं' अहिंसक 'सब्वपणणुकंपिं-सर्व-प्रजानुक्तरिग्न' प्राणी मान्न की अनुकंपा करनेवाले 'धम्मेठियं-घमें स्थिनम्' धर्म में स्थित 'कम्नविवेगहेउं-कर्मविवेकहेतुम्' निर्जरा के हेतु देवाधिदेव को 'आयदंडेहिं समापरंता-आत्मदण्डैः समाचरन्तः' आप अपनी आत्मा को दण्डित करनेवाले व्यापारियों के समान कहते हैं यह 'ते-ते' आप का 'अवोहिए-अचोधेः' अज्ञान के 'पडिरूबमेव-प्रति-रूपमेव' अनुरूप ही है ॥गा २५॥

अन्वयार्थ — अहिंसक, प्राणी मात्र पर अनुकम्पा करने वाले, घर्म मैं स्थित, निर्जरा के हेतु देवाधिदेव को आप अपनी आस्मा को दण्डित करने वाले व्यापारियों के समान कहते हैं, यह आपके अज्ञान के अनुरूप ही है ॥२५॥

શખ્ડાર્થ — 'अहिंसयं-अहिंसकं' અહિંસક 'सव्वपय णुकंपिं- स्ववंत्रजातु इम्पितं' પ્રાણી માત્રની અનુકં પા કરવાવાળા 'धम्मे ठियं- धर्मे' स्थितं' ધર્મમાં સ્થિત, 'कम्प्रविवेगहेउ-कर्मविवेकहेतुम्' નિજેરાના હેતુ દેવાધિદેવને 'आय इंडेहिं समायरता- जात्मदण्डैः समाधरन्तः' પાતાના આત્માને દંડવાવાળા વેપા-दिधोनी अरेगअर કહે। છે. આ કથન 'ते ते' તખારા 'खबोहिए-खबोबेः' અग्रानना 'एडीह्ल्यमेव-प्रतिह्ल्यमेव' અનુરૂપ જ છે. ારપા

અન્વયાર્થ-અહિંસક-પ્રાણી માત્ર પર અનુકંપા કરવાવાળા, ધર્મમાં સ્થિત નિજરાના હેતુ એવા દેવાધિદેવને આપ પેલ્લાના આત્માને દંડિત કરવાવાળા વ્યાપારિયાની સાથે સરખાવા છે તે આપના અજ્ઞાન પદ્યાને યોગ્ય જ છે. કારપા ६२०

**स्**त्रकृतां**न्नस्**ले

टीका--मो गोशाल्लक ! 'अर्हिसयं' अर्हिसकम्-नास्ति हिंसा-माणाति-पातादिरूपा यस्य तम् 'सव्यपयाशुक पिं' सर्व मजाऽनुकम्पिनम्-सर्वमजासु-सकल्ज-प्राणिषु अनुकम्पाशाल्जिनम् 'धम्मे ट्रियं धर्मे-अर्हिसादौ स्थितम्-सदा विद्यमानम् 'कम्मविवेगहेउ' कर्मविवेकहेतुम्-कर्मनिर्जराकारणम् एतादशमपि तीर्थकरं मग-वन्तं महात्रीरम् 'तमायदंडेहिं समायरंता' तमास्मदर्ण्डः समाचरन्तः-भास्मानं दण्डयन्ति ये पुरुपाः-मनश्सदशास्ते पतं त्रणिक्तुल्यं जल्पन्ति । नाऽपरे विद्वांसः, 'प्यं' एतद् भगदतो निन्दारूपं वणिक्तुल्यकथनम् 'ते' ते-तव 'अयोहिप्' अवोधेरझानस्य 'पडिरूवं' मतिरूपमेन, अझानफलम् । अशोकष्टक्षादि मातिहार्ण-दिकं भगवतोऽतिश्येन स्वयमेव मन्नति देवकृता पुष्पष्टशिरपि अचित्तैत्र जायते, देवाधर्यमेव अवित्तपुष्पष्टष्टिर्मेनति न तु भगवदर्थम्, तत्र मगततोऽनुमोदनामात्राव् रागहेपरहितस्वाच एतदेव सूत्रकारेण दर्शितमिति भावः ॥२५।

टीकार्थ-हे गोशालक ! जो भगवान हिंसा से सर्वथा रहित हैं, जो प्राणीमान्न पर अनुकम्पा रखते हैं, जो सदैव अहिंसा आदि घर्म में स्थित रहते हैं और जो कर्मनिर्जरा के कारण हैं, ऐसे तीर्थकर भगवान महाबीर को अपनी आत्मा को दंडित करने वाछे आप जैसे लोग ही ध्यापारी के समान कहते हैं । ज्ञानवान पुरुष ऐसा नहीं कह सकते । भगवान की निन्दा करने के लिए उन के समान कहना तुम्हारे अज्ञान के अनुरूप ही है ! यह तुम्हारे अज्ञान का ही परिणाम है !

आधाय यह है कि अश्वोकष्टक्ष आदि भगवान के प्रतिहार्य स्वय-मेब होते हैं, देवों के सारा अचित्त पुष्पों की ही वर्षा की जाती है। देवों के लिए अचित्त पुष्पट्टि होती हैं भगवान के लिए नहीं, क्योंकि

ટીકાર્થ- કે ગોશાલક ! જે લગવાન હિંસાથી સવૈથા રહિત છે. જે પાણી માત્ર પર અનુઠ'યા-દયા રાખે છે. જે કાયમ અહિંસા વિગેરે ધર્મમાં સ્થિત રહે છે. અને જે કર્મ નિજ'રાના કારજી રૂપ દેાય છે. એવા તીર્થ'કર લગવાન મહાવીરને પોતાના આત્માને છેતરવાવાળા તમારા જેવા પુરૂષા વ્યા-પારીયા જેવા કહે છે. જ્ઞાની પુરૂષો તેમ કહી શકતા નથી. લગવાનની નિંદા કરવા માટે વ્યાપારીયા જેવા કહેવા તમારા અજ્ઞાનને અનુરૂપ-યાગ્ય જ છે. આ તમારા અજ્ઞાનનું જ કારજ છે.

કહેવાના આશય એ છે કે—અશેષ્ઠ વૃક્ષ વિગેરે ભગવાનના પ્રાતિહાર્ય સ્વયમેવ થાય છે. દેવેષ દ્વારા અચિત્ત પુષ્પાની જ વર્ષા કરવામાં આવે છે. – કેવેષ માટે અચિત્ત પુષ્પ વૃષ્ટી જ થાય છે. ભગવાનને માટે નહીં કેમ કે–

અન્વયાર્થ----દેશ્ક પુરૂષ ખલપિંડને શૂળીથી વીંધીને આ પુરૂષ છે એમ -

शण्दार्थ — 'केइ प्रिसे-कश्चित्पुरुषः' है।6 पुरुष 'विझागयिंडीमवि-पिण्याक પિંडमपि' અલના પિ'ડને सूळे-ગ્ર્⊗ે શ્ળી પર 'विद्ध~विद्ध्या' લી'ધીને 'पुरिसे हमेत्ति'-पहचोऽयमिति' आ पुरुष छे, तेम भानीने 'परुज्जा-पचेन' रांधे 'बाबि अथवादि' अथवा ते। 'अळानुग'-अळानुक'' तु'णठाने 'क्रमारवत्ति-क्रमारोऽय-મિત્રિ' આ કુમાર એટલે કે બાળક છે, તેમ સમજીને રાંધે તો અમારા સંત भ्रभारो 'स पाणिवहेण-सः प्राणिवचेन' ते पुरुष अव वधथी 'हित्यइ-हित्येस' <u>લિપ્ત થાય છે. તારકા</u>

ભગવાન તેનું સમર્થન કરતા નથી. અને ભગવાનુ રાગદ્વેય રહિત હાય છે. એજ વાત સૂત્રકારે અહિં બતાવેલ છે. ાારપા

'पिन्नागपिंडीमवि विद्धसुढे' धत्याहि

हमारा दाक्यों का मत है ॥गा० २६॥ अन्वपार्थ—कोई पुरुष खल के पिण्ड को झूली से देव कर 'यह

दाब्दार्थ—-'केइ पुरिसे∽कथित्पुरुयः' कोई पुरुष 'पिन्नागर्थिडीमवि– पिण्पाकपिंडमपि' खल के पिंड को 'सुले-शूले' शूली से 'विद्ध-विद्ध्या' वेधकर (छेदकर) 'पुरिसे इमेक्ति-पुरुषोयमिति' यह पुरुष है, ऐसा सोच कर 'पएज्ञा-पचेत्' पकावे 'यावि-अथवापि' अथवा 'अलावुर्ग-अलावुक्तं' तंचे को 'क्रमारएसि-क्रमारोऽपमिति' क्रमार (बालक) समझ कर पकावे तों हमारे मत के अनुसार 'स पाणिवहेण-सः माणिवधेन' वह पुरुष जीव बध से 'लिपाइ-लिप्यते' लिप्त होना है 'अम्हं-अस्माकम' ऐसा

भगवात उनका अनुमोदन नहीं करते और रागदेष से रहित होते हैं। यही बात सत्रकार ने यहां दिखलाई है ॥२५॥ 'पिन्नागविंडीमवि विद्ध सुछे' इत्यादि ।

छ।या−−पिण्याकपिण्डीमपि चिद्ध्या शुछे कोऽपि ५चेत्पुरुषोऽयमिति । अलाबुकं वाऽपि कुमार इति स लिप्यते माणिक्धेनाऽस्माकम् ॥२६॥ अन्तर्यार्थः – (केइपुरिसे) कश्चित्पुरुषः (पिन्नागर्विडीमनि) विण्याकविण्ड-मणि-खलपिण्डमपि (मुछे) शुष्ठे (विद्ध) विदध्वा-आरोप्य (पुरिसे इमेत्ति) पुरुषोsuमिति कुन्ता (पएउजा) पचेत पाचयेद्वाअनौ, (बाबि) बाऽपि-अधवाऽवि

समयार्थंबोधिनी टीका हि. धु. स. ६ आईंकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० કરર मुल्ग्-पिन्नागपिंडीमवि विखसूले केइ पएज्जा पुरिसे इमे ति।

अलाउयं वावि कुमारएति स लिपई पाणिवहेण अम्हं ।२६।

www.kobatirth.org

### स्वरुताहस्ते

(अळाउमं) अठःखुकम् (कु सरपत्ति) कुमारोऽपमिति मच्चा पचेत् (स पाणिवहेण) स पुरुषः माणिवधेन (लिप्पइ) लिप्पते इति (भम्दं) अस्माकं मतमिति ॥२६॥

टीका-गोशालकं निराहत्य मगरन्तं वन्दितुं मच्छास्तस्य आर्ट्रकस्य मागे शाक्येन साकं वार्चालापो जातः, शाक्य एरमवादीत्-भोः ! सत्यं मगता गोशालकमतं खण्डितम् तरवर्षं श्रुभ् न भवति किमपि वाधाऽनुष्ठभेन, किन्तु अन्तरेण अनु ठानमेव कर्मबन्धकारणमिति स्वसिद्धान्तं श्रावयति, शाव्य आर्द्रकं तदेव दर्शयति-'केइ' कश्चित् 'पुरिसे' पुरुषः पिक्रागर्भिडीमवि' पिण्याक्रपिण्डमपि -पिण्याका-खल स्तस्य सकछपचेतनमपि कदाचित् कश्चिद् म्लेच्छदेशं गतः स तब म्लेच्छमयात् संभ्रमेण पलायमानः स्वसवीपस्थखलणिडं बक्षेण वेष्टयिरवा तव परित्यक्तवान् पश्चात्त्व समागतेन म्लेच्छेन वस्तवेष्टितखडपिण्डकं दृष्टा गृहो-पुरुष है' ऐसा सोच कर पकावे अथवा नूं वे को कुमार (बालक) समझकर पकाचे तो हमारे मत के अनुसार वह जीववध से लिस होता है। रथ।

टीकार्ध- गोद्दाल क को पराश्त करके आर्द्र क मुनि अगवान को बन्दन करने के लिए आगे चछे तो द्दाात्रय के साथ उनका वार्तालाप (संवाद) हुआ। द्दाात्रय इस प्रकार कहने लगा-आरने गोद्दालक के मत का निराकरण किया है, वह सब मैंने सुना है। आपने घह अच्छा ही किया। बास्तव में बाह्य अनुष्ठान (क़ियाकाण्ड) से कुछ भी नहीं होता, आन्तरिक किया ही कर्मबन्ध का कारण है। द्दाात्रय अपने इस सिद्धान्त का आईक के सामने प्रतिपादन करता है-कोई आदमी म्छे-च्छदेदा में गया। वहां म्छेच्छों के भय से जल्दी जल्दी दौडता हुआ अपने पास में स्थित अचेतन खलएपण्ड को बक्ष से आच्छादित करके वियारीने रांधे अथवा तेलाते (आत्र) समर्क्षने रांधे ते। जमारा भत

ટીકાર્ય — ગોશાલકને પરાજીત કરીને આદ્ર ક મુનિ ભગવાનને વંદના કરવા માટે આગળ ચાલ્યા તા શાકયાની સાથે તેઓના વાર્તાલાપ (સંવાક) થયા. શાકયા આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા. આપે ગોશાલકના મતતું ખંડન કરેલ છે, તે સઘળું કથન અપે સાંભળેલ છે. આપે આ સારૂં જ કરેલ છે. વાસ્તવમાં બાદ્ય અનુષ્ઠાન (કિયાકાંડ) થી કંઇ પછા લાભ થતા નથી. આંત-રિક ક્રિયા જ કમ બંધનું કારજી છે. શાકય પોતાના સિદ્ધાંતનુ પ્રતિપાદન આદ્ર ક મુનિની સામે કરતાં કહે છે કે-કાેઇ પુરૂષ ગ્લેગ્છ દેશમાં ગયેલ હાય, ત્યાં ગ્લેગ્છાના હરથી જલ્દી જલ્દી દેહતા દાહતા પેતાની પાંસે રહેલ અચેતન અલપિંડને વસ્તથી હાંકીને ત્યાં મૂકી ગયા, તે પછી સ્લેગ્છ ત્યાં પદ્યાંગ્યો તેણે

## समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. ब. ६ आर्द्र कमुनेर्गोकालकस्य संवादनि० ६२३

ठम् 'इमे पुरिसेत्ति' अयं पुरुषइति मत्वा 'मुळे विद्ध' श् छे विद्ध्वाऽग्नौ 'पएज्जा' पचेत्, तथा-'मलाउयं' अलावुकम् 'वावि' वाऽपि-अथवा 'कुमारएत्ति' कुमार इति मस्वा श्ले-आरोष्य पचेत् । सः-पुरुषः अन्यमपि-जन्यबुद्धच्या पचन् पाचयन् वा 'पाणिवहेण' माणिवधेन-माणिमाणातिपातजनितदोषेण कर्मणा 'लिप्पई' छिप्यते इति 'अम्हे' अस्माकं-जाक्यानां मतम् । द्रव्यरूपेण पापाऽसमुपार्फनेऽपि भावतः पापोदयात्, तत्र तत्र कदुपितायां मनोवृत्तौ तस्काद्धष्यमेव पापकारणं जायते । 'मन एव मतुष्याणां कारणं बन्धनोक्षयोः' ॥२६॥

मृलम्-अहवा वि विद्रू ग मिलक्स्तू सूरु,

पिन्नागबुद्धीइ नरं पएउजा।

कुमारं वावि अलावुगं, न लिप्पइ पाणिवहेण अम्हं ।२७।

छाया -- अथवापि विद्ध्वा म्ळेच्छः शुल्ले पिण्यादबुद्धचा नरं पचेत् । कुमारं वापि अलःवुरुमिति न लिप्यते भाणिऽघेनाऽस्माकम्॥२७॥

छोड़ गया। बाद में म्छेच्छ वहां पहुंचा। उसने बस्त्र से आच्छादित खलपिण्ड को देखा और 'यही वह पुरुष है' ऐसा समझ कर इग्ल में वेघ दिया और अग्नि में पकाया। अधवा कोई पुरुष तूं वे को 'यह कुमार है' ऐसा मान कर इग्ल में वेघ कर पकावे, तो वह पुरुष अन्य को अन्य समझ कर पचन पाचन करता हुआ प्राणातिपात के पाप से लिस होता है। यह हमारा मत है, क्यो कि वहां द्रव्यप्राणातिपात न होने पर भी भाव प्राणातिपात होता है। हिंसा करने वाछे की बलुचित मनोवृत्ति ही इस पाप का कारण है। कहा भी है-'मन एव मनुष्याणाम्' इत्यादि।

'मन ही मनुष्यों के पन्ध और मोक्ष का प्रधान कारण है' ॥२६॥

વસાથી ઠાંકેલ ખલપિંડને એશું તે એઇને આજ પુરૂષ છે, તેમ માનીને શૂળીમાં તેને વીંધી દીધા. અને તેને અશિમાં રાંધ્યા. અથવા ઠાઇ પુરૂષ તું ખાને આ કુમાર છે, તેમ માનીને શૂળમાં વીંધાને પકાવે તેા તે પુરૂષ અન્યને અન્ય સમજીને પચન પાચન કરતા થકા પાણાતિપાતના પાપથી લિપ્ત થાય છે, આ અમારા મત છે. કેમકે અહિયાં દ્રવ્ય પ્રાણાતિપાત ન હાવા છતાં પણ ભાવ પાણા-તિપાત થાય છે. હિંસા કરવાવાળાની મલીન મનાવૃત્તિ જ આ પાપનું કારણ છે. કહ્યું પણ છે. 'મન હવ મનુષ્યાળામ્' ઇત્યાદિ મન એજ મનુષ્યાના ખંધ અને મેહ્યનું મુખ્ય કારણ છે. ાર દ્યા ર ૨૪

### स्**भ**न्नता**त्रस्**ते

अन्तर्यार्थ — (अहना नि) भवनाऽपि (मिलक्स्) मलेच्छः (नरं) नरम्-पुरुषष् (पिण्णागयुद्धीए) अयं पिण्याक इति बुद्ध्या (मुछे विद्ध्यूण) खले विद्ध्या-आरोष् अग्नौ पचेत् (नानि) वापि अयत्रापि (क्रुपारगं) कुमारम् (अलावुर्यति) अलाबुक मिति सस्या शुछे आरोष्य पचेत् (पाणिश्रहेण न लिप्पर्ड) माणिश्रघेन न लिप्पत्ते इति (अम्हं) अस्माकं मतम् ॥२७॥

्र टीका-'अहवा वि' अथवाऽपि 'मिलक्सू' म्छेरुडः 'पिकागबुद्धीए' पिथ्याक-षुद्रया 'नरं' नरम्-पुरुषम् 'सूछे' शूळे 'विद्धूण' विद्ध्वा 'पर्णजा' पचेत् 'वावि'

'अहवा वि विद्यूण' इत्यादि ।

शब्दार्थ-- शाक्य फिर कहते हैं-'अहवाबि--अधवापि' पूर्वोक्त से बिपरीत 'मिलक्ख्-म्छेच्छः' यदि कोई म्हेच्छ 'नरं-नरं' किसी मनु-ष्प को 'पिण्णागबुद्धीए-पिण्याकबुद्ध्या' खलपिंड समझ कर 'मुछे-बिद्धूण-- शूल्ठे बिद्ध्वा' शुल में वेध कर 'पएउजा-पचेत्' अग्नि में पकाता है 'वाबि--वापि' अधवा' कुमारगं-कुमारं' किसी कुमार को 'अलाबुयंति--अलखुकम इति' तुंवा समझकर शूल में वेध कर पकाता है वह 'पाणिवहेण न लिप्पइ--पाणिवधेन न लिप्पते' हिंसा के पाप से लिप्त नहीं होता यह हमारा मन है। गाव २७॥

अन्वयार्थ--दाात्रय फिर कहता है-पूर्वोक्त से विपरीत यदि कोई म्लेच्छ किसी मनुब्ध को खलपिण्ड समझ कर, शूल में देध का आग में पकाता है अथवा किसी कुमार को तूंवा समझ कर शूल में बेध कर पकाता है तो वह हिंसा के पाप से लिस नहीं होता। यह हमारा मत है ॥२७॥

अहवा वि विद् नूण' ઇत्याहि

શખ્દાર્થ — તે શાકય કરીથી આદ્ર ક મુનિને કહે છે કે-'अहवावि-अध-बापि' પહેલા કથન કયોથી ઉલ્ટા 'मिळक्सु-म्लेच्छः' તો કાઇ ગ્લેચ્છ 'નરં-તરમ્' કાઇ માણસને 'વિण्णागबुद्धीप-पिन्ताक्नुध्या' ખલપિંડ સમજીને 'सूले विद्धूण-जूले विध्वा' શૂળમાં વીંધીને 'વલ્ब्जा-पचेन्' અગ્નિમાં શંધે 'वाबि-कोपि' અથવા તા 'कुमारगं-कुमारकम्' કાઇ કુમારને 'अलावुरास-प्रज्ञानुकम् इति' તુંબડું માનીને શૂળથી વીંધીને પકાવે તા તે 'વાળિवहेળ न लिप्पइ-प्राणिववेन न लिप्यते' હિંસાથી થવાવાળા પાપથી લીંપાતા નથી. આ અમારે મત છે. કારબા

મ્મન્વયાર્થ–-ફરીથી શાકચ મતવાતી કહે છે કે --પહેલાં કહ્યાથી જુદી રીતે તે કૈાઈ સ્લેચ્છ કાેઈ મનુષ્યને ખલપિંડ સમજીને શુળથી વીંધીને અગ્નિમાં રાંધે અથવા કાેઈ કુમારને તુંબડું સમજીને શૂળથી વીંધીને પકાવે તા તે દુંસા જન્ય પાપથી લીપાતા નથી. ઝેવા અમારા મત છે. તારણા

## समयार्थवोधिनी टीका हि. सु. स. ६ आईकमुनेगोँछालकस्य संवादनि० ६२५

बादि 'आलातुर्गति' आलातुकोऽयमिति मत्वा 'छमारगं वा' छमारं वा ग्रले विव्ध्वा यदि पचेत् । तदा स म्लेच्छः 'पाणिवहेण' धाणिवधेन-जीवधातकर्मणा 'न लिप्पह' न लिप्पते । इति 'अम्दे' इत्यस्माकं सिद्धान्तः । यतो दि पाच्यमानेऽपि पुरुषे तप्र पुरुषषुद्वेरभावात्-अलावुकमिति बुद्धेरेव सन्निधानात् पाचयितुः पाणिवधं छर्रतोऽपि तण्तनितो दोषो न जायते, इति मदीयः सिद्धान्त इति ॥२७॥ मूलम्-पुरिसं च विष्डूण कुमारगं वा सूलंमि केइ पॅछ जायतेए । पिझायपिडमतिर्मारुहेत्ता बुँद्धाण तं केंप्पइ पारणाए ।२८।

छ।या— पुरुषं विद्ध्श कुमारकं वा शूले कोऽपि पचेज्जाततेञसि । पिण्याकपिण्डमतिमारुध बुद्धानां तस्कच्पते पारणाये '।२८।।

टीकार्ध---अथवा कोई म्छेच्छ खलपिण्ड समझ कर पुरुष को शूल से वेघ कर पकाता है या 'यह तूं या है' ऐसा समझ कर किसी कुमार को शूल में वेघ कर पकाता है, तो ऐसा करने वाला म्छेच्छ जीवहिंसा के पाप से लिस नहीं होता है। ऐसा हमारा सिद्धान्त है। ताल्पर्य यह हे कि यथपि वह म्लेच्छ पुरुष को पकाता है, किर भी उसे पुरुष समझ कर नहीं पकाता। इसी प्रकार कुमार को कुमार मान कर नहीं पकाता। इस कारण उसे जीववध करने पर भी वधजनित पाप नहीं होता है, यह हमारा मत है। 1301

'पुरिसं च विद्धूण कुमारगं वा' इत्पादि ।

शब्दार्थ--- 'केइ--कश्चित्' कोई पुरुष 'पुरिसं कुमारगं वा-पुरुषं कुमार-

ટીકાર્થ –– અથવા કાેઇ ગ્લેચ્છ ખલપિંડ સમજીને પુરૂષને શૂળથી વીંધીને અગ્નિમાં પકાવે અથવા તાે આ તુંબડું છે, તેમ માનીને ઢાઇ કુમાર અર્થાત્ બાળકને શૂળમાં વીંધીને અગ્નિમાં પકાવે તાે આમ કરવાવાળા ગ્લેચ્છ જીવદ્ધિસાના પાપથી લીંધાતા નથી. આ પ્રમાણેના અમારા સિદ્ધાંત છે.

કહેવાનું તહ્યર્ય એ છે કે---ને કે તે ગ્લેચ્છ પુરૂષને પકાવે છે, તા પણ તેને પુરૂષ માનીને પકાવતા નથી. એજ પ્રમાણે કુમહરને કુમાર માનીને પકાવતા નથી. આથી તેઓને જીવઢિંસા કરવા છતાં પણ વધથી થવાવછું પાપ લાગતું નથી. આ અબારા મત છે. પારળા

पुरिसं च विद्धूण कुमारगं वा' धीत्याहि

शेण्डाधै----'केइ-कश्चिन' डे.७ पु३भ 'पुरिसं कुमारग' वा-पुरुषं कुमारकं वा' डे.७ पु३५ अधना धुभारने 'पिन्नायर्षि धमतिमारुहेदा-पिण्याकपिण्डमतिमारुह्य' स्ट॰ ७९ \$ 28

**स**श्रहतालयू

अन्वयार्थः — (केः) कश्चित्पुरुगः (पुरिसं कुमारगं ना) पुरुषं कुमारकं ना (स्रूटंमि विद्ध्व) शूले चित्ध्वा (जायतेप) जाततेजसि-वहौ (पए) पचेत्, किं कृत्या (पिन्नायपिडमतिमारुद्देता) पिण्याकरिण्डनतिमारुब-पिण्याकपिण्ड-मिति मत्त्वा पचेत्, तदा (तं) तदन्नम् (सुद्धाण) सुद्धनाम् (पारणाए) पारणाये-भोजनाय (कर्ण्य) करण्ते-योग्यं मवतीति । २८॥

टीका- 'के।' कोऽपि पुरुषः (पुरिसं कुमारगं वा) पुरुषं इमारं ग-पिभ्याकमछाषुकं वा मरवा 'मुले विद्ध्ग' शुछे विद्ध्ना, यदि 'जायतेप' जातते असि-जातवेदसि-अभ्गौ 'पए' पचेन 'पिकायपिंडमतिमारुहेता' पिण्याकपिण्ड-मतिमारुग्न पचेदिति शेषः । तदा तस्य पाचयितुः माणिवधजनितं पापं न आपते । यतोदि 'तं बुद्धाण पारणाए कप्पः' तत् अन्नं निर्दुष्टमिति कृत्वा बुद्धानाम् बुद्ध-भगदतामपि पारणाये-पोजनाय करवते निर्दोपाद् योग्यं भवति । तदा का कं बा' किसी पुरुष अथवा कुमारवो 'पिन्नायपिंडमतिमारुहेता-पिण्या-कर्षिण्डमतिमारुह्य' खल का पिंड समझ कर 'सुलेमि- शुले' शुह में वेघ कर 'जायतेए-जानतेजसि' अग्नि में 'पए-पचेन' पकावे नो बह अन्त 'बुद्धाणं-बुद्धानरि' बुद्ध भगवान् के 'पारणाए-पारणाय' मोजन के सिए 'कप्पइ-कत्यते' योग्य होना है । गा० २८॥

अन्वयार्थ---कोई पुरुष किसी पुरुष को अथवा कुमार को खल का पिण्ड समझ कर शुल में वेघ कर अग्नि में पकावे तो वह पविश्र है और बुद्ध के भोजन के योग्य होता है ॥२८॥

टीकार्थ--कोई मनुष्य किसी दूसरे मनुष्य को अधवा कुमार को खलपिण्ड या तृंपा समझ कर शूरु से वेध कर आग में पकाता है तो पकाने वाछे को जीववजजनित पाप नहीं होता है। वह मोजन निर्देषि होने के कारण युद्ध भगवान के पारणे के लिए भी योग्य है, औरों के walv's समल्जने 'सूलंगि-झूठे' शूलभां वी'धीने 'जायतेए-जाततेवसि' अभिमां 'पए-पवेन्' पाये ते। ते अन्न 'युद्धार्य-युद्धानां' अद्ध समयानना 'वारणाए-पारणाय' की जन माटे 'कपइ-कल्यते' थे। य थाय छे. ॥ २८॥

અન્વયાર્થ---કેાઇ પુરૂષ ઠાેઈ અન્ય પુરૂષને અથવા બાળકને ખલપિંડ સમજીને શૂળીમાં વીંધીને અગ્નિમાં રાંધે તાે તે પવિત્ર છે. અને ખુહતા લાેજ-નને ચાેગ્ય થાય છે. ાારટાા

ટીકાર્થ — કેાઇ મતુષ્ય કેાઇ બીજા માણુસને અથવા કુમારને ખલપિંડ સમજીને અથવા તુંબડું સમજીને શૂળથી વીધીને પકાવે તેા પકાવવાવાળાને જીવ દિલ્સાથી થતું પાપ લાગતું નથી. તે ક્ષાજન નિર્દોષ હેાવાથી બુદ્ધ લગવાનના પારણાને માટે પણ યેાવ્ય છે. તેા પછી બીજાઓને માટે યાગ્ય ગણાય તેમાં તેા समयाधैबोधिनी टीका दि. म्रु. म. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनिव ६२७

कथा अन्येपाम्, एवं सर्वासु अवस्थानु अचिन्तितं-मनसाऽसंकल्पितं कर्मचयं नागच्छतीति-अस्मत् सिद्धान्तः ॥२८॥ म्रूम्–सिणायगाणं तु दुवे सहरसे,

जे भोषप णिंधप भिक्षेखयाणे।

ते पुन्नखंधं सुमहं जिणिता

भैवंति आरोष्पं महंतसत्ता ॥२९॥

'सिणायगाणं तु दुवे' इत्यादि

शब्दाध---- 'जे सिणायगार्ण भिक्खुयाणं-ये स्नातकानां मिक्कुका नाम्' जो पुरुष स्नातक शाक्य भिक्षुओं के 'दुवे सहस्से-बे सहसे' दो इज्जार अर्थात् दो हजार शाक्य मन के साधुओं को 'मोजए-भोज-येयुः' निश्य मोजन कराते हैं 'ते-ते' वे पुरुष 'सुमहं पुण्गसंधं-सुम-हत् पुण्पस्कन्धम्' अश्यन्त विपुल पुण्य स्कन्ध 'जणित्ता-जनपिश्वा' उपार्जन करके 'आरोप्प महंतसत्ता भवंति-आरोप्णः झहासस्वाः भवन्ति' झारोप्प नामक देव होते हैं-अर्धात् स्वर्ग पाता है ।गा. २९। संहेदक शुं छे ! आ प्रमाधे अधी क अवस्थाओमां वगर समके भनना संहरूप दिना हरवामां आवेल अर्भकंधना हारख ३५ छोतुं नथी ॥ २८॥

'सियाणगाणं तु दुवे' धंत्याहि

શખ્દાર્થ'--'ज હिवायताण भिक्खुराणं-चे स्नातकानां मिक्कुकानां' જે પુરૂષ સ્નાતક શાકય ભિક્ષુઓના 'दुने सहस्ते-दे सहस्ते' બે હજાર અર્થાત્ શાકય મતના સાધુઓને 'भोजए-भोजयेयुः' નિત્ય ભાજન કશવે છે. 'ते-ते' તે પુરૂષ 'सुमह' पुण्णसंधं-सुमहत्पुण्यस्कन्धम्' અत्य'त विपुक्ष पुष्टयस्ड'घ 'जिणित्ता-जनयित्वा' ઉપાર્જન કરીને 'खारोप्यमह'तछत्ता भव'ति-खारोप्याः महासत्ताः , सहन्ति' आश्रे ्य नाभना देव थाय છે. अर्थात् स्वर्ण मेलवे છे. ।।२६॥ ६२८

नित्यम्-मतिदिनम् (भोजए) मोजयेयुः (ते) ते पुरुषाः (सुनदं पुन्नलंधं) सुनदत् अतिविपुलं पुश्यस्कन्धम्-पुण्योपचयम् (जिणिचा) जनयित्वा (अरोष्यमद्वतसत्ता मर्वति) अरोष्यनामका महासच्या देवविशेषाः स्वर्गे भवन्त्रीति ॥२९॥

टीका---'जे दुवे सहरसे' ये-पुरुषविशेषाः द्वे सहस्रे 'सिणायगाणं भिवसु-याणं' स्नावकानाम्-दीक्षितानां भिक्षुणां शाक्यप्रुतीनाम्, 'णियय' नित्यम्-अन्व-हम् 'भोयए' भोजयेषुः-अन्नादिना तर्पयेषुः । 'ते' ते पुरुषाः 'सुवद्दं पुन्नखंधं' प्रुमहत्युण्यस्कन्धम्-पुग्योपचयम् 'निणित्ता' जनयित्वा-सम्रुपार्ड्य 'आरोप्प' आरो-प्यनामकाः 'महंतसत्ता' महासर्गाः-देवविशेषाः स्वर्गे भवन्तीति ॥२९॥ मूर्यम्बद्धा कोग्रस्त्वं नव्य संज्यालयं प्रायं च प्रायन्तान्त

मूलम्-अ नोगरूवं इह संजयाणं पावं तु पाणाण पसज्झकाउं। अवोहिष दोण्ह वि तं असाहू

वयंति जे यावि पडिस्सुणंति॥३०॥

छाया--अगोग्यरूपमिइ संयतानां पापं तु माणानां प्रसद्ध कृत्वा । अनोध्ये द्वयोरपि तदसाधु वदन्ति ये चापि प्रतिग्रुण्यन्ति ॥२०॥

अन्वपार्थ - जो पुरुष दो हजार स्नातक भिक्षुओं को अर्थात् बाक्यमत के साधु में को प्रतिदिन भोजन कराता है वह अत्यन्त बिपुख पुण्यस्कंत्र उपार्जन करके स्वर्ग में महान् सत्त्वकाली आरोप्य नामक देव होता है ॥२९॥

टीकार्थ—जो पुरुष दो इजार दीक्षाधारी स्नातक झाक्य भिक्षुओं को प्रतिदिन मोजन कराता है, वह महान् पुण्यस्कंघ (पुण्यप्रचय) उपार्जित करके अत्यन्त पराकमो आरोप्य नामक देव होता है-अर्थात् स्वर्ग पाता हे ॥२९॥

'अजोगरूवं' इत्यादि ।

इब्दार्थ---आर्द्र मुनि उत्तर देते हैं-'इह-इह' इस समय आपका

અન્વયાર્થ-- જે પુરૂષ બે હજાર દીક્ષા ધારી સ્તાલક-શાકય બિક્ષુએાને દરરાજ ભાેજન કરાવે છે તે પુરૂષ મહાન પુષ્ટયસ્ક'ધ પ્રાપ્ત કરીને તે આત્યંત પરાક્રમી આરોપ્ય નામના દેવ બને છે. અર્થાત્ સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કરે છે. ારલા

ટીકાર્થ—જે પુરૂષ એ હજાર દીક્ષા ધારી-સ્તાતક શાક્ય સિક્ષુ**એાને** દરરાજ સાજન કરાવે છે. તે મહાન્ પુણ્યસ્કંધ-(પુણ્ય પ્રચય) પ્રાપ્ત કરીને અત્યંત પરાક્રમી આરાપ્ય નામના દેવ ઘાય છે. ાારલા

'अजेगम्हवं' छत्याहि

શખ્દાર્થ – શાક્ષ્યતું કથન સાંભળીને આદ્ર કે મુનિ તેને ઉત્તર આપતાં

समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. म. ६ आर्द्धकमुनेगाँदा लकहय से बादनि॰ ६२९

अन्तर्थार्थः---(इह) इह-अस्मिन् काले-प्रवदीयसिद्धान्तरूपमभिमतम् (संज-याणं अनोगरूवं) संयतातां साधूनामयोग्यरूगम् (नागात्र) भाणानां च (पसज्झ काउं) भक्षव-वज्ञान् कृत्वः मारणमिति होगः (पात्रे) पापं-पापत्रनक्तमेन (दोण्ड वि) द्वयोरपि- एताद्वरसिद्धान्तोपदेव्दकृतर्कणगोवरयोरपि (अवोद्दिए) अवोध्ये-अबोधि-लाभाय मत्रति (जे य) ये च (वयंति) वदन्ति एताद्वर्धा सिद्धान्तं तथा-(पदि-सूर्णति) प्रतिभूवन्ति, इति ॥३०॥

टीका--'सम्पति-आई कः आवयभिक्षुकग्रुत्तस्यति-हे वौद्धमिश्चो ! '१इ-संजयाण' इह-संयतानां पुरुषःणां क्वने भवदभिमत-सिद्धान्तरूपम् अयोग्यरूपमिव

सिद्धांत 'संजयागं अतोगड्वं-संपनानाम् अयोग्यरू म्य' संयमी पुरुष के लिए अयोग्य है 'वाणग-प्राणानां' प्राणियों का 'वसजनकाउं-प्रसहय कृश्वा' जयर्द्स्ती हिंसा करना 'पावं-पावं' पाव जनक ही है, आपका सिद्धांत 'जे य-पे च' जो कोई 'वयंति-वद्गित' कइते है तथा 'वडि-सुर्णति-प्रतिश्च ग्रित' यह सिद्धांत खुरते है 'दोग्हवि-वयोरपि' कहने और खुरने दोनों के लिए ही 'अवोही-अवोध्ये' अवोधिजनक है ।३०। अन्ययार्थ -आर्द्रक मुनि उत्तर देते हैं-आप का सिद्धान्त संयमी

पुरुषों के लिए जयोग्प है, प्राणियों को जपईस्ती हिंसा करना पाप जनक ही है, आप का सिद्धान्त कड़ने और सुनने वाले दोनों के लिए ही अवोधिजनक है। ३०॥

કહે છે-'इह-इह' આ સમયે આપને સિદ્ધાંત 'संज गगं अजेगमहवं -संवतानाम् अयोग्यह्ताम्' સંચમી પુરૂધાને મટે અયોગ્ય છે. 'पाणाप्य-पाणानां' માહિયુયાની 'पन्नजनहाउं-प्रवद्ध कृत्या' બલાત્કારથી હિંસાં કરવી તે 'पावं-पापम्' પાપ જનક જ છે. આપના સિદ્ધાંતમાં 'जे ચ-યે घ' જે 'वयंति-वरन्ति' સિદ્ધાંતનું કથન કરે છે, તથા 'पडिनुणति-प्रतिष्टृण्वन्ति' સિદ્ધાન્તનું શ્રવણ કરાવે છે. 'વोण्ड वि-द्वयोर्पि' કહેવાવાળા અને સાંભળવાવાળા બન્ને માટે 'अवोही-अवोध्ये' અહાહ કારક જ છે. ા૩ગા

અન્વયાર્થ—આદ્ર'ક સુનિ ઉત્તર આપતાં કહે 9ે—તમારા સિદ્ધાંત સંયમી પુરૂષા માટે અચેલ્ય છે પ્રાણિયાની અલાહારથી હિંસા કરવી પાપ-જનક જ છે. આપના સિદ્ધાંત કહેવાવાળા અને સાંસળવાવાળા અન્તેને માટે અહેાધિ જનક છે. ા૩૦ા

ંટીકાર્થ—હવે આદ્ર'ક સુનિ શાક્ય ભિક્ષુને ઉત્તર આપતાં કહે છે કે-

. Ęźo

स्त्रकृतानस्त्रे

मतिमाति । यतः 'पाणाणं' माणानाम्-एकोन्द्रियपड्नीवनिकायानाम् 'पसण्झ' प्रसञ्च-बलास्कारम् 'काउं' क्रत्ता मारणम् 'पावंतु' पापमेव-येन केनापि मकारेण कृतः कारितो वा माणातिपातः पापायेव न धम्यों भगति ! 'दोण्ह ति' द्वयो रपि-उक्तसिद्धान्तोपदेष्ट्शोत्रोरपि 'अवोद्दिए' अवोध्यै 'तं असाहु' तदसाधुः द्वयोरपि अज्ञानर्श्वनाय दुःखाय च माणातिपातः । कयोईयोस्तवाइ-एताद्दवं सिद्धान्तं ये उपदिर्शन्ति ये च शृण्वन्ति तौ उमावपि निन्दितौ इत्याह-'जे वयंति' ये वदन्ति-पताद्द्वस्य कर्मणो धर्मोत्पादकत्वम् 'जे या दि' ये चापि 'पडिग्रुणंति' प्रतिशृण्वन्ति, वदतां शृण्वतां चोमयोरपि दोषायैव भवति ॥ २०॥

मूल्स-उंडूं अहेयं तिरियं दिसासु,

विन्नाय लिंगं तॅसथावराणं ।

# भूयाभिसंकाइ दुगुंछँमाणे,

वॅदे केरेज्जा व कुँओ वि हैरेषी ॥३१॥

भूताभिग्रङ्कषा जुगुप्समानो बदेन्कुर्यांद्वा कुतोऽप्यस्ति ॥३१॥

अभिमत सिद्धान्त संपमवान पुरुषों को अयोग्य प्रतीत होता है। क्योंकि बलारकार करके प्राणियों की हिंसा करना पार ही है। चाहे वह हिंसा स्वयं की गई हो, अथवा दूसरेके बारा कराई गई हो या उसकी अनुमोदना की गई हो, वह धर्मयुस्त नहीं हो सकती। आपके इस अयुक्त मत को जो कहते हैं और जो सुनते हैं, उन दोनों के लिप ही वह अज्ञानवर्द्धक और दुःख का कारण है ॥३०॥

'उडुं अहेयं' इत्पादि।

शब्दार्थ--'उडूं- ऊर्ध्वम्' ऊर्ध्व दिशामें 'अहेयं-अभः' अघो दिशामें આપના મત-સિદ્ધાંત સંયમવાન્ પુરૂષેાને અયાગ્ય કારક જણાય છે. કેમકે બલાત્કાર કરીને માણિયાની હિંસા કરવી તે પાપ જ છે. ચાઢ તે હિંસા પાતે કરી હાય અગર બીજા પાંસે કરાવી હાય અથવા તેનું અનુમાદન કર્યું હાય. તે ધર્મ યુક્ત થઈ શકતી નથી આપના આ અયાગ્ય મતનું જે કાેઇ કથન કરે છે, અથવા જે તેને સાંસળે છે, તે બન્ને માટે તે અજ્ઞાનને વધા-રનારૂં અને દુ:ખનું કારણ છે. ાા 301

'उड्ड' अहेच' छत्याहि

શખ્કાર્થ-'उद्दढ'-ऊर्थ्वम्' ઉર્ષ્વ'દિશામાં 'झहेय'-अधः' અધેહિશામાં 'तिरियं

समयायैनोघिनी टीका हि. शु. ज. ६ आई कमुनेगोँशालकस्य संवादनि० १३१

अम्नयार्थः---(उडूं) अर्ध्वदिशि (अहेय) अघोदिशि (तिरियं दिसासु) वियेग्-दिश्वासु (तसथावराणं) मसस्यावराणां जीवानाम् (खिंगं) छिङ्गम्-जीवस्वचिशम्-बछनस्पन्दनाङ्करोद्ववादिकम् (विन्नाय) विश्वाय-झास्वा (भूयामिसंकाइ दुरौछ-माणाः) भूतामिशङ्कया जुयुप्समानः-घृगां कुर्वन् (वदे) वदेव् निरवद्यमापामुरुवार-वेत् (करेण्जा व) छुर्याद्वा, पठादश्वस्य (कुमोबिइऽत्यी) कुर्तोऽप्यस्ति जीवनमयम्-कथमपि जीवनमयं नास्तीति ॥३१॥

'तिरियं दिसासु-तिर्यम् दिवासु' तिर्छी दिशाओं में 'तसथावराणं-इस-स्थावराणां वस' और स्थावर जीवों के 'खिंगं-छिझे' लिंगको अधौत् जीवश्व के चिह्र चलन स्पन्दन आदिको 'चिन्नाप-विज्ञाय' जानकर 'भूयाभिसंकाइ दुगुंछमाणा-भूनाभिशङ्कया जुगुप्तप्तमानः' जीव हिंसा की आदांका से ज्ञानी पुरुष हिंसा से घृणा करता हुवा 'वदे-वदेन' यदि कि योच भाषा का उच्चारण 'करेज्जा व-कुर्यात् वा' करे और निरवद्य प्रवृत्ति करे तो 'कुओ विहत्थी-कुतोप्पसित' जीव हिंसाकाभय केंसे हो सकता है ? कदापि नहीं हो सकता :13?॥

अन्वयार्थ- अर्थ्वदिशा में अधोदिशा में और तिछीं दिशाओं में बस और स्थावर जीवों के लिंग को अर्थात जीवस्य के चिहून चलन स्पन्दन आदि को जान कर भूनों के हिंसा की आर्दाका से ज्ञानी पुरुष हिंसा से घुणा करता हुआ यदि निर्दोष भाषा का उच्चारण करे और निरवय प्रवृत्ति करे तो जीवहिंसा का भय कैसे हो सकता है ? कदापि नहीं हो सकता 113 शा

विसामु-तिर्यम् विशासु' तिथीं दिशास्रे। भां 'तसथावराणं न्वसथावराणां' त्रस भने स्थावर छियेना 'लिंगे-सिङ्ग' લिंगने अथवा छवत्वना सिद्ध स्वत स्पन्टन विगेरेने 'विन्नाय-विझाय' लाधीने 'भूयाभिसंखाइ दुग्रं छमाणा-भूता-भिश्दुया जुगुरसमानः' सृतानी હिंसानी आशर्धार्था ज्ञानी पुरुष ढिंसाथी धृषा ४२ता थधा 'वदे-बदेन्' ले निहोंध साधानुं छव्यारखु 'करेज्जा व-कु-र्यात् वा' ४२ भने निरवध प्रवृत्ति ४२ ते। 'कुमो विहत्यी-कुतोत्यस्ति' ढिंसाने। स्रय देवी दीते थर्ध शांरे छे? अर्थात् इडापि थर्ध शक्ते। नथी. ॥ अधा

અન્વયાર્થ'— ઉદ્ય દિશામાં, અધાદિશામાં અને તીર્જિ દિશાએામાં ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના ચિદ્ધને અર્થાત્ જીવપણાના ચિદ્ધ. ચલન સ્પન્દન વિગેરેને સમજીને પ્રાણિયાની હિંસાની શ'કાથી જ્ઞાની પુરૂષે હિંસાની ઘુણા કરતા થકા જો નિર્દોષ ભાષાના ઉચ્ચાર કરે અને નિરવધ પ્રવૃત્તિ કરે તા જીવહિંસાના ભય કેવી રીતે થાય છે કે કઠાપિ તેમ થતું નથી. ારૂથા

### 113

स्त्रकृता**नस्**ते

मुब्स--पुरिसे ति विन्नति न एवमरिथ,

अणारिए से पुरिसे तहा हु।

टीकार्थ— आईक मुनि बौद्ध मन का निराकरण करके अपने मत का प्रतिपादन करते हैं- ऊंची नी नी और तिर्छी दिशाओं में प्रस और स्थावर प्राणियों के चलना हिलना, अंद्वर फ़ुटना आदि जीवत्व के बिहनों को प्रध्यक्ष अनुमान आदि प्रमाणों से जान कर जीवों की हिंसा के भय से प्राणातिपान आदि से कर्मबच्च होता है, ऐसा मान कर हिंसा से छुणा करता हुआ ऐसी निरवध भाषा का प्रयोग करे जिमसे जीवों की विराधना न हो। तथा मलीभांति विचार कर निरवध कार्य करे। ऐसे उसम विचारशील पुरुषों को कोई दोष पाप के दे हो सकता है ? अर्थात् जो दिंसाकारी बजन और कर्य से दूर उहते हैं उन्हें काई दोष नहीं लगता ॥३१॥

ટીકાર્થ---આર્દ્રક સુતિ બૌદ્ધ મતનું ખંડત કરીને પોતાના મતનું પ્રતિ પાદન કરે છે--- ઊંચી, નીચી, અને તિર્ઝા દિશાઓામાં ત્રમ અને સ્થાવર પ્રાદ્ધિયાના ચાલવા, હરવા, કરવા અંકુર કૂટવા વિગેરે જીવપણાના ચિદ્ધોને અનુમાન વિગેરે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણેથી જાણીને જીવેાની હિંસાના ભયથી, પ્રાણા તિપાત વિગેરથી કર્મખંધ થાય છે. તેમ માનીને હિંસાથી ઘૃણા કરતા થકા એવી નિરવધ ભાષાના પ્રયાગ કરે કે જેનાથી જીવેાની વિરાધના (હિંસા) ન થાય તથા સારી રીતે વિચાર કરીને નિરવધ કાર્ય દરે. એવા ઉત્તમ અને વિચારશીલ પુરૂષોને કેઇ પણ દેાય અર્ધાત્ પાય કેવી રીતે લાગી શકે ? અર્થાત્ એ હિંસા કારક વચન અને કાર્ય શ્રદ્ધ દૂર રહે છે, તેમને કાઇ પણ દેાય લાગતા નથી. ાગ્યા

#### समनावैदोधिकी ढीका हि. सु. म. ६ आईकमुनेगोंझालकस्य संवादनि० -દ્યવ

को संभवो पिन्नागर्पिडियाए.

वाया वि एसा बुइया असच्चा ॥३२॥ छाया-पुरुष इति विज्ञक्तिनैव मस्ति, अनार्यः स पुरुषस्तथाहि । कः संभवः पिण्याकविण्ड्यां, वागप्येवोक्ताऽसंस्या ॥३२॥

अन्वयार्थः----(पुरिसेत्ति) पुरुष इति (विम्नत्ति) विद्वतिः-पिश्वाक्षपिण्डे पुरुष इत्याकारिका बुद्धिः (न एवमत्यि) नैवं कथमपि पामराणामपि अस्ति (तद्दा से पुरिसे अणारिए) तथाहि स पुरुषोऽनार्थः, यः पिण्याकपिण्डे पुरुषचुद्धि करोति, (पिन्नागपिडियाए) पिण्याकपिण्ड्याम (को संभवो) पुरुषवुद्धेः कः सम्भवः नाहित सम्भावनेत्यर्थः (एसा बाया वि बुःध्या असच्वा) एषा वागपि उक्ता अप्तर्त्यवेति ।

'पुरुसे त्ति चिन्नत्ति' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'पुरिसे सि-पुरुष इति' खलके पिंडमें पुरुष की 'विन्नसि -विज्ञसिः' युद्धि 'न एवमरिथ-नैवमस्ति' मुर्खों को भी नहीं हो सकती 'तहा से पुरिसे अणारिए-तथा स पुरुषः अनार्यः' अगर कोई पुरुष खलके पिण्डको पुरुष समझता है तो वह अनार्घ है 'पिन्नाय पिण्डियाए-पिण्याक्रपिण्डे' खलके पिण्डमें पुरुषकी बुद्धि की संभावना ही 'को संभवो∽कः संभवः' कैसे की जा सकती है, 'एसा वाघा दि~ धुइया असच्चा-एवा बागवि उक्ताऽसत्या' तुमारी कही हुई यह बाणी भी असत्य ही है ॥३२॥

अन्त्रयार्थ----खरू के पिण्ड में पुरुष की बुद्धि तो मुर्खों को भी नहीं हो सकती है। अगर कोई पुरुष खल के पिण्ड को पुरुष समझता है या पुरुष को खलपिण्ड समझता है तो वह अनार्घ है। भला खल.

'पुरिसे त्ति विन्नत्ति' धीयाहि

શબ્દાંથ ---- 'पुरिसे त्ति-पुरुष इति' ખાળના પિ'ડમાં પુરૂષપશ્चાની 'विज्ञत्ति 'तहा से पुरिसे अणारिए-तथा छः पुरुषः अनार्थः' अथवा डेाई भाष्य्य भेाणना (गंडने पुरुष समले ते। ते आनाय ज छे. 'पिनागपिडियाए-विण्याकविण्डे' भाળना पिंडमां पुरुषभद्यानी अुद्धिनी संभावना ज 'को संमत्री-डः संमवः' डेवी रीते. ५री. शक्षय 'एसा वायांबि बुह्या असच्चा-एपा वागवि उक्ताऽसत्या' તમાએ કહેલ આ વાણી પણ અસત્ય જ છે. ાા૩૨ા

અન્વયાર્થ∽ખોળના પિંઠમાં પુરૂષપણાની બુદ્ધિ તેા મૂર્ખોને પણ થઇ શકતી તથી. અથવા કાઇ પુરૂષ ખાળના પિંડને પુરૂષ સમજે અથવા પુરૂષને ખાળના પિંડ स० ८०

e e v

टीका--तदर्शनाऽसारतां द्योतयन्नाईकः पुनराइ शाक्यमिश्चम्-'पुस्सिति' पुरुष इति 'विश्वचि' विइप्तिझीनम् 'न एवमरिथ' नैवसस्ति-पिण्याकपिण्डे पुरुषो-ऽयमित्याकारिका बुद्धि न मवति पामराणामषि। 'तडा दि से पुरिसे अणारिए' ठयादि स पुरुषोऽनार्थः, अतो यस्य पिण्याकपिण्डे पुरुषवुद्धिर्मवति पुरुषे वा पिण्याकबुद्धि रुदेति, एतादशोऽनार्थः। 'पद्मागपिडियाए' पिण्याकपिण्ड्याम् 'को संभवो' को नाम सम्मवः-तादशपिण्डे पुरुष मुद्धिः कथमपि न सम्मवति। षता वि बुर्या असचा' एषोक्ता नागपि असत्या कथिता तस्मात्-पिण्याककाष्ठादावपि मवर्त्तमानेन जीवोपर्श्व सीरणा सा शङ्कर नैव मवर्त्तनीयेति। २२। मुखम्-वायाभिजोगोग जमावहेज्जो,

णो तारिसं वाया उदाहरिडेंजा।

अट्ठाणमेंयं वैयणं गुंगाणं,

णे। दिक्सिए क्रेंग मुरालमेयं ॥३३॥

के पिण्ड में पुरुष की बुद्धि की संभावना ही कैसे की जा सकती है ? तुम्हारी कही हुई यह वाणी असत्य ही है ॥३२॥

टीकार्थ-रावयदर्शन की निस्सारता को प्रकट करते हुए आईक पुनः कहते हैं-खल के पिण्ड में 'यह पुरुष है ऐसी वुद्धि पामर पुरुषों को भी नहीं हो सकती' जिस पुरुष को खलपिण्ड में पुरुष की और पुरुष में खलपिण्ड की वुद्धि अरण्ज होती है, वह पुरुष अनार्थ है अर्थात अज्ञानी है। आखिर खल के पिण्ड में पुरुष को वुद्धि कैसे संभवित हो सकती है? अतएब तुम्हारा कहा हुआ बचने असरण है। जो जोबहिंसा से भयभीत हो उसे खलपिण्ड या काण्ठ आदि में प्रवृत्ति करते समय भी सावधान रहकरके ही प्रवृत्ति करना चाहिए ॥३२।

સમરું તે તે અનાર્ય છે. અરે ખાળના પિંડમાં પુરૂષપણાની બુદ્ધિની સંભાવના
જ કેવી રીતે કરી શકાય ? તમાએ કહેલ આ વાણી અસત્ય જ છે. ાા રાા ટીકાય --- શાકય દર્શનના નિરસાર પણાને બતાવતાં આર્દ્ર મુનિ ક્રીથી કહે
છે કે-ખાળના પિંડમાં આ પુરૂષ છે, એવી બુદ્ધિ પામર પુરૂષને પણ થઇ શકતી નથી. જે વ્યક્તિને ખાળના પિંડમાં પુરૂષની અને પુરૂષમાં ખાળના પિંડની બુદ્ધિ ઘાય છે, તે પુરૂષ અનાર્ય જ છે. અર્થાત અત્યાની છે કે મેઠે ખાળના પિંડમાં પુરૂષની અને પુરૂષમાં પેલળના પિંડની બુદ્ધિ ઘાય છે, તે પુરૂષ અનાર્ય જ છે. અર્થાત અત્યાં જ શેલ થી જારી જા તમાં પુરૂષમાં પેલળના પિંડમાં પુરૂષમાં બુદ્ધિ જ કેવી રીતે સંબવી શકે ? તેથી જ તમાં એ કહેલ વચન અસત્ય જ છે. જે જીવહિંસાથી ભયભીત હાય તેને ખેળના વિંડ અથવા કાબ્ઠ વિગેરમાં પ્રવૃત્તિ કરવી વખતે પણ સાવધાન રહીને જ પ્રવૃત્તિ કરવી નેઇએ. ાા રા

समयार्थवीधिनी टीका दि. श्रु. अ. ६ आहेकमुनेगॉशालकस्य संवादनि० ६३५

अन्वयार्थः---(वायामिजोगेण) वागमिपोगेन (नमाग्हेज्जा) यदावहेत् । (तारिसं वायं नो उदाहरिज्जा) तादशीं वाचं नोदाहरेत्-यया वाचा प्रणातिपात्तो भवेत् सा वाक् न वक्तव्या, (एपं वयणं गुणाणं अट्ठाणं) एतद् वचनम्-मश्दुक्तं वचनं गुणानामस्थानम् (एपं उरालं) एतदुदारम् (दिविखए नो ब्या) दीक्षितो नो बदेदिति ॥३३॥

'वायाभिजोगेग' हत्यादि ।

भाव्दार्थ — 'बायाभिजोगेण - वागभियोगेन' जिस मकार के वचन का प्रयोग करने से 'जमावहेज्जा-पदावहेत' पाप की उत्पत्ति हो 'तारिस वार्य नो उदाहरिज्जा-ताटदां वाचं नोदाहरेत' ऐसा वचन मेधावी पुरुष को संकटके समयभी नहीं बोलना चाहिए 'एयं वयणं गुणाणं अट्टाणं-एतद्वचनं गुगानामस्थानम्' क्योंकी सावय भाषा भी कर्मबन्धका कारण होतो है 'एयं उरालं-एतत् उदारम्' इस प्रकार का बचन गुणों का स्थान नहीं है, अतएव 'दिक्खिए नो बूया-दीक्षितो नो बद्देत्' दीक्षित पुरुष ऐसा सारहीन वचन न बोछे ॥३३॥

अन्वयार्थ--जिस प्रकार के वचन का प्रयोग करने से पाप की उत्पत्ति हो ऐसा वचन मेधावी पृष्ठ को संकट के समय भी नहीं बोलना 'चाहिए । क्योंकि सबय भाषा भी कर्मबन्ध का कारण होती है । खल-

'वायाभिजोगेण' छत्याहि

શબ્દાર્થ — 'વાયામિ जोगेળ-वागमियोगेन' જેવા વચનાના પ્રયાગ કર-વાશી 'जमावहेडब्रा--यदाबहेत' પાપની ઉત્પત્તી યાય 'तारिस वायं न उदाहरिण्जा -ताहर्श वाचं नोदाहरेत' આવા વચના બુદ્ધિશાળી પુરૂષોએ સંકટના સમયે પણુ બાલવા ન બેઇએ. 'एय વયળં શુળાળં ઘટ્ટાળં-एतद्वचनं શુળાનામस्थानम्' કેમકે સાવદ્ય ભાષા પણ કર્મભંધના કારણ ૨૫ દ્વાય છે. 'एयं उराउं-एतत् ध्वारं' આવા પ્રકારના વચના શુણાતું સ્થાન નથી. તેથી જ 'दिक्सिए नो वृया दीश्वितो नो बदेत' હીક્ષિત પુરૂષે આવા સાર વિનાના વચના ન આહવા ા ૩ ગા

અન્વયાર્થ—-ઝે પ્રકારના વચનાને! પ્રયાગ કરવાથી પાયની ઉત્પત્તી થાય ભુદ્ધિમાન્ પુરૂષે તેવા વચનેઃ સુષ્કેલીના સમયમાં પજુ બાેલવા ન એઇએ. કેમકે સાવલ ભાષા પજી કર્મખંધના કારણ રૂપ હાેય છે. ખલપિંડ પુરૂષ છે,

### स्**मरू**ता**न्यूने**

टीका- 'वायामिजोगेण' वागमियोगेन 'जमावहेज्जा' यदावहेत् 'णो तारिसं नो ताइशम् 'वायं' वाचम्-वचनं व्याख्यानम् 'उदाइरिज्ना' उदाहरेत, पया विधाया वाचः मयोगेग पापोत्पत्तिर्भवेत् तथाविधा वाक्च विदुषा सङ्कटकाछेऽपि न वाच्या, सावद्या भाषाऽपि कर्मान्जवन्धिनी कर्भकारणं भवति । 'एवं वयणं' गुणाणं अद्धाणं' एवम्-ईदर्श वचनम्-पिण्याकं पुरुषः पुरुषः पिण्याकमिस्या-कारकम् गुमानास्यानम् । अदः-'दिवखए' दीक्षितः पुरुषः 'एयग्रुरालं' एतद् उदारं चवनम् 'णो द्या' नो ज्यात् । यतो हि-सावद्यवनम वोगेणाऽपि पापो त्यक्तिभवत्येव, तस्मात्-पिण्याकं पुरुषव पिण्याकतत्या विवेकी पुमाझ बदेत् । एताद्दशस्य भ्रममुद्रहतो वाग्जाकस्य सावध्यमूलक्ष्यवादिति ॥ १२।।

म्क्स्--लद्धे अहे अहो एव तुब्भे, जीवाणुभागे सुविर्चिति एव ।

पिण्ड पुरुष है या पुरुष खलपिण्ड है, इस प्रकार का वचन गुणों का स्थान नहीं है। अतएव दीक्षित पुरुष ऐसा सारहीन षचन न षोछे ॥३३॥

टीकार्थ--जिस बचन के प्रयोग से पाप उत्पन्न होता है, ऐसा बचन संकट के अवसर पर भी झानी पुरुष को नहीं बोलना चाहिए। सावच भाषा भी कर्मानुयन्धिनी होती है। पुरुष खल का पिण्ड है या खल का पिण्ड पुरुष है, इस प्रकार की भाषा गुर्गों का अस्थान है, गुणकारी नहीं है। अतएव जिसने दोक्षा अंगीकार की है, ऐसे पुरुष को इस प्रकार की सारश्च्य भाषा का प्रयोग नहीं करना चाहिए, क्यों कि साबच भाषा से भी पाप उत्पन्न होता है, अतएव विवेकवान् पुरुष खलपिण्ड को पुरुष और पुरुष को खलपिण्ड न कहे। इस प्रकार का अमजनक बाग्जाल पापमूलक है ॥३३॥

મ્મથવા પુરૂષ ખલપિંડ છે, આવા વચનાે ગુણ્રાના સ્થાન રૂપ નથી જ તેથીજ ક્રીક્ષિત પુરૂષે તેવા નિઃસાર વચન ખાલવા ન એઇએ. ાા૩૩ા

ટીકાર્થ— જે વચનના પ્રયોગથી પાપ ઉત્પન્ન થાય છે, ઐવા વચન સંકટના સમયે પણ જ્ઞાની પુરૂષે ખાલવા ન જેઈએ. સાવદા ભાષા પણ કર્માનુખંધિની હાેય છે. આવા પ્રકારની ભાષા ગુણોના સ્થાન રૂપ નથી. ગુણુકારક નથી. તેથી જ જેણે દીક્ષા ધારણ કરેલ છે, એવા પુરૂષે આવા પ્રકારની સાર વિનાની ભાષાના પ્રયોગ કરવા ન જોઈએ. કેમકે-સાવદ્ય ભાષાથી પણ પાપ થાય છે. તેથી જ વિવેકી પુરૂષે ખલપિંડને પુરૂષ અને પુરૂષને ખલપિંડ કહેવા નહીં આવા પ્રકારની ભ્રમ જનક વાબ્જાળ પાપાત્પાદક જ છે. તેમ સમજવું. ાા ગ્રહા समयार्थबोधिनी ढीका हि. छ. अ. ६ आर्द्धकमुनेगोंग्रालकस्य संवादनि० 🔍 ६६७

पुब्वं समुद्दं अवरं च पुट्ढे,

उलोइए पाणितले ठिए वा ॥३४॥

छाया----लब्धोऽर्थः अहो एव युष्मामित्रींवानुमागः सुविचिन्तितश्च । पूर्वेञ्च समुद्रमपरञ्च स्पृष्ट मवलोकितः पाणितले स्थितो वा ॥२४॥ अन्वयार्थः----सोपहासमार्ट्रकः शाक्यमिश्चकं पति कथयति--(अहो तुडमे एव अहे ळद्रे) अहो--हति निवात आर्थ्ययोधकः । युग्नामिरेवाऽयों ळब्धः (त्वयेव

'रुद्धे अहे' इत्यादि।

शब्दार्थ--आर्द्रक मुनि शाक्य भिक्षुक का उपहास करते हुए कहते हैं, 'अहो तुब्मे एव अठे ठदे-अहो युष्माभिरेवार्थो छब्ध।' आश्चर्य है कि आपने यह अर्थलाम किया है, अर्थात् आपने अद्मूत ज्ञान प्राप्त किया है। 'जीवाणुभागे सुविर्चितिए ब-जीवानुभागः सुचिर्तित एव' आपने जीवों के कर्मफलका बडा सुंदर विचार किया है। आपका यह यदा 'पुब्वं समुद्दं अपरंच पुढे-पूर्व समुद्रम् अपरश्च सपृष्टम्' पूर्व और पश्चिमका समुद्रपर्यन्त व्यासरहा है। 'पाणितछे ठिए वा-पाणितछे स्थितो वा' अपवा जान पडता है कि जगत् के सब पदार्थ आपकी ही इथेलीपर मौजूर है-आप सर्वज्ञ से कम नहीं जान षडते इस काक्कवाक्य का तास्पर्य यह है कि-आपने जानने योग्य वस्तुको जाना नहीं है, आप अज्ञानी है, अन्यथा स्थित वस्तुको अन्यथा कहरहे हैं, और पुष्प एवं पापकी व्यवस्था उल्टी करते है। दिशा

'રુદ્ધે લાટ્રે' ઈલ્યાદિ

શખ્દાર્થ — આદ્રંક સુનિ શાક્ય ભિક્ષુકની મસ્કરી કરતાં કહે છે કે 'અદ્દો તુરુમે एव अદ્રે સ્ટલે-લદ્દો યુલ્મામિરેવાર્થો સ્ટલ્સ' આશ્ચર્ય છે કે – આપે આ અર્થના લાભ મેળવેલ છે. અર્થાત્ આપે અદ્દભૂત જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ છે. 'जीवाળુપ્રાપ્તે सुવિધિતિ एव-जीवानुमागः सुचिन्तित एव' આપે છવેાના કર્મ-કૂળના અત્યંત સુંદર વિચાર કરેલ છે. આપના આ ચશ 'પુરવ સમુદ્દ' અપરંવ વુદ્દે-પૂર્વ સ્પ્રાક્ષ છપરક્ષ સ્પ્રપ્ટમ્' પૂર્વ અને પશ્ચિમના સમુદ્ર પર્યન્ત પ્રસરી રહેલ છે અથવા 'વાળિતરે ઠિપ વા-પાળિતરે સ્થિતો વા' એવું જસાય છે કે – બગતના સઘળા પદાર્થી આપની હથેલીમાં જ રહેલા છે. આપ સર્વજ્ઞથી કે કે-ભગ્નતના સઘળા પદાર્થી આપની હથેલીમાં જ રહેલા છે. આપ સર્વજ્ઞથી ક્રમ જસ્વાતા નથી. આ વકોક્તિનું તાત્પર્ય એ છે કે – આપે ભણવા યોગ્ય વસ્તુને ભણેલ નથી, આપ અજ્ઞાની છે! અન્યથા રહેલ વસ્તુને અન્યથા કહી રહ્યા છે! તથા પૃષ્ય અને પાયની વ્યવસ્થા ઉલ્ટી કરા છે. ા૩૪ા

#### स्त्रहेतालप्ते

विडक्षणं झानं प्राप्तमेतादशम्) इति काकुः । (जोवाणुभागे सुविर्वितिष् च) जोवा Sनुमागः सुविचिन्तितश्व । तया-स्वयैव जोवानां कर्मफलस्यापि विचारः कृतः । (पुष्वं समुद्दं अवरं च पुद्दे) पूर्वे समुद्रमपरश्व स्पृष्टम्-मवदीययशः पूर्वाऽपरसम् द्रान्तव्यापि । (पाणितले ठिए वा उल्लोइप) पाणितले स्थितो वा-सर्वोऽपि पदार्धः पाणि राले मत्यक्षेण स्थित इव अवलोकितः । त्वयैव सकल्पदार्थसाक्षा स्कारिक्कानं माष्ठम्, जीवानां कर्मफलमपि लब्वम्, इह सर्वत्र तवैव यश्नो विस्तृतम् । आश्वर्यमेव मवतः कार्यनातम्, एतारता झाउव्यं पदार्थं न झातवानसि मूर्लोऽसि । येनाऽन्यथास्थितं स्थिरमपि पदार्थं मन्यथा मतिपादयितुमीहमानः पुण्यापयी-व्येवस्थां करोषि । इति काक्वा व्यज्यते ॥३४॥ टीका-म्रुगमा ॥३४॥

म्ब्म्-जीवाणुभागं सुविचिंतयंता,

# आहारिया अन्नविही य सोहिं।

अन्वयार्थः — आई क मुनि शाक्य मिश्च का उपहास करते हुए कहते हैं - विस्मय है कि आपने यह अर्थठाम किया है। अर्थात् आपने अद्मुत ज्ञान माप्त किया है। आपने जीवों के कर्मकठ का बड़ा सुन्द्र विचार किया है। आपका यश पूर्वापर समुद्र तक व्यास रहा है। जान पड़ता है जगत् के सब पदार्थ अपकी ही हयेली पर मौजूद हैं-आप सर्वश्च से कम नहीं जान पड़ते। काकुध्वनि से तारार्थ यह निकला कि आपने जानने योग्य वस्तु को जाना नहीं है, आप अज्ञानी हैं। अन्यथास्थित वस्तु को अन्यथा कह रहे हैं। पुण्य पाप की उल्टी व्यवस्था करते हैं ॥१४॥टीका सुगम है ॥३४।

અન્વયાર્થ — આર્દ્ર ક મુનિ શાક્ય બિક્ષુની મશ્કરી કરતાં કહે છે કે – ભાશ્વર્ય થાય છે કે – આપે આ દિવ્ય મર્થ લાભ મેળવેલ છે. અર્થાત્ આપે મદ્ ભૂત જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ છે, આપે જીવાના કમંકળના ઘણા જ સુંદર વિચાર કર્યો છે. આપના ચશ પ્વાપર સમુદ્ર પર્યન્ત વ્યાપ્ત થયેલ છે. સમજાય છે કે બગતના સઘડા પદાર્થી આપની હપેલીમાં જ માજાદ છે. આપ સવૈજ્ઞથી ઓછા જણાતા નથી. આ કાયુ વયનથી લાવ એ સમજાય છે કે – આપ સમજ્યા લાયક વસ્તુ સમજ્યા નથી. એટલે કે આપ અજ્ઞાની છેા. અન્યથા રહેલ વસ્તુને આપ બીજી રીતે સમજાવી રહ્યા છે. આપ પુષ્ટ પાપની ઉધી વ્યવસ્થા કરતા હા તેમ મને જણાય છે. ાઢળા

આ ગાયાને, ટીકાર્થ સરળ હાેવાથી આપેલ નથી.

समयार्थबोबिनी टीका हि. श्रु. ध. ६ आद्रकमुनेगोँशालकस्य संवाइनि० ६३९

# न वियागरे छेन्नपओपजीवी, एसोऽर्णुधम्मो इहँ संजयाणं ॥३५॥

छाया--- जीवाऽजुभागं सुविचिन्त्य, आहार्यान्नविधेश्व शुद्धिम् । न च्यागृणीयाच्छन्नपदोपजीवी, प्षोतुधर्म इद संयवानाम् ॥३५॥

अग्यार्थः---(जीवाणुमागं सुविचितयंता) जीवानुमागं सुविचिन्स्य अर्छत् मताऽनुरागी सन् जीवपीडां सम्पगनुविचिग्त्य (अन्नविद्दी प सोर्डि आहारिया) अन्नविधेश्व शुद्धिमाहार्थ्य-शुद्धमन्नं द्वाचस्वारिंश्वदोपरहितमाहारं स्वीक्तरय (छन्न-पत्रोपजीवी न वियागरे) उभपदोपजीवी न व्याग्रगीयात्-फपटजीविको भूखा

'जीवानुभार्ग' इत्यादि ।

शब्दार्थ--- 'जीबाणु नागं खुविचिंतगंता-जीबानुभागं खुविधिन्थ्य' आईत मन के अनुपाधो जीबों के होने वाली पीडा को मली मांति विधार करके 'अर्जविहीय सोहिं आहारिया -अत्रविधेख शुद्धिम् आहार्थ्य' शुद्ध वयालीस प्रकार के दोधों से रहित आहार का ग्रहण करते हैं वे 'छल्लपओपऊीवी न विधागरे-छन्न ग्दोयजीवी न व्यागृणीपात्' माया बारसे आजीविका नहीं करते और न कपटमय बचनों का उच्चारण करते हैं। 'इह संजयाणं एसोऽणुत्रम्मो-इह संयतानाम् एषोऽजुधर्मः' जिनकाासन में संयमी पुरुषोंका यही धर्म है ।।३५॥

अन्वयार्थ--आईतमत के अनुयायी जीवों को होने वाली पीड़ा का भली भांति विचार करके शुद्ध-षयालीस प्रकार के दोपों से रहित आहार

'जोवानुमाग'' ઇत्याहि

શબ્દાર્થં — 'ज्ञीवाणुमागं सुविधितयंता-जीवानुमागं सुविचिन्त्य' આહ 'ત મતના અનુયાયિએ છવાને થનારી પીડાને સારી રીતે વિચાર કરીને 'अक्ष विही य सोहिं आहारिया-घन्नश्चिश्च शुद्धिम् आहार्थ्य' શુદ્ધ ૪૨ બેંતાળીસ પ્રકારના દોષો વિનાના આહારને ચહણ કરે છે. તેએ 'छम्नय प्रोपत्रीवी न वियागरे-छन्नग्दोपजीवो न व्यागृणीयान्' માયાચારથી આછવિકા મેળવતા નથી. અને કપટશુક્ત વચનાનું ઉચ્ચારણ કરતા નથી. 'इह संजयाण एसोणुघम्मो-इह संयतानाम् एषोऽनुधर्मः' છનશાસનમાં સંયમી પુરૂષાના આજ ધર્મ છે. ાગ્રપા અન્વયાથ — આર્હત મતના અનુયાયી છવાને થવાવાળી પીડાનો સારી

ગન્યયાય — માહત મતના ચતુવાયા છવાન યવાવાળા પીડાના સારી રીતે વિચાર કરીને શુદ્ધ-૪૨ બેંતાલીસ પ્રકારના દેાયા વિનાના આહારને ЪH.

**स्**त्रकृतान को

मायायचनं न प्रयोक्तव्यम्, न रा-कपटेन जीविका कार्या विश्वद्वमेशऽक्रादिक माह्याउर्वत आहारपर्यम् । न तु-वौद्धरत् पत्रि प्रतितं पतितं वा सर्वतिधमपि अन्न अद्यमेवेति मरवाऽभक्ष्यमपि मेक्षं भक्ष्यं स्वीकर्त्तव्यमिति । यद्यपि जीवनिकाया-चित्रविकारस्वादभक्ष्यमायमेव सर्वे तथापि लौकिकरीस्या व्ययस्थापयिषव्या व्यवस्था ॥ ३२ आटीका-सुगमा ॥ ३५॥

# मुल्म-सियाणगाणं तु दुवे सहरसे,

जे मोयप नियप भिक्खुयाणं।

पानी को ग्रहण करते हैं। वे मायाचार से आजीविका नहीं करते और : न कपट मय वचनों का उच्चारण ही करते हैं जिनद्यासन में संपर्मा पुरुषों का यही धर्म है ॥३५॥

तास्पर्य यह है कि कपटपूर्ण वचनों का प्रयोग नहीं करना चाहिए, कपट से आजीविका नहीं करनी चाहिए तथा निदोंप अज आदि का आहार करना चाहिए । बौद्धों के जैसा ऐसा नहीं कि पान्न में जो डाल दिया या गिर गया वह सब प्रकार से शुद्ध ही है, ऐसा समझ कर अभक्ष और अशुद्ध भिक्षा का भी भक्षण कर लिया जाय! यथपि अज आदि भी जीव का शरीर हैं तथापि लोक प्रचलित भक्ष्य या अभक्ष्य व्यवस्था का भी विचार करना चाहिए । अत्र और मांस को एक ही लेगी में गिन कर भक्ष्य अभक्ष्यव्यवस्था का विचोर नहीं करना चाहिए : ३५। टीका स्थम है ॥३५॥

શ્રહેજ્યુ કરે છે. તેએ માયાચારથી માજીવિકા કરતા નથી. તેમજ કપટ મય-વચના બાલતા નથી. જીન શાસનમાં સંચમી પુરૂષોનો આજ ધર્મ છે. હારપા કહેવાનું તહ્તપર્ય એ છે કે---કપટ સુક્રત વચનોનો પ્રયોગ કરવા ન નેકોએ. કપટથી માજીવિકા ચલાવવી ન નેઇએ. તથા નિર્દોષ અજ્ઞ વિગેરેના જ માહાર કરવા નેઇએ. બૌદ્ધોની જેમ એવું ન માનવું કે પાત્રમાં જે નાખવામાં માળ્યું અથવા પડ્યું તે ભધી રીતે શુદ્ધ જ છે. તેમ સમ-જીને અભલ્ય અને અશુદ્ધ બિક્ષાનું પશું બક્ષજા કરી લેવામાં આવે.

જો કે અન્ન વિગેરે પણ જીવતું શરીર જ છે. તેા પણુ લાેક પ્રચલિત સક્ષ્ય અને અભક્ષ્યની વ્યવસ્થાનાે પણુ વિચાર કરવાે જોઇએ. અન્ત અને માંક્રને એક જ બ્રેસ્ટ્રીમાં માનીને લક્ષ્ય અને અબ્રક્ષ્યની વ્યવસ્થાનાે લાેપ કરવાે તે કાેઇ રીતે યાેગ્ય કહી શકાય નહીં. ાાગાવ રૂપાા આ ગાથાનાે ઠીકાર્થ સુગમ છે. **समयार्थंधोधिनी टोका द्वि. श्रु. ब. ६** आईकमुनेगोंद्यालकस्य संघादनि० ६७१

असंजप लोहियपाणि से उ, णियच्छइ गरिहमिहेव लोप ॥३६॥

'सियाणगाणं' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'जे सियाणमाणं भिवखुयाणं-ये स्नातकानां भिक्षुकाणाम्' जो पुरुष रनातक भिक्षुओंका 'दुवे सहरसे-दे सहस्रे' दो हजार भिक्षु-ओंको 'णियए-निस्यम्' प्रतिदिन 'भोयए-भोजयेत्' भोजन कराना है 'से उन्म तु' वह पुरुष 'अखंजए-असंपतः' नियमसे असंपमी है 'लोहिय पाणी-लोहितपाणिः' उसके हाथ रक्त से रंगे हुए हैं, क्योंकि वह षट्कायके जीवों का बिराधक है 'हहेव लोए-हहैव लोके' वह इसी लोक में 'गरिहं णियच्छ ति-गहीम् निगच्छति' निदाका पान्न बनता है। यह हिंसक है पट्काय की विराधना करके साधुओं को भेजन कराने बाले की साधुजन प्रवासा नहीं करते किन्तु वारंवार उसकी निन्दा ही करते हैं ॥३६।

अन्वयार्थ—प्रतिदिन दो हजार भिक्षुओं को भोजन करानेवाला आरोप्य नामक देव होता है, इस पूर्वोंचन मत का निराकरण करते

ंसियाणगाणं' ४त्थाडि

શબ્દાર્થ --- 'जे सियाणगणાં મિસ્લુયાળં-યે સ્નાતજાનાં મિશ્રુ ઠાળામ્' જે પુરૂષ સ્ત તક બિશુ આના 'દુવે सहस्ते- દે सहस्ते' બે હબાર બિશુ કોને 'ળિયર- નિસ્થમ્' દરરાજ 'મોયર - મોગ્ર ચેત્' ભાજન કરાવે છે. 'સે લ-સ તુ' તે પુરૂષ 'असंज्ञ લ હ્રાંચતા' નિયમથી અસંચમી છે. 'છો દ્વિપાળી- જો દ્વિપાળિ:' તેમના હાથ દો હીથી ખરડાયેલા છે. કેમકે-તે ધર્કાયના જીવાના વિરાધક છે. 'દ્દે જો છે-દ્વિ છો છે' તે આ લાકમાં જ 'ગરિદ્દ ળિય જ્છદ્દ- ગર્દામ્ નિય જ્વતિ' નિંદાને પાત્ર અને છે. તે હિંસક છે. ધર્કાયની હિંસા કરીને સાધુ આને ભાજન કરાવે છે. આવા પ્રકારની લાકનિંદા તેને પાપ્ત થાય છે. પ્રાણાતિપાત કરીને સાધુઓને અથવા બીજા કેમ્કેને લો જન કરાયવાવાળાની સાધુ જના પ્રશંસા કરતા નથી, પરંતુ વારંવાર તેની નિંદા જ કરે છે ાા કરા

અન્વયાર્થ — દરરાજ એ હજર ભિક્ષુકાેને લાેજન કરાવવાવાળા પુરૂષ આરાેપ્ય નામનાે ઢેવ થાય છે. આ પમાણેના શાક્ષ્યના મતનું ખંડન કરતાં

स्० ८१

#### **ৰ্**দেন্তবা**নৰ্ট**

खण्डयितुमाईकः कथयति भिश्चकमुदिश्य । (जे सियाणगाणं भिक्खुवाणं) यः स्नातकानां भिश्चकाणाम्, (दुवे सइस्से) द्वे सइस्रे (जिवप) नित्यम् (मोयए) भोजयेत्, प्रनेन (से उ) स तु-पुरुषविशेषः (प्रसंजए) असंयतः-संयमरहितः, (लोहियवाणि) लोहितपाणिः-रुधिराईदस्तः षड् नीवनिकायविराधकस्वात्, (इदेव-छोप) इहैव-अस्मिन्नेव लोके-जगति (गरिहं णियच्छः) गर्हाम्-हिंसकोऽयं जीवान व्यापाध साधून् मोजयतीत्येवं रूपां लोकनिन्दां निगच्छति-भाष्नोति । न हि माणातिपातं छस्वा साधून् अन्यान् यान् कान् तर्पयन्तमसंयमिनं प्रशंसन्ति सन्तः, अपितु भूयो भूयोहि निन्दन्त्येव। पूर्वेष्ठक्तं ये द्विसहस्रमितान साधून् नित्धं तर्पयन्ति भोजनेन ते सहर्ति लभन्ते इति मतम् आईकः खण्डयति । भोज्यान्ने संस्कियमाणे क्रायमानाऽहायमानाऽनेकजीवर्हिसा सम्रुस्धाते । तर्द्विसासंवल्ति-सदन्वतातुः कथमूवि सहति न सम्माव्यते, अपि तु-तादृश्वतातुर्विपरीताऽधोनेत्री

हैं। अर्थात् साधुओं को भोजन कराने में जो गुण पहछे कहे हैं उनका अब खंडन करने के लिए आईक मुनि बौद्ध भिक्षु से कहते हैं---

जो पुरुष प्रतिदिन दो इजार स्नातक भिश्चओं को भोडन कराता है, वह नियम से असंयमी है। उसके हाथ रक्त से रंगे छुएहैं, क्योंकि वह बट्टकाय के जीवों का विराधक है। वह इसी लोक में निन्दा का पान्न बनता है यह हिंसक है, पट्कापकी विराधना करके साधुओं को भोजन कराता है इस प्रकार की लोक निन्दा उसे प्राप्त होती है। प्राणातिपात करके साधुओं को अधवा अन्य किसी को भोजन करानेवाले की साधु-जन प्रदांसा नहीं करते। किन्तु व रंवार उसकी निन्दा ही करते हैं ॥३६॥

કહે છે. અર્થાત્ હવે સાધુઓને ભાજન કરાવવામાં જે ગ્રુણ પહેલાં કહ્યા છે, તેનું ખંડન કરાવવા માટે આર્દ્ર મુનિ ખૌદ્ધ ભિઢાકને કહે છે.—જે પુરૂષ કરરાજ મહાન્ આરંભ કરીને બે હજાર સ્નાતક ભિઢાકોને ભાજન કશવે છે, તે નિશ્વય અસંયમી જ છે. તેના હાથ લાહીથી રંગાયલા જ હેાય છે. કેમકે તે વડ્કાયના જીવાના વિરાધક છે. તે અ લાકમાં જ નિંદાપાત્ર ખને છે, તે હિંસક છે. ષટ્કાયની વિરાધના કરીને સાધુઓને ભાજન કરાવે છે. આવા પ્રકારની લાકનિંદા તેને પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રાણાતિપાત કરીને સાધુઓને અથવા અન્ય કાેઈને ભાજન કરાવવાવાળાની સાધુ જન પ્રશંસા કરતા નથી, પુરંતુ વણ્ટવાર તેની નિંદા જ કરે છે. ાગડવા

શબ્દાર્થ — આદ્ર ક સુનિ બીહ લિક્ષકને ઠહે છે કે-'इइ स्पूल उरव्म'-इइ खुडमुरभ्रम्' આ જગતમાં સ્થૂલકાય મેષ–ઘેટાને 'मारियाणं–मारयित्वा' મારીને

'धूर्छ चरब्भं' छत्याहि

આ કચનતું તાત્પર્ય એ છે કે શાકય ભિક્ષુકે જે બે હજાર ભિક્ષુકોને જમાડવાથી સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ કહેલ છે. તેતું ખંડત કરતાં આદ્ર ક મુનિએ કહ્યુ છે કે-લાજન કરવા માટેના પદાર્થો તૈયાર કરવામાં જાણતાં કે મજાણતાં અનેક ત્રસ અને સ્થાવર જીવાની હિંસા થાય છે તે હિંસાથી સુક્ત લાજનથી દાત ને સદ્દગતિની પ્રાપ્તિ થાય, તેમ માની શકાય તેમ નથી. તેનાથી ઉલ્ડા દાતાની અધાગતિમાં લઈ જવાવાળી જ ગતિ થાય છે. તે પર લાકમાં નરકમાં પડે છે. અને આલાકમાં પૂરપૂરી નિંદાને પાત્ર બને છે. આ કથનતું ગૂડ રહસ્ય એ છે કે-હિંસા કરીને લાજનતું દાન કરવાથી સદ્દગતિ મળે છે. આ મતનું ખંડન થયું છે. ાગાબ કરાા આ ગાથાના ટીકાર્ય સરળ છે.

्र 'धूलं उरव्मं' इत्यादि । दाव्दार्थ—'आर्द्र मुनि बौद्ध भिक्षुसे कहते हैं-'इह थुलं उरव्मं-इह स्थूलमुरअम्' इस जगत् में स्थूलकाय मेथ (मेढे) को 'मारियाणं

टीका सुगम हे ॥३६॥

तात्पर्य यह है-दाादप भिक्षु ने जो दो इजारभिक्षुओं को जिमाने से स्वर्ग की प्राप्ति कही थी, आर्द्र ककुमार मुनि उसका खण्डन करते हैं-भोज्य पदार्थ तैयार करने में अनेक झात और अज्ञात त्रस स्थाघर जीवों की हिसा होनी है। उस हिंसा से युक्त भोजन से दाता को सब्दगति की प्राप्ति हो, ऐसी संभावना नहीं की जा सकती। इससे विपरीत ऐसे दाता की विपरीत अधोगति में छे जाने वाली गति ही हो सकती है। वह परलोक में नरक में गिरता है और इस लोक में पूरी निन्दा का पान्न होता है। इसकागढ़ रहस्य यह है कि हिंसा करके भोजन-ढान देने से सदगति होती है, यह मत खंडित हो गया।। 184।।

तं लोणतेल्लेण उत्रकःवडेत्ता सापिष्पलीयं पगरंति मंसं।३७। छाया---स्थूब्रमुरभ्रमिह मारयित्वोद्दिष्टमक्तं च प्रकल्प्य । तं लत्रणतेलाग्याम्रुपस्कृत्य सपिपलीकं मक्वर्वन्ति मांसम् ॥३७॥

म्दा, अतो दुष्टमोजनदानेन सह़तिरिति मतम् अश्दक्षितमिति गृढो विवेक्तः ॥३६॥ टीका-सगमा ॥३६॥ म्बम्-थूलं उरब्भं इह मारियाणं उद्दिट्ठभत्तं च पगप्पत्ता ।

समयायंबोचिनी टोका हि. श्रु. स. ६ आईकसुनेगॉशालकस्य संवादनि० ६४३ संपार्विया गतिर्भवति हियाऽगर्थांणाम् परछोके नरकपतिः, इद्द दि अशेषा कोकनि-

www.kobatirth.org

#### **स्**त्रकृताङ्ग्रस्ते

888

अन्वयार्थः — आर्द्र कग्रुनि बौद्धभिश्चकं प्रत्याह-(इद धूलं उरव्मं) इह स्थूलं हृहरकायम् उरस्रं मेषम् (मारियाणं) मारयित्वा-हत्वा (उदिद्वमत्तं च पगप्पएत्ता) उद्दिश्मक्तं च प्रकल्प्य, बुद्धमताऽनुयायिनो ग्रहस्याः भिक्षूणापर्थं मेपं मारयित्वा तट्टुद्देग्रेन भक्तादिकं सम्पाध (तं लोणत्तेरुलेण उववल्डेत्ता) तं मांसं व्यणत्तेक-घृतादिभिरूपस्कृत्य पाचयित्वा (सपिप्पलीयं संसं पगरंति) सपिप्पलीकं मांसं मक्कर्वन्ति पिप्पलीनामौषधिविशेषेण प्रकर्षेण मक्षणयोग्यं कुर्वन्ति । आर्द्रको मुनि बौद्धपताऽनुधावर्ता व्यवस्थां जूते-अहह ? बौद्धाऽनुवायिनी चौद्धभिक्षवे घृततैल-कटुलवणमरिचादि मादकद्रव्यस्यक्र्सधोमांसं निर्माय भक्तादि तदनुगुणाऽन्नं परिकल्प्य साधुमोज्ययोग्यं कुर्वन्ति ॥३आ टोका-सुगमा !।

-मारगित्वा' मारकर 'उदिद्व मत्तं च पगपरएसा-उदिष्टमक्तं च प्रकल्प्य' पौद्धमतके अनुयाधी गृहस्थ अपने भिक्षुओं के लिए भोजन पनाता है 'त लोणतेल्छेण उवक्ष्यव्रेत्ता-तं त्तवणत्तेलाभ्यामुपस्कृत्य' उसे मांस नमक, तेल, घी आदि के साथ पकाक्तर 'सपिप्पलीकं मंसं पगर्रति-सपिप्पलीकं भांसं प्रकुर्वन्ति' पिप्पली आदि द्रव्यों से छोंक लगाते है, अर्धात् स्वाद्ष्ट यनाते हैं ॥३७॥

अन्वचाध--आईकमुनि थौद्धमिक्षु से कहते हैं-स्थूलकाय मेथ (मेटें) को मार कर बौद्धमत के अनुपाधी ग्रहस्थ अपने भिक्षुओं के लिए भोजन पनाते हैं। उसे मांस, नमक तेल, घी आदि के साथ पका कर विष्वली आदि द्रव्यों से छों क लगाते हैं, एवं स्वादिश्ट बनाते हैं ॥३७॥ तार्ह्या यह है की आईकमुनि बौद्धमन के पीछे दौड़ने वालें की ध्यवस्था दिखलाते हुए कहते हैं-अइह ! बौद्धमत के अनुवापी ग्रहस्थ

'उद्दिद्वमत्तं च पगव्यव्ता-डदिष्टमक्तं च प्रहत्थ' ખૌદ્ધમતના અનુયાયી ગૃહસ્થ પાતાના ભિક્ષુએાને માટે ભાેજન બનાવે છે. 'तં છોળતેल्छेण उवक्खडेता-त' डवणतैढाभ्यामुपस्छत्य' तेने માંસ, મીઠું, તેલ, ઘી વિગેરેની સાથે રાંધીને 'संपिष्पछिय' मंसं पगरंति-सनिष्पडीकं मांसं प्रकुर्वन्ति' પિપલી વિગેરે મસાલાથી વધારીને સ્વાદિષ્ટ બનાવે છે. ાઉછા

અન્વયાર્થ – આર્દ્ર સુનિ બૌદ્ધ ભિદ્યુકને કહે છે-સ્થ્લકાય મેધ- (ઘેટા)ને મારીને બૌદ્ધમતના અનુયાયી ગૃહસ્થા પાતાના બિક્ષુકાના ભાજન માટે તૈયાર કરે છે. તે માંસને, મીઠું, તેલ, ઘી વિગેરેની સાથે સંધીને પિપ્પલી વિગેરે દ્રવ્યાથી વધારીને તેને સ્વાદિષ્ટ ખનાવે છે. ા૩૭ાશ

આ કથતનું તાત્પર્ય એ છે કે-આર્દ્રક સુનિ બૌદ્ધ મતની પાછળ દોઠ-વાવાળાએાની વ્યવસ્થા અતાવતાં કહે છે કે-અઢહ બૌદ્ધ મતના અનુયાયીઓ समयार्थबोघिनी टीका क्षि. श्व. थ. ६ आईंकमुनेगॉद्यालकस्य संवादनि० ६७५

्रताह्यां मासं निर्माय किं कुर्वत्ति तत्राह-

म्अम्-तं सुंजँमाणा पिसितं पैभूयं,

णो उंवलिप्पामो वयं रॅएणं।

हेंच्चेव में।हंसु अंगजधम्मा,

अणारिया वैल्ला रॅसेसु गिद्धा ॥३८॥

छाया--तं भुञ्जानाः पिश्चितं मभूतं नोपलिप्यामो वयं रजसा । इत्येत्रमाहुरनार्थधर्माण अनार्थो बाला रसेषु गृद्धाः । ३८॥

लोग बौद्ध भिक्षु के निमित्त घो. तेल कटु लवण मिर्च आदि से संयुक्त ताजा मांस तैयार करके उसे भिक्षुओं के खाने योग्य बनाते हैं ।।३७॥ टीका सुगम है ।।३७॥

'तं मुंजमाणा' इत्यादि ।

शब्दार्ध—इस प्रकार के मांसको तैपारकरके क्या करते हैं ? सो कहते हैं-'अणारिया-अनायौं:' अनार्य 'बाला-बालाः' सत् असत् के विवेकसे रहित 'अणजगधम्मा-अनार्यधर्माणः' अनार्यधर्मी 'रसेसु-गिद्धा-रसेषु गृद्धाः' रसों में आनक्त बौद्ध भिक्षु 'तं पमूर्य दिसितं तं प्रभूतं पिशितं' उस शुरू शोणितसे उत्पन्न प्रभूत मांसको 'सुंजमाणा-सुज्जानाः' खाते हुवे भी कहते हैं 'रएणं-रजसा' पारसे 'बयं ज उब-लिप्पामो-बयं नो ग्लिप्यामो' हमलोग लिप्त नहीं होते ॥३८॥

ગૃહેસ્થ લેાકા બૌદ્ધ ભિક્ષુકા માટે ઘી, તેલ, મ<sup>ા</sup>હુ, મરચું, વિગે**રેથી સુપ્ર** તાજુ માંસ તૈયાર ક<mark>રીને તેને</mark> ભિક્ષુકેાને ખાવાલાયક ખનાવે **છે.** ાગા૦ **૩૭**ા આ ગાયાને! ટીકાર્થ સરળ છે.

'त' मुंजमाणा' ઈत्याहि

શબ્દાર્થ---આ પ્રમાણે માંસને તૈયાર કરીને શું કરે છે ? તે અતા-વવામાં આવે છે. 'લળારિયા-ચનાર્ચાઃ' અનાર્ય 'વાਲા-વાજા.' બાલ-અજ્ઞાની સત્ અસત્ના વિવેક વિનાના 'લળક્લઘમ્મા--પ્રનાર્થધર્માળ ' અનાર્ય ધર્મા ' રાક્ષે શુ गિઢા-રાકેવુ ગૃઢાઃ' રસેઃમાં આસક્ત બોદ્ધ બિક્ષુકા 'તં વમૂયં વિશિત'-તં પ્રમૂત્તં વિજ્ઞિત' તે શુક શાહ્યિતથી ઉત્પન્ન થયેલ અધિક એવા માંસને 'મૂં જ્ઞાળા-મુજ્ઞાના' આવા છતાં પણ કહે છે કે-'રાળં-રજ્ઞસા' પાપથી 'વયાં ભ હવાદિવામો-વયં નોવજિલ્યામો' અમે લિસ થતા નથી. ાગા૦ ૩૮ા



अन्वयार्थः--(अणारिया) अनार्याः (बाला) वालाः-सदसदिवेकतिकलाः (अणज्जभम्मा) अनार्यधर्माणः, (रसेसु गिद्धा) रसेषु षृद्धाः-अध्युषपन्नाः (तं) तम् (पभूपं पिसितं) मभूतम्-अस्यधिकं पिशितं उक्ककोणितवभवं मांतम् (भुंत्र-माणाः) भुञ्जानाः (रएणं) रजसा-पापेन (वयं ण उवलिप्पामो) वयं नोपलिप्यामः (इच्चे र माहंस्) इश्येवमाहः-कथयन्ति ॥ ३८॥

टीका--- 'तं पभूथ पिसितं' तं भभूतमत्यधिकं मांसं-शुक्रशोणितसंभूतं मांसम् 'श्रेनमाणा' श्रुञ्जानाः-मोजनं कुर्वन्तः 'वयं रएणं ण उदलिप्यामो' वयं मांसमोजनजनितपापेन नोपलिप्यामः- कर्मबन्धो न मवतीति मन्यामद्दे, एवम् 'अणण्डजधम्मा' अनार्यधर्मणाः-- आराज्जातसर्वहेयधर्मेम्यः माणातिपातादिभ्यो द्दिसाधर्मेभ्यो निष्टताहते आयौः-- दयाधर्मपालकाः-- पड्जीवनिकायरक्षकाहतेपां धर्मः - अर्थिधर्मः न आर्थधर्मोऽनार्यधर्मः साहशधर्मः अस्ति येषां ते अनार्यधर्माणः

अन्वयार्थ--इस प्रकार के मांस को तैयार करके क्या करते हैं? सो कहते हैं-अनार्थ, सत्-असत् के विवेक से रहित अनार्धधर्मी और रसों में आसक्त बौद्धभिक्षु उस शुक्कोणित से उत्पन्न प्रभूत मांस को खाते हुए भी कहते हैं हम पाप से लिप्त नहीं होते !!३८।

टीकार्थ--- उस शुक शोणित से उत्पन्न हेर सारे मांस का मोजन करते हुए भी 'हम रज से अर्थात् मांस के भोजन से उत्पम होने वाछे पाप से लिस नहीं होते-हमें कर्मबन्ध नहीं होत।' ऐसा मानते हैं। वे अनार्घ धर्मी हैं अर्थात् हिंसा आदि हेय कार्यों से दूर रहने वाछे, घर्म का पालन करने वाछे परकाय के जीवों के रक्षक आर्य पुरुषों से

અન્વયાર્થ — આ રીતથી માંસને તૈયાર કરીને તેઓ શું કરે છે ? તે બતાવતાં સૂત્રકાર કહે છે કે-અનાર્થ – સત્ અસત્ના વિવેક વિનાના અનાર્થ ધર્મી અને રસામાં આસક્ત એવા બૌદ્ધ ભિક્ષુઓ એ શુક શે:બ્રિતથી મિશ્રિત પુષ્કળ માંસને ખાતાં ખાતા કહે છે કે અમા પાપથી લિપ્ત થતા નથી. ા૩૮ા

ટીકાર્થ — તે શુક શાેલ્યુતથી ઉત્પન્ન થયેલ સઘળા જ માંસનું ભાેજન કરવા છતાં પછ્ય અમે રજથી અર્થાત્ માંસના ભાેજનથી ઉત્પન્ન થવાવાળા પાપથી લિપ્ત થતા નથી. અમને કર્મ ભંધ થતા નથી. તેમ માને છે, તેઓ અનાર્થ ધર્મિં છે. અર્થાત્ માંસના ભાેજનથી ઉત્પન્ન થનારા પાપથી અમા દીપાતા નથી. અમને કર્મના બંધ થતા નથી. તેમ માને છે, તેઓ અનાર્થ ધર્મોં છે. આર્થાત્ હિંસા વિગેરે ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય કાર્યોથી દૂર રહેવાવાળા, ધર્મનું પાલન કરવાવાળા, ષદ્કાયના જીવાનું રક્ષણ કરવાવાળા આર્ય પુરૂષાથી વિપરીત समयार्थवोधिनी टीका हि. यु. म. ६ आईकमुनेर्गोशालकस्य संवादनि॰ 🛛 ६४७

--माणातिपातादिकारकाः दुष्टस्वभावाः 'अणारिया' अनार्याः--असदनुष्ठायिनः--धर्मसंज्ञारहिताः 'वाला' वालाः--सदसद्विवेकविकलाः 'रसेमु' रसेषु--मांसादिषु 'गिद्धा' ग्रद्धाः--आसक्ताः--अष्युषपन्नाः । हे भिक्षो ! तत्र मताऽनुुयायिनोऽ-नार्थौ इति भावः ॥३८॥

पुनरपि आर्हेक्षुनि वोर्दिभिक्षुकं मत्याह-

ष्ण्य्-जे थावि भुंजंति तहत्वगारं,

सैवंति ते पावमेजाणमाणा ।

मेंणं ने ऐयं कुंसला केरेंति,

वींया वि ऐसा बुइयें। उ मिच्छा ॥३९॥

छाया—ये चापि अख्रते तथापकारं सेवन्ते ते पापमजानानाः । मनो नैतत्कुग्नखाः कुर्वन्ति वागप्येषोक्ता तु मिध्या ॥३९॥

बिपरीत अनार्थ पुरुषों के धर्म का आवरण करते हैं अर्थात् माणाति-पात आदि कुकृश्य करने वाछे एवं स्रभाव से दुष्ट हैं। वे स्वयं भी अनार्थ हैं और सत् असत् के विवेक से ग्रन्य हैं। मांसादि रसों में आसक्त हैं। तात्पर्य यह है कि मांस जोजन करने बाछे तुम्हारे मत के अनुयायी आनार्थ हैं ॥३८।

आर्द्रक सुनि पुनः **वौ**द्धभिक्षु से कहते हैं–'जे यावि सुंजंति तहप्पगारं' इत्यादि ।

इाड्दार्थ--'जे याबि-पे चापि' जो लोग 'तहप्पगारं मुंजति-तथा प्रकारं मुझते' पूर्वोक्त मांसका मक्षण करते हैं ते-ते' वे 'अजाणमाणा-अजानानाः' अज्ञानी 'पावं सेवंति-पापं सेवन्ते' पापका ही सेवन करते अनार्थ' पुरुषेाना धर्म'तु' आयः छ ४२ छे. अर्थात् केका प्राछातिपात विगेरे प्रुप्ट अश्वावाणा अने रवभावधी हुन्ट छे तेका पाते पछ अनार्थ क छे. अने सत् असत्ता विवेध्धी रहित छे. मांस विगेरे रसे मां आसफ्त छे. इहेवानुं तात्पर्थ के छे डे-मांसतु' खेल्म्न इरवावाणा तमारा भतना अतु-याधीका अनार्थ छे. गागा० उटा।

આર્દ્રક સુનિ દ્રીથી બીદ્ધ સાધુને કહે છે કે-'जे यावि सुंजंति तहप्पगार' ઇ૦ શબ્દાર્થ--'जे यावि-ये चापि' જે લાકા 'तहप्पगार' सुंजंति-तधाप्रकार सुझते' पूर्वांडल માંસતું ભક્ષશ કરે છે, 'ते-ते' तेओ 'अज्ञाणमाणा-अज्ञानानाः' अज्ञानी 'पाचं सेवंति-पापं सेवन्ते' भाषतुं क सेवन કरे છે, 'कुसला-क्रज्ञालाः' WZ

### **स्त्रकृताङ्गस्**त्रे

अन्वयार्थ—जो लोग पूर्वोक्त मांस का भक्षण करते हैं, वे अज्ञानी बाप का ही सेवन करते हैं। जो पुरुष कुशल हैं, वे तो मांस नक्षण करने की इच्छा तक नहीं करते। मांस भक्षण करना चाहिए या मांस भक्षण करने में दोष नहीं है, इस प्रकार का बचन भी मिध्या है॥३९॥

टीकार्ध--पूर्वगाथा में कथित मांम का जो अक्षण करते हैं, वे अज्ञानी जन पाप का ही सेवन करते हैं-हठपूर्व 5 पाप का अगचरण करते हैं। विवेकवान पुरुष हैं वे तो मांम अक्षण की इच्छा भी नहीं के पुरुष धुशण छे, 'एव' मणं न करेंति-एतन् मनः न कुर्वस्ति' तेओ ते। गांस अक्षछ धरवानी ઈन्छा पछ धरता नथी, 'एम्रा काया वि-एवा वागवि' गांस कृष्कछ धरवानी ઈन्छा पछ धरता नथी, 'एम्रा काया वि-एवा वागवि' गांस कृष्कछ धरवां की धेओ ओ प्रभाधेनी 'सुइया-उक्ता' धडेत वाखी पछ 'यिच्छा-मिण्या' भिथ्या छे. गागा उदा।

મન્વયાર્થ – અજ્ઞાની એવા જે લાેકા આ પહેલાં કહેવામાં આવેલ માંસનું **લક્ષણ કરે છે**. તેએા પાપનું જ સેવન કરે છે. જે પુરૂષ કુશળ છે, તેઓ તાે માંસ લક્ષણ કરવાની ઇચ્છા પણ કરતાં નથી. માંસ લક્ષણ કરવું જોઇએ અથવા માંસ લક્ષણ કરવામાં દેવ નથી. આવી રીતે કહેવામાં આવેલ વચન પણ પાપકારક જ છે. ાાટલા

ટીકાર્થ–-પહેલી ગાથામાં કહેવામાં આવેલ માંસનું જેઓ લક્ષણ કરે છે, તેએા અજ્ઞાન અર્થાત્ પાપનું જ સેવન કરે છે, વિવેકી પુરૂષો તો માંસ समयार्थबोधिनी तीका द्वि. ञ्च. ब. ६ आर्द्रकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० 🛯 ६७९

विषयिणीमिच्छामपि न कुर्वन्ति, किम्रु ? पुनर्भक्षणम् 'आमासु चापकासु घिपच्य मानासु मांतपेग्रीषु' सततप्रतपद्यः तेऽनन्तजीवाः इत्यादिशास्त-मरयक्षाभ्यां निषे घस्य दर्शनात्-न शिष्टा मांसमक्षणेच्छामपि कुर्वन्ति । अन्यदर्श्वने-वर्षे वर्षेऽभ्य-मेधेन यो यजेत क्षतं समाः । मांधान्यपि न खादेद् यस्तयोः पुण्यं समं स्मृतमिति। तकिषेधेन फलःऽऽधिक्यस्य मतिपादनात् । 'एसा वायावि मिच्छा तुर्था' एषेन् वागपि मिथ्योक्ता 'मांसमक्षणे नास्ति दोषः' इति प्रलापप्रवादवनमपि मिथ्यैवेति भाषः ॥३९॥

म्स्म-सेव्देि जीवार्ग दैयटुथाप, सावउजदीसं परिवैज्जयंता । तैक्संकिणो इंसिणो नायपुत्ता उद्दिट्रंभत्तं परिवैज्जयंति।४०.

छाया--- सर्वेवां भूतानां दयार्थाय, सारचदोषं परिवर्जयन्तः । तच्छङ्किन ऋषयो ज्ञातपुत्रा, उद्दिष्टमक्तं परिवर्जयन्ति ॥४०॥

करते हैं, अक्षण करने की तो बात ही दूर रही ! उनके यहां तो ऐसा कहा गधा है कि मसिपेशी चाहे कच्ची हो, चाहे पक्की हो, चाहे पक रही हो. उसमें प्रतिक्षण असंख्यात जीवों की उत्पत्ति होती रहती है। इस कारण झिण्ट पुरुष मांस खाने की इच्छा तक नहीं करते हैं। अन्य दर्शनों में भी मांस मक्षण के त्याग का महत्त्व बतलाया गया है, यथा - 'कोई मनुष्य वर्षों तक प्रतिवर्ष अश्वमेध यज्ञ करता है और दूसरा यज्ञ तो नहीं करता किन्तु मांस मक्षण का त्याग कर देता है। उन दोनों को समान कल की प्राप्ति होती है।' अतएव मांस मक्षण करने में कोई दोव नहीं है, इस प्रकार का चचन भी मिल्या है ॥३२॥

ભક્ષણ કઈ વિઝા જ કરતા નથી, માંસ ખાવાની તો વાત જ દૂર રહી પણ તેએાના નતથી તાે એવું કહેવામાં આવેલ છે કે–માંચની પેશી ચાહે કાચી હાય કે પાકી હેત્ય ચાહે પાક માટે તૈયાર થઈ રહી હેત્ય તેમાં પ્રત્યેક સમયે અસ ખ્યાત જીવાની ઉત્પત્તિ થતી રહે છે. તે કારણે શિષ્ટ પુરૂષે માંસ ખાવાની ઈચ્છા પજ કરતા નથી. અન્ય દર્શનામાં પણ માંસ ખાવાના ત્યાગને જ મહત્વ આપેલ છે, જેમકે-દાઇ એક મનુષ્ય વર્ષે સુધી દર વર્ષે અશ્વમેથ યજ્ઞ કર્ અને ગીએ માણસ યજ્ઞ કરતા નથી પરંતુ માંસ ભક્ષણના ત્યાગ કરે છે, તે અને ગીએ માણસ યજ્ઞ કરતા નથી પરંતુ માંસ ભક્ષણના ત્યાગ કરે છે, તે અને ગીએ માણસ પજ્ઞ કરતા નથી પરંતુ માંસ ભક્ષણ કરવામાં કેલ્ઈ પણ દોય નથી, આવા પ્રકારના વચના પણ મિથ્યા છે. ાગા૦ ૩૯ા સ્વ દર

म्प्रकृताहस्ये

अन्तयार्थः—(सन्वेसि) सर्वेषाम् (त्रीवाणं) जीवानां त्रसस्थावराणाम् (दय-हपाए) दयार्थाय-दयां कर्त्तुम् (सावण्जदोसं) सावद्यदोषम् सावचारम्मम् (परि-बज्जयंता) परिवर्जपन्तः--त्यजन्तः (तरसंक्रिणंः) तच्छाङ्किनः (इसिणो) ऋषयः (नायपुत्ता) ज्ञातपुत्राः (उद्दिहमत्तं) उद्दिष्टभक्त (--मीदेशिकाहारम् (परिवज्जयंति) परिवर्जयम्ति--परिस्यजन्तीति ।/४०॥

र्टीका—-आर्द्रको म्रुनिः पुनस्प्याइन्दे भिक्षो ! आईतमतसर्वस्वं श्रृयताम्-मोक्षार्थिना मांसमक्षणं तु कदावि न कर्तव्यम् । किं बहुना उद्देशकाहारोऽपि हातव्य

'सब्वेसि जीवाण' इत्पादि !

शब्दार्थ-'सब्वेसि-सर्वेषां' समस्त 'जीवाणं-जीवामां' त्रस और स्थावर जीवों के ऊपर 'द्यहपाए-दयार्थाय' द्या करने के लिए 'साव-आदोसं-सावधदोषं' सावच दोष का 'परिवजयंता-परिवर्जयन्तः' त्याग करने वाले 'तस्संकिणो-तत् शङ्किनः' तथा रावद्य दोष की आशंका करनेवाले 'उसिणो-क्षपयः' 'नापपुत्ता-ज्ञातपुत्राः' ज्ञातपुत्रके अनुयायी 'उद्दिअन्तं-उद्दिष्ट अक्तम्' औद्देशिक आहोर का 'परिवज्ज-यंति-परिवर्जपन्ति' परिस्याग करते हैं ॥४०॥

अन्वयार्थ—जगत् में निवास करने पाछे समस्त न्नस और स्थावर जीवों की दया के लिए सावय दोष का परिश्पाग करने वाछे तथा सावध की अद्यांका करने वाछे झातपुत्र के अनुगायी संयमी मुनि औदेशिक आहार का परित्याग करते हैं ॥४०॥

्टीकार्थ---आर्द्र क सुनि फिर कहते हैं-- आर्हतमत के सर्वस्व को सुबो-मोक्षार्थी को मांस का भक्षण कद्दापि नहीं करना चाहिए । अधिक

'सब्बेसि जीवाण' छत्याहि

શખ્દાર્થ — 'सञ्वेसि-सवें घાं' સઘળા 'जीवाणं-जीवानां' ત્રસ અને સ્થાવર જીવા પર 'दयट्टयाप-दयार्थाय' દયા કરવા માટે 'सावउप्रदोसं-सावरादोष' સાવસ દેશવના 'परिवज्ज्यंता-परिवर्जयन्ठ:' ત્યાગ કરવાવાળા 'तरसंकिणो-तत् शैक्तिः' તथા સાવસ દેશ્વની શંકા કરવાવાળા 'उसिणो-ऋषयः' ઝલિ એવા 'नायणुत्ता झारापुत्राः' સાતપુત્રના અનુયાયી 'જ્રहिट्टमत्ते-उहिष्टमकम्' औदेशिક આહારના 'परिवज्ज्यंति-परिवर्जयन्त्वि' ત્યાગ કરે છે. ાાગાળ્ઠળા

અન્વયાર્થ — જગતમાં વસતા સઘળા ત્રસ અને શ્થાવર જીવાની તથા માટે સાવઘ દાેષના ત્યાગ કરવાવાળા તથા સાવઘતી શંકા કરવાવાળા જ્ઞાતપુત્રના અનુયાયી સંયમી સુનિ ઔદ્દેશિક આહારના પરિત્યાગ કરે છે. ાા૪ળા

ટીકાર્ય — આર્દ્ર ક સુનિ ક**રીથી** કહે છે કે — આહેત મતના સિદ્ધાંતને સ્રાંભળા – માક્ષની ઇચ્છાવાળા આત્માએ કદાપિ માંસનું લક્ષણ કરવું ન જેઇએ.

### समवाबैवोचिनी प्रैकः हि. शु. अ. ६ आईकनुनेगौराालकस्य संवादनिः ६५१

पव- रत्येतदर्शयितं खरमुपक मत्ते- 'सब्वेसि' सर्वेषाम् - समीपदूर - दुरतरवर्त्तिनां वस-स्थावरपर्यां प्रापर्यां सनिगोदस्थानां सकछानामपि 'जीवाणं' जीवानाम् - माणिनाम् 'दयहयार' दयार्थाय दर्धां कर्त्तुम् - रक्षणार्थभित्यर्थः, 'सारज्जदोसं परिवज्जयंता' सावचदोपं परिवर्जयन्तः - पद्ध जीवनिकायारम्भं त्यजन्तः 'तरसंकिणो इसिणो नाय-पुत्ता' तच्छक्तिनः - मावच कर्धत्र शङ्घमानाः - तत्र घृणां कुर्वन्तः झातपुत्राः भगवतो महावीरस्याऽऽज्ञावश्व दिनः करप्यः - मुनयो छत्तदीक्षाः परित्यक्तारम्भसमार-म्माः । 'तदिद्दमत्तं वरिवज्तयंत्ति' उद्दिष्टभक्तं साध्वर्थं पाचितमन्नमपि दर्मवन्ध-शङ्कया परिवर्जयन्ति - स्यत्रन्तीति । मांसभक्षणं तु मनसाऽपि न मार्थयन्ते इति । ४०१

म्ब्र्-भूयाभिसंकाप दुंगुंछमाणा सैंघेसिं पाँणाण निर्हतय देंडें। तैम्हा ण मुंजति तहप्पगारं ऐसोऽणुधैम्मोईहं संजेवाणं।४१।

छाया-भूताऽभिङ्कया जुगुप्समानाः सर्वेषां प्राणानां निशाय दण्डव् । तस्मान्न सुखते तथाप्रकारव् एषोऽनुधर्म इह संयतानाव् ॥४१॥

क्या, उदिए आहार भी त्यागना चाहिए। इन वात को दिखलाने के लिए सूत्र का उपकम (प्रारम्भ) करते हैं-समीगवर्त्ती, दूरवत्ती, दूरतरवर्त्ती, पर्याप्त तथा अपर्याप्त न्नस और स्थावर सभी जीवों की रक्षा करने के लिए घट्जीवनिकाय के आरंभ समारंभ का त्याग करने वाले तथा सावद्य कर्भ में दांका रखने वाले अर्थात् सावद्यक्रिया से दृणा करते हुए ज्ञातपुत्र भगवान् महावीर के आज्ञानुवर्त्ता संयमी मुनि कर्मवन्ध्व की आदांका से औदेशिक आहार का भी त्याग करते हैं-अमुक साधु के लेदद्य से बनाया हुआ आहार ग्रहण नहीं करते हैं। मांसभक्षण की तो इच्छा भी नहीं करते ॥४०॥

વિશેષ શું કહેવાય ! ઉદ્ધ્ટિ આહારના પદ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ. આ વાત બતાવવા માટે સૂત્રકાર કહે છે. સમીપમાં રહેનારા દૂર રહેવાવાળા, અત્યંત દૂર રહેવાવાળા, પર્યાપ્ત, તથા અપર્યાપ્ત ત્રસ અને સ્થાવર ખધા જ જીવાની રસા કરવા માટે ષટ્જીવનિકાયના આરંભ સમારંભના ત્યાગ કરવાવાળા, તથા સાવઘ કર્મોમાં શંકા કરવાવાળા, અર્થાત્ સાવઘ દિયાથી ઘૃણા કરવાવાળા જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન મહાવીરની આજ્ઞામાં રહેનારા, સંયમી સુનિ કર્માબંધની આશંકાથી ઔદ્દેશિક આહારના ત્યાગ કરે છે. અર્થાત્ અપુક સાધુને નિમિત્તે બનાવવામાં આવેલ આહાર ગ્રહેણ કરતા નથી. તા પછી માંસ ભક્ષણુની તા વાત જ શી કરવી ? અર્થાત્ માંત્ર ભક્ષણુની તા ક<sup>2</sup>છા પણ કરતા નથી. ા૪ગા

#### स्त्रकृता**नग**्रे

अन्वयार्थ----(भूयाभिसंकार) भूताभिञ्चद्भया--प्राणातिपातमयेन (दुगुंछ-माणा) जुगुरसमानाः-- घूणां कुर्वन्ः (सब्वेसिं पाणाण दंडं निहाय) सर्वेषां पाणानां जीवानां दण्डम्-वधं निद्दाय-परित्यज्य (तम्हा) तस्मात् कारणात् (तइप्पगारं) तथामकारं तादशमाहारम् (ण श्चंगंति) न शुझते (हह) हह--अत्र जनशासने (संज-याणं) संयतानां साधूनोम् (रसोऽणुवम्मो) एषोऽनुधर्मः तीर्थकरयरम्परया पाप्तः धुतवारित्रछक्षण इति ॥४१॥

'मूयाभिसंकाए दुगुंडमाणा' इत्यादि ।

शब्बदार्थ-'भूयाभिसंकाए-भूताभिशङ्कया' प्राणियों की हिंसा के भय से 'दुगु छमाणा-जुगुप्समानाः' सावचकिया से घृणा करने बाखे उत्तम पुरुष 'सब्वेसिं पाणाण दंडं निहाय-सर्वेषां प्राणानां दण्डं निहाय' समस्त जीवों को दंड देने का स्याग करके 'तम्हा तहपागारं-तस्मात् तथाप्रकारं' दूषिन आहार 'ण सुजंति-न सुज्जते' ग्रहण नहीं करते हैं। 'इह-इह' इस जैन शासन में 'संजयाणं-संयतानां' साधुओं का 'एसो-एषः' इस प्रकार का 'अणुधम्मो-अनुधर्मः' परम्परा से प्राप्त जुलबारिग्ररूप धर्म हैं ॥४१॥

अन्वयार्थ-प्राणियों की हिंसा के भय से सावद्य किया से घुणा करने बाछे उत्तम पुरुष समस्त जीवों को दंड (मारनेका) देने का त्याग करके दूषित आहार ग्रहण नहीं करते हैं। जैनशासन में साधुओं का यह परम्परागत-तीर्थकरों की परम्परा से प्राप्त श्रुतचारित्ररूप धर्म है॥११॥

'भूयाभिसंकाप दुर्गुछनाणा' ध्यादि

શખ્દાય — भूचाभिसंकाप- भूताभिश्वङ्कया' प्राखियोनी હિंसाना ભયથી 'हुगु-इमाणा-जुनुग्समानाः' सावस डियाश्वी धृषुा કરવાવાળા ઉત્તમ પુરૂષ 'सटवेसिं पाणाण द'ई निहाय-छर्वे पां प्राणानां द'ई निहास' भधा છવાને દ'હ (મારવાના) हेवाना विशारने। त्याण કरीने 'तम्हा तहप्रगार'-तस्मान् तथान्कार' तेवा प्रકारने। दूषित आહार 'ण मुंजंति-न मुझ्बते' अख्यु કरता नथी. 'इह-इह' आ कैन શાसनमां 'संजयाण-संयतानां' साधुओने। 'एसो-एपः' આ પ્રકારને। 'बणुधम्मो-अणुधर्मः' परभ्भराधी प्राप्त श्रुत यारित्रइप धर्म છે. હરવા

અન્વચાર્થ—પ્રાસ્ત્રિયેાની હિંસાના ભયથી સાવધ ક્રિયાની ઘૃષ્ણા કશ્વાવાળા ઉત્તમ પુરૂષે સઘળા જીવેાને દંડિત કરવાનાે (મારવાનાે) ત્યાગ કરીને દ્વષિત ભાઢાર ગ્રહેણ કરતા નથી. જૈન શાસનમાં સાધુઝોાનાે આ પરમ્પરાળત-તીર્થ'કરાની પર'પરાથી પ્રાપ્ત છુત ચારિત્ર રૂપ ધર્મ છે. હાલમા

## समयावैवोधिनी ढीका द्वि. ध्रु. झ. ६ आई कमुने गॉशालकस्य संवादनि० 👘 ६५६

टीकार्ध--आईककुमार पुनः कहते हैं-हे शाक्यभिक्षो ! भगवान् श्री महावीर स्वामी के साधु प्राणियों की विराधना न हो जाय इस आदांका से, सावच कर्म से घुणा करते हैं, क्यों कि सावच कर्म, कर्म-बन्ध का कारण है। वे एकेन्द्रिय आदि सभी प्राणियों की हिंसा का त्याग करते हैं। इसी कारण आधाकर्म तथा उद्देशिक आदि दोषों से दूषिन आहार का उपभोग नहीं करते हैं। आईत शासन में साधुओं का यही अनुधर्म है और यही मोक्ष प्राप्त कराने वाला है।

तारपर्य यह है कि ज्ञातपुत्र भगवान् श्री महावीर स्वामी के मत का अनुसरण करने वाखे साधुजन जीवहिंसा का त्याग करके अञ्चुद्ध आहार भी ग्रहण नहीं करते। मांस का तो कभी सेवन ही नहीं करते। इस घर्म की पहछे तीर्धकर ने प्रवृत्ति की, स्वयं इसका आचरण किया। अतएव यह 'अनुधर्म' कहा गया है। यही घर्म मोक्ष का मार्ग है ॥४१॥

ટીકાર્થ — આદ્ર કડ્ડમાર કરીથી કહે છે ડે- કે શાકય બિક્ષુક ભગવાન શ્રી મહાવીર પ્રભુના સાધુ પ્રાલ્ડિયોની વિરાધના ન થઈ જાય આ શંકાથી સાવઘ કર્મની ઘૃણા કરે છે. તેઓ એકેન્દ્રિય વિગેરે ખધાજ પ્રાણિયાની હિંસાના ત્યાત્ર કરે છે. તેથી જ આધાકમંતથા ઔદ્દેશિક વિગેરે દોધોથી દોધવાળા આહારના ઉપલાંગ કરતા નથી. આ જૈનશાસનમાં સાધુઓનો આજ અનુધર્મ છે. અને આજ ધર્મ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરાવવાવાળા છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે– જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીના મતને અનુસરવાવાળા સાધુએા જીવહિંસાને। ત્યાંગ કરીને અશુદ્ધ આહાર પશુ બ્રહ્ય કરતા નથી. માંસનું સેવન તે! કયારેય કરતા નથી. આ ધર્મની પ્રયુત્તિ

|              | L . |
|--------------|-----|
| स्त्रेष्ठतान | - A |
|              |     |
|              |     |
|              | · · |
|              |     |

દ્વપુષ્ટ

प्डम्-निगांथधेम्मंभि इमं समाहिं, असिंस सुठिर्च्चा अणीहे चरेज्जा।

बुद्धे मुंणी सीलँगुणोववेए,

अच्चत्थं तं पेंडिणई सिंलोगं ॥४२॥

छापा—निर्ग्रन्थधर्में इमं समाधि मस्मिन् सुस्थाणऽनीइश्वरेत् । बुद्धो मुनिः शीलगुणोपपेतोऽस्थर्थतया वाप्नोति अ्लोकम् ॥४२ । अन्वयार्थः—(अस्ति निम्गंयधम्मंति) अस्मिन् निर्ग्रन्थधर्मे–मौनीन्द्रपत्वचने (इमं समाहि) इमं समाधिन्–भाहारपरिश्वदिरूपं समाधिन् (सुठिच्चा) सुस्थाय– सुविधाय स्थितः सन् (अगीहे चरेज्जा) अनीहः-मायारहितः सन् चरेत् (बुद्धे-

जिग्गांध धम्ममि' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'निग्गंधयम्मंनि-निग्रंग्यधर्मे' इस निग्रंन्ध धर्म में 'इमं समाहिं-इनं समाधिं' आहार विशुद्धिरु इस समाधि में 'सुठिच्चा--सुस्थाय' स्थित होकर 'अणिहे चरेज्ञा--अनीइश्चरेत् माया से रहित होकर विचरण करे। वुद्धे मुणी--वुद्धो मुनिः' ज्ञानवान् मुनि 'सीलगुणोववेए--शीलगुणोपपेतः' शीलगुण से युक्त होता है और 'अच्चरधं-अर्स्पपतया' अधिक रूप से 'सिलोगं पाउणह-श्लोकं प्राप्नोति' सर्वदा कीर्ति --प्रशंसा प्राप्त करता है ॥४२॥

अन्वयार्थ--निग्रैन्थघर्म में आहारविशुद्धि रूप इस समाभि में मली भांति स्थित होकर मापारहित विचरण करे। ऐसा मुनि शील गुण से

પહેલાં તીર્થં કરે કરીહતી, પાતે તેનું આચરણુ કર્યું તેથી જ આ 'અનુધર્મ' કહેલ છે. આ ધર્મ જ મેક્ષ પ્રાપ્ત કરાવવાવાળા છે. ાા૪૧૫ પ્રા

'निम्गंथधम्मंमि' ઈत्याहि

શખ્દાર્થ -- 'निग्ग 'धषम्म मि- निर्घन्यधमें ' આ નિર્થ ન્થ ધર્મમાં 'इम' समाहि-इद' समर्गवें आહાર વિશુદ્ધ ३૫ આ સમાધિમાં 'सु ठिच्चा-सुग्धाय' સ્થિત થઇને 'जणिहे चरेडजा-अनीइक्षरेत्' માયાથી રહિત થઇને વિચરબ કરે. 'बुढ़े मुणी-बुढ़ो मुनिः' શાનવાન સુનિ 'सौळगुणोववेप-झीळगुणोपपेतः' એવા सुनि शीલ ગુણ્થી સુક્ત થાય છે. અને 'अच्चत्वं-अत्यर्थतया' અધિકરૂપથી 'सिळोग पाडणइ-- क्रोड प्रत्वोत्ति' सर्वं धीर्ति- प्रशंसा प्राप्त કરે છે. ॥४२॥ અન્વયાર્થ-- નિર્થન્થ ધર્મમાં આહાર વિશુદ્ધિરૂપ આ સમાધિમાં સારી दीते સ્થિત રહીને માયા રહિત વિચરબ્ર કરવાવાળા સુનિ શીલ ગુબ્રથી ક્રક્ત

#### समयाबैबोभिनी डीका हि. सु. ब. ६ आई कमुनेगोंशालकस्य संवारनि० ६५५

मणो) बद्धो मुनिः (पीलगुणोववेष) झीळगुणोपपेतः (अच्चःथं) अत्पर्थत्या--अति-शयेन (तं सिलोगं) तत् स्लोक्तम्-सर्वदा पर्शसाम् (पाउण्ड्) प्राप्नोति । ४२॥

टीका--- 'अस्मि निमांधधम्मंमि' अस्मिन निर्प्रन्थधर्मे-श्रीमहात्रीरमति पादितधर्मे स्थितः पुरुषः--तन्मतमनुतर्त्तमान इश्यर्थः । 'इमं समाहि' इमं-पूर्वेवितं समाधिम्-प्राष्टारपरिशुद्धिरुपाम् 'सुठिच्चा' सुस्थाय सम्यग् रूपेग स्थित्वा-सम्यक् स्थितः सन् 'भणीहे चरेज्जा' अनीदश्वरेत्-मायारहितो भवन् संयमाऽनुष्ठानं कुर्यात् बुदे धुणी' बुद्धो हुनिः - सर्वज्ञमतिपादितधर्भावरणात् सम्यान्नसक्छविषयक्त-क्रानवान् 'सीळ्गुणोवचेप्' जीलेन-गुणादिना चोपेतः-युक्तः 'अखार्थ' अत्यर्थत्वया -अतिशयेन 'तं सिळोगं पाउगई' तन् श्लोकं माप्नीति-सर्वरा म्रांसां लवते ॥४२॥

बौद्धमिश्च निराहत्य अग्ने चलितः ततो मार्गे वेदवादिने वाझणा मिलितास्तैः कथितय्, मोः सम्यक् त्वया कृतं यदिमे बौद्धाः निराकृताः, मम अतं शृणु-तवाड-'सिणायगाणं' इत्यादि ।

मूबम्-सिंणायगाणं तु दुवे सैहरसे,

जे भोजए णिंयए माहणाणं ।

ते पुन्नैखंधं सुमहं जैणित्ता,

भैवंति देवा इति वेर्यवाओ ॥४३॥

युक्त होता है और अस्पन्त कीर्त्ति-प्रइांसा प्राप्त करता है ॥४२॥ टोकार्थ--निर्ग्रन्थधर्म अर्थात् भगवान् महाचीर बारा प्रतिपादित घर्म में स्थित पुरुव इस पूर्वोक्त समाधि को प्राप्त करके इस धर्म में सम्यक् प्रकार से स्थित होकर माया रहित विचरण करे, संयम का अनुष्ठान करे। सर्वद्व प्रतिपादित धर्म का आचाण करके सव विषयों का ज्ञान प्राप्त करने वाला मुनि ज्ञील और गुणों से युक्त होकर प्रज्ञांसा प्राप्त करना है अश्वरा

થાય છે. અને અત્યંત કીર્તિ અને પ્રશંસા પ્રાપ્ત કરે છે. હંઇરહા

ટીકાર્થ — નિર્ગન્ચ ધર્મ અર્થાત્ ભગવાન્ મહાવીરે પ્રતિપાદન કરેલ ધર્મમાં સ્થિત રહેલ પુરૂષ આ પૂર્વોક્ત સમાધિને પ્રાપ્ત કરીને આ ધર્મમાં સારી રીતે સ્થિત થઈને માયા રહિત વિચરણ કરે, સંયમનું અનુષ્ડાન કરે. સર્વદ્વો પ્રતિપાદન કરેલ ધર્મનું આચરણુ કરીને બધા વિષયાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત ફરવાવાળા મુનિ શીલ અને ગુશેલી શુક્ત થઇને પ્રશંસા પ્રાપ્ત કરે છે. હાજરાહ

्छाथा---स्नातकानां तु द्वे सहस्रे ये भोजयेथु निंग्यं त्राह्मणानाम् ।

ते पुण्यस्कन्धं सुमक्षज्ञनिस्वा भवन्ति देवा इति वेदवादः !!४३॥ अन्वयार्थः – (जे दुवे सहस्से) ये पुरुषाः द्वे सहस्रे (सिणायगाणं) स्नातका-नाम्- वेदाऽध्ययनशौचावारस्नानत्रह्यवर्धा द्वरायणानाम् (माइणाणं) ब्राह्मणानाम् (णियषः मोयषः) निःयं-पतिदिनं मोजयेयुः-मोजनं कारयेयुः (ते) ते (सुभइं) सुप्तहाःतर् (पुन्नसंधं) पुण्यस्कन्षम्-पुण्पानां राशिम् (जणित्ता) जनिस्वा समु-त्याद्य (देवा भवंति) देवा मवन्ति (इति वेषवाओ) इति-वेदवादः, वेदे इत्यं

इस प्रकार थौद्ध भिश्च का निराकरण करके मुनि आईककुमार आगे चछे तो मार्ग में वेदवादी ब्राह्मण मिल गए। वे बोडे आपने बौद्दों के मत का निराकरण किया सो ठीक किया। इमारा मत सुनिए। यही कहते हैं-'सिणायमार्थ' इत्यादि।

इाव्दार्थ— प्राह्म ग कहते हैं -'जे सिणायगाणं-ये स्नातकानां' जो वेद् के अध्ययन कौचाचार, रनान, एवं व्रह्म वर्ध में पराधण 'दुवे सहस्से-दे सहसे' दो हजार 'माहणाणं-व्राह्मणानां' व्राह्मणों को 'णियए भोषए-नित्यं भोजयेत्' प्रतिदिन भोजन कराता है 'ते-ते' वे 'सुमहं-सुमहत्' महान् 'पुत्रखंधं-पुण्यस्कन्धं' पुण्यस्कं र 'जणित्ता-जनित्वा' उपार्जन कर के देव होते हैं 'इति वेयवाओ-इतिवेदबादः' ऐसा वेद में कथन हे ॥४३॥ अन्वयार्थ—ब्राह्मण कहते हैं-जो पुरुष प्रतिदिन वेद के अध्ययन,

इरीचाचार स्नान एवं व्रह्मचर्य में परायण दो हजार ब्राह्मणों को भोजन

આ પ્રમાશે બીહ બિક્ષુનું નિરાકરણ કરીને મુનિ અર્દ્ધક કુમાર આગળ ચાલ્યા તા માર્ગમાં તેમને વેદ ધર્મનું આચરણ કરનાર પ્રાદ્ધણ મત્યા તેમણે કહ્યું કે–આપે બીહીના મતનું ખંડન કર્યું તે થાગ્ય જ કરેલ છે. અમારા મત સાંભળા એજ કહે છે–'સિળાચगાળં' ઇત્યાદિ

શખ્દાર્થ — બ્રાહ્મણે કહે છે કે — 'जे खिणायगाળ – ये स्नातकानां' વેદના અધ્યયન, શૌચાચાર, સ્તાન, અને બ્રહ્મચર્ય માં પરાયણ 'दुवे सहस्ते-द्वे सहस्ते' બે હબ્તર 'माहणाण – ब्राह्मणानां' બ્રાહ્મણોને 'णिचए भोयए – नित्यं भोजयेत' દર-રાજ ભાજન કરાવે છે. 'તે – તે' તેઓ 'सुमइ – सुमहत्' મહાન્ ' વુण्ण संय-पुण्य स्वन्ध'' પ્ વ્યસ્ક'ધ 'जणित्ता – जनित्वा' માસ કરીને દેવ થાય છે 'इति वेय-वास्रो - इति वेदवादः' આ પ્રમાણે વેદમાં કથન કરેલ છે. 1183.

અન્વયાથ<sup>™</sup>---બ્રાહ્મણેા કહે દે-જે પુરુદ દરરાજ વેદાધ્યયન કરવામાં, શીસાચારમાં, રનાન અને બ્રહ્મચર્ય માં તત્પર રહેવાવાળા બે હજાર બ્રાહ્મણેને

## समयार्थंबोधिनी डीका दि. झु. अ. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनिव 👘 ६५७

मतिपादितः, बौद्धवतःवण्डनाऽतस्तरं ब्राह्मगाः मप्रेरयाऽऽर्द्वकमवोचन्-सम्थक् इतं मवता, यदिमौ चेदवाद्यों गोझालकवौद्धो पराइतौ। किन्तु सुद्दद्भूश्वा वयं मनस्तं कययामः-वेदवाद्यं जैनमतं मवता न सेव्यम् । स्वं क्षत्रियोऽसि-ब्राह्मणान् पूनम, यागाऽनुष्ठानं कुरु, षडङ्गचेदचिदुषां शौचाचारव्रह्मवर्यस्तानपरावणानां द्वे सहस्ते यो मोजवति विरुत्तरंयं सः मइत्युण्यं सधुवार्ड्य स्वर्गं गच्छतीति चैदिकी मक्तिया-तदाह्या चेति । ४३॥ टीका-म्रुगमा ॥ ४३॥

म्लम्-क्षिणायगाणं तु दुंवे सहस्से जे भोयँप णिधप कुंठालयाणं।

से विच्छह लोहुंब इंपगाढे तिद्यीभितापी णैरगाभिसेवी १४४।

छाया—स्नाहका तेषु हे सहसे यो भोजयेक्तिस्यं कुजालयासाम् ।

ए गच्छति छोडवसंगगाढे तोवामितापी नरकामिसेवी ॥४४॥ कराते हैं, वे सहार पुण्पस्कंघ उपार्जन करके देव होते हैं। ऐसा वेद में कघड किला गया है।

आक्षय यह है की-चौद्रमत के खंडन के अनन्तर वक्ष्मण आकर आई क खे कहने छगे आएने अच्छा किया जो वेदयास अर्थात वेद को प्रमाण न मानने वाछे गोशालक और चौद्ध को पराजित किया। छेकिन हम सब आपको कहते हैं कि आप वेदयास जैनमत का सेवन न करें। आप क्षत्रिय हैं अतः ब्राह्मणों की पूजा कीजिए, यज्ञानुष्ठान कीजिए। जो पडंगवेद के विद्यान हैं, शौचाचार आदि में तत्पर रहते हैं ऐसे दो हजार ब्राह्मणों को जो प्रतिदिन भोजन कराता है, वह महान् पुण्पराद्दा ज्यार्जन करके स्वर्ग प्राप्त करता है। यह वेद की आज्ञा है। श्र्या

ભાજન કરાવે છે, તેઓ મહાન પુચ્યરક'ધ પ્રાપ્ત કરીને દેવ થાય છે. એમ વેદમાં કથન દરેલ છે. ાા૪ગા ટીકાર્થ સુગમ છે, તેથી મલગ આપેલ નથી. ભાવાર્થ — બૌદ્ધ મતનું ખંડન કર્યા પછી જતા એવા આર્ડ્ર ક સુનિને બ્રાહ્મણ આવીને કહે છે. તમાં એ ઘણું જ ઉત્તમ કર્યું કે વેદ બાહ્ય આર્થાત્ વેદને પ્રમાણ ન માનવાવાળા ગાશાલક અને બૌદ્ધોને પરાજીત કર્યા, પરંતુ અમા બધા તમાને કહીએ છીએ કે-આપ વેદબાહ્ય એવા જૈન મતનું અચ્લગ્બન ન કરા. આપ ક્ષત્રીય છેા. અતઃ બ્રાહ્મણાની સેવા કરા. યજ્ઞાનુષ્ઠાન કરા. જેઓ થડંગ વેદના વિદ્વાનો હોય. અને શોચાચાર વિગેરમાં તત્પર રહેવાળા એવા છે હજાર બ્રાહ્મણોને દરરાજ ભાજત કરાવે છે, તેઓ મહાન પુષ્ટયરાશિ પ્રાપ્ત કરીને ૨ ગે મેળવે છે. આ વેદ વચન છે. ાા૪કાા

स० ८६

अम्बयार्थः--(जे) यः-पुरुषः (मिणायगाणं) स्नातकानाम्-वेदविदुषाम् (दुवे सहरसे) द्वे सहस्रे-सहस्रद्वयम् (णिपए) नित्यम् (मोयए) भोजयेत् कयं भूतानां स्नातकानां तत्राह-(कुलाख्याणं) कुलाख्यानाम्-कुलं-क्षत्रियादि कुछं तत्राऽटन्ति यस्मात् तस्मात् तदेशऽऽल्यो ेपां तथाविधानाम् (से) स पुरुषः (लोखुवसंपगादे) लोलुपसंपगादे-लोखुपैंगामिपपृद्धैः-नक्षिभिः संपगादे-व्याप्ते नरके गच्छति तथा (तिव्वाभितावी) सीलाभितावी-जीत्रः अभितापः-दुःखं यस्य स तथा भूतः (णरगाभिसेवी) नरकाभिसेवी एवं भूतः सन् नरकं धाप्नोतीति॥४४॥ टीका---आर्ह्रकः-लाझ्यव्यचः श्रुत्वा वैदिकमनं निराकरोति-'कुलालयाणं' कुळाळ्यानाय कुलं-क्षत्रियादिकुलं तत्राटनात् तदेव अन्लभो-निवासभूमिर्येश्वी ते

'सिणायकाणं' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'जे-पः' जो 'कुछाड्यार्ण-कुडाल्यानाम्' क्षत्रिय आदि के कुटो-घरों में भटकने वाले 'सिणायगार्ण स्नातकानां' वेदपाठी 'दुवे **धहस्से-**बे सहसे' दो हजार को 'णिपए -निरयं' निरय 'ओजए-मोजयेत् जोजनकराना है, 'से-सः' वह पुरुष 'ठोलुवनंपगाडे-ठोलुपसंप्रगाढे' मांसगृद्ध पक्षियों से व्याप्ततथा 'तिब्वाभितायी-तीवाभितापी' भयानक संतापके जनक 'णरगाभिसेवी-नरकाभिसेवी' नरक में दरपन्न होता है।४४। अन्ययार्थ--क्षत्रियों आदि के कुटों में भिक्षा के लिए भटकने

अन्ययाथ--क्षात्रया आदि क कुला मा भिक्षा कालए मटकन बाछे दों हजार वेदपाठी त्राद्यणों को जो प्रनिदिन भोजन करवाता है, बह पुरुष मॉस यृद्ध पक्षियों से व्याप्त तथा भयानक संताप के जनक नरक में उत्पन्न होता है।।४४।।

टीकार्ध-व्राह्मणों के वचन सुनकर आईकुमार मुनि उनका

सिणायगानं' धीत्याहि

શખ્દાર્થ'-- जे-यः' જે 'कुळाळयाण'-कुलालयानां' क्षत्रिय વિગેરેના કુલાે -ઘરામાં ભટકવાવાળા 'सिणायगाण'-स्नातकान्नाम्' વેદપાઠી-વેદલखुનારા 'तुवेखद् स्प्रे-द्वे प्रदत्तं' એ હજારને 'णियए-नित्यं' દરરાજ 'मोयए-मोखयेत्' લાજન કરાવે છે. 'से-सः' ते पुरुष 'लोलुयसंपगाटे-लोलुरसंप्रगाटे' માંસ લાભી પક્ષિયાથી વ્યાપ્ત તથા 'तिच्त्राभितावी-तीन्न पितापी' લયંકર સંતાપજનક 'णरगामिसेवी -नरकामिसेवी' નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ાા૪૪ાા

અન્વયાર્થ – ક્ષત્રિયા વિગેરેના ઘરામાં ભિક્ષા માટે અટન કરવાવાળા બે હુજાર વેદપાઠી પ્રાદ્યાદ્યોને દરરોજ જે ભાજન કરાવે છે, તે પુરૂષ માંસ લાભી પક્ષિયાથી વ્યાપ્ત તથા ભયંકર સંતાપ કારક એવા નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ાઝઝા ટીકાર્થ –--પ્રાદ્યગ્રેના વચના સાંભળીને આર્દ્ર ક્રમારમૂની તેઓને કહે છે

## समयार्थवोधिनी ढोका हि. थु. व. ६ आई कमुनेगोंशालकस्य संवादनि० ६५९

तथा, ते केवलं भोजनावर्ध तत्रैथ धिष्ठतः अत एव इल्लल्पाः राजान्नमक्षकाः राजसबनिकेतनाः बाह्यशास्तेषःम् 'सिणायगाणं' स्नातकानां बाह्यणानाम् 'जे दुवे सहस्ते' यो द्वे सहस्रे 'णियए भोयर' नित्यं भोजयेन् 'से छोलुत्रसंषगाढे' स पुरुषो छोलुपसंपगाढे-मांसभक्षिपरार्कार्थे नरके गच्छति। 'तिव्वारंभवाधी' तीवामितापी 'णरणामिसेथी' नरकाभिसेथी; तत्र-नरके भयङ्करं दुःखं सहमानो वसति । आरम्भ समारम्भजनितदानदोपाइ: दुरस्कपात इति वक्तुराधयः ॥४४॥

म्ब्य्-दयावरं भम्मं दुग्रंछमाणो, वहावहं भम्मं पत्तंसमाणो। षगांपि जे मोययई असीलं,णिवो णिसं जाइकुओ सुरेहिं।४५।

छाया—दयापरं धर्म जुगुरसमानो, वधावद्रं धर्म मर्शतन् । एकमप्यश्वीळं यो मोनयति, तृयो निशां याति कुतः सुरेषु ॥४५॥

निराकरण करते हैं-कुल का अर्थ है, क्षत्रियों आदि का घर, जो भोजन के लिए उनके घरों में निवास करते हैं उन्हें 'कुलालप' कहते हैं। अर्थात् भोजन के निमित्त जो दूसरों के घर में रहते हैं ऐसे दो हजार स्नातक बाह्य मों को जो प्रतिदिन भोजन कराता है, वह पुरुष मांस भक्षी वजचंचु पक्षियों से युक्त नरक में उत्पन्न होता है। वह वहां भयानक दुःख सहन करता रहता है। आदाय यह है कि आरम्भसमारंभ जनित दान के दोष के कारण दाता को नरक में जना पड़ता है। अशा 'दयावर' धरमं दुगुंछमाणा' इत्यादि।

द्वाद्दार्थ--'जे-पः' जो राजा 'द्यावरं धम्मं तुगुंछनाणा-द्यापरं' धर्म जुगुप्समानः' द्यामय घर्म की निन्दा करता है, और 'वहावहं धम्मं-वधावहं धर्म' हिंस। प्रधान धर्म की 'पसंसमाणो-प्रशंसन्' प्रशंसा करता है, ऐसे 'असीलं-अशीलं' शीलाहित अर्थात् वत रहित डे--धुव એ/ बे क्षत्रिय विगेरना धर, के का लेक्न माटे तेमना धरामां निवास डरे છे. तेने 'कुछालय' डडेवाय છे. अर्थात् लेक्न माटे के यीलकोाना धरमां अवरलवर धरनारा केवा ये डजर स्नातंड प्रद्वाहोने धररोक लेकन डरावे छे, ते पुरुष मांस अन्नारा वल्ल सांयवाणा पक्षियांवाणा नरधमां इत्यक धाय छे. ते त्यां लयंडर हु:अ लेग्जवे छे. डडेवाने। आशय को छे डे-आर'ल-समारं क्षयी यवावाणा धानना होवथी हाताने नरधमां ल्वुं पडे छे. ॥४४॥

'द्यावर' धम्म दुगुंछ्माणा' छत्याहि

શખ્કાર્થ --- 'जे-य:' જે રાજા 'दयावर' घम्मं दुगुं छमाणा-वयागर' घर्म जुगु-प्द्रमातः' ६या युक्त धर्मनी निंहा ६३ छे. अने 'वहावहं धम्मं-वहावह् धर्म'

### **स्त्रकृताङ्गस्**त्रे

भन्वयार्थः -- (जे) यः धुरुषो राजा ता (त्यावरं धम्मं दुगुं छमाणो) दयापरं धर्म छगुप्समानो दयामधानं धर्म-श्रुतचारित्ररूपं निन्दन् (वहावहं धम्मं) वधावहं-दिसाकारकं धर्मम् (पसंसमाणो) मधसत्-अनुमोदयन् एतादृशन् (असील) अधीलं भिर्वतम् (पगर्वपि मोयए) पक्षपति वाह्यगं मोनयेत् सः (णित्रो) तृतो राजा (निसं आह) निशा नित्यान्धकारत्यात् निशेत निशा-नरकभूभिः तां याति-माप्नोति, (कुभो सुरेहिं) कुतः सुरेषु-देवळोकेषु, कधमपि देवलोकं न गच्छतीत्पर्धः ॥ध्रभा टीका--- 'जे' यो राजा-तदन्यो वा पुरुषः 'दयाधरं धम्मं दुगुंछमाणो' दयापरं -दयामधानं श्रेण्ठं-जैनधर्मम् भयवा दयापधानमिति दयापर्रम्, 'वहावहं' वहावरं हिसाबादसम्बल्तिम् 'धम्मं' धर्मम् 'पसंसमाणो मधंसन्, राजा वा-तदितरो वा 'एगमवि भोजए-एकमपि भोजयेत्' एक ब्राह्मण को भी भोजन कराता है, वह 'णिवो-लेपः' राजा 'निसां जाति-निद्यां पाति' अन्धकारमय नरकभूमिको मास करता है 'कुओ सुरेहि-कुतः सुरेषु' वह देवगति में केसे जा सकता है ? ॥४५॥

अन्वयार्थ--जो राजा दयामय धर्म की निन्दा करता है और हिंसा प्रधान धर्म की प्रदासा करता है, ऐसे चील रहित ुअर्थात् वतविहीन एक भी ब्राह्मण को भोजन कराता है, वह घोर अन्धकारतय नरक मूमि को प्राप्त होता है। वह देवगति में कैसे जा सकला है ? ॥४५॥

टीकार्थ-जो राजा या कोई भी अन्य पुरुष द्याप्र राज्येषठ अर्म की या द्यामय धर्म की निन्दा करता हुआ हिसाप्रधान घर्म की प्रदांता

હિંસા પ્રધાન ધર્મની 'पसंसमाणा-प्रशंधन' પ્રશંસા કરે છે. એવા 'असीलं-अग्नीलं' શીલ વિનાના અર્થાત વતવિનાના 'एगमवि मोजप-एकमपि मोजयेत्' એક પ્રાદ્ય છુને પણ લાેજન કરાવે તે 'णिसो-नृपः' शज 'निष्तां जाइ-निर्धा याति' અ'ધકાર સુકત નરક अूમિને પ્રાપ્ત કરે છે. 'कुओ हुरेदिं-कुतः सुरेषु' ते દેવગતિને દેવી રીતે પામી શકે ? ાષ્ઠપા

અન્વયાર્થ—જે રાજા દયામય ધર્મની નિંદા દરે છે, અને હિંસા પ્રધાન ધર્મની પ્રશંસા કરે છે, એવા શીલ રહિત અર્થાત્ વત્ત હીન એક પણુ હાહ્ય શુને ભાેજન કરાવે છે, તે ઘાર અન્ધકારમય નરકબ્રૂમિને પ્રાપ્ત કરે છે. તે દેવ ગતિમાં કેવી રીતે જઈ શકે શાકપાા

ટીકાર્થ––જે રાજા અથવા અન્ય પુરૂષ દયાપ્રધાન શ્રેષ્ઠ ધર્મની અથવા દયા શુક્ત ધર્મની નિંદા કરતા થકા હિંસા શુક્ત ધર્મની પ્રશંસા કરે છે, તે રાજા અથવા અન્ય પુરૂષ શીલ-ગુણુ વિનાના એક પણ પ્રાદ્દાહાને જો પટ્કા- समयाबैबोघिनी ढीका हि. यु. स. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० ६६१

कश्चित्युरूपः 'एगपि' एकमपि 'अतीलं' अधील भीलदीनं वाह्य गम् 'भोययई' मोज-यति पट्कायजीवातुपमदेवन् भोजयति सः 'णिवो' तृगो राजा 'णिसं' निभामन्ध-काराइतां नरकभूमिम् 'जाई' याति-गच्छति। 'सुरेदिं कुभो सुरेषु कुरो-देवलोकेषु कयमपि न गच्छति, 'एतेन शीलरदितमन्यमेकमपि वाह्यणं यो भोजयति स तज्ज-नितपापेनाऽवदयमन्धतमनरकमन्ता भवति किम्पुनः सदसद्वय व्यक्षणभोजनात् । ततम तरपुण्पवलात्स्वर्भगमनाभावेदविपयिणी सुतरामधापातिनीति भाषः ॥४५॥ मूलम्-दुंहुओ वि धन्मांमि समुद्धिया,

असिंसे सुठिंच्चा तह एसकाले। आयारसीले बेंइएइ नाणी,

णं संवेरायंमि विसेसंमरिथ ॥४६॥

छाया-द्विधाऽपि धर्मे सम्रुश्चितौ अस्मिन् सुस्थितौ तथैष्यत्काले । आचारशीळइहोक्तो ज्ञानी न संपराये विश्वेषोऽस्ति । ४६॥

करता है, वह राजा या अन्य पुरुष एक भी झीछरहित ब्राह्मण को यदि षद्काय की विराधना करता हुआ भोजन कराता है तो नरक में जाता है। उसकी देवगति में उत्पत्ति तो हो ही कैसे सकती है ?

जय एक भी झीलरहिर ब्राह्मण को भोजन कराने से नरक की प्राप्ति होती है तो दो इजार ब्राह्मणों को भोजन कराने से नर क्रयासि होना तो स्वतः सिद्ध है। उसे कहने की आवदयकता ही नहीं रहती। अत एव इस प्रकार से स्वर्गपाने की अभिलापा स्वतः नीचे गिराने वाली है।४५।

'तुहवो चि धम्मंमि' इत्यादि ।

ज्ञाब्दार्थ--'तुहअो वि-द्विधा अपि' दोनों सॉस्य और जैन 'धम्म मि -धमें' धर्म में 'समुद्धिया-समुरिथतो' 'सम्यक् प्रकारसे स्थित है 'तह

ચની વિરાધના કરતા થકા ભાજન કરાવે તાે તે નરકમાં જાય છે. તેની દ્વેવ ગતિમાં ઉત્પત્તિ તાે કેની રીતે થઈ શકે ?

ને એક પછ્યુ શિલ વિનાના છાદ્યાછુને ભાજન કરાવવાથી નરકની પ્રાપ્તિ થાય છે; તાે બે હજાર પ્રાદ્યાંગુાને ભાજન કરાવવાથી નરક પ્રાપ્તિ થાય તે તાે સ્વતા સિદ્ધ છે. તે કહેવાની જરૂર જ નથી. ∷તેથી જ આવા પ્રકારથી સ્વર્ગ પામવાની ઇચ્છા આપાજી.પ નીચે પાડવા વાળી જ છે. હાજપા

'दुइवो विं धम्मंमि' र्रत्याहि

શખ્કાર્થ--- हुइवों वि-દिघा अपि' સાંખ્ય અને જૈન બન્ને 'ઘ#મંમિ-- ધર્મ' 'संमुट्टिया-समुस्थितौ' સારી રીતે પ્રવૃત્ત છે. 'तइ--तथा'. તથા 'एस काळे- વચ્ચ સ્काર્

स्त्रकता **स्व**त्रे

अन्वयार्थः—(दुइ भो वि) द्विभा अपि-द्वावांपे आवां सांरूपजैनौ (धम्मंभि) घर्मे (मम्रुट्रिया सम्रुत्थितौ (तइ) तथा (त्रस्ति) अस्तिन घर्मे (म्रुट्रिया) मुस्थितौ (तइ एमकाछे) तथा एग्पस्काले वर्ष्तमानभृतमविष्यदात्मककालत्रयेऽपि (आथारसीले) आचारशीलः-आचारयुक्त एव पुरुषः आवयोर्दशने (नाणी बुइए) ज्ञानी उक्तः-कथितः तथा (संपरायंमि ण विसेसमस्थि) संपराये-परल्ठोके विश्वेषो भेदो नास्ति ॥४६॥।

टीका—भाईकोऽप्रे गच्छति मार्गे पुनरपि एको दण्डी समागरय आईक्मुनि कथवति--मोः आईक्मुने ! 'दुइओ ति' द्वावपि आवाम् 'घम्मंमि' धर्मे 'समुद्रिया' एसकाले- तथा एष्यश्काले' भूत वर्तमान काल में 'एवं-एवं' एवं भविष्य काल में 'आधारसीले-आचारशीलः' आचारशील पुरुष ही हम दोनों के दर्शन में 'नाणी बुरए ज्ञानी उक्तः' ज्ञानी कहा गया है तुम्हारे और हमारे मत में 'संपराधमि-संपराये' परलोक के संबंध में भी 'ण विसेसमस्थि-न चिशेषोऽस्ति' विशेष भेद नहीं है ॥४६।

अन्वयार्थ-हम दोनों (सांख्य और जैन) के धर्म में प्रष्टुस हैं तथा धर्म में सम्पक् प्रकार से स्थित हैं, मून वर्त्तमान एवं भविष्यस्काल में आचार-जील पुरुष ही हम दोनों के दर्शन में ज्ञानी कहा गया है। तुम्हारे और हमारे मन में पर लोक के संवंध में भी विशेष भेइ नहीं है ॥४६॥

टीकार्थ—अद्वर्ककुमार जब ब्राह्म गोंको पराजिन करके आगे बढेनो मार्गमें एकदण्डी मिल गये। उन्होंने आकर मुनि से कहा-हे आर्द्रका तुम और इम दोर्रोंधर्म में समान रूप से वर्शते

भूत, વર્તમાન અને ભવિષ્ય કાળમાં 'आधारसोठे आचारशीढः' આચારવાન્ પુરૂષ જ આપછા અન્નેના દર્શાનમાં 'नाणी बुइए-झानी उक्तः' જ્ઞાની કહેવાય છે. તમારા અને અમારા મતમાં 'સંવરાયस्मि–छ'वराये' પરલેાકના સંબંધમાં પહા 'ળ विसेक्षमत्थि–न विशेषोऽस्ति' વધારે મતલેઠ નથી. ॥४९॥

અન્વયાર્થ — આપણુ બન્ને એટલે કે સાંખ્ય અને જૈન ધર્મમાં પ્રવૃત્ત િએ તથા ધર્મમાં સમ્યક્ પ્રકારથી સ્થિત છિથે, ભૂતવર્તમાન તેમજ ભવિષ્યકાળમાં આચાર શીલ પુરૂષ જ અમારા અન્તેના દર્શનમાં જ્ઞાની કહેલ છે. તમારા અને અમારા મતમાં પરલાક સંબંધમાં પજુ વિશેષ લેદ નથી ાકદા ટીકાર્થ — આદ્ર કેકુપ્રાર જયારે બ્રદ્ધશે ના પરાજય કરીને આગળ વધ્યા તા માર્ગમાં એક દંડી મળી ગયા. તેણે આવીને આદ્ર ક મુનિને કહ્યું કે-હે

## समयार्थबोधिनी दीका द्वि. थु. अ. ६ आई कमुनेगॉशालकस्य संवादनि० ६६३

समुरिथतौ वर्त्तावहे यद्यपि आवां द्वौ इहलोके आखरीत्या भिन्नभर्मणावपि परलोके तुल्यधर्माणौ तथा 'अस्ति' अस्मिन् धर्मे-स्वस्वधर्मे 'सुट्टिया' दुस्थितौ -मुहढौ 'रह एमकाले' तथा एष्यत्काले-वर्त्तमानभूतमविष्यदास्मककालवर्धर्श्व घर्षे एव वर्त्तमानौ आवां स्वः 'आयारसीले नाणी बुइए' मावयोई योरपि सिद्धान्ते आचारशील एव पुरुगो झानी उत्तः-कथितः, न तु-भाचारहीनो झानी। 'संपरा यंभि ण विसेसमस्थि' सम्पराये-परलोके न कश्विदिशेषोऽस्ति-आवयोर्मने । अत्रेडहं भय्तुल्य एव, मन्मतं ग्रृणु-एत्त्वरेक्र न कश्विदिशेषोऽस्ति-आवयोर्मने । महत्तर्त्वं जायते ततो अङ्ग्रास्तवः पञ्चतन्मात्राणि, एकादशेन्द्रियाणि च जायन्ते । पुरुषश्व नित्या स्वतन्त्रश्व । अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मवर्यापरिप्रदाः दञ्च य्मेड तर्गनाः

हैं और दोनों धर्म में स्थित हैं ये ब्राह्मण तो हिंसक हैं, मगर दोनों (अपन दोनों) समान धर्म बाले हैं। हन वर्त्त शन, भून और भविष्यत् तीनों कालों में धर्म में ही स्थित हैं। हम दोनों (अपनदोनों) के ही सिद्धान्त में आचारशील पुरुष ही ज्ञानी कहा गया है। जो आचार से हीन है, वह ज्ञानी नहीं माना जाता। हमारे और तुम्हारे मत में संसार और परलोक के संबंध में भी कोई विशेष मतमेर नहीं हैं। इस प्रकार में आपके सटश ही हूं। मेरे मत को सुनो । वह इस प्रकार है-सत्वगुण, रजोगुण और तमोगुण की समान अवस्था प्रकृति कहलानी है। प्रकृति से महन्तरव (बुद्धि) उत्पन होती है। बुद्धि से आहंकार और अहंकार से पांच तन्मान्ना उत्पन्न होते हैं और ज्यारह इन्द्रियां भी उत्पन्न होती हैं। इस प्रकार होती हैं। बुद्धि से

આપણું બન્ને ધર્મમાં સ્થિત છીએ. આ બાલાણો તો હિંસક છે. પણ આપણું બન્ને સમાન ધર્મવાળા છીએ. અમે ભૂત, વર્તમાન, અને ભવિબ્ય આ ત્રણું ઠાળમાં ધર્મમાં જ વર્તવા વાળા છીએ આપણા બન્નેના સિદ્ધાંતમાં આચાર વાળા પુરૂષ જ જ્ઞાની કહેવાય છે. જે આચાર વિનાના છે, તે જ્ઞાની થઇ શકતો નથી. અમારા અને તમારા મતમાં સંસાર અને પરલેાકના સંબંધમાં પણું કાઈ વધારે મત લેક નથી. આ રીતે હું તમારા સમાન જ છું. મારા મતને સાંભળા. તે આ પ્રમાણે છે. સત્ય બુણ, રનેગુણ, અને તમાગુણૂની સમાન અવસ્થા પ્રકૃતિ કહેવાય છે. પ્રકૃતિથી મહત્ તત્વ (બુદ્ધિ) ઉત્પન્ન થાય છે. બુદ્ધિથી અહંકાર અને અહંકારથી પાંચ તન્મ ત્રા ઉત્પન્ન થાય છે. અને અગિયાર ઈન્દ્રિયા પણ ઉત્પન્ત થાય છે. રૂપ. રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને

स्त्रकृताङ्गस्त्रे

भवन्मते-पञ्चनहःवतानि नामा उत्पत्तिः । अपि तु-सर्वेषामाविर्मावतिरोमानौ । कारणात्मना सर्वेऽपि निल्याः, यथा-मवन्मते द्रव्यरूपेग, संसारस्वरूपं मन्मतेऽपि तयैव । भवद्भिः संसारस्योत्पत्तिविनानौ न स्वीक्रियेते, अस्पामिस्तव्या मन्यते । अस्मागिरपि संपारस्य ऽऽविर्मावतिरोमात्रयोरम्युपगठत्यात् । अत आवयोर्मतं तुल्यमेवेति मन्मतमेव भवद्भिरपि स्वीकर्त्तव्यम् । अलं महावीरोपगमनेन,

उक्त च-'पञ्चर्विश्वतित्त्वज्ञो यत्र दमाश्रमे बसेत् ।

जटी मुण्डी णिखीवाऽपि मुच्यते नाऽत्र संशयः ॥१॥

त्रमादादत्तव्वं मन्मतं भवद्भिरिति । ४६॥

तन्मात्रा हैं। इन से पांच सहाभूभों की उत्पत्ति होती है। पुरुषतत्त्व एक, निरध और स्थतंत्र हैं। अहिंसा, सरथ अस्तेय, त्रझवर्ध और अपरिग्रह ये पांच यम हैं।

यही आप के मत में पांच महावत कहलाते हैं। हमारे मत के अनुमार असत् कार्य की उत्पत्ति नहीं होती और सत् का कमी विनाश नहीं होता, जिसे दूसरे लोग उत्पत्ति और विनाश समझते हैं, वे वास्तड में आविर्भाव और तिरोभाव ही हैं। कारण रूप से सभी पदार्थ निरुष हैं जैसे आपके मत में द्रव्य रूप से निश्य हैं। संसार का रवरूप जैसा आप के मत में है विसा ही हमारे मत में भी है। आप जगत् का उत्पाद और विनाश स्वीकार नहीं करते, हम भी नहीं मानते। जगत् का आदिर्भाव और तिरोआव ही हमने स्वीकार किया है। इस प्रकार जब अगका और हमारा मन समान है तो आपको

શાબ્દ આ પાંચ તન્માત્રા છે. આનાથી પાંચ મહાજૂનાની ઉત્પત્તી થાય છે. પુરૂષતત્વ એક નિત્ય અને સ્વતંત્ર છે. અહિંસા, સત્ય, આસ્તેય; પ્રદ્રાગ્ય<sup>ક</sup> અને અપરિગ્રહ આ પાંચ યમ છે.

તમારા મતમાં અનેજ પાંચ મહાવત કહે છે. અમારા મત પ્રમાણે અસત્ કાર્થની ઉત્પત્તી ઘતી નથી. અને સત્ કાર્યના કાઈ કાળે વિનાશ થતા નથી. જેને બીજા લાેકા ઉત્પત્તી અને વિનાશ સમજે છે. તે વાસ્ત-વમાં આવિર્ભાવ અને તિરાભાવ જ છે કારણ કે રૂપમાં બધાજ પદાર્થી નિત્ય છે. જેમ આપના મતમાં દ્રવ્ય પણાયી નિત્ય છે. સંસારતું સ્વરૂપ જેમ તમારા મતમાં છે એજ બમાંશે અનવરા મળ્યમાં છે આપ જગત્ના ઉત્પાદ અને વિનાશ સ્વીકારતા નથી અમે પધ તે માનવા નથાં જગત્ના આવિ-ભાવ અને તિરાભાવ જ અમે સ્વીકાર્યો છે. આ પ્રમાણે જ્યારે આપના અને અમારા મત સરખા જ છે. તા આપે અમારા મત્રના જ સ્વીકાર કરી समयार्थवोधिमी टीका द्वि. श्रु. स. ६ आईकमुनेगोँदाालकस्य संवाद्ति० ६६५

मुल्म्-अवत्तरूवं पुरिसं महंतं, सणातणं अवखयमवयं च । सबेसु भूषसु वि सबओ से, चंदो व ताराहिं समत्तरूवे १४७। छाया--अब्यक्तरूवं पुरुषं महान्तं, सनातनमक्षयमव्ययश्च।

सर्वेषु भूतेष्वपि सर्वतोऽसौ, चन्द्र इव तारासु समस्तरूवः ॥४७॥ अन्वयार्थः----(पुस्सिं) पुरुषम् (अब्वत्तरूवे) अव्यक्तरूपं वारूमनसाऽतीतरवात् (मइंतं) मदान्तं व्यापकम् (सणावणं) सनातनम्--निस्यम् (अक्लयमव्ययं च) अक्षय-मध्ययं च आह, (से) सः-जीवः (तव्वेसु भूयेसु वि) सर्वेषु भूतेषु (सब्दभो तारादि चंदो व) सर्वतः तारासु मध्ये चन्द्र इव (समत्तरूवे) समस्तरूपः--परिपूर्ण, इति ।४७१

इमारा ही मत स्वीकार करछेना चाहिए। महाबीर के पास जाने से क्या फायदा ? हमारे यहां कहा है-'पंचविंदातिनश्वज्ञो' इत्यादि।

'चाई कोई जटा रखता हो, मस्तक मुंडाता हो पा चोटी रखता हो और वह किसी भी आश्रम में क्यों न रहता हो, यदि उसने पच्चीस तक्ष्वों के स्वरूप को जान लिया है तो मुक्ति प्राप्त कर लेता है । इसमें तनिक भी संदेह नहीं है।' अतएव हमारा मत अंगीकार करलो ॥४६॥ 'अन्वसरूवं' इत्यादि ।

शब्दार्थ---'पुरिसं--पुंब्धं' पुरुष 'अव्वक्तरूवं-अव्यक्तरूपं' अव्यक्त इप है क्यों की वह वाणी एवं मन से अगोचर है 'महंतं~महान्तम्' बह व्यापक है और 'सणातणं-सनातनम्' नित्य है 'अक्खयमव्ययं च' अक्षय और अव्यय है 'से-सः' वह पुरुष 'सब्वेसु मुएसु बि-सर्वेषु भूते व्यपि' समस्त भूनों में भी व्याप्त है जैसे 'सव्य ओ नाराहिं-सर्चतः तारासु'

લેવા જોઇએ. મહાવીરની પાંસે જવાથી શુ લાભ થવાના છે ? અમારામાં કહ્યું છે કે--'વંચર્વિરાતિતરવ્વો' ઇત્યાદિ

ચાહે કેઇ જટારાખતા હેાય, માશું મુંડાવતા હેાય, અથવા ચાટલી રાખતા હાેય, અને તે કેઇ પછુ આશ્રમમાં કેમ ન હાેય, પછુ જે તેફ્ પચ્ચીસ તત્વાને જાહેલ હાેય તા તે મુક્તિને પ્રાપ્ત કરી લે છે. તેમાં જરા પણુ સંદેહ નથી. તેથી જ આપ અમારા મતના સ્વીકાર કરી લાે. ા૪૬ા 'બ્રાહ્વત્તર્સ્વ' ઇવ્યાદિ

શખ્દાર્થ — 'વુરિસ–વુરૂથ' પુરૂષ 'અગ્વત્તરૂવં– પ્રગ્यक्तरूपम्' અવ્યક્ત રૂપ છે. કેમકે તે વાણી અને મનથી અગેહ્યર છે. 'महंत-महान्तम्' તે વ્યાપક છે. 'सળातળં' નિત્ય છે. 'अक्खयमव्वय' घ' અક્ષય અને અવ્યય 'से–सः' તે પુરૂષ 'सन्वेसु મૂળ્सु वि–सवे'पु મूलेष्वपि' સઘળા ભૂતોમાં પણ વ્યા'ત છે. જેવી

स् २४

#### **स्**त्रकृता**नस्**रे

टीका-----चेदान्तमतं मन्पपाना आर्द्रकमेत्योक्तवन्तः--भोः ! अस्मदीयं मतमेव त्द्रपोपासनीयम् अस्मदर्शनाद् युष्प्रदर्शने नास्ति पार्थवयम्, सदपि--अव्यीयः मायः समत्वधुपेपात्--तदेव दर्शयति--'पुरिसं' पुरुषम्-पुरि--ज्ञरोरे होते--विद्यते इति पुरुषस्तम् । 'अव्वक्तरूवं' अव्यक्तरूपम्, अयमात्मा जीवो वाङ्मनसातीतत्वाद् अव्यक्तरूपस्तम् । 'मदंतं' महान्त्रम्-सर्धव्यापकं गगनवत् । 'सणात्तणं' सनात्तवप् सर्वदाऽगस्थायिनम् । 'अववर्षं' अक्षयं--क्षयष्ठदि्द्वासादिरदितम् । 'अब्वयं च्'

चेंदो ब-चन्द्र इव<sup>2</sup> 'समस्त तारामंडलमें चन्द्रमा 'समलरूवे-समस्तरूपर' पूर्णहेष से सम्बन्ध करता है ॥४७॥

अन्वधार्थ---पुरुष अव्यक्त रूप है क्यों कि वह वाणी और मन से अगोचर है। वह च्यापक है, निरुष है, अक्षय और अव्यय है। वह दुरुष समस्त भूतों में भी व्यास है जैसे चन्द्रमा सब तागओं के साथ दूर्ण रूप से सम्बन्ध करता है।।४७।

े टीकार्थ---वेदान्त मत को मानने वाछे आई क के समीप आकर बोखे-इमारे मत की ही तुम्हें उपासना करनी चाहिए। हमारे दर्शन से तुम्हारे दर्शन में भिन्नता नहीं है। अगर कुछ है भी तो चहुत थोड़ी सो है। प्रायः समानता ही है। यह आस्मा चाणी और मन से अगोचर होने के कारण अञ्य≆त है. आकाश के ममान सर्वेच्याक्क है, सनावन अर्थात् सदैव अवस्थित रहने वाला है अल्लय अर्थात् हानि और वृद्धि

**રીતે 'સ**ब्बओ तारादि चंदो व−ष्ठर्वतः तःरासु चन्द्र इव' સ્થળા લારા માંડળમાં ચન્દ્રમાં 'समत्तरूवे समस्तस्यः' પ્**र्कु ३**પે પ્રકાશે છે. ॥४७॥

અન્વયાર્થ'--- પુરૂષ અબ્યક્રત રૂપ છે કેમકે તે વાણી અને મનથી અગેા-ચર છે. તે બ્યાપક છે. નિંત્ય છે. અક્ષય અને અબ્ક્રય છે. તે પુરૂષ સઘળા ભૂતામાં-પ્રાણિયામાં પદ્મ બ્યાપ્ત છે. જેમકે ચંદ્રમાં બધા તવાઓની સાથે પૂર્ણપણે સંબંધ કરે છે. તાલળા

ટીકાર્થ --- વેદાન્ત મતને માનવા વાળાઝાએ આર્દ્ર ક મુનિ પાંસે આવીને કહ્યું કે-તમારે અમારા ગતના જ સ્વીકાર કરવા જોઇએ, અમારા અને તમારા દર્શન શાસ્ત્રમાં ભિન્ત પછું નથી. જો કેલ્ઇ જુદાપછું દાય તો તે ચાડા પ્રમાણમાં જ જુદા પછું છે. પ્રાય: સરખાપછું જ છે. આ આત્મા વાછ્યી અને મનથી આગેલ્ચર હેલાથી અવ્યક્ત છે. અકાશની જેમ સર્વ વ્યાપક છે. સનાલન અર્થાત્ હેનેશાં અવસ્થિત રહેવાવાળે છે. અક્ષય અર્થાત્ ક્રુથ વિનાના હાનિ અને વૃદ્ધિ તથા હાસ વિનાના છે તેના કાઇ પછ समयार्थवोघिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ६ आदकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० १६७

अन्ययं च-न्य्यो चिनाशस्तद्रहितं सर्वदा नित्यमाह इति शपः । 'से' स आत्मा जीवः 'सन्वेष्ठ भूषमु वि' सर्रेषु भूतेष्त्रवि 'सन्यत्रो' सर्व ः-सत्राह्याभ्यन्तर रूपेण सर्वभूतेषु तिष्ठति सामस्त्येन । 'ताराहि' तारामु--नसत्रमध्ये 'चन्द्रो व' चन्द्र इव 'समत्तरूपे' समस्तरूपः--परिपूर्णः, यथा--चन्द्रः सर्वासु तारामु सम्बद्ध एव, तया-जीत्रोऽपि मकाशमानस्वाद् व्यापकल्वाच सर्वत्र सर्वदा विद्यनान एव । आत्रयोमेतं सदसमूत्रमेत्र तथाऽपि अस्तन्मते जीवस्य स्वरूपं विदिच्य मदर्शितं न तथा आईतदर्शने तस्माद् अस्वन्त्रतमेत्र अनुदर्त्तस्वति भावः ॥ १७॥ मूल्य--एवं ण मिज्जंति ण संसरती. ण माहणा खत्तियवेसपेसा ।

्य- ५व णामज्जात णसंसरता, णमाहणा खात्तयवसंयसा। कीटा य पद्खी य सरीसिवा थ, नरा य सब्वे तह देवलोगा।४८।

छापा---एवं न मीयन्ते न संसरन्ति न बाह्मणक्षत्रियवैध्यप्रेष्याः । कीटाश्र पक्षिणश्र सरीखपाश्र नराश्व सर्वे तथा देखोकाः ॥४८॥

तथा हास से रहित है। उसका कभी व्यय (विनाज्ञ) नहीं होता। वह आत्मा सभी भूनों में वाद्य और आभ्यन्तररूप से व्याप्त है जैसे चन्द्रमा समस्त ताराओं से सम्बद्ध है, उसी प्रकार आत्मा भी प्रकाशमान और व्यापक होने से सर्वत्र और सर्वदा विद्यमान ही रहता है।

आपका और इमारा मत सत्-असत् रूप है, तथापि इमारे मत में जीव का स्वरूप जैसा विवेचन करके दिखलाया गया है, वैसा आईतदर्शन में नहीं बतलाया गया। अतः आप हमारे मत को स्वीकार करलो ॥४७॥

'एवं ण मिज्जंति' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'एवं-एवम्' इस प्रकार आपके मतको स्वीकर कर छेने से વખતે વ્યય (વિનાશ) થતા નથી. તે આત્મા બધાજ ભૂતામાં આહ્ય અને આભ્યંતર પશુાથી વ્યાપ્ત છે. જેમ ચંદ્રમા સઘળા તારાઓમાં પૂર્ણ રૂપથી પ્રકાશે છે તેજ રીતે આત્મા પણ પ્રકાશમાન અને વ્યાપક દેાવાથી સર્વંદ્ર અને સર્વદા વિદ્યમાન જ રહે છે.

તમારા અને અમારા મત સત્ અસત્ રૂપ છે. તાે પહ્યુ અમારા મતમાં છવનું સ્વરૂપ જે પ્રમાણે વિવેચન કરીને અતાવવામાં આવેલ છે, એજ પ્રમાણે અહેંતના દર્શનમાં કહેલ નથી. તેથી આપ અમારા મતના જ ક્વીકાર કરીલા તેજ ઉત્તમ છે. હાજણા

'प्व' ण मिञ्जेति' छत्याहि

શબ્દાર્થ--- વલન્યવન્ય આ પ્રમાણે આપના મતના સ્વીકાર કરી લેલામાં

#### स्वकृताइस्वे

अन्वयार्थः-(एवं) एवम्-मवन्भते (ण मिञ्जंति) न मोयन्ते-जीवानां झुखि-.स्व-दुःखित्व व्यवस्थाया अपि उपपादनं कर्त्तुं न शक्यते, जीवानां कूटस्थनित्य-रवात् व्यापकत्वाच। (ण संसरंती) न संसरन्ति ते-तथा स्वकर्मप्रेरितजीवानां नाना-

'न मिझ्जंति-न मीयन्ते' छुखी एवं दुःखी की जो व्यवस्था देखी जाती है, उसकी संगती नहीं हो सकती क्योंकी आवका माना हुआ आत्मा क्रूटस्थ नित्य, और व्यापक है। 'ण संसरंति-न संसरन्ति' अपने अपने कर्म प्रेरित जीवों का नाना गतियों में गमन और आगमन भी नहीं हो सकता क्यों की वे निष्क्रिय है 'न माहणा खत्तिपवेछपेसा-न झ खगाः क्षत्रियवैदयप्रेष्याः' वाह्मण, क्षत्रिय, वैद्य, और द्युहका भी मेर नहीं हो सकता क्यों कि 'असंगोद्धयं पुरुषः' इस अति से आत्मा एकान्त रूप से असंग कहा गया है 'कीटा य पक्खी य सरीसिवा य-कीटाख पक्षिणक्ष सरीस्याक्ष' कीट, पतंग, और सरीग्रिय (रेंगकर चलने वाला प्राणी) का भेद भी नहीं बन सकता क्यों की जीव एक और कियाहीन है 'नरा य सब्दे तह देव लोगा-नराक्ष सर्वे तथा देवलोकाः' मानव और देव आदि की व्यवस्था भी संगत नहीं हो सकती, क्यों कि जीव को एक क्रिया द्युन्य व्यापक और निःसंग मानते हो, अनएब एकान्तवाद रमणीय नहीं है। आखिरमें सभी को अनेकान्तवाद का ही द्वारण हेनी पडती है। अर्था

આવે તેા 'ન મિઝ્ઝંતિ-ન મીચન્સે' સુખી દુઃખી વિગેરની જે વ્યવસ્થા દેખ-વામાં આવે છે. તેની સંગતી થતી નથી. કેમકે આપે માનેલ પુરૂષ (આત્મા) કૂટસ્થ નિત્ય અને વ્યાપક છે. 'ળ હં હરંતિ-ન હં સરન્તિ' પાત પાતાના કર્મથી પ્રેરિત જીવેાનું અનેક ગતિયામાં ગમન અને આગમન પણ થઈ શકતું નથી. કેમકે તે નિષ્ક્રિય છે. 'ન માદળા સત્તિચવેહવેહા-ન લાહાળાઃ ક્રાલિય-વૈય્વગ્રેપ્વયાં' પ્રાહ્માલુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્રના ભેદ પણ નથી. કેમકે-'લાહંગોહાયં-પુરુષ:' આ છુતિ વચનથી આત્મા એકાન્ત રૂપથી અસંગ કહેવામાં આવેલ છે. ક્રીટા ય વલ્સી ચ સરીલિયા ચ'-- ક્રોટાક્સ પશ્ચિબક્સ હરીસૃગાદ્યં 'ડીટ પતંગ અને સરીસ્પ (ઠેકીને ચાલવાવાળા પ્રાહ્મી) ના લેદ પણ થતા નથી. કેમકે જીવ એક અને ક્રિયા વિનાના છે. 'નરા ય હત્વે તદ્ય દેવસ્ટોાત્ત-નરાદ્ય સર્વે લયા વેવસ્ટાંચા:' પ્રાહ્મ અને દેવ વિગેરની વ્યવસ્થા પણ સંગત થતી નથી. કેમકે જીવને એક ક્રિયા શૂન્ય વ્યાપક અને નિઃસંગમાના છે. તેથીજ એક્રાન્તવાદ દમ્પદ્યુંથ નથી. આખરે બધાને અનેકાન્તવાદનું જ શરણ બ્રહ્ય કરવું પડે છે. હટા

# समयार्थबोधिनी टीका हि. सु. अ. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० . ६६९

गतिषु गमनागमनमपि न संमवति, निष्कियस्वात् (ण माइणा खत्तियवेक्षपेसा) न बाह्मणाः क्षत्रियवैश्यप्रेथ्याः - बाह्मणक्षत्रियवैश्यशूद्रविभागे ऽपि न संमवति । (असङ्गोग्रयं पुरुषः) इत्यादि अत्या जीवस्यैकान्ताऽसङ्गरवमतिपादनात् । (कीटा प षक्सो य सरीसिवा प) कोटाख पक्षिणश्च सरीष्टपाश्च - कीटपतङ्गातिरपि न समा-इता मवेत् जीवस्यैकत्वात् निष्कियश्वाच । (नरा प सब्वे तड देवलोगा) नराश्च सर्वे तथा देवलीकाः । नराऽमरादिव्यवस्याऽपि न संमवेत् , जीवस्यैकान्तरवान्नि षिकथत्वात् व्यापकत्वात् आसङ्गश्वस्वीकरणाच । अत्रो न एकान्तवादो रमणीयः ।

अन्ययार्थ—इस प्रकार आप के मत को स्वीकार कर छेने पर सुखी दुःखी आदि की जो व्यवस्था देखी जाती है, उसकी संगति नहीं हो सकती, क्यों कि आगका माना हुआ पुरुष (आत्मा) कूटस्थ नित्य और व्यापक है। अपने अपने कर्म से प्रेरित जीवों का नाना गतियों में गमन और आगमन भी नहीं हो सकता, क्यों कि वे निष्क्रिय है। व्रक्षण, क्षत्रिय, वैइप और शह का भी भेद नहीं हो सकता। क्यों कि 'असंगोद्ययं पुरुषः' इस श्रुति में एकान्त रूप से असंग कहा गया है। कीट, पतंग और सरीस्टप (रेंगकर चलने वाले प्राणी) विगेरे का भेद भी नहीं बन सकता, क्योंकि जीव एक और कियाहीन है। मानव और देव आदि की व्यवस्था भी संगत नहीं हो सकनी, क्यों कि और जीव को एक कियाशून्य व्यापक और निस्संग मानते हो अतप्य यह एकान्सवाद रमणीय नहीं है। आखिर सभी को अनेकान्त वाद की दारण छेनी ही पड़ती है। 1820

અન્વયાર્થ'—આ રીતે આપના મતને સ્વીકારવાથી સુખી દુ:ખી વિગે રૈની જે વ્યવસ્થા જોવામાં આવે છે તેની સંગતિ થઈ શક્તી નથી. કેમકે-આપે માનેહ પુરૂધ (આત્મા) કૂટસ્થ, નિત્ય અને વ્યાપક છે. પાતપાતાના કર્મથી પ્રેરાયેલ જીવાનું અનેક પ્રકારનાં ગતિયામાં ગમનાગમન પણુ થઈ શક્શે નહીં કેમકે-તે નિષ્ક્રિય છે. તેમજ બ્રાહ્મણુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રા દિના લેદ પણ થઇ શક્શે નહીં. કેમકે-'झલંજોણવં વુરુવઃ' આ શ્રુતિવાઠયમાં એકાન્તપણુાથી અસંગ કહેલ છે. કીટ, પતંગ અને સરીસપ (દાંડીને ચાલ-વાવાળા) વિગેરે પ્રાણીના લેદ પણુ થઈ શક્શે નહીં કેમકે-જીવ એક અને ફિય:શૂન્ય છે. માનવ અને દેવ વિગેરેની વ્યવસ્થા પણ સંગત થઈ શક્તી નથી. કેમકે આપ જીવને એક ફિયાશૂ ચ વ્યાપક અને નિઃસંગ માના છેા, તેથી જ આ એકાન્તવાદ રમણીય નથી, આખર બધાને અનેઠાન્તવાદનું જ શક્ષ્યું શેધલું પડે છે. ાાઇટા अन्ततो गत्भा सर्वेषामने कान्तवादः शरणम् । सांख्यवेदान्तमताऽनुपायिनमुत्तरपति अगई को मुनिः-नावयोर्मतं तुल्वं महदन्तरं विद्यते, भवन्त एकान्तवादिनो नाह-न्तथा । भवन्मते जीवो व्यापको नास्मन्मते तथा, भवन्मते कार्यकारणयोरेकान्तो-ऽमेदो नास्मन्मते तथा । अपि च आत्मनो व्यापकत्वे कूटस्थनित्यत्वे च-जन्म-मरणस्वर्भनरकटद्वधादिव्यवस्थाऽपि न घटते, अतोऽनेकान्तपक्ष एव आदर्शव्य इति ।।४८॥ टोका-मुगमा ॥४८॥

म्ब्म--लोगं अजाणिता इहं केवलेणं, कंहंति जे धम्ममंजाणमाणा।

पोंसंति अंप्पाणं 'पेरं च णहा,

संसरिघोरंमि अणोरपारे ॥४९॥

छाया---लोकमहास्वा इह कैनछेन कथयन्ति ये धर्ममनानानाः । नाभयन्त्यात्मानं परञ्च नष्टाः संसारघोरेऽणोरपारे ॥७९॥

तात्पर्य--साख्य और वेदान्त मत के अनुपायिपों को आर्र क मुनि उत्तर दे रहे हैं। वे कहते हैं-हमारा और तुम्हारा मत समान नहीं है। दोनों में बहुत अन्तर है। जैसे आप निख एकान्तवादी हैं, वैसे हम नहीं। आपके मत में आत्मा ब्यापक है हमारे मतमें नहीं। आप कार्य और कारण में एकान्त असेद मानते हैं, हम ऐसा एकान्तवाद नहीं मानते। इसके अतिरिक्त आत्मा को ब्यापक और क्रुटस्थ विख्य मानने पर जन्म, मरण, स्वर्ग, नरक, ष्टदि आदि की ब्यवस्था भी घट नहीं सकती। अतएव अनेकान्तवाद का ही आइर करना चाहिए ॥४८॥ टीका सुगम है ॥४८॥

તાત્પર્ય આ કથનતું એ છે કે એ વેદાન્ત મતના અનુયાયિએ ને આદ્ર ક-સુનિ ઉત્તર આપતાં કહે છે કે- અમારા અને તમારા મત સરખા નથી. આપણા બન્નેના મતમાં ઘણા માટા તકાવત છે. જેમ આપ સઠા એકાન્તવાદી છે, તેવા અમે એકાન્તવાદી નથી આપ ક.ય' અને કારણમાં એકાન્ત રીતે લેઠ માનતા નથી પણ અલેઠ માના છે. અમે તેમ એકાન્તવાદને માનતા નથી. આ શિવાય આત્માને વ્યાપક અને કૂટક્ય નિત્ય માનવાથી જન્મ, મરણ, સ્વર્ગ, નરક, વધવા ઘટવા વિગેરેની વ્યવસ્થા ઘટી શકતી નથી. તેથી જ અનેકાન્તના જ આદર કરવા બોઇએ ા૪ટડા ટીકા સરળ છે. समयार्थबोधिनी ढीका हि. झु. अ. ६ आर्द्रकमुनेगोंशालकस्य संवादनि॰ ६७१

अन्वयार्थः ---- (इह लोगं केवलेणं अजाणित्ता) इह लोकं केवलेनाझाल्याः अद्यं सर्वतः परिदृश्यमानं सूक्ष्मस्युकस्यावरजज्ञनादिलोकं चतुर्दशरङज्वात्मकः केवल्डान्देन अझास्वा, (जे अजाणमाणा) ये पुरुषा अजानानाः (अग्मं कहंति) धर्म कपयन्ति---उपदिशन्ति। ते अझानिनः (कट्ठा) स्वयं नष्टाः (अप्राणं) स्वारमावस् (परं च) परः (अणोरपारे वोरंभि संसारे) अणोरपारे--आधन्तरहिते घोरे संसारे भयक्करेऽतिदुस्तीर्णे (णासंति) नाश्चयन्ति--स्वयं नष्टाः परानपि नाश्चयन्ति । व यो झानी स वस्तुस्तरूपं न जानाति, केरसीभगवांस्तीर्थकरपदा । स च केवली

'खोगं, अजाणिसा', इत्यादि ।

इाध्दार्ध-'इह लोगं केवछेणं अजाणित्ता-इह लोकं केवलेन अज्ञात्वा' इस स्थावर जंगम चौरह राज परिमित लोकको केवल ज्ञान के होरा-बिना जाने 'जे अजाणमाणा-पे अजानानाः' बिना जाने जो अज्ञानी पुरुष 'धम्मं कहंति-धर्म कथयन्नि' धर्म का उपदेश करते हैं ने 'अणोर-पारे घोरंमि संसार-अणोरगारे घोरे संसार' इस आदि और अंतरहित अपार एवं घोर संसार में 'अप्पाण-नासति-आत्मानं नाशयन्ति' स्वयं नष्ट होते हैं और 'परंच परख' दूसरों को भी 'णासंति-नरक्रय-न्ति' नष्ट करते हैं 1189॥

अन्वयार्थ - इस स्थावर और नंगम-त्रम या चौदह राजू परिमित लोक को केवलज्ञान के ढारा बिना जाने जो अज्ञानी पुरुष धर्म का उपदेश करते हैं, वे इस धोर संसार में स्वयं नष्ट होते हैं और वृसरे को भी नष्ट करते हैं ॥४९॥

भावार्थ-जो ज्ञानी नहीं है वह वस्तुस्वरूप को सम्यक् प्रकार 'डोग' अजाणिता' धरियाहि

શબ્દાર્થ — 'इह હોग देवलेज अजाणित्ता-इह लोक देवलेन अझात्वा' આ શ્યાવર અને જ'ગમ-ત્રસ વિગેરે ગૌઢ રાજુ પ્રમાણવાળા લોકને કેવળગ્ઞાન દ્વારા બાહ્યા વિના जે अजाणमाणा- ये अचानानाः' લાહ્યા વિના જે અગ્ઞાની પુરંષ 'धम्म कह ति-धर्म क्धयन्ति' ધર્મ ના ઉપદેશ આપે છે. તેઓ 'अजोरवारे दोरंमि संसारे-आजोरवारे घोरे संसारे' આ આદિય તરહિત અપાર દ્વાર એવા સંસારમાં 'अप्याणं नास ति-आत्मान' नाशयन्ति' પાતે જ નાશ પામે છે. અને 'पर च-परछ' બી આએાના પછુ 'नास ति-नाशयन्ति' નાશ કરે છે.

અન્વયાર્થ—અા સ્થાવર અને જંગમ-ત્રસ અથવા ચૌદ રાજુ પ્રસાણવ:ળા લાેકને કેવળહાન દારા જાણ્યા વિના જે અજ્ઞાની પુરૂષ ધર્મના ઉપદેશ કરે છે. તે આ ઘાર સંસારમાં પાતે નબ્ડ શ.ય છે અને બીજાને પણુ નષ્ટ કરે છે. હા૪કાહ ભાવાર્થ-જે જ્ઞાની હાેલા નથી. તે વસ્તુ સ્વરૂપને સારી રીતે સમજી

स्पद्धताङ्ख्ये

तदुर्थदेष्ट एव धर्मः संसारपारायणसमर्थः । तदन्थो मार्गोऽनयांय एव केवछम् । अतो यो न केरली-न वा टदुपदिष्टं धर्मे अद्दधाति, स न धर्मोपदेशयोग्यः । स तु--स्वयं नण्टोऽग्यानपि पातयितुं यतते ।।४९॥

इनरप्याह भाईकः-'छोयं विजाणंति' इस्यादि।

स्<sup>लम्</sup>-छोर्य विजाणंसीह केवैलेणं, पुन्नेण नाणेण सेमाहिजुता। धेम्मं समत्तं च केंहंति जे डे, तेंग्रंति अध्याणंप्रं चैतिन्नों।५०।

9ाया--- रुोक विजारन्तीह केरछेन पूर्णेंस झानेन समाधियुक्ताः । धर्म समरतं वधयन्ति ये तु, तारयन्त्यात्मानं परश्च तीणौः ॥५०॥

से नहीं जानता । केवली भगवान ही वस्तुस्वरूप के ज्ञाता होते हैं, अतएव उनके डारा उपदिछ धर्म ही संसार से पार उतारने में समर्थ है। उससे भिन्न जो मार्ग है वह अनर्थ का ही कारण है। अतएव जो स्वयं केवली नहीं है या केवली के डारा उपदिछ धर्म पर अद्धा नहीं रखता है, वह धर्मोपदेश के योग्य नहीं है। वह तो स्वयं नछ है और दूसरों को भी नष्ट करने का प्रयत्न करता है ॥४९॥ टीका सुगम हे ॥४९॥

आईक पुनः कहते हैं-'लोगं विजाणंतीह केवलेणं' इत्यादि । इाव्दार्थ--'जे उ-ये तु' जो धुरुष 'समाहिजुत्ता-समाधियुक्तां' समाधि से युक्त है तथा 'केवलेणं-केवलेन' रे.वलज्ञानके द्वारा 'लोगं-लोकं' समस्त लोकको 'विजाणंति-विजानन्ति' जानते हैं और जान-कर 'पुन्नेण नाणेण' पूर्णेन ज्ञानेन' पूर्णज्ञान से 'इह समस्तं-इह समस्तं' शक्ता नथी. प्रकुश्री देवली भगवान क वस्तु स्वइपने जावुनारा खेल छे. तेथी क तेभाओ उपदेशेल धर्मक संसारथी पार उतारवामां समर्थ छे. तेनाथी बोले के मार्ज छे, ते अनर्थतुं क कारणु छे. तेथी क के पाते देवजज्ञानी नथी. कथवा देवज ज्ञानी दारा उपदेश करवामां आवेल धर्म पर श्रदा राणता नथी. ते धर्मांपदेशने येग्ग नथी. ते ते। पाते नाश पामेल क छे. को जीकभोने। नाथ करवाने। प्रयत्न करे छे. ॥४६॥

આ ગાયાના ટાંકાર્ય સરળ દાવાથી અલગ આપેલ નથી. ાષ્ઠલા

आहर्ष मुनि हरीथी हडे छे 'छोयं विज्ञाणंतीइ केवलेण' धर्याहि

શખ્દાર્થ'--- 'जे च-ये तુ' જે પુરુષ 'समाहिजुत्ता--समाधियुकाः' સમાધિથી યુક્ત છે, તथા 'केवडेंग-केवलेन' કેવળ જ્ઞાન દ્વારા 'डोयं- डोकं' સમસ્ત લેશ્કને 'चिजाणंति-विजानन्ति' ભણે છે. અને ભાશીને 'पुन्नेण णाणेण--पूर्ण'न झानेन' પૂર્શ ज्ञानथी 'इह समर्स-इह समस्ते' આ લેશ્કમાં સંપૂર્ણ 'ધમ્म' कहाति-धर्म कथयन्ति'

# समयार्थबोधिनी ढीका हि. श्र. म. १ आर्द्रकमुनेगोंशालकस्य संवादनि॰ ६७३

अन्वर्यार्थः — (जे उ) ये तु पुरुषाः (समाहिजुता) समाधियुक्ताः (केवलेणं) केवछेन ज्ञानेन (लोयं) लोकम् - चतुर्दशरङज्यात्मकम् (विजाणंतीह) ३इ विजानन्ति तया-(पुन्नेण नाणेग) पूर्णेन ज्ञानेन (समत्तं) समस्तम् - सम्पूर्णम् (अग्म) धर्म श्रुतचारित्रल्लणम् (कहंति) कथयन्ति, ते (तिन्ना) संसारात्तीर्णाः (अप्पाणं परं च तारंति) आत्मानम् - स्वात्मानं परश्च तारयन्ति संसारादिति ॥५०॥

इस लोक में सम्पूर्ण 'धम्म कहंति-धर्म कथयन्ति' श्रुतचारित्र रूप धर्म का उपदेश करते हैं 'ते तिवा-ते तीर्णाः' वे तिरे हुवे हैं अर्थात् संसार से स्वयं तरते हैं तथा 'अप्पाणं परंच तारंति-आत्मानं परञ्चापि तारयन्ति' अपने स्वयं तिरते हैं और दूसरों को भी तारते हैं ॥५०॥

अन्वयार्थ—जो पुरुष समाधि से युक्त हैं तथा पूर्ण केवल्झान के हारा समस्त लोक को जानते हैं और जानकर घमोंपदेश करते हैं, वे संसार से तिरे हुए हैं अर्थात् वे संसार से स्वयं तैरते हैं तथा दूसरो को भी तारते हैं ॥५०॥

टीकार्य - आईक मुनि इस गाथा के ढारा यह प्रतिपादन करते हैं-जो कैवलज्ञानी है वही वास्तव में वस्तुस्वरूप को जानता है। अतएव वही जगत् के हित के लिए धर्म का उपदेश करने के योग्य है। वह धर्मोंपदेश करके स्वपर को संसार से तारता है, अन्य नहीं। इस कथन

શ્રુતચારિત્ર રૂપની વૃતિ ધર્મને। ઉપદેશ આપે છે. 'તે તિન્नા-તે ત્રીળાંઃ' તેએ। તરેલા છે. અર્થાત્ તેઓ પાતે સ'સારથી તરે છે. 'अप્વાળં પરંच तार'ति-आत्मान' तथा परखापि तारयन्ति' પાતાને તથા બીજાએકને પણ તારે છે. કાપળા

અન્વયાર્થ — જે પુરૂષ સમાધિથી ચુક્ત છે, તથા પૂર્ણ કેવળ જ્ઞાન દ્વારા સંપૂર્ણ લાકને જણે છે, અને જાણીને ધર્માપદેશ કરે છે. તેએા પાતે સંસારથી તરેલા છે. અર્થાત્ સંસારથી સ્વયં તરે છે અને બીજાએાને પણ તારે છે. ાાપના

ટીકાર્થ —આર્દ્રક સુનિ આ ગાયા દ્વારા એ પ્રતિપાદન કરે છે કે-જેએા રેવળ જ્ઞાની છે, તેએાજ વાસ્તવિક રીતે વસ્તુ સ્વરૂપને જાણે છે. તેથીજ તેઓ જગતના પરમ કરયાણુને માટે બ્રુતચારિત્રરૂપ ધર્મના ઉપદેશ કરવાને યાેગ્ય છે. તે

R0. 64

£92

स्वकृतानस्व

शामेन 'लोयं विजागंति' लोक चरुदेशरज्ज्वात्मक विजायस्ति । तथा-'समर्च घरमं कहति' समग्तं-सम्पूर्ण वास्तविक धर्मं कथयस्ति, ते 'तिन्ना' संसार-सामरात्तीर्णाः 'अप्पाणं परं च तारंति' आत्मानं परश्च तारयस्ति, नैतदव्यतिरिक्ता अकेवछिन स्वथाकर्त्तुं शक्नुक्तीति सारः ॥/५०॥

पूल्प्-जे ग्रहियं ठाणमिहावसंति,

जे यावि लोप चरणोववेया।

# उदाहउं तंतु समं मईए, अहाउसो ! विष्परियासमेव ॥५१॥

छाया-पे गर्हितं स्य नविद्वावसन्ति, ये चापि ठोके चरणोपपेताः । उदाहतं तत्त समं स्वमत्या, अथायुष्वन् ! विवर्धासमेव ॥५१॥

को लाखपर्थांध इस प्रकार है जो पुरुष समाधि से युक्त हैं, केक्टझान के द्वारा चौदह राजूवरिमाण वाछे लोक को जानते हैं, वे समस्त एवं सख्य धर्म का प्ररूपण कर सकते हैं, वे संसार सागर से तिरे छुए हैं। अपने को और दूसरों को भी तारते हैं। जो उनसे भिन्न हैं, केवल ज्ञानी नहीं हैं, वे स्व-परतारक धर्म का उपदेश नहीं कर लकते हैं।।५०।।

'जे गरहियं' इत्यादि ।

शाब्दार्थ--'इह-इह' इस लोक में 'जे-ये' जो पुरुष 'गरहियं ठाणं बसंति-गहितं स्थानं वमन्ति' गहित स्थानमें यसते हैं अर्थात् अबि-बेकी जनों के दारा आचरित स्थानका आश्रय करते हैं और 'जे पावि --ये चापि' जो पुरुष 'चरणोववेया-चरणोवयेताः' सदाचार में रत है

ધર્માપદેશ કરીને પેલ્લને લયા અન્યને સંસહથી લારે છે. બીજાએા તેમ તારી શકતા નથી. કહેવાના ભાવ એ છે કે-જે પુરૂષ સમાધિથી યુક્ત છે, કેવળસાન દ્વારા ચૌદ રાજુ પ્રમાણવાળા લાકને જાદ્દે છે. તેએા સઘળા અને સત્ય ધર્મના ઉપદેશ આપી શકે છે. તેએા પાતે સંસાર સાગરથી તરેલા છે. અને ધર્મના ઉપદેશદારા બીજાએોને પણ સંસારથી તારે છે. આનાથી જેઓ ભિન્ન છે, કેવળજ્ઞાની નથી. તેઓ પોતાના તથા અન્યના તારક ધર્મના ઉપદેશ કરી શકતા નથી. ાગા૦૫૦ા

'जे गरहियं' छरियाहि

શખ્દાર્થ — इइं-इंह' આ લેાકમાં 'जे-યે' જે પુરૂષ गरहियं ठाणं बसंति गईित स्थान वसन्ति' अर्डित-તિદિવસ્થાનમાં વસે છે અર્ધાત્ અવિવેકી પુરૂષે દ્વારા આચરેલ રથાનના આશ્રય કરે છે. અને 'जे या दि-ये चारि' જે પુરૂષ 'चरणोववेया-चरणोपपेता'' સઠાચારમાં સ્તા છે, તે બન્નેની 'मईप-मत्या' જે

## समयाधबोधिनी टीका हि. शु. स. ६ आईकमुनैगौशालकस्य संवादनिव ६७५

अन्वयार्थः-(जे) ये पुरुषाः इहलोके (गरहियं ठ णं भारसंति) गर्हितमशुम स्था नम् आरसन्ति-गर्हितं-निर्विवेकिननाचरितं स्थानमाश्रयन्ति (जे यावि) ये चापि (चरणोववेया) चरणोपपेताः-सदाचाररताः अनयो यैंः (मईए) स्वमत्याऽज्ञानेन (समं उदाक्ष्उं) समं तुल्यग्रुदाहतं कथितम् (तंद्र) तत्तु-समस्वकथनं तु (अहाउसो) अथायुष्मन् ! (विष्यस्यिसमेव) विषयौसः-विषरीतबुद्धिरेव केवल्जमिति ॥५१॥

टीका--- 'इइ छोए ज मरहियं ठाणं आवसंति' इद छोके ये गहिंतमशुभं स्थानमाचरणमावसन्ति-आचरन्ति 'जे याति' ये चापि 'चरणोवचेया' चरणोप-पेताः-सदाबारे रताः--तथो यैं: 'मईए रामं उदाहउ' स्वकीयमत्या समं--हुत्व-म्रुदाहृतम् । आर्द्रको मुनिः कपयति-उद्दि छोके यो निन्दनीयाचारमाचरति -एन दोनों को 'मईए--मत्या' जो अपनी कल्पना मति से 'सम उदाहुउ' -समं उदाहृत' समान कहता है 'तंतु-तत्तु' वह 'अहाउसो-अथायुष्मन्' 'चिप्परियासमेव-विपर्यासमेव' उसकी चियरीत बुद्धिका ही फल है ।५१।

अन्वयार्थ-इस लोक में जो पुरुष गर्हित स्थान में वसते हैं अर्थात् अचिवेकी जनों द्वारा आचरित स्थान का आश्रय छेते हैं या अद्युम आचरण करते हैं और जो सदाचार में रत हैं उन दोनों को जो अपनी कल्पना मति से समान कहता है, वह हे आयुष्मन् ! उसकी विपरीत बुद्धि का हो फल है ॥५१॥

टीकार्ध-इस संसार में जो लोग अशुभ आचरण करने वाले है और जो शुभ आचरण में प्रवृत्त हैं, उनकों अपनी बुद्धि से समान कहना विपरीत मति का फल है। आईक मुनि कहते हैं-इस जगत् में जो अज्ञानी पुरुष निन्दनीय आचरण करते हैं और जो उत्तम आचरण करते

પાતાની કલ્પના ખુદ્ધિથી 'सम उदाहउ'-सम उदाहत' સરખા કહે છે. 'त'तु-तज्जु' તે તેા 'अद्दात्तसॊ-अधायुष्मन्' હે આશુષ્મન્ 'विप्परियासमेव-विपर्यासमेव' तेनी વિપરીત ખુદ્ધિનું કલ છે. ાગા૦પ૧ા

અન્વયાર્થ — આ લેાકમાં જે પુરૂષ નિંદિત સ્થાનમાં વસે છે, અર્થાત્ અવિવેકી જના દ્વારા આચરિત સ્થાનના આશ્રય લે છે અથવા અશુભ આચ-રહ્યુ કરે છે. અને સદાચારમાં રત રહે છે. આ બન્નેને જે પાતાની કલ્પના મતિથી સરખા કહે છે તે તો હે આશુષ્મન્ તેની વિપરીત ખુદ્ધિનુંજ ફળ છે. ાપશ

દીકાર્થ—આ સંસારમાં જે લાેકા મશુભ આચરણ કરવાવાળા છે. અને જે મશુભ આચરણમાં પ્રવૃત્તિ વાળા છે. તેઓને પાતાની બુદ્ધિથી સમાન કહેવા તે વિપરીત બુદ્ધિનું જ કળ છે, આર્દ્રક્રમુની કહે છે–આ જગતમાં જે અજ્ઞાની પુરૂષ નિંદનીય આચરણ કરે છે. અને જે ઉત્તમ પુરૂષ ધર્મક્ષક્રત gug.

स्त्रकृता**इस्**त्रे

यश्रोत्तममाचारं पाळयति द्वयोरेतयो रनुष्ठीयमानयोरनुष्ठानयोः समस्वं स्वेच्छ-याऽप्तवैज्ञो जनो त्रवीति । 'तं तु' तस्व समस्वकथनं तु 'अहाउमो ! विष्परियास मेव' अधाऽऽयुष्वन् ! विषयांसः-मत्तोन्मत्तप्रठापवद् मवतीति ॥५१॥ मुळम्--संवच्छरेणावि य एगमेगं, बाणेण मारेउ महागयं तु ।

सेसाण जीवाण दयट्टयाए,

## वासं वयं वित्तिं पकप्पयामो ॥५२॥

छाया—संदस्तरेणापि चैकैकं, काणेन मारयित्वा महागजं तु । द्येषाणां जीवानां दयार्थाय वर्षं वयं वृत्तिं प्रकल्रायामः ॥५२॥

हैं, उन दोनों को या उनके द्वारा किये जाने वाछे आचरण को असर्वज्ञ जन स्वेच्छा से समान कहता है। हे आयुष्मन् 1 सांख्यादि का कथन उन्मत्त्रप्रष्ठाप के समान है। 48॥

'संबच्छरेणावि' इत्यादि ।

राज्दार्थ— 'वयं-वयं' हम, हस्तितापस 'सेसाणं जीवाणं दयह याए-दोधाणां जीवानां दयार्थाय' दोव जीवों की द्यापालनेके लिए 'संबच्छरेण वि य-संवस्सरेणापि च' एक वर्ष में 'एगमेगं महागयं-एकैकं महागजम्' एक स्थूलकाय, हाथी को 'बाणेण-बाणेन' बाणसे 'मारे उ-मारयित्वा' मारकर 'वासं-वयं' विस्ति-बर्षमयं वृत्तिम्' एकवर्ष तक उसीसे जीवन निर्वाह 'कप्यामो-कल्पयामः' करते हे 14२1

આચરણ કરે છે. તે બન્નેને અથવા તેએાના દ્વારા કરવામાં આવનારા આચરણને અસવ'જ્ઞ જન સ્વેચ્છાથી સમાન કહે છે. હે આયુષ્મન્ સાંખ્ય વિગેરેનું કથન ઉન્મત્ત-ગાંડાના પ્રલાપના સરખું છે. ાાગા૦પ૧ા

'संवच्छरेणावि' ઇत्याहि

શબ્દાર્થ — 'વયં-વચम્' અમેા હસ્તિતાપસા 'सेसाण जीवाण दयट्टवाए-रोषाणां जीवानां दयार्थाय' ખીબા જીવે। પર દયા પાળવા માટે. 'સંवच्छरेजावि-य-संवत्सरेजापि च એક વર્ષમાં 'शगमेग महागयं-एकैक महागजं' એક મહા-કાય હાથીને 'शाणेण-वाणेन' આख્યી 'मारेउ-मारयित्वा' भारीने 'वासं वयं विचिं-वर्षमयं वृत्ति' એક વર્ષ પર્ય-ત તેનાથી જ જીવન નિર્વાહ 'कल्प्यामों-कल्प्यामः' કરીએ છીએ ાાગાવ્યવા

અન્વયાર્થ — અમે હસ્તિતાપસા શેષ છવાની દયા માટે એક વર્ષમાં એક સ્થ્લકાય હાથીને બાણુથી મારીને એક વર્ષ પર્યન્ત તેનાથી જ છવન નિર્વાહ કરીએ છીએ. તપરાત

# समयार्थबोधिनी दीका द्वि. सु. ब. ६ आईकमुनेगॉंशालकस्य संवादनिव ६७०

अन्वयार्थः—(वयं) वयं इस्तितापसाः (सेमाण जीवाणं दयद्वयाए) द्वेवाणां जीवानां दयार्याय-दयां कर्त्तुम् (संवचछरेणादि य) सं स्तरेणापि च वर्षमात्रेण (बाणेण) वाणेन (एगमेगं महागयं मारेउ) एकमे को महागजं मारयित्वा-व्यापाच (वयं वासं वित्ति) वर्ष-दर्पवर्यन्तं इत्तिमाजीविकाम् (पक्रप्रयामो) प्रकल्पयामा-कुर्म इति ॥५२॥

टीया-एकं दण्डिनं ब्युदस्याऽऽद्रेको मुनिर्महावीरस्शामिनम् अनुगःतुं यदा ऽचछत् तदा-हस्तितापसनामानो वहवः समेंश्योक्तवन्धः । हे आर्द्रक ! वयं ज्ञेप-जीवानां रक्षणार्थं अक्षणार्थम् एकमेव महान्तमुन्ततं गजं मारयिस्वा वर्षमेकं जीवनयात्रां परिकल्पयापः । एकस्य इनने वहवो रक्षिता अवन्तीति-अल्पीयान् मे दोपः । अन्येषां तु पुनः अनेकजीवयधननितं पापवःहुल्यं भवतीति मन्मतमेव त्वयाऽप्युपासनीयम् ' अल्प्मलं तत्र गमनेनेशि, अर्धे दर्श्वयति 'वर्ध सेसाणं जीवाणं

अन्वयार्थ---हम हस्तितापस द्योप जीवों की द्या पालने के लिए एक वर्ष में एक स्थूलकाय हाथी को बाण से मार कर एक वर्ष तक उसी से जीवननिवाह करते हैं। ॥५२॥

टीकाई----एकदण्डी को पराजित करके आर्द्रकक्कमार सुनि महाबीर स्वामी के समोप जाने लगे तो बहुत से हस्तिनापस आकर कहने लगे -हे आर्द्रक ! पदि हम दोष जीवों की रक्षा करने के लिए सिर्फ एक बड़ा और ऊंचा हाथों मारते हैं और उसी से एक वर्ष तक अपना उदरनिर्वाह करते हैं एक जीव का घात करने से बहुत से जीवों की रक्षा हो जाती है। अतः हम सब से कम हिंसा के आगी हैं। दूसरे लोग अपने स्वार्थ के लिए अनेक जीवों का वध करते हैं उन्हें बहुत पाप लगता है। अतएव तुम भी हमारा मत का स्वीकार करले। महावीर के पास जाने से क्या लाभ ?

#### \$92

दयह्रपाए' हस्तितापसाः कथयन्ति यद्वयं शेषागां जी ग्रसङ्घानां दयार्थाय 'संवच्छ-रेणावि य चाणेण एगमेगं महागयं तु मारेउ' संवत्सरेणापि वाणेन--एकैकं महा-गनं तु मारयित्वा 'वासं' वर्षं यावत् 'दित्तिं' टत्ति--जीवनयात्रासम्पादयित्रीं जीवि-कास् । यदि--'पकप्प्यामो' प्रकल्प्यामः, अन्यजीवरक्षणार्थमेक्रपेव हस्तिनं यदि व्यापाद्य तन्नांसमज्जाऽग्रजिभर्वेर्षमेकं हि यात्रव्जीवामः, न दोषमाजी भवतां मत्तेऽपीति ध्वतिः ॥५२॥

म्ल्म-संवच्छरेणावि य एँगमेगं, पांणं हॅंणंता अणियत्तदोसा। सेसाण जीवाण वहे ण लग्गा,

सिया य थाभं मिहिणोऽवि तम्हा ॥५३॥ छाया—संवरसरेणापि चैक्रैकं भागं ध्वन्तोऽनिव्रत्तदोषाः । शेषाणां जीवानां वधे न लग्नाः स्यू अस्तीकं गृढिणोऽपि तस्मात ।५३।

इस पान को दिखलाने के लिए रहत्रकार कहते हैं - हम दोव जीवों की रक्षा करने के लिए एक वर्ष में सिर्फ एक स्यूलकाय हाथी को बाण से मार कर वर्ष पर्यन्त उससे अपना निर्वाह करते हैं। तात्पर्य हस कथन का पह है कि अन्य जीवों की रक्षा के लिए ही, सिर्फ एक ही हाथी को मारकर पदि उसके मांस, मज्जा रुधिर आदि से वर्ष पर्यन्त जीवनपापन करते हैं तो आपके मत के अनुसार भी हम दोप के पान्न नहीं हो सकते ॥५२॥

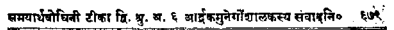
'संबच्छरेणावि' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'संसच्च्छरेणावि य संवत्सरेणापि च' -एकवर्ष में 'एग मेगं पाणं हणंता-हकैकं प्राणं घ्रन्तः' एक ही प्राणी की हिंसा करने वाछे

આ વાત અતાવતાં સૂત્રકાર કહે છે કે—અમે ખાકીના જીવાનું રક્ષણ કરવા માટે એક વર્ષમાં કેવળ એક મહાકાય હાથીને બાળુથી મારીને એક વર્ષ સુધી તેનાથી પાતાના નિર્વાહ કરીએ છીએ.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-બીન જવાની રક્ષા કરવા માટે જ કેવળ એકજ દ્રાથીને મારીને નો તેના માંસ, મજબ્ર, લેહી, વિગેરેથી આખા વર્ષ સુધી જીવન-નિર્વાદ કરીએ છીએ, તેા તમારા મત પ્રમાશે, પછુ આ દોષપાત્ર કહેવાય નહીં ાપરા 'સંવરજરેળાવિ' ઇત્સાદિ

शण्डार्थ--संवच्छरेणावि य-संवःसरेणापि च' એક વર્ષમાં 'एगमेगं पाण' इणंता~एकैकं प्राण' ध्नन्दः' એક પાखिनी डिंसा કरવાવાળા पशु 'अणियंतदोस्रा



अन्वयार्थः --- (संबच्छरेणावि य) संवत्सरेणापि-एकस्मिन वर्षेऽपि (पगमेगे पाणं दणंता' एकैकमपि पक्तमपि यं वश्चनमाणं प्राणिनं वनन्तो व्यापादयन्तः (अणियसदोसा) अमिदृत्तदोषा एव ते स्युः (सेसाज जीवाण वहे ण लग्गा) शेपाणां जीवानां क्षे-व्यापादने न लग्नाः (गिद्दिणोचि) ग्रुद्दिणः--ग्रद्दस्या अपि (तग्दा) सरमात् (योभं सिया य) स्तोकम् अल्पं यया भवेत् तथा स्युः--भवेयुरिति ॥भवा।

डीका--- ग्रुनिराद्र को इस्तितापसान् प्रत्याइ-एकस्मिन्नपि हायने यह कवित एकमपि यं कञ्चन प्राजिन हिनस्ति सोऽपि मन्ये दोषमाक् स्यात्, किंस्पुनः प्रवेन्द्रियं महाकायं गत्रं यो हिनस्तीति। एत्तेषामयं मकाग्रयति-'संबच्छरेणावि यह

पुरुष भी 'अणियंतदो मा-अनिवृत्तदोषाः' 'निदौष-निष्पाप नहीं कहे जा सकते' ऐसा हो तो जिन जीवों की गृहस्य हिंसा करते हैं उनके सिवाय 'सेसाण' जीवाण वहे ण रुग्गा-रोषानां जीवानां वये न लग्नाः' रोष जीवों की हिंसा न करने के कारण 'गिहिणो वि-गृहि-णोऽपि' गृहस्थ भी 'धोर्भ सिया-स्तोकं स्युः' निर्दोष कहरूने रुगेंगे '५३।

अन्वयार्थ--एक वर्ष में एक प्राणी की हिंसा करने वाले पुरुष भी निर्दोष-निष्पाप नहीं कहे जा सकते ऐसा हो तो 'जिन जीवों की यहस्थ हिंसा करते हैं, उनके सिवाय' दोप जीवों की हिंसा न करने के कारण गृहस्थ भी निर्दोष कहछाने लगेंगे ॥५३।

टीकार्थ--अर्द्ध सुनि इस्तितापस को उत्तर देते हैं -एक वर्ष में जो किसी एक प्राणी की हिंसा करता है, वह भी पाप का भागी होता है। फिर पंचेन्द्रिय और स्यूलकाय हाथी को मारने की बात ही क्याहै?

-अनिष्टत्तद्रोधा' निद्दीय--निष्पाप કહી શકાય નહીં. એમ કહેતા (ગૃહૃष्धे। જે જીવે:ની હિંચા કરે છે) 'सेसाण' जीवाण' वहे ण छग्गा-द्रोपानां जीवानां ववे न छग्ना' तेना शिवाय आक्षीना छावेग्नी હिंसा न કરવાથી 'गिहिलो वि-गृहिणोऽपि गृહस्य पख 'धोर्भ सिया-स्तोकं स्युः' निर्देषि કહेवडावशे. અर्थात् तेओ पछ् निर्होष જ કહેવાશે. ॥पआ

અન્વયાર્થ—એક વર્ષમાં એક પ્રાણીની હિંસા કરવાવાળા પુરૂષ પણ નિર્દોધ–નિષ્પાપ કહી શકાય નહીં જે તેને તિષ્પાપ માનવામાં આવે તેા (જે જીવેાની ગૃહરથા હિંસા કરે છે, તેના શિવાય) શેષ છવેાની હિંસા ન કર વાના કારણું ગૃહરથા પણ નિર્દોધ કહેવડાવશે. ાાપગા

ટીકાર્થ — આર્દ્રક સુનિ હસ્તિતાપસાને ઉત્તર આપતાં કહે છે કે-એક વર્ષમાં જો કાેર્ક ઝાણીની હિંસા કરે છે, તાે તે પણ પાપના ભાગી જ કહેવાય છે. તાે પછી પાંચેન્દ્રિય અને સ્થૂલકાય હાથીને મારવાની તાે વાત જ **L(**0.

संवरसरेणाऽपि च ये 'एगमेगं पाणं इणंता' एकैर्स माणं-माणिनं निध्यन्तः 'भणियत्तदोसा' अनिइत्तदोषा एव, एकस्मिन वर्षे यश्च एकं पाणिनं घातपति-सोऽपि दोषान्न मग्रुच्पत्रे । यद्येवं तदा-'सेसाण जीवाण वहे ण लग्गा' दोषाणो जीवानां वधे मारणे न संढग्ना ये ते एव दोषजीवमारणच्यापारान्नित्तत्ता झायेरन् 'गिहिणो वि' यहिणो ग्रहस्था अपि 'तम्हा' तस्मात् 'थोमं' स्तोकं ययास्यात् रुषा 'सिया य' स्युध्व । दोपमाणिवधव्यापारान्नित्तताः ग्रहस्था अपि दूषणरहिताः कथं नस्युरिति । अत एकजीवनधेऽपिदोपो भवन् मवत्यक्षं दूषयरयेवेति मावः ।५३। मूखम्-संवच्छरेणावि य ध्रामेगं, पाणं हुणंता समणव्वएसु ।

आगाहिए से पुरिसे अणज्जे,

णे तारिसे केवंछिणो भेवंति ॥५४॥

छाथा---संवश्सरेणापि चैकैर्ह मार्ण व्नन् अमणवतेषु । आख्यातः स पुरुवोऽनाय्यों न ताद्याः केवलिनो सरन्ति ॥५४॥

इस अर्थ को सूत्रकार प्रदर्शित करते हैं---

वर्ष भर में जो एक माणी की हिंसा करते हैं, वे भी पाप से मुक्त नहीं हो सकते । यदि उन्हें निष्पाप कहा जाय तो दोव प्राणियों की हिंसा न करने बाछे गृहस्थ भी निष्पाप क्यों न कहे जाएं ? तात्पर्य यह है कि गृहस्य भी जितने जीवों की हिंसा करते हैं, उनके अति-रिक्त दोव जीवों की हिंसा नहीं करते । अतएव उन्हें भी निदोंष कहना चाहिए । अतएव एक जीव की हिंसा करने से भी पान होता है और बह कथन आपके पक्ष को दूषित करता है ॥५३।

કેમ કહી શકાય ? આ વાત સૂત્રકાર ગાયા દ્વારા પ્રગટ કરે છે.

એક વર્ષમાં જેએ। એક જ પ્રાણીની હિંસા કરે છે, તેએા પણુ પાયથી છૂટિ શકતા નથી, બે તેએોને નિષ્પાપ કહેવામાં આવે તે બાકીના પ્રાણી-ચેાની હિંસા ન કરવાવાળા ગૃહરથોને પણુ નિષ્પાપ કેમ ન કહેવા ?

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે— ગૃહસ્થ પણ જેટલા છવેાની હિંસા કરે છે, તે શિવાયના બીજા જીવેાની હિંસા કરતા નથી. તેથી તેમને પણુ નિદોં-યજ કહેવા જોઇએ. તેથી જ એક જીવની હિંસા કરવાથી પણુ પાપ થાય જ છે. અને તે કપન તમારા પક્ષને દ્વષિત બનાવે છે. ાપગા समयार्थवोचिनी ढीका ब्रि. श्रु. स. १ आईकमुनेगोँद्यालकस्य संवादनि० ६८१

अन्वयार्थः — (समणम्वएमु) अमणव्यतेषु –यतिव्रतेषु विधमानः संयतः (संव ष्छरेणावि य) संवस्तरेणापि च (एगमेगं) एकैकम् (पार्ण) पाणं जीवम् (इणंता) ष्वन-–मारयन् (से पुरिसे) स पुरुषः (अणजजे आयाहिए) अनार्थः आख्वातः-कथितः (तारिसे) ताद्दशः पुरुगः (केवलिणो ण मर्वति) केवलिनः-केवळ-द्वानवन्तो न भवन्ति कथमपीति ॥५४॥

्र टीका—पुनराईको मुनिः पूर्वोक्तवादिनं माइन'समणब्दएमु' अमणत्रतेषु --यः पुरुषः अमणानां-साधूनां व्रतेषु विद्यमानोऽपि, 'संवच्छरेणावि य' संवस्तरे-

'संबच्छरेणावि' इत्यादि ।

शब्दार्थ-'समणब्दएसु-अमणदतेषु' जो पुरुष अमणों के वर्तों में रहकर 'संवच्छरेणावि-संवस्तरेणापि' एकवर्ष में 'एगमेग-एकैकमपि' एक एक भी 'पाण-प्राणं' पाणी का 'हणंता-प्रन' घात करते हैं 'से पुरिसे-स पुरुष:' वह पुरुष 'अणज्जे आयाहिए-अनार्यः आख्यातः' अनार्य है, ऐसा कहा गया है 'तारिसे-तादशाः' 'ऐसे पुरुष 'केवलिणो न भवति-केवलिनः न भवन्ति' केवलज्ञान नहीं पा सकते हैं॥५४॥

अन्वयार्थ--जो पुरुष श्रमण के वतो में रहकर एक वर्ष में एक एक प्राणी का घात करते हैं, वे अनार्य हैं। ऐसे पुरुष केवलज्ञान नहीं पा सकसे ॥५४॥

टीकार्थ---अर्ध्वक मुनि पुनः इस्तितापस से कहते हैं-जो पुरुष भ्रमण के बर्गों से स्थित होते हुए भी एक वर्ष में एक एक प्राणी

#### 'संबच्छरेणावि' ईत्याहि

शण्डाध ---- 'समणव्यपसु-भमणझरेषु' જे पुरुष अभग्रोना वतामां रहीने 'संवच्छरेणावि- संवरसरेणापि' એક वर्ष भां 'एगमेंग- एकैकं' એક એક પશુ 'पाणं प्राण' प्राधीने 'इणंता-ध्वन्' वध ठरे છे. 'से पुरिसे-सः पुरुषः' ते युरुष 'अणज्जे आयाहिए--अनार्यः आख्यातः' अनार्थं छे तेम ठडेजामां आवेक छे. 'तारिसे-तादृशाः' એવા युरुष 'केवलिणों न मर्वति-केवछिनः न मवन्ति' કेवण-कान प्राप्त ठरी शहता नधी. ॥ प्रा

અન્વયાર્થ-–ઝે પુરૂષ શ્રમણ વતામાં રહીને એક વર્ષમાં એક પ્રાણીના વધ કરે છે તેઓ અનાર્ય જ છે. એવા પુરૂષા કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. ાપષ્ઠાા

ઠીકાર્થ---કરીથી હસ્તિતાપસાને આર્દ્રક મુની કહે છે કે---જે પુરૂષ ક્ષમભુના વતમાં સ્થિત રદીને પણુ એક વર્ષમાં એક એક પ્રાણીની હિંસા

स्० ५६

स्पर्कतानस्त्

गापि च 'एगमेगं' एकैकमपि 'पाणं' भाणं-माणिनम् 'हणंता' ध्नन्-मारयन् तिष्ठति 'से पुस्सि' सः पुरुषः 'अणज्जे आहिए' अनार्थ आख्यातः-कथितः-एकमपि माणिनं दर्ष यादद् जीविकार्थ यो मारयति सोऽनार्य आख्यायते 'तारिसे केदछिणो व भवंति' तादशाः केवलिनो न मदन्ति एतादम्रपुरुषाणं केवछब्रानब्राहिर्न मवति । साधुवते सर्वं सहमानानां मध्यतो य एकमपि माणिनं इन्ति स केवछब्रानाऽनधिकारीति द्रे तावत्, पत्पुताऽनार्यभाक् स्यादिति ॥५४॥ ब्रूथ्य-युद्ध्रस्स आणाए इमं समाहि,

असिंस सुठिच्चा तिविहेण ताई ।

त्ररिउं समुदं व महाभवोघं,

आयाणवं धम्मसुदाहरेज्जा ॥९५॥त्तिबेमि॥

छाया—बुद्धस्याइयेमं समाधिमस्मिन् सुस्थाय त्रिविधेन त्रायी । तरितं सम्रदमिव महामर्वोधमादानवान् धर्मम्रदाधरेत् इति व्रवीमि।५५।

का इनम करते हैं, वे अनार्य कहे गए हैं। ऐसे पुरुष केवलज्ञान प्राप्त नहीं कर सकते। ताश्पर्य यह है कि साधुवत अंगीकार करने पर समस्त प्राणियों की पूर्णरूप से हिंसा का त्याग किया जाता है। ऐसी स्थिति में जो एक भी प्राणी का वध करता है, वह केवलज्ञान तो क्या प्राप्त कर सकेगा, आर्थ भी नहीं है, अनार्थ है ॥५४॥

'बुद्धस्म आणाए' इत्यादि ।

द्वाद्वार्ध-'बुद्धस-बुद्रस्य' परिज्ञान्तश्व अगवान् महाबोर की 'आणाए-आज्ञ्या' आज्ञामें 'हमं समाहिं-हमं सप्ताविं' इस समाधिको प्राप्त करके जो 'अस्ति-अस्मिन्' इस समाधि में 'सुठिच्चा-सुस्थिश्वा'

કરે છે, તેઓ અનાર્ય કહેવાય છે. એવા પુરૂષ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—સાધુલ્ત સ્વીકારીને સલળા પ્રાણિયાની હિંસાના પૂર્ણ રીતે ત્યાગ કરવામાં આવે છે. આ સ્થિતિમાં જે એક પછુ પ્રાણિના વધ કરે છે, તે કેવળજ્ઞાન તા શું પ્રાપ્ત કરી શકે ! તે આર્યજ નથી પછુ અનાર્ય જ છે. તાપકા

'बुद्धस्स आणाए' ઈत्याहि

શંખદાર્થ'--बुद्धस्स-बुद्धस्य' જેહે, તત્વને સારી રીતે જાણેલ છે, એવા ભગવાન્ મહાવેરની 'झाળ:ए-आइया' આજ્ઞાથી 'इमं समाहि-इमं समाधिम्' આ સપ્તાધિને પ્રાપ્ય કરીને જે 'बस्ति'-अस्मिन्' આ સપ્તાધિમાં 'સુઠિच्या-

## समयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. ब. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य संवादनि० ६८३

अन्वयार्थः -- (युद्धस्स) युद्धस्प-झाततत्त्वस्य (भाणाप) आझया (इमं समाहिं) इमं समाधिम्-सद्धर्मपाक्षिलजणम् (अस्मि) अस्मिन समाधौ (सुठिब्वा) सुस्थाय -सुष्ठु स्थित्वा मनोवाकायैः तथा (तिविद्देग ताई) त्रिविधेन करणेन करणकार-णातुमोदनःत्यकैः त्रिभिः करणैश्व त्रापी-पङ्जीवनिकायरक्षको भवति (महामवोधं) महामबौधम्-दुस्तरसंसारसमुद्रम् (सम्रद्दं व) समुद्दमिव (तरिउं) तस्तिम् (आयाणवं) आदानवान-झानादिमान् सुनिः (धम्मं) धर्म सम्पक्ष्श्वतवारित्ररूषम् (उदाहरेण्जा) उदाहरेत्-ताद्दधर्यम्मुपदिशेदिति ।५५।

टीका--' बुद्धस्स' बुद्रस्य-केवल्लज्ञानात्मकबोर्षि माप्तवतो महावीरस्य, 'आणाप' आक्षया 'इमं समाहि' इमं समाधिष्-श्रहिंसासम्बलितं ज्ञानदर्शवारित्रा-मन बचन, एवं कापा से स्थित होता है, वह 'तिबिहेण ताई-त्रिविधेन त्रायी' तीनों करणों से दोप पट्ट जीवनिकाय की रक्षा करता है 'आयाणवं-आदानवान' सम्यक्ज्ञान आदि से सम्पन्नमुनि 'महाभवोद्यं -महाभवौद्यं' अत्यत तुस्तर 'समुदं व-समुद्रमिव' समुद्र के समान संसार को 'तरिड'-तरितुं' तिरने के लिए 'धम्मं-धर्म' ख्रुतवारिश्र धर्म का 'उदाहरेज्जा-बदाहरेत्' उपदेवाकरें ॥५५॥

अन्वयार्थ-परिज्ञाततत्त्व भगवान श्री महावीर स्वामी की आज्ञा से इस समाधि को प्राप्त करके जो इस समाधि में स्थित होता है वह मन बचन काय से तथा तीनों करणों से ंषट्जीवनिकाय की रक्षा करता है। सम्पग्र्झान आदि से सम्पन्न मुनि अश्यन्त दुस्तर समुद के समान संसार को तिरने के लिए श्रुतचारित्र रूप धर्म का उपदेश करें ॥५५॥

सुस्थित्वा' ते भन, વચન, અને કાયથી સ્થિત રહે છે, 'तिविद्देण ताई-त्रिविघेन त्राची' ત્રણુ કરણું.થી આકીના ષઠ્ઠ જીવનિકાયે। વાળા જીવાની રક્ષા કરે છે. 'आयाणव'-प्रादानवान्' સમ્યગ્ણાન, વિગેરેથી શુક્રત સુનિ 'महाभवोव'-महा-भवौध'' અત્યંત હરત્તર 'समुदं व-समुद्रमिव' સસુદ્ર જેવા આ સંસારને 'तरिजं-तरितु' તરવા માટે 'धम्मं-धर्म' श्रुत આરિત્ર ધર્મના 'अदाहरेज्जा-स्दाहरेत्' ઉપદેશ કરે. ાપપા

અન્વયાર્થ ---પરિજ્ઞાતતત્વ ભગવાન મહાવીર રવામીની આજ્ઞાથી આ સમા-ધિને પ્રાપ્ત કરીને જે આ સમાધિમાં સ્થિત હોય છે. તે મન વચન અને કાયાથી તથા ત્રણે કરણેથી ષદ્રજીવનિકાયની રક્ષા કરે અને સગ્યક્ષ જ્ઞાન વિગેરેથી શુક્રત મુનિ અત્યંત દુસ્તર એવા આ સંસાર સમુદ્રને તરવા માટે શુત ગાવિત્ર રૂપ ધર્મના ઉપદેશ કરે ાપપા ĘŻU



त्मकं मार्गेष् अङ्गीकृत्थ 'अस्ति सुठिच्चा' अस्मित सुरथाय-अस्मित् धर्मे सम्पगव-स्थिति कृत्वा मनोवाकाये मिध्यारवं निन्दयन 'विविद्देण' त्रिविधेन-करणकारणाज्ञु-मोदनात्मकैः-करणेन योगेन च त्रिकरणत्रियोगेश्व 'वाई 'वायो-षड्जिवनिकाय-रक्षको भवति स्वात्मानं परज्ञ संसारात् त्रातुं समर्थों मवति । महानीरशतिषा-दिताऽहिंसाधर्मं स्वीकृत्य मनोवचनकायैमिध्यात्वं निन्दयन् संरक्षणे समर्थो भवति । 'महाभवोधं' सहामवौधं-दुस्तीर्णं संसारसमुद्रम् 'समुद्र व' सम्रुद्रमिव 'तरि उ' तरीतुम्-दुस्तरसमुद्रमिव संतारसमुद्रसंतरणाय 'आयाणवं धम्मं' आदानवान -सम्यग्दर्शनादिमान् मुनिः धर्मम् अर्हिसापधानं द्विते पाणातिपातादिविरमणळक्ष-णम् 'उदाहरेज्ञा' उदाहरेत्-उपदिशेत् एतद्धर्मवर्णनं ग्रहणं च विवेकिमिः कत्त्व्यम् ।

टीकार्थ-केवल्ज्ञानरूप थोधिको प्राप्त भगवान श्री महावीर की आज्ञा से इस समापि को अर्थात सम्पग्दर्शन ज्ञान चारित्र और तप रूप मोक्षमार्ग को अंगीकार करके और इसमें सम्पक्त प्रकार से स्थित होकर मन बचन काय से मिध्यारव आदि पापों की निन्दा करता हुआ पट्काय के जीवों का रक्षक होता है। वह अपने को तथा दूसरों को संसार से त्राण करने में समर्थ होता है। अर्थात महावीर द्वारा प्रतिपादित अहिंसा धर्म को स्वीकार करके मन बचन काय से पिध्यारव की निन्दा करता हुआ स्व पर के संरक्षण में समर्थ होता है। बह दुस्तर सागर के समान संसार से तिरने के लिए सम्पद्र्शन आदि से युक्त होकर अहिंसा प्रदान तथा हिंसा विरमण आदि लक्षण बाले मुनिधर्म का उपदेशकरे। विवेकी जनों को इस धर्म का निरूपण और ग्रहण करना चाहिए।

ટીક. થ<sup>°</sup>--કેવળ જ્ઞાન રૂપ બાેધિને પ્રાપ્ત કરૅલ લગવાન મહાવીરની આજ્ઞાથી આ સમાધિને અર્થાત સમ્યક્દર્શન સમ્યક્જ્ઞાન સમ્યક્ ચારિત્ર અને તપ રૂપ માેલમાર્ગના સ્વીકાર કરીને અને તેમાં સમ્યક્ પ્રકારથી સ્થિત રહીને મન, વચન અને કાયાથી મિધ્યાત્વ વિગેરે પાપાની નિંદા કરતા થકા ઘટ્કા-યના જીવાના રક્ષક થાય છે. તે પાતાનું તથા બીજાનું સંસારથી રક્ષણ કર-વામાં સમર્થ થાય છે. તે પાતાનું તથા બીજાનું સંસારથી રક્ષણ કર-વામાં સમર્થ થાય છે. તે પાતાનું તથા બીજાનું સંસારથી રક્ષણ કર-વામાં સમર્થ થાય છે. આર્થાત મહાવીર હારા પ્રતિપાદન કરેલ અહિંસા ધર્મને સ્વીકારીને મન, વચન અને કાયથી મિધ્યાત્વની નિંદા કરતા થકા પાતાના તથા બીજાના સંરક્ષણમાં સમર્થ અને છે. તે હ્રસ્તર એવા સંસારથી સસુદ્રને તરવા માટે સમ્યક્દર્શન વિગેરે લક્ષણવાળા સુનિ ધર્મના ઉપદેશ કરે. વિવેકી જનોએ આ ધર્મનું નિરૂપણ અને બ્રહ્ય કરવું જોઈ.એ.

## समयाथैबोघिनी दीका हि. शु. स. ६ आईकमुनेगोंशालकस्य सेवारनि० 👘 ६८५

यः पुरुगः केवल्ल्झानवतो महावीरस्वामिन माज्ञयाऽमुन्नुचर्म धर्म स्वीकृत्य मनोवाकायैस्त्रिकरणवियोगेश्व इम धर्म पालयति, तथा-मनोवचन कायैर्मिध्यादः र्शनस्य निन्दां करोति स घोरसंसारसम्रुद्धं तरति तारयति च पराच्चपदित्रय प्राह यित्वा । एतस्याऽसारपारावारस्य सन्तरणे झानादय एवोपायभूताः नाऽन्थे । एतन्मतं धारयित्वा-एव सत्संज्ञां लममानः साधुः साधुर्मगति नाऽन्यः । एतादृशः पुरुषः सम्यग्द्र्शनममावादेशऽ येत्रां महिमानं दृष्ट्वाऽपि आईतदर्शनाभ विभ्रष्टो भवति । तथा-सम्यग्द्र्शनममावादेश परान् निराक्तत्य तानपि एतन्मतम्रुयदित्रय सत्यं धर्मं प्राहयति । तथा-सम्यन्त् चारित्रममावतः सर्वजीवहित्तैवी मवन् आस्वदार-

आशप यह है कि जो पुरुष केवलज्ञानी भगवात श्रीमहावीर स्वामी की आज्ञा से इस उत्तम श्रुनचारिन्नरूप धर्म को स्वीकार करके तीन करण औरतीन योग से इस धर्म का पालन करता है तथा मन वचन काय से मिथ्यात्व की निन्दा करता है, वह इस घोर संसार समुद्र से पार हो जाता है, साथ ही वृसरों को सन्मार्गका उपदेशदेकर तथा धर्म में स्थित करके उन्हें भी तार देता है। इस असार संसार सागर से पार उतरने के लिए सम्यग्ज्ञान आदि ही एक मात्र उपाय हैं, अन्य कोई उपाय नहीं है। इस मत को घारण करके समीचीन संज्ञा प्राप्त करना हुआ सुनि ही साधु कहलाना है। ऐसा साधु पुरुष सम्पग्दर्शन के प्रभाव से दृसरों के महिमा देख कर भी आईत दर्शन से चलायमान नहीं होता। वह सम्यक्त्य के प्रभाव से दूसरों का निराकरण करके तथा उन्हें इस मत का उपदेश देकर सत्य धर्म ग्रहण करवाना है। तथा सम्यक् चरिन्न

કહેવાના આશ્ય એ છે કે-જે પુરૂષ કેવળ જ્ઞાની ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીતી આજ્ઞાધો આ ઉત્તમ શ્રુતચારિત્રરૂપ ધર્મને સ્વીકારીને ત્રજ્ય કરણુ અને ત્રજ્યુ ચેાગથી આ ધર્મનું પાલન કરે છે. તથા અન, વચન અને કાયાથી મિશ્ચાત્વની નિંદા કરે છે. તે આ ઘાર એવા સંસાર સમુદ્રથી પાર થઇ જાય છે. તેમજ સાથે બીજાઓને સન્માર્ગના ઉપદેશ આપીને તથા ધર્મમાં સ્થિત કરીને તેઓને પછ્ય તારે છે. આ અસાર સંસાર સાગરથી પાર ઉતરવા માટે સમ્યક્જ્ઞાન વિગેરે જ એક માત્ર ઉપાય છે. બીજો ઠાઈ પછ્ય ઉપાય નથી. આ મતના સ્વીકાર કરીને ચેાગ્ય સંજ્ઞા પ્રાપ્ત કરેલ સુતી જ સાધુ કહેવાય છે. એવા ભાધુ પુરૂષ સમ્યક્દર્શનના પ્રભાવથી બીજાએાનું માહાત્મ્ય દેખીને પછ્ય આર્હત દર્શનથી ચલાયમાન થતા નથી. તે સમ્યક્ત્વના પ્રભાવથી બીજાએાનું નિરાકરછ્ય કરીને તથા તેઓને આ મતના ઉપાય શ્ર આપીને સત્ય ધર્મના સ્વીકાર કરાવે છે.

| - स्वकृतां स्वत्रे             |
|--------------------------------|
| <b>स्</b> वद्यपा <b>ह</b> च्हत |

मतरुणदि । विशिष्टशिष्टवयोभिरनेकजन्मोपार्जितं कर्मं क्षपयति । अठपत्रैता इग्निशिष्टधर्मस्यैत विवेकिभिग्रंहणं कर्त्तव्यं तथाऽन्येभ्योऽपि उपदेष्टव्यम् इति भावः । इत्यहं ब्रदीमि-इति सुधर्मस्तामिनो वचनम् ॥५५॥ ॥ इति श्री तिश्वतिरूपात-जगद्वव्लम-पसिद्धवाचक-पश्चदन्नमाषा-कळितरुच्चितकण्ठापालापकमविश्रद्धगद्यपद्यनेकप्रन्थनिर्मापक, वादिमानमर्दक-श्रीशाहच्छत्रपति कोल्हापुरराजपदत्त-'जैनाचार्य' पदभूषित — कोल्हापुरराजपुरू-बाछद्रसचारि-जैनाचार्य - जैनधर्मदिवाकर -पूच्य श्री घासीलाळवतिविरचितायां श्री 'सूत्रकृताङ्गमूत्रस्य'' समयार्थवोधिन्या-रूपायां व्याख्यायां द्वितीयश्रुतस्कन्थे ॥ षष्ठमध्ययनं समाप्तम् ॥

के प्रभाव से समस्त प्राणियों का हितेषी होता हुआ आश्रव झारों का निरोध कर देना है। आश्रवदारों के निरोध से नवीन कर्मों का वन्ध रोक देना है और पूर्वपद्ध अनेक जन्मों में उपार्जित कर्मों को नाना प्रकार की तपश्चर्या झारा क्षय करदेता है। अतएव ऐसे विघिष्ट घर्म का अव-रूम्बन ही विवेकी जनों को करना चाहिए। और इसी का दूसरों को उपदेश करना चाहिए।

इस प्रकार में खुवमी स्वामी के वचन कहता हूं ॥५५॥ जैनाचार्य जैनघर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत " खुत्रकृताङ्गध्रत्र " की समयार्थवोधिनी घ्याख्या के

द्वितीय ख़ुतस्कंध का छट्टा अध्यपन समाप्त ॥२-६॥

તથા સમ્યક્ ચારિત્રના પ્રભાવથી સઘળા પ્રાણિયોના હિતેચ્છુ થતા થકા ભાસવદ્વારોના નિરાધ કરે છે. ભાસવદ્વારોના નિરાધ કરવાથી નવા કર્મોને બંધ રાકાઈ જાય છે. તથા પૂર્વ બહ અનેક જન્મામાં પ્રાપ્ત કરેલા કર્મોને ભનેક પ્રકારની તપશ્ચર્યા દ્વારા ક્ષય કરી દે છે. તેથી જ એવા વિશેષ પ્રકારના ધર્મને જ વિવેકી પુરૂધાએ ચઢણ કરવા જેઇએ અને બીજાએાને પણ આ ધર્મના જ ઉપદેશ આપવા જોઇએ.

આ પ્રમાણે હું સુધમાં સ્વામીના વચનેા કહું છું ાાગા૦ પષાા જેનાચાર્ય જેનધર્મદિવાકર પૂજ્યશ્રી લાસીલાલજી મહારાજકુત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર' ની સમયાર્થબ્રેચિવિની વ્યાખ્યાનું બીજા ગ્રુતસ્કંધનું છટ્ઠું અધ્યયન સમાપ્તાર~કા

## समयार्थवोधिनी ग्रैका द्वि. श्रु. थ. ७ सण्तमाध्ययनावतरण्किा

#### ॥ अध सन्नममध्ययनमारभ्यते ॥

गतं वष्ठ मध्ययनं साम्पतं सप्तममध्ययनमारभ्यते । वष्ठाऽध्ययने विस्तरझः साधूनामाचारः मदर्शितः परन्तु आवकाणामाचारो न दर्श्वित इति आवकाणामाचारं दर्श्वयितुं सप्तममघ्ययनमारभ्यते । एतस्य नालन्दीयाऽध्ययनमिति नाम सम्पद्यते । राजग्रहाद् बर्दिर्नालन्दा नामकं पाटकं विद्यते तत्र यद् जातं तद् व्यपदिष्ठयते अत्तो मालन्दीयमिति अध्ययनस्य व्यपदेशः । न-अरुं याचक्रेभ्यो निषेधवचनं ददातीति नास्तन्दा, अत्र न अरुं शब्दी उमावपि निषेधार्थकौ, मक्ठतार्थवोधकौ एव भवतः । अतो ज्ञायते तत्र याचकानां समस्तार्थप्राप्ति, अनेन सम्भधेनाऽयातस्या-

### सतवां अध्ययन का पारंभ

छठा अध्ययन समाप्त हुआ, अब सातवां आरंभ करते हैं। छठे अध्ययन में विश्तार पूर्वक साधु का आबार प्रदर्शित किया गया है किन्तु आवकों के आचार का प्रतिपादन करने के लिए सातवें अध्ययन का आरंभ किया जाता है। इस अध्ययन का नाम 'नालम्दीय' है। राजग्रह नगर के बाहर नालन्दा नामक पाटक (पाडा) उपनगर-है। उससे संबंध रखने वाला विषय 'नालन्दीय' कहलाता है। यही कारण है कि इस अध्ययन का 'नालन्दीय-अध्ययन' नाम पड़ा है। 'नालन्दा' दाव्द के तीन अवयव हैं-न+अलम् +दा याचकान् प्रति इति नालन्दा यहां न और अलम् यह दो निषेध द्योतक दाव्द हैं जो एक विधि को प्रकट करते हैं। इससे प्रतीति होती है कि वहां याचकों को पदार्थों का लाम होता था। हम मम्बन्ध से प्राप्त इस अध्ययन का यह आदि सूत्र है-

#### સાતમા અધ્યયનના પ્રારંભ-

છટ્ડું અધ્યયન સમાપ્ત કરીતે હવે આ સાતમા અધ્યયનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. છઠ્ઠા અધ્યયનમાં વિસ્તારપૂર્વક સાધુના આચાર બતાવવામાં આવેલ છે. પરંતુ શ્રાવકાના આચાર કહેલ નથી. તેથી શ્રાવકાના આચારનું પ્રતિપાદન કરવા માટે આ સાતમા અધ્યયનના આરંભ કરવામાં આવે છે. આ અધ્યયનનું નામ 'નાલન્દીય' છે. રાજગૃહ નગરની બહાર નાલન્દા નામનું પાટક (પાડા) ઉપનગર છે. તેની સાથે સંબંધ રાખવાવાળા વિષય 'નાલન્દીય' કદેવાય છે. આ કારણથી જ આ અધ્યયનનું નામ 'નાલન્દીય' રાખવામાં આવેલ છે. 'નાલન્દા' શબ્દના ત્રણ અવયવા છે. ન+અલમ્+દા 'ન લહ્મ યાचकाન્ પ્રતિ इતિ નાહન્દા' અહીંયાં ન અને અલમ્ આ બન્ને નિષેધ બતા-વનારા શબ્દો છે. જે એક વિધિને પ્રગટ કરે છે. તેનાથી નિશ્વય થાય છે કે– ત્યાં યાચકાને સઘળા પદાર્થોના લાભ થતા હતા આ સમ્બન્ધથી આવેલ આ

स्वकृताङ्गस्व

स्याऽध्ययनस्येदमादिमं म्रुत्रपू-'तेणं कालेणं तेणं समर्था' इत्यादि ।

मुल्म-तेर्ण कालेणं तेणं समएणं रायगिहे णामं नयरे होस्था, रिद्धरिधामियसमिद्धे वण्णओ जाव पडिरूवे, तस्स णं रायगिहस्स नयरस्स बाहिरिया उत्तरपुरस्थिमे दिसीभागे पस्थ णं नालंदा नामं बाहिरिया होत्था, अणेगभवणसयसन्नि-विद्वा जाव पडिरूवा ॥सू० १॥६८॥

छाया--तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृइं नाम जगरमासीत्, ऋदस्ति-मितसपृदं वर्णको यावस्पतिरूपम् । तस्य राजगृहस्य नगरस्य बहिः उत्तरपौरम्ल्ये दिग्विभागे, अत्र खलु नाखन्दानामबाहिरका आसीत्, अनेनकमचनन्नतसक्तिविष्टा यावत् प्रतिरूपा ॥१-६८॥

टीका—'तेणं काल्ठेणं' तस्मिन् काले-उपदेष्टुप्रैशवीरस्य य उपदेशकालस्त स्मिन् काल्ले 'तेणं समष्णं' सस्मिन् समये-काल्स्यैन विभागविशेषः समयस्वस्मिन् 'रायगिहे नामं नयरे होत्या' राजग्रहं नाम नगरपासीत्-राज्ञो नगरं राजनगरम्, ग्रहाणां राजेन ग्रहं यत्र तद्राजग्रहम्, तदाख्यं नगरपासीत् । अस्य कथा प्रन्थान्तरा-दवसेया । नज्ज-तज्जगरस्येदानीमपि सच्चात् कथमासीदिति भूतकालिकमयोग 'तेणं काल्रिणं' इत्यादि ।

टीकार्ध—उस काल में अर्थात् उपदेष्टा भगवान् महावीर के उप-देश के काल में तथा उस समय में अर्थात् उसकाल के उस विभाग विशेष में उस अवसर पर, राजगृह नामक नगर था। जिस नगर में गृहों के राजा के समान अर्थात् अति उस्तम गृह हो वह राजगृह कह-लाता है। परन्तु यहां तो इस नामके नगर से ही अनिवाय है।

अध्ययननुं आ पडेलुं सूत्र छे. 'तेणं कालेणं' छत्याहि

ટીકાર્થ —તે કાળે અર્થાત્ ઉપદેશ આપવાવાળા ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ કાળમાં તથા તે સમયમાં અર્થાત્ તે કાળના તે વિભાગ વિશેષમાં, તે અવસરે રાજગૃહ નામનું નગર હતું. જે નગરમાં ગૃહાેના રાજા જેવા અર્ધાત્ અત્યંત શ્રેલ્ડ ગૃહા હાય. તે રાજગૃહ કહેવાય છે. પરંતુ અહીંયાં તેા 'રાજગૃહ' નામના નગરની સાથે જ સંબંધ છે.

શંકા----રાજગૃઢ નગર તે। આ વખતે પણ વિદ્યમાન છે. તે। પછી 'ह्येस्था' 'आसीत्' હતું આ પ્રમાણે ભૂતકાળને પ્રયોગ કેમ કરવામાં આવેલ છે ?

٤८९,

#### समयार्थबोधिनी टीका द्वि. श्रु. अ. ७ राजगृहनगरवर्णनम्

इति चेत्-'मतिक्षणपरिणामिनो हि मावाः' इति नियमात् यादृश्वविश्वेषणविश्विष्ट सदानीं तीर्थकरस्य वर्त्तमानतायामासीत्, तादृशं सुधर्मस्तामिन उपदेशक्षणेनाऽ-मवत् । विशेषणीभूतस्य वैरुक्षण्पस्य परिवर्त्तनाद्विशेषस्य नगरस्पाऽपि रूपवेरूप्य-मभवदिति भूतकालिकः मयोगः सूत्रकृतः सम्भाव्यते । नगरं कीदृशं तत्राह-'रिद्धस्थिमियसमिद्धे' भद्दस्तिमितसमुद्धम् । तत्र-ऋद्धम्-त्रिमवभवनादिमिर्द्वदि-सुपगतम्, स्तिमितम्-स्रपरवक्रमपरहितं स्थिरमिति यावत्, समुद्धम्-धनधान्यैः परिपूर्णं चासीत् । 'वण्गभो' दर्णकः 'जाव पडिरूवे' यावत्य, समुद्धम्-धनधान्यैः परिपूर्णं चासीत् । 'वण्गभो' दर्णकः 'जाव पडिरूवे' यावत्य, समुद्धम्-धनधान्यैः वद् वर्णनं ज्ञातस्यम्-उच्चौपपातिकसूत्रे पीयूर्यविणी टीकायामवस्त्रोकनीयम् । 'तस्स णं रायगिदस्ते' व्यक्ति चावचास्रङ्कारे तस्य राजगृद्दनाम्नो नगरमणेः 'वाहिरिया'

સમાધાન-સઘળા પદાર્થી સર્જી પરિવર્તન શીલ છે. આ નિયમ પ્રમાણે રાજગૃહ નગર જે પ્રકારના વિશેષપણાવાળું ભગવાન મહાવીર સ્વામીના અસ્તિત્વના સમયે હતું એ પ્રમાણે સુધર્મા સ્વામીએ આ ઉપદેશ કર્યો તે સમયે રહ્યું ન હતું. અર્થાત મહાવીર સ્વામીના સમયે તેના જે વર્જુ, ગંધ, રસ, સ્પર્શની પર્યાયો હતાં તે સુધર્મા સ્વામીના આ કથનના સમયે રહ્યા નથી. જ્યારે તે પર્યાયો હતાં તે સુધર્મા સ્વામીના આ કથનના સમયે રહ્યા નથી. જ્યારે તે પર્યાયો હતાં તે સુધર્મા સ્વામીના આ કથનના સમયે રહ્યા નથી. જ્યારે તે પર્યાયો હતાં તે સુધર્મા સ્વામીના આ કથનના સમયે રહ્યા નથી. જ્યારે તે પર્યાયો હતાં તે સુધર્મા સ્વામીના આ કથનના સમયે રહ્યા નથી. જ્યારે તે પર્યાયો કહેલ નથી, તા પછી તે પર્યાયોથી વિશેષ પ્રકારનું રાજગૃહ પણ રહ્યું નથી. આ રીતે આના સ્વરૂપમાં વિરૂપપણું આવી જવાથી સૂત્રકારે ભૂતકાળના પ્રયોગ કરેલ છે, તેમ સંભવે છે. તે રાજગૃહનગર ઝહમ-ભવનાથી સુક્રત તથા સિત્તિત-સ્વચક પરચકના ભયથી રહિત અર્થાત્ નિર્ભય દ્યાવાથી સ્થિર તથા સમૃદ્ધ એટલે કે ધનધાન્યથી પરિપર્જી ધન ધાન્ય વિગેરે સમૃદ્ધિથી યુક્રત અને મનાહર હતું. તેનું વર્જ્વન ઔપપ તિરસ્ત્રમાં આવેલ **સ** ૮૭

#### **स्**त्रकृताङ्गम् जे

बहिः प्रदेशे 'उत्तरपुरस्थिमे' उत्तरपूर्वस्या दिशोरन्तराले ईशनकोणे इति यावत् 'दिसीमाए' दिग्तिभागे 'एत्थ णं' अत्र खलु एतस्य राजग्रहस्य 'वाहिरिया' वाह्व-भूमौ 'नालंदा नामं' नालन्दानाम्नी 'वाहिरया' बाहिरका-पाटकः-लघुग्रामः होत्था' आसीत्, सा कीदशी तत्राह-'अणेगभवण' इत्यादि । 'अणेगभवणसयसंनि-डिट्टा जाव पढिरूवा' अनेकमवनशत्तरुक्षिविष्टा-अनेकैं:-बहुभिः भवनक्षतैः सवि-बिट्टा-युक्ता याबत्पतिरूपा आसीत्-अभूदिति । यावत्पदेन आसादीया दर्झनीया अभिरूपा इति प्राह्मम् ॥सू०१-६८॥

मूच्य-तस्थ णं नालंदाए बाहिरियाप लेवे नामं गाहावई होस्था, अड्वे दित्ते वित्ते विच्छिण्णविपुलभवणसयणासण जाणवाहणाइण्णे वद्दुधणबद्दुजायरूवरजप आओगपओग-संपउत्ते विच्छड्डियपउरभत्तपाणे बहुदासीदासगोमाहिसगवेल-गप्पमूए बहुजणस्स अपरिभूए या वि होस्था। से णं लेवे नामं गाहावई समणोवासए या वि होस्था, अभिगयजीवाजीवे जाव

छेना चाहिए, यावत् वह इतना सुन्दर था कि प्रत्येक दर्दाक को उसका नया-नया ही रूप दृष्टिगोचर होता था।

'णं दाब्द बाक्य के अलंगार के लिए हैं अर्थात् वाक्य की शोमा बढाने के लिए प्रयुक्त किया गया है। उस राजगृत के बाख प्रदेश में, उत्तर-पूर्व दिशा में अर्थात् ईशान कोण में नालन्दा नामक पाटक (पाडा) मुहल्ला या उपनगर था। उसमें सैडड़ों भवन थे पावत् वह प्रासादीय था, दर्शनीय था, अमिरूप एवं प्रतिरूपथा अर्थात् बह अलोब सुन्दर था॥१॥

ચમ્પાનગ<mark>રીના વર્ણ</mark>નની જેમ સમજી લેવું. યાવત્ તે એટલું અધું સુંદર હતું **કે-દરે**ક જોનારાને તેનું <sub>જ</sub>વું જ સ્વરૂપ જોવામાં આવતું હતું.

'ળં' શખ્દ વાકયના અલંકાર મપ્ટે છે. અર્થાત્ વાકયની શાભા વધારવા માટે તેના પ્રયોગ કરવામાં આવેલ છે તે રાજગૃહના બહારતા પ્રદેશમાં– ઉત્તર-પૂર્વ દિશામાં અર્થાત્ ઇશાન ખૂચામાં 'નાલન્દા' નામનું પાટક (પાડા) મે હલ્લા અથવા ઉપનગર હતું. તેમાં સેંકડા ભવના હતા યાવત્ તે પ્રસાદીય હતું, દર્શનીય હતું અભિરૂષ અને પ્રતિરૂપ હતું અર્થાત્ તે અત્યંત સુંદર હતું, ાસ્વા

ह९१

## समयायेबोधिनो दीका द्वि थु. म. ७ लेवगाधांपतिवर्णनम्

विहरइ, निग्गंथे पावयणे निस्तंकिए निक्वंखिए निवितिणिच्छे लब्बद्दे गहियट्ठे पुच्छियट्ठे विणिच्छियद्वे अभिगहियट्ठे अट्ठिमिंजा पेमाणुरागरत्ते, अयमाउसो ! निग्गंथे पावयणे अयं अद्वे अयं परमद्दे सेसे अण्ट्रे, उस्तियफलिहे अप्पावयटुवारे चियत्तंते उरप्पवेसे चाउदसट्टमुद्दिट्ठपुण्णमासिणीसु पडिपुन्नं पोसहं सम्मं अणुपालेमाणे समणे निग्गंथे तहाविहेण एसणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिलाभेमाणे बहूहिं सीलब्वयगुण-विरमणपच्चक्खाणपोसहोववासोहिं अप्पाणं मावेमाणे एवं च णं विहरइ ॥सू० २॥६९॥

छाया - तर्गा खल्छ नालन्दायां वाग्रायां लेपो नाम गायापतिरासीत् । आढ्यो दीप्तो वित्तो विस्तीणैविपुळभवनशयनासनयानवाहनाकीर्णः, बहुधनबहु-जातरूपरजतः, आयोगमयोगसम्प्रयुक्तः, विसिप्तपत्तुरभक्तपानो बहुदासीदासगोम हिषगवेलकभभूतः बहुज्जनस्य अपरिभूतश्वाऽप्यासीत् । स खलु लेपो नाम गाया पतिः अमणोपासकश्वाऽप्यासीत्, अनिगतजीवाऽजोवो यावद् विहरति । निग्नन्थे मवचने निःश्रङ्कितः निष्काङ्क्षितः निर्विचिकित्सः-ल्या्थां-प्रहीतार्थः-पृष्टार्थः-विनिश्चितार्थः-अभिगृहीतार्थः-अस्थिमज्ज प्रेमाऽनुरागरक्तः, इदमायुक्मन ! नैप्रन्थे मवचनम्, अयमर्थः-अयं परमार्थः शेषोऽनर्थः-उच्छित्रिक्तक्तः अपाइनद्वारः-जस्य-कान्तःधुरमवेशः चतुर्द्दश्वष्टम्युददृष्टा पूर्णिमासु मतिपूर्ण पौपधं सम्यानुपाळयन् अमणान् निर्ग्रन्थान् तथाविधेन प्रणीयेन अश्वनपानसाधस्वाधेन मतिलाभयन, बहुभिः श्वीलत्रतमुणविरमणपत्याख्यानपौषधोपशसे रात्मानं मावयन् एवं च सल्छ विहरति ॥सू०२-६९॥

टीका—'तस्थ णं' तस्यां यस्या वर्णनमन्नुपदमेव कृतं तस्याम् 'नालंदाए वाहिस्यि।ए' नालःदायां वाक्षायाम् 'लेवे नामं गाहावाई होत्या' छेयो नामा माया-

'तत्थ णं नालंदाप' इत्यादि i

टीकार्ध--- उस नालन्दा नामक बाह्य प्रदेश में छेप नामक गाथा-पति (गृहपति) रहता था। उस गाथापति में आगे कहे जाने वाली विद्रोषताएं थी---

'तत्थ णं नालंदाए' धत्याहि

ટીકાર્થ — તે નાલન્દા નામના આદ્યપ્રદેશમાં લેય નામના ગાથાપતિ (ગૃહ-પતિ) રહેતા હતા તે ગાથાપતિમાં આગળ કહેવામાં આવનારી વિશેષતાએા હતી. દેવર

#### स्त्रकृतानस्त्रे

पतिः- कथिद्ग्रहपति रासीत् । तस्य ग्रहपतेविंग्रेपणानि वक्ति-'अढ्रुे' आढधः-धनवान् 'दित्ते' दौग्नः-तेजस्थी 'वित्ते' वित्तः-जगति प्रसिद्धिं पाप्तः । 'दिच्छिण-विधुळमवणसयणासणजाणवाद्दणाइण्णे' विस्तीर्णविषुल्अस्वनग्रयनाऽऽसनयानवाहनाः कीर्णः । बहुल्जेह(ऽऽप्रनशय्यावादनादिमिः सर्वदेव परिपूर्णः । 'वहुधणवहुजायरूव-रजप्?' बहुधनबहुजातरूपरजतः-धनधान्यद्दिण्परजतादिसिः समृद्धः 'आम्रोमप-ओगसंपउत्ते' आयोग्मयोगसंमधुक्तः-धनोपार्जनोपायज्ञात्ता-त्रयोपार्जनेऽतिकुन्नलः । 'विच्छड्डियपउरमत्तपाणे' विक्षिप्तनचुरभक्तपानः - स्रुक्तावधिष्टि हिनादिना अन्धपंग्वा-दिभ्यो दायकः 'बहुदासीदासमीमदिसगवेल्याप्पभूप्' अनेकदासीदासमोमहिप-गवेल्जकमभूतः - अनेकविधदासादीनां स्वाधी 'बहुजणस्स अपरिभूष् यात्रि दोत्त्या' बहुजनस्याऽपरिभूतश्वापि आसीत् । अनेकैः सम्भूयाऽपि पराभवितुमयोग्यः, 'इद्दे जाव' पर्यन्तस्य विस्तरच्यारूपा उपासकदशाङ्घे मधमाध्ययने विल्लेकनीया । एता-इन्नः स उक्तविशेषणदिश्विष्टग्रद्दपतिरासीदिति । 'से णं छेदे नामं गाहावई सम्रणो-

छेप गाधापति धनाढय था, तेजस्वी था और जगत् में प्रख्यात था। चिस्तीणै चिशाल भवनों, शण्या, आसन, यान ओर वाहन आदि सामग्री से सम्पन्न था। उसके पास बहुत धन-धान्य, चांदी-सोना था। वह धन के उपार्जन के उपायों का ज्ञाता था उनके उपार्जन में बहुत कुशल था। उसके यहां खाने से जो प्रचुर भोजन आदि बच जाता था वह अंघो लूलों-लंगडों को बांट दिया जाता था। वह अनेक प्रकार के दासों -दासियों का स्वामी था। बहुत से लोग मिलकर भी इसका पराभव नहीं कर सकते थे। इसकी विस्तृत विवेचना उपासकदशांग सूत्र के प्रथम अध्ययन में की गई है। उसे देख छेना चाहिए।

દ્વેષ ગાથાપતિ ધનવાન્ હતા, તેજસ્વી હતા, અને જગત્માં પ્રખ્યાત હુતા. વિસ્તીર્ણુ-વિશાળ ભવના, શય્યા, આસન, યાન અને વાહન વિગેરે સામગ્રીથી ભરપૂર હતા, તેની પાંસે લણુંજ ધન, ધાન્ય, ગાંદી, સાેનું હતું, તે ધન કમાવાના ઉપયે ને બાણુનાર હતા, અને તેમાં ઘણુાજ કુશળ હતા. તેને ત્યાં જગ્યા પછી ઘણું એવું લાેજન માટે તૈયાર કરેલ અન્ન બચી જતું હતું કે જે લૂલા, લંગડા, આંધળા અને અપંગાને વહેંચી દેવામાં આવતું હતું. તે અનેક પ્રકારના દાસા, દાસીઓના સ્વામી હતા ઘણુ લાેકા મળીને પણ તેના પરાજ્ય કરી ન શકે તેવા હતા. તેનું સવિસ્તર વિવેચન હપાસક દર્શાંગસૂત્રના પહેલા અધ્યયનમાં કરવામાં આવેલ છે. તે બેઇ લેવુ.

## समयावैवोचिनी टीका हि. यु. अ. ७ लेगगाथापतिवर्णनम्

वासए यादि होत्या' स छेपो नाम गाथापतिः अमणोपासकथाप्यासीत् । उपदेशश्रवण धर्मरागमकादिदानेन साधूनामुपासकोऽभवत् । 'अभिगयत्रीवाजीवे जाव विहरइ' अभिगतजी हाऽ जीवो यावदिहरति जीवाऽ भीवानां झाताऽभवत् । 'निग्मंथे पावयणे णिरसंकिए निक्कंखिए निव्वितिगिच्छे लढ्ढे गहिपट्टे' निर्श्रन्थे भववने-अर्हव प्रवचनोपदेशे निश्शङ्कितः-सन्देहरहितः, निष्काङ्क्षितः-दर्शनाऽन्तरीयेच्छारहितः, निर्विचिकिश्सः-गुणवतः पुरुषस्याऽनिन्दकः, छव्धार्थः-वर्गतस्वरूपझाता, यही-तार्थः - मोक्षमार्गस्वीकर्त्ता 'पुच्छिपट्टे विणिच्छियद्दे अभिगहियट्टे' पृष्टार्थः विनि-बितार्थः-नोक्षमार्गस्वीकर्त्ता 'पुच्छिपट्टे विणिच्छियद्दे अभिगहियट्टे' पृष्टार्थः विनि-बितार्थः-निहासं पृष्टा विश्वेवरूपेण पदार्थनिञ्चेता, अभिग्रहीरार्थः-मक्त्रोत्तरद्वारा सर्वारोन झाता, 'अट्टिमित्रापेमाणुरागरत्ते' अस्थिमञ्ज्वाप्रेमाच्चरागतकः-तस्वाध-स्थिमज्ञाररापि जिनधर्माद्धराग आसीत्-मनसा जिनधर्माऽन्नुरागवान् इर्ल्यार्थ 'अयमाउसो' इदमायुक्षमन् ! 'निग्गये पावयणे अयं अट्ठे अयं परमट्टे सेसे अणट्टे' नैर्गन्धं प्रवचनम् अयमर्थः, अयं परमार्थः-रोषोऽनर्थः । जिनोपदेक्ष एव सारः,

वह छेप गाथापति श्रमणोपासक था, अर्थात् श्रमगों (साधुओं) के उपदेश को श्रवण करता था, उनके कर्म का अनुरागी था, उन्हें आहार आदि का दान देता था, अतः उनका उपासक था। वह जीव-अजीब आदि का ज्ञाता था। निर्मन्ध प्रवचन में अर्थात् चीतराग के उपदेश में उसे तनिक भी शंका नहीं थी। किसी अन्य दर्शन को ग्रहण करने की इसकी अभिलापा नहीं थी। घर्म किया के फल में उसे सन्देह नहीं था। उसने निर्म्रभ्यप्रवचन के अर्थ को प्राप्त किया था, ग्रहण किया था, जिज्ञासा होने पर पूछा था, पूछ कर निइचप किया था और उसे अपने चित्त में जमा लिया था। जिनधर्म का अनुराग उसके नस-नस में भरा था उसकी ऐसी श्रद्धा थी कि निर्म्रन्थप्रवचन ही अर्थ है, यही परमार्थ है

તે લેપ નામને ગાયાપતિ શ્રમણે પાસક હતા. અર્થાત શ્રમણે (સાધુએા) ના ઉપદેશને સાંભળતો હતા, તેના કર્મમાં અનુરાગ-પ્રીતિયાળા હતા, તેઓને આહાર વિગેરેનું દાન આપતા હતા. તેથી તેના ઉપાસક હતા. તે જીવ-અજીવ વિગેરે પદાર્થીને જાણવાવાળા હતા. નિર્શન્થ પ્રવચનમાં અર્થાત્ વીત-રાગના ઉપદેશમાં તેને જરા પણ શંકા ન હતી. ઠાઇ બીજ દર્શનના આશ્રય લેવાની તેની ઇચ્છા ન હતી. ધર્મ ક્રિયાના કળમાં તેને સંદેહ ન હતા. તેથે નિર્ગન્ધ પ્રવચનના અર્થને પ્રાપ્ત કરેલ હતા. અહ્યુ કરેલ હતા. અને તેને પાતાના ચિત્તમાં ભરી લીધેલ હતા. જૈન ધર્મ પ્રત્યેના અનુરાગ તેની નસે-નસમાં ભરેલ હતા, તેને એવી શ્રહા હતી કે-નિર્ગન્થ પ્રવચન જ અર્થ છે, એજ પરમાર્થ છે, આ સિવાય બીજું બધું અનર્થ છે. તેના ચશ બધે જ

## स्**त्रधताङ्गस्**त्रे

पत्तवृच्यतिरिक्तं सर्वमेवाऽसारम्, 'उस्तियफळिहे अप्पावयद्वारे चिवर्चते उर्रप्यवेसे' उच्छितफलकः विस्तृतयज्ञाः, तस्य यश्वः सर्वत्र प्रसृतमभूत् अपाष्टनद्वारो याच-काय, अनिषिद्धान्तःपुरमवेशः-राह्रामन्तःपुरेऽपि तस्य प्रवेशोऽनिवारितोऽभवतु . निःशङ्कर्कार्यकारित्वात् । 'चाउदसद्वप्रुटिट्ठपुण्गमासिणीम् पडिपुण्णं पोसहं सम्मं-अणुपाळेमाणे' चतुर्देश्यष्टम्युददृष्टापुर्णिमास् तत्र-उददृष्टा-अमावास्था, मतिपूर्ण षोपर्धं सम्बगनुपालयन्, एतासु मज्ञस्तासु तिथिषु कृत्रवीषधः । 'समणे निग्गंथे एअणिक्जेर्ग असगपाणखाइमसाइमेणं पहिलाभेमाणे' तहाविहेणं श्रमणान निर्प्रन्थान तथाविधेन एषणीयेण द्वित्तरदारिंशहोपरहितेन अश्वनपानखाग्रस्वाचेन भतिळाभयन-दापयन् 'बहर्षि सीलव्ययगुणविरमणपचक्ताणपोप्तहोवनासेर्हि-अप्याणं भावेमाणे एवं च णं विहरइ' बहुभिः शीलवतगुणवेरमणमत्यारूयानगौष-धोपवासैरात्मानं मावेयन् एवं च खद्ध विहरति, शीलत्र तोपवासान्तैः कर्भमिः स्वात्मानं पवित्रयन् धर्मांचरणं कुर्वन् आसीदितिभभिगतजीवाजीव इत्यारभ्य यावद् विद्राति इत्यन्तस्य व्याख्यामत्कृतोपासकदज्ञाङ्गस्यवस्यागाधर्मेक्छोशनी टीकातो द्रष्टव्या शिववर-६९न

इसके अतिरिक्त अन्य सब अनर्थ हैं। उसका यदा सर्वत्र फैला हुआ था। याचकों के लिए सदैव उसके द्वार खुला रहता था। राजाओं के अन्तः पुर में भी उसका प्रवेश निषिद्ध नहीं था। वह चतुईशी, अष्टमी अमावास्या और पूर्णिमा के दिन प्रति पूर्ण पौषभव्वत का सम्यक् प्रकार से पालन करता था। निर्ग्रन्थ अमणों को एषणीय-वघालीस दोषों से शहित, अज्ञान पान खादिम और स्वादिम आहार आदि बहराता था। तथा बहुत से जीलवत, गुण, विरमण, प्रत्याख्यान तथा पोषघोषवास आदि से अपनी आत्मा को भावित करता हुआ विचरता था।

ટ્રેલાયલા હતા. ય.ચઢા માટે હંમેશાં તેના દ્વારા ખુલ્લા રહેતા હતા. રાજાઓના અ'તાપુરમાં-રથુવાસમાં પછુ તે પ્રવેશ કરી શકતા હતા. માર્થાત્ રાણીવાસમાં જવામાં પથુ તેને કેલ્ઇ રાકટોક ન હતી. તે ચતુર્જશી,-ચૈદસ, આઠમ, અમાસ અને પુનમના દિવસે પ્રતિપૂર્ણ પૌષધવત સારી રીતે પાલન કરતા હતા. નિર્શન્થ શ્રમણે ને એવણીય-એ તાલીસ પ્રકારના દોધા વિનાના અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ આહાર વિગેરે વહારાવતો હતા, તે ઘણા શીલવત, ગુણ, વિરમણ, પ્રત્યાખ્યાન, તથા પૌષધાપવાસ વિગેરથી પેલાના આત્માને ભાવિત કરતા થકા વિચરતા હતા.

દરપ્ર

समयार्थं बोधिनी ढीका द्वि. धु. ज. ७ लेपगाथापतिवर्णनम्

प्लम्-तस्स णं लेवस्स माहावर्ड्स्स नालंदाए बाहिरियाए उत्तरपुरश्थिमे दिसीभाए परथ णं सेसद्विया नामं उद्गसाला होत्था। अणेगखंभसयसन्निविट्ठा पासादीया जाव पडिरूवा, होत्था। जाव पडिरूवा, होत्था। जाव पडिरूवा, दणसंडरस ॥सू० ३॥७०॥

छाया-तस्य खलु छेपस्य गाधापतेर्नालग्दाया बाह्यापा उत्तरपौरस्त्ये दिश्चिमासे अत्र खलु द्वेषदव्या नामोदंकझाला आक्षीन् अनेकस्तम्भन्नउसकिविष्टा मासादिका यावत् प्रतिरूपा। तस्याः, खन्द्र द्वेपद्रव्याया उदकशान्त्राया उत्तरपौरस्त्ये दिग्माने अत्र खलु इस्तियामनामा वनखण्ड आसीत् कृष्णो वर्णको वनक्ण्डस्य ॥मू०३-७०॥

टीका—'तरस गं छेवस्त' तस्य-पूर्शेकिसमृद्धचादिगुगगणग्राम विझिष्टस्य खळु छेपस्य 'गाहावह्स्स' गाथारतेः 'नालंदाए बाहिरियाए' ताद्यसगाथापति-स्वामिकाया नालन्दापा बाह्याया नगर्याः, 'उत्तरपुरस्थिमे दिसीमार्थ' उत्तरपूर्व-दिश्नोस्त्तराल विमागे-ईश्वानकोणे इस्पर्थः। 'पत्थ गं सेमदविथा नामं उदग-साला दोत्था' अत्र खलु देपदव्या नाम उदकशाला (भपा) आसीत्। कीढ्या सा उदग्रजाला तामेग विश्विनष्टि 'अणेगालंभ प्रयस्त्रिविद्वा' अनेकस्तरम्भा-तसन्त्रिविष्टा-वहुग्रतस्तरम्भवतीस्पर्थः। 'पासाईया' मासादिका अतिज्ञयिता मनो-

'अभिगत-जीवाजीव के स्वरूपके जानकार था और वाकी अगेकी विस्तृत व्याख्या उपासकदशांग सूत्र की 'अगार' घर्म संजीवनी' टीका मे देखनी चाहिए ॥२॥

'तस्मणं छेवस्स' इत्यादि ।

टोकार्ध- पूर्वोक्त गुणों में सम्पन्न छेव गाथापति की नार्हदा के डक्तर पूर्व दिव्वा में-ईवान कोण में 'वेषद्रव्या' नाम की उदकक्षाला अर्थात्र प्याऊ थी। वह उदकव्वाला सेकड़ों स्तंभों (खंभों) वाली थी, बड़ी ही मनोहर, प्रासादिक और रमणीक थी। उस वेषद्रव्या नामक

અભિગત-જીવ અને અજીવ રા સ્વરૂપને જાણવાવાળા હતા. આના શિવાયતું વિશેષ વિવેચન ઉપાસકદશાંત્રસૂત્ર 1ી અગારસ જીવની ટીકામાં જેઈ લેવું. કાસૂ રા

'तस्स णं छेत्रस्त्र' धत्थादि

ટીકાર્ય — પ્ર્વેાંક્ત ગુણેાથી સુક્ત લેપ ગાથાપતીની નાલંદાની ઉત્તર પૂર' દિશામાં અર્થાત્ ઇશાનકોણમાં 'શેયદ્રવ્યા' નામની ઉદકશાળા–અર્થાત્ 'પરઅ' હુતી તે પરઅ સેંકડા થાંભલાવાળું હતું. માટું હતું, અત્યંત મનાહર હતું. [रिणी च मसादयुक्ता वा 'जाव पडिरूवा' यात्रस्यतिरूपा-मुमनोहरा, यात्रस्यदेन -दर्श्वनीया अभिरूपेति ग्राह्मम् । 'तीसेणं सेसदवियाप' तस्या:- खळ त्रेषद्रव्या नामवत्याः 'उदगसालाए' उदकशालायाः-पपायाः 'उत्तरपुरस्थिमे दिसीमाप' उत्तरपूर्वस्यां दिशि 'पत्थ णं' अत्र खछ 'हत्थिनामे णामं वणसंडे होश्था' हस्तियाम-नामा वनपण्ड आसीत् । 'किण्हे रुष्णभो तण्णसंडस्स' कृष्णो दर्णको तन-भण्डस्य-सद्दमं कृष्णरूपं बहुविधपुष्पपुष्करिणीपक्षिमुगादिभिराष्ट्रत्तमासीत् एतस्य रुपाख्या औषपातिव स्रते पीयुषवर्षिणी टीकायां विलोकनीया ॥म्र०३-७०॥

मुल्म-तसिंस च ण गिहपदेसंमि भगवं गोयमे विहरह, भगवं च ण अहे आरामंसि। अहे ण उदए पेढालपुत्ते भगवं पासावच्चिज्जे नियंठे मेयज्जे गोत्तेणं जेणेव भगवं गोयमे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता भगवं गोयमं एवं वयासी-आउ-संतो ! गोयमा ! अस्थि खलु मे केइ पदेसे पुच्छियव्वे तं च आउसो ! महासुयं अहा दरिसियं मे वियागरेहि सवायं, भगवं गोयमे उद्यं पेढालपुत्ते एवं वयासी अविद्याइ आउसो ! सोच्चा णिसम्म जाणिस्सामो सवायं उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमे एवं वयासी ॥सू० ४॥७१॥

छाया- तरिमथ ग्रहमदेशे भगवान गौतमो विद्युति, भगवांश्वाध आरामे । अथ खलु उद्कः पेढालपुत्रः भगवत्वार्थापत्यीयः निर्धन्याः मेदायों गोत्रेण यत्रैव भगवान गौतमस्तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य भगवन्तं गौतममेदमवादीत् आयुष्मन गौतम ! अस्ति खलु मे कोऽपि मदेशः मुख्या, ठचाऽऽयुष्यत् ! यथा उदकद्वाला के उसर पूर्व दिशा में इस्तियाम नामक वनच्वण्ड था । वह कुष्ण वर्ण था, इत्यादि वर्णन यहां औपपालिक सूत्र के अनुमार कर छेना चाहिए । अर्थात् यह विविध प्रकार के पुष्पों पुरुकरिणियों पक्षियों, मुगों आदि से युक्त था । इनकी व्याख्या औपपालिकसूत्र की पीयुषवर्षिणी टीका में देग्वलेनी चाहिए ॥ ३॥

પ્રાસાદીય અને રમણું!ય હતું. તે 'રોધદ્રવ્ય' નામની ઉદકશાળા-પરત્રની ઉત્તર પૂર્વ દિશામાં હસ્તિયામ નામનું વનખંડ હતું. આ વનખંડ કૃષ્ણવર્ણવર્ણ હતું વિગેર વર્ણન અહીંયાં ઔષપાતિક સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમજી લેવું. અર્થાત્ તે જુદ્દા જૂરા પ્રકારના પુષ્પાં, પુષ્કરિણીયા, પક્ષિયા, વિગેરેથી શુક્ત હતું આની વ્યાખ્યા ઔષપાતિક સૂત્રની પંચૂયવર્ષિણી ટીકામાં જોઇ લેવી. હાસૂવ ગા समयावैवोधिनी टीका हि. श्र. ब. ७ उदकपेढालपुत्रस्य शङ्काप्रदर्शनम् १९७

श्रुतं ययादर्शनं मे व्याग्रणीहि सवादं मयवान् गौतमः उदकं पेढालपुत्रमेवमवादीत्, अपि चेदायुष्मन् ! अुत्वा निग्रम्प ज्ञास्पामः सवादग्रुदकः पेढालपुत्रो भगवन्तं गौतममेवमवादीन् ॥मू०४-७१॥

टीका-'तस्तिं च णं गिद्दवदेसंमि मगवं गोयमे तिहरइ' तर्हिमध खख ग्रहमदेशे भगवान गौतमो विहरति । चनवण्डीयग्रहसमोपे गौतमः कदाचित् सम-बस्टतः । 'मदबं च णं भुट्टे भारामं सि' भगवांधापः आरामे, स च गौतमः पूर्वांजु-षूच्यां बिहरन् मामानुवामं द्रवन् वनपण्डे समबस्टत इत्यर्थः, 'अद्दे णं उदए पेटःख पुच भाव पासावधिज्जे नियंठे मेयज्जे गोत्तेण जेणेव भगवं गोयमे तेणेव उत्रा-गच्छइ' अध खख उदकः पेटाछपुत्रो मगस्त्यार्थायत्थीयः-मगत्रस्याद्वर्हवामिनः परम्पराधिष्ठाप्रस्यम्, निग्रन्यो गोत्रेण मेदार्थः-मगदार्थाप्दर्शस्वामिनः परम्पराधिष्ठाप्रस्यम्, निग्रन्यो गोत्रेण मेदार्थः-मदार्थाप्त्रेण निग्रन्यः-मेदार्य-गोत्रो निग्रेन्ध इत्यर्थः, यत्र गौतमस्त्रत्रोपायच्छति मगततः श्री पार्श्वनाथस्य परम्पराधरत्यं मेदार्यगोत्रो भगवतो गौतमस्प समीपमावत्योपविद्यति । 'उनाग-चिछत्ता' उपागत्य 'भगवं गोयमं एवं वयासी' भगवन्तं गौतममेत्रमवादीत् , 'आउसो गोयमा !' आयुष्मन् गौतम ! 'अस्यि मे केर्घदेसे पुच्छिपव्दे ' अस्ति सद्ध मे कश्चिरमदेशः मष्टव्यः-आगमोक्तं मष्टव्यं मे किधिद्वियते । 'तं च आउसो ! अहास्रयं

#### 'तर्सिस च णं' इत्यादि।

टीकार्थ-एक बार गौतम स्वामी उस वनखण्ड में बने गृह के समीप पघारे | अर्थात् अनुकम से विहार करते हुए और एक ग्राम से दूसरे ग्राम पहुंचते हुए उस वनखण्ड में पघारे | उस समय उद्कपेदाल पुन्न नामक निर्ग्रन्थ, जो भगवान् पाइर्वनाथ की परम्परा के ज्ञाब्य थे, तथा मेदार्य गोत्रीय थे, भगवान् गौतम के समीप आकर बैठे | समीप आकर उन्होंने गौतम से कहा-हे आयुष्मन् गौतम ! मुझे आप से कुछ

#### 'तरिंस च णे' जित्याहि

ટીકાર્થ---એકવાર ગૌતમ સ્વામી તે વનખંડમાં અનેલા ગૃહની નજીક પધાર્યા અર્થાત્ અતુકમથી વિહાર કરતાં કરતાં અને એક ગામથી ખીજે ગામ પદ્ધાંચતા થકા તે વનખંડમાં પધાર્થા. તે વખતે ઉદદપેડાલપુવ નામના નિર્ચ-થ કે જે લગવાન પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શિષ્ય હતા તથા મેદાર્થ ગોત્રના હતા. તેઓ લગવાન ગૌતમસ્વામીની પાંસે આવીને એઠા અને તે પછી ગૌતમસ્વામીને કહ્યું કે-હે આશુષ્મન ગૌતમ! મારે આપને કંઈક પૂછવું છે. તેના ઉત્તર્ લુ૦ ૮૮

#### स्त्र कुता इस्**ते**

अहादरिसिर्यं मे वियागरे इ सराय' हे आयुष्मन् ! तं मइनं यथा श्रुतं ययादर्षपं मे व्याग्रणीहि-कथय सवःवं न्वादेन सहितम्, यथा भगवतो महावीरस्य समीपे भगवता श्रुनं निश्चित्रश्च तथा सवादं मे कथयेत्पर्थाः, तताः 'मगव गोयमे उद्यं पेढाल धुर्व पदं वयासी' भगवाच् गौतन उदकनामानं पेढालपुत्रमेत्रम्-वध्यमाणमकारं धवः मशादीत् । 'अवियाइ आउसे! से चा निसम्म जाणिस्सामो सवायं' अपि घेत्-प्र युष्मन् ! श्रुत्श निशम्य वर्षं हास्यामा सवादम्, गौतमोऽवोचत् भगवत्मश्च भुत्वा यद्यदं ज्ञास्यामि-तदा-मवादं तदुवरं दास्यामि । 'उदए पेढाळपुर्वे भ्यत्वा यद्यदं ज्ञास्यामी' पेढावपुर्वे भगवत्वरं गौतममेवमश्वदीदिति । अ-७१।

मूलम्-आउसो ! गोयमा ! अस्थि खलु कुमारपुत्तिया नाम समणा निरगथा तुम्हाणं पवयणं पत्रयमाणा गाहाग्रइं समगो-वासगं उवसन्नं एवं पच्चक्खावेंति-गण्णस्थ अभिओएणं गाहा-वह चोररगहणविमोक्खणयाए तसेहिं पाणेहिं णिहाय दंडं, एवं णं पच्चक्खंताणं दुप्पच्चक्खायं भवइ, एवं ण्हं पच्चक्खावे-माणाणं दुपच्चक्खावियद्वं भवइ, एवं ते परं पच्चक्खावे-माणाणं दुपच्चक्खावियद्वं भवइ, एवं ते परं पच्चक्खावेमाणा अतियरंति सयं पतिण्णं, कस्स णं तं हेउं ? संसारिया खलु पाणा थावरा वि पाणा तसत्ताए पच्चायंति, तसा वि पाणा

पूछना है। उसका उत्तर भगवान महाबीर से आगने जैसा खना है और विचार किया है, वह मुझले बाद सहित अर्थात् युक्तिपूर्वक कहिए।

ભગવાન્ મહાવીર સ્વાપ્તી પાંસેથી તમાએ જે પ્રમાશે સાંભળેલ હાય અને વિચારેલ હાય તે પ્રમાશે મને વાદ સહિત અર્થાત્ યુક્તિયુક્ત **રી**તે કહેા.

ગૌતમસ્વામીએ ઉદકપેઢાલ પુત્રને આ પ્રમાણે કહ્યું - હે આશુષ્મન આપના પ્રશ્નને સાંભળીને જે મારા જાણવામાં હશે તે વાદ સહિત એટલે કે સશુદ્ધિક રીતે તેના ઉત્તર આપીશ. તે પછી ઉદકપેઢાલપુત્ર ભગવાન્ ગૌતમને આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા, ાસ્૦ ૪ા

# समयार्थकोधिनी टीका हि. श्रु. ब. ७ उ० प्रत्याख्यानविषयकराङ्काप्रदर्शनम् १९९

# थावरत्ताए पचायंति, थावरकावाओ विष्यमुचमाणा तसकाथंसि उववंजीत, तसकायाओ विष्यमुचमाणा थावरकायंसि उववज्ञंति, तेर्सि च णं थावरकायंसि उववण्णाणं ठाणमेयं घत्तं। सू०५॥७२॥

छाया— आयुष्भन् ! गौतम ! सन्ति खद्ध क्रुमारपुत्राः नाम अनणाः निर्म्र न्याः युष्माकं प्रवचनं मादन्तः गाथा गति अन्गोपासकमुपसन्नमेवं मध्याख्या-पयन्ति नाम्यत्राभियोगेन गायापत्तिचोरप्रहणतिमोक्षणेन त्रसेषु माणेषु निहाय दण्डम् एवं मत्यारू प्रायतां दुष्त्रध्याख्यानं भत्रति, एवं - प्रत्याख्यापयतां दुष्मत्या-ख्वाययितव्यं मगति, एवं ते मत्याख्यावयन्तोऽति-चरन्ति स्यां मतिझाम् । 'कस्प हेतोः संसारिणः खद्ध माणाः - स्थावरा अपि माणाः त्रसत्वाय पत्थायन्ति त्रसा अपि माणाः स्यावरत्ताय मन्यायान्ति स्थावरकायाद् विमम्रुच्यमानाः त्रसकायेपूस्पद्यन्ते, त्रसकायाद् विषमुच्यमानाः स्थावरकायेपूत्पचन्ते तेषां च खद्ध स्थावरकायेपू ध्वनानां स्यानमेतद् घात्यम् ॥५ ७२॥

टीका- 'आउसो गोयमा !' आयुष्मन् गौतम ! उदको बदति भगवन्तं गौतमम्, हे गौतम ! 'अस्यि खल्ज कुमारपुत्तिया नाम समणा निग्गंथा' सन्ति खल्ज कुमारपुत्राः श्रत्रणा निर्धन्याः - कुमारपुत्रा नामानो जैनाः साधवः सन्ति । 'तुम्हाणं प्रवयणं प्रयमाणा ग इत्वईं समणो शसगं उरसन्नं एवं पचरलावेति' युष्माकं मव चनं मबदन्तो गायापति श्रमणोवासकम् उपसन्नमेवं भरवाख्यायन्ति, ते च कुमार-घुत्राः साधवो मगवतः प्रत्वनमनुवर्त्तमानाः श्रत्वकानेवं प्रत्यारु गाययन्ति । 'लण्णत्थ अमिओएणं गाहावइ वोरम्गहणविमोत्रखणयाए' नाइन्यवाऽभियोगेन माथापतिचोर-

'आउसो ! गोपमा' इत्यादि ।

टीकार्थ--उदक पेटालपुत्र ने भगवान गौतम से कहा-आयुष्मन् गौतम ! कुमार पुत्र नामक अमण निर्ग्रन्थ हैं जो आपके प्रवचन का उपदेदा करते हैं। जब कोई अमणोपासक प्रत्याख्पान करने के लिए उनके पास पहुंचता है तो ने उसे यों प्रत्याख्पान करवाते हैं-'राजा झादि के अभियोग (बलात्कार) के सिवाय, गायापति चोर विमोक्षण

'अाउसो गोयमा' धर्याहि

ટીકાર્થ – ઉદકપેઢાલપુત્રે બંગવાન ગૌતમને કહ્યું – હે માસુષ્મન ગૌતમ ! કુમાર પુત્રક નામના શ્રમણુ નિર્ગન્થ છે, જે આપતા પ્રવચનનો ઉપદેશ કરે છે. જ્યારે કાેઇ શ્રમણે પાસક પ્રત્યાખ્યાન કરવા માટે તેમની પાસે જાય છે, તાે તેઓ તેને આ પ્રમાણે પ્રત્યાખ્યાન કરાવે છે. 'રાજા વિગેરના અભિયાગ (બલાત્કાર)

#### ٥٥ف

### स्त्रकता**इस्**त्रे

वहणचिमोक्षणेन, अन्तरेण रानाद्यमियोगं तनाऽभियोगः-भगराधः गाधापतिचोर-ग्रहणविमोक्षणहण्टान्तेन पत्यारूपानं कारयन्ति तद्यथा 'तसेहिं पाणेहिं णिहाय दंडं' त्रसमाणिषु दण्डं-हिंसां निहाय-त्यन्त्वा त्रतमाणिषु दण्डस्य पत्यारूयानं भवति। 'एवं ग्हे पचनलं काणं दुरुश्चनलायं मवह' एवं मत्याह्यानवर्ता दुष्मरवाह्यानं मवति, स्थुलकायहिंसां २०त्तना सुक्ष्मेषु पश्याख्यानं करोति तदेतत्परयाख्यानं न समीचीनमु-अनया रीत्या क्रियमाणं प्रत्याख्यानं न युक्तम् । 'एवं ण्ड रखनखावेमाणाणं दुवचरता-विषव्वं मन्द्र' एवं परयाख्याषयतां दुष्प्रत्याख्याप्रयितव्यं भवति । परन्तु-वक्ष्यमाज-रीत्या मरयाख्यानं कर्त्तव्यमिति मे प्रतिमाति । क्रुतो दश्वत्याख्यानमिदं तत्राइ-'एवं ते परं पचचखावेमाणा अतियरंति सपं पतिष्णे' एवं मत्यारुवाययन्तोऽति चरन्ति स्वां मतिज्ञास, एवं कुर्वाणाः स्वकीयां मतिज्ञामेव द्वापयन्ति । 'कस्स णं तं हेउं' तत् कर्स्य हेतोः प्रतिज्ञामङ्गः, 'संसारिया खलु पाणा यावरा वि पाणा तसत्ताए पद्मायंति' संसारिणः खलु पाणाः सर्वे जीवाः कर्मवराधीनाः स्थावरा अपि प्राणाः त्रसत्वाय मस्यायान्ति। इदानीं ये स्थावराः ते एव काळान्तरे कर्मवलात् त्रसयोनिमापचन्ते 'तसा वि पाणा धावरत्ताए पद्या-यंति' यसा अपि स्यावरत्वाय प्रश्यायान्ति, 'यावरकायाओ विष्ठमच्वमाणा तम-कार्यसि उववर्छवि' स्थावरकायाद् विश्मुच्यमाना खसकायेषुश्यधन्ते । 'तसकायात्रो

के न्याय से त्रस जीवों की हिंसा का त्याग है।' किन्तु इस प्रकार का प्रत्याख्यान खोटा प्रत्याख्यान है। ऐसा प्रत्याख्यान करने वाछे अपनी की हुई प्रतिज्ञा का उल्लंघन करते हैं, किस प्रकार वे अपनी प्रतिज्ञा का उल्लंघन करते हैं, वह मैं कहता हूं। संसार के सभी-प्राणी कर्मों के अधीन हैं। स्थावर प्राणी कभी त्रसपर्याय धारण कर छेते हैं और इस समय जो प्राणी त्रस हैं वे कर्मोद्य से स्थावर के रूप में आजाते हैं। अनेक जीव त्रसकाय से छटकर स्थावरकाय

સિવાય બાથાપતિ ચારવિમેાક્ષણના ન્યાયથી ત્રસ જીવેાની હિંસાના ત્યાગ છે. પરંતુ આવા પ્રકારતું પ્રત્યાખ્યાન ખેાટું પ્રત્યાખ્યાન છે. આવું પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળા પાતે કરેલી પ્રતિજ્ઞાનું ઉલ્લાધન કરે છે. કઇ રીતે તેએ પાતાની પ્રતિજ્ઞાનું ઉલ્લાધન કરે છે. તે કઠું છું. સંસારના સઘળા પ્રાણિયા કર્મોને અધીન છે. સ્થાવર પ્રાણી પણ ક્યારેક ત્રસપર્યાય ધારણ કરી લે છે. અને વર્તમાન સમયે જે ત્રસ પ્રાણી છે, તેએ ક્રમ'ના ઉદયથી સ્થાવરપણામાં આવી જાય છે. અનેક જીવા ત્રસકાયથી છુટિને સ્થાવરપણામાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને

## समयाधैधोधिनी टीका हि. श्रु. ब. ७ गा. चोरप्रहणविमोबनन्यायस्व इपम् ७०१

विष्पम्रुच्चमाणा यावरकायंसि उववज्जंति' त्रसकायाद्विप्रमुच्चमानाः स्थावरकाये पृत्पद्यन्ते । 'तेर्ति च णं थावरकायंसि उववण्णाणं ठाणमेयं घत्तं' तेर्वा च स्थावर-कायेषुम्पकानां स्थानमेतद घास्यम्, कदाचित् त्रसाः स्थावरतामापधन्ते कर्मत्रछा स्पूर्वधरीरं परित्यजन्तः, तथा-स्थानरा अपि पूर्वं स्थावरधरीरं परिस्यजन्तो त्रिछ-सणकर्मवठात् प्रतन्नरीरम् आप्तुवन्ति । पतिज्ञा कृता वसजीविषया, यसथ स्थावरतां गतः । स्थावरे विदन्यमाने भतिज्ञा कृषमुपपादिता स्यादिति मात्रः । अतः मत्याख्याने किञ्चिद्विज्ञेषणीयं येन प्रतिज्ञा संपादिता स्यादिति मे मतिः ।

गाथा गतिचोरग्रइणविमोचनन्यायस्वरूपभित्थम्-तथाहि-कुत्र चिद्देशे-एको-राजा आक्षीत् तेन कदाचिदेवं विक्षापितम्-अहो लोकाः ! अद्य नगराद् वहिरुद्याने कौमुदीमहोत्सवो मन्तव्यो वर्त्तते । अत्रोऽस्यां रात्रौ नगरे केनापि न ६६ भ्व्यम्-किन्तु--ततो बहिरुद्याने गन्तव्यम् । अन्यथा--माणदण्डो भविष्पति, तच्छ्रत्वा

में उत्पन्न हो जाते हैं और स्थावर काय से छुटकर त्रस कायमें उत्पन्न हो जाते हैं। ऐसी स्थिति में प्रतिज्ञा करने वाछे ने त्रस जीवों की हिंसा का त्याग किया और वस जीव स्थावर के रूप में उत्पन्न हो गया तो उस समय वह उसका घात करने छगेगा। इस प्रकार स्थावर जीव का घात करने पर उसकी प्रतिज्ञा खंडिन हो जाती है। अतएव प्रतिज्ञा छेते समय ऐसा कुछ विशेषण जोड़ना चाहिए जिससे मतिज्ञा खण्डित म हो। ऐसा मेरा क्राभियाय है।

ऊपर गाधापति चोर विमोक्षण नामक जिसन्याय (उदाहरण) का उल्झेल किया गया है, उसका स्वरूप इस प्रकार है-किसी जगह एक राजा था। एक बार उसने घोषणा करवाई-हे लोको ! आज नगर के बाहर उद्यान में कौग्नुदो महोत्सव मनाना है, अलएव इस रान्त्रि के रथावरप्रधु। भांधी छूटीने त्रसंधायमां उत्पन्न थर्ड जय छे. जेवी स्थितिमां प्रतिज्ञा अरवावाणाओ त्रस छवानी डिंआने। त्या कधों भने त्रस तथा स्था-वरपछाथी उत्पन्न थया. ते। ते समये तेने। वात करना लाजरो. भा रीते स्थावर छवने। धात करवाधी तेनी प्रतिज्ञा ખंडित थर्ड जय छे. तेथीक अतिज्ञा सेती वर्णत अबुर कार्ड विशेषख येलवुर जोर्ड के के हांधी प्रतिज्ञा णंडित न थाय. आ प्रभाद्ये भारा अक्षिप्राय छे

ઉપર ગાયાપતિ ચારવિમેાસણ નામના જે ન્યાયનું ઉદાહરણ, આપીને તેના ઉલ્લેખ કર્યો છે, તે ન્યાય આ પ્રમાણે છે.–કાઇ સ્થળે એક રાજા હતા તેણે જાહેરાલ કરાવી કે-હે લાકા ં આજે નગરની બહાર ઉદ્યાનમાં કૌમુદ્ધ નામના ઉત્સવ મનાવવા છે. તેથી રાત્રીના સમયે કાેઇએ શહેરની અંકર ર&વ

### स्त्रहता**न स्**त्रे

सायङ्कालात्मागेव सर्वे नगराद् वहिरुवानं गतवन्तः, किन्तु-तेत्रेकस्य वैध्यस्य पश्च प्रुत्राः कार्याप्तक्तमनसः यथाकालं नगराद् वहिर्गन्तुं न पास्तिवन्तः, पश्चात् कियदात्रिध्यतीतानन्तरं स्मरणे जात्तेऽपि कपाटवन्दीभूतालगरद्वाराद् वहिर्गन्तु-मसक्ताः सन्तस्तत्रेव स्थितवन्तः। ततः मभाते राजपुरुपेग राज्ञोऽपमानमिति छश्वा ते ग्रहोता आनीताथ राजान्तिकम् । राज्ञा जातामर्पेण पश्चानामपि तत्पु-वाणां वधे आइप्ते तत्पिता वैध्यः तेपां दिमोक्षणाय बहुमुद्योगं चकार । विफली-भूते तदुद्योगे चतुर्णां त्रयाणां द्रयोरेकस्य च क्रमगत्थ्या दिमोचनाय राजानमन्तु-समय कोई नगर के अन्दर न रहे। सब बाहर उत्थान में जाएं। जो इस आदेश का उल्लंघन करेगा उसे प्राणदण्ड दिया जाएगा।

यह घोषणा सुनक्तर सब नगर निवासी संध्या होने से पहछे ही बाहर उद्पान में चछे गये। किन्तु एक वणिक के पांच पुत्र कार्य में अत्यन्त व्यस्त होने के कारण उक्त आदेश को मूछ गये और जब स्मरण हवा उस समय नगर के द्वार बन्ध होने से बाहर न जा सकने के कारण अपने पांचों नगर में ही रह गये प्रभात होने पर राजपुरुष उनका नगर में रहना सहन न कर सके। उन्होंने इसे राजा का अपमान समझकर उन्हें पकड लिया और राजा के समक्ष उपस्थित किया। राजा ने कुद्ध होकर पांचों पुत्रों के माण वध की आज्ञा दे दी। तब वणिक् ने उन्हे छुडाने का उद्योग किया। जब उसका यह उद्योग सफल नहीं हुआ तो धार पुत्रों को बचाने का प्रयत्न किया। वह भी असफल रहा तो तीन को, दो को और अन्त में विवदा होकर નહીં ભધાએ બહાર ઉદ્યાનમાં જવું. જે આ હુકમનું ઉલ્લઘન કરશે. તેને પ્રાહ્યાન્તની શિક્ષા કરવામાં આવેશે. આ જાહેરાત સાંભળીને બધા જ નગર જના સાંજ થતાં પહેલાં જ નગરની બહાર બગીચામાં ચાલ્યા ગયા. પરંતુ એક વાદ્યિયાના પાંચ પુત્રો કામમાં અત્યંત મથણુલ હેાવા**થી** રાજાના હુકમને બૂલી ગયા અને જ્યારે યાદ આવ્યું ત્યારે નગરના દરવાજા બધ હાવાથી બહાર જઇ શક્યા નહીં તેથી તેઓ પાંચે જણા શહેરમાં રહી ગયા. રાજપુરૂષા તેઐાતું નગરમાં રહેવાતું સહેન કરી શકયા નહીં તેઐાઐ તેને શંજાતું અપમાન સમજીને તે પાંચે જણાને પકડી લીધા. અને રાજાની પાસે દ્વાજર કર્યા રાજાએ કોધ્યુક્ત થઇને પાંચે જણાને ફાંસીએ ગડલવાના હુકમ કોર્મા, તે વખતે વાછીયાએ તેએાને છેાડાવવા ઘણુા પ્રયત્ન કર્યો પરંતુ જ્યારે તે પ્રયત્નમાં સક્ષળ ન થયાે ત્યારે ચઃર પુત્રોને બચાવવા પ્રયત્ન કર્યા તેમાં પણ તે નિષ્ફળ થયાે. જેથી ત્રણુને પછી બેને અને છેવટે વ્યાકુળ શ⊍ને ઐક પુત્રને

समवार्थबोधिनी टीका हि. श्रु. अ. ७ उ० प्रत्याख्यानघिषये उदकस्याभिमाय: ७०३

नोतनान् । अनुनीतेन राज्ञा च केवळमेकपुत्रवधत्यागमात्रेण अनुग्रहीतः स वैदयः । तत्रत् साधुः सर्वेषामपि वधं निवारयन् कारुमत्या दुरस्पयैकस्पापि वधं निवारये-दिति सोऽपं गाधापतिचोरग्रहणविमोचनन्थायः ॥५-७२॥

मूल्य-एवं गई पच्चक्खंताणं सुपच्चक्खायं भवइ, एवं गई पच्चक्खावेमाणाणं सुपच्चक्खावियं भवइ, एवं ते परं पच्च-बखावेमाणा णाइयरंति सयं पइण्णं, णण्णस्थ आभिओगेणं गाहावइचोरग्गहणविमोक्खणयाए तसभूएहिं पाणेहिं णिहाय दंडं, एवमेव सइभासाए परक्षमे विडजमाणे जे ते कोहा वा लोहा वा परं पच्चक्खार्वेति अयं पि णो उवएसे णो णेयाउए भवद, अवियाहं आउसो ! गोयमा! तुब्भं पि एवं रोयइ ॥सू०६॥७३॥

छाया—एवं खल्छ पश्यारूपायतां सुपरयारुभतं भवति । एवं खल्छ पत्या-ख्यापयतां सुपत्यारूपापितं भवति । एवं ते परं मत्यारुपाययन्तो नातिवरन्ति स्वीयां प्रतिझाझ्, नान्यत्राऽभियोगेन गायापतिचोरग्रडणविमोक्षणतः त्रतभूतेषु माणेषु निद्दाय दण्डम् । एवमेव सति भाषत्याः पराक्रमे विद्यपाने ये ते कोधाद्वा लोमाद्वा परं पश्यारु राप्यन्ति (तेपां मपावादो भवति) अयमपि न उपदेशो, न नैयाथिको भवति । अपि च आयुष्मन् ! गौतम ! तुभ्यमपि एवं सोचते ॥६-७३॥

एक पुत्र को बचानेका अध्यंत विनय के साथ प्रयत्न किया वणिक के अनुनय-विनय को स्वीकार करके राजाने एक पुत्र को बचाने को प्राण-वध से मुक्त किया। इसी प्रकार साधु तो सभी प्राणियों के प्राणानिपात का ध्याय करना चाहता है किन्तु जब यह संभव नहीं होता और कोई सब प्राणियों के प्राणातिपान का ध्याय करने में समर्थ नहीं होता तो जितना ध्याग कर सके उतनाही करवाता है। यही गाथापति चोर विमोक्षणन्याय का अभिवाय है।। 4॥

અચાવવા માટે ઘણુા જ વિનયપૂર્વ ક પ્રયત્ન કર્યો તે વાણુિયાના વિનયને સ્વીકારીને રાજાએ તેના એક પુત્રને કાંસીથી મુક્ત કર્યો. આ પ્રમાણે સાધુ તા બધા જ પ્રાદ્ધિયાના પ્રાણાતિપાતના ત્યાગ કરવાની ઈચ્છા શખે છે. પરંતુ જ્યારે તેના સંભવ હાતા નથી અને કાઈ બધા જ પ્રાણિયાના પ્રાણાતિપાત (હિંસા)ના ત્ય ગ કરવામાં સમર્થ થતા નથી તા જેટલાના ત્યાગ કરી શકાય એટલાના જ ત્યાગ કરાવે છે. આજ ગાથાપતિ ચારવિમાક્ષણ ન્યાયના અભિપ્રાય છે. ાસૂ૦ પા

#### स्त्रहतानस्

(DeV)

टीका- उदकः पेदालपुत्रः स्वाभिमतं सुपत्याक्र्यानस्वरूपं दर्शवति पराइत्य परामिमतं शास्तविदं च स्वमत्याख्यानम् । 'एवं ण्डं पच्वक्तंत्वाणं सुपच्वक्तार्यं भवः' एवं त्वद्ध प्रत्याख्यानं भवनीति । 'एवं ण्डं पच्वक्त्तावे सुप्रव्याख्यानं करोति सम्य सुप्रत्याख्यानं भवनीति । 'एवं ण्डं पच्चक्तावेमाणं सुपच्चक्तावियं भवः' एवं त्वद्ध प्रत्याख्यानं कारग्रति-तदीयं प्रत्याख्यानं सुप्रत्याख्यापितनिति । 'पूर्व ते परं पच्चक्तावेमाणा णातियरंति सर्यं पद्णां' एवं प्रकारेण परं प्रत्याख्या पंयम्तो नातिचरन्ति-नातिकामन्ति स्वक्रीयां प्रतिज्ञामिति । स्वाभिमतप्रत्या क्यानप्रकारं दर्शयति । 'जव्यत्थ आभिओगेर्ण गाहावइचोरगाहणविमोवत्वणयाए' नान्यवाभियोगेन गाथापतिचोरग्रहणचिमोक्षणतः 'तसभूएहिं पाणेहिं णिहाय दढं' बसभुतेषु प्राणेषु निहाय दण्डम्. तत्र अभूत् मतति मविष्यतीति भूतः जीन इत्यर्थः, भसपदोक्तरं भूतपदं निवेदयम्-तथा च-'एवमेव सद मासाप परक्षमे विज्जमाणे'

ेचंब ग्हं पच्चक्खंताणं' इत्यादि।

ठीका--- उदक पेढाल पुत्र अपने अभीष्ठ प्रत्याख्यान के स्वरूप को कहते हैं। इस मकार से प्रत्याख्यान करने वालों का प्रत्याख्यान सुप्रस्याख्यान होता है और इस प्रकार से प्रत्याख्यान करने वालों का सुप्रस्याख्यान कराना कहलाता हैं। जो इस प्रकार प्रत्याख्यान कराते हैं, वे अपनी प्रतिज्ञा का उल्लंघन नहीं करते अप प्रत्याख्यान की वह विधि दिखलाते हैं-राजाभियोग को छोड़ कर गाथापति चोर विमो-क्षण न्घाय से त्रसभूत अर्थात् वर्लमान काल में जो जीव त्रस पर्याय में है, उनकी हिंसा का स्याग है। अभिप्राय यह कि 'न्रत' इस झन्द के आगे एक 'भूत' दान्द और लगा देना चाहिए। 'मुर' दान्ह जोड

'एव' णहं पच्चकसंताणं' धत्याहि

ટીક થ<sup>\*</sup>—ઉક્ક પેઢાલપુત્ર પાતાને ઇષ્ટ પ્રત્યાખ્યાનના સ્વરૂપને અવાવે **છે. તે આ પ્રમાથે** છે—પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળાએ તું પ્રત્યાખ્યાન સુપ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે, અને આવા પ્રકારથી પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળાઓને સુપ્રત્યાખ્યાન કથાવવું તેમ કહેવાય છે. જેઓ આવી રીતે પ્રસાખ્યાન કરાવે છે, તેઓ પાતાની પ્રતિજ્ઞાનું ઉલ્લ'ધન કરતા નથી. હવે તે પ્રત્યાખ્યા-નની વિધિ અતાવતાં કહે છે –રાજાભિયાગ-રાજાદ્વારા થયેલ વિઘ્નને છેન્ડોને ગાથાપતિ ચારવિમાક્ષ્ણ ન્યાયથી ત્રસભૂત અર્થાત્ વર્તમાન કાળમાં જે જીવા ત્રસ પર્યાયમાં રહેલા છે. તેની હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે.

કહેવાના આશય એ છે કે-ત્રસ સા શખ્દની આગળ એક 'ભૂત' શખ્દ

### समयार्थबोधिनी तीका द्वि. श्रु. ब. ७ प्रत्याख्यानविषये उदकस्याभिष्रायः ७०५

एवमेव सति भाषायाः पराकमे विद्यमाने । भूतपददानेन शक्तिवलात् कियमाण् मत्यारूपानं सुपत्यारूपानं भवति अनविचरितं भवति प्रतिझा मङ्गोऽपि न मवति । पर्यविधस्थितौ जे ते को हा वा लोहा वा परं पद्धक्खावे ति' ये ते पुरुषाः को धाद्वा को भाद्वा स्वाग्रहाढा भूतपदमन्तरेण परं परयारूपापयन्ति ते स्वकीपां प्रतिझामति-कामन्ति । 'अयं पि णो उवपसे णो णेपाउए मवइ' अयमपि उपदेशो न नैयायिको-न न्यापसिद्धो भवधीति, मन्मतानुसारेण तु-भूतपदघटितपत्याख्यानं न्यायसिद्ध मेव । 'अविषाइं आउसो गोयमा ! तुल्मंपि एवं रोयह' अपि च आयुष्मन् हे गौतम ! तुभ्यप्रप्येव रोचते मद्दक्तं कि भवते वा न रोचते-युक्तियुक्तमहं कथवामि मर्द्धरपि स्वीकर्तन्यम् । एवं सति प्रतिझामहो न मवति प्राणिरक्षणं सुव्यक्तिविति ॥ यूव्यह्य -७३।।

पुरुष-स्वायं भगवं गोथमे ! उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी-आउसंतो ! उदगा ! नो खलु अम्हे एयं रोयइ, जे ते समणा वा माहणा वा एवमाइक्खंति जाव परूवेंति णो खलु ते समणा देने से किया अथवा कराया हुआ प्रत्याख्यान खप्रत्याख्यान होता है । ऐसा करने से प्रतिज्ञा भंग का दोष भी नहीं होता है ।

ऐसी स्थिति में जो पुरुष कोघ से, लोभ से अथवा अपने आग्रह से 'जूत' दाव्द का अयोग किये बिना दूसरे का मरपाख्यान कराते हैं, वे अपनी प्रतिज्ञा को भंग करते हैं। ऐसा उपदेवा न्याय युक्त नहीं है बल्कि 'जूत' पद जोडकर कराया हुआ प्रश्याख्यान ही न्याययुक्त है। हे आयुष्मन गौतम ! क्या आपको यह रुचिकर नहीं है ? अर्थात् में युक्ति-युक्त कह रहा हूं अतः आपको भी स्वीकार कर लेना चाहिए। ऐसा करने से प्राणियों की रक्षा के साथ प्रतिज्ञा की भी रक्षा होती है। ६।

લગાવી કેવા જેઇએ. 'ભૂત' શબ્દ લગાવવાથી કરેલ અથવા કરાવેલ પ્રત્યાખ્યાન સપ્રત્યાખ્યાન ઘાય છે. એમ કરવાથી પ્રતિજ્ઞાભાંગ દોષ પણ લાગતા નથી

આવી સ્થિતિમાં જે પુરૂષ કોધથી, લાેભથી, અથવા પાતાના અગ્રહ્યી 'ભૂત' શખ્દના આગ્રહ કર્યા વિના બીજાને પ્રત્યાખ્યાન કરાવે છે. તેઓ પાતાની પ્રતિજ્ઞાના બંગ કરે છે. આ પ્રમાણેના ઉપદેશ ન્યાયશુક્ત નથી. બલ્કે 'ભૂત' શખ્દને જોડીને કરવામાં આવેલ પ્રત્ય.ખ્યાન જ ન્યાયશુક્ત છે. હે આશુષ્મન્ ગીતમ ! શું આપને તે યાગ્ય લાગતું નથી ? અર્થાત્ હું ચુક્તિયુક્ત કહી રહ્યો છું. તેથી આ કથન આપે પણ સ્વીકારવું જોઇએ. આમ કરવાથી પ્રાણિ-શાની રહ્યાની સાથે પ્રતિજ્ઞાની રક્ષા પણ થાય છે. ાસૂ૦ ૬ા Val



वा णिग्गंथा वा भासं मासंति, अणुतावियं खलु ते भासं भासंति, अब्भाइक्ख़ांति खलु ते समणे वा समणोवासप वा, जेहिं वि अन्नेहि जीवेहि पाणेहि भूएहिं सत्तेहिं संजमयंति ताण वि ते अब्भाइक्खांति, कस्त णं ते हेउं ? संसारिया खलु पाणा, तसा वि पाणा थावरत्ताप पद्मायंति थावरा वि पाणा तसत्ताप पद्मार्थति, तसकायाओ विष्यमुच्चमाणा थावरकायंसि उवव-ठत्तंति थावरकायाओ विष्यमुच्चमाणा तसकायंसि उववज्ञांति, तेसिं च णं तसकायंसि उववन्नाणं ठाणमेयं अघत्तं । सू०आ ७ ४॥

छाया - सरादं मगवान् गौतमः उदकं पेढावपुत्रमेवमवादीत् । आयुष्मन् उदक ! नो खछ अस्मभ्यम् एवं रोचते । ये ते अमणा वा माहना वा एवमारूपा-न्ति यावत् प्ररूपयन्ति नो खछ ते अभणा वा निर्ध्रम्था वा भाषां मापन्ते तेऽतु-तापिनीं खछ माषां मापन्ते । अभ्याख्यान्ति खछ ते श्रमणान् वा श्रमणोपासकान् वा येष्वपि अन्येषु जीवेषु प्राणेषु भूतेषु सत्त्वेषु संयमयन्ति तानपि ते अभ्या-ख्यान्ति । कस्य देतोः ? सांसारिकाः खछ प्राणाः जसा अपि माणाः स्पावर-त्वाय पत्यायान्ति स्यावरा अपि प्राणाः त्रसत्त्वाय प्राव्यायान्ति त्रसकायतो विद्य-मुच्यमानाः स्थावरकायेषुत्पधन्ते स्यावरकायतो विद्यमुच्यमानाः त्रसकायेषुत्पधन्ते, तेषां च खछ त्रमकायेषुत्पन्नानां स्थानमेतद्यात्यम् ॥स्व ७४॥

टीका—'सदायं भगवं गोयमे' सवादं भगवान् गौतमः 'उदयं पेढालः धुत्तं एवं वयासी' उदकं पेढालपुत्रमेत्रमदादोत, उदकस्य परयाख्याने भूतपद-सन्तिविष्टवचनं श्रुग्वा वादषुरस्सरं वक्ष्यपाणववनप्रुक्ततान् 'बाउसंतो उदगा नो

'सवायं भगवं गोपमें' इत्यादि ।

टीकार्थ—भगवान् गौतम ने प्रत्याख्यान में 'भून' पद को जोडने की उदक पेढाऌपुत्र की वात ख़नकर बाद के साथ इस प्रकार कहा∽ आग्रुष्मन् उदक ! आपका कथन हमें नहीं रुचता है कि अमण और

'सवायं भगव' गोयमे' छर्याहि

ટીકાર્થં— ભગવાન ગૌલમસ્વામીએ પ્રત્યાખ્યાનમાં 'ભૂલ' પઠને યેાજવાની પેઢાલપુત્રની વઃલ સાંભળીને સુક્લિપૂર્વક આ પ્રમાણે કહ્યું-હે આયુ∘મન્ ફદ્ય

# समयायैवोघिनी क्रैका द्वि. श्रु. ब. ७ उदक प्रति गौतमस्योत्तरः ७०७

खल्ल अम्हे एयं रोयइ आयुष्मन-उदक भिरता संग्रेधितं वचनम् अस्मभ्यं-गौत मेभ्यो न रोचते, 'जे ते समणा वा माइणा वा एव माइक्खंति जाव पर्क्वति' ये ते श्रमणा वा-माइना वा एवम्-मवरूत्रथनाऽतुसारेणाऽऽख्यान्ति यावत् परेम्यः प्ररूप्यन्ति च। 'णो खल्ल ते समणा वा णिग्गंथा वा मासं भासंति' नो खल्ल ते अक्षणा वा निर्धन्या वा समीचीनां भाषां मायन्ते 'अणुताविधं खल्ल मासं मासंति' अपितू-अनुतापिनीं भाषां भाषन्ते ।

अयमाधयः--त्रतपदोत्तरं भूतपदसन्तिवेशेनाऽपि न किमपि फलाधिक्यम-वाप्यते । यतोहि-योऽर्थस्न म्ववेन झायते--स एवार्यो भूगपदोपादानेनापि झायते, उमयोरेकार्थकस्वात् । प्रत्युत-भनर्थायेव हि भूनपदपयोगः । अपि च सादृझ्यबोध-कोऽपि भूतग्रव्हो १९४ते-देश्लोकभूतं नगरमित्यादौ देवलोकसादृझ्यस्य नगरेऽनु मवात् । तथा च--तथाप्तति त्रस सदृश्माणिनो वधाऽमावः प्रत्याख्यानेन प्रतीयेत न तु त्रसजीवस्येति त्रसज्ञोगानां विराधनादनर्थं एव स्यात् । यदि साहृझ्यार्थको न भूतग्रव्हादरा तःप्रयोगो निर्धक एव मवेत् । यथा श्रीतभूतग्रुदकम् इत्थत्र श्रीत-माहन ऐसा जो कहते या उपदेश देते हैं, वे समीचीन 'माथा नहीं बोलते, परन्तु अनुनापिनी (जिन्नपरंपरानुसारिणी) भाषा बोलते हें।

आधाय यह है-'त्र ते पद के बाद 'भूत' शब्द को जोड देने का भी कोई विशेष फल नहीं है। जो अर्थ त्रस शब्द के प्रयोग से प्रतीत होता है, वही त्रसभूत शब्द से भी प्रतीत होता है। दोनों का अर्थ एक ही है, परन्तु उससे अन्ध भी हो सकता है। यथा-'भूत' शब्द सहशता का वाचक भी देखा जाता है, जैसे 'देक्लोकभूतनगर' का अर्थ है देवलोक के समान नगर। ऐसी स्थिति में यदि 'त्रस' के साथ 'भूत' शब्द जोड़ दिया जाय तो उसका 'त्रस के समान प्राणी' ऐसा

આપનું કથત અમને રૂચિકર લાગતું નથી શ્રમણ અને માહન એવું કહે છે અથવા ઉપદેશ આપે છે કે⊸તેએઃ સમીચ'ન ભાષા બાેલતા નથી. પરંતુ અનુતાપિની લાષા બાેલે છે.

કહેવાના આશય એ છે કે-ત્રસ પદની પછી 'બૂત' શળ્દને નેડવાથી પદ્ય કાઇ વિશેષ ફળના લાભ થવાના નથી. જે અર્થ ત્રસ શબ્દના પ્રયાગથી પ્રતીત થાય છે. એજ ત્રસબૂત શબ્દથી પણ પ્રતીત થાય છે. બન્નેના અર્થ એક જ છે. પરંતુ તેનાથી અનર્થ પછુ થઈ જાય છે. જેમકે-'બૂત' શબ્દ સદશપણાના વાસક પણ દેખવામાં આવે છે. જેમ કે-'दેષસોકપૂતનગર'ના અર્થ દેવલાકની સરખું નગર એ પ્રમાણે થાય છે. આ સ્થિતિમાં 'ત્રસ' શબ્દની સાથે 'બૂત' શબ્દના પ્રયોગ કરવામાં આવે તા તેના અર્થ ત્રસ સરખા પાછી તેમ કાઇ સમજી લેશ.

## **स्वर्कतालय्वे**

पदोचरं भूतपदं रीत्यमेवार्थं गमयति न ततो न्युनमधिकं वा । तच शीतपदेतेव बब्धम्-इति भूतगदं नैर्श्वत्तचन रलम्बते सिद्धान्तविंदाम् । एवं स्थितो यो माहनो भवन्तमनुवर्त्तमानस्तथा प्रयुङ्के स प्रयोगः अमणसङ्घकलङ्कदायक एव मवति। तथा भूतादिख ये संयमिनस्तानपि करुङ्कथति। 'मब्माध्वस्वंति खलु ते समणे वा समगोदासए वा' अभ्याख्यान्ति-कलङ्कयन्ति खलु ते अनगात्-वा श्रमणोपास-कान वा । 'जेहिं वि अन्नेहिं जीवेहि पाणेहिं भ्रपहिं सत्तेहिं संयमयंति ताण वि ते अवमाउन विति' येष्यपि अन्मेषु जोवेषु माणेषु भूतेषु सत्त्वेषु संपमयन्ति तानपि त्तेऽभ्याख्यान्ति । कळ्डनारोपयन्ति । कस्स णं तं हेउं' तत्कस्य हेतोः ? 'संसारिया खढ पाण।' सांसारिकाः-कर्मपरवन्त्राः खछ पाणाः-जीवाः 'वसा वि पाणा अर्थ कोई समझ छेगा और उसी की हिंसा का प्रत्याख्यान करेगा, त्रस जीव की हिंसा का प्रत्याख्यान नहीं करेगा। फिर तो त्रस जीवों की विराधना करने से अनर्थ ही हो जाएगा। पदि 'मूत' दाब्द सदशता का वाचक नहीं है तो उसका प्रयोग करना ही निरर्थक है-उसका कोई अर्थ ही नहीं। जैसे जीतभूत जरु' यहां जीत चब्द के पडवात भूत त्राब्द का प्रयोग किया गया है किन्तु वह ज्ञीत अर्ध का ही बोधक है। कोई न्यून था अधिक अर्थ प्रकट नहीं करता है। अतएव यह निरर्धक ही है। पेसी स्थिति में जो अमण-माइन आपका अनुसरण करके 'त्रस भूत' दाब्द का प्रयोग करता है, वह अमण-संघ के लिए वोवास्पद है। वह अमणों और अमणोपासकों को कलंक लगाना है। वह अन्य भूतों जीवों सत्वों और प्राणियों का जो संयम पाहते हैं. जन पर भी दोषारोपण करता है। मैं ऐसा क्यों कह रहा हूं ? खुनिए અને તેની જ હિંસાનું પ્રત્યાખ્યાન કરશે. ત્રસ જીવની હિંસાનું પ્રત્યાખ્યાન કરશે નહીં પછી તેા ત્રસ જીવાેની વિરાધના (હિંસા) કરવાથી અનર્થ જ . શકુ જશે, અને જે 'ભૂલ' શબ્દ સમાન અર્થને અતાવવાવાળા ન હોય. તા તે શબ્દના પ્રયોગ જ નિર્સ્યક છે. અર્થાત તેના કાઈ અર્થ જ નથી. જેમ ''શીતભતજલ' અહીં'યાં શીત શખ્દની પછી 'ભૂત' શબ્દને**ા પ્રયાગ** કરવામાં આવેલ છે. પરંતુ તે શીત અર્થના જ બાેધ કરાવે છે. તેથી ઠાઈ ન્યૂન અથવા અધિક અર્થ બતાવતું નથી. તેથી જ તે નિરથંક છે, આ પરિસ્થિતિમાં જે શ્રમણુ-માહન આપતું અનુસરણ કરીને 'ત્રસભૂત' શખ્દના પ્રયાગ કરે છે. તે શ્રમણુસંઘને દોષાસ્પદ છે. તે શ્રમણું અને શ્રમણુંાપાસકાને કલંક સમાન છે. તે અન્ય ભૂતા, જીવા, સત્વા અને પ્રાશિ્યોના જે સધમ પાળે છે, તેના પર પક્ષ દોવારાપણ કરે છે. હું એમ શા માટે કહું છું 1 તે સાંભળા-સંસારના

## समयावैवोचिनी डीका हि. शु. अ. ७ अदक प्रति गीतमस्योत्तर:

थावर तार पद्मायंति' त्रसा अपि मागाः - जोवाः क्रमेत्रठात् स्थावरत्वाय पत्वा यान्ति - त्रसा अपि कदाचित् स्थावरा म गन्ति । 'धावरः ति पःणा तसनार पत्त्वा याति' स्थावरा अपि माणाः कर्म ग्रुहात् त्रतत्वाय प्रत्यायान्ति । 'तसकायाओ विष्प-सुच्चमाणा थावरकार्यसि उत्तवच्र्जति' त्रसकायाद्विप्र रुच्यमानाः स्थावरकायेषू त्रधन्ते, आयुवः क्षये त्रसीयशरीरं विग्रुच्य नामकर्मोदयात्तस्यावरकार्य माण्तु-वन्तः स्थावरतां रुभःते । 'धावरकायाओ चिष्पग्रुच्यमाणा तसकार्यसि उत्तव-कर्जति' स्थावरकापाद्विप्रमुच्यमानास्न कायेषूत्र्यद्यन्ते । 'तेसि च णं तसकार्यसि उत्तवन्नाणं ठाणमेय अधत्त' तेषां च खद्ध त्रसकायेषूत्व्यक्तानां स्थानमेतव् आधार्थम् । यदा जीभाः ते त्रसकाये समुत्यचन्ते तदा ते-जीवाः प्रत्यात्त्वता पुरुषेण इन्तु-भयोग्या भवन्ति । इति मो-उदक ! त्वया त्रसपदानन्तरं नित्तेव्यमानं भूत्वपदं मत्यात्त्यानासराज्ञौ नितरान्न शोमते एव, किन्तु-शिष्टैर्थादर्भ स्वरूपद्यवर्त्ति तत्त्याद्यमानासराज्ञौ नितरान्न शोमते एव, किन्तु-शिष्टैर्थाद्दर्भ स्वरूपद्वर्व्वि

- संसार के कर्माधीन प्राणी त्रस होकर स्थावर भी हो जाते हैं और स्थावर से त्रस भी हो जाते हैं। त्रसकाय को त्याग कर स्थावर काय में उत्पन्न हो जाते हैं अर्थात् आयुपूर्ण होने पर श्रसकारीर को स्थाग कर कर्मोद्य से स्थावर काय को प्राप्त करते हैं, इसी प्रकार अनेक जीव स्थावर काय का त्याग करके प्रसकाय में उत्पन्न हो जाते हैं। जब स्थावर काय के जीव श्रस काय में जन्म छे छेते हैं तो प्रत्याख्यान करने बाखे पुरुष के लिए वे घात करने योग्य नहीं रहते हैं। अतएव हे आयुक्तन, उदक ! आप प्रत्याख्यान के पाठ में 'मूत' दाव्द को जोड देने की जो बात कहते हैं, वह ठीक नहीं है। विष्ट पुरुषों ने जैसे प्रत्या-ख्यान के स्वरूप का वर्णन किया है, वही हमें भी रुषता है।।आ।

કર્માધાન પ્રાસ્ત્રી ત્રસ થઇને સ્થાવર પદ્ય થઇ જાય છે, અને સ્થાવરથી ત્રસ પદ્ય થઇ જાય છે. ત્રસકાયને ત્યાગ કરીને સ્થાવર કાયમાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. અર્થાત્ આયુષ્ય પૂર્ણું થયા પછી ત્રસ શરીરને ત્યાગ કરીને સ્થાવરકાયને પ્રાપ્ત કરે છે, એજ પ્રમાશે અનેક જીવા સ્થવરકાયને ત્યાગ કરીને ત્રસ કાયમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે, જ્યારે સ્થાવર કાયના જીવા ત્રસકાયમાં જન્મ લઇ લે છે, તે! પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળા પુરૂષના માટે તેઓ ઘાત કરવા યોગ્ય રહેતા નથી તેથી જ હે આયુષ્યત્વ ઉઠક! આપ પ્રત્યાખ્યાનના પાઠમાં 'ભૂત' શબ્દને જોડવાની જે વાત કહા છે! તે ખરાખર નથી. શિષ્ટ પુરૂષોએ પ્રત્યાખ્ય નની પરૂપણાનું જે પ્રમાશે વર્ણન કરેલ છે, એજ પ્રમાણે અમને પણ યોગ્ય અને રૂચિકર જણાય છે. ાાળા

### स्वर्छता**इत्**र्य

300

मुब्म्-सवायं उद् पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-कयरे खलु ते आउसंतो गोयमा ! तुब्भे वयह तसा पाण तसा आउ अन्नहा ? सवायं भगवं गोयमे उद्यं पेढालपुत्तं एवं वयासी-आउसंतो उदगा ! जे तुब्भे वयह तसभूया पाणा तसा ते वयं वयामो तसा पाणा जे वयं वयामो तसा पाणा ते तुब्भे वयह तसभूया पाणा, एए संति दुवे ठाणा तुल्ला एगडा, किमाउसो ! इमे भे सुप्पणीयतराष भवइ तसभूपा पाणा तसा, इमे भे दुप्पणीयतराए भवइ-तसा पाणा तसा, तओ एगमा-उसो ! पडिकोसह एकं अभिणंदह, अयं पि भेदो से णो णेया-उए भवइ। भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तेसिं च णं एवं उत्तपुबं भवइ-णो खऌ वयं संघाएमो मुंडा भवित्ता अगाराओ अणगारियं पद्यइत्तए, सा वयं ण्हं आणुपुद्वेण गुत्तरत लिसिस्सामो, ते एवं संखर्वेति ते एवं संखं ठवयंति ते एवं संखं ठावयांति नन्नत्थ अभिओएणं गाहावइचोरग्गहण विमोक्खणयाप तसेहिं पाणोईिं निहाय दंडं, तं पि तेसिं कुसलमेव भवइ ॥सू०८॥७५।

छाया---सबादमुदकः पेढाळपुत्रो भगवन्तं गौतमयेवभवादीत् । कतरे खख ते आयुष्मन् गौतम ! पूर्यं वदय त्रसाः भाणाः त्रसाः, उतान्यया ? सवादं भगवान् गौतमः उदकं पेढालपुत्रयेवमवादीत् आयुष्मन् उदक ! यान् यूर्यं वदथ त्रसभूनाः माणास्त्रसास्तःन् वयं वदामः त्रसाः माणाः । यान् वयं वदाम स्नसाः माणाः, तान् यूर्यं वदध त्रसभूताः माणाः । एते हे स्थाने तुल्ये एकार्थे । किमायुष्मन् ! अधं युष्माकं छुवणीततरो भवति त्रसभूताः माणाः त्रसाः, अयं युष्माकं दुव्मणीततरो भवति त्रसाः माणा स्ताः तत् एकमायुष्मन ! प्रतिकोशय एकप्रमिनन्दथ, अपमपि भेदः स नो नैयायिको भवति ! मगवांश्व उताह-सन्य्येकके मनुष्या मवन्ति, तैश्व दधुक्तपूर्वं भवति-न खख वयं शक्तुमो मुण्डाः भूरवा अगारादनगारितां प्रतिपतुं, समयार्थबोधिनी हीका हि. श्रु. स. ७ गौतमं प्रति पुनरुदकस्य प्रभाः 👘 ७११

तद्वयं खछ आनुपूर्व्यां गोत्रमुपश्लेषयिष्यामः । एवं ते संख्यापयन्ति एवं ते संख्यां स्थापयन्ति नान्यत्राभियोगेन गाथापतिचोरग्रहणविनोक्षणतया असेवु माणेषु निहाय दर्ण्डं तद्वि तेषां कुञ्चमेन भवति ॥८-७५॥

'सबायं उद्र पेडालपुरें।' इत्यादि ।

टीकार्थ-- उत्क पेढालपुत्र ने वाद के साथ भगवान स्रो गौतम स्वानी से प्रइन किया-आयुष्मन गौतम ! आप किन जीवों को श्रस करते हैं क्या श्रस प्राणी को श्रस कहते हैं अथवा अन्य किसी प्राणी को श्रस कहते हैं?

इस प्रदन को सुनकर भगवान श्री गौतम स्वामी ने वाद के साथ उदक पेढ़ालपुत्र से इस प्रकार कहा-हे आयुष्मन्-उदक! जिन शणियों को आप 'ञ्रसभूत' कहते हो, उनको हम 'त्रस' कहते हैं। जिनको हम ञस प्राणी कहते हैं, उन्हें आप त्रसभून प्राणी कहते हो। ये दोनों

'सवाय' उदय पेढाळपुत्ते' ४'त्याहि

ટીકાર્થ - ઉદક પેઢ લેપુત્રે શ્રી ગૌતમ સ્વામીને ઉત્તર સાંભળીને ક્**રીથી** શ્રી ગૌતમ સ્વામીને પૂછ્યું કે-હે આયુષ્મન ગૌતમ ! આપ કયા જીવેાને ત્રસ કહે છે ? શું ત્રસ પ્રાણીને ત્રસ કડે છે ? કે બીજા કે ઇ પણીને વસ કહે છે ? આ પ્રશ્ન સાંભળીને મગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામીએ સુક્તિપૂર્વક ઉદક પેઠા-લપુત્રને આ પ્રમાણે કહ્યું - હે આયુષ્મન્ ઉદક ! જે પ્રાણિયાને આપ 'ત્રસભૂત' કહે છે તેને જ અમે 'ત્રસ' પ્રાણી કહીએ છીએ. જેને અમે ત્રસ પ્રાણી કહીએ છીએ તેને તમા ત્રસભૂત પ્રાણી કહે છે. આ અન્તે શબ્દો એક અર્થવાળ છે. 99D



बदाम खपाः भागा इति, तान पूर्यं वद्धं त्रसभूताः भागा इति । 'एए मंति दवे ठाणा तुल्ला पगट्टा' पते दे स्थाने तुल्यार्थ-एकार्थे । इमे दे अपि पदे त्रस इति भूत इति समानार्थके एव। एकार्थतया-एकस्यैन द्वयोरपि मध्ये कस्याऽपि मयोगे पुन स्तम पर्यायरूपस्य मयोगः पौनः पुनिकं निर्रथकतां च याति । 'किमा-उसो ?' हे आयुष्मन किम् 'हमे भे सुप्वणीयतराए मदह' अर्थ युष्माके वक्षः सुव-की सबरो भवति । 'तसभूया पाणा तसा इइ' मसभूताः माणास्तमा इति । 'इमे भे दुष्पणीयतरार भवा तमा पाणा तमा' अपि तु-अयं युक्ताकं दुष्पणीततरो भवति, त्रसाः घाषास्तसाः, पदोभयोरपि समानार्थता तदा, 'एगमाउसो ! पडि-को 81 एगं अभिणंदह' एक मायुद्यन् । प्रतिको प्रथ-एकं पक्षं निन्दय, एकम-परंच पक्षम अभिनन्दय~मर्शसय ! 'अयंपि भे हो से गो गेमाउए भव हे आयु-ष्मन् ! अयमपि भेडाः समानार्थकत्वेऽपि एकासहय निन्हा-अपरपक्षहय प्रशंसन मिति भेदो न नैयाथिकः-न्याययुक्तो न भवति । 'भगवं च णं उदाहू' भगवांश्व गौतमः पुनराद-'संतेग्ध्या मणुस्सा भवंति' सन्ति एकके मनुष्या, भवन्ति 'तेसिं च णं वूत्त9्व्दं भवह' तैश्वेदयुक्तपूर्वं भवति-यहवो मनुष्या एतादशाः स्थान एकार्थक हैं अर्थात् तम और झमभूत, इन दोनों दाव्हों का अर्थ एक ही है। जब दोनों शब्दों का अर्थ एक ही है तो दोनों में से किसी भी एक इब्द का प्रयोग करने पर पुनः वही उसके पर्यायवाचक इब्द का प्रयोग करना पुनरुक्ति है और निरर्थक भी है। हे आयुब्बन ! ऐसी स्थिति में चया 'जसभूत प्राणी वस' ऐसा आपका कहना ठीक 🕈 ? नहीं, यह ठीक नहीं है । जब दोनों शब्द समानार्थक हैं लो आप एक की प्रशंसा और इसरे की जिन्दा क्यों करते हैं ? हे आयुष्मन् यह न्याय संगल नहीं है।

भगवान आ गौतम स्वामी पुनः बोले-भहुत से मनुष्य ऐसे होते અર્થાત્ ત્રસ અને ત્રસભૂત આ બન્ને શબ્દે.ના અર્થ એકજ પ્રકારના છે, જ્યારે બન્ને શખ્દોના અર્થ એકજ પ્રકારના છે. તા બન્નેમાંથી કાઈપલ એક શખ્દના પ્રયાગ કરવાથી કરીથી એજ તેના પર્યાયવાચક શબ્દોના પ્રયોગ દરવા તે પુનરૂદિત દ્રાય કહેવાશે. અને તે નિરર્થંક પહ્યુ છે. હે આશુષ્ટ્રન્ આ પરિસ્થિતિમાં શું 'ત્રસભૂત પ્રાણી ત્રસ' એ પ્રમાણેનું આપનું કથન ભરાભર છે ? ના તે ભરાભર નથી, જ્યારે અન્ને શબ્દો સમાન અર્થવાળા છે. તો આપ એકની પ્રશંસા અને

ખીજાની નિંદા કેમ કરા છેા ? હે આશુષ્મન્ આ કથન ન્યાય પુરઃસર નથી. ભગવાન્ શ્રીગૌતમ રવામી **કરીથી** કહે છે કે−ઘણા મનુષ્યે⊦એવા હોય समयार्थबोधिनी ढीका हि. सु. थ. ७ गौतमं प्रति पुनरुवकस्य प्रभः 👘 ७१३

सन्ति ये साधुसभीपं समेश्य प्वं वद्नित 'णो खख वयं संचाएमो ग्रुंडा मवित्रा अगाराओ अलगारियं पच्वरत्तर' नो खछ वयं शक्तुमो मुण्डा भूटवा अगाराष् अनगारितां मबजितुम् । इदानी मेताथ्भी बक्तिर्नास्ति येन सर्वम् 'सा वयं ण्ह्र' बर वयं खद्ध 'आणुपुण्वेषेण गुत्तस्स लिसिस्सामो' आनुष्च्येण-क्रमशः गोभ-साधु-त्रावग्नुपश्छेषयिष्यामः, मथमं स्थूछपाणातिपातं स्यक्ष्यामः ततः सक्ष्ममाणातिपातं परिस्यक्ष्यामः । किन्तु इदानीम्-'ते एवं संखवे ति' ते एवं संख्यापयन्ति-व्यव-स्यापमन्ति संरूधां-व्यवस्यां आवयन्ति प्रत्याख्यानं क्वर्वन्तः मकाञ्चमन्ति 'ते एवं संखं ठावयंति' एवं ते संख्यां विवारं स्यापयन्ति-संख्यां-विचारं गुरुसमीये वकट्यन्ति 'नन्नथ अभिओगेण गाहाबद्दवोरम्गइणविमोवखणयाए' नान्यत्राऽभि योगेन गाधापतिचोरप्रहणबिमोक्षणेन 'तसेहि पाणेहि निहाय दंड' वसेषु प्राणिषु दण्डं-भाणातिपातं निष्ठाय-स्यक्त्या करोति 'तं पि तेसिं कुसलमेव मंबइ' तदपि' लेखतः प्राणातिपातादिविरमणमपि तेषां कुञलमेव मयति, थावन्मात्रमेव हैं जो साध के समीप आकर कहते हैं-हम मुंडित होकर और गहत्याग करके अनगार बुल्ति को धारण करने में समर्थ नहीं हैं। इम अनुकम से धीरे-धीरे साधुता अंगीकार करेंगे। हम प्रथम स्थलप्राणातिपात का स्थाग करेंगे। तस्पत्रचात् सुधम प्राणातिपात का स्याग करेंगे। वे प्रत्याख्यान करते हुए इस प्रकार की व्यवस्था प्रकाशित करते हैं। वे ऐसा विचार प्रकट करते हैं। तदनन्तर वे राजाभियोग का आगार रखकर गाथापति चोरविमोक्षण न्याय से त्रस प्राणियों की हिंसा का त्याग करते हैं। उनका इस प्रकार का थोड़ा-सा हिंसा का त्याग भी अच्छा ही है। यह जितना त्याग करते हैं, उतना ही डनके लिए कल्याणकारी है। कहा भी है--'स्वल्प्मप्यस्य धर्मस्य' इत्यादि । धर्म का धोड़ा सा अंदा भी महान् भय से रक्षा करता है ॥८॥

છે કે- અમે મુંડિત થઇને અને ગૃઢને ત્યાગ કરીને અનગાર વૃત્તિ ધારણ કરવાને સમર્થ નથી. અમે અનુકમથી ધીરેધીર સાધુપણાના સ્વીકાર કરીશું. અમે પહેલાં રથૂલ પ્રાણાતિયાતના ત્યાગ કરીશું, તે પછી સૂક્ષ્મ પ્રાણાતિ-પાતના ત્યાગ કરીશું. તેઓ પ્રત્યાખ્યાન કરતા થકા આ પ્રમાણેની વ્યવસ્થા પ્રગટ કરે છે. તેઓ એવા વિચાર કરે છે. તે પછી તેઓ રાજાભિયાગના આગાર રાખીને 'ગાથાપતિચારવિમાક્ષણ' ન્યાયથી ત્રસ પ્રાણિયાની હિંસાના ત્યાગ કરે છે. આ પ્રમાણેના તેમના થાડા એવા હિંસાના ત્યાગ પણ સારો જ છે. તે જેટલા ત્યાગ કરે છે. એટલા જ તેઓને માટે કલ્યાણકારક છે. કહ્યું પણ છે-સ્વત્ત્વમવ્યસ્ય ધર્મસ્ય' ઇત્યાદિ ધર્મના થોડા આવા શાણા પણ મહાન ભથથી રક્ષા કરે છે. ૫૮ા

सु॰ ९०

U\$¥

त्यजति तावदेव तस्य कस्याणायेति । उक्तत्र —'स्वल्पमध्यस्य धर्मस्य भायते महतो भयादिति ॥सू०८-७५॥

ष्वम्-तसा वि वुच्चंति तसा तससंभारकडेणं कम्मुणा जामं च णं अब्भुवगयं भवइ, तसाउपं च णं पलिक्स्तीणं भवइ, तसकायदिइया ते तओ आउयं विष्पजहंति ते तओ आउयं विष्पजहित्ता थावरसाए पच्चायंति। थावरा वि वुच्चंति थावरा थावरसंभारकडेणं कम्मुणा णामं च णं अब्भुवगयं भवइ, थावराउयं च णं पलिक्स्तीणं भवइ, थावरकार्यादिइया ते तओ आउयं विष्पज्ञहंति, तओ आउयं विष्पजहित्ता भुज्जो पर-लोइयत्ताए पच्चायंति, ते पाणा वि वुच्चंति, ते तसा वि वुच्चंति, ते महाकाया ते चिराट्टिइया ॥सू०९॥७६॥

छायो — त्रसा अप्युच्यन्ते त्रमास्रससम्भारक्वतेन कर्मणा नाम च खल्वभ्यु पगतं मर्वति । त्रसायुष्कं च ख्छ परिक्षीणं मत्रति त्रसकायस्थितिकास्ते तदायुष्कं विप्रजइति । ते तदायुष्कं विप्रहाय स्थावरत्वाय प्रत्यायान्ति स्थावरा अप्युच्यन्ते स्थावराः स्थावरसम् कारकृतेन कर्मणा नाम च खल्वभ्युश्गतं भवति, स्थावराषुष्कं च खछ परिक्षीणं भवति स्थावरकायस्थितिकास्ते तदायुष्कं विप्रवृहति, तदायुष्कं विप्रहाय भूवः पारलीकिकत्वेन प्रत्यायान्ति, ते प्राणा अप्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते महाकायान्ते चिरस्थितिकाः ॥वृण् अप्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते महाकायान्ते चिरस्थितिकाः ॥वृण् अप्युच्यन्ते ते त्रसा

टीका—पूर्वमुदकेन गौतमस्तामी पृष्टः यः श्रायकः त्रसानां झिसनं न करिष्यामीति प्रलिज्ञां कृतवान् किन्तु-त्रसा एव स्थावरकाये समुरपद्यन्ते, तत्र स्थावरकायान् यदि इन्डि-वदा तस्य प्रतिज्ञाभद्वदोपः क्रुबो न भदति यथा

'तसा वि वुक्त्वंति' इग्यादि ।

-पहछे उदक पेढाउपुत्र ने श्री गौतम स्वामी से पूछा था-किसी आवक ने त्रल जीवों की हिंसा नहीं करूँगा, इस प्रकार से हिंसा का त्याग किया किन्तु त्रस जीव मर कर स्थावर काय में उत्पन्न

'तसा वि वुच्चंति' ईत्याहि

ટીકાર્થ — પહેલા ઉદક પેઢલપુત્રે શ્રી ગીતમ સ્વામીને પૂછશું હતું કે-કાઇ શ્રાવકે ત્રસ જીવાની હિંસા નહીં કરૂં; એવી પ્રતિજ્ઞાકરી હિંસાના ત્યાગ કર્ચો હાય, પરંતુ ત્રસ જીવ મરીને સ્થાવરકાયમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. તે

# छमयार्थवोधिनी टीका द्वि. श्रु. ब. ७ प्रतिज्ञाभङ्गविषये गौतमस्योत्तरम् 👘 ७१५

नागरिकाणां जनानां हरतं करिष्यामीति मतिक्वां कुतरान् कथित् तत्र नगरतो वहिर्मतस्य तन्तगरीयस्य इनने प्रतिज्ञाकर्तुः प्रिज्ञाभङ्गदोगे भवत्येत्र । इत्युदक कतप्रश्नं गौतम उत्तरयति-'तसावि' त्रसा अपि-जसभीवा हि त्रसनामकर्मोंदयेन फलानुभवाय त्रस इति शब्देन 'वुच्चंति' उच्यन्ते व्यवहियन्ते 'तसा तससंमा ( कडेग कम्मुगा णामं च गं अब्धुत्रायं भवद्द' त्रसाखससं नारहतेन कर्मणा नाम-चाभ्यपगतं भवति, सम्बारो नामकर्मणोऽवक्यं विपाकाऽत्रुभवेन वेर्तम् प्रस इति कमोंदियेन बस इति नाम धारधन्ति । 'तसाउयं च णं पळिकलीणं भवह, तसकाय-हिया ते तओ आउपं विष्यजहति' वसायुष्कं च खछ परिक्षीणं मवति, वसकाय-स्थितिकाः-असकाये स्थितियेयां ते तथा, जसकाये तदीयस्थितिहेतुभूते कर्मणि नष्टे सति ते-वसाः तदायुष्कं विष्ठ नहति । तदा त्रसायुः परिशीपते-एव, वसन्नरी-रकारणमूतं कर्म चाऽपगतम्-तदा ते त्रताः तादशमायुस्त्यत्रन्ति । 'ते तमो आउगं विष्णजहित्ता थावरत्ताए पद्मायंति' ते-त्रताः त्रसायुष्कं विप्रदाय स्यावर-त्वाथ प्रत्यायान्ति । 'थात्ररा वि तुरुचंति∽थात्ररा थात्ररसंगारकडेलं कम्मुणा णामं च णे अब्धुवगयं भवद्र' स्यावरां अपि उच्यन्ते स्थावराः स्थावरसम्भार-कृतैन कर्मणा नाम च खलु अभ्युगगतं भवति । स्यावरजन्तवोऽपि स्थावरनाम-हो जाते हैं। वह श्रावक उन स्थावर जीवों का जो पहछे त्रस थे, घात करता है। तब उसको त्याग भग का पारंक्यों नहीं लगता? इस प्रदन का यहां उत्तर दिया जाता है--

त्रस जीव अवदर भोगने योग्य त्रस नामकर्म के उदय से अर्थात् इस नामकर्म का फठ भोगने के कारण त्रस कहलते हैं। इसी कारण वे 'त्रस' इस नाम को घारण करते हैं। जय उनकी त्रस आयु का क्षय हो जाता है और त्रसकाय में स्थिति का कारण भूत कर्म भी क्षीण हो जाता है, तय वे त्रस आयु को स्थाग देते हैं और स्थायर पर्याय को पछी ते श्रावक ते स्थावर ल्योगोत, के के पडेलां त्रस कता, तेमने। धात कर छे, त्यारे तेमने प्रतिज्ञाल जतुं पाप केम खागतुं नथी ? आ प्रक्षने। इत्तर अडींयां आपवामां आवे छे.

ત્રસ છવ અવશ્ય ભાેગવવાને યાગ્ય ત્રસ નામકર્મના ઉદયથી અર્થાત્ ત્રસ નામકર્મનું ક્યા લાેગવવાના કારણે ત્રસ કહેવાય છે. એજ કારણે તેએ 'ત્રસ' આ નામને ધારણ કરે છે. જ્યારે તેએાના ત્રસપણાના આયુષ્યના ક્ષય થઇ જાય છે, અને ત્રસકાયમાં સ્થિતિના કારણબૂત કર્મ પણ ક્ષીણ થઇ જાય છે. ત્યારે તેઓ ત્રમપણાના આયુષ્યના ત્યાગ કરી ઠે છે. અને સ્થાવર પર્યાયને ધારણ 古多

स्विकेतां के खत्रे

कर्मगोः फलमनु गवन्तः स्थावरा इति कथ्यन्ते । अतस्ते स्थावर इति संझामपि प्राप्नुवन्ति । 'थावराउयं च णं पलिक्खोणं भवइ थावरकायदिश्या ते तभो आउयं विष्पजदंति' स्थावराग्रुष्कं च खलु परिक्षोणं भवति, स्थावरकायस्थितिकाः – स्था वरकाये स्थितिर्येषां ते तथा, स्थावरकायस्थितिहेतुभूते कर्मणि नष्टे सति तै-स्थावराः तदायुष्कं चिभजहति – स्थावरायास्थितिहेतुभूते कर्मणि नष्टे सति तै-स्थावराः तदायुष्कं चिभजहति – स्थावरायुः परित्यजन्ति । 'तभो आउयं विप्प-जहिता स्रजो परळोड्यत्ताए पचायंति' ते स्थावराः तदायुष्कं विमद्दाय – त्यक्त्रस्वा भूषः – पुनरपि पारलौकिकत्रया पत्थायान्ति । 'ते पाणा वि तुरुचंति ते तसा वि वुच्चंति-ते महाकाया – ते चिरदिश्या' ते- त्रसस्थावरजीवााः, पाणधारणात् पाणा अप्युच्यन्ते-ते त्रसनामकर्मोदयात् त्रसा अप्युच्यन्ते, ते महाकाया अपि मवन्ति, योमनलक्षप्रमाणशीरविकुर्वणात्, ते चिरसिशतिका अपि मवन्ति-प्रय-स्विशत्रसागरायुधक्रमानादिति ॥ मू०९ – ७६॥

धारण करते हैं। इसी--प्रकार स्थारवर जीव भी अवइय भोगने योग्य स्थावर नाम कर्म के उदय से, स्थावर कहलाते हैं और इसी कारण 'स्थावर' नाम को घारण करते हैं। जब उनकी स्थावर की आयु क्षीण हो जाती है और स्थावरकाय की स्थिति के कारणमूत कर्म भी क्षीण हो जाता है तब वे जीव स्थावर-आयु का स्थाग कर देते हैं। स्थावर-आयुष को स्थाग कर वे त्रसपर्याय को घारण कर छेते हैं। स्थावर-आयुष को स्थाग कर वे त्रसपर्याय को घारण कर छेते हैं। स्थावर-आयुष को स्थाग कर वे त्रसपर्याय को घारण कर छेते हैं। वे प्राणी भी कहे जाते हैं, त्रस भी कहलाते हैं और महान घारीर वाले एवं चिरकालीन स्थिति वाले भी कहलाते हैं, अर्थात् इनमें कोई-कोई एक लाख योजन प्रमाण धारीर की विकिया भी करते हैं और तेतोस सागरोपम की भी स्थिति पाते हैं। १९॥

કરે છે. આજ પ્રસાશે સ્થાવર જીવ પશુ અવસ્ય ભાગવવા ચાંગ્ય સ્થાવર નાસ-કર્મના ઉદ્દયથી સ્થાવર કહેવાય છે. અને એજ કારણે 'સ્થાવર' નામને ધારણ કરે છે. જ્યારે તેમના સ્થાવરપજ્ઞાના આયુળ્યના ક્ષય થઇ જાય છે, અને સ્થાવર-કાયની સ્થિતિના કારણભૂત કર્મના પશુ ક્ષય થઈ જાય છે. ત્યારે તે જીવા સ્થાવર આયુબ્યના ત્યાગ કરી દે છે. સ્થાવર આયુબ્યના ત્યાગ કરીને તેઓ ત્રસ પર્યાયને ધારણ કરી લે છે. તેઓ પાણી પણ કહેવાય છે. ત્રસ પણ કહેવાય છે. અને સાટા શરીરવાળા અને લાંભા કાળની સ્થિતિવાળા પણ કહેવાય છે. અર્થાત્ તેઓમાં કાઇકાઈ એક લાખ ચાજન પ્રસાણવાળા શરીરની વિક્રિયા પણ કરે છે. અને તેત્રીસ સાગરાયમની સ્થિતિ પણ પાયે છે. ાલા समयार्थकोधिनी टोका द्वि. श्रु. झ. ७ हिंसात्यागविषयक प्रक्षोत्तरं च ७१७

मूच्म-सवायं उद्द वेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-आउसंतो गोयमा ! णत्थि णं से केइ परियाए जण्णं समणो-वासगस्स एगपाणाइवायविरए वि दंडे निक्खित्ते, कस्स णं तं हेउं ? संसारिया खळु पाणा, थावरा वि पाणा तसत्ताए पच्चा-यंति, तसा वि पाणा थावरत्ताय पच्चायंति, थावरकायाओ विष्पमुच्चमाणा सब्वे तसकायांसि उववज्जंति, तसकायाओ विष्पमुच्चमाणा सब्वे थावरकायांसि उववडजंति, तेसि व णं थावरकार्यसि उववन्नाणं ठाणमेयं घत्तं। सवायं भगवं गोयमे उद्यं पेढालपुत्तं पत्रं वयासी-णो खऌु आउसो ! उद्गा अस्माकं वत्तव्वएंगं तुव्मं चेव अणुप्पवादेणं, अरिथ णं से परियाए जे णं समणोवासगस्स सटवपाणेहिं सव्वभूएहिं सद्व-जीवेहि सव्यसत्तेहि दंडे निविखते मवह, करस णंतं हेउं? संसाहिया खलु पाणा, तसा वि पाणा थावरत्ताप पच्चायंति, धावरा वि पाणा तसत्ताप पच्चायंति, तसकायाओ विष्पमुध-माणा सब्वे थावरकार्यसि उववज्जंति, थावरकायाओ विष्प-मुच्चमाणा सब्वे तसकायंसि उववड्जंति, तेसिं च णं तस-कायंसि उववन्नाणं ठाणमेयं अधत्तं, ते पाणा वि वुच्चंति, ते तसा वि वुच्चांते, ते महाकाया ते चिरहिइया, ते बहुयरगा पाणा जेहि समणोवासगस्स सुपच्चक्खायं भवति, ते अप्पय-रगा पाणा जेहिं समणोवासग्रस अप्पच्चक्खायं भवइ, से महया तसकायाओ उवसंतस्स उक्ट्रियस्स पडिविरयस्स जन्नं तुब्भे ا المعالية الم

स्विकृतानस्व

वा अन्नो वा एवं वदह~णत्थि णं से केइ परियाए जंसि समणो-वासगस्त एगपाणाइवायविरए वि दंडे णिक्खित्ते, अयंपि भेदे से णो णेयाउए भवइ ॥सू० १०॥७७॥

छाया--सवादप्रदकः पेढलप्रभो भगवन्तं गौतममेवमवादीत-आयुष्मन् गौतमं ! नास्ति खल स कोऽपि पर्यायो यस्मिन अमणोपासकस्य-एक प्राणाति-पातविरतेरपि दण्डो निश्चित्रः । तत्कस्य हेतोः ? सांसारिकाः खळ माणाः स्थावरा अपि माणाः त्रसःखाय प्रत्यायान्ति ! त्रसा अपि प्राणाः स्थावरस्थाय मर्थायान्ति । स्थावरकायतो विष्ठयुच्यमानाः सर्वे जसकायेपृत्यचन्ते जसकायतो विभक्षच्यमानाः सर्वे स्वावरकायेष्ट्रत्पचन्ते । तेपां च खलु स्थावरकायेपृत्पन्नानां स्थानमेतद् घात्यम् । सत्रादं मगत्रान् गौतमः उदकं पेढठप्रत्रमेवमनादीत् । नो खलु आयुष्मन्-उदक! अस्माकं वक्तव्यत्त्वेन युष्माकं चैत्राऽनुप्रवादेन, अस्ति खलु स पर्यायः यस्मिन् अक्ष्णोपासकस्य सर्वप्राणेषु सर्वभूतेषु सर्वजीवेषु सर्वसत्वेषु द्व्दो निक्षिप्तो भवति । तत कस्य हेतोः ? सांसारिकाः खल्ल माणाः त्रसा अपि माणाः स्थावरत्वायं प्रत्यायान्ति । स्थावरा अपि प्राणाः त्रसत्वायं प्रत्यायान्ति । त्रसका-यतो विषयुच्यमानाः सर्वे स्थावरकायेपुरुपधन्ते. स्थावरकायतो विषयुच्यमानाः सर्वे जसकायेवृत्वधन्ते । तेवां च खद्ध त्रसकाये प्रत्वकानां स्थानमेतद् अधारयम् । ते प्रांणा अप्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते महाकायास्ते चिरस्थितिकाः । ते वहु-तरकाः माणाः येषु अमणोपासकस्य सुपत्याख्यातं भवति । तेऽस्वतरकाः माणाः येषु श्र ग्णोपासकस्याऽपत्याख्यातं भवति । तस्य महतस्रमकायादु ग्रान्तस्योपस्थितस्य प्रतिवित्तरय यदु यूपं वा अन्यो वा एवं वदय. नाहित खुदु स कोऽ.पे पर्यायः --पश्मिन--अनणोपामकस्य-एक माणातिपातविरतेरपि दण्डो निक्षिप्तो भवति । अयमंषि भेदः स नो नैयायिको मवति ॥सू०१०॥

टोका—पुनरपि–उदकः पैढालधुवो मगवन्तं पृच्छति-'सवायं' उदए पैढाल पुत्ते भगवं गोयमं एवं वयामी' सवादम्–वादसहितं पैढाळपुत्र उदको भगवन्तं गौतमस्वामिनं पुनरपि एवमवादीत्–वक्ष्यमाणं प्रश्नं पृष्ठवान् 'आउसंते।

**'सबायं उद**ए पेढालपुत्ते' **इ**त्यादि ।

टीकार्य--- उदक पेढालपुत्र ने वाद के साथ भगवान श्री गौतम से इस वकार कहा-आयुष्पन गौतम ! जीव का ऐसा एक भी कोई पर्याय

'सवायं उदय पेढालपुत्ते' ઇत्याहि

ટીકાર્થ-ઉદક પેઢાલપુત્રે વાદસહિત ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીને આ પ્રમાણે કહ્યું-હે માંમુખ્યન્ ગૌતમ ! જીવના એવા એક પણ પર્યાય નથી કે

### समयार्थवोधिनी टीका हि. सु. अ. ७ द्विसात्यागविषयक वक्षोत्तर च 👘 अ१९

गोयमा !' आधुब्मन् हे गौतम ! 'णस्थि णं से केइ परियाए' ताइक्ष-तावान् कोऽपि पर्यायो नास्ति । 'जण्णं समणोवासगस्स' यस्मिन प्रयोध्यमाणपर्याये अम्जोपासकस्य श्रावकस्य, 'एगपाणाइवायविरए वि दंडे निक्खित्ते' एकश्राणा-ऽतिपातविरतेरपि दण्डो निक्षिप्तः । नास्ति कोऽपि पर्यायो यम् अमारयन अगवकः स्वीयां माणातिपातमरयाख्यानमतिहां सफल्येत् । 'कस्स णं ते हेउ' तत्कस्य हेतोः ? 'संसारिया खल्ज पाणा' सांसारिकाः खल्ज प्राणाः, परिवर्त्तनवीला वि प्राणिनो भवन्ति । 'थावरा वि पाणा तसत्तार पच्चायंति' स्यावरा अपि माणाः वसस्ताय त्रत्यायान्ति-कदाचित स्थावरा अपि प्रःणा स्नसा भवन्ति 'तसावि पाणा श्वा<mark>रत्ताप</mark> पचार्यां ते' त्रसा अपि प्राणाः स्थावरत्वाय प्रस्थायान्ति । कदाचित त्रसा अपि प्राणाः स्यातरा मवस्ति । 'यातरकायाओः तिष्पम्रचमाणा सब्वे तसकायंसि उपवज्जति' स्यावरकापतो दिप्रमुच्यमानाः सर्वे जीवाः त्रसकायेष्ट्रस्यन्ते । तथा~'तस-कायाओ विष्यसुरुवमाणा सब्वे थावरकार्यसि उवरज्जेति' जसकायतो विम-म्रुच्यमानाः सर्वे स्थावरकायेषु सम्र∉पद्यन्ते । 'तैसिं च णे यादकार्यसि उवव-काणं ठाणमेयं घत्तं' तैषां च स्तुलु स्यावरकायेषुत्रान्नानां स्थानमेतद् घात्त्यम् । यदा ते सर्वे प्रताः स्यावरकायेषु सम्रूत्यचन्ते-तदा ते त्रसाः आवकस्य घातयोग्या नहीं है. जिसकी हिंसा का अमणोपासक त्याग कर सकता हो । इसका कारण क्या है ? संसार के प्राणियों के पर्याय परिवर्तनज्ञील है। स्था-बर प्राणी भी त्रस रूप में आजाते हैं और बस प्राणी भी स्थावर हो जाते हैं। स्थावरकाय से छुटकर सभी जीय त्रसकाय में उत्पन्न हो जाते हैं सथा त्रसकाय से छटकर सभी स्थावरकायों में उत्पन्न हो जाते है। जब वे सब स्थावरकाय में उत्पन्न हो जाते हैं तो अमणोपासकों के घात के योग्य हो जाते हैं। ऐसी स्थिति में वह पतिज्ञा प्रयोजन हीन हो जाती है। मान लीजिए किसी ने ऐसी प्रतिज्ञा की कि में इस नगर-निषासियों का घात नहीं कहूँगा। तत्वइषात् बह नगर उजड गया

જેની હિંસાને શ્રમણે પાસક ત્યાગ કરી શકતા હેાય, તેનું શું કારણ છે? સંસારના પ્રાણિયેના પર્યાયા પરિવર્તન રતભ વવાળા છે. સ્થાવર પાણુી પણ ત્રસપણામાં આવી જાય છે. અને ત્રસ પ્રાણું પણ સ્થાવર પણામાં આવી જાય છે સ્થાવર કાયથી છૂટીને બધા જ જીવા ત્રસકાયમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. તથા ત્રસકાયથી છૂટિને બધા જ જીવા સ્થાવરકાયોમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે જ્યારે તે બધા સ્થાવર-કાયામાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે, તા શ્રપણો પાસકાના ઘાતને યેલ્ય થઈ જાય છે. આ સ્થિતિમાં તે પ્રતિજ્ઞા પ્રયોજન વિનાની બની જાય છે. માનીલા કે કાઇએ એવી પ્રતિજ્ઞા કરી હાય કે-આ નગરમાં રહેનારાઓની હિંસા કરીથ નહીં તે **URO** 

#### स्त्रकृताङ्गस्त्रे

भषन्ति । इति निर्निषया प्रयोजनग्रन्या प्रतिज्ञा मवति, यथा-केनचित् ं परिज्ञात मगरवासी मया न इन्तक्य इति तच्चोद्रसितं नगरं ततो निर्विषयं प्रस्पाख्यानमिति । भगवान् गौतमः-उदकं कथयति मो--उदक ! मम सिद्धान्तमनुसरतो जनस्य मझ एव नोपतिष्ठति । यतः सर्वे त्रसा एकदेव स्थावरा भवन्तीति नायं पक्षः, स्वन्तु नाभूस भवति न वा भविल्यति । किन्तू-तर मत्तेऽपि आवकवतं निर्विषयं न भवति । तव मतेऽपि सर्वे स्थावरा अपि प्रसाः कदाचिल्रवन्ति, तदा-श्रावकस्य रगागविषयोऽठीवाऽधिक उपजायते । तस्तमये आवकरप प्रत्यारूपानं सर्व बाणिविषयकं भवति । अतः श्रावकस्य प्रत्याख्यानं निर्विषयकः म बतीति • इयनं न न्यायसिद्धमिव मतिमातीति । अक्षरार्थस्त्वेवम्-तयाहि-'सवायं मगर्व गोयमे उदयं पेढालपुत्तं एवं वयासी' सवादं-वादपुर्वकं भगवान् गौतमः उदकं तो उसका प्रत्याख्यान निर्विषय निर्धक हो जाता है। क्यों कि उस स्थिति में वहां घात करने थोग्य कोई प्राणी उसके लिए नहीं रहता। भगवान श्री गौतम स्वामी उदक से कहते हैं-हे उदक ! मेरे सिद्धान्त का अनुसरण किया जाय तो यह प्रदन ही उपस्थित नहीं होता। क्योंकि सभी त्रस जीव एक ही काल में स्थावरकाय हो जाते हैं और उस समय कोई त्रस जीवश्व से रइता ही नहीं है, ऐसा हमारा पक्ष नहीं है। न कभी ऐसा हुआ है, न कभी ऐसा होता है और न कभी ऐसा ही होगा। किन्द्र सुम्हारे मत के अनुसार भी आवक का त्रत निर्विषय नहीं हो सकता, क्यों कि तुम्हारे मत के अनुसार किसी समय सभी स्थावर जीव भी बस हो जाते हैं, उस समय आवक के स्थाग का विषय बहत अधिक बह जला है। उस अवस्था में आवक का प्रत्याख्यान सर्व प्राणी विष-

પછી તે નગર ઉજ્જડ થઈ ગયું દાય તેા તેનું પ્રત્યાખ્યાન નિર્સ્થત બની જાય છે, કેમકે-એ સ્થિતિમાં ઘાત ન કરવા ચેગ્ય કાેઈ પ્રાછી ત્યાં હેાતું જ નથી.

ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામી ઉદક પેઢાલપુત્રને કહે છે - દે ઉદક! માસ સિદ્ધાંત પ્રમ છે વિચારવામાં આવે તે! આ પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી. કેમકે-બધા જ ત્રસ છવા એક જ સમયે સ્થાવર જીવા બની જાય છે, અને એ વખતે કાઇ ત્રમ જીવા રહેતા જ નથી. એવા અમારા પક્ષ નથી. કાઇ કાળે તેમ થશું નથી. કાઈ કાળે તેમ થતું નથી, અને કયારેય પણ તેમ થશે નહીં. પરંતુ તમારા મત પ્રમાણે પણ શ્રાવકનું લત નિર્વિષય અર્થાત નિરર્થંક થઇ શકતું નથી. કેમકે- તમારા મત પ્રમાણે કાઈ સમયે સ્થાવર જીવા પણ ત્રસ બની જાય છે. તે વખતે શ્રાવકને ત્યાગ કરવાને! વિષય થણે! અધિક વધી જાય છે. તે અવસ્થામાં

950

#### समयाचैंबोधिनी ढीका द्वि. श्रु. स. ७ हिंसात्यागविषयक प्रभोत्तर 📹 👘

पेढाल्ध्युत्रमेवमवादोत् 'अःउसो' आयुष्मन् उदक ! 'णो खल्ज अम्हाणं वत्तव्वएणे' नो खलु अस्माक्तं बक्तव्यस्वेन,-अस्मवसिद्धान्वाऽनुसारेण एषः मश्र एव न भवति, 'तुच्मं चेव अणुप्परादेणं अस्पि णं से परिपाए' युष्माक्तं चैवाऽनुपवादेन स्वलु स पर्यायाऽस्ति मवसिद्धान्तानुसारेणाऽपि 'जे णं समणोवासगस्स सब्व पाणेहिं सब्दभूएहिं सब्दज्ञीवेहिं सब्दसत्तेहिं दंडे निविलत्ते भवद्द' यस्मिन् अमणो-पासबस्य सर्वभाणेषु सर्वभूतेषु सर्वभत्तेहे दंडे निविलत्ते भवद्द' यस्मिन् अमणो-पासबस्य सर्वभाणेषु सर्वभूतेषु सर्वभावेषु सर्वसत्त्वेषु दण्डो निक्षिक्षः-परित्यक्तो मवति। स्वदीयमताऽनुतारेगाऽपि ताद्दशः पर्यायोऽस्ति, यस्मिन् सर्वजीदादिषु आद-कस्य हिंसाध्यगः संभवनीति। 'कस्स णं तं हेउं' तत्कस्य हेतोः ? 'तसा वि पाणा धावरत्ताए पच्चायंति' वसा अपि प्राणाः-जीवाः स्थावरघरीरग्रहणाय प्रस्थायान्ति 'यावरा वि पाणा तत्तराए पच्चार्याते' स्थावरा अपि माणाः असत्वाय परयायान्ति 'तत्तकायायो विष्यमुच्चमाणा सब्दे यावरकार्यसि उत्वच्जंति' प्रसक्तायतो विप-

यक बन जाता है। अतएव आवक का प्रत्याख्यान निर्विषय है। यह कहना न्याय संगत प्रतीत नहीं होता। चाव्दार्थ इस प्रकार है--

भगवान श्री गौतम स्वामी ने वादपूर्वक उदक पेढालपुत्र से कहा-हे आयुष्मन उदक ! हमें कहने की आवइपकता ही नहीं है। हमारे सिद्धान्त के अनुसार यह प्रइन ही उपस्थित नहीं होता। आपके सिद्धान्त के अनुसार भी वैसा पर्याय है जिसमें सर्वभूत प्राण जीव और सच्च के विषय में आवक का हिंसा श्पाग संभव है। किस कारण से में ऐसा कहता हूं ? क्यों कि त्रस प्राणी भी स्थावररूप से उश्पन्न हो जाते हैं और स्थावर जीव भी त्रस रूप में उश्पन्न हो जाते हैं। त्रसकाय से छूट कर सभी जीव स्थावरकायों में उश्पन्न हो जाते हैं। त्रसकाय से छूट का सभी जीव स्थावरकायों में उश्पन्न हो जाते हैं। जब सभी जीव

શ્રાવકુનું પ્રત્યાખ્યાન સર્વ પ્રાણી વિષયક બની જાય છે. શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન નિવિષય છે. અપમ કહેવું તે ન્યાયયુક્ત લાગતું નથી. શખ્દાર્થ આ પ્રમાણે છે-

ભગળાન શ્રી ગૌતમરવામીએ ઉદ્દક પેઢાલપુત્રને વાદ સાથે આ પ્રમાણે કહ્યું-ઢે આયુષ્પ્રન્ ઉદ્દક ! અમારે કહેવાની જરૂર જ રહેતી નથી. મારા સિદ્ધાંત પ્રમાણે આ પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી. આપના સિદ્ધાંત પ્રમાણે પણ એમ જ પર્યાય પરિવર્તન છે. જેમાં સર્વભૂત, પ્રાણી, જીવ, અને સત્વના વિષયમાં શ્રાવકના હિંસાના ત્યાગના સંભવ છે હું કયા કારણ્યથી આ પ્રમાણે કહું છું ? કેમકે ત્રસ પાણી પણ ક્યાવરપણાથી ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. અને સ્થાવર જીવ પગ્ ત્રસપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ત્રસકાયથી છૂટિને બધા જ જીવા સ્થાવરકાયમાં ઉત્પન્ન થપ જાય છે. અને સ્થાવરકાયના ત્યાગ કરીને બધા જ જીવા ન્રસ- હરવ

#### स्परुताहस्मे

ष्ठुव्यमानाः सर्वे जीवाः स्थायरकायेजूण्यदान्ते-ते त्रस्र शरीरं परित्यज्य स्थावरकायं युद्धन्ति । तथा-'धायरकायाओ विप्यमुच्चमाणा सक्वे तसकार्यसि उववज्जंति' स्थावरकायतो विभयुच्यमानाः सर्वे जीवा स्वकायेष्ट्रराद्यःते, परित्यज्य स्थावरताष् --उपाद्दते त्रसक्षरोराणि, 'सेसिं च णे तसकार्यसि उववर्णणाणं ठाणमेयं अधत्तं' तेषां च खलु त्रप्तकःये ग्रत्यन्नानां स्थानमेत्रद् अधात्यम् । यदा च ते सर्वे जीवा स्वसकाये सग्नुस्पधन्ते तदा सत्र स्थानं आवकस्यार्दिसायोग्यं भवति । तदा-'ते पाणावि-तुञ्चंति ते तसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते तदा सत्र स्थानं आवकस्यार्दिसायोग्यं भवति । तदा-'ते पाणावि-तुञ्चंति ते तसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते ते न्रसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते ते न्रसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते ते न्रसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते ते न्रसावि बुच्चंति ते महाकाया-चिरद्विश्या' ते माणधारणात् भाणा अध्युच्यन्ते ते न्रसावि स्थान् स्या अध्युच्यन्तो भवत्व-योजनस्वक्षप्रमाणक्रतीरचि कृवणात्, बहुकाखत्थायिनोऽपि मत्रन्ति, त्यस्विन्त्रतापारायुष्कमानात् , 'ते बहुवर रगा पाणा जेदि समणोवासगस्स सुपन्त्वायं मवइ' ते बहुतरकाः माणाः येषु अमणोपासकस्य सुपत्थाख्यानं मत्रति । ते प्राणिशे बहतः सन्ति येषु आवकस्य वत्वायं भवइ' तेऽल्पतरकाः प्राणाः येषु अमणोपासकस्य अमत्याख्यानं मत्रति। तथा - तत्समये ते प्राणिनो भवन्त्ये न हि, येषु आवकस्य प्रत्याख्यानं न भवतिति ।

प्रसकाय में उरपन्न हो जाते हैं तब वह स्थान श्रावक के लिए अहिंसा के योग्य हो जाना है। वे वस जीव प्राण घरण करने के कारण प्राण कहलाते हैं त्रस नाम कर्म का उदय होने से यस भी कहलाते हैं, वे महाकाय और चिरस्थितिक आदि भी कहे जाते हैं। एक लाख योजन जितने बढे दारीर की विकिया करने से उन्हें महाकाय कहते हैं। तेतीस सागरोपम तक की आयु होने से महास्थितिक कहलाते हैं।

इस प्रकार ऐसे प्राणी पहुन हैं। जिनके विषग में अमणोशसक का प्रत्याख्यान सफल होना है। उस समय वे प्राणी होते ही नहीं हैं કायमां ઉत्पन्न थर्ड लय છे. ज्यारे अधा ज छिये। त्रस्तायमां ઉत्पन्न यर्ड लय छे, त्यारे ते रधान श्रावडने माटे अर्डिसा ये।ज्य थर्ड लय छे, ते त्रस छिये। प्राण्च धारण्ड करवाधी प्राण्ड कडेवाय छे, त्रस नामक्रमंने। ઉदय थवाथी त्रस पछ कडेवाय छे. तेओ मडाहाय अने थिरस्थितिक विगेरे पण्ड कडेवाय छे. जोक लाभ ये।जन जेटला मे।टा शरीरनी विक्रिया करवाथी तेओने मडा-हाय कडेवामां आवे छे. तेत्रीस सागरे।पम सुधीनु' आधुष्य डेवाथी मडा-स्थितिक कडेवाय छे. आ रीते आवा प्राण्डी धण्डा ज छे. जेना संअ'धमां श्रमह्यापासकनु' प्रत्याण्यान सङ्ग थाय छे. ते समये तेओ प्राण्डी ज डाता

650

# समयार्थबोधिनी दीका द्वि. थु. अ. ७ हिंसात्यागविषयक प्रश्नोत्तर च

'से महया तसकायाओ उवसंतरस उबट्टियरस पडिविश्यस्स जर्च तुब्भे वा अन्नो वा एवं बदह' तस्य महतस्नसकायादुःशान्तस्योपस्थितस्य मतिविश्तस्य यद् यूयं वा अन्यो वा एवं वद्य । अनेन मकारेण स अाको महतस्वक्षयादुप्रधान्तो हिंसया मतिविश्तो भवति, अस्यां स्थितौ यूयमन्यो वा-एवं वद्ध । 'णत्यि णं से केइ परियाए जंसि समणोवासगस्स एगपाणाझ्वायविरए वि दंडे णिविखत्ते' नास्ति स कोऽपि पर्यायो यस्मिन अभणोपासकस्य एकप्राणातिपातविरतेरपि दण्डो निश्चिप्तः -परिश्यक्तः । तदा यद् युवं कथयथ, नास्ति तादृत्तः पर्यायो यदर्थं आवकस्य मत्त्पारुवानं संभवेत् । 'अयंपि भेदे से णो णेयाउए मबइ' अयमपि भेदो स न नैपा-यिको भवति-तदिदं भवतां कथनं न न्यायसिद्धं मवति, ततः स उद्धः पेढाळपुत्रः सवादं गौतमस्योत्तरं श्वत्वा अस्मिन् विषये प्रतिबुद्धो जात इति ॥सू१०--७७॥

मूच्म-भगवं च णं उदाहु णियंठा खलु पुच्छियच्वा-आउ-संतो ! नियंठा इह खलु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तेसिं च एवं वुत्तपुक्वं भवइ जे इमे मुंडा भवित्ता अगाराओ अणगारियं पक्ष्वइए, एसिं च णं आमरणंताए दंडे णिक्खित्ते, जे इमे अगा-रमावसंति एएसिं णं आमरणंताए दंडे णो णिक्खित्ते, केइ च णं समणा जाव वासाइं चउपंचमाइं वा छट्टदसमाइं वा अप्पयरो वा जिनके विषय में अमणोपासक का प्रश्वाख्यान नहीं होता है । इस प्रकार वह अमणोपासक महान त्रसकाय जीव की हिंसा से उपशान्त एवं निवृत्त होता है । अतएव आप या दूसरों का यह कहना न्धाय संगत नहीं है कि ऐसा एक भी पर्यांय नहीं जिसके विषय में अमणोपासक का प्रश्वाख्यान सफल हो सके ।

श्री गौतमस्वामी का वाद पूर्वक यह उत्तर सुन कर उदक पेढाल-पुत्र इस विषय में प्रतिबुद्ध हो गए ॥१०॥

નધી, કે જેએાના સંબંધમાં શ્રમણેાપાસકતું પ્રત્યાખ્યાન થતું નથી. આ ફીતે તે શ્રમણેાપાસક મહાન ત્રસકાયની હિંસાથી ઉપશાંત અને નિવૃત્ત થાય છે. તેથી જ આપતું કે બીજાએાતું આ કથત ન્યાયયુક્ત નથી. કે એવા એક પણ પર્યાય નથી, કે જેના સંબંધમાં શ્રમણેાપાસકતું પ્રત્યાખ્યાન સફળ અની શકે.

્રશ્રી ગૌતમ સ્વામીના વાદ પૂર્વક આ ઉત્તર સાંભળીને ઉઠક પેઢાલપુત્ર આ વિષયમાં પ્રતિબાધવાળા થઈ ગયા. ા૧૦ા 628

# स्त्रहतानस्त्रे

भुज्जयरो वा देसं दूईजिजता अगारमावसेज्जा ?, इंता वसेज्जा, तरस of तं गारत्थं वहमाणस्स से पच्चकखाणे भंगे भवइ ?, णो इणडे समट्रे, एवमेव समणोवासगस्स वि तसेहि पाणेहि दंडे णिक्सिते, थावरेहि दंडे णो णिक्सित्ते, तस्स णं तं थावर-कायं वहुमाणस्स से पच्चक्खाणे णो भंगे भवइ, से एवमाया-णह ? णियंठा !, एवमायाणियव्वं । भगवं च णं उदाहु णियंठा खलु पुच्छियव्वा-आउसंतो नियंठा ! इह खलु गाहावइ वा गाहुं।वइपुत्तो वा तहृष्पगारेहि कुलेहिं आगम्म धम्मं सवणवत्तियं उवसंकमेड्जा ? इंता उवसंकमेड्जा, तेसिं च णं तहृष्यगाराणं धम्मं आइक्सियव्वे?, हंता आइक्सियवे, किं ते तहप्पगारं धम्मं सोच्चा णिसम्म एवं वएङजा-इणमेव निरग्ंथं पावयणं सच्चं अणुत्तरं केवलियं पडिपुण्णं संसुद्धं णेयाउयं सल्लकत्तणं सिद्धि-मग्गं मुत्तिमग्गं निज्जाणमग्गं निब्वाणमग्गं अवितहमसंदिद्धं सबदुक्खपहीणमग्गं, एत्थ ठिया जीवा सिज्झंति बुज्झंति मुच्चंति परिणिव्यायंति सव्वदुवखाणमंतं करेंति, तमाणाप तहा गच्छा-मो तहा चिट्रामो तहा णिसियामो तहा तुयटामो तहा भुंजामो तहा भासामो तहा अब्सुट्ठामो तहा उट्टाए उद्यामो ति पाणाणं भूयाणं जीवाणं सत्ताणं संजमेणं संजमामोत्ति वएउजा? हुता वएउजा, किं ते तहृष्यगारा कृष्पंति प्रध्वावित्तए ?, इंता कृष्यंति, किं ते तहप्पगारा कप्पंति मुंडावित्तप ?, इंता कप्पंति, किं ते तहप्पमारा कप्पंति सिक्खावित्तप ?, हंता कप्पंति, किं ते तह-प्यगारा कर्षांति उवडावित्तप ?, इंता कर्षंति, तेसिं च णं तह-प्वगाराणं सब्बपाणेहिं जात्र सब्बसत्तेहिं दंडे णिक्लित्ते ?, हंता णिक्लित्ते ?, से णं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा जाव वासाइं

समयावैवोषिनी डीका द्वि. श्रु. स. ७ गौतमस्य सदृष्टान्तो विशेषोपदेशः ७२५

चउपंचमाइं छटूदसमाइं वा अप्पयरो वा भुङजयरो वा देसं दूइउजेत्ता अगारं वएउजा, हंता वएउजा, तस्स णं जाव सव्व-सत्तेहिं दंडे णिक्लित्ते?, णो इणट्रे समट्रे, से जे से जीवे जस्स परेणं सब्बपाणेहिं जाव सबसत्तेहिं दंडे णो णिक्खित्ते, से जे से जीवे जस्स आरेणं सब्बवाणेहिं जाव सत्तेहि दंडे णिक्खित्ते, से जे से जीवे जस्स इयांणि सब्बपाणोहिं जाव सत्तेहि दंडे णो णिक्खित्ते भवइ, परेण असंजए आरेणं संजए, इयाणि असंजए, असंजयस्स णं सन्वपाणेहिं जाव सत्तेहिं दंडे णो णिक्खित्ते भवइ, से एवमायाणह ?, णियंठा ! से एवमायाणियव्वं । भगवं च णं उदाहु णियंठा खलु पुच्छियव्वा-आउसंतो ! नियंठा इह स्तळु परिव्वाइया वा परिव्वाइयाओ वा अन्नयरेहितो तित्थायय**-**णेहिंतो आगम्म धम्मं सवणवत्तियं उवसंकमेज्जा?, हंता उवसंकमेज्जा, किं तेसिं तहप्पगारेणं धम्मे आइक्लियव्वे !, हंता आइक्लियब्वे, तं चेव उवट्ठावित्तए जाव कप्पंति, हंता कप्पंति कि ते तहप्पगारा कप्पंति संभुंजित्तप । हंता कप्वंति, तेणं एयारूवेणं विहारेणं विहरमाणा तं चेव जाव अगारं वए-ज्जा ? इंता वएजजा, ते णं तहप्पगारा कप्पंति संभुजित्तए ! णो इणहे समट्ठे से जे से जीवे परेणं नो कप्पंति संभुजित्तए, से जे से जीवे आरेणं कप्पंति संभुजित्तप, से जे से जीवे जे इयाणि णो कप्वंति संभुंजित्तए, परेणं अस्तमणे आरेणं समणे, इयाणि अस्तमणे असमणेणं सर्डि णो कप्पांति समणाणं निग्गंथाणं संमुंजित्तए, से एवमायाणह, णियंठा, से एव-मायाणियच्त्रं ॥सू० ११॥७८॥

छाया-भगवांश्व खल उदाइ निर्प्रन्थाः खल पष्टच्याः आयुष्पन्तो निर्प्रन्याः इट खल सन्स्येकतये मनुष्या भवन्ति, तेषां चैवग्रुक्तपूर्वं भवति ये इसे द्वण्डा

## स्त्रहता<del>ह</del>स्त्रे

હરદ્

भूग्वा अगारादनगारित्वं मत्रजनित एशां च आमरणान्तो दण्डो निक्षिप्तः, ये इमे अगारमावसन्ति पतेषां खन्छ आमरणान्तो दण्डो नो निश्चिप्तः केचिच खल श्रमणाः यावद् वर्षाणि चतुःपञ्चवड्दशानि वा अल्पतरं वा भूपस्तरं वा विद्वत्य देछम गारमावसेयुः ? । इन्त वसेयुः । तस्य तं गृहस्थं घनतः तत्मत्यारूवानं भग्नं भवति ? नायमधेः समर्थः, एवमेन अमणोपासकस्याऽपि त्रसेषु प्राणेषु दण्डो निक्षिप्तः स्थावरेषु दण्डो न निक्षिप्तः तस्य खलु तं स्थावरकायं घनतः तत प्रत्याः रूपानं नो मर्ग्न भरति तदेवं जानीत निग्रेन्थाः, एवं ज्ञातव्यम् । मगवांश्व उद्दाह -निग्रेन्थाः खलु मष्टव्या आयुष्मन्तो निर्प्रन्थाः, इह खलु गायापतिर्वा गाया-पति प्रत्रो-वा तयामकारेषु कुलेषु आगस्य धर्मअवर्णार्ध मुपसंक्रमेयुः ? हन्त! उपसंकमेयुः, तेषां च खल वधावकाराणां धर्म आरूवात्व्यः ? इन्त आख्या-तब्यः । किं ते तथापकारं धर्मे अत्वा निशम्य एवं वदेषुः-इदमेव नैर्प्रन्यं प्रवचनं सस्य मनुत्तरं कैवलिकं परिपूर्ण संशुद्धं नैयायिकं भूल्यकर्त्तनं सिद्धिमाग मुक्तिमार्गैः निर्याणमार्गं निर्वाणमार्गः अवितथमसंदिग्धं सर्वदुःखमढीणमार्गम्ः अत्र स्थिरग जीगाः सिष्यन्ति बुध्यन्ते सुम्रन्ति परिनिर्गन्ति सर्वदुःखानामन्तं कुईन्ति, तदाह्रया तथा गच्छाम स्तथा तिष्टामस्तया निषीदाम स्तथा त्वचं वर्त्त-याम रुव्धा श्रुजनमहे तथा भाषामहे तथा अभ्युत्तिष्ठामस्तवा उत्थाय उत्तिष्ठाम इति माणानां भूगानां जीवानां सच्यानां संयमेन संयच्छाम इति वदेयुः ? इन्त वदेयुः । कि ते तथाशकाराः कल्प्यन्ते मद्राजयितुम् ? इन्त कल्प्यन्ते । कि ते तथामकराः कल्प्यन्ते मुण्डवितं इन्त कल्प्यन्ते । किं ते तथाम काराः कल्पन्ते शिक्षयितं १ हन्त करूपम्ते । किंते तयाभकाराः करूपम्ते उपस्थापयितम् १ इन्त करूपम्ते । तेव खड, तथामकारेः सर्वमाणिषु यावत् सर्वसत्वेषु दण्डो निक्षितः ? हन्त निश्चिप्तः । ते खन्छ एतद्रपेण विद्यारेण विद्यस्तो यावद वर्षाणि चतुः पञ्चानि पड्दशानि वा अल्पतरें वा भूथस्तरं वा देशं विह्रस्य अगारं वजेषुः ? हन्त ब्रजेयुः । तैथ खलु सर्वप्राणेषु यावत्सर्वष्ठत्त्वेषु दण्डो निक्षिप्तः ! नायमर्थः समर्थः तस्य यः स जीवः पेन परतः सर्वभाणेषु यावत्सर्वसत्त्वेषु दन्डो नो निक्षिप्तः तस्य थः स जीवः येन आरात् सर्वशाणेषु यावत् सर्वतत्त्वेषु दण्डो निक्षिप्तः, तस्य स जीवः येन क्ष्यानीं सर्वमाणेषु यावत् सर्वसत्त्वेषु दृण्डो न निशिष्त्री भवति परतोऽसंयतः आरात् संयतः इदानीमसंयतः, असंपतस्य खलु सर्वमाणेषु यानत् सर्वसत्त्वेषु दण्डो नो निक्षिष्तो भवति तदेवं जानीत निर्यन्थाः । तदेवं क्रातव्यम् । मगर्वाश्र उदाइ-निग्रन्थाः खन्त प्रष्टव्या आयुष्मन्तो निग्रन्थाः । म सतु परित्राजका वा परित्राजिका वा अन्यतरेभ्य स्तीर्थायतनेभ्य आगत्प

### समधार्यवोधिनी दीका हि. सु. अ. ७ गौतमस्य सहण्टान्तो विशेषोपदेशः ... ७९७

भर्मश्रवणभत्यय सुरसंक्रमेयुः ? इन्त उपसंकमेयुः । किं तेवां तयामकाराणां धर्म-माख्यातव्याः ? इन्त आरूपातव्यः । ते चैवसुपस्थापयितुं यावत् करूप्यन्ते ? इन्त करूप्यन्ते । किं ते तथामकाराः करूप्यन्ते संमोजयितुम् ? इन्त करूप्यन्ते । ते खलु एतद्र्षेण विद्वारेण विद्वरन्तः तथैव यावदागारं व्रजेयुः ? इन्त व्रजेयुः । ते खलु एतद्र्षेण विद्वारेण विद्वरन्तः तथैव यावदागारं व्रजेयुः ? इन्त व्रजेयुः । ते च तथामकाराः करूप्यन्ते संभोजयितुम् ? नायमर्थः समर्थः ते ये ते जीवाः ये परतः नो करूप्यन्ते संभोजयितुम् , ते ये ते जीवाः आरात् करूप्यन्ते संभोज-यितुम्, ते ये ते जीवा ये इदानीं नो करूप्यन्ते संमोजयितुम् , परतोऽश्रमणः आरात् श्रमणः इदानीमश्रमणः । अश्रमणेन सार्धं नो करूप्यन्ते श्रमणानां निर्यन्थानां संभोक्तुं तदेवं जानीत निर्यन्याः । तदेवं ज्ञातव्यम् ॥सू०११-७८॥

टीका--- 'भगवं च णं उदाहु' उदकं ऐदाल्युत्रं मसि भगरान् श्रीगौतम-स्वामी उद्याह-मोवाच. 'णियंठा खलु पुच्छियच्चा' निर्भन्धाः खलु मष्टब्याः निर्भन्धान् वयं पृच्छेप इति यात्रत्। 'आउसंतो' हे आयुष्मन्त उदकमप्रुखाः साधवः ? इह खलु 'संतैगइया मणुस्सा भवंति' इह सन्स्पेकतये मनुष्या भवन्ति। इह लोकेऽपि मनुजा एतादशा भवन्ति, 'ते सि च एवं वुत्तपुच्चं भवह' तेषां च-एश्युक्तपूर्वं भवति। ये एतादृशीं मतिझां कुर्वन्ति 'जे हमे मुंडा भवित्ता आगाराओ अणगारियं पच्वइए' ये इमे मुण्डा भूश्वा अगारादनगारित्वं मवनन्ति, ये दोक्षा मादाय ग्रहम्रुत्स्डच्य साधवो मवन्ति । 'एसि च णं आमरणताए दंडे णिविखते' एषां चाऽऽमरणान्तो दण्डो निक्षिप्तः--परित्यक्तः । एतेषां सधूनां मरणं यावत्-मया इननं न कर्त्तव्यमिति मत्याख्यानं कृतमस्ति । 'जे इमे अगारमावसंति एएसि णं आमरणताए दंडे णो णिक्खिते' ये इमे आगारमावसन्ति, एतेषामामर-

'भगवं च णं उदाहु' इत्यादि ।

टीकार्थ-भगवान श्रीगौतमस्वामी ने उदक पेढाल पुत्र से कहा-हम निर्ग्रन्थों से पूछते हैं कि हे आयुष्मन् उदक आदि निर्ग्रन्थो ! इस लोक में ऐसे भी मनुष्य होते हैं जो इस प्रकार का त्याग करते हैं कि ये जो मुण्डित होकर गृह को त्याग कर अनगार हो गए हैं, उनकी मैं जीवन पर्यन्त दिसा नहीं कहना। और जो गृह में निवास करते है अर्थात्

'भगव'च णं उदाहु' ઈत्याहि

ટીકાર્થ--- ભગવાન શ્રી ગૌલમ સ્વામીએ ઉદક પેઢાલપુત્રને કહ્યું કે-હું નિર્બો ચોને પૂછું છું કે-હે આયુબ્રન્ન ઉદક વિગેરે નિર્ગોય અબુગારા ! આ લાકમાં એવા પણુ મતુબ્યા હાય છે, જેઓ એવા ત્યાગ કરે છે કે-જે આ સુંહિત થઇને ગૃહના ત્યાગ કરીને અનગારદશાને પ્રાપ્ત થઈ ગયા છે. તેમની હું જીવતા સુધી હિંસા કરીશ નહીં અને જેઓ ઘરમાં નિવાસ કરે છે, અર્થાત્ ગૃહ થ્યા છે, 390

### स्त्रकृतां **स्प्**षे

णान्तो दल्ढो नो निक्षिष्तः । परन्तु-पे गृहे वसन्ति तेषां वधस्य मरणपर्यन्तं प्रत्याख्यामं न करोति 'केइ च णं समणा जाव चासाइं चउपंचनाई छट्टइसमाई अप्ययरो वा अःज्ञयरो वा देसं दईण्जित्ता आगारमावसेज्जा' केचिच खल श्वमणा यावद्ं वर्षाणि चतुःपऋषइदशानि वा-अल्पत्तरं वा-मूयस्तरं वा देशें बिह्रत्य-साध्ववस्यायां विद्वारं क्रुत्वा अगारमावसेयुः, गौतमो वदति-हे उदक पैढाल पुत्र ! अन्नाऽहं पूच्छापि-तेषु साधुषु कश्चित साधुः चतुः पश्चत आरभ्य दश्ववर्धाण यावत् इतस्ततो देशं विहृत्य किं पुन में इस्थ इति । 'तस्स णं तं मारस्य बहमालेस्य से पचकत्वाणे भंगे भवा ?' तस्य तं गृहस्थं ध्वतः तत्प्रत्याख्यानं भग्नं भवति, मगवान् गौतमः कथपति-ताह्यां साधुतः पराहरवागतं साधुवृहस्थं इन्यमानस्य साधुमत्याख्यानधारिणः ताड्यमत्याख्यातं कि भग्नं मवति-न कथ-मपि वतमङ्गो भवतीति ध्वनिः, उदकादयो मगवन्तमाहः 'णो हणद्वे समद्दे' नाय-मर्थः समर्थः-अमणाः कथयन्ति-साधुमानं परित्यज्य पुनई इनासं वसतः पूर्व-गृहस्थ हैं उनकी हिंसा का मैं जीवनपर्यन्त त्याग नहीं करता हूं। ऐसी रिधति में कोई साधु चार पांच छह या दश वर्ष तक या न्यूनाधिक समय तक साधु अवस्था में देशों में विचरकर हे उदक पेढालपुत्र। मैं प्रछता हं कि गृहस्थ बन जाते हैं या नहीं ?

निर्ग्रन्थ कहते हैं-हां कई पुनः गृहस्थ हो जाते हैं। श्रीगौतमस्वामी कहते हैं-तो जो साधुपना छोड़कर गृहस्थ हो गए हैं, उन गृहस्थों की हिंसा करने वाछे उस पूर्वोंक्त प्रत्याख्यानकर्सा का प्रत्याख्यान भंग हो जाता है क्या ?

निर्ग्रन्थ कहते हैं-नहीं ! जिसने गृहस्थ को मारने का प्रत्याख्यान नहीं किया वह पुरुष घदि साधुपन छोडकर गृहस्थ बने हुए पुरुष को तेभनी दिसाने। हुं छवता सुधी त्यांग अरते। नधी, आ परित्थितिनां ऊँछ साधु सार, पांस, छ, अथवा दश वर्ष सुधी अथवा तेथी कीछावत्ता समय सुधी साधु अवस्थामां देशामां वियरख अरीने हे उद्द पेढा सुन् हुं पूछुं छुं डे-गृद्दस्थ जनी जय छे डे नहीं?

નિર્ગ્રન્થ કહે છે હા કેટલાક કરીથી ગૃહસ્થ બની જાય છે. શ્રી ગૌતમ સ્વામી કહે છે કે–તાે જેએા સાધુપશુાના ત્યાગ કરીને ગૃહસ્થ બની ગયા છે તે ગૃહસ્થાની હિંસા કરવાવાળા તે પૂર્વોક્ત પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળાના પ્રત્યા-ખ્યાનના ભંગ થઇ જાય છે શું ?

નિર્ગન્થ અધુગાર કહે છે કે ના જેશુે ગૃહસ્થને મારવાતું પ્રત્યાખ્યાન કર્યું નથી, તે પુરૂષ જે સાધુપણું છેાડીને ગૃહસ્થ બનેલા પુરૂષને મારે છે, તે

# सम्बार्थबोर्गभनी टीका द्वि. श्रु. म. ७ गौतमस्य सहस्टान्तो विद्येषोपदेशः 👘 ७२९

साधोः मारणेन प्रत्याख्यानिनः प्रत्याख्यानस्य भङ्गो न मंत्रति कथमपि, यतः साधुर्म बया हन्तन्य एताइकां प्रत्यारूवानं कृतम् । अयन्तु नेदानीं साधुः-अपित् युद्रस्थः । अत्रताद्यगृहस्थस्य मारणे साधुमारणपत्याख्यानस्य मन्नो नैव भवतीति । पुत्र मौतमस्वाम्याह-'एवमेव समजीवासगरस वि तसेहिं पाणेहिं दंडे जिक्लित्ते' स्वयेव भवणोपासकस्याऽपि चसेषु माणेषु दल्डो निक्षिप्तः । 'थावरेहिं दंडे मुले णिकिसत्ते' स्थावरेषु दण्डो नो निक्षिप्तः 'तस्स गं यावरकायं चढमाणस्स से पच्चक्लामेणो भंगे मनर' तस्य स्थानरकायं घनवस्तत्मत्याख्यानं नो मग्नं भवति। गौतमः कथयति-यथा तस्य व्रतमङ्गो व भवति, एवं वसकायं प्रत्यास्यासः स्यावरब्रशेर नाक्षनेऽपि मस्याख्यानमङ्गो न मत्रति, यतस्तदानीं स्यावरावच्छिनः जी वे बसत्वशीरावन्छिन्नत्वाऽभावात् । 'से एवमायाणद ? णिर्यठा ! एवमायाणियव्वं' हे निर्धन्धाः साधवः ! तदेवं जानीत-एवमेव झातव्यमिति । पुन- भौतमोऽम्रमर्च . बोधयित्रमुदाहरणाःतरमाह~'मगतं च णं उदाहु णियंठा खलु प्रच्छियम्बा' भगनांश्व खलु उदाइ-निर्मांश्याः खलु मष्टव्याः गौतमः कथयति- अहं अमणान प्रच्छापि-'आउसंतो णिपंठा आयुष्मन्तो निप्रेन्याः ? 'हइ खळ गाहावई वा मारता है तो उसका प्रत्याख्यान भंग नहीं होता । उसने तो साध को ही न मारने का प्रश्यारूपान किया है, परन्तु यह पुरुष अब साध नहीं है, परन्तु गृहस्थ है। अतएव उस गृहस्थ को मारने से साध को न मारने की प्रतिज्ञाका भंग नहीं होता।

श्रीगौतमस्वामी बोछे-इसी प्रकार अमणोपासकने त्रसजीवों की हिंसा का त्याग किया स्थावर जीवों की हिंसा का त्याग नहीं किया। अतः वह यदि स्थावर जीवों की हिंसा करता है तो उसका प्रश्याख्यान भंग नहीं होता। रूपां कि वह जीव इस समय त्रसदारीर में नहीं किन्तु स्थावर वारीर में है। हे निर्ग्रन्थ साधु भो ! ऐसा ही समझना चाहिए। तेना प्रत्याभ्यानने। भंग धते। नधी. तेषे तो साधुने क न भारवानु' प्रत्या-भ्यान કर्यु' छे. परंतु आ पुरुष ढवे साधु रहेल नथी, परंतु गृडस्थ छे, तेथी क ते गृडस्थने भारवाथी साधुने न भारवानी प्रतिज्ञाने। क्ष'ग थते। नथी. जौतभस्वाभी के हतुं-आ क प्रभाषे श्रम्थोपासडे त्रस छवे।नी ढिंसाने। त्याग क्रथे छे, अने स्थावर छवे।नी ढिंसाने। त्याग ठथें नथी, तेथी ते के स्थावर छवे।नी ढिंसा डरे छे, ते। तेना प्रत्याभ्यानने। क्ष'ग धते। नथी डेमडे ते छव आ वभते त्रस शरीरभां नथी, पछ स्थावर शरीरभां रहेक्ष छे, ढे

નિર્મન્થ સાધુએા ! એમ જ સમજવું જોઇએ.

**स्•** ५२

310

#### **ৰ্যা**ক্তনায়**ৰ্**ট

गाहावइ गुत्तो वा तदप्पगारेहि कुलेहिं आधम्म' इद खल्छ गाथापतिर्धा गाथा-पतिपुत्रो वा तदप्पगारेहि कुलेप्वागस्य 'धम्मं सवणवत्तियं उवसंकमेज्जा' धर्म-भरणार्थप्रपत्तंकमेयुः---प्रागच्छेयुरित्यर्थः । इह हि जगति उत्तमकुलोश्पक्षो गाथापति स्ठल्पुत्रो वा धर्मश्रवणार्थं साधुसमीपं गन्तुं चक्कोति किम् ? 'हंता उवसंकमेज्जा' स्टन--उपसंकमेयुः साधुसिः कथित इन्त मोः गन्तुं चक्कोति श्रोतुम् 'तेसि च वं सरप्रगाराणं धम्मं आहवि वयथ्वे' तेथां च गाथापत्यादीनां तथापकाराणां धर्म आख्यातव्यः--वक्तव्यः किम्, 'हंत आहवि विध्वे' हन्त ! आख्यातव्यः साधवो बदप्रगाराणं धम्मं आहवि वयथ्वे' तेथां च गाथापत्यादीनां तथापकाराणां धर्म आख्यातव्यः--वक्तव्यः किम्, 'हंत आहवि विध्वे' हन्त ! आख्यातव्यः साधवो बदन्ति मुनिभिः तेभ्यो धर्म उपदेष्टव्य इति। 'कि ते तहत्वगारं धर्म्म सोखा विद्यम्म प्तं वएज्जा' कि ते तयापकारं धर्मे श्रुवा--निशम्य एवं वदेषुः, ते तार्डा धर्म श्रुत्वाऽत्रगत्य च--पतं कथयेयुः, 'इण्यमे णिग्गंर्थं पात्रयणं सच्चं अणु-परं केवलियं पडिचुणं संयुद्धं णेयाउयं सल्लकत्तणं सिद्धिमग्गं-प्रत्तिमग्गं निज्जाण-मग्गं निन्दाणमग्गं-अवितडमसंसिद्धं-सन्ध्यः कृत्वत्वरिणमग्गं पर्द्य ठिया जीवा सिड्यति-चुअ्याति-मुच्चंति परिन्व्यायंति सन्वदुक्ताण्मतं करेति' इत्येव

गौतम स्वामो इसी अर्थ को समझाने के लिए दूसरा उदाहरणदेते हैं-हे आयुष्मन निर्ग्रन्थो ! कोई गाथायति या गाथापति का पुत्र तथा-प्रकारके उत्तम कुलों में जन्म लेकर क्या घर्म अवण करने के लिए साधु के समीप आ सकते हैं ?

निर्ग्रन्थों ने कहा-हां आसकते हैं। गौततस्वामी-उन गायापति आदि को क्या धर्म का उपदेश करना चाहिए ?

निर्ग्रन्थ-हां, साधुओं को धर्मोरदेवा करना चाहिए।

गौतम स्थामी-क्या धर्म के उपदेश को स्नकर और समझकर वे ऐसा कह सकते हैं कि-यह निर्यन्थ प्रवचन ही सत्य है, अनुक्तर-

શ્રી ગૌતમસ્વામી આજ વાત સમજાવવા માટે બીજું ઉદાહરણુ આપે છે– દે આયુષ્મન્ નિર્ગ્રેન્શે ! કેહં ગાથાપતિ અથવા ગાથાપતિના પુત્ર તેવા પ્રકા-રના ઉત્તમ કુળામાં જન્મ લઇને શું ધર્મ શ્રવછુ કરવા માટે સાધુ**એાની** સમીપે આવી શકે છે ?

નિર્બન્થાએ કહ્યું -હા આવી શકે છે.

ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું –તે ગાથાપતિ વિગેરેને શું ઉપદેશ કરવા જોઇએ. નિર્શન્થાએ કહ્યું –હા સાધુઓએ ધર્મોપદેશ કરવા જોઇએ.

ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું-શું ધર્મના ઉપદેશને સાંભળીને અને સમજીને તેઓ એવું કહી શકે છે ફે-અા નિર્બન્થ પ્રવચન જ સત્ય છે. અનુત્તર- समयावैवोधिनी टीका हि. आ. ब. ७ गौतमस्य सहण्टान्तो विशेषोपरेवाः ७३१

निर्ग्रन्थं पवचनं सत्यं -सत्यमर्थं वोधयति तत् अनुत्तरं कैरळिकं परिपूर्णे संधदं नैयायिकं घल्यकर्त्तनं सिद्धिमार्गः सुक्तिमार्गः निर्याणमार्गः निर्वाणमार्गः अति तयम्-मिथ्यात्वरहितम्, असंदिग्धं सर्वेदुःखमहीणमार्भः, अनुत्तरमनन्यसदृशम्, केवलिना मोक्त कैवलिकमद्वितीयम्−परिपूर्णम् अपवर्गशपकक्रस्नगुगसंयुक्तम् -कषायादिमळरहितम् संशुद्धं नैयायिकं न्यायेन चरतीति मोक्षगमकं वा, झस्यंन मायादि पापं वा क्र-उति-छिनचीति श्रस्यकर्त्तनम्, सिद्धिमार्गः-सिद्धिः अविचल-सुखप्राप्तिः तस्या. मार्गः मुक्तिमार्गः-म्रक्तिः-अदिवार्थकर्ममदार्णं तस्या मार्गः, निर्वाणम-सकलर्र्समेभव आत्मनो निःसरणं तस्य मार्गः निर्धाणमार्गः, निर्वाण-निर्धतिः-निखिलह्मेक्षयज्ञःयं परमम्रुखं तस्प मार्गः निर्वाणमार्गः, अवितथं-तथ्यम्, असंदिग्वम-सन्देहरहितम्, सर्वदःखमहीणमार्गः-सर्व दुःखयहीणं-निःश्रेयसं तस्य मार्गाः, अत्र स्थिता जीवा सिध्यन्ति-सिद्धिगति माध्तुवन्ति, बुध्यन्ते−कैवळिनो भनन्ति, मुखन्ति-कर्मवन्धात पृषग् भवन्ति, परिनिवौन्ति-सर्वया सुखिनो भवन्ति, सर्वदुःखानामन्तं कुर्वन्ति-सर्वदुःखानि-त्ररीरवाङ्गान-सानि तेवामन्तो नाम्न स्तं क्रर्वन्ति । अत्र स्थिता जीवाः सिघ्यन्ति-बुध्यन्ते-ग्रथन्ति-परिनिर्वान्दि-सर्व-दःखानामन्तं कुर्वन्दि। आईद् धर्मं श्रुस्वा ते कग-यिष्यन्ति-जयमेव धर्मः सत्यः-सन्देहरहितः । जम्रं धर्ममासाद्य मीक्षमपि मारस्य-

सवोंत्तम है, परिपूर्ण है, संशुद्ध हैं, न्याययुक्त है, शल्यां अर्थात माथा आदि पायों को नष्ट करने वाला है, अविचल सुख रूप सिद्धि का मार्ग है, मुक्त का मार्ग है, समस्त कमों के आरमा को पृथक करने का मार्ग है, निर्वाण अर्थात समस्त कमों के क्षय से उत्पन्न होने वाले परमलुख का मार्ग है, तथ्य है, संशायातीत है, समस्त दुःखों के विनाश करने का मार्ग है। इस घम में स्थित जीव सिद्ध होते हैं बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाण प्राप्त करते हैं और सब प्रकारका अर्थात शारीरिक और मानसिक दुःखों का अन्त करते हैं । अतः इम नीर्थकर

સવીંત્તમ છે. પરિપૂર્ણ છે. સંશુદ્ધ છે, ન્યાયશુક્ત છે. શલ્યા અર્થાત્ માયા વિગ્રે યાપાને નાશ કરવાવાળું છે. અવિચલ સુખરૂપ સિદ્ધિના માર્ગ છે, સમસ્ત કર્મથી આત્માને ભૂરા કરવાના માર્ગ છે નિર્વાસ્તુ અર્થાત્ સમસ્ત કર્માના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થવાવાળા પરમસુખના માર્ગ છે. તથ્ય-સત્ય છે. સંશય વગરના છે. સમસ્ત દુઃખાના વિનાશ કરવાના માર્ગ છે. આ ધર્મમાં રહેલ જીવ સિદ્ધ થાય છે, ખુદ્ધ થાય છે, મુક્ત થાય છે, પરિનિર્વાસુ પ્રાપ્ત કરે છે, અને બધાજ અર્થાત્ શારીરિક-શરીર સંબંધા અને માનસિક દુઃખાના



न्तीश्यादि। 'तमाणाप तहा मच्छामो तहा चिट्टामो तहा गिसियामो तहा तुयहामो तहा संनामो तहा भासानो तहा अव्यहानो तहा उद्दाए उ हिनोति पाणार्थं भयार्थ जीवाणं सत्ताणं संगमेणं संजमामोत्ति वण्डजा ?' तदाइया-पतत्तीर्थकरोदिस्ति-धर्मस्याइया तथा गच्छामः-यतनया विहराग्रः, यतनया तथा तिष्ठामः-कर चरणादिकमचिक्षियन्तः समाहिता मत्रामः, तथा निपोदामः-यतनया उपविश्वामः, तथा त्वगुवर्त्तयामः--यतनया पार्झ्ववित्तिनं कुर्मेः, तथा भुझामहे यथा कल्या-णाहारं माध्यमः, तथा मागामहे, तथाऽभ्युत्तिष्ठामः, तथा-उत्थाय उत्तिष्ठामः, इति प्राणानां द्वीन्द्रियार्थं भूतानां-सत्त्र्वानां जीवानां-पञ्चेन्द्रियाणां सत्त्वानाम्-एकेन्द्रियप्रथिव्यादीनां संयमेन-सप्तदश्वतिधेन संयमं संयच्छामः-परिपालयाम इति वदेयुः--गायायस्यादयः किम् ? 'इंता चएज्जा' इन्त मोः? वदेयुः इति साधुभिः कयितम् । 'र्कि ते तदृष्पगारा कपंति पद्मावित्तए' र्कि ते तथामकाराः--तादशा गाथापत्यादयः-पत्राजयितं कल्प्यन्ते, एते पुरुषा दीक्षायोग्याः किम्, बारा उपदिष्ट इस धर्म की आज्ञा के अनुसार ही हम यतना से गमन करें गे-यतना से विहार करें गे यतना से ठहरें गे. हाथ-पैर आदि को नहीं पटकते हुए समाहित होंगे, यतना से बैठेंगे, यतना से पसवाड़ा पलटेंगे, यतना से आहार प्राप्त करें गे, बोले गे और उठे गे। इस घर्म में कही हुई बिधि के अनुसार ही उठकर पाणियों -दीन्द्रिय आदि, भूतों-वनस्पति, जीवों-पंचेन्द्रियों तथा सत्त्वों-पृथ्वीकाय आदि की रक्षा के लिए संयम पालन करेंगे क्या वे गाथापति आदि ऐसा कह सकते हैं ?

निग्रेन्थ-हां वे ऐंसा कह सकते हैं।

गौतम स्वामी — क्या वे ऐसा विचार रखते वाछे पुरुष दीक्षा અ'ત કરે છે. તેથી તીર્થ' કરદ્વારા ઉપદેશ કરવામાં આવેલ આ ધર્મ'ની આજ્ઞા પ્રમાણે જ અમે યતનાપૂર્વ'ક ગમન કરીશું, ચતનાથી વિહાર કરીશું યતનાથી ઉભા રહીશું – હાથ, પગ વિગેરેને તરછે.ડયા વિના સમાધિવાળા . થઇશું ચતનાથી એસીશું, ચતનાથી પડખા બદલીશું. ચતનાથી આહાર પ્રાપ્ત કરીશું, ચતનાથી એસીશું અને ચતનાથી ઉઠોશું.

ે આ ધર્મમાં કહેવામાં આવેલ વિધિ પ્રમાણે જ ઉઠીને દ્વીન્દ્રિય વિગેર પ્રાણિયા, ભૂતા-વનસ્પતિ, જીવા-પંચેન્દ્રિયા, તથા સત્વા-પૃથ્લીકાય વિગેરની રક્ષા કરવા માટે સંયમનું પાલન કરીશું ! આ પ્રમાણે તે ગાથાપતિ વિગેરેં આપ કહી શકરો !

નિર્ગ્રેન્થ ક**હે–હા તે**એા તેમ કહી શકે છે. ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું-શું તેએ આવે વિચાર રાખવવાળા પુરૂષે समयायैवाधिनी टीका दि. शु. अ. ७ गीतमस्य सटप्टान्तो विशेषोपदेशः ७३३

'इंता कप्पंति' इन्उ करूप्पन्ते-सन्ति दीक्षायोग्यास्ते। 'किं ते तइएगारा कप्पंति' मुंडावित्तप' किं ते तथाप्रकास स्वाद्याः मुण्डनयोग्याः सन्ति १ इंता कप्पंति' इन्त करूप्यन्ते । 'किं ते तहप्पनास कप्पंति सिक्खावित्तप' किं ते तथाप्रकासः करूप्पन्ते शिक्षयितुम्, ग्रहगासेवनया शिक्षादानयोग्या किम् इमे, 'इंता कप्पंति' करूपपन्ते शिक्षयितुम्, ग्रहगासेवनया शिक्षादानयोग्या किम् इमे, 'इंता कप्पंति' करूपपन्ते शिक्षयितुम्, ग्रहगासेवनया शिक्षादानयोग्या किम् इमे, 'इंता कप्पंति' करूपपन्ते शिक्षयितुम्, ग्रहगासेवनया शिक्षादानयोग्या किम् इमे, 'इंता कप्पंति' क्रम्त करूप्पन्ते । 'किं ते तहप्पमारा कप्पंति उच्टावित्तप' किं ते तथामकास साधुत्वाय उपस्थापयितुं करूपपन्ते । 'इंता कप्पंति' इन्त करूप्यन्ते 'तेसिं च णं तहप्पगाराणं सब्बयाणेईं जाव सञ्वसत्तेष्टिं दंडे णिवित्वत्ते' तैश्व सर्वपाणिषु यावस्पर्वसत्तेयत्ते एण्डो निक्षिप्तः । तैः सर्वगणिषु दण्डमस्यारूपानं कर्त्तु क्षक्यते किम् । 'इंता णिभिवत्ते' इन्त निक्षिप्तः-मत्त्यारूपानं कर्त्तुं शक्यते । 'से णं पया-महण कर सकते हैं ?

निर्ग्रन्थ---हां, वे दीक्षा छे सकते हैं। वे दीक्षा देने के योग्य हैं।

गौतम स्वामी—क्या इस प्रकार के विचार वोछे वे पुरुष मुण्डित करने योग्य हैं ?

निग्रेन्य-रां, वे मुण्डित करने योग्य हैं।

गौतम स्वामी--क्या वे महण और आसेवन शिक्षा देने के योग्य हैं ? निर्मन्ध---हा योग्य हैं ।

गौतम स्वामी--क्या वे साधुःव में स्थापित करने योग्य हैं ? निर्मन्थ-हां, घोग्य हैं।

गौतम स्वामी--क्या वे समस्त प्राणियों यावत् सत्त्रों के संबंध में दण्ड देने का स्वाग कर सकते हैं ?

निर्मन्थ--हां वे त्याग कर सकते हैं।

દીક્ષાના સ્વીકાર કરી શકે છે?

નિર્મન્ચેલ્એ કહ્યું–હા તેએહ તીક્ષા ધહ્રચ્યુ કરી શકે છે. તેઓને દીક્ષા અલ્પયં ચોધ્ય છે.

ગૌતમરવામી—શું માવા પ્રકારના વિચારવાળા તે પુરૂષેહ મુંડિત કર વાને ચેણ્ય છે ?

ં તિર્ગ્રન્થ—હાયેગ્ય છે.

ગૌતમરવામી—શું તેએ। સધ્ધુપથ્યુામાં સ્થાપવાને ચેાગ્ય છે ? નિર્થ-ઘ—ઢા ચેાગ્ય છે.

ગૌતમરવામી—શું તેઓ સઘળા પ્રાદ્યિયા યાવત્ સત્વાના સંબધમાં દંડ આપવાના ત્યાગ કરી શકે છે ?

ંનિર્ચન્થ—કા તેએ તે પ્રમાથે દંડ દેવાના ત્યાગ કરીશકે છે. 👘 🔅





रूषेणं विद्यारेणं विद्यमाणा जाव वासाइं चउपंचगाइं छट्टदसमाइं वा अप्परो वा इज्जयरो वा देसं दूइज्जेता अगारं वएज्जा' ते एठटू पेण विद्यारेण विद्यरतो यावदर्पाणि चतुः-पञ्चानि पड्दशानि वा अस्पतरं वा भूयस्तरं वा देसं-साधु-षिद्वारं कृत्वा विद्वत्य-अगारं वर्जेषुः । 'हता वएज्जा' इन्त ! व्रजेषुः 'तस्स णं जाव सब्यसत्तेहिं दंडे णिक्षित्ते' तेश्व खद्ध सर्वभाणेषु दण्डो निक्षिप्तः, ते गृहस्था भूत्या कि सर्वजन्तुपु दण्डं परित्यजन्ति किम् ? अर्थात् ते गृहस्थाः सर्वजीवेषु दण्डं न परित्यजन्ति । किन्तु-क्वर्वन्त्ये १ दण्डं तदे शह ते उदकसं यतादयो निर्ध्रन्थाः कप-यन्ति हे गौतम् । 'णो इणहे सप्टें' नायमर्थः समर्थः 'से जे से जीवे जस्स परेणं सब्वयाणेहिं सब्दसत्तेहिं दंडे णो णिविखत्ते' तस्प यः स जीवः येन परतः सर्व-माणेषु यावत् सर्वसत्त्वेषु दण्डो नो निक्षिप्तः, स जीवो यो दीसातः पूर्व गृह स्थावस्थायां सर्वदाणिपु दण्डं न परित्यक्तवानासीत् । 'से जे से जीवे जस्स

गौतम स्वामी--वे दीक्षा पर्याय में विचरते हुए चार, पांच, छह या दस वर्ष तक धोडे या बहुत देशों में विहार करके पुनः गृहस्थ हो सकते हैं ?

निग्रेन्थ---हां, फिर गृहस्थ हो सकते हैं।

गौतम स्वामी---चे गृहस्थ होकर क्या समस्य प्राणियों को द्वा देने का स्थाग करते हैं ?

े निग्रेग्ध -- नहीं यह अर्थ समर्थ नहीं है अर्थात् पुनः गृहस्थ हो कर वे समस्त प्राणियों की हिंसा के त्यागी नहीं हो सकते ।

गौतम स्वामी--वह यही पुरुष है जिसने दीक्षा अंगीकार करने से पूर्व सम्पूर्ण प्राणियों को दंड देने का त्याग नहीं किया था वह वही पुरुष

ગૌતમસ્વામી---તેએા ઠીક્ષાપર્યાયમાં વિચરતા થકા ચાર, પાંચ, છ અથવા કસ વર્ષ સુધી થાડા કે ઘણા દેશામાં વિઢાર કરીને ફરીથી ગૃહસ્ય થઇ શકે છે ?

નિર્ગન્થ—હા ક્રીથી ગૃહસ્ય થઈ શકે છે.

ગૌતમસ્વામી—તેએા ગૃહસ્થ થઈને બધા પ્રાણિયોને દંડ આપવાના ત્યાગ કરે છે ?

નિર્ગ્રન્થ—ના, આ અર્થ ભરાભર નથી, અર્થાત કરીથી ગૃઢસ્થ થઇને તેએ સઘળા પ્રાસ્થિયાની હિંસાના ત્યાગ કરવાવાળા થઇ શકતા નથી.

ગૌતમસ્વામી----તે એજ પુરૂષ છે. કે જેણે દીક્ષાના સ્વીકાર કર્યા પહેલાં બધા જ પ્રાણિયોને દંડ દેવાના ત્યાગ કર્યા ન હતા. તે એજ પુરૂષ છે કે,

## समयायैवोधिनी डीका हि. खु. स. ७ गौतमस्य सडण्टान्तो विशेषोपवेदाः ७३५

आरेण सब्बवाणेहिं जान सत्तेहिं दंडे णिचिलत्ते' तस्य यो जीशः स येन आरास -मुनिसामीप्यात् सर्वभाणिषु यावत्सर्वसत्त्वेषु दण्डो निक्षिप्तः । स एव जीवः पश्चाद दीक्षाधारणानन्तरं सर्वेपाणिषु दण्डं परित्यक्तवान् । 'से जे से जीवे जरत इंचाणिं सम्बयाणेहिं जाव सन्वसत्तेहिं दंडे जी णिक्लित्ते मरह' तस्य यः स जीवो येन इदानीं सर्वभाणिषु यादस्सक्षेषु दण्डो न निक्षिप्तो भवति। एवं स एव जीको विद्यते-यो गृहस्थमावमाददानः सर्वजीवेषु प्रस्यारूयानं न इतन बान, 'परेण' असंत्रप आरेण संत्रप' परतोऽसंयतः--आराःसंपतः-साध्वयन्वातः माङ्-एहस्थावस्यायाम् असंयत आसीत्, आरात्-साध्यवस्थायां संयतः। 'इयाणि असंत्रए' इदानीम्-पुनः साधुलिङ्गरवागात्परं गृहस्यभावमाव≃नः पुनरसंयतो जातः । 'असंजयरस सब्दयाणेहिं जाव सब्बसचेहिं दंडो जो जिक्लित्तें मबा' असंयतस्य सर्वपाणिषु यात्रत् सर्वसत्त्वेषु दण्डो नो निक्षिप्तो भवति, असंयमी जीनः सर्वव्यापारेण सर्वप्राणिषु दण्डत्यामी न भवति । 'से एव मायाणह' तदेवं जानीत, 'णियंठा' निभ्रन्थाः 'से एगमायाणियव्वं' तदेवं इत्वच्यम् । अयं मातः यद्यपि त्रसजीववधस्य पूर्वं पत्याख्यानं कृतम्, स एव कालान्तरे स्था-है। जिसने दीक्षा धारण करने के पइचात् समस्त प्राणियों को इण्ड देने का त्याग कर दिया था और यह वही पुरुष है जो दीक्षा त्याग कर और गृहस्थ अवस्था में आकर समस्त प्राणियों को दंश देने का श्यामी नहीं है। वह सबके पहले असंयमी हो गया और फिर साध-लिंग स्याग कर असंपमी हो गया ! जो असंपमी है वह समस्त प्राणियों यावत समस्त सत्त्वों को दंड देने का त्यागी नहीं हो सकता। हे निर्मन्धो ! ऐसा ही जानो और ऐसा ही जानना चाहिए ।

भावार्थ यह है-यद्यपि त्रस जीव के हिंसा का प्रत्याख्यान पहले किया है, किन्तु वह त्रस जीव कालान्तर में स्थायर हो जाता है। ज्ञस

જેણે દીક્ષા ધારણ કર્યા પછી ખધા જ પ્રાબિચેરને દંડ દેવાના ત્યાગ કરેશે હતા. અને તે એજ પુરૂષ છે કે જે દીક્ષાના ત્યાગ કરીને અને ગૃહકશ અવરથામાં આવીને બધા જ પ્ર બિચેને દંડ દેવાના ત્યાગ કરનાર નથી. તે સૌથી પહેલાં અસંયમી હતા. તે પછી સંયમી થઈ ગયા. અને તે પછી પાછા સાધુના વેધના ત્યાગ કરીને અસંયમી થઈ ગયા. જે અસંચર્મા છે. તે સવળા પ્રાબિયા યાવત સવળા સત્વાને દંડ આપવાનો ત્યાગ કરવાવાળા હોતા નથી. હે નિર્ગ્રન્થા! તમા એવું જાણા અને એજ પ્રમાણે જાણવું જોઇએ. ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે-જો કે ત્રસ જીવની હિંસાનું પ્રત્યાખ્યાન પહેલાં કર્યું' હતું. પરંતુ તે ત્રસ જવ કાલાન્તરમાં સ્થાવર બની જાય છે. ત્રસ જીવનું

#### स्महताइय्ये

- **Ma**r .

नरता यासादयति त्रसजीवे प्रत्याख्यानकर्तुः स्थावरजीवविनाजनेन प्रत्याख्यानं म भण्येत, तत्काळे तस्मिस्तसावच्छित्र जीवत्वाऽभावात्, पर्यायेज सहैव पत्या क्रियानस्य सम्बन्धः, न तु द्रव्यतयाऽवस्थितजीवेन सह, पर्यायस्य च प्रतिक्ष्मं भिष्ठयानस्य सम्बन्धः, न तु द्रव्यतयाऽवस्थितजीवेन सह, पर्यायस्य च प्रतिक्ष्मं भिष्ठयानस्यत् । यथा कश्चित् यहस्यः सःधुर्भवति-तस्यां च गृहस्थावस्थायां भीवं विराधयति, तावता साध्ववच्छित्रपर्याप्यानस्य भन्नो न मवति-त्तरकस्य हेनोः ? साधुवर्यायग्रं रावेव जीवेन क्रतेऽपि वधे प्रत्याख्यानं न दुव्दं मवति, तद्ददिहाऽपि जसजीवविषये गौतमेन मतिबोधितः स इति भावः ।

गौतमस्वामी कथितमेवाथ दृष्टान्दान्दरेण पुनः उदकपेढाछपुत्र अमणेभ्यः मदर्श-यति-'मगवं च णं उदाहु' भगवान पुनः खलु उदाह-'णिपंठा खलु पुच्छियच्वा' जीव का प्रस्थाख्यान करने वाले का प्रस्थाख्यान स्थावर जोवों की हिंसा करने से भंग नहीं होता। क्यों कि उस समय वह अस जीव नहीं है। प्रत्याख्यान का सम्बन्ध पर्याय के साथ है, द्रव्य रूप से स्थित रहने वाले जीव के साथ सम्बन्ध नहीं है। किन्तु पर्याय पलटती रहती है। प्रत्याख्यान का सम्बन्ध पर्याय के साथ है, द्रव्य रूप से स्थित रहने वाले जीव के साथ सम्बन्ध नहीं है। किन्तु पर्याय पलटती रहती है। जैसे कोई ग्रहस्थ है, साधु नहीं है और उस अवस्था में जोवों की विराधना करता है तो साधु संबंधी प्रस्याख्यान का भंग नहीं होता है। इसका क्या कारण है? कारण यही है कि साधुपर्याय और ग्रहस्थ पर्याय में मेद है। प्रत्याख्यान का संपंत्र साधु पर्याय के साथ है। ग्रहस्थावस्था में जीव की हिंसा करने पर भी ग्रहस्थ प्रत्याख्यान के भंग का दोषी नहीं होता। इसी श्रकार प्रकृत त्रस के विषय में मी समझ खेना चाहिए। इस प्रकार गौतम स्वामी ने उन निर्ग्रन्थों को प्रतियोध दिया।

પ્રત્યાખ્યાન કરવાવાળાના પ્રત્યાખ્યાનના સ્થાવર જીવેાની દિંસા કરવાથી લંગ થતા નથી. કેમકે-તે વખતે તે ત્રસ જીવ રહેલ નથી. પ્રત્યાખ્યાનના સંબંધ પર્યાયની સાથે છે. દ્રવ્યપણાથી સ્થિત રહેવાવાળા જીવની સાથે સંબંધ નથી પરંતુ પર્યાય કર્યા કરે છે. જેમકે-કે.ઈ ગૃહસ્ય છે, તે સાધુ નથી અને તે એ અવસ્થામાં જીવેાની વિરાધના-હિંસા કરતા હાય તા સાધુ સંબંધી પ્રત્યાખ્યાનના ભંગ થતા નથી, તેનું કારણ શું છે કે કારણ એજ છે કે-સાધુ પર્યાય અને ગૃહસ્ય પર્યાયમાં ભેદ છે. પ્રત્યાખ્યાનના સંબંધ સાધુપર્યાય સાથે છે. ગૃહસ્ય અવસ્થામાં જીવની હિંસા કરવાથી પણ ગૃહસ્ય પ્રત્યાખ્યાનના લંગરૂપી દાવવાળા થતા નથી. એજ પ્રમાણે ચાલુ વ્રસના સંબંધમાં પણ સમજી લેવું તોઇએ. આ પ્રમાણે ગૌતમસ્વામીએ તે નિર્બન્થોને પ્રતિબાધ આપ્યા. सनयावंवोधिनी ठीका हि. शु. अ. ७ गौतमस्य सडप्टान्तो विशेषोपदेशः ७२८

निर्भन्धाः सन्ज मष्टव्याः--निर्भ्रन्थानहं एच्छामि, 'आउसंतो णियंठा' आधुषमन्तो निर्भन्धाः इह जोके 'परिव्याइया ना' पास्तिजका ना 'परिव्याइयामो ना' परिवाजिका ना 'अन्नयरेहितो' अन्यतरेभ्यः 'तिरयायपणेहितो आगम्म धम्मं सक्षवतिय उत्रसंकमेज्जा' तीर्थायतनेभ्य आगत्य धर्म अवणमत्ययप्रुपसंकमेयुः । हार्थायतनेम्भः स्वतीर्थेभ्यः साधुभ्यः साध्वीभ्यो वा कि धर्मअवणार्थमागन्तुं स्वचते ? 'इंता उद्यसंकमेज्जा' हन्त-उपसंक्रमेथुः-आगन्तुं श्वच्यते, 'कि तेसिं तथापतनेम्भः स्वतीर्थेभ्यः साधुभ्यः साध्वीभ्यो वा कि धर्मअवणार्थमागन्तुं स्वच्यते ? 'इंता उद्यसंक्रमेज्जा' हन्त-उपसंक्रमेथुः-आगन्तुं श्वच्यते, 'कि तेसिं तथापकारेणं धम्ये आइक्तियच्वे' तथापकाराणां तेपां कि धर्म आख्यातव्यः-कथनीयः ? 'इंता आइक्तियच्वे' तथापकाराणां तेपां कि धर्म आख्यातव्यः-कथनीयः ? 'इंता आइक्तियच्वे' इन्त आख्यातव्यः-आवयितव्य इत्यर्थः 'तं चेव उवद्वाविचए जाव कप्पंति' ते चव प्रुपस्यापयितुं यावस्कल्प्यन्ते, यावत्यदेन तेम खद्ध सर्भप्राणिषु पावरसर्वसर्थयु दण्डो निक्तिशः इन्त निक्तिप्तः, इत्यन्त्रस्य प्रहणम्, सम्यग् धर्मआवणानन्तरं यदि तेषां वैराग्यं भवेत्-त्या साधुर्भविष्या-

गौतम स्वामी द्सरा दछान्त देकर उदक पेढाल्पुन्न को और निर्मन्थों को समझाते हैं। भगवात् श्रीगौतमस्वामी ने कहा-मैं निर्मन्धों से पूछता हूं कि हे आयुष्मन् निर्मन्धों। क्या कोई परिवाजक या परि-ब्राजिका किसी दूसरे तीर्थ के स्थान में। (आश्रम या मठ आदि में) रहते हए साधु के समीप धर्म श्रवण करने के लिए आसकते हैं?

निग्रंभ्थ--हां आसकते हैं।

गौतमस्वामी--तथावकार के उन व्यक्तियों को भर्म का उपदेश देना चाहिए ?

मिर्धन्थ--हां, उन्हें धर्म सुनाना चाहिए।

गौतम स्वामी---धर्म अमण करने के पश्चात् पूर्वोक्त मकार से

ગૌતમસ્વામી બીજું દેષ્ટાન્ત મ્યાપીને ઉદક પેઢાલપુત્રને અને તેના નિર્શ્વન્થાને સમજાવે છે.–

ભગવાન્ શ્રી ગૌતમસ્વામોએ કહ્યું કે-હું નિર્થન્થોને પૂછું છું કે-હે માયુષ્મન્ નિર્થન્થેા ! શું કેહિ પરિવાજક અથવા પરિવાજકા કાંઈ બીજા તીર્થ'કરના રથાનમાં (આશ્રમ અથવા મઠવિગેરેમાં) રહેવાવાળા સાધુની પાસે ધર્મશ્રવણ કરવા માટે આવી શકે છે ?

નિર્ચન્થે:---હા આવી શકે છે?

ગૌતમસ્વામી- તેવા પ્રકારની તે વ્યક્તિઓને ધર્મ નેહ ઉપદેશ આપવા નેઇએ? નિર્ગન્થ—હા તેઓને ધર્મ તું શ્રવણ કરાવવું નેઇએ.

ગૌતમસ્વામી—-ધર્મંતું શ્રવ**ણુ કર્યા પછી પૂર્વોક્ત પ્રકાશ્**થી યાવત્ દીક્ષા **સ**• **૧રે** 



मीतीच्छा मवेत्- तदा किं ते दोक्षयितग्याः ? 'इंता कर्ष्यति' इन्त कल्प्यन्ते + भर्याद्वीक्षादानयोग्यास्ते स्युः । 'किं ते तहप्यगारा कर्प्यति संश्रंजित्तए' किं ते त्या मकाराः करूपन्ते संमोनयितुम् ? अर्थादीक्षाधारणानन्तरं किं ते संमोण्य भविद्वधर्धन्ति ? इंता कर्प्यति' इन्त कल्पन्ते, साधुः साधुमिः सह साध्वी भविद्वधर्धन्ति ? इंता कर्प्यति' इन्त कल्पन्ते, साधुः साधुमिः सह साध्वी भाष्तीमिः सद समानसामाचारिणां सह मोजनादिकं संमोगः, तमवर्ड्य इयौदिति साधूनाग्रुत्तरम् ! 'ते णं एयास्टवेणं विद्वारेणं विद्वरसाणा ते घेद आव आगारं वप्ड्या' ते-पतद्य्पेण विद्वारेण विद्वरन्त स्तर्थेव यावद्वारं व्रजेयुः किम् ? ते दीक्षां पारुयन्दा संयतावस्वायां विद्वारंकत्वा पुनरेव ग्रुदस्या मविष्यन्ति किम् ? 'हंता वएज्ता' इन्त व्रजेयुः-अधुमकर्मोदयाव् ग्रहं गन्तुं सक्तुवन्ति । पायत् चे दीक्षा छेना चाहे तो उन्हें दीक्षा देकर धर्म में उपस्थापित करना चाहिए ?

निग्रेन्थ--हां, करना चाहिए।

गौतमस्वामी---यदि वे विरक्त होकर दीक्षा छेछे तो क्या संभोग के योग्य हैं?

निर्मन्थ--हां, वे संभोग के योग्य हैं। साधुओं का सामान समा-चारी वाछे साधुओं के साथ और साध्वियों को साध्वीयों के साथ भोजनादि व्यवहार करना संभोग कहाजाता है वे दीक्षित होने के पक्षात अवइय संभोग के योग्य हैं।

गौलम स्वामी--वे इस प्रकार के विद्यार से विचरते हुए अधौत् साधुपन पाछते हुए घावत् पुनः गृहस्थी में जा सकते हैं ?

निग्रैन्ध--हा अञ्चभ कम के उदय से गृहस्थी में पुनः जा सकते हैं बेवानी ઇચ्छा કरे ते। तेओने हीक्षा आपीने धर्भभां स्थापित करवा लेधेओ ? निर्श्वन्धा--क्षा करवा लोधेओ.

ગૌતમસ્વામી—જો તેએહ વિરક્ત થઇને ઢીક્ષા ધારણ કરી લે તો શું તેએ સંભોગ કરવાને ચેલ્થ છે ?

નિર્માન્થાે---હા, તેઓ સંભાગ કરવાને ચે.ગ્ય છે. સાધુઓના સરખા સામાચારીવાળા સાધુઓની સાથે અને સાધ્વીજીઓને સાધ્વીએાની સાથે ભાજન વિગેરે વ્યવહાર કરવા તે સંભાગ કહેવાય છે. તેઓ દીક્ષિત થયા પછી અવશ્ય સંભાગ કરવાને યાેગ્ય બને છે.

ગૌતમરવામી—તેઓ આ પ્રકારના વિહારથી વિચરતા થકા અર્થાત્ સાધુ પણુનું પાલન કરતા થકા યાવત્ ક્**રીથી ગૃહસ્ય અવસ્થામાં જઇ શકે છે** ?

નિર્ગ્રન્થે ..... હા સશુભ કમેના ઉદયથી ગઢસ્થપણામાં જઇ શકે છે.

# समयाधेबोधिनी टीका दि. घु. अ. ७ गौतमस्य सटप्टान्तो विशेषोपदेशः ७३९

'ते णं तद्दप्पगास कर्पति संग्रं जत्तप' ते खलु तथापकासः कह्य्यन्ते संगोज-पितुम् ? परित्यक्तसाधुलिङ्गास्ते एइस्थाः साधुभिः सद संभोक्तुं अक्टुवन्ति किम् ? 'णो इणहे समहे' नायमर्थः समर्थः, एइस्थमावमापन्नाः साधुमिः सइ मोक्तुं घ्रस्पन्ति ? नद्दीत्युत्तरम्, अथवा एडस्थमावमागताः साध्व्यः साध्वीमिः सइ भोक्तुं न अक्टुवन्ति, 'से जे से जीवे परेणं नो कर्पति संग्रंजित्तप्' ते ये-ते जोवाः-ये परतो नो करूप्यन्ते संभोजयितुम् । ते एव जीवाः यैंः सद्द साधूनां संमोजनं दीक्षातः पूर्वे नाठमत्त्, 'से जे से जीवे आरेणं कर्पति संग्रंजित्तप्' ते ये-ते जीवाः आसत्करूप्यन्ते संमोजयितुम्, दीक्षाधारणानन्तरं दीक्षित्तैस्सद्द साधुनां चिरकाळवर्धन्तं संमोजनादिकं मवति । 'से जे से जीवे जे इयार्णि नो कर्पति संग्रंजित्तप' ते ये-ते जीवाः ये-इदानीं नो करप्यन्ते संभोजयितुम्, पूर्व साधुसमये संभोजनादियोग्याः ये जीवा स्ते एव-इदानीं परित्यक्तसाधु-मावाः परिकल्पितगृहस्यभावाः संभोजनादियोग्या न भवन्ति । 'यरेण अस्समणे आरेणं समणे इयार्णि अस्समणे' परतोऽत्रपणः आरात् श्र्वणः इदानीमश्रमणः ।

गौतम स्वामी---जय वे साधु का वेष त्याग दें और गृहस्य हो जाएं तब साधुओं के साथ संभोग के योग्य होते हैं ?

निर्ग्रन्थ---नहीं यह अर्थ समर्थ नहीं है, अर्थात् यहस्य हो जाने के पश्चात् वे संमोग के योग्य नहीं रहते ।

गौतम स्वामी—ये वही जीव हैं, जो दीक्षा छेने से पहछे संभोग के योग्य नहीं थे। ये वही जीव हैं जो दीक्षा छेने के पश्चात संभोग के पोग्य थे और ये वही जीव हैं जो अब दीक्षा स्याग देने के पइचात् संसोग के पोग्य नहीं रहे हैं। ये वही हैं जो पहछे श्रमण नहीं थे, फिर श्रमण हो गए थे और अब श्रमण नहीं रहे हैं। श्रमणों को

ગીતમસ્વામી— જ્યારે તેઓ સાધુના વેધના ત્યાગ કરી દે અને ગૃહ-રૂધ બની જાય, તે પછી સાધુઓની સાથે સંભાગ કરવાને ચેડ્ય ગણાય છે! નિર્બન્થો—ના, આ ગ્યથ' બરાબર નથી. અર્થાત્ ગૃહસ્થ થયા પછી

તેઓ સંભાગને ચાગ્ય ૧૬ેતાનથી.

ગૌતમસ્વામી—આ તેજ છવ છે, જે કીક્ષા લીધા પદેલાં સંભાગને વાેગ્ય ન હતાે. આ એજ છવ છે કે જે કીક્ષા લીધા પછી સંભાગને યાેગ્ય હતા. અને આ એજ છવ છે કે જે–હવે કીક્ષાના ત્યાગ કર્યા પછી સંભાગને વાેગ્ય રહેલ નથી. આ એજ છવ છે જે પહેલાં બ્રમણ ન હતા. તે પછી બ્રમણ બન્યા અને હવે પાછા બ્રમણ રહ્યો નથી. બ્રમણાને અબ્રમણાની સાથે ওপ্রত

### **स्**त्रेकृता**ङ्गस्ते**

संयमप्रहणत् पूर्वं गृहस्यः-न साधुः, दीक्षाधारणानन्तरं साधुः जातः न गृहस्थः, दीक्षापरित्यागानन्तरं पुनरपि गृहस्थ एव जातः न तु साधुः। 'अस्समणेणं सर्दि जो करपंति समणाणं निग्गंथाणं संधुंजित्तए' अश्रमणेन सार्थ नो कल्पन्ते श्रमणानां निर्श्वन्थानां संभोक्कुम् । साधवो नाऽभ्यवहरन्ति-अश्रमणेन सद्द। ताद्यग्ना चाराऽमावात् । 'से एव मायाणह णिपंठा से एव मायाणियव्वं' तदेवं जानीत-निर्ग्रन्थाः तदेवं झातव्यम्, एवमेव त्रसादि मत्याख्यानस्यछेऽपि त्रसपर्याव-माश्रित्थेव मत्याख्यानं व तु द्रव्यमाश्रित्येति बोद्धव्यमिति गौतमोऽकथयत्-साधूच् मतीति ॥स्०११-७८॥

प्ञ्म-भगवं च णं उदाहु संतेगइया समणोवासगा भवंति, तेसिं च णं षवं वुत्तपुटवं भवइ -णो खलु वयं संचाएमो मुंडा भवित्ता अगाराओ अणगारियं पद्यइत्तप, वयं णं चाउद्दसट्टमु-दिट्टुपुणिणमासिणीसु पडिपुण्णं पोसहं सम्मं अणुपालेमाणा विहरिस्तामो, थूलगं पाणाइवायं पच्चक्खाइस्तामो, एवं थूलगं अश्रमणों के साथ संभोग करना नहीं करपता है, क्यों कि जनका आचार श्रमणों जैसा नहीं होता है। अनएव हे अमण निर्ज्ञभों! आप ऐसा समझिए आपको ऐसाही समझना चाहिए।

इसी प्रकार जिस श्रमणोपासक ने त्रस जीव की हिंसा का स्थाग किया है, उसके लिए त्रस जीव हिंसा का विषय नहीं रहता। किन्तु जब वही जीव अस पर्याय स्थाग कर स्थावर हो जाता है तो वह उसके स्थाग का चिषय नहीं रहता है। इस प्रकार प्रस्थाख्यान पर्याय की अपेक्षा से होता है, द्रव्य की अपेक्षा से नहीं होता। ऐसा गौतम स्थामी ने उन निर्फ्रन्यों को समझाया ॥११॥

સંભ્રાેબ કરવાતું કલ્પતું નથી. કેમકે-તેઓના આચાર શ્રમણા જેવા હાતા તેથી જ હે શ્રમણ નિર્ગ્રન્થા ! આપ એવું સમજો આપે એવું જ સમજવું બેઇએ. આજ પ્રમાણુ જે શ્રમણાપાસકે ત્રસજીવની હિંસાના ત્યાગ કરેલ હાય, તેને માટે ત્રસ જીવ, હિંગાના વિષય ખનતા નથી. પરંતુ જ્યારે એજ જીવ ત્રસ પર્યાયના ત્યાગ કરીને સ્થાવર બની જાય છે. તે પછી તે તેઓના ત્યાગના વિષય રહેતા નથી. આ રીતે પ્રત્યાખ્યાન પર્યાયની અપેક્ષાથી થાય છે. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ થતું નથી. આ પ્રમાણે ગૌતમસ્વાપીએ તે નિર્ગ્રન્થાને સમજાવેલ છે. ાા ૧૧ા

### संमयावैवोधिनी टीका हि. श्रु. स. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिलमर्थनम् ७४१

मुसावार्य थूलगं अदिन्नादाणं थूलगं मेहुगं थूलगं परिग्गहं पच्चक्खाइस्सामो, इच्छापरिमाणं करिस्सामो, दुविहं तिविहेणं, मा खल्न ममद्वाप किंचि करेह वा करावेह वा तत्थ वि पद्य-क्खाइस्तामो, ते णं अभोच्चा अपिच्चा असिणाइत्ता आसंदी पेढीयाओ पच्चोरुहित्ता,ते तहा काल्रगया किं वत्तव्वयं सिथा? सम्मं कालगय सि वत्तद्यं सिया, ते पाणा वि वुच्चंति ते तसा वि बुच्चांते ते महाकाया ते चिरट्रिइया, ते बहुतरमा पाणा जेहिं समणोवासग्स्स सुपच्चक्खायं भवइ, ते अप्पयरगा पाणा जेहिं समणोवासगरत अपच्चक्खायं भवइ, इति से महयाओ जण्णं तुब्भे वयह तं चेव जाव अयं पि भेदे से णो णेयाउए भवइ । भगवं च णं उदाहु संतेगइया समणोवासगा भवंति, तेसि च णं एवं उत्तपुत्रं भवइ, णो खलु वयं संचाएमो मुंडा भवित्ता आगाराओ जाव पबइत्तप, णो खल्ल वयं संचा-षमो चाउदसटूमुदिटू पुण्शमासिणीसु जाव अणुपालेमाणा विह-रित्तए, वयं णं अपन्तिग्रममारणंतियसंलेहणा जूसणा जूसिया भत्तपाणं पडियाइक्खिया जाव कालं अणवकंखमाणा विहरि-स्सामो, सब्वं पाणाइवायं पच्चक्खाइरसामो जाव सम्नं परिग्राहं पच्चक्खाइस्सामो तिविहं तिविहेणं, मा खलु ममट्राए किंचि वि जाव आसंदी पेढियाओं पच्चोरुहित्ता एए तहा काल्णया, किं वत्तवं सिया ?, सम्मं कालगय ति वत्तवं सिया, ते पाणा वि वुच्चंति जाव अयं पि मेदे से णो णेयाउए भवद्द। भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-मह इच्छा महा-रंभा महापरिग्गहा अहम्मिया जाव दुप्पडियाणंदा जाव सवाओ परिग्महाओ अप्पडिविरया जावजीवाए, जेहिं समणोवासगस्स



ډينې

आयाणसो आमरणंताए दंडे णिक्खित्ते भवइ, ते तओ आउगं विष्पजहंति, तओ भुडजो सम्गमादाए दुग्गइगामिणो भवंति ते पाणा वि वुच्चांति ते तसा वि वुच्चांति ते महाकाया ते चिर-डिइया ते बहुवरगा आयाणसो, इति से महयाओ णं जण्णं तुब्भे वदह तंं चेव अयं पि भेदे से णो णेया उप भवइ । भगवं च णं उदाहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-अणारंभा अवरिग्गहा धम्मिया धम्माणुया जाव सब्वाओ परिग्राहाओ पडिविरया जावज्जीवाए, जेहिं समणोवासगस्त आयाणसो आमरणंताए दंडे णिक्सिते तओ आउगं विष्णजहंति ते तओ भुडजो सुग्गमादाए सग्गइगामिणो भवंति, ते पाणा वि वुच्चंति ते तसा वि बुच्चंति जाव णो णेयाउए भवइ। भगवं च णं उदाहू संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-अपच्छा अप्पारंभा अप्ववरिग्गहा धम्मिया धम्माणुया जाव एगच्चाओ परिग्गहाओ अप्पडिविरया, जेहिं समणोवासगस्त आयाणसो आमरणंताष् दंडे णिक्खित्ते, भव्द ते तओ आउगं विष्पजहंति, तओ भुज्जो सम्गमादाप सम्गइगामिणो भवंति, ते पाणा वि वुच्चंति तसा वि जाव णो णेेेेेेेेेेेे भवह । भगवं च णं उद्राहु संतेगइया मणुस्सा भवंति, तं जहा-आरण्णिया आवसहिया गामणियंतिया कण्हुई-रहस्सिया, जेहिं समणोवासगस्त आयाणसो आमणंताव दंडे णिक्लित्ते भवइ, णो बहुपडिविरया पाणभूयजीव सत्तेहि,अप्प-णा सच्चामोसाई एवं विष्पडिवेर्देति-अहं ण हंतव्वो अन्ने हंत-व्वा, जाव कालमासे कालं किच्षा अन्नयराइं आसुरियाइं किद्विसियाइं जाव उववत्तारो भवंति, तओ विष्णमुच्चमाणा 

समयाचैबोधिनी बीका हि. खु. ब. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्थनम् ७४३

बुच्चंति तक्षा वि बुच्चंति जाव णो णैयाउए भवइ । भगवं च णं उदाहु-संतेगइया पाणा समाउया जेहि समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए जाव दंडे णिक्सिचते भवइ, ते पुब्वा-मेव कालं करेंति करित्ता पारलोइयत्ताए पच्चायंति, ते पाणा वि बुरुचंति, ते तसा वि वुज्चंति ने महाकाया ते चिराट्रेट्रया ते दीहाउया ते बहुयरगा पाणा जेहि समणोवासगस्स सुपच्य-क्खायं भन्द जाव णो णेयाउप भवद्द। भगवं च णं उदाहु संते-गइया पाणा समाउया जेहि समणोवासगस्त आयाणसो आम-रणंताए जाव दंडे णिविखने भवह ते सयमेव कालं करोति, करित्ता पारलोइयत्ताए पच्चायंति, ते पाणा वि वुच्चंति ते तसा वि बुच्चंति ते महाकाया ते समाउया ते बहुयरगा जेहि सम-णोवासग्रस्स सुष्पच्चक्खायं भवइ जाव णो णेयाउए भवइ। भगवं च णं उदाहु संतेगइया पाणा अप्पाउया, जेहिं समणो-वासगस्त आयाणसो आमरणंताए जाव दंडे णिक्खित्ते भवइ, ते पुट्यामेव कालं करेंति, करिता पारलोइयत्ताप पच्यायंति, ते पाणा वि बुच्चंति ते तसा वि बुच्चांति ते महाकाया ते अप्पा-उया ते बहुयरगा पाणा, जेहिं समणोवासगरस सुपच्चक्खायं भवइ, जाव णो णैयाउए भवइ। भगवं च णं उदाहु संतेगइया समणोवासगा भवंति, तेसि च णं एवं वुत्तपुरुवं भवइ-णो खलु वयं संचाएमा मुंडा भवित्ता जाव पद्यइत्तए, णो खलु वयं संचाएमो चाउदसहमुदिट्रुपुण्णमासिणीसु पडिपुण्णं पोसहं अणु-पालित्तप, णो खलु दयं संचायमो अपच्छिमं जाव विहरित्तप, वयं च णं सामाइयं देसावगासियं पुरस्था पाईणं वा पडिणं वा द्राहिणं वा उद्ीणं वा एतावता जाव सब्वपाणेहिं जाव सब्वसत्तेहि : 1999.9

### **स्**लकृतानस्त्रे

इंडे णिक्खिचे सबपाणभूयजीवसत्तेहि खेमंकरे, अहमंसि, तथ्य आरेणं जे तसा पाणा जेहि समणोवासगस्स आयाणसो आम-रणंताए दंडे णिक्खित्ते तओ आउयं विप्पजहंति, विप्पजहित्ता तथ्य आरेणं चेव जे तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो जाब ते सु पच्चायांति जेहिं समणोवासगस्स सुपच्चखायं भवइ। ते पाणा वि जाव अयं पि भेदे से णो णेयाउए भवइ ॥सू०१२॥७९॥

डाया-भगवांश्व खख उदाइ-सन्त्येकतये श्रमणोपासका महन्ति, तैश्व-स्वरवेवग्रुक्तपूर्वं मवति-नो खछ वयं शक्तुमो ग्रुण्डा भूरवाऽगारादनगारित्वं मन्न-जिहम्। वयं खळ चतुईदयष्टम्युद्दिष्टपूर्णिमासु प्रतिपूर्वे पौषधं सम्यग् अनु राखपन्तो विइरिष्यामः । स्पूलं प्राणातिपातं मत्त्याख्यास्यामः, एवं स्पूलं मृषावादं स्पूलः मदत्तादानं स्यूलं मैधुनं स्यूलं परिष्रहं मत्याख्वास्यामः । इच्छापरिमाणं करिष्यामी बिविधं त्रिविधेन मा खु मदर्थ किञ्चिस्कुरुत ना कारयत ना रुत्राऽदि मत्याख्या-स्यामः। ते खलु अधुक्त्वा अपीर्था अस्नात्वा आसन्वी पीठिकातः पूर्थाव्य ते तथा कालगताः, किं वक्तव्यं स्थात् ? सम्यक्तालगता इति वक्तव्यं स्पात् । ते माणाअप्युच्यन्ते ते त्रसा अपि उच्यन्ते ते महाकायास्ते चिरस्थितिकाः, ते इहुतरकाः माणाः येषु अश्णोपासकस्य सुप्रत्याख्यानं भवति, ते अव्यतरकाः प्राणाः येषु अमणोपासकस्य अमत्याख्यातं भवति। इति स महतः यथा युवं वद्य त्रयेव यावद् अयमपि मेदः स नो नैयायिको मदति। भगवांश्व खल्ज उदाइ-सन्त्येके अम्णोपासका मर्नन्त, तैथ- खु एवमुक्तपूर्व भवति-न खु वयं शवनुमो मुण्डाः भूम्वा बगाराद् यातरमवजितुम् । न खल्छं वयं शक्तुमधनुईऽःधम्यु दिष्टपूर्णिभासु यावदनुपालयन्तो निहर्तृम् । वयं खलु अपश्चिममरणान्तिक संलेखना जोपगाजुषाः भक्तपानं प्रत्याख्याय यावत्काळमनवकाङ्क्षमाणाः विद्वरिष्यामः सर्वं माणातिपातं परयाख्यास्यामः यात्रसर्वं परिग्रहं प्रत्याख्यास्यामः त्रिविधं त्रित्रिधेन मा खलु किश्चिन्मदर्थं यावद् आसन्दीपोठिकातः मरयारुग्र एते तथा कालगाः किं वक्तव्यं स्यात ? सम्यक् कालगता इति वक्तव्यं स्यात, ते प्राणः अध्युव्यन्ते याग्रदयमपि भेदः स नो नैयायिको मवति । भगवांत्र खर्छ उदाह–सन्त्येकतेये मनुष्या भवन्ति बधया महेच्छाः महारम्याः महापरिग्रहाः अधार्मिकाः यावद् दुष्मत्यानन्द्। याव-रतर्वेभगः परियहेभ्योऽमतिविरताः यात्तज्जीवम् येतु अभणोपासकस्य आदानशः आमरणान्तुं दुण्डो निक्षिक्षो भवति । ते ततः आयुः विमज्ञहति ततो भूयः स्वक-मादाय दुर्गतिगामिनो मवन्ति । ते माणा अप्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते

### समयार्थडोचिनी ढीका दि. श्रु. म. ७ गौतमस्य देशघिरति धर्मादिसमर्थनम् ७४५

महाकायास्ते चिरस्वितिकास्ते बहुतरकाः आदानशः इति, तस्य महतो येषु युर्य बदय तच्चेव अयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति । भगवांश्व खलु उदाइ-सन्त्येकतये मनुष्था भवन्ति तथथा अनारम्माः अपरिप्रहाः धार्मिकाः धर्मानुमाः बाबत् सर्वेभ्य परिप्रहेभ्यः मतिबिरताः यावज्जीवनं येषु श्रमणोपासकस्य आदान्छः मामरणान्तं दण्डो निक्षितः, ते ततः आधुर्विभज्ञहति ते ततो भूषः स्वक्रमादाय सहरिगामिनो भवन्ति ते माला अप्युस्यन्ते ते त्रसा अप्युस्यन्ते यावको नैया-षिको भवति । भगवांध खद्ध उदाइ-सन्स्येकतये मनुष्या भवस्ति तद्यथा-अल्पे-च्छाः अस्पारम्भाः अल्पपरिव्रहाः धार्मिकाः अर्मानुगाः यावदेकतः परिव्रहाद् अप्रतिविस्ताः येषु श्रमणोपासकस्य आदानशः आमरणान्तं दण्डो निक्षिप्तः ते ततः आयुर्विप्रबहति ततो भूयः स्वक्रमादाय स्वर्भेमतिगामिनो भवन्ति। ते माणा अच्युच्यन्ते त्रसा अपि यात्रको नैयायिको भदति । मगत्रांस खछ उदाह-सन्स्येक-त्तुये मनुष्या भवन्ति तद्यया-आस्थ्यकाः आवसथिकाः ग्रामनियन्त्रिकाः क्वचि-द्राइसिकाः येषु अमणोपासकस्य आदानञः आमरणान्ताय दण्डो निक्षिष्तो भवति नो बहुसंयताः नो बहुप्रविविरताः, पाणभूतजीवसत्त्वेभ्यः आत्मना सत्यानि मृषा एवं विभविवेदयन्ति अहं न इन्तव्योऽन्ये इन्तव्याः यावत् कालमासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु आग्रुरिकेपु किल्विधिकेपु यावद् उपपत्तारो भवन्ति । ततो विममुच्य-मानाः भूयः एष्ठमूकस्वाय तमोरूपत्वाय प्रत्यायान्ति । ते माणा अध्युच्यन्ते मसा अप्युच्यन्ते यावस्रो नैयायिको भवति । मगवांश्व खलु उदाइ-सन्त्येकत्वे प्राणिनो दीर्घांयुषः येषु श्रमणोपाष्ठकस्प आदानज्ञः आमणान्ताय यावद् दण्डो निक्षिप्तो भवति । ते पूर्वमेव कालं इर्वन्ति, कृत्वा पारजीकिकत्वाय प्रस्यायान्ति । ते माणा अध्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते भडाकायास्ते चिरस्थितिका स्ते दीर्घा-युषः ते बहुतरकाः माणाः, येषु अमणोपासकस्य सुपत्याख्यातं भवति । यावस्रो नैयायिको भवति । भगवांथ खलु उदाइ-सन्त्येकतये श्रणाः समायुषः येषु अमणोपासकस्य आदानग्नः आमरणान्ताय याबद् दण्डो निक्षिप्तो भवति । स्वयमेव कालं क्वनैन्ति क्रत्वा पारलीकिकत्वाय मत्यायान्ति ते प्राणा अप्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते महाकायास्ते समायुवः ते बहुतरकाः येषु श्रमणोपासकस्य सुपरयारूपातं भवति यावन्तो नैयायिको भवति। भगवांश्व खद्ध उदाह सन्तेकत्तवे माणा अल्पायुषी येषु अमणोपासकस्य आदानशः आमरणान्ताय चावद् दण्डो निक्षिप्तो भवति ते पूर्वमेव कालं कुर्वन्ति कृत्वा पारलीकिकत्वाय प्रत्यायान्ति ते प्राणा अप्युच्धन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते महाकायास्ते अल्पायुषः ते बहुतरकाः धाणाः येषु अभणोपासकस्य सम्स्याख्यातं भवति । यादन्नो नैयायिको भवति । भगवांश खख उदाइ-सन्स्ये कवये अमणोपासका भवन्ति तैथ खलु एवमुक्तपूर्व **H**O %

#### स्त्रकृताङ्गर्भे

भवति तो खल्ज वयं शकनुमो मुण्डा भूल्या यावत् प्रवजितं, नो खल्ज वयं शक्तुमं अतुईदृश्यष्टः युश्दष्टा पूर्णिमासु परिपूर्णं पीषधमनुपालयितुम्, नो खल्ज वयं शक्तुमोन् ऽपश्चिमं यावद् चिक्र्तुम् वयद्य सामायिकं देशावकाधिकं प्रातरेव मारूपां वा प्रक्षेन् ष्यां वा दक्षिणस्यां वा उदीच्यां वा एतावद् सर्वपाणेषु यावरसर्वसच्वेषु दण्डो निश्चिप्तः, सर्वत्राणभूतजीवस्थानां क्षेमङ्करोऽहमस्मि । तत्र आराद् ये प्रसार प्राणाः येषु अमणोपासकस्य आदातशः आमरणान्ताय दण्डो निक्षिप्तः, तत्रा आधुर्विश्वमद्वति, विमदाय तत्र आदातशः आमरणान्ताय दण्डो निक्षिप्तः, तत्रा आधुर्विश्वमद्वति, विमदाय तत्र आराद्वव ये प्रसार माणाः येषु अमणोपासकस्य आदानन्नः यावत्तेषु मत्यायान्ति येषु अमगोपासकस्य सुमरयारूपातं भवति ते प्राणा अपि यावद अयमपि मेदा स नो नैयायिको मयति । मू०१२-७९॥

टीका - पुनरपि गौतमस्तामी प्रकारान्तरेगोदकादिषश्वस्योत्तरं ददाति हे उदका नाऽपं संशारः कदाचिरपि असेरिको भवति, यतोऽनेकप्रकारेण संझारे मंग्रजीवानाम् उत्यचिर्भवति-तदहं संक्षिप्य तुभ्यं प्रतिपादयाधि-सावधानमनाः भ्रुणु । 'भगवं च णं उदाहु' भगवां व खन्छ-गौतमश्व पुनः-'णं खलु'-'णं' इति वाक्यालङ्कारे-नायः सर्वत्र, उदाह-उदाहरति पुनः -'संतेगइया सग्णोतासगा भवंति' सन्त्येकतये-कतिश्ये अमणोपासका भवन्ति । वड्यो हि शान्ताः आवका भुवि भवन्ति । 'तेर्सि च णं एवं वृत्तपुव्वं भवइ' से वैवम्रुकपूर्व भवति, इत्थ कथयन्ति साथोरन्तिकम्रुपेत्य । 'णो खल्ज वयं संचाषमो मुंडा भवित्ता अगारात्रो अगगारियं पव्यस्तप्र' नो खल्ज वर्य शक्तुनो म्रुण्डा भूत्वाऽगारादनगारित्वं मवत्

'भगवं च णं उदाहु' इत्यादि ।

टीकार्थ--गौतम स्वाभी फिर प्रकारान्तर से उदक पेढालपुत्र आदि के प्रइन का उत्तर देते हैं-हे उदक ! यह संसार कभी भी असजीवों से रहित नहीं होता। अनेक प्रकार के संसार में जस जीव उत्पन होते रहते हैं। यह पात संक्षेप से में आपके समक्ष प्रतिपादन करता हां। आप ध्यान पूर्वक सुनिए--

भगवान गौतम बोछे-पहुत से श्रमगोपासक ऐसे होते हैं जो साधु के समीप आकर कहते हैं-'इम मुण्डित होकर एवं गृह त्यागकर

'भगव' च णं उदाहु' धीयाहि

ટીકાર્થ --- શ્રી ગૌતમસ્વામી કરીથી પ્રકાશન્તરથી ઉદક પેઢાલપુત્ર વિગેરેના . પ્રશ્નના ઉત્તર આપે છે - હે ઉદક ! આ સંસાર કચારેય પણ ત્રસ જીવા વિનાના થતા નથી. અનેક પ્રકારથી સંસારમાં ત્રસ જીવા ઉત્પન્ન થતા રહે છે. આ વાત્ સંજ્રેપથી હું આપની પાંસે પ્રતિપાદન કરૂં તે આપ ધ્યાન દુધને સાંભળા.

ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામી કહે છે-આ લાકમાં ઘણા શ્રમણે∖પાસકા ઋોવા હાય છે કે-જેએા સાધુની પાંસે આવીને કહે છે-અમે સુંડિત થઇને અને समयायेबोघिनी हीका दि. यु. अ. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादसमर्थनम् अउ

जितुम्, प्रवज्यां प्रहोतुं वयं न शक्तुप इति । 'वयं च णं चाउद्यद्रप्रुद्धिद्व पुण्णि-मासिणीस पडिप्रण्मं पोसहं सम्मं अणुपाळेमाणा विहरिस्तामो' वयं चतर्द्रवण्ण म्युरिष्टर्णिमासु तिथिषु मतिपूर्ग सपग्रविधिपूर्वक पौपर्थ-उन्नामक वर्त सम्पक्त-पाळयन्तो विहरिष्यामः, संसारदात्रा मनुदत्स्वीमः ; 'थूळगं पाणाइवायं पद्य-क्लाइस्सामो' स्थूलं माणातिपातं घरवारूपाध्यामः । 'एवं यूलगं मुनावायं अदिः मादाणं धूलगं मेहुणं धूलगं परिम्महं पचत्रखाइस्पामो' एवं स्थूलं मृपावादं, स्थूलम्-अदत्तादानम्, स्थूलं मैथुनम्, स्थुलं परिग्रहं प्रत्याख्यास्यामः । 'इच्छावरिमाणं करिस्सामो' इच्छावरिमाणं करिष्यामः-अर्थात सीमितं करिष्यामः, 'दविहं तिवि-**रेणं' दिविधं विविधेन-दिकरणाभ्यां त्रियोगेश्च प्रस्वाख्यानं करिष्यामः, 'मा खल्ज** मदडाप किंचि करेह वा करावेह वा' पौपधावस्थायाम् अस्पदर्थ' मा किश्चित् कुरुत वा कारयत वा। 'तत्य वि पचत्रखाइस्सामो' तत्रावि प्रत्याख्यास्यामः 'ते णं अमो च्चा अपिचा असिणाइत्ता आसंदीपेढियाओ पच्चोरुहित्ता' तेऽभ्रक्तवाऽवीत्वाऽस्ताः रवा आसम्दीपीठिकातः पर्यारुह्य-अवतीर्य सम्यक् पौषत्रं छरवा 'तहा काल्रगया अनगार दृत्ति को अंगीकार करने में समर्थ नहीं हैं। हम चतुर्दशी अष्टमी, अमावास्पा और पूर्जिमा के दिन प्रतिपूर्णपौषध नामक आवक के वत को पालन करते हुए विचरेंगे। हम स्थूल प्राणातिपात का प्रत्या ख्पान करेंगे, स्थूल मुषाधाद, स्थूल अदसादान, स्थुल मैथुन और स्थूल परिग्रह का प्रस्याख्यान करेंगे, हम इच्छा का परिमाण करेंगे-दो करज तीन योग से प्रत्याख्यान करेंगे, हमारे लिए कुछ भी मत करो और कड भी मत कराओ, ऐसा प्रत्याख्यान भी करेंगे।

वे अमणोपासक विना खाये, विना पिये, विना स्नान किये, आसन से नीचे उतर कर, सम्यक् प्रकार से पौषध का पालन कर के यदि मृत्यु को वैभवेश्वी भरेक्ष धरने। त्याज उरीने अनगारवृत्तिने। स्वीधर करवाने समर्थ नथी. अभे वौदस आठम, अनस, अने पुनमने दिवसे प्रतिपूर्ख पौषध नामना आवक्रना अजीयारमा व्रतनुं पावन करता थका विचरीश्च. अभा स्थूव प्राद्धातिपातनुं प्रत्याभ्यान करीशुं. स्थूवभूषावाह, स्थूवअहत्ताहान, स्थूवमेथुन, अने स्थूवपरिश्वढनुं प्रत्याभ्यान करीशुं अभे धंन्छानुं परिमाखु करीशुं. ले करछ अने त्रध् योजधी प्रत्याभ्यान करीशुं. अभाश माटे कंछपछुन करा. जने कंछ अने त्रध् योजधी प्रत्याभ्यान करीशुं. अभाश माटे कंछपछुन करा. जने

શ્રમણેાપાસક સુશ્રાવક ખાધા વિના, પાણી પીધા વિના, નાહ્યા વિના, આસનની નીચે હતરીને સમ્યક્ પ્રકારથી પૌષધતું પાલન કરીને જો મૃત્યુને માપ્ત થાય, તા



स्त्रिकताज्ञेस्त्रे

र्कि वत्तव्वं सिया' तथा-कालगताः कि वक्तव्यं स्यात-एतादृत्र वतनियमाधारकः श्रावको मृत्युं यदि प्राध्तुषातु तदा तद्विषये किं वक्तव्यं भवेत । 'सम्मं काळगतेचि वत्तव्वं सिया' सम्थक् काळगेता इति वक्तव्यं स्यात् । देवलोके गतास्ते 'ते पाणा वि बुच्चंति ते तसादि बुच्चंति ते महाकाया ते चिरहिइया' ते माणा अध्युच्यन्ते षाण्यारणात्-ते त्रसा अप्युव्यन्ते संचरणात्-ते महाकायाः-लक्षसहस्र वोजन-ममाणदेहत्रिक्कर्वणात ते चिरस्थितिका अपि कथपन्ते-द्वार्विशतिसागरोपमस्थिति-करवात्, 'ते बहुतरगा पाणा जेसिं समणोवासगरस सुपच्चक्खायं मबइ' ते घाणिनो बहुतरका अनेके सन्ति-तेषु अमणोपासकस्य प्रत्याख्यानं सप्रत्या-रूपातं भवति, 'ते अध्ययरगा पाणा जेहिं समणोवासगस्त अवडवत्वावं मह्ह' ते प्राणा अल्पतराः सन्ति येषु अमणोपासकस्य आवकस्य अप्रत्यारूयातं भवति. 'हति-से महथाओं जल्णं तुब्भे वयह तं चेव जाव अयंपि मेदे से जो णेवाउए मबड' इति स महतः यथा युवं नदय तथेव यानद अयमपि मेदो नो नैयायिको प्राप्त हो जाएं तो उनके विषय में क्या कहना चाहिये ? उनके विषय में यही कहना चाहिए कि उन्होंने सम्पक्त प्रकार से काल किया है, वे देव-लोक को माप्त हुए हैं। वे पाणों को धारण करने के कारण पाणी भी कइलाते हैं, घस नाम कर्म का उदय होने से वे घस भी कहलाते है एक लाख योजन के इारीर की विकिया कर सकने के कारण वे महा-काय भी कहलाते हैं और बावीस सागरोपम की उस्कृष्ट स्थिति होने से चिरस्थितिक भी कहलाते हैं।

एसे प्राणी बहुत हैं जिनके विषय में अमणोपासक का प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान कहरुति है। वे प्राणी थोडे हैं जिनके विषय में अमणो-पासक का प्रत्याख्यान नहीं होता है। इस प्रकार वह महान त्रसकाय तेता संज'धभां शुं ४ डेवानु' डेाय ? तेना विषयभां એभज ४ डेवु' नेधके के तेला संज'धभां शुं ४ डेवानु' डेाय ? तेना विषयभां એभज ४ डेवु' नेधके के तेला संज'धभां शुं ४ डेवानु' डेाय ? तेना विषयभां ओभज ४ डेवु' नेधके के तेला संज'धभां शुं ४ डेवानु' डेाय ? तेना विषयभां ओभज ४ डेवु' नेधके के तेला संज्य प्रश्न रहायी सभाधिपूर्व ४ डाज ४ रे छ, तेलाको हेववेा आंस ४ में तेला प्राण्डाने धारण करवाना ४ रखे प्राण्डी पण ४ डेवाय छे. जस नामकर्मना उदय हावाथी, तेला जस पछ ४ डेवाय छे. के ह लाभ येलन केटला विद्याल शरीरनी विडिया ४ री शक्ष्यायी तेला मढाधाय पछ ४ डेवाय छे. अने आवीस सागरे। भनी इत्रुध्ट स्थिति डेावाथी विरस्थितिक प्रदा ४ छेवाय छे.

એવા ઘણાં પ્રાલ્પિયા છે કે જેઓના વિષયમાં બ્રમણેાપાસકનું પ્રત્યા-ખ્યાન સુપ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે. જેઓના સંબધમાં બ્રમણેાપાસકનું પ્રત્યા-ખ્યાન થતું નથી તેવા પ્રાલ્પિયા થોડા છે. આ રીતે મહાન ત્રસકાયની હિંસાથી

# समयावैवोधिनी डीका हि. श्रु. अ. ७ गोतमस्य देशचिरति धर्मादिसमर्थनम् ७४९

मदति, अतः स अवको महतः त्रसकायाचिहत्तः तथापि तादशस्य तस्य प्रत्या-ख्यानं निर्विषयमिति भवन्तः कथयन्ति ~तन्त्र्यायसिद्धं विद्धिः । 'भगवं च णं उदाहु' मगवांश्व खल गौतम उदाह-'संतेगइया समणोवासगा भवंति' सन्त्येकके धनणो-पास का मदन्ति। 'रेसिं च णं एवं वुत्तपुब्वं मवह' तैथेव मुक्तपूर्व भवति, 'णो खलु बयं संचाएमो मुंडा भवित्ता आगाराओ जाव पव्वइत्तए' मुनि मवन्ति अनेके श्रविकास्त्रेषु केचन साधुसमीपमागत्य कथयन्ति~न खल्ज वयं भ्रक्तुमो मुण्डाः-साधवी सूत्वा अगाराद् यानत् पत्रजितुम् । 'णो खलु वयं संवाएमो चाउइसइम्रहिद्व प्रण्णमासिणीस जार अणुपालेमाणा रिहरित्तए' नो खछ वयं शत्रज्जुमो चतुर्द्वयष्ट म्युद्दिष्ट पूर्णिमास्र तत्र उद्दिष्टा-अमारास्या, आराष्य तिथिषु पौषधं सम्पूर्णहत्त्वेल यात्रत् पालयः हो विहरिष्यामः, यावस्पदेन-परिपूर्ण वोष्यं सम्वग् इत्यन्तस्य ग्रइणं न वयं समर्या एताइशं वर्तं कर्तुं किन्तु 'वयं च णं अपच्छिममार्शंतियं संलेहणाजू मणाजुसिया मत्तपाणं पहियाइक्लिया' चयमपश्चिमपारणान्तिकं संलेखण जोबणाजुष्टाः मक्तपानं मत्याख्वाय 'जाव सब्वं परिग्गई पच्ववखाइस्सामो' यात-रसर्व यरिषदं प्रत्याख्यास्यामः 'विविद्यं तिविद्येणं' त्रिविधे त्रिविधेन-मत्णसमये कारणत्रयेण योगैश्व समस्तमागातिपातं सर्वं परिग्रहं च परित्यक्ष्यामः । 'भा खळ की हिंसा से निवृत्त है। ऐसी स्थिति में आप अमणोपासक के प्रत्या-ख्यान को निर्विषय कहते हैं। आपका यह कथन न्याय संगत नहीं है। भगवान गौतमने पुनः कहा-कोई-कोई अमणोपासक होते हे जो इस प्रकार कहते हैं-हम मुंडिन होकर, गृहत्यांग करके साधु होने में समर्थ नहीं है। हम चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या और पूर्णिमा तिथिया में प्रतिपूर्ण पौषध वत का पाटन करने में भी समर्थ नहीं हैं। हम तो अन्त समय में मरण का अवसर आने पर संछेखना का सेवन करके, आहार-पानी का त्याग काके यावत् जीवन की इच्छा न करते हुए, मृत्यु से भय नहीं करते हुए विचरेंगे। उसी समय हम तीन करण और

નિવૃત્ત છે. આવી સ્થિતિમાં આપ શ્રમણે!પાસકના પ્રત્યાખ્યાનને નિવિંધય કહેા છેા, તેા આપનું આ કથન ન્યાયશુક્ત નથી.

ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીએ કરીથી કહ્યું કે-કાેઈ કાેઇ શ્રમણેાયાસ્કા આ પ્રસાણે કહે છે.-અમેા સુંડિત થઈને ઘરના ત્યાગ કરીને સાધુ થવાને સમય નથી. અમે ચૌદશ, આઠમ, અમાસ, અને પુનમની તિથિયામાં પ્રતિપૂ**ણ** પૌલ્ધતું પાલન કરવામાં પણ સમર્ય નથી. અમે તાે અંત સમયે મરણના મવસર પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સંલેખતાતું સેવન કરીને આહાર પાણીના ત્યાગ કરીને જીવવાની કંગ્છા ન કરતા થકા મૃત્યુથી ભય ન પામતાં વિચરીશું, આ فالجاف



# **स्**त्रकृतान्नस्त्रे

मदद्वाए किंचि वि जाव' मा किंखन मद्यें यात्रत् एचनपाचनादिकमारम्म समारम्भम् अस्मदर्थं मा किखिन् कुरु-मा कारय एवं रूपेण सर्वानेग मत्याख्या-स्यामः । 'आसं रीपेडियात्रो पच्चोरुहित्ता ते तहा कालगया' आसन्दीपीठिकातः प्रत्यदक्ष एते काळ्गताः--मरणमनुमाप्ताः 'किं वत्तव्वं सिया' किं वक्तव्यं स्यात्-एतद्विपये किं चक्तव्यं तदानीम्, निर्ग्रन्या उत्तरयन्ति--'सम्मं काळगयति' सम्यक्रकाळ्गता इति । 'वत्तव्वं सिया' वक्तव्यं स्यात्-सम्यक्तदीयं भरणभिति । 'ते पाणानि वुच्चंति जाव अयं पि भेदे से णो णेयाउए भवइ' ते माणा अप्युच्य-त्ते यावदयमपि मेरो नो स नैयायिको मवति ते माणा अपि कथ्यन्ते-वसा अपि, महाकाया अपि, चिरस्थितिका अप्युच्यन्ते, तथा-त्रसानां हिंसायाः श्रावकेण मत्याख्यानं कृतम् अतः श्रावकस्य वतं निर्विपयमिति कथनं न न्यायसिदम् इति 'मगवं च णं उदाहु' मगवांश्र खलु पुन रुदाह 'सतेगइया मणुस्ता मवति' सन्त्येकतये खवि मन्नुप्या मवन्ति, 'तं जहा' तद्यधा 'महाच्छा' महेच्छाः-महती तीन चोग से सम्पूर्ण प्राणातिपात और सम्पूर्ण परिग्रह का ध्याग करेगे। हमारे लिए न कुछ करो और न कराओ, ऐसा भी पत्याख्यान करेगे। इस प्रकार कहकर वे श्राधकपणा पालता हुआ अन्त समय में संधारा करके मृत्य को प्राप्त होते हैं तो उनके विषय में क्या कहना चाहिए ?

निर्भ्रन्थोने उत्तर दिया उन्होंने सम्यक् प्रकार से काल किया, ऐसा कहना बाहिए। वे प्राणी भी कहलाते हैं, त्रस भी कहलाते हैं, महाकाय और बिरस्थितिक भी कहलाते हैं। इनकी हिंसा से अमणोपासक निवृत्त है अतएव अमणोपासक के वन को निर्विषयक कहना न्याय संगत नहीं है। भगवान् गौतम पुनः बोले-इस संसार में ऐसे भी मनुष्य होते है जो राज्य वभव परिवार आदि का अस्यधिक इच्छा वाले होते हैं,

વખતે અમે ત્રહ્યુ કરહ્યુ અને ત્રહ્યુ ચાગથી સ'પૂર્ણ પાછાતિપાત અને સ'પૂર્ણ પરિગ્રહના ત્યાગ કરીશું. અમારે માટે કંઇ કરવું નહીં અને કંઈ કરાવવું નહીં. એવું પચુ પ્રત્યાખ્યાન કરીશું આ પ્રમાણુ કહીને તેઓ શ્રાવકપણાતું પાલન ઠરતા થકા અંતસમયે સ'થારા કરીને મૃત્યુને પ્રાપ્ત કરે છે તા તેમના સ'બંધમાં શું કહેવાતું છે ?

નિર્ગ્ન-થાએ ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે-તમેાએ સારી રીતે કાળ કર્યો તેમ કહેતુ નાઇએ. તેઓ પ્રાછ્યી પછ કહેવાય છે. ત્રસ પણ કહેવાય છે. મહાકાય અને સિરશ્ધિતિક પણ કહેવાય છે. તેમની હિંસાથી શ્રમણેાપાસક નિવૃત્ત રહે છે. તેથી જ શ્રમણેાપાસકના વર્ત્તને નિવિધ્યક કહેતું તે ન્યાય સંગત નથી. લગવાન ગોતમસ્વામીએ કરીથી કહ્યું-આ સંસારમાં એવા પણ મતુવ્યો હાય છે કે-ઝેએા રાજ્યવેબવ પશ્વિાર વિગેરની અલ્યંત અધિક ઈચ્છાવાળા समयावैंधोधिनो डीका द्वि. शु. ल. ७ गौतमस्य देशविरति धर्माविसमर्थनम् ७९९

-राज्यविभवपरिवारादिका सर्वातिवायिनी इच्छा-अन्तः कमणहत्ति येंगां ते सया-विश्वाच्छालसाः, 'महार्रमा' महान् आरम्भः-पञ्चेन्द्रियान्तोषमर्दनव्सणो येषां ते? तथा. 'अहापरिग्गहा' महापरिप्रहाः-यरिमाणातिरेकेण धनधान्यद्विपदचत्वडपद--वास्त क्षेत्रातिरूपाः येषां ते तथा 'अहन्मिया' अवार्मिकाः-धर्म अत्वचारित्रललणे चरन्तीति धार्मिकाः, न धार्मिका अधार्मिकाः 'जाव दर्ण्डयार्णदा' याववु तुभरवाः नन्दाः-दःखेन परयानन्दते ये ते तथा, अतिकष्टेन मसमयोग्याः, यावत्पदेन अधर्मा तुन्।!-अधर्म सेविनः अधमिष्ठाः अधर्मा ख्यायिनः अधर्मरागिणः अधर्म-लोकिनः अधर्मजीविनः अधर्मरजनाः अत्रमेशीलसप्रवाचाराः अधर्मे चैव जीविका-कल्पयन्तः इत्यन्उपरानां ग्रहणम्, तदेतेषामर्थाः-प्रमे अतंचारित्रवक्षणम् अनु-गच्छन्ति ये ते धर्माद्भगा स्तद्विपरीताः--अधर्माद्भगाः, अपर्मसेविनः-कलपादि-निमित्तवड्रनीवकायोपमर्दकाः, अधर्मिण्ठाः-अतिम्नथितो धर्मो येषां ते धर्मिष्ठाः स्तद्विश्रीताः अधर्ममाख्यातं शीलं येषां ते अधर्मास्त्यायिनः, अधर्मशगिगः-न धर्मोंऽधर्मः तत्र सगः-- स्क्तं शीलं येषां ते तथा, अधर्मपत्नोकिनः-न धर्मोऽधर्मः पंचेन्द्रिय के वभ आदि का महान आरंभ करते हैं, महापरिग्रहवाले अर्थात् अपरिमित धन, धान्य, बिपद, चतुष्पद, मकान, खेत आदि परिग्रहवाछे होते हैं, अधार्मिक अर्थात् युतवारित्र धर्म से वर्जिन होते. हैं, यावत् बहुत कठिनाई से प्रसन्न होनेवाले होते हैं। यहां 'यावत' शब्द से ये विशेषण और समझ छेने चाहिए, अधर्मानुग अतचारित्र धर्म का अनुसरण न करनेवाले, अधर्मसेवी पत्नी आदि के निमिन्त. षट्ट जीवनिकाय की हिंसा करनेवाले अभर्मिष्ठ अस्पन्त अधर्मी, अधर्म की बात कहने वाछे और अधर्म को ही देखनेवाछे. अधर्म जीवी-पाप से जीवन यापन करनेवाले, अधर्मरंजन-पाप करके ही प्रसन्न होनेवाले. अधर्मशील समुग्राचार-पापमय आचरण करनेवाले तथा पाप से ही

દ્વાય છે. પ'ચેન્દ્રિયના વધ વિગેરેના મહાન આરંભ કરે છે. મહાપરિગ્નહવાળા, અપરિમિત ધન, ધાન્ય, દ્વિપદ મકાના, ખેતરા વિગેરે પરિગ્નહવાળા હાય છે. અધાર્મિક અર્થાત્ ગ્રુતચારિત્ર ધર્મથી રહિત હાેય છે. યાવત્ ઘણીજ કઠલુાઇથી પ્રસન્ન થવાવાળા હાય છે. અહીં તાં યાવત્ શબ્દથી આ પ્રમાણેના બીજા વિશે-થણે, પણુ સમજી લેવા. અધર્માતુગ-ગ્રુતચારિત્ર ધર્મનું અતુસરણુ ન કરવા-વાળા અધર્મસેવી-સી વિગેરે માટે ધટ્લવનિકાયની હિંસા કરવાવાળા, અધ-મિલ્ક-અત્ય'ત અધર્મી અધર્મની વાત કહેવાવાળા, અને અધર્મને જ દેખ-વાવાળા, અધર્મજીવી-પાપથી જીવનનું યાપન કરવાવાળા, અધર્મર'જન પાપ કરીને જ પ્રસન્ન થવાવાળા, અધર્મ રીલિ સમુદાચાર-પાપમય આચરણ કરીને હધર

स्त्रहता**इस्**हे

--पाषम् तं प्रकर्षेण लोकितुं-द्रष्टुं शीलं येषां ते तया, अधर्मजीविनः-अधर्मेण पापेन जीवितुं शीलं येषां ते तथा, अधर्मरखनाः अधर्मः पाषं तत्र प्रकर्षेण-रेण्यन्ते ये ते तया, अधर्मसप्तुदाचाराः-अधर्मशीलः-सावद्यकार्यशीलः सप्तुदाचारः यम् किज्रनअनुष्ठावं येषां ते तथा, अधर्मेण-केवल्यमधर्मेणैव वृत्ति-जीविकां करा-पम्बः-कुर्वन्तो विदरन्तीति ।

'जाब सन्वयो परिमाहाओ अप्पडिविरिया जावज्जीवाप' यावस्पर्वस्मात् इरिग्रहाद् अभतिविरताः यावज्जीवनम्-अम यावस्पदेन-माणातिपातम्वादाद इत्त्वादानमेथुनानां प्रहर्ण भवति, सर्वस्मात् प्राणातिपातात् सर्वस्माद् प्रुपावादात् सर्वस्माद् अदत्तादानात् सर्वस्माद् मैथुनाद् अवतिविरता अनिष्ठचा इत्यर्थः 'जेहिं सवणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए दंडे णिक्सिने' येषु अनणो-पासदस्य आदानग्रः त्रत्रग्रहणकाळादारभ्य आमरणाग्तं मरणपर्यग्तं-दल्डो निश्चिष्तः-स्पको भवति । केवाऽपि सामान्यश्रावकेण महारम्मादिषु मत्या रूयानं कृतम् । ते ततः 'आउगं विष्यज्ञहंति' ते तथाभूताः पुरुषाः मरण-समये आयुधिमजहन्ति-परित्यजन्ति । 'तती श्रुज्जो सगमादाय' ततो भूयः स्वक्र मादाय स्वकं स्वीर्थ कर्मादाय 'दुग्गहगामिणो भवंति' दुर्गतिगामिनो भवन्ति । तेऽधार्मिकाः, 'ते पाणा वि चुर्वति' ते माणा अधुच्यन्ते माणघारणात् 'ते

आजीविका करनेवाले। यावन् समस्त परिग्रह से जीवनपर्यन्त निष्ट्रस न होनेवाले, यहां यावत् शब्द से प्राणातिपात, म्रवावाद, अदत्तादान, और मैधुन का ग्रहण करना चाहिए अर्थात् समस्त हिंसा झूठ, चोरी और मैधुन से जीवनपर्यन्त निष्ट्रत्त न होनेवाले होते हैं। अमणोपासक ऐसे प्राणियों की हिंसा करने का व्रत ग्रहण से छेकर मरणपर्यन्त श्याग करता है। ऐसे पूर्वोक्त पुरुष मरण के समय आयु का श्याग करते हैं और अपने-अपने कर्म के अनुसार दुर्गति (नरक) में जाते हैं। वे अधार्विक पुरुष प्राणी भी कहलाते हैं, जम भी कहलाते हैं और महा-

પ્રસન્ન થવ.વાળા, તથા પાપથી જ આજીવિકા કરવાવાળા, યાવત્ સમસ્તપરિ પ્રહથી જીવનપર્યંન્ત નિવૃત્ત ન થવાવાળા, અહીંયાં યાવત્ શખ્યી પ્રાણાતિપાત મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, અને મૈશુનતું ગ્રહણ કરેલ છે. અર્થાત્ બધા જ પ્રકારની હિંસા, અસત્ય, ચારી અને મૈશુનથી જીવનપર્યન્ત નિવૃત્ત ન થવાવાળા હાય છે. શ્રમણાપાસકા એવા પ્રાણિયાની હિંસા કરવાના વત ગ્રહણથી લઇને મરસુપર્યન્ત ત્યાગ કરે છે. એવા પૂર્વાક્રત પુરૂષ મરણ સમયે આશુના ત્યાગ

મરચુપર્યન્ત ત્યાગ કરે છે. એવા પૂર્વાક્ત પુરૂષ મરઘ સમયે આયુના ત્યાગ કરે છે અને પાલપાલાના કર્મ પ્રમાણે દુર્ગાતિ (નરક)માં જાય છે. તે અધા મિંક પુરૂષો પાણી પણ કહેવાય છે. ત્રસ પણ કહેવાય છે. તથા મહુકાય

### समयावैवाधिनी टीका द्वि. ञु. व. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्पनम् ७५३

त्रसा वि वुच्च'ति' ते प्रसा अप्युच्यन्ते-सञ्चरणशीखरवात्, 'ते महाकाया-ते चिरडिइया ते बहुयरगा आयाणसो' ते महाकायास्ते चिरस्थितिकास्ते बहुतरकाः संस्थतता अनेके भवन्ति । आदानज्ञः व्रतग्रद्दणादारम्थ आजीवनम् एतेषां जीवानां धभरत्याख्यानविषयकमतिहा व्रतग्रद्दणादारम्थाऽऽभरणं आवकेण कुता । 'इइ से महयाओ' इति स महतः तस्मावयं आवको बहूनां जीवानां माणातिपातचिरतः 'अण्डं तुग्मे बदद' येषु यूयं वदय, आवकवतं निर्दिषयं कथयय 'तं चेव अयं पि भेदे से जो णेयाउष भवह' तच्चैव अपमपि भेवः स नो-नैव नैयायिको म्वतोति ।

पुनरपि भगवान गौरामः कथपति-'भगवं च णं उदाहु' मगवांथ खख उदाइ-'संतेगइया मणुरसा भवंति' सन्त्येकतये मनुष्था भवन्ति । 'तं जदा' तदाथा-'भणारंमा' अनारम्भाः, 'जावज्जीवाए' यावज्जीवनम्-जीवतत आरभ्य मरण-पर्यन्तम्-आरम्भरदिता भवन्ति 'अपरिग्गदा' अपरिम्रदाः-परिम्रदरदिता भवन्ति । 'धम्मिया' धार्मिकाः-धर्मां वरणञ्चीलाः । 'धम्माणुया' धर्माऽनुगाः परानपि धर्मा 'धम्मिया' धार्मिकाः-धर्मां वरणञ्चीलाः । 'धम्माणुया' धर्माऽनुगाः परानपि धर्मा चरणानुइया मतिवोधयन्ति । 'जाव' यावत् 'सच्वाओ परिग्रदाओ पडिविरया' सर्वेभ्यः परिग्रदेभ्यः मतिविरताः-निष्टत्ता भवन्तोति । एताद्दसा अपि केचन क्व-काध तथा चिरस्थितिक भी कहलाते हैं । अतः ऐसे जीव चहुत होते है, जिन की हिंसा का आवक व्रत प्रहण करने के समय से लगाकर मरणपर्यन्त त्याग करता है । इस प्रकार वह आवक घहुत जीवों की हिंसा का त्यागी होता है । ऐसी स्थिति में आपका यह कहना न्याय-संगत नहीं है कि आवक का प्रत्याख्यान निर्विषध है ।

भगषान श्री गौतम स्वामी पुनः कहते हैं---इस संसार में कोई २ रेसे मनुष्य होते हैं जो वत प्रहण से छेकर मरण पर्यन्त आरंभ के श्यागी होते हैं, परिग्रह से रहित होते हैं। धार्मिक घर्मानुगामी यावत समस्न परिग्रह से निष्ट्रत्त होते हैं। श्राधक वत प्रहण करने के समय से तथा चिरस्थिति पछ रहेवाय छे. तेथी जेवा छवा धक्या छाय छे. डे केनी हिंसानुं आवर्ष वछा छवाना समयधी छर्धने भरख पर्यन्त त्याग हरे छे. आ रीते ते आवर्ष बछा छवानी हिंसाना त्याग हरवावाणा छाय छे. आवी स्थितिमां आपनुं आ रथन न्याय संजत नथी डे आवर्ष्य प्रयोग्यान निविध्य छे.

ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામી કરીથી કહે છે-આ સ'સારમાં કાઈ કાઈ એવા મતુષ્યા હાય છે. કે જેએા વત બહાલુથી લઇને મરહ પર્યન્ત આર'સના ત્યાગ કરવાવાળા હાય છે. પરિગ્રહથી રહિત હાય છે. ધાર્મિક ધર્માતુગામી, સાવત સઘળા પરિગ્રહથી નિવૃત્ત હાય છે. શ્રાવક વૃત્ત બ્રહ્યુ કરવાના સમયથી --- 94



चन पुरुषाः सोके भवन्तीति, 'जेर्दि समणोवासगरस आयाणसो आमरणंताए दंडे गिक्लित्ते' अमणोपासकस्य येषु आदानशः आमरणाम्तं दण्डो निक्षिप्तः । इता-रहोषु जीवेत्र भावकाः त्रतग्रहणादारभ्य मरणान्तं दर्ण्डं स्थजन्ति, केचन सामान्य-आबकाः। 'ते तओ आउगं विपालदंति' ते∽पूर्वोक्ता धार्मिकाः मरणसमवे बुपरिधले-मायुः परित्यजल्ति। 'ते तओ अउन्नो सगमादाए सग्गहगामिको भवंति' ते प्वोक्ता मृता. घ)मिंसाः आवकाः भूवः-पुनरपि स्वकं-स्वसंपादित पुण्यकर्ममादाय सङ्गतिगामिनो मनस्ति, 'ते पाणा वि बुध्येति' ते माणा अप्युव्यक्ते -मावधारणात, त्रसा अपि कथयन्ते-संचरणशीखरवात, विद्धर्वशाकरणाषु महा-कायाः 'जाव णो णेयाउए मनह' यावन्नो नेवायिको भवति, ते जीवाधिरकाछं स्रगें वसन्ति, एतेषु दण्डो न दीयते आवकेण। अस्मादेव कारणात त्रसाऽमावात. आवक्रपतिहा निर्विषयिणीति कथनं न न्यायसिद्धम् १ति गौतमस्त्रामिन उत्तर-मिति। 'भगवं च णं उदाहु' भगशंध खख उदाह-'संतेगइया मणुस्सा भवंति' सन्त्येकत्ये मनुष्या भवन्ति, 'तं जहां' तत्राधा-'अप्येच्छा' अल्पेच्छा:-अल्ग--मरण पर्धन्त ऐसे जीवों की हिंसा करने का त्याग करते हैं। वे पूर्वोक्त धार्मिक पुरुष मरण का समय उपस्थित होने पर अपने आयु का ध्याग करते है और अपने द्वारा पहछे उपार्भित पुण्य कर्म के फल से सद्गति में जाते हैं। वे प्राण भारण करने के कारण प्राणी भी कहलाते हैं, जस भी कहलते हैं विक्रिया करने के कारण महाकाय भी कहलते हैं और चिरस्थितिवाछे भी कहलाते हैं, अर्थात् वे चिरकाल तक देवलोक में निवास करते हैं और आवत उन्हें दंड नहीं देन। है । ऐसी स्थिति में यह कहना न्याय संगत नहीं है कि जम जीवों का अभाव हो जाने से आवक-को प्रतिज्ञा निर्धिषय है। यह आ गौतमस्त्रामी का उत्तर है।

મરણ પર્યન્ત એવા જીવેાની હિંસા કરવાના ત્યાગ કરે છે. તે પૂર્વાક્રત ધાર્મિક પુરૂષ મરણ સમય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે અ શુના ત્યાગ કરે છે. અને પાતે પ્રાપ્ત કરેલ પુલ્પ કર્મના કળપી સદ્વપતિમાં જાય છે. તેઓ પ્રાણુ ધારણ કરવાથી પાણીપણ કહેવાય છે. ત્રક્ષ પણ કહેવાય છે. તિકિયા કરવાને કારણે મહાકાય પણ કહેવાય છે. ત્રક્ષ પણ કહેવાય છે. તિકિયા કરવાને કારણે મહાકાય પણ કહેવાય છે. અને ચિર સ્થિતિ વાળા પણ કહેવાય છે. અર્થાત્ તેઓ લાંખા સમય સુધી દેવલાક માં નિવાસ કરે છે. અને શ્રાવક તેઓને દંડ દેતા નથી. આવી સ્થિતિમાં આ કહેલું ન્યાય સંગત નથી, કે ત્રસ છવા ના અભાવ થઈ જવાથી શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞા નિર્વિધ્ય છે. આ પ્રમાણે ગૌતમુસ્લામી એ ઉત્તર કહ્યો છે,

# समयार्थबोधिनी टीका बि. शु. ब. ७ गोतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्थनम् ७५५

राज्यविमवशरिवारादिका इच्छा-अन्तःकरणवृत्ति थॅवां ते तथा, 'अप्यारंमा' अच्या रम्माः-अद्या-मारम्भः-क्रुप्यादिना पृथिव्यादिजोशेषमर्शे येवां ते तथा, 'अप्पपरिग्नदा' अन्यपरिग्रहाः-अल्वः धरित्रहो धनधान्यादिस्त्रीकाररूपो येपां ते तथा, 'धम्मिया' धार्मिकाः-धर्मेग-प्राणातिपातादि विरमणेन चरन्ति ये ते तया 'धम्माणुया' धर्मांनुगाः-धर्ममनुगच्छन्ति ये ते धर्मांनुगाः 'जाव' यावत्-धर्भि ष्ठाः-धर्मपत् इष्टो वल्ळभो येपां ते तथा ६, धर्मरूपातयः-धर्मात् ख्यातिः मसिद्धि येपां ते तथा७, धर्ममलोकिनः-धर्ममेत् प्रलोकन्ते-पश्यग्ति स्वष्टत्या ये ते तथा ८, धर्मप्रखनाः-धर्मे मरज्यन्ति-परायणा भवन्ति ये ते तथा ९, धर्मसग्रु दाचारः-सदाचारो येपां ते तथा १०, धर्मेणेत्र वर्ति जीविकां कत्या ९, धर्मसग्रु कजीविकया निर्वेदन्तः ११, सुशीलाः-शोभनाचारवन्तः१२, सुत्रताः-शीभनव्रत-बन्तः १३, सुपत्यानन्दाः-सुध्दु प्रत्यानन्दः-चित्ताह्राहो येपां ते तया १४, साधुभ्यः साध्रन्तिके पत्याख्याय एकस्मात् स्थूज्ञात प्राणातिपातात् प्रतिविरताः

भगवान्श्रो गौतम स्वामी ने फिर कहा-इस संसार में कोई-कोई ऐसे मनुष्य भी होते हैं जो अल्प इच्छा वाछे अर्थात् परिमित राज्य वैभव, परिवार आदि की इच्छा करते हैं, अल्प आरंभ करनेवाछे अर्थात् कृषि आदि कर्म करके पृथ्वीकाय आदि के जीवों का उपमर्दन करने बाछे होते हैं, अल्पारियही-परिमित धन-घान्य आदि को स्वीकार करने वाछे, धर्मपूर्वक आवरण करने वाछे, घर्म के अनुपामी, घर्म के बेमी तथा धार्मिक के का में प्रख्यात होते हैं। वे धर्म को ही अपना इष्ट समझते हैं, घर्म करके प्रसन्न होते हैं, घर्म का ही आवरण करते हैं, घर्म से ही आजीविका करते हैं। सुझील, सुन्दर त्रतों वाछे, सरखता से प्रसन्न होने योग्य होते हैं। वे साधु के समीप स्यूल प्राणातिपात-का त्याग करते हैं परन्तु-सूक्ष्य प्राणातिपात से निवृत्त नहीं होते। इसी-

ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામી એ કરીથી કહ્યું કે-આ સંસારમાં કાંઈ કાંઈ એવા મનુષ્યા પણુ હાય છે, કે જેઓ અલ્પ ઇચ્છાવાળા અર્થાત પરિમિત સન્ય વૈભવ, ધન ધાન્ય પરિવાર દિષદ ચતુષ્પદ વિગેરેની ઇચ્છા કરે છે. અલ્પ આરંભ સમારંભ કરવાવાળા અર્થાત્ કૃષિ-ખેતી વિગેરે કર્મ કરીને પૃથ્વીકાય વિગેરે જીવાનું ઉપમર્કન કરવાવાળા હાય છે. અલ્પ પરિચહી-પરિમિત ધન ધાન્ય વિગેરેના સ્વીકાર કરવાવાળા, ધર્મપૂર્વક આચરણ કરવાવાળા, ધર્મના અનુગામી, ધર્મના પ્રેમી, તથા ધાર્મિકપણાથી પ્રખ્યાત દ્વાય છે. તેઓ ધર્મનેજ પાતાનું ઇષ્ટ સમજે છે. ધર્મ કરીને પસ્ત થાય છે. યોગ્ય બને છે. તેઓ સાધુ સમીપે શ્યૂલ પ્રાણાતિપાતના ત્યાગ કરે છે. પરંતુ સૂક્ષ્મ પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્ત 948

# स्त्रकृता ज़स्ते

-निष्टत्ताः १५, एकस्मात् सूक्ष्मजीवाद् अमतिविस्ताः-मनिष्टताः १६। 'जाव एगया मो परिग्गहाओ अपाइविरया' यावदेकतः परिग्रहाद् अमतिविरता मव-न्तीति । ताहशाः आवकाः कस्माच्चिदपि माणातिपाताद मतिविरताः कस्माच्च विस्ता मवन्तीति । 'एवमेव परिमहपर्यन्ताऽऽअवद्वारेभ्योऽविरताः विस्ताश्व मवन्ति । 'जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताप दंडे णिक्लिते' येषु अमणोपास-कस्याऽऽदानतः आमरणान्तं दण्डो निश्चिप्तः, एषु जीवेषु वतप्रइणादारम्य आम-रणं श्रावकेण दण्डत्यागः क्रुतः, 'ते तत्रो आउगं विप्तजहंति' ते तत आयुर्विम-अहति-ते ताहश्रमायुत्त्य मन्ति । 'तत्रो अग्रगं विप्तहर्ति' ते तत आयुर्विम-अहति-ते ताहश्रमायुत्त्य मन्ति । 'तत्रो अग्रगं विप्तहर्ति' ते तत आयुर्विम-अहति-ते ताहश्रमायुत्त्य मन्ति । 'तत्रो अग्रगं विप्तहर्तति' ते तत आयुर्विम-अहति-ते ताहश्रमायुत्त्य मन्ति । 'तत्रो अग्रगो मगमदाय सग्गर्गामिणो मर्चति' तताः स्वायुवः सये मरणान्तरं भूयः पुनरपि स्वक्रमादाय-स्वक्तीयं कर्माऽऽदाय स्वर्गतिगामिनो भवन्ति, 'ते पाणा वि वुच्चंति जाव णो जेयाउए मचइ' ते माणा अप्युच्धन्ते-वसा अपि उच्यन्ते, यादन्तो नैयायिको मवति, प्राणज्ञब्देन कथ्यन्ते प्रस्तब्देनाऽपि कथ्यन्ते, अतः श्रावकत्त्य वर्त्त निर्विपयमिति न न्यायसङ्गपिति । प्रकार स्थूल म्वावाद, स्थूल अदलादान, स्थूलमेधुन और स्थूल परिग्रह से निवृत्त होते हैं किन्तु सूक्ष्म म्वाबाद अदत्तादान मैधुन आदि से

स ानवृत्त हात ह किन्तु खुझम म्यायाद अद्तादान मधुन आदि स निवृत्त नहीं होते हैं । अर्थात् हिंसा आदि आश्रयदारों का एक देश से स्थाग कर देते हैं और एकदेश से स्थाग नहीं करते हैं । ऐसे जीवों की हिंसा से आवक व्रत ग्रहण करने के समय से जीवन पर्यन्त निवृत्त होता है । वे मनुष्प अपनी आयु का स्थाग करते हैं और अपने उपार्जित कर्म के अनुसार सद्गति (स्वर्ग) शास करते हैं । वे प्राणी भी कहछाते हैं, त्रस भी कहछाते हैं, महाकाय और चिरस्थितिक भी कह-छाते हैं । आवक उनकी हिंसा का त्यागी होता है, अतएव आवक का प्रस्थाख्यान निर्विषय है, ऐसा कहना न्याय संगत नहीं है ।

થતા નથી, એજ કારલે સ્થૂલ મૃષાવાદ, રથૂલ અઠત્તાદાન સ્થૂલ મૈથુન અને સ્થૂલ પરિબ્રહ્યથી નિવૃત્ત થાય છે. પરંતુ સૂક્ષ્મમૃષાવાદ સૂક્ષ્મ અઠત્તાદાન સૂક્ષ્મ મૈથુન અને સૂક્ષ્મ પરિબ્રહેથી નિવૃત્ત થતા નથી, અર્થાત્ હિંસા વિગેરે આસવ-દ્વારોનો એક દેશથી ત્યાગ કરી દે છે. અને એકદેશથી ત્યાગ કરતા નથી. એવા જીવેાની હિસાથી શ્રાવક, વત બહણ કરવાના સમયથી જીવતાં સુધી નિવૃત્ત રહે છે. તે મતુષ્યા પાતાના આયુષ્યના ત્યાગ કરે છે, અને પાતે પાસ કરેલા કર્મ પ્રમાથે સદ્દગતિ (સ્વર્ગ) પ્રાપ્ત કરે છે. તેઓ પાણીપણ કહેવાય છે, ગ્રસ પણ કહેવાય છે. મહાકાય અને ચિરસ્થિતિક પણ કહેવાય છે. શ્રાવકનું પ્રત્યા-ખ્યાન નિર્વિધ્ય છે. તેમ કહેવું ન્યાયસંગત નથી.

# समयार्थवाधिनी टीका हि. खु. अ. ७ गौतमंस्य देशविरति धर्मादिसमधैनम् ७५७

'मगवं च णं उदा हु' मगवांश्व खढु उदा ह-'संतेगश्या मणुस्सा भवति' सन्त्ये कतये मनुष्या भवन्ति । 'तं जहा' तद्य या- 'आरण्पिया' आरण्पकाः-अरण्ये कतनिलयाः कन्द्रमून्नाश्विनः अरण्यनिवासिन स्तापमा इत्यर्थः, 'आवसदिया' भावसधकाः-क्रुटीरवासिनः, 'गामणियंतिया' प्रामनिमन्त्रिकाः-प्रामे निमन्त्रिता जोवन्तः 'कण्हुइरहस्सिया' क्वचिद्रहसिकाः-प्रहनक्षत्रादिरहो विद्यया जोवन्तः-क्योतिर्विद्याभिरात्रीदिक्व कुर्वांगाः 'जेहिं' येषु 'समणोवासगस्स' श्रमणोपासकस्य 'आयाणसो' आदानग्नः-व्वत्रहणादारभ्य 'आमरणंताप' आमरणाग्ताय-मरण यावचावदित्यर्थः 'दंडे णिक्लित्ते' दण्डो निसिन्नः-त्यक्तो म्रुक्तदण्डः आवको मवति 'णो बहुसंजया' नो एते जीवाः बहुसंयताः, 'णो बहुपडिविरया' नो बहुपतिविरताः प्राणातिपातविषयेभ्धः 'पाणभूय नीवसत्तेहिं' प्राणभूत्रजीद-सत्त्वेम्यो नात्यन्तं विरताः 'अप्पणा सच्चामोसाइं एवं विप्पडिवेदेवि' आत्मना सत्यानि मृया च एवं विपतिवेदयन्ति सत्यमन्ततं च कययन्ति-इत्यर्थः, तदेवाह---'अहं ण हं ाच्यो अन्ने हंत्रच्या' अहं न हन्त्रच्योऽपि तु-भन्ये हन्तच्याः इत्यं सरयं

भगवान श्रीगौतम स्वामी ने पुनः कहा-इस जगत में ऐसे मी बहुत मनुष्य होते हैं, जिन में कोई अरण्य निवासी-जंगल में रहेनेवाले अर्थात् तापस होते हैं, कोई आवसधक-कुटी आदि स्थानों में निवास करते हैं। प्राप्त में निमंत्रित होकर अपनी जीविका चलाते हैं। कोई प्रह नक्षत्र आदि रहस्य विद्या के बारा जीवन यापन करते हैं। श्रावक व्रत्यहण करने के समय से मरण पर्यन्त उनकी हिंसा का त्याग करता है। वे मनुष्य बहुत संयमी नहीं हैं, प्राणी मूत जीव और सत्त्व की ढिंसा से बिहुत्त नहीं हैं। वे अपने मन के अनुसार कल्पना करके सच-झूठ वोल्ते हैं,

ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામીએ કરીથી કહશું કે-આજગતમાં એવા પણ ઘણુા મતુધ્યા હાય છે, જેમાં કાેઈ અધ્દુય એટલે કે જંગલમાં નિવાસ કરનારા મર્થાત્ તાપસ હાય છે. કાેઈ આવસથદ-કુટિર વિગેરે સ્થાનામાં નિવાસકરે છે. તેઓ ગ્રામમાં-ગામમાં નિમંત્રિત થઇ ને પાતાની આજીવિકા ચલાવે છે. કાેઇ શ્રહ, નક્ષત્ર વિગેરે રહસ્ય વિદ્યાઓ દ્વારા જીવન નિર્ગંપ્તન કરે છે. શ્રાવક, વત ગ્રહ્ણ કરવાના સમયથી મરણુપર્યન્ત તેઓની હિંસાના ત્યાગ કરે છે. તે મનુષ્યા અધિક સંચમી હાેતા નથી. પ્રાણી ભુત જીવ અને સત્વની હિંસા થી નિવૃત્ત થતા નથી, તેઓ પાતાના મત પ્રમાણે કલ્પના કરીને સાચું ખાટું બાેલે છે. જેમ કે-હું મારવાને યાેગ્ય નથી પરંતુ બીજા જીવા મારવાને યેન્ચ છે. આવા પ્રકારના જીવા આયુષ્ય સમાપ્ત થાય ત્યારે મૃત્યુને પ્રાપ્ત

# **स्त्रकृतान स्त्रे**

يانك

मुषा च तेपां वचनानि, इत्थंभुना विविधाः भाषिनः-'जाव कालमासे कालं किचा' यावःकालमासे कालं-कृत्वा-आयुपोऽत्रसाने मरणग्रुपळम्प, 'अन्नपर।इं' आसुरियाइं' अन्यतरेषु आसुरिकेषु 'किन्त्रिसियाइं जान' किल्विपयोनी 'उपव त्रारो भवंति' उरपत्रारो भवन्ति-असुरसंज्ञकाः पापदेवाः 'तओ विष्यमुच्चमाणा' ततो विभग्रच्यमानाः 'भुज्नो एलग्रगत्तार तमोरूक्ताए पद्यायंति' भूयः-एलमुक-त्राय तमोरूपत्वाय प्रत्यायान्ति-परत्राऽमुरत्वप्रुवयु निपात्यमानाः हीनयोनौ सम्रत्पचन्ते, 'ते पाणा वि बुच्चंति जात्र णो णेयाउए भनइ' ते पाणा अप्युच्यन्ते त्रसा अपि कथ्यन्ते, जाः श्रावकरप प्रत्याख्यानं निर्विषयमितिकथनं न नैयायिकं नाऽसङ्गतं प्रस्यारूयानं भग्तीति । 'मगर्व च णं उदाह' भगवांश्व खल्ल उदाह-'संते-गडयापाणादीडाउथा' सन्स्येकतये माणाः दीर्घायुपः 'जेहिं समणोवासगरत' येषु श्रमणोपासकस्य 'आयाणसो' आदानन्नः वतवहणादारम्य 'आमरणंताए' जाव दंडे-णिक्खत्ते भवइ' आमरणान्ताप दण्डो निश्तिप्तो भवति, 'ते पुरुषामेव कालं करेंति' ते पूर्वमेव काल्लं क्रुर्वन्ति 'करित्ता' क्रत्वा च कालम् 'परबोइयत्ताए पद्मायति' पारलौकिकत्वाय मध्यायान्वि, 'ते पाणावि युच्चंति ते तवा वि युच्चंति' ते भाणा अपि उच्यन्ते असा अध्युच्यन्ते 'ते महाकाया ते चिरद्रिःया' ते महाकाया स्ते विरस्थितिका भवन्ति, 'ते दीहाउया ते बहुवरमा पाणा' ते दीर्घायुव स्ते जैसे-में तो मारने योग्य नही हूं किःत दूसरे जीव मारने योग्य हैं। इस प्रकार के जीव आयु के अन्त में मृत्यु को प्राप्त होकर किसी असुरनिकाप में किल्विपक देव के रूप में उत्पन्न होते हैं। पुनः वहां से जबकर वकरे के समान गुंगे एवं तामसी होते हैं अर्थात् असुर-निकाप की आयू भोगने के पइचात हीन योति में उत्पन्न होते हैं। वे प्राणी भी कहलाते हैं, त्रस भी कहलाते हैं। अतएव न्नस जीव को न मारने का आवक का प्रत्याख्यान निर्विषय नहीं है.

भगवान् श्रीगौतम स्वामी ने पुनः कहा-इस लोक में कोई-कोई वाणी दीर्घीयु होते हैं, जिनके विषय में अनणोपासक व्रत ग्रहण से छेकर

કરીને કાેઈ અસુર નિકાયમાં કિલ્બિષિક દેવપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ક્રાંથી ત્યાંથી અવીને બકરાની જેમ શુંગા અને તામસી થાય છે. અર્થાત્ અસુરનિકાયનું આયુબ્ય લેહગવ્યા પછી અધમયે:નિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ પ્રાસ્ત્રી પણુ કહેવાય છે, ત્રસ પણુ કહેવાય છે. તેથી જ ત્રસ જીવને ન મારવાનું શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન નિર્વિષય નથી.

ભગવાન શ્રી ગોતમ સ્વામીએ કરીથી કહ્યું કે-આલેાકમાં કાેઈ કાેઈ પ્રાહ્મી લાંબા આયુષ્યવાળા હાેય છે. જેએાના સંબંધમાં શ્રમણાપાસક વ્રત

# समयाचैबोधिनी टीका द्वि. शु. ब. ७ गौतमस्य देदाविरति धर्मादिसमर्थनम् अस्

बहुतरकाः अमेके पाणिनः सन्ति इत्यं भूताः । 'जेहिं समणोवासगरस' येषु जीवेषु अमणोपासकरप-ग्रठघारिणः श्रावकस्य, 'सुपखवलायं भवइ' मत्यास्वानं सुम-त्यास्थातं मवति' 'जाव णो णेपाउए मदद' यावको नैपायिको मवति । 'मगक-च गं उदाहु' मगवांभ खद्ध उदाह-पुनस्वाच 'संतेग्ध्या पाणा समाउया' सन्स्ये कत्तरे माणिनः समायुपो मवन्ति, 'जेहिं समणोवासगरस आयाणासो आमरणं-त्वाए जाव दंडे जिक्तिसे मवह' येषु समायुर्खु जीवेषु श्रमणोपासकस्याऽस्दानकः वाए जाव दंडे जिक्तिसे मवह' येषु समायुर्खु जीवेषु श्रमणोपासकस्याऽस्दानकः कार्ड हुर्वन्ति, आत्मनोऽवसानं हुर्वन्ति, न तेषां मारणेऽन्ये ममव इति ध्वन्तिः, 'करित्ता पारलोइयत्ताए' कृत्वा 'पारलोकिकत्वाय मत्यायान्ति । 'ते पाणा वि वुरुचंदि तमा वि वुर्चिति' ते माणा अप्युच्यन्ते-जसा अप्युच्यन्ते । 'ते पाणा वि वुरुचंदि तमा वि वुर्चिति' ते माणा अप्युच्यन्ते-जसा अप्युच्यन्ते । 'ते मदाकाया ते समाउपा ते बहुपरगा' ते महाकायास्ते समायुपस्ते वहुतरकाः 'जेहिं समणो-वासगरस सुपचनस्तापं भवई' येषु श्रत्णोपासकस्य सुप्रत्याख्यात्तं मवति । 'जाव

मृत्युपर्यन्त दण्ड का त्याग करना है। वे प्राणी पहले ही काल करते हैं और काल करके परलोक में जाते हैं। वे प्राणी भी कहलाते हैं, त्रस भी कहलाते हैं, महाकाय और दीर्धकालीन स्थितिवाले भी कहलाते हैं। ऐसे दीर्घायु प्राणी बहुत-से होते हैं। उनके विषय में श्रमणो-पासक का प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान होता है। अतएव आपका यह कहना न्याय संगत नहीं है कि आदक का प्रत्याख्यान निर्विषय है।

भगवान् श्री गौतम स्वामी फिर बोछे-जगत में कोई-कोई प्राणी समान आयुवाले होते हैं, जिनको श्रमणोपासक व्रत ग्रहण के समय से लेकर जोवन पर्यन्त दंड देने का त्याग करता है। वे जीव स्वयं ही काल करते हैं, उन्हें मारने में दूसरे कोई समर्थ नही हैं। वे काल

બ્રહુણુથી લઈને મરહ્યુ પર્યન્ત દંડના ત્યાગકરે છે તે પ્રાણિયા પહેલાં જ કાળકરે છે. અને કાળ કરીને પરલેાક માં જાય છે તેએા પ્રાણીપણ કહેવાય છે. ત્રસ પણ કહેવાય છે. તેએા મહાકાય અને દીર્ઘકાલની સ્થિતિવાળા પણ કહેવાય છે. એવા દીર્ઘાયુ પ્રાણી ઘણા હાય છે, તેએાના સંબંધમાં શ્રમણાે-પાસકતું પ્રત્યાખ્યાન સુપ્રત્યાખ્યાન હાય છે. તેથી જ આપતું આ કથન ન્યાયયુક્ત નથી કે–શ્રાવકતું પ્રત્યાખ્યાન નિર્વિષય છે.

ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામી કરીથી કહે છે કે-આ જગતમાં ઠાઇ કાઇ પ્રાછ્વી સમાન આયુવાળા હાય છે. જેને પ્રમણેાપાસક વ્રતગ્રહણના સમયથી લઈને જીવનપર્યાંત દંડ દેવાના ત્યાગ કરે છે. એવા જીવા પોતાની મેળે જ કાળ કરે છે. તેને મારવા અન્ય ઠાઈ સમર્ય નથી, તેઓ કાળ કરીને પરલા-

### स्**त्रहत (हस्ट्र**े

-

नो जेयाउर मदद' यात्रको नैयायिको मवति अर्थात् न मदति आवकरन मरयाः क्यानं न्यायसिद्धमिति मावः । 'मगवं च णं उदाहु' मगवांश्व खढु उदाह-'सते-महया पाणा अप्याउया' सन्स्येकतये माणिनोऽस्वायुवः 'जेहिं समणोवासगस्स' 'वेषु भमणोपासकस्य 'आयाणसो आमरणंताय जाव दंडे णिविखचे मद्द? आदानव आयरणान्ताय यावत् दण्डो निश्चिमो मवति। 'ते पुग्नमेव कालं करे'ति' ते पूर्वमेव कालं कुर्वन्ति, 'करित्ता पारलोइयचाए पच्चायंति' कृत्वा कालं पारलोकिकत्वाय मत्थायान्ति मृत्वा परलोकं गच्छन्ति, 'ते पाणा वि वुध्वंति तसा वि वुध्वंति' ते प्राणा अपि उच्यन्ते-प्रसा अप्युच्यन्ते। ते महाकाया ते अप्याउया ते बहुपरगा पाणा' ते महाकायास्ते अल्पायुवास्ते बहुतरकाः भाणाः 'जेहिं समणोवासगस्स' येषु झ-मजोपासकस्य 'सुपचन्त्वायं मनइ' सुप्रत्याख्यातं मनति। 'जावणो मेनाउप मवइ' बावनो नैयायिको मवति, अर्थाम मवति आवकस्य मत्याख्यानं निर्विपयमिति। करके परछोक में जाते हैं । वे प्राणी भी कहछाते हैं, जस भी कहलाते

करके परछात में जात है। व प्राणा भी कहरूति है। त्रस भी कहरूति हैं महाकाय भी कहे जाते हैं। ऐसे सम आयु वाले बहुत∹से जीब होते है। उनके विषय में अमणोपासक का प्रत्यारूपान खुपत्पारूपान होता है। अतएव यह कहना न्याय संगत नहीं है कि अमणोपासक का प्रत्यारूपान निर्विषय है।

भगवान श्रीगौतम स्वामी फिर बोछे-जगत में कोई-कोई प्राणी अल्पायु होते हैं। अमणोपासक वत प्रहण करने से छेकर मरण पर्यन्त उनकी हिंसा का श्याग करता है। वे पहछे ही काछ कर जाते हैं और काल करके परलोक चछे जाते हैं। वे प्राणी भी कहलाते हैं और झस भी कहलाते हैं। वे महाकाय और अल्पायु भी कहे जाते हैं। ऐसे प्राणी बहुत होते हैं। उनके विषय में आखक का प्रत्याख्यान सुपत्धाख्यान अमां जय छे. तेओ प्राष्ठी पणु ४डेवाय छे, त्रस पणु ४डेवाय छे. मडाडाय पणु ४डेवामां आवे छे. आवा सम आधुम्यवाणा धण्रा छवे। होय छे, तेना संजंधमां श्रमछे।पासडनुं प्रत्याण्यान सुपत्धाण्यान सुप्रधान पासडतुं प्रत्याण्यान न्यायसंगत नथी तेम ४डेतु ते निर्दिष्य छे.

ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામી કરીથી કહે છે-જગતમાં કાંઇ કેઇ પાણી અલ્પ આયુષ્યવાળા હાય છે. શ્રમણે ાપાસક વત કરવાથી લઈને મરણપર્યન્ત તેની હિંસાના ત્યાગ કરે છે. તેઓ પહેલાં જ કાળ કરી લાય છે. અને કાળ કરીને પરલેાકમાં લાય છે. તેઓ પાણી પણ કહેવાય છે. અને ત્રસ પણ કહેવાય છે. તેઓ મહાકાય અને અલ્પાશુ પણ કહેવાય છે. એવા પાણિયા

## समयावेवोभिनी दीका दि. मु. म. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्वनम् ७६१

'भगवं च णं उदाहु' मगवांथ खद्ध पुनरप्युवाच 'संतेगश्या समणोवासमा मवेति' सन्स्येकतये अमगोपासका मवन्ति, 'तैसिं च णं पदं वुचपुठ्वं स्वइ' तैः-आःकैश खढा एनग्रुक्तपूर्वं मवति, एवं वक्ष्यमाणभकारेण वदन्ति छुर्वन्ति च। 'वयं ग्रंडा मवित्ता जाव पथ्रत्त्वए णो खढा संचापमो' वयं ग्रुण्ठा भूरषा याषम स्वतु सवतुमः मद्रजितुम्-सर्वथा ग्रंडं परिस्यज्य न सद्ध अवनुमः मवज्यामादा-तुम् । तथा-'वयं चा उदसट्ठग्रुहिट्रपुण्णमासिणीसु पहिपुष्णं पोसहं अणुपालित्तए षो सद्ध संचाएमो' वयं चतुर्दृश्यष्टम्युदद्दद्वादुर्णिमासु परिपूर्णं सम्पूर्णक्रपेण पौषधं तदाख्यं वतम प अनुपाछथितुं नो खतु शक्तुमः। 'नो खतु संचाएमो अपच्छिमं जाव विहरितए' वयमपश्चिमं याक्तू-'वयं च णं सामाह्यं देसाव-मासियं पुरस्था पाईणं वा पडीणं था दाहिणं या उदीणं वा पयावया जाव सन्व-पाणेहिं जाव सन्दसचेहिं दंडे शिक्सते' वयं च खत्ध सामायिक देशावकाश्विकं वत्विद्येषं करिष्यामः अर्थात् सावद्यव्यापारत्यागं कुर्मः अनेन मकारेण प्रति दिनं प्रातः काळे एव माच्यां प्रतीच्यां दक्षिणस्याग्रुदीच्यां वा पतावद् देशमर्यादा कृत्वा तेनैत प्रकारेण सर्वयाणेषु यावरसर्रसच्हेषु दण्डो निशिन्नः पाणातिपाषारूव दएडं न करिष्यामि । 'सच्याणभूतजीवसचेहि स्वेकरे अहमंसि' सर्वभाणभूतजीव-

होता है। अतरब यह कहना न्यायसंगत नहीं है कि अमणोपासक का प्रत्याख्यान निर्विषय है।

भगवान् श्रीगौतम स्वामी ने पुनः कहा-इस जगत् में कोई-कोई अमणोपासक होते हैं जो इस नकार कहते हैं-हम मुण्डित होकर और यह का त्याग करके साधुना अंगीकार करने में समर्थ नहीं हैं। हम चतुर्दवी, अछमी, अमावत्या और पूर्णिमा के दिन प्रतिपूर्ण पौषधव्रत को करने में भी समर्थ नहीं हैं। हम तो सामायिक, देशावकाशिक वत-सावग्र ज्यापार का त्याग को ग्रहण करें गे। प्रतिदिन प्रातःकाल ही पूर्व, पहिषम, दक्षिण,

ઘણા હાય છે. તેઓના સંબંધમાં શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન સુપ્રત્યાખ્યાન હાય છે. તેથીજ શ્રમણોપાસકતું પ્રત્યાખ્યાન નિર્વિષય છે તેમ કહેતું તે ન્યાય સંગત નથી. ભગવાન શ્રી ગીતમરવામીએ કરીથી કહ્યું કે–આ જગતમાં કેઈ ક્રેઈ શ્રમણોપાસક હાય છે જે આપમાણે કહે છે–અમે સુડિત થઈ ને અને ગૃહના ત્યાગ ઠરીને સાધુપણાના સ્વીકાર કરવામાં સમર્થ નથી. અમે ચીદશ, આઠમ, અમાસ, અને પુનમના દિવસે પ્રતિપૂર્ણ પીષધવત કરવામાં પણ સમર્થ નથી. અમે તા સામાયિક દેશાવકાશિક વત-સાવઘ આપારના ત્યાગને ચહેણ કરીશું. દરરાજ સવારે પૂર્વ અને પશ્ચિમ દક્ષિણ અને ઉતરદિશામાં જવા આવવાની

**ए**• ९६

۶۲۵

### स्त्रीकृताङ्गस्ते

संगानां क्षेमङ्करः-कल्गाणकत्तांऽऽइमस्मि-अई भवामीस्यर्थः ने 'तस्य आरंग जे संसा पाणा' तब-आराद्द्रे ये त्रसाः माणाः, 'जेहि समणोवासगस्स आयाणसौं आमरणान्ताय दंडे णिविखत्ते' येषु-द्रस्यितमाणिषु अमणोपासकस्य आदानज्ञः आमरणान्ताय-जतव्रधणकालादारभ्य मरणपर्यन्ते दण्डो निसिन्नः, माणातिमातावं विरंतोऽमवत् ।'तेओ आउयं षिण्यजदेति' तत स्ते जंसा आयुर्षिमजदति 'विष्ण जदिसा' विमराय 'तस्य' तत्र 'आरंज' आरात् 'देव' एव 'जे तसा पाणा 'जेदि सर्वणोवासगस्स आधागसो नाव'तेषु पच्चार्यति' ये बताः माणाः 'येषु अमणो-पासकस्य मादानको यादत्तेषु मस्थायान्ति, ये जीवां यदां आवकश्यक्तदेशेषुं असरूपेण मादुभवन्ति । 'जेदि समणोवासगस्स सुरचश्वार्यं मवद्द' येषु जीवेषु अमणोपासकस्य मादानको यादत्तेषु पच्चार्यति' ये बताः माणाः 'येषु अमणो-पासकस्य मादानको यादत्तेषु मस्थायान्ति, ये जीवां यदां आवकश्यक्तदेशेषुं असरूपेण मादुभवन्ति । 'जेदि समणोवासगस्स सुरचश्वार्यं मवद्द' येषु जीवेषु अमणोपासकस्य प्रदर्भावत्र्यात् पत्रे से' अपमपि मेदः स मी नैपायिको मचति, अर्तः असम अपि कथ्यन्ते । 'अयं पि भेरे से' अपमपि मेदः स मी नैपायिको मचति, अर्तः आवकत्रतस्य निर्विपयत्र्यपतिपादनम् उदत्तस्य न न्यायसारतमिति ॥वू०१२२॥७२५॥ मूलम्-तत्थ आरेणो जे 'तसा पाणा जेहि समणोवासगस्स

आयाणसो आमरणंताप दंडे णिविखत्ते ते तजो आउं विष्प-

जसर दिशा में जाने-आने की मधाँदा का स्वीकार करके उस मधरित से बाहर के प्राणियों की हिंसा का स्थाग करेंगे। हम समस्त प्राणिया, भूतों, जीवों और सच्वों के लिए क्षेमंकर (कल्याणकर्त्ता) बनेंगे। इस प्रकार वे अमणोपासक की हुई मधाँदा से बाहर स्थित प्राणीयों की, वतंग्रहण से छेकर जीवन पर्यन्त के लिए हिंसा का त्य. ग कर देता है। तत्पद्रवात बह आयु का त्यांग करता है। वे प्राणी जब आयु को त्यांग कर आवक के द्वारा ग्रहण की हुई मर्यादा से बाहर के मदेश में अस रूप से उत्पन्न होते हैं तब उनके विषय में आवक का "मत्याख्यान सुवत्याख्यान होता है। वे पाणी भी 'कहलाते हैं. अस भी कहलाते हैं। अतएव अवभोपासक के प्रत्याख्यान को निर्दिषय कहनान्यायसंगत नहीं है। रेरा

મર્યાદાના સ્વીકાર કરીને તે મર્યાદાથી અહારના પ્રાદ્યિયા બૂતા જીવા અને સત્વા માટે ક્ષેમ કર (કલ્યા છુ કરવાર) બનીશું, આપ્રમાણે પ્રમણો પાસકે કરેલી મર્યાદા બહાર રહેલા પ્રાણિયાની લત ગ્રહે છુથી લઈ ને જીવન પર્યન્તને માટે દિસાના ત્યાગકરે છે. તે પછી તે આયુના તાગ કરે છે. તે પ્રાણિયા જ્યારે આયુધ્યના ત્યાગ કરીને બ્રાવકદારા ગ્રહે છુ કરવામાં આવેલ મર્યાદાથી બહારના પ્રદેશમાં ત્રસપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારે તેના સંબંધમાં બ્રાવકતું પ્રત્યાખ્યાન સુપ્રત્યા-ખ્યાન હાય છે. તેઓ પ્રાણી પણ કહેવાય છે ત્રસ પણ કહેવાય છે. તેથી જ શ્રમણોય સકના પ્રત્યાખ્યાનને નિર્વિધય કહેવાય છે ત્રસ પણ કહેવાય છે. તેથી જ संमयावैयोधितो दीका हि. यु. ब. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमयैनम् अदेशे

जहंति विष्यजहित्ता तत्थ आरेणं चेव जार थावरा पाणा जेहिँ समणोवासगरस अहाए दंडे अणिक्खित्ते अणहाए दंडे णिक्खित्ते तेसु पद्यायंति । तेहिं समणोवासगस्त अट्राप दंडे अणिक्खित्ते अणत्थाए दंडे णिक्सित्ते, ते पाणा वि बुच्चांति ते तसा वि बुच्चांति ते चिरट्रिइया जाव अयं पि भेदे से णो णैयाउप भवइ । तत्थ जे आरेण तसा पाणा जेहिं समणोवासगस्त आयाणसो आमरणं-्**ताए**० ते तओ आउं विप्पजहांति विप्पजहित्ता तत्थ परेणं जे से तसा ्धावरा पाणा जेहिं समणोवासगुरस आयाणसो आमरणंताए० तेसु पच्चासांति, तेहि समणोवासगरस सुपचक्खायं भवद्व, ते पाणा वि जाव अयं पि भेदे से णो जैयाउप भवइ। तत्थ जे आरेणं थावरा पाणा जेहि समणोवासगरस अट्ठाप दंडे अणिक्लिचे अण्ट्राप दंडे निक्लिचे तओ आउं विष्पजहंति, विष्पजहिला तत्थ आरेणं चेव जे तसा पाणा जेहि समणोवासगरस आयाणसो आमरणं-ताप० तेसु पच्चायंति तेसु समणोवासगस्स सुप्रच्यवस्वायं भवह, ते पाणा वि आव अयं पि भेदे से णो नेयाउए भवह । तत्थ जे ते आरेणं जे थावरा पाणा जेहि समणोवासगस्स अट्ठाप दंडे अणिविखते अण्डाप णिक्खिते, ते तओ आउं विष्यजहंति, विष्युज्ञहित्ता ते तत्थ आरेणं त्रेव जे थावरा पाणा जेहि समणो-वासगरस अट्राप दंडे अणित्रिखत्ते अणट्राप दंडे णिनिखत्ते तेसु पचायंति, तेहिं समणोवासगस्त अद्याप दंडे अणिंविखत्ते अण-हाए णिक्लित्ते। ते पाणा वि जाव अयं पि भेदे से णो णेया-उप भवइ। तत्थ जे ते आरेणं थावरा पाणा जेहि समणोवास-शास्त अद्वाद दंडे अणिविखत्ते अणट्टाप णिक्लित्ते तओ आउं विष्पजहंति विष्पजहिता तत्थ परेणं जे तसथावरा पाणा जेहि

U.S.

समणोवासगस्त आयाणसो आमरणंताए० तेसु पञ्चायांति। तेहि समणोवासगस्स सुपञ्चक्खायं भवइ, ते पाणा वि जाव अयं पि मेदे से णो णेयाउप भवइ। तस्थ जे ते परेणं तस-थावरा पाणा जेहि समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० ते तओ आउं विष्पजहंति विष्पजहित्ता तत्थ आरेणं जे तसा पाणा जेहि समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए० तेसु पच्चायंति, तेहि समणोवासगरत सुपच्चक्खायं भवइ,ते पाणा वि जान अयं पि भेदे से णो णेयाउप भवइ। तत्थ जे ते परेणं तसथावरा पाणा जेहिं समणोवासगस्त आयाणसो आमरणं-ताए० ते तओ आउं विष्यजहंति विष्यजहिता तत्य आरेणं जे थावरा पाणा जेहि समणोवासगस्त अद्याप दंडे अणिक्खित्ते अणट्राप णिकिखत्ते तेसु पद्मायंति, जेहिं समणोवासगस्स अद्वाप दुंडे अणिविखत्ते अणट्टाप णिक्खित्ते जाव ते पाणा वि जाव अयं पि भेदे से णो णेयाउप भवइ। तत्थ जे ते परेणं तसथावरा पाणा जेहि समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताप० ते तओ आउं विष्तु जहांति, विष्यजाहित्ता ते तत्य परेणं चेव जे तसथावरा पाणा जेहि समणोवासगस्त आयाणसो आमरणताए० तेसु पचार्यति. जेहि समणोवासगरस सुपचक्खायं भवइ, ते पाणा वि जाव अयं पि भेदे से णो णेयाउप भवह। भगवं च णं उदाहु ण एयं भूयं ण एयं भव्वं ण एयं भविस्संति जण्णं तसा पाणा वोच्छिजि-हंति थावरा पाणा भविस्संति, थावरा पाणा वि वोष्छिजिहिति तसा पाणा भविस्संति, अवोच्छिन्नेहिं तसथावरेहिं पाणेहिं जण्ण तुब्मे वा अल्लो वा एवं वदह णरिथ णं से केइ परियाए जाव णो णेयाउए भवइ ॥सू० १३॥८०॥

# समयावैवोचिनी डीका हि. मु. म. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमधनम् अध्य

छाया-तत आराद ये त्रसाः माणाः, येषु अश्णोपासकस्य आदानन्न आपर-णान्ताय दण्डो निश्चिप्तः ते तत आयुर्विभज्रहति, विभद्दाय तत्र आराज्यैव याव-स्स्याचराः माणा येषु अमणोपासकस्थाधीय दण्डोऽनिक्षिण्तः, अनर्थाय दण्डोनिक्षि-प्तस्तेषु पत्यायान्ति । तेषु अनणोपासकस्यार्थाय दण्डोऽनिक्षिण्ठोऽनर्थांय दण्डो निक्तिमः। ते माणाः अध्युच्यन्ते ते त्रसा अप्युच्यन्ते ते चिरस्थितिकाः, याबदयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति। तत्र ये आरात् त्रसाः माणाः येषु श्रमणोपासकस्म भादानव आमरणान्ताय दण्डो निक्षिप्तः ते तत आयुर्विभजहति, विमहाय तथ परेण ये ते त्रसाः स्थावराश्च माणाः येषु श्रमणोपासकस्य भारानश आमरणान्ताय दण्डो निश्चिप्तस्तेष प्रत्यायान्ति, तेषु श्रमणोपासकस्य सुप्रत्यारूयानं भवति । ते माणा अपि यावदयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति। तत्र आराद् ये स्थावराः प्राणाः येषु अमणोषासकस्य अर्धाय दण्डोऽनिसिप्तः अनर्याय दण्डो निक्षिप्तः, ते त्रदायनिव्रज्ञहति, विवहाय तत्र आराज्येन ये त्रसाः माणाः येषु अमणोपासकस्य आदानग्र आमरणाम्याय दण्डो निक्षिप्त स्तेषु मस्यायान्ति तेषु अमणोपासकस्य सक्तयाख्यानं भगति । ते माणा अपियावदयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति । -तत्र ये ते अ। रा रू ये स्थाव(ाः पाणाः येषु अमणोपास-कस्य अयौय दण्डोऽनिक्षि-प्तोऽनयांथ निश्चिष्तः ते तदायुर्विंश्रजहति विमहाय ते तत्र आराच्चेत्र ये स्थावसः माणाः येषु अमणोपासकस्य अर्थाव दण्डोऽनिक्षिष्तः अनर्थाय दण्डो निश्चिप्तः तेष व्रत्वायान्ति । तेषु श्रमणोषासकस्य अर्थाय दण्डोऽनिक्षिप्तः अनयांैय निक्षिप्तः । ते माणा अप्युच्यन्ते ते यावद्यमपि मेदः स नो नैयाथिको भवति। तत्र ये ते आरात स्यानसाः प्राणा येषु अन्णोपासकस्य अधीय दण्डोऽनिक्षिप्तः अनयीव निस्तितः तत आयुः विवजहति, विव्रहाय तत्र परेण ये त्रसंस्थावराः वाणा येषु श्रमणोवासकस्य आदानञ्च आमरणान्ताय दण्डो निक्षित्रस्तेषु मत्त्यायान्ति तेषु अमगोपासकस्य सुप्रत्याख्यानं भवति । ते प्राणा अपि यावद् अयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति । तत्र ये ते परेण त्रसस्यावराः माणाः येषु अमणोपासरूस्य आदानञ्चः आमरणान्ठाय दण्डो निक्षिप्त स्ते तत आयुर्विमजहति विमहाय तम आराद् ये मसा प्राणाः येषु अनणोपासकस्य आदानग्र आमरणान्ताय दण्डो निश्चित्रः तेषु मस्या-यान्ति तेषु अगणोपासकस्य सुप्रत्याख्यानं भवति । ते पाणा अपि यावद् अय-मुप्ति भेदः स नो नैपायिको भवति । तत्र ये ते परेण वसस्थावराः भाणा येषु अम्णोपासकस्य आदानस आमणान्ताय दण्डो निक्षिप्त स्ते तत आयुः विमज्रहति, विमहाय तत्र आरात् ये स्थावराः माणा येषु अमणोपासकस्य अर्थाय दण्डोऽनि-सिन्नः अनयांध निश्चित्तः तेषु प्रत्यायान्ति, येषु अमणोपासक्षस्य अर्थाय दण्डोऽनि- 330



शिष्ठः अनथीय निशिष्ठः यावत् ते माणा अपि यावदयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति । तत्र ये ते परेण त्रसंखावराः माणाः येषु अभणोपासकस्य आदानभ आमरणान्ताय दण्डो निश्चिप्तः, ते तत आयुर्विमजहति, विप्रदाय ते तत्र परेण चैद ये त्रसंखावराः प्राणा येषु अभणोपासकस्य आदानभ आमरणान्ताय दण्डो निशिष्ठस्तेषु प्रत्यायान्ति । येषु अभणोपासकस्य आदानभ आमरणान्ताय दण्डो निशिष्ठस्तेषु प्रत्यायान्ति । येषु अभणोपासकस्य सुपत्यारूयानं मवति ते प्राणा अपि यावद् अयमपि भेदः स नो नैयायिको भवति । भगवांध खछ उदाह∽नेतद् भूतं नैतद् भाव्यं नैतद मविष्यन्ति, यत् खछ त्रसाः प्राणाः व्युच्छेस्स्यन्ति स्थावराः प्राणाः मविष्यन्ति, स्थावराः प्राणा अपि व्युच्छेत्स्यन्ति त्रसाः प्राणा मविष्यन्ति । अव्युच्छिन्नेषु त्रसंस्थावरेषु प्राणेषु यत् खछ यूयं वा अग्यो वा पदं वदय नास्ति स कोऽपि पर्यायः यात्रको नैयायिको मवति ॥मूति ॥मू०१३-८०॥

टीका-'तत्व' तत्र 'आरोज' आरात्-तत्र समीपस्थदेशे विद्यमानाः-निरसन्तः 'जे तसा पाणा' ये त्रसाः माणाः 'जेहि' येषु 'समणोवासगस्स' अमणोपासकस्य 'आयाणसो आमरणंताए' आदानम्न आमरणान्ताय-मतधारणसमयादारभ्य मरण-पर्यन्तम् । 'दंडे णिक्तित्ते' दण्डो निश्चिप्तः-दण्डः परित्यक्तः, 'ते तओ आउं विष्यजहंति' ते त्रसा जोवाः तत आयु विंप्रजरति, असायुष्कं त्यजन्ति । 'विष्य-जद्दित्ता तत्य आरेणे चेव जाव यावरा पाणा' विमहाय-परित्यम्य तत्र आरात्-समीपदेशे ये स्यावराः माणा 'जेहि समणोवासगस्स अद्याद दंडे अणिविस्ते भग्रहाए दंडे णिक्तित्ते' येष्ठु-स्यावरजीवेषु श्रमणोपासकस्याऽधीय दण्डोऽनि-श्विष्रारेऽनर्थाय च दण्डो निश्चिप्तः । 'तेष्ठ पद्यायंति' तेषु कायेषु प्रध्यायान्वि-समुहर्यद्यन्ते । 'जेहि समणोवासगस्स सुपचवस्तायं मध्र' येषु अभगोपासकस्य

'तत्थ आरेणं' इत्यादि।

टीकार्थ-वहां समीपवतीं देश में विद्यमान जो अस प्राणी हैं, उनकी हिंसा अमणोपासकने वत ग्रहण के दिन से छेकर जीवन पर्यन्त के लिए खाग दी है। वे प्राणी उस आयु का परिखाग कर देते हैं और वहां के समीप देश में स्थावर रूप से उत्पन्न होते हैं जिनको आवक ने अनर्थ (निष्मपोजन) दण्ड देना खाग दिखा है, किन्तु अर्थ दंड देना

'तत्थ आरेणं' छत्याहि

ટીકાર્થ—ત્યાં સમીપવર્તી દેશમાં જે ત્રસ પ્રાણીયાે રહેલા છે, તેની હિંસા કરવાના શ્રમણોપાસકે વત ગ્રહણ કરવાના દિવસઘી લઈ ને જીવન પર્યંત માટે ત્યાંગ કરેલ છે. તે પ્રાણી તે ત્રસ આયુખ્યના ત્યાંગ કરી દે છે. અને ત્યાંના સમીપના દેશમાં સ્થાવરપણાથી ઉત્પદ્ધ થાય છે. જેને બ્રાવકે અનર્થ समयार्थवीचिनी डीका हि. मु. म. ७ गौतमत्य देशचिरति धर्माविसमर्थनम् ७१७

माणात्तिपातमध्याख्यानं सुमध्याख्यातम्-सफलं गथ्यते । 'ते पाणा वि जाव' ते मावा अपि कथ्यन्ते-त्रसा-अपि कथ्यन्ते । 'ते चिरद्विःया जाग्र' ते चिरस्थि-तिकाः मधाकायाः अने के च सन्ति 'अयं पि भेए से णो णेवाउए भवह' अपमपि मेदः स बो नैयायिको भवति । तत्व जे आरेण तमा पाणा जेहिं समणोवास-वस्स आयाणसो जामरणंताए' तत्र ये आरात् त्रसाः प्राजाः येषु अमणोपासकस्य बादानशः व्रतघारगांदारम्य आमरणान्ताय दण्डी निक्तिसः 'ते तेत्री आउं विश्व-कईति' ते-स्त्रीयवर्त्तिनो जीवा खसाः ततः स्वायुपं विमजहति, 'विष्पजहिला' षित्रहाव 'तत्थ वरेणं जे तसा यात्ररा पागा जेहिं समणोवासगरम आयाजसो आपरणंताए" तथ ये परेण पसाः स्वाबराः माणाः येषु अमणोपासकस्यादानम जामरजान्ताय दण्डी निसिंहः 'तेसु प्रवायति' तेषु पत्यायान्ति 'तेहि समणी-बासमस्स सुवच्चन्वायं भवः' तेषु अम्म्रोपासहस्य सुपृश्यारूपानं भवति । 'ते पाणा दि जान' ते माणा अप्युच्यन्ते ते त्रसा अपि ते महाकाया अपि 'अपंपि येथे महीं त्यांगा है। उन प्राणियों में उत्पन्न होते हैं। वे प्राणी भी कहलाते हैं न्नस भी कहलाते हैं वे चिरकाल तक स्थित रहते हैं । उन्हें अम-गोपासक दण्ड नहीं देता है। अतः उसके प्रत्याख्यान को निर्विषय कहना न्याय संगत नहीं है।

वहां समीप देश में रहने वाछे जो जस माणी हैं. अमणोपासक ने जन ग्रहण के समय से छेकर मरणप्रयेग्न जिनकी हिंसा का त्याग कर उस देश से दूरवर्सी किसी परेश में रहने वाछे जो त्रस और स्थावर पाणी हैं, जिनको जन ग्रहण के समय से मृत्युपर्यंग्त दण्ड देना श्रावक ने त्याग दिया है, उनमें उत्पन्न होते हैं, उन प्राणियों के विषय में श्रमणोपासक का प्रत्याख्यान सफल होता है। वे प्राणी भी कहलाते हैं और जस भी कहलाते हैं। अमणोपासक उनकी हिंसा

(વિનાપ્રયાજન) દંડદેવાના ત્યાગ કરેલ છે. પરંતું મર્થદંડ દેવાના ત્યાગ કરેલ નથી. તેઓમાં ઉત્પન્ન થય છે. તેઓ પ્રાણીપણ કહેવાય છે. ત્રસ પણ કહે વાય છે. તેઓ લાંબા કાળસુધી સ્થિત રહે છે તેને શ્રમણેાપાસક્કંડદેતા નથી. તેથી તેના પ્રત્યાખ્યાનને તિર્વિષય કહેવું તે ન્યાયસુક્ત નથી.

ત્યાં સમીપના દેશમાં રહેવવાળા જે વસપાણી છે. બ્રમણેાપાસકે વત બ્રહ્ય કરવાનાં સમય થી લઇ ને મરણ પર્યન્ત જેની હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે. તેઓ પાતાના આયુબ્ય ના ત્યાગકરીને તે દેશથી દૂર રહેલા કાઇ પ્રદેશમાં રહેવાવાળા જે ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાણી છે. જેને વત થઢણ કરવાના સમય થી લઇ ને મરગુ પર્યન્ત દંડ દેવાના બ્રાવકે ત્યાગ કરેલ છે. તેઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે પ્રાલ્યુયાના સંબંધમાં બ્રમણેાપાસકતું પ્રત્યાખ્યાન 1944

#### स्वकृताइस्व

से नो णेयाउए भनइ' अयमपि मेदः स नो नैपापिको मनति, अर्थात् भारकः मत्यारूयानस्य निर्विषयस्वमतिवादनं न युक्तियुक्तमिति । 'तथ्य जे आरेपं धावरा मांगा जेहिं समयोगासराग्स अद्वाए दंढे अभिक्खित्ते अणद्वाए जिक्खित्ते' तत्र ये आराह स्वावराः माणाः जीनाः समीपदेश्वर्त्तिनः सन्ति येषु भगणोगासकस्य अर्थाम - मयोजनमन्तरेण दण्डा - अनिधिप्तः - माणिप्राणध्यपरोपर्णं न स्वत्तः । भन्यांय स्वोजनमन्तरेण दण्डो निश्चिप्तः - हिंसाठो - माथस्य परोपणं न स्वत्तः । भन्यांय स्वोजनमन्तरेण दण्डो निश्चिप्तः - हिंसाठो - माथस्य परोपणं न स्वत्तः । भन्यांय स्वोजनमन्तरेण दण्डो निश्चिप्तः - हिंसाठो - माथस्य परोपणं न स्वत्तः । भन्यांय स्वोजनमन्तरेण दण्डो निश्चिप्तः - हिंसाठो - माथस्य परोपणात् निद्वत्तो जातः । ते हभो आउं विष्य जहंति ' ते तत्रायु विधजहति 'विष्य जहिता' विषदाय 'तस्य आरेल चेव खे तसा पाणा जेदि समणोनासणस्स आयाणसो आमरणंत्ताप' तश्वा आरेल चेव फो तसा पाणाः पेषु अमयोगासकस्य आयाणसो आमरणंत्ताप' तश्वा क्वी विग्निप्तः । 'तेसु पच्चायंति' तेषु प्रस्वायान्ति - मस्यागच्छन्ति 'जेहि सभयोवाछ-महीं करता है । अतएव अमणोपासक का प्रत्याख्यान मिर्विषय है, पेसा कहना न्याय संगत नहीं है ।

वहां समीप देश में जो स्थावर प्राणी हैं, जिनके विषय में आवक ने अर्थदण्ड का त्याग नहीं किया है और अनर्थ दण्ड का त्याग कर दिया है, वे जय अपनी आयु समाप्त करके, समीप देश वर्त्ती वस प्राणी के रूप में, जिनको दंड देना आवक ने वन प्रहण के समय से छेकर जीवन पर्यन्त त्याग दिया है, उरपन्त होते हैं नो उनके विषय में अमणोपासक का प्रत्याख्यान सुपरयाख्यान होता है। वे प्राणी भी कहे जाते हैं और त्रस भी कहे जाते हैं। अतएव यह कहना न्याययुक्त नहीं है कि आवक का प्रत्याख्यान व्रसजीवों के अभाव के कारण निर्विषय है।

સફળ થાય છે. તેઓ પ્રાછીપણ કહેવાય છે. અને ત્રસપણ કહેવાય છે. શ્રમણેાપાસક તેએાની હિંસા કરતા નથી. તેથી જ શ્રમણેાપાસકતું પ્રત્યાખ્યાન નિર્વિષય છે, તેમ કહેવું તે ન્યાયશુક્ત નથી.

ત્યાં સમીપના દેશમાં જે સ્થાવર પાછી છે. જેના સંબંધમાં બ્રાવકે પોતાના જીવનમાં અર્થદ ડેના ત્યાગ કરેલ નથી. અને અનર્થદ ડેના ત્યાગ કરેલ છે. તેઓ જ્યારે પોતાનું આયુષ્ય સમાપ્ત કરીને સમીપનાદેશમાં રહેલ ત્રસ પ્રાછિ પછાથી કે જેને દંડ દેવાનું બ્રાવકે વનબહણ ના સમયથી લઇને જીવન પર્યન્ત ત્યાગ કરેલ છે. તેમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેા તેમનાં સંબંધમાં બ્રમણે પાસકનું પ્રત્યાખ્યાન સુ પ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે. તેઓ પ્રાણી પણ કહેવાય છે. અને ત્રસપણ કહેવાય છે. તેથી બ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન ત્રસજવાના અભાવના કારણે નિર્વિષય છે, તેમ કહેવું તે ન્યાય યુક્ત નથી.

### समयार्थवोधिनी ढीका हि. सु. म. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्थनम् ७६९

गस्स सुपच्चवरतायं भवः ' येषु अभणोपासकस्य सुपत्याख्यानं मवति । 'ते पाणा वि जाव' ते माणा अप्युच्यन्ते नसा अपि यावत् । 'अयं पि भेदे से णो णेयाउप भवः ' अयमपि भेदः स नो नैपायिको मवति इति ! 'तस्य' तत्र 'जे ते आरेणं' ये ते आरात्-समीपे स्थिताः, 'जे यावरा पाणा' ये स्थावराः माणाः 'जेहिं सम-णोवासगस्स अद्वाप दंडे अणिक्सिक्ते' येषु अभणोपासकस्य अर्धाय-पयोजनं सम् ह्विय दण्डो न निक्षिग्तः । 'अणद्वाप णिदिसक्ते' अवधौय-मयोजनं सम् ह्विय दण्डो न निक्षिग्तः । 'अणद्वाप णिदिसक्ते' अवधौय-मयोजनं दिनैव तु दण्डः परित्यक्तः । 'ते तभो आउं विप्यजदंति' ते-स्थावरा जीवाः वदाषु विमवद्दि-परित्यक्तः । 'ते तभो आउं विप्यजदंति' ते-स्थावरा जीवाः वदाषु विमवद्दिन परित्यक्तः । 'ते तभो आउं विप्यजदंति' ते-स्थावरा जीवाः वदाषु विमवद्दिन परित्यक्तः । 'ते तभो आउं विप्यजदंति' ते-स्थावरा जीवाः वदाषु विमवद्दिन परित्यक्तान् । 'वि तभो आउं विप्यजदंति' ते-स्थावरा जीवाः वदाषु विमवद्दिन परित्यक्तान् । 'वित्यकदित्ता ते' विप्रदाय ते 'त्रस्य आरेपं जे थावरा पाणा जेदि समणोवासगस्त' तत्राऽऽ (ाद् ये स्थावराः प्राणाः येषु अनणोपासकस्य 'अद्वाद' अर्थाय-पयोजनमुद्दिश्य 'दंढे अणिक्सित्ते' दण्डोऽनिक्षिप्तः 'अणद्वाप णिक्तित्ते' अनर्थांय दण्डो निक्षिप्तः 'तेषु पच्चायंति' तेषु मस्यायान्ति 'तेद्विं स्थणोवासगस्य अद्वाप् दंडे अणिक्सित्ते' तेषु अपणोपासकस्याऽर्याय दण्डोऽनिश्चिप्तः-न परि-त्यक्तः, अनर्थाय च परित्यक्तः । 'ते पाणा वि जाव' ते माणा अप्युच्यन्ते, ते त्रसा अपि । 'अयं पि भेदे से णो खेयाउप् मवइ' अयमपि भेदः स नो नैयायिकौ

वहां समीप देदा में जो स्थावर प्राणी हैं, जिनकी अमणोपासक ने प्रयोजनवदा हिंसा का ध्याग नहीं किया है, किन्तु निष्प्रयोजन हिंसा का त्याग कर दिया है, वे जीव जब अपनी आयु को त्याग कर वहां जो समीपवर्शी ध्यावर प्राणियों में, जिनकी प्रयोजनवत्ता हिंसा करना आवक ने नहीं त्यागा है किन्तु निष्प्रयोजन हिंसा का ध्याग कर दिया हे, उनमें उत्पन्न होते हैं उनको आवक प्रयोजनवत्ता दण्ड देता है, विना प्रयोजन दण्ड नहीं देता है, अतः आवक का प्रत्याख्यान निर्वि-षय है, ऐसा कहना न्याय संगत नहीं है।

वहां जो समीव प्रदेश में स्थावर प्राणी हैं, जिन्हें आवक ने अर्थ-

ત્યાં સમીપના દેશમાં જે સ્થાવરપાછી છે, કે જેની હિંસાના શ્રમણેાપાસકે પ્રયાજતવશ ત્યાગ કરેલ નથી પરંતુ નિષ્પ્રયોજન હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે તે જીવા જ્યારે પાતાના આયુષ્યના ત્યાગ કરીને ત્યાં જે નજીકમાં રહેલા સ્થાવર પ્રાલ્યુયા છે, કે જેની પ્રયોજન વશ હિંસા કરવાના શ્રાવકે ત્યાગ કરેલ નથી, પરંતુ પ્રયોજન વિનાની હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે. તેઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેને શાવક પ્રયોજન વશ દંડ આપે છે. પ્રયોજન વિના દંડદેતા નથી તેથી શાવકતું પ્રત્યાખ્યાન નિવિધ્ય છે, તેમ કહેવું તે ન્યાયયુક્ત નથી.

ત્યાં જે નજીકના પ્રદેશમાં રચ.વર પ્રાણી છે કે જેને સાવકે અર્થ દંડ સુ૦ ૧૭

#### UVe

### स्त्रकृताबस्त्रे

भवति आवकस्य मरिग्रा न निर्धियरेति भावः । 'तत्य' तम 'जे ते आरेणं यावरां याणा' ये ते आरात्-समीपे स्या गराः प्राणाः 'जेहिं समणोवासगस्स' येषु अम बीपासकस्य 'अट्टाए दंडे अणिनिखत्ते अगद्वाए जिनिवत्ते' अर्थाय दण्डोऽनिक्षिप्तः म त्यक्तः अनर्थाय निक्षिप्तः-त्यक्तः 'ते तओ आउ' दिप्यज्ञद्दंति' ते ततः आयु दिमजाति 'विप्यजदित्ता' विमहाय 'तस्थ' तत्र 'परेणं' परेण 'जे तसयावरा पाणा' ये मसस्यावराः प्राणाः 'जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए' पेषु अमणोपासकस्यादानम्न आमरण्तान्ता य दण्डो निक्षिप्रः, 'तेसु पच्वायंति' तेषु मत्यायान्ति । 'तेहिं समणोवासगस्स सुपच्चक्लायं मचह' तेषु अमणोपासकस्य सुपत्याख्यानं भवति । 'ते पाणा वि जाव' ते प्राणा अपि पावत् 'अयं पि मेदे से जो जेयाउए भवह' अग्मपि भेदः स नो नैयायिको भवति । तथा च आवकारय सुपत्यारूषानं न निर्विषयक्रमिति ।

'तत्थ जे ते परेणं तसयावरा पाण।' तत्र ये ते परेण त्रसरयावराः प्राणाः जीशाः, 'जेहिं समणोवासगस्य आयाणसो आभएणंताए' येषु अभणोपासकस्य आदानज्ञ आमरणान्ताय दण्डो निक्षिप्तः, आवकद्वारा गृढीवदेश्वाविक्तिदेशे दंड देना नहीं स्यागा है, किन्तु अनर्थदंड देना त्यागा है, वे जब अपनी आयु को स्याग कर दूर देश में जो त्रस स्थावर प्राणी हैं, आवक ने अत ग्रहण के समय से जीवनपर्यन्त जिनकी हिंसा का स्याग कर दिया है, उनमें उस्पन्न होते हैं तो आवक का प्रत्याख्यान खुपरवाख्यान होता है। वे प्राणी भी कहरू ते हैं, त्रस भी कहलाते हैं अतएब आवक के प्रत्याख्यान को निर्विषय कहना न्याययुक्त नहीं है।

बहां दूर देश में अर्थात् आवक के ढाग नियत किये हुए देश परिमाण से बाहर जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं, बत ग्रहण से छेकर जीवनपपर्यन्त आवक ने जिनकी हिंसा स्थाग दी है, वे प्राणी जब

દેવાના ત્યાગ કરેલ નથી. પરંતુ અનર્થ દંડ દેવાના ત્યાગ કરેલ છે. તેઓ જ્યારે પાતાના આયુષ્યના ત્યાયકરીને દ્વરદેશમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર પ્રાજ્ઞી છે, અને શ્રાવર્ક લત બ્રહ્યુના સમયથી જીવન પર્યન્ત જેની હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે, તેઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે! શ્રાવકનું સુપત્યાખ્યાન હાય છે. તેઓ પ્રાષ્ટ્રીપણ કહેવાય છે. ત્રસપણ કહેવાય છે. તેથી જ શ્રાવકના પ્રત્યા-ખ્યાન ને નિર્વિધય કહેવું તે ન્યાયયુક્ત નથી.

ત્યાં દ્વર દેશમાં અર્થાત્ શ્રાવકદ્રારા નિયત કરવામાં આવેલ દેશપરિ-માણુથી બહાર જે ત્રસ અને સ્થાવરપ્રાણી છે વ્રતગ્રહણુથી લઇને જીવન પર્યન્ત શ્રાવક જેએાની હિંસાના ત્યાગ કરેલ છે. તે પ્રાણીયા જ્યારે પાતાના આયુષ્યના समयार्थबोधिनी टीका दि. श्रु. अ. ७ गौतमस्य देशविरति धर्मादिसमर्थनम् ७७१

**सग्रत्पका** जावाः-यद्विक्ये श्राक्केण दण्डदानं न गृहीत्म् । 'ते तओ आउं विष्प जहंति' ते जीवा स्तत आयु भिमजहति 'विष्पजहिता' विमहाय-परित्यज्य 'तत्य आरेणं जे तसा पाणा' तत्र आरात-ये त्रसाः माणाः 'जेहि समणीवासगस्त आयाणसो आमरणंताए०' येषु श्रमणोपासकस्य आदानग्नः व्रतग्रहणकालादारभ्य मरणपर्यन्तं दण्डः परित्यक्तः । 'तेहिं पच्चायंति' तेषु पत्यायाति 'तेहिं समणो-बासगस्स' तेषु अभणोपासकस्य 'सुपचन्त्वायं मनइ' सुपत्याख्यानं मवति, 'ते पाणा वि जाव' ते माणा अपि जमा अप्युच्चन्ते 'अयं पि भेदे से जो जेयाउप भरक्ष' अयमपि भेदः स नो नैपायिको भवति । तद्विपये कृतं प्रत्याख्यानं श्राव-कस्य नाऽसङ्गतं भवति, किन्तू-न्यायसङ्गतमेवेति भावः । 'तत्य जे ते परेणं तस यावरा पाणा' तत्र ये ते परेण त्रसंधावराः प्राणाः आवकत्रतगृहीतदेशपरिणामतो-Sम्यदेशे विद्यमानाः 'जेहि समणोवासगस्त आमरणंताए' येखु अमणोपासकस्य मादानग आमरणान्ताय दण्डी निश्चिष्तः-त्वक्तः 'ते तथो आडं विष्यजहंति' ते जीवा स्तत आयुर्विभज्ञहति-त्यजन्ति, 'विष्पत्रहित्ता तत्थ आरेणं जे यावरा अपनी आयु का त्याग करके आवक द्वारा ग्रहण किये हुए देश परि-णाम के अन्दर स्थित त्रस प्राणी के रूप में उत्पन्न होते हैं, जिनको आवक दंड देना त्याग दिया है, तय उन जीवों के विषय में आवक का प्रत्याख्यान सुप्रस्याख्यान होता है। वे प्राणी भी कहलाते है और त्रस भी कहरु।ते हैं अतएव श्रायक के प्रत्याख्यान को निर्विषय कहना न्याय युक्त नहीं है।

वहां जो चस और स्थावर प्राणी अनणोपासक के झारा ग्रहण किये हुए देश परिमाण से भिन्न देश में विद्पमान हैं, जिनको अन णोपासक ने वतारंभ से छेकर मृत्युपर्यन्त दंड देना स्थाग दिया है, वे उस आयु का परिस्याग कर देते हैं और समीपवर्त्ती स्थावर प्राणी के त्यांग ४रीने आवंध दारा अद्ध्यु धरवामां आवेत देश परिभाषनी आंढर रदांग ४रीने आवंध दारा अद्ध्यु धरवामां आवेत देश परिभाषनी आंढर रदेव त्रस प्राण्डीपद्याधी ઉत्पन्न याथ छे. जेने आवंध दंध देवाने। त्यांग धरेत छे. त्यार ते छवाना संजंधमां आवध्तुं प्रत्याण्यान सुप्रत्याण्यान छाव छे तेथा प्राध्नीपद्यु धद्धवाय छे. अने त्रसपद्यु धद्धवाय छे. तेथी ज आवंधना प्रत्याण्यानने निविध्य धद्धेतु ते न्याय युक्त नथी.

ત્યાં જે ત્રસ અને સ્થાવર પાછી બ્રમણે!પાસક દારા ગ્રહણુકરેલ દેશ પરિણામથી જૂદા દેશમાં રહેલા છે, જેમને બ્રમણે!પાસકે વતાર'ભાષીલઇને મૃત્યુ પર્યંન્ત દંડ દેવાના ત્યાગ કરેલ છે, તેઓ જો આયુષ્યના ત્યાગ કરી દે છે, અને સમીપમાં રહેલા સ્થાવર પ્રાજીીપણામાં કે જેને બ્રાવકે અર્થદંડ



**U**02

पाणा' विमहाय तत्र आराद ये स्पावराः माणाः 'जेहिं समणोवासगस्स' येषु अग्रणोपासकस्य 'अद्वाए दंडे अणिक्तिचे' अर्थाय दण्डोऽनिक्षिप्तः 'अणद्वाए णि-क्तित्ते' अनर्थाय दण्डो निक्षिप्तः 'तेष्ठ प्रचायंति' तेषु पत्त्यायान्ति-आगच्छन्ति ते जीवास्त्रसा मूतपूर्वाः 'जेहिं समणोवासगस्त अद्वाए दंडे अणिग्सित्ते अणद्वाए णिक्तित्ते' येषु श्रद्योगासकस्याऽर्धाय दण्डोऽनिक्षिप्तोऽनयांय दण्डो निक्षिप्तः, 'जाव ते पाणा कि जाव' याव त्ते माणा अपि उच्यन्ते त्रसा अपि यावत् 'अयं पि मेदे से णो णेयाउए मनद्र' अयमदि मेदः स नो नैयायिको मवति, अतः श्रावकस्य मत्यारूयानं नाऽसङ्गतमिति। 'तत्य जे ते परेणं तस यावरा पाणा' तत्र ये ते परेण त्रसर्यावराः माणाः 'जेहिं समणोवासगस्स आयाणसो आमरणंताए' येषु श्रमणोपासकस्यादानभ्र आमरणान्ताय दीक्षाप्रहणमवधीक्रस्य स्थाद् यादन्मरणं देशावकाशिषु जीवकायेषु दण्डः परिहरः। 'ते तभो आउं विप्रजहंति' ते तत भायुर्विभजदति त्यजन्ति, 'विप्पजहित्ता ते' विमहाय ते 'तत्य परेणं चेव तसा थावरा पाणा' तत्र परेण चैत्र ये त्रयाः स्थावराध्र प्राणिनः 'जेहिं समणोवासगस्स'

रूप में, जिनको आवक ने दंड देना नहीं छोड़ा है किन्तु अनर्थ दंड देना छोड दिया है, उनमें वे जन्म लेते हैं, आवक उनको निरर्धक दंड नहीं देता है। वे प्राणी भी कहलाते हैं और त्रस भी कहलाते हैं अतएव आवक के वत को निर्धिषय कहना ठीक नहीं है।

जो त्रस और स्थावर प्राणी आवक के द्वारा ग्रहण किये हुए देश परिमाण से भिन्न देशवर्त्ती हैं जिनको आवक ने वतग्रहण से छेकर मरणपर्यन्त दण्ड देना त्याग दिया है, वे उस आयु को त्याग कर आवक के बारा ग्रहण किये हुए देशपरिमाण से वाहर अन्य देश में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं, जिनको आवक ने वतग्रहण से छेकर मरणपर्यन्त दंड देना त्याग दिया है, उनमें उत्यन्न होते हैं उनमें

દેવાના ત્યાગ કરેલ નથી. પરંતુ અનર્થ દંડ દેવાના ત્યાગ કરેલ છે, તેઓમાં તે જન્મ ધારઘ્યુ કરે છે, શ્રાવક તેને નિરર્થંક દંડ દેતા નથી, તેઓ પ્રાહ્યી પથ્યુ કહેવાય છે અને વસ પથ્યુ કહેવાય છે, તેથી જ શ્રાવકના વતને નિર્વિષય કહેવું તે ન્યાયશુક્ત નથી.

৵ તસ અને સ્થાવર પાછી શ્રાવકદ્વારા બહુણુ કરેલ દેશપરિણામથી જૂદા દેશમાં રહેલા છે, જેને શ્રાવકે વૃત્ત ગહુણુથી લઇને મરણૂપર્યંત્ત દંડ દેવાના ત્યાળ કરેલ છે. તેઓ એ આશુબ્યના ત્યાળ કરીને શ્રાવક દ્વારા બહુણુ કરવામાં આવેલ દેશ પરિણામથી બહારના બીજાદેશમાં જે ત્રસ અને સ્થાવર

# संमयांधैबोचिनी डीका हि. श्रु. अ. ७ गौतमस्य देदाविरति घर्मादिसमधैनम् ७७३

पेषु श्रमणोपासकस्य 'आयाणसो आमरणंताए' आदानज्ञ आमरणान्ताय दण्डी निक्षिप्तः, 'तेषु पच्चायंति' तेषु पत्यायान्ति, 'जेदि समणोवासगस्स सुपच्च-वलायं भवइ' येषु श्रमणोपासकस्य सुवत्याख्यानं भवति, 'ते पाणा दि जाव' ते माणा अप्युच्यन्ते त्रसाश्च, 'अयं पि भेदे से णो षेयाउए भवइ' अपमपि भेदः स नो नेंपायिको मवति । 'मगवं च णं उदाहु' भगवान नौतमस्वामी च साढ पुन-रप्पाइ-'ण एयं भूयं' नेंदद्भुतम्, यद्भवता कध्यते । 'ण पर्य मव्वं' नैवं माग्यम् 'ण पर्य भविस्संति' नैवं मविष्यन्ति भवति च 'जण्णं तसा पाणा वोच्छिज्जि-हिंति' यत् वसाः माणाः व्युच्छेस्थग्ति त्रसाः माणा व्युच्छिका भविष्यन्ति, 'धावरा पाणा मविस्संति' स्थावराः माणाः भविष्यन्ति 'धावरा पाणा दि वोच्छि-जिनहिंति तता पाणा मविस्संति' स्थायराः भाणाः व्युच्छित्सपन्ति त्रसा मवि-पन्ति, 'अतोच्छिन्नेहि तसथावरेहि पाणेहि' अव्युच्छिन्नेषु त्रसस्थावरेषु माणेषु 'जणं तुच्भे वा अन्नो वा' यत् साछ स कोऽपि पर्यायः यत्र श्रावक्षमत्याख्यानं सफळं श्रावक्ष का प्रत्याख्यान स्रुतस्याख्यान होता है । अत्तएव श्रावक का प्रस्थाख्यान विविषय है, ऐसा कहना न्याय संगत नहीं है ।

भगवान गौतम ने कहा-ऐसा कभी हुआ नहीं है ऐसा कभी होगा नहीं और वर्र्समान में होता भी नहीं है कि इस संसार में प्रस जीवों का बिच्छेइ हो जाय अर्थात कोई प्रस प्राणी ही नहीं रहे और संसार के समस्त प्राणी स्यावर ही हो जाएं ! अखवा स्थावर जीवों का बिच्छेद हो जाय और सब के मब प्रस प्राणी ही रह जाएं ! जब झस और स्थावर दोनों का ही सर्वथा विच्छेद नहीं होता तो यह कथन युक्तिसंगत नहीं है कि ऐसा कोई पर्याय ही नहीं है जहां आवक का

પ્રાણી છે, જેનેા શ્રાવકે વ્રત ગ્રહણથી લઇ ને મરણ્પયંન્ત દંડદેવાના ત્યાગ કરેલ છે. તેએામાં ઉત્પન્ન ઘાય છે. તેથી જ શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન સુપ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે. તેથી જ શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન નિવિધ્ય છે, તેમ કહેવું તે ન્યાયયુક્ત નથી.

ભગવાન ગૌતમ સ્વામી એ કહતું-આમ કયારે ચ થયું નથી આમ કયારેય થશે નહીં અને વર્તમાનમાં થતું પણ નથો કે∽આ સ'સારમાં ત્રસ જીવાે નાે વિચ્છેદ થઇ જાય અર્થાત્ કાેઈ ત્રસ પ્રાણી જ ન રદે, અને સ'સાર ના બધાજ પ્રણી રથાવર જ હાેય, અથવા સ્થાવર જીવેનો વિચ્છેદ થાય, અને બધા ત્રસ પ્રાણિયાજ રહી જાય. જ્યારે ત્રસ અને સ્થાવર બન્ને નાે જ સર્વથા વિચ્છેદ થતાે નથી, તાે આપનું આ કથન સુક્તિયુક્ત નથી. ટે-

स्प्रकृती **इस्**र

मदेदिति । 'से णो णेयाउप भवइ' स नो नैयाथिको भवति, सत्यु त्रसस्थावरजीवेषु कथे न अंधकस्य मस्यारू सनं सफल्रम् अपि तु सफल्रमेव ॥मू० १३॥८०॥ अपोपसंहारमाह—

ष्ठ्य--भगवं च णं उदाहु आउसंतो ! उदगा ! जे खल्ल समणं वा माहणं वा परिभासेइँ मित्तिं मन्नइ, आगमित्ता णाणं आगमित्ता दंसणे आगमित्ता चरित्तं पावाणं कम्माणं अकरण-याए से खलु परलोगपलिमंथत्ताप चिट्रुइ, जे खलु समवां वा माहणं वा णो परिभासइ मित्तिं मन्नइ आग्मित्ता णाणं आगमित्ता दंसणे आगमित्ता चरित्तं पावाणं कम्माणं अक-रणयाए से खलु परलोगविसुद्धीप चिट्ठइ, तप णं से उदप पेढालपुत्ते भगवं गोयमं अणाढायमाणे जामेव दिसिं पाउब्भूव तामेव दिसिं पहारेत्थ गमगाए । भगवं च णं उदाहु आउ-संतो उदगा ! जे खलु तहाभूयस्स समणस्स वा माहणस्स वा अंतिप एगमवि आरियं धम्मियं सुदयणं सोचा निसम्म अप्पणो चेव सुद्रमाए पडिलेहाए अणुत्तरं जोगखेमपयं लंभिए समाणो सो वि ताव तं आढाइ परिआणेइ वंदइ नमंसइ सकारेइ संमा-णेइ जाव कल्लाणं मंगुलं देवयं चेइयं पज्जुवासइ | तब् णंसे उद्य पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-एएसिं णं अंते ! पयाणं पुर्खि अन्नाणयाए असदणयाए अबोहिए अणभिगमेणं प्रध्याख्यान सफल हो! जब त्रस और स्थावर दोनों जीवराशियां संदेव रहती हैं तो आवक का प्रत्याख्यान निष्कल नहीं हो सकता अर्थात सफल होता है ॥१३॥

એવાકાેઈ પર્યાય જ નથી. કે જયાં શ્રાવકનું પ્રત્યાખ્યાન સફળ થાય, જ્યારે ત્રસ અને સ્થાવર બન્ને જીવરાશીયા હ`મેશાં રહે છે. તા શ્રાવકનું પ્રત્યા-ખ્યાન નિષ્કળ થઇ શકતું નથી. અર્થાત્ સફળ થાય છે. તેમ સમજવું ાકગા

004

समयावैवोधिनी ढीका हि. सु. अ. ७ प्रन्थोपसंहार:

अदिट्राणं असुयाणं अमुवाणं अविन्नायाणं अव्वोगडाणं अणि-ग्रुढाणं अविच्छिन्नाणं अणिसिद्वाणं अणिबूढाणं अणुवहारियाणं, एवमटूं जो सद्दहियं जो पत्तियं जो रोइयं, पपसिं जं भंते पयाणं एण्डि जाणयाए सवणयाप वोहिए जाव उवहारणयाप एयमटूं सहहामि पत्तियामि रोएमि एवमेव से जहेवं तुब्में बदह। तए णं भगवं गोयमे उद्यं पेढालपुत्तं एवं वयासी सदहाहि णं अज्जो ! पत्तियाहि णं अज्जो ! रोएहि णं अज्जो ! एवमेयं जहा णं अम्हे वयामो, तप णं से उद्र पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी-इच्छाभि णं भंते ! तुब्भं अंतिष चाउज्जामाओ धम्माओ पंचमहब्दइयं सपडिकमणं धम्मं उव-संपडिजत्ता णं विहरित्तए। तए णं से भगवं गोयमे उद्यं पेढा-लपुत्तं गहाय जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता तए णं से उदए पेढालपुत्ते समणं भगवं महा-वीरं तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेइ, तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करित्ता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी-इच्छामि णं भंते ! तुब्भं अंतिये चाउज्जामाओ धम्माओ पंच-महृव्वइयं सपडिकमणं धम्मं उवसंपण्जित्तरा णं विहरित्तए, तए णं समणे भगवं महावीरं उद्यं एवं वयासी-अहा सुहं देवाणुप्पिया ! मा पडित्रंधं करोहि, तए णं से उदए पेढालपुत्ते समणस्स भग-वओ महाबीरस्स अंतिए चाउजामाओ धम्माओ पंचमहव्वइगं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपजित्ता णं विहरइ चिवेमि॥सू.१४।८१॥

॥ इति नालंदइञ्जं सत्तमं अज्झयणं समत्तं ॥

॥ सूयगडांग वीयसुयक्खंधो समत्तो ॥

### **स्वकृताइ**स्त्रे

P00

हाया-भगवांश्व खहु उदाइ आयुष्मन् उदक यिः खद्ध अभर्षं वा माहनं षा परिमाधते मैत्री मन्यते, आगम्य ज्ञानम् आगम्य दर्शनम् आगम्म चारित्रे रांपानां कर्मणामकरणाय स खलु परछोकमम्थनाय तिष्ठति । यः खलु अमगं बा माइन वा न परिमावते मैथीं मन्यते -थागग्ध 1निम आ गुमेब आगम्य चारित्रं पापानां कर्मणामकरणाय स खख परलोकविधू-दर्शसम द्भूषा विषठति, ततः सतु स उद्कः पेरालपुत्री मगभग्तं गौतममनादि-बमात्रः यस्यां एव दिग्नः प्रदुर्भुतः तामेव दिने प्रधारितवान् गमनाय। मगर्भा खखु उदार-आधुभन् उदक ! यः खछ तयाभूतस्य अमणस्य वा मारन-रय वा अन्तिके एकपपि आर्थे धार्मिकं सुत्रवनं क्षुत्वा निष्ठम्य आत्पनवेद सूक्ष्मया प्रस्युपेक्ष्य अनुत्तरं योगक्षेमपरं छन्मितः सन् सोऽपि तावतः तमाद्रियते परिजानाति, वन्दते नमस्यति संस्कारथति संमानयति यावत् कल्याणं मङ्गलं दवतं चैत्यं पर्युपास्ते । ततः खखु स उदकः पेढाल्रपुत्रः भगरन्तं भौतमयेवमवादीत् । ष्ठेषां खलु भदन्तु ! पदानां पूर्वमहानादु अश्र श्वतयाऽबोध्याऽनभिगमेन अदृष्टानाः मञ्जुतानामस्मृगानामविज्ञातानामच्युःकृतानामनिर्गूढःगामविच्छिमानामनिसृष्टाना -मनिःर्युढानामनुपधारितानामेगोऽयौँ न अद्धितः न मक्षीतः न रोचितः एतेगां खख मदन्त ? पदानामिरानी ज्ञाततया अवणतया बोध्या यावदुपधारणतया एतमर्थे अदधामि मत्येमि रोचयामि एवमेन तत्तवा यूयं नदधा ततः खलु मगवान् गौतम उदकं पेडाअपुत्रमेशमवादीत्−श्रदगत्स्व खलु अ.र्थ ! प्रतीहि खलु आर्थ ! रोचय खढु आर्थ ! एवमेतद् यथा खढु वयं बदामः । ठतः खलु स उदकः षेडालपुत्रः भगरन्तं गौवममेदमत्रादीत्. इच्छामि खलु भदन्तु ! गुज्माकमन्तिके बातुर्यामाद्धर्मात् पश्चमहात्रतिकं सप्रतिक्रमणं धर्मग्रुपसम्पद्य खलु विहर्त्तुम् । ततः खछ भगवान् गौतम उदकं पेढालपुत्रं यहीरवा यत्रैव अभणो भगवान् महावीर स्तत्रैन उपागच्छति । उपागस्य ततः खलु स उद्कः पेढाळपुत्रः श्रमणं मगकतं महाबीरे त्रिःकृत्वः आदक्षिणां मदक्षिणां कृत्या वन्दते नपस्यति, बन्दित्वा नम-स्यित्वा एत्रमवादीत, इच्छामि खलु भदन्त ? तवान्तिके चतुर्यामाद्धर्मात पत्र-महाव्रतिकं समतिक्रमणं धर्ममुपसंथद्य खलु घिइर्नुम् ततः खलु श्रमणो भगवान् सहावीर उदकमेवमवादीत यथाम्रखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धं कुरु, ततः खलु स उदकः पेढालपुत्रः अमणस्य भगवतो महावीरस्य अस्तिके चतुर्याशादुर्मात् पश्च -महात्रतिकं सप्रतिक्रमणं धर्ममुपसंपद्य खलु विदरतीति ब्रवीमि ॥मु०१४-८१॥

॥ इति नाखन्दारूयं सप्तमम् अध्ययनं समाप्तम् ॥ स्वज्ञताङ्गम् मह्योय श्रुतस्क्रन्यः समाप्तः ॥२-७॥

# समयावैवोधिनी दीका द्वि. श्रु. म. ७ प्रन्थोपसंद्वार:

टीका--'भगवं च णं उदाहु' भगवांथ खलु उदाइ-'आउसंतो उदगा !' आयु-भन् उदक ! 'जे खलु समणं वा भाइणं दा परिभासेइ' यः कुबुद्धिः पुरुषः अभर्भ वा माइनं वा अत्रवारित्रादिनियभधरं साधुं परिभावते-निन्दति, स मन्दमतिः 'मित्ति भन्नइ' साधुभिः सह मैत्रीं मन्यते 'आगभित्ता णाणं' आगम्य माप्य झानमू-झानवानपीश्यर्थंः, 'आगमित्ता दंसणं' आगम्य-माप्यापि दर्शनम् 'आगमित्ता चरित्तं' आगम्य चारित्रम् 'पावाणे कम्माणं अकरणयाप' पापानां कर्मणामकरणाय-पापकर्मणां विनाधाय मष्ट्रचोऽपि, किन्तु-'से खल्ज परकोमपलिमंधत्ताप चिद्वइ' स खलु परछोकपरिमन्धनाय तिष्ठति, स परलोक सम्बन्धिनीं म्रगतिं विनाधायतीति यावत् । 'जे खलु समणं वा माहणं वा णो परिभासेइ' यः खलु पुरुषविद्येपः अमणं वा माहनं वा न परिभाषते-न निन्दति । अपि तु-'भित्ति मन्नइ' मैत्रीं मन्धते-साधुना सह मैत्रीमावनां करोति । स खलु पुरुषः, तया-'णाणं आग-मित्ता' झानमागम्य-लब्ध्वा 'दंसणं आगमित्ता' दर्शनमागम्य 'चरित्तमागमित्ता' चामित्रमागम्य-माप्य 'पाताणं कम्पाणं 'पापानां कुत्सितानां कर्मणाम् ('अकरणशप्र' अकरणताये-विनाधाय मन्टत्तः सन् 'परछोगविद्यद्वीप' परलोकविश्वद्वचा तिष्ठति ।

'भगवंच णं उदाहु' इत्यादि ।

टीकार्थ- भगवान् गौतम स्वामीने कहा-हे आयुष्मन् उद्क! जो पुरुष श्रुत और चारिन्न के धारक अमण या माहन की निन्दा करता है, वह साधुओं के प्रति मैन्नी रखता हुआ भी, एवं ज्ञानदर्जन और चारित्र को प्राप्त करके भी तथा पाप कर्मों को न करने के लिए यस्त्रज्ञील होने पर भी अपने परलोक का विनाज्ञ करता है-पार-लौकिक सुगति को नष्ट करता है। किन्तु जो पुरुष अमण या माहन की निन्दा नहीं करता है, किन्तु मैन्नीभावना करता हैं, वह ज्ञान दर्शन और चारिन्न को प्राप्त करके तथा पापकर्मों को न करने के

'भगवं च णं उदाह' छत्याहि

ટીકાર્થ---ભગવાન ગૌતમ સ્વામી એ કહેશું-હે આયુષ્મન્ ઉડક! જે પુરૂષ ગ્રુતચારિત્રને ધારણ કરવાવાળા શ્રમણ અથયા માહનની નિંદા કરે છે. તે સાધુઓની સાથે મૈત્રી રાખવાછતાં પણ જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરીને પણ તથા પાપકર્મને ન કરવા માટે યત્નશીલ હેાવા છતાં પણ પોતાના --પરલેાક ના વિનાશ કરે છે પરલેાક સંબંધી સુગતિ ના નાશકરે છે. પરંતુ જે પુરૂષ બ્રમણ અથવા માહનની નીંદા કરતા નથી. પરંતુ મૈત્રીભાવ રાખે છે. તે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર ને પ્રાપ્ત કરીને તથા પાપકર્મ ને ન કરવા-જ વડ 1002

स्त्रकृता**त्रस्**रे

साधोः समर्थकः पुरुषः परलोकद्वारमुद्घाटयतीस्पर्थः, 'तए णं से उदए पेडाळ पुत्ते' ततः खलु स उत्कः पेढालपुत्रः 'मगर्व गोयमं' भगवन्तं मौतमम् 'अणादा-यमाणे' अनाद्रियमाणः-'जामेव दिसं पाउब्भूए' यस्या एव दिशः सकाशात् मादुर्भूतः 'तामेव दिसिं पदारेत्य गमणाए' तामेव दिशं मघारितवान् गमनाय-तभैव गःतुम्रुच्यतो जातः । 'भगर्व च णं उदाह्रु' मगवान् पुनरपि मोवाचोदकम् । 'आउसंतो उदगा' आयुष्मन् उदक ! 'जे खलु तहाभूपस्स समणस्स वा माइण-स्स वा अंतिए एगमवि आस्थिं धम्मियं सुवयणं सोखा' या खञ्च तथाभूतस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा अन्तिके-समीपे-पकमपि-आर्यं संमारात् तारकं धार्मिकं सुवचनम्-परिणामद्दितं ग्रूणोति श्रुरवा च निशम्य-हदि विचार्य 'अप्पणो चेव सुहुमाए पडिछेदाए' आत्मनश्चेव स्क्षमया बुद्ध्या मत्युपेक्ष्य सम्यगनुविचि-न्त्य 'अणुत्तरं जोगत्वेमपयं लंभिए' अनुत्तरं सर्वा/तेशाथि योगक्षेमपदं कल्याणकरं पदं छम्मितः माप्नवान् 'सो चि ताव तं आढाइ परित्राणेः' सोऽपि तावत् तम् आद्रियते-चिशेषन आदरं करोति परिजानाति स तस्थोपदेप्टुगदरं करोति, लिए उद्यत होकर् परलोक की विश्चद्वि करता है, अर्थात् साधु का समर्थक पुरुष परलोक संयंघी हिन का द्वार डघाड़ना है।

शौतम स्वामी का यह कथन खुनने के पदचात उदक पेढालपुत्र भग-वात्श्री गौतम स्वामी का आदर न करता हुआ जिस ओर से आया था, उसी ओर जाने को उद्यत हुआ। उस समय गौतमस्वामी ने उदक से कहा-आयुष्मन् उदक! जो पुरुष तथाभूत अमण या माहन के समीप संसार से तारने वाला एक भी परिणाम में हितकर सुव-चन खुनकर और उसे हृद्य में घारण करके तथा अपनी सहम वुद्धि से चिन्तन करके सर्वोत्तम कल्याणकारी मार्ग को शार होता है वह भी उस अमण-माटन का आदर करना है, विद्येष रूप से आदर

માટે ઉઘત થઈ ને પરલાકની વિશુદ્ધિ કરે છે. અર્થાત્ સંધુના સમર્થક પુરૂષ પરલાક સંબંધી હિતનું દ્વાર ઉઘાડે છે.

શ્રી ગૌતમસ્વામીનું સવાદ નય નિશેપ પુરઃસરનું આ કઘન સાંભળીને ઉદદ પેઢઃલપુત્ર ભગવ.ન શ્રી ગૌતમસ્વામીના આદર કર્યા વિના જે દિશાએથી આવ્યા હતા તે તરફ જવા લાગ્યા, તે સમયે ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામીએ ઉદદ પેઢાલપુત્રને કહેશું કે∽હે આશુષ્મન્ ઉદક! જે પુરૂષ તેવા પ્રકારના થ્રમણ અથવા માહેનની સમીપે સ'સાશ્થી તારવાવાળઃ એક પણ પરિણામે હિંતકર સુવચન સાંભળીને અને હુદ્યમાં તેને ધારણ કરીને તથા પાતાની સૃદમ બુદ્ધિી સમ્યક પ્રકારે વિચારીને સર્વાત્તમ કલ્યાણુકારી માર્ગને પ્રાપ્ત કરે છે. તે પણ

# समयाधैवाधिनी टीका दि. थु. अ. ७ प्रन्थोपसंहारः

'बंदइ नमंसई' वन्दते नमस्करोति 'सकारेड' सरहरोति 'संघाणेड' संबन्धते 'कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पश्जुवासइ' कल्याणं महलं देवतं चेल्यं पर्युपास्ते, वन्दते-वाचा स्तौति, नमस्पति कायेन तन्नी मवति, सरकरोति अभ्यत्यानादिना, संमानपति-वस्त्रभक्तादिना, वन्दित्या नमस्पित्वा सःकृत्व संमान्य कल्याणं. कल्यो मोक्षः कर्मजनितसक्तळोपाधिरहितत्त्वात् तम् आनयति मापयति इति कल्पाणं, मङ्गलम्-मं-भवसम्बन्धि वन्धनं गालपति-नाशपति इति मङ्गलम्, दैवतं धर्मदेवमित्यर्थः, चैत्वं चितिः-सम्यग्रज्ञतं तदेव चैत्वम् । उपदेशकं सम्यक्सेनां करोति 'तए गं से उद्र पेढाल उत्ते' तत स्तदनन्तरं गौतमस्वामिनः मवचना-नन्तरम्-खलु स उदकः-पेढालपुत्रो मुनिः 'भगवं गोयमं एवं वयासी' मगवन्तं गौतममेवं-वक्ष्वमाणं वचनमवादीत । 'मंते' भदन्त ! एएसिं एयाणं' एतेषां मब-दुक्तपदानां वचनानाम् 'पुव्तिं अन्नाणयाप्' पूर्वमद्वानतया 'अस रणयाप्' अश्रवणतया करता है। वह उसकी वन्दना (स्तुति) करता है, नमस्कार करता है, सरकार करता है, सम्मान करता है, उसको कल्याण, मंगल, देव स्वरूप और (चेहयं) ज्ञानरूप मानकर उसकी उपासना करता है। कर्म जानित समस्त उपाधियों से रहित होने के कारण मोक्ष को कल्य कहते हैं। उस कल्य अर्थात् मोक्ष को जो प्राप्त करता है, वह 'कल्याण' कहलाता है। मं अर्थात् संसार संबंधी बन्धन, उसे जो गला दे-नष्ट करदे वह मंगल कहा जाता है। दैवत का अर्थ है घर्म देव। चिति या चैत्य सम्यग्रहान को कहते हैं।

श्रीगौतमस्वामी के इस प्रवचन को सुनकर उदक पेढाल पुन्न ने भगवान् श्रीगौतम से इस प्रकार कहा-भगवन् ! आपके कहे हुए इन એ શ્રમણ-માહનના आદર કરે છે. વિશેષરૂપે આદર કરે છે. તે તેમના વંદના (स्तुति) કરે છે. નમસ્કાર કરે છે. સત્કાર કરે છે. સન્માન કરે છે. તેમને કલ્યાણ, મંગળ, દેવ સ્વરૂપ અને 'चेइयं' ज्ञानरूप માનીને તેમની ઉપાસનાકરે છે. કર્મ બંધથી થવાવાળી સઘળી આધીવ્યાથી અને ઉપાધીથી રહિત હાવાથી માક્ષને કલ્ય કહે છે. કલ્ય અર્થાત્ માક્ષને જે પ્રાપ્ત કરે છે. તે કલ્યાણ કહેવાય છે. હું અર્થાત્ સંસાર સંબંધી બંધનને ગાળી દે. અર્થાત્ મારા પણાના નાશ કરે તે મંગળ કહેવાય છે. દેવતના અર્થ ધર્મ એ પ્રમાણે છે. ચિતિ અથવા ચૈત્ય સમ્યક્ જ્ઞાનને કહે છે,

ગૌતમસ્વામીના આ પ્રવચનને સાંભળીને ઉઠક પેઠાલપુત્રે ભગવાન ગૌતમસ્વામીને આ પ્રમાથે કહેશું.~હે ભગવન્ આપે કહેલ આ પકો વચને।

### स्त्रकृतानस्त्रे

920

एतेषां पदानानियानयों मया पूर्वेन ज्ञातः न श्रुत आसीत्। 'अबोहिए अणभिग-मेग' अवोध्याऽनभिगमेन न वा पूर्व हृदयङ्गमं कुलमेतत् 'अदिहाणं असुयाणं असु-याणं' अद्दष्टानागश्रुताना मग्मु रानाम् 'अविन्नायाणं' अविज्ञातानाम् अच्योगढाणं' अब्युस्कृतानाम्, 'अणिगृढार्ग' अनिगृढानाम् 'अविच्छिनाणं' अविच्छिन्नानाम्, -असंशयज्ञानरहितानाम् 'अणिसिद्धाणं' अनिस्ट शनाम्, अष्ट शनां साक्ष त्रत्यमनु-पछच्धानाम्, अश्रुतानामन्यद्वारा अनाकणितानाम्, अस्मृतानाम्-अनुसवजन्य-संस्काराभावात्, अविद्वातानां विशिष्टबोधात्रिपयीकृतानाम्, अब्युकृतानां गुरुष्ठुखा-दपाप्तानाम् अनिगूँढानाम् अपकटानां-प्रकटरूपेण अज्ञातानाम्, अविच्छिन्नानां विषक्षादव्याष्टत्तानाम्-अनमिमतादयाँद् च्याष्टत्तिरहितानाम् संग्रयराहित्येन अज्ञा-तानामित्यर्थः, अनिर्यूडानां सुखावबोधाय महतो ग्रन्धात् कृपया अस्यन्तसंक्षेपेण गुरुमिरनुद्धुगनाम्, अनिष्रष्टानाम्-भगनुज्ञातानाम् एतानि पदानि गुरुष्ठखान्न श्रुवपूर्वाणि एतानि न मकटायौनि संशयेतरकानविषयाणि न, एतेषां निर्वाहो न मया कृतः एतानि हृद्येन न निश्चितानि 'अणिवुढाणं' अनित्यु ढानाम् 'अणु-चदारियाणं' अनुपधारितानाम्−धारणाविषयीकृताऽभावानाम् 'ष्यमद्वं' अयमर्थः 'णो सइहियं' न अद्वितः-अयमेव संसारतारकः, इति मतम 'णो पत्तियं' नो पदों-वचनों का यह अर्थ पहले मैंने नहीं जाना था और न खुना था। अवोधि एवं अनभिगम के कारण में इन्हें हृद्यंगम नहीं कर सका था। न तो मैंने इन्हें स्वयं माक्षात् जाना था, न द्यरों से खना था, अनुभव जनित संस्कार (धारणा) न होने से स्मरण नहीं किया था। वे मेरे लिए अविज्ञात थे, अपकट थे, संशय आदि से रहित नहीं थे, निर्यंड नहीं थे अर्थात् सरलता से समझने के लिए विशाल शास्त्र में से संक्षेत करके गुरु ने कृपा पूर्वक उद्धृत नहीं किये थे। इनको मैंने हृदय में निदिचत रूप से धारण नहीं किया था। इस कारण इन पर मैंने अद्धा नहीं की अर्थात् इन पदों को मैंने संसारतारक नहीं माना, ના આ અર્થ પહેલા મે' જારુયા ન હતા, અને સાંભળેલ ન હતા. અગે પિ અથવા અનબિગમનના કારણે હું તેને હુટ્ય ગમ કરી શકેલ ન હતા. મે' તેને સ્વયં સાક્ષાત જાણેલ ન હતા. બીબાએા પાંસેથી સાંભળેલ ન હતા. અનુ-ભવ જનિત સંસ્કાર (ધારણ) ન હાેવાથી શ્મરજી કરેલ ન હતા. તે મારા-માટે અવિજ્ઞાત હતા. અપ્રગટ હતા. સંશય વિગેધ્યી રહિત ન હતા. નિયૂંદ ન હતા. અર્થાત્ સરલતા થી સમજવા માટે વિશાળ શાસમાંથી સંક્ષેપ કરીને ગુરૂ એ કૃપા પૂર્વંક ઉધત કરેલ ન હતા. તેથી તેના પર મેં વિશ્વાસ કરેલ ન હતા. અર્થાત્ આ પદાને મેં સંસાર તારક માન્યા ન હતા. તેના

# समयावेवाधिनी टीका हि. श्रु. अ. ७ प्रन्थोपसंहारः

प्रतोतः-नो विश्वसितः 'णो रोइ्यं' नो रोचितः-उत्साद्दातिरे केणासेवनाभिष्ठलो न जातः 'भंते' हे भदन्त ! 'एएसिं णं पयाणं' एतेवां खलु पदानाम् 'पण्दि' इदा-नीम्-भवन्सुखात् सच्छास्राणां शासनानन्तरम् 'नाणयाए' ज्ञानत्या 'सवणाप' अवणतया 'बोहिए' बोधितया 'जाव उवद्वारणयाए' यावर् उपधारणतया-यावल्पदेन अस्मिमाभिस्पानादीना मत्रैव पूर्वेक्तानां सङ्ग्रद्दः, उपधारणतया एतानि पदानि झातानि त्वत्प्रप्तादेन अत्रानीदानीम्-इदानीं सम्यगवगतानि-पावदिदानीं निश्चि तानि, 'रुषमद्रं सददामि' एतमर्थं अद्वामि-संसारोत्तारकं जानामि, 'पत्तियामि प्रत्येमि प्रीत्या पार्ट् रोचपामि-उत्साहेनासे रनामिष्ठखो मवामि, 'एवमेव से जदेयं तुब्भे बद्दह' एवमेतद् यथा युयं वदय ।

'तएणं भगवं गोयमे उदगं पेढाळपुत्तं एवं वयामी' ततः-उदनन्तरं खतु भगवान् गौतम उदकं पेढाळपुत्र मेत्रमवादीत्-'सद्दाहिणं अज्जो' हे आर्थ उदक ! श्रदयस्र खतु आगमवाक्ये। 'पत्तियाहि णं अज्जो' मधीहि खतु आर्थ! 'रोएहि इन पर प्रतीति नहीं की, इन पर रुचि नहीं की अर्थात् अस्यन्त घढते हुए उत्साह के साथ इनके सेवन के लिए अभिमुख नहीं छुआ। भगवन् ! अब आपके श्रीमुख से इन पदों को अव जाना है, अब सुना है, समझा है पावत् धारण किया है। अतएव इन पदों पर मैं अब श्रद्धा करता हूं प्रतीति करता हूं रुचि करता हूं अर्थात् इन्हें संसार से तारने वाला ममझता हूं, प्रेम पूर्वक प्राप्त करता हूं । उत्साह पूर्वक सेवन के लिए उद्यत होता हूं। आपने जो कहा है, वही सत्य है

तत्वद्चात भगवान गौतम ने उदक पेढालपुत्र से इस प्रकार कहा-हे आर्य ! आगम वाक्य पर अर्थात मेरे कथन पर छद्धा करो, हे आर्य ! प्रतीति करो, हे आर्य ! रुचि करो । जैसा हमने कहा है, वही सत्य है । पर प्रतीति 5रेस न હती. तेना पर इचि इरेस न હती. अर्थात् अत्य'त वधता केवा ઉत्साढनी साथ तेना सेवन माटे अलिभुण धयेस नधी डे लगवन् ढवे आपना श्रीभुणथी आ पहोने ढवे लग्रेस છे. ढवे सांलगेत छे. ढवे समकेस छे. यावत् धारघु इरेस छे. तेथी क आ पटेा पर हुं ढवे श्रदा कर्र छु, प्रतीति ठइं छु: इचि ठर्ड छे. ज्यांत् आने स'सारथी तार-वावाणा समल्ड छु, जेने प्रेभपूर्व'इ अढछ ठर्ड छे. उत्साढपूर्व'ह तेना सेवन माटे उद्यमवाणे। जनुं छु. आपे के ठडेस छे, ज्येक सत्य छे.

તે પછી લગવાન ગૌતમસ્યામીએ ઉદકપેઢાલપુત્રને આ પ્રમાણે કહ્યું - ઢે આર્ય ! આગમના વાક્ય પર અર્થાત્ મારા કથન પર શ્રદ્ધા કરાે. ઢે આર્યાં! **66**2

## संत्रकृता**इस्**त्रे

णं अग्जो' रोचय खलु आर्थ ! 'एवमेयं जहाणं अम्हे वयानो' एरमेतद यथा खल्ज वयं वदामः, सत्यमेव सर्वे प्रतिपादयामो नाऽन्यथा कर्त्तत्र्यो वा 'तए णं से उदए पेहालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी' ततः खल्ज स उदकः पेढालपुत्रो भगवन्तं गौरुममेवमवादीत् 'इच्छामि णं भंते' हे भदन्ता ! इच्छामि 'तुच्मं अंतिए' युष्माकमन्तिके-भवतां समीपे 'चाउज्जामाओ धम्माओ पंचमहव्यइयं सप्यडिक मणं धम्मं उश्संपव्जित्ता णं विहरित्तए' चातुयामाद्धमीत् चातुर्याभिकअतुर्महाअत-लक्षणो धर्मस्तरमात् पञ्चमहात्रतिकं साधुधर्मम् उस्तंग्रा-प्राप्य खलु विहर्तुष्,

सपतिक्रमणं धर्ममुपसंश्य प्राध्य विइर्तुम् भवत्वमीपे पञ्चमहावतं प्रही-तुमिच्छामीस्पर्धः, इति अत्वा गौतमो भगत्रसभीपं नयति-'तए णं से भगवं गौयमे उद्यं पेढालपुर्च गहाय' ततः खलु स मगवान् गौतमः उदकं पेढाळपुत्रं गृहीत्वा 'जेलेव समणे मगवं महाबीरे तेणेव उनागच्छइ' यत्र अमलों मगवान महावीर स्तत्रोपागच्छति 'उवागच्छिता' उपागत्य-भगवत्समीपं शरवा 'तए णं से उदए पेटालपुत्ते' श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिःकत्वा 'आयाहिणं वयादिणं करित्ता' आदक्षिणां प्रदक्षिणां कृत्वा 'वंदइ नमंसइ' वन्दने नमस्यति 'बंदित्ता नमंसित्ता' बन्दित्वा नमस्थिरवा 'एवं वयासी' एवमनादीत 'इच्छामि णं भेते । तुब्भं अंतिए' इच्छामि खलु भदन्त ! तवान्तिके 'चाउण्जामाओ धम्माओ' हमने यथार्थ कहा है। आप इससे विपरीत न करें और न माने। तब उदक पेढालपुत्र ने भगवान् गौनम से इस प्रकार कहा-भगवन् में चातुर्धीम भर्म के बदछे च पांमहाव्रत रूप धर्म को प्राप्त करके विच रना चाहता हूं, तथा सप्रतिक्रमण धर्म को अंगीकार करना चाहता हूं। उदकपेढालपुत्र की इच्छा जानकर गौतमस्वामी उन्हें जहां भगवान श्री महावीर थे, वहां छेगए । भगवान के समीप यहुंच कर बदकपेढालपुत्र ने अमण भगवान् महावीर को तीनवार आद्क्षिण मद-મારા કથન પર પ્રતીતિ કરા. હે આર્યી મારા કથનની રૂચિ કરા. અમે જે **રીતે કહેલ છે**, એજ સત્ય છે. મેં યથાર્થ ક**હેલ** છે. આપ તેને ઉલ્ટંન સમને કેન કરા.

ઉઠક પેઢાલપુત્રે તે પછી ભગવાન ગૌતમસ્વામીને આ પ્રમાણે કહ્યુ'-**દે** ભગવાન હું ચાતુર્યાપ્ત ધર્મને ખદલે પાંચ મહાવત રૂપ ધર્મને પ્રાપ્ત કરીને વિચરવા ચાહું છું. તથા પ્રતિક્રમણ સહિત ધર્મનો અંગીકાર કરવા ચાહું છું. ઉદક પેઢાલપુત્રની આ પ્રમાણેની ઇચ્છા જાણીને ગૌતમસ્વામી તેઓને જ્યાં મહાવીરસ્વામી હતા ત્યાં લઇ ગયા. ભગવાનના પાંસે પહેાંચીને ઉઠક પેઢાલપુત્રે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીને ત્રણ વાર આદક્ષિણા પ્રદક્ષિણા

ÚŚ.

समयार्थबोधिनी टीका ब्रि. श्रु. ब. ७ प्रन्थोपसंहार:

चातुर्यामाद धर्मात् 'पंचमहब्बह्यं सपडिक्रिमणं धर्म्मं उत्रसंपज्जित्ता णं विद्दरित्तप्' पश्चमहाव्वतिकं संप्रतिकमणं धर्ममुपसंपद्य-माप्य खलु विद्दर्गुप् । 'तए णं से समणे मगवं महावीरे उदयं एवं वयासो' ततः खलु स अमणो भगचान् महावीरः-उदक मेश्रमवादीत् । 'अहासुहं देवाणुप्पिया' यथासुखं देवानुनिय ! 'मा पडिवंधं करेड' मा प्रतिजन्धं कार्षीः- स्लिग्वं मा कुरु । 'तए णं से उदए पेढालपुत्तं ततः खतु स उदकः पेढाल पुत्रः 'समणस्स भगव्यो महावीरस्स अतिए' अमणस्य भगवतो महावीरस्यान्ठिके सविधे 'चाउज्जामाओ धम्माओ' चातुर्यामाद् धर्मात् 'पंच महावीरस्यान्ठिके सविधि 'चाउज्जामाओ धम्माओ' चातुर्यामाद् धर्मात् 'पंच महावीरस्यान्ठिके सविधे 'चाउज्जामाओ धम्माओ' चातुर्यामाद् धर्मात् 'पंच

‼ इति श्री विश्वविख्यात-जगद्वस्लम-प्रसिद्धवाचक-पश्चदभगाषा-

कछितर्तालतकळापालापकपत्रियुद्धगद्यपद्यनैकप्रन्थनिमाँपक,

वादिमानमर्दक∽श्रीशाहच्छत्रपति कोन्हापुरराजमदत्त≁

'जैनाचार्य' पदभूषित — कोल्हापुरराजगुरु−

बाळब्रह्मचारि-जैनाचार्य - जैनधर्मदिवाकर

-पूज्य श्री घासीलालत्रतिविरचितायां श्री

"द्भकृताङ्गमूत्रस्य" समयार्थवोधिन्या-

रूगायां व्याख्यायां द्वितीयश्चतस्तन्त्रे

॥ सप्तमध्ययनं समाहम् ॥२-७॥

क्षिण पूर्वक अर्थात विधि पूर्वक वन्दना की। उनकी स्तुतिकी। नमस्कार किया। स्तुति और नमस्कार करने के पदचात् इस प्रकार कहा-हे भग-वन्। मैं आपके सभीप चातुर्यान धर्म के बदछे प्रतिक्रमण सहित पांच महावर्ती बाछे क्रम की अंगीकार करके विचरना चाइता हूं।

तय श्रमण भगवान महावीर ने उदक पेढालपुत्र से कहा-देवानु-प्रिय ! जिममें सुख उपजे, उसे करने में विलम्य न करो ।

પૂર્વક અર્થાત્ વિધિપૂર્વક વંદના કરી. તેઓની સ્તુતિ કરી. તેમને નમસ્કાર કર્યા. સ્તુતિ અને નમસ્કાર કર્યા પછી આ પ્રમાણે કહ્યું-જે ભગવન્ હું આપની પાંસે ચાતુર્યાંમ ધર્મને બદલે પ્રતિક્રમણુ સહિત પાંચ મહાવ્રતાવાળા ધર્મના સ્વીકાર કરીને વિચરવા ચાહું છું.

આ સાંભળીને શ્રમણ<sup>ં</sup>ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ ઉદક પેઢાલપુત્રને આ પ્રમાણે કહ્યું-હે દેવાનુપ્રિય ! જે પ્રમાણે તમને સુખ ઉપજે તે પ્રમાણે કરવામાં વિલમ્બ ન કરા,

स्त्रकृता**लय्**वे

तब उदकपेदालपुत्र अमण भगवान महावीर के समीप चातुर्थाम धर्म के बदछे पांच महावतों बाले प्रतिक्रमण सहित धर्म को अंगीकार करके विचरने रुगे ! 'इति' दाव्द समाप्ति का सूचक है । सुधर्मा स्वामी ने जम्बूस्वामी से कहा-हे जम्बू ! जैसा मैंने भगवान के मुख से सुना है वैसा ही तुम्हें कहता हूं ॥१४॥

# जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीत्वालजीमदाराजकृत " सत्रकृताङ्गस्त्र " की समयार्थदोधिनी व्याख्या के बितीय ख़ुतस्वंध का सालवां अध्ययन समाप्त ॥२-७॥

તે પછી ઉદક પેઢાલપુત્ર શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીરની પાંસે ચાતુર્યામ ધર્મને અદલે પાંચ મહાવનાવાળા પ્રતિક્રમણ સદિત ધર્મના સ્વીઠાર કરીને વિચરવા લાગ્યા. 'इતિ' શબ્દ સમાપ્તિના સૂચક છે. સુધર્માસ્વામીએ જગ્પૂ-સ્વામીને કહ્યું-હે જગ્પૂ! મેં જે પ્રમાણે ભગવાનના સુખાયી સાંભળેલ છે, એજ પ્રમાણે તમાને કહું છું. ા૧૪ા

જેનાચાર્ય જેનધર્મદિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજકૃત 'સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર' ની સમયાર્થ બાેધિની વ્યાખ્યાના બીજા શુતરક ધનું સાતસું અધ્યયન સમાપ્તાાર–ાા

| ប្រ | 2 |
|-----|---|
| 2   | П |

