દી પા ત્સ વી <sup>અત્ર</sup> વસંત પંચમી

સ્વાધ્યાય અને સંશાધનનું ત્રૈમાસિક

भुरत् १८

आं हे १-२

EXCHANGE COPY

વિ. સ<sup>°</sup>. ૨૦૪૬-४૭





સંપાદક રામકૃષ્ણ તુ. વ્યાસ નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, વડાદરા

ढांडनी धलाभूति

प्राय्यविद्या भन्दिर, भढाराज्य संयाल्याव विश्वविद्यासय, वडाहरा

## रुवा ध्या य

( अक्षयततीया अने जन्माष्ट्रभी )

પુસ્તક ૨૭: અંક ૩–૪

વિ. સ<sup>'</sup>. ૨૦૪૬

એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગસ્ટ ૧૯૯૦

#### અ નુ ક્રમ

|     |                                                                                                      |     | કોષ્ઠાડુ                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------|
| ٦   | आपोदेवीः - પ્રોતિ કે. મહેતા                                                                          | ••• | 166-292                  |
| ર   | શુકલ યજુ વે દમાં પિડ પિતૃયત્ત — જે. કે. લક                                                           | *** | २१3–२२०                  |
| · 3 | કલ્યાણવર્માકૃત સારાવલીના <del>ચન્દ્રારિષ્ટમ<b>ક્રા</b>ષ્યાયમાં વૈદક</del> ીય વિચાર<br>—એન. પી. મહેતા | ••• | <b>૨૨૧</b> –૨૩૦          |
| 8   | ઋડવેદમાં પ્રદર્શિત થયેલા ક્રાન્તિકારી વિચારા—વિશ્વનાથ છે. શાર્સ                                      | 1   | <b>૨૩</b> ૧– <b>૨</b> ૩૪ |
| પ   | દર્શન—જયન્ત પ્રે. ઠાકર                                                                               | ••• | २३५–२४६                  |
| \$  | શલ્ય-ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા—પ્રતા ડાકર                                                                 |     | ર <i>૪</i> ૭–૨૫૬         |
| હ   | શ્રીમદ્દભગવદ્દગીતાનું વેદા પ્રત્યેનું વલણ—જે. ડી. પરમાર                                              | ••• | २५७–२६०                  |
|     | રુદ્રભટ્ટકૃતા 'રસકલિકા' આદાન, પ્રદાન અને પ્રભાવ<br>—મહ્યુભાઈ ઇ. પ્રજાપતિ                             | ••• | <b>૨</b> ૬૧–૨૬૬          |
| e   | સંસ્કૃત નાટ્યશાસ્ત્રમાં નાટકના નાયક પરત્વે વિસંવાદ<br>—એમ. પી. કાકડિયા                               | ••• | २ ६७–२७०                 |
| ૧૦  | स्वप्नवासवदत्तम् मां लासनुं प्रख्यविषयक मनावैज्ञानिक विश्वेषख्<br>— को. स्मे. लह                     | ••• | २७१–२७६                  |
| ૧૧  | ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત વૈરાગ્યકલ્પલતા—ફપકાત્મક કથાસાર<br>મહાકાવ્ય તરીકે—પ્રહ્લાદ ગ. પટેલ              | ••• | <b>२७७–२</b> ८०          |
| ૧૨  | કાવ્યવિરુદ્ધના આરાપા અને તેમનું ખંડન—રમેશ બેઢાઈ                                                      |     | 2/9-2//                  |

પુષ્ઠાં

| ૧૩         | 'वीणावासवदत्तम् ' કर्तृ'त्वने। प्रश्न—आ२. पी. महेता                                         | •••     | २ <i>८७</i> – <b>२</b> ७२ |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------------------|
| ૧૪         | નાટચકલામાં ન્યાયદ્વય—અરુણા કે. પટેલ                                                         | , • • • | २ <i>७</i> ३–३०२          |
| ૧૫         | अलङ्कारशङ्कर-भेड परियय- विकया स्रेस. क्षेत्रे                                               | •••     | 303-306                   |
| <b>1</b> § | ટાેંડુની અનુગુપ્તકાલીન બે <b>શિલ્પકૃ</b> તિએા<br>—મુ. હ. રાવલ, મુ <b>નીન્દ્ર વી. જોશી</b>   | •••     | 3० <b>८</b> –3 <b>१</b> २ |
| ঀ৩         | એક ઉપેક્ષિત સુકવિશ્રી રામકૃષ્ણ મહેતાં<br>—રણજિત એમ. પટેલ 'અનામી '                           | •••     | 393-32•                   |
| ٩٧         | ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવ <b>સ્તુઓ—નરેશ વેદ</b>                                               | •••     | 3 <b>२१-</b> 33६          |
| ોલ         | ' પત્રસુધા 'માં શ્રીમદ્દ ઉપેન્દ્રાચાર્યજીની દ્રામ્પત્યદ્યુતિ<br>—કલ્પના માહન બારાટ          | •••     | 33 <b>७–</b> 3¥२          |
| २०         | શ્રીયુત પ્રીતમલાલ કચ્છી <b>નું <del>હૅમ્ન</del>તિશતજ્ઞ–એક મનાવિશ્લેષણ</b><br>—સી. વી. ઠકરાલ |         | 3 <b>४3-3</b> ५०          |
| ૨૧         | 'કેનવાસના એક ખૂણા'—સંકુલ આંતરમનના તરલ અભિવ્યક્તિ<br>—મહેશ ચ'પકલાલ                           | •••     | 3 <b>41-</b> 3{0          |
| રર         | સાહિત્ય અને વાસ્તવ : ' આંગળિયાત 'ના પરિપ્રેક્ષ્યમાં<br>સુભાષ મ. દવે                         | •••     | 3 <b>{1-</b> 3 <b>{{</b>  |
| ૨૩         | ગ્ર <b>ન્યા</b> વલાકન                                                                       | ***     | <b>3६७–3</b> ८3           |
| 2 X        | સાભાર સ્લીકાર                                                                               |         | 3/3-3/                    |

# स्वा ध्या य

અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી વિ. સ. ૧૦૪૬

पुरुत्र २७

એ પ્રિલ ૧૯૯૦ – ઑગસ્ટ ૧૯૯૦

અ'ક ૩–૪

### आपोदेवीः

પ્રીતિ કે. મહેતા\*

" देवी: आप: " અંગનાં સૂક્તો ઋડવેદ તેમ જ અથવ વેદમાં પ્રાપ્ત થાય છે. આ સૂક્તોને આધારે ' आप: 'ની વિશિષ્ટતા તથા તેના મહિમાને નિરૂપી તેના દૈવીસ્વરૂપ ઉપર અત્રે પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. ચિકિત્સાના ક્ષેત્રમાં ઔષધરૂપે તેના જે પ્રયોગ થાય છે તે પણ વિચારાશું છે. વળી, જલમાં થતી વનસ્પતિ પણ ચિકિત્સા માટે ઔષધરૂપે ઉપયોગી છે. જળમાં રહેલી અમરતા, ચૈતન્ય અને નવજીવન આપવાની દૈવી શક્તિના કારણે ઋષિ જળના દેવત્વને પુરસ્કારે છે.

સો પ્રથમ 'आप: ' ના વિસ્તાર અને સ્વરૂપ વિષે જોઈ એ. જાવ: પૃથ્વીના ગાળાધ ની ૭૦% જગ્યા રાકે છે અને એ એક જ એવી વસ્તુ છે જે પૃથ્વી ઉપર કુદરતી સ્વરૂપે વખતાવખત વિપુલ પ્રમાણમાં ઘન, પ્રવાહી અને વાયુ એમ ત્રિવિધ રૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. જળ એ સૌથી વિશેષ વરાળ ઉત્પાદક છે. ખીજા પદાર્થો કરતાં એમાનિયા વાયુ અને પાણીને ઠંડાં કરવામાં આવે ત્યારે પ્રસર્ચ કરે છે, જે અન્ય પદાર્થો કરતાં એમાનિયા વાયુ અને પાણીને ઠંડાં કરવામાં આવે ત્યારે પ્રસર્ચ કરે છે, જે અન્ય પદાર્થો કરતા નથી. સજ્વ પ્રક્રિયામાં પાણી નોંધપાત્ર છે. બધા જ પદાર્થી વત્તાએ છા પ્રમાણમાં પાણીમાં દ્રાવ્ય છે. લેહીમાં ૯/૧ - ૮કા પાણી છે. વિવિધ અવયવા પાણીના સંગ્રહ કરે છે. ઘણી બધી વસ્તુઓ શરીરમાંથી પાણી દ્રારા એક યા ખીજા પ્રવાહીરૂપે પસાર થાય છે. આમ જાવ: શરીરની અંદર પરિવહનનું માધ્યમ બની દેહને સ્વસ્થ રાખે છે. સ્વસ્થ શરીરમાં જ મન સ્વસ્થતા ધાર્ય કરી શકે છે. મનની સ્વસ્થતા સિવાય એકા મુખ્યક પ્રગતિ શક્ય નથી. !

महर्षि वेहविद्यान अक्षाहमी, अमहाबाद-३८० ०१४.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૧૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક. એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૧૯૯–૧૧૧.

<sup>1</sup> Prasad E. A. V., Water quality in Bhavmisra's Bhavprakash-Page no-32-34.

પ્રીતિ કે. મુહેતા

200

હવે ઋાવેદ તેમજ અથવે વેદમાં જળના વિવિધ પ્રકારા પ્રાપ્ત થાય છે તે અનુક્રમે એઈએ:—

🦈 🦈 ૠગ્વેદમાં જળના ચાર પ્રકાર ખતાવ્યા છેઃ— 🦈

ા ૧ વૃષ્ટિ દ્વારા આકાશમાંથી પ્રાપ્ત થતું દિવ્ય–જળ, ાર જે ઝરણાથી વ**હે છે** તે પ્રસ્નવણ–જળ, ૩ કૂવા અને વાવમાંથી ખાેદીને કાઢવામાં આવતું અને ૪ સ્વય સ્રોત દ્વારા કૂટીને બહાર આવતું જળ.

આ પધાં જળ નિર્દોષ તથા અન્યને પવિત્ર કરનાર છે. ર

જળનાં વિવિધ નામામાંથી કેટલાંક નામાની વિશેષતા અથવ વેદમ ં આ પ્રમાણે ખતાવી છે:—

- ૧ જ્યારે જળ પૃથ્વી **ઉપર આવર**ણ કરનાર મેઘ દારા પ્રેરિત થઇ ને શીધ ગતિ ક**રે છે** અને તેમાં વિદ્યુત્ વ્યાપી જાય છે. ત્યારે જળતે ' **आવઃ'** નામથી ખેલાવવામાં આવે છે.
- ર જળની નીચે જવાની વાસના અર્થાત્ વેગ નામના સ'સ્કારથી યુક્ત થઇને વ**હે**તાં ઇન્દ્ર–વિદ્યુતે જ્ઞાપઃ ની શક્તિના કારણે જ જળને '**बાર્'** નામ આપ્યું છે.
- 3 જળને પૃથ્વી ઉપર **ઉચા સ્થાને ચઢાવી દેવામાં આવે છે ત્યારે તેને ' उदक'** કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ જળમાં ઉપર જવાના ગુણ પણ રહેલા છે જે અહીં <del>જ</del>ોવા મળે છે.
- ૪ મેઘની વૃષ્ટિથી અથવા ખરક પીગળવાથી જ્યારે નદીઓમાં મહાપૂર આવે છે ત્યારે જળના ઘણા અવાજ થાય છે આ અવાજના કારણે જલપ્રવાહોને 'नदी' કહેવામાં આવે છે '
- २ "समुद्रज्येष्ठाः सलिलस्य मध्यारपुनाना यन्त्यनिविश्तमानाः । इन्द्रो या वज्री वृषभो रराद ता आपो देवीरिह मामवन्तु ॥ १ ॥ या आपो दिव्या उत वा स्रवन्ति खनित्रिमा उत वा याः स्वयंजाः । समुद्रार्था याः शुचयः पावकास्ता आपो देवीरिह मामवन्तु " ॥ २ ॥ ऋ. ७/४२/१-२ सा. प्.-३८८
  - ३ "पानीयं सिललं नीरं कीलानं जलमस्तु व । अस्ति कापो वार्वारि कं तोयं प्रयः पायस्तथोदकम् ॥ जीवनं वनमस्भोऽगोंऽमृतं भनरसौऽपि च ॥ १ ॥ भा भा अर्थः भा अर्थः (पूर्वादं ) वारिकां-पू.-७४७
  - ४ "यदद: संप्रयतीरहाबनदता हते ।

    तस्मादा नद्यो न।म स्थाता को नामानि सिन्धवः ॥

    यत्प्रेषिता वस्मोनाष्ट्रीसं समबल्गतः।

    तदाप्नोविन्द्रो वो यतीस्तस्मादापो अनु ष्टन ॥

नापोदेशीः

\$04 ·

વળી, ચરકસ હિતાના પાંચમાનમાં ડમાં દિવ્યજળને કલ્યાણકારક, જીલને ગમતું, વિમલ, સુપાચ્ય (લઘુ), સ્વભાવથી જ ઠેંડું કહ્યું છે. આ દિવ્યજળ તીચે પક્ષા પછી પાત્રની અપેક્ષા રાખે છે અને જેવું પાત્ર તેવું ખને છે. દિવ્યજળના પ્રકાર આ પ્રમાણે છે.—

- ૧ પાત્રભેદથી જળના ગુણુભેદ :— શ્વેત માટીમાં કષાય અને શ્વેતપીતમાં કડક, પીંગળી માટીમાં ક્ષારમિશ્રિત અને ઉપરમાં લવેણુ, પવેતાના વિસ્તારમાં તી ખાશવાળું અને કાળા માટીમાં મધુર—આમ પૃથ્વી પરના જળમાં છે ગુણુ કહ્યા છે.
- ર ઋતુભેદથા જળથા ગુણા :—વર્ષાનું નવું જળ ભારે, અભિષ્યન્દા અને મધુર હોય છે. શરદઋતુમાં જે વરસે છે તે ઘણું ખરું પાતળું, સુપાચ્ય ( ક્ષધુ ) અને અભિષ્યન્દ વગરનું હોય છે. વસંતનું જળ કથાય, મધુર અને રક્ષ હોય છે. ગ્રીષ્મનું જળ અભિષ્યન્દ કરનારું હોતું નથી.
- 3 જુદા જુદા પર્વ તમાંથી નીકળતી નદીના જળના ગુણું જે નદીના પાણી પાણા આથી જિન્ન–ભિન્ન થાય છે, ક્ષેણ પામે છે, પછડાય છે તથા જે હિમાલયમાંથી નીકળેલી છે તથા ઋષિઓથી સેવાયેલી છે તે નદીઓ પથ્ય અને પવિત્ર છે.
- જે નદીઓ પાચા, રેલી વહેનોરી, વિમંલ જલવાળી અને મેલય પર્વતમાંથી નીકળેલી છે તેઓમાં અમૃત જેવું જલ છે.
- જે પશ્ચિમ તરફ મુખવાળા છે તેઓ પથ્ય અને નિર્મળ જળવાળા હાય છે. જેઓ પૂર્વ સમુદ્ર તરફ મુખવાળા છે તે ધીમે ધીમે વહે છે, તેઓનાં જળ ભારે હાય છે. પ

સુશ્રુતસંહિતામાં કહ્યું છે કે—ા ા કાર્યા ાજના વધારાયના કાર્યા

- ૧ દેશભેદથી જળ ત્રણ પ્રકારનું છે .... જાંગન, आनूप અને साधारण.
- ' जांगल ' દેશનું જળ ३क्ष, લઘુ, કક્ષ—પિત્ત હરનાર તથા પથ્ય છે. आनूप દેશનું જળ સ્નિગ્ધ, ગુરુ અને અનેક રામનું કારખુબૂત ક્ષેય છે. साधारण જળ લઘુ, શીતળ અને મધુર તથા ત્રિદાષહર છે.

अपकामं स्यन्दमाना अवीवरत वो हि कम् । इन्द्रो व: शक्तिभिदैवीस्तस्मोद्धानीम वो हितम् ॥ एको वो देवोऽध्यतिष्ठत् स्यन्दमाना यथावशम् । उदानिषुमंहीरिति तस्मादुदकमुच्यते ॥ अथवंवेद-सात-३/१३/१९-४ प. ५९

- ५ चरकसंहिता-पंचमलण्डः-पृ. १२०
- ६ " जंगल सलिलं रुक्षं लवणं लबु पित्तनुत्। बहिनकृत कफहृत् पथ्यं विकारान् हरते बहूम्॥

ież.

પ્રીતિ કે. મહેતા

ર 'ઉત્પત્તિના સ્થાનભેદથી જળ એ પ્રકારનું છે-दिव्य અને मोम । આમાં દિવ્યજળ ચાર પ્રકારનું છે-चार, कार, तीवार અને हैम । ७

ते पैड़ा धारकण पख् स्वइपलेह्या भे अधारतं छे-गाँग अने सामुद्ध ।८

ભીમજળ યાનિભેદથી અનેક પ્રકારનું હોય છે. સુશુતે સાત પ્રકારનું ભીમજળ કહ્યું છે—'' कौप, नादेय, सारस, ताडाग, प्रास्त्रवण, औद्भिद અને चौण्डय। જ ત્યારપછી विकिरः पाल्बल, कैदार અને सामुद्र આ ચાર પ્રકાર જોડવામાં આવ્યા છે. ૧૦

વળા, ઋતુમેદથા જળ છ પ્રકારનું છે-

૧ વર્ષાત્રાનું જળ નવું, મધુર, ભારે હોય છે, ૨ શરદઋતુનું જળ લઘુ તથા નિર્દોષ હોય છે, ૩ હેમન્તનું જળ ભારે, સ્નિગ્ધ બળ આપનાર હોય છે, ૪ શિશિરનું જળ હેમન્તની અપેક્ષાએ થોડું લઘુ અને કફવાતશામક હોય છે. ૫ વસંતનું જળ કષાય-મધુર, રક્ષ હોય છે, મોષ્મનું જળ अनभिष्यग्दी હોય છે. ૧

ભાવપ્રકાશમાં પણ સુશુતસ હતા અતુસાર જળના વિવિધ પ્રકારા જેવા મળે છે.

આ સર્વમાં ' आप: 'શબ્દ માત્ર વાદળમાંથી વૃષ્ટિ દ્વારા જે જળ પ્રાપ્ત થાય છે તેને માટે જ પ્રયોજ્ય છે. અન્ય જળ માટે નહીં કારખુ કે તે દિવ્ય જળ હાય છે. ' आप: ' ની વ્યુત્પત્તિ નિરુક્તમાં આ પ્રમાણે અપાર્ધ છે. :—

> आनूपं वार्यभिष्यग्दि स्वादु स्निग्धं बनं गुरु । वहिन्कृत् कफहत् इद्धं विकारान् कुरुते बहुन् ॥ साघारणं तु मबुरं दीपनं शीतलं लखु । तर्पणं रोचनं तृष्णादाह्दोषत्रय प्रणुत् ॥ "
> सुश्रुतसंहिता—४५/२१ पृ-—१९६

- ७ सम्भृतसंसंहिता-सू-४५ प्.--१९७
- તું માંગ જળ માટેલાંગે આસા માસમાં વરસે છે. આ જળની પરીક્ષા કરવા માટે ચાંદીના વાસણુમાં ભાતના પિંડ ખનાવીને વરસાદમાં ખહાર આ વાસણુને મૂકવામાં આવે છે. થાડીવાર પછી તેના વર્ણુમાં કાઈ પરિવર્તન ન થાય તા તેને ગાંગ જળ સમજવું અને ત્યારખાદ તેને ગ્રહણુ કરવું. અશ્વિન માસમાં ગાંગ જળની જેમ જ સામુદ્રજળ થઈ જાય છે. આ ગાંગ જળને પવિત્ર પાત્રમાં લઇને પ્રયાગમાં લેવું ".
  - ९ सुश्रुतसंहिता सू. ४५/७ पृ.—१९७
  - १० भा. प्र. वारिवर्ग: पृ. ७५१-७५४
  - ११ सुश्रुतसंहिता सृ. ४५/८ पृ.—१९७

भाषां देवी:

201

आपः आप्नोतेः । आप्तृ ज्याप्तौ । પૃથ્વી ઉપર બધે વ્યાપ્ત થઇ જાય છે તેથી 'आप: ' કહેવાય છે <sup>૧૨</sup> તથા 'आपः आपनाः '—' सर्वस्य लोकस्य ज्यापनाः સર્વ લોકને વ્યાપી જાય છે તેથી પણ आप: ' કહેવાય છે. <sup>૧૩</sup>

आपः માટે ૠગ્વેદમાં ચાર સૂકતા છે. ૠગ્વેદના આ ચાર મ'ત્રો યજુર્વેદ, સામવેદ અને અથવ'વેદમાં પણ જેવા મળે છે.<sup>૧૪</sup>

હવે ઋગ્વેદમાં ' आप: ' તે દેવીર્ષે જોઇએ. ઋગ્વેદ ૭/૪૭ માં જ શાબ્યા પ્રમાણે જળના વિષયમાં માનવીકરણ તેની આરંભાવસ્થામાં જ છે. તેને કુક્ત યુવતી, સ્ત્રીઓ, વર આપવાવાળી અને યત્તમાં પધારનારી દેવીએા કહેવામાં આવી છે તે દેવતાઓનું અનુગમન કરનારી દેવીએા છે. ૧૫

વળી, ઋ. ૧૦/૩૦માં <mark>આવ</mark>ઃ દેવીને સામયાગીઓના ય**ગ્રામાં (**ળરાજવા માટે નિમ'ત્રિત કરવામાં આવે છે એમ કહ્યું છે.<sup>૧૧</sup> યાશિક લાેકા તેનાથી પવિત્ર અને શુદ્ધ ભને છે.<sup>૧૭</sup>

ર્ઇન્દ્રે પાેતાના વજથા તેને માટે રસ્તાે બનાવ્યાે છે.<sup>૧૮</sup> સ્વપ્નમાં પણ તે ઈન્દ્રનાં વિધાનોને તાેડતા નથા.<sup>૧૯</sup>

વળી, ૭/૪૯માં સવિતાને કારણે જળ નિયમિત બની પાતાના યાત્રાના લક્ષ્યરૂપ સમુદ્ર તરફ જતા માર્ગ પર વહે છે.<sup>૧૦</sup>

- १२ निरुक्त-दैवतकाण्डम् ८/३/२७ ५-४३३
- १३ निरुक्त-दैवतकाण्डम्-१२/४/४०/५-५१६
- ૧ ૧૪ ઋડગ્વેદ-૧૦. ૯. ૧ ચજુર્વેદ-૧૧. ૫૦, ૩૬. ૧૪ સામવેદ-૨. ૯, ૨. ૧૦. ૧ અથવેવેદ-૧. ૫. ૧ ્ર જ્
  - ર ઋડગેલ-૧૦. ૯૨, યજુર્વેલ-૧૧. ૫૧, ૩૬. ૧૫ સામવેલ-૨, **૯. ૨.**૧૦, ૨ અથવેલેલ-૧. ૫. ૨
- 3 ઋ, વેદ ૧૦. ૯. ૩ યજુ વે દ – ૧૧. ૫૨, ૩૬. ૧૬ સામવેદ – ૨. ૯, ૨. ૧•. ૩ અથવે વેદ – ૧. ૫. ૩
- ૪ ૠઃવેદ−૧૦. ૯, ૪ યજુર્વેદ−૩૬. ૧૨ સામવેદ−૧. ૧. ૧, ૩. ૧૩. ૩૩ અથ્વેવેદ−૧. ૬. ૧
- १५ शतपवित्राः स्वधया मदन्तीर्देवीरेवान।मपि यन्ति पाथः । ऋ. ७/४७/३
- 95 35-90/30/99
- **૧૭ ૠ-૧**૦/૧૭/૧૦
- १८ " रिक्मिभराततान याम्य इन्द्रो अरदद् मातुमूर्मिम् । ऋ-७.४७.४
- १९ "ता इन्द्रस्य न मिनन्ति व्रत।मि सिन्धुस्यो हृन्यं पृतवण्जुहोत । " ऋ ७.४७.३
- २० " या आपो दिव्या उत वा द्रतान्ति सनित्रिमा उत वा याः स्वयंजाः । समुद्रार्था याः शुचयः पावकास्ता आपो देवीरिह मामवस्तु ॥" ऋ-७.४९.२

208

પ્રીતિ કે. **મહે**લા 😹

આ ઉપરાંત પ્રથમ મંડલમાં **જાવ: સૂર્યની નજીક છે અને સૂર્યની સાથે છે** એમ કહ્યું છે.<sup>રેવ</sup>

ત્ર. ૭/૪૭માં આશીર્વાદ, કલ્યાએ અને સહાયતા માટે જ્ઞાપઃ દેવીને વારંવાર વિનંતી કરવામાં આવી છે <sup>૨૨</sup>

ઋ-૧/૨૩માં દુરિતાથા, અભિક્રોહાયા, અભિશાપ અને અનૃતથા પણ મુક્ત કરવાને માટે તેનું આવાહન કરવામાં આવ્યું છે. \* એ આ દેવીઓ બધા દાષોને દૂર કરે છે.

ઋ. ७/૪૯ અનુસાર મત્ય લાકમાં મનુવર્ગના સત્ય-અનૃતનું સર્વે ક્ષણ કરતા વિરાટ-વરુષા તેની મધ્યમાં વિચરે છે.<sup>૨૪</sup> મિત્રાવરુષાનું અધિષ્ઠાન પણ તે જ છે.<sup>૨૫</sup>

પ્રથમ મંડલમાં **જાવ:** દેવીને માતાએ કહી છે.<sup>રે૧</sup> માતાના રૂપમાં **જાવ:** આંગને ઉત્પન્ન કરે છે.<sup>રે૭</sup> માતાની જેમ<sup>ે</sup> પોતાના શિવતમ રસતું સૌને પ્રદાન કરવા માટે તેને અતુરાધ કરવામાં આવે છે.<sup>રે૯</sup> તે માતૃતમા છે અને ચંરાચરની જનની છે.<sup>રે૯</sup>

વળા, ૧૦/૩૦ માં **आપ:** દેવીને ભુવનની પત્નીએ તેમજ સાથે વધનારી અને સમાન યાનિવાળી છે એમ કહ્યું છે. <sup>૩૦</sup>

આ જાળ: તે સામ સાથેના સંબ'ધ ઋ. ૧૦/૩૦ માં પ્રાપ્ત થાય છે. ઇન્દ્ર માટે પીવા યોગ્ય રસમાં ઉદક મેળવીને સામરસ તૈયાર કરવામાં આવે છે, જેનું પાન કરીને ઇન્દ્ર વિજયી બને છે તેમ જ આનં દિત રહે છે. આવા જળનું સેવન કરવાનું સૌને મન થાય છે માટે જળદેવીને પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે. સામરસમાં જળ મેળવવામાં ન આવે તો તે પીવા યોગ્ય બનતા નથા. સામને જળની સાથે મેળવવામાં આવે છે ત્યારે સામ આનં દિત થાય છે તેમ જ શુદ્ધ અને પવિત્ર થાય છે, જે જળની વિશિષ્ટતા તેમ જ પવિત્રતા બતાવે છે. આથી ઋત્વિકૃતે જળ પ્રાપ્ત કરવાનું કહ્યું છે. 3 ૧

- २१ अमूर्या उप सूर्ये याभिर्वा सूर्यः सह । ता नी हिन्वन्त्यध्वरम् ऋ १.२३.१७
- 22 'xs. 10/x10/x
- २३ " इदमापः प्र वहत यत्कि च दुरितं मिय । यद्वाहमभिदुद्रोह यद्वा शेप उतानृतम् ॥ " अ. १.२३-२२, १०.८.८.
- २४ " यासां राजा बहणो बानि मध्ये सत्यानृते अवषश्यक्जनानाम् । " अ. ७.४८.३
- ૨૫ ઋ, ૧•.૩૦.૧
- : २५ : 🤫 १.२३.१५ °
  - २७ तमोषधीर्दधिरे गर्भमृत्वियं तमापो अन्ति जनयन्त मातरः । " अ. १०.७१.६
  - २८ %. १०.६.२
  - २९ " ओमानमापो मानुपीरमृक्तं भात तोकाय तनयाय शं योः।
- स्यं हि हा भिषत्रो मातृतमा विश्वस्य स्थातुर्जगतोजनित्रीः ॥ %, १.५०.७
  - ३० " ऋषे जनित्रीभुवनस्य परनी-एमे बन्दस्य सब्धः सबोनीः ॥ " अ: १०,३०,१०
  - 31 ,75, 20/30/4-5

जापोदेवी:

404

આ ઉપરાંત જા**વઃ કોલ્ડ ધન, અન્ન વગેરે આપે છે. આથી** જળને સુરક્ષિત રાખવા માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. પ્રાણીએ!તે પણ અન્ન અતે ધાન્યાદિથી પુષ્ટ કરે છે.<sup>કુર</sup>

વળા, પવિત્ર અને રમાસીય આત્મનાન માટે જળને સુરક્ષિત રાખવા કહ્યું છે. 33

જળ દાેષા દૂર કરનાર પણ છે. જળ દાેષાને શરીરમાંથી દૂર લઈ જાય છે અને શુદ્ધ ુયનાવે છે તેમ ઋગ્વેદમાં કહ્યુ છે. આવા જળ સાથે સંમિલિત થવાની જે ભાવના વ્યક્ત થઇ છે તે દ્વારા જળ શુદ્ધ અને પવિત્ર છે. એમ સ્પષ્ટ થાય છે. <sup>3</sup>

જળને બ'ને લાેક માટે **હિ**તકર કહ્યું છે. જળ માદક છે. આકાશમાં ઉત્પન્ન, ત્રણે લાેકના પ્રેરક, સીધા માર્ગ પર ચાલનાર તેમ જ સતત પ્રવાહિત છે.<sup>ક્રપ</sup>

અથવ વેદમાં પણ જળનું મહત્ત્વ બતાવ્યું છે તે દ્વારા તેનું દેવત્વ જ વ્યક્ત થાય છે–રાજનો રાજ્યાભિષેક જળથી કરવામાં આવે છે. રાજ્યાના રાજ્યાભિષેક વખતે પવિત્ર મહાનદીઓ અન્ય પવિત્ર સ્રોત અને આકાશથી પ્રાપ્ત થનાર દિવ્યજળ–આ ખધાં જળ લાવવામાં આવે છે. રાજ્યના રાજ્યભિષેક જળથી કરવા પાછળ એ આશય રહેલા છે કે રાજ્ય મિત્રોની વૃદ્ધિ કરનાર બને કારણ જળ જે રીતે સૌનું કલ્યાણ કરે છે તે રીતે રાજ્ય પણ સૌનું કલ્યાણ કરે. આમ જળ સૌની વૃદ્ધિ કરનાર છે એમ અહીં વ્યક્ત થાય છે. કે દ

આ ઉપરાંત પ્રથમ જે યંત્રીય-પુરુષ ઉત્પન્ન થયા તેનું પણ વૃષ્ટિના જળથી સિચન કરવામાં આવ્યું હતું. આ બાબત જળની પવિત્રતા બતાવે છે. કહ

ઋગ્લેદની જેમ અહીં પણ જળને માતા સમાન હિતકારી ગણવામાં આવ્યું છે અને આવું હિતકારી જળ દાષોને દૂર કરે તે માટે જળને પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. શ'તાતિ ઋષિ કહે છે "આ જળ આંતર–બાહ્ય શુદ્ધિ કરે છે અને હું શુદ્ધ અને પવિત્ર થઈ ને આગળ ચાંલું છું. કરે

- - ३४ " इदमापः प्र बहत बत् कि च दुरितं मथि। यद्वाहमभिद्दोह यदा शेप नतानृतम्।। २६-१०.८.८
  - 34 xs. 10.30.4, 9/84/2
  - ३६ '' अभि त्वा वर्षसासिचन्नापो दिन्याः प्रयस्तिः । यथासो मित्रवर्धनस्तथा त्वा सविता करत्॥ '' अर्थर्व-४.८.६ ५. २६
  - ३७ " तं युक्तं प्रावृषा प्रौ**यानपुरुषं जातमप्रशः** । तेन देवा अगजन्त साध्या नसन्धा ये।। अथवी,१८,६११
  - ३८ अथवेबेद- ६/५१/२

<sup>32 %. 9/89/8</sup> 

⊬વન્ક પ્રોતિ કે.ં**મહે**ના

www.kobatirth.org

વળી, પાપમાંથી છુટકારા મેળવવા માટે જળ ઘણું ઉપયોગી છે. વરુષા ઋષિએ પચ્યુ પાપમાંથી છુટકારા મેળવવા માટે સાત નદીઓને પ્રાર્થના કરી હતી. આ ઉપરાંત શારીરિક, વાચિક દોષોથી બચવા માટે પચ્યુ જળને પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે. પાશવિમાચન માટે પચ્યુ જળને પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે. વરુષા ઋષિએ પચ્યુ દેષમાંથી મુક્ત થવા માટે જળને પ્રાર્થના કરી હતી. લ્

જળને ઐશ્વર્ય તેમજ વિજયપ્રાપ્તિ માટે પ્રાપ્ત કરવામાં આવે છે. જળ નિર્દોષ છે કારણ તે જેની સાથે રહે છે તેના ગુણ અપનાવે છે. આમ વિવિધ પ્રકારનાં જળ સુખકારક છે. આથી જ જળને અગ્નિ, સૂર્ય, ભૂમિ, અતરિક્ષ, દિશા, ઉપદિશાઓમાંથી પાર લઇ જવાનું કહ્યું છે. અહીં ઋતુની અસરમાંથી મુક્તિ મેળવવા માટે જળને પ્રાર્થના કરી છે. \* ?

શત્રુને વશ કરવા માટે પચુ જળને પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. કારણ જળ સંતાપકારી શક્તિ, નિર્મૂલ કરવાની શક્તિ, દુઃષિત હોવામી શક્તિ, તીક્ષ્યુના અને તીવ્રતાની શક્તિ વગેરેને પોતાને વશ કરી શત્રુને વશ કરે છે. \* \

જળ અગ્નિ અને સામ ભંનેને ધારણ કરે છે. જગતનું સર્જન અગ્નિ-સામના સંગ્રાંગથી થાય છે. (अमिसोमाभ्या जगत) આને અગ્નિસામીય-વિદ્યા કહે છે. શબ્દ અને તેજને પ્રહ્યુ કરનાર પરમાશુધી જળ ખનેલું છે. દેડકાં વગેરે જલજ તુઓ પણ જળમાં પોતાનું નિવાસ-સ્થાન રાખે છે. વૃષ્ટિજળ અને દેડકાંની ઉત્પત્તિના સંભધ ભાષાતા છે. પ્રાણીઓને જે બાળતની આવશ્યકતા હાય છે તે વાતાવરણ તેને ઉત્પત્તિ સાથે મળે છે. દેડકાનું જળને લીધે અસ્તિત્વ છે તેથી જળ નિવાસના હતુ ભને છે. પ્ર

હવે લાવ: તે ચિકિત્સાના ઔષધરૂપે જોઇએ. અથવ માં જ્ઞાપ: તા ચિકિત્સાના ઓષધરૂપે નિર્દેશ આ પ્રમાણે છે.

જળ નિ:સ'દેહ ઔષધિ છે. જળ શરીરના બધા દાષોને ધાઇને નિર્દોષતા સિદ્ધ કરનાર ભેષજ કહેવાય છે. \* ક

- ३९ " मुझन्तु मा शपया३दुशो वरुण्याऽदुत। अथो यमस्य पश्ववीशाद्वि स्मादेव किल्बिषात् । " अथर्व. ७/११२-१-२
- ४० '' अग्नि सूर्येश्वन्द्रमा भूमिरापो चौरन्तरिक्षं प्रदिशो दिशश्च । आर्त्तवा ऋतुभिः संविदाना अनेन मा त्रिवृता पारयन्तु ॥ अथवै. ५/२८/२
- ४९ '' आपो यद्वस्तपस्तेन त प्रति तपत यो• आपो यद्वो हरस्तेन तं प्रति हरत यो• '' अथर्ब. २/२३/१-५
- ४२ " आपो भद्रा **धृतिमेदाय आसम्प्रीषोमौ विश्रत्या**प इत् ता । तीनो रसो मधुष्ट्यामरंगम आ मा प्राणेन सह वर्चसागमेत् । अथवं. 3/१३/५
- ४३ '' आपो इद् वा उ मेवजीरायो अमीवचातनीः ।'
  आपो विश्वस्य मेवजीरतास्ते कृण्वन्तु मेवजम् ॥ अथर्वः ६.८९.३

**मा**पो देवीः

300

જળ પ્રયોગથી અપાનની ગતિ નિમ્ન થાય છે અને તેને કારણે બહ્ર-કેકિકતા દૂર થાય છે. બહ્ર-કેકિતા દૂર કરવા માટે નાભિથી લઈને જંઘ સુધીના ભાગ પાણીમાં પલળા જય એવા વાસણુમાં પાણી નાંખીને બેસવું અને કપડાથી પેટ અને નાભિના સ્થાનનું માલિશ પાણીથી કરવાથી બધ્ધ-કેકિતા દૂર થાય છે. શરીરમાં સડનાર બધા દાષ દૂર થાય છે અને પૂર્ણ આરોગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. આરોગ્યની દિષ્ટિએ જળ ઉત્તમ ઔષધિ છે. જળ સ્વય રાગહારક ઔષધ છે. જળ રાગનાં જ તુઓના નાશ કરે છે. જળથી જ રાગાની ચિકિત્સા થઇ જાય છે. જળ પૈતૃક રાગથી પણ છોડાવે છે. જ

વૈદ્ય પણ જળના પ્રયાગ કરે છે. જળ રુદ્રનું શ્રીષધ છે. શસ્ત્રોના વણ પણજળ-ચિકિત્સાથી ઠીક થઈ જાય છે. સિન્ધુદ્વીપ ઋષિ જળ-ચિકિત્સાના આદ્ય પ્રવર્ત ક છે. જળથી સ્નાન કરવાથી રાગ દૂર થઇ જાય છે. \*પ

મીઠાવાળા જળથી નેત્રસ્નાન કરવાથી નેત્રના દેશ દૂર થાય છે. વીંક્ષીના વિષ ઉપર સતત જલધારા કરવાથી વિષ ઉતરી જાય છે. તાવમાં મસ્તક તપવાથી મગજ ઉપર ઉન્માદ વગેરેથી થતી અસર દૂર કરવા જળની પટ્ટી મૂકવામાં આવે છે એમ પંડિત સાતવલેકરજીએ અથવ વેદના સંદર્ભમાં નોંધ્યું છે. <sup>૪ ૧</sup>

આ ઉપરાંત સ્ત્રી અને પુરુષના પ્રમેહ રાગના નિવાર**ણ માટે ક**ટિસ્નાનના ઉત્તમ ઉપાય કહ્યો છે. પુરુષ માટે ઈન્દ્રિય-સ્નાન અને સ્ત્રીઓ માટે અ'તઃસ્નાન ઉપયાગી છે.\* <sup>છ</sup>

આ રીતે જળના યોજનાપૂર્વક પ્રયોગ કરવાથી રાગ દૂર થાય છે.

હવે સુશુતસ હિતામાં જળને ચિકિત્સાના ઔષધરૂપે જોઇએ.

સુશુતસં હિતામાં જળને શ્રમ દૂર કરનાર, કલાન્તિનાશક, મૂર્છી તથા તરસને નષ્ટ કરનાર, તંદ્રા અને વમનને દૂર કરનાર, ભળકારક, નિદ્યને दूर કરનાર, तृष्तिद्ययं के अञ्जूषे शमन करनार (अजीर्णे भोजनं वारि) शीतण, स्वच्छ, सधु, संपूर्णे भधुरादि रसीानुं कारण् तेम क अमृत समान ळवनदाता हह्युं छे. ४८

- ४४ '' न्य १ ग्वातो वाति न्यक् तपति सूर्यः । नीचीनमध्न्या दुहे न्यग भवतु ते रपः ॥ '' अथवे ६/८९/२
- " इदिमिद् वा उ मेषजिमिदं रुद्रस्य मेषजम् । येनेषुमेक तेजनां शतशत्यामपत्रवत् ॥ " अथर्व. १/५७/१ " जालावेणाभि सिम्नत जालावेणोप सिम्नत । जालावसुग्रं मेषजं तेन नो सह जीवसे ॥ अथर्व. १/५७/२
- ४६ अथर्ववेद-सात०-६/५७ ५२नुं स्थाध्य ५. ६२
- ૪૭ સર્થવે.—સાત ૦ની ૬/૫૭ પરની સમજૂતી જુએા.
- ૪૮ સુશુતસ હિતા—૪૫/૩–૫. ૧૯૬.

સ્વા ર

२०८

પ્રીતિ કે. મહેતા

સુશુતસ હિતામાં ઉષ્ણુ, શીતળ, તેમ જ અલ્પજળના પ્રયોગ આ પ્રમાણે છે:—

- ૧ ઉષ્ણોદકના ગુણ—તાવ, કક્ષ્, શ્વાસ, વાત તથા મેદને નષ્ટ કરનાર પાચક તથા હંમેશાં હિતકારક હોય છે.<sup>૪૯</sup>
- ર શીતળજળના પ્રયોગ:—મૂર્કા, પિત્તસ'બ'ધી રાત્ર, ગરમી, દાહ, વિષ, રક્તવિકાર, શ્રમ, શ્વાસ, ભ્રમરાગ, વમન આ બધા રાત્રવાળા માટે તથા જેમને અન્ન પચતું ન હોય એ લોકા માટે શીતળ જળ પીવું હિતકર હોય છે. પ૦
- 3 અલ્પજળના પ્રયાગ:—જેમને અરુચિ, મંદાગ્નિ, શાથ, ક્ષય, ઉદરરાગ, ક્રોઢ, નેત્રવિકાર, ત્રણ હાય તેમણે થાડું પાણી પીલું યાગ્ય છે.<sup>પર</sup>

ભાવપ્રકાશ આ ઉપરાંત જળને ચિકિત્સાના ઐીષધરૂપે વિગતે તેાંધે છે કે : —

વધારે જળ પીવાથી તથા ખિલકુલ જળ ન પીવાથી આહારનું પાચન થતું નથી. અધિક જળ લેવાથી પાચક રસ પાતળા થઈ જાય છે આથી તેની ક્રિયા મ'દ થઈ જાય છે. ખિલકુલ જળ ન લેવાથી પાચકરસાના સ્તાવ સમુચિત ન હાવાના કારણે અજ્યું થઈ જાય છે. આથી વચ્ચે વચ્ચે આવશ્યકતાનુસાર થાકું થાકું પાણી પીવું જોઈએ. એક સાથે અધિક પાણી પીવું હચિત નથી. પર

ભોજન પહેલાં લીધેલું જળ અગ્નિની મ'દતા, કૃશતા, તેમ જ ભોજનના અંતમાં લીધેલું જળ સ્થૂળતા તથા કક્ષવિકાર અને ભોજનની મધ્યમાં લીધેલું જળ મધ્યશરીર, અગ્નિનું દીપન તથા સુખપૂર્વક પાચન કરે છે. પ<sup>3</sup>

४९ ' ज्वरकासकफश्वास–पित्तवाताममेदसाम् । नाशनं पाचनश्चैवपथ्यमुष्णोदकं सदा ॥ '' सुश्रुतसंद्विता–४५/७८ ५. २००

५० सुश्रुतसंहिता-४५/२८ ५. १५५

५१ '' अरोचके प्रतिस्थाये प्रसेके श्वयथौ क्षये ।

मन्देऽग्नाबुदरे कुछे ज्वरे नेत्रामये तथा ॥ ''

ब्रणे च मधुमेहे च पानीय मन्दमाचरेत् ॥ ''

सुश्रतसंहिता-४५/४५-४६ '२. २०० भा.प्र. वारिवर्गः '२. ७५६

५२ " अत्यम्बुपानाक विपच्यतेऽक्रमनम्बुपानाच्च स एव दोषः। अतो नरो वहिनविवर्धनाय मुहुर्मुहुर्वारि पिबेद भूरि॥" भा. प्र. (पूर्वार्क्ष) श्लीक नः १५७ ५.१२८

५३ '' भुक्तस्यादौ जलं पीतं कार्स्यमन्दामिदोषकृत् । मध्येनिदीपनं स्थौत्यकफप्रदम् श्रेष्ठफले ।। '' भा. प्र. ( पूर्वार्द्ध ) १८ १२ ६.

आपोदेवी:

₹0€

વળી, પિત્તના તાવ વ્યક્તિને આવે ત્યારે રાગીની નાભિ ઉપર એક કાંસાનું વાસણ રાખી તેનાં શીતળ જળની ધારા કરવામાં આવે તાે તરત જ દાહયુક્ત પિત્તતાવ નાશ પામે છે. પક

તાવ હોય છતાં પણ રાગીએ 'જળ' પીવુ' જોઈએ. ક્રોઇપણ અવસ્થામાં જળ પીવાના નિષેધ કરવા ન જોઇએ. પપ

આ વિષયમાં હારીતે પણ કહ્યું છે—અધિક તરસ અસ'ત ભયાનક હોય છે કારણ એનાથી પ્રાણ નીકળી જાય છે. આથી અત્ય'ત તરસ હોય સારે યેાગ્યતાનુસાર જળ અવશ્ય પીવું જોઈએ.<sup>પ ૬</sup>

રાત્રે ગરમ જળ પીવાથી વધેલા કક્ષ્તું <mark>ભેદન થાય છે અને વાયુનું અપકર્ષ</mark>ણ થાય છે અર્થાત્ વાયુ શાંત થાય છે તથા અન્તના અજીવું અંશ પણ શીઘ પચી જાય છે.<sup>પહ</sup>

સૂર્યોદય પહેલાં આસન્ન સમયમાં જળ પીવા**થી** રાગ તથા વૃદ્ધતાથી મુક્ત થઇને વ્યક્તિ સો વર્ષથી અધિક જીવે છે.<sup>પ૮</sup>

ઉષઃકાલમાં જે મનુષ્ય નિત્ય નાસિકાથી જલપાન કરે છે તે નિશ્ચય જ છુદ્રિથી પૂર્ણ હૈાય છે તથા તેનાં નેત્રોની દર્શનશક્તિ ગરુડસમાન હૈાય છે તથા પ્રલિતરાગથી મુક્ત થઈને સુખી થાય છે.પલ્

- ५४ '' उत्तानकुप्तस्य गमीरताम्रकांस्यादिपात्रे निहितें च नामा । सीताम्बुधारा बहुला पतन्ती निहन्ति दाहं त्वरितं उवरं च ॥ '' भा.प.–( उत्तरार्द्ध ) चिकित्साप्रकरणम् ८/३६२ ५, ८०
- ५५ ' अतः सर्वास्वस्थासु न क्वचिद् वारि वर्जयेत् ॥ भा. प्र. ( उत्तरार्ध ) चिकित्साप्रकरण ५-१७
- ५६ '' तृष्णा गरीयसी घोरा सद्यः प्राण्विन्मशिनी । तस्माद्देयं तृषाऽऽत्तयि पानीयम्प्राणघारणम् ॥ भा. प्र. (उत्तरार्ध) १/५७-५. १७
- ५७ "भिनत्ति इलेष्मसङ्घातं माठतं चापकर्षति । अजीर्णं जरत्याशु पीतमुख्णोदकं निश्चि॥" भा. प्र. (उत्तरार्ध) विकित्साप्रकरण ५. २४
- ५८ '' सिविदुः समुद्यकाले प्रस्तीः सिल्लिस्य पिबेदच्टौ । रोगजरापरिमुक्तौ जीवेद्धत्सररातं साम्रम् ॥ '' भा. प्र. (पूर्वार्द्ध) पृ. १५०
- ५९ '' विगतघननिशीये प्रातरूत्थाय नित्यं पिबति खलु नरो यो घ्राणरन्ध्रेण वारि । भवति मतिपूर्णश्रञ्जा ताचर्यतुत्यो वलिपलितविहीनः सर्वरोगेर्विमुक्तकः ॥ " भा, प्र. (पूर्वार्द्धे ) दिनचर्याप्रकरण—५/१३४ ५. १५०

Ŷ٦ó

પ્રીતિ કે. મહેતા

અહીં જળતે સ્વયં ચિકિત્સાના ઔષધરૂપે જોયા પછી હવે જળમાં થતી વનસ્પતિને ચિકિત્સાના ઔષધરૂપે જોઈ એ.:—

- ૧ **દર્મ—આયુષ્ય આપનાર તથા બળપ્રદ છે.** તેને આસાવ રાષ્ટ્રમાં શ્રેષ્ઠ ભેષજ માનવામાં આવે છે. જેલાદરમાં પણ તેનું વિધાન છે. દર્ભના પ્રયોગ સર્પ વિષ, દુઃસ્વપ્ન, શિરાયલ, ઉદરશ્લમાં નિર્દિષ્ઠ છે.
- २ दूर्वा—દૂર્વાને 'देवजाता बीरूत्' કહેવામાં આવે છે. તે ઔષધિઓમાં 'ક્ષત્રિય' મનાય છે. અન્ય ઔષધિને ક્ષેામ માનવામાં આવી છે. દૂર્વા પ્રાણરસ છે
- 3 **शर**—અસ<sup>\*</sup>ત પ્રા**ચીન દ્રવ્ય છે અથવ વૈદ** અનુસાર તે મૂત્રજનન હાેઈ મૂત્રસર્ગમાં લાભદાયી છે.
  - ४ शफक--०००मां थनारी वनस्पति छे.
  - प शीपाल-शीतण तेमक हाढशामड छे.
  - ६ जड--वर्षात्ररतुभां थाय छे तेने 'यहमनाशन' કહેવામાં આવે છે. <sup>९०</sup>

આ બધી ઔષધિએ દ્વારા રાગ નાશ પામે છે અને આ બધી ઔષધિએ જળમાં થતી હોવાથી નીરાગી થવા માટે જળને વાર વાર પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે.

આમ ''आप:'ના તેમ જ તેમાં થતી વનસ્પતિના ગુણાને કારણે જળને દેવીરૂપે નિરૂપવામાં આવે તે ખૂળ સ્વાભાવિક જ છે.

આ જળ સ્વય દેવીરૂપે તેમ જ ઔષધરૂપ છે આથી જળ હ મેશાં શુદ્ધ હાેલું જરૂરી છે હતાં અનેક કારણેસર દૂષિત બને છે જેમ કે—કૃમિ, શેવાળ, ક્રીચડ, વિકૃતરસ, વિકૃતવર્ણથી જળ દૂષિત અને ત્યાજય બને છે. આનાથી અતિરિક્ત અધિક ગરમ, અતિ શીતળ, ઋતુવિપરીત વર્ષાજળ નિષદ્ધ છે. આ પ્રકારના જળથી સ્નાન અને તેનું પાન કરવાથી ઉદર-રાગ, તૃષ્ણા, તાવ વગેરે રાેગ થાય છે. દર

જળ જીવનધારીઓનું જીવન છે અને સંપૂર્ણ જગત અધિકરૂપથી જલમય છે. આ**થી** સુશુતસ હિતામાં દૂષિત જળને શુદ્ધ કરવાના ઉપાય આ પ્રમાણે આપ્યા છે:—

- ૧ કતક (નિમ'લી) ને ચંદનની જેમ ધસી જળથી ભરેલા પાત્રમાં મેળવી દેવું.
- ર ગામેદ (એક પ્રકારના માંખુ) તે જલપાત્રમાં નાંખીતે ઘુમાવવા તથા તેમાં ગામેદતે રહેવા દેવા.
  - ६० द्रव्यगुणविज्ञान--- साभ-४ चौखम्बा संस्कृत संस्थान ५. ७१-७८
  - ६१ भा. प्र. वारिवर्ग ५ ७५७ स्रुश्रुतसंहिता स्रू. ४५/८-१०

**भापोदेवीः** 

299

- 3 કમળનું મૂળ તથા (૪) સેવાલના મૂળને જળમાં ઘુમાવવું.
- ૫ વસ્ત્રથી પાણીને ઢાંકી દેવું.
- ક મુકતા તથા મણિને જળમાં ઘુમાવવાં. આ રીતે જળ શુદ્ધ થાય છે. <sup>દર</sup>

ભાવપ્રકાશમાં જળને શુદ્ધ કરવાનું આ પ્રમાણે કહ્યું છે:—જે જળ ઉક્ત પ્રકારે દૂષિત હૈાય તેને સુર્યનાં કિરણાથી ગરમ કરવું અથવા અગ્નિમાં ઉકાળવું અથવા ચાંદી, સાનું, પત્થર, લેાખંકને ખૂબ ગરમ કરી સાત વખત તે જળમાં ભુઝાવી દેવાથી જળ શુદ્ધ થાય છે. તદુપરાંત કપૂર ચમેલીનાં પુષ્પ, વગેરેથી સુવાસિત કરવું. ગાઢ કપડાંથી ઢાંકી દેવાથી કૃમિ દૂર થઇ જાય છે. પાંદડાં, મુળ માતી, સાનું વગેરેથી જળને સ્વચ્છ કરવું જોઇ એ. લ્ક

અામ જળમાં રહેલા ઉત્તમ ગુણાને કારણે તે સ્વયં ચિકિત્સાના ઔષધરૂપ હોવાની સાથે તેમાં થતી વનસ્પતિ પણ ચિકિત્સામાં ઉપયોગી બનતી હોઇ જળને દેવીરૂપે બધા સ્વીકારે તેમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી. જળ તેનામાં રહેલા ગુણોને લીધે પ્રાણીમાત્રને દૂધના જેવું પરમ પોષક છે તેથી પાણી માટે પણ 'વય:' શબ્દ પ્રયોજ્ય છે. શુકલ યજુર્વે દના જળના 'વય: पृथिव्याં' મંત્રમાંથી પંચામૃત સ્થાનમાં દૂધથી સ્નાનના વિનિયાગ આ રીતે સૂચક છે.

" पयः पृथिन्या पयः ओषधीषु पयो दिन्यन्तरिक्षे पयो धाः । पयस्वतीः प्रदिशः सन्तु मह्मम् । " शु यजु, १८/३६

#### સ**ંક**ભુ<sup>૦</sup>–ગ્ર<sup>ા</sup>થા

- १ ऋग्वेद मंडल १-८ श्रीमत्सायणाचायैविरचितभाष्यसमेता-तृतीय भागः, वैदिक संशोधन मंडल-पूना, द्वितीय संस्करण, शक १९००
- २ ऋग्वेद मंडल ७-१०, श्रीमत्सायणाचार्यविरचितभाष्यसमेता-चतुर्थो भागः, वैदिक संशोधन मंडल-पूना, द्वितीय संस्करण, शक १९०५
- यजुर्वेद संहिता-श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय-मंडल-पारडी, चतुर्थ संस्करण
- ४ सामवेद संहिता-श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय-मंडल-पारडी, चतुर्थ संस्करण
  - ६२ " तत्र सप्त कल्लुषस्य प्रसादनानि भवन्ति । तद्यथाक तक गोमदेकिषसप्रन्थि शैवाल-मुलवस्त्राणि मुक्तामणिश्चेति ॥" सु.सं-२। ४५/१७ ५.१८८
  - ६३ भा प्र. (पूर्वार्ड ) बारिवर्गः ५. ७५८

રેશ્વે પ્રીતિ કે. મર્થતા

- ५ अथर्ववेदका सुबोध-भाकष्य-कांड १-३, पं. श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय-मंडल-पारडी, द्वितीय संस्करण, सं-२०१५ ई. स. १८७९.
- ६ अथर्ववेदका सुबोध-भाष्य-कांड ४-६
  - पं. श्रीपाद दामोदर सातवलेकर
  - -- स्वाध्याय-मंडल-पारही
  - द्वितीय संस्करण
  - -- सं. २०१५ ई. स. **१८७९**
- अथर्वदेवका सुबोध-भाष्य-कांड-७-१०, पं श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय-मंडल-पारडी
  तृतीय संस्करण, सं. २०१५ ई. स. १९५८
- ८ अथवैवदेका सुबोधभाष्य-कांड १९-२०, पं श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय मंडल-पारडी, प्रथम संस्करण, सं.-२०१७ सन १९६०
- निरूक्तम्—दुर्गाचार्यकृत ऋज्वर्थाख्य व्याख्यानुसारिण्या, पं. श्री मुकुन्दशर्मणा-कृतया निरुक्त-विवृत्या समुपेतं च, टिप्पन्यादिभिः परिष्कृतं च । मेहरचन्द लक्षमदास-नई दिल्ली, १९८२
- १० भगवताऽऽत्रेयपुनर्वसुनोपदिष्टा तिन्छियेण महिषणाग्निवेशेन तिन्त्रता चरकहढबलाभ्या प्रतिसस्कृता भारतवर्षान्तर्गत साराष्ट्रप्रदेशे जामनगरे, श्री गुलाबकुंवरवा आयुर्वेदिक सोसायटी इत्याख्थया संस्थया संपादिता प्रकाशिता च । प्रथमावृत्तिः १९४९
- ९९ सुश्रुतसंहिता-श्रीडल्हणाचार्यविरचितयानिबन्धसंप्रहाख्यव्याख्यया निदानस्थानस्य, श्री गयदासा-चार्य विरचितया, न्यायचन्द्रिकाख्य, वैद्य यादवजी श्रिकमजी आचार्य, चोखम्भा संस्कृत संस्थान-वाराणसी, चतुर्थं संस्करण, १९८०
- १२ श्रीमद्भिषाभूषणभाविभश्रणीत-भावप्रकाश (पूर्वार्ध), व्याख्याकार श्री ब्रह्मशंकर शास्त्री, विवरणकार श्री रूपलाल जी वैश्व, बोखम्बा संस्कृत संस्थान, पंचम संस्करण, वि, सं. २०२६ सन् १९६९
- १३ श्रीमद्भिषाभूषणभाविमिश्रपणीत-भावप्रकाश (उत्तरार्द्ध), व्याख्याकार श्री ब्रह्मशंकर शास्त्री, विनिर्मितया श्री हरिहरप्रसादपाण्डेयेन, प्रकाशन चोखम्बा संस्कृत संस्थान, पंचम संस्करण, वि.सं. २०३७ सन् १९८०
- १४ द्रव्यगुणविज्ञान (तृतीय भागः ), आचार्य प्रियवत शर्मा, चोखम्बा संस्कृत संस्थान, द्वितीय संस्करण, वि.सं. २०३६
- १५ द्रव्यगुणविज्ञान (चतुर्थ भागः ), आचार्य प्रियवत शर्मा, चोखम्बा संस्कृत संस्थान, प्रथम संस्करण, वि.सं. २०३४
- 16 Water quality in Bhavmisrá's Bhāva Prakāśa Masslit Series-2 E. A. V. Prassad. N. J. Publications, 1979

### શુકલ યજુર્વેદમાં પિંડપિતૃયજ્ઞ

જ. ક ભક

શુકલ યજુવે દ સંહિતાના બીજા અધ્યાયના ૨૯ થી ૩૪ છ મંત્રો 'પિડપિતૃયજ્ઞ ' વિષે છે. પત્ શબ્દ 'પિતા 'ના અર્થમાં વપરાય છે. તેમજ દિવ ગત, અદશ્ય, માયાળુ, સ્વર્ગીય આત્માએા માટે પણ વપરાય છે.

પૂર્વ જો પ્રત્યે સમ્માનની ભાવના કેળવવી, સમયે સમયે ભાવથી તેમનું સ્મરહ્યુ કરી અંજિલ આપવી તે પ્રત્યેક ભારતીય સંતાનની કરજ છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં 'કર્મનો સિલાન્ત', 'પુનર્જન્મવાદ' તેમજ પિતૃઓનું અસ્તિત્વ સાર્વિતક રીતે સ્વીકારાયેલું તથ્ય છે. તેથી ધર્મ કાર્યોમાં–લગ્નાદિ શુભ પ્રસંગા પર 'નાન્દીશ્રાહ્ય' કરીને પિતૃઓને યાદ કરાય છે. તદુપરાંત શ્રાહ્માં પહ્યુ તેમને યાદ કરવાની પ્રથા છે.

જાપાન, ચીન જેવા બીજા દેશામાં પણ મૃતાત્માંઓને અંજલિ આપવાની પ્રથા એક યા બીજી રીતે પ્રચલિત છે.

શુભ પ્રસંગે પિતૃઓને માનપૂર્વક બાલાવવામાં આવે છે. તેનાં પ્રમાણા શુકલ યજુ વે દમાં મળે છે. રે જેમ કે હે સામપાન કરનારા પિતૃઓ! તમે શ્રીત-સ્માર્ત કર્માનુષ્ઠાન કરનારા અમારા યદ્ય વિષે પધારા અને સ્વધા નામના અન્નથી તૃપ્ત થર્મ અમારા પર આશિષ વરસાવી અમારું રક્ષણ કરા.

સામાન્ય રીતે પિતૃઓની ત્રણ પેઢીને આપણુ યાદ કરીએ છીએ; પિતા, પિતામહ અને પ્રપિતામહ. પિતા જીવિત હાૈય તાે પિતામહ, પ્રપિતામહ અને વૃદદપ્રપિતામહ એમ ત્રણ પેઢી

१ ॐ अहनमें कव्यवाहनीय स्वाहा...वेदिषदेः ॥ २ ॐ ये ह्पाणि प्रतिमुख्यमीना ... त्यस्मात् ॥ ३ ॐ अत्र पितरो मादयम्बं... मादृषायिषत ॥ ४ ॐ नमो वः पितरो रस्रीय... आधेम ॥ ५ ॐ आर्घत्त पितरो गर्भ कुमारं... ऽस्त् ॥ ६ ॐ ऊर्ज वहन्तीरसृतं वृतं पयः... पितृन् ॥

(शुक्त थळुवे ६ सं हिता अध्याय-२-भंत्रसं प्रया-२८थी ३४) २ आर्यन्तु नः पितरः...ऽबन्त्वस्मान् । (शु. थळू. १८.५८)

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતીતયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-આગસ્ટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૧૭–૨૨૦.

<sup>\*</sup>મહર્ષિ વેદિવિજ્ઞાન અકાદમી, 3-બહાઈલેન્ડ પાર્ક, પાલીટેકનિક પાછળ, અમદાવાદ, ૩૮૦૦૧૫

જ. ક. 어로

**२%** 

લેવાય છે. આ ત્રહ્યુ પેઢીના પિતૃઓને આપણુ સાં અંજિલ આપવાની પ્રથા છે.<sup>3</sup> તેમાં એમ કહ્યું છે કે સામપાન કરનારા પિતૃઓ શતાયુ આપી મને પવિત્ર કરે. આમાં પિતૃઓ પ્રત્યે માનની લાગણી વ્યક્ત થાય છે. પિતૃઓના ઉલ્લેખ ૠગ્વેક, અથવ વેદમાં પહ્ય સારી <u>રી</u>તે મળી આવે છે.<sup>૪</sup>

પિતૃઓના પણ પ્રકારા છે. अवरे અર્થાત્ અવસ્થાનીય એટલે કે પૃથ્વીસ્થાનીય પિતૃઓ, परासः परिसम्लोके अवस्थितः અર્થાત્ સ્વર્ગ કે ઘુસ્થાનીય પિતૃઓ અને मध्यमः—मध्ये भगः मध्यमः અર્થાત્ મધ્યમ લોક—અંતરિક્ષ-લોકમાં રહેલા પિતૃઓ એમ ત્રણ પ્રકારા પડે છે. શુકલ યજુવેદ સંહિતા પણ તે વાતના ઉલ્લેખ (૧૯/૪૯) કરે છે. પિતૃઓ માટે વારંવાર सोम्यासः પદ વપરાય છે તેથા તેઓ સામના માટા ચાહકો હોય તેવું લાગે છે. વળા દર્ભની પથારી પર એસે છે તેથા बहुषदः—बहिष सीदन्तीति बहुषदः પણ કહેવાય છે. તેથા જ પિતૃઓને દર્ભાસન આપી તેના પર બલિ તરીકે પિંડદાન કરાય છે. આ ઉપરાંત (૧) अग्निष्वात्ताः पितरः એન (૨) अग्निष्वात्ताः पितरः એન પણ મે એદ થાય છે.

ये पितरः अग्निना आस्वादिताः—श्मशानकमं प्राप्ताः અर्थात् અિંગનકમેં જેનુ થયું છે તેવા પિતૃઓ અને ખીજા જેને સ્મશાનકમેં પ્રાપ્ત થયું નથી અર્થાત્ આકસ્મિક કાઇક સ્થળે મૃત્યુને વરેલા હોય અને જેનું શરીર દાહિકિયા માટે પ્રાપ્ત થયું હોય તેવા પિતૃઓને अनिज्ञानिष्वात्ताः पितरः કહેવામાં આવે છે. વળી શુ. યજુ. અ. ૧૯, મંત્ર સંખ્યા—૬૧ માં અિંગન્થાત્તા પિતૃઓનું આવાહન કરીએ છીએ તેવા હલ્લેખ છે. હ

```
३ पुनन्तुं मा पितरंः सोम्यासंः पुनन्तुं मा पितामहाः पुनन्तु प्रपितामहाः पवित्रेण शतायुंषा ।
(शुक्षस थळू वे ६ संक्षिता अ. १८, भंत्र संभ्या-३७)
```

૪ ૠડવેદ ૧૦/૧૪ અને ૧૦/૧૫. અથવ વેદ કાંડ-૧૮ સક્ત-૩-૪

५ उदीर ता मर्वर उत्परीस उन्मध्ययाः पितरः सोम्यासः ।

असुं च ईयुरवृका ऋतज्ञास्ते नो ऽवन्तु पितरो हवेषु

(શુ મજુ. સહિતા. ૧૯/૪૯) (ઋડવેદ. ૧૦/૧૫/૧)

ક ઋડગ્વેદ ૧૦/૧૫**–૧, ૧૦/૧૫/**૫

શુકલ યજુવે દ અ. ૧૯-મ ત્રસ ખ્યા-૫૦, ૫૭, ૫૮.

७ % ३५३वे६. १०/१५/३ बर्हिषयो ये स्वभया सुतस्य।

१०/१५/४ **वर्हिष**दः पित**र ऊत्यवां...।** 

१०/१५/५ उपहृताः पितरः सोम्यासः बर्हिष्येषु ।

८ येऽग्निब्बाता ये अनेग्निब्बाता मध्ये दिवः स्वधमा मादयेन्ते ।

( 2. 43 9 9 E 24 9 C, 4'7-50)

९ अग्निब्बात्तान्तुमतो हवामहे नाराश्यसे तोमपीथं य आशुः।

શુ. ય. ૧૯/૬૧ અહીં ઉલ્વટ કહે છે-

#### શુક્લ યજુવે દમાં પિડિયત્યમ

714

આચાર્ય સાયણ ઋડવેદના ૧૦/૧૫/૧ ના ભાષ્યમાં પિતૃઓનું વર્ગીકરણું ઉત્તમ, મધ્યમ અને અધમ એવા ત્રણ પ્રકારથી બતાવે છે. ૧૦ જેઓ શ્રીતકર્માનુષ્ઠાનપરાયણું રહી જીવન જીલ્યા અને મરણુને શરણ થયા તે ઉત્તમ પિતૃઓ, જે કેવળ સ્માર્તકર્મથી જીલ્યા અને મરણુ પાગ્યા તે કનિષ્ઠ કે અધમ સમજવા.

વેદામાં દેવા સાથે પિતૃઓનું પણ આવાહન થતું હતું તે પરથી એમ જણાય છે કે દેવા જેટલું જ પિતૃઓનું માન હતું. યદ્યપિ દેવા કદી પિતૃઓ બનતા નથી પરંતુ દેવા સાથે પિતૃઓનું આવાહન થાય છે તે પિતૃઓની દેવ-તુલ્ય કોટિ બતાવે છે. ૧૧

શુકલ યજુર્વે દમાં આ પ્રકારના પિતૃઓ માટે પિંડ દ્વારા થતા યદ્ય ખતાવ્યા છે જેને પિંડ પિતૃયફા કહેવામાં આવે છે. તે બીજા અધ્યાયમાં ૨૯–૩૪ મંત્રા છે. તેને વિસ્તરશ: બેઇએ. વિण्डो साध्यः पितृयज्ञः पिण्डपितृयज्ञ: અર્થાત્ પિંડાનું અર્પણ કરીને પિતૃઓને તૃપ્ત કરાય તે યદ્ય એટલે પિંડપિતૃયદ્ય.

પિડિપિત્યત્તના વિધિ શતપથ ધ્રાહ્મણ ૨/૪/૨/૭ તથા કાત્યાયન શ્રીતસૂત્ર ૪/૧ માં સવિસ્તર વર્ણ વેલા છે. આ યત્તના હેતુઓ નીચે પ્રમાણે છે.

- ૧ દેવાને પ્રસન્ન કરવા જેમ દેવયત્ર થાય છે તેમ પિતૃઓને પ્રસન્ન કરવા માટે આ પિડપિતૃયત્રાના વિધિ છે.
- ર બપોર પછી અપરાક્ષ કાળમાં પિતૃઓાને પિંડદાન કરાય છે. તેનું કારણ એ છે કે પૂર્વાહ્ન દેવાના કાર્ય માટે, મધ્યાહ્ન મનુષ્યોના કાર્ય માટે જ્યારે અપરાહ્ન પિતૃઓાના કાર્ય માટે છે. ૧૨

अग्निष्वात्तान् पितृन् ऋतुमतः ऋतुसंयुक्तान् इवामहे आहायामः ।: ( ७००८ साध्य शु. य. स'. १८/६१

- १० त्रिविधाः पितरः उत्तमाः मध्यमाः अधयाद्यवितः यथाविधं श्रीतं कर्मानुष्ठाय पितृत्वं प्राप्ताः ते उत्तमाः। स्मार्तकर्ममात्रपराः ये पितरः ते मध्यमाः अने संस्कारैविफला अधमाः इति। (अऽवेह साथणु लाष्य १०।१५।१)
- ः ११ अर्व-तु मा पर्व तासो ध्रुवासोऽवन्तु मा पितरे दिवहूती ॥ ( ऋ. ६।५२।४
- १२ पूर्वीह् नो वै देवानां मध्यंदिनो मनुष्याणामपराहः पितृणां तस्मादपराह्ने ददाति ॥ (श. भा. २/३/४/८)

જ∙ ફ∙ **લ**ફ

215

૩ પિંડદાનથી પિતૃઓને **પ્રત્યેક માસે યાદ ક**રવાના છે.

આ યત્ર (પિંડપિતૃયત્ત) અમાસને દિવસે જ્યારે ચંદ્ર આકાશમાં બિલકુલ ન દેખાતા હોય ત્યારે કરવાના છે.<sup>૧૩</sup>

દર્શયાગ અને પૌર્ણુ માસયાગ બન્ને પ્રત્યેક માસે થતા ઇષ્ટિ યાગ છે. પૂનમે પૌર્ણુ માસ યાગ અને અમાસે દર્શયાગ અર્થાત્ પક્ષે પક્ષે થતી ઇષ્ટિઓ દ્વારા એક માસે અમાસના દિવસે પિંડપિતૃયત્ત-દર્શયાગના અંગરૂપે કરવાના છે. તેમ છતાં આ એક સ્વતંત્ર યાગ છે. કારણ કે તે દર્શયાગના અંગસૃત હોવા છતાં શતપથ બ્રાહ્મણ અને કાત્યાયન શ્રીતસૂત્ર તેને સ્વતંત્ર યાગ ગણે છે.

હવે તેના મંત્રો જોઈએ.

પ્રથમ મ'ત્રમાં अग्नये कव्यवाहनाय स्वाहा આવે છે. પિતૃઓના 'કવ્ય 'ને જે પ્રહણ કરે છે તે—અગ્નિ 'કવ્યવાહન ' ગણાય. १४ આ મ'ત્ર ખાલીને યજમાન અથવા પિડપિતૃયદ્રા કરનાર અગ્નિમાં આદુતિ આપે છે. બીજી આદુતિ सोमाय पितृयते स्वाहा ખાલીને આપે છે. આથી वेદીમાં વિધ્ત કરનારા અસુરા નાશ પામે છે. १५

યજમાને પ્રાચીનાવીતિ (જમણે ખબે જનાઇ ધારણ) કરીને ગાર્ક પત્ય અિંનની પાસે દક્ષિણાભિમુખ ખેસી પિંડ માટેના હવિપ્રદેશ કરવાના હોય છે. વિક્ષણાગ્નિમાં ચરુ પકવવાના છે. दिक्षणाग्नी श्रवणम् १७ । श्रव्यते उनेन हवींषि—(Fire meant for cooking oblations.) યજમાન દક્ષિણાભિમુખ ખેસીને હોમ કરે છે. અહીં યજમાને પ્રથમ ચાપ્તાને અર્ધ-પકવાવસ્થામાં જ ઘીવાળા કરીને સુક્ વડે દક્ષિણાગ્નિમાં આહુતિ આપવી. ત્યારબાદ ઘીની ખે આહુતિઓ (૧) ॐ अग्नये कव्यवाहनाय स्वाहा અને (૨) ॐ सोमाय पितृयते स्वाहा

- १३ अपराह्ने पिण्डपितृयज्ञः चन्द्रादर्शनेऽमानास्यायाम् ॥ ( क्षात्यायन श्रीतस्त्र ४/१/१)
- १४ कवयः क्रान्तदर्शिनः पितरस्तेषां संबन्धि काव्यं हिवः । तद्वोद्धमधिकारो यस्यास्ति स कव्यवाहनः । तस्मै कव्यवाहनाय अगनये स्वाहा ॥

(શુ. યજુ. સં. ૨/૨૯નું મહીધર ભાષ્ય)

- १५ अपहता अर्धुरा रक्षांसि वेदिषयेः ॥ शु. ४. २।२७ असुराः रक्षांसि च अस्मात् स्थानात् अपहताः ॥ (शु. ४. २/२७ ७००८ क्षाध्य)
- १६ प्राचीनावीतिनः सन्यं जान्वाच्योपासीदंस्तान् अत्रवीत्मासि मासि वोऽशन ५ स्वधा वो मनोजवो नश्चन्द्रमा वो ज्योतिरिति ।। (श. খা. ২। ৪। ১।২)
- १७ दक्षिणारनी श्रवणम् । ( आत्यायन श्रीतसूत्र ४/१/२)

### शुक्त यश्विकां पिंडियत्यम

49.4

भोલીને અગ્નિમાં આપવી. તે પછી ઉમાડિયું (उल्मुक) અગ્નિકુંડમાં ફેરવવું ६ ત્યાર પછી અગ્નિ સંકોરીને ये रूपाणि...(२/૩૦) મંત્ર ભણવા. તેના અર્થ એ છે કે રાક્ષસા પિતૃઓનું સ્વધારૂપ અન્ન ખાય છે તે આ વળતા લાકડા (ઉમાડિયા)થી નાશ પામા.

પછીથી ત્રણ દર્ભ પર ત્રણ પિંડ મૂકાય છે અને अत्र पितरो मादयब्वम् २/३९ ભાણવાના હાય છે. અર્થાત્ આથી પિતૃએા તૃપ્ત થાવ અને આખલાની જેમ મદમસ્ત થઇ પાતપાતાના ભાગ પ્રહણ કરી યજમાન પર આશીર્વાદ વરસાવા.

પછી અંજિલ ભાંધી પ્રાર્થના કરવી કે નમે ब: फितर: २/૩૨. છ વાર પિતૃઓને વંદન. છ ઋતુઓ છે અને બધી ઋતુઓમાં પિતૃઓ યજમાનની રક્ષા કરે તે ભાવથા પ્રાર્થના કરવાની છે. ૧૯

- ૧ રસરૂપ–વસંતઋતુરૂપ પિતૃઓને નમસ્કાર. <sup>૨૦</sup>
- ર ગ્રી**ષ્મરૂપ-પિ**તૃઓને નમસ્કાર. <sup>૨૧</sup>
- ૩ જીવનના હેતુરૂપ વર્ષાત્રકપી પિતૃઓને નમસ્કાર. <sup>ર ર</sup>
- ૪ સ્વધા-અન્નરૂપ પિતૃએાને નમસ્કાર.<sup>ર ક</sup>
- ૫ ધારસ્વરૂપ પિતૃઓને નમસ્કાર.
- ૧ મન્યુ–ક્રોધસ્વરૂપ પિતૃએાને નમસ્કાર.

આમ છવાર વંદન કરી યજમાન પિતૃઓને પ્રાર્થ છે. गृहाम्नः दत्त અમને ગૃહ, પત્ની, પુત્ર, પૌત્રાદિક આપો, જેથી વિદ્યમાન ધનમાંથી અમે આપને તૃપ્ત કરીએ. હે પિતૃઓ વસ્ત્ર ધારણ કરા वास आर्थत्त । ત્યારબાદ आधत्र पित्रो (२/३३) મંત્ર ભણીને યજમાનપત્ની

- १९ नमें वः पितरः २/3२ पड्वा ऋतवः पितरः इति श्रुतिः ।
- २० वसन्ते हि मध्वादयो रसाः संभवन्ति । तेथी रसाय नमः । (शु. थळ्. २/३२ मधीधर साध्य)
- २१ ग्रुष्यन्ति हि ग्रीष्मे ओषधयः। (शु. ४ म. ला. २/३२)
- २२ जीवनहेतुभूताय जीव।य वर्षाभ्यो नमः। (शु. थ. भ. ला. २/३२)
- २३ स्वाहा वै शरद् स्वधा वै पितृणामन्नम् । शरदि हि प्रायशोऽज्ञानि भवन्ति । (शु. थ. २/३२ भ. ला.)
- २४ आर्धत पितरो गर्भ कुम्।रं पुष्करस्रजम् ।

१८ उल्मुकं परस्तात् करोति । अा.श्री. स्. ४/१/८.

216

아. 늘. 어울

પિંડા પૈકી મધ્યમ પિંડ ત્રહણ કરી તેનું પ્રાશન કરે છે, ખાય છે. તેથી ઉત્તમ, કમળ જેવા મુખવાળા અશ્વિનીકુમારા જેવા સુંદર પુત્ર મળ તેવી અભિલાષા સેવાય છે. પ પછી પિંડ પર ऊર્ज बहुंन्ती રે એ મંત્રથી યજમાન જળ છાંટે છે. તે વખતે જળદેવતાને પ્રાર્થના કરે છે. દે જળદેવતા! અન્નર્પ, અમૃતર્પ ધૃતર્પ, જળર્પ અને અન્ન તથા સુરાને વહન કરનાર તમે પિતૃઓના સ્વધા—પાષણરૂપ છા. સર્વ રાગવિનાશક તમે સ્વધાર્પ છા તેથી તમે અમારા પિતૃઓને તૃપ્ત કરા. આમ આ 'પિંકપિતૃયન્ન' એક શ્રીતયાગ છે અને તેમાં પિતૃઓને પિક દાન આપીને તૃપ્ત કરવામાં આવે છે. પંચ મહાયત્રોમાં પણ પિતૃયન્ન સ્થાન છે અને તે મહાયત્રા પણ કહેવાય છે. મૃતજના-પિતૃઓ પાછળ પિંકદાન, તપંણ શ્રાહાદિ ક્રિયાઓ એક પ્રકારે તેમને પ્રસન્ન કરવા માટે જ છે તેમ પિંકપિતૃયન્ન પણ પિતૃઓની તૃપ્તિ માટે કરવામાં આવેલા યત્ર છે.

શુકલ યજુવે દ સ હિતાના ખીજા અધ્યાયમાં આવતા ૨૯થી ૩૪ મેત્રો (૭ મેત્રો) આ રીતે પિંડપિતૃયદ્યની ઘણી વિશદ ચર્ચા કરે છે, જેનું શતપથ બ્રાહ્મણ તેમ જ કાસાયન શ્રૌતસૂત્ર સમર્થન કરે છે.

#### સ કલિ ત્રન્થા

- ૧ શુકલ યજુવે દસ હિતા, ઉવ્વટ મહીધરભાષ્યસમન્વિત, પ્ર. માેતીલાલ ખનારસીદાસ-ખંગલા રાેડ, જવાહરનગર, દિલ્હી-૧૧૦૦૦૭, પુનર્સુ દિત સ સ્કરણ, ૧૯૭૮.
- ર શતપથબાલાણ-ચિત્રસ્વામી શાસ્ત્રો, ચૌખ'ળા સ'સ્કૃત સ'સ્થાન, વારાણસી, બીછ આવૃત્તિ, સ'વત ૨૦૪૦, ઇ. સ. ૧૯૮૪.
- ૩ કાત્યાયન શ્રીતસૂત્ર-ડા. આલ્બર્ટ વેખર સ'પાદિત, ચીખ'બા સ'સ્કૃત સિરીઝ એાફિસ, વારાણુસી, ૧૯૭૨

(શુ. ય. સં. અ. ૨, મંત્ર સંખ્યા ૩૪)

અા મંત્ર જળસિંચનના છે અને ऊर्जिमत्यपो निषिञ्चतीति । કા. શ્રી. સ્તૃ. ४/१/१૯માં કહ્યું છે તે પ્રમાણભૂત વિધાન છે.

मधेह पुरुषोऽसेत् ॥ (शु. य. २/३३)

२५ मध्यमं पिण्डं प्राक्षाति पुत्रकामा । (શુ. ય. સંહિતા ઉલ્વાટ ભાષ્ય અ. ૨/૩૩) आधत्तेति मध्यमं पिण्डं प्राक्षाति पत्नी पुत्रकामेति । (કાત્યાયન શ્રોતસૂત્ર ૪/૧/૨૨)

२६ ऊर्जे बहैन्ती रमृतं घृतं पर्यः कीलार्लं । परिस्नुतम् । स्वधा स्थं तुपर्यंत मे पितृन् ॥

### શકલ યજુવે દર્મા પિડિયત્યન

٩١٤

- ૪ યજુવે દ સં હિતા-આર્ય સાહિત્ય મંડલ, અજમેર (મૂલમાત્ર)
- પ શુકલ યજુવે દ સંહિતા-પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધ, સંપાદકઃ માતીલાલ રવિશંકર ઘાેડા, પ્રકાશન-પારમંદર વેદશાળા, ગાવિંદજ ડાહ્યાભાઈ લાખાણી, પ્રકાશન-વર્ષ-૧૯૩૩
- ક ઋડવેદસ હિતા મૂલમાત્ર-૫. શ્રીપાદ દામાદર સાતવલેકર, સ્વાધ્યાય મ'ડળ, પારડી, (જિ. વલસાડ) ચતુર્થાર્થાત.
- ૭ અથવ વેદ સ હિતા (મૂલમાત્ર) શ્રીપાદ દામાદર સાતવલેકર, સ્વાધ્યાય મ ડળ, પારડી (જિ. વલસાડ) ચતુર્થાવૃત્તિ.
- 2 A Practical Vedic Dictionary, Suryakanta, Oxford University, Press, Bombay, Delhi, Calcutta, Madras, 1981.

#### લેખકાન :

- ૧ પાનની એક જ બાજુએ, ટાઈપ કરેલા અને એ શક્ય ન હાય તા શાહીથી સુવાચ્ય અક્ષર લખેલા લેખા માકલવા. ટાઈપ નકલમાં ટાઈપકામની બૂલોને સુધાર્યા પછી જ લેખ માકલવા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠના નેડણીકોશ પ્રમાણે નેડણી રાખવી આવશ્યક છે. લેખની મૂળ પ્રત જ માકલવી. લેખની કાર્બન નકલ માકલા ત્યારે તે અંગેનું સ્પષ્ટ કારણ જણાવવું.
- ર લેખમાં અવતરણા, અન્ય વિદાનાનાં મંતવ્યા ટાંકવામાં આવે તા તે અંગેના સંદર્ભ પૂરેપૂરી વિગત સાથે આપવા અનિવાર્ય છે. પાદદીપમાં એ સંદર્ભની વિગત આપતાં લેખક અથવા સંપાદક/સંશાધક (અટક પહેલી), પ્રાથ, પ્રકાશક, પ્રકાશનવર્ષ, આવૃત્તિ પૃષ્ઠ, એ ક્રમ જાળવવા જરૂરી છે.
- 3 'સ્વાધ્યાય'માં છપાયેલ સર્વ લેખાના કોપીરાઇટ મહારાજ સયાછરાવ યુનિવર્સિટી, વડાદરા હસ્તક છે. લેખકે અથવા અન્ય કોઈએ લેખમાંના કોઇ અ'શ લેખિત પરવાનગી વગર પુનર્મુ ક્રિત કરવા નહીં.
- ૪ સ'ક્ષેપશબ્દા પ્રયોજતા પહેલાં એ શબ્દા અન્ય સ્થાને પૂરેપૂરા પ્રયોજેલા હોવા જોઈ એ.
- પ પાદટીપોના ક્રમ સળ'ગ રાખી જે તે પૃષ્ઠ ઉપર તે તે પાદટીપોના નિર્દેશ જરૂરી છે.

### સ્વા ધ્યા ય

#### સ્વાધ્યાય અને સંશાેધનનું ત્રેમાસિક

સંપાદક: રામકૃષ્ણ તુ. વ્યાસ

વર્ષમાં ચાર અ'ક બહાર પડે છે—દીપાત્સવી અંક, વસંતપંચમી અંક, અક્ષયતૃત્તિયા અ'ક અને જન્માષ્ટ્રમાં અ'ક.

#### લવાજમ:

- -- ભારતમાં...રા. ૨૦ = ૦૦ પૈ. ( ૮૫લખર્ચ સાથે )
- —પરદેશમાં...યુનાઇ ટેડ સ્ટેટ્સ ઍાફ અમેરિકા માટે... ક ડાંલર (ટપાલખર્ચ સાથે)
- —યુરાપ અને અન્ય દેશા માટે...પાં. ૨.૫૦ (૮૫લખર્ચ સાથે)

આખા વર્ષના ત્રાહકો લવાજમના વર્ષની શરૂઆતથી જ તોંધવામાં આવે છે. લવાજમ અગાઉથી સ્વીકારવામાં આવે છે. લવાજમ માકલ્યું છે તે સ્પષ્ટ જણાવવું. લવાજમવર્ષ તવેમ્ખરથી એક્ટોખર સુધીનું ગણાય છે, જે આ સરનામે માકલ્યું— નિયામકશ્રી, પ્રાવ્યવિદ્યા મન્દિર, મહારાજા સયાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, લાકમાન્ય હળક રાહ, વડાદરા–૩૬૦ ૦૦૨.

#### **બહેરાતા** :

આ ત્રૈમાસિકમાં જાહેરાતા આપવા માટે લખા— સ'પાદક, 'સ્વાપ્યાય', પ્રાચ્યવિદ્યા મ'દિર, લેોકમાન્ય ટિળક રાેક, વડાેદરા–૩૯૦ ૦૦**૬** 

### કલ્યાણવર્માકૃત સારાવલીના चन्द्रारिष्टमङ्गाध्यायमां वैદકીય વિચાર—

નરેન્દ્રકુમાર પી. મહેતા\*

સંસ્કૃત જ્યાતિષશાસ્ત્રના ઇતિહાસનું અવલાકન કરતાં જહાય છે કે દેવન્નશિરામાં આ આવાર્ય વરાહમિહિર (ઈ. સ. ૫૦૫)ના પછી અને પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર ભટ્ટોત્પલ (ઈ. સ. ૯૬૬)ના પહેલાં થઈ ગયેલ વટેશ્વર—કલ્યાદ્યુવમાં (ઈ. સ. ૫૦૮) જ્યાતિષશાસ્ત્રના ઇતિહાસમાં એક મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. ત્રિસ્કંધ જ્યાતિષશાસ્ત્રના જાતક શ્ર'થોમાં પરાશર મુનિનું 'ખૃહત્પારાશરહારા શાસ્ત્ર' અપીરુષ શ્ર'થોમાં પ્રસિદ્ધ છે અને આચાર્ય વરાહમિહિરનું 'ખૃહજજ્તતક' પૌરુષશ્ર'થામાં સૌથી પ્રાચીન છે. આ બે પ્રસિદ્ધ જાતક શ્ર'થા પછી (ગુજેર પ્રદેશના વ્યાદ્યપદનરેશ) કલ્યાહ્ય-વર્માએ પરાશર, વરાહમિહિર, યવનનરેન્દ્ર વગેરેના શ્ર'થામાંથા સાર લઇ ને 'સારાવલી' નામના જાતક શ્ર'થની રચના કરી.'

કલ્યાણવર્માએ પોતાના આ જતક પ્રથમાં સત્ય, બાદરાયણ, ચાણકય, હઉ, ચૂડામણિ, માણિકય, હતાદિ જ્યોતિષકારાના પ્રચલિત મતાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. સારાવલી નામના આ પ્રસિદ્ધ પ્રથમાં કલ્યાણવર્માએ પોતાના સમયના જ્યોતિષશાસ્ત્રના ગ્રાનની સાથે સાથે પ્રચલિત વૈદક (આયુર્વેદ) શાસ્ત્ર, યાગશાસ્ત્ર, ધર્મશાસ્ત્ર, રાજનીતિશાસ્ત્ર તેમજ સામાજિક પરિસ્થિતિનું સુંદર નિદર્શન કરાવ્યું છે અને તે દારા લેખકે પોતાની બહુમુખા પ્રતિભાના પરિચય પણ કરાવી દીધો છે.

જેમ કાલિદાસમાં કેમેસ્ટ્રી જોઈ શકાય છે, કવિ ભિટિમાં વ્યાકરેશું દુષ્ટ થાય છે અને શ્રી હવેમાં દાર્શનિકતા પ્રદર્શિત થાય છે તેમું ભારતીય શાસ્ત્રકારોમાં પણ વિશિષ્ટ બહુમુખી પ્રતિભા જોવા મળે છે. કાવ્યપ્રકાશકાર મમ્મટ, સાહિત્યદર્પાણકાર વિશ્વનાથ, પંડિત જગન્નાથ વગેરે કાવ્યશાસ્ત્રીઓએ પણ પોતાનું વિવિધ શાસ્ત્રોનું ગ્રાન તેમ જ પાંડિત્ય દર્શાવ્યું છે. તત્ત્વ- ગ્રાનની શાળામાં આદ્યગુરુ શંકરાયાર્ય, રામાનુજાયાર્ય, વલ્લભાયાર્ય વગેરે આયાર્યોએ પણ પોતાની તર્કશક્તિનો તેમ જ બહુશુતતાના પરિચય કરાવ્યો છે. આયુર્વે દશાસ્ત્રમાં શારંગધરને સંહિતકાર શારંગધર, વેદ્યજીવનકાર લાલં ખિરાજ વગેરેની કવિત્વશક્તિ તેમ જ બહુશુતતા જાણીતી છે. લાલં ખીરાજના વેદ્યજીવનમાં શ્રું ગારરસનું નિરૂપણ કાલિદાસની યાદ અપાવે છે. જ્યાતિષાયાર્ય વરાહમિહિરમાં તો કાલિદાસ, ભવભૂતિ કે બાલુનાં પણ દર્શન કરી શકાય છે.

<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયત્તીયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ-૧૯૯૦ -આગરડ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૨૧-૨૩૦

<sup>\*</sup>હંસા શેરી, ક્કી (અને. છ. ક૮૨૭૧૫.).

૧ દીક્ષિત શાંકર બાલકૃષ્ણ, અનુ. હરિહર પ્રા. સકે, સારતીય જયાતિષશાસ્ત્ર, ક્રિતીય ખંડ, યુનિ. ગ્રંથ નિર્માણ ભાડે-ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ-૬. પ્રથમ આવત્તિ, ૧૯૭૨, પૂ. ૨૪૫,

\$28

#### તરેન્દ્રકુમાર પી. મહેતા

જ્યોતિશાસ્ત્રમાં પ્રાંચીન ઋષિમુનિઓએ અને આચાર્યોએ જ્યોતિષશાસ્ત્રીય દિવ્યત્તાની સાથાસાથ ભારતીય સંસ્કૃતિનાં વિવિધ પાસાઓનું સુંદર નિદર્શન કર્યું. છે. ઘણુવાર એક શાસ્ત્રના નિરૂપણની સાથે સાથે અન્ય શાસ્ત્રોનું નિરૂપણ આડકતરી રીતે પાતાની બહુમુખીપ્રતિભા દારા રજૂ કરી દે છે. દેવત્તશિરામણિ વરાહીમહિર જ્યોતિષશાસ્ત્રના ત્રણે સ્કંધો ઉપર પાતાના પ્રાંથાની રચના કરી છે. 'પંચસિદ્ધાતિકા', 'બૃહજજ્તતક ' અને 'બૃહત્સ હિતા'માં તેની બહુમુખી પ્રતિભા જ્યોતિષદ્યોને તેમ જ તજ્ત્ર વિદ્વાનોને પ્રભાવિત કરી દે છે. તેના 'બૃહત્ત સંહિતા' પ્રાંથ તેા ભારતીય ત્રાનવિત્રાનના વિશ્વકોશ કહી શકાય. બૃહત્સ હિતાના 'પ્રહ-ગાચરાધ્યાય'માં આચાર્ય વરાહમિહિર જ્યોતિષવિષયક ગાચરત્રાનના નિરૂપણની સાથે સાથે મુદ્રાલ'કાર દ્વારા વિવિધ છે દાવૃત્તોના પરિચય કરાવ્યો છે. આ પ્રહગાચરધ્યાયમાં લેખકે એક સાથે જ્યોતિષ, છે દ, કાવ્ય અને અલ'કારના પરિચય કરાવી દીધો છે. વરાહમિહિરની ભાષા-શૈલીમાં કાલદાસની શૈલી પ્રતિબિબિત થતી જોવા મળે છે. તેની 'કેટલીક શ્લોકપ'ક્તિએ કાલિદાસની આપ્રમ'જરી જેવી મધુર સ્તૃક્તિઓના રસાસ્વાદ કરાવે છે અને કાલદાસની યાદ તાજી કરાવે છે. ર કદાચ કાલદાસ અને વરાહમિહિર (ઇ. સ. ૫૦૫) સમકાલીન હોય અને તતકાલીન (ગ્રાપતકાલીન) વિદ્યાક્રીય વાતાવરણની તેમના ઉપર અસર હોય તે બનવા જોગ છે. ક

વરાહિમિહિર પછી લગભગ તુરત જ થયેલ કલ્યાહ્યુવર્માએ તેના સારાવલી નામના જાતક મ્રાંથમાં ચંદ્રારિષ્ટ્રભાગાધ્યાય 'માં જ્યોતિષવિષયક ચંદ્રના યાગથા થતા બાલારિષ્ટ્રભાગની સાથે સાથે આયુવે દિક વિચારાનું નિરૂપહ્યુ કર્યું. છે. 'ચંદ્રારિષ્ટ્રભાગાધ્યાય ' નામના આ અગિયારમાં અધ્યાયમાં લેખકે ચંદ્રથી થતા વિવિધ શુભ્યોગા અને તેનાથી થતા બાલારિષ્ટ્રભાગયોગાનું વિવરહ્યુ કર્યું. છે 'અરિષ્ટ,' એટલે અનિષ્ટ, અમાંગળ કે બાળપહ્યમાં બાળકને થતો મૃત્યુયાગ. બાળકના જન્મસમયે આકાશના પ્રદ્યોને આધારે જાતકની જન્મકું ડળી બને છે અને તેમાં શુભાશુભ મહોને આધારે જાતકનું ભાવજીવન ઘડાય છે. અશુભ પ્રહયાગથી બાળકનું બાળપહ્યમાં જ મૃત્યુ થાય છે. આ જાતના રાગ બાલારિષ્ટ્ર યોગ કહેવામાં આવે છે. લેખકે સારાવલીના દશમા અધ્યાયમાં બાલારિષ્ટ્રયોગોનું વિશદ વર્હું કર્યું છે. દશમા 'અરિષ્ટ્રાધ્યાય 'માં અરિષ્ટ્ર યોગોનું વિગતે વર્હ્યુન કર્યા પછી અગિયારમા અને બારમા અધ્યાયમાં લેખકે ચંદ્ર, ગુરૂ, શુક્ર વગેરે પ્રહ્યાય થતા, શુભ્યોગા દારા અરિષ્ટભાગનું વિવરહ્યુ કર્યું છે. ચંદ્રારિષ્ટભાગાધ્યાય ' નામના અગિયારમાં અધ્યાયમાં માત્ર ચંદ્રથી થતા શુભ યોગા દ્વારા અરિષ્ટભાગનું નિરૂપહ્યુ કર્યું છે અને તેની સાથે સાથે આયુવે દિક વિચારાનું પહ્યુ નિદર્શન કર્યું છે. અરિષ્ટભાગ અંગના

ર ઝા (૫'.) અચ્યુતાનન્દ, 'ખૃહત્સ'હિતા' ચીખરુબા વિદ્યાક્ષવન, વારાણસી-૧, ૧૯૮૩, પૂ. ૪.

प्राय: शरीराकारानुवर्तिनो हि गुणादोषाश्च भवन्ति ।

<sup>3</sup> માં ઉપ (ડૉ.) રામચન્દ્ર, 'જ્યાતિર્વિદ્યાભરણમ્', માતાલાલ બનારસીદાસ, દિલ્હી, ૧૯૮૮, આ. ૧, પૃ. ૧૫૧.

भन्वंतिरः क्षपणकामरसिंह शैकुवेतालभट्टचटक्यपेरकालिदासाः । ख्यातो वराहमिहिरो तृपतेः सभागो रलानि वै वर्दिननव विक्रमस्य ॥ २२,१०

#### કેલ્યાણવર્માકૃત સારાવશીના चन्द्रारिष्टमङ्गाध्यायभां वैदशीय વિચાર

-**२२**३

જ્યોતિષદીય વિવેચનની સાથાસાથ લેખકે આયુર્વે દિક વિચારાનું રાગા અને તેના ઉપચાર સાથે રસપ્રદ વર્ષ્યું છે. જન્મના ચંદ્રયોગથી કયારે અસ્પ્રિટના ભંગ કે નાશ થાય છે તેના એક એક યોગની સાથે લેખકે રાગ અને ઉપચારના ઉદાહરણ દ્વારા વૈદ્યાય વિચાર રજૂ કરેલ છે. જાતકની જન્મકું ડળીમાં ચંદ્રના વિવિધ યોગાથી જેમ અરિષ્ટતા ભંગ કે નાશ થાય છે તેમ વૈદ્યાય વિવિધ ઉપચારાથી કે પ્રયોગાથી વિવિધ રાગોના નાશ થાય છે તેનું સમુચિત દર્શન કરાવ્યું છે.

સારાવલીના ૧૧મા અધ્યાયમાં કુલ સત્તર શ્લાકો તેવા મળે છે. કે કેટલીક આવૃત્તિમાં અઢાર <sup>શ્</sup>લોકો જોવા મળે છે. <sup>પ</sup>શ્લોકોમાં કેટલીક જગ્યામાં પાઠભેદ પણ જોવા મળે છે. આમ છતાં રાગ અને ઉપયારમાં ક'ઈ ખાસ તફાવત જણાતા નથી. પ્રથમ એ શ્લોકોમાં બાળારિષ્ટયોગ અને તેની નિષ્ફળતાની પ્રસ્તાવના કર્યા બાદ ત્રીજ ક્લાકથી લેખક જન્મસમયના ચંદ્રની સ્થિતિને આધારે બાલારિષ્ટ્રયોગના નાશનું વર્ણન કરે છે. જેમ રાજ્ય ન્યાયભંગ કરનારના નાશ કરે તેમ સંપૂર્ણ ચંદ્ર જો જન્મસમયે ળધા શ્રદ્ધાથી દષ્ટ હોય તા અરિષ્ટના નાશ કરે છે. અહીં દંડ-વિષયક રાજનૈતિક વિચારથી ખાલારિષ્ટ ભંગની ચર્ચાતા પ્રારંભ થાય છે. તેવી જ રીતે છેલ્લા અઢારમા ક્લાકમાં જેમ પિતા પાતાના પુત્રને મારતા નથી, પરંતુ રક્ષણ કરે છે તેમ જાતકની જન્મક ડળીમાં હકા કે આઠમા ભાવમાં રહેલ ચંદ્ર શભાશભ મહાથી દ્રષ્ટ હોવા હતાં જો જતાકના જન્મ શકલપક્ષમાં રાત્રે થયા હોય અથવા કૃષ્ણ પક્ષમાં દિવસે થયેલા હોય તા ચંદ્ર પ્રયત્નપૂર્વક આપસમાં રક્ષણ કરે છે. બ આમ અહીં છેલ્લા શ્લાકોમાં કોટું બિક વિચાર રજૂ થયેલા છે. અન્ય શ્લાકમાં લેખક મહદ અ'શે વૈદ્ધીય વિચારા રજ કર્યા છે. ક્રોઈ ક્રોઈ વાર આ ચર્ચાની વચ્ચે ું ( શ્લાક ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૪, ૧૬ અને ૧૭મા ) અન્ય (કુલાંગના, ુલાબી, ડરપાક, સાર્ય, રાજાની સેના, સેનિક, વાધ, મૂગ વગેરેનાં ) ઉદાહરણા દ્વારા બાલારિષ્ટભંગની તલના કરીને વિવિધ વિચારા રજ કર્યા છે. આમાં લેખકની વૈદ્યાય વિચારહા ઉપરાંત અન્ય સામાજિક. રાજકીય, બાંધવિષયક વગેરે બાળતાનું જ્ઞાન સમુલ્લસિત થાય છે.

હવે આ સારાવલીના અગિયારમા અધ્યાયમાં વૈદકીય વિચારાનું અનુશીલન કરતાં જણાય છે કે અહીં લગભગ દરોક રોગા અને તેના ઉપચારા કે તે રાગને નાશ કરવા માટેના પ્રયોગાનું નિરૂપણ થયું છે. આ રાગા અને ઉપચારા લેખકના સમયના પ્રચલિત અને જાણીતા હોવા

Y R. Santhanam, Saravali of Kalyana Varma, Vol I, Ranjan Publications, 16, Ansari Road, Daryaganj, New Delhi 110002, First Edition, 1983, Page-142.

प चतुर्वेदी (डॉ) • मुरलीधर, श्रीमत् कल्याणवर्म-विरचिता सारावली 'कान्तिमती'' हिन्दी व्याख्या सहिता, मोतीलाल बनारसीदास, वाराणसी, १९८६, तृतीय संशोधित संस्करण, ४० ८२.

૧ એજત, પૃ. ૭૯, ૧૧/૩ (૧૧ મા અધ્યાય/શ્લા. ૩).

**૭ એજન, પૂ. ૮૧, ૧૧/૧૮.**૦ - ૧૦૦૧ કે ૧૦૦૦ છે છે જે છે છે છે.

ા તરેન્દ્રકુમાર પી. મહેલા

248

જોઇએ. બાલારિષ્ટભંગ અંગેના ચંદ્રના યોગા અને વિવિધ રાગા તથા તેના ઉપચારાતું એક સાથે લેખકે સુંદર નિદર્શન કર્યું છે. હવે ક્રમશઃ દરેકનું રસપ્રદ અને ઉપયોગી મૂલ્યાંકન કરીશું.

#### ∘**ર**ુવાયુરાેગના નાશ મા**ટ**ુબસ્તિક્રિયાઃ

સારાવલાના ૧૧ મા અધ્યાયના ૪ થા શ્લોકમાં ચંદ્રયોગથી થતા બાલારિષ્ટલંગના જ્યોતિષવિષયક નિરૂપણમાં લેખક જણાવે છે કે જો પૂર્ણ કળાઓથી યુકત ચંદ્ર જન્મસમયે મિત્રના નવમાંશ ચંદ્રમાં સ્થિત હોય અને તે શુક્રથી દૃષ્ટ હોય તે અરિષ્ટ દૂર કરવાવાળા યોગામાં આ શેષ્ઠ યોગ છે. આ બાળત સમજાવવા માટે લેખક ગૈદકાય ઉદાહરણ સાથે તુલના કરતાં જણાવે છે કે જેમ વાયુરાત્રના નાશ માટે બસ્તિક્રિયા શેષ્ઠ મનાય છે તેમ અરિષ્ટના નાશ માટે ચંદ્રથા બનતો ઉપર્યુક્ત યાંગ ક્રોષ્ઠ છે.

વાયુરાગના નાશ માટે આયુર્વે દિક ઉપચારામાં સૂં ઠ, ગંઠાડા, મેથી, હિંગાષ્ટક વગેરે ઔષધા જાણીતાં છે, હતાં બસ્તિકિયા (વિવિધ રીતે કરવામાં આવતી શરીરની આંતરિક શુદ્ધિ) વાયુરે રાગના વિનાશ માટે ઉત્તમ માનવામાં આવે છે. બસ્તિકિયાથી શરીર વાયુદાયરહિત અને સ્કૃતિવાન તથા ત દુરસ્ત રહે છે. બસ્તિકિયાને એક પ્રકારની યોગિક કિયા પણ માનવામાં આવે છે.

લેખકે અહીં જ્યાતિષવિષયક નવમાંશનું એક રાશિના નવ ભાગ નક્ષત્રપદ્ધતિનું મહત્ત્વ પણ બતાવી દીધું છે. જ્યાતિષશાસ્ત્રમાં નવમાંશ કુંડળીનું ષડ્વર્ગીય, દશવગી ય વગેરે કુંડળીઓમાં વિશેષ મહત્ત્વ જોવા મળે છે.

#### ર કરૂ અને પિત્તદાષના વિનાશ માટે વિરેચન અને વમનક્રિયા:-

આ અધ્યાયના પાંચમા શ્લાકમાં જુલાબ અને ઊલટી દારા કક્ તથા પિત્તના દાષના શમનની ચર્ચા છે. જેમ કફ અને પિત્તના દાષને જુલાબ (રેચ) એ વમનથી દૂર કરી શકાય છે તેમ જે ચંદ્ર જન્મસમયે પરમ ઉચ્ચના એટલે કે ૧૫લ રાશિમાં ત્રણ અંશના હોય અને તે શુક્રથી દુષ્ટ હોય તો અરિષ્ટના નાશ થાય છે. અર્થાત્ બાલાસ્ષ્ટિના લંગ થાય છે.

અહીં જુલાબ તેમજ ઊલટીના ઉપચારથી કરૂ અને પિત્તદાષ શરીરમાંથી નીકળી જાય છે અને તે શાંત થાય છે તે વિચાર રજૂ થાય છે. ઉચ્ચના પ્રહનું મહત્ત્વ પણ અંકાયું છે. ભારતીય જ્યાતિષમાં ઉચ્ચના પ્રહાને પ્રબળ અને શક્તિશાળી—પ્રભાવશાળી માનવામાં આવે છે. નૈસર્ગિક શુભ પ્રહ શુક્ર અને તેની દષ્ટિનું પણ મહત્ત્વ એવા મળે છે.

 <sup>€</sup> એજન, પૃ. ૭૬, ૮ ● અને ૮૧ (વિવિધ રાગા અને ઉપચારા)
 ૧૧/૪, ૫, ૧, ૭, ૮, ૯, ૧૩ અને ૧૫ (ક્યા.)

#### उद्याख्यमिष्ट्रत सारावसीना चन्द्रारिष्टमङ्गाध्यायमा वैद्धीय विधार

રફેપ

#### ૩ મહાતિસાર રાગમાં જાયફળ કે કાડમના છાતરાના ક્વાથના પ્રયાગ:—

છકા શ્લોકમાં મહા અતિસાર (સતત ઝાડા થવા તે) રાગમાં જ્યક્ળ કે (પાઠભેદ મુજબ) દાડમના છોતરાંના ક્વાથ અકસીર છે તેમ જ હાલ્યું છે. આ ક્વાથના પ્રયોગથી ગમે તેવા ઝાડા થયા હોય તો પણ તે મટી જ્ય છે. આવી જ રીતે જન્મસમયે ચંદ્ર ગમે તેટલા ક્ષી હાય તા પણ જો ચંદ્ર શુભગ્રહના વર્ગમાં શુભ ગ્રહથી દુષ્ટ હાય તા બાલારિષ્ટના નાશ થાય છે. અહીં જ્યોતિષવિષયક વિવિધ ગ્રહાના વર્ગ અને શુભ ગ્રહાની દષ્ટિનું મહત્ત્વ જોવા મળે છે. ગુરુ શુક્ર, યુધ અને પૂર્ણ ચંદ્રના (બળવાન ચંદ્રને) નેસ ગિંક શુભ ગ્રહ માનવામાં આવે છે.

મહાતિસાર રાગમાં જયક્ળ અને દાડમના ઉપચાર વૈદકાય ઉપચારામાં જાણીતા છે. અહીં जातीफल અને दाडियफल એમ પાઠભેદ જોવા મળે છે તેમાં जातीफल પાઠ સ્વીકાર્ય જણાય છે તેમ છતાં મહાતિસારમાં દાડમના ઉપચાર પણ જાણીતા છે તેથા આ પાઠભેદ ધૂસી ગયા હોય તેમ લાગે છે. જાયકળના ઉપચાર ઉપર્યું કતા રાગમાં વિશેષ લાભપ્રદ હોય તેમ લાગે છે.

#### ૪ ઉન્માદ રાેગના નાશ માટે કલ્યાણઘૃત :—

સાતમા વ્લોકમાં ઉન્માદ (પાગલપણું)ના રાગના નાશ માટે કલ્યાણું વૃતના પ્રયોગની ચર્ચા એવા મળે છે. જેમ કલ્યાણું વૃતના પ્રયોગથી ઉન્માદરાગના નાશ થાય છે તેમ જો જન્મના ચંદ્રથી હ, ૮, ૬ ભાવામાં પાપપ્રદેશથા રહિત શુભગ્રહા હાય તો અરિષ્ટ્રના નાશ છે. અહીં જ્યાતિષવિષયક અધિયાગનું મહત્ત્વ જોવા મળે છે. આ યાગથી ચંદ્રને ખળ મળે છે જ્યારે ચંદ્રથા ૬, હ અને ૮મા ભાવામાં શુભ પ્રહા હાય એટલે કે છે શુભ પ્રહ, સાતમે શુભ પ્રહ અને આડમે શુભ પ્રહ હાય સારે ચંદ્રાધિયાગ ખને છે. આ યાગ જેમ અરિષ્ટ્રના નાશ કરે છે તેમ સુખ, સમૃદ્ધિ અને એશ્વર્યમાં પણ વૃદ્ધિ કરે છે. શનિ, મંગળ, રાહ્યુ-કેતુ અને સૂર્યને પાપપ્રહા માનવામાં આવે છે.

#### પ નેત્રરાગ (પીડા) ના નાશ માટે લવણયુક્ત થ્રતના પ્રયાગઃ—

જેમ લવલ્યુકત ધૃતના પ્રયોગથી નેત્રરાર્ગ આંખની પોડા શમે છે કે તે રાગના નાશ કરે છે. તેમ જો ચંદ્ર શુભ કળ આપનાર શુભગ્રહાથી યુક્ત હોય અને શુભગ્રહાના દ્રેષકાલુમાં હોય તો અરિષ્ટનો નાશ થાય છે. અહીં નેત્રપીડાના શમનનું કે નેત્રરાગના નાશનું નિરૂપલુ આ આઠમા શ્લોકમાં જોવા મળે છે. અહીં દ્રેષકાલુનું મહત્ત્વ પણ સૂચવાયું છે.

#### ક કર્જુરાલ કે કાનના રાગને દૂર કરવા માટે મીઠાવાળા પાણીના પ્રયાગ:-

ઉપર્યું કત આઠમા શ્લોકમાં તેત્રરાગના નાશ માટે લવબુયુક્ત ધૃતના પ્રયોગ દર્શાવ્યા છે. આજ શ્લોકમાં घृतनयनरोगની જગ્યાએ સૃતિપૂરવच્છ્રવणशू એવા પાઠભેદ નેવા મળે છે તેથા રાગ અને ઉપયાર ઉદાહરબુમાં બદલાય છે: ઉપર મુજબ દ્રેષકાબુમાં રહેલ ચંદ્ર જેમ આંરષ્ટના નાશ કરે છે તેમ મીઠાવાળું પાણી કાનમાં નાખવાથી કર્બું શલ કે કાનની પીડા—કાનના રાગ નાશ પામે છે. અહીં પાઠભેદને કારબું જ્યાંતિષવિષયક બાબત એક જ છે, પરંતુ વૈદકાય ઉદાહરબુ બદલાય છે.

24

नरेन्द्रकुमार थी. महिता

#### ૭ હરસ કે મસાના નાશ માટે તક (છાશ) કે મહાના સેવનના પ્રયોગ:-

નવમાં શ્લાકમાં હરસ કે મસાના રાગના નાશ કરવા માટે છાશ અને મહાના સેવનના ઉપચાર પતાવવામાં આવ્યા છે. જેમ છાશ અને મહાના સેવનથા ગુદજ એટલે કે મસા કે હરસ માટે છે તેમ જો જન્માંગમાં ચંદ્ર પૂર્ણ કળાઓથી યુક્ત થઇ ને શુભ ત્રહના દ્વાદશાંશમાં હોય તા અરિષ્ટના નાશ થાય છે.

અહીં ગુદજ એટલે હરસ, મસા, મરડા વગેરે રાગામાં છાશ અને મહાના પ્રયાગ લાભકારક મનાયા છે. જ્યાતિષશાસ્ત્રમાં જન્માંગ સિવાય હારા, દ્રેષકાણ, સપ્તમાંશ, નવમાંશ, દ્રાદશાંશ અને ત્રિશાંશને ષડ્વગી યું કું ડળાઓ કહેવામાં આવે છે. તેવી જ રીતે દશાંશ, ષાડશાંશ ષષ્ઠય શ વગેરે કું ડળાઓ દશવગી યું, વીસવગી યું એમ વિવિધ પ્રકારની કું ડળાઓ ખને છે અને તેમનું વિશિષ્ટ બાળતામાં વિશિષ્ટ મહત્ત્વ જોવા મળે છે. અહીં દ્રાદશાંશના ઉલ્લેખ થયેલા છે. માતાપિતાના સુખ બાળત પણ દ્રાદશાંશ કું ડળીનું મહત્ત્વ માનવામાં આવે છે. (स्यात् द्वादशांश पितृमातृ सौस्यम्)

#### ૮ આંખમાં ફેલાના નારા માટે કાળાં મરી અને વાંસના ઉપરના કાેમળ ભાગના ઘસારાના પ્રયાગ :—

આંખમાં ફ્લાને દૂર કરવા માટે કાળા મરી અને વાંસના ઉપરના કામળ ભાગના ઘસારાના પ્રયોગ તેરમા શ્લોકમાં જોવા મળે છે. જેમ કાળાં મરી અને વાંસના ઉપરના કામળ ભાગ ઘસીને દરરાજ આંખમાં આંજવામાં આવે તા આંખનું ફૂહું નષ્ટ થાય છે તેવી રીતે જો જન્મના અધિપતિ લગ્નમાં સમસ્ત પ્રહાશી દષ્ટ હાય તા બાલારિષ્ટ્રના નાશ થાય છે.

અહીં જન્મના અધિપતિ અર્થાત્ રાશીના સ્વામી લગ્નમાં સ્થિત રહીને સમસ્ત પ્રહાેથી દુણ હોય તા અરિષ્ટના નાશ કરે છે તેમાં જન્મના અધિપતિના સ્થાનનું મહત્ત્વ દર્શાવાં છું છે. સાથા સાથ બધા પ્રહાે (સાતમે હોવાથા અથવા વિશિષ્ટ દૃષ્ટિ કરતા હોવાથા) જેતા હોવાથા તેને વિશેષ બળ મળે છે.

#### ૯ ઉત્રજવરના નાશ માટે મુાનપુષ્પ (અગસ્ત્યપુષ્પ)ના રસને સ્'ઘવાના પ્રયોગ—

પંદરમા શ્લાકમાં લેખક ઉમ જવરના નાશ માટે મુનિપુષ્પના રસના પ્રયોગ સૂચવ્યો છે. ચાથે દિવસે આવતા (ચાથિયા) તાવ અગસ્ત્યપુષ્પના રસને સૃ'ધવાથી ઉતરી જાય છે, શાંત થઇ જાય છે. તેમ જો ચંદ્રથી ખારમા ભાવમાં ખુધ કે શુક્ર હોય અને અગિયારમા ભાવમાં પાપત્રહ હોય તેમ જ દશમા ભાવમાં ગુરુ હોય તા અરિષ્ટના નાશ થાય છે. અહીં વિશિષ્ટ પ્રહાનું વિશિષ્ટ સ્થાન સૂચવાયું છે.

#### डेंस्याध्यवभौड्त सारावसीना चन्द्रारिष्टमङ्गाध्यायभा वैदशय विवार

229

આમ વટેશ્વર-કલ્યાહ્યુવર્મા એ તેના પ્રસિદ્ધ સારાવલી નામના જાતક પ્રથમાં ' ચંદ્રારિષ્ઠ ભંગાધ્યાય' નામના અગિયારમા અધ્યાયમાં જ્યોતિષવિષયક નિરૂપહ્યુની સાથે સાથે ગેદકીય વિચારાનું સમુચિત અને ઉપયોગી દર્શન કરાવ્યુ છે. આમાં આપહ્યુને કલ્યાહ્યુવર્માનું ઉચ્ચ ગેદકીય ત્રાન જોવા મળે છે.

ભારતવર્ષમાં આયુર્વેદની પરંપરા ીદકીય યુગથી આરંભાતી જોવા મળે છે. ૠડવેદ તથા યજુર્વેદમાં આયુર્વેદના રોગા તથા તેના ઉપચાર માટેનાં ઓવધાના સંકેત મળે છે. પરંતુ અથવે વેદમાં તેનું વિશદ વર્ષુન જોવા મળે છે. તેથી આયુર્વેદને અથવે વેદના ઉપવેદ માનવામાં આવે છે. વરક, સુશુત અને કશ્યપ સંહિતામાં આયુર્વેદના વિસ્તાર અને વિવિધ વિભાગામાં વિભાજન જોવા મળે છે. તે આઠ વિભાગામાં—અંગામાં વિભાજત છે. આ આઠે અંગા (શલ્ય, શાલાકય, કાય, ભૂત, કૌમાર, અગદ, રસાયન અને વાજીકરણ) ઉપર વિવિધ પ્રથ રચાયા છે. સારાવલીમાં (જયાતિષપ્રથમાં) કલ્યાણવર્માના સમયનું પ્રચલિત ગેદકીય જ્ઞાન જોવા મળે છે. કલ્યાણવર્મા એક પ્રખર જયોતિષદ્ર હોવા ઉપરાંત આયુર્વેદાદ વિવિધ શાસ્ત્રાના તલસ્પશીં જ્ઞાતા જણાય છે.

#### સંદર્ભ પ્ર'થાની સાચ

- ૧ શ'કર બાલકૃષ્ણુ દક્ષિત, અનુ. હરિહર પ્રા. ભદ, ભારતીય જ્યાતિષશાસ્ત્ર, પ્રથમખ'ડ/દ્વિતીય ખ'ડ, યુનિવર્સિટી પ્રથ નિર્માણુ બાડે, ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ—૬, પ્રથમ આવૃત્તિ (વર્ષ નથી લખેલ)
  - २ आचार्य बलदेव उपाध्याय, संस्कृत शास्त्रों का इतिहास, हिन्दुविश्वविद्यालय, काशी, १९६०
  - श्रीवराहिमिहिराचार्यविरचिता भट्टोत्पेलीविवृतिसहिता बृहत्संहिता, श्रथमोभागः, सम्पादकः अवधिवहारी त्रिपाठी, वाराणसेय संस्कृतिविश्वविद्यालयः, वाराणसी-२ वाराणस्याम् १८९० तमे शकाब्दे
  - ४ वराहमिहिर्विरिचता बृहत्संहिता सं.पं. अच्युतानन्द झा, चाँखम्बा विद्याभवन, वाराणसी-१, १९८३
  - ५ कल्याणवर्मा विरचिता सारावली, डॉ. मुरलीवर खतुर्वेदी, मोतीलाल बनारसीदास, वाराणसी, १९८१, द्वितीय संस्करण
  - १० उपाध्याय (आचार्य) बलदेव, संस्कृतशास्त्रोंका इतिहास, शारदामन्दिर, बाराणसी-५, १९८३, नवीन संस्करण, पृ. १, २.

ÉÉ

#### નરેન્દ્રકુમાર પી. મહેતા

- R. Santhanam, Saravali of Kalyana varma Vol. I Ranjan, Publications, New Delhi-2 1983, First Edition.
- 9 Keith A. B., A History of Sanskrit Literature, Oxford University Press, 1966.
  - ८ पं. श्री अच्युतानन्द झा, लघुपाराशरी-मध्यपाराशरी, चाखम्बा अमरभारती प्रकाशन, वाराणसी-१०, सन् १९८४ ई०, पश्चम् संस्करण.
  - श्रीमद्वराहिमिहिराचार्यविरचितं लघुजातकम् दैवज्ञवाचस्पित-श्री वासुदेव ठाकुरप्रसाद पुस्तक
    मन्दिर, वाराणसी-१०, १९८२, द्वितीय संस्करण.
  - १० श्रीगणेशदेवज्ञविर्चितः जातकालङ्कारः, र्स. श्रीकिपिलेश्वरशास्त्री, चौखम्भा सं. संस्थान, बाराणसी-१, वि.सं. २०३५, तृतीय संस्करण.
  - ११ मीढुंढिराजदैवऋविरचितं जातकाभरणम्, पं. श्री अच्युतानन्द झा, चौखम्बा सं. सी. आफिस, बाराणसी-१९७८, द्वितीय शंस्करण.
- ૧૨ શ્રીમદ્ બાપદેવ પ'ડિત વિરચિત બાપદેવ શતક, અનુ. શાસ્ત્રો ગિરિજાશ કર, સસ્તું સા. વ. કાર્યાલય, ભદ્ર, અમદાવાદ, ઈ. સ. ૧૯૮૨, ૨૭ આવૃત્તિ
- ૧૩ ગુમાની વિરચિત જ્ઞાનભેષજ્યમ જરી, અતુ. રજનીનાથ ધારેખાન, સસ્તું. સા વ. કાર્યાલય, અમદાવાદ, ૧૯૭૯, ૪થી આકૃત્તિ.
- ૧૪ મુનસી **વિજયશંકર ધનશંકર, ધરધરને** વઘ, સસ્તું સા. વ. કાર્યાલય, અમદાવાદ ૨, ૧૯૪૯.
- ૧૫ માધવ ચોધરી, દિવ્ય વનસ્પતિ, ગાલા પબ્લિશર્સ, અમદાવાદ-૧, ૧૯૮૪, બીજી આવૃત્તિ.

### श्रीमत्कल्याणवर्माबेराचिता सारावली एकादशोऽध्यायः

संभूतरिष्टाख्या भक्तंस्तेषां यथा भवेद्योगै:। वानागमतो वक्ष्ये प्रधानभूता यतस्तेऽत्र ॥ १ ॥ उद्भपतिकृतरिष्टानां भक्कस्ताविकरूप्यते पूर्वम् । सम्यक् रोवाणामपि यथामतं ब्रह्मपूर्वाणाम् ॥ २ ॥ सर्वेर्गगनश्रमणैर्द्षचनद्रो विनाशयति रिष्टम् । आपूर्वमाणमूर्तिर्यथा नृपः सन्नयेद् द्वेषम् ॥ ३ ॥ चन्द्रः सम्पूर्णतनुः शुक्रेण निरीक्षितः सुहृद्भागे । रिष्टहराणां श्रेष्ठो चातहराणां यथा बस्तिः ॥ ४ ॥ परमोच्चे शिशिरतन् भृगुतनयनिरीक्षितो हरतिरिष्टम् । सम्यग्विरेकवमनं कफपित्तानार यथा दोषम् ॥ ५ ॥ चन्द्रः ग्रभवर्गस्थः क्षीणोऽपि श्रमेक्षितो हरतिरिष्टम । जलमिव महातिसारं रेजातीफलबल्कलक्वंचितम् ॥ ६ ॥ सप्ताष्टमषष्ठस्थाः शशिनः सौम्यारन्त्यरिष्टफलम् । पापरिमिश्रचाराः कल्याणघृतं यथोन्मादम् ॥ ७ ॥ युक्तः शुभफलदायिभिरिन्दुः सौम्यैनिहन्खरिष्टानि । तेषामिव त्र्यंशे लवणविमिश्रं घृतं नयनरोगम् ॥ ८ ॥ आपूर्यमाणमूर्तिद्वदिशभागे शुभस्य यदि चन्द्रः । रिष्टं नयति विनाशं तकाभ्यासो यथा गुदजम् ॥ ९ ॥ सौम्यक्षेत्रे चन्द्रो होरापतिना विलोकितो 'हन्ति । रिष्टं न वीक्षितोऽन्यै: कुलाझना कुलमिवान्यगता ॥ १०॥ कुर वने शशाङ्को भवने शनिरीक्षितस्तदनुवर्गे। रक्षति बिशुं प्रजातं कृपण इव धनं प्रयत्नेन ॥ ११ ॥ जन्माधिपतिर्वलवान् सुद्धदुभिरभिवीक्षितः शुभैर्भक्कम् । रिष्टस्य करोति सदा भीरुरिव प्राप्तसंप्रामः ॥ १२ ॥ <sup>५</sup>जन्माधिपतिर्लग्ने दृष्टः सर्वैर्विनाशयति रिष्टम् । घृष्टोषणविदलाभ्यां प्रत्येककृताष्ट्रजनं यथा शुक्लम् ॥ १३ ॥

१ पित्तकफाना । २ दा**र्डम** । ३ सर्वेनिहन्त्यरिद्धानि । ४ स्नृतिपूर्वच्छ्रवणग्रह्नं । ५ हरति । ६ जन्मेशो लग्नेश्वरदच्धः सर्व ।

નરેન્દ્રકુમાર પી. મહેતા

₹3 •

रेस्वोच्चस्थस्वगृहेऽथवापि सुद्धरा वर्गेऽपि सोम्यऽथवा
संपूर्णः ग्रुभ विक्षितः शराधरो वर्गे स्वकीयेऽथवा
शत्रूणामवलोकने न पतितः पापरयुक्तिक्षितो
रिष्टं हन्ति सुदुस्तरं दिनपतिः प्रालेयराशि यथा ॥ १४ ॥
शशिनोऽन्त्ये बुधसितयोराये कूरेषु वाक्पतो गगने ।
दुरितं चातुर्थिकमिव नश्यित सुनिकुसुमरसनस्यैः ॥ १५ ॥
लग्नेश्वरस्य चन्द्रः षट्त्रिदशायहिषुकेषु ग्रुभ दष्टः ।
क्षपयित समस्तिष्टान्यनुयाते रन्पतिरोध इव ॥ १६ ॥
एको जन्माधिपतिः परिपूर्णबलः "ग्रुभेर्दृष्टः ।
धन्ति निशाकरिष्टं ब्याघ्र इव मृगान् वने मत्तः ॥ १० ॥
पक्षे सिते भवति जन्म यदि क्ष्यायां
कृष्णेऽथवाऽहिन ग्रुभाग्रुभदृश्यमानः ।
तं चन्द्रमा रिपुविनाशगतोऽपि यत्ना-

इति कल्याणवर्भविरचितायां सारावल्यां चन्द्रारिष्टभक्को नामैकादशोऽध्यायः ।\*

दापत्सु रक्षति पितेव शिशुं न हन्ति ॥ १८ ॥

९ स्वोच्चे वा । २ वर्गेथ ३ सौम्येऽपि । ४ अनुयातो निरुप, रिष्टं वारगते । ५ शुभग्रहेर्देष्टः । ६ मत्तान् ।

<sup>\*</sup> डॉ॰ मुरलीधर चतुर्वेदी

श्रीमत् कल्याणवर्म-विरचिता सारावली
 मोतीलाल बनारसीदास, बाराणणी
 तृतीय संशोधित संस्करण, १९८६, पृ० ७९-८२

R. Santhanam
Saravali of Kalyana Varma, Vol. I, Ranjan Publications, 16 Ansari
Road, Dariyaganj, New Delhi, I10002, First Edition: 1983
p. 138-142

# ઋગ્વેદમાં પ્રદર્શિત થયેલા ક્રાન્તિકારી વિચારા

વિશ્વનાથ છ. શાસ્ત્રી\*

ભારતીય આર્ય સંસ્કૃતિને એના મૂળ સ્વરૂપમાં નિહાળવી હોય તે આપણે આપણી સંસ્કૃતિના આદિસ્તાત ઋગ્વેદ તરફ દષ્ટિપાત્ કરવા પડશે. " वेंदोऽखिलो धर्ममूलम्"—वेंद्द બધા જ ધર્મીનું મૂળ છે. ભગવાન મનુ વેદના મહત્ત્વને દર્શાવતાં કહે છે કે—

> योऽनधौल्य द्विजो वेदं अन्यत्र कुरुते श्रमम् । स जीवन्नेव शुद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ॥

અન્યત્ર મનુ ભગવાને કહ્યું છે કે—

वेदमेव सदाऽभ्यसेत् तपस्तपस्यन द्विजोत्तमः । वेदाभ्यासो हि विप्रस्य परमं तपमुच्यते ॥

આનાથી સાબિત થાય છે કે પ્રાચીનકાળમાં વેદાબ્યાસનું કેટ**લું** મહત્ત્વ હતું. પરન્તુ આજે વેદ વિષેની સિંહ વ્યક્તિએ યત્ર–તત્ર **ચ દ**ષ્ટિગાચર થાય છે.

આજના સમયે પ્રાપ્ત થતા ઋડવેદની શાકલ શાખાની સંહિતા જ ઉપલબ્ધ થાય છે. જેમાં ૧૦૧૭ સુકતા છે અને ૧૦ મ'ડળામાં આ વેદ વિભાજિત છે. મહાકવિ હામરની કવિતાના અ'શા જેટલા વિશાળ પ્રમાણમાં છે, ઋડવેદના સૂકતોને ાઆકાર એથી પણ વિશેષ- કપેશ છે.

સ્વામી દયાન દ સરસ્વતી કહે છે તેમ—" વેદ સર્વ સંસ્થ વિદ્યાઓનું પુસ્તક છે". એટલે અહીં અન્ય વિષયોની ચર્ચાન કરતાં વેદમાં આવતાં દાશ નિક તત્ત્વો વિષે જ ઉલ્લેખ કરીશું.

ઋડવેદમાં એવા કેટલાક ક્રાન્તિમારી વિચારા છે જેના વિષે કલ્પના કરવામાં આવતાં તે સમયના રીતિ–રિવાન્નેના આપણને ખ્યાલ આવે છે. ઋડવેદના ૧૦મા મંડળનાં પ સૂક્તો અન્ત્યેષ્ટિ સંસ્કાર વિશેનાં છે. જેમાં એક સૂક્તને છોડીને બાકીનાં બધાં સૂક્તો ભાવિજન્મ વિશે (પુનજેન્મ)ના વિચારા રજૂ કરે છે. પ્રથમ સૂક્તમાં યમ–બીજનમાં પિત્ઓ, ત્રીજમાં અિન, ચોથામાં પૂષા અને અંતિમ સૂક્તમાં સરસ્વતીની સ્તુતિ કરવામાં આવેલી છે. આ મુક્તાના અધ્યયનથી પ્રતીત થાય છે કે ભારતીયા બન્ને પ્રકારના અન્ત્યેષ્ટિ સંસ્કાર જેવા કે અિન-

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એમિ**લ ૧૯૯૦**-આગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૨૩૧-૨૩૪

<sup>\*</sup> આર્ધસ એન્ડ કેં**ગ્નસ** કાલેજ, **ઇડર** (સાળરકાંઠા ) સ્વા પ

232

વિશ્વનાથ છે. શાસ્ત્રી

દાહ તેમજ ભૂપ્રવેશ (દાટવાના) બન્નેમાં માને છે. છતાં પણ વૈદિક સંસ્કારામાં આગ્નિકાહ સંસ્કાર વિશેષ પ્રચલિત હતા. ભૂપ્રવેશ સંસારી, સંન્યાસી તેમજ નવજાત શિશુઓ માટે જ ઉચિત મનાતા હતા. આજે પણ આ જ પ્રથા પ્રચલિત છે.

કેટલાક વિવેચકોનું માનવું છે કે અન્ત્યેષ્ટિ સંસ્કાર સમયે મૃત પુરુષતી પત્ની પતિની સાથે જ સતી થાય એવું વિધાન ઋગ્વેદમાં અને અથવ વેદમાં મળે છે. આ અંગે ઋગ્વેદના ૧૦મા મંડળનાં ૮૫–૮૬–૮૭ સુકતો જોઈ જવા વિનંતી છે. સતી થવાની પ્રથા ભારાપીય યુગથી પ્રયલિત હશે એવી માન્યતા પ્રવર્તે છે પરન્દ્ર આથી વિશેષ પતિ અત્યુના કારણે શાક કરતી સોને ઋગ્વેદ (૧૦/૧૮/૮)માં—

## " उदीर्घ्वं नार्याभिजीवलोकं गतासुमेतमुपशेष एहि । हस्तप्र।मस्य दिधिषोस्तवेदं पत्युर्जवित्वमीससम्बस्य ।

હે નારી! ઊભી થા અને સાંસારિક જીવનને ફરીથી સ્વીકાર કર. તું ખાટી રીતે મૃત વ્યક્તિના શળ પાસે શાક કરી રહી છે. આવા અને અહીં પાસે ઊભેલા નવા પતિનું પત્નીત્વ સ્વીકાર કર, જે તારા હાથ પકડીને ઊભો છે, જે તને સ્નેહ કરે છે. આ રીતે આ મંત્ર વિધવા-વિવાહ જે ક્રાંતિકારી વિચારધારા છે તેના સ્વીકાર તેમ જ સતીપ્રથાના વિરોધ કરે છે. (અમારી માન્યતા પ્રમાણે કદાચ સતીપ્રથા જો અસ્તિત્વમાં હશે તા તે ક્ષત્રિયવર્ણ પૂરતી જ હશે.)

આ જ રીતે યન્ત્રમન્ત્રની ચર્ચાના વિષય અથવ વેદના છે. છતાં પણ ૠગ્વેદમાં ૧૦–૧૨ એવા મ'ત્રો છે જેમાં ય'ત્ર સ'બ'ધી વિષયની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. ૠગ્વેદ મ'ડળ ર સુકત ૪૨માં—

## कनिक्रदज्जनुषं प्रमुवाण स्मिति बाचमरितेव नावम् । सुमङ्गलश्च शकुने भवासि मा त्वा काचिदभि मा विश्व्याविदत्॥

આ મ'ત્રમાં શુભ શુક્રન માટે પક્ષીઓને મંગળ સ્વર નિનાદિત કરવા માટે વિન'તી કરવામાં આવી છે. આવી જ રીતે ઋડવેદ ૧/૧૯૧મું સૂક્ત જે " મધુવિદ્યાં"ના નામથી પ્રસિદ્ધ સૂક્ત છે તેમાં વિષ ઉતારવા સ'ળ'ધી મ'ત્રા આપેલા છે.

" રાગી મૃત્યુશય્યા ઉપર પડેલા **હો**ય, ખચવાની કોઇ આશા ન હોય, તેવા સમયે તેના સગાસ બ'ધાઓ તેની ડૂઝવનરક્ષા માટે પ્રાથ<sup>4</sup>ના કરતા હોય એવા <sup>4</sup>મંત્રો (ઝડ. ૧૦/૬૦/૮) સુકતમાં આપવામાં આવેલ છે. મંત્રના ભાવાર્થ ક'ઇક આ પ્રમાણે છે—

જેવી રીતે રથમાં ઘાડાને જેતરવા માટે સારથિ પદાથી તેને બાંધી દે છે, તેવી જ રીતે મે તમારા પ્રાણાને બાંધી રાખ્યા છે જેથી તમા જીવતા રહેા. તમારા શરીરનું અવસાન ન થાય અને તમે સદા સ્વસ્થ અને દીર્ધાયુ રહાે.

# अन्वेडमां प्रदर्शित थयेबा झान्तिझरी विवाहा

**ફે** ફ ફે

ઋડવેદનું હમા મ'ડળનું પપમું સૂક્ત પ્રસ્વાપિની ઉપનિષદના નામે જાણીતું છે. "lovers charm "ના નામથી પહુ આ સૂકત ખૂબ જ પ્રસિદ્ધ છે. પોતાની પ્રેમિકાને ઉપાડી જવા માટે તે આવ્યો છે ત્યારે એના સગા-સ'બ'ધીઓ તેમ જ આજુળાજુની બધી જ વ્યક્તિઓને સુવાડી દેવા માટે તે દાહ્યા નાખતાં કહે છે—

सस्तु माता सस्तु पिता सस्तुश्वा सस्तु विश्पतिः । ससन्तु सर्वे ज्ञातयः सस्त्वयमभितो जनः ॥

આવી જ રીતે એકપત્નીવત એ આદર્શ પર પરા રહી છે. શાકચપત્ની હંમેશાં ભત્મ નાનું રારણ રહી છે. ઋડવેદ ૧૦/૧૪૫ સૂક્તમાં મ ત્રનું ઉચ્ચારણ કરીને સ્ત્રી સપત્નીમદેન-પાતાની શાકચપત્નીનું મદેન કરી શકે છે—

> उदसौ सूर्यो अंगादुदय मामको भगः । अहं तद्विद्वला पतिमभ्यसाक्षी विवा सहिः ॥

આ રીતે ૠડવેદમાં દિવ્ય અને દાર્શનિક વિચારા અત્ર-તત્ર સર્વત્ર જોવા મળે છે. જે માનવજીવનના રાજિદા વહેવાર સાથે સંબ'ધ રાખે છે. તત્કાલીન સમાજની રહેણીકરણી તેના વિચારા-સંકલ્યા-માન્યતાઓનું આમાં ખૂખ જ સુંદર રીતે વર્ણન કરેલું છે.

|              | શ્રી સથાછ સાહિત્યમાળા                                                                                  | રા. પૈ.       |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 333          | <b>કૈલાસ</b> —સ્વામી પ્ર <b>ણવતીર્ય</b> જી                                                             | ₹3=00         |
| 338          | અ'બિકા, કાેટલર અને કુ'ભારિયા—(સ્વ.) શ્રી. કનેયાલાલ ભા. દવે                                             | ५=५०          |
| <b>33</b> 4  | <b>ઐતિહાસિક લેખસંત્રહ</b> —(સ્વ.) શ્રી પંડિત લાલચંદ ભ. ગાંધી                                           | १८=००         |
| 335          | <b>હરિભક્સ રિ—પ્રો</b> . હીરાલાલ રે. કાપડિયા                                                           | 99=00         |
| 332          | ભવાઈના વેશની વાર્તાઓ—(સ્વ) શ્રી. ભરતરામ ભા. મહતા                                                       | 3=00          |
| 336          | શ્રીમદ્ ભાગવત (ગુજરાતી અનુવાદ): ભાગ ૧, સ્ક'ધ ૧-૩—                                                      |               |
|              | (સ્વ.) શ્રી નાગરદાસ અમરજ પંક્રમાં (૧૯૬૫)                                                               | <b>८=०</b> ०  |
| 380          | ગુજરાત <b>સ્થળનામ સ'સક</b> વ્યાખ્યાનમાલા, ભાગ ૧ (૧૯૬૫)                                                 | ६=००          |
| <b>3</b> ४२  | <b>કુદરતની રીતે વધુ મ્યારાેગ્ય</b> —શ્રી. શાંતિલાલ પ્ર. પુરાહિત (૧૯૬૭)                                 | ૭=૫૦          |
| 383          | <b>ભારત-રત્ન</b> —શ્રી. ઉપેન્દ્રરાય જ. સાં ડેસરા (૧૯ <b>૬૭</b> )                                       | ૧૫=૫૦         |
| ४४६          | <b>મહાગુજરાતના મુસલમાના, ભાગ ૧-ર</b> —શ્રી કરીમ મહ <sup>્</sup> મદ માસ્તર                              | ૧७=००         |
| 388          | પૈદ્રાલિયમ—શ્રી પદ્મકાન્ત ૨. શાહ (૧૯૭૦)                                                                | 13=00         |
| ७४६          | પ ચક્રશી તાત્પર્ય —સ્વામી પ્રહ્યુવતીર્યાજ (,૧૯૭૧)                                                      | <b>ξ=00</b>   |
| 386          | <b>અખો અને મધ્યકાલીન સ'તપર'પરા</b> —(સ્વ.) ડા. યા. જ. ત્રિપાઠી                                         | १४=५०         |
| 386          | <b>શ્રીમદ્ ભાગવત : ભાગ ૨</b> —(સ્વ.) નાગરદાસ અ. પંક્ર્યા (૧૯૭૨ )                                       | ११=५०         |
| ૩૫• .        | <b>ચરકતા સ્વાધ્યાય, ભાગ ૧</b> —(સ્વ.) ડાં. બાપાલાલ ગ. વૈદ્ય (૧૯૭૩)                                     | २ ६ = ० ०     |
| ૩૫૧          | ગુ <b>જરાતના પાઢરી ઉદ્યોગ</b> —શ્રી. શાંતિલાલ પી. પુરાહિત (૧૯૭૫)                                       | ८=७५          |
| ૩૫૨          | ઊંડાણુના તાગ—શ્રી છોડુલાઇ સુથાર (૧૯૭૫)                                                                 | ૧૫=૦૦         |
| ३५३          | <b>ભારતીય વીણા—(સ્વ.)</b> પ્રેા. રસિકલાલ એમ. પં આ (૧૯૭૮)                                               | 31=00         |
| ૩૫૪          | <b>ચરકના સ્ત્રાધ્યાય, ભાગ ર</b> —(સ્વ.) ડાૅ. બાપાલાલ ગ. વેદ્ય (૧૯૭૯)                                   | 6 \$ = 0 0    |
| 3 <i>n</i> / | <b>ચાંપાનેર:</b> એક <b>અધ્યયન</b> —ડા. રમણલાલ ના. મહેતા (૧૯૮૦)                                         | 3 = 0 0       |
| ३५६          | <b>હારકાના પ્રદેશના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ</b> —(સ્વ.) શ્રી ક. ન. જેષી                                      | 88=00         |
| ૩૫૭          | <b>અાધુનિક ગુજરાતના સત્તા, ભાગ ર</b> —ડાૅ. કેશવલાલ ઠક્કર (૧૯૭૯)                                        | ४५=००         |
| ३५८          | <b>સૂર્ય શક્તિ</b> —શ્રી. પદ્મકાન્ત ૨. શાહ (૧૯૮૧)                                                      | <b>५२=५०</b>  |
| ૩૫૯          | ક <b>િવ ગિરધર : જીવન અને કવન—</b> ડાૅ. દેવદત્ત <b>ને</b> શી                                            | ५१=००         |
| ३६०          | વનીષધિ કાેશ—પ્રાે. કે. કા. શાસ્ત્રી                                                                    | ૩૫=હપ         |
| 3 5 9        | <b>સહસ્રલિંગ અને 3ુંદ્રમહાલય</b> —(સ્વ.) શ્રી કનૈયાલાલ ભા. દવે                                         | <b>७</b> ८=०० |
| <b>३</b> ६२  | <b>વૈષ્ણવતીર્થ</b> ુ ડાંકાર—(સ્વ.) ડાૅ. મ <b>ંજુ</b> લાલ ૨. મજમુંદાર                                   | 85=00         |
| <b>३</b> ६९  | <b>વૃદ્ધત્રયી અને લધુત્રયી</b> —્( સ્વ. ) ડાૅ. બાપાલાલ ગ. વૈદ્ય                                        | 33=00         |
| <b>३</b> १३  | વડાદરા એક અધ્યયન—્ડા. આર. એન. મહેતા                                                                    | 88=00         |
| ३१४          | મહારાજા સયાજરાવ ત્રીજા—( સ્વ.) પ્રા. હસિત બૂચ                                                          | 86=00         |
| <b>३</b> ६५  | નાભાજીકૃત ભક્તમાલના ઐતિહાસિક ભક્તા–એક અધ્યયન—                                                          |               |
| - 4 -        | શ્રી મૂળશ કરે હિ. કેવલીયા                                                                              | 88=00         |
| 3 \$ \$      | લેસર—ગ્રી. પદ્મકાન્ત ર. શાહ                                                                            | 8<=00         |
| ૩ <b>૧૭</b>  | <b>ચ્યાહારવિજ્ઞાન</b> —(પુનઃ મુદ્ર <b>ણ</b> ) ડાૅ. જયશંકર ધ. પાઠક અને<br>(સ્વ.) અનંતરાય મ. રાવળ (૧૯૯૧) | <b>ξο=</b> 00 |
|              | ( ta.) william at the ( less )                                                                         | ,0=00         |

પ્રાપ્તિસ્થાન: યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, મહારાજ સયાજીરાવ યુનિવર્સિટી પ્રેસ, રાજમહેલ દરવાજ પાસે, રાજમહેલ શેહ, વઢાદરા–ઢદ• ••૧

# દર્શન

क्यन्त प्रे. ठाइर

#### ૧ સમસ્યા:

વિજ્ઞાન કહે છે કે ૪. ૫ અન્જ વર્ષ પૂર્વે પૃથ્વીનું સર્જન થયું. તે પછી તેમાં અસંખ્ય જાતિનાં નાનાં-માટાં પ્રાણીઓ ઉત્પન્ન થયાં. આ પ્રાણીઓનો પરસ્પરના જીવનસંઘર્ષ નિવારવા માટે દરેકને માટે અલગ પર્યાવરહ્યુના ગાખલા રખાયા. પછી તે ૧૪૦ લાખ વર્ષ પહેલાં મનુષ્યજાતિ નિર્માણ થઈ. આ બેપર્યું પ્રાણી વિચિત્ર નીકળ્યું. પર્યાવરહ્યુના ગાખલાની મર્યાદા તેને અસ્વીકાર્ય હતી. તેનું અસ્તિત્વ સર્વત્ર પ્રસરી રહ્યું અને પાતાના સ્વાર્થમાં નડતરરૂપ થતાં પ્રાણીઓને તે રહે'સી નાખવા લાગ્યા.

જયારે માખુસે પાતાની આસપાસની જડચેતન સૃષ્ટિ નીરખી હશે, ત્યારે તેના ચિત્તમાં અદ્દુલત—રસ રેલાયા હશે. મનુષ્ય જન્મે છે, ઊછરે છે, વધે છે, હસે છે, ઝઘડે છે અને અન્તે મરખુને શરખ થઈ જાય છે. ગણ્યા ગણાય નિહ એટલા પ્રકારનાં અન્ય પ્રાણીઓમાં પખુ આવા જ ક્રમ છે. વનસ્પતિમાં પખુ આવું જોવાય છે. પર્વતા સ્થિર છે તો ઝરખું વહે છે અને તેમાંથી નદીઓ બને છે. આ સરિતાઓ સરતી સરતી સાગરમાં સમાય છે અને છતાં તેનાં ઊછળતાં જળ મર્યાદા મુકતાં નથી. દિવસ અને રાત નિયમિત રીતે થાય છે. સૂર્ય સવારમાં ઊગે છે અને સાંજે આથમી જતાં અધકાર છવાય છે, ત્યારે આકાશમાં અગખ્યિત તારા ચમકા ઊઠે છે! રાત્રે દર્શન દેતા ચન્દ્ર રાજ નિયમિત રીતે વધતા અને ઘટતા રહે છે. વાદળાં ચઢી આવી વરસી જાય છે અને પૃથ્વી લીલાતરીની સાહામણી ચાદર એાઢી લે છે. વૃક્ષા તથા વેલાઓ ફળફૂલ આપે છે.

માણુસનું આવું નિરીક્ષણ સમસ્યારૂપ ળની ગયું! તેના મનમાં અનેક પ્રશ્નો ઊભા થયા હશે: શું આ બધું અનાદિ કાળથા આમ જ ચાલતું હશે ? કોઈક વખતે તા તે ઉદ્દ ભવ્યું હશે ને ? તો તે આપાંઆપ ઊભું થયું હશે કે કોઈ દ્વારા સર્જાયું હશે ? સૂર્ય વગેરે પ્રાકૃતિક પશ્બિળાની નિયમિતતા કોઈ અગમ્ય નિયામકના નિયમનને આભારી તા નહિ હાય? અને જે ખરેખર એમ જ હાય, તા તે કોણુ હશે, કેવા હશે, કયાં રહેતા હશે ?

વળા તેણું એ પણ જોયું કે બધા મનુષ્યા સરખા મુખી કે સરખા દુઃખા નથી હોતા. કોઈ ખૂબ મુખી હોય છે, કોઇ સાધારણ મુખી હોય છે, કોઇ દુઃખી હોય છે, તો કોઈ વળી અત્યન્ત

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', યુ. ૨૭, અંક ૩–૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦– આંગર્ટ ૧૯૯૦, યુ. ૨૩૫-૨૪૬

રાક્ષ્

દુ:ખી હૈાય છે. કોઇ તે એક પ્રકારનું સુખ હૈાય છે તા બીજા પ્રકારનું દુ:ખ હૈાય છે, અને બીજાને વળી તેથી ઊલટું જ હૈાય છે! તેને થયું આટલી બધી વિષમતા કેમ હશે ? અને મૃત્યુ તા બધાંને જ વળગેલું છે! શું આ જગતમાં કોઈ જ સર્વથા સુખી નહિ હૈાય? શું આ દુ:ખ માત્રને દૂર કરવાના કોઈ જ ઉપાય નહિ હૈાય? અને મૃત્યુના ભયને ટાળી શકાય એવી કોઈ જ યુક્તિ નહિ હૈાય?

#### ર ઊકલની શાધ:

માણસ પ્રકૃતિથા આશાવાદી છે, નિરાશાવાદી નથી. તેથી તેણે આ અને આવા અન્ય અનેક પ્રશ્નોના જોકલ શાધવા પ્રયત્ના આદર્યા. ભારત જેવા દેશમાં હવા—પાણી—ખારાક—નિવાસ જેવી જવનની જરૂરિયાતા સરળતાથી મળી શકતી હોવાથી ચિન્તનશીલ ઋષિમુનિઓ એકાન્તમાં ખેસીને લાંખા સમય સુધી વિચારમાં ડૂખી જઇ આ રહસ્યના જોકલ શાધવા મથી રહ્યા. એક તા તેમને આ જગતના મૂળમાં રહેલી વ્યવસ્થાનું કારણું શાધી કાઢનું હતું, અને વળી તેમના સવિશેષ પ્રયત્ન દુઃખમાંથી તેમ જ મૃત્યુના અયમાંથી કાયમને માટે છૂટવાના ઉપાય શાધવા માટે હતા.

'વેદ'એ જગતનું પ્રાચ્વિતમ ઉપલબ્ધ સાહિત ગણાય છે. વેદિક સંહિતાઓમાં આવાં ચિન્તનોના પુષ્કળ નિર્દેશા પ્રાપ્ત થાય છે. આ ચિન્તનો, 'બ્રાહ્મણુ' તેમ જ 'આરણ્યક' પ્રન્થામાં થઈને, વૈદિક સાહિત્યના અન્તભાગમાં આવેલાં હાઈ તથા સમસ્ત વેદના હાઈને પ્રકટ કરતાં હાઈ 'વેદાન્ત' એવા યથાર્થ નામથી ઓળખાતાં ઉપનિષદામાં પૂર્ણત્યા વિકસિત થયેલાં જોવા મળે છે. આ ઉપનિષદાના ઋષિઓએ આપેલાં આલેખનાની તલસ્પર્શિતા, રાચકતા તથા સરળતા ઉપરથી સમજ્ય છે કે આ મહાન ઋષિઓએ આ સમસ્ત સૃષ્ટિની પાછળ સંતાઇ ને વિલસી રહેલા પરમ તત્ત્વના સાક્ષાત્કાર અનુભવ્યા હશે જ. ઉપનિષદાના અમુક અંશા તો જગતના શ્રેષ્ઠ સાહિત્યમાં સ્થાન પામ્યા છે. શહેનશાહ શાહજહાનના જયેષ્ઠ પુત્ર દારા સુકાહે ૪૦ જેટલાં ઉપનિષદાના કારસીમાં અનુવાદ કરેલા, જેના જર્મન ભાષાન્તરથી પ્રભાવિત થઈ પ્યાતનામ જર્મન ફિલસૂફ શાપેનહોવર (૧૭૮૮–૧૮૬૦) ઉપનિષદાના અનુવાદના તે પ્રત્યને માથે મૂકાને નાચતાં નાચતાં પુલકિત બનીને બાલી જાઢેલા કે—" It is the Solace of my life, the solace of my death!—તે તા મારા જીવનની પરમ શાંતિ છે, મારા મૃત્યુની પરમ શાંતિ છે!"

#### 3 **%**a:

ીદિક ઋષિઓએ ઋકૃતિમાં વ્યાપી રહેલી ઉપર વર્ષુ વી તેવી અપરિવર્ત નશીલ નિતિક વ્યવસ્થાને 'ઋત ' એવું નામ આપ્યું છે. આ સંજ્ઞાના મૂળ અર્થ 'સીધી લીટી', 'નિયમ' એવા થાય છે. તે ઉપરથી આ વિશ્વમાં જે અળાધ્ય નિયમ પ્રવર્તે છે તેને માટે આ મહિષિઓએ એ સંજ્ઞા આપી છે. આ 'ઋત' કેવળ ળાલા સૃષ્ટિના નિયમને જ નહિ પણ નીતિ તથા ધર્મના

દરા ત

१३७

નિયમને પણ દર્શાવે છે, તે વિશ્વની નૈતિક સુવ્યવસ્થા છે. દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ વગેરે સંદર્ભોને ખ્યાલમાં રાખીને જે તથ્ય જેવાય છે તે 'સત્ય' અથવા, વધારે સ્પષ્ટતા કરીએ તો, 'વ્યાવહારિક સત્ય' છે: પરન્તુ તે જ તથ્યને કે વસ્તુને આવા કોઈ પ્રકારના સંદર્ભ વિના જ, બિલકુલ નિરપેક્ષભાવે, જોઈએ ત્યારે તે જેવું દેખાય છે તેને 'પારમાચિક સત્ય' કહે છે અને તેનું જ બીજું નામ 'ઋત' છે. 'વ્યાવહારિક સત્ય'નું દર્શન તા ઘણા કરી શકે, પરન્તુ 'પારમાચિક સત્ય' જે 'ઋત', તેનું દર્શન તા કોઈક વિરલા જ કરી શકે છે.

#### ૪ દર્શાન:

હવે આપણે 'દર્શન' શબ્દના અર્થ ખરાખર સમજ લઇ એ. 'જોવું, આંખ વડે જાણવું' એ અર્થમાં સ'સ્કૃતમાં દશ્ ધાતુ ( / દશ્) છે. તેનું ભાવવાચક નામ 'દર્શન'. તેથા ચક્કુમ ઇન્દ્રિય ( ચક્કુરિન્દ્રિય) દ્વારા ત્રાન મેળવવાની ક્રિયા તથા એવી રીતે મેળવેલું ત્રાન એ બન્ને માટે 'દર્શન' શબ્દ પ્રયોજ્ય. બીજી ત્રાનેન્દ્રિયો કરતાં વધારે ચાકસાઇપૂર્વક વિષયનું ત્રાન મેળવતી હોવાથા ચક્કુરિન્દ્રિય સત્યની વધારે નજીક ગણાતી હોઇ ઘણી વાર તેને સર્વ ત્રાનેન્દ્રિયોના પ્રતિનિધિ તરીકે પણ નિર્દેશવામાં આવે છે. આ રીતે અન્ય ત્રાનેન્દ્રિયો દ્વારા મેળવાતા ત્રાન કરતાં ચક્કુરિન્દ્રિય દ્વારા મેળવાતું ત્રાન ચઢિયાતું ગણાય છે. આથી જ 'પ્રત્યક્ષ ' [ प्रति + अझ ( આખ)—' આંખની સામે ']ને સર્વ પ્રમાણામાં મુખ્ય ગણવામાં આવે છે, અને ન્યાયાલયમાં પણ ' સાક્ષી ' ( ' સાક્ષાત્—નજરે—જોનાર ')ના વિધાનને મહત્ત્વ આપવામાં આવે છે.

આ તો સામાન્ય નજરે દેખાય તેવા સ્થૂલ પદાર્થીના ત્રાનની વાત થઇ. પરન્તુ કેટલાક અત્યન્ત સૂક્ષ્મ પદાર્થી હોય છે જે સ્થૂળ તેત્ર વડે જોઈ શકાતા નથી; ઉદાહર આ તરીકે પરમાતમાં, આતમાં, સ્વર્ગ. 'દર્શન ' શબ્દને અર્થ વિકાસ થતાં તે આવી અતીન્દ્રિય—જેના અનુભવ સામાન્ય ઈન્દ્રિયોની મદદથી મેળવી શકાય નહિ તેવી—વસ્તુઓના સાક્ષાતકારના અર્થ, 'આધ્યાત્મિક ત્રાન 'નો અર્થ પણ સૂચવવા લાગ્યો. 'દરચ્તે» અનેન દત્તિ વર્શનમ્ '—જેના વડે (અતીન્દ્રિય વસ્તુઓને) જોઈ—જાણી શકાય છે તે 'દર્શન '—એવી વ્યુત્પત્તિ પણ થવા લાગી, જેના અર્થ એવા થાય કે જે શાસ્ત્રીય પહિત દ્વારા આત્મા, પરમાતમા આદિ ઇન્દ્રિયાતીત પદાર્થીના સાક્ષાતકાર કરી શકાય—તેમની સાક્ષાત અનુભતિ પ્રાપ્ત કરાય—તેને પણ 'દર્શન ' કહેવાય

# પ શ્રુતિ :

વેદ 'અપીરુષેય' એટલે કે કોઈ મનુષ્ય વડે જેની રચના થઈ નથી તેવા મનાય છે તે આ જ કારણે. પ્રાચીન મહર્ષિઓની પ્રતિભા, ઉપર દર્શાવ્યું તેવા રહસ્યાદ્દેશાટન માટે, સતત ચિન્તન દ્વારા કેળવાઈને સમાધિની સ્થિતિએ પહોંચી જતાં, આ અદ્દેશત વિશ્વની પાછળ સંતાયેલ રહસ્યને સ્પષ્ટ એઇ શકતી હતી, સમજી શકતી હતી, માણી શકતી હતી. આવી જે સાક્ષાત્ અનુભૂતિએ તેમને થઇ, તેમને તે ઋષિઓએ વેદમાં પ્રકટ કરી જનસમાજ સમક્ષ ધરી દીધી. 'વેદ' શબ્દ વિદ્ ધાદ્ધ ( વિદ્) ઉપરથી ખનેલો હોઈ તેનો સીધો સાદા અર્થ થાય

જયન્ત ગ્રે. ઠાકર

**₹3**८

' વિદ્યા ' કે ' ત્રાન ' અર્થાત્ ' ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું આધ્યાત્મિક દ્યાન '. આ અનુભૂતિઓમાં જાણે અગમ્ય ગેખી અવાજ દ્વારા આ ઋષિઓએ એ સાંભળ્યું અને તે સાંભળેલું ઉત્કૃષ્ટ દ્યાન ' વેદ 'માં રજૂ કર્યું . આથા જ વેદને 'શ્રુતિ ' કે 'શ્રુત ' પણ કહે છે – જે ખન્ને શબ્દો √ શ્રુ ' સાંભળવું 'માંથી ઉતરી આવ્યા છે, એક ભાવવાચક નામ છે અને બીજુ કમેં ણ ભૂતકૃદન્ત છે. આમ, વેદ એ કોઇ લેખકની કૃતિ નથી પણ પ્રાચીન ઋષિઓની કસાયેલી પ્રતિભા દ્વારા તેમને થયેલી સાક્ષાત્ અનુભૂતિ – દર્શન – જ છે, શ્રુતિ છે, ગહનમાં ગહન દ્યાન છે – મહર્ષિઓનાં પ્રદાયક્ષદ્ધારા અનુભવાયેલાં તથ્યોના સમૂહ છે.

# ૬ **દ**ર્શાનની ભૂમિકાઓ :

આવી ઉચ્ચ કક્ષાએ પહેંચવા માડે ત્રણ ભૂમિકાઓ છે: 'શ્રવણ', 'મનન', અને 'નિદિધ્યાસન'. 'શ્રવણ' એટલે બીજા પાસેથી સાંભળેલી વાત—ગુરુ પાસેથી મેળવેલ ઉપદેશ અને વેદમાંથી મેળવેલ જ્ઞાન. આ પ્રથમ બાલા ભૂમિકા થઈ. આ વાત ઉપર સતત ચિન્તન કરવું તે છે 'મનન'. આ મનમાં થતી આન્તરિક ભૂમિકા છે. આવું અવિરત ચિન્તન થતાં કેટલીયે શંકાઓ અને પૃચ્છાઓ ઊભી થાય, અને એ ચિન્તનમાં જ તેમનાં નિરાકરણ પણ થઈ જતાં પેલું જ્ઞાન દઢ થાય. આ પછીની અન્તિમ ભૂમિકા છે 'નિદિધ્યાસન'ની. 'નિદિધ્યાસન' એટલે નિરન્તર ધ્યાન—જે વસ્તુ ઉપર મનન થયું અને તે દ્વારા દઢતા સધાઈ, તેની સાથે એકરૂપ બની જવું, તન્મય થઈ જવું, કહેા કે જાણે આપણું અસ્તિત્વ તેનાથી પૂરેપૂરું ભરી દેવું, દૂધ અને સાકર એકરૂપ થઈ જાય છે તેમ તેની સાથે એકાકર બની જવું. આમ થતાં તે ગૂઢ પદાર્થની સાક્ષાત્ અનુભૂતિ થાય.

'દર્શન'ની આવી ઉત્કૃષ્ટ કક્ષા હોવાથી સહેજે સમજ્ય છે કે દર્શનો એ કોઈ છુહિની રમતા કે કેવળ તાર્કિક કે બોહિક પ્રક્રિયાઓ નથી, પહ્યુ તે આચાર પણ છે—સિહાન્તાને આચારમાં ઉતારવાની, જીવનવ્યવહારમાં પ્રકટાવવાની, પહિત પણ તે આપે છે. તે તો સર્વ પ્રકારના દુઃખમાંથી, જન્મમરણના ફેરામાંથી મુક્તિ મેળવવા માટેના ઋષિઓએ શોધેલા માર્ગો છે. અવિદ્યા—અજ્ઞાન અને વિપરીત જ્ઞાનથી જ આ દુઃખમય સ'સારનું બન્ધન હોઇ તે નિવારી સાચી વિદ્યા—સાચા જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના પ્રયત્ન તે જ છે 'દર્શન'. તેમાં તેમણે વિશ્વના પરિખળાની પાછળ કામ કરતી શક્તિઓના પ્રખળ સમન્વયને વાચા આપી છે. પોતાની આસપાસના પરિખળાનું સુન્દર પૃથક્કરણ કરવાની માનવમનની અદ્ભુત શક્તિનાં દર્શન તેમાં આપણને થાય છે, જેને પરિણામે ગૈવિધ્યમાં એકતા અનુભવાય છે.

# *ુ* સક્ષ્મ <mark>લેક</mark> :

'દર્શન' વિષે આટલા વિચાર કર્યા પછી 'દર્શન', 'તત્ત્વજ્ઞાન' અને અંગ્રેજી શબ્દ 'philosophy' (ફિલાસાફી) એ ત્રણે વચ્ચેના સૃક્ષ્મ બેદ સમજી લેવા જરૂરી છે. આ ત્રણ સંજ્ઞાએ ઘણી વાર એક મીજાના પર્યાયા તરીકે પ્રયાજાય છે, તેથી તાત્ત્વિક બેદ જાણવા આવશ્યક છે.

કશ<sup>e</sup>ન

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

23€

'तत्' એટલે 'તે'. 'तत्त्व' એટલે 'તેપણું' અર્થાત્ 'તે'નું વાસ્તવિક સ્વરૂપ. આ 'તે' શું ? તેના ખે અર્થ લેવાય: (૧) વિશ્વનું મૂળ કારણ, જેને માટે : બ્રહ્મ ' શખ્દ પ્રયોજન છે; (२) કોઈ પણ વસ્ત. આમ 'तत्त्व' એટલે (૧) 'વિશ્વના મળ કારણનું વાસ્તિવિક સ્વરૂપ ' અને (ર) 'દરેક પદાર્થ'નું યથાર્થ સ્વરૂપ '. આ બન્નેનું જ્ઞાન-યથાર્થ કે साय ग्रान-ते 'तत्त्वज्ञान'. ते ते। ओड क हीय. स्वरंभ ओड हीय तेमां परिवर्तन न हीयः तेथी तेनं ज्ञान-तत्त्वज्ञान-ते। अंक क द्वाय. तेने समकवा सार्, तेने पामवा माटेना प्रयत्नी તે 'દર્શ'ના ', ત્યાં પહેાંચવા માટેના વિચારાયેલા તે માર્ગો છે. આવાં દર્શ નામાં રજૂ થયેલું જ્ઞાન તે 'તત્ત્વ'નું સાસું 'ત્રાન' જ હાય એમ કહી શકાય નહિ. જો ખરેખર એમ જ હોત, તા આટલાં બધાં દર્શ તે! તી જરૂર જ કયાં રહેત ? પેલા અન્ધ મનુષ્યાની વાત અહીં તાધવા જેવી છે. તેમની સમક્ષ હાથી ઊભો હતા, પરન્ત્ર તેઓ તેને જોઈ શકતા ન હતા. તેથી તેમણે હાથી ઉપર હાથ ફેરવવા માંડચો અને તે દ્વારા હાથીનું સ્વરૂપ સમજવા પ્રયત્ન કર્યો. એકના હાથ હાથીના પડખા ઉપર ફર્યા તેથી તેને લાગ્યું કે હાથી ભીંત જેવા છે. ખીજાના હાથ તેના પગ ઉપર કરતાં તેને સમજાયું કે હાથી થાંભલા જેવા છે. જેના હાથ પ્ર'છડા ઉપર ક્યોં તેને તે દારડા જેવા જુલાયા. આ રીતે દરેકને હાથીનું સ્વરૂપ પાતાના પ્રયત્ન અને ત્રાનની મર્યાદા અનુસાર જુદું જુદું લાગ્યું. પરન્તુ તે તેમનાં દર્શના અધૂરાં હતાં. દર્શના ખાટાં ન હતાં, તેમની મર્યાદા અનુસાર તે સાચાં જ હતાં, પણ તે હાથીના માત્ર એક એક અંશને જ દર્શાવતાં હોવાથી અપૂર્વ હતાં. પત્ર તે સર્વ દર્શનોના યોગ્ય રીતે સમન્વય કરવામાં આવે, તા હાથીન સાચ' અને પૂર્ણ દર્શન થઇ શકે. અને તે પૂર્ણ દર્શન તે જ તેનું યથાર્થ દ્રાન, 'તત્ત્વદ્યાન'. જો તે અધ પુરુષોમાંના કોઈએ હાથીની આજુખાજુ કરીને તેના સમગ્ર શરીર ઉપર હાથ કેરવ્યો હોત અને એક ધ્યાન થઈને તેનાં વિવિધ પાસાં સમજવાના પ્રયત્ન કર્યો હોત. તા સંભવ છે કે તે હાથીના યથાર્થ સ્વરૂપને તે સમજી શક્યા હોત. શંકરાચાર્ય જેવા કોઇકનું દર્શન 'તત્ત્વનાન 'ની કક્ષામાં આવી શકે, પગ બધાં દર્શનોને 'તત્ત્વરાન' ન કહેવાય-જો આ શબ્દના સાચા તાત્ત્વિક અર્થ સમજીએ તા. આમ કહેવામાં દર્શનાને , ઉતારી પાડવાના હેતુ નથી. પરન્તુ વાસ્તવિકતા સમજવાના પ્રયત્નમાત્ર છે. કોઇક ઉતકષ્ટ કોટિનું દર્શન 'તત્ત્વગ્રાન' દર્શાવે, પણ બધાં નહિ. એ સર્વ ના સમન્વય કરવામાં આવે. તા 'તત્ત્વજ્ઞાન ' થવાના સંભવ ખરા.

અંગ્રેજી શબ્દ 'Philosophy' (ફિલોસોફી) મૂળ શ્રીક શબ્દો 'Philos' (ફિલોસ્) અને 'Sophia' (સોફિયા) ઉપરથી ખનેલો છે. 'ફિલોસ્' એટલે પ્રેમ, અનુરાગ; અને 'સોફિયા' એટલે વિદ્યાનુ શાન નાથી 'ફિલોસોફી'ના ખરા અર્થ 'વિદ્યાનુ શગ' કે 'શ્રાનાનુ રાગ' – સાચું શાન મેળવવાની ઈચ્છા – એવા થાય છે. શ્રીસના મહાન દાર્શનિક સોફેટિસ (ઇ. સ. પૂ. ૪૬૯–૩૯૯)ના જમાનામાં વિદ્યાન આદિના વિદ્વાનો 'Sophist' (સોફિસ્ટ) કહેવાતા. 'સોફિસ્ટ એટલે 'શાનાપદેશક'. આ સોફિસ્ટોથી પેલાને જુદા પાડવા માટે સોફેટિસે પોતાને માટે 'ફિલોસોફર'-'શાનાનુ રાગી', 'શ્રાન મેળવવા માટે પ્રયત્નશીલ' – એવા શબ્દ પ્રયોજેલા.

રે૪૦ જયન્ત પ્રે. ફાકર

' કિલાેસાેકી ' અને ' દર્શ'ન 'નાં ધ્યેય અલગ અલગ છે તે જા**ાવાયા તે બે** વચ્ચેના બેદના ખ્યાલ આવી શકશે. ' ફિલાસાફી ' કોતુકની શાન્તિ અર્થે ઉત્પન્ન થઇ હાઈ કલ્પનાકુશળ વિદ્વાનાના મનાવિનાદનું સાધન થઇ શકે છે. 'દર્શન 'નું આવું નથી. આધ્યાત્મિક, આધ્યાભીતિક તથા આધિદૈવિક એ ત્રણે પ્રકારના સંતાપના આત્યન્તિક એટલે કે પ્રેપ્રેશ, કાયમના નાશ કરવાના ધ્યેયથી જ 'દર્શન 'ની પ્રવૃત્તિ થઈ છે. પરિષ્ણામે 'દર્શ'ના 'ની દર્ષિ ' ફિલાસાફી 'કરતાં વધારે વ્યાવહારિક, લાેકાપકારક, સુવ્યવસ્થિત તથા સર્વાંગી આ હાેઈ વ્યાપક છે. આપણે ઉપર જોર્ક ગયા છીએ કે પ્રાચીન ભારતમાં એહિક જરૂરિયાતાની ચિન્તા વધારે ન રહેવાથી પારલોકિક ચિન્તન વધારે આગળ વધ્યું અને જેવા વિચાર તેવા આચાર. આથી જ ભારતમાં દર્શન તથા ધર્મ ગાઢ રીતે સંકળાયેલાં રહ્યાં છે. દર્શનનાં આપ્યાત્મિક તત્ત્વા ઉપર જ ધર્મની દઢ પ્રતિષ્ઠા છે. ધાર્મિક આચાર વિના દર્શન નિષ્કળ ગણાય અને દાર્શનિક વિચારની પરિપૃષ્ટિ વિના ધર્મ અપ્રતિષ્ઠિત જ રહે. દર્શન વિનાના ધર્મ ઝનની અને અસહિષ્ણ હાય છે. પાશ્ચાત્ય દેશોમાં આ ખેનુ આવું જોડાણ ન હોવાથી ગૈત્રાનિંકા તથા ચિન્તકાને ખૂબ સહન કરવું પડ્યું છે, જ્યારે ભારતમાં આવું ખનતું ન હતું. ભારતમાં દર્શન અને ધર્મના જોડાણને કારણે ઉદારતા છે, અને તેથા દેવું કરીને પણ દી પીવાના ઉપદેશ આપનાર પૂરા ભૌતિકવાદના પ્રવર્તક ચાર્વાકને પણ ઋષિ જ ગણ્યા છે. જૈન તથા બીહ જેવાં દર્શના ધર્મ સાથે સંકળાયેલાં હોવાથી અદ્યપર્યન્ત જીવંત છે: જ્યારે ચાર્વાક અને આજીવક જેવા દાર્શનિક સિદ્ધાન્તા ધર્મ સાથે સંકળાયેલા ન હોવાથી વધારે ટકી શક્યા નહિ.

#### ૮ અન્ય નામા :

'દર્શન' માટે પ્રાચીન સાહિત્યમાં 'મીમાંસા' શબ્દ પણ યોજાયા છે. 'મીમાંસા' એટલે 'મનન કરવાની ઈચ્છા', 'મનનશીલતા'. મનન એ દર્શનના પાયા હોવાથી આ નામ તેને અપાયું હશે. ભગવાન કોટિલ્યના 'અર્થશાસ્ત્ર 'માં 'દર્શન' માટે 'આન્તીક્ષિષ્ઠા વિદ્યા' એવા પ્રયાગ કરાયા છે. अનુ ઉપસર્ગ સાથેના √ ईक्ષ્ ઉપરથા આ શબ્દ ઊતરા આવ્યા છે. ' अનુ ' એટલે ' પછી, પાછળ, પાછળથા.' √ ईક્ષ્ એટલે ' જોવું ' અર્થાત્ ' વિચારવું ', ' ચિન્તન કરવું '. ' જે વસ્તુ જાણી હાય, તેના ઉપર પછીથા મનન કરવું ' એ અર્થ ' आन्वीक्षिकी 'માં રહેલા છે અને એ રીતે એ નામ પણ યથાર્થ જ છે. કોટિલ્ય તા આ ' આન્વીક્ષિષ્ઠા વિદ્યા 'ને ' प्रदीष: सर्वविद्यानाम '—સર્વ' વિદ્યાઓના હાદ'ને પ્રકટ કરનાર–કહે છે.

# ૯ મુખ્ય દર્શના:

ભારતમાં વિકસેલાં મુખ્ય દર્શનાની સંખ્યા ૧૨ છે. (૧) ચાર્વાક, (૨) જૈન, (૩) વૈભાષિક ળૌઢ, (૪) સૌત્રાંતિક બૌઢ, (૫) યોગાચાર બૌઢ (વિજ્ઞાનવાદ), (૬) માધ્યમિક બૌઢ (શ્રન્યવાદ), (૭) સાંખ્ય, (૮) યોગ, (૯) ન્યાય, (૧૦) વૈશિષક, (૧૧) મીમાંસા અને (૧૨) વૈદાન્ત.

# ૧૦ પડદર્શન:

આ દર્શનાના ખે વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે; ૧ આસ્તિક અને ૨ નાસ્તિક. સામાન્ય રીતે આપણે ઈશ્વરના અને પરલાકના અસ્તિત્વમાં માનનારને 'આસ્તિક ' અનેતેમાં ન દેશીન રેડવ

માનનારને 'નાસ્તિક ' કહીએ છીએ. પરન્તુ દર્શનોની બાબતમાં આ શબ્દોનો વિશિષ્ટ અર્થ છે. જે 'વેદ ' કે ' શ્રુતિ ' ને પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારે છે તે દર્શનો ' આસ્તિક ' દર્શનો છે અને જે 'વેદ 'ના પ્રામાણ્યને ગણતાં નથી તે નાસ્તિક દર્શનો છે. છેલ્લાં છ દર્શનો—' સાંખ્ય ', 'યાગ ', 'ન્યાય ', 'વૈશ્વિક ', 'મીમાંસા ' અને 'વેદાન્ત '–વેદના પ્રામાણ્યમાં માનતાં હાેવાથી ' આસ્તિક ' દર્શના મનાય છે અને બાકીનાં બધાં ' વેદ 'ના પ્રામાણ્યને ન માનતાં હાેવાથી ' નાસ્તિક ' દર્શના ગણાય છે.

' આસ્તિક ' દર્શનાની સંખ્યા ક હોવાથી તે ' ષડ્દર્શન ' એ નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં કમાનુસાર એ-એ દર્શનાનાં ત્રણ જોડકાં છે; 'શ 'સાંખ્ય'-'યાંગ'; ર 'ન્યાય'-'વૈશિષક' અને ૩ 'મીમાંસા'-'વૈદાન્ત'. આમાનું 'મીમાંસા દર્શન', 'પૂર્વમીમાંસા ', 'ધર્મ-મીમાંસા ' અને 'કર્મમીમાંસા' એ નામાથી પણ એાળખાય છે; જયારે 'વૈદાન્તદર્શન 'નાં ખીજાં નામ છે 'ઉત્તરમીમાંસા ' તથા ' પ્રદ્મિમાંસા '.

આ હ યે દર્શનાની અજોડ તાર્કિકતા, તેનું ઊંડાણ અને સૂક્ષ્મ વિવેચન ખરેખર અદ્ભુત છે. જયાં શ્રુતિને આધારે મતની સ્થાપના કરવામાં આવતી હોય, ત્યાં પણ રજૂઆત તકેંબઢ રીતે જ કરાય છે. ચિન્તનની મીલિકતા પણ ધ્યાન ખેંચ્યા વગર રહેતી નથી. મનાવિદ્યાનની ઊંડી ચર્ચા પણ તેમાં કરવામાં આવી છે. દરેક દર્શનની પાતાની તત્ત્વમીમાંસા કે પ્રમેયમીમાંસા, દ્યાનમીમાંસા કે પ્રમાણમામાંસા અને આચારમીમાંસા હોય છે. કાઇક દર્શન એમાંના અમુકને વિશેષ મહત્ત્વ આપે અને બીજું બીજાને પ્રાધાન્ય આપે એવા બેદ છે, જે સ્વાભાવિક જ ગણાય. આ દર્શનકારો કેવળ તર્ક ઉપર આધાર ન રાખતાં પાતાના સિદ્ધાન્તોને શ્રુતિની કસાેટીએ ચઢાવે છે, કેમ કે શ્રુતિ એ તા સાક્ષાત્કૃતધર્મા ઝાંચિઓનાં પ્રદાયક્ષ દ્વારા જોવાયેલાં તથ્યાના સમૂહ છે. આ અન્ધશ્રહ્યા ન કહેવાય, કારણ કે આ રીતે તેએ પ્રતિભાસ પન્ન ઝાંપઓએ અનુભવેલ અપરાક્ષ દ્વાનની મદદ લે છે.

જીવ, જગત અને ઇશ્વર જેવા અતિ ગહેન વિષયો ઉપર આ દાર્શનિકોએ ભિન્નભિન્ન કૃષ્ટિએ વિવેચન કર્યું છે. આ વિષયોની પરમ ગહનતા આ દાર્શનિક વિવેચનોને નાવીન્ય અપે છે. વળી આ દર્શનોમાં મૌલિકતા પણ છે. સૂત્ર ઉપરના ટીકાકારાએ પણ મૂળના સિદ્ધાન્તો સમજાવવામાં પોતાના સ્વતંત્ર વિચારા પણ કોઈ પ્રકારના ભય વિના વ્યક્ત કર્યા છે.

## 11 દર્શન-સાહિત્ય:

આ આસ્તિક દર્શ નોનું સાહિત્ય અતિવિધુલ છે, જેની શરૂઆત સૂત્રપ્રન્થાથી થાય છે. સૂત્રપ્રન્થ એ જે તે દર્શ નો પ્રથમ પ્રન્થ હોવા છતાં સૂત્રોના કર્તાને દર્શ નોના પ્રણેતા ગણવા એ ખોડું છે. ઉપર નાષ્યું છે તેમ, અતિ પ્રાચીન કાળથા આ ચિન્તનપરમ્પરાઓ ચાલી આવી છે, વૈદિક સંક્રિતાઓમાં પણ તેના સ્પષ્ટ નિર્દેશા મળે છે. આથી સમજ્ય છે કે 'ત્રાગ્વેદ 'ના કાળ પ્રવે પણ આવા વિચારા ચાલતા હશે, જે સંહિતાઓમાં પ્રક્રટ થયા છે અને વૈદના જ્ઞાનકાંડ એવા

રષ્ટ જયન્ત પ્રે. ઠાકર

અતિ સમૃદ્ધ ઉપનિષત્સાહિત્યમાં તે દાર્શનિક ચિન્તના પૂર્ણ તયા વિકસેલાં જોવા મળે છે. આથા એટલું જ સમજવાનું છે કે પાતાની પૂર્વ જે વિચારાયું હતું તેને સંગ્રહીને અત્યન્ત સંક્ષપ્તિ શૈલી ધરાવતાં સૂત્રોમાં આ સૂત્રકારોએ રજૂ કર્યું છે. આવાં નાનકડાં સૂત્રો સહેલાઇથી કંઠસ્થ થઇ શકે એ એક મહત્ત્વપૂર્ણ હતુ સૂત્રો રચવામાં હોવા જોઇએ. કેટલાક સૂત્રગ્રન્થામાં પૂર્વ થયેલા તે તે દર્શનના આચાર્યાના નામાલ્લેખ પશુ મળે છે.

સૂત્રો સરળતાથી કંઠસ્થ થાય, પણ તેમની શૈલી અતિ સંક્ષિપ્ત હોવાથી તેના અર્થ સરળતાથી સમજી શકાય નહિ એ સ્વાભાવિક છે, કેમકે ટૂંકાં સૂત્રોમાં ઘણું અધ્યાહાર રાખવામાં આવ્યું હોય. આ મુશ્કેલી દૂર કરવા માટે પછીના આચાર્યોએ આ સૂત્રગ્રન્થોને સમજાવતાં ભાષ્યો રચ્યાં. આ ભાષ્યોમાં સૂત્રમાં ન દર્શાવેલા એવા ઘણા મુદ્દાઓની છગાવટ પણ પૂર્તિરપે કરવામાં આવી. તર્ક દારા અન્ય મતનું ખંડન અને પોતાના મતનું મંડન—પ્રસ્થાપન એવી પહિત આ લાધ્યોમાં અપનાવવામાં આવી છે. ભાષ્યો લ્રુપરાન્ત વાર્તિકો અને વૃત્તિએ પણ રચાયાં. આ બધાનું વિવરણ કરતી પુષ્કળ ટીકાએ પણ રચાઇ. આ ટીકાએના રચિતાઓએ પણ સ્થળ સ્થળ પોતાના મૌલિક વિચારા વ્યક્ત કર્યા છે, જેને પરિણામે કેટલાંક દર્શનોમાં જુદા જુદા પંચ પણ ઊભા થયા છે. સર્વત્ર લેખકોની છુદ્ધિપ્રતિભાનાં દર્શન થયા વિના રહેતાં નથી. સૌથી વધારે સમૃદ્ધ સાહિત્ય 'વેદાન્ત ' દર્શનનું છે, અને સાહિત્યસમૃદ્ધિની દર્શિએ 'ન્યાય ' દર્શનનો ક્રમ બીજો આવે છે.

આ દર્શનાના મૂળ હેતુ તા માણુસને એવા દિષ્ટ આપવાના હતા કે જેના સહારે તે આત્યન્તિક દુઃખનિવૃત્તિ અને પરમસુખપ્રાપ્તિ કરી શકે. માનવદુઃખા બહુધા અજ્ઞાન અને વિપરીતજ્ઞાનમાંથી જ ઉદ્દલવતાં હોવાથી આ દર્શનાં તે દૂર કરી સાચું જ્ઞાન પ્રવર્તાવવા માટે જીવનના ગૈવિધ્યપૂર્ણ અતુભવાને સમજવાની રીતા બતાવે છે. પણ પ્રારંભમાં કેન્દ્રસ્થાને રહેલા માનવ પછીથી વિકસેલી બૌલિકતાને પરિણામે જાણે પશ્ચાદ્દભૂમાં જ ધકેલાઈ ગયા છે એમ કહીએ તા અતિશયોહિત નહિ ગણાય!

#### ૧૨ સંકલના:

હવે આ છ દર્શનાના સ'કલના જોઈ લઈ એ.

શ્રુતિએ કહ્યું અને આપણે સાંભળ્યું. પણ એવી રીતનું ત્રાન મેળવવું પૂરતું નથી. આ જે જાણ્યું તેને જોવું જોઈ એ, અનુભવવું જોઈ એ અર્થાત્ તેના સાક્ષાત્કાર કરવા જોઈ એ. અને આ માટેના યત્નામાંથી જ આ દર્શના ઉદ્દભવ્યાં. તેમાં પ્રથમ આવે 'સાંખ્ય 'દર્શન. તેના સૂત્રકાર મહિષે કપિલને 'આદિવિદ્વાન ' કહ્યા છે. આપણે પરમતત્ત્વ ધ્રહ્મને જાણતા નથી તેનું કારણ પ્રકૃતિ અને પુરુષના અવિવેક છે. ચેતન પુરુષ જ ક પ્રકૃતિમાં પોતાપણું જુએ છે. માટે આ જ કતત્ત્વથી જુદું ચેતનતત્ત્વ પાતે છે તેવી સમજણ તેણે મેળવવી જોઈએ. તે બે વચ્ચેના વિવેકનું ત્રાન થાય, તા જ આ સમજણ આવે. આપણે ધ્રદ્ધને જાણતા નથી તેના આ અવિવેક કપી

**કરા**ં ત

કારણને દૂર કરવાની વાત આ દર્શને કરી. મૂળ તા બ્રહ્મને જાણવાની વાત હતી. પરન્તુ તે માટે આવશ્યક વિવેકત્તાન ઉપર વધારે ભાર મૂકતાં બ્રહ્મ વિષે મૌન રખાયું. આ પરિસ્થિતિને શ્રદ્ધનો નિષેધ સમજીને અનુયાયી સાહિત્યકારાએ બ્રહ્મનિષેધ દર્શાવ્યા અને તેથી મૂળે બ્રહ્મનું જ્ઞાન મેળવવાના ઉપાય શોધવા મથતું આ દર્શન 'નિરીશ્વરસાંખ્ય' તરીકે ઓળખાયું.

'સાંખ્ય' દર્શને અવિવેક ટાળીને વિવેકતાન મેળવવાની વાત તો કરી, પણ તે તો કેવળ સોદ્ધાન્તિક વાત જ થઈ. તેને આચારમાં મૂકવી કેવી રીતે? તે માટેના ઉપાય શા ? આથી વિવેક ઉપજવવા માટેના સાધનની યોજના 'ચાગ' દર્શને આપી. પ્રકૃતિથી પુરુષને અલગ કરવા માટે 'યોગ' અર્થાત 'ચિત્તવૃત્તિનિરોધ' કરવા જોઇએ તેમ તેણે જણાવ્યું. 'ઇશ્વર-પ્રાણુધાન'થી આ થઇ શકે વગેરે સાધનસરાણું 'યોગ' દર્શને ખતાવી. જે 'સાંખ્ય'માં સંતાઇ ગયું હતું તે ઈશ્વરનું તત્ત્વ અહીં પ્રકટ થઇને રહ્યું. યોગે માણસના મનને દેકાણે રાખવાની યોજના આપી. તેને એકાપ્ર કરવાની આવશ્યકતા તેણે દર્શાવી. તેના આ રાજયાગ સર્વસ્વીકૃત બની ગયા છે

વળી એ જ દિશામાં ચિન્તન આગળ વધ્યું. તેમાં એવા પ્રશ્ન @ભો થયા કે 'આતમા ' અને 'પરમાતમા ' જેવા પદાર્થી છે જ કયાં કે આવા વિવેકની અને તે માટેના ચિત્તવૃત્તિ-નિરાધની જરૂર પડે? તર્ક પ્રધાન યુગની આ શંકાના ઉત્તરરૂપે 'ન્યાય ' અને 'વૈશ્વિક ' દર્શના ઉદ્ભવ્યાં. 'ન્યાય 'દર્શને અતિ સુન્દર રીતે ઇશ્વરતત્ત્વની પ્રસ્થાપના કરી અને તર્ક શુદ્ધિ માટે અનુમાન આદિ પ્રમાણાની યોજના કરી આપી. વૈશ્વિક 'દર્શને જે એ વચ્ચે અવિવેક થઈ જાય છે, તે આત્મા તથા અનાત્માના વિશેષ ધર્મા નિશ્ચિત કરી આપ્યા, જેથી તે એ વચ્ચે કોઈ બ્રમ ન રહે. આ એ દર્શનાએ અનુક્રમે પ્રમાણ અને પ્રમેયની યોજના કરી આપી. ન્યાય એ ગ્રાનની સર્વ શાખાઓમાં લઈ જનાર વિદ્યા છે. તેના અનુપ્ર તર્ક શાસ્ત્રના ઉપયોગ સર્વ દર્શનોએ કર્યો છે. આ ભારતીય તર્ક શાસ્ત્ર જીવનસાક્લ્યના માર્ગ દર્શવે છે. 'વૈશ્વિક 'ની તર્ક બહતા પણ અનુપ્ર અને નિસ્તિ'ક છે. . "

વળી ચિન્તન આગળ વધતાં નવા જ પ્રશ્ન ભને થયો. જે પ્રમાણાની યોજના કરાઈ, તે તો ખધાં જ લીકિક પ્રમાણા છે. આત્મા અને પરમાતમાં જેવા અલીકિક પદાર્થીના નિર્ણય આવાં કેવળ લીકિક પ્રમાણાની મદદથી કેવી રીતે કરી શકાય? 'આ પર્વતમાં અગ્નિ છે, કારણ કે તેમાંથા ધુમાડા નીકળ છે' એવી અનુમાનની પદ્ધતિ આ ગહન વિષયમાં નિશ્ચય કેવી રીતે ઉપબવી શકે? પરિણામે તર્ક ઉપર ચઢી ગયેલી મનુષ્ય ભતિ કરી શુતિ—વેદ—તરફ વળી, વેદના બે વિભાગઃ બ્રાહ્મણોના 'કમ'કાંડ 'અને ઉપનિષદાનો 'ગ્રાનકાંડ '. વેદનાં સૂક્તોને યગ્રયાગાદિમાં કેવી રીતે યોજવાં એ વિષેની વ્યવસ્થા બ્રાહ્મણપ્રન્થોના આશ્રય લઇ મેં 'મામાંસા' દર્શને કરી. આ નવી વ્યવસ્થામાં યગ્નમાં મૂળ જે 'ઋત'ની ભાવના હતી, તેનું રૂપાન્તર કરાયું. 'મીમાંસા' દર્શને રાજિદાં કર્તવ્યા કરવાની વાત રજૂ કરી. આ કર્તવ્યા કરાતાં અદ્દ કળ ઉદ્દભવે છે. આ રીતે સાચી નૈતિકતાથી જીવન જીવવાની કળા આ દર્શને દર્શાવી.

ર્વેષ્ટ્ર ઇંચન્ત પ્રે. ઠાકરે

પરન્તુ કેટલાક તત્ત્વચિન્તકાને કર્મ કાંડની આ વિગતા જળ જેવી અને 'દર્શન 'ના જે મૂળ હેતુ 'માલ્લ 'હતા, તેને પ્રતિકૃળ લાગી. તેમના આત્માને પ્રહ્મદ્યાનની તરસ લાગી હતી. આથી આ ચિન્તકાએ વેદના શાનકાંડ એવાં ઉપનિષદાના આશ્રય લઇને 'પ્રહ્મમીમાંસા 'કરી. ઉપનિષદા વૈદિક વાક્મયના અન્તભાગમાં આવતાં હોઈ અને તેનું હાઈ પ્રકટ કરતાં હોવાથી 'વેદાન્ત ' (વેદ+અન્ત) નામથી ઓળખાય છે. આથી પ્રહ્મમીમાંસા કરતું આ દર્શન પણ 'વેદાન્ત 'દર્શન નામથી ખ્યાતિ પામ્યું.

અહીં એક વાત ખાસ નોંધવાની છે. ઉપર દર્શાવેલી દર્શનાની સંકલના ઐતિહાસિક નયા, પરન્તુ તે દર્શના કેવી રીતે ઉદ્દરભવ્યાં હશે તે સમજવાના પ્રયત્નમાંથી નિષ્પન્ન થયેલી છે. ઐતિહાસિક હુકાકત તો એ છે કે આ બધાં ચિન્તના જુદા જુદા જુદા જુપ્તિમુનિઓના મનમાં સમાન્તરે જ પ્રગતિ કરી રહ્યાં હતાં. તેમનું સાહિત્ય તા ચિન્તનવિકાસ ખૂબ થયા પછી જ રચાયું. જો એમ ન હોય, તા સાહિત્યમાં કાળક્રમે પ્રથમ આવતા સૂત્રપ્રન્થો આટલા વિગતપૂર્ણ અને ચિન્તનસમૃદ્ધ કેવી રીતે હોઈ શંક ? તે પછીના પ્રથકારાએ પાતાની સૂઝ અનુસાર મૂળ ચિન્તન સમજવતાં નવા વિચારા મૂકયા અને એ રીતે દરેક દર્શનમાં પ્રગતિ ચાલતી રહી

#### ૧૩ વેદાન્તની શાખાઓ :

આ છઠ્ઠા દર્શન 'વેદાન્ત' કે 'ઉત્તરમીમાંસા' કે 'બ્રહ્મમીમાંસા'ની મુખ્ય પાંચ શાખાઓ વિકસી છે, જેમનાં નામ આ પ્રમાણે છે: (૧) અદ્ભૈત કે કેવલાદ્ભૈત, (૨) વિશિષ્ટા-દ્ભૈત, (૩) દ્ભૈતાદ્ભૈત, (૪) દ્ભૈત, અને (૫) શુદ્ધાદ્ભૈત. અદ્ભૈતના આદર્શ નમૂના છે 'કાશ્મીરીય શૈવ દર્શન '

'વેદાન્ત' દર્શનો અદ્દલત સૂત્રપ્રન્થ ' ધ્રહ્મસૂત્ર' કે 'વેદાન્તસૂત્ર' મહર્ષિ ળાદરાયણ વ્યાસે (ઈ. સ. પૂ. છઠ્ઠા શતક પહેલાં) રચ્યા. કદમાં ખૂબ નાતા એવા આ સૂત્રપ્રન્ય જગતના તત્ત્વતાનો ક્રોષ્ઠ પ્રન્ય બની રહ્યો. પરન્તુ આટલા સંક્ષેપમાં રજૂ થયેલ વસ્તુસંકલના તથા તેના વાસ્તવિક અર્થ સમજવાં મુકેશ્લ હતાં. આથી તે સમજવા માટે પછીના આચાર્યોએ 'ભાષ્યા' રચ્યાં, જેમાં પાતાની સૂઝ અનુસાર જુદા જુદા સિદ્ધાન્તા દર્શાવ્યા અને આ ભાષ્યાના સિદ્ધાન્તા પ્રમાણે જ ઉપર દર્શાવી તે વેદાન્તદર્શની શાખાઓ વિકસી.

'બ્રહ્મસૂત્ર'ની રચના પછી કેટલાં યે શતકો ખાદ ઇ. સ. ના આઠમા શતકમાં મહાન આચાર્ય શ'કરે (૭૮૮–૮૨૦) તેના ઉપર 'શારીરક ભાષ્ય' નામનું પ્રથમ ભાષ્ય રચ્યું. બ્રહ્મ એ જ એક સત્ય તત્ત્વ છે, જગતનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ નથી અને જીવ એ તો બ્રહ્મનું જ રૂપ છે, તેથા જુદા નથી એવું અદ્દભુત પ્રતિપાદન આ ભાષ્યમાં કરાયું. તેથી તેમની દર્શનશાખા 'અદ્દૈત-વેદાન્ત દર્શન' તરીકે ખ્યાતિ પામી અને પછીના આચાર્યોએ વિકસાવેલ શાખાઓની તુલનામાં વધારે સ્પષ્ટ કરવા માટે 'કેવલાદૈતવેદાન્ત ' તરીકે પહા એ દર્શન એાળખાયું.

દશ<sup>e</sup>ન

284

પરન્તુ શંકરાચાર્યના દર્શનની ભવ્ય ઊંચાઇ એ પહેંચ્યું એ સામાન્ય માણુસા માટે અતિ-વિકેટ હતું. એ ખાટ પૂરવા માટે શંકર પછી આશરે બે શતકે આચાર્ય રામાનુજ (૧૦૩૭–૧૧૭૭) પધાર્યા. તેમણે વિધ પ્રભુશી અલગ થઇ શંકે જ નહિ એમ દર્શાવી 'પ્રપત્તિની '-સંપૂણું શરણાગતિની-ભાવના આપી, જે ભાવનાને પછીના આચાર્યોએ અધિક વિકસાવી. રામાનુજન્ ચાર્યનું ભાષ્ય 'શ્રીભાષ્ય' તરીકે પ્રસિદ્ધ છે અને તેમની દર્શનશાખા 'વિશિણાદ્દૈતવૈદાન્ત' નામથી ઓળખાય છે. તે પછી નિમ્બાકાંચાર્ય (આશરે ૧૨૫૦)ના ભાષ્યમાં 'દ્દૈતાદ્દૈતવેદાન્ત' નું પ્રતિપાદન થયું, મધ્વાચાર્ય (૧૧૯૯–૧૩૦૩) 'દ્દૈતવેદાન્ત' રજૂ કર્યું અને વલ્લભાચાર્ય (૧૪૭૯–૧૫૩૧) ફરી શંકરના સિદ્ધાન્ત તરફ વળીને 'શુદ્ધાદૈતવેદાન્ત' વિકસાવ્યું.

### ૧૪ અવિરાધ:

આટલું વૈવિધ્ય જોઈને આ દર્શના પરસ્પર વિરોધી છે એમ પ્રથમ દર્શિએ જણાય. પરનતુ લીડા તુલનાત્મક અભ્યાસ કરતાં સમજ્ય છે કે વાસ્તિવિકતા એથી જુદી જ છે. આ દર્શના વિરોધી નહિ પણ પરસ્પરના પૂરક જેવાં છે; અને તે સર્વ ના સમન્વય થતાં ભારતીય સ'સ્કૃતિના ભવ્ય ભૂતકાળના સાક્ષાત્કાર થાય છે.

#### ૧૫ 'ૠત 'નું અવતરણ :

ઉપર જે 'ઋત'ની વાત કરેલી તે આ દર્શનોના કર્મના સિદ્ધાન્તમાં ઊતરી આવ્યું. કોઇએ 'અપૂર્વ'ના ઉદ્દલવની વાત કરી, તો કોઇએ 'અદ્દષ્ટ'ના પ્રકટીકરણમાં શ્રદ્ધા પૂરી પરન્તુ તેમાંથી એટલું સ્પષ્ટ થઇ ગયું કે તેઓના દર્શન અનુસાર, માણસને જે સુખદુઃખ અને સગવડ—અગવડ પ્રાપ્ત થાય છે તે કોઇ દેવી ઇચ્છાથી નહિ, પણ પાતે પૂર્વ કરેલાં કર્મોના ફળરૂપે જ એ બધું સાંપડે છે. અમુક કુડું બમાં અમુક પ્રકારના સંયોગો વચ્ચે જન્મ થવા તે પણ પૂર્વ-જન્મના કર્મ અનુસાર જ હાય છે. આ રીતે દરેક વ્યક્તિ પાતાનાં મુખદુઃખ અને સગવડ—અગવડ માટે પાતે જ જવાબદાર છે એવા સ્કુટ નિષ્કર્મ નીકળી આવ્યો અતે એ નિષ્કર્ષના મૂળમાં રહ્યું પેલું વિશ્વની અબાધ્ય નૈતિક મુવ્યવસ્થાને રજૂ કરતું 'ઋત'.

# પ્રાચીન ગુજેર ય્રન્થમાલા

| 1          |                                                                                | રૂા. <b>પૈ</b> . |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| ٩.         | <b>પ્રાચીન ફાગુ-સંગ્રહ</b> —સંપાદકઃ ડૉ. ભાેગીલાલ જ. સાંડેસરા અને               |                  |
|            | ડૉ. સામાલાઈ પારેખ; દેવનાગરી ટાર્કપ                                             | ૧ o <b>=પ઼</b> o |
|            | વિદ્યાર્થી આવૃત્તિ, ગુજરાતી ટાઈપ                                               | <del>१=</del> ५० |
| ર્         | વર્ષ્યુક-સમુચ્ચય, ભાગ ૧—મૂલ પાઠ—સં. : ડૉ. બો. જ. સાંડેસરા                      | ૯≖૫૦             |
| 3          | ભાલાલાકૃત નલાખ્યાન (ત્રીજ આવૃત્તિ)—સ: પ્રાે. કે. કા. શાસ્ત્રી                  | ૧૧=૫૦            |
| 8          | ઉ <b>દયભાનુકૃતવિક્રમચરિત્રરાસ</b> —સંપાદકઃ સ્વ. પ્રો. બ. ક. ઠાંકાર             | ર=૫૦             |
| પ          | ભાલુ : એક અધ્યયન—લેખક: પ્રો. કે. કા. શાસ્ત્રી (૧૯૭૧)                           | (=0 <b>0</b>     |
| ٤          | વર્ણા ક-સમુચ્ચય, ભાગ ર—સાંસ્કૃતિક અધ્યયન અને શબ્દસ્ચિઓ.                        |                  |
|            | કર્તાઃ ડૉ. ભોગીલાલ જ. સાંડેસરા અને ડૉ. રમણુલાલ ના. મહેતા                       | ૧૦=૫૦            |
| હ          | પ <b>ંચાખ્યાન બાલાવળાધ, ભાગ ૧</b> —સંપાદક: ડૉ. ભાગીલાલ જ.                      |                  |
|            | સાં ડેસરા અને ડૉ. સામાભાઈ પારેખ                                                | २४=००            |
| ۷          | <b>સિંહાસનબત્રીસી</b> —સં. ડૉ. ર <b>ણજિત મા. પટેલ</b>                          | ૧૫=૫૦            |
| ૯          | <b>હસ્મીરપ્રયન્ધ</b> —સં. : ડાૅ. બાે. જ. સાંડેસરા અને ડાૅ. સાે. પારેખ          | <b>{=</b> 00     |
| ૧૦         | <b>પ ચક્ર ડની વાર્તા</b> —સં. ડાૅ. સાેમાભાઇ ધૂ. પારેખ ( ૧૯ <b>૭૪</b> )         | 39=00            |
| ૧૧         | <b>વાગ્ભઢાલ'કાર વ્યાલાવબાધ</b> —સં. ડાૅ. ભાગીલાલ જ. સાંડેસરા                   | १२=००            |
|            | સ્વ. પ્રૉ. બ. ક. ઠાકાર ગ્રન્થમાળા                                              |                  |
| 7          | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧                                                       | २=५०             |
| ર          | ,, ,, ,, <del>R</del>                                                          | ર≕૫૦             |
| · з        | ,, ,, ,, 3                                                                     | <b>१=५०</b>      |
| 8          | નિરુત્તમા                                                                      | ર=૫૦             |
| <b>ų</b> - | <b>વિક્રમાર્વશી</b> —( અતુવાદ : મનનિકા સહિત )                                  | ર=૫૦             |
| } <b>ξ</b> | પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા                                                          | ४=५०             |
| હ          | પ્રવેશકા, ગુચ્છ બીજો                                                           | 3=00             |
| 4          | અ'બડ વિદ્યાધર રાસ                                                              | <b>%</b> =00     |
| ૯          | <b>મ્હારાં સાૅને</b> ઢ ( બીજી <sub>_</sub> આવૃત્તિ : બીજું પુનર્મું દ્રહ્યુ )  | %=0°0            |
| ૧૦         | <b>આપણી કવિતાસમૃદ્ધિ</b> (બીજ આવૃત્તિ; છ <sup>ઠ્ઠુ</sup> ં પુનર્મુદ્રણ)        | %=0 c            |
| <b>૧</b> ૧ | નવીન કવિતા વિષે વ્યાખ્યાના (પ્રથમ આવૃત્તિ; પહેલું પુનર્ધદ્રણ)                  | 8=0 <b>0</b>     |
| ૧૨         | ેત્રા. <b>ખ. ક. ઠાકાેર ડાયરી, ભાગ ૧</b> —સંપાદક: ડૉ. હર્ષદ મ. ત્રિ <b>વેદી</b> | २=००             |
| ૧૩         | ત્રા. ખ. ક. ઠાકાર અધ્યયનગ્રન્થ                                                 | ૧૫=૫૦            |
| १४         | પ્રા <b>. અ. ક. ઠાકારની ડાયરી, ભાગ ર</b> — સંપાદક ઃ ડૉ. હર્ષદ ત્રિવેદી         | <b>१=७</b> ५     |
| ૧૫         | <b>વિવેચક</b> —પ્રો. ખલવન્તરાય ઠાકોર                                           | २५=००            |
|            |                                                                                |                  |

પ્રાપ્તિસ્થાન: યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, મહારાજ સયાજીરાવ યુનિવર્સિટી પ્રેસ, રાજમ**હેલ દરવાજ પાસે,** રાજમ**હેલ રાડ, વડાદરા-૧૯૦ •૦૧** 

# શલ્ય–ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા

**भ्रज्ञा** क्षाइन \*

આજે વિશ્વભરના ગૈજ્ઞાનિકા નવીન પ્રભાવશાળી દ્રવ્યોની શાધમાં તથા પ્રાચીન દ્રવ્યોના મૂલ્યાંકનના મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્યમાં અહિનિશ લાગેલા છે અને તેમાં પ્રગતિ પણ સાધી છે. માત્ર ઓષધિએ કે દ્રવ્યો જ નહીં પરંતુ શલ્યક્રિયા (Surgery)માં પણ ગૈજ્ઞાનિકાએ સારી એવી તિ હાંસલ કરી છે. અતિ સ'વેદનશીલ મમે સ્થાનાનાં ઓપરેશના કરવાં આજે સહજ વાત ગણાય છે. પરંતુ તે સાવ નવી શાધ નથી. સામાન્ય રીતે શસ્ત્ર—ક્રિયા પશ્ચિમની દેણુ ગણાય છે. વાસ્તવમાં આપણા પ્રાચીનાએ આ દિશામાં ઘણી પ્રગતિ કરી હોવાના નિર્દેશા ગૈદિક તેમ જ પરવર્તી સાહિત્યમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તે તરફ ધ્યાન દારવાના નમ્ન પ્રયાસ પ્રસ્તુત શોધ—લેખમાં કર્યો છે.

વેદમાં કેવળ અધ્યાત્મ કે કર્મ કાંડ જ નથી, એ જીવનવિજ્ઞાન પણ છે. માનવજીવનને સ્પર્શતાં અનેક વિજ્ઞાનોનો એમાં સમાવેશ છે. એ પૈકીનું એક, શરીરસ્વાસ્થ્યને લગતું વિજ્ઞાન છે. સ્વાસ્થ્ય જળવવા માટે અપનાવાતી ચિકિત્સાની જુદી જુદી પધ્ધતિઓનો અણુસાર ગૈદિક સાહિત્યમાં મળે છે. જેમ કે, ઓષધિ-ચિકિત્સા, જલચિકિત્સા, સૌરચિકિત્સા, વાયુ-ચિકિત્સા, અન્નચિકિત્સા, માનસચિકિત્સા અને શસ્ત્રચિકિત્સા અર્થાત્ શલ્ય-ચિકિત્સા (Surgery)ની પણ એમાં છણાવટ છે.

શલ્ય-ચિકિત્સા વિશે વૈદિક સાહિસમાં ઠીકઠીક ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે. એમાના માટા-ભાગના, અધિનિકુમારાએ કરેલી અદ્દભુત ક્રાલ્ય-ચિકિત્સાને લગતા છે. અધિનિકુમારા ચિકિત્સકો અને શલ્યકુશળ ગૈદ્યો (Expert physicians & surgeons) હતા, એવા ઉલ્લેખા કરે ઠેર મળે છે.

વેદમાં અધિનિકુમારાની શલ્યક્રિયા વિષેના ઉલ્લેખ આશ્વર્ય પમાડે તેવા છે. આ ઉપરાંત વધુ, અસ્થિભાગ તથા અંગભાગમાં થયેલી શસ્ત્રક્રિયાનું વધુ ન છે. આ રીતે શરીરનું અંગ પૂર્વવત્ બને છે. વેદમાં આવાં નાનાં માટાં શલ્યકર્મા (minor and major operations)ના ઉલ્લેખા મળે છે. અહીં દિશાસૂચનાથે કેટલીક વિગતો નાધીશું. તેમાં સૌ પ્રથમ ઋડગ્વેદના સંદર્ભો વિચારીશું.

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦ આ ગસ્ડ ૧૯૯૦. પૂ. ૯. ૨૪૭–૨૫૬

<sup>\*</sup>મહર્ષિ નેદવિજ્ઞાન અકાદમી, અમદાવાદ-૧૫. સ્વા હ

286

प्रज्ञा ठाउर

#### ૠ ગ્વેદ :

ખેલ રાજાની પત્ની વિશ્પલાના પગ યુદ્ધમાં કપાઈ ગયા ત્યારે અધિનાએ તેને લોંખ'ડની જાંધ આપી હતી અર્થાત્ લાેખ'ડના સળિયા તેના પગમાં નાખ્યા હતા. અને એક જ દિવસમાં કરીથા યુદ્ધ—સ'ચાર કરી શકે એવી બનાવ્યાનું ગ્રાત થાય છે. <sup>૧</sup>

આવું અઘરું શલ્યકર્મ પણ ભારે થતું હોવાનું પ્રમાણ આ દ્વારા મળે છે. શક્ય છે કે શલ્યકર્મ બાદ સાંહણી, ર અરું ધતી કે સંધાની કે જેવી ઔષધિઓનો ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો હોય. આ ઔષધિઓ ભગ્ન અવયવને જોડવામાં ઉપયોગી છે. રોહિણી ઔષધિના પ્રયોગથી તૃટેલું હાડકું, દાં કેલું અંગ, કચરાઇ ગયેલા અવયવ પૂર્વવત્ બને છે. માંસ, મજ્જા, અસ્થિ સ્વસ્થ થાય છે, તેમજ અત્યંત ઝડપથી રૂઝ આવે છે.

આ ઉપરાંત અધિનાએ અધજનોને નેત્રપ્રદાન કર્યાના નિર્દેશા પણ ૠગ્વેદમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ઋક્ષ્મધે સા ઘેટાં વરુને ખવરાવી દીધાં, તેની સજારૂપે પિતાએ તેને અધ ખનાવેલા, ત્યારે અધિનાએ તેને આંખા આપી હતી. તે જ રીતે આંખા ગુમાવી એડેલા કણ્વની પ્રાર્થના સાંભળી આનંદ તેને નેત્રો આપ્યાના નિર્દેશ છે. તેમ જ અધ પરાવજને દષ્ટિ તેમ જ પગ આપ્યાના ઉલ્લેખ પણ છે. દ

તદુપરાંત અશ્વિનોએ નૃષદના પુત્રને કાન આપ્યાના ઉલ્લેખ પણ છે. વળા શયુની દૂધ ન આપતી, પ્રજનન ન કરતી (વ'ધ્યા) દુર્ળળ ગાયને ભરપૂર દૂધ આપતી કરી હોવાનું જણાવતા મંત્ર પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. (ઋ. ૧/૧૧૭/૨૦) જો કે, આ મંત્રમાં ઔષધિ-પ્રયોગ થયેલા કે શસ્ત્રક્રિયા કરાયેલી એ સ્પષ્ટ થતું નથી.

- १ चरित्रं हि वेरिवाच्छेदि पर्णमाजा खेलस्य परितक्म्यायाम् । सदो जङ्कामायसी विश्पलायै धने हिते सर्तवे प्रत्यधक्तम् ॥ ऋज्वेद-१।११६।१५
- २ अथा-अधर्ववेद-४।१२ (रोहिणीसूक्त)
- ३ अथ।-वाल्मीकि रामायण/६/८९/१६
- ४ शतं मेषान्यस्ये चक्कदानमृजाश्च तं पितान्धं चकार । तस्मा अक्षी नासत्या विचक्क आधत्तं दक्षा भिषजावनवैन् ॥ ऋ. १।१९६।९६
- ५ युवं कण्वायापरिप्ताय चक्षुः प्रत्यधत्तं सुष्टुति जुजुषाणा ॥ ऋ. १।११८।७
- ६ याभिः शचीर्भिवृषणा परावृजं श्रोणं चक्षस एतवे कृथः याभिवंतिंकां प्रसिताममुद्धतं ताभिरू षु ऊतिभिरिश्वना गतम् ॥ ऋ. १।११२।८
- युवं स्थावाय दशातीमदत्तं महः क्षोणस्याश्विना कण्वाय।
   प्रवास्यं तद्द्षणा इतं वां यद्वार्षदायश्रवो अध्यक्षत्तम् ऋ. १।११७।८

### શંહય-ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા

\$ X &

મસ્તક જેવાં અતિ સંવેદનશીલ મર્મ સ્થાનાનાં એાપરેશનાના પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે. અથવ ખુના પુત્ર દધ્યક્ ઝાલ પાસેથી મધુવિદ્યા શીખવા અશ્વિનિકુમારાએ તેમનું મસ્તક કાપીને ધાડાનું મસ્તક લગાડ્યું હતું અને વિદ્યા શીખી લીધા પછી પાછું એમનું મસ્તક પુનઃ ખેસાડેલું.

સાયણાચાર્ય મુજળ દધ્યક્ત્રકષિએ મધુવિદ્યા તથા પ્રવગ્ય વિદ્યા-એમ બે વિદ્યાએાનું રહસ્ય અિધાનિકુમારાને કહ્યું હતું. આ ખંને વિદ્યાઓનું ગ્રાન ત્વણ પાસેથી ઇન્દ્રે અને ઇન્દ્ર પાસેથી દધ્યક્ ઋપિએ પ્રાપ્ત કર્યું હતું. વળી પ્રવગ્ય વિદ્યાના અર્થ સાયણાચાર્યે – લગ્ન કે છિન્ન થયેલા મસ્તકને કક્ષપ્રદેશ સાથે પુનઃ સાંધનારી વિદ્યા '-એવા કર્યો છે. લ્

પ્રસ્તુત મંત્ર દ્વારા શસ્ત્રકિયાની પ્રાચીનતા અંગેના ખ્યાલ આવે છે. આવા જ એક પૌરાષ્ટ્રિક ઉલ્લેખ, શિવજીએ ગણેશનું માથું કાપી નાખ્યા પછી હાથીનું મસ્તક બેસાડી આપ્યાના પણ છે. ૧૦ આ બ'નેને શલ્યકર્મ (Surgical operation)ના અદ્દસ્ત ચમત્કારરૂપ લેખી શકાય.

વળા શ્યાવ નામના મુનિના અસુરાએ ત્રણ ટુકડા કર્યા હતા ત્યારે અધિનોએ એ ટુકડા ક્ર્યા જોડીને એમને જીવન આપ્યું હતું, એવા સાયણાયાર્ય ના ઉલ્લેખ તા એક અદ્દસત જોખમાં શલ્યકર્મ (dangerous operation)ના જ દ્યોતક છે. ઋચામાં આ પ્રમાણે દર્શાવ્યું છે.— '' હે ઉદાર અધિ! હે શર! તમે વિધિમતિને હિરણ્યહસ્ત નામે પુત્ર આપ્યા અને હે અધિ! ચીરીને ત્રણ કટકા કરેલા શ્યાવને તમે પુન: જીવત કર્યા. '' આ અતિ ગ'ભાર શસ્ત્રીક્યા આજની ટાંકા—ટેલા લેવાની રીત અને ત્વચારાપણ (Plastic surgery)ના પ્રકારની હોવાના સંભવ નથી!

અધિના ઉપરાંત ઋભુઓએ પણ આવા અ**દ્દમુત શલ્યકર્મના ચમત્કા**રા કર્યાનું વેદિક સાહિત્ય સૂચવે છે. અહીં સ્પષ્ટ જણાવ્યું, છે કે '' **હે** ઋભુએ ! તમે ગાયનું માંસ ચામડીથી છૂડું પાડતા થયા અને ફરીથી માતાને વાછરડા સાથે મેળવતા થયા. <sup>૧</sup>ર

- ८ आधर्वणायाश्विना दथीचेऽश्वं शिरः प्रत्येरयतम् । स वा मधु प्र वोचहतयान्त्वाष्ट्रं यहस्राविषकश्यं वाम् ॥ ऋ. १ ११७।२२
- ९ अपिकक्ष्यं छिन्नस्य यज्ञशिरसः कक्षप्रदेशेन पुनः संघानभूतं प्रवर्ग्यविद्याख्यं रहस्यं ..... प्रवोचदित्यर्थः ॥ ऋ. १।१९७२२ तुं सायेश्वसाध्य कुले।.
- १० शिवपुराण-कुमारकाण्ड-अध्याय १६ अञ्छा.
- ११ हिरण्यहस्तमश्विना रराणा पुत्रं नरा विध्रमस्या भदत्तम् । त्रिधा ह स्यावमश्विना विकस्तमुज्जीवस एरयतं सुदान् ॥ ऋ. १।११७।२४
- १२ निश्चर्मण ऋभवो गामपिशत सं वस्तेनास्त्रजता मातरं पुनः। ऋ. १।३१०।८

έųο

કેરાઠ તાર્ફર્સ

ને કે અહીં મૃત ગાયને છવંત કરી ? કે પછી મૃતઃપ્રાય થઈ ગયેલ ગાયની ચામડી છૂટી પાડી તેની ઉપર નવી ત્વચાનું આરોપણ કરી તેને જીવતદાન આપ્યું તે સ્પષ્ટ થતું નથી. પરંતુ 'નિશ્चર્મण: गामવિશત 'ના અર્થ સાયણાચાર્ય એક કથા કહીને કરે છે. તે આ પ્રમાણે છે. ''પૂર્વે એક ઋષિની ગાય મૃત્યુ પામી હતી. ઋષિએ ગાયના વાઝરડાને એઇને ઋભુઓની સતુતિ કરી. ઋષિની પ્રાર્થના સાંભળી ઋભુઓએ તેના જેવી ખીજી ગાય ખનાવી, તેની ઉપર મૃતગાયના ચામડાને એહાડીને તેને વાજરડા સાથે મેળવી આપી.

વર્તમાન પ્લાસ્ટિક સર્જરીમાં પણ શરીરના એક ભાગની ચામડીને ત્રણ ઉપર મહવાની જ પ્રક્રિયા કરાય છે. આ વિગતને પ્લાસ્ટિક સર્જરી કે બ્રાફ્ટીંગ ( Plastic Surgery or grafting )ની પ્રક્રિયાના પુરાવા ગણી શકાય!

ઋડવેદમાં સૂચિવેધ કે અંત:ક્ષેપ દ્વારા શરીરમાં ગયેલી દવા ક્ષય રાગ મટાડે છે એવા નિર્દેશ પણ મળે છે. વેંગ આ રીતે શરીરમાં દવા દાખલં કરવા માટેના સાધનના એમાં ઉલ્લેખ ન હોવા હતાં આજના ઇન્જેકશનની જેમ દવા શરીરમાં દાખલ કરાતી હશે, એવું અનુમાન આ નિર્દેશ પરથા થઈ શકે છે.

#### અથવ<sup>્</sup>વેક:—

અથવ વેદમાં વ્યભિચારી પુરુષને પુરુષત્વહીન ખનાવવાના ઉલ્લેખ છે. તેમાં વ્યભિચારી પુરુષના ખન્ને અંડેકાશોના નાશ કરવાનું જહ્યું હું હે. \* પ્રસ્તુત મંત્રમાં વૃષ્ણુ સુધી પહેંચતી નાડીઓને ' शम्या ' ( હળને છેડે ધાંસરી ખાંધવાના ખીલા ) નામના સાધન વડે ભેદવાની વાત કરી છે. આધુનિક યુગમાં પુરુષવ 'ધ્યીકરણુની ક્રિયા સાથે આને સરખાવી શકાય! અન્ય એક સ્થળે 'પ ગાયના કાનને લાખ'ડના સાધન વડે (સ્વધિતિ વડે) ડામ દઈને રાગ મટાડવાની ભારતીય પશુપાલંકામાં આજે પણ પ્રચલિત અને પર પરાગત ચાલી આવતી પધ્ધતિના નિર્દેશ મળે છે. ઋડ્યામાં વપરાયેલ ' स્वધિતિ ' શબ્દના અર્થ છેદન માટેની છરી (Operation Knife) એવા થાય છે. ' લ્યા આ મ'ત્રમાં શલ્યક મેં માટેના સાધનનો ઉલ્લેખ પણ દરિગાચર થાય છે.

१३ यस्यौषधीः प्रसर्पथाङ्गमङ्गं परुष्परः । ततो यक्ष्मं वि बोधस्व उप्रो मध्यमशीरिवा ॥ ऋ १०।९०।१२

१४ ये नाड्योऽदेवकृते ययोस्तिष्ठति वृष्ण्यम् । ते ते भिनद्मि शम्ययामुष्या अघि मुष्कयोः ॥ यथो नडं कशिपुन स्त्रियो भिन्दन्त्यश्मना । एवा भिनद्मि ते शेपोमुष्या अघि मुष्कयोः ॥ -अथर्-६।१३८।४-५

१५ लोहितेन स्वधितिना मिथुनं कर्णयोः कृषि । अकर्तामश्विना लक्ष्म तदस्तु प्रजयो बहु ॥ २४थर् –६।१४१।२

<sup>16</sup> A Practical Vedic Dictionary—Dr. Suryakanta., Pub-Oxford University Press, Delhi, 1981.

#### શહ્ય-ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા

241

આ ઉપરાંત અથવ વેદ ૪/૧૩/૫ – ૭માં આંગળીઓ વડે કેમળ ૨૫ર્શથા રાગને મટાડવાની વાત પણ છે. આ માલિશ કે મસાજની ચિકિત્સાનું અસ્તિત્વ નિર્દેશ છે.

એ જ રીતે ધારી તસ તૂટી જવાથી વહેતું લાહી ળધ કરવા માટે ધમનીઓને ભાંધવાની શસ્ત્રક્રિયાના ઉલ્લેખ પણ મળે છે. પ્ એક સ્થળ મૂત્રમાર્ગની પથરીને દૂર કરી મૂત્રમાર્ગમાં શસ્ત્રક્રિયાના ઉલ્લેખ પણ દષ્ટિગાચર થાય છે. પ અત્યારે પણ એલાપથીમાં મૂત્રમાર્ગમાં 'કેથેટર' પસાર કરવાની પદ્ધતિ અપનાવાય છે. આપણા પ્રાચીનાએ દર્ભ, શલાકા વગેરે દ્વારા પ્રયોગા કર્યા હોય એવું આથી માનવાને કારણ મળે છે.

વેદ ઉપરાંત રામાયણમાં પણ શલ્યચિકિત્સાના ઉલ્લેખો પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારે શલ્ય-ચિકિત્સકા 'श्रत्यकृत्' (Surgeon) તરીકે એાળખાતા હતા.

જી.ઓના ગર્ભાશયની શલ્ય-ક્રિયા તે સમયમાં **થતી હાેવાના સ**ંકેત કરતી સીતા હતુમાનને લ'કામાં કહે છે....જો રામ યેાગ્ય સમયે આવી મારી રક્ષા નહીં કરે તેો અનાર્ય રાવણુ મારાં અંગાને શીઘ તીક્ષ્ણુ બાણા વડે કાપી નાખશે; જેવી રીતે શલ્યચિકિત્સિક ગર્ભસ્થિત બાળકને (બહાર) કાઢવા માટે ગ**ર્ભને તે જ** એાજારા વડે કાપી નાખે છે. <sup>૧૯</sup>

આ ઉલ્લેખ બતાવે છે કે કઠિન પ્રસવાવસ્થામાં અથવા માતાનું જીવન બચાવવા માટે શલ્યચિકિત્સક ગર્ભાશયની શલ્ય-ક્રિયા કરતા હશે. આજનું વિજ્ઞાન પણ આ રીત નથી અજમાવતું ?

આંખાની શલ્ય-ચિકિત્સાના પણ ઉલ્લેખ મળે છે. કાપભવનમાં સ્થિત કેંકેયા રાજ દશરથને અલર્કનું ઉદ્દાહરણ આપતાં જણાવે છે-''એક અધ શ્વાદ્મણની યાચનાથી અલર્કે તેને પાતાના ચક્ષુ આપીને દેખતા કરેલા. રેંગ બીજા શબ્દામાં કહીએ તા અન્યનાં ચક્ષુ વડે અધને દષ્ટિ આપવાની ક્ષમતા ત્યારના ચિકિત્સિકામાં હતી.

- १० शतस्य धमनीनां सहस्रस्य हिराणाम् । अस्युरिन्मध्यमा इमाः साकमन्ताः अरेसता ॥ अथव<sup>९</sup>— १।१७।३
- १८ प्रते भिनिद्ये मेहनं वत्रं वेशन्त्या इव । एवा ते मूत्रं मुच्यता आहिबोलिति सर्वेकम् ॥ अथव — १।३।७
- १९ नृनं ममाङ्गान्यचिरादनार्यः । शस्त्रैः श्रितैच्छेत्स्यति राक्षसेन्द्रः । तस्मिन्ननागच्छति लोकनाथे गर्भस्थजन्तोरिव शल्यक्रन्तः ॥ वा.स. ५।२६।६
- २० याचमाने स्वके नेत्रे उद्घृत्याविमना ददौ ॥ वा.रा. २।१२।५

રપાર

પ્રસાં કાંકરે

#### રામાયણ :

ઉપરાંત પુરુષોના અંડકોશની શલ્ય-ચિકિત્સા અંગેના નિર્દેશ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. અહલ્યા સાથે વ્યભિયાર કરવાના અપરાધમાં ગૌતમ ઋષિ ઈન્દ્રને પુરુષત્વહીન થવાના શાપ આપે છે. પરિણામે ઈન્દ્ર પૂજનનક્ષમતા ગુમાવી બેસે છે. અંતે પ્રાર્થના કરવાથી પિતૃદેવ એક 'મેવક ' ખકરાના અલ્ડકોશ કાઢી ઈન્દ્રને લગાડી આપે છે. જેનાથી તેને પુંસત્વ ક્રીથા પ્રાપ્ત થાય છે. રે આ વિગત તત્કાલીન ચિકિત્સકોની પ્રવીણતાના પરિમાણરૂપ છે, જેઓ આ પ્રકારની કહિન શલ્યક્રિયા કરતા હતા અને સફળતા મેળવતા હતા. આમ એક વ્યક્તિનું અંગ બીજાને આપવાની દ્રાન્સપ્લાન્ટેશન જેવી અઘરી પ્રક્રિયા પણ ત્યારે થતી હશે એવું આથી સ્પષ્ટ જણાય છે. આજે પણ ક્રીડની તેમ જ હદય વગેરે શરીરનાં અંગાનું દ્રાન્સપ્લાન્ટેશન થાય છે.

#### મહાભારત :

મહાભારતમાં પણ શલ્યચિકિત્સાની માહિતી મળે છે. શરશૈયા પર પાઢેલા ભીષ્મ-પિતામહતે કષ્ટમુક્ત કરવા માટે દુર્યોધન શલ્ય**વિદ્યા**માં નિપુણ એવા ચિકિત્સકાને આવશ્યક ઉપકરણા સાથે પિતામહ પાસે લાવ્યા સારે પિતામ**હે શ**લ્યક્રિયાના ઇન્કાર કર્યો<sup>ર ર</sup> આ દારા પણ શલ્યચિકિત્સા અ'ગેનું પ્રમાણ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળા શસ્ત્રવિદ્ ચિકિત્સક નિસ્દ્રેગચિત્તે યુદ્ધક્ષેત્રમાં આહત અને પીડિત વ્યક્તિઓની તાત્કાલિક સારવાર કરી શકે તે ઉદ્દેશ્યથા વિચક્ષણ ચિકિત્સકાને યુદ્ધભૂમિની પાસે જ નિવાસસ્થાન આપવામાં આવતું હતું. (મહા. ઉદ્યોગ. ૧૫૧ થી ૧૯૭ ગ.)

આ ઉપરાંત સ્મૃતિઓમાં પણ શલ્યચિકિત્સા અંગેના નિદે<sup>દ</sup>શા પ્રાપ્ત થાય છે. મનુસ્મૃતિ <sup>ર ૩</sup> તેમજ યાત્રવલ્કયસ્મૃતિ<sup>૨૪</sup>માં-જે **ીદ્યો (**શલ્ય-ચિકિત્સકા) ખાટી અથવા તા વિપરીત ચિકિત્સા કરે તેને અવશ્ય શિક્ષા થવી જ જેઇએ તેમ દર્શાવ્યું છે.

# આયુવે<sup>૧</sup>કઃ—

ચરકસ લિતામાં જણાવ્યા પ્રમાણે પુનવ સુ આગેય છેદન (કાપવું), ભેદન (ચીરવું), વ્યાવન (વી ધવું), દારુણ (ફાડવું), લેખન (ખાતરવું), ઉત્પાટન (ઉખેડવું), પ્રચ્છન ( છરકા મારવા), સીવન (સીવવું), એષણ (નાડીની) ગતિનું શોધન), ક્ષારકર્મ, અગ્નિકર્મ (ડામ દેવા), જેલા મૂકવી વગેરૈને શસ્ત્રપ્રણિધાન તરીકે આળખાવે છે. રેપ

- २१ अग्रेस्तु वचनं श्रुत्वा पितृदेवाः समागताः । उत्पाट्य मेषवृषणौ सहस्राक्षे न्यवेशयन् ॥ वा.रा. १।४९।८
- २२ उपतिष्ठन्नथो वैद्याः शल्योद्धरणकोविदाः॥ भक्षा-लीष्भ--१२०।५६।६०
- २३ चिकित्सानां सर्वेषां मिथ्या प्रचरतां दमः। अमानुषेषु प्रथमो मानुषेषु तु मध्यमः॥ भनुरुभृति —९।२८४
- २४ मिषक्मिथ्याचरन्दण्डस्यस्तिर्येषु प्रथमं दमम्। मानुषे मध्यमं राजपुरुषेषूत्रमं दमम्॥ याज्ञवरुष्टस्टिन्स्र २।२४२
- २५ शस्त्रप्रणिधानं पुनश्छेदनमेदनन्यधनदारण-रुखनोत्पादनप्रच्सीवयैषणक्षारजलौसश्चेति ॥ थर४सः(६त।-२ाॢत्रस्थान-१९-५५

#### શલ્ય-ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા

243

સુગુતસ હિતાના સૂત્રસ્થાનમાં (અધ્યાય-૭) 'यन्त्रशतमेकोत्तरम्' અર્થાત શલ્યક્રિયાના ૧૦૧ શસ્ત્રના ઉલ્લેખ છે. એમાં ૨૪ સ્વસ્તિકયંત્રો, ખે સંદંશયન્ત્રો, ખે તાલયન્ત્રો, ૨૦ નાડી-યંત્રો, ૨૮ શલાકાયંત્રો અને ૨૫ ઉપયંત્રો ગણાવવામાં આવ્યાં છે.

અષ્ટાંગહ્રદયના સૂત્રસ્થાનમાં પણ વિવિધ શલ્યયંત્રોના ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે

આ આયુર્વે દસંહિતાએ પણ પાતાની અગાઉના વિદ્વાનાના ત્રાણના સ્વીકાર કરે છે. અર્થાત્ એમની પાસે પણ પરંપરાથા આ વિદ્યા આવી હશે. અને એ દરેકે એમાં સંશાધના દ્વારા આ પ્રક્રિયાને વધારે વિકસિત કરી હશે.

આમ આજના વિજ્ઞાનવિકાસ માટે ગવે લેવા છતાં આપણને વધું જ પશ્ચિમમાંથી મળ્યું છે એવી લઘુતામ્ર થિમાંથી બહાર આવવાની જરૂર છે. આપણી વેદિવદ્યા, પુરાણો, મહાકાવ્યા અને આયુર્વેદના મહામ્ર થાનું વિશ્લેષણ-સ શાધન સાંગાપાંગ કરીને આપણા આ ભવ્ય વારસાનું ત્રાન સમાજને કરાવીએ તા આપણા ભૂતકાળ માટે આજની પેઢી ગૌરવ લેતી થશે અને એમાંથી જ ક ઇક કરવાની તમનના પણ એનામાં ભગે તા નવાઈ નહિ. આ દિશામાં વિદ્વત્વર્ગ અને સમાજનું ધ્યાન દારાય તા આ લેખ માટેના શ્રમ સફળ થયા ગણાશે.

# સ'કર્ભ-સચિ:

१ ऋग्वेद-संहिता

संपा, पं. श्रीपाद दामोदर सातवलेकर

प्रका • स्वाध्यायमण्डल, पारडी, जि-वरूसाड,
 वत्र्थ संस्करणम्

२ वेदार्थ-यत्न भाग १ से ७

रा. बा. शंकर पांडरंग पंडित

ગુજ ભાષાં.–પીતાંબરદાસ મહેતા પ્રકા૦–હિતેચ્છુ પ્રેસ, પ્રથમાવૃત્તિ, ૧૯૪૭

થી ૧૯૫૩ (ભાગ-૧થી૭)

३ अथर्ववेद-काण्ड १, ४, ६

छे∙ पं∙ श्रीपाद दामोदर सातवलेकर

प्रका• स्वाध्याय मण्डल, पारडी, जि<sub>र</sub> वलसाड,

द्वितीय संस्करणम् . १९५८

वैदिक देवताशास्त्र

डॉ॰ सर्येकान्त

प्रका॰ पाणिनि पब्लीशसै एण्ड प्रीन्टर्स, न्यू

दिल्ही, प्रथम संस्करण, १९६१

રપક

#### Stib irk

| <b>4</b> | वेदेऽश्विनौ                            | कर्ता० तृ. कृ कृष्णस्वाभि (अय्यर) शर्मा<br>प्रका० चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस, |
|----------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|          |                                        | वाराणसी, प्रथमावृत्ति, १९७५                                                   |
| Ę        | वेदों में महाविशान                     | ले॰ श्री॰ पन्नालाल परिहार,                                                    |
|          |                                        | प्रका॰ संस्कृति संस्थान स्वाजा कुतुब, वेदनगर,                                 |
|          |                                        | बरेली ( उ.प्र. ) प्रथम संस्करण, १९६५                                          |
| હ        | वेदो में मानववाद                       | ले॰ डॉ॰ दिलीप वेदालंकार                                                       |
|          |                                        | प्रका अमर भारती आंन्तरराष्ट्रीय, पो.बो.                                       |
|          |                                        | २१२, वडोदरा १, प्रथमादृत्ति, १९८२                                             |
| ۷        | <b>मनु</b> स्पृति                      | संपा॰ वासुदेव शर्मा                                                           |
|          |                                        | प्रका॰ पाण्डुरङ्ग जावजी, निर्णयसागर प्रेस,                                    |
|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | ंमुंबई-२ अष्टमावृत्ति-१९२९                                                    |
| 8        | याज्ञवल्क्यस्मृति-                     | संपा० नारायण राम आचार्य 'काव्यतीर्थ'                                          |
|          |                                        | प्रका ॰ निर्णयसागर प्रेंस, मुं <b>व</b> ई-२                                   |
|          |                                        | पश्चमं संस्करगम्-१९४९                                                         |
| 90       | वाल्मीकि रामायणम्                      | संपा॰ डॉ॰ पी. एल. वैद्य                                                       |
|          | (काण्ड-१, २, ५,६)                      | प्रका० ओरिएन्टल इन्स्टिट्यूट, वडोदरा,                                         |
|          | 2 2 - 2 2                              | प्रथमावृत्ति                                                                  |
| 99       | महाभारत-भाग-५ ( भीष्मपर्व )            | श्री नीलकण्ठविरचित-भारतभावदीपाख्यटीकासमेत्                                    |
|          |                                        | संपा० रामचंद्रशास्त्री किंजवाडेकर                                             |
|          |                                        | प्रका० ओरियण्टल बुक्स रीप्रिन्ट कोरपोरेशन,                                    |
|          |                                        | न्यू दिल्ही, द्वितीय-आवृत्ति-१९७९                                             |
| 92       | बाल्मीकियुगीन भारत                     | <b>छै० डॉ॰ मंजुला जयस्वाल</b>                                                 |
|          |                                        | प्रका॰ महामति प्रका॰ वहादुरगंज, इलाहाबाद,                                     |
|          | a                                      | प्रथमातृत्ति, १९८३                                                            |
| 13       | The Surgical Instruments of the Hindus | Girindranath Mukhopadhyaya                                                    |
|          | of the Findus                          | Pub: R. K. Naahar, & Co, 6551<br>Outab Road, New Delhi-110055                 |
|          |                                        | Reprint-Aug-1977                                                              |
| 14       | The Caraka Samhitā Vol -II             | Edt. & Pub-Shri Gulab-Kunvarba                                                |
|          |                                        | Ayurvedic Society, Jamnagar, India                                            |
|          |                                        | First Edition-1949                                                            |
| 84       | सुश्रुतसंहिता                          | संपा॰ नारायणराम आचार्य 'काव्यतीर्थ'                                           |
|          |                                        | प्रका॰ चौखम्बा ओरियन्टालिया वाराणसी                                           |
|          |                                        | चतुर्थ संस्करणं, १९८०                                                         |
|          |                                        | T .                                                                           |

#### શહ્ય-ચિકિત્સાની પ્રાચીનતા

244

१६ अष्टाङ्गहृदयम्

संपा० हरिशास्त्री भिषजाचार्य प्रका० चौखम्बा ओरियन्टालिया वाराण**दी,** सप्तम संस्करणम्, १९८२

९७ भारतवर्षीय प्राचीन चरित्रकोश

ले॰ म॰ म॰ सिद्धेश्वरशास्त्री चित्राव प्रका॰ विनायक सिद्धेश्वरशास्त्री चित्राव भारतीय चरित्रकोश, मंडल, पूना-४, द्वितीय संस्करण, १९६४

18 A practical vedic Dictionary

Dr. Suryakanta,
Pub: Oxford University Press,
Delhi-1981

स्वा ८

# Journal of the M. S. University of Baroda

The Journal is published every year in three parts. These parts are devoted respectively to topics relating to (1) Humanities, (2) Social Sciences and (3) Science.

Advertisement tariff will be sent on request.

Communications pertaining to the Journal should be addressed to:

The Editor (Humanities/Social Sciences/Science)

Journal of the M. S. University of Baroda

Faculty of Arts Compound

Baroda-390 002 (India)

# \*શ્રીમદ્ભગવદ્ગીતાનું વેદાે પ્રત્યેનું વલણ

જે. ડી. પરમાર\*

શ્રીમદ્દભગવદ્ગીના મહાભારતના એક ભાગ છે. તેનું સ્વતંત્ર પ્ર'થરૂપે અધ્યયન થતું આવ્યું છે. તેમાં થયેલા વેદસંખ'ધી ઉલ્લેખા અને વિધાનોના અભ્યાસ કરતાં ગીતાનું વેદા પ્રત્યેનું વલણ સ્પષ્ટ થાય છે. એકમાત્ર સામવેદ સિવાય અન્ય કાઇપણ વેદના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ તેમાં થયા નથી. 'बेद' શબ્દના ખહુવચનમાં પ્રયાગ થયેલા છે જન્યાં એકવચનમાં પ્રયાગ થયેલા છે જન્યાં એકવચનમાં પ્રયાગ થયેલા છે જન્યાં એકવચનમાં કે પ્રયાગનથી છે ત્યાં પણ કહેવાના ભાવાર્થ ખહુવચનમાં છે. સામાસિક પ્રયોગામાં કોઇ એક વેદ વિષે પ્રયોગ થયા નથી. વેદના ધર્મ માટે જ્વાધામં અને વેદાના જાણકારા માટે " त्रैविद्याः" શબ્દના પ્રયોગ વેદાના સંખ્યા નહીં પરંતુ મંત્રપ્રકારને ખ્યાલમાં રાખી કરવામાં આવ્યો છે. જ્રદ્ધ, साમ અને ચજુત્ર એ ત્રણ પ્રકારના મંત્રોને 'વેદા' કહ્યા છે તેના પરથી આ સ્પષ્ટ થાય છે. વેદા માટે એકવાર 'શ્રુત્તિ' અને એકવાર 'શ્રુત્વાસિ'" શબ્દનો પ્રયોગ જોવા મળે છે.

પ્રસંગાપાત્ત થયેલા ઉલ્લેખાતે ધ્યાનમાં રાખી, તે તે પ્રસંગ કયા સંદર્ભમાં તેના ઉલ્લેખ થયા છે તેનું વિશ્લેષણ કરવાથી ગીતાના વેદા પ્રત્યેના અભિગમ સ્પષ્ટ કરવામાં મદદ મળે છે. આ આખી સમજણતે પાંચ વિભાગામાં વહેં ચીને સ્પષ્ટ કરવાના પ્રયાસ અહીં કર્યો છે.

- \* વેરાવળ
- १ वेटानां सामवेटोऽस्मि । १०-२२ ॥
- २ वेदाः २.४५, वेदेषु २४६, ८, १.८, सर्ववेदेषु ७.८, वेदानां १०. २२, वेदैः ११.५३ अते १५.१५
- ३ वेदे १५.१८
- ४ वेदयज्ञाध्ययनैः ११.४४, वेदवित् १५.११, १५.१५, वेदविदो ८.११
- 4 9.99
- § 9.20
- 0 9.90
- 6 2.43
- 5 94.9
- \* તમામ સંદર્ભો श्रीमद्भगवद्गीताમાંથી આપવામાં આવ્યા છે. અન્ય પ્રાથામાંથી સંદર્ભો લીધા નથી. તેમ જ કાઈ મતમતાન્તરના ઉલ્લેખ કર્યો નથી. આ બાબતમાં સ્વય ગીતા શું કહે છે તે નેના તેના પ્રત્યે જ દિષ્ટ રાખી છે.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા અને જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦ ઑગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૨૫૭-૨૬૦.

246

જે. ડો. પરમાર

(૧) પોતાનાં જ સગાંવહાલાંને પોતાના જ હાથે મારવાં પડશે તે ભયે અજુ નને થયેલા વિષાદ ટાળવા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે ખીજ અધ્યાયમાં અજુ નને ઉપદેશ આપવાની શરૂઆત કરી ત્યારે પ્રથમ सांख्यबुद्धिયા આત્માનું અમરત્વ અને દેહની નધરતા સમજાવી, તે પછી योगबुद्धिથી સમજાવવાની શરૂઆત કરી. તેની જરૂર એ હતી કે અજુ ન ક્ષત્રિયકમેં કરવા છતાં તેના કર્મ- ખંધનમાંથી છૂટી જ્યા. માટે એક યાગીની કર્મ પ્રત્યેની સમજણ કેવી હોય છે તે સમજાવવાની જરૂર હતી, તે શ્રીકૃષ્ણે સ્પષ્ટ કરી. યાગીની કર્મ પ્રત્યેની સમજણ કેવી હોય છે તે સમજાવવાની જરૂર હતી, તે શ્રીકૃષ્ણે સ્પષ્ટ કરી. યાગીની કર્મ પ્રત્યેની સુદ્ધિ નિશ્ચયાત્મક અને એકાય હોય છે. તે પાપ અને પુણ્યથી પર હોય છે. તેનામાં નથી હોતો મોહ કે નથી હોતી આસક્તિ. તેને મન સફળતા અને નિષ્ફળતા, પાપ અને પુણ્ય સમાન હોય છે.

આ છુદિ (સમજણ) વેદવાદીઓથી જુદી પડે છે. 3 તેઓ સ્વર્ગ પ્રાપ્તિ, સારા પુનર્જન્મ, શક્તિ, સમૃદિ વગેરે માટે અનેક પ્રકારની ફળદાયક કર્મકાંડીય ક્રિયાઓ, ભાગ અને એશ્વર્ય યુક્ત જીવનની ઇચ્છાથી કરવાનું કહે છે. આ કામનાવાદી અને ભાગવાદી દિષ્ટિથી યાગીની નિષ્કામ નિર્યાગક્ષેમ દિષ્ટ તદ્દન જુદી પડે છે. વેદદષ્ટિ સત્ત્વ, રજસ અને તમસ્ના વિષયાવાળા છે જ્યારે યાગદષ્ટિ ત્રણ ગુણાથી પર છે. તેથા જ શ્રીકૃષ્ણ ત્રણ ગુણાથી પર થવાનું અર્જુનને ઉપદેશ છે.

નિસંગુણ્ય થયા પછી વેદાનું પ્રયોજન શું રહે છે? તેના ઉત્તર પણ ગીતામાં આપ્યા છે. અગાવા જ્ઞાની માટે વેદાનું ઝાઝું મહત્ત્વ રહેતું નથી. કૂવા કે તળાવ જેવા જળાશયાનું સાધારણ સંજોગામાં ઘણું મહત્ત્વ હાય છે પરંતુ જ્યારે ચારે બાજુ જળખ બાકાર થઈ જાય ત્યારે તેનું મહત્ત્વ એા છું થમ જાય છે. કારણ કે બધે જ સહેલાઇથી પાણી ઉપલબ્બ છે. આમ વેદા સામાન્ય રીતે ઉપયોગી જરૂર છે પરંતુ એક જ્ઞાનીને માટે તેની જરૂર રહેતી નથી. જાલટું શુતિથી વ્યત્ર થયેલી છુહિ જ્યારે નિશ્વલ થાય સારે જ યોગ પ્રાપ્ત થાય છે.

વેદા અને તેની યજ્ઞવાગાદિ ક્રિયાઓના હેતુ સ્પષ્ટ કરતાં ગીતા કહે છે કે સામપાન કરનારા વેદત્તો યજ્ઞાનું યજન કરીને પાપમુક્ત થઇ સ્વર્ગ પ્રાપ્તિ ઇચ્છે છે. તેઓ પુષ્ય પ્રાપ્ત કરીને સુરેન્દ્ર-લાકમાં દિવ્ય દેવભાગા ભાગવે છે. પરંતુ ભાગ ભાગવીને પુષ્ય ખૂટી જતાં તેઓ પાછા મૃત્યુલાકમાં આવે છે. આમ ત્રયાધર્મ (વેદધર્મ)માં કહેલાં સકામ કર્મા કરનારા જન્મમરહ્યુના ફેરા કર્યા જ

१ एषा तेऽभिहिता सांख्ये बुद्धियोंगे त्विमां शृणु । २.३९ ॥

**२ २.४१, २.४८, २.५०, २.५६, २.५७, २.३८** 

३ २.४२, २.४३,

४ त्रेगुण्यविषया वेदा निस्मैगुण्यो भवार्जुन । २.४५ म

५ यावानर्थ उदपाने सर्वतः संप्छतोदके । तावान्सर्वेषु वेदेषु ब्राह्मणस्य विजानतः ॥ २.४६

६ २: ५३

# શ્રીમદ્ભાગવદ્ગાતાનું વેદા પ્રત્યેનું વહા

રપદ

કરે છે. ે તે પરમસ્થાનને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી જ્યારે એક યાગી તે કરી શકે છે. અહીં એ સ્પષ્ટ છે કે વૈદિક ક્રિયાકાંડાના ફળ કરતાં યાગદષ્ટિથી કરેલાં કર્મોનું ફળ ચઢિયાતું છે. એટલે કર્માફળની દષ્ટિએ વેદાના ધર્મ બીજી હરાળમાં આવે છે

www.kobatirth.org

3 ગીતાના અગિયારમાં અધ્યાયમાં ભગવાન યાગેલર શ્રીકૃષ્ણે અર્જુનને દિવ્યચક્ષુ આપી પરમ ઐશ્વર રૂપ દેખાડ્યું. આવું અનેકાદ્દ લાતદર્શન વેદા, યત્તો, દાન કે ઉગ્રતપથી પણ શકય નથી, એમ વાર વાર શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું છે. વેદિવિદા જેને 'અક્ષરપદ ' કહે છે અને વેદાદારા તેને પામવા મથે છે તે પરમાતમાની કૃપા વિના શકય નથી તેથી પુરુષોત્તમને સર્વભાવે ભજવા જોઈએ. છું કમાં ગીતા વેદાના પઠનપાડન અને યત્ત્રાયાગ કરતાં ભગવદ્દભક્તિને ઊંચા સ્થાને મૃકે છે.

૪ ગીતાના પંદરમા અધ્યાયમાં પરમાતમાથી ઉત્પન્ન થયેલી સૃષ્ટિને 'અશ્વત્થ 'નું ર્ રૂપક આપીને સમજાવી છે. અવ્યક્ત પરમ અક્ષર બ્રહ્મ આખરી તત્ત્વ છે. તે પુરુષોત્તમ કહેવાય છે. તેમાંથી આ તમામ પ્રવૃત્તિ પ્રસરી છે. જે મહત્ બ્રહ્મ તેની યોનિ (ઉત્પત્તિસ્થાન) છે તેમાં તે ગર્ભ મૂકે છે જેમાંથી સર્વ બૂતોની ઉત્પત્તિ થઈ છે. સત્ત્વ, રજસ્ અને તમસ્ એ ત્રણ ગુણાવાળી પ્રકૃતિમાંથી સૃષ્ટિવિસ્તાર થયો છે. તેને અશ્વત્થનું રૂપ આપ્યું છે. આ વૃક્ષનાં મૂળ ઉપર છે અને થડ નીચે છે. ત્રણ ગુણાથી વૃષ્ધિ પામેલી અવાન્તર શાખાઓ ઉપર વિષયોરૂપી કૂંપળા કૃૃટી છે અને વેદારૂપી પાંદડાં છે. તેની વડવાઇઓ મનુષ્યલોકમાં કર્મો સાથે બ'ધાયેલી છે. આવા અશ્વત્થ (વટ) વૃક્ષને અનાસક્તિરૂપી દઢ શસ્ત્રથી છેદીને પરમપદને ખાળવું જોઇએ. પૈય આ ગીતાનો

અહીં જે વિચાર રજૂ કર્યો છે તેમાં વેદાને અધત્યવૃક્ષનાં પણેના સ્થાને મૂક્યાં છે. કારણ કે ત્રણ ગુણાથી વૃદ્ધિ પામેલી શાખાઓ ઉપર ફૂંપળા અને પણે ફ્ર્યાં છે. વેદાને પણ ત્રણ ગુણવાળા કહ્યા છે. આ બન્નેને ધ્યાનમાં લેતાં વેદા અને યદ્યાદિ ક્રિયાઓની સકામતા જે ઉપર સ્પષ્ટ કરી છે તે જોતાં વેદાને પણેનું સ્થાન આપ્યું છે તે સ્પષ્ટ થાય છે. સૃષ્ટિનિર્માણમાં વેદાનું સ્થાન કામનાવાળા હોવાથી સાંસારિક છે.

```
9 9.39
```

२ ८.२८

३ ८.२८ अत्येति तत्सर्वम...

<sup>8 99.6, 99.8</sup> 

<sup>4 94 88 44 43</sup> 

દ એજન

<sup>9 6.99., 94.94</sup> 

૮ ૧૫.૧, ૧૫.૧ ં છે. જે જે

९ ८.२१, ८.३, ८.९, १०.१२

<sup>90 94.8</sup> 

<sup>99 94.3, 94.8</sup> 

210

જે. ડી. પરમારે

પ "વેદા બ્રહ્મમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે. એકાર બ્રહ્મનું અક્ષરરૂપ છે. આ એકારનું સ્મરણ કરતો જે મનુષ્ય દેહ છાડીને જાય છે તે પરમ ગતિ પામે છે બધા વેદામાં એકાર (પ્રણવ) પરમાત્માનું રૂપ છે. "આવા પ્રકારનાં વિધાનોથી એટલું ચોખ્ખું જણાય છે કે ગીતાએ વેદાના સારરૂપ એકારના સ્વીકાર કર્યો છે. તેમ જ વેદાનું આખરી ધ્યેય તા પરમાત્માની પ્રાપ્તિ જ છે તે વાત પર ભાર મૂકયા છે. તેમ છતાં વેદાનાં સકામ કર્મા પ્રત્યે ગીતાને બહુમાન નથી. તેથી "બધા વેદામાં હું સામવેદ છું " એમ કહેવા પાછળના આશય ચોખ્ખા દેખાય છે. ટૂંકમાં વેદાની સકામ, કર્મકાંડાત્મક દષ્ટિ ગીતાને માન્ય નથી પરંતુ તેની બ્રહ્મદષ્ટિ સ્વીકાર્ય છે.

<sup>9 90.23</sup> 

भोमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन् ।
 यः प्रयाति त्यजन्वेहं स याति परमां गतिम् ॥ ८.१३ ॥

३ नेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यो...। १५.१५ प्रणतुः सर्ववेदेषु....। ७.८

४ वेदानां सामवेदोऽस्मि। १०.२२॥

# રુદ્રલટ્ટફતા રસકલિકા—આદાન, પ્રદાન અને પ્રભાવ\*\*

મણિલાઇ ઇ. પ્રજાપતિ\*

કાવ્ય અને નાત્ય સંખ'ધી સર્વ રસતત્ત્વા, રસસિદ્ધાન્ત અને નાયક-નાયિકાનું વિશ્લેષણ કરનાર રુદ્રભટકૃત ' રસકલિકા ' અલં કારશાસ્ત્રની અલ્પત્તાત-અલ્પખ્યાત કૃતિ છે. સંસ્કૃત કાવ્ય-શાસ્ત્રના ઇતિહાસકારા ડાં. પી. વી. કાણે અને ડાં એસ. કે. ડેએ આ કૃતિની નાંધ લીધી નથી.

સંસ્કૃત અલંકારશાસ્ત્રના ઇતિહાસમાં 'કાવ્યાલંકાર 'ના કર્તા રહ્દર, 'શું'ગારતિલક 'ના કર્તા રૃકભદ અને 'રસકલિકા 'ના કર્તા રૃકભદ આ ત્રણેયના નામસાય્યને આધારે અને ત્રણેય કૃતિઓના એક સાથે નિરીક્ષણપૂર્વંકના તુલનાત્મક અધ્યયનના અભાવે આ ત્રણેય આલંકારિકોની સાચી ઓળખ બાબતે કેટલાક અબ્યાસીઓએ બ્રામક ગૂંચવાડા જાબો કર્યો છે. પિશલ, વેબર અને ઑફેટ જેવાઓએ 'કાવ્યાલંકાર'ના કર્તા રુદ્રદ અને 'શું'ગારતિલક 'ના કર્તા રુદ્રભદ બન્નેને અભિન્ન માન્યા છે. બન્ને કૃતિઓમાં કાવ્યશાસ્ત્રીય તત્ત્વાની વિચારણામાં અનેક સ્થળે વિચારનિર્પણ-વૈષ્ય જોવા મળે છે. આના આધારે સ્પષ્ટ થાય છે કે બન્ને આલંકારિકો અલગ અલગ છે. બન્ને કૃતિઓનો વિગતે અબ્યાસ કરીને જેકોબીએ પણ બન્નેને ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધ કર્યા છે. પ

આ જ રીતે, 'શુંગારતિલક 'ના કર્તા રુદ્રભદ અને એ જ નામના ' રસકલિકા 'ના કર્તા રુદ્રભદ બન્ને વસ્તુત: અલગ અલગ છે. 'શુંગારતિલક ' કૃતિ અનેક વર્ષોથા પ્રકાશમાં આવી છે, રપરંતુ 'રસકલિકા ' તા એ વર્ષ પૂર્વે સને ૧૯૮૮માં જ હસ્તપ્રતસ્વરૂપમાંથી પહેલી જ વાર સંપાદિત થઇને મુદ્રિત સ્વરૂપે અસ્તિત્વમાં આવી. અમ, સ્દ્રભદ્ની

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક. એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૨૬૧-૨૬૬.

<sup>\*\*</sup> રાામળાજી ખાતે યાજપેલ ગુજરાત રાજ્ય યુનિ. અને કાેલેજ સ'સ્કૃત અધ્યાપક મ'ડળના ૧૬મા અધિવેશન પ્રસ'ગે રજૂ થયેલ અભ્યાસ લેખ.

<sup>\*</sup> કાંકરેજ આર્ટસ એન્ડ કામર્સ કાલેજ, થરા (જિ. બનાસકાંઠા).

९ डे सुशीलकुमार, अनु॰ शर्मा मायाराम, 'संस्कृत काव्यशास्त्र का इतिहास ', प्रका० हिन्दी प्रस्थ अकादमी, प्रेमचन्द मागै, राजेन्द्रनगर, पटना, सितम्बर-१९८८, द्वितीय संस्करण, पृ॰ ८०-८९

<sup>2</sup> Pischel R., (Ed.) Sringartilaka of Rudrabhatta, Keil, 1880

<sup>3</sup> Kalpakam Sankarnarayanam, Rasakalikā of Rudrabhatta ( মুসাই-বিংশিবা মেকজিকা ), The Adyar Library and Research centre, Madras, 1988, First Edition

'રસકલિકા 'ના પ્રકાશનના અભાવે વર્ષો સુધી અભ્યાસીઓ શું ગારતિલક ' અને 'રસકલિકા 'ના તુલનાત્મક અભ્યાસ કરી શકયા નહિ. આ ઉપરાંત, બન્ને કૃતિઓમાં વિષયવસ્તુનું સામ્ય છે. આવાં કારણે!થી આ ઉભય રદ્રભદોને પણુ પાછળના કેટલાક આલ'કારિકા અને અભ્યાસીઓ દ્વારા એકર્ય—એક માની લેવામાં આવ્યા અને એમાંથી રદ્રભદની આળખ સંખ'ધી કેટલીક વિસંગતિઓ સર્જાઈ. જે કંઈ કહેવાશું તે 'શું ગારતિલક 'ના કર્તા રદ્રભદને કેન્દ્રમાં રાખી કહેવાશું અને તેમાં 'રસકલિકા 'ના કર્તા રદ્રભદની પણુ સેળભેળ થઈ ગઇ! જેમકે—' પ્રતાપરુદ્રયશાભૂષણ 'ના કર્તા વિદ્યાનાથ (ઈ. ૧૪મી સદીના આર'ભ) રદ્રભદના નામે 'શું ગારતિલક 'ના જે શ્લોકો ટાંકે છે, તે વસ્તુત: 'રસકલિકા 'ના છે!

'શુ'ગારતિલક' ના કર્તા રુદ્રભદ્દ ઉપરાંત 'રસકલિકા' ના કર્તા એક બીજા રુદ્રભદ્દની સ્પષ્ટ એાળખ સંભવતઃ સૌ પ્રથમ ડાૅ. વી. રાધવન કરાવે છે, જેમકે–

'There is a work in manuscript named रसकलिका in the Madras Govt. Oriental MSS. Library (R. 2241) which is by Rudrabhatta and is the same as the work of that name quoted by Vasudev on the Karpurmanjari; 'र 'रसङ्खिंडा' भाने रसनी सुभद्द:भात्महता संभाधी रुद्रलहने એક विधान पणु हैं। बी. राधवन निधि छे-

#### रसस्य सुखदु:खात्मकतया तदुभयलक्षणत्वेन उपपद्यते अतएव तदुभयजककत्वम् । 3

તત્પશ્ચાત્, મદાસના ડાં. કે. કે. રાજ અને ડાં. વી. રાધવનના નિર્દેશન હેઠળ ડાં. કલ્પકમ્ શંકરનારાયણે મદાસ, મૈસૂર અને તિરુપતિમાંથી પ્રાપ્ત ચાર હસ્તપ્રતો માં આધારે રુદ્રભદ્દરચિત 'રસકલિકા 'નુ સંપાદન કરી તેને સને ૧૯૮૮માં પ્રકાશિત કરી. આ પ્રકાશિત 'રસકલિકા ' અને 'શૃ'ગારતિલક 'ના તુલનાત્મક અધ્યયનથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ખ'ને રુદ્રભદ્દ ભિન્ન છિ.

૧ આના વિગત અભ્યાસ 'રસકલિક 'ના સંપાદક ડા. કલ્પકમ્ શ'કરનારાયણે કર્યો છે.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raghavan V., Bhoja's Śrńgāra-Prakāśa, 7-Sri Krishnapuram Street, Madras, 1963, First Edition, P. 484.

<sup>3</sup> Raghavan V., The Number of Rasas The Adyar Library Series 23, Madras-20, 1967, Second Edition, p. 155.

<sup>4</sup> Manuscripts. No. R. 3274 and R. 2241, Govt. Oriental Manuscripts Library, Madras.

<sup>-</sup> Manuscript No. 1050, Oriental Research Institute, Mysore.

<sup>-</sup> Stock No. 7509 Venkateshvar Oriental Manuscripts Library, Tirupati

# **રુદ્રભક્**કૃતા રસકલિકા -આદાન, પ્રદાન અને પ્રભાવ ે

233

રસવિષયક ઉત્તરવર્તા માેટા ભાગની કૃતિઓની જેમ, રુદ્રભદ્દ ( ઈ. ૧૩મા સદી ) ની કૃતિ 'રસક્રલિકા ' પણ ખાસ કરીને ભરત–નાટયશાસ્ત્ર, ધનંજયકૃત ' દશરૂપક, ' ધનિકકૃત અવલાક દીકા, રામચંદ્ર–ગુણુચંદ્રકૃત 'નાટ્યદર્પણ ' અને ભાજરાજકૃત ' શું ગારપ્રકાશ ' અને ' સરસ્વતી– કંડાભરણ ' ને અનુસરે છે. પૂર્વવતી કૃતિઓમાંથી રુદ્રભદ્દે ઘણું ગ્રહ્યુ કહ્યું છે અને કયાંક પરિવર્તન અને મૈલિકતાનું દર્શન કરાવ્યું છે.

પર પરાનું અનુસરણ કરવા છતાં, રુદ્રભટ્ટે વિષય–નિરૂપણમાં કેટલીક નેંધપાત્ર વિશેષતાએ। અને મીલિકતાનું દર્શન કરાવ્યું છે :

- ૧ 'નાટચદર્પ' અને ઉદ્દભદ્દને અનુસરી રુદ્રભદ્દ 'રપ્તકલિકા 'માં કાવ્ય અને નાટ્ય બન્ને સંભ'ધી રસની ચર્ચા કરે છે–सामाजिकैर्नटचेष्टया काव्यक्षवणेन च साक्षाद् भाव्यन्ते । १
- ર રુદ્રભદ 'નાટચદર્પણ 'ને અનુસરી નાયકના મહાકુલીનતા, ઔદાર્ય, મહાભાગ્ય વગેરે યુણા ગયાવે છે, પણ દરેક યુયુની સદ્દષ્ટાન્ત વ્યાપ્યા આપવામાં એની વિશેષતા પ્રગટ છે, જેમકે—औदार्यः अदेयस्य परिल्याग औदार्यमिति गीयते। तद्यथा—

कर्णस्त्वचं शिविर्मांस जीवं जीमृतवाहनः । ददौ दथीचिरस्थीनि किमदेयं महात्मनाम् ॥

- 3 રુદ્રભદ્ર શૃંગારનાયકનાં ચાર લક્ષણ બતાવે છે: शक्कारनायकस्तुविलासवान् कलाशीलः समगः स्थिररागवान् ॥ ચા પછી તે ચારેય ગુણાની સદ્દર્શન્ત વ્યાખ્યાએ આપે છે. સ્દ્રભદ્વનું આ નિરૂપણ મીલિક કહી શકાય.
- ૪ પર પરાને અતિક્રમીને રુદ્રભાદ ચાર પ્રકારના ઉદ્દીપન વિભાવ સવ્યાખ્યા–સદ્દષ્ટાન્ત નિરૂપે છે:

आलम्बनगुणर्चैव तचेष्ठा तर्लेङ्कृतिः । तटस्थार्चेति विज्ञेयारचतुर्थोद्दीपनकमाः ॥

( આલ'બનગુણ, ચેષ્ટા, અલ'કૃતિ અને તટસ્થા એ ચાર ઉદ્દીપન વિભાવ ).

પ પરંપરા પ્રમાણે વિપ્રલંભ-શુંગારની દશ કામાવસ્થાએ **પ્ર**સિદ્ધ છે. ભાજરાજ 'સરસ્વતીક ઠાભરણ 'માં આવી બાર અવસ્થાએ બતાવે છે. રુદ્રભદ્ધ રસવિસ્તારના સંદર્ભમાં પ્રેમની બાર અવસ્થાએ સદ્યાન્ત નિરૂપે છે —

२9 ६

१ रसकलिका, पृ० १०२

२ अंक्रन, प्० २-३

રૂ એજન, પૃત્ ૧૦

૪ એજન, પૃ૦ ફર

888

મિલ્લુલાઇ ઈ. પ્રજાપતિ

चिक्षः प्रीतिर्मनः स**ङ्गः सं**कल्पोऽथ प्रलापिता । जागरः कार्श्यमरतिर्लज्जात्यागोऽथ संज्वरः । उन्मादो मून्छैनं चैव चरमं मरणं विदुः ॥ ६६ ॥ —इत्थं चावस्थाविशेषेण रसविस्तारः ।

ક 'નાટયદપ' છું 'વગેરેને અનુસરી રુક્રભદ નવમા શાન્તરસ સ્વીકારે છે, રુક્રભદ્દના પ્રેયસ્-પ્રેયાન્ રસ નકારે છે. શાન્તરસના એણે ચાર પ્રકાર ખતાવ્યા છે: વૈરાગ્ય, દોષનિયહ, સંતોષ અને તત્ત્વસાક્ષાત્કાર. દરેક પ્રકાર સદષ્ટાન્ત સમજાવ્યા છે, જેમ કે—

विषयेभ्यो निवृत्तिः वैराग्यम् । यथा—
प्रशान्तशास्त्रार्थविचारचापलं
निवृत्तनानारसवाक्यकौशलम् ।
निरस्तिनिःशेषविकल्पविष्लवं
प्रवेष्ट्रमन्विच्छति श्रुलिनं मनः ॥

૭ ' નાટ્યદપ<sup>°</sup>ણ 'ના કર્તાઓના મત છે: सुलदु:लात्मको रस: । આને અનુસરીને રુદ્રભદ્ર પણ કરુણાદિ રસાની સુખાત્મકતા–દુઃ ખાત્મકતા નિરૂપે છે—

करुणामयानामप्युपादेयत्वम् । सामाजिकानां रसस्य सुखदुःखत्मकतया तदुभयलक्षणत्वेनोपप्यते । अत एव तदुभयजनकत्वम् ।

अन्वय-व्यतिरेक-पद्धितिथी रसने सुभ-दुः भ ઉलय३५ णतावीने, रसना आश्रय णतावीने रद्भभट्ट भास करीने लट्टनायकना लावना-व्यापारथी रसनी के रमण्यिता सिद्ध करे छे अभां छेनी भौ किक वियारधारानी अतीति थाय छे—रसाः नायकाश्रित। एव । सामाणिकंनेटचेंष्टया काव्य-श्रवणेन च साक्षाद् भाव्यन्ते । समनुभाव्यमानास्तं तमनुवं जनयन्ति । परगतरससम्यग्-भावनयान्वयव्यतिरेकाभ्यां निरतिशयानन्दजनकत्विमिति । तत्र प्रवृत्तिरिष घटत इति सर्वं रमणीयमिति ।

ઉત્તરવતી કેટલાક આલ'કારિકા અને ટીકાકારા માટે રુદ્રભદેતી ' રસકલિકા ' આધાર– સ્રોતસ્વરૂપ જણાય છે. વિદ્યાનાથ (ઈ ૧૪મી સદીના આર'લિક ભાગ) પોતાના 'પ્રતાપરુદ્રન યશાબુષણ 'માં ' રસકલિકા 'માંથી અનેક વ્યાખ્યાઓ અને અવતરણુ–ઉદાહરણા ટાંકે છે. પે જો

१ रसकलिका, पृ ६६-७३.

ર એજહ, વૃ. ९६.

३ ऄलन, पृ १०२.

४ એજન, प. १०२

પ્ દ્રષ્ટલ્ય : Rasakalikā of Rudrabhatta. E. D. by Kalpakam Sankaranarayana, P. lxxviii-xcviii

# રુદ્રભદ્રકૃતા રસકલિકા – આદાન, પ્રદાન અને પ્રભાવ

250

કે વિદ્યાનાથ 'શું'ગારતિલક ' અને 'રસકલિકા ' બન્નેના કર્તા રુદ્રભદને એક જ માનતા હૈાય એમ જણાય છે. વળી વિદ્યાનાથ ઉદ્ધરણની સાથે રુદ્રભદ કે 'રસકલિકા 'ના નામના નિર્દેશ પણ કરતા નથી. મલ્લિનાથે (ઇ. ૧૫મી સદી) 'શિશુપાલવધ ' અને 'કુમારસંભવ 'ની ટીકાઓમાં નામનિર્દેશ વિના કેટલીક એવી વ્યાખ્યાએ ઉદ્ધૃત કરી છે, જે 'રસકલિકા 'ની છે. 'રાજશેખરની 'કપૂરમજરી 'ની ટીકામાં વાસુદેવ રુદ્રભદ્રના છ શ્લોક ઉદ્ધત કરે છે. રે તેઓ માત્ર 'રસકલિકા 'નું નામ આપે છે, કર્તાનું નહિ.

આમ ઉત્તરવર્તા કેટલીક કૃતિઓ ઉપર રુકભદની 'રસકલિકા 'ને પ્રભાવ વર્તાય છે, પણ ભાગ્યે જ કાઈએ રુકભદ કે 'રસકલિકા ' એ નામના નિદેશ કર્યો છે! આનું કારણ સંભવત : એ હોઈ શકે કે આ કૃતિકારા પાસે પ્રથનામ અને કર્તાનાંમના નિદેશ વિનાની 'રસકલિકા 'ની હસ્તપ્રત આવી હશે.

મદ્રાસથી સ'પાદિત અને પ્રકાશિત 'રસકલિકા 'ના સ'પાદકશીએ જે ચાર હસ્તપ્રતોના આધાર લીધા છે એમાંની એક જ મૈસૂરની હસ્તપ્રતમાં પ્ર'થકર્તા—નામ રુદ્રભદ્ર અંકિત છે, э અન્ય દ્રાઈમાં નહિ. अप्वां કારણાથી 'रुद्रमट्टकृता रसकलिका' એવા ઉલ્લેખનિદેશ અન્યત્ર ન થયા હોય.

- २० ३-शिशुपासवध, सर्ग-७, श्दी. ४ ६ ५२नी शिक्ष अन्यत्र विस्तारत इति चतुर्विघोऽप्युद्दीपनकम उकत: । उक्तं च- आलम्बनगुणस्चैव तचेष्टा तदलक्कृतिः ।
   तटस्थास्चेति विज्ञेयश्चतुर्थोद्दीपनकम : ॥
   (आ अवतर्शु 'रसक्षिका' नुं छे, केनी ६ ६ से मा से प्रमां क्यें छि.)
- ર આના વિગતે અલ્યાસ 'રસકલિકા 'ના સંપાદક કલ્પકમ્ શંકરના રાયણે કર્યો છે.
- उ रसकलिका रुद्रभट्टबिरचिता। (आर'ले)

# THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

| GOS. | Mac |
|------|-----|
|      |     |

- 30 TATIVASANGRAHA--Vol. I (Sanskrit Text)-Edited by Pandit Embar Krishnamacharya (Reprinted; 1984) Rs 165.00
- I56 GANGADĀSA-PRATĀPAVILĀSA-NĀŢAKAM—by Gangā-dhara—Edited by B. J. Sandesara and Pandit Amritlal M. Bhojak (1973)
   Rs. 12.00
- ZAFAR UL WĀLIH BI MUZAFFAR WA ĀLIHI—An Arabic History of Gujarat Vol. II—by Abdullāh Muhammad Al-Makki Al-Āṣafi Al-Ulughkhāni Ḥajji Ad-Dabir, Translated into English by M. F. Lokhandwala (1974)
  Rs. 50.00
- A DESCRIPTIVE BIBLIOGRAPHY OF THE PRINTED TEXTS OF THE PĀÑCARĀTRĀGAMA, Vol. I—by Daniel Smith (1975)

  Rs. 50.00
- SATYASIDDHIŚĀSTRA—of Harivarman, Vol. I—Sanskrit
  Text from Chinese translation by N. A. Sastri (1976) Rs. 65.00
- 160 ĀGAMAPRĀMĀNYA—of Yāmunācārya—Edited by M. Narasimhachary (1976) Rs. 18.00
- 161 SMRTICINTAMANI—of Gangaditya—Edited by Ludo Rocher (1976) Rs. 26.00
- 162 VRDDHAYAVANAJĀTAKA of Minarāja, Vol. I—Edited by David Pingree (1976)
   Rs. 94.00
- VRDDHAYAVANAJĀTAKA—of Mīnarāja, Vol. II—Edited by David Pingree (1977) Rs. 64.00
- 50DHALA-NIGHANŢU (Nāmasangraha and Gunasangraha) of Vaidyācārya Sodhala—Edited by Priya Vrat Sharma (1978)
  Rs. 53.00
- 165 SATYASIDDHI ŚĀSTRA—of Harivarman—Vol. II (English translation)—by N. A. Sastri (1978)

  Rs. 92.00
- 166 ŠAKTISANGAMA TANTRA—Vol. IV: CHINNAMASTĀ
  KHANDA—Edited by Late B. Bhattacharyya &
  Pandit Vrajavallabha Dvivedi (1978)

  Rs. 49.00
- 167 KRTYAKALPATARU—of Bhaţţa Laxmīdhara: PRA-TIŞŢHĀKĀŅDA Vol. IX—Edited by Late K. V. Rangaswami Aiyangar (1979)
  Rs. 53.00
- 168 A DESCRIPTIVE BIBLIOGRAPHY OF THE PRINTED TEXTS OF THE PĂÑCARĀTRĀGAMA—Vol. II—AN ANNOTATED INDEX TO SELECTED TOPICS by H. Daniel Smith (1980) Rs. 41.00
- 169 NYĀYĀLANKĀRA—of Abhayatilaka Upādhyāya Edited by A. L. Thakur & Late J. S. Jetly (1981) Rs. 143.00
- 170 TRCABHĀSKARA by Bhāskararāya Edited by R. G. Sathe (1982) Rs. 53.00
- 171 ŚRĪ GAŅEŚAVIJAYAKĀVYAM Edited by B. N. Bhatt Rs. 46.00

#### Can be had of:

Manager, University Publications Sales Unit, University Press Premises, Near Palace Gate, Palace Road, Baroda-390 001, Gujarat, India.

# સંસ્કૃત નાટચશાસ્ત્રમાં નાટકના નાયક પરત્વે વિસંવાદ....

એમ પી. કાકડિયા\*

સંસ્કૃત નાટપશાસ્ત્રની એક સુદીર્ધ પરંપરા આપણને તેના લિખિતસ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. અલખત્ત, આ પરંપરા ઉપર ભરતમુનિના નાટપશાસ્ત્રના પ્રભાવ વર્તાય છે, તા પણ દશરૂપક કે નાટપદર્પણના પ્રભાવની અવગણના થઈ શકે નહિ. સંસ્કૃત નાટપશાસ્ત્રના પરંપરા પર એક દષ્ટિપાત કરતાં એવું સ્પષ્ટ જણાઇ આવશે કે ભરતે નાટપશાસ્ત્રમાં જે કોઇ નાટપશક્ષણની પૂર્ણ સ્થાપના કરી છે ત્યાં પરવર્તી આયાર્યો મુખ્યત્વે તેનું અનુસરણ કરવામાં જ પાતાનું ગૌરવ સમજે છે. પરંતુ નાટપશાસ્ત્રમાં એવાં પણ કેટલાંક સ્થળા છે, જ્યાં ભરતે એક જ વિષયનું એકી સાથે નિરૂપણ કરી આપેલ નથી અથવા તા તેને વધતું—એક્યું મહત્ત્વ આપ્યું છે; જેમ કે આલંખન વિભાવરૂપ નાયક—નાયિકા, નાટપાલ કાર, પૂર્વ રંગવિધાન, નાટિકા, પ્રકરિણકા વગેરે. સંસ્કૃત નાટપશાસ્ત્રની પરંપરામાં આવા પ્રસંગો વિસંવાદનું કેન્દ્ર ખનતા હોય એવું સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે. આ વિસંવાદનો મૂળસ્ત્રોત ભરતના નાટપશાસ્ત્રની નિરૂપણપદ્ધતિ અથવા તા તેમના આશયને સમજવામાં નિષ્ફળ રહેલ પરવર્તી નાટપશાસ્ત્રીય પરંપરા હોઇ શકે છે. ગમે તેમ, પણ સંસ્કૃત રૂપક પ્રકારમાં નાયક પરત્વે કંઇક આવા જ વિસંવાદ પ્રવર્તે છે.

ભરતના મતે નાટકના નાયક પ્રખ્યાત, ઉદાત્ત અને રાજવી હોવા ઉપરાંત દિવ્ય આશ્રયવાળો હોય છે. માં અહીં ભરત એવું માનતા જણાય છે કે નાટકના નાયક દિવ્ય સહાયને પ્રાપ્ત કરનારા હોવા સાથે મત્ય કોટના તા અવશ્ય હોવા જોઈએ. તેમણે નાટ્યશાસ્ત્રમાં નાયકના દિવ્ય હોવા અંગે કોઇ સંકત, તરફેલું કે વિશ્વાસ કરેલ નથી. આથી ભરત—સંમત એવું વિધાન કરવામાં કોઇ આપત્તિ હોઇ શકે નહિંક મત્ય કોટના અને જેને દિવ્ય આશ્રય કે સહાય પ્રાપ્ત હોય તે નાટકના નાયક ખનવા સક્ષમ છે. પરંતુ પરવર્તી આચાર્યો દ્વારા આ મૂળ સ્ત્રોતનું એના એ રૂપે અવતરલું થઇ શક્યું નથી. પરિલામે એક બીજ વિચારધારાના સૂત્રપાત થયા, જેનું શ્રેય ધન જયના કાળે જય છે. તેઓ નાયક સંખ ધી ભરતના મતનું અતિક્રમણ કરી એવું સ્થાપે

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-આગરુટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૬૭-૨૭૦.

<sup>\*</sup> સંસ્કૃત વિભાગ, ભવન્સ શ્રા એ. કે. દેાશા મહિલા કોલેજ, નામનગર.

१ .....प्रख्यातोदात्तनायकश्चेव । राजिषवंशचरितं तथा च दिव्याश्रयोपेतम् ॥ २०: १०.

ભરત-नाटयशास्त्रम्-शर्भा ખડુકનાથ અને ઉપાધ્યાય ખલદેવ (સં.) પ્ર. ચીખમ્બા સ'સ્કૃત સંસ્થાન, વારાણસી, બીજી આવૃત્તિ. ૧૯૮૦.

એમ. પી. કાકડિયા

₹\$€

છે કે નાટકના નાયક મર્સ કારિના હોવા ઉપરાંત દિવ્ય પણ હોઇ શકે છે. ધનંજયનો આ મત ભરતિવરાધી હોવા છતાં તેમની માન્યતાને શારદાતનય અને શિગભૂપાલ વડે સમર્થન પ્રાપ્ત થયેલ છે. વિશ્વનાથ અને રૂપગાસ્વામી આ જ પર પરામાં વિચાર છે, તો પણ તેમનું નિરૂપણ કંઇક અલગ તરી આવે છે. તેઓ નોંધે છે કે નાટકના નાયક દિવ્ય, દિવ્યાદિવ્ય અને અદિગ્ય હોઇ શકે છે. ધોતાના વિધાનના સમર્થનમાં અનુક્રમે શ્રીકૃષ્ણ, શ્રીરામ અને દુષ્ય તેને નિદર્શનરૂપે રજૂ કરે છે. વાસ્તવમાં ભરત નાયકની દિવ્યતાના સ્વીકાર કરવાના પક્ષમાં નથી. અલળત્ત, દિવ્ય તત્ત્વની સહાય પ્રાપ્ત થવામાં તેમને વિરોધ નથી. શ્રીકૃષ્ણ વગેરેને દિવ્ય પાત્ર માન્યા પછી પણ નાટકમાં તેના વ્યાપાર મનુષ્યવત નિરૂપાવા અતિ આવશ્યક છે. આથી નાટકના નાયક મર્સ કારિના કહેવામાં જ લક્ષ્યુની સાર્થકતા રહેલી છે. વળી સંસ્કૃત નાટકામાં તો આ નાયકા માનવીય સ્વરૂપે જ દર્શાવાયા છે. હા, એ ખર્ટ છે કે નાયકના દિવ્ય આશ્રય કે સહાયના ઈન્કાર કરાયા નથી. આથી ધનંજય વગેરને માન્ય દિવ્ય નાયકનું વિધાન વાસ્તવિક ભૂમિફાએ ટકી શકે તેમ નથી. સંભવતઃ નાલ-શાસ્ત્રમાં પ્રયુક્ત વિચ્યાયાયોપેતમ્ શબ્દને લીધે આ આચાર્યોએ નાયકની દિવ્યતાનું પ્રહણ કર્યું હશે.

નાયક દિવ્ય નહિ પણ મત્ય કાર્ટિનો જ હોવા અંગેનું ભરતનું વલણ વાજબી અને યોગ્ય જણાય છે. એ ભાગ્યે જ કહેવાની જરૂર રહે કે મત્ય કાર્ટિનો નાયક, વિશેષ કરીને રાજિષ નાયક વધુ આકાંક્ષાવાળો હોય છે. જયારે દિવ્ય પાત્ર આકાંક્ષાવાળું હોય તો પણ અસંત મુશ્કેલ કાર્ય પાતાની ઇચ્છા માત્રથી સિદ્ધ કરી લેવા સમર્થ હોય છે. નાટકમાં આશા-નિરાશાનું દ્વન્દ્વ આવશ્યક છે, નહિ કે ઇચ્છા માત્રથી અબ્યુદયપ્રાપ્તિ. નાયક પૃથક મનુષ્ય જેવા ખની સહાય વગેરેની શોધ આદરે તેમાં જ નાટ્યઅવસ્થાઓની સાર્થ કતા રહેલી છે, જે દિવ્ય પાત્રના રહેવાથી ચરિતાર્થ થઇ શકે નહિ. આ સાથે એ તોંધવા યોગ્ય છે કે ધાર્મિક માન્યતાના સંદર્ભમાં પણ દિવ્ય નાયકનું સમર્થ ન કરી શકાય નહિ. આપણા દઢ વિધાસ છે કે દિવ્ય પાત્રનું આચરણ મનુષ્ય જાત માટે અનુકરણરૂપ કે ઉપદેશરૂપ મનાયું નથી. નાટ્યદર્પ ણકાર આ જ કારણથી દિવ્ય નાયકને માન્યતા આપનાર આચાર્યોના મતના વિરોધ કરે છે. આથી દિવ્ય શબ્દના અભિપ્રેત અર્થ–દિવ્ય તત્ત્વની પ્રધાનતા દર્શાવતા મર્લ્ય નાયક-એવા લેવાના રહે છે. નાટકને સંપૂર્ણ જીવનનું વિવેચન કરનાર અને નીતિ સંખ'ધી ઉપદેશ આપનાર્ટ્ય માનવાથી દિવ્ય ચરિતનું આલેખન આવકારી શકાય નહિ.

રૂપગારવામी-नाटकचन्द्रिका-सं. બાખુલાલ શુક્લ શાસ્ત્રી, મ. ચૌખરબા સંસ્કૃત સીરીઝ, ૧૯૬૪, ૩.

४ तेन ये दिव्यमपि नेतारं मन्यन्ते न ते सम्यगमंसतेति । २। भयं द्र-गुल्यं द्र-नाटयदर्पण- सं. डा. नजेन्द्र वजेरे. हिस्ही विश्वविद्यासय, प्रथम व्यादृत्ति, १६९१, पृ. २०.

૧ ધનંજય-दशह्यकम्-सं. ડા. બાલાશંકર વ્યાસ, પ્ર. ચીખમ્યા વિદ્યાભવન, વારાણ્સી, વૃતીય આદત્તિ, ૧૯૬૭, ૩: २३.

२ शारहातनय-भावप्रकाशनम्-शा थे। सी. वडाहरा, १८६८, ५. २३३: २०. शिंगभूपास-रसार्णवसुधाकर-सं. टी. वेंडटायार्थ, प्र. अरुयार सायग्रेरी, १८७८, ३: १३१.

<sup>3</sup> વિશ્વનાથ-साहित्यदर्पण-सं. डॉ. સત્યવ્રતસિંહ, પ્ર. ચૌખમ્ખા વિદ્યાભવન, દ્વિતીય આવૃત્તિ, ૧૯૬૩, ६: ૯.

#### સ'સ્કૃત તાઢયશાસ્ત્રમાં તાઢકતા તાયક પરત્વે વિસ'વાદ

216

ભરતનું નાયક-વિધાન એક અન્ય વિસંવાદનું પણ કારણ બને છે. તેમણે નાટકના નાયક ઉદાત્ત હોવાનું નોંધ્યું છે. વાસ્તવમાં ભરત વડે પરિગણિત ચાર પ્રકૃતિઓ પ્રમાણે રાજર્ષિત ઉદાત્ત ક્રિટિમાં મહાણ થઈ શકે નહિ. તેઓ નાયકનું પ્રકૃતિ પ્રમાણે વર્ગી કરણ કરતી વખતે સ્પષ્ટ નાંધે છે કે દેવ ધીરાહત, રાજા ધીરલલિત, સેનાપતિ અને અમાસ ધીરાદાત્ત તથા બ્રાહ્મણ અને વર્ણિક **ધીરશાંત હોય છે. ૧ આ વર્ગી કરણ રાજાને ધીરલલિત કે.ટિમાં સ્થાપી આપે છે.** પરંતુ ભરતે નાટકમાં તેના ઉદાત્ત હોવામાં વિશ્વાસ મુકયા છે જે તેમની ગણના પ્રમાણે સેનાપતિ અને અમાસની મકૃતિ મનાયેલ છે. ખરેખર તા નાટકના નાયકને રાજ્ય કહ્યા પછી ઉદાત્ત ગણવા અંગે તેમને શું અભિપ્રેત હશે એ વિચારણીય બની રહે છે. માટાભાગના પરવર્તી આચાર્યો પણ ભરતને અભિપ્રેત અર્થ ત્રહેજા કરવામાં નિષ્કળ રહે છે. ધન જય નાટપશાસ્ત્રમાં પ્રયુક્ત ઉદાત્ત શબ્દના આધારે નાટકના નાયક ધીરાદાત્ત ક્રાંટિના હાેવાનું માને છે. <sup>૨</sup> ધન'જય દ્વારા પ્રસ્થાપિત આ માન્યતાને શારદાતનય, વિધનાથ અને શિગભપાલ શબ્દશ: અનુસરી નાયકને ધીરાદાત્ત કોટિની અંતર્ગત મુકે છે. 3 સંભવતઃ ભરતે નાયકના અપેક્ષિત ગુણ ઔદાત્ય માન્યો હોઈ, જેને ધીરાદાત્ત માત્ર માનીને આ આચાર્યો નાયકની પ્રકૃતિ નક્કી કરતા જણાય છે. પરંતુ વ્યવહારમાં આ નિયમનું કાઈ પાલન થયેલું જોવા મળતું નથી. નાટકના નાયક માત્ર ધીરાદાત્ત જ હોય છે એવું માનવાને કાઈ કારણ પણ નથી. સ'સ્કૃતનાં ઘણાં એવા નાટકા છે જેમાં ધીરાદાત્ત ઉપરાંત ધીરાહત, ધીરલલિત અને ધીરપ્રશાન્ત કાટિના નાયંકાનું ચરિત વર્ષ વાયેલું છે, જેમકે-' સ્વષ્ન-વાસવદત્તમ 'માં ધીરલલિત કાર્ટિના નાયક છે. ' વેણીસ હાર'માં ભીમ ધીરાહત નાયક છે જ્યારે ણુદ્ધ અને મહાવીર ધીર પ્રશાન્ત નાયકા છે. આ દિશામાં રૂપગાસ્વામીનું વલણ કંઇક અંશે ઉદાર જાણાય છે. તેમણે નાટકના નાયકની પ્રકૃતિના વિસ્તાર ધીરાદાત્ત ઉપરાંત ધીરલલિત સુધી કરી આપ્યા છે. ૪ પરંતુ આનાથી પરિસ્થિતિમાં ક્રાઇ વિશેષ તકાવત પડતા નથી. કેમંકે તેએા ધીરાહત અને ધીરપ્રશાન્ત નાયક બાબતે મૌન રહે છે. આથી માનવાને કારણ **ર**હે છે કે ધીરાદાત્ત નાયકના પક્ષ ક્ષેનાર આચાર્યાના મત સ'કૃચિત અને અવ્યવહારુ છે.

ભરત-नाटयशास्त्रम्-सं. ખડુકનાથ શર્મા અને ખલદેવ ६૫ાષ્યાય, પ્ર. ચૌખરબા સંસ્કૃત સંસ્થાન, બીજ આવૃત્તિ, ૧૯૮૦.

१ देवा घीरोद्धता ज्ञेया लिलतास्तु कृपाः स्मृताः ।
 सेनापितरमात्यश्च धीरोदात्तौ प्रकीर्तितौ ।।
 धीरप्रशान्ता विज्ञेया बाह्मणा विणजस्तथा । २४: १८-१८.

२ धनंજય-दश्रुवकम्-सं. ડૉ. બોલાશંકર વ્યાસ, પ્ર. ચીખરુબા વિદ્યાભવન, તૃતીય આવૃત્તિ, ૧૯૬૭, ૩: २२.

<sup>3</sup> શારદાતનય-भावप्रकाशनम्-गा. એા. સી. વડાદરા, ૧૯૬૮, પૃ. २३३: ८, વિશ્વનાથ-साहित्यदपॅण-सं. ડૉ. સત્યવત સિંહ, પ્ર. ચૌખમ્ખા વિદ્યાભવન, દ્વિતીય આધૃત્તિ, ૧૯૬૩, ૬: ૯.

शिज्ञास्यास-रसार्णवस्थाकर:-सं. टी. वे केटायार्थ, अद्यार सायथेरी, १४७६, ३: १३०.

४ રૂપગાસ્વામી-नाटकचन्द्रिका-सं. બાબુલાલ શુકલ શાસ્ત્રી, પ્ર. ચૌખમ્બા સંસ્કૃત સીરીઝ, ૧૯૬૪, ૩.

એમ. પી. કાકહિયા

એક રીતે જોઈએ તેા ભરતે નાયકના ચાર પ્રકારામાં કરેલા વર્ગીકરણ અંગે આધૂનિક વિદ્વાનામાં પણ મિશ્ર પ્રત્યાઘાત પડ્યા છે. ડા. કે. એચ. ત્રિવેદી નાધે છે કે નાટચશાસ્ત્રમાં મળતું નાયકનું વર્ગીકરણ-દેવ ધીરાહત્ત, રાજા ધીરલલિત વગેરે વાસ્તવિક જણાતું નથી. ે કેમકે **ધ્રાહ્મણું કે વર્ષ્યિક સેનાપતિ અથવા અમાત્ય હાઈ શકે છે અને આમ થવાથી તેઓની પરિગૃષ્યિત** ધીરપ્રશાન્ત કોર્ટિને બદલે તેઓને ધીરાદાત્ત ગણવા પડશે. આ સાથે ડાં. વિધનાથ ભદાચાર્ય એક નવા જ અભિગમ રજૂ કરે છે. તેમના મતે ભરત વડે અપાયેલ વર્ગીકરણના સંદર્ભ વર્ણ કે જાતિપરક માનવા કરતાં ગુણલક્ષી લેવાના છે અને એ રીતે મિજાજ પ્રમાણે એકની એક વ્યક્તિ ઉદ્ધત્ત. ઉદાત્ત વગેરે કોઈ પહા વર્ગની હાઈ શકે છે. ર ગમે તેમ, પણ ભરત વડે કહેવાયેલ ઉદાત્ત શબ્દને લીધે વિસંવાદ જન્મતા હોવાનું પ્રથમ નજરે જણાઈ આવે છે. અલખત્ત, આ વિસંવાદનું સમાધાન મેળવવા સ સ્કૃત નાટ્યશાસ્ત્રની જૈન પર પરા અવશ્ય ઉપયોગી થઇ પડે છે. આ સંદર્ભમાં આચાર્ય હેમચંદ્રના પ્રયત્ન ઉલ્લેખનીય રહ્યો છે. તેઓ નોંધે છે કે ઉદાત્તને વીરરસ યોડ્ય કહેલ છે અને તેનાથી ધીરલલિત. ધીરશાંત. ધીરાહત અને ધીરાદાત એમ ચારેય કાટિના નાયકાનું ગ્રહણ કરવાન છે. 3 નાત્યદર્પ અકાર વધુ સ્પષ્ટતા સાથે કહે છે કે રાજ્ય ધીરલલિત કે ધીરાદાત્ત હોય છે પરંત તે ધીરાહત કે ધીરશાંત પણ હોઈ શકે છે. મેં એ ખરે છે કે નાટકના નાયક ઉદાત્તગુણસ પન્ન હોવા જોઇએ પરંતુ એ ઉપરાંત અન્ય ક્રાઇ પણ ગુણાવાળા હોય છે. સ'ભવતઃ ઉદાત્તનું વિધાન કરવા પાછળ ભરતના પણ આ જ આશય રહ્યો હશે, કેમ કે નાટ્યશાસ્ત્રમાં એવા કોઈ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નથા કે નાયક ધીરલાલત કે ધીરાદાત્ત જ **હોય. પરંતુ તે ધીરાહ્**ત **અને** ધીરશાંત પણ હોઈ શકે છે. ભરતને તા માત્ર નાયકમાં ઔદાત્ય ગુણ જ અપેક્ષિત હતા.

એ નોંધવા યાગ્ય હકીકત છે કે સંસ્કૃત નાટ્યશાસ્ત્રમાં નાટકના નાયક સંબંધી પ્રવર્તતા વિસંવાદનું પ્રતિબિંબ નાટકામાં ઝીલાયું નથા. સંસ્કૃત નાટકકારાએ તો નાયકને મત્ય કાટિનો નિરૂપવા સાથે પરિગણિત ચારમાંની કાર્કપણ પ્રકૃતિથી સંબદ હોવામાં વિશ્વાસ મૂક્યો છે. ખરેખર તો લક્ષણત્ર થાની માન્યતાનું પરીક્ષણ વ્યાવહારિક ભૂમિકાએ થતું જોઇએ. આ માપદ કથી વિચારતાં લક્ષણત્ર થામાં પ્રવર્તતો વિસંવાદ નિર્મૂળ થઇ જાય છે.

<sup>1</sup> The Natyadarpana-A critical Study. L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, 1966, P. 21.

<sup>2</sup> Sanskrit Drama and Dramaturgy, 'Bharat Manisha,' 1974, P. 158.

३ उदात्त इति वीररसयोग्य उक्तः। तेन धीरललितधीरप्रशान्तधीरादतधीरादात्तश्चत्वा-रोऽपि गृह्यन्ते । ५. ४३३.

હેમચંદ્ર-काब्यातुशाशन-સં. આર. સી. પરીખ, મ. મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, મુંબઇ, ૧૯૬૪. ૩ રામચંદ્ર-ગુણ્યાંદ્ર-નાટયદર્પળ-સં. ડાં. તગેન્દ્ર વગેરે, મ. દિલ્હી વિશ્વવિદ્યાલય, પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૬૧, પૃ. ૨૬.

# स्वप्नवासवदत्तम्भां भासनुं प्रशुयविषयः भने।वैज्ञानिः विश्देषशु

ભક જે. એ.\*

ભાસ ભારતીય સંસ્કૃતિના પ્રખર હિમાયતી છે અને એનાં દરેક લક્ષણને વ્યક્તિગત મનામ થના સંદર્ભમાં તાળી પાતાનું કાન્ત દૃષ્ટિબિંદુ સૂચિત કરે છે. તેના હેતુ સંસ્કૃતિના વિકાસશીલતા તરફના માનવાય અભિગમ સૂચવવાના પણ છે. કોઇ પણ સંસ્કૃતિના સંબંધ વ્યક્તિગત અને સમષ્ટિગત માનસ અથવા મન સાથે હાય છે. ભાસનાં નાટકોમાં વ્યક્તિગત માનસ અને કોઇ વખત સમષ્ટિગત માનસનું વિશ્લેષણ આપણને જોવા મળે છે. એ દૃષ્ટિએ પાત્રો ભલે રહે હોય તા પણ તેમાં મુખ્યત્વે વ્યક્તિ અને ગૌણ રીતે સમાજના જીવન પ્રત્યેના માનસિક અભિગમનું દર્શન થાય છે. આ દૃષ્ટિએ ભાસ એક કાન્તદૃષ્ટા છે અને તેનાં નાટકો જેટલાં પ્રાચીન છે તેટલાં આધુનિક કવચિત ભાસે છે. કેટલાંક રહે થઇ ગયેલાં સંસ્કૃત નાટકનાં લક્ષણોને અવગણીને તેણે નવું દિશાસૂચન પણ કર્યું છે. પ્રણય જેવા વૈશ્વિક વિષયનું સૂક્ષ્મ મનાવૈજ્ઞાનિક વિશ્લેષણ ભાસના સ્વવ્નવાસવદત્તમ્માં જોવા મળે છે. તેથી જ કદાચ પ્રાચીન વિવેચકોના મનવવ્યમાં રહેલો ભાવક તેને લાવી નહિ શક્યો હોય.

स्वप्त.मां २९९ ભાસના એ પ્રકારના વિશ્લેષણને ક્રમશ: જોઇએ.

लास प्राचीन नाटडंडार छे अने केनां नाटंडामां भास डरीने नान्ही पछी तरत कर आवता श्लीडमां डार्ड धालाखु-अंथमां लोर्ड शंडाय तेवी प्रतीडात्मडता होय छे. ते द्वारा थतुं तेनुं सूचन नाटडंना डथावस्तु साथ संभंध धरावतुं होय छे. स्वप्न नाटडंनी आरं लेने। श्लीड लोर्ड कोर्ड कोर्ड मान्ही पूरी थया पछी प्रवेशता सूत्रधार द्वारा रक्ट थता आ श्लीडंडमां मुद्रा अलंडारथी नाटडंनां अगत्यनां पात्रोते। समावेश डराये। छे. आ ઉपरांत तेमां भलरामना भे ढाथ तमारुं रक्षख डरो तेवुं आशीर्व यन छे, परंतु ते उपरांत तेमां ओड प्रख्य डरती व्यक्तिना मने।लावना भे प्रडारे सूयववा माटे संडत पखु छ अने ते माटे तेमां वपरायेश प्रतीडात्मड लावा लोर्ड ग्रे. के श्लीडं बलस्य मुजौ त्वाम् पाताम्। जो वाड्यमां बल शण्ड रेतस् अथवा छवनना भणनुं प्रतीड छे. केम एतरेय बा. 33/१ (ज्ञीनः ज्ञेपाल्यानम्)ना आरंशमां कि नु मल कीमजिनं किमु चमश्रूणी कि तपः। धत्यादिना सायखुरियत माध्वीय वेदार्थ प्रडाश लाष्यमा बन्न मम्राजिनंश्वतःशब्दः आश्रमचतुष्टयं विविक्षतम् मल रुपाभ्यां गुक्रशोणिताभ्यां संयोगात मल-

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૭, અંક, ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦ – ઑગસ્ટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૭૧–૨૭૬

<sup>\*</sup> શામળદાસ આર્ટ્સ કૉલેજ, ભાવનગર. સ્વા ૧૦

શદ જે. એ.

शब्देन गाहँरथ्यं विवक्षितम् । ते प्रभाष्णु बल શબ્દ रेतस्नुं प्रतीक છે, અને તેના બે ભુજ પ્રથ્યુયનાં બે પાસાએા અર્થાત્ કથ્વેરેતસ્ અને अघोरेतस् નાં પ્રતીક છે. તે દારા ભાગાત્મક પ્રથ્ય અને સમર્પણાત્મક અથવા ત્યાગાત્મક પ્રથ્ય સૂચયાય છે. આ શ્લોકમાં આપેલા મુર્જોનાં વિશેષણા આવા પ્રતીકાત્મક અર્થ સાથે પણ સૂચક અર્થ આપી શકે છે.

આ પ્રતીકાત્મક અર્થ દ્વારા સ્વપ્ન૦ નાટકમાં શુદ્ધ અથવા સમર્પણાત્મક પ્રેમ અને ભાગાત્મક પ્રેમ એવા એક જ ભાવનાં બે પાસાંએા રજૂ થાય છે તેવું સૂચન થયેલું છે.

આ બાબતના સ**મથ**ેનમાં આ **નાટકમાં આવતા** પ્રસંગાેના શ્લાેકાેન્વાકયાે વગેરે જોઈ એ.

પ્રથમ અંકના તપાવનદશ્યમાં યોગન્ધરાયણ કહે છે,

धीर। कन्येयं दृष्टधमैप्रचारा शक्ता चारित्रं रक्षितुं मे भगिन्याः ।

અહીં ધર્મની ગતિ જાણનારી કુમારિકાને એક પરિણીત સ્ત્રીનું ચારિત્ર સાચવવા યેાગ્ય માની છે. તેમાં કૌમાર્યની પ્રશંસા સૂચવાય છે.

આ નાટકમાં કવિએ પરસ્પરના પ્રેમથી પરણેલાં ઉદયન અને વાસવકત્તાના પ્રણ્યને કસાટીએ ચઢાવ્યા છે.

ચાયા અંકમાં ઉદયન કહે છે-

दुः खं त्यक्तुं बद्धमूलोऽनुराग : ઇत्थादि શુધ્ધ પ્રેમનું લક્ષણ દર્શાવે છે. તે દર્શાવતાં જાણે ઉદયનનું મન આંદરથી ચીરાય છે, तेथा ते કહે છે

> यात्रा तु एषा यद् विमुच्येह शब्दं प्राप्तानृपया याति बुद्धिः प्रसादम् ॥ ६॥

આ અંકના આરંભમાં પ્રમદવનમાં આવેલા ઉદયનતા મનમાં એક પ્રશ્ન ઊભા થાય છે, કે પાતે વાસવદત્તાને ખૂળ ચાહતા હતા તા પછી પદ્માવતીને પહુ પ્રેમ કરવા લાગ્યા છે તેનું શું કારણ હશે ? અર્થાત્ કયા પ્રેમ સાત્રા છે ? તેથી તે કહે છે-पञ्च षुमंदनो यदा कथमयं षष्ठ: शरः पातितः ॥ અહીં તેના મનાભાવનાં બે પાસાંઓનું એકબીજ સાથેનું ઘર્ષણ સૂચવાય છે. તેથી ઉદયનના હદયમાં દુઃખ થાય છે.

કવિ એવું સૂચવે છે કે માનવના જીવનમાં આ ળન્ને પ્રકારના પ્રેમનાં પાસાંઓ એટલે કે શુદ્ધ પ્રેમ અને ભાગાત્મક પ્રેમ એક સાથે એક હદયમાં માજૂદ હાય છે. તેથી માનવનું મન વ્યથિત હાય છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં કામને દેવ પણ કહેલ છે અને કામ, ક્રોધ, લાભ અને માહ સાથે

## ં સ્વપ્તવાસવદત્તમ્ 'માં ભાસતું પ્રછ્યવિષયક મનાગેગ્રાતિક વિશ્લેષણ રહે

એક દુર્પાં પણ માનેલ છે પર'તુ અહીં ધર્માવિરુદ્ધકામ અને ધર્માવિરુદ્ધ કામ એવા ભેંદા દર્શાવવાના આશય લાગતા નથી, કારુ કે ઉદયનનાં બીજ લગ્ન પણ ધાર્મિક વિધિથા થયેલાં છે. કામદેવનાં પાંચ ળાણા દારા ઉપરાક્ત કામના બે પ્રકારનું સૂચન મળે છે. કામદેવનાં પાંચ ળાણા છે. તે પણ બે પ્રકાર દર્શાવવામાં આવે છે.

## केमें अरविन्दश्वाशोकश्व चूतश्व नवमहिका नीलोत्पलञ्च पञ्चेते पञ्चवाणस्य सायकाः

અહીં જે પાંચ પુષ્પાના નિર્દેશ છે, તે પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિય દ્વારા મન પર થતી આ ન દાત્મક અસરનાં પ્રતીકા છે, અને તે દ્વારા પ્રગટતા પ્રેમને શુદ્ધ પ્રેમ તરીકે સૂચવ્યા છે.

ખીજી રીતે સંમોહન, ઉન્માદન, શાયા, તાપન અને સ્તમ્ભનને પણ કામના પાંચ બાણ દર્શાવ્યા છે. આ બીજ પ્રકારનાં બાણા ભાગાતમક અસરનાં પ્રતી છે. આ પ્રકારની ભેદરેખા અહીં સૂચવાય છે. ઉદયનને પણ બીજી વખતના, પદ્માવતી સાથેના લગ્નને પરિણામે કામદેવનું છકું બાણ સંમાહન લાગ્યું છે. તેનાથી તે વ્યથિત થયા છે અને તેની મનાવ્યથા તે મનમાજ વિચાર છે. એના ઉત્તર તા ભાસે પ્રેક્ષકા પર છાડી દીધા છે. બીજી રીતે કહીએ તા અહીં એ પ્રકારજૂ કરી દીધા છે કે-એક પુરુષ બે સ્ત્રીને પ્રેમ કરી શકે કે નહીં ? એ રીતે ઉદયનના સ્વયનસમા પ્રણ્યની સૂક્ષ્મ ભેદરેખા સૂચવાય છે. 'નીતીશાસ્ત્ર'માં ડા. બી. જી. દેસાઇ પાના નં. ૧૧૭–૧૮ પર બેન્થામનું ઉદ્ધરણ આપતાં આ પ્રમાણે લખે છે ' મનાવૈદ્યત્તિક સુખવાદના પ્રણ્વાઓમાં શ્રીકનીતિશાસ્ત્રના સીરેનીક અને આધુનિક નીતિશાસ્ત્રના બેન્થામ અને મીલ છે, બેન્યામ કહે છે—Nature has placed man under the empire of pleasure and pain. His only object is to seek pleasure and shun pain. The principle of utility subjects everything to those motives."

He so "Desiring a thing" and finding it pleasant, aversion to it and thinking of it as painful are phenomene entirely inseperable rather two parts of the same phenomena to think of an object as desirable and to think it as pleasant are one and the same thing."

આ રીતે જોઇએ તેા ઉદયનના મનમાં પણ પદ્માવતી તરફ છૂપેા અણુગમાં છે. એનું માનવીય મન સૂક્ષ્મ પ્રેમ અને સૂક્ષ્મ અણુગમાના પડઘાથી વ્યથિત થઈ ગયું છે.

ઉદયતની આ મેનાવ્યથાની સમતુલામાં વાસવદત્તાની ઘણી ઉક્તિઓને મૂકીએ તો વાસવદત્તાનું પલ્લું ભારે સાબિત થાય છે. સ્વપ્ન૦ ત્રીજા અંકમાં વાસવદત્તાની ઉક્તિ છે– आर्बपुत्रं प्रेक्षे इस्यनेन मनोरथेन जीवामि मन्दभागा। અને न शक्नोमि अन्यं चिन्तयितुम्।

વળા અંક ૪માં પદ્માવતી વાસવદત્તાને પૂછે છે કે-

হওস্ব

લદ જે. એ.

જેમ મને તે વહાલા છે ( આર્યપુત્ર ) એટલા જ વાસવત્તાને વહાલા હશે ?–તેના જવાબમાં વાસવત્તા કહે છે—

अतोडण्यधिकम् । वजेरे शुध्ध प्रेमनी व्याण्या કરવા माटे पर्याप्त છે. ते शुध्ध प्रेम प्रेमपात्रना मृत्यु पछी पण् टड़ी रहें छे तेम लासे स्वप्नि० नाटकमां हर्शाव्युं अने लाण्लह हाहम्लरीमां ते सालित हरवा माटे प्रयत्न हर्यो छे. लाण्लहें लेडाहम्लरीमां लन्मलन्मान्तरना प्रेमतुं प्रतिपादन हर्युं छे तेनुं लील आ स्वप्नि० मां पण् छे, ले हे अहीं नायह हे नायिहानुं भृत्यु थतुं नथी. पण् वासवहत्ताना भृत्युनी आलास ते! ઉदयनना मनमां शिलो हरवामां आव्यो छे! ' उत्तररामयरितम् 'मां पण् लवलूति विशुध्ध प्रेमनुं निइपण् हर्युं छे. ले हे लासने ते। के हर्शावतुं छे हे मानवमां ते। समर्पण्यात्मह अने लोगात्मह लन्ने प्रहारना प्रेम साथे ल रहे छे. तेना संधर्भमां ले उत्हृष्ट प्रेमना मनोलाव साथे टड़ी रहे छे ते ल मानवव्यक्तित्वनी महत्ता छे. स्वप्न, मां रालनीतिज्ञ यौगन्धरायणु शुद्ध प्रण्यने पातानी योलनानुं केंड साधन लनाव्यो छे, तेथा उद्यन अने वासवहत्ताने। प्रेम वधारे टीपी श्रुक्षेण छे.

પાંચમા અંકમાં પદ્માવતીની શીર્ષ વેદનાના પ્રસંગ છે, તેમાં, ચાંથા અંકમાં ઉદયનના વિશુદ્ધ પ્રેમ વાસવદત્તા પર છે તે જાણી ગયેલી પદ્માવતી કાઈને પાતાનું મુખ પણ ળતાવતી નથી, નહીં તો એ પણ વાસવદત્તાને મૃત્યુ પામેલી જ માને છે. સ્વપ્નદશ્યમાં ઉદયનના અજગ્રત મન સાથે વાસવદત્તાના જાગ્રત મનનું ભાવમિલન દર્શાવ્યું છે અને તેમાં છેલ્લે જ્યારે વાસવદત્તા ઉદયનને કહે છે—આ अपेह इहापि विरचिका ।—ત્યારે ઉદયનના અજાગ્રત મનમાં પણ દ્વિધા-વિભક્ત માનસના નિર્દેશ થાય છે.

સ્વપ્ત.માં સીધી રીતે શુદ્ધ પ્રેમની અને આડકતરી રીતે ગાન્ધવંલગનની હૃત્કૃષ્ટતા દર્શાવવામાં આવી છે. તેથા એવું અનુમાન કરી શકાય કે ગાંધવંલગન બીજા પ્રકારનાં લગ્નો કરતાં વધારે પ્રાચીન પ્રકાર છે. રામાયણની જેના પર અસર છે તેવા ભાસ રામ અને સીતાના શુદ્ધ પ્રેમનું @લડું પ્રતિબિમ્ય સ્વપ્ત.માં દર્શાવે છે. રામાયણમાં આદર્શ રાજ્ય રામગજય કે રાજ્યની પ્રજા માટે પત્નીલાગ કરી પાતાના વિશુદ્ધ પ્રેમ પુરવાર કરે છે, તેમ સ્વપ્તનમાં આદર્શ રાણી વાસવદત્તા રાજ્ય માટે પતિના સ્વૈચ્કિક લાગ કરી ભાગાત્મક પ્રેમ કરતાં સમર્પણાત્મક પ્રેમને @ંચો સાબિત કરી બતાવે છે. ભાસની માનાંસક પાર્શ્વ ભૂમિકામાં એકપત્નીવત અને શુદ્ધ પ્રેમનું પ્રતિપાદન રહેલું છે.

સ્વપન ગના છઠ્ઠા અંકમાં અંતમાં પદ્માવતીને તેના અવિનય માટે માક કરી દેતાં વાસવદત્તા કહે છે— अधिस्वं नाम शरीरमपराध्यति। તેમાં, અથી અથવા સંસારીનું શરીર જ અપરાધી છે. એટલે કે માનવનું જીવન જ શરીર સાથેના સંબ'ધને કારણે અપરાધી બની જાય છે એવું સૂચન થાય છે અને શરીરથા પર એવા વિશુધ્ધ પ્રેમને એમાં કાંઈ ગ્રુમાવવાનું હાતું નથી તેવું સ્પષ્ટ થાય છે. આ રીતે 'સ્વપન–વાસવદત્તમ્'માં ભાસે આર'ભથી અંત સુધી પ્રશ્ર્યનાં બે પાસાંઓનું વિશ્લેષણ કરી બતાવ્યું છે.

# 'સ્વપ્તવાસવદત્તમ 'માં ભાસતું પ્રણ્યવિષયક મતારીજ્ઞાનિક વિશ્લેષણ રહેપ શ્ર'થસચિ

- ૧ પરીખ રસિકલાલ છાટાલાલ (સંપા ) ઐત<sup>રુ</sup>ય **ધ્રાહ્મણમ્–વૈદિક પા**ઠાવલી, **પ્ર.** પરીખ રામલાલ **ડાવ્રા**ભાઈ, મહામાત્ર, ગુજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ–૧૪, ૧૯૬૩, આ. ૨, પાછળ આપેલ સાયણભાષ્યસ**ે**શ, પૃ **૨૭**૦
- ર દેસાઇ (ડૉ.) ભાસ્કર ગામાળજી, નીતિશાસ્ત્ર. પ્ર. ડૉ. સાંડેસરા ભાગીલાલ જ. નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા, ૧૯૬૪, આ. ૧, પૃ. ૧૧૦

# JÓURNÁL OF THE ORIENTAL INSTITUTE

#### M. S. UNIVERSITY OF BARODA, BARODA

Editor: R. T. Vyas

The JOURNAL OF THE ORIENTAL INSTITUTE, BARODA is a Quarterly, published in the months of September, December, March and June every year.

#### SPECIAL FEATURES:

Articles on Indology, Vedic studies, textual and cultural problems of the Rāmāyaṇa, Epics & Purāṇas, notices of Manuscripts, reviews of books, survey of contemporary Oriental Journals and the rare works forming the Maharaja Sayajirao University Oriental Series, are some of the special features of this Journal.

#### CONTRIBUTORS TO NOTE:

- 1. Only typewritten contributions will be accepted. A copy should be retained by the author for any future reference, as no manuscript will be returned.
- 2. In the body of the article non-English stray words/Sanskrit/Prakrit line/verse must be written either in *Devanāgari* or in transliteration with proper diacritical marks.
- 3. The source of citations/statements of any authority quoted should be invariably mentioned in the footnotes which must be written in the following order: (1) surname, initials of the author or editor, (2) title of the work, (underlined), (3) publisher, (4) place and year of publication and (5) page No.
- 4. Whenever an abbreviation is used in an article, its full form should be stated at the first occurrence and should not be repeated.
- 5. Give running foot-note numbers from the beginning to the end of the article.
- 6. The copyright of all the articles published in the Journal of the Oriental Institute will rest with the M. S. University of Baroda, Baroda.

SUBSCRIPTION RATES: ANNUAL: (From Vol. 40 onwards)

Inland Rs. 60/- (Post-free), Europe £ 10.00 (Post-free)
U.S.A. \$ 20.00 (Post-free)

Subscription is always payable in advance. The yearly subscription is accepted from September to August every year. No subscription will be accepted for less than a year. Subscription/Articles may be sent to:—

The Director, Oriental Institute, Tilak Road, Opp. Sayajigunj Tower, Vadodara-390 002, Gujarat, India.

# ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત વૈરાગ્યકલ્પલતા રૂપકાત્મક કથાસાર મહાકાવ્ય તરીકે

પ્રહલાદ ગ. પટેલ 🐇

ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત કૃતિયુગલ "વરાગ્યરતિ" અને "વરાગ્યકલ્પલતા" પરવર્તી જૈન સંસ્કૃત સાહિત્યમાં અનેક રીતે વિશિષ્ટ સ્થાન ધરાવે છે. સ્વરૂપ-પ્રકારની દષ્ટિએ વિશારતાં આ કૃતિઓ રૂપકાત્મક કથાસાર મહોકાવ્યની લાક્ષ્યિકતાઓ ધરાવે છે.

વૈરાગ્યરતિ ખંડિત કૃતિ છે, જ્યારે વરાગ્યકલ્પલતા પૂર્ણ કૃતિ છે. વાસ્તવમાં તા નામ-ભેદે ભિન્ન લાગતી આ એક જ કૃતિ છે; તેથી અહીં વૈરાગ્યકલ્પલતામાં વૈરાગ્યરતિ અભિપ્રેત સમજવી.

આ રૂપકાત્મક કૃતિ હોવાથી જૈન સ સ્કૃત સાહિત્યમાં તેનું સ્થાન વિચારતા પહેલાં રૂપક સાહિત્યના ઉગમ-વિકાસ તરફ દોષ્ટ્રપાત કરવાના ઉપક્રમ છે.

જૈન સંસ્કૃત-પ્રાકૃત સાહિત્યમાં રૂપકનાં આદિ ખિંદુએ આગમમ થામાં ઉપલબ્ધ થાય છે અને એ જ રૂપકો ઉત્તરકાલીન કથાએાના મૂળ સ્રોત સમાન છે. પરંતુ આ આગમિક રૂપકાત્મક યા પ્રતીકાત્મક દર્ણાતામાં કથાદેહ માંસલ નથી. છતાંયે પરવર્તા જૈન રૂપકાત્મક કથાસાહિત્યનાં ખી અહીં પડ્યાં છે.

" સૂત્રકૃતાંગ "નું પુંડરીક-અધ્યયન કે " ત્રાતાધર્મ કથા "નું ધનશેઠ અને પુત્રવધૂઓનું દર્શત આકાર યા કથાવસ્તુની દાષ્ટએ પુષ્ટ નથી છતાં જૈન સાહિત્યના ઉપનયયુક્ત રૂપકાનાં કથાત્મક વર્ષું નોની ઉગમબૂમિ છે. આને પગલે જ સંઘદાસગણીકૃત પ્રાકૃત કથા "વસુદેવહિંડી"નું (છઠ્ઠી સદી) નધુ બિંદુ દર્શાત કે હરિલદ્રાચાર્ય કૃત '' સમરાઇચ્ચકહા '' (૮મી સદી)નું ભવાટવી દર્શાત કે ઉદ્યોતનસૂરિકૃત '' કુવલયમાલા '' (શક સં. ૭૦૦)નું કુડ ગદ્દીપ દર્શાત રૂપકા ઉપનય સાથે સર્ભયાં.

ભારતીય સાહિત્યમાં રૂપકનું ખેડાયું જૈન સાહિત્યમાં સવિશેષ થયેલું છે અને તે પથું ખે સ્વરૂપે. (૧) દર્ણાત રૂપકા (૨) સંપૂર્ણ રૂપકા. આ બીજા પ્રકારમાં અમૂર્ત લાવાને મૂર્ત કરીને તેમનામાં માનવીય ભાવાનું આરાપણ કરીને વિકસાવેલી એક વિશિષ્ટ પદ્ધતિ છે.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતિથા-જન્માષ્ટ્રમાં અંક, એમિલ-૧૯૯૦-આગસ્ટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૭૭-૨૮૦

<sup>\*</sup>હાલા જેશ સ્ટ્રીટ, વડનગર— ૩૮૪૩૫૫

પ્રવાદ મ પટેલ

આ પદ્ધતિનું સૌ પ્રથમ મંડાણ કરનાર છે ઉદ્યોતનસૂરિ. "કુવલયમાલા "માં તેમણે ક્રોધ, માન, લાેભ, માયા વગેરે અમૂર્ત ભાવાનું માનવીકરણ કર્યું છે અને ત્યારળાદ પરવર્તા જૈન સાહિત્યમાં આના વિશાળ રાજમાર્ગ શરૂ થયા.

આ રૂપકસાહિત્યને તેની ચરમ સીમાએ પહાંચાડવાના યશ ' ઉપમિતિભવ પ્રપંચાકથા" દ્વારા સિદ્ધષિગણીને ફાળે જાય છે. તો એ જ વિરાટકાય કૃતિને સંક્ષિપ્ત કરી કથાસાર મહાકાવ્ય જેવા નવતર સ્વરૂપે મૂકવાનું માન '' વૈરાગ્યકલ્પલતા '' દ્વારા ઉપા. યશાવિજયજીને ફાળે જાય છે.

સિદ્ધપિંગણી કૃત " ઉપમિતિભવપ્રપંચાકથા ''ને ડાે. યાકાખીએ The first Allegorical work in Indian literature કહી છે. તાે ઉપા. યશાવિજયજીકૃત વૈરાગ્યકલ્પલતા ભારતીય સંસ્કૃત સાહિત્યમાં સર્વેત્તમ કથાસાર મહાકાવ્ય છે.

વૈરાગ્યકલ્પલતાનું કથાવસ્તુ, પાત્રો, શ્રસંગા આંતરિક ભાવનાઓ, સિદ્ધાંતપ્રદર્શન, વર્ષ્યુનપર પરા, કથયિતવ્ય,—આ ખધું જ ઉપમિતિ અનુસાર જ છે છતાં વૈરાગ્યકલ્પલતામાં યશાવિજયજીએ પોતાની અસાધારણ વિદત્તા પ્રકટ કરવા કેટલાંક નવસર્જના-પરિવર્તના કરીને મીલિકતા રજૂ કરી છે પણ કહેવું જોઇએ કે તેઓ મૃળ કૃતિની પ્રભાવક અસરમાંથી મુક્ત થઇ શક્યા નથી. મોતીયંદ કાપડિયાએ યોગ્ય જ કહ્યું છે કે યશાવિજયજીના પ્રથયુગલમાં ઉપમિતિના ટેકા સાર જાણે કે સિદ્ધાયએ જ લખ્યો હોય તેવી પદારયના છે.

આમ છતાં યશાવિજયજીની અસાધારણ વિદ્વત્તા, મૌલિક સર્જનશક્તિ અને વિશેષ તો જૈન શાસનની સર્વેત્તિમતાદર્શક રજૂઆતસામર્થ્યનાં દર્શન થાય છે. તેથી સૂક્ષ્મતાથી જોનારને સંક્ષેપમાં પણ નવસર્જનના અંશા અવશ્ય જણાશે.

તેમનું નવસજેન આ રીતે જોઇ શકાય. વૈરાગ્યકલ્પલતાના પ્રથમ સ્તબક યશાવિજયજીનું મીલિક સર્જન છે. આ આખા ય સ્તબક તેમની પરિષ્ણત પ્રદ્યા અને અધ્યાત્મ તરફના અનુરાગનું સુક્ળ છે. વૈરાગ્યકલ્પલતાના આ પ્રસ્તાવરૂપ સ્તબક નવસર્જન હોવાથી ઉપમિતિ.માં આઠ પ્રસ્તાવ છે જ્યારે વૈરાગ્યકલ્પલતામાં નવ સ્તબક છે.

ઉપમિતિ. ના પ્રથમ પ્રસ્તાવ અને વૈરાગ્યકશ્યલતાના પ્રથમ સ્તબકમાં એક ગૈયમ્ય તેંધપાત્ર છે. સિદ્ધષિએ રૂપકાત્મક શૈલાની અપૂર્વતા છતાં તેની શાસ્ત્ર—સંમતિ પ્રસ્થાપિત કરતાં सत्कित्त्विपमानं तित्सद्धान्तेऽप्युपलभ्यसे (उप. ૧.૮૦) કહીને ઉપનયયુક્ત પીઠબ ધમાં આત્મ- લઘુતાનું નિવેદન કર્યું છે, જ્યારે યશાવિજયજીએ પ્રથમ સ્તબકમાં સત્તરમી સદીના જૈન શાસનમાં તેમણે નિહાળેલી વિકૃતિઓ ઉપર પ્રહારે કર્યા છે.

સિંહ વિની આ રૂપકાત્મક પ્રસ્થાપિત શૈલીના લાભ યશાવિજયજીએ પૂર્ણ સ્વરૂપમાં લીધા છે તેથી તેમણે ઉપામતિ. જેવી વિશાળ કથાને એ રીતે નવાજને જૈન સ'સ્કૃત સાહિસમાં અ'તિમ પ્રાંતભાવ'ત સજેક તરીકે અક્ષય કીતિ પ્રાપ્ત કરી છે. આ બે રીતામાં એક છે—સાર્ સંક્ષેપ છતાં નવસજેન કાર્ટિની રૂપકાત્મક્તા અને બીજી કથાસાર મહાકાવ્યમાં સ્વરૂપ રૂપાંતર.

## ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત ગૈરાગ્યકલ્પલતા રૂપકાત્મક ક્થાસાર...

રહદ

અલ'કારશાસ્ત્રકથિત મહાકાવ્યવિષયક લક્ષણાથી દૂરતા યા સામીપ્યના વિચાર કર્યા વગર, ક્રાઈ નિશ્ચિત ધ્યેય અગર આગવા દષ્ટિર્બિદ્દની પૂર્તિ માટે જૈન સર્જ કોએ પ્રાકૃત સંસ્કૃત મહાકાવ્યા-કથાઓને આધારે કથાસાર મહાકાવ્યનાં સર્જન કર્યા છે અને એ પર'પરા વિમલસૂરિકૃત "પઉમયરિય" થી શરૂ કરીને છેક સત્તરમી સદીની યશાવિજયજીની કૃતિ વૈરાગ્યકલ્પલતા સુધી વિસ્તરી.

જો કે આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિનાં મૂળ ઘણાં પ્રાચીન છે. ગૌડાલિન દે કાદ ખરીના સાર-સંક્ષેપ કર્યો છે. ઉપરાંત પદ્યુમ્તસ્ રિકૃત "સમરાદિત્ય સંક્ષેપ", ધનપાલ કૃત " તિલકમંજરી" ના ચારેક સારસંક્ષેપા થયા છે. ઉપમિતિ.ના સારસંક્ષેપા નાંધપાત્ર છે. જેમ કે વર્ધમાન-સ્ રિકૃત ' ઉપમિતિલવ પ્રપંચાકથાનામ્ સમુચ્ચય" હંસગણીકૃત "ઉપમિતિલવ પ્રપંચા કથા-સારાધ્ધાર" દેવસ્ રિકૃત ''ઉપમિતિ પ્રપંચાધ્ધાર." આ ઉપરાંત હેમચંદ્રાચાર્યકૃત ' ત્રિષષ્ટિ-શલાકાપુરુષચરિત્ર"ના ચારેક સંક્ષેપા સુવિદિત છે.

આવી કથાસાર કૃતિઓના સર્જન પાછળ અનેક ઉદ્દેશા કામ કરે છે, જેમ કે " સમરા દિત્યસ ક્ષેપ "માં પ્રદ્યુપ્તસૂરિએ લખ્યું છે કે **કાત્મનઃ हेतवે ৷ પરંતુ** ખાસ તે৷ જે તે કૃતિની ભવ્યતા, ધાર્મિક્તા, સત્ત્વશીલતા વધુ પ્રેરક રહી છે.

યશાવિજયજી તો સાક્ષાત કૂર્યાલી શારદા હતા તો તેમણે નવી કૃતિ રચવાને ખદલે સાર-સંક્ષેપ કેમ કર્યો ? એવું ગૂઢ કારણ એ હાઈ શકે કે સમગ્ર જૈન સિધ્ધાંતાને એક કથાના રૂપમાં મુકવાના સૌથા મહાન અને સફળ પ્રયત્ન ઉપમિતિ.માં થયા છે અને યશાવિજયજીની નેમ હતી સર્વ જીવાને શાસનરસિત કરવાની, તેથી સર્વ જીવપરાપકારાથે ઉપમિતિ.ના સારસંક્ષેપ કર્યો હશે.

ં ીરાગ્યકલ્પલતા " એ ઉપમિતિ.નું સંક્ષિપ્તીકર**ણ માત્ર નથી, પરંતુ** તેમાં મૌલિક નવસર્જન સાથે તેનું સ્વરૂપગત પરિવર્તન કરી જાણે નવી કૃતિનું સર્જન કર્યું હોય તેમ લાગે છે. ઉપમિતિ. કથા કેટલાકને મતે ચંપૂકાવ્ય છે પરંતુ ીરાગ્યકલ્પલતા ઉચ્ચ સાહિત્યિક મૂલ્ય ધરાવતં કથાસાર મહાકાવ્ય છે.

એ કે સમગ્ર સ<sup>\*</sup>સ્કૃત કાવ્યશાસ્ત્રમાં કથાસાર મહાકાવ્યના **ઉ**લ્લેખ સરખા નથી.

આ કૃતિ એના આ સ્વરૂપમાં સર્વેત્તિમ કૃતિ છે. આમ **ી**રાગ્યકલ્પલતા સમગ્ર ભારતીય સ**ં**સ્કૃત સાહિત્યમાં રૂપકકથા તથા કથાસાર મહાકાવ્ય તરીકે અનાખી કૃતિ છે.

આમ રૂપકકથાઓએ ભારતના ધાર્મિક તેમ જ ઔપદેશિક સાહિત્યનાં ઉત્તુંગ શિખરા સર કર્યાં છે કારણ કે અલંકારશાસ્ત્રીય ળંધનરહિતતાની માેકળાશે તેને વિસ્તરવામાં આડકતરી મદદ કરી છે: પરિણામે જૈત આગમસાહિત્યમાંથી વહેતાં આવતાં રૂપકઝરણાં ધીમેધીમે ઔપદેશિકતાના મહાગિરિ ઉપરથી નીએ ઉતરી સિદ્ધર્ષિ સુધીમાં તા મહાનદ ખની જાય છે. પછી તા તેના વિશાળ વારિરાશિમાંથી પરવતી રૂપક-સાહિસની અનેક નહેરા નીકળા; પરંતુ સ્વા ૧૧

प्रबंदाह में पटेल

તેમાંથી નિર્મળ, સુરમ્ય સરાવર સર્જાયું તે યશાવિજયજીની લાક્ષણિક કૃતિ વૈરાગ્યકલ્પલતા. જો કે પરવર્તી જૈન સાહિત્યમાં ભાગ્યે જ એવા કાઈ રૂપકસાહિત્યસર્જક હશે કે જેની ઉપર ઉપમિતિ.ની અસર ન પડી હોય.

ૌરાગ્યકલ્પલતાને સાહિત્યિક સ્વરૂપે મૂલવતાં એમાં અનેક તત્ત્વાનું સંમિષ્રણ જોવા મળે છે. છતાં તેના આંતરિક સ્વરૂપને જોતાં તે મહાકાવ્ય જેવી લાગે છે જ્યારે ળાલ સ્વરૂપની દિષ્ટિએ જોતાં મહાકાવ્યનું સ્વરૂપ ધરાવે છે. ટ્ર'કમાં કેટલીક જૈન કૃતિઓને કોઈ ચોક્કસ કાવ્ય-સ્વરૂપે ઢાળવામાં મુશ્કેલી પડે છે તેવું આ કૃતિની ભાળતમાં પણ છે.

અહીં કૃતિના સ્વરૂપનું શૈશિલ્ય એ દુર્ગુણ નથી પરંતુ ગૈશિષ્ટ્ય છે. આ કૃતિ કથાસાર મહાકાવ્ય છે તેથી એમાં અલ કારશાસ્ત્રકથિત કેટલાંક લક્ષણો અનાયાસે જોઈ શકાય છે.

જો કે અલ'કારશાસ્ત્રની સુદીર્ધ પર'પરામુાં અનેક આલ'કારિકોના હાથે, અનેક પ્રકારનાં સાહિત્યિક, સાંસ્કૃતિક વાતાવરણ તથા તત્કાલીન અસરા નીચે વ્યાખ્યા ઘડાતી આવી હાવાથી સર્વલક્ષણયુક્ત મહાકાવ્ય ભાગ્યે જ જોવા મળશે.

આમ છતાં કાવ્યશાસ્ત્રસંમત અનેક મહાકાવ્ય લક્ષણો જેવાં કે:—સર્ગળહતા, છંદ-યોજના, પ્રારંભ, પુરુષાર્થનિરૂપણ, સર્ગાન્તે ભાવિકથનસૂચન, ઝાતુવર્ણન, સૂર્યોદય, સૂર્યાસ્ત ચંદ્રોદય, સંધ્યારાત્રિવર્ણન, મંત્રણા, દૂતપ્રેષણ, યુદ્ધવર્ણન, રસનિરૂપણ, વગેરે કાવ્યશાસ્ત્રીય પ્રણાલિકાનું સસાનતાપૂર્વકનું અનુસરણ છે.

આમ રૂપકકથાએામાં **જેમ ઉપમિતિ. સર્વોત્તમ શિખર** છે તેમ સંક્ષિપ્ત કથાસાર મહાકાવ્યમાં ગૈરાગ્યકલ્પલતા છે.

યશાવિજયજી જેવા મહાન તાર્કિક, દાર્શનિક, કવિ, અને પરમતખંડનપડુએ ઉપમિતિ. જેવી વિશાળકાય કૃતિના સંક્ષેપ કરીને વૈરાગ્યકલ્પલતા જેવી નવ્ય કૃતિ આપી માત્ર જૈન સાહિત્યની જ નહીં પરંતુ સમગ્ર ભારતીય સંસ્કૃત સાહિત્યની ઉત્કૃષ્ટ સેવા કરી છે.

# કાવ્યવિરુદ્ધના આરાયો અને તેમનું ખંડન

રમેશ એટાઇ\*

'કાવ્યમીમાંસા 'ના ' છઠ્ઠા અધ્યાયમાં પદવાકયવિવેકમાં રાજશેખર વાકયના દસ પ્રકારા આપે છે. આ તમામનાં નામ ૨૫૪ જ છે તેથી તેમની વ્યાપ્યા કરવી એ કર્તાને જરૂરી લાગ્યું નથા. ઉદાહરણા તમામ કાવ્યાનાં છે, તેથી વાકયોના દસ પ્રકાર કાવ્યદ્ધિએ પાડેલા છે તે તાર્કિક રીતે સમજ્ય તેવી બાબત છે. આમ કાવ્યદ્ધ્યા વાકયના એટલે કવિઓએ પ્રયોજેલાં વાકયોના દસ પ્રકારા પાડ્યા પછી રાજશેખર કાવ્યાવરુદ્ધ ત્રણ આરોપો ઉલ્લેખે છે અને તે ત્રણેયનું ખંડન કરે છે. આ પહેલાં તેણે ''ગુણ્યુક્ત અને અલંકારયુક્ત વાકય એ જ કાવ્ય '' એવી પોતાની નવીનતા વિનાની, કોઈ જુદી વિશેષ ભાત ન પાડનારી અને પરંપરાગત વ્યાપ્યા આપી છે અને તે પછી કાવ્ય સામેના ત્રણ આરોપો સાદાહરણ આપીને તેમનું ખંડન કર્યું છે. આરોપો આ પ્રમાણે છે. ૧ કાવ્ય અસત્ય અર્થોના બાધ કરે છે. ૨ કાવ્ય અસત માર્ગો અને બાબતોનો બોધ કરે છે.

આ ત્રણ કારણાસર કાવ્ય ત્યાજ્ય છે, વાંચવાપાત્ર કે ઉપદેશયાેગ્ય નથી. વામન આ ત્રણ આરાપા રજૂ કરીતે તેમનું ખંડન નીચે પ્રમાણે કરે છે.

૧ કાવ્ય અસત્ય અર્થ ના નિદે શ કરે છે તેથી વાંચવા કે ઉપદેશવા પાત્ર નથી.

વાસ્તિવિક જીવનનાં વાણી તથા વ્યવહાર કરતાં એ જ વાણી પ્રયોજવા છતાં કાવ્ય જુદુ પડે છે, વિલક્ષણ જણાય છે. એક વિદ્વાન વિવેચક કહે છે કે " કાવ્ય તુ જયતે જાતુ કસ્યચિત્ પ્રતિભાવત : " અને વળા " અગ્નિપુરાણ " તેમજ " ધ્વન્યાલોક " માં મળતું વિધાન છે કે –

અપારે કાવ્યસ'સારે કવિરેક, પ્રજાપતિઃ! યથાસ્મી રાચતે વિશ્વ' તથીવ પરિવર્તતે!! શુંગારી ચેત્કવિઃ કાવ્યે જાત રસમય જગત! સ એવ વીતરાગશ્રેત નીરસ સવધીવ તત્!!<sup>ર</sup>

Anandavardhana's Dhvanyāloka, K. Krishnamoorthy, Karnatak University, Dharwad, 1973, P. 250

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩–૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્સાષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦ – આગષ્ઠ ૧**૯**૯૦, પૃ. ૨૮૧–૨૮૮.

<sup>\*</sup> એલ. ડા. ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઑફ **ઇન્ડાેલાંછ, અમદાવાદ** 

<sup>1</sup> Dalal C. D. and R. Anantakrishna Shastry (Editors) "Kāvyamīmamsā", Gaekwad's Oriental Series Vol. 1 Baroda, 1916.

ર " ધ્વન્યાલાક" ૩. ૪૨ ૫૨ની વૃત્તિ.

રમેશ બેઢાઇ

२८२

આવી કવિપ્રશસ્તિ કરવામાં આવી હોય ત્યારે કાવ્યના અર્થને અસત્ય અર્થ કહેવા માટેનાં કારણા પણ વજૂદવાળાં હોય એ જરૂરી છે. રાજશેખર વિરાધીના આ મતની સ્થાપના નીચે પ્રમાણે કરે છે:

અતિશયતાભરી, અસંભવશી ભાસતી બાબતો નિરૂપતા બે શ્લોકા રાજશેખર ટાંક છે. રાજની પ્રસંશા કરનાર એક કવિ કહે છે કે રાજનો શ્વેત યશ સમગ્ર વિશ્વમાં વ્યાપી વળ્યો, કયાંય ન સમાયો. ત્રણેય લાેકમાં ન સમાતા આ યશથી મૃગાક્ષીઓ આશ્વર્ય ચક્તિ થઇ જાય છે. આમાં રાજાના શ્વેત યશથા ત્રણેય લાેક શ્વેત બની જાય અને તેનાથી મૃગનયનીઓને આશ્વર્ય થાય એ બાબતા અસત્ય પણ છે, અસંગત પણ.

બીજ શ્લાેકમાં રાજાના મહાસમર્થ સૌન્યના સંમર્દ અને પ્રાપલ્ય તથા પરાક્રમથી ત્રણેય લાેકનું દમન થયું એવું વર્ણન છે. આ વિધાન જ અશક્ય અને અતિશયાેક્તિભયું છે.

અહીં આપણી દિષ્ટિએ પહેલા પ્રક્ષ એ થશે કે શું ખરેખર કાવ્યવાચન કરતા સહદય રસિકજનને " આવું તે હોય ?" અથવા " આવું બનેજ શા રીતે ?" એવા પ્રશ્નો થાય છે ખરા? ખરેખર નથી જ થતા. વાચક તે હોંશથી વાંચે છે, પ્રસન્નતા અનુભવે છે. અસંભવ વાતા પણ કાવ્યવાચન દરમ્યાન તેને અસંભવ લાગતી નથી. ઘણીયે વખત એવું બને છે કે આવાં વાચનાનું સ્મરણમાત્ર પણ તેને પ્રસન્ન કરે છે અને તે ડેફાડિલ પુષ્પાનાં દર્શન અને નર્તનથી મુગ્ધતા અનુભવી ચૂકેલા કવિ વર્ડઝવર્થ માક્ક અનુભવે છે કે—

"And often on my coach I lie, In vacant or in pensive mood;

They flash upon the inward eye, which is the bliss of solitude".

પ્રશ્ન રહે જ છે, વાંચતી વખતે કાવ્યાર્થ અસત્ય લાગવાને બદલે મુગ્ધકર, પ્રસન્નકર, અવિસ્મરણીય બની રહે તો તેને અસત્ય કહેવાય શી રીતે ?

રાજશેખર આ આરાપનું ખંડન કરતાં કહે છે કે કાવ્ય અતિશયોક્તિલર્યું કે અસસ વર્ષ્યુંન યા વિધાનથી અન્વિત હોવાને કારણે વાસ્તવમાં સાજય નથી, કારણ,

આ વર્જીનના અર્થવાદ કે તેની અંતિશયોક્તિ ખરેખર અસગત કે અસત્ય નથા. આવાં વર્જીનો વેદા, શાસ્ત્રો અને જગતમાં ત્રણેયમાં મળી આવે છે. વેદા અને શાસ્ત્રો પરમપ્રમાણરૂપ છે, તેથી તેના વિધાના અસત્ય કે ખાટાંન જ ગણાય અને જગતના સામાન્ય વ્યવહારમાં પણ આવાં

૩ વર્ડ્ઝવર્યના ખ્યાતનામ કૃતિ Daffodilsમાંથા.

## કાવ્યવિરદ્ધના આરાપા અને તેમનું ખંડન

863

વચના સહજ ભાવે સ્વીકારાતાં હાેવાથા અસત્ય કે અસંભવ ન ગહ્યાય. આથી રાજરાખિર કહે છે કે ખરેખર તાે કાવ્યમાં કશું જ અસત્ય કે અસંભવ નથી. જે અનુભૂતિને અસત્ય કે અસંભવ લાગતું નથી તે તેવું ન જ ગહાય.

રાજશેખરના આ જવાબને સવિશેષ સ્પષ્ટ કરવા માટે આપણે કાલિદાસના '' વિક્રમો– વૈશીય '' માંથી એક ઉદાહરણ લઈએ. ઉવૈશીના અનુપમ સૌન્દર્યથી પ્રસન્નમુગ્ધ પુરુરવા કહે છે કે –

अस्याः सर्गविधौ प्रजापितरभूच्चन्द्रोनुकान्तिप्रदः शृङ्गारैकरसः कथं नु मदनो मासो नु पुष्पाकरः। वेदाभ्यासजदः कथं नु विषयव्यावृत्तकौतूहलो निर्मातुं प्र भवेन्मनोहरमिदं रूपं पुराणो मुनिः॥

આ શ્લોકમાં, ઉર્વ શીનું સૌન્દર્ય સર્જનાર ચન્દ્ર, મદન કે વસન્તમાસ હશે એ વિધાન તેમ જ વેદાવ્યાસજક નારાયણ ન સર્જી શકે એ વિધાન અસંભવ છે જ. છતાં વાંચતાં મુગ્ધ કરે છે, ઉર્વ શીના અનુપમ સૌન્દર્યનાં ચિત્રોની પર પરા વાચકની દૃષ્ટિ સમક્ષ ખડાં કરે છે. આ જ તો આ શ્લોકની ખૂખી, સાર્થકતા છે. આથી કાવ્યમાં ખરેખર કશું જ અસત્ય હોતું નથી તે વાત સાચી અને સહદયને તા અનુભવસિદ્ધ છે. આથી કાવ્યજગતના રસિકજનને જે અસત્ય, અથવા અસંભવ ન લાગે, અતિશયોક્તિપૂર્ણ હોવા છતાંય પ્રસન્નકર બને તેને કારણે કાવ્યને અસત્ય ન જ કહી શકાય.

ર કાવ્ય અસત્ એટલે કે અનુચિત માર્ગ ઉપદેશનાર અને અનૈતિક હોવાથી અમાન્ય અર્થનો ઉપદેશ આપે છે તે**થી** વજ્ય છે.

મમ્મટાચાર્ય કાવ્યલિંગ અલંકારની વ્યાખ્યા આપતાં કહે છે કે "કોઇપણ વસ્તુનું કારણ વાકયમાં જ અન્તર્ગત હોય, તેનાં પદાના અર્થકૃપે અન્વિત હોય તેને કાવ્યલિંગ અલંકાર કહે છે." આ અલંકારમાં કારણ કિવા હેતુ વાસ્તિવિક નહીં, પરન્તુ કવિકરિપત, કાવ્યજગતના હોય છે. તેથા તે નૈતિક દષ્ટિએ કે સાંસારિક દષ્ટિએ અતુચિત હોય એમ પણ બને. આથી આપણે કહીએ છીએ કે કાવ્યલિંગમાં હેતુ અને તેની વાકયપદાર્થતા કાવ્યજગતનાં હોય છે, વાસ્તિવિક જગતનાં નહીં. આથી એમ બની શકે કે જગતની દષ્ટિએ જે અસત્ત હોવાના આભાસ યાય તે ખરેખર અસત્ ન હોય, અને કાવ્યજગતમાં તો નહીં જ. ઘણીવાર એવું બને છે કે કાવ્યજગતમાં તો નહીં જ. ઘણીવાર એવું બને છે કે કાવ્યજગતમાં તો નહીં જ. ઘણીવાર એવું બને છે કે કાવ્યજગતની આવી વાસ્તિવિકતા આપણા જગતની વાસ્તિવિકતા કરતાં સવિશેષ વાસ્તિવિક અને સહદય રિસકજનને ઉત્કટ સત્યના અનુભવ કરાવનાર હોય.

આ આરાપના પ્રત્યુત્તર રાજશેખર આ રીતે આપે છે.

(૧) આવા અસત જણાતા ઉપદેશ કેટલીક વખત વિધેયને મિષે નિષિદ્ધ હાય છે. એક ગિંહુકા પાતાની પુત્રીને પતિવતા બનવાનું, કલંક ન ગ્રહણ કરવાનું કહે છે એ ઉદાહરણના અનુસ'ધાને રાજશેખર આ દલીલ કરે છે.

૪ " વિક્રમાવ શાય " -૧. ૮

રેંદર્જ શ્રીશ ખેતાઈ

(૨) ધણીયે વખત સાંસારિક વ્યવહાર કવિઓનાં વચના પર આધારિત હોય છે અને તે માનવને કલ્યાણકારી પણ બને છે. આ બાબતના સત્યની પ્રતીતિ આપણને રામાયણન્મહાભારતના અભ્યાસથી થાય છે અને ઘણીયે વખત એવું બને છે કે દેખીતા અસત લાગતા ઉપદેશ પાછળ કવિ જે વિચારણા કે ભાવા રજૂ કરે છે તે કવિજગતની સાથે સાથે વાસ્તવિક જગત પર પ્રભાવ પાડે છે. આમાં કવિની વ્યંજનાઓ અતિ ઉપકારક બને છે.

- (3) વળી કાવ્ય અસત્ ઉપદેશ આપે છે એ દલીલનું ખંડન કરતાં આગળ કર્તા કહે છે કે વેદવાણી અને, આપણે તેમાં ઉમેરણ કરી કહીએ કે, અધિકૃત મહાનુભાવાની વાણી જગતની દિષ્ટિએ અસત્ કે પ્રતિકૃળ જણાય તા પણ અન્તે તેના પ્રભાવ માટા હાય છે. રાજાઓનાં મહાન ચરિતા, પ્રભુત્વલીલા, તપસ્વીજનાના અલોકિક પ્રભાવ વગેરે કવિએ વર્ણુ વે ત્યારે વિશેષ પ્રભાવ-શાળી બને છે. આથી કાવ્ય માત્ર અસત્ ઉપદેશ આપે છે એમ ન જ કહી શકાય.
- (૪) ખરેખર તા કાવ્યના માર્ગ એ આદિકવિ વાલ્મકિના માર્ગ છે. ભવભૂતિ કહે છે તેમ

એવા કવિ ભવભૂતિ કે તેને સમાન અન્યો જે કંઈ લખે તેમાં અસત્ ઉપદેશ ન જ હાય.

શુતિ અને મહાકવિઓની વાણીના આધાર લેતાં રાજશેખર અસત્ ઉપદેશના આરાપ સામે આમ વિલક્ષણ રીતે પેાતાના ખચાવ રજૂ કરે છે.

3 કાવ્યા અસબ્ય એટલે કે અશ્લીલ અર્થાનું અભિધાન કરે છે તેથી તે ઉપદેશપાત્ર નથી.

સાહિત્યમાં અશ્લીલ અને શ્લીલ શું તેની ચર્ચા કવિએ અને આલાચકો સદીઓથી કરતા આવ્યા છે અને રાજશેખરના યુગમાં પણ કાવ્યમાં અશ્લીલતા ઘણી હોય છે એમ માનનારા હશે જ, તેથી જ તો તેમના મત કર્તા ટાંકે છે. આ દલીલ આપ્યા પછી તે બે વિપરીત શૃ'ગારનાં ચિત્રાનાં ઉદાહરણા ટાંક છે અને તે પછી તે આ દલીલનું ખ'ડન કરે છે. તેના પ્રત્યુત્તર આ પ્રમાણે છે:

- (૧) કાવ્યના સંદર્ભમાં જરૂરિયાત ઊભી થાય ત્યારે દેખીતી રીતે અશ્લીલ લાગતાં વર્ષું નો કરવાં જરૂરી બની રહે છે. આના અર્થ એ થયો કે માનવની હીનવૃત્તિઓને ઉત્તેજવા માટે કે માત્ર ગલગલિયાં કરવા માટે સાચા કવિએ રચના કરતા નથી. સંદર્ભમાં જરૂરી હોય તા કરે પશુ ખરા.
- (૨) આના અર્થ એ થયા કે ઘણીયે વખત સંદર્ભમાં કાવ્યતત્ત્વ જાળવી રાખવા માટે કે સૌન્દર્યસાધના માટે કે અન્ય કોઈ ભાવ-વિશેષની અનુભૂતિ કરવા–કરાવવા માટે જગતની દિષ્ટિએ અશ્લીલ કે અસલ્ય લાગતું નિરૂપણ કવિ કરે એમ બને પરન્તુ ત્યાં તેના ઉદ્દેશ પ્રધાનત્યા અશ્લીલતાના નિરૂપણના ન જ હોય.

#### કાવ્યવિરુદ્ધના આરે પો અને તેમનું ખંડન

२८५

આપણે કલાનાં દષ્ટાન્તા લઇએ તાે એક વ્યાખ્યાનમાં કાકાસાહેખ કાલેલકરે કહ્યું હતું કે "અજન્ટા અને ઈલાેરાના ગુફાએામાં અપ્સરાએાના નગ્ન મૂર્તિઓ જોઇ તેમાં મને ભવ્યતાંનાં જ દર્શન થયાં છે. વિકાર માણુસની દષ્ટિમાં છે, આંખામાં નહીં" અને મહાભારતના સ્ત્રી પર્વમાં જયદથના પત્ના પતિના કપાયેલા હાથ મળા આવતાં કહે છે કે—

"અય' સ રસનાતકર્ષા પીનસ્તનવિમદ'ક:! નાબ્યૂ રુજધનસ્પશી નીવીવિશ્વ'સનઃ કરઃ!!"પ

ત્યારે તેમાં અશ્લીલતાની અનુબૂતિ ભાગ્યે જ થાય છે.

(૩) આગળ રાજશેખર કહે છે કે આવું જગતની દર્ષિએ અસલ્ય અર્થ આપતું નિરૂપણ આપણને વૈદા અને શાસ્ત્રામાં પણ મળે છે. ભાવ એ છે કે જે વૈદા અને શાસ્ત્રાએ પ્રમાણ્યું હોય તે અસલ્ય ન જ ગણાય.

અહીં આપણે એક હકીકત રજૂ કરીને પૂર્તિ કરીએ કે આવાં વર્ણના વ્યાસ-વાલ્મીકિ અને કાલિદાસ-ભવભૂતિમાં પણ કયાંક કયાંક મળી આવે છે. આમ થાય ત્યારે આપણે પ્રતીતિ કરીએ છીએ કે સંદર્ભમાં આવા નિરૂપણના ઉદ્દેશ અસભ્ય નિરૂપણમાત્રના હાંતા નથા. ઘણીયે વખત પાત્રના મનાગતની અનુભૂતિને પ્રગટ કરવા માટે કે અન્ય કોઈ સૌન્દર્યાનુભૂતિ અથવા તા વ્યંજના માટે આવાં વર્ષાન કરવામાં આવે છે. નિદાન સારા અને પ્રમાણિત સ્તરના.

કાવ્ય સામેના, તેના સમાજમાં પ્રચલિત આ આરોપો નિર્પોને તેનું ખંડન રાજશેખર કરે છે લારે કાવ્યને લગતી એક સદા જીવંત સમસ્યા તે રજૂ કરે છે. તેના આરોપોના જવાળ પૂરા સળળ કે સમર્થ નથી, દરેક વખતે તે " આવું તો વેદા અને શાસ્ત્રોમાં પણ મળી આવે છે" એમ કહે છે ત્યારે તે દલીલ સૂક્ષ્મ અને તથ્યયુક્ત નથી. છતાં સમય્ર દષ્ટ્યા તેના જવાખા ઠીક-ઠીક સમર્થ છે, સંતાષકારક છે. ખાસ તા તેણે જે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કર્યો છે તે તેની દષ્ટિની વ્યાપકતા અને મોલિક ચિન્તનના આયહતું મ્યમાણ છે. કાવ્યમીમાંસા એ તેને મન માત્ર કાવ્યના અલંકારા એટલે કે આવશ્યક તત્ત્વાની મીમાંસામાત્ર નથી તેની પ્રતીતિ તે આ અને આવી અન્ય ચર્ચાઓમાં આપણને કરાવે છે.

રાજશેખરની આ વિચારણાની તુલના પાશ્ચાત્ય આલાચક પ્લેટાની આવી જ વિચારણા સાથે કરીએ તા તેનાથી રાજશેખરની વિચારણા અને તેની ખહુમૂલ્યતા સવિશેષ સ્પષ્ટાકાર થશે.

અનુકરણના સિદ્ધાન્ત અને વાસ્તવિક્તા, ટ્રેજેડીની સંરચના, વિચારાના સિદ્ધાન્ત અને તેની સાથે સંકળાયેલ સૌન્દર્યના ખ્યાલ આ અને આવા ઘણા વિચારા પ્લેટાએ આપ્યા છે. તેને આગળ વધારીને તેના શિષ્ય ઓરિસ્ટાટલે તેના poeticsમાં તથા અન્યત્ર, પ્લેટાની વિચારધારા ન સ્વીકારીને પણ કવિતા વિષેની વિચારણા એક ચોક્કસ અને સુસ્થાપિત સૌદ્ધાન્તિકતામાં

મ "મહાભારત" સ્ત્રીયર્વ ૧૧.૨૪.૨૯-ભાંડારકર આરિએન્ટલ ઈન્સ્ટીટયૂટ ( પૂના ) પ્રકાશન.

ગાઠવી છે. અત્યારે આપણા પ્રશ્ન તા એ છે કે પાતાના આદર્શનગર-Republicના સંદર્ભમાં કિવિઓ વિષે કેટલાંક ટીકાત્મક વિધાના પ્લેટાએ કર્યાં છે, જે રાજરાખરના ઉદ્દૃષ્ત કાવ્યવિરુદ્ધના આદ્યોપા સાથે તુલનામાં મૂકવા જેવાં છે. असलार्थाभिधायित्वातनोपदेष्टव्यं काव्यम् । असम्यार्था-भिधायित्वात् नोपदेष्टव्यं काव्यम् અને असत् अर्थाभिधायित्वात्...એમ ત્રણ કારણાસર નાપદેષ્ટવ્યં કાવ્યં એમ કહ્યા પછી રાજશેખર પાતે જ આ ત્રણેય આરોપોનું ખંડન કરે છે. અહીં પ્લેટા પોતાના કલ્પેલા આદર્શનગરમાં કવિએાનું સ્થાન શું તેની વિચારણા કરતાં કવિએા વિષે જે ધસાતાં વિધાના કરે છે તેના પ્રત્યુત્તર તા આપણે તેના શિષ્ય, એરિસ્ટાટલની કાવ્યત્રિયક વિચારણામાં શોધવાના છે. પ્લેટાનું મુખ્ય પ્રતિપાદન એ છે કે કવિએાનું સન્માન કરવું, પરન્તુ તેમને આદર્શ નગરમાં પેસવા દેવા નહીં, Republic IIIમાં તેનું વિધાન છે કે—

"And therefore when any one of these pantomimic gentlemen...comes to us, and makes a proposal to exhibit himself and his poetry, we will fall down and worship him as a sweet and holy and wonderful being; but we must also inform him, that in our state such as he are not permitted to exist; the law will not allow him."

આનું કારણ, વિમસાટ અને લૂકસના શબ્દામાં જોઈએ તા-

"Poetry "feeds and waters the passions creating division and unsteadiness in the heart, or frivolous laughter, and producing the opposite of civic virtue." (Literary Criticism, 41,10)

દેખીતી રીતે જ આ આરોપના ભાવ '' અસત્ અર્થનું અભિધાન '' છે. ખાેટું શીખવે અને સાચું તથા વાસ્તવિક ઝૂંટવી લે અથવા તેના પર વિપરીત પ્રભાવ પાડે એવી પરિસ્થિતિ પ્લેટાને માન્ય નથી. આ જ વાતને વિસ્તારીને કહો શકાય કે કવિ અને દાર્શનિક વચ્ચેના સનાતક ઝગડા તરીકે સ્વીકારીને કવિતાના વાસનામય, મદુતા લાવી દેતા અને અનીતિમય પ્રભાવો તરફ દાર્શનિકો ધ્યાન દોરે તા તેમાં કશું આશ્ચર્ય નથી. પાતે કલ્પેલા આદર્શ નગરના યુવાનાનાં મનને નિર્ભળ, ક્ષુલ્લક વાસનામય ખનાવે એવાં કાવ્યા અને તેના રચનારા કવિઓના પ્લેટા તિરસ્કાર કરે તે તેની દષ્ટિએ સાચું છે. વિમસાટ—હ્યુકસ યાગ્ય જ કહે છે કે—

"The quarrel between the poet and the philosopher is the deep end of the quarrel between the poet and the moralist. If poetry produces immoral results, this happens not without certain causes in the nature of poetry itself.

ર Wimsatt and Brooks, "Literary criticism", Oxford and IBH Publishing House, Calcutta-1967 p. 10 પરંથી ઉદ્ધાત.

છ એજન, પૃ. ૧.

## કાવ્યવિરુદ્ધના આરાપા અને તેમનું ખંડન

२८७

One of these for instance, is the very fact that poetry deals with a variety of motives and feeling, the good and the bad, pleasure and pain "E (Literary critisim, P. 10-11).

કવિતા આમ વાસનામય, નિર્ભળ, અનીતિમય, અસજ્ય અર્થનું અને ભાવનું અભિધાન કરે અને તે દ્વારા યુવાના યુવતીઓ સમક્ષ જીવન અને કર્તવ્ય, પુરુષાર્થ વિષેના તદ્દન ખાટા માત્ર નહીં, પરન્તુ અસજ્ય ભાવાના ખ્યાલાની દુનિયા ઊભી કરી, તેમાં રાચતા કરી દે. આથી જ પ્રભુપ્રશસ્તિ અને મહાપુરુષાનું ગૌરવગાન કરતી કવિતા માત્ર આદર્શનગરમાં પ્રવેશવા દેવી એવા અભિપ્રાય પ્લેટા આ શબ્દામાં રજૂ કરે છે.

"...but we must remain firm in our conviction that hymns to the gods and praises of famous men are the only poetry which ought to be admitted into our State".

( Republic, X 607 )

આમ, રાજશેખરની માફક જ પ્લેટા પણ, ભલે જુદી ભાષામાં અસત, અસત્ય અને અસભ્ય પ્રકારની કવિતા કવિએ રચે છે તેથી તેને માન્યતા આપતા નથી અને પ્લેટા આદર્શ-નગરના ઉત્કર્ષ અને દઢમૂલતાના સંદર્ભમાં જે વાત કરે છે તે તેની દષ્ટિએ સાચી જ છે. હા, કવિતા જો આવું અને માત્ર આવું આપતી હોય તે તે અમાન્ય જ કરવી યોગ્ય છે. છતાં તેને માટેના જે માનદણ્ડ પ્લેટાએ અપનાવ્યા છે તે ખરેખર ચિન્ત્ય છે અને કવિતા આના સિવાય ખીજું ઘણું આપે છે તે પણ હકીકત છે. કવિતા, ટ્રેજેડી વગેરે જે અનુકરણ કરે છે અને તેને લીધે કવિતા ખરી વાસ્તવિક્તાથી કયાંય દૂર જતી રહે છે તેની સામેના પ્લેટાના વાંધા આ સંદર્ભમાં નોંધવા જેવા છે. પ્લેટા કહે છે..

"...but I do not mind saying to you, that all poetical imitations are ruinous to the understanding of the hearers, and that the knowledge of their true nature is the only antidote to them".

( Republic X, 595) 10

સ્વા ૧૨

૮ એજન, પૃ. ૧૧.

e એજન, (Benjamin Jowettના અનુવાદ, **જોવેટ કાેપીરાઈટ ટ્રસ્**ટીઝ, ઓક્સક્ડ<sup>°</sup>, ૧૯૫૩).

<sup>્</sup>રા• એજન પૂ. ૧૧.

રમેશ બેઢાઇ

अने विभसॉट-धुक्स प्लेटाना Republicनी Book-3ने आधारे कहे छे ह-

"Certain poems, he observes in Book-III, simply tell what happened, others actually imitate what happened-dramas, of course and these are the most dangerous ones, because the most contagious. A man who is to play a serious part in life cannot afford to imitate any other kind of part."

(Literary Criticism-p. 11) 99

આ જ વિચાર Republic ની Bookમાં સવિશેષ રૂઢ અને દઢ થયા છે. પાતાના આદશે નગરરાજ્યને ખ્યાલમાં રાખી પ્લેટા જે કંઇ કહે છે તેમાં કેટલુંક તથ્ય છે તે સ્વીકારવું જોઈએ. હતાં તે કેટલીક કવિતાની વાત કવિતાસમયને લાગુ પાડી કવિઓ પ્રત્યે અણુગમાં વ્યક્ત કરે છે, ત્યારે ખરેખર તા જીવનની વાસ્તવિકતા, અનુકરૂણ, માનવની કલાના આસ્વાદનની ભૂખ, કલા અને કવિતાનાં દર્શિયનદુઓ લઇ જવાય આપી શકાય. હતાં પ્રસ્તુત લેખમાં આપણા ઉદ્દેશમાંત્ર તુલનાત્મક ચિતનના છે તેથી આપણે સમાન વિચારધારા આપીએ એટલે આપણા ઉદ્દેશ પર આવી જાય છે.

# 'वीणावासवदत्तम् '- कर्तृत्वने। प्रश्न

આર. પી. મહેતા\*

ઇ. સ. ૧૯૩૧માં એસ. કુપ્પુસ્વામા શાસ્ત્રોએ મદાસથા ઓરિએન્ટલ રિસર્ચના ગૈમાસિકમાં મદ્રાસ ઓરિએન્ટલ સિરીઝના ખીજા પુસ્તકરૂપે નાટક 'ત્રીણાવાસવદત્તમ '' પ્રકાશિત કર્યું છે. મદ્રાસની ગવન મેન્ટ મેન્યુસ્ક્રીપ્ટ લાઈ ખેરીનો ૨૦૮૪ કમાં ક ધરાવતી એકમાત્ર હસ્તપ્રતને આધારે એમણે આનું સંપાદન કર્યું છે. આની પ્રેસકાપી ડા. સી. કુન્હન રાજા, શ્રી ટી. આર ચિન્તામણિ અને શ્રી ટી. ચન્દ્રશેખરન દ્વારા તૈયાર થઇ છે.

નાટક પહેલા ત્રણ અંક સુધી અખડ છે. ચોથા અંકમાં પ્રારંભમાં ત્રણ પંક્તિઓ છે. પછી નાટક અધૂર્ છે. નાટકમાં લેખકનું નામ નથી; નાટકનું પોતાનું નામ પણ નથી. જેને આધારે સંપાદન થયું છે, એ હસ્તપ્રતની સાથે એક કાર્ડ ળાધેલું છે; તેમાં આનું શીર્ષક 'વીશાવાસવદત્તમ,' આપેલું છે.

ઈ સ. ૧૯૩૦ની છઠ્ઠી ઑલ ઇન્ડિયા ઓરિઍન્ટલ કૅાન્ફરન્સમાં ડૉ. સી. કુન્હન રાજાએ 'A new drama of Bhāsa લેખ વાંચ્યે હતો; તેમાં આ નાટકને ભાસરચિત જણાવ્યું હતું. આ નાટકને ભાસ-નાટકો સાથે શેલીનું અને સ્વરૂપનું કેટલુંક સામ્ય છે-પ્રસાદગુણ છે, પદ્યોની ઓછપ છે, પદ્ય વસ્તુમાં સહાયક છે, સંવાદ ટૂંકા અને અર્થ પૂર્ણ છે, સૂત્રધાર દ્વારા આરંભ થાય છે, પ્રસ્તાવના ટૂંકા છે. પ્રસ્તાવનાને બદલે स्થापना શબ્દ છે. નાટક 'પ્રતિજ્ઞાયોગ-ધરાયણ ' સાથે આ નાટકના કેટલાક કથાશા સમાન છે— પ્રદ્યોતની વિવાહમન્ત્રણ, ઉદયનને લગતું કાવતરું, નીલગજનિમિત્તે એનું પ્રહણ. પ્રતિજ્ઞાબ નાટક સાથે આને કોઈકવાર શાબ્દિક સામ્ય છે આ નાટકના બીજા અંકમાં મંત્રી વિષ્ણુત્રાત ઉદયનને કહે છે.—ऐरावतादीनिष दिग्गजान देवो प्रहीतुं समर्थः । પ્રતિજ્ઞામાં મંત્રી રુમણવાન 'ઉદયનને કહે છે—ન खलુ તે ऐरावणादीनामिष दिग्गजानાં प्रहणं न सम्भावनीयम् । ભાસના જેવી નાટ્યપ્રયુક્તિ આ નાટકમાં જોવા મળે છે—ત્રીજ અંકમાં, हंसक:-आर्थ! तथा । (कर्ण) एवमिव ।

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-શ્રાપ્રષ્ટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૮૯-૨૯૨.

<sup>•</sup> એ, ૧૧, અંજના સાસાયટી, શિશુમંગલ પાસે, જૂનાગઢ-૩૬૨૦૦૧.

<sup>1</sup> Sastri S. Kuppuswami; वीणावासवदत्तम्, Madras, 1931-आधारस्थान

२ शर्मा (डा.) श्यामः, संस्कृतके, ऐतिहासिक नाटक, देवनागर प्रकाशन जयपुर, ए. ३३३.

३ भासनाटक वकम्, प्रतिज्ञायौगन्धरायणम्, प्रथमोऽङ्कः, ओरिएन्टल ब्रक एजन्सी, पूना, ९९६२

₹60

આર. **પી. મહેતા** 

શેલી અને સ્વરૂપનું નિરીક્ષણ કરતાં, વી. વરદાચાર્યના માં અભિપ્રાય સાથે સંમત થઈ શકાય તેમ છે; કે આ નાટકની રચના ઇ.સ.નાં શરૂઆતનાં શતકામાં થઈ છે. પરન્તુ આને ભાસરચિત માની શકાય તેમ નથી. 'પ્રતિજ્ઞારું નાટક ભાસકર્તું ક છે, એ નિશ્ચિત છે; સારે એ જ કથાસૂત્રને આધારે લેખક બીજું નાટક રચે; તે શકય નથી. ખરેખર તો એમ કહેવું જોઇએ, કે નાટક 'વીણારું તી રચના 'પ્રતિજ્ઞારું તે આધારે થઇ છે.

તાટક 'આશ્ચર્ય'ચૂડામિલ્યું' માં સૂત્રધા કહે છે— उन्मादवासवदत्ताप्रभृतीनां काच्यानां कर्तृः कवेः कित्तप्रद्रस्येदंम् प्रज्ञाविलसितम् । अक्षीं तात्यकार पातानी पुरेशामी रथना तरीके ' ઉન્માદવાસવદત્તા'ના ઉલ્લેખ કરે છે. આ તાટકના સંપાદક કુપ્પુસ્વામીનું ' અનુમાન છે કે ' ઉન્માદવ'એ 'વીલ્યાવ' છે. આમ હાય તા 'વીલ્યાવ' શક્તિ બદ્દના પ્રવાય પાતા ' આશ્ચર્ય' 'માં પણ 'વીલ્યા' 'જો સ્ટ્યુપાના ' શાહ્ય હો. ' શ્રીલ્યાનાની જગ્યાએ ' સ્થાપના ' શબ્દ છે.

શક્તિભદ્ર ઈ. સ. ૮મા શતકના અંતમાં અથવા નવમા શતકના આર ભમાં થયા છે. નાટક 'વીલા 'વને આટલું અર્વાસીન મૂકી શકાય તેમ નથી. શ્રી સુશીલકુમાર દેના બિભાયાય યોગ્ય જ છે કે સંપાદક પાસે આ પ્રકારના અનુમાન માટે કોઈ આધાર નથી. તેથા કર્તા તરીકે શક્તિભદ્રને માની શકાય તેમ નથા

આયાર્વ દંડી (ઇ. સ. ૮મી સદીને પ્રારંભ)નાલ 'અવન્તિસુન્દરી 'ના પ્રાસ્તાવિક પદ્યોમાં એક આ છે—

#### श्रुद्रकेणासक्विज्ञत्वा स्वच्छ्या खड्गधारया । जगदुभुयोऽभ्यवष्टब्धं वाचा स्वचरितार्थया ॥

<sup>4</sup> Adaval (Dr.) Niti, The Story of King Udayana, The Chowkhamba Sanskrit Series office, Varanasi-1, 1970, first edition, P. Introduction, XXVII.

५ आश्चर्यचृहामणिः, पथमोऽङ्कः, श्रीबालमनोरमा प्रेस, मदास, १९३३

<sup>6</sup> Ibid., PP. Introduction 16-7.

<sup>7</sup> lbid., P. Intro., 6.

<sup>8</sup> Dasgupta S. N., De S. K., A History of Sanskrit Literature, University of Calcutta, Calcutts, 1964, Second edition, P. 301, fn. 3.

<sup>9</sup> Ibid., P. 209.

१० अवन्तिसुन्दरी, ९, अनन्तशयन विश्वविद्यालय, १९५४

## ' લીહ્યાલાસવકત્તમ્'-કહુ'ત્વના પ્રશ્ન

રહેર

શદ્રકે આત્મચરિતાત્મક અંશ ધરાવતી રચના કરી હતી તેવું અહીં સૂચન છે. આ રચના 'વીચાં જે હોય; તેવા કૃષ્ણમાંચારિયર્તો મેમ અભિપ્રાય યોગ્ય લાગે છે. ઉદયન કેદ થાય છે, એના મંત્રી યોગન્ધરાયણ એને છાંડાવવા નિર્ણય કરે છે, ઉદયન ઉજ્જયિનીની રાજકન્યા વાસવદત્તાના પ્રેમમાં પડે છે. શદ્રક પોતે સ્વાતિને કારણે કેદ થયા છે, મિત્ર સચિવ બન્ધુદત્ત તેને છાંડાવવા યત્નશીલ છે, શદ્રક ઉજ્જયિનીની રાજકન્યા વિનયવતીના પ્રેમમાં પડે છે. શદ્રકની આ બધી વિગતા 'અવન્તિસુન્દરીકથાસાર', ચતુર્થ પરિચ્છેદ, શ્લાક ૧૭૭–૨૦૦માં 'મે મળે છે.

નાટક 'વીચાર 'નું અપરનામ 'વત્સરાજચરિત' છે. 'શકુન્તલાચર્ચા' ના લેખકના આધાર લઈને, કૃષ્ણમાચારિયરની <sup>ર</sup>ંતા માન્યતા છે કે આ નાટકનું નામ 'વત્સરાજચરિત' જ છે, 'વીચાવાસવદત્તમ' તેા અપરનામ છે. એસ. એન. દાસગુપ્તાના <sup>૧૪</sup> અભિપ્રાય છે કે શકે કે 'વત્સર 'ની રચના કરી છે. 'ચતુર્ભાણી' ના સંપાદકા ડૉ. માતીચન્દ્ર અને ડૉ. વાસુદેવશરણ અપ્રવાલ <sup>૧૫</sup>પણ શક્ક તે 'વત્સર 'ના કર્તામાને છે.

શદ્ભકતા સમય ઈ. સ. પાંચમી-ઝટ્ટી સદીના છે.<sup>૧ ૬</sup>નાટક 'વીચાર્જના રચનાકાળ પણ ઈ. સ.નાં પ્રારંભનાં શતંકાના છે.

દક્ષિણનાં નાટકામાં સૂત્રધાર દારા આરંભ હોય છે અને 'પ્રસ્તાવના'ને બદલે 'સ્થાપના ' શબ્દ હોય છે ; તેની જેમ આ નાટક 'વીણાં 'માં પણ છે. દક્ષિણમાં ઉદયનનાટકોને 'વત્સરાજચરિત' કહેવાની પરંપરા છે. આ નાટકનું અપરનામ 'વત્સરાજચરિત ' છે. ડૉ. છ. કે. ભટેવ સપ્રમાણ સિદ્ધ કર્યું છે કે શહેક દક્ષિણાસ હતા.

જે રીતે ' મૃચ્છકટિક ' અને ' પદ્મ પ્રાભૃતક ' ના નાન્દી શ્લે કમાં શિવ છે ; તેની જેમ નાટક 'વીચાર 'માં પણ છે. એક જ કર્તાની નાટ્યરચનાઓમાં આરાધ્યદેવ એક જ હોય છે. કાલિદાસની ભાગતમાં આ પ્રમાણે બન્યું છે.

<sup>11</sup> Krishnamachariar M.; History of Classical Sanskrit Literature, Motilal Banarsidass, Delhi 7, 1970, first reprint, P. 581.

१२ पांडे ( श्री ) चन्द्रवली; श्रूद्रक; मोतीलाल वनारसीदास, बनारस; ११५४; प्रथमावृत्ति; पृ. १३-४

<sup>13</sup> K M, HCSL, P. 578.

<sup>14</sup> Das., HSL, P. 761.

१५ मोतीचन्द्र (श्री), चतुर्भाणी; हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर प्राइवेट लिमिटेड, बम्बई-४, १५५६ प्रथम संस्करण, भूमिका, पृ. ५

१६ त्रिपाठी ( हा. ) रमा शङ्गर, मृच्छकटिकम् मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली ७, १९७५, पुनर्भुद्रण, पृ. प्राक्कथन, १८

<sup>17</sup> Bhat G. K., Preface to Mrcchakatika, The New Order Book Co., Ahmedabad, 1953, P. 188.

આર. પી. મહેતા

ભારતીય ઇતિહાસ સાક્ષી પૂરે છે કે ગ્રુપ્તરાજાઓના અન્ત પછી અને હર્ષ વર્ધનના ઉદય પહેલાં કોઈ રાજા સાર્વભીમ ન હતો; રાજાઓ ચારિત્ર્યભ્રષ્ટ હતા 'મૃચ્છકટિક 'માં આ રાજકીય સ્થિતિનું પ્રતિબિંબ છે. નાટક 'વીબાળ માં પ્રદ્યોતની પાતાના મન્ત્રીઓ સાથેની મન્ત્રબા છે તેમાંથી આ સ્થિતિ સૂચિત થાય છે. પ્રમુખ સત્તાકેન્દ્રોમાં પ્રદ્યોત છે; પણ ઉદયન તેની સત્તા માનતા નથી. બીજા રાજાઓ દારૂડિયા, શિકારી, જૂગારી, ઇર્ષાખાર, ઘાતકી, મૂરખ અને ડરપાક છે.

'મૃચ્છ૦'માથી જણાઇ આવતી શરકની સાહિત્યિક વિશિષ્ટતા-શૈલીમાં પ્રસાદગુલ, નાત્મક્ષમ સ'વાદા, મહદ'શ દીર્ધ ન હાય તેવા છ'દમાં કથાવસ્તુને ઉપકારક પદ્યો-આ નાટક 'વીલા૦'માં પણ જોવા મળે છે.

આ રીતે, નાટક 'વીચાર 'ના કર્તૃત્વ અ'ગે ત્રણ સંભાવનાઓ વિચારવામાં આવી છે— ભામ શક્તિભદ્ર અને શદ્ધક. આમાંથી શદ્ધક કર્તા હોય, તે વધુ સંભવિત જણાય છે.

## " નાટચકૈલામાં ન્યાયદ્રય ''

અરુણા કે. પટેલ\*

**(1)** 

ભરતના રસસ્તુત્ર પર પાતાનું સ્પષ્ટીકરણ આપતા પ્રસિધ્ધ ચાર આચાર્યોના ચાર મતા, તે ભક્ લાલ્લાટના ઉત્પત્તિવાદ,, શંકુકના અનુમતિવાદ, ભદ્રનાયકના ભુક્તિવાદ અને અભિનવગુપ્તના અભિવ્યક્તિવાદ. શંકુકના મત અનુકૃતિ-અનુમિતિવાદ એવા નામથી પ્રસિદ્ધ છે. કારણ કે તેના મતમાં અનુકૃતિને પ્રાધાન્ય આપવામાં આવ્યું છે. નાટપમાં રસ અનુકરણરૂપ શાથી છે અને અનુકરણરૂપ રસને પ્રેક્ષકો કઈ રીતે અસ્વાદે છે તે સમજાવતાં તે બે ન્યાય રજૂ કરે છે:

(૧) મણિ–પ્રદીપ–પ્રભાન્યાય (૨) ચિત્રતુરબન્યાય

## ૧ મણિ–પ્રદીપ–પ્રભાન્યાય :—

શ્રી શંકુકના મતે નટ અનુકાર્ય રામાદિનું અનુકરણ કરે છે. પ્રેક્ષકો તેના આસ્વાદ લે છે. પરંતુ પ્રેક્ષકો જેના આસ્વાદ લે છે, તે રત્યાદિ ભાવ વસ્તુતઃ અનુકર્તા નટમાં નથી હોતા, ખલ્કે અનુકાર્ય રામાદિના રત્યાદિભાવનું અનુકરણ હોય છે. તેથી તે કૃત્રિમ હોય છે. મિશ્યા હોય છે. અસત્ હોય છે—અહીં પ્રશ્ન એ થાય કે. અનુકારરૂપ શાન અસત્ હોર્ક ને સત્ શાનના હેતુ કઈ રીતે પૂરા પાડે? અનુકર્તાએ રજૂ કરેલા ભાવ મિશ્યા છે. (નટના ભાવ અસત્ છે, રામાદિના ભાવ સત્ છે.) તે પ્રેક્ષકોમાં સાચી લાગણી કઈ રીતે અનુભવાવે? પ્રેક્ષકોને થતી આહાદરૂપ કળપ્રાપ્તિ કઈ રીતે શક્ય ખને? આ પ્રશ્નના ઉત્તરરૂપે શંકુક મિલ્—પ્રદીપ—પ્રભાન્યાય રજૂ કરે છે. 'અભિનવભારતી' અને 'કાવ્યાનુશાસન'માં રજૂ થયેલા શંકુકના મત અનુસાર, મિલ્—પ્રદીપ—પ્રભાન્યાયથી થતી રસપ્રતીતિને આ પ્રમાણે નિર્યવામાં આવી છે:

'' अर्थिकियापि मिथ्याज्ञानाहष्टा—

मणिप्रदीपप्रभयोमें णिबुद्धयाभिधावतोः ।

मिथ्याज्ञानविशेषेऽपि विशेषोऽर्थिकियां प्रति ॥ इति ''

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦ ઑગષ્ટ ૧૯૯૦, પૃ. ૨૯૩–૩૦૨

<sup>\*</sup> બી. ૧૨, ન દનવન સાસાયટી, એસ. પી. હાસ્ટેલ પાછળ, વલ્લભ વિદ્યાનગર ૩૮૮ ૧૨૦.

<sup>1</sup> Bhatta S'ankuka-Bharata's Nātyasāstra-I, G. O. S. Vol. 36, Baroda, 1956, Abhinavabhārāti P. 273.

અરુષ્યા કે. પટેલ

પ્રસ્તુત કારિકા ધર્મ કોર્તિના ' પ્રમાણવાર્તિક 'માંથા લેવામાં આવી છે. પ્રસંગ એવા છે ેક ખેબ 'ધ એારડાના બારણા**ની** તિ**રા**ડમાંથી બહા**ર પ્રકાશ રેલાય છે.** એક એારડામાં મણિ છે, અન્ય એારડમાં દીપક. બહાર રેલાતી પ્રભાને જોઈને, પ્રભાને મણિ સમજીને, બે જણ માંણની પ્રાપ્તિ માટે દાેડયા. તેમાંથી મણિની પ્રભાને જે મણિ સમજીને દાેડયા હતા, તેને વારણ ખાલતાં મ**િલ પ્રા**પ્ત થયેા. પર**ંતુ દીપકની પ્ર**ભાને જે મ**િલ સમજયા હતાે, તે** કગાયાે. તેને મિલ્ પ્રાપ્ત થયો નહિ. ખરેખર તા, દીપકની પ્રભા અને મણિની પ્રભા-ય તેને મણિ સમજીતે દાેડનાર બ તેનું ત્રાન મિથ્યા હતું. કારણ કે બહાર રેલાઈ, તે તો પ્રભા હતી, મણિ નહિ. આમ, બંનેનું ત્રાન મિથ્યા હોવા છતાં કળપ્રાપ્તિની ભાવતમાં તકાવત જોવા મળ્યો. એકને કળપ્રાપ્તિ થઇ, અન્યને ના થઈ, જેને ફળપાપ્તિ થઈ, તેનું માણપ્રભામાં માણનું જ્ઞાન, તે સંવાદી ભ્રમ હતા. જેને કળ પ્રાપ્તિ ના થઈ તેનું દીપપ્રભામાં મણિનું જ્ઞાન, તે વિસ વાદી ભ્રમ હતા. ઉપરના શ્લોક એ ળીધ્ધનેયાયિક ધર્મ ક્રીતિના ' પ્રમાણવાર્તિક 'તા ક્લોક છે. ધર્મ ક્રીતિ' એમ કહે છે કે સ'વાદી ભ્રમ એ સમ્યક શાનન સાધન બંને છે. મહ્યિ-પ્રભાન મહ્યા સમજયા, તે તેના ભ્રમ હતા. પરત તે સ'વાદી ભ્રમ હાઇને તેના ગાતાને કળપાંપ્તિ થઇ. તે ડગાયા નહિ. જે મિથ્યાગ્રાન તેના ગાતાને કંગતું ન હોય. તે સંવાદી ભ્રમ છે અને તેવા જ્ઞાનને અર્થ ક્રિયાકારિત્વ એટલે કે પરિણામ નિષ્પન્ન કરવાની શક્તિ હોય છે આમ, અર્થ ક્રિયાકારિત્વ એ સમ્યક્ત્રાનની એટલે કે વસ્તુના અસ્તિત્વની કસોટી છે. મુગજળ જોઇને પાણી માટે દાેડનારના પ્રયત્ન સફળ થતા નથી. પરંતુ અધારામાં, દારડાને સર્પ સમજીને ભયથી મૃત્યુ થયાનાં ઉદાહરણા વ્યવહારમાં જોવા મળ્યાં છે. ધર્મકી તિંતુ આ તારણ નાત્યના સ'દર્ભમાં અવલાકીએ, તા નટમાં અનુમાન કરવામાં આવતા રતિના ભાવ અનુકરણરૂપ હાઇ મિથ્યા છે. આમ છતાં, એ મિથ્યાત્રાન તેના પ્રેક્ષકને વાસ્તવિક સ્ત્યાદિના આસ્વાદની આનંદાનુભૃતિ કરાવી શકે છે. તે સંવાદી ભ્રમ હાઇને તેમાં ભાવકો ઠગાતા નથી. @લડું તેમની અપેક્ષા પૂરી થાય છે. આમ, ધર્મ કીતિએ મિથ્યાત્રાનનું અર્થ ક્રિયાકારિત્વ દર્શાવ્યું છે. તેના ઉલ્લેખ કરીને શંકુક સ્પેષ્ટ્રતા કરે છે કે અનુકારરૂપ ત્રાનને પણ અર્થીક્રયાકારિત્વ હોય છે. તેથી જ, નાટપપ્રયોગમાં રજૂ થયેલા મિથ્યા રામના મિથ્યા ભાવાના પણ સ**હ**દય આસ્વાદ લઈ શકે છે.

શ'કું કે રજૂ કરેલા મિલ્યુ—પ્રદીપ-પ્રભાન્યાયને કેટલાક હિન્દી વિવેચકો આ રીતે સમજવે છે: "એક માલ્યુસ દીવાને મિલ્યુ સમજી, પકડવા દોડયો. પરિષ્ણુામે દીપકની જવાળાથા તે દાઝયો. તે દાઝયો, ત્યારે તેને ખબર પડી કે, આ તો દીપક છે, મિલ્યુ નહીં. તેથી પોતાનું જ્ઞાન મિલ્યા હતું. અહીં કહેવું જોઈએ કે, સ'વાદી ભ્રમ અને વિસ'વાદી ભ્રમના તફાવત દર્શાવવા શ્લેષકમાં મિલ્યુ—પ્રદીપ—પ્રભા પાછળ દોડનાર એ વ્યક્તિના ઉલ્લેખ છે. ક્રિયાપદ પણ દ્વિયનમાં છે. વળી ઝળહળતા દીવાને હાથમાં પકડે ત્યાં સુધી તેને તેમાં મિલ્યુના ભ્રમ થાય તે તો મહામૂખ વ્યક્તિ ગલ્યાય. દીપક અને મિલ્યુ એ બે વસ્તુને નહિ, બ'નેની પ્રભા જોઇને ભ્રમ થવાની સ'ભાવના સાચી લાગે છે. આમ, શ્રી દીક્ષિતનું અર્થ ઘટન થાડું નવાઇ પ્રેરક છે. કેટલાક હિન્દી

ર દીક્ષિત આનન્દમકાશ-રસસિલ્હાત, સ્વરૂપવિશ્લેષણ, રાજકમલ મકાશન, દિલ્હી, ૧૯૬૦, પૃ. ૨૪.

#### "નાઢચકલામાં ન્યાયદ્વય"

264

વિવેચકો રાયું કરજૂ કરેલા આ દર્શાત પરથી શાંકુકને ળીં હનેયાયિક માનવા પ્રેરાયા છે. એટલું જ નહિ, શાંકુકને ળીં હનેયાયિક તરી કે સિહ કરવા દલીલા રજૂ કરે છે. અલળત્ત લેખકની કૃતિ પરથા તે કયા મતના અનુયાયા હતા, તે શાધવા માટેની મથામખુ તે પાણીમાંથી પારા કાઢવા જેવું છે. અનુમાનવાદીઓ રસની ત્રખ્યુ કક્ષા સ્વીકારે છે:—(૧) અનુકરખુ (૨) અનુમાન (૩) આસ્વાદ. મહિમભદું પણ અનુકરખુ દારા થતી રસમ્રતીતિને મિલ્ય–પ્રદીપ–પ્રભાન્યાયથી સમજાવી છે. તા પછી મહિમભદું પણ બીંહ નૈયાયિક હતા, તેવું સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરવા પડશે. શાંકુ કે અહીં ધર્મ કોતિના 'પ્રમાણવાતિક 'નું જે દર્શાત ટાંક્યું છે, તે અનુકારરપ્ર શાન સફદયોને કયા પ્રકારે ફળપ્રાપ્તિ કરાવી શકે છે, તે સ્પષ્ટ કરવા પૂરનું જ. તે બીંહ નૈયાયિક હતા કે નહિ, તેવી તોકીની ખેંચતાખુ કરવી, તે સરળ વિવેચનપદ્ધતિ નથી.

શંકુકે નાટયમાં થતી અનુકૃત રસપ્રતીતિના સ્પષ્ટીકરણ માટે મિશ્યુ-પ્રદીપ-પ્રભાન્યાય ટાંકયો છે. અહીં શંકુક સમર્થ વિવેચકની અદાધી નાટયમાં અનુકૃત ભાવાના મિશ્યાત્વના પ્રશ્ન છેડે છે અને તે મિશ્યાત્વને પ્રાહ્મ વ્યનાવવા માટે મિશ્યુ-પ્રદીપ-પ્રભા ન્યાયના આશ્રય લે છે. વાસ્તવમાં, તેણે ભાવાના મિશ્યાત્વના પ્રશ્ન છેડવાની જરૂર ન હતી. કારણ કે (૧) નાટયપ્રયોગ દરગ્યાન, તેમાં તન્મય વનેલા સહદય ભાવકને ભાવાના મિશ્યાત્વની પ્રતીતિ થતી નથી અને ભાવાના મિશ્યાત્વ અંગે તેને વિચારવાના અવકાશ પણ રહેતા નથી આ વાત, શંકુકે

#### " -×-×-कत्रिमैरपि तथानभिमन्यमानै:-×-×- "<sup>५</sup>

શબ્દો વડે સ્વીકારેલી જ છે (ર) વળી, ચિત્રતુરગન્યાય વડે જયારે તે કલાનુલવની વિલક્ષણતાની વાત કરે છે, અને કલાના જગતમાં થતી પ્રતીતિને તે મિથ્યાપ્રતીતિથા બિન્ન ગણાવે છે, ત્યારે ધર્મ ક્રીતિના 'મિથ્યાત્રાનજન્ય અર્થ ક્રિયાકારિત્વ 'ના વિચારને એટલે કે મણિ—પ્રદીપ—પ્રભા ન્યાયને ઉલ્લેખવાની જરૂર નથી. કારણ કે ભાવાની અલીકિકતાના સંદર્ભમાં શંકુકના 'ચિત્રતુરગન્યાય' સાથે 'મણિ—પ્રદીપ—પ્રભા' ન્યાય થાયે વિસંવાદી જ્યાય છે. અલખત્ત, શંકુકની વિવેચનપ્રતિભા અહીં ખીલી ઊઠે છે. પોતાના સિધ્ધાંતનું નિરૂપણ કરતાં, અનુકૃતિને પૃથક્ષરણ દ્વારા સમજવે છે અને તેમ કરતાં, તેના અનુગામી ભદ્દ તોતે અનુકૃતિવાદ પર જે પ્રહારા કર્યા છે. તેના ઉત્તર પણ શંકુક આપી દીધા છે.

#### ર ચિત્રતુરગન્યાય

સહદય ભાવકને નાટયમાંથા રસપ્રતીતિ કઈ રીતે થાય છે, અથવા તા કલાના વિશ્વમાં થતા અનુભવ કેવા હાય છે, તે સ્પષ્ટ કરવા, શંકુકે 'ચિત્રદ્વરગન્યાય 'તું દર્શાત આપ્યું છે. કલમ, રંગ અને પીંછા વડે ચિત્રમાં આલેખાયેલ અશ્વને જોઇને આપણુને કેવી અનુભૂતિ થાય છે, એ

૩ ગૃપ્ત પ્રેમસ્વરૂપ-હિન્દી અનુશીલન પર્વ, જાન્યુ-માર્ચ, ૧૯૬૧, પૃ. ૨૫.

૪ ભાટુ મહિમ-વ્યક્તિવિવેક-સં. ફિવેદી રેવાપ્રસાદ, ચૌખમ્ખા સુરભારતી પ્રકાશન, વારાણસી, ૧૯૮૭, પૃ. ૭૬.

<sup>(5)</sup> Bhatta Sankuka-Bharata's Nātyas'āstra, Vol. I, G.O.S. Vol. 36, p. 272

Acharva Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

અનુભૂતિને આપણે કેવા શબ્દોમાં વ્યક્ત કરીએ છીએ, તે વર્ણવતાં તે જણાવે છે કે —ચિત્રમાં અધતે આપણે કહીએ છીએ કે 'આ અધ છે'. ચિત્રમાં આપણને થતી અધત્વની પ્રતીતિ એ સમ્બક્ક, મિથ્યા, સંશય અને સાદશ્ય—એ ચારેય પ્રતીતિથી વિલક્ષણ એવી પ્રતીતિ છે. તે અવર્ણનીય પ્રતીતિ છે. શ'કુકના શબ્દોમાં —

''न चात्र नर्तक एव सुलीति प्रतिपत्तिः, नाप्ययमेव राम इति, न चाप्ययं न सुलीति, नापि रामः स्याद्वा न बाऽय इति, न चापि तत्सद्रश इति । किन्तु सम्यङ्कमिथ्यासंशयसादृश्य-प्रतीतिभ्यो विलक्षणा चित्रतुरगादिन्यायेन यः सुली रामः असावयं इति प्रतीतिः अस्तीति । तदाह—

> प्रतिभाति न सन्देहो न तत्त्व न विपयंय: धीरसावयमीत्यस्ति नासावेवायमित्यपि । विरुद्धबुद्धिसंभेदादविवेचितसंष्लदः ' युक्त्या पर्यनुयुज्येत स्फूरन्ननुभव: कया ॥ इति ॥

राम एवायम् अयमेव राम इति, न रामोऽयमित्यौत्तरकालिके बाधे रामोऽयमिति, राम: स्याद्वा न वाऽयमिति रामसदृशोऽयमिति च सम्यङ्ग्मिध्यासंशयसादृश्यप्रतीतिभयो विलक्षणया चित्रतुरगादिन्यायेन रामोऽयमिति प्रतिपत्त्या ग्राहये नटे- -×-।

શ'કુકનું કહેવું છે કે, ચિત્રકારે આખેદ્ભ લોડાનું ચિત્ર દેાયું હોય, ત્યારે આપણે તે જોઇ તે આતંદ અનુભવીએ છીએ અને ચિત્રકારની કલાની પ્રશ'સા કરીએ છીએ. આપણે જાણીએ છીએ કે કલાના વિશ્વમાં થયેલી આ અનુકૃતિ છે અને તેથી જ ચિત્રમાં અશ્વને જોઇ તે આપણે એવું નથી કહેતા કે, "આ તે જ અશ્વ છે, જેને આપણે દૈનિક વ્યવહારમાં હણહણતા, લાસ ખાતા, દેાડતા અશ્વરૂપે જોઇએ છીએ." આમ, ચિત્રમાં પ્રતીત થતું અશ્વત્વ એ સમ્યક્ જ્ઞાન નથી. વળી, ચિત્રમાં અશ્વને જોઇ તે આપણે એવું પણ નથી કહેતા કે, "આ તે અશ્વ નથી, જેને આપણે રસ્તા પર દેાડતો જોઈએ છીએ." આમ, ચિત્રમાં થતી અશ્વત્વની પ્રતીતિ, તે મિથ્યાજ્ઞાન નથી. વળી, ચિત્રમાં અશ્વને જોઈ તે આપણે એવા પ્રશ્ન નથી કરતા, કે "શું આ અશ્વ હશે કે અન્ય કંઈ ? " આમ, ચિત્રમાં અશ્વનું થતું જ્ઞાન, તે દિધાજન્ય સંશ્યજ્ઞાન નથી. વળી, અશ્વના ચિત્રને જોઈ તે, " આ અશ્વને મળતું કંઈ ક છે" તેવું વિધાન આપણે કરતા નથી. તેથી તે સાદશ્ય-પ્રતીતિ પણ નથી આમ, ચિત્રમાં અશ્વત્વની પ્રતીતિ એ વ્યવહારજગતની સમ્યક્, મિથ્યા, સંશ્ય અને સાદશ્ય—એ ચારેય પ્રતીતિથી ભિન્ન સ્વતંત્ર, લોકોત્તર પ્રતીતિ છે અને તે આનંદપદ પ્રતીતિ છે. તે જ પ્રકારે નાદ્યપ્રયોગમાં થતી રામત્વની પ્રતીતિ પણ સમ્યક્ર. મિથ્યા, સંશ્ય અને સાદશ્ય—એ ચારેય પ્રતીતિથી વિલક્ષણ પ્રતીતિ છે. નાદ્યમાં થતી રામત્વની પ્રતીતિનું સાદય્ય—એ ચારેય પ્રતીતિથી વિલક્ષણ પ્રતીતિ છે. નાદ્યમાં થતી રામત્વની પ્રતીતિનું સ્ત્રી કરતા તે શ્રારે પ્રતીતિથી વિલક્ષણ પ્રતીતિ છે.

<sup>(6)</sup> Ibid-P. 273

<sup>(7)</sup> Bhatta Mammata-Kāvyaprakās'a
Ed. R. D. Karmarker, Bh. O. Poona-1965, p. 88

#### '' નાટપકલામાં ન્યાયક્રય ''

560

વિશ્લેષણ કરતાં પહેલાં આપણે વ્યવહાર જગતની ચાર પ્રતીતિઓનો પરિચય કરી લઇ એ. ત્યાયશાસ્ત્રમાં જ્ઞાનના ચાર પ્રકારા વર્ણવવામાં આવ્યા છે. તે મારેય પ્રતીતિઓનાં લક્ષણો આ પ્રમાણે છે. તે ચારેય પ્રતીતિઓનાં લક્ષણો આ પ્રમાણે છે.

- (૧) સમ્યક્શાન: —સમ્યક્ એટલે વાસ્તવિક જગતના પદાર્થી વિશેનું યથાર્થ જ્ઞાન. એમાં પ્રમેયભૂત પદાર્થ અંગે પ્રમાતાને નિશ્ચિત પ્રતીતિવાળું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૨) મિથ્યાજ્ઞાન:—વ્યવહાર જગતમાં જે વસ્તુમાં જે ન હોય, તે તેવું તેને ન્યાયમાં ભ્રમ, વિષય કે મિથ્યા જ્ઞાનથી ઓળખવામાં આવે છે. જેમકે, શૂક્તિમાં રજતના અભાવ હોવા છતાં ત્યાં રજત છે, તેવા પ્રકારનું જ્ઞાન થવું, તે મિથ્યા જ્ઞાન છે. મિથ્યા જ્ઞાનની વિશિષ્ટતા એ છે કે તેની પાછળ ક્રિયા થતી જોવા મળે છે. જેમ કે, છીપમાં રજતના ભ્રમ થતાં આપણે તે લેવા માટે દાડીએ છીએ.
- (3) સ'શયજ્ઞાન: -- અમુક સં ભેગામાં એવું ખને છે કે આપણે વસ્તુનું નિશ્ચિત ત્રાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. ત્રાનના વિષય ખનતા પદાર્થનાં અમુક જ લક્ષણો સ્પષ્ટ થતાં હોય, ત્યારે દ્વિધા જન્મે છે. આવું દ્વિધાપૂર્ણ ત્રાન, તે સ'શયત્રાન. જેમકે ઝાડનું દૂંઢું અ'ધારામાં પુરુષાકારે દેખાય ત્યારે આપણે નિશ્ચય કરી શકતા નથી, કે તે દૂંઢું છે કે પુરુષ ? આમ. એક જ પદાર્થમાં પરસ્પર વિરોધી વસ્તુઓના અભાસ થતાં, અનિશ્ચિત પ્રકારનું ત્રાન થાય, તેને સ'શય કહે છે.
- (૪) સાદશ્ય જ્ઞાન:—ઘણીવાર, અપરિચિત પદાર્થતો ખ્યાલ આપવા સાદશ્ય ધરાવત પરિચિત પદાર્થીનો ઉલ્લેખ કરીને સ્પષ્ટતા કરવામાં આવે છે. પરિચિત પદાર્થ વિશેના ત્રાનનું અપરિચિત પદાર્થ પર આરાપણ કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે પ્રાપ્ત કરેલું ત્રાન તે સાદશ્ય ત્રાન જેમકે બળદ ન જોયો હોય, તેને કહેવામાં આવે, કે બળદ ગાય જેવો હોય છે.

શાંકુકનું કહેલું છે કે આપણે જ્યારે નાટચપ્રયોગ નિહાળીએ છીએ ત્યારે નટમાં રામત્વનું આરાપણ કરીએ છીએ. આપણે જાણીએ છીએ કે, રંગમંચ પર ચૈત્રમિત્ર નામના નટ છે. પરંતુ રંગબૂમિ પર તેને અભિનય આપતા જોઇએ છીએ, ત્યારે આપણે તેને રામ તરીકે ગ્રહણ કરીએ છીએ. નાટ્યમાં તેના હર્ષ, શાંકાદિ ભાવાને રામના હર્ષ શાંકાદિ માનીએ છીએ, ચૈત્રમૈત્રના નહિ. રંગબૂમિ સિવાય, આપણેને તે મળે, ત્યારે આપણે તેને ચૈત્રમૈત્ર તરીકે આળખીએ છીએ. રામ તરીકે નહિ. આમ, એક જ વ્યક્તિને બે ભિન્નભિન્ન સ્વરૂપે આળખીએ છીએ. નટ એ ચૈત્રમૈત્ર હોવા છતાં નાટ્યપ્રયોગ દરમ્યાન તેનામાં રામત્વ અનુભવાય છે, તેનું કારણ શું ક્યાં કુકના મતે જેમ ચિત્રમાં તુરગ જોઈને તુરગત્વની પ્રતીતિ થાય છે, તેમ નાટ્યમાં નટમાં રામત્વની હતીતિ થાય છે. નાટ્યપ્રયોગ દરમ્યાન પ્રેક્ષક નટને ચૈત્રમિત્ર તરીકે આળખતા નથી, રામ તરીકે આળખે છે. આમ, ચૈત્રમૈતનું વ્યક્તિગત અસ્તિત્વ પ્રયોગ દરમ્યાન લુપ્ત થઇ જય છે. રંગબૂમિ પર પ્રેક્ષક તેને હસતો, વાતા કરતો, આસુ સારતા જૂએ છે, ત્યારે તે કહે છે.

અરુણા કે. પટેલ

246

'આ રામ હસે છે, રામ <mark>બાલે છે, રામ રડે છે</mark> વગેરે. આમ નાલ્યપ્રયાગ દરસ્યાન પ્રેક્ષકને નટમાં થતી રામત્વની પ્રતાતિ, એ વિલક્ષણુ, લોક ત્તર પ્રતાતિ છે અને તેને 'ચિત્રતુરગ'ની ઉપમા વડે સમજાવી શકાય.

#### ચિત્રતુરગત્યાય અને પ્રાચીન-વિવેચકા :-

શ કુકના ચિત્રતુરગન્યાય પ્રાચીન તેમજ અર્વાચીન આલાયકાને માટે રસના વિષય બન્યાે છે. તેના નજીકના (૧) અનુગામી ભદ્દ તોતે તેને પ્રતિભાસ તરીકે આળખાવ્યાે છે :

" अत एव सिन्दुरादयो गवायवसन्निवेशसदशेन सन्निवेशविशेषेणावस्थिता गौसदिगिति प्रतिभासस्य विषयः । ''

ભટ તોતે શાંકુકના મતનું વિવેચન કરતાં "તુરંગ 'ને વ્યદલે' ગાં ' શહેદ પ્રયોજીને ચિત્રતુરગને પ્રતિભાસ તરીકે વર્ષો બે. ચિત્રતુરંગ એ પ્રતિભાસ છે કે કેમ, તે નિર્ણય કરતાં પહેલાં પ્રતિભાસ એટલે શું, તે સમજી લર્ષએ.

પ્રતિભાસ :—પ્રતિભાસ અંગે રાજશેખર જણાવે છે કે—"શાસ્ત્ર કરતાં કાવ્યની વિક્ષણવા એ છે કે, શાસમાં વિશ્વના વિષયોનું યથાતથ નિરપણ હોય છે, જયારે કાવ્યમાં એ પદાર્થો જેવા દેખાય છે, તેનું નિરપણ હોય છે. આમ, શાસ્ત્રોમાં થયેલું વર્ણન 'સવરપનિળ'ધન ' હોય છે. કાવ્યમાં થયેલું વર્ણન 'પ્રતિભાસ નિળ'ધન ' હોય છે. આ પ્રતિભાસ એ ભ્રમ નથી, પરંતુ પ્રતિભાસને જ વસ્તુનું સ્વરપ સમજી કાઈ પ્રતિક્રિયા કરવા લાગે, તો ભ્રમની અવસ્થા થાય. ઉદા. તરીકે, છીપ, ચાંદી જેવી ચળકતી દેખાય, તે કેવળ પ્રતિભાસ છે. પરંતુ તેને ચાંદી સમજીને તેને લઇ લેવા માટેનો પ્રયત્ન, તે ભ્રમ. આમ, પ્રતિભાસ એ એક પ્રતીતિ છે, અને પ્રતીતિની દિષ્ટિએ તેમાં સત્ય છે. બદ તીતને અત્સરીને આધુનિક હિન્દી વિવેચકા 'ચિત્રતુરગન્યાય 'ને પ્રતિભાસ તરીકે ઓળખાવે છે. કેટલાક વિવેચકો 'અવભાસ ' શબ્દ પ્રયુક્ત કરે છે. પ્રતિભાસ અંગનું રાજશેખરનું વિવરણ નેતાં એમ લાગે છે કે પ્રતિભાસ નિર્ભયના કવિની કલ્પના કારણનૂત હોય છે. ચિત્રકળામાં પણ ચિત્રકારની કલ્પના હોય છે. આમ છતાં, ચિત્રને આપણે પ્રતિભાસ કહી શક્યોએ નહિ. બ'ને વચ્ચે મૂળભૂત તફાવત એ છે કે, ચિત્રકાર પોતાની કલ્પના અનુસાર ચિત્ર આલેખે છે. પરંતુ તેમાં કલ્પનાના સ્વરવિહાર નથી હોતો. ઘોડો કેવો હોય તેની તે કલ્પના કરે છે અને તેનું યથાતથ નિર્પણ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. વાસ્તવની તદ્દન નજીક આવવા તે પ્રયત્ન કરે છે. આમ, ચિત્રકારના નિર્પણ પાછળ અનુકરણના યાથાલ્ય'ના પ્રયત્ન છે. પ્રતિભાસ એ તો આભાસ

<sup>(8)</sup> Bhatta Tauta-Bharatas Nāṭyas'astra, Vol. I, G.O.S. Vol. 36, p. 276 જુઓ : હેમચંદ્રરચિત ક્રાવ્યાનુશાસન (સં. આર. સી. પરીખ) અ. ર, પૃ. ૯૩-૯૬.

<sup>(</sup>૯) રાજ**રોખર-કા**વ્યમીમાંસા-સં. રાય ગંગાસાગર, ચૌખમ્બા વિદ્યાસવન વારા**ણ**સી, ૧૯૮૨, પૂ. ૧૦૦

#### " નાઢચકલામાં ન્યાયક્રય "

466

છે. મૃત્રજળમાં જળ દેખાવું, તે આભાસયુક્ત જ્ઞાન છે અને તે ખરેખર જળ નથી, તેવી પ્રતીતિ થતાં, તે મિથ્યાજ્ઞાનમાં પરિષ્ણુમે છે, જ્યારે ચિત્રમાંના ધોડો ધોડા સિવાય, અન્ય કોઇ પ્રાણીના આભાસ પેદા કરતો નથી. પ્રતિભાસ એ મિથ્યાજ્ઞાનજન્ય પ્રતીતિ છે. 'ચિત્રતુરત્ર' એ મિથ્યાજ્ઞાન નથી. એ તો કલા છે. કલાના ક્ષેત્રમાં કલ્પના સહાયક હોય છે, પરંતુ તે કલ્પના વાસ્તવિકતા પ્રત્યે દારી જાય છે. એટલે કે સમ્યક્જ્ઞાન પર તે આધારિત હોય છે. તેથી ચિત્ર- તુરત્રને મિથ્યાજ્ઞાનજન્ય પ્રતિભાસ તરીકે ઓળખાવી, તે ભૂલભરેલું છે. ભટ્ટ તોતે તો ખંડનકર્તાની દર્ષિથા પ્રતિભાસ કહ્યો છે.

(૨) 'દશરૂપક 'ના કર્તા ધન'જયે ચિત્રતુરગન્યાયની બહુ સુંદર રીતે સ્પષ્ટતા કરી છે. ધન'જયના શબ્દામાં :—

> ''क्रीडतां मृण्मयैर्यद्वत् बालानां द्विरशदिभिः ॥ स्वोत्साहः स्वदते तद्वच्छोतृणामर्जुनादिभिः ।''<sup>१०</sup>

એક હૃદયંગમ ઉપમા વડે ધન જય 'ચિત્રતુરગ'ની પ્રાહ્મતા સમજાવે છે કે, " જેમ માટીના બનાવેલા હાથી રમકડાંથી રમતાં બાળકા તેને સાચુકલા હાથી માનીને રમતના આનંદ લૂંટ છે, તે જ રીતે નાટપમાં અર્જુન વગેરે પાત્રાને સાચા માનીને સહદય પ્રેક્ષકો તેમાંથી આનંદ મેળવે છે. '' પૂર્વે હાથા ન જોયો હાય, તા પણ હાથા કેવા હાય, તેની કલ્પના બાળકો રમકડાં પરથા કરી લે છે. તે જ રીતે અર્જુન વગેરે પાત્રા સહદય પ્રેક્ષકોએ જોયાં નથી, છતાં અનુકર્તાની વેશભૂષા, અભિનય વગેરે પરથી અર્જુન વગેરે પાત્રાની કલ્પના પ્રેક્ષક કરી લે છે. એટલું જ નહિ, બાળકો રમકડાંમાંથી આનંદ પ્રાપ્ત કરે છે. તે જ રીતે. પ્રેક્ષકો નાટપસષ્ટિમાં તન્મય બનીને અનુકર્તામાં જ અર્જુન વગેરેની કલ્પના કરી લઇ, અપર્શુનીય આનંદ પ્રાપ્ત કરે છે. 'ચિત્રતુરગ'નું આનાથી વધારે ગ્રાહ્મ સ્પષ્ટોકરણ શું હોઇ શંક ?

(૩) 'કાવ્યપ્રકાશ'ના ટીકાકાર મહેલું ધરાચાર્ય 'આદર્શ' ટીકામાં જણાવે છે કે ચિત્રતુરગપ્રતીતિ એ આહાર્ય ત્રાન છે. આહાર્યત્રાન એટલે ઇચ્છાપૂર્વંક પ્રયુક્ત કરેલું ત્રાન. તેમના શબ્દામાં

' विरोधिनिश्चयदशायामिश्छाप्रयोज्यं ज्ञानम् आहाय्यंज्ञानिमत्युच्यते, रामभिन्नत्वेन ज्ञाते नटे 'रामोऽयम् ' इति ज्ञानिमश्छयैव सम्भवतीति तादृशझानस्याहार्य्यंत्वमुपपद्यते इति बोध्यम् । ''<sup>९९</sup>

<sup>(</sup>૧૦) ધન જય-દશરૂપકમ્-સં. ખીજનાથ પાંડેય માતીલાલ બનારસીદાસ, વારાણસી, ૧૯૭૨, ૪–૪૧, ૪૨.

<sup>(11)</sup> Maheśwarācārya-Kāvyaprakāśa- Vol. I, Upraiti T.C., Parimal Publication, Delhi, 1985, Footnote, p. 98.

à o é

અયુષ્યા કે. પટેલ

અર્થાત "જયાં નિશ્ચય કરવામાં વિરાધ જણાતા હાય, ત્યાં ઈચ્છાપૂર્વક પ્રયોજવામાં આવેલું તાન, તે આહાર્ય ત્રાન કહેવાય. જેમકે, નટ એ રામથી ભિન્ન છે, તેવું જાણવા છતાં નટને વિશે 'આ રામ છે' એમ કહેવું, તે ઈચ્છાજન્ય ત્રાન છે. તેવું ત્રાન તે આહાર્ય ત્રાન કહેવાય છે. " સઉત ' ટીકામાં સામેધરે પણ ચિત્રત્ર્ગમતીતિને આહાર્ય પ્રતીતિ તરીક ઓળખાવી છે.

#### (૪) 'કાવ્યપ્રકાશદર્પણ 'ના સ્થયિતા વિશ્વનાથ કહે છે—

'' यथा बालानां चित्रतुरगे वस्तुपरि<del>च्</del>छेदशून्या तुरगोऽयमिति बुद्धिर्भवति, तथा रामोऽयमिति प्रतिपत्त्या झानेन <mark>प्राहये नटे, अभिनेतरि इति । <sup>४९२</sup></mark>

અર્થાત, "જેમક વસ્તુના લેદ ન સમજનાર ખાળકોને ચિત્રમાં તુરગ જોઇને 'આ તુરગ છે' એવી બુદ્ધિ થાય છે, તે જ પ્રમાણે પ્રેક્ષકોને નટમાં, 'આ રામ છે' એવા ત્રાનની પ્રતીતિ થાય છે."

શ્રી વિશ્વનાથે આપેલી સ્પષ્ટતા પરથી કેટલાક હિન્દી વિવેચકો એમ કહેવા પ્રેરાયા છે કે ચિત્રતુરગની કલ્પના હાસ્યાસ્પદ છે અને તે વ્યાળકોને સમજાવી શકાય, જ્ઞાની સહદય ભાવકને નહિ. આધુનિક વિવેચકા :—

(૧) શ્રી નગીનદાસ પારેખ જણાવે છે કે, શંકુંકે એક વાત કઢી નાખી કે નાટય પ્રતીતિ બીજી લોકિક પ્રતીતિએ કરતાં જુદી છે. એ પ્રતીતિ ચિત્રતુરગની પ્રતીતિ જેવી છે. એમાં એક પ્રકારની સ્વેચ્છાકૃત આત્મવ ચના અને Willing Suspension of disbelief છે. ૧૩

શ્રી રસિકલાલ પરીખ આ મંતવ્યનું પરીક્ષણ કરતાં જણાવે છે કે, "આ ચિત્રતુરગન્યાયને આત્મવંચના ભલેને સ્વેચ્છાએ કરેલી કહેવી ઠીક છે? જયાં Disbelief ને સ્થાન જ નથી, ત્યાં Suspension કેવું? કલાનુભવને કહેવા માટે આ ચિત્રતુરગન્યાય શ કુકે વાપયો છે. 'મેં આપણે ઉમેરી શકોએ, કે શ્રી નગીનદાસ પારેખે કાલરિજના નાટચના આનંદને વર્ણવતા શબ્દા—Willing Suspension of disbelief શ કુકના સ દર્ભમાં ટાંકયા છે, તે ચિત્રતુરગન્યાય સાથે વિસંવાદી છે. કારણ કે અહીં થતી પ્રતીતિ એ મિથ્યા પ્રતીતિ નથી, તે પૂર્વ નેમ ગયા. શ્રી નગીનદાસ જેવા સાક્ષર ચિત્રતુરગની વિલક્ષણતાના સ્વીકાર કર્યા પછીયે Disbelief જેવા શબ્દપ્રયોગ સ્થવે, તે નવાઇ પ્રેરક છે.

<sup>(12)</sup> Viśwanātha - Kāvyaprakāśadarpaņa - Raju Goparanjan, Manju prakashan-Allahabad, 1979, p. 25.

<sup>(</sup>૧૩) પારેખ નગીનદાસ-અભિનવના રસવિચાર, બી. એસ. શાહની કંપની, અમદાવાદ, ૧૯૬૯, પૃ. ૨૩

<sup>(</sup>૧૪) પરીખ રસિકલાલ-એજન-ઉપોદ્ધાત-પૃ. ૨૩

#### " નાદચકલામાં ન્યાયદ્રય "

808

(૨) શ્રી ગ. ત્યાં. દેશપાંડે ચિત્રતુરગન્યાયને સાંવાદી અમ તરીકે ઓળખાવે છે. તેમના કહેવા મુજળ, "નાટચમાંના સાંવાદી ભ્રમની કલ્પના આપવા તે ચિત્રતુરગનું દર્શાત લે છે." વિશેષમાં તેઓ જણાવે છે કે "તો પછી આ પ્રતીતિનું સ્વરૂપ કર્યું ? આ બધા કરતાં ભિન્ન એવી ચિત્રતુરગપ્રતીતિ જેવી હૈાય છે એમ શાંકુક કહે છે.—ચિત્રમાં દેખાતા લાંડા એ ઘાડા નથી. જોનાર તેને ઘાડા સમજે છે, વસ્તુતા આ ભ્રમ જ છે પરંતુ તે સાંવાદીભ્રમ છે, કારણ કે ખરેખર ઘાડા અને ભાસમાન ઘાડા એ ભેમાં સાંવાદ છે તે જ પ્રમાણે નાટચ જોતાં આ રામ જ છે એવું પ્રેક્ષકોને લાંગે છે, તે પણ સાંવાદી ભ્રમ જ છે મેપ

અહીં આપણે નિર્દેશ કરીએ, કે શ્રી દેશપાંડેએ મિશ્ય-પ્રદીપ-પ્રભાન્યાય અને ચિત્રતુરગન્યાય વચ્ચે ગાટાળા કર્યો છે. મિશ્ય-પ્રદીપ-પ્રભાન્યાયમાં મિશ્યાત્રાનનું અર્થ ક્રિયાકારિત્વ દર્શાવતાં સંવાદીભ્રમના ઉલ્લેખ છે. અહીં મિશ્યાત્રાન નથી એવું સ્વયં શંકુકે જણાવ્યું છે. ચિત્રમાં-તુરગ જોઈને, પછીથી 'આ તુરગ નથી' એવી મિશ્યા પ્રતીતિ થતી નથી. વળી, સિશ્યાત્રાન પાછળ જોવા મળતું ક્રિયાકારિત્વ પણ નથી. પ્રેક્ષકની કોઈ પ્રતિક્રિયા નથી હોતી, તેથી ચિત્ર-તુરગને સંવાદીભ્રમ કહી શકાય નહિ. ડા. નાન્દી ચિત્રતુરગને Creation of Imagination કહે છે. ૧૬

શ્રી દાસગુપતા ચિત્રતારાના પ્રતિભાવ આપતાં જણાવે છે—" Sankuka introduced the similitude of painting horse to explain the enlightenment of aesthetic emotion. He said that just as of a painted horse, it can be said that it is not a horse and that it is a horse, so of an aesthetic experience we can say that it is both real and unreal."

શ્રી મેસન અને પ્ટર્મા જણાવે છે કે:—" na cātra nartaka eva Sukhīti-citraturagādi—nyāyena. The idea is of enormous importance, and seems to us one of those seminal ideas which had such a great influence on later thinking. It is this: When we see a painting of a horse, we neither think it is real, nor that it is false. For such, notions do not apply to the realm of art ". ૧૮

<sup>(</sup>૧૫) દેશપાંડે ગ'. ત્ર્યાં, ભારતીય સાહિત્યશાસ્ત્ર, વારા એન્ડ ક'મની, અમદાવાદ, ૧૯૭૩, પૂ. ૪૦૬, ૪૦૭.

<sup>(</sup>૧૬) નાન્દી તપસ્વી-ધ્વન્યાલાકલાયન, ગુજરાત યુનિવર્સિટી પ્રકાશન, અમદાવાદ, ૧૯૭૨, પૃ. ૧૮

<sup>(17)</sup> Däsguptä S. N.-An Introduction to Indian Poetics, Ed. Raghavan S. Nagendra, Macamillan, Bombay, 1976, p. 38

<sup>(18)</sup> Masson and Patwardhana-Aesthetic Rapture-II, Deccan College, Poona, 1970, pp, 13, 14

અરુષ્યા કે. પટેલ

### સમીક્ષા

- (૧) ચિત્રમાંના તુરગ એ ચિત્રકારની કલ્પનાનું સર્જન છે અને તેમાં થતી તુરગત્વની પ્રતીતિ, એ ભાવકની કલ્પનાનું પરિચામ છે. આમ, ચિત્રતુરગ એ કલાકાર અને ભાવકની કલ્પનાના સવાદ રચે છે. તે જ રીતે, નાટચસૃષ્ટિમાં પણ કવિ અને ભાવકની કલ્પનાના સવાદ રચો છે.
- (૨) કલામાંથી પ્રાપ્ત થતા આનંદ લાક્ષાત્ર હાય છે અને તે જ્ઞાનના પ્રસિદ્ધ પ્રકારા-સમ્યક્-મિથ્યા આદિથી ભિન્ન પ્રતીતિસ્વરૂપે હાય છે.
- (3) કલાની અનુભૂતિ અવર્ષુનીય હાેય છે, તેમ છતાં તેના ઇન્કાર થઇ શક તેમ નથા. કારણ કે તે જીવત અનુભવરૂપ હાેય છે.

# (युक्त्या पर्यनुयुज्येत स्फुरमनुभवः कया ॥ इति ॥ ")

- (૪) કલાનું વિધ કલ્પનામય હોય છે, તેમ છતાં તેમાં વાસ્તવિક્તાના પ્રાણ ધળકતા હોય છે તે ભ્રમણા, આભાસ કે પ્રતિભાસ નથી.
- (૫) રસ એ કલાત્મક અનુકરણરૂપે છે.

(६) અત્મ, ભારતીય સાહિત્યમીમાં સામાં રસપ્રતીતિને પ્રેક્ષક સાથે સાંકળનાર સૌપ્રથમ શ'કુક છે. નાટચપ્રતીતિને સમજવા માટે તેણે આપેલું ચિત્રતુરગતું દર્ષ્ટાંત નવીન અને રાચક છે. આમ છતાં, એ ઉલ્લેખનીય છે કે, શ'કુકે સૂક્ષ્મ એવી કાવ્યકલાને સ્થૂળ એવી ચિત્રકલાના દર્ષ્ટાંતથા સમજવીને સૂક્ષ્મ પરથા સ્થૂળ તરફ ગાત કરી છે.

ભારતીય આલાચનાક્ષેત્રે મહ્યુ-પ્રદીપ-પ્રભાન્યાય અને ચિત્રતુરગન્યાય પ્રસિદ્ધ છે. અનુમાનવાદીઓ અનુમાનપ્રક્રિયાને સમજાવવા મહ્યુ-પ્રદીપ-પ્રભાન્યાયના આશ્રય લે છે, પરંતુ ચિત્રતુરગન્યાય આપીને શંકુક સંસ્કૃત સમાલાચનામાં ચિરંજીય સ્થાન પામ્યા છે.

# अलङ्कारदाङ्कर-એક परियय

—વિજયા લેલે

વડાદરાના પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિરના, હસ્તપ્રતાના સમૃદ્ધભંડારમાંથી અલંકારશાસ્ત્ર વિશની अलङ्कारशङ्कर નામની પાંથીના હું અહીં આદેં! પરિચય આપવા માગું છું. પાંથીના વિસ્તાર ઘણા માટા છે તેથા અહીં કક્ત એના સારાંશ જ રજૂ કરવા માંગું છું. અલંકારશાસ્ત્ર વિશ અત્યાર સુધી ઘણા પ્રાંથા લખાયા છે અને ભવિષ્યમાં પણ લખાશે. તેમાં Milestone કહી શકાય એવા અને-માનદંડ તરીંક પુરવાર થયેલા પ્રાંથાની સંખ્યા એાછી હાય છે. ખરી રીતે આ વિષયના વિવિધ પાંસાઓથા વિચાર થઇ ગયા છે તેથી કાંઇ નવું આપનારા પ્રથા બહુ જ વિરક્ષ હાય છે. છતાં પણ હજી સુધી આ વિષય પ્રત્યે લાંધામાં ખૂબ આકર્ષણ છે અને આજે પણ કાવ્યશાસ્ત્રની ઝીણવટભરી ચર્ચા કરનારા પ્રાંથા લખાય છે. આ પ્રાંથની શરૂઆતમાં જ લેખક લખે છે કે અત્યારસુધી અલંકારશાસ્ત્ર વશે ઘણા પ્રાંથા લખાયા છે છતાં દું લખવા માટે ઉદ્યુક્ત થયા છું એનું કારણ મારા દર્ષ નથી પણ એ શાસ્ત્ર વિશની મારી આસક્તિ છે. મારા આ ચાપલ્ય માટે લોંકા મને ક્ષમા કરે

तत्सूनुः शङ्करोडहं कुलजिन फुलयुकद्रोत्सुको ग्रंथमेनं कर्नु चाद्य प्रवृत्तो न हि खलु मदतः क्षम्यतां मेऽतिबाभ्यम् । आशामाशास्य गौर्वी हितमतशरणो राधिकेशस्य दासः शीघ्रं जानन्तू लोके कविजनकविताऽलङकृति नैव गर्वात् ॥ ६ ॥

લેખકની માહિતી પાેચીની શરુઆતમાં લેખક શ્રીરાધિકાવજ્રમો જયિત એવું લખે છે અને શરુઆતના બે શ્લોકોમાં ાધાવલ્લભની સ્તૃતિ કરે છે. તે ઉપરથી લેખક વલ્લભસ-પ્રદાયના હાય એવું લાગે છે. ત્યારળાદ ૪–૫ શ્લોકોમાં લેખક પાતાના વ'શની ક્રીકડીક માહિતી આપે છે. લેખકના પિતામહ અને પ્રાપતામહ સારા એવા વિદ્વાન્ હતા. એએ શિઘકવિ હતા. લેખક એમની વ'શાવલી નીચે પ્રમાણે આપી છે.

आसीन्मत्ताततातस्य हि तनुजनको बहादत्तेति नामा स श्रुत्या ब्लोकमात्र रचयित सुतरां नागचन्द्रार्थमुन्तम् । तत्युत्रः कृष्णदत्तः श्रुतिगतनिपुनो(णो) तत्सुतस्ताद्दगेव गौरीदत्तेतिनामाऽभवदिह विदितः के न जानन्ति तं वै ॥ ५॥ तत्सुन्ः शठ क्करो बहः.....

<sup>&#</sup>x27;સ્વાસ્થાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઓગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૩૦૩–૩૦૮

<sup>\* •</sup>યાખ્યાના સંસ્કૃત, પાલિ અને પ્રાકૃત વિભાગ, ક્<mark>લાસ કાય, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા.</mark> ૧૪ સ્વા

વિજયા લેલે

308

श्रव्यक्षदत्त—गौरीहत्त—शं कर के प्रस्तुत पेथिना क्षेपक છે. અને એમના નામ ઉપરથી જ આ પ્રંથતે अलङ्कारशङ्कर નામ અપાયું છે. પુષ્પિકામાં પણ લેખક પોતે શાકદ્વીપીય ઉરુવાર કુલના બ્રાહ્મણ હોવાનું જણાવે છે. इति श्रीमच्छाकद्वीपीयब्राह्मणोख्वार कुलश्रीमच्छाकरशर्मणा विरचितोऽलङकाशङ्करो नाम ग्रन्थः सम्पृतिमगात् ।

પ્રથમા રચનાકાળ વિશે લેખક લખે છે કે

मृनिरसवसुचन्द्रे विक्रमादिस्यवर्षे
भृगुसुतदिनमध्ये लोकचन्द्राख्यतिथ्याम् ।
अभवदलमलङ्काराढय (?) सच्छक्करस्य
सकलसुखदप्तिः शङ्कराख्येः कतस्य ॥ १८ ॥

એટલે કે વિક્રમ સ વત ૧૮૬૭ (ઈ. સ. ૧૮૧૧)માં પ્રથમી રચના થઇ છે.

શ્રંથમાં લેખકે બે ત્રણ વખત ગુરુના નિર્દેશ ખૂબ આદરપૂર્વક કર્યો છે. मम तु शिरिस रत्नम् श्रीगुरोः पादपद्मम् । પણ પાતાના ગુરુનું નામ આપ્યું નથી. પાતાના નિવાસ સ્થાન વિશે પણ કવિએ કોઇ માહિતી આપી નથી. અંતમાં લિધ્યારાનગરના ઉલ્લેખ આવે છે પણ તે રચના સ્થળ નહિ પરંતુ હસ્તપ્રતની નકલ કરવાનું સ્થળ લાગે છે. લેખક પાતે કવિ છે. એએા, પાતાની બીજી રચનામાંથી ઉદાહરણા આપે છે. એ રચનાનું નામ છે हिस्तिंशवंशप्रशस्ति । यथा मदीये (Folio 42b) हिर्विशकाब्ये—यथा मदीये राधिकामुखवर्णने (17b) વગેરે એ પદ્યો જોતાં લેખક સારી એવી કવિત્વશક્તિ ધરાવતા હોય એવું લાગે છે. કવિ કયાંના નિવાસી હતા એ ચાહકસ રીતે કહી શકાનું નથી પરંતુ મથુરા પ્રત્યે પક્ષપાતી હોય એવું લાગે છે કારણ પ્રાફભાષાના વર્ણનમાં કવિની મથુરા પ્રત્યેની કૃષ્ણી લાગણી વ્યક્ત થાય છે. माथुरं शोमतेतराम्

अन्थते। प्रिय्य अध आढ विलागमां वहें यायें शे छे अते डिव भे 'करंड' अटि हे डिज प्राम्य मार्थ छे अते अना उपविलाग ते 'रत्न' अटि हे जे डिज मार्थ छे अते अना उपविलाग ते 'रत्न' अटि हे जे डिज मार्थ भूडायें शि में स्थवान यीजन्वस्तु-रत्न- अंतुं नाम आप्युं छे. हरेड 'डरंड'मां जुहा जुहा विषयेती यर्था डरवामां आवी छे. अते अ विषयनां अंग-अपांगनी यर्था 'रत्न 'मा डरवामां आवी छे. आढे डरंडमां नामा आ प्रमाखे छे. (१) उपक्रमकथन (२) वाचकादिनां लक्षणम् (३) काव्यदोष (४) काव्यगुण (५) वैशेषिकगुण (६) शब्दालङ्कार (७) अर्थालङ्कार->पूर्वखण्ड (मृख्यालङ्कार), उत्तरखण्ड (मिश्रसामान्यालङ्कार) (८) विविधविषय चर्चा.

प्रथमकरण्डमां—કાવ્યતાં સ્વરૂપતી સામાન્ય ચર્ચા કરવામાં આવી છે અને ગુણ-દેષ-અલ'કારના પરસ્પર સંબ'ધ માટે કવિ પ્રશ્ન કરે છે કે—

> निर्दोषे गुणयुक्तेङ्गेलङ्कारः स्यान्नवेति वा । अगुणे दोषयुक्ते चालङ्कारः स्यान्नवेति वा ॥ १० ॥

#### भंडंकारशंकर-शेंड परिश्रय

¥03

લેખક જણાવે છે કે એમણે અલ કારશાસ્ત્ર વિશેના ઘણા બ્ર'થાના અભ્યાસ કર્યો છે દા.ત.

सद्वृत्तमुक्ताविकशस्यछन्दोग्रंथं विलोक्य, यथा रससागरे भरत: पुण्डरीकश्च गौतमोऽन्ये मतानुगाः । कारिका भरतप्रोक्ता गौतमस्य च चूर्णिका । पुण्डरीककृतं सूत्रं जानन्ति कवयो हि ते ॥ १३ ॥

આ જાતના અતેક પ્રથાના ઉલ્લેખ ધણીવાર આવે છે. જો કે પુંડરીક અને ગૌતમ એ નામ અલકારશાસ્ત્રમાં નવાં છે એની માહિતી હું મેળવી શકી નથા.

આ કરંડ ખૂબ નાના છે અને એમાં કોર્પ પણ ઉપવિભાગ 'રતન ' નથી.

दितीयकरण्ड आ ६२'उना पहेंसा रत्नमां वायक्षादिनां सक्षणु आप्यां छे. जीक्र रत्नमां रीयादिकथन, त्रीक्र रत्नमां उक्ति प्रकृति आप्या छे. ये:थामां मुद्रा, पांयमामां वृत्ति छुट्टमां काव्यभेद-उत्तमोत्तम-वर्गरे नव प्रकार आप्या छे.

तृतीयकरण्डमां काव्यदोषोती ચર્ચા કરી છે. અને दण्डिना શ્લોક ટાકચો છે तदल्पमि नोपेक्ष्यं—-દોષોના વિભાગ પણ સાધારણ રીતે પૂર્વ સ્વિરિઓને અનુસરીને જ કરવામાં આવ્યા છે. प्रथम रत्न-पददोष, द्वितीय रत्न-बाक्यदोष, तृतीय रत्न-अर्थदोष, એ રીતે ત્રણ રત્તો છે અને બધા દોષોની ચર્ચા પાર પારિક રીતે જ કરવામાં આવી છે.

चतुर्थंकरण्डमा કાવ્યગુણાતી ચર્ચા કરવામાં આવી છે. પ્રથમરત્નમાં शब्दगुणती ચર્ચા કરતાં લેખક લખે છે કે

> सदलङ कृतिसंयुक्त काट चेद् गुणविजतम् । अलङ्कारो भवेचेन कार्व्यं तेमा गुणवर्णने ॥

ખીજારતનમાં अर्थंगुणनी ચર્ચા કરી છે અને એમાં પોતાના મતની પુષ્ટિ માટે भरतः शुद्धौदनिश्चेव गौतमोप्याह लक्षणम् એમ કહ્યું છે. આ કરડમાં બે રત્ન છે.

पञ्चमकरण्डमां क्षेणके वैशेषिक ગુણાની ચર્ચા કરી છે. 'वैशेषिक' શબ્દની વ્યાખ્યા આપતાં લેખક કહે છે કે.

यिसम्यदुक्तं तत्रैव तत्तायाः प्रतिपादनम् । वैशेषिक इति प्रोक्तं भरतावैर्मनीषिभिः ॥ यस्मिन् दोषस्तु पूर्वोक्तस्तत्रादोषनिरूपणम् । यत्र गुणस्तज्ञैदक्तस्तत्रैव दोषता दोषो ॥ 909

विलया सबे

કાવ્યશાસ્ત્રમાં જે નિત્યાનિત્યદેષ તરીકે આળખાય છે તેને જ લેખક ીરાષિક ગુણુ અને દેષ કહે છે. આ ીરોષિક ગુણદોષોની ચર્ચા પહેલાના કાવ્યગુણ દેષના ઢાંચાન અનુસરીને જ કરી છે. એમાં છ રતના છે તે આ પ્રમાણે— पददोष, वाक्यदोष अर्थदोष, साधारणदोष, शब्दगुण अर्थगुण.

षष्ठकरण्डमां शण्दासं કारोनी भूण વિસ્તારથી ચર્ચા કરવામાં આવી છે. अधनुं नाम 'अलङ्कारकङ्कर' द्वावार्था 'અલ કાર' વિષयને એમાં મહત્વનું સ્થાન હોય એ સ્વાભાવિક છે. अधिने મોટા ભાગ શળ્દાલ કાર અને અર્થાલ કારોએ જ રાક્યો છે. પહેલા રતનમાં चित्रालङ्कारनी ચર્ચા કરવામાં આવી છે. એમાં અનેક પ્રકારના 'बंघ'ની ચર્ચા કરવામાં આવી છે અને તેનાં ખૂળસુંદર ચિત્રો દારવામાં આવ્યાં છે. पद्म,—छत्र खड़्न, कामघेन, मालिका, सर्वतोभद्म, पर्वत, त्रिपदी, गोमूत्रिका, नाग, तडाग, (અને એમાં गौडदेशमनोरमः કહ્યું છે.) અને અ'तમાં शिबिकाबन्यनुं સુંદર ચિત્ર આપ્યું છે.

त्यारणाद वकोक्तिनरूपण-यमकालंकार, क्लेषालङ्कार, गूढालङ्कार, प्रहेलिका, प्रकोत्तर, अने अनुप्रासालंकार એમ आढ रत्ने भी जुदा जुदा विषये।नी यर्था ५२ी छे.

सप्तमकरण्डने। विस्तार सौधी मेाटा છે કારણ એમાં અર્થાલ કારોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. એમાં કવિએ पूर्वेखण्ड અને उत्तरखण्ड એમ ખે વિભાગા પાડ્યા છે. पूर्वेखण्डमां મહત્વના ૨૫ અલ કારોનો ૨૫ રત્નમાં સમાવેશ કર્યો છે અને એને मुख्यालङ्कारिनिरूपणं नाम पूर्वेखण्ड: એમ કહ્યું છે. उत्तरखण्डमां ગૌણ અલ કારોને આવરી લેવામાં આવ્યા છે અને એને मिश्रसामान्यालङ्कार એમ નામ આપ્યું છે. कारिकामાં અલ કારની વ્યાખ્યા આવ્યા બાદ હિલાહરણ આપવામાં આવે છે અને આવશ્યક જણાય ત્યા તેની ચર્ચા કરવામાં આવે છે.

આ કરંડના અંતમાં બધા અલંકારના વિભાગા સહિત આનુક્રમણીની ઢળે બધા અલંકારાની સંખ્યા ગણાવી છે. દા. ત.

> अर्थालङ्कारभेदास्तु अष्टाशीत्यिष्ठकं शतम् । शब्दालङ्कारभेदास्तु षष्टिसख्य।-षडुत्तराः । मिश्रसामान्यलक्षणे पञ्चाशतः। ५)१रे

સાતમા કરંડના વિસ્તાર સીથા માટા એટલે કે ૨૦ Folios ના છે. શબ્દલ કાર અને અર્થાલ કાર મળીને પ્રથમો બે તૃતીયાંશ ભાગ ળને છે.

अष्टमकरण्ड આ કરણ્ડ સમગ્ર પ્રધાના ઉપસંહાર રૂપે છે જેમાં નાના નાના પરંતુ મહત્વનાં વિષયોની ચર્ચા કરી છે. એમાં છ રત્તો છે અને એમાં આ વિષયોની ચર્ચા કરી છે. योषिद्वर्णनं-पुरुषवर्णनम्-साहरुयप्रापकप्रकार-कविसम्प्रदाय-नियमविधान-वर्णविधान અને संख्या- वाचकविधान એવાં સાત રત્તો છે. અંતમાં નવ રસાનાં ફક્ત નામ ગણાવ્યાં છે.

#### मलकारशंकर-थेड पश्चिय

800

મંચના અંતના ભાગમાં એમણે આ મંચમાં આવરી લેવાયેલા વિષયાની 'મરુલા' પનાવી છે અને એ આપણને 'મામિનીવિલાસ'ની યાદ અપાવે છે. દેરક કરંડમાં કેટલા શ્લેહો આવે છે કે કરંડમાં કેટલા શ્લેહો આવે છે કે કેટલાં રત્તો છે એની સંખ્યા એમણે આપી છે, એ ઉપરથી લેખક પાતાની કૃતિ વિશે કેટલા ચાક્કલ હતાં તે સમજી શકાય છે. તેઓ લખે છે કે અલંકારશાસ્ત્રમાં અત્યારસુધી ઘણા પ્રથા લખાય છે. છતાં પાતે આ પ્રથ લખ્યો છે. અને એની ઉપયુક્તા અંગેના નિર્ણય તેઓ વ્રાથકો ઉપર, રસિકો ઉપર છેડે છે. એકંદરે જોતાં આ પ્રથ વ્યવસ્થિત રીતે લખાયેલો છે.

અન્ય લેખકોના નિદેશ પ્રથમાં લેખકે ઘણા કવિએાના નિર્દેશ કર્યા છે અને ઘણીવાર એમની કૃતિએાનાં નામ પણ આપ્યાં છે.

ગ્રંથની શરૂઆતમાં ભરત, પુંડરિક, ગૌતમના ઉલ્લેખ વાર વાર આવે છે. લેખકે એમનાં કોઇ ચોક્કસ અવતરણા આપ્યાં નથી પર તુ—મતાનુગા:—गौतगोव्याह—अभिगतं જેવા શબ્દો વાપરીને પોતાના મતને પૂછિ આપે છે. ત્યારબાદ શોહોદાનિના ઉલ્લેખ પણ ગ્રંથમાં ૪–૫ વખત આવે છે. મરતાર્णવના ઉલ્લેખ વાર વાર આવે છે અને એ દારા લેખક નાટપશાસ્ત્રના ઉલ્લેખજ કરતા હાય એવું લાગે છે.

લેખક महाभारत रामायण, જેવા પ્ર'થામાથી ઘણા ઉદાહરણા આપે છે महार्भारत માટે કોઈકવાર व्यासमाक्यं, व्यासशब्दं જેવા શબ્દાે પણ વપરાયા છે અને કોઈકવાર 'भारत ' જેવાે શબ્દ પણ વપરાયાે છે

जयदेव માંથા અને બ્રીહર્ષના नैषध માંથી પણ ઘણાં ઉદાહરણા આવ્યાં છે. કાલિદાસ. ભવભૂતિ જેવા પ્રસિદ્ધ કવિની કૃતિઓમાંથી ઘણાં ઉદાહરણા લીધાં છે. લેખંક અપ્રસિદ્ધ એવા લગભગ ૧૨ થી ૧૫ કવિઓનો ઉલ્લેખ જુદા જુદા સંદર્ભમાં કર્યો છે. એમાંથી થોડાં નામા અહીં આપું છું. हरिषट कवि, उपाध्याय शिवप्रसाद, श्रीनायकवि, हरिदेव-जनार्दन, बिह्वमंगलकवे: वगेरे.

આ ઉલ્લેખામાંથા કેટલાંક નામા વધુ ધ્યાન ખેંચ છે. દા. त. अकबरमन्त्रिणः यवनस्य खानखानामित्रस्य अगम्या प्रहेलिकाना संદર્ભમાં. આનું ખીજું ઉદાહરણ षाण्मासिक कवे:, नवरंगकवे:, कौलवकवेः, हठप्राणवकवेः — જેવાં અનેક નામા છે.

त्यारणाह हेटलाह अधिने। निर्धेश पश्च महत्त्वने। छे. नित्यपद्धति, पारिजातहरणनाटक, सिधुबोध-भूषणे दामोदरकवेः, रससागर, व्रजविनोद गोपीरहस्य, प्रस्तावनिधि, घटखपर र्धत्याहि.

ત્યારભાદ તુલસીરામાયણમાંથી હિન્દી દાહાના પણ દાખલા આપ્યો છે.

કે ર્લ્ટ વિજયા લેલે

જુદા જુદા કવિએાના અને જુદી જુદી કૃતિએાના વાર વાર આવતા ઉલ્લેખા પરથી કવિના આ શાસ્ત્રના ઊંડા અલ્યાસ હશે. એમણે અનેક પ્ર'થાનું અવલાકન કર્યું હશે એમ ચાકકસપણે કહી શકાય છે પ્ર'થમાં ઠેકઠેકાણે એમની બ**હુ**શ્રૃતતાનાં દર્શન થાય છે.

પાથીની માહિતી વડાદરા સ્થિત પ્રાચ્યવિદ્યામ દિરમાં अलङ्कारशङ्करते। તેલિણી કમાં ક ૧૧૫૬૦ છે. એમાં ૮૩ Folios છે. અને ગ્રંથસ ખ્યા ૧૬૦૦ છે. દેશી કાગળ ઉપર લખાયેલી આ પોથીની પહેલાઇ રહ.૩ સે મી. અને લંબાઇ ૧૭ સે.મી. છે. દરેક પાન ઉપર તેરથી ચીદ લીટીઓ છે. અને એમાં લગભગ ૩૦ થી ૩૨ અક્ષરા છે. કાળી શાહીથી લખાયેલી આ પોથીની બાજુના હાસિયા ૩ સે.મી. અને ઉપર નીચેના હાસિયા ૨ સે. મી. છે. ઘણાં પાનાં ઉપર કાળી શાહીથી હાસિયા દારવામાં આવ્યા છે. જ્યારે ક્યાંક દારાયા નથી. અક્ષરા સુવાચ્ય તે કહી ન શકાય પરંતુ વાંચી શકાય એવા છે. કોઇક સ્થળે હરતાળ વાપરીને લખાણ સુધારવામાં આવ્યું છે તો કયારેક હાંસિયામાં પણ સુધારાઓ અથવા તો રહી ગયેલા ભાગ લખવામાં આવ્યું છે તો કયારેક હાંસિયામાં પણ સુધારાઓ અથવા તો રહી ગયેલા ભાગ લખવામાં આવ્યું છે. લેખન અતિશર્ય અશુદ્ધ છે. શને બદલે–સ [ 13<sup>a</sup> ] पानि for વાળિ [ 36<sup>a</sup> ] અને અન્ય ઘણી અશુદ્ધો એ ભેવા મળે છે એ લહિયાની નિષ્કાળજી ખતાવે છે.

પાથી સમ્પૂર્ણ છે. પહેલું અને છેલ્લું પાનું થાંડું ફાટેલું છે પણ તેથી વિષયવસ્તુ (Content)માં કોઇ ફેર પડતા નથા. પાથાના પુષ્પિકામાં આપણને ઘણા માહિતી મળે છે. પાથાના રચનાકાળ વિ. સં. ૧૮૬૦ છે અને લેખન કાળ ૧૮૯૨ વિ. સં. છે. તેથી આ પાથા ૨૫ વર્ષ બાદ લખાઇ છે એ સ્પષ્ટ છે. લહિયાનું નામ પં. માનકદાસ છે. અને 'લિધ્યારા' નગરમાં લખાઇ છે. આ કયા નગરનું નામ છે તે જાણી શકાયું નથી

આ પાયાના બીજા પ્રતના ઉલ્લેખ New Cat. catalogorumમાં મળે છે એ પ્રત કાંચીના પ્રતિવાદી ભયંકર મહમાં છે. એમાં ઉમેરાએલી શુદ્ધિએ ઉપરથી આ પ્રત કાંચીની પ્રત ઉપરથી લખાઇ હોય એવું લાગે છે. (વડાદરાની પ્રત 'દાતિયા' મધ્યપ્રદેશમાંથી ભેટ તરીકે મળી છે.) આ ઉપરાંત આ પાયાની કાઇ પહ્યુ નકલ ઉપલબ્ધ હોવાના નિદેશ મળતા નથી.

ાવજયા લેલે

# ટાેંદુની અનુગુપ્તકાલીન બે શિલ્પકૃતિઓ

મુ. હ. રાવલ<sup>્</sup> મુનીન્દ્ર વી. જોશી\*

સાળરકાંઠા જિલ્લાના ળાયડ તાલુકાના ટેન્ટ્ર ગામનાં માતુકાશિલ્પા અંગે સ્વતંત્ર લેખમાં ચર્ચા કરી છે. પ્રસ્તુત લેખમાં સમૂહનાં અન્ય બે અનુગુપ્તકાલીન શિલ્પોની ચર્ચા કરેલ છે.

# **૧ અધ**િનારીશ્વર :—( ચિત્ર-૧ )

પારેવા પથ્થરમાંથી કંડારેલ પ્રતિમા કટિથી ઉપરના ભાગેથી ખંડિત હોઇ ઉત્તરાંગની વિગતા મળતી નથી. હયાત શિલ્પખંડનું માય આશરે ૦.૭૦ × ૦.૩૪ × ૦.૧૧ સે. મી. છે. અંગભંગ પરથી પ્રતિમા ત્રિલંગસ્થિત હોવાનું જણાય છે. અર્ધનારીશ્વરની પ્રતિમા હોઈ વામાંગ દેવીનું દર્શાવવાને કારણે વામભાગે સાડીવસ્ત્ર ધારણ કરાવેલ છે. જયારે દક્ષિણ તરફનો પગ દેવનો હોઇ બન્ને જંઘા પરથી પસાર થતા વ્યાદ્મામ્ભર પૈકી વ્યાદ્મમુખ દેવની જંઘા પર દર્શાવેલ છે. જયારે વ્યાદ્મામ્ભરનું અલંકૃત ગઠભંધન વામજંઘા પર દર્શાવેલ છે. જેના બન્ને છેડા પર કીર્તિમુખ ( ય )નાં અંકન છે, જયારે બન્ને પગની મધ્યમાં સાડીવસ્ત્રની ગોમ્ત્રિકભાતયુક્ત મધ્યપાટી દર્શાવેલ છે. વધુમાં વસ્ત્રના છેડા રેખાથી દર્શાવેલ છે. આ સિવાય મૂળ શિલ્પની અન્ય કોઇ વિગતા પ્રાપ્ત થતી નથી. છતાં પગનું ઘાટીલાપણું શિલ્પની કંડારકામ શેલી પર ગુપ્તકલાની અસર સ્ત્રૂચવે છે. પૃકભાગે સન્મુખદર્શને સ્થિત વાહન નંદીનું અંકન છે. જેના મસ્તિષ્ક ભાગે ત્રિસેરી મસ્તિષ્કાભરણની મધ્યમાં પાંદડાધાટના પદક દર્શાવેલ છે. ગળામાં ધૂધરમાળ ધારણ કરાવેલ છે. ટૂંકા શિંગડા પૈકી જમણી તરફના ભાગ ખંડિત છે. અધેમિલત આંખો અને ફ્લાવેલ નાસિકા શિલ્પને જીવંતતા મક્ષે છે. નંદીની ખૂંધ ઉપસાવેલ છે જે પ્રાચીન પરિપાટીની સ્ત્યક છે

ડાળી તરફ દેવાભિમુખ ઉન્નત મસ્તંક સ્થિત અતુચર સ્ત્રીપ્રતિમાનું અંકન છે. ધિમલ કેશર્ચના, કાનમાં ગાળ કુંડળ, શ્રીવામાં ધારણ કરેલ એકાવલી, બાજુબંધ ઉત્તરીય વસ્ત્ર, રત્નકંકણ, વગેરે ઉપરાંત ગાળાકાર મુખાકૃતિ ઘસાયેલ હોવા છતાં મુખ પર દાસ્યભાવ સ્પષ્ટ દેખાય છે. ઢળેલી પાંપણ તથા ઉપસાવેલ હોઠ મુખ પરના ભાવ વધુ સ્પષ્ટ કરે છે. જમણા હાથમાં અર્ઘ્ય તથા વામકરે પૂજાપાત્ર ધારણ કરેલ છે. નંદીપ્રતિમાની પાછળ પણ માનવાકૃતિ છે. પરંતુ ખંડિત હોઈ સંપૂર્ણ વિગતા શક્ય નથી.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગષ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૩૦૯–૩૧૨.

૧૬, મણિદીપ સાસાયટી, જીવરાજ માર્ક, વેજલપુર રાેડ અમદાવાદ-૩૮૦૦૫૧

310

મુ. હ. રાવલ, મુનીન્દ્ર વી. જેરી

# ર ન'દી: (ચિત્ર-૨)

પારેવા પથ્થરમાંથી કંડારેલ નંદીપ્રતિમાનું માય: ૦.૩૫ × ૦.૭૦ × ૦ રશ્ સે. મી. છે. નંદીપ્રતિમાના મુખલાંગ ખંડિત છે. છતાં ઉઘાડી આંખ, ચમરીયુક્ત મસ્તિષ્કા-લરણ, વાળેલાં શિંગડાં, ગળા પરની વલ્લીઓ, ઘંટિકામાળ સ્પષ્ટ જોવા મળે છે. ઉપસાવેલ ખૂંધ પાછળથી વળાંક આપેલ છે, જે પ્રાચીન પરિપાટીનું સ્વાયક છે. આગળ બન્ને પગ ઘૂંટણથી પાછળ તરફ વાળી અને પાછલા બન્ને પગ આગળ તરફ રાખી બેઠેલ નંદીપ્રતિમાનું શરીરસૌષ્ઠય તથા અંગાપાંત્રની રેખાઓ છવંતતા બહ્યે છે. ઘંટિકામાળ ઉપરાંત ખૂંધ પાછળથી પસાર થતી ચમરીમાળા ધારણ કરાવેલ છે. પુંછડી પણ ગાળ વળાંક આપેલી દર્શાવવામાં આવેલ છે. શરીર મધ્યે આડી નિરાડ પડેલી છે. મુખ આગળ નીચે માદકપાત્ર દર્શાવવામાં આવેલ છે.

#### સમયાંકન :

શિલ્પાનાં સમયાંકનના વિચાર કરતાં એક બાબત ખૂબ જ અગત્યની છે કે ટાંડુ ગામ બાયડ તાલુકામાં આવેલ છે. ગુજરાતમાં ક્ષત્રપ, ગુપ્ત, અનુગુપ્તકાલનાં મળેલ શિલ્પામાં શામળાજી એ એક આગવું સ્થાન ધરાવે છે જેનાં શિલ્પાની વિશિષ્ઠતાઓને કારણે આ પ્રદેશનાં શિલ્પાને 'શામળાજી સ્કૂલ' નામ આપવામાં આવે છે. તે દષ્ટિએ બાયડ અને ટાંડુનાં શિલ્પા પણ આ જ પરિપાટીનાં કેટલાંક લક્ષણો ધરાવે છે, જેમાં ગુપ્તકલાની અસર સૂચવતાં મુગુટ, કેશરચના, વસ્ત્રોની ગામ્સિકઘાટ, અલંકારા વગેરે છે.

અત્રે ચર્ચિત મે પ્રતિમાઓ પૈકા અર્ધ નારી ધરની પ્રતિમાના ભારે ખમ પણ, અધાવસના છેડાઓને મધ્યભાગેથી ઉપર તરફ અપાયેલ ઉધા અંગ્રેજી વી જેવા ઘાટ, નંદીનું મસ્તિષ્કાલરણ ટૂંકાં શિંગડાં, આંખોની શૈલી વગેરે શામળાજીથી પ્રાપ્ત શિવપ્રતિમા સાથે મહદ્દઅંશ મળે છે. ઉપરાંત આ જ પરિપાટી વલભીથી પ્રાપ્ત કશીનિષ્દનની પાતમામાં પણ જોવા મળે છે, જેમાં પણ ધાતીવસ્તની મધ્યની પાટીની ગામૂત્રિકભાત, સહેજ ઉપર તરફ દર્શાવેલ કિનારીના ઘાટ વગેરે સાથે સામ્ય ધરાવે છે. આ પરિપાટી શામળાજીથી પ્રાપ્ત માતૃકાઓ પૈકી કોમારી", ઐન્દ્રી\*, ઊભા સ્વરૂપની શિવપ્રતિમા<sup>પ</sup>, શામળાજીની સ્કંદપ્રતિમા વગેરે સાથે સામ્ય ધરાવતી હોવા છતાં આ પ્રતિમાશિલ્યમાં ડાબી તરફની સ્ત્રીઆફર્તિની કેશરચના

૧ જુઓ શાહ (ડૉ) યું. પી., "સ્કલપચર્સા ર્રામળા છ એન્ડ રાેડા" સંપાદક અને પ્રકાશક બી એલ. દેવકર, ૧૯૬૦ ખુલેશન આવાંઘ મ્યુઝિયમ એન્ડ પિકચર ગેલેરી બરાેડા, વાં. xiii જુઓ ચિત્ર-૧.

<sup>્</sup>ર -એજન- જુઓ ચિત્ર-૧૨

૩ -એજન- જુઓ ચિત્ર-૨૬

૪ -એજન- જુઓ ચિત્ર-33

૫ -એજન- જુઓ ચિત્ર-૪૧

<sup>&</sup>lt; -એજન- જુઓ ચિત્ર-**૪૭** 

# દાહના અનુગુપ્તકાલીન એ શિલ્પકૃતિએા

318

વસ્તાલ કરણ, વ્યાદ્યા મ્બરના વ્યાદ્યમું ખના અંકન વગેરે પરથી કંઈક પછીની એટલે કે ઈ.સ.ની આશરે કૃકી સદીના પૂર્વાર્ધની જણાય છે. વ્યાદ્યા મ્બરને વાળલ ગાંઠના છેડે કૃતિમુખ કંડારવાની પ્રથા પણ અગાઉ શામળા છી મળેલ બીલડીવેશે પાર્વતીની પ્રતિમામાં પણ જોવા મળે છે. પરંતુ સ્પષ્ટતઃ તે અત્રે ચર્ચિત પ્રતિમાથી પ્રાચીન છે. આના પરથી એક બીજી વાત એ પણ જણાય છે કે ગુપ્ત અને અનુગુપ્ત કલા પર પશ્ચિમ ભારતીય ક્ષત્રપકાલીન શિલ્પોની વધતા—એ છા અંશે અસર ચાલુ રહેલી જણાય છે. ડાં. યુ. પી. શાહ જણાવે છે તેમ '' પ્રાચીનકાલથી માંડીને સાલ કૃડિકાલના અંત સુધી ગુજરાત પ્રદેશ અને મરુભૂમિની ખાસ કરીને પશ્ચિમ અને સાંસ્કૃતિક એકતા ઘડાતી ગઈ હતી. ક્ષત્રપકાલમાં કાર્દમકો અથવા પશ્ચિમી ક્ષત્રપાનું સામ્રાજય ગુજરાત, રાજસ્થાન, મહારાષ્ટ્રના કેટલાક ભાગ પર અને પૂર્વમાં ઉજૈન સુધી ફેલાયેલું હોઈ ઘડાયેલ સાંસ્કૃતિક એકમત અસર ગ્રુતકાલ અને અનુગુપ્તકાલમાં પણ ચાલુ રહીલ, જેતે અત્રે ચર્ચિત અનુગુપ્તકાલીન આ શિલ્પ યથાર્થ દેરવે છે. ઉક્ત ચર્ચિત બીલડીવેશે પાર્વતીની ક્ષત્રપકાલીન પ્રતિમાનાં કેટલાંક લક્ષણો ખાસ કરીને વસ્તાંકન શૈલી ચર્ચિત પ્રતિમામાં પણ નજરે પડે છે.

જ્યારે નંદીપ્રતિમાના સમયાંકન અંગે વિચારતાં તેના કંડભાગની વલ્લીઓ, આંખનું લક્ષણ, કંડમાળ, ખૂંધ, ભ્રાસમુખ અને ચમરીયુક્ત ખૂંધના પૃદ્ધભાગેથી પસાર થતી પટી, ખેસવાની લઢણ વગેરે શામળાજીની નંદીપ્રતિમા સાથે સાગ્ય ધરાવે છે<sup>લ</sup>, જેથી આ નંદીપ્રતિમાને પણ ઈસુની કૃઠી સદીમાં મૃકી શકાય.

૭ -એજત- જુઓ ચિત્ર-૨૫

૮ શાહ (ડૉ.) યુ. પી. ''ગુજરાતનું ગુપ્તકાલીન શિલ્પ–કેટલીક નવીન ઉપલબ્ધીઓ તેમજ વિચારણા '', સ્વાધ્યાય પુ. ૧૧ અંક: ૧, પૃષ્ઠ લ્પ.

e શાહ (ડૉ. ) યુ. પી. "સ્કલ્પચર્સા ફ્રોંમ શામળાછ એન્ડ રાેડા " ખુલેટીન એાવ ધ સ્યુઝિયમ એન્ડ પિકચર ગેલેરી બરાેડા વા. xiii, જુએા ચિત્ર ૨.

આ શિલ્પાના સમયાંકન, કલા**રૌલી અંગે ચર્ચા કરમ્યાન જરૂરી માર્ગ** કર્શન આપવા બદલ લેખ**કા** મસિદ્ધ કલામર્મજ્ઞ શ્રી મધ્<u>સ</u>દન ઢાંકીના ઋણી છે.

ફાટા ત્રાક્સ, પુરાતત્વખા**તું, ગુજરાત રાજ્યના સોજન્યથી.** સ્વા ૧૫

#### OUR LATEST MONUMENTAL PUBLICATIONS

RAJPUT PAINTING: 2 Vols.—Anand K. Coomaraswamy,
—with a Foreword by Karl J. Khandalavala

pp. 108 text. 7 Multi-coloured plates, 96 plates, Delhi, 1976 Cloth Rs. 500
A valuable guide to understand Rajput Painting of the 14th Century A.D.; the book portrays the popular religious motifs and offers information on Hindu Customs, Cstumes and Architecture.

#### A HISTORY OF INDIAN PHILOSOPHY: 5 Vols.—S. N. DASGUPTA

pp. 2,500: Delhi, 1975: Rs. 200 A comprehensive study of Philosophy in its historical perspective. The author traces the origin and development of Indian Philosophy to the very beginnings, from Buddhism and Jamism, through monistic dualistic and pluralistic systems that have found expression in the religions of India.

#### THE HINDU TEMPLE: 2 Vols.—Stella Kramrisch pp. 308, 170 (text) + 81 plates, Delhi, 1976, Cloth Rs. 250 The work explains the types of the spiritual significance of the Hindu Temple architecture, traces the origin and development of the same from the Vedic fire altar to the latest forms, discusses the superstructure, measurement, proportion and other matters related to temple architecture.

ILA: 3 Vols.—Sir John Marshall.

pp. 420, 516, 246 plates, Delhi, 1975, Cloth Rs. 400 The book records the political and cultural history of N. W. India (500 B.C.—A.D. 500), the development of Buddhism, the rise and fall of political powers-Aryans, Greeks, Sakas etc. and illustrates the archaeological remains by 246 photographs.

JAIN AGAMAS: Volume 1 Acaranga and Sutrakrtanga (Complete)
Ed. by Muni Jambu Vijayaji, pp. 786: Delhi, 1978, Cloth Rs. 120
The volume contains the Prakrit Text of the two agamas, Exposition by Bhadrabahu in Prakrit, the Sanskrit Commentary by Śilānka, Introduction Appendices etc. by Muni Jambu Vijayaji Maharaja.

- ANCIENT INDIAN TRADITION AND MYTHOLOGY (in English translation) (Mahapuranas)—General Editor: Prof. J. L. Shastri. App. In Fifty Volumes Each Vol. Rs. 50 Postage Extras pp. 400 to 500 each Vol.: Clothbound with Gold Letters and Plastic Cover. In this series 12 Vols. have been published: Clothbound with Gold letters. Vols. 1-4 Siva Purāņa; Vols. 5-6 Linga Purāņa, Vols. 7-11 Bhāgavata Purāņa, Vol. 12 Garuda Purāņa (Part I).
- INDIA AND INDOLOGY: Collected Papers of Prof. W. Norman Brown—Ed. by Prof. Rosane Rocher: pp. 38 + 304, Cloth Rs. 190 The book contains important contributions of Prof. W. Norman Brown to Indology: Vedic Studies and Religion, fiction and folklore, art and philology, the book contains a biographical sketch of Prof. Norman Brown and a bibliography of his writings.
- ENCYCLOPAEDIA OF INDIAN PHILOSOPHIES: Ed. KARL H. POTTER Vol. I Bibliography. pp. 811, Rs. 80, Vol. II Nyāya Vaisesika, pp. 752, Rs. 150
  This is an attempt by an international team of scholars to present the contents of Indian Philosophical texts to a wider public. Vol. I contains the Bibliography of the works on Indian Philosophies. Vol. II gives a historical resume, nature of a philosophical system and summaries of works beginning from Kānāda.
- NDIA: Demy Quarto, Vols. I-III Text, Appendices, Indices, Illustrations 545, (pp. 1-1580): Vol. IV Plates 175, Vol. V Maps 94 (Shortly)
  This book is based on a report of explorations carried out by Sir Avrel Stein in Central Asia and Western most China and contains scholarly analysis of the finds by experts in their respective fields.

PLEASE WRITE FOR OUR DETAILED CATALOGUE MOTILAL BANARSIDASS Indological Publishers and Booksellers Buatalow Road, Jawahar Nagar, DELHI-110007 (INDIA

# એક ઉપેક્ષિત સુકવિ શ્રી રામકૃષ્ણ મહેતા

# રણજિત પટેલ-"અનામી"\*

અઢારમાં સદીના ભક્ત કવિ-રત્ન શ્રી રામકૃષ્ણુ મહેતા આપણા એક ઉપેક્ષિત સુ-કવિ છે એ ઘટના વિચિત્ર છતાં દુઃખદ છે. ત્રાની કવિ અખા તેમજ પ્રેમાન દ, વલ્લલ ને શામળ—એ લદ્દ— ત્રિપુટીના સમકાલીન અને ભક્તકવિ દયારામભાઈના પુરાગામાં એવા આ કવિએ લગભગ પાંચસાથીય વધારે પદા રચ્યાં છે. એમની રચનાએ થી ગુજરાતી સાહિત્યના ઇતિહાસના ગણતર રસત્ર અલ્યાસીએ જ પરિચિત છે પણ એમના સર્જનની ઈયત્તા અને ગુણવત્તા જેતાં એમને મળવી જોઈતી પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત થઇ નથી એ હકીકત છે.

કવિની બે કૃતિઓ એક ગરબા અને બીજા એક પદમાં એની રચનાસાલ અને એમના વતનના ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે.

- ૧ 'સ'વત સત્તર સત્તાવનીએા સાત **નો,** નાગરીઆ પર રીઝયાે છે રહ્યુછાડ **નો**.'
- ર કે સ'વત સત્તર ચાસઠે ચારી,
  - ક ગાયા સંખેડ સુખકારી,
  - ક રંગડે રામકૃષ્ણ બલિહારી,
  - કે પ્રોતલડીને બાંધી રે, **પરબ્રહ્મરાય–શુ** રે.

એક વ્રજભાષાના પદમાં એ આજ વપૂર્વક મભુને પ્રાથે છે:-

'રામકૃષ્ણુ દરસણુ દીજે, નિહાલ કરીગે નાગરક:''

આમાંથી આટલી વિગતાે **પ્રા**પ્ત થાય છે કે : —

- ૧ કવિ જ્ઞાતિએ નાગર છે
- ર તે સંખેડાના વતના છે, અને

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-૧૯૯૦ -ઓાગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૩૧૩-૩૨૦

<sup>\*</sup> ૨૨/૨ અરુણાદય સાસાયટી, અલકાપુરી, વડાદરા-૩૯૦૦૦૫

8 6

# રહ્યું જિત પટેલ-'' અના માં ''

3 સંવત્ ૧૭૫૭ અને સંવત ૧૭૬૪માં તેણું કેટલીક કૃતિઓ રચી છે પણ એના જન્મની કે મૃત્યુની કાેઇ તિથિ પ્રાપ્ત થતી નથી. મતલબ કે સંવત સત્તરસા સત્તાવન અને સંવત સત્તરસા ચાસક આ બે ઉપલબ્ધ રચ્યા-સંવતાને આધારે અનુમાની શકાય કે કવિ વિક્રમના અઢારમા શતકમાં થઇ ગયા.

આ અલ્પતાત વૈષ્ણવ નાગર કવિ રામકૃષ્ણ પર કેટલાક વજભાષાના કવિઓની તેમજ એના કેટલાક પુરાગામી. ભાલખુ, મીરાંખાઇ, ગાપાલદાસ, પરમાન દ, ભાણદાસ, વિશ્વનાથ જાની, રતનેશ્વર તેમજ એના કેટલાક સમર્થ સમકાલીનો—કવિ પ્રેમાન દ, વલ્લભ ભટ્ટ જેવાઓની અસર હશે પણ વિશેષ અસર તા વરતાય છે એના સમર્થ પુરાગામી એની જ ત્રાતિના.. અટેક પણ મહેતા...આપણા આદિ કવિ નરસિંહ મહેતાની. એના એક સુંદર પદમાં તે નરસિંહને પ્રભુના દીવેટીઆ તરીકે નિર્દેશ છે અને પાતાને એ પ્રભુભક્તિની દીવેટને સંકોરનાર-સંકારિખ્યા તરીકે એળખાવે છે.

આ 'દીવેટીઓ 'ને 'સંકોરિિયો ' શબ્દો કેવળ એના વાચ્યાર્થમાં જ સમજવાના નથી પણ આદિ કવિ નરસિંહથી માંડીને તે અઢારમી સદી સુધીના—રામકૃષ્ણુ મહેતા સુધીના સમય દરમિયાન કૃષ્ણુભક્તિની પ્રજવલિત જ્યાતિ જે ઝાંખી પડેલી તેને યથાશક્તિ-મતિ પ્રજવલિત કરનાર કવિ રામકૃષ્ણુ મહેતા હતા. એ લક્ષ્યાર્થ પણ અહીં અભિપ્રેત છે.

આપણા પ્રાચીન કે મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં મૌલિકતા (Originality)ના મુદ્દો અતીવ નાજુક પ્રકારના છે. 'There is nothing new under the sun' એમ કહેવાય છે ખરું, પણ ક્ષણે ક્ષણે નવીનતાના પ્રગટીકરણમાં કવિપ્રતિભાના વિજય છે એ પણ એટહું જ સાચું છે. દેશ-કાળ-ભાષા ભિન્ન હોય છતાંયે કોઇ બે સાહિત્યકારાના સર્જનમાં ઘણું બધું વિચારસામ્ય

# એક ઉપેક્ષિત સુકવિ શ્રી રામકૃષ્ણ મહેતા

¥ 2 6

દેખાય ત્યાં અનિવાર્યપણે સંવાદ-તત્ત્વના સ્વીકાર કરવા રહ્યો...પણ જ્યાં કેવળ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ પ્રેરણા કે માખી-ટુ-માખા અનુકરણ હોય ત્યાં મૌલિકતાના મુદ્દાને વચમાં લાવ્યા વિના 'પડધો કયાં પડયો રસભાલ' ! એ મુદ્દાને કેન્દ્રમાં રાખી જે તે સર્જ કે કે લેખકનું મૂલ્યાંકન કરવું જોઇએ. આમ કરવામાં કોઇ ને અન્યાય થાય છે એમ માનવાની જરૂર નથી..અને આમેય શુત-પર પરામાંથી જે સારુ ને લોકોને ઉપયોગો લાગે તે સ્વલ્પ ફેરફાર સાથે પ્રામીન-મધ્યકાલીન લેખકો— સર્જ કો વિના સંકાચે, ઋત્યુસ્વીકાર કર્યા વિના પોતાના સર્જનમાં સમાવી લેતા હતા. દા.ત.:—ન્નાન-વૈરાગ્ય અને ઉપદેશના એક પદમાં રામકૃષ્ણ લખે છે:—

'કોનાં છોરુ'? કોનાં વાહરુ'? કોનાં માય ને બાપ? જવું છે જીવને એકહ્યું, સાથે પુષ્ય ને પાય. નથી ત્રાપા, નથી ત્ર્'બડાં, નથી તરવાના આરા, રામકૃષ્ણ જન ર'કને, ભવ પાર ઉતારા'.

હવે, પ્રાચીન-મધ્યકાલીન સાહિસના અભ્યાસીને આવા જ વિચાર-ભાવ-ભાષાવાળી પ'ક્તિ- એ નરસિંહ, રાજે, ધીરા, ભાજેમાં વાંચવા મળે તા નવાઇ નહીં!

> 'ભોળારે ભરવાડહ્યુ, હરિને વેચવા ચાલી, સાળ સહસ્ત્ર ગાપીના વહાલા, મટુકામાં ઘાલી'

નરસિંહની આ પંક્તિઓના પડથા મીરાંબાઇમાં પણ સંભળાય છેઃ—

'હાં રે કોઈ માધવ લ્યો, માધવ લ્યો, વેચંતી વ્રજનારી રે માધવને મુદ્રકામાં **થા**લી, ગાપી લટેક લટેક ચાલી રે!

નરસિંહની કૃતિ મીરાંને માટે નિઃશંક પ્રેરણાર્પ બની છે પણ ઉભયની પ્રતિભાનું ફળ સ્વતંત્ર છે. 'હાંરે કાર્ક વસ'ત લ્યો, વસ'ત લ્યેમ ' એ કવિ ન્હાનાલાલની કૃતિને પણ આ જ વર્ગમાં મૂકી શકાય.

' મુખડાની માયા લાગી રે' એ મીરાંના પદમાં બે પ'ક્તિએ આમ છે:—

'સ'સારીનું સુખ કાર્યું પરણીને ર'ડાલુ પાર્હુ; તેને ઘેર શીદ જઈએ રે? માહન પ્યારા '!

આની સાથે સરખાવા દયારામના 'વરિયે તા શામળિયા વરિયે, વરિયે તા પાતળિયા વરિયે' એ પદની આ બે પંક્તિએ :—

'સ'સારીનું સગપણ કાર્યું, પરણીને રંડાવું પાછું; એને ઘેર શીદ પાણી ભરીએ રે. '

રણજિત પટેલ-'' અના મી '

311

અહીં તો દયારામે મીરાંના અર્થ બાધને પંક્તિક્રમ ઉલટાવી અન્ય રીતે ઝીલ્યાે છે. એ અર્થ ઝીલહ્યુ, શબ્દ-સામર્થ્ય ને આવવ્યક્તિ મૂળ જેટલી સમર્થ નથી છતાં યે સમગ્રતયા વિચાર કરતાં જહ્યારો કે મીરાં ને દયારામ, કવિ તરીકે ખંનેય અનન્ય છે.

કાવ્યને અન્તે કવિનું નામ આપ્યા વિના જ જો નરસિંહ મહેતા, રામકૃષ્ણ મહેતા, રાજે અને દ્યારામની કૃતિઓ છાપી હાય તો કર્તું ત્વેના સ'બ્રમ થાય એવા આ કવિઓ છે. પણ આ ચારમાં નરસિંહ મહેતા ને દ્યારામભાઇ એ ખે તો ઘણાજ સારા ને અતિલાકપ્રિય કવિઓ છે પણ રામકૃષ્ણ મહેતા અને રાજે પણ અલ્યાસ માગી લે તેવા ખમતીધર ધ્યાનાહ સુકવિઓ છે.

પર'પરાનું સુવર્ષુ તો સૌ સર્જકોને કાજે છે, પણ એના સુડાળ ઘાટ ઘડવામાં ને આકર્ષક રીતે એમાં યથાસ્થાને ત'ગ જડવામાં સર્જકની મૌલિકતાના ઉન્મેષ પામી શકાય. તરસિંહ મહેતા અને રામકૃષ્ણ મહેતાનાં પદામાં રસ અને ર'ગના વિનિયાગ અનેક રથળ થયા છે. દા. ત.:—

"રાતી ચૂડી કરે કામની, રાતાં ચરણાં સુદડીઆં, ર'ગે રાતી કુ'કુમની પીઅળ, તે તળે રાતી ટીલડીઆં.

રાતે દ'ત હસે રાધાછ, રાતી કરે ચૂડી; રાતી ચાંચે રમે પ'ખેરુ, સ્કૂડલા ને સૂડી. રાતા સાળુ સવિ સહીઅરને, રાતા સિર જૂડી, નરસીઆના સ્વામી સંગ રમતાં. રાગમાંહાં ગયાં બડી. ''

નરસિંહમાંથા પ્રેરણા લઇ સફળ અનુકરણરૂપે રચાયેલી રામકૃષ્ણ મહેતાની રચના નેઇએ.

"રંગ્ય રાતા કેસ્ કુંકુમ-વરણા, રાતી વનની વેલડીઓ, રાતા કાંહાંનડ કેલ્ય કરે, ત્યાંહ રાતી સરવ સહેલડીઓ. રાતા દંત અધર નખ રાતા, રાતી ચાલી સુનડીઓ, રાતાં અખીર ગુલાખ ઊડાડે, તા રાતા રતનની મુદ્રડીઓ. રાતા રત્ય છે અતિ રહિઆલી, રાતી બાલા વેલડીઓ, રામકૃષ્ણ પ્રશ્નુ પ્રેમ્યે રાતા, રાધા રંગની રેલડીઓ".

નરસિંહ અને રામકૃષ્ણ વચ્ચે ખાસ્સું લગલગ અઢીસા વર્ષનું અન્તર છે પણ ખ'નેના પદની ભાષા જેતાં નરસિંહની લાેકભાેગ્યતા ને લાેકપ્રિયતા સ્વય સ્પષ્ટ છે. નરસિંહ ગાયું:—

'મને જનમ ધર્યાનું પુણ્ય લ્હાવા દર્શનના…'

### એક ઉપેક્ષિત સુકવિ શ્રી રામકૃષ્ણ મહેતા

310

તા રામકૃષ્ણે એ ભાવ-વિચારનું સરલીકરણ કરી ગાયું:--

'વાલા મા<mark>રા સ'સારમાં એક સાર</mark> કે જેણે હરિ દીઠડા રે <mark>લે</mark>ાલ. '

પરમાન દદાસે ગાપીને માટે લખ્યું. 'ગાપી પ્રેમકી ધ્વજા ' તા રામકૃષ્ણે ગાયું :--

ં સાહેલી ારે , જયજય ગાેકુલગ્વા**લની** પ્રેમ–ધ્વજન ગાેપાલની. '

કવિ રામકૃષ્ણુ એના સમર્થ પુરાગામી ને અનુગામી કવિઓની અસર અલખત્ત, ઝીલે છે પણ એમનું આંધળું અનુકરણુ કરતા નથી. એના વાણીવૈભવ આગવા છે. ભાવભંગોઓની એની સૂઝ-સમજ સ્પષ્ટ ને નિરાળી છે. પરમાન દદાસની કીર્તન-પ્રણાલીમાં એ ઉછ્યોં છે. મંદિરાના ઉમંગ-ઉછળતા ઉત્સવાનો એને સ્વાનુભવ છે. નિજી કુલધર્મ શિવપૂજનના પણ ઇષ્ટ ધર્મ વૈષ્ણુવ-પરંપરાના હાવાને કારણું એણું શંકર ને કૃષ્ણુભક્તના સમન્વય સાધ્યા છે. એવા જ સમન્વય એણું વલ્લભ ભદ્રના માતાજીના ગરળાના સમર્થ વિનિયાગ દ્વારા કૃષ્ણુભક્તિનાં પદ-કીર્તન ગરળા લખીને કર્યો છે. દયારામભાઈ જેવા તેના સમર્થ અનુગામી કવિની પદાવલિમાં કવિચત રામકૃષ્ણની કાવ્યપદાવલીના પડઘા સંભળાય છે એ એની શક્તિના દ્યાતક છે.

કૃષ્ણની ઝંખના વ્યક્ત કરતી ર:મકૃષ્ણની આ વાણી તે અભિવ્યક્તિમાં અનુગામી દયારામભાઈનું દર્શન નથી થતું ?

> ''ન'દના સલૂણા મારા, ન'દના રે લાેલ:' તે' મને નાખી છં; કંદમાં રે લાેલ-**જા**ડતાં ખેસતાં તે જીવણ સાંભરે લાેલ: પ કાને પડે છે, ભણકારડે લેાલ— કોળિયા તે કંટથા ના ઊતરે રે ્હું તા ઝખકીને જોવા નીસરી રે લાલ: ઓહવાના વીસરી અ'બર લાેલ: પાણીડાંને મશે હું તેા સચર ર લાેલ : ખીજું ભર્ ુાળ<u>.</u> ન रे લાગે ઘણી **જા**ાં જે વાર

અને દયારામભાઈની પેલી નિર્વાજ સંદર સરલ પ'ક્તિએ! :

'હું શું જાણું જે વાહાલે મુજમાં શું દીઠું'?' માંની બે પ'ક્તિએ :

> 'વહું' ને તરછોડું તેા <mark>યે પૂંટે પૂંટે આવે</mark> વગર બાલાવ્યા વહાલા બેડ**હું ચઢાવે**.'

316

રહ્યુજિત પટેલ-" અના મી."

સાથે રામકૃષ્ણુની આ પ'ક્તિએા સરખાવા:— ''સાહેલી રે! વચકતાં રે વિનય કરે, સાહેલી રે! પીતાંબર પટ પાથરે. સાહેલી રે! પાડ ચડાવે અતિ ઘણા, સાહેલી રે! રસિયા રમવા તણા.''

' ઊભા રહેા તે**! કહુ** વાતડી બિહારીલાલ ! ' એ દયારામની પ્રખ્યાત ગરખીમાં રામકૃષ્ણની ગરખી :

> 'સાેહાગી શ્યામ, ચાલાે તાે ચાચર જઇએ, સાેહાગી શ્યામ, સહીઅર સંગે પ્રહીએ'–ના

સ'સ્કાર છે જ. ઢાળનું, સ'ગીતનું, ભાવનું, વિચારનું, પદાવસિનું આવું તો ઘણું પધું સામ્ય દર્શાવી શકાય અને છતાં યે રામકૃષ્ણ એ રામકૃષ્ણ છે ને દયારામ એ દયારામ છે.

કવિ જે કંઇ લખે તે બધું જ સારું હાેઇ શકે નહીં. તે જેમ માેરચા માટા તેમ મર્યાદાઓ પણ ઝાઝી. એની વિશેષતાઓ તે મર્યાદાઓના નિદર્શનરૂપે અનેક દ્રષ્ટાંત આપી શકાય તેમ છે પણ રામકૃષ્ણની સકલ શક્તિઓના સારરૂપ મતે જે કાવ્ય લાગ્યું છે તે તાે છે એનું 'ભાઇબીજ' નામનું પદ. શ્રીકૃષ્ણ જેવા સમર્થવીર સુભદા જેવી ભળિનીને ઘરે પધારનાર છે સારના સુભદાના મતાેલાવતે વ્યક્ત કરતું આ પદ વાંચા :—

"આજ તે સાનાના ઊગ્યા સુર સાહાગી સાજન આવશે એ: હું તો ઉંખર ધોઉં રે દૂધ, દામાદર દાદા બેટશું એ ૧ મારે માંડવડે તે મંગલકોટ. માડીના જાયા આવશે એ: વીરા કાંટિ વહુઅરતણા કંચ. કે પંચ એઉં આવતા એ ર હું તા ત્રિભુવન ઘંટ વજડાવું, માડીના જાયા આવશે એ: મારે આંગણલે કુલશે વાડી, ભાભીનાં વૃદ ચાલશે હું તા પુષ્પ વેરાલું રે પં**થે, પના**તું પીહર પગ **ધ**રે મારા વીરાજ છે ચતુર સુજાણ, ચારાસી ચઉટાં ચકવે એ ૪ વીરા માહારા વાળ રે વિવેકનાં વાહાખુ, કે વૈકું હતા સંધવર્ધ એ: માહારા વીરાજ તે વીરા મધ્યેવીર, કે ધ**રમ** ધા**રા ધ**રા એ પ વીરા માહારા પાંચમાં પરધાન ખાંધ્યાના ખધ છાડવે એ: વીરા માહારા તરણ તારણ છે ટેક; કે શરણનું બિરદ વહે એ. દ વીરા માહારા સુરનરતાણા શાળાગ, કે સેવકજનના કલ્પતર એ: વીરા માહારા વૈષ્ણવતાણા વિશ્વામ, ફૂલ્યા, ફૂલ્યા આંખલા. હ વીરા માહારા ચાલ તા તે ચાંપલીયાના છાડ, કલા તે નિધિ કેવડા એ: વીરા માહારા હસતા જ આવે છે હેજ, કે મસમસતા જે માગરા એ. ૮

### એક ઉપેક્ષિત સુકવિ-શ્રી શમકૃષ્ણ મહેતા

314

વીરા માહારા તરસ્યાનું ટાય તળાવ, કે સૂકાના સૂધા વાવલા એ: વીરા માહારા ન-ભાયાનું માય-માસાળ, કે ભૂખ્યાના ભરમાળવા એ. ૯ વીરા માહારા અમૃત અષાઢાના મેહ, કે અવસર આવી ઊતર્યો એ: પ્રશ્વ રામ-કૃષ્ણ રસરૂપ કે જસ તેહેના વેદ કહે એ ". ૧૦

આવાં સુંદર પદ ઉપરાંત કવિએ વજભાષામાં ને ગામઠી ભાષામાં પણ કેટલુંક કાવ્ય-સર્જન કર્યું છે. 'ગજેન્દ્ર-માક્ષ આખ્યાન ' તામે એક નાનકડું આખ્યાન રચ્યું છે જે પ્રેમાન દતી આખ્યાન પ્રણાલિને અનુસરે છે. સાત પદ જેવાં કડવામાં એની રચના થઈ છે. સૂરદાસ, મીરાં વગેરે કવિઓએ ગજેન્દ્ર-માક્ષ અંગે પદ પણ લખ્યાં છે '. 'ગજેન્દ્ર-માક્ષ આખ્યાન'ના બીજા કડવામાં કવિએ જે વનવર્ણન કર્યું છે તેમાંની કેટલીક પ'ક્તિએ જોઈએ.

> પરિમલ બેહેંક રે, " પાડલ લેહેકે આંબાની એાળ. ંકાકિલ ક્લરવ इंके रे. ક્રીર કરે કલાેલ. પારિજાતિકની રે પંગત્ય, સંગત્ય નવલ માલતી ચ પક કુલે ₹. ઝુલે મધુકર મુચકદ મરુઓ ને માેગરા, બેહેંક્રે મ દ મ દાર જાઈ જુઈ ને રે કેતકી, કહ્યુવીર ન કલ્હાર ".

પ્રકૃતિ ઉપરાંત, માનવપ્રકૃતિના નિર્પણની ફાવટ પણ નેાંધપાત્ર છે. ગ્રાહથી ગ્રસ્તત્રસ્ત ગજરાજને નિહાળીને હસ્તિણી વિલાપ કરે છે ત્યારની તેમની ઉક્તિએ અને ગજરાજનું સમાશ્વાસન આ આખ્યાનના પાંચમા કડવામાં નિર્પાયું છે. હસ્તિની કહે છે:—

> " છાલાં પરવશ દેખી પિઉને રે, પાંમી મન પરિતાપ, ધીરજ મૂકીને હસ્તિણી, સહુ કરવા લાગી વિલાપ. ગ્રેહે લાગું રે ભાલા ધરધણી, કોણ પાષશે પરિવાર? માહારા કુટમ–ઢાંકણ–ક'થછ; તાહારી કેણ્યુ ચઢે અહીં વાહાંર? ધર ભાંગ્યુ રે ગજરાજછ.

કાંઇ ન પ્રીછ્યું રે કાંગ્યની અહ્મા, કાચા સઘલા સાથ, અહગ્યા પ્રાગવડનાં પ'ખીઆં, તું છાજા હતા નાથ. ઘર ભાંગ્યુ રે ગુજરાજજી',

સ્વા ૧૬

390

## રહ્યુજિત પટેલ-'' અના મી.''

ગજરાજ સાંત્વન આપતાં કહે છે:-

"ઋખુવેર્ય સહુ અવતર રે, ગહેલી! શાંહાને રાય ? એ માયા છે જીવતા લગી રે, પછે મુખાં મલે નહી કાય. કરમ-સંજોગ થાએ એકઠાં રે, અને કર્મ હાયે વિચાગ, કરી મેલાપક દાહિલા રે, નદી-નાવ-સંજોગ. જમ જલ-કેરા છુદ્દ રે, ઉપજે શમે અનેક, જૂઠું જગત, ના સ્થિર રહે રે, અવિનાશી હરિ એક મૂકાને આશા માહરી".

રાજે અને રામકૃષ્ણ મહેતા સ'ભ'ધે શાધ-પ્રભ'ધો લખાવ્યા હોવા છતાં પણ એમની કાવ્ય-ગ'ગાત્રોનું પુનિતપાન થતું જોઈએ તેટલું ચૂર્યું નથા.

# ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુએા

નરેશ વેદ\*

અન્ય સાહિત્યસ્વરૂપાંથી લઘુનવલનું સ્વરૂપ તેની એક વ્યાવર્ત ક લાક્ષણિક્તાને કારણે જુદુ પડી આવે છે, એ લાક્ષણિકતા છે તેની દાર્શનિકતા. લઘુનવલ વિશ્વ (universe) ને નહીં, માણસ (man)ને, સમાજ (society)ને નહીં, પણ વ્યક્તિ (person)ને, પર (other) ને નહીં, સ્વ (self)ને, તેના ખાલા જીવન (outer life)ને નહીં. આંતર મનાગત (inner psyche)ને આલેખતું સ્વરૂપ છે. એમાં મનુષ્યના અંગત અને વ્યક્તિગત રૂપના પ્રશ્નો વિષયવસ્તુઓ (themes) તરીકે સ્થાન પામે છે. વધારે સ્પષ્ટતાપૂર્વક કહોએ તા લઘુનવલ માણસના સત્ત્વ (being), અસ્તિત્વ (existence) અને જીવિતવ્ય (purpose of life)ને લગતા ખુનિયાદી પ્રશ્નો (radical problems)ને વિષયવસ્તુઓ તરીકે લે છે. મનુષ્યના સ્વ અને આત્માને લગતા પ્રશ્નો હક્ષીકતે દર્શનશાસ્ત્રના ઈલાકાના છે. લઘુનવલ પણ આવા પ્રશ્નોને લક્ષ્ય કરનાં વિષયવસ્તુઓ લે છે એટલે આપણે એની પ્રકૃતિ દાર્શનિક છે એમ કહીએ ક્રીએ.

આ સ્વરૂપની દુનિયાભરની ઉત્તમ રચનાઓ ઉપર દિષ્ટ્રપાત કરતાં ખ્યાલમાં આવે છે કે એનું મુખ્ય વિષયવસ્તુ છે મનુષ્યના સ્વરૂપની, આત્મસંત્રાની ઓળખનું. લઘુનવલનું આ સનાતન અને તેથા તેમાં પુનરાવૃત્ત થતું વિષયવસ્તુ છે. કહેવાના આશ્ય એ છે કે આ વિષયનાં અને તેની નજીકના વિષયનાં જુદાં જુદાં પાસાંઓને લક્ષ્ય કરી લઘુનવલમાં વિષયવસ્તુઓ લેવાતાં રહે છે. આવા વિષયો છે: આત્મઅભિન્નાન, આત્મજારૃતિ, આત્મપ્રસ્થાપના, આત્મસ્નેહ, આત્મસંમાન, આત્મદયા, આત્મવંચના, આત્મવૃંં શુા, આત્મવિડ ખાના, આત્મઘાત, અનાત્મીકરણ વગેરે. લઘુનવલ ચરિત્રપ્રધાન સ્વરૂપ છે અને તેનું મુખ્ય ચરિત્ર સમાજનિરપેક્ષ રહેતું હોય છે. એટલે કે સમાજભિમુખ રહેવાને બદલે આત્માભિમુખ થતું હોય છે. વ્યક્તિ, સ્વભાવની બહિમું ખતા કેળવી ખહારના સમાજમાં પ્રવૃત્ત થાય તો તેનું સામાજિક વ્યાક્તિત્વ વિકસે, પરંતુ અંતમુખતા કેળવી પોતાના મનહદયમાં, પોતાની જાતમાં કેન્દ્રિત થાય સારે તેને એન્ય કોઈની નહીં પણ ખુદ પોતાની જે સમસ્યાઓ હોય છે તેની સન્મુખ થવાનું બને છે. માણસ જયારે જાત-સન્મુખ થઇ નિજી સમસ્યાઓને મોઢામાઢ થાય સારે તેને પોતાના સ્વને લગતી એવી સમસ્યાઓનો સાઢામોઢ થાય સારે તેને પોતાના સ્વને લગતી એવી સમસ્યાઓનો સાઢામોઢ થાય સારે તેને પોતાના સ્વને લગતી એવી સમસ્યાઓનો સાઢાનો સામનો કરવાનો આવે, જે પૂરેપૂરી દાર્શનક હોય

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૭, અંક ૩**–૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્ર**મી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦– આગસ્ટ **૧૯૯૦**, પૃ. ૩૨૧–૩**૩૬** 

<sup>\*</sup>ડા-૬૭ યુનિવર્સિટી સ્ટાક્ કોલાની, વલ્લભવિદ્યાનગર, ૩૮૮૧૨**૦** 

કરેરે નર્પેશ વેંદ્ર

ગુજરાતી કથાસજે કો આ સ્વર્ષની વિશેષતાએ અને લાક્ષ બ્રિકતાઓને પૂરી સમજ શકયા નથી. એટલે મનુષ્યની અસ્તિત્વપરક અને પ્રકૃતિગત કટોકટી જેવા દાર્શનિક વિષયે તરફ ઝાઝું ધ્યાન આપ્યા વિના પ્રેમ અને તેનાં નાનાવિધ રૂપાની મનાર જનલક્ષી સામાન્ય લઘુનવલા લેખતા રહ્યા છે. તેમ છતાં એવા પબ્રું કેટલાક સર્જ કો છે જેમણે લઘુનવલની પ્રકૃતિને અનુકૃળ થાય તેવાં વિષયવસ્તુઓ લઈ તેનું રૂપાયન સાધવાના પ્રયત્ના કરી જોયા છે. પ્રસ્તુત લેખમાં, આવાં દાર્શનિક વિષયવસ્તુઓ ગુજરાતી લઘુનવલમાં કેટલાં અને કેવી રીતે આવ્યાં છે તેની વિચારણા કરવાના આશય છે.

ગુજરાતીની પહેલી કલાત્મક લઘુનવલ 'સાચાં શમણાં ' આત્મવ'ચના અને આત્મથાતને વિષયવસ્તુ લર્ઝ ને રચાયેલી છે. પ-નાલાલ પટેલ ભલે સશિક્ષિત અને જીવનના દાશ નિક પ્રશ્નાના ગ્રાતા ન હોય, એમની હ્યાઉકલતે આ વિષયવસ્તાની એક નિતાંત સંદર રચના આ લઘુનવલમાં આપી છે. એના નાયક મથુર પૈસેટ કે બાળબચ્ચે અને ઘરગૃહસ્થાએ બધી રીતે સુખા છે. ટુંપિયા વ્હારવાની ખુશાલીમાં એ ગ્રામવાસીઓને નાતરે છે. ત્યાં હસીખુશા મજાકમશ્કરીમાં એ લોકો તેને બીજું ખેરું કરવાનું સૂચન કરી ખેસે છે. માટિયારા એના કળની એવી પર પરાની શાખ પૂરે છે. પત્નીની માયામાં મહાલેલા અને એના વ્હાલમાં ભાંજ્યેલા મથુર એ વાત સાંખવા તા ઠીક સાંભળવાય ત્યાં રાકાતા નથા. ત્યારે તા એ ઉજાણીમાંથી ભાગે છે પણ એ વાત એના મનમાંથી ખસતી નથી. એ લાકોથા દુર ભાગી શકાચું પણ મનથા દુર એ કયાં ભાગી શકે ? ખીજું બીરું કરી શકે તેવી આર્થિક સ્થિતિ, સમાજ અને માટિયારાની સાનુકળતા અને સહાય. પત્નીની સુવાવડ અર્થે ધરે આવેલી મારકણા સૌ દર્ય વાળા અને સાસરે દુ:ખા એવી સાળા મણિની નિકટની હાજરી તેના મનને ધૂમરીએ ચડાવે છે. એમાંથા મનને ઉગારવાના મિથ્યા પ્રયાસા કરી જોતા, એક ઉપર 'બીજુ' એવું કરવું કે નહિ એની ભાવદ્વિધામાં અટવાતા ગૂંચવાતા મું ઝાતા રુંધાતા, કાં તા પત્ની પાતાને આમાંથી પાછા વાળ અથવા મણિ એને યાગ્ય લાગે તે નિર્ણય લઈ ઉગારે એવું ઇચ્છિતા, આ ખરે દૈવને શરણ જઇ મણિ એડ હાથએડ વિધિ કરી લેતા મથુર, તેમ છતાંય ભગવાન પાસે દુશ્મનનેય આવાં શમણાં સાચાં ન પડે એવી કાકલૂદી કરે છે. જેનાથી ખચવા ઉગરવા એ આટઆટલું મથ્યા છતાં આખરે પરાજિત થયા તેનાં કારણા કયાં? માનવ કરતાં સં જોગોની ભળવત્તા ? સંસ્કૃતિ કરતાં પ્રકૃતિની પ્રભળતા ? જાગૃત મન પર અજાગૃત મનની સરસાઇ ? કે પછી ભાળિયા મથુર જેને સમજી નથી શકતા એવી એની કોઇ આંતરિક નળળાઈ? એના જીવનમાં ઊભા થયેલા સાનુકૂળ સંજોગા ઉપરાંત એના પતનમાં એના અજાગૃત માનસમાં લાંડે લાંડે પડેલી બહુઓ વિષયક રતિભાવનાના કાળા આછા નહિ હાય. મથુર એક નાની અમથા વાતમાં આટઆટલા રીવાયા સિઝાયા કેમ? તેનું કારણ એ છે કે, એના માટે પ્રશ્નની નીતિ-મત્તાના (moral problem ) છે. ભલે એ ભલા ભાળા ભાવુક ગામડિયા છે, પાતાના મનમાં મચેલા ઉત્પાતનાં ખરાં કારણા એ શિક્ષિત સમજદાર માણસની જેમ વિચારી ખાળા શકતા નથી. પણ એ લાેકાની માક્ક ચતુરાઈપૂર્વ ક દ'લ-ડાળ આચરતા નથી. આત્મવ ચના કરે છે પણ એ તેની અબુધતાને કારણે. પાતાની જ આંતરિક કમન્નેરીઓથી પરાભૂત થતાં મથરની જીવનકરુશતામાં ખરેખર તા આત્મવ ચનાને પરિણામે આવતા આત્મઘાતની વાત છે. મથર

# ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુઓ

3 2 3

મથુર રહી શકતા નથી. મધ્યુ સાથે હાથજોડ થતાં જ તેના સ્વત્વ (selfhood)નું મૃત્યુ થાય છે. મથુરના સ્વ ઉપર થતા વસંતવિજયની, તેના ચેતન મન પર થતા અવચેતન મનના વિજયની આ કથા, હકીકને death of selfનું વિષયવસ્તુ લઇને રચાયેલી છે. એમાં મથુરના નીતિસ ધર્ષને નિમિત્ત કરીને લેખકે માનવમનના અગમ્ય કાંડાની અને એમાં જીઠતાં અકળ શમણાંની વાત, દાશ નિક્તાના અણ્સાર સુદ્ધાં ન આવે એવી સહજ રીતે કરી લીધી છે.

આત્મસભાનતાનું વિષયવસ્તુ લઈને ખે લઘુનવલા રચાઈ છે. બ'ને આ વિષયવસ્તની માવજત આગવી રીતે કરે છે. એમાંની પહેલી ભગવતી કુમાર શર્માની 'સમયદ્વોપ 'માં સુરા જેવા તદ્દન નાનકડા ગામડાના મહાદેવ મ'દિરના પૂજારીનો પુત્ર નીલક'ઠ ગામડું છાડી મુંબઈ જેવા મહાનગરમાં કોઇ વિજ્ઞાપનસ સ્થામાં તેહકરી લે છે. આવી તેહકરી અને નગરનિવાસને કારણે તેના તરુણ વયના કેટલાય પુરાણા અને જજરિત ખ્યાલા, વિશ્વાસા, શ્રદ્ધાઓમાંથા તે બહાર આવે છે. યુદ્ધિવાદ, ભૌતિકવાદ, વ્યક્તિવાદના રંગ તેને લાગતા જાય છે. અબાહ્મણ યુવતી સાથે તે લવમેરેજ કરી લે છે. આવું લગ્ન પુરાણ માનસ ધરાવતાં કુટું <mark>ખી</mark>એા સહી નહીં શકે એવું માની કેટલાંક વર્ષ સુધી તા વતનમાં એ સ્વજના પાસે જતા નથી, પરંતુ પછી પત્ની સાથે ગયા ત્યારે કું ટું ખીએ દ્વારા પત્ની નીરાની થતી ઉપેક્ષા, તેના સ્નાન ન કરવાના અને રજસ્વલા હોવા જતાં રસાડામાં જવાના આચારદાષથી કુટ્ર'બમાં થતા ખળલળાટ, આ બધાં સામે તીવ પ્રતિ-ક્રિયારૂપે આવતા નીરાના ગૃહત્યાંગ અને પતિત્યાંગ આ કથાના વિષયવસ્તાની દાર્શનિકતા માટે ભાંય રચી આપે છે. ઉપલક નજરે છિન્ન થતાં દાંપત્યજીવનને કારણે એકલતામાં સારાતા. વ્યતીતાન-રાગમાં રાચતા અને વિષાદ અનુભવતા મનુષ્યની આ કથા લાગે. પરંતુ એ તા સપાટી ઉપરની વાત છે. એને નિમિત્ત કરી લેખક એથી ગહનગંભીર મુદ્દાને લક્ષ કરવા માગે છે. નીલક ડેની સમસ્યાના મુળમાં મુલ્યવિષયક કટાકટી છે. તે જાગીને જાભા થયા છે ગામડામાં અને સ્થિર થયા છે મહાનગરમાં. બેઉ જગ્યાએ જીવનપદ્ધતિએા અને જીવનમૂલ્યાે અલગ અલગ છે. ગામડું અને મહાનગર વ'ને સમયદ્વીપ જેવાં છે. ખેઉ જગ્યાંએ સમય જાણે કે થીજી ગયેલા છે. ગામડામાં જડતાને કારણે સ્થગિતતા છે, મહાનગરમાં અતિવેગને કારણે અતુભવાતી ગતિહીનતા છે. પત્ની તા મહાનગરનું સ'તાન હતી એટલે એને માટે એટલી મૂળભૂત સમસ્યા ન હતી, જેટલી ઉભય સાથે અનુસ ધિત હોવાને કારણે નીલક કેની છે. જે ધરતીની ધળમાંથી તે ઊગીને ઊભો થયેં, છે તેના મુલ્યસ સ્કારા તેના લાહીમાંથી જતા નથી અને જયાં ઉદરનિમિત્તે એ વસ્યા છે એ મહાનગર બહારથી એને ઘણા બદલ્યા છે. છતાં નગરસ સ્કૃતિના આધુનિક મૂલ્યસ સ્કારા પૂર્ણ પણ એ અપનાવી શકતા નથી. જૂના મૃલ્યસંસ્કારાને ન તા પૂરા છોડી શકતા કે ન તા વળગી રહી શકતા. નવા મુલ્યસ'સ્કારોને પૂરા અપનાવી ન શકતા ત્રિશ'કુ જેવી પરિસ્થિતિમાં મકાયેલા માણસના દેધીભાવની આ વાત છે. તેના વડે હકાકતે લેખકે તેને આત્મ પ્રત્યે સભાન થવા ઉન્મુખ કર્યો છે. પાતે કાહ્ય છે ? ક્યાં ભાભા છે ? શા માટે રહે સાઈ રહયા છે ? એ પ્રશ્ના વિશ વિચારી આત્મસભાનતા સધા નાયકને પહેાંચાડયા છે. એ અ'તિમા વચ્ચે કસાતા રહે'સાતા વિષાદને આરે આવી ઊભા રહેવાના અનુભવ તેના નાયકને સ'પડાવીને લેખક ખરેખર તા તેને તેની નિજની સભાનતા તરફ અભિમુખ કર્યો છે. તેથી, દ્વિધાના દ્વીપ પર જાબેલા સંક્રાન્તિકાળના આ સંતાનની કથા તત્વત : આત્મસભાનતાની કથા બની રહે છે.

3 2 %

નરેશ વેદ

સરેશ નેષીની 'મરણાત્તર 'માં. આમ તા, વ્યક્તિગત અને સાંસ્કૃતિક ભૂમિકાએ જીવનના પાપડામાં ઉછરતા અને પાષાતા મરણની કથા છે. કથાનાયક મિત્ર સુધીરના ઘરે પહેંચે છે ત્યારે ત્યાં હજુ કોઈ મિત્રા આવ્યા નથી. તેથા તે એકલા પડે છે. પછી બધાં આવે છે, છતાં તે તેમની સાથે ભળી શકતા નથી. એ ખધાં ત્યાં આમ તા સાથે છે. છતાં પ્રેમથી, ભાષાથી સંખધા સંધાઇ શકતાં નથા તેથા, તેઓ પણ એકલા છે. થોડી ગપસપ, થોડી ઠડામશ્કરી, થોડા કસ, થોડી ચુસકીઓ, થોડા નાચગાન—એમ ' જીવવાના પ્રયત્ના ' થાય છે. પણ એમના ઉપર જાણે કોઇ એા છાયા પડી ગયા છે. એ બધા વડે પણ કોઈ ' જીવન ', કોઈ સંબ'ધવિશ્વ રચાતું નથી. એમનાં જીવવાનાં હવાતિયામાં કથાનાયકને મરણ વિલસતું લાગે છે. કથાનાયક એ લાકો સાથે ભળી નથા શકતા એનું એક કારણ એ છે. ખીજુ કારણ મૃણાલની અનુપસ્થિત છે. મૃણાલના પ્રેમ કદાચ તેને જીવનમાં દઢમૂલ કરી શકયા હૈત પણ હવે તેની સમરણશેષ ઉપસ્થિતિ તેને જીવનમાંથી @ખેડી નાખે છે. આવા @ખડેલા, એકલા પડેલા, વિચારતા, વિમાસતા કથાનાયક હું પાતાની અ'દર, પાતાની આજુ માજુ સર્વજ ઉછરતા મરખુથી સભાન થતા જાય છે. માનવ, તેના પ્રેમ, તેની ભાષા, તેના સંભ'ધા, તેના સમાજ, તેની સંસ્કૃતિ બધું ક્ષયપ્રસ્ત (decadence) થતું જાય છે, યુગ મરતા જાય છે. એની પાતાની અતિ સ'વેદનશીલ (hyper sensitive) પ્રકૃતિ અને सन्तर्ध संविति ( hightened consciousness ) ने धारखे अर्देसास धरते। ध्यानायक तत्वतः પાતાના સ્વત્વ વિશે એક અધિકૃત ( authentic ) અનુભવ પામે છે. મૃત્યુના શારી રિક અનુભવ પૂર્વ મરણની અનુભૃતિ આત્મસાત્ થતાં તે એક પ્રતીતિ પામે છે. કાળબળે થતાં યુગમૃત્યુની અને સ્મરહાશેષ પ્રેમ વડે નિજના મૃત્યુની અનુભૃતિ આત્મસાત થતાં તે જે પ્રતીનિ પામે છે તે તેના નાસ્તિમૂલક ઓસ્તની છે. ત્યાં સુધી પહેાંચતા પહેલાં તે એક ભારે તનાવપૂર્ણ માનસિક પ્રક્રિયામાંથી પસાર થાય છે અને નિજરૂપની સભાનતા પામે છે. તેથી આ રચનાનું विषयवस्त प्रथ आत्मसलानता केवी दार्शनिक कोटिनुं छे.

લાભશંકરની 'કોપ્યું' અને ચિનુ માંદાની 'ભાવ અભાવ ' એ બે લઘુનવલામાં વિષય-વસ્તુ આત્મઅભિજ્ઞાનનું છે. 'કોપ્યું ?'માં સમાજ સાથે વ્યક્તિના કપાતા સંખ'ધની વાત રજૂ થઇ છે. એના નાયક વિનાયકને પત્ની છે, મિત્રો છે, ઘર છે, એ નાકરી કરે છે છતાં એ બધાંથા તે અલગ છે, એકલા છે. એક નાની અમથી હેસ વાગતાં આમ થયું છે. પત્નીને કોઇ યુવાન સાથે સ્કૂટર પર જતી જોઇ, એના પર વહેમાઇ, ફઢિગત જીવન અને સંસારિક જળાજથ્થાઓ, માનવસંખંધા વિશે તે વિચાર કરતા થઈ જાય છે. સ્કૂટર પર પત્ની નહિ પરંતુ તેની સાથે આકૃતિસામ્ય ધરાવતી તેની બહેન, પત્નીની સાડી પહેરીને બેઠી હતી એવા ખુલાસા મળતાં તેનું બ્રમનિરસન તા થાય છે. પત્યુ ઇચ્છાઓ, કામનાઓ, હર્ષ શાકાદિનાં ઘૂમરાતાં જીવનવહેણામાં હવે અવશ્યપણ ઘસડાવું નથી, સભાન થઇ બધું જાયુવું અનુભવવું છે એવા નિર્ણય કરી એ દિશામાં તે નક્કર પગલાં ભરવા માંડે છે. તાકરી, શહેર, સંબ'ધા, વ્યક્તિગત જરૂરિયાતા—બધાને છાડતા જાય છે. એમ કરતાં કેટલીક મ્યું ઝવણા અને કેટલાંક મંથના અનુભવવાં પડે છે. પરંતુ સચ્ચાઇ અને પ્રમાણક્તાથા એ પોતાના ઉદ્દેશ ભર લાવવા મથા રહે છે. બધાં જળાજથ્થાઓ અને સખદ્ર:ખાદિ સંતાપાયી ઉદ્દરા જવાની દિશામાં અમેસર થઈ એ પોતાની જાતને એાળખવા

#### ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુએા

# F E

(know thyself)ની સાધના કરે છે. એક નાની અમથી ઠેસથી આવી ગંભીર સાધના પ્રત્યે વળતા માણસની આ કથા, એમાં નિરૂપિત સમસ્યા દાર્શનિક હોવા હતાં, પ્રભાવક અને કળાત્મક વનતી નથી, વલક અતિ સરળ (naive) લાગે છે. એનાં એ કારણા છેઃ એક તા, લેખકનું વસ્તુવિભાવન કાચું છે. માણસ આટલી ગંભીર સાધનાને માર્ગે વળે એ માટે એના અહંને, સ્વને જોરદાર ધક્કો પહેાંચાડે તેવી નક્કર અને સંગીન કારણવાળી ઘટના હોવી જોઈએ. અહીં એમ નથી. ખીજું નાયકના મન- ફરયને મું ઝવે, રિખાવે, વિદાર એવી કોઇ સંઘર્ષ મુલક કટાકટીનું આલેખત થયું નથી. આ કથાના નાયક મધુર જેવી નાવિષયક, નીલક ઠ જેવી મૂલ્યવિષયક, 'હું' જેવી ચેતનાવિષયક કોઇ કટાકટી અનુભવતા નથી. સભાનતાસિહિના પ્રયોગ માંડતા તેના નાયક વિના વિરાધે એ પ્રયોગમાં આગળ ધપે, પાર ઉત્તરે, તેમાં તેને કોઈ જાતના અવરાધા તડે નહીં, કોઈ એના નિર્ણય અને વર્ત નને પડકારે નહીં, એના પ્રયોગમાં બધું સહેલાર્કથી પાર ઊતરે એ સ્વાભાવિક લાગતું નથી. એ નાકરી, શહેર, સંખ'ધા વગેરે તા છાડી શક પણ કામ-વૃત્તિ ય એટલી સહેલાર્મથા છેાડી શકે એ ગળે ઉત્તરે તેવું નથી. આટઆટલી બાબતાના સાગ કરતાં એને જાત સાથે, વૃત્તિએ સામે ખાસ ઝૂઝવું પડતું નથા! બહારનાં કોઈ પરિભળા તા ઠીક, તેનું મન પણ તેના વિરાધ કરતું નથી, સાનુકૂળ થઇ રહે છે! મનનાં પરસ્પર વિરાધી વલાગ્રા, તેમનાં બળાબળ, ઉધામા-કશુ: લેખકે અસરકારક રૂપમાં દર્શાવ્યું નથી, એ આ રચનાની ખામી છે. આત્મ-અભિજ્ઞાન જેવા વિષયવસ્તુને હાથ ધરી તેમાંથી લઘુનવલ સર્જતાં વસ્તુવિભાવન અને આલેખનની આવી કચાશને કારણે આ રચનામાં લેખક વડે એક સક્ષમ વિષયવસ્તુ વેડફાઈ ગયું છે.

ચિતુ માદીની 'ભાવ અભાવ ' લઘુનવલના નાયક ગૌતમ વ્યાસ પણ આત્મઅભિજ્ઞાન પાનવાની મથામણમાં છે. ગૌતમને સતત એમ લાગ્યા કરે છે કે પાતે સ્વનિર્મિત નહીં પરંતુ પૂર્વ નિર્ણિત જીવન જીવી રહ્યો છે. ંતે આ જાતના જીવન વિશે એણે પાતે નિર્ણય લીધા નથી તો અન્ય કોણે લીધા છે. એની તે સભાનતા સાથે શોધ કરવા માગે છે. આ વાતની સભાનતા આવી तेथा ते हावा (to be) भांथा इशुंड थवानी (becoming) नी प्रवृत्तिमां आगण વધવા માંગે છે. ત્યારે તેને ઘણું ય મિથ્યા જુણાવા લાગે છે. એ આ અંગે ખૂબ વિચારે છે. પોતાને હવડ વાવ ગમે છે, એમાં રચાતાં કડાળાં ગમે છે, વિવેક વર્ણજારાની વાત ગમે છે-એનં શું કારણ ? અમુક બાબતા પ્રત્યે ભાવ અને અમુક પરત્વે અભાવ ક્રમ થાય છે? વિચાર કરતાં તેને એમ લાગે છે કે આ બધી બાબતા પૂર્વયોજનાબદ છે. પણ એને પ્રશ્ન એ સતાવે છે કે આ પવ યોજના કરનાર છે કોહા ? પોતાના આત્મામાં જોડે સધી ઊતરી એ આ પ્રશ્નોના ઉત્તરો ખેળવા ત્યાહે છે. જો પોતે આગલા જન્માનાં કમંબ ધનાથી બ ધાયેલા હોય અને આ જીવનમાં બધું એના પરિપાક/પરિણામરૂપે બનવાનું હોય તા આ બધી ઝંઝટ શાની ? નિમ મ થઇ આત્મપ્રથક્કરણ કરતાં ગૌતમતે. પાતે સૌની જેમ સહજરૂપે જીવન જીવી શકવાને બદલે જીવનવર્જાળમાંથા શા કારણે કે કાઇ ગયા છે તેનું કરુણ ભાન લાધે છે. માણસના ભાવ અને અભાવ વિશેની એક સંકલનાને એક ચરિત્રની મૈતસિક ભૂમિકાએ મૂકીને તેમાંથી કથા સજવાના લેખકે પ્રયત્ન કર્યો છે. પર'ત એ સકળ થઇ શક્યા નથી. કેમકે એ અનુભવ જેટલા અમૃત અને ભાવવાયક ભૂમિકાએ રહે છે તેટલા મત અને સ'વેદા ભૂમિકાએ આવતા નથી. માસુસની have અને have notની ૩૨૬ નરેશ વેઠ

લાગણીને કથાની દાર્શનિક અને છતાં કળાત્મક ભૂમિકાએ ઉજાગર કરી શકે તેવું સર્જનકમેં થઇ શક્યું નથી. માણસના જીવિતવ્યને સ્પર્શતી આયી દાર્શનિક સમસ્યાને ક્ષમતાપૂર્ણ કેન્દ્રથટનામાં સંકોરી, તેને યાગ્ય objective corelativesની સહાયથી તેના ઉપયય સાધી રસકીય રૂપમાં સાકાર કરવાનું અહીં બની શક્યું નથી. એટલે આ રચનામાંય આગલી રચનાની જેમ આત્મ- અભિતાનનું વિષયવસ્ત્ર વેડકાઇ ગયું છે.

એ લઘુનવલામાં આત્મસાક્ષાત્કારનું વિષયવસ્તુ અલગ અલગ ઢ'ગથી ખપમાં લેવાયું છે. માણસ સમાજ વચ્ચે અને સ્વજના સાથે હાય છે ત્યારે અનેકની સાથે હળીલળી શકે છે પણ પોતાને ખુદને કદાચ મળી શકતા નથી. પોતાની જાતને મળવાનું તા કદાચ ત્યારે શક્ય બને છે જ્યારે માણુસ સ્વજન-સમાજથી દૂર સાવ એકાંતસ્થળ જાય, એકાકી બને. માણુસ પાતાની નજર સમાજથી અત તરફ વાળ, સ્વસમ્મુખ થાય ત્યારે શું થાય? માહભાગ પામે ? નિર્ભાન્ત થાય ? જીવનનાં કોઇ અર્થ કે સત્યને પામે ? \* આ એક એવી દાર્શનિક અને મનોવૈજ્ઞાનિક સમસ્યા છે કે તેમાં કોઈપણ નિષ્ઠાવાન સર્જકને રસ પડે. તેમાંય જ્યારે એ વ્યક્તિ પ્રરૂપ નહીં પણ સ્ત્રો હોય ત્યારે એ સમસ્યાની જટિલતા અને રસપ્રદતા ઔર વધી જાય છે. વીનેશ અ'તાણીને આ સમસ્યામાં રસ પડચો છે. 'સારજની પાર દરિયા' એ રચનામાં આ સમસ્યાને તાંગી જેવાના અને કળાની બમિકાએ મૃત્ કરવાના એમણે પ્રયત્ન કર્યો છે. એકધારા રૃદિન જીવનથી કંટોળીને કાશાએ અનુકૂળતા ખેતાં જ હઠ કરીને પતિ સાથે ગાવાના પ્રવાસે ગઈ. પણ પાતાની ક્રેક્ટરીમાં ચાલતા લેખરપ્રોબ્લેમ ઉમ્ર ખનતાં પતિને બીજે જ દિવસે કાશાને પહાજમાં એક્લી મુક્રીને તરત મુંબઈ પાછા જવું પડ્યું. પતિ પાસે જીદ કરીને પંદર વર્ષે એ કરવા નીકળી ત્યારે તેના મનમાં ખરેખર તા હતીમૃત માણવાના ભાવ હતા, પરંત્ર આકસ્મિક સંજોગાએ તેને એક્ક્ષી પાડી દીધી. એ હતી ટરિસ્ટ પણ પતિ પાછા આવે ત્યાં સુધી પ્રતીક્ષાના શાય છવવાના હતા. ગહાર પ્રવાસ થઈ શકતા નથી એ સ્થિતિમાં એનો એના મનમાં પ્રવાસ ચાલતા થાય છે. એ અંતર્મુ ખ થાય છે. આત્મનિરીક્ષણ અને પૃથક્કરણ કરે છે. પોતાની સ્થિતિ, સંવેદના, ભાષા- મધાંને ચકાસતી રહે છે. આંતરદુ દુમાં સપડાય છે. એ આખી પ્રક્રિયાથી અને પોતાની અવસ્થાથી કંટાળી થાકે છે ત્યાં કચ્છના રણપ્રદેશમાં પૃથ્વીના પેટાળમાંથી તેલ શાધવાનું કામ કરતા એન્જિનીયર નંદના પરિચયમાં આવે છે. ત'દ જેવા જવંત પુરષના પરિચયમાં આવ્યા પછી એનું મત ન'દ સાથે પતિની તલના કરી ખેસે છે. ન દ અજાહાતાં જ એના અંતરમાં શારકામ કરી ખેસે છે. એ ખુદ ઓાળખી નહોતી શકતી એવા એના ત્રણ એ કારણે ખુલ્લા થઈ જાય છે. મુંબઈ અને પણ્છ વચ્ચેનું અંતર અગાઉ એણે પોતાના પલંગ પર પણ અનુભવેલું છે. વર્ણ દુઝવા લાગે છે. એને ખાતરતાં પારાવાર વૈદના થતી હોવા હતાં એને ખાતરવાનું એ ચાલ રાખે છે. ત્યારે એને સમજાય છે કુ આ પ'દર વર્ષો દરમ્યાન પતિ અને પરિવાર પ્રત્યેની જવાળદારીઓ નિભાવવામાં. ઘરગઢસ્થી ચલાવવામાં પાતાની ઈચ્છાએ. લાગણીએા, આનંદા, સંવેદનાએા તેને હામી દેવાં પડ્યાં હતાં. એનું સભર સ્વત્વ લાપાયું હતું. સમાજ જેને સ્ત્રી માટે સખસૌભાગ્યની બાબત ગણે એવું બધું એની પાસે હતું. પૈસાદાર પતિ, સુંદર પુત્રી, ધરસગવડ બધું જ. પણ બહારથી સખી જણાતા પરિવારમાં એતું સ્થાન, કુડું ખીએ ગર્વથી વાત કરી શકે એવી કલેટ, કૃતિયર,

### શુંજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુઓ

820

ક્રીજ, ટી. વી. જેવી વસ્તાઓ સાથે હતું! પતિના ધરમાં પોતે સુખી અને સંતુષ્ટ નથી ? ঈ પ્રશ્ન એને ખળભળાવી મોક છે. આમ તા પતિ દ્વારા એને શરીર, ધનવીલવ, ઇજ્જત-આપર વગેરનું ઘણુંય સખ મળ્યું હતું. પણ કશાકના અભાવ રહી ગયા હતા. પાતાને શું જોઇતું હતું, શું ન મળ્યું, કયારે ન મળ્યું, કોણે ન આપ્યું એ વિશે ભારે માનસિક યાતના વેઠીને પહ્યું, સાગ્ન પછી પંદર વર્ષે લાગ્નજીવનતું સત્ય શાધવા એ મથે છે. ભારે મનામાંથન પછી તેને એ સત્ય સમજાય છે. પંદર વર્ષના લાંબા સહવાસ દરમ્યાન પતિએ એને કેવળ બહારથી જ જોઈ હતી. એ એની આજૂબાજૂ જીવ્યા પણ એના અંતરમાં ન પ્રવેશ્યા. લગ્ન નામની ગાંઠથી બધાયાં હતાં ખ'તે પણ સહ અનુભવથી સંબાધાયાં નહતાં. દામ્પત્યજીવનની ખરી સાર્થકતા સહ-વાસમાં નહીં સહ-અનુભવમાં, સાહ-ચર્યમાં છે. પતિ એ ચૂકી ગયા. પતિ પાસેથી પ'દર વર્ષોમાં જે ન પ્રમાર્ચ એ સાહ્યય અજનબી નંદ સાથેના ચાર દિવસના સંગાયમાં તે પામી! પંદર વર્ષના એના લગ્નજીવનનું સરવૈશું હતું અકળાતા ખાલીયા! દરિયાના દેશમાં આવી કોશા રહાની કાલકતાના અનુભવ પામે છે. પતિ પાસે હઠ કરી માંગેલા ગાવાના પ્રવાસ, પતિની ગેરહાજરીમાં એકલા રહેવાના આયાસ, અને અન્નણ્યા પ્રવાસી પુરુષને મિત્ર બનાવી સહાતુભવ પ્રાપ્ત કરવાના એના પ્રયાસ-દેખીતી રીતે કોશાનું આ નાનકડું સાહસ હતું પણ એ તેને ઘણું મેાંઘું પડ્યું! અન્યની નહીં, સ્વની સન્મુખ થવાનું સાહસ ઘણું મેાંધુ હોય છે. કોશાની કથા આવા મેાંધા સાહસની કથા છે. એક નારીના લગ્નજીવનની વાતને નિમિત્ત કરતી આ કથા, વાસ્તવમાં. mainfestation and realization of selfની કથા છે. આવા દાશ નિક વિષયવસ્ત્રને કળાત્મક-રૂપે સાકાર કરતી આ રચના ગુજરાતીની એક અસંત આસ્વાદ્ય રચના છે.

કીલા આરણ મહેતાની ' દરિયાના માણસ' આ વિષયવસ્ત્રને જુદી રીતે કળારૂપ આપે છે. ક્રોઈ શીપીંગ ક'પનીમાં રેડીઓ ઓફિસર તરીકે કામ કરતા દરિયાના માણસ દેવાંગ, કોડની નિષ્કળ જવાને કારણે દરિયામાં વહેતી જિંદગીને ખદલે હાસ્પિટલના ખિછાને સ્થગિત હાલતમાં પકું છે. ડાક્રેટરે ક્રીડની ટ્રાન્સપ્લાન્ટના મુકેલા વિચાર પતની ચારુમાં આશા જગવે છે. પણ જાડની ગમે તેની ન ચાલે. હલડ ગૂપ અને ટિસ્યૂ મેચ થવા જોઈએ. અને એ તા નિકટનાં સ્વજના સાથે જ થાય. કૂટ'ખીઓ હાવા વિશેના દેવાંગના વાર'વારના નન્ના પછી પહો ચાર દેવાંગના કુટંખીઓની ખાજ કર્યા કરી, તેના ભાઈ હેમાંગની ભાળ મેળવી તેને ક્ષાડનીદાન આપવા વિનવે છે. હેમાંગ કીડની આપવા આવે છે પણ દેવાંગ એનું દાન સ્વીકારવા તૈયાર નથી. કેમ કરીને એ સ્વીકારે? આ એ જ હેમાંગ, જે વાતે વાતે મા પાસે વહાલા થઈ પાતાને અળખામણા કરનારા, પાતાને મળેલા એડમિશનના પત્ર છુપાવનારા, અમીયા ઉપરના પ્રેમપત્રો તેના પિતાને પાછ કરી દર્ક પાતાને બદનામ કરનારા, અમીષા સાથે 'પાપ ' આચર્યા પછી પાતાને હલકો પાડી, ઉદારતાનું નાટક કરી અમીષાને પત્ની તરીકે અપનાવનારા માણસ. દેવાંગની મુખ્ય સમસ્યા જ એ છે કે જેણે હ'મેશાં પાતાની સાથે દેવભાવ અને વેરભાવ દાખવ્યા હાય. સ્પર્ધા અને દુગા કર્યો હોય. એ કારણે પાતે જેને હંમેશાં તિરસ્કાર્યો હોય એ માજાસના એક અગતે શા માટે અપનાવવું ? તેની ક્ષીડની સ્વીકારી તેના ઉપકાર શા માટે માથે ચડાવવા ? વધારે આધાતજનક વાત તો એ હતી કે કીડનીદાન આપતી વખતેય હેમાંગ સાદાબાજ કરવા स्वा १७

३२८ नदेश वेढ

્માગતા હતા. અમીષા સાથે 'પાપાચરહા 'તેના પતિ હેમાંગે નહિ પણ પાતે આચરેલું એવા દેવાગે અમીષા પાસે જૂઠા એકરાર કરવા અને તેના બદલામાં તે કીડનીદાન કરી દેવાંગને જીવનદાન આપે! દેવાંગ સામે મુખ્ય સમસ્યા શું કરવું તેની છે. પણ એ તા દરિયાના માણસ. વહાજા ડૂળતું હોય ત્યારે અન્ય સૌને બચાવવા જે પાતાના જીવનના વિચાર સુદ્ધાં ન કરે એવા માણસ. ટિસ્યુ મેચ થતા ન હોવાથી આપરેશન સફળ નીવડવાની આશા નથી અને પાતાનું મૃત્યુ નિશ્ચિત છે એવું જાણે છે ત્યારે ભાઈ સાથે હવે વેરઝેરની લાગણી કેવી? પોતાના એકાદ જૂઠા એકરારથી ભાઈની ડૂબતી દામ્પત્યનોકા બચી જતી હોય તો ભલે કીડનીદાન ન સ્વીકારવું પણ એકરાર કરવા એમાં શું ખાટું? લાંડા મનામ થન પછી ભાઇની અને પાતાની, પરની અને સ્વની પૂરી ભાળ મળતાં દેવાંગ જૂઠા એકરાર કરે છે છતાં ક્ષીડનીદાનના અસ્વીકાર કરે છે. એ અસ્વીકાર ધિક્કાર-ત્રીરત નહીં પણ સમજણપૂર્વકના છે. મનાવિકૃતિથા પીડાતા ભાઈ પ્રત્યે તિરસ્કાર અને અગગમાની, તથા પાતાને માટે અહે અને અમર્ષની જે ગ્ર'થિએ બ'ધાઈ હતી તે મૃત્યુન્મુખ થતાં એાગળ છે. પાતે કયારેય હેમાંગ ખની શકેલા નહીં. તા મૃત્યુ સમયે એના જેવા કેવી રીતે થઇ શંક ! પાતાના દર્દ ભરી લાચારીના સમયે પણ સાદાળાજી કરવા ઇચ્છતા હેમાંગને ઉદારતાથી ક્ષમા આપી એ પાતાનુ દેવાગપણું જાળવી રાખે છે. એ ભાઇ એ વચ્ચેના સ'ઘર્ષની કથાને નિમિત્ત કરી લે ખિકાએ અમર્ષ, અસ્યા, અહંકાર, ઉગ્રતા અને ક્ષમાના વિવિધ ભાવામાંથી પસાર થઇ આત્મસાક્ષાત્કાર પામતા માણસની વાત કહી છે. મૃત્યુની સન્નિધિમાં વ્યક્તિલક્ષી ભાવ-અભાવની પ્ર**ાથ**એાના છેદ થતા સાચા સ્વરૂપમાં પાતાને આળખી શકતા માણસની વાત દાર્શનિક અને મનાગૈજ્ઞાનિક ધરાતલ પર અહીં કળાત્મકરૂપે મુકાઈ છે.

ધીરૂએન પટેલની ' આંધળી ગલી ' માં આત્મજાગૃત્તિ ( self-awakening )નું વિષયવસ્ત લેવાર્યું છે. માતાના અવસાન બાદ પાતાના ખ્યાલ કરીને પિતાએ કરી લગ્ન કર્યું નહીં એ સમજતી કુંદને પોતે પણ પિસ્તાલીશ વર્ષની થઈ તાય લગ્ન કર્યું નહીં. પિતાના અવસાન બાદ એકલી પડી જતાં પાતાના મકાન ' કુંદનવિલા 'માં પરેશની પ્રણયદાસ્તાન સાંભળી એને રહેવા અને પત્નીને ખાલાવી ઘર માંડવા ઘરના થાડા ભાગ ભાડે આપે છે. પરેશ પાસેથી સાંભળેલી પ્રચયકથાના ઉત્તરાર્ધ તેની પત્ની શુભાંગી પાસેથી સાંભળતાં કુંદન માત્ર એ લાકોના જીવનમાં જ રસ લેતી થતી નથી, પાતાના જીવન વિશે પણ સભાન થાય છે. વર્ષોથી પહેરવા શરૂ કરેલાં સાદાં સકેદ વસ્ત્રો છોડી ર'ગીન વસ્ત્રો પહેરતી થાય છે. સો'દર્ય પ્રસાધના ખરીદી શરીરને આપ આપતા થાય છે. રાધણકળા શીખવા લાગે છે. જીવનમાં, પ્રવૃત્તિમાં રસ લેતી થાય છે. વિયાગ પછી મિલનનું મહાસુખ પામેલાં પરેશ-શુભાંગીના પ્રેમપૂર્ણ પ્રસન્ન મંગલ દામ્પસ-જીવનને જોઇ ને વર્ષોથી હઠાત મનના નિતાંત લડાન્તળિયે ધરખી દીધેલો પ્રણય પરિણયની કામના સળવળા ઊઠે છે. લજ્જા છોડી, લગ્ન કરવાની જાગી ઊઠેલી ઇચ્છા વિશે સામે ચાલીને. એ શુભાંગીને વાત કરે, યાગ્ય પાત્ર શાધી આપવા પરેશની સહાય મેળવી આપવા વિન તી કરે. આવું કોઇ પાત્ર યાત્રાપ્રવાસમાં મળી આવે એમ ધારી એમાં જોડાવા નામ નોંધાવે. પરેશ દારા ખાળા કઢાયેલ મિ. પારેખ સાથે આ ઈરાદે મુલાકાત પણ યોજે—એમ ઉત્તરાત્તર આગળ વધતી રહે છે. પણ કર્નાન્ડિન જોન્સ નામની કોઇ મહિલા દ્વારા તેની મરણાત્તર મિલ્કત મળતાં અને

### ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુએા

874

એ મહિલા સાથે પાતાના પિતાને સંખંધ હતા એ વાત કુટુંળના વડીલરૂપ વકીલ દારા જાણતાં લગ્નની દિશામાં આગળ ધપવા માંડેલાં કદમ એ થાભાવી દે છે. એટલું જ નહીં, જેને કારણે મુખ્ય-પરિખ્યની આ અતૃપ્ત ઇચ્છા ઉદ્દિપ્ત થઇ બળવાન બની એ પરેશ-શુભાંગી સાથે હવે એક ઘરમાં રહી નહીં શકાય એવા નિર્ણય લઈ, એની જાણ એમને કરી દઇ, મનની આંધળા ગલીમાં એકલા જીવતર ખેડી નાખવાના શાપ એ સામે ચાલીને વહારી લે છે. તેનું કારણ પિતાની ગુપ્ત વાત તેને જાણવા મળતાં આઘાત લાગ્યા હાય એવું પ્રથમ નજરે લાગે, પરંતુ એ સાચું નથી. તેનું ખરું કારણ તાે એ આધાતજનક સમાચારથી તેનું ભ્રમનિરસન થતાં તે આત્મજાગૃતિ પામે છે તે છે. લગ્ન કરીને તેની ઈચ્છા તા પરેશ-શુભાંગો જેવું પ્રણયજીવન પામવાનો હતી, પણ પિસ્તાલીશની પાકટ ઉમરે કદાચ એવા પુરુષ અને એવું પ્રણયજીવન ન મળે એનું ખર્ ભાન એને થાય છે. અને વળા જેના સાથે વર્ષો સુધી રહી એ પિતાને એ પૂરી ઓળખી ન શકી તો મિ. પારેખ જેવા કાઇ અજાણ્યા પુરુષને કેટલા આળખા શકશે. એની સાથે કેવા ઘરસ સાર નસાવી શકશે, પાતે દાગ્પત્યજીવનમાં કેટલું સમાયાજન સાધી શકશે એના ખરા ખ્યાલ આવતાં કદાચ એ આ પગલું ભરે છે. અને એટલે જ પરેશ-શુભાંગી જેવાં પ્રેમસભર પ્રસન્ન ધન્ય દામ્પસજીવનના રંગીન પણ હવાઈ તરંગને પડતા મૂકા પાતાની ઢળતી ઉંમર, મ્લાન યૌવન અને સ્થાગતક હત જીવનમનાદશાની વાસ્તવિકતાના એ સ્વીકાર કરે છે. પરિસ્થિતિ અને ભાગ્યના (વપર્ય તથા સાચી વસ્તુના માડેથી થતા સાક્ષાત્કાર એ બે હેતુખીજના સંયોજનથી લાખકાએ એક નારીની આત્મજાગૃતિની વાત આ લઘુનવલમાં રજૂ કરી છે. મનાવૈજ્ઞાનિક આધારવાળી એક દાર્શાનક સમસ્યાનું રૂપાયન સાધવાનું હાવા છતાં લેખિકા કૃતિમાં સમયનું મનામય પરિમાણ ઊપસાવવામાં અને કુ દનના મનાગતને તેના આંતરહ દ વડે પ્રગટ કરવામાં અસફળ રહેયાં છે. તેથા કૃતિનો અપીલ વેધક ખનતી નથી.

ચંદ્રકાન્ત બક્ષાના 'પેરેલિસિસ' અને રઘુવીર ચૌધરીના 'તેડાગર' એ બે લઘુનવલામાં આત્મભાવનું વિષયવસ્તુ ખપમાં લેવાયું છે. 'પેરેલિસિસ' એક સ'વેદનકથા છે અન તેના વર્ણ વિષય છે વેદના. જીવનના ગતિ ઘણા અકુળ છે. કાઈ માણસના જીવનમાં કયારેક સાવ અકારણ અને અલુધારી કરુણતા આવી પડે છે, તેના જીવનમાંથી સ્વજન, સુખ, જીવનહેતુ બધું ઝું ટવાઈ જાય છે, સારે એ માણસને રિકતતા અને શૂન્યતા ભારે અકળાવે છે. જીવવું અકારું લાગે છે. પણ એને જીવવું પડે છે, કાઈને કાઈ રીતે જીવા નાખવું પડે છે. પત્ની પુત્રીના અકાળ અને આઘાતજનક મરણથા ભાંગી ગયેલા અને લીગત જીવનનાં કડવાંમીઠાં સ'સ્મરણાથા વેરાયેલા એક પુષ્ધિજીવા માણસના જીવા જવાના પુરુષાર્થ 'પેરેલિસિસ' માં નિરુપાયા છે. એ માણસ છે પ્રોફેસર અરામ શાહ. દારુણ વેદનાને હૈયામાં જીડે ધરબીને એ હિલસ્ટેશન પર આવે છે. એ આવ્યો છે વિગત જીવનની યાદા ભૂલવા. એટલે એ નિશ્ય કરે છે: રડવું નથી, ખાટું જુઠું પણ હસવું છે, જીવવું છે. પણ સ્મરણશ્રેષ થઇ ગયેલું જીવન એમાં એને સફળ થવા દેતું નથી. આવ્યો હતા તનમનની ત'દુરસ્તી માટે એને બદલે 'પેરેલિસિસ' નો ભાગ બની બેસે છે. એનું અધું શરીર અને આપું મન લકવાયસ્ત થઈ જાય છે. અપ'ગની જેમ અડધું હસતાં અડધું રડતાં, એક અડધી જિદગી જીવતાં કે મરતાં ટકા રહેવાના તરીકા એને ખાટા જબાય છે. આવું જીવન એને અડધું જિદગી જીવતાં કે મરતાં ટકા રહેવાના તરીકા એને ખાટા જબાય છે. આવું જીવન એને અડધું જિદગી જીવતાં કે મરતાં ટકા રહેવાના તરીકા એને ખાટા જબાય છે. આવું જીવન એને અડધું જિદગી જીવતાં કે મરતાં ટકા રહેવાના તરીકા એને ખાટા જબાય છે. આવું જીવન એને અડધું જિદગી જીવતાં કે મરતાં ટકા રહેવાનો તરીકા એને ખાટા જબાય છે.

કેક કે

નાન્યતરરૂપનું લાગ છે. દશે દિશાઓ બિડાઈ ગઈ હોય, અને વર્ત માન થીજી ગયા હોય એમ તેને લાગે છે. એ સંભેગામાં એ સારવાર કરતાં ડાકટરને 'મસી કાલીંગ 'ની ભાવનાથી મારી નાખવા વિનવે છે. એને લાગે છે કે એની પેરેલાઈઝડ થયેલી જિંદગીને હવે કોઈ કરી જીવતી નહીં કરી શકે. પરંતુ એના થીજી ગયેલા વર્ત માનને, એક સંનોગરૂપે એના જીવનમાં પ્રવેશેલી, એના જેવી જ દુ:ખી મેટન આશિકા દીપ હલાવી, ઓગાળે છે. એના નિષ્ક્રિય થયેલા તનમનને સ્નેહ, દું ક સમસ'વેદન અને સારવાર દ્વારા કરી ચેતનવંત કરી જીવનરસ લેતા કરે છે. જેની સાથે પાછલું લગ્નજીવન સુખી ન હતું એ પત્નીએ અને જેને પુત્રવત્ સ્તેહથી ઉછેરી હતી એ પુત્રીએ એની ગંભીર પ્રકૃતિ અને દુ:ખમાં અવિશ્વાસ કરીને દુઃખ અને પરિતાપ પહોચાડયાં હતાં. પણ એક મરેલા મશીનીસ્ટની વિધવા, જે ખુદ એાગખ્યાલીસમે વર્ષે જવવું રાષ્ટ્રીને ઊભી હતી અને આજાર દ્ધીં ઓની સારવાર કરી પાતાની એકલતાને વિદારતી હતી એ મેટન આશિકાએ પરી સમજદારી અને નિષ્ઠા દાખવી તેને કરી ખેઠા કર્યો તેથી તેને એક વસ્તુનું ભાન થાય છે, " જીવવું પડશે, જીવવું પડશે. જીવી નાખલું પડશે. માણસ ન જીવવાના પ્રયોગ કરી શકતા નથી. " તેથી પાતાના અપંગ અને અસ્તવ્યસ્ત થયેલા અસ્તિત્વને કરી એકવાર નામ લ બનાવવાના પ્રયત્ન એ કરી લે છે. ઘટનાઓના ઘાને ખાતરતાં ખાતરતાં અપ'ગનું નાન્યતર જીવન એને જીવી નાખવું પડશે એમ એ માનતા હતા પણ આશિકાનું દર્ણાત એને આત્મભાન કરાવી ઓગણપચાસમે વધે<sup>c</sup>, એની ભૃતાવળ જેવી ભતકાળની સ્મરખુસષ્ટિમાંથી બહાર કાઢી, નવું જીવન જીવવા કટિબદ્ધ કરે છે. જો કે, અરામના આત્મબાધ એટલું ધ્યાન નથી ખેંચતા જેટલું ધ્યાન એની જીવનવેદના ખેંચે છે. એનું કારણ એ છે કે અરામના જીવનના અર્થ એની જીવનઘટનાઓ વડે ઉપસાવવાના એમાં જેટલા પ્રયાસ કરવામાં આવ્યા છે તેટલા તેના મનાગત અને આંતરલાકનું આકલન કરી એ ઉભારવાનું બની શક્યું નથી. એ આ સુંદર વિષયવસ્તુની પણ એનાથી પૂરા પ્રસન્ન ન કરી શકતી રચનાની ઊચપ છે.

રઘુવીર ચૌધરીની 'તેડાગર' લઘુનવલના વિષયવસ્તુનું વિભાવન 'પેરેલિસિસ' સાથે કિક કિક સામ્ય ધરાવે છે. અશેક, 'પેરેલિસિસ'ના પ્રોફેસર અરામ શાહની માફક પત્ની અને પુત્રીના અકાળ મરખૂની ઘટનાઓથી ઘા ખાઈ ગયેલા માખુસ છે. પણ અરામ કરતાં એ જુદી એ રીતે છે કે, રૂપા સાથેનાં લગ્ન પહેલાં અને તેની સાથેના સુખી લગ્ન જીવન દરમ્યાન પણ જીવન પ્રત્યે નિવેદ અને વિરતિના ભાવ અનુભવતા રહે છે. આ મનાભાવને કારણે પત્ની રૂપાં અને બાળકો મલય અને સ્મૃતિ સાથે પુરું સાહચર્ય' અનુભવી શકતા નથી. પરંતુ તેની આ મનાદશા પર પહેલા ઘા પડે છે પત્નીના મૃત્યુથી, અને એથીય ઘેરા કુડારાઘાત થાય છે પુત્રીના મૃત્યુથી. હજુ તો પારિવારિક જીવન પ્રત્યે પૂરા ઉન્મુખ પણ થયા ન હતા ત્યાં માથે આવી પડેલી આપત્તિ અને મલયના ઉછેરની જવાબદારીથી એ ઘેરાઈ જય છે. મા અને બહેનના હત માટેના બાળક મલયના ત્રુરાપા એ ભૂલાવી શકતા નથી અને એને એની દયનીય લાચાર મનાદશામાંથી બહાર આણી શકતા નથી. પુત્ર મલય માટે એ કશું કરે એ પહેલાં એને નડતા અકસ્માત એને પૂર્ણ પણે ખળભળાવી નાખે છે. પત્નીના મૃત્યુ માટે અને પરિવારની દુર્દ શા માટે પાતાની ખેપરવાઈ જ કારખૂરપ હોવાનું મનમાં ઠગતી એ અપરાધ અનુભવી જીવનમાંથી રસ લેતા અટકા જાય છે. એની નિમમતાને વિદારી એને જીવનમાં રસ લેતી કરવાના એની સાળી સરજ, આશિકા દીપ માકક

# ગુજરાતી લધુનવલનાં વિષયવસ્તુઓ

391

પ્રયતના કરે છે, પણ તે અસફળ રહે છે. આખરે એ કામ સમય કરી આપે છે. પાતાને જીવવાના કોઈ અધિકાર નથી, પાતાની એ માટે પાત્રતા નથી એવી ગાંઠ વાળાને ભેસી ગયેલા અશાકને આખરે સમયદેવતા જ સમજાવી શકે છે: ''ન જીવવું એ એના હાથની વાત નથી. હાવું જીવવું એ સ્વાર્થ નથી, એ આપણી નિયતિ છે. '' માણસ ન જીવવાના પ્રયાગ કરી શકતા નથી એ વાત 'પેરેલિસિસ 'ના અરામની માફક 'તેડાગર 'ના અશાકને પણ માડી માડી સમજાય છે. તેથી, આ લઘુનવલનું વિષયવસ્તુ પણ આત્મેબાધનું છે. અલયત્ત, નાયકને આ આત્મેબાધ કરાવવા માટેની જરૂરી કારણવ્યવસ્થા લેખક કરી શકયા નથી. 'પેરેલિસિસ 'માં એ કામ આશિકા કરી શક્ય હતી, આ રચનામાં તા સૂરજ એ કરવામાં અસફળ રહે છે. મલયની નિરાધારીને કારણે પણ એ થઈ શક્યું નથી. 'દુ.ખનું એ!સડ દહાડા' એ ન્યાયે અશાકનું દુઃખ હળવું થાય એ સમજાય પણ સમયે કઈ રીતે એનું ભ્રમનિરસન કરી એને આત્મભાન કરાવ્યું એ લેખક પ્રતીતિકરરૂપે દર્શાવી શકયા નથા.

www.kobatirth.org

ગુજરાતી સર્જ કોને અનાત્મીકરણનું વિષયવસ્તુ પણ પ**સંદ પડ્યું હો**ય એવું એના પરની ત્રણ કથાઓ જેતાં લાગે છે. એમાંની એક છે દિલીપ રાષ્યુપરાની 'સૂકી ધરતી, સૂકા હોઠ.' તેમાં પરિસ્થિત અને સંજોગાની ભીંસમાં એક આશાસ્પદ યુવાનના થતા આત્મવિલાયન ( self effacement )ની કથા છે. પંચાળના નપાણિયા પ્રદેશમાં માત્ર ૨૩૭ માણસાની વસ્તી ધરાવતા શેખાદડ ગામમાં સેવા અને ઉદ્ધારનાં અનેક ઉરઅરમાના લઇ શિક્ષકની નાકરી કરવા **મા**વતા ભાવનાશાળી યુવાન જય તીલાલ ઠાકરનાં, અનેક દૂષણા અને વિકૃતિઓથી ખદ્દબદતા મામસમાજમાં કોઈ સ્વયના સાકાર થતાં નથી. એથી ઊલડું એના આશાઅરમાન ઇમાનધરમના **ષ્વ'સ થાય છે.** ત્યાંથી ખદલી કરાવવાના એના પ્રયત્ના લાં**ચિયા વહીવટીત** ત્રમાં કારગત નીવડતા નથી. ગ્રામસમાજની ખદીઓ અને વિકૃતિઓને દૂર કરવાની વાત તેં ખાજ પર રહી. પશ્ચિશ્વિત અને સંજોગાવશ, એ ખુદ ખીડી, દાર, જુગાર જેવાં વ્યસનામાં સરતા જાય છે. પશુરીશનની અધમ કોડિ સુધી એ પહેાંચે છે. રૂપાળા આદર્શી પર નાગનકઠાર વાસ્તવના એવા વિજય થાય છે કે એને આ સ્થિતિમાં લાવી ગુકનાર ગામમાંથી તેને ખસેડી લઇ શહેરમાં સ્થાયી કરવાના એનાં भड़ेन-भनेवीना प्रयत्ने। भुद्द जयंती ज सङ्ग धवा देता नथी ! ध्या प्रयत्ने।ने अति तेने त्यांथा બદલીના ઓડ ર મળે છે ત્યારે વિધિની વક્રતા એ છે કે પાતાની બહેન પર તે કુદ્દષ્ટિ કરે એટલી હદે તેનું પતન થઇ ચુકસું હોય છે. જય તી મટીને ભણે એ 'જ તું ' ખની ગયા છે અને તેથા જ ખદલીના એાર્ડર એ ઇન્કારે છે. એક ઉમ'ગી અને ભાવનાશીલ શિક્ષિત યુવાનના શતમુખ વિનિ-પાતની ઘટનામુલક માળખાંથી પરંતુ પૂરા વાસ્તવિક અભિગમથી રજૂ થતી આ કથા. જય'તીમાંથા 'જ'તુ ' ખની જતા માચુસના આત્મવિલાપનની કરૂ છુ કથા છે.

આવી બીજી કથા છે જયંત ગાડીતની 'આકત'. તેમાં વૈયક્તિક ચેતનાના હ્યુસની કથા છે. તળ ગુજરાતના કોઇ ટાઉનની કાલેજમાં અધ્યાપકની નાકરી કરતા એના નાયક આકૃત આજ-કાલ કાલેલા અશૈક્ષણિક વાતાવરણમાં રીઢા અને અપ્રામાણિક અધ્યાપકા જે રીતિનીતિ અખત્યાર કરે છે તેવી અપનાવી આચરી શકતા નથી. વર્ગમાં વિદ્યાર્થીઓને નાટ્સ ઉતરાવતા નથી. ટયુશના કરતા નથી. ટાળામાં મિજળાનીઓમાં સૌ સાથે ભળતા નથી. પાતાની આસપાસના સૌ કરતાં

832

નરેશ વૈદ

જુદી રીતે વિચારવા છવવા એ મથે છે, પગુ પરિશામે પત્ની, પાડાશીઓ, વિદ્યાર્થીઓ, સાથીઓ અને કાલેજના સંચાલકા સૌની ગેરસમજ અને ટીકાનિ દાના ભાગ ખની ખેસે છે. તાકરી ગુમાવે છે. આદર્શી—સિદ્ધાંતા છાડી પ્રવાહપતિત થયા વિના નવી તાકરી મળે તેમ નથા તાકરી મેળવવા ફાંફાં મારતા પોતાપણું જાળવી રાખવા અર્થે એતે ઘણું ઝૂઝતું પડે છે. પણ આખરે પરિસ્થિત અને સંજોગોની ભીંસ સામે ટકી ન શકતાં પોતાના આદર્શી—સિદ્ધાંતા સાથે બાંધછાડ કરી, પોતાપણું છાડી તેને સૌના જેવું થઇ જવું પડે છે.! આવત જોશી મટી ક—ર 3 થઇ જવું પડે છે! ઘરની અને બહારની ખેવડી પ્રતિકૂળતાઓ વચ્ચે પોતાનું સ્વત્વ—સંમાન સાચવી ન શકતાં, પોતાની વૈયક્તિક ચેતનાને સાચવી રાખવાની શક્ય તેટલી મથામણ કર્યા પછી, કર વાસ્તવ સામે પરાભૂત થતા લાચાર મનુષ્યની વાત તેમાં લેખકે કરી છે. આપણા સમાજ અને શિક્ષણક્ષેત્રે આજકાલ ફેલાયેલું દૂષિત વાતાવરણ એક સંવેદનશીલ અને પ્રામાણિક મનુષ્યનું કેવું કરુણ રીતે અનાત્મીકરણ કરે છે તેની કથા વાસ્તવવાદી દષ્ટિકોણથી લેખકે કરી છે.

' આવત 'માં અનાત્મીકરણના વર્ષ્ય વિષય જે રીતે નિરૂપાયા છે તેમાં વસ્તુઆયાજન અને નિરૂપણમાં તેના સર્જંકના આવાસ સ્હેજસ્હાજ કળાઈ આવે છે. પરંતુ એ જ વિષયનું નિરૂપણ કરતી ધીરૂખેન પટેલની 'એક ભલા માગ્રસ 'માં આવા આયાસ રહેજ પણ દેખાતા નથી. તેથી તે વધારે સહજ સ્વાભાવિક લાગે છે. તે કથાના નાયક ઓચ્છવલાલ છે તે મંખઈની એક વેપારી પેઢીના સામાન્ય મુનિમ. પરંતુ તેમણે તેમની નિષ્કા, પ્રામાણિકતા અને કાર્ય-કુશળતાથી તેમ ગરીબડા સ્વભાવથી તે જ્યાં નાકરી કરે છે તે પેઢીના શેઠ-શેઠાણીના દિલમાં આદરભર્યું સ્થાન મેળવ્યું છે અને બજારના અન્ય વેપારીઓમાં એક શાખભાળરૂ મેળવી છે. એમની સુસ્ત સ્વામીભકિત અને એના વળતરમાં મળતા મામુલી પગારને કારણે એમનાં પત્ની-પત્રના રાષ વહાર્યો છે, તેમ એમના જ્ઞાતિસમાજમાં માનસ્થાન મેળવી શકયા નથી. અન્ય પેઢીની આકર્ષક પગારવાળી નાકરીતું નિમંત્રણ પણ તેમને લલચાવી શક્યું નથા. એ ઓચ્છવલાલ શેઠાણી પ્રત્યેના આદર, પેઢી પ્રત્યેની વકાદારી અને શેઠની વિનંતીને કારણે શેઠના પુત્રોના દાણચારીના ગુના માથે એાઢી લઈ જેલવાસ પણ ભાગવી લે છે. પણ જેલમાંથી સજા ભાગવી ખહાર આવતા એમની વર્ષીની પ્રામાણિક સેવા અને અપ્રતીમ વકાદારીના બદલારૂપે મામુલી રકમ લઈ વતનભેળા થઈ જવાની સલાહ મળે છે, અગાઉ આકર્ષક પગારવાળી નાકરીના નિમ'ત્રણે આપનારા ઊભા પણ રહેવા દેતા નથી ! ઉપરથી ભલાભાળા દેખાતા એાચ્છવલાલ દાણચારીના ધધામાં પાવરધા હશે અને એમણે ઠીકઠીક મત્તા હાથ કરી લીધી હશે એવું માનતા વેપારીએ અને ગ્રાતિજનોને નોર્ક એની પત્ની અને એના પુત્ર પણ એ વાત માનતા થઇ જાય છે. એ જોઈ એવ્છિવલાલને દુ:ખ સાથે આશ્રર્ય થાય છે. પાતાના વિશે ગેરસમજ થઈ જ છે એ દૂર થવાની નથી અને અન્ય કોઈ રીતે પ્રામાણિક માર્ગ પાતે રાટલા રળા શકવાના નથા એની ખાત્રી થતાં તેઓ દાણચારીના ધધામાં સામે યાલીને ઝ'પલાવે છે. એમ કરતાં એમના અને એમના એક પુત્રના આત્મા કકળે છે. પરંતુ અન્ય સૌ-બીએ પુત્ર, પત્ની, વેવાઈ, વેપારીઓ. સમાજ-સહજરૂપે એ વાતને સ્વીકારે છે. ત્યારે વિના હીયકિયાટ આગળ વધતાં એવ્છિવલાલ દાષ્યુચારીના કળણમાં લંડા ભતરતા જાય છે, પૈસા રળે છે, એની પાછળ આવતાં દુષણામાં

### ગુજરાતી **લ**ઘુનવ**લનાં વિષયવસ્તુએ**।

**888** 

ડૂળતા જાય છે. ઓચ્છવલાલ મટી ઉત્સવ પરીખ બની રહે છે! સીધી લીટીએ ચાલતા એક ભલાભોળા તેકદિલ માણુસ જીવનસંજોગા દ્વારા કેવા પરિવર્તિત થઇ જાય છે તેની કથા લેખિકાએ હસલું અને હાણુ બંનેના અનુભવ થાય તે રીતે ટ્રેજિકામિક માૅડમાં કહી છે. અનાત્મીકરણના વર્ષ્યવિષયની આ એક નમૂતેદાર અને આસ્વાદ રચના, આપણા સાહિત્યમાં છે.

આત્મ પ્રસ્થાપના (self-assertion)નું વિષયવસ્તુ લઇને પણ ત્રણ લઘુનવલા સ્થાઈ છે. એ ત્રણેયમાં વધુ જાણીતી થઇ છે ધીરુખેન પટેલની 'વાંસના અ'કુર'નામની રચના. તેના કથાનાયક કેશવ એક બદનસીબ સંતાન છે જે નાનપણમાં જ માના મૃત્યુ અને શ્રીમંત સસરાના અકિંચન જમાઈ એવા પિતાની લાચારીને કારણે માતાપિતાની છત્રછાયા હેઠળ ઉછરવાને ખદલે ધનિક પણ કડક સ્વભાવના માતામહ રમણીકરાયને ત્યાં પિતા–આશ્રિત વિધવા માસીઓના હાથે ઉછરી રહ્યો છે. નિયમચુસ્ત રમણીકરાયને ત્યાં કયારે સુવં અને કયારે <sup>ઊઠ</sup>વું, શું કરવું અને શું ન કરવું એની દઢપણે ઘડેલી આચારસ હિતામાં શિસ્તબહ અને આર્ગાકિત જીવન જીવવાનું થતાં કેશવના મનમાં અણાગમા તા થાય છે. પણ સમજણા થતાં ઘરમાં બે માસીઓની સ્થિતિ જોતાં. પિતાને ત્રણ મહિને નિયત સમય માટે જ મળાય એવા નિયમ પાળતાં અવસ્થાએ વિધર અને આજાર અને સ્થિતિમાં સામાન્ય પિતાની હાલત જોતાં માતાનું શ્રાહ પોતે એકમાત્ર પત્ર હેાવા છતાં અન્ય કોઈ છાકરાને હાથે થતું હાેવાનું જાણતાં માસી પાસેથી મૃત માતાની સ્વમાન અતે હિંમતની લાગણીતા ખ્યાલ આવતાં-તેના મનમાં નાના રમણીકરાયની નીતિરીતિ સામે ખળવા કરવાની વૃત્તિ જોર પકડતી જાય છે. નાનાજને ન ગમતી એમણે મનાઈ કરમાવેલી એમને આઘાત પહેંાંચાડે તેવી પ્રતિક્રિયા દાખવતા થઈ જાય છે. વર્ષો સુધી રમણીકમહાલમાં રહેવા છતાં દાદાજ કે અન્ય કાઈ સાથે એ હદયસ બધ બાંધી શકતા નથી અને પાતાની ઈચ્છા મજબનું કાંઇ કરી શકતા નથી ત્યારે એ અસ્તિત્વની અને પ્રયત્નની વ્યર્થતા અનભવે છે. સમજ સમજવી ન શકાય તેવી અકળતા અને એકલતાની સમસ્યાથી ઉદ્ચિત્રન થઈ જાય છે. એના ઉલ્દેગ અજ પાના મળમાં એને કાદા રમણીકરાય આશ્રિત-પોષિત-નિર્ધારિત-પરાધીન જીવન છે એવું સમજાતાં જ આત્મપ્રસ્થાપના માટેની તેની અભિલાધા ઉત્કર થઈ જાય છે. વ્યક્તિસ્વાત ત્ર્યના ખ્યાલ આવતાં જ તે દાદાની છાયામાયામાંથી મક્ત થવા ઇચ્છે છે પોતે ક્રાઇના આશ્રિત કે પ્રેરિત નહીં. પોતાન જ જીવન સ્વેચ્છાએ જીવતા થાય, કેશવ તરીકે જીવી શકે, પરણવા, ન પરણવાના સખી યા દુઃખી થવાના પાતાના અધિકાર પાત જ ભાગવી શકે એવું એ વાંચ્છે છે. સાતે એટલે દાદાનું ઘર અને સ પત્તિ દાદાએ શાધી આપેલી સુંદર કન્યા, દાદાએ ઊભી કરી આપેલી ફેક્ટરી એ બધાં પ્રલાભનાના ર્પ્યુન્કાર કરી પાતાના પગ પર સ્વમાનભેર **ઊ**ભા **રહેવા આસામ** તરક નાેકરી અથે જવા નીકળા પડે છે. કેશવના ગૃહત્યાંગ એ કાઈ અધીર ઉતાવળિયા નાસમજ યુવાનનં. કાઈ આવેશ કે આવેગમાં આવી જઈ ભરાયેલું, પગલું નથી, માતા પાસેથી જ લાહીના સ'સ્કારરૂપે સ્વસ-માન. આપગીરવ મળ્યાં છે તેવા એક જવાંમદે યુવાનનું આત્મપ્રસ્થાપનની નિજી જરૂરિયાતમાંથી લેવાયેલ નક્કર સમજદારીવાળું પગલું છે. કેશવ કઠણ ભાય ફાડીને બહાર આવી સીધા ટકાર રૂપમાં વિકસતા વાંસના અંકુર જેવા છે. પાતીકાપણાનું ભાન પ્રગટતાં આત્મપ્રસ્થાપના કરવા ઉદ્યક્ત થતાં એક તરણની આ કથા, એ વિષયવસ્તુની સુંદર રચના છે.

388

નરેશ વેક

આત્મપ્રસ્થાપનાનું વિષયવસ્તુ સરાજ પાઠકની 'ઉપનાયક ' લઘુનવલમાં મનાવૈજ્ઞાનિક ભૂમિકાએ મુકાર્યું છે. તેના નાયક એક મનારુખ માણસ છે. એનું બાળપણ તરણાઇ અને યુવાની-બધી અવસ્થાએ સમસ્યાયસ્ત રહી છે. પોતાના જન્મ અને ઉછેર અંગે, પોતાને દત્તક તરીકે પાળનાર માસી સાથેના તેના સંવ્યંધ અંગે તેને કતુહલયક્ત અજ પા છે. માસીના કન્યાકાળના ' પાપાચાર 'નું સ'તાન એ સત્ય જાણતાં પાતા પ્રત્યે અનુભવાતી હીણપત અને માસી પ્રત્યે અનુભવાતી અભ્રગમાની લાગણીને કારણે પાતે પરણશે તા એવી સ્ત્રીને જે પાતાની ચારિત્ર્યની, પ્રેમની, લાગણીની વફાદારીની બધી અપેક્ષાએાને સંતાષે એવું નક્કા કરી ગૌરીને પરણે છે. પણ સુઢાગરાતે પત્ની ગૌરીના બ્રષ્ટ હાવાના નિખાલસ એકરાર સાંભળતાંજ કરી એ પાતાની જાતને **ઉતરતી પડતી અનુભવે** છે. અપવિત્ર માં અને પત્નીને તરછાડ્યા પ**છી** અપરાધ-ભાવ અનુભવતા અહી'તહી' આથડી મનની શાંતિ શાધવા કાંકાં મારતા કથાનાયક પડાશી ખાદાણ-પરિવારની કન્યાના સંપક્ષમાં ટયુશનને કારણે આવે છે અને સામે ચાલીને તેના દ્વારા થયેલી પ્રણય-પરિષ્યુયની પહેલને સ્વીકારી નાયક અનવા જાય છે. ત્યાં આ શિષ્યા પણ લગ્નપવે પ્રિયતમથી આપનસત્ત્વા થયેલી હોવાનું જાણતાં કરી આધાત પામે અને મનારુગ્ણતામાં પછડાય. માતા, પત્ની અને શિષ્યા સમક્ષ તેમની ચારિત્યગત શિથિલતા અને અશુદ્ધતાને કારણે નાયકપદ પામવાની ઈચ્છામાંથી પાછા પડતા માણસની આ કથામાં ખરેખર તા આત્મપ્રસ્થાપનાના મુદ્દો છે. જીવનમાં થયેલા ત્રણ ઓસિ'પર્કો/સ'બ ધામાં છેતરાઈ ઉપનાયકપણું પામતા મનુષ્યની મૂળભૂત સમસ્યા આત્મપ્રસ્થાપનાની છે. પરંતુ લેખિકાએ આ સમસ્યાની મનાગૈજ્ઞાનિક ઢળે માવજત કરવામાં જેટલી કાળજ લીધી છે તેટલી દાર્શનિક હમે માવજત કરવામાં લીધી નથી.

દિનકર જોશીની 'યક્ષપ્રશ્ન ' લઘનવલમાં આ વર્ષ વિષયની વાર્તાવશ સ'વિધાનવાળી કથા છે. ભગીરથના પન્ના સાથે સુખભર્યા સંસાર ચાલતા હતા પરંતુ એક સમયે અચાનક તેને પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ ઊભરી આવતાં એ ખેચેન બની જાય છે. પોતે ભગીરથ નહીં પણ આનંદ છે. પાતાને વ્હાલસાઈ પત્**ની નીલા છે, સહદ**ય મિત્ર સુકેતુ *છે.* સહસા જાગી ઉઠેલી પૂર્વજન્મની આ સ્મૃતિ તેને બેહદ અકળાવી મુકે છે. પાતે ભગીરથ છે કે આનંદ પાતે ખરેખર કોણ એવા યક્ષપ્રશ્ન એની સામે ખડા થાય છે. રહેવાતું નથી સારે સ્મૃતિના સહારે મુંબઈ જઇ પૂર્વ ભવના પાતાના ઘરના અને પત્નીના પત્તો મેળવે છે. પત્ની નીલાને મળી એની સાથે કરેલા વિહાર સાથે સેવેલાં સ્વય્તા, તેની અને મિત્ર સુકેતુ સાથેના નાજુક સંભ'ધાની રજેરજ વિગતા રજૂ કરે છે. તેથી નીલા ના–છૂટકે એને ધરમાં સ્થાન આપે છે. ભગીરથ વિગતજીવનના અનેકાનેક પ્રસંગા વર્ણીની, પોતાને પતિ આનંદ તરીકે સ્વીકારી લેવા નીલાને વિનવે છે. પણ નીલા માટે માટી સમસ્યા છે. આનંદ મૃત્યું પામી ચુક્યો છે એ સત્ય વર્ષોથી સમાજે, પાતે અને પુત્રે સ્વીકારી લીધું છે ત્યારે હવે આ નવાં નામરૂપમાં આવેલા પુરુષને પતિ આન દના સ્વરૂપે પુન : સ્વીકારવા કઈ રીતે ? એને જુવાન પુત્રના, સમાજના અને ખુદ પાતાની જાતના પણ વિચાર કરવા પડે છે. તેથી નીલા ભગીરથના પ્રયત્નાને મચક નથી આપતી. ભગીરથ લાંસું ધારે ધરી શકતા નથી. દરિયાકિનારાના એકાંતમાં આવેશમાં આવી નીલાને સાહી લેવા એ તત્પર બને છે ત્યારે એની આ પણતાને સાંખી ન શકતી નોલા એને ધૃતકારીને જતી રહે છે. ભગીરથમાંથી આનંદ ન ખની શકેલા. નાસીપાસ થયેલા તે ધેર પાછા કરે ત્યારે એના ગૃહત્યાગના આઘાતને જીરવી ન શકેલી

# ગુજરાતી લઘુનવલનાં વિષયવસ્તુએા

ક કે પ

પત્ની, પુત્રને જન્મ આપી, પરધામ પહેંચી ગઇ છે. પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ ઊભરી આવવાને કારણે એક યુવાનના જીવનમાં ઊભી થતી આત્મપ્રસ્થાપનાની આ કથા દાશ નિક વિષયને અનુર્પ માવજત પામી નથી. જિજ્ઞાસામૂલક મનારંજનલક્ષી વાર્તામાળખાશ સ્થાયેલી આ કથામાં પસંદ કરાયેલ વિષયવસ્તુને કોઈ રીતે ન્યાય મળ્યા નથી. વસ્તુવિભાવનમાં તાર્કિકતા અને સુરેખતા સચવાયાં નથી. ભગીરથના યક્ષપ્રશ્ન એ તા પ્રાથમિક સામગ્રી હતી, એના વિનિયાગ વડે ખરેખર તેા એના જીવનાનુભવમાંથી દાશ નિક અર્થ નીપજ્યવાના હતા. પરંતુ અહીં તા લેખક વૃત્તાંત-નિવેદન કરી, કેવળ કથારસ સંતાષી અટકી ગયા છે.

ગુજરાતી લઘુનવરામાં, આમ, આત્મવ'ચના, આત્મધાત, આત્મસભાનતા, આત્મ-અભિત્રાન, આત્મસાક્ષાત્કાર, આત્મજાગૃતિ, આત્મએધ, અનાત્મીકરણ, આત્મપ્રસ્થાપના—જેવાં વિષયવસ્તુઓ લેવાયાં છે. જોકે આ વિષયવસ્તુઓને બધી લઘુનવલામાં પૂરા ન્યાય મળ્યા છે એવું નથી. ક્ષમતાપૂર્ણ અને શકયતાસભર હોવા છતાં 'કાણુ ?', 'ભાવ અભાવ', 'યક્ષપ્રશ્ન ' જેવી કૃતિઓનાં વિષય–વસ્તુઓ વેડકાઈ ગયાં છે. તા ' ઉપનાયક', ' પેરેલિસિસ', ' તેડાગર', ' આંધળા ગલી ' જેવી કૃતિઓમાં વિષયવસ્તુઓને યાગ્ય માવજત ન મળતાં એમાં કેટલીક મર્યાદાઓ રહી ગઈ છે.

ખીજું, સ્વ અને આત્માને લગતી આવી દાશ નિક સમસ્યાઓમાંથી ઉપર નિદેશ કર્યો તેવી અમુક જ આપણી લઘુનવલામાં આવી છે, ખીજી આવી કેટલીય દાશ નિક સમસ્યાઓ વિષય— વગ્તુર્પે હજુ આવી નથી. જેમેક, આત્મસ્નેહ, આત્મસન્માન, આત્મનિગ્રહ, આત્મનિંદા, આત્મદ્યા, આત્મધૃશ્યા, આત્મભલદાન, આત્મવિડ ખના જેવા વિષયવસ્તુઓની કથાએ હજુ મળી નથી. એ વિષયવસ્તુઓ પશુ ઓછાં રસપ્રદ નથી.

ત્રીજું, આવાં વિષયવસ્તુને લઇને કથાસજેન કરતાં આપણા સર્જકોને આ વિષયોના દાશેનિક ગહન ગંભીર ધરાતલ અને પ્રકૃતિના પૂરા ખ્યાલ હાય એવું જણાતું નથી. કેમકે આવી સમસ્યાઓને મનુષ્યના અસ્તિત્વમૂલક સંઘર્ષના સ્તર ઉપર જેટલી મૂકવી જોઈએ તેવું થઇ શકતું નથી.

ચોશું, આવાં વિષયવસ્તુની માવજતમાં પણ પૂરી સજજતા સૂક્ષ્મતા જણાતી નથી. મનુષ્યના મનનું તળિશું તપાસી લે, તેના અંતરના ઉડાણનું અવગાહન કરી આપે, તેના ઉર–અંતરની સંકુલતાને આંખી લે અને મનુષ્યના સ્વના સંઘષ્ ને કાં તા નીતિમૂલક, કાં તા મૂલ્યવિષયક, કાં તા ચેતનાવિષયક, કાં તા અસ્તિત્વમૂલક, કાં તા કર્ત વ્યમૂલક, કાં તા સામાજિક–તાપરક, કાં તા માનસિકતાપરક, કાં તા ધર્મ મૂલક ભૂમિકાએ સ્થિર કરીને કળાત્મક સ્તરે ઉજાગર કરી શકે એવી ઉપકારક ટેક્નિકના વિનિયાગની અસમર્થતા પણ દેખાય છે.

સ્વા ૧૮

#### **OUR NEW RELEASES**

|                                                                                                 | Rs.       |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------|
| Discipline: The Canonical Buddhism of the Vinayapitaka—John                                     |           |          |
| C. Holt                                                                                         | 50        |          |
| Encyclopedia of Indian Philosophies—Karl H. Potter                                              |           |          |
| Vol. I: Bibliography 2nd rev. edn.                                                              | 250       |          |
| Vol. II: Introduction to the Philosophy of Nyaya Vaisesika                                      | 150       |          |
| Vol. III: Advaita Vedanta. Part I                                                               | 175       |          |
| Fragments from Dinnaga—H. N. Randle                                                             | 40        |          |
| Fullness of the Void—Rohit Mehta                                                                |           | (Cloth)  |
| Global History of Philosophy 3 Vols—John C Plott.                                               | 195       | (Paper)  |
| Hindu Philosophy—Theos Bernard                                                                  |           | (Cloth)  |
| Itiatam and the Destrines of the Alivibra ' A. I. Decham                                        |           | (Paper)  |
| History and the Doctrines of the Ajivikas—A. L. Basham                                          | 75        |          |
| History of the Dvaita School of Vedanta—B. N. K. Sharma                                         | 200       |          |
| History of Indian Literature Vol. I—M. Winternitz                                               | 100       |          |
| History of Pre-Buddhistic Indian Philosophy—B. Barua                                            | 125       |          |
| Indian Sculpture—Stella Kramrisch                                                               | 60        |          |
| J. Krishnamurti and the Nameless Experience—Rohit Mehta                                         |           | (Cloth)  |
| Language and Society-Michael C. Shapiro and Harold F. Schiffman                                 | 130       | (Paper)  |
| Life of Eknath—Justin E. Abbott.                                                                |           | (Cloth)  |
| Zio oi Zinami Juoni ai viocotti                                                                 |           | (Paper)  |
| Madhyamaka Buddhism: A Comparative Study-Mark Macdowel                                          |           | ( upor ) |
| Nyaya Sutras of Gotama—Tr. by Nand Lal Sinha                                                    | 80        |          |
| Peacock Throne: The Drama of Mogul India—Waldemar Hansen                                        |           |          |
| Philosophy of Nagarjuna—K. D. Prithipaul                                                        | 65        |          |
| Prapancasara Tantra—Ed. by Arthur Avalon                                                        |           | (Cloth)  |
| Tapanedeata Tantia—Da. by Atthat Avaion                                                         |           | (Paper)  |
| Select Inscriptions. Vol. II—D. C. Sircar                                                       | 200       |          |
| Serindia 5 Vols—Sir Aurel Stein Sexual Metaphors and Animal Symbols in Indian Mythology—        | 3000      |          |
| Wendy Doniger O'Flaherty                                                                        | 100       |          |
| Siksha Samuccaya: A Compendium of Buddhist Doctrine—<br>Cecil Bendall & W.H.D. Rouse            |           |          |
| Suresvara on Yajnavalkya—Maitreyi Dialogue (Brhadaranyako-<br>panisad 2: 4 and 4: 5)—Shoun Hino | 60<br>125 |          |
| Tantraraja Tantra—Ed. by Arthur Avalon & Lakshaman Shastri                                      | 120       | (Cloth)  |
| Vedic Mythology, 2 Vols—Alfred Hillebrandt; tr. by Sreeramula                                   | 100       | (Paper)  |
| Rajeswara Sarma                                                                                 | 220       |          |
| For Detailed Catalogue, please write to :—<br>MOTILAL BANARSIDASS                               |           |          |

MOTILAL BANARSIDASS

Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi-110007 (India)

# 'પત્રસુધા 'માં શ્રીમદ્ ઉપેન્દ્રાચાર્યજીની દામ્પત્યઘુતિ

કલ્પના માહન બારાેટ\*

' પત્રસુધા 'ના પત્રો 'દમ્પતી-મિત્ર અને પત્રસુધા ' નામના શ્ર'થમાં સંગ્રહાયા છે. ઉપેન્દ્રાચાર્ય જીએ જયન્તીદેવીને જુદા જુદા સમયે, જુદા જુદા પ્રસંગે લખેલા કુલ ૬૦ પત્રો ' પત્રસુધા'માં છે. દરેક પત્ર આ મહાન દ'પતીના દિવ્ય દામ્યત્યના નિર્દેશ કરે છે.

સાહિત્યક્ષેત્રે ઘણીવાર એવું બને કે કાઈ કવિ કે લેખકની કૃતિ પરથા તેના વ્યક્તિત્વને પામવાના પ્રયાસ થયા હોય. એ પ્રયાસ કેટલે અ'શે સફળ થાય તે ન કહી શકાય કારણ કે કવિતા, વાર્તા કે નવલકથા એ કવિ કે લેખકની કલ્પનાની નીપજ હાય છે. અલબત્ત, તેમાં વાસ્તવિકતા, આજુબાજુના સંન્ત્રોગા વગેરેના ફાળા પણ નાના સૂના ન ગણાય. પરંતુ સાહિત્યનું આ પત્ર-સ્વરૂપ તદ્દન ભિન્ન છે. જપાનના વિશ્વપ્રસિદ્ધ કવિ, ચિંતક અને કેળવણીકાર દાઈસાફૂ ઈકડા અને વિખ્યાત કવિ યાસુશિ ઈનાવ વચ્ચેના પત્રવ્યવહારનું એક પુસ્તક છે જેનું અ'ચ્રેજીમાં ભાષાતર 'Letters of Four Seasons'ના નામે જેમણે કર્યું' છે તે શ્રી રીચાર્ડ ગેગના મતે તો "પત્રએ સાહિત્યનું એક એવું સ્વરૂપ છેકે જેમાં લખનાર ખુદ [Writer himself] એક વિષય હાય છે." અને આમ હાવાથી જ કદાચ જાહેર જીવનમાં પડેલી કે પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિએાના પત્રોનું આપણે વાચન કરીએ છીએ.

તો 'ડાયરી' પણ સાહિત્યનું એક એવું સ્વરૂપ છે કે જે લખનારના અંગત જીવનને છતું કરે છે. તેમ છતાં આ બંને સ્વરૂપામાં ભિન્નતા છે. ડાયરીમાં અંગત જીવનની નાની નાની વાતા આવે અને લખનારનું પાતાનું વ્યક્તિત્વ ઉપસે છે. જગત વિશેનાં તેનાં અવલાકના અને વિચારા તે ડાયરીમાં પાતાની રીતે ટપકાવે છે ત્યારે ખૂબ જ ખાનગી રાખીને નાંધે છે. કોઈક ભવિષ્યમાં વાંચે અને મને સમજે એવી ઈચ્છાથી ડાયરી લખાય છે. વળી ડાયરીમાં ચાકસાઈ પણ વધારે રહે છે અને તે પાતાના સમય સાથે બહ્દ હાય છે. જયારે પત્રમાં તા નથી હાતું કશું ખાનગીપણું કે નથી હાતું સમયનું બધાન. પત્રલેખક જ્યારે લખવા ખેસે છે ત્યારે લખનાર અને પત્ર પ્રાપ્ત કરનાર બંનેની કક્ષા સમાન હાય છે. જેટલે અંશ ડાયરી અંગત છે અથવા અમુક ચાહકસ discipline વચ્ચે ચાલે છે એટલી સખત શિસ્ત પત્રમાં નથી. પત્રમાં તા ઘણી માકળાશ લાગે છે.

<sup>&#</sup>x27;**ફ્લાધ્યાય',** પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગસ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૩૩૭–૩૪૨.

<sup>\*</sup> ૨૯ સુનીતા સાસાયટી, અકાટા, <mark>વડાદરા</mark>,

કંદપતા માહન ખારાત

336

વળા પત્રો શાસ્ત્રીય કે શૈક્ષ બ્રિક હેતુઓ માટે પબ્રુ લખાય છે. જેમકે હાલમાં પ્રા. હસિત બ્રૂય ' ગુજરાતી સ.હિત્યના ઇતિહાસ' પત્રરૂપે લખી રહ્યા છે\* બીજ પ્રદેશના માણસાને ગુજરાતી સાહિત્યના પરિચય થાય તેની સાથે સાથે આ સ્વરૂપમાં વચ્ચે માંકળાશ પબ્રુ મળે. પત્રમાં એમ પબ્રુ લખી શકાય કે " તું વડાદરા આવીશ ત્યારે આપણે સગમ શ્રીખંડ ખાઇશું." એમ પત્રમાં હળવાશ મળે. કયારેક પત્રમાં ટીખળ પબ્રુ કરી શકાય. આ માટે ગાંધીજીના પત્રોનું એક દષ્ટાંત ટાંકું—જાણીતા સ્વાતં ત્યસેનાની શ્રી. અબ્બાસ તૈયબજી અને ગાંધીજી વચ્ચે અંગત ઘરાબો હતા. તૈયબજી દાઢી રાખતા. તે કરકર થતી ત્યારે ગાંધીજી તેમને BHRhhh કહીને ચીઢવતા. આથી મજકરૂપે ગાંધીજીએ એક પત્રમાં તૈયબજીને સંબાધન કરતાં લખ્યું છે Dear Bhrhhh...ગાંધીજીના આ પ્રખ્યાત પત્રની નકલ અત્રેની મહારાજા સયાજીરાવ યુનિ.ના પ્રાચ્યવિદ્યા મંદર (Oriental Institute)ના હસ્તપ્રત વિભાગ (Manuscript Section)માં જોવા મળે છે. છે તે પત્રની હળવાશના જવલ તન્મના ?

એતિહાસિક, સાંસ્કૃતિક કે આપ્યાત્મિક દીતે મહત્ત્વની વ્યક્તિએાના પત્રો અમૂલ્ય ગણાય છે. દા. ત. ગાંધીજીના પત્રા લાખા રૂપિયાની કિ મતે ભારત સરકારે ખરીદ્યા છે.

તા સાહિત્યનાં કેટલાંક સ્વરૂપા પણ પત્રરૂપે લખાય છે. દા. ત. ટ્રુંકી વાર્તા ઘણીવાર પત્રરૂપે આવે છે. કલાકારને કાલ્પનિક કે અનુભૂત મનામંથન રજૂ કરવા માટે પત્રનું સ્વરૂપ આત્મીય અને હળવું લાગે છે. પત્રમાં અંગત સ્પર્શ પણ આવે અને તેમાં વિષયાંતર પણ આલી શકે.

કેટલીક વખત કવિતા પણ પત્રરૂપે થાય છે. દા. ત. હીરાળહેન પાઠકનું 'પરલાકે પત્ર.' તો ઇતિહાસના પાઠ આપવાના શૈક્ષણિક હેતુસર પંડિત નહેરૂએ લખેલા 'પ્રિયદર્શિનીને પત્રો' જગપ્રસિદ્ધ છે.

પ્રાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યમાં શકુન્તલાએ દુષ્યન્તને લખેલ પત્ર નોંધનીય છે. જેને વિષય ખનાવીને રાજા રવિવર્માએ ઉત્તમ ચિત્રો દાર્યા છે. તો કાલિદાસનું 'મેઘદૂત' એક પ્રકારના મીખિક પત્રા જ છે ને ? જેમાં યક્ષ વાદળને 'તું આ જે ઈશ. તું આ જોઇશ...' કહેતાં કહેતાં ભારતની ભૂગોળ જણાવી દે છે.

ગુજરાતી સાહિત્યમાં કાકાસાહેબ કાલેલકર, ગાંધીજી અને સરદારના પત્રા નાંધનીય છે.

ખર્ટન વાૅટસન કે જેમણે 'Letters of Four Seasons' પુસ્તકની પ્રસ્તાવના લખી છે. તેઓના મતે પરદેશી કે પરાયી ભાષામાં પત્ર એ બહુ જ મૂં ઝવનારા મામલા છે. કારણ કે પત્રો પ્રણાલીબદ કે રૂઢિગત હાેય છે. દા. ત. જપાનમાં પત્રની શરૂઆતમાં ઋતુનિદેશ થાય છે. જપાનીઓ લખે છે કે... ''The sky is high and the horses are fat... '' આમ ઋતુનિદેશ એ જપાનની સભ્યતા છે. આમ વિવિધ પ્રદેશાની પાતાની પ્રણાલીઓ, રૂઢિઓ પત્રસ્વરૂપમાં જોવા મળે છે.

<sup>\*</sup> આ લેખ લખાયા બાદ મા. હસિત ખૂચતું દુ:ખદ નિધન થયું છે તેની સખેદ નેાંધ લઈએ છીએ—સંપાદક.

## 'યત્રસુધા 'માં શ્રીમદ્ ઉપેન્દ્રાથાય છના દારુપત્યલ્તિ

336

આમ હોવા ઉપરાંત સાહિત્યનાં બીજાં સ્વરૂપા કરતાં પત્રસ્વરૂપનું ભિન્નત્વ એ છે કે તેમાં બે પરિચિતા, તે ય એક સમાન પશ્ચાદ્દભૂધા પરિચિત વ્યક્તિઓ વચ્ચેના વ્યવહારવિનિમય છે. તેથા જ વાયકને પત્રોમાં વ્યક્તિ, પ્રસંગાદિ ઉલ્લેખા કોઇ સ્પષ્ટીકરણ વિનાના મળે છે. કારણ કે તે અત્યંત personal ઉલ્લેખા હોય છે. પરાયા માટે તે કાયડા જેવા રહે છે.

નવા વિચારાના પ્રચાર-પ્રસાર માટે પત્રા ઉત્તમ માધ્યમ છે. એમાં ચિંતન-કથન-વિચાર ઘડવાનું કામ થયા કરે છે કારણું કે બે વ્યક્તિ વારાક્રતી પરસ્પર વિચારોના વિનિમય કરે છે. એમાં Rambling (સ્વર્રવિહાર) શક્ય બને છે તથા Informal medium of expression-રજૂઆતનું અનીપચારિક માધ્યમ વસ્તાનું જ્યાં છે.

પત્રસ્વરૂપનાં આ ળધાં અંગોના વિચાર કરીને જેતાં ઉપેન્દ્રાચાર્ય છએ લખેલા 'પત્રસુધા'ના પત્રો ગુજરાતી સાહિત્યમાં જવલ્લે જ જોવા મળે તેવા છે. ગુજરાતી સાહિત્યના વિવિધ ક્ષેત્રે અનાપુ પ્રદાન કરનાર ઉપેન્દ્રાચાર્ય છતું આ પત્રસાહિત્ય સાચે જ નોંધપાત્ર છે.

'પત્રસુધા 'માં આર્ષ કાલીન ૠિષદ પતી જેવું જીવન જીવતાં બે વ્યક્તિત્વા ધળેક છે. પત્રો લખ્યા છે તા ઉપેન્દ્રચાર્ય જીએ પણ પત્રોનું વાચન કરતાં ઉપેન્દ્રાચાર્ય જીની સાથે સાથે જયન્તી દેવીના વ્યક્તિત્વનાં અનેક પાસાં વાચક સમક્ષ ઊઘડી આવે છે. એ આ પત્રોની ખૂબી ગણી શકાય.

જુદા જુદા પ્રસંગાએ લખાયેલા પત્રોમાં કયાંય કાઇ આચાર્યના ઉપા પદના લાર નથી વરતાતા. એમાં તાે છે નિભેળ પ્રેમ. સ્પષ્ટ સમજદારીપૂર્વક પાતાની પ્રિય પત્નીને લખાયેલા આ પત્રો છે.

જગતને પાતાના પ્રતિભાધા વિશિષ્ટ પ્રદાન કરનાર આવા મહાપુરુષાના વિચારસરણી વિશ્વન! કાઇપણ ખૂણે કેવી એક સમત્ન હાય છે તેની પ્રતીતિ આપણેને આ પત્રો વાંચ્યાથી થાય છે. શ્રા હપેન્દ્રાચાર્ય જીએ જયન્તીદેવીને ઉદ્દેશીને આપેલ સલાહ-શિખામણા વ્યક્તિમાત્રને માટે જીવનમાં ખૂબ જ ઉપયાગી ગણી શકાય દા. ત. "હંમેશાં આનંદમાં રહેવું…" એમ તેઓએ ઘણા પત્રોમાં જુદી જુદી રીતે દર્શાવ્યું છે. ઇશ્વરેચ્છાથી જે જે કંઈ આવી મળે તેના સ્વીકાર કરવા અને પ્રસન્ન રહેવું એ કંઈ નાનીસૂની વાત નથી. ક્ક્ત ઉચ્ચાત્માઓને જ સાધ્ય એવી આ કલા આ દંપતીના જીવનમાં સહજપણે વણાઇ ગયેલી નોઇ શકાય છે.

'પત્રસુધા' ના આ પત્રો આપણને બતાવે છે કે આધ્યાત્મિક સાધના ગૃહસ્થાશ્રમમાં પણ સરળ રીતે સાધી શકાય છે. પોતાના જીવનકાર્યથી આ સાધના કરતાં કરતાં તેઓએ દ'પતીજીવનને ઉચ્ચગામી કરે તેવું સાહિત્ય સજર્યું એ આ દ'પતીની સમાજને અણમાલ ભેટ છે. કારણ કે પલાયનવાદ (Escapism)ના આ યુગમાં તેઓએ સામાજિક જવાબદારીઓમાંથી છટકવા કરતાં તેને અદા કરતાં કરતાં ઉચ્ચતા પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગ બતાવ્યા છે. 'પત્રસુધા' ના પત્રો આ રીતે સમાજના દામ્પત્યજીવનને ઘડનાર પણ ગણી શકાય. પાતાની આસપાસ બનતાં બનાવાનો ઉલ્લેખ જગતને નિરપેક્ષભાવે જોવાની રીત અને દરેક બાબતમાંથી સાર શાધવાની ઈચ્છા એ બધું જાણીને વાચક એવી અનુબૂતિ કર્યા વિના રહી શકતા નથી કે હા, આ તા અમારા જ જીવનની વાત છે! અને એમાંથી આટલા સારા ઉકેલ પણ મળી શકે!

કંસ્પના માલન બારાદ

એક વ્યક્તિ તરીકે ઉપેન્દ્રાયાર્ય જેવા છે તેવા જ એક પતિ તરીકે ઉપસી આવે છે. દા. ત. તેઓને નવું નવું જાણવા-શીખવાની જે ધગરા તે તેઓના પત્રોમાં પણ જણાઈ આવે છે. તેએ! જયન્તીદેવીને શરીરસ્વાસ્થ્ય જાળવવા વાર વાર જણાવે છે અને તે માટે કસરત કરવાની, પ્રાણાયામ કરવાની ભલામણ પણ કરે છે. તો ખીજ બાજુ તેઓ લખે છે કે અંગ્રેજી લખવા-વાંચવાના મહાવરા ચાલુ જ હશે. એક પત્રમાં લખે છે કે સ'સ્કતના અભ્યાસ બ'ધ તા નથુ કરી દીધા ને ? તા વળા ખીજી કેટલાય પત્રોમાં સચના કરે છે કે ભજના લખવાં, પદા લખવાં, ગુંથણકળા અને રસાઇકળાનાં પુસ્તરા વાંચવાં અને નવી વાતા નોંધી લેવી-આ બધી વાતા આપણી સમક્ષ તેઓને એક અભ્યાસ વ્યક્તિ તરીકે તો રજૂ કરે જ છે પરંતુ તે ઉપરાંત એક પતિ તરીકે પોતાની પ્રિય પત્નીના અંગત જીવનના વિકાસ માટે તેઓ કેટલા આતર છે એ વાત પહા બતાવે છે. મને તા એમ લાગે છે કે <del>જો</del> આપણા સૌના દામ્પત્યમાં આ પાસં આવી મળે તે**ા પછી આપ**ણે સ્ત્રી-**ઉત્કર્ષ** કે સ્ત્રી-ઉન્નતિની વાતા કે કાયદાઓ કરવાની જરૂર નહિ રહે. ઉપેન્દ્રાચાર્ય છના છવનપ્રદીપનાં આ એાજસ સમાજમાં સ્ત્રીને એક વ્યક્તિ તરીક નેવાનું ખળ પૂરું પાડે છે. તો સ્ત્રીઓની સામાજિક પરિસ્થિત અંગે, તેઓના ઉત્થાન અંગે ઉપેન્દ્રાચાર્ય જની ચિંતા પણ આ પત્રોમાં વ્યક્ત થઇ છે. તેઓ જણાવે છે (પત્ર ૪૮, પાનું ૨૨) કે, "સ્ત્રીજાતિ બહુ પછાત છે તેમાં થાેડા પ્રયાસથા તારા જેવી આગળ પડી શંક." તેઓએ પોતાનાં સહધર્મ ચારિણીને કયારેય પોતાના કરતાં નીચાં કે ઓછાં નહિ સમજ્યાં હોય એમ 'પત્રસુધા'ના પત્રો પરથી લાગે છે. તેમ છતાં તેઓના હ્રદયમાં જયન્તીદેવીનું સ્થાન એટલું અનન્ય છે કે લગભગ દરેક પત્રમાં એક ચિ'તિત પતિની છબી ઉપસે છે. જય તીદેવીના સ્વાસ્થ્ય માટે, તેએાના ૌચારિક, આધ્યાત્મિક વિકાસ માટે એમાં એટલાં વધાં સુચના-માર્ગદર્શના છે કે વ્યક્તિવિકાસ માટે ઇચ્છુક વાચક એમાંથી અદ્દસુત સાથું પ્રાપ્ત કરે છે.

હિપેન્દ્રાયાર્ય છએ જયન્તી દેવીને કરેલાં સંભાધના એવાં તા અર્થ પૂર્ણ, અલં કારયુક્ત અને આકર્ષક છે કે પત્રા વાંચી લાધા પછી પણ સંભાધનાને વાગાળવાનું મન થાય. ગુજરાતી પત્ર- સાહિત્યમાં આટલાં પ્રેમસભર, કવિતાસભર અને અર્થ સભર સંભાધના ળદ્દુ જ એાછા લેખકાએ પ્રયોજયાં હશે. સાચે જ સંભાધનાની સુંદરતા હૃદયને સ્પર્શા ગયા વિના રહેતી નથી. થાડાં ઉદાહરણા જોઈ એ. ઉપેન્દ્રાચાર્ય છ લખે છે જયન્તી દેવી માટે — સ્નેહમયી, સુભાગ્યવતી, વિશુદ્ધ હૃદયા, પ્રીતિપાત્ર, સદ્વિવેકિની, સદ્દ્યુણાલ કૃતા, શુભસંપત્તિવિભૂષિતા, સર્વ શુભ્યુણ સંપન્ન, પરમાત્મપ્રીતિપાત્ર, પ્રસન્ન હૃદયા.

જેમ પત્રના સંભાધના મન હરી લે તેવાં છે તે જ રીતે પત્રના અંતે ઉપેન્દ્રાચાર્ય પાતાના માટે પ્રયોજેલાં વિશેષણા પણ તેઓના દામ્પત્યની એક મધુર ગરિમા પ્રગટ કરે છે. દા. ત. તેઓ લખે છે-લિ. અભિન્ન, અનુરાગી, કલ્યાણેચ્છક, શુદ્ધસ્નેહબદ્ધ, હિતચિતક, શુભચિતક, નિત્યહિતચિતક.

ખરેખર પત્રોનું આ પાસું આત્માને આહ્લાદ આપે તેવું છે. તો પત્રોની શૈલી પણ વિશિષ્ટ છે. કવિત્વમય ભાષા અને ભાવનું માધુર્ય એ આ પત્રોનું ધ્યાન ખેંચે તેવું પાસું છે. પાતાની પ્રિય પત્ની, જેને તેઓ પાતાનું અભિન્ન અંગ માને છે, જેના તરફ તેઓના અનહદ

#### ' પત્રસુધા 'માં શ્રીમદ્ ઉપેન્દ્રાચાય'છના દાસ્પત્યદ્વતિ 🦠

188

અનુરાગ છે તેને પત્રો લખતી વખતે હિપેન્દ્રાચાર્ય જમાં વસેલા કવિ કઇ રીતે ચૂપ રહી શકે? જુદા જુદા પ્રસંગાએ, જન્મદિવસ, દિપાવલી કે તૃતનવર્ષ પર લખાયેલા પત્રોમાં ભરપૂર કવિતા પડેલી છે. દા. ત. 'પત્રસુધા 'ના બાવનમા પત્ર, જેના પર તારીખ નથી પર તુ જયન્તી દેવીના જન્મ-દિવસ અંગે લખાયેલા છે, જેમાં કવિતામય ભાષામાં હૃદયની ભિમેં ઓની રજૂઆત થઇ છે. હૈપેન્દ્રાચાર્ય જ લખે છે... (પત્ર: પર, પૃષ્ઠ: ૨૪) ''શુક્રવારે તારા જન્મદિવસ ગણાય. તારા જન્મદિવસ સ્વભાવથી જ મને આનં દરૂપ છે. તાને સંપૂર્ણ સુખના શિખરે વિરાજેલી જોવી એ મારા તેત્રનું સાર્થ કય છે. તારા પરમ આનં દના ઉદ્યાર શ્રવણ કરવા એ મારા શ્રોત્રની સિદ્ધિ છે. તારા પ્રેમના અને પરમ રસ છે. તને સર્વ પ્રકારનાં સુખધી પૂર્ણ જોવી એ મારા હૃદયની ભાવના છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર એ મારા જ્યનના લહાવા છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર એ મારા જ્યનના લહાવા છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર એ મારા જ્યનના લહાવા છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર એ મારા જ્યનના લહાવા છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર એ મારા જ્યનના લહાવા છે. તારા સર્વ પ્રકારના સહકાર સારા તારી પ્રકૃતિ સ્વસ્થ હશે જ. તારું તૃતન વર્ષ તારી મનાલાવના સિદ્ધ થતી દ્રષ્ટિગાચર થાય. તારી પ્રકૃતિ સ્વસ્થ હશે જ. તારું તૃતન વર્ષ તારી મનાકામના સિદ્ધ કરનાર હાં. એ જ… '

લગભગ ૧૯૦૩ થી ૧૯૧૨ વચ્ચેના સમયગાળામાં લખાયેલા આ કુલ ૬૦ પત્રો છે. તેમાં ૧૯૧૨માં લખાયેલા પત્રોમાં આધ્યાત્મિક ઉચ્ચતા પ્રાપ્ત કરવા માટેની તીલ ઈચ્છા અને કંઇક અ'શે ઉતાવળ જણાઈ આવે છે. જાણે કે હવે કંઇક સિધ્ધ કરવાની તૈયારી જ છે એવું લાગ્યા કરે છે. દા. ત. 'પત્રસુધા ના ૪૫મા પત્ર. (પત્ર ૪૫ પૃષ્ઠ–૨૧) ' આવતી કાલથી આર'ભાતા નવીન વર્ષમાં શ્રી ઇષ્ટાનુમહથી જે કંઇ ઉત્તમ સુખા, આનંદ, ઉત્સાહ વગેરે સુલક્ષણા છે તે તારા અંતઃકરણમાં પૂર્ણિમાના ચંદ્ર સમાન શુભ્ર મધુર પ્રભાતે ઉત્કૃષ્ટ રૂપમાં પ્રકટાવે એ જ ઇચ્છા છે. પરમાતમા સર્વ કરવા સમર્થ છે.

તારા અનેક અમાનુષી ગુણા જે કાળે આ વૃત્તિમાં આરૂઢ થઈ આવે છે ત્યારે તને પામીને હું મને એક મહદ્દ ભાગ્યવાન માનું છું અને અંતર આનંદથી પુલકિત થતાં ઇધરના એક માટામાં માટા અનુગ્રહન મને ભાન થાય છે. અને તેથી નિરંતર પ્રસન્નતા રહે છે.

પરંતુ ઇશ્વરના અનુમહ છે તો હજ 'આપણે ઘણું કરવાનું છે અને તેને માટે હવે તત્પર થવું' જોઈએ. અને તે બનતી ત્વરાથી આમહ સાથે તે કર્તવ્ય સિધ્ધ કરવાં જોઈએ. અને તેને માટે ઉત્સાહ અને અપ્રમાદની જ અગત્ય છે. તેને જેમ બને તેમ પ્રકટાવીશું, તેમ ધારેલું કાર્ય સુગમપણે સિદ્ધ કરી શકીશું. માટે હરેક પ્રયત્ને તે કરવા ઉદ્યત થવું હવે તો ઉચિત છે.

હિચ્ચ સ્થાનમાં રમણ કરવાની ધણી જરૂર છે. અને તે જેમ સિદ્ધ થશે તેમ જ આપણાથી કંઇ ઉપયોગી વસ્તુ કાર્ય રૂપે કરી શકાશે. તેથા જેમ બને તેમ સત્વર ઉચ્ચમાં જ દ્રષ્ટિ રાખવી જોઇએ. પરમાત્માના અનુબ્રહથી એ કર્ત વ્યમાં સત્વર આપણે સ્થપાઇએ એ જ આ શુભ સમયની ઇચ્છા છે..."

આમ કવિત્વસભર, આધ્યાત્મિક-સંસ્પર્શવાળા અને કેવળ પ્રેમનીતરતા આ પત્રા સાચે જ ગુજરાતી સાહિત્યમાં અનન્ય છે.

# શ્રીયુત પ્રીતમલાલ કચ્છીનું उन्नतिशतक— એક મનાવિશ્લેષણ

સી. વી. ડકરાલ\*

શ્રી પ્રોતમલાલ નિર્સાહલાલ કચ્છી જૂનાગઢના વતની હતા. તેમની જન્મ-તિથિ વિષે तेमना વતું ળમાંથી માહિતી મળી શકી નથી. તેમનું અવસાન તા. ૨૧–૧–૧૩ ના રાજ થયેલું એવી માહિતી તેમના એક અપ્રકાશિત પુસ્તકમાં તેમના કુટું ખીએોએ કરેલી નોંધ પરથી મળી આવે છે. ' હાલકરવ'શ પ્રશસ્તિ કાવ્ય ' નામના તેમના આ કાવ્યમાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે મુજબ તેઓ મુન્તાજીમ બહાદુર એવા ખિતાબ ધરાવતા હતા. અયોધ્યાની સ'સ્થાએ તેમને अनेकशास्त्रविद्यारत्न એવી ઉપાધિ પહ્યુ આપી છે. તેમણે ઈંદારની મહારાજા શિવાજીરાવ હાર્કસ્ત્ર તથા શ્રોમતી અહિલ્યાબાઈ હાર્કસ્ક્રલમાં આવાર્ય તરીકે રહીને સ'સ્કૃત તથા અ'ગ્રેજમાં નિમ્નલિખિત પ્ર'થાની રચના કરી છે:

- (१) उन्नतिशतक भाग शीर्ष १५, गुरुवार सं. १७८१
- (२) भिनतशतक--- भादपह शुद्ध ४, रिववार स. १६८१
- ( 3 ) बहाचर्यंशतक--- ११९ थन ५० थु ५, २ विवार सं. १६८१
- (४) शान्तिशतक —૧૨-૯-૨૮-મહારાણી અહિલ્યાળાઇની પુર્યતિથિનિમિત્તે પ્રકાશિત, શ્રાવણ કૃષ્ણ ૧૩, સ. ૧૯૮૫
- ( ५) आराधनाशतक—शुक्षार्ध ६, १८३०
- (१) मातृभूमिकथा--४-२- ३२
- (७) होल्करवंशप्रशस्तिकास्यम्
- (2) Poems on Work and Nature
- ( e) Indian Thought in English Garb.

આ કવિએ પોતાના જીવનના માટા ભાગ ઇંદાર તથા ખરગાેખુમાં પસાર કરેલા હાેવાથા તેમના કૃતિઓ વિષે ગુજરાતમાં બ**હુ** જ અલ્પ માહિતી મં<sup>જા</sup>ે છે. તેમણે પાંચ શતકોના રચના ' કરી છે. તેમાંથા उन्नतिशतको પરિચય આપવાના આ પ્રયાસ છે.

અન્ય સામાન્ય શતકાતી જેમ આ શતકમાં ૧૧૪ પદ્યો છે. સાથે તેમના પરિશિષ્ટર્પે એક પંચક અને એક ષટ્ક જોડવામાં આવ્યાં છે. આમ કુલ સંખ્યા ૧૨૫ પર પહેાંચે છે. આ પદ્યોની રચતા જુદા જુદા પ્રચલિત અને અપ્રચલિત હૈંદામાં કરવામાં આવી છે. શરૂઆતના

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદ્યાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-આગષ્ટ ૧૯૯૦, પૂ. ૩૪૩-૩૫૦.

<sup>•</sup> ૨, રાવલિયા પ્લૉટ, પારભ'દર, ૩૧•૫૭૫ િ સ્વા ૧૯

સી. વી. ઠકરાલ

૪૯ શ્લોકામાં કવિએ ભારતના ભવ્ય ભૂતકાળની ઝાંખી કરાવી છે. સાથે સાથે સાંપ્રત હીનદશાનું વર્ષુ ન પચ કર્યું છે. પહેલા શ્લાક માતૃભૂમિનું ભવ્ય ચિત્ર પ્રસ્તુત કરે છે:

नमो वीरघात्र्ये नमो ज्ञानदात्र्ये नमोऽध्यादमतत्त्वं शुभं घोषयित्र्ये । नमो विध्यहैमाद्रिगंगासवित्र्ये नमो मातृभूम्ये सदानन्दमूर्ये ॥ १

આવા મહાન દેશ દીન કેમ બની ગયા તેના વિષે કાવ પ્રશ્ન કરે છે:

यो देश: पूर्वमासीत् सकलजनपदेष्वप्रणीविद्ययासी जातो दीनः कथं सः स्फुरति मित्मता प्रश्न एतिद्वधोऽत्र । दृष्टं कार्यं कदाचित्ववचिदिपं न विना कारणात्सत्यमेतद् नित्यं पूर्णं च सार्वत्रिकमचलमथो शाश्वतं निविकारं ॥ ६

આજે તેના નિવાસીઓની કેવી કરુણ દશા છે તેનું ચિત્ર પ્રસ્તુત કરતાં કવિ કહે છે:

बाला निस्तेजसो नः कृशतनुकलिता व्याधिग्रस्ता नितान्तं वृद्धत्वेनाभिभूता शिथिलितचरणा हीनगात्रा युवानः । भग्नोत्साहाश्च सर्वे निजसदनगता शोकपंके निमग्नाः सजात वैमनस्यं प्रकटितविभवं घोरदारिद्धसञ्जम् ॥ ८

આવી પરિસ્થિતિથી ત્રસ્ત થયેલા કવિ તેમાંથી મુક્ત થવા માટે કયા કયા માર્ગો ઉચિત નથા, તેની વાત કરે છે:

- न राष्ट्रोदय: स्वादुपक्वान्नभोगै:
- न राष्ट्रोदयो दीर्घसुस्वापयोगै:।
- न राष्ट्रोदय: कोमलाइग्या विहारै:
- न राष्ट्रोदयस्<mark>तीत्रशब्दप्रहारैः ॥ १</mark>६

સાર્વ ત્રિક સિલ્સિ મેળવવા માટે ઉદ્યોગ એજ એક ગુરુચાવી છે એવું પોતાના મતનું પ્રતિપાદન કરતાં કવિ ગાય છે:

अहं मन्ये ह्येकः प्रशमनविधिदुं स्विषये उपास्यो देवोऽत्र प्रतिनियतकर्मेकफलदः । सदुद्योगाख्योऽसौ परमसुखदः कष्टदहनः प्रसादात्तस्यैव, प्रभवति हि सिद्धिः सकलगा ॥ १९

### શ્રીયુત પ્રીતમલાલ કચ્છીનું ઉત્રતિશતક-એક મનાવિશ્લેષણ

3 8 ₹

ઉદ્યોગને દેવ કહીને તેની અસરકારકતા વિષે કવિએ નિર્દેશ કરી દીધો છે. પરંતુ સાથે સાથે તેઓ માત્ર અર્વાચીનતાના જ ચાહક નથી, અન્ય દેવી શક્તિની કૃષા પણ આ સ્થિતિને નિવારવામાં ઉપયોગી થઈ શકે એ વાત પર પણ કવિ ભાર મૂક છે. કવિ માને છે કે પાતપાતાના ઇષ્ટદેવની ભક્તિથી પણ રાષ્ટ્રહિતની સાધના કરવી જોઇએ:

उद्योगेन च साहसेन सततं घैर्येण वीर्येण च भक्त्या राघव-कृष्ण-शूलिगतया तत्थ्रेम्णि च श्रद्धया । आधिब्याघिपर।जयादिसमयेऽनुद्धिग्नशात्या तथा साष्यं राष्ट्रहितं सदा सुकृतिभिविद्याकलाकोविदैः ॥ २०

છષ્ટદેવની ભક્તિને રાષ્ટ્રહિતનું સાધન માનનાર ક્રવિ પૃથ્વી પરના દેવા ( मृसुराः ) વિષે એક સરસ વિચાર રજૂ કરે છે :

> न शृद्रादयौ जन्मतः सन्तिः केचित् न वा ब्राह्मणाः क्षत्रिया वा न वैदयाः । भवेयुः सदाचारयुक्ता नरा ये गुणैः कर्मभिर्भूसुरास्ते भवन्ति ॥ २६

સદાચારવાળા માણસોને પૃથ્વી પરના દેવા માનનાર કવિ ગીતાના गुणकर्म પર ભાર મુકતા ભગવાનનાં વચનોના પડેલા પાડતા લાગે છે. આ લક્ષ્યની પૂર્તિ માટે સમાજના જુદા જુદા વર્ષના કર્તે વ્યતરક અંગુલિનિદેશ કરતાં કવિ કહે છે:

Charpy War als

अज्ञाः प्रवाठनीयाः सुजैबैलिभिश्च निर्वेला रक्ष्याः । धनिभिर्दीनाः पोष्या नियमो नीतेः सनातनो होषः ॥ २७

આ ઉપાયાની સાથે સાથે કવિ **પ્રક્ષસ્ય<sup>ર</sup>ના પાલનની પણ વાત રાષ્ટ્રસિક્ષ્ટ** માટે કરી કે છે. કવિ પર ગાંધી વિચાર-ધારાના પરાક્ષ પ્રભાવ છે જ. તેથી તેઓ હાકલ કરે છે:

शरीरश्रमः सर्वदाभ्यर्थनीयः न गण्योऽधमार्हः कदाचित्त्वयाऽसौ । प्रदत्तानि गात्राणि वात्रा किमर्थम् न कुमैः श्रमं चेद्वयं तै: सगर्वम् ॥ २९

શરીર-શ્રમ અને જાયતીયના બેદબાવાના લે**ાપ કરવાની હાકલ સાથે કવિ ભારતના લે**ક્કિને પશ્ચિમના દેશા સાથે સ્પર્ધામાં ઊતરવા પણુ પ્રેરે છે. i vi

સી. વી. કેક્શલ

कला अब्भुता अजिताः पाहिचमात्यैः श्रमैः संततैः साहसैबुँद्वियुक्तैः । वयं मानवा बुद्धिभाजा यथा ते कथं स्पर्भेया ताहशा नो भवेम ॥ ३०

શ્રમનું ગૌરવગાન કરતાં કવિ કહે છે:

श्रमो बैहिको भूषण मानुषाणाम् न चास्मात्परो दृश्यते योगमागैः। तपश्चापि नाम द्वितीयं श्रमस्य तपोयोगसाध्यं भवेत् किं न लोके॥ ३२

કવિ શ્રમને મનુષ્યનું ભૂષણ, યાેગના માર્ગ અને તપ કહે છે અને તેનાથી બધું જ સાધ્ય છે, એવી ખાતરી આપે છે.

®ગતી આવતી ગાંધી-વિચાર-ધારાના અછ્ડતા પ્રભાવ દર્શાવતા નિમ્નલિખિત શ્લાક પણ સ્વદેશની ઉન્નતિ માટે કવિએ વિચારી રાખેલા માર્ગ પર પ્રકાશ પાથરે છે.

स्वभाषा सुरम्या भृता सेवितव्या।
स्वदेशोद्भवं वस्तु कार्ये नियोज्यम्।
शरीरं स्वकं ब्रह्मचर्येण पोष्यम्
सद्द्योगमार्गः सदासंबनीय:॥ ४०

સ્વભાષા, સ્વદેશી, બ્રહ્મચર્ય અને સદુદ્યાગને પણ કવિ ઉન્નતિનાં સાપાના માને છે.

કવિની પ્રાચીનતાપરસ્તી અને અંગ્રેજભક્તિના ખ્યાલ નિમ્નલિખિત પદ્યો આપે છે અંગ્રેન્નેનું શાસન ભારતના લાેકાના હિતમાં જ હતું એમ માનનારા એક વર્ગના કવિ પ્રતિનિધિ છે:

बाष्पावियंत्रनुदितानि सुवाहनानि संदेशप्रेषणजवः पवनोपमश्च । एतान्यनेकविषसाधनसौष्ठवानि आंग्लागमादनुदिनं वयमाष्ट्रवन्तः ॥ ४८

किन्तु कि ते करिष्यन्ति न चेदुर्शमिने। वयम् । न कदाचिष्कृता इच्टा हस्तेनैकेन तालिका ॥ ४९

વરાળથી યાલતાં યંત્રો અને સ'દેશવ્યવહાર અ'ગ્રેજ પ્રજાને આભારી છે. એ વાત સ્વીકારીને કવિ પ્રશ્ન કરે છે કે જો પ્રજા ઉત્સાહી ન હોય તા શાસકા શું કરી શકે, કેટલું કરી શકે ? કદી એક હાથે તાલી પડતી સાંભળવામાં કે જોવામાં આવી નથી.

## શ્રીયુત પ્રીતમહાહ કચ્છીનું ઉત્રતિશતક-એક મનાવિશ્લેષણ

389

આ રીતે પહેલાં ૪૯ પદ્યામાં કવિએ પાતાની રીતે દેશાન્નતિના ઉપાયાની મીમાંસા २९८ કરી છે. તે પછીના વિભાગ છે. आंग्लभोमान्प्रति

શ્લાક ૫૦થા ૬૨ સુધી કવિ અ'ગ્રેજ પ્રજાને ઉદ્દેશીને કહે છે કે અ'ગ્રેજોએ પાતાનાં સત્કાર્યો દ્વારા આ દેશની પ્રજા પર માટા ઉપકાર કર્યો છે.

> भवद्भिरनिशं तथा विविधसाधनैवैधिता । धरेयमसुसप्रभा नवनवा च जाता शुभा कृतं महदिष्टं सुकार्यमिह शिक्षणायैध्वेषम् ॥ ५१

અ'ગ્રેજોના શાસનને લીધ આ દેશની ધરતી તેજસ્વી બની છે એવી આભારની લાગણી વ્યક્ત કરીને કવિ તેનાં પરિણામા વિષે વાત કરે છે:

> विगता स्वप्नावस्था कलितो हेतुस्तथा स्वपातस्य। बुद्धिविमला जाता प्राप्तोस्कण्ठा स्वराज्यसिद्धेश्च॥ ५२

ભારતના લોકાની **લ**ધ લડી જવી, પાતાના પતનના કારણની ખબર પડવી, વિચારામાં સ્પષ્ટતા આવવી આદિ કારણાને લીધે સ્વરાજ્ય મેળવવાની ઉત્કંઠા ભારતની પ્રજ્યમાં જાગી છે એમ કવિ માને છે. આ**થી** કવિ મિત્રતા વધારે દઢ બને તેવી કામના કરતાં કહે છેઃ

> संपद्विनिमययोगात् संकटसमये तथा च साहाय्यात्। सद्भावसस्यसाम्यात् परस्पराद्वर्षतामियं मैत्री॥ ५४

ભારતે વિધ્યુદ્ધ વખતે અંગ્રેજ સરકારને જે મદદ કરી હતી તેના ઉલ્લેખ કવિ કરી રહ્યા છે. પરસ્પરની સહાય આવશ્યક છે. તેના નિદેશ કરતાં કવિ ખન્ને ભૂમિની-ઇંગ્લંડ અને ભારતની પરિસ્થિતિના ખ્યાલ આપતાં કહે છે:

भूमिभैवतामल्पा शीता कृषिकमैविरहिता भ्यः। उष्णा बिस्तृतास्माकं कृषिबाहुत्या सुशस्यपूर्णा च ॥ ५८

અ'રેનેની ભૂમિ અલ્પ, ઠ'ડીવાળી, ખેતીવાડીરહિત છે અને ભારતની ભૂમિ ગરમ, વિશાળ અને ખેતીવાડીને લીધે ધાન્યથી ભરપૂર છે. આથી પરસ્પરના સ'યાગ શાભી ઊઠશે, એવી કવિને શ્રદ્ધા છે. આથી કવિ આભારની લાગણી પ્રદર્શિત કરતાં કહે છે કે અ'રેકે સાથે થયેલા સ'યાગ रमणीय છે, सुदैवसंषटित છે અને અત્યન્ત સ્પૃહણીય છે. તે શાભન બની રહાે.

કવિ ભારતના લાેંકાને પચુ અનુરાધ કરે છે. શ્લાેક ૧૩ થા ૧૫માં કવિ ભારતાયાને સમજવે છે કે ખ'ને પ્રજાના સંયાગ દેવી છે. આથી તેના વિરાધ કરવા ઇચ્છનીય નથીઃ

> देवी होवा व्यवस्थाऽस्ति निरोद्धव्या न कहिंचित्। अनुवर्तनमेवास्या धर्मकामार्थमाक्षदम्॥ ६५

સી. લી. ઠકરાલા

ળન્તે દેશા વચ્ચે પ્રવર્તમાન શાસ્ય-શાસક વ્યવસ્થા દેવી છે અને તેમાં વિરાધ ન કરવા જોઈએ. તેને અનુસરીને વર્તન કરવું એ ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેક્ષ આપનારું બની રહે છે. આ કવિની બ્રિટિશશાસન પર કેવી અચલ શ્રદ્ધા છે, કે તેઓ તે શાસન અને ભારતીય પ્રજાના સંધાગને મેક્ષ આપનારા માને છે!

१६भा पद्यथी नीतिवैराग्योपदेशपराणि पद्यानि विलाग शर् थाय छे अने ११४भा पद्य सुधी यांक्षे छे.

કવિ માને છે કે ઘણા ખધા વિદ્યા મેળવી હોય, પણ જો તે કાર્યમાં પરિચુત ન થાય તા તે વિદ્યા ભારરૂપ ખની રહે છે:

> विद्या बहुलाधिगता गर्दभगतरत्नभारतुल्या सा । यदि तस्याः परिणतिः कार्येषु शुभेषु तदुपदिष्टेषु ॥ ६७

ગધેડા પર રતના લાદવામાં આવે તા તેને તેના મહત્ત્વનું ભાન હોતું નથી, તે તા તેને માત્ર ભારરૂપ જ ગણે છે તેવું જ વિદ્યાનું પણ છે, એમ કવિ માને છે. આ પ્રદ્યોમાં કવિ સ્નાન, વ્યાયામ, ખુલ્લી હવામાં ફરવું; વ્યસની, શઠ તથા મિથ્યાભાષી લાકોના સ'પર્કના ત્યાગ વગેરેની વાતા કરે છે.

સુખી થવા માટેના ઉપાયા તરીકે કવિ નીતિ, ધાર્ય, ચિત્તની સમતુલા, સદ્દવિદ્યા, દક્ષતા, ઇષ્ટદેવ પર ભક્તિ, ઈન્દ્રિયસ યમ, પ્રભળ દેહશક્તિ, મનવચનક મેં શે નિશ્વસ અહિસા, બધા કાળમાં સત્ય, ઉદ્યોગ, શમ, ધાર્ય, અવ્યભિચારિણી ભક્તિ, દયા, દાન, સદાચાર, ભ્રાતૃભાવ, વિષયા પ્રત્યે અનાસક્તિ, પ્રહ્યાચર્ય, નિયમિત આહાર તથા વિહાર, ખાટા વાદવિવાદના ત્યાગ, ખાટી ચિન્તાના ત્યાગને ગણાવે છે.

પ્રજાએાનાં ઉત્થાનપતન**ની પ્ર**ક્રિયા પાછળ કાળની લીલા જ કામ કરી રહી છે એવું દર્શાવતાં કવિ નિમ્નલિખિત પદ્ય **પ્રસ્તુ**ત કરે છે:

> क्व गतो जूल्यसंसीझरन।मा कीर्त्या प्रदीपितात्मकुछ: । नेपोल्यनोऽपि पतितः कारागारे पयोधिमध्यगते ॥ ८६

કવિ જુલિયસ સીઝર અને નેપોલિયનનાં ઉત્થાનપતનના ખ્યાલ આપે છે અને તેમના જીવન પરથી બાેધ લેવા અનુરાધ કરે છે :

> आपत्ती न विषादस्तस्मात् कार्यो विवेकमतियुक्तैः । सम्पत्तौ न च हर्षः सेव्यं साम्यं सदा घृतिसमेतम् ॥ ८७

આપત્તિમાં વિષાદ ન કરવા અને સંપત્તિમાં હર્ષ ન કરવા અને મનની સમતુલા ખન્ને પરિસ્થિતિમાં જાળવી રાખવી એ જ સુખી જીવનની ગુરૂચાવી છે.

### શ્રીયુત પ્રીતમલાલ કચ્છીનું ઉત્રતિશતક-એક મનાવિશ્લેષણ

386

આવા કવિ મૃત્યુ વિષે કાંઇક વાત કર્યા વિના કેમ રહી શકે ? મૃત્યુના પ્રતિકાર કરી શકાતા નથા. તેની સામે નીચેની સામગ્રી નકામી છે એવા નિર્દેશ કરતાં કવિ જણાવે છે:

> न भोगा न रागा न कामा न रामाः प्रकर्षं गता रक्षिता नापि लक्ष्मीः । न पुत्रा न वा बांधवा नापि भृत्याः सहाया भविष्यन्ति मृत्यो: समीपे ॥ ९४

આપત્તિનું કારણ દ્વેષ છે એમ કવિ માને છે. આ રાગના દિવ્ય ઉપાય પ્રેમ છે. આ પ્રેમ માનવને માટે शीझशान्तिकर છે એમ કવિ માને છે. દ્વેષને કવિ दानवतुल्य કહે છે. દ્વેષને લીધે ક્રીધ ઉત્પન્ન થાય છે, ક્રોધ ખુદ્ધિના પરાભવ કરેં છે અને માનવને પશુતુલ્ય બનાવી દે છે એવા કવિના સ્પષ્ટ અભિપ્રાય છે.

૧૦૫માં પદ્યમાં કવિ સ'સ્કૃત ભાષાને दिव्या, भव्या અને सदन सुभाषितोक्तीनाम् કહે છે. કવિ માને છે કે આ ભાષા सुरलोकवन्दिता છે.

૧૦૯ થી ૧૧૧ પદ્યોમાં કવિ ઇન્દોરના હેલ્કર વ'શનાં રાજ્યરાણાઓ-તુકાછ, અહિલ્યાળાઈ, શિવાજી વગ્નેરના હલ્લેખ કરીને પાતાના પરિચય આપતાં કહે છે કે હું તેમની ક્રીર્તિનું ગાન કરનારા ગ્રજરાતી દિજ હું.

છેલ્લે ૧૧૨ થા ૧૧૪ શ્લાેકોમાં કવિ હોલ્કરવ'શને માટે આરાેગ્ય, માંગલ્ય, ચિરાયુ, વિપુલ ધનાદિની કામના ભગવાન સૂર્ય પાસે પ્રકટ કરે છે.

આ શતકના પરિશિષ્ટ ભાગમાં પાંચ શ્લાકો मचपाननिषेष વિષે આપ્યા છે અને દ શ્લાકોમાં રાષ્ટ્રીય એકતા વિષે વાત કરી છે.' મદાપાનથા ઉદ્દભવતાં દૂષણા બતાવતાં કવિ છહિની મૃઢતા, વિષયે-છાની પ્રબલતા, સદસદ્દવિવેકતા લાપ, મૂર્ખાઇભર્યા આચરણા, વિસ'ગત વાણી ખાલવી, મતિ-ધૃતિ-શક્તિ-બ્ર'શ, નીતિનાશ, લજ્જનાશ, વિત્તહાનિ વગેરેના નિર્દેશ કરે છે અને તેના ત્યાગ કરવાની હાકલ કરે છે:

> अता गर्हणीयं निषिदं सुशास्त्रैः सुरां मा पिबेतीदशैर्वानप्रयोगैः । जनैर्बुद्धियुक्तैः सुकार्यप्रवृत्तैः परित्याज्यमेतत् प्रयत्नैः समस्तैः ॥ ५

રાષ્ટ્રીય એકતા માટે 'કું ભારતીય છું 'એવા ભાવ જરૂરી છે, તેના નિર્દેશ કરતાં કવિ

સી. વી. કંકરાલ

नाहं हिन्दुमें हुमदीयो न वापि बौद्धो नाहं ख्रिस्तियो वापि नाह्म्। जैनो नाहं पारसीको न वापि राष्ट्रोन्नस्य भारतीयोऽहमस्मि॥

આગળ વધતાં કવિ પ્રતિપાદન કરે છે કે નાગરિક **હુ**ં શીખ, ય**હુદી, શેવ, વેચ્**યુવ વગેરે નથી પણ ભારતીય છું એમ કહેવું **નોઈએ.** કવિ માને છે કે સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય, **પ્રાહ્મણાધ્રાહ્મણ** એવા ભેદભાવાથી કદી રાષ્ટ્રોહાર કરી શકાય નહીં. છેલ્લે બે પદ્યોમાં પ્ર**થમ પુ**રુષ એકવચનમાં સંકલ્પની રજૂઆત:

> देशोन्नत्ये स्वार्थयज्ञं करिष्ये देशोन्नत्ये दीर्घंकष्टं सिंहृष्ये । देशोन्नत्ये कर्मयोगं «विधास्ये देशोन्नत्यायपंयिष्यामि देहम् ॥ ५

देषं क्रोषं हिंसां देशोन्नत्यें सदा परिहरिष्ये। स्नेहं स्वार्थत्यागं विततोद्योगं तथा च वितनिष्ये॥ ६॥

અા રીતે કવિ ૧૧૪ + ૫ + ६ = ૧૨૫ શ્લોકોમાં આ उन्नतिशतकनी પૂર્આફ્રિતિ કરે છે. કવિએ પ્રયોજેલા મુખ્ય છે દા છે —મુजंगप्रयात (यययय), मन्दाकान्ता, उद्घिषणी (૧, ૪- तमजगग) વગેરે.

કવિની શૈલી સરલ અને ભાવવાહી છે. તેની પ્રવાહિતા આકર્ષક ખની રહે છે. કવિ અંગ્રેજી ભાષાના શબ્દોનો જરૂર પડયે ઉપયોગ કરી લે છે. પ્રથમ વિશ્વયુદ્ધ પછીની ભારતની માનસિક સ્થિતિનું પ્રતિખિબ અહીં રજૂ થયેલું જેવામાં આવે છે. કવિ ગાંધીજીના નામના નિર્દેશ કર્યા વિના તેમના સારા વિચારાના પડશે પાડે છે. આ હકી કત તેમના પ્રાચીનતાપ્રિય રહિચુસ્ત માનસને પ્રકટ કરે છે. કવિની શૈલી કવચિત્ ભર્ત હરિની યાદ આપી જાય તેવી બની રહી છે. મદ્યપાનનિષેધ અને રાષ્ટ્રીય એકતા જેવા વિષયા સ'સ્કૃતમાં રજૂ થાય ત્યારે તે અવશ્ય નોંધપાત્ર બની જાય છે.

# 'કેનવાસના એક ખૂણા'— સંકુલ આંતરમનની તરલ અભિવ્યક્તિ

મહેશ ચ'પકલાલ\*

પાત્રગત ચૈતસિક વ્યાપારને માનસિક ગતિવિધિને ક્રિયારૂપે રજૂ કરવાં, તેને દશ્ય શ્રાવ્ય-રૂપ આપી ઈન્દ્રિયમાલા ખનાવવાં એ કોઈ પણ નાટ્યકાર માટે માટા પડકાર છે. રંગભૂમિના વિકાસના વિવિધ તળકુક નાટ્યકા રાંએ આ પડકાર ઝીલી લઇ વિવિધ નાટ્યપ્રયુક્તિએ stage devices દ્વારા પાત્રગત મનાવ્યાપારાને મ'ચ ઉપર સકળ રીતે સાકાર કરવાની મથામણ કરી છે. શ્રીક નાટકમાં કોરસ દ્વારા પાત્રના મનાેેેગતને ઉજ્જાર કરવાનાે પ્રયત્ન થતાેે તાે સ*ેરક*ત નાટકામાં પાત્ર પાતાના મનને ' સ્વગત 'દ્વારા કે 'આત્મગત ' દ્વારા અપવારિત/જનાન્તિક જેવી નાટ્યરૂહિએા દ્વારા અભિવ્યક્ત કરતું. શેકસપિયર જેવા મહાન નાટ્યકાર પાત્રના મનમાં ચાલતા આંતરિક સંઘર્ષને 'સ્વગતાફિત ' soliloguy ના માધ્યમથી સંખળ અને સચાટ રીતે ક્રિયાન્વિત કરે છે. આધૂનિક નાટ્યકારામાં પિરાન્દેલા, પાત્રના આંતર વ્યક્તિત્વને, એક પાત્રમાં જીવતાં અનેક પાત્રીને ' આંતરનાટક ' play within a playની નાટ્યપ્રયુક્તિ દ્વારા રંગમંચ પર જીવ'ત કરી બતાવે છે. નવલકથાકાર વર્ષ નેના આશ્રય લઈ, પાત્રના આંતર મનને ભાવક સમક્ષ સહેલાઇથી છતું કરી શકે છે અને ભાવક પણ નિરાંતે પાત્રના સ'કુલ મનની જટિલતા ઊંકલી શંકે છે. ભજવાતા નાટકમાં આ શક્ય નથી. તેમાં તા પાત્રની psychological life, physical ઉપકરણા દ્વારા જ નક્કર રીતે રજા કરવાની હોય છે. કશું abstract ના ચાલે. પાત્રના મનની તમામ સ કુલતાઓ, પ્ર થિઓ, ચૈતસિક વ્યાપારા તેનાં વાણી અને વર્ણન દ્વારા પ્રેક્ષક આગળ છતાં થાય છે અને તે માટે નટ અને નાષ્યકારે વાસ્તવિકતાને અતિક્રમા જઇ સ્વગતાક્તિ, આંતરનાટક જેવી વિવિધ નાટ્યધર્મા યુક્તિ-પ્રયુક્તિએ કામે લગાડવી પડે છે. અરૂપ, અમૂર્ત એવા મનાવ્યાપારને દશ્ય-શ્રાવ્ય પ્રતીકો દ્વારા મૂર્ત કરવાં એ જ નાલ્યકળાની વિશેષતા છે.

ડા. લવકુમાર દેસાઇ એ પણ પાત્રનાં વાણી અને વર્તન દ્વારા જ પાત્રના મનની આંટી-ઘૂંટીઓ સ્વાભાવિક રીતે પ્રેક્ષક આગળ છતી થાય અને પ્રેક્ષક પણ પાત્રનાં વાણી અને વર્તન દ્વારા જ તેના મનને પામી શકે તેવી રીતે પ્રસંગાની પૂંથણી પાતાના નવીન નાક્યસંગ્રહ 'કેનવાસના એક પૂણાં'માં કરી છે. ડા. લવકુમાર ચિત્રકળા જેવી દશ્યકળાની પરિભાષામાં જ પાતાના નાક્ય-સંગ્રહાનાં શીર્ષક યોજે છે તે પણ સૂચક છે. 'પીંછી કેનવાસ અને માણસ' એકાંક્યસંગ્રહ

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદ્યાય', યુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ-૧૯૯૦ - આગરુ ૧૯૯૦, યુ. ૩૫૧-૩૬૦.

<sup>\*</sup> નાટ્ય વિલાગ, ફૅકલ્ટી ઑફ પરફૉર્મા ગાર્ટ્સ, મ. સ. યુનિ, વઉાદરા. સ્વા ૨૦

મહેશ થ'પકલાલ

દ્વારા પાત્રની બાહ્ય આકૃતિ physical life ઉપસાવતા ઉપસાવતા તેઓ 'કેનવાસના એક ખૂણા' એકાંકી સંત્રહમાં કેનવાસના કોઇ એક ખૂજે પાત્રની આંતર પ્રકૃતિને, તેની આંતર વૃતિઓને, તેના મનની પ્રથિઓને તેની psychological lifeને મૃતિમત કરી આપે છે અને તે પણ psycho analysisના કશા પણ વળગણ કે ભાર વિના. તેમનાં પાત્રોનાં સ'કૂલ આંતરમન, તેમનાં સ્વાભાવિક વાણી વર્તન દ્વારા જ તરલ અભિવ્યક્તિ પામ્યાં છે એ એક આગંગી વિશેષતા છે. વિવિધ એકાંકી-એામાં પાત્રના આંતરમને દશ્ય/શ્રાવ્ય રૂપ આપવા તેમણે વિવિધ નાષ્યપ્રયુક્તિએ કામે લગાડી છે અને તેથા જ બધાં એકાંકીઓ અભિનેય બન્યાં છે. સંગ્રહમાંના પ્રથમ એકાંકી 'કેનવાસના એક ખૂણા 'માં નાત્યકારે આમુખમાં જણાવ્યા પ્રમાણે લઘુત્ર'થિથી પીડાતા નાયકની વેદનાને કંડારવાનું તાક્યું છ અને તે માટે તેમણે આંતરનાટક play within a playની નાસ્યપ્રયુક્તિ dramatic device ખપમાં લીધી છે. ર'ગિનિદે શ અનુસાર નાયક છે ૩૨ વર્ષ ના. દેખાવે તેમજ ખેલવે ચાલવે સ્ત્રીણ પ્રકૃતિના એવા ગગન કાનાત્રાર. આમુખમાં નાટ્યકારે નાયકને લઘુમ 'શિથી પીડાતા જણાવ્યો છે તા નાટકના ર'ગનિદે શમાં તેને સ્ત્રીણ પ્રકૃતિના વર્ણ વ્યા છે. શું નાયકની આ લઘતામાં થ તેની સ્ત્રીણ પ્રકૃતિને લીધે ઉદ્દભવી છે? કે નાયક પાતે સ્ત્રીણ છે એવું માની ખેઠા છે અને તેથા લઘુતાત્ર થથી પોડાય છે ? પાતે નિહારિકા જેવી અલ્ટા માર્ડન યુવતીને. ર ગમાની ખ્યાતનામ આભનેત્રીને પરણ્યા છે અને પાતે તેનાથી ઉતરતા છે; તેના આભિનયની વાહ વાહ થાય 🕢 પોતાનાથી તે મુઠ્ઠો ઉચેરી છે અને પોતે તેનાથી inferior છે અને આ પ્ર થિને લીધે તે સ્ત્રેષ્ણ બનતા જાય છે ?

નાટકની શરૂઆતમાં નાલ્યકારે ગગન અને તેના મિત્ર રવિ વચ્ચેનું જે દશ્ય યાજાયું છે તેમાં નાયકની આંતરપ્રકૃતિ છતી કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. અહીં ગગનનાં ખે વ્યક્તિત્વા એક સાથે પ્રગટ થાય છે. એક તા રવિની દર્શોએ ગગનનું વ્યક્તિત્વ અને સ્વય' ગગનની દર્શિએ તેનું પાતાનું વ્યક્તિત્વ. રવિની દષ્ટિએ તે સતત માનસિક તાણુ અનુભવતા, પૂર્વપ્રહોના ખાંડિયેરમાં જીવતા, અકાળ ક્ષયગ્રસ્ત થઇ ગયેલા મનવાળા, લંગડાતા અહમ્ને લઈ તે પ્રશ્ના અને સમસ્યાની ભેખડ ઊભી કરી દુ:ખી થનારા પુખ્ત ઉંમરના બાબા છે જે પત્ની નિહારિકાને ચેનથી જીવવા નથી દેતા. જ્યારે ગગનની દ્રષ્ટિએ તે પાતે ભય કર ભૂતાવળ ખનીને ઊગી નીકળેલી ગુફામાં પુરાયેલા. પોતે જાણે બડેથલ હોય. પબૂચક હોય તેમ નાના બાળકની જેમ બધા દ્વારા પટાવાતા. બાટલીનં દ્રધ પીતા નાના ભાષા હાય તેવા વ્યવહાર પામતા, પાતાનામાં રહેલા ઑફિસર ગગન કાનાબારને. ફેશનેબલ પરી જેવી નમણી, રૂપાળા નિહારિકાના પતિને સૌ ઓળખે છે પણ પાતાને કાઇ એાળખતું નથી તેવી લાગણી ધરાવતા ઉપસી આવે છે. રવિની દર્ષિએ ગગન ભર્યાભાદર્યા ઘરને સંભાગી શકતા નથી. નિહારિકાને ખુશ કરી શકતા નથા એટલે કે ગગન સ્ત્રીય પ્રકૃતિના છે. શારીરિક રીતે નપુંસક છે અને તેથી તે પાતાની પત્નીને સંભાગી શકતા નથી એ પ્રગટ થાય છે તા આગળ જતાં ગગનના શબ્દામાં 'નિહારિકા', રાત્રે ધસધસાટ ઊંઘનારી, ઘડિયાળના ટેકારા અને નસંકારાંની વચ્ચે પાતે સેન્ડવીય ખની જતા હાય અને તે મજબૂત શાંભલાની જેમ પડી રહેતી અને પાતાનામાં જ્યારે કામદેવ સાળે કળાએ ખીલ્યા હતા ત્યારે 'અડધી રાતે શું કામ ડિસ્ટબ કરા છા. રસાડામાં જાવ ' એમ કહી કરી પાછી નસકારાં માલાવતી જણાવાઇ છે. રવિની દરિએ ગગન-નિહારકા વચ્ચેના સંબંધ તથા ગગનની દર્ષ્ટિએ ગગન-નિહારિકા વચ્ચેના સંબંધ અહીં

## 'કૈનવાસના એક ખૂણા '-સ'કુલ આંતરમનનો તરેલ અબિલ્યાક્ત

3 Y Š

સહાપસ્થિત પામ્યાં છે. રવિની દર્ષ્ટિએ ગગન નિહારિકાને સંભાગી શકે નથી જ્યારે ગગનની દિષ્ટિએ નિહારિકા જાતીય આવેગ અનુભવતી નથી. રીવ હવે ગગનના ભીતરી મનનું પૃથક્કરેલ્ કરવા પ્રકૃત થાય છે. કેલિજમાં નાટકના માધ્યમથી પાસે આવનાર, નાટક કરતાં કરતાં પરણવાના કાલ આપી વાસ્તવિક જીવનમાં નિહારિકાના પતિ ખનનાર ગગન કાનાબારને લગ્ન પછી પણ જ્યારે નાટ્યસ સ્થાઓએ નાટકા કરવા આમ ત્રણ આપ્યું ત્યારે નિહારિકાને હિરાઇન બનાવી પણ પાતાને હીરા ના બનાવ્યા આ તેને એપેન્ડિકસના દઈની માફક ખુંચ્યું અને તે કણસતા રહ્યો અ'દરથી તૂટતા ગયા. રવિની દર્ષિએ આ છે તેની લઘુતામ્રન્થિ. સામે છેડે ગગન પચ્ચ, નાટકમાં પાતાના કાઈ રાલ નથા તેથા નિહારિકા જોડે નાટકના રિહર્સલમાં પાતે ગયા નથા; નિહારિકા હિરાઇન તરીકે કામ કરતી હોય અને તેની આંખના ઇશારે એકસ્ટાઓ પ્રંછડી પટપટાવતા નિહારિકાની આજુભાજુ ઘૂમતા હોય અને પાતાના કાઇ ભાવ ના પૂછે આ સ્થિત તેને પસ'દ નથી એવા એકરાર કરે છે. આ છે લઘુતામન્ય ઉદ્દભવવાનું એક કારણ તા બીજું કારણ છે પાતે નિહારિકાના પ્રેમથી ઉભાઇ ગયા છે. અકળાઇ ગયા છે અને તેને બદલામાં કશું આપી શકતા નથી. તેની સાથે ક્રાઇ પ્રકારનું એડજસ્ટમેન્ટ કરી શકતા નથી. તે પાતાને સમછ શકતી નથી. આખા દિવસ ઓફિસની ઉપલ-પાયલ પછી ઘરે પાછા કરે તા નિહાારકા નાટકના રિહસ લમાં. રવિની દર્ષિએ આ ગગનનું projudiced mind છે, ભાગેકુ વૃત્તિ છે, લંગડાતા અહમ છે. નિહારિકાની વાહવાહથી તેનામાં રહેલા પુરુષ ઘવાય, છં છેડાય, કંઇ ને ક્ર'ઈ કરી નાંખવાનું મન થાય પણ પ્રતિષ્ઠા આડે આવે ને પાતે કર્યું કરી ના શકે. અહીં તેની લઘતાગ્રન્થિનાં મૂળ રહેલાં છે. રવિ આ બધાના ઉપાય તરી કે નિહારિકાને મા બનાવી દેવાનું સ્યવે છે સારે ગગન ચૂપ થઈ જાય છે. તેનું માહું વિલાઈ જાય છે. ગગનની દર્ષિએ નિહાારકા કદી મા ખની શકે તેમ નથી. ડાકટર પાસે ચેક કરાવવા જઇએ ને નિહારિકા મા ખની શકે તેમ ના હોય તાે તેને કેટલાે માટા આધાત લાગે એ કારણસર ગગન દાકતરી તપાસ કરાવતા નથા. અહીં ગગન જે કારણ જણાવે છે તે સાચુ છે ? શું પોતે સ્ત્રીણ છે એટલે દાક્તરી તપાસ કરાવવાની ના પાડે છે કે પછી નિહારિકામાં જ ક્રાઇ ઊભાપ છે અને તે તેની જાણ નિહારિકાને થવા દેવા નથી ઈચ્છતા એટલે ના પાડે છે ? નાટકના અંતે નિહારિકા ગર્ભવતી હોવાનું પ્રગટ થાય છે તેને આ સ'દર્ભમાં તપાસતાં જો ગગન સ્ત્રીણ હોય, ખરેખર નપુંસક હોય તા પછા નિહારિકાના સંતાનના પિતા તે નથી એવી તેની દહેશત સાચી ગણાય પણ જો તે લઘતાગ્રાથ દ્ધાય તા પછી પાતે ખરેખર પિતા બન્યા હાવા છતાં, નિહારિકાની કૂખે તેનાથી જ બાળક પેદા થયું હોવા છતાં તેની લઘુતાત્ર થિ તેને આના સ્વીકાર કરવા દેતી નથી તેવું પ્રગટ થાય. મદો એ કે નાટ્યકારે આમુખમાં જણાવ્યું છે તેમ નાયક લઘુતાત્ર થિથી પીડાય છે તેથી માનસિક નપંસકતા ધારણ કરી બેઠા છે કે પછી ર ગનિદેશમાં જણાવ્યું છે તેમ સ્ત્રીણ-શારી રિક દરિએ નપંસક-છે માટે લઘુતાત્ર થિથા પીડાય છે? મને લાગે છે કે આમુખવાળી વાત વધુ તાર્કિક છે અને તેથી ર ગનિ દે શમાં ગગનને સ્ત્રેણ પ્રકૃતિના હોવાની જે વાત કરી છે તે ટકતી નથી રવિ ગગનના નિકટના મિત્ર હોવાથી આ પ્રકારનું માનસ પૃથક્કરણ કરે તે સ્વાભાવક છે. રાંવ અને ગગનની વાતચીત પૂરતી ભૂમિકા ભાંધી આપે છે. ગગનની લઘુતામ થ પાછળનાં કાન્ણા સ્પષ્ટ કરવાની તેમ અહીં નાધ્યકારે રાખી છે. એકાંકીમાં લાધવ જાળવવાનું હોવાથા નાત્યકાર

મહેશ ચ'પકલાલ

रिवना पात्र द्वारा सीधा ज गगनना मानसमवैश करावे छे. गगननं subjective દર્ષિણિંદુ અને રવિ દ્વારા પ્રગટ થતું objective દર્ષિણિંદુ અહીં પરસ્પર ટકરાય છે ત્યાં જ નિહારિકાના પ્રવેશ થાય છે અને હવે પ્રેક્ષક રવિ દારા ખધાયેલી ભમિકાના પરિપ્રેક્ષ્યમાં ગગન-નિહારિકાના વ્યવહાર જુએ છે. નિહારિકા ખુશાલીના સમાચાર લઇ ને આવે છે. રવિ, નિહારિકા કહે એટલે આનંદના સમાચાર જ હોય એવું મંતવ્ય પ્રગટ કરે છે ત્યારે મનારુગ્ણ એવા ગગન બાલી ઊઠે છે, 'That is subjective'. આવતા અઠવાડિયે લજવાનારા નવા નાટકમાં ગગનની હીરા તરીકે નિયુક્તિ થઇ છે ત્યારે બધા જ અસભાબ રેડી અભિનય-જંગતમાં છવાઈ જવાનું નિહારિકા આહવાન આપે છે પણ લઘુતાત્ર થિથી પીડાતા ગગન તે રાેલ ખીજાને આપી દેવાનું સચવે છે. નિહારિકાના આગ્રહથી અ'તે ગગન હા પાડે છે અને આંતર-નાટકના રિહર્સલનું દશ્ય શરૂ થાય છે. આંતરનાટકના નાયક મનાહર પોતાની પત્ની મનીષાને કુલ્ટા, વેશ્યા, વિશ્વાસધાતી કહી તેના ટાટા પીસી નાંખવા તૈયાર થાય છે એવા દશ્યન રિહર્સલ કરતી વેળા ગગન 'સ્વગત' ઉક્તિ દ્વારા પાતાના મનની વાત પ્રેક્ષકા આગળ પ્રગટ કરતાં જણાવે છે, "ગગન, તારા માટે આ સુંદર તક છે. આવી તક વાર વાર નથી આવતી. નાટકમાં તું મનહર બન અને (દાંત કચકચાવીને) તું નાટક કરતા હોય એમ મનીષા ઉફે તારી પત્ની નિહારિકાના ટાટા પીસી નાંખ. હા. હા. ટાટા પીસી નાંખ. ન રહેગી બાસ, ન બજેગી ળ સરી... " અહીં ગગનના અજાગ્રતમનમાં ઊંડે **ઊ**ડે ધરળાઈ ને પડેલી અપરાધવૃત્તિ છતી થાય છે. નિહારિકા પરત્વેની લઘતાય થિની આ ચરમસીમાં છે. આંતર નાટકના નાયકના સમાન માનસિક પરિવેશ અને રિહર્સલ દરમ્યાન ઉદ્ઘીપ્ત કરતી ડાયરેક્ટરની આ ઉક્તિ. '' ગ્રુસ્સો લાવેા, પ્રવ્યત્વ લાવા...' ગગનને નિહારિકાનું ગળું દાખી દેવા પ્રવૃત્ત કરે છે. અહીં આંતરનાટકના ઉપયોગ એકાંકીના નાયક ગગનને અમુક કાર્ય કરવા પ્રેરવા થયા છે, તેનું માનસિક પૃથક્કરણ કરવા નહિ. આંતર નાટકના માધ્યમથી મનહર અને ગગનનું સમાન્તરે માનસપૃથક્કરણ થયું હોત તા તે વધુ નાટચાત્મક બનત. ગગનના મનનું પૃથકકરણ કરવાનું કામ રવિ દ્વારા નહિ પણ આંતરનાટક દ્વારા સમાંતર થયું હોત તા તેનાથી કંઈક જુદા જ ઘાટ ઘડાયા હોત અને પ્રેક્ષક પાતે પાતાનું દર્ષ્ટિબિંદુ સ્વતંત્ર રીતે કેળવતા થયા હોત. આંતરનાટકની ટેકનીકના વિનિયાગ માનસપૃથકકરણ માટે નહિ પણ નાયકને અમુક કાર્ય કરવા પ્રેરવા થયા છે.

આંતર નાટક પૂરું થતાં ડોકટર દારા 'નિહારિકા મા બનવાની છે' તે રહસ્યનું ઉદ્દઘાટન થાય છે ત્યાં anti climax સર્જાય છે. ગગન સ્ટેજ પર ધસી આવેલા ટાળાથી સરકતા સરકતા એક ખૂણામાં જાય અને સ્પાટ લાઈટના પ્રકાશમાં સ્વગત ભાલી ઊઠે 'શું ખાતરી એ બાળક મારુ' હશે ? મારુ' એટલે માત્ર નિહારિકાનું નહિ. મારુ' એટલે નિહારિકા અને ગગન કાનાબારનું…મને કાંઈ સમજાનું નથી. ' ત્યાં પરકાષ્ઠા સર્જાય છે. પાતે શારીરિક રીતે પિતા બન્યા હોવા છતાં માનસિક રુગ્ણતા, લઘુતાગ્રન્થિ આ સત્યના સ્વીકાર થવા દેતી નથી. ' મને કાંઈ સમજાનું નથી.' એ ઉક્તિ દ્વારા, નાયકની ઘૂં ટાતી વેદના, પ્રેક્ષકના હદયની આરપાર નીકળા જાય છે.

સ ઋહમાંના દિતીય એકાંકી ' ચાલા જમનાજીની જાનમાં ' પેતાનાં સ તાનાથી હડધૂત થયેલા થયેલા નિવૃત્ત વૃદ્ધજનાની, ' ફાસિંકલ કાેમેડી 'ના વિનિયાગ દ્વારા ઠેકડી ઉરાડવાના ઉપક્રમ

### 'કૈનવાસના એક ખૃણા' -સ'કુલ આંતરમનના તરલ અભિવ્યક્તિ

344 🖺

ધરાવે છે 'ફાર્સિકલ કામેડી 'સ'તા અ'ો થાડા જાહાપાહ થવા સ'લવ છે કેમકે ફાર્સ અને કોમેડી એ બ'ને કેટલેક અ'શે અલગ તરી આવતાં નાશ્યસ્વરૂપા છે. જો કે અહીં નાલ્યકારના આશય 'ફાર્સ પ્રકારનું કામેડી ' વિશેષ છે. 'કામેડીમાં અતિશયતાનું તત્ત્વ ઉમેરાય સારે તે ફાર્સની કાટિમાં ખેસે. એટલે પ્રસ્તુત એકાંકામાં 'કામેડી કરતાં ફાર્સનાં તત્ત્વે વિશેષપણે કયાં કયાં ડાકાય છે અને તે દ્વારા આ વૃદ્ધજનાની મનાસૃષ્ટિકેવી રીતે મૃતિમ'ત થાય છે તે તપાસનું રસપ્રદ બની રહેશ

કિયાસ્થળ તરીકે નાટ્યકારે કાઈ પણ ઘરનું interior પસંદ કરવાની જગ્યાએ જાહેર ઉદ્યાનનું exterior પસંદ કર્યું છે એ ખૂબ સૂચક છે. ઘરમાં રહેતા આપ્તજનાથી હડધૂત થયેલા વૃદ્ધજના ઉઘાડા આકાશ નીચે જાહેર ઉદ્યાનના ભાંકડા પર ભેગા થાય છે. નાટકના નાયક જમનાપ્રસાદ કર વર્ષના સ્યામ રંગના ઊંચા એવા વિધૂર છે. નંદનવન જેવા ભંગલાના માલિક હોવાં છતાં ભયીં લાંધા ધકાનમાં એકાકી છે. શહેરની ભરચક વસ્તીમાં રહેતા હોવા છતાં જાણે જંગલમાં ભટકતા વનવાસી છે. પાતાના દીકરા, દીકરી, વહુઓ તેમની સાથે, જાણે તેઓ ગુજરી ગયેલી ઘટના હાય, મ્યુઝિયમનું કાઈ શાપીસ હોય કે ખૂણામાં પડેલું ગંધાતું લખાચિયું હોય તે રીતે વર્તે છે અને તેથી તેઓ ખિન્ન છે. પાતાની પત્ની જયા એ હયાત હોત તા પાતે દારુણ દુઃખરૂપી વનવાસ ભાગવતા હોવા છતાં મુસીબતાના મહાસાગરને ચપટીમાં તરી જત એવી તેમની લાગણી છે. પાતાના મિત્રોની પત્નીઓ હયાત છે. રાત્રે મિત્રો જ્યારે ઘરે પાછા જય ત્યારે પત્ની તેમની શાલ ઠીક કરે જયારે પાતે ઘરે પાછા કરે ત્યારે પુત્રવધુઓ પાતાની ખાલ કાઢી નાંખે, એવી તેમની સ્થિત છે. તેમના જ મુખે ખાલાતા આવા ચખરાકિયા સ વાદામાં ફાર્સનાં તત્ત્વો છે. ભૂઓ આ સ વાદ—

જમના પ્રસાદ :... મારા મિત્રો, સમજો. તમે રાત્રે ઘરે જશા ત્યારે તમારી પત્નીઓ તમારી શાલને ઠીક કરશે, અને મારી વહુઓ માડા આવવા બદલ મારી ખાલ કાઢી નાખશે. તમારું ગળું કાર્પોરશનની ગટર જેવું ચાપ્પું ચટ હશે તા પણ તમારી અર્ધાં ગનાઓ દૂધમાં ઘી અને હળદર નાખી, ચમચી વડે ગાળ હલાવી પીવડાવી દેશ અને હું ખાં ખાં કરીશ તા આપું ઘર ડીસ્ટર્બ થઇ જશે અને થાડી મિનિટામાં એ સાઇલન્સ ઝાનમાં હલ્લડ મચી જશે.

જમનાપ્રસાદ ખનતા નટ પાતાના આંગિક અને વાચિક અભિનય વડે આ સ'વાદને ચગાવી શકે એની પૂરતી ગુંજાયેશ નાટચકારે અહીં આપી છે. પાતાનાં આપ્તજનાથી હડધૂત થતા જમનાપ્રસાદ પાતાની વ્યથા ઉપર્યું કત હાસ્યપ્રેરક ઉક્તિ દારા પ્રગટ કરે છે. પહેલાં તા પ્રેક્ષક આ ઉક્તિ સાંભળી બે ઘડી હસશે પણ પછી એ ઉક્તિ પાછળ છુપાયેલી જમનાપ્રસાદની વ્યથા પ્રેક્ષકની આંખને ભીંજવી પણ જશે.

જમનાપ્રસાદની આ વ્યથા દૂર કરવાના એક જ ઇલાજ છે તે તે એમને પરણાવી દેવા તે. અને તે પછી શ'લુપ્રસાદ પોતાની લાકડીને, ભાવિ મિસીસ જમનાપ્રસાદ કરપી જે ત્રાગડા રચે છે એ situationમાં ફાર્સનાં ભરપૂર તત્ત્વા રહેલાં છે. મિત્રોના આગ્રહને અને પાતાની પ્રચ્છન્ન ઇચ્છાને વશ થઈ જમનાપ્રસાદ ફરી લગ્ન કરવા ઉત્તેજિત થાય છે ત્યારે કાલિકાપ્રસાદ જમનાજીને

ive

મહેશ થ પકલાલ

પરણતાં પહેલાં પાતાના ભુસ્સાના, યુવાનીના, રામાન્સના પરચા બતાવવાના પ્રસ્તાવ મૂકે છે અને જમના પ્રસાદ હર્ષાવેશમાં આવી તે મંજૂર રાખે છે ને પછી farcical situation ઊભી થાય છે. બાગમાં પસાર થતી ૧૮ વર્ષ તી કન્યાના દુપટ્ટી સરખા કરવાનું સાહસ જમનાપ્રસાદ પિતાતુલ્ય વાત્સલ્યથી કરી શકે તેમ હોવાથી તે પ્રસ્તાવ નામ જૂર કરી, ૫૮ વર્ષની જે સ્ત્રી પસાર થાય છે તેની, જેની માત્ર પૂંઠ જ દેખાઈ રહી છે તેની, સાથે વાત કરી તેને હસતાં હસતાં શાલ એાઢાડવી અને સ્ત્રી પણ તિરસ્કાર્યા વિના, છણકો કર્યા વિના, પ્રેમથી શાલ એાઢે તાે પોતે સમરાંગણમાં વિજેતા અને તેમ ના કરે તા પરાજિત યોહા એવી શરત કબૂલ રાખી જમનાપ્રસાદ આગળ વધે છે. પેલી સ્ત્રી તે બીજુ કાઈ નહિ પણ પાતાની પત્ની જયાની સખી, પાતાની માનસ પ્રિયા એવી રાધા છે એવું પ્રગટ થતાં બ'ને લગ્ન માટે રાજી થાય છે ને શાલ ઓઢાડવાની જગ્યાએ આખે આખી કન્યાને ઉપાડી લાવતા જમનાજીને નિરખી ળ'ને મિત્રો બોંઠા પડી જય છે ને તેમના લગ્નના પ્રસ્તાવને મંજૂરીની મહાર મારે છે. આ બે situation ઉપરાંત. અગાઉ જણાવ્યા મુજબ, તમામ મુખ્ય પાત્રોના સંવાદની .તડાકડી, કટાકડા કટતા હોય તેમ તેમના મુખેલા સરી પડતા ચળરાકિયા સ'વાદામાં કાર્સનાં તત્ત્વા રહ્યાં છે. જમનાપ્રસાદ પરણે તા બ'ગલામાં નિરાંતે ખેસી યા પી શકાય એના નિદે શ હાલ આ મિત્રા. બહા થઈ ગયેલા મિત્રા. પાતાના મિત્રના ઘરે એક પ્યાલા ચા પણ પામી શકતા નથા એ હડધૃતતાનું ભાન કરાવે છે. અહીં હાસ્યની પડખે કરણ રહેલા છે અને તે કશળ નટ સારી રીતે ઉપસાવી શકે. ભર્યાભાદર્યા ખ'ગલામાં. પાતાનાં આપ્તજના વચ્ચે એકાકી રહેતા **૭૬ જમનાપ્રસાદ જ્યારે આ**ધેડ વયની રાધા સાથે આ ઉમરે પરહાવા તત્પર ખને છે ત્યારે તે પ્રેક્ષકના તિરસકાર નહીં પણ સમભાવ પ્રાપ્ત કરે છે. 'ચાલા જમનાજીની જાનમાં' એવા પ્રતિભાવ પ્રેક્ષકના પણ હાઇ શકે અને તેમાં જ આ એકાં રાની સકળતા રહેલી છે.

સંગ્રહમાંના તૃતીય એકાંકી 'પ્રજાર્થો 'માં રહસ્ય નાટકના માળખાને જાળવી ત્રણ પાત્રોની ચૈતિસક ગતિવિધિને તાકવાની લેખકની નેમ છે. ખૂનીની શોધ ચલાવતા ઈન્સ્પેકટર વિવિધ વ્યક્તિઓની જીખાની લે અને આડાઅવળા પ્રજા પૂછી સત્ય હકાકત જાણવાના પ્રયાસ કરે; વિવિધ subjective ખયાનાના ઝીણવટભર્યો અભ્યાસ કરી objective એવા નિષ્કર્ષ ઉપર પહેાંચવાના પ્રયત્ન કરે. રહસ્ય નાટકના આ માળખાના ઉપયાગ નાટપકારે જેની પૃચ્છા થઈ રહી છે તેવાં પાત્રોના આંતરમનની ગતિવિધિને પ્રગટ કરવા માટે કર્યો છે. દ્રાવેલ એજન્ટના વ્યવસાય કરતા, ૩૪ વર્ષના, કેન્સરગ્રસ્ત નિખિલ મારુના પાંચ વર્ષના દીકરા ધવલનું મૃત્યુ એ હત્યા છે કે આત્મહત્યા—હત્યા હોય તા પછી કોણે કરી—તેની આસપાસ કથાવસ્તુ ઘૂમરાય છે. છેલ્લાં બે વર્ષથા હોસ્પટલમાં કેન્સરની સારવાર લઇ રહેલ નિખિલ મારુ, અનંગ મહેતા સાથેની પોતાની દાસ્તીને પવિત્ર માની, તેના પર વિશ્વાસનું વજન મૂકી; ઑફિસ, ઘર, બેન્ક બેલેન્સ બધું જ તેને સોપી દે છે પરંતુ મારુના મત પ્રમાણે અનંગ મહેતાએ, એ ઝેરી નાગે, વિષની કાથળા ખાલી થાય ત્યાં સુધી ઝેર એકતા એ નરપિશાએ, મિત્રતાના મુલાયમ છુરખા પહેરી, મીઠી મીઠી વાતા કરી બધું જ હડપ કરવા માંડયું. તેના મારુ સાથેના વ્યવહાર એ મારુને મન સપાટી પરની અલના હતી. તે ધીમે ધીમે પરાવલંબી બનતા ગયા. ધીમે ધીમે તેનામાનું ધનભૂપ્યું, કરિતિરસ્યું,

#### ' કેનવાસના એક ખૂણા '-સ'કુલ આંતરમનના તરલ અબિલ્સક્રિત

374

રપપિપાસુ વરુ ખહાર આવવા માંડ્યું. તેથો તાકરાતે સમજાવી દીધા. ધવલતે જાશે જાશે પ્યાર કરી બાનમાં કસાવી દીધા અને તેની પત્ની માહિની પર માહજ્તળ પાથરી, તેને કામાંધ બનાવી દીધી. આ બધાના પુરાવારૂપે માર, ઇન્સ્પેકટરને પાતે નિદ્રાધીન થવાના ઢાંગ કરી. ચિત્તાની જેમ સાવધ રહી સાંભળેલી માહિની અને મહેતા વચ્ચેની વાતચીત ટાં કે છે. મૂળ ઇન્સ્પેક્ટર આગળ માર્ દારા વર્ણ વાયેલી આ ઘટના પ્રેક્ષકોના લાભાર્થે દશ્યરૂપે નાટ્યકારે ગુંધી છે પણ તે Objective સત્ય નથી કારણ કે એ ઘટના માર દ્વારા કહેવાયેલી છે જે કદાચ તેણે સ્વખચાવ માટે ઉપજાવી પણ કાઢી હોય. પાતે જેને સમગ્ર અસ્તિત્વથી ચાહતા હતા તે પાતાના પત્ની તેના દિષ્ટિએ કુલટા નીકળા અને તેથી તેનું રામેરામ ઇર્ષ્યા, વેર અને ખુન્નસથી ઉભરાવા લાગ્યું અને તેથી તેણે માહિનીની હત્યા કરવાના પ્લાન ઘક્યો અને પછી ઇન્સ્પેકટરના મતે તેણે દુધમાં કાતિલ ઝેર ભેળવી દીધું પણ માહિનીની જગ્યાએ ધવલ એ દૂધ પી ગયા અને માહિનીને બદલે ધવલની હત્યા થઈ. પરંતુ મારુના કહેવા પ્રમાણે માહિનીને મારવા આવા જ પ્લાન બનાવ્યા હતા પણ આ તેની તર ગંદીલા હતી. પાતે ખૂબ નિર્ભળ મનના હાવાથી મિત્રને કે પત્નીને કશું કહી શકતા નહિ તેથા તેણે હત્યા કરવા માટેની બ્લ્યુ પ્રિન્ટ રચી તેનાં અનેક રિહર્સલ કર્યાં. તેણે અનેકવાર માહિનીને મારી નાંખી પણ પાતાના મના-જગતમાં. આમ માર્ચ માહિનીને મારી નાંખવાની યોજના ઘડેલી પહા તેને નક્કર ૩૫ આપી શકયા નહિ એટલે દૂધમાં ઝેર ભેળવવું, માહિનીની જગ્યાએ ધવલનું દૂધ પી જવું અને મૃત્યુ પામવું એ ઘટના ઘટી જ નથી. તેના દ્વારા ધવલની હત્યા થઈ જ નથી. એ તા ઈન્સ્પેક્ટરે લગાવેલા તક માત્ર છે જેના થકી મારૂના આંતરમનમાં ધરભાઇને પડેલી માહિની પ્રત્યેની અસલ લાગણી પ્રગટ થાય છે. મારુનું આંતરમન છતું થાય છે ને ત્યાં પહેલા તબક્કો પૂરા થાય છે. અહીં હત્યાં થઈ છે પણ મનાજગતમાં. બીજા તવ્યક્કામાં અનંગ મહેતા સાથેની પૂછપરછ આરંભાય છે. હવે આ ઘટના અન ગની દ્રષ્ટિથી નિરૂપાય છે. વ્યવસાયે શ્રોકર, મકાન ક્ષે-વેચના ધ'દા કરનાર અને માર-પરિવારના ધનિષ્ટ મિત્ર, સ'વેદનાના અદ્દષ્ટ તાંતણે ગુંધાયેલા અનંગે પાતાના અંગત સખ માટે માર્ને પતાવી નાંખવાની યાજના વિચારી હતી તેમ તે કબૂલે છે. માર્ની હત્યા કરવા માટે માસ્ટર પ્લાન ઘક્યો હતો. પીળી ઝાંયવાળા ગ્લાસની આસપાસ સફેદ દોરી બાંધી હતી પણ તેમાં ઝેર નહોતું નાંખ્યું. અહીં પણ અનંગ, મારુને મૈનામન મારી નાંખે છે વાસ્તવમાં નહિ. પાેલિસ ઈન્સ્પેકટર દારા થતી ધવલના મૃત્યુની ઊલટતપાસથી મારુ અને મહેતાનાં મનાજગત ઉઘાડાં પડે છે. મારૂ પાતાની પત્ની માહિનીની હત્યા કરવા તત્પર હતા જયારે મહેતા, મારૂની. ઊલટતપાસ તેમના અવચેતન મનનાં પડળા ખુલ્લાં કરી આપે છે. અહીં કેન્દ્રમાં ધવલની હત્યા નથી પણ એ કડેવાતી હત્યાનિમિત્તે વ્યક્ત થતા પાત્રોના મનાવ્યાપાર છે. એ પાત્રોનાં મનને ખુલ્લાં પાડવા માટે હત્યા. પા. ઇ. દ્વારા @લટતપાસ વિગેરે રહસ્યનાટકનું માળખું લેખકે ખપમાં શીધ છે. અસલ ખનીની શોધ કરતાં અહીં પાત્રના મનમાં એકખીજા પરત્વેની પ્રચ્છન્ન પણ સાચી લાગણી પ્રગટ કરવાનું વધુ મહત્ત્વનું છે. માહિની સાથેની જાલટતપાસમાં, પાતાના પતિ જયારે હયાત નહિ દ્વાય ત્યારે મહેતા, પાતાના, પાતાના પરિવારની પડખે જાલા રહેશે એવા વિચારની નાજુક ક્ષણે પાત મહેતા પરત્વે કૃષ્ણી લાગણી અનુભવી હતી તેવું માહિની કબૂલે છે પણ પછી તેજો સ્વસ્થ થઈ આ લાગણી ખંખેરી નાંખી હતી અને મૌન સેવ્યું હતું. ઈન્સ્પેકટર આ મૌનને મારની હત્યામાં મીન સ'મતિરૂપ ગણાવે છે ત્યારે માહિની ધરાર તેના વિરોધ કરે છે અને ધવલને યાદ કરી પાક

မွာမှ ကွေ့သည်။ သည်နှင့် နှင့် <del>မြိန်</del>ပေးကြသည်။ မိုးရွှေ

મહેશ ચ'પકલાલ

346

મૂકી રડે છે ત્યારે ઇન્સ્પેક્ટર ધવલ હયાત છે તેવું જણાવી બધાને આંચકા આપે છે. છેલ્લા દશ્યમાં નાટયકાર, રહસ્યનાટકના માળખાને ક્ગાવી દે છે કેમકે અહીં પાત્રનાં મનાજગત ખુલ્લાં પાડવા નિમિત્તો તેના થયેલા ઉપયાગ હવે પૂરા થાય છે એટલે તેની જરૂર નથી. આ અંતિમ દશ્ય પ્રેક્ષકના ચિત્તમાં પાત્રની જેમ અનેક પ્રશ્નાર્થી જન્માવે છે અને આ સમગ્ર ઘટનામાં પ્રેક્ષક પણ સંડાવાયેલા હાય તે રીતે, જાણે નાટકનું એક પાત્ર હાય તે રીતે તેની બૂમિકા પ્રગટ થાય છે. પ્રેક્ષકના ચિત્તમાં અનેક પ્રશ્ના જન્મે છે. શું માહિની અને મહેતા વચ્ચે સુંવાળા સંખંધો હતા ? એક વાત તા નિશ્ચિત કે મારુ માહિનીની અને મહેતા મારુની હત્યા કરવા તત્પર ખનેલા જ અને તેમના આ અપરાધભાવ પ્રગટ કરવા નાટયકારે ઇન્સપેકટર દ્વારા થતી ઊલટતપાસને ખપમાં લીધી છે. રહસ્યનાટકની આ deviceના ઉપયાગ વિશેષપણ, સ્થૂળ ઘટનાને આગળ લઇ જવા કરતાં, પાત્રના સૂક્ષ્મ મનાજગતને ખુલ્લું પાડવા થયા છે અને તેથી જ તે નાટકના અંતે પ્રેક્ષકની ચિત્ત- વૃત્તિનું સમાધાન કરવાની જગ્યાએ તેના મનમાં અનેક પ્રક્ષાર્થી જન્માવે છે અને એટલે જ એ આશ્વર્ય અને આંચકા આપતું સ્થૂળ રહસ્ય નાટક ખની રહેતું નથી.

'ચાલા રમીએ પાપા મમ્મી' એકાંકીમાં બાળકાના કુમળા મન દારા, આસપાસ છવાતી સૃષ્ટિતું અને વડીલાનાં વર્તનનું થતું સાહજિક અનુકરણ ગૂંધી લેવામાં આવ્યું છે. મેળાનું દ્રશ્ય છે. પોતાના મા-બાપથી વિખૂટી પડી ગયેલી એ બહેના નેહલ અને અક્ષિતાનું મનાર' જન કરવા માટે અન્ય એ બાળકા દર્શન અને શુતિ પપ્પા મમ્મીનું નાટક ભજવે છે અને તે માટે તેમણે ઝાઝું વેશ-પરિવર્તન કે દશ્યાંતર કરનું પડતું નથી. ચશ્મા ચઢાવી, રૂમાલ એાઢી મા-બાપ બની જતાં બાળકા વચ્ચે વચ્ચે ચશ્મા ઉતારી કે રૂમાલ કાઢી પાછાં પાતપાતાનાં અસલ રૂપા ધારણ કરી લે તેવી પ્રયુક્તિ નાટચકારે પ્રયોજ છે. જેમ કે પપ્પા બનતા દર્શન ' માય ડિયર તારા માટે કશું લાવ્યા છું ' એમ કહે છે ત્યારે શુતિ પાતાના માથા પરથી રૂમાલ કાઢી બાળસહજ વિસ્મયથી પૂછે છે ' માય ડિયર એટલે શું ? અને દર્શન પણ ચશ્મા ઉતારી એટલી જ સહજતાથી કહે છે ' મને પણ ખબર નથી. પણ મારા પપ્પા મારાં મમ્મીને ઘણીવાર માય ડિયર કહે છે'. વડીલાના વર્તનનું કેટલું સાહજિક અનુકરણ ! થાડીવાર પછી વળી પાછા ચશ્મા ચઢાવી કાકુ બદલી દર્શન બની જાય છે પપ્પા અને માથે રૂમાલ એાઢી, કાકુ બદલી શુતિ બની જાય છે મમ્મી. ' રાતના સમ' એ વખતે પણ ચશ્મા ઉતારી રૂમાલ કાઢી અસલ રૂપ ધારણ કરવાનું સાહજિક પુનરાવર્તન!

બાળે જાને પૃથ્મ કરતાં દાદા વ્હાલા લાગે છે. નાની નાની વાતામાં વારે ઘડીએ શિખામણુ આપતા અને નિષેદા એક રાખતા માળાયની આળાદ નકલ છે કરાં એક કરે છે. ખાટું ના બાલવાની શિખામણુ આપી, ગુંદરિયા મિત્રથી બચવા, ઘરમાં હોવા છતાં ઘરમાં નથી એવું કહેવડાવી અસલનું આચર કરતા પૃથ્મ કે ગાંધીજી પરના નિષ્યંધ તપાસતી વેળા, પાતાના અક્ષરા ખરાબ હોવા છતાં વિદ્યાર્થી એને સારા અક્ષરે લખવાની સૂચના આપતાં શાળાનાં શિક્ષિકા; વાતા ન કરવાની શિખામણુ આપી, કાને રેડિયા મૂકી કામેન્દ્રી સાંભળતા શાળાના શિક્ષક વિગરે દર્ણતા આપી વડીલા સામે જેહાદ ચલાવવા, હડતાલ પાડવા, સૂત્રા ઉચ્ચારવા, ઘરાવા ઘાલવા, સત્યાત્રહ કરવા એલાન આપે છે. પૃથ્માનમાની રમત રમતાં રમતાં બાળે કા તારસ્વરે પોતાના સાક્ષકા રજૂ કરવા મેડી પડે છે ત્યારે નેહલન્અક્ષિતા આ બધાર્થી ગલરાઇ જઈ

#### ' કેનદાસના એક ખૂર્ણા' સંકુલ આંતરમનની તરલ અભિવ્યક્તિ

374

ફરીથી પપ્પા-મમ્મીની હઠ પકડે છે અને માર્ઇક ઉપર પોતાનાં મમ્મી-પપ્પા ખાવાયાની નહેરાત કરે છે. મા-બાપથી વિખૂટાં પડી ગયેલાં બાળકાથી આર'ભાઈ બાળકથી વિખૂટાં પડી ગયેલાં મા-બાપ આગળ વિરમતી આ કૃતિ તેના ધ્વન્યાર્થથી સમૃદ્ધ બની છે. કૃતિના અ'તે, મેળામાં વિખૂટાં પડી ગયેલાં મા-બાપ પૂરતી મર્યાદિત ના રહેતાં, આજના યુગના દરેક બાળકનાં મા-બાપ ખાવાયાં છે; પોતાનાં સ'તાના સાથે એક જ ઘરમાં એક જ છાપરા નીચે રહેવા છતાં તેમનાથી વિખૂટાં પડી ગયાં છે તે ભાવ ધૂમરાયા કરે છે અને એમાં જ આ એકાંકીનું સાફલ્ય છે.

'સર્જકના શબ્દ' લાક્ષણિક એકપાત્રીય એકાંકી છે જે દિગ્દર્શક માટે પડકારક્ષમ છે. દિગ્દર્શક કુશળ હોય તા તે વિવિધ માધ્યમાના ઉપયાગ કરી સજે કની સુક્ષ્મ સ'વેદના અને તેની ખમારીને નાટ્યાત્મક રીતે વ્યક્ત કરી શકે છે. વ્યવહારજગતના ગંદા, ગાળરા ગંધાતા શબ્દાથી વાજ આવી ગયેલા હોવાથી તેમ જ સમાજના લાકોએ શબ્દા સાથે વ્યભિયાર કરીને તેને પાલા. વાસી અને નિવીર્ય બનાવી દીધા હોવાથી. સર્જક, વિશ્વના નાતા તાડી, બારી બારણાં બધ કરી. પાતાની ટેપ સાંભળતા. પાતાની શબ્દસૃષ્ટિમાં સરી પડે છે ને અહીંથી આર'ભાય છે સજેકના આંતરમન અને જાગ્રતમન વચ્ચેના સંઘર્ષ, નાટપકારે સર્જકના આંતરમનને, તેના subconsciousને, કેટલીક હદે તેના guilty consciousને યમદ્દતના અવાજરૂપે નિરૂપ્યાં છે. પાતાની શબ્દસૃષ્ટિમાં રાયવું તેને જ સર્જં કનું આંતરમન, પલાયનવૃત્તિ-આત્મવ યના-આત્મહત્યા કહે છે. ભાષાના રહ સંકત કગાવી દઈ નવી ભાષા ઘડવાના પ્રયત્ન કરી, સામગ્રીના વતુંળમાં ગુંગળાઈ મરતી રચનાઓને નવું aesthetics આપી રૂપરચનાના આગ્રહ સેવ્યા અને એ રીતે પાતાના સર્જક ધર્મ નિષ્ઠાપૂર્વક ખજાવ્યા એવું સર્જકનું જાયતમન કહે છે ત્યારે તેનું આંતરમન તેને વાડાળ ધી તાડી નવા વાડા શરૂ કરવાની પ્રવૃત્તિ ગણાવે છે. સામગ્રી સાથે અક્ષુણ્ણપણ એડાયેલા સર્જક, શૈલી અને સંરચનાની પાછળ પડે છે તેને ભ્રમરવૃત્તિ કહી આંતરમન ડેકડી હરાડે છે. સર્જંકની સંવેદના સંકુલતામાં વધુ સુદ્દમ બને, આપત્તિના પરિતાપમાં વધુ ખીલે અને સર્જાય અદ્દુલત સર્જાનલીલા. પણ આ શબ્દો આનંદયાત્રાના વાહક બનવાની જગ્યાએ, કાર્ક અને કટાક્ષ થયા બીજાને દુભવનારા બન્યા સજ<sup>૯</sup>કે જાણે શબ્દછલ દ્વારા હાહાકાર મચાવી દાધા એમ કહી આંતરમન સર્જ કતા જાધડા લઇ નાંખે છે. પાતાના શબ્દદેહ અજય અને અમર છે એવી બ્રાંતિ સેવતા સર્જંક પાતાના જ શબ્દા દ્વારા કેવા ઉધાડા પડે છે; તેનું જ સર્જનશીલ મન તેની મનાવૃત્તિના કેવા લીરેલીરા ઉરાડે છે તેના પરિચય એકાંક્રીકારે સર્જ કના જાગતમન અને આંતરમતને સામસામા મુક્ક કલાત્મક રીતે સુપેરે કરાવ્યા છે.

સંગઢમાંનું અ'તિમ એકાંકી 'જીજડ આલલે અમી' સ્વ. પન્નાલાલ પટેલકૃત 'માનવીની ભવાઇ' નવલકથાના એક અ'શનું નાટચરૂપાંતર છે. અહીં નાટચરાર, મૂળ નવલકથાકારે પાત્રના મુખે મૂકેલા સ'વાદાની ભાષા અને પાતે નાટચરૂપ આપતી વેળા પાત્રના મુખે મૂકેલા સ'વાદાની ભાષા એકખીનમાં ભળી જઇ એકરૂપ ખની નવલ તેવું ભાષા કર્મ દાખવી શકયા નથી એ આ એકાંકીની માટામાં માટી મર્યાદા છે. તેથી નવલકથાની જેમ અહીં પ્રામીષ્યુ પરિવેશ પૂરેપૂરા ખાલી શકતા નથી અને પાત્રોનાં વ્યક્તિત્વ ભાતીગળ ખની શકયાં નથી. આટલી સ્વા ૨૧

મહેશ ચંપકલાલ

390

મર્યાદા ભાદ કરતાં, જીવ્યામર્યાના છેલ્લા બુહાર કરતાં કાળુ અને રાબુની મનાદશાને નાટપાત્મક રીતે ઉપસાવવામાં નાટપાકાર મહદ્દ અ'શે સફળ નીવડપા છે. 'ધરતીનાં ધાવણ ભલે ધરભાઈ ગયાં પણ રાબુ તમને કદી તરસ્યા નહિ રાખે' એમ કહી રાબુ, કાળુને સ્તનપાન કરાવે છે ત્યાં વાદળાંના ગડગડાટ સ'ભળાય છે. ચામેર અમરતવર્ષા થાય છે. રાબુ તેમાં ખાવાઈ જવા કાળુને આહ્વાન આપી ભને કરે છે અને તેથા તે કાળુ ઉપર છવાયેલી હાય તેમ લાગે છે ને પછી દશ્ય ભદલાય છે. પુરુષ (કાળુ) પ્રકૃતિ (રાબુ) પર ઝળુંબી રહ્યો હાય તેવું દશ્ય સર્જાય છે. અહીં નાટપાકારે શબ્દ કે સ'વાદ દ્વારા નહિ પણ ર'ગમ'મીય ઉપકરણો દ્વારા ધ્વન્યાર્થ સાકાર કરવાનું જે કીશલ દાખવ્યું છે તે તેમની નાટપાશીલતાનાં સુભગ દર્શન કરાવે છે.

'માનવમનની સ'કુલ આંટી મૂં ટીઓનું દર્શન 'એ આ એકાં કાસ એહના મુખ્ય ધ્વનિ છે અને તે માટે નાટ્યકારે વિવિધ નાટ્યમ્યુક્તિઓ તા પ્રયાજી જ છે પણ સાથે સાથે વિવિધ પાત્રોનાં આંતરમનને, તેમના subconscious mindને પ્રેક્ષક આગળ છતાં કરવા માટે વિશિષ્ઠ પાત્રસૃષ્ઠિ પણ ઊભી કરી છે જેમ કે 'કેનવાસનો એક ખૂણો 'માં મિત્ર રવિ, 'પ્રશ્નાર્થો 'માં પાલિસ ઇન્સ્પેકટર, 'ચાલા રમીએ પપ્પા-મમ્મી 'માં માઈકવાળા, 'સર્જ કના શબ્દ 'માં યમદૂત. અહીં રવિ, ઇન્સ્પેકટર, માઈકવાળા અને યમદૂત સ્વતંત્ર પાત્ર કરતાં જે તે પાત્રનાં આંતરમનનાં પ્રતીક છે. રવિ નથી બાલતા, ગગન કાનાભારનું આંતરમન બાલે છે; ઇન્સ્પેકટર નથી બાલતા મારૂ, મહેતા અને માહિનીનાં આંતરમન બાલે છે. યમદૂત, યમદૂત નથી પણ સર્જ કનું આંતરમન છે. 'ચાલા રમીએ પપ્પા મમ્મી માં મા-ભાપ સંતાનાથી છૂટાં પડી ગયાં છે. બાળકાની આ મનાવેદના તેમણે 'માઇકવાળા' ના પાત્ર દારા છતી કરી છે. માઇકવાળા એ સ્થૂળ પાત્ર ન બની રહેતાં બાળમનની આ વ્યથાને પ્રગટ કરી આપનાર પ્રતીકાત્મક પાત્ર બની રહે છે. અહીં માઈકવાળાનું માઇક નથી બાલતું પણ બાળકાનું આંતરમન બાલે છે. વાસ્તવિક જીવનનાં પાત્રોના અહીં વાસ્તવિકતાને અતિક્રમી જઇ, આંતરમનના પ્રતીકરૂપે વિશિષ્ઠ વિનિયાગ નાટચકારની નાટચકાલતા દર્શાવે છે.

નાટચકારની નાટચશીલતાનું પરિચાયક એવું અન્ય તત્ત્વ છે નાટચકાર દ્વારા પ્રયોજયેલી પાત્રોત્રિત ભાષા. એકાંકોએ-એકાંકોએ અને પાત્રે-પાત્રે નાટચકારે આગવી ભાષા પ્રયોજ છે. મનારું એવા ગગન કાનાભાર હોય કે પછી તેના મનનું વિશ્લેષણ કરનાર રવિ હાય, એકબીજાને મારી નાંખવા તત્પર મારુ-મહેતા હોય કે પછી તેમના મનના અતલ ઊંડાણમાં ચતુરાઈપૂર્વ કૃ દૂખકી મારનાર ઈન્સ્પેક્ટર હાય; નાનાં ભૂલકાંએ પાતાનાં અસલ મિજાજમાં હાય કે પછી પાપા-મમ્મીના પાઠ ભજવાં હોય, વૃદ્ધજના, આપ્તજનાથી હડધૂત થયેલી દશામાં હોય કે પછી એકબીજાની ઠકા-મશ્કરી કરતા હોય; સર્જ કની કવિતાશાઈ ખુમારી હોય કે પછી તેના જ શબ્દા થકા તેના કૃતકપણાની ઠેકડી હોય; નાટયકારે ભાલચાલની ભાષાના વિવિધ સ્તરા કલાત્મક રીતે ઉપસાલ્યા છે.

નાટચકાર ડા. લવકુમાર મ. દેસાઇની આ નાટપશીલતા નાટપક્ષેત્રે દરિદ્ર એવી ગૂજૈર વાગીશ્વરીને અલકૃત કરતી રહે તેવી અલ્યર્થના

# સાહિત્ય અને વાસ્તવ : 'આંગળિયાત 'ના પરિપ્રેક્ષ્યમાં

સુભાષ દવે\*

સાહિત અને વાસ્તવના પારસ્પરિક સંખ'ધ શા છે? અને કેવા હાવા જોઈએ?— આ ખે પ્રશ્ના જમાનાજૂના છે. જમાને જમાને આ પ્રશ્ના ઊઠયા છે અને ચર્ચાવિચારણારૂપે મતમતાન્તરા પ્રવર્તા છે, પ્રવર્તમાન છે અને હવે પછી પણ એ સ્થિતિ રહેવાની પણ ખરી! કાઈ અ'તિમ નિર્ણય આ પ્રશ્ના પરત્વે સ્થપાવાના નહિ! અને એમાં જ બોહિયાનું કદાચ ક્રોય જણાય છે.

આ મતમતાન્તરા 'સાહિસ 'અને 'વાસ્તવ 'ની આપણી વિભાવના પર આધારિત છે. 'સાહિસ ' સંત્રા વ્યાપક અર્થ ધરાવતી સંત્રા છે. આપણે અહીં ઉપર નિર્દિષ્ટ વિષય- નિમિત્તે, એક નિશ્ચિત અર્થમાં એના ઉપયાગ કરવા છે, અને એ અર્થ છે: 'ગુણવત્તાની દષ્ટિએ સ્વીકૃતિ પામેલું, ગદ્ય કે પદ્યમાં લખાયેલું જે-તે 'સ્થળ-કાળ-જાતિનું સર્જનાત્મક લખાય. પત્રકારત્વની સરખામણીમાં આ પ્રકારનું લખાય વિશેષ સર્જનાત્મક, કલ્પનાશીલ અને વિચારાના ઈડાયુવાળું હાય છે' (જુએા 'આધુનિક સાહિસ ત્રાંગ્રેશ-પૃ. ૧૫૦) તુર્તજ આપણા ધ્યાનમાં અહીં આવે છે કે આ વ્યાપ્યા દ્વારા 'સાહિત્ય ' સંત્રાના સર્જનાત્મક સાહિસ એવા અર્થ વર્ષાવવામાં આવ્યો છે. સર્જનાત્મક અને સર્જનેતર એવા બે મુખ્ય પ્રકારા આમ સાહિસના આપણે પાડીએ અને અહીં 'સાહિસ અને વાસ્તવ 'ની ચર્ચામાં સાહિત્ય સંત્રા સર્જનાત્મક સાહિસને લક્ષમાં રાખીને કરવી છે, એમ નક્કી કરીએ.

આ જ રીતે 'વાસ્તવ ' સંત્રાને પણ આપણે કયા અર્થમાં પ્રયોજવી છે, એના વિવેક કરી લઇ એ. 'સાર્થ ગુજરાતી જોડણીકાશ 'માં 'વાસ્તવ 'ના અર્થ આપ્યો છે : 'વાસ્તવિકતા/ ખરેખરુ'/સાચી હકીકત (જુઓ પૃ. ૭૬૬, પાંચમી આવૃત્તિ). કશાય ખનાવ હકીકતરૂપ છે કે નહીં, એના નિર્ણય માટે પ્રમાણલેખે આપણે ઇન્દ્રિયખાધને લક્ષમાં લઈએ છીએ. આસપાસનું ઇન્દ્રિયગમ્ય ચલ-અચલ જગત એ વાસ્તવ છે, હકીકત છે, એવી આપણી સમજ છે. પરંતુ આ સમજ અધૂરી છે, એવું સમજાય છે, જ્યારે આપણે મનાજગતના વિચાર કરીએ છીએ લારે! ઇન્દ્રિયગમ્ય ખહિજગત એક વાસ્તવ છે, તો માનવમનમાં પ્રગટતું આંતરજગત એ ખીજું વાસ્તવ

<sup>&#</sup>x27; **ફ્લાક્યાય**', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-ઑગસ્ટ **૧૯૯૦**. પૂ. ૩**૬૧**–૩૬૬

**<sup>\*</sup>ગુજરાતી વિભાગ, ફેક્લ્ટી એાક આટ્<sup>ર</sup>સ, મ. સ. યુનિ., વ3ાદરા.** 

સુભાષ કવે

છે. સાહિત અને વાસ્તવના પારસ્પરિક સંબંધ વિચારીએ ત્યારે આ ઉભય વાસ્તવ આપણે લક્ષમાં રાખવાનાં છે.

'વાસ્તવ' સંજ્ઞાના તત્ત્વજ્ઞાનની દિષ્ટિએ પણ ખ્યાલ મેળવી લેવા જોઈએ. તત્ત્વજ્ઞાન 'વાસ્તવ' માટે બે વિભાવનાઓ આપે છે: (૧) સાદશ્યની વિભાવના (૨) સુસંગતતાની વિભાવના. વૈજ્ઞાનિક શોધ 'સાદશ્ય'ના સિદ્ધાન્ત સ્વીકારે છે. બહિજ ગતને પામવા માટે સામગ્રીઓ, દસ્તાવેજો વગેરેના આધાર લઈ ને તેને એ વ્યાખ્યાબદ્ધ કરવા મથે છે. 'સુસંગતતા'ના સિદ્ધાન્ત બહિજ ગતને સમજવા માટે અંતઃસ્કૃરિત દર્શન, આંતરિક સૂઝને સ્વીકારે છે. સાદશ્યના સિદ્ધાન્ત સ્વીકારીએ તો બકાજ ગત હકીકતનિષ્ઠ ભાષાની અપેક્ષા સખે છે, જ્યારે સુસંગતતાના સિદ્ધાન્ત સ્વીકારાય ત્યારે ભાષા ભાવનિષ્ઠ બનતી હોય છે. આમ વસ્તુલક્ષી અને આત્મલક્ષી ઉભય પ્રકારે આપણે વાસ્તવના સુકાબલા કરતા હોઈએ છીએ. સર્જ નાત્મક સાહિત્યના 'વાસ્તવ 'સાથેના મુકાબલા આત્મલક્ષી પ્રકારના છે. એથી સાહિત્યમાં વાસ્તવવાદના આગ્રહ ઉભો થાય છે ત્યારે અનેક આનુષંગિક પ્રશ્નો ઉભા થતા હોય છે. વાસ્તવ સાથે વફાદારીના અર્થ હોવાથી સર્જનાત્મક સાહિત્યમાં જીવન પ્રત્યેની વફાદારીના આદર્શ પ્રસ્તુત કરાતા હોય છે.

પરંતુ જીવનસમગ્રના આપણે ખ્યાલ કરીએ ત્યારે જીવનની એક સંકલ ભાત આપણા ચિત્તમાં ઊભી થશે. જીવનનાં કેટકેટલાં પાસાં છે! સ્થળ અને સમયમાં જીવતાં આપણે ખહિજ ગતના સંદર્ભે જ જીવીએ છીએ આમ તાે; પણ આ તાે ઉપલક દર્ષ્ટિએ જ સાચું છે. આપણામાંના દરેકને આપણું મનાજગત નથી શું ? અતીત અને અનાગતના સંદર્ભે કશું ક આપણા ચિત્તની ભોંયમાં ચાલ્યા કરતું નથા ? તા એ જ સવેદના છે. એ ય તે જગત છે: અને તે મનાજગત છે, મનાવાસ્તવ છે. આ **પ્રદે**શ તા બહિર્વાસ્તવ કરતાં કેવા ગહન છે! અને તેથા તે અતાગ પ્રતીત થાય છે. મનાવિજ્ઞાન આ મનાજગતના તાગ મેળવવા મથે છે. અને એ અ ગેના સિદ્ધાન્તા વસ્તલક્ષી અભિગમથા ખાંધે છે. એ જાણીતી વાત છે. સાહિત્ય-સર્જ નાત્મક સાહિત્ય-ની પણ આ જ શોધ છે. મનુષ્યચેતના જે સ'વેદના અનુભવે છે તેના તાગ આત્મલક્ષી/ વસ્તલક્ષી અભિગમનું સંયોજન–સંશ્લિષ્ટીકરણ કરીને એ મેળવવા મથે છે. આ સંશ્લિષ્ટી-કરાં કરાં મુક્રિયા જ સાહિત્ય અને વાસ્તવના પારસ્પરિક સંખ'ધને વિજ્ઞાનથી ભિન્ન, શાસ્ત્રથી ભિન્ન અને સ્વાયત્ત સ્વરૂપના સિદ્ધ કરે છે. વ્યક્તિ વ્યક્તિ વચ્ચેના કે વ્યક્તિ-વિશ્વ વચ્ચેના સંખધા સાહિત્ય પ્રસ્તુત કરે છે, સ'વેદનશીલતાની ભૂમિકાએથી. આ સ'વેદનશીલતામાં સજેકનાં વૃત્તિવલણા સચિત રીતે પ્રગટ થતાં હાય છે અને એ રીતે વાસ્તવનું એક આગવા અભિગમ્થા દર્શન સાહિત્ય કરાવતું હોય છે. બહિર્વાસ્તવ આવા વૈયક્તિક અભિગમ-પરિપ્રેક્ષ્યના અળ સાહિત્યિક કલાના વાસ્તવમાં રૂપાન્તરિત થાય. એવી અપેક્ષા રહે છે.

Ş

આ રૂપાન્તર તે શું? કેવી રીતે એ આકાર લેતું હોય છે? એ અંગેની ચર્ચા અહીં ગુજરાતી સાહિત્યના લબ્ધપ્રતિષ્ઠ સર્જક શ્રી નેસેફ મેકવાનની ૧૯૮૬માં પ્રસિદ્ધ થયેલી બહુચર્ચિત નવલકથા 'આંગળિયાન'ના પરિપ્રેક્ષ્યમાં કરીએ. શ્રી નેસેફ મેકવાને 'અખ'ડ

#### સાહિત્ય અને વાસ્તવ : ' આંગળિયાત 'ના પરિપ્રેક્ષ્યમાં

393

આનંદ', 'જનકલ્યાણુ' અને 'નયામાર્ગ' જેવાં સામયિકોમાં સામાજિક જીવનને વફાદાર રહીને 'ચરિત્રો, વાર્તાઓ પ્રસિદ્ધ કરીને ગુજરાતી વાચકોની ચાહના મેળવી છે. સમાજનાં શાષિત—પીડિતાનાં જીવનમાં ડેડિયું એમણે કરાવ્યું છે. એમની સ'વેદનશીલ ચેતનાએ એક વિશિષ્ટ સમાજની કરુણવાનું દર્શન કર્યું છે. એ સમાજના આંતર—બહિર્વાસ્તવને આલેખવા જતાં એ સમાજજીવનનું કારુપય વેધક રીતે એમણે મૂર્ત કર્યું છે. રવાણી પ્રકાશનસ સ્થા, આણું દ દ્વારા 'માણસાઇથી મહેકતા માનવની ગ્રંથમાલા 'ની કોણીમાં એમનાં પ્રસિદ્ધ થયેલાં અને થનાર પુસ્તકો છે: 'વ્યથાનાં વીતક', 'લક્ષ્મણની અગ્નિપરીક્ષા', 'સાધનાની આરાધના', 'પ્રીત પ્રમાણી પગલે પગલે', 'આંગળિયાત'. અહીં 'આંગળિયાત'ને કેન્દ્રમાં રાખી 'સાહિત્ય અને વાસ્તવ'ના સંબંધ સમજવા પ્રયત્ન કરીએ.

'આંગળિયાત' શીર્ષ કેના શબ્દેકાશઅર્થ છે, 'આગલા ધણીતું બાળક'. આ નવલકથામાં આગલા ધણીનાં બાળકરૂપે ત્રણ પાત્રા આવે છે: વાલજી વાલજીના દીકરા જય અને ચ થયા ચારાટના દીકરા ગાક્,/ગાંકા. કથાસ્રષ્ટિનું પર્યવસાન થતાં પહેલાં જ, કથાવિકાસના નિવધ્હણમાં અરધે રસ્તે જ વાલજી અકાળ માતને ધાટ ઊતરે છે! તા ગાંધાના કથા પ્રવેશ કથાના ઉત્તરાધ માં છે. જેના એ દીકરા છે એ ચૂં થયા ચારાટ કથાસષ્ટિનું એક ખલપાત્ર છે. અને તેથા ગૌણ છે. ગાંકા આંગળિયાત બનીને ટીહાને આંગણે આવ્યા છે અને જે માતાનું એ સંતાન છે એ બંનેના આંતરિક જીવનની સુવાસે ગાંકાનું ઘડતર થયું છે. એનું જીવતર કેવું છે ? આંગળિયાત તા એ છે જ, પણ નસીબમાં અપર મા પણ આવી છે! અને અપર માની પાતાની વૈધવ્યસ્થિતિમાંય કાળઝાળ જેવી જીભને સહી લેતા ગોકા પાતાના એક સમભાવી માસ્તર સાથેની વાતચીતમાં કેવા ઉદ્દગાર કાઢે છે ? 'જુઓ, માસ્તર! આને મન 6 અજુય આંગળિયાત નથી મટયા !' ' આંગળિયાત'ના જીવનનું કારુણ્ય અહીં સૂચિત થાય છે, ખરું, પરંતુ કૃતિસમગ્રના સંદર્ભે ગોકા એવું મુખ્ય પાત્ર નથી જ. જગા-જગદીશ-વાલજી-કંકુના દીકરા તા ગૌણાતિગૌણ પાત્ર છે! એટલે પ્રશ્ન રહે છે કે શીર્ષ કદ્ભારા લેખકતું લક્ષ્ય કેવળ આ કે તે પાત્રને જ ચીં ધવાનું છે શું ? કથાસિષ્ટિમાં જેમજેમ નિમજિજત થઇએ છીએ તેમતેમ સૂત્રે છે કે ચરાતર પ્રદેશના રત્નાપુર, શીલાપુર અને કેરડિયામાં રહેતી, એક. રીતે ઓશિયાળી જિંદગી જીવતી વસવાયાં કહેવાતી વળકર કામની આ વ્યથાકથા છે. આજ સુધી ઉપેક્ષિત રહેલા સમાજ, ગુજરાતી નવલકથામાં એક કેન્દ્રવર્તી ભૂમિકામાં નિરૂપણ પામે છે, એ સ્વયં ધ્યાનાહ ઘટના છે. આ વણકરકોમનાં સ્ત્રો-પુરુષા મહેનત-મજૂરી કરીને જીવનગુજારા કરતાં મા**ણુસા છે.** એમનેય મનુષ્યના મનુષ્યત્વ સાથે કેવી દિલચશ્પી છે! પરંતુ એમની માનવતાસ્પ'દિત એ જિંદગી સવર્ણોની તા ઠેસે જ ચઢેલી છે! તેઓને સખડતી જિંદગી જીવવી પડે છે! આખા સમાજ જાણે 'આંગળિયાત '—ઓશિયાળા (સવર્ણીના જ તે!) ન હોય! આ સ્થિતિ પ્રત્યેના ઉતકટ આક્રોશ સતત સૂચિત થયા કરે, એવું લક્ષ્ય લેખક આ શીર્ષ ક રચવામાં તાકશું છે, એમ પ્રતીત થાય છે. ' આંગળિયાત ' આમ તો વિશેષણ લેખે પ્રયોજાતા શબ્દ છે. બાળકની કોંદુમ્બિક સ્થિતિ-સ્થૂળ અને સૂક્ષ્મ પણ એમાં સ્ચિત છે. પુરુષવચ સ્વી સમાજવ્યવસ્થામાં એક તા સ્ત્રીને નાતરે જવાની ઘટના સ્ત્રીની સામાજિક કરુણતાને સ્પર્શ છે, તા તેવી સ્ત્રી માતા હાય અને બાળકને લઇને નાતરે જવાની ઘટનામાં એ કારુષ્ય દિગ્રુચિત અનુભવાય છે. તો વળી પેલા બાળકની પરિસ્થિતિની વિષમ

કે ૧૪ સુભાષ દવે

કરુણતાના તા અ'દાજ જ શા લગાવવા ?! આંગળિયાતના કુટુમ્યમાં ને સમાજમાં જેવી ઉતરતી આપણ છે એવું જ તા ક'ઈક આ 'કામ સમસ્ત પ્રત્યે શાષ્ટ મમાજનું અળવીતરું વર્તન તા નથા ને? 'આંગળિયાત 'નું કથાવિશ્વ જે રીતે આ કથાકૃતિમાં નિરૂપાયું છે તે આવા ચિતનપ્રેરક પ્રશ્ન ઊભા કર્યા વિના રહી શકે નહિ!

કેન્દ્રવર્તા કથાના આસ્વાદ મળે, એ રીતે 'અંગળિયાત 'ની કથાસૃષ્ટિમાં ડેાકિયું કરીએ. ' આંગળિયાત ' મારી દર્ષ્ટિએ ટીહા-મેથી માની પ્રેમકથાનિમિત્તે શાષિત વર્ણકરસમાજની વ્યથાકથા છે. 'મારી ધરતીની મહેક 'માં આંગળિયાતની સર્જનકથા નાંધતાં શ્રી મેકવાને **લખ્યું** છે કે '' મારી મનભાવતી વાત <mark>ચરાેતરમાં તમાકૃની ખ</mark>ળીએામાં ખાનાખરાભ થતાં. શાષાતાં, રિખાતાંનાં જીવતર ઉપર જ કથારૂપે કંઈક લાંબુ લખવાની. એમાંથી જ મેં ' મનખાની મીરાત 'નું માળખું ક'ડારલું આર'લ્યું પણ એના ઘડતર માટે જેમજેમ હું વિચારતા ગયા તેમતેમ એમાંથી મારે ધ્યાન એક સ્ત્રી વિચલિત કરતી હતી. એ સ્ત્રી તે 'મેઠી મા '. એમની અડાઅડ ' ક કુલાલી 'ની કરુણ મુખમુદ્રા ઉપસતી રહે અને ટીહા મારા રુદિયામાં ટાયા કરે. 'વાલજી ' અને 'દાનજી ' સતત મારાં નયણે નીર ભરતા રહે ને 'ગોકા' તા મારા સાથી, મારાથી માટા ને ગાકળગાય કરતાંય ગરીખડા સ્વભાવના. અળવીતરાં એને ' આંગળિયાત '–' આંગળિયાત ' કરી ચીડવ્યા કરે. ના એ કદી ખિજાય ના કદી ગિન્નાય. બસ ધર્મ શાળાની એાટલીએ સાવ નિરૂપદ્રવ ભાવે ખેસી રહે. અહીં ઉલ્લિખિત વ્યક્તિસંદર્ભો વ્યક્તિસંદર્ભો હશે કે નહિ એ પ્રશ્ન જ અપ્રસ્તુત છે. શ્રી મેકવાન આપણને સ્પષ્ટ સુચવે છે કે 'આંગળિયાત 'ની આ પાત્રસૃષ્ટિ ને કથાસૃષ્ટિ પાતાની વ્યક્તિસજ<sup>°</sup>કચેતનાએ આસપાસમાંથી ઝીલી છે. એવી રીતે કે વાસ્તવ કરતાંય અદકેરા વાસ્તવ અહીં મૃતં થઇ ઉદયો છે. પાતાની સર્જનસૃષ્ટિના વાસ્તવ સાથે વાસ્તવસામગ્રી સાથેના હૃદિયાના સ'ખ'ધ પાત્રનિરૂપણમાં તેમ જ પ્રસ'ગાની પરિકલ્પનામાં આપણે અનુભવી શકીએ છીએ. એમાં લેખકની કલાભિવ્યક્તિની સિદ્ધિ છે.

ટીહા એની શ્રમિલ અને સુધારક પ્રકૃતિને કારણે પંચકમાં પંકાયેલા વબુકર છે. કામ પર સવર્ણાના શાયભુખારીથા છં છેડાય એવા એ સ્વમાના છે. માલા વબુવા ને ગુજરીમાં જઈ વેચવા એ એના વ્યવસાય છે, વબુકરકાર્યમાં નિષ્ઠા ને વ્યવસાયમાં પ્રામાબિકતા એની આગવી સંપત્તિ છે. શરીર એ કાઠા છે ને મનથા પૂરા નિભીક પબુ છે. ટીહાની આ આંતરબહિર વ્યક્તિમત્તા મૂર્ત થઇ ઊઠે એવા પ્રસંગાવલિએ સહજપણે આવિષ્કાર પામા છે. એના હૃદયજીવનમાં મીઠીનો પ્રવેશ થયા એમાંય મૂળભૂત આવા જ કશાક પ્રસંગ નિમિત્ત ખને છે. પણ એ એવા તા સહજસ્કૃરિત અનુભવાય છે કે એ રીતે જ ટીહા વાસ્તવનું કલારૂપ પામા શકે : એક વાર મેઠી કસળાના બજારમાં સાડી ખરીદતી હતી. દુકાનદાર જરા વસમું હસ્યો ને મેઠી છં છેડાઈ! હરાજી કરતા ટીહાએ આ તે ફુકાનદારને કરી વળ્યા!! આવા શાખવાળા ટીહા પાસેથા મેઠીએ રૂમાલ ખરીદ્યો ને લેખક લખે છે કે, 'રૂમાલ ખરીદતાં—ખરીદતાં મેઠી કશુ'ક ખાઈ એઠી હતી!' આ મેઠી, આમ તા શીલાપુર પાસેના કેડિપારની. શીલાપુરના ત્રબુ—ચાર જુવાનિયા પટેલાએ એક વાર મેઠીને કાંકરીચાળા કર્યો ત્યારેય ટીહા—વાલજી ગુજરીમાં હરાજી કરતા હતા. એનાથી આ ન જોવાયું ને એણે તકરાર માથે વહારી લીધા. પરિસ્થિતિએ એવા વળાંક લીધા કે સવર્ણા—વબાકરાંના સંઘર્ષ એમાંથા ભબૂકા ઊઠયા.

#### સાહિત્ય અને વાસ્તવ : ' આંગળિયાત 'ના પરિપ્રેક્યમાં

954

આ સંધર્ષ જ પછી તેા કૃતિના કેન્દ્રવર્તા નિરૂપ્ય વિષય ખને છે ને ટીહુ-મેથીની પ્રભ્યુયકથા એનો એક આંતરપ્રવાહ ખની રહે છે. હવે 'આંગળિયાત ' આ રીતે સંઘર્ષની કથ ખનતી હોવાથી ને એ સંઘર્ષમાં કામદ્રેષ નિમિત્ત હોવાથી નીચ વર્ણને સવર્ણોને હાથે જે કંઇ શાષવાવારા આવે છે તેની કરુણ કથા ઉત્કટ સ્વરે આલેખાઇ છે. અહીં જ એક પ્રભ્યુયકથા સામાજિક સમસ્યાનું પરિમાણ પ્રાપ્ત કરે છે અને એમાં શ્રીમેકવાનની સર્જકતાના વિશેષ પરખાય છે.

ટીહી-મેથીમાંની પ્રાણ્યકથા પણ એક આગવી ભાવ ઉપસાવે છે. ળંનનાં હદય એક છે, પણ ભદ્રસમાજમાં વિરલ જ જોવા મળે એવી ઉભયની સામાજિક ભાજ્ઞ વિષમ પરિસ્થિતિ ને તે છતાં માનવતાની રહેં ક પ્રસારતી ઉભયની ત્યાગૃતૃત્તિ, જીવનમાં મૂલ્યરક્ષા માટે જીવન-યોછાવરીની તત્પરતા ટીહા-મેથીની પ્રાણ્યકથાને શાલીન ને શરી શહાદતનાં મૂલ્ય બક્ષે છે. યોગ્ય રીતે જ 'આંગળિયાત 'ના કલેપ પર શ્રી મેકવાનની સર્જ કતા ઓળખાવતાં કહેવાશું છે કે 'તળપદી ભાષા, પ્રાકૃતપાત્રા અને સદા શાષણમાં જ જીવાતાં જીવતરની આ કથા જેટલી હૃદય ગમ છે એટલી હૃદયદાવક પણ છે. શીલ-સંસ્કાર, સ્ત્રીત્વ અને જીવનને પ્રમાણવાની લેખકની કરેલી એટલી જ તટસ્થ દિષ્સંપન્નતા આ નવલકથાનું સૌથી માટું જમાપાસું છે. ગુજરાતી સાહિત્યમાં નવતર વાર્તા-વસ્તુ, નૌતમ શૈલી અને નવલાં અભિયાન તાકતી આ પહેલી જ નવલકથા છે. '

અંતે. આપણે આપણા મૂળ મુદ્દા પર આવીએ. 'સાહિત્ય અને વાસ્તવ 'ની સમસ્યાને 'આંગળિયાત 'ના પરિપ્રેક્ષ્યમાં સમજવાના પ્રયત્ન કરીએ છીએ ત્યારે વાસ્તવ સાહિત્યમાં કેવું પ્રેરકળળ છે, ચાલકળળ છે, એ ધ્યાનમાં આવે છે. તા ખીજી ખાજુ વાસ્તવ એ જ સાહિત્ય નથી, પણ વાસ્તવને કલાપ્રયુક્તિએાથી અપાતું એક આગતું રૂપ—રસક્ષીય/કલાત્મક—એ સર્જનાત્મક સાહિત્ય છે, એય સ્પષ્ટ થાય છે. વાસ્તવને ફાેટાગ્રાફ્રીની કલા લક્ષ કરે છે ત્યારેય એમાં ફાટાત્રાકરની દર્ષ્ટિ કેવી નિયામક હોય છે! ક્રાઈ એક દર્શિકાળ, નજર એ લઇ ને આગળ વધે છે. પ્રકૃત્ત થાય છે. તેમ સાહિત્યકલામાં પણ સર્જકને એની દ્રષ્ટિ હોય છે. એ દ્રષ્ટિ પ્રતિભાસ પન્ન હાેવી જરૂરી છે અને એના ખળે જ વાસ્તવ ખુહદ્દપરિમાણા પ્રાપ્ત કરવાની ક્ષમતા મેળવે છે. વળા ભાષા દ્વારા આ સૃષ્ટિ નિર્માતા હોવાથી ભાષાના આત્મલક્ષા મુદ્રા પણ વાસ્તવને રૂપાન્તરિત કરવા માટેનું માધ્યમ બને છે. વાસ્તવનું એક રૂપ અને તેય સવિશેષ સ'કલતા ધરાવત આત્મલક્ષી વાસ્તવ, જેને આપણે મનાવાસ્તવ કહીને ઉપર ઓળખ્યું છે. આ વાસ્તવને મૃત્ કરવાનું સાહિત્યકૃતિ તાકે છે ત્યારે સ્વપ્ન પ્રયુક્તિ, ચેતના પ્રવાહનિરૂપણ પદ્ધતિ, કપોલક લ્પિત. મતીક. અસંખહતા જેવાં કલાકરણા ખપમાં લઇ વ્યવહારની ભાષાને આત્મલક્ષિતાના મરાડ આપવાન સર્જક માથે લેતા હોય છે. આ રીતે વાસ્તવ જે કેવળ ઈન્દ્રિયગમ્ય હોવાન જ આપણ પ્રથમ દર્ષ્ટિએ માનીએ છીએ, તે એક સંકુલ પદાર્થ બની જાય છે. એ સંકલતાને પામવા માટે જ સાહિત્યમાં ને અન્ય કલાએામાં પરાવાસ્તવવાદ. અસ બહુવાદ જેવાં આંદાલના આવ્યાં છે.

# પ્ર**ન્થાવ**લાકન

પ્રાચીન અધિમાગધી કી ખાજ મેં (હિન્દી): લેખક ડા. કે. આર. ચન્દ્ર; પ્રાકૃત જૈન વિદ્યા વિકાસ ક્'ડ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫; ૧૯૯૧; પૃષ્ઠ ૨૦+૧૧૨+૧, મૃલ્ય રૂા. ૩૨.૦૦.

પુસ્તકના પ્રાર'ભમાં દાનવીર શેઠશ્રી કસ્તૂરભાઇ લાલભાઇ (૧૮૯૪–૧૯૮૦)ની, તેમના સિદ્ધહસ્ત ચરિતલેખક ડાૅ. ધીરુલાઇ ઠાકરની કસાયેલ કલમે લખાયેલ, સવા અન્દ્ર પૃષ્ઠને આવરતી જીવનઝરમર મૂકી છે.

જે પ્રકારના અધ્યયન-સંશોધનની ઘણા સમયથી રાહ નેવાતી હતી તેના શુભ આર'લ આ લઘુપુસ્તકમાં થયા છે.

જેના કેટલાક અ'શાના રચનાકાળ ઇ.સ. પૂર્વ ૩૦૦ની આસપાસ માનવામાં આવે છે, તે શ્વેતાંબર જૈન આગમાની ભાષાને 'અધ માગધા ' એવું નામ અપાયું છે. પરંતુ આચાર હૈમચન્દ્રના વ્યાકરણમાં યે તેનાં લક્ષણો સ્પષ્ટ સ્વરૂપે અપાયાં નથી. વળી આજે ઉપલબ્ધ સ'સ્કરણોમાં 'મહારાષ્ટ્રો પ્રાકૃત 'ના પ્રયોગા શાકળ'ધ મળે છે, જેની તુલનામાં 'વસુદેવહિ'ડિ' જેવા છેક પાંચમી શતાબ્દીના પ્રધાની ભાષા યે પ્રાચ્મીનતર જણાય છે! એમ લાગે છે કે વચ્ચેના સે કડા વર્ષોના ગાળામાં, સ'ભવતઃ લહિયાઓ તથા અભ્યાસીઓના હાથે, મૂળ ભાષામાં ગજબનું પરિવર્તન થઇ ગયું છે! આથી ઉપલબ્ધ હસ્તપ્રતામાંનાં સવિ પાઠાંતરાની સ્વાય બનાવી તેની મદદથી આગમાની ભાષામાંથી પ્રાચીન અને અર્વાચીન (અર્થાત 'મહારાષ્ટ્રી પ્રાકૃત'ના) અરો અલગ પાડીને આર્ષ 'અર્ધ' માગધી 'નું મૂળ સ્વરૂપ પ્રકટ કરવું એ અત્યન્ત આવશ્યક છે.

વળી ભગવાન છુદ્ધ અને ભગવાન મહાવધર એક જ સમયે એક જ પ્રદેશ બિહારમાં ઉપદેશ આપેલા છતાં બન્નેની ભાષામાં આટલું બધું અંતર કેમ છે? આ સમસ્યાનું સમાધાન શાધવા સારુ પહેલી જ વાર ડૉ. ચંદ્રએ પ્રાચીનતમ જૈનાગમ ' આચારાંગસૂત્ર' તથા પાલિ પિટક અને અશાકના શિલાલેખાની ભાષાના તુલનાત્મક અબ્યાસ કર્યો. તે દરમિયાન લખાયેલા શાધલેખાં આ પુસ્તિકામાં સંત્રહાયા છે. તેમણે ન્નેયું કે ' આચારાંગસૂત્ર'ની મહાવીર જૈન વિદ્યાલયની આવૃત્તિમાં હસ્તપ્રતા તેમ જ ચૂર્ણાં માંથી પુષ્કળ પાઠાંતરા આપ્યાં છે. બીજી બાજુ શુધ્મિંત્રના સંસ્કરણમાં તા 'મહારાષ્ટ્રી પ્રાકૃત 'ના ધ્વનિ-પરિવર્ત નવિષયક નિયમાનું જ જાણે અક્ષરશ: પાલન કરાયું છે અને પાઠાંતરા પણ જૂજ આપ્યાં છે. તેમણે આનંદ અને આશ્ચર્ય સાથે તેમ્યું કે ' ઇસિલાસિયાઈ' (ઋષિલાષિતાનિ)ના શુધ્મિંગના જ સંસ્કરણમાં આવે પ્રયોગા સારા પ્રમાણમાં સચવાયા છે!—અને અહીંથી જ ડૉ. ચન્દ્રના સંશાધનો પ્રારંભ થયા.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૨૭, અંક ૩-૪, અક્ષયત્તીયા-જન્માષ્ટ્રમાં અંક, એપ્રિલ ૧૯૯૦-આગષ્ટ ૧૯૯૦, પુ. ૩૬૭–૩૮૪, સ્વા ૨૨,

लयन्त प्रे. हाड्ड

પાતાના 'એક વિશિષ્ટ પ્રયત્ન ' એવા શીર્ષ કવાળા આમુખમાં પ્રાકૃત તથા પાલિ ભાષા-સાહિત્યના લગ્દપ્રતિષ્ઠ જડા અભ્યાસી પં. દલસુખભાઈ માલવિષ્યા જણાવે છે તેમ, શતાધિક વર્ષોથી ચાલી રહેલ જૈનાગમાના સંશોધનની પ્રક્રિયાને આ પુસ્તિકા નવી જ દિશા આપે છે. તે લેખકની વર્ષોની મથામણુના ફળસ્વરૂપ છે. આ અભ્યાસ માટે કો. ચંદ્રએ ૭૫,૦૦૦ કાર્ડ તૈયાર કર્યા હતાં. જૂનામાં જૂના ગણાતા 'આચારાંગ-સૂત્ર'ની ચારે મુખ્ય આવૃત્તિઓનો અભ્યાસ કરી તેની સાથે તેના સમકાલીન એવા પાલી પિટક તથા અશાકના શિલાલેખાની ભાષાની દ્રલના કરી મૂળ 'અર્ધ'માગધી' ભાષાનાં લક્ષણે તારવવાના તેમના આ અતીપ્રશસ્ય પ્રયત્ન એક નવી જ પહેલ છે.

પુસ્તક આઠ અધ્યાયમાં વહેં ચાયેલું છે. પ્રથમ અધ્યાયમાં 'આચારાંગ', 'સૂત્રકૃતાંગ', 'ઉત્તરાધ્યયન' તથા ' કેસિભાસિયાઇ' જેવા પ્રાચીન પ્ર'થામાંથી નમૂના લઇ ભાષાના વિશ્લેષણાત્મક અભ્યાસ કરી લેખક એવા નિષ્કર્ષ પર આવ્યા છે કે 'અધિમાગધી'નું મહારાષ્ટ્રીકરણ જ થઇ ગયું છે. અને તેથી નવા સ'સ્કરણમાં હસ્તપ્રતા તથા ચૂર્યો ઓમાં મળતા પ્રાચીન પાઠાને સ્વીકારી લેવા નોઈએ.

ખીજા અધ્યાયમાં વ્યાકરણના પ્રયોગાનાં કેટલાંય ઉદાહરણા દારા એવું દર્શાવાયું છે કે 'મહારાષ્ટ્રી' તેમ જ 'શૌરસેની 'કરતાં 'અધ'માગધી 'પ્રાચીન ભાષા છે અને કેટલાક રીતે તે પાલિ ભાષા સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

આગમમંથા, પાલિ 'સુત્તનિપાત' અને અશાકના શિલાલેખાના પ્રયોગાની તુલના પરથી ત્રીજ્ય અધ્યાયમાં એવું પ્રતિપાદિત કરાયું છે કે 'અધે માગધી'ના પ્રાચીનગ્ર'થા અશાકથી યે જૂના હોવા સંભવ છે અને તેમની રચના મૂળે પૂર્વ ભારતમાં જ થઇ હતી.

પછીના અધ્યાય આચાર્ય હેમચંદ્રના પ્રાકૃત વ્યાકરણનું નવી દિષ્ટિએ કરાયેલું અધ્યયન રજૂ કરે છે. માગધી, પૈશાચી, ચૂલિકા પૈશાચી, શૌરસેની તથા અપબ્રંસ ભાષાઓને અનુક્રમે ૧૬, ૨૨, ૪, ૨૭ અને ૧૧૮ સૂત્રો ક્ષાળવનાર આ મહાન વૈયાકરણ પોતાના ધર્મના આગમાની ભાષા અર્ધ માગધીનું કોઈ વ્યાકરણ આપતા જ નથી તે એક આશ્ચર્યની વાત છે. માત્ર કેટલેક સ્થળે પોતાની ' વૃત્તિ 'માં આ ભાષાની થાડીક લાક્ષણિકતાઓ ' આર્ષ' શબ્દ યોજીને નિર્દેશી છે; જ્યારે ભરતમુનિએ પોતાના 'નાટપશાસ્ત્ર 'માં અર્ધ માગધીને એક સ્વતંત્ર ભાષા ત્રણાવી છે.

પાંચમા અધ્યાયમાં લેખકે આ ભાષાની ૩૭ લાક્ષણિકતાએ ચર્ચી છે. આગમગ્ર શાના સંપાદનમાં આ લાક્ષણિકતાએાનું જ્ઞાન ખૂબ ઉપયોગી થાય તેમ છે. આ રીતે જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે પાલિ તેમ જ અશાકના પૂર્વીય શિલાલેખાની ભાષા સાથે સાગ્ય ધરાવતી મૂળ 'અર્ધમાગધી ' સ'સ્કૃતની વધારે નજીક છે.

અહીં આપેલી પિશલે તૈયાર કરેલી 'ળ' યુક્ત શબ્દોની સૂચિમાં હાલ ગુજરાતી ભાષામાં પ્રચલિત 'તળાવ' અને 'વેળુ' શબ્દોના પણ સમાવેશ થયા છે તે હકાકત ગુજરાતી ભાષાના અભ્યાસીઓ માટે રસપ્રદ થશે.

ચ**ન્થાવ**લાહન

314

'क्षेत्रक्त' શબ્દના અર્ધમાગધી રૂપ વિષેની સરસ ચર્ચાને એક આખા અધ્યાય ફાળવ્યા છે. વિવિધ આવૃત્તિઓમાં આવતાં આ સંસ્કૃત શબ્દનાં કુલ નવ પ્રાકૃત રૂપાનું, મુદ્દાસર વિવેચન અહીં કર્યું છે. પ્રખ્યાત પ્રાકૃત શબ્દકોષ 'पाइअ—सह-महण्णवो'માં આ નવમાંથી 'बेबण्ण' શબ્દનું સંસ્કૃત રૂપ 'बेदज्ञ ' એવું આપ્યું છે અને ખાકીનાં આઠ રૂપ એ શબ્દકોષમાં છે જ નહિ તે હકીકત પણ અધ્યયનશીલ લેખકના ધ્યાન બહાર રહી નથી. ટીકાકાર શીલાંકાચાર્ય આ 'खेदज्ञ 'ના અર્થ 'પ્રાણીઓના દુ:ખને છેદનાર' એવા આપે છે, જે અર્થ દર્શાવનાર શબ્દ તો 'बेदच्च ' હોઈ શકે! 'क्षेत्रज्ञ ' શબ્દનાં ધ્વનિવિષયક 'પ્રાકૃત રૂપાંતરા 'बेत्तच्च', 'बेत्त्रज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'बेत्तज्ञ', 'बेत्तज्ञ', 'बेत्तज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'खेत्तज्ञ', 'खेतज्ञ', 'खेतज्ञ',

પછીના અધ્યાયમાં 'આચારાંગસૂત્ર'ના ઉપાદ્ધાતના વાકય 'सुयं मे बाउसं! तेणं (પાઠાંતર तेण) मगवया एवमक्खायं...'ની શબ્દયોજનાની વિશદ છચ્ચાવટ કરી છે, જેને અ'તે એવું પ્રતીત થાય છે કે તે વાકય ખરેખર આ પ્રમાણે હોવું જોઈએ:

#### 'सुतं मे आउसंतेण भगवता एवमक्सातं'.

અંતિમ અધ્યાયમાંના સંક્ષિપ્ત વિવેચન પરથી સમજાય છે કે જુદા જુદા સંપાદકાએ, એતિહાસિક વિકાસ, સમય, ક્ષેત્ર અને ઉપદેશકની વાણીના સ્વરૂપને ધ્યાનમાં લીધા વિના જ, પાતપાતાની ભાષાકીય સિદ્ધાન્તાની માન્યતા મુજબ જ તથા, જે સમયની દિષ્ટિએ એતિહાસિક છે જ નહિ અને અર્ધમાગધી ભાષાની વિશેષતાઓને સ્પષ્ટ કરતા જ નથી, તેવા, પ્રાકૃત વ્યાકરણ કારાના નિયમાના પ્રભાવમાં આવીને, જુદા જુદા પાઢા સ્વીકાર્યા છે. આનું મુખ્ય કારણ એ છે કે આપણને કાઈ વૈયાકરણ પાસેશ અર્ધમાગધી ભાષાનું વ્યાકરણ સ્પષ્ટતયા પ્રાપ્ત થયું જ નથી! પરિણામે પ્રાચીનતમ આગમ ' આચારાંગસૂત્ર 'માં યે ભાષાની ખીચડી થઈ ગઈ છે! જે પ્રાચીન રૂપા ઉપલબ્ધ થાય છે તે અર્ધમાગધીને પાસિ તેમ જ માગધીની નજીક લઈ જાય છે, મહારાષ્ટ્રી તરફ બિલકુલ નહિ. જયારે હાલ પ્રાપ્ત સંસ્કરણામાં મહારાષ્ટ્રી પ્રાકૃતના પ્રયોગાની જ પ્રચરતા જણાય છે!

અ'તે દરેક અધ્યાયના નિર્પ્યમાણ વિષયના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપતી ' વિષય સૂચી ' સાડા ત્રણ પૃષ્ઠમાં આપી છે, જે વિષયની ક્રમળક્રતા રજૂ કરતી હોઇ ઉપયોગી બની રહે તેમ છે.

આ રીતે આ લઘુપુસ્તક અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ બની ગયું છે. ભાષા સરળ અને ચાટદાર છે; શૈલી પણ નિરાડ બર રહી છે. લખાણ બિલકુલ મુદ્દાસર છે. શુખિંગ આદિ લબ્ધપ્રતિષ્ઠ વિદ્વાનાની બેદરકારી સામે અવાજ ઉઠાવનાર ડૉ. ચંદ્ર આદર્શ સંશાધક તરીકે ઉપસી આવે છે અને સવૈથા પ્રાત્સાહનના અધિકારી બને છે. તેમણે અહીં રજૂ કરેલું અધ્યયન—સંશાધન આગમાની હસ્તપ્રતાને આધારે અધિમાગધી ભાષાનું અસલ સ્વરૂપ પુના પ્રસ્થાપિત કરીને તદનુસાર શ્વેતાંબર જૈન આગમાનું નવું સંસ્કરણ પ્રકટ કરવાની આવશ્યક્તા પ્રતિપાદિત કરે છે

-

જયન્ત પાઢક

તથા તે દિશામાં નવું જ માર્ગદર્શન પૂરું પાડે છે. આ તા માત્ર પ્રથમ પગલું જ છે. આ દિશામાં તેમનું સંશાધન અળાધિત રીતે ચાલુ જ રહે તેવી અભિલાષા અને શ્રહા રાખીએ.

આ પ્રકારે સાચા પ્રાધ્યાપકના આદર્શ પૂરા પાડનાર ડૉ. કે. ઋષભચંદ્રને આપણે હાર્દિક અભિનંદન તા આપવાં જ એઇએ; પણુ આ નવી પહેલ માટે આપણે તેમના આભારી પણુ બન્યા છીએ.

કલ, મનીષા સાસાયટી, જૂના પાદરા રાેક, વડાદરા. **જयन्त** प्रे. क्षाइर

કાવ્યલાવણ્ય: સંપાદન : કલ્લોલિની હઝરત, પ્રકાશક : શ્રીમતી નાથીળાઇ દામાદર ઢાકરસી મહિલા વિદ્યાપીઠ, મુંબઇ-૪૦૦ ૦૨૦, મૂલ્ય પચાસ રૂપિયા, પૃ. ૮ + ૧૮૬.

મધ્યકાલીન કવિ નરસિંહ મહેતાથી આધુનિક કવિ ઉદયન ઠકકર સુધીના ગણનાપાત્ર કવિએાની કર્ય કૃતિઓના આ સંચયમાં આમ તો બહુધા આપણા કવિઓની નીવડેલી પરિચિત કૃતિઓ સાથે એક લાકગીતના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. છતાં પૂર્વે થયેલા આવા સંચયા સાથે સરખાવતાં આમાં કેટલીક વિશેષતાઓ પણ જોવા મળે છે.

શ્રી કલ્લાલિનીબહેને અહીં પ્રત્યેક કૃતિ વિશે ટિપ્પણ આપ્યું છે. એમાં કવિના જીવન-કાળ વિશે જન્મમરણના સમય વિશે-માહિતી આપવામાં આવી છે. કૃતિના અર્થ ખાય માટે અનિવાર્ય પણે આવશ્યક એવી સમજૂતી આપ્યા પછી તેએ જિજ્ઞાસ માટે અન્યત્ર પ્રાપ્ય એવી જરૂરી સામગ્રીના પણ નિર્દેશ કરે છે ને કયારેક પદ, આખ્યાન, લાેકગીત, હાર્ધકું જેવાં, કાવ્ય-સ્વરૂપાનાં લક્ષણા પણ દર્શાવે છે. ઉપરાન્ત સમાવિષ્ટ કૃતિના વિવરણને અંતે એવા જ પ્રકારની, સમાન ભાવવિયાર પ્રગટ કરતી ગુજરાતી જેમ અન્ય ભાષાઓની કૃતિઓ પણ ઉતારે છે જે ભાવકની આસ્વાદ-ક્ષિતિએ વિસ્તારવામાં ઉપકારક ખને છે. ઠાંકારના 'ભણકારા' જેવા કાવ્યના ટિપ્પણરૂપે તાે સંપાદિકાએ નિરંજન ભગતનું એ કૃતિ વિશેનું આખું વિવેચન સુલભ કરી આપ્યું છે. ક્યાંક ક્યાંક કૃતિ કે કવિતા સંબંધમાં વધુ જાણકારી માટના પ્રાથોના પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે.

ચાક્કસ દષ્ટિપૂર્વંક તૈયાર કરવામાં આવેલા સાદગીભર્યો ને સુધડ એવા આ સ'ચય શાળા-ક્રાલેજમાં પાદયપુરતક તરીકે નિયત થઇ શકે એવા છે.

૨૪, કદમપલ્લી, નાનપર્, સૂરત.

कथन्त पाईड

થન્થાવક્ષાકન

344

'रध्यासु जम्मूवर्णांनां शिराणाम्': (સ'સ્કૃત કાવ્યાના સ'ગ્રહ) લેખક; હવે દેવ માધવ, એમ. એ., બી. એડ., પ્રકાશક: સ'સ્કૃત સેવા સમિતિ, એમ–૪, ૬૭/૫૨૧, શાસ્ત્રીનગર, અમદાવાદ ૩૮૦૦૧૩, પ્રકાશનવર્ષ તથા આવૃત્તિના ઉલ્લેખ નથી, કિંમત રા. ૨/–૫૫૯–૧–૮+૧–૪૦.

ગુજરાતના ઉગતા અને આશાસ્પદ યુવાન સંસ્કૃત કવિ પ્રાે. હેલ દેવ માધવરચિત આધુનિક સંસ્કૃત કાવ્યાના આ પ્રથમ સંપ્રહને ઉષ્માભર્યો આવકાર આપતાં અત્યંત આનં દ શાય છે. ગુજરાતના સંસ્કૃત વિદ્વાના અને કવિઓમાં પાતાની વિરલ અને આગવી સર્જ ક પ્રતિભાશી મૂર્ધન્ય આધુનિક સંસ્કૃત કવિ તરીકે ખ્યાતિ પામેલા અને ભારતભરના આધુનિક સંસ્કૃત કવિએામાં પણ અપ્રગણ્ય ખનેલા શ્રી હર્ષ દેવ માધવની ક્યર્તિપતાકા વિશ્વના પ્રસિદ્ધ સામયિકોમાં પણ લહેરાવા લાગી છે, તે ગુજરાતને માટે ખરેખર ખૂબ જ ગૌરવની વાત છે. શ્રી માધવે સંસ્કૃતમાં આધુનિક કાવ્યપ્રકારા—હાઇકુ, ગઝલ, સોનેટ, વગેરેને અવતારવાના ખૂબ પ્રશસ્ય અને સફળ પ્રયોગા કરેલા છે.

આ સંગ્રહના પ્રારંભમાં આપેલા 'અનુક્રમ' અનુસાર આમાં કુલ ૪૭ કાવ્યાે સંગૃહીત થયાં છે. આમાં ૨૫ માનાઈ મેજ, ૮ ગઝલા, બે કાવ્યા, દ ગીતકાવ્યા, એક ગીતકાવ્યા જેવું કાવ્ય, બે ગીતા અને ઉષ્ટ્ર (જિટ) ને લગતાં નવ માનાઈ મેજ કાવ્યા અને અંતે દ્વીપ-પંચાશકામાં દ્વીપને લગતા ૬૦ ઇમેજ એમ દાક ગીવધ્ય જોવા મળે છે. તેમાંની અમુક કલ્પનાઓ ખરેખર કલાત્મક અને કાવ્યમય છે. આમાં કવિએ સાહિત્ય, ઈ તિહાસ, ભૂગાળ, લલિતકળાઓ અને પુરાણામાં આવતી માહિતીના આધારે શબ્દ-ચિત્રા આલેખ્યાં છે. આમાં તેમની વાચનસમૃદ્ધિ અને માનાઈ મેજના આલેખનમાં હાંસલ કરેલી સિદ્ધહસ્તતા તથા કલા-કસળનાં દર્શન થાય છે. આમાંના દરેક કાવ્યની કાંઈ ને કાંઈ નાધપાત્ર વિશેષતા જાડીને આંખે વળગે છે. તેથી આધુનિક સંસ્કૃત કાવ્યમાં શ્રીમાધવે કરેલા બહુમૂલ્ય પ્રદાનની મુક્તક ડે પ્રશંસા કર્યા વગર રહી શકાનું નથા. તેમાંનાં થાડાં હદાહરહ્યા નીચે મુજબ છે.

(૧) संकेतरहिते नगरे (૫. २)માં આધુનિક શહેરી જીવનની ય'ત્રવત્ જિ'દગીની નક્કર વાસ્તવિકતાનું આવાદ શબ્દચિત્ર ખડું થયું છે.

> लोष्टवत् स्तब्धं नगरोग्राने सरोवरस्य जलम् । कीटशलभतुल्या नागरकाः । शूकरदंतसमः टयूबलाइटप्रकाशः ।

## (२) केन्टरवरीकथासंग्रहे वा (५. ३), टेम्सनदी (५. ६).

समुद्रस्य स्वरूपम् (પૃ. ૧૨) વગેરેમાં કવિની કલ્પના-દષ્ટિ સમક્ષ દીવિધ્યપૂર્ણ કલ્પનાની પર પરા જાણે પરસ્પર સ્પર્ધા કરતી હોય તેમ ધસી આવે છે. ખરેખર કવિ માધવની કલ્પનાસૃષ્ટિ ઘણી સમૃદ્ધ અને પ્રશંસનીય છે.

भ. भ. लेशी

**६श्वर**ः ( ५. ४)માં છેલ્લા અને દશમા કલ્પનમાં ઇશ્વરની નિરાકાર આકૃતિ દર્શાવવા કવિએ પ્રશાર્થિલ્નો યોજને પોતાની કલ્પનાને પરાકાષ્ટાએ પહેાંચાડી છે,

युद्धान्ते (५.८)मां आवती प्रश्नपर परा-किन्तु दग्वनगर श्रियं...प्रतिकानि वचनानि यथार्थंतः ६६४२५११ अने वेधक लनी छे तो समुद्रः (५.१३)ने आहे छुटां विशेष्णे।— वनाक्त, रयाम, मसृण, रोमांचक, कराल — नगेरे आपेक्ष छे ते वांचीने सह्ध्य वायक अहे। भावशी भंत्रभुष्ध लनी ज्ययं छे.

- (3) अन्धकार: (५,२०)માં कौमुदीना પડછે અ'ધકારને સુમેરિયન લિપિની केम दुर्भाध કહ્યા પછી કવિ તેને રીસાયેલી પ્રિયતમાના મીનની જેમ અસહ્ય કહે છે त्यारे सूक्ष्म अ'ધકાર સ્થુલરૂપે વાસ્તવિક બની જાય છે.
- (૪) પર પરાગત ખંડકાવ્યા અને મુક્તકો કરતાં તદ્દન જુદું જ સાહિત્યિક સ્વરૂપ ધરાવતી ગઝલ સ સ્કૃત લઘુકાવ્યામાં અવશ્ય અનાખી ભાત પાડી શકે છે. તે બાબત શ્રીહર્ષ દેવે પાતાની ગઝલકૃતિઓ દ્વારા પુરવાર કરી આપી છે.
- (૫) वृक्षा : (૫. २६)માં સજીવારાપણ દ્વારા વૃક્ષાને વિવિધ કાર્યો કરતાં નિરૂપ્યાં છે જેમ કે —

वने न हि निवसन्ति वृक्षाः । वनमेतद् रचयन्ति वृक्षाः । वगेरे.

જયારે તે જ પૃષ્ઠ પર **चर**णેમાં બે ચરણુનું કલ્પન આપણા માનસચક્ષુ સમક્ષ સાકાર ખનતું જાય છે. દા. ત.—

> विश्ववंदितो विष्णुरमवत् । मुनेः स्ववकासि घुत्वा चरणे ॥

તે। पदिचहनानि ( પૃ. २७) નામની ગઝલમાં મનેહિર કરવન અને અર્થધટનના સુભગ સમન્વય સાધતી કવિની કારચિત્રી પ્રતિભા અનેરાં ઉડ્ડયના કરતી જણાય છે. જેમકે પ્રતિપળ મહાકાલનાં પદચિહ્ના દષ્ટિગાચર થતાં રહે છે એમ કહીને કવિ અંતે જણાવે છે.

> लांखनिमदं न कृष्णनिशाया: । ननु रजनिकरे पदचिह्नानि ॥

(१) કવિ પોતાની પ્રિયા અને પોતાની જાત વચ્ચે જે વિરાધનું શબ્દચિત્ર ખડું કરે છે તે ખરેખર હદયંગમ બન્યું છે. થન્થાવસાકન

**343** 

अन्घकारा निर्जनोऽहं शारदीया चन्द्रिका त्वम् ॥

निर्भयो वन्यः शुकोऽहं पंजरस्था सारिका त्वम् ॥ जीर्णदेहे।ऽहं रसालो हे प्रिये! नवमालिका त्वम् ॥

આમાં માધવે સિદ્ધિનાં જે શિખરા સર કર્યાં છે, તે બેનમૂન છે.

- (७) उष्ट्रः (५. ३५–३६) भांनां ४६५ने। ७८५ू४ अने अपूर्व छे. के भ ४— उष्ट्रस्य जीवनरेखा रणम् । उष्ट्रस्य लग्नस्थाने सूर्यातपः । उष्ट्रस्य अष्टमस्थाने मृगतुषा । २०१२.
- (८) द्वीपपंचाशिका (५. ३७-४०)मांना थाडां मने। ६२ ६६५ने। आ रह्यां ;---
  - ( અ ) द्वीपोऽपि कारागार: किन्तु तस्य भित्तयो जलानाम् । लोहादपि दुर्भेद्या (दुर्भेद्यतरा) नाम ॥
  - (२५!) खर्जु<sup>\*</sup>रच्छायाऽङगुष्ठ मुखे निवेश्य स्विपिति द्वीपः जलपर्यंकिकायाम् ॥
  - ( ध ) दीपदंड-दीपप्रकाशस्य वर्तुं लं भवति लक्ष्मणरेखा द्वीपकृटिरं परितः । तत्र निषीदति रात्रिः ॥

આ પ્રથમ આધુનિક સ'સ્કૃત કાવ્ય-સંગ્રહમાં " गण्छतः स्वलनं "—એ ન્યાયે અમુક ક્ષતિએ અને મુદ્રબુદાયા રહી જવા છતાં આપણે કહી શકીએ કે—

' एको हि दोषो गृणसंनिपाते निमज्जतीन्दो: किरणेष्विवीकः ' પર'તુ ભવિષ્યમાં કવિ ચીવટ રાખીને આવી ક્ષતિઓ ટાળશે તેવી અપેક્ષા રાખીએ.

મ. લ. જેશી

અ'તમાં, શ્રી હવે દેવ માધવના આ પ્રથમ પ્રયાસરૂપે પ્રકાશિત થયેલ પ્રથમ આધુનિક સંસ્કૃત-કાવ્ય-સંગ્રહને હું હાર્દિક આવકાર આપું છું અને સંસ્કૃતના સર્વે પ્રાધ્યાપેકા તથા સંસ્કૃત-પ્રેમી સજ્જના અને સંસ્થાએા તેને સમુચિત પ્રાત્સાહન આપી શ્રીહવે દેવને આવા અનેક સંસ્કૃત કાવ્યસંગ્રહા પ્રકાશિત કરવા પ્રેરશે તેવી હાર્દિક અપીલ કર્યું છું.

સ સ્કૃતભવન, સૌરાષ્ટ્રે યુનિવર્સિટી, રાજકાટ–૩૬૦૦૦૫. મ. વ્ર. જોશી

ઇતિ**હાસરેખા**: લેખક: ડાં. મુગટલાલૂ ભાવીસી પ્રકાશક: ડાં. મુગટલાલ બાવીસી, ૪૧૪, શ્રી સાંઇ એપાર્ટમેન્દ્રસ, હવાડિયા ચકલા પાછળ, સૂરત–૩૯૫ ૦૦૩, ઇ. સ. ૧૯૯૦, પાન ૮+૧૦૦ કિંમત:– રૂા. ૨૫≖૦૦.

આ લઘુ પુસ્તકમાં અગિયાર લેખા અને ચાર અવલાકના છે. લેખ કે જુદા જુદા સમયે જુદાં જુદાં માસિકા જેવાં કે 'પશ્ચિક', 'વિશ્વમાનવ' ઉપરાંત ગુજરાત રાજ્યના સંકલિત "ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ ''માં તેમણે લખેલાં પ્રકરણા વગેરમાંથી આ લેખા લઇને અહીં પુસ્તક આકારે પ્રકાશિત કર્યા છે.

આ ઉપરાંત તેમની વિષયપસંદગીમાં સૌરાષ્ટ્રનાં રિયાસતી રાજ્યા, તેમના ટૂં કા ઇતિહાસ અને વહીવટની સાથે ભરૂચ અને રાજપીપળાની ઐતિહાસિકતાના ખ્યાલ આપ્યા છે. તેમની કલમે દયાન દ સરસ્વતિ અને જવાહરલાલ નેહર જેવાનાં રેખાચિત્રો રજૂ થયાં છે. દક્ષિણ ગુજરાતનાં ઐતિહાસિક સ્થળાના પણ અહીં ખ્યાલ અપાયા છે.

હપર નિર્દેશના વિષયા પરથા સહેજે ખ્યાન આવે છે કે લેખક કાઇ એક સમય, પ્રદેશ કે બનાવના Micro level study કરવાને બદલે વિશાળ ક્લકના Macro studyના સહારા લીધા છે.

એક રીતે જોવા જઈએ તે આ એક વાચકવર્ગને ખ્યાલમાં રાખીને તેમણે આ પુસ્તક પ્રગટ કર્યું છે. વિશાળ ફલક પરની આ લઘુ પુસ્તિકા હોવા છતાં લેખકના ઇતિહાસમાં જીવ'ત રસ છે તેની પ્રતીતિ કરાવે છે.

આ પુસ્તિકામાં રાજપીપળા અને ભરૂચ જેવા સામાન્ય રીતે અજાણુ એવા પ્રદેશાનું ખેડાણુ થશું છે. સ્વાત ત્ર્યસ શ્રામમાં ભરૂચ જેવાના ફાળાનું મૂલ્ય આના પરથી સમજાયછે. આ લેખ વાંચ્યા પછી સહેજે ખ્યાલ આવે કે આપણા સ્વાત ત્ર્યરૂપી મહાયત્રમાં ભારતના પ્રત્યેક થ-થાવલાકન

FUE

પ્રદેશ ક'ઇને ક'ઈ પ્રદાન કર્યું હતું. આવાં પ્રદાનોના જો વ્યવસ્થિત અભ્યાસ થાય તો આપણા આ મહાયત્ત અ'ગે આપણામાં સાચી સમજ આવે એટલું જ નહિ પણ જે તે પ્રદેશના ચારિત્ર્યઘડતર માટે જરૂરી બને. ડાં. બાવીસી આ લેખ દ્વારા ઇતિહાસવિદાને અ'ગુલીનિદેશ કરી શક્યા છે તે ખરેખર સ્તુસ છે.

કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રનાં રજવાડાંઓના બ્રિટિશકાલીન ઇતિહાસના અત્રે ઉલ્લેખ થયા છે અને લગભગ આમાં ત્રણ લેખા છે. સામ તશાહી સૌરાષ્ટ્ર ગુજરાતની ભાતીગળ સ'સ્કૃતિનું એક મહત્ત્વનું અંગ છે. આ પ્રદેશનું આપણા સમાજજીવનમાં આગવું સ્થાન છે. જો કે ડાં. બાવીશીએ અહીં કેવળ રાજકીય ગતિવિધિ દર્શાવવાનું ઇષ્ટ માન્યું છે અને તે સ્વભાવિક છે. આપણે આશા રાખીએ કે લેખક આ પ્રદેશના સવે પ્રાહી અલ્યાસ કરે અને ગુજરાતની પ્રજાને તેમના વતનના પ્રદેશાના આસ્વાદ કરાવે.

કરસનદાસ મૂળજી પરતા એમના અ'તિમ લેખ લી'બડી રાજ્યના સંદર્ભમાં લખાયા છે. આમ વિષયવસ્તુની મર્યાદામાં રહીને લેખકે કરસનદાસના જીવન અને તેમનાં મૂલ્યોના સુંદર ખ્યાલ આપ્યા છે. એમગણીસમી સદીના આ સમાજસુધારકની મુંબઇની પ્રવૃત્તિઓના ઘણા ઉલ્લેખ થયા છે પણ આ વિભૂતિ એક કાઠીઆવાડી રજવાડામાં પણ એ જ મિજાજ અને ખ્યાલથી વહીવટ કરે તે દર્શાવીને લેખકે આ વીર પુરુષના ઉચિત ખ્યાલ આપ્યા છે.

દક્ષિણ ગુજરાતનાં ઐતિહાસિક સ્થળા વિશે જેટલી તેમની પાસે ઉપલબ્ધ માહિતી હતી તેને આધારે નેાંધ લખી છે. એટલે આ લેખ સર્વ ગ્રાહી ન બને એ સ્વાભાવિક છે. આમ છતાં તેમણે સાલવારીની અને વ્યક્તિની વ્યવસ્થિત ચકાસણી કરીને આ લેખ ઐતિહાસિક ભૂમિકામાં લખ્યા છે.

આશા રાખીએ કે આ લઘુપુસ્તિકા વાસુકવર્ગને ઉપયોગી થઈ પડશે.

૨૧, રિલિક્ કાલાની, પા<mark>ષ્</mark>યુગિટ બહાર, વડાદરા. એસ. કે. દેસાઈ

'કેનવાસ પર': લે. સતીશ કહ્યુક, પ્રકાશક : સતીશ કહ્યુક, ૧૮, સયાજ સાસાયટી, કારેલીળાગ, વડાદરા ૩૯૦૦૧૮, પ્ર.આ, ૧૯૯૦, પૂલ્ય : રા. ૩૩=૦૦.

'કેનવાસ પર' ગુજરાતી સાહિત્ય અને વિવેચન પરત્વે સમાન અભિરુચિ ધરાવતા શ્રી સતીશ ડણાકના પ્રથમ વિવેચનસંગ્રહ છે. છેલ્લા ત્રણેક દાયકા દરમ્યાન જુદાં જુદાં નિમિત્તો, સાહિત્યના વિવિધ વિષયા વિશે લેખકે તૈયાર કરેલા અભ્યાસલેખા અહીં શ્ર'થસ્થ થયા છે. સ્વા. ૨૩ 3.05

અરુષ્યા બક્ષી

પુસ્તકના ત્રણ વિભાગામાંના પહેલા વિભાગમાં યુનિવર્સિટી વ્યાખ્યાના, વિવિધ પરિસ વાદા તથા અન્યત્ર વ્યાખ્યાનાનામત્તે લખાયેલ અભ્યાસલેખા સમાવાયા છે. બીજા વિભાગમાં કેટલાંક ફાંતલક્ષી મૂલ્યાંકના છે. ત્રીજા વિભાગમાં પ્રસિદ્ધ અમેરિકન કવિ રાળદ લાવેલની મુલાકાતના અનુવાદ દ્વારા, તેમની સર્જન મક્યા લેખકે પ્રસ્તુત કરી છે. પુસ્તકમાંના કાવ્યવિષયક સાતેક લેખા લેખકની ગુજરાતી કાવ્યસાહિસ પ્રત્યેની વિશેષ અભિરુચિ, સમજ અને અભ્યાસનિષ્ઠ વિવેચનાના પરિપાકરૂપ છે.

ગુજરાતી ગદ્યકાવ્ય, સાંનેટ, ગઝલ, સમકાલીન કવિતા વગેરમાં પ્રગટ થયેલ નવીન વિચારવલણાની સંક્ષિપ્ત પણ પરિચયાત્મક ભૂમિકા લેખકે ભાંધી છે. વર્ત માનયુગની પ્રયોગશીલ કવિતા પ્રત્યેના તેમના આદર 'ગુજરાતી ગદ્યકાવ્ય : ' આકાર અને આગમન ' નામના વિસ્તૃત લેખમાં પ્રગટ થાય છે. ગદ્યકાવ્યના સ્વરૂપની ચર્ચા કરી, અછાંદસથી ગદ્યકાવ્ય તરફની કવિતાની ગતિની રૂપરેખા તેમણે આલેખી છે. કેટલાક નાંધપાત્ર કવિઓની સર્જનપ્રક્રિયાના સદ્ષાંત પરિચય કરાવી, સંતૃપ્તિ અનુભવતાં તેઓ જણાવે છે કે ' ગદ્યકાવ્ય ગુજરાતીમાં તેની તમામ વિશેષતાઓ ધારણ કરી ચૂક્યું છે. તેના આંતરિક લય અને આકાર ગુજરાતી કવિતાની જજળા આવતી કાલ છે. '

'ગુજરાતી સાનેટ: કેડી રાજમાર્ય બની છે'માં સાનેટની, આર'લથી છેક આજ સુધીની બદલાતી જતી કાવ્યવિભાવનાની લાક્ષણિક છટાં એ શ્રી ડણાકે ઝીલી છે. બળવ તરાય, રા. વિ. પાઠક, સુંદરમ, ઉમાશ'કર, ઉશનસ, જય'ત પાઠક જેવા સિદ્ધ કવિઓના સર્જનમાં વિષય અને રચનાકળા પરત્વે થયેલ નવીન પ્રયોગાની વિગતે ચર્ચા કરી છે. અદ્યતનકાળમાં અછાંદસના પ્રયોગાનું તથા શુદ્ધ કવિતા પ્રત્યેનું વલણ વધતાં, સાનેટ જેવા દઢ સ્વરૂપબ'ધના પ્રવાહ થાડા મ'દ પડી ગયા છે ખરા, છતાં હજીય આપણા અદ્યતન કવિને સાનેટ આકર્ષે છે એમ જણાવી, વિષયમાં દાના ચાકઠામાં રઢ થઇ ગયેલા આ સ્વરૂપમાં પરિવર્ત'નના પડકાર ઝીલી લેવા સર્જ કાને ટેકારે છે.

સ્વતંત્ર્ય પછી ગુજરાતીમાં ગઝલના વિકાસની તથા તેના કાવ્યતત્ત્વની છ્ણાવટ 'સ્વાતંત્ર્યોત્તર ગુજરાતી ગઝલ માં લેખકે કરી છે. સ્વ. શયદા, શન્ય, 'શેષ ' પાલનપુરી, મરીઝ, બેકામ, ઘાયલ, ગની દહીંવાલા, રતિલાલ 'અનિલ ' વગેરેના સતત પ્રશસ્ય સર્જ નકમેં બાદ, ગુજરાતી ગઝલની 'આજ' કેવી છે તેની તપાસ તથા નવી પેઢીના ગઝલકમેં નું મૃલ્યાંકન કરવાના ઉમદા પ્રયત્ન લેખકે કર્યો છે. અદ્યતન સાહિત્યસ્વરૂપાની જેમ ગઝલમાં પણ આધુનિકતાના પ્રસાવને લઇ આવેલ પરિવર્ત નની તથા પ્રયાગનાવીન્યની સદ્યાંત ચર્ચા કરી નવા ગઝલ-સર્જ કાને તેમણે પ્રાત્સાહિત કર્યા છે.

' સમકાલીન ગુજરાતી કવિતા' નામના લેખમાં સમકાલીન ગુજરાતી કવિતાની ગૃતિવિધિ તપાસતાં, ૧૯૩૦ થી ૧૯૫૫ સુધી અને '૫૫ પછીના નવા અવાનો પર નજર નાખી, યુગળળમાં ટકી શકે તેવી કવિતાની ખાજ કરવા લેખકે પ્રયાસ કર્યો છે. સાહિત્યના પ્રત્યેક યુગમાં

થ-**યાનકા**કન

800

સ્પષ્ટ એાળખ પામી શકાય તેવા પ્રમુખકવિએા હતા, પણ અદ્યતન યુગમાં તેવા 'મેજર પાેએટ 'ની તેમને ખાટ વરતાય છે.

કલા અને સાહિત્યના વિવિધ વિદ્યાશાખાએ સાથેના તુલનાત્મક અભ્યાસના નવતર ખ્યાલ આપણે ત્યાં છેલ્લાં વીસેક વર્ષ થા પ્રચલિત થયેલ છે. એ અનુષ'ત્રે, સાહિત્યમાં સમાજશાસ્ત્રીય તથા મનાવીત્રાનિક અભિગમ અ'ગે કેટલાક અભ્યાસલેખા લખાયા છે. તો ખીજ બાજુ, સાહિત્યન્ય સર્જનમાં સામાજિકતાના સ'દર્ભ કલાની વેધકતાને કુ'ઠિત કરે છે એ બાબત ચર્ચાસ્પદ બની છે.

આવા કોઇ વિવાદમાં ઉતર્યા સિવાય, શ્રી ડહ્યાં કે 'મુનશીની કૃતિઓમાં સમાજદર્શન 'નું ચિત્ર ભપસાવવા સંનિષ્ઠ પ્રયાસ કર્યો છે. મુનશીના સાહિત્યના વ્યાપ જોતા એક જ લેખમાં તેમના સમગ્ર સાહિત્યમાં સમાજદર્શનની સૃક્ષ્મ સર્વ ત્રાહી તપાસ કરવાનું કાર્ય ઘણું કહિન છે. તે કે કેટલાંક સામાન્ય નિરીક્ષણો દારા મુનશીને 'સમાજજીવનના અચ્છા આલેખક' તરીં કે આળખાવવા તેમણે પ્રયત્ન કર્યો છે. તેમણે આ ચર્ચા મુનશીનાં સામાજિક નાટકો-નવલકથાએ પૂરતી સીમિત રાખી હોત તો વિષયનું વિશદ અવગાહન કરી શકાત.

મુનશીના સાહિત્યનાં નારીપાત્રો ગુજરાતી સાહિત્યમાં ચર્ચાસ્પદ ખનેલાં છે. અહીં લેખક 'મુનશીનાં નાટકામાં સ્ત્રોપાત્રો અને પુરુષપાત્રોની તુલના 'માં, પુરુષસહજ પાકળતા, દંભ, કામુક્તા, નિર્મમતા જેવી મર્યાદાઓ ધરાવતાં પુરુષપાત્રોની સાથે ચંચળ, તરવરિયાં, હિંમતખાજ અને જાજરમાન સ્ત્રીપાત્રોની તુલના કરી, તેમનું પ્રભુત્વ સિષ્ધ કરવા મથ્યા છે. "'સ્વૈરવિહારી'ની મનાલીલા ''માં રા. વિ પાઠકના નિળ'ધાની વિષયવૈવિધ્ય તથા ગદ્યશૈલીની દર્ષિએ સમીક્ષા કરી, તેમને તાજગીપૂર્ણ નિળ'ધકાર તરીકે ખિરદાવ્યા છે.

બીજા વિભાગમાં કૃતિલક્ષી અવલાકનામાં, સુરેશ દલાલના પર'પરાગત વલણા ધરાવતા ભે કાવ્યસ'મહો–' હસ્તાક્ષર' અને 'એક અનામા નદી', રમેશ આચાર્યના 'તાન્કા'ના નવીન પ્રયાગરૂપ 'હાઇકન', મધુ કાઠારીકૃત 'અચાક્કસ' ઉપરાંત મકત એાઝારચિત 'સાતમા પુરુષ' નવલકથા તથા તામળભાષાની 'ચિત્રપ્રિયા ' નવલકથાના સમાવેશ થાય છે. અદ્યતન સાહિસના છવ'ન સ'પર્ક જાળવવાની લેખકની રુચિ– હૃત્તિનું તેમાં સ્પષ્ટ પ્રતિબિબ પડે છે. નવીન પ્રયાગાને પ્રાત્માહિત કરવા જતાં તેમની કલમ કયારેક અહાભાવી બની ગઈ છે.

સાહિત્યની અધ્યાપક્રીય સૂઝ અને વિવિધ વિષયાની એક દરે સ્પષ્ટ રજૂ આતને લઈ, તેમના આ વિવેચનસંગ્રહ સાહિત્યના અભ્યાસીએ માટે આવકાર્ય છે

ગુજરાતી વિભાગ, ફેકલ્ટી એાફ આર્ટ્સ, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા. અરુણા બક્ષી

866

દક્ષા વ્યાસ

' અમરસપરસ': પત્રા નાયક, પ્ર. રજિસ્ટ્રાર, શ્રીમતી નાથીબાઈ દામાદર ઢાકરસી મહિલા વિદ્યાપીઠ, ૧, નાથીબાઈ ઠાકરસી રાેડ, મુંબઇ-૨૦, પૃ. ૧૬ + ૮૦, કિંમત: રા. ૪૦ = ૦૦.

'મવેશ', 'ફિલાડેલ્ફિયા' અને 'નિસ્ખત' પછીના પન્ના નાયકના સંગ્રહ 'અરસપરસ' પણ અંગત સંવેદનનાં ગદ્યકાવ્યા લઇને આવે છે. સંગ્રહનું સૌથી માટું આકર્ષણ બને છે નારીભાવાને આલેખતા કાવ્યગ્રુચ્છ. 'બાને', 'બન્નરમાં', ભાવપ્રદેશમાં', 'શાધું છું', 'હજીય થયરે છે' જેવી માતા સાથેનાં સંવેદનાને આલેખતી કૃતિઓ પણ જુદી તરી આવે છે. 'બાને' માં કદાચ જગતના કાઈ સંતાને માતાને અદ્યાપિ પૂછચો ન હોય તેવા સંભાગક્ષણના અનુભવના મગલ્લ મશ્ર પુછાય છે. એ ર'ગભરી અનુભૂતિની વચ્ચે પણ માતાએ તા પાતાના ગર્ભમાં વેદનાના ખીજને જ ધારણ કર્યું' હતું એવું કેમ લાગ્યા કરે છે?—એવા મમળા પ્રશ્ન રચવાને અંતે મૂકીને કવયિત્રી શાધ્યત વેદનાની માનવનિયતિને સ્પર્શક્ષમ વાચા આપે છે. વેદના, ઝંખના અને આત્મરતિ એમની કવિતામાં આગળ તરી આવે છે. કવિતામાં હાકારે નવીન, સંગીન અને બિનંગતની હિમાયત કરેલી. પરંતુ આધુનિક કવિતાના કેન્દ્રમાં 'હું '-અંગત—નું પ્રવર્તન રહ્યું છે. કવિયત્રી પણ તુલસીફ્રુંડાની પ્રદક્ષિણા કરીને પ્રાથના કરતી બા પોતાના વિશે જ પ્રાર્થના કરતી હશે તેવી કલ્પના કરે છે. પોતાના ટૂંકા—સૂકા—બરછટ અસ્તવ્યસ્ત વાળ હોળવા બાના હાથની તીવ ઝંખના કરે છે.

' શતરંજ 'માં નારીદેહ સાથે પ્રેમને નામે થતા ' ક્રોડા કરવાના ચાળા 'ને તેઓ વેધક-પ્રતીકાત્મક અભિવ્યક્તિ આપે છે—

> હું મારાં તમામ વસ્ત્રોને ફગાવી દઉં છું અને અરીસા સામે ઊભી રહું છું ત્યારે અરીસા એકાએક કેમ દીવાલ થઇ જાય છે? (૫૬)

લાગણી—સ'વેદનાના અરસપરસ આપ—લે ન હોય તે કેવી વિષમ વેદનાજનક પરિસ્થિત છે! ઓ—પુરુષ—સ'બ'ધમાં રહેલા કટાક્ષાત્મક વાસ્તવને તેઓ નિમ'મ અભિવ્યક્તિ આપે છે એ વાસ્તવિકતા—વિષમતા સામે કાઇ રાષ—રીસ, આક્રોશ કે વિદ્રોહ નહીં, આછો-ઊંડી વેદના વ્યક્ત થાય છે. 'તે' મને/એટલી હદે પ'પાળી/કે/મને ખબર પણ ન પડે એમ/હું તારી પાળેલી ખિલાડી બની ગઇ. '

પન્ના નાયકની કવિતા એારડીની એકાંત એકલ પળાની વિષાદમય સ'વેદનાની કવિતા છે. 'સાચુ' કહું તો, ' 'દ્વિધા ', 'ભૂતકાળ અને ભવિષ્યકાળની વચ્ચે ' જેવી રચનાએામાં તેની પ્રતીતિ થાય છે. પોતાની પરિસ્થિતિ, પરિવેશ, અસળાળ સાથે–પ્રકૃતિ સાથે એક પ્રકારની વિશિષ્ટ સ'વેદનશીલતાથી જીવવાનું આપ્રહી માનસ પોતાનામાં જ રહેલી સ'વેદનજડતા કે સ્થગિતના ઘન્થાવલાકનં 🦠

39€

સહી શકતું નથી, આંદોલિત થાય છે અને તરંગાતા દાર પર ઝૂલવા લાગે છે. પાતાનું ઘર, દીવાનખાનું, છત, બાગના પથ્થર, દીવાલના રંગ, આંગણાના કૂલછાડ—સૌ સાથે ચિત્ત સંવાદ સાથે છે, એમને સંવેદ છે અને શબ્દબહ કરવા મથે છે. રાજિદા જીવનના વિવિધ પ્રવૃત્તિઓમાં પ્રવેશેલી સંવેદનજડતા—રેહિયાળતાના ડંખ અનેક રચનાઓમાં વ્યક્ત થાય છે. 'યાદ પણ નથી', 'વૃક્ષોપનિષદ', 'હવે' જેવી કૃતિઓ પ્રકૃતિ પ્રત્યેની પ્રગાઢ સંવેદનશીલતા પ્રગટ કરે છે.

અહીં અમુક ચોક્કસ રીતે જગતને-જીવનને અનુભવવાની-આલેખવાની વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ એકવિધ અને કાવ્યાભાસી રચનાઓમાં રાચવા પ્રેરે તેવું ખને છે. ગદ્યનું માધ્યમ અનુકૂળ હોવા છતાં પ્રસ્તાર, શિથિલતા, સપાટતા, મુખરતા જેવાં ભયસ્થાના ઓળંગી શકાયાં નથી. સંવેદન-ભાવ-વિચાર કે ઊર્મિ અત્યંત સ્પર્શક્ષમ હોય; પરંતુ તે અખિલાઇમાં એક જીવંત કલાકૃતિનું નિર્માણ ન કરતાં હોય એવું ખનતું રહે છે. 'આંખની નાનકડી હથેલી', 'હાથાદાંતની ખંગડી જેવી મારી નિદ્રા '-માં જોવા મળે છે તેમ કલ્પના ળધુ પ્રભાવક કે રાચક રૂપે ઊઘડતી ન હોય, પ્રત્યક્ષીકરણની ક્ષમતા ન ધરાવતી હોય તેવું ખને છે. આમ છતાં 'શન્ય મને ', 'વૃક્ષાપનિષદ ', 'શબ્દના આકાશમાં ', 'વાદ પણ નથી ', 'સાચું કહું તાે '—જેવી કૃતિએ સ્પર્શી જાય છે. કવયિત્રીને ગદ્યમુક્તકાની સારી ફાવટ છે. 'મીણખત્તી 'માં હાઇકુનું સૌ દર્ય' કેવું નિખરી આવે છે!

અ'ધારાની સારવાર કરતી સફેદ વસ્ત્રોમાં સજ્જ મૂગી પરિચારિકા (૮૬)

સાદગીને પણ સૌ દર્ય હોય છે. સીધી-સરળ અભિવ્યતિમાં રાચતી કલમ સહેજમાં આવું નાજુક કલ્પન રચી લે છે!—

આકાશ તેં જળ જેવું છે એ કાઈનાં પગલાં સાચવતું નથા. (૧૩૪)

કવિતાની 'આકાશમાં પગલાં મૂકી જવાની 'આ મથામણ આવાં સ્થાનાને લીધે જ સાર્થક ખને છે.

આર્ટ્સ ઍન્ડ કામર્સ કાલેજ, વ્યારા, જિ. સુરત, ૩૯૪૬૫૦.

કક્ષા વ્યાસ

160

## वैश निधिक्षुभार पं'उपा

વૈદ્ય શાભનનાં કેટલાંક પુસ્તકા : 'ગુજરાત સમાચાર'માં પ્રતિ રવિવારે પ્રગટ થતા આરોગ્ય અને ઔષધ વિભાગમાં વૈદ્ય શાભને લખેલા લેખાના સંકલનરૂપે પ્રગટ થયેલ પુસ્તક '' આરોગ્ય અને ઔષધ ''ના આઠમા ભાગ લેખકના તેમના વ્યાવસાયિક પરિપાક અને અનુભવના નીચાડ છે. જુદા જુદા વિષયાને આવરી લઇ તેમણે સરળ અને રાયક ભાષામાં આયુર્વેદના સિદ્ધાંતા અને ઔષધાને સમજ્તવ્યાં છે. સ્વસ્થ માણસના સ્વાસ્થ્યને જળવી રાખવા માટેના નિયમા તેમણે ૪૦મા પ્રકરણમાં બતાવ્યા છે તે જે આચરણમાં મુકવામાં આવે તા જરૂર નીરાગી રહેવાય.

પણ પશ્ચિમી રીતભાત—ફેશન—સભ્યતા અને ધનપાછળની આધળી દાટ મૂકતા સમાજ માટે આવું અઘરું પથ્યપાલન શકય નથી અને તેને પરિણામે વિવિધ રાગની ઉત્પાત્ત થાય છે. ત્યારે તેમણે વિવિધ રાગા માટે અનુભવસિદ્ધ અને સચાટ ઉપાયા નિર્દેશ્યા છે. વિવિધ ઋતુમાં અનુકૃળ ખાનપાન દ્વારા માનવી સ્વાસ્થ્ય જાળવી શંક છે. તેા ઉનાળામાં તીખા રસ છાડવા અને શરદ ઋતુમાં તિક્ત (કડવા) રસ સેવવા તે આરાગ્યુ માટે જરૂરી છે એમ પણ કહ્યું છે. પ્રકરણ ૧૧માં લેખક મ દાગ્નિ—અશક્તિ—વાયુના—પિત્તના તથા ચામડીના રાગાની સારવાર અન્ય પક્ષ કરતાં આયુર્વેદમાં વધુ સારી અને પરિણામદાયા છે તે દર્શાવ્યું છે.

તેમણે સ્ત્રીઓ-ખાળકા તથા પુરુષોને સતાવતા ઘણા રાગામાં પાતાનાં અનુભવસિદ્ધ ઓષધા ખતાવ્યાં છે. પુરુષપ્રધાન સમાજમાં સ્ત્રીઓની આર્થિક તેમજ સામાજિક પરાધીનતાના ઉલ્લેખ કરી સ્ત્રીના આરોગ્ય વિશે ચિંતા પણ પ્રગટ કરી છે. આનાં દેખીતાં કારણા જેવાં કે અપાષણ-અપુરતી ઉલ-અતિસમાગમ-અતિપરિશ્રમ અને મનાર જનના અભાવ અને તેને કારણે થતાં પ્રદર-કરિશળ-ગભાશયબ્ર'શ-તેમાં ચાંદી પડવી-પાંકુરાગ તથા હીસ્ટીરીયા જેવા રાગા માટે સમાજની જવાળદારી પણ એક્કી નથી તેમ સ્યૂચવ્યું છે.

ભાળંકાના રાગામાં અરવિદાસવ, ધાસકાસમાં કનકાસવ–ક'ટકારી અવલેહ, પુરુષોના હદયની રક્ષા માટે અજુ°નારિષ્ઠ તેમજ સ્ત્રીગાનાંશ્વેત પ્રદરમાં પુષ્યાનુગ ચૂર્ચું, ધાત્રીરસાયન ચૂર્ચું ⇒ શંઊક્ષીરપાક તેમજ આમળાંનાે∸લીમડાનાં કૂમળાં પાનનાે તેમજ ગળાનાે સ્વરસ પીવા સ્⊿વ્યું છે.

શીળવા (શીતપત્ત) બાળલકવા–સોજા–પાંડુરાગ–રાંઝણ (સાયેટીકા) મૂત્રવહસ સ્થાનના રાગ તથા જુદી જુદી ઋતુઓમાં થતા રાગા વિશે તેમણે ચિંતનપૂર્વક ઔષધા દર્શાવ્યાં છે.

આ ઉપરાંત સાંપ્રત સમાજને સતાવતાં પ્રદૂષણ તથા એઇડ્ઝ રાગ વિશે પણ જાળુકારી આપી છે. તેા વીતેલા દાયકામાં આયુર્વે દે સ્વખળ કરેલી પ્રગતિ અને સરકાર, આયુર્વે દ મહાવિદ્યાલયા તથા સમાજની ઉદાસીનતા વિશે ચિંતા પણ પ્રગટ કરી છે. તા વસ્તીવધારાના જિટલ પ્રશ્નને આયુર્વે દ દ્વારા હલ કરી શકાય છે તેમ સૂચવું છે પણ કેન્દ્ર તથા રાજ્ય સરકારોની આ અંગે ઉદાસીનતા પ્રત્યે આંગળી ચીંધી છે. કાશ્મીરથી કન્યાકુમારી અને ગુજરાતથી બંગાળ સુધીના ભારતને એક રાખવામાં આયુર્વે દના ફાળાની મહત્તા પણ દર્શાવી છે.

શિવામ્સુચિકિત્સા જે આજે આયુવે દની પ્રશાખા તરીકે જાણીતી થઇ છે તેનાં પરિણામાં પણ આધુનિક વિદ્વાનાના અનુસ ધાન-અનુભવ ને જાતપરીક્ષણ દ્વારા સૂચવી તેના વ્યાપક પ્રચાર અને પ્રસાર કરવા જણાવ્યું છે.

યન્થાવલાકન

156

સમાચારમાધ્યમાં દ્વારા આયુર્વેદના સિદ્ધાંતા અને ઔષધાની કાર્યક્ષમતા વિશે પ્રચાર અને પ્રસાર ભાળતે અતિઅલ્પ કાર્ય થઈ રહ્યું છે. જે કે છેલ્લાં કેટલાંય વર્ષોથી વિદેશામાં આયુર્વેદની વ્યાપક પ્રસિદ્ધિ અને ઔષધાનું અનુસંધાન તેમ જ આયુર્વેદનાં ઔષધા બનાવતી ફાર્મસીઓ દ્વારા ગુણવત્તાવાળાં ઔષધાનું નિર્માણ તથા તેની પરદેશામાં નિકાસનું પગલું હર્ષ પ્રેરનારું છે.

આ દિશામાં **ૌદા શાભનજી જે** કાર્ય કરી ર**હા** છે તે સ્તુત્ય છે, આવકાર્ય છે. મારાં તેમને અભિનંદન અને ભાવિ માટે હાર્દિક શામેર્ચાઓ.

સરકારી આયુવે<sup>લ</sup>િક કાલેજ, વડાદરા–૩૯૦૦૧૯ વૈદ્ય નિખિલકુમાર પંડયા

ઇ **તિહાસમક્ર**—લેખકઃ ડૉ. મુગટલાલ ખાવીસી, પ્રકાશકઃ આદશ<sup>ે</sup> પ્રકાશન, અમદાવાદ, ૧૯૯૧, મુલ્યઃ રૂા. ૩૦–૦૦ પાનઃ ૧૪૬.

ડૉ મુગટલાલ બાવીસીનું આ પુસ્તક ઇતિહાસને લગતા વિવિધ વિષયાને આવરી લેતા લેખાના સંગ્રહ છે. કુલ ૫ દર લેખાના સંચય લેખકના વિવિધ વિષયાના રુચિના ખ્યાલ આપે છે; એટલું જ નહીં પરંતુ તેમના ઇતિહાસની વિસ્તૃત ક્ષિતિજને આંબવાના તેમાં પ્રયત્ન પહ્યુ છે.

ઇતિહાસને લગતા કુલ ૧૫ લેખામાં લેખક પ્રક્રીર્જુ વિષયાને પસંદ કર્યા છે. બે લેખા વ્યક્તિવાદી છે. 'સ્યામજ કૃષ્ણુ વર્મા' લેખમાં ગુજરાતના એક સપૂતની જીવનઝરમર લેખકે આલેખા છે. આ વીર સપૂત ૧૯મી સદીના ઉત્તરાર્થથી માંડીને વીસમી સદીમાં ૧૯૩૦ સુધી એક ક્રાંતિવીર તરીકે પશ્ચિમ ભારતમાં ઉપસી આવે છે. તેમના સંઘર્ષની કથા અને પ્રેરણાસ્રોતનું લેખકે સુંદર આલેખન કર્યું છે. શ્યામજ કૃષ્ણુવર્મા વિશે આપણા ગુજરાતના યુવાના વધુને વધુ જાણે તે જરૂરી છે અને તેથી લેખકે ગુજરાતના ગૌરવને યાગ્ય સમયે આ લેખ દ્વારા ઉપસાવ્યું છે.

આવા જ બીએ લેખ કનૈયાલાલ મુનશી વિશે છે. સાહિત્યકાર, રાજકારણી તેમ જ ભારતના સાંસ્કૃતિક વારસાને શબ્દદેહ આપનાર આ વિભૂતિ ગુજરાતના સપૂત હોવા ઉપરાંત ભારતની એક વિરલ વ્યક્તિ હતા. મુનશીએ ગુજરાતની અસ્મિતાને પ્રકાશિત કરવાના સફળ પ્રયત્ન કર્યો છે અને આ બાબતથી સર્વ ગુજરાતી ગૌરવ અનુભવે તેમ છે.

3<2

છ. એ. પાંડાર

છતાં અહીં જવાહરલાલ નહેરૂના "Discovery of India "તા કંઇક ઉલ્લેખ કરીએ તા અસ્થાને નહિ પ્રણાય. "ભારતની ખાજ " કરવાની અને તે દ્વારા તેને સમજવાની જરૂરત તેમને સ્વાતંત્ર્યચળવળ વખતે લાગી હતી. અને એના પરિપાકરૂપે તેમણે ઉપર નિર્દિષ્ટ પુસ્તક લખ્યું. આ જ રીતે મુનશીએ ગુજરાતની અસ્મિતાની ખાજ કરી અને એના પરિપાકરૂપે "The Glory that was Gurjar Desha" નામનું પુસ્તક લખ્યું. લેખકે આ સંદર્ભમાં વિચાર્યું હોત તા મુનશીનું એક દષ્ટા તરીકેનું સુંદર આલેખન થયું હોત.

આ ઉપરાંત લગભગ ચાર નિબ'ધા સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યોને લગતા છે. ડાૅ. બાવીસી જો કે આ અ'ગે નિષ્ણાત છે અને તેમના સ'શાધનના મૂળ વિષય સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યોના છે તેથી સ્વાભાવિક આ વિષય માટે તેમની પાસે વિપુલ સામગ્રી છે અને તેના આધારે તેઓ વધુ વિશ્વસનીયતા અને ઊંડાબુથી જોઈ શકે છે. આશા રાખીએ કે ડાૅ. બાવીસી ગુજરાતના સંશોધનકારોને આ દિશામાં વધુને વધુ રસપ્રદ માહિતી આપતા રહેશે.

દક્ષિણ ગુજરાત ડાં. બાવીસીનું કાર્ય ક્ષેત્ર છે. તેમણે આ પ્રદેશની વધુ ને વધુ ઐતિહાસિક સામગ્રી પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તે તેમના સૂરત અને રાજપીપળા વિશેના લેખા ઉપરથી કલિત થાય છે. ખાસ કરીને "સૂરતમાં ખિલાકૃત ચળવળ" લેખ દ્વારા ડાં. બાવીસીએ ગુજરાતના મુસલમાનાએ સ્વાત ત્ર્યચળવળમાં લીધેલા ભાગની માહિતી આપી પ્રશંસનીય કાર્ય કર્યું. છે. કારણકે આ બાયતમાં કાંગ્રેસ અને મુસ્લીમ લીગને ધ્યાનમાં રાખી ગુજરાતના મુસલમાનાએ ખાસ કરીને ગાંધીયુગ દરમ્યાન સ્વાત ત્ર્યચળવળમાં કયાં કયાં સ્થળોએ કેવા પ્રકારના ફાળા આપ્યા હતા તેની ખૂબ જ એાદી ઐતિહાસિક માહિતી આપણી પાસે છે. ગુજરાતના ઇતિહાસની આ ખૂટતી કડી તરફ સંશાધકો અને ઇતિહાસકારાનું ધ્યાન જાય એ જરૂરી છે.

" આધુનિક ગુજરાતમાં ઇતિહાસસ શાધનની આછી ઝલક" એ લેખ ગુજરાતમાં ઇતિહાસ વિશે સંશોધન કરતી સંસ્થાએ અને તેમણે આપેલા પ્રદાનની વિગતા આપતા છે. ગુજરાતમાં આવેલી વિવિધ યુનિવર્સિટીઓ અને તેમના ઇતિહાસ વિભાગામાં સંશોધનનું કામ કરતા વિદ્વાનોની સંશોધનપ્રવૃત્તિઓનો તેમણે સારા ખ્યાલ આપ્યા છે. એક રીતે જોવા જઈએ તો આ લેખ માહિતી પ્રયુર છે અને આ લેખ લખીને લેખકે ઇતિહાસની કેડી કંડારવાની ઇચ્છા ધરાવતી વ્યક્તિઓને માર્ગદર્શન પૂરું પાડ્યું છે.

છેલ્લે લેખકની શૈલી રસાળ અને રાયક હોવા છતાં કેટલીક વખત વધારે પડતી સ્પષ્ટતા કરવાની વૃત્તિને કારણે વાયકની સમજશક્તિ પર લેખકને વિશ્વાસ ન હોય તેવા ભાસ થાય છે. દા. ત. "વાંકાનેર રાજ્યની હરિજન ઉદ્ધારની નીતિ" એ લેખમાં વાંકાનેર રાજ્યની હરિજના પ્રત્યેની મમતાની સુંદર છણાવટ તેમણે કરી છે. પણ એક પ્રસંગનોંધ તેમણે પાન નં. ૬૪ ઉપર આપી છે. હરિજના જમણવારના એક ઉત્સવમાં બળતણની તંગી અનુભવતા હતા ત્યારે આ રાજવીએ " રસોડેથી ગાડું ભરીને લાકડાં ત્યાં માકલી આપ્યાં હતાં. એ સમયે છાણાં અને

#### યન્થાવલા કન

3<3

લાકડાંના બળતા તરીકે ઉપયોગ થતા હતા. " પાછળનું વિધાન અપ્રસ્તુત લાગે છે. કારણ કે વાચક ઇતિહાસને વાંચતા હોય ત્યારે તેને સમયના ખ્યાલ હોય છે અને તેથી વધુ સ્પષ્ટતા કરવાથી વાચકની સમજશક્તિ ઉપર શંકા હોવાના નિર્દેશ હોય એમ લાગ્યા વિના રહે નહીં. આ બાબત લેખક ટાળી શકયા હોત તા વધુ સારું થાત. " ઇતિહાસમધુ " ગુજરાતના વિશાળ વાચક-વર્ગની વાચનક્ષુધા સ'તાપશે એવી આશા રાખું છું અને વધુ ને વધુ માહિતીસભર લેખા લખી ડાં. બાવીસી ગુજરાતની સેવા કરતા રહે એવી આશા પણ રાખું છું.

ઇ તિહાસ વિભાગ, ફેકલ્ટી ઑફ આર્ટ્સ, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા, છ. એ. પાંડાર

# સાભાર–સ્વીકાર

- ૧ મીરાં**મહેન:** લે. જયન્ત પંઆ, પ્ર. મહાદેવ દેસાઇ જન્મશતાબ્દી સમિતિ, હરિજન આશ્રમ, સાખરમતી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૨૭, પ્ર. ૪ + ૪૪, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત: રા. ૫ = ૦૦.
- ર વિરલ વિદ્વત્પ્રતિભા અને મનુષ્ય પ્રતિભા: (શ્રી માહનલાલ દલીય દ દેસાઇનું જવનચ(રત્ર અને એમનાં લખાણાની મચસૂચિ-લેખસૂચિ): સં. જયંત કોઠારી અને કાન્તિલાઈ બી. શાહ, પ્ર. મંત્રીએા, શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, ઑગષ્ટ ક્રાન્તિ માર્ગ, મુંબઇ-૪૦૦ ૦૩૬, પૃ. xii + ૨૭૨, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત: રા. ૬૦ = ૦૦.
- 3 ઇ તિહાસમધુ: (સામાજિક, રાજકીય તથા સાંસ્કૃતિક ઇ તિહાસને લગતા લેખાના સંગ્રહ): લે. અને પ્ર. મુગ્ટલાલ પા. બાવીસી, ૪/૪, શ્રીસાંઇ એપાર મેન્ટ્સ, હવાડિયા ચકલા પાછળ, સ્ત્રત-૩૯૫ ૦૦૩, પૃ. ૧૪૬, પ્ર. આ. ૧૯૯૧, કિમત: રૂ. ૩૦ = ૦૦.
- ૪ ચિદાન દમશી મા ગાયત્રી: લે. સત્તશ્રી શાન્તવનછ, પ્ર. ત્રિમૂર્તિ પ્રકાશન, રીલીક સીનેમાની ગલી, પ્લાઝા હાેટેલ સામે, અમદાવાદ-૩૮૦ •૦૧, પૃ. ७ + ૩૬૬, કિંમત: રા. ૩૨ = ૦૦.
- પ **શ્રીશ્રેયસ્સાધક અધિકારી વર્ગ:** લે લવકુમાર મ. **દેસાઇ,** પ્ર. **રજિસ્ટ્રાર,** મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૨. પૃ. viii + ૫૦૭, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત : રૂા. ૧૨૩ = ૦૦.
- ુ **પદાન્તરે:** લે.. રાજેન્દ્ર ના**ણાવટી, પ્ર.** ઉપર **મુજ**ળ, પૃ. ૬ + ૧૧૭, પ્ર. આ, ૧૯૯૨, કિંમત: રૂા. ૪૩ = ૦૦, સ્વા. ૨૪

828

સાભાર સ્વીકાર

- ૭ કથાથી કવિતા સુધી: લે. હરીન્દ્ર દવે, પ્ર. મહામાત્ર, ગુજરાત સાહિત્ય અકાદમી, દક્ષ્તર ભંડાર ભવન, સેક્ટર નં. ૧૭, ગાંધીનગર–૩૮૨ ૦૧૭, પૃ. ૮ + ૪૩૬, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત: રૂા. ૬૦ = ૦૦.
- લેકસાહિત્ય: સંપાદન અને સંશાધન: લે. હરિવલ્લલ ભાષાણી,
   પ્ર. મંત્રી ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ, ગાવધ નલવન, આશ્રમ માર્ગ, નદીકિનારે,
   અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯, પૃ. હે૪, ખી. આ. ૧૯૯૧, કિંમત: રૂા. ૧૮ = ૦૦.
- ૯ અર્વાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ : લે. શ્રીધર ભાસ્કર વર્ણે કર, અતુ. અનંતરાય જે. રાવળ અને વિજયા એસ. લેલે. પ્ર. નિયામક, પ્રાથ્યવિદ્યા મન્દિર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૨, પૃ. ૧૪ + ૪૮૦, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત: રૂા. ૧૮૭ = ૫૦.
- ૧૦ **અખાજીકૃત ચિત્તવિચારેસ'લાક :** સેં. અને પ્રાં. કીર્તિંદા **જોશી, ૧૦–અ,** રાયપુર સાેસાયટી, દીવાન *બલ્*લુભાઈ સ્કૂલ સામે, કાંકરિયા, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૨૨, પૃ. ૧૧ + ૨૬૮, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, ક્રિમત : ફ્રા. ૮૦ = ૦૦.
- ૧૧ સ્વાત ંત્ર્યાત્તર **ગુજરાતી કવિતામાં કલ્પન અને પ્રતીકના વિનિયાગ :** લે. અને પ્ર. હસમુખ પટેલ 'શુન્યમ્', અધ્યક્ષ,ગુજરાતી વિભાગ, આઈસ-સાયન્સ અને કામર્સ કાલેજ, કામરેજ ચાર રસ્તા, જિ. સ્ત્રૂરત – ૩૯૪૧૮૫, પૃ. ૨૧૬, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિમત : ફ્રા. ૫૫=૦૦.
- ૧૨ **સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં રાધા :** લે. અને. પ્ર. ઉમા દેવાશ્રયી, 'શિવાર્ક' **૭, નેશનલ** પાર્ક સાસાયટી, ગુલળાઇ ટેકરા, પાેલીટેકનીક પાછળ, અમદાવાદ−૩૮૦ ૦૧૫, પૃ. ૨૮+૨૪૦+૧૬ પદ, **પ્ર.** આ. ૧**૯૯૨, કિંમત :** ફા. ૧૩૦=૦૦.
- ૧૩ **શ્રીમન્મ**દર્ષિ **વેવવ્યાसप્रणीत**ૃં**શી શિવળીતા** અતુ. અને પ્ર. મૃદુલાખેન નટવરલાલ શુકલ, જે/૩, મેઘાલય ફલેટસ, અમદાવાદ—૩૮૦૦૧૪, પૃ. ૧૭૨, પ્ર. આ. ૧૯૯૨, કિંમત: રૂા. ૩૫=૦૦.

### Statement about the ownership and other particulars about newspapers SVÄDHYÄYA (स्वाध्याय)

(To be published in the first issue every year after the last day of February)

#### FORM IV

(See Rule 8)

Place of the Publication:

Oriental Institute.

M. S. University of Baroda, Baroda

Periodicity of its Publication:

Three Months-Dipotsavi, Vasantapañcamī, Akśayatritīyā, Janmāşţamī

3 Printer's Name:

Dr. R. T. Vyas

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

A/4, Vrundavan Estate,

Opp. Abhishek Colony, Race course

Circle, Baroda-390 015

4 Publisher's Name:

Dr. R. T. Vyas

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

A/4, Vrundavan Estate,

Opp. Abhishek Colony, Race course

Circle, Baroda-390 015

5 Editor's Name:

Dr. R. T. Vyas

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

A/4, Vrundavan Estate

Opp. Abhishek Colony, Race course

Circle, Baroda-390 015

6 Names & addresses of Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one percent of the total capital

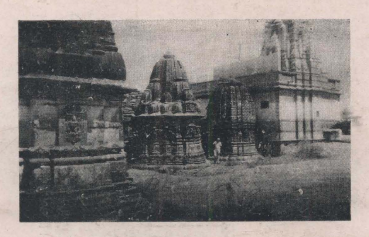
The M. S. University of Baroda.

Baroda

I. R. T. Vyas, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

> R. T. Vyas Signature of Publisher

Regd. No. 9219/63



ચિત્ર-૧ સંડેરના મન્દિર સમુહ [ચિત્રની સમજૂતી માટે જૂએા આ અંકમાં નવીનચંદ્ર આચાર્યના લેખ]

સુદ્રક: શ્રી પ્રહ્લાદ નારાયણ શ્રીવાસ્તવ, મેનેજર, ધી મ. સ. યુનિવર્સિટી ઑફ બરાડા પ્રેસ (સાધના પ્રેસ), રાજમહેલ રાેડ, વડાદરા; સંપાદક અને પ્રકાશક: મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી અોફ ખરાેડા વતી ડાે. રામકૃષ્ણ તુ વ્યાસ, નિયામક, પાચ્ચવિદ્યા મન્દિર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૨, આંગષ્ટ, ૧૯૯૩.