COMPLIMENTARY COPY

દી પાત્સ વી અત વસંતપંચમી

સ્વાધ્યાય અને સંશાધનનું ત્રેમાસિક

पुरुत्त २२

व्यं ५ १-२

વિ. સં. ૨૦૪૬-૪૮







રામકૃષ્ણ તુ. વ્યાસ નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દ્રિર,

**વ**31621

सं पा ६ क

शिप्त-१ असे ९. विष्णु, टीट्र,

[ ચિત્રની સમજૂતી માટે જુઓ આ અંકમાં મુ. હ. રાવલ અને મુનીન્દ્ર વી. જોશીના લેખ ]

પ્રાચ્યविद्या મન્દિર, મહારાજ સયાજરાવ વિશ્વविद्यालय, વડોદરા

# સ્વા ધ્યા ય

### (દીપાત્સવી અને વસ'તપ'ચમી)

પુ. ૨૯ **અ ક ૧–**૨

**વિ. સં. ૨૦૪૭-**૪૮

નવેમ્યર ૧૯૯૧–ફેબ્રુઆરી ૧૯૯૨

#### य नु ४ भ

|     |                                                                                                      | મુષ્ઠાં ક                      |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| ٩   | <b>ક્ષદ્મસૂત્રમાં નિરૂપિત વેદનું નિસત્વ—પુનિતા નાગર</b> જી દેસાઈ                                     | ۹-۴                            |
| ર   | ' મત્સ્યપુરાણ 'ની કથાગૂ થણીમાં નિવ'ચનની પ્રયુક્તિ<br>—વસ'તકુમાર મ. ભદ                                | હ <del>⊶</del> ૧્              |
| 3   | ટાંડુની ગુપ્તકાલીન વિષ્ણુ અને અનુગુપ્તકાલીન મહિષમર્દિનીની પ્રતિમા<br>—મું હ રાવલ, મુનીન્દ્ર વી. જોશી | <b>૧૯–</b> ૨૨                  |
| Š   | ભક્તિસિકાન્તના વિકાસ તથા શાંડિલ્યક્ષક્તિસૂત્ર અને નારદભક્તિસૂત્ર<br>—એક તુલનાત્મક અભ્યાસ—જ ક્ર. ભદ   | <b>૨૩–૨</b> ૮                  |
| પ   | તારા, કુરૂકુલ્લા અને કુરૂકુલ્લાશિખર—ર. ના. મહેતા                                                     | २७-३०                          |
| ٤   | પાઠસમીક્ષામાં ટીકાકારાનું યાગદાન—ઉર્વશી સી. પટેલ                                                     | 31-31                          |
| હ   | મહિમબદનું અનુમિતાતુમેય અનુમાન અને વ્ય'જના—અરુણા કે પટેલ                                              | 30-110                         |
| 4   | <del>अ</del> ट शब्दानुशासनम् —(ন२'જন ૫ટેલ                                                            | ૫૧–૫૪                          |
| ૯   | ગુજરાતના દક્ષ્તરાની સાધન તરીકે સમીક્ષા ( આઝાદીની લડતનાં<br>દક્ષ્તરા વિષે )—એસ. ત્રી. જાની            | પપ–૬૪                          |
| ૧૦  | सुबोधकुमुदाकर—ગૂજેર વિદ્વાન ૫°. સામનાથ વ્યાસપ્રહોત<br>એક અત્રાત પ્રથ—સિદ્ધાર્થ યશવંત વાકણકર          | <b>६</b> ५–७०                  |
| 1 2 | વ્યંગ્યની સૌ દર્વપરક કસાટી—ભગવાનદાસ એન. કહાર                                                         | હ૧–૯૬                          |
| 1 ર | ' વી ગુાવાસવદત્તમ્ '— કત્ <sup>ર</sup> ત્વના પ્રશ્ન—આર. પી. મહેતા                                    | &७ <u>-</u> २००                |
| ૧ ૩ | સાંપ્રત સંસ્કૃત સાહિલમાં આધુનિકતાવાદી લક્ષણો—અજિત ઠાકોર                                              | १०१ <b>–</b> ११ <mark>०</mark> |

ą

| १४ | श्री प्रीतभवास वृसिंહेस स કચ્છી વિરચિત आराचनाशतकभने। વैद्यानिक      |                 |
|----|---------------------------------------------------------------------|-----------------|
|    | વિશ્લેષણ—સી. વી. ઠકરાલ                                              | 999 999         |
| ૧૫ | સીરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા—મુગટલાલ ળાવીસી           |                 |
| ११ | <b>અ</b> ર્ાદવાસીઓની કલા -કારીગરીશ <sup>*</sup> કરભાઈ સાેમાભાઇ તડવી |                 |
| ૧૭ | મન્ <del>યા</del> વલાકન                                             | <b>૧૨૭–૧૪</b> ૦ |
| १८ | સાભાર સ્વીકાર                                                       | <b>૧૪૧–૧૪</b>   |

# <sup>સ્</sup>વા<sup>દ</sup>યાય

( કીપાત્સવી અને વસ'તપ'ચમી) વિ. સ'. ૨૦૪૭-૪૮

•

તવેમ્બર ૧૯૯૧–ફેપ્રુઆરી ૧૯૯૨

व्यक्ति १-२

पुस्तक २७:

## **પ્રક્ષસૂત્રમાં નિરૂપિત વેદનું નિ**ત્યત્વ\*

પુનિતા નાગરછ દેશાઇ+

અનેક ભારતીય વેદમમેં તો, પ્રાચીનશાઓ તથા શાસતો વેદનું નિત્યત્વ, અપૌરષેયત્વ અને સ્વતઃ પ્રામાણ્ય સ્વીકારે છે. તાનપ્રાપ્તિના સર્વોત્કૃષ્ટ પ્રમાણ તરીકે પ્રાચીન સમયથી વેદના સ્લીકાર કરવામાં આવ્યો છે. વેદ સ્વતઃ પ્રમાણ છે. જૈમિનિમુનિ તથા શળર સ્વામીના મત પ્રમાણે વેદની નિત્યતાનું પ્રમાણ સ્વયં વેદ જ છે, જોમક:--तस्मै ननमभिष्यवे वाचा विकय-नित्यमा । वृष्णे चोदस्य सुष्टुतिम् । " अऽपेटनी आ अध्यामां ' नित्या बाक ' पट्टा वेटमन्त्री માટે જ પ્રયોજાયાં છે અને જૈમિનિ આયાર્ય તો પોતાના સિદ્ધાંતના સમર્થન માટે એ જાયાના જ ચરમહેત તરીકે સ્વીકાર કર્યો છે. વૈદિક વાણીતી નિસ્તતાનું સ્પષ્ટ પ્રમાસ ઝારવેદના અનેક મ ત્રોમાં ર પ્રાપ્ત થાય છે. વેદના પ્રામાણ્યને સ્વીકારવાથી સાંખ્યાદિ મડ્દશ નાને આસ્તિક કહ્યાં છે. જ્યારે ચાર્વાક, બૌદ્ધ અને જૈન દર્શનામાં વેદનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારાયું ન હાવાથી નાસ્તિક કહેવાય છે. આમ કેન્દ્રસ્થાને ઇશ્વરની માન્યતા ન**થી પરંતુ વેદપ્રામાણ્યનું** મહત્ત્વ રહેલું છે. પીરષેય મતાનુસારી નૈયાયિકો પણ વેદને સર્વજા પરમેશ્વરની રચના જ માતે છે અને વેદનું નિત્યત્વ સ્વીકારે છે. વેદ પરમાત્માની દિવ્યવાણી છે, જેનું શ્રવણ ઋષિંઓએ પાતાના તપઃપૂત હદયમાં દીર્ઘ તપસ્યા પછા કર્યું હતું. શ્રવણ કરવાને લીધે જ વેદનું 'શ્રુતિ' નામ સાર્થક છે. પરબ્રહ્મ અનુભૃતિના વિષય છે અને તત્ત્વદર્શી ઋષિએાની અનુભૂતિના ઉદ્ગારા એ પથ પર પ્રસ્થાન કરવા ઈચ્<del>છનાર</del> અષધ્યાત્મિક માર્ગના પ્રવાસી મા**ટ** ચોક્કસપ**ણ પ્રમાણબૂ**ત છે. આથી તેઓ માને છેકે એ અનુલવા મનુષ્યાની પાતાની પ્રવૃત્તિને લીધે થતા નથા, પરંતુ તે અકત્ક છે, અપીરૃષેય છે. વેદ સ્વતઃ આવિભૂત થનાર નિત્ય પદાર્થ છે. વેદના કર્તા તરીકે કોઈ પણ પુરુષનું સ્મરણ ક્યાંય પણ

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** યુ. **૨૯, અંક ૧-**૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેસ્બર-૧૯૯૧-કેપ્રાઆરી-૧૯૯૨, પૂ. ૧-૬.

<sup>\*</sup> ગુજરાત રાજ્ય સંસ્કૃત અધ્યાપક મંડળના માર્ચ 'સ્થના શામળાજી સુકામે યાજયેલ અધિવેશનમાં રજૂ થયેલ નિખંલ

<sup>+</sup> શ્રીમતી જે. પી. એફ આર્ સ કોલેજ, વલસાડ. ૩ 4 4 • • દ

१ अरुवेह: ८-७५-६. २ अरुवेह: ३-५३-१२, ७-३३-३ हत्याहि

યુનિતા નાગરછ દેસાઈ

₹

ઉપલબ્ધ થતું નથી. વેદ તેના તે જ રૂપમાં કાયમ રહેતા દેવાથા તેનામાં એક પ્રકારનું નિસ્તવ મનાશું છે.

साण्यभतवादीओ वेदने अपीरुषेय अने स्वतः भ्रमाण माने छे. "यहिमन्नदृष्टेऽपि कृतबृद्धिरुपायते तत् पौरुषेयम्। व (६७नी केम) अदृष्टमां पण् श्रुद्धिपूर्णं निर्माण थवाथी क पीरुषेयता आवे छे, ओम पोरुषेयती व्याण्या आपी सांण्यसूत्रमां इद्धुं छे हे पुरुप द्वारा ख्यादित मात्रथी क होई वस्तु पौरुषेय थती नथी. श्रुतिमां पण् इद्धुं छे हे "तस्यतस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद् यद् ऋग्वेदः।" ते मढाभूतने। निःश्वास क अठवेद आदि वेद छे. केम श्वासी श्वास स्वतः क आविक्र्रत थाय छे. लेनी ६८५ तिमां होई पुरुपञ्जि द्वाती नथी, तेम ते मढाभूतना निःश्वासद्य अवेदो स्वतः क आविक्र्रत थाय छे. लेनी ६८५ तिमां होई पुरुपञ्जि द्वाती नथी, तेम ते मढाभूतना निःश्वासद्य अवेदो स्वतः क आविक्र्रत थाय छे. अनी अविक्रितनी आकिव्यक्ति हारेखे वेद स्वतः प्रामाण्य क्षेत्र औम "निज शक्त्यमिन्यक्तेः स्वतः प्रामाण्यम्।" असे स्वतः हें, अमे क्षु छे.

वेहपामाण्य અને वेहनी अपोरुषेयता तेम क नित्यताने सिद्ध કરવાના सुंहर प्रयत्न भीमांसाइर्शनमां पण्च करवामां आव्या छे. भीमांसा शब्दने नित्य माने छे, अने नैयायिकोना सण्डानित्यत्वना सिद्धांतनुं भाउन करें छे. "तद्यंशाकात्।" सूत्रथी ६ ५६ म करीने "क्षांत्रम संयोगान्मन्त्रानर्थन्यम्। सुधीनां सूत्रोने पूर्वपक्ष तरी हे सर्धने "क्षांत्रिष्टस्तु वाक्यार्थः।" सूत्रथी कहः। में सुधीनां सूत्रोमां तेनुं भाउन करीने वेहमंत्रोनुं प्रामाप्य सिद्ध कर्षुं छे. पूर्वन्मीमांसाना औत्पत्तिक सूत्रमां शण्ड अने अर्थने अनाहि मानीने तेमना संभापने पण्च अनाहि मानी छे, केम हे—" औत्पत्तिकस्तु शब्दस्य वर्षंत्र सम्बन्धः।" में भीमांसहा माने छे हे नित्यश्रिता शामाप्य स्वतः सिद्ध छे. अमना भने शण्ड अश्रुत होय ते। पण्च क्षुप्त यता नथी. आकाशमां अन्तिहित शण्ड ताल्ल तथा किस्पता संयोगमात्रथी आविक्ता थाय छे, ६८ भावी नथी. अनेक व्यक्तिको द्वारा हिन्यि शण्ड अक्ष्यरित शण्य श्रीमांस्य अप्य छे. स्वित्यरित अर्थात परमात्मानं वयन हें।वंथी क आग्नायम्व प्रामायम्य प्रामायम्य प्रामायम्य ।" अर्थात परमात्मानं वयन हें।वंथी क आग्नायम्व आमाप्य छे.

वेहांतशास्त्र पण सांण्य અને भीभांसक्षनाः वेहनुं नित्यत्व, स्वतः प्रामाण्य અने अपीक्ष्येयत्वना भंतव्य साथे सહभत હાય એમ જણાય છે. वेहांतमां इहीं છે કે '' प्रस्थक्षं श्रृतिः प्रामाण्यं प्रत्यनपेक्षत्वात् । '' प्रत्यक्षं अर्थात् श्रुतिने अन्य क्षेष्ठं प्रमाण्यं अपेक्षा न होवाथी જ विहि शण्डमा प्रामाण्यं स्थापित कर्युं छे. अक्षसूत्रकारे '' शामवीनित्वात् । '' श्रृत्यमां अक्ष शण्डप्रामाण्यगम्य होवाथी प्रमाण्यनूत छे, એम कह्युं छे. वणी हेवता धिकरण्येता '' शब्द इति

ક સાં. સૂપ-૫૦ ક સાં. સૂપ-૫૧, પ જે. મી. સૂ. ૧-૨-૩૧, ૧ જે. મી. સૂ. ૧-૨-૩૧ ૭. જે.મી.સૂ. ૧-૨-૪૧, ૮. જે.મી.સૂ. ૧-૨-૫૩, ૧. જે.સૂ. ૧-૫ ૧૦, ગેસૂ. ૧-૧-૩ ૧૧, પ્રાસ્ત ૧-૧-૩ ૧૨, પ્રાસ્ત ૧-૩-૨૭ થી ૨૧, સૂત્રો

### વાલાસુત્રમાં નિરૂપિત વેકતું નિત્યત્વે

चेम्नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाम्य।म्।", "अत एव च नित्यस्वम्।" अने "समान नामरूपत्वाच्याऽऽवत्तावप्यविरोधो दर्शनात् समृतेश्व।" सूत्रेशमां देवाहि सिंधत सर्पाक्रभतनी Brut ने वेहशक्या क यम हावाया वेहशकहन नित्यत्व अहां हे. के अभाषे ध्रिमांह देवा पाताना સામર્થ્યથી અનેક શરીરને ધારણ કરીને એક જ સમયે કરવામાં આવતા અનેક યત્તોમાં ગમન કરી શકે છે. તેથા યુનાકિકમ માં વિરાધ આવતા નથા. તે જ પ્રમાણે શબ્દમાં પણ વિરાધ આવશે નહિ. કેમ કે લૈદિક શબ્દથી દેવાદિ જગતની ઉત્પત્તિના સ્ત્રકારે સ્વીકાર કર્યો છે અને અન્ય કાઈ પણ પ્રમાણુની અપેક્ષા ન કરનારી શુતિ અને શ્રુતિફ્રપ અન્ય પ્રમાણની અપેક્ષા કરનારી સ્મૃતિ પણ ગાદિક શબ્દથા સર્વજગતની ઉત્પત્તિ કહે છે. બ્રહ્મસ્ત્રતનાં ઉપરાક્ત ત્રણ સ્ત્રતોનાં ભાષ્યોમાં શ'કરાચાર્ય, રામાનુભવાર્ય, વલ્લભાચાર્ય વગેરેએ પાતપાતાની વિચારસંધ્ધી રજૂ કરી હોવા છતાં સૌએ સ્વકારને અતુકૂળ અર્થ ઘટન આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

જન્મમૃત્યુયુક્ત અનિત્ય દેવાદિ શરીરાની સાથે નિત્ય શબ્દના સંબંધ સ્વીકારવાથી તે અનિત્ય થઈ જતા નથા. કેમ કે ગૈહિક શબ્દથી દેવાદિ જગતની ઉત્પત્તિના આચાર્યાએ સૂત્રકારને અનુસરાને સ્વીકાર કર્યો છે. ઇદાદિ દેવાની વેદના શબ્દાયા જ ઉત્પત્તિ છે અને પૂર્વે પૂર્વેના ઈન્ડાદિ નારા પામના એ ગૈફિક ઇન્દ્રિકિની આકૃતિવિશેષને કહેનારા ઇન્ડ્રાદિ શબ્કાદિથી ઇન્દ્રાદિ જાતિનું સમરણ કરીને તેવા આકારના અન્ય ઇન્દ્રાદિને પ્રજાપતિ સજે છે. વ્યક્તિઓ ઉત્પન્ન થાય છે તા પણ આકૃતિઓ નિત્ય દ્વાવાથા શબ્દમાં કંઈ વિગેષ આવતા નથી. આમ આકૃતિ નિત્ય હાવાથી દેવાદિના પ્રભવ સ્વીકારાય તા પણ શબ્દમાં વિરાધ આવશે નાહ. ોદિક શહેદા ઓનસ ગણાશે નહિ. વળી 'દેવદત્ત' વગેરે શહ્કની જેમ 'ઇન્દ્ર' વગેરે શહેદા વ્યક્તિવિશેષના સંકતવાળા નથી, પરંતુ 'ગા' આદિ શબ્દોની જેમ જાતિવિશેષના સંકત 🗵 ખતાવનારા છે. તેમ જ તે શબ્દોમાં વાચ્યવાચકભાવ (અર્થ એ વાચ્ય છે અને શબ્દ એ વાચક છે. એ ખેતના પરસ્પર વાચ્યવાચકભાવ માન્યો છે ) પણ નિત્ય છે. ીદિક એવા ઇન્દ્રાદિ શબ્દથી તેના ખાસ અર્થનું સ્મરણ કરીને કુંભાર જેમ ઘડાને બનાવે તેમ પ્રજાપતિ ઇંદ્રાદિને સુજે છે, તે પ્રત્યક્ષ એટલે શ્રતિ અને અનુમાન અર્થાત્ સ્મૃતિથી જણાય છે, જેમ કે--" एते इति वै प्रजापति-र्देवानसजतासुप्रमिति मनुष्यानिन्दव इति पिँतैस्तिर: पवित्रमिति प्रहृनाशव इति स्तोत्रं विश्वानीति हासमिसीभगेत्यत्याः प्रजाः ॥'' " अन्तर्पति एते (हेवे।) ये शल्हना स्भरख्यूर्वे हेवताने, असबम (રુપિરપ્રધાન દેહમાં રમણ કરનાર મતુષ્ય) એ શબ્દના સ્મરણપૂર્વક પિતુઓને, तिर : पिबत्रम् ( पिवित्रने। तिरस्कार करनार अह ) से शण्टना समरख्यूपूर्वक अहाने, आश्वा (ઋયાઓમાં વ્યાપી રહેલાં સ્તાત્રી)એ શબ્દના સ્મરહ્યપૂર્વક સ્તાત્રને विश्वानि (સ્તાત્રપછી પ્રયોગમાં આવનારાં સ્તાત્રા)એ શબ્દના સ્મર**્**યુવ<sup>6</sup>ક શાસ્ત્રને અને अभिसौमग ( सर्वत्र સૌભાગ્યયક્ત)એ શબ્દના સમરણપૂર્વક અન્ય પ્રજાઓને સુજતા હતા. વળા ''सं मूरिति व्याहरन् स भृमिमसुजत । "१ 3 ते अक्तपतिको 'भू ' केवा डिन्यार अर्ता पृथ्वी सर्छ. स्मृति पण् अहे छे छे-

"नामरूपे च भतानां कर्मणां च मवर्तनम्। वेहल्ब्देस्य एवाऽऽ दी निर्मने स महेश्वरः ॥ "१४

૧૩ તે. બ્રા. ર--૨-૪-૨. ૧૪ મતુ. ર-૧૨૧.

યુનિતા નાગરજ દેસાઈ

ä

તે મહેલર આદિમાં વૈદિક શબ્દોથી જ ભૂતોનાં નામરૂપોને અને કર્મીના પ્રવર્ત નને નિર્માણ કરતા હતા. વળા અન્ય સ્મૃતિઓમાં પણ કહ્યું છે કે "તે પ્રજ્ઞપતિએ વૈદશબ્દથી નામ તથા કર્મો જુદાં જુદાં કર્યા તથા જુદી સંસ્થા નિર્માણ કરી." તેમ જ "વૈદશબ્દથી આર'ભમાં તે પ્રજાપતિએ ભૂતોનાં તથા કૃત્યાએનાં અને દેવાદિનાં નામરૂપ તથા પ્રપંચ કર્યા."

શબ્દ અને અર્થ અનાદિ હોવાથી તેમના સંખંધ પણ અનાદિ છે, અને તેથા વેદના નિત્યત્વને બાધ આવતા નથી, એમ અર્થ ઘટન કરીને શબ્દની ચર્ચા કરતાં શંકરાચાર્ય કહે છે કે શબ્દ વર્ણાત્મક છે, વૈયાકરણાની જેમ તેઓ શબ્દને સ્ફાટાત્મક ગણતા નથી અને પોતાના મતના સમર્થન માટે ભગવાન ઉપવર્ષના શબ્દો આપે છે, જેમ કે—" वર્ષા एव તુ શહ્દ: 1" શબ્દ વર્ણ રૂપ જ છે, કેમ કે વર્ણાથી અતિસ્કિત સ્ફાટાત્મક શબ્દના અનુભવ થતા નથી. વર્ણા ઉત્પન્ન થઈને તરત જ વિનાશ પામતા નથી કેમ કે "આ તે જ વર્ણા છે" એવી પ્રત્યભિન્ના થાય છે. વર્ણાની પ્રત્યભિન્નાનો પ્રમાણાન્તરથી બાધ થતા નથી. ક્રમપૂર્વ ક ઉચ્ચારણ કરેલા વર્ણા વડે વ્યુત્પન્ન જતિના માધ દારા મનુષ્યને વ્યક્તિનો માધ થાય છે અને વર્ણાનું સામાન્ય (જતિ) સ્થાયો છે, તેથી નિત્ય શબ્દથી દેવાદિ વ્યક્તિએ ની ઉત્પત્તિ અવિસ્ક્ર છે. દેવાદિ સર્વજગતની વેદ શબ્દથી ઉત્પત્તિ હોવાથી જ વેદશબ્દનું નિસ્ત્ય છે. શ્રી વેદવ્યાસ પણ કહે છે છે—

#### " युगान्तेऽन्तर्हितान् वेदान् सेतिहासान् महर्षेषः। लेभिरे तपसा पूर्वमनु क्षाताः स्वयंभुवा॥ " 'प

" યુગના અ'તે (પ્રલયકાળમાં) ઇતિહાસા સહિત અ'તર્ધાન થયેલા વેદાને સૃષ્ટિના આદિકાલમાં ખલાની આગ્રાને પામેલા મહર્ષિઓ તપ વડે સ'પાદન કરતા હતા."

બહાસનૂત્રકારને અનુકૃળ અર્થ ઘટન આપતાં શંકરાશ્યાર્ય તેમ જ રામાનુજાચાર્ય કહે છે કે મહાપ્રલયમાં સર્વ જગત પોતાનાં નામરૂપના ત્યાગ કરીને લીન થાય છે, અને મહાસષ્ટિમાં નવીન ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી શબ્દ અને અર્થના સંખંધ અનિત્ય થઇ જતા નથી કે શબ્દ પ્રામાણ્યમાં વિરોધ આવતા નથી. કારણ કે સૃષ્ટિ પુન: ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે સર્જ વાના પદાર્થી સમાન નામ— રૂપવાળા હોવાથી કોઇ વિરોધ આવતા નથી. તેમ જ આદિ સૃષ્ટિ વખતે જ પરમાતમા પહેલાના આકારવાળા જગતનું સ્મરણ કરીને તે પહેલાંની જેમ જ સર્જે છે અને પૂર્વના અનુકરણવાળા વેદાને પ્રકટ કરીને તે હિરણ્યગર્ભને આપે છે. આ પ્રમાણે દશ્નાથી (શુતિથી) અને સ્મૃતિથી જણાય છે. જેમ કે:—

#### " सूर्याचन्द्रमसी घाता यथापूर्वजनस्यवत् । विवञ्चपृथिवीञ्चान्तरिञ्चमयो स्वः॥"

' પરમાત્મા પૂર્વ કલ્પમાં જેવાં સૂર્ય', ચંદ્ર, દિવ, પૃથ્વી, અંતરિક્ષ અને સ્વર્ગ હતાં, તેવાં આ કલ્પમાં પણ સર્જતા હતા. ''

૧૫ મહા. સા. વનપર્વ.

### **થશેસુત્રમાં નિર્ણિત વેકનુ**ં નિત્યત્થે

14

સ્મૃતિમાં પણ કહ્યું છે કે—'' ऋषीणां नामघेषानि याश्व वेदेषु दृष्टयः। शर्वयंन्ते प्रसूतानां तान्येवेंम्यो ददात्यजः॥ '' परमेश्वर પ્રલયના અ'તમાં ઉત્પન્ન થયેલા ઋડિપઓનાં નામા અને વેદામાંનું જ્ઞાન જેવાં પૂર્વ કલ્પમાં હતાં, તેવાં જ નામ અને જ્ઞાન તેમને આપે છે. આમ આદૃત્તિમાં (વાર વારના મહાપ્રલય અને મહાસૃષ્ટિમાં) પણ જગત સમાન નામરૂપવાળું હોવાથા શબ્દપામાણ્ય નિત્ય છે.

વલ્લભાયાર્ય પણ રાબ્દળલના વિચારથી વેદનું નિત્યત્વ અને સ્વતઃ પ્રામાપ્ય સ્વીકારે છે, અને કહે છે કે દેવાના કર્મ કરવામાં અધિકાર છે, એમ સ્વીકારવાથી વૈદિક શબ્દમાં વિરોધ આવતા નથી. કેમ કે વેદમાં જણાવેલ પદાર્થ વૈદિક શબ્દમાંથી જ ઉત્પન્ન થાય છે અને વૈદિક શબ્દની જેમ વૈદિક પદાર્થી પણ નિત્ય જ છે. વૈદિક પદાર્થીને તેઓ ભગવદ્દ રૂપ જ માને છે. વેદમાં જણાવેલ પદાર્થો પરમાત્માના અવયવરૂપ હોવાથી આધિદૈવિક અને નિત્ય છે. વૈદિક સૃષ્ટિ સર્વથી વિલક્ષણ છે, તે હેતુથી જ વેદનું નિત્યત્વ સિદ્ધ થાય છે. વેદ પ્રદ્માની તુલ્ય છે, કેમ કે 'શબ્દપ્રલ્ય છે વેદનું જ બાધ થાય છે. પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનથી પણ સમજ્તય છે કે વૈદિક પદાર્થી નિત્ય છે. અર્થળક્ષનો વિશ્વાર કરતાં પણ વૈદિક પદાર્થી નિત્ય હોવાથી વેદને આનિત્ય પદાર્થીના સંભાધ થતા નથી. જગતના પદાર્થીની સૃષ્ટિપ્રલયરૂપ (પ્રવાહરૂપ) આવૃત્તિમાં પણ એ પદાર્થીના નામ અને રૂપ સરખાં હોવાથી નિત્ય વૈદિક પદાર્થીના અનિત્ય પદાર્થની સાથેના સંભાધી ઉત્પન્ન થતા વિરાધ રહેશે નહિ, કેમ કે શુિત અને સ્મૃતિમાં પણ એમ જ કહ્યું છે.

આમ સૂત્રકાર અને ભાષ્યકારાના મ'તવ્ય પ્રમાણે આવૃત્તિમાં દેવતાઓને સમાન નામરૂપાદિ હોવાથી કોઇ વિરોધ આવતો નથી, કેમ કે શ્રુતિ તથા સ્મૃતિનું પણ એવું જ મ'તવ્ય છે. પૂર્વ-પૂર્વના ઉચ્ચાર હાર્યો હોત સમાન નામરૂપાદિ હહેલું છે. પરમાત્મા પોતાના સ્વરૂપના આરાધન તથા તેના ફળના યથાર્થ જ્ઞાનને જણાવનારા એવા વેદને પોતાના સ્વરૂપની જેમ નિત્ય ત્રણી, પૂર્વે અનુકૃતિવાળી વિશિષ્ટતા સ્મરીને પ્રકટ કરે છે. આથી દેવાને પણ હારાવિદ્યાના અધિકારમાં કરોા બાધ આવતા નથી અને નિત્ય શબ્દથી દેવાદિ વ્યક્તિઓની ઉત્પત્તિ પણ અવિરૂદ્ધ છે.

ટૂં કમાં, ભારતવર્ષના સાંખ્યાદિ વિવિધ દર્શનાના આચાર્યોના તત્ત્વત્તાનો અને ભાષ્યકારાના મ'તવ્યોનો અભ્યાસ કરતાં જણાય છે કે પ્રક્ષ, જીવ, જગત, માક્ષવિષયક વિચારામાં એમની વચ્ચે પર્યાપ્ત મતભેદો રહેલા છે. સાંખ્યયોગમત દૈતવાદના સ્વીકાર કરીને જડ પ્રકૃતિને જગતનું કારણ માને છે. ન્યાયવૈશેષિક દર્શનામાં પરમાશ્રુને અને પૂર્વ-હત્તર મામાંસામાં પ્રદ્યાને જગતનું કારણ માન્યું છે. વળી આપ્યાત્મિક વિષયાના તત્ત્વતાનમાં પણ અનેક મતમતાંતરા રહેલાં છે. તે જ પ્રમાણે અદૈત તત્ત્વને સ્વીકારવા છતાં ભાષ્યકારામાં શંકરાચાર્ય કેવલાદ્દૈતને, રામાનુભચાર્ય વિશિષ્ઠાદૈતને અને વલ્લભાચાર્ય શુદ્ધાદૈત મતને સ્વીકાર છે. આમ તાત્ત્વિક વિચારસરણી ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં વેદમાં કંઇક એવું રહસ્ય છે કે સર્વે એકમતથા વેદનું નિસત્વ, સ્વતઃ પ્રામાણ્ય અને અપીરુષેયત્વ સ્વીકાર છે. એમાં કોઈ જ વિરાધ જણાતા નથી. એટલું જ નહિ તર્ક કુશળ તત્ત્વવેતાએ પણ વેદિવરીધની સામે નતમસ્તક થઈ ભય છે

પ્રીનિતા નાગરે કેમાર્છ

અને તાંદ્રસ્ક સિહાંતના પરિત્યાંગ કરે છે. શંકરાચાર્ય તા માત્ર મુર્તિને જ સર્વક્રોષ્ઠ પ્રમાણ ગણે છે. તત્ત્વદર્શનના પ્રાંથામાં આ રીતે વેદનું પ્રામાણ્ય સર્વે સ્વીકારે છે અને સાથે સાથે કેટલીક વાર પાતાના પ્રાંથામાં યુક્તિપૂર્વક એનું સમર્થન પણ કરે છે અને પાતાના મતને રજૂ કરીને "શુતિ પણ એમ જ કહે છે" એમ કહી સ્વમતાનુસારી મુર્તિનું સમર્થન આપી સ્વસિદ્ધાંતની સ્થાપના કરે છે. આ જ દર્શાવે છે કે વેદ નિત્ય, સ્વતઃ પ્રામાણ્ય અને અપીરુષેય છે.

# ' મત્સ્યપુરાણ 'ની કથાગૂ થણીમાં નિર્વચનની પ્રયુક્તિ\*

વસન્તકુમાર મ. ભદ્ર 🕂

1

ભૂમિકા: પુરાણાની કથાગું મણીમાં પ્રાય: એક મુખ્ય પ્રવક્તા હોય છે અને બીજો કોતા હોય છે. અહીં પુરાણાના લક્ષ્યાને અનુરૂપ વિષયોને વારાકરતી—અલબત્ત યાદ શ્લિક કમે—લેવાય છે અને ક્યારેક તેમાં પુનરુક્તિ પણ થાય છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તા—મે જણાના સંવાદમાં, બીજા બે જણા વશ્ચે થયેલા સંવાદને ઉદ્દેષૃત કરવામાં આવે છે; અને એ રીતે એક મુખ્ય કથામાં કથાન્તરાના પ્રવેશ થાય છે. જેમેક, 'મત્સ્યપુરાણ 'માં કૃષ્ણ દ્વેપાયન (સત્યવતીના પુત્ર વેદવ્યાસ)ના શિષ્ય એવા 'સૃત 'ને (= સ્તૃત કૃષ્ણાત અને ક્ષેપ્ય કૃષ્ણોને) નેમિયારણ્યના શોનકાદિ ઝાષિઓ પુરાણ સંભાગવવા વિનવે છે. તેથી આ સૃત મત્સ્ય રૂપાવતાર વિષ્ણુ ભગવાન અને મનુ વચ્ચે થયેલા સંવાદને રજૂ કરે છે. આમાં કયાંક ઝાષિઓએ પૂછેલા પ્રશ્નને જવાળ આપવા માટે શંકર અને પાવંતી વચ્ચે થયેલા સંવાદને પેણ ઉદ્દેષૃત કરવામાં આવે છે. આમ પુરાણોની કથાગું થણીમાં સંવાદાન્તર્ગત અન્ય સંવાદોની ગું થણી કરવી—એવી નિરૂપણ રીલી મુખ્યત્વે જોવા મળે છે.

'n

પરંતુ આવા સંવાદામાં અમુક શબ્દોનાં નિવધ્યના આપીને જે તે શબ્દની પાછલ સંતાયેલા કૃતિહાસને વાંચવાની પ્રકૃત્તિ પણ 'મતસ્યપુરાષ્ટ્ર 'માં ભેવા મળે છે. જે કે આ પ્રકૃત્તિના આરંભ તો ધ્યાદ્માણ્યમથા અને યાસ્ક્રના 'નિર્કૃત 'માં પણ જેવા મળે છે. યાસ્ક્ર આપેલાં નિવધ્યનામાં અનેક સ્થળે સમાજસભા ભાષાશાસ્ત્ર (Socio-linguistics)નાં દર્શન પણ થાય છે. ઉદાહરણ તરીક :--- कथा का द्वां नेतच्या। '(પરણાવવા માટે આને) ક્યાં લઈ જવી ?

वंशानुवरितञ्जेव पुराणं पञ्चलकाणम् ॥ -- मस्वपुराणम् ( ५३-५४ )

[ शीमस्त्यमहापुराणम् ( Part I & II ), by H. H, Wilson, Pub. Nag publishers, Delhi, 1983].

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાસ',** યુ. ૨૮, અંકુ ૧–૨, દીપાત્સની-નસંતપંચમી અંક, નવેસ્થર ૧૯૯૧ કેપ્યુઆરી ૧૯૯૨, યુ. ૭–૧૮

<sup>\*</sup> ગુજરાત રાજ્ય યુનિ. અને કોલેજ સંસ્કૃત અધ્યાપકમંડળ દ્વારા આયોજિત 'પુરાશ્-વિમર્શ' 'પરિસ'વાદ' (એપિલ ૧૬-૧૮, ૧૯૯૩, શાન્તિનિક્ષ્તિન આશ્રમ, તીયલ, જિ. વલસાડ)માં ૨જ કરેલા લેખ.

<sup>+</sup> સંસ્કૃત વિશાગ, ગુજરાત યુનિવર્સિંદી, અમદાવાદ-૩૮ • • •.

१ सगैव प्रतिसगैव वंशी मन्यन्तराणि प।

<

(કયા સાસરે વળાવવી ?) '--એવા જેને વિષે પ્રશ્ન થાય તે 'કન્યા' કહેવાય છે. (નિરુક્ત, અધ્યાય-૪). આવી રીતે 'મત્સ્યપુરાણ 'ની પણ ઘણી કથાએોના ઉપક્રમમાં સમાજલક્ષી કે ઇતિહાસલક્ષી ભાષાશાસ્ત્રના અભિગમથી શબ્દના નિવૃંધતની જિદ્ધાંસાને પ્રસ્તુત કરવામાં આવે છે; અથવા તો કયારેક ઉપસંહારમાં જે તે કથાની પ્રામાણકતા દર્શાવતાં નિવૃંધતને રજૂ કરવામાં ઓર્વે છે. કે જેમ કૃષ્ક મત્સ્યપુરાણ 'ના આરંભે જ ને મિષારષ્ટ્યના ઋષિઓએ સૃતને જે પ્રશ્ન કર્યો છે તે આ પ્રમાણે છે:---

कथं सक्क अगवान् लोकनाथथरावरम् । कस्माच्य भगवान् विष्णुर्मेस्यरूपस्वमाश्रितः ॥ भैरवत्यं भवस्यापि पुरारित्वञ्च गद्यते । कस्य हेतोः कपालित्यं जगाम वृषभध्वजः ॥ —मत्स्यपुराणम् ( 1-8, 9 )

અર્થાત્-''ભગવાન લાેકનાથે ચરાચર સૃષ્ટિનું સર્જન કેવી રીતે કર્યું છે કે વિષ્ણુએ મત્સ્ય રૂપ શા માટે લીધું કે શાંકર 'ભેરવ' અને 'પુરારિ' કેમ કહેવાયા કે તથા શા કારણે તે વૃષ્ભાધ્વજ 'કપાલી ' કહેવાયા કે '

આમ એક શકાય છે કે 'મત્સ્યપુરાષ્યું 'ના ર આરંભે જ અમુકના નામકરણના કેતિહાસની જિત્તાસાને પુરસ્કારવામાં આવી છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તા 'મત્સ્યપુરાષ્યું 'માં કથાગુ'શણીની એક વિશિષ્ટ પ્રયુક્તિ તરીકે નિર્વયનના ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો હોય એવું લાગે છે.

5

'મત્સ્યપુરાષ્યું'ના દિતીય અધ્યાયમાં મત્સ્યરૂપધારી વિષ્ણુએ જે 'સૃષ્ટિપ્રકરણું'ના આરંભ કર્યો છે તેમાં જ કેટલાંક નિવેશના જોવા મળે છે: મહાપ્રલયકાળ પૂરા થયા પછા જગત તમસ્થી વ્યાપ્ત હતું. તેમાં સ્વય'બૂમા પ્રકટ થયા. સજેન કરવાની ઇચ્છાવાળા જેમણે ધ્યાન ધરીને પોતાના શરીરમાંથી વિવિધ જગતને ઉત્પન્ન કર્યું. વળી, (નારા = પાર્બીમાં અયન = ગમન = શયન છે જેમનું તે, અથવા નર = માખુસના શરીરમાં રહેલા હોવાથી) તે 'નારાયથાં' કહેવાયાં અને તે એક સ્વય' પ્રકાશ્યા. આ નારાયણે પહેલાં પાણીને સજ્યું'.

ર લગભગ ઇ. સ. ૫૦૦માં રચાયેલા મનાતા 'મત્સ્થપુરાણું' કે 'વાયુપુરાણું' તે શરૂઆતના ગાળાનાં પુરાણા છે. 'શ્રીમદ્ભાગવત પુરાણું' લગભગ ઇ. સ.ની હમી થી ૧-મી સદીમાં રચાયેલું ગણાય છે અને સૌથી છેલ્લા તબક્કામાં 'સ્કન્દપુરાણું'ની રચના થઈ હોવાનું મનાય છે. આથી 'મત્સ્ય-પુરાણમાં રજુ થયેલાં ઘણાં નિર્વચના ક્લરકાલીન પુરાણામાં પણ પુનકુક્તિ પાચ્યાં છે એમ જોવા મળે છે.

<sup>3.</sup> શ્રી વિલ્સનના અનુવાદ મુજબ- appeared lord Svayambhu, who is also known as Nārāyaṇa, owing to his omnipresence in sthūlaśarīra.... ..( page 10 )— The Matsya-mahāpurāṇam (pt. I & II), Trans. by H. H. Wilson, Nag Publishers, Delhi, 1983.

### ' મત્સ્યપુરાષ્યું 'ના કથાયું થથીમાં નિવ'ચનના પ્રયુક્તિ

તેમાં ' બીજ ' મૂક્યું, તે હિરણમય રૂપવાળું અંડ બન્યું. આ સૂર્ય જેવા પ્રકાશવાળા અંડમાં સ્વયં બૂ પ્રવેશ્યા અને તેમાં પાતાના પ્રભાવથી વ્યાપી વળ્યા; જેથી તે વિષ્ણુપણાને પાસ્યા!— વ્યાપી વળનાર, વ્યાપનશીલ બન્યા!

#### प्रविष्यान्तमं हातेजाः स्वयमेबात्मसम्भवः ।

प्रभावाद्यप तत्क्याप्त्या विष्णुरवमागमत्पुनः ॥ —मत्क्यपुराणम् (२-३०)

તે અંડમાંથી પહેલાં ભગવાન સૂર્ય નીકળ્યા. આ સૂર્ય સૌના આદિમાં જન્સ્યા હાવાથી 'આદિત્ય' કહેવાયા; અને તે સમયે ( ખદ્માજી ) ખદ્મ = વેદના પાઠ કરતા હાવાથી 'ખદ્મા ' કહેવાયા:

#### तदन्तभंगवानेष सूर्यः समभवत् पुरा ।

आदित्यक्चादिभूतत्वात्, ब्रह्मा ब्रह्म पठक्रभूत् ॥ —मस्त्यपुराणम् (२-३१)

અહીં સ્વયમ્બૂ 'વિષ્ણું' કેમ કહેવાયા ? એના ખુલાસા કરતાં કહ્યું છે કે તે અંડમાં 'પ્રવેશ્યા' (વિજ્નુ—પ્રવેશવું) અને તેમાં 'વ્યાપી વળ્યા' (श्वाष्त्या, वि + √ आष्) છે; તેથી તે 'વિષ્ણું' કહેવાયા છે. અહીં આનુષ ગિકપણે એ વાતના ખુલાસા પણ મળી જ્ય છે કે મનુના હાથમાં આવી પડેલી શકરી (માછલી) તે કેવી રીતે વિષ્ણુના જ અવતાર છે. પિતૃતપં ણ કરતાં મનુના હાથમાં જલયુક્ત જે માછલી આવી પડી છે, તેને અનુક્રમે જ્યાં જ્યાં રાખવામાં આવી—ખામાં, મણિકામાં, કૃપમાં, સરાવરમાં, ગંગામાં અને સમુદ્રમાં—ત્યાં ત્યાં તે વધતી રહી, વ્યાપતી રહી છે. આવા વ્યાપનશીલ સ્વભાવ એઈને જ મનુને લાગ્યું છે કે આ મત્સ્ય તે અસુરેતર—દેવ—જ છે; અને તે પણુ વાસુદેવ—વિષ્ણુ—જ છે! (મત્સ્ય તે ચ'ચળતાનું પ્રતીક હોવા હપરાંત જલાશયમાં સર્વ'ત્ર ફરનાર—વ્યાપનાર; સાવ'ભીમ પ્રવર્તન કરનાર શક્તિનું પણ પ્રતીક છે! અને તેથી વિષ્ણુ છે!)

#### 8

મત્સ્વરૂપધારી વિષ્ણુ જગતની **ઉ**ત્પત્તિને વર્ણું વતાં ત્રિગુણાત્મક પ્રપ'ચને સમજવે છે. તેમાં સાંખ્ય–દર્શનની પ્રામાણિકતા સિંહ કરૂવા માટે એક તળકેક નિર્વચનના સહારા લેવાયા છે. જેમકે,

> श्रयन्ति यस्मात्तम्मात्राः शरीरं तेन संस्मृतम् । शरीरयोगाज्जीवोऽपि शरीरी गद्यते बुद्धैः ॥ —मत्स्यपुराणम् (३-२२)

અર્થાત ''તન્માત્રાઓ (અને તેમાંથી જન્મેલા પાંચ મહાબૂતા) જેનું આશ્રયણ કરે છે તેને 'શરીર' કહેવાય છે. તથા શરીરના (આધારસ્થાન તરીકે) યાગ હાવાથી, ત્રાનીઓ છવને પણ 'શરીરી 'કહે છે." અહીં શરીર શબ્દનું નિર્વંચન 🗸 જિલ્લ सेबायाम ધાતુને આધાર આપવામાં આવ્યું છે તે નોંધપાત્ર છે. એટલે કે તાલવ્ય શ્કારના સાગ્ય માત્રને ધ્યાનમાં લઈને 'શરીર 'નું નિર્વંચન પ્રસ્તુત થયું છે; તેમાં વ્યાકરણની સંમતિ છે કે નહીં? તે શાધા તે નિરાશા જ મળે! પણ પુરાણકારને તાે પાતાની સાંખ્ય ફિલસ્તુફીની પ્રામાણિકતા જ જ્યાં ત્યાં

५ सरणावा: शरीरं शुणाते:, शम्नातेर्वा। —निरुक्तम्, अ-२ (द्वितीयो भागः, वृ २०४) गुरुमण्डल ग्रन्थमाला—१०, सम्पा. मनसुक्रराम मोर, कलकत्ता, १९५२. ३वा २

વસન્તકુમાર મેન્ **લઇ** 

90

સિંહ કરવી છે; બીજા શબ્દામાં કહીએ તા જગદુત્પત્તિની અંદર 'શરીર ' એવું નામકરષ્યુ કયા ઇતિહાસને કહેનારું છે ? એ તરફ અંગુલિનિદે શ કરવાના આશય છે. (પુરાષ્યુમાં મળતાં નિર્વયનાની સમીક્ષા આગળ ઉપર કરવામાં આવશે).

ч

કશ્યપ દ્વારા અદિત, દિતિ, દતુ વગેરે પત્નીઓમાં જે વિવિધ પુત્રોને જન્માવવામાં આવ્યા છે એનું વર્ષોન કરતાં 'મત્સ્યપુરાષ્યું 'માં મરુતાની ઉત્પત્તિ પણ વર્ષો છે. સામાન્ય રીતે તો દિતિના પુત્રોને 'દૈત્યા ' જ કહેવાય છે; પણ મરુતા દિતિના પુત્રો હોવા છતાંય, 'મરુતા ' શા માટે કહેવાયા ? અને તેઓ દેવવલ્લભ-દેવાના મિત્ર—કેવી રીતે બન્યા તેની કથા આ પ્રમાણે છે:

> यस्मार'मा रुवते'त्युक्ता रुवन्तो गर्भसंस्थिताः । मरुतो नाम ते नाम्ना भवन्तु मक्सभागिनः ॥ —मत्स्यपुराणम् (७-६२)

અર્થાત્ ગર્ભમાં રહેલા તેમને मा रुवत—" તમા રહશા નહીં "—એમ કહેવાયું હતું તે કારણે તમે ભલે 'મરુત' એવા નામે આળખાઓ, અને યત્તમાં આહુતિના ભાગ મેળવનાર ખના (એમ ઇન્દ્ર વડે કહેવાયું છે).

ŧ

નૈમિષારણ્યના ઋષિઓ સૃતને પ્રશ્ન પૂછે છે કે—

बहुभिर्धरणी भुक्ता भूपालैः श्रूयते पुरा।
पार्थिवाः पृथिवीयोगात 'पृथिवी' कस्य योगतः॥
किमर्थंञ्च कृता संज्ञा भूमेः कि परिभाषिणी।
गौरितीयञ्च विख्याता सुत कस्माद् ज्ञवीहि नः॥—मत्स्यपुराणम्(१०-१,२)

અહીં પ્રશ્ન કર્યો છે કે પૃથિવીના ભાગ કરનારા હોવાથી રાજાઓ ' પાર્થિવ ' કહેવાય છે એ તો સમજવા, પહ્યુ આ ધરણીને શા કારણે ' પૃથિવી ' કહેવાય છે ? વળા આ પૃથિવીને માં: (ગાય) એવી સ'ત્રા કેમ મળી, અર્થાત્ આ પૃથિવીને માટે માં: એવી પરિભાષા કચારથી વપરાવા લાગી ? હવે નિવ ચન-જિત્રાસામાંથી ભાનો થયેલા આ પ્રશ્ન પૃથ્વીદાહનની કથાને અવતારવામાં નિમિત્ત

#### 'મત્સ્યપુરાજી 'નો કથાનુ'થણોમાં નિવ' ચનના પ્રયુક્તિ

11

ભને છે. સ્તૂત કહે છે કે વેન નામના એક અધાર્મિક રાજ્ય વડે આ પૃથિવીનું શાસન થતું હતું. તેએ ધર્માચરણને માટે બ્રાહ્મણોને અનુત્રા ન આપી; તેથી બ્રાહ્મણોએ તેને શાપથી મારી નાખ્યો. પણ 'હવે રાજ્ય અરાજક બની જશે' એવા ભવથી બ્રાહ્મણોએ એના શરીરનું મંથન કર્યું. તેમાંથી એક દિવ્ય રૂપધારી માબુસનું શરીર નીકળ્યું; તે પૃથુ–ઘણા–પ્રયત્નાથી નીકળ્યું હોવાથી તેમાંથુસને 'પૃથુ' એવું નામ અપાયું. બ્રાહ્મણોએ તેના રાજ્ય તરીકે અભિષેક કર્યાં:

पृथोरेवाभवद् यत्नात् ततः पृथुरजायत । स विप्रैरभिषक्तोऽपि तपः कृत्वा सुदारुणम् ॥ —मत्स्यपुराणम् (१०-१०)

આ રાજા પૃથુએ જોયું છે કે ભૂતલ વેદાધ્યયન વિનાનું થયું છે, યજ્ઞાદિ ક્રિયાઓ –વષટ્કાર– થતી નથા અને સર્વત્ર અધર્મ ફેલાયા છે. આથી તેલું ધરતીને બાળી મૂકવાના સંકલ્પ કર્યો, ત્યારે ભૂમિ ગાયનું રૂપ લઇ ને પલાયન કરી જવા ઉદ્યત થઈ:—

> दग्धुमेबोद्यतः कोपाच्छरेणामितविकमः । ततो गोरूपमास्थाय भूः पलायितुमुद्यता ॥ —मत्स्यपुराणम् (१०-१२)

પૃથુ ગાયનું રૂપ લઇને જતી ભૂમિની પાછળ પશ્નો અને ભૂમિને કહ્યું કે સ્થાવર—જંગમ જગતને માટે તું ઇપિસત વસ્તુઓ આપનારી થા. ભૂમિએ આ માગણીના સ્વીકાર કર્યો અને પૃથુ રાજ્યએ ભૂમિને યથેર્ઝ દોહી.. આ દોહનથી અન્નાદિતી પ્રાપ્તિ થઈ, દારિદ્રય દૂર થયું, ધર્મની સ્થાપના થઈ વગેરે. પુરાણકાર કથાના ઉપસંહાર કરતાં કહે છે કે—

> दुहितृत्वं गता यस्मात्पृथौ धर्मवतो मही । तदानुरागयोगाच्च पृथिवी विश्रुता बुषैः ॥ —मस्स्यपुराणम् (१०-३५)

મહી ધાર્મિક એવા પૃથુ રાજ્યને વિષે-ને માટે દુહિતૃત્વને (દોહવા યાગ્ય ગાયના રૂપને) પામી (તૈયા તે गૌઃ એવી પરિભાષા પામી) તથા પૃથુ રાજ્યના અનુરાગના યાગ થવાથી (= પૃથુની પુત્રીરૂપ યનેલી) આ ભૂમિ 'પૃથિવી' કહેવાઈ છે.

અહીં પણ 'પૃથિવી' તૈયા 'ગાં' એવા નામકરણની પાછળ સંતાયેલી એક એતિહાસિક કથાને નિર્વચનના માધ્યમથી પુરાણકારે રજૂ કરી છે તે સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. બીજું એ પગુ નોંધપાત્ર છે કે સામાન્ય રીતે या पितुः गृहे दोहनकर्त्री सा दुहिता। એવું નિર્વચન પ્રાચીન સમયથી પ્રચલિત છે. (અહીં કર્ત્વકારક પરક અર્થ લેવાના છે. એટલે કે–જે દોહન કરનારી હોય તે દુહિતા કહેવાય–એવા અર્થ થાય.) પણ અહીં પુરાણકારે પૃથિવી 'દુહિતૃત્વ'–ને પામા એમ કહ્યું છે! એના અર્થ એવા થાય કે ''જે દોહવાઇ તે દુહિતા.'' અર્થાત્ અહીં કર્મ-

५ सरणावा: अत्र पृथिष्येव दुहित्शब्देनोक्ता सा हि चुलोकात् 'दूरे निहिता ' अथवा सा हि चुलोकं दोग्घीति दुहिता। सा हि चुलोकात् पतितमुदकम् उपजीवत्येवादूरे निहिता, दोग्घि वा॥ (अधी ने धुक्षे। के धुक्षे। के धुक्षे। के धुक्षे। के धुक्षे। के धुक्षे। के श्रिक्षे

<sup>—</sup>निरुक्तम् , अ-४ (तृतीयो भागः) तत्र दुर्गाचार्यः पृ. ४२४, गुरुमण्डल ग्रन्थमाला-१०, सस्पादक-मनसुखराम मोर, कलकत्ता, १९५२.

18

વસન્તકુમાર મે લહ

કર્તાર અર્થાપરક નિર્વયન વિચારાયું છે અને એ રીતે ભૂમિને માટે તાઃ શબ્દ કેમ વપરાતા થયા છે. એના ખુલાસા આપવામાં આવ્યા છે. (ઉપર નિદેશિલા ૧૦–૩૫ શ્લાકમાં 'દુહિતૃત્વ'ના ઉપયુની પુત્રો બની ' એવા રહે અર્થ કરવા ઉચિત જહાતા નથી.)

٩

'મત્સ્યપુરાણ 'ના ૧૮૦ થી ૧૮૫ અધ્યાયામાં 'વારાણસી-મહાત્મ્ય 'નું વિસ્તૃત વર્ષું ન આવેલું છે. એમાં દેવી પાર્વતી શ'કરને 'અવિમુક્ત ' ક્ષેત્રનું માહાત્મ્ય કહી સ'લળાવવા વિન'તી કરે છે. શ'કર વારાણસીમાં આવેલા અવિમુક્તક્ષેત્રના મહિમા ગાય છે. જેમકે, આ ક્ષેત્ર તા માક્ષદાયક છે અને શિવસાકની ઇચ્છાવાળા લોકો અહીં આવીને નિવાસ કરે છે વગેરે. હવે આ ક્ષેત્રને 'અવિમુક્ત ' કેમ કહેવામાં આવે છે એને સમજાવતાં શ'કર કહે છે કે—(क)

#### विमुक्तं न मया यस्मान्मीक्ष्यते वा कदाचन ।

महत् क्षेत्रमिदं तस्मार् अविमुक्त्रमिरं स्मृतम्॥ —मत्स्यपुराणम् (१८०-५५)

અર્થાત્ ''મે' (ભૂતકાળમાં) આ ક્ષેત્રને છાડ્યું નથી; કે ભવિષ્યમાં પણ એને છાડવાના નથા.તેથા આ માટું ક્ષેત્ર 'અવિમુક્ત' નામે ઓળખાય છે. આ જ મુદ્દાની પુનરુક્તિ કરતાં કહ્યું છે કે—

### यत्र सम्निहिसो नित्यमिबमुक्ते निरन्तरम्।

तत्क्षेत्रं न मया मुक्तमविमुक्तं ततः स्मृतम् ॥ — मत्स्यपुराणम् (१८१-१५)

" આ અવિમુક્ત ક્ષેત્રમાં હું સતત હાજર હોઉં છું; અને મે કયારેય આ ક્ષેત્રને છાડ્યું નથા. તેથા તેને 'અવિમુક્ત–ક્ષેત્ર કહે છે."

( ख ) આ ક્ષેત્રના જુદી જુદી રીતે મહિમા ગાવા માટે 'અવિમુક્ત ' શબ્દનું એક બીજુ' નિવ'ચન પણ રજૂ કરવામાં આવ્યું છે, જેમ કે,

#### विष्नैश्चालोड्यनामोऽपि योऽविमुक्तं व मुञ्चति ।

स मुञ्चित जरामृत्युं जन्म चैतदशाश्वतम् ॥ --मस्स्यपुराणम् (१८२-२७)

" (વારાજુસીમાં રહેતાં રહેતાં જો જીવનમાં વિઘ્ના આવી પડે તા) તે વિઘ્નાથા ચારે તરફ શુમાવવામાં આવે તા પણ જે અવિમુક્ત ક્ષેત્રને છાડતા નથી, તે વ્યક્તિ જરા, મૃત્યુ અને અનિસ્ એવા જન્મને (કાયમને માટે) છાડી દે છે; (અર્થાત્ નિસપદને પામે છે, અજર-અમર ખને છે)."

- (ग) ત્રીજે તબકારે પણ વારાણસીમાહાતમ્યના વિસ્તાર કરવા આ 'અવિમુક્ત' શબ્દના નિવેચનના જ ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે. જેમ કે, પાવેતીએ પ્રશ્ન કર્યો છે કે બ્રહ્માણ્ડમાં હિમાલય, મેરુ, ગન્ધમાદન પર્વત, માનસરાવર અને નન્દનવન જેવું દેવાલાન હાવા છતાં ય એ સમળાના ત્યાગ કરીને તમે અવિમુક્ત-ક્ષેત્રમાં જ રહેવાનું કેમ પસંદ કરા છા ? તથા આ ક્ષેત્રને નહીં છાડવાનું શું કારણ છે? આના રહસ્યસ્ફ્રાટ કરતાં શંકર એક કથા કહે છે: બ્રહ્માજીએ
- अद्धी H. H. Wilson बाणा आवित्तमां तथा श्री नन्द्रसास मेर द्वारा सम्पादित मत्स्य-पुराध्नी आवित्तमां यो विमुक्तं न मुन्नति ओवा अवश्रद्ध विनाना पाढ छे. परंतु अवश्रद्ध द्वावा कर्री छे. (अ्. मत्स्यपुराणम्—गुरुमण्डलग्रम्यमालायाः त्रयोदशपुष्पम्, सं. नन्दलाल मोर, कलकत्ता, 1954, पृष्ठ ५३६, तथा पाइटीप-१ मां दशविशी विश्सनवाणी आवित्ता पील क्षागनु पृष्ठ ८६३).

#### 'મત્સ્યપુરાષ્યુ 'ના કથાશૂ'થણીમાં નિવ'ચનના પ્રયુક્તિ

18

એકવાર કટાક્ષમાં શ'કરને કહ્યું કે કું તમારા જન્મ જાહ્યું છું. તેથી કુદ થયેલા શ'કરે લક્ષાજીનાં પાંચ મુખોમાંથી પાંચમા મુખને છેદી કાઢયું. આથી ગુસ્સે ભરાયેલા લક્ષાએ શ'કરને શાપ આપતાં કહ્યું કે તમે નિરપરાધી એવા માર્રુ મસ્તક કાપી કાઢયું છે. તો તમે લક્ષાહત્યાથી વ્યાકુળ થઇ તે, 'કપાલી ' ખનીને ભૂતલ ઉપર કરશા. આ શાપ મળતાં શ'કરની પાછળ પાછળ લક્ષાજીનું એ કપાલ (પાંચમું મસ્તક) ફરવા માંડયું! અને પરિહ્યામે શ'કર 'કપાલિન ' કહેવાયા.

#### तस्माच्छापसमायुक्तः कपानी त्वं भविष्यसि । नहाहत्याकुलो भूत्वा चर तीर्यानि भूतले ॥ —मत्स्यपुराणम् (१८३-८६)

આમ શ'કર 'કપાલિન્ ' કેમ કહેવાયા એ પ્રસ'ગના પણ આનુષ ગિક પણ અવતાર થઈ ગયા. હવે જોઈશું કે આ શ'કર કપાલી બન્યાની કથાને અવિમુક્તક્ષેત્રના મહિમા સાથે શા સ'બ'ધ છે.

શંકર પ્રદ્ધાના એ કપાલથી છૂટકારા મેળવવા ઘણે સ્થળ રખડે છે, પણ તે કપાલ એમના પીછા છોડતું નથી. છેવટે જ્યારે એ વિષ્ણુના કહેવાથી 'પોતાના સ્થાનમાં અર્થાત્ અવિમુક્ત– વારાણસીમાં આવ્યા ત્યારે કપાલના હજારા ડુકડા થઇ ગયા અને શાપની નિયૃત્તિ થઈ. (જુએ: મત્સ્યપુરાણ—૧૮૩–૯૮, ૯૯). આ કારણે પણ શંકર અવિમુક્તિક્ષેત્રને છોડતા નથા.

આમ શંકરના નિસ નિવાસથી વારાણસીમાં આવેલા શ્રી વિશ્વનાથછના મન્દિરની આસપાસનો બસો ધન્વા (૧ ધન્વા=૪ હાથ જેટલી ભૂમિ) વ્યાપના વિસ્તાર 'અવિમુક્તક્ષેત્ર' કેમ કહેવાયા; એની પાછળ કઇ કઇ કથાએ છે, કયા ઇતિહાસ છે એ સઘળું વિશદ કરવા માટે નિવ°ચનની પ્રયુક્તિ જ મુખ્યત્વે વપરાયેલી ભેવા મળે છે.

1

નમ દા–માહાત્મ્યમાં પહ્યું એ જગ્યાએ આ નિર્વ ચન–પ્રયુક્તિના ઉપયાગ કરેલા જોવા મળે છે: (क) નમ દાતટે એક મહેશ્વરતીર્થ આવેલું છે. ત્યાં મહાદેવે ત્રિપુરના વધ કરવાના વિચાર કર્યો હતા તેમણે પાતાના ઉત્તમાંગમાંથી અબ્તિ ઉત્પન્ન કર્યો. અને તેણે ત્રિપુરને બાળવાનું શરૂ કર્યું. પછી બાહ્યાસુરના પ્રાર્થનાથી તેમણે એક પુરને જતું કર્યું તે બચી ગયેલું એક નગર આજે પણ ગગનમાં કર્યા કરે છે. પણ બાકીનાં એ પુર તા સળગતાં સળગતાં નીચે પડચાં. એમાંથી એક નગર જે સ્થાને અમરક ટકમાં પડ્યું તે 'જ્વાલેશ્વર'ના નામે પ્રસિદ્ધ થયું!

एकं निपतितं तत्र श्रीशैले त्रिपुरान्तके । द्वितीयं पतितं तस्मिन् पर्वतेऽमरकण्टके ॥ दम्बेबु तेषु राजेन्द्र ! स्ट्रकोटि प्रतिष्ठिता । स्वसत्तदपतत्तत्र तेन स्वालेश्वरः स्मृतः ॥

-मत्स्यपुराणम् (१८८-७५, ७६)

આમ ' જવાલેશ્વર 'ના નિવ'ચન તરફ અંગુલિનિકે'શ કરીને કથાના ઉપસંહાર કર્યો છે. ( ख ) નમેં દામાહાત્મ્યની અન્તગર્ત બીજાં અનેક તીર્થોનું કથન પણ મળે છે. તેમાં માર્ક પડેય ઋષિએ યુધિષ્ઠિરને એક શુકલતીર્થની ઉત્પત્તિની કથા પણ કહી છે અને તેના મહિમા સમજ્યવતાં કહ્યું છે કે— 18

વેસન્તકુમાર મેન્ સર્ફ

शुक्लतीर्थं तु राजेन्द्र ! ह्यागता धर्मकांक्षिणः । रजकेन यथा वस्त्रं शुक्लं भवति वारिणा ॥ आजन्मजनितं पापं शुक्लतीर्थं व्यपोहति ॥

--मत्स्यवुराणम् (१९२-२०, २१-अ)

અહીં પણ જેમ 'શુકલ' શબ્દને ધ્યાનમાં લઇને, ''ધોબી જેમ પાણી વડે વસ્ત્રને ધે ઇને શુકલ બનાવે છે તેમ આ તીર્થ પણ માણસના પાપને ધોઈ કાઢે છે; દૂર કરી દે છે '', એમ કડેવાયું છે. અર્થાત જે શુકલ કરે તે શુકલતીર્થ એમ કહીને 'શુકલતીર્થ' નામની અન્વર્થકતા િક્રહ કરી છે.

E

'મત્સ્યપુરાણું 'ના ૧૦૩ થી ૧૧૨ અધ્યાયોમાં પ્રયાગતીર્થનું માહાત્મ્ય વર્ણવાયું છે. પ્રમાગમાં નિવાસ કરવાથી, સ્નાન કરવાથી, દાન કરવાથી શાં શાં ફળ મળે છે? એ પહું િસ્તારથી કહ્યા પછી પુરાણુકારે આ તીર્થ 'પ્રયાગ ' કેમ કહેવાયું છે? એ પણ સમજ્તવ્યું છે; અને એને માટે પ્ર ઉપસર્ગ અને याग શબ્દ ઉપર કેન્દ્રિત કરીને કહે છે કે—

प्रयागं समिष्टानं कम्बल्ह्वतराषुभौ ।
भोगवत्यथ या चैंषा वेदिरेषा प्रजापतेः ।।
तत्र वेदाश्च यक्षाश्च मूर्तिमन्तो युधिष्टिर ! ।
प्रजापतिमृपासन्ते ऋषयश्च तपोधनाः ॥
यजन्ते ऋतुभिर्देबास्तथा चऋषरा नृपाः ।
ततः पुण्यतमं नास्ति त्रिषु लोकेषु भारत ॥
प्रभावात् सर्वतीर्थेभ्यः प्रभवत्यधिकं विभो ।
दश्तीर्थसहस्राणि तिसः कोट्यस्तथा पराः ॥

--मत्स्यपुराणम् (११०-८, ९, १०, ११)

"પ્રયાગ એ તો કમ્બલ અને અશ્વતરનું નિવાસસ્થાન છે. વળા અહીં પ્રજાપતિની લેગવતી નામની (યત્ર) વેદી આવેલી છે. હે યુધિષ્ઠિર! ત્યાં (પ્રયાગમાં) વેદો અને યત્રો તો મૃતમન્ત બનીને રહે છે. ત્યાં ઋષિઓ અને તપોધના પ્રજાપતિને ઉપાસે છે. અહીં (પ્રયાગમાં) ચાધારી રાજાઓ અને સ્વય' દેવા પણ વિવિધ કૃતુઓથી યત્ર કરે છે ( યળન્તે) આથી હે ભારત! તે સ્થળના જેવું બીજું એક ય પુષ્યતમ સ્થળ આ ત્રણ્ય લાકમાં નથી." હે વિશુ! પ્રભાવને કારણે તો તે (પ્રયાગ) બધાં જ તીર્થો કરતાં વધુ ચઢી જાય છે. ત્રણ કરાડ અને દશ હજાર તીર્થો કરતાં આ પ્રયાગ ચઢી જાય છે." આમ ' યળના જાતુમિર્વેશાઃ' અને ' પ્રમાલાત સરંતીર્થેમ્ય: પ્રમવત્તિ…' એમ કહીને 'પ્ર—યાગ' શબ્દના નિરુક્તિજન્ય અર્થ તરફ ચાબ્પો નિર્દેશ કર્યો છે.

90

કથાના ઉપક્રમાપસંહારના સન્દર્ભ સિવાય પણ 'મત્સ્યપુરાણ 'માં આવાં અનેક નિર્વચના નત્તર ચઢે છે. દા.ત. (૧) જે જે વૃદ્ધોને કે રાગીને તે હાથથી સ્પર્શતા હતા, તે ફરીથી યુવાન ખનતા હતા, આથી તેને લોકા 'શન્તનું ' તરીકે ઓળખવા લાગ્યા (મ.પુ. ૫૦–૪૩). (૨) રડતા

#### 'મેત્સ્યપુરાલ્યુ'ના કથાયૂ'થથીમાં નિવ'સનના પ્રયુક્તિ

4'4

હોલાને કારણે અને દ્રવતા હોલાને કારણે તે 'દુદ્ર' કહેલાયા (મ.પુ. ૧૭૦–૩૮); (૩) અ'ગારામાંથી જન્મા એટલે 'અ'ગરા', અ'ગારાની અચિં (જ્લાળા)માંથી જન્મા એટલે 'અ'ગર', અને તેના કિરણુમાંથી નીકળ્યા એટલે તે 'મરીચિ' નામના ઋષિઓ કહેલાયા (મ.પુ. ૧૯૫–૯); (૪) રાજધમંના વર્ણુનમાં દ'ડ—ઉપાયને વિષે કહેતાં લખ્યું છે કે દમત કરતા હોલાને કારણે 'દ'ડ' કહેલાય છે (મ.પુ. ૨૨૫–૧૭); (૫) વરાહ—અવતાર ચરિત્ર વર્ષુનમાં તો નિવેશ્યનોના ઢગલા છે. યુગક્ષય વખતે એકલા વિષ્ણુ બાકી રહ્યા, તેથી 'શેષ' કહેલાયા, ખદ્યા, વરુણાદિનું સૃષ્ટિકાળે અને પ્રલયકાળે ઉત્પત્તિ અને ચ્યવન થાય છે, પણ વિષ્ણુ તેમ થતું નથી. તેથી તે 'અચ્યુત' કહેલાય છે. આ જ પ્રમાણે વિષ્ણુ 'હરિ', 'સનાતન', 'અનન્ત', 'વિષ્ણુ', 'નારાયણ', 'ગોવિન્દ', 'હ્યીકેશ', 'વાસુદેવ' વગેરે કેમ કહેલાયા એ બધાના પુલાસા નિવેશ્વનથી–કહો કે એક પ્રકારના શબ્દપ્રમાણુથી–કર્યો છે. (મ.પુ. ૨૪૮-૩૨થી ૪૯)

આમ વર્ષ વિષય તરીકે સૃષ્ટિઉત્પત્તિની વાત હોય, મરુતાની ઉત્પત્તિકથા હોય ક સાંખ્યાનુસારી શરીરાદિની ઉત્પત્તિપ્રક્રિયા હોય, અથવા તો 'પૃથિવી' એવું નામકરણ હોય પૃથિવીનું ગાત્વ કે દુહિતૃત્વ હોય, શંકરનું કપાલિત્વ હોય, તથા તીર્થ માહાત્મ્યેનમાં અવિમુક્તહ્યે, કે જવાલેશ્વર આદિ સ્થળા હોય-એ સૌની પાછળ રહેલા ઇતિહાસ કહેવા હોય, અને જે ક કથાની પ્રામાશ્ચિકતા મિહ કરવી હોય તા આ 'મત્સ્યપુરાશ્યુ'માં વ્યાપકપણે નિવ ચનાના સહારા લેવામાં આવ્યો છે એ સ્પષ્ટ અને નિર્વિવાદ છે.

#### 11

'મત્સ્યપુરાશ્વ 'માં મળતાં આવાં વિવિધ નિર્વયનાની સમીક્ષા કરીએ તે પૂર્વે યાસકના નિર્વયનોનું પ્રયોજન અને સ્વરૂપ સમજ લેવાં આવશ્યક છે. યાસ્કે શાકટાયનના સિદ્ધાન્ત—सर्विध नामान्यास्यातज्ञानि—'(ખધાં) નામા (ક્રિયાવાચક) ધાતુમાંથી જન્મ્યાં છે'—ને પ્રસ્થાપિત કરવા છે. આથી એમણે પ્રાય: તમામ નિર્વયનામાં મુખ્યત્વે કાઇકને કાઇક ધાતુ ખતાવવાના ઉપક્રમ સ્વીકાર્યો છે. જેમ કે, जिन શબ્દનું એક નિર્વયન ન न्नोक्यति। 'જે લીજવતા નથી' તે અગ્નિ. ખીજ એક નિર્વયન મુજબ अમં यज्ञेष प्रणीवते। 'જેને યત્રમાં સૌથી પહેલા લઇ જવામાં આવે છે તે અગ્નિ ' વગેરે. (નિર્કત: અધ્યાય—૭).

પર તું 'મત્સ્યપુરાષ્યું 'માં આવેલાં નિર્વ મનાને એતાં એમ કહેવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે આ નિર્વ મનાનું પ્રયોજન અને સ્વરૂપ કંઇક ભિન્ન જ છે. પ્રાચીન સમયમાં વેદ-વેદાંગના અભ્યાસ ઓએા અને શૂદ્રોને માટ નિષિદ્ધ હતા. તેથી આવા સામાન્ય જનસમુદાયને સૃષ્ટ્યાદિવિષય પ્રશ્નોની સમજ આપવા, ધર્મોપદેશ કરવા કે આપણી સ'સ્કૃતિથી અવગત કરાવવા માટે પુરાષ્ટ્રાની સ્થના કરવામાં આવી હશે. આથી પુરાષ્ટ્રાના પ્રવક્તા સ્તૃતની સમક્ષ એઠેલા નૈમિષારપ્યના

વસન્તકુમાર મે લહ

11

શાનકાદિ ઋષિઓ અમુક પ્રશ્નો પૂછે છે. આ પ્રશ્નોમાં અમુક દેવ—દેવીનું નામ, કે સ્થળનું નામ કેમ અમુક જ પડ્યું? એવા નામકરણ પાછળ રહેલા ઇતિહાસને જાણવાની ઇચ્છા પ્રદર્શિત થતી જોવા મળે છે. એ જ પ્રમાણે, પુરાણના પ્રવકતા તરફથી જે તે કથાના ઉપસંહાર કરતી વેળાએ, પાતે રજૂ કરેલી વાત પ્રામાણિક છે, એ સિદ્ધ કરવા પણ નિર્વયનના (જ) સહારા લેવાતા મળે છે.

હવે પુરાશુકારે રજૂ કરેલાં આ નિવંચનોના સ્વરૂપને તપાસીએ તો એમાં ભાગ્યે જ ક્યાવાચક ધાતુને દર્શાવવામાં આવે છે. આ દર્ષિએ એકએ તો યાસ્કનાં નિવંચનો શાસ્તીય છે. (કેમ કે તેમાં જે તે નામની પાછળ ઊનેલા ક્રિયાવાચક ધાતુનું પ્રદર્શન કરવાનું પ્રાય: ભૂલાતું નથી.) પરંતુ 'મત્સ્યપુરાશ્કુ 'નાં જે નિવંચના આપશે નેયાં છે તેમાં શબ્દથી જે અર્થ વાચ્ય હોય, તે અર્થને કહેનારા ક્રિયાવાચક ધાતુની શાધ કરવા સુધી પુરાશુકાર હંમેશાં જતા નથી. જેમકે, (૧) જે પાપાને ધાઇને જીવને શુકલ-નિમંદ્ય-કરે તે 'શુકલતીર્થ' અહીં મૂળ 'શુકલ' શબ્દને 'શુકલ' એવા નામથી જ સમજાવી દીધા છે. (૨) પૃથુ-યતના પછી જે માણસ જન્મ્યા તે 'પૃથુ' રાજા વગેરે. (૩) કેટલાંક નામાનાં નિવંચનમાં કેવળ તહિત પ્રત્યયના પૃથકકરશુ સુધી જ દર્ષિ દાંડાવવામાં આવી છે. દા. ત. જેની પાછળ કપાલ કરતું હોવાથી જે કપાલવાળા છે તે (શંકર) 'કપાલન' (૪) કયારેક આવા તહિત પ્રત્યનાં પૃથકકરશે પણ સાવ કાલ્પનિક જ એવા મળે છે. દા. ત. આવિમૃતત્વાત્ આવિત્ય: ! (સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિપ્રક્રિયામાં) સૌથા પહેલા જન્મેલા હોવાથા 'આદિસ' કહેવાયા. અહીં 'ભૂત' અર્થમાં 'ત્ય 'પ્રત્યય વિચારાયા છે એ આશ્ચર્ય જન્માવે છે. અહીં અવિતે: અવર્ય પુમાન દતિ आદિત્ય: ! એવી વ્યાકરશ્યન્યન તહિત્યક્રિયાની સદ'તર ઉપેક્ષા કરવામાં આવી છે.

અલખત્ત, પુરાણામાં પ્રાપ્ત નિર્વચનાની આવી સમીક્ષા કરીને એનું મૂલ્ય એાછું આંકવાના આ ઉપક્રમ નથી. આ સન્દર્ભમાં ડા. શ્રીમતી સિન્ધુ ડાંગે યાગ્ય જ કહે છે કે પુરાણકારાએ ઓશ્રદ્રાદિ સહિતના સામાન્ય પ્રજાવર્ગ સુધી પહેાંચવા માટે એમને સમજણ પડે એવી ભાષામાં આવાં નિર્વચના દ્વારા પ્રયત્ન કર્યો છે.

<sup>8 ....</sup> The style of the composers of the Purāṇas is for the most part of it, loose and far from exactitude, as far as the traditional grammar is concerned, caring more for the thought than the expression of that thought. That the women, the Sūdras and the general masses of the people, who were denied the study of the Vedas had an easy and rightful approach to the Purāṇas might have been the main factor, which compelled the composers of the Purāṇas to adopt such a type of style...... Thus the primeval and later phases of the world, with their abstract and concrete matter, are explained with the help of the etymologies, by the composers of the Purāṇas, in their own manner.

<sup>—</sup>Purānic Etymologies and Flexible Forms. By Mrs. Sindhu S. Dange; Viveka Publications, Aligarh, 1989. (.P. 1. Introduction).

#### 'મત્સ્યપુરાષ્યું'ની કથાયું થણીમાં નિષ્ભાનની પ્રયુક્તિ 💯

14

4

નિર્વયન-પ્રદર્શનપૂર્વકની આ નિરૂપણ્યાસી જે જે ક્યાંશામાં કે વર્ણ્ય વિષયોમાં પ્રાપ્ત થતી હોય તે તે અ'શાનું કર્તું ત્વ પણ કોઈ એક જ વ્યક્તિનું હશે એવું માનવા તરફ આપણું પ્રેરાઈએ એવું છે. આથી 'મત્સ્યપુરાણ 'ની કથાગુ' પણીમાં એક પ્રયુક્તિ (device) તરીકે આ નિર્વયન-પ્રદર્શનની વિશિષ્ટ શૈલી આ પુરાણની આંતરિક સ'રચનાના એક ભાગ ખને છે; અને ભવિષ્યમાં જ્યારે પણ 'મત્સ્યપુરાણ 'ની સમીક્ષિત આવૃત્તિ તૈયાર કરવાના પ્રસ'ગ આવશે ત્યારે તે, પાઠસમીક્ષકને માટે એક ઉપયોગી મુદ્દો ખની રહેશે.

કેવા 3

|              | શ્રી સચાછ સાહિત્યમાળા                                                                                    | રા. પૈ.                 |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 333          | કૈલાસ—સ્વામી પ્ર <b>શ્વવતીર્થ</b> છ                                                                      | 13=00                   |
| 3 <b>3</b> 8 | અ'બિકા, કોર્ટવર અને કુ'ભારિયા—(સ્વ.) શ્રી. કનૈયાલાલ લા. દવે                                              | ય્≖ધ્∙                  |
| 334          | ઐતિહાસિક લેખસં મહ—(સ્વ.) શ્રી પંડિત લાલચંદ ભ. ગાંધી                                                      | 14=00                   |
| 335          | હરિભક્સ રિ-પ્રો. ડીરાલાલ ર. કાપડિયા                                                                      | 11=00                   |
| 332          | ભવાઇના વેશની વાર્તાઓ—(સ્વ) શ્રી. ભરતરામ લા. મહતા                                                         | 3=00                    |
| 336          | શ્રીમદ્ ભાગવત (ગુજરાતી મતુવાદ): ભાગ ૧, સ્ક'ધ ૧-૩—                                                        |                         |
| : .          | (સ્વ.) શ્રી નાગરદાસ અમરજી પંજા (૧૯૬૫)                                                                    | <b>₹=0 €</b>            |
| 380          | ગુજરાત સ્થળનામ <b>સ'સંક વ્</b> યાખ્યાનમા <b>લા, ભાગ ૧</b> (૧૯૬૫)                                         | 6=0 <b>0</b>            |
| <b>३</b> ४२  | કુકરતની રીતે વધુ આરોગ્ય—શ્રી. શાંતિલાલ પ્ર. પુરાહિત (૧૯૬૭)                                               | 9=40                    |
| 383          | ભારત-રત્નશ્રી. ઉપેન્દ્રરાય જ. સાં ડેસરા (૧૯૬૭)                                                           | १५≕५०                   |
| 388          | મહાગુજરાતના સુસલમાતા, ભાગ ૧-૨—શ્રી કરીમ મહે મદ માસ્તર                                                    | 9.७=●0                  |
| 388          | પેડ્રાલિયમ—શ્રી પદ્મકાન્ત ર. શાહ (૧૯૭૦)                                                                  | 13=00                   |
| 380          | પ ચક્રશી તાત્પર્ય —સ્વામી પ્રચ્ચવતીર્થજ (૧૯૭૧)                                                           | <b>§≖••</b>             |
| 386          | <b>અખા અને મધ્યકાલીન સંતપર'પરા</b> —(સ્વ.) ડાૅ. યાે. જ. ત્રિપાઠી                                         | 1 X=40                  |
| 386          | <b>શ્રીમદ્ ભાગવત: ભાગ ર—</b> (સ્વ.) નાગરદાસ અ. પ <b>ંમા</b> (૧૯૭૨)                                       | 11=40                   |
| ૩૫•          | <b>ચરકના સ્વાધ્યાય, ભાગ ૧</b> —(સ્વ.) ડાં. બાપાલાલ ગ. <b>વેલ</b> (૧૯૭૩)                                  | २६=०●                   |
| 349          | ગુ <b>જરાતના પાયરી ઉંથોગ</b> —શ્રી. શાંતિલાલ પી. પુરાહિત (૧૯૭૫)                                          | ८ <b>=७</b> ५           |
| <b>૩પ</b> ર  | ઊંડાશ્રુના તાગ—ત્રી ક્રોફ્રેલાર્ધ સુધાર (૧૯૭૫)                                                           | 14=00                   |
| <b>૩૫૩</b>   | ભારતીય વીષ્ણ-(સ્વ.) પ્રાે. રસિકલાલ એમ. પંક્રા (૧૯૭૮)                                                     | 3₹≖••                   |
| ३५४          | <b>ચરકના સ્વાધ્યાય, ભાગ ર</b> —(સ્વ.) ડાૅ. બાપાલાલ ગ. વેદ્ય (૧૯૭૯)                                       | £}=••                   |
| 3 <i>nA</i>  | <b>ચાંપાનેર: એક અધ્યયન</b> —ડાૅ. રમણલાલ ના. મ <b>હે</b> તા (૧૯૮૦)                                        | 3 }=00                  |
| ३५६          | હારકાના પ્ર <b>દેશના સાંસ્કૃતિક</b> ઇતિહાસ—(સ્વ.) શ્રી ક. ન. ભેષી                                        | <b>%</b> ¥=0•           |
| ७५६          | <b>આધુનિક ગુજરાતના સત્તા, ભાગ ર</b> —ડાૅ. કેશવલાલ ઠક્કર (૧૯૭૯)                                           | ४५≖०●                   |
| 342          | સૂર્ય રાહિત — ત્રી. પદ્મકાન્ત ર. શાહ (૧૯૮૧)                                                              | पर्=५०                  |
| ૩૫૯          | કવિ ગિરુ <b>ધર : જીવન અને કવન—</b> ડાે. દેવદત્ત નેશી                                                     | <b>५१=००</b>            |
| 360          | વનીષણ કાશ—પ્રાંક. કા. શાબી                                                                               | 34 <b>=७</b> ¥          |
| 389          | સહસાલિંગ અને <b>રૂકમહાલય</b> —(સ્વ.) શ્રી કનેયાલાલ લા. દવે                                               | ७€=० •                  |
| 3 { ?        | વૈષ્ણવૃત્તીર્થ ડાકાર—(સ્વ.) ડા. મંજુલાલ ૨. મજમુદાર                                                       | <b>%</b> < <b>≖</b> 0 ● |
| 3 5 9        | <b>વૃદ્ધત્રથી અને લધુત્રથી</b> —(સ્વ.) ડાૅ. ભાષાલાલ ગ. વે <b>લ</b>                                       | 33=00                   |
| 3 \$ 3       | વ <b>રાકરા</b> એક <b>અધ્યયન</b> —ડા. આર. એન. મ <b>હે</b> તા                                              | <b>%</b> %=••           |
| ३१४          | મહારાજા સયાજરાવ ત્રીજા—( સ્વ.) ત્રા. હસિત ખૂય                                                            | 16=00                   |
| <b>३</b> ६५  | નાભાજકૃત ભક્તમાલના ઐતિહાસિક ભક્તા–એક અધ્યયન—                                                             |                         |
|              | શ્રી મૂળશ કર હિ. કેવલીયા                                                                                 | ¥¥=0•                   |
| 3 ; ;        | લેસર—શ્રી. પદ્મકાન્ત ૨. સાહ                                                                              | <b>%</b> < <b>=</b> 0 € |
| 310          | <b>મ્યાહારવિજ્ઞાન—(પુનઃ મુક્ષ્યુ )</b> ડાં. જયશંકર ધ. પાઠક અને<br>(સ્વ.) અનંતરાય મ. રા <b>વળ (૧૯૯૧</b> ) |                         |
|              | · ·                                                                                                      | <b>₹0</b> =●●           |
|              | પ્રાપ્તિસ્થાન : <b>યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાથ વિભાગ,</b>                                                    |                         |
|              | જનરલ ઍન્યુકેશન શ્વેન્કર, પ્રતાપમાંજ, વડાદરા-કર્ન • • • ર.                                                |                         |

# ટાેંદુની ગુપ્તકાલીન વિષ્ણુ અને અનુગુપ્તકાલીન મહિષમર્દિનીની પ્રતિમા

મુ. હ. રાવલ × મુનીન્ક વી. જોશી\*

ટાંડુ, (તાલુકો-બાયક, જિલ્લા-સાબરકાંઠા)થી પ્રાપ્ત અનુગ્રુપ્તકાલીન સપ્તમાતૃકાશિલ્પા તથા અર્ધ નારીશ્વર અને ન'દીનાં શિલ્પા વિશે આ જ લેખેકા દ્વારા સ્વતંત્ર લેખામાં ચર્ચા થયેલી છે. જેથી અન્ય પ્રસ્તાવના રજૂ કરવાનું યથાર્થ ન હાેઈ આ જ સ્થળેથી નાેંધાયેલ મે અન્ય શિલ્પાની ચર્ચા અત્રે પ્રસ્તુત છે.

#### **(૧) વિષ્ણુ:**—(ચિત્ર-૧-૨)

પારેવા પશ્ચરમાંથી કંડારેલ વિષ્ણુપ્રતિમાનું માપ ૧. ૨૮ × ૦. ૫૫ × ૦. ૨૫ સે. મી. છે. ચતુલું જ પ્રતિમાના જમણા બે હાથ આંશિક તથા ડાળા ળંતે હાથ પૈકી ડાળા નીચેના હાથમાં ધારણ કરેલ શંખસહિત પહોંચી સિવાય બાકીનો ભાગ ખંડિત હાઇ સંપૂર્ણ અને સ્પષ્ટ વિગતા મળતી નથી. છતાં જમણા બે હાથ પૈકી ઉપલા જમણા હાથમાં ગદાના હાથા જેવા દેખાતા ભાગ જણાય છે. ઉપરાંત મસ્તક પાછળનું પ્રભામંડળ પણ ખંતે તરફ ખંડિત છે. છતાં અવશિષ્ટ પ્રતિમા તેની કલાભિવ્યક્તિ માટે પર્યાપ્ત છે.

ભગવાન વિષ્ણુએ ધારણ કરેલ ટાપાયાટના મુક્કટ તથા તેની મધ્યેનું ઘસાઇ ગયેલું પરંતુ બારિક અલંકરણ, બન્ને તરફ કંડારેલ ફ્લની ભાત વગેરે પ્રાચીન પરિપાટીનાં સ્વાક છે. મુખભાગ ઘસાયેલ છે ન્યારે કાનમાં મુક્કટના નીચેના છેડાથી લઇ તે ખભા મુધી સ્પર્શતાં રત્નકું કલ ધારણ કરેલ છે. મુક્કટમાં પણ બન્ને તરફ નીચેના ભાગે પુષ્પભાત છે. મુખભાગ ખંડિત, ઘસાયેલ હાઈ આંખ, નાક, હાઢ વગેરેની સંપૂર્ણ વિગતા મળતી નથી. મસ્તક પાછળ ખભાથી મુક્કટના પરના છેડાને આવત કરતું પ્રભામંડળ છે. કંપુપ્રોવામાં ધારણ કરેલ અલંકારાની વિગતા પણ સ્પષ્ટ નથી. પ્રતિમાનાં અન્ય મહત્ત્વનાં લક્ષણામાંના કૃટિ પર આમળાઘાટના કૃટિબંધ, મધ્યમાં અર્ધલંબનન ઘાટની લૂપ, મધ્યની પાટીના ગૌમૂત્રિક થાટ, ધાતીવર્મ ધારણ કરવાની પરિપાટી તથા ભારેખમ પગ વગેરે તાંધપાત્ર છે જેમાં ગ્રામકલાના અંશા સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. ટાટુની વિષ્ણુપ્રતિમાના કૃટિબંધ, લૂપ, વસ્તની પરિપાટી, સ્થૂળ પગ વગેરે મહદ્દઅંશ શામળા છથા

<sup>&#</sup>x27;**રવાદયાય**', પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેરબર ૧૯૯૧-કૈબ્રુઆરી ૧૯૯૨ પુ. ૧૯-૨૨.

<sup>×</sup> પુરાતત્ત્વ નિયામક, ગુજરાત રાજ્ય-

તકનિકા સહાયક, હત્તરવર્દ્ધળ, પુરાતત્ત્વખાત, ગુજરાત રાજ્ય.

₹+

#### શું. હ રાવલ, સુનોન્દ્ર વી. એરી

ં આ. ૪૮ ં

પ્રાપ્ત શિવના **ા**ભા સ્વરૂપની ખંડિતપ્રતિમા<sup>ર</sup> સ્ક'દપ્રતિમા<sup>ર</sup> અને નારાયણ કે વિશ્વરૂપ વિષ્ણુ<sup>ક</sup>ની પ્રતિમા સાથે સામ્ય ધરાવે છે. ખાસ કરીને મુકુટની ખારીક ભાત શામળાજીની નારાયણ કે વિશ્વરૂપપ્રાતિમાં સાથે નિકૃટનું સામ્ય ધરાવે છે. હતાં આ પ્રતિમાંઓતા આમળાલાટ, ચર્ચિત પ્રતિમાથી આગળના એટલે કે જેથી સદીના છે. જ્યારે આ પ્રતિમાને તેનાં લક્ષણોને આધારે ઇ. સ.ની પસી સદ્દીના પૂર્વા ધ માં મૂકી શકાય.

### મહિષાસુરમર્દિની :--(ચિત્ર-૩)

પારેવા પથ્થરમાંથી ક'ડારેલ આ પ્રતિમાનું પ્રભાચક્ર, માટાભાગના હાથ, તથા મહિષના પગ વગેરે ખ'ડિત છે. છતાં પ્રતિમાના ભેવા મળતા ભાગા મહદ્દઅ'રો જળવાયેલ હાઇ પ્રતિમાની શેલી અ'ગે મહત્ત્વની વિગતા પૂરી પાડે છે. o.૯૬×. ૬૩×૨. ૧૯, સેન્ટીમીટર માપ ધરાવતી પ્રતિમા અન્ય માતુકાશિલ્પાની પરિપાટીની છે.

પ્રતિમા અષ્ટભુજ હાઈ અને યુદ્ધરત મુદ્રામાં હાઈ તેની અંગભ'ગીને અનુરૂપ કલાકારે ત્રભાવલય પણ કદમાં માટું ખનાવેલ છે જેના ટાચના ભાગ વચ્ચેથી ખેડિત થયેલ છે. દેવીની કેશ-રચનામાં મસ્તક મધ્યેનું અલ'કારપદક નેવા મળે છે. કાનમાં અલ'કારા પૈકી વામકર્ણમાં ધારણ કરેલ અસ્થિક ડળ જોવા મળે છે. મુખાકૃતિ પર દુશ્મન પરના વિજયપૂર્વના અ તિમ થા મારતા પહેલાંના વિજયના પ્રસન્નભાવ સ્પષ્ટ વરતાય છે. ગળામાં સ્ત્રમાળા ધારણ કરેલ છે. ગળામાં ધારણ કરેલ માળાની મધ્યસેર ખે સ્તન મધ્યે ડાખી તરફ વળાંક લેતી દરાવિલ છે, જે પ્રહાર માટે દેવીએ ધારણ કરેલ મુદ્રા તથા શરીરના આવેગને અભિવ્યક્ત કરે છે. દેવીના શરીરના કંડારકામમાં કલાકારની કલાસ્ત્રુઝ જણાઈ આવે છે. પાતળા કિટ નીચેના ભાગ ભારે દર્શાવેલ છે, જે આ સમયનાં શિલ્પોની ખાસ વિશેષતા છે. કટિમાં ધારણ કરેલ પટા જેવા અલંકાર પ્રાચીન આમળાથાટના સૂચક છે જેમાં મધ્યભાગે ખકલમાંથી નીકળેલું સેરાનું ઝૂમખું દર્શાવેલ છે. સાડી વસ્ત્રની પરિધાનપરીપાટી આ સમુહનાં અન્ય માતુકાશિલ્પોને અનુંસરે છે. વનમાલા પણ ખ'ડિત છે. અષ્ટ્રસુઝાદેવીના માટાભાગના હાથ, પહોંચીઅ'કિત હાઈ આયુધા સ્પષ્ટ થતાં નથી છતાં હાથમાં બાજુબ'ધ અને મહ્યુંબરખા એઇ શકાય છે. જમણા નીચેથી ત્રીજ હાથમાં મુસળ **હે**ાવાનું જણાય છે, જે ખ\*ડિત છે. જ્યારે જમણા ઉપલા હાથમાં ધારણ કરેલ ખડ્ગના થણા બધા ભાગ ખંડિત છે. એ જ રીતે ડાબા ચારે ય હાથ ખંડિત છે. છતાં ડાબા ઉપલા

<sup>1.</sup> Shah (Dr.) U. P., 'Sculptures from Shamalaji and Roda' Museum and picture gallery, bulletin, Vol. XIII, edited and published by V. L. Devkar for the Museum and picture gallery, Baroda, 1960, p. 58, 60, Fig. 47.

<sup>₹.</sup> --- Nove---આ. ૪૭ -- એજન --

આ શિલ્પાનાં સમયાંકન તથા કલારીલી અંગે ચર્ચા દરસ્યાન જરૂરી માર્ગ દર્શન આપવા બદલ લેખકા મસિદ્ધ કલામમ શ્ર શ્રી. મધુસદન ઢાંકોના ઋણી છે.

ફેાટાંગાફસ, પુરાતત્ત્વ ખાતુ, ગુજરાત રાજ્યના સૌજન્યથી

### ટાહની યુપ્તકાલીન વિષ્ણુ અને અનુયુપ્તકાલીન મહિષમદિ'નાના પ્રતિમા

21

હાયે અર્ધ માનવ શરીર ધારણ કરેલ દાનવ મહિષની જેઠા પકડેલ છે. કાણીયો નીચેના તથા પહેંચીયા ઉપરના હાય ખંડિત છે. ત્રિભંગમાં પ્રહારમુદ્રામાં સ્થિત દેવીએ પોતાના જમણા પગ મહિષના શરીરના પૃષ્ઠ ભાગે રાખી દબાવેલ છે. જ્યારે આ યુદ્ધ વએઈ માનવશરીર ધારણ કરેલ રાક્ષસના બન્ને હાથમાંનાં આયુધ ખંડિત છે. તેની ભયભીત મુખમુદ્રા છતાં શરીરના આવેગ મરિષ્યુયો પ્રયાસ કરતા દાનવને દશાંવે છે. મહિષે પણ ગળામાં એકાવલિ ઉપરાંત બાજુબંધ, હસ્તવલય, કુંડલ વગેરે ધારણ કરેલ છે. શિલ્પમાં દેવીના વાહનનું આલેખન વાસ્તવિક છે જે વચ્ચેના ભાગેયા પાછળથા મહિષ પર પોતાના નહાર મારી ક્રોધપૂર્ણ મુખમુદ્રાથા મહિષને ફાડી નાખતા દર્શાવે છે. સિહની કેશવાળી તેના આવેગપૂર્ણ પ્રહારને કારણે વિરુદ્ધ દિશામાં દર્શાવેલ છે. અને શરીરના બાકીના ભાગ, મહિષની પૃંછડીના શરીરને ચીપકેલ ભાગ ભયભીત પ્રાણીની મનાદશા વ્યક્ત કરે છે.

આ શિલ્પ અહીંની અન્ય માતુકાશિલ્પોની પરિપાટીને જ અનુસરતું હોઇ તેને પણ ઇ.સ.ની છતું સદીમાં મૂકી શકાય તેમ છે.

14=40

**∮=७**५

२५=००

|      | પ્રાથીન ગુજ <sup>ં</sup> ર ગ્રન્થમા <b>લાં</b>                            | <b>ફા. પૈ</b> .       |  |  |
|------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--|--|
| ٩    | <b>પ્રાચીન ફાગુ-સંપ્રદ્ય</b> —સંપાદક: ડૉ. ભાગીલાલ જ. સાંડેસરા અને         | <b>ફા. પ</b> .        |  |  |
| •    | ડૉ. સામાભાઈ પારેખ; દેવનાગરી ટાઈપ                                          | 9,0=40                |  |  |
|      | વિદ્યાર્થી આકૃત્તિ, ગુજરાતી ટાઈપ                                          | <b>\$=</b> 40         |  |  |
| ર    | વર્ણા ક-સમુચ્ચય, ભાગ ૧—મૂલ પાડ—સં. : ડો. મેં. જ. સાં ડેસરા                | ७=५०                  |  |  |
| 3    | ભાલખુકૃત નલાખ્યાન (ત્રીજ આકૃત્તિ)—સં: પ્રા. કે. કા. શાસ્ત્રી              | ૧૧=૫૦                 |  |  |
| ¥    |                                                                           |                       |  |  |
| ય    | ભાલણ : એક અધ્યયન—લેખક : પ્રો. કે. કા. શાસ્ત્રી (૧૯૭૧)                     | <b>/=00</b>           |  |  |
| ţ    | વર્ષ્યુક-સમુચ્ચય, ભાગ ર—માંસ્કૃતિક અધ્યયન અને શબ્દસ્ચિએા.                 |                       |  |  |
|      | કર્તા : ડૉ. માગીલાલ જ. સાં ડેસરા અને ડૉ. રમણુલાલ ના. મહેતા                | <b>૧૦=૫૦</b>          |  |  |
| ٠    | પંચાખ્યાન બાલાવળાય, ભાગ ૧—મુપાદક: ડૉ. બેગીલાલ જ.                          |                       |  |  |
|      | સાં ડેસરા અને ડૉ. સામાભાઈ પારેખ                                           | २४=००                 |  |  |
| 4    | <b>સિંહાસનખત્રીસી</b> —સં. ડૉ. રણજિત મા. પટેલ                             | 9. Y=Y 0              |  |  |
| ૯    | <b>હસ્મીરપ્રખન્ધ—સં.</b> : કાૅ. માૅ. જ. સાંડેસરા અને ડાૅ. સાૅ. પારેખ      | <b>}=</b> 00          |  |  |
| •, • | <b>પ ચક્ર ડની વાર્તા</b> —સં. ડાં. સામાલાઇ ધૂ. પારેખ ( ૧૯૭૪ )             | 39=●0                 |  |  |
| ٠.٩  | <b>વાગ્ભઢાલ'કાર વ્યાલાવણાય—</b> સં. ડાં. ભાગીલાલ જ. સાં <sup>ડે</sup> સરા | १२=००                 |  |  |
|      | સ્વ. ત્રો. અ. કે. ઢાક્રોર ગ્રન્થમાળા                                      |                       |  |  |
| ٩    | વિવિધ •યાખ્યાના સુવ્છ ૧                                                   | २=५०                  |  |  |
| ર    | 99 99 29 R                                                                | २=५०                  |  |  |
| 3    | 39 99 99 39                                                               | १=५०                  |  |  |
| ¥    | નિર્ત્તમા                                                                 | २=५०                  |  |  |
| ય    | <b>વિક્રેમાર્થરી</b> ( અનુવાદ: મનનિકા સહિત)                               | २≖५∙                  |  |  |
| Š    | પ્રવેશકા, ગુમ્ <b>ષ્ટ પહેલા</b>                                           | ४≖५०                  |  |  |
| IJ   | પ્રવેશકા, ગુમ્બ બીજો                                                      | 3=00                  |  |  |
| 4    | અ'બડ વિદ્યાપર રાસ                                                         | ¥ <b>=</b> 0 <b>0</b> |  |  |
| E    | અહારાં સૌનેટ (ખીછ આવત્તિ: ખીજું પુનર્યું કહ્યું)                          | <b>%≖</b> 0 ¢         |  |  |
| 1, ● | આપથી કવિતાસમૃતિ (ખીછ આકત્તિ; હું! પુનમુંદ્રણ)                             | X=00                  |  |  |
| 72   | નવીન કવિતા વિષે વ્યાખ્યાના (પ્રથમ આકૃત્તિ; પહેલું પુનસંદ્રણ)              | 8=00                  |  |  |
| 12   | ત્રા. ખ. ક. ડાકાર ડાયરી, ભાગ ૧—સ પાદક: ડૉ. હર્યદ મ. ત્રિવેદી              | ર્=00                 |  |  |

પ્રાપ્તિસ્થાન: યુનિવર્સિડી પુસ્તકવેચાથુ વિભાગ, જનર્ ઍન્યુકેશન શેન્દ્રર, પ્રતાપથ'જ, વહેદરા-કર- ••ર-

૧૪ ત્રા. ખ. ક. ઠાકારની ડાયરી, ભાગ ર—સ'પાલક: ડૉ. લમેલ ત્રિવેલી

૧૭ ત્રા. બ. ક. ઢાકાર અધ્યયનશ્રન્થ

१५ विवेशक--्रो. असवन्तराय डाडोर

# ભક્તિસિદ્ધાન્તના વિકાસ તથા શાંડિલ્યભક્તિસૂત્ર અને નાશ્દભક્તિસૂત્ર-એક તુલનાત્મક અભ્યાસ\*

٧. غ. Qià \*

કર્મ, ઉપાસના અને ત્રાન એ ત્રણ સાધના ભારતીય સ'સ્કૃતિમાં પરમપદને પામવાનાં અસીકિક સાધના રહ્યાં છે. કર્મીથા માનવ દેવ પછુ ખની શકે અને દાનવ પણ ખની શકે છે. તે રીતે ત્રાનથી મનુષ્ય સર્વેચ્ચિ પદને સરળતાથી પામી શકે છે. પરંતુ ઉપાસનાનું તત્ત્વ એક એ લું વિસક્ષણ તત્ત્વ છે કે જે સાધારણ મનુષ્યને પણ તારી શકે છે. ઉપાસનાનું તત્ત્વ 'સેવા' માંશી ઉદ્દલવ્યું છે, જેણે મનુષ્યજન્મ લઇ ક્ષ્યરસેવામાં ચિત્ત પરાવ્યું નથી તેનો જન્મ વ્યર્થ ગયા છે.

ઇશ્વરસેવા, ક્યાર્તન, અચૈન વગેરેના શાઅકારાંએ અક્તિમાં સમાવેશ કર્યો છે. मजनं मक्तिः। પરમાત્માનું ભજન એ જ બક્તિ છે. 'ભજ્' ધાતુમાંથી 'ભક્તિ:' પદ નિષ્પન માય છે. र

પરમાતમાની સેવા, તેમના ગુધાનુવાદા, કથામવણ અને કીલ નાદિ વાલતાનો સમાવેશ લક્તિમાં થાય છે. આપણા સર્વેત્તમ કવિ નરસિંહ મહેતાએ ગાયું છે કે " ભૂતળ બેકિતપદારમ માટું પ્રદાસોકમાં નાંહિ રે-પુષ્ય કરી અમરાપુરી પાક્યાં અ'તે ચારાસીમાંહિ રે". એટલે લક્તિનું તત્ત્વ આપણા શાસ્ત્રોનું એક દિવ્યતત્ત્વ છે. લક્તિથી છવ શિવસાયુજ્યને મેળવે છે અતે આ લાકમાં આવ્યાનું તથા સાર્યક બને છે. પરમાતમા પ્રત્યેની છવની અહેતુકા લક્તિ—નિઃસ્વાર્થ- લક્તિ—જીવને શિવત્વ અપે છે. એટલા જ નહિ પરમાતમા તેને વશ થઈ જાય છે.

<sup>&#</sup>x27;સ્વાક્યાય', પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, કીપાત્સવી-વસંતય'મમી અંક, નવેસ્બર ૧૯૯૧-ફેબ્રુઆરી ૧૯૯૨, પુ. ૨૩–૨૮.

<sup>\*</sup> અમરેલી અધિવેશન(તા. ૧૮/૧૯ નન્યુઆરી '૮૮)માં વાંચેઢા.

<sup>+</sup> भद्धि वेहविशान अक्षेत्रभी अ/अ बार्ड बेन्ड पार्क, पाबारिक्तीक पाक्रण, अभदावाद-३८० ०१ प

वर्मः स्वनुष्टितः पुंतां विष्यक्षेनकवासु सः।
 नोश्पादयेखि रित श्रम एव हि कैथनव्।।
 (श्री भह बाजवत भढापुराब्ध १/२/८)

२. भज सेवायाम् । क्वाडिगश् (१वै। गश् ) डक्षवपद्ये घात्रुधी 'किवां वित्तम्' (४१.२६०, ३-३-६४) हाश 'क्तिम्' प्रत्येथ सभाग्रीने ऋतिभां 'कितः' १४ भने छे.

३ अहं भक्तपराचीनो ह्यस्वतच्य इव क्रिण । सामुभिर्गस्तइदयो भक्तम्बन्तजननिवः ।। (श्रीमदृ चागवत महायुराण ९/४/६३)

88

N. 7. HF

ભક્તિના સિલ્લાન્ત આપણા દેશની ઉપજ છે. જો કે પાશ્વાસ વિદાના પૂર્વ પ્રહથી ભક્તિના સિલ્લાન્તને 'કિશ્સ્યાનિટી 'ની અસરથી ભારતમાં આવ્યાનું તેંધે છે. શ્રી ગ્રેલિક સ્થિતના એ કિશ્સ્યન અસરથી ભારતમાં આવેલા છે. શ્રી પરંતુ એ વાત તદ્દન શ્રામક અને પૂર્વ શ્રહિતિ છે.

वेहीमां ભક્તિસિદ્ધાન્ત યંત્રતિ ત્રાચાઓમાં જોવા મળે છે. ઉપનિષદા તો ખહુ જ સ્પષ્ટ રોતે તે વાત નોંધે છે. ૠાવેદ ૧–૧૫૬/૨માં આ વાત સ્પષ્ટ થઇ છે. हे विष्णो। ते सुमित 'भजामहे '। હે ભગવાન વિષ્ણુ! અમે તમારી સુંદર હુદ્દિનું ધ્યાન કરીએ છીએ. ઋાવેદ ૮/૯૮/૧૧ પણ આ વાતની સાક્ષી પૂરે છે. એ એ ઇન્દ્ર! હે મહાન દેવ! તું અમારા પિતા છે અને માતા છે. અમે તને વ'દન કરીએ છીએ. ભક્તિનું તત્ત્વ અહીં ઇન્દ્ર પ્રત્યેની સ્તુતિમાં પરાક્ષ રીતે વ્યક્ત થયેલું જોઈ શકાય છે.

ઉપનિષદકાળમાં તા ભક્તિનું તત્ત્વ ઉત્તમ રીતે વર્ણાવામેલું છે. 'પ્રપત્તિ ' કે 'શરણા-ગતિ ' તેમાં સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવવામાં આવેલી છે.

કઠોપનિષદમાં કહ્યું છે કે આ બહાતત્ત્વ અધ્યયનથી, અપૂર્વ ખુદ્ધિથી, શાસ્ત્રના ગ્રાનથી મેળવી શકાતું નથી. મુમુસુ પોતે જ શ્રવબુ, મનન અને નિદિધ્યાસનથી આ આત્મતત્ત્વને ભજે છે તો તેને પામે છે, અથવા આત્મતત્ત્વ તે અધિકારી પર 'અનુગ્રહ ' કરે છે તો તેને તે આત્મન તત્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં અનુગ્રહનો સિદ્ધાન્ત આવે છે, જે ભક્તિના જ સિદ્ધાન્ત છે. એ જ ઉપનિષદમાં અન્યત્ર કહ્યું છે કે આ આત્મા અહ્યા પણ અહ્યુ અને મહાનથી પણ મહાન છે અને પરમાત્માની કૃપાયી ' ઘાતુઃ પ્રસાલાત્" વીતશોક મુમુસુ સાધક તેનું દર્શન કરી શકે છે .

६ नायमारमा प्रवचनेन लम्यो ।
न मेघया न बहुना श्रुतेन ।
यमेवैंथ वृण्ते तेन लम्यः ।
तस्यैष आत्मा स्वां विवृण्ते तन्म् ॥ (कठ. उप. २/२३)
७ अणोरणीयान् महतो महीयान्
आत्मास्य जन्तोनिहितो गृह्यामम् ।
तमक्रतुः पश्यति वीतशोको
वातुप्रसादान्महिमानमात्मानः ॥ (कठ. उप. २/२०

<sup>4</sup> Cowell E. B. "The aphorism of 'Sandilya with the commentary of svapneswara or the Hindu Doctrine of Faith", Pub. Asiatic Society of Bengal, Bibliotheca Indica Series, 1878, p. viii.

५ (अ) तपु स्तोतारः पूर्व्यं यथाविद ऋतस्य गर्भं जनुषा विवर्तन । आस्य जानम्तो नाम चिद् विवस्तनमहस्ते विष्णो सुमर्ति भजामहे ॥ (ऋग्वेद १/१५६/२)

<sup>(</sup>व) त्वं हिनः पिता बसो त्वं माता शतकतो वभूविथ। अधा ते सुम्नधीमहै। (ऋषेद ८/९८/११)

#### મહિતસિદ્ધાન્તના વિકાસ તથા......એક તુલનાત્મક અભ્યાસ

2.8

્વૈતાશ્વતર ઉપનિષદમાં પણ ભક્તિના ઉલ્લેખ મળા આવે છે કે જે સાધકની તે પરમતત્ત્વ પ્રત્યેની ઉત્કટ ભક્તિ છે, જેવી દેવ અને ગુરુ પ્રત્યેની, તેવા સાધકને જ આ અર્થા સ્પષ્ટ સમજાય છે. એટલે ભક્તિતત્ત્વ વેદામાં અને ઉપનિષદામાં સ્પષ્ટ રીતે વર્ષાવેલું છે જ અને તેથા કિશ્ચિયન અસર તળે ભક્તિનું તત્ત્વ ભારતમાં આવેલું છે એ વાત તદ્દન ભામક જણાય છે.

વિશેષમાં શુતિપ્રતિપાદિત આ ભક્તિસિદ્ધાન્ત પાછળથી ભાગવતધર્મના એક મહત્ત્વના સિદ્ધાન્ત ખન્યો અને તેને પદ્ધતિસરનું 'દર્શન' અને 'ધર્મ 'માં સ્થાન મળ્યું. તેથી તે સિદ્ધાન્ત 'ભાગવતધર્મ', 'નારાયણીયધર્મ', 'સાત્વતધર્મ' 'એકાંતિકધર્મ' અથવા 'પાંચરાત્ર' નામથી ઓળખાતા થયા. મહાભારતનું 'નારાયણીય પવ' તેના પ્રધાનસ્રોત બન્યું.

ભક્તિસિદ્ધાન્તના પ્રધાનગ્ર થામાં શ્રીમદ્દભાગવતમહાપુરા**ણ, વિષ્ણુ**પુરાણ, ભગવદ્દગીતા, પાંચરાત્ર આગમા અને ભક્તિસ્ત્રુત્રો માેખરે છે.

સૂત્રમાં થાની શૈલી સંક્ષિયત અને સારગભિંત છે. તેથી તે માંથાની વિશદ સમજૂતી માટે પાછળથી તે માંથા પર ભાષ્યા, વૃત્તિઓ કે વાર્તિકો રચાયાં. આવા સૂત્રમાં શામાં ભક્તિ-વિષયક વિશદ ચર્ચા કરતા એ સૂત્રમાંથા ખૂબ જ મહત્ત્વના છે. તેમાં એક શાંડિલ્યમુનિરચિત ભક્તિસૂત્ર જેનું નામ 'શાંડિલ્યભક્તિસૂત્ર' અને નારદરચિત ભક્તિસૂત્રનું નામ 'નારદભક્તિસ્ત્રન' માખરે છે.

જિપયું કત બન્ને ભક્તિસૂત્રો ભક્તિસહાન્તની અપૂર્વ છાયાવટ કરે છે. વડ્દર્શનોની જેમ જ 'ભક્તિદર્શન ' એક સાતમું દર્શન છે. જ્ઞાન-વિજ્ઞાનસભ્યન પુરુષ જ ખરેખર ભગવત્ પ્રેમના અધિકારી છે તે વાત આ સૂત્રો પરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે.

દેવર્ષિ નારદે ૮૪ સૂત્રોમાં લક્તિતત્ત્વની સમજ, ભક્તિમાં આવતાં વિઘ્નો, લક્તિનાં સાધનો, ભક્તિનો મહિમા અને ભક્તોનું મહત્ત્વ વગેરે ખાખતોની સુંદર છચાવટ કરી છે.

ત્રાન અને લક્તિને પરસ્પર વિરોધ નથી. ત્રાન વગરની લક્તિ વેવલાપણું છે તો લક્તિ વગરનું ત્રાન લાવહીન અને લર્ઝટ છે. તેથી લક્તિમાં 'સમજ'નું તત્ત્વ અગત્યનું છે. કમે સાથે પણ લક્તિને વિરોધ નથી. નિષ્કામ કમેથી મનુષ્ય દિવ્ય ખની સવૈત્તિમ લક્ત ખની શકે છે. આ વાત નારદે લક્તિસૂત્ર દ્વારા સ્પષ્ટ કરી છે. તે નારદ મતે પ્રેમનું સ્વરૂપ અનિવધ્યનીય છે અને લક્તિમાં તે ખૂબ જ ગાઢ ખને છે. 40

- ८ यस्य देवे परा भिनतर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यते कथिताहार्थाः प्रकाशन्ते महारमनाः ॥ (श्वेताश्वतर उप० ६/२३).
  - ९ तस्या ज्ञानमेव साधनमित्येके । ना. भ, सू. २६ अन्योग्याश्रयत्वमित्यन्ये । ना. भ. सू. २९ स्वयं फलकपतेति ब्रह्मकुमाराः । ना. भ. सू. ३० सा तु कर्मज्ञानयोगेम्योऽप्यधिकतराः । ना. भ. सू. २५
- १० अनिवैचनीयं प्रेमस्वरूपम् । ना. भ. सू. ५१ प्राप्त । ना. भ. सू. ५१

સ્વા ૪

er 🖍 eur - New 1970 gill pe

35

or. 5. €

નારદ સીધીસાદી ભાષામાં ભક્તિનું ખૂબ જ સ વેદનશીલ અને વ્યાવહારિક સ્વરૂપ રજૂં કરે છે. તેની રીલીમાં કયાંય ક્રાહિન્ય નથી. Practical approach ને તે મહત્ત્વ આપે છે. જ્યારે શાંડિલ્યનું ભક્તિસૂત્ર દાર્શનિક પહિતિથી વિષયવસ્તુની છણાવટ કરે છે. अथातो मिलिजज्ञासा (શાં. ભ. સૂ. ૧)થી શરૂઆત કરે છે. પ્રથમ તો ભક્તિતત્ત્વને જાણવાની ઇચ્છા અને ત્યાર પાદ ભક્તિની વ્યાખ્યા કરતાં શાંડિલ્ય કહે છે, ઇશ્વરમાં અતિશય પ્રેમ એ જ ભક્તિ છે. ૧

શાં. ભ. સૂત્રમાં ૩ અધ્યાય છે. પ્રત્યેક અધ્યાયનાં બે આફ્રિકો છે. આમ ત્રણ અધ્યાયનાં કુલ છ આફ્રિકોમાં ૧૦૦ સૂત્રોમાં ભક્તિની અપૂર્વ દર્શન તરીકેની છાપ ઉપસાવવામાં શાંહિલ્ય અને ક છે.

શાંડિલ્યભક્તિસૂત્ર પ્રમાણ, પ્રમેય, સાધ્ય અને મુક્તિની ચર્ચા દાશ નિક પદ્ધતિએ કરે છે. તેમની શૈલી શાસ્ત્રીય અને દાર્શ નિક છે. તેમનું તત્ત્વજ્ઞાન અદ્ભૈતવેદાન્તને મળતું આવે છે. યદ્યપિ વેદાન્ત છ પ્રમાણ સ્વીકારે છે. જ્યારે શાંડિલ્સ ત્રણ પ્રમાણ (પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ)જ સ્વીકારે છે તેમ છતાં ભક્તિથી છવનું શિવત્વ તેઓ દર્શનપદ્ધતિથી ચર્ચે છે. 1 ર

શાંડિલ્યના મતે પ્રત્યક્ષ ખે રીતે થાય છે. વિષયોના ઇન્દ્રિયા સાથે સંબ'ધ થતાં પ્રથમ તા અજ્ઞાન દૂર થાય છે અને પછી ગૈતન્યના પ્રકાશથી જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

ઇધર, જીવ અને જગત ત્રહ્યુ તત્ત્વો પ્રમેય છે. ઇધરને 'ભજનીય' અને 'પરાચિત' કહે છે<sup>લ ક</sup> ત્રાન એ સત્તા છે, જાતિ નથી. માયા કે પ્રકૃતિથી ઇધર આવત છે. માયા મિથ્યા નથી. શંકરાચાર્યની માક્ક શાંડિલ્ય 'માયા 'ને મિથ્યા ન સમજતાં ઇશ્વરની શક્તિ તરીકે વર્હાં વે છે. <sup>૧૪</sup> ભક્તિથી માયાને તરી શકાય છે. <sup>૧૫</sup> શાંડિલ્ય મુનિ શબ્દપ્રમાણુને ખકુ જ મહત્ત્વ આપે છે. શબ્દથી જ ઈશ્વરત્વસિકિને તેઓ સ્વીકારે છે.

સાધન:—ભક્તિ મેક્ષનું એક અપૂર્વ સાધન છે. ભક્તિ ગ્રાનાત્મક નથી કારહ્યું કે દ્રેષના વિરાધી શબ્દ ગ્રાન નથી પહ્યું પ્રેમ છે. બીજું પ્રેમના ઉદય થતાં ગ્રાન તિરાહિત થાય છે. વળા 'રસ ' શબ્દથી 'રાગ ' કે 'પ્રેમ ' જ લઇ શકાય, ગ્રાન નહિ. શુતિ પહ્યું 'રસો वै सः 'થી રસરૂપ પરમાત્માને મેળવીને આન' દ્ર પામવાની વાત કરે છે. \* યોગ, ગ્રાન વગેરે શાંડિલ્યના મતે ચિત્તશુદ્ધિનાં સાધના છે, પરંતુ ભક્તિ સિવાય ઇશ્વરને પામી શકાતા નથી. \* હ

११ सा पराऽनुरक्तिरीश्वरे । बां. में सूच २

१२ (१) नीव्येषां नेत्राणि शन्दलिङ्गाक्षभेदादुष्टंबत् । (शां. म. सू. ९९)

<sup>(</sup>२) संसृतिरेवामभितः स्वाजाक्षानात् कारणासिद्धेः । (शां. भ. सू. ९८)

१३ भजनीयेन।द्वितीयमिवं कुत्स्वस्यतत्स्वरूपस्वात् । (शां. भ. सू ८५)

१४ तच्छिनितमीया जबसामान्यात्। (शां. म. सू. ८६)

१५ तदैक्यनानात्वैकर्रवर्षुपाधिवानावावित्ववत् । (शांः भ. सू. ९३)

१६ द्वेषप्रतिपक्षभावाद्वसरुपस्वांच्य रागः। (शां. भ. सू. ६)

१७ तद्भतः प्रपत्तिशब्दाण्य न शानमितयप्रपत्तियत् । (शां. भ. सू. ९)

### મહિતશિહાન્તના વિકાસ તથા.......એક વ્રહ્મનારમક અલ્યાસ

Q.

આમ શાંડિલ્ય અને નારદ ભક્તિસૂત્રોમાં કેટલુંક જુદું હોવા છતાં તાત્ત્વિક રીતે બન્ને પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી જ ઈશ્વરપ્રાપ્તિ સૂચવે છે. એ રીતે બન્ને એક છે. બન્ને સૂત્રપ્રથા આમ એકબીનના પૂરક છે તેમ છતાં શાંડિલ્ય પાતાના ભક્તિસ્ત્રોમાં વધુ દાશનિક અને તાર્કિક છે, ન્યારે નારદ વિશેષતયા વ્યવહારુ (Practical) અને સ વેદનાસભર જણાય છે.

શાંડિલ્યે ભક્તિસૂત્રો દ્વારા એક દર્શન તરીકે ભક્તિના વિકાસ વર્ષુ વ્યા છે, જ્યારે નારદે વ્યવહારુ સ્વરૂપ આપીને ભક્તિને જન–સામાન્ય માટે લાકપ્રિય બનાવવાનું કામ કર્યું છે. એ નેતાં બન્ને ભક્તિસૂત્રોના હજુ વધુ અભ્યાસ કેટલાંક વધુ સનાતન સત્યાને બહાર લાવવામાં મદદરૂપ બની શકે.

#### લખકોને :

- ૧ પાનની એક જ બાજુએ, ટાઈપ કરેલા અને એ શક્ય ન હાય તા શાહીથી સુવાચ્ય અક્ષર લખેલા લેખા માકલવા. ટાઈપ નકલમાં ટાઈપકામની ભૂલાને સુધાર્યા પછી જ લેખ માકલવા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠના નેડણીકોશ પ્રમાણે નેડણી રાખવી આવશ્યક છે. લેખની મૂળ પ્રત જ માકલવી. લેખની કાર્ળન નકલ માકલા ત્યારે તે અંગેનું સ્પષ્ટ કારણ જણાવવું.
- ર લેખમાં અવતરહ્યા, અન્ય વિદ્વાનાનાં મ'તવ્યા ટાંકવામાં આવે તા તે અ'ગેના સ'દર્ભ પૂરેપૂરી વિગત સાથે આપવા અનિવાર્ય છે. પાદદીપમાં એ સ'દર્ભની વિગત આપતાં લેખક અથવા સ'પાદક/સ'શાધક (અટક પહેલી), પ્ર'થ, પ્રકાશક, પ્રકાશનવર્ષ, આવૃત્તિ પૃષ્ઠ, એ ક્રમ જળવવા જરૂરી છે.
- 3 'સ્વાધ્યાય'માં જ્યાયેલ સર્વ લેખોના કોપીરાઇટ મહારાજા સયાજીરાવ યુનિવર્સિટી, વડોદરા હસ્તક છે. લેખેક અથવા અન્ય કોઈ એ લેખમાંના કોઇ અ'શ લેખિત પરવાનગી વગર પુનર્સુક્તિ કરવા નહીં.
- ૪ સંક્ષેપશબ્દો પ્રયોજતા પહેલાં એ શબ્દો અન્ય સ્થાને પૂરેપૂરા પ્રયોજેલા હોવા જોઈ એ.
- ય પાદટીપાના ક્રમ સળગ રાખા જે તે પૃષ્ઠ ઉપર તે તે પાદટીપાના નિદેશ જરૂરી છે.

### સ્વા ધ્યા ય

# સ્વાધ્યાય અને સંશોધનનું ત્રૈમાસિક

સંપાદક: રામકૃષ્ણ તુ વ્યાસ

વર્ષમાં ચાર અંક બહાર પડે છે—દીપાત્સવી અંક, વસંતપંચમાં અંક, અક્ષયતૃતીયા અંક અને જન્માષ્ટ્રમાં અંક.

#### લવાજમ:

- —ભારતમાં...રા. ૨૦ = ૦૦ પૈ. (ટપાલખર્ચ સાથે)
- —પરદેશમાં... યુનાઇ ટેડ સ્ટેટ્સ ઍાફ અમેરિકા માટે... ૬ ડાંલર (ટપાલખર્ચ સાથે)
- —યુરાપ અને અન્ય દેશા માટે...પાં. ૨-૫૦ (૮૫લખર્ચ સાથે)

આખા વર્ષના ગ્રાહકો લવાજમના વર્ષની શરૂઆતથી જ નોંધવામાં આવે છે. લવાજમ અગાઉથી સ્વીકારવામાં આવે છે. લવાજમ માકલતી વખતે કયા ગ્રંથ માટે લવાજમ માકલ્યું છે તે સ્પષ્ટ જહ્યાવતું. લવાજમવર્ષ નવેમ્ખરથી ઓક્ટોબર સુધીનું ગહ્યાય છે, જે આ સરનામે માકલતું—નિયામકશ્રી, પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, મહારાજ સયાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, રાજમહેલ દરવાજ પાસે, રાજમહેલ રાડ, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૧.

#### **બાદે**રાતા :

આ ત્રમાસિકમાં જાહેરાતા આપવા માટે લખા-

સંપાદક, 'સ્વાધ્યાય', પ્રાચ્યવિદ્યા મંદિર, રાજમહેલ દરવાન પાસે, રાજમહેલ રાડ, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૧.

### તારા, કુરફુલ્લા અને કુરફુલ્લા શિખર

ર. ના. મહેતા\*

#### પ્રાસ્તાવિક

' ગુજરાતમાં ળોલ ધર્મ' નામના વિસ્તૃત લેખમાં ઉમાકાન્ત પ્રે. શાહે ળોલ ત્ર થ અષ્ટ-સાહિત્રિકા પ્રતાપારમિતાની એ હસ્તપ્રતોના કુશએ તેમના ફ્રેન્ચ ભાષામાં લખાયેલા ળોલ મૂર્તિશાસ્ત્રના ચ'ચમાં ઉલ્લેખ કર્યો હતા તેની નોંધ લીધી છે. આ હસ્તપ્રતામાંના લાહટ દેશે તારાપુરે તારા, તથા લાહટ દેશ કુરકુલ્લા શિખરે કુરકુલ્લા જેવા ઉલ્લેખા ઉમાકાન્ત શાહે ઉધ્ધૃત કરીને તેમણે કુરકુલ્લા શિખર એ તાર'ગા છે કે બીજુ'? એવા સ્વાભાવિક પ્રશ્ન કર્યો હતા.

સ્વાધ્યાયના વા. ૧, ૧૯૬૩–૬૪, અંક ૩ નાં પૃ. ૩૨૦–૨૧ પર છપાયેલા આ લેખ પછી સ્વાધ્યાયના વા. ૪., સને–૧૯૬૬નાં પૃષ્ઠ ૧૦૦ પર ગુજરાતની એ બૌદ્ધ પ્રતિમાઓ પર ક્રાન્તિલાલ કુ. સામપુરાના લેખ છપાયા છે. તેમાં તારંગાની તારા કે ધારણુમાતાની પ્રતિમા શુકલ કુરકુલ્લાની હોવાનું દર્શાવ્યું છે. ત્યાર બાદ પાદનોંધ ૧ પર " હવે જો તારંગાની ઉપર્યું કત મૂર્તિ કુરકુલ્લાની હોય તા તારંગાની ટેકરીએ કુરકુલ્લા શિખર હોવાની સંભાવના ઉપસ્થિત થાય છે" એવી સંભાવના રજૂ કરી છે.

આ લેખમાં આ બાબત ચર્ચા કરી છે.

#### કરકલ્લા શિખર

કુરકુલ્લા એ બીક્રોની વજયાન શાખાની ખળવાન દેવી છે. અમિતાભના કુલની આ દેવીના કહ્યું સ્વરૂપા તથા ઉપાસના માટેની સાધનાઓ જાણીતી છે. કુરકુલ્લા દેવીના રંગ લાલ હાય છે. પરંતુ તે ખે હાય કે ચાર હાયની હાય ત્યારે તે શુકલ કે સિત કુરકુલ્લા તરીકે જાણીતી હોય છે.

કુરકુલ્લાનાં વિવિધ નામામાં તારાદ્ભવ, ઉડ્ડીઆન, અષ્ટબૂજા, માયાજાલક્રમ આદિ જાણીતાં છે. દેવીની ઉપાસના માટેની સાધનાઓ સાધનમાળાના બિનયતાય ભદાચાર્યના પ્રાય બીજમાં આપેલી છે. આ સાધનાઓ પૈકી સાધના ન ૧૭૧, ૧૭૨, ૧૭૪ અને ૧૮૮માં તેના વર્ણુનમાં તેને कृष्कुह्नाद्वितादर्शन्वासिनी જેવાં સ્થળાએ નિવાસ કરતી દર્શાવી છે. આ તમામ સાધનાઓમાં કુરકુલ્લાને રક્તવર્ણુની દેવી કહી છે.

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય'**, પુ. ર૯, અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેસ્પર ૧૯૯૧-કેપ્રાચારી ૧૯૯૨. પૂ. ર૯-૩•.

ફટ, ક્રોયસ સાસાયદી, રેસકાસ' સક'લ (પશ્ચિમ) વડાદરા.

ર. ના. મહેતા

Acharva Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

શુકલ કુરકુલ્લાની એ સાધનાએ ન'. ૧૮૦ અને ન'. ૧૮૫ છે. આ ખત્રે વર્ણું નામાં તેના સ્થાનના નિર્દેશ નથી.

કુરકુલ્લા દેવીની સાધનાં આના રચનાર સિદ્ધોમાં સળરપાદ, ઇન્દ્રભૂતિ, કૃષ્ણપાદ, કરુણા, સંક્રુજવિલાસનાં નામા જાણીતાં છે. તેમના સમય ઇ.સ. ૧૫૭ થી ઇ.સ. ૧૧૦૦ સુધીના દઃશિવામાં આવ્યો છે. આ સિદ્ધો પૂર્વ ભારતના હતા. તેમાંથા સળરપાદ મહારાષ્ટ્રમાં આવ્યા હતા. તેમણે સિત કુરકુલ્લાની સાધના ઇ.સ. ૧૫૭ની આસપાસ તૈયાર કરી હતી. તેમાંથી શુક્ક કુરકુલ્લાની સાધનામાં કેટલીક વાણીગત અસરા દેખાય છે.

આ પરિસ્થિતિમાં બીજા સિદ્ધો પૂર્વ ભારતના તથા તેમનામાં ઇન્દ્રભૂતિ જેવા ઐારિસ્સાના રાજવીએા હતા તે જેતાં કુરુકલ્લાની ઉપાસના પૂર્વ ભારતમાં વધુ પ્રમાણમાં હોવાનું સ્વાભાવિક છે.

વળા કુરકુલ્લા શિખરનું વર્ષ્યું ન રક્તર'ગી **દેવીની સાધનામાં છે, તેથી રક્તવર્ણી કુરકુલ્લા** દેવોના સ્થાનકને કુરકુલ્લા શિખર ગણવું પડે. તાર**ામાં શુ**કલ કુરકુલ્લાનું સ્થાનક હોવાથી એ શિખરને કુરકુલ્લા શિખર ગણવામાં બાધક પ્રમા**ણ ઊશુ**ં થાય છે.

આ પરિસ્થિતિમાં લાહટ દેશ કરોા ? એ ચર્ચા ઉપસ્થિત થાય. ગુજરાતના આનર્ત પ્રદેશની ઉત્તરે તાર'ગા છે. લાટ એ આનર્તની દક્ષિણના પ્રદેશ છે. તેથી ગુજરાતના આનર્ત પ્રદેશના તાર'ગાને લાટ પ્રદેશનું ગણવાના વિકલ્પ વિચારવા પડે.

આ સંજોગામાં ખંગાળના રાઢ કે લાઢ પ્રદેશને લક્ષમાં લેવા પડે. પૂર્વ ભારતમાં પર્વતો પર લાલર ગના પથ્થરા થણા છે. તે લાલર ગને માટે ભાગ કુરકુલ્લાનાં સ્વરૂપા સાથે સામ્ય છે. તેને આકસ્મિક ગણવા છતાં તે સૂચક છે. તેથી રકતર ગી કુરકુલ્લાની ઉપાસના જે પ્રદેશમાં સ્વરૂપ પ્રચલત હતી તે રાઢ કે લાઢ પ્રદેશનું અથવા પૂર્વ ભારતનું આ શિખર હોવાની સંભાવના બળવાન છે.

તાર ગાના જૂના **ઉ**લ્લેખા તેને તાર ગક પર્વંત તરીકે શિલાલેખામાં દર્શાવતા હોઇ આ તેરમી સદીના ઉલ્લેખા, તથા બારમી સદીના સામપ્રભના કુમારપાલ પ્રતિભાધમાં પણ આ સ્થળ તાર ગાં છે. તેથી તેને અદ્યાપિ પ્રાપ્ત પ્રમાણોને આધારે કુરકુલ્લા શિખર ગણવાની સંભાવના અપશાર્થ છે.

#### સંદર્ભ

| ۹.        | ઉ. પ્રે. શાહ     | ગુજરાતમાં બૌંદ ધર્મ         | <b>સ્વા</b> ધ્યાય <b>૧</b> . ન <sup>ા</sup> . ૩, |
|-----------|------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------|
| ۷٠        | કાં. કુ. સામપુરા | मे भौद प्रतिभाग्ना,         | સ્વાધ્યાય ૪. નં ૧.                               |
| <b>a.</b> | ખી. ભદાચાર્ય,    | સાધનમાલા, વાે. ર.           | ગા. ઍા. સીરીઝ નં. ૪૧, ૧૯૨૮, વડાંદરા.             |
| γ.        | સામપ્રભ,         | કુમારપાલ પ્રતિ <b>ળાધ</b> . | ગા. ચેરા. સીરીઝ ન`. ૧૪.                          |

### પાઠસમીક્ષામાં ટીકાકારાનું ચાગદાન :—

**લ**વ<sup>્</sup>શી સી. પ**ેલ** <sup>ત</sup>

પાઠસમીક્ષાના મુખ્ય ઉદ્દેશ પાક્ષ્મમન્થની પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતાના અર્થઘટન દ્વારા મૂળપાઠ સુધી પહોંચવાના પ્રયત્ન છે. પ્રાચીન મૂળમન્થની અનેક પ્રતિલિપિઓ થઇ હાય અને વળી તે જુદા જુદા ભૂમિપ્રદેશા અને સમયના વિભાજનથી ફેલાય, પરિભામે મૂળ પ્રન્થકારના સ્વહસ્તલેખ સુધી પહોંચવામાં ઘણી મુશ્કેલીઓ નડે છે. વળી પ્રતિલિપિકરણમાં માત્ર ભાષા કે શબ્દના મરાડ જ મહત્ત્વના નથી હોતા પણ સાથે સાથે પ્રતિલિપિકરણમાં ઉપયોગમાં લેવાયેલ પટ, કાગળ, શાહી વગેરેના પણ કંઈક અરો ભાગ હોય છે.

પાઠસમીક્ષાની અંદર મુખ્યત્વે ત્રિવિધ પુરાવાએને ધ્યાનમાં રાખવા જોઈએ. જેમ ?, क પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતાનું સંતુલન; क પાઠચમન્થમાંથી જ ઉપસતી આંતરિક સંભાવનાએન; ग સહાયક સામગ્રી જેવી કે ટીકાકારા, ગ્રન્થાન્તરામાં પ્રાપ્ત થતાં ઉદ્ધરહ્યા વગેરે

પ્રસ્तુત લેખમાં પાઠસમીક્ષા દરમ્યાન ટીકાકારાની વિચારસરણી કેવી રીતે ઉપકારક ભને છે તેનાં થાડાંક ઉદાહરણા એઈએ:—

મેઘદૂત (પૂર્વ મેઘ) શ્લોક-૪માં યક્ષનું વિશેષણ ' द्याताजीवितालस्वनार्थी 'નાં ખીજાં મે પાઠાન્તરે ' दियताजीवितालस्वनार्थाम् ' અને બીજું પાઠાન્તર ' दियताजीवितालस्वनार्थाम् ' એલું મળે છે. ત્યાં ટીકાકાર મલ્લિનાથે આ બીજાં પાઠાન્તરા વિશે મીન સેવ્યું છે. આથી આ મલ્લિનાથના સમય પછીનાં પાઠાન્તરા હોઈ શકે. આજ શ્લોકમાં 'प्रत्यासम्मे नमित 'ને ખદલે ' प्रत्यासम्मे मनित ' એવું પાઠાન્તર પણ એવા મળે છે. આ બીજા પાઠાન્તરને મલ્લિનાથ ' નાથ' નામના વિદ્વાનના ઉલ્લેખ કરીને કલ્પિત પાઠ ગણાવ્યા છે અને આ કલ્પિત પાઠ મલ્લિનાથના સમયમાં પ્રચલિત હશે એ પણ એઇ શકાય.

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, કીપાત્સવી-વસંતમ'ચમી અંક, નવેરબર ૧૯૯૧-ફેબ્રુઆરી ૧૯૯૨, પૂછ ૩૧–૩૬.

<sup>🕂</sup> સી. યુ. શાહ આર્ટ્સ કૉલેજ, અમદાવાદ.

१ प्रत्यासमे नभसि दमिताजीवितासम्बनावी .....व्याजद्वार ।

पाढांतरे।:-मनसि, लम्बनायीम्, तस्यनार्थम् टीडाडार:-नायेन त्वत्र 'अत्यासन्ने मनसि ' इति साथीयान्पाठः कल्पितः। मेचदूतम् (पूर्वमेष) श्कीः ४, पानु ११०

ઉવ'શી સી. પટેલ

3 8

पूर्व मेधमां જ श्લોક-प मां કामान्ध મગુષ્યની रજૂ આત કરતાં 'प्रकृतिकृपणा' અર્થાત્ 'स्वलावशी दीन' એને બદલે, 'प्रणयकृपणा' એવું પાઠાન્તર જોવા મળે છે. પરંતુ ટીકાકાર મલ્લિનાથ મેધદ્રત પરની ટીકામાં 'प्रणयकृपणा' પાઠાન્તરના હલ્લેખ કર્યો નથી. આથી એમ કહી શકાય કે મલ્લિનાથના સમય સુધી સંભવત: આવું કોઇ પાઠાન્તર પ્રચલિત નહિ હોય.

પૂર્વ મેઘમાં શ્લોક-૪૭ માં પણ આ જ પ્રમાણે 'कुवलयत्लप्राप्ति 'ने लहसे 'कुवलय-दलक्षेपि ' એવું પાઠાन्तर જોવા મળે છે. ત્યાં પણ ટીકાકાર મલ્લિનાથ ' नाष ' નામના विદ્વાનનું આ બીજુ' પાઠાન્તર છે એમ જણાવે છે. પણ તે કલ્પિતપાઠ છે કે નહિ એવા મત દર્શાવતા નથી.

અભિગ્રાન શાકુન્તલમાં બીજા અંકમાં શ્લોક-૯૪માં 'હ્યો च्चयेन मनसा विधिना कृता नु ।' ને સ્થાને ટીકાકાર રાધવલાટ જણાવે છે તે મુજબ 'હ્યો च્चयेन घटिता मनसा कृता नુ ' એવું પણ પાઠાન્તર જોવા મળે છે. ટીકાકાર આ બન્ને પાઠા સમજાવ્યા છે. પણ બન્નેમાંથી આધારભૂત કયા પાઢ છે એના નિર્ણય નથી આપ્યા. એટલે કદાચ બન્ને પાઠા ટીકાકારના સમયમાં પ્રચલિત હોય અને કદાચ સ્વીકૃત પણ હોઈ શકે.

આગળ અંક—પમાં હંસપદિકાના ગીતસમયે રાજ્ય કહે છે કે, વસુમતીને ઉદ્દેશીને આણે કરેલા ઉપાલલ્લ હું સમજયા. ત્યાં ટીકાકાર ખીજો પાઠ<sup>પ</sup> આપતાં '**પા**ઠઃ **શુકોષઃ एव** ' એમ કહે છે. અર્થાત્ મૂળ અઘરા પાઠને પાછળથી ટીકાકારાએ સરળ ખનાવ્યા છે. વળી આ પાઠ મોલિક નથી.

२ धूमज्योतिः.....पापणीयाः :

इत्यौत्सुक्याद ... ... ... ययाचे ।

कामार्ता हि प्रकृतिकृपणाश्चेतनाचेतनेषु ॥ ५ ॥

पाठान्तर :-- प्रणयक्रपणा, मेषदूतम् (पूर्वमेष ) श्लीक प, पानु १३.

३ ज्योतिर्लेखावलिय.....बर्हे भवानी । पुत्रप्रेम्णा कुवलयदलप्राप्ति कर्णे करोति ।

पाठान्तर:-कुवलयदलक्षेपि।

टीशशर: —नायस्तु 'कुवलयदलक्षेपि 'इति पाठमनुसूत्य क्षेपो निन्दाऽपसारणं वा इति ज्याज्यातज्ञान् । मेषदूतम् (पूर्वमेष) श्लीक ४७, पातु ८१, ८२.

४ शित्रे निवेश्य परिकल्पितसरचयोगा रूपोच्चयेन मनसा विधिना कृता नृ । स्त्रीरत्नसष्टिरपरा.....वपृश्च तस्या: ॥

टी डाझर: - रूपाणाम्च्ययः समुदायस्त्रिभुवनवित्रिरूपसमुदाय: तेनोपादानक।रणेन । मनसा करणेन । कृता नु ।

स्वचित् 'रूपोच्चयेन घटिता मनसा कृता नु 'इति पाठः । तत्र मनसा कृता ध्याता । रूपोच्चयेन घटिता योजिता तु इति योजनीयम् । अभिज्ञानशाकुम्तलम्, अंड २, श्लोड ८, पानुं ७२.

५ राजा.....। तस्या देवीवसुमतीमन्तरणमदुपालम्भमवगतोऽस्मि ।

टीआक्षर:--- क्वचित्, 'तदच्च देवीं बसुमतीमस्तरेणोपासम्भमुपाकृतोऽस्मि' इति पाठः सुबोघ एव । अभिज्ञानशाकुस्तलम्, २५६ ५, ५। तुं १५६, १५७

# પાકસમાસામાં ટીકાકારાતું યામદાન

33

આગળ આ જ, અંક-પમાં શ્લાક-૧૫માં , 'स्व्यक्तां ग्रागसरः'ને બદલે त्वमहृंतां प्रागसरः'એ પાઠને ટીકાકાર જહ્યાં છે. ' प्रागसरः' એ પાઠને ટીકાકાર જહ્યાં છે. ' પ્રાગસરઃ' એ પાઠને ટીકાકાર જહ્યાં છે. ' પ્રાગસરઃ' એ પાઠને માત્ર તેલ કરી છે. એટલે ટીકાકાર ' પ્રાગસરઃ' પાઠ સ્વીકારતા હાય એમ લાગે છે. શ્લાક-૧૭માં આ જ પ્રમાણે ' પ્રિયાપ્રિયા'ને બદલે ' तदिप्रयापि' એલું પાઠા-તર મળે છે. પહ્યું ટીકાકારે ' प्रयाप्रिया' પાઠ જ યોગ્ય છે એવા નિહ્યુંય આપ્યા છે.

આ ઉપરાંત અભિગ્રાનશાકુન્તલની કેટલીક હસ્તપ્રતામાં પ્રથમ અંકમાં વૈખાનસની ફક્તિ " राजन् आश्रममृगोऽयं न हत्तव्यो न इत्तव्यः।" પછી

'न सलु न सलु बाणः...... बजबाराः शरास्ते।'
એ \*दीं इ की वा भणे छे. क्यारे टीइ।इते आ \*दीं इते। इदिए इसे नथी. आधी એવી संलावतां छे हे आ \*दीं इ राधव लहेना सभय पछी प्रक्षिप्त थये। हाय. आ क प्रभाषे आ क अंडमां श्दीं इ १४ पछी इटलीइ इस्तप्रतामां जीके श्दीं इ जुल्बाम्भोनिः बवनवपर्तः..... मन्दमन्दं चरन्ति। कीवा भणे छे. आ पश्च प्रक्षेपनुं इदि। होई शहे.

### ६ त्वमहैतां प्राप्रसर; स्मृतोऽसि य---

च्छकुन्तला मूर्तिमती च सत्त्रिया।

चिरस्य.....प्रजापतिः ॥ १५॥

टीकाकार: — सरतीति सर: । 'नन्दिप्रहिपचादिक्यः' (या. ३/१/१२४) इत्यत्र पचादेश-कृतिगणत्वादच् । ततः प्रकर्षेणाग्रे सरतीति प्राग्रसर: । संश्वासा बद्धावात् 'बुचदन्तात्' (पा. ६/२/९) इत्यादिना लुळ न । 'त्वमर्हतां प्राग्रहरः' इति का पाठः । 'परार्घ्यान्याप्राग्रसरः' इत्याद्यमरः । अभिज्ञानशाकुन्तलम्, २५६ ५, १६६ १५, ५।५ १७०.

सतीमिप .....विशङ्कते ।
 अतः समीपे परिणेतुरिष्यते

प्रियाप्रिया वा प्रमदा स्थवन्युभि: ॥ १७॥

टीकाकार:--- 'प्रियाप्रिया च ' इति समीचीन: पाठ: । 'तदप्रियापि' इति पाठ तस्य भर्तृरप्रिया । अभिज्ञानशाकुन्तलम् , अ'क-५, श्लीक १७, पानु १७२.

- न सलु न खलु बाणः संनिपात्योऽयमस्मिन्
  मृदुनि मृगकारीरे पुष्पराकाविवाग्निः ।
  क्व वत हरिणकानां जीवितं चातिलोकं
  क्व च निशितिमृपाता वज्रसाराः शरास्ते ॥
  अभिज्ञानशाकुन्तसम्, २५, १६।६१० पूर्वे, पानुं २१.
- कुल्यांश्रोभिः पवनचपलैः शाखिनो घौतमूला
  भिन्नो रागः किसंसयरुचामाज्यचूमोद्गमेन ।

  एते चार्वागुपवनभृति च्छिन्नदर्भाकुरायां
  नष्टाशकूः हरिणशिवावो मंदमंद चरक्ति ॥

मधिशानशाकुन्तनम्, अभभ अ'ह, पात्र' २३.

સ્વા, પ

ઉર્વશી સી. પટેલ

મેઘદ્વતમાં પણ પ્રક્ષેપના ઉલ્લેખ ટીકાકાર સ્પષ્ટ રીતે કર્યો હોય એવાં ઉદાહરણા મળે છે, જેમ કે પૂર્વ મેઘમાં શ્લોક-૧૯ પછી ટીકાકાર ' १८-१९ इलोकयोमंघ्ये क्वचित्प्रक्षिप्तोऽय दृश्यते '- એમ કહીને શ્લોક ૧૦ ટાંકે છે. તે જ પ્રમાણે શ્લોક ૨૨ પહેલાં 'प्रक्षिप्तमपि व्याख्यायते ' ૧૧ એવા ઉલ્લેખ છે. આ ટીકાકારની મહત્ત્વની નોંધ છે. ટીકાકારને આ શ્લોક યાગ્ય લાગ્યા હશે પણ પ્રક્ષિપ્ત છે એ સ્પષ્ટ્રપણ જણાવે છે, જે મૂળ પાડની નજીક પહેાંચવા અત્યંત ઉપયોગી છે.

ઉत्तरराभयितमां १ दीड-८ पछीनी सीतानी अक्तिमां 'परिक्षामदुबंल 'ने लहेंदे 'परिक्षामदुबंत ' अंदे 'परिक्षामदुबंत ' अंदे 'परिक्षामदुबंत ' अंदे अंदे डीडाडार अंदे अंदे अंदे डीडाडार अंदे अंदे अंदे परिद्रवयन्ति ' अंदे पाठ पण् छे. अपरनां लन्ने पाठान्तर 'परिक्रमयन्ति ' भंगे छे. 'परिद्रवयन्ति ' अंदे पाठ पण् छे. अपरनां लन्ने पाठान्तराने अदि अदि डीडाडार डिये पाठ स्पृडार्थ छे ते विशे भौन सेवे छे आधी तत्डाबीन लन्ने पाठान्तरा प्रयास्त छशे अभ मानी श्रीडाय.

આગળ છકા અંકમાં શ્લોક-૧૦માં ' आश्वासस्तेहभक्तीनामेकमालम्बनं महत् ' इति च पाठान्तरम् । એવે ટીકાકાર ઉલ્લેખ કરે છે.

- १० अध्वनलान्तं प्रतिमृद्धगतं सानुमानाम्रकूटस्तुङ्गेन त्वां जलद शिरसा वक्ष्यति श्लाधमानः ।
  आसारेण त्वमपि शस्येस्तस्य नैदाधमन्नि
  सद्भावाद्रेः फलति न चिरेणोपकारो महत्सु ॥

  मेषद्तम् (पूर्वमेष) १थे।५-१७ ५४%, पान ३/
- ११ अम्भोबिन्दुग्रहणचतुरांश्चातकान्वीक्षमाणाः
  श्रेणीभूताः परिगणनया निर्दिशन्तो बलाकाः।
  त्वामासाद्य स्तनितसमये भानयिष्यन्ति सिद्धाः
  सोत्कम्पानि प्रियसहचरीसंग्रमालिङ्गितानि॥२२॥
  मेषद्रतम् (पूर्वमेष) १६।। ३२, पानु ४३
- १२ सीता—(ट्प्टा) हा कथं प्रभातचन्द्रमण्डलापाण्डुश्परिक्षामदुर्बलेनाकारेणाय.............आर्यपुत्र एव ।

टीકાકાર:—पाठान्तरम् 'परिकामधूसरेण 'इति । उत्तररामचरितम्, અ'ક ૩, શ્લાક ૮ પછી, પાનું ૧૯.

१३ न किल भवतां..........गृहेऽभिमतं ततिवरपरिचितास्त ते भावाः परिद्र-वयस्ति मामिदमशरणैरद्यास्माभिः प्रसीदत रुकते ॥ ३२ ॥

टीशशर:--'परिद्रवयन्ति ' इत्यंपि पाठ:। 'उत्तमरोमचरितम्, अंश-३, श्लोश ३२, पानुं--८७. अ

# પાકસ મોક્ષામાં હોકાકારાનું વાગદાન

ક પ્

ામાયણુમાં અરણ્યકાણ્ડના સર્ગ-પના ૧૬મા ! શ્લોકમાં 'શોળાંશુવસના: ' એવા પાઠ છે. ટીકાકાર બીજ ' શોળાંશનવસના: ' એવા પાઠના ઉલ્લેખ કરે છે. પણ પ્રથમ પાઠને જ સ્વીકૃત ગણી પ્રાચીન પાઠ પણ છે, એવા નિર્ણય આપે છે. અરણ્યકાણ્ડમાં જ આગળ ૪૮ મા સર્ગમાં ટીકાકાર શિવસહાય શ્લોક ૧૬ <sup>૧૫</sup>ના वैमात्रा: પાઠને સમજાવી ' હૈમાત્ર: ' પાઠનો ઉલ્લેખ કરે છે. ટીકાકાર રામ અને ગાવિન્દરાજ પણ આ મીજા પાઠનો ઉલ્લેખ કરે છે. પણ ત્રણેય ટીકાકારોએ પાઠના જુદા જુદા અર્થી આપ્યા છે. આથી તે સમયમાં હૈમાત્ર: પાઠ પણ પ્રચલિત હશે અને ટીકાકાર ગાવિન્દરાજે તો આ જ પાઠનો ઉલ્લેખ કરે છે.

આમ ટોકાકારા પાડાન્તર, કલ્પિત પાઠ, યાંગ્ય પાઠના ઉલ્લેખ કરે છે. વળા પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતા પૂર્વેના ટીકાકાર હોય તા તે ઘણીવાર લુપ્તાંશને પુનર્જ વિત પણ કરે છે. ઉપરાંત મળેલ પાડાન્તર કે પાઠને તપાસના અર્થગત પાસું મુશ્કેલીમાં મૂકાય તારે ટીકાકારાની મદદ લેવી પડે છે. સાથે સાથે ટીકાકારા પણ અર્થગત પાસાને સ્પષ્ટ કરવા પ્રાચીન કૃતિઓ કે સર્જનાને આધાર તરીકે રજૂ કરે છે. <sup>૧</sup>૨

આમ જોતાં ટીકાકારાનું સ્થાન પાઠ**પપ્રત્યની સમીક્ષિત આવૃત્તિ તૈ**યાર કરવાના ચાર તબાહાઓમાં આવતા અનુસધાનના બીજા ચાર પેટા વિભાગામાં છે. છતાં ટીકાકારાનું મહત્ત્વ કોઇ પણ રીતે આહું ન આંકી શકાય.

## १४ विस्तीर्णविपुलोरस्काः परिचायतवाहवः।

शोणांशुवसना: सर्वे व्याधा इव दुरासदा: ॥ १६ ॥

टीशशर :-'राम'-'तिलक 'टीका:—विस्तीर्णविषुलान्यतिशयेन .......शोणांशित शोणप्रभानि वसनानि येषाम् 'शोणाश्मवसनाः' इति पाठे पद्मरागसदृशवसना । इत्यर्थः 'शोणांशु '—इत्येव प्राचीनः पाठ इति कतकः । राभायणु, अरुण्यश्चरु, सर्ग-प, श्लो -- ५६, पानुं १८६०, १८६१.

१५ यन वैश्ववणो म्राता वैमात्राः कारणान्तरे । दुन्द्वमासादितः .... निर्णितः ॥ ४॥

शिवसહાયની 'રામાયણશિરોમણિ' ટીકા :—सापत्न्यशब्दः..........द्वेमात्रः इति पाठ दितीयाया मातुरपत्यमित्यर्थः 'રામ 'ની 'તિલક' ટીકા :—वैमात्रः प्राग्यत् । 'द्वेमात्रः ' इति पाठे दितीया माता द्विमाता ।

ગાવિન્દરાજની સમાયણભૂષણ ટીકા :-द्वयोर्मात्रोरपत्यं द्वैमात्र: सपत्नीमातृपुत्र इत्यर्थः । समायण, અરણ્યકાણ્ડ, સર્ગ-૪૮, શ્લોક ૧૬, પાનું ૧૨૪૯.

- १६ 'विश्रामम् ' इत्यपाणिनीयः पाठः । **'विश्रान्तिम् ' इ**ति पठनीयम् । अभिज्ञान-**शाकु**न्तलम् , અંક २, पानुं ६८.
- = अथ च 'हृदयं मानसोरसोः' इति विश्वः । अभिज्ञानशाकुन्तलम् , श्रीले અંક, पानुं १०३.
  - == 'द्रव्यं च भव्ये ' इःयनुशासनम् । ' उत्तररामचरितम् ', આંક—२, **પા**નું ૫૯.

3 \$

ઉપ'રા સા. પટેલ

# **મન્યસ્**ચિ

- ণ मेषदूतम्, मलिनाच संजीवनी टीका, M. R. Kale, Motilal Banarasidass, Delhi, 1983,
- २ अभिज्ञानशाकुन्तंसम्—राषवभट्ट, अर्थचोतनिकाटीका, निर्णयसागर प्रेस, सुंबद-१९५५.
- ३ उत्तररामचरितम् Ed. M. R. Kale, Published by Gopal Narayan & Co., Bombay, 1934.
- ४ रामायग—Rāmāyaṇa of Vālmīki with three Commentaries, Vol. III, Ed. by S. K. Mudhalkara, Pub. by Meharchand Lachhmandas, New Delhi. 1983

# '' મહિમભટ્ટનું અનુમિતાનુમેય

# અનુમાન અને વ્યંજના "

અરુણા કે. પટેલ\*

સાહિત્યમીમાંસા-પછી તે ભારતીય હોય કે પશ્ચિમની, પુરાતન હોય કે અર્વાચીન, સુનિશ્ચિત કાલાંતર તેના સિદ્ધાંતામાં, સાહિત્યક માપદ'ડા અને માન્યતાએમાં પરિવર્તન આવ્યા કરતું હોય છે, અને આ પ્રકારના પરિવર્તનથી જ પ્રગતિની દિશાઓ ખૂલી જતી હોય છે. સાર્હિત્યસમક્ષાને વર્ષિયારપણું રૂચતું નથી. અર્વાચીન ભારતીય આલાચનામાં જેમ પશ્ચિમના વાસ્તવવાદ, અતિવાસ્તવવાદ, અન્તશ્ચેતનાવાદ, ઍંગ્સર્ડ, સંરચનાવાદ, દાદાવાદ, કયુબીઝમ વગેરે વાદોના અનુ પ્રવેશ થયા છે. પરિષ્ણામે આપણી વિવેચનપ્રણાલીના અભિગમ બદલાતા રહ્યો છે, તેવું જ આપણા પ્રાચીન સમીક્ષાશાસ્ત્રમાં પણ ખન્યું છે. પ્રાચીન સાહિત્યસમીક્ષામાં પણ નવા નવા સાહિત્યસિદ્ધાંતાની સ્થાપનાની સાથાસાથ વિદ્રોહના પવન કું કાતા રહ્યો છે, અને એ વિદ્રોહનાં વિનાશકારી પરિણામાની સાથે નૂતન વિચારનાં બીજ પણ રાપાતાં રહ્યાં છે. આનું પ્રસિદ્ધ ઉદાહરણ, તે આન દવર્ધનના ધ્વનિસિદ્ધાંત. શકવર્તી એવા આ સિદ્ધાંત સમાક્ષાક્ષેત્રે જેવા ઉદિત થયા, કે તરત જ તેની સામે વિદ્રોહીઓના વાવ ટાળ જાગ્યા. આ વિદ્રોહીઓમાં ગગાનાપાત્ર, તે ભુક્તિવાદી ભટ્ટનાયક, વક્રોક્તિવાદી કુંતક, અલંકારવાદી, પ્રતીહારેન્દ્રરાજ, તાત્પર્ય-વાદી ધન જય ધનિક તેમ જ ભાજ અને અનુમાનવાદી મહિમભટ મુખ્ય છે. વિદ્રાહીઓએ સ્વપ્રતિભાના ખળે નવા નવા સિદ્ધાંતા રચી, ધ્વનિના વિકલ્પરૂપે રજૂ કર્યા. અલખત્ત, વિદ્રોહીઓના આ માટા સમુદાયમાં વિરાધનું પ્રયાંડ સામર્થ્ય તો એકમાત્ર મહિમભદ્દમાં જ પ્રતીત થયું. તેમછે કાવ્યશાસ્ત્રની કાયાપલટ કરી નાખવાના મનારથ સાથે કાર્ય આર'લ્યું. ધ્વાનસિદ્ધાંતને ધરાશાયી કરવા માટે તેમ શે સો પ્રથમ, ધ્વનિની સૈદ્ધાંતિક સ્થિતિ પર અને ત્યારળાદ, ધ્વનિના ભેદાપભેદા પર પ્રહારા કર્યા અને આ આક્રમણુમાંથી કશું જ બચી જવા ન પામે, તે રીતે ધ્વનિનાં ઉદાહરણોના પણ અનુમિતિમાં અંતર્ભાવ દર્શાવ્યા. આનંદવર્ધનના ધ્વનિના હાર્દ રૂપ અલિ વ્યંજનાની તેમણે જાણે કે શલ્યચિકિત્સા કરી અને તેના સ્થાને અનુમૃતિનું પ્રત્યારાપણ કર્યું ! તેમને કાવ્યમાં વ્યાજનાનું જડ ઉપાદાન નિરથ'ક લાગ્યું. આથી બીલ્લિક ચેતનાશ્રિત અનુમિતિને તેમણે કાવ્યનું ઉપાદાન કલ્પ્યું. અલખત્ત, ધ્વનિના એકચક્રો શાસનથી ટ્વાયેલા અને ધ્વનિના લાવણ્યના અમૂર્ત ખ્યાલામાં ખાવાયેલા, કંઈક અ'શે દિશ્મૃઢ બનેલા પ્રાચાર્યો, પંડિતા અને

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય',** યુ. ૨૯, અંક ૧–૨, દીપાત્સવી–વસંતપંચમી અંક, નવેમ્બર–૧૯૯૧– ફેબ્રુઆરી–૧૯૯૨, પૃ. ૩૭-૫૦.

<sup>\*</sup> દત્તમ દિર સામે, ચિત્તલ રાેડ, અમરેલી-3444•1

अर्था है. पटे

વાધુનિક આલાયકો સુદ્ધાં મહિમભદ્રના નવા અભિગમ પ્રત્યે રુચિ દાખવી શકયા નથી. તેનાં કરણોની ચર્ચા અહીં અપ્રસતુત છે. કારણુ કે અહીં કેવળ મહિમે કલ્પેલ અનુમિતાનુમેય નામના ક.વ્યપ્રકારની ઉદ્દભાવનાના રસાસ્વાદ કરવાના છે અને તે પણ આલાચકની દર્ષ્ટથી.

# સ્પર્શામતાનું મુંથની ભૂમિકા:-

મહિમના મતે વ્યંજના કરતાં, અનુમાનની ક્ષિતિએ સુદૂરવર્તી છે એટલું જ નહિ, અર્થ – પ્રાપ્તિની ભાળતમાં પણ વ્યંજના કરતાં અનુમાન વડે સૃક્ષ્માતિસૃક્ષ્મ અર્થ પણ પ્રાહ્મ ભને છે. આ તથ્યને પ્રત્યક્ષરૂપે સિંદ્ધ કરવા માટે તેમણે અનુમિતાનુમેય નામના કાવ્યપ્રકારની, કહો કે વ્યનુમાનના એક પ્રકારની ઉદ્દેભાવના કરી છે. અલભત્ત તેમના ઉપક્રમ, આ પ્રસંગે પણ વ્યંજના- પાંડનના જ રહ્યો છે. અનુમિતાનુમેય નામના અનુમાન પ્રકારના સંદર્ભ આનંદવર્ધનની ધ્વનિપરિભાષાના ખંડનનો છે. આનંદવર્ધનની ધ્વનિપરિભાષાના ખંડનનો છે.

# यत्रार्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जनिक्कितस्वार्थोः व्यङ्कतः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सुरिभिः कथितः ॥

માં પ્રયક્ત ' અર્થ' શબ્દ સામે તેમણે લાંધા ઉઠાવ્યો છે. તેમણે પ્રશ્ન કર્યા છે કે, અર્થના ઉપસજે તીકતત્વ વડે આનં દવર્ધન શું કહેવા માગે છે ? ધ્વન્ય**થ**ની અભિવ્યક્તિ માટે વાચ્યા**ર્થ** હિયસજે તીકત બને છે કે વ્યાંગ્યાર્થ પણ ઉપસર્જ નીકત બને છે? વ્યાંગ્યાર્થ ઉપસર્જ નીકત અને, तेत्रं આનંદવર્ધ નને અભિમત નથી જ. કારણ કે પરિભાષામાં તેણે જ 'तमर्थम' એવા શાહ્રદ્વાયોગ કર્યો છે. ત્યાં તેમના મતે 'તદ્દુ 'શબ્દના અર્થ કેવળ પ્રતીયમાન અર્થ રૂપે જ ৮૯ છે. અને વળા, તેમણે જ સ્વયં, 'प्रतियमानं पूनरम्यदेव......( ધ્વન્યા. કારિકા-૪) અને 'सरस्वती स्वाद् तदर्थवस्तु निष्यन्दमाना.......' ( ध्वन्था. अश्विआ-६ )भां 'तत् ' शण्हने। પ્રયોગ પ્રતીયમાન અર્થ માટે જ કર્યો છે. તેના અર્થ એ થયા કે, પરિભાષામાં જે અર્થના હ્યુસર્જનીકતત્વની વાત કરવામાં આવી છે, તે વાચ્યાર્થની જ હોઇ શકે છે, પ્રતીયમાનની નહિ. કારણ કે પ્રતીયમાન એ તો સાધ્ય વસ્તા છે. વાચ્યાર્થ સાધન છે. અને સાધન જ હંમેશાં સાધ્યતી અપેક્ષાએ ગોણ હોય છે, આનંદવર્ધ નના શબ્દોમાં ઉપસજવાકત હોય છે. આમ. ક્લ્રીનપરિભાષામાં, આનં દવર્ધ નને વાચ્યાર્થ નું ઉપસર્જ નાકૃતત્વ વિવિક્ષિત છે. પરંતુ તેણે આપેલા ઉાહરુ થથા કામાં તા તેના આ સિદ્ધાંત કરતાં જુદ્દ જ જેવા મળે છે. તેનાં કેટલાંક ઉદાહરણામાં એ લું દ્રષ્ટિગાયર થાય છે, કે વાચ્યાર્થ સ્વને ઉપસર્જનીકૃત બનાવીને અન્ય વ્યંગ્ય અર્થની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. આ રીતે પ્રાપ્ત થયેલા વ્યાંગ્ય અર્થ પુનઃ પાતાની જાતને ઉપસર્જ નીકત ળનાવીને એટલે ેક વ્યાજક બનીને ત્રીજ જ અર્થની અભિવ્યક્તિમાં નિમિત્તભૂત બને છે! દર્શાતમાં આવે બને છે. તેન છતાં. એકવાર પ્રાપ્ત થયેલા વ્યંગ્યાર્થ પુન: વ્યંજક બની શકે, તે વાત આનં દવર્ષનને અસ્વીકાર્ય છે! આથી આનંદવર્ધનના સિદ્ધાંત, "વાચ્યાર્થ સ્વને ઉપસર્જનીકત બનાવીને વ્યું ગ્યાર્થ તે પ્રગટ કરે છે. બીજા શબ્દામાં—વાચ્યાર્થ વ્યાજક બનીને વ્યાંગ્યાર્થને વ્યક્ત કરે છે. " તે અવ્યાપ્તિ દેવયુક્ત કરે છે. કારણ કે વાચ્યાર્થ સિવાય, વ્યંપ્યાર્થ પણ વ્યંજક બનતા ઉદાહરણ

૧ આનંદવર્ધન-ધ્વન્યાલાક, સં ત્રિપાઠી રામસાગર, માેતીલાલ બનારસીકાસ, દિલ્લી, ૧૯૬૩, પૂર્વાર્ધ ૧-૧.

# "મહિમભદ્રનું અનુમિતાનુમેય અનુમાન અને વ્ય'જના ''

3 Ł

શ્લોકામાં જોવા મળે છે. જો એમ દલીલ કરવામાં આવે કે, આન દવધ નની નીચેની કારિકા—

''योऽर्थं: सहृदयश्लाध्यः कान्यात्मेति न्यवस्थितः । वाच्यत्रतीयमानास्यौ तस्य भेदावृभो स्मृतौ ॥—(६२८था. धारिधः २ )

—માં આનં દવર્ષ ને વાચ્ય અને પ્રતીયમાન—એમ ખ'ને અર્થીને કાવ્યાતમારૂપે સ્વીકાર્યા છે, તો આ બચાવ લૂક્ષાપાંગળા છે. કારણું કે તેમ માનવાથી વાચ્યાર્થ પણ કાવ્યાતમારૂપે, વ્યાંગ્યાર્થનો દ્વારિમાં ગણાઈ જશે અને આનં દવર્ષનને તે કદાપિ ઈપ્ટ નથી; વળી, આ બાબતમાં આનં દવર્ષોને ' अर्थीवाच्यविशेषः ... એવી સ્પષ્ટતા કરી જ છે. તેથી 'કવળ વાચ્યાર્થ જ ઉપસર્જનીકૃત બને છે. વ્યાંગ્યાર્થ ઉપસર્જનીકૃત ખનીને અન્ય વ્યાંગ્યાર્થને વ્યક્ત કરે, તેવી સ્થિતિ આનં દવર્ષોને સ્વીકારી જ તથી. 3

આનં દ્વર્ધતે વ્યાંગ્યાર્થ વ્યાંજક બનીને ત્રીજ જ અર્ધના દ્યોતક બને છે, તેવું તથા સ્વીકાર્યું નથી. આમ છતાં તેમણે આપેલા ધ્વનિના ઉદાહરણાશ્લાકોમાં, એક વ્યાંગ્યાર્થ પરથા અન્ય વ્યં ગ્યાર્થ કલિત થતા જોવા મળે છે. આનં દવર્ધ ને તેનું સ્પષ્ટીકરણ આપ્યું નથી. અથવા તો તેમણે આ પ્રકારની સુક્ષમ અર્થ પ્રાપ્તિ પરત્વે દુર્લાદય સેવ્યું છે. મહિમે વ્યાંગ્યાર્થના સ્થાને અનુમેયાર્થ તે સ્વીકારીને આ પ્રકારની સક્ષમ અર્થ પ્રાપ્તિના રસાસ્વાદ કરાવ્યાે છે. તેના આસ્વાદ લેતાં પહેલાં તેનું વક્તવ્ય સ્પષ્ટ શબ્દોમાં સમજ લઈ એ. કોઈપણ પદ્ય વાંચ્યા પછી, તેના પરથા અન્ય અર્થની પ્રતીતિ થાય છે. તેને આપણે અનુમેયાર્થ કહીશું. પદ્યમાં કવચિત એવા પ્રકારનું નિરૂપણ હોય છે, કે પ્રતીત થયેલા અનુમેયાર્થમાં જ કાવ્યાર્થ વિરમી જતા નથી. એટલે ક પ્રથમ અનુમેયાર્થમાં જ કવિવિવક્ષિત અર્થની પરિસમાપ્તિ થતી નથી. કવિ ક'ઈક વિશેષ કહેવા માંગ છે અને તે સમજવા માટે અનુમાનપ્રક્રિયાનું દ્વિક્રિયાત્વ સ્વીકારવું પડે છે. તેથી આવાં ઉદાહરણામાં વાચ્યાર્થ વડે અનુમિત થયેલા અર્થ હેતુરૂપ ખની જઇ, અન્ય અર્થનું અનુમાન કરાયે છે. આ રીતે, અનુમાનપ્રક્રિયા ખેવડાઈ જાય અને પછી જે ત્રોજા અર્થની પ્રતીતિ થાય, તેને મહિમે 'અનુમિતાનુમેય ' એવું નામુ, આપ્યું છે, તેવું તેમના ઉદાહરણ¤લાકો પરની ચર્ચાના આધારે, સારરૂપે જણાવી શકાય. આ પ્રસંગે, તેમણે આનંદવર્ધનનાં જ ધ્વનિનાં ઉદાહરણા લઈ, તેમાં દિગુષ્થિત થતી અનુમાનપ્રક્રિયા વર્ષાવી, અનુમિતાનુમેયનું નિરૂપણ આ પ્રમાણો કર્યું છે:

# (અ) વ્યભિચારીભાવથી વ્યવહિત અનુમિતાનુમેય:-

अनुमितानुमेयार्थविषयो यथा--

"पत्यु: शिरश्चन्द्रकलामनेन स्पृशेति सस्या परिहासपूर्वम् । सा रञ्जियस्या चरणौ कृताशीर्माल्येन तां निर्वेचनं जघान ।।

ર એજન, કારિકા-૧૩ની વૃત્તિ.

<sup>3</sup> ભાદ મહિમ-વ્યક્તિવિવેક, સં. ફિવેદી રેવાપ્રસાદ, ચોખરુબા સંસ્કૃત સીરીઝ એાફીસ, વારાશ્યુસી, ૧૯૬૪, પ્રથમ વિમર્શ, પૃ. ૮૮, ૮૯.

**X**-5

અરુષ્યા કે. પટેલ

इत्यत्र हि नस्वरञ्जनानन्तर परिहासपूर्वं सक्या कृताशिषो देव्या यदेतदवचनं माल्येन हनन तत् तदनुभावभृतं तस्याः कौतुकौत्सुक्यलज्जादिक्यभिचारिसम्पदामनुमापयति । सा चानुमीयमाना सती भगवति भवे भतंरि रतिमनुमापयति । यथा च--

> " एवं वादिनि देवषौँ पार्श्वे पितुरघोमुखी। लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वेती॥"

यथा वा---

" प्रयच्छतोच्चैः कुसुमानि मानिनी, विपक्षगोत्रं दियतेन लम्भिता । न किञ्चिद्वचे चरणेन केवलं, लिलेख बाष्पाकुललोचना भवम् ॥ ''४

અર્થાત, "અનુમિત અર્થતો (અન્ય) અનુમેય અર્થસં બધી (સાધ્યસાધનભાવ) જેમકે,—' ચરણા પર અળતા લગાડીને, 'આ ચરણથા પતિના શિર પર રહેલી ચંદ્રકળાના સ્પર્શ કરજે' એવા સખીના પરિહાસપૂર્વ કના આશીર્વાદ પ્રાપ્ત કરીને પાર્વ તીએ કશું બાલ્યા વિના તેના, (સખીના) ઉપર માળાથી પ્રહાર કર્યો. '

અહીં નખના રંજન પછી પરિહાસપૂર્વકના સખીના આશીર્વાદ પ્રાપ્ત કરીને પાર્વતીએ બાલ્યા વિના જે રીતે માળાના પ્રહાર કર્યો, તે તેની (પાર્વતીની) કોતુક, ઉત્સુકના, પ્રહાર, લજ્જા આદિ વ્યભિયારી ભાવસ પત્તિનું અનુમાન કરાવે છે અને તે અનુમાન વડે દેવી પાર્વતીની પતિ શિવ પ્રત્યેની રતિનું (અન્ય) અનુમાન થાય છે. "

અને જેમ કે—'' દેવર્ષિ આવુ' કહેતા હતા, ત્યારે પિતાની બાજુમાં રહેલી પાવેલી મુખ નીસુ' કરીને લીલા કમળની પાંખડીઓ ગણવાં લાગી. "

અથવા જેમ કે,—'' જાંચે રહેલા પુષ્પોના ઉપહાર દેતા પ્રિયતમ વડે સપત્નીના નામથા ખાલાવવામાં આવેલી માનવતી પ્રિયતમા કશું જ ખાલી નહિ. કેવળ આંસુથી અલાહલ ભરેલી માં આંખા સાથે પગ વડે જમીન ખાતરવા લાગી.''

અહીં ઉદાહરણરૂપે એક સાથે ત્રણ ત્રણ શ્લોકા આપીને 'વ્યક્તિવિવેક 'કારે અનુમિતાનુમેય નામના પ્રકાર સ્પષ્ટાકાર કર્યો છે. ઉદાહરણરૂપે આપેલા શ્લોકો પૈક્ષ પ્રથમ શ્લોકની અન્યત્ર ચર્ચા કરતાં, શ્ર'થાકારે ઉદાહરણને વ્યક્તિચારીભાવવ્યવહિતા અનુમિતિરૂપે ઓળખાવ્યું છે. મે તેથી સ્વાભાવિક રીતે જ બાકીનાં એ ઉદાહરણોની પણ આ પ્રકારના વ્યક્તિચારીભાવથા વ્યવહિત અનુમિતાનુમેયમાં ગણના થશે. કારણ કે ત્રણેય ઉદાહરણોમાં સમાન રીતે, સૌ પ્રથમ વ્યક્તિચારીભાવનું અનુમાન થાય છે, ત્યારબાદ સ્થાયીભાવાત્મક રસ અનુમીયમાન બને છે. પ્રથમ શ્લોક અંગે વિચારીએ તો પાર્વ તીની સખી પાર્વ તીનાં ચરણોને અળતાથી રંગીને પછી રસિકતાપૂર્વ ક મીઠા પરિહાસ કરે છે કે, 'આ ચરણોથી તારા પતિના શરે રહેલી ચંદ્રકલાને

૪ એજન, પૃ. ૫૭, ૫૮.

ય એજન, પૃ. eર.

# "મહિમલદુનું અનુમિતાનુમેય અનુમાન અને •પંજના"

18

સ્પર્શ જે. ' સખીની આ મજાક રતિક્રોડાના કોઈ બ'ધવિશેષનું સચન હોઈ શકે. અથવા તા શિવના નિરંતર પગે પડવાની ક્રિયાના નિર્દેશ કરી માનિની બની રહેવાના ઉપદેશ પણ હાઇ શંકે. પરંત તે પ્રકારના આશોર્વાદના પરિણામસ્વરૂપ, પાવ તીએ કશે બાલ્યા વિના સખીને ક્લની માળા**થી મારી. પાર્વ તીની આ** પ્રતિક્રિયા તેના મનમાં **®કેલા વિવિધ ભાવાનું અનુમાન કરવા** પ્રેરે છે. પ્ર'થકારનું કહેવું છે. કે અહીં પાર્વતીના કોતક, ઐત્સક્ય, પ્રહર્ષ, લજ્જા આદિ વ્યભિયારી ભાવાનું અનુમાન થાય છે. અહીં પાવ તીની શિવને પામવાની ઉત્સુકતા, તે કલ્પનાથી થતા મહર્ષ, સખી સમક્ષ હેલાથી લજ્જ આદિ ભાવાની મતીતિ આપણને થાય છે. પરંત્ર, ગ્ર'થકારના મતે આ બાવાના અનુમાનમાં જ કવિને વિવક્ષિત અર્થ પૂર્ણ થઈ જતા નથી અને તેથી આ પદ્મમાં અન્ય વિશેષ અર્થ પણ સકરે છે. પાર્વતીને પ્રહર્ષ, લજ્જા આદિ ભાવા શા માટે **શક્યા** ? તે પ્રશ્નના ઉત્તર પાર્વતીના શિવ પ્રત્યેના અનુરાગનું અનુમાન કરવા પ્રેરે છે. આમ આ વ્યક્ષિયારી ભાવાના અનુમાન પરથી પાર્વતીના શિવ પ્રત્યેના અભિલાષાત્મક શંગાર અનુમિત થાય છે. આમ. પ્રથમવાર પ્રાપ્ત થયેલા સાધ્યરૂપ અનુમેય અર્થ-લજ્જાદિ ભાવા-હેતુ કે સાધન-રૂપ બની જઈ અન્ય અનુમેય અર્થ-પાર્વતીની શિવ પ્રત્યેની રતિ કે શંગારરસનું અનુમાન કરાવે છે. તેથા તેને અતુમિતાનુમેય કહ્યો છે: 'વ્યાખ્યાન' ટીકામાં રૂચ્યક સમજાવે છે કે. અહીં માળાથી પ્રહાર તે અનુભાવ છે. ઔત્સુકય, લજ્જા આદિ વ્યાભિચારીભાવ છે અને તે કારણરૂપ યની જઈ રતિ સ્થાયીભાવનું અનુમાન કરવા પ્રેરે છે. <sup>૧</sup> આનં દવર્ધનના મતે અહીં પાવ તીના લજ્જાભાવ વ્યંગ્ય છે અને વ્યંગ્યાર્થ કરતાં વાચ્યાર્થનું ચારત્વ પ્રકર્ષશાલી હોઈને આ ચાણી મતલ્ય ગ્યન ઉદાહર્ણ છે. 9 અભિનવના મતે અહીં લજ્જા, અવહિત્યા, હર્ષ, ઇર્ષ્યા, સાધ્વસ, સૌભાગ્ય. અભિમાન આદિ ભાવા વ્યાંગ્ય છે.

દ્વિતાય ઉદાહર ચુમાં, સપ્તર્ષિ મંડળ હિમાલય પાસે શિવ માટે પાર્વ તીનું માશું લઇને આવ્યા છે, તે પ્રસંગે પિતાની બાજુમાં રહેલી પાર્વ તી મુખ નીચું કરીને લીલા કમળની પાંખડીઓ ગહાવા લાગી, તેનું વર્જુ ન છે. આ પદ્યમાં અનુમિતાનુમેય સમજાવતાં 'વ્યાખ્યાન ' કાર જ આવે છે.—

"एवं वादिनीति । अत्र लज्जास्यस्य व्यभिचारिणो देवचेरेवंबादित्वं पितुदच पाद्वंवित्तित्वं कारणत्वेन दो विभावो, तथाघोमुखत्वं लीलाकमलपत्रगणनं च कार्यत्वेन स्थितो । सा च गम्यभूता सङ्जा सहचारित्वाद्रति गमयति । तत्वच्चात्रानुमितानुमेयार्चनिष्ठत्वम् । "

અર્થાત, "દેવર્ષિ એમ કહેતા હતા ત્યારે…ઇત્યાદિ…અહીં લજ્જા નામના વ્યભિચારી-ભાવ પ્રત્યે ઋષિનું આ પ્રમાણે કહેવું અને પિતાનું પાસે હોલું–તે બે વિભાવો છે. તેમ જ અધામુખીત્વ અને લીલાકમળના પત્રાનું પરિગણન, એ કાર્ય રૂપ અનુભાવો છે. તેનાથી ગમ્યમાન થતા લજ્જા નામના સહચારીભાવ રતિસ્થાયીભાવને ગમ્ય બનાવે છે. તેથી અહીં અનુમિતાનુમેય

६ રૂચ્યક, એજન, પૃ. ૫૮, 'ભ્યાખ્યાન ' દીકા.

૭ આનંદવર્ધાન-ધ્વન્યાલાક, ઉત્તરાર્ધા, ૩-૬૯, પૃ. ૧૧૮૧.

૮ અભિનવગુષ્ત-એજન, પૂ. ૧૧૮૧, 'દ્યાચન'.

૮ રૂચ્મક-અક્તિવિવેક, પૃ. ૫૯ ૫૨ ' બ્યાપ્ર્યાન ',

અરુહ્યા કે. પટેલ

અર્થ વિષયક સાધ્ય-સાધકભાવ છે." આમ, વિભાવ અનુભાવના નિરૂપણ વડે લજ્જા નામનો સ્થાયીભાય અહીં અનુમાનના વિષય બન્યા છે અને પછી, પાર્વતીના લજ્જાભાવ શા માટે છે, તેવા પ્રશ્નના ઉત્તરરૂપે પાર્વતીની શિવવિષયક રતિનું અનુમાન થાય છે. પાર્વતીને શિવ પ્રત્યે અનુરાગ જ ન હોત, તા તેને લજ્જા ન થાત. આનંદવર્ધને પ્રસ્તુત પદ્યને અર્થશક્તિમૂલક ધ્વનિના ઉદાહરણ તરીકે ગણાવ્યું છે અને પદ્યની આલાચના કરતાં જણાવ્યું છે કે પાર્વતીનું લીલાકમળપત્રોનું પરિગણન શબ્દવ્યાપાર વિના જ વ્યભિયારીભાવ; લજ્જા )ને વ્યક્ત કરે છે. " •

અભિનવગુષ્તે અહીં લજ્જ નામના વ્યભિયારી ભાવને વ્યાંગ્ય માન્યો છે, તો વિશ્વનાથના મતે અહીં અવહિત્યા ( આહારગાપન ) વ્યાંગ્ય છે, મહિમભદ આ ધ્વનિવાદીએ કરતાં એક ડગલું આગળ જાય છે. તેમના મતે અહીં પ્રથમ પાવેલીના લજ્જભાવનું અનુમાન થાય છે, ત્યારપાદ લજ્જભાવ હેતુરૂપ ખની પાવેલીના રનિભાવનું અનુમાન કરાવે છે. આવા સૂદ્ધમ અર્થ ભાધનું કારખુ અનુમાનપ્રક્રિયાનું દિક્રિયાત્વ છે. એટલે કે, અનુમાનપ્રક્રિયા ભેવડાય છે. આનંદવર્ષ નના ધ્વનિમાં વ્યાંજનાવ્યાપાર ભેવડાતા નથી. તેથી ધ્વનિવાદીઓ ' અહીં પાવેલીના લજ્જભાવ વ્યાંગ્ય છે' તેટલા કથનમાત્રમાં વ્યાંગ્યાર્થની સિદ્ધિ માને છે. તેનાથી આગળ, સૂદ્ધમ અર્થ ભાધ સુધી પહોંચી શકતા નથી. કારખું કે તેમના ધ્વનિસિદ્ધાંતમાં વ્યાંગ્યાર્થ પુનઃ વ્યાંજક ખની શકતા નથી.

ત્રીજું ઉદાહરણ, 'કિરાતાજુંનીય ' મહાકાવ્યના આઠમા સર્ગમાં તપાલ ગ માટે આવેલી અપ્સરાએાના વર્ષ્યત્ર પ્રસંગમાંથી લાધેલા એક શ્લાક છે. તેમાં કોઈ એક અપ્સરાના મનાભાવાન આ પ્રમાણે આલેખન થયું છે: "પ્રસંગ એવા છે, કે જયાર્ક પર રહેલાં પૃષ્પાને અપ્સરા તોડી શકતી નથી. તેથી તેના પ્રિયતમ તાડી આપે છે. આ પ્રસંગ, પેલા પ્રિયતમ અપ્સરાને જ્ઞા અવાજે નામ દર્છ દર્ધ ને, ખાલાવીને કહી રહ્યો હોય છે કે '' નીચે પડેલું અમુક કુલ લઇ લે… …… પેલું લઇ લે .....લાલ લઈ લે......વગેરે '' આમ. નામથી સંખાધન કરતી વેળાએ તે અલથી વિપક્ષગોત્રની કોઈક સ્ત્રીના નામથી અપ્સરાને સંબોધે છે. આથી, પોતાના પ્રિયતમની અન્યા પ્રત્યેની આસક્તિને તે પામી જાય છે. પરંતુ તે માનવતી હોઇ ને. પ્રિયતમને આ વ્યાવત કપેકા આપતી નથી. આમ છતાં. તેના મનમાં પ્રિયતમ પ્રત્યે ભારાભાર રાષ ભર્યો છે અને તે ક્રશ ખાલ્યા વિના આંસુભરી આંખે, તેના પગના નખથી જમીન ખાતરવા લાગી—તેવા અનુભાવા વડે વ્યક્ત થાય છે. આનંદવર્ધને આ શ્લોકને ગુણીબૃતવ્યં વ્યના ઉદાહરણરૂપે ટાંકયા છે. તેમનું કહેલું એવું છે કે, અહીં ભાવની અભિવ્યક્તિમાં વક્કોકિતના આશ્રય લેવામાં આવ્યો છે તેમ જ એ શબ્દો વડે ભાવનું કથન થયું હોવા**થી અહીં** વાચ્યનું ચારત્વ પ્રતીત થાય છે.<sup>૧૧</sup> અભિનવગુપ્તના મતે અહીં અપ્સરાના અતિશય મન્યુસ ભાર વ્યાજિત થયા છે. ૧૨ મહિમ આ શ્લાક અંત્રે ર્વિશેષ કશું કહ્યું નથી, પરંતુ તેમનું મંતવ્ય આનંદવર્ધન−અભિનવગુપ્ત કરતાં નિરાળું છે. તેને આ પ્રમાણે સમજાવી શકાય: અહીં પ્રિયતમનું વિપક્ષગાત્રનું એટલે કે શાકપનું નામ લેવું એટલે

૧૦ આનંદવર્ધાન, ધ્વન્યાલાક, પૂર્વાર્ધા, પૂ. ૫૫૮. ૫૬૦.

૧૧ - આનંદવર્ધન, ધ્વન્યાલાક, કત્તરાર્ધ, પૃ. ૧૧૮૪.

૧૨ અભિનવગુપ્ત, એજન, પૃ. ૧૧૮૫, ' ક્રાેચન '.

# " મહિમભટનું અનુમિતાનુમાય અનુમાન અને ન્ય જના"

**X3** 

કે પ્રિયતમનું ગાત્રસ્ખલન એ વિભાવ છે. અપ્સરાનું 'કશુંયે બાલ્યા વિના, આંસુ છલકતી આંખાંથી જમીન ખાતરવા' તે અનુભાવા છે. આ પ્રકારની વિભાવ-અનુભાવ આદિ સામગ્રીના બળે માનિની નાયિકાના હદયમાં ભારાભાર ભરેલા રાષ કે મન્યુસંભાર અનુમિત થાય છે. આ મન્યુસંભારરૂપી વ્યભિચારીભાવ હેતુરૂપ ખનીને નાયિકાના ઇર્ષ્યાવિપ્રલંભનું અનુમાન કરાવે છે. 'વ્યાખ્યાન'કારે ડીકામાં જણાવ્યું છે કે, "અહીં અપ્સરાના લજ્જા નામના વ્યભિચારીભાવ ગમ્ય ખને છે. ' અલખત, તેમનું આ પ્રકારનું મ'તવ્ય બહુ રુચતું નથી જ. કારણ કે માનવતી નાયિકાને તેના પ્રિયતમ આનંદના શું ગારના પ્રસંગે તેની શાકચના નામ વડે બાલાવે, તે તેના માટે અસહા થઇ પડતું હોય છે. તેથા અહીં લજ્જા નહિ, પરંતુ રાષ કે મન્યુ જ અનુમાનના વિષય છે, અને અપ્સરાના મન્યુસંભાર પરથા તેના કૃષ્યાંમુલક વિષલ ભશું ગારનું અનુમાન થાય છે.

# (ખ) વસ્તુમાત્રથી વ્યવહિત અનુમિતાનુમેય:-

ક્વાંચત્ એવું ખતે છે કે, પદ્મમાં, કવિએ વર્ણ વેલ ભાવનું સીધેસીધું અનુમાન ન થતાં, પ્રથમ તેમાં રહેલી કોઇ ઘટના કે વસ્તુનું અનુમાન થાય છે. ઘટના ગમ્ય થયા પછી કવિતે વિવિક્ષિત અર્થ અનુમેયરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે પ્રાપ્ત થતા અનુમિતાનુમેયમાં મૂળભૂત અનુમેયાર્થ વચ્ચે વસ્તુ વ્યવધાનરૂપે હોય છે. તે નીચેના પદ્યમાં જોઇ શકાશે:

तत्रैकेन वस्तुमात्रेणान्तरिता सा यथा--

शिखिपिष्छकर्णपूरा वष्ट्व्यधिस्य गर्विणी भ्रमति। मुक्ताफलरचितप्रसाधनानां मध्ये सपत्नीनाम्॥

अत्र हि वक्ष्यमाणपकारेण व्याधवध्वाः सपत्नीम्यः सौभाग्यातिरेकोऽनुमेयः । स चावि-रतसम्भोगसूखासङ्गानिस्सहतया पत्युर्मयुरमात्रमारणक्षमतयानुमीयमानयान्तरितः । १४

અર્થાત્, ''તેમાં એક વસ્તુમાત્રથી વ્યવ**હિ**ત વસ્તુમાત્રની અનુમિતિ જેમ કે,— 'મારપી' છતું કર્ણ પૂર ધારણ કરેલી વ્યાધવધૂ, માતીનાં આભૂષણાથી સજ્જ એવી સપત્નીઓ વચ્ચે ગર્લ પૂર્વ'ક કરે છે, ' અહીં જેમ 'કે આગળ કહેવામાં આવશે, કે વ્યાધવધૂનું સપત્નીઓની અપેક્ષાએ અતિશય સોભાગ્ય અનુમેય અર્થ છે, પરંતુ તે પતિના નિરંતર સંભોગસુખના નશાને કારણે કેવળ મયૂરમાત્રને મારી શકવાની ક્ષમતાર્શય વસ્તુના અનુમાનથી અ તરિત છે.''

પદ્યમાં સપત્નીઓ વચ્ચે નવાઢા વ્યાધવધૂના ગર્વપૂર્વક ભ્રમણનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. તેના પરથી નવાઢાના સૌભાગ્યાતિશયનું એનુમાન થાય છે, પરંતુ આ પ્રકારનું અનુમાન સીધેસીધું થતું નથી. વચ્ચે અન્ય ઘટના કે વસ્તુનું વ્યવધાન રહેલું છે. નવાઢાએ કેવળ મયૂરપિચ્છનું કર્ણું ભૂષણ પહેર્યું છે. સપત્નીઓ માતીનાં આભૂષણેથી ઝૂમી રહી છે. યુવાન વ્યાધ સપત્નીઓ માટે સામાન્યજનાને દુર્લભ એવાં મુક્તાકળ લાવ્યા હતા. નવાઢા માટે તે મારપીંછ લાવ્યા છે! આમ છતાં, નવાઢાનું સપત્નીઓની અપેક્ષાએ સૌભાગ્યાતિરેક કઈ રીતે માની શકાય ? પ્રથકારે અહીં એવાં સ્પષ્ટતા કરી છે કે, પદ્યમાં મારપીં છના આભૂષણે

૧૩ રચ્ચક, ભ્યક્તિવિવેક, પૃ. ૫૯ પર 'ભ્યાખ્યાન '.

૧૪ લાકુ મહિમ, એજન, પૃ. ૯૦.

अर्थुष्या है। पटे

કારણે સૌ પ્રથમ હવાન વ્યાધની મયુરમાત્રમારણક્ષમતાનું અનુમાન થાય છે. આ પ્રકારના **દો**ર્ખલ્ય માટે તેની અવિરત સંભાગપરાયણતા જવાળદાર છે અને તે વ્યાધવધુના સૌભાગ્યાતિશયનું અતુમાન કરાવે છે. પર'ત આ પ્રકારના અતુમાનમાં યુવાન વ્યાધની મયુરમારણમાત્રક્ષમતાનું અનુમાન વ્યવધાનરૂપે રહેલાં છે. તે હેતુરૂપ ખની જઈ અન્ય અર્થ —સૌભાગ્યાતિશયતાનું અનુમાન કરાવે છે. તેથી આ અનુમિતાનુમેય નામના અનુમાનપ્રકાર છે. તૃતીય વિમશ'માં પણ **ગ**ંથકારે આ ચર્ચા છેડી **છે.** ત્યાં તેમણે જણાવ્યું છે કે, ''સામાન્યજનાને દુર્લભ એવાં આભુષણો ધારણ કરતી સપત્નીએ વચ્ચે કેવળ મારપી છતું કર્ણાભરણ પહેરતી વ્યાધવધ ગર્વથી કુલી સમાતી નથી, તેવું જે કથન થયું છે, તેના તાત્પર્યાર્થ શા છે? અહીં વ્યાધવધૂના ગર્વનું કારણ એ છે કે, સપત્નીઓના સંગ હતા. ત્યારે વ્યાધ્યુવક દૂર-સુદર વનામાં જર્કને મદાન્મત્ત માત ગતે હણીને તેમના માટે મુક્તાફળ લઇ આવતા હતા. આમ વ્યાધ્યવક સપત્નીઓમાં નહિ, બલ્ક માત ગ-મારણ આદિ વ્યાપારામાં વધારે રચ્યોપચ્યા રહેતા હતા. નવાઢા આવ્યા પછી સ્થિતિ બદલાઈ. તે પોતાના અન્ય કાર્યકલાપા સ<sup>ન્</sup>કેલી લઈ. તેની સા**થે** અવિરત સંભોગસૂખ માણે છે અને તેના મનાર જન માટે નજીકમાં આવી પડેલા મયુર આદિને મારીને મારપીંછ લાવી આપે છે. તેની આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિમાં નવાઢા પ્રત્યેની તેની ગાઢ આસક્તિનું અનુમાન થાય છે. <sup>૧મ</sup> આથી કહી શકાય કે, મુક્તાકળાનાં આભુષણો સપત્નીઓનું દીર્ભાગ્યાતિશય અને મારપીં છનું આભુષણ વ્યાધવધના સીભાગ્યાતિશયનું અનુમાન કરાવે છે. આમ, પદ્યની રચના પ્રણાલી એવી છે કે, સાધ્યભૂત અનુમેય અર્થની સીધેસીધે પ્રતીતિ થતી. નથી. અહીં સૌ પ્રથમ, વ્યાધનિષ્ઠ મયુરમારણમાત્રશક્તિનું અનુમાન થાય છે. પછી તે અનુમેય અર્થ હેતરૂપ થની જઇને વ્યાધવધુના સૌભાગ્યાતિશયનું અનુમાન કરાવે છે. આમ, અ'તિમ અનુમેય અર્થ, તેની પૂર્વ પ્રાપ્ત થતા અન્ય અનુમિત અર્થને કારણે અંતરાય પામ્યા છે. તેથા તેને એક વસ્તના અંતરાયથી યુક્ત અનમિતાનુમેય કહ્યો છે. આનંદવર્ધને આ પદ્યને સ્વતઃ સંભવી વસ્તુધ્વનિને રજૂ કરતું અર્થ શક્તિમૂલક ધ્વનિનું ઉદાહરણ ગણ્યું છે. ૧૧ પરંતુ મહિમ જેવી છ્યાવટ કરીને વ્યાજનાનું દ્વિક્રિયાત્વ દર્શાવ્યું નથી.

# (ક) એ કે ત્રણ વ્યવધાનાથી મુક્ત અનુમિતાનુમેય :-

ડેટલાંક પદ્યો એવાં હોય છે કે, તેમાં અર્થ પ્રાપ્તિ વચ્ચે અંતરાયા વિલ્નરૂપ ખનતાં હાય છે અને તેથા વાચ્યાર્થ પછી તરત જ અનુમેયાર્થની પ્રાપ્તિ થવાને બદલે ખે વાર કે ત્રણ વાર અનુમાન-વ્યાપારને પ્રવૃત્ત કરવા પડે છે. જ્યાં કવિવિવક્ષિત અર્થ વચ્ચે ખે વ્યવધાના હાય, ત્યાં અનુમાન-વ્યાપાર ત્રણવાર પ્રવૃત્ત થતા જોવા મળે છે. જેમ કે, નીચેનું પદ્ય-દ્વામ્યામन्तरिता यथा--

# वाणिजक ! हस्तिदन्ता कृतोऽस्माकं व्याघ्रकृत्तिश्च । यावल्लुलितालकमुखी गृहे परिष्वक्तते स्नुषा ॥

૧૫ એજને પૃ. ૫૦૭.

૧૬ આનંદવર્ધન, ધ્વન્યાલાક, પૂર્વાર્ધ, પૃ. ૫૮૨,

# ''મહિમભદ્રતું અનુમિતાનુમાય અનુમાન અને વ્યંજના "

\*4

अत्र हि वक्ष्यमाणप्रकारेण वृद्धव्याचेन वाणिजकं प्रति हस्तिदन्ताद्यभावप्रतिपादनाय व्यापक-विरुद्धकार्योपलिब्धः प्रयुक्ता । यथा नात्र तुवारस्पर्शो धूमादिति । हस्तिदन्तव्याद्याजिन।दिसद्भावो ह्यस्मद्गृहे समर्थस्य सतः सुतस्य तद्वचापादनव्यापारपरतया व्याप्तः । तद्विरुद्धं च स्नुवासौभाग्याति-रेकप्रयुक्तमविरतसम्भोगसुखासङ्गाजनितस्य निस्सहत्वम् । तत्कार्यं च स्नुवाया विस्नुनितालकमुखी-स्वमिति । ''९७

અર્થાત; "મે વસ્તુમાત્રથી અંતરાય પામેલા—જેમ કે, 'હે વ્યાપારી! અમારા મરમાં હાથીદાંત અને વ્યાઘ્રચમેં કચાંથી હોય! કારણ કે ઘરમાં વિખરાયેલી અલકલટાવાળું મુખ શાભાવતી પુત્રવધૂ વિલાસથી ધૂમી રહી છે.' અહીં આગળ ઉપર વર્ણ વવામાં આવનાર પ્રકારથી વૃદ્ધ વ્યાધની વ્યાપારી પ્રત્યેની ઉક્તિ છે, અને તે હાથાદાંત આદિના અભાવની વાતનું પ્રતિપાદન કરવા માટે વ્યાપક વિરુદ્ધ કાર્યની ઉપલબ્ધિના પ્રયોગ કર્યો છે. જેમ કે, 'અહીં ઠંડક નથી, ધૂમાડા હોવાથી ' હાથાદાંત અને વ્યાઘ્રચમેં આદિના સદ્દભાવ (ઉપલબ્ધિ) અમારે ત્યાં સમર્થ પુત્રની તેને હણી નાંખવાના વ્યાપારથી વ્યાપ્ત છે. (=વ્યાપ્તિયુક્ત છે, નિયત સાહચર્યથી યુક્ત છે.) અને તેની વિરુદ્ધ, પુત્રવધૂના સૌભાગ્યાતિરેકની વાત કરવામાં આવી છે અને તે (પુત્રની) અવિરત સંભાગના સુખાસંગને કારણે પેદા થયેલ અસામથ્ય તે નિર્દેશ કરે છે અને તેનું કારણ પુત્રવધૃના અલકલટાથી સંવૃત્ત ચહેરા છે. '

( મ'થકારતું કહેલું એવું છે કે, નુદ્ધ વ્યાધના ઘરમાં વ્યાલયર્મ, હાથાદાંત આદિ ઉપલબ્ધ નથી. કારણ કે ધરમાં 'લુલિતાલકમુખી ' પુત્રવધુ ગર્વથી ઘૂમી રહી છે. અહીં વ્યાધને ઘેર હાથીદાંત આદિની ઉપલબ્ધિ તે સાધ્ય છે અને લુલિતાલકમુખી પુત્રવધનું હોવું, તે હેતુ છે. અહીં અનુમાન મકિયા આ પ્રમાણે થશે: જુલ વ્યાધને ઘેર હાથીદાંત. વ્યાઘ્યમે આદિની પ્રાપ્તિ તે વ્યાપક કે સાધ્ય થશે અને યુવાન વ્યાધપુત્રની વ્યાધાદિના વધની રૃચિ, તે વ્યાપ્ય કે હેતુ બનશે.) કારણ કે વહા વ્યાધને ઘેર હાથીદાંત આદિની ઉપલબ્ધિ ત્યારે જ શક્ય ખને છે, કે જ્યારે તેના યુવાન પુત્ર વ્યાઘ્રાદિના વધમાં રૂચિ ધરાવતા હાય. પર'તુ અહીં પરિસ્થિતિ જૂદી જ છે. પદ્મમાં વ્યાધપુત્રનું વ્યાધાદિના વધનું વૈમુખ્ય વર્ણુ વવામાં આવ્યું છે અને તે હાથીદાંત, વ્યાધ્રયમ આદિની પ્રાપ્તિરૂપ વ્યાપક વિરુદ્ધનું કાર્ય છે. તેથા અહીં વ્યાપક વિરૃદ્ધની ઉપલબ્ધિ છે, તેમ કહેવામાં આવ્યું છે. વ્યાપકવિર્દ્ધની ઉપલબ્ધિને આ પ્રકારે સમજાવી શકાય: -જેમકે, ધમાડા પરથી અગ્નિનું અનુમાન થાય, તે સ્વાભાવિક છે, પરંતુ "અહીં અગ્નિ છે કારણ કે ધુમાડા છે" તેમ કહેવાને ખદલે, કેવળ ધૂમાડા જોઈને એ એમ કહેવામાં આવે કે, " અહીં શીતળતા નથી, કારણ કે ધૂમાડા છે. " તા અહીં વ્યાપકવિરુદ્ધની ઉપલબ્ધિ થઈ. અગ્નિના ગુણધર્મ ઉષ્ણાતા છે. તેની વિરુદ્ધની બાબત એટલે કે વ્યાપક એવા અગ્નિની વિરૃદ્ધની બાબત-જળના ગુબાધમ - શાતળતાના વ્યાપકના સ્થાને નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે અને પછા. તેના નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. આવું કથન કરવામાં આવ્યું હોવા છતાંયે વ્યાપ્ય એવા ધુમના નિદે'શને કારણે અનુમાન તા વ્યાપક અગ્નિનું જ શાય છે. વરાવર આવું જ આ પદ્માં છે. પદ્મમાં હાથીદાંત, વ્યાથ્રચમ આદિની ઉપલબ્ધિ તે વ્યાપક છે. વ્યાધપુત્રની વ્યાઘાદિના વધમાં રચિ તે

૧૭ લાક મહિમ, ગ્યક્તિવિનેક, પૃ. ૯૦.

कार्डेली हे तर्ब

¥ŝ

ભાષ્ય છે. પદ્મમાં વ્યાધપુત્રની વ્યાકાદિના વધ પ્રત્યેની રૂચિતું વૈમુખ્ય વર્ષો વવામાં આવ્યું છે. આ બાયત, વ્યાપકવિરદ્ધની ઉપલબ્ધિ થઈ. અહીં અનુમેય અર્થ છે વસ્તુના વ્યવધાનથી રાંતરાય પામ્યો છે, તેલું બ્રાંથકારનું કહેલું છે. આ અંતરાયાથા યુક્ત અનુમાન**પ્રક્રિયાને આ** પ્રમાણે સમજાવી શકાય: અહીં વ્યાધની પુત્રવધુના અલકલટાથી છવાયેલા સુંદર ચહેરા, તે હેદ્ર છે. ચા હેતુ પરથી વ્યાધપુત્રની તેના પરની આસક્તિ અને પુત્રવધૂની સૌભાગ્યાતિશયનું અનુમાન **થા**ય છે. આ સૌભાગ્યાતિશયરૂપી અનુમેય અ**ર્થ અ**ન્ય વસ્તુના અનુમાનમાં **હેતુ**રૂપ બની જાય છે. પરિણામે, વ્યાધપુત્રના સંભોગસુખાસંગપરત્વનું અનુમાન થાય છે. વ્યાધપુત્રના સંભોગસુખાસંગપરત્વરૂપ ચાતુમેય અર્થ પુનઃ હેતુ બની જાય છે. તેના પરથી ક્ષાણશક્તિ એવા વ્યાઘપુત્રના વ્યાદ્યાદિ–વધના વૈષ્કુખ્યતું અનુમાન થાય છે. આમ, હાથીદાત, વ્યાઘ્રચર્મ આદિતી અનુપલબ્ધિમાં વ્યાધપુત્રનું બાલાદિવધનું ગૈમુખ્ય કારણરૂપ બન્સું છે. ત્ર'થકારના મતે અહીં એક હેતુ પરથી જે અનુમેય અર્થ પ્રાપ્ત થયા છે. તે હતુરૂપ બની જઈ અન્ય અનુમેય અર્થની સિલ્લિ કરે છે. આ અનુમેય અર્થ કુંીથી હેતુરૂપ ખનીને ત્રીજી જ વસ્તુનું અનુમાન કરવા પ્રેરે છે. આ રીતે, ત્રીજીવાર પ્રાપ્ત થયેલા ચર્થ જ વાસ્તવમાં સાધ્ય છે અને તે જ કવિતે ક્ષ્પ્રું છે. આમ, કવિને વિવક્ષિત અર્થને સમજવા માટે ત્રણ ત્રણ વખત અનુમાનના આશ્રય ક્ષેવા પડ્યો. કારણ કે તે અર્થ બે વસ્તુઓના એ તરાયથી યુક્ત હતો. આ પ્રકારનું અનુમિતાનુમેય અનુમાન કષ્ટસાધ્ય હાઈને ચમતકા**રક નીવડ**તું નથી. આનં દવર્ધને આ પદાને અર્થ શક્તિમલકના ૨વતઃસંભવી નામના પ્રભેદના દર્ષાંતરૂપે રજ કુ્રિં છે અને તેમના મતે અહીં વ્યાધપુત્રની નિરંતર સંભોગજન્ય દુર્ખલતારૂપ વ્યંગ્યાર્થ પ્રગટ શાય છે. ૧૮

# ત્રણ અ'તરાયાથી યુકત અનુમિતાનુમેય:

મહિમે ત્રણ વસ્તુએાના અતરા<mark>યાથી યુક્ત અનુમાનને આ પ્રમાણે નિર</mark>્નપ્યું છે.

#### त्रिभिरन्तरिता यथा---

विपरितसुरतसमये ब्रह्माणं दृष्ट्वा नामिकमले । हरेर्दक्षिणनयनं चुम्बति हौयाकूला लक्ष्मीः ॥

अत्र हि लक्ष्मीलज्जानिवृत्तिस्साष्या । तत्र च भगवतो हरेर्दक्षिणस्याक्षणः सूर्यात्मना लक्ष्मी-परिचुम्बनं हेतुः । तद्धि तस्य तिरोषानलक्षणमस्तमनुमापयित । सोऽपि च साहचर्यान्नाभिनिलनस्य सःङ्कोचम् । सोऽपि ब्रह्मणो दर्शनव्यवषानमिति त्रयाञ्चतिरतानुमेयार्थप्रतिपत्तिः । तदियमुपायपरम्परो-पारोह्वनिस्सह । न रसास्वादान्तिकमुपगन्तुमलमिति प्रहेलिकाप्रायमेतत काव्यमित्यतिक्याप्तिः ।''९ प्र

અર્થાત, "ત્રણ વસ્તુએ થી અંતરાય પામેલ (અનુમિતાનુમેય) જેમ કે, 'વિપરીત રતિક્રીડા સત્ત્રયે (વિષ્ણુના) નાલિક મળ પર ખેડેલા પ્રદ્યાને નોઈને શરમના મારી લક્ષ્મી વિષ્ણુના જમણા તેમને ચૂમવા લાગી. 'અહીં લક્ષ્મીની લજ્જનિષ્ઠૃત્તિ તે સાધ્ય છે અને ભગવાન વિષ્ણુના સૂર્ય રૂપ જમણા તેત્રતે લક્ષ્મીનું સુંખન તે હતું છે અને તે તેના તિરાધાનને કારણે સુર્યાસ્તનું અનુમાન થાય

૧૮ આનંદવર્ધન, ધ્વન્યાલાક, કત્તરાર્ધ, પૃ. ૧૮૭.

૧૯ લાટ મહિમ, વ્યક્તિવિષેક, પૃ. ૯૧, ૯૨.

# ''મહિમભટ્રનું' અનુમિતાનુંમૈય અનુમાન અને વ્ય'જના"

80

અને તેનાથી તેના સાહચર્ય ને કારણ નાસિકમળના ખીડાઈ જવાનું અનુમાન થાય છે અને તેનાથી પ્રદ્માના દર્શનના વ્યવધાનનું-આમે ત્રણ અંતરાયા પ**છીથા અનુમે**યાર્થના પ્રતાતિ થાય છે. આ પ્રકારની ઉપાયપર પરા (એક પૈછી એક ઉપસ્થિત થતા સાધ્યપ્રત્યાયક હેતુઓ) સામાજિકને માટે ક્ષ્પ્રક (અસલા) નીવડે છે અને તે રસાસ્વાદની નજીક પહોંચી શકતા નથી. તેથી આ પ્રહેલિકા જેવું છે. તેને કાવ્ય કહેવામાં અતિવ્યાપ્તિ થાય છે. " શ્રે થકારના મતે પદ્મમાં લક્ષ્મીની લજ્જન નિકૃત્તિ સાધ્ય છે અને ભગવાન વિષ્ણાના જમણા નેત્રને સુંખન, તે હેતુ છે. પરંતુ અહીં હેતુ અને સાધ્ય વચ્ચે પ્રત્યક્ષ સંબ'ધ નથી. એટલે કે લજ્જાનિયૃત્તિ માટે લક્ષ્મી વિષ્ણુના જમણા તેત્રંને ચુંબન શાં માટે કરે છે, તે સમજાતું નથી. તેથી તેના પર વિચારવિમર્શ કરતાં, જણાય છે ક વિષ્ણાનું જેમણું તેત્રે સુર્યારૂપ છે અને સુંભનને કારણે તે ઢ'કાઈ જવાથી સુર્યાસ્ત થવાનું અનુમાન થાયું છે. સુર્યાસ્તરૂપ અંતુમેય અર્થ અન્ય અનુમાનના હેતુ બની જાય છે અને તેના વડે, સાર્યાસન થતાં. સર્યાના સાહ્યર્યથા વિકસિત થતું નાલિકમળ બીડાઈ જવાનું અનુમાન થાય છે. પરંતુ નાભિક્રમળમાં તા પ્રહ્મા ખેડેલા છે! નાભિક્રમળ બીડાઇ જવારૂપી અનુમેય અર્થ પુનઃ હેતુ બની ન્નય છે અને, પરિષ્ણામે, નાભિકમળમાં મેઠેલા પ્રદ્યા લક્ષ્મીની રતિક્રીડા નેઈ ન ન્નય. તેવા અનુમેય અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. ખાસાને આંખાથા એાઝલ કરવાનું પ્રયોજન લક્ષ્મીને થતા લજ્જાભાવ છે. આ લજ્જાભાવના નિવારણ અર્થે લક્ષ્મીએ શોધી કાઢેલા આ ઉપાય છે. તેવં પ્રતીત થાય છે. આમ, વિષ્ણના જેમેંણા નેત્રને લક્ષ્મીએ કરેલા સુંખનનું રહસ્યોદ્ધાટન લક્ષ્મીના લજ્ઝનિવૃત્તિરૂપ સાધ્યમાં પરિણમે છે. આ સાધ્યરૂપ અર્થ સુધી પહોંચતાં, ભાવકને વચ્ચેના વ્યવધાનરૂપ ત્રણ અર્થી સમજવા પડે છે. આમ, એક પછી એક એમ ઉપસ્થિત થતા આ સાધ્ય મત્યાયક હૈતુઓ ભાવકને માટે કષ્ટસાધ્ય નીવડે છે. પરિણામે, ભાવકને લવલેશ રસાસ્વાદ થતા નથી. તાપછી આવાં પદ્યોને કાવ્ય એવું નામ આપવાને બદલે પ્રહેલિકા કહીએ તા શું ખાટે ? તેવા મત ગ્ર'થકારે રજ કર્યો છે.

અનુમિતાનુમેયનાં છેલ્લાં ખંને દર્શાતાને સ્માનંદવર્ષને વસ્તુષ્વિનિનાં ઉદાહરણારૂપે રજૂ કર્યાં છે. મહિમના મતે આ ખંને ઉદાહરણા પ્રહેલિકાથી વિશેષ કંઇ જ નથી. કારણ કે કાવ્યાર્થને પામવામાં વચ્ચે આંતરાયા આવે છે. કવિને વિવક્ષિત વસ્તુને સમજવામાં જ્યાં બોહિક કસરત અપેક્ષિત હોય, તેવા પદ્મને ઉત્તમકાવ્ય—અરે કાવ્યસુદ્ધાં કહી શકાય નહિ તેને તા પ્રહેલિકા કહીએ તે જ ક્રીક છે. આવું જણાવીને મહીમે આનંદવર્ષનના કવિત્વના ખ્યાલ પર કટાક્ષ કરી લીધા છે.

# અર્થાન્તરસ'ક્રમિતવાશ્યમાં અનુમિતાનુમેય :--

આન દવર્ષને અર્થાન્તરસંક્રમિતવાચ્ય ધ્વનિતું જે ઉદાહરણ આપ્યું છે, રેંગ્ તેમાં અર્થ --્રત્રતીતિ અનુમિતાતુમેયરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે, તેવું મહિમનું કહેવું છે. પદ્મમાં અનુમેય અર્થની સિલ્લિ માટે તેમણે સાધ્ય-સાધનભાવની સ્પષ્ટતા આ પ્રમાણે કરી છે:

ર• આનંદવર્ધાન, ધ્વન્યાલાક, પૂર્વાર્ધ, પુ. ૩૪૨.

અરુષ્યા કે. પટેલ

" स्निग्धश्यामलकान्तिलिप्तिवियतो वल्लद्भलाका घनाः वाताः शीकरिणः पयोदसुह्दामानन्दकेकाः कलाः । कामं सन्तु टढं कठोरहृदयो रामोऽस्मि सर्वं सहे वैदेही तु कथं भविष्यति हहुद्वा देवी ! धीरा भव ॥ इति ।

अत्र मदनदहनोद्दीपनचन्द्रोदयोद्यानादि दारुणपदार्थसार्थवर्शनदुःससिंद्वणुत्वं नाम रामस्य साध्यम् । तत्र च रामत्वमेवार्थो हेत्: ।

रामशब्दो ह्ययं स्वेच्छापरिकल्पित प्रकरणाद्यवसेयसकलक्केशभाजनत्वलक्षणधर्मविशिष्टं संज्ञिनं प्रत्याययति न संज्ञिमात्रम् । तयोदच व्याप्यध्वापकभावलक्षणः सम्बन्धः प्रसिद्धकृतोऽध्यात्म-प्रसिद्ध एवावगन्तव्यः, यथा वृक्षशिशंपयोः । यदच तवनुमितं धर्मान्तरं तत् सर्वसहत्वस्योपात्तस्य साधनं न रामस्वमेवेत्यनुमितानुमेयं तत् । ''र १

અર્થાત્, " લાટી શ્યામલ કાન્તિથી નભ લી'પે, વી'ટમા ખલાક મના

વાયુ શીકર લાવતા મયૂરનાં, આન દેકેકાકલા : હા.........હા...........એમ ભલે, કઠેારહદયા હું રામ સર્વે સહું કિન્તુ જાનકીનું થશે શું ? ધરજે હા દેવિ તું પૈય°ને. ''રર

અહીં કામાબ્રિને પ્રદિપ્ત કરનાર ચંદ્રોદય, ઉદ્યાન આદિ દારુષ્ણ પદાર્થોના દર્શ નરૂપી દુઃખાનું રામનું સહિષ્ણુત્વ તે સાધ્ય છે. તાં રામત્વ એ જ હેતુ છે અને તે અર્થ હેતુ છે. અહીં જે રામ શબ્દ છે, તે કેવળ સંગ્રાવાનની પ્રતીતિ નથી કરાવતો, પરંતુ તે સ્વેચ્છાથી કલ્પેલા, પ્રકરષ્ણ આદિવશાત સમજમાં આવનાર સઘળાં દુઃખાના ભાજનરૂપ, વિશિષ્ટ ધર્મથી યુકત સંગ્રાવાનની પ્રતીતિ કરાવે છે. તે બંનેનો (સંગ્રાવાન રામ અને કલેશભાજનત્વરૂપ વિશિષ્ટ ધર્મથી યુકત રામનો) વ્યાપ્ય—વ્યાપકભાવરૂપ સંબંધ પ્રસિદ્ધ છે અને તેને અધ્યાત્મ પ્રમાણથી (સ્વાનુભવથી) જાણી શકાય છે. જેમ કે, નક્ષ (સામાન્ય) અને (ન્રક્ષિવિશિષ્ટ) શીશમના ન્રક્ષનો સંબંધ અને જે (સકલદુઃખસહિષ્ણુત્વરૂપ) અન્ય ધર્મનું અનુમાન કરવામાં આવ્યું છે, તે સર્વસહિષ્ણુતાનું શબ્દરૂપી કથન થયું હોવાથી સાધનરૂપે છે, રામત્વ સાધનરૂપે નથી. આ રીતે તે અનુમિતાનમેય છે. ''

આ પ્રસ'ો, અનુમાનપ્રાપ્તિમાં શબ્દ હેતુરૂપ ખનતા નથી, પરંતુ પ્રકરેલું આદિ સામગ્રો હેતુરૂપ ખને છે, તેવું ગ્ર'થકારનું મ'તવ્ય અને વ્ય'ગ્યાર્થની સાપાલિકતા સ'ખ'ધી તેમના વિચારાની ચર્ચા છોડી દઈએ. અહીં અનુમિતાનુમેય ક્રઈ રીતે ખને છે, તેને જ કેન્દ્રમાં રાખીને વિચારીએ. મહિમના મતે ' रामोऽस्मि 'એ શબ્દ પ્રકરેલુવશાત, રામે સ્વેછાએ કલ્પેલા સ'દભ°ને આધારે રામના સકલકલેશભાજનત્વનું અનુમાન કરાવે છે. અહીં રામત્વ એ અર્થ હેતુ છે. આ રામત્વ

ર૧ લાદ મહિમ, વ્યક્તિવિક, પૃ. ૪૭૪.

રર માંકડ ડેાલરસાય, અનુનાદક, ધ્વન્યાલાક, ગુજરાત યુનિવર્સિટી, અમદાવાદ-૯, ૧૯૭૧, પૃ. ૧૧૯ પરથી સાભાર

# " મહિમભદ્દનું અનુમિતાનુમૈય અનુમાન અને ૧૫ જના"

\*t

પર સકલકલેશભાજનરૂપ વિશિષ્ટ રામના આરોપ થયા છે. (લક્ષણામૂલક ધ્વનિનું આ ઉદાહરણ છે અને મહિમે લક્ષણાને ઉપચારમાત્ર કહી છે. ઉપચાર એટલે આરોપ.) અહીં એક અનુમિત અર્થ પરથી અન્ય અર્થનું અનુમાન આ રીતે થાય છે: વિશિષ્ટ સંદર્ભના આધારે રામ શબ્દ પરથી રામના સકલકલેશભાજનત્વરૂપી અર્થનું સૌ પ્રથમ અનુમાન થાય છે. આ સકલકલેશ-ભાજનત્વ હેતુરૂપ બની જઈ, રામના વિયાગજન્ય દુઃખસહિષ્ણત્વનું અનુમાન કરાવે છે. આમ, પ્રથમ અનુમિત અર્થ, અન્ય અર્થના અનુમાનમાં કારણરૂપ બની જાય છે. તેથી અનુમિતાનુમેય પ્રકારનું આ દર્ણાત છે.

અામ, આનંદવર્ષ નનાં ધ્વનિઉદાહરણામાં મહિમે વ્યંજનાના ઉપાદાનને ઉખેડી કાઢી, તેના સ્થાને બોલિક ચેતનાથા યુક્ત અનુમિતિને સફળતાપૂર્વ ક ગાંડવી આપી છે, અને આનંદ- વર્ષ નનાં ધ્વનિનાં ઉદાહરણામાં રહેલી સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ અનુમાનપ્રક્રિયાની છણાવટ કરી છે. તેમના મતે વ્યંજનાવ્યાપાર કરતાં અનુમાનવ્યાપાર વ્યાપકતર છે. તેથી વ્યંજનાથી અપ્રગટ રહેલા અર્થ અનુમાનના સ્પર્શ માત્રથા સફુરી ઊંઠે છે. આ તથ્યનું પ્રતિપાદન કરવા માટે જ તેમણે અનુમિતાનુમેય નામના અનુમાનપ્રકારની ઉદ્ભાવના કરી હોય, તેમ જણાય છે. અલબત્ત, તેમના મતે વ્યભિચારીભાવનું વ્યવધાન પામેલ અનુમિતાનુમેય રમણીય છે. કારણ કે તેનું લક્ષ્ય રસાનુમિતિ છે. પરંતુ વસ્તુમાત્રથી વ્યવહિત અનુમિતાનુમેય કેવળ બૌલ્ફિક કસરત સમા છે અને ભાવકને અંતિમ અર્થની પ્રાપ્તિમાં પરિશ્રમ પડે છે.

અતુમિતાનુમેય પ્રકારની મહિમની પ્રકલ્પના ભાવકને અતિસૃદ્ધમ એવા કાવ્યાથ નું ભાવન કરાવે છે અને સાથાસાથ તેમની વિલક્ષણ, ન્યાયાન્વિત વિવેચકની પ્રતિભાની પ્રતીતિ કરાવે છે. આધુનિક આલાચકોએ, પ્રાચીન આચાર્યોને અનુસરીને, ધ્વનિસિહાંતના એકચકી શાસનને સ્વીકાર્યું છે. તેમ છતાં, મહિમની અનુમિતિના સંદર્ભમાં એક પ્રશ્ન વિચારવા જેવા છે. કાવ્ય કે અન્ય કલાએમાં અનુમાનના સર્વથા બહિષ્કાર શક્ય જ નથી. વ્યંજના અને અનુમાન બંનેના મારચા પરસ્પરથી ભિન્ન અને આમનેસામને છે. તેમ છતાં બંનેનું લક્ષ્ય રસ છે. વળા, કાવ્યમાં કટલીકવાર એવું પણ જોવા મળે છે કું, વ્યંજનાવ્યાપારના મૂળ( Back-ground)માં અનુમાનવ્યાપાર ક્રિયાશીલ હોય છે. શ્રીરામનારાયણ પાઠક જણાવે છે કે, " કાવ્યમાં, વ્યવહારમાં આપણે અનુમાન કરીએ છીએ, ત્યાં હેતુના વ્યવધાનપૂર્વક નિગમનવ્યાપાર ચાલ્યાનું આપણને ભાન હાતું નથી. અનુમાનવ્યાપારનાં અંગા ભાનની બૂમિકા પર આવતાં નથી. પરંતુ એ આખા વ્યાપાર એકદમ થાય છે. આ એકદમ થતી અનુમાનપ્રક્રિયાને જ ધ્વિન નામ આપવામાં આવ્યું છે. ''ર 3

રક પાઢક રામનારાયણ, સાહિત્યસમીક્ષા, સં. ત્રિવેદી વિષ્ણુમસાદ, ચૂનીલાલ ગાંધી વિદ્યા-લવન, સાર્વજનિક ઍન્યયુકેશન સાસાયદી, સુરત, ૧૯૬૨, જુઓ-'મગ્મટની રસમામાંસા ' નામકાઢેખ, પુ. ૧૫૮-૫૯.

स्वा ७

# JOURNAL OF THE ORIENTAL INSTITUTE

#### M. S. UNIVERSITY OF BARODA, BARODA

Editor: R. T. Vyas

The JOURNAL OF THE ORIENTAL INSTITUTE, BARODA is a Quarterly, published in the months of September, December, March and June every year.

#### SPECIAL FEATURES:

Articles on Indology, Vedic studies, textual and cultural problems of the Rāmāyaṇa, Epics & Purāṇas, notices of Manuscripts, reviews of books, survey of contemporary Oriental Journals and the rare works forming the Maharaja Sayajirao University Oriental Series, are some of the special features of this Journal.

#### CONTRIBUTORS TO NOTE:

- 1. Only typewritten contributions will be accepted. A copy should be retained by the author for any future reference, as no manuscript will be returned.
- 2. In the body of the article non-English stray words/Sanskrit/Prakrit line/verse must be written either in *Devanāgari* or in transliteration with proper diacritical marks.
- 3. The source of citations/statements of any authority quoted should be invariably mentioned in the footnotes which must be written in the following order: (1) surname, initials of the author or editor, (2) title of the work, (underlined), (3) publisher, (4) place and year of publication and (5) page No.
- 4. Whenever an abbreviation is used in an article, its full form should be stated at the first occurrence and should not be repeated.
- 5. Give running foot-note numbers from the beginning to the end of the article.
- 6. The copyright of all the articles published in the Journal of the Oriental Institute will rest with the M. S. University of Baroda, Baroda.

SUBSCRIPTION RATES: ANNUAL: (From Vol. 40 onwards)

Inland Rs. 60/- (Post-free), Europe £ 10.00 (Post-free)
U.S.A. \$ 20.00 (Post-free)

Subscription is always payable in advance. The yearly subscription is accepted from September to August every year. No subscription will be accepted for less than a year. Subscription/Articles may be sent to:—

The Director, Oriental Institute, Tilak Road, Opp. Sayajigunj Tower, Vadodara-390 002, Gujarat, India.

# अथ शब्दानुशासनम्

નિરંજન પટેલ +

મહાભાષ્યકાર પતંજલિતૃ પહેલું વાક્ય છે.

'' अथ शब्दानुशासनम् '' અહીંથી શબ્દોનું અનુશાસન કરવામાં આવે છે.

અમરકાષકારે '' अथ '' શબ્દના નવ અર્થ આપ્યા છે. ' અહીં ' अથ ' શબ્દ અધિકાર અર્થમાં પ્રયોજ્યયે! છે. અધિકાર એટલે પ્રારંભ કરવા એવા અર્થ ભાષ્યકારને અભિપ્રેત છે. '' शब्दानुशासन '' શબ્દથી પાહ્યિત દારા પ્રણીત વ્યાકરણશાસ્ત્ર એવા અર્થ થાય છે. માત્ર શબ્દાનુશાસન એટલું જ કહ્યું હોત તા શબ્દાનુશાસનના પ્રારંભ કરવામાં આવે છે કે નહિ એવા શંકા રહી જાત. આ શંકાના નિવારણાર્થે '' अથ '' શબ્દના પ્રયોગ કર્યો છે.

કૈયટે પણ કહ્યું છે. <sup>२</sup> જો अथ શબ્દના પ્રયાગ ન કરીએ અને માત્ર '' शब्दानुशासन '' એટલું જ કહીએ તા આ સ્થિતિમાં વાક્યની પૂર્તિ થશે નહિ. વાક્યની પૂર્તિ માટે અન્વયને ઉચિત ક્રિયાપદના અધ્યાહાર કરવા પડે.

પ્રશ્ન થાય કે કર્ઇ ક્રિયાના અધ્યાહાર કરવા ? કર્ક ફ્રિયાના પ્રયોગ થાય ?

" प्रस्तूयते '' અથવા " स्तूयते '' આ ક્રિયામાંથી કાના અધ્યાહાર કરવા ? જેવાબફપે અર્થ અન્તરવ્યવચ્છેદથી " प्रस्तूयते '' ક્રિયાના અધ્યાહાર કરવામાં આવે છે. જેને અન્ય ક્રિયાના અધ્યાહાર કરીશું તા ' अथ ' શબ્દની સંગતિ તેની સાથે થશે નહિ.

વળી 'અથ ' શબ્દના પ્રયોગ કરીને ખીજા અર્થો જેવા કે સ્તુતિ કરવી, વર્જીન કરવું વગેરેનું નિવારણ કરી આર ભ કરવા એવા અર્થ સુનિશ્ચિત થાય છે.

'शं नो देवीरिष्टिये' ( દિવ્ય જલ અમારા કલ્યાણુરૂપ બના ! ઇચ્છાપૂર્તિમાં સહાયક ખેતા!) વગેરે વૈદિક શબ્દોનું અને અર્થ પ્રકાશનના માધ્યમથી એની સહાયતા કરનાર गौ:, अरुवः, पुरुषः, शकुनि वगेरे सौिष्ठि शબ्दोनुं अनुशासन थाय छे. વ્યુત્પત્તિ પ્રકૃતિ–પ્રત્યયથી સ્પષ્ટ થાય છે. આ શબ્દાનુશાસન છે.

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય ',** પુ. ૨૯, અંક ૧−૨, દીપાત્સવી=વસંતપંચમી અંક, નવે⊁બર ૧૯૯૧– ફે**યુ**આરી ૧૯૯૨, પૃષ્ઠ પ૧–૫૪.

<sup>\*</sup> ગુ. રાજય યુનિ. અને કોલેજ સંસ્કૃત અધ્યાયક માંડળના સાળમા અધિવેશન (૨૭ થી ૨૯ માર્ચ ૧૯૯૧, **શામળાછ** )માં રજૂ કરેલા લેખ.

<sup>+</sup> સંસ્કૃત વિભાગ, આર્ડ્સ કાલેજ, બાલાસિનાર, ગુ. યુનિ.

१ मङ्गलानन्तरारम्भ प्रश्नकात्स्न्येष्वयो अथ । અभरक्षेष ६२७.

२ स्वव। वर्षं व्याख्यातुं तदवयवमथ शब्दं तावद् व्याचष्टे ।

વે છે

निरंजन परेख

'અનુશાસન ' શબ્દ अनु ઉપસર્ગ પૂર્વ'ક शास् ધાતુને ल्युट् પ્રત્યય લગાડવાથી ખને છે. "अन् " કત પ્રત્યય લાગીને 'अनुशासन 'શબ્દ ખન્યો છે.

અહીં ઘણા વિદ્વાનોને પ્રશ્ન થાય કે અનુશાસન ક્રિયા સકર્મક છે. અહીં રજૂ કરવામાં આવેલ 'શब्दानुशासન 'માં શબ્દ એ કર્મ છે. અને કર્તા ( આચાર્ય) અપ્રયુક્ત છે.

અહીં પાણિનિના 'कर्तृकर्मणो: कृति ' (पा सू. २, ३, ६५) सूत्रथी કૃદન્ત શબ્દોના યોગે કર્તુ વાચક અને કર્મ વાચક શબ્દને પહી વિભક્તિ લગાડવામાં આવે છે. ખંને શબ્દને પહી વિભક્તિ થવા આવશે પરંતુ પાણિનિના " उभयप्राप्तौ कर्मणि" पा. सू. २/३/६६ सूत्र मुज्य कृदन्त શબ્દના योगे अंनेने-इर्तु वाચક શબ્દ અને કર્મ વાચક શબ્દને પહી વિભક્તિ પ્રાપ્ત થાય ત્યાં કેવળ કર્મ વાચક શબ્દને જ પહી વિભક્તિ લગાડવામાં આવે છે.

आभ, शब्दानामनुशासनम् शब्दानुशासनम् पुष्धी तत्पुरुष सभास थाय.

પરંતુ પાહિનિના कर्मणि च સૂત્રથી કર્મમાં જો થહી થઈ હોય તા સમાસ થતા નથી. આમ 'शब्दानुशासन' શબ્દ કોઇપણ દશામાં પ્રામાણિક માની શકાય નહિ.

હા, શબ્દાનું અનુશાસન એવું વિભક્તિવાકચ બનશે, સમાસ થશે નહિ. પ્રશ્ન થાય કે પહીં તત્પુરુષ સમાસ થતાં કોપ્યુ રાકે છે ? આ શકા 'शब्दानुशासन' શબ્દના સાધુત્વ પર કરવામાં આવી છે.

આ શંકાના સમાધાનરૂપે સ્તૂત્રને ( उभयोःप्राप्तिः यस्मिन्कृतः प्रत्यय स उभय प्राप्तिः ) એવા બહુલીહિ સમાસ તરીકે પ્રહીએ તો આવે અર્થ નીકળે. કૃત્ પ્રત્યય રહેતાં જ્યાં ક્રિયાના કર્તા અને કર્મ બ'નેના પ્રયોગ થયા હાય ત્યાં કર્મમાં વષ્ઠી વિભક્તિ થાય છે. કર્તાને વષ્ઠી ન લાગે આ નિયમન/નિષેધ થયા.

દા. त. आश्चर्यो गवा दोह: अशिक्षितेन अगोपालकेन । આશ્વર્ય છે કે અગોપ (ગાવાળાઓ ન હાય તેવા ) વ્યક્તિએ ગાયાને દાહી.

અહીં दोहः શબ્દ કૃદન્ત-કૃત્ પ્રત્યયાન્ત શબ્દ છે. આથી એ પૂર્વ સૃત્ર कर्तृकमंणोः कृति 'ने ध्यानमां લઈએ तो કર્તુ વાચક ' अगोप ' અને કર્મ વાચક ' ગો ' શબ્દને વબ્દી વિભક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. અર્થાત્ બંને શબ્દને વબ્દી વિભક્તિ થવા આવશે પરંતુ ' उभयप्राप्तो ' સૂત્ર કહે છે કૃદન્ત શબ્દના યોગે એ બંનેને વબ્દી પ્રાપ્ત થાય તો ત્યાં કેવળ કર્મ વાચક શબ્દને જ વબ્દી વિભક્તિ લગાડવા. આથી ' ગા 'ને વબ્દી વિભક્તિ લગાડવામાં ( गवाम् ) આવી છે અને કર્તુ વાચક શબ્દ ' अगोप 'ને ' कर्तृ करणोस्तृतीया 'થી તૃતીયા વિભક્તિ ( अगोपन ) લગાડવામાં આવે છે. અહીં પૃષ્ણ " आचार्यण शब्दानान् अनुशासनम् । आचार्यस्य ''. ' શબ્દાનુશાસન 'માં શબ્દોનું અનુશાસન છે. અર્થોતું નહિ. આ હક્ષીકત આયાર્યને લાવ્યા સિવાય સારી રીતે સ્પષ્ટ થઈ છે. અર્થાત્ આચાર્ય શબ્દ વિશેષ પ્રયોજન સિદ્ધ કરતો નથી માટે બ'ને( કર્તા અને કર્મ)ના પ્રયોગ ન થવાથી આ સ્થાને

३ अनुशिदयन्ते संस्क्रियन्ते व्युत्पाद्ययन्तेऽनेन शब्दा इत्यनुशासनम् ।

#### अब शब्दानुशासनम्

પડ

'उभयप्राप्ती कर्मिण' सूत्रथा पशी विसक्ति यती नथी. कर्मण च सूत्रथी क्रमें मां पशी सभासते। निषेध क्रथें। छे. ते 'उभयप्राप्ती ' कर्मण च सूत्रविद्धित पश्मीते। क्र छे. अर्डी ते। 'कर्तृकर्मणो कृति ' सूत्रथी कृदन्त शल्दीना ये। गमां क्रिती अने क्रमें मां पश्मी विसक्ति थाय छे। भारे सभास थवामां क्री आधा आवशे निद्ध भारे 'इन्मप्रज्ञक्चन ' (साक्षी सीरवी) अर्डी इन्म मां क्रमें ज्यु पश्मी छे. परंतु ते 'कर्तृकर्मणो: कृति 'थी थर्ड देवाथी सभास थाय छे. पसाशशातन (पसाशने क्राप्यो) वजैरे शल्दीमां क्रम सभास थाय छे तेम अर्डी पण्ड '' शब्दानामनुकासनम् शब्दानुशासनम् '' अभ सभास थशे.

આમ ' शब्दानुशासन ' રાબ્દના અભિહિત વાકયાર્થ વ્યાકરણશાસ્ત્રના આર ભ કરવા એવા નીકળ.

અહીં પ્રશ્ન ઉદ્દર્ભવે ઉપરાક્ત અર્થના શીઘ્ર બાંધ કરવા માટે 'अब व्याकरणम् ' એવું લાધવયુક્ત કહેવાને બદલે ' अब ज्ञाबत्तासनम् ' એવું કહીને અક્ષરાની સંખ્યામાં વ્યર્થ વૃદ્ધિ શા માટે કરી? આવી શંકા કરવી એક એ નહિ. કારખું કે ' ज्ञाबत्तासनम् ' નામ અર્થને અનુકૂલ જ રાખવામાં આવ્યું છે. આ શાસ્ત્ર વૈદિક શબ્દોનું પ્રતિપાદન કરતું હોવાથી વૈદાડ્ગ છે એવું પ્રતિપાદન કરતાર હેતુથી લક્ષ્યનું કથન પણ સાથે આપ્યું છે. અર્થાત્ ' ज्ञाबत्तासन ' કહેવાથી માત્ર વ્યાકરખુશાસ્ત્રની પ્રતીતિ ઉપરાંત તેનું પ્રયોજન, શબ્દોના સંસ્કારના બાંધ થાય છે. વ્યાકરખુ કહેવાથી આ બાંધ થતા નથી. માત્ર શાસ્ત્રની જ પ્રતીતિ થાય છે. આમ એ પ્રયોજન સ્પષ્ટ ન થાય તો વ્યાકરખુના અધ્યયન પરત્વે અધ્યેતાઓની પ્રયૃત્તિ થશે નહિ.

વેદાયા વૈદિક શબ્દો સિદ્ધ છે. લાકવ્યવહારથા લીકિક શબ્દ સિદ્ધ છે. એવું માની વ્યાકરણને નિરર્થક માની એને માત્ર 'વેદા રંગ ' સમજી એના અધ્યયનમાં પહેલાંના લાંકા પ્રવૃત્ત થતા હતા. અર્થાત્ એમને વિશેષ જ્ઞાનની રુચિ ન હોતી અર્થાત્ વ્યાકરણશાસ્ત્ર પરત્વેની રુચિ નેસગિક નહોતી. ઉપરથી લાદવામાં આવી હતી. આમ, પ્રયાજન સ્પષ્ટ ન હોય તા અત્યારના લાંકાની પણ વ્યાકરણશાસ્ત્ર પરત્વે પ્રવૃત્તિ થશે નહિ. એવી સ્થિતિ ઉત્પન્ન ન થાય માટે વ્યાકરણ વેદાહગ છે, એવું શસ્ત્રાન્ન કહેવાથી સ્પષ્ટ થશે.

પ્રયોજન ખતાવવા હતાં એના તરફ અભિમુખ ન થાય, લોકિક શબ્દોના સંસ્કાર (સ્થના, વ્યુત્પત્તિ formation) ગ્રાનના અભાવના દેષથી અધ્યેતા શૂન્ય હોય તા કર્મના પાપમાં ભાગીદાર અને ધર્મથી ભ્રષ્ટ થશે.

માટે યાત્રિકા કહે છે ' આહિતામિ પુરુષ ને અપશબ્દ (અશુદ્ધ શબ્દ)ના પ્રયોગ કરે તા તેને પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે સરસ્વતી દેવીની ક્રોષ્ટ કરવી પડે છે. પ

<sup>्</sup>४ इध्मस्य प्रश्रद्यनः इध्मप्रश्रद्यन

५ आहिताग्निरपशब्दं प्रयुज्य प्राविश्वतीयां सारस्वतीमिष्टि निर्वेयेत् । (पातं म. भा. पस्पशा हिन्दी )

નિરેજન પટેલ

વ્યાકરણ એ વેદાલ્ગ છે. એવું પ્રતિપાદન કરવાના હેતુથી 'अय व्याकरणम् ' કહેવાને લદલે 'अय शब्दानुशासन ' કહ્યું જેવી રીતે સ્વર્ગના ઉદ્દશ્યથી કરવામાં આવતી યાગાદિ ક્રિયાનું પ્રયોજન સ્વર્ગ જ છે તેમ વ્યાકરણશાસ્ત્રનું પ્રયોજન પણ શબ્દસ સ્કારનું પ્રતિપાદન કરવાનું છે.

આમ, સંસ્કાર (પ્રકૃતિ-પ્રત્યયના સંયોજનથી યુક્ત) શબ્દ દ્વારા સમજાઈ જતી શબ્દોની રચના જ શબ્દાનુશાસનનું પ્રયોજન છે.

પતંજિલએ વ્યાકરહ્યુનું નામ 'शब्दानुशासन ' એવુ' રાખ્યું છે જે વિશેષ ઉદ્દેશ્ય, એના પ્રયોજનને સિદ્ધ કરે છે.

# ગુજરાતનાં દફતરાેની સાધન તરીકે સમીક્ષા (આઝાદીની લડતનાં દફતરાે વિષે)

એસ. વી. જાની +

ઇતિહાસ એ એક માનવર્કેન્દ્રિત સામાજિક વિજ્ઞાન છે. લાેડ થાઇસના કથન પ્રમાણે મનુષ્યે ભૂતકાળમાં "જે કાંઈ વિચાર્યું, કહ્યું કે કર્યું" તે ઇતિહાસના વિષય ગણાય છે. પરંતુ ઇતિહાસ તાે પ્રમાણા ઉપર આધારિત છે. તેમાં પણ લિખિત પ્રમાણા ઉપર વધુ ભાર મૂકાય છે. તેથી જ કહેવાય છે કે " No Document, No History" એટલે કે " દરતાવેજ કે દક્તર નહિ તા ઇતિહાસ નહિ." આ બાબત જ ઇતિહાસ આલેખનમાં દક્તરનું મહત્ત્વ દર્શાવે છે. સંસ્કૃત વૃત્તિકાર મહિલનાથે પણ પ્રતિજ્ઞાસ્ત્ર આપ્યું છે કે "નામૂલ લિખ્યતે કિચિત્" એટલે કે આધાર વિના કાંઈ લખવું નહિ. બીજા શબ્દામાં એમ કહી શકાય કે યાેગ્ય અને આધારભૂત સાધન વિના ઇતિહાસનું આલેખન કે સંશાધનકાર્ય થઇ શકતું નથી. સાચા પુરાવા તાે ઇતિહાસના પ્રાણ છે. ર

લુઈસ ગાર્સચાકે તેપ્યા પ્રમાણે "Most of the history as record is only the surviving part of the recorded part of the remembered part of the observe.i part of the whole." તદુપરાંત પ્રા. ઇ. એચ. કારના મતાનુસાર " ઇતિહાસ રે વર્તમાન અને ભૂતકાળ વચ્ચેના વર્ણય કરી સંવાદ છે." આ સંવાદને સમજ્યા વિના આપણા વર્તમાન અને ભાવનું આપણે નિર્માણ કરી શકાએ એમ નથી.

છેલ્લાં ત્રીસેક વર્ષથી ગુજરાત ઐતિહાસિક સંશોધતના ક્ષેત્રે જાગૃત બન્યું છે. તેમાં પણ ખાસ કરીને કાલેજો તથા યુનિવર્સિટીઓમાં કામ કરતા અધ્યાપકોમાં તે અંગની રૂચિ વધી છે. આ સંશોધકોમાંથી માટા ભાગના વિદ્વાનાએ પ્રાદેશિક ઇતિહાસના ક્ષેત્રે સંશોધન કર્યું છે.

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસ'તપંચમી અંક, નવેસ્બર ૧૯૯૧-કેબ્રુઆરી ૧૯૯૨, પૃ. ૫૫-૬૪.

<sup>\*</sup> ગુજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદના ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિ વિભાગ તરફથી યાન્નયેલી સંગોષ્ટિમાં રજૂ કરેલ સંશોધન-લેખ ( ર-લ માર્ચ ૧૯૯૦ ).

<sup>÷</sup> ઇતિહાસ ભવન, સૌરાષ્ટ્ર યુનિવર્સિંદી, શાજકોઢ.

૧ ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદે આ સૂત્રને પાતાના મૂળમ'ત્ર તરીકે સ્વાકાર્યું છે.

ર પંડયા, ચંદ્રકાંત ખ.~**ઇાંતહાસ સંશોધનમાં દક્ષ્તરાતું મહત્ત્વ,** ગુજરાત રાજ્ય દક્ષ્તર ભંડાર ખાતું, ગાંધીનગર, ૧૯૮૩, પૃ. ૧

<sup>3</sup> Gottschalk, Louis-understanding History, Alfred knopf, New York, 1969, pp 45-46.

<sup>4</sup> Carr, E. H.-What is History? Penguin Books, New York, 1964, p. 24

પાં એસ. વી. નાની

પ્રાદેશિક કે સ્થાનિક ઇતિહાસ પણ એક સ્વતંત્ર અભ્યાસના વિષય છે. પ રાષ્ટ્રીય ઇતિહાસના ઘડતર અને ચાલુતરમાં તેનું મહત્ત્વનું સ્થાન છે, કારણ કે જ્યાં સુધી પ્રાદેશિક કે સ્થાનિક ઇતિહાસ પ્રમાણભૂત અને સંપૂર્ણ દીતે લખાય નહિ ત્યાં સુધી રાષ્ટ્રના ઇતિહાસ પણ સંપૂર્ણ લખી શકાય નહિ. વળી પ્રદેશના ઇતિહાસ પણ દેશના ઇતિહાસથી જુદા નથી જ બલ્ક તેના પૂરક છે. પ્રાદેશિક ઇતિહાસ અને રાષ્ટ્રીય ઇતિહાસનો સંબંધ શરીરના જુદા જુદા અવયવા અને પૂર્ણ શરીર જેવા છે.

ગુજરાતની આઝાદીની લડતનાં વિવિધ પાસાંએોનાં ક્ષેત્રે કેટલાંક સંશાધન–કાર્ય થયાં છે અને હુજુ ઘણાં પાસાંઓ પર કાર્ય કરી શકાય તેમ છે. ગુજરાતની આઝાદીની લડતનાં દક્ષ્તરા ગુજરાત રાજ્યમાં તથા ગુજરાત રાજ્યની ખહાર પણ છે. ગુજરાતનાં આ દક્તરા મુખ્યત્વે દરેક જિલ્લાની ડીસ્ટીક્ટ રેકર્ડ ઓફિસમાં સંપ્રહાયેલાં છે. તે ઉપરાંત ગુજરાત રાજ્ય દક્તર ખાતાની સ્થાપના ૧૯૭૧ થી થઈ છે અને ૧૯૮૦થી તેના પૂરા સમયના નિયામકશ્રીની નિમણૂક કરવામાં આવી છે. આ દકતરખાતા હેઠળ હાલમાં વડાદરા, રાજકાટ, જૂનાગઢ, સાવનગર, પારળ દર, જામનગર અને અમદાવાદ તથા ગાંધીનગરના દક્તરભ ડારા છે. આ દક્તરભ ડારામાં દસ્તાવે નેની સંખ્યા લાખામાં છે. તેમાંથી આઝાદીની લડતનાં જ દર્કતરાની સંખ્યા ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં છે. ગુજરાતની વહાર મુંવઈમાં મહારાષ્ટ્ર રાજ્ય દક્તર ભંડાર અને નવી દિલ્હીમાં રાષ્ટ્રિય અભિલેખા-ગારમાં પણ ગુજરાતની આઝાદીની લડત અંગેનાં અનેક દક્તરા છે. આ દક્તરાના ઉપયોગ કરીને આ લેખના લેખક સહિત ડૉ. શિરીનબહેન મહેતા, ડૉ. ઉપામેન ભદ, ડૉ. જયકુમાર શક્સ. ડૉ. મુગટલાલ બાવીસી, ડૉ. અંજના ધારૈયા, ડૉ. કિરીટલાઈ પટેલ, ડૉ. સરવીયા, ડૉ. મહેળૂબ દેસાઇ. ડૉ. લલિત કુમાર પટેલ, ડૉ. ડેવિડ હાડી મેન વગેરેએ ગુજરાતની આઝાદીની લડતનાં વિવિધ પાસાંઓને સ્પર્શતા મંહાનિખધો રજા કરી પીએચડી.ની ડીમો મેળવી છે ખીજા કેટલાક વિદ્યાર્થીએ৷ ગુજરાતની કેટલીક યુનિવસિટીએામાં એમ.ફિલ. કે પીએચ.ડી.ની ડીમ્રી માટે આઝાદીની લડતના લડવૈયાએા, સ'સ્થાએા, પ્રસંગા કે વિચારોના વિષયો લઇને સ'શાધનકાર્ય કરી રહ્યા છે. આમ આ વિષયમાં સાર ખેડાણ થઇ રહ્યું છે.

આ દક્તરફેન્દ્રોમાં જે દસ્તાવે એ કે આધારસામશ્રી મળે છે તેનું વર્ગી કરણ આ રીતે કરી શકાય:---

# (૧) હસ્તપ્રતાની ફાઈ લા:-

સ્થાનિક સત્યાત્રહો અંગેની પાેલીસ દક્ષ્તરાની કાર્ક લા, બ્રિટિશ પાેલીટીકલ એજન્ટ, રે(સડેન્ટ કે કલેક્ટરોએ મુંબર્ધના ગવર્નરને લખેલા પત્રા, અઠવાડિક, પખવાડિક કે માસિક અહેવાલોની કાઇલા, ન્યાયત ત્રે સત્યાત્રહીઓને કરેલી સજ અંગેની કાઇલા, હાેમરુલ ચળવળ અંગેની કાઇલા, લાેમરુલ ચળવળ અંગેની કાઇલા, મીઠાના સત્યાત્રહો તથા લારત છોડો આંદાલન અંગે વહીવટત ત્રના પ્રતિભાવા દર્શાવતી ફાઇલ.

<sup>5</sup> Ghate, V. D.-The Teaching of History, Oxford University Press, 6th Ed., Bombay, 1964, P. 19.

## ગુજરાતનાં દફતરાની સાધન તરીકે સ**મીકા**

¥9

## (૨) સામાયિકો-સમાચારપત્રાની કાઇલ:

હરિજન, હરિજનળ ધુ, ખુલિપ્રકાશ, નવજીવન, તરુણ સૌરાષ્ટ્ર, દેશી રાજ્ય, રાસ્ત ગોક્તાર, યંગ ઇડિયા, ગુજરાતી, સૌરાષ્ટ્ર, રાશની, કાઠિયાલાંક ટાઇમ્સ, ભાવનગર સમાચાર, ટાઇમ્સ ઑફ ઇડિયા, બામ્ખે ક્રોનિકલ, પ્રજાળ ધુ, કચ્છ વર્ત માન, મુંબઈ સમાચાર, જન્મભૂમિ, ક્લછાય, વ'દે માતરમ્, ગુજરાત સમાચાર, ખેંડા વર્તમાન વગેરેની ફાઇલા.

### ૩ પત્રિકાએા :--

ધાલેરા સત્યાત્રહ-પત્રિકા, વીરમગામ સત્યાત્રહ પત્રિકા, તહ્યુખા, રાજદોહ, ક્રાંતિ, ધર્મ યુદ્ધ, પડધમ, મહીકાંઠા, પ્રજમત, સાળરકાંઠા સમાચાર, ઇન્કલાળ, બહારવદું અને રાજકોટ તથા ખેડા સંગામ સમાચાર, યુજરાત સત્યાત્રહ સમાચાર પંત્રિકા, ભારસદ સત્યાત્રહ સમાચાર વગેરે.

#### ૪ અહેવાલા :---

મહાસભાના વાર્ષિક અધિવેશનના અંહેવાલા, ગુજરાત પરિષદના અહેવાલા, કાઠિયાવાડ રાજકીય પરિષદના અહેવાલા, કાઠિયાવાડ સત્યાપ્રહ દળના અહેવાલા, રાજકાટ પ્રજા પ્રતિનિધિ સભાના અહેવાલા, ભાવનગર પ્રજાપરિષદ તથા વડાદરા પ્રજામ ડળના અહેવાલા, કચ્છ પ્રજાષ્ટ્રીય પરિષદના અહેવાલા, રાજકુમાર કાલેજના અહેવાલા, રાષ્ટ્રીય શાળાના અહેવાલા, વિવિધ ત્રાતિના વિદ્યાર્થો આપ્રમના અહેવાલા, દક્ષિણામૃતિના અહેવાલા વગેરે.

### પ શ્રંથાલયના મહત્ત્વના સંકલ્પ થયાં :--

ગુજરાતની આઝાદીની લડત વિષે પ્રકાશ પાડતા અનેક મથા લખાયા છે. તેમાંથી કેટલાક અલબ્ય કે અપ્રાપ્ય પ્રકારના છે. ગુજરાત સરકારના માહિતી ખાતા દ્વારા પ્રકાશિત ગુજરાતના સત્યામહા અંગેની પુસ્તિકાઓ, પાપટલાલ યુડગર, સુગટલાલ પારેખ, રતભાઈ કોઠારી જેવાનાં સૌરાષ્ટ્રનાં રાજ્યો તથા જૂનાગઢની આરઝી હકુમત અંગેનાં પુસ્તકો, હો. પદાલિ સીતારાગૈયાના '' મહાસભાના ઇતિહાસ '', ગુજરાતના સ્વતં ત્યસ પ્રામના લડવાયા, સૌરાષ્ટ્રના સ્વતં ત્યસેનિકા અને લડતા વગેરે

# ક દેશી રાજ્યાના વાર્ષિક અહેવાલા :-

વડાદરા, જૂનાગઢ, જામનગર, ભાવનગર, પારખદર, મારખી, વાંસદા, વાંકાનેર, પાલીતાષ્યા, રાજકોટ, ગાંડલ વગેરે અનેક રાજ્યાના વાર્ષિક એડમિનિસ્ટ્રેટિવ રીપોર્ટ્સ, કાકિયાવાડ પાલિટીકલ એજન્સી ગેઝેટ, જિલ્લા ગેઝેટિયરા વગેરે.

# ૭ ડાયરીએા–જીવનચરિત્રાઃ—

મહાદેવભાર્ધ દેસાઇની ડાયરી, જેઠાલાલ જોશીની આત્મનાંધ, બળવ તરાય મહેતાની નાંધ, ગાંધીજની આત્મકથા, ઈંદુલાલ યાસિકની આત્મકથા, શારદાબહેન મહેતાનું " જીવનસ ભારખું ", સુમંત મહેતાની આત્મકથા વગેરે.

<sup>ું</sup> જમીનદાર, રસેશ**-ગુજરાહના વેશ્વર્ટીય ભૈગૃતિ પ્રંમહાવવામાં ગુજરાતી સામચિકાનું** પ્રદાન નામના લેખ-" **વિદા**", ગુજરાત યુનિવર્સિટી; અમદાવાદ, બન્યુ-એાગ્ર્ક, ૧૯૮૪, પૃ. ૪૭-૪૪ સ્વા ૮

એસ.-વી. લના

૮ ચિત્રા-આલ્યમ-તસ્વીર-નકશા-ચાર્ટ વરોરે.

#### ૯ પત્રો :-

ગાંધીજીના પત્રો, સરદાર વલ્લભભાઇ પઢેલના પત્રો, ત્રભાશ કર પદ્ધશીના પત્રો, યળવ તરાય મહેતા તથા ઢેબરભાઈના પત્રો, રતુભાઈ અદાશ્કીના પત્રો, જૂનાગઢના નવાળના પત્રો, શામળદાસ ગાંધી અને શાહનવાઝ શકોના પત્રો વગેરે.

## ૧૦ ખાનગી સ'સ્થાએા કે વ્યક્તિએ৷ પા**સે સ'પ્રહાયેલાં** સાધને৷ :–

તેમાં પત્રો, ડાયરીઓ, સ'સ્મરણા, ચિત્રો, આલ્ખમ, ફાટાઓ વગેરે હોઈ શકે.

# ૧૧ લાકગીતા અને યુદ્ધગીતા :-

વિવિધ સત્યાત્રહા અંગના ક્લચંદભાઇ શાહ, કલ્યાહ્મ મહેતા, સાપાન, ઝવેરચંદ મેઘાણી. જયંતભાઈ આચાર્ય જેવાંઓનાં લાકગીતા તથા મુદ્દગીતા.

# ૧૨ સ્વાધીનતા-સ'થામના સેનાનીઓની રૂખર મુ**લાકાતની સ્વરઅ**'કનની પક્ષિકા :-

ગુજરાત રાજ્ય દકતર ભંડારે આવી કેસેડા તૈયાર કરાવી છે.

ગુજરાતના દક્તર લંડારામાં જે દક્તરા છે તેમાંથી મુખ્ય આ પ્રમાણે છે. વડાદરા દક્તર કચેરીમાં સંગ્રહાયેલી વડાદરા રાજ્ય પ્રજામંડળની ફાઈલા, રાજકાટ દક્તર કચેરીમાં આવેલી આઝાદીની ચળવળને લગતી ફાઈલા, જેમાં મુખ્યત્વે જૂનાગઢની આરઝી હકુમત, મારખી સત્યામહ, બાવનગરમાં મહ, બાંગધા સત્યામહ, રાજકોટ સત્યામહ, લીંબડીની લક્ત, ખાખરેચી સત્યામહ, બાવનગરમાં આઝાદીની ચળવળ, ૧૯૪૨માં સૌરાષ્ટ્રમાં ભાંગફાડની પ્રષ્ટત્તિઓ, સભા—સરમસેના અહેવાલા, તથા સૌરાષ્ટ્રમાં આગાદીની ચળવળ, ૧૯૪૨માં સૌરાષ્ટ્રમાં ભાંગફાડની પ્રષ્ટત્તિઓ, સભા—સરમસેના અહેવાલા, તથા સૌરાષ્ટ્રમાં અન્ય સ્થળાની રાજકીય લડતા અંગેની વિગતા આ ફાઇલામાંથી મળ છે. જૂનાગઢની દક્તર કચેરીમાંથી જૂનાગઢની આરઝી હકુમત અંગેના પત્રો—તાર—સૈનિક તૈયારીઓ અંગેના તથા પાકિસ્તાન સાથના સંખંધો અંગેની વિગતા મળે છે. દિભાષી મુંબઈ રાજ્યમાંથી ૧૯૬૦માં અલગ ગુજરાત રાજ્યની રચના થતાં મુખઈમાં મુજરાતનાં ઘણાં દક્તરા રહી જવા પામ્યાં છે. કેટલાંક દિભાષી મુંબઈ રાજ્ય દરમ્યાન અહીંથી ત્યાં લઈ જવાયા હતાં. તે બધાં મેળવવાના પ્રયતના પણ ઉચ્ચસ્તરે આંતર—રાજ્ય કક્ષાએ ચાલુ છે. રાષ્ટ્રીય અભિલેખાગાર નવી દિલ્હીમાંના દક્તરામાંથી પણ ગુજરાતની આઝાદીની લડત અંગેની પૂરી છવાઈ પણ ઘણી મહત્ત્વની માહિતી મળી રહે છે.

પ્રાપ્ય દક્તરાના આધારે **યુજરાતની આઝાદીની લ**ડતનાં **નીચે પ્રમાણે**નાં પાસાંઓ ઉપર સંશોધન કરી શકાય:

- ૧ ગુજરાતમાં હામરુલ ચળવળ
- ર ગુજરાતમાં અસહકાર ચળવળ
- ૩ શુંજરાતમાં મીઠાના સત્યાપ્રહા અને તેની અસરા.

<sup>ુું ું</sup> હું પુંડયા, સંદેશોત ભા**રતમાં દક્ષતમ વિજ્ઞાની સકૃતિ ભાને ગુજરાત**, ગુજરાત રાજ્ય દક્ષતર ભાંડાર ખાતું, ગાંધીનગુર, ૧૬૮૭, **પ્ર. ૩૬,૭**૬

# શુંએ-ાતનાં દફ્લરાના માધન તરીકે સમીદ્ધા

46

- ૪ ગુજરાતની આઝાદીની ચળવળના પરિપ્રેક્યમાં વિદ્યાર્થીઓદોલના અને વિદ્યાર્થીપ્રદૃત્તિઓના વિશ્લેષણાત્મક અભ્યાસ.
- ૫ કોઈ એક મહત્ત્વના સત્યાત્રહના ઇતિહાસ.
- ક સૌરાષ્ટ્રમાં પ્રજાકીય આંદોલનોના અભ્યાસ.
- ૭ ગુજરાતમાં સ્વદેશી ચળવળ
- ૮ કોઈ એક જિલ્લામાં સ્વાતંત્ર્યચળવળ
- ૯ ......(દેશી રાજ્યનું નામ ) રાજ્યની પ્રજાપ્રતિનિધિ સભા (પરિષદ)ની રચના-સત્તાએ અને કાર્યોના અભ્યાસ.
- ૧૦ ગુજરાતમાં આઝાદીની લડતમાં નેતૃત્વ-8દ્દેશવ-સ્વરૂપ અને કાર્ય પહિતિ.
- ૧૧ ગાંધીજીના આગમન પૂર્વે ગુજરાતમાં રાષ્ટ્રીય જર્ગાત.
- ૧૨ સ્થાનિક તેતાએાના સ્વત ત્રતાસ ગામમાં ક્ષણા.
- ૧૩ ગુજરાતમાં/સૌરાષ્ટ્રમાં ' હિંદ છોડા 'ની લડતના અલ્યાસ.
- ૧૪ ગુજરાતના પ્રજાકીય આંદોલનનાં સામાજિક તથા આર્થિક પરિષ્ળા.
- ૧૫ સ્વાધીનતા સંગ્રામમાં ધર્મ પુરુષા અને ધાર્મિક સંસ્થાઓના કાળા-
- ૧૬ ગુજરાતની આઝાદીની લડત અને ઓએો.
- ૧૭ આઝાદીની લડતમાં સ્થાનિક સ્વરાજ્યની સ'સ્થાએોનું પ્રદાન.
- ૧૮ આઝાદીની લડત અને દેશી રાજ્યોનાં વલણો.
- ૧૯ આઝાદીના જંગ અને રાષ્ટ્રીય શૈક્ષણિક સ'સ્થાએ.
- ૨૦ આઝાદીની લડત અને પત્રકારિત્વ.
- ૨૧ .....( નેતા/સ્વાત'ત્ર્ય સેના**ની )નું આઝાદીની** લડતમાં **પ્રદા**ન

ઉપર દર્શાવેલા વિષયો તો માત્ર નમૂનારૂપ છે. બીજા અનેક વિષયો છે. કેટલાક એવી પણ શ'કા વ્યક્ત કરશે કે ઉપર્યુક્ત વિષયો અ'કેની આધારસામગ્રી પૂરતા પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ નથી." એ કે એ હકોકત છે કે આ સામગ્રી જુદે જુદે સ્થળ વેરવિખેર છે. પરંતુ તેને શોધીને તેને પારસ-મણિના સ્પર્શ આપનાર કીમિયાગર સંશાધકની જરૂર છે. ઇતિહાસકારનું કાર્ય એક ધૂળધાયાનું કાર્ય છે. તેથી તેણે તા સત્યરૂપી સાનું મેળવવા માટે ખૂબ પરિશ્રમ લેવા પડશે.

ગુજરાતની આઝાદીની લડતના કૃતિહાસના અભ્યાસ અને સંશોધન કરવાનું વલણ હાલમાં વધતું જાય છે તેથી તેનું મહત્ત્વ વધે છે.

ગુજરાતની આઝાદીની લડત વિષે સંશાધન કરનાર ગુજરાતમાં આવેલા દફતર ભંડારામાં તથા ગુજરાતની મહારના દફતર ભંડારામાં સંમૃહિત આધાર સાધનોનો ઉપયોગ કરીને સ્વાતંત્ર્યની લડતના ઇતિહાસનું વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએ યાડ્ય પ્રમાણમાં અને પરિમાણમાં આલેખન કરવું જોઈએ. ઇતિહાસ-લેખનમાં સાધનાના એકત્રીકરણનું કાર્ય સાવચેતી અને સાવધાની માગી લે છે. વળી એકત્રીકરણ માટે સંશાધકમાં તે માટેની રૃચિ, દૃષ્ટિ અને દૃત્તિ હોવાં જોઈએ.

આઝાદીની લડતના આગળ દર્શાવ્યા પ્રમા**ણેનાં વિવિધ દ**દ્દતરાની માહિતી એકત્રિત કર્યા પ**ા** તેનું વૈજ્ઞાનિક ઢળે વિશ્લેષણ કરવું જરૂરી છે. ઇતિહાસનું સંશોધન એટલે કાંઈ માહિતીના

થેયુ. વી. જાની-

ઢગલા લભા કરવાના નથી, પરંતુ તે એક વૈજ્ઞાનિક હળની ક્રિયા, પ્રક્રિયા અને આંતર્રા ક્રયામાંથી પસાર થાય છે. આધારસામગ્રોને ઉપયોગમાં લેતા પહેલાં તેનું આંતરિક અને બાહ્ય વિવેચન કરવું તેન્કીએ. ઇતિહાસ આલેખનમાં તે કેન્દ્રીય ભાગ ભજવે છે. વિવેચન એટલે સાધનાની પ્રમાણુભૂતતા અને વિશ્વસનીયતાની ચકાસણી. સાધનાની વિશ્વસનીયતા સાધનના કર્તાની સત્ય કહેવાની ખુશી અને સત્ય કહેવાની શક્તિ ઉપર આધાર રાખે છે. ઇતિહાસનાં સાધનાં કે પુરાવાનું શુદ્ધિકરણ કરવા માટે તેની ચાળણી કરીને સત્ય શોધી કાઢવાનું રહે છે. કારણ કે ટ્રેવેલ્યાન કહે છે તે પ્રમાણે ઇતિહાસ એ તો " સસ કહેતું શાસ્ત્ર" છે. ડા. રમેશચંદ્ર મજીમદાર પણ તેમાં સૂર પૂરાવતાં કહે છે કે " ઇતિહાસકારે સત્ય, સંપૂર્ણ સત્ય અને સત્ય સિવાય બીજી' કાંઈ લખવાનું હોતું નથી."

આગળ દર્શાવ્યા પ્રમાણેનાં દક્ષ્તરોના ઉપયોગ સંશાધકે ખૂબ જ સાવચેતીથી કરવાના રહ્કે છે. દેશી રાજ્યોનાં જે દક્તરા પ્રાપ્ય છે તેમાં રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિઓ કરનારાઓને " ચળવળિયા" કે "તાફાનીઓ '' કહા છે, ઉપરાંત તૈમુના પોલીસદક્તરામાં સ્વાત ત્ર્યસીનિકો અને વિદ્યાર્થી ઓની પ્રવૃત્તિઓ અંગે જે વિગતા આપી છે તે તટસ્થપણે તપાસવી જરૂરી ખને છે. પાલિસ અહેવાલા જે તે રાજ્યની તરફેણ કરવાના હેતુ સાથે લખાયેલા છે, જ્યારે તેના અભ્યાસ કરનારા સંશાધકો રાષ્ટ્રવાદી ભાવનાના ઉતકટ વહેલામાં દેશી રાજ્યોની પ્રજ્તકીય લડતામાં તેમના રાજાઓએ જે અત્યાચાર કર્યા હતા તેનાથી વિચલિત ખની જઇને રાજકાટના ઠા. સા. સર લાખાજીરાજ કે ભાવનગરના રાજવી કૃષ્ણકુમારસિંહજ કે વડાદરાના સયાજીરાવ ગાયકવાડની ઉદારવાદી રાજકોય નીતિને અન્યાય ન કરી એસે તેની તંકેદારી રાખવી પડશે. ૧૯૩૦ના મીઠાના સત્યામહા વખતે ળહાર પડેલી ગ્રપ્ત પત્રિકાઓના લખાણામાં તથ્ય ઘણું છે. પરંતુ તેના કેટલાક સમાચારા સ્વાતંત્ર્ય સીનિકોમાં જુસ્સા અને ઉત્સાહ પ્રેરવા માટે પણ લખાયેલા હતા. તેથી તેવી માહિતીનું તટસ્થભાવે મુધ્યાંકન કરવું જરૂરી છે. રાષ્યુપરથી પ્રગટ થતા " સૌરાષ્ટ્ર" સમાચારપત્રે સોરાષ્ટ્રનાં તથા ભારતનાં દેશી રાજ્યોની અ'ધેરશાહી તથા જુલમશાહીને નિભીંક રીતે પ્રગટ કરી હતી. તેમાં જમનગર રાજ્યના જામ રહ્યજિતસિંહના વ્યક્તિગત ધમ ખર્ચા તથા પ્રજાકલ્યાહાની તેમની કપેક્ષા અ'ગે આકરાં લખાણા તેના ત'ત્રો "સૌરાષ્ટ્રના સિંહ '' ગણાતા શ્રી. અમૃતલાલ શેઠે પ્રગટ કર્યાં હતાં. તેની સામે તે રાજવીએ મુંખઈના 'ટાઈમ્સ એાક ઇંડિયા 'માં આક્ષેપાત્મક ખુલાસા ળહાર પાડ્યા હતા. તેના જવાળમાં શ્રી. શેઠે " ટાઇમ્સ એક ઇડિયા" સામે ખદનક્ષીના ક્રેસ કરી. તે જતી વિજય મેળવ્યા હતા. આવા પ્રસંગા આવાં સામયિકાની માહિતીની વિશ્વસનીયતામાં કહિ કરનારા બન્યા હતા. " મામ્મે કાેનિકલ "માં આઝાદીની લડત અંગે પ્રજા તરફી **ઉ**પ્ર લખાણા નેવા મળે છે, જ્યારે '' ટાઇન્સ એાક ઇંડિયા " શાસકને વકાદાર રહેવા પ્રયત્નશીલ રહેતું. તેથી આ બન્તેની માહિતી ક્રાઇકવાર વિરાધાભાસી ખતે ત્યારે સંશોધકની ત્યાં ખરી કસોડી શાય છે. અન્ય સાધનામાંથી પૂર્વોક્ત માહિતી અ'ગે સ'મતિ કે વિરોધ મળે તે રીતે તેની ચકાસણી કર્યા પછી જ તે માહિતીના ઉપયોગ કરવા એઇ એ.

રાજકોટના સ્વ. જેઠાલાલ જેશી પાસે આરઝી હકુમતના હિસાબી ચાપડાએ સચવાયેલા હતા. તેમાં માટે ભાગે આરઝી હકુમતના રાજ પરાજના ખર્ચની વિગતા છે. છતાં સૈનિકો– શસ્ત્રો–સાધના મેળવવામાં થયેલાં ખર્ચ-દાન, કાળા કે ભેટની રકમની વિગતા, ઘવાયેલા સૈનિક

### ગુજરાતનાં લક્તરાના સાધન તરીકે સમીકાં

કે ડોકટરને આપેલા પેન્શન કે વળતરની રકમના ઉલ્લેખ પરથી આરઝી હકૂમતના નાણાકીય તંત્રની કેટલીક ખૂબ જ મહત્ત્વની માહિતી તેમાંથી મળી રહે છે. નવી દિલ્હીના રાષ્ટ્રીય અભિલેખાગારમાંની ફાઇલોમાંથી ગુજરાતના વિવિધ વિસ્તારામાં થયેલી પ્રજાકીય ચળવળ તથા તે અંગેના હ્યિટિશ સરકારના પ્રતિભાવા જાણી શકાય છે. તે અંગે મુંબઇ રાજ્યના વહીવટી-તંત્રનાં વલણાની માહિતી મુંબઇના મહારાષ્ટ્ર રાજ્યના દક્તર ભંડારમાંથી મળી રહે છે. જેલના રેકર્ડમાંથી પણ સ્વાતંત્ર્યસેનિકોને થયેલી સજાઓની માહિતી મળે છે. પરંતુ ભારત આઝાદ થયા પછી સ્વતંત્ર્યસંપ્રામના સૈનિકોને પેન્શન આપવાની યોજના અમલમાં આવતાં તે માટે જરૂરી જેલવાસનાં સર્ટિફીકેટ મેળવવા અમુક લોકોએ પ્રયત્ન કર્યા હતા. તેથી તે અંગે સાવધાની રાખવાની જરૂર છે.

પ્રજ્યાન લડતાની ગતિવિધિ તપાસતી વખતે ચળવળના નેતાઓની કામગીરી તથા પ્રજ્યસમૂહની ચંચળતાને પણ પ્રતિબિં'બિત કરવી જરૂરી છે. પ્રજ્યાય લડતાની ગતિવિધિ, કોંગ્રેસના તે અંગેના અભિગમ, વ્યક્તિગત તથા સ'સ્થાકીય માર્ગ દર્શન વગેરે બાબતાની વિગતા પણ તપાસવી જરૂરી છે. પ્રજ્યમાં વ્યાપક જાગૃતિ લાવવામાં પત્રિકા–છાપાંઓના ફાળા તથા રચનાત્મક કાર્યો તથા નકારાત્મક કાર્યક્રમાની વિગતા પણ તપાસવી જરૂરી છે.

પ્રજામ ડળ કે મજ પરિષદોના અહેવાલામાંથી જે તે રાજ્યની પ્રજાકીય સંસ્થાઓની વિગતવાર માહિતી મળી રહે છે. કેટલાક સમકાલીન લેખકોએ જેમણે જે તે ચળવળમાં ભાગ લીધો હોય અને પુસ્તક-પુસ્તિકા લખ્યાં હોય તેમાં તેમના કોઇ પૂર્વપ્રહ તા કામ કરતા નથી ને ? તે ચકાસલું જરૂરી છે. સંશાધકે નીર-ક્ષીર જુદાં પાડીને સાધનાના ઉપયોગ કરવાના રહે છે.

સ્વાધાનતાસ પ્રામના સેનાની—સૈનિકોની રૂબર મુલાકાત લઇ તેનું રેંકાર્ડો ગ કરવાની યોજના નહેરુ મેમોરિયલ મ્યુઝિયમ અને લાયપ્રેરી, ન્યુ દિલ્હી તથા ગુજરાત રાજ્ય દક્તર ભંડાર ખાતું, ગાંધાનગર અમલમાં મૂક્ષ છે. ગુજરાત રાજ્ય દક્તર ભંડાર ખાતા વતી આ લેખના લેખંક પણું કેટલાક સ્વાત ગ્યસેનાનીઓની. મુલાકાત લીધી હતી. તેમાં સામાન્ય રીતે દરેક પ્રકૃતિમાં તેમનું '' હું '' અને '' મે' '' અમસ્યાને જોવા મળે. કેટલીકવાર અવસાન પામેલ વ્યક્તિ વિષે તેઓ દીકાત્મક કહે તો તે વાતની ચકાસણી કરવાનું મુશ્કેલ ખને છે. રૂબરૂમાં લીધેલી મુલાકાતમાંથા મૌખિક રીતે કે ઑડિયો કેસેટ દ્વારા મળેલી માહિતીના ઉપયોગ કરતાં પહેલાં તેની સચ્ચાઇચકાસણી કરી લેવી અત્યંત આવશ્યક છે. મારા સંશોધન અંગે મે' એક સ્વાત ગ્ય-સેનાનીની મુલાકાત લીધી ત્યારે તેમણે નવાગઢ કબજે કરનારી આરઝી હકુમતની ડુકડીમાં જોડાઈ રાઈફલના ઉપયોગ કર્યાનું જણાવેલું. પરંતુ રાઈફલ વાપરવાનું તેઓ કચારે શીખ્યા તેવા મારા પ્રશ્નનો પ્રતીત્તિજનક જવાબ તેમની પાસે ન હતો. તેથી આવાં ભયસ્થાનાથી ચેતીને સાવધાનીપૂર્વ ક આગળ વધવું જોઇએ. અનેક પ્રકારની લિખિત માહિતી અંગે છિવત સ્વાત ત્ર્યસ્તિનીકાના ઈન્ડરવ્યુ લેવાથી કેટલીક માહિતીને સમર્થન મળી રહે છે. તે રીતે પણ આ માહિતી સંશોધકને તટસ્ય મૂલ્યાંકન કરવામાં ઉપયોગી બને છે. આજકાલ ઇતિહાસના મૌખિક (oral) પ્રકારના વિકાસ થઈ રહ્યો છે. તેમાં આવા ઇટરવ્યુ ઉપયોગી બની રહે છે.

એસ. વી જાની

આઝાદીની લડત અંગેનાં અનેક લાેકગાતા કે યુદ્ધગાતામાંથા જુદા જુદા પ્રસંગે પ્રજ્ઞાંથી એતના અને સ્વાતંત્ર્યસીનિકા તથા લાેકોના જુસ્સા અંગેની તથા શાસકવર્ષની ચિતા અંગેની મહિતી મળે છે. પ્રજ્ઞ દારા ચલાવાતી લડત અંગેની ઘણી વિગતા તેમાંથી મળા રહે છે. રાષ્ટ્રીય ચાવળનાં સામાજિક પરિબળાને તથા પૂર્વબૂમિકાને તે સ્પષ્ટ કરે છે, જેમ કે કલ્યાણજી મહેતાનું ગીત

'ંકાની હાંકે મડદાં ઉઠચાં ?, કાયર કેસરી થઇ તડ્ડુકયા કોની રાડે કપટી જૂકા, જાલમાનાં ગાત્ર વછ્ટટથાં '' ખેડુતાના તારણહાર, જય સરદાર–જય સરદાર.

આ ગીત વારડોલી સત્યાત્રહમાં સરદાર પટેલે પ્રજમાં જન્માવેલી નીડરતા દર્શાવે છે. તો સાદુળ ભગતે લખ્યું હતું કે:—

" સ્ટેશને જઇને સાદુળ દેખે હૈયે રહ્યું નહિં હામ જ માનવીના મહામેળા મળિયા, હાલ્યાં ગામનાં ગામજ, ખાળ ખચ્યાં નરનારી ઉભાં, વરસાદે ભીં જતાં જ, ગઢ જૂનાની હદ છોડી જ્યાં જવાય ત્યાં જતાં છ, તજતાં વહાલી ભામકા ધરે ન હૈફું ધીર સાદુળાની આંખથી ઉનાં ટપક્યાં નીર.

જૂનાગઢ પાકિસ્તાનમાં જોડાતાં જૂનાગઢના લોકોએ હિજરત કરી તેનું વર્ણન આમાં રહ્યુ કરાયું છે.

ટૂંકમાં એમ કહી શકાય કે કોઇપણ સંશોધન માટે અનેક પ્રકારની સાધનસામગ્રો પ્રાપ્ય ખાદી રહે છે ત્યારે તેના એક સાધનની માહિતી બીજા સાધન દ્વારા સમર્થન મેળવતી દાય તો તે વધુ વિશાસપાત્ર ખને છે. વળી તે સમકાલીન હાય તા અનુકાલીન કરતાં સામાન્ય રીતે વધુ પ્રમાણ- ભૂન માની દ્વારાય. ખધા જ પ્રકારનાં સાધના દરેક પ્રસંગ અંગે પ્રાપ્ત ન પણ થાય છતાં શકય તેટલાં ખધાં જ સાધના મેળવી તેનું વિવેચન કરી, તેનું સંકલન કરી પછી જ તેનું આલેખન કરવું જોઈએ.

ઇતિહાસના સંશોધકનું કાર્ય એ ખૂબ કહિન કાર્ય છે. ઇતિહાસનું આલેખન જે તે યુગનું પ્રતિખિંબ રજ્યુ કરે છે. સંશોધકે પોતાના પૂર્વ પ્રહ્કા એક ભાજુએ મૂકીને પોતાનાં આધારસાધનાનાં લખાણાની ચકાસણી અન્ય સાધના સાથે સરખાવીને કરવાની હોય છે. તેનું કાર્ય ન્યાયાધીશનું છે, વડાલનું નહિ. એ રીતે ઇતિહાસકાર એક વૈજ્ઞાનિક છે અથવા વધુ સારી રીતે કહીએ તાં તેનું કાર્ય એક ડીટેકટીવ જેવું છે જે સત્ય શાધવા મથે છે.

૮ કોઢારી, રતુલાઇ-**લુનામહની આરઝી હકૂ મત**, ગુજરાત રાજ્ય માહિતા ખાતું, ગાંધીનગર, ૧૯**૭**૪, પૂ. ૧૮-૧૯

<sup>9</sup> Gustavson, C. G.-A Preface to History, Macgraw Hill Book Co., New York, 1955, P. 171

### ગુજરાતનાં દક્તરાની સાધન તરીકે સમીક્ષા

13

Acharva Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

શ્રી. વી. કે. રાજવાડે કહે છે કે ઇતિહાસ એ તો રાષ્ટ્રીય જગૂતિની ચાવી છે. ૧ ઉપરાંત રાષ્ટ્રવાદના વિકાસની સાથે જે તે દેશના સંશાધક પહ્યુ રાષ્ટ્રભક્તિના ર'ગ ર'ગાય છે. તેરી ટ્રેાટસ્કેની જેમ તે પહ્યુ કહી શંક કે '' હું ઇતિહાસકાર કરતાં એક હજાર ગણા વધારે રાષ્ટ્રભક્ત છું.'' આવા વિચાર સાથે તે ઇતિહાસનું આલેખન શરૂ કરે તા આઝાદીની લડતમાં તેને સ્વાત ગાસ્ત્રીનીકાની દરેક બાબત જાજળી લાગે અને શાસકની બધી બાબતા કાળી—અન્યાયી—જુલમી લાગે. ૧ વે તેથી આઝાદીની લડતના ઇતિહાસ—અાલેખનમાં રાષ્ટ્રપ્રેમના પૂર્વ પ્રહથી દૂર રહેવું જરૂરી છે. ઇતિહાસકારે તા મનની કારી પાટી ઉપર આ પ્રસંગાને પ્રમાણાના આધારે મૂલવવાના હોય છે. છે. એસ. સરદેસાઇ એ કહ્યું છે તેમ તેણે '' દસ્તાવેજો કે દક્તરાને જ પાતાની વાત કહેવા દેશી જોઇ એ. ''

પોલીબીયસે કહ્યા પ્રમાણે "સત્ય એ ઇતિહાસની આંખ છે." અને જેમ આંખ વિના પ્રાણી પોતાનું કાર્ય બરાબર કરી શકતું નથી તેમ જો ઇતિહાસમાંથી સત્ય લઈ લઈએ તો તેમાં અર્થ હીન કથા સિવાય કાંઇ રહે નહિ. રે પીટરે કહે છે તે પ્રમાણે સાચો સંશોધક કાંઇ બાબતે વિવાદ પ્રવર્તા હોય હોય છે તે કાંઇના પક્ષ લે નહિ, કારણ કે તે પક્ષીય રાજકારણી કે રાજકીય પ્રચારક નથી. તેણે તો તથ્યા તેને જે રીતે મળે છે તે રીતે જ રજા કરવાનાં હાય છે કે તેનું અર્થ ઘટન કરવાનું હોય છે. રે ઇતિહાસકારનું મન વૈદ્યાનિક ફેરાડે જેવું હોવું જોઈએ જેનો પાસે "Expecting nothing and observing everything "ની અજબ કુનેહ હતી. સાહિત્યકાર અને ઇતિહાસકારમાં એ તફાવત છે કે સાહિત્યકાર બનાવ ન બન્યો હોય તે પણ કલ્પનાથી હપજાવી કાઢે છે જ્યારે ઇતિહાસકાર તો બુતકાળના બનાવને માત્ર પુનાનિર્મિત કરે છે.

શેકસપિયરના નાટક " ઓથેલા "માં જેમ ઓથેલા કહે છે કે "paint me as I am ", તેમ ઇતિહાસના સંશાધકે પણ દક્તરાને જ પાતાના વાત કહેવા દેવા જોઈ એ. ઇતિહાસકારે ભો ધ્યાનમ, શ્વાન નિંદ્રા અને કાકદષ્ટિ રાખવાની હાય છે. પરંદ્ર સ્વયં ભૂરીતે તો હકોકતા મૂક છે. તેને વાચા આપનાર તા ઇતિહાસકાર છે. , ઇતિહાસકાર તેની હકોકતા સાથે સંવાદ રચે છે. તેને અંગે નિર્ણયા બાંધે છે અને અંતે તે ભૂતકાળને કરીથી સજવન કરે છે. તેથા જ કેટલાક ઇતિહાસકારો અને દાશ નિંકાએ ઇતિહાસને સત્યશાધનના એક મહત્ત્વના માર્ગ તરીકે ગણ્યો છે. જ દદ્દિતર ભંડારમાં રહેલા રેકર્ડ એ માત્ર ભૂતકાળના ઇતિહાસ નથી પરંદ્ર હવે પછીના જે ઇતિહાસન

<sup>10</sup> Parchure, (DR) C. N.-The Writing of Indian History Problems and Performance, Babasaheb Amte Smarak Samiti, Pune, 1982, P. 4

II Gustavson, C. G.-Op. Cit. P. 173.

૧૨ પરીખ, ર. છા.-**ઇતિહાસ-સ્વરૂપ અને પહોતા.** ગુજરાત યુનિવર્સિટી, અમદાવાદ, ૧૯૬૯, પૃ. ૬૪–૬૫

<sup>13</sup> Dr. Ishwari prasad-History of Medieval India, Indian Press Ltd., Allahabad, 1925, Preface P. iii

૧૪ મહેતા, (ડૉ.) મકર'દ જે.–**ગુજરાતના ઇતિહાસલેખનમાં દક્તરાનું મહત્ત્વ, હે**ખ-ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ (લાણવડ, જ્ઞાનસત્ર ), અમદાવાદ, ૧૯૮૨, પૂ. રે.

એસ. વી. લની

સર્જન થવાનું છે તેનું જન્મસ્થાન છે. અગત્યના રેકર્ડ ઉપરથી જ જે તે વિષયના વિદ્વાનો ઇતિહાસનું સર્જન કરે છે. માલેલું હોય તે બૂલી જવાય પરંતુ અક્ષરા તે અમર છે અને લખ્યું પેઢી દર પેઢી વ'ચાશે. તેથી તે બૂતકાળના વારસા ખને છે. તેથી જ લખાણુ માત્ર એ સાચવવાને પાત્ર. વખ આ કદ્દતરા એ ઇતિહાસસ'શોધન તથા આલેખન માટેની કાચી સામગ્રી પુરી પાડનારા ભ'ડારા છે. તેથી તેની યાગ્ય જાળવણી અત્ય'ત જરૂરી છે.

ગુજરાતની આઝાદીની લડતનાં દક્તરા અ'ગે કેટલાંક સૂચના :--

- (૧) જે જૂનાં કે જ જ રિત દક્તરા છે તેની યાગ્ય જાળવણી શક્ય ન હાય તા તેની માર્કકો કિલ્મ બનાવી લેવી.
- (૨) વ્યક્તિઓ કે ખાનગી **સંસ્થાએ** માસે જે દક્તરા હોય તે મેળવવાના સથન અસરકારક પ્રયાસ કરવા.
- (૩) દક્ષ્તરાની વિષયવાર યાદી સંશાધક માટે પાંચાની જરેરિયાત છે. તે અનેક દક્ષ્તરભંડારામાં તૈયાર નથી, તેથી તે તૈયાર કરાવની.
- (૪) ઐતિહાસિક દફતર ક્રાઇ પણ સંજોગામાં નાશ ન પામે તેવા કાયદા ઘડવા તથા તે માટેની કાળજી રાખવી.
- (૫) રાજ્યના દફ્તર ભ'ડારા વચ્ચે દફતરસૂચિઓના આંતરવિનિમય કરવા.
- ( ક ) અન્ય રાજ્યાના તથા રાષ્ટ્રિય અભિલેખાગરમાંનાં આઝાદીની લડતનાં દક્ષ્તરાની યાદી મેળવવી
- (૭) આઝાદીની લડત અ'ગે થઇ ગયેલાં સ'શાધનાની તથા ચાલુ સ'શાધનાની યાદી પ્રગટ કરવી.
- (૮) મુંબઈમાં મહારાષ્ટ્ર દક્ષ્તરભંડાર અને નવી દિલ્હીમાં રાષ્ટ્રીય અભિલેખાગાર પાસે મુજરાતની આઝાદીની લડત અંગેનાં જે દક્ષ્તરા છે તેની કેરોક્ષ નકલા અથવા માઈક્રોફિલ્મ બનાવડાલીતે મેળવલી.

# सुबोधकुमुदाकर-ગૂર્જર વિદ્વાન પં. સામનાથ ગ્યાસપ્રણીત એક અજ્ઞાત ત્રંથ

સિદ્ધાર્થ યશવ'ત વાકણકર\*

ભારતમાં સર્વત્ર સંસ્કૃતભાષા વ્યવહારમાં વપરાતી હતી અને બધાં રાજ્યોમાં સંસ્કૃતનું અધ્યયન—અધ્યાપન એ એક સામાન્ય પ્રણાલી હતી. એના પરિણામ સ્વરૂપ સંસ્કૃતનું મહત્ત્વ સમાજમાં, અભ્યાસ ક્રમમાં પણ વધતું જ હતું. વિદ્યાર્થીઓની જિજ્ઞાસા—પૂર્તિ માટે, એમને સહેલાઇથી અને અલ્પ-પ્રયત્નથી સંસ્કૃત અને સંસ્કૃતની અનેક વિદ્યાશાખાઓનું અધ્યયન કરાવવા માટે અનેક નાના માટા પ્રંથાની રચના કરવામાં આવતી હતી. આવા પ્રંથા પર લેખક પાતે જ વ્યાખ્યા લખતાં હતા અથવા તો કોઈ શિષ્ય પાસે ટીકા લખાવતા હતા. આવી પ્રંથ—પરંપરા ચાલતી હતી. અને ભારતનાં સર્વ રાજ્યોમાં સંસ્થાનામાં આવા પ્રંથકારા થઈ ગયા. એમને રાજ્યાશ્રય હતો. તેમની કૃતિઓ રાજદરળાર કે રાજના પ્રંથ સંગ્રહાલયમાં જોવા મળે છે. દુર્ભાગ્યે કેટલાક પ્રંથો પાછળથી લુપ્તપ્રાય થયા, કેટલાક નામમાત્ર જ રહ્યા. કેટલીકવાર પ્રંથકાર અને એમના પરિવાર સ્થલાંતરિત થાય એટલે આવા પ્રંથા ખીજી જગ્યાએથી મળી આવે છે. પ્રસ્તુત લેખમાં ગુજરાતના વિસનગરા નાગર ધ્યાક્ષણ પંડિત સામનાથ વ્યાસની એક અપ્રકાશિત કૃતિ ઉપર પ્રકાશ પાડી આ મધ્યપ્રદેશ સ્થિત (અને એટલે જ ગુજરાતને અજ્ઞાત રહેલા) લેખક અને એમની કૃતિઓ સંબ'ધી થાડી માહિતી પ્રસ્તુત લેખમાં આપી છે. 'સુબાધકુમુદાકર' પહેલી જ વાર વિદ્વાના સમક્ષ રજૂ કરવામાં આવે છે.

સુખાધકુમુદ્રાકર: આ પ્રથતી ફક્ત એક જ હસ્તલિખિત પ્રત ઉપલબ્ધ છે અને એ ઉજ્જૈનના પ્રા. ડા. બાબુલાલ શુકલ શાસ્ત્રીના નિજી સંપ્રહમાં છે. એમણે મને મૂળ હસ્તપ્રતની ઝેરાકસ કોપી આપી માટે હું એમના ઋડ્યા છું. આ પાયીનું વિવરણ આ પ્રમાણે છે.

પત્ર-૩૮; પત્રની એક બાજુએ આઠ-નવ લીટીઓ; ૧ લીટીમાં ૨૬-૨૮ અક્ષરો; પત્ર ૩૬ -અ કોરુ છે. પરિમાણ-૨૫×૧૨ સે. મી.; લેખનકાલ-શક ૧૭૭૨ (ઇ. સ. ૧૮૫૦); લિપિ-દેવનાગરી; પૂર્ણ. લેખનસ્થલ-સિક્ષેર (જિલ્લા બાપાળ;-મધ્ય પ્રદેશ).

વિષય-આ ગ્રંથનું પ્રયોજન જણાવતાં કવિ પોતે જ કહે છે કે છુહિમાન અને જિજ્ઞાસુ પરંતુ આળસુઓ માટે મેં આ ' सुबोधकुमुद'નો 'आकर' વિકસાવ્યો છે. જે સ્વલ્પ ગ્રાનથા જ સંતાવ મેળવવા ઈચ્છે છે અને બીજાં શાસ્ત્રો માટે જેમને આદર છે, જેમની ઇતર શાસ્ત્રોમાં ચંચુન

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેમ્બર ૧૯૯૧-કેપ્રુઆરી ૧૯૯૨, પૂ. ૬૫-૯•.

<sup>\*</sup> સંશાધન અધિકારી, પ્રાચ્યવિદ્યા મંદિર, મ. સ. વિદ્યાપીઠ, વડાદરા-૩૯૦૦૦૨. સ્વા હ

#### સિદ્ધાર્થ યશવ'ત વાકચ્યુકર

45

પ્રવેશ કરવાની ઈચ્છા છે એવા બાલ એટલે અનધીતશાસ્ત્ર લાકો માટે આ પ્રથ તૈયાર કરેલા છે. આ પ્રથની વિશેષતા એ છે કે આ નાનકડા પ્રથમાં વ્યાકરણશાસ્ત્ર, ન્યાયશાસ્ત્ર, સાહિત્યશાસ્ત્ર અને છંદશાસ્ત્ર એમ ચાર પ્રમુખ શાસ્ત્રોનું સહેલી રીતે ટૂંકમાં વિવરણ કર્યું છે અને બધાં પ્રમુખ પ્રકરણોને આવરી લીધાં છે. આ પ્રથના પ્રારંભ પ્રભુ શ્રીરામચંદ્રને નમનથી થાય છે. પછી કવિ કહે છે—આત્મત્તાનના પુરુષાર્થ માટે શાસ્ત્રતાન આવશ્યક છે. શાસ્ત્રતાન માટે વાકયનુ ત્રાન, વાકયત્તાન માટે પદનું આકલન અને પદતાન માટે શબ્દોનું એટલે શબ્દશાસ્ત્રનું (વ્યાકરણ) ત્રાન આવશ્યક છે. પરંતુ વ્યાકરણશાસ્ત્ર અગાધ અને દુર્બોધ છે. માટે આળસુ જિત્તાસુએા માટે વ્યાકરણશાસ્ત્રનું કંઇક સાર–નિચોડ આપવા માટે હું પ્રસ્તુત પ્રકરણ લખું છું. આ રીતે વ્યાકરણશાસ્ત્રનું વિવરણ શરૂ થાય છે. એમાં સંધિ, શબ્દરપાવલી, સર્વનામા, વિભક્તિએ અને તેનાં અર્થપરક ઉદાહરણો, (કારક), ધાતુ, વિવિધ લકાર, કૃત્પ્રત્યય, સમાસ, તિદ્રત વગેરનું સુલલ વિવરણ કરેલું છે.

આવી રીતે વ્યાકરહાથી પદમાન થયા પછી પદાર્થનું ત્રાન કરાવવા માટે ન્યાયશાસ્ત્રનું વિવેચન કરે છે. જેમાં સપ્તપદાર્થ, નવ-દ્રવ્ય, ૨૪ ગુહ્ય, પંચકર્મ, ચતુર્વિધ અભાવ, દ્વિધિ ત્રાન (યથાર્થ અને અયથાર્થ), ત્રાન-પ્રાપ્તિના ચાર પ્રકારા, પંચાવયવ-વાકય (syllogism), પાય હેત્વાભાસ જેવા વિષયોનું મુખ્યત: વિવરહ્ય કર્યું છે.

વાકયાર્થ ભાષતી સાથે જ સાહિત (= અલંકાર) શાસ્ત્રનું વિવેચન છે. જેમાં કાવ્યોના પ્રકારા, શબ્દદેશ, ગુહ્યુ, શબ્દાર્થાલંકાર, વિવિધ ભાવ, રસનિરૂપહ્યુ, નાયક–નાયિકા–ભેદ અને તેનાં ઉદાહરહ્યુા, દ્વિરૂપ શ્રું ગાર, અને છેલ્લે એ વિવરહ્યુ વ્યભિચારીભાવથી પૂર્ણ થાય છે.

વાકય ગદાબદ અને પદાબદ એમ બે પ્રકારનું હોય છે. માટે પદાબદ કાવ્ય સમજવા માટે છંદશાસ્ત્રનું સાર આપે છે–૩ સ્વર, ૮ ગણ, વિવિધ છંદાનાં નામા અને લક્ષણો,–ઉદાહરણો, વર્ણ વૃત્ત, જાતિવૃત્ત, અને છેલ્લે આર્યાદિમાત્રાવૃત્ત આપીને છંદ પ્રકરણ સમાપ્ત થાય છે. સાથે જ આ શ્રંથ પણ પૂર્ણ થાય છે.

# કવિ--એમના જીવન-ષ્ટતાન્ત, કૃતિઓ અને સમય:

પ. સામનાથ વ્યાસે જુદા–જુદા શાસ્ત્રવિષયાને લગતા ૩૧ મુખ્ય શ્રાંથ અને ૧૨ ટીકા-સહિત-શ્રાંથ મળીને કુલ ૪૩ સંસ્કૃત શ્રાંથાની રચના કરી છે, જેનાં નામ, વિષય અને સમય નીચે પ્રમાણે છે.

१ रामसभासिद्धान्तनाटकम्-

नाटक —

२ आर्यावरवणिनी (स्वोपज्ञभावप्रकाशिकावृत्तिसहिता)

काव्यम्

३ राघवाह्निक गीतिकाव्य...सर्ग ७-प्रबुद्धराघव, सरसराघव, भूपालभूषण, सुप्रीतसीता-पति, सानग्दरघुनन्दन, कुशलकोशलेश्वर अने सविलासकोसलापति-प्रकाशित श्रीलालबहादूरशास्त्री केन्द्रीय संस्कृत विद्यापीठम्, नई दिल्ली-११००२१, इ. स. १९७३-७४, सम्पादक : प्रा. डॉ. बाबुलाल शुक्ल शास्त्री

# सुबोधकुमुदाकर-ગૂર્જર વિદ્વાન પં. સામનાથ વ્યાસપ્રભીત એક અજ્ઞાત ગ્રંથ 💎 👀

| ጸ   | रहस्यरामायणम् —                                                                  |                                       | काव्य <b>म्</b>  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------|
| 4   | कमँप्रकाशवृत्ति: —                                                               |                                       | ज्योतिष          |
| દ્દ | ज्योतिषविषयक पद्यसंग्रह (ज्योतिष—प्रबोध-१)                                       | -                                     | ज्योतिष          |
| ૭   | बालचन्द्रिका—                                                                    |                                       | व्या <b>क</b> रण |
| c   | वृद्धचन्द्रिका—                                                                  | Bernard Pr                            | ब्याकरण          |
| • ९ | शब्द रस्नप्रदीपिका —                                                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | व्याकरण          |
| १०  | शब्दप्रबोध:—                                                                     |                                       | व्याकरण          |
| ११  | छन्द:प्रकाश—                                                                     | <del></del>                           | छन्दः            |
| १२  | वृत्तमुक्तावलि                                                                   |                                       | छन्द:            |
| १३  | जगदानम्द:                                                                        |                                       | इतिहास           |
| १४  | सस्कथामृतसागर                                                                    |                                       | इतिहास           |
| 84  | सत्कथामृतसेतु—७५२ना अथनी टीडा                                                    | any country                           | इतिहास           |
| १६  | सुबोधकु <b>मुदाकरः</b> —                                                         |                                       | विविध            |
| १७  | कलन्दिकाप्रकाशः– स्वोपज्ञ–बु <mark>धा</mark> नन्दिनीव्या <mark>स्यासहि</mark> तः | _                                     | विविध            |
| १८  | अन्योक्तिमुक्तावली—                                                              | -                                     | विविध            |
| १९  | सूक्तिमुक्तावली—( सङ्कलनात्मक )                                                  | • —                                   | विविध            |
| २०  | हरिभक्तिकुमुदाकर—                                                                |                                       | भिवत             |
| २१  | भक्तिमुक्तावली —                                                                 | -                                     | भक्ति:           |
| २२  | सद्भिकतमुक्तावली—                                                                |                                       | भक्ति:           |
| २३  | बालरघुनन्दनस्तोत्रादिसंग्रह                                                      |                                       | स्तोत्रम्        |
| २४  | रामध्यानदण्डक                                                                    |                                       | स्तोत्रम्        |
| २५  | नर्मदाष्टकम्                                                                     |                                       | स्तोत्रम्        |
| २६  | पंचायतननीराजनस्तवः                                                               |                                       | स्तोत्रम्        |
| २७  | गीतार्थतत्त्वसिद्धान्त 🕒 🎾                                                       |                                       | वेदान्त          |
| २८  | अद्वैतपद्यभाष्यम्                                                                |                                       | वेदान्त          |
| २९  | संक्षेपशारीरकम्                                                                  |                                       | वेदान्त          |
| ₹0. | पुष्टिमार्गविचार:                                                                |                                       | वेदान्त          |
| ₹ १ | सुभाषितसुघा (सङ्कलनम्)                                                           |                                       | सुभाषित          |

#### टीकाग्रन्था:

| १ | आलवन्दारुस्तोत्रटीका        | स्तोत्रम् |
|---|-----------------------------|-----------|
| २ | आनन्दलहरी–गूढार्थबोधिनीटीका | स्तोत्रम् |
|   | साधनपञ्चकटीका               | वेदान्त   |
| ४ | अद्वैतपद्यव्याख्या          | वेदान्त   |
| ч | अद्वैतपद्मविवृतिः ।         | वेदान्त   |

\$<

## સિદ્ધાર્થ યશવ'ત વાકભુકર

| Ę  | अद्वैतप्रकाशिका-पद्यपञ्चकव्याख्या  | वेदान्त |
|----|------------------------------------|---------|
| હ  | योगवासिष्ठसारटीका–तत्त्वार्थदीपः   | वेदान्त |
| 6  | रामगीता-कल्पलताटीकास <b>हि</b> ता  | वेदान्त |
| 9  | सारस्वतवृत्तिन्याख्या—             | ब्याकरण |
| १० | सिद्धान्तचन्द्रिकाव्यास्या–सुप्रभा | व्याकरण |
| ११ | कर्मप्रकाशवृत्ति:                  | ज्योतिष |
| १२ | कामन्दकीयनीतिसारटीका               | नीति    |

આમાંથા ઘણી કૃતિઓની મૂળ હસ્તપ્રતો સિન્ધિયા ઓરિએન્ટલ ઇન્સ્ટીટ્યૂટ, વિક્રમ-વિશ્વવિદ્યાલય, ઉજ્જૈનના સંત્રહાલયમાં સચવાયેલી છે. આ કૃતિઓમાંથી ઘણી કૃતિઓ પં. સામનાથ વ્યાસે સંન્યાસની દક્ષા લીધા પછી રચેલી છે માટે એમના કર્તાનું નામ 'સ્વામી પ્રદક્ષતારકયતી ' એવું જોવા મળે છે.

આ કવિ વિષેતી માહિતી નીચેનાં ત્રણ સાધનો દ્વારા મળા .આવે છે. ૧ સ્વર્ગાય. શ્રી. નીલકંડ ગ. દેવભક્ત, સીહાર (Sehore) હાઇસ્કૂલના હેડ-માસ્તર-જ્યાં પં. સામનાથ વ્યાસે ૧૮૩૮-૧૮૫૭ ઈ. સ. સુધી સંસ્કૃત શિક્ષક તરીકે સેવાઓ આપી હતી; ૨ સ્વર્ગાય શ્રી. નારાયણ વા. આઠલ્યે, ઉજ્જૈન-જેમણે સ્વર્ગાય શ્રી. દેવભક્ત અને પં. સામનાથ વ્યાસના પૌત્ર પં. રામવલ્લભ વૈદ્ય (શાજપૂર; ગ્વાલિયર સંસ્થાન) પાસેથી માહિતી મેળવી અને કેટલીક પોથીઓ જોઈને નોંધ કરી હતી અને ૩ ત્રાે. ડૉ. બાબૂલાલ શુકલ શાસ્ત્રી, ઉજ્જૈન-જેમના વિદ્વાન કુટુંબના પં. સામનાથ વ્યાસ સાથે ત્રણ પેઢીના સંબંધ છે. કોઈક વાર સનદા મળી આવેલી છે અને કાઈક વાર મીખિકરૂપે માહિતી મળેલી છે. આ ત્રણ સાધના પરથી પં. સામનાથ વ્યાસ વિશે નીચે પ્રમાણે માહિતી ભેગી કરીને અહીં આપી છે-કોઈ વિદ્વાન આ સ્વાય વધુ માહિતી ધરાવતા હોય તેમને વિનંતી કે મને એ માહિતી આપીને ત્રણો કરે.

પ્રસ્તુત લેખક પાસે પં. સામનાથ વ્યાસ રચિત 'સુબાધકુમુદાકર', સ્વાપગ્રણુધાર્નાન્દ-નીટીકાસહિત 'કર્લાન્દકા પ્રકાશ' આ બે પાથીઓ (અપ્રકાશિત) અને 'શ્રીરાઘવાદ્ધિક' ગેયકાવ્યની પ્રા. ડૉ. બાબૂલાલ શુકલ શાસ્ત્રીએ સંપાદિત એક–મુદ્રિત પ્રત છે. આ આધાર પરથી જ પં. સામનાથ વ્યાસના કુલ–વૃત્તાન્ત આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

આર્યાવરવર્ષ્યું ની, એના ઉપરની પોતાની ટીકા અને કલન્દિકાપ્રકાશ અને એના ઉપરની પોતાની ટીકા–એ ગ્ર'થામાં વિશેષત: તેની પુષ્પિકાએમાં કવિ પોતે જ કુલ-વૃત્તાન્તાદિ મહત્ત્વ ધરાવતી સમગ્ર માહિતી આપે છે—

- १ ६ विना पितानुं नाम ओउडार अने એमना मेाटा लार्छनुं नाम लेासानाथ उतुं. (श्रीमदोक्षकारद्विजसूनु भोलानाथानुजेन सोमान।थास्यकविकुलसेवकेन विरचिता 'आर्यावरवर्णिनी 'समाप्ता).
- २ ભાવપ્રકાશિનીટીકામાં સંવત ૧૮૮૬માં આ ટીકા પૂર્ણુ થઈ એવાે સ્પષ્ટ કાલિનિર્દેશ છે. (श्रीमद्रघुनाथपदपङ्कजमरन्दानन्दायितचेतसा सोमनाथेन रचितायां वरवर्णिनौ-

मुबोधकुमुदाकर-भूक'र विद्वान प'. सामनाथ व्यासप्रशीत એક अज्ञात म'थ 🦠 १६

भावप्रकाशिकायां वरवर्णिनीभावप्रकाशिनी सहचरी चरितार्थंमगमत् । संवत् १८८६ माघमासैं शुक्लपक्षे नृसिंहजयन्त्यां भानुमतिवासरे स्वातिभे ।)

આ પછી 'કલન્દિકાપ્રકાશ ' નામના એક અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ શ્રંથ વિશે કેટલીક પ્રમાણુભૂત (authentic) માહિતી આપીને પોતાને વિશે ઘણો સાચી વિગતા આપી છે. એ શ્રંથનું મહત્ત્વ કવિ પોતે જ ' सर्वे विद्योद्योत ' એ ઉપશીર્ષ કમાં સ્પષ્ટ કરે છે.

'કલન્દિકાપ્રકાશપ્રનથ' એટલે આ જમાનામાં સ'સ્કૃતમાં લખેલા એક ज्ञानકોષ જ (encyclopaedia) છે. આમાં જે વિષયાનું વિગતવાર વર્ષ્યું ન કરેલું છે તે જોઈને બધાંને એવું લાગે કે 'न खलु घीमता कश्चिदविषयो नाम' એ કાલિદાસનું વચન સાર્થક છે.

' કલન્દિકા**પ્ર**કાશ 'માં ચાર વિભાગો છે અને કુલ શ્લાક ૧૩૫ છે.

- १ वेदप्रकाश (२७ श्लोक)-वेदब्राह्मणलक्षणे, वेदभेदा: शाखाश्च।
- २ षडङ्गप्रकाश (३६ श्लोक )-शिक्षाव्याकरणनिरुक्तछन्दोज्योतिषकल्पानि ।
- ३ उपाङ्गप्रकाश (३५ श्लोक )-पुराणोपपुराणानि, धर्मशास्त्रं, पूर्वमीमांसा, उत्तरमीमांसा (मध्वरामानुजवल्लभिनिम्बाकंशङ्कराचार्यसिद्धान्ताः), आन्वीक्षिकी—न्याय, वैशेषिक, साङ्गस्य, योग, शैवशाक्तवैष्णवदर्शनानि । लिङ्गायतमहानुभावकापालिककौण्डिकसौगतआहंतम्लेंच्छादीनां मतानि । म्लेंच्छे-यहूदी मसीहि मुसल्मान पारसीकाः, तेषां मतवर्णनं भेदसहितम् ।

४ उपवेदप्रकाश (३० श्लोक)—आयुर्वेद: अष्टाङ्गसहित:, धनुर्वेद:, गान्धवंवेद:। अर्थ-शास्त्रे वाहनशास्त्रं, शिल्पशास्त्रं, वास्तुशास्त्रं, दकार्गलं, तरुपोषणं, कुणपजलं, तरुचिकित्सा, सूदशास्त्रं, नीतिशास्त्रं—साहित्यशास्त्रं, ६४ कला:, रसायनशास्त्रं, अद्रवद्रव्यधर्माः जलादिद्रवद्रव्य-धर्माणां धर्मा:, वायुधर्मविद्या, व्वनिविद्या, दर्शनानुशासनं, प्रकाशिकरणगतिमिति, भूगोलविद्या इतिहासविद्या च।

આ વિષયસૂચીપરથી લેખકના ઊંડા અધ્યયન અને પરિપક્વણુદ્ધિનું અનુમાન કરી શકાય. આ પ્રથ ઉપર જ એક સ્વતંત્ર લેખ લખીને આ ખિધાનું વિશેષ વિવરણ કરવાની ઇચ્છા છે. એટલે અહીં ટ્રેકમાં જ આ પ્રથના વિષયોનું દિગ્દર્શન પૂર્ુ કર્યું છું.

આ પ્રથમા અ'તે બે શ્લાકોમાં કવિ પાતાનું વ'શવર્ણન આપે છે. તે ખૂબ મહત્ત્વનું છે.

- श आसीद्गुर्जरभूमिनिर्जरकुले शुद्धप्रधीरुद्धवः तत्स्नोरथ शम्भुरामसुमतेरोङ्कारशर्मात्मजः । तज्जस्तदवाप्तशास्त्रनिवहः श्रीरामपद्भिक्तमान् भोलानाथव्धानुजोऽमुमकरोत् सोमः प्रकाशं शुभम् ॥ ३०॥
- २ शके नवाङ्गसप्तिभूमिते [१७६९] शिहूरपत्तने वलक्षपक्षपूरणे शुचौ कुजेुिह्ह पूरितः। कलन्दिकाप्रकाश एष सोमनाथनिर्मितः समस्तसद्विनेयधीप्रकाशकोुस्तु सन्मुदे॥ ३६॥

90

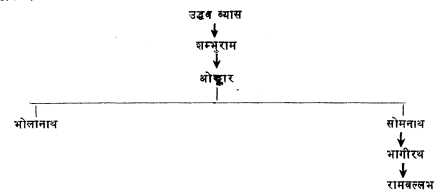
### सिदाध यशव'त वाडखंडर

આ બે શ્લાકની ટીકાના ચતુર્થ શ્લાકમાં કવિ લખે છે કે એમણે પાતે જ કલન્દિકાપ્રકાશ ઉપર એક લઘુ-વ્યાખ્યા શક ૧૭૬૯માં રચી હતી. પરંતુ જેમને વિશેષ-ત્રાન મેળવવાની ઇચ્છા છે એમના માટે આ ' પુધાનન્દિની ' નામની વ્યાખ્યા શક ૧૭૭૧માં લખી છે અને પછી અંતમાં પુષ્પિકામાં લખે છે—

- १ नन्दाङ्गसप्तिक्षिति [१७६९ ] शाके व्याख्या मयापुकारि पर लघुः सा । विशेषजिज्ञासुजनोपकारिणी कृता मयेयं वितता ततोपुन्या ॥ ४ ॥
- २ भूभूघरिक्षतिघरिक्षति [१७७१] भिर्मिते शाके.....सेयं समाप्तिमगमत् ॥ ७ ॥
  पुष्पिका—इति श्री व्यासोपनामकस्य श्रीरामपादारिविन्दमरन्दिमिलिन्दस्य सोमनाथस्य कृतौ
  स्वकृतकलन्दिकाप्रकाशव्याख्यायां बुधानन्द (न्दि )नीसमाख्यायामुपवेदप्रकाशः ॥ ४ ॥ पर्याप्ता चेयं

स्वकृतकलन्दिकाप्रकाशव्याख्यायां बुधानन्द(न्दि)नीसमाख्यायामुपवेदप्रकाशः ॥ ४ ॥ पर्याप्ता चेयं बुधानन्दनीव्याख्या । संवत् १९०७ श्रावण वद्य ७ सप्तमी गुरुवासरे स्वयमलेखि सोमनाथेन चिरञ्जीवभागीरथपठनार्थम् । श्रीशिवाय गुरवे नूम> । श्रीरामचन्द्राय नमः ॥ ६ ॥

આ અવતરણો પરથી આપણુંને એમના વ'શવૃક્ષ વિષે જે માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે તે આ પ્રકારે છે.



પં. રામવલ્લભ પાસેથી અને સ્વ. શ્રી. નીલકંદ ગ દેવભક્ત—(જે સિહોર હાઇસ્કુલના હૈંડમાસ્તર હતાં)—પાસેથી ઉજ્જૈન નિવાસી સ્વ. શ્રી. નારાયણરાવ આઠલ્યેએ કવિ સામનાથની માહિતી ભેગી કરી હતી. અને એ માહિતીના આધારે જ મેં આ લેખની વિગતા પ્રાપ્ત કરી છે. શ્રી. આઠલ્યેના ટિપ્પણામાંથી એવી માહિતી મળી આવે છે કે દિનાંક ૨૪–૭–૧૯૪૦ના દિવસે પં. રામવલ્લભે શ્રી. આઠલ્યેને પં. સામનાથ વ્યાસે લખેલા પ્રાંથોની નીચે બતાવેલી પાથીએ જ દેખાડી હતી—

- १ नीराजनस्तव--पत्र ३, पष्चायतन-देवतास्तोत्र--(स्तोत्र)
- २ हरिभिततकुमुदाकर—पत्र १३; ५ अध्यायः रचनाकाल शक १७७० श्रावण-कृष्ण ५; यंदवार लेखन-काल—सं. १९०५, भाद्रपद शुद्ध १० गुरुवार—(भिक्त)
- ३ भगवद्भिक्तमुक्ताविल टीकासिह्ताः प. १४, स. १९२६ माघविद १. गुरौ लिखिता—(भिक्त)

For Private and Personal Use Only

## सुबोधकुमुदाकर-ગૂર્જર વિદ્વાન પ'. સામનાથ વ્યાસપ્રણીત એક અજ્ઞાત ગ્ર'થ 🔻 🕬

- ४ पद्यपञ्चक-अद्वेतदीपिकाव्याख्यासह-पत्र ४३ (अद्वेत)
- ५ जगदानन्द--प. ५३. ४ अध्याय (विविध )
- ६ शब्दरत्नप्रदीपिका-लघुवृत्तिसह प. ६६ (व्याकरण)
- ७ गीतार्थतत्त्वसिद्धान्त-प. १२.५ उल्लास (वेदान्त)
- ८ कलन्दिकाप्रकाश—नारायणमुळीकरकृत मधुवृत्तिबह. प. ३० सं. १९०७ चैत्र शुद्ध १०. शनिवार शके १७७१-जहुमाम (विविध)
  - ९ अद्वैतपद्यभाष्य प. १८ (अद्वैत)
  - १० सत्कथामृतसागर-४९ तरङ्ग (इतिहास)
  - ११ सत्यनार।यण कथा व पूजा --प. ७. ४ अध्याय. सं. १९०९ फाल्गुन वद ३ शनौ.
  - १२ बालचन्द्रिका-वृत्तिसह (ब्याकरण)
- १३ रहस्यरामायण—सटीक. प. १३० सं. १९२९ **चैत्र** शुद्ध १३, रविवासरे. लेखोऽयं ब्रह्मतारकयतेः ।
  - १४ सुबोधकुमुदाकर-प. १७. शके १७७२ चैंत्र कृष्ण ७ सोमवार
  - १५ राघवाह्मिकगेयकाव्य-७ सर्ग (काव्य)
  - १६ बालरघुनन्दनस्तोत्र—(स्तोत्र)

સ્વ. શ્રી. આડલ્યે પછી એવું લખે છે કે **छन्दःप्रकाश, कलन्दिकाश्रक।श मिताक्षराटीका—** सहित, सुधासिन्धु, सोमसिन्धु, वृद्धिचन्द्रिका, અને ज्योतिषप्रकाश—આ ૬ હસ્તલિખિતા પ\*. રામવલ્લભે નહીં દેખાડી. (દેખાડવા માટે ના પાડી હતી.)

પ. રામવલ્લભ પાસે સચવાયેલા કાંગળોમાંથા અને એમણે મીખિક રીતે આપેલી માહિતા ઉપરથા સ્વ. આઠલ્યેએ પ. સામનાથ વિશે જે વિગતા મેળવી તે આ પ્રમાણે છે—

સામનાથજના પ્રિપિતામહ ઉદ્ધવજી વ્યાસ ગુજરાતના વિસનગર ગામથી અઢારમી—સદીના મધ્યકાલમાં ગ્વાલિયર સંસ્થાનના શાજપૂર ગામમાં આવ્યા. પં. સામનાથના જન્મ શાજપૂરમાં જ વિક્રમ સંવત ૧૮૬૪ (ઇ.સ. ૧૮૦૭) ચૈત્ર શુદ્ધ ૧૩ સામવાર થયા. પાતાના પિતા પ. ઓડ્કાર પાસેથી એમણે વિદ્યા મેળવી અને સિહાર હાઇક્સ્સ્લમાં ઇ.સ. ૧૮૩૮માં રૂ. ૬૦ ના પગારથી સંસ્કૃત શિક્ષક તરીકે એમની નિમણૂક થઇ. ત્યાં એમણે ૨૦ વર્ષ સુધી નાકરી કરી અને ઇ સ. ૧૯૫૭માં એમણે નાકરીના ત્યાગ કર્યો. પાતાની ઉપજીવિકા માટે રાજગઢ સંસ્થાનનાં માતીસિંહ પાસેથી એમને ૧૫૧ ખીધા જમીન અને તામ્રપત્રસનદ વૈશાખ શુદ્ધ ૩ વિક્રમ સં. ૧૮૯૨ ના દિવસે મળા અને રૂ. ૧૦૦/— વાર્ષિક અનુદાન પણ મળ્યું. ગ્વાલિયર દરખાર પાસેથી ૨૨ એપ્રિલ, ૧૮૬૨ ના રાજ એક સનદથી વાર્ષિક રૂ. ૨૪/– અનુદાન અને ચાંદીના સિક્કો પ્રાપ્ત થયા.

સિદ્ધાર્થ ચશવ'ત વાક્લાકર

७२

હાઇ સ્કૂલના સહકાર્ય કર, વિદ્યાર્થી, જનતા તથા અંગ્રેજી સરકારી અધિકારીઓને એમના માટે ઘણા આદર હતો. વૃદ્ધાવસ્થામાં પત્નીના વિયાગ થયા અને એ બહુ જ ઉદ્દિમ થયા અને ઇ.સ. ૧૮૬૭માં સ્વામી નિત્યાન દ પાસેથા એમણે સંન્યાસ-દીક્ષા લીધી અને એ સ્વામી ધ્રહ્મતારકતીર્થ તરીકે ઓળખાયા. ૮૩ વર્ષની 61 મરે આષાઢ કૃષ્ણ-૧૩ સં. ૧૯૪૦ (ઇ.સ. ૧૮૯૦)ના દિવસે શાજાપૂરમાં એ સમાધિસ્થ થયા. શરૂઆતમાં ખતાવ્યું તેમ એમણે સંન્યાસ લીધા પછી પણ અનેક શ્રંથ, ટીકાઓ રચી જેમાં લેખકનું નામ ' હ્રહ્મતારકયતી' એવું જોવા મળે છે.

આવા પ્રકાણ્ડપ હિતના શ્રાંથો જો પ્રકાશિત થાય તો ગુજરાતના એક અજ્ઞાત શ્રાંથકારની કૃતિઓ વિદ્વાનો સમક્ષ આવશે અને એમના મહત્ત્વના યાગદાનના વિદ્વાનોને પરિચય થશે.

् श्रीसोमनाथव्यासम्रणीतः

सुबोधकुमुदाकरः।

।। श्रीगणेशाय नमः ।।

नमो रामाय महते दुस्तक्यीय परात्मने । सर्ववाचकवाच्याय वाच्यतात्पर्यमूर्तये ॥ १॥

आत्मज्ञानस्य पर्पुरुषार्थत्वात्तस्य शास्त्रज्ञानाधीनत्वात्तस्य च वाक्यरूपत्वाद्वाक्यस्य पदसङ्घात्मकस्य बोधे प्रथमं पद्ज्ञानमपेक्षितं तच शब्दानुशासनाधीनं तच दुरवबोधमपारश्चत्यलसजिज्ञासूपकृतये किश्चित् तत्मारप्रकरणमारभ्यते ।

तत्रादौ पदिविकेशय सन्धिर्निरूप्यते—इ उ ऋ ॡ ए ऐ ओ औ एषां स्थाने कमेण यवरल अय् आय् अव् आव् आदेशाः स्युः स्वरं परे सित । यथा-हिर + आतमा । हर्यातमा । मिन्वदम् । कित्रिदम् । छुच्चारः । जयः रायौ । भवः । भावः ॥ अइ उऋ एषां हस्वे दीर्घे वा सजातौ स्वरं परे ह्योरेको दीर्घः स्थात् । तवायम् । स्वातमा । दधीदम् । प्रभूदयः । होतृकारः ॥ अवर्णाद् इ उऋ ॡ एषु परेषु ए ओ अर् अल् सहस्युः । रमेयम् । गङ्गोदकम् । महिषः । तवस्कारः ॥ अवर्णाद् ए ऐ ओ औ एषु परेषु ऐ औ स्थाताम् । गङ्गेषा । तवैश्वर्यम् । जनीघः । इष्णीत्युक्यम् ॥ पदान्ताभ्याम् ए ओभ्यामकारस्य लोपः । तेऽत्र । विष्णोऽत्र । कचिदन्यथाऽपि । गच्यूतिः । नाव्यम् । अक्षौहिणी प्राणेम । प्रेजते । मनीषा । मार्तण्डः । गवायम् ॥

असन्धः । प्लुतादौ-क्रुष्णा ३ अत्र । हरी ३ एतौ ॥ इति स्वरसन्धिः ।

सतवर्गयोः शचवर्गाभ्यां योगे शचवर्गों [स्तः] । रामिश्वत्राम् । रामश्चेते । तिवित्रम् । सतवर्गयोः षटवर्गाभ्यां योगे षटवर्गों । रामष्षष्ठः । कृष्णष्टीकते । पेष्ठः । तदीका ॥ पदान्ते वर्गाणामपश्चमानां तृतीयाः स्युः । वागीशः । अजयम् । षष्ठत्र । तिदिदम् । अबोघः । आयद्वितीययोराद्यः । तन्त्व—वाक्कलहः । क्वचिदन्यत् । तन्मयम् । वाग्धरिः । सञ्च्छम्भुः ॥ नमयोरनुस्वारः—हरि वन्दे । यशांसि ॥ इति हल्सन्धिः ॥

## सुबोधकुमुदाकर-गूर्व २ विद्वान ५. श्रीमनाथ व्यासप्रशीत ओह अज्ञात थथ ७३

विसर्गस्य सो वर्गाद्यद्वितीययोः परयोः । विष्णुस्त्राता ॥ शवसे वा । हरिः शेते हरिश्शेते ॥ उः शेषे व्यञ्जनेऽवर्णे चाऽवर्णात् । रामो भाति । रामोऽयम् ॥ इवर्णादिस्वराद् रेफः । हरिर्याति । विष्णुरेषः । रस्य लोपो रेफे पूर्वस्य च दीर्घः । हरी रम्यः । क्विचदम्यथा । एव विष्णुः । स शम्भुः । एपोऽत्र ॥ विसर्गलोपः क्विचत् । राम एहि ॥ इति विसर्गसन्धिः ॥

विभक्त्यन्तं पदम् । विभक्तिश्च सुप्तिङभेदाद् द्विधा । तत्र नाम्नः सुपः धातुभ्यस्तिङः स्युः । तत्र सुपो निरूप्यन्ते । धातुं प्रत्ययं प्रत्ययान्ते च वर्जयित्वाऽर्थवच्छब्दरूपं प्रातिपदिकसंज्ञं स्यात् । तदेव नाम, ततो विभक्तयः। स्वादयो विभक्तयः। तत्र-सु औ जस् प्रथमा। अम् औ शस् द्वितीया। टा भ्यां भिस् तृतीया । डे भ्यां भ्यस् चतुर्थी । ङसि भ्यां भ्यस् पश्चमी । ङस् ओस् आम् षष्ठी । ङि ओस् सुर् सप्तमी । त्रिकेव्वेकवचनद्विचनवद्वचनानि कमेण । एकार्यथं तस्त्रयोगः । यथा आ(अ)कारान्तं रामेति प्रातिपादिकं ततो विभक्तौ क्रमेण रूपाणि-रामः १ रामौ २ रामाः ३ । इति प्रथमाया एकवचन-द्विवचन-बहुवचनान्तानि रूपाणि । रामं ९ रामी २ रामान् ३ द्वितीया । रामेण १ रामाभ्यां २ रामेः ३ ततीया । रामाय १ रामाभ्यां २ रामेभ्यः ३ चतुर्थी । रामात् १ रामाभ्यां २ रामेभ्यः ३ पश्चमी । रामस्य १ रामयोः २ रामाणाम् ३ षष्ठी । रामे १ रामयोः २ रामेषु ३ सप्तमी ॥ पुंवाचि-भ्योऽदन्तेभ्यः स्त्रीत्वे टाप । यथा-रामा १ रामे २ रामाः ३ प्रथमा । रामां १ रामे २ रामाः द्वितीया । रामया १ रामाभ्याम् २ रामाभिः ३ तृतीया । रामाये १ रामाभ्यां २ रामाभ्यः ३ चतुर्थी। रामायाः १ रामाभ्यां २ रामाभ्यः ३ पश्चमी। रामायाः १ रामयोः २ रामाणां ३ षष्टी। रामार्था १ रामयोः २ रामासु ३ सप्तमी ॥ क्वचिदीप्-नदी १ नद्यौ २ नद्यः ३ प्रथमा । नवीम १ नद्यो २ नदीः ३ द्वितीया। नद्या १ नदीभ्यां २ नदीभाः ३ तृतीया । नद्ये १ नदीभ्यां २ नदीभ्यः ३ चेतुर्थी। नद्याः १ नदीभ्यां २ नदीभ्यः ३ पद्यमी। नद्याः १ नद्योः २ नदीनाम् ३ षष्टी। नयां १ नयोः २ नदीषु ३ सप्तमी ।

नपुंसके तु दीर्घस्य ह्रस्वता, यथा पुंसि । सोमपाः १ सोमपां २ सोमपाः ३ प्रथमा । सोमपां १ सोमपां २ सोमपाः ३ हितीया । सोमपा १ सोमपाभ्यां २ सोमपाभ्यः ३ तृतीया । सोमपे १ सोमपाभ्यां २ सोमपाभ्यः ३ पश्चमी । सोमपः १ सोमपोः २ सोमपाम्यः ३ पश्चमी । सोमपः १ सोमपोः २ सोमपाम् ३ षष्ठी । सोमपि १ सोमपोः २ सोमपास् ३ सप्तमी ॥

नपुंसके तु—सोमपं १ सोमपे २ सोमपानि ३ प्रथमा, एवं द्वितीया । शेषं पुँवत् ॥ नाम्नां सुबन्तरूपाणि चादन्तादिक्रमेण सर्वेषां प्रायेण विलक्षणानि । तानि रूपावस्तीपाठादु बोध्यानि ।

अलिक्ने युष्मदस्मदी। यथा—त्वं १ युवां २ यूयम् ३ प्रथमा। त्वां, त्वा १ युवां, वां, २ युष्मान्, वः ३ द्वितीया। त्वया १ युवाभ्यां २ युष्माभः ३ तृतीया। तुभ्यं, ते १ युवाभ्यां वां, २ युष्माभ्यं, वः ३ चतुर्थी। त्वत् १ युवाभ्यां २ युष्मात् ३ पश्चमी। तव, ते १ युवयोः वां, २ युष्माकं वः ३ षष्ठी। त्विय १ युवयोः २ युष्मासु ३ सप्तमी। इति युष्मदो रूपाणि॥ अहम् १ आवां २ वयं ३ पथमा। माम्, मा १ आवां, नौ २ अस्मान्, नः ३ द्वितीया। मया १ आवाभ्यां २ अस्मानः ३ तृतीया। मसं, मे १ आवाभ्यां नौ २ अस्मानः वः ३ चतुर्थी। मत् १, आवाभ्यां २ अस्मत् ३ पश्चमी। मम मे, १ आवाभेः , नौ २ अस्माकं नः ३ षष्टी। मिर्य १ आवसोः ३ स्व। १०

98

अस्मासु १ सप्तमी । इत्यस्मदः ॥ च । वा । ह । वै इत्याद्यव्ययानि त्वेकरूपाणि ॥ प्र । परा । अनु १ अवेत्याद्युपसर्गास्तु धातोः प्राक् प्रयोज्यन्ते ।

> " धात्वर्थं बाधते कश्चित् कश्चित्तमनुवर्तते । तमेव विशिनष्ट्यन्य उपसगिश्चिधा मतः ॥ १ ॥ उपसर्गेण धात्वर्थों बलादन्यत्र नीयते । विहाराहारसहारतिहारप्रहारवत् ॥ २ ॥

अथ विभक्त्यर्थाः । नामार्थे सम्बोधने चोक्ते कारके प्रथमा। यथा-तटः, तटी, तटम् । हे राम । उक्तरं चाख्यातेन कृता समासेन तद्धितेन निपातेन च । धाता करोति । घटः । कृतः । साधनम् । दानीयो विप्रः । उपाध्यायः । पचनी स्थाली । ऊढरथोऽनङ्कान् । कौङ्कमं वासः । राम इति तमवेत् ॥ कियायां स्वातन्त्र्येण विवक्षितोऽर्थः कर्ता । विवक्षितः किम् ? अग्निः पचित, स्थाली पचतीत्यादौ करणाधिकरणयोरिप कर्नृत्वं यथा स्यात् ॥ कर्तुः कियायाः साधकतम करणम् । कर्तुः कियायाः साधकतम करणम् । कर्तुः कियायाः व्याप्तुमिष्टतमं कर्म । दानीयत्वेन विवक्षितं सम्प्रदानम् । विभागेऽविधित्वेन विवक्षितमपादानम् । आश्रयत्वेन विवक्षितमधिकरणम् । एतानि षटं कारकाणीति सर्वत्र कारकपदं विशेष्यतया योज्यम् । तत्रोक्ते प्रथमोक्ता । अनुक्ते कर्मणि द्वितीया । रामं भजित । कर्नृकर्मणो(करणयो)स्तृतीया । रामेण बाणेन हतो वाली । सम्प्रदाने चतुर्थी स्नातकाय कन्यां ददाति । अपादाने पश्चमी । अश्वात् पति । सम्बन्धे षष्ठी । राज्ञः सेवकः । अधिकरणे सप्तमी । वटे शेरते गावः ॥ पदिवशेषयोगमात्रेऽपि द्वितीयादयः । रामं विना । रामात् विना । रामेण विना । तम् अन्तरा । नमः कृष्णाय । अधिरामे विश्वम् । एवं यथालक्ष्यं बोध्यम् ॥ इति कारकम् ।

## सुबोधकुमुदाकर-जूर्જर विद्रान ૫'. સામનાથ વ્યાસપ્રણીત એક અજ્ઞાત થ'થ 🔻 ७૫

भवेतम् । भवेत । भवेयम् । भवेव । भवेम । आशीर्लिङ-भूयात् । भूयास्ताम् । भूयासुः । भूयाः । भूयास्तम् । भूयास्त । भूयासम् । भूयास्य । भूयास्य । खुष्टि — अभूत् । अभूताम् । अभवन् । अभः । अभतम् । अभृत् । अभवम् । अभव । अभूम । स्टुडि-अभिवध्यत् । अभविष्यताम् । अभविष्यन् । अभविष्यः । अभविष्यतम् । अभविष्यत । अभविष्यम् । अभविष्याव । अमविष्याम ॥ एवम्-इपचश पाके=पचति । चिती संज्ञाने=चेतति । इदि परमैश्वर्ये इन्दति । गम्लः गतौ-गच्छति । इत्यादौनां रूपाणि रूपावलीतो बोध्यानि । आत्मनेपदे-एध बृद्धौ-एधते । एधेते । एधन्ते ॥ इलादि बोध्यम् । उभयपदे-राज् दीप्ता । राजति । राजते । इति भ्वादिः॥ (परस्मैपदे) अदुल् भक्षणे-अति । अतः । अदन्ति । इत्यादि । विदु ज्ञाने-विति । अस् भुवि-अस्ति ॥ आत्मनेपदे-शीक स्वप्ने-शेते । उभयपदे-दुह प्रपूरणे-दोग्धि । दुग्धे । इत्यदादिः ॥ ह दानादनयोः-जुहोति । ओहाक त्यागे-जहाति । माङमाने-मिमीते । इदात्र दाने-ददाति । दत्ते इति हादिः ( जहोत्यादिः ) ॥ दिव कीडादौ--दीव्यति । नृती गात्रविक्षेपे । नृत्यति । पीडः पाने-पीयते । णह बन्धने--नहाति । नहाते । इति दिवादिः ॥ षुत्र अभिषवे-सुनोति । सुनुते । धुत्र कम्पने-धुनोति । धुनुते । इति स्वादिः ॥ तुद व्यथने—तुद्रित तुद्रते । कृष् कर्षणे । कृषति । कृषते । कृती छेदने —कृन्ति । इषु इच्छायां -- इच्छति । इति तुदादिः ॥ रुधिर आवरणे-- हणद्धि । रुन्धे । युजिर् योगे-- युनक्ति । युक्के । इति रुधादिः ॥ तनु विस्तारे तनोति । तनुते । द्वकृत्र करणे-करोति । कुरुते । इति तनादिः ॥ डुकीय द्रव्यविनिमये-क्रीणाति । क्रीणीते । भीय हिंसायाम्-मीनाति । मीनीते । मुष स्तेये-मुष्णाति । मुष्णीते । अश भोजने-अरुनाति । अरुनीते । इति ऋयादिः ॥ चुर स्तेये-चोरयति । चोरयते । गण सङ्खाने--गणयति । गणयते । इति चुरादिः ॥

प्रयोजकव्यापारे प्रेषणादौँ च वाच्ये धातोणिंच् । भावयति । ष्ठा गतिनिवृत्तौ—एकस्तिष्ठति तमन्यः प्रेरयति—स्थापयति । घट चेष्टायाम—घटयति । **इति ण्यन्तप्रक्रिया ॥** इच्छाकर्मणो धातोरिच्छैककते-कादिच्छायां सन् । पठ व्यक्तायां वाचि-पठित्रमिच्छति पिपठिषति । चिकीषेति । बुभूषति ॥ इति सकन्तप्रक्रिया ।। धातोरेकस्वरात् पौनःपुन्ये भृशार्थे च यह । बोभूयते । वृत् वर्तने--वरीवृत्यते । गत्यर्थात् कोटिल्ये यङ्-वज गतो । कुटिलं वजित वावज्यते ॥ इति यङन्तप्रक्रिया ॥ यङो छुग वा--बोभवीति । बोभोति । चर्करोति । चरीकरोति । चरिकरोति । इति । इति यङ्ख्कप्रक्रिया ।। इच्छाकर्मण एषितु: सम्बन्धिनः सुबन्तादिच्छायां क्यच्। आत्मानं राजानमिच्छति-राजीयति। विद्वांसमिच्छति—विदुष्यति । काम्यच्च—पुत्रकाम्यति । उपमानादाचारे क्यच्—विष्णुमिवाचरति बिष्णूयति द्विजम् । नाम्नः कर्तर्याचारे क्षिप् क्यङ् च । कृष्ण इवाचरति -कृष्णति । राजानति । पशीनति । इयेनायते काकः । शब्दादिभ्यः करणे क्याङ । शब्दं करोति शब्दायते । कलहायते । वैरायते । नाम्नः क्यच तत्करोति तदाचष्टे इत्यर्थे । घटमाचष्टे करोति वा घटयति । साधयति । द्राघयति ।। इति नामधातवः ॥ कण्डवादिभ्यो यक् स्वार्धे । कण्डुल गात्रविघर्षणे । कण्ड्रयति । कण्ड्रयते । इत्यादि कण्ड्वादयः ॥ क्वचिद्पसगिदर्थविशेषे च पदव्यत्ययः । विश प्रवेशने । विश्वति । निविश्वते । विजयते । व्यतिछुनीते । अन्यस्य योग्यं लवनं करोतीस्वर्थः । इति पद्व्यवस्था ॥ एवमेते कर्तरि प्रस्रयाः । भावकर्मणोर्थक् सार्वधातुके । भावे च प्रथमपुरुषस्यैकवचनमेव भावस्यै-करवात । त्वया मयाऽन्यैर्वा भूयते । बभूवे । भाविता । भविता । भविष्यते । भाविष्यते । भयताम् । अभ्यत । भाविषीष्ठ । भविषीष्ठ । अभावि । अभाविषाताम् । अभाविष्यत । अभविष्यत । कर्मणि तु-अनुभूगते । अनुभूगेते । इत्यादि रूपाणि । ण्यन्ते-भान्यते । सनि-बुभूष्यते-यिङ-बोभ्य्यते । भावकर्मणोरात्मनेपदम् । इति भावकर्म-प्रक्रिया ।।

कमण कर्तृत्विविवक्षायां—पच्यते फलम्, भियते काष्ट्रमिति कर्मकर्तृप्रक्रिया ।। वर्तमाने लट्—स घटं करोति । परोक्षेऽतीते लिट् । बलिकंभूव । श्वो भाविनि लट्—कर्तां कटम् । भाविनि लट्—दानं दास्यति । प्ररणादौ लोट् । भज् सेवायाम् । भजतु रामं भवान् । अनयतनेऽतीते लङ्क्विनत्वात् । अतीते लङ्क्ष । अभूद् वृष्टिः । लङ्क्ष क्यातिपत्तो भूते भाविनि च । वेदमपिठिष्यच्चेत् कर्माकरिष्यत् । वर्तमानसामिप्ये भृते भाविनि च वर्तमानवद् वा । कदागतोऽसि । अयमागच्छामि । आगमं वा । या प्रापणे । कदा यास्यसि । एव यामि यास्यामि वा । इस्यादि लकाराधप्रक्रिया ।। कर्तारे प्रत्यये कर्त्वहक्तत्वात् तत्र प्रथमा । कर्मणि प्रथमा । प्रथमा । प्रथमान्तानुसारेण पुरुषप्रयोगः । तेन नाम्नि प्रथमान्ते प्रथमः, युष्पदि मध्यमः, अस्मयुत्तमः । रामः करोति व्रिश्वं, रामौ कुकतः, रामाः कुर्वन्ति । त्वं रामं भजसि, युवां रामं भजधः, यूयं रामं भजध । णम प्रकर्वे । नमित । अहं नमामि रामम्, आवां नमावः, वयं नमामः । युगपत्प्राप्तो परः पुरुषः, वचनं तु सर्वाभिप्रायम् । स च त्वं च काशीं व्रज्यः । स चाहं च त्वं च व्रजामः । कर्मणि—कृष्णेन स सुखीकियते । त्वं सुखीकियसे । अहं सुखीकिये । आवां रामेण सुखिनौ कियावहे । इति प्रयोगप्रक्रिया । इत्याक्यातप्रक्रिया ॥

इतः परं कृत्संज्ञाः प्रत्ययाः । तत्र कृत्यसंज्ञाः । भावकर्मणो धातोस्तव्यानीयरौ । एधितव्यम् एधनीयं त्वया । चित्र चयने । चेतव्यश्वयनीयो वा धर्मस्त्वया । केलिमर् च । पचेलिमा माणाः । पक्तव्याः पचनीया वा । करणादौ च । ष्णा शोचे । स्नान्त्यनेन स्नानीय चूणम् । दीयतेऽस्मे दानीयो विशः । एवं यदादयः । चेयम्, चेतव्यम् । ग्लै म्लै हर्षक्षये । ग्लेयं म्लेयम् । इण् गतो । इत्यः । ष्टुल् स्तुतौ । स्तुत्यः । मुज्य् शुद्धौ । मुज्यः । ण्यत् । धृत्र् धारणे । धार्यम् । मार्यः । भोज्यं भक्ष्ये । भोग्यमन्यत् । इति कृत्यप्रक्रिया ।।

कर्तरि ण्वुल्तृचौ धातोः । करोति कारकः । कर्ता । एवं ल्युणिन्यच् कडादयः । टुनदि समृद्धौ । नन्दनः । यह् उपादाने । याही । पचः, बुधः, मनोज्ञः, कुम्भकारः, प्रियंवदः । मनु बोधने । पण्डितंमन्यः, पण्डितंमानी । कर्मकृत् । सुगण् । ताच्छीत्ये णिन्याद[यः] । भुज् पालनाभ्यवहारयोः । उष्णं भुनक्तीत्येवंशीलः उष्णभोजी । कर्मणि भूते क्रनिबादयः । पारं दृष्टवान् पारदृश्वा । युध् सम्प्रहारे । राजानं योधितवान् राजयुद्धा । डः । जनी प्रादुर्भावे । सरसिजं सरोजम् । कक्तवत् निष्ठासंशो भूते । कर्तृकर्मभावे कः । कवतुः कर्तरि । स्नातं मया । इतस्त्वया धर्मः । गतं त्वया । स गतः काशी गतवान् वा ॥ इति निष्ठा ॥ लटः शतृशानचौ सत्संशौ क्रियायां गम्यायाम् । पचन्नास्ते पचमानो वा । लट्टश्च । करिष्यन् करिष्यमाणः । तृष्नादयः शीलादौ । कटं कर्ता । जल्प् भाषणे । जल्पाकः । शंस् कथने । आशंसुः । विचप् । आयतं स्तौति आयतस्तुः । उणादयो बहुलम् । वा गतिगन्धनयोः । वायुः । पा रक्षणे । पायुः । तुमुनण्वुलौ कियायां कियार्थायाम् । दश् दर्शने । द्रष्टुं याति दर्शको वा । भोक्तं समयः । स्त्रियां क्तिन् । कृतिः । स्तुतिः । अःप्रस्ययान्तेभ्यः क्रियाम् । चिक्रीर्षा । कारणा । अन्यतोऽपि । इच्छा । ईहा । क्त्वाणमुलौ प्राक् कालादौ । णमुलि द्विःप्रयोगः । पक्तवा पाचं पाचं वा

## सुबोधकुमुदाकर-शूर्व विद्वान प'. सामनाथ व्यासप्रश्रीत क्षेष्ठ अज्ञात य'थ ७५

भुङ्क्ति । अरुं दत्त्वा । समासे क्येप् । प्रणम्य करोति । कथमाग्रुपपदे णमुलि सिद्धा प्रयोगस्य थातोः प्रयोगः । कथङ्कारं करोति । कथं करोतीत्यर्थः । एबङ्कारं [करोति ] ॥ इति कृत्यप्रक्रिया ॥

एवं धातुभ्यो नामानि सिद्धचन्ते तेषां सुबन्तानाम् एकपद्यायैकविभक्तित्वाय समासः । समसनं संक्षेपणं समासः । स च सामर्थ्ये सत्येव बोध्यः । परस्परमर्थानुगमनं सामर्थ्यम् । तच व्यपेक्षालक्षण-मेकार्थीभावलक्षणं चेति द्विधा । आद्यं वाक्ये परं समासे । तेनान्तर्वर्तिनी विभक्ति स्थानिबद्धावेनाश्चित्य पूर्वपदान्न सुबुत्पत्तिः समुदायस्यैवार्थवत्वाश्रयणात् । स च केवलो विशेषसंज्ञारहितः । प्रायेण पूर्वपदार्थ-प्रधानोऽब्ययपूर्वेवदोऽब्ययीभावः । प्रायेणोत्तर्पदार्थप्रधानस्तत्पुरुषः। तद्भेदः कर्मधारयस्तद्भेदो द्विगुः। प्रायेणान्यपदार्थप्रधानो बहुवीहिः । प्रायेणोभयपदार्थप्रधानो द्वन्द्व: । प्रथमासमानाधिकरणः कर्मघारयः । संख्यापूर्वो द्विगुः । द्वितीय वन्तपूर्वपदस्तत्वृहषः । शेषः केवलो यथा-वागर्थाविव । पूर्व भूतो भृतपूर्वः । समासो नित्योऽस्वपदविग्रहः, अनित्यः स्वपदविग्रहः । अन्ययीभावो यथा—हरौ । अधिहरि । अस्य प्रायेणात्र्ययस्वाद्विभक्तेर्ह्धक् । प्रायेणादन्तानु अम् । निर्मक्षिकम् । यथाशक्ति । उपकृष्णम् । समासे टजादयः। समासान्ताः प्रत्ययाः। उपशरदम्। प्रतिविपाशम्। इत्यन्ययीभावः॥ कृष्णं श्रितः कृष्णिश्रितः । शङ्कुलया खण्डः शङ्कुलाखण्डः । यूपाय दाह यूपदाह । चोराद् भयं चोरमयम् । राज्ञः पुरुषो राजपुरुषः । अञ्जेषु शौण्डोऽक्षशौण्डः ॥ इति तस्पुरुषः ॥ कृष्णश्चासों सर्पश्च कृष्णसर्पः । नीलंच तदुरपलं च नीलोत्पलम् । रक्ता चासौ लता च रक्तलता ॥ इति कमेधारयः ॥ पञ्चानां गवां समाहारः पञ्चगवम् । दशप्रामी । त्रिफला । पञ्चपात्रम् ॥ इति द्विगुः ॥ प्राप्तमुदकं यं सः प्राप्तोदको प्रामः। ऊढो रथो येन स ऊढरथोऽनड्वान्। उपहृतः पशुर्यस्मे स उपहृतपशुभैरवः । उद्भत ओदनो यस्याः सा उद्भतोदना स्थाली । पीतमम्बरं यस्य सः पीताम्बरः [हरिः] । वीराः पुरुषा यत्र स वीरपुरुषो ग्रामः ॥ इति बहुवीहिः ॥ चार्थयोरितरेतरयोगसमाहारयो-र्द्धेन्द्रः । पद्धः गुप्तक्षः पदुगुप्तौ । धवखदिरौ । हरिहरगुरवः । समाहारे क्रीबमेकवचनं च । शशकश्-पलाशम् । दन्तोष्ठम् ॥ इति द्वन्द्वः ॥

प्रपितः पर्णः प्रपर्णः । प्रपिततः पर्णो यस्य स प्रपर्णस्तरः । शाकं प्रियं यस्य [स]शाकिप्रयः, स चासौ पार्थिवश्च शाकपार्थिवः । देवान् पूज्यतीति कृदिषयस्तरपुरुषः । देवपूजको ब्राह्मणः देवत्राह्मणः । एवं सर्वयमासे मध्यमपदलोपः । व्यूटमुरो यस्य स व्यूटोरस्कः । बहिलोमानि यस्य स बहिलोमः । व्याप्तस्य पादाविव पादौ यस्य स व्याप्तपात् । अत्रोपमानोत्तरपदः समासः । अकारलोपः समासानतः । पद्मिव वदनमस्याः सा पद्मवदना । अत्रोपमानपूर्वपदः समासः ॥ इति समासाश्रयविधिः ॥ माता च पितरौ । दुहिता च पुत्रश्च पुत्रौ । श्वश्रूश्च श्वशुरश्च श्वसु(श्च)रौ ॥ इस्येकशेषः ॥ इति समासः ॥

अथ तिक्कतम् । अपत्यायर्थेऽण् । अश्वपतेरपत्यादिराश्वपतम् । दित्यादेर्ण्यः । दितेरपत्यादि दैत्यः । प्राजापत्यः । एवं यन्-नन्-स्नजादयः । दैन्यम् । देवम् । स्त्रेणः । पौस्नः । अपत्यार्थे इन् । दश्यार्थः । यन् । गार्थः । बहुत्वे छुक् । गर्गाः । एवं गार्ग्यायणः । दाक्षायणः । षाण्मातुरः । हैमातुरः । वैनतेयः । कानीनो न्यासः कर्णश्व । श्वास्तर्यः । रैवितिकः । इद्मर्थे । पञ्चालानामयं राजा पाचालः । कीरवः । पाण्ड्यः । इन्द्रो देवताऽस्य ऐन्द्रम् । सौम्यं हिवः । आग्नेयः । कारकात् कियायोगे । कुङ्कुमेन रक्तं कौङ्कुमं वस्त्रम् । पुष्येण युक्तं पौषं महः । वसिष्ठेन

96

हष्टं वासिष्ठं साम । कम्बलेन परिवृतः । काम्बलो रथः । शरावे उद्भृतः शाराव ओदनः । भ्राष्ट्रे संरक्षता भ्राष्टा भक्ष्याः । काकानां समूहः काकम् । गार्भिणं जनता धूम्या । पितृन्यादयो निपात्याः । पितृभ्राता पितृन्यः । मातुः मातुलः । पितुर्मातुश्च पिता पितामहः मातामहः । न्याकरणमधीते वैयाकरणः । वैयायिकः । मीमांसकः । शिवीनां निवासः शैवः । उदम्बराः सन्त्यस्मिन् देशे ओदुम्बराः । वेतस्वान्, नष्ट्वान् । सायं भवं सायन्तनम् । छुष्ते जातः स्त्रौष्टाः । अश्मनो विकार आश्मनः । दर्दुरशब्दं करोति रार्दुरिकः । धर्मं चरित धार्मिकः । धनुः प्रहरणमस्य धानुष्कः । याष्टीकः । अपूपा भक्षणमस्य आपूष्यः । नावा तार्यं नान्यम् । धर्मेण प्राप्यं धर्म्यम् । कर्मणि साधुः कर्मण्यः । आत्मने हितम् आत्मनीनम् । द्वयोः सख्यापूरणः द्वितीयः । चतुर्थः । पश्चमः । एकादशः । अधीतमनेन अधीती । गावोऽस्यात्र वा सन्ति गोमान् । शुक्को वर्णोऽस्यास्ति ग्रुक्कः पटः । मेधावान् । मेधावी । लोमशः । शेमवान् । पामनः । पिच्छिलः । ब्रीहिकः । स्रग्वी । प्रकृष्टरुचैरुचैरुचैरुताः । अद्रन्यप्रकर्षे उच्चस्तमाम् । अतिशयेन लघुः लघीयान् । लघिष्टः । लघुतरः । लघुतरः । बह्वोर्मावो भूमा उधिमा इत्यादि यथालक्ष्यं तद्धिताः । अभूततद्भावे कृभ्यक्षित्योगे निवः । अकृष्णं कृष्णं करोति कृष्णी-करोति । ब्रह्मीभवति । गङ्गी स्यान् । डाच् । डाच् । डाचि द्वित्वम् । पटन् पटन् करोति पटपटाकरोति । इति तद्धिताः ॥

## ॥ इति सुबोधकुमुद्दाकरे व्याकरणप्रकरणम् ॥

एवं पदबोधे व्याकरणात् सिद्धे पदार्थज्ञानाय काणादशास्त्रशारः सङ्गृह्यते ।

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाभावाः सप्त पदार्थाः । तत्र द्रव्याणि प्र(पृ)थिव्यप्तेजोवाखौ-हाशकालदिगात्ममनांसि नवैंव । रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमाणप(पृ)धक्त्वसंयोगविभागपरत्वापरत्व-्रहत्वद्रवत्वस्नेहशब्दबृद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्न**धर्माधर्मसंस्काराश्चतु**र्वि**शतिर्गुणाः ॥ उत्श्लेपणापश्चेपणाकुञ्च**न-असरणगमनानि पञ्च कर्माणि । परमपरं चेति द्विविधं सामान्यम् । नित्यद्रव्यवृत्तयो विशेपास्त्वनन्ता समवायस्त्वेक एव । अभावश्रतुर्विधः । प्रागभावः प्रध्वंसाभावोऽत्यन्ताभावोऽ-्योन्याभावश्च ॥ तत्र गन्धवती पृथ्वी। गन्धवत्त्वं लक्षणम् । पृथ्वी लक्ष्या । पृथ्वीत्वं लक्ष्यतावच्छेदकम् । असाधारणधर्मो रूक्षणम् । यद्धर्मावन्छित्रं लक्ष्यं स धर्मो लक्ष्यतावच्छेदकः ॥ शीतस्पर्शवत्य आपः ॥ उष्णस्पर्शवत्तेजः ॥ रूपरहितस्पर्शवान् वायुः । रूपरहितस्वे सति स्पर्शवत्वं वायोर्रक्षणम् । सति सप्तम्या विशिष्टार्थकत्या रूपरहितत्व-विशिष्ट-स्परीवर्त्वं बोध्यम् । विशेषणानुपादाने स्परीवत्वमात्रे लक्षणे कृते ाथिव्यादित्रिकेSतिव्याप्तिः । तद्वारणाय विशेषणोपादानम् । तावन्मात्रे कृते आकाशादावितव्याप्तिः । ात्रापि रूपरहितत्वस्य सत्त्वात् । अत उक्तं स्पर्शेति । अलक्ष्ये लक्षणसत्त्वमतिव्याप्तिः । यथा---गोः ्राङ्गित्वं लक्षणं कृतं चेत् लक्ष्यभूतगोभिन्नमहिष्यादावतिन्याप्तिः । तत्रापि शृक्गित्वस्य सस्वात् । लक्ष्यैक-ंज्ञावृत्तित्वमव्याप्तिः । यथा गोनीलहपतं लक्षणं कृतं चेत् श्वेतगवि अव्याप्तिः । असम्भवो नाम कुत्रापि ःक्षणासत्त्वम् । यथा गोरेकशफत्वम् । गोसामान्यस्य द्विशफत्वेनैकशफत्वाभावात् ॥ शब्दगुणमाकाशम् ॥ ातीतादिन्यवहारहेतुः कालः ॥ प्राच्यादिन्यवहारहेतुर्दिक् ॥ ज्ञानाधिकरणम् आत्मा । स द्विविधः । ीवात्मा परमारमा च ॥ सुखायपळिंधसाधनिमन्द्रियं मनः ॥ चक्षुमित्रप्राह्यो गुणो रूपम् ॥ रसनायाह्यो गुणो रसः ॥ घ्राणप्राह्यो गुणो गन्धः ॥ त्विगिन्द्रियमात्रप्राह्यो गुणः स्पर्शः ॥ एकत्वादित्र्यवहारहेतः

## सुबोधकुमुदाकर-भूज°२ विद्वान ५. सेम्मनाथ व्यासप्रशीत सेक सजात अथ

संख्या ॥ मानव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम् । पृथक्तवव्यवहारासाधारणकारणं पृथक्त्वम् । संयुक्तव्यवहारहेतुः संयोगः । संयोगनाशको गुणो विभागः । परापरव्यवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे ॥ आद्यप्तनासमवायिकारणं गुरुत्वम् ॥ आद्यप्तनासमवायिकारणं द्रवत्वम् ॥ चूर्णोदिपिण्डीभावहेतुर्गुणः स्नेहः ॥ श्रोत्रप्राह्यो गुणः शब्दः । सर्वव्यवहारहेतुर्गुणो बुद्धिर्ज्ञानम् । सा द्विधा—स्मृतिरनुभवश्च । संस्कारमात्रजन्यं ज्ञानं समृतिः । तद्भित्नं ज्ञानमनुभवः । स द्विधा—यथार्थोऽयथार्थश्चेति । तद्भित तत्प्रकारकोऽ-ऽनुभवो यथार्थः । सेव (स एव)प्रमेत्युच्यते । स चतुर्विधः । प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशब्दमेदात् । तत्करणमपि चतुर्विधम् । प्रत्यक्षानुमानोपमानशाब्दमेदात् । व्यापारवदसाधारणं कारणं करणम् । कार्यनियतपूर्वेत्रुन्ति कारणम् । प्रागभावप्रतियोगि कार्यम् ॥ कारणं त्रिविधम् । समवाय्यसमवायिनिमित्तन्तेतात् । यत्समवेतं कार्यमुत्यदोते तत् समवायिकारणम् । यथा तन्तवः पटस्य, पटश्च स्वगतस्पादेः । कार्येण कारणेन सहैकस्मिन्नर्थं समवेतत्वे सित्त कारणमसमवायिकारणम् । यथा तन्तवः पटस्य । तत्तुस्यभिनः पटस्य । तन्तुस्पं पटगतस्पय्य । तदुभयभिन्नं कारणं निमित्तकारणम् । यथा तुरीवेमादिकं पटस्य । तदेतत्त् त्रिविधकारणमध्ये यदसाधारणं कारणं तदेव करणम् । तत्र प्रत्यक्षज्ञानकरणं प्रत्यक्षम् । इन्द्रियार्थसिनि-कर्षजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । तत्करणमिन्दियं, तदेव प्रत्यक्षं प्रमाणम् ।

अनुमितिकरणमनुमानम् । परामशेजन्यं ज्ञानमनुमितिः । व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानं परामर्शः । यथा विह्नव्याप्यधूमवानयं पर्वत इति । तज्जनयं पर्वतो विह्नमानिति ज्ञानमनुमितिः॥ यत्र धूमस्त-त्राग्निरिति साहचर्यनियमो व्याप्तिः । व्याप्यस्य पर्वतादिवृत्तित्वं पक्षधर्मता । अनुमानं स्वार्थं परार्थं चेति द्विविधम् । स्वार्थं स्वानुमितिहेतुः । यत् स्वयं धूमादिप्तमनुमाय परप्रतिपत्त्यर्थं पञ्चावयववाक्यं प्रयुक्ति तत् परार्थानुमानम् ॥ प्रतिज्ञाहैतुदाहरणोपनयनिगमानि पञ्चावयवाः । पर्वतो वहिनमानिति प्रतिज्ञा । धूमवत्त्वादिति हेतुः । यो यो भूमवान् स सोऽग्निमान् यथा महानस इत्युदाहरणम् । तथा चायमित्युपनयः । तस्मात्तथेति निगमनम् ॥ उभयानुमितेर्लिङ्गपरामर्शः करणम् । वह्विव्याप्यधूम-वानयमिति ज्ञानं लिङ्गपरामर्शः । स एवानुमानम् । तच्चान्वयव्यतिरेकि केवलान्वयि केवलव्यतिरेकि चेति त्रिविधम् । अन्वयेन व्यतिरेकेण च व्याप्तिमदन्वयव्यतिरेकि । एकेकाभ्यां परे यत्सत्त्वे यतुसत्त्व-मन्वय: । यत्र धूमस्तत्रामिरित्यन्वयव्याप्तिः । यद्भावे यदभावो व्यतिरेकः । यत्र वहिर्नारित तत्र धुमो नास्तीति व्यतिरेकव्याप्ति: । सन्दिग्धसाध्यवान् पक्षः । यथा धूमवत्त्वे हेतौ पर्वतः । निश्चितसाध्यवान् सपक्षः । यथा तत्रैव महानसः । निश्चितसाध्याभाववान् विपक्षः । यथा तत्रैव महाह्नदः ॥ सव्यभिचार-विरुद्धसःप्रतिपक्षासिद्धवाधिताः पश्च हेत्वाभासाः । सन्यभिचारोऽनैकान्तिकः । स त्रिविधः-साधारणान साधारणानपसंहारिमेदात । साध्याभाववृत्तिः साधारणोऽनैकान्तिकः । यथा पर्वतो वृह्णमान प्रमेयत्वादिति प्रमेयत्वस्य वहन्यभाववति ह्रदे विद्यमानत्वात् । सर्वसपक्षविपक्षव्यावृत्तोऽसाधारणः । यथा शब्दो निःयः शब्दरवादिति । शब्दरवं सर्वेभ्यो नित्येभ्यो व्यावृत्ते शब्दमात्रवृत्ति । अन्वयव्यतिरेक-द्र(ह)ष्टान्तरहितोऽनुपर्महारी । यथा—सर्वमनित्यं प्रमेयत्वादिति । सर्वस्यापि पक्षत्वाद् दृष्टान्तो नास्ति । साध्याभावन्याप्तो हेर्तुविरुद्धः । यथा शब्दो नित्यः कृतकत्वादिति । कृतकर्वं हि नित्यत्वाभावेना-नित्यत्वेन व्याप्तम् । साध्याभावसाधकं हेत्वन्तरं यस्य स सत्प्रतिपक्षः । यथा शब्दो नित्यः श्रावणत्वात् शब्दत्ववदिति । शब्दोऽनित्यः कार्यत्वादु घटवदिति । असिद्धन्निविध:-आश्रयासिद्धः स्वरूपासिद्धो व्याप्तत्वासिद्धश्चेति । आयो यथा गगनारविदं सुर्गि अरविन्दत्वात् सरोजारविन्द-वत । अत्र गगनारिनन्दमाश्रयः स च नास्त्येव । स्वरूपासिद्धो यथा-शब्दो गुणः चाक्षपत्वात ।

### સિદ્ધાર્થ યશવ'ત વાકલ્યુકર

C 0

अत्र चाक्षुषत्वं शब्दे नास्ति, शब्दस्य श्रावणत्वात् । सोपाधिको व्याप्यत्वासिद्धः । साध्यव्यापकत्वे सित साधनाव्यापकत्वम् । साध्यसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगित्वं साध्यव्यापकत्वम् । साधनविष्ठाष्ट्रार्यन्ताभावप्रतियोगित्वं साध्यव्यापकत्वम् । साधनविष्ठाष्ट्रार्यन्ताभावप्रतियोगित्वं साधनाव्यापकत्वम् । पर्वतो धूमवान् विष्ठमत्वादित्यत्रार्द्रेन्धसंयोगा-भावात् साध्यव्यापकत्वे सित साधनाव्यापकत्वात् आर्द्रेन्धनसंयोग उपाधिः । सोपाधिकत्वाद्विमत्वं व्याप्यत्वासिद्धम् । यस्य साध्याभावः प्रमाणेन निश्चितः स बाधितः । यथा विह्नरनुष्णः पदार्थत्वात् । अत्रानुष्णत्वं साध्यं तदभाव उष्णत्वं स्पर्शेन ग्रत्थक्षेन ग्रद्धत् इति बाधितम् । इति व्याख्यातमनुमानम् ॥

उपमितिकरणमुपमानम् । संज्ञासंज्ञिसम्बन्धज्ञानमुपमितिः । तत्करणे सादश्यज्ञानम् । यथा गोसहर्यो(शो) गवय इति । आप्तवाक्यं शब्दः । आप्तस्तु यथार्थवक्ता । वाक्यं पदसमूहः । शक्तं पदम् । अस्मात् पदादयमर्थो बोद्धव्य इतीश्वरसङ्केतः शक्तिः । विशेष्यतासम्बन्धेन शक्त्याश्रयत्वं शक्यत्वम् । मुख्यार्थबाधे शक्यसम्बन्धो लक्षणा । सा द्विधा—निरुढा प्रयोजनवती च । 'कर्मणि कुशलः ' इत्यादौ कुशप्रहणरूपमुख्यार्थस्यायोगात् विवेचकत्वाद्धौ 'शक्यसम्बन्धे रूढित: प्रवृत्तिरिति निरूढा लक्षणा । 'गङ्गायां घोषः' इत्यादौ तु गङ्गातटे घोष इत्यादिप प्रयोगसम्भवात् तदनुक्त्वा पावनःवादिधर्मप्रतिपादनारूपप्रयोजनात् तथा प्रयोगात् प्रयोजनवती लक्षणा । गङ्गाशब्दस्य प्रवाहः शक्योऽर्थस्तटे तु सम्बन्धः । प्रयोजनं च व्यञ्जनव्यापारगम्यमेवेति व्यञ्जनावृत्तिर्प्यवश्य स्वीकर्तव्येति साहित्यविदः । लक्षणयैव निर्वाह इति तु तार्किकाः तन्न । अनया कटाक्षेणा-भिलापो व्यञ्जित इति व्यवहारादु व्यञ्जनास्वीकारस्यावस्यकत्वात् । शक्तिलक्ष्णा नवबुद्धचर्थवोधिका-वृत्तिर्व्यक्षतः । तथा च पदं त्रिविधम् । वाचकं लाक्षणिकं व्यक्षकं च । तदर्थोऽपि त्रिधा-वाच्य-लक्ष्यव्यङ्गयभेदात् । आकाङक्षा योग्यता सन्निधिश्च वाक्यार्थज्ञाने हेतुः । पदस्य पदान्तरव्यतिरेक-प्रयुक्तान्वयानन्भावकत्वमाकाङक्षा । यथा ददातीत्यत्र' देवदत्तश्चेत्रायगामि 'ति कर्मणामाकाङक्षा । अर्थावबोधो योग्यता । जलेनामिना दहेदित्यत्र जलेन चेदमिना दहेदित्येवान्वयः योग्यत्वात् । पदानामविलम्बोच्चारणं सिष्ठिधिः । अतो गौरश्वः पुरुषो हस्तीति वाक्यं न प्रमाणम् । आकाङक्षाविरहात् । अग्निना सिञ्चेदिति न प्रमाणम् । योग्यताविरहात् । प्रहरे प्रहरे अवहोच्चारितानि गामानयेत्यादि पदानि न प्रमाणं साक्षिध्याभावात् ।

वाक्यं द्विविधम् वैदिकं लौकिकं च । वैदिकमीश्वरोक्तत्वात् सर्वमेव प्रमाणम् । लौकिकम् आप्तोक्तं प्रमाणं नान्यत् । वाक्यज्ञानं शाब्दज्ञानं, तत्करणं शब्दः ॥ इति यथार्थानुभवो निरूपितः ।

अयथार्थानुभविक्षितिधः—संशयिषयंयतकं मेदात् । एकस्मिन् धार्मणि विरुद्धनानाधमेवैशिष्ट्य-ज्ञानं संशयः । यथा—स्थाणुर्वा पुरुषो वेति । मिथ्याज्ञानं विपर्ययः । यथा—शुक्ताविदं रजतिमिति । व्याप्यारोपेण व्यापकारोपस्तकः । यथा—विह्नं स्यात् तिई धूमोऽपि न स्यात् इति । सर्वेषामनुकूळवेदनीयं सुखम् । सर्वेषां प्रतिकूळवेदनीयं दुःखम् । इच्छा कामः । कोधो द्वेषः । कृतिः प्रयत्नः । विहितकर्मजन्यो गुणो धर्मः । निषिद्धकर्मजन्यस्त्वधर्मः । बुद्धचादयोऽध्वावात्ममात्र-गुणास्त एव विशेषगुणाः । संस्कारिक्षविषः—वेगो भावना स्थितिस्थापकथ । वेगः प्र(पृ)थिव्या-दिचतुष्टयमनोवृत्तिः । अनुभवजन्या स्मृतिहेतुभीवना । आत्ममात्रवृत्तिः । अन्यथाकृतस्य पुनस्ता-

## सुबोधकुमुदाकर-भूल २ विद्वान प. सीमनाथ व्यासप्रशीत એક अज्ञात अथ ८१

दबस्थ्याऽऽपादकः स्थितिस्थापकः कटादिपृथिवीवृत्तिः । चलनात्मकं कर्म । उद्धंदेशसंयोगहेतुरुरक्षेपणम् । अधोदेशसंयोगहेतुरपक्षेपणम् । शरीरसिविकृष्टदेशसंयोगहेतुराकुश्चनम् । शरीरिविप्रकृष्टदेशसंयोगहेतुः प्रसारणम् । अन्यत् सर्वं गमनम् । नित्यमेकमनेकानुगतं सामान्यम् । परं सत्ता । अपरं द्रव्यसत्त्वादि । नित्यद्रव्यव्यावर्तकाः विशेषाः । नित्यः सम्बम्यः समवायः । अयुतसिद्धः । ययोर्मध्ये एकमिवनश्यद-पराश्वितमेवावतिष्ठते तावयुतसिद्धौ । यथा अवयवावयिवनौ गुणगुणिनौ कियाकियावन्तौ जातिव्यक्तौ विशेषनित्यद्रव्ये चेति । अनादिः सान्तः प्रागमावः । उत्पत्तः पूर्वं कार्यस्य सादिरनन्तः प्रथ्वंसामावः । उत्पत्तः पूर्वं कार्यस्य त्रैकालिकसंसर्गाविच्छित्रप्रतियोगिताकोऽन्यन्यामावः । यथा—भूतले , घटो नास्तीति । तादात्म्याविच्छित्वप्रतियोगिताकोऽन्योन्यामावः । यथा—घटः पटो न भवतीति । सर्वेषा पदार्थानां यथायथपुक्तिष्वन्तर्भावात् सप्तैव पदार्थाः इति सिद्धम् ।

## इतिश्री व्यास सोमनाथकृते सुबोधकुमुदाकरे पदार्थबोधनं न्यायप्रकरणम् ॥

वाक्यार्थवीधायावसरसङ्गतं साहित्यशास्त्रं निरूप्यते । वाक्यविशेषो लोकचमत्कारगोचरः काव्यम् । तच्चादोषं सगुणं सालङ्कारं सरसं च विशिष्टम् । तत्कारणं प्रतिभा । लोकव्यवहारसर्वशास्त्रकाव्यादि-शानाद् व्युत्पत्तिस्तु भूषणम् । व्यङ्गयप्रधानं काव्यं घ्वनिरुत्तमम् । यथा—

> भोः पान्थ पुस्तकधर क्षणमत्र तिष्ठ वैद्योऽसि वा गणकशास्त्रविशारदोऽसि । केनौषधेन मम पश्यति नक्तमम्बा कि वाऽऽगमिष्यति पतिः सुचिरं प्रवासी ॥ १ ॥

अत्राम्बाया निशान्धत्वेन प्रोषितभर्तृकाया मम सविस्नम्भं सम्भोगलव्धिरत्रेति व्यङ्गचं प्रधानम् ।

गुणीभृते व्यङ्गचे तु मध्यमम् । यथा— श्रीपरिचयाज्जडा अपि भवन्त्यभिज्ञा विदम्धचरितानाम् । उपदिशति कामिनीनां यौवनमद एव ललितानि ॥

अत्रोपदिशतीति अनायासेन श्रिक्षादानं 'चाच्यवत् स्फुटं प्रतीयते इत्यगूढत्वेन व्यङ्गधं गुणीभूतम् ।

अव्यङ्गचमधमम् । यथा-

नागिवशेषे शेषे शेषेऽशेषेऽिष संहते जगित । हस्यिस कालं कालं कालं घने स्थितिर्भवतः ॥ इति

अस्य दोषानाह—मुख्यार्थहतिर्दोषो रसश्च मुख्यस्तदाश्रयाद्वाच्य: । उभयोपयोगिनः स्यः शब्दाद्यास्तेन तेष्वपि सः ॥

हितरपक्षः । आग्रग्रहणाद्दणैरचने । तद्विशेषास्तु— दुष्टं पदं श्रुतिकटु च्युतसंस्कृतमप्रयुक्तमसमर्थं निहितार्थमनुचितार्थं निर्यंकमवाचकं त्रिधा- । श्रीलं सन्दिग्धमप्रतीतं प्राप्यं नेयार्थमथ भवेत् क्रिष्टम् अविष्ठविषेयांशं विरुद्धमतिकृत् समासगतमेव ॥

સ્વા ૧૧

#### સિહાથ યશવંત વાકચ્ક્રેકર

८२

इत्यादि संक्षिप्य सङ्ग्रहीतमन्येन । देशकालागमावस्थाद्रव्यादिषु विरोधिनम् । वाक्येष्वर्थं न बध्नीयाद् विशिष्टं कारणं विना ॥ यथा—प्रवेशे चैत्रस्य स्फुटकुटजराजिस्मितदिशि प्रचण्डे मार्तण्डे हिमकणसमानोष्ममहसि । जलक्रीडायातं मम्सरसि बालद्विपकुलं

मदेनान्धं विध्यन्त्यसमशरपातैः प्रशमिनः ॥

एवं शब्दरोपाः । श्रुतिकदु माधुर्यादिविरुद्धम् । यथा—स्वष्ट्रा । च्युतसंस्कृतं व्याकरणविरुद्धम् । अश्यकं सम्प्रदायविरुद्धमित्यादि सर्वमत्रैवान्तर्भूतं बोध्यम् ।

गुणास्तु माधुर्यमोजः प्रसादश्वेति त्रय एव । आह्नादकत्वं माधुर्यं शृङ्गारादिषु शस्त्रते । दीप्त्यात्मविस्तृते हेतुरोजो वीरादिषु स्मृतः । अन्यः प्रसादः सर्वत्र सयोऽर्थस्य प्रतीतिकृत् ।

तद्व्यञ्जकाश्च ताहशा वर्णरचनादयः। माधुर्यं यथ।—
अनक्ररक्रप्रतिमं तदकं भङ्गीभिरङ्गीकृतमानत।ङ्गघाः।
कुर्वन्ति यूनां सहसा यथैताः स्वान्तानि शान्तापरचिन्तनानि॥१॥

ओजो यथा—युद्धोद्धतस्फुरह्पद्विषत्कण्ठाटवीिच्छिदे । जयत्यकुण्ठधारोऽयं कुठारस्ते भृगूत्तम ॥ २ ॥

प्रसादो यथा—परिम्लानं पीनस्तनजवनसङ्गादुभयतः स्तनोर्मध्यस्यान्तः परिमिलनमप्राप्य हरितम् । इदं व्यस्तन्यासं ऋथभुजलताक्षेपचलनैः कृशाङ्गघाः सन्तापं वदति बिसिनीपत्रशयनम् ॥ ३ ॥

अलङ्कारस्तु शब्दार्थाभ्यां द्विधा । शब्दालङ्कारेषु यमकमर्थमेदे शब्दावृक्तिः । यथा— मधुपराजिपराजितमानिनी जनमनः सुमनः सुरभिश्रियम् । अधुतवारितवारिजविष्लयं स्फुटितताम्रतताम्रवर्णं जगत् ॥ १ ॥

वर्णसाम्यमनुप्रासः स्वरमेदेऽपि कीर्तितम् । अनुप्रासो यथा—-अपसारय घनसारं कुरु हारं दूर एव किं कमकैः। अलमलमालि मृणालैरिति वदति दिवानिशं बाला॥

अन्यार्थ प्युक्तस्य वाक्यस्यान्यार्थकत्पनं वक्रोक्तियंथा—
अहो केनेदशी बुद्धिर्दारुणा तव निर्मिता।
त्रिगुणा श्रूयते बुद्धिनं तु दारुमयी क्रचित् ॥
सक्चदुक्तस्य शब्दस्यार्थान्तरेण श्लेषणं श्लेषः। यथा—
पृथुकार्तस्वरपात्रं भृषितिनिःशेषपरिजनं देव ।

विलसत्करेणुगद्दनं सम्प्रति सममावि(व)योः सदनम् ॥

## सुनोधकुसुदाकर-गूर्व र विद्वान पं. सामनाथ व्यासप्रशांत એક अज्ञात अथ ८३

तिष्वत्रं यत्र वर्णानां खड्गाशाकृतिहेतुता । यथा---सरला बहुलारम्भतरलालिबलारवा । वारला बहुलामन्दकरला बहुलामला ॥ मुरजबन्धः ।

#### भधार्थाङङ्कारा:।

उपमानोपमेययोभेंदे सित साथम्यमुपमा ! यथा— अत्यायतैर्नियमकारिभिरुद्धतानां दिन्यैः प्रभाभिरनपायमयैरुपायैः । शौरिभुँजैरिव चतुर्भिरदः सदा यो लक्ष्मीविलासभवनैर्भवनं बभार ।

## उपमानोपमेययोरमेदो रूपकम् । यथा-

सौन्दर्यस्य तरिक्कणी तरुणिमोश्कर्षस्य हर्षोद्गमः कान्तेः कार्मणकर्म नर्मरहसामुझासनावासभूः । विद्या वक्किगरां विधेरनवधि प्रावीण्यसाक्षात्किया बाणाः पश्चिशिलीमुखस्य ललनाचृडामणिः सा प्रिया ॥

प्रकृतेनाप्रकृतार्थस्पूर्तिः समासोक्तिः । सेवान्योक्तिः । यथा---येनामन्दमरन्दे दलदरविन्दे दिनान्यनायीषि ।

कटजे खलु तेनेहा तेने हा मधुकरेण कथम् ॥

कियमा स्व-खरूपाकारणयोः सम्बन्धावगमनं निदर्शना । यथा— उन्नतं पदमवाप्य यो छघुहेंलयैव स पतेदिति ध्रुवम् । शैलकोखरगतो दषस्कणश्वारुमारुतधुतः पतत्यधः ॥

उपमानेनान्तर्निगीर्णस्योपमेयस्याध्यवसानमतिशयोक्तिः । यथा--
गगने भाति गिरिद्रयमत्र च कम्मृर्विधुश्च तदुपरिगः ।

शक्रद्वयं शशोक्क शरास्ततो निःसरन्त्यसमाः॥

उपमानोपमेयानामेकिकियातं धर्मा दीपकम् । यथा---

आरम्भे सुरभेरय दृष्वाभ्रवणमञ्जरीः । युवानः कोकिला भृद्धा मायन्ति मधुपायिनः ॥

उपमानोपमेययोरन्यतर।धिक्यं न्यतिरेको यथा-

पह्नवतः कल्पतरोरेष विशेषः करस्य ते वीर । भूषयति कर्णमेकः परस्तु कर्णं तिरस्कुरुते ॥

सामान्यविशेषयोरेकेनान्यस्य समर्थनम् अर्थान्तरन्यासः । यथा-

निजदोषावृतमनसामतिसुन्दरमेव भाति विपरीतम् । पद्यति पित्तोपहतः शशिसुक्षं शङ्खमपि पीतम् ॥ €¥

## સિદ્ધાર્થ યશવ'ત વાક્યુકર

निन्दया स्तुतिः व्याजस्तुतिः । यथा—
गोपाल इति कृष्ण त्वं प्रचुरक्षीरवाञ्छया ।
श्रितो मातुःस्तनक्षीरमप्यलभ्यं त्वया कृतम् ॥

सहवचनं सहोक्तः। यथा-

सह दिअसणिसाहिं दीहरा सासदंडा सह मणिबलएहिं बाहधारा गलंदिम् ा तुह सुहअ विओए तीअ उन्वेइणीए सह अतणुलदाए दुब्बला जीविदासा ॥

छाया—'' सह दिवसनिशाभिदीर्घाः श्वासदण्डाः, सह मणिवलयैर्बाष्पधारा गलन्ति । तव सुभग वियोगे स्त्रियाः उद्वेगिन्याः सह तनुलतया दुर्बला जीविताशा ॥ '' इति ।

हेतोर्वाच्यपदार्थता काव्यलिङ्गम् । यथा — " वपुःप्रादुभीवादनुमितमिदं जन्मिन पुरा पुरारे न प्रायः क्वचिदिष भवन्तं प्रणतवान् । नमन्मुक्तः सम्प्रस्यहमतनुरग्रेष्यनितभाग् महेश क्षन्तव्यं तिदिदमपराधद्वयमिष ॥

एककार्यक्षमाणामनेकेषां वचनं समुच्चयः। यथा--

कुलममिलनं भद्रा मूर्तिमंतिः श्रुतिशालिनी भुजबलमलं स्फीता लक्ष्मीः प्रभुत्वमखण्डितम् । प्रकृतिसुभगा होते भावा अमीभिरयं जनो वजित सुतरां दर्पं राजस्त एव तवाङकुशाः॥

साधारणधर्मादीनां प्रतिबिम्बनं दृष्टान्तः । यथा--

त्विय दष्ट एव तस्या निर्वाति मनो मनोभवज्विलितम् । आलोके हि हिमांशोर्विकसति कुमुदं कुमुद्दत्याः ॥ अर्थेन येनातिचमत्करोति प्रायः कवित्वं कृतिनां मनस्सु । अलिङ्कियात्वेन तदेव तत्र ह्यभ्यूह्यतां हन्त दिशाऽनयेव ॥

यद्वा विवक्षितार्थस्य भक्षम्यन्तरेण प्रतिपादनं पर्यायोक्तम् । यथा---

यं प्रेक्ष्य चिररूढापि निवासप्रीतिरुज्झिता । मदेनैरावणमुखे मानेन हृदये हरे: ॥

शेषस्यात्रान्तर्भावः । अनेकालङ्काराणामन्योन्यं निरपेक्षतयेकवाक्ये स्थितिः संसृष्टिः । यथा---

मधुरया मधुबोधितमाधवी मधुसमृद्धिसमेधितमेधया । मधुकराङ्गनया मुहुरुन्मदध्वनिभृता निभृताक्षरमुज्जगे ॥

अत्रानुप्रासयमकयोः संसृष्टिः।

## सुबोधकुमुदाकर-भूर्ण र विद्वान पं. सामनाथ व्यासप्रशीत એક अज्ञात यंथ व्य

अविश्रान्तिजुषामात्मन्यङ्गाङ्गित्वं तु सङ्घरः । यथा— कविमतिरिव बहुलोहा विघटितचका विभातवेलेव । हरमूर्तिरिव हसन्ती भाति विधूमानलोपेता ॥

अत्रोपमायाः श्लेषोऽङ्गं तत्साधकत्वात् । इत्यळङ्काराः ।

अथ रसाः । विभावानुभावन्यभिचारिभिन्यंक्तः स्थायी रसः । तत्र—
रतिर्होतश्च शोकश्च कोघोत्साहौ भयं तथा ।
जुगुप्सा विस्मयोऽथापि निर्वेदः स्थायिनो नव ॥ १ ॥
शृङ्गारहास्यकरुणा रौहो वीरो भयानकः ।

टकारकारका राष्ट्रा वारा गवानकः । बीभत्साद्भुतशान्ताश्च नव काव्ये रसाः स्मृताः ॥ २ ॥

तत्र शृङ्कारे विभावो द्विधा । आलम्बन उद्दीपनश्च । अन्योन्यस्यालम्बनौ नायिकानायका । नायिका तु स्वीया परकीया सामान्या चेति त्रिधा । आद्या मुग्धा मध्या प्रगल्भा चेति त्रिधा ॥ परिणीतत्वे सित स्वामिन्येवानुरक्ता स्वीया । यथा—

उल्लब्ध देहलीं स्वां न याति सदनान्तरं यथा बाला । प्रियमुल्लब्ध्य कटाक्षस्तथा न पुरुषान्तरं तस्याः ॥

अङ्कुरितयोवनस्वेन लज्जाभयपराधीनरितर्मुग्धा । यथा शयनालयं सखीभिहंठेन सा नीयमानाऽपि । व्याधे वीक्ष्य मुगीव हि विलोक्य दियतं प्रवेपते सुतनुः॥

समानलज्जामदना मध्या । यथा---तल्पे व्याजविनिद्धितद्यिताननमनु विलोकयन्त्येव । सहसा प्रियेण गाउँ साऽऽश्लिष्टा वेपते तन्वी ॥

निरूढमदना प्रगटभा । यथा— हुङ्कृतिनिह्नुतभूषणझङ्कृतिगृष्टितस्वकापरस्मरणम् । अद्वेतावस्थानं तस्याः सुरतं च सानन्दम् ॥

परपुरुवानुरक्ता परकीया । यथा— आरोपिता बिलायामस्मेव त्वं स्थिरा भवेति मन्त्रेण । मग्नापि परिणयापदि जारमुखं वीक्ष्य हसितैव ॥

वित्तमात्रोपाधिसकलपुरुषाभिलाषिणी सामान्या । यथा— तारूप्यप्रसरे प्राक् मदनवशा नाभवद्यथा स्नुतनुः । मणिमयकङ्कणदाने श्विष्यति दयितं तथा विवशा ॥

नायकस्त्वनुकूलदक्षिणशठधृष्टभेदाच्चतुर्था ।

एकस्यामेवानुरक्तोऽनुकूलः । यथा---निजसदनकर्मसक्ता यथा यथा चलति चटुलाक्षी । अनुचलति दियतचेतस्तथा तथाऽऽर्ता सखेदमपि ॥

सिद्धार्थ यशव'त वाडख्डेर

ۋې

उभयानुरक्तोऽप्यन्यतरस्यामविकृतो दक्षिणः। यथा— आयाति याति खेदं करोति मधु हरति मधुकरीवान्या। अधिदेवता त्वमेव श्रीरिव कमलस्य मम मनसः।।

कपटपटुः शहः । यथा—
तस्याः सान्द्रविलेपनस्तनयुगप्रश्लेषमुद्राङ्कितं
किं वक्षश्ररणानतिन्यतिकरन्याजेन गोपाय्यते ।
इत्युक्ते क्व तदित्युदीर्यं सहसा तत्सम्प्रमार्ग्धं मया
साऽऽश्लिष्टा रभसेन तत्सुखबशानन्व्यापि तदिस्सृतम् ॥

ज्ञातापराधी(धो)ऽप्यसङ्कोची घष्टः । यथा—
संसक्तकज्जलाधरमागतमालोक्य दियतमितिकोपात् ।
विमुखापि तेन गाढं हठेन साऽऽलिङ्गिता सुतनुः ॥
शङ्गारो द्विषा सम्भोगो विप्रलम्भश्च । संयुक्तयौराद्यः । यथा—
कः श्लाघनीयजन्मा माघनिक्तीथेऽपि यस्य सीभाग्यम् ।
प्रालेयानिलदीर्घः कथयति काखीनिनादोऽयम् ॥

वियुक्तयोरपरः । यथा— अनुरागवर्तिना तव विरहेणोप्रेण सा प्रहीताङ्गी । त्रिपुररिपुणेव गैरी वरतनुरर्द्धाविशिष्टेव ॥

अथ हास्यः । यथा--आकुष्ट्य पाणिमश्चुचि मम मूर्ष्टिन वेदया
मन्त्राम्भसां प्रतिपदं प्र(पृ)षतेः पवित्रे ।
तारस्वरं प्रहितथूत्कमदात् प्रहारं
हा हा हतोऽहमिति रोदिति विष्णुसर्मा ॥

करुणः । यथा— धिग् घातारमपूर्वं निर्माय जनं च तेन संयोज्य । हा हा बिलोपयन्तं तत्रैकं चान्यमुज्झन्तम् ॥

ौद्रः । यथा— कृतमनुमतं दृष्टं वा येरिदं गुरुपातकं मनुजपञ्जभिनिर्मयादेभवद्गिरुदायुधेः । नरकरिपुणा सार्द्धं तेषां सभीमकिरीटिना-मयमदृमसृङ्मेदोमासैः करोमि दिशां बलिम् ॥

वीरिक्रिधा। तत्र दयावीरः। यथा—
अयि विहङ्ग वराककपोतकं विस्रज घेहि धृतिं मम मेदसा।
शिविरहं भवता विदितो न किं सकलसत्त्वसमुद्धरणक्षमः॥

## सुबोधकुमुद्दाकर-ગૃજ १ વિદ્વાન ૫'. સામનાથ વ્યાસપ્રણીત એક અજ્ઞાત ચ'થ ૮૭

दानवीर: । यथा---

सुखितोऽसि हरे नूनं भुवनत्रयलब्धिमात्रतोषेण । बलिर्राधितदोऽस्मि कथं न याचितं किञ्चिदधिकमपि॥

सङ्ग्रामवीरः । यथा---

क्षुद्राः सन्त्रासमेते विजहत हरयः क्षुण्णशक्षेभकुम्भा युष्मद्देहेषु लज्जां दधति परममी सायका निष्पतन्तः । सौमित्रे तिष्ठ पात्रं त्वमपि नहि रुषां नन्वहं मेघनादः किञ्चिद्श्रभङ्गलील।नियमितजलिधं राममन्वेषयामि ॥

भयानकः । यथा---

त्रीवाभङ्गाभिरामं मुहुरनुपतित स्यन्दने दत्तदृष्टिः पश्चार्द्धेन प्रविष्टः शरपतनभयाद्भूयसा पूर्वकायम् । शर्ष्परद्धावलीढेः श्रमविश्वतमुखश्चशिभिः कीर्णवत्मी पद्योदग्रम्हृतस्वाद् विग्रति बहुतरे स्तोकमुन्गा प्रयाति ॥

बीभासः । यथा---

उत्कृत्योत्कृत्य कृति प्रथममथ प्र(पृ)शूलेधभूयांसि मासा-न्यंसस्फिक्पृष्ठपिण्डाद्यवयवसुलभान्युप्रपूर्तानि जम्बा । अन्तः पर्यस्तनेत्रः प्रकटितदशनः प्रेतरङ्कः करङ्का— दङ्कस्थादस्थिसंस्थं स्थपुटगतमपि कव्यमव्यप्रमत्ति ॥

अद्भुतः । यथा--

चित्रं महानेष तवावतारः क्व कान्तिरेषाऽभिनवेव भिङ्गः।
लोकोत्तरं धेर्यमहो प्रभावः क्वाप्याकृतिर्नृतन एष सर्गः।।

शान्तः यथा---

अही वा हारे वा कुसुमशयने वा दृषदि वा मणा वा लोष्ठे वा बलवित रिपो वा सुहृदि वा । त्र(तृ)णे वा स्त्रेणे वा मम्सम्हशो यान्ति दिवसाः क्विचत् पुण्येऽरण्ये शिव शिव शिवति प्रलपतः ॥

व्यभिचारिभावास्तु— निर्वेदग्लानिशङ्काऽस्यामदश्रमालस्यदैन्यचिन्ता-मोह-स्पृति-भृति-बीडा चापत्य-हर्षाऽवेगज्डतागर्व-विषादौत्युक्यनिद्रापस्मारसुप्तप्रबोधाऽमर्षाऽवहित्थोपत्वमतिव्याध्युन्मादमरणत्रासवितकां-स्त्रयस्त्रिशत् सर्वरससङ्घारिणः । इति रसाः ।।

## इति सुबोधकुमुदाकरे साहित्यप्रकरणम्-

#### **अथ छन्द:प्रकरणम्**—

वाक्यं द्विविधम् । गयं पर्यं च । अपादपदसन्तानो गयं, पादबदं पर्यम् । तद्र्थं छन्दःशास्त्रसारो गृह्यते । तत्र त्रिस्वराः, गणा अष्टौ ।

मो भूमिश्चिगुरुः श्रियं दिशति यो दृद्धि जलं चादि लो रोप्तिर्मध्यलघुर्विनाशमनिलो देशाटनं सोडन्त्यगुः । तो व्योमान्तलघुर्धनापहरणं जोकों रुजं मध्यगो भश्चन्द्रो यश उज्जवलं सुखगुरुनों नाक भायुश्चिलः ॥ 2

## सिद्धार्थ यशव'त वाङ्युङ्डर

लो लघुर्गो गुरुः ।

देवता-वाचकाः सर्वे ये च भद्रादिवाचकाः ॥ ते सर्वे नैव निन्धाः स्युर्लिपितो गणतोऽपि वा ॥

अयमाद्यगणे विचारः ।

द्व्यादिमात्रागणाः पञ्च दतचाश्च ययौ पुन: । श्रव्यो विरामस्त यतिः प्रदान्तः प्रायशो न सा ॥

तत्रैकाक्षरमारभ्य पड्विंशत्यक्षरपादावधिच्छन्दसाम् उक्तात्युक्तामध्या-प्रतिषठा-सुप्रतिष्ठागायत्र्युष्णि-गनुष्टुब् बृहतीपिक्क्तित्रद्धष्-जगत्यतिजगती-शक्वयंतिशक्वयंष्ठध्यत्यष्ठीष्रत्यतिष्ठतिनप्रकृत्याकृतिविक्कति-सङ्कृत्यतिकृत्युत्कृतयः संज्ञाः प्रस्तारैस्तद्भेदबोधः । स यथा—

> पादे सर्वगुरावाचा लघुं न्यस्य गुरोरघः। यथोपरि तथा शेषं भूयः कुर्यादमुं विधिम् ।। ऊने दद्याद् गुरुनेव यावत् सर्वेलघुभवेत्। प्रस्तारोऽयं समाख्यातश्छन्दोवि(वी)चितिवेदिभिः॥

तत्र कतिचिद्धेदाः प्रदर्शनते-

उक्ता—ग् श्री: । अत्युक्ता—गौ स्त्री । मध्या—मो नारी । प्रतिष्ठा—मोगः कन्या । सुप्रतिष्ठा—भगौगिति पिक्तः । गायत्र्या—त्यौ चेत् तनुमध्या । उष्णिग्—म्सौगः स्यान्मदलेखा । अनुष्टुप् —पञ्चमं लघु सर्वत्र सप्तमं द्विचनुर्थयोः । षष्टं गुरु विजानी[या]द्वुधेश्लुन्दस्यनुष्टुभि ॥ १ ॥ मो मो गो गो—विद्यन्माला ॥ २ ॥ माणवकं भात्तलगाः ॥ ३ ॥

बृहती -- मद्भिका भवति रो नरौ । स्यान्मणिबन्धं चेद्भमसाः ।

पङ्कि:-१०

भ्यौ सगयुक्ता चम्पकमाला ।

त्रिष्टुप-११

स्यादिन्द्रवज्रा यदि तौ जगै गः॥ १॥
उपेन्द्रवज्रा जतजास्ततो गौ ॥ २॥
व्ररलगा रसेरिन्दिरा यतौ ॥ ३॥
दोधकृत्रत्तिमं भभभा गौ ॥ ४॥
शालिन्यिच्छिन् मतौ तो गयुग्मम् ॥ ५॥
रो नराविह रथोद्धता लगौ ॥ ६॥
स्वागतेति रनभाद् गुरुयुग्मम् ॥ ७॥
मौक्तिकमाला यदि भतनाद् गौ ॥ ८॥
कमलदलाक्षी नयनलगाः ॥ ९॥
जतौ तु वंशस्थम्दीरितं जरौ ॥ १॥

जगती-१२

जतौ तु वंशस्थमुदीरितं जरौ ॥ १ ॥ स्यादिन्द्रवंशा ततजैरसंयुतैः ॥ २ ॥ चतुर्जगणं वद भौक्तिकदाम ॥ ३ ॥ इह तोटकमम्बुधिरसैः प्रथितम् ॥ ४ ॥ भुजङ्गप्रयातं भवेचैश्वतुर्भिः ॥ ५ ॥ रैश्वतुर्भिर्युता स्नग्विणी सम्मता ॥ ६ ॥

## सुनोधकुमुदाकर-गृक र विद्वान पं सामनाथ व्यासप्रश्वीत એક अज्ञात यथ 🔻 ८

द्रुतिविलम्बितमत्र नभौ भरौ ॥ ७ ॥ जरो जरो वदन्ति पश्चचामरम् ॥ ८ ॥ रसै जस जसा जलोद्धतगितिः ॥ ९ ॥ प्रमिताक्षरा जसससैठिदिता ॥ १० ॥ नयुगरयुगयुक्ता गौरी मता ॥ ११ ॥ अभिनवतामरसं नजजायः ॥ १२ ॥

अतिजगती-१३ वेदैश्चिछनं म्तौ यसगा मत्तमयूरम् ॥ १ ॥

नजसजगैर्भवति मञ्जुभाषिणी ॥ २ ॥

म्नौ ज्नौ गः शिखिविरतिः प्रहर्षिणीयम् ॥ ३ ॥

अङ्गरुचिभेचतुष्टयमन्तगुरुः ॥ ४ ॥

शक्वरी-१४ उक्ता वसन्ततिलका तमजा जगौगः॥ १॥

ननभनऌघुगैः प्रहरण–कलिता ॥ २ ॥

अतिशक्वरी १५ ननमनययुतेयं मालिनी भोगिभिन्ना ॥ १ ॥

अष्टि:-१६ नजभजरैः सदा भवति वाणिनी गयुक्तैः ॥ १ ॥

अत्यष्टिः-१७ कुमारास्यैिन्छन्ना यमनसभलगाः शिखरिणी ॥ १ ॥

जसौ जसयला गुरुर्वेसुमतिस्तु पृथ्वी मता ॥ २ ॥ मन्दाकान्ता मभनततगा गोऽव्धिषड्भर्यतिश्वेत् ॥ ३ ॥

स्वरविर्तिनंजी भजजलासगु नर्कुटकम्॥४॥

धृतिः-१८ नसतजभराः षड्भिर्निगमैयतौ हरिणी मता ॥ १ ॥

नसमरभराः षड्भिर्वेदैविरामे हरिणी पदम् ॥ २ ॥

अतिष्रतिः - १९ सूर्यन्छिन् मसजस्तताः सगुरुवः शार्दूलविक्रीडितम् ॥ १ ॥

कृति: -२० सजजाभरौ सलगा यदा कथिता तदा किल गीतिका॥ १॥

प्रकृतिः - २१ स्नभ्नैयानां त्रयेण द्विमुनियतियुता स्मधरा कौर्तितेयम् ॥ १ ॥

आकृति-२२ सप्तभकारयुत्तैकग्रहः कथितैयमुदारतरा मदिरा ॥ १ ॥

विकृति:-२३ अद्रिभकारगुरुद्वितयैरिह

मत्तगजेन्द्रमिति प्रथमानम् ॥ १ ॥

सङ्कृतिः-२४ अष्टभकारकृतं कथितं नु

सुभद्रकमेव किरीटमिदं किल ॥ १ ॥

अतिकृति:-२५ यदि नागसकारकृतान्तगुरु-

र्गदिता मुदिता हि नृपेण नृपश्रीः ॥ १ ॥

उत्कृति:-२६ नजभजजाजमा जलगयुग्-

विरतौ मुनयो वदन्ति हि सुधाकलशम् ॥ १ ॥

अन्यद्वितानम् । इत्युक्तादिपकरणम् ।

नयुगलमुनिरेफतो रेफबृद्धया मताश्रण्डवृष्टिप्रपातस्ततोर्णाणवव्यालजीसूतलीलाकरोहामशङ्खादयो

दण्डकाः । इति दण्डकाः ।

સ્વા ૧૨

સિદ્ધાર્થ ચરાવંત વાકચ્યુકર

40

आख्यानकी तौ जग्रहगओजे जतावनो जेजग्रह ग्रहश्चेत ॥ १ ॥ जतौ जगौ गौ विषमे समे तु तौ जगौ ग एषा विपरीतपूर्वा ॥ २ ॥ सयुगात सलघू विषमे गुरुर्युजि नभी भरकी हरिणप्छता ॥ १ ॥ अयुजि ननरलागुरुः समे तदपरवक्त्रमिदं नजी जरौ ॥ २ ॥ अयुजि नयुगरेफतो यकारो युजि च नजौ जरगाश्च पुष्पितामा ॥ ३ ॥ विषमे ससजा गृह समे चेत् सभरा यश्च वसन्तमालिका सा ॥ ४ ॥ भत्रयमो जगतं गुरुयुग्मं युजि च नजी ज्ययुतौ द्रुतमध्या ॥ ५ ॥ सर्वमर्द्धसमं विषमं च वृत्तमुपजातिः । अनेकजातीयसकललक्षणाढ्यैः पादैः प्र(पृ)थग् याद्ध चतुर्भिरेव । द्वाभ्यां त्रिभिर्वा चरणैर्भवन्ति या निरूपणीया उपजातयस्तु ताः ॥ इति वर्णवृत्तानि ॥ षडविषमेऽष्टां समे कलास्ताध समे स्युनीं निरन्तराः। न समाऽत्र पराश्रिताः कला वैतालीयेऽन्ते रलौ गुरुः ॥ पर्यन्तरयौ तथैव शेषमीपच्छन्दसिकं सुधीर्मिरुक्तम् ॥ इति वैतालीयजातिः ॥ सप्त च गणा: सगुरव: पछो जो वानलौ न विषमे जः । षष्ठो लश्च परार्द्धे दलद्वया सेयम्दिताऽऽर्या ॥ १ ॥ च गणत्रयेषु पादो दलयोराशेषु दश्यते यस्याः । आर्या सा पथ्याख्या प्रकीतिता पश्चगेन्द्रेण ॥ २ ॥

आर्थैव दलद्वयन्यत्यये उद्गीतिः। पूर्वदलसमपरदला गीतिः। उत्तरदलसमपूर्वदला उपगीतिः॥ इत्यार्थादि मान्नावृत्तप्रकरणम्।

॥ इति छन्दः प्रकरणम् ॥ अलसानां सुबुद्धीनां स्वल्पेनैव बुभुरसताम् । विकासितोऽयं सोमेन सुवोधकुसुदाकरः ॥ ये स्वल्पबोधात परितोषलिप्सवः शास्त्रान्तराभ्यासक्रतादराश्व ये। शास्त्रप्रवेशाय च रन्ध्रकाण्झिणो बालास्त्रयस्तेऽत्र किलाधिकारिणः ॥ २ ॥ अबद्धं बद्धं वा यदिह मनसो विभ्रमवशा-दसारं सारं वा सरसमरसं वाऽपि लिखितम्। मयाऽप्यल्पज्ञेन प्रथमकविलेखादुपहृतं तदेतत् क्षन्तव्यं निपुणमतिभिः शोध्यमखिलम् ॥ ३ ॥ शके नयनवारणक्षितिधरक्षमा(श. १७७२)सम्मिते सहस्यबहुले दले शशभृतश्युभे वासरे। करीन्द्रमुखसत्तिथौ समलिखच्छिहूरे पुरे सुबोधकुमुदाकरं स किल सोमनाथः सुधीः ॥ ४ ॥ ा। इति व्याससोमनाथकृतः सु**बोधकुमुदाकरः** पर्याप्तः ॥ ॥ श्रीरामचन्द्रार्पणमस्तु ॥

## વ્યાંગ્યની સોંદર્ગપરક કૈસાટી

#### ભગવાનદ્વાસ એન. કહાર\*

સૌ દર્ય પરક કસે ટીનાં ધારણા કે માનદંડ સદાકાળ એક ન હોય. એ બદલાતાં રહેતાં હોય છે. પ્રારંભમાં લક્ષ્યત્ર થાના આધારે નવાં નવાં ધારણા સ્થાપિત થતાં હોય છે. ત્યાર પછી સૈહાંતિક રૂપે એમની પ્રતિષ્ઠા અને સ્થિરતાના પ્રયાસ થાય છે.

આધુનિક યુગ માટેલાગે સાહિત્યાદર્શાનાં નવાં નવાં ગૃહીતાના યુગ છે. સ્વાતંત્ર્યાત્તરકાલીન દારુણ વિસંગતિઓએ વ્યંગ્ય માટે ખૂબ જ પ્રેરક અને ફળદ્રૂપ ભૂમિકા તૈયાર કરી છે. આ જ કારણથી આજના વ્યંગ્ય કથા કે વાર્તા; નાટક; નિખંધ અને કાવ્યાદિ જેવાં સાહિત્યનાં વિલિન્ન સ્વરૂપામાં મહત્ત્વના બનતા જ્ય છે. આજે તો સાહિત્યના ઉપર્યું ક્ત પ્રકારા પર એ એટલા બધા વર્ચ સ્વ ધરાવતા થઈ ગયા છે કે જેના પરિણામે વિદ્વાનાએ એને સાહિત્યના મુખ્ય પ્રકારના રૂપમાં માન્ય કરવા એક નવા અલિગમ અપનાવ્યા છે. આજની અસંગતિઓના પરિવેશમાં ખૂબ ઝડપે બદલાતા રહેતા એના સ્વરૂપને અનુલક્ષીને હિંદી વ્યંગ્ય સાહિત્યના પ્રખર સમીક્ષક હા. બાલેન્દુ શેખર તિવારીએ કહ્યું છે કે—'' આજ કે વ્યંગ્યલેખન ને સંકલ્પના, અલિપ્રેત ઔર સાચ કે ધરાનલ પર સિમટી હુઇ વિધા–ચિન્તા સે અપને કો અસમ્પૃક્ત કર લિયા હૈ ! ''વ

વસ્તુતઃ સ્વાતં ત્ર્યોત્તરકાળ વ્યં ગ્યના નવા સ્વરૂપની સ્થાપનાના કાળ છે. તથાકથિત વ્યં ગ્યવિમર્શના નવા નવા ક્રષ્ટિક!ણાના પરિપ્રેક્ષ્યમાં આજના ભારતીય વ્યં ગ્ય–ચિંતકોએ પણ એના સ્વરૂપને હાસ્યથી જુદું ગણા એનું આગલું સ્વન્તંત્ર સ્વીકાર્યું છે.

આજનું વ્યાંગ્યસાહિત્ય સ્વાતાં ત્ર્યપૂર્વના સ્થૂળ હાસ્યપ્રધાન સાહિત્યથી ભિન્ન સ્વરૂપનું છે. આજ સુધી એને હાસ્યનું જ એક અંગ ગણવામાં આવતું હતું. પરંતુ આજના વ્યાંગ્યને હાસ્યના ટેક ચાલવાની જરૂર રહી નથી. આજે એના ધારવા કરતાં એટલા પધા વિકાસ સધાઈ ચૂક્યો છે કે હવે એ વિદ્વાદ્યાય કાટિના 'રંગ-વ્યાંગ', હાસ્ય-વિનાદ' અને ' જોક કે ટિખળ ' ના પર્યાવ રહ્યો નથી. અસ્તુ હવે તા શિષ્ટમાન્ય પત્રિકાઓના સમ્પાદકોએ એને 'તાલ-બેતાલ' કે 'રંગ-વ્યાંગ' જેવી કટારાથી દૂર જ રાખવા જોઈએ. કારણ સ્પષ્ટ છે કે, સમકાલીન વ્યાંગ્ય કે કટાક્ષ પાતાનાં સ્વરૂપ, પ્રભાવ, ઉદ્દેશ, માધ્યમ, ભાષા અને શૈલી વગેરે દ્વારા એનાં વાસ્તિવક, ગંભીર અને સદ્યમ રૂપોના પરિચય આપી રહ્યો છે.

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૯, અંક ૧–૨, દીપાત્સવી–વસંતપંચમી અંક, નવેમ્ખર ૧૯૯૧– ફેપ્<del>યુ</del>આરી ૧૯૯૨, પૃ. ૯૧–૯૬.

<sup>\*</sup> એમ. કે. અમીન આર્ટ્સ ઍન્ડ સાયન્સ કૉલેજ ઍન્ડ કૉલેજ ઑફ કૅમર્સ, પાદરા. (જિ. વડાદરા)

૧ તિવારી (ડૉ.) બાલેન્દ્રશેખર 'હિન્દી વ્યાંગ્ય કે મિતિમાન ', ગિરનાર પ્રકાશન, પિલાછગ'જ, મહેસાણા ૧૯૮૮, આ. ૧, પૃ. ૪

પાશ્ચાત્ય સાહિત્યમાં હાસ્ય કે પ્રહસનને જ વ્યં ગ્યના જનક તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. આ કારણે જ એને હાસ્યના એક પ્રભેદ તરીકે ગણી લેવામાં આવ્યો હશે. પાતાના વિકાસના સ્તરે ઉત્તરાત્તર વિસંગતિઓના અતિરેકમાં હાસ્યે વ્યં ગ્ય–વક્તાની મુદ્રાઓને ધારણ કરી. ભારતીય સાહિત્યમાં વ્યં ગ્યના પ્રયોગ ઘણા જ પ્રાચીન હોવા છતાં પણ દુઃખની વાત તા એ છે કે ભારતીય કાવ્યચાર્યો દ્વારા એની શાસ્ત્રીય વિભાવના અસ્પષ્ટ રહી. આજે પશ્ચિમના સાહિત્ય, વિજ્ઞાન અને ટેકનાલાજ વગેરેના સંપર્કના કારણે એના વ્યાપક ચિતનની નવી નવી દિશાઓ ઉધડતી ગઇ છે. આ દર્ષિથી જેતાં એમ કહેવું અસ્થાને નથી કે વ્યં ગ્યનું તાત્ત્વિક ચિતન ભારતીય મનીષીએ માટે પ્રાયઃ આધુનિક જ છે.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે એવું સ્પષ્ટ થાય છે કે સ્વાત ત્ર્યો ત્તરકાલીન વ્યાં અહવે સમગ્રતયા હાસ્યાવલ બિત રહ્યો નથી. આજના વિદ્વાનોએ એટલા માટે જ એને હાસ્યથી પૃથક કરી જોવાના નવા અભિગમ અપનાવ્યો છે. વ્યાં અન બદલાતા સ્વરૂપને ધ્યાનમાં રાખી કેટલીક પરિભાષાઓ જોઈએ-પહેલાં એટલું સ્પષ્ટ કરી જોઈએ કે વ્યાં ત્ર્ય પોતાના પ્રારંભિક રૂપમાં અસભ્ય અને અશ્લીલ તથા ગાલી-પ્રદાન રૂપે પ્રસ્તુત થતા હતા. એથી એ અત્યંત ઘાતક અને અસામાજિક કોટિના ગણાતા. પશ્ચિમના કેટલાક ચિંતકોએ આવા કટાક્ષને 'દંતશળ' તરીકે જોતાં કહ્યું છે કે એને તો ઉખાડીને ફેંકી દેવા જોઈએ. વ્યાં ત્રયકાર તા પાગલ કૃતરાની જેમ વર્તે છે. તાતપર્ય એ છે કે પ્રારંભિક વ્યાં અને નિષેધાતમક, અનુત્પાદક અને અર્થ હીન માનવામાં આવતા હતા. ઉત્તરાત્તર જેમ જેમ એનો વિકાસ થતા ગયા તેમ તેમ એના સ્વરૂપમાં પણ પરિમાર્જન અને સંશોધન થતાં વધુને વધુ સાહિત્યિક થતા ગયા. એટલા માટે જ એલ જે. પારમાં કહ્યું છે કે—'' વ્યાં ત્ય ગાલી—પ્રદાન અથવા વ્યક્તિગત આક્ષેપનું સાધનમાત્ર નથી. એમાં વિસંગતિના વૈક્રાધ્ય દ્વારા ઉપહાસ કરવામાં આવે છે." 'ર

રિચાર્ડ ગાને દ એમાં હાસ્યનું તત્ત્વ આવશ્યક માનતાં કહે છે કે–' હાસ્યના અભાવમાં વ્યંગ્ય અશ્લીલ થઈ જશે અથવા ' ભાંડ ' બનીને રહી જશે." <sup>3</sup>

એ. નિકાલે એને "નિદ્યતાથી પ્રહાર કરનાર અનીતિક તથા હાસ્ય અને ઉદારતા• રહિત કહ્યો છે ''. વ્યાંગ્યના વ્યાપક સંદર્ભમાં આ પરિભાષા સંકૃલિત નથી લાગતી.

મેરેડિથે પણ વ્યાંગ્યને સહાતુમૂતિશ્નન્ય દર્જિયા જોયો છે. છતાં પણ એ માને છે કે વ્યાંગ્યકાર નૈતિકતાના પક્ષકાર છે. એતું કાર્ય સમાજમાં વ્યાપ્ત ગ'દકાને દ્ર કરવાતું છે. ''

સદરલેન્ડે 'વ્યાંગ્યને સમાજના સ્વાસ્થ્ય માટે એક કલ્યાબુકારી પવિત્ર અસ્ત્ર તરીકે સ્વીકાર્યો છે. એ કહે છે કે-" એનું કાર્ય સમાજને નૈતિક અને બીહિક જેવી અન્ય કસાેટીએ પાર ઉતારવા જાગત કરવાનું છે." પ

ર પાેડ્સ એલ. જે., 'કૉમેડી' (લંડન), પૃ. ૧૫૩.

<sup>3</sup> રિચાર્ડ માર્નેટ-' એનસાઇકલાપીડિઆ બ્રિટાનિકા ' ખંડ-૨૦, 'વિલિયમ વેન્ટમ્', લંડન, ૧૯૬૦, પૃ. પ.

૪ મેરેડિય 'આઇડિયા ઑફ કામેડી ' (લંડન), ૧૯૪૮,

પ સદરક્ષે ડ-" ઇંગ્લિશ સંદાયર ( લંડન ) ૧૯૫૮, પૃ. ૧૯.

## વ્યાંગ્યની સૌ'દય'પરક કસાદી

ŧ:

વ્યાંગ્યનાં ચરિત્ર, લહ્ય, ઉદ્દેશ-પ્રેરણા અને પ્રભાવને દર્શાવતી અન્ય વ્યાખ્યાઓ પણ પ્રસ્તુત કરવામાં આવી છે. ડૉ. જેન્સને સામાજિક દુર્જળતાઓ અને મૂર્જતાઓનો ઉચ્છેદ કરનાર અમેાઘ શસ્ત્ર તરીકે, ડ્રાયડન, ટ્વેઇન, પાપ અને જુવેનલ જેવા ઘુર ઘર વિદ્વાનોએ નૈતિક મૂલ્યાના રક્ષક સત્યના ચાંકીદાર, આદર્શ શિક્ષક અને સમાજના હિતીષી તરીકે એને મૂલવ્યા છે. માર્ક ટ્વેઇનના મતે એના ઉદ્દેશ સમાજને ઉતારી પાડવા માટેના નથી પરંતુ શ્રેષ્ઠ વ્યાંગ્ય તા માનવીય સહાનુબૂતિથી પરિપૂર્ણ હાય છે. જ્યારે વ્યાંગ્ય માનવીય કરુણા અને બાહિક પરિપક્વાનો પરિષ્ણામે ઉદ્દેશને છે, ત્યારે એના ઉદ્દેશ વિસંગતિઓ પર પ્રહાર કરી નૈતિક સુધારણા કે પરિવર્તન કરવાના હોય છે. આ કોટિના વ્યાંગ્ય જ સાહિત્યક સ્તરે શ્રેષ્ઠ થઈ શકે છે. આ દિષ્ટિએ ઉપરથી વિનાદી અથવા અત્યન્ત કૂર દેખાતા વ્યાંગ્ય મૂળમાં તા ગંભીર માનવીય સંવેદના- યુકત કે મધુરશર્ક રાવેદિત ગાળી જેવા હોય છે.

વ્યાંગ્યના સ્વરૂપની પારંપરિક વિભાવનાઓને નિર્મૂળ કરવાની દિશામાં જુવેનલ; સ્વિક્ટ; ળાયરન, પાપ, ળટલર, ડિકન્સ, ળનાંડ શૉ, ચેખવ અને એ. છે. હાઉસમેન વગેરે જેવા પાશ્ચાત્ય ચિતકાએ અગત્યના કાળા આપ્યા છે. ગાને ટ; જે. એલ. પાટ્સ અને માર્ક ટ્વેઇનના મત પ્રમાણે વ્યાંગ્યમાં હાસ્ય, સહાનુભૂતિ, કરુણા તથા કલાત્મકતાના ચુણા હોવા આવશ્યક છે. વ્યાંગ્યચિતકાની તથાકથિત પરંપરામાં હિન્દીના ડા. બરસાનેલાલ ચતુવંદી, ડા. રામકુમાર વર્મા, છે. પી. શ્રીવાસ્તવ, એસ. પી. ખત્રી, કાકા હાથરસી અને મધુકર ગંગાધર જેવા હાસ્યકારા તથા સમીક્ષકાના સમાવેશ થાય છે. ડા. બરસાનેલાલ ચતુવંદી માને છે કે—' વ્યાંગ્યમાં લક્ષ્યને સીધી રીતે તિરસ્કારના ચાળખાથી પ્રહાર ન કરતાં વ્યાંજેકિત વગેરેના મીઠા પ્રહારથી સુધારવાના અભિગમ હાય છે. જો કાકા હાથરસીએ વ્યાંગ્યને પરિભાષિત કરતાં કહ્યું છે કે—' જો વ્યાંગ્યમાં હાસ્ય નહીં હોય તો એ પાલિસના હંટર જેવું થઈ જશે.' હ

પાશ્ચાત્ય સાહિત્યમાં હાેરેશિયન વ્યાંગ્યનું સ્વરૂપ ઉપરચચિત હાસ્યાંમિશ્રિત વ્યાંગ્યનું રહ્યું છે. હિન્દીના શ્રીષ્ઠ વ્યાંગ્યકાર હરિશાંકર પરસાઇ પણ વ્યાંગ્યમાં સહાનુભૂતિના ગ્રહ્યુંના સ્વીકાર કરતાં કહે છે કે—' અચ્છા વ્યાંગ્ય સહાનુભૂતિ કા સળસે અચ્છા ઉત્કૃષ્ટ રૂપ હોતા હૈ. '

વસ્તુતઃ વ્યાંગ્ય તા આક્રોશનું સંયમપૂર્ણ અને કલાપૂર્ણ સર્જન હોય છે. ગુજરાતીના વિનાદ ભાદ, વ્યક્લ ત્રિપાઠી અને ડૉ. મધુસ્ટ્રાદન પારેખ 'પ્રિયદર્શી' જેવા શ્રેષ્ઠ ક્રોટિના હાસ્યકારા પણ માને છે કે 'કટાક્ષ આક્રોશ અહિસક રૂપ છે.

વ્યાં ગ્યાં તકોના ખીજો વર્ગ વ્યાં ગ્યાને હાસ્યથી પૃથક કરીને જુએ છે. આ વર્ગના વ્યાં ગ્યાકાર પાતાના પ્રહારમાં જલ્લાદ જેવા ન હોઈ એક કુશળ ચિકિત્સકની જેમ વર્તે છે. હિન્દી સાહિત્યમાં સ્વાત ત્ર્યોત્તરકાલીન વ્યાં ગ્યાનું સ્વરૂપ માટે લાગે આવા જ પ્રકારનું છે. હિંદીના અનેક

૬. ચતુરે દી (ડૉ.) ખરસાનેલાલ 'હિન્દી સાહિત્ય મેં હાસ્યરસ ' 'હિન્દી સાહિત્ય સંસાર ' દિલ્હી. ૧૯૫૭, બીજી આવૃત્તિ, પૃ. ૪૨.

કાકા હાથરસી-' શ્રોષ્ઠ હાસ્ય વ્યંગ્ય કહાનિયા', મભાત પ્રકાશન, દિલ્હી, ૧૯૮૨, પૃ. ૩.

પરસાઇ હરિશંકર, 'સદાચાર કા તાબીજ' (કેફિયત), ભારતીય જ્ઞાનપીઠ પ્રકાશન, વારાણસી, ૧૯૧૭, પૃ. ક.

સમકાલીન કટાક્ષકારા અને સમીક્ષકોએ એને એક સ્વતંત્ર પ્રકાર તરીકે સ્થાપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. પશ્ચિમના વ્યાપ્યચિતકોમાં સર્વાં શ્રી એ. નિકાલ, ડ્રાઇડન, સદરલેં ડ જૉન એમ. છુલેટ અને अवेनस वगेरेना प्यांप्यविषयं वियाराने आ दिए में की शहाय. [ ( कि. दी मां डा. इष्ण्टिन आरी, ડા. બાલેન્દશેખર તિવારી, ડાં. ધન જય વર્મા, ડાં. શ્યામસંદર દ્યાય, ડાં. શંકર પુણતામ્ખેકર, ડો. મધુસદન પાટિલ હરિશંકર પરસાઇ શ્રીલાલ શકલ. નરેન્દ્ર કોહલી, અજાતશત્રુ, પ્રેમ-જનમેજય અને અમૃતરાય વગેરે જેવા વ્યાંગ્યકારા અને સમક્ષિકોનાં મન્તવ્યામાં અને ઉપર નિર્દિષ્ટ પાશ્યાત્ય ચિંતકોનાં મન્તવ્યોમાં સામ્ય છે. ડૉ. ધન જય વર્માએ ખંતેના અલગ અલગ કુલકને વિભાજિત કરતાં કહ્યું છે કે-'હાસ્ય વિસ'ગતિયાં કે વિનાદમય પહેલું કો ઉભારતા હૈં', વ્યંવ્ય અપતી નિવેધકિતક આર બૌદ્ધિક આલોચનાત્મક પ્રજ્ઞા કે જરિયે ઉન પર પ્રહાર કરતા હૈ. હાસ્ય કી અપિલ હાર્દિક **હો**તી હૈ, વ્યંવ્ય કી બૌદ્ધિક '<sup>પ્ટ</sup>. ડૉ. બાલેન્દુ શેખરે એને બૌદ્ધિક પરિષકવતાના સ્તરે હાસ્યથી જુદા પાડતાં કહ્યું છે કે " સચ તા યહ હૈ કિ વ્યંગ્ય કા વિધાન હો અમી હિકતા કે ઉન્મલન હેત હોતા હૈ. "? ? આ પ્રમાણે હરિશ કર પરસાઈએ વ તેના વિષયર્ગત સ્વરૂપમાં રહેલા અ તર, ડૉ. શેરજ ગ ગર્ગ 'આક્રમણની અનિવાર્યતા', અમૃતરાયે અશિવને હાસ્યાસ્પદ બનાવી એના આતં કને સમાપ્ત કરી દેનારી કુશળતા, અજાતશત્રુએ 'ઉપરથી ન જોવામાં આવતા વિરાધાભાસ ક વિકૃતિ ' તા ડા. નરેન્દ્ર કોહલીએ 'એમાં રહેલા વેધક પ્રહારના ગુણા વ. લક્ષણાને આધારે ' હાસ્ય અને વ્યંગ્યની ભિન્નતા દર્શાવતા નવા અભિગમા પ્રસ્તુત કર્યા છે. કટાક્ષમાં તીખાં અને વેધક સાહિત્યિક ઉપકરણોના ઉપયોગ થઈ શકે છે, જેમાં સુક્ષ્મ અને ઉદી વિસ'ગતિએા પર પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે માર્મિક **પ્ર**હાર કરવામાં આવે છે. <mark>આન</mark>ો ઉદ્દેશ તથાકથિત વિકૃતિઓને સમળ ઉન્મુલિત કરીને માનવીય મુશ્યોની સ્થાપનાના હોય છે અને તે માટે યુગાનુરૂપ વિવેકસમ્મત વૈચારિક અને પરિવર્તન**કારી દર્ષ્ટિ રાખવાની** હોય છે. આવા વ્ય'ગ્યમાં ક્રાસ્યતા સંપૂર્ણ રૂપે અસ્વીકાર હોતા ન**થા** પણ એની સત્તા ગૌણરૂપે જ સ્વીકાર્ય હોય છે. આવા વ્યાં ગ્યની પ્રકૃતિ અગ્નિની જેમ દાહક, સર્પ કે વૃશ્ચિકદંશની પેઠે વિષયુક્ત તથા ગુલાળના કાંટાની જેમ તીક્ષ્ણ અને વેધક હોય છે. એમાં હાસ્યની જેમ આલમ્યન પ્રતિ ર'જનના ભાવ ન ક્રાઇ તિરસ્કાર કે ઉપેક્ષાના ભાવ હોય છે. ને કે હાસ્યને વ્યાંગ્ય કે કટાક્ષથી અલગ તારવવું ઘણું મુશ્કેલ છે. છતાં પણ અસ'ગતિઓનું સ્વરૂપ ખંતેનાં ગુણ અને પ્રભાવ, પ્રયોજન, પ્રયુક્ત શૈલી અને શિલ્પગત સાધના વગેરેના કારણે વ્યંગ્યનું સ્વરૂપ હાસ્યથી તદ્દન અલગ જણાઇ આવે છે.

હાસ્ય અને વ્યંગ્યની ભિન્નતાના એક અન્ય આધાર એ પણ છે કે હાસ્ય એ રસ છે, જ્યારે વ્યાંગ્ય એક તીવ્ર કે કટુ આલાચનાત્મક બૌદ્ધિક વ્યાપાર છે. હાસ્યરસની નિષ્પત્તિ આનંદાત્મક હોય છે. જ્યારે વ્યંગ્યની અભિવ્યક્તિ આધાતજનક હોય છે.

e વર્મા (ડૉ.) ધનંજય 'રંગ ચક્ક્લસ 'દીપાવલી વિશેષાંક, ( બરબઇ), ઓક્ટોબર ૧૯૭૯ ૄ ય.

૧૦ તિવારી (ડૉ.) બાલેન્દ્ર શેખર, 'હિન્દી વ્યાંગ્ય કે મિતમાન' ગિરનાર પ્રકાશન, પિલાજી-ગંજ, મહેસાના, ૧૯૮૮, પૃ.૬.

## વ્યાગ્યની સી'દર્ય પરક કરોાટી

૯૫

ઉપર વિવેચિત ચિંતનના પરિપ્રેક્ષ્યમાં એમ કહી શકાય કે 'વ્યં ગ્ય વાણીકોશલ દારા કરવામાં આવેલા આલાચનાત્મક બોલિક પ્રહાર છે; સંયમ કે વિવેકપૂર્ણ કલમની વેધક ચાટ છે, જે બોલિક કે વૈચારિક ક્રાંતિ દારા વિસંગતિએ પ્રતિ આપણને સભાન કરે છે. એના સંબંધ હાસ્યની જેમ હૃદય સાથે ન હાઈ છુલિ સાથેના હાય છે. હાસ્ય એ એક રસ હાવાના કારણે રજસ-તમસ જેવા ગુણા તિરાધાન થયા પછી નિષ્પન્ન થાય છે. આથી ઊલડું વ્યં ગ્યમાં રજસ અને તમસ જેવા ગુણાનું પ્રાધાન્ય નોવામાં આવે છે. અહીં કટાક્ષકાર એક પ્રખર છિવાન્વેષી આલીચકનું કાર્ય વિવેકસમ્પન્ન સાહિત્યકારની કલાત્મક અભિવ્યક્તિના સ્તરે કરતા હાય છે.

સમકાલીન વ્યાંગ્ય પ્રકૃતિએ સૃક્ષ્મ, વ્યાંજનાતમક, ગંભીર, પ્રહારધર્મી, બીહિક, આક્રમણ-કારી, નિર્ભીક, નિર્વેધકિતક કે તટસ્થ, પૂર્વપ્રહરહિત, પ્રચ્છન્ન વિસાગતિઓને યથાર્થરૂપે પ્રકટ કરનાર પ્રગતિશીલ અને માનવમૂલ્યરક્ષક વગેરે ગુણાથી મહિત હોય છે. હવે એ મનારજનધર્મી રહ્યો નથી. વૈચારિક ક્રાંતિ દ્વારા સામાજિક પરિવર્તન જ એતું મુખ્ય લક્ષ્ય છે.

સ્વાત ત્ર્યાત્તર વ્યાંગ્ય નવાં પ્રતીકો, ખિંખો, ફેન્ટસી, પેરડી, અલીગરી, પત્ર, ડાયરી, શોધ, ઇન્ટરવ્યૂ અને સંગાઇ વગેરે જેવા સાહિત્યના નવા પ્રકારા તેમ જ પાર પારિક શૈલીશિલ્પના ભાષાગત પ્રયોગા દ્વારા પોતાની નવી નવી મુદ્રાઓના પરિચય આપવા લાગ્યા છે. આજના વ્યાંગ્યને પાતાની સ્વતંત્ર અભિવ્યક્તિ માટે પાર પરિક અને રઢ શાસ્ત્રીય આધારા પ્રાહ્મ રહ્યા નથી. આજના વ્યાંગ્ય સામયિક હોવા છતાં પણ એમાં રહેલી વિદગ્ધતા કે કચનેલ ગિમાના કારણે જ ચિરસ્થાયિતાને પ્રાપ્ત કરી રહ્યો છે. આ દષ્ટિએ એક ઉદાહરણ વિનાદ ભદમાંથી જોઈએ —

"———અને શબ્દકોશમાં ખેડેલ એક ઉધઈએ એડકાર ખાધા. બીજી ઉધઈએ તેની સામે કૃત્હલથી જોતાં પૂછ્યું, કેમ પ્રસન્ન જણાય છે?……ઉત્તમ ભાજન મળ્યું કે શું ?" "હા" પહેલી ઉધઈ પેટ પર હાથ ફેરવતાં ખાલી. " આજે તા લાકશાહીનું ભાજન કર્યું. બહુ જ સ્વાદિષ્ટ પદાર્થ લાગ્યા..." ?

૧૧ લક વિનાદ, 'આંખ આડા કાન, ' મ. ગુર્જર મધ્યત્ન કાર્યાલય, રતનપાળનાકા સામે, ગાંધી માર્ગ, અમદાવાદ, ૧૯૮૨, પૂ. ૭૩.

### JOURNAL OF DHARMA

## AN INTERNATIONAL QUARTERLY OF WORLD RELIGIONS

Journal of Dharma is the concerted venture of scholars from various religious, Cultural and philosophical traditions, published by the Centre for the Study of World Religions (CSWR) Bangalore, India

#### The Journal intends:

to discuss the problems of man's ultimate concern from the experience of the spirit active in various World Religions.

to serve as a forum for the exchange of ideas and experience regarding the approaches and methods to the problems related to man's religious quest.

to encourage research in inter-religious studies and dialogues.

to help shape the religious outlook of humankind of tomorrow, enabling them to live a more authentic, open and dialogal religion, seeking and realizing Truth under its various manifestations.

#### **Subscription Rates**

India: Rs. 48.00

Bangladesh, Bhutan, Nepal, Pakistan and Sri Lanka: Rs. 125.00 All other Countries: US \$ 28.00 (air mail)

#### **Business Correspondence**

Secretary

Journal of Dharma Dharmaram College Bangalore 560 029 INDIA

## ' વીણાવાસવદત્તમ્ '--કર્તૃત્વના પ્રશ્ન×

આર. પી. મહેતા \*

નાટક 'વીચાવાસવદત્તમ્' અપૂર્ણ સ્થિતિમાં મળે છે. પહેલા ત્રણ અંક સુધી અખંડ છે. ચાથા અંકની પ્રારંભની ત્રણ પાંક્તએ છે; પછી નાટક અધૂર્ છે. નાટકમાં લેખકનું નામ નથા. તેથા તેના કર્જ્ત વિષે સમસ્યા છે.

ર્ધ. ૧૯૩૦ની અખિલ ભારત પ્રાચ્યવિદ્યા પરિષદમાં ડાં. સી. કુન્હન રાજ્યએર આ નાટકને ભાસરચિત જ્યાન્યું છે. 'પ્રતિદ્યાયોગન્ધરાયણ ' સાથે આના કથાંશાનું સામ્ય છે: પ્રદ્યોતની વિવાહમ ત્રહ્યા, ઉદયન અંગેનું કાવતરું, નીલગજનિમિત્તે પરિત્રહણ. 'પ્રતિદ્યા, ' સાથે વાક્યસામ્ય પણ કોઇકવાર દેખાઈ આવે છે. ભાસનાટકો જેવી પ્રયુક્તિએ અહીં પણ છે. हंसक: आर्य! तथा। (कर्णे) एवमिव। (ત્રીજો અંક)

પરન્તુ આને ભાસર્યિત માની શકાય તેમ નથી. શેલી અને સ્વરૂપનું નિરીક્ષણ કરતાં, આ નાટકની રચના ઇ. ના પ્રારંભના શતકોમાં શબ્દ હોય; તેમ જણાય છે. એક જ કથાસૂત્રને આધારે લેખક બીજી રચના કરે; તે માની શકાય નહિ. ખરેખર તો 'વીલા, 'ની રચનામાં 'પ્રતિજ્ઞા, 'એક આધાર હોય, તે સંભવિત છે.

નાટક ' આશ્ચર્ય ચૂડામિલ 'માં સૂત્રધાર કહે છે—उन्मादवासवदत्ताप्रभृतीनां काव्यानां कर्तुं : कवे : शक्तिनद्रस्येदं प्रज्ञाविलसितम् । આ નાટકના કર્તા શક્તિસદ્રની પુરાગામી રચના ઉન્માદ— વાસવદત્તા' છે. આ નાટકના સંપાદક શ્રી એસ. કૃપ્પુસ્ત્રામી શાસ્ત્રીના મેં અભિપ્રાય છે કે 'વીલા' બનું અપરનામ ' ઉન્માદ ' હોય અને એ રીતે ' વીલા ' તા કર્તા શક્તિસદ્ર હોય; તે સંસવિત છે.

- × સંસ્કૃત વિભાગ, ખહાઉદ્દીન આર્ટ્સ કૉલેજ, જુનાગઢ-૩૬૨૦૦૧.
- \* ગુજરાત રાજ્ય સંસ્કૃત અધ્યાપકમે ડળના જાન્યું આરી '૮૮ના અમરેલી મુકામે યાજયેલ અધિ-વેશનમાં વંચાયેલ નિષ્ધા
  - १ Shastri S. Kuppuswami-वीणावासवदत्तम् ; Madras; 1931-आधारस्थान.
- २ शर्मा (डॉ.) श्याम--संस्कृत के ऐतिहासिक नाटक; देवनागर प्रकाशन, जयपुर; प. ३३३
- 3 Adaval (Dr.) Niti-The story of king Udayana, The chowkhamba sanskrit series office, Varanasi; 1970; first edition, P. Introduction XXVII
- ४ शक्तिभद्र, आश्चर्यचूडामणि :--प्रथमोऽङ्कः, स्थापनाः, Shri Balmanorama Press, Madras: 1933.
- પ. Ibid.: Intro., pp. 16-7. સ્વા ૧૩

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** પુ. ૨૯, અંક ૧≝૨, દીપાત્સવી∹વસંતપ'ચમી અંક, નવેરબર-૧૯૯૧– ફેબ્રુઆરી-૧૯૯૨, પુ. ૯૭-૧૦૦.

અાર પી મહેતા

60

'વીણાં 'ને શક્તિભદ્રની રચના માની શકાય તેમ નથી. શક્તિભદ્ર ઇ. ૮મા શતકના અન્તમાં અથવા હમા શતકના આર'ભમાં <sup>૧</sup> થયા છે. નાટકનાં શૈલી અને સ્વરૂપને જોતાં, આને આટલું અર્વાચીન મૂઝી શકાય તેમ નથી. તેમ જ શક્તિભદ્રના કતાંપણા માટે ખીજા કોઇ પુરાવા નથી.

આચાર્ય દેડી (ઇ. ૬૬૦–૬૮૦) <sup>હ</sup>ના 'અવન્તિસુન્દરી'નાં પ્રારંભિક પદ્યોમાં એક આ છે—

## शूद्रकेणास**कृष्ण्जित्वा स्वच्छया खड्ग**धारया । जगद् भयोऽम्य**बष्टब्धं वा**चा स्वचरितार्थया ॥८

'શદ્રકે અનેકવાર સ્વચ્છ ખડ્યની ધારથી જગતને છતી લીધું અને પછી આત્મચરિતવાળી રચનાથી એને છાઈ વળ્યો '. શૂદ્રકની આત્મચરિતાત્મક રચના 'વીષ્ણાં ' હોય તે સંભવિત છે. આત્મચરિતનો અંશ 'મૃચ્છકેટિક ' કરતાં 'વીષ્ણાં 'માં વિશેષ જણાય છે. 'અવિન્તસુન્દરી– કથાસાર (૪–૧૭૭–૨૦૦) 'માં '. આ વિગત છે–' શદ્રકને રાજકુમાર સ્વાતિ સાથે શત્રુતા હતી. એકવાર તે વિદિશામાં કેદ થઇ ગયા. ત્યારે બન્ધુદત્ત વગેરે મિત્રોની મદદથી છૂટયો. ઉજ્જૈનમાં તેણે રાજકન્યા વિનયમતીને ઉદ્યાનમાં ભેઈ. બ'નેની દષ્ટિ મળી અને અનુરક્ત બન્યાં. શદ્રક કન્યાને લઈને નગરમાંથી નાસી ગયા. શત્રુને હરાયીને મિત્રો અને પત્નીની મદદથી શાસન કર્યું'. ' ઉદયનવૃત્તાન્ત સાથે આનું સામ્ય જોઇ શકાય છે.

શ્રદ્ધકતા સમય ઈ. પાંચમા–છઠ્ઠી સદી છે.<sup>૧૦</sup> 'વીષ્ણ૦'ના રચનાકાળ પણ ઈ. સ.ના આર**ં**ભિક શતકોના જણાય છે.

દક્ષિણનાં નાટકોમાં સૂત્રધારકૃતાર ભ અને ' પ્રસ્તાવના 'ને બદલે ' સ્થાપના ' શબ્દ છે. દક્ષિણમાં ઉદયનનાટકોને 'વત્સરાજચરિત ' કહેવાની પર પરા છે. આ નાટકનું એક નામ 'વત્સરાજચરિત ' છે. આ રીતે નાટક દાક્ષિણાત્ય જણાય છે. શ્રી છે. કે. ભટે સપ્રમાણ સિદ્ધ કર્યું છે કે શુદ્રક દાક્ષિણાત્ય હતા.

Edutta, Calcutta; 1964, second edition; p. 301, fn. 3.

<sup>9.</sup> Kane P. V.— History of Sanskrit Poetics; Motilal Banarasidass, Delhi 6; 1961; third edition: p. 133.

८ अवन्तिसुन्दरी-अनन्तशयन विश्वविद्यालय, त्रिवेन्द्रम; १९५४.

९ पांड (श्री) चन्द्रबली-शूद्रक; मोतीलाल बनारसीदास, बनारस; १९५४, प्रथमावृत्ति; पृ. १३-४.

१० त्रिपाठी (डॉ) रमा शङ्कर--मृच्छकटिकम्; मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली ७; १९७५; पुनर्भुद्रण; प्राक्कथन, पृ. १८.

<sup>11</sup> Bhat G. K.—Preface to Mṛcchakaṭika; The New Order Book Co., Ahmedabad; 1953; p. 188.

## ' લીણાવાસવકત્તમ્ '–કતૃ'(વના પ્રશ્ન

ŧŧ

'પ્રમાણતક' 'મૃચ્છ ૰' અને 'વીષ્ણા વ'—ત્રણેયમાં નાન્દી શ્લેક શિવના છે. 'એક જ કર્તા હોય ત્યારે એનાં નાટકાના નાન્દી શ્લેકમાં આરાધ્યદેવ એક જ હોય છે. કાલિદાસનાં ત્રણેય નાટકાના નાન્દી શ્લેકમાં શિવ છે.

' મૃચ્છ૦ 'માંથી જણાઈ આવતી શ્રદ્રકની સાહિત્યિક વિશેષતાઓ – પ્રસાદગુણ, અસરકારક સંવાદો, મહદંશે અદીર્ધ છંદમાં લખાયેલા વસ્તુને ઉપકારક પદ્યો—આ નાટક 'વીણા૦' માં પણ જોવા મળે છે.

ભારતીય ઇતિહાસ સાક્ષી પૂરે છે કે ગ્રપ્ત રાજાઓના અન્ત પછી અને હર્ષવર્ધનના ઉદય પહેલાં કાઇ સાર્વભીમ રાજા ન હતા અને રાજાઓ ચારિત્રભ્રષ્ટ હતા. 'મૃચ્છ૦'માં આ રાજકીય સ્થિતિનું પ્રતિબિમ્બ છે. આ નાટક 'વીષ્ણા૦'માં પણ આ સ્થિતિનું સૂચન છે. પ્રમુખ સત્તા- કેન્ક્રો પ્રદ્યોત અને ઉદયન છે. પરંતુ ઉદયનને પ્રદ્યોતની સત્તા માન્ય નથી બાકીના રાજાઓ દારૂડિયા, મૂર્ખ, જુગારી, ઘાતકી, કર્ષાળુ અથવા ડરપાક છે.

આ રીતે નાટક 'વીણાવાસવદત્તા 'ના કર્તા શદ્રક હાય; તે વધુ સંભવિત લાગે છે.

#### OUR LATEST MONUMENTAL PUBLICATIONS

#### RAJPUT PAINTING: 2 Vols.—Anand K. Coomaraswamy,

-with a Foreword by Karl J. KHANDALAVALA

pp. 108 text. 7 Multi-coloured plates, 96 plates, Delhi, 1976 Cloth Rs. 500

A valuable guide to understand Rajput Painting of the 14th Century A.D.; the book portrays the popular religious motifs and offers information on Hindu Customs, Cstumes and Architecture.

#### A HISTORY OF INDIAN PHILOSOPHY: 5 Vols.—S. N. DASGUPTA

pp. 2,500: Delhi, 1975: Rs. 200

A comprehensive study of Philosophy in its historical perspective. The author traces the origin and development of Indian Philosophy to the very beginnings, from Buddhism and Jainism, through monistic dualistic and pluralistic systems that have found expression in the religions of India.

#### THE HINDU TEMPLE: 2 Vols.—Stella Kramrisch

pp. 308, 170 (text) + 81 plates, Delhi, 1976, Cloth Rs. 250 The work explains the types of the spiritual significance of the Hindu Temple architecture, traces the origin and development of the same from the Vedic fire altar to the latest forms, discusses the superstructure, measurement, proportion and other matters related to temple architecture.

#### TAXILA: 3 Vols.—Sir John Marshall

pp. 420, 516, 246 plates, Delhi, 1975, Cloth Rs. 400 The book records the political and cultural history of N. W. India (500 B.C.—A.D. 500), the development of Buddhism, the rise and fall of political powers—Aryans, Greeks, Sakas etc. and illustrates the archaeological remains by 246 photographs.

#### JAIN AGAMAS: Volume 1 Acaranga and Sutrakrtanga (Complete)

Ed. by Muni Jambu Vilayani, pp. 786: Delhi, 1978, Cloth Rs. 120
The volume contains the Prakrit Text of the two agamas, Exposition by Bhadrabahu in Prakrit, the Sanskrit Commentary by Śilānka, Introduction Appendices etc. by Muni Jambu Vijayaji Maharaja.

- ANCIENT INDIAN TRADITION AND MYTHOLOGY (in English translation) (Mahāpurāṇas)—General Editor: Prof. J. L. Shastri. App. In Fifty Volumes Each Vol. Rs. 50

  Postage Extras pp. 400 to 500 each Vol.: Clothbound with Gold Letters and Plastic Cover.
  In this series 12 Vols. have been published. Clothbound with Gold letters. Vols. 1-4 Siva Purāṇa; Vols. 5-6 Linga Purāṇa, Vols. 7-11 Bhāgavata Purāṇa, Vol. 12 Garuda Purāṇa (Part I).
- INDIA AND INDOLOGY: Collected Papers of Prof. W. Norman Brown—Ed. by Prof. Rosane Rocher: pp. 38 + 304, Cloth Rs. 190 The book contains important contributions of Prof. W. Norman Brown to Indology: Vedic Studies and Religion, fiction and folklore, art and philology, the book contains a biographical sketch of Prof. Norman Brown and a bibliography of his writings.
- ENCYCLOPAEDIA OF INDIAN PHILOSOPHIES: Ed. KARL H. POTTER Vol. I Bibliography. pp. 811, Rs. 80, Vol. II Nyāya Vaisesika, pp. 752, Rs. 150

  This is an attempt by an international team of scholars to present the contents of Indian Philosophical texts to a wider public. Vol. I contains the Bibliography of the works on Indian Philosophies. Vol. II gives a historical resume, nature of a philosophical system and summaries of works beginning from Kānāda.
- SERINDIA: Demy Quarto, Vols. I-III Text, Appendices, Indices, Illustrations 545, (pp. 1 1580): Vol. IV Plates 175, Vol. V Maps 94 (Shortly)

  This book is based on a report of explorations carried out by Sir Aurel Stein in Central

Asia and Western most China and contains scholarly analysis of the finds by experts in their respective fields.

> PLEASE WRITE FOR OUR DETAILED CATALOGUE MOTILAL BANARSIDASS Indological Publishers and Booksellers

Bungalow Road, Jawahar Nagar, DELHI-110007 (INDIA)

# સાંપ્રત સંસ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણો

અજિત ઠાકોર\*

૧૯મા સદીના મધ્યભાગે યુરાપ—અમેરિકામાં આધુનિક સંવેદના તત્ત્વચિતન અને સાહિત્યમાં પ્રકટવા લાગી. એના મૂળમાં પર'પરાવિચ્છેદ રહેલા છે. આધુનિક સંવેદના યાંત્રિકરણ અને શહેરીકરણની સમસ્યાઓમાંથા ઉદ્દભવી અને યુદ્ધો—વિશ્વયુદ્ધોથા અણ્યાળા બનતી ગઇ. Virginia Woolf કહે છે કે On or about December 1910 human nature changed.

યાંત્રિકરણ, શહેરીકરણ, વિશ્વયુદ્ધો અને અકલ્પ્ય માનવસંહારને પરિણામે માનવનિયત (Human Condition)ના પ્રશ્નો ઊભા થયા. પરંપરાગત સામાજિક-ધાર્મિક મૂલ્યો પાસેથી એનાં કાઇ સમાધાનો કે ઉકેલા ન મળ્યા. પરંપરાગત મૂલ્યવ્યવસ્થાની અપ્રસ્તુતતાના અનુભવ થતાં આધુનિકોએ તેને નકારી કાઢી. બધા જ રેડીમેઇડ સરળ સમીકરણોના છેદ ઊડી ગયો. એટલે માનવઅસ્તિત્વના અર્થ ખાજવાની જવાબદારી વ્યક્તિ પર આવી પડી. આ મથામણમાંથી આધુનિક ચેતનાના ઉદ્દભવ થયા. નિત્સેએ God is dead કહી ઇશ્વરમૃત્યુની લેવણા કરી એ એનું પ્રતીક છે.

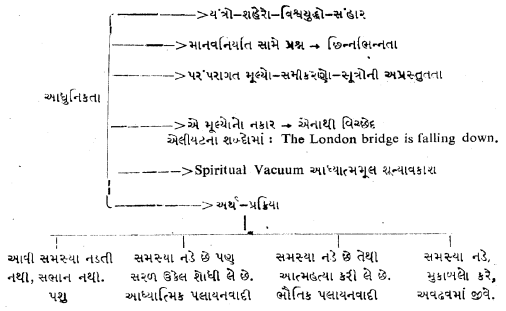
પર પરાની નિસ્ખત નૈતિક સમસ્યા સાથે છે તે આધુનિક સંવેદનાની નિસ્ખત અ!ધ્યાત્મિક સમસ્યા સાથે છે. કામુ કહે છે તેમ What distinguishes modern sensibility from classical sensibility is that the latter thrives on moral problems and the former on metaphysical problems. (Literary Modernism P. 18.) આધુનિક દર્ષિખદુના પાયામાં the human lot is inescapably problematic—માનવનિયતિ અનિવાર્યત્તયા સમસ્યાયુક્ત છે—એ ગૂહીત રહેલું છે. આધુનિક સંવેદનાના ઉદ્ભવ—વિકાસની મુક્રિયા કંઇક આવા આલેખ દ્વારા દર્શાની શકાય:

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય'** પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેરબર, ૧૯૯૧-ફેબ્રુઆરી ૧૯૯૨, પુ. ૧૦૧-૧૧૦.

<sup>\*</sup> સંસ્કૃત વિભાગ, સરદાર પટેલ યુનિવર્સિટી, વલ્લભ વિદ્યાનગર, ૩૮૮ ૧૨૦.

102

અજિત ઠાકોર



આમ માનવનિયત્સિંદભે મનુષ્ય ચાર પ્રકારે પ્રતિક્રિયા વ્યક્ત કરે છે. ૧. અસ્તિત્વનો શો અર્થ છે તેની સભાનતા જ જેનામાં ન જન્મે. આવી ચેતનાબધિર વ્યક્તિ પશુ છે. ૨. એનો સરળ ઉકેલ પર પરાગત મૂલ્યોમાંથી મેળવી લે. આવી વ્યક્તિ આધ્યાત્મિક પલાયનવાદી અને પોકળ hollow man છે. ૩. એના જવાબ પર પરાગત મૂલ્યોમાંથી ન મળતાં હતાશ થઈ આત્મહત્યા કરી લે. એ વ્યક્તિ સ્થૂળ અર્થમાં પલાયનવાદી છે. ૪. એના મુકાબલા કરી માનવઅસ્તિત્વના અર્થ ખાજવાનું ઉત્તરદાયિત્વ સ્વીકારે પરિણામે. સતત અવઢવમાં, મ—સુખમાં—discomfort—માં જીવે તે નિત્સેની દષ્ટિએ સાચુક્રલા માણસ. બીજી રીતે કહીયે તા men learn to find comfort in their wounds.

આધુનિક ચેતનાનું મુખ્ય લક્ષણ તે પર પર સામેના વિદ્રોહ. એ તત્કાલીન સંસ્કૃતિ, ૃઢિઓ, મૂલ્યવ્યવસ્થા અને બૌદ્ધિકતાને નકારે છે. ઈરવીંગ હો આધુનિકતાનાં લક્ષણોની વિશદ પર્ચા કરે છે: (૧) આવાં ગાદ વલણ આધુનિકતાનું મહત્ત્વનું લક્ષણ છે. એમાં સર્જક ભાવકને શિઝવા માટે લખવાના છુઝવા ખ્યાલને ફગાવી દે છે. આક્રમક સંરક્ષણાત્મકતા, આત્યં તિક આત્મસત્માનતા, પધગંળરી વલણ અને એકાકીપણાનું આળ આવાં ગાદ ની મુખ્ય ખાસિયતા છે. (૨) આધુનિકતા જીવનદર્શન વિશે જુદું વલણ લે છે. કામુના મતે પર પરાગત સંવેદના નૈતિક સમસ્યાઓ સાથે તો આધુનિક સંવેદના આધ્યાત્મક સમસ્યાઓ સાથે કામ પાડે છે. એમાં માનવજાતિની નિયતિમાં અશ્રદ્ધાનું પ્રભળ વલણ જેવા મળે છે. એમાં સામાજિક ચેતનાને સ્થાને યેયક્તિક ચેતના અને તેના અનુભવના મહિમા થયો છે. (૩) આધુનિક સંવેદનામાં પ્રકૃતિપ્રેમ અને રતિ કેન્દ્રસ્યુત છે, બલ્કે અવગણના, તિરસ્કાર પામે છે. યાંત્રિક સંસ્કૃતિ અને વિરતિનું આલેખન થાય છે. એમાં કૃત્સિતના આલેખનના મહિમા થાય છે. આધુનિકો ઉદાત્ત વિષયવસ્તુને

## સાંપ્રત સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણે!

803

કારણે જ કળાકૃતિ મહાન ખની જાય છે, એ માન્યતાને કુગાવી દે છે. (૪) આધુનિકતા આદિમતા तरह वणवा तां हे. से संस्डारिता, शिष्टताने तिरस्डारी प्राइत मनेविस्रोहोने निःसंडोस प्रडट કરે છે. એ નાગરી નૈતિકતાના ઉપહાસ કરે છે. (૫ આસ્તત્વના હેતુની ખાજ માટેની મથામણ અને એ મથામણની નિહિલીસ્ટ વાઇડ-નાસ્તિમુલ શુન્યતામાં પરિણ્યતિરૂપ નાસ્તિવાદ ( Nihilism ) આધુનિકતાનું એક મહત્ત્વનું લક્ષણ છે. (६) કૃતિની સ્વાયત્તતા તથા પ્રતીકવાદ, કલ્પનવાદ, અતિવાસ્તવવાદ આધુનિકતાની કળાગત વિભાવનાને અનુલક્ષે છે. આધૂનિકોને મતે કૃતિ સ્વય પર્યાપ્ત છે. એ જીવનદર્શન કે ભાવકના પ્રતિભાવથી નિરપેક્ષ છે. એમાં સર્જ ક પ્રતીક કલ્પન આદિથી સંકુલ અને દુર્ભોધ સૃષ્ટિનું નિર્માણ કરે છે. સજે ક ચેતનાના અધસ્તરામાં ડ્રબકા મારી અતિવસ્તુની અનુભૂતિ અને તેની ઓટામેટીક રાઈટીંગ દ્વારા અભિવ્યક્તિ પણ કરતા હાય છે. આ જ સંદર્ભે આધુનિકતા પર પરાગત કળાનિયમનાને કગાવી દે છે. એ અન્તંત્રતાના આશ્રય લે છે. પ્રણળ પ્રયોગવાદી વલણ અને એને પરિણામે પર'પરાગત સાહિત્યસ્વરૂપા. શૈલીઓમાં તાડફાડ, એમનું સંકરણ અને નૂતન અભિવ્યક્તિસ્વરૂપાની ઉદ્દભાવનાના આવેશ એમાં જોવા મળે છે. (૭) કૃત્સિત, આઘાતક અને દુર્શાહ્ય અભિવ્યક્તિ આધુનિક સર્જકતાનું મહત્ત્વનું લક્ષણ છે. આધૂનિક સર્જક જાણી કરીને પ્રાચીન સંસ્કૃતિના સંરક્ષકો માટે દુર્શાહ્ય ખની જાય છે. એ ભાવકને મુખ્ય કરી દે તેવા વિષયા પસંદ કરે છે. ભાવક પાળેલી પંપાળેલી લાગણીઓ સામે એ ભય ઊભા કરે છે. આના આશય ભાવકના સ્ટાક રીસપાન્સ-રૂઢ પ્રતિભાવ-ને તાડવાના છે. એ જોવા, અનુભવવા અને અભિવ્યક્ત કરવાની મધાઈ ગયેલી ઘરેડને તાડી નાંખે છે. એ પોતાની પણ કોઇ ઘરેડ ઊભી થવા દેતા નથી. એની ભાષામાં પણ બરછટપણું, કૃત્સિતતા અને આઘાતક શબ્દ-અર્થસંયોજના જોવા મળે. એ પરંપરાગત છંદ-લયને, અલંકારયાજનાને કુગાવી દે છે. (૮) આધુનિક પર પરાના સર્વ ગુણસ પન્ન નાયકની સામે Anti-hero વિ-નાયક રજૂ કરે છે. આ વિ-નાયક નિશ્ચિદ્ધ થઇ ગયેલા, ચહેરા ખાઈ ખેઠેલા, જંતુ ખની ગયેલા આધૃતિક માનવને રજૂ કરે છે.

સંસ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વેલાણા કયાં કેવી રીતે ભાતે પ્રકટ્યાં છે એના વિચાર કરતા પહેલાં 'આધુનિક સંસ્કૃત સાહિત્ય 'ની વિભાવના સ્પષ્ટ કરવી જરૂરી છે. જગન્નાથોત્તર સાહિત્યને શ્રી રામજી ઉપાધ્યાય 'આધુનિક સંસ્કૃત સાહિત્ય ' તરીકે ઓળખાવે છે. 'આધુનિક અને 'સમકાલીન', 'સાંપ્રત 'કે 'અર્વાચીન 'વચ્ચે રહેલા ભેદ ભૂલવા જેવા નથી. 'આધુનિક 'કે 'આધુનિકતાવાદી ' સંગ્રા પશ્ચિમમાં Modern કે Modernist Literature માટે વપરાય છે. 'આધુનિકતા ' પશ્ચિમમાં યાંત્રોકરણ, શહેરીકરણ અને વિશ્વયુદ્ધોને કારણે પ્રકટેલી 'વિશિષ્ટ સર્જ કચેતના ' માટે રહે થયા છે. જયારે 'સમકાલીન', 'સાંપ્રત ' સંગ્રા સમયની દષ્ટિએ હમણાં રચાતા સાહિત્ય માટે વપરાય છે. Irving Howe 'સમકાલીન' અને 'આધુનિક' વચ્ચેના બેદ સમજાવતાં કહે છે કે, where the contemporary refers to time, the modern refers to sensibility and style, and where the contemporary is a term of neutral reference, the modern is a term of critical placement and judgement. (Literary Modernism P. 12-13)

808

અજિત ઠાકોર

જગન્નાથ પછી ૨૦મી સદીના આરંભ સુધી રચાયેલા સંસ્કૃત સાહિસમાં પ્રશિષ્ટ અને પરંપરાગત સંવેદના જોવા મળે છે. એ પછી સ્વાતંત્ર્ય સુધીના સંસ્કૃત સાહિત્યમાં રાજકીય અને સામાજિક સભાનતા પ્રકટતી જોવા મળે છે અને સ્વાતંત્ર્યોત્તર સંસ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણો અલ્પમાત્રામાં પણ નિશ્ચિતપણે દેખાવા લાગે છે. જો કે સાંપ્રત સંસ્કૃત સર્જ કંચેતના મહદ'શે તો પરંપરાળદ જ લાગે છે. એનું કારણ પણ સમજ્ય તેવું છે. સાંપ્રત સંસ્કૃત સર્જ કંચેતના પર સંસ્કૃત જેવી અતિપ્રાચીન ભાષાની સમૃદ અને ગૈવિષ્યભરી પરંપરાનો અતિશય પ્રભાવ હોય તે સ્વાભાવિક પણ છે. તેથી જ સ્વાતંત્ર્યોત્તરકાલીન સંસ્કૃત સર્જ કા ભારતીય સંસ્કૃત, ધર્મ અને સંસ્કૃત ભાષાની ઉપેક્ષા કે ઉત્મૂલનથી જે અવસાદ, નરાશ્ય અનુભવે છે તેવા આજના માનવની કરુણ નિયતિથી નથી અનુભવતા. એ આજના નિશ્ચિક, છિન્નભિન્ન, જતું સદશ, હતાશ અને ઉખડી ગયેલા માનવની નિયતિથી અપવાદ ભાદ કરતાં વિમુખ થઈ ગયો છે. સર્જ કની આવી એકદંડિયા મહેલમાં પૂરાઈ રહેવાની શાહમૂગી વૃત્તિ સાંપ્રત સર્જ ક સામે પડકાર ઊભો કરે છે. સાંપ્રત સંસ્કૃત સાહિત્યમાં સાંમાળિક ચેતનાનો સ્વાતંત્ર્યપૂર્વ હતો તેટલા જ દાળ આજે જોવા મળે છે. વ્યક્તિચેતના મુરાપોય અને ભારતીય ભાષાઓમાં કેન્દ્રસ્થાને છે. પણ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં તો તે પરિધ પર ક્યાંક જ દશ્યમાન થાય છે. આથી આજે રચાતા સંસ્કૃત સાહિત્યમાં તો તે પરિધ પર ક્યાંક જ દશ્યમાન થાય છે. આથી આજે રચાતા સંસ્કૃત સાહિત્યનો સ્વલ્પાંશ જ ' આધુનિક ' નામને પાત્ર છે.

અહીં આધુકતાવાદી વલણા સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કેવી રીતે-ભાતે પ્રક્રત્યાં છે, તે દર્શાવવાના ઉપક્રમ રાખ્યા છે. હર્ષદેવ માધવ, રાધાવલ્લભ ત્રિપાઠી, કેશવચંદ્ર દાસ, રાજેન્દ્ર મિશ્ર, શ્રીનિવાસ રથ, પુષ્પા દીક્ષિત આદિ અનેક સર્જ કોમાં આધુનિકતાવાદી વલણા વત્તાઓછા અંશે જોવા મળે છે. અહીં આધુનિકતા સાથે એક સર્જ કિવિશેષની સર્જ કતાનાં વલણા પણ સુપ્રથિત— રૂપે વ્યક્ત થાય એ માટે શ્રી હર્ષદેવ માધવમાંથી ઉદાહરણો લીધાં છે. સહદયા અન્ય સર્જ કામાં પણ આ વલણા પ્રમાણિત કરશે, એવી આશા છે.

પર'પરાગત કવિ ચિત્તમાં અગૂર્ત, હવાઈ રીતે માનવીની શાધ કરે છે. કઠોર વાસ્તવિકતાથી પલાયન થવાનું એનું વલાયુ છે. તો આધુનિક કવિ કઠોર વાસ્તવથી હતાશ, છિન્ન ખનેલા માનવની કર્યા નિયતિની મુખામુખ થવાનું સાહસ કરે છે:

बाउलभक्तः मनसो मनुष्यं अन्विष्यति । अहं भटीयालीविषादसंगीते.....॥ (र. ज. शि. पृ. १५)

પર'પરાગત કવિ અને આધુનિક કવિના દષ્ટિકોલ્યુમાં રહેતા આ બેદ પર'પરાને ફગાવી દેવાના કવિવલલ્યુના સૂચક છે. આધુનિકતાનું પર'પરાવિચ્છેદરૂપ પ્રમુખ લક્ષણ અહીં દિલ્લાચર થાય છે.

પર'પરાગત કવિ નગ્ન અને કુત્સિત વર્ત માન સામે શાહમૃગી વૃત્તિથી પીઠ ફેરવી નૈતિક મૂલ્યોમાં સમસ્યાનું સરળ સમાધાન શાધે છે. એ આધ્યાત્મક આત્મહત્યા કરી લેનારા ભાગેડુ અને પાકળ છે. આધુનિક કવિ કુત્સિત વર્તમાનને ઉવેખતા નથી. એ એના મુકાબલા કરે છે. હર્ષદેવ પર પરાગત કવિની શાહમૃગી વૃત્તિને ઉપહાસના કાકુ વડે ઉધાડી પાડે છે:

## સાંપ્રત સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણા

104

कलकत्ता-सोनागाच्छीवासिन्याः वेश्यायाः/जङ्घा/न दृष्टा द्वीपेन अतो द्वीपो निवसति सहर्षं द्वीपे । (र. ज. शि. पृ. ४०)

આધુનિક કવિ યુદ્ધ આદિની વિલોષિકાએ પર પરાગત મૂલ્યવ્યવસ્થાની પ્રસ્તુતતા સામે ઊભો કરેલા પડકાર પ્રમાણે છે. એ આ ખાખલી અને અપ્રસ્તુત પર પરામાં શ્રદ્ધા રાખી શકતા નથા. યુદ્ધમાં માણુસ કે શહેરા કે સંખંધા જ નથા બળતા; શાંતિ, કારુણ્ય જેવાં મૂલ્યા અને માતૃપ્રેમ જેવા બાવા પણ બળા જાય છે:

> वाधनगरिश्रयं/-दग्धशान्ति/-दन्धकारुण्यं -दग्धसज्जनश्वासं/-दग्धमातृहृदयानि/प्रति कानि वचनानि ? /कानि वचन।नि ? /कानि ? कथय . . . ( र. ज. शि. पृ ८ )

આધુનિક કવિના નિવેદ અને નિર્ભ્રાન્તિ પ્રશ્ત-ઉપાલ ભતા કાકુમાં અભિવ્યક્ત થાય છે, તે આસ્વાદ્ય છે.

આધુનિક કવિ માનવના અભાવભર્યા છવનને, અની શ્રન્યતાને કાવ્યના વિષય ખનાવે છે. પર પરાગત કવિમાં જોવા મળતા ખાખલા આશાવાદને સ્થાને આધુનિક કવિનું વલ્લું માનવની કરુણું નિયતિ આદર્શ કે આશાવાદના વાઘા પહેરાવ્યા વિના રજૂ કરવાનું છે. આ નેરાશ્ય જ એને પાતીકી સમસ્યા સાથે ઝૂઝતા સાચકલા માણસ ખનાવે છે. આધુનિકતાને અભિમત Anti-Hero વિન્નાયક હર્ષ દેવે ' ઊંટ 'ના પ્રતીક દારા રજૂ કર્યો છે:

उष्ट्रस्य जीवनरेखा रणम् । उष्ट्रस्य लग्नस्थाने सूर्यातपः। उष्ट्रस्य अष्टमे स्थाने मृगृतुष्णाः। उष्ट्रस्य षष्टिलेखे

विधाता लिखिताः खर्जुरबर्बुरथुवराः । (र. ज. शि. प्. ३५-३६)

અહીં આધુનિકતામાં જોવા મળતા Tragi-Farce કરુણગર્ભ ઉપહાસ આધુનિક સંસ્કૃત કાવ્યતા એક આગવા સ્વાદ પ્રકટાવે છે.

આધુનિક કવિ વિચ્છેદની અનુભૂતિને અભિવ્યક્ત કરે છે. પર પરાગત સાહિત્યમાં વિચ્છેદનું નિરૂપણ થતું હતું. પર તું તે વિચ્છેદ અવાન્તર સ્થિતિરૂપ હતા. બલ્કે એ અ તિમ મિલનને પરિપૂર્ણ બનાવવાના સાધનરૂપે યોજાતા હતા. આધુનિક કવિમાં એ અ તિમ, આત્ય તિક અને કાયમી સ્થિતિરૂપે આવે છે. તેથી એ માનવનિયતિ બની રહે છે. હર્ષ દેવના जीणंपिच्छस्य गीतम् કાવ્યનું શીર્ષ ક આધુનિક સંસ્કૃત કવિતામાં પ્રવેશેલા નવા વિષયા અને નવા દષ્ટિકોણને સૂચવી દે છે. પર પરાગત કવિના પ્રકૃતિપ્રેમ સામે આધુનિક કવિના પ્રકૃતિ તરફના વસણ વચ્ચેના બેદ પણ અહીં જોવા મળે છે.

905

અજિત ઢાકોર

हे द्विज ! त्वमि अतोऽसि दूरे
कृत्वा मामिह नष्टम् ।
कृत्वा मामिह म्रज्टम् ।
हे गतिमय ! न च पुनिवर्ष
व्यथितमहं खल दृष्टम । (र.ज. शि. पृ. ३४)

આધુનિક કવિ ઇધરના અસ્તિત્વ સામે શંકા ઊઠાવે છે. એ ઇધરે કરેલી આ સૃષ્ટિની રચના પાછળ દેખાતી અસંગતિ સામે પણ પ્રશ્ન ઊઠાવે છે. ભલે આપણા કવિ ઇધરમૃત્યુ સુધી ન પહેંચ્યા હોય પણ એને ઇધર કયારેક રજ્જુ જેવા ભાંત, મૃગતૃષ્ણિકા જેવા છશ્વવેશી, પાકળ અને આસુરી તત્ત્વ તા લાગ્યા જ છે:

- (१) अस्ति । / नास्ति ॥ / अपरिमितसमुद्रः । / मृगतृष्णिका ॥ / रङ्जुः । / सर्पैः ॥ (र. ज. शि. पृ.४)
- (२) त्वया निर्मितं विश्वमेतसं सौस्यम् ।

  मधु नैव पात्र च सृष्टं तथापि ॥ (र. ज. जि. पृ. २४)
  धिश् विशेनी आ अभवदेव पण् आधुनिकतानुं भक्षत्वनुं सक्षण् छे.

આધુનિક કવિ યાંત્રીકરણ અને શહેરીકરણથી સર્જાયેલા અમાનવીયકરણ Dehumanizationને અનુભવે છે. શહેરના વિસંગતિભર્યા જવનથી માણસના ચહેરા ભૂંસાઇ ગયા છે. એની જ્રુપમા જગવતી કદવેતા આધુનિક કવિતામાં અનેક પ્રકારે પ્રકાર થઇ છે:

संकेतरहितं पत्रं भूत्वा/अहं निवसामि तव नगरे अलकनन्दे ! शाकिनीवत् प्रस्खलन्ति वसयानानि । कीटशलभतुत्या नागरकाः । / शूकरदन्तसमः टचूबलाइटप्रकाशः । गृद्धपक्षवत्...विस्तीणीः मार्गः । ऋक्षरोमराजिसमो मिलध्रमः । उलक्षणं तमिस्रम् । (र. ज. शि. पृ. २)

માનવગૌરવના લાપ થતાં માણસનું જ તુ ળની જવું એ આધુનિકતાનું એક વિશિષ્ટ લક્ષણ છે. એ જ રીતે નગરની ભયાનક અને બિભત્સ સૃષ્ટિનું પણ અહીં સૂચન થયું છે.

આધુનિક સજ કચેતના આ ખાખલી, નપુંસક, સુષ્ઠુ સુષ્ઠુ અને બિલત્સ નાગરીવૃત્તિ સામે વિદ્રોહ કરી આદિમતા તરફ વળે છે. આદિમતા તરફ પ્રળળ આકર્ષે હ્યુ અને પ્રાકૃત પ્રતિભાવાની છાછ વિના અભિવ્યક્તિ આધુનિક સાહિસનું એક પ્રળળ વલહ્યુ છે:

- (१) समुद्रः/जिप्सीयुवतिपृष्ठवेशसमोऽनावत्तः । नाविककन्यावक्षःस्थलसदृशो रोमाञ्चकः ।
- (२) मसाईंकन्यका वर्ण **इवान्धकारः।** वृक्षशाखासु/अन्धकारो विसर्पैति सर्पेवत्...(र. ज. शि. पृ. १८)

આધુનિક સર્જંક ચેતનાના અધસ્તલામાં ડૂબકી મારવાનું સાહસ કરે છે. આપણા ચેતનાના ઘણા માટા વિસ્તાર સ્વપ્ન આદિમાં પ્રકટતા હાય છે. આપણી બાલ ચેતના તા આપણી

#### સાંપ્રત સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણા

60 p

સમય ચેતનાના નાનકડા અ'શરૂપ હોય છે. આધુનિક કવિ તર્કથી ન પકડાતા સ્વપ્ન આદિમાં ડિલમિલરૂપે દેખાતા અતિવાસ્તવને તાગવાના પુરુષાથ કરે છે. પશ્ચિમમાં જોવા મળતી સરરીયલ કવિતા રચવાના પ્રયાસો આધુનિક સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં પણ થયા છે:

केनापि घटिकायन्त्रस्य स्नानागारे जलप्रवाहो मुक्तः बाथटबजलं बहिरागच्छति । (साम्मनस्यम् ५१,५२, प. २३)

હર્ષદેવ અહીં રાેગભ્રમની અનુમૂર્તિને સમયજળના અસ્તિત્વમાંથી વહી જવા રૂપે એક કલ્પન દ્વારા વ્યક્ત કરે છે. જાગૃતિ અને તંદ્રાના સંધિકાળે આંખમાં પ્રવેશતાં સ્વપ્ન એ નાવીન્ય-પૂર્ણ ચાક્ષુષ કલ્પન દ્વારા રજૂ થાય છે:

> स्वप्नेष्/सानमेरिनो नगरसमं। किञ्चित् स्वप्नं पर्वतनित≉बभागसद्दशे नेत्रयोः पक्ष्मसु प्रविशेत् । (र.ज.शि. पृ. १९)

આધુનિક સંસ્કૃત કવિચેતના દેશ-કાળ ભાષાના સીમાડા તાડી વિશ્વચેતના સાથે સંધાન રચવા મથે છે. વિશ્વનાં વિવિધ નગરા, ભાષાએા, વ્યક્તિએા, સાહિત્ય અને દ'તકથાએાના સંદર્ભો રાપીને સર્જકચેતનાને વિસ્તારવાનું સાહસ સ્પૃહણીય છે:

- (१) आल्बेरकामुचित्रितः/इतरजनोस्ति (Out-sider) द्विपो जलविश्वे। (र. ज. शि. पृ, ४०।
- (२) ओ हिराको-नविलिकाया/आसन्नमृत्युबालिकायाः/
  पुरत: झंझानिलप्रचण्डचपेटसंहितिषु/निश्चलमन्तिमं पर्णं
  (कामं भवेदालिखितमेव) मन्येऽहं द्वीपमः। (र. ज. शि. प. ४०)
- (३) सिक्ता:/नूरजहाँशरीरिमव परिवर्तितम् (र.ज.शि.)

હર્ષ દેવ मिस्नदेशे, जापानदेशे, नगोनगरी-टांजानियावनम् માં દેશકાળના તેા શ્રીક પ્રેમદેવી એફ્રોડીટી કે મેદ્યાલયના 'કાથા આગાના ' મહાફુાવ્યમાં આવતા બે ભાઈઓની દંતકથાથી ભાષા– સ સ્કૃતિના સીમાડા પણ આળ ગે છે.

આધુનિક સંસ્કૃત કવિતામાં ગઝલ, સોનેટ જેવા અન્ય ભાષાના કાવ્યપ્રકારોને પ્રવેશ કરાવવાનું વલ્લુ પણ આધુનિક છે. આધુનિક સર્જંક મુક્તક, લહરી, સ્તેત્ર જેવા પર પરાગત કાવ્યપ્રકારોને છોડી દે છે. એ છંદના ઝાંઝરથી જમિકવિતાને મુક્ત કરી અભિવ્યક્તિની મેાકળાશ માટે મથે છે. આમ તા પર પરાગત સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પણ 'ગદ્ય 'માં લખાયેલી રચના કાવ્ય જ ગણાતી આવી છે. છતાં એકાદ ભાવ-ભમિને અભિવ્યક્ત કરવા માટે અહાદસની યોજના તા સ્પષ્ટ રીતે આધુનિક કાળમાં, પશ્ચિમની અહાદસ કવિતાના પ્રભાવથી જ થતી જોવા મળે છે.

આધુનિક સંસ્કૃત કવિએ પર પરાગત નિરૂપણ્રીતિને સ્થાને આધુનિક રીતિએ। યોજ છે. એ સંદર્ભે હર્ષ દેવનું 'नदीसमुद्रयोः telephone talk' કૃતિ ટ્લીફાન ટાકના રમતિયાળ જીવત ૧ં૦૮ અજિત ઠાકોર

વાતચીતના લયને જે રીતે યાેજે છે તે ધ્યાન ખેં ચે છે. સંસ્કૃતમાં જાણીતી આકાશભાષિતરૂપ રીતિથી એ જુદા છે.

આધુનિકતાનું એક લક્ષણ સાહિત્યસ્વરૂપા, અભિવ્યક્તિરીતિઓમાં જેમ ભાંગફાડ કરવાનું છે તેવું જ ભાષામાં ભાંગફાડ કરવાનું છે. તર્કશાસિત વાક્યવિન્યાસાને તાડીફાડી અતર્કના પ્રવેશ તથા ભાષામાં વિભાષી શબ્દાને ખળપૂર્વક દાખલ કરી તેના સંકેતાને અસ્તવ્યસ્ત કરવાનું પણ આધુનિક સર્જકોનું વલણ રહ્યું છે. હર્ષદેવની बलात्कारः, रोगम्ममः, यन्त्राणि જેવી સરરીયલ કવિતામાં તર્કશાસિત વાકવિન્યાસોની તાડફાડ કરી અધરચેતનાને આકારવાની મથામણ થઇ છે. ભાષાની નાદગત સમૃદ્ધિ આધુનિક નગરજીવનની વિષ્વંસક્તાને પ્રકટાવવા કવિએષ યોજે છે:

कचडक कचडक् भचडक् कचडक्...भुकसुक् रुकमुक् हुहुहुहु कडकट् कचक् ह।हा कचड्डक् कडकट् भकसुक् कचत्क् पिष्टाः रुकसुक् पिष्टाः वयं च पिष्टाः वयं च भुक्सुक्.....(साम्मनस्यम् ५१–५२, पृ. २२)

અહીં યંત્રથી કચડક ભીંસાતા-પીસાતા અને અંતે યંત્રરૂપ બની જતા આધુનિક માનવની કઠોર નિયતિને કર્કેશ વર્ણ આવર્ત ન દ્વારા મૂર્ત કરી છે.

આધુનિક સંસ્કૃત સજેક અન્ય ભાષાઓની પંક્તિએ કૃતિમાં નિઃસંકોચ ઉતારે છે. ભાષાશુક્તિના આગ્રહને અવગણી એ અનેક ભાષાએમાંથી શબ્દાને સંસ્કૃત ભાષામાં ઇન્જેક્ટ કરે છે:

- (१) कोथाय पाषो तारे/आमार मनेर मानुष जेरे । (र. ज. शि. पृ. १५)
- (२) नाईलोनस्पर्शमसृणाः सिकताः।
- (३) टचुबलाइटतेजसा पश्यामि।
- (४) शबरकन्यकाया वर्णस्य । 'झेरोक्ष 'छिवरस्ति । द्वीपवर्णः । (र. ज. शि. प. ४०)

એ અભિપ્રેત અર્થ વ્યક્ત કરવા ટાઇપાગ્રાફીના પણ ઉપયાગ કરતાં ખંચકાતા નથી.

આધુનિકતાનું એક વલણ સાહિત્યની સંકુલ દુર્ભોધ સૃષ્ટિ રચવાનું છે. સર્જંક પ્રતીક, કલ્પના, પુરાકલ્પના દ્વારા સંકુલ, અપરિચિત અને દુર્ભોધ સૃષ્ટિ રચે છે. ઉષ્ટ્ર જેવા કવિતા પ્રતીકકવિતાનું વદાહરણ છે. એ જ રીતે વિશ્વની વિવિધ સંસ્કૃતિમાંથી પુરાકલ્પના પણ હષે દેવની કવિતામાં જોવા મળે છે. આધુનિક સર્જંક ભાવકની પંપાળાયેલી, પાપેલી લાગણી સામે ભય ભાલો કરે છે. એ ભાવકના પ્રતિભાવની પરવા કર્યા વિના સર્જન કરી કળાની સ્વાયત્તતાના પુરસ્કાર કરે છે. હષે દેવની સંવેદના, અભિવ્યક્તિ અને ભાષા ખદ્ધ રુચિવાળા સંસ્કૃત ભાવકો સામે પડકાર ભાલો કરે છે.

### સાંપ્રત સ'સ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણા

206

X

આમ સાંપ્રત સંસ્કૃત સાહિત્યમાં આધુનિકતાવાદી વલણા કયાંક જ અપવાદરૂપે જોવા મળે છે. પરંતુ જ્યાં જોવા મળે છે ત્યાં એનાં ઘણાંખરાં લક્ષણા પ્રબળપણે અભિવ્યક્ત થાય છે. પશ્ચિમમાં તા આધુનિકતાનું આંદાલન લગભગ પૂરું થવા આવ્યું છે. હવે ત્યાં Post-Modernismના સંચાર થવા લાગ્યા છે.

આ સંદર્ભે સંસ્કૃત જેવી જ પુરાતન ભાષા હિલ્લૂમાં આધુનિક ચેતનાને કાવ્યબદ્ધ કરવાના જે પુરુષાર્થ થયો છે, તે સ્મરણીય છે. સંસ્કૃત અને હિલ્લૂ માનવજાતિનાં પ્રાચીનતમ ધર્મ, અધ્યાત્મ, સંસ્કૃતિ, કળા અને સમાજને અભિવ્યક્ત કરે છે. એનાથી ળંને ભાષાનું ભવ્ય, ઉદાત્ત, પુરાતન અને રહસ્યગર્મ પાત રચાયું છે. આવા પુરાતન સંસ્કારાભરી ભાષામાં આધુનિક સંવેદનને કાવ્યરૂપ આપવાના પુરુષાર્થ સર્જક સામે માટા પડકાર ઊભા કરે છે. કેમકે આ ભાષાઓ સાથે વળગેલા પ્રાચીન સંદર્ભો એને આધુનિક સંવેદનાં, વ્યક્ત કરવામાં ળાધા ઊભી કરે છે. આવા પ્રસંગે કવિએ પાતાની સંવેદનાને વ્યક્ત કરવા ભાષાના રહે માળખામાં ઘણીમાટી ઊથલપાથલ કરવી પડતી હોય છે. આધુનિક હિલ્લૂ કવિઓએ પાતાની પુરાતન ભાષાને આધુનિક ચેતનાની અભિવ્યક્તિ માટે સક્ષમ બનાવવા સંપ્રત્ પુરુષાર્થ કર્યો છે.

હિલ્યૂ ભાષાના આધુનિક કવિ યેફદા એમીચાઇ 'National Thaught 'કાવ્યમાં પુરાતન હિલ્યૂ ભાષાની અધુનાતન વિરૂપ, કલાંત છવિ અ'કિત કરતાં કહે છે કે—

To speak, now, in this tired language

Torn from its sleep in the Bible-

Blinded, it lurches from mouth to mouth—

The language which described God and the miracles,

Says:

Motor car, bomb, God.

(P. 64. Yehuda Amichai selected Poems, Panguin Books Ltd., 1971)

હવે બાયખલમાંની એની નિદ્રામાંથી ફાડી ન'ખાયેલી

આ કલાંત ભાષામાં બાેલવું—

અધ કરાયેલી એ એક મુખથી બીજા મુખ લગી લથડે—

ઈશ્વર અને દૈવીચમતકારા વર્ષાવતી આ ભાષા વદે:

માટરકાર, બામ્બ, ઇશ્વર.

આધુનિક હિ<sup>ધ્ધ</sup> સર્જકોની જેમ આધુનિક સંસ્કૃત સર્જકો પોતાની ગૈયક્તિક ચેતનાને ત્રમાણી, એના દ્વારા આપણી યુગચેતનાને ઓળખે, અભિવ્યક્ત કરે એવી આશા રાખીયે. 490

આજિત ઢાકીર

#### સંદર્ભ મંથો

- 1 Amichai Yehuda Selected Poems, Penguin Books Ltd. Harmonds-Worth, 1971.
- 2 Howe Irving, Literary Modernism, Fawcett World Library, New York, 1967.
  - ३ माधव हर्षदेव, रथ्यासु जम्ब्वर्णानां शिराणाम्, संस्कृत सेवा समिति अमदावाद

# શ્રી ત્રીતમલાલ નૃસિંહલાલ કચ્છીવિરચિત आराधनाद्यातक—મનાવૈજ્ઞાનિક વિશ્લેષણ

સી. વી. ડકરાલ \*

#### કોવતું જીવન અને કવન

આ કવિની જન્મભૂમિ તરીકે જૂનાગઢ ગૌરવ લઈ શકે એમ છે. કવિનાં સગાંવહાલાં તથા મિત્રો પાસેથી એકત્ર કરવામાં આવેલી માહિતી અનુસાર કવિના જન્મ સંવત ૧૯૪૦ના અષાઢ માસમાં થયા હતા. કવિના પિતાના સાત ભાઈઓ હતા, પરંતુ કવિ એકમાત્ર સંતાન હતા. કવિનાં માતુશ્રીનું નામ અચ્છાળા હતું. તેઓ જૂનાગઢનાં હતાં.

કવિએ બેવાર લગ્ન કરેલાં. તેમનાં પ**હેલાં પત્નીનું નામ પ્રભા**ળહેન હતું. તેએા તુલજશ કર ધાળકિયાનાં સુપુત્રી હતાં. કવિનાં બીજા પત્નીનું નામ નિચે**ં** શ્રાળ**હે**ન હતું. તેઓ દેસાઇકુટુંબનાં પુત્રી હતાં. તેમના પિતાનું નામ ધીરજલાલભાઇ હતું અને તેએા ઊનાના નિવાસી હતા.

કવિએ બી. એ. સુધી જૂનાગઢમાં અબ્યાસ કર્યો હતો. એમ. એ. નાં સત્રો ભર્યાં હતાં, પરંતુ પરીક્ષામાં ખેસી શક્યા ન હતા. ૧૯૦૮ થી ૧૯૧૦ સુધી કવિએ અમદાવાદની ટ્યુટારિયલ હાઈસ્કૂલમાં અધ્યાપનકાર્ય કર્યું હતું. પછી તેઓ રતલામ હાઈસ્કૂલમાં પણ શિક્ષક તરીકે હતા. ત્યારબાદ ૧૯૧૪–૧૫ થી ૧૯૪૧ સુધી ઇન્દોરમાં સેવા આપતા હતા. ત્યાંથી નિવૃત્ત થયા પછી ઇદારના મહારાજ્યસાહેબે તેમને ઇદાર પાછા ખાલાવ્યા હતા અને કાયમી નિવાસ ઇદારમાં જ કરવા વિનંતી કરી હતી.

કવિ ઇદાર ગયા હતા અને મહારાજના અવસાન પછી એકાદ વર્ષમાં ત્યાંથી જૂનાગઢ પાછા કર્યા હતા. જૂનાગઢમાં તેમણે ૧૯૪૨થી નિવાસ પુનઃ શરૂ કર્યો હતા. પરંતુ ૧૯૪૮થી ૧૯૫૦ સુધી જૂનાગઢના કલેકટર શ્રી. એસ. ડબલ્યૂ શિવેશ્વરકરની વિનંતીથી કવિ સરકારી કન્યા- વિદ્યાલયમાં માનદ શિક્ષક તરીકે જોડાયા હતા.

કવિનું અવસાન તા. ૨૧-૧-૧૯૬૩ના રાજ જૂનાગઢમાં થયું હતું. અત્યારે તેમના બે પુત્રો અને એક પુત્રી છે.

### અ'ગત સ'પક<sup>ે</sup>

આ લેખક જ્યારે બી.એ.ના વિદ્યાર્થી હતા ત્યારે ૧૯૫૩–૫૪માં તેમના સ'૫ક'માં આવેલો. તેમનું કેટલુંક અપ્રકાશિત સાહિસ આ લેખકને શાધખાળ દરમ્યાન મળેલું. તેના પરથી જણાય

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૧૯,** અંક ૧**–૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમા અંક, નવે**મ્બર ૧૯૯૧– ફેબ્રુઆરી-૧**૯૯૨**, પુ. ૧૧૧–૧૧૬.

<sup>\*</sup> ૨, રાવળિયા પ્લાટ, પારખ દર ( ૩૬૦ ૫૭૫ )

883

સી. વી. ઠકરાલ

છે કે ઇંદારના મહારાજાએ તેમને ' મુમતાઝીમ બહાદુર 'ના ખિતાબ આપ્યા હતા. કવિ ખરગાંવની દેવીશ્રી અહિલ્યાબાઈ હાઇસ્કૂલમાં આચાર્ય તરીકે ફરજ બજાવતા હતા ત્યારે તેમણે ડાયરી પણ રાખેલી. શિક્ષકા વિષેની ઝીણી ઝીણી વિગતા આ ડાયરીનું વિશિષ્ઠ અંગ છે. સાથે સાથે હિન્દી, સંસ્કૃત અને અંગ્રેજીમાં પણ તેમણે પાતાના કેટલાક વિચારા પ્રકૃટ કર્યા છે.

અયોષ્યાની કાઈક સ સ્થાએ તેમને 'अनेकशास्त्रविद्यारत्न ' એવી ઉપાધિ આપી હતી.

#### કવન

શ્રી કચ્છીએ સ'સ્કૃત તથા અ'ગ્રેજમાં નિમ્ન લિખિત પ્ર'થાની રચના કરી છે:

#### નામ પ્રકાશન વર્ષ<sup>ે</sup>

- (१) उन्नतिशतक—भाग शीष १५, ७२वार सं. १८८१
- (२) भिनतशतक-लाद्रपद, शुद्ध ४, रिववार सं. १७८१
- (३) ब्रह्मचर्यशतक- ६। ६०५ ५०५ ५, २ विवार सं. १८८१
- (४) ज्ञान्तिज्ञतक—૧૨–૯–'૨૮ મહારાણીશ્રી અહિલ્યાળા**ઇની** પુણ્યતિથિનિમિત્તો પ્રકાશિત, શ્રાવણ કૃષ્ણ ૧૩, સં. ૧૯૮૫
- (५) आराधनाशतक—्युसार्ध ६, १७३०
- (६) मातृभूमिकथा-४-२-'3२
- (७) श्रीमद् होल्करवंशप्रशस्तिकाव्यम् (A Panegyric Poem on the Holkar Dynasty)
- ( < ) Poems on Work and Nature
- ( % ) Indian thought in English Garb

આ કવિએ પોતાના જવનના માટા ભાગ ઇંદાર તથા ખરગાેેેેે પસાર કરેલાે હાેવા**થા** આપણા **પ્ર**દેશમાં તેઓ જાણીતા થયા નથી.

तेमधे पांय शतकेनी रयना કરી છે. तेमांथी आराधनाशतक नुं भनोवैद्यानिक विश्लेषण् २०४ કરવાના આ **પ્ર**યાસ છે.

#### आराधनाशतक

અન્ય સામાન્ય શતકોની જેમ આ શતકમાં ૧૦૨ શ્લાકો છે અને સાથે એક આરતી પણ છે. કવિએ આ શતક પાતાના પિતાશ્રી નૃસિંહલાલ ભગવાનદાસ કચ્છીને અપં ણ કરેલું છે. આ કાવ્યતા ઉપાદ્ધાત (Preface) કવિએ અંગ્રેજીમાં લખ્યા છે.

આ શતકની શરૂઆત ગણેશની સ્તુતિથી થાય છે:

अपारसृष्टिसागरे निमज्जतां सहायकं सुबुद्धिवृद्धिशुद्धिसिद्धिमंगलप्रदायकम् । अनाद्यनन्तमक्षयं विभुं जगद्विघायकं विहाय कुत्र मे गतिनंतोऽस्मि तं विनायकम् ॥ १ ॥

### श्री प्रोतभवात नृसिंહवात કચ્છીવિરચિત आराधनाशतक-भने।वैज्ञानिક વિશ્લेषण ૧૧૩

અહીં ભગવાન પાસેથી ઝડપથી વરદાન લઈ લેવાની વૃત્તિ વ્યક્ત થઈ જાય તેવી છન્દોરચના કવિએ અપનાવી છે. 'द्ध' અને 'अ' અક્ષરાના પ્રાસ અને सहायकं, प्रदायकं, विधायकं, अने विनायकं प्रदायकं, विधायकं, अने विनायकं प्रदायकं के छे.

ભગવાન પાતાના હદયમાં રહેલા છે એવી પ્રતીતિ સાથે કવિ દીનતાપૂર્વ કે પાતાની નખળાઇ એ કળ્યુલ કરે છે. એમાં પ્રકટ થતું તત્ત્વચિન્તન હદ્ય ખની રહે છે:

कार्याकार्ये न जानामि चंचल मे मनस्तथा । कामः कोषरच लोमश्च रिप्त्वो मे हृदि स्थिताः ॥ ४ ॥

સાથે સાથે કવિ શરીરની ક્ષણભ ગુરતાના સ્વીકાર કરે છે અને એાચિન્તાની આવી પડતી વિપત્તિઓના નિદે°શ પણ કરે છે.

નિમ્નલિખિત શ્લાકમાંની ઉપમા આયુષ્ય એાર્સ્યુ થતું જાય છે તે હકીકતને સુંદર રીતે પ્રેક્ટ કરે છે:

भोगेहा प्रबला नित्यं वर्षते हृदि हे प्रभो । आयु: स्वति सौक्ष्म्येण जलं भिन्नधटादिव ॥ ६॥

કવિ ચાલ્યા ગયેલા ત્યાલપણ અને કોમારની બાળતમાં પાતાના વસવસા રજૂ કરે છે અને કહે છે કે હવે તા યોવન પણ જવા લાગ્યું છે! હવે તા અશુભ વૃદ્ધાવસ્થા પણ નજીક આવવા લાગી છે અને દુઃખપૂર્ણ અપશુકના દેખાવા લાગ્યા છે. મિત્રો તથા સ્વજના વિદાય લેવા લાગ્યાં છે અને અનેક પ્રકારના સંકલ્પા વિકલ્પા મન પર આક્રમણ કરવા લાગ્યા છે.

આ પરિસ્થિતિમાં ભક્ત ક**િ** ઇષ્ટદેવતે દીનતાપૂર્વક પાતાનાં હિતાહિતની પૃચ્છા કરે છે. ભગવાનના નામના પર્યાયા યાજને કવિએ પ્રાચીન સ્તાત્રકારાની શૈક્ષીના સુંદર નમૃના પૂરા પાક્ષો છે:

> प्राणेश हृदयस्येश जीवेशात्मैश हे प्रभो । विश्वेश करुणासिन्धो दीनेश दीनवत्सल ॥ ईट्शे संकटे काले पृच्छामि प्रणतस्तव । किं हितं चाहितं में किमिति दैन्येन संयुतः ॥ ११ ॥

દૈન્ય એ ભક્તિના સ્થાયીભાવ છે.

પોતે ઇશ્વરની ઇચ્છાથી જ રાતદિવસ ટકી રહ્યા છે, જીવી રહ્યા છે એવા નિર્દેશ કવિ કાવ્યાત્મક રીતે કરે છે.

> त्वया सृष्टस्त्वया शिष्टस्त्वया दिष्टस्त्वयामृतः । तवैंवच्छावशादत्र तिष्ठाम्यहमहनिशम् ॥ १४॥

હે ભગવાન, તે મારામાં આટલા ઊંડા રસ લીધા છે તા હવે તારા સિવાય ખીજા કોની પાસે જઇ તે આત્મ નિવેદન કરું ? સ્વા ૧૫ 888

સી. વી. ઠકરાલ

કવિ નિખાલસ રીતે કબૂલ કરે છે કે તેઓ ગૂઢ છે, ગૂખ છે, અજ્ઞ છે, શઠ છે પણ તે છતાં ય તેઓ ભગવાનના ભકત છે. ભક્તિસ.હિત્યનું આબૂષણ બની શકે તેના આ શ્લોક જોવા જેવા છે:

मूढोऽपि तव मृत्योऽहं मूर्बोऽपि तव सेवकः। अज्ञोऽपि तव दासोऽहं शठोऽपि तव भक्तिभाक्॥ १६॥

અહીં સેવક શબ્દ માટેના પર્યાયા કવિની શબ્દસમૃદ્ધિનું દર્શન કરાવે છે. પ્રાસાદિકતા નિર્મલ હૃદયની પ્રતીતિ કરાવે તેવી છે. પોતા પાસે ભક્તિનું ભાશું છે એમાં રહેલા આત્મવિશ્વાસ અને ભગવાન વિશ્વભાધુ છે અને ભક્તિવાળા લોકાથી કદી વિમુખ થતા નથી, એવા નિશ્યય તેમની ભક્તિની ઉત્કટતાનું દર્શન કરાવે છે:

નિમ્નલિખિત શ્લાકમાં ક**વિએ અશરહાશરહા ભ**ગવાનના વ્યક્તિત્વના ખ્યાલ આપ્યા છે. તે ઉપનિષદામાં આવતા પરમશક્તિના **વહ**ેનનો પડેથા પાડે છે:

> म्प्रमित वियति भानुस्त्वद्भयाद भूतनाथ विचलति दिशि वातोऽप्याज्ञया ते तथैव। निपतति जलवृष्टिः प्रेषिता ते वचोभि: जगदिखलमिदं ते निश्चितं कार्यमेतद्॥ २०॥

અહીં ભગવાન માટે યોજાયેલા મૃતનાથ શબ્દ પર્યાય તરીકે તા છે જ, સાથે સાથે જૂનાગઢમાં આવેલા ભૂતનાથ મહાદેવના (મંદિર ખહાઉદ્દીન કાલેજ પાસે છે) પણ સૂચક ખની રહે છે. આ જ વર્ણનને આગળ વધારતાં એ પરમ તત્ત્વનાં કાર્યોની એક યાદી કવિ રજૂ કરે છે. કવિ કહે છે કે રાજાઓ અને પ્રજાઓ તેની આત્રાનું પાલન કરે છે અને સમગ્ર જગતની પ્રવૃત્તિ તેને અધાન જ છે. તેની જ આત્રાથી પૃથ્વી ધનધાન્ય આપે છે, કન્દુકાકારા પૃથ્વીનું પરિભ્રમણ ચાલુ રહે છે, રાત અને દિવસ આવે છે અને જાય છે, ખાલ્યાદિ દશાઓ ચક્રવત્ કરતી રહે છે, આજે જોયેલા પદાર્થી આવતી કાલે અદપ્ર થઈ જાય છે.

આવા સર્વશક્તિમાન્ અને સર્વવ્યાપી તત્ત્વને જોતાં જો પોતાના હૃદયમાં ભક્તિ અને શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન ન થાય તાે તેને ધિક્કાર છે, ધિક્કાર છે:

> इदमिललमनन्तं सृष्टिचकं विलोक्य वियति च बसुमस्यां चापि हे विश्वबंधो । यदि न भवति भक्त्या श्रद्धधाचापियुक्तं चपलतरमिदं मे मानसं धिगु धिगेतद् ॥ ३६ ॥

પ્રાચીન વૈદિક સાહિત્યમાં મળી આવતા પરમશકિતના વર્ણુન સાથે તુલનામાં ઊભું રહી શકે તેવું આ વર્ણુન તા છે જ. સાથે સાથે તેના દાર પાતાની સાથે જોડી દેવામાં કવિનું રચના-કૌશલ દિષ્ટિગાચર થાય છે.

આવી શક્તિ પાસે કવિ પાતાને ધૃતિ, જ્ઞાન, સામર્થ્યાદની પ્રાર્થના કરે છે અને પાતાની कामकोषभयोद्वेगलोभजालने (३७) છેદી નાખવા વિનવે છે.

### श्री भीतमकाक नृसिंखकाक उथ्छीविरियत बाराधनांशतक-भनावैज्ञानि । विश्वेषण् १९५

સમય જગતના લોકો કરતાં પોતાની જાતને જુદી તારવી લેતાં કવિ ભગવાનને નિવેદન કરે છે કે કેટલાક લોકોની આસક્તિ સાહિત્ય પર હોય છે, કેટલાક વ્યાપારભારનું વહન કરતા હોય છે, કેટલાક સંગીતચિત્રાદિકલામાં અનુરાગ ધરાવતા હોય છે, પરંતુ તેમના દઢ અનુરાગ તા ભગવાન પર જ છે.

કવિ સમગ્ર જગતથી પોતે કેવા વિરાધી ગુણા ધરાવે છે, તેનું સફલ નિદર્શન નીચેના શ્લાકમાં પૂર્ પાડે છે:

> अनन्तनामधेयके जगत्यहं सनामकः अनन्तदिग्विभागकेष्वस्थितोऽल्पमानकः। अनन्तकालविस्तरे ममायुरल्पमात्रकं अनन्तवस्तुराशिगं वपुर्ममाणुपात्रकम् ।। ६६ ॥

આમ હોવા છતાં કવિને એ પરમ શક્તિ પર અડગ શ્રદ્ધા છે. એ ગાય છે.

धाता त्वमेवासि जगत्पते मे त्राता त्वमेवास्यवनीपते मे । नित्यस्त्वमेवासि पर: पिता मे सत्यस्त्वमेवासि सखा प्रभो मे ॥ ७२ ॥

કવि त्वमेव माता च पिता त्वमेव શ્લે હમાં ધણી બધી વૃદ્ધિ કરીને ઇશ્વરનાં અનંત રૂપે તથા તેમની સાથેના પોતાના નાતા પ્રસ્થાપિત કરી બતાવે છે. એ નાતાની યાદી પણ રસપ્રદ બની રહે તેવી છે. આવા ઇશ્વરની સ્મૃતિ को सिद्ध न કરી શકાય તા કવિ તેને માટા અનર્થ ગણે છે.

धनं नाजितं चेन्न हानि: परेयम् यशक्चेन्नलब्धं न कार्यो विषादः । अपत्यं न जातं विपत्तिनं चैन्ना अनर्थो महाक्चेत्स्मृतिस्ते नै सिद्धा ॥ ८७ ॥

અહીં આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે કવિ ધન, યશ, સંતાના વગેરે કરતાં ઈશસ્મૃતિને વધુ મહત્ત્વની ગણે છે.

આ શરીર લાંભા વખત જવી શકતું નથી. તેને માટે કવિ સ્વપ્ન જેવા પરિવર્ત નશીલ સંસારના દાખલા આપે છે. તેઓ એમ પહ્યુ બતાવે છે કે સાગરનાં પાણા સુકાઈ જાય છે, પવેતા નાશ પામે છે, તેા પછી આ શરીર કઈ રીતે અલ ગુર રહી શકે, હાઇ શકે? દેહના નાશ પામવા વિષે કવિ પુષ્પ, પત્ર, શાખા, ક્લ, વૃક્ષ, બીજ આદિનાં દેષ્ટાન્તા આપે છે. એ બધાં નશ્વર છે, તેવી જ રીતે આ શરીર પણ નશ્વર જ છે. આવા અસાર અને મલિન દેહ પર પ્રસક્તિ યાગ્ય નથા એવું પણ પ્રતિપાદન કવિ કરે છે.

यथा पुष्पं यथा पत्रं यथा शास्ता सथा फलम्। यथा वृक्षो यथा बीजं तथा देहो विनश्यति॥ ९१ ॥ વં ર કે

ે સી. વી. ઠેકરાલ

કવિ સ-રસ કાવ્યાત્મક વાણીમાં રૂપકાત્મક રીતે સંસારસાગર અથવા માયાસગરાનું આલેખન કરે છે અને તેમાંથી પોતાને ઉગારી લેવા પ્રાથે છે:

मायाब्धौ पतितोऽविवेकपवनैरास्फाल्यमानो मुहु: कामकोधभयप्रमादमकरै: संदृश्यमानोऽनिशम् । चिन्तावीचिविचालितोऽस्मि भगवन् मोहान्धकारावृतः त्वं रक्षेति पुनः पुनः पुनरिति प्रोच्य प्रबोधोऽस्तु मे ॥ ९९ ॥

અહીં માયારૂપી સાગર, અવિવેકરૂપી પવનાથી અક્ળાતા જવાતમા, કામ-ક્રોધ-ભય-પ્રમાદરૂપી મગરાના સતત દેશા, ચિન્તારૂપી માજા, માહરૂપી અધકાર-આ બધું સંસારની પ્રકૃતિનું સુંદર આલેખન પ્રસ્તુત કરી જાય છે.

'આવા સ'સારમાંથી ઉદ્ઘાર બક્ષનારી વેદાન્તિવદા જ છે,' એવી દઢ પ્રતીતિ કવિ નીચેના શ્લાકમાં પ્રકટ કરે છે:

> या विद्याविमलीकरोति कुमित दूरीकरोत्यज्ञताम् रागद्वेषभयप्रमादिरपवो नश्यन्ति यहर्शनात । नित्यानित्यविवेकतो जगदिदम् निःसारतां चाश्नुते संपूर्णं कलहात्मकं जयतु सा वेदान्तविद्या सदा ॥ १००॥

વિવેકને જન્મ આપનારી વેદાન્તવિદ્યાની પ્રભાવશીલતા વિષે મળી આવતાં પર'પરાગત વર્ષું નોમાં આ કવિનું ઉપર્યું કત વર્ષું ન એક જુદી જ મૌલિક ભાત પાડે છે.

અન્તમાં આ શતકની સમાપ્તિ કરતાં કવિ ફલશુતિ ઉચ્ચારે છે:

आराधनाञ्चतकमेतदपारञ्चान्ति-सौख्यप्रदायकमनन्तगुणेन युक्तम् । धन्याः पठन्तु कृतिनो विगतान्यचिन्ताः तेषां भविष्यति हरिर्भगवान्सहायः ॥ १०२॥

આ શતકના પરિશિષ્ટરપે હોય તે પ્રકારની અંક આરતી કવિ પ્રસ્તુત કરે છે:

जय जय जय ब्रह्माण्डपते, जय जय जय कारुण्यनिष्ठे। जय जय तर्कातीतमते, जय जय जय मार्याधिपते ॥ २५६.

અહીં કાઇ વિશિષ્ઠ દેવને લક્ષ્યમાં રાખ્યા વિના જ વેદાન્તવિદ્યાને અનુરૂપ એવાં ब्रह्माण्डपते, कारूण्यनिष्ठे, तर्कातीतमते, मायाधिपते આદિ સંબોધના પરબ્રહ્મ, પરમતત્ત્વ તરફ આંગળી ચીંધે છે. એ પરમ તત્ત્વને લીધે જ કુદરતનાં તત્ત્વોની લીલા ચાલતી રહે છે અને વૃક્ષો નવપલ્લિત થતાં રહે છે. પશુપક્ષીઓનું ભરખુપાષ્ણુ થાય છે. આવા પરમ તત્ત્વને કવિ अशरणशरण, कलिमल हरण, भवभयतरण આદિ વિશેષણા યાજી ભગવાનના ચરણાનું મુક્તિદાયક તરીકે વર્ષન કરે છે.

પ્રસ્તુત શતકમાં કવિએ અલ્પપરિચિત પંચચામર, ભુજ ગમયાત વગેરે છન્દાેના પ્રયોગ કર્યો છે અને સાથે સાથે અંતુષ્ટુભ્, માલિની, ઈન્દ્રવજા વગેરે પરિચિત છન્દાેના પ્રયાગ પણ કર્યો છે. આથી કવિની છે દાવિષયક હથાેડીના પરિચય મળી રહે છે.

# સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા

## મુગઢલાલ ખાવીસી\*

સૌરાષ્ટ્ર એનાં દેશી રાજ્યા માટે પ્રસિદ્ધ હતું. મરાઠાયુગ દરમિયાન પેશા અને ગાયક-વાડનાં લશ્કરા સૌરાષ્ટ્રમાં ખંડણી ઉઘરાવવા જતાં અને ફાવે તે રીતે મનસ્વી રકમા ખંડણી તરીંક ઉઘરાવતાં. દેશી રાજ્યાના રાજાઓએ એમની બળજબરીને તાબે થવું પડતું. આ લડાઇ એમમાં પ્રજાની ઘણી ખાનાખરાબી થતી. એ પછી કર્નલ લૉકર દ્વારા બધાં રાજ્યા સાથે ઈ. સ. ૧૮૦૭માં સુલેહ, શાંતિ અને નિશ્ચિત ખંડણીના કરાર થયા. ત્યાર પછી સૌરાષ્ટ્રમાં શાંતિના યુગનાં આરંભ થયા.

આ બધાં રાજ્યા ઉપર અંગ્રેજોનું સાર્વભોમત્વ હતું. ઇ. સ. ૧૮૨૦માં રાજકોટમાં અંગ્રેજ સરકારની કાકિયાવાડ એજન્સીની સ્થાપના થઈ. આમ તા અંગ્રેજો આ નાનાં અને છૂટાંછવાયાં રાજ્યાને ખાલસા કરી નાખત. પરંતુ ઈ. સ. ૧૮૫૭ના વિપ્લય પછી રાજ્યાને ખાલસા કરવાની નીતિ અંગ્રેજોએ છોડી દીધી અને તેને લીધે આ રાજ્યા બચી ગયાં. અંગ્રેજોએ તેમાં વહીવટીસુધારણા અને આધુનિક્તા દાખલ કરવાના પ્રયત્ના કર્યા. એમણે દેશી રાજ્યાને વસ્તી અને વિસ્તાર પ્રમાણે વિવિધ વર્ગોમાં વહેંચી નાખ્યાં. એમાં પહેલા અને બીજા વર્ગનાં રાજ્યા સલામી રાજ્યા ગણાતાં. જયારે બાકીનાં બિનસલામી રાજ્યા ગણાતાં. દરેક વર્ગનાં રાજ્યાની ફાજદારી અને દીવાની સત્તાઓ નક્કો કરવામાં આવી અને અંગ્રેજો એના વહીવટ ઉપર દેખરેખ તથા અંકશ રાખતા. રાજકુમારાને યાગ્ય શિક્ષણ અને તાલીમ આપવા માટે અંગ્રેજોએ ઈ. સ. ૧૮૭૧માં રાજકોટમાં રાજકુમાર કોલેજની સ્થાપના કરી. એમાં દરેક રાજાએ પાતાના કુમારાને શિક્ષણ માટે માકલવાનું કરજિયાત હતું. અંગ્રેજ પ્રિન્સિપાલ અને શિક્ષકો દારા એમને વિવિધ વિષયા સાથે અંગ્રેજ ભાષા, સાહિલ, રીતભાત, રહેણીકરણી અને રમતગમતનું ગ્રાન, તાલીમ અને પ્રત્યક્ષ અનુલવ આપવામાં આવતાં. અહીં શિક્ષણ પામેલ રાજકુમારા લવિષ્યમાં સારા રાજવીએ બન્યા.

દેશી રાજ્યા ઉપર અંગ્રેજો અંકુશ અને સર્વોપરિતા ધરાવતા હતા. પરંતુ ેટલીક બાબતોમાં દેશી રાજ્યો સ્વતંત્ર અને સ્વાયત હોય એ પ્રકારની કેટલીક વિશિષ્ટ સત્તા અને દરજ્જો એમને આપવામાં આવ્યાં હતાં. આમ, દેશી રાજ્યા સ્વાયત્તત્તા અને બિનસ્વાયત્તતાના મિશ્રણ જેવું સ્વરૂપ ધરાવતાં હતાં અને તેથી જ તે વિશિષ્ટ પ્રકારનાં હતાં. દેશી રાજ્યાનાં કેટલાંક વિશિષ્ટ લક્ષણોને નીચે પ્રમાણે ગણાવી શકાય:—

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૨૯,** અંક ૧-૨, દીપાત્સવી-વસંતપંચમી અંક, નવેસ્બર ૧૯૯૧– કેબ્રુઆરી ૧૯૯૨, પૃ. ૧૧૭–૧૨૨.

<sup>\*</sup> ૪/૪, શ્રી સાંઈ એપાર્ટમેન્ટસ, હવાડિયા ચક્લા પાછળ, સૂરત–૩૯૫ ૦૦૩.

446

સુગઢલાલ ખાવીસી

#### १. श्राथ-भ्रतीः (State-Emblem)

જેમ અત્યારે ત્રણ સિંહમુખ અને નીચે અશાકચક એ ભારત સરકારનું પ્રતીક છે તેવી રીતે દરેક રાજ્યને પાતાનું અલગ પ્રતીક હતું. એમાં બે સામસામા સિંહ અથવા અન્ય પશુઓ વચ્ચે હાલ, દેરી, ધજા, સર્પ, ત્રિશલ, ભાલા, તલવાર, હનુમાન, ન'દી, સતીના પંજો, સૂર્ય, બીજના ચંદ્ર વગેરેમાંથી રાજ્યને જે પસંદ હોય તે ચિહ્ના મૂકવામાં આવતાં. રાજ્યનું નામ અને સૂત્ર પણ એમાં મૂકવામાં આવતું. કેટલીક વાર રાજાનું નામ પણ મૂકવામાં આવતું.

#### २. २१ लय-सूत्र (State-Motto)

હાલમાં જેમ 'સત્યમેવ જયતે 'એ ભારત સરકારનું સૂત્ર છે એવી રીતે દરેક રાજ્યને પોતાનું અલગ સૂત્ર હતું. એ સૂત્રમાં કેટલીક વાર રાજ્યનું નામ અથવા રાજવંશની કુળદેવીના નામને ખૂબીપૂર્વ કસમાવી લેવામાં આવતું. દા.ત. વહવા હ્યું (વર્ષમાન) રાજ્યનું સૂત્ર હતું, 'યશાબૂ હહું સર્વ દા વર્ષમાનમ્'. લીં ખડી રાજ્યનું સૂત્ર હતું, 'પ્રશ્વરેવ મે શક્તિરસ્તિ!' (આમાં ઝાલાવંશની કુળદેવી શક્તિના ઉલ્લેખ છે.) કોઈ રાજ્ય અગ્રજીમાં પહ્યું પોતાનું સૂત્ર રાખતું દા.ત. વાંકાનેર રાજ્યનું સૂત્ર હતું, 'In God is my trust'. ગાંકલ રાજ્યનું સૂત્ર હતું, 'સજ્ય ચસત્ય' જયારે ધાંગલા રાજ્યનું સૂત્ર હતું, 'અનાથ વજ પ'જરા.' પારબંદર રાજ્યનું સૂત્ર અથવા મુદ્રાલેખ હતા, 'શ્રી વૃષભધ્વજ્ય નમ .'.

#### 3. રાજ્ય-ધ્વજ (State-Flag)

દરેક દેશી રાજ્યને પોતાના ધ્વજ પણ હતા. રાજકુટુંખની અને રાજ્યની માલિક ની માટેરા ઉપર એ ધ્વજ કરકતા. રાજ્યના મહેલ કે કચેરી ઉપર પણ એ ધ્વજ કરકાવવામાં આવતા. આ ધ્વજો રાજ્યની પસંદગી પ્રમાણે વિવિધ રંગાના ખંતેલા હતા અને એમાં રાજ્યનું પ્રતીક મુકવામાં આવતું.

#### ૪. - ાજ્ય-ગીત (State-Song)

અત્યારે જેમ 'જનગણુમન' એ આપણું રાષ્ટ્રગીત છે તેવી રીતે દરેક રાજ્યને પોતાનું રાજ્યગીત હતું. દેશના કે વિદેશના કોઈ મોટા મહેમાન રાજ્યની મુલાકાતે આવે ત્યારે રાજ્યના એન્ડ તરફથી એની ધૂન વિવિધ વાજિત્રા સાથે વગાડવામાં આવતી. 'ય' હ્યા, વરુણેન્દ્ર, રુદ્ર, મરુત: 'વાળા શ્લોક લી' ખડી રાજ્યે રાજ્યગીત તરીકે અપનાવ્યા હતા. આ રીતે ખીજા રાજ્યોએ પણ પાતપાતાનાં રાજ્યગીતા પસંદ કરીને એની ધૂના તૈયાર કરી હતી.

## પ રાજબારાેટ અને રાણીમગા બારાેટ

સમય આગણીસમી સદી અને વીસમી સદીના પૂર્વાર્ધ સુધી સૌરાષ્ટ્રની દરેક ગ્રાતિ અને કુંકુંબને પોતાના બારાટ હતા. એ બારાટ મે–ત્રણ વર્ષે દરેક ગામ અને શહેરની મુલાકાત લેતા તથા પાતે જે ગ્રાતિના બારાટ હોય તે ગ્રાતિનાં કુંકુંખામાં નવાં જન્મેલ બાળકોની પોતાના

### સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા

116

ચાપડામાં નોંધ કરતા. એ કુટુંખા એના બદલામાં એને દક્ષિણા આપતાં અને તેની આગતાસ્વાગતા કરતાં. આ રીતે દરેક કુટું બતી વંશાવળી એની પાસે સચવાઈ રહેતી. સામાન્ય કુટુંખાની માફક રાજકુટુંખાને પણ પાતાના બારાટ હતા અને એ 'રાજબારાટ 'તરીકે ઓળખતા. રાજબારાટની માફક 'રાણીમગા બારાટ 'ના એક અલગ વર્ગ હતા જે રાણીઓની નોંધ રાખતા. રાજાઓને જેટલી રાણીઓ હાય તેમનાં નામ, કુળ, પિતાની અવટ ક, વતન, પુત્રો, પુત્રીઓ વગેરેની નોંધ રાણીમગા બારાટા રાખતા. એમની આ સેવાના બદલામાં રાજકુટું બ તરફથી એમને જમીન, જાગીર, ઉદાર દક્ષિણાએ વગેરે મળતી. આજે પણ રાજબારાટા અને રાણીમગા બારાટાના ચાપડાઓમાંથા ઘણી ઉપયાગી અને દુર્લભ માહિતા મળા શકે છે.

## ક રાજકવિ, રાજગાર, રાજપુરાહિત અને ચારણ કવિઓ

દરેક રાજ્યને પોતાના રાજકવિ હતા, જે રાજના જન્મદિવસે, રાજ્યાભિષેકના દિવસે અથવા કોઈ આનંદ—ઉત્સવના પ્રસંગે રાજા કે યુવરાજ વિશેની પોતે રચેલી પ્રશરિત, કાવ્ય કે ગીત રજૂ કરતા. રાજાએ કરેલાં યુદ્ધો, પરાક્રમાં કે મેળવેલી સિદ્ધિઓનાં અતિશયો કિતલર્યાં વર્ણુંના કરી એ રાજાને પ્રસન્ન કરતા અને ભેટા મેળવતા. ચારણુ કવિએા પણુ આવી રીતે રાજાઓને રીઝવીને ભેટા અથવા દાન મેળવતા. રાજાઓ ઉપરાંત રાજાના કુંવરા, દીવાના, યાદ્ધાઓ, અમલદારા વગેરેની પણુ તેઓ પ્રશસ્તિઓ રચતા. કેટલીક વાર કોઈ વિદ્વાન ચારણને જ રાજકિતો હોદ્દો આપવામાં આવતા. આવા રાજકિવિએા પાસે દેશી રાજ્યોને લગતું ઘણું સાહિત્ય સંઘરાયેલું પડ્યું છે. દરેક રાજ્યને રાજકિવની માક્ક પોતાના રાજગાર અથવા રાજપુરાહિત પણ રહેતા, જે યાગ્ય મુદ્દર્ત જોવાની તથા શુભ પ્રસંગોએ ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરાવવાની કામગીરી કરતા. રાજ્ય તરફથી રાજકવિનાં કેટલાંક પ્રસ્તકોનું પ્રકાશન પણ થતું.

## ૭ ધાર્મિક માન્યતા અને કુળદેવી

દરેક રાજ્યના રાજા શૈવ કે વૈષ્ણુવમાંથી જે ધર્મ પાળતા હાય તેને વિશેષ મહત્ત્વ મળતું. રાજ્યના મુખ્ય મથકમાં આવેલ એકાદ-ખે મે દિરના સંપૂર્ણ ખર્ચ રાજ્ય તરફથી અપાતા અને બીજા મે દિરાને વાર્ષિક નાણાંકીય મદદ અપાતા. રાજાના કુળદેવીના મે દિરાને નિભાવ રાજ્યના ખર્ચે થતા. રાજાઓ અને રાણીઓ નવાં મે દિરાં બ ધાવતાં અથવા જૂનાં મે દિરાના જાર્ણો દ્વાર કરાવતાં. રાજા બધા ધર્મા તરફ સમભાવ રાખતા અને જમીન કે નાણાંના રૂપમાં દાન આપતા. જૈન ધર્મ તરફ પણ માનની નજરે જોવામાં આવતું. રાજ્યની ધાંક એટલી બધી રહેતી કે કોમી ઝઘડાઓને કાર્ક સ્થાન ન હતું. હોળી, ધૂળેટી, રામનવમી, બળવ, જન્માષ્ટ્રમી, દશેરા, દિવાળી, ત્તનવર્ષ વગેરે તહેવારાની ઉજવણી ખૂબ ઉલ્લાસપૂર્વ કે થતી અને રાજા પણ તેમાં ભાગ લેતા. કેટલાક તહેવારાના દિવસામાં રાજ્ય તરફથી બાળકોને મીઠાઇ, દારૂ ખાતું વગેરેની મફત વહે ચણી કરવામાં આવતી. જન્માષ્ટ્રમી અથવા અન્ય કોઇ પાવત્ર દિવસે મેળાએ પણ યોજાતા.

દરેક રાજકુટુંબને પોતાના ધર્મ ઉપરાંત પોતાની કુળદેવી હતી, જેમાં તેઓને અટલ શ્રદ્ધા હતી. જોડેજાઓની કુળદેવી આશાપુરા, પરમારાની કુળદેવી ચામુંડા, ચૂડાસમાઓની કુળદેવી પોડીયાર અને ઝાલાઓની કુળદેવી શક્તિ હતી. માટે ભાગે રાજ્યના મુખ્ય મથકમાં અથવા કેટલીક

સુમદલાલ બાવીસી

420

વાર તો દરભારગઢમાં જ કુળદેવીનું મંદિર રહેતું. કોઇ કોઇ વાર દૂરના કોઇ ગામમાં એ પ્રાચીન સમયમાં સ્થપાયું હોય અને એને લીધે એ ગામ તીર્થધામ બની જતું. દા.ત. કચ્છના જહેજા રાજનીઓની કુળદેવી આશાપુરાનું પ્રાચીન અને પ્રસિદ્ધ મંદિર માતાના મઢ નામના ગામમાં આવેલું હતું તેથા તે તીર્થ બન્યું હતું. સામાન્ય રીતે નવરાત્રોની કોઇ નિશ્ચિત તિથિએ વોક્કસ વિધિથી કુળદેવીનાં નૈવેદ્ય કરવામાં આવતાં. કાળી ચૌદશ (આસો વદ ચૌદશ)ને દિવસે પાળિયાઓને સાફ કરી સિંદૂર ચડાવવામાં આવતું તથા ધૂપ-દીપ કરવામાં આવતાં. કોઇ કોઇ રાજકુટુંળના પાળિયાને તે દિવસે કસુંએા પીવડાવવાના વિધિ પણ કરવામાં આવતો.

રાજ્ય જો મુસ્લિમ ધર્મ પાળતા હાય તો મુસ્લિમ ધર્મ, મુસ્લિમ સ્થાનકો (મસ્જિદ, દરગાંહ, મકળરો, રોજો) અને મુસ્લિમ તહેવારાને પ્રાધાન્ય મળતું.

#### ૮. દરભારી ગેઝેટ

દરેક રાજ્ય તરફથી સાપ્તાહિક અથવા પાસિક રૂપે પોતાનું દરભારી ગેઝેટ પ્રસિદ્ધ થતું. એમાં રાજ્યના કાયદાઓ, હુકમાં, નિમણૂકો તેહિસો, પરિપત્રો, નિયમા, સ્યૂચનાઓ, જાહેરાતો, ચેતવણીઓ વગેરે પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવતાં. મહત્ત્વના હુકમાં રાજની સહીથી પ્રસિદ્ધ થતા અને એ 'હજૂર હુકમ 'તરીક ઓળખાતા, જ્યારે સામાન્ય હુકમાં મુખ્ય કારભારી કે દીવાનાની સહીથી પ્રસિદ્ધ થતા. રાજ્યમાં મહત્ત્વના બનાવ ખને ત્યારે ગેઝેટના 'અસાધારણ અંક 'પ્રસિદ્ધ થતો. ૧૯૧૪માં ઇંગ્લેંડ પ્રથમ વિશ્વયુદ્ધમાં જોડાયું ત્યારે એક દેશી રાજ્યના રાજ્યએ અસાધારણ ગેઝેટ પ્રગટ કરીને ઇંગ્લેંડને વિજય મળે એ માટે પોતાના ઇપ્ટદેવને પ્રાર્થના કરવાની પ્રજાને સ્યૂચના આપી હતી.

## e. વાષિક વ**હીવ**ટી અહેવાલ

દરેક રાજ્ય તરક્ષી રાજ્યની પ્રગતિ અને પ્રવૃત્તિઓ દર્શાવતો વાર્ષિક વહીવટી અહેવાલ (Annual Administration Report) અંગેજી ભાષામાં પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવતો. એમાં રાજ્યના વાર્ષિક આવક-ખર્ચના આંકડા, જમીનમહેસૂલ ઉપરાંત શિક્ષણ, પોલીસ, આરાગ્ય, બાંધકામ વગેરે દરેક ખાતામાં થયેલ કામગીરી અને ફેરફારાની સત્તાવાર માહિતી આપવામાં આવતી. વર્ષ દરમિયાન ખનેલા મહત્ત્વના બનાવા, કુદરતી આફતા વગેરેની નાંધ લેવામાં આવતી. રાજ્યના માટા અમલદારાની નામાવલિ પણ એમાં પ્રગટ કરવામાં આવતી. આ અહેવાલા વિસ્તૃત, વ્યવસ્થિત, વિશ્વસનીય અને પ્રમાણભૂત માહિતી પૂરી પાડે છે તેથી દેશી રાજ્યાના અભ્યાસ અને સ'શાધન માટે તે ઘણા ઉપયાગી છે.

### ૧૦ સિક્કાઓ, હિકિદો અને કસ્તાવેજી કાગળા

કચ્છ, જામનગર, જૂનાગઢ, ભાવનગર, પારભંદર વગેરે પ્રથમ વર્ગનાં રાજ્યાએ પાતાના સિક્કા અને એમાંના કોઇ કે ચલણી નાટા અમલમાં મૂક્યાં હતાં. કચ્છ, જામનગર અને પારભંદરમાં કોરીનું ચલણ હતું. જો કે પછીથી અધ્યેજ સરકારે આ રાજ્યાનાં ચલણા ભંધ કરાવ્યાં હતાં. પહેલા અને બીજા વર્ગનાં ગુજ્યા પાતાના જ રસીદ સ્ટેમ્પ, કોર્ટ ફ્રી સ્ટેમ્પ અને દસ્તાવેજના

## સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા

424

કાગળાના ઉપયોગ કરતાં. એમાં રાજ્યનું નામ, રાજાનું નામ તથા રાજાનું ચિત્ર મૂકવામાં આવતાં. ખીજ વિશ્વયુદ્ધ દરમિયાન, પરચૂર્ણની તંગીને લીધે કેટલાંક રાજ્યોએ પૂંઠાની છાપેલી 'કૂપન ' પણ ચલણમાં મૂકી હતી.

### **૧**૧ શિક્ષણ તથા સાહિત્યને ઉત્તેજન

રાજકુમાર કાલેજમાં શિક્ષણ પામેલ રાજકુમારા (મારખીના વાલછ, ગાંડલના ભગવત-સિંહછ, ભાવનગરના તખ્તસિંહછ, લીંખડીના જશવંતસિંહછ, પારખંદરના નટવરસિંહછ વગેરે) જ્યારે રાજવીઓ બન્યા ત્યારે તેમણે પોતાના રાજધામાં હાઈસ્ફુલા, કન્યાશાળાઓ, પુસ્તકાલયા, વાચનાલયા, મુદ્રણાલયા વગેરેની સ્થાપના કરી. એમની સાથે રાજાઓ, રાણીઓ, દીવાના અથવા અંગ્રેજ અધિકારીઓનાં નામ જોડવામાં આવતાં. ભાવનગરમાં શામળદાસ કોલેજ અને ભૂજ તથા મેરખીમાં સંસ્કૃત પાકશાળાની સ્થાપના થઈ. રાજકોટમાં વાટસન મ્યૂઝિયમ અને ભાવનગરમાં બાર્ટન મ્યૂઝિયમ સ્થપાયાં. ભૂજમાં પણ મ્યૂઝિયમ થશું. ગાંડલ રાજયે ભગવદ્દગામાં કલે 'તું પ્રકાશન કર્યું. કેટલાક રાજવીઓનાં છવનચરિત્રો તથા પ્રવાસવર્ણના (જનેલા) પ્રગટ થયાં. આ રાજાઓ પોતાના રાજ્યના કવિઓ, લેખકો, વિદ્વાના વગેરેને પ્રાત્સાહન આપતા. ઘણાંખરાં રાજયોમાં મોંદ્રક સુધી નિ:શુલ્ક શિક્ષણ આપવામાં આવતું. ક્રિકેટની રમતને રાજ્ય તરફથી પ્રાત્સાહન મળતું.

## ૧૨ આધુનિક સગવડા

ઘણા રાજવીઓએ યુરેાપ-અમેરિકાની મુલાકાત લઇ પોતાના રાજ્યમાં આધુનિક ળજારા, ક્વારાઓ, ટાવરવાળા બ'ગલાએ, વિમાની મથકા, રસ્તાએ, બગીચાએ, પુલે, તળાવા, સરાવરા, દરબારખંડા, હેાસ્પિટલા, પ્રસૂતિગૃહા, વિદ્યાર્થીલવના, વાટર વર્કસ, પાવરહાઉસ વગેરે બ'ધાવી આધુનિક સગવડા દાખલ કરી. મુખ્ય શહેરામાં નાટકશાળાએ અથવા સીનેમાગૃહા બ'ધાવા, ધાંગધાના એક રાજવી નાટકના શાખ માટે જાણીતા હતા. જૂનાગઢના એક નવાબને કૂતરાએ પાળવાના શાખ હતા. ભાવનગર, ગાંડલ, મારબી, ધાંગધા, લીંબડી વગેરે રાજ્યાએ પોતાના ખર્ચે રહેવે અથવા દ્રામ બ'ધાવી. દરેક રાજાએ પોતાના પ્રવાસ માટે વૈભવશાળી રેલવે-સલૂના વસાવ્યાં. કેટલાક રાજાએએ પોતાના અ'ગત ઉપયોગ માટે નાના વિમાના પણ વસાવ્યાં. આણુ અને મહાબળેશ્વર જેવા હવા ખાવાના સ્થળે પોતાના બ'ગલાઓ બ'ધાવ્યા. ઉનાળામાં રાજાએ ત્યાં જઇને રહેતા.

#### 🧣 ઈલ્કાબા

અંગ્રેજ સરકાર તરફથી રાજાઓતે 'કે. સી. આઇ. ઈ.' અથવા એનાથી ઉચો 'કે. સી. એસ. આઈ.'ના ખિતાબ આપવામાં આવતા. રાજ્યના દીવાના અથવા માટા માણુસાને 'રાવબહાદુર' કે 'રાયબહાદુર'ના ખિતાબ આપવામાં આવતા. એવી જ રીતે ઘણાં રાજ્યો તરફથી માટા વેપારીઓ, ઉદ્યોગપતિઓ કે વહીવટી અધિકારીઓને 'રાજરતન'ના ઇલ્કાબ આપવામાં આવતા. પારબ'દર, લી'બડી વગેરે રાજ્યોમાં આ પ્રથા હતી. દરબાર ગાપાળદાસે ઢસા સ્વા ૧૬

933

મુગ૮લાલ બાવીસી

જેવા નાના રાજ્યમાં 'ઢસાનૂર', 'દીપક', 'પુષ્પ', 'બૂષણુ' વગેરે ઇલ્કામા આપવાની શરૂઆત કરી હતી. દરેક રાજ્યમાં મુખ્ય શેઠને 'નગરશેઠ'ના ઇલ્કાળ આપવામાં આવતા.

આમ, સૌરાષ્ટ્રનાં દેશી રાજ્યા અનેક વિવિધતાઓથી સભર હતાં. પ્રજાના રહિયુસ્ત માનસને ઠેસ પહેાંચાબા વગર એ રાજ્યો રાજ્યને આધુનિક બનાવવા પ્રયાસા કરતા હતા. તેઓ કાબેલ અધિકારીઓની કદર કરી જાણતા અને દગા, વિધાસઘાત કે બેદરકારી દર્શાવનાર અધિકારીઓને તાતકાલિક નાકરીમાંથી છૂટા કરતા. પ્રજાને બરાબર રક્ષણ આપતા. રાત્રે શહેરામાં પાલીસોનો સતત ચાકીપહેરા રહેતા. શહેરની મુખ્ય જેલમાં રાત્રે દર કલાકે જેટલા વાગ્યા હાય એટલા ડંકા વગાડવાની પ્રથા હતા. એનાથી જેલના પાલીસોને આખી રાત જાગવું પડતું અને પ્રજાને સમયની જાણ થતી. અલબત્ત, આ રાજ્યો ઉપર અંગ્રેજોના કડક અંકુશ હતા એટલે તેઓ અંગ્રેજો વિદુદ રાજકીય પ્રવૃત્તિઓ કરવાની છૂટ આપતાં ન હતાં અને જો આવી રાજકીય પ્રવૃત્તિ થાય તા દમન દારા તેને દબાવી દેતાં હતાં.

દેશી રાજ્યોમાં કદાચ કેટલાંક દૂષણા પણ હશે. પરંતુ એમણે કેટલીક ઉત્તમ અને અપનાવવા જેવી પહાલ્યોમાં તથા પરંપરાઓ સ્થાપી હતી એના ઈન્કાર કરી શકાય તેમ નથી.

## આદિવાસીઓની કલા–કારીગરી

#### શંકરભાઈ સામાભાઈ તડવી\*

ુ ભારતીય જીવન કલા અને કારીગરી સાથે એાતપ્રાત થઈ ગયેલ છે. તેનો વારસા આદિવાસીએામાં સચવાઈ રહ્યો છે.

આદિવાસીજીવનમાં હવા, પાણી અને અન્નનું જેટલું સ્થાન છે. તેટલું જ સ્થાન કલા– કારીગરીનું છે. કલા ખાતર કલા નહિ પરંતુ તે જીવનની એક આવશ્યક જરૂરિયાત છે.

આદિવાસીજીવનનાં સફાઇનાં સાધના લો. તેમાં પણ કલા-કારીગરી રહેલી છે. બાહડા (સાવરણા) વાંસની સળાઓને ગુંધા તેને લાલ-પીળા રંગથી રંગે છે. બાહડી (સાવરણી) પણ ખજૂરીનાં પાંદડાંની, ગુંધીને બનાવવામાં આવે છે.

રાજ ઉપયોગનાં ટાપલા—ટાપલી, ચારણા અને સૂપડું વાંસનાં ખને છે. તેમાં ભાત માટે લીલી અલવાળા સળા કે મીપોના ઉપયોગ કરે છે— ઉપરાંત લાલ, પીળા અને લાલ રંગની ચીપા વડે ગૂંથણી કરે છે. તેથી રંગીન ભાત ઉપસે છે. શાકભાજી, હથિયારા કે માજલી ભરવાના કંડિયા પણ રંગીન ચીપાવાળા બનાવે છે. પાંતી: એક ઢાંકણાવાળા કંડિયા જ છે. પરંતુ તેના ઉપયોગ લગ્ન પ્રસંગે પૂજાસામગ્રો માટે થતા હાવાથી તેની ઉપર વાંસની ચીપાનાં ફ્લ અને ઘૂઘરા મેસાડી સુશાભત કરે છે. એ રાતે પંખા જેવી નાની ચીજને પણ રંગીન ભાતવાળી બનાવીને વાપરે છે.

પીસવા, પાવરી ( વાંસળી ) જેવાં વાદ્યો જાતે જ વાંસમાંથી બનાવી લે છે. પીસવા ઉપર નિખયાં જેવી ભાત કાતરીને બનાવે છે. પાવરી અને પીસવા પતરાની ચીપા વડે શહુગારે છે. વળી પાવરીના દાટા કોતરણીવાળા બનાવે છે. વળી વાંસળી-પીસવાને રંગથી પટ્ટા પાડીને સશાભિત બનાવે છે.

નાચવા માટેના રામઢાલ અથવા માટલાઢાલ ઝાડના થડમાંથી કોતરી કાઢે છે. ઢાલના કાંડિયા ( દાંડિયા ) વાંકો વાળીને તેના હાથાને શણાગરે છે.

દેવના સ્તવન વખતે વપરાતી ડાકલી અને ઢાક લાકડામાંથા ક્રોતરીને બનાવે છે. તેને રહાકાર માટે ખારેકો અને ઘુઘરીએ બાંધે છે.

પાણી ભરતી વખતે માથા પર માટલું ખરાબર રહે તે માટે લઢણ મૂકે છે. આ ઊંઢણ તેઓ ઘર ઉપર જ ભીંડી કે શણના રેસાથી ગૂંથે છે. રેસાને રંગે છે. તેમાં વધારે શાભા

<sup>&#</sup>x27;**ફ્લાક્સાસ',** પુ. ૨૯, અંક ૧-૨, દીપાેત્**સવી-વસં**તપંચમી અંક, નવેસ્**બર ૧૯૯૧**-કુેપ્યુઆરી ૧૦૯૨, પુ. ૧૨૩–૧૨૮.

૫, આદિવાસી શાપાંગ સેન્ટર, પાસ્ટ ઑફ્રીસ સામે, છાટાહદેપુર-૩૯૧ ૧૬૫.

શ'કરભાઈ સામાભાઈ તડવી

વેરેષ્ઠ

આપવા રંગીન કપડાના ડુકડા અને રંગીન માતી વાપરે છે. દરેક ધરની વળગણી ઉપર વીસ-પચીસ ઈંઢણ લટકતાં જોવા મળે છે.

રાંધવા માટે ચાટવા કે ડાયો વાપરે છે. તે લાકલના બનાવે છે. ચૂલો માટીના બનાવે છે. તેના આગળના ભાગ વાઘ–માં વાળા બનાવે છે.

ઘર: આદિવાસી કલા–કારીગરીનું દર્શન કરાવે છે. આગળના થાંભલા ચિતરામ**ણવાળા** હૈાય છે. તેની ઉપર પાટડી મૂકવાની કુંભી, ભેર્ણા કોતરણીવાળાં હોય છે. વ્યારણાની વ્યારસાખ કોતરણીવાળી હૈાય છે.

ઘરની ભાંતા ઉપર ભાંતચિત્રો અથવા ધાર્મિક ભાંતચિત્ર પીઠારો ચિતરેલ હોય છે. તેમાં તેમની કલાનાં દર્શન થાય છે.

ઘરની અંદર દીવાલામાં લાકડાં ખાસી ભીડિયા ખનાવે છે. તેની ઉપર વસ્તુઓ મૂકી રાખે છે. કપડાં મૂકવા માટે વળા–ડાંડા વાકીચૂંકી વ્યંસની ડાળા જ હાય છે. પાણી અને દાર-તાડી પીવા માટે તૂમડાની ડાયલી વાપરે છે. તે ડાયલી ભરાવી રાખવી વાંસનું ખાંયાવાળું સ્ટેન્ડ ખનાવીને રાખે છે.

ઘી—તેલ માપવા માટે લાકડાના પહેરા(પાશેરા) વાપરે છે. તેને પકડવા તથા ભેરવવા માટે હાથા રાખે છે. લાેટ ભાંધવા માટે લાકડાની કથરાટ વાપરે છે. તેવી જ રીતે મસાલા રાખવા અને હળદર ખાંડવા માટે લાકડાનું કથાેકડું (કથરાટ) બનાવે છે. કેટલાંક ઘરામાં બીડી માટેનાં પાન—તમાકુ રાખવા માટે ચાપ્પૂણ સાધન રાખે છે. કેટલીક જગ્યાએ માતી ભરેલી કપડાની કાથળીઓ વાપરે છે.

ઘર બાંધવાની ઇંટા, છાવવાનાં નોળયાં તેઓ જાતે બનાવી લે છે. તેટલું જ નહિ પણ વખત મળે ત્યારે ઘર પણ જાતે જ ચણી લે છે.

માટીનાં વાસણામાં તવલાં તેઓ જાતે બનાવીને તેની ઉપર લાખનું પડ ચડાવે છે. તવલાં ગાળ, ચાંખૂણ અને લ'બગાળ પણ બનાવે છે. એ સિવાયનાં પાણીનાં અને રાધવાનાં વાસણા કુ'લારાને ત્યાંથી લાવે છે. પરંતુ તેની ઉપર ચિતરામણ તો હોય જ.

પહેરવેશ: આદિવાસીઓ મેડ્ટ ભાગે રંગીન કપડાં પહેર છે. પુરુષો માથે કટકો (ફેંટા) બાંધે છે. તે સફેદ, લાલ, પીળા અને નારંગી (ફેસરી) રંગના હોય છે. તેના છેડા રંગીન ગાટ મૂકીને ઓટી લે છે. શરીરે અડધી બાંયનું લાંછું ખમીસ પહેરે છે. તેના કોલર, ખભા ઉપરના પટ્ટા અને ખિસ્સા ઉપરનાં ઢાંકણાં વગેરે જુદા જુદા કપડાના ગાટ મુકીને બનાવે છે. પુરુષો કેડે કોષ્ટી (લંગોડી) પહેર છે. તે સ્થાનિક વલ્ફકરો વલ્ફે છે. તેમાં રંગીન દારાના ઉપયોગ કરી, જુદી જુદી ભાતા ઉપજાવેલી હાય છે. લગભગ ચાલીસેક જેટલી ભાતની કોષ્ટી બને છે. લંગીડી પહેરવા માટે રંગીન રેસા (ફેલાં)ના કસડા ગૂંથે છે. તેના છેડે ફૂમતાં મૂંક, મલ્ફકાની સેરા મેકે

સ્ત્રીઓ શરીરે લાલ લહેરિયા ભાવની એહિણી, પીળી એહિણી અથવા જુવારિયા ભાવની એહિણી એહિ છે. છાવીએ કાંચવું (કાંચળું) કાપડું અથવા કળજ પહેરે છે. કાંચળું પોતે

#### આ દિવાસીઓની કલા-કારીગરી

૧૨૫

અતે જ સીધે છે. તેને જુદા જુદા રંગીન કપડાના ટુકડા સૌવીને બનાવે છે. તેની સિલાઇ રંગીન દોરા વડે કરી ભાત ઉપસાવે છે. 3ડે નાંદરા ભાતના કાળા ઘાઘરા અથવા રંગીન છી ટેના ઘાઘરા પહેરે છે. ઘાઘરાના નેફા કપડિયાં વસ્તુકાથી ડીઝાઇન મુકામે ગૂંથે છે.

ગળામાં પહેરવાની જુદી જુદી ડીઝાઇનની હાઇડીએા, પાટલા હાઇડીએા, ગળસૂચ્ય વગેરે પહેરે છે. તેમાં જુદા જુદા રંગનાં કોડિયાંની ડીઝાઇના મૂક્યને રંગનીવધ્ય ઉપજાવે છે.

ઘરેષ્ણાં એલ્યુમિનિયમ, તિકલ કે ચાંદીનાં બનાવે છે. ગળાની હાંસડી ઉપર ચિતરામણ કરીને અડધા કે રૂપિયાના આઠ સિક્કા જડાવે છે. પગનાં કલ્લાં ઉપર પણ ચિતરામણ હોય છે. કેટલાક લાગમાં ગળામાં ટાગલા પહેરે છે. તેમાં તારની ડીઝાઈના મૂકેલી હોય છે.

હાથે ભારિયા, ગાળયા જેવી એલ્યુમિનિયમની ભગડીએ પહેરે છે. તેની ઉપર જુદી જુદી બતની ડીઝાઈનો દારેલી હાય છે.

ેક્ડે માછલિયા ભાતના કે દારા પહેરે છે. કોણીએ બાહિટિયાં (વાંક) અગર આમળિયાં કડાં પહેરે છે. તેની ઉપર જુદી જુદ! ડીઝાઇ ના હોય છે. વળા ગળામાં મારના ચિત્રવાળા હાર પણ પહેરે છે.

આમ વસ્ત્ર અને અલ કારધી આદિવાસીઓનું સૌ દર્ય અને પ્રતિભા પ્રગટે છે અને કલા-દર્શન થાય છે. તે જાણે અધૂરું હોય તેમ ગારા રૂપ ઉપર કાળા ર ગનાં છૂદણાંનું કામણ મહે છે. આંખના ખૂણે, ગાલે, હડપચીએ, આંગળીઓના સાંધા ઉપર, પગની પિંડી ઉપર, હાથ ઉપર બધે છૂંદણાંના મરણ સુધી સંગાથ કરતા શણુગાર સજે છે.

્રાંગા ગાલે ત્રણ ત્રણ ટપકાંનાં છ્રંદણાં છુંદાવે છે. આંખના ખૂણે ત્રણ ટપકાં અને હડપરાંગે ટપકાંના ત્રિકોણ છુંદાવે છે. હાથે પાતાનું અથવા બહેનપણીનું કે ભાઇબંધનું નામ, માર, ફૂલ, વીંછી જેવાં છુંદણાં પડાવે છે, પગે આંખા અને માર પડાવે છે. કપાળે એક ટપકું, ખીજલેખા અથવા બીજલેખા અને ત્રિશળ પડાવે છે.

પુરુષો હાથે પોતાનું અથવા ભાઈંબધનું નામ, ફૂલ, વીંછી, હનુમાન જેવાં છૂ'દર્શો કુંદાવે છે.

આદિવાસીઓમાં જુત્વવેલિધ્ય ઘણું છે. લગ્ન, ઈંદ, મેળા કે ઉત્સવ વખતે જાત જાતનાં જુત્યો થાય છે. જુત્ય વખતે રામહેલ, વાંસળી કે પીસવા અને તાલ માટે કરતાલ વગાડે છે. મેળામાં મસ્ત બનીને નાચે ત્યારે વસ્ત્ર અલંકાર અને છૂંદણાં તેમના રૂપમાં એકાકાર બનીને રૂપના જાદુ રચે છે.

પીકોરો આદિવાસી દેવ છે. તેમના લગ્નની સવારીમાં ઘણા દેવા આવ્યા. તેમને બેસાડવામાં આવ્યા, એમ ગણીને સીંત ઉપર તેમના સવારી સાથેના અને સવારી વગરના ઘોડા દેવામાં આવે છે. તેમાં ગણેશ અને બાળા હોઢળના ઘોડા ગળી રંગના, બાળા છેદ, પીકોરો, પીકોરી, પીકોરાની માતા, રાણી કાજળ, રાણી મેખલના ઘોડા, દેવાના રાજ્ય ભાજના સવારી-વાળા હાથી, વહી લખારી, આલો કણાળી, ક્રેડાર, સૂર્ય, ચંદ્ર, વાલ, ખેતર, બાર માથાના

શંકરભાઈ સામાભાઇ તડવી

125

ધણી, નકટી ભૂતભુના ઘાડા અને બીજા ગામદેવના ઘાડા ઉપરાંત ભૂંડ, માર, કોયલ જેવાં ઘણાં ચિત્રો દારે છે. દારનારા લખારા કહેવાય છે. તે પર પરાગત ચિત્રો દારે છે. પીઠારાચિત્ર રાડવા જાતિમાં જ પ્રચલિત છે.

નાનીનાત રાકવા અને ડુંગરાલીલમાં દિવાળી ઉપર ભીંતચિત્રો દારવામાં આવે છે. આ બીંતચિત્રોમાં ફૂલ, વેલ, હક્ષ, માર, જીઢ્યુ, હાંસડી જેવી ડીઝાઈના હાય છે. આ ચિત્રો સફેદ ચાક્રથી પાડવામાં આવે છે.

આદિવાસી દેવ-દેવીઓનું સ્થાન માલું કહેવાય છે. ત્યાં મૂર્તિઓ હોતી નથી. હોળી, દિવાસા અને દિવાળી ઉપર પૂજા કરવામાં આવે છે. ત્યારે માટીના ઘોડા અને ઢાપુ મૂકવામાં આવે છે. મ'દિર હોતું નથી. એટલે તારુ બાંધવા માટે ચિતરામણુવાળા ખૂંટડા રાપેલા હોય અથવા લાકડાના દરવાજા ચઢાવેલા હોય ત્યાં બાંધે છે.

ધર **ઉ**પર સુશાલન માટે માર, વિમાન ખેસાડે છે. આમ આદિવાસીજીવન કલા ભર્યું છે.

## **ગ્રન્થાવલાેકન**

પદ્માન્તરે: લે. રાજેન્દ્ર નાણાવટી, પ્ર. રજિસ્ટ્રાર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા– ૧૯૯૨, પૃ. ૬ + ૧૧૭, કિંમત રૂા. ૪૩=૦૦.

મ. સ. યુનિ.ના સ'સ્કૃત-પાલિ-પ્રાકૃત વિભાગના અધ્યક્ષ ડાં. રાજેન્દ્ર ર્ય. નાણાવટીએ સ'સ્કૃત નાટકા વિશે જુદા જુદા પ્રસ'ગાએ અને વિવિધ નિમિત્તોએ લખેલા લેખાના તાજેતરમાં પ્રયટ થયેલા સ'ત્રહ તે 'પદાન્તરે'. નાટ્યવિવેચન નાટક સાથેની તન્મયતા પછીના ડગલે જિલા રહીને નાટક પર કરેલા દષ્ટિક્ષેપ છે એવું માનનાર શ્રી નાણાવટીએ પાતે પ્રેક્ષકની તન્મયતા અને પ્રાશ્ચિકના તટસ્થતાભર્યા દષ્ટિક્ષેપ વડે સ'સ્કૃત સાહિત્યનાં વિવિધ નાટકોને અવલાકયાં છે ને અનેક નવીન નિષ્કર્ષો તારવ્યા છે જે સ'સ્કૃત નાટ્યવિવેચનની એક સુખદ ઘટના છે.

કુલ ૧૩ લેખા પૈકી પ્રથમ લેખ 'या शुम्रवस्नावृता 'માં, કि શુદ્રક કૃત ' મૃચ્છકટિકમ્ ' ના ત્રીજ અંકમાં શિવિલક ચૌરકમેં કરતી વેળા ચારીનું પણ જાણે વ્યવસ્થિત શાસ્ત્ર હોય તે રીતે વિચારે—આચરે છે તેના સંદર્ભમાં તેઓ, તસ્કરવિદ્યાનું શાસ્ત્ર રચવા પાછળ આપણા પૂર્વજોની મૂળગામી દિષ્ટ દેખાય છે તેવું જણાવી, ત્રાન કદી ખરાબ હોતું નથી કે કલંકિત બનતું નથી, કલંકિત તો એ ત્રાનને પ્રયોજનારની વૃત્તિ—દૃષ્ટિ હોય છે—સરસ્વતીનાં વસ્ત્રો તો હંમેશાં સ્વચ્છ જ હોય છે એવે જે નિષ્કર્ષ તારવે છે એ તેમની ગુણુપ્રાહી નાટ્યાવવેચનાની આગવી ભૂમિકા રચી આપે છે.

'ભાસ નાટકચક્ર—એક દેષ્ટિપાત '—આ દિતીય લેખમાં, ભાસનાં ૧૩ નાટકોની તલસ્પર્શી સમીક્ષા કરી અંતે ભાસની નાટ્યકલાના ઉત્તમ અંશા તેમણે તારવ્યા છે, જેમાં નાટ્યાત્મક પ્રયોજન માટે ખ્યાત વસ્તુમાં પ્રગલ્ભ પરિવર્તનો, સફળતાનાં ઉપકરણ જેવાં પતાકાસ્થાનકો, નાટ્યાત્મક વકોક્તિ, નાટ્યશસ્ત્રના નિયમાનું યથાયિત ઉલ્લંધન, નાટ્યાત્મક પ્રયોજન ધરાવતા વર્ણુનાત્મક અંશા, સંક્ષિપત—ઝડપી—લક્ષ્યવેધી અને ભાવાની નિળિડતા વ્યક્ત કરનારા ને કાર્યસાધક એવા સંવાદો, નાટકકારની તટસ્થતા અને પરકાયાપ્રવેશની કળાના પરિણામસ્વરૂપ, જ્યંત પાત્રાલેખનથી ઓપતાં ને મનાવૈજ્ઞાનિક અંશાથી સભર એવાં પાત્રોની વૈવિધ્યભરી સૃષ્ટિ, નાટ્યાત્મક ક્ષણ પકડવાની સ્તૂઝ, મનુષ્યસારપમાં શ્રહા વગેરેના સમાવેશ થાય છે. આ તમામ ઉત્તમ અંશા તેમણે વિવિધ કાંતઓમાંથી યોગ્ય ઉદાહરણા આપી સિદ્ધ કરી બતાવ્યા છે.

'ભાસની વાસવદત્તા '–આ લેખમાં, ઉદયનનું પદ્માવતી સાથે લગ્ન થઇ શકે તે માટેની અનુકૃળતા કરી આપવાના **હેતુ**થી વાસવદત્તા પૂરેપૂરી સભાનતાપૂર્વ ક યોગન્ધરાયણની યોજનામાં એડાઈ અને એ રીતે એણે જાણીબૂઝીને શહાદત વહારી લીધી એવું જે અનેક વિવેચકો

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય'. પુ. ૧૯, અંક ૧-૧, દીપાત્સવી-વર્સતપંચમી અંક, નવેશ્વર ૧૯૯૧-ફેપ્યુઆરી ૧૯૯૨, પૂ. ૧૨૭-૧૪૨.

૧૧૮ મહેશ ચંપકલાલ

કહે છે તેના સંદર્ભમાં તેઓ જણાવે છે કે આર્યનારીના એ આદર્શ કદાચ હાઇ શંક પરંતુ સંભાવતતાના દિષ્ટિએ એ પ્રતીતિકર જણાતા નથી ને વાસવદત્તાના પાત્રને નબળું પાડનારા સિંહ થાય છે. તેમની દિષ્ટિએ તેન ભાસે, વાસવદત્તાના પાત્ર માટેના પ્રબળ પરંતુ આરંભમાં અધિકારાપેક્ષા અને અસહનશીલ પ્રેમ જ ક્રમે ક્રમે કેવું પરિવર્તન તેના પાત્રમાં સાધે છે તેનું સૂક્ષ્મ દર્શન કરાવ્યું છે. પદ્માવતીનું આભિજત્ય અને પતિ ઉદયનના સાનુકોશ પ્રેમ એ જંતે વાસવદત્તાના ચિત્ત ઉપર વિજય મેળવે છે અને અંતે એ પોતાના પ્રણયવિશ્વમાં પદ્માવતીનેય સમાવી લે છે. વાસવદત્તાના ચિત્તના આ વિકાસ સ્વાભાવિક તેટલા જ મનાહર રીતે આલેખાયા છે. એના વ્યક્તિત્વમાં દેખાતું આ સૂક્ષ્મ પરિવર્તન વાસવદત્તાના પાત્રને અશક્ય બાદશેમયતામાંથા ઉગારી લઇ એને વધુ વાસ્તવિક અને તેથા છવન્ત, ધબકતું બનાવા મૂકે છે. વાસવદત્તાના પાત્રના સંદર્ભમાં આર્યનારીત્ર જેવાં નાટયેતર કારણોને લીધે મહીં પણ પાત્રના કૃમિક ચૈતસિક વિકાસનું નિરૂપણ જેવાં નાટચલક્ષા કારણોને લીધે પાત્રાલેખનની ઉત્તમતા સિદ્ધ કરી બતાવતું શ્રી નાણાવટીનું આ નિરીક્ષણ સાચે જન્નવીન અને વિવેચનની નવી કેડી કંડારી આપનારું છે.

' ખ્યાતવૃત્તનું નવું અર્થધટન : ઊરૂભાંગમ '- પ્રસ્તુત લેખમાં મહાભારતના ઇર્ષ્યાત્રસ્ત, નખશિખ દૃષ્ટ એવા ખલનાયક દુર્યોધનને સંસ્કૃત નાટકના નાયક તરીકે રજૂ કરવામાં અને તેને પ્રેક્ષકોની સહાનભતિ જીતી લે તેવી રીતે આલેખવામાં ભાસે ગળ કથાનકની વિગતામાં તિરસ્કાર-પરસ્કાર-પરિવર્તન પ્રક્ષેપણની જે નાની માટી પ્રક્રિયાએ કરી છે તેવું નિરૂપણ, શ્રી નાણાવટીની અત્યાંત સક્ષ્મ અને વેધક એવી વિવેચકદ્રષ્ટિતું દ્યોતક બની રહે છે. દુર્યોધનને, અત્યાંત પરિચિત એવા કૃટિલ રાજકારહાના સંદર્ભમાંથી છૂટા પાડીને અત્યંત સ્નેહાળ સ્વજનાના સંદર્ભમાં મૂકી આપે એવા, નવા પાત્રાલેખન માટેના ભીતિરૂપ જેવા પ્રસંગની નાટવલેખન માટે પસ દગી. જાણીતી ઘટનાના સ્થળ વર્ણનને-એના ભૌતિક પરિમાણને વિષ્કંભકમાં સીમિત કરી પરાક્ષ રાખે ને બૌદ્ધિક, તાર્કિક અને લાગણીજન્ય પરિમાણા મુખ્ય અંકમાં પ્રસક્ષાંતરૂપે તેવી વસ્તસ કલના, દુર્યોધનના પાત્રનાં વિવિધ-ખૌદ્ધિક, ભાવિક, લાગણીજન્ય અને હાર્દિક-સ્તરોને ક્રમશ : પ્રગટ કરી આપે તેવા ચાર પ્રકારનાં પાત્રા-સૌનિકો, બલરામ, સ્વજતા અને અધત્થામા-ની યોજના, દુર્યોધનને રજૂ કરવા માટે પાંડવાના નહીં પણ દુર્યોધનના જ પક્ષના માણસાના દર્ષિકોણનું નિરૂપણ, પાંડવા પ્રત્યેના દુર્યોધનના આજવન ગૈરપૂર્ણ વ્યવહારના મળમાં ઈર્ષ્યા નહીં પણ ક્ષત્રિયવટ હોવાનું આલેખન-આ બધાં નાટ્યલક્ષી ઉપકરણોથી જ સાસ દુર્યોધનનું પાત્ર ઉદાત્ત, ગૌરવપૂર્ણ, ન્યાયી, છતાં કપઢના ભાગ બનતું અને તેથા પ્રેક્ષકના સંપૂર્ણ સહાનુભૃતિ જીતી લેતું કેવી રીતે, આલેખી શકયા છે એનું સુક્ષ્મ દષ્ટિથી કરવામાં આવેલું નિરૂપણ પદાન્તરે કરેલા દષ્ટિક્ષેપનું ઉત્કૃષ્ટ ઉદાહરણ છે.

' માલવિકાગ્નિમિત્રમમાં નાયિકાના વિલમ્બિત પ્રવેશ '–લેખમાં નાયિકા માલવિકાના વિલમ્બિત પ્રવેશને તેમણે ક્ષમ્ય નહીં પણ સુયાજિત અને સૃક્ષ્મ ઔચિત્યપૂર્વ કનો જણાવ્યો છે. તેમની દષ્ટિએ નાયિકાના વિલમ્બિત પ્રવેશ એ વસ્તુસ વિધાનની શિથિલતા નહીં પરંતુ બીજથી કલાગમ પર્ય તેના સંપૂર્ણ કાર્યના એક સમુચિત ભાગ છે. આ અંગે સ્પષ્ટતા કરતાં તેઓ

ચન્થાવલા કન ૧૨૯

જણાવે છે કે નાયક અગ્નિમિત્રના દર્શિબ 'દુશી નિરૂપાયેલી તમામ ઘટનાઓના સંદર્ભમાં જો તેને તપાસવામાં આવે તો માલવિકાનું ચિત્ર જોઇ તે એના પ્રત્યે આગ્નિમિત્રનું આકર્ષાવું એ કથાનકનું બીજ છે જયારે નાંયકાની પૂર્ણ પણે પ્રાપ્તિ તે ફલાગમ છે. શ્રવણ, દર્શન, સ્પર્શન, પ્રેમોન્ પચરણુ અને પરિણયન એ તબક્કાઓમાં રાજ્ય પોતાના પ્રિય પાત્રને ક્રમશઃ પ્રાપ્ત કરતો જાય છે અને આ જ પાંચ તબક્કા પાંચ અંકોમાં નિરૂપાયેલા જોવા મળે છે. એટલે પ્રથમ અંકમાં નાયિકાને અંગે નાયકની કેવળ શ્રવણુ અવસ્થાનું જ આલેખન ઇષ્ટ હોવાને લીધે અને દર્શનની અવસ્થાનું નિરૂપણુ બીજા અંકમાં ઉદ્દિષ્ટ હોવાને લીધે જ માલવિકાના પ્રવેશ વિલંબથી થયો છે. આમ નાયિકાના વિલમ્બિત પ્રવેશની ઘટનાને નાટકની કાર્યાવસ્થાએ સાથે સાંકળો તેને તાર્કિક કેરવવામાં આવી છે જે કૃતિલક્ષી વિવેચનાનું ઉત્તમ શિખર છે.

'અતિકાન્તા ઇરાવિત '—લેખમાં ઇરાવતીના પાત્રાલેખનમાં કાલિદાસે દાખવેલી કુશળતાના તેમણે મહિમા કર્યો છે. નાયિકાના પ્રતિપક્ષ સતત હારતા ભતાવવા એ સંસ્કૃત નાટકમાં એક સ્વાભાવિક ઘટના છે પણ કાલિદાસની વિશેષતા એ છે કે તેમણે પરિસ્થિતિના અંકાડા એવી કુશળતાથી ગાહવ્યા છે કે ઇરાવતી બધે હારતી આવતી દેખાય છે છતાં એ ખરેખર હારે છે એમ સ્પષ્ટ રીતે બતાવી ના શકાય એમ કહી ઇરાવતીનું મધ્યા રાણી તરીકેનું ગૌરવ જળવી રાખી ખંડિતા નાયિકા પ્રત્યેના આદરયુક્ત સમભાવ પ્રગટ કર્યો છે તે કાલિદાસની માટી લાક્ષાણકતા હોવાનું તેમણે જણાવ્યું છે. 'અભિદ્યાન શાકુંતલ 'માં પ્રતિનાયિકા કયાય આવતી નથી તેના સંદર્ભમાં તેઓ જણાવે છે કે સપત્નીના રાષ્ક્રભાવ નાયિકાના જ નહીં, નાયિકા દ્વારા નાયકના પાત્રને પણ હાનિ કરે છે એ વાત ઇરાવતીના પાત્રમાંથી સમજ્યા પછી કાલિદાસે શકુંતલા સિવાયની કોઇ રાજવલ્લભાને રંગમંચ પર આવવા દીધી નથી. આ નિરીક્ષણ ખરે જ ધ્યાનાર્હ બની રહે છે.

'કાલિદાસનાં નારીપાત્રો: મનાવ્યાપાર અને સંવેદના'—લેખમાં તેમણે કાલીદાસનાં વિવિધ નારી પાત્રોના મનાવ્યાપાર અને સંવેદનાનું નિર્મણ કરવાનું તાકયું છે પરંતુ તેમાં તેઓ ધાર્યું નિશાન ચૂકી ગયા હોય એમ લાગે છે કારણ ક બહુધા શંકુતલાના પાત્રને કેન્દ્રમાં રાખી તેમણે આધુનિક મનોવિજ્ઞાને સ્વીકારેલાં ચિત્તનાં ત્રણ તત્ત્વા Id Ego અને Super ego શકું તલાના પાત્રમાં કયા સ્વરૂપે જોવા મળે છે તેની છણાવટ કરી છે. કાલીદાસનાં અન્ય સ્ત્રીપાત્રોનાં મનાવ્યપાર અને સંવેદનાનું પૃથકકરણ કરવાનું તેમણે ટાળ્યું છે. તેમ છતાં "વ્યક્તિ માત્રની 'સ્વ'ને પામવાની ઝંખનાથી પ્રેરાઈને કરાતી દેહાશ્રિત પ્રવૃત્તિનું સૌથી વ્યાપકરૂપ એટલે પ્રણય અને તે કાલિદાસની તમામ રચનાઓનો કેન્દ્રવર્તી વિષય છે." "પુરુષની બહુગામિતા (દુષ્યન્તના પાત્રના સંદર્ભમાં) સૂધમ અર્થમાં પુરુષની સ્વવાચકની શોધ છે." "શકું તલાને ઓળખવા વીંટી જોઈએ જ…એ વાસ્તવમાં તે ક્ષત્રિય સમાજની સ્ત્રી પ્રત્યેની વૃત્તિ—વર્ત ણૂકની સામે કાલીદાસે ધરેલા અરીસા છે" "સ્ત્રીની માટી જ મૂળ દિવ્ય અને પુરુષ પાતે પણ દિવ્ય ભૂમિકા પર પહેંચીને જ એને અને એના દ્વારા સ્વનો વિસ્તાર પામી શકે એવું કાલિદાસનું દર્શન આ નાટ્યકૃતિમાં પ્રગટે છે"—વગેરે વિધાના તેમનાં આગવાં નિરીક્ષણ અને નવીન નિષ્કર્ષોની ઝાંખી કરાવે છે.

સ્વા ૧૩

૧૩૦ મહેશ થ'પુકલાલ

'હર્ષનાં નાટકા ઉપર કાલિદાસની અસર'—નામક લેખમાં હર્ષની નાત્યરચનાએ—નાગનન્દમ્, પ્રિયદર્શિકા અને રત્નાવલી–કાલિદાસની નાત્યકૃતિઓની કેટલે અ શે અસર પામી છે તેની વિગતવાર છણાવટ કરવામાં આવી છે. કાલિદાસનાં નાટકોમાંની આખે આખા પ્રસંગા, શબ્દપ્રયોગા, પ્રાંતરૂપા લીધાં હોવા હતાં હર્ષની નાત્યકૃતિએ વર્ષ્યુનિયા સમૃદ્ધ અને કાવ્યશક્તિના તેમજ કલ્પનાશક્તિના મનાર્મ અને આંજી નાંખી દે તેવા ચમકારા ધરાવતી હોવાથી તેઓ હર્ષને ચત્રમહીના તરીકે એલળખાવે છે.

'કવિ ગંગાંધરકૃત ગંગાદાસ-પ્રતાપિલાસ—નાટક'-લેખમાં ગંગાદાસ પ્રતાપ-વિલાસ—નાટકના વસ્તુવિધાનની લંખાસુપૂર્વક સર્ચા કર્યા પછી મધ્યકાલીન ગુજરાતમાં રચાયેલાં સંસ્કૃત નાટકોમાં તે સૌથા વધારે નોંધપાત્ર વિશેષતાએ ધરાવે છે તેનું વિધાન કરી એ વિશેષતાએમાં તેઓ નાટ્યલક્ષી કરતાં નાટ્યેતર એવી વિશેષતાએમાં ગણાવે છે જેમ કે પુરાતત્ત્વવિદેષ માટે રસપ્રદ અને ઉપયોગી નીવડે તેનું ચાંપાનેરના કિલ્લાનું ઝીણવટભર્યું ને વિસ્તૃત વર્ણન, ઈસ્લામી તવારીખથી સામા પક્ષની દષ્ટિએ ઐતિહાસિક ઘટનાનું નિરૂપણ થવાને લીધે તેનું આગતું દસ્તાવેજી મૂલ્ય વગેરે. જો કે એક નાટ્યલક્ષી વિશેષતાના ઉલ્લેખ પણ તેમણે કર્યો છે. નાટ્યકાર મહત્ત્વના પાત્રોના રંગમાં પર પ્રથમ પ્રવેશ થાય તે વખતે તેમના પાત્રોન્ચિત પહેરવેશ, રંગમુષા, ચાલ, વ્યક્તિત્વ વગેરેનું સહજ કાવ્યાત્મક શેલીએ વર્ણન આપે છે. તેના આધારે તેઓ પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત નાટકોમાં પાત્રપારચાયક રંગસ્ત્ર્યના મૂકનાર કવિ ગંગાધર કદાચ પહેલો હોવાનું તથા એ રંગસૂચના જેમ્સ બેરીના નાટકોના રંગસ્ત્ર્યના સાથે સામ્ય ધરાવતાં હોવાનું જણાવે છે. નાટકના નવ અંકોના આધારે નવરાત્રિના ઉત્સવમાં રાજના એક અંક લેખે નવ દિવસામાં મહાકાલીના માંદરના આસ્થાનમાં પ્રમાં તે ભજવાયું હોવું જોઈએ એવા નિષ્કર્ષ પર તેઓ આવે છે.

' છાયાશાકુન્તલમ્ '—લેખમાં આચાર્ય જે. ટી. પરીખ કૃત ' છાયાશાકુન્તલમ્ 'એ આ સદીના ચીથા દાયકામાં સર્જા યેલી રમણીય લઘુ નાટ્યરચના હોવાનું જણાવી, નાટ્યકાર દારા ' ઉત્તરરામચરિત 'માં પ્રયોજ્યેલી છાયાસીતાની કલ્પનાના વિનિયેત્ર કાલદાસના ' અભિજ્ઞાન શાકુ'તલ 'ની 'કથામાં કેવી રીતે કરવામાં આવ્યો તેની વિગતવાર છણાવટ તેમણે કરી છે. કથા કાલદાસની રાખીને અને દ્રષ્ટિબિંદુ ભવભૂતિનું અપનાવીને લેખકે દાખવેલી સર્જ કતા તેમણે વિવિધ દ્રષ્ટિકાંશુથી સિદ્ધ કરી બતાવી છે. પ્રાચીન સંસ્કૃત નાટ્ય પરંપરાના બધા અંશા જળવાઇ રહ્યા હતાં એના આકાર અવિચીન એકાંકી નાટિકાની વિભાવનાને પ્રતિકૃળ ન હોવાના સમુચિત દાવા પણ કર્યો છે.

' સંસ્કૃત નાટકમાં વિદૂષક '—આ અંતિમ લેખમાં સંસ્કૃત નાટકના સ્થાયા પાત્ર stock character 'વિદૂષક સંખંધી શ્રી. છે. કે. ભટ તથા શ્રી છે. ટી. પરીખનાં વિધાનાના ગુર્ણદાપની સમીક્ષા સવિશેષપણ કરી હોવા છતાં 'વિદૂષક ' સંખંધી પાતાનાં આગવાં મ'તવ્યા પણ વ્યક્ત કર્યા છે, જેમ કે—વિદૂષક બાહ્મણ જ હોય એ શાઆદેશનું એક પરિણામ કદાય એ યત્સાવર્શાકનં ૧૭૧

આવ્યું છે કે ધ્યાક્ષણને હાસ્ય નિષ્પન્ન કરવા માટે ભૂખાળવા, ભૂલકણા, મૂર્ખ-ઠાંઠ, ગગા આલેખી શકાય પણ શઠ-દુષ્ટ-ઉદ્દંક તા ન જ ખતાવાય. દુષ્ટતા કે ઉદ્દંડતા દ્વારા હાસ્ય નિષ્પન્ન કરવા માટે શકાર, વિટ કે કાપાલિક જેવાં પાત્રોનો જ આધાર લેવા પડે.

'પદાન્તર'ના તમામ લેખામાં તન્મયતા અને તટસ્થતાના મુંદર સમન્વય થયા છે એ તેની આગવી વિશેષતા છે. સમગ્ર વિવેચના કૃતિલક્ષી રહી છે. કૃતિમાંથી જ વિવિધ ઉદાહરણા, સંદર્ભો આપી તેમણે પાતાનાં મંતવ્યાની તાર્કિકપણે પુષ્ટિ કરી છે. સંસ્કૃત નાટકો સંબંધી રહે અને બંધિયાર થઈ ગયેલી વિવેચનામાં 'પદાન્તરે'નવી ચેતનાના, તાજગીના સંચાર કરે છે અને નાટ્યવિવેચનાની એક નવી દિશા ચીંધે છે. અસ્તુ!

નાટચવિભાગ, મ. સ. યુનિવર્સિટી, વડાદરા.

મહેશ ચંપકલાલ

**શ્રીમદ્ભગવદ્ગીતા સ્વયંભાષ્ય** (પ્રશ્નોત્તર) : લેખક અને પ્રકાશક : શ્રી રામદાસ રેવાદાસ પટેલ, જૂની હેાસ્ટેલ, રેલ્વે સ્ટેશન સામે, દરાપરા રાેડ, મુ. પાદરા, જિ. વડાદરા, આવૃત્તિ—૧, ૧૯૯૩, પૃ. ૧૬ + ૩૮૦ + ૧૧, કિંમત રાે. પ૦.

ભગવદ્વગીતા મહાભારતના અનેક રત્નામાંનું સર્વ શ્રેષ્ઠ રતન છે. કુરુક્ષેત્રની રણભૂમિમાં યુદ્ધ કરવા માટે પ્રવૃત્ત થયેલા સ્વજનોને જોઈને અર્જુનનું ચિત્ત ક્ષુબ્ધ થઇ જાય છે, ત્યારે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ તેને શ્રાત્રધર્મ સમજાવે છે અને જ્ઞાન, કર્મ તથા ભક્તિના ખાધ આપે છે. આવા અનુપમ શ્રેશના સ્થિતા શ્રી વેદવ્યાસ છે.

શ્રીમદ્ભગવદ્ગીતાનાં અત્યાર સુધીમાં અનેક ભાષાંતરા, ભાષ્યો જગતની વિવિધ ભાષાઓમાં થયેલાં છે; પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં ગીતાના શ્લોકવાર ભાષ્યને બદલે પ્રશ્નોત્તરી દ્વારા મુક્ત રીતે ગીતાના વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ગીતા દ્વારા જવનના પ્રત્યેક પ્રશ્નોને આવરી લેવા પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો છે. અહીં લેખકના દિષ્ટિળિ દુમાં મૌલિકતા અને નાવિન્ય જણાય છે એ આ પ્રથનું આકર્ષક પાસું છે. પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, વડાદરાના નિયામક ડૉ. આર. ટી. વ્યાસ પુસ્તકના ઉપાદ્દથાતમાં લેખકના અભિપ્રાયની તેલ લે છે—''ગીતા એ ઉચિત મનાયોગપૂર્વક વાંચવામાં આવે તેન તેની સમજૂતીની આવશ્કયતા રહેતી નથી " લેખકના જણાવ્યા પ્રમાણે તેઓશ્રીના શિક્ષક રવભાવે તેમના સુદીર્થકાળના ગીતાના ચિતન અને મનનના ફળસ્વરૂપે આ પુસ્તક આકાર પાય્યું છે. '' અસંખ્ય ભાષ્યો, ટીકાએન, આલાચનાત્મક નિખધાની હારમાળામાં, ગીતાસાહિસરત્નાકરમાં આ પુસ્તક એક અણુમાલ રતન સાળિત થવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. '' એમ ડૉ. વ્યાસનું મંતવ્ય છે. પ્રેત. ડૉ. સાંડેસરાના મત મુજબ લેખકે ગીતાનું ઊંદુ 'અધ્યયન કર્યું' છે અને વાચકના સર્વ સંશ્યો દૂર કરવા પ્રયતન કર્યો છે. પ્રેત. ડૉ. કાંટાવાળા આમુખમાં તેલે છે કે અહીં ગીતાવિષયક વિશાળ વાચન અને લા ચિતનનો નિચાડ સરળ ભાષામાં રજૂ થયા છે.

વૈ કર્વ

ઉષા હ્રહ્મચારી

મૂળ ભગવદ્વગીતાના અઢાર અધ્યાય જે ક્રમમાં નિરૂપાયા છે તે જ ક્રમ લેખકે જાળવી રાખ્યો છે. અનુક્રમણુકામાં પ્રથમથી અંતિમ અધ્યાયનો અને ઉપસંહારના ઉલ્લેખ છે. પણ પ્રંથનું વિષયવસ્તુ પ્રશ્નો તરરૂપે લાકિ લાગ્ય શૈલીમાં નિરૂપાયું છે. અધ્યાયની શરૂઆત 'શ્રા ભગવાન ઉવાચ'થી યાય છે તેમાં પાછળના અધ્યાયના અધૂરા રહેલા મુદ્દાની છણાવટ કરવામાં આવી છે. શ્રી કૃષ્ણે અર્જુનને યુદ્ધ લડવા માટે આદેશ આપ્યા હાેવા છતાં અર્જુને ઈન્કાર કર્યો (અ. ૨/૯) શ્રી કૃષ્ણુને આ બાયતે માઠું લાગી શકે કારણ કે અર્જુને કૃષ્ણુની પ્રતિષ્ઠાને આંખપ લગાડી કહેવાય. સામાન્ય માનવીને સ્પર્શતા આ પ્રશ્ન સચોટ છે. પ્રત્યુત્તરરૂપે લેખક નાંધે છે કે શ્રી કૃષ્ણુ આ સમયે પ્રભાવશાળો નેતાને છાજે તેવું વર્તન કરે છે. વણુસેલી પરિસ્થિતિને વધુ બગડવા ન દેતાં બહુ શાંતિથી, અપાર ધીર્યથી પ્રશ્નને હલ કરે છે. શ્રીકૃષ્ણુના મુખ પર ક્રોધની લક્ષીર કરકતી નથી કે ન તા અર્જુન પ્રત્યેના તિરસ્કારના ભાવ. પાતે દેહ છે એમ માનવું અત્તાન છે અને પાતે કર્મના કર્તા છે એમ માનવું અહાંકાર છે (અ. ૩/૨૭) તેથી માનવી ભોકતા બનીને સુખદુઃખ ભાગવે છે (અ. ૧૩/૨૦, ૨૧). માટે શ્રીયાર્થાએ આત્મા, અસંગ છે એમ માની પ્રભુચિતન પર ધાન કેન્દ્રિત કરવું. ગીતા કર્મ સાથે લક્તિ પર વધુ ભાર મૂકે છે. (અ. ૮/૭)

ધર્મ ભ્રષ્ટ એટલે શું ? તેના જવાળમાં લેખક જણાવે છે કે ધર્મના અર્થ હિન્દુ, મુસ્લિમ, ખ્રિસ્તી વગેરે સાંપ્રદાયક રઢ અર્થ ગીતા નથી કરતી. અર્જુનના ક્ષત્રિય ધર્મના આચરણને શ્રીકૃષ્ણ સમર્થન આપે છે. (અ. ૨/૫). પરધર્મનું આચરણ ધર્મ ભ્રષ્ટ-કર્ત વ્યભ્રષ્ટ કરાવે છે સ્વધર્મનું આચરણ શ્રીષ્ઠ છે, જે માક્ષ અપાવે છે. (અ. ૩/૩૫; ૧૮/૪૭)

ગીતાના મુખ્ય સ'દેશા શા છે? એક જ, સ્વભાવજ કર્મ ળ'ને ક્ષેત્રે ફળદાતા થઇ શકે છે. સિક્કાની બે બાજુ સમાન તે એક્ફપ છે. નિષ્કામ ભાવથી કરાતું કર્મ ત્રણ ફળ આપે છે. ૧ જીવનનિર્વાહ. ૨ શૈયપ્રાપ્તિ. ૩ સૃષ્ટિયક.

અહીં પ્રશ્ન ઉદ્દલવે છે કે નિષ્કામ કર્મનું કળ શું? લેખકના મંતવ્ય મુજબ ૧. ભૌતિક સુખ વિધેયાત્મક રીતે ભોગવે. ૨. મૃત્યુ પછી જીવનમુક્ત બને. નિષ્કામભાવે કર્મ કરીને સમૃદ્ધ રાજ્ય ભાગવવા શ્રીકૃષ્ણ અર્જીનને કહે છે (અ. ૧૧/૩૩). જે હ્રદ્યસ્થ ઇશ્વરના સાક્ષીપણામાં કર્મ કરે છે તેના વિજય, યશ અને ભૌતિક અલ્યુદ્ધ થાય છે (અ. ૧૮/૭૮).

સંકલ્પનું જન્મસ્થાન મન છે. સંકલ્પાેમાંથી કામ—ઘચ્છા જન્મે (અ. ૬/૨૪)— તેમાંથી કર્મ ઉદ્ભવે, હર્ષ-શાક જન્મે. આમ સુખ-દુઃખ, જન્મ-મરણનું ચક્ર ચાલ્યા કરે. કર્મયાેગ માટે ભગવાન કહે છે કે કર્મસંન્યાસ અને કર્મયાેગ એ ખંતે માક્ષ આપનાસ છે. પણ કર્મસંન્યાસ કરતાં કર્મયાેગ ચડિયાતાે છે (અ. ૫/૨). અંતિમ અધ્યાયમાં સમસ્ત બાધનાે સાર ભગવાને કહ્યાે છે. સાંખ્યયાેગ, કર્મયાેગ અને ભક્તિયાેગમાં ભક્તિયાેગ (અ. ૨–૭, અ. ૧૮–૬૫, ૬૬) શ્રેષ્ઠ છે તેથાે તેનાે આશ્રય કરવા જણાવ્યું છે. અંતમાં પ્રથના ઉપસંહારમાં પણ પ્રશ્નાત્તરી સારર્પે ટાંકીને જિજ્ઞાસુના પ્રશ્નોનું સમાધાન કરવામાં લેખક સફળ થયા છે.

ભગવદ્ાીતામાં યાેગના ઉપદેશ આપનાર શ્રી કૃષ્ણ સ્વય યાેગાેનાં લક્ષણા આચરતા. તેઓ જીવનમાં અને કવનમાં સમાન હતા. ગ્રન્થાવલાકન ૧૭૩

લેખકના મત મુજબ ગીતા સ્વય' ભાષ્ય છે. પ્રસ્તાવનામાં જે કહેવામાં આવ્યું છે તે પ્રમાણે ગીતા પ્રશ્નરૂપે રજૂ કરીને ઉત્તર આપવાના લેખકના પ્રયત્ન આદિથી અ'ત સુધી રહ્યો છે. સમસ્ત ગીતામાં ભગવાનના દિવ્ય જન્મ અને કર્મોની ગાયા છે.

ંગીતા 'એ વ્યવહારશાસ્ત્ર છે. પ્રસ્તુત પુસ્તક વિનાેબાજીનાં ગીતાપ્રવચના અને પ્રેા. મગનલાલ પંડચાના 'ગીતામૃત 'નું સ્મર્ણ કરાવે છે. અહીં 'class' અને 'Mass' બંનેને ખ્યાલમાં રાખીને ગીતાના વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. પ્રશ્નાત્તરી દ્વારા લેખકના વિશાળ વાચન અને સૂક્ષ્મ અવલાેકનના પરિચય થાય છે. પુસ્તકની ખાંધણી, છપાઈ મધ્યમ કક્ષાનાં છે. આ પુસ્તકના પ્રકાશન માટે લેખકશ્રીને ધન્યવાદ ઘટે છે.

પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય વડોદરા.

ઉષા પ્રક્ષચારી

\* \*

'કવિતાની વાત' સંપાદક—સુરેશ દલાલ, પ્ર. રજિસ્દ્રાર, શ્રીમતી ના. દા. ઠાકરસી મહિલા વિદ્યાપીઠ, ૧, નાથીબાઇ ઠાકરસી રાેડ, મુંબઇ–૪૦૦ ૦૨૦, આવૃત્તિ ૧, ૧૯૯૧, ૫. ૨૩૨.

અહીં સુરેશ દલાલ, કાવ્યજગતની ૮૭ જેટલી પસંદગીની રચનાએ સમેતના આસ્વાદાને ' કવિતાની વાત ' રૂપે સાધાર પ્રસ્તુત કરવા તાકે છે. નરસિંહ–મીરાં, કળીર જેવા આપણા મધ્યકાલીન ભક્તકવિએા, સુન્દરમ્-ઉમાશ કર અને રાજેન્દ્ર-નિરજન જેવા યુગપ્રભાવક કવિએા અને સ્વીન્દ્રનાથ ટાગાર ભારતીય વૈધિક કવિપ્રતિભાની રચનાએ સાથે રશિયન કવિ આના આપ્યાતાવા ('સ્વપ્નમાં'), સ્પેનિશ કવિ યિમિનેઝ ('અ'તિમ યાત્રા'), બ્રિટિશ કવિ કેથેલિન રેઇન ('હું') અને શ્રીક કવિ યાનિસ રિતસોસ ('એ જ રાત') કે આફ્રિકન કવિ કાલ વેન્ડેલ હાઇન્સ (' હવે તે..છે') જેવા વિદેશી કવિએાની રચનાએાની પસ દગી સ પાદકના ખહદ્દ તુલનાત્મક દષ્ટિકો ખુની સહેજ અપેક્ષા ઊભી કરે છે. વિધની ભાતી ગળ કાવ્યસૃષ્ટિના ્ર પરિપ્રેક્ષ્યમાં અને ભા ભાવજગતને મા**ણુ**વાપ્રમા**ણુવાની મને ભૂમિકા આ રી**તે રચાય છે. પ્રજ્**ય**. પ્રકૃતિ અને ભક્તિએ કાવ્યના સનાતન વિષયા તા અહીં સાંપડેજ પરંતુ એ સાથે મનુષ્ય-જુવનની વિશ્વવ્યાપ્ત વિલક્ષણ ભાવસ પત્તિના ને તેની અભિવ્યક્તિની અવનવી રીતિના પણ સંત્રહની રચનાએાની સુદીર્ઘ ત્રિજ્યામાં સમાસ થાય છે. આમ છતાં મેલાણી, સ્નેહરશ્મિ, હરીશ મીનાશ્રુ જેવા આપણા ઘરદીવડાએાની કોક રચના 'કવિતાની વાત' સંચયમાં જેવા મળી હોત તા ખસૂસ ગમત. જો કે સ'પાદકની નિષ્ઠા વિશે કોઇ સંદેહ ન જ હોય કારેલું 'તેઓ ' કાવ્યના આસ્વાદમાં તેઓ નોંધે છે: "આપ**ણી પ્રજા દૂરનું દે**ખે છે અને પાસેનું દેખતી નથી : આપણે વાતવાતમાં લાેકાં, બાેદલેર, રિલ્કે, વાલેરીની વાતા કરીએ **છીએ પણ** આપણી ભારતની ભાષાના કવિએાના પરિચય કેળવતા નથી. એમની કવિતા સાથે હળતાલળતા નથી. પશ્ચિમની કવિતા પ્રત્યે અતિઆદર ભલે હાૈય પણ ભારતની ભાષાની કવિતા પ્રત્યે અનાદર એ આપણે

ર્વે કર્ષ નિર્માર્થ નિર્માય

સમતુલા ગુમાવી ખેડા છીએ એની નિશાની છે. " ઉક્ત કેક્યિત, આ સંત્રહમાં ભારતીય ભાષાઓની રચનાએાના વિશેષ સમાવેશની અપેક્ષા જગાવે તેવી છે.

સુરેશ દલાલ કવિ છે તેથી કાવ્યાની એક કવિમાનસ પરની છાપ એમનાં રસદર્શનામાં ઝીલાઇ છે. કવિતાનું રસદર્શન અહીં કવિતાઇ શૈલીમાં પમાય છે. ઘણાંખરાં રસદર્શનાં અછડતાં, સંક્ષિપ્ત રૂપનાં ને ભાવસંદર્ભને અલપઝલપ ઝીલતાં છે. અહીં રસદર્શના કાવ્યના જીવનસંદર્ભ ખાલી આપે છે ખરાં પરંતુ મૂળગત ભાવસંદર્ભથી જાણે દૂર રહી જતા ન હોય એમ લાગ્યા કરે છે. ઉશનસનું 'પ્રશાન્ત ક્ષણ ' કે રમેશ પારેખના 'કાગ્રણની ઝાળઝાળ ' જેવી રચનાઓના મુખ્ય ભાવનું વિવર્ણ થતું હોય તેમ લાગે તો ક્યારેક પદ્યમાં–કાવ્યમાં રજૂ થયેલા ભાવ શબ્દાન્તરે ગદ્યમાં રજૂ થતા હોય એવા પાતળા પાતનાં રસદર્શના થઈ જાય છે. આસ્વાદની કક્ષા અહીં એકસરમાં નથી. 'સ્ત્રી તેના પ્રિયતમને' (કેથેલિન રેઈન)ના જે આસ્વાદ છે તેવા ઉત્યી કક્ષાના આસ્વાદો એછા જડે; એ કાવ્યના કળારૂપને સુરેશભાઇએ અનેકધા ખાલી આપ્યું છે. 'માગું બસ રાતવાસા જ હું ' એ રા. વિ. પાઠકની કૃતિનું રસદર્શન સામાન્ય સમજબામાત્રથી આગળ વધતું નથા. 'શિપ્પરું ઉત્યાં'ના આસ્વાદમાં ઉમળકાના અભાવ વર્તાય છે તો ક્યાંક કોવકમના ઉઘાડની અપેક્ષા રહી જતી જબાય છે (ઉદા. 'સૂર્યને શિક્ષા કરા ') જો કે હરીન્દ્ર દવેનું–' તે તમે યાદ આવ્યાં 'કે અમૃત ઘાયલના ' ચાટ મેડારી ' ( પૃ. ૬૯ ) જેવાં પ્રબુયકાવ્યાનાં રસદર્શન એક'દરે અસરકારક ને મમંગાની બન્યાં છે.

સરેશ દલાલની રસદંશોનરીતિ અનાખા છે. એક કાવ્યની વાત કરતાં, સામ્ય ધરાવતાં અનેક કાવ્યના સ'સ્કારા આલેખે છે, એ રીતે ભાવવિશ્વના વિસ્તાર ને પૂર્તિ દાખવે છે. કિશાર શાહના કાવ્યત રસદર્શન કરાવતાં અભિવ્યક્તિના સામ્યવાળું 'એક પ'ખીતે ક'ઈક–' કાવ્ય તેમને સ્ફરે છે; જો કે આ સાથે અન્ય કાવ્ય જે ઉદ્ધૃત કર્યું છે ( પૃ. ૧૯ ) તેના કવિના નામાલ્લેખ કર્યો હોત તા ? વિમિનેઝના 'અ'તિમ યાત્રા ' કાવ્યના કરૂ શાભાવના સ'દર્ભે, રાવજીના ' આભાસી મૃત્યુના ગીત 'ની છેલ્લી ચાર પંક્તિઓને વિશેષ કર્ણ બતાવી છે. 'કુવડિયાના કાંટા ' સાથે ' નજરું લાગા 'ને સ<mark>રખાવવામાં ઔચિત્ય રહેલું</mark> છે પરંતુ કબીરના 'મુખડા કયા દેખા ... 'ના ભાવજગતના સ'દભે' પ્રિયકાન્તનું સમયના સાનાવિષયક કાવ્યન્ વિવરણ મળ કૃતિના કેન્દ્રીબંદુથી ઘણું દૂર જતું લાગે છે. ' ચંદ્રકાન્તના ભાંગીને ભુક્કો કરીએ ' એ આધુનિક કવિ ચંદ્રકાન્ત શેઠની રચના સાથે ગાંધીયુગના કાવ સુન્દરમનું 'ઘણ ઉઠાવ ' કાવ્યને પણ ' જેવા જેવું ' કહીને કયારેક તા સંપાદક અભ્યાસુઓની તુલનાત્મકરીતિ માટે પડકાર પણ ઊભા કરી આપે છે! જો કે સુન્દરમના 'માહનકા 'ના રસદર્શનમાં ટાંકેલ એ જ 'કાહેકો રતિયા બનાઈ ' જેવા સર્વથા સુંદર ગીતના જ આસ્વાદ કેમ નહીં કરાવ્યા હોય તેનું વિસ્મય પણ કોઇ ને થાય. સામ્યસ્વ્યક કાવ્યોના ઉધૃતિકરણ દ્વારા એક જ ભાવસંદર્ભ કવિ ને રચના-એંદ્રે કેવી રીતે નવીનરૂપમાં ઉઘડે છે તે અવલાકવાના તુલનાત્મક દષ્ટિકોણને એ રીતે અહીં અવકાશ મળ્યા છે.

કાવ્યા અંગેના પ્રતિભાવા ક્યારેક શુદ્ધ આત્મલક્ષી રૂપમાં તા ઘણીવાર અલ કારોમાં રજૂ થાય છે. ' હું તા અમથી ઊભી'તી ' કાવ્યના પ્રતિભાવમાં તેઓ કહે છે; '.......... આ ગીત જોઈને ય-થાવલાકન ૧૩૫

હું ઘાયલ થઇ ગયો ''. આ જ ગીત વિશે, ભાવમુલક નહીં પર'તુ પ્રશ'સામુલક અભિપ્રાય આપતાં કહ્યું છે: " આ ગીત માનાલિઝાના સ્મિત જેવું છે" ( પૃ. ૧૫૩ ). રમણીય અસ્પષ્ટતાઓ ઊલી કરતી અભિપ્રાયોની આલંકારિક ખેરાત સપાટી પરના વર્ષ્ટનથી વિશેષ કંઇ નીપજવતી નથી. " પતાંગયા જેવું જ આ નાજુક ગીત છે અને કવિએ શબ્દનાં પાનપાનને અહીં રંગ્યાં છે" ( પૃ. ૧૨૨ ) એમ કહેવાથી રૂપાયનની પ્રક્રિયાના વિશેષ પ્રમાના નથી. ચટકાળા ભાષાના વ્યામાહ ક્યારેક ચળરાકિયાં વિધાનારૂપે કે ભાષારમતરૂપે વ્યક્ત થાય છે : " દર્દ એ સર્જકની અનામત અને સલામત મૂડી છે (પૃ. ૪), '' પ્રેમમાં મનના કરારો હોય છે. અને બેકરાર હદયની વાતા હોય છે. " ( પૂ. ૧૪૮ ), " લાહીને સુષ્માથી સુષ્માભર્યું કરી મુકે " ( પૂ. ક ). પ્રાસાનુ--પ્રાસ અને પ્રાસસામ્યથા અર્થ**ભેદ ઊભે**। કરવાની લાક્ષણિકતા પણ જણાય છે : િસ્વ–સ્થતા**ત**ે અતે સર્વ -સ્થતાનું આ કાવ્ય છે" ( પૃ. ૧૪૬ ). આ પ્રકારના ભાષાવ્યાયામ એક દરે સાહજિક જ ખાતા નથી. " હૃદયનું વિશ્વ અને વિશ્વનું હૃદય એ એકાકાર છે" ( પૃ. ૧૩૩) જેવી વ્યુત્ક્રમવાળા રચનાએ પણ અર્થખાધની દબ્ટિએ સુગમ બનતી નથી." એની છુદ્ધિ પ્રતાના પર્યાય જેવી છે " (પૃ. ૧૬૮) જેવાં વિધાનામાં 'છાહિ ' અને 'પ્રતા'ના અર્થ ભેદની સંકુલતા પણ ઊભી થઇ શકે. '' ધીરજ એટલે કૃદ્ધાવસ્થા અને રાકેલાં આંસુનું ગદ્ય '' જેવાં સુત્રો સંકુલતાના પર્યાય3પ બનતાં પણ લાગે. 'હદયના રાગના રાગ<sup>7</sup>, 'લાગણીની લાવણી 'કે 'વહાલના વળગાડ ' જેવાં રૂપકોથી ભાષાને શણગારવાનું વલણ પણ જણાય છે. શંલીવિલાસ, શૈલીવિત્યાસ અને શૈલીવેડાના આયામામાં ક્યાંક એકાદા વાક્યને લસરકે કાવ્યના હાર્દને નિર્દે શવામાં ભાષાગભાવ લેખે પણ લાગ્યા છે. કાવ્યના ભાવસ દર્ભથી અતિરિક્ત એવા ભાષાગભવ, અલખત, નિરર્ધ ક ખની રહે છે. ચંદ્રવદનના ' પાંદડી શી..... 'ના આરંભ બ્રુઓ : '' ચંદ્રવદન મહેતા એટલે પવનની **લહેરખી** નહીં પણ વાવાઝોડું. દીવાની જ્યાત નહીં પણ મશાલ. ચંદ્રવદન મહેતા એટલે જળના ત્રીણા છાંટા નહીં પણ વાદળના ગડગડાટ અને વીજળીના ચમકારા ... ''( પ્ર. ૨૦૫ ). કાવ્યના રસદર્શન પરત્વે આ વાણી(વલાસ અપ્રસ્તુત જણાય છે. એ કે આવી ક્રાઈ સુરત શાસ્ત્રીયતામાં બધાવા કરતાં, મનભાવન કાવ્યથી ભાવવિભાર ખનીને લિજ્જતભર્યા શબ્દોમાં પ્રતિભાવ આપવાનું જ આસ્વાદ કે ઉચિત માન્યું છે. તેથી જ 'કાઇ કે કહ્યું છે.... '( પૃ. ૪૦ ) જણાવીને તેના સંદર્ભ આપવા તેંગ્રા રાકાયા નથી. ગુજરાતી કવિતા— સાહિત્યનાં ' લ્યા ' વાળાં કાવ્યમાં નરસિંહમીરાંનાં ' માધવ લ્યા 'ના સુવિદિત સ'દર્ભ ગુકી જાય છે અને જગદીશ જોષીના સંબંધકાવ્યમાં છ મીડાંને સ્થાને પાંચ મીડાં ગણી લેવાના વિગતદાષ પણ કરે છે. આમ છતાં કાવ્યને પામવાની તેમની મથામણ ને સંનિષ્ઠા અછતાં રહેતાં નથા. 'તેઓ,' કાવ્યમાં પીંજરાના અર્થધટનની કેટકેટલી શક્યતાએ તેમણે નાણી છે! આળપંપાળ વિનાના નિભેળ આસ્વાદા અહીં નથી. તેમ વિવેચનની કે વિવેચનપરિભાષાની ચુસ્તતાના આગ્રહ પણ જણાતા નથી. આ આસ્વાદા સમૃદ્ધ ચિત્રકોષના, લલિત નિખધના સંકત આપતી શૈલીમાં પરિષ્ણમેલા પ્રતિભાવા છે. સુરેશ દલાલે કંડારેલી આસ્વાદકેડીનું રંગદરી<sup>©</sup> વલના અહીં પણ સુપેરે પ્રવર્ત માન છે.

ગુજરાતી વિભાગ, આર્ટ્સ ફેક્લ્ટી, એમ. એસ. યુનિવર્સિટી, વડાદરા.

જોસેફ પરમાર

૧૩૬ દેવદત્ત જેશી

વિવધ વિદ્યાવિનાં (લેખસંત્રહ): લે. જેઠાલાલ ત્રિવેદી, પ્ર. મંથગાં છિ વડાંદરા વતી કલ્પના માહન ખારાટ, રહ, સુનીતા સાસાયટી, અંકાટા રાડ, વડાંદરા—રે., આ. ૧, ૧૯૯૦, પૃ. ૨૫૪, કિ. રૂા. ૬૦.

શ્રી. જેઠાલાલ ત્રિવેદાના વિવિધ વિદ્યાઓમાં ગતિ પ્રગતિ હતી. એમણે વિવિધ વિષયોનાં કરેલાં સંશોધના—સંપાદના, એમણે ચર્ચે લા વિષયોના પ્રતિભાવાના પ્રત્યુત્તરરૂપે લખેલા વિવિધ સામયિકોમાં પ્રકાશિત કરેલા લેખાના સંચયરૂપ આ પુસ્તક વડાદરાની પ્રચોષ્ઠિ (વિવધ વિષયનાં પુસ્તકોની ચર્ચા કરતું અભ્યાસજૂય) વતી પ્રકાશિત થાય છે એમાં ઔચિત્ય છે. સંપાદિકા કલ્પના માહન બારાટને અભિનંદન. કેમ કે આ પુસ્તકમાં કેટલાક એવા વિષયોની ચર્ચા—માહિતી છે કે જે વિષે જાણવા માટે તાતકાલિક હાથવગા સંદર્ભોન પણ મળે. કલ બત્રીસ લેખામાં પહેલા ચાર લેખ નરસિંહ મહેતા વિષેના સંશાધનાત્મક લેખ છે. 'નરસિંહ મહેતા: 'ઢાલની બીજી બાજુ'માં 'નરસિંહ મહેતાં વ્યક્તિત્વ અને કર્તૃત્વ' એ લેખકના પ્રથમાંનાં અમુક વિધાના અગે શ્રી. નરાત્તમ પલાણે કરેલાં વિધાનાનો રદિયા આપ્યા છે. સત્યાન્વેષણની દષ્ટિએ આવા ઊહાપોહ આવકાર્ય ગણ્યો છે. 'ઢાલની ત્રોજી બાજુ' એ નરાત્તમ પલાણે લખેલ નરસિંહ મહેતાના સમયને સ્પર્શતી કેટલીક હપ્તકો લેખકના લખની પ્રત્યુત્તરરૂપે પ્રગટ થઈ. 'નરસિંહ મહેતા: કેટલીક સ્પષ્ટતા 'માં શ્રી પલાણની પુનરુક્તિઓનું સંક્ષેપમાં નિરાકરણ કર્યું છે જેમાં લેખકની તટસ્થ અભ્યાસદિષ્ટ સાથે નરસિંહના વ્યક્તિત્વને સમજવાની દષ્ટિ પણ જેને શકાય છે.

'નરસિંહના સમયઃ ક. મા. મુન<mark>શીની નજરે 'શ્રી. મુનશીએ નરસિંહના વૃદ્ધ</mark>માન્ય સમય ( સં. ૧૪૭૦થી ૧૫૩૫ )ના અસ્વીકાર કરી નવમાન્ય સમય સૃચિત કર્યો. એમના મતને સમર્થન આપી લેખક જન્મસંવત ૧૫૪૦ આસપાસ અને મરણ (કવનકાલસમાપ્તિ) સં. ૧૫૯૫ આસપાસ આપી મુનશીના અભિપ્રાયને સમર્થન આપતા નવીન પુરાવા–આધારા રજ કર્યા છે. ' રાજસ્થાનીમાં નરસિંહ મહેતાનું ચરિત્ર ' એ લેખ વાંચતાં લેખકને ' હોંડું ખાળતાં લાધી પાળ 'તા અનુભવ થયા હાય એમ લાગે. મીરાંખાઈના ' નરસીજી રા માહેરા 'નું સ પાદન કરવામાં રાજસ્થાન પ્રાન્યવિદ્યા પ્રતિષ્ઠાન, એધપુર ખાતે નરસિંહનાં કેટલાંક રાજસ્થાની પદ ત્યાંથી અને બિકાનેરથી હિંદી-રાજસ્થાની પદ પ્રાપ્ત કર્યાં. આ બન્નેના સંપાદનના કાર્યંને અનુ-લક્ષીને નરસિંહ અને મીરાંજીવનને સ્પર્શતું કેટલુંક પ્રગટ-અપ્રગટ સાહિત્ય અવલાકતાં. નરસિંહના જીવન વિષે રાજસ્થાનના જુદા જુદા કવિએ!એ લખેલી જુદી જુદી કૃતિએ! વાંચી નરસિંહ વિષે જે કેટલીક જુદા જ પ્રકારની ઘટનાઓ-હક્ષીકતા જેવા મળી તે હસ્તપ્રતાની વિગતા સાથે રજ કરી છે. માહેરા કર્યા અને કચારે ભરાયા તે વિષે કાળ છ પૂર્વક વિચારણા થવાની જરૂર છે. હારમાળાની હસ્તપ્રતામાં આપેલી જુદી જુદી સાલ અને મિતિને કલ્પિત માની ઉશેટી દેવા કરતાં એ સાલા નરસિંહ મહેતાના સમય ઉપર કદાચ નવા પ્રકાશ પણ નાખા જાય એવા નિદે શ કર્યો છે. માહેરાની કવિતાના વિવિધ કવિઓની કૃતિઓની સરખામણી સાથે આસ્યાદ કરાવ્યા છે.

થ-થાવલાકત ૧૩૭

' કવિ ભાલાયુ અને ત્રજભાષા 'માં શ્રી. કે. કા. શાસ્ત્રીએ ભાલાયુના સમય (સં. ૧૫૫૦– ૧૫૭૫) અંગે કરેલાં વિધાનાની તપાસ આદરી છે. મુદ્દાસર દલીલા કરી રા. ચુ. માદીના ભાલાયુના સમય (સં. ૧૪૬૧–૧૫૪૫) અંગેના મતતું સમર્થન કર્યું છે.

મીરાંના જીવન વિષે થયેલાં સંશોધનોને 'મીરાં-જીવનના કેટલાક પ્રશ્નો 'માં ચકાસવામાં આવ્યાં છે. મીરાંબાઈનાં ભારતભરમાંથી મળતાં પ્રામાિષ્ણક પદાનું એક સંપાદન ચીવટથી તૈયાર કરવાની અગત્યના નિર્દેશ કર્યો છે.

સંતવાણીમાં ડગલે ને પગલે આવતા કેટલાક યોગપરક પા!રભાષિક શબ્દો અને યોગપરક ક્રિયાઓ વિષેતી વિસ્તૃત ચર્ચા 'સંતવાણીમાં હઠયોગ અને કુંડલિની ' એ લેખમાં મળે છે. ''સાવધાની રાખીએ તા પણ ભૂલા પડાય એવા અટપટા આ વિષય છે" કહી અવતરણા આપી ગેરસમજ જણાઇ હોય ત્યાં સ્પષ્ટતા કરી છે.

'ભૂતપૂર્વ વડાદરા રાજ્યની વહીવટી ભાષાનીતિ 'માં વડાદરા રાજ્યની વહીવટી ભાષાનીતિ વિષેના કેટલાક ખ્યાલા રજૂ કરવાનું લક્ષ્ય રાખી લેખક સયાજીરાવ ગાયકવાડે રાજ્યવહીવટ શુદ્ધ ગુજરાતીમાં ચલાવવા માટે કરેલા પ્રયાસાની વિગતે માહિતી આપી છે. એમને એ પ્રેરણા મળી હતી છત્રપતિ શિવાજીમાંથી. શિવાજીએ ફારસીને બદલે મરાઠીમાં રાજયવહીવટ ચલાવવાના નિર્ણય કર્યો હતો. એમની પ્રેરણાથી તૈયાર થયેલ 'રાજ્યવ્યવહારદ્રાશ' અને સયાજીરાવની પ્રેરણાથી 'શ્રી સયાજીશાસનશબ્દકલ્પતરું 'ની રચના અને પ્રસિદ્ધિની વાત કરી રાજવહીવટની ભાષા બદલવાનું કાર્ય કેટલું કપરું છે તે 'શિવાજી છત્રપતિના રાજ્યવ્યવહાર કોશ 'માં સમજાવી કોશની સાદાહરણ વિસ્તૃત માહિતી આપી છે.

' મધ્યકાલીન રાજ્યશાસનપરિભાષા 'માં પરિભાષા અંગે શિવાજી અને સયાજીરાવના પ્રયત્નો વિષેના આગળના લેખોના મુદ્દાઓનું પુનરાવર્તન છે. જમીન મહેસૂલખાતું, સેનાવિભાગ વગેરેની પરિભાષાની સમજૂતી સાથે મધ્યકાલીન સમાજની જીવનપ્રણાલિકા અને મર્યાદાઓનું સંક્ષિપ્ત, સૂચક ચિત્ર રજૂ કર્યું છે.

' સારસ્વતમંડળની સંસ્કૃતિ માં મહેસાણા જિલ્લામાં વહેતી સરસ્વતી નદી અને તે પ્રદેશના સંસ્કારસ્વામીઓની અતૃષ્ટ પરંપરાને કારણે 'સારસ્વતમંડળ 'નામની યેાગ્યતા દર્શાવી એની સંસ્કૃતિની પરંપરાને સમજવા માટે ગુજરાતના પ્રાચીન ઇતિહાસની સંક્ષેપમાં સમજ આપી છે. પાટણની હેમચંદ્રસ્તૃરિ સિદ્ધરાજ જેવી વિભૂતિઓનું સાંસ્કૃતિક પ્રદાન વર્ણવી પાટણના સુવર્ણ યુગની જાહાજલાલીના આલેખ આપ્યા છે. પાટણે ગુજરાતનાં સંસ્કાર, સાહિત્ય, કલાના વારસા અમદાવાદને આપ્યા એમ જણાવી સિદ્ધપુરના રુદ્રમહાલય, માઢરાનું સૂર્ય મંદિર અને શિલ્પસ્થાપત્વના અવશેષાવાળાં અનેક ગામાના ઉલ્લેખ સાથે આણુનાં વસ્તુપાલ–તેજપાલનાં મંદિરાનું સ્મરણ કર્યું' છે. લાલણ, લીમથી માંડીને રઘુવીર ચોધરી, જયશંકર સુંદરી જેવાઓએ એ સાહિત્યસેવાપરંપરા ચાલુ રાખી છે તેની સગૌરવ નોંધ લઇ આ મંડળની મીનલ, ચોલાદેવી, તાના–રીરી જેવા ઓઓની ગૌરવગાથાનું સ્મરણ કર્યું' છે. વિવિધ કોમાનું વૈશિષ્ટ્ય દર્શાવી નવભારતના ઘડતરમાં તેમના પ્રદાનને બિરદાવ્યું છે.

સ્વા ૧૮

૧૩૮ દેવદત્ત નેશી

' સુવર્ષુ સિહિના પિતા નાગાર્જુન 'માં સિલ્કસ'પ્રદાય, નાથસં પ્રદાયની ઉત્પત્તિનાં કારણા આપી નાગાર્જુનના જીવનની વિગત આપી છે. નાલંદાના નિવામક સરહભદ્રના આદેશથી નાગાર્જુન પાન પર બેસીને સમુદ્રપાર જઇ સુવર્ષુ બનાવવાની વિદ્યા શીખવા ગયેલા. સરહભદ્રે શ્રીશેલ પર્વત પર રહેવાની સૂચના કરી હોવાથી નાગાર્જુન ત્યાં રહે છે અને ત્યાં સુવર્ષુ સિહિનું કેન્દ્ર બને છે. નાગાર્જુન નામે બીજા એક સિહની માહિતી પણ આપી છે. પ્રસ'ગાલેખનથી લેખ રસપ્રદ બન્યો છે. બધા જ લેખા સ'શાધનાત્મક માહિતીથી સભર તો છે જ.

પારસમણિ નિર્માણ કરવાની વિદ્યાનું મૂળ ભારતમાંથી ખીજન દેશમાં પ્રસર્યાનું અનુમાન ' આબેહયાત: અમૃતરસ 'માં કર્યું છે. શ્રી છોટાલાલ માસ્તરરચિત ' યોગિનીકુમારી 'માં જે ' હરગૌરીરસ 'નું વિવરણ છે તે દિવ્યરસાયન આબેહયાત એટલે અમૃત અને પારસમણિ બેલનું કાર્ય સિદ્ધ કરી આપે છે તેની માહિતી સાથે રસસિદ્ધોનું સૃષ્ટિચક (વર્લ્ડ વ્હીલ) રસસાધકોના સંકતોનું રહસ્ય વગેરે અદ્દલુત માહિતી આપી છે. ' રસબ્રહ્મ પારદ 'માં પારાને સિદ્ધ કરવાથી અજર—અમર થવાય, આકાશગમન કરી શકાય એમ જણાવી એમાંના આકાશગમનના ઈ. ૧૮૯૫માં શિવકર તળપદેના ચાપાટીના મેદાનમાં થયેલા પ્રયોગની વિગત સાથે પારદમાંથી ' પૂર્ણ યંદ્રોદય ' નામનું જે મહત્ત્વનું ઓથધ નિર્માણ થયું તેની સંક્ષેપમાં માહિતી આપી છે. ' ગ્રુટિકાપ્રયોગ 'માં સિદ્ધોના ત્રણ પ્રકાર નિરતિસિદ્ધ, સુરતિસિદ્ધ અને કનકસિદ્ધમાંના કનકસિદ્ધ વિષે લખ્યું છે. લેખકની વનસ્પતિ અંગેની જિજ્ઞાસા અને તે અંગેનું ગ્રાન જોવા મળે છે. સાહિત્યક સંશોધનમાં અને વનસ્પતિ અંગે પણ ચકાસણીને મહત્ત્વ આપતા લેખક પંડિત ભીમાચાર્ય જ દ્વારા તાંભાના સોનામાં રૂપાંતરની વાત કહે છે સારે આપણા દેશની આવી કેટલીય વિદ્યાઓ લુપ્તપ્રાય થઇ ગઇ છે એના ખ્યાલ આવે.

' અમૃતરસના શાધક 'માં બ્રહ્મચારી મહારાજ અને પંજાબી ક્રીમિયાગર વચ્ચેના સંવાદ દ્વારા સિદ્ધિ મેળવવામાં વરસા ત્રીતે છતાં સિદ્ધિ ન પણ મળે એ જાણી શકાય છે સાથે ક્રીમિયાગરની ધૂર્વતા પુરવાર થયાનું જણાવી પરાક્ષ રીતે સાવધાન રહેવા જણાવ્યું છે.

ંલાલગુ`ડી ' નામની જડી<mark>ણુદીની</mark> વાત ' કીમિયાગી<mark>રાની સનમ 'માં</mark> છે.

ગારુડીવિદ્યા અને મંત્રતંત્ર સાચાં હશે ? મંત્રથી સાપ ઉતરી શંક એ ખરુ હશે ? આ પ્રશ્નો સાથે સંકળાયેલા કેટલાક કિસ્સાઓનું વર્ણન 'સર્પદંશ અને મંત્રપ્રયોગ 'માં કર્યું' છે. આ જાતના અને બીજા મંત્રો વિષે વિદ્યાન અને મનાવિદ્યાનની દિષ્ટિએ વિચાર થવા જોઈએ એમ જબાવી મંત્રોની પાછળ રહેલી સંકલ્પશક્તિ અને તેને સિદ્ધ કરવા માટે વપરાયેલી અનામત સંકલ્પશક્તિનું મહત્ત્વ નિદેશી અક્ષરોની અને શબ્દોની શક્તિ ઉપર પદ્ધતિસરનું સંશાધન થવાની જરૂર પર ભાર મૂક્યો છે. પૂ. કેદારનાથજીના અનુભવાની વિગત આપી ગારુડવિદ્યા અને તેના ચમતકારી ઇલાજો નવી દિષ્ટિએ અભ્યાસ અને સંશોધન માગી રહ્યા છે કહી લેખેક નવી ક્ષિતિએ તરફ અગુલિનિદેશ કર્યો છે. ચમતકારિક અનુભવાનું વૈદ્યાનિક અથઁઘટન આપનારાં શ્રી ભોગીભાઇ ગાંધીનાં પુસ્તકો 'ચમતકારાનું વિદ્યાન ' 'ચમતકારિક શક્તિની શાધમાં ' તથા શ્રી પ્રમાલ ચોકસીનું પુસ્તક 'અદાતના એવારા 'નું સ્મરબા થાય.

ચ-**ગામક્રી**(કુંન ૧૩**૬** 

ચાર્વાકના અનુયાયોઓમાં લગ્નસંસ્થાને હાસ્યાસ્પદ ખનાવતી એક ધાર્મિક વિધિ છેરવી-ચક્રને નામે પ્રચલિત થઈ હતી. અનેક સ્ત્રી પુરુષો ગ્રુપ્ત રીતે તે વિધિમાં ભાગીદાર ખની સ્વૈરવિહાર માગુતાં હતાં. 'છેરવીચક્ર'એ લેખમાં વામમાર્ગના એક ફાંટા કાંચળિયા પંથ અને તેની એક ધ્વચિત્ર ધાર્મિક વિધિના પરિચય આપ્યા છે. આ પ્રકારના વિધિ નવે નામે સમાજનાં અમુક વર્તું ળામાં આજે પણ ફેલાયેલા છે તે સ્મરહ્યુમાં ઝખડી જ્ય. છે. રવીચક્ર એ મૂળ કોલ સંપ્રદાયની એક ધાર્મિક વિધિ મનાતી હતી. ધર્મને નામે થતી લીલાની પશ્ચાદ્દભૂમિકામાં એક પ્રકારનું સામાજિક કે આધ્યાત્મિક તર્કશાસ્ત્ર રહેલું હતું એમ જહ્યાવી આ પરિસ્થિતનાં પ્રેરકળળા તપાસ્યાં છે. ભક્તિમાં પુરુષ્ટના નાંહ પણ સ્ત્રાના ખાસ અધિકાર છે. સૂક્ષ્મ રીતે જોઈએ તો વામમાર્ગનું-બેરવીચક્રનું આ પરાક્ષ પ્રદાન ન ગણાય? એમ પ્રશ્ન મુક્યો છે.

લેખકને એાથારના અનુભવ થાય છે. એના કારણરૂપે ચીદશની અધારી રાતે માેડે સુધી વગડામાં કરવાની ટેવને ગણાવી રૃદિગત ખુલાસાની સાથે મનની—આંતરમનની અપાર શક્તિ અને સાધનાના પ્રભાવ અંગે હજી ઘણું સંશાધન થવું ભાકો છે એમ 'સ્વપ્નસૃષ્ટિના અનુભવ ' એ લેખમાં નાંધે છે.

યોગશાસ્ત્રની એક સિદ્ધ તે પરકાયાપ્રવેશ. શું આ શક્ય છે ? એવા પ્રશ્ન સાથે શંકરાચાયના પરકાયાપ્રવેશના પ્રસંગ નિર્પયો છે. લેખકની પ્રસંગનિર્પણની કલા જોઇ શકાય. છેલ્લે લેખકે તેમંચું છે કે " આ રીતે મહાન યોગીઓ દ્વારા થયેલા પરકાયાપ્રવેશના પ્રસંગા જાણવા મળે છે. એમાં અતિશયો કિતના અંશા તો હશે જ ; છતાં યોગસાધના અને દેહ તથા આત્માના વિજ્ઞાનની દિષ્ટિએ આવા પ્રસંગોના મૂળમાં રહેલા ખ્યાલ કાળજી તપાસ માગી લે છે." (પૃ. ૧૫૫) દેહ અને આત્માના વિજ્ઞાનના જ્ઞાન દ્વારા આવા પ્રસંગા સમજ—સ્વીકારી શકાય એમ કહેલું વધારે યોગ્ય છે. 'કાયાકલ્પ' લેખમાં સુવર્ણ બનાવવાના પ્રયોગ કરનાર પંજાબી ક્રીમિયાગરની વાત પૃત્રસ્ત થાય છે. ચરક—સુશ્રુતે આ પ્રયોગનો જે વિધિ ખતાવેલ છે તે સંક્ષેપમાં જણાવવા સાથે શ્રા મદનમાહન માલવીયજીએ આ પ્રયોગ કરેલા અને દેશપરદેશમાં તે ખૂબ જાણીતા બન્યો હતો એની વિગત આપી છે. પં. સાતવલેકરજીએ પણ આ પ્રયોગ કરી ૧૦૪ વર્ષ સુધા આયુષ્ય લંબાવ્યું હતું એને સ્મરણ થાય. 'કાયાકલ્પના અનુભવ 'માં શ્રી. માલવીયજી તથા શ્રી હરદત્ત શાસ્ત્રોએ તપસી બાબા દ્વારા આ પ્રયોગ કરેલા એની વિગતે વાત કરી લેખકે ચેતવણી આપી છે કે દરેક માણસ આ પ્રયોગ કરવા લાયક નથી. દરેક વૈદ્ય પણ આ પ્રયોગ માટે લાયક નથી. 'તમારાંગના અનુભવ ' આયુર્લે દ્વાર હતી તથા કરી લાયક નથી. 'તમારાંગના અનુભવ ' આયુર્લે દ્વાર હતિથી તથારાંગ દર થયાની વાત કહી જાય છે.

' ચંદ્રોદય સાથે સાનું ઊડે છે?' માં સાનું ચંદ્રોદય સાથે ઊડતું નથી એ વિજ્ઞાનની રીત સાબિત કર્યું છે. તૃષાશામક ફળ કરમદાંની તથા ખાખરવેલ, ફળિયાની માહિતી 'વગડા વચ્ચે 'માં આપી છે અને ટકોર કરી છે—'' ઘરની ને ખેતરની વનસ્પતિ શુલાતી જાય છે, સસ્તાં એાસડિયાં વિસારે પડતાં જાય છે. અને લાકો આંખા મી'ચી પરદેશી પેટન્ટ દવાએા–ઈન્જેકશના, ટેબ્લેટા વગેરે પાછળ દાટ મૂકી રહ્યા છે. " ( પૃ. ૧૭૬ ). 480

हेवहत्त नेशी

ગુજરાતના ગારમાના વતના જેવી રાજસ્થાનના પ્રખુગારના લાેકઉત્સવની ભાવના છે. એ ઉત્સવની માહિતી કાવ્યનાં અવતરણા સાથે 'રાજસ્થાનની ર'ગીલી પ્રખુગાર 'માં આપી છે જેમાં લેખકના લાેકજીવનના અભ્યાસ જણાય છે. ધૂમર નૃત્યના પરિચય રસપ્રદ છે.

' સમુચિત પાઠ-પાઠાંતરાની ખાજ 'માં મધ્યકાલના પ્રમુખ કવિએાનાં સ'પાદનામાં રહી ગયેલા અશુદ્ધ પાઠા વિષે ચર્ચા છે. નરસિંહની અમુક પ'ક્તિએાનાં પાઠાંતરાની ચર્ચામાં લેખકનું પાઠાંપાદક તરીકેનું પાસું જોવા મળે છે.

'શબ્દકોશ 'માં મધ્યકાલીન પદ્મ–સાહિત્યના ઘણા શબ્દો અટપટા કે અગમ્ય હોય છે એટલે મધ્યકાલીન ગુજરાતી કવિતાના અલગ શબ્દકોશ થવા જોઈએ એવા સૂચન સાથે કેટલાક શબ્દોની ચર્ચા કરી છે.

'લાકસાહિત્ય અને લાકવિદ્યા (કેટલીક પાયાની ચર્ચા) 'માં લાકસાહિત્ય, લાેકજીવનવિદ્યા, ફાેકલાેર, ફાેકલીટરેચર, લાેકવાર્તા વગેરે અ'ગે પરિભાષાની દ્રષ્ટિએ જે અત'ત્રતા પ્રવર્ત છે તેની ચર્ચા સાથે લાેકસાહિત્ય એ સાહિત્ય છે? એના જવાબરૂપે એ સાહિત્યનાં સ્વરૂપા, એનું સીમાઅ'કન વગેરે ચર્ચા પછી દ્રષ્ટિસ'પન નવા સંપ્રહા, સંપાદના કરવા માટે હજી તાે ઘણું ઘણું દટાયેલું ધન ઉપલબ્ધ કરવાનું બાકી છે એમ સૂચવ્યું છે. 'કવિકમ'–કોશલ્ય 'માં એ શી રીતે સિદ્ધ થાય તે દર્શાવતાં અભ્યાસ, અવલાેકન, બહુશુતપાણું, ભર્મિ, કલ્પના વગેરેનું મહત્ત્વ બતાવ્યું છે.

'ભારતીય ભડલીસાહિત્યના અધ્યયનની સામગ્રી'માં આ વિષયની સામગ્રી મેળવવા લેખકે કરેલા પરિશ્રમ માન ઉપજાવે તેવા છે. રાજસ્થાન, ઉત્તરપ્રદેશ, ખંગાળ, આસામ, મહારાષ્ટ્ર વગેરે પ્રદેશમાં આ સામગ્રી કયાં ઉપલબ્ધ છે તે દર્શાવવાની સાથે સ'સ્કૃત અને અપ'બ્રશમાં ઉપલબ્ધ સામગ્રીની માહિતી આપી છે.

'મધ્યકાલીન કવિતામાં નારી-વેશબૂધા 'એ લેખ સંદર્ભસામગ્રી તરીકે ઉપયોગી છે, જેમાં સાળ શણુગારનાં નામ ઉપરાંત શરીરનાં વિવિધ અંગાના અલંકારાની માહિતી કાવ્યનાં અવતરણા સાથે આપી છે. મધ્યકાલીન કવિતામાંની નારીમૂર્તિનું સાંક્ષપ્ત રેખાચિત્ર પણ આપ્યું છે.

પ્રસ્તુત માંથ લેખકની બ**હુમુખી** પ્રતિભા પુરવાર કરે છે, સાથે સન્નિષ્ઠ દબ્ટિસ'પન્ન સંશોધક તરીકેની છાપ મૂકી જાય છે.

એારિએન્ટલ ઇન્સ્ટિટ્યૂટ એમ. એસ. યુનિવસિટી, વડાદરા.

हेवहत्त जोशी

સાભાર સ્વીકાર

486

#### સાભાર-સ્વીકાર

- (૧) વે**દનાનાં વાંસવન ( ગઝલ સંગ્રહ)** : લે. રમેશ પંડયા 'આરસ', પ્ર. રત્નેશ આગ. પંડયા, આરસ પ્રકાશન, 'ર'ગરતના', સુલતાનપુરા, ગેલવાડ, વડાદરા– ૩૯૦૦૦૧, આ. ૧, ૧૯૯૩, પૃ. ૮૦, ક્રિમત : રૂા. ૩૦=૦૦.
- (ર) ભવાઇ: તત્ત્વચર્ચા: સં. લવકુમાર મ. દેસાઈ અને મહેશ ચ'પકલાલ, પ્ર. પ્રમુખ, 'અક્ષરા', ૬, આમ્રપાલી સાસાયટી, કારેલીબાગ, વડાદરા—૩૯૦૦૧૮, આ. ૧, ૧૯૯૩, પૃ. Viii + ૮૮, કિંમત: રૂા. ૪૦=૦૦.
- (3) ઓદીચ્યભાસ્કર: લે. મગનલાલ ભગવાનજ જેશી, પ્ર. હરસિદ્ધ મ. જેશી, અધ્યક્ષ, તત્ત્વજ્ઞાન વિભાગ, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા–૩૯૦૦૦૨, આ. ૧, ૧૯૯૩, પૃ. ૧૬ + ૨૪૮, કિંમત: નિ:શુલ્ક.
- (૪) अનુમૃત્તિ∶ લે. અને પ્ર. નલિની પુરાહિત, એ–૮૧, રાધાકૃષ્ણુ પાર્ક, અકોટા સ્ટેડિયમ પાસે, અકોટા, વડાદરાઃ આ. ૧, ૧૯૯૩, પૃ. xvi + ૧૩૮, કિંમતઃ રા. ૪પ=૦૦.
- (પ) श्रीमद्भगवद्गीता: સ્વયંભાષ્ય (પ્રश्नोत्तर): લે. અને પ્ર. રામદાસ પટેલ, જૂની હોસ્ટેલ, રેલ્વે સ્ટેશન સામે, દરાપરા રાેડ, મુ. પાદરા–૩૯૧ ૪૪૦, જિ. વડાેદરા, આ. ૧, ૧૯૯૩, પૃ. ૧૬ + ૩૮૦ + ૧૨, કિંમત: રૂા. પ૦≈૦૦

## OUR NEW RELEASES

|                                                                                                 | Rs.        |         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| Discipline: The Canonical Buddhism of the Vinayapitaka—John                                     |            |         |
| C. Holt                                                                                         | 50         |         |
| Encyclopedia of Indian Philosophies-Karl H. Potter                                              |            |         |
| Vol. I: Bibliography 2nd rev. edn.                                                              | 250        |         |
| Vol. II: Introduction to the Philosophy of Nyaya Vaisesika                                      | 150        |         |
| Vol. III: Advaita Vedanta. Part I                                                               | 175        |         |
| Fragments from Dinnaga—H. N. Randle                                                             | 40         |         |
| Fullness of the Void—Rohit Mehta                                                                | 85 (C      | Cloth)  |
| "difficas of the void told front                                                                | 60 (P      | aper)   |
| Global History of Philosophy 3 Vols-John C Plott.                                               | 195        |         |
| Hindu Philosophy—Theos Bernard                                                                  | 50 ( C     |         |
|                                                                                                 | 30 (P      | aper)   |
| sistory and the Doctrines of the Ajivikas -A. L. Basham                                         | <b>7</b> 5 |         |
| sistory of the Dvaita School of Vedanta—B. N. K. Sharma                                         | 200        |         |
| Eistory of Indian Literature Vol. I-M. Winternitz                                               | 100        |         |
| Aistory of Pre-Buddhistic Indian Philosophy—B. Barua                                            | 125        |         |
| Ladian Sculpture—Stella Kramrisch                                                               | 60         |         |
| J. Krishnamurti and the Nameless Experience—Rohit Mehta                                         | 55 ( C     |         |
|                                                                                                 | 45 (P      | aper)   |
| Language and Society-Michael C. Shapiro and Harold F. Schiffman                                 |            |         |
| Life of Eknath-Justin E. Abbott.                                                                | 50 (C      |         |
|                                                                                                 | 35 (P.     | aper)   |
| Madhyamaka Buddhism: A Comparative Study—Mark Macdowell                                         | 50         |         |
| yaya Sutras of Gotama—Tr. by Nand Lal Sinha                                                     | 80         |         |
| eacock Throne: The Drama of Mogul India-Waldemar Hansen                                         | 120        |         |
| hilosophy of Nagarjuna-K. D. Prithipaul                                                         | 65         |         |
| Prapancasara Tantra—Ed. by Arthur Avalon                                                        | 100 (C     |         |
| •                                                                                               | 75 (P      | aper)   |
| Select Inscriptions. Vol. II—D. C. Sircar                                                       | 200        |         |
|                                                                                                 | 3000       |         |
| Sexual Metaphors and Animal Symbols in Indian Mythology—                                        |            |         |
| Wendy Doniger O'Flaherty                                                                        | 100        |         |
| Siksha Samuccaya: A Compendium of Buddhist Doctrine-                                            | 40         |         |
| Cecil Bendall & W.H.D. Rouse                                                                    | 60         |         |
| Suresvara on Yajnavalkya—Maitreyi Dialogue (Brhadaranyako-<br>panisad 2: 4 and 4: 5)—Shoun Hino | 125        |         |
| Tantraraja Tantra—Ed. by Arthur Avalon & Lakshaman Shastri                                      | 120 ( C    | Cloth ) |
| -                                                                                               | 100 (P     |         |
| Vedic Mythology, 2 Vols-Alfred Hillebrandt; tr. by Sreeramula                                   | 220        |         |
| Rajeswara Sarma                                                                                 | 220        |         |
| For Detailed Catalogue, please write to :-                                                      |            |         |

For Detailed Catalogue, please write to :— MOTILAL BANARSIDASS

Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi-110007 (India)

Regd. No. 9219/63



ચિત્રનં. 3 \* મહિંયમદિની [ચિત્રની સમજૂતી માટે જુએ! આ અંકમાં મુ હ. રાવલ અને મુનીન્દ્ર વી. જોશીના લેખ]

સુદ્રક: શ્રી પ્રહ્લાદ નારાયણ શ્રીવાસ્તવ, મેનેજર, ધી મ. સ. યુનિવર્સિટી આંક ખરેડા પ્રેસ (સાધના પ્રેસ), રાજમહેલ રાડ, વડાદરા; સંપાદક અને પ્રકાશક: મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી ઑફ ખરાડા વતી ડા. રામકૃષ્ણ તુ વ્યાસ, નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યામન્દિર, મ સ વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા-૩૯૦૦૦૧, સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૪