# 2-01621121

અક્ષયતૃતીયા <sup>અ તે</sup> જ નમા ષ્ટ મી

સ્વાધ્યાય અને સંશોધનનું ત્રેમાસિક

भुरता ३०

વિ. સં. ૨૦૪૯

EXCHANGE COP

M.F 3-8



[ચિત્રની સમજૂતી માટે જુએ અમા અંકમાં ૨. ના. મહેતાના લેખ]

स पाहत

મુકુંદ લાલજી વાડેકર

ઉપનિયામક,

પ્રાચ્યવિદ્યામન્દ્રિ,

વહોક્રા

त्र विश्व स्ट्रियम् सत्यंत्रियं सुद्रम्

પ્રાચ્યવિદ્યામિન્દર, મહારાજા સયાજીરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, વડોદરા

# સ્વા ધ્યા ય

# ( अक्षयत्तीया अने जन्माष्ट्रभी अंड)

पुस्त**क ३०, अंक** ३-४

વિ. સં. ૨૦૪૯

એપ્રિલ-ઑગસ્ટ ૧૯૯૩

# અનુક્રમ

|              |                                                                   | <i>મુ</i> ષ્ઠ(ક     |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ૧            | ભારતીય મનેાવિજ્ઞાન : મૂલ્યાંકન– હરસિલ્ક મ. જેશી                   | ૧૨ <b>૯–૧</b> ૩૯    |
| ર            | નવસારી–વેરાવલ–સામનાથ––રમણલાલ નાગરજ મહેતા                          | <b>૧૪</b> ૧–૧૪૨     |
| 3            | કાલિદાસત્રયા—-આર. પી. મહેતા                                       | <b>૧૪૩–૧૪</b> ૫     |
| ४            | ' સ્વપ્નવાસવદત્તમ્ 'અને ' ઉત્તરરામચરિત 'નું તુલનાત્મક અધ્યયન      |                     |
|              | —અંભાલાલ ડી. ઠાકર                                                 | ૧૪૭–૧૫૪             |
| પ            | વિપાકસૂત્રમાં વર્ણિત રાજકીય પરિસ્થિતિ—રસેશ જમીનદાર                | ૧૫૫–૧૬૦             |
| ţ            | ભો. જે. વિદ્યાભવન, મ્યુઝિયમનું મુઘલકાલીન ત્રહણક ખતપત્ર, વિ. સં    | •                   |
|              | ૧૭૩૩—વિભૃતિ વિ. ભટ્ટ                                              | 9 <b>5 9 -</b> 9 50 |
| <sub>9</sub> | રાઇનો દર્પ ખુરાય—કૃષ્ણકાન્ત કડકિયા                                | 986-963             |
| 4            | ગાંધીભક્ત કવિ 'કુસુમાર્કર ' કૃત અપ્રગટ ગાંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન ' |                     |
|              | — ધર્મ ન્દ્ર મ. માસ્તર                                            | १८५–२०१             |
| Ŀ            | કલાવિભાવનામાં સ્વાયત્તતા <b>ઃ સુસાન લે</b> ંગર—હરીશ પ°ડિત         | २०३–२०८             |
| <b>1</b> 0   | લિપિ અંગેના કેટલાક મિથ્યા વિવાદા—નિશીય નટવર ધ્રુવ                 | २०७–२२२             |
| ર ૧          | નિવાપાંજલિ—જયંત પ્રે. ઠાકર                                        | २२३२२८              |
| <b>૧</b> ૨   | ગ્રન્થાવલાકન અને સાભારસ્વીકાર                                     | <b>૨૨૯–૨</b> ૪૫     |

અક્ષયતૃતીયા અને જન્માષ્ટ્રમી, વિ. સ. ૨૦૪૯

એપ્રિલ-ઑગપ્-૧૯૯૩

# ભારતીય મનાવિજ્ઞાન: મૂલ્યાંકન

હરસિંદ્ધ મ. જોષી\*

માનવસ્વભાવ. માનવચિત્ત અને વ્યક્તિત્વ વિશે ભારતીય ચિંતનાત્મક પર પરામાં જે વિચારવામાં આવ્યું છે એ 'ભારતીય મનાવિજ્ઞાન' કહી શકાય તેમ છે. શાસ્ત્રીય દર્શનામાં જે મન વિશે વર્ષ વાર્યું કે પ્રતિપાદિત થયું છે એ ભારતીય ચિતન કે માનસશાસ્ત્રના નામ સાથે સંકળાયેલ છે. સામાન્ય રીતે મનાવિજ્ઞાન વર્તમાન સદીમાં 'પ્રાકૃતિક ' વિજ્ઞાન બન્યું છે. તેથા તે સ'દર્ભમાં તેમ જ પાશ્ચાત્ય તાસ્વિક અને માનસશાસ્ત્રીય પરિપ્રેક્ષ્યમાં ભારતીય મનાવિત્રાન અ'ગે સ'દેહ ઉઠાવવામાં આવે તેવા સ'ભવ છે. પાશ્વાસ મનાવિજ્ઞાન દ્વારા જે પ્રયોગલક્ષી તેમ જ વસ્તશાસ્ત્રીય પદ્ધતિએ અખતાર કરવામાં આવી છે તેની બૂમિકામાં પણ અમુક સામાન્ય સિદ્ધાંતા રહ્યા છે જે પ્રતીતિ, સામાન્યાકરણ અને અંતરૂનિરીક્ષણ પર આધારિત હક્ષકતા ક્રિયાશીલ છે એ णायतने ध्यानमां राभवामां आवे ते। लारतीय मने।विज्ञान के सामान्य रीते ' अ'तल'क्षी अने અ'તરનિરીક્ષણની પહિત ' પર આધારિત છે તેનું યાગ્ય મૃલ્યાંકન કરી શકાય તેમ છે. આ પહિતન તારતમ્ય ' ચિત્તતત્વ ' કે ' ગૈતન્ય ' છે તેથી, ભારતીય મનાવિજ્ઞાન ગૈતન્યના સંદર્ભમાં સમજ શકાય કે તેમાં સંશોધન કરી શકાય તેમ છે.

વ**ત માન સદી: મનાવિજ્ઞાન:** વત માન સદી દરમ્યાન મનાવિજ્ઞાન એક વિજ્ઞાન તરીકે ઠીક ઠીક પરિવર્ત ન પામ્યું છે. એક વિજ્ઞાનની માક્ક મનાવિજ્ઞાન 'વસ્તુલક્ષી' (OBJECTIVE) ખનવાના ઉદ્દેશ સેવે છે. આમ કરવા આગણીસમી સદી દરમ્યાન તે**ણે** તત્ત્વત્રાન સાથે છેડા ફાડી નાખ્યા અને સ્વત'ત્ર ' પ્રાકૃતિક' વિજ્ઞાન હોવાના દાવા કર્યો. ' છવવિજ્ઞાન' ' ભૌતિકશાસ્ત્ર' ' શરીરવિજ્ઞાન ' જેવાં ભૌતિક તેમ જ પ્રાકૃતિક વિજ્ઞાના હેઠળ પાતાનુ કત્°ત્વ સ્વીકાયું". પાશ્ચાત્ય જગતમાં મનાવિજ્ઞાનનું અભ્યાસ-ક્ષેત્ર પરિવર્તિત રહ્યું છે. આ સાથે તેની પહલિશ્રા પણ બદલાવા પામી છે. એ ગણીસમી સદી દરમ્યાન મનાવિજ્ઞાનની પહલિ અ'તર્નિરીક્ષણની તેમ જ સભાન

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદ્યાય ', પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ-ઑગષ્ટ, ૧૯૯૩, યુ. ૧૨**૯**−૧૪•.

<sup>\*</sup> તત્ત્વજ્ઞાન વિભાગ, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા,

180

હરસિદ્ધ મ. જોવી

અતુભવની પદ્ધતિ હતી પરંતુ 'વર્તનવાદ' (BEHAVIORISM) ના પ્રભાવ હેઠળ મના-વિજ્ઞાનની વ્યાખ્યા કેવળ વર્તનના વિજ્ઞાન તરીકે થઇ અને તેને જાણું કે આત્મલક્ષી પ્રક્રિયા સાથે કશી નિસ્પત નથી એમ જણાયું.

મનાવિજ્ઞાનમાં વર્ત નવાદને ભારે સન્માનથી જોવામાં આવતું હતું અને 'પહિતશાસ્ત્ર' તરીકે તેની વિવિધ શાખાઓમાં પ્રયોજવામાં આવતું હતું. તેની અસર અન્ય સામાજિક વિજ્ઞાના પર થઈ છે કારણ કે એ અભિનવ ક્રાંતિકારી હતું અને 'ગૈતન્ય' જેવી કોઈ ળાળતને સ્વીકારતું ન્હોતું. શિક્ષણના સિલ્હાંત પર તેનું વિશેષ ધ્યાન કેન્દ્રિત હતું. કારણ કે શિક્ષણ અને કેળવણીની પદ્ધતિ વસ્તુલક્ષી હતી. ૧૯૫૦ સુધી મનાવિજ્ઞાનના દરજ્જાને વર્ણવતા શ્રિટીશ ચિંતક સિરીલ ખર્ટ કહે છે કે " સૌ પ્રથમ મનાવિજ્ઞાને વિજ્ઞાન સાથે લેવડદેવડ કરી તેમાં ' આત્મા 'ને વેચી નાખ્યા. ત્યાર માન 'ને ખાંધું અને હવે તેના લગભગ અ ત થવા આવ્યા છે ત્યારે ચેતના ખાંઈ ખેડુ છે. <sup>૧</sup> વર્ત નવાદ બાદ મનાવિજ્ઞાનમાં મહત્ત્વની ગ્રુસર એ 'માનસ-પૃથક્કરણ 'શાખાની છે. ' અચેતન 'ના સિદ્ધાંતમાં સંધર્ષ, સ્વપ્ન કે ધ્યેયને તે ઘટાવવાના કે સમજાવવાના પ્રયાસ કરે છે. મનુષ્ય એ પ્રાણીસમાન છે અને મનુષ્યની વિશેષતા એ પ્રાણી કરતાં વિશેષ જૃદિલ દ્વાવાની તેની ચેષ્ટ્રા છે. વર્તમાન સદીના મધ્યભાગમાં આ સિવાય 'માનવતાલક્ષી મનાવિજ્ઞાન ' (Humanistic) विक्रसवा पान्धुं छे. भानवतालक्षी भने।विज्ञान भनुष्यनी विशेषता, तेनी સાત શક્તિઓ. સ્વલક્ષી અનુભવા તેમ જ મૂલ્યા અંગે સંશાધન કરે છે. આ ઉપરાંત 'આંતર-વ્યક્તિલક્ષી મનાવિજ્ઞાન ' (Trans Personal Psychology) વિકસવા પામ્યું છે. એ પણ મનુષ્યની આંતરિક શક્તિઓ, સુપ્ત ભાવનાઓ, આધ્યાત્મિક્તા, પારગામી અનુભૃતિઓ (વશે સંશોધન કરે છે. આંતરવ્યક્તિલક્ષી મનાવિજ્ઞાન પાશ્ચાત્ય અને ભારતીય મનાવિજ્ઞાન વચ્ચે સમન્વય સાધવા પ્રયત્નશીલ છે. ચિંતન અને માનસશાસ્ત્ર વચ્ચે કડી સાંધી શકાય તે બાળતમાં શાધખાળ કરે છે.

વર્ત નવાદ અને માનસ-પૃથક્કરણ વિચારધારાનાં હવે વળતાં પાણી થયાં છે. પરિણામે ચેતનતત્ત્વને ત્રાન-મનોલ્યાપાર અને માનસપ્રક્રિયાને લ્યવસ્થિત મનોવિત્રાનમાં પુન: પ્રવેશ પ્રાપ્ત થયા છે. માનવતાલક્ષી તથા આંતરવ્યક્તિલક્ષી મનોવિત્રાનના ઉદયને લીધે પશ્ચિમના વૈદ્યાનિકો ભારતીય મનોવિત્રાનના અભ્યાસને ઉત્તેજન આપે છે. આ ઉપરાંત સ્નાયુજન્ય શરીરવિત્રાને શરીરના ઘટકો સાથે મનના વ્યાપારા સહસંગ ધિત છે એ શાધ્યું છે અને તે વસ્તુલક્ષા છે એમ દર્શાવ્યું ઇન્દ્રિયાતીત મનોવિત્રાને (Para-Psychology) અતીન્દ્રિય મનોલ્યાપારા, ટેલી-કાઈનેસીસ અને ટેલીપથીની ઘટનાઓને વાજખી કરાવવા પ્રયાસ કર્યો છે.

# દર્શન અને મનાવિજ્ઞાન :

આ પ્રગતિશીલ પરિભળાએ ભારતીય મનાવિજ્ઞાનને મૂલ્યવાન દરજનો આપ્યા છે. રાખદ ઓરનસ્ટાઈને 'યાગ', 'બૌદ્ધ ધર્મ'ના અંતલ ક્ષી (Esoteric) મનાવિજ્ઞાનને સભાન

<sup>1</sup> Burt C.: The Concept of Consciousness; British Journal of Psychology; 1962; 53; pp. 229.

## काश्तीय भने।विज्ञानः भूक्यांडन

139

અવસ્થાના સમકાલીન અભ્યાસ સાથે સાંકળવા પર વિશેષ ભાર મુકયો છે. સમકાલીન મનાવિજ્ઞાનના કાર્ય પ્રદેશ અને વ્યાપ વધુ વિસ્તૃત છે. શુદ્ધ વિજ્ઞાન તરીકે મનાવિજ્ઞાન માનવ-વર્ત બુક અને અનુભવને સંચાલિત કરતાં સામાન્યીકરણા તથા નિયમાને આલેખવા પ્રયત્નશીલ છે અને પ્રયોજિત વિજ્ઞાન તરીકે તે મનાચિકિત્સા (Psychotherapy) દ્વારા માનસિક અસામાન્યતા, ખીમારી અને દૂષણાને દૂર કરવા કોશિશ કરે છે. ભારતમાં જે મનાવિજ્ઞાનના વ્યવહાર અને તેનું શિક્ષણ સિકય છે તે આના જેવા અભ્યાસ અને કાર્ય છે. ભારતીય મનાવિજ્ઞાન એ સ્વતંત્ર વિજ્ઞાન નથી પરંતુ ચિંતન, દર્શ નશાસ્ત્ર, યાગ, સાહિત્ય અને ચિકિત્સાના ભાગ છે. તત્ત્વજ્ઞાનમાં જે ધાર્મિક, નૈતિક, તત્ત્વમીમાંસાપરક ખ્યાલા છે તેને આધાર તરીકે લઈને મનુષ્યના માનસ, સ્વભાવ, વ્યક્તિત્વ અને પરિવર્ત નના કાર્યમાં તે અનુસ્યૃત રહે છે. આ સંદર્ભમાં ઇન્ડીઅન સાઈકોલાજી 'ના કર્તા પ્રા. જદુનાથ સિન્હા કહે છે કે 'ભારતમાં તદ્દન અનુભવલક્ષી (Empirical) મનાવિજ્ઞાન ઉપલબ્ધ નથી પરંતુ તે તત્ત્વમીમાંસા સાથે અવશ્ય સંખ ધિત છે. "3 આમ છતાં મનાવિજ્ઞાનને તત્ત્વમીમાંસામાંથી દૂર કરવાના પ્રયાસા પણ થયા છે. આ દર્શાવે છે કે મનાવિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં જે વિભાવનાઓ પ્રચલિત થઈ છે તે ભારતીય મનાવિજ્ઞાનમાં અંતર્નનિરીક્ષણની પદ્ધતિ દ્વારા વિકસિત થઈ છે.

ચિતનાત્મક વિચારધારાઓમાં તાત્ત્વિક મતભેદ પ્રવર્ત છે તેમ છતાં મનુષ્ય, તેના સ્વભાવ, ચિત્તનાં લક્ષણાને સમજવાના અભિગમ સમાન છે. આત્મલક્ષી અને અનાત્મલક્ષી, સ્વતત્ત્વ અને વસ્તુતત્ત્વ વચ્ચેના ભેદ ઉપરહલ્લા પ્રતીત થયા છે. આવા ભેદ માનસિક વ્યાપારા, સભાન અને એતનલક્ષા અવસ્થાઓમાં દારી શકાય તેમ છે. સભાનતા સ્વયં વ્યવચ્છેદક ચુલ્ધમ છે. આ માટે અંતર્ન્દ્રિક્ષ અને ચિતન એ ઉત્તમ પદ્ધતિ છે. ઇન્દ્રિયા, ઇન્દ્રિય ઉપલબ્ધ દ્યાન અને સંવદનમાં જે તત્ત્વ છુપાયલું છે તેને શાધી કાઢવું અને ચેતનતત્ત્વ સાથે સંકલિત કરવાનું મનાવિદ્યાનનું લક્ષ્ય છે. હિંદુ, બોલ્ડ અને તંત્રસાહિત્યમાં માનવ આત્મા, મન અને ચિત્તનાં કાર્યોને જાલ્લા, શોધવા તથા તેમને નિયંત્રિત કરવા, અંકુશમાં લેવાની પ્રક્રિયા, પહાતિ અને શિસ્ત પ્રાપ્ત થાય છે. મનુષ્ય સુખા, નિરામય અને શિસ્તળદ્ધ જીવન જીવી શકે તેનું માર્ગદર્શન મળે છે. આત્મ–શિસ્ત, યોગ, તંત્ર અને ધ્યાનનું અંતિમ ધ્યેય ઉપ્લેચેતના સાથે સાયુજય કેળવવાનું છે.

આના ઉદાહરણ તરીકે ભારતીય દર્શનની સાંખ્ય અને યાગની વિચારધારા ધ્યાનમાં લઇએ. સાંખ્ય દર્શન 'ચેતનતત્ત્વ'ના તત્ત્વમીમાંસાલક્ષી અર્થ આવકારે છે. પુરુષતત્ત્વ ચેતનસ્વરૂપ છે ત્યારે પ્રકૃતિ જક્સવરૂપ છે. વિચાર અને કૈવલ્ય માટે 'યાગ 'દર્શન એ સાંખ્ય તત્ત્વમીમાંસાને આવકારે છે. સાંખ્યદર્શનનું ધ્યેય પુરુષ અને પ્રકૃતિ વચ્ચેના વિવેકને વ્યવહારમાં દઢીબૂત કરવાનું, છે. એ ધ્યેય યાગ દ્વારા મૂર્તિ મત્ત થાય છે. આ કારણને લીધે ભારતીય પર'પરામાં સાંખ્ય અને

<sup>2</sup> Ornstein R. (Ed.): A Book of Readings; San Francisco; W. H. Freeman, 1973.

<sup>3</sup> Sinha Jadunath: Indian Psychology; 1st Vol. Sinha Publishing House, Calcutta; 2nd Edition 1958; Introduction; p. vi.

<sup>4</sup> Sinha. Op. cit. p. vii.

138

હરસિદ્ધ મ. જોવો

યાગિર્યતનને એક જ દર્શન લેખવામાં આવે છે. અલખત્ત ખન્ને વચ્ચે અમુક ગૌણ મતબેદ છે પરંતુ એક દરે ખન્તેનું ધ્યેય સમાન છે. મારસીઝ એલીએડ કહે છે કે " સાંખ્ય–યાગ દર્શનનું ધ્યેય રાજબરાજની ચેતનાને દૂર કરીને તદ્દન નવી ગુણાત્મક ભિન્ન ચેતનાને સ્થાપિત કરવાનું છે. આ નવી ગુણાત્મક ચેતના તાત્ત્વિક સત્યને પૃર્ણ રીતે સંકલિત કરી શકે છે ". પ

સાંખ્ય-યાગ અને મનાવિજ્ઞાન: સાંખ્ય-યાગ દર્શન એ સિદ્ધાંતાને સ્વીકારે છે, પુરુષ અને પ્રકૃતિ. પુરુષ એ શુદ્ધ ગૈતન્ય છે અને તેમાં પ્રતિનિધિત્વ જેવું કશું નથી. આપણી દ્યાન-પ્રક્રિયામાં જે ઘટકા પ્રગટ થાય છે એ પ્રકૃતિનાં પરિણામા છે. જ્યારે પ્રકૃતિ પ્રસ્ત્વના સ પકેમાં આવે છે ત્યારે આ સભાનતા ઉત્પન્ન થાય છે. આ સભાનતા એ ચિત્તત્ત્વ છે અને ત્રાન-પ્રક્રિયાનાં પ્રદત્તો એ ભુદ્ધિતત્ત્વ છે. વ્યક્તિમાં જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય એ માટે પુરુષ સાથેના સંબંધ થવા આવશ્યક છે. આ સંબંધને લીધે 'ભૂદ્ધિ' તત્ત્વ ઉત્પન્ન થાય છે. આ સંબંધ દ્વારા પ્રકૃતિના 'સુક્ષ્મ ' પરિષ્ણામરૂપે સુદ્ધિત ત્વનું સર્જન થાય છે. આ ઉત્પત્તિ આપણા ત્રાનના આયોજન માટે જરૂરી છે. પ્રકૃત્તિના ત્રણ ગુણો કે તેનાં પાસાંઓ છે, સત્ત્વ, રજસ અને તમસ્. આ ત્રહ્યુમાંથી અત્યંત સુક્ષ્મ એ સત્ત્વગુષ્યુ છે. એ વિચાર કે છુદ્ધિસ્વરૂપ છે. રજસ એ શક્તિતત્ત્વ છે. તમસૂ એ નિષ્ક્રિયતા છે. સ્થૂળ ભૌતિક તત્ત્વમાં રજસ અને તમસ્ અગ્રગણ્ય રહે છે ત્યારે માનસિક અને ગૈતસિક તત્ત્વમાં સત્ત્વગુણ માખરે રહે છે. વિશ્વમાં વિષયોનું વૈવિધ્ય અને પ્રકૃત્તિની વિપુલતા માટે આ ગુણા જુદા જુદા પ્રમાણમાં એકઠા મળે છે. ભુદ્ધિને પ્રકાશિત કરવામાં સત્ત્વગુણ કારણભૂત છે. પુરુષ અને પ્રકૃતિ વચ્ચે અ'તર્ગત સંબ'ધ યાજવામાં પણ સત્ત્વગુણ ભાગ ભજવે છે. આ સંબ'ધ દ્વારા અહમ્ અને આત્મચેતનાના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. પુરુષને એમ જુણાય છે કે આ સંબંધ પાતાના છે અને છુંદ્રિના ફેરફારા એ પોતાના કેરફારા છે. આ ભૂદિ સ્વયં બાહ્ય જગતના સમાગમમાં આવે છે. ઇન્દ્રિય દ્વારા તેના સંપર્ક સધાય છે અને પ્રત્યક્ષના વ્યાપારમાં એ વિષયનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે.

મન કે ચિત્તવૃત્તિમાં ભુદિ, અહંકાર અને ઇન્દ્રિયોના સમાવેશ થાય છે. દીવાની જ્યાતની માકક ચિત્તમાં અવિશ્ત પરિવર્તન થતું હાય છે. વ્યક્તિના અનુભવમાં આ પરિવર્તનોને ચિત્તવૃત્તિઓ કહેવાય છે. વર્તમાન જીવનના કે ભૂતપૂર્વ જીવનના સંસ્કારા અને વાસના જેવાં આંતરિક પરિબળા અને બાલા ઉદ્દીપના દારા આ પરિવર્તના સર્જય છે. ચિત્ત કે અંતઃ કરણમાં આંતરિક પરિબળા અને બાલા ઉદ્દીપના દારા આ પરિવર્તના સર્જય છે. ચિત્ત કે અંતઃ કરણમાં આંતરિક શક્તિ રહી છે જે સ્વયં ક્રિયાશીલ રહે છે. પતંજિલના યાગદર્શનમાં આને લીધે 'ચિત્ત'ને 'વૃત્તિ' કહેવામાં આવી છે. અદ્દેત વેદાંત મનતત્ત્વના સંયમ અને તેને ઉપવંભિમુખ કરવા આ યાગમાર્ગને આવકારે છે. જો કે મન એ 'અવિદ્યા'ના ભાગ છે હતાં તે ઉપવંભામા બની શકે તેમ છે અને આત્મતત્ત્વને તે પર્યાપ્ત શાન અને બાલા ઉપાદાન સંક્રમિત કરી શકે છે. સાંખ્યદર્શનમાં મનતત્ત્વને સમાહર્તા સાથે સરખાવવામાં આવ્યું છે. જેમ સમાહર્તા ખેડૂતા પાસેથા વિદ્યારી સ્વીકારીને રાજ્યની તિજોરીમાં દીવાનને તે આપી દે છે, તેમ મનતત્ત્વ વિદ્યિ ઇન્દ્રિયા પાસેથી શાન-ઉપાદાન ગ્રહણ કરીને આત્મતત્ત્વને વિદિત કરે છે. આમ મન સક્રિયતત્ત્વ છે

<sup>5</sup> Dasgupta S.: History of Indian Philosophy; Vol. I; George Allen & Unwin: London; 1922; Indian Edition, 1975; p. 243-245.

# भारतीय भने।विज्ञानः भूक्यांकन

181

અને આત્મતત્ત્વનું મહત્ત્વનું 'કરણ,' છે. એક તરફ એ બાહ્ય જગત સાથે સ'બ'ધ રાખે છે તા બીજી તરફ એ આત્મતત્ત્વ સાથે આંતરિક રીતે સ'બ'ધિત છે. મન વાસ્તિવિક રીતે 'સાધન ' છે છતાં તે મૂલ્યગામી બનવાની ક્ષમતા ધરાવે છે કારણ કે એ 'ક્રિયાલક્ષી' છે. તેમાં 'રાજસતત્ત્વ' પણ રહ્યું છે. એ સત્ત્વ તેમજ તમસ્ બ'નેમાં ભાગ લે છે.

જૈનદર્શન : મનોવિજ્ઞાન : સામાન્ય રીતે આસ્તિક અને નાસ્તિક દર્શનામાં આ એક એકવાકયતા છે કે તેમાં મનની 'સિક્યતા'ને સ્વીકારવામાં આવી છે એટલું જ નહિ પરંતુ 'ઇન્દ્રિય' અમુક અ'શે 'પ્રાપ્યકારી' છે એમ પણ ગૃહીત કરવામાં આવ્યું છે. સવિશેષ દશ્ય અને બ્રાવ્ય ઇન્દ્રિયો અ'ગે સામાન્યતઃ એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે કે એ 'બહાર' જાય છે અને પોતાના વિષયોને ગ્રહણ કરી લે છે. આ સંદર્ભમાં જૈનદર્શન 'દ્રવ્ય-ઇન્દ્રિય' અને 'ભાવેન્દ્રિય' વચ્ચે જે ભેદ દર્શાવે છે તે નોંધપાત્ર છે. પક્ષીઓમાં ઘુવડ રાત્રિના પણ ચોક્કસપણે એઇ શકે છે અને પોતાના વિષયને પકડી પાડે છે. કૂતરાઓમાં ગ'ધસ'વેદનનું વિશેષ જ્ઞાન હોય છે. એ તથ્યો દર્શાવે છે કે ઇન્દ્રિયત્તાન કેવળ તેના ગોલોક પૂરતું જ મર્યાદિત રહેતું નથી પર'તુ એ બહાર જાય છે અને પ્રદત્તોને ગ્રહણ કરી લે છે.

સંસ્કાર અને મન: ભારતીય મનાવિજ્ઞાનમાં ઇન્દ્રિયસંસ્કારના ખ્યાલ સવિશેષ મિતિપાદિત થયા છે. અહીં સંસ્કારના અર્થ કેવળ નૈતિક સંસ્કાર એમ થતા નથી. સંસ્કાર એ મગજ અને ચિત્ત પર અંકિત થતી અચેતન છળી છે. સંસ્કારના ખ્યાલ દ્વારા અચેતન, બૂતલક્ષી અને પૂર્વના વ્યાપારાને ધ્યાનમાં લઇ શકાય છે અને તેનું નિર્ધારણ વર્ત માન અનુભવ અને ધડતરમાં કેટલે દરજ્જે થાય છે તે સમજી શકાય છે. સંસ્કાર એ માનવચિત્તની મૂળભૂત જન્મદત્ત 'વૃત્તિ' (Instinct) સ્પષ્ટ કરે છે. જે રીતે સ્મૃતિના આધાર મગજની 'કેડી' પર છે એ રીતે ઇન્દ્રિયજન્ય સંસ્કાર જે અંશે બલવત્તર હોય છે તે અંશ ક્રિયા અને પુરુષાર્થ સબળ રૂપ ધારણ કરે છે. કેળવણી, પુરુષાર્થ અને માવજત સંસ્કારોને યાગ્ય દિશાએ પર્યાપ્ત રીતે વાળે છે પરંત્ર છૂપા બીજની માફક એ અંતિનિહિત રહે છે.

મન એ જાગૃત, સુષુપ્ત અને અજાગૃત એમ ત્રણે પ્રકારનું છે. તેથી પંચેન્દ્રિયો સાથે સહકાર મેળવીને એ બાલા જગતનું સંમિત્રિત જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તંત્રશાસ્ત્ર પણ શરીરમાં વિશેષ ચક્રો રહ્યાં છે અને તેને યોગ્ય રીતે ખીલવવાથી તેની શક્તિ મન અને છુદ્ધિના વિકાસ માટે ઉપયોગમાં લાવી શકાય છે તેમ માને છે. બે આંખનાં ભવાંની વચ્ચે, કંઠમાં, હૃદયમાં, કરાેકરજ્જુની નીચેથી ઉપર સુધી ઈડા, પિંગલા અને સુષુમ્ણા નાડી રહ્યાં છે. આ ચક્રો પર યોગ્ય રીતે ધ્યાન કરવાથી તેમાં રહેલી સુષુપ્ત શક્તિ જાગૃત થાય છે અને મસ્તિષ્ક્રના સહસ્તાર ચક્રને ક્રિયાન્વિત કરે છે. માંડૂક્ય ઉપનિષદમાં 'તૃરીયા' અવસ્થાના હિલ્લેખ અને વર્ણુન કરવામાં આવ્યાં છે. પતંજિલના યોગસ્ત્રમાં સુષુમ્ણા નાડી વિશે અને તેને જાગૃત કરવાના સાધના વિશે કહેવામાં આવ્યું છે. ચૈતન્ય કે ચેતન અવસ્થા શુદ્ધ હાઈ શકે છે એ પ્રદત્ત ભારતીય મનાવિજ્ઞાન આવકારે છે અને તેને ચરિતાર્થ કરવા સાધન તથા સાધનશુદ્ધિના વિશિષ્ટ માર્ગ પ્રતિપાદિત કરે છે.

4.86

હરસિદ્ધ મ. નેષી

યાગ અને મનનું સ્વરૂપ: મન અને શરીર વચ્ચેના સંખંધ અંગે ઉપનિષદા, ભગવદ્દગીતા, તંત્રશાસ્ત્ર, દર્શના અને આધુનિક રાજયોગ, ભક્તિયોગ, શ્રી અરવિંદના પ્રંથ 'યોગના સમન્વય ' 'શિષ્યોને લખાયેલા પત્રો '. સમકાલીન સંતમહાતમાંઓનાં લખાણા અને રામકૃષ્ય પરમહ'સ. રમણ મહિષનાં જીવન-કથનામાં વિશદરૂપે નિરૂપણ થયું છે. શરીર ભૌતિક હાવાથા મન પણ ભૌતિક પ્રભાવ હેઠળ રહે છે. આમ છતાં મનના સત્ત્વગુણ ગૈતન્યના વિશિષ્ટ પ્રકાશ અને ગુણ ઝીલે છે અને મનતે પરિશુદ્ધ કરે છે. શ્રી અરવિંદ 'યોગતો સમન્વય 'ના 'ટામ '૧માં મનના ત્રણ પ્રકારા દર્શાવે છે. (૧) શુદ્ધ મન (૨) પ્રાણલક્ષી મન અને (૩) વ્યહિલક્ષી (Externalising) મન છે. શુદ્ધ મન તાત્વિક, મનાવૈજ્ઞાનિક, સાહિત્યિક, વૈજ્ઞાનિક અને જ્ઞાનલક્ષી વ્યાપારાને આલેખિત કરે છે. પ્રાણલક્ષી મન ઇચ્છા, વાસના, મહત્ત્વાકાંક્ષા અને પ્રાણલક્ષી સહજવૃત્તિઓના સંસ્કારાને વ્યવહારમાં મુકે છે. મનુષ્યની રાજબરાજની ઇચ્છાઓને આ પ્રકારનું મન પ્રયોજિત કરે છે. ખહિલ ક્ષી મન ઇન્દ્રિયોને બહારના વિષયો તરફ દોરી જાય છે. બહારના વિષયના ગુણોનું જ્ઞાન આ મન દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે અને મન તુને સ્મૃતિ તથા સુદ્ધિમાં અંકિત કરે છે. <sup>૧</sup> ખહિમું ખી મન ઇન્દ્રિયોની માકક બાહ્ય વિષયો પ્રતિ દોરાય છે અને તેના ગુણોને પોતાનામાં કાં તા અવકારે છે અથવા જરૂર પડે હો તેના સાગ પણ કરે છે. મન જડ હોવા છતાં ચીતન્ય સાથેના સંખંધને લીધે એ સભાનતા અને જાગતિનાં લક્ષણા પ્રાપ્ત કરે છે. સ્મૃતિ જે અંશે મગજના ભાગ છે અને તે હોવા જરૂરી છે તે અ'શે એ ભીતિક છે. આમ છતાં ભારતીય મના-વિજ્ઞાન પૂર્વ અને પુનર્જ નમમાં માને છે તેથા એ ચેતન આત્મતત્ત્વ સાથે સંકળાયેલ છે. શ્રી અરવિંદ શાનત ત્રમાં સ્મૃતિ પર વિશેષ પ્રકાશ કે કે છે અને ચૈતસિક સ્મૃતિને પણ વ્યક્તિના સુપ્ત અને જાગૃત ગ્રાનમાં સ્થાન આપે છે. સ્મૃતિને સમયના વાસ્તવિક ક્રમ સાથે સંબ'ધ આવ્યો છે. તે આનુસવિક રીતન્ય (Empirical consciousness)ના ભાગ છે. તેમાં દ્વેત રહ્યું છે. પરંતુ દ્વેત-રૂપી ચૈત-યની પાર્ધભમિકામાં અદ્ભેત અને એકમરૂપી ચેતના રહી છે. \* સ્મૃતિ ફક્ત યાંત્રિક સંગ્રાહકને કાર્ય કરતી નથી પરંતુ એ સભાન અને જાગૃત પ્રક્રિયા છે.

ભગવદ્દગીતાના છઠ્ઠા અધ્યાયમાં આત્મતત્ત્વના ચિંતન વિશે આખેઠ્ઠળ વર્ષુંન કરવામાં આવ્યું છે. આત્મતત્ત્વ સ્વયં આત્મતત્ત્વને સિદ્ધ કરવામાં મદદરૂપ થાય છે. એ જ તેનો મિત્ર છે, એ જ તેનો દુશ્મન છે. તેનાથી જ તેના સ્વરૂપને ચરિતાર્થ કરવામાં આવે છે. આ આત્મતત્ત્વ કેવળ અદ્દેત છે એવું સામાન્યત: માનવામાં આવે છે. પરંતુ તેને 'પુરુષ', 'પરમ–આત્મા' 'નિરવયવ' અને 'અનુમન્તા', 'સાક્ષી' અને 'અત્વરૂપામિ' એમ વિવિધ સ્વરૂપે વર્ષુ વવામાં આવ્યો છે. વેદાંતના વિવિધ વ્યવસ્થિત ચિંતનામાં તેની અનુભૂતિએ પર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. સાંખ્યદર્શન પુરુષતત્ત્વને આત્મતત્ત્વના સ્વરૂપ તરીકે લેખે છે. અદ્દેત વેદાંત તેને નિર્ગુણ, નિરવયવ, અમૂર્ત, કૃટસ્થ નિસ તરીકે લેખે છે. વિશિષ્ઠાદેત વેદાંત

<sup>6</sup> Sri Aurobindo: On Yoga; Book Two; To me one; International Centre of Education; Asharm, Pondichery; 1958; pp. 345-346.

<sup>7</sup> Sri Aurobindo: Life Divine; Sri Aurobindo International Centre of Education; Ashram, Pondichery; 1955; p. 613-614.

### ભારતીય મનાવિજ્ઞાન: મુક્યાંકન

Y81

તેને બ્રહ્મતત્ત્વના અ'શ તરીકે લેખે છે. ચૈતન્ય તત્ત્વ તાદાત્મ્યરૂપ નથી પર'તુ તે જગત ' વિશે ' છે. સ્વતત્ત્વ અને વિષયતત્ત્વ વચ્ચે દ્વૈત રહ્યું છે એમ તે લેખે છે. ભક્ત એ પરમતત્ત્વને સ'પૂર્ણ શરણે જ્ય છે અને તેની સાથે તાદાત્મ્યભાવ ખાંધે તેમ છતાં તેની વ્યક્તિમત્તા વિશિષ્ટ રીતે જળવાઈ રહે એવા આગ્રહ સેવે છે.

**આ(મતત્ત્વ અને મન:** આત્મતત્ત્વ શી રીતે છુદ્ધિ અને મનમાં પ્રવેશ છે? એ પ્રશ્ન ભારતીય મનાવિજ્ઞાનમાં વેદ અને ઉપનિષદાના સમયથી ચિતકો ઉપસ્થિત કરે છે. આત્મતત્ત્વ નિષ્ક્રિય અને સક્રિય એમ ખ'ને પ્રકારે રહ્યો છે. મુંડક ઉપનિષદમાં ડાળ પરનાં એ પક્ષીની માફક આત્મતત્ત્વ નિષ્ક્રિય સાક્ષી છે તેમ એ સક્રિયપણે કાર્યમાં પ્રવૃત્ત પણ રહ્યું છે. ન્યાયદર્શનમાં આત્મતત્ત્વના એ ગુણ તરીકે સભાનતા રહી છે. એ પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં વિશિષ્ટપણે રહ્યું છે. આત્મતત્ત્વ મન અને ભુદ્ધિના ગુણાને એકમમાં જાળવે છે. મનનું સ્વરૂપ ધ્યાન છે. એ અસ'ત સુક્ષ્મ પળ (Moment) સુધી જ ધ્યાન સેવી શંક છે. પરંતુ જેમ માતીમાં સાય પરાવવાની હોય અને તેમાં ધ્યાન કરવું પડે છે તેમ મન પણ પરમાણ ( Atom ) હોવા છતાં તે ટેવ અને અલ્યાસ દારા એકતા પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ કાગળાને સાંધવામાં સાયા દારા સાંધવામાં આવે છે તેમ માનસિક વ્યાપારા જેવા કે લાગણી, ક્રિયા, ઈચ્છા, નિર્ણય અને અન્ય શરીર, પ્રાણજન્ય વ્યાપારામાં ધ્યાનના કાર્ય દ્વારા જવને જ્ઞાતા કે કારક તરીકે જોડાય છે. આમ છતાં તાત્ત્વિક પ્રશ્ન એવા ઉદ્દભવે છે કે 'હું ' તત્ત્વ સમૃતિ. સંકલ્પ. ગ્રાન અને ભાવ સાથે શી રીતે તાદાત્મ્યભાવ કેળવે છે? આ ઉપરાંત તરુણ, પુખ્ત, વૃદ્ધ એવી વ્યક્તિ 'આ એક જ છે' એ એાળખાણ કોણ આપે છે? પૌદ્ધદર્શનમાં આવા પ્રજ્ઞ સ્હેજે ઉદ્દલવે છે. જો સર્વ શારીરિક અને માનસિક વ્યાપારા ક્ષચિક હાૈય તા વ્યક્તિ પચ ક્ષચિક છે અને ક્ષચિક અવસ્થાએા વચ્ચે કોર્ચ 'નિદે'શિત ' વ્યક્તિ છે ! આ સંદર્ભમાં બીહ દર્શન 'સ્વરૂપ તાદાત્મ્ય 'ના સિહાંત પ્રતિપાદિત કરે છે. જેમ પાશ્ચાત્ય જમેન ચિંતક છે. ડેપલ્યુ. એક. લેઇબ્નીત્ઝ (૧૬૪૬-૧૭૧૬) ' વિષમતત્ત્વમાં તાદાત્મ્ય ' ના સિદ્ધાંત સચવે છે તેમ બૌદ્ધ દર્શનમાં 'સ્વ' સ્વરૂપના સિદ્ધાંત રજૂ થયા છે. જૈનદર્શનમાં પણ આત્મતત્ત્વની એકતા તથા એકરૂપતા અંગ્રે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે પરંત ચૈતન્ય પ્રદેગલતત્ત્વ દ્વારા જડતત્ત્વમાં વ્યાપ્ત છે એ સિક્ષાંત દ્વારા એ એકતાના મુદ્દા તથા પ્રત્યયના ઉકેલ લાવે છે. શરીર અને આત્મતત્ત્વ વચ્ચે ચૈતન્ય સેતુબ'ધ જાળવે છે. ચૈતન્ય દીવા જેવું, પ્રકાશને આજુખાજુ કૈલાવવાનું કાર્ય કરે છે. અહેં ત અને તીર્થ કરોની પરમચેતન અવસ્થા શુદ્ધ, અદ્વેત અને તદ્દન નિર્મળ સ્વરૂપની છે એ પ્રદત્તને જૈનદર્શનમાં સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.

ચૈતન્યના પ્રદત્તને શા માટે સ્વીકારવું એવા પ્રશ્ન સ્હેજે ઉપસ્થિત થાય. તે પ્રશ્નના ઉત્તર ભારતીય ચિંતન અને દર્શન અનુસાર એમ આપવામાં આવે છે કે જો સ્વપ્ન અને નિદ્રા એ જ શરીર અને મનની અવસ્થાઓ હોય તો તેનું સત્યાસત્ય શાધવું મુશ્કેલ બને છે. સ્વપ્નવિદ્ધાણી નિદ્રા પણ સ'લવી શકે છે. તેના આંતરિક સાક્ષી એ ચેતનસ્વરૂપ આત્મતત્ત્વ છે. જગૃત અવસ્થા દરમ્યાન જો કે મનતત્ત્વ ક્ષિણકતા અને પરિવર્ત નશીલતા અનુભવે છે તેમ છતાં અધિષ્ઠાન તરીકે શુદ્ધ જગૃત અવસ્થા કે ચૈતન્યને સ્વીકારવું જરૂરી થઇ પડે છે. અલખત્ત ભારતીય પર'પરામાં જે ચિંતકા ભક્તિના સાધનને સાક્ષાત્કાર તથા મુક્તિ માટે ઉત્તમ લેખે છે એ ચૈતન્યને વિષય—સાપેક્ષ

હરસિદ્ધ મ. જેવી

185

લેખે છે. ચેંતન્ય પરમશુદ્ધ, નિરપેક્ષ અને નિરાલ'બી છે એમ એ સ્વીકારતા નથી. ભક્ત માને છે કે વ્યક્તિ અને પરમતત્ત્વ વચ્ચે ભેદ દાવા આવશ્યક છે. જો એ સંપૂર્ણ એકાકાર બની જાય તા શરહ્યાગતિ, પ્રપત્તિ, પ્રેમ સંભવિત બનતાં નથી. નવધા ભક્તિનાં વિવધ સાધનામાં સાધકનું 'અ'તરમન અને સ્થાયીભાવ રહ્યાં છે. ભારતીય ભક્તિપર'પરામાં નારદનાં ભક્તિસૂત્રોથી શરૂ કરીને સમકાલીન વૈષ્ણુવ અને શૈવ શાખાઓ સુધી વિવધ ભક્તો, સંતો અને રહસ્યવાદીઓએ મનાવિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં ઉપયોગી પ્રદાન કર્યું છે. નિષ્કામ અને સકામ ભક્તિ એ તેનાં મૂળ રૂપા છે. પ્રેમલક્ષણા ભક્તિએ ભારતનાં વિવધ સાહિત્યનાં રૂપામાં ભક્ત અને પરમતત્ત્વ વચ્ચેની માનસિક અને સ્થિરભાવલક્ષી અભિવ્યક્તિ રજૂ કરી છે. સ'સ્કૃત અને ભારતીય ભાષાઓના સાહિત્યમાં રસમીમાં સામાં ભક્તિના 'રસ 'ને પ્રગટ કર્યો છે અને લાગણી, ભાવ, જીમિ, સ'વેગ અને સ્થાયા ભાવોને સક્રિય બનાવીને વિવધ રૂપામાં વ્યક્ત કર્યા છે.

જાગૃત, અર્ધ જાગૃત, માનસિક, બૌલ્લિક, સ્મૃતિલક્ષી અને આધ્યાત્મિક વ્યાપારાને વ્યક્તિ, સમાજ અને રાષ્ટ્રના અબ્યુદ્ધ માટે ઉપયોગમાં લીધા છે. નૈસર્ગિક, શારીરિક અને સ્નાયુજન્ય વ્યાપારા એ જ મનાવિજ્ઞાનના ઉચિત અબ્યાસ–વિષયો છે એમ ન માનતાં તેના વ્યાપક સંદર્ભ અને ઉપયોગને લક્ષમાં લઇ ને ભારતીય મનાવિજ્ઞાને વિશિષ્ટ સિદ્ધાંતા આલેખિત કર્યા છે. તેમાં રસસિદ્ધાંત, અભિવ્યક્તિ, ગૈતન્ય, અભિનય, પરામર્શ, સંપ્રત્યય અને યાગને મહત્ત્વના લેખવામાં આવ્યા છે. મનાવ્યાપાર અંગેનો આ ખ્યાલ ભાષાના ઊગમ અને વિચારમાં પણ પ્રયોજિત કરવામાં આવે છે. ભત્ હરિ જે वाक્ના ઊગમની દેષ્ટિએ ચાર પ્રકારા દર્શાવે છે એ મનાવ્યાપાર કર્યામાં અવે છે. પરા, પશ્યન્તી, મધ્યમા અને ગૈખરી એ વાણીના ચાર પ્રકારો વ્યક્તિત્વના પ્રકારો અને મનાશકિતના ઊગમ દર્શાવે છે.

ભાષા, અર્થ અને મન: પ્રત્યાયન (Communication)એ ભાષાનું મુખ્ય ધ્યેય છે. તેના વિકાસમાં વકતા અને વાચક અચેતન, ચીલાચાલુ, વ્યવહારુ અને આશયયુકત સ્તરથી આગળ વધીને પરસ્પર સમજૂતીપૂર્વ કના સવાદ, ભાવસૂચક આપલે અને આખરે આદર્શીના આલેખન, તેના ચરિતાર્થ પણાને આવરી લેવામાં આવે છે. સૌ દર્ય મીમાંસામાં ચૈતન્યના આ પારગામી (Transcendent) પરિમાણને ભારતીય મીમાંસામાં રજૂ કરવામાં આવ્યું છે. કર્તા, કારક અને આત્મતત્ત્વના સ્વ—ચૈતન્ય, આત્મ—ગ્રાન અને નિષ્કામ સંકલ્પને કલા તથા સૌ દર્ય નાં પ્રેરક તરીકે કેળવવામાં આવ્યાં છે. આ સંદર્ભમાં 'સ્ફેરટ' સિદ્ધાંત અસંત સૂચક અને માર્ગ દર્શક છે. એ શબ્દ અને અર્થના તાદાત્મ્ય પર આધારિત છે. તેમાં શબ્દો 'નાદ—બ્રહ્મ ' તરીકે શાધ્વતરૂપ કેળવે છે અને વકતા તથા શ્રોતાના ચિત્તને અનુરૂપ આ શબ્દો પહેણાશીલતા પ્રાપ્ત કરે છે. આ શબ્દ—પ્લનિનો સિદ્ધાંત પછીથી અભિનવગુપતના સૌ દર્ય લક્ષી ખ્યાલમાં રસ અને કાવ્યલક્ષી આનંદમાં વિકિસત થાય છે. અર્થ ગંભીરતા એ શબ્દનું આંતરિક પરિમાણ છે. આ આંતરિક પાસું સમગ્રતાને પસંદ કરે છે. વાકય અને અભિવ્યક્તિ સમગ્ર દારા સમજૂતી પામે છે. એ પૃથક પૃથક ભાલવામાં આવતા નથી પરંત્ર સમગ્ર રીતે ભાલાય છે. જેમ ' સંસ્કારો 'માં આંતરિક ' શક્તિ ' રહી છે તેમ શબ્દોમાં પણ આંતરિક શક્તિ (કત્ર) રહી છે અને તે વિવિધતામાં વ્યક્ત થાય છે.

### ભારતીય મનાવિજ્ઞાન : મૃલ્યાંકન

114

આ શક્તિ ' શબ્દને અર્થમાં વ્યક્ત કરે છે અને વક્તાની ઇચ્છા તથા આશ્યને 'પ્રસાયન 'માં અભિવ્યક્ત કરે છે. આમ ભાષા તેના ' હેતુલક્ષી ' જીગમ તથા માધ્યમ દારા વહન પામે છે. ભાષા અને પ્રત્યાયન 'કવળ ' ટેવ', ' ય'ત્ર' ' કે ' પર'પરા' નથી પર'તુ વક્તાના હેતુનું વહન કરે છે. ભતું હિર વાક્યને સમય્રતાના વળાંક આપે છે અને અર્થની 'પ્રતિભા'ને વિશિષ્ટ સ્થાન આપે છે. વાક્ય એ કેવળ ' વર્લ્યુ' નથી પર'તુ તેનું અન્ય સાથેનું સામ'જ સ્ય રહ્યું છે અને સ'દર્ભને સમજીને વક્તા કે શ્રોતા તેને પ્રહ્યુ કરે છે. નાનપણથી બાળકો 'કૂતરા', ' મમ્મી', ' કોયલ' કે 'ગાય' શબ્દ બાલે છે તે તેના યાગ્ય સ'બ'ધ સાથે જ ખાલે અને સમજે છે. સમજૂતી એ 'સફુરણાત્મક' રીતે આકાર લે છે. આ સફુરણાને ભતું હરિ 'પ્રતિભા' નામ આપે છે. વસ્તુના વાસ્તવિક ત'ત્રને સમજવા માટે અવકાશ, કાળ અને કાર્ય-કારણના ક્ષેત્રથી પર જઇને વ્યક્તિ વાક્યને સમજે છે એ 'પ્રતિભા' છે. અમુક વખતે વાક્ય પૂરેપૂરુ' બાલાયું ન હોય તે પહેલાં પણ શ્રોતા તેની સમજૂતી પ્રાપ્ત કરી લે છે એ તેની પ્રતિભાને દર્શાવે છે. અલગત્ત ભારતીય પર'પરામાં ભતું હરિના 'સ્ફાટ' સિદ્ધાંતને જ આવકાર્ય લેખાયા છે એમ નથા. તેની વિરુદ્ધ કુમારિલ ભટ્ટે પણ પોતાના 'શબ્દ' અંગેના 'પૃથક લક્ષી' અને 'સમૂહલક્ષી' સિદ્ધાંત રજૂ કર્યા છે અને ભતું હરિ વિરુદ્ધ દલીલા રજૂ કરી છે. અર્થ'ને સમજવા માટે 'સ્ફાટ' જેવી અલીકિક કરપના કરવી જરૂરી નથી એમ કુમારિલ લેખે છે.

ઉપર્યું કત વાકય અને સમજૂતી પ્રત્યે ભતું હરિ ' ગુણાત્મક ' (Gestalt) અભિગમ અપનાવે છે અને તેમાં મન તથા છુકિના વિશિષ્ટ કાળા છે તે નોંધપાત્ર ભાળત છે. ભારતીય મનાવિજ્ઞાન માનવજીવનના સીક્રાંતિક અને વ્યાવહારિક પાસાંઓને ધ્યાનમાં લઇ ને વિશિષ્ઠ માનસિક, પ્રાણ્યલક્ષી, શારીરિક ચિકિત્સા તથા જીવનશૈલી (Lifestyle) સૂચવે છે. તેમાં ' યેગ ' અને નીતિલક્ષી પદ્ધતિઓ મુખ્ય છે. ગેરાલ્ડીન કોસ્ટર યાગ અને સીક્રાંતિક ચિકિત્સા (Therapy)ના ઉલ્લેખ કરતાં કહે છે કે " પાશ્રાસ અને ભારતીય પદ્ધતિઓમાં વિશેષ સામ્યતા રહી છે. પાશ્રાસ પદ્ધતિમાં જે ' યાગ 'ની પદ્ધતિના અભાવ રહ્યો છે તે ભારતીય મનાવિજ્ઞાન દારા પરિપૂર્તિત થયા છે. આધુનિક જીવનમાં પુનજીવન અને પુન; સર્જનના ઘટકોને સિક્ષ્ય કરવા હોય તા યોગની પદ્ધતિની આવશ્યકતા રહે છે. આ આવશ્યકતાનું શિક્ષણ ભારતીય મનાવિજ્ઞાનમાં યાગના મૂલ્ય અને ચિંતન દારા પૂર્' પાડી શકાય તેમ છે. એલાન ખેટ્સે પાતાના પ્રથ" ઇસ્ટરને એન્ડ વેસ્ટરને સાઇકોથરાપી 'માં પાશ્રાત્ય અને પૌર્વાત્ય મનાચિકિત્સાની સામ્યતા દર્શાવી છે અને ચેતના, લાગણીની અભિવ્યક્તિ તથા આપણા અસ્તિત્વ તેમ જ માનવસમાજ સાથેના આપણા સંબધના પરિવર્તનમાં આ બન્ને મનાચિકિત્સા તથા જીવનપદ્ધતિઓની સામ્યતા રહી છે. "

વેદાંત અને મનતું સ્વરૂપ: ભારતીય મનાવિત્રાનતું કાર્ય ક્ષેત્ર સ વેગ, સ્થાયાભાવ, કલાત્મક પ્રેરણા, અભિવ્યક્તિ, ચૈતન્ય, જારૃતિ, તાદાત્મ્ય, રહસ્યલક્ષી અતુભૂતિ, ત્રાનક્ષ્મી

**સ્વા** ર

<sup>8</sup> Coster G.: Yoga and Western Psychology; Motilal Banarasidass. Delhi: 1934; p. 10-11.

<sup>9</sup> Watts A. W.: Psycho-Therapy: East and West; London; Penguin Books; 1961; p. 13.

હરસિદ્ધ મ. જોષી

136

પ્રતીતિ, રસ, અભિરુચિ અને આનંદના લક્ષણના નિર્દેશનને સંખંધિત છે. આધુનિક મને- વિજ્ઞાન વર્તનવાદ, મનાવિશ્લેષણ, માનવતાલક્ષો (Humanistic) મનાવિજ્ઞાન અને તેથી આગળ વધીને વ્યક્તિલક્ષી (Transpersonal Psychology) મનાવિજ્ઞાન પ્રતિ આગળ વધ્યું છે. ભારતીય મનાવિજ્ઞાન વ્યક્તિના આંતરિક પરિવર્તન અને સ્વભાવ તથા આંતરિક વ્યક્તિત્વના રૂપાંતરના ક્ષેત્રમાં મહત્ત્વનું પ્રદાન કરે છે. સાંખ્યદર્શન પુરુષનત્ત્વના ચૈતન્યને સ્થાપિત કરે છે. પ્રકૃતિમાં રહેલા મહત્તત્ત્વ, યુદ્ધ અને સત્ત્વગુણને વિકસ્તિત કરવામાં ચૈતન્યના વિશિષ્ટ કાર્યને દર્શાવે છે. અદૈત વેદાંત વ્યક્તિના કુટસ્થ નિત્ય આત્મતત્ત્વને શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ તરીકે પ્રતિપાદિત કરે છે. વિશિષ્ટા-દેત વ્યક્તિના અંતર્યામાં શ્રી અરવિદ ચૈતન્યનાં વિવિધ સ્વરૂપોને પ્રતિપાદિત કરે છે અને ચૈત્યપુરુષ (Psychic being) કેવી રીતે આ વૈવિશ્યને તેના કેન્દ્રીય તત્ત્વ દ્વારા સંગઠિત કરે છે તે દર્શાવે છે. ચૈત્ય પુરુષ વ્યક્તિના ચૈતન્યત્ત્વનું સંકલન અને સંગઠનકાર્ય કરે છે.

પાશ્ચાત્ય મનાવિત્તાનમાં સમકાલીન પ્રવાહામાં ચેતન અવસ્થાઓનું વર્ષુન, આલેખન અને તેનું આકલન (Apprehension) મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. ગાર્ડનર મરફા પાતાના પ્ર'થ ''પરસનાલિટી-એ બાયા-સ્પેશ્યલ એપ્રાય''માં વ્યક્તિત્વના સંકલનકાર્યમાં ચેતનતત્ત્વનું વિશિષ્ટ મૂલ્ય આંકે છે. વ્યક્તિત્વના બંધારશુમાં વિવિધ સંસ્થનાલક્ષી ઘટકો રહ્યા છે અને ચૈતન્યના સ્તર દ્વારા અન્ય પાસાંઓનું સંવાદ (Harmony) કાર્ય યાંગ્ય રીતે મૂર્તિમત્ત થાય છે. શારીરિક કક્ષાએ જરૂરિયાતા (Needs) ભાગ ભજવે છે. તેમાં મુધા, વૃત્તિએ અને પ્રતિક્ષિપ્ત ક્યાઓનો સમાવેશ થાય છે. જૈવિક (Vital) કક્ષાએ તેમ જ સામાજિક સ્તરે ઇચ્છાઓ ક્યાશીલ રહે છે અને બીદ્ધિક તેમ જ સાંસ્કૃતિક સ્તરે સમન્વય, સંવાદ અને સંકલન (Integration) કાર્ય કરે છે. આમ વ્યક્તિત્વના એકત્રીકરશ્ના કાર્યમાં આખરે સમન્વયકારી ઘટકો (Holistic) મહત્ત્વનું કાર્ય કરે છે. ભારતીય મનાવિત્તાન સાત્ત્વિક ગ્રશ્યુને પ્રધાનલક્ષી લેખે છે તેને પરિશ્રામે સંકલનકાર્યને સ્હેજે વેગ મળે છે.

ચૈતન્ય અને મન: સમકાલીન મનાવિજ્ઞાનમાં ચેતનાની (Consciousness) વિવિધ અવસ્થાઓ ધ્યાન, એકામતા અને શરીરના રૂપાંતર (Transformation)ને વિશેષ મહત્ત્વ અપાતું જોઇ શકાય છે. એરિક ફ્રોમે ઝેન બૌહધમ અને માનસ-પૃથક્કરણ વચ્ચે સંબધ બાંધ્યા છે અને 'સાતારી' (Satori)ની અવસ્થાને મૂલ્યવાન લેખી છે. આ અવસ્થામાં સાધક વિષયની ચેતના સાથે એકરૂપ 'બને છે અને વિષયમાંથી નીકળતાં પરિવર્તનશીલ તેમ જ નકારાત્મક આંદાલનાને સંયમમાં લાવે છે. તેને એ શ્રન્યવત્ કરે છે. ૧૦ ઈ. ગેલહોન અને કબલ્યુ. એફ. કિલી ચેતનાની વિવિધ અવસ્થાઓની અસર સ્નાયુઓ અને તબીબી સારવારમાં આરામ તથા રાહતને ઉત્પન્ન કરે છે તે બાબતના ઉલ્લેખ કરે છે. ૧૧ મનાચિકિત્સાના

<sup>10</sup> Erich From m (Ed.): Zen Buddhism and Psycho-Analysis; Allen and Unwin, London; 1960: p. 168.

<sup>11</sup> E. Gelhorn and Kiley W. F.: Mystical States of Consciousness; Neurophysiological and clinical aspects; Journal of Nervous and Mental Disorders; 1972; 154; p. 394-400.

# ભારતીય મનાવિજ્ઞાન : મૃલ્યકિન

13€

ક્ષેત્રમાં ધ્યાન ( Meditation ), સમ્મોહન ( Hypnosis ) અને એકાશ્રતાના અબ્યાસને મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે. ડી. આર. માર્સ, જે. એસ. માર્ટીન, એક. એલ. કસ્ટ ( Furst ) અને એલ. એલ ડબ્લીન દ્વારા આ ક્ષેત્રમાં ગણનાપાત્ર સંશોધન થયું છે અને 'સાઈકોસામેટીક મેડીસીન ના સામયિકમાં તેના સવિસ્તર અબ્યાસ રજૂ કર્યો છે. \* ર

શ્રી માતાજ (પોંડિચેરી) એ સત્પ્રેમને ૧૯૫૩ થી ૧૯૭૨ સુધી પોતાની સાધનાપોથી (Agenda) વિવિધ વાર્તાલાપો દ્વારા કહી છે એ તેર પ્રથામાં પ્રગટ થઈ છે. તેના જ પ્રથા અંગ્રેજમાં અનુવાદિત થયા છે. તેમાં બીજા પ્રથમાં શ્રી માતાજીએ પોતે ૧૯૦૪ થી ૧૯૦૬ સુધી આલ્જરીઆમાં ગૂઢવિદ્યા (Occultism)નું શિક્ષણ પ્રાપ્ત કર્યું અને અનુભવા પ્રાપ્ત કર્યા તે વિશે કહ્યું છે. તેમાં 'ચૈતન્ય 'ને વિશેષ મહત્ત્વ આપ્યું છે. તેની અવસ્થાએમાં મના–શારીરિક ચલનશક્તિ (સાઈક્રોકાઇનેસીસ), સંકલ્પ દ્વારા ભૌતિક ગતિ અને શરીરની મદદ લીધા વિના ચેતનશક્તિના પ્રાદુર્ભાવના બનાવાને સાકાર કરવામાં આવ્યા છે. આ વિદ્યામાં તેઓ પાર ગત હતાં અને તેને ભૌતિક બનાવામાં પ્રગટ કરી શકતાં હતાં. આલ્જરીઆમાં તેમના ગુરૂ થીઓ (Theon) અને માદામ થીએ આમાં નિષ્ણાત હતાં. ૧૩

ઉપર્યું કત મુદ્દાઓ અને તેની ચર્ચા દ્વારા એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે ભારતીય મનેવિજ્ઞાન ભૌતિક અને નૈસર્ગિક કક્ષાથા આગળ વધ્યું છે છતાં તેની બૌલિક, અંતર્નિરીક્ષણલક્ષી અને સમજૂતીલક્ષી સમજૂતી આપી શકાય તેમ છે. તેમાં અમુક વિશિષ્ટ માનસલક્ષી, અનુભૂતિવિષયક બાબતાને અભ્યાસમાં લેવામાં આવી છે. તેના તજ્જો અને નિષ્ણાત મનીષીઓએ ઉચિત પદ્ધતિએ દર્શાવી છે. તે માટે જરૂરી સત્યશોધનપરક સાપાના પૂરાં પાડ્યાં છે. આ પરિણામા સદીઓપર્યન્ત ચકાસવામાં આવ્યાં છે. એ સાપાના જરૂરી કસાટીઓમાંથી પસાર થયાં છે. અત્યાનિક્ય મનાવિજ્ઞાનના શીર્ષ ક હેઠળ પાશ્ચાત્ય મનાવિજ્ઞાનમાં આ અનુભૂતિવિષયક બાબતાના વર્તમાન સદીમાં અભ્યાસ થાય છે. મનાચિકિત્સા, મનાશારીરિક સંબધ, શારીરિક ગતિશકિત અને પરામાનસ વિનિમયના પ્રદત્તોને હાલ સ્વીકાર્ય અને પ્રમાણભૂત લેખાય છે. યોગદર્શન, જૈનદર્શન અને અધ્યાત્મ અભિગમ તેને આ અગ્રાઉ સત્ય લેખે છે.

<sup>12</sup> Morse D. R., Martin J. S., Furst M. Y. and Dublin Y. Y.: A Physiological and Subjective Evaluation of Meditation, hypnosis and relaxation, Psychosomatic Medicine; 1977; 39; p. 304-324.

<sup>13</sup> Mothers's Agenda: Vol. II: Translated from French Mira Aditi Centre, Aspiration, Auroville, Kottakuppam, Tamilnadu; pp. 378-9.

100

### લેખકોન :

- ૧ પાનની એક જ બાજુએ, ટાઈપ કરેલા અને એ શક્ય ન હોય તો શાહીથી સુવાચ્ય અક્ષરે લખેલા લેખો મેાકલવા. ટાઈપ નકલમાં ટાઈપકામની ભૂલોને સુધાર્યા પછી જ લેખ મેાકલવા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠના ન્નેડણીકોશ પ્રમાણે ન્નેડણી રાખવી આવશ્યક છે. લેખની મૂળ પ્રત જ મેાકલવા. લેખની કાર્યન નકલ મેાકલા ત્યારે તે અંગેનું સ્પષ્ટ કારણ જણાવવું.
- ર લેખમાં અવતરહ્યા, અન્ય વિદાનાનાં મ'તવ્યા ટાંકવામાં આવે તા તે અ'ગેના સ'દર્ભ પૂરેપૂરી વિગત સાથે આપવા અનિવાર્ય છે. પાદટીપમાં એ સ'દર્ભની વિગત આપતાં લેખક અથવા સ'પાદક/સ'શાધક (અટક પહેલી), પ્ર'થ, પ્રકાશક, પ્રકાશનવર્ષ, આવૃત્તિ પૃષ્ઠ, એ ક્રમ જળવવા જરૂરી છે.
- ૩ 'સ્વાધ્યાય'માં છપાયેલ સર્વ લેખોના કોપીરાઇટ મહારાજ્ય સયાજરાવ યુનિવસિટી, વડાદરા હસ્તક છે. લેખકે અથવા અન્યુ કોઈએ લેખમાંના કોઇ અ'શ લેખિત પરવાનગી વગર પુનર્સુ કિત કરવા નહીં.
- ૪ સંક્ષેપશબ્દો પ્રયોજતા પહેલાં એ શબ્દો અન્ય સ્થાને પૂરેપૂરા **પ્ર**યોજેલા હોવા જોઈએ.
- પ પાદરીપોના ક્રમ સળ'ગ રાખી જે તે પૃષ્ઠ ઉપર તે તે પાદરીપોના નિર્દેશ જરૂરી છે.

# સ્વા ધ્યા ય

# સ્વાધ્યાય અને સંશાધનનું ત્રૈમાસિક

સંપાદક : મુકું ક લા. વાડેકર

વર્ષમાં **ચાર અંક** બહાર પડે છે—દીપાત્સવી અંક, વસંતપ**ંચ**માં અંક, અક્ષયતૃતીયા અંક અને જન્માણમાં અંક.

### લવાજમ :

- -- ભારતમાં...રા. ૪૦=૦૦ પૈ. ( ટપાલખર્ચ સાથે )
- —પરદેશમાં...યુનાઇ ટેડ સ્ટેટ્સ ઑફ અમેરિકા માટે...૧૨=૦૦ ડાલર ( ટપાલખર્ય સાથે )
- -- યુરાપ અને અન્ય દેશા માટ...પાં. ૭=૦૦ (ટપાલખર્ય સાથે)

આખા વર્ષના શ્રાહકો લવાજમના વર્ષની શરૂઆતથા જ નોંધવામાં આવે છે. લવાજમ અગાઉથા સ્વીકારવામાં આવે છે. લવાજમ માકલતી વખતે કયા શ્ર'થ માટે લવાજમ માકલ્યું છે તે સ્પષ્ટ જણાવવું. લવાજમવર્ષ નવેમ્ખરથી ઓક્ટોખર સુધીનું ગણાય છે, જે આ સરનામે માકલવું—નિયામકશ્રી, પ્રાચ્યવિથા મન્દિર, મહારાજા સયાજીરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, રાજમહેલ દરવાજા પાસે, રાજમહેલ રોડ, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૧.

# **બહે**રાતા :

આ ત્રેમાસિકમાં જાહેરાતા આપવા માટે લખા-

માં પાદક. ' સ્વાધ્યાય ', પ્રાચ્યવિદ્યા મ'દિર, રાજમહેલ દરવાના પાસે, રાજમહેલ રાેક, વડાદરા–૩૯૦ ૦૦૧.

# નવસારી–વેરાવલ-સોમનાથ

# રમણલાલ નાગરજ મહેતા\*

પ્રાસ્તાવિક--નવસારી નગરની ઉત્તરે પૂર્ણા નદીને દક્ષિણ કાંઠે વેરાવલ નામનું ગામ છે. આવા જ નામનું સૌરાષ્ટ્રમાં સામનાથ કે પ્રભાસપાટણુ પાસેનું બ'દર છે. આમ ખે સ્થળે એક જ સ્થળ-નામ હોવાથી તેનાં અર્થં ઘટન અને સાંસ્કૃતિક સ'બ'ધા માટે વિચાર કરવાના પ્રસ'ગ જાનો થાય છે.

વેરાવલ એ 'વેલાકુલ ' શબ્દનું રૂપાંતર છે. વેલાકુલ શબ્દ માેજાં અથડાતી ભેખડ કે કિનારાનું સૂચન કરતા ભીગાલિક પરિસ્થિતિદર્શક શબ્દ ''પૌરવેલાકુલ'' જેવા સમાસામાં વપરાતા હોવાથી પ્રથમ નજરે આ શબ્દ ભૌગાલિક પરિસ્થિતિ સૂચવતા હોવાનું સમજ્ય છે.

આ અર્થ ભાષમાં કોઈ વિક્ષેપ પડતા નથી, પરંતુ નવસારી પાસેના વેરાવલની સ્થળ– તપાસથી કેટલાંક સાંસ્કૃતિક પાસાંઓ જાણવા મળ્યાં છે તેની ચર્ચા કરી છે.

વેરાવલની પુરાવસ્તુઓ: નવસારી પાસેનું વેરાવલ પારસીઓના દખમાંનું તથા હિંદુઓના શ્મશાનનું સ્થાન છે. તથા ત્યાં નાનું ગામ છે.

નવસારીની પાસેની આ શ્મશાનભૂમિમાં કેટલાંક શિલ્પા પડેલાં છે. શ્મશાનમાં પીપળાના ઝાડ નીચે પડેલાં ખંડિત શિલ્પામાં ઐાતર ગતા ખંડિત ભાગ, હિ ડાલક તારે હાના ભગ્નાવશેષ તથા ભાંત પરનાં શું ગાર–શિલ્પની સાથે તેનાથી થાડે દૂર એક નંદીની પ્રતિમા પડેલી છે.

આ અવશેષા પૈકી ઓતર ગના ખંડિત ભાગ પર પાંચ નાની આકૃતિઓ છે તે પૈકી ત્રણ ત્રિભગમાં ઊભેલી ચામરધારિણીઓ છે, અને બે દેવપ્રતિમાઓ છે. ( આ. ૧ ).

આ પ્રતિમાંએ પૈકી વચ્ચેની પ્રતિમા પદ્માસનસ્થ, દ્વિભુજા, આછાં આબૂવણા તથા ટૂંકા વાળવાળી અને પ્રસન્ન મુદ્રાવાળી છે. પ્રુથમ દિષ્ટિએ તીથ કરના આભાસ આપતી આ પ્રતિમાંના જમણા હાથમાં દંક, ડાળા હાથમાં બીજપૂરક છે. તે ઊધ્વેમેઢ હાઇ આ તમામ સક્ષણા મૃતિ શાસ્ત્રની નજરે લકુલીશની પ્રતિમાનાં છે.

બીજી દેવની પ્રતિમા અર્ધ પર્ધ કાસન ચતુર્જી જ ખંડિત છે. તેના હાથમાં બાન્નેરું, ત્રિશ્લ આદિ હોવાનું લાગે છે તેથી મૃતિ શાસ પ્રમાણે તે શિવના કોઇ સ્વરૂપનું સુચન કરે છે.

આ પ્રતિમાફલક કાળા : ટ્રેપ ' અર્થાત્ જ્વાળામુખીમાંથી નીકળેલા લાવાના પથ્થરમાંથી ખનેલા છે. આ પથ્થર દક્ષિણ ગુજરાતમાં, કામરેજ તાલુકામાં તથા સાંથી શરૂ થતા પહાડી પ્રદેશમાંથી મળે છે. નવસારી વિસ્તારમાં આ પથ્થર તથા લાલાશ પડતા ચૂનાના પથ્થર શિલ્પોમાં ઘણા વપરાય છે, તે બાબત ધ્યાનમાં લેતાં આ પ્રતિમા દક્ષિણ ગુજરાતના પ્રદેશની હોવાનું લાગે છે.

<sup>&#</sup>x27;**સ્વાધ્યાય**', પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, **પુ. ૧૪૧-૧**૪૨.

<sup>\*</sup> શ્રેયસ સાસાયટી, રેસકાર્સ સર્કલ (પશ્ચિમ) વડાદરા.

4¥₹

**રમણકાલ** તાગરજ મહેતા

અા પ્રતિમાફલકની પાસે તાેરગુના ખંડિત ભાગા, અપ્સરા આદિની મૂર્તિએક સ્થાપત્યાવશેષા છે. તથા થાેડે દૂર નં**દીની, આહાર આ**પતા સાધુ સાથેની પ્રતિમા છે.

# લકુલીશ-પાશુપત દેવસ્થાન

આ સમગ્ર ભગ્નાવશેષા પરથી અનુમાન કરતાં, તે લકુલીશ-પાશુપત સંપ્રદાયની, તાેરજુત્વાળી સ્થાપત્યરચના દર્શાવે છે, આ લકુલીશ-પાશુપતસંપ્રદાયનાં દેવસ્થાન બાબત અન્ય પ્રમાણાને અભાવે, બીજા કોઇ અનુમાનની ક્ષમતા રહેતી નથી.

આ ભગ્નાવશેષા શૈલીની દર્ષિએ દશમી સદી પછીના અને ચૌદમી સદીના પહેલાના સમય-ગાળાના લાગે છે. તે સમયમાં નવસારીવિસ્તારમાં રાષ્ટ્રકૃટા અને સારળાદ ચાલુક્યોની સત્તા માટે ભાગે હતી, તેમાં થાડા સમય સાલંકાસત્તા પણ રહી હોઇ આ અવશેષાની શૈલીને રાજ્ય-વંશની પરિભાષામાં મૂકવામાં ભયસ્થાન ઘણાં છે. તેથી તેના સમયાંકનના નિદેશ માત્ર કર્યો છે.

વેરાવળમાં તપાસ કરતાં અહીં કોરવાની પ્રતિમાઓ સ્થાનિક માતાના મ'દિરમાં પૂજાતી જોવામાં આવી. તથા બીજા નર-થરનાં શિલ્પો પહ્યું તેની પાસે જોવામાં મુંબાવ્યાં. તેથી સમગ્ર દિષ્ટિએ આ અવશેષો વેરાવલમાં શૈવ-દેવસ્થાના હોવાનું સૂચન કરે છે તેમાં પહ્યુ લકુલીશનું આતરંગ પરનું હોય તેવું શિલ્પ આ દેવસ્થાનામાં એક લકુલીશ-પાશુપતસ પ્રદાયનું હોવાનું સ્પષ્ટ સ્યૂચન કરે છે.

### ઉપસ'હાર

આ પુરાવસ્તુઓ વેરાવલ એક શૈવસ્થાન હોવાનું સૂચવવાની સાથે, તેમાં લકુલીશ– પાશુપત દેવ–સ્થાન હોવાનાં પ્રમાણા આપે છે, તે આ વેરાવલને પ્રભાસ–પાટણ કે સે!મનાથના વેરાવલ સાથે સાંકળતાં લાગે છે.

પ્રભાસ પાટ્યુનું સામનાથનું સુપ્રસિદ્ધ શિવાલય, લકુલીશ-પાશુપત સંપ્રદાયનાં આચાર્યોનું પયુ મહત્ત્વનું સ્થાન હતું એમ સાંથી મળતા અભિલેખાનાં પ્રમાણા દર્શાવે છે, તેથા ગુજરાતમાં વિકસેલા લકુલીશ-પાશુપત સંપ્રદાયનું આ સ્થાનામાં બળ હતું. વળા એ સંપ્રદાયનાં મંદિરા ગુજરાતમાં કારવણ, પાવાગઢ, આદિ અન્ય સ્થાનામાં પણ હતાં. આ પરિસ્થિતમાં સામનાથ પાટ્યુનાં વેરાવલ અને નવસારીનાં વેરાવલ વચ્ચે સાંસ્કૃતિક સંખધ હોવાનું એક તરફ સ્પષ્ટ થાય છે, તા બીજી તરફ આ સંખધની આદાન-પ્રદાનની વિગતા મેળવવા માટેની સામગ્રીના વર્તાતા અભાવ ભવિષ્યમાં દૂર કરવા બાબત દિશાસ્થન મળે છે.

આમ વેરાવલ શબ્દ ભૌગાલિક પરિસ્થિતિની સાથે દક્ષિણ ગુજરાતના સૌરાષ્ટ્ર સાથેના પ્રાદેશિક સંખ'ધો તરફ પણ અ'ગુલિનિર્દેશ કરે છે.

# ઋષ્યસ્વીકાર

વેરાવલની પુરાવસ્તુઓ તરફ ૧૫ ઓગષ્ટ ૧૯૯૩માં સ્વજનના ઓંગનસંસ્કાર વખતે નજર પડી હતી, તેની વધુ તપાસ ૨૧ જન્યુઆરી ૧૯૯૪ના રોજ કરી હતી. તે વખતે શ્રી રાજેન્દ્ર માહનલાલ દેસાઇએ આપેલી સહાયને લીધે સ્થળ—તપાસની ઘણી વિગતા મળા હતી તથા તેમણે માકલેલ ફાેટાગ્રાફ આકૃતિ ૧ તરીકે છાપવા આપવા બદલ તેમના ઋણુસ્વીકાર કરે છું.

# કાલિદાસત્રચી\*

માર. પી. મહેતા +

# एकोऽपि जीयते हुन्त कालिदासो न केनचित् । शृङ्कारे ललितोदगारे कालिदासत्रयी किस् ॥ १

આયાર્ય રાજશેખર (ઇ. ૮૭૫–૯૨૫) નું આ પદ્ય જલ્હણની 'સૂક્તિમુક્તાવલી'માંથી મળે છે. અહીં આયાર્ય પોતાના પુરાગામી ત્રણ 'કાલિદાસ'ના નિર્દેશ કરે છે. એમના આસત્ર પુરાગામી કવિ અભિનન્દના (ઇ. ૮૫૦) 'રામચરિત'માં कालिदासकवयःના 'નિર્દેશ છે. અર્થાત્ રઘુવ'શાદિના સર્જક કાલિદાસ પછી આ નામના કોઈ કવિ થયા છે અથવા એમની પ્રસિદ્ધિયા પ્રભાવિત થઇ ને કોઈ કવિએ પોતાનું બિરુદ 'કાલિદાસ 'ધારણ કર્યું' છે. રાજશેખર આવા ત્રણ કાલિદાસ નામધારી અથવા કાલિદાસ ઉપનામધારી કવિએાને નિર્દેશ છે. આમાંથી એક રઘુ-વ'શાદિના સર્જક કાલિદાસ હોય; તે નિર્વિવાદ છે. સમસ્યા આ છે કે બાક્યના બે કોણ હોઈ શકે અને એમની સાહિત્યક પ્રવૃત્તિ કેવી હોઈ શકે.

સમુદ્રગ્રુપ્ત (ઇ. ૩૪૦–૭૪) પાસે સાન્ધિવિષ્નહિક; કુમારામાત્ય, મહાદ કનાયક હરિષેણુ હતા. તેમણે રચેલી સમાટ્રપ્રશસ્તિ પ્રયાગમાં ૩૫ કૃટ ઉત્યા સ્ત'ભ ઉપર ઇ. ૩૪૫માં ધ્રહાદ ક—

- ' સ્વાધ્યાય ', પુ. ૩૦, અંક ૩–૪, અક્ષચતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, પુ. ૧૪૩-૧૪૫.
  - \* ગુજરાત રાજ્ય સંસ્કૃત અધ્યાપક મંડળ, અધિવેશન-૧૯મું, અંબાછમાં પ્રસ્તુત.
  - + ७७८-१ 'शिवांलिस', मधुरम् इंदेट्स, सेडटर २१, गांधीनगर उटर०२१.
- १ वर्मा (डॉ.) श्यामा-आचार्य राजशेखर; मध्यप्रदेश हिन्दी ग्रन्थ अकादमी, भोपाल; १९७१; प्रथम संस्करण; पृ. २८४.
- 2 De S. K.-A History of Sanskrit Literature, Vol. I, University of Calcutta, Calcutta; 1972; second Edition; p. 455
- ३ उपाध्याय (आचार्य) बलदेव; संस्कृत साहित्य का इतिहास; शारदा मन्दिर, बाराणसी; १९६८; अष्टम संस्करण; पृ. २६१.
- 4 Krishnamachariyar M.-History of Classical Sanskrit Literature; Motilal Banarsidass, Delhi 7; 1970; First Reprint; P. 112
- ૫ ગાપાલ લલ્લનજ/અનુ. શાહ પ્રકાશ ન.—સસુદ્રગુપ્ત; નેશનલ ખુક દ્રસ્ટ, નવી દિલ્હી ૧૬; ૧૯૭૦; પૃ. ૧૫.
- ६ कीथ ए. बी./ अनु. शास्त्री (डॉ.) मंगलदेव संस्कृत साहित्य का इतिहास; मोसीलाल बनारसीदास, वाराणसी; १९६७; द्वितीय संस्करण; पू. ९६.

૧૪૪ આર. પી. મહેતા

નાયક તિલભટ્ટકે કે તરાવી હતી. સમુદ્રગ્રમના કાવ્ય 'કૃષ્ણચરિત (૨૩-૬)'માં નાંધ છે કે 'ક્રાલિદાસ' નામે પ્રસિદ્ધ હરિષેણું સગ્રાટ્ને આ કાવ્ય રચવા પ્રેરણા આપી હતી. હરિષેણુનું આ ઉપનામ હોય તેવી જનશૃતિની નાંધ ડૉ. શિવપ્રસાદ ભારદ્દાં જે લીધી છે.

આ માન્યતા સ્વીકાર્ય નથી; કારણ કે કાવ્ય 'કૃષ્ણુચરિત' અને જનશુતિ આ ્ હરિષેણને રઘુકાર કાલિદાસ કહે છે.

કાલિકાસનું કર્તૃત્વ ધરાવતી રચના 'કુન્તલેશ્વરદોસ' ઉપલબ્ધ નથી ; પરંતુ એમાંથી ઉક્ત અવતરણા આમાંથી મળે છે<—

- (ક) રાજશેખર (ઈ. ૮૭૫-૯૨૫)—કાવ્યમીમાંસા, અધ્યાય-૧૧
- (ખ) ભોજદેવ (ઇ. ૧૧મી સદી )---શુંગારપ્રકાશ, અધ્યાય-૮
- (ग) क्षेमेन्द्र (ध. १०५०) श्लीबत्यवियारयर्था, डारिडा-२० वृत्तिः

આ અવતરણોને આધારે રચનાનું સંભિવિત કથાસૂત્ર આ પ્રમાણે છે—કુન્તલેશ્વરના રાજ્યવિક્ષાભની તપાસ કરવા ઉજ્જયિનીનરેશ વિક્રમાદિત્યે દ્વત તરીકે કાલિદાસને માેકલ્યા. કુન્તલેશની સભામાં કવિને પાતાના દરજ્જાને અનુરૂપ આસન મળ્યું નહિ. તેથા તે બૂમિ ઉપર જ ખેસી ગયા અને આ અધિકરણનું ઔચિત્ય જણાવ્યું. કવિએ ત્યાર પછી રાજ્યમાં કુન્તલેશની ગતિવિધિઓનું પરીક્ષણ કર્યું. પાછા કર્યા ત્યારે વિક્રમાદિત્યે કવિને એની પૃચ્છા કરી. કવિએ અહેવાલ આપ્યા કે તે આપને ઉત્તરદાયિત્વ સોંપીને પાતે નિષ્ક્રિય બનીને વિલાસમગ્ન થઈ ગયા છે. વિક્રમાદિત્યને પરમ આશ્ચર્ય થયું.

क्षेभेन्द्र द्वारा ७६ त आतुं २४ ५६ २५ छ । छ —

इह निवसित मेरुः शेखरः क्ष्माघराणा—

मिह विनिहितभाराः सागराः सप्त चान्ये ।

इदमहिपतिभोगस्तम्भविम्राजमानं

घरणितलमिहैव स्थानमस्मदिधानाम् ।

ર ગાસ્વામા સરસ્વતીનું અનુમાન છે, ( જર્નલ ઍાફ મૈથિક સાસાયટી, બે ડ્લાર; વૉ. ૧૫, પૃ ૨૩૨) કે આ રચના નાટક હતી; પરંતુ વધુ સંભવિત આ જ્ણાય છે કે કાવ્ય હતું.

રઘુવ શાદિ સાત રચનાઓમાં જે કવિ પાતાના સહેજ પણ પરિચય ન આપે; તે પાતાના અને પાતાના આશ્રયદાતા વિષે રચના કરે, તે સ'ભવિત નથી આથી આ કોઇ હત્તરકાલીન કાલદાસની રચના હોઇ શકે.

७ व्यास शिष्य (डॉ.) कुंवरलाल—संस्कृत ललित साहित्य का इतिहास; विद्या प्रकाशन, दिल्ली; १९८०; प्. १८४.

८ काव्यमीमांसा—बिहार राष्ट्रभाषा परिषद्, पटना; १९६५. शृङ्कार प्रकाश—२; प्राचीन संस्कृत प्रकाशन विश्वसंस्था, मायसोर, १९६२. औचित्य विचार चर्चा—चौखम्बा विद्याशवन, वाराणसी; १९६४. De—HSL; p. 552, 554

<sup>9</sup> KM-HCSL; p. 121

કાલિદાસત્રથી

284

সાકૃત કાવ્ય 'સેતુબન્ધ 'ના ટીકાકાર રાજા રામદાસ લખે છે-विक्रमादित्यवाचा यं वके कालिदास:...सेतूनां प्रवन्धम् '<sup>૧૦</sup> ટી. એસ. નારાયણુ શાસ્ત્રીનું<sup>૧૧</sup> મ'તવ્ય છે કે ઉજળયિનીના વિક્રમાદિત્યના સભાકવિ કાલિદાસઉપનામધારી માતૃગુપ્તની આ રચના છે.

અમાન્યતા સ્વીકાર્ય નથા. બાહ્યુલટ્ટે 'હર્ષ'ચરિત 'માં <sup>૧૨</sup> ' સેતુબન્ધ 'ના કર્તા તરીં કે अવરસેન (ઈ. ૫મી સદી) <sup>૧૩</sup>ના ઉલ્લેખ કર્યો છે. રામદાસ જ લખે **છે-महाराजप्रवरसेननिर्मितं** सेत्बन्धप्रबन्धम् । <sup>१४</sup>

કામેકાટી પીઠના મૂકશંકર(ઇ. ૩૯૭-૪૩૦) વખના શિષ્ય કોટિજિતનું ઉપનામ 'કાલિદાસ' હતું. ટી. એસ. નારાયણુ શાસ્ત્રીનું વધ્ય મન્તવ્ય છે કે 'મુતભાધ 'વે મા કાલિદાસની રચના છે. આ રચનાનાં ખે સંસ્કરણ જણાય છે—(૧) એમ. ઈ. લાન્સરેલ—પેરીસ (૨) શ્રી સીતારામ ઝા-ળનારસ. આ કાવ્યશાસ્ત્ર પર લખવામાં આવેલી ૧૧ ટીકાઓ એની પ્રસિદ્ધિના પુરાવા છે. શવણમાત્રથી સંક્ષેપમાં છંદ:શાસ્ત્રનું જ્ઞાન આપતું, તે આના સફળ ઉપક્રમ રહ્યો છે. શાસ્ત્રત્વ અને કાવ્યત્વના સુલગ સમન્વય આ રચનામાં છે. તેનું એક સુંદર પદ્ય આ છે—

स तृतीयकषष्ठमनङ्गरते नवमं विरतिप्रभवं गुरु चेत्। घनपीनपयोघरभारनते ननु तोटकबृत्तमिदं कथितम् ॥ २१ ॥

આ રીતે, રાજશેખર કાલિદાસત્રયાના નિદે શ કરે છે; ત્યારે એમના પુરાગામાં હોય, તેવા આ ત્રણ કાલિદાસ 'ના ખ્યાલ આવે છે:—(૧) રઘુકાર કાલિદાસ, (૨) 'કુન્તલેશ્વરદીત્ય'કર્તા કાલિદાસ (૩) 'શુત્રોધ 'કાર કાલિદાસ.

<sup>10-11</sup> Ibid-p, 112

१२ हर्षचरितम् १, १४--चौलम्बा विद्याभवन, वाराणसी; १९७२

I3 De-HSL; p. 119

१४ राय उदय नारायण—गुप्त राजवंश तथा उसका युग; लोकभारती प्रकाशन, इलाहाबाद, १९७७, बृहत् संस्करण; पृ ६८०.

<sup>94-98</sup> KM-HCSL; p. 113, 492.

१७ झा (श्री) सीताराम शर्मा-श्रुतबोष; श्री हरिकृष्ण निवन्धभवन, काची; १९१९

| ī           | શ્રી સથાછ સાહિત્યમાળા                                                  | રાં. પૈ•               |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| 333         | <b>કૈલાસ</b> —સ્વામી પ્ર <b>ણવતીર્થ</b> છ                              | 13=00                  |
| 338         | અ'બિકા, કાટેશ્વર અને કુ'ભારિયા—(સ્વ.) શ્રી. કનૈયાલાલ લા. દવે           | ૫=૫૦                   |
| <b>३</b> ३५ | ઐતિહાસિક લેખસં મહ—(સ્વ.) શ્રી પંડિત લાલચંદ ભ. ગાંધી                    | 00=2                   |
| 335         | હરિભક્સૂરિ—પ્રો. હીરાલાલ ૨. કાપડિયા                                    | ૧૧=૦૦                  |
| 334         | ભવાઈના વેશની વાર્તાએા—(સ્વ) શ્રી. ભરતરામ ભા. મહેતા                     | 3=00                   |
| 336         | શ્રીમદ્ર ભાગવત (ગુજરાતી અનુવાદ): ભાગ ૧, સ્કંધ ૧-૩—                     |                        |
|             | (સ્વ.) શ્રી નાગરદાસ અમરજ પંક્ષા (૧૯૬૫)                                 | <b>₹=0</b> 6           |
| 380         | ગુજરાત સ્થળનામ સંસુદ્ધ વ્યાખ્યાનમાલા, ભાગ ૧ (૧૯૬૫)                     | &=0 o                  |
| ३४२         | કુદરતની રીતે વધુ આરાગ્ય—શ્રી. શાંતિલાલ પ્ર. પુરાહિત (૧૯૬૭)             | ૭=૫૦                   |
| 383         | <b>ભારત-રત્ન</b> —શ્રી. ઉપેન્દ્રરાય જ. સાં ડેસરા (૧૯૬૭)                | ૧૫=૫૦                  |
| ३४४         | મહાગુજરાતના મુસલમાતા, ભાગ ૧-૨—શ્રી કરીમ મહં મદ માસ્તર                  | १७=००                  |
| 388         | પૈદ્રાલિયમ શ્રી પુલકાન્ત ર. શાહ (૧૯૭૦)                                 | 93=00                  |
| ३४७         | પ ચક્કશી તાત્પર્ય — સ્વામી પ્રણવતીર્થા (૧૯૭૧)                          | <b>{=</b> 00           |
| 384         | અખેા અને મધ્યકા <b>લીન સ'તપર'પરા</b> —(સ્વ.) ડાૅ. યાે. જ. ત્રિપાઠી     | ९४=५०                  |
| 386         | <b>શ્રીમદ્ ભાગવત: ભાગ ર</b> —(સ્વ.) નાગરદાસ અ. પં <b>ઝા</b> (૧૯૭૨)     | ૧૧≕૫૦                  |
| ३५०         | ચરકના સ્વાધ્યાય, ભાગ ૧—(સ્વ.) ડા. ખાપાલાલ ગ. વેલ (૧૯૭૩)                | २६=००                  |
| ૩૫૧         | ગુજરાતના પાટરી ઉદ્યોગ—શ્રી. શાંતિલાલ પી. પુરાહિત (૧૯૭૫)                | ८ <b>=७</b> ५          |
| ૩પર         | ઊંડાણુના તાગ—શ્રી છોડુલાઈ સુથાર (૧૯૭૫)                                 | ૧૫=૦૦                  |
| 343         | ભારતીય વીણા—(સ્વ.) પ્રેા. રસિકલાલ એમ. પંજા (૧૯૭૮)                      | 39=00                  |
| ૩૫૪         | ચરકના સ્વાધ્યાય, ભાગ ર—(સ્વ.) ડાં. બાપાલાલ ગ. વૈદ્ય (૧૯૭૯)             | 6}=00                  |
| 3л4         | ચાંપાનેર: એક અધ્યયન — ડાં, રમણલાલ ના. મહેતા (૧૯૮૦)                     | 3 =00                  |
| ३५६         | હારકાના પ્રદેશના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ—્(સ્વ.) શ્રી ક. ન. <b>ને</b> ષા     | 88=00                  |
| ३५७         | આધુનિક ગુજરાતના સંતા, ભાગ ર—ડા. કેશવલાલ ઠક્કર (૧૯ <b>૭૯</b> )          | ४५=००                  |
| ३५८         | સૂર્યાસા—િશ્રી. પદ્મકાન્ત ર. શાહ (૧૯૮૧)                                | પર=૫૦                  |
| ३५६         | કવિ ગિરધર : જીવન અને કવન—ડાૅ. દેવદત્ત જોશા                             | <b>५१=००</b>           |
| ३६०         | વનોષધિ કાેશ—પ્રાે. કે. કા. શાસ્ત્રી                                    | ૩૫=હપ                  |
| ३६१         | સહસ્રિલિંગ અને રુદમહાલય—(સ્વ.) શ્રી કનૈયાલાલ ભા. દવે                   | <b>७</b> ८=००          |
| <b>३</b> ६२ | વૈષ્ણવતીથ ડાકાર—(સ્વ.) ડા. મજુલાલ ૨. મજમુદાર                           | <b>%</b> <=00          |
| उ६१         | <b>વૃદ્ધત્રયી અને લઘુત્રયી</b> —( સ્વ. ) ડાં. ભાષાલાલ ગ. વે <b>દ્ય</b> | 33=00                  |
| <b>३</b> ६३ | વ <b>ેડાકરા</b> એક <b>અધ્યયન</b> —ડા. આર. એન. મહેતા                    | 88=00                  |
| ३६४         | મહારાજા સયાજીરાવ ત્રીજા—(સ્વ.) પ્રા. હસિત ખૂચ                          | 86=00                  |
| 3 ६ ५       | નાભાજકૃત ભક્તમાલના ઐતિહાસિક ભક્તા–એક અધ્યયન—                           |                        |
|             | શ્રી મૂળશ કેર હિ. કેવલીયા                                              | 88=00                  |
| 3 \$ \$     | લેસર—શ્રી. પદ્મકાન્ત ર. શાહ                                            | ٧८=00                  |
| ३१७         | આહારવિજ્ઞાન—(પુન: મુદ્રણ) ડાં. જયશંકર ધ. પાઠક અને                      |                        |
| W.C.        | (સ્વ.) અન તરાય મ. રાવળ (૧૯૯૧)                                          | <b>₹</b> 0= <b>0</b> 0 |

પ્રાપ્તિસ્થાન: યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, જનરલ ઍજ્યુકેશન સેન્દર, પ્રતાપમ'જ, વડાદરા-૨૯૦ •૦૨.

# 'સ્વપ્નવાસવદત્તમ્' અને 'ઉત્તરરામચરિત 'નું તુલનાત્મક અધ્યયન

અ'ખાલાલ ડી. ઠાકર\*

મહાકવિ ભવભૂતિવિરચિત 'ઉત્તરરામચરિત 'ના અનુવાદક શ્રી. ઉમાશંકર જોષીએ પોતાની સંપાદિત આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના પછી 'અમૃતા આત્મની કલા ' શીર્ષક હેઠળ ઉ. ચ.ના આંતરદર્શનનું નિરૂપણ કર્યું' છે. તેમાં ઉ. ચ.નું અન્ય કૃતિઓ સાથે આંતર સામ્ય દર્શાવતાં તેઓ જણાવે છે કે, ''ઉત્તરરામચરિતનું નામ અને એની ખ્યાતિને લીધે સંસ્કૃત નાટચ-સાહિસમાં 'શાકુન્તલ 'ની સાથે જ ખાલાય છે અને 'શાકુન્તલ ' સાથે એની સરખામણી કરવાનું રસપ્રદ થઇ પડે એવું પણ છે, તેમ છતાં મધ્યવતી આશ્વની દષ્ટિએ એનું ભાસવિરચિત ગણાતા 'સ્વપ્નવાસવદત્તમ્' સાથે સામ્ય વધારે છે અને ધીરનાગનું 'કુન્દમાલા ' જોયા વગર તા ઉત્તરરામચરિતની રસગંભીર કલાના પરિચય અધૂરા જ રહે. એ ખંને સમાન વસ્તુને લગભગ સમાન રીતે છેડે છે. "

'શાકુન્તલ' અને 'ઉત્તરરામચરિત' ખંનેએ સંસ્કૃત નાટચસાહિસની કૃતિએ તરીકે સારી ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી છે. એ રીતે તેમના તુલનાત્મક અલ્યાસ થઈ શકે, પણ અહીં 'સ્વાનવાસવદત્તમ્' સાથે મધ્યવતી ઉદેશ્યના સામ્યને લીધે સ્વાન. અને ઉ. ચ.ના તુલનાત્મક અધ્યયનને પ્રસ્તુત માનવામાં આવ્યું છે.

'કુન્દમાલા ' સાથે ઉ. ચ.ની સમાનતા છે, પણ કુન્દમાલા ઉ.ચ.ની પૂર્વવતી કૃતિ છે કે પશ્ચાદ્વતી તે અંગે પ્રવર્તતા ભિન્ન મતા તમાસવા જેવા છે. પ્રા. છ. કે. ભટ ઉ. ચ.ની પ્રસ્તાવનામાં નોંધે છે કે—

"Umashanker Joshi in his introduction, to the Gujarati translation of the play (pp. 37-42) compares it to Kundamālā. The Similarity of the two plays is obvious. But in suggesting that Bhavabhūti may have had this play before him, the author has probably relied on the reference in Meghadūta (Purva °,14) which makes Dinganāga a contemporary of Kālidāsa and so anterior to Bhavabhūti. But Kundamālā is on the whole an inferior work; and S. K. De

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદ્યાય ', પુસ્તક ૩૦, અંક ૩–૪, અક્ષયતૃતીયા–જન્માષ્ટ્રમી અંક એપ્રિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, પૃ. ૧૪૭–૧૫૪.

<sup>\*</sup> ૧૯ શ્રેલ્કિય સાેસાયટી, ગાંધરા–જિ. પંચમહાલ–૩૮૯ ૦૦૧.

૧ ભાવભૂતિ, (અનુ.) જેવી ઉમાશંકર: ઉત્તરરામચરિત; ગૂર્જર પ્રાથરતન કાર્યાલય; અમકાવાદ; ફિતીય આદિત્તિ; ૧૯૫૮; પ્રસ્તાવના, પૂ. ૩૫.

184

ખેખાલાલ કી. ઢાકર

points out that the attribution of the play to Dinganaga is unauthentic (Hist. of Sk. Lit., p. 464, footnote 1).?

તેઓ એસ. કે. ડે. ના મતના આધાર લઇ ' કુન્દમાલા 'ને દિ્કનાગની કૃતિ ગણવામાં જ શ'કા લાવે છે. ડેંા. તપસ્વી નાન્દી માને છે કે, " કુન્દનમાલાકાર ભવભૂતિના પુરાગામી હતા." વી. વી. મિરાશીએ આ સમસ્યાની વિશદ છણાવટ કરી તારતમ્ય આપ્યું છે કે—

"The foregoing discussion will, I hope, convince any impartial reader that it is Dhīranāga who is the borrower. As Bhavabhūti is known to have flourished in the first quarter of the eighth century A.D. Dhīranāga must be placed later than A.D. 750, "\*

'કુન્દમાલા' પશ્ચાદ્વર્તી કૃતિ નક્કી થતાં તેના પ્રભાવ ઉ.ચ. પર હાેઇ શકે નહિ; જેથી 'કુન્દમાલા' ની ઉ.ચ. સાથેની તુલના અત્રે અપ્રસ્તુત માનવામાં આવી છે.

સ્વપ્ન. અને ઉ.ચ.ના બાહા અને આંતરસ્વરૂપના તુલનાત્મક અલ્યાસથી બંને કૃતિઓમાં રહેલા સાગ્યના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવશે. સાથે સાથે સ્વપ્ન. પૂર્વવર્તી કૃતિ હાવાથી મહાકવિ ભાસના ભવભૂતિ પર કેવા પ્રભાવ પડયો છે તેનું અનુમાન પહુ થઇ શકશે.

ળ'ને નાટકોના સ્થૂળ સ્વરૂપતું અવલાકન કરતાં જણાશે કે સ્વપ્ન. ના છ અ'કા (તેમાં પણ બીજો અને ત્રીજો અ'ક તા અન્ય નાટકના પ્રવેશક કે વિષ્કસ્લક જેવા), સત્તાવન શ્લાકો અને પાંચસા દસ ઉક્તિઓ છે; જ્યારે ઉ.ચ.માં સાત અ'કો, બસા છપન શ્લાકો અને સાતસા ચાર્યાશા ઉક્તિઓ છે. સ્વપ્ત.માં આગણીસ પાત્રો છે અને બાર પાત્રો નિર્દિષ્ટ છે. તા ઉ.ચ.માં આગણીસ પાત્રો અને નિર્દિષ્ટ પાત્રોની સ'ખ્યા દસ છે.

ખ'ને કૃતિઓના આંતરસ્વરૂપનાં વિવિધ પાસાંના અભ્યાસ તેમની વચ્ચે રહેલા આંતર— સાગ્ય પર વેધક પ્રકાશ પાડશે અને તે દ્વારા મધ્યવતી આશયની દિષ્ટિએ રહેલા સાગ્યને પણ પ્રગટ કરશે.

પારંભ: સ્વપ્ન.ની શરૂઆત તપાવન-દશ્યથી થાય છે. યાંગ-ધરાયણ અને વાસવદત્તા અજ્ઞાત વેષે ઉપસ્થિત છે. નાયક-નાયિકાના વિયાગ થઇ ચૂક્યો છે. વિયાગનું કારણ અને તેની ઉદયન પર થયેલી અસરનું વર્ણન અભ્રચારી પ્રસંગ દ્વારા પીઠેઝળકાર (Flash Back) પદ્ધતિથી નિરૂપવામાં આવ્યું છે. ઉ.ચ.માં ચિત્રદર્શન પ્રસંગમાં પીઠેઝળકાર પદ્ધતિથી જ રામ, સીતા અને લક્ષ્મણના વનવાસ દરમિયાનના પ્રસંગાની સ્મૃતિ તાજી કરાવવામાં આવી છે. ખીજો પ્રસંગ છે દુર્મુખ પ્રવેશ. આ બે પ્રસંગા પછી સ્વયન.ના આર'ભ જેવી પરિસ્થિતિ નિર્માણ થાય છે.

પીઠઝળકાર જેવી નાટક માટે મહત્ત્વની યુક્તિ ( Device ) ભ'ને નાટકોમાં પ્રયોજાયેલી જોવા મળે છે. કથાવસ્તુના વિકાસમાં તેના માટા ફાળા છે. સ્વપ્ન.માં લક્ષ્યારી-પ્રસંગમાં ઉદયન

<sup>2</sup> Bhavabhūti's Uttar-Rāma-Carita, Bhat G. K. (Ed.); The Popular Book Store; Surat; 1953; Introduction p. 31. (Footnote 1).

૩ નાન્દી તપસ્વી: સંસ્કૃત નાટકાેના પરિચય; યુનિવર્સિટી શ્રંથ નિર્માણ ભાઈ, ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ; પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૭૧, પૃ. ૨૨૨.

<sup>4</sup> Mirashi V. V.: Bhavabhūti; Motilal Banarasidas; Delhi; 1974; p. 305.

# <sup>ં</sup> સ્થપ્તવાસવકત્તમ્ ' અને 'ઉત્તરરા મ**થ**રિત 'તુ<sup>\*</sup> તુ**લ**નાત્મક અધ્યયત

184

અને વાસવદત્તાના દામ્પત્યપ્રેમની પરાકાકા દર્શાવી છે. ઉ. ચ. માં પણ આવા જ દામ્પત્ય— પ્રેમના ભાવ આઠ શ્લાકોમાં રજૂ થયા છે. જે તેના પ્રથમ અંકના ૩૯મા શ્લાકમાં દામ્પત્યપ્રેમના અદ્ભેતભાવનું ઉત્કૃષ્ટ નિરૂપણ થયું છે.

નાયક—નાયકાના વિયોગનો હેતુ : સ્વપ્ન.માં ઉદયન રાજા વાસવદત્તા પ્રત્યે અગાધ પ્રેમને લીધે રાજ્યની ફરજો પ્રત્યે દુર્લં ક્ષ સેવે છે. આફ્રાં વડે રાજ્ય છતી લેવાતાં, ઉદયન લાવાણકમાં વસે છે. રાજાના હિતેચ્છુ પ્રધાના રાજ્યની પુન:પ્રાપ્તિ માટે યાજના ઘડે છે; જે ખે ભાગમાં વહેં ચાયેલી છે. એક છે વાસવદત્તાના ઉદયન સાથે વિયાગ અને બીજા ભાગમાં રાજાનું અન્ય રાજકન્યા સાથે લગ્ન. વિયાગ એટલા માટે કે જ્યાં સુધી વાસવદત્તા છે ત્યાં સુધી રાજા બીજું લગ્ન કરવા તૈયાર ના થાય; અને બીજું લગ્ન એટલા માટે કે બીજો રાજા સંબંધી થાય તા શત્રુ રાજાને હરાવવામાં મદદ કરે. રાજમહેલને આગ લાગતાં વાસવદત્તાનું મૃત્યુ થયું છે એવી અફવા ફેલાવવામાં આવી. સાથે સાથે રાજાના મંત્રી યોગન્ધરાયણ પણ વાસવદત્તાને બચાવવા જતાં મૃત્યુ પામ્યા એમ જાહેર કરવામાં આવ્યું. સેનાપતિ ઋમણવાન રાજાને આધાસન આપતા સેવામાં તત્પર રહે છે. વાસવદત્તા અને યોગન્ધરાયણ લાવાણક છોડી અજ્ઞાત વેષે તપાવનમાં આવે છે. આમ વિયાગનું કારણ રાજ્યની પુનઃપ્રાપ્તિ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. વાસવદત્તા આ ઉમદા હેતુ માટે આત્મસખનું બલિદાન આપે છે. રાજ્યની પુનઃપ્રાપ્તિ બાદ નાયક—નાયકાનું પુનર્મિલન નહી છે.

ઉ. ચ.માં રાજ્યની એક વ્યક્તિ રાજાના વર્ત ન માટે અપવાદશુક્ત વચન બાલે છે, જેનાથી રામ સીતાસાગ માટે પ્રેરાય છે. રામ પ્રજાના અનુર જન માટે કેવા ત્યાગની તત્પરતા દાખવે છે તે પ્રથમ અકમાં નિર્દિષ્ટ છે. ઉ. ચ.માં રાજા રામ પ્રજાપાલનની ક્રજીરૂપે સીતાના ત્યાગ કરે છે.

ખંતે વિયોગમાં કેન્દ્રસ્થાને રાજ્ય છે. રાજ્ય પ્રત્યેની કરજના ભાગરૂપે ખંતે સ્થાને વિયોગ સર્જાય છે. સ્વપ્તાના વિયોગ સમયાધીન છે; જ્યારે ઉ.ચ.ના વિયોગ તે પ્રકારના નથી. સ્વપ્તામાં પુનર્મિલન નિશ્ચિત છે; જ્યારે ઉ. ચ.માં તે અનિશ્ચિત છે. ઉદયન રાજાને વાસવદત્તા મૃત્યુ પામી છે એમ કહેવામાં આવે છે. ઉ. ચ.માં રાજા રામના આદેશથી વનમાં ત્યજાયેલી સીતા મૃત્યુ પામી હશે એમ રામ માને છે. આમ ખંતે નાયિકાઓને મૃત્યુ પામેલી સ્વીકારી વિયોગાવસ્થાનું દુ:ખ અનુભવતા નાયકો ખંતે નાટકોમાં દર્શાવ્યા છે. ઉદયનના દુ:ખ કરતાં રામનું વિયોગદુ:ખ વધુ કષ્ટકારક છે. સીતાના ત્યાગ રામે પાતે કર્યો છે; અને તે પણ સીતા માતા ખનવાની છે તેવી નાજુક પરિસ્થિતિની જાણ હોવા છતાં. આથી જ ઉ. ચ.માં કરુણ રસ પરાક્ષામાંએ પ્રહેલિયો છે.

વિરહ દરમિયાન નાયિકાઓના નિવાસ :—સ્વપ્નમાં વાસવદત્તાને રાણી તરીકે ઉદયન રાજને સુપરત કરવાની છે, તેનો ખ્યાલ રાખી જે રાજકન્યા સાથે ઉદયનનાં લગ્ન ગાઠવવાનાં છે તે પદ્માવતી પાસે વાસવદત્તાને થાપણ તરીકે સાપવામાં આવી છે. યોગ-ધરાયણે તેને પ્રોષિતભત્કા તરીકે ઓળખાવી; જેથી તેના પતિ પરદેશથી પાછા ફરતાં તેને તે લઇ જશે એમ સમજ્ય. કવિએ

भास, स्वप्नवासवद्त्रम्—Tr. Modi M. C.; Gurjar Grantha-Ratna Karyalaya, Ahmedabad; 1952, Act. 1.13, p. 23.

<sup>6</sup> Uttara-Rāma-Carita; Act. I. 26, 27; p. 18; Act. 1, 34-39, pp. 26-28.

<sup>7</sup> Ibid Act. 1.12; p. 8.

<sup>8</sup> Ibid Act. III. 1; p. 60; Act. III. 29; p. 88; Act. III. 47; p. 106.

وَ إِنَّ إِ

અ°બાજ્ઞાલ દી. ઠાકર

વાસવદત્તા રાણી હોવાથી પદ્માવતી જેવી રાજકન્યા સાથે રાજમહેલમાં નિવાસ કરે એ ઉચિત માન્યું. પદ્માવતી તેની જવાબદારીપૂર્વંક સંભાળ રાખે છે. અંતે રાજને સાંપતી વખતે વાસવદત્તાના અજ્ઞાતવાસ સમયનું વિશ્વાસસ્થાન પણ ખને છે. કવિની ઉત્તમ નાઠ્યસૂઝનાં દર્શન થાય છે. ઉપરાંત દર્શક રાજ્યના મહેલમાં ઉદયનના પરાક્ષ સાત્રિધ્યથી વાસવદત્તાને આશ્વાસન પણ મળે છે. એક વાત મહત્ત્વની છે કે ઉદયનનાં પદ્માવતી સાથેનાં લગ્ન મંજૂર રાખવાં પડશે, જેના સ્વીકાર તે રાજના હિત ખાતર કરે છે.

ઉ. ચ. માં નાઠ્યકારની ઇચ્છા નાટકને સુખાંત ખનાવવાની છે માટે ત્યજાયેલી સીતાની વિશેષ સંભાળ રાખવાની છે. નાટકની સમાપ્તિ પહેલાં સીતાની રામને સાંપણી કરવાની છે. નાટ્યકારે પાત્રનું યોગ્ય જતન કરી પ્રસંગગૂંથણી કરી છે. સગર્ભાવસ્થાયુક્ત નાયિકાનું પ્રસૂતિ-સમયે ભારતીય પ્રણાલી મુજબ પાતાની માતાને ત્યાં જ યાગ્ય સ્થાન માન્યું છે. ભાગીરથના પ્રયત્નથી સીતાને માતા વસુન્ધરા પાસે લઇ જવાઇ. ત્યાં તેણે ખે પુત્રોને જન્મ આપ્યા. આમ સીતાની તેમ જ બાળકોના સંવર્ધનની બરાબર કાળજી રાખવામાં આવી.

બ'ને નાર્યિકાઓને અજ્ઞાતવાસ દરમિયાન સમુચિત સ્થાને નિવાસ કરાવવામાં બ'ને નાક્ષ્મકારોની કલા પ્રશ'સનીય છે.

અદ્યાતવાસસમયે ખ'ને નાયિકાઓએ વિશેષ પ્રકારનું ધૈય દાખવ્યું છે. ઉદયન રાજાનું પદ્માવતી સાથે લગ્ન થયું, અને વાસવદત્તાને ફાળે પદ્માવતીની લગ્નમાળા ગૂંધવાની આવી ત્યારે ઇશ્વર તેને નિર્દય લાગે છે. પણ રાજાના ક્રીય માટે તે સહન કરે છે. નાયિકાની ઉદારતાનાં ભવ્ય દર્શન થાય છે.

ઉ.ચ.માં યદ્યના સંદર્ભમાં ખીજી પત્ની વિશે ઉલ્લેખ આવે છે, પણ સીતાની પ્રતિકૃતિની જાણ થતાં ચિંતાનાં વાદળ વિખરાઈ જય છે.

સ્વપ્ન.માં રાજાના બહુપત્નીત્વના આશ્રય લેવાયા જ્યારે ઉ.ચ.માં રામના એકપત્નીવ્રતને સુરક્ષિત રાખવામાં આવ્યું.

વિરહી નાયકાની સ્થિતિ: ખંને રાજ્યો સ્વસ્થ થયા છે. રાજકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થયા છે. ઉદયનની પદ્માવતી સાથેના લગ્નની સંમતિ બહુપત્નીત્વને આભારી છે. કવિએ ઉદયનના મનમાંથી વાસવદત્તાનું સ્થાન ડગવા દીધું નથી. કવચિત્ વાસવદત્તા મૃત્યુ પામી છે એ વાતને પણ ભૂલી જાય છે. ૧૦

6. ચ.માં રામ શમ્બૂક જેવાના તપથી થતા અધર્મ ના ઉચ્છેદ કરવા તત્પર બને છે. આ રાજકાર્ય માટે વનમાં આવે છે ત્યારે સીતા સાથે પસાર કરેલા દિવસાનાં સ સ્મરણા તાજ થાય છે અને દુઃખા થાય છે. કવિએ રામને ધૈર્ય ગૂમાવી ખેસે તેવા વ્યથિત દર્શાવ્યા છે. તપાવન દેવતાએ તમસા અને મુરલા રામની વ્યથા જોઇ ચિતિત થાય છે. રામનું ચેતન ટકાવવા સીતાની અદષ્ટ ઉપસ્થિતને જરૂરી ગણે છે તે મુજબ નાટ્ચકાર આયોજન કરે છે.

ઉદયનને દૈવવશાત આવી પડેલાે વિરહ સહન કરવાના છે, જ્યારે રામ વિરહાત્પત્તિમાં પાતાને નિમિત્ત જાણતાં અપાર દુ:ખ અનુભવે છે.

९ वासवदत्ता-अहो, अकरुणा: खल्वीश्वरा:। S.V. Act. III. p. 39.

<sup>10</sup> Uttara-Rāma-Carita; Act. III, 10; p. 70.

# 'સ્વપ્તવાસવદત્તમ્' અને 'ઉત્તરરામચરિત'તુ' તુલતાત્મક અધ્યયન

144

નાયકોના સ્થિર પ્રભુયની નાયિકાઓને પ્રતીતિ કરાવવાના પ્રયાસ: વાસવદત્તાને ચિતા થાય કે ઉદયનના પ્રેમ તેને માટે સ્થિર તા હશે જ ને?, પદ્માવતી સાથેના લગ્નને લીધે આ શંકા વધુ ઘેરી બને છે. સીતાને તા પાતાના નિષ્કારણ ત્યાગ અપાર દુઃખ આપનારા બન્યા છે. રામના હૃદયની સાચી સ્થિતિ જાણવા તે આતુર હાય એ સ્વાભાવિક છે. પુત્રોનું પિતા સાથે મિલન થાય એવી આંતર ઝંખના પણ હાય. સ્વષ્ન ના ચાથા અંકમાં ઉદયનનું હૃદય ખૂલ્યું અને ઉ.ચ.ના ત્રીજા અંકમાં રામનું હૃદય ઉઘડ્યું.

સ્વપ્તાના ચાથા અંકમાં કવિએ રંગમંચ પર દિદશ્યની રચના કરી છે. લતામંડપમાં રહેલાં વાસવદત્તા, પદ્માવતી અને ચેટીના વાર્તાલાપનું એક દશ્ય અને મંડપ ખહાર બેઠેલા રાજ્ય ઉદયન અને વિદ્વયકનું ખીજું દશ્ય. સંરચના એવી છે કે વાસવદત્તા વગેરે રાજ્ય અને વિદ્વયકની વાતા સાંભળ છે અને તેઓની હાજરીથી સભાન છે; જ્યારે રાજ્ય અને વિદ્વયકને વાસવદત્તા વગેરેની મંડપમાંની ઉપસ્થિતિની જાણ નથી. વિદ્વયક રાજ્યને અંગત પ્રશ્ન પૂછ્યો કે તમને કોણું પ્રિય છે? તે સમયનાં વાસવદત્તા કે હાલનાં પદ્માવતી? રાજ્યએ જવાબ નહિ આપવા ઘણી આનાકાની કરી પણ આખરે વિદ્વયકના આયહેને વશ થવું પડશું. રાજ્યના હૃદયના ભાવ વ્યક્ત થયો કે વાસવદત્તા તરફ બંધાયેલું મન હજુ પદ્માવતી હરી શક્યા નથી. ૧૧ વાસવદત્તાના મનનું તે જ ક્ષણે સમાધાન થશું અને ખાલી જોડી કે અદ્યાતવાસ પણ ખહુ લાભકારક નીવદ્યો. ૧૧ વિદ્વયક જયારે વાસવદત્તાના કહેવાતા મૃત્યુની યાદ અપાવી ત્યારે રાજ્ય દુ:ખી થયો. પોતાના ઉપવસ્ત્રથી મુખ ઢાંકી આંસુ ભૂછવા લાગ્યો. રાજ્ય જેક એમ ન હોવાથી પદ્માવતીએ મંડપમાંથી ચાલ્યા જવા સૂત્રવ્યું; પણ વાસવદત્તાએ રાજ્યના પણ લઇ પદ્માવતીને સલાહ આપી કે આવી સ્થિતિમાં રાજાને છાડી જવું ઉચિત નથી. ૧૩ વાસવદત્તા પાતે અને ચેટી જતી રહેશે પણ પદ્માવતીએ રાજ્ય પાસે રાજાને છાડી જવું ઉચિત નથી. ૧૩ વાસવદત્તા પાતે અને ચેટી જતી રહેશે પણ પદ્માવતીએ રાજ્ય પાસે રાજાને છાડી જવું હ્યાન થયું. ઉત્રકંદિત હૃદયવાળાં ઉદયન અને વાસવદત્તાનું પ્રનર્મેલન યોજવું આવશ્યક બન્યું.

ઉ.ચ.ના ત્રોજ અંકમાં રામ અને વાસન્તીના વાર્તાલાય દ્વારા રામના હૃદયના ભાવ પ્રગટ થાય છે. વાસન્તીનું રામને 'મહારાજ' શબ્દથી સંભાધન અને લક્ષ્મણની કુશળતાનો પ્રશ્ન, રામને સૂચવે છે કે તેને સીતાત્યાગની ખબર છેં. " વાસન્તી રામને પૂછે છે કે તમે આવા નિષ્ફુર કેવી રીતે ખન્યા ? ત્યારે સીતા રામના પક્ષ લઇ વાસન્તીને સમજવે છે કે રામને માટે આવા શબ્દો ઉચિત નથી. " એટલામાં તા રામ મૂર્જાવશ થાય છે. સીતા વાસન્તીને કઠાર અને દારુણ કહે છે કારણ કે દુઃખી રામને તે વધારે દુઃખી કરે છે. ત્યજ્યેલી અવસ્થામાં પણ સીતાના રામ માટે સ્થિર પ્રેમ છે. સીતાને દુઃખ છે માત્ર પાતાના નિષ્કારણ ત્યાગનું. કવિએ તેના

<sup>11</sup> S. V. Act. IV. 4; p. 63.

१२ वासवदत्ता-अहो, अज्ञातवासोऽप्यत्र बहुगुणः सम्पद्यते । S. V. Act. Iv; p. 63.

१३ वासवदत्ता- उत्कण्ठितं भर्तारमुण्झित्वायुक्तं निर्गमनम् । S. V. Act, IV; p. 68.

१४ वासन्ती-(उपवीष्य सास्त्रम्।) महाराज अपि कुशलं कुमारलक्ष्मणस्य।

<sup>-</sup>Uttara-Rāma-Carita; Act. III, p. 84

१५ सीता—सिख वासन्ति कि स्वमेववादिनी भवति । प्रियाहै: खलु सर्वस्यार्थपुत्री विशेषती मम प्रियसख्याः । Uttara-Rāma-Carita; Act. III; p. 86.

મનતું સમાધાન કરાવ્યું છે. રામે લોકોને લીધે જ સીતાના ત્યાગ કર્યો છે. રામ પોતે તો સીતા-ત્યાગથી અત્યંત દુ.ખી છે. સીતાના સ્મરણથી ધીર્ય ગૂમાવી ખેઠેલા રામને ધીર્ય ધારણુ કરવા વિનવવામાં આવે છે ત્યારે કહે છે કે દેવી વગર રામે ભાર વર્ષ જીવન ધારણુ કરી રાખ્યું; જ્યારે સીતાનું તો આજે નામ પણુ નષ્ટ થયું છે. ૧૬ રામનું દુ:ખ જોઇ સીતા પોતાનું દુ:ખ વિસરી જ્ય છે. રામે અશ્વમેધ યત્તમાં સહધર્મ યારિણી તરીકે સીતાની સુવર્ણ પ્રતિમા ખેસાડી છે એમ જાલ્યું ત્યારે સીતા ખાલી પડે છે કે " હવે તમે આયેપુત્ર ખરા. આયેપુત્રે મારા પરિત્યાગરૂપી લજ્જાના શલ્યને હવે ઉખાડી નાંખ્યું. ૧૭

ખંતે નાયકોના સ્થિર પ્રેમની ખાત્રી થઇ પણ તેઓ નાયિકાઓને તો મૃત્યુ પામેલો માને છે. પ્રેક્ષકો અને વાચકાને ખળર છે કે ખંતે જીવિત છે. આ પ્રકારના કલાત્મક સંવિધાન માટે બંને નાટચકારાએ નાટચવકોક્તિના આશ્રય લીધા છે. નાટકાના કથાનકના વિકાસ માટે હવે આવશ્યકતા છે. નાયિકાઓના જીવં તપણાની નાયકાનેન્જાણ થવી અને સાર બાદ તેમની પ્રાપ્તિની ઝંખના થવી. આ સમસ્યાના ઉકેલ પણ ખંતે નાટકામાં સમાન રીતે લાવવામાં આવ્યો છે. ખંતે નાયકોને નાયકાઓના સ્પર્શના અનુભવથી નાયકાઓ જીવંત છે તેવા ભાસ થાય છે. ખંતે નાયકો તેમની પ્રાપ્તિ માટે ઉતક દિત ખેતે છે. એસ. એ. ડાંગે પાતાના લેખમાં નિરૂપે છે.

"It is clear that Bhavbhūti closely follows Bhāsa as did Kālidāsa. It will presently seen that Bhavabhūti, seems to borrow not anly this idea of the incognito heroine but also develops the fact of the lives of Act V of the Bhāsa-play-the noted act of the 'Dream'. The touch of Sītā bringing up Rāma to consciousness reminds as of Vāsavadattā touching the hand of the sleeping Udayana and trying to place it on the bed. Vāsavadattā and Sītā are in similar situation. Both want to conceal their presence from the hero; and hence, when he gets up, try to slip away in haste. In both the cases the hero, coming to reality and getting dejected at the void, believes that it was only a state of dream." \( \frac{9}{2} \)

સ્વપ્નદશ્યથી વાસવદત્તા છવિત છે એવા ખ્યાલ તેને આવી જાય છે. સ્વપ્ન પછીની તેની ઉક્તિએ તેના સ્પષ્ટ નિર્દેશ આપે છે. જ શાલ લેવા ગયેલા વિદ્વયક પરત આવે છે સારે ઉદયન તેને કહે છે, '' મિત્ર એક ખુશખબર જણાવું. વાસવદત્તા છવિત છે.''<sup>ર</sup>

<sup>16</sup> Ibid; Act. III. 33; p. 90.

१७ सीता—(सोच्छ्वासास्त्रम्) आर्येपुत्र इदानीमिस त्वम् । अहो उत्सातिमदानीं मे परित्याग-लज्जाशल्यमार्यपुत्रेण ।--- Uttara-Rāma-Carita; Act. III; p. 102.

Dange S. A. and (Smt.) Dange S. S.: Critiques on Sanskrit Drama; Munshiram Manoharlal, Delhi; p. 53.

<sup>19</sup> S. V. Act. V-8 to 11; pp. 89-90.

२० राजा-वयस्य त्रियमावेदये । घरते खलु वासवदत्ता । S. V. Act. V; p. 88.

# ' સ્પેપ્તવાસવદત્તંમ્ ' અને 'ઉત્તરરામચરિત 'તું તુલાતાત્મક અધ્યયન

₹¥3

ઉ. ચ.ના ત્રીજ અંકમાં સીતાના સ્પર્શથી રામના શરીરમાં ચેતન આવે છે. સ્પર્શના વિશેષ આનંદ અનુભવતા રામ વાસન્તીને આનંદદાયક સમાચાર આપે છે, "જનકી ક્રીથી મળી." રે સીતાના સ્પર્શને રામ ઓળખી શકે છે. પરંતુ વાસન્તી તેમાં રામની ઉન્માદ- અવસ્થાની કલ્પના કરે છે. રામને પણ શંકા થાય છે કે સીતા હાજર હોય તા વાસન્તી તેને એઈ શકતી હોવી જોઈએ. તા શું રામને સ્વપ્ન આવ્યું હશે ? પણ રામને નિદા જ આવતી નથી તા સ્વપ્ન કયાંથી હોય ? સીતાની વાર વાર કલ્પના જ રામને સતાવતી લાગે છે.

સ્વપન. અને ઉ. ચ.માં નાયકો જોઈ ન શકે તે રીતે નાયિકાઓની તેમની સમીપ હાજરી નોંધપાત્ર છે. સ્પર્શથી નાયિકાઓના જવંતપણાની શંકા ઉપજાવવાની સામાન્ય ઘટના છે. સ્વપ્નશીલ ઉદયન અને સ્વપ્નશંકા રામમાં પણ સ્વપ્નનો ઉદ્યેખ સામ્ય દર્શાવે છે. વંચનાથી ખંને નાયકોના પ્રલાપ જેવા ઉદ્યારા સરખા છે. ખંને નાયકો સ્પર્શસખથી ધન્યતા અનુભવે છે. સ્વપ્ન. માં વાસવદત્તાના સ્પર્શથી ઉદયન રામાંચિત થાય છે, તો ઉ.ચ.માં સીતા રામને સ્પર્શ કરતાં પોતે રામાંચ અનુભવે છે. વાસવદત્તાના સ્પર્શ ઉદયન પ્રત્યેની આસક્તિ સૂચવે છે; જ્યારે સીતાના રામને સ્પર્શ ત્રીલાકાના જ્વનની રક્ષા માટે છે. સ્વપ્નમાં સ્વાર્થની ભૂમિ પર સ્પર્શ દર્શાવાયો તો ઉ.ચ.માં પરમાર્થની કક્ષાએ ખતાવવામાં આવ્યો.

નાયકા અને નાયકાઓની માનસિક સ્થિતિથી વાકેક પ્રેક્ષકગણ પણ હવે તેમનાં પુનર્મિલન જોવા ઉત્સક બને એ સ્વાભાવિક છે. બ'ને નાટપકારા તે માટેના પ્રયાસની શરૂઆત કરે છે.

નાયિકાઐાનું પ્રત્યિલિજ્ઞાન—સ્વપ્ન.માં ધોષવતી વીચા મળી આવી. તેને જેતાં રાજાના મનમાં વાસવદત્તાનાં સંસ્મરણા તાજાં થયાં અને તેના પ્રત્યક્ષીકરચુ માટે અધિરાઈ થવા લાગી. ₹ ઉ.ચ.માં અંક – ૪ – ૫ અને કની ઘટનાઐા સ્વપ્ત. કરતાં વધારાની છે. ત્યાં લવ અને કુશના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે. ચોથા અંકમાં વડીલાના પ્રતિભાવ છે, જેમાં જનક રાજાના ગુસ્સા નોંધપાત્ર છે. પાંચમા અને છઠ્ઠા અંકમાં કુમારાની શૌર્ય ગાંથા છે. ભવબૂતિએ કાલિદાસની માકક કુમારાના પાત્રનિરૂપચુમાં વિશેષ રસ દાખવ્યા છે. કથાનકના તાચ્યાવાયા મેળવવામાં આ અંકા ઉપયોગી થઇ પડ્યા છે. કુમારાને જેતાં રામના મનમાં સીતાની યાદ તાવતા ધારચુ કરે છે. સ્વપ્ત. માં છઠ્ઠા અંકમાં પ્રદ્યોત મહાસને માકલેલાં ચિત્રો પરથી પદ્માવતીને પાતાની પાસે રહેલી અવન્તિકાવેશની યોગ-ધરાયચુની ખેન વિશે શંકા જાગે છે. ચિત્રના જેવી જ વ્યક્તિ મહેલમાં રહે છે એમ જચ્ચાવતાં, રાજા તેને ખાલાવવા કહે છે. વાસવદત્તા આવે તે જ સમયે પરિવાજકવેશ યોગ-ધરાયચુ તેની ખેનને લેવા આવે છે. થાપચુ સોંપતી વખતે સાક્ષી હોવા એક એ નિયમને આધારે કાંચુકીય અને વસુ-ધરાને સાક્ષી બનાવવામાં આવે છે. ત્યાં આ વાસવદત્તા છે કે યોગ-ધરાયચુની ખેન છે તે માટે વિવાદ સર્જાય છે. છેવ રાજા પોતે નિર્ચાય આપશે એમ નક્ષી થતાં, રાજા ઘું ક્ષાર દ્વર કરવા આદેશ આપે છે. તે જ સમયે નિર્ચાય આપશે એમ નક્ષી થતાં, રાજા ઘું ક્ષાર દ્વર કરવા આદેશ આપે છે. તે જ સમયે

२१ राम: — सिक किमन्यत् । पुनः प्राप्ता जानकी ।
— Uttara-Rāma-Carita; Act. III; p. 96.

<sup>22</sup> S. V. Act. VI. 3, p. 97.

<sup>&</sup>lt;del>2</del>qi ¥

અ'બાલાલ ડી. ઢાકર

148

યૌગન્ધસયણ, " મહારાજાના જય થાએા." બાેલી પાેતાની જાતને પ્રગટ કરે છે. વાસવદત્તા પણ " આર્યપુત્રના જય થાએા " કહી પાેતાની એાળખ આપે છે. નાઠ્યકળા આ સ્થળે પારાકાષ્ટ્રાએ પહોંચી છે.

છ. ચ.માં નાટ્યકારનું કાર્ય વધારે જવાળદારીવાળું છે. અપવાદનું નિરસન અને કુમારા સહિત સીતાની રામને સાંપણીનું કાર્ય સિદ્ધ કરવાનું છે. કવિએ તે માટે ગર્ભા કની નાટચપ્રયુક્તિ અજમાવી છે. લોકો સમક્ષ સીતાત્યાંગ પછીની ળધી ઘટનાઓ રજૂ કરવામાં આવી. અરુન્ધતી સીતાના સ્વીકાર માટે નગરવાસીઓના અભિપ્રાય પૂછે છે. નગરજના નમસ્કાર કરે છે. લોકપાલા તથા સપ્તર્ષિઓ પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે. સીતાના સ્વીકાર થયા તેના પુત્રો સાથે. લોકોના મનનું સમાધાન થયું નાટક સુખાંતમાં પરિષ્યુષ્ટું.

સ્વપન. અને ઉ. ચ.ના આંતર-બાહ્ય નિરીક્ષાં થી સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે કે સ્વપન. પ્રમાં માં નાની, વેદલી શૈલીને વરેલી, સાદી અને સરળ ભાષામાં સુશોભિત, મહાપુરુષ નાયક યુકત મર્યાદિત પાત્રસંખ્યાવાળી કૃતિ છે; તો ઉ. ચ. વિસ્તૃત કથાનકવાળી મોટી, પંકિતયુગની ભારેખમ ભાષાથી સભર, ગોડી શૈલીની લોકોત્તર નાયક સહિત મોટી પાત્રસંખ્યાવાળી કૃતિ છે. છતાં ખંતેમાં દામ્પત્યપ્રેમનાં ગાન, ગહન ભાવામિંઓ, વિવિધ નાટચપ્રયુક્તિઓ, પાત્રો પ્રત્યે ન્યાયા વલણ, રાજમહેલ અને તપાવનનાં દશ્યો, નાયક-નાયિકાનાં મનામ થના, પ્રેમ માટે સ્વાપં લુની ઉચ્ચ આદર્શમય ભાવના, વડીલા પ્રત્યે આદર, યુદ્ધની ઉત્સાહશક્તિનું નિરૂપણ અને નાયક-નાયકાનો વિરહાવસ્થાનું સચાટ નિરૂપણ ખંતે નાટચકારાની પાતપાતાની આગલી શૈલીમાં દષ્ટિગોચર થાય છે. અતઃ ખંતે નાટકોનાં બાહ્ય કલેવરનાં ભિન્ન સુશાભતો વચ્ચે અલગ અલગ કથાનકોના નિરૂપણમાં, આંતરપ્રવાહનું અદ્ભુત સામ્ય નાટચકારાની ઉચ્ચ પ્રતિભાનાં દર્શન કરાવે છે.

ઉપર્યું કત અભ્યાસને આધારે નીચે પ્રમાણે અવલાકના તારવી શકાય.

- (૧) પૂર્વ સૂરિ મહાકવિ ભાસની તેના અનુગામી મહાકવિ ભવભૂતિ પર સ્પષ્ટ અસર એઇ શકાય છે.
- (૨) વર્ષ્ય વિષયોની સામ્યતા તેમનામાં રહેલાં માનવજીવનનાં મૂલ્યોનું ચિર'જીવીપણું સૂચવે છે.
- (૩) ભાસના સમયતું નાટકતું ખાલ્ય સ્વરૂપ, ભવભૂતિના સમયમાં વિકસિત થયેલું જોવા મળે છે.
- (૪) વિવિધ નાટચપ્રયુક્તિએાના પ્રયાગા ઉત્તમ નાટચકળા સાથે સંસ્કૃત નાટકની વિકાસશીલ પ્રક્રિયા અને લાેકપ્રિયતા સૂચવે છે.
- િ (પ) બંને નાટકો રસની આસ્વાદ્યતાનું સચાટ નિદર્શન કરે છે.

# વિપાકસૂત્રમાં વર્ણિત રાજકીય પરિસ્થિતિ

રસેશ જમીનદાર\*

આગમસાહિત્ય શું છે? જૈનધર્મ સંન્યસ્તના –ત્યાગના માર્ગ ઉપર વિશેષ એક રાખે છે. જૈન સાહિત્ય મુખ્યત્વે મહાવીરનાં સંભાષણોને આવરી લે છે. આ સંભાષણો, આમ તો, ગણુધરાએ સંગઠિત કર્યા છે. જૈન સાહિત્ય આગમા તરીકે ખ્યાત છે. આગમસાહિત્ય મુખ્યત્વે ધાર્મિક છં; પણ પ્રસંગાપાત રાજકીય પરિસ્થિતિના આછા પાતળા નિર્દેશ કરે છે. અલળત્ત, આ નિર્દેશ પણ નૈતિક દષ્ટિએ થયા છે એટલે રાજાને ધર્મના માર્ગ લાવવા નિમિત્તે રાજકારણનું વર્ણન જોવું પ્રાપ્ત થાય છે. આગમસાહિત્ય રાજકીય બાળતાને સીધું સ્પર્શનું ન હોઇ આપણે આ સાહિત્યનું પૃથક્કરણ કરીને રાજકીય સ્થિતિની માહિતી કૃંક્ષેસવી પડે છે.

ાવપાકસૂત્ર વિશે આગમસાહિત્યમાં અંગસાહિત્ય પ્રધાન છે. કુલ સંખ્યા બાર છે. આમાંતું એક અને અગિયારમું અંગ વિપાકસૂત્ર છે. શ્વેતાંબર જૈનોના આ મત છે. વિપાકસૂત્ર એ વિભાગમાં છે: દુ:ખવિપાક અને સુખવિપાક. બંનેમાં કુલ વીસ અધ્યાય છે. આ પ્રથ્વો સમય ઇશુની નવમી સદીના ઉત્તરધિનો હોવાનું એમાંના ઉલ્લેખેથી સુચવાય છે.

સરકારનું સ્વરૂપ વિપાકસૂત્રના અધ્યયનથી સૂચવી શકાય કે રાજાશાહી સ્વરૂપની સરકારનું પ્રભુત્વ હતું. અર્થાત્ લાેકશાહી સરકાર કે અલ્પજન શાસન કે અન્ય સ્વરૂપની સરકાર વિશે વિપાકસૂત્રમાં કશા નિર્દેશ નથી. તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે વ'શ પર'પરાગત રાજાશાહી સ્વરૂપની સરકાર એ આ સમયના રાજકીય જીવનની સ્વીકૃત બાબત હતી.

રાજાઓનાં નામ અને તેમની રાજધાની આ પ્ર'થના અધ્યયનથી આ સમયનાં કેટલાક ભારતીય રાજાઓ અને તેમની સ'બ'ધિત રાજધાનીઓની માહિતી મળી છે જે અહીં પ્રસ્તુત કરી છે:

**<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય',** પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતાતીયા-જન્માષ્ટ્રમાં અંક, એમિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, પુ. ૧૫૫-.૧૬૦

<sup>\*</sup> ૧૦ ળી, વસુ એપાર્ટ મેન્ટસ, પાળિયાદ નગર નારણપુરા, શ્રીજી પેલેસ સામે, અમદાવાલ-૧૩ ૧ ૧ આ ગ્રંથના પ્રથમ અધ્યાયમાં રટથકૂડ (રાષ્ટ્રક્ડ ) રાજવંશના તેર વખત હલ્લેખ થયેલા છે. આથી એમ કહી શકાય કે પસ્તુત ગ્રંથના રચનાકાલ ભારતીય ઇતિહાસના આ ખ્યાતનામ રાજવંશના સમયમાં હાેવા નેઈએ. કાલાનુક મિક ગણતરી, અન્ય અંગ-સાહિત્યમાં આ ગ્રંથ સંખંધિત નિર્દેશા તથા ગ્રંથ અંતર્ગત અન્ય સામગ્રીના આધારે ડૉ- શ. ના. મહેતા આ ગ્રંથના રચતાકાલને ઈશુની નવમાં સદીના ત્રીન કે ચાથા ચરણમાં મકે છે. (સમરી ઑફ પેપર્સ ઑફ ધ ઑલ ઈન્ડિયા સેમિનાર ઑન જૈન કેનાનિકલ લિટરેચર, અમદાવાદ, ૧૯૮૬, પૃ. ૧૪).

| 145        |                                   | રસેશ ૧                                | /મીનદાર                      |
|------------|-----------------------------------|---------------------------------------|------------------------------|
| <b>ક</b> મ | રાજ્યનું નામ                      | રાજધાનીતું નામ                        | સ <b>'દ</b> ભ <sup>દ 4</sup> |
| 9          | વિજય                              | મિયગ્ગામ ( મૃગગ્રામ )                 | ٦.٧                          |
| ર          | ધહ્યુવઈ ( ધનપતિ )                 | સયદુવાર ( શત્હાર )                    | १.२०                         |
| 3          | ઈક્કાઇ (એકાદી)                    | વિજયવહામાણ ( વિજય વર્ષમાન )           | 1.20                         |
| 8          | भित्त (भित्र)                     | વાણીયગ્ગામ (વાણિજગ્રામ)               | ર .૨                         |
| પ          | સુષ્યુદ ( સુન'દ )                 | હટથાણોર ( હસ્તિનાપુર )                | ٦.٧                          |
| ţ          | મહબ્બલ (મહાબલ)                    | પુરિમતાલ                              | 3.2                          |
| <u>ų</u>   | <b>ઉદિય ( ઉદિત</b> )              | પુરિમતાલ                              | <b>३.</b> १०                 |
| ۷          | મહયંદ (મહાયંદ્ર)                  | સાહમજણી ( સાંહમજની )                  | ४.२                          |
| ٤          | સીહગિરિ (સિંહગિરિ)                | <b>છ</b> ગલપુર                        | 8.5                          |
| ₹ 0        | સયાણીય ( શટાનીક )                 | કોસુંબી (કૌશાંબી)                     | પ.૨                          |
| 11         | જિયસત્તુ ( જીતશત્રુ )             | સવ્વાેભદ્દદ ( સવેતાિભદ્ર )            | પ.પ                          |
| ૧૨         | ઉદાયણ ( ઉદયન )                    | કૉસ'બી (કૌશામ્બી)                     | ૫.૯                          |
| <b>૧</b> ૩ | સિરિદામ ( શ્રીદામ )               | મહુરા ( મથુરા )                       | <b>૬.</b> ૨                  |
| 18         | સીહરહ (સિંહરથ)                    | સીહપુર (સિંહપુર)                      | ٤٠٤                          |
| ૧૫         | સિહ્યત્થ (સિદ્યાર્થ)              | પાડલીસ <b>ં</b> ડ (પાટ <b>લી</b> ખંડ) | ७.૨                          |
| 9.5        | ક્રણગરહ ( કનકરથ )                 | વિજયપુર                               | ٥.٧                          |
| ₹७         | સારિયદત્ત (શૌરિકદત્ત)             | સાેરિયપુર ( શૌરિકપુર )                | ८.२                          |
| 24         | भित्त (भित्र)                     | ન દીપુર                               | ۷.٤                          |
| 16         | વેસમણુદત્ત (વૈશ્રમણુદત્ત)         | રાહીડય (રાહીટક )                      | ૯.૨                          |
| २०         | મહાસેણુ (મહાસેન)                  | સુપ <b>ઇટથ (</b> સુપ્રતિષ્ઠ )         | ૯.૫                          |
| <b>૨</b> ૧ | સીહસેચુ (સિંહસેન)                 | સુપર્ધ <b>ટથ (સુપ્ર</b> તિષ્ઠ)        | 6.6                          |
| <b>રર</b>  | પૂસન'દી (પુશ્યન'દી)               | રાૈહીડય (રાૈહી તક)                    | ૯.૨૩                         |
| २३         | વિજયમિત્ત ( વિજય મિત્ર)           | વહમાનપુર ( વર્ષ <sup>°</sup> માનપુર ) | ₹०.२                         |
| <b>૨</b> ૪ | <b>ध-६६त्त ( ध-५६त्त</b> )        | <b>ઇ-દપુર ( ઇ-દ્રપુર</b> )            | <b>%0.</b> 8                 |
| <b>ર</b> પ | અદીણસત્તુ (અદીનશત્રુ)             | હત્થીસ્રીસ ( હસ્તિશિર્ષ )             | ૧.૩ <sup>૩</sup>             |
| २६         | ଧ୍ୟାବ୍ତ (ଧ୍ୟାବ୍ତ)                 | ઉસભપુર ( ઋષભપુર )                     | ૨.૨                          |
| રહ         | વીરક શુંહ મિત્ત (વીર કૃષ્ણુમિત્ર) | વીરપુર                                | <b>૩.</b> ૨                  |
| २८         | वासवहत्त                          | વિજયપુર                               | ४.२                          |
| રહ         | ધાગપાલ (ધનપાલ)                    | કાસ બી (કૌશામ્બી)                     | ४.२                          |
| 3• .       | અપ્પડીહાએા (અપ્રતિહત)             | સોગ-ધીય (શૌગ'ધિકા)                    | પ.ર                          |

ર કાષ્ટ્રકના કાલમ ચારમાં આપેલી સંખ્યા અનુક્રમે અધ્યયન (કથાનક) અને કૃકરાના સંદર્ભ આપે છે. આ અધ્યયના પ્રથમ ઝુતરક ધ એટલે કે દુ:ખિયાકનાં છે.

<sup>3</sup> અહીં શરૂ થતી સ'ખ્યા અનુક્રમે અધ્યયન અને ક્કરાનું સૂચન કરે છે, જે બીજા ક્રાતસ્ક'લ અર્થાત્ સુખવિષાકના છે.

| વિપાકસૂત્રમાં મર્લ્લિત રાજકાય પરિસ્થિતિ |                        |                        | 149          |
|-----------------------------------------|------------------------|------------------------|--------------|
| 31                                      | મેહરહ (મેઘરથ )         | મજઝમિયા (માધ્યમિકા)    | ય.૨          |
| <b>३</b> २                              | પિયચ'દ (પ્રિયચ'દ્ર)    | ક્ષ્યુકપુર (કનક્રપુર)  | <b>\. \.</b> |
| 33                                      | <b></b>                | મહાપુર                 | હ.ર          |
| Зγ                                      | અજણો (અર્જુન)          | સુધાસ ( <b>સુ</b> ધાષ) | <b>८</b> .२  |
| ૩૫                                      | <b>६</b> त             | <b>ચ</b> ંપા           | હ.ર          |
| 3 \$                                    | જિયસના (જિનશત્રુ)      | તિગિચ્છિયા (ચિકિત્સિક) | ૯.૨          |
| ૩૭                                      | भित्तनंदी (भित्रनंदी)  | સાયેયમ (સાકેત)         | १०.२         |
| 32                                      | વિમલવાહું ( વિમલવાહન ) | સયુદ્વાર ( શતદ્વાર )   | ૧૦,૨         |

વારસાનુ કમિક રાજશાહી—ઉપરું કત કોઠાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે આ સમયે રાજશાહી રાજકારણ સામાન્ય હતું. આ રાજશાહી વંશાનુકમે હતી તેની પ્રતાિત આ પ્રંથમાં છૂટાછવાયા યુવરાજેની નિમણુકથી થાય છે. દા. ત. ઉદયન (શતાનિકના પુત્ર), ન દિવર્ષન (શ્રીદામના પુત્ર), સિંહસેન (શતાનિકના પુત્ર), પશ્યન દી (વૈશ્વમણના પુત્ર), મુજતકુમાર (શ્રીદામના પુત્ર), સુવાસવ (મત્ર), મુવાસવ (વાસવદત્તના પુત્ર), વૈશ્વમણ (શ્રિય યંદ્રના પુત્ર), મહાય (વાસવદત્તના પુત્ર), વરદત્ત (શ્રિય પુત્ર), મહાય કે (દત્તના પુત્ર), વરદત્ત (શ્રિય પુત્ર), અહાય શ્રે (ભલના પુત્ર), મહાય કે (દત્તના પુત્ર), વરદત્ત જો કે આ બધા વારસન્યુવરાજો રાજ્ય થયા ન હતા. ઘણા તા માત્ર યુવરાજ જ રહ્યા હતા અને યુવરાજ પદ પામ્યા ન હતા. દા. ત. સુજતકુમાર. સુવાસવ કુમાર, મહાયલ, મહાયંદ્ર, વરદત્ત. જયારે કેટલાક રાજયાભિષેક કરીને રાજગાદીના અધિકારી બન્યા હતા એટલે કે રાજ બન્યા હતા. દા.ત. ઉદયન, ન દિવર્ષન, ન દિવર્ષન, સિંહસેન, પુષ્યન દી.

રાજઘરાષ્ટ્રાનું જીવન—પિતૃહત્યાના પ્રયાસા થતા હતા. એટલે કે રાજગાદી મેળવવા માટે કયારેક પુત્ર પિતાની હત્યા કરતા અને આ કાવતરામાં જો તે નિષ્ફળ જતા તો સજાને પાત્ર થતા. દા. ત. શ્રીદામના પુત્ર ન દિવધ ન. એણે પાતાના પિતાને મારી નાંખવાની યોજના વિશે વિચાર કર્યો અને સુયાગ્ય સંજોગાની રાહ જોતા રહ્યો પણું એવી કોઈ તક એને પ્રાપ્ત થઈ નહીં. આથી એણે રાજ-વાળ દ ( જેનું નામ ચિત્ર હતું )ની સહાય લીધી. અને જો યોજના સફળ થાય તા રાજ્યમાં ભાગ આપવાનું કખૂલ્યું. પણ આ યોજના કાર્યાન્વિત થઈ શકી નહીં, કારણ વાળ દને પ્રતીતિ થઈ કે યોજનાનું પરિણામ ભયજનક ખનશે તેથી તેણે રાજની સમક્ષ પાતાનાં અવિચારી પગલાની

૪ અધ્યયન ૫, ફર્કરા ૯.

પ અધ્યયન ૬, ફકરા ર. ન'દિસેન અને ન'દિવર્દ્ધન અ'ને એક જ •યક્તિ હૈાવાનું જણાય છે.

ધાતાના પિતાની હત્યા કરવાના કાવતરા સ'દર્ભ તેને મારી નાખવામાં આવ્યા હતા અને તેથી તે રાજ્ય થઇ શક્યા ન હતા (અધ્યયન ૧, ફકરા ૧૧).

७ अध्ययन ६, ६६री ८.

૮ અધ્યયન ૯, કૃકરા ર૩.

હથી ૧૪ આ બધા યુવરાજ રાજા થઈ શક્યા ન હતા. એમના દુષ્ટ્રીખ આપણને બીજા શુત-સક'ધમાં જેવા મળે છે.

146

ં રસેશ જમીનદાર

કળૂલાત કરી દીધી અને અતે ન દિવધ<sup>°</sup>નને પકડવામાં આવ્યો અને મારી નાખવામાં આવ્યો.<sup>૧૫</sup> સારના શાર એ કે પ્ર<sup>ા</sup>થકર્તાના સમય દરમ્યાન રાજગાદી માટે હત્યાના પ્રયાસો થતા અને નિષ્ફળ જનારને મારી નાખવામાં આવતા.

ંકેટલાક ઉલ્લેખાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે રાજાઓ અને તેમના પ્રધાના વેશ્યાગમન કરતા હતા. <sup>૧૬</sup> બહુપત્નીત્વની પ્રથા પ્રચલિત હોવાની બાબત સુખવિપાકના અધ્યયનથા સ્પષ્ટ થાય છે. રાજકુમાર સે કડા રાજકુમારી પર**્**વતા હતા. પ**છીથા શ્રાવકધમ** અંગિકાર પણ કરતા.

વિષાકસૂત્રના બીજા, ત્રીજા, ચોથા અને નવમા અધ્યાયમાં પ્રતિબિબિત થયું છે કે રાજા માસંગોષાત્તા અત્યાયાર આયરતા હતા. આ માટે રાજા સામ, ભેદ, ઉપપ્રદાન જેવી પહિત અખત્યાર કરતા. ઉપરાંત મહાકાય કુટાકાર શાલા બ'ધાવતા, જેના ઉપયાગ સ્વયમ સ્પષ્ટ જણાય છે. સિંહસેન રાજાએ કુટાકાર શાલામાં પાતાની ૪૯૯ રાણુઓને એમની ૪૯૯ માતાએ સહિત જીવતી સળયાવી મકી હતી. પછ

રાજાએા અશ્વક્રીડાના પણ શાખીન હતા. દા.ત. વૈશ્રમણદત્ત. તેએા કામક્રીડા પણ આચરતા હતા. દા.ત. વિજયમિત્ર અને બલમિત્ર.<sup>૧૮</sup>

રાજવહીવટ: આ પ્રંથના અધ્યયનથી સ્પષ્ટ થાય છે કે પ્રધાનમ ડળની સહાયથી રાજ વહીવટનું સંચાલન કરતા હતા. સુષેણુ અને સુખંધુ જાણીતાં નામ છે. આ ળંને પ્રધાના સામ, ભેદ, દ'ડ અને ઉપપ્રદાનના આચરણમાં પાવરધા હતા, ન્યાયિક ળાળતામાં પણ નિપૃણું હતા અને નૈતિક સાધનાના પણ વિનિયાળ કરતા. ધ પ્રધાના પણ રાજાઓની જેમ કામકોડાના શાખીન હતા. સુષેણું સુદર્શના નામની ગણિકાને પાતાની પત્નીની જેમ પાતાના ઘરમાં રાખી હતી. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે પ્રધાના પણ પરિસ્થિતિનું શાષણ કરતા હતા. ધ

રાજવહીવટના સંચાલનમાં જાસૂસ, જેલર, રસોઇયો, સેનાપતિ, લશ્કર અને મહેકમના ઉપયોગ થતા હાવાના હકાકત પ્રાંથના વિવિધ અધ્યાયાના અવલાકનથા જાણવા મળે છે. પણ એમની કરજો. વેતન અને ખીજી બાબતની વિગતા હાથવગી થતા નથા.

રાજ્યઓના સામ તા પણ હતા. તેઓ તેમના વિસ્તારમાં સ્વતંત્ર રીતે પોતાની પ્રવૃત્તિએ! ચલાવતા હતા. આ ગ્રાંથના પ્રથમ વિભાગના પ્રથમ અધ્યાયમાંના વર્ણન મુજબ સામ તા બ્રષ્ટાચારી અને દગાખારીની પ્રવૃત્તિ આચરતા હતા. આ બાબતની નોંધ, સામ તાને સુધારવાના આશયથી થઇ છે, નહીં કે તેમનાં વખાણ કરવા માટે.

૧૫ વિશેષ ચર્ગા માટે જુઓ અધ્યયન ૬, પ્રથમ શ્રુતસ્ક ધ

૧૬ વિજયમિત્ર (૨. ૨૦), ખલમિત્ર (૨. ૨૨) અને સુધેષ્ણ (૪. ૧૦) વગેરે.

૧૭ જુઓ અધ્યયન ૩ ૯ અને ૯; ફકરા ૨૬, ૧૨ અને ૨૫--૨૬ અનુક્રમે.

૧૮ જુઓ ૨. ૨૦, ૯, ૧૮, ૧૦- ૭ વગેરે.

૧૯ જુઓ ૪. ૨, ૪. ૧૦, ૪. ૧૨ વગેરે.

૨૦ એજન.

## - વિપાકસૂત્રમાં -વિભુ'ત રાજકાય પરિસ્થિતિ

146

પ્રથમ શુતસક દના ત્રીજા અધ્યાયમાં આંતર–રાજયસ ઘર્ષની હકાકત નોંધાઇ છે, અભયસેને રાજ્યનું કરેલું સ રક્ષણ અને મહાળલે પ્રયોજેલી વ્યુહરચનાથા સૂચિત થાય છે કે વિજય માટે વપરાતાં સાધના છળક પટેલી ભરપૂર હતાં.

યુદ્ધમાં હાથી અને અધના ઉપયોગ થતા અને તેમને આભૂષણાથી શણગારવામાં આવતા. બખતર પણ પહેરાવવામાં આવતું. એમની પીઠ ઉપર હથિયારા લાદવામાં આવતાં. પાયદળ પણ હતું અને તેના સીનિકોને તાવીજ રક્ષણ માટે પહેરાવતા. પાયદળ ધનુષ-બાણ, હથિયારા અને યુદ્ધસરંજામથી સજજ રહેતું <sup>૧૧</sup>

શાહી પ્રવૃત્તિઓમાં રાજને રાજપુરાહિત મદદ કરતા. સામદત્ત, મહેલરદત્ત અને બૃહસ્પતિદત્ત રાજપુરાહિતાનાં જાણીતાં નામ છે. રાજપુરાહિતા વેદત્ત હતા. અર્થાત્ રાજપુરાહિતા ચાર વેદાના નિષ્ણાત હતા. ખાસ કરીને યુદ્ધસમયે શાહીરસમની ધામિક વિધિઓ પણ પુરાહિતા કરતા. આ પુરાહિતા રાજઓના એટલા બધા વિશ્વાસુ હતા કે કોઈ પણ પ્રકારની રાકટાક વિના તેઓ ઈચ્છે ત્યાં રાજ્યમાં કે રાજગૃહમાં કરી શકતા એટલું જ નહીં અત: પુરમાં પણ સરળતાથી જઈ શકતા. આને લીધે બૃહસ્પતિદત્ત નામના પુરાહિતને રાણી સાથે અનૈતિક સંબંધા હતા. જો કે એના આ કૃત્યને કારણે એને સજ પણ થઈ હતી. રાજના વિજય માટે મહેલરદત્ત દરેક દ્યાતિના એક બાળકનું બલિદાન આપવાનું કાર્ય કરતા હતા.

મહાયલે તેના અધિકારીઓને નગરના દરવાજા ળધ કરવા કરેલા હુકમથી જાણી શકાય છે કે રાજધાનીઓ કિલ્લેબધ રાખવામાં આવતી હતી. ગૌતમ સ્વામી દરેક વખતે પાટલીખંડ નાગરમાં જુદા જુદા દરવાજેથી દાખલ થતા હતા તે હકીકત પણ કિલ્લેબધ રાજધાનીની ગવાહી પૂરે છે. રેંક

### ઉપસંહાર

કાષ્ટ્રકમાં દર્શાવેલાં રાજાંગાનાં નામ જ્યારે જ્ઞાન ઇતિહાસ સાથે સરખાવવામાં આવે છે ત્યારે આમાના માટાભાગના રાજાંગાનાં, ઉપલબ્ધ તામ્રપત્રો, શિલાલેખા મુદ્રાંકો વગેરેમાં, નામ નોંધાયેલાં પ્રાપ્ત થતાં નથી. તે સાથે રાજધાનીનાં નામ કપાલકલ્પિત જણાય છે. જોકે આ રાજાંગા, એમની રાજધાની અને એમના સમયના નિર્ણય કરવા વિશેષ અન્વેષણ અપેક્ષિત જણાય છે. રટ્થકૂડ નામના એક જ રાજવંશની નોંધ પ્રથમ અધ્યાયમાં જોવા મળે છે. આ રાજવંશ તે ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ રાષ્ટ્રકૂટ વંશ હોવા વિશે કોઈ શંકા નથી. બીજાં બધાં નામ માત્ર છે જેથી આ પ્રથમું અધ્યયન મુશકેલીઓમાં પૂર્તિ કરે છે.

દુઃખવિપાક સ્ક'ધમાં નેાંધાયેલી હક્ષીકતાથા સ્પષ્ટ થાય છે કે આ સમય દરમ્યાન વ'શ-પર'પરાગત રાજાશાહી સ્વરૂપનાં નાનાં રાજ્યા અસ્તિત્વમાં હતાં તેમ જ તેઓ પરસ્પર ઝથડતાં

ર૧ જુઓ ર. ૬, ર. ૨૮-૨૯ વગેરે.

રર જુએ ૫. ૩, ૫. ૫, ૫. ૬, ૫. ૧૦-૧૧ વગેરે.

રક જુઓ ૩. ૩૧ અને ૭, ૪-૫.

450

રસેશ જગીતદાર

રહેતાં હતાં અને છળકપટ તથા જેનરજુલમ ગુજારતાં હતાં. આ ગ્ર'થમાંનાં કથાનદા( અધ્યયન )ના મુખ્ય ઉદ્દેશ તા આવા પ્રકારનાં કાર્યોથી દૂર રહેવાને માટે શિખામણુ આપવાના હોવાનું સૂચિત થાય છે અને તેથી ક્ર્રતા અંગેનું અતિશયાકિત ભર્યું વર્ષોન અપેક્ષિત હોવાનું જણાય છે.

તો સુખવિપાક સ્ક'ધમાં ધાર્મિક વિધિવિધાન કરતા સારા રાજાઓની નોંધ થયેલી જેવા મળે છે. પરનતુ તેમના રાજવહીવટનું વિગતે વર્ષ્યુન એમાં નથી. આ વિભાગના મુખ્ય ઉદ્દેશ સુખી જીવનના પ્રચારના હોવાનુ કહી શકાય.

સમયતયા અવેલાકનથા એવું કહી શકાય કે વિપાકસૂત્ર ભિન્ન સ્વરૂપનાં ભારતીય રાજ્યાનું ચિત્ર આપે છે. આ પ્રથ્થા એક તરફ લાેકકલ્યાણલક્ષા વહીવટ કરતા રાજ્યોની માહિતા મળે છે. તાે બીજી બાજુ ઉપ્ર સ્વભાવવાળા રાજ્યોની વિગતા હાથવગી થાય છે. આમ મે વિરાધા— ભાસી ચિત્ર દ્વારા આ પ્રથ, સુખ તરફ દારી જતા, સમાજ અને શાસનની પારદર્શક વિગતા રજૂ કરે છે. રેક

ર૪ ગુજરાત યુનિવર્સિટી આચાજિત 'અખિલ લારથીય જૈન કેનાનિકલ લિટરેથર'ના પરિસ'વાદમાં ૧૯૮૬માં રજૂ કરેલા નિબ'ધના આધારે.

# મા. જે. વિદ્યાભવન, મ્યુઝિયમનું મુઘલકાલીન ત્રહણક ખતપત્ર, વિ.સં. ૧૭૩૩<sup>×</sup>

વિભૂતિ વિ. ભક્ષ્

આ સંગ્રહમાં મુખ્યત્વે વિ.સં. ૧૭૩૩ના નં ૮૮૪૬ના ખતપત્રના વિચાર કરીએ. આ ખતપત્ર કડક કાપડ પર અસંત જીણે, ૨૪×૬૬ સે. મી.નું ૩૫ લીટીમાં લખાયેલું છે. તેમાં ગુજરાતી-દેવનાગરી મિશ્ર અક્ષરા શિરારેખા ળાંધીને ગુજરાતી-સંસ્કૃત ભાષામાં લખાણ છે.

ભાષા અને અક્ષરાના મરાડની દિષ્ટિએ આ ખતપત્રમાં કેટલીક નોંધપાત્ર લાક્ષિણિકતાઓ છે. જેમક (૧) સંસ્કૃતમાં 'પ્રવર્તમાને 'ને ખદલે 'પ્રવત્તમાને ' (પં.-૨); (૨) અનુસ્વારના અને ખ/ન ખંનેના સાથે પ્રયોગ જેમકે 'પ્રવત્તમાને ' (પં.-૨), તીવાન (પં.-૭), હ્વાન (પં.૭,૯); (૩) દીર્ધ ઇકરાંતમાં હ્રસ્વની ડાખી બાજુએ દીર્ધ ઇનું અંતર્ગત ચિદ્ધ જેડવામાં આવ્યું છે જેમકે ક્ષી (પં-૧૨, ૧૯); (૪) એક દરે હ્રસ્વ ક ના પ્રયોગ વધુ થયા છે, જેમકે પં. ૧૦, ૨૧ ૨૨ (૫) ઉત્તરી શૈલીના જ્ઞ, (૬) સ માટે અ જેમકે પં. ૬, ૯, ૧૦ વગેરે (૭) 'હ્યુ, અને 'લ' ગુજરાતી મરાડના શિરારખા બાંધીને લખેલા છે અને 'મ' 'મ'માં બહુ એાહા ફેર રાખેલા છે.

ખતપત્રના સારાંશ<sup>૧</sup>: શ્રી ગણેશાય નમ: ॥ સ્વસ્તિશ્રી વિક્રમ રાજાના થઇ ગયે ૧૫૩૩ વર્ષો અર્થાત્ શકે ૧૫૯૮ વર્ષો વ્યતીત થઇ ગયાં ત્યારે, ઉત્તરાયણના સૂર્યમાં, ગીષ્મ ઋતુમાં મંગલકારક અષાઢ માસની વદ હતે ગુરુવારે દિલ્હીમાં પાતશાહ શ્રી હ મ્પીર'ગઝેખ રાજ્ય કરતા હતો. તે વખતે અમદાવાદમાં (એના) આત્રાંકિત સૂપ્પાન્હોકમ-નવાબ શ્રી મહમદ અમિખાન, તેના ઉપરી પાતશાહી દીવાન શેખ નજામદીન મિહાદ અલિ અકશી અલાવદીન મહમદ સેફ, અમાન અસમાલ બેગ, સુખે(દાર) દીવાન હાજ સફી, કોટવાલ અલિ રજી મોજદાર ખલાલખાન નાકાના કાઝી મહમદ સેફ, અદલ અણુ નસ

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય',** પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ-આગષ્ટ ૧૯૯૩, પુ. ૧૬૧-૧૬૮

<sup>×</sup> ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદના કલકત્તામાં ભરાયેલા અધિવેશન માટે તૈયાર કરેલા લેખ ( ઇ.સ. ૧૮૮૮ ).

<sup>\*</sup> ભા જે. વિદ્યા**લવન, આશ્રમ** રાેડ, અમદાવાદ-૯

૧ વિ.સં. ૧૭૩૩ના આ ખતપત્રની મૂળ લાધા અને જેડણી યથાવત રાખીને વિગત સમજવાના પ્રયાસ કર્યો છે.

સ્વા પ

વિभूति वि. લક

(ઝ)ર, નગરશ્રોષ્ઠ શ્રી વનમાલીકાસ (હતા). નગરના પશ્ચિમ વિભાગે (સાળરમતી) નદીનાં કાંઠે પિરાજપુરવા મીર કાઇ અસ્ત(સક)ખાન ઇકલપુર (માદલપુર)માં આવેલા એક મકાનનું શ્રહણક ખતપત્ર લખવામાં આવે છે.

સા(શાહ) ભુ. ખી. યમના શંધા તે યમનાનો પુત્ર અજરામર, તેનો પુત્ર મેાહન-તેની પાસેથી સા (શાહ) કાશદાસને ત્રણ પુત્રો (૧) મોટા સુંદર (૨) વચેટ ધર્મદાસ અને (૩) સૌથી નાનો વીઠલ. એ લોકોએ હસ્તાક્ષરા આપ્યા કે એક ઘર બધું આખું જેવું છે તેવું લીધું. તેના પર કલ્ય સંખ્યા રૂપિયા એકસા [ત્રેસઠ] અંક રૂ. ૧૬૩ કારા નવા સાચા, ૧૧ાા માસાના (વજનના) નવી રાા (અડી = છાપ)ના એવા ૧૬૩ સા. (શાહ) કાશદાસે યમના અજરામરને આપ્યા. યમનાબાઇ અજરામરે સા. કાશદાસ પાસેથી રૂ. ૧૬૩ લઇને ઘર ઘરેણે આપ્યું. હવે એ ઘરની વિગત :—એક એારડા, તેની આગળ ઢાંકેલી એાશરી અને અગાશી છે. તેની વચ્ચે રસોકું દક્ષિણાંભમુખે છે. તે પછી પશ્ચિની દિવાલે રસ્તા પડે છે તેમાં આ કારમાં નેવાં પડે છે. દક્ષિણની દિવાલે અજરામરનું ઘર છે. તે કહેરા પૂર્વ બાજુની જેમ જ પહેલેથી જેવા હતા તેવા જ છે. તે ઘરમાં તેઓ ભરે-ભરાવે, વસે-વસાવે અને ગરજ પડે ત્યારે કોઈને આડઘરેણે આપી શકે. તે ઘર પડે-આખડે તા ઘરઘણી સમુ કરાવી આપે. ધણી દેશ-પરદેશ ગયેલા હોય અથવા રાજકાય કે દેવી આપત્તમાં કસાયા હોય તા બે સજ્જનોને વચ્ચે રાખીને એ ઘર સમુ કરાવ્યાના ખર્ચ જે કરે તે મજરે આપે. છાપરાના નળિયાની ખાટ ઘણીને માથે અને તેના સંચરામણના ખર્ચ ઘરમાં રહેનારને માથે. વરસના ૧૦ દાકડા મૂળ કિંમતમાંથી વળે આ (લખાણ) બે ધણીને પ્રછીને લખ્યું છે. એ ઘર રૂ. ૧૬૩માં એટલા માટે ઘરેણે આપ્યું છે.

અત્ર મતુ કાસીદાસ નારણજી અત્ર સાક્ષી કે સવજી ભુદરજી સખ ધણી

ાંદલ્હીમાં ઔરંગઝેબ (ઈ. સ. ૧૬૫૮–૧૭૦૭) રાજ્ય કરતા હતા તે સમયે ગુજરાતમાં—અમદાવાદમાં સૂખા હાકેમ નવાબશ્રી મહમદ અમીનખાન અને તેના ઉપરી પાતશાહી દીવાન શૃષ (ખ) નજાંમદી મિહમદ (નિજામુદ્દીન મહમદ) હતા. ર ઔરંગઝેબના અને સૂબા મહારાજા જસવ તસિંહના સમયે ખ્વાજા મુહમદ હાસીમ સાથે નિજામુદ્દીન મુહમ્મદના ઉલ્લેખ દીવાન તરીકે થયેલા છે. તે મુહમ્મદ અમીનખાનના સમયે પણ દીવાન તરીકે ચાલુ રહ્યો હતા. એની સાથે બીજા દીવાન તરીકે અબ્દુલ લતીક અને મુહમ્મદ શરીકૃતું નામ પણ મળે છે. એ પાતશાહી દીવાન તરીકે નીમાયેલા. 3

ર Lokhandwala, M. F., English translation, 'Mirat-l-Ahmadi' (M.A.), Vol. II, Baroda, 1965, P. 86; પરીખ ર. છા. અને શાસ્ત્રી (ડા.) હરિપ્રસાદ ગં. (સંપા.), 'ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ ' (ગુરા.સાં.ઈ.), મં. ૬, અમદાવાદ, ૧૯૭૯, પૃ. ૬૯

<sup>3</sup> અવેરી કૃ. મા. (અતુ.) 'મિરાતે એહમદી' (મિ.એ.) ર્વા-૨. ખે. ૧-૪, અમદાવાદ, ૧૯૩૩-૩૬, પૃ. ૨૫, ૪૮; M.A. P. 931; આચાર્ય (ડૉ.) નવીનચંદ્ર આ.. 'સુધલકાલીન ગુજરાતના ઇતિહાસ' (સુ. કા. ગુ.ઇ.), અમદાવાદ, ૧૯૭૪, પૃ. ૩૧૫.

## સા. જે. વિદ્યાલયન, ગ્યુઝિયમનું સુ**પલ**કાલીન ચહણક ખતપત્ર વિ.સ<sup>.</sup>. ૧૭૩૩ - ૧૬૩

ઔરંગઝેળના સમયે અમદાવાદના સૂળા તરીકે હાંકેમ નવાળ શ્રી અમીરખાનનું નામ આવે છે તે જ મહમદ અમીનખાન ઉર્ફે અએતમાદ-ઉદ્-દીલા મહમદ અમીનખાન અભિપ્રેત છે. તેણે ગુજરાતના સૂળા તરીકે ૧૧ (ઈ. સ. ૧૬૭૨–૮૨) વર્ષ પોતાની કામગીરી સંભાળી હતી. \* આ નામના ઉલ્લેખ આ સંગ્રહના સં. ૧૭૨૯ના રીત્ર સુદ ૫, છુધવારના ખતપત્ર નં. ૮૮૧૧ (૨૯)માં સં. ૧૭૩૩ના શ્રાવણ સુદ ૧૦, રવિવારના ખતપત્ર નં. ૮૮૧૫ (૫૩)માં, વિ. સં. ૧૭૩૩ના માગશર વદ ૭ રવિવારના ખતપત્ર નં. ૮૮૪૭ (૪૨)માં તેમ જ વિ. સં. ૧૭૩૪ના ક્ષાગણ સુદ ૪ ગુરુવારના ખતપત્ર નં. ૮૮૨૨ (૧૫)માં 'સૂખે શાહી નવાળ' તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. આ ઉપરાંત વિ. સં. ૧૬૩૧ના મહેસાણાના શિલાલેખમાં પણ ઔરંગઝેળના નવાળ તરીકે તેનું નામ ઉપલબ્ધ છે. પે તે 'હાફીઝ' તરીકે અને જગીરદાર તરીકે પણ ઓળખાયા છે. તે દિલ્હીના પાતશાહેના વફાદાર, કુનેહળાજ, કુશળ રાજ્યવહીવટી, પરાક્રમી યોહો અને સફળ મુત્સદ્દી હતા એવું એની કારકિદીનાં વર્ષું તા પરથી જાણવા મળે છે. તે તેના ઉપરી શેખ નિજામૃદ્દીન મહમદ હતા.

પ્રસ્તુત ખતપત્ર નં. ૮૮૪૬ (૩૧)માં ખકશી અલાવદીન મિ (મ) હમદનું નામ આવે છે તે પછી અમીન તરીકે અસમાલ બેગનું નામ આવે છે. નં. પ૩, નં. ૪૨ તથા ૧૭૩૪ના નં. ૧૫માં પણ અમીન તરીકે આ જ નામ ઉપલબ્ધ થાય છે. સૂખાને દીવાન હાજી સફી હતો. બહાદુરખાનના સમકાલીન દીવાન તરીકે 'સૂખે દિવાન ' તરીકે તેનું નામ નોંધાયેલું જોવા મળે છે. તેને 'દીવાન મીર્યાં' મહેં મદ સફી ' તરીકે ખતપત્ર નં. પ૩માં આળખાવ્યો છે. કાટવાલ અમી ૨જીનું નામ ખતપત્ર નં. પ૩ માં કાટરક્ષાથે કાટવાલ તરીકે અને નં. ૪૨માં શહેર ઓતરે મીયા અલીરજા છે. તે પછીના સં. ૧૭૩૪ના ખતપત્રમાં પણ આ જ હોદ્દા પર એનું નામ જોવા મળે છે. સાથે એ પદ પર બે વર્ષ માટે તે હોવાનું નિશ્ચિત થાય છે. બો(ફા) જદાર બલાલખાંન એ જ ફાજદાર મુહમ્મદ બહલાલ શેરવાની છે. એ ગુજરાતના સૂખા અમીનખાનના વિશ્વાસુ અધિકારી હતા. તેને ઇડરના અગ્રગણ્ય અધિકારીના હોદ્દા અપાયા હતા. કાજી મહમદ સીક્નું નામ પ્રસ્તુત ખતપત્રમાં આવે છે. તે મહમદસીક્-શફી કે કાપડ (મહેસૂલ) ખાતાના મહાલ-જે દીવાની સાથે જોડી દેવામાં

૪ મિ.એ., પૃ. ૪૬-૪૮, ૬૦, ૧૦૭, ૧૧૭-૧૧૮, ૧૨૦, ૧૩૪, ૧૪૪, ૧૪૬-૧૪૭, ૧૫૪-૧૫૫, ૧૫૭, ૧૬૦, ૨૯૯ વગેરે; સુ.કા. ગુ.ઇ., પૃ. ૩૧૫; ગુ.રા.સાં.ઈ., ગ્ર'. ૬, પૃ. ૭૬–૭૮.

ય Annual Report on India Epigraphy (ARIE), 1954-55, No. D-87; શાસ્ત્રી (ડૉ.) હરિપ્રસાદ ગં., 'ગુજરાતના ઐતિહાસિક લેખાં ', મંથ પ, ફાર્બસ ગુજરાતી સભા, મુંબઈ, ૧૯૮૧, 'વિ.સં. ૧૭૩૧ના મહેસાણાની વાવના શિલાલેખ', લેખ નં. ૫૩માં પાતશાહ ઔરંગઝબના દીવાન અસદખાન અને રાજનગરમાં નવાય અમીખાનના દલ્લેખ છે; પૃ. ૮૮-૮૯; કનૈયાલાલ ભાજક, 'મહેસાણ્', પૃ. ૪૯.

<sup>ત્રવેદી ઇન્દ્રવદન, 'ગુજરાતના મુસ્લિમકાલીન સંસ્કૃત અભિલેખામાંથા મળતા માહિતા,
વિભાગ ૧ (ગુ. મુ. સં. અ. ), અમદાવાદ, ૧૯૭૧ (અપ્રગટ મહાનિષ્યં ધ), પૃ. હલ્-૭૭; આચાર્ય (ડૉ.) ન. આ., મુ.કા.ગુ.ઈ., પૃ. હ૧-૭૩; ગુ.રા.સાં.ઇ., પ્રં. ૬, પૃ. હલ્-૭૮, ૧૪૨, ૪૧૮ અને ૪૪૯.</sup> 

૭ ઉપર્ધ કત પાદરીય નં. પ.

૮ મિ.એ., પૃ. ૭૭; ગુ.સુ.સ'.અ., પૃ. ૭૭; સુ.કા.ગુ.ઇ., પૃ. ૭૨; ગુ.રા.સાં.ઈ., પૃ. ૭૭.

વિભૂતિ વિ. ભર્ટ

આવ્યા હતા, તેના એ કરાડી નીમાયા હતા. ખતપત્ર નં. ૪૨ અને, નં. ૫૩માં 'કાછ શાક' અને સં. ૧૦૩૪ના ખતપત્ર નં. ૧૫માં 'પાતશાહી દિવાન મીજ' મહમદ શાક'નું નામ ઉપલબ્ધ છે. આ ઉપરાંત વિ. સં. ૧૦૧૯નાં એ ખતપત્રોમાં પાવુલ 'કાછ મુદ્ધુમ્મદ શરીક'ના ઉલ્લેખ મહમદ અમીરખાનના સમયની સાથે ઉપલબ્ધ થાય છે. આથી પ્રસ્તુત ખતપત્રમાં આપેલું આ હોદ્દા પરનું નામ વાસ્તવિક હોવાનું વિશેષ અનુમાદન મળે છે. અદલ (પદે) અણુ ન (ના) સરનું નામ નં. ૫૩માં દારાગાપદે અને સં. ૧૦૩૪ના નં. ૧૫માં અદલપદે આ જ નામ ઉપલબ્ધ થાય છે. આમ એક જ વર્ષનાં એ ખતપત્રોમાં કોટવાલ અને દારાગાપદે અનુક્રમે જુદા જુદા હોદ્દા એક જ વ્યક્તિ ધરાવે છે અને બીજે વર્ષ અદલપદે (= અધ્યક્ષ = ઉચ્ચ ?) એ જ વ્યક્તિ હોય એવું જાણવા મળે છે.

પ્રસ્તુત ખતપત્રમાં નગરશ્રેષ્ઠ શ્રી વનમાલીદાસનું નામ આવે છે. સામાન્ય રીતે નગરશ્રેષ્ઠનું નામ પાતશાહ. હાંદ્દેદારાનાં નામ-પદ વગેરે પછી અને ખતપત્રની વિગત શરૂ થતા પહેલાં આવે છે, પરંતુ નં. પગમાં દિલ્હીના પાતશાહ પછી તથા અમદાવાદના અમલદારાનાં નામા આવતા પહેલાં 'નગરશ્રેષ્ઠ શ્રી વનમાલિદાસ 'નું નામ આવે છે. વિ. સં. ૧૭૩૪ના (નં. ૧૫) ખત-પત્રમાં આ જ પદે આ નામ નોંધાયેલું છે. આ ઉપરાંત આનાં ૭–૮ વર્ષ પછીના વિ.સં. ૧૭૪૧નાં ચૈત્ર સુદ ૩ શનિવારના ખતપત્ર નં. ૮૮૪૩માં 'નગરશ્રેષ્ઠ શ્રી વનમાલીદાસ તાપીદાસ 'એ રીતે પિતાપુત્રનું અને વિ.સં. ૧૭૬૮ના નં. ૮૮૪૩માં 'નગરશ્રેષ્ઠ વનમાલીદાસ ક્રીકા 'નું નામ મળવાથી આ નગરશ્રેષ્ઠની ત્રણ પેઢીનાં નામા ઉપલબ્ધ થાય છે. આ નગરશ્રેષ્ઠનું નામ ઇતિહાસમાં ખહુ પ્રસિદ્ધ ન હોવાથી આ નવાં નામા આપણુને જાણવા મળે છે. વળી એ એકથી વધુ ખત-પત્રોમાં નોંધાયેલાં હોવાથી વધુ વિશ્વસનીય વિગત ગણાય. ખીજાં નામો તથા પદના અનુક્રમમાં ફેરફાર લાગે છે. છતાં એ વર્ષની તેમની પદસ્થિરતા છે. ઉપર્યુક્ત ખતપત્રોમાંનાં નામો જેતાં જણાય છે કે તે સમયે રાજકીય ક્ષેત્રે ભારતીય/ગુજરાતીઓના પણ મુસ્લિમ અમલદારાનાં નામોની સાથે તેમના કાર્યક્ષેત્રના પણ સમાવેશ કરવાની શરૂઆત થઇ છે.

પ્રસ્તુત ખતપત્રમાં ઇલ્લપુરના મકાન અંગેની વિગત છે. આજે તેને 'માદલપુર ' તરીકે આળખવામાં આવે છે. એ સાળરમતી નદીની પશ્ચિમે આવેલું છે. ૧૦ 'મિરાતે એહમદી'ની અંગ્રેજી આવત્તિમાં તેને અબ્દુલપુર કહ્યું છે. ૧૧ બ્રી ર. લી. જેટએ તેને એદલ (લા ?) પુર તરીકે ૧૨ ઓળખાવ્યું છે. પ્રસ્તુત ખતપત્રમાં ઇદલપુરના દારાગાપદે અબદલ હસન, પિરાજ પરિવાડે મીર-

e M.A., P. 931; પરીખ (ડૉ.) પ્રવીષ્ણચંદ્ર ચિ. અને શેલત (ડૉ.) ભારતી**ખહેન, '**ચાનુભાઈ શેઠના સંત્રહતું વિ.સં. ૧૭૧૯નું મુઘલકાલીન ખતપત્ર', "સામીષ્ય", જન્યુ.-માર્ચ, અમદાવાદ, ૧૯૮૬, પૂ. ૧૯૯.

૧૦ મહેતા ર. ના., 'સ્મરિલ્યુકા', 'ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ' અમદાવાદ, ૧૯૮૪–૮૫, પૂ. ૧૮.

<sup>11</sup> M.A., Part II, P. 315 ff.

૧૨ નેટ ર. ભી., 'ગુજરાતનું પાટનગર: અમદાવાદ', ૧૯૨૯, યુ. ૮૯, ૨૧૨, ૨૨૫, ૩૨૫, ૩૩૫ વગેરે.

## સા. જે. વિદ્યાભવન, સ્યુઝિયમનું મુઘલકાલીન ગહણક ખતપત્ર વિ.સ<sup>.</sup>. ૧૭૩૩ - ૧૬૫

કોઇ અસ્તખાન અને પિરાજ પરિવાડે હવાલદાર પીરાજ ખાનનાં નામા છે. આ અબ્દલહસનના નામ પરથી 'અબ્દુલપુર' અસ્ત (સત) ખાન પરથી આસ્તોડિયા અને પીરાજખાન પરથી 'પી (ફી) રાજપુર' નામા પડ્યાં હશે ? આ ઇદલપુરમાં આવેલું એક ઘર બાઇ યમુના તથા તેના પરિવારને ર. ૧૬૩ નવા કોરા આપીને સા. કાસીદાસના ત્રણેય પુત્રોએ ભેગા મળીને ત્રહેણે લીધું — એવી હકીકત નોંધાઇ છે. અહીં નવી 'અઢી' (અડી)ના = છાપવાળા '૧૧ા માસાના વજનના કોરા' એવું લખેલું છે. ઔરંગઝેબના સમયે શરૂઆતમાં ૧૪ માસા કરતાં વધુ વજનના સિક્કા ચલણમાં હતા, પરંતુ તાંબાની અછત વરતાવાથી ૧૪ માસાના કરતાં એછા વજનના નવા સિક્કા પડાવી મહાબતખાને શરૂ કરાવ્યા હતા. આથી બજારમાં ઊદાપોહ થયો. બાદશાહના હુકમ પ્રમાણે એક રૂપિયાનું વજન ૧૧ માસા અને (પ) રતીનું નક્કી કરવામાં આવ્યું અને એ જ ચલણમાં ચાલશે બીજા કોઇ વજનના નહિ. ૧૩ મુઘલકાલીન ઘણાખરા ખતપત્રોમાં ૧૧ા માસાના વજનના સિક્કા ચલણમાં હોવાનું નોંધાયેલું જોવા મળે છે. આમ સમય જતાં રૂપિયાની ધાતુ–વજન–ની દષ્ટિએ અવમૃશ્યન થવા લાગ્યું હતું એ સ્પષ્ટ થાય છે.

અન્ય ખતપત્રોની જેમ અહીં રૂપિયાની રકમની સ્પષ્ટતા અમુકથી અડધી અને અમુકથી અમણી થાય એવી આ રકમ એવી સ્પષ્ટતા કરેલી નથી, પરંતુ આપનાર-લેનારની લેવડ-દેવડની સ્પષ્ટતા પૂર્ણ રીતે કરેલી છે. ગીરે આપવાની શરતો પણ સ્પષ્ટ અને વિશિષ્ટ છે. આખી રકમ રા. ૧૬૩માંથી દર વર્ષે ૧૦ દાેકડા વળે એમ લખ્યું છે. અર્થાત એ છામાં એ છાં ૧૬ વર્ષ સુધી એ ઘર ગીરવે રહે. કેમ કે રા. ૩ દર વર્ષે સંચરામણી ખર્ચ વગેરે પેટ મજરે બાદ થાય.

ખતપત્રમાં વર્ણિત મકાન સામાન્ય જ હોવાથી તેમાં કોઇ વિશેષ પ્રકાશ પડતા નથી, કેમ કે એ પ્રકારનાં પ્રાચીન મકાનાની આંતરિક રચના હાલમાં પણ કયારેક જોવા મળા શંક છે. ખતપત્રના લખાણની ભાષાની કેટલીક વિશેષતા નોંધી શકાય એમ છે. જેમકે રસડું (પં. ૨૪) રસોડા માટે, દારે = દારે (પં. ૨૫–૨૬), કહેરા (પં. ૨૬, ૨૭) એ કરા = દીવાલના અર્થમાં છે. ગુજરાતી ભાષામાં હ્રસ્વ દ = ઇકાર વધુ પ્રયોજાયો છે, જેમકે મારનિ = મારાની = તરફની, 'ઘણી કરાવિ ન કરાવિ તા ખરચિ તે મુજરિ આપિ' અર્થાત્ ઘરઘણી કરાવી આપે, ન કરાવી આપે તા તેના ખર્ચ મજરે આપે. 'મતુ'(ખું)માં સાત લીટીમાં ગુજરાતી અસ્પષ્ટ અને અશુદ્ધ દુર્વાચ્ય સહીઓ છે. તે પૈકી માત્ર સા. કાલિ (શિ)દાસ નારણજીની સહી જ સ્પષ્ટ વ'ચાય છે, કે જેના ત્રણ પુત્રોએ રા. ૧૬૩ રાકડા દઇને ઘર પ્રહણે લીધું. સાક્ષીદારાની સહીઓ પૈકી માત્ર કસવજી અદરજી સાખ ઘણી ર……', સા. કુઆ(કુંવર ?) જી મહેત[ા] સખ' અને સા. 'તલસીદાસ' વ'ચાય છે. ખતપત્ર ન'. પ૩ માં 'ગામપટલ તુલસી 'ના ઉલ્લેખ છે તે જ અહીં સાક્ષીદાર તરીકે લાં છે.

આ ખતપત્ર અત્ય'ત છર્જું, દેવનાગરી—ગુજરાતી મિશ્ર ભાષા અને અક્ષરામાં ૩૫ લીટીમાં લખાયેલું છે. અહીં ગીરવી દસ્તાવેજ અષાઢ વદ હ, ગુરુવાર વિ.સં. ૧૭૩૩ને રોજ થયેલા છે

<sup>13</sup> M.A. P. 215, 235-236, 299.

विभूति वि. अर्ट

એતી તેલ છે. તે દિવસે ૨૨મા જૂન, ઇ.સ. ૧૬૭૬ હતી. જ આ ખતપત્રમાં શ્રોષ્મ ઋતુને ખદલે વર્ષાઋતુ વધુ સંભવિત અને યોગ્ય લાગે છે. કેમ કે અષાઢમાં વર્ષાઋતુ ચાલતા હોય છે, એ કે તેમાં ગરમ વાતાવરખુને લીધે એમ લખ્યું હશે ? પ આમ આ ખતપત્ર કેટલીક એતિહાસિક વિગતા ચોક્કસ કરવામાં ઉપયોગી થઇ પડે તેવું છે. અમદાવાદમાં તે સમયે મુઘલ–મરાઠાનું સંયુક્ત રાજ્ય હતું.

#### भतपत्र नः ८८४६

- १ श्रीगणेशायन्म(नम): ॥ स्वस्ति श्रीमंनुप विक्रमार्क
- २ समयातीत संवत् १७३३ वर्षे शाके १५९८ प्रवत्तमां
- ३ ने उत्तरायन गते श्री सूर्ये प्रि[ ब्मरि (ऋ) ब]तौ माहामांगल्य , U[1]
- ४ दे अखाढ माओ कृष्णपक्षे ७ तीथौ गुरुवासरे अद्येह
- ५ पात्रशाहा श्री ७ अवरंगज्येबदिलिमध्ये राज्यं कियते
- ६ तत पर अहादावाद मध्ये आज्ञाकारी सोबेहाक्यम न
- ७ बाप श्री महामदअमीखांन तस्योपरी पातशाही दीवां
- ८ नशेष नजांमदीमिहाद बकशी अलावदीनमिहाद अ
- < मीन असमाल बेग सोबे दीवांन हाजी सफी कोटवाल अ
- १० लिरजी मोजदार बलोलखांन कायां काजी मिहाद सरीफ
- ११ अदलअबुनसर नगर श्रेष्ठ वनमालिदास नगरातपश्चि ा
- १२ म विभागे नदी नदीतीरे पिरोजपरिवाडे मीर कोइ अस्नासं
- १३ नदरोग पदे अबवलहसन हवालदार पीरोजलांन ही
- १४ दलपुर मध्ये घरिणाखतपत्र अभिलिख्यते साभु०
- १५ बी॰ यमनाबीन शंघाते यमनानी सुत अजरामर बी
- १६ न मोहन ते अजरामरपारस्यात् सा० काशीदास बीन
- १७ नरायथ्थ ते काशीदास नि सुत ३ ज्येष्ट सुदर मध्य सृति]
- १८ धर्मदास कनीष्ट वीठल एतानी हस्तरा क्षरांश्रदात व ति
- १९ यत घर १ घरि बाघु सर्व संमंघ सहीतत्र लीघुं ।१। त[स्यो]

<sup>18</sup> Pillai, L. D. Swami Kannu An Indian Ephemeries, Vol. VI, Delhi, 1982, P. 154.

૧૫ મસ્તુત ખતપત્ર મકાશિત કરવાની મંજૂરી આપવા બદલ ડૉ. મવીષ્યાંદ્ર ચિ. પરીખ (અધ્યક્ષ, બાે જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદ)ની તેમ જ તેને એઈ જવા બદલ ડૉ. ભારતીબહેન રોલતનીઆભારી છું.

# ભા. જે. વિદ્યાભવત, **ગ્યુઝિયમતું મુઘલકાલીન ય**હથ્યુક ખતપત્ર વિ.સ**ં. ૧૭૩**૨ ૧૬૭

- २० परी द्रव्यसंक्षारुपड़ी आ एक सो अंके र १६३ खराखोरान[मा]
- २१ सा ११॥ नव २॥ ना एहवा रु. १६३ सा॰ काशीदाशियमना अ
- २२ जरांमरिन आप्या बादी. यमनां अजरां मरि सा. काशी
- २३ दास पासिथी लिघा र १६३ लेहीने घरघरिणि आप्यु ह[व]
- २४ घरनी वगत्य आ(ओ)रहो १ आ(ओ)शरी आगलि अगाशी ढाकी छे
- २५ ते मध्ये रसोडु छे ॥ ने रस(सो)डु इक्ष(क्षि)ण द्वारु छे खडकी मध्ये चो[क]
- २६ पूर्वद्वारु छे, पछी पश्चिमि छे, ते पाछी लिमलो छो । ते मध्ये
- २७ नेवां पडे छे। दक्ष(क्षि)णनी मोरानि(नो) कहरि(रो) सा. अजराम[र]त घर
- २८ छो। ते कहरो यम पूर्वे होइ त्यम उतरनी मोरिनि कहरि (रो)
- २९ ----- नु घर छे ते कहरो यम पूर्वे हो ही त्यम भरिभरा [वि]
- ३० वसि वसांडे गर्जं पडिस्थारि आडघरिणि मेहलि पड् आ
- ३१ खडु घणि करावि न करावि तो खरचि ते मुजरि आपि
- ३२ देश परदेश राजकदैव कभला मनुष्य २ नि पासि राषि ख
- ३३ रचि ते मुजरि आपि नलिआंनी खोट घधीनिमाथि संच
- ३४ रांमण वसनार नि माथि बलतीउ वरस १ दो. १० छुटा व
- ३५ लि धणी २ पूछी लखु छे। ए घर ६ १६३ आटला माटि घराण

अत्र मत्

अत्र साब

१ सा. कासाइस/नारणजी सात्ती/

१ क सवजी भुदरजी सख घणी

१ सादर/दरहसा/बाइ सादर्'।

|            | પ્રાચીન ગુર્જર ગ્રન્થમાલા                                                                                   |                |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 9          |                                                                                                             | <b>રા. પૈ.</b> |
| ·          | <b>પ્રાચીન ફાગુ-સંગ્રહ</b> —સંપાદકઃ ડૉ. ભેાગીલાલ જ. સાંડેસરા <b>અતે</b><br>ડૉ. સામાભાઈ પારેખ; દેવનાગરી ટાઈપ | ૧૦≔પ <b>૦</b>  |
|            | ડા. સામાલાઇ પારખ, દ્વનાગરા ટાકપ<br>વિદ્યાર્થી આવૃત્તિ, ગુજરાતી ટાકપ                                         | ्र०≔५०<br>१=५० |
| ર          | વર્ણા અલ્કારા, જીજરાતા ટાકપ<br>વર્ણા ક-સમુચ્ચય, ભાગ <b>૧—મૂલ પાઠ</b> —સં. : કો. ભે. જ. સાંડેસરા             | ₹=40<br>&=40   |
| 3          |                                                                                                             |                |
| 8          | ભાલણકૃત નલાખ્યાન (ત્રીજ આવૃત્તિ)—સં: પ્રા. કે. કા. શાસ્ત્રી                                                 | ૧૧=૫૦<br>૧-૧   |
|            | ઉદયભાતુકૃતિવિક્રમચરિત્રરાસ—સંપાદક: સ્વ. પ્રો. ખ. ક. ઠાંકાર                                                  | <b>२=</b> ५०   |
| ¥          | ભાલણ: એક અધ્યયન—લેખક: પ્રો. કે. કા. શાસ્ત્રી (૧૯૭૧)                                                         | ζ=0•           |
| ţ          | વર્ષા ક-સમુચ્ચય, ભાગ ર—સાંસ્કૃતિક અધ્યયન અને શબ્દસ્ચિએા.                                                    |                |
|            | કર્તાઃ ડૉ. ભાેગીલાલ જ. સાં ડેસરા અને ડૉ. રમણલાલ ના. મહેતા                                                   | १०=५०          |
| G          | પંચાખ્યાન બાલાવબાધ, ભાગ ૧—સંપાદક: ડૉ. ભાગીલાલ જ.                                                            |                |
|            | સાં ડેસરા અને ડૉ. સામાભાઈ પારેખ                                                                             | २४=००          |
| 1          | <b>સિંહાસનભત્રીસી</b> —સં. ડૉ. રહ્યુજિત મા. પટેલ                                                            | ૧૫=૫૦          |
| ૯          | <b>હમ્મીરપ્રયન્ધ</b> —સં: ડાૅ. ભાે. જ. સાંડેસરા અને ડાૅ. સાે. પારેખ                                         | <b>{=</b> 00   |
| 90         | <b>પ'ચક્ર'ડની વાર્તા</b> —સં. ડાૅ. સાેમાભાઇ ધૂ. પારેખ ( ૧૯ <b>૭૪</b> )                                      | 39=00          |
| ૧૧         | <b>વાગ્ભઢાલ'કાર બાલાવબાેધ</b> —સં. ડાં. ભાેગીલાલ જ. સાંડેસરા                                                | १२=००          |
|            | સ્વ. પ્રૉ. <b>બ. ક. ઠાકાર</b> ગ્ર <b>ન્થમા</b> ળા                                                           |                |
| ૧          | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧                                                                                    | ર=૫૦           |
| ₹          | 27 29 29 <b>3</b>                                                                                           | ર=૫૦           |
| 3          | 9, ,, ,, 3                                                                                                  | <b>१=५</b> ०   |
| ४          | નિરુત્તમા                                                                                                   | ર=૫૦           |
| પ          | વિક્રમાર્ <b>વેશી</b> —( અતુવાદ : મનનિકા સહિત )                                                             | ર=૫૦           |
| ţ          | પ્રવેશકાે, ચુચ્છ <b>પહેલાે</b>                                                                              | <b>૪</b> =૫૦   |
| હ          | પ્રવેશકા, યુચ્છ બીજો                                                                                        | 3=00           |
| 4          | અ'ભડ વિદ્યા <del>ધર રાસ</del>                                                                               | <b>%=</b> ∘0   |
| E          | મ્હારાં સાનેટ (બીજુ આવૃત્તિ : બીજું પુનમુંદ્રહ્યુ)                                                          | X=00           |
| રે ૦       | આપણી ક <b>વિતાસમૃદ્ધિ</b> ( બીજ આવૃત્તિ; છ <sup>કુ</sup> ં પુનમુદ્દણ )                                      | X=00           |
| 1 ૧        | નવીન કવિતા વિષે વ્યાખ્યાના (પ્રથમ આવૃત્તિ, પહેલું પુનર્મુદ્રણ)                                              | ¥=00           |
| 1ર         | ત્રા. અ. ક. ઠાકાર ડાયરી, ભાગ ૧—સ'પાદક: ડૉ. હર્ષદ મ. ત્રિવેદા                                                | ₹=00           |
| દક         | ત્રા. ખ. ક. ઠાકાર અધ્યયનશ્રન્થ                                                                              | ૧૫=૫૦          |
| <b>.</b> ૪ | પ્રાે. અ. ક. ઠાકાેરની ડાય <b>રી, ભાગ ર</b> —સંપાદક ઃ ડૉ. હર્ષદ ત્રિવેદા                                     | <b>ક=</b> ७૫   |
| (પ         | વિવેચક—પ્રો. પલવન્તરાય ડાંકોર                                                                               | રપ્≃૦૦         |

પ્રાપ્તિસ્થાનઃ યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, જનરલ એજયુકેશન સેન્દર, પ્રતાપમ'જ, વડોદરા–કર• ••૨.

# રાઇના દર્પણરાય\*

કૃષ્ણુકાન્ત કડકિયા +

પ્રશિષ્ટ નાટક 'રાઇ ના પર્વત ' માં પડેલા લાક આંદાલનનું ર તત્ત્વ ભારાડીના રસના વિષય ભન્યું અને તેથા તેમાંથા જન્મ્યું 'રાઇ ના દર્પ અ્રાય '–નતું અર્થઘટન લઇ તે. ર

નવા અર્થઘટન સુધી પહોંચવા લેખકે 'રાઇના પર્વાત 'માં દેખાતા રાઇ ને જગદીપ ખનાવી રાજ્યશાસક સ્થાપવાની ઘટ ઘટનાના, તેમ તજજન્ય પ્રસંગા, તેના અંતર્ગત હેતુઓ, નાયકના નીતિ—સંસ્કારા—પ્રભુપરાયણતા વગેરેના બાજ ઉતારી નાખ્યા છે તથા હવે પછી યથાન્સ્થાને મેં કહ્યું છે તેમ પ્રયાગ માટે મૂળભૂત તત્ત્વ—પાયા બની રહે એવા લયસંવાદ કે જે આ નાટય—લેખ (પ્લે—સ્ક્રીપ્ટ)માંથી જ દિગ્દર્શકને જડે તેવા કરી આપ્યા છે. જેનાં કેટલાંક વિશિષ્ટ લક્ષણો આ પ્રમાણે છે: (૧) નિર્ણય—સ્વાતંત્ર્ય તથા તેની વિરાધી મનાવ્યથાને મં મીય રૂપ આપવા એ રાઇની યોજના કરી છે. (૨) નટમંડળી તથા તેના સંગીતના માધ્યમથી ઘટનાઓને અભિનયમાં મૂકી આપી છે, તેની આગળ આંતરા કર્યો છે અથવા તેના લેપ કર્યો છે. (૩) પ્રતિક્રિયાઓ ઉપર ભાર મૂકયા છે. (૪) લીલાવતીના નિષ્પાપ વ્યક્તિત્વને મહત્ત્વપ્રદાન કર્યું છે. (૫) દપૈણાપંચીઓના માધ્યમથી બે રાઇને ભેગા કરી આપ્યા છે. (૬) સ્થળ અને સમયને એકરૂપ કરી આપ્યાં છે. (૭) લાક—આંદાલનને અસંત માનવીય ક્રિયા તરીકે રજૂ કર્યું છે. (૭) લાક—નાટચને અનુકૂળ એવા પદ્યને આશ્રયે તેઓ વિશેષ ગયા છે. મૃળ નાટકના કેટલાક ગદ્યખંડાને પણ પદ્યમાં કેરવ્યા છે.

'રાર્ધ તો પર્વત 'માં કર્તાની સુધારા ભાવના, નીતિ-પરાયભુતાના સુકળ નિમિત્તે નાટય-પ્રવેશ જે પામી એ તેની વિગતા કરતાં 'રાર્ધ ના દર્પ ખુરાય' એ રીતે જુદુ પડે છે કે નાટકમાં કેન્દ્રસ્થ ક્રિયાઓ જ એવી રહે કે જે પ્રેક્ષકોના વિચારને ઉત્તેજે અને આમેય બારાડી પાતાનાં નાટકોમાં એવા બાજ પ્રેક્ષકો પર કદી નાખતા નથી. પ્રેક્ષકોના વિચારને તેઓ ઉત્તેજી શંક ત્યાં એમનું કામ પૂરું થાય છે. દિગ્દર્શક પણ મનાભાવનું હવામાન કે પાત્રના સ્વભાવ સ્થાપતી વખતે અથવા સ્થળ-નિદેશન કરતી વખતે કે એવા કોઇ પણ પ્રસંત્રે એ વાત ધ્યાન પર લેવી જ

<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય', પુ. ૩૦, અંક 8-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-ઑગષ્ટ, ૧૯૯૩, પુ. ૧૬૯-૧૮૪.

<sup>+</sup> M/82/385, 'સ્વરૂપ', સરસ્વતીનગર, આઝાદ સાસાયટી પાસે, અમદાવાદ-૩૮૦ **૦૧**૫. ફાન ૧૪૭૫૯૦

<sup>\*</sup> રાઇના દર્પણુરાય, ખારાડી **હસસુ**ખ, પાર્થ પ્રકાશન, રિ**લીફ રાે**ડ, અમદાવાર-૧, પ્ર. આ., ૧૯૮૯

स्या. ६

કૃષ્ણુકાન્ત ક્ડક્યા

પડશે. જો એમ નહીં થાય તા લેખકે સજેલી કલામાં જે લયસ વાદ, નાટચ-સત્ય વગેરે તત્ત્વા પ્રવેશલાં છે તેને તે ગ્રહણ કરી શકશે નહીં. આ મૂળભૃત તત્ત્વ-પાયા જ જો ગ્રહણ ન થાય તા નટા દ્વારા નાટક સવળી રીતે પ્રગટાવી શકાય નહીં.

અહીં રાઇ દર્પણ થઇ જાય છે—એવું કે જેમાં જાતને જોઇ શકાય. જાત-ઓળખની યાત્રાનું આ નાટક છે. દર્પણ પંથીએ રાઇને દર્પણ આપે, રાઇ દર્પણમાં જુએ અને અંદર પડેલા છટકી ન શકે એવા રાઇ તેને દેખાય. દર્પણ પંથીએ રાઇને પાતાના પંથમાં જોડાઇ જવા નિમંત્રે, પણ એ મીન થઇ જાય. દર્પણ પંચાયતા પણ જાણે એક દર્પણ છે. એવા મોટા દર્પણમાં પાતાની જાતને જોઇને રાઇ ધુછ શહે. 'તું દર્પણો સ્થાપશે ' એવાં મનાવૈદ્યાનિક પદ્ધતિનાં સૂચના પણ એને મળે, તે મહેલમાં દર્પણો મૂકવાનું રાણીને કહેવડાવે. આ આખીયે પ્રક્રિયા એની એ જાત-ઓળખની યાત્રાના માર્ગ બની રહે છે. \*\*

લેખક પાત્રનું કેવું વ્યવસ્થિત તથા ક્રમશં ઘડતર કરે છે તે પણ ઉપર દર્શાવેલ યાત્રા— માર્ગમાં જોઇ શકાય છે. રાઈ યાત્રા પૂરી કરવાના જ છે અને દર્પણ થવાના જ છે એ અંગેની શક્તિશાળા સબટેક્ષ્ટ તા લેખકે મૂકા આપી છે તે પર્વત્તાય તરીકે પાશાક અને આભૂષણા પહેરે છે તે વખતે. જાલકા અને શીતલસિંહ રાઈને આ પ્રસંગે કામઠું સાથે ન રાખવા વિનવે છે, ત્યારે રાઈ કહે છે 'કામઠું ભલે રહ્યું અમારી પાસે, ખાલી ભાશું પછી મહેલે માકલી આપજો…' ' ' આ એ જગ્યા છે કે જયાં લીલાવતીના નિષ્પાપ દર્પણે રાઈ જગદીપ રૂપે પ્રગટશે તેની ખાતરી મળે છે.

શંકાના કોડા કદાચ જાલકાના મનમાં પણ પ્રવેશ છે અને તેથા જ તે રાર્કને સલાહ આપે છે "જો રાર્ક, આ આખી ઘટનામાં છલ-પ્રયંચના કોઈ ભાર તું મન પર ન રાખાશ." <sup>૧૨</sup> રાઈ પ્રગટવા માગે છે. એ કશું વિસરી જવા માગતા નથી તેથી જ તા માને કહે છે: "મા! આ કામડું હશે ને મારી પાસે એટલે કંઈ વિસરાશે નહીં." <sup>૧૩</sup>

તે એ તો ચધ્યો અંખાડીએ, દર્પ હ્યુપ થીએ તરફ દ્રષ્ટિ કરી રાઇ કંઇ ઇશારા કરે છે. ' શા ઇશારા હશે એ ! હું પ્રગટવાના હું, દર્પ હ્યુ થઇ જવાના હું, એવા અર્થ સિવાય બીજો શા અર્થ હાઈ શકે એ ઇશારાના ! દર્પ હ્યુપ થાઓને મુખમુદ્રા જાણીતી લાગી, હુકાનીધારીને એમહેં ઓળખ્યા, એમની નજરે કામઠું પડયું. પ આ અને આવી ક્ષણે લેખકે એટલી કુશળતાથા ગાઠવી આપી છે કે ધીરે ધીરે તે જન્મી રહ્યો છે તે સ્પષ્ટ દેખાઇ આવે છે.

લીલાવતી સમક્ષ તે પ્રગટ થવાની મૂં ઝવણમાં છે ત્યાં માળીના વેશમાં રાઇ-એ પ્રવેશ છે. વૃંદ અને દર્પણપંથીઓની આગેવાની નીચે એ રાઇ-એકને તીર આપે છે. ને તીર મળતાં જ પર્વતરાયને બદલે જગદીપ તરીકે તે પ્રગટ છે. <sup>જ દ</sup>

પ્રયોગમાં પ્રાકટચનું આ પરાક્રમ દર્શાવવા, પાત્રને ન્યાયપુરઃસર પ્રગટાવવા, ઉપરની તમામ ક્ષણા લેખક જે ગાઠવા આપી છે તે દિગ્દર્શકને કેટલી બધી ઉપકારક છે! શાઈનો કપ ભારાય

101

આમ, દર્પણામાં, ઘણા માટા દર્પણમાં પણ, જેને પાતાના જાતને જોઈ એવા રાઈ પાતે જ દર્પણ થઈ જાય છે--એવું કે જેમાં સમાજના કહેવાતા સૂત્રધારા પણ પાતાના જાતને જોઈ શકે.

મહેલું મારીને, મર્મવયનના ઠોક આપીને, લેખક સૂત્રધારાને, સત્તાધીશાને આત્મનિરીક્ષણ કરીને એમનામાં પડેલી બ્રષ્ટતાનું દર્શન કરવાનું કહે છે. ૧૭ મૂળ કથામાં પણ બ્રષ્ટતા સાથે રાઇને સંધર્ષ તો થાય જ છે. ૧૯ એ જ તાત્પર્યંને લેખક અહીં વિકસાવી આપે છે. ૧૯—એવી રીતે કે એ રહસ્યની માવજત લેહિઆદેલનની જહેમતથી થાય ને એ માટે સ્વરૂપ પણ પસંદ કર્યું લેહિનાત્ય લવાઇનું, જેને કારણે લેહિ અને નટા ઘણાં નજીક રહી શક્યાં. ૧૦—એટલાં કે એ બે વચ્ચેના લેદ જ ભુલાઇ ગયા ને તેથી તા રાઇ લેહિરૂપે, પોતાને મળેલા જગદીપ રૂપે, પ્રગટી ઊક્યો. કદાચ તેથી જ લેખકે આ નાટકને પ્રાક્રયના પરાક્રમનું નાટક કહેવું પડયું હશે. ૧૧ ટ્રંકમાં, નાટકને અંગે લેખકે કહ્યું છે તેમ 'નિર્દોષતાને સામે મેંએ સઘળા બ્રષ્ટાચારને મૂકી આપે એ આખી વાત આ નાટકનું મધ્યળિદ્ છે. ૧૫ લાતે માર્ચ માર્ચ આપી વાત આ નાટકનું મધ્યળિદ્ છે. ૧૫ લાતે માર્ચ માર્ચ સામે માર્ચ સામ સામે માર્ચ સા

લેખકને નાટકની ઘટનાઓ કરતાં એના ઉપાયમાં, એની વિરોધી ગતિ, એ વિશેની પ્રતિક્રિયામાં અને પાત્રો જે ચૈતાંસક સામના અથવા પ્રતિકાર કરે છે તેમાં વધારે રસ છે. તેથી એ બધી ઘટનાઓ, એના નાક્યાત્મક અરેશ સાચવીને, નટમંડળી દ્વારા ગીતનર્તનને સમાન્તર ચાલતા અભિનયમાં અથવા તો પડદા પાછળ સહેતુક મૂકી દીધી છે ને એમ કરવા માટે એમને ભવાઈના વેશોના વર્ષ્યું નાત્મક અંશોને બદલે નાક્યાત્મક અરેશ તરફ વિશેષ ગતિ કરી છે. ક્રિયાની વિવિધ ભૂમિકાઓમાં રાઇની ખરે રૂપે પ્રગટ થવાની ક્રિયાને લેખકે મહત્ત્વની ગણી છે અને એની મનાવ્યથાને ઉપર બતાવ્યું તેમ મંચીય રૂપ આપવા રાઈ—એની યોજના વિચારી છે. લીલાવતીના શયનખંડ જ રાઈનું હોવું તે એવી ક્ષણ હતી કે જે ક્ષણ દર્પાણને નિષ્પાપ બનાવી શકે, જેમાં એઈને રાઈને જગદીપની—જાતની ઓળખ થાય છે ત્યાં નાટક પૂર્ક થાય છે. વ્યક્તિના અનેરા ગૌરવની આ શોધ માટેની ક્ષણને પકડવી તેમાં જ આ નાટકની સફળતા રહેલી છે. જો ક્ષણ ચૂકી જવાય તેા નાટક નાટકના જીવનમાં ઉભું રહી શકે નહિ. પાત્ર આ ક્ષણને પકડે તે પહેલાં બહુ જ કશળતાથી લેખક એના સબ–ટેક્ષ્ટ આપે છે. તે છે લીલાવતીના આ શબ્દો: "એ છદ્મવેશી હશે તો એ લીલાવતીને નહીં પામે, એ હારશે, એ જ ભાગશે! મારા કરતાં એ વેશધારીને જ એને ભાર વધારે લાગશે!" \*\* ક

અને આવી સબ-ટેક્ટ નાટકમાં એવી રીતે ગાઠવાયેલી છે કે જેને કારણે પણ નાટક લપ્ટું થઇ શકે જ નાંહે અને તેને સફળ ખનાવવામાં વધુ ને વધુ ઉપકારક બની રહે.

આપણે એક--ેમ નમૃતા જોઇએ :

આવણાનાં અન્ય પાત્રો પણ હાથમાં હાથ મિલાવી સમૂહગાન ગાય છે. રે રચનાનું રસાયણ થવાનું કે તેની જાણે એ સબ-ટેક્ષ્ટ છે.

કુ હજાુકાન્ત કુકક્રિયા

102

રાજ્ય પર્વાત ભ્રષ્ટ છે તેની સળ-ટેક્ટ પ્રાર'ભમાં જ મળે છે. તે કહે છે: "દક્ષિણ તરફ ચાલા, માર્ગ નહીં હાય તા છીંડું પાડીશું…" " માર્ગ માર્ગ ન હાય તા છીંડું પાડીને માર્ગ કરે એવા તે છે.

લેખક કટાક્ષ કરે છે: આવાં છીંડાં ઇતિહાસો સર્જી જાય. જાલકાના મુખે તેઓ માલાવે છે, "પર્વતરાયે આ વાડમાં જે છીંડું પાડચું—એ એક જ કૃત્યથી ભાવિમાં કાેેે આ જાેે કેવા ઇતિહાસ સર્જાશ?"<sup>ર ૧</sup>—નાટકમાં પાત્રો જે ઇતિહાસનું ઘડતર કરે છે તેની જાેે આ સબ-ટેક્ષ્ટ બને છે.

આમ રાજ્ય પર્વતરાયને કારણે ઇતિહાસ સર્જાય છે. પર્વતરાય એટલે કેવા ? હંદના માણુસા દ્વારા પ્રારંભમાં એ પાત્રતું સુરેખ ઉદ્દ્વાટન થયું છે. દા.ત., હંદ-ત્રણ કહે છે: 'અરે, પર્વતરાય તા સૂક્ષી ડાળી લીલી થતી જોઇને જ રાજ્યના અડધા ભાગ જલકાને આપી દેવાના હતા.' હંદ-ચાર કહે છે: 'હા, જુવાનીના વિલાસ 'ખરીદવા ભાળી પ્રત્નને એ વેચવાના હતા?' યુવાનીના કેવા અભિલાય? માટે જ તા રાઇ કહે છે: '' પર્વતરાયના આ અભિલાય હજ કંઈ કેવીયે ઘટનાઓ સર્જશ. બીજ બાજુ રાજકારભાર પણ શિથિલ થતા લાગે છે. કરવેરા હઘરાવનારાઓના જુલ્માની વાતા સંભળાય છે. કયાંક કયાંક અન્યાયની બીનાઓ ય બને છે…' રહ

અામ જોઇ શકાય છે કે સંખ-ટેક્ષ્ટનું મહત્ત્વ અહીં લેખક બરાબર જાળવ્યું છે. આ સબ-ટેક્ષ્ટ દિગદર્શ કે ધ્યાનપૂર્વ ક પકડવી જ રહી; જેથી પાત્રએ, નાટક અને નટયમૂએ નાટકના ઉદ્દેશાટનમાં કેવાં વલણા બતાવવાનાં છે તે સમજ્ય. અપાયેલું આ ધ્યાન નાઠ્ય-પ્રયોગને, નાઠ્ય-સસ તરફ, વિકસાવી શકે.

આ સભ-ટેક્ટ ન પકડનાર દિગ્દર્શક કે વાચક ભારાડીની ભાષા અંગે પણ ગેરસમજ કરશે. 30 કારણ ક સામાજિક માભો, શિક્ષણ, વય, સમય કે મિજાજ જ માત્ર વ્યક્ત કરવા ભાષાના સ્તરા હાંસલ કરવા કરતાં, ખારાડીને મન ૯૦% સખ-ટેક્ટના અર્થ અને ભાવસ દર્ભો **થા**લાતા ૧૦% સ'વાદામાં સમાય ત્યારે એ નાટકની ભાષા ખને છે. એવું એમનાં નાટકા વાંચતાં સ્પષ્ટ દેખાય છે. આ નાટકમાં પણ એમ જ છે. અને એટલે ક્યારેક પદ્યમાં, ક્યારેક પદ્યાળ ગદ્યમાં કે કચારેક માત્ર એકાદ ખે શબ્દામાં જ એ વ્યક્ત થાય છે. ખીજે કયાંય એનાં ઉદાહરણા શાધવા જવું પડે તેમ નથી કારણ કે આ નાટકમાં આવતા આવણાના દાેહા એનાં ઉત્તમ ઉદાહરણા છે જે અહીં સચિત કરી શકાય. 39 ગીતાની વિવિધ ભૂમિકાઓ પણ છે: ક્યારેક એ પાત્રને ઉજાગર કરે છે; દા.ત., આવણું<sup>3 ર</sup> કયારેક એ પ્રસ'ગા વણ<sup>લ</sup>વે છે, જેમકે; 'કિસલવાડીની કલ વેંચતી કપટી જાલકા ' વર્ગરે 33 તા ક્યારેક સમાંતર અભિનયની ભૂમિકા પણ રચી આપે છે: ઉ.ત., દર્પ અપ'થીએા યુવાન લીલાવતી અને વૃદ્ધ પર્વ તરાયતું સમાંતર દશ્ય રજૂ કરે છે તેમાં યુવાન થવાના રાજા હૈયે કોડ ધરે છે. ઈત્યાદિ ગાય છે<sup>3</sup>ં ક્યારેક આકરા કટાક્ષા કરે છે. જેમક; રાજા અમુક-તમુકના જય, ખાલા, અમુક-તમુકના જય!' વગેરે. કયારક અતેક ભાવાને પણ એકસાથે નિર્દેશી આપે છે, જેમકે; 'મહેલ પછાડે, પડદા પાછળ રાજકાજના આટાપાટા, આંદિ<sup>૩ ૬</sup> ગવાતા શબ્દ સ્થળ–સમયનાં ખધતા <del>લે</del>દી અતે અર્થ રજીયાઓ પણ નિર્દેશ છે, ઉ. ત., 'મૂઠી મીઠાના મારે ગાંધી એ 'યે. 30

રાઈની કપ<sup>્</sup>લા્રાયા ૧૭૭

શ્રી લવકુમાર દેસાઇ કહે છે કે 'શ્રી બારાડી જેવા નીવડેલા નાટચકારે કૃતિની આગળ-પાછળ તેનાં અર્થઘટનાને સમજાવતી લાંબી પ્રસ્તાવનાઓ ના આપવી જોઈએ. 'કેંદ્ર શ્રી દેસાઈએ આ વાત કર્યા પછી પણ શ્રી બારાડીએ તે સ્વીકારી નથી એવું એમનાં એ પછી પ્રગટ થયેલાં નાટકો જોતાં સ્પષ્ટ વરતાય છે. તે ઠીક જ કર્યું છે, કેમ કે; નાટકમાં બધું કહેવાઇ ગયા છતાં નાટચ-લેખ (પ્લે-સ્ક્રીપ્ટ) તા મંચનની ભાષાના શબ્દદેહ જ હોય અને મંચનના બધા આયામા, શબ્દા કયાં વ્યક્ત કરી પણ શકે છે? તેથી તે દષ્ટિએ નાટક વિશે પણ સર્જક, કયારેક પ્રસ્તાવનારૂપે કે પાતાની સર્જન પ્રક્રિયા વિશે, ખૂલે તા તે આવકારદાયક ગણાવું જોઈએ. તેથા અતે તો નાટકના પ્રસાયનને જ કાયદા થાય છે.

આ નાટક 'સ્વ'ની શોધનું નાટક છે. રાઈના કેટલા બધા વેશ ? માળી, છુકાનીધારી. પર્વતરાય એમ જુદા જુદા વેશ એ ધારે છે અને અકળાય છે, હાં ફે છે, તે કહે છે:...મારું પોતાનું કોઇ રૂપ હશે, કે પછી જુદા જુદા વેશ જ મારે ધર્યા કરવાના છે? 'લ્લ એ મૂં ઝવણ રાઇ—એના માધ્યમથી પણ પ્રગટે છે, રાઇ—એ રાઇ એકને કહે છે: '...શું જુએ છે રાઇ ? ઓળએ છે મને ? મ' તારી જેમ છુકાની નથી બાંધી, પણ મારાથી તું છટકા શકે એમ નથી...દર્પણ તોડનાર પર્વતરાયના વેશ ધર્યા પછી, તને દર્પણા કરી મુકાવતાં ફાવશેને ? '૪૦ આ તમામ પ્રતિક્રિયાઓ રાઇ ને 'સ્વ'ની શાધ તરફ લઈ જાય છે. \* ૧

'દર્પણા કરી મૂકવાની વાત ' આ નાટક માટે ઘણી મહત્ત્વની છે. યુગે યુગે અત્યાચારા સામે નિષ્પ્રાણ, નિર્વાય અને બહેરી–મૂંગી થઇ જતી પ્રજા સામેની આ ચીસ છે, લેખકે પ્રજાને ચેષ્ટાહીન કહી છે અને તે માટે પ્રેક્ષકો સામે આંગળા પણ ચીંધી છે. \* નાટક ને અંતે પણ લેખક આશાવાદી નથા, નિસાસો નાખે છે કે, 'તમ તમારે વિનાદ કરા! અમે ય અહીં થિયેટરમાં વિનાદ કરવા જ આવીએ છીએ !...આ લાકોની જેમ '\* શિયેટરના પ્રેક્ષકો આ ચાળખા સમસ્ત પ્રજાને માટે કેવા તીખા છે તે કલ્પી શકે છે.

ત્યાં સુધી પહેાંચતાં પહેલાં મહારાજ્ પર્વં તરાયના વેશે રાઇની સવારી નીકળે છે તે પ્રસંગે લેખક ચેષ્ટાહીન ળહેરી-મૂંગી પ્રજાનું સુરેખ ચિત્ર આલેખે છે. \* વૃંદના સબ્યો વચ્ચે વાર્તાલાપ થાય છે, લાકો ખુલ દ જ્યકારા કરે છે, ઢાલ-શરણાઈ એ વગાડે છે તથા સવારીની કતાર તાડી ધક્કા મારે છે અને ડાંકાં ઉપાયં કરી જોવા મથે છે વગેરે પ્રસંગે તે દેખાય છે. કોઈ વિરાધ કરતું નથી, મૂંગા થઈ ગયા છે, એટલું જ નહિ, પ્રશસ્તિ કરે છે તથા અમુક-તમુકના જય ગાય છે. એની સુંદર છળિ દર્પણપંથાઓ ઉપસાવી આપે છે. \*

પરંતુ તે બધાની વચ્ચે ધારદાર જુસ્સામાં દર્પ હુપ થીએ રાઈને દર્પ હુરાય બની જવાના વિકલ્પ આપે છે. વંદ પહ્યુ જાગ્રત થાય છે. દર્પ હુપ થીએ રાઈને ઘેરી વળે છે અને કનકપુરની મૂંગી ભાળી પ્રજાનો સૌથા વધુ નિષ્પાપ પ્રતિનિધિ જે મહેલે એડો છે—આંખાનાં તારહુ બાંધીને— તે લીલાવતી તરફ અગૂલિનિર્દેશ કરે છે. પ્રલ્ અને આખા સમૂહ રાઈને પ્રાકટયના પરાક્રમે પ્રગટવાનું કહે છે. પ્રલ્ આટલું બધું બળ લઇને રાઈ લીલાવતીના દર્પ હુમાં પાતાની જાતને જુએ છે અને પ્રપટે છે. પ્રત્ આમ માતાના પ્રેમે કરીને રાઈ કે જેને સત્યથી વિરોધી માર્ગે

कृष्णुकान्त कडिया

ચાલવું પડશું હતું, અનેક વેશા ધરવા પદ્મા હતા, તે અંતે સત્યના બળે વિજયી થાય છે અને વાઘા ઉતારી નાખે છે.

દર્પ ણા મૂકાવવાની આવશ્યકતા લેખકે નાટકના અંત સુધી નાણી જોઈ છે અને તેથા જ તા સમય નટસમૂહ હાથમાં હાથ મિલાવી. ગીત ગાતાં, પ્રાકટયના આ ઉત્સવમાં પ્રેક્ષકોને બેળવે છે અને દર્પ ણુપ થોઓના હાથમાંનાં દર્પ ણા સૌના હાથમાં જઈ પહેાંચે છે, ૪૯

શ્રી સુમન શાહે યથાર્થ જ કહ્યું છે કે '' અમે તો દર્પ ખુપ'થી…'ની ધૂન એક રિકરિન્ગ ઇમેજની જેમ આખી રચનાનું રસાયન બની છે. ''પ વળી તેઓ ઉમેરે છે કે, '' સમરસતાને અર્થે જોનારાં, નગરવાસીઓ, નટા, પાત્રો, ર'ગભૂમિ, પ્રેક્ષાગાર બધાને એકરૂપ કરી દેવાયા છે… ખટો લ્ટ ખ્રેપ્ત અહીં યાદ આવે જ, કેમ કે; ધી ગા ફલક પર એમણે એમની કારકિર્દા દરમ્યાન આ જ સમરસતા ઝંખી છે. અભિનેતા—પ્રેક્ષક વગેરે ભેંદા ભૂંસીને એલિયેનેશન ઇફેક્ટથી શરૂ કરીને એ પ્રેક્ષક પાસે કશા વિદ્યોહશીલ કાર્યની અપેક્ષા રાખતા હતા. ''પ ?

જોઈ શકાય છે કે શ્રી ભારાડીએ પણ એમના ઉદ્યોગ પાછળ ઉપર્યું કત રહસ્યને જ સારી રીતે દઢ કરીને ફેલાવ્યું છે:

પર્વતરાય છી કું પાડીને જ્યારે પ્રવેશ છે ત્યારે એ રાની પશુ છે. એના કિસલવાડીમાં આવવાના એકમાત્ર ઉદેશ જુવાન થઈને લીલાવતી સાથે વિલાસ ભાગવવાના છે. રાઈ છોંકું પાડનાર રાની પશુને (શરૂમાં ભૂલથા) તીરે વીંધી નાખે છે. માનવીના હાથે આ પશુના વધ થયા પણ કર્મ-action-ની કોઈ ભૂમિકા હજી રચાઈ નથી. રાઈએ તા પર્વતરાયને-એટલે કે લ્રષ્ટ સત્તા અને વિલાસ-ઝ ખા વહીવટને-નિર્મુળ કરવા છે. રાઈની 'સ્વ' ઓળખની યાત્રાના એ એક મુકામ પણ છે. કર્મ-action-ના સાધન તરીકે કામઠાથી છૂટું પડેલું તીર જ્યારે એને મળે ત્યારે જ (હવે જાગ્રતપણે) કર્મ થઇ શકે. આ કર્મ તે પ્રાક્રટયનું પરાક્રમ. એથી તા પર્વતરાયના વેશે પણ એ માત્ર કામઠું લઇને મહેલે જાય છે પણ જગદીપ તરીકેના પ્રાક્રટયનું કર્મ-action-તા એ ત્યારે જ કરે છે કે જ્યારે રાઈ-એ દર્પ લુપ થીઓના નેતા તરીકે રાઈ-એકને તીર આપે છે.

કર્મની ખીજી પણ ત્રણ ભૂમિકાએ છે: (૧) તદ્દન નિષ્ક્રિય લીલાવતી (૨) ઉપર ઉપરથી દેખાતી છલથી અધિકારપ્રાપ્તિ માટે મથતી જાલકા (૩) શુદ્ધ સાધના અને સંપૂર્ણ નિર્ણય– સ્વાતંત્ર્ય સાથે જાતને પામી પ્રગટ થતા રાઈ.

ટૂંકમાં શુદ્ધ સાધનાથી પ્રગટ થતા રાઈને કર્મ –action–થી જ આ પાત્રો, બ'ને વ'દા, મ'ચ અને છેવટે પ્રેક્ષકો પહ્યુ પાતાને પામા શકે એ આખા નાટકના કર્મ –action–ના સ્1્રિયતાર્થ છે.

આ તાટક નિર્ણય-સ્વાત ત્ર્યના ઉદ્યોગનું પણ છે. રાણી જેવી રાણી પણ કહે છે : ' મારે એવું નિર્ણય-સ્વાત ત્ર્ય જ કર્યા છે ? એમને પરણી એમાં, કે જુવાન થવા એ કિસલવાડીમાં ગયા રાઈનો દપ લ્લુકાય

104

એમાં, મને કોઇએ કયાં **પૂછ્યું હતું ?…અને કાલે** એ કેવા લાગશે,-ખરેખર એ **કોણ હશે,-**એ ય હું કયાં જાણું છું ? '<sup>પર</sup> તત્કાલીન રાજાશાહીમાં રાણીની કેવી લાચારી ! આવણું જ એનું આમ છે ઃ

> નિર્ુલ છુટા મન થકી, કરવા નહિ અધિકાર મુંગા–ભાળા લાકની પ્રતીક શી હું નાર !પલ

રાજ્યના સાચા અધિકારી એવા રાઈને પણ એવું નિર્ણય-સ્વાતંત્ર કયાં છે? તે જાલકાને કહે છે ' આમાં જાણે હું સંમતિ આપી ચૂક્યો હોઉ એ રીતે તું વાત કરે છે, જાલકા! 'પક જાલકા કહે છે : ' તારે તો કૃક્ત હું કહું તેમ કરવાનું '…' અને એમાં સૌથા મોઢું નિમિત્ત બનશે આ શીતલસિહતા નિર્ણય 'પપ રાઈ જાલકાને કહે છે : ' માં, મને નિર્ણય – સ્વાતંત્ર્ય નહીં ?… અધિકારપ્રાપ્તિ માટે તે મને રાઈ બનાવ્યા, એમાંથી હું પાછા જગદીય બનું ત્યાં તા તે મને પર્વતરાયના વાધા પહેરાવી દીધા. 'પર અને રાજ્યના એ અધિકારીએ મહારાં પહેરવાં પડે છે. પણ એ તા મું ઝાયા કરે છે. નિર્ણય – સ્વાતંત્ર્ય ન હોય તેને એ હિંસા ગણાવે છે. ' લોકો પણ નિર્ણય સ્વાતંત્ર્ય ઝ ખે છે. દર્પણ પથીએા ચીસ પાડે છે : ' અમનેય નહીં ? 'પદ અહીં આં દાલનની શક્યતાએ લેખક જાલી કરી આપે છે. રાઈ ભલે રાજ્યના સાચા અધિકારી હોય પણ એના મોહરાને તા લોકો ચલાવી ન લે. આદર્શ દર્શાનીને, કટાક્ષો કરીને મહારાં છાડીને યાગ્યતાને પ્રગટાવવા તેઓ રાઈ ને પ્રેરે છે. તેમાં તેઓ સફળ પણ થાય છે. લેખક કહે છે : ' લોકે પ્રગટ રાઈ 'પદ અને અ'ને લોક પણ ગાઇ જાઢે છે :

પરાક્રમ પ્રાકટયનું રાઇ ના દપ<sup>®</sup> હ્યુરાય આળખ આતમ પામતા. મહારાં જીરહા થાય. ૧૦

રાઇ મહોરાં તજી દે છે, એટલું જ નહિ, એ લાેકોનું પ્રતિનિધિત્વ પણ કરે છે અને સ્વય' કર્મ કરીને તે લાેકોને, લાલાવતા વગેરેને, નિર્ણય–સ્વાત રૂપ પણ આપે છે.

નાટકમાં દર્પ હ્યુપ થીએ લાક-આંદાલનના પ્રતિનિધિઓ છે, અને દર્શ કરૃ દ આધુનિક પ્રેક્ષકોના પ્રતિનિધિઓ છે. આ બ'ને જૂંચ નેગાં થઇ તે સ્થળ-સમયનું નવું માપ આપે છે. દર્શ જેને લર્ઝને વ્યક્તિ તેમ સમુદાયના આગળ-પાછળના સંખંધો એક સાથે અને સમાન કક્ષાએ માપા શકાય છે. આ લક્ષહ્યને કારણે તત્કાલીન સમાજને વિચ્છેદીને નાટક આજના સમયમાં જાલુ; રહી શકે અને આજના પ્રેક્ષકને પ્રાકટપના, વિપલવના તેમ કર્મના અધિકારી બનાવી શકે તે તપાકામાં લેખક નાટકને લઈ જઈ શકયા છે. છલમાંથી મુક્તિ થાય એ એમના હેતુ સ્પષ્ટ વરતાઈ આવે છે, પછી લલે નાટક આ સમાજનું હોય કે તે સમાજનું. એમને તા સ્થળ-સમયનાં બધન નેદીને જનગહ્યુમનની સામે સત્યનું દર્પ હા ધરવું છે.

' રાઈના પર્વંત ' કરતાં આ નાટક લેખકે ઉપર બતાવ્યું છે તેવાં વલણાને કારણે જ સ્પષ્ટ રીતે જુદું તરી આવે છે. આ એ જગ્યા છે જ્યાં લેખકની મૌલિકતા પ્રવેશ છે. સ'દેશ તા રાઈના પર્વંતના લેખકને પણ આપવા છે અને તેઓ વસ્તુ ભવાઇમાંથી લે છે પરંતુ ભવાઇનું સ્વરૂપ તા તેએ: છાડી દે છે. બારાડી સ્વરૂપ છાડતા નથી અને ભવાઇમાંથી આવેલા સ'દેશ એ જ

કૃષ્ણુકાન્ત કડકિયા

141

માધ્યમથી આપે છે પહુ વેશાના વર્ષુ નાત્મક અંશાને બદલે તાટપાત્મક અંશાના આશ્રયે જાય છે ત્યાં પહુ એમની મૌલિકતા પ્રવેશ કરવાની પૂરતી તક લે છે.

દિગ્દર્શકને માટે આ નાટકમાં દર્પ ખુપ થાંઓ તેમ દર્શક નું દ એવા બે જૂથાના આખા નાટક દરમ્યાન કલાત્મક ઉપયાગ કરવાના તક પડેલી છે. સંગીત અને પદ્ય, નાટકમાં પડેલા લવાઇ—સ્વરૂપને, અનેક રીતે ઉપકારક રહ્યું છે. તથા મૂળ કથાને સુરેખ રીતે અને ત્વરાથી તે માધ્યમાને કારણે કહી શકાઈ છે. આ માધ્યમા આખા નાટકમાં લગભગ અડધા ઉપરાંત નાટકમાં છવાયેલાં છે. ' નૃત્યની ગાંત—ક્રિયાઓ અને લવાઇના એવા અંશાના ઉપયોગે કરીને આ નાટક કોઇપણ પ્રકારના બાજ વગર અને લેખકના નવા અર્થ ઘટનને રજૂ થવાની પૂરી શક્યતાએાવાળું છે. ' અવાઇ સ્વરૂપવાળું હોવા છતાં નાટકના પણ ઘણા અંશા અહીં આમેજ થયેલા છે. દા. ત., રાઇ અને લીલાવતીના અંદરના સંઘર્ષ, લોકાનું પ્રતિનિધિત્વ કરતા રાઇ, રાઇના પાકટયના પરાક્રમે કર્તા વ્યક્તી ભનતી લીલાવતી વગે રે. રંગમંચક્ષમતાથી ભર્યાભાર્ય આ નાટકના તમામ અંશા દર્પ ભૂપ થીઓ તથા પ્રેક્ષકનું દથી જોડાય છે. તેઓ વાર્તાની ઘટનાના સાક્ષી છે અને સિક્ય રીતે નાટકમાં ભાગ પણ લે છે. રાઈના પર્વતની કથાનું ઐતિહાસિક મૂલ્ય જ માત્ર નહિ પણ, પ્રતીક અર્થ ઘટન કરી શકે તેવી વેશભૂષાવાળાં આધુનિક પાત્રો લાવીને તેમના દ્વારા, આજના સળગતા પ્રશ્નોને તેમ આધુનિક સંવેદનાઓને પણ વાચા આપી શકાય એવું મૂલ્ય પણ આ નાટચનેલખ (પ્લે—સ્ક્રીપ્ટ)નું છે. લેખકે એક તરફ કથાના ઐતિહાસિક મૂલ્ય માટે દર્પ ભૂપ થીઓ તેા બીજી તરફ આધુનિક મૃલ્યેત રજૂ કરવા માટે પ્રેક્ષકનું દની કુશળતાપૂર્વ ક ગોઠવણ કરી આપી છે.

પ્રયોગ માટે સાર્થક ક્રિયાની વિવિધ ભૂમિકાએ લેખકે વિચારી છે તેમાં લાક-પ્રતિભાવને રંગમ'નીય રૂપે અવતારવા સાંપ્રત સુસંગતા ધરાવતું દર્શક હું ક ઊસું કર્યું છે જે પાતાની નજરે કથા કે પાત્રોને જોતા, પ્રતિધાષ પાડતા, દર્પ ખૂપ'થાઓને પણ આજની દષ્ટિએ તપાસે છે. આ એ જગ્યા છે જ્યાં નવું સ્થળ—સમયનું પરિમાણ ઊસું થાય છે. પદ્ય તેમ ભાષાની જુદી સપાટી, પાત્રાનુસાર ગીત—નતે તો, મૂક અભિનવ તથા ભવાઈનું સ્વરૂપ વગેરે એવું પરિમાણ ઊસું કરી આપવામાં સહાયક રહ્યાં છે.

પણ દિગ્દર્શ કના પાતાના પ્રશ્ન તા આખરે ભાવા પ્રગટ કરવાના અને પ્રેક્ષકો તેના રસ કેવી રીતે અનુભવે અથવા તેમાં દાખલ થઇ સહકર્મ કરે તે અંગેના છે. એ માટે વપરાયેલું એાજર 'દર્શ કર્યું 'પણ નટાની સાથે તાળીએા પાડતું પ્રવેશ છે અને કહે છે કે, 'પ્રેક્ષક-નટના રંગભૂમિના પાઠ ભુલાયા 'દર્શ એ માર્ગ દિગ્દર્શ સહિત સહુને લઈ જવા માટે લેખકે જ દર્શન થિયેટર (પ્રોસેનિયમ આર્ક)માંથા બહાર નીકળવાનું પસંદ કર્યું છે અને ભવાઇમાંથા અંશા લઈને એ સ્વરૂપમાં નાટક ઢાળા આપ્યું છે. નટાની ગતિ–ક્રિયાઓ તેમ નૃત્ય-સંગીતના આંતર-સંખવા પણ તેમણે એ સ્વરૂપમાંથી જ યાજી આપ્યા છે. કશુંક નવું કરવા જ નહિ પણ પાત્રોની સાથે તેમ દર્પણપંથીઓની સાથે પ્રેક્ષકોની ચેતનાના અપ્રગટ જીવનને પણ આ રીતે તેઓ ઢ'ઢોળ છે. અને એ માટે દર્શ કર્યું દ નટાયી જરા પણ અલગ નથી, એમના કૃત્હલભર્યા પ્રશ્નોની સામે દર્પણપંથાઓ કથાનું ઉદ્દ્રદ્યાટન કરતા રહ્યા છે. કંઇ કથા અનેરી ખેલાવાની છે તે અગાઉથા જ ખતાવા દઈ બવાઇની માનસશાસ્ત્રની પહાતિના પહાતેઓ ઠીક ઠીક ઉપયોગ કરી લે છે.

રાઈનો દપ'ણરાય ૧૭૭

આખા નાટકમાં વ્યક્તતાના પ્રશ્ન ખારાડીની આકરી કસાટી કરી ગયા છે. તેઓ એમાંથી સફળતાથી બહાર નીકળ્યા પહ્યુ છે. દા.ત., રાજ રત્નદીપ અને સામ'ત પવૈતરાયની લડાઈના દસ્યની સજવટ માટે ચિત્ર–ફેમ સ્ટેજ પર દિગ્દર્શ કે કેવું વલ્લા સેવ્યું હોત ? ખેફામ ખર્ચ કરીને એણે દરેક પાસામાં સર્જનાત્મક વલાનો પ્રવેશ કરાવવાનું મુનાસિબ માન્યું હોત. 'રાઈના પર્વત 'માં તા એમ કરવું જ પડે. પહ્યુ અહીં લેખકે લાેક–નાટ્યમાંથી તત્ત્વ લીધું અને દેદી થયેલા સત્યને ઉદ્દર્શાટિત કરતા દર્પ હ્યુપ થીઓ જ, તત્કાલીન નટમ ડળી હાેય એ રીતે, સમાંતર અભિનયથી, દશ્ય ભજવી ગયા. ખીજા દશ્યા પહ્યુ એમણે આ રીતે ભજવ્યાં. આવા અંશાને ધ્યાનમાં રાખીને જ સમય નાટક વાંચી તથા ભજવી શકાય.

તેવી જ રીતે કેરસ. બ્રોક કેરસ કરતાં તે જુદું પડે છે. દા.ત., રંગભૂમિની નટ અને પ્રેક્ષકોની બૂમિકાઓ જે છે તે અહીં બૂ'સી નાખવાની વાત છે. અહીં જે બે કેરસા છે તે પાત્રોને લડે, વઢે, માર્ગ ચી'ધે, પ્રેરણા આપે, તેની સાથે વાત કરે, ક્રિયા–પ્રતિક્રિયા આપે, એવુ' બને છે અને પાત્રોથી સવાયા પાત્રો બની જાય છે જે બ્રીક ક્રોરસમાં થતું નથી. <sup>૬૫</sup>

મૂળ નાટકમાં તા નટા, દર્પ હ્યુપ'થીઓ, પુરવાસીઓ સોને સ્પષ્ટ રીતે અલગ પડી જતાં પ્રક્ષકો જુએ છે જ્યારે 'રાર્ડના દર્પ હ્યુરાય 'માં દર્શ કરૃ દ પ્રેક્ષકૃ દમાંથી જ આવ્યું છે અને નટ-નટી તેને વધાવે પહ્યું છે. જે નવલા ખેલ કરવાની વાત છે તે કેવળ નટ-નટી કે દર્પ હ્યુપ'થાઓ જ કરતા નથી પહ્યુ આખા સમૂહ તે વાત કહે છે. આ સમૂહમાં દર્શ કરૃ દ પહ્યું છે જે કંઈ કંઈ વેશ પહ્યુ ધારહ્યુ કરે છે અને તે રીતે નાટક ભળવાય છે. એવી પહ્લતિએ કે જે પહ્લતિએ તેનું લખાહ્યુ થયું છે, એટલે કે પ્રયોગમાં લય-સ'વાદ જે બળાથી નક્કી થશે તેમાં આ નાલ્ય-લેખ મહત્ત્વના ભાગ ભળવશે. કવિક્રિયાના છંદ-સ'વાદ, લય-સ'વાદ લખાહ્યુમાંથી દિગ્દર્શ' કને જે મળે છે તે પ્રયોગ માટે મૂળબૂત તત્ત્વ-પાયા-છે. તેને પ્રહા્યુ કરી નટા દારા પ્રગટાવવા દિગ્દર્શ' કને ઘણું અનુકૂળ રહેવાનું.

સૌ પેલા કેદી થયેલા સત્યને ઉદ્ઘારિત કરવાની મથામણ કરે છે. જાણે-અજાણે રાણી લીલાવતી પણ દર્પ ણપ'થીઓને કહે છે કે રાજ જુવાન શઈને આવે ત્યારે આપના ખેલ વતાવવા જરૂર પધારજો. " કેદી સત્યને ઉદ્ઘારિત કરવા માટેનો એ ખેલ કે જે કહેવા માટે બારાડીએ આ નાટક લખ્યું છે. 'રાઈના પવેત' તા એક બહાનું છે. એમને તા કરવું છે રાઈના દર્પ ણુરાય—પેલા સત્યને ઉદ્ઘારિત કરતા લાકોના પ્રતિનિધિ એમને પ્રગટ કરવા છે, જે રમણભાઇ નીલક દેના સમયમાં શક્ય નહાતું. લેખકના જ શખ્દોમાં કહીએ તા 'રાઇ "દર્પ ણુરાય", એટલે કે લાક-પ્રતિનિધિ, બની શકે એ તત્કાલીન સમાજમાં શક્ય નહાતું, પણ આજે એ કેટલું શક્ય છે, એ action ના વિવિધ તબક્કાર્પી ઉપાયાની અહીં વારેવારે તપાસ થાય છે. ' મછે એ દરિએ પણ આ નાટક મીલિક છે.

નાશ્ય-લેખ મૌલિક ન હોય અને દિગ્દર્શ'ક નવું અર્થ' ઘટન આપવાના પ્રયાસ કર્યા હોય તાપણું તે મૌલિક ગણાય. અભિન્નાન શાકુન્તલના કેવલમ નારાયણ પણણીકરે કરેલા પ્રયાગ એ સ'દભે અહીં સૃચિત કરી શકાય. <sup>૧૮</sup> એમણે વ્યક્તિ અને સમૂહના સ'ઘષે તેમ પર'પરામૂલક સ્વા હ

₹ 9 €

કૃષ્ણુકાન્ત ક્લક્યા

આંતરસંખધાની અભિવ્યક્તિના રૂપમાં તેની રજૂઆત કરી હતી. જ એ દિષ્ટિએ તે મૌલિક ગણાય. ભારાડીનું નાટક તો નાટ્ય-લેખની દિષ્ટિએ પણ મૌલિક છે. વળી મૂળ નાટકમાં તો કંધરની સર્વોપરી સત્તા કેન્દ્રસ્થાને છે અને ધર્મ તથા સમાજ એવી બે જીવનભાવનાએ નિયોજવા લેખક પાસે નાયક પણ એક જ છે તેથી નાયકનું અતિચિત્રણ થઈ જય તે સ્વાભાવિક છે જયારે ભારાડીની દિષ્ટિ એ સ્થાન પર કેન્દ્રિત થઈ છે કે સંઘર્ષની પગદંડી પર રાઇ ખરા સ્વરૂપે પ્રગટ થવાની મથામણ કર્યા કરે, એના અતિચિત્રણમાંથી ભચવા રાઈ— બેની યોજના પણ એમણે કરી. અતિચિત્રણ તો એટલી હદે ઓગળી ગશું કે લાક—આંદાલનના પ્રતિનિધિરૂપ દર્પ લૂપ થોઓના જૂથ તથા પ્રેક્ષકાના પ્રતિનિધિર્માથી પણ તેનું ઉદ્ઘાટન થયા કરે, તે એટલા હદ સુધી કે, તે મહારા વગરના ને લાકપ્રતિનિધિ તરીક પ્રગટી આવે. નાંધીએ કે આ પ્રાક્ટય માટે, પૂર્વ મેં ભારાડીના વધાનને ટાંકાને બતાવ્યું છે તેમ, નિર્દાષતાની સામે ભષ્ટાચાર એવી ધરીની આજુભાજુ આખું નાટ્ય—ચક ચાલે છે અને નિર્મ દષ્ટિ પામવાને માટે દર્પ લૂ સતત માધ્યમ રહ્યું છે.

'રાઇના પર્વત માં દર્પ લુધારીઓ ભટકતા રાહદારીઓ કરતાં વિશેષ મહત્ત્વ ધરાવતા નથી જ્યારે 'રાઈના દર્પ લુરાય 'માં તો એ જત ભૂલેલાને બદલવા માટેનું અગત્યનું અને સતત માધ્યમ રહ્યું છે. એમને જલકાના પ્રપંચની બધી ખબર પણ છે અને તથી જ તો રાઈને પલ્ દર્પ લુરાય બની અગ્રેસર, થવાને તેમ એના પ્રાક્ર્યનું પરાક્રમ બનવાને, નિમંત્રે છે. નાટકને અંતે એ જ દર્પ લુધારીઓ દ્વારા, એટલે કે લોક દ્વારા, તે પ્રાક્રટયના પરાક્રમથી લીલાવતીના આંગણે પ્રગટે છે. જો કે આંદોલનની વિભાવના લેખકને જડી છે તો 'રાઈના પર્વત 'માંથા જ : અંક એના પ્રવેશ ત્રલ્યુમાં દર્પ લુન્સ પ્રદાયના એક સભ્ય રાઈને કહે છે કે 'અમે માલુસોને દર્પ લુ દેખાડી તેમના ઉદ્યાર કરીએ છીએ. 'ઉ શ્રી રમાલુભાઇ એ રાપેલા એ બીજમાંથી હસમુખ બારાડીનું નાટક સમય-સ્થળનાં બધન ભેદનું અને રાઈ, જલકા, લીલાવતી જેવાં પાત્રા નવલાં રૂપ લઈને પ્રગટતાં હોય એવું વૃક્ષરૂપે પ્રગટયું છે. એટલે કે—-

રમતાં રમતાં નગરજનામાં રસ્તાે ચીં<mark>ધી,</mark> પરાક્રમે ક'ઈ પ્રગટ થયા આ દપ<sup>ર</sup>હાપ'થી <sup>રૂહવ</sup>

# પાક્ટીપ

૧ રાઈનો પર્વત, રમણભાઈ નીલકંઠ, ગુજેર પ્રાથરત કાર્યાલય, ગાંધીરાઢ, અમદાવાદ, આવૃત્તિ ૧૨ (પુનર્મુદ્રણ), ૧૯૬૬.

ર (અ) એજન, અંક-3, પ્રવેશ ર. (અ) "ગણ્યતિ કે માતાજીની પરંપરાગત સ્તુતિને જંદલે લાવાઈ વેરાના આદ્ય પહેલા અસાઈતને પ્રણામ પાઠવવામાં આવે છે તથા 'ભારતમાતા'નું સ્તવન ગવાય છે. એ રીતે પારં લથી જ દેશપ્રેમની અને અત્યાચાર સામેના લાક આંદોલનની ભૂમિકા રચા દેવામાં આવી છે. "—લવકમાર દેસાઈ (સં. સાની રમણ, પ્રત્યક્ષ ઇ/ર તારાખાગ, પાલીટેકનિક, કોલાની, વડાદરા-ર, જન્યુ.-માર્ચ, ૧૯૯૧.) (ક) "દર્પ ણુપંથીઓ એટલે લાક આંદોલનની મશાલ લઈને ક્રેરનાર મરજીવાએ, સરમુખત્યાર રાજને કે ભ્રષ્ટ રાજસત્તાને પણ 'દર્પ ણુ'માં તેમની અસલિયત કે આંદારા નિર્ભીક સ્પષ્ટ વક્તાઓ. આ બધાને નાટચરપ આપવા લેખકે કેટલીક પ્રયુત્તિઓના

રાઇનો કપેલ્યુરાય ૧૭૪

જ્ઞપેયાંગ કર્યો અને તેમાંથી સર્જાયું સાંપત સમસ્યાઓને સ્પરાંતું આધુનિક નાટક 'રાઈના દર્પં ભુરાય.' —લવકુમાર દેસાઈ (પ્રત્યક્ષ, જન્યુ.-માર્ચ, ૧૯૯૧.) (ડ) "રાજ બોંયરામાં ગયા એ વિશે 'લાકા કંઈ હાય જોઇને છેસી નથી રહ્યાં 'ની જે વિગત આવે છે તે આ કૃતિનું એક Mejor Deviation છે કેમ કે વ્યક્તિ સીર્મિત ઘટનાને સામાજિકતા સાથે સાંકળવાનું તેનાથી શરૂ થાય છે. આમ, નાટવાવશ્યક Confrontation રાજ્ય મજાનું હપસે છે. પછી ને રેશન દ્વારા પર્વત્તરાયના વધ, જાલકાની રાઈને રાજ્ય બનાવવાની કપટ યોજના વગેરે આક્ષેખાય છે પણ એ નેરેશન માત્ર હેવાલ નથી, News નથી પણ દર્પ ભૂપાયોએ દ્વારા થતા Reviews છે. આમ દર્પ ભૂપાયોએ ઘટનાઓના માલતાલ કરતા રહે છે. પ્રજાને રાઈને પ્રેરતા રહે છે. " -શાસ્ત્રી વિજય, ખુલ્લિપકાશ, ઑગસ્ટ, '૯૦ (ઈ) "કાઈના હક્ક કપટથી હુબાડીને ખુરશીએ પર ચડી બેસનારા જ્યાં ત્યાં જોવા મળે છે. હક્કો હુબાડી આપનારા ચેરમેકરા ને કિન્ગમેકરાની પણ ખાટ નથી. ન્યાય નામની વસ્તુ બ્રુંસાવા માંડી છે. આ ભ્રાપનારા ચેરમેકરા ને કિન્ગમેકરાની પણ ખાટ નથી. ન્યાય નામની વસ્તુ બ્રુંસાવા માંડી છે. આ ભ્રાપનાઓ સામે લાકો શું કરે છે કે લગભગ કશું નહીં. લાકશાહીમાં લાક—આંદીલન માદી પવિત્ર ચીજ છે. "—સં. શાહ સુમન, ખેવના, પાર્થ પ્રકાશન રિલીફ રાડ, અમદાવાદ-૧. જુલાઈ-ઑગસ્ટ, ૧૯૯૭, પ. ૪૦)

૩ (અ) '' વસ્તુના હાર્દ'માં પડેલા લાેક–આંદોલન તત્ત્વને સવિશેષ ઉપસાવ્યું છે. મૂળના મર્મ ને સ્હેજ મરડીને તીવ બનાવ્યા છે."--શાહ સુમન (સં. શાહ સુમન, સન્ધાન, પાર્શ્વ પ્રકાશન, રિલીફ રાેડ, અમદાવાદ-૧. ૮૭-૮૮.) ( બ ) 'રા**ઈનો દર્પ ણરાય** ' નાટક સ'દર્ભે મુકાયેલા પક્ષો કૃતિગત ન રહેતાં સાંપત સંદર્ભે વાચાળ ખની ધમરાતા જેવા મળે છે...હસમુખ બારાડીએ મળ નાટકના 'દક્ષિણ ઝાંપા', 'ગુપ્તબારી ', 'કામઠુ ', 'દર્પ' શ' વગેરે શબ્દાને નવા નાટકમાં નાટચસ દર્ભે એવી રીતે પ્રયોજ્યા છે કે તે પ્રતીકાત્મક બની અર્થ ક્ષિતિજો વિસ્તારે છે. "--દેસાઈ લવકુમાર ( પ્રત્યક્ષ : જાન્યુ. માર્ચ-૧૯૯૧. ) ( ક ) '' મૂળ નાટકના રજવાડી કથાવસ્તુમાં વ્યક્તિએા ઈશ્વરના નીતિવિધાનની કઠપૂતળાએ સમા હતા, અહીં વ્યક્તિએ સ્વકર્મો માટે પૂરી જવાબદારીવાળા છે. આમ, વ્યક્તિરૂપનું નલું પરિમાણ જેવા મળે છે. મૂળ નાટકની સંચાલક એવી પેલી પરાશક્તિને સ્થાને અસ્તિત્વવાદી **ઘરા**નાની વ્યક્તિને પેાતાને પેાતાની નિયતિ માટે જવાબદાર ઠરાવતી પાત્ર રચના ચ્યહીં મૂળ કરતાં જુદી ૫3ે છે. આ અર્થમાં તે આધુનિકતા દાખવે છે.''--શાસ્ત્રી વિજય ( બુધ્દિપકારા, આગસ્ટ, ૯૦) (ડ) 🔊 વી. જે. ત્રિવેદી આ નાટકને modern interpretation of a classic કહીને આવકારે છે. તેઓ કહે છે કે શ્રીક કારસ કરતાં તદ્દન જુદું અર્થ પૂર્ણ કારસ અહીં છે. વાસ્તવિકતાને હદ્ધાટિત કરતાં એ ચતર જથ--દર્પ અપંચીઓ તથા દર્શ કર્વું દે નાટકને એક નવું પરિમાણ બહ્યે છે. સત્તાધિશોના રાૈલ કેવા હૈાય છે. તેઓ સમાજમાં કઈ રીતે દૂષણા દાખલ કરે છે, પાયાના મુલ્યા સાચવત લાક-આંદોલન વગેરે અહીં કહેવાયું છે, એમ કહી તેઓ લેખકને માન આપે છે: "Here is Hasmukh Baradi transforming an older play into Something new with Vision and Understanding' (Indian Express, ૧૩-૧૨-૮૬) (ઈ) લેખાકે આ નાટક લખાને આધનિક પ્રેક્ષકો માટે મૌલિક નાટકા જ નથી એવી કાગારાળને પણ પડકારી છે. તેઓએ રેડિયા. દ્દરદર્શન વગેરમાં પ્રસ્તુત ચર્યેલ ૮ હજાર મૌલિક નાટકાના આંકડા ગણી આપ્યા છે ને 'જુની ' ર'ગબુમિના નાટકા તરફ પણ આંગળા ચીંધી કહ્યું છે કે " પેલી જૂની " રંગબૂમિનાં કેટલાંયે નાટકા પણ સામયિક સસંગતતા સાથે નવસંસ્કરણ પામી 'નવી 'ને સાળે શણુગારે સજ શકે." (વિસ્તૃત ચર્ચા માટે. ખારાડી હસમુખ, રાઈનો દર્પાણરાય, પાર્શ્વ પ્રકાશન, રિલીફ રાેડ, અમદાવાદ-૧. પ્ર. આ. ૧૯૮૯. પૂ. ૮૨ અને પછી.)

૪ નતની ઓળખના યાત્રા નાટકમાં સબ-ટાઈટલમાં જ સ્પષ્ટ થાય છે અને તે એ કે પ્રાક્ટચના પરાક્રમનું આ નાટક છે.

કૃષ્ણુકાન્ત કડ**િયા** 

- પ રાઈના દર્પણરાય, પૂ. ૩૪.
- ૬ એજન, પૃ. ૩૭.
- 👁 એજન, પુ. ૪૫.
- ૮ એજન, પૃ. ૪૭.
- ૯ એજન, યૃ. પર.
- ૧૦ પણ આમ ખુદની ઓળખ પામવા નીકળેલા રાઇ ઓળખ પામતાં પહેલાં કંઈ કંઈ વેશા ધારે છે.
  - ૧૧ રાઈનો દર્પણરાય, પૃ. ૫૪.
  - ૧૨ એજન, પૃ. ૫૫.
  - ૧૩ એજન, પૃ. ૫૬.
  - ૧૪ એજન, પૃ. ૬૧.
  - ૧૫ એજન, પૃ. ૬૦-૬૧.
  - ૧૬ એજન, પૃ, ૬૯-૭૦.
- ૧૭ દર્પણપંથીઓની ફરિયાદ આ છે: 'સત્ય થયું છે કેદી' (એજન પૃ. ૧૭.) અને ચાસ છે:

'મહેલ પછાડે, પડદા પાછળ રાજકારણના આટાપાટા, જનતા ભાળા, પીતાં ધાળા, પ્રપંચીઓ મદમાતા' (એજન, પૃ. ૧૭).

૧૮ રાઈનો પર્વ તમાં રાઈ ષૃ. ૬૩ પર જાત સાથે સંધર્ષ કરતા સ્વગત જ કહે છે: 'મારું પાતાનું કાંઈ ખરું સ્વરૂપ છે કે હું માત્ર જુદા જુદા વેશના જ બનેલા છું એ વિશે મને શંકા થવા માંડા છે.'

શું જન્મથી મૃત્યુ **સુધી જ** મારે, નવા નવા વેશ સ**દેવ લેવા**. ?

આ અગાઉ અંક એકમાં જલકા સાથેના એના સંવાદમાં જે સંઘર્ષ દેખાય છે તેમાં રાઈનું પવિત્ર અને શુદ્ધ સ્વરૂપ દેખાઈ આવે છે : આટલું બધું છલ શાને માટે ! જેવા એના પ્રશ્નો એ વાતના ઘોતક છે.

- ૧૯ મૂળ નાટકની માફક અહીં પણ રાઈનું પવિત્ર અને શુદ્ધ સ્વરૂપ દેખાય છે 'કપટથી મળવાના રાજ્યના મને ખપ નથી ' (રા. દ. પૃ. ૨૨) જેવાં વિધાના તે કરે છે. મૂળ નાટકના 'મને પ્રગટ થવા દે કે મારા પરાક્રમના દાવા કરવાના મને પ્રસંગ મળે ' (રા. પ. પૃ. ૧૭) જેવાં વિધાના અહીં નાટકના કખે હૈ છે. રાઈ કહે છે 'મને પ્રગટ થવા દે મા, મારા પરાક્રમે હું સ્વાધિકાર મેળવી આપું તને!' (રા. દ. પૂ. ૨૭) વગેરે.
  - લાક-નાટપાના આ સ્વર્ષ વિશે લેખાક કેવા સ્પષ્ટ છે તે નીચેની પંક્તિઓમાં દેખાય છે:
     ખેલ દા સૌ સાથ મળાને, નેશ અનેરા લાવ્યા,
     સદીઓ જુના નટ પ્રેક્ષિકના અંતર બેદ ભૂલાયા.
  - ર૧ રમણભાઈ નીલકંઠે આ નાનકહું **બીજ નાખ્યું છે.** પૃ. ૬૩ પર રાઈ ક**હે છ** : મચાગ પૂરા **કરી નાટચ અં**તે સ્વરૂપ સાસું **નટ પા**હું **ધા**રે

એ બીજ હસમુ ખબાઈના નાટકમાં વૃક્ષ થઇ ગયું છે. તીર-કામઠું અલગ થયાની વાતાથી નીકળેલું નાટકનું વસ્તુ તીરકામઠું એક થાય છે અને દર્પણમાં પ્રાક્ટચનું પરાક્રમ સાહી ઊઠે છે ત્યાં પૂરું થાય છે.

તે સથળું દર્પ હ્યુપંથીએ દશ્યાત્મક રીતે રજૂ કરે છે. નોંધીએ કે આ આપ્યાય નાટકમાં દર્પ હ્યુપંથીએ જ ઘટનાને દશ્યરૂપે રજૂ કરે છે અને એમના સમાંતર અભિનય ઘટનાઓ, પાત્રા વગેરેને બલવત્તર રીતે રૂપસાવવામાં હપકારક રહ્યો છે.

### રાઈનો ક્રિપ શુરાય 🦠

158

રર રાઈનો દર્પણરાય, પૃ. ૭૯.

ર ગ એજન, પૃ. ૪૫. કેવી બલવત્તર છે આ સબ ટેફ્ટ ? તેથી જ તા રાઈ ઉદ્ગાર કાઢે છે: 'હું જાણે આવડા માટા દર્પ ણમાં મને જોઈ રહ્યો છું.' (પૃ. ૪૫) ને એ વધુ ને વધુ વિખેરાય છે. પાતાની જતાને શોધ છે. જગદીપ જે પાતે હતો તે કરી બનવાને ઝંખે છે અને જરૂરી ક્ષણને પ્રાપ્ત કરતાં મગદી ઊઠે છે. આ પ્રકારની અભિગ્યક્તિને કારણે જ કદાચ રાધેશ્યામ શર્મા બારાડી માટે એમ કહેવાને પ્રેરાયા છે કે, ''લાંબી પાઈપ, જાડી ફેમનાં ચશ્મા પાછળ ઝંખના અને ઘખના વેરતાં ચક્ષુ અને કર્ખર દાઢી-મૂછ બારાડીને ચરિત્ર નટ કરતાં ચરિત્ર નિદેશક વધુ દેખાઉ (ટાઈમ્સ, ગુજરાતી, ૨૯-૭-૯૦)

વળા લીલાવતીના એ ઉદ્ગારા લીલાવતીને એક નવું પરિમાણ પણ બધે છે. મૂળમાં લીલાવતીનું પાત્ર સપાટ અને અસ કુલ છે, અહીં તે મૂંગી ભાળા પ્રજાની પ્રતિનિધિ જેવું છે. લીલાવતીને જે સહેવાનું થાય તેવું પ્રજાને પણ થાય એવી રાચકતાનું એ ઘોતક છે. સત્તાધારી આગળ બિચારી પ્રજાનું શું ચાલવાનું છે ? એ જ અવાજ 'હલવેશી હશે તો ય મારું શું ચાલવાનું છે ?'માં સંભળાય છે.

ર૪ રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૪.

રય-૨૬ એજન, પૃ. ૧૨.

ર૭-૨૮ એજન, પૃ. ૨૧.

ર૯ એજન, પૃ. ૨૬.

૩૦ ડૉ. સતીશ વ્યાસને બારાડીનાં ગીતા, અભિવ્યક્તિનાં એક વિશેષ તરીકે દેખાયાં છે. તેઓ કહે છે કે, 'ગેય તત્ત્વના નાંધપાત્ર વિનિયાગ છે અને છતાંય તેમાં કચાંય અસહજતા લાગતી નથી ' પણ ભાષા એમને કડી છે. 'લાકસમૂહમાં અપાયેલી ભાષામાં પણ ભદ્રતા અને નાગરતાના ઢાળ ચઢેલા લાગે છે. ગાલા પણ બરપૂર દ્વપયાગ છે.' ( સં. ઢાપીવાળા ચન્દ્રકાન્ત, પરબ-ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૯, ૧૯૯૧; રા. પ )

૩૧-૩૨ રાઈનો દર્પણરાય, પૃ. હ.

૩૩-૩૪ એજન, પૃ. ૯.

૩૫ એજન, પુ ૬૩.

૩૬ એજન, પુ. ૧૭.

૩૭ એજન, પૃ. ૩૫.

૩૮ પ્રત્યક્ષ, જાન્યુ.-માર્ચ, ૧૯૯૧, પૃ. જ્ઞેપ.

૩૯ રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૩૩.

૪૦ એજન, પૃ. ૩૪.

ે ૪૧ (અ)

પરાક્રમ પ્રાકટચતું કરવા ધાર્યો દેહ! આળખ ખુદની પામવા (મારે) ધરવા કંઈ કંઈ વેશ.

(રા. દ. રાઇતું આવણું, પૃ. ર) (બ) "દર્પણરાયતું જે કૃતિવ્યાપ્ત કલ્પન છે તે આ ઓળખ પામવાના દ્વપક્રમને ચરિતાર્થ કરવા માટે યોજાયું છે. આ દર્પણરાય-દર્પણસંપ્રદાય—દર્પણધારીઓતું વૃંદ એમ દર્પણમૂલક સઘળા પ્રયોગો જાત અને જગતની ઓળખ માટેના પ્રેરકા છે. આ દર્પણમાં કશાનું પણ રૂપાન્તર થવું એ લેખકને સત્ય, ન્યાય, નિર્ફ્રાન્તિ ઇત્યાદિ માટે અભિપ્રેત છે."—વિજય શાસ્ત્રી (બુદ્ધિપ્રકાશ, આગસ્ટ, '૯૦) (ક) "નાટચકારે રાઈની સંઘર્પપૂર્ણ મનેાવ્યથાને નાટકના વિષય ખનાવી આત્મપૃથક્ષરણ, આત્મનિદિધ્યાસન અને અંતે આત્મએળખતું કલાત્મક નાઢક રચ્યું છે."—દેસાઈ લવકમાર (પ્રત્યક્ષ: જન્યુ. માર્ચ, ૧૯૯૧)

૪૨ રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૧૬.

કૃષ્ણકાન્ત કરકિયા

- ૪૩ એજન, પૃ. ૭૪.
- ૪૪ એજન, પુ. ૫૭ અને પછી.
- ૪૫ એજન, પૃ. ૫૯, ૬૩ વગેરે.
- ૪૬ અસત્યનાં બીખાં જેણે ઢાજ્યાં નથી, વાઘા જેણે પહેર્યા નથી, વેશ ધર્યો નથી એવી દર્પ હુ જેવી નિષ્પાપ અને પ્રત્નની હચિત પ્રતિનિધિ જેવી છે લીલાવતી. આવા નિષ્પાપ સત્યનું દર્શન કરાવવા જ નીક્જયા છે દર્પ હુપ થીઓ. માટે તા તેઓ કહે છે:

વેશધારીને દર્પણ **ધરીએ, જાત બૂલેલાને દર્પણ ધરીએ,** જાત શાધાના દર્પણ **ધરીએ,** જાત પામના દર્પણ **ધરીએ.** (રા.દ. પૃ. ૩૩) ૪૭–૪૮ રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૬૪ અને પછી.

૪૯ (અ) એજન, પૃ. ૭૬. (અ) ''ખરેખર તેા સૌ ક્ષેત્રના શાસકોએ દર્પણમાં પાતાનાં માઢાં જોવાં જોઈએ. તો એમને સમજાય કે જીવનભર એમણે કેવા વેશ કાઢવા છે. 'રાઈના દર્પણરાય'ની હસમુખની વિરચનાએ રાજશાસકાને આત્મનિરીક્ષણના ઢાણા મારીને મૂળ કથાવસ્તુની માર્મિકતા જળવી છે અને એ રીતે બધી ભ્રષ્ટતાઓની ખંગાત્રી સત્તાં–શાસનમાં જેઈ છે. છતાં એ સામેના લાક—આંદોલનનામી વસ્તુકણને એ જહેમતથી આગળ કરવા માગે છે. 'અમે તા દર્પણપ'થી…'ના મસ્તીભર્યા લલકાર દર્પણવાળાઓના તા છે જ, હસમુખના પણ છે"—શાહ સુમન (ખેવના, જુલાઈ–આંગસ્ટ, '૮૭, પૃ. ૪૦)

૫૦–૫૧ ખેવના, જુલાઈ–ઑગસ્ટ, પૃ. ૮૭, ૪૧.

પર રાઈનો દર્પ શુરાય, પૃ. ૪૫.

પ૩ (અ) એજન, પૃ. ર. (બ) "'રાઈનો પર્વત' નાટકમાં લીલાવતી પક્ષે કાઈ વિશિષ્ટ ભૂમિકા ન હતી. ખારાહીએ નિર્ણય અધિકારથી વ'ચિત એવી નિર્દોષ, નિષ્પાપ લીલાવતીને અનેક આકાંક્ષાઓથી ભરપૂર એવી મૂંગી પ્રનાની સાથેસાય મૂકી આ પાત્રને પરિમાણ બફ્યું છે"—દેસાઈ લવકુમાર (પ્રત્યક્ષ: નન્યુ.–માર્ચ, ૧૯૯૧.)

૫૪-૫૫ રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૧૫.

- ૫૬ એજન, પૃ. ૨૮.
- ૫૭ એજન, ૫. ૪૭.
- ૫૮ એજન, પૃ. ૪૮.
- પલ એજન, પૃ. ૭૩.
- ૬૦ એજન, પૃ. ૭૫.
- ૧૧ તખતા પર ત્રણ મકારની પાત્રસૃષ્ટિ દેખાય છે. (૧) લીલાવતી, નલકા, રાઈ વગેરે મૂળ નાટકની પાત્રસૃષ્ટિ (૨) દર્પણ ધારણ કરીને નાચતા-ગતા દર્પણપંથીઓનું જૂથ (૩) આધુનિક પાશાકમાં શાલતું દર્શ કર્યું દુનું જૂય. નાટચકારે ત્રણે જૂયને વસ્ત્રાથી અને acting area થી વિભાનન ખતાવી છતાં એકરૂપ કરી સ્થળ-સમયની સીમાને સાહજિકતાથી ભૂંસી નાંખી છે."—દેસાઈ લવકુમાર (પ્રત્યક્ષ: નન્યુ.-માર્ચ, ૧૯૯૧.)
- કર આ આખા જ નાડચલેખ પદ્મમાં પણ ફેરવી શકાય. ' બારાઢી હસમુખ ( —એ માટે રાઈના દર્પણરાય, પૃ. ૮૨. )
- ૬૩ અને તેથી જ તા ૨૩ ડિસેમ્બર, ૯૨માં શ્રી ચારીના હાથે થયેલા આ નાટકના પ્રયાગ નિમિત્તે વિવેક શ્રી સંજય ભાવે મુગ્ધતાથી ઉદ્દગારા કાઢે છે:
- "Raino Darpan Rai, a Gujarati two-act on Wednesday evening was an experience in itself. A masterpiece of stylisation, every step in it had a rhythm,

રાઈનો કપ ભુરાય

143

every gesture a grace. The group of players almost kaleidoscopically formed designs in which every movement of every member added to the total effect."

—Bhave Sanjay (Indian Express, Sunday, December 27, 1992)

૧૪ —એ માટે 'રાઈના દર્પાશ્રુરાય' યુ. ૭.

૧૫ આ જ રીતે કારસના બીજ ઉપયોગા પણ બારાડીનાં અન્ય નાટકામાં જેવા સાંપડે છે. ઉ. ત., બારાડી હુસમુખ, 'બારાડીનાં બે નાટકા (પછી રાેબાછ બાલિયા અને જસુમતી કંકુવતી) યિયેટર ફાઉન્ડેશન, પ/પ૭ નવનિર્માણ નગર, નારણપુરા, અમદાવાદ−૧૩ પ્ર. આ. ૧૯૮૪. બારાડી હ્રસમુખ, 'જનાઈન જોરોફ 'યિયેટર' ફાઉન્ડેશન, પ/પ૭ નવનિર્માણ નગર, નારણપુરા, અમદાવાદ-૧૩, પ્રા. આ. ૧૯૮૫. વગેરે.

૬૬ એજન, પૃ. ૨૦.

૬૭ એજન, પૃ. ૭૬

૧૯૮૭, પૃ. ૪૪-૪૫.

૭૦ રાઈના પર્વત, મૃ. ૬૫.

૭૧ રાઈનો દર્પ શ્રુરાય, પૂ. ૭૫.

# OUR NEW RELEASES

| Distriction . The Commissi Duddhism of the Vivernaitaline Take                                                             | Rs.                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Discipline: The Canonical Buddhism of the Vinayapitaka—John C. Holt                                                        | 50                 |
| Encyclopedia of Indian Philosophies—Karl H. Potter                                                                         | <b>7</b> 0         |
| Vol. I: Bibliography 2nd rev. edn.                                                                                         | 250                |
| Vol. II: Introduction to the Philosophy of Nyaya Vaisesika                                                                 | 150                |
| Vol. III: Advaita Vedanta. Part I                                                                                          | 175                |
| Fragments from Dinnaga—H. N. Randle                                                                                        | 40                 |
| Fullness of the Void-Rohit Mehta                                                                                           | 85 (Cloth)         |
| Global History of Philosophy 3 Vols—John C Plott.                                                                          | 60 (Paper)<br>195  |
| Hindu Philosophy—Theos Bernard                                                                                             | 50 (Cloth)         |
| History and the Doctrines of the Ajivikas—A. L. Basham                                                                     | 30 (Paper)<br>75   |
| History of the Dvaita School of Vedanta—B. N. K. Sharma                                                                    | 200                |
| History of Indian Literature Vol. I—M. Winternitz                                                                          | 100                |
| History of Pre-Buddhistic Indian Philosophy—B. Barua                                                                       | 125                |
| Indian Sculpture—Stella Kramrisch                                                                                          | 60                 |
| J. Krishnamurti and the Nameless Experience—Rohit Mehta                                                                    | 55 (Cloth)         |
| Language and Society-Michael C. Shapiro and Harold F. Schiffmar                                                            | 45 (Paper)         |
| Life of Eknath—Justin E. Abbott.                                                                                           | 50 (Cloth)         |
| The of Edition Junior 1200000                                                                                              | 35 (Paper)         |
| Madhyamaka Buddhism: A Comparative Study-Mark Macdowel                                                                     |                    |
| Nyaya Sutras of Gotama—Tr. by Nand Lal Sinha                                                                               | 80                 |
| Peacock Throne: The Drama of Mogul India-Waldemar Hansen                                                                   | 120                |
| Philosophy of Nagarjuna—K. D. Prithipaul                                                                                   | 65                 |
| Prapancasara Tantra—Ed. by Arthur Avalon                                                                                   | 100 (Cloth)        |
| Select Inscriptions. Vol. II—D. C. Sircar                                                                                  | 75 (Paper)<br>200  |
| Serindia 5 Vols—Sir Aurel Stein                                                                                            | 3000               |
| Sexual Metaphors and Animal Symbols in Indian Mythology—                                                                   | 3000               |
| Wendy Doniger O'Flaherty                                                                                                   | <b>10</b> 0        |
| Siksha Samuccaya: A Compendium of Buddhist Doctrine—                                                                       | 66                 |
| Cecil Bendall & W.H.D. Rouse Suresvara on Yajnavalkya—Maitreyi Dialogue ( Brhadaranyako- panisad 2: 4 and 4: 5)—Shoun Hino | 60<br>1 <b>2</b> 5 |
| Tantraraja Tantra—Ed. by Arthur Avalon & Lakshaman Shastri                                                                 | 120 (Cloth)        |
| Vedic Mythology, 2 Vols—Alfred Hillebrandt; tr. by Sreeramula                                                              | 100 (Paper)        |
| Rajeswara Sarma                                                                                                            | 220                |
| For Detailed Catalogue, please write to :                                                                                  |                    |

For Detailed Catalogue, please write to :-MOTILAL BANARSIDASS

Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi-110007 (India)

# ગાંધીભક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અપ્રગટ ગાંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન '\*

धर्भेन्द्र भा भारतर ( भश्रदभ्)×

## કવિ-જન્મ અતે સર્જન

જેમને કવિ નાનાલાલ 'સ્વયનભોમના વિહંગરાજ; મૂર્ય ન્ય સાક્ષર ડાં. વિષ્ણુપ્રસાદ ત્રિવેદી 'આપણા સાહિત્યના મરજીવા...સાચા ને સારા બહુમુત કવિ; નગીનદાસ પારેખ 'રવી-દ્રવેલા ભક્તકવિ'; કવિ લલિતજી 'વસ'ત–કોકિલના લાડીલા '; શ્રી. 'સુંદરમ્' 'આહ્લાદક અણીશુદ્ધ નિમ'ળ મુક્તકો આપનાર 'પ્રાે. અને તરાય રાવળ 'કાવ્યદેવીના અનવરત આરાધક ભક્ત '; યશવ'ત શુકલ 'ઉચ્ચાલિલાષી કવિ' અને 'ધૂમકેતુ' 'સાહિત્યના યાગી' કહીને બિરદાવે છે તે કવિ 'કસુમાકર' એટલે સદ્દ. શ'લપ્રસાદ છેલશ'કર નેષીપુરાના જન્મ શુજરાતના જમનગર ખાતે છે. સ. ૧૮૯૩ની સાલમાં થયેલા હાઈ તાજેતરમાં જ તેમની જન્મશતાબ્દી ઉજવાઈ ગઈ,

ગાંધીયુગના ગાંધીલક્ત કવિએ એમના જીવનકાળ દરમ્યાન વિવિધ સ્થળ શિક્ષણકાય કરવાની સાથે સતત સાડાચાર દાયકા સુધી સાહિત્યસાધના કરી વાર્તા, કવિતા, નિભંધ, નવલકથા, હળવી નિભંધિકા, સંગીતકપક, નાટક, વિવેચન આદિ વિવિધ ક્ષેત્રે વિહાર કર્યો અને તેમની કૃતિએ ત્યારના લખ્ધપ્રતિષ્ઠ 'વસંત', 'સાહિત્ય', 'ગુજરાત' આદિ સામયિકોમાં પ્રગટ થઈ. તેમનાં પ્રગટ પુસ્તકોમાં જીવનકાળ દરમ્યાન ઇ. સ. ૧૯૫૮માં 'જીવનનાં જાદૂ' નામક અનુવાદિત વાર્તાસંગ્રહ અને મરણાત્તર પ્રકાશનામાં કાવ્યસંગ્રહ 'સ્વપ્નવસંત' (૧૯૬૩) 'વિશ્વાંજિલ 'માં ટાગારની અનુકૃતિઓ (૧૯૬૪), ખાલકાવ્યસંગ્રહ 'બાલમુકૃદ' (૧૯૬૬), ચંદ્રની હોડલી (૧૯૭૪), 'ગીતાંજિલ 'ના ભાવાનુવાદ (૧૯૮૪), દીપાંજિલ મણકો ૧–૨–૩ (૧૯૮૪–૮૬), એકાંકી નાટક 'ચિત્રા' (૧૯૯૧), નર્મમર્મસંગ્રહ 'આરામખુરશી પર ગૂલતાં ગૂલતાં' (૧૯૯૧), નવિલકાસંગ્રહ 'રજત મહોત્સવ' (૧૯૯૨),' મોનનાં ફૂજન' (૧૯૯૩), અને કથાનક, પ્રસંગિકા, ભાવના ને ભાવાત્મક ચિતનાદિ સ્વેરવિહારી નિખધોના

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદ્યાય', પુ. ૩૦, માંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમાં માંક, એપિલ-ઑગષ્ટ, ૧૯૯૩, પૃ. ૧૮૫-૨૦૨.

<sup>×</sup> D-1/I, Bajaj Colony, Post-MIDC, Waluj (431 136), Via Aurangabad (Maharashtra).

<sup>\*</sup> આ લેખમાં લીધેલ પંક્તિએ આદિ ઉદ્ધરણા પ્રસ્તુત અપ્રગઢ મહાકાન્યમાંથી લીધેલ છે... કવિતું નિત્રેકન પણ, ઋષ્ણસ્વીકાર-કવિપુત્ર સદ્દું ભરતકુમાર શંભૂપ્રસાદ નેષીપુરા, સ્વા ૮

ધર્મ જિલ્લામાં માસ્તર (મધુરમૂ)

225

સંગ્રહ 'વસ'તસૌન્દર્યંશ્રો ' (૧૯૯૪) વગેરે ગણાવી શકાય, પણ હજુ તેમનું કેટલુંક સાહિત્ય અપ્રગટ રહેલું જણાય છે, જે કવિપરિવાર તરફથી પ્રકાશિત કરવાની યાેેેજના છે.

### ગાંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન ' અ'ગે--

ખ્વાખી દુનિયાના આ સૌન્દર્ય પરાયષ્યું ને 'ત્રાનયુંગે મથતા પણ કલાયુંગે ભૂલા પડેલા ' અને આજે બૂલાયેલા કવિએ 'ગાંધીજીના સ્મિતની વિશ્વમાહિનીના આકર્ષ ણથા જે એમની ગાંધીભક્તિની પ્રતીતિ કરાવતા 'મહાતમાયન'નામક મહાકાવ્યત્ર થ લખ્યા છે તે હજુ ય અપ્રગટ રહેવા પામ્યા છે, જે આ જમાનાની કરુણુ તાસીર છે. એ મહાત્ર થના ચાર ભાગમાં કવિએ ગાંધીભક્તિભાવના નમૂનારૂપ વિવિધ છે દ ને રાગરાગિણીમાં રચિત ૧૨૦૦ જેટલાં નાનાં માટાં કાવ્યા આપ્યાં છે, જેને કવિ ' ભિમિ માળામહાલશુકાવ્ય ' Critical Epic તેમ જ ' શ્રદ્ધાના મેં ગલમહાકાવ્ય 'રૂપ ખુહદ્ શ્રથ તરીકે આળખાવે છે.

કવિ આત્મનિવેદનમાં કહે છે-' મારી અને ગાંધીજીની વચ્ચે આશકમાશકના જ સ'ખ'ધ છે. આ દુનિયામાં કોઈની પણ મને મધુમધુરી ખીક લાગી **હો**ય તો તે ગાંધીજીના સ્મિતની વિશ્વ-માહિનીની. એ મધુ મરકલડાંથી હું બીતા જ રહ્યો છું-બીના છું: તમે એકવાર પણ એ સ્મિતને નયણાં ભરીતે નિરખ્યું છે? એ સ્મિતની પાછળ અગમનિગમના બેદી ભણકા હતા. 'ચાલ્યા આવ્ય, ચાલ્યા આવ્ય', 'આ પુરુષની પાછળ સુતવિતદાર સર્વસમર્પા' ચાલ્યા આવ '. ' હોમાઈ જા! હોમાઈ જા! આ દેવહુતાશમાં હોમાઈ જા. દેવાને પણ દુલ ભ એવી આ યત્રવેદી છે. સ્વાહા સુખ-સ્વાહા શાંતિ:-સ્વાહા જીવન. એક વાર એ સ્મિત માહિનીની પાછળ ગાંડા ચકચૂર બની સરકારી તાકરી હું લગભગ ખાઈ બેઠા હતા. જ્વાળામુખીની ટાય ઉપર સરકારી નાૈકરીમાં ત્રણેક કાયકા ગાળ્યા. ૧૯૩૦ માં પડેપડ ઊંચકી નાંખે તેવા રામાંચકારી દિવસાેમાં સ્રતમાં મારા નિવાસ અ'બાજી રાડ પરથી જ ગાંધીજીને બારણેથી પસાર થતા નોઈ પેલાં 'મનમાહન બલિહારસ્મિત' નિહાળા રહ્યો. અને 'મારી મનાદશા વિરહિણી ગાપિકા સમી ' થઇ ગઇ. એ ' વિજોગણ વાંસલડી 'ના રુદનસ્વરમાં સારા ભારતવર્ષની જિહ્ વાની કરણ કથની છે. અનિરૃદ્ધ ગાંધીના મ'દાક દમાં સારા ભારતના નિરૃદ્ધ હદયની કમાણી છે... ઈશ્વરે મને લેખક કર્યો...તા ગાંધીજીને અર્ધ્ય અંજિલ દઉં તા એમાં ખાડું શું ? આજન્મ હું ગાંધીપૂજક રહ્યો. કમળી ચ'દા કહે છે તેમ ' તેજસ્વી સાર્ય પિતાજી મ્હારા વ'દના કરું દૂરથી ', ' મહાત્માયન ' સ્વાધ્યાય ને સ્વાનુભૃતિનું ફળ છે, મધુકરવૃત્તિ ને બ્રહ્માંડ આ ગૃહતાત 'નું છે. એ ભાવશી મળી ત્યાંથી વસ્ત લીધી છે. કીટભ્રમરન્યાયે 'મહાત્માયન ' લખતાં મહાત્માની વિચાર–આચાર સ્ષ્ટિના કંઈ પણ સ્પર્શ થયા હાય તા તેથી હું ધન્ય છું.-કૃતાર્થ છું. મારા પ્રાણ પ્રાણના પાતાળમાં શ્વેસી ગયેલા ગાંધીજીને હું કદી કાઢી શકયા નથી જ. ગાંધીવિચારસરણી એટલે ગીતાઉપનિષદના ત્રાનયોગ ને શ્રીમદ ભાગવતના ભક્તિયાગ. તે તા મને ગળશુથીમાં જ પવાયાં છે. ' મહાત્માયન 'ના ત્રીજો ભાગ ઇતિહાસદર્શન ને ચાર્થા ભાગ ફિલ્સાફીના છે. કાવ્ય ને ફિલ્સાફી મારા જીવનવ્યાસ મ-વ્યવસાય છે. લાહીને ટીપેટીપે આય સ'સકૃતિની અમર ભાવના અનુભવી રહ્યો છું. જેમ અરવિ'દની ફિલસ્ફ્રીના ઘું ટડા ભરી રહ્યો છું તેમ ગાંધીજીની ફિલસ્ફ્રીના રસઘું ટડા ભરી રહ્યો છું. ગાંધીજીનું ગીતાજીવન મને ઘણું ગુમ્યું છે. "

## ગાંધીભક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અપ્રગઢ ગાંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન ' ૧

કવિ જ્યારે બારસદ ટેનિંગ કાલેજમાં હતા ત્યારે પર્યંટનને જતાં આગાખાન મહેલની મુલાકાતે ગયેલા અને ત્યારે કસ્તરુણા ને મહાદેવભા**ઇની સમા**ધિ નિરુખી ને એમના ' પ્રાણ પ્રાણના પાતાળ-પાણી હલી ગયાં ને રામરામમાં 'મહાતમાયન ' રમવા લાગ્યું ' આ બીજમાંથી કવિના મત મુજબ ' ગુજરાતી ભાષામાં આ પહેલું મહાકાવ્ય ' રચાયું. એની શૈક્ષી ' શાંત ચિંતનાત્મક ' છે ને આ ખું કાવ્ય કવિના ' સ્વાધ્યાય ને સ્વાતુણતિનું દાહન ' હોવાતું કવિકથન છે. કવિ વધુમાં નિવેદનમાં કહે છે: " ગાંધીવાણી–ગ'ગાકાંડ "માં તા લગભગ ગાંધીજીના જ શબ્દા છે. ઇતિહાસ અમૃતાક્ષરી કાંડ અને ખીજા કાંડા પણ ગાંધીયુગના સાહિત્ય-મૃતિહાસ આદિની ઉપાસનાનું કુલ છે. કોઈ પણ ભાગમાં ઉત્ર ઉત્કટ આવેશ નથી આવ્યો. ગાંધીજ જેટલા વીર છે તેથી વધુ ધીર છે. ગાંધીજીનું વ્યક્તિત્વ જ એવું છે કે સળ'ગ કાવ્યમાં એક પ્રકારની પ્રસન્નમન સૌસ્ય ચ'દ્રિકા ઝમે છે. કાવ્યતા કર્યા ભવ્યકર્યા છે. મહાભારત, રામાયણ, ઇલિયડ, હામરતી તેમજ વર્જીલની કાવ્યન સૃષ્ટિ, દાન્તેનું 'ડીવાઈન કામેડી ', મિલ્ટનનું 'પેરેડાઈઝ હ્યાસ્ટ અને રીગેઈન્ડ '–આ ખધાનું કેન્દ્રવસ્તુ Problem of evil versus Good. 'મહાત્માયન 'ના વિષય મને આનાથી જુદા લાગતા નથી. આ શ્રદ્ધાનું મ'ગલકાવ્ય છે. સરકારી નાેકરીમાં ત્રીસ ત્રીસ વર્ષો સુધી ગાંધીજી અનિરદ્ધ થયા ને ગુંગળાઈ રહેલી મારી ગાંધીભાંકતની પ્રેમાર્મિ ઉછળી આવી ને મેં ચાર ભાગમાં ગાંધીજી વિષે મહાલઘુકાવ્ય 'મહાત્માયન ' લખી કાઢ્યું'. ગાંધીફિલસ્તુફી એટલે વિચારધમ<sup>દ</sup> તેમજ આચારધમે. "

ગાંધીજીના જીગરમાં જ્વાળામુખી જલતા હતા ને હનુમાનજી જેમ સુવર્ણ લંકા સળગાવતા હતા એમ એ દેશને ખૂંચુે ખૂંચું ચેતનના ચિરાગની આગ લગાડતા હતા. મડદામાંથી માયુસ ઉભા થતાં હતાં, શલ્યામાંથી અહલ્યા ઉભી થતી હતી. ગાંધીજીએ અદ્દલત નારીશક્તિ જગાડી હતી. ઉત્સાહનાં પૂર ઊલટતાં હતાં. પ્રાયુશક્તિનાં ભરતી—જુવાળ ઉજળતાં હતાં. ' ત્યારે સાહિસની દુનિયાના લહેરી માયુસ એવા આ કવિએ ગાંધીજીના માત્ર અનુરાગથી ' આ મહાકાવ્ય લખ્યું. કવિની દિષ્ટિએ ' લાેકમાન્ય તિલક સ્વભાવથી શાનયાગી પાયુ જીવનથી કમે યાગી ખન્યા હતા, પાયુ ગાંધીજી તાે સ્વભાવથી જ કમે યાગી છતાં એટુલું ખધું લખવાની કરજ પદ્માથી પરાયું એમને શાનયાગી ખનવું પડયું. "

# ગાંધીકાવ્યસર્જનમાં આ મહાકાવ્ય—

ગાંધીજીના જીવનકાર્યથી પ્રેરિત થઇ ખ. ક. ઠાકોર, ખબરદાર, ઉમાશં કર, 'સુંદરમ્', 'સ્તેહરિમ ', કવિ હં સરાજ, મીનુ દેસાર્છ, ક્લચંદ કવિ, જશભાઈ કા. પટેલ, ચીમનભાઈ ભદ્દ, કરસનદાસ માણેક, કલ્યાણ્ મહેતા, જેઠાલાલ ત્રિવેદી, મનસુખલાલ ઝવેરી, રાયચુરા, ઝવેરચંદ મેઘાણી, જુગતરામ દવે, કેશવ હ. શેઠ, 'શેષ', દેશળજી પરમાર, 'અનામી', હસિત ખૂચ, બાલસુકુંદ દવે આદિ અનેક નાના માટા કવિઓએ આપણેને ગાંધીકાવ્યા આપ્યાં છે, પણ માટા ક્લક પર ગાંધીજીના જીવન-કાર્યને આલેખનાર-બિરદાવનાર તનસુખ ભદ્દ, ''મસ્તમયૂર'' મણિલાલ ખંડુભાઈ દેસાઈ, રિતલાલ અધ્વર્યું, મહાત્મા યાગેશ્વરજી, ભાસ્કરાચાર્ય અને છેલ્લે બેરિસ્ટર કવિ ડાલાભાઈ પટેલની સુદીર્ઘ કાવ્યરચના કરતાં 'ક્સમાકર'ની આ અપ્રગટ કાવ્યરચના જુદી તરી આવે છે, કેમકે આમાં અનન્ય ભક્તિભાવ

ધર્મ 'ન્દ્ર મા માસ્તર (મધુરમ)

રહેલા છે અને એમાં ૧૨૦૦ મહાલ શુકાવ્યાના ભર્મિમાળામાં સળંગ ભાવત તુ રહેલા છે. એ દરિએ એને કિવ Lyrical Epic કહે છે. ૧૯૩૯માં કિવિચર ટાગારના આશીર્વાદ પામેલા આ કિવએ ટાગારના જેવી જ ઉત્કટ ગાંધી ભક્તિ અહીં સ્પંદિત કરી છે અને તે ય કાવ્યમાં. કિવના આ મહાકાવ્યના ચાથા ભાગના માત્ર 'ભક્તિ સુધાકાંડ' નામક અ શ જ કિવપરિવાર તરફથી કિવના જન્મશતાબદી વર્ષ નિમત્તો પ્રગટ થયેલ કિવકૃત 'દી પાંજલિ મહ્યુકા—૧—૨'માં પ્રગટ થયેલ છે. પ્રસ્તુત ચાથા ભાગ ખુદ કિવને સૌથી વધારે પ્રિય હતા, કેમકે એમાં એમના નિજી ધબકારા સફ્કથી વિશેષ હોવાનું એમનું મંતવ્ય છે. આ સિવાયના બાકીના અપ્રગટ કાવ્યભાગમાંથી કિવને ૧૯૩૦ની દાંડીકૃચ, ૧૯૪૨ના 'કરેંગે યા મરેંગે' જંગ અને ૧૯૪૭ની ના આખલીની શાંતિકૃચ—આ પ્રસ્થાનત્રયી પ્રિય હતી, કેમકે એમની દરિએ એમાં વીરોદેક તા અહિંસાના અલયામૃતને છાજે એટલા જ હતા.

# કાંડીકૂચ-૫હેલું પ્રસ્થાન

૧૯૩૦ની દાંડીકૃચને કવિ 'પ્રેમધર્માત્માની દિવ્યકૃચ ' તરીકે ઓળખાવે છે. આર'લમાં કવિ કહે છે—

> "મરું હું કાગડા માતે, કૃતરા માતથા મરું લીધા વિના સ્વરાજે ના, પાછે તો ઘેર હું કરું." જિગરે નીકળ્યા ફાટી, જ્વાળામુખી શું ગાંધીના વ'રાળા દેશ વ્યાપીને સહી શકે શું આંધીના.

દાવાગ્નિમાં દેશ આખા મરે છે, દ'લા પાપા ગાંધીઆંખે તરે છે, \*વાસાશ્વાસે ક્રાંતિમાં જે એર છે, દિવ્યા શક્તિ પ્રેરહ્યા શું કરે છે! જાગ્યા ગાંધી, જાગશે દેશ આખા, ®ક્ષ્મો ગાંધી, ®ક્શે દેશ આખા લાઓ લાહ્યા, લાેકમાં ચેતના છે, એવી કેવી ગાંધીની ચેતના છે! ગીતા વાંચુ'−ઘેર ખેઠયે શું શાંતિ ? ગોતાધમે પ્રેરતા ક્રાંતિ ક્રાંતિ! છે ગીતા જો શાંતિથી વાંચવાની, વાંચી ધમ'ગૂઢ ®કેલવાની વાંચેલું ને સર્વ વિચારવાની આચારે તા પાર ®તારવાની.

કવિ એ કૂચના પ્રભાવ આલેખે છે—

પાદે પાદે પુણ્યશ્રીના પરાગ, ચેતાવે છે, દેશને શા ચિરાગ પિલ્બ્રીમ ફાઇસ એ શું ચાલ્યા એ યાત્રિક રહે શું ઝાલ્યા !

અને એ કૃચ એટલે કવિના શબ્દામાં—

પ્રભુ પાર્ષ દની એ કૃચ, હરિની હર્ષદ જાણુ કૃચ, અવધૂતની અદ્ભુત કૃચ, અભૂતપૂર્વ અશુત કૃચ.

# માંથીભારત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અપ્રગઢ માંથીમહાકાવ્ય 'મહાત્મચિન'

166

એ કૂચના કારણમાં કવિ કહે છે—

મીઠે માેળા, દેશની ક્રાંધી ઝાંખી મીઠે માેળા, દેશ રહે કેમ સાંખી ? મીઠું મીડું, દેશમાં સત્ત્વ તત્ત્વ મીઠાવાંધું એ મમત્વે સમત્વ.

આઝાદીનું શું મીઠું છે, સાચું ભાવપ્રતીક એ, આળાદીનું શું મીઠું છે, સાચું ભાવપ્રતીક એ.

**x** 

મીઠા માટે, મારી ટહેલ, મીઠાના ખાંડાના ખેલ. દરિદ્રનારાયણના રાટી, મીઠે માળા શું ચાટ જ ચારી કાળજું ગાંધીનું વિધાયું અમર ચિત્ર શું ચોરાયું!

## અને ગાંધોજીની હાકલ થઇ—

વિદેશી લાજ લૂંટ છે, શા નિમકહરામ છે, જો હિંદ સુપુત્રો, સૌ નિમકહલાલ રે.

## પછી ગાંધીજની કૃચ આર'ભાઇ—

ગાંધી ચાલ્યા વજકઠાર હૈયાં, ગાંધી ચાલ્યા કામળે પુષ્પહૈયે, ગાંધી હૈયે, કુટી લાવાની સેર, લ્હાવા લ્હાવા અગ્નિના ડેરડેર હરાડે અગ્નિની છાળા, ચેતનાના ચિરાગ એ.

# એના પરિણામે જનતા જાગી ઉઠી-

આગી આ શું પ્રકૃતિની દમાંથી, આગી ઊઠી પ્રવૃત્તિ લાકહૈયે! ખૂર્ણ ખૂર્ણ લાકહૈડે શું ક્ષાેલ ! ખૂર્ણ ખૂર્ણ દેશહૈડે શું ક્ષાેલ! ખૂર્ણ ખૂર્ણ ભારતે ક્ષાેલક્ષાેલ, ઉડી ઊઠી આરતે ક્ષાેલક્ષાેલ—

દુનિયા આખી ડાલે છે, ડાલે છે ને દિગ્પાલ શું? કાલ કરાલ જાગ્યા ને કાલાગ્નિ ઊઠી જવાલ શું? ક્રાંતિમૂર્તિ–ગાંધોજી શાંતિમૂર્તિ, શાંતિમૂર્તિ ગાંધીજી ક્રાંતિમૂર્તિ! અદ્વોધીને આજ ઊઠયો છ ક્રોધ ગાંધી માંડે ક્રાયદાના વિરાધ.

લોક લોક તેણા નિર્મા, પ્રભુએ ભૂમિ સાગર સાગર અગરે આજે ગાંધીજ ક્રીમિયાગર.

#### અતે

લાકશ્રી છે કાયદે સવે કેન્દ્ર, સત્યા લાખે ગાંધીજી માનવેન્દ્ર અ શ્રેન્નેનાં કાળજા કેપી રહેતાં,ના જોયું તે આજ એ ચક્ક ન્નેતાં.

# ધર્મે ન્દ્ર મન્ માસ્તર (મધુરમ્)

460

## એ લાકનાથ ગાંધીજી---

તાેકાની સાગરમાં ઝૂઝે ગાંધીજીનું કાળજું કુંજે પાપ અને દ'ભે શું ઘુજે, ગાંધીગીતા જીવન શુંજે.

પણ---

લાક લાક તણા એને, સાચા હૃદય સાથ છે.

#### એટલે જ—

વિષ્લવની આ દીવાદાંડી અભયોત્સવની દીવાદાંડી, લાેકજાગૃતિ દીવાદાંડી, લાેકચેતના દીવાદાંડી, ગાંધીજીની શ્રીવાદાંડી અગ્નિઝાળ દીવાદાંડી, ગાંધીજીને હૈડે જ્વાળ, ધરે દેશને દીપકકાળ. લાેકનાેકા તથા સાચા ગાંધીજી કર્જાધાર છે, ભાવિના પડદા કેરા ગાંધીજી સૂત્રધાર છે.

### અને ત્યારની ગાંધીજીની છળી—

કૈલાસ જેવા જ દુધંધં ગાંધીછ કાલાબ્ધિ જેવા વળી ઉત્ર ગાંધીછ.

પુષ્પ શા કેામળા ગાંધી, વજકઠાર વાણીથી, પ્રજાના પ્રાણમાંહી શું, પુરી રહે નવચેતના.

# અને દાંડીકૃચ અર્થાત્ કલ્યાણ્યાત્રા નીકળી-

પ્રાતઃ કાલે પ્રથમ પ્રહરે મુક્તિસ્વાત ત્ર્યપવે, જાગ્યું વિશ્વે કિરણે કિરણે વેરતું ગીત ગુંજ, ગાંધી જાણે મુદિત ધપતા પ્રેમ આનંદ કુંજ, વાણી મ્હાર્યા પુલક પુલકે સાત્ત્વિક મુક્તિ પર્વ

#### ને આવી છે ગાંધીજીની મનાદશા—

છોડું છું હું ગૃહતણી ખધી આજ સંકેલું માયા, મે તા સાંપા દાધો છે પ્રભુને યત્ત અર્થ જ કાયા, મ્હારે તા છે પ્રભુચરભુમાં માંઘી આ એક ઋહિ સ્વાત ત્ર્યક્રી ચપટી નિમકે માનતા કાર્યસિદ્ધિ.

## અને ત્યારનું વાતાવરણ—

જાણું ઝારી, અમૃતની પદે, મુક્તિ ઐશ્વર્ય પ્રેરે, મુક્તિગાને કિલકિલ રવે ભવ્ય ઉત્સાહ વેરે, કેલું વાતાવરણ ઝર્યું, દિવ્ય આનંદ ધારા,

# માંધીભક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કુત અત્રગઢ માંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન'

141

ગાંધીજીના કુમકુમ પદા…

देवा धेषे जयविजय ता मुस्तिना शुं गलवे!

× × ×

ગાંધીજીની હૃદય-ક્રવિતા-હર્ષેશ્રી વૈરતી શું! ગાંધીજીને હૃદય સવિતા લક્ષ્મી રશ્મિ શું રેડે! ગાજે કેવા પદ પદ લસે, મુક્તિ સંગ્રામ માર્ગ, માર્ગે માર્ગે અમૃતદીવડા દીપતા 'તા સજગ.

## અને ગાંધીજીની વાણી માટે કવિ કહે છે—

આ મીઠે તો જનમનવને મુક્તિની લ્હાણુલીલા, ગાંધીવાણી હસતી લસતી મુક્તિ કલ્યાણ લીલા, ગાંધીવાણી વિમલ સરલે કોકિલા ફૂજતી 'તા, મુક્તિમ'ત્રે સુરલિ શું ઝીલતા મુક્તિનાદ, ગાંધીકૂચે નિમકકૂચ કે ઇશ કેરા પ્રસાદ, વેરાયે ને પથ પથિકને, ગાંધીવાણી વિનાદ. એ તો જાણે પ્રમુદિત પળ મુક્તિ શ્રીધી પ્રમાદ.

## અને ગાંધીમ ત્ર એટલે—

ગીતામ'ત્રો પરમ મુદિતે, આસુરી જીવવાના ગીતાત'ત્રે ગહનમનને જીવને જીતવાના સ્વપ્નાજ્યાતિ અમલ મૂકતાં, જીવને સત્ય જ્યાતિ, સત્યજ્યાતિ પ્રકટ કરતા જીવને સ્વપ્નજ્યાતિ.

કવિને 'ગાંધી લાગે વિરાટ' ફેમક્રે— જાગ્યા કેવા યુગયુગતણી ની'દથી લાેકલાેક આલાેકશ્રી પુનિત પ્રકટે ગાંધીજી પુષ્યશ્લાેક,

# અ'તમા, દાંડીદૂચ અ'ગે કવિવિધાન છે—

દીવાદાંડી પુનિત પગલાં જ્યાતિની લવ્ય દાંડી, મુક્તિમાર્ગે વિજયધ્વજની તેજની દિવ્ય દાંડી, શક્તિમાર્ગે અમૃતનિધિની શક્તિની લવ્ય દાંડી ક્રાંતિકારી વિજયક્યની શાંતિની દિવ્ય દાંડી. ઓવારા આ અમૃતનિધિના તીર્થયાત્રા શું દાંડી! અપી રહેતી નિમક કલ્યુમાં મુક્તિયાત્રા શું દાંડી! માઈ રહેશે અમરનરની વીરગાથા શું દાંડી! મુક્તિમાર્ગે અમરક્યુના લવ્ય લાયા શું દાંડી!

ં ધ્ર**મે'**ન્દ્ર મા માસ્તર (સ**ધ્**રમ્)

268

## ખીજુ' પ્રસ્થાન-૧૯૪૧ની " ભારત છાઉા " લડત-

'કરેંગે યા મરેંગ'ની ઇ.સ. ૧૯૪૨ની લડતને કવિ પોતાના મહાકાવ્યના ખીજા પ્રસ્થાનમાં આલેખીને એ 'ઑગસ્ટ લીલા'ને સાચે જ 'ઑગસ્ટ' એટલે કે ભવ્ય ગણીને શરૂમાં વર્ષાવે છે—

> કરેંગ, કરેંગ, કરેંગ, કરેંગ, નક્કી માશું મોં**લું** ખુશીથી ધરેંગે, ચડેંગ અળી અદ્રિ–દર્ષિ વાં તરેંગ, કરેંગ, કરેંગે ખલુ વા મરેંગે.

'ખલુ ક્રાંતિના આત્મ છે ગૂઢ શાંતિ ' કહી કવિ શાંતિમૂર્તિ ગાંધા અમારે, કહે છે— જડે જ્યાં સુધી શાંતિમાર્ગ, ગાંધી ના લ્યે ક્રાંતિમાર્ગ.

#### અને અ'ગ્રેજ સરકાર એટલે—

બડા લાટ શું કરવી ચર્ચા ચર્ચા નામે એને મરચા, એ તા એક જ જાણે પરચા, તાર્તિંગ તાપ પ્રજાના કરચા.

## અને એવામાં—

ઐતિહાસિક આવી પુગો, નવમી એ ઍાગસ્ટ ભવ્ય કરુણ કારમી નવમી ખધુ ઍાગસ્ટ.

# પરિષ્ણામે ધરપકડ થઇ—

ગાંધીજીની મ'ગલ જેલ હવે ખાંડાના છે ખેલ.

× × ×

## અને થયું—

પગલાં શું લેશે સરકાર ? પ્રજાતાણી લેશે દરકાર ? પણ સરકાર તા સરકાર એને લાકના દરકાર ? દેશ બન્યા છે નેતાશન્ય રહી શકે કયમ નેતાશન્ય ? ન્હાના ન્હાના ફરતા નેતા, નિજ શક્તિએ યુદ્ધપ્રણેતા!

× × × સવે જયમ પાતાને સૂઝે દાવાગ્નિ આગ ઝૂઝે ઇન્કિલાળ ઝિંદાબાદ થાડે દિનમે ગાંધીરાજ રામરાજ્ય–જયસ્વરાજ. ભારેલા અગ્નિ કારી શું લાક અંતર ધૂધવે સત્તાને મૃં ઝવે છે શું-લાકશ્રી રૂપ જૂજવે.

× × × × × × × ×

# માંચીભક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અપ્રગદ માંઘીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન ' ૧૬૩

એના પરિષ્ણામે ખન્યું—

અહા ! આજ શું મુક્તિયત્ર દાવાનળ આનંદ—મગ્ન.

લાેકશક્તિના આવ્યા શું આજે ભક્તિ જુવાળ, પ્રાહ્યશક્તિ અનાસક્તિના આ શું દિવ્ય જુવાળ. અમે અમારાં રકતે સીંચશું, ભારત શક્તિભાગ 'દેશ આદેશ' યુવકયુવતીના અંતર એક જ બાંગ.

अने दे। **६** ३२मां **७**ा। नी ३०थुं—

આજે જાનફેસાનીનું મ'ગલ મુક્તિપવ<sup>°</sup>, આજ સરફરોશી તમન્ના મ'ગલ શક્તિપવ<sup>°</sup>— ઝાલે **પ્રભુ અમારા હાથ,** આજે પ્ર**ભુ અમારી સાથ.** 

એથા सारत मांतिजवाणामां सपडायुं-

હિંદ તે અરવિંદસમું ત્યાં ભડભક, ખળ-સળગ્યા, ઘર ઘર જગ્યા, જલસ્થળ જાગ્યા, દેર દેર સળગ્યા, આ શી ચળવળ, આ શી સળવળ પેર પેર સળગ્યા.

અને કવિ હિચ્ચારે છે-

કરાલકાલે બ્રિટનને શું વિષક દારા પાયા! બાજી ગરના પણ બાજી ગર તું તા વિશ્વરાયા! કરેંગ યા મરેંગ ક્યાંથી નાદ આવતા ? 'ઇન્કિલાબ ઝિંદાબાદ'' ક્યાંથી સાદ આવતા ?

અતે---

ખિટીશ સિંહ છે છેડાયા પણ અરે થયા શું અઢા ? ખિટીશ સિંહ પૂંધવાયા અઢા પંજો થયા શું અઢા ?

આમ છતાં ય એણે નિર્ણુ ય કર્યો—

ચખાડા હિંદને લાઠીસ્વાદ, ચખાડા હિંદને ગાળાસ્વાદ.

એટલે સંધર્ષ મચી પશ્રો---

રામનવમી દેખવા હિંદ કૃતનિશ્ચય રાવણનવમી નાદ તા ક્લિટન કૃતનિશ્વય

સ્વા હ

### ધર્મે જ માસ્તર (મધુરમ્)

આ શું ભૂમિ ભારતે કારી ક્રાંતિ પવ<sup>°</sup> અનેક આહુતિ માગતું ભીષણું ક્રાંતિપવ<sup>°</sup>.

અને---

કંઈ કાલેજના જુવાનિયા ખન્યા સિંહણુબાળ કંઈ કાલેજ જુવતી શું સિંહણુ બની વિકરાળ.

આના પરિણામે—

ગાળા ગાળા ગાળા ગાળાના વરસાદ ગાળાના વરસાદે શું મુક્તિના પ્રસાદ.

**५२**'तु---

ગાળાને વરસાદ આ બ્રિટન રહે આ બાદ ગાળાને વરસાદ આ હિંદ બને આઝાદ.

अने परिषाभ स्वरूप देशमां हेरहेर-

આજ શહીદ શાિષ્ણિત કુમકુમ થાપા થાળ, આજ શહીદના રકતના તિલકચંદ્રક ભાળ. આજ શહીદ ચિતા ખને, ભારત પુષ્યલ તીર્થ, આજ હિંદની ભસ્મ તીર્થોનું તેજલ તીર્થ. આજ શહીદની ખાંભીએ લાેક ચડાવે ક્લ માતા, પુત્રો, ખંધુ, ખહેન આજે પુષ્ય-પ્રકુલલ ધન્ય ધન્ય શહીદને, ધન્ય શહાદત-તીર્થ.

અને હિ'દ-લાકોને થયું-

બ્રિટનને પક્ષો આ તુમાખ શું ! નહીં કદી કદી ગર્વ સાંખીએ.

અને તેથી---

જલિમના કૈ' જુલ્મથી ગાંડાતૂર દેશ.

જેલમાં કસ્તુરભા ને મહાદેવ દેસાઈના શહાદતટાણે કવિ ઉદ્દગાર કાઢે છે તે એને 'વીજપ્રપાત ' કહે છે—

વિષકટારીની ગાંધીયાયના પ્રભુ કસાટીની ધન્ય યાતના, ધડેકે કુંળું વજકાળજું ફડેકે તે કુંળા ગાંધીનાડી શું! નયતે ભરી વેદના કંઈ ભર જ્વાળામુખી શાંત ત્યાં ધીકે ટપેકે મૃદુ આંસુ પાપચાં રડતી જેલ દીવાલ શું શકે!

કવિ લાેકહદયની ભાવના ઉચ્ચારતાં કવે છે-

ગૌરી કૂલ ફટાકિયા, યુવક કંઇક કુમાર, ઝઝણી ઊછ્યા **હદયની** તુંત્રી તારે તાર.

## માંધીભાંકત કવિ 'કુસુમાકર' કૃંતિ અપ્રગઢ માંધો મહાકાવ્ય 'મહાત્માયન' 💎 ૧૬પે

એક ઘડી આ દેશ ના, રહી શકે પરતંત્ર, આજે ગાંધી-પ્રેરણા, દેશ બને છે સ્વતંત્ર! આતા ક્રોમવેલના શું છે આયર્ન સાઇડ! હજાર હાથવાળા ગાંડ એમના ગાઇડ,

પ્રજાશક્તિનાં ઊછળ્યાં આજે ઘાડાપૂર. યુવક યુવતી આજ તાે દીસે બૂલ્યાં ભાન, કૃતાંત ક્ર્'કે શ'ખ ત્યાં કોને ભાન સાન ?

**х** х

કવિ હિંસા પ્રત્યે પોતાની નક્ષ્યત વ્યક્ત કરતાં કહે છે— હિંસા તા છે રાક્ષસી, હિંસા તા છે નેષ્ટ સત્ય, અહિંસા, પ્રેમના સદાય માર્ગ શ્રેષ્ઠ.

એ જ રાહે વીર બાળસેના પળે છે— 🤅

×

ઝૂઝે વીર સ્વાત ત્ર્યની આજ સેના મૂક્ષ માથું ઝૂઝે કૂજે બાળસેના, ખરા ખેલ ખાંડાતણા બાળસેવે, રહ્યા જોઈ હાંશે તહીં સ્વર્ગ દેવે.

અને જનરલ ડાયરની આવૃત્તિસમા તુમાખીવાળા અમલદાર જુલ્મ ઝીંક છે— 🦠

ગાંડી બ્રિટન ગાળાઓ, લાકો ગાંડાતૂર.

×

આવી તુમાખી વાણી ને આવા મદભર ગર્વ<sub>ે</sub> સામી છાતી ઘા ઝીલતી, પ્રજા મુક્તિને પૂર્વ.

અને અડાસના હત્યાકાંડ સન્ન યો-

ગુજરાતે અડાસમાં જલિયાંવાલા ભાગ વીર કંઇક વિદ્યાર્થાઓ, આગે રંમતા ફાગ. × × ×

લાક હ્રદય કકડા થયા, પ્રાણ શું કચ્ચરધાણ. દેર દેર આવી લીલા, આવાં તાંડવ નૃત્ય, હત્યાકાંડના આ ચીલા, ભીષણ તાંડવ કૃત્ય. આવા કંઈક ત્રાસથી, લાક ભૂલે છે લાન, કંઈક કારમા જુલ્મથી, લાક ભૂલે છે સાન. ચીમુરના આધાત કે હશે પ્રત્યાધાત ? પ્રભુજ અણે એકલા ગાંધી ઉર મર્માધાત.

## ધર્મ જિલ્લામાં માસ્તર (મ**ક્ષ્**મ)

આમ સર્વત્ર લાકજુવાળ આઝાદીજ'ગે ચડ્યો---

ધસમસ વ'ટાળ ચડ્યું આ તા ગાંડુપૂર, કર્યા (શકાર માખરે, લાકો લેલાતુર, કેવા કરે છે ચરખા, રામ–ચરખા કેવા કરે છે રાવણ, કાળના ચરખા.

> અમાનુષી કૈંકાન્ત દયાહીષ્યું કૈંકાન્ત.

વાતાવરષ્યું કેવું ત્યાં ફ્રૂર ભીષણ કારમું! જીવતું અગ્નિસ્નાને એ કાલવિધાત્રી નિરમ્યું!

અને ગાંધીજી માટે તેા આ સર્વ —

ઘટના તેા સતની ખાજ કડ્ડ વિષમ ઉપાલ'ભ ગાંધીને **પ્રભુ**ના વિશ્વ'ભ સતવાદિયા દુઃખને મા**ણે** હસ્શ્રિન્દ્ર રાજ્ય પરમાણે! ગાંધી દિલનાં **ઉ**ડાં પાણી કોણ તાગ શક્યો છે જાણી?

××

भने। लण हेवुं अथण। ६६४ लण हेवुं विभण!

## અને એટલે જ—

×

સરકારી સ**હુ** સખતાઈ દ્વમાખી બહુ સખતાઈ

> લાં**ડી લુગ્ગી સહુ** સખતાઇ **બાંડી પડે છે સ**ખતાઈ ગાંધીમદે ઉરે મદોઇ.

ف با

મસ્ત રામધુન જગી ગાંધીને રખે જાગી રાવલુધુન શી, આંધીને ચરખે. એક ળાજુ ચાલે ભગવાનના ચરખા બીજી બાજુ ચાલે શયતાનના ચરખા.

અને જેલજીવનમાં જ ગાંધીજીની વિષકટારીની સહભાગિની ને 'લાકગૈયા પ્રતાક પ્રેમ-ભાવના ' શાં કુલયાગિની કસ્તુરળા સ્વર્ગ સીધાવ્યાં ત્યારે કવિના ઉદ્દગાર છે—

> હદયરાત્રી ખલુ હદયેશ્વરી પરમધામ જતી તીરથેશ્વરી

## ગાંધોલક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અપ્રગઢ ગાંધીમહાકાવ્ય 'મહાત્માયન'

વિખૂટા રામ ને સીતા પડયાં'તાં ભૂતકાળમાં કારમી વિરહાગ્નિની બળે છે ગાંધી જ્વાળમાં, અગ્નિસ્તાન થકી શુદ્ધ, પ્રસુદ્ધ ત્યા સલા' થયાં, ગાંધીને કાળજે કાંટા, જગદ'ખા શું! એ ગયાં!

અને એ શિવરાત્રિએ પત્નીની પ્રેમસમાધિટાણ જેલવાળાનાં નેનમાં નેવાં બા તારાં શું પુષ્ય તે એવાં ? બન્યાં પારેવાં જેવાં! કર પણ કસમ જેવાં!

અને ગાંધીદ પતી અંગે કવિ ઉચ્ચારે છે-

સામાપ્ય સહચાર શું ગાંધીદ'પતી, સારપ્ય સહચાર શું ગાંધીદ'પતી. સાદશ્ય સહચાર શું ગાંધીદ'પતી, સાયુજ્ય સહચાર શું ગાંધીદ'પતી. કસ્તુરખા ને ગાંધીજી થતાં શું એાતપ્રોત રામધૂન–કામધૂન–આદિ અમૃત–જયાત.

## ત્રીજુ' પ્રસ્થાન-નાચ્યાખલીની શાંતિયાત્રા-દ'ડીકૃચ-

અને આખરે આઝાદી આવી, પણ કોમી અશાંતિ ને કોમી દાવાનળ ભાગુકી \$ડતાં ૧૯૪૭માં થયું ગાંધીજીનું ત્રીજું શાંતિયાત્રા માટેનું નાઆખલી પ્રસ્થાન–જેને કવિ 'દંડીકૂચ ને મહાભિનિષ્ક્રમણ 'કહે છે. ગાંધીજીને મન તાે—

> ' હિંદુ મુસ્લીમ તા માનાં, વામ દક્ષિણ લાેચન ' અતે

> એક દિલા — ખેલ દિલા, સાહાવે હિંદ ન દન, લાક લાક પ્રજાશક્તિ, ગાંધાનાં લાગને ધન, અડગ દિવ્ય એ શ્રહા, એનું થાય ન માચન, ઈષ્યાં તે વેર કરે આ, ખાંડવ વન તા પળ, ભારત જિંગરે તા શા, દાવા ગ્નિ લડકા જલે.

કારણ કે-

धरुसामना **अर्थ** निद्यान शांति

આમ હતાં—

ખૂાં ખૂાં વ્યાપી શું લાર ભ્રાંતિ.

16:

धर्भे नद्र भासत्तर (भधुरम्)

અને તેથા —

કારમાં ક્રંદના સુર્યા, ચીસા એ કોકિયારીઓ, હત્યારી અત્યાચારી, લીલા પાશવ તાંડવ, ભસ્મીભૂત થતાં શીલ, અપહતા કંઈ રડે, કારમા ક્રીકિયારીઓ, ક્રંદના શ્રવણે પડે.

## એટલે ગાંધાજ—

એ તા છાટે બૂમિને રક્તબીજ, વેરાયે શું ઝેરનાં રક્તબીજ, વેડાયાં શું વાટિકા અન્નક્ષેત્ર, લૂંટાયાં શું પ્રેમ–આન દ–ક્ષેત્ર.

સંહાર પાશવી કૃત્ય, ઘાર તાંડવ કારમું, પિશાચી હત્યાકાંડે રાખી બાકી ન કે મણા, મહેરામણ મીઠાં શું, માનવતાતણા ક્યીં, ક્ષીરાબ્ધિ વિષે ઘેરાં, હાલાહાલે શું એ ભર્યો!

અને ગાંધીજીના ઉરમાં મંથન જાગ્યું—

ગીતાધર્મ ભૂવ્યા છે આ, આર્યમતાન લીરુ કાં? ગીતાકર્મ ભૂવ્યા છે આ, આંખમાં આજ નીર કાં? ગીતાના ધર્મ કમે કયાં ઉચ્ચાલન સંચાલન અલયાતમા ખલે કયાં છે? કયાં છે ગીતાજીવન?

ર્યારના ગાંધાજનું કવિએ દારેલું ટ્રંકું, શબ્દચિત્ર—

ગાંધી આંખે પ્રેમની દિવ્ય શ્રદ્ધા, ગાંધી હૈયે પ્રેમની ભવ્ય શ્રદ્ધા, શ્રદ્ધા, શ્રદ્ધા, પ્રેમના દિવ્ય પુંજ, ગીતાચારે જીવને ભવ્ય પુંજ.

> મુંથ તાડી સ્નેહની કુંળા કુંળા ઠેર ઠેર ગાંધીજી શક્તિ વેરે સાથે રાખ્યા એકલા પ્રેમ–દંડ ગાંધા ખેલે શાંતિનું યુદ્ધ–ચંડ.

આવા પ્રેમ-દ'ડધારી ગાંધીજીની દ'ડી-કૃચ ડેર ડેર ત્યાં કરી વળી— સત્ય ને અહિંસાના શું ગામેગામ મશાલચી, શાંતિના ભવ્યસંત્રામે શાંતિવ્યૂહ શું રચી ચાલ્યા ચાલ્યા ગાંધીના પ્રેમપ'થ ચાલ્યા ચાલ્યા ગાંધીના શાંતિપ'થ પ્રીતિયાત્રા ગાંધીશ્રી એકર'ગી બુમિયાત્રા ગાંધી-શ્રી એકર'ગી

## ગાંધીભક્ત કવિ 'કુસુમાકર' કૃત અત્રગઢ ગાંધીમહાકાલ્ય 'મહાત્માયન'

144

લાકના સંગ યાલે છે, ગાંધી તા એકલા ધૂમે, ઉતર્યા આભથી કૃષ્ણ, ઇસુ બૂમિ શું યાલતા! યુદ્ધના તારલા તેડા, આવ્યાં આજ શું ગાંધીને? વેર તે ઝેરનું ક્ષેત્ર, તાઆખલી મહીં ખડી તીર્થયાત્રા તણી સેના યાત્રિકો પ્રેમ—આંખડી. કોઇ તા સળગાવે છે બૂમિ ઇપ્યાંની આગથી ગાંધી તા સળગાવે છે બૂમિ પ્રેમલ—અમૃતે. સ્થળ સ્થળ સીંચે ગાંધી, અભયઅમી પાત્ર શું!

## અને નીલકંઢ ખને છે ગાંધીજી —

મહામંથન ચાલે શું, સુરાસુર સંગ્રામમાં! ક્ષારાબ્ધિ ઝેરના આ તા, ક્ષારાબ્ધિ પ્રેમના બને કોઈ જો નીલકંઠે તા હાલાહાલ ઘુંટો ભરે! અંજલિ ભરીને ગાંધી, પી જતા વિષ સિંધુના. લાધે છે મધુબિંદુ તે કિરણા પ્રેમઇંદુનાં સાથીની આંખમાં આંસુ, વિરાગી ગાંધી એ ખમે રાગી વિરાગી ગાંધી એ, દેહને એકલા દમે.

## અને ત્યારનું ગાંધીચિત્ર કવિશબ્દામાં જોઇ એ--

કુસુમ સરખા ગાંધી આજે વજકઠાર છે, એકલરામ ઘૂમે છે, મૌન તેલ નઠાર છે! ગાંધીની આંખમાં પ્રેમ, ગાંધીની પાંખમાં ઘુતિ ગાંધીના પાદમાં શ્રદ્ધા, ક્રમેંથાગ કરે શ્રુતિ.

પાદે પાદે મેરુદ'ડે શું શ્રહા ગાંધીનાદે વિશ્વઆનંદ વૃદ્ધા, અત્રે જ્યાતિ વિશ્વગૈતન્ય વૃદ્ધિ સત્ય શુલ પ્રેમ-સૌન્દર સિદ્ધિ.

પયગંખરી વાણીએ, સ્વર્ગનાં ભર્ગ નીતરે, સાધે પ્રેમ અદ્ભેતે એ, सत्यं शिवं सुंदरम्.

## અને શાંતિ સ્થાપવા માટે ગાંધીજી એકલા ચાલી નીકળે છે-

એ તે એકલા યાલ્યા રે, પથ શું એકલા ઝાલ્યા રે હાથમાં રાખી અભયમૂર્તિ અભયાયલ શા દ ક કેમ સહી શકે પાપ પ્રેમમૂર્તિ એ.પાપ તે પાખ ડે એકલા યાલ્યા રે. હાથ પડયા જ્યાં સર્વના હેઠા ત્રીસી મુંડીએ સર્વ જ્યાં એઠા ત્યાં એ એકલા ચાલ્યા રે.

धरी नद्र भा भारतर (अधुरभ्र)

## અને એમની પાસે હતું ત્યારે---

એનાં તા આત્માનાં તેજ, અંગે અંગે તેજનાં તેજ, એનાં શાં નયણે તેજ એનાં શાં હૃદયે તેજ. પ્રશ્નુના ધરતા સંદેશા ખીજે ઉર એને અંદેશા એ તાે એકલા ચાલ્યા રે વિખેરી સહુ સાથી એકલ પંચ વિખેરી સહુ સાથી ચાલ્યા એકલ પંચ જીવન—જાત્રાળુની પ્રેમલયાત્રા પાવકપંચ

× × × × પ્રભુને પ'શે ઝૂલે આખનાં અમી અમૂલે! ગામડે ગામડે ખૂંદી વળ્યા નીજુવાન ડાંસા ગાંધી એની આંખે અજવાળાં જ્યાં સવંની આંખે આંધી. તટેલાં સાંધતા ચાલ્યા ફૂટલાં બાંધતા ચાલ્યા પ્રેમ આરાધતા ચાલ્યા શુભાશા સાધતા ચાલ્યા. પૂર્વે છુધ્ધે કર્યા તા, જેવા મ'ગલ પ્રેમપ્રવાસ મહાભિનિષ્ક્રમણ એવાના, મ'ગલ ધાસોચ્છવાસ. પ્રેમના દૂત એ ચાલ્યા, પ્રભુતા દૂત એ ચાલ્યા, અક્ષતા દ્વા એ ચાલ્યા,

આંખમાં આંસુ એ ચાલ્યાં, પ્રભુવિશ્વાસુ એ ચાલ્યાં બીજા દુઃખે દુઃખી થાવા લાકાર્તિમાં અમૃત પાવા વિશ્વપ્રેમા એ ચાલ્યા ચાલ્યા ચાલ્યા રહે ન ઝાલ્યા.

### કारण हे-

એને કરવાં ખામાચિયાં ને દિલ દિલના દરિયાવ, પ્રેમલ દર્ષ્ટિ–પ્રેમલ સૃષ્ટિ રૂઝે દેશના ધાવ,

× × × × ૩ જે એના દિલમાં આજે એક જ અ'તરનાદ! ભૂતભાવિની કાળગુહાના પ્રેરે એને સાદ આ અત્રાન ખા**ળાચિ**યાં તા **ઉ**લેચવાં જોઇએ.

х

×

×

ઇસુના વધસ્ત ભના સાધી શું પ્રેમની દીક્ષા ખુદ્ધના પ્રેમ–વિશ્ર ભે પામ્યા એ ફ્રોધની ભિક્ષા. જગના જ્વાળામુખીએા મ્હારે એાલવવા જોઇએ, સ્વર્ગનાં દાર પ્રીતિનાં મ્હારે એાલવવાં જોઇએ.

## માંધીભક્ત કળિ 'કુસુમાફર' કૃત અપ્રમુદ માંધીમહાકાન્ય 'મહાત્માયન ' રુપ

અને એ માટે---

એ તા એકલા ચાલ્યા રે.

ત્યારે---

ગાંધીને માલડે ગાજે વિશ્વની અમૃતવાણી પ્રેમની પાવક જવાળા ગાંધીની વાણી કલ્યાણી.

વિશ્વસ'તાની આ કાર્ય'પર'પરા માટે કવિકથન છે—

વિધના સંતા આમ એકલરામ જ **યૂમે** વિધના વર્ણનાં વિખડાં પ્રેમ આન**ેદથી યુમે**.

અને ગાંધીજી ત્યારે લાગતા હતા— શાંતિમૈયા જાણે આ આલથી ઉતરી મૂર્ત વિશ્વકલ્યાણ પ્રાણે શું સાથે મંગલ મુદ્રર્ત.

એટલે જ —

ગાંધી તો એકલા ચાલ્યા પ્રેમને પંચ એ ચાલ્યા, બુહતે પંથ એ ચાલ્યા ઇસુને પંચ એ ચાલ્યા. ગાંધીના પગલે પગલે દૈવિક્રસ્તા બહાળા ગાંધીના હગલે પગલે પ્રેમના રસ્તા પંદાળા.

અતે---

ગાંધાના વાણામાં આજે નીતરે પ્રેમના, સત્યને સાંચુલે છાજે પ્રેમ આનંદના, આજે એને પ્રેરી રહ્યો શું, અમૃત અંતર આજે એ તા વેરી રહ્યો શું, પ્રભુતા પ્રેમપથ ગાંધી એકલા થાશ્યા રે.

આવા ૧૯૪૮માં રચાયેલ આ 'મહાતમાયન' નામક પ્રેરક ઉન્નત મહાકાવ્યના કર્તાતું નિધન ર્ધ. સ. ૧૯૬૨માં થવા પાર્ચ્યું. ગાંધીજન્મસવાશતાબ્દીટા**લું આ**જે ગાંધીજીને એ અપ્રગટ કાવ્યદ્વારા આપણે અજલિ આપીએ.

OP OIPS

### OUR LATEST MONUMENTAL PUBLICATIONS

### RAJPUT PAINTING: 2 Vols .-- ANAND K. COOMARASWAMY,

-with a Foreword by Karl J. KHANDALAVALA

pp. 108 text. 7 Multi-coloured plates, 96 plates, Delhi, 1976 Cloth Rs. 500 A valuable guide to understand Rajput Painting of the 14th Century A.D.; the book portrays the popular religious motifs and offers information on Hindu Customs, Cstumes and Architecture.

## A HISTORY OF INDIAN PHILOSOPHY: 5 Vols.—S. N. DASGUPTA

pp. 2,500: Delhi, 1975: Rs. 200

A comprehensive study of Philosophy in its historical perspective. The author traces the origin and development of Indian Philosophy to the very beginnings, from Buddhism and Jainism, through monistic dualistic and pluralistic systems that have found expression in the religions of India.

THE HINDU TEMPLE: 2 Vols.—Stella Kramrisch

pp. 308, 170 (text) + 81 plates, Delhi, 1976, Cloth Rs. 250

The work explains the types of the spiritual significance of the Hindu Temple architecture, traces the origin and development of the same from the Vedic fire altar to the latest forms, discusses the superstructure, measurement, proportion and other matters related to temple architecture.

TAXILA: 3 Vols.—Sir John Marshall

pp. 420, 516, 246 plates, Delhi, 1975, Cloth Rs. 400

The book records the political and cultural history of N. W. India (500 B.C.—A.D. 500), the development of Buddhism, the rise and fall of political powers—Aryans, Greeks, Sakas etc. and illustrates the archaeological remains by 246 photographs.

JAIN AGAMAS: Volume 1 Acaranga and Sutrakrtanga (Complete)
Ed. by Muni Jambu Vijayaji, pp. 786; Delhi, 1978, Cloth Rs. 120
The volume contains the Prakrit Text of the two agamas, Exposition by Bhadrabahu in Prakrit, the Sanskrit Commentary by Silanka, Introduction Appendices etc. by Muni Jambu Vijayaji Maharaja.

- ANCIENT INDIAN TRADITION AND MYTHOLOGY (in English translation) (Mahāpuranas )—General Editor: Prof. J. L. SHASTRI. App. In Fifty Volumes Each Vol. Rs. 50 Postage Extras pp. 400 to 500 each Vol.: Clothbound with Gold Letters and Plastic Cover. In this series 12 Vols. have been published: Clothbound with Gold letters. Vols. 1-4 Siva Purāņa; Vols. 5-6 Linga Purāņa, Vols. 7-11 Bhāgavata Purāņa, Vol. 12 Garuda Purāņa (Part I).
- INDIA AND INDOLOGY: Collected Papers of Prof. W. Norman Brown—Ed. by Prof. Rosane Rocher: pp. 38 + 304, Cloth Rs. 190 The book contains important contributions of Prof. W. Norman Brown to Indology: Vedic Studies and Religion, fiction and folklore, art and philology, the book contains a biographical sketch of Prof. Norman Brown and a bibliography of his writings.
- ENCYCLOPAEDIA OF INDIAN PHILOSOPHIES: Ed. KARL H. POTTER Vol. 1 Bibliography. pp. 811, Rs. 80, Vol. II Nyāya Vaisesika, pp. 752, Rs. 150
  This is an attempt by an international team of scholars to present the contents of Indian Philosophical texts to a wider public. Vol. I contains the Bibliography of the works on Indian Philosophies. Vol. II gives a historical resume, nature of a philosophical system and summaries of works beginning from Kāṇāda.
- SERINDIA: Demy Quarto, Vols. I-III Text, Appendices, Indices, Illustrations 545, (pp. 1 1580): Vol. IV Plates 175, Vol. V Maps 94 (Shortly)
  This book is based on a report of explorations carried out by Sir Aurel Stein in Central

Asia and Western most China and contains scholarly analysis of the finds by experts in their respective fields.

> PLEASE WRITE FOR OUR DETAILED CATALOGUE MOTILAL BANARSIDASS Indological Publishers and Booksellers Suggatow Road, Jawahar Nagar, DELHI-110007 (INDIA)

# કલાવિલાવનામાં સ્વાયત્તતા : સુસાન લેંગર+

હરીશ પંડિત\*

કલાની વિભાવના પરત્વે એક મહત્ત્વની સ્થાપના છે: સ્વાયત્તતા, કલાનું મૂલ્ય સ્વતંત્ર છે, સ્વાયત્ત છે, બીજા કશા ઉપર એની અપેક્ષા કે એના આધાર નથી—આ વિભાવના હમણાં હમણાંથી વિચારાવા લાગી છે. આ વિચારણાના ઉદ્દેગમ કાન્ટમાં છે અને એના ઉન્મેષા ઍલૅકઝાંડર, સાન્તાયન અને શ્રીમતી સુસાન લે ગરમાં દેખાય છે. એમનાં પુસ્તકો આ પ્રમાણે છે:

- 9 Feeling and Form
- R Philosophy in a new key
- 3 An introduction to symbolic logic
- & Reflection on Art.
- —એના આધારે લેંગરની કલાવિભાવના અને એ દ્વારા પ્રગટતી પ્રતીક, કલ્પન અને પુરાકલ્પનની એમની તત્ત્વચર્ચા પ્રસ્તુત છે. ડૉ. હરિવલ્લભ ભાયાણી જેવા શ્રધ્ધેય વિદ્વાનોએ આ વિષે કરેલ અનુવાદો હવે સુલભ છે પરંતુ ભારતીય સાહિત્યના સંદર્ભે એને ઘટાવવું અત્યારે એટલું જ જરૂરી પણ છે. લેંગરના પાયાના સિદ્ધાન્ત આ છે:
- "Every Good work of art has, I think something that may be said to come from the world and speaks about the artists' own feeling about life, "
- અર્થાત જીવન વિશે કલાકારનું નિજી સ'વેદન જે ખાલે અને (એના) જગતમાંથી જે પ્રતિસ્પ'દ ઉદ્દલવે, એ વિશે, એનું કિમપિ જે હોય, તેને હું કળાના ઉત્તમ નમૃતા (કે-કૃતિ) કહું. અહીં કલાકારની જીવનજગત વિશેની નિજી ઊમિં (=own feeling) ઉપર ભાર મૂક્યો છે તે દ્વાનાહ છે. એક ખીજી જગાએ પણ તે Feeling=ઊમિં ઉપર ભાર મૂકે છે, જેના સ'દભેં કો. સુરેશ જોશી દ્વારા કળાની ચર્ચા વિકસે છે: અલખત્ત પ્રેરણા લેંગરની છે—

We are not to be concerned with the content of feeling but the form of feeling........

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, ૫. ૨૦૬-૨૦૮.

十 આ મુદ્દા ઉપર વિચારવાની તક સેન્ટ ઝેવિયર્સ કોલેજ, અમદાવાદના ' Aesthetics ' પરના` 表િમનારે આપી હતી.

<sup>\*</sup> ગુજરાતી વિભાગ, એસ.ડી. આર્ટ્સ એન્ડ બી. આર. કામર્સ કોલેજ, માણસા, [જિ. મહેસાણા].

भेग प्रशिक्ष प<sup>र</sup>ित

— એટલે કે, નિસ્બત છે આપણી, તે ભાવના આકાર પ્રત્યે, અને નહિ કે ભાવના સંભાર પરત્વે. શ્રી 'દર્શ' ક'ના ગાપાળળાપાને સદ્દરાણોનો કાથળા કહેવા સુધીનો સુરેશ જેશીના આકાશ આ મુદ્દા ઉપર મંડાયો છે. એમના હૃદયના મૂળમાં ચડતી મુદિતા—કરુણા—મૈત્રી—ઉપેક્ષાની ક્યાં ના કે અવગણના છે? એમ તો બાલમુક દ દવેના 'જૂનું ઘર ખાલી કરતાં'—ની તૂટલી ફ્રેટલી ચીજોની યાદી વટાવીને પુત્રશોકના ભાવ લગી યાત્રા કરવામાં કયા ભાવક ઘેરી નિજી નિસ્બત નથી અનુભવતા? રસ એ બાબતમાં પડે છે કે લે ગર આપણાં ક્રિયાકાંડામાં અને ઉત્સવા પવેમાં આ ફિલાંગ (=\mathbb{n} \mathbb{n}) ને વધારે સરસ અભિવ્યક્ત થતી વિચારે છે: શું ટ્રેજેડી કે શું સ્તવના અને લાકવિદ્યાના સંદર્ભે શું પાળિયા કે શું પથ્થર; અહીં સવ્લના આદર છે—

'Feeling is expressed best by rituals and attitudes, which turned and embodied by the artist in representing Symbolism, Music is the best art which fits best with such ideas "......

—અર્થાત્ આપણાં ક્રિયાકાંડો અને અભિગમામાં આ Feeling (= જામિં) ઉત્કૃષ્ટપણે મહારી જોઠે છે. એ વળ વિકસે છે કળાકાર દ્વારા, પ્રતીક વડે અને પ્રતીક્રધારા દ્વારા, (અને તેથી જ) આવા વિચારાના અનુષંગ સંગીત એકમેવ એવી કળા છે. રદ્રાષ્ટ્રાધ્યાયીના પઠન વખતે હૈમ્યારતા આ મંત્ર મૈત્રીભાવના લાગણીને સ્વરિત, મધ્યમ અને ઉદાત્ત આરોહઅવરોહ દ્વારા સંભળાવે છે અને યત્તયાગાદિ પ્રસંગ મંત્રલોષથી વાતાવરણ ગુંજી જોઠે છે:

' મિત્રસ્ય મા ચક્ષુખા સવ્વર્ષાણ ભૂતાનિ સમીક્ષનતામ । મિત્રસ્યાહ ચાક્ષખા સવ્વર્ષાણ ભતાનિ સમક્ષિ / મિત્રસ્ય ચક્કાખા સમક્ષા મહે! (રૂદ્રાષ્ટ્રાધ્યાયી, અધ્યાય ૯, શ્લાક ૧૮) અર્થાત " સવ ભતા (= પ્રાણીઓ) ને મિત્રના ચક્ષુઓથી જોઇએ."—આ ઊમિનું સંગીત પ્રગટ છે વિવિધ ક્રિયારપા સમાક્ષે/સમાક્ષામાહ/સમાક્ષ-તામ્મ દ્વારા, એક ચક્ષુ (નેત્ર) શબ્દ જ મિત્ર સાથે જે અલગ અલગ ઉપસ્થિતિથા સંકળાયા છે, એની સન્નિધિ પણ સમૃહમાં જે લાય પ્રગટાવે છે. એના ગદગદ પ્રભાવ ઓછા નથી હોતા. ઉદાત્ત અને અનુદાત્તનું જે ભારતીય સ્વરૃ ધાર્ છે એના પણ આમાં ફાળા સંગીતદ્દષ્ટિએ હોય જ. અહીં, પ્રતીક બની આવે છે (મેત્ર ( = સર્વ ) અને એ રીતે સાયોપાસનાનું ક્રિયાકાવડ શુષ્ક વિધિ ન રહેતાં સધળા પર્યાવરણને શાભરૂપે સાંડાવે છે એ ઉમેરીએ. એવા અનેક સ્પાસ્ત બોને કલાકારા નિજી ચેતનાથી પ્રગટાવે છે ત્યારે કળાકારના પણ સ્વતંત્ર ઉન્મેષ પ્રગટ થયા વગર રહેતા નથી. રહે પણ નહિ. લેગર ટેજેડીન ઉદાહરણ લઈ વાત કરે છે એટલા ફેર. એ કહે છે કે, માનવજીવનના એક લય (= રિધમ)નં આલેખન ટ્રેજેડી ( શોકમય નાટક )માં થયેલું હોય છે. ટ્રેજેડીના વિષય કોઇની ઈચ્છા, કોઇના સંઘર્ષ, કોઈના જય, કોઇના પરાજય, હોય છે અને એની રચના વૃદ્ધિ ←વિકાસ ←ક્ષય એવા લયમાં રચાય છે. આપણે ત્યાં ક્ષયને ખદલે નિર્વાણ (દા.ત. 'દીપનિર્વાણ '-દર્શ'ક) એવી સંત્રા વપરાય છે. લે ગર એક સ્પષ્ટતા કરે છે કે, સત્ય દર્શાવલું એ કળાના ધર્મ છે. અર્થાત કળા તાન આપે છે, આ તાન સામાન્યનું હોય કે વિશેષનું હોય, એ આપણને વિચારના સ્તરે મૂકા આપે છે અને મૂકા આપે તા જ એ કળા. લેંગર એ વાત ઉપર ભાર મુકે છે કે આ કલા-કતિએ જીવનના પ્રશ્નોના જે ઉત્તર આપે છે એ સામાન્ય ઉત્તરા નથી હોતા, તે લીકિક પ્રમાણા અને પુરાવાઓની પેલે પાર જાય એવા હૈાય છે અને છુહિતે એ દ્વારા સમાધાન મળે જ એવું નથી

## **ક્લાવિભાવનાર્મા સ્વાયત્તતા** : સુસાન ક્ષે"મર

204

હોતું. મળે પહ્યુ કયાં**થી સ**ંદિગ્ધતાએ**ાની સૃષ્ટિ ઉત્તની થ**ઈ હોય ત્યાં? અર્થાત્ લેંગર એવી ખાેટી આશાએા બધાવતાં ન**થી જ. સુ**ખાળવા સમાધનની તા વાત જ કયાં રહી?

લેંગરની તુલના બાંઝાં કટ સાથે કરી શકાય: બન્ને માતે છે કે (૧) કલ્પકૃતિ આભાસરૂપ છે (૨) કલ્પકૃતિના સંદર્ભમાં અસ્તિત્વમાં રહેલી વસ્તુઓના વ્યવહારુ ઉપયોગ કરવા અયાગ્ય અને અનુચિત છે. લેંગર જુદાં કયાં પડે છે: કલ્પસ્વાદ એ લેંગરના મતે ત્રાનના અનુભવ છે. ત્રાનની વાત આવે એટલે કાંએ તરત યાદ આવે: બન્ને માને છે કે (૧) કલ્પકૃતિ વસ્તુના વિશિષ્ટ દાનમાંથા જન્મે છે. (૨) એમાં રહેલું ત્રાન શાસ્ત્રના કે ઇતિહાસના ત્રાન કરતાં વિશિષ્ટ છે. લેંગરના મહત્વના ઉમેરા એ છે કે, કલાના અનુભવ જ અલૌકિક છે. કળાના સિદ્ધાન્તની સાચા પરીક્ષા સાહિત્યના ક્ષેત્રમાં થાય છે. ઉદાહરણરૂપે ટ્રેજેડીની ચર્ચા આગળ થઈ ગઈ. તેથા જ હર્ભાઈ રીડ અભિપ્રાય આપે છે કે, " For the first time we have a Theory which accounts satisfactory for all forms of art and all art forms "—અર્થાત કળાના ક્ષેત્રમાં પહેલી વાર એવા સિદ્ધાન્ત મળે છે, જેમાં કળાના રૂપવિશેષો વિશે અને કળાનાં રૂપો વિશે સંતોષજનક હિસાળ મળે છે. આ હિસાળ તરીકે પુરાકલ્પન અને પ્રતીકના મુદ્દા લઇ શકાય.

પુરાકલ્પન ( Myth )ની વ્યાખ્યા વિશ્વકોશમાં મળે છે: મનુષ્યને કે દેવી મનુષ્યને તાકતી જડા રહસ્યવાળી વાર્તા કે વાર્તાનું સંકુલ. પશ્ચિમી જગતમાં આના આધુનિક અભ્યાસીઓ કાસિરેટ, મેસિનાવસ્કા તથા લેગર પ્રખ્યાત છે. માનવચેતનના સ્વાયત્ત રૂપ તરીકે પુરાકલ્પનને આ વિદ્વાનો ઘટાવે છે. આ આદિમતા એક શક્તિ છે, એક શ્રદ્ધા છે અને માનવસ'સ્કૃતિનું પહેલું પગલું છે: આ દે:રને લેગર જ્ઞાન → તત્ત્વજ્ઞાન ભણી લ'ળાવે છે. સમાજ અને સામાજિક ચેતના તરફ પુરાકલ્પનને સાંકળવામાં લેગર મોલિક સાહસ દાખવે છે એ ધ્યાનાર્લ છે. એ કહે છે કે, દેવ, માનવ આદિમાનવ સાથે સ'કળાયેલ ક્યાકાયડો કે ઉત્સવો દ્વારા કાંઇક ' ફ્યાન ' સ્ફુરે છે અને એના ઉપયોગ સર્જક વિશિષ્ટ કરે છે. એમના શબ્દોમાં વાંચીએ :

"What the special mode of expression is and how serviceable expression it is for saying what the author wants to say...

—અર્થાત સજેક સ્વયં શું કહે છે, કહેવા માંગે છે, એ સમજવામાં કામ આવે એવું આ અભિવ્યક્તિનું રૂપ (પુરાકલ્પન) છે, કહેા કે, ક'ઈક વિશિષ્ટ વળાંક પણ છે. આ વિશિષ્ટ વળાંકના ઉદ્દેગમ છે ભાષા અને સુસાન લેંગર ભાષાનાં પ્રખર પુરસ્કર્તા છે. એ આગળ કહે છે:

'In poetic events (like mythology) the element of brute fact is illusory, the stamp of language makes the whole thing...

—અર્થાત (પુરાકલ્પન જેવાં) કવિગત આયુધા પરત્વે ચાંખીચટ હકીકત છે કે એ (પ્રદેશા) ભ્રામક અને ઘૂંધળા જ છે, આખી ચીજ જે બનાવે છે તે તા છે કવિની ભાષા, કવિભાષાની મુદ્રા. આ મુદ્રા શેમાં રહી છે: ધુમ્મસને વાચા આપે, અધકારને મ્હેં કતા બનાવે, પવનને મખમલી પાત અપાવે, કત્યાદિ. પછી જમાનેજમાને કે કવિએ પસંદગીઓ તા બદલાયા કરે, દા.ત. અજગરને બદલે થિયેટર આવે. સુસાન લેંગર આ થિયેટરને ખુશી ખુશીથી 'The stamp of language' કહેવાનું પસંદ કરે: અલબત્ત આ અનુમાન છે,

હ**રીશ પ**ેડિત

₹ 🌢 💲 .

વિલિયમ સેમ્પસન, ફીલીપ વ્હીબરાઈટ, મિલ્ટન મરે તથા સુસાન લેંગર; આ સૌ લાષા શક્તિ પરત્વે પુરાકલ્પનને ભારપૂર્વંક તપાસે છે અને સ્વીકારે છે. આ સૌને પુરાણામાં રસ છે, અવનવાં અનુભવા/સ વેદના/વિચારા એમાં વેરવિખેર પડ્યાં છે તે કારણે સર્જંક શું કરે છે? લેંગર કહે છે, એ સાદશ્યો ઊભાં કરે છે, સ દિગ્ધતાઓ જન્માવે છે, સાહચર્યો પ્રગટાવે છે ને એ રીતે જગતનું રહસ્ય ઊભુ કરે છે, કહા કે રહસ્યનું જગત ઊભુ કરે છે ને એમાં એનું હિથવાર છે મેટાફર. આપણા વૈદિક વારસાને યાદ કરીએ તા મેટાફરનું જવલ ત ઉદાહરણ મળશે:

उत त्वः पश्यम् न ददर्श वाचम् उत त्व: शृण्वम् न शृणोत्येनाम् । उती तु अस्में तन्वं वि संस्त्रे जायेव पत्य उशती सुवासाः॥ (ऋऽवेद, १०/७१/४)

—(આ એ દિવ્ય વાણી છે, જેને કેટલાંક નોઇ પરન્તુ જાણી નહિ, કેટલાંક એને સાંભળી પરન્તુ સમજ્યા નહિ, (પરિણામે) એ એવી નવવધૂ બની રહી, જે પસંદ કરેલા પુરુષ (= પતિ) આગળ જ પ્રગટ થાય.)

અહીં વાક માટે કવિએ વધુના મેંટાકર યાજિયા: સ'ભવ છે શ્રોક જગતમાં આ કક્ષાના સર્જ'ક Muse નામની દેવીના એવા જ પ્રેરકઉત્તેજક અ'શ પણ પસ'દ કરે. કહેવું છે કવિને આ—' ભાષા આકાશમાં દેખાઈ', કવિની ભાષામુદ્રા લાક્ષાણિક શબ્દ લીભવને આવા અલીકિક દશ્ય માટે ખર્ચી ના કાઢે તા એ કવિ શાના ? લેંગર અભિવ્યક્તિને જે 'Special mode'— આપવાની વાત કરે છે તે આ. લેંગરના આ મુદ્દાને તા મુરેશ જેશી એટલી હદે લંખાવે છે કે, '...... જો તમે આ રીતે તમારી ચેતનાને પાષણ નહીં આપા, એનાં પરિમાણાને નહિ વિસ્તારા તા વામે ધામે વિધાલટ યાર નાલેજ યુ વિલ સ્લિપ ઇન–એક્સિસ્ટન્સ......' (આત્મનેપદી, સરેશ જોશી, પૂ. 105)—ચેતનાના મદો સરેશીય હોઈ શકે.

લે ગરના બીજી સ્થાપના છે કે; આપણને કોરા અનુભવ થતા જ નથી, રંગાયેલા કે સંસ્કાર પામેલા અનુભવ થાય છે. સંસ્કાર પામવાની પ્રક્રિયાનું એક પરિમાણ છે એમની દાષ્ટએ પ્રતીક. આ વાત તેઓ 'An introduction to symbolic logic' (p. 23–24)માં કરે છે: અન્ય પુસ્તકામાં પણ વેરવિખેર મળશે—

- 9 It is sucked in to the stream of symbols which constitutes a human mind.
- Ritual is essentially the active termination of a symbolic transformation of experience.
- 3 Symbols are not proxy for their objects but the vehicles for the conception of objects.
- y "In the fundamental notion of symbolism, we have the keynote of all human problems,"

## કલાવિભાવનામાં સ્વાયત્તતા : સુસાન ક્ષે'ગર

209

લે ગરનાં પુસ્તકોને આધારે 'symbol'નાં ઉપર્યું ક્ત વિધાના વિચારીએ તા સમજાશે કે પ્રતીક એમના દિષ્ટિએ કેટલું બધું મહત્ત્વ ધરાવે છે? એક જગાએ તે પ્રતીકના અર્થ વિભાવના (Conception) પણ આપે છે, દા. ત. કરતું એ એક વિભાવના છે, એ પછીથી આવે, પહેલાં મનુષ્યે પ્રહા અને ઉપપ્રહાને કરતા જોયા (પોતાની ધરી ઉપર કે અન્ય પ્રહની કરતે) અને એને આધારે કરતા રહેવાનું પ્રતીક ઉદ્દલવ્યું. સૂર્યને આપણે ત્યાં પ્રતીક માન્યો–ગતિના, ઋષિએ તેથી જ કહ્યું, 'જુએ આ દેવાનું કાવ્ય, જે કરતું રહે છે, નથી જીર્ણ થતું કે નથી અવસાન પામતું.' સુંદરમ જેવા 'અહા પૃથ્વીમૈયા' ગાય છે તે આવા જ કોઈ ગતિમતિના સંદર્ભમાં, એ સ્પષ્ટ થશે.

લેગરના પ્રતીક વિશેના રસભર્યો મુદ્દો એ છે કે, કલા એ ભાવની રચનાનું પ્રતીક છે. આગળ એ ઉમેરે છે કે, ચિત્ર જોવા માટે, સંગીત સાંભળવા માટે તેમ કલાકૃતિ આભાસ (= Illusion નહિ) ઉત્પન્ન કરવા માટે છે. આભાસ એટલે બ્રમ નહિ, પરંતુ સંદિગ્ધતાઓ, શક્યતાએ, સમસ્યાએ (અને કદાચ વિવાદા પણ ઉમેરીએ) અને હા, એનું પરિણામ તા આનન્દ જ. ભારપૂર્વક એ કહે છે કે આનંદ. લેંગર ઉદાહરણ પણ આપે છે શેક્સિપયરના હૈમ્લેટનું. હેમ્લેટ એક પ્રતીક છે, એ વ્યક્ત કરવા કવિ માત્ર, પ્રસંગ, પરિસ્થિતિ વગેરેની મદદ લે છે. અર્થ કવિના મનમાં રહેલા છે એની ના નથી પરંતુ એના ભાવકે ભાવક અલગ અલગ અર્થો થાય તા જ, ત્યાં જ એની મજ છે. હેમ્લેટ વિશે વિવાદ થયા કે લઈ, સારા માણસના જીવનમાં દુ:ખ કેમ આવે છે ? એ ભૂલ છે, ઈરાદાપૂર્વકનું કૃત્ય છે, દેવ છે, અકસ્માત છે, શું છે, શું હોઈ શકે, કવિને શું અભિપ્રેત હશે, અરે, અમને આવું લાગ્યું, વગેરે. તા આ અનેક—અર્થત્વ એ પ્રતીકનું પરાક્રમ છે અને એનાં ગુણગાન લેંગરે મન મૂકીને ગાયાં છે.

સંગીત ઉપર તે લેંગર પ્રસન્ન છે. એ કહે છે કે સંગીતકાર ભાવનાં રૂપાનું ' આન' કરાવે છે. આ ત્રાનની પ્રક્રિયા આવી હશે : સંગીતનાં અલગ અલગ ઘટકો છે. એ ઘટકો (સારેગમ)ની રચનાને પરિષ્ણામે આપણને ભાવભર્યો અનુભવ થાય છે, એ અનુભવનું રૂપ એ ત્રાનના વિષય ખને છે—દા.ત. વર્ષાત્રદ્ભને ખ્યાલમાં રાખીને નરસિંહે કરા નમૂના રજા કર્યો હશે કે તાનસેને કયા રચના સાંભળી હશે એ જે તે અભ્યાસીને મન ત્રાનના વિષય છે પણ એની સપ્તકની મધુરતા તા ભાવભર્યો અનુભવ કરાવે છે— એમાં શબ્દની જરૂર નથી અને અરે, અર્થની યે જરૂર નથી મન મસ્ત દ્ભા તળ કર્યું ખાલે તે આ દશા. બાકી નરસિંહની મૂળ વસ્તુ અકલ્પ્ય અદશ્ય અને તાનારીરીની યે અમૂર્ત; ચૈત-યની એ લીલા જોવા જાણવા જઇ શકાય પણ નહિં! લેંગર જે મહિમા કહે છે તે આવી (સંગીત જેવી) કળાના પ્રત્યેક ઘટકનું ઘટકના ગુણાનું, એ ગુણા વચ્ચે રહેલા સંવાદી સંખંધાનું : સંયોગોનું સંનિધાન—એ થાય કે સચવાય તા કળા પરિપૃર્ણ પ્રતીક બની રહે. અલબત્તા લેંગર ચિક્ક (Sign.) અને પ્રતીક (Symbol) વચ્ચે બેદ કરે જ છે. ઘટડી વાગે અને ખારાક આવે, એવા પ્રયોગ પરથી એ ઘટડીને કૃતરાના સંદર્ભમાં ચિક્ક માને છે પરાંતુ પ્રતીક તા જન્મે છે જ ક્લાકારના વિચારમાંથી અને વિરમે છે ભાવકના વિવાદ ભણી : ચિટલું સ્વાતંત્ર્યે તા ખર્ફ જ અને એટલેસ્તા સ્વાયત્તાના શિખરે

હશીશ પ'ડિંત

લેંગર કલાપદાર્થને આરૂઢ અને અચલપ્રતિષ્ઠ બનાવી શક્યાં છે. વિવાદપ્રેરક પચ્ચુ એ બન્યાં હોય : તેમ છતાં એસ્થેટિક્સની પર પરાને લાભ થયાે છે. ×

## સ દભ<sup>્</sup>સૂચિ

- ૧ "ક્રાવ્યમાં શબ્દ": લે. ડાૅ. ભાયાણી હરિવલ્લભ, પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૬૮, પૃ. ન'. ૧૪૬, ૧૫૪, પ્રકા. આર. આર. શેઠ, મુંબઇ–૨. મૃલ્ય રૂ. ૬/૫૦ પૈ.
- ર સુરેસ જોશાથા સુરેશ **જો**શા, લે. ડૉ. શાહ સુમન, પૂ. નં. પર, ૭૮૨, આવૃત્તિ પ્રથમ, ૧૯૭૮, પ્ર. કુમકુમ પ્રકાશન, અમદાવાદ–૧. કિં. રૂ. ૧૦/–
- ૩ સાહિસમાં આધુનિકતા–ડા. શાહ સમન, પ્રકા. ગુજરાત યુનિવર્સિટી, અમદાવાદ. પ્−પ૧, પ્ર.આ. ૧૯૮૮, મૂલ્ય રા. ૩૦/−
- ૪ સૌ દર્યમાં સા— લે. પાટલાકર રા.ભા. અનુ— ડા. દલાલ સુરેશ, ડા. મહેતા જયા, ડા. દવે જશવંતી, પ્રકા. એસ.એન.ડી.ટી. યુનિવિસિટી, આવૃત્તિ પ્રથમ, ૧૯૮૫, ટિપ્પલ્ય, પ્-પલ્ય-૯૩, પ્-પલ્ય-૯૧, મૂલ્ય ર. ૧૪૫/૦૦.
- પ એ ડિક્ષ્તેરી એાક મેાડર્ન ક્રિટિકલ ટર્મ્સ, સં. કાઉલર રાજર, ૫-૦૮, (પેટર મેસર) સુધારેલી આવૃત્તિ, હિટબ, ફટલેજ એન્ડ કેગન પાલ લિમિટેડ, લંડન. મૂલ્ય–ડાલર ૧૨–૫૦.
- ક આત્મને પદી—ડાૅ. જોશી સુરેશ, સંડાૅ. શાહ સુમન, ( સુરેશ જોશીની મુલાકાતાના સંચય ) આવૃત્તિ પ્રથમ, ૧૯૮૭, પ્રકા. પાર્શ્વ પ્રકાશન, અમદાવાદ. પ્ર–૧૦ મૂલ્ય રૂ. ૩૫/૦૦
- હ કાવ્ય વિવેચનની સમસ્યાએ ડા. પંચાલ શિરીષ, આવૃત્તિ પ્રથમ, ૧૯૮૫, ૫-૧૬૬, પ્રકા-ક્ષિતિજ સંશાધન કેન્દ્ર, મુંબઈ. મૃલ્ય રા. ૪૫/–
- ૮ વિવેચનના વિધિ-લે: શર્મા રાધેશ્વામ, પ્-૧૩, પ્રકા-પાતે. વિક્રેતા, રન્નાદે પ્રકાશન, અમદાવાદ આવૃત્તિ પ્રથમ, ૧૯૯૩. મૃલ્ય ર. પર/૦૦.

<sup>×</sup> ઋષ્યુસ્વીકાર: ડૉ. મશકુરઅલી રીયદ, પ્રાક્રેસર, અંગ્રેજ વિલાગ, સરકારી વિનયન કોલેજ, માંધીનગર.

# લિપિ અંગેના કેટલાક મિથ્યા વિવાદા

## निशीय नटपर ध्रुप \*

કહ્યું છે તે, તુષ્કે તુષ્કે મર્તિમિજ્ઞા! એક જ વસ્તુતે મૂલવવાના સૌતા પાતપાતાના દષ્ટિ-કોષ્યું હોય છે. પરિષામે વિવાદા જન્મે છે. એ વિવાદાથી સમાન્ત્રેપયાગી સત્યાની તારવણી થાય ત્યારે એ વિવાદા એક સર્જનાત્મક ભૂમિકા ભજવે છે. ત્યારે વાસ્તવમાં એ વિવાદ નથી રહેતા, સંવાદમાં જ રૂપાન્તર પામે છે.

પણ અનેક ક્ષેત્રોમાં એવા પણ વિવાદા દ્વાય છે જે કોઇ સર્જનાત્મક ભૂમિકા નથી લજવતા. એ કેવળ ઉપર ઉપરથી વિચાર કરીતે નિશ્ચિત અભિષ્નાથા બાંધી લેવાતે પરિણામે ઉપજેલા વિવાદા દેશ છે. ગુજરાતી લિપિ અને ન્નેડણીના ક્ષેત્રમાં તા એટલા બધા વિવાદા છે કે એમાં કોઇ સ'વાદિતા ઉપજ શંક કે કેમ એ વિષે પણ શંકા રહે છે. એમાંના કેટલાક તા છેક મિથ્યા જણાય છે. એવા કેટલાક મિથ્યા વિવાદા વિષે થોડું વિચારીએ.

તાજેતરમાં મુનિષ્ઠી હિતવિજયજીવિરચિત " ભેડાક્ષર-વિચાર" નામનું આકર્ષક પુસ્તક વાંચવામાં આવ્યું. એમાં આપણી લિપિમાં સન્માનિત અનેક્રાનેક અટપટા જોડાક્ષરાની વિસ્તૃત્ હ્યાવટ કરવામાં આવી છે. સાથે જ અનેક વિદ્વાનાના પરસ્પર વિરાધી મતા પશ્ પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યા છે. એમાં આ વિવાદાની ઝલક મળા રહેશે.

પહેલા વિવાદ સ્વરા અને સ્વરચિક્ષો અંગેના ં. ઇ-ઇ-ઉ-શ-ઋને બદલે અ-ઓ-અ-અ-અ એમ લખી શકાય કે નહિ ? આ સમજવા માટે આપણે ભારતીય લિપિવ્યવસ્થાના ઉદ્દેગમ-કાળ સુધી જવું પડશે. આખાય ભારતવર્ષમાં પહેલાં એક જ લિપિ મુખ્યત્વે વપરાતી. એ ખાક્ષો તરીકે એાળખાય છે. અરખી-કારસી અને રામનને છાડીને આપણા દેશની લગભગ બધા જ આધુનિક લિપિઓની જન્મદાત્રી આ ખાક્ષી લિપિ જ છે.

લિપિ અસ્તિત્વમાં આવી એની પહેલાં પણ વર્ષુ, અક્ષર, શબ્દ, વાક્ય વગેરે સંતાઓ અને એમની વ્યાપ્યાઓ ઘડાઈ ચૂકા હતી. દરેક અખંડ મૂળધ્વનિ, એટલે કે એવા ધ્વનિ કે જેની અન્દર બીજા કોઈ પણ ધ્વનિ દાવાના આભાસ કાનાને ન થાય, એટલે જ વર્ષુ. એ મુજબ અ—આ-ક્—ખ્ વગેરે આકૃતિઓ દારા વ્યક્ત થતા ધ્વનિઓ વર્ષે છે. પૃષ્કુ એ-ઓ-સ-ત્ર મૂળવર્ણા નથી, કારણ કે એ દરેકના ઉચ્ચારમાં બે ધ્વનિઓ દોવાના સ્પષ્ટ આભાસ શ્રોત્રેન્દ્રિયોને થાય છે.

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય'**, પુ. ૨૯ અ'ક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા−જન્મા**થમી અ**'ક, એપ્રિ**લ**−મોગ**ક ૧૯**ફુલ પૂ. ૨૦૯–૨૨૨.

<sup>\*</sup> અમૃતા પરિચારિણી, મુ. બ્રુવનેશ્વર, પા. વરસે, તા. રાહા, જિ. રાયગઢ, મહારાષ્ટ્ર (402 116).

<sup>\*</sup> પ્રેષક: ગમછલાઈ પટેલ, ધીકાંટા, વડનથર. ( ૩૮૪ ક્રયપ ). સ્વા. ૧૧

નિશીથ નટવર ધ્રવ

વર્ણોના ખે મુખ્ય પ્રકાર છે: સ્વર અને વ્યંજન. स्वृ = અવાજ કરવા એ ધાતુ પરથી સ્વર શબ્દ સધાયા છે. ફેફસાંમાંથા નીકળીને નાદતન્ત્રીઓમાં કમ્પન ®પજાવી કોઈ પણ અંતરાય વગર નિર્ગત થતા ધ્વનિ તે સ્વર્ટ સ્વતન્ત્ર છે, બીજા કોઈ પણ ધ્વનિની સહાય વગર પણ હવ્યરિત થવા સમર્થ છે. માટે જ કહ્યું છે કે स्वयम् राजन्ते इति स्वराः। અ-આ-ઇ-ઉ વગેરે સ્વર્ટે છે.

પણ અન્ય વર્ણાને પ્રકટ થવા ખીજા ધ્વનિના આધાર લેવા પડે છે. દા. ત. 'ફ' તે કઈ રીતે ખોલાય! અ + ફ = અફ કે ફ + અ = ક એ રીતે જ આ ધ્વનિ પ્રકટ થાય. વ્યક્ત થવા વિશેષ ઓજણ જોઈએ એટલે જે આવા વર્ણો વ્ય'જન (वि + अञ्जन) કહેવાય છે. ફ થી ળ્ સુધીના વર્ણો વ્ય'જનો છે.

પોતાની મેળ ઉચ્ચિતિ થઇ શકે એવી અલ્પતમ શ્રુતિ તે અક્ષર છે. (ઇંબ્લિશમાં Syllable). 'અફ' કે 'ક' માંથી 'એ ' કાઢી નાખા, તા શેષ રહેલા 'ફ' એકલા ખાલી શકાતા નથી, એના ક્ષર થાય છે. માટે જ એ અક્ષર નથી, કેવળ મૂળવર્ષ્યું છે. આમ અક્ષરમાં સ્વરનું હોવું અનિવાર્ય છે. દરેક સ્વર અખ્યું મૂળ ધ્વનિ હોવાથી વર્ષ્યું તા છે જ, પણ સ્વતન્ત્ર રીતે ઉચ્ચરિત થવાને સમર્થ હોવાથી અક્ષર પણ છે. અફ અને ક બન્ને દ્વિણી અક્ષરા છે. અક એ હલન્ત કે વ્યજનાન્ત અક્ષર છે, જેને ઇંબ્લિશમાં Closed Syllable કહેવાય છે. ક એ અજન્ત કે સ્વરાન્ત અક્ષર છે જેને ઇંબ્લિશમાં open syllable કહેવાય છે.

છેક આરમ્ભથી જ આપણા તેજસ્વી પૂર્વ જોએ લિપિમાં એક તક બહ વાક્પ્રતિબિમ્બક વ્યવસ્થાનું નિર્માણ કરી લીધું હતું. દરેક વર્ણ માટે એક સ્વતન્ત્ર લિપિમાં દેત ફાળવવામાં ઓંવ્યો. વ્યંજન ઉચ્ચારણમાં સ્વતન્ત્ર નથી, તેમજ આપણી લિપિમાં પણ સ્વતન્ત્ર બતાડાતો નથા. આપણી દરેક લિપિમાંની મૂળાકૃતિ અ—કારયુક્ત જ હોય છે. 'અ' આદ્ય વર્ણ છે, અને આદ્ય અક્ષર પણ છે. માટે જ 'મૂળાક્ષર 'માં 'અ' નિહિત રાખીને જ લિપિસ કેતાનું નિર્માણ થયું.

જિલ્લા માળા ' ખતાડીએ ત્યારે સ્વરાની આકૃતિઓ થયાવત રહે, પણ વ્યંજનાની આકૃતિઓ તો ખાડી જ ખતાડી જે એક સમજી શકાશે. પણ ' મૂળાક્ષરા ' ખતાડીએ ત્યારે સ્વરાની આકૃતિઓ તો ખાડી જ ખતાડવી જોઈએ. પણ ' મૂળાક્ષરા ' ખતાડીએ ત્યારે સ્વરાની આકૃતિઓ યથાવત રહે જ , પણ ધ્યંજનાની આકૃતિઓ તો અ-કારસુકત જ ખતાડવી જોઈએ.

વર્ષું અને અક્ષર એ ઉચ્ચરિત ધ્વનિનાં એકમાં છે, લિપિનાં નહિ. પણ પરિભાષા અગેના ઢીલા ધારણને લીધે લિપિમાં પ્રયુક્ત મૂળાકૃતિઓને પણ આપણે 'અક્ષર' કહીએ છોએ. પરિભાષો પ્રયુક્ત મૂળાકૃતિઓને પણ અતાડાય છે! ખીજે જ શ્વાસે 'કત'ને એક જ અક્ષર પણ ગણીએ છીએ!

આ પાર્ધ ભૂતે આધારે આપણે સ્વરમાળા અને એનું લિપિસ્થીકરણ સમજીએ. કોઇ પણ જાતના પૂર્ણ કે આશિક અન્તસ્થય વગર ઉત્પન્ન થતો સ્વર તે એ છે. 'અ' એ આદ્ય વર્ષ

## લિપિ અ'ત્રેના કેટલાક મિથ્યા વિવાદા

2.19

છે, મૂળ અક્ષર છે. આન્તરરાષ્ટ્રીય ધ્વતિઆધારિત વર્ષુ માળા (International phonetic alphabet: 1 P A)માં પણ 'અ' તે neutral vowel કહેવાય છે અતે 'ə' એમ ઊલટા e દ્વારા સૂચવાય છે.

આ મૂળ સ્વરના ઉચ્ચાર જોડે જિહ્લાગ્ર તાલુ તરફ ઊંઠે, પણ એના સ્પર્શન કરે, ત્યારે જે આંશિક અન્તરાય થાય તેનાથી 'અ'નું સ્વરૂપ કરી જાય છે. એ 'ઇ'માં રૂપાંતરિત થઇ જોઈ છે. આપણે ગુજરાતીમાં આ સ્વરનું ચિક્ષ 'િ' રાખ્યું છે. આ ચિક્ષ કેવળ વ્યંજન જોડે જ વાપરી શકાય, સ્વર સાથે નહિ એવા આગ્રહને વશ થઇને 'િઅ' અશુદ્ધે ગણાય છે.

હવે આપણી લિપિમાં પાણ કે દરડ એ 'અ'-કારના પ્રતિનિધિ છે. દા. ત. સ = ૨ + 1 = મ + અ. હવે જ્યારે મુમાં ઇ ભેળવીએ છીએ, તારે મિ કે રિ ચાર્કુ લખીએ છીએ? આપણે સિ એમ જ લખીએ છીએ. એમાં અ-કાર દરડના રૂપે અનાયાસે હાજર છે જ. હંક્ષ્મિકતમાં 'િ'એ તાલવ્ય સ્વરાચ્ચારણ પ્રક્રિયાનું ચિક્ષ છે. એટલે 'અ '= 'અ' પર તાલવ્ય પ્રક્રિયાનું દારા ઉપજતો સ્વર = ઇ છે, એ સુસ્પષ્ટ છે. 'ઇ'ને બદલે 'અિ'એમ લખા, તા જ મુને અ = સ, અને મુ + અ = સિ એમ સમજવું આસાન થઇ જાય છે.

'અ'ના ઉચ્ચાર સાથે જીલ મૂર્ધા તરફ પ્રયાભુ કરે, પણ એને સ્પર્શ નહિ, ત્યારે જાના થતા આશિક અન્તરાયને પરિભામે 'અ'નું સ્વરૂપ ખદલાઈ ને 'ઋ ' ઉત્પન્ન થાય છે. આ ઉચ્ચારણ પ્રક્રિયા ઘણાં વર્ષોથી ભારતીય કર્ષ્ઠોમાંથી લુપ્ત થઇ ગઇ છે. પરિભામે એના ઉચ્ચાર અલગ અલગ ભાષાઓમાં ર–રિ--રે જેવા થાય છે. આ સ્વરનું ચિક્ષ ગુજરાતી અને દેવનાગરી લિપિમાં છે. દર્પક હોય એવા વર્ણોમાં આ ચિક્ષ દર્પકને જ લગાડવામાં આવે છે. સુર્મ ઋક્ષ્ય સ્કૃષ્ટ સ્કૃષ્ટ એમ નથી દેખાડાતો, સુ એમ જ દેખાડાય છે.

એટલે 'તે' એ મુર્ધન્ય સ્વરાચ્ચારણ પ્રક્રિયાનું સૂચક ચિક્ષ છે. એ = 'અ' પર મૂર્ધન્ય પ્રક્રિયા દ્વારા ઊપજતા સ્વર = ઋ એવા અર્થ થાય છે. ઋ તે બદલે એ લેખી, તા જે સ્+અ = સ, સ્+અ = સિ, અને સ્+એ = સ્ એમ સમજવું છુદ્વિગમ્ય થાય.

હવે ગુજરાતી લિપિમાં દેવનાગરી દ ની આકૃતિને ખંદલે દ એવી આકૃતિ પ્રેયુક્ત છે દ દ + ઋ = દ થાય, એ જ રીતે દ + ઋ = દ થાય એ વાત દીવા જેવી ચાપ્પ્પી છે. દેવનાગરીમાં દ ને બદલે દ એવું રૂપ પણ પ્રચલિત હતું, એનું જ શિરારે ખાવિલા છું રૂપ દ ગુજરાતીમાં પ્રચલિત છે. દ માં ઋ-કાર હોવાની કાઇ પ્રતીતિ થતી નથી, માટે આવું રૂપ ગુજરાતી લિપિમાં અસ્વીકાર્ય ગણાય. દ લખવાની સગવડ છે જ. દ + દ = દ થાય એ જ રીતે દ્ + દ = દ કરાય એવા કોઇક તકેથી દ દ + દ ના સન્દર્ભે પણ વપશ્ય છે જે સર્વે કા અગઢ છે

છતાં એક ઉપયોગી સૂચન છે. ભાંગ્લા લિપિમાં અુ-કારનું ચિદ્ધ ર એવું છે. વાસ્તવમાં ક્ર 'ઋ 'ને સમ્બન્ધ 'ર ' સાથે છે એની સ્મૃત્તિરૂપે આ 'ર 'ની ત્યાકૃતિને મળતું ચિદ્ધ ર વધું શાસ્ત્રીય છે. ગુજરાતી લિપિ પૂરતુંુ ને બદલે ર એ ચિદ્ધ સ્વીકારી લઈએ, તે⊨ ને બદલે ુફેક અને દ્દને બદલ દ્દલખી શકાય!

નિશીય તહેવર છેવ

એ જ રીતે અ'ના ઉચ્ચાર સાથે જ છલ ઉપલા જડળાના આગલા બે દાંત સુધી ઊઠે પહ્યું એને સ્પર્શ નહિ જ, સારે એક દન્તય સ્વર પહ્યું ઉપજ શકે છે. આ પ્રક્રિયા અને સ્વર તો ઘણા પ્રાચીન કાળથી જ લુપ્ત થઇ ગયાં છે. જ્યારે સંસ્કૃત ભાષા દેવનાગરી લિપિમાં લખાવા માંડી, સારે આ સ્વરને સૃચિત કરવા કોઇ નવા લિપિસંકત બનાવવામાં ન આવ્યા. એનો ઉચ્ચાર શ્રૃં જેવા કરવાના આદેશરૂપે જ જ એ જ સંગ્રા વાપરવામાં આવી. ' જેડાક્ષર વિચાર 'માં એક વિદ્વાને એવા મત દર્શાવ્યો છે કે સંસ્કૃતમાં શૃ=શ્ર્મ એવા અર્થ નથી, પહ્યું એ પેલા દન્સ સ્વરના જ વર્ણ સંકેત છે. પહ્યું આ તો ભ્રમણા જ છે, કારણ કે દેવનાગરી લિપિના વિકાસની ઘણી પહેલાં જ એ સ્વર નાશ પામ્યા હતા. લિપિયરત્વે તો શૃ=શ્ર્—જ્ઞ જ છે એ સ્પષ્ટ છે.

ખાસ તેંધવા જેવું તો એ છે કે બધી જ મુખ્ય ભારતીય લિપિઓમાં આ સ્વર એક સ્વતન્ત્ર આકૃતિ દ્વારા બતાડાય છે, તે તે લિપિમાંની 'લ'ની આકૃતિ સાથે તે તે લિપિનું 'ઋ '–કારનું સ્વરચિક્ષ પ્રયોજીને નહિ. મૂળ લિપિમાં પંચુ એના સ્વતન્ત્ર લિપિસ'કેત હતા. એક દેવનાગરી અને ગુજરાતીમાં જ આ રીતની અશુદ્ધિ નભાવી લેવાઇ છે. હવે આ સ્વરના સગ્ળન્ધ દન્ત્ય લ સાથે છે એની સ્મૃતિફપે એને અલુ (ઝૂ) એવા સ'કેત દ્વારા વ્યક્ત કરવા એઈએ.

ક્ + ૠૂ=લ્લું થશે, તે તેના લચ્ચાર ક્લ જેવા થશે એવા દલીલ થઇ શંક, પહ્યું એ આધાર-વિદ્વાણા છે. જે લચ્ચાર જ લુપ્ત થઇ ગયા છે એને માટે તે શા વિવાદ! દૃ લખીને ગુજરાતીમાં લચ્ચાર તા દ જેવા દ્રદ જ કરાય છે તે! વળા આધુનિક લિપિમાં જોડાક્ષરાના અંગભૂત વર્ષો હપરનાએ નહિ પહ્યું આગળપાં અળ મૂકવાનું જ લેધ મનાચું છે. વળા જ અને જું એ બન્ને સ્વરા કેવળ વ્યાકરણમાં શાસ્ત્રીય ચર્ચા પૂરતા સીમિત છે. એમાંના અ તો અનેક શબ્દોમાં લેખન પૂરતા તા વપરાય પણ છે. આ તો ખુદ સંસ્કૃતમાં પણ કેવળ ક્લૃપ્ ધાતુ પરથી બનતા શબ્દોમાં બચ્ચા છે. આવા શબ્દો તા આપણે વાપરવાની જરૂર પણ નથી.

છેલ્લે, જીલની કોઇ પણ તાંધવાત્ર હાલચાલ વગર કેવળ હોઠોને ગાળાકાર રાખીને 'અ'ના ા ચારમાં જે આંશિક અન્તરાય ભાષા થાય છે, એનાથી ' ઉ ' મળે છે. આ એપષ્ઠ્ય સ્વરાચ્ચારણ પ્રક્રિયાનું સ્વરચિક્ષ ૭ છે, જે ક્લડવાળા વર્ણમાં તા કલ્ડને જ લગાડાય છે, જેમ કે સુ. આમ અુ≕ 'અ' પર એપષ્ઠ્ય પ્રક્રિયા દ્વારા ભપજાવામાં આવતા સ્વર≕ઉ છે એમ સમજવાનું છે.

આમ આપણા પ્રાથમિક પાંચ સ્વરા એમના ઉચ્ચારસ્થાનીય અનુક્રમ મુજબ અ-અ-અ-અ-અ-અ-એ છે. આ દરેક પ્રાથમિક સ્વર સાથે ધાસમાં 'અ' ખે'ચવાની પ્રક્રિયાને ગુણવિધાન કહેવાય છે, અને એના દ્વારા પ્રાપ્ત થતા સ્વરા ગુણસ્વરા કહેવાય છે. આ દરિએ 'અ'ના ગુણસ્વર 'એ 'છે, અને 'એ 'ના ગુણસ્વર 'એ 'છે. એ-એ ખનને સન્ધિસ્વર પણ કહેવાય છે. એનો અર્થ એટલા જ, કે એના ઉચ્ચારણમાં બે પ્રક્રિયાની સ'ધિ થાય છે. 'એ 'ના ઉચ્ચારણમાં 'અ' અને 'આ 'ના ઉચ્ચારણ પ્રક્રિયાઓની સ'ધિ થાય છે, અને 'ઓ 'ના ઉચ્ચારણમાં 'અ' અને 'આ 'ની ઉચ્ચારણ પ્રક્રિયાઓની સ'ધિ થાય છે. એના અર્થ એ છે કે

## લિપિ અ<sup>4</sup>મેના કેટલાક મિશ્યા વિવાદા

243

અ--અુના ઉચ્ચારણુમાં આવતા આંશિક અન્તરાય એાછેા થાય છે, મુખના પાેલાણુનું કદ વધે છે. પણુ આ સમજ કોઈ આપતું નથી, અને એમને અ+⊌=એ તથા અ∔ઉ= એા એવાં સમીકરણા હારા સમજવાય છે.

'એ'ના ઉચ્ચારણમાં 'અ' અને 'અ' એવા એ ધ્વનિએ હોવાના ખાભાસ શ્રોત્રેન્શ્યાને થતા નથા. માટે 'એ' મૂળવર્ણ જ છે. એ જ રીતે 'એ 'ના ઉચ્ચારણમાં પણ 'અ' અને 'અ' એવા એ ધ્વનિએની શ્રુતિ કાનમાં થતા નથા. એ દષ્ટિએ 'એ ' પણ મૂળવર્ણ જ છે. સ્વરાની એ ાળખ એમની ઉચ્ચારણ પ્રક્રિયા દ્વારા આપવી ઘટે, સન્ધિ દ્વારા નહિ. સન્ધિનો તો આખા વિચાર જ અલગ સન્દર્ભમાં કરવાના હોય છે. જ્યારે એ પદ આગળપાછળ આવે, ત્યારે આગલા પદના અન્ય વર્ષ્યું અને પાછલા પદના આદ્ય વર્ષ્યું કરે શ્રો વર્ષ્ય કર્યા છે.

અલખત્ત, એમાં સ્વાભાવિક હ્વ્યારમાં સમ્ભવતી પરિસ્થિતિને વધાયિત ખ્યાલ તે રાખવામાં આવે છે જ. છતાં નિઃ+ગમન = નિર્ગમન થાય ત્યારે વિસર્ગના સ્થાને ર-કાર કચાંથી આવી ગયાં એ ઉચ્ચારખુની દશ્ચિ અકળ છે. વળી આ નિયમાં સમજવવા માટે સમીકરખુનાં ચિદ્ધો કેવળ વહેવારુ દશ્ચિ વાપરવાનાં છે. ગામિતમાં તા a + b = c હાય, તા c = a + b જ હાય. પખુ આ સન્ધિનાં સમીકરખુનાં તા આવું નથી જ નથી. અ+ b = એ છે, તા એ = અ + ઇ જ છે એવું નથી. એ = આ + ઇ, એ = આ + ઇ, એ = આ + ઇ પખુ છે! એ જ રીતે અ + હ = એ છે, તો એ = અ + હ જ છે એવું નથી. આ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = આ + હ, એ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = આ + હ, એ = અ + હ, એ = અ

"નેડાક્ષર-વિચાર"માં લખ્યું છે કે 'આ 'માંના કાના વાસ્તવમાં અ-કારસૂચક દ્વડ છે. અને અ + અ = આ છે, માટે અ + ા = આ એમ લખાય છે. આ વિધાન આધારવિદ્વાં છે. 'આ' એ તો 'અ'ના વૃદ્ધિસ્વર છે, સ'ધિસ્વર નહિ. 'આ'ના ઉચ્ચારહ્યુમાં બે ધ્વનિઓ દેવાના કોઇ આભાસ કાનને થતા નથા, એટલે એ રીતે પહ્યુ એ સ'ધિસ્વર નથા, મૂળવર્જ છે. વળા આપણી મૂળ બાહ્યી લિપિમાં અ-કાર-સૂચક કોઇ નિશાના નહાતી. દરેક વ્ય'જનની મૂળાકૃતિમાં જ અ-કાર નિહિત રહેતા. છતાં આ-કારતું સ્પષ્ટ ચિદ્ધ હતું. ખધી જ દાક્ષિણાસ લિપિઓમાં પહ્યુ આ જ સ્થિતિ છે. બાહ્યીના જ એ સ્વરચિદ્ધના વિકાસરૂપે દેવનાગરીમાં અને ગુજરાતીમાં આપણુને કાના મળ્યો છે. એ સ્પષ્ટતઃ સ્વત-ત્રરૂપે આ-કારતું ચિદ્ધ છે, એને અ-કાર સાથે કોઇ લિવાદેવા નથી.

તોંધવું તો એ જોઈએ કે આપણે કાળકમે લિપિમાં સ્વરાની આકૃતિમાં અ-કાર સાથે જ સ્વરચિક્ષોના પ્રયોગ વધારતાં જ રહ્યાં છીએ. બાંગ્લા અને દક્ષિણના બધા જ લિપિઓમાં એ-ઓ માટે સ્વતન્ત્ર આકૃતિઓ પણ છે અને સ્વરચિક્ષો પણ છે. દેવનાગરીમાં 'ઓ 'ની સ્વત'ત્ર આકૃતિ નથી, આપણે જ ને જો એ ચિક્ષ લગાડીને ક્ષો એમ બતાડીએ છીએ. ગુજરાતીમાં આપણે પ ને પણ રૂખસદ આપી, અ જોડે જ ે પ્રયોજને 'એ 'બનાવ્યા. આ પ્રકૃત્તિને હવે વિસ્તારીને અ—આ—અ—અ—એ એવાં રૂપા સ્વીકારી લેવાનાં છે. એ રૂપાની શકતા

ુ**તિશીય નદવર** ધુવ**ે** 

348

અને શાસ્ત્રીયતા અંગે કાઈ શ'કા ઉઠાવવા જેવી નથી. દરેક સ્વરચિદ્ધ તે–તે સ્વરાચ્ચારણ પ્રક્રિયાનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. એક મત એવા છે કે સ્વરમાળા ક'ઈ અ–ની બારાખડી (બારાક્ષરી) નથી. પણ આપણે જોશું કે દરેક સ્વર જેમ વર્ણ છે, તેમ અક્ષર પણ છે. પરિણામે સ્વરમાળા એ સ્વરની 'બારાખડી' જ છે એ સ્વત: સિદ્ધ છે.

ખીજુ, લિપિમાં પ્રયોગપરત્વે ચિદ્ધનું સૂચકત્વ સ્થાયા નથા રહેતું. દા.ત. ા = અ છે, એ વાત કેવળ સદણ્ડ (પાણ્વાળા) વર્ણોને લાગુ પડે છે, આ જ ચિદ્ધ નિર્દેષ્ટ (પાણ્ વગરના) વર્ણોને લાગે, ત્યારે એ આ – કાર સૂચવે છે. દા.ત. કા – દા. એ જ કાના પર જ્યારે માત્રા સવાર થાય છે, લારે એ ઓ – કાર સૂચવે છે; ત્યારે ! = અ અને ે = એ એવા કાઈ તર્કની જરૂર નથી રહેતી. ચિદ્ધોના સંયોજનથી એક સ્વતંત્ર સૂચિતાર્થ પ્રાપ્ત થાય છે, જેના એ જ રીતે સ્વીકાર કરવા ઘટે.

આ રીતે સ્વરા લખવાથી મુદ્રશુ અને ટ'કન માટે કેવળ 'અ'ની જરૂર રહેશે. એનાથી સાક્ષરતા અભિયાનમાં પણ નોંધપાત્ર સરળતા આવશે.  $\xi + \mathbf{w} = s$ ,  $\xi + \mathbf{w}$ 

અહીં ખાસ ઉલ્લેખ કરવા જોઇએ કે શ્રી કાકાસાહેળ કાલેલકર આ પહાલના પુરસ્કર્તા હતા, અને એમના જીવનનાં પાછલાં વર્ષોમાં આ જ રીતે લખતા. ૧૮થી પણ વધુ લાષા જાણનાર પૂ. વિનાળા ભાવે પણ આ પહાલને અનુમાદન આપતા. રાષ્ટ્રભાષા પ્રચાર સમિતિએ પણ આ રૂપો કચારનાંય પ્રચલિત કર્યાં છે. પણ કેવળ રહિવાદીઓના દુરાયહને લીધે કેન્દ્ર દ્વારા માન્યતા પામ્યાં નથી. આજે શ્રી મહેન્દ્રભાઈ મેઘાણીએ આ પહાલનો જોરદાર પ્રચાર કર્યો છે. આવા, આ રૂપોની શાસ્ત્રાયતા સમજીને વિવાદો મિટાવીએ; લિપિને સરળ બનાવીએ.

સ્વરા અંગેના એક અન્ય વિવાદ પણ સમજવા જેવા છે. દેવનાગરી, ગુજરાતી, બાંગ્લા એ બધાય લિપિઓ માં હસ્વઇનું સ્વરચિદ્ધ ' િ' છે, જે વર્ણુંની ડાખી બાજુએ લગાડવાનું છે. બાહી લિપિમાં બધાં જ સ્વરચિદ્ધો વર્ણુંની જમણી બાજુએ જ ઉપલા, વચલા કે નીચલા હિસ્સામાં રહેતાં. હડાકતમાં મુદ્રણ-ટ'કન માટે આ જ યાજના આદર્શ છે. હસ્વઈ તથા દીધ ઇનાં ચિદ્ધો એમાં જમણી બાજુએ ઉપલા હિસ્સામાં રહેતાં. એનાં ક્રમિક વિકાસમાં બાહીની ઔત્તરીય સીલીમાં હસ્વઇનું ચિદ્ધ ડાખી બાજુએ વિકસી ગયું. એ સ્પષ્ટતઃ ખાટી દિશામાં થયેલા વિકાસ છે. હચ્ચારમાં વ્યંજન પહેલા હોય છે, ઇ પછી. એ જ રીતે લેખનમાં પણ વ્યંજન પહેલા લખવા ઘટે. સ્વર કે સ્વરચિદ્ધ એના પછી જ લખાય. ' િક ' લખા, તા પણ એના અર્થ ઇ + ફ નથી, ફ + ઇ જ છે. વાક્ષ્યતિબિમ્બત્વના દાવા કરનારી કાઈ પણ લિપિમાં આવાં વિસંવાદી ચિદ્ધાત્યા બણાવાં જોઈએ.

એ દષ્ટિએ બાહ્મીની દાક્ષિણાત્ય શૈલી વધુ પ્રામાણિક રહી. એમાં એ ચિક્ષો કાં તે હતાં ત્યાં ત્યાં રહ્યાં, અથવા બન્ને જમણી બાજુએ વિકસ્યાં. આ જમણી બાજુને વિકાસ શાસ્ત્રીયતાને સવે થા સુસગત છે. મલયાળમ્ લિપિમાં 'ી' હસ્વઈનું ચિક્ષ છે,

<sup>×</sup> આ લેખમાંના લિપિસ'કેતાને લેખના અ'તે દર્શાવવામાં આવ્યા છે. લેખમાં લિપિસ'કેત કમાંક જણાવ્યા છે.

## **લિ**પિ અ'ગેના કેંટલાક મિચ્યા વિવાદા

244

અને-જુએ લિપિસંકત ક્રમાંક ૧—દીર્ધ ઇનું. મુદ્રશ્યુ-ટંકન માટે આ યોજના દેવનાગરી-ગુજરાલી-ભાંગ્લાની યોજના કરતાં સ્પષ્ટતઃ ચડિયાલી છે. એનું અનુકરશુ કેમ ન કરી શકાય! મલયાળમ લિપિ આપણી જ સગાત્ર છે.—ક્રમાંક ૨–એ દીર્ધ ઓ તરીકે રઢ થયેલા ચિદ્ધના સન્દર્ભ ન બદલવા હોય, તા 'ા'એ મલયાળમ લિપિનું દીર્ધ ઓનું ચિદ્ધ આપણે હસ્વિએના ચિદ્ધ તરીકે અપનાવી લઈએ તા કેવું રૂકું થાય! ખાસ તા છુદ્ધ લખાય કે છુદ્ધિ, એવું વિચારવું ન પડે. —ક્રમાંક ૩—લખવાની સમ્પૂર્ણ શાસ્ત્રીયતા આવી જાય.

પણ આપણાં ચિક્રો જ ચાલુ રાખવાં હોય તે ? ભેડાક્ષર એક અક્ષર છે, સ્વરચિક્ષ આખા અક્ષરને લગાડવાનું છે. એટલે ભક્તિ, શુદ્ધિ જેવા 'પહેાળા ' જોડાક્ષરને આવરી લેતું એક વિસ્તારિત ચિક્ષ પિણ મુદ્રણ અને ટ'કન માટે રાખવું પડે. પણ એને બદલે ભક્તિ શુદ્ધિ એમ લખી શકાય એવા એક મત છે. એ મતના વિરોધીઓનું કહેવું છે કે શાસ્ત્રોક્તિ મુજળ ભેડાક્ષરમાં વચ્ચે સ્વરનું વ્યવધાન (આંતર્) ન આવવું ભેઇએ.

આ શાસ્ત્રોકિત ખરેખર સમજવા જેવી છે. નોડાક્ષરમાં વચ્ચે સ્વરનું વ્યવધાન આવી જાય, તો ત્યાં સંયુતિ ખરિકત થાય છે. દા. ત. ગન માં ત્રણ વર્ણો છે: ગ્ + ન્ + અ. આ ત્રણે વર્ણો મળીને એક અક્ષર બને છે. હવે વચ્ચે સ્વરનું આંતરું આવી જાય, દા. ત. ગન, તો આ જોડાક્ષર નથી રહેતો. એને બદલે ગ્ + અ + ન્ + અ એવા ચર વર્ણોના ગ. ન એવા એ અક્ષરાના બનેલા શબ્દ બની જાય છે. નોડાક્ષર ખરિકત ન થાય એટલા માટે જ સ્વરનું વ્યવધાન ન આવવું નોઈએ.

પણ ગનિ એમ લખીએ, તો આ સંયુત્તિ ખણ્ડિત થાય છે? આપણે તો જોયું કે નિ = ન્ માં અ છે. એટલે ગનિ લખીએ, તો પણ એના અર્થ ગ્ + ન્ + અ જ રહે છે. અર્થાત્ જોડાક્ષર ખણ્ડિત થતા નથી. ગનિ લખવાથી વચ્ચે સ્વરચિક્ષ આવે છે એ ખરું, પણ એનું કારણ છે કે આપણું સ્વરચિક્ષ જ અશુદ્ધ સ્થાને છે! સ્વરચિક્ષ વચ્ચે હોવા છતાં ત્યાં સ્વર તો નથી જ. જ્યાં સ્વરનું આંતરું છે જ નહિ ત્યાં એને, જોવું એ તો શ્રી જયાતીન્દ્ર દવેની ભાષામાં 'અવસ્તુ-દર્શન' છે!

શ્વરિચિદ્ધના આંતરાથી સંયુતિ ખાંષ્ડિત નથી થતી એટલી વાત સમજ લઇએ, તો અર્ગન, ભકૃતિ, મલ્લિકા, સ્થિતિ જેવાં રૂપો અશુદ્ધ નિષ્ઠ લાગે. મૂળે જ અશુદ્ધ અને અશાસ્ત્રીય એવું આપણું સ્વરચિદ્ધ ન ખદલવું હોય, તો પછી આ રીતે લખવાથી મુદ્રશ્—ટ'કન—લેખન માટે જે સરળતા આવશે એનો વહેવારુ દૃષ્ટિએ વિચાર સૌ વિદ્વાનોએ કરવા ને ઇએ. શાસ્ત્ર, શાસ્ત્રીક્ત અને રૃદિ વસ્ત્રોનું તારતમ્ય ન સમજીએ તો ઘણા અનથી થાય છે. આ ઉપયોગી સૂચન પણ શ્રી મહેન્દ્રભાઈ મેઘાણી દ્વારા કરાયું જ છે, એમના માનભેર ઉલ્લેખ કર્ છું.

હવે આપણે રેફ અંગના વિવાદા પર આવીએ, અ–કાર, ઇ–કાર, મ–કાર એમ લખાય છે, તેમ ર–કાર લખાય કે નહિ કે મહર્ષિ પાણિનિએ 'ર'ને 'કાર'ન લગાડતાં ' ઇક્' પ્રત્યય લગાડયા, અને ર + ઇક્=રેફ એવા શબ્દ સાધ્યા. પરિણામે 'ર'ના લિપિ-સંકેતાને આ રેફની સંજ્ઞા મળી. સંસ્કૃતમાં એને રેફ ક્રહેવાય, એટલે આપણે પણ રેફ કહેલું એ

िनिशीय नदपर ध्रम

તો સ્વીકાર્ય છે. પણ એટલે ર–કાર ત જ કહેવાય. એ તો કેવું! બીજ વ્યધામાં 'કાર'ના સ્વીકાર, તો 'ર'માં 'કાર'ને કેમ ર્બન્કાર? આ વિવાદ તો ખેઠ્ઠદો છે. ર–કાર કહેવું, ગુજરાતી પૂરતું તો સર્વથા શુદ્ધ ગણાય.

આ 'ર'ના લિપિસં કેતોએ બીજ અનેક વિવાદા સરજ્યા છે. એ લિપિસં કેતા કયાંથી આવ્યા, એના વિચાર કર્યા વિના આ વિવાદા, એમનું મિશ્વાત્વ અને એમનું નિરાકરેલું સમજતું અશક્ય છે. આ લિપિસં કેતા આપણે આપણી મૂળ લિપિ બાલ્કીમાંથી મેળવ્યા છે. બાલ્કીમાં જોડાક્ષરા લખતી વખતે પહેલા વર્લ્યુંના લિપિસં કેત ઉપર અમે બીજ વર્લ્યુંના લિપિસં કેત એની નીચે એમ ગાંઠવણી થતી. દરેક વર્લ્યુંના લિપિસં કેત અ-યુક્ત જ હતા, છતાં જોડાક્ષર કરતી વખતે એ અ-કાર કાઢવાની કોઇ તજવીજ નહોતી કરાતી. ઉપદું સ્થાન જ તે વર્લ્યુંનું વ્યંજનત્વ સૂચવી દેતું. દા. ત. + = ક, અને કમાંક ૪.

પ્રારમ્ભિક બ્રહ્મીમાં ર 'ા' એમ લખાતે. જેડાક્ષરમાં 'ર' પહેલા હાય તા 'ા' ઉપર અને પછાના વર્ણ નીચે એમ લખીને જોડાક્ષર લિપિસ્થ થતા. દા. ત. E = જ; તા ½ = જે. ધામે ધામે આ જ શીર્ષસ્થ રેક થયા. આ પ્રાચીનતમ રેક મલયાળમ્ લિપિમાં છેક આજ મુધા જળવાયેલા છે. ખે કરતાં વધુ વર્ણોના જેડાક્ષર હાય તા પણ આ રેક તા એની તરત પછી જે વર્ષ્ણ હાય એની ઉપર જ લખાય છે. મલયાળમ્ લિપિમાં જોડાક્ષરા બહુધા વર્ણો હપરનીચે મૂકીને જ તૈયાર થાય છે, છતાં કેટલીક વાર બાજુબાજુમાં મૂકીને પણ તૈયાર થાય છે. પણ ત્યારેય રેક તા એના અનુગામી વર્ષ્ણ ઉપર જ હોય છે.

આ રેક્ષનું સ્વરૂપ થાડું પલટાઇ ને ડુ એવું થયું. એવું ઉપદ્ધં અડિધ્યું ૮ શીષ સ્થ રેક્ષ્ તરીકે રઢ થયું, જે આજે ભાંગલા લિપિમાં વિદ્યમાન છે. ભાંગ્લામાં પણ દ્વરવાળા વર્ણાકૃતિઓ છે, છતાં આ રેક્ એ દવડ પર નાંહે, પણ વર્ભાકૃતિના દશ્ક સિવાયના અ'શ પર જ રખાય છે—આ જ એનું શાસ્ત્રીય અને તાર્કિક સ્થાન છે. જેમ કે—ક્રમાંક પ–(= દપ ).—ક્રમાંક ૬–(= મત્ય )માં રેક્ષ્—ક્રમાંક ૯–(= ત) પર છે, ડ (= ય) પર નહિ.—ક્રમાંક ૮–(= મૂર્તિ)માં તા રેક્ષ્ દ્વસ્વધના સ્વરચિદ્ધને છેદીને ભતાકાય છે.

દેવનાગરીમાં 'તું ' એવું રૂપ થશું. પણ ક્રોઇક અકળ કારણાસર આ રેક્ દ્વડ (= અ–કાર) પર દર્શાવાતા થયા. ગુજરાતી લિપિ તા દેવનાગરીનું જ પરિષ્ટત રૂપ છે, એટલે આ ગાટાળા એમાં પણ ચાલુ રાખવામાં આવ્યા.

અજબ છે આ ગાટાળા! ભેડાક્ષરમાં રેક જે વર્જુની પહેલાં ઉચ્ચારાય એની ઉપર નહિ, પણ આખા જોડાક્ષરની અન્ત્ય વર્જીકૃતિના અન્ત્ય અંશ ઉપર મુકાય! દર્ષ—અર્જ જેવામાં તો આ પરિસ્થિતિ ચલાવી લર્ધ શકાય. મત્ય, અધ્યંમાં તા એ કઈ રીતે ચલાવી લેવાય! પાશુ વગરની વર્જીકૃતિ જોડાક્ષરમાં મધ્યસ્થાને હોય ત્યારે તો જોઈ શા ગમ્મન—વજ્ય, સૌક્યી "કાત્સન્ય જેવા શબ્દોમાં તો આ રેક એના ઉચ્ચારસ્થાન કરતાં કેટલાય પાછળ જઈ તે અન્ત્ય અ પર વિરાજમાન થાય છે" એવાં એવાં વિધાના કરીતે આ તદ્દન અશાઓય પરિસ્થિતિને સતકારવામાં પણ આવે છે.

## લિપિ અ'ગેના કેટલાક મિથ્યા વિવાદા

41.0

અરે! કયાં શાસ્ત્રોએ એ રેક્ષ્તે ત્યાં "વિરાજમાન" કર્યો છે? આપણાં મૂળ શાસ્ત્રો જે ઋષિમુનિઓએ રચ્યાં એમના યુગમાં લિપ હતી કે નહિ તે પણ આપણું નથી જાણતાં. હોય, તો પણ એ દેવનાગરી' તો નહોતી જ. ભાષા અને વ્યાકરણને સૃક્ષ્મત્વે અને વૈજ્ઞાનિક રીતે વિચારનારા એ તેજસ્વી પુરુષો આવી અશાસ્ત્રીયતા કોઈ રીતે નભાવી ન લેત, એટલું તો નિશ્ચિત—પણે કહી શકાય. આપણે હવે આ માટે ગમ્ભીરતાથી વિચારવું રહ્યું. બ્રાહ્મીના ચિદ્ધને જાળવી રાખવું, પણ એના તર્કને વિસારે પાડવા એમાં તે કર્ષ્ટ શાસ્ત્રશુદ્ધિ! બ્રાહ્મીની જ ઐત્તરીય શૈલીમાંથી જાતરી આવેલી ખાંગ્લા લિપિનું ઉદાહરણ આપણી સામે છે જ. આવા, દર્ષ, અર્ધ એમ લખીએ; મત્ય-અર્ધ અને વર્જ્ય-સીર્ફ યને શુદ્ધ ત્રણીએ; કાર્જસ્યમાં રેક્ષ્તે એના સ્વાભાવિક સ્થાને " વિરાજમાન" કરીએ!

અ'ગ્રેજી આર્ટ-વર્ક-વર્ડ ઇત્યાદિ શબ્દોનાં બહુવચની રૂપાે આર્ટ્સ-વર્ક્સ-વર્ડ્સ એમ લખવાં કે આર્ટ્સ-વર્ક્સ-વર્ડ્સ એમ લખવાં એના વિષે પણ વિવાદ ચાલે છે. આ તો વળા તદ્દન વાહિયાત વિવાદ છે. સમસ્ત અ'ગ્રેજીભાષી વિસ્તારમાં ઑક્સફર્ડ શબ્દકોશ એકમેવ માનક આધાર ગણાય છે. એમાં અ'ગ્રેજી શબ્દોના માન્ય ઉચ્ચારા IPA દ્વારા સમજ્યવ્યા છે. ઉપયુદ્ધત ખધા જ શબ્દોની ઉચ્ચારીપામાં ર 'કાર છે જ નહિ!

જોડણી (Spelling)માં ખતાડાતા r ઉચ્ચારમાં તા સવ' શા શાન્ત છે. એ તા બહુધા એના આગલા સ્વરને વિલમ્ખિત કરી નાખે છે. આ બધા શબ્દા આપણી લિપિમાં ઉતારીએ, ત્યારે એ શાન્ત 'ર'કાર કઈ રીતે બતાડાય! Balm નું આપણે બાલ્મ શાંકું જ લખીએ છીએ ?— બામ જ લખાય ને! Psalm નું પસાલ્મ ન જ લખાય, કારણ કે p અને ! બન્ને શાન્ત છે, એનું લિપ્યન્તર સામે મ એમ જ થાય. એ રીતે ઉપર્શું ક્ત બધા શબ્દા આ 'ટ-આ'ટ્સ, વ'ક-વ'ક્સ, વ'ક-વ'ક્સ એમ જ લખાય. જો દીધ ત્વસૂચક ચિદ્ધ ન વાપરવું હોય તા આટ-આટ્સ, વક-વક્સ અને વડ-વડ્સ એમ લખવાથી પણ એ અંગ્રેજી શબ્દોનું શુદ્ધ ગુજરાતી લિપ્યન્તર થશે. Sport, March, party, surface, circus, government જેવા અસંખ્ય શબ્દોમાં આ r અનુચ્ચરિત છે, કોશમાન્ય શિષ્ટ ઉચ્ચારામાં એને સ્થાન આપવાનું નથી. એટલે આવા 'ર'ને આપણી લિપિમાં બતાડવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી. જયાં 'ર'કાર છે જ નહિ, ત્યાં એને પરાણે ઘુસાડવા અને પછી એને કયે ઢેકાણે " વિરાજમાન" કરવા એ અંગે વિવાદ કરવા એના જેવી બીજી કોઈ નિન્દા અને હાસ્યાસ્પદ પ્રશ્નિ નહિ હોય! આ વિવાદ કેટલા મિથ્યા છે એ વિષે વધુ તે શું કહેવું!

અલબત્ત, અમેરિકામાં જે અંગ્રેજી ભાલાય છે એમાં આ 'r' હચ્ચરિત કરવાના આદેશ અમેરિકા શબ્દકોશામાં છે. પણ આપણા અંગ્રેજી લાધા સાથેના સાંસ્કૃતિક અને ઐતિહાસિક સમ્બન્ધ બ્રિટનીય અંગ્રેજી જોડે છે. આખાય રાષ્ટ્રસમૂહ (Commonwealth)નાં સર્વ રાષ્ટ્રામાં બ્રિટનીય અંગ્રેજી જ માનક ગણાય છે. તે છતાં આટલા શબ્દો પ્રતો આધાર આપણે અમેરિકા અંગ્રેજીના જ રાખવા હોય અને ર—કાર બતાડવા જ હાય, તા એનું સ્થાન તા તાર્કિક રાખાએ ને! અરે, રેક્તું સ્થાન તા આપણા શબ્દામાં પણ તાર્કિક કરવું ઘટે. એમ ન કરવું હાય, તા પણ આટલા અંગ્રેજી શબ્દો પૂરતું તા આર્યસ-વર્ક્સ-વર્ડ્સ લખવું શુદ્ધ મણી લેવું એઈએ.

સ્વા ૧૨

निशीथ नदवर ध्रुव

આ બધે પ્રસંગ શ્રી મહેન્દ્રભાઇ મેથાણીની સરળ લિપિ આ વિવાદાના આબાદ ઉકેલ આપે છે. શીષ સ્થ રેકને અન્ય વર્ણોના સ્તરે ઉતારા, વર્ણાકૃતિ બ્રાહ્મીને આધારે નહિ પશુ આપણી લિપિને આધારે બનાવા. અર્ધ-દર્પ-મર્ત્ય-અર્ધ્ય-વર્જ્ય-સૌર્ધ્ય -કાર્ત્સ-ય-આર્ટ્સ-વર્ક્સ-વર્ડ્સ એમ જ લખો. વિવાદ મિટાવા. લિપિને તકેશુદ્ધ કરા.

હવે 'અધઃ સ્થ' રેક્ષ્ પર આવીએ. તું નીચલું અડધિયું તે જ અર્ધ:સ્થ રેક્ષ. જોડાક્ષરમાં 'ર' બીજો હોય, તો પહેલા વર્ષુંની નીચે આખા ર વાપરવાને બદલે આ જ ચિક્ષ ધ્રાહ્મીમાં વપરાતું થયું. એના જ વિકાસરૂપે એ ચિક્ષ મલયાળમ્માં આવ્યું. બાંગ્લા લિપિમાં એનું ચિક્ષ—ક્રમાંક ૯—એવું છે, જે પાણાવાળા અને પાણા વગરના બન્ને પ્રકારના વર્ણીની નીચે ખતાહાય છે. દરપ્ડવાળા વર્ણીના દરપ્ડના નિમ્નતમ બિન્દુને જોડીને આ ચિક્ષ પ્રયોજ્ય છે, એટલી તાર્કિકતા એમણે જાળવી રાખી છે.

દા. ત.-ક્રમાંક ૧૦.

દેવનાગરીમાં તા આપણે વળા આ અધઃસ્થ રેફ માટે પણ દિધા છાલી કરી! બ્રાહ્માનું ચિદ્ધ તો ચાલુ રાખ્યું, પણ એ હવે કેવળ દરકવાળા વર્ણો સાથે જ પ્રયોજાય! તે પણ દરકના નિમ્નતમ બિન્દુ સાથે નહિ, પણ અધવચ્ચેથી! દા. ત. પ્ર—घ्र—દ્ર વગેરે. એક નવું ચિદ્ધ પણ બનાવ્યું: તે, જે કેવળ પાણ વગરના વર્ણો સાથે જ વપરાય એવી રૃદિ કરવામાં આવી. પરિણામે એક એવા રૃદિયુસ્ત મત થયા કે ~ કેવળ સદર્પક વર્ણાકૃતિઓને લાગે, અને તે કેવળ નિર્દેષ્ક વર્ણાકૃતિઓને. ~ નિર્દેષ્ક વર્ણાકૃતિઓને. ~ નિર્દેષ્ક વર્ણાકૃતિઓને. ~ નિર્દેષ્ક વર્ણાકૃતિઓને. ~ નિર્દેષ્ક વર્ણાકૃતિઓ સાથે વાપરવું છેક અશુદ્ધ જ ગણાય!

જો આ રહિયુસ્ત મત માન્ય હોય, તાે આ ચિદ્ધાના સૂચિતાર્થા શાય એ સમજ લેવા જેવું છે. દરડ એટલે અ-કાર હોવાથી ~ કેવળ દરડ સાથે જ વાપરવાના અર્થ એ થાય કે ~ = રૃ છે. દા. ત. પ્ અને રૃ તાે સંયુક્ત વ્યંજન લખવા હોય, તાે પ નાે દરડ (= અ કાર ) નીકળા જતાં (= પ્) થાય. એને રૃ લગાડવાથી ~ મળે. એમાં દરડ (= અ) ઉમેરાય એટલે પ્રથાય. દેવનાગરીમાં દ- દુ એ બન્નેમાં અડધા દરડ છે. એ કાઢી નાખતા દ- ઢ એવાં રૂપા મળે. એને રૃ લગાડીને દ – હ એવાં રૂપા થાય. છેલ્લે અ – ઉમેરતાં દ્ર- દૂ એવાં રૂપા મળે. શિરારેખા કાઢીને દ્ર- દ્ર એવાં રૂપા યુજરાતીમાં વપરાય છે. જો કે યુજરાતી દ – હ માં દર્લડ કે એના અ'શ ક્યાય નથી, એટલે આવાં રૂપા યુજરાતીમાં વાપરવા જેવાં જ નથી. પણ રૂઢિ પ્રખળ હોય છે!

્ર કવળ નિર્દેણ્ડ વર્ણાકૃતિએ સાથે જ વાપરવાનું ચિક્ષ હોય, તો એના અર્થ એ જ થાય કે, ર = ર. એટલે ટ્ર-છ્ર તક સંગત થાય. આ જોડાક્ષરાનાં સંયુક્ત વ્યં જેના દેખાડવા હોય તા ટ્ર-છું એમ બતાડવા પડે. નવાઇની વાત તા એ છે કે > = ર અને ^ = ર એમ માનવાવાળા વળી ^ ના વિકાસ > માંથી થયા એમ પણ માને છે! પણ જોડાક્ષરામાં વર્ણો ઉપર-નીચે હોય, ત્યારે ઊપદું સ્થાન જ વ્યાજનત્વસ્ત્ર્યક છે. એ દ્ષ્ટિએ દ્ + ર = ફ = ફ = દ્ર એ વિકાસક્રમ વધુ તક સંગત છે.

### લિ પિ અ'દ્યા કેટલાક મિશ્યા વિવાદા

₹1€ /

હવે આ વાત માનીએ, તો कक માં / કયાંથી આવ્યો ? આ ગનને વર્ણાકૃતિમાં દર્ક અ-કારસૂચક નથી, કારણ કે જોડાક્ષરી રૂપામાં પણ દરક વચાવત રહે છે. क- ( દા. ત. कत पत). એટલે એમાં / એ ર છે, રૂનહિ. તો સામે બીજો તક હાજર છે કે कृ कृ એવાં જ રૂપા હતાં, પણ પછી તનું એક પાંખિશું દર્ક જોડે એકરૂપ થઈ ગયું અને બાજુ પાંખિશું / ચાલુ રહ્યું, એટલે कृ-कृ અને પછી कक क એવાં રૂપા આવ્યાં! ખરેખર, જ્યાં ન પહેાંચે રવિ, ત્યાં પહેાંચે કવિ!

પણ આ બધું ગેરવાજબી છે. ધ્રાહ્મીમાં તો >= ર જ છે. માંગ્લા અને દાક્ષિણાત્ય લિપિઓમાં પણ એક જ ચિક્ષ છે, જે > માંથી જ વિકસ્યું છે, અને એના સૂચિતાર્થ 'ર' જ છે. રૂનાંહ. એટલે દેવનાગરી અને ગુજરાતીમાં પણ > નિર્દે પડ વર્ણો સાથેય વાપરી શકાય એ સુસ્પષ્ટ છે. પરિષ્ણામે >દ-૪-હ->ડ જેવાં રૂપા શુદ્ધ જ છે. એ જ રીતે ક-ફ જેવાં અતાર્કિક રૂપાને બદલે >ક-×ફ વધુ માનાર્હ છે. આ બધા જોડાક્ષરાનાં વ્યંજનરૂપ બતાડા-પાડા બતાડા-તા >દ્-૪, હ-, એવાં રૂપા મળે! આ દષ્ટિએ તા >= ર અને >= રૂ થાય! ચિક્ષાના સ્ત્રિયતાર્થા જ પલટાઈ જય!

શાસ્ત્રાર્થ અને સૂચિતાર્થી સમજતા—સમજાવતાં આવા તો કેટલાય અનથી કરી બેસાય! આ ળધું મિથ્યા છે, આખા વિવાદ જ મિથ્યા છે. બ્રાહ્મીમાં હતું, અને આપણી અન્ય સગાત કિલ્લિપિઓમાં છે એ મુજબ અધઃસ્થ રેક માટે પણ એક જ ચિદ્ધ માન્ય રાખતું કોયસ્કર છે. સરળતા – માં છે, કારણ કે પ્ર—\_દુ એમ લખવાથી લિપિ ત્રિસ્તરી જ રહે છે, પણ પ્ર—\_દુ એમ લખવાથી તા લિપિ ચતુસ્સ્તરી શુ થઈ જાય છે. ગ્ય્ર—\_દ્ર જેવાં રૂપામાં – અડધા છે, માટે – દ્ર જ હાઇ શકે એવા તર્ક બિનજરૂરી છે. બ્રાહ્મીના તર્ક મુજબ સંયુક્ત વર્ણમાં ઊધ્વે કે મધ્ય સ્થાન જ એ વર્ણનું વ્ય'જનત્વ સૂચવે છે. દ્ર–દુ જેવાં રૂપામાં એ જ તર્ક સ્પષ્ટ છે. એટલે જ ગ્ર—\_દ્યમાં – રૂ છે એ સમજી શકાય તેમ છે.

વાસ્તવમાં ધ્રાહ્મીની વર્ણાકૃતિને સ્થાને જે આકૃતિ આપણી લિપિમાં આવી, એંના જ ઉપયોગ એનાં જોડાક્ષરી રૂપોમાં થવા ઘટે. \*આ દર્ષિએ પણ શ્રી મહેન્દ્રભાઇ મેઘાણીનું સૂચન શાણું અને વહેવારુ છે. પર, ધર, દ્ર, દ્ર, હ્ર એમ લખવાની પૂર્ણ સગવડ છે જ. પછી 'રેફો' શા સારુ! એ જ રીતે શ્ર-તર લખવાની સગવડ છે જ, રેફ ચાલુ જ રાખવા હોય તા પણ શા-ત્ર એમ લખી શકાય છે. એટલે શ્ર-ત્ર જેવી મૂળાક્ષર ગણવી પડે એવી આકૃતિએ પ્રત્યે માહ અને મમત્વ શા માટે ?

'ર'ની બાબતમાં એક બીજી વિચિત્રતા પણ જોવા જેવી છે. બીજી બધી લિપિઓમાં પણ હસ્વઉ અને દીર્ધ ઊનાં ચિદ્ધો 'ર'ને વિશિષ્ટ રીતે લગાડાય છે:—ક્રમાંક ૧૧.

આ રૂપા એકસ્તરીણ લિપિને અનુરૂપ હોવા છતાં જ્યાં સુધી આખી લિપિ એકસ્તરીણ ન થાય, ત્યાં સુધી તો આ ચિદ્ધો અન્ય વર્ણોને લાગે તે જ સ્થાને 'ર'ને પણ લગાડાય એ જ ઇષ્ટ છે. ગુજરાતીમાં રુ તા પ્રચલિત છે જ, રુ–રૂ ને બદલે હવે રૂ જ વાપરવા લાયક છે. ' જોડાક્ષર વિચાર 'માં ' રૂ 'ના પ્રયાગ માન્ય થયા છે એ ખરેખર આનન્દના વિષય છે એ જ રીતે જ ના જી કરી લેવા ઘટે.

\*\*\*

निशीथ नदवर धुव

આમ શ્રી રામજભાઇ પટેલે જેને 'વર્ણા સમાટ'નું બિરુદ આપ્યું છે, એ 'ર' છેક નામાંભિધાનથી વિવાદ જગાડે છે. બારાખડીનાં રૂપામાં અપવાદ સરજે છે. એનાં જોડાક્ષરી રૂપા અંગેના વિવાદથી તાે તાેબા! અને અંગ્રેજી શબ્દોની જોડણીમાં તાે એ બળાત્કારે ઘૂસણુપારી કરીને છેક બેદ્વદા વિવાદા જાપજાવે છે. માટે જ કહેતું પડે છે કે 'ર' વાસ્તવમાં વિવાદ સમાટ છે!

રેકના જ અનુસધાનમાં ક્ષ અને ત્ર વિષે પણ વિચારી લઈએ. — કમાંક ૧૨.— પરિષ્ણામે ક્ષ માં ક્ષ છે એવી કોઈ પ્રતીતિ પણ આપણને થતી નથા, અને જોડાક્ષરને મૂળાક્ષરમાં ખપાવવા પડે છે.

ક્રમાંક ૧૩

ક્રમાંક ૧૪. એક દેવનાગરી અને ગુજરાતીમાં જ આ 'ક્ષ ને સ્થાન અને માન આપવાનું શું પ્રયોજન છે તે અકળ છે. જા અને ક્ષ કે"ક્ષ લખવાની સરળતા છે જ. આવાં, એ જરૂપ વાપરીએ. શાસ્ત્રશુદ્ધ પણ રહીએ, તકેશુદ્ધ પણ થહીએ.

એ જ રીતે ખાદ્મીમાં E = જ છે, અને h = ગ્ન છે. એમના જ્ગાએ જોડાક્ષર વર્ણોને ઉપર નીચે મૂકવાથી થાય છે તે આવા: E<sub>h</sub> એના ક્રમિક વિકાસ દ્વારા ત્ર મળ્યા છે:

ક્રમાંક ૧૫: પાંરહ્યામે ક્ષ ની જેમ ત્ર પણ મૂળાક્ષર તરીકે ખપાવાય છે! ક્ષ માં તો મૂળ ઉચ્ચારહ્યુ વત્તે એક અંશે જળવાયું પહ્યુ છે, પછી ભલે મૂધેન્ય 'ધ'ને બદલે તાલવ્ય 'શ' ધૂસી ગયા હોવાના મત માન્ય રાખીએ. પણ ત્ર નું ઉચ્ચારણ પહ્યુ દેવનાગરીમાં લખાતી ભાષાઓએ ગ્રુમાર્વ્યું છે. હિન્દીમાં એનાં મ્ય/મ્ય, ગુજરાતીમાં ગન/ગ્ન્ય અને મરાઠીમાં દ્વ્ય એવાં ઉચ્ચારણા થઇ ગયાં છે. એ વિકૃત ઉચ્ચારણાને જ શુદ્ધ ગણવાની ચેષ્ટા પણ આપણે કરીએ છીએ. રામની લિપ્યન્તર કરતી વખતે પણ આ ગાટાળા ચાલુ રાખીએ છીએ. ત્રામપીઠ પારિતાધિક અને ત્રાનેધરીને માટે અંગ્રેજી છાપામાં Jnanapeeth Awards કે Jnaneshwari લખાય તેના મરાઠી વાચકો વિરાધ પણ કરે છે, કહે છે કે કાં તા મરાઠી ઉચ્ચાર મુજબ Dnyanpith અને Dnyanoshwari લખા, અથવા હિન્દી મુજબ Gyanpith અને Gyansehvari લખા! જાણે મરાઠી અને હિન્દી સિવાય બીજી કોઈ ભાષા જ ભારતમાં નથી!

ભાંગ્લામાં ઉચ્ચારણા ઘણાં બદલાયાં હોવા છતાં લિપિમાં જોડણી તા સ'સ્કૃત પ્રમાણે જ થાય છે. ક્રમાંક ૧૬. જ અને ગન્ની જે વર્ણાકૃતિઓ હોય એને જ આધારે પાતપાતાના તક નિયમાને અધીન જ્ગનો જોડાક્ષર કન્નડ, તેલુગુ અને ગ્રન્થાક્ષર લિપિઓમાં ખતાડાય છે. ક્રાક્ષિણાત્ય ભાષાઓમાં ગન ઉચ્ચારણ છે, એટલે જ્ગનું ઉચ્ચારણ પણ જળવાયું છે. એ લોકો રામન લિપયન્તર પણ Jn એમ જ કરે છે.

એક દેવનાગરીને જ વળી શું ભૂત વળગ્યું કે એમાં જલ લખવાની સમ્પૂર્ણ સગવડ હોવા છતાં જ જેવી આકૃતિ બનાવાઈ જેમાં ન્-ન્ ના કોઇ અંશા પણ સચવાયા નહિ! જ્ઞ = જલ છે એની સ્મૃતિ પણ ગઈ, એના ઉચ્ચાર પણ. તાય ભૂલ્યાં ત્યાંથી કરી ગણીએ, જાગ્યાં ત્યારથી

## **લિ**પિ અ'શેના કેલ્લાક સિશ્યા વિવાદા

**ર**્ક

સવાર. કંઇ માેકું નથી થયું. રાષ્ટ્રપ્રવાહને પારખીને ચાલા, જ્રા/જ જ લખતાં થઇએ. બ નું ઉચ્ચારણુ ન મળે તાેય વાંધા નહિ. ગ-દ ને સ્થાને જ આવી જશે, તાે પણ ઉચ્ચાર શુદ્ધતર જ થવાના. આમાં પ્રાદેશિક અસ્મિતાઓ કે લિપિમાં અપરિવર્તનીયતાના કોઈ વાંધા ઉઠાવવા જેવા નથી.

ચુજરાતી લિપિની દશા તા વળા વધુ માઠી છે. આપણે તા બ્રાહ્મી, દેવનાગરી અને ચુજરાતી એમ ત્રણ લિપિઓની આકૃતિએ અને તર્ક વિધિઓની ખાચડી કરી છે. રેફા બ્રાહ્મી લિપિના છે, પણ એમના પ્રયોગ બ્રાહ્મોના તર્કાનુસાર ન કરતાં દેવનાગરીના 'ગેર'તર્કાનુસાર કરીએ છીએ. દેવનાગરી દ−ફને સ્થાને દ−હ બનાવ્યા પછી પણ જોડાક્ષરામાં તા દેવનાગરી દ−ફને ઉપયોગ ચાલુ રાખ્યો છે: દ્ર−દ-દ−દ શનું બીજું રૂપ ૧ પણ ચાલુ રાખ્યું છે. च ના ચ કર્યો પણ દેવ ના શ્ય ન કરતાં શ્ર જ ચાલુ રાખ્યા ! "જોડાક્ષર વિચાર"માં તા વળા જૂ-દ્ભ-દ્ભ-દ જોવાં રૂપોને પણ યુજરાતી તરીકે ગણ્યાં છે!

ખાદની મુધી પાછાં ન જવાય, તો પણ આપણી સમાન લિપિવ્યવસ્થાને આધારે મુદ્રશુ— ટંકન-લેખન ત્રણે દિષ્ટિએ સુગમ અને સરળ થાય એવી એક જ ભારતીય લિપિ ભારતની બધી જ ભાષાએ માટે પુરતી છે. પણ એમ ન કરવું હોય, તોય આપણી લિપિમાં રહેલા ગાટાળા અને સાંકર્ય તો દૂર કરવાં જોઈએ ને! લિપિને પરિશુદ્ધ અને તર્કશુદ્ધ કરવા અંગે સૌ વિદ્વાનાએ ગમ્ભીરતાથી, રહિના પૂર્વપ્રહેથી મુક્ત થઈને જ વિચારવું જોઈએ. એને માટે આપણી લિપિઓની પૂર્વભૂમિકા, આપણી અન્ય સગાત્ર લિપિઓની પરિસ્થિતિ વગેરેના યથાર્થ દ્વાનાત્મક વિચાર અત્યંત ઉપયોગી સિદ્ધ થશે. બૂતકાળનાં જ શાસ્ત્રીય વિધાનાની કણિકાએ સાથે આપણે વર્તમાનને સાંધવાના છે અને સૂત્રેને આધારે ભાવનાં એ'ધાણુ પારખી આવનારી પરિસ્થિતિઓને અનુરૂપ થવાના પુરુષાર્થ કરવાના છે. તો જ 'બહુજનહિતાય' એવી લિપિ-વ્યવસ્થા આપણે સ્થાયી કરી શકશું.

નિશીથ તહેવર ઘવ

ક્રમાંકઃ ૧ ' *၅* '

કમાંક: ૨ ' ၅ '

ક્રમાંકઃ ૩ બુદ્દધી

કમાંક: ૪ દા. ત. +=ક, અને t = ૫, તો t = ક્ય.

કમાંક: ૫ **મ**ર્જ્સ (=**દ**ર્પ)

ક્રમાંક: ૬ દ્વાંઈડ (= મત્યી)

ક્રમાંક: ૭ ૭ (= ત)

કમાંક: ૮ માર્ક

કમાંક: ૯ 🛶

stis: 90 El. त. 골 (=以), 冱 (=以), 冱 (=٤) 冱 (=%)

ક્રમાંક: ૧૧**દા**.ત. બાંગ્લા র =૨઼ંડ્ર = રુ અને র =

મલયાલમ O = 2 જ = 2 અને જ =  $\mathbf{\hat{c}}$  વનાગરી  $\mathbf{z} = 2$   $\mathbf{\ddot{c}} = \mathbf{\dot{c}}$  અને  $\mathbf{\ddot{c}} = \mathbf{\dot{c}}$ 

ક્રમાંક: ૧**૨** બ્રાહ્મી માં +=ક અને t = ૫ હતા. આનો કપ એવો જોડાક્ષર વર્ણોને **ઉ**પર નીચે **મૂ**કવાથી બને **છે** તે આવો 🗜 , એના ક્રમિક વિકાસથી આપણે ક્ષ મેળવ્યો છે

さきつきったったったっかり

ક્રમાં કઃ ૧૩ એની સામે બાંગ્લા લિપિમાં +નો 🏠 થયો: 🕇 નો 🗛 થયો . તો દની આકૃતિ का જોડાક્ષરી ३૫ फ અને घना જોડાક્ષરીરૂપ 🔌 ને આધારે 🐺 એવી થઇ, એટલે એક્ષ છે એ હકી કત પોતાની રીતે જાળવી રાખી.

ક્રમાંકઃ ૧૪ મલયાળમમાં + નો & થયો , t નો 🗸 થઇને 2ી થયો . તો 🔁 = 🗗 એમ સ્પષ્ટ રીતે જ બતાડાય છે .

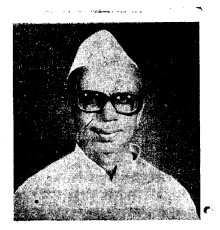
કમાંક: ૧૫ ଲ → જે → ₹ → ₹ → ₹

ક્રમાંક : ૧૬ એમાં ઽ = જ છે, 🟂 = ત્ર છે, તો જત્ર = જાછે.

એજ રીતે મલયાળમમાં જૂ = જ છે.જી= 거 છે. તો

्रित्र = ऋकु छे.

## નિવા પાંજલિ



ત્રા. ડા. ભાગીલાલ જયચ'દભાઈ સાંડેસરા: શ્રદ્ધાંજલિ

સુપ્રસિદ્ધ ભાષાશાસ્ત્રી, વિવેચક, પ્રાચીન પ્રન્થાના વિદગ્ધ સમ્પાદક-સ'શાધક અને ઇતિહાસવિદ્ પ્રાધ્યાપક ડૉ. ભાગીલાલ જયચ'દભાઇ સાંડેસરાનું અમેરિકાના ન્યૂજસીંમાં તેમના માટા પુત્ર ડૉ. નિરંજન સાંડેસરાને ઘેર ૭૮ વર્ષની વયે સામવાર તા. ૧૬–૧–૧૯૯૫ની સવાર દુ: ખદ અવસાન થયું છે, જેનાથા સ'શાધનક્ષેત્રે માટી ખાટ પડી છે. તેમના ખન્ને પુત્રો તથા ખન્ને પુત્રીઓ અમેરિકામાં સ્થિર થયાં હોઇન્ખે વર્ષ પહેલાં જ તેઓ તેમ જ તેમનાં પત્ની શ્રીમતી અન્દ્રકાન્તાએન અમેરિકામાં તેમની સાથે રહેવા ગયાં હતાં.

સંસ્કૃત-પ્રાકૃત-અપભ્રંશ, મધ્યકાલીન ગુજરાતી ભાષા-સાહિત્ય તથા ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના આ વ્યુત્પન્ન વિદ્વાનો જન્મ ઈ. સ. ૧૯૧૭ના એ પ્રિલની પાંચમી તારીએ ઉત્તર ગુજરાતના ઐતિહાસિક નગર પાટ્યુમાં થયા હતા. તેમનાં માતાપિતા મહાલક્ષ્મીએન તથા જયચંદભાઈ ઈશ્વરભાઈ સાંડેસરા પરમ વૈષ્ણુવ હતાં. પિતાશ્રી અમદાવાદમાં રેશમના વૈપારી હતા. માત્ર આઠ વર્ષની વયે તેમણે પિતાની છત્રછાયા ગુમાવી. આથી તેમનાં ફાઈળા શ્રીમતી કાશીબહેને ઘરના સઘળા વહીવટ સંભાળી લીધા અને કુટુંખ અમદાવાદ છાડી પાટ્યુ આવ્યું. આથી ગુજરાતી ત્રીજા ધારયુથી શાળાનું સઘળું શિક્ષણ તેમણે પાટયુમાં જ લીધું.

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય ', પુ. ર૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-ઑગષ્ટ ૧૯૯૩, પુ. ૧૨૩-૨૨૮.

लय'त प्रे. ढाउर

પૂર્વ જન્મના સત્કર્માના ફળસ્વરૂપે ત્યારથી જ તેમને માર્ગ દર્શ ક સાયત મળી. તેઓ તેર વર્ષના હતા ત્યારે ૧૯૩૧માં સુપ્રસિદ્ધ સંશોધક મુનિશ્રી જિનવિજયજી તેમની સિંઘી જૈન ગ્રંથમાળા માટેની સામગ્રી એકઠી કરવા પાટે આવ્યા. ત્યારે નવમા ધારે આમાં અભ્યાસ કરતો આ કિશાર તેમને મળ્યા અને સૂઝ પ્રમાણે કેટલાય પ્રશ્નો તેમને પૂછ્યા. આથી પ્રભાવિત થઈ શ્રી જિનવિજયજી બીજે દિવસે તેમને આગમપ્રભાકર મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી પાસે લઇ ગયા અને તેમને કહ્યું: "તમને એક વિદ્યાર્થી તો સાંપણી કરવા આવ્યો છું". પરિષ્ણામે આ મહાન જૈન મુનિના માર્ગ દર્શન દારા ત્યાંના પ્રાચીન જૈન પ્રન્થભંડારાના અવલાકન તથા ઉપયાગ માટેની પૂરી અનુકૃળતા તેમને પ્રાપ્ત થઈ. પછી તા તેમના શિક્ષક અને ઇતિહાસ—પુરાતત્ત્વ તથા ભાષા— સાહિત્યના સંશોધક શ્રી રામલાલ સુનીલાલ માદીનું મિલન થયું અને પ્રધાના ખ્યાપક શ્રી કલ્યા ભાષા નથ્યુલાઇ જોશીની પ્રેરના પહ્યુ પ્રાપ્ત થઈ.

તે પછી ૧૯૩૩માં અખિલ ભારત પ્રાન્યવિદ્યા પરિષદ (All India Oriental Conference) નું અધિવેશન વડાદરામાં પ્રાન્યવિદ્યા મે દિરના આશ્રયે મળ્યું જેમાં મહારાજા સયાજીરાવ ગાયકવાડ પણ ઉપસ્થિત રહેલા. આ અધિવેશનમાં શાલેય શ્રી ભાગીભાઇએ પ્રાન્યવિદ્યામન્દિરમાં સયવાયેલા ગણિત ઉપરના એક હસ્તલિખિતમૃથ ઉપર શાધપત્ર વાંચેલું!

લ્લુપમાં તેઓ મેટ્રિકના અલ્યાસ કરી રહ્યા હતા ત્યારે તેમણે સંપાદિત કરેલા સં. ૧૭૦૬માં માધવકવિએ રચેલા હત્તબદ્ધ ગુજરાતી કાવ્યના માંથ "રૂપસુંદરકથા" મુંબઇની ફાર્બસ ગુજરાતી સભાએ પ્રસિદ્ધ કર્યો. આ જ પુસ્તક ૧૯૪૩માં સંપાદક પાતે એમ.એ. ના અલ્યાસ કરતા હતા ત્યારે તેમને ભણવાનું આવેલું!

૧૯૩૫માં મેડ્રિક થયા પછી તેંએા ૧૯૪૧માં મુખ્ય વિષય ગુજરાતી અને ગૌણ વિષય સંસ્કૃત લઈને પ્રથમ વર્ગમાં બી.એ. થયા અને દક્ષિણા ફેલા પણ નિમાયા; તે જ રીતે ૧૯૪૩માં તે જ વિષયા સાથે એમ.એ.ની ઉપાધિ પણ પ્રથમ વર્ગમાં ઉત્તીર્ણ થઇને મેળવી, જયારે ગુજરાતી વિષય સાથે યુનિવર્સિટીમાં પ્રથમ આવવા માટે તેમને દી.ળ. કેશવલાલ યુવ સુવર્ણ ચન્દ્રક એનાયત કરાયા.

આ પહેલાં ૧૯૩૫—૩૭ એ બે વર્ષ તેઓએ " ગુજરાત સમાચાર " તથા " પ્રજાબ ધુ " ના તંત્રીખાતામાં કામ કર્યું ત્યારે તેઓ " ગુજરાત સમાચાર "ના તંત્રીલેખા પણ લખતા. અહીં તેમને પત્રકારત્વના સારા અનુભવ મળ્યા. પીઢ પત્રકાર—લેખક શ્રી ચુનીલાલ વર્ષમાન શાહના સંપર્ક તેમને અહીં જ થયા.

એમ.એ. થયા પછી પંદર જ દિવસમાં તેમને અમદાવાદની ગુજરાત વિદ્યાસભામાં અનુસ્નાતક અધ્યાપકની તેાકરી મળી ગઇ. ૧૯૫૧ સુધી અહીં તેમણે જૂની ગુજરાતી તથા અધિમાગધીના અધ્યાપક—સંશોધક તરીકે કામ કર્યું. તે દરમિયાન સંસ્કૃત વિષયમાં "Literary Circle of Mahāmātya Vastupāla and its Contribution to Sanskris Literature" ઉપર અંગ્રેજમાં મહાનિખંધ તૈયાર કરી પીએચ.ડી.ની ઉપાધિ ૧૯૫૦માં મેળવી લીધી. અહીં એ તેાંધવું સ્સપ્રદ થશે, કે આ મહાનિખંધ આશરે દાઢ વર્ષમાં જ પૂરા કરી મુંબઇ યુનિવસિટીને

સોંપવા માટે તેમને ખે વર્ષના મુદ્દત પૂરી થાય તેની રાહ જેવી પડેલી! આ આઠ વર્ષના ગાળા એમને માટે વ્યક્તિત્વઘડતરના મહત્ત્વના સમય નીવડયો. આ સમયે ગાંધીજીના નેતૃત્વ નીચે સ્વાતંત્ર્ય સંપ્રામ ચાલી રહ્યો હતા અને આ યુવાનને એમાં ઝંપલાવવાની તીવ્ર ઈચ્છા જાગી હતી. દરમિયાનમાં શ્રી રવિશ'કર મહારાજ તેમની સ'સ્થામાં આવ્યા ત્યારે તેમણે તેમની સમક્ષ પાતાના મનની મૂં ઝવણ રજૂ કરી માર્ગદર્શન માર્ગ્યું. પૂ. મહારાજે તરત જવાળ આપ્યા; " તમારે માટે આ જ દેશસેવા છે. તે જ કામ ચાલુ રાખા." આ વાત થઈ ત્યારે જૈન આગમ 'ઉત્તરા- ધ્યયન સૂત્ર 'નું ભાષાન્તર તથા મધ્યયુગીન પ્રળન્ધાનું સે શાધનકાર્ય ચાલતું હતું!

૧૯૫૧માં વડાદરાની મ સ. યુનિવર્સિટીમાં આ સારસ્વતની નિમણૂક ગુજરાતીના પ્રોક્સર તથા વિભાગાધ્યક્ષ તરીકે થઇ. ગુજરાતની યુનિવર્સિટીઓમાં પ્રથમ વખત જ ' પ્રોફેસર 'ની નિમણૂક થઇ અને તે પણ ગુજરાતી વિષયમાં. ત્યારે તેઓ માત્ર ૩૪ વર્ષના હતા તેથા સહેજ સંકોચ અનુભવ્યા. પૂ. રવિશ'કર મહારાજે સલાહ આપી. " તમારે જરાય સંકોચ રાખવાની જરૂર નથા. ઇશ્વર દરેક માણસ ઉપર તે ઉપાડી શંક એટલા જ ખાનો મૂકતા હાય છે." શ્રી રામનારાયણ વિશ્વનાથ પાઠક જણાવ્યું: " I have no advice to give you. I am sure that you will rise to the occasion." આ રીતે તેમને દૃંક મળી.

૧૯૭૫માં નિવૃત્ત થયા ત્યાં સુધી તેમણે એ પદને દીપાવ્યું—બરાબર પચીસ વર્ષ. કિશારવસ્થાથી જ પ્રાચીન ગુજરાતી સાહિત્યના પરિચય તેમને મળવા લાગેલા. આથી ગુજરાતી વિભાગમાં તેમણે 'પ્રાચીન ગુજર ગ્રન્થમાળા ' શરૂ કરી. એ પ્રન્થમાળાની પહેલી નજરે આંખે વળગે એવી વિશેષતા એ રહી કે તેમાં ભાષા ગુજરાતી પણ લિપિ ગુજરાતી નહિ; દેવનાગરી રાખેલી. વડાદરા રાજ્ય હતું ત્યારે પણ રાજભાષા ગુજરાતી હતી અને સર્વ ગુજરાતી લખાણો દેવનાગરીમાં જ છપાતાં—'' આગ્રાપત્રિકા '' પણ ગુજરાતી ભાષા અને દેવનાગરી લિપિમાં જ પ્રકાશિત થતી. આ પ્રન્થમાળાની આ રીતિ પ્રશાસા પામી.

વિભાગાષ્યક્ષના પદની સાથે ૧૯૫૮થી આન્તરરાષ્ટ્રીય ખ્યાતિ ધરાવતી ભારતની સુપ્રસિદ્ધ સંશાધન સંસ્થા વડાદરાના પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિરના નિયામકતું સ્થાન પણ તેમને પ્રાપ્ત થયું અને નિવૃત્તિ પર્યન્ત સત્તર વર્ષ સુધી તે પદે પણ તેઓ રહ્યા. નિયામક તરીકેની તેમની કારકિર્દી પણ પ્રોજ્જવલ રહી. તેમની રાહળારી નીચે જગપ્રસિદ્ધ " ગાયકવાડ્ઝ ઓરીએન્ટલ સિરીઝ" અને ખીછ પ્રન્થમાળાએ અધિક સમૃદ્ધ થર્ધ અને ૧૯૫૧થી શરૂ થયેલ આન્તરરાષ્ટ્રીય પ્રસિદ્ધિ પામેલ સંશાધનનું ત્રેમાસિક "જનલ એક ધ ઓરીએન્ટલ ઇન્સ્ટિટ્યૂટ" પણ સારા વિકાસ પામ્યું. તેની અતિ ઉચ્ચ કોટિની લેખસમૃદ્ધિ તેમ જ પ્રકાશનની નિયમિતતા પંકાઇ.

અધ્યયન—સંશાધનના લેખાને પ્રસિદ્ધિ આપનાર સામયિકની ગુજરાતી ભાષામાંની જીહ્યુપ આ વિદ્યાપુરુષને સાલતી હતી. તેથી યુનિવર્સિટીમાં યાગ્ય રજૂઆત કરી. ૧૯૬૨–૬૩માં "સ્વાધ્યાય" ગેમાસિક શરૂ કર્યું. તેમાં પ્રકાશિત થતા લેખાની પહ્યુ ગુહ્યુવત્તા ઉચ્ચ કોટિની રહી છે. આ માટે ગુજરાતનું સંશાધનજગત સદા તેમનું ઋડ્યુ રહેશ.

રરક જય'ત પ્રે. ઠાકર

ન્યૂયોર્કના રાકફેલર ફાઉન્ડેશનના 'સ્પેશિયલ ફેલા' તરીકે ૧૯૫૬–૫૭માં તેમણે પશ્ચિમ તેમ જ પૂર્વના વિવિધ દેશાની વિદ્યાયાત્રા કરી અને એ યાત્રાના અનુભવાને 'પ્રદક્ષિણા' એવા સાર્થક નામથી પ્રનથસ્થ કર્યા.

૧૯૫૨માં મુંબઇ યુનિવર્સિટીની સુપ્રસિદ્ધ ઠક્કર વસનજ માધવજી વ્યાખ્યાનમાળામાં શબ્દાર્થશાસ્ત્ર (Semantics) વિષે તેમણે પાંચ મનનીય વ્યાખ્યાના આપ્યાં જે 'શબ્દ અને અર્થ' શીર્ષકથી પ્રકાશિત થયાં. ગુજરાતીમાં આ વિષયના આ પ્રાયઃ પ્રથમ જ ગ્રન્થ છે.

૧૯૭૭માં અમદાવાદના ભાે. જે. વિદ્યાભવનની ભારતીય સ'સ્કૃતિ વ્યાખ્યાનમાળામાં તેમણે "પ્રળન્ધાદિમાં ઐતિહાસિક અને સામાજિક વસ્તુ " વિષે પણ અતિ મનનીય વ્યાખ્યાના આપેલાં.

આ વિદ્વાન સારસ્વતને તેમની સુદીર્ધ વિદ્યાકીય સેવા દરમ્યાન અનેક સન્માના સીપક્ષાં. ઉત્તમ સંશાધન—સંપાદન કાર્ય માટે અમદાવાદની ગુજરાત સાહિત્ય સભાએ ૧૯૫૩માં સુપ્રસિદ્ધ 'રખુજિતરામ સુવર્ખું ચંદ્રક 'વડે નવાજેલા. એ જ રીતે 'મહામાત્ય વસ્તુપાલનું સાહિત્યમંડળ અને તેના સંસ્કૃત સાહિત્યમાં ફાળા 'એ પ્રસિદ્ધ પુસ્તક માટે ૧૯૬૨માં સૂરતની નર્મદ સાહિત્ય સભાએ 'નર્મદ સુવર્ખું ચન્દ્રક 'અપં ખુ કરેલા. આ ઉપરાંત તેમનાં નિમ્નલિખિત સાત પુસ્તકોને ઉત્તમ ગુખુવત્તા માટે રાજ્ય સરકારનાં પારિતાષિક પણ મળેલાં : (૧) "જૈન આગમસાહિત્યમાં ગુજરાત" (૧૯૫૨), (૨) "શબ્દ અને અર્થ" (૧૯૫૪), (૩) "વસ્તુપાલનું સાહિત્યમં રાળ અને સંસ્કૃત સાહિત્યમાં તેના ફાળા" (૧૯૫૭), (૪) "પ્રદક્ષિણા" (૧૯૫૯), (૫) "સંશાધનની કેડી" (૧૯૬૧), (૬) "ઇતિહાસ અને સાહિત્ય" (૧૯૬૬) અને (૭) "અન્વેષણા" (૧૯૬૭).

વળા સાહિત્ય—સંશોધનની વિવિધ પરિષદામાં વિભાગીય અધ્યક્ષ તથા પ્રમુખ તરીકે પણ તેઓ ચૂંટાયેલા. તેમાં આ ગણાવી શકાય:

- (૧) ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદના નડીઆદ ખાતે ૧૯૫૫માં મળેલા ૧૯મા અધિવેશનમાં ઇતિહાસ અને પુરાતત્ત્વ વિભાગના પ્રમુખ;
- (૨) અખિલ ભારતીય પ્રાચ્યવિદ્યા પરિષદ (All India Oriental Conference )ના ૧૯૫૯માં ભુવનેશ્વરમાં ભરાયેલા ૨૦મા અધિવેશનમાં પ્રાકૃત ભાષાએ અને જૈનધમ વિભાગના પ્રમુખ;
- (૩) ગુજરાત સ'શાધક પરિષદના ૧૯૬૬માં વલ્લભવિદ્યાનગરમાં મળેલા પાંચમા અધિ-વૈશનમાં ઇતિહાસ અને સ'સ્કૃતિ વિભાગના પ્રમુખ;
  - (૪) ગુજરાતીના અધ્યાપક સંધના ૧૯૬૧માં ભરાયેલા સણાસરા અધિવેશનના પ્રમુખ;
- (પ) ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદના પ્રમુખ (૧૯૬૨–૬૪) અને (૬) ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદના પ્રમુખ (૧૯૮૮–૮૯)

નિવાર્યાજી વર્ષ

આ સમર્થ સારસ્વતે વડાદરાના મ. સ. યુનિવર્સિટીના ફેલા (સેનેટના સલ્ય) તરીકે ૧૯૫૮થી ૧૯૭૫ સુધી સતત સત્તર વર્ષ સુધી તથા સિન્ડિકેટના સલ્ય તરીકે ૧૯૬૩ થી ૬૬ તથા ૧૯૬૯ થી ૭૨ એમ છ વર્ષ સેવાઓ આપેલી. વળી ભારત સરકારની દિલ્હી સ્થિત સાહિત્ય એકડેમીના સલ્ય તરીકે પણ તેઓ દસ વર્ષ રહ્યા. ઉપરાંત યુનિવર્સિટી ગ્રાન્ટ્સ કમિશન, યુનિયન પબ્લિક સર્વિસ કમિશન, ભારત સરકાર અને ગુજરાત સરકારની વિવિધ સમિતિએ તથા જુદા જુદા પ્રદેશની યુનિવર્સિટીઓની વિવિધ કાર્યો અંગેની કેટલીય સમિતિઓમાં સલ્ય નિમાયા હતા.

તેમના શેષ્ઠ પ્રન્થામાંના એક 'પંચતંત્ર' (૧૯૪૯) વિષે શ્રી રા. વિ. પાઠકના ઉદ્દગારા નેંધવા જેવા છે: " હિંદમાં સંસ્કૃતમાંથી વ્યુત્પન્ન થતી ભાષાઓમાં આટલી શાસ્ત્રીય અને વિશાળ દષ્ટિથી પંચતંત્રનું આ પહેલું જ સંપાદન થાય છે."

'અન્વેષણા' તિષે મૂર્ષન્ય વિવેચક પ્રો. વિષ્ણુપસાદ ત્રિવેદી લખે છે: "તમારી પ્રત્યેક કૃતિ તમારે માટે આદર ઉપજાવે છે." તેઓ 'અનુસ્મૃતિ' વિષે કહે છે: 'તમારી વિદ્યા-સ'પત્તિના તેમ જ તેમાં વ્યક્ત થતા સત્યનિષ્ઠ અને સૌમ્ય વ્યક્તિત્વદર્શનથી મારા ગુજરાતી જીવ જોડેરા થાય છે." એ જ ગ્રન્થ વિષે પં. સુખલાલજીના અભિપ્રાય પણ નોંધવા જેવા છે. "તમારુ વાચન, વિચારસર્રાણ અને નિરૂપણશેલી એ બધું વ્યાપકતાની ભૂમિકા ઉપર યાંગ્ય રીતે ઘડાયું છે."

તેમનું આ લખનારના સહયોગમાં તૈયાર થયેલું "Lexicographical Studies in 'Jaina Sanskrit" (૧૯૬૨) એના પ્રકારનું પ્રથમ પુસ્તક છે. તે તેમ જ તે બન્ને લેખકોના ૪૦ પૃષ્ઠના લેખ "Some Important Vocables from Sanskrit Commentaries on Jaina Canonical Works" (જનેલ એક ધ એરીએન્ટલ ઇસ્ટિટ્યૂટ, માર્ચ—જૂન ૧૯૬૬) સામાચિક્ષરૂપ બની ગયાં છે. ઇતિહાસવિષયક સંશોધનના તેમના અગિયાર શ્રન્થા પણ ખાસ નોંધ માત્રી લે તેવા છે. 'Literary Circle of Mahamatya Vastupala and Its Contribution to Sanskrit Literature' (૧૯૫૩) નું હિન્દી ભાષાન્તર બનારસ યુનિવસિંટીના જૈન સંસ્કૃતિસંશોધક મંડળ તથા તેલુગુ ભાષાન્તર હૈદરાબાદની ઉસ્માનિયા યુનિવસિંટીની સંસ્કૃત એકેડેમીએ પ્રકાશિત કરેલ છે. ' ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર' તેમ જ પાંચમા સીકાના સંઘદાસગણિકૃત પ્રાકૃત કથાશ્રન્થ 'વસુદેવહિંડી'ના તેમના ટિપ્પણ સાથેના અનુવાદા પણ ખૂબ મહત્ત્વપૂર્ણ બની રહ્યા છે.

છેવટ સુધી આ ધૂળધોયાની નિષ્ઠા ધરાવનાર વ્યુત્પન્ન વિદ્વાન ભારતીય સંસ્કૃતિવિષયક સંશોધનકાર્યમાં ડૂખેલા રહ્યા. સફેદ ખાદીનાં ધોતિયું, ઝભ્ભા અને ટાપી એ એમના નિસ્તો વેષ હતા. 'સાદું જીવન અને ઉચ્ચ વિચાર' એ સિદ્ધાન્તને તેમણે ખરાબર જીવનમાં ઉતાર્યો હતા. સ્વદેશપ્રેમ તેમનામાં સભર ભરેલા હતા.

આ નિષ્ઠાવાન સારસ્વતના બધા પ્રન્થા અને લેખાની સૂચિ આપી આ શ્રદ્ધાંજલિના લખાણને લ'બાવવાની જરૂર નથી. તેમનાં ગુજરાતી તથા અ'ગ્રેજમાં લખાયેલાં સર્વ' લખાણા સત્ત્વયુક્ત જ રહ્યાં છે. એમનાં કેટલાંક લખાણાના અન્ય ભાષાઓમાં અનુવાદ પણ થયેલા. य व ई

अय°त प्रे. हाइर

પોતાના નિર્ણું યો અને અભિપ્રાયા માટે તેઓ સદા પૂરતાં પ્રમાણા આપતા. લાંળાં લખાણામાં પણ એક લાકય પણ નિર્ધાંક લખાશું ન હોય. એમનાં સંશોધનાનાં ઈંડાણ તથા વ્યાપ વિશાળ હતાં. એમનાં પ્રાચીન પ્રન્થાનાં સંપાદનાની પ્રસ્તાવનાઓ પણ બિલકુલ મુદ્દાસર રહેતી. હમેશ ખુશમિજજ રહેતા આ વિચક્ષણ અને વિલક્ષણ વિદાન નિર્ભાંક સ્પષ્ટવક્તા હતા. એવા પણ પ્રસંગા બનેલા જ્યારે કોઈ જાહેર સભામાં બધા વક્તાઓથી વિરોધી સૂર દઢતાપૂર્વંક દાખલા– દલીલ સાથે પૂર્વત્યારી વિના તેમણે વ્યક્ત કરેલા. એમનાં છવન અને કાર્યં બન્ને સદા સત્ત્વસમૃદ્ધ રહ્યાં છે.

અમ તેજસ્વી વિદ્યાપુરુષના અવસાનથી ગુજરાતી સાહિત્યક્ષેત્રે અને વિશેષત: સંશોધનક્ષેત્રે મેાટી ખાટ પડી છે; પરન્તુ તેમના ક્ષર દેહ ખરી પડયો છતાં તેમના અક્ષરદેહ ચિરકાલ પર્યન્ત ભગતા સંશોધકોને પ્રેરણા પાતા રહશે. યોજનાબદ રીતે કાર્ય કરવાની અને નિશ્ચિત સમય—મર્યાદામાં કાર્ય પૂરું કરવાની તેમની ચીવટ સદા પ્રેશક—પ્રોત્સાહક બની રહેશે. આવા મહાન સરસ્વતી—ઉપાસકને શતશ: પ્રણામ.

' વરેણ્યમ્ ', કલ્ મનીષા, જે. પી. રાેડ, વડાદરા–૨૦.

**જય**न्त प्रे. हाइर

## **ગ્રન્થાવલાેકન**

સમક્તિવિચાર [સમ્યગ્ દર્શન વિચાર]: લેખક શ્રી પાનાચંદ ભાઈચંદ મહેતા. પ્રાકૃત ગ્રન્થ પરિષદ ગ્રન્થાંક ૨૬. પ્રકાશક પ્રાકૃત ગ્રન્થ પરિષદ, અમદાવાદ-૯. પ્રથમ આવૃત્તિ ૧૯૯૩. પૃષ્ઠ ૧૬+૧૦૮, ૨૨×૧૪ સે.મિ., કિંમત રૂ. ૩૦-૦૦.

સુન્દર ઉપયોગી પુસ્તક ' સમક્તિ ' એ ' સમ્યક્ત્વ 'નું ગુજરાતી રૂપાન્તર છે.

ત્રાન, ચારિત્ય તથા દર્શન ત્રણે સમ્યક હોવાં જોઇએ. પરન્તુ દર્શન વિનાની કિયા નિષ્ફળ પ્રણાય. આથી દર્શનનું મહત્ત્વ વિશેષ છે. જો દર્શન સમ્યક્ર હોય તો જ જ્ઞાન તથા ચારિત્ય સમ્યક્ર થઇ શકે. આથી 'સમ્યક્રત્વ 'કે 'સમક્તિ 'એ સંજ્ઞા "સમ્યગ્દર્શન 'ને જ અપાય છે. એટલે જ જૈન તીર્થ કરોની પૂર્વ જન્મની કથાએ પણ જે ભવમાં તેમને સમ્યગ્ – દર્શન થયું હોય તે ભવથા જ શરૂ થાય છે. અને આ કારણે જ 'સમક્તિ 'ને મોક્ષમાર્ગનું પ્રથમ સાપાન પ્રણવામાં આવે છે. 'આત્મદર્શન', 'પરમાત્મદર્શન', 'ખાધિ', સ્વરૂપ-સાક્ષાત્કાર' અને 'આત્મજ્ઞાન'એ બધી સંજ્ઞાઓ તેના જ પર્યાયો છે. 'સમક્તિ 'એ માત્ર મુનિયમ માટે જ નાંહ, પરન્તુ ગૃહસ્થધમ માટે પણ આવશ્યક છે.

આ રીતે માનવજીવનમાં આધ્યાતિમક ઉન્નતિનો એ પાયા છે. આવા મહત્ત્વના વિષય અંતિની જ્યાં—ત્યાં વેરવિખેર પડેલી સામગ્રીને આ નાનકડા પુસ્તકમાં એકત્ર કરી ક્રમળદ્ધ રીતે ગાડવી આપી લેખકે બહુ ઉપયોગી કાર્ય કર્યું છે. વળી આવા કઠેલું વિષયતું સરળ ભાષામાં નિરૂપલ્યું એ પહ્યું આ ગ્રન્થની વિશેષતા છે. જૈન શાસ્ત્રામાંથી મૃકેલાં પુષ્કળ અવતરણા પુસ્તકની ઉપયોગિતામાં ઉમેરા કરે છે.

પ્રથમ ત્રણ પ્રકરણ ભૃમિકારૂપ હાઈ તેમાં 'દર્શન' શબ્દની સમજૂતી, આગમામાં સમ્યક્ત્વિવયક વિવેચનની સંક્ષિપ્ત રજૂઆત તથા તેના પ્રતિપક્ષી 'મિથ્યાત્વ 'નું સ્વર્પદર્શન કરાવ્યું છે. પછીનાં છ પ્રકરણામાં કથાનુયાગ આદિ ચારે અનુયાગાની સમ્યક્ત્વિવયક અપેક્ષાઓ સ્પષ્ટ કરી છે. તે પછીનાં પાંચ પ્રકરણામાં સમક્તિના પ્રકારા, લક્ષણા, અંગા, રુચિ અને તેના દૃષ્ણ બાલ સમજ્વવ્યા છે. છેલ્લા ૧૫મા પ્રકરણમાં 'શુદ્ધો પયાગ 'નું વિવેચન કર્યું છે. ચેતનાવ્યાપારને જૈન દર્શનમાં 'ઉપયાગ 'કહ્યો છે. જેના વડે આત્મા દર્શન તેમજ શાનનું પ્રવર્તન કરવા પ્રેરાય તેવા ચેતનાવ્યાપાર તે શુદ્ધોપયાગ. દર્શનાપયાગ અને શાનાપયાગ જવનનાં વણાઈ જાય ત્યારે જ તત્ત્વસાક્ષાતકાર થાય, અને એ જ સમ્યક્ત્વના અંતિમ અર્થ છે.

<sup>&#</sup>x27; **૨વાદયાય**', પુ. ૩૦, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એમિલ-ઑગષ્ટ, ૧**૯**૯૩ પૂ. ૨૨૯-૨૪૬.

要当り

જય ત શે. કાક્ષ

સામાન્ય સાધકો થાડા સમયમાં આવા ગહન-સૂક્ષ્મ વિષય સરળતાથી સમજ શંક એવા આ લઘુત્રન્થના આશય છે. આવા પ્રશસ્ય પ્રેમપરિશ્રમ માટે ૭૮ વર્ષના લેખક આપણા હાર્દિક અભિનન્દનને પાત્ર છે.

' વરેણ્યમ્ ' કહ મનીષા, જે. પી. રાેડ, વડાેદરા–૩૯૦૦૨૦.

જયન્ત પ્રે. ઠાકર

\* \* \*

સ્વામી કૃષ્ણાનંક સંપુર ભા. ૧: સંકલન: નવીનચંદ્ર એન. ત્રિવેદી પ્ર. કૃષ્ણાનંદ પબ્લિકેશન કમિટિ, શાંતિ આશ્રમ, ભાદરણ (જિ. ખેડા) ૩૮૮૫૩૦, આ.૧, હ જુલાઈ ૧૯૯૦, પૃ. ૩૨ + ૩૯૬

Live, loving and laughingના આદર્શ આપનાર બ્રહ્મદેશમાં જન્મેલા પૂ. સ્વામી શ્રી કુષ્ણાન દજના મળ અ'ત્રેજમાં લખાયેલા ત્રણ પ્ર'થાના ગુજરાતી અનુવાદાના આ સંપુટ છે. છૂટાં પુસ્તકો પણ જ્યારે પ્રકાશિત થયાં હતાં ત્યારે પણ વિના મૃલ્યે એ યોગ્ય અધિકારીઓને પહેાંચાડવામાં આવતાં હતાં. આ સંપુટ પગ્ર નિઃશુલ્ક વહેં ચવામાં આવ્યાે છે. જે અનુકરણીય છે. ' આંધીમાં ઉપદેશ ', ' પશ્ચિકના અનુભવા ', ' ઝલક અને ઝાંખી 'માં સ્વામીજીએ જોયેલા– અનુભવેલા પ્રસંગાનું આલેખન છે. અનુભવાનું વૈવિધ્ય ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે. અનુભવેલા પ્રસંગનું નિરૂપણ કરતાં પહેલાં એની અમિકારૂપે એ અનુભવને જીવનસંગ્રામના સંદર્ભમાં મુલવવાના પ્રયત્ન કરે છે. એટલે એ પ્રસંગાનભવને ચિંતનાત્મક સ્પર્શ મળે છે. વચમાં વચમાં સર્વસાધારહ સત્યા રજુ થતાં રહે છે. દરેક અનુભવમાં પર્યં ટનપ્રેમી સ્વામીજીને જીવનનાં અવનવાં સ્વરૂપા જોવા મળે છે. સાથે નવું નવું જીવન દર્શન લાધે છે. અવનવાં પાત્રો મળતાં જાય છે અને જીવનસ્વરૂપની સમજ વધતી જાય છે. માનવજીવનમાં અપાર વેવિધ્ય છે અને અણધારી અનેક શક્યતાએ છે. પ્રત્યેક અનુભવમાંથી પસાર થતી વેળા સ્વામીજીની સભાનતા, સ વેદનશીલતા, ળોાંદ્રિકતા, અનુ-ભવાનું પૃથ્થકરણ કરવાની ક્ષમતાને કારણે એ અનુભવ માત્ર સ્થૂળ અનુભવ ન રહેતાં અનુભૂતિ ખની રહે છે. સ્વામીજીની માનવતાની મહેંક પાને પાને અનુભવાય છે, સાથે અદષ્ટ કે ઈશ્વરના સ્વીકાર અને તેના પ્રત્યેની શ્રદ્ધા પણ જોવા મળે છે. બધું જ અદ્દષ્ટ કે ઈશ્વરે ગાઠવેલી યાજના પ્રમાણે ખનતું આવે છે, કર્મ અને તેના કળ Action અને Reactionના ક્રમમાં અકલ્પ્ય એવું સાર ક માદું ખની જાય છે એવી એક સ્વીકૃતિ પણ અહીં જોવા મળે છે. દરેક પ્રસંગનું પાતપાતાનું એક સત્ય છે એટલે એમાંથી પસાર થવાની પ્રક્રિયા એક સત્યાનુભૂતિ બની રહે છે. એનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કરતા સ્વામીજીની સ્મરણશક્તિ માન ઉપજાવે છે. અધ્યાત્મમાર્યના પ્રવાસીને માટે કોઈ પણ અનુભવ અધ્યાત્મદ્દષ્ટિએ મૂલ્યવાન હાય છે. એમાંથી એણે અધ્યાત્મનું ભાશું બાંધવાનું હાય અધ્યાત્મનું ક્ષેત્ર એ દુન્યવી જીવનથી કોઈ અલગ ક્ષેત્ર માનવાને બદલે સાંસા(રક જીવનમાં રચ્યાપચ્યા માણસોની વચમાં રહી તેમની સાથે હળીલળી એમાંથી બાેધ તારવવા એવા ઉપક્રમ પુસ્તકના પાને પાને વ'ચાય છે. જીવનઘડતર માટે મુલ્યવાન આ ગ્ર'થના કેટલાક લેખામાં પ્રસ'ગને અતરૂપ કાવ્યપ ક્તિઓ, સાસ્કૃત સભાષિતાનાં અવતરહ્યા વહાઇ ગયાં છે. પૃષ્ઠ ઉપર ખાલી

મન્ધાવલાકન ૨૩૧

જગ્યામાં સુવાકયા છાપેલાં છે. કૃષ્ણાન'દ પબ્લિકેશન કમિટિ અને સ'કલનકાર પ્રા. ડાૅ. નવીનચન્દ્ર એન. ત્રિવેદીએ સમાજને ઉપયાગી દર્ણાતરૂપ કાર્ય કર્યું છે. હાર્દિક અભિનન્દન ! પૂ. સ્વામાજીની જીવનઝરમર પ્રાર'ભમાં આપી છે.

પુસ્તક પહેલું—' આંધીમાં ઉપદેશ'—Sermons in the Stormsના— શ્રી વસતરાવ ગ. પાનસેએ કરેલા ભાવાનુવાદ.

- ૧ માનસિંક સમતુલા—એક જ દિવસના આંતરે પત્ની અને દીકરાનું અવસાન થવા છતાં કાર્વક્રમ પ્રમાણે સ્વામીજ સાથે દાદાજી લાેનાવલા જાય અને આવે ત્યારે ઘરમાં ચાેરી થઈ હાેય એ સંજોગામાં અવ્યત્ર રહેનાર દાદાજીનું વ્યક્તિત્વ સ્થિતપ્રજ્ઞ તરીકની છાપ મૂકી જાય છે.
- ર. ઉદ્ધાર:—દાદાજ નામના વેપારીએ પ'ઢરપુરમાં ક્રા'મતી ઘડીયાળ અને સાને મહેલ ટાપવાળી પારકર પેન ચારાઈ જતાં ચારનારની ભાળ મેળવી ચારી કરવાનું કારણ તેની માંદી માની સારવાર છે એમ જાણી મુ'બઇમાં તેને પાતાને ત્યાં નાકર તરીકે રાખી તેને પરણાવ્યા સુદ્ધાં: પાલીસને ન સાંપતાં તેના ઉદ્ધાર કર્યો. નર્યા માનવતાવાદ અહીં જોઈ શકાય છે.
- 3 માતૃહત્યા—માતૃલકત ડૉ. માતૃપ્રેમ (કેટલાંય પાત્રોનાં નામ આ રીતે લેખકે આપેલાં છે)ના હાથે અહ્યુધારી રીતે માનું અવસાન થતાં તેમને અઢાર માસની સજ થાય છે. લેખકના નિયતિવાદ અહીં વ્યક્ત થયો છે. લેખે છે—" આ સહાવલ બિત જીવનમાં ક્યારે, કેવી રીતે, કાને હાથે આપણે નફાનુકસાનમાં ઉતરીશું એ મહદ શે પહેલેથા નક્કી થયેલું હોય છે. બુદ્ધિગમ્ય-સ્વય સિદ્ધ કર્મ સિદ્ધાંતના આશ્રય સિવાય ડૉ. માતૃપ્રેમજીનું આવું અકલ્પનીય વર્તન સમજાવી શકાય તેમ નથી." પ્ર. ૧૫)
- ૪ સાંપ્રદાયિક જડતા—દાર્જિલી ગૈમાં, લેખકના યજમાન શ્રી. સેનને ત્યાં તાળું એઇ વૈષ્ણવ મંદિરમાં જતાં ત્યાં વૈષ્ણવાની જ મહેમાનગતિના નિયમ હેાવાથી જકારા મળે છે. ખિસ્તી ધર્મ ગુરુએ મહેમાનગતિ કરી આગળના પ્રવાસ માટે વાહન, ઉતારાની વ્યવસ્થા કરવા ઉપરાંત વળાવવા સાત જણા આવ્યા. માત્ર કર્તવ્યપાલનના આનંદ સિવાય કંઈન હતું તે નોંધી લખે છે—'' આપણે હિ'દુઓ સાંપ્રદાયિક જડ મર્યાદાઓ ઉલ્લ'ઘીને મુક્તપણે સ'સારમાં ભાઇચારાની ભાવના ક્યારે કેળવીશું ?'' (પૃ. ૧૭)
- પ અજગર સાથે રાતવાસા—કર્ણાટકમાં હંપીમાં આંજનેય ગુફામાં અજગર સાથે આકસ્મિક રીતે રહેવાના પ્રસંગ પડયો. લેખકના કહેવા પ્રમાણે ત્યાંથી પાતાના આધ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆત થઇ છે. વાતાવરણ અને ભયભીત મનઃસ્થિતિનું ચિત્રણ ધ્યાનાહ છે. જપ કરવા ગુફામાં ગયેલા પણ ખાટે રસ્તે ગયેલા. લેખક તારવે છે—" સત્ય વસ્તુ અવળ માર્ગ કરવામાં આવે તે તે દારુણ દુ:ખ જન્માવે છે." (પૃ. ૨૦)

દેવકત્ત નેશી

232

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

- ક પતિયાના ઉચ્ચ ઉપદેશ લક્ષમણુત્રૂલા નજીક એક પતિયાએ સ્વામાજીને ગાળ આપતા એમણે ના પાડી. તેણે કહ્યું, "ચેપના ભયથી આપ મુક્ત થયા જ નથી તા પછી આપ આધ્યાત્મિક માર્ગમાં કેવા રીતે પ્રગતિ કરશા?" લેખક તેલે છે—" હા, તેનું કહેવું ખરું હતું. ભય અવગતિના માર્ગ છે. શું આપણાં વિવિધ દુઃખા મુખ્યતઃ ભયગ્ર'થીને લીધે નથી?" (પૃ. ૨૨)
- ૭ સ'શય શેતાન-એક ઉતાવળિયા પતિએ સ'શયના ભાગ બનીને એક ભ્રુણહત્યા અને ત્રણ આત્મહત્યા નીપજાવી એવી કરુણ ઘટનાના નિરૂપણ પછી લખ્યું છે-" આંખે જોયેલી બધી બાબતા હેમેશાં સત્ય જ હાય છે તેમ નથી." ( પૃ. ૨૮ )
- ૮ વિચ્છિન વૈવિશાળ-" જે સમાજમાં પરઠ્યુંને લગ્નમાં અત્રસ્થાન છે ત્યાં સમાજના ઘટકોનું ગૃહસૌખ્ય કલ્પના કે સ્વપ્ન જ ખની જાય છે તે સુવિદિત હકીકત છે." ( પૃ. ૨૯) એવું વાસ્તવલક્ષી વિધાન કરી વિચિત્ર અને અયુધાર્યો સંજોગામાં રસિક-રંજનને બદલે રસિક- હ'સા અને હરેન્દ્ર-હ'સાને બદલે હરેન્દ્ર-રંજન અગાઉતી નક્કી તિથિએ લગ્નગ્રંથથી કવી રીતે જોડાયાં તેનું ચલચિત્રમાં જોવા મળે તેવું કથાનક નિરૂપી આકસ્મિકતા જીવનમાં કેવા ભાગ ભજવે છે તે દર્શાવ્યું છે.
- હ તપાભૂમિ ગિરનાર-વાજળા અને અવાજની માફક વિચારા પણ એક ઉત્પાદક શક્તિ છે. વિરુદ્ધ વિચારા વાતાવરણના સ્પંદનાને કલંકિત કરે, શક્તિહીન બનાવે અથવા વિનાશ પણ વેરી શકે. "દરેક સ્થળે પાતાનું આગવું વાતાવરણ હોય છે તે આજુબાજુનાં સ્થળા અને તેમાંધી વિમુક્ત થયેલા વિચારામાંના પ્રકારા ઉપર આધારિત હોય છે." (પૃ. ૩૨) વગેરે વૈજ્ઞાનિક-મના-વૈજ્ઞાનિક સત્યાનું પ્રતિપાદન કરતી ઘટના વર્ણવી છે. ગિરનારમાં મજૂર જેવા લાગતા માણસે સુંદર સ્થળ અને સુંદર શિવાલયની માહિતી આપતાં સ્વામીજી ત્યાં પહોંચ્યા. સ્વામીજી આત્મ-વિસ્મૃતિમાં ચાવીસ કલાક ત્યાં ગાળે છે પણ પાછળથી એ વિસ્તારમાં આવું કોઈ સ્થળ જ નથી એમ જાણવા સાથે માહિતી આપનાર મજૂર કોણ તે રહસ્ય જ રહ્યું. લેખકે નોંધ્યું છે કે " છતાં મારો એ શિવાલયની આસપાસના ભવ્ય વાતાવરણના અનુભવ મને નિઃશંકપણે મનાવે છે કે અવકાશી વાયુ બાંદાલનાના અસ્તિત્વની અસાધારણ અસર આપણા ઉપર થાય છે જ." (પૃ. ૩૫)

૧૦–આ વિદ્યાર્થીએા–સ્વામીજીને ફૂવામાં ડૂળકા ખવડાવતા વિદ્યાર્થીએાની ઉદ્ધતાઇ અને પશ્ચાતાપની ઘટનાનું નિરૂપણ નવી પેઢીના ખહુર્ચાર્થેલ અંશને પ્રગટ કરે છે.

્ર૧ સુવ્રતાના વિજય–લાંચરુશ્વતખાર પતિને સન્માર્ગ વાળવા પત્ની પાતે અગવડા વેઠી પતિને કર્તવ્યનિષ્ઠ બનાવે છે. '' આવી ઘણી બધી સુવ્રતાઓની દેશને જરૂર છે. '' એમ નાંધે છે. ( પૃ. ૪૩ )

૧૨ આપણાં દુર્લ ક્ષિત દેવસ્થાના–સૌરાષ્ટ્રમાં હાલાર પ્રાંતમાં એક ગામના મ'દિરમાં મુકામ કરતાં ભેયું કે રાત્રે ત્યાં જુગારની મંડળી જામે છે. સ્વામીજીને બીવડાવવાના પ્રયત્ના **ય- થાવલાકન** ૨૩૩

કરવામાં આવે છે. બીજે દિવસે એ મ'દિરમાં ભૂતપ્રેત હોવાની લાકોમાં ફેલાયેલી વાતના લેખક પુલાસા આપે છે. પાછળથી એ મ'દિરમાં નવા પ્રાહ્યુ પુરાય છે. લેખક આપણુને ટકોર કરે છે— " વિધર્મીઓ ઘણાં મ'દિરા બાંધતા નથી પણ જે મ'દિરા અસ્તિત્વમાં છે તેવાં સ્થળાની માન અને સ'ભાળપૂવ'ક સાચવણી કરે છે. તેઓ બધાં પવિત્ર સ્થળાને છાકરવાદી આન'દપ્રમાદના ઉપયોગમાંથી મુક્ત રાખી માન આપે છે. આપણે આ બાધપાડ કયારે શીખીશું?" (પૃ. ૪૬)

૧૩–૧૪ પાતાના નસીળનું ભાજન પાતાને મળે જ છે એવું પ્રતિપાદન કરતી રમૂજભરી હુશકત દાણે દાણે લખી મુક્યું છે ખાનારાનું નામ ' અને ' ભાજનમાં ભંગ માં છે.

૧૫ પીન દ'ડાયા--સામાજિક અનિષ્ટ આચરતા માણસને જોઇ 'મારે શું ?' એવું વલણુ રાખો તે પ્રસ'ગ તરફ દુર્લક્ષ સેવવું તે યાગ્ય નથી. "માત્ર ગ્રુન્હાહિત કાર્ય જ શિક્ષાપાત્ર છે એમ નહિ, તેને શાંતપણે નિહાળવાનું પણ સખત રીતે દ'ડને પાત્ર બને છે." ( પૃ. ૫૫) લેખકને રેલ્વે ગાડીમાં થયેલા અનુભવ વર્ણવાયા છે અને ઉપયુદ્ધ સત્ય સમજ્યયું છે.

રક ધરપકડ—ગેરસમજથી પોતાની થયેલી ધરપકડના મુંબઈમાંના અનુભવ વર્ણું છે. લેખકે કહ્યું છે—'' જેમ વર્ષાત્રદુમાં વરસાદ કયારે પડશે તે કહી શકાનું નથી, તેમ આ ઝડપી જીવનમાં કયારે કયાથી, કેવા પ્રકારની મુશ્કેલીએ આવી પડી આપણને હેરાન કરશે તે કહી શકાય નહિ.'' (પૃ. ૫૬) જીવનમાં અનિશ્ચિતતાના સ્વીકાર કર્યો છે. જીવનમાં બનતું આવે છે તે નિશ્ચિતક્રમ પ્રમાણે બને જ છે એવી સ્વીકૃતિ પણ અન્યત્ર છે. બનતું આવે છે તેની કલ્પના કે ખબર ન હોવાથી એ આપણે માટે અનિશ્ચિત બની જ્ય છે એટલું જ.

૧૭ **અદભુત સ્વપ્ત દશ્ય ૧—** સ્વપ્તાનું વગી<sup>6</sup>કરણ કરી સ્વપ્તની સત્યતા સિદ્ધ કરતા ખનાવ વર્ણવ્યો છે.

૧૮ સિદ્ધ સ્વય્ન-દશ્ય ખીજુ'—એમાં ખાવાયેલી સાનાની ચેઈનની ભાળ સ્વય્નમાં મળે છે.

૧૯ ટ્રેઇનમાં ભિખારી પાતાને મળેલું પાકાટ ટિકિટ ચૅકરને સાંપ્યાના ઘટના 'પ્રામાણિક ભિખારી 'માં છે.

ર૦ ખાટા આરાપ—" જ્યારે કંઇ સાર્યુ—ખાટું બનવાનું હોય છે ત્યારે તે બનાવને લગતા સંજોગા કાઇ હિસાએ એની મેળ જ ખડા થાય છે અને આખરે તે બનાવ બને છે." (પૃ. ૧૯) આગ્રા જતાં ટ્રેઇનમાં પૈસા ચારાયાની કૃષ્યિદ કરનાર ગૃહસ્થે સ્વામીજી પર શ'કા જતાં જડતી લેતાં ચારાયેલા ચૌદ રૂપિયા જ આકસ્મિક રીતે સ્વામીજી પાસેથા નીકળ્યા. કજેતી થઇ. ક્રિયાદી આગ્રામાં સ્વામીજીના યજમાનને ત્યાં બેગા થઇ જ્ય છે. ગાડીમાં કપડાં બદલતાં તેણે પૈસા કાઢેલા જ નહિ. કપડાં ધાર્ભીને ત્યાંથી આવતાં ધાવાઇ ગયેલી નાટા નીકળી. સ્વામીજીની માફી માગી. અહીં આકસ્મિકતાનું મહત્ત્વ અને લેખકની ગુણ્યાહીતા જોવા મળે છે. ગૃહસ્થે પોતાની ભૂલ કબૂલ કરી તે વાતને લેખક મહત્ત્વ આપે છે. સ્વા ૧૪

**33**8

हेवहत्त लेशी

નારી સિંહ ગુળની—ઝાલાવાડના એક ગામમાં માતાજી તરીકે ઓળખાતી યમતકારી ખાઈના દર્શને જતાં લેખકે જે અનુમાન કરેલું તે સાચું પડે છે. ં માતાજીને મળ્યા બાદ ગમે તે કોઈ અહ્યુજાહ્યું કારણે મને એમ જ લાગવા માંડયું હતું કે દૈવી અવતારા, આવિલાવા અને યમતકારિક શક્તિઓના ખાટી વાતા ફેલાવીને ધર્મને નામે ચરી ખાનાર લેલાયુઓના ભાગ બનતી દુર્લાગી ઓએમાંની એક આ માતાજી પણ હોર્દ્ય શકે. ં ( પૃ. ૭૫ ) માતાજીની વ્યથાકથા કહી દુષ્કૃતિ દુ:ખમાં જ પરિહામે છે એમ લેખક પ્રતિપાદન કર્યું છે.

રર ' હોળીમાં હાહાકાર 'માં સ્વામીજ સમાજની બૂલાે દર્શાવનાર ધર્મ સુધારક, સમાજન્ સુધારક તરીકે જોવા મળે છે. કાલેજિયનાેએ હોળીમાં એક કુરકૃરિયાને નાંખી દઈ પાશવી આનંદ લૂંટયો. સ્વામીજ લખે છે—" ધાર્મિક પ્રથાએ તથા રીતરિવાજોને નામે જ્યારે લાેકો તુકશાન-કારક અને તિરસ્કૃત કાર્યામાં આનંદ માને છે ત્યારે આપણી ઉચ્ચ સ'સ્કૃત પરત્વે અન્ય પ'થના અને પરરાષ્ટ્રના લાેકોને અભાવ જ પેદા થાય ને!" (પ: ૮૧)

ર 3 સાચી કૃતરાતા—અઢાર વર્ષની ઉંમરે કલકત્તાના અરવિંદકુમાર અનાથ ખને છે. હુગલી નદીમાં તહ્યાતાં દવાની દુકાનના માલિક સુનીલબાલું તેને બચાવે છે. સુનીલજને આચિક સંકડામહામાં અત્રાત રીતે અરવિંદકુમાર મદદ પહેંાચાડે છે. તેમના મરહ્યુ પછી પહ્યું તેમના કુટું ખને સહાય કરે છે. કૃતત્ત તરી કેનું અરવિંદકુમારનું વ્યક્તિચિત્ર દારતાં લખ્યું છે.—" આ હાસ્ય–શાકનારી દુનિયામાં દું દુલિનાદ વગર ઘણા મહાન આત્માઓ પધારે છે અને પોતે સક્રિય સેવા બજાવી અહ્યુજાણ દશામાં જ વિંદાય લે છે. નિઃશંકપણે શ્રી અરવિંદજ એક એવા જ આત્મા હતા. ' (પૃ ૮૬)

૨૪ મહિલાપુકાર--હિંદુસમાજમાં સ્ત્રીઓ પ્રત્યેના વલખુની વિગતે વાત કરીને પાતાના પતિને વકાદાર રહેવા ઈચ્છતી એક ભણેલી કુલીન સ્ત્રીને શરમજનક અને આઘાત લાગે એવાં સંકટાના ભાગ ખનાવવામાં આવ્યાની એક કરુણ કથની રજૂ કરી છે. રેલ્વે માર્ગ પર એઠું વીણી ખાતી સ્ત્રીની વીતકકથા લેખક તેની પાસેથી જાણે છે. લેખકની માનવતા, સ્ત્રીના જીવન સંખંધી જાણવાની ઈચ્છ. વ્યક્ત કરવામાં રહેલી હિંમત વગેરે આદર ઉપજાવે છે. પતિના કુટું બની એક વ્યક્તિની દૃષ્ટ ઈચ્છાને તાળે ન થતાં ચારિત્ર્ય અંગે પાતાના પર આક્ષેપ થાય છે ત્યાંથી દૃશ્ખની શરૂઆત થાય છે. આ વાત એ સ્ત્રી કોઇને કહેતી નથી અને દુ:ખાે સહન કર્યે જ જાય છે. વાત જો ખુલ્લી પાડી દીધી હાત તા આ બધાં દુઃખા ન પડત એમ આપણા મનમાં સ્હેજે વિચાર આવી જાય. સ્ત્રોની ડહાપણભરી વાત ભૂલ પ્રેરવાર થાય છે. ઘરમાંથી તેને કાઢી મુકવામાં આવે છે અને લત્તાના લાકો જોઈ રહે છે તારે લેખકની ભાષા જોઈએ—" તેઓ પ્રખ્યાત કું ભક્ર્યાંની માક્ક તટસ્થ રહ્યા. કરક એટલા જ કે રામ-રાવણના યુદ્ધમાં કુંભકર્ણ લડાઇના સ્થળથી દૂર દ્યાર નિદ્રામાં પડી રહ્યો હતો, જ્યારે આ પાડાશીઓ બધું નાટક નજદીકમાં રહીને નિહાળી રહ્યા હતા. " "ભીષ્મ જેવા મહાન વિદ્વાનાની ખનેલી કોરવસભા નિઃસહાય, નિદાંષ દ્રીપદી ઉપર ગુજારેલા જુલમ મૌન સેવી જોઈ રહી હતી. આ મૂંગા ટાળાં મને એ મૂંગી સભા જેવાં લાગ્યાં." ( પૃ. ૯૧) વેશ્યાગૃહમાં વેચાઇ ગયેલી ધર્મિષ્ઠા જ્યારે ભાવરામાં કેદ થાય છે ત્યારે, સાડી વડે ફ્રાંસા ખાવાના પ્રયત્ન કરે છે. કૃસિ ખાતા **થતી વેદનાનું** વર્ણન લેખકની વર્ણનશક્તિનું પરિચાયક છે.

ય-થાવસાકન રશ્ય

સાથે આખી કથની સાંભળો, યાદ રાખી તેનું નિરૂપણ કરનાર લેખકની સ્મરણશક્તિ માન ઉપજાવે છે. પરઠણિવરાધી વિચારા અહીં પણ રજૂ થયા છે. ''જે સ્ત્રીએ દુઃખના દરિયા ડહાજ્યા હોય તે જ સ્ત્રી, પુરુષ દેહ દ્વારા, સ્ત્રીજનાની સેવા કરી તેમના પુનરુદ્ધાર માટે પ્રયત્નશીલ રહી શકે. ' ( પૃ. ૧૦૧–૨ ) અહીં 'પુરુષ દેહ દ્વારા ' શબ્દો ગૂંચવાડા ઊભો કરે છે,

ર૫ ઋણાનુભધ—આપણાં કર્મ અનુસાર પૂર્વજન્મનાં ભધના નિઃશંક રીતે કાર્ય કરે છે તે સત્ય સ્પષ્ટ કરતા અદ્દસુત રસપ્રદ સ્વાનુભવ વર્ણુ વ્યો છે. અહીં વચમાં ૧૯૪૬માં મધ્યપ્રદેશમાં એક મહાત્માએ સ્વામીજીના બે પૂર્વજન્મની હકીકત કહેલી તે ટાંકો છે.

પુરતક બીજુ'—'પશિકના અનુભવા'—Episodes and experiencesના - શ્રી શાંતિલાલ ઠાકરે કરેલા ભાવાનુવાદ

- ા ભયમાંથી મુક્તિ–ભયનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરી લેખકે સ્વાનુભવ આલેખી પોતે ભયની પકડમાંથી કેવી રીતે મુક્ત બન્યા, આધ્યાત્મિક સાપાન શી રીતે સિદ્ધ કર્યું તે જણાવી પોતાની મર્યાદાની નિખાલસ કખૂલાત કરી છે. મસ્તરામજીનું વ્યક્તિચિત્ર આપ્યું છે.
- ર પ્રેતસૃષ્ટિના પરિચય આપી લેખકે પાતાના પ્રેતાતમાં સાથેના સંવાદ 'પ્રેતાતમાં બાલે ' છે 'માં આલેખ્યા છે.
- 3 'નસીળની બેધારી રમત માં આપણા જીવનની ઘણીખરી ઘટનાએ અફરપણે પૂર્વીનશ્ચિત થઈ ગયેલી જ હોય છે એ પુરવાર કરતી ઘટના છે. ચીંથરેહાલ છાકરાની માણસાઈ જોઈ શેઠ તેને પોતાને ઘેર લઈ આવે છે. તે પવિત્રકુમાર અને શેઠના દીકરા પ્રમાદના જીવનના તફાવત બતાવી પૂર્વજન્મ, ઋણાનુબધ, સંસ્કાર અને પ્રારુષ્ધ પુરવાર કરતી, આ પાત્રોની વિગતા સૂર્યસ હિતાને આધારે આપી છે.
- પ્ર શિવના વીંછી-સ્થાનનું વિશિષ્ટુ વાતાવરેલું અને ત્યાં ખનતી અકલિત ઘટનાની વાત, ગલતગાના સિદ્ધેશ્વર મહાદેવના મે દિરની આસપાસ દુષ્કૃત્યો કરનારને વીંછી કરડયાનો ઉદાહરણા સાથે કરી છે. અન્યાયી કૃત્યો કરનારના ઇરાદાને વીંછી જેવાં ક્ષુદ્ર જ તુઓ કેવી રીતે કળા જ્ય છે એ એક કોયડા છે એમ કહ્યા પછી શનેગારાને અને રાષ્ટ્રદોહી લાકોને નિયમનમાં રાખવા ભગવાન શિવ પૂરતી સંખ્યામાં આવા વીંછી માકલી આપે તા ! એવા ભાવનાત્મક તુકઠો પણ રજૂ કર્યો છે. વીંછીના દર્દને દૂર કરવા માટેના યંત્ર પણ ખતાવ્યા છે.
- પ ' મૃત્યુનું વિનાશકારી તોડવ 'માં મૃત્યુ અ'ગે ચિંતન અને ઉપકારના બદલા વાલ્યાની સુદરૈયાની હકાકત સાથે ઉપરાઉપરી મરહુની ઘટનાએ અને એમાંથી સર્જાતી કરુણતાના લાલ ઉદાવતા રાજભુષહાની દુષ્ટતાના પરિચય છે
- ક વહેમી માનસના દુરુપયાગ કરી પૈસા કમાતા મકાનમાલિકની ચાલાકાને પર્દાફાશ કેવી રીતે કરવામાં આવ્યા તે સાથે શેઠના હૃદયપરિવર્તન અને ધર્મ પરિવર્તનની વાત શેરને માથે સવાશેર કહી જાયુ છે.

केव**र ले**ही.

- ુ ' ફરિયાદની દશા 'માં અન્યાયના અપ્રતિકાર, સમાજનું બેદરકાર વલણુ, ગેરવહીવટ, ગેરરીતિ એ વાસ્તવિકતાનું ચિત્ર રેલ્વેત'ત્રના માધ્યમ દ્વારા આપ્યું છે.
- ૮ ચંપાના શાપ—અંતરના ઉડાજુમાંથા નીકળેલા શાપ પ્રમાણે બને છે એ વાત એક આદર્શ ડાેકટરના પાત્ર દ્વારા પુરવાર કરી છે. ડાેકટરનું વ્યક્તિત્વ નિરાળુ છે. '' સારા ડાૅકટરની બાબતમાં બને છે તેમ તેના ધંધા બહુ સારા ચાલતા ન હતા.'' (પૃ. ૧૭૪) વિધાન ચિત્ય છે. જીવનમાં આકસ્મિક્તાનું મહત્ત્વ અહીં પણ સમજબ્યું છે.
- ૯ લેખક આકસ્મિક રીતે અંબાઇ દર્શને ગયા અને અંબાઇદર્શનની ઇચ્છા ફળ્યાની વાત ' અંતઃસ્કુરણાની વિલક્ષણ સાકારતા 'માં છે.
  - ૧૦ ૧૦૮ જેટલા શુભસંકલ્પાેની યાદી 'લામાની સંકલ્પમાળા માં છે.
- ૧૧ વિદ્યાર્થાઓના વાંકે શિક્ષકને કેવું સહને કરવું પડે છે તે 'શિક્ષકને શિષ્યાની સતામણી 'માં છે. વિવિધ ક્ષેત્રોમાં લેખકનું અવલોકન તલસ્પર્શી છે. અહીં વકાલાતના ક્ષેત્ર વિષે લેખક પોતાનું અવલોકન અને સમજ પ્રગટ કરે છે. ન બનવું નેઇએ તેવું બન્યાની ઘટના અહીં છે પણ અન્ય પ્રસંગામાં વર્ણવાયેલ અદપ્ટની મદદ અહીં નથી.
- ૧૨ નિદ્રાસ'ચારી લાેકોનું મનાવૈજ્ઞાનિક અધ્યયન અને નિદ્રાધાન સ્થિતિમાં <mark>થ</mark>તી સર્જુનાત્મક **પ્ર**વૃત્તિઓના આલેખ 'નિદ્રાસ'ચારીમાં છે.

પુસ્તક ત્રીજુ'—' ઝલક અને આંખી '—Reminiscences ના શ્રા. એચ. સી. શાહે કરેલા ભાવાનુવાદ

- ૧ ' મુસાફરીની ફલશુતિ 'માં પર્યં ટનોનું મહત્ત્વ સમજાવી, પર્યં ટન દરમ્યાન કેટલાક રમૂજ પેદા કરે તેવા અનુભવાની આડળાજુઓ રજૂ કરી પાતાને વિષે લાકોમાં ફેલાયેલી જાતજાતની ગેરસમ**એ અને** અહાબાવનાની વિગતા દર્શાવી છે.
- ર 'નિલધી સ'તાં '—જીવનઘડતરમાં અમૂલ્ય પ્રદાન કરનાર **ખે** સ'તાે—મસ્તરામજી અને મકરાણાસાહેળના સાન્નિધ્યમાં એકત્રિત થયેલ અનુભવસામગ્રી સાથે વિચારસ'ક્રમણના **પ્રયોગની અસરકાર**કતા સમજાવી છે.
- 3 શાંતિનાથ અરેબિયન નાઇટ્સની અજ્વયબીભરી દુનિયાના માણુસ જેવાં શાંતિનાથના વ્યક્તિચિત્રણ સાથે ચમત્કારિક શક્તિઓના સંક્રમણની વિગત આપી છે. મેલી વિદ્યાના ઉપાસકોના બૂરા અંજામ આવે છે એ પુરવાર કહું છે. સાથે વેદસૂચિત પંચ પર લેખકની અતૂટ શ્રદ્ધા જોઇ શકાય છે.
- ૪ ' યાગિનીદેવી 'માં સિદ્ધયોગિનીદેવીનાં દર્શન અને સિદ્ધિઓની પ્રાપ્તિની વાત સાથે પુરુષની અપેક્ષાએ સ્ત્રીઓ પોતાની માનસિક ચેતના ઉપર વધુ જલદી પ્રભુત્વ મેળવી શકે છે એવી માન્યતા પ્રગટ કરી છે. '' આલ્હાદક ઉતકાન્તિની નૈસર્ગિક પ્રક્રિયામાંથી આપણે બધાંને પસાર

## ચ, યા વસાહન

280

- થવું પડે છે. તેમાંનું ઘણુંખરું તા સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ વિગતા સા**થે ઘડાયેલી દૈવી** યાજનાના નિયતક્રમ પ્રમાણે જ આપણને આવી મળે છે. '' ( પૃ. ૨૫૬ ) જેવા વિધાનમાં નિયતિવાદ જોવા મળે છે.
- પ 'સંત ખાલે છે' માં સાચા સંત કોને કહેવાય તેના વિગતે ચર્ચા કરી છે. સંત વિશ્વપ્રેમનાં દર્શન માટે લેખક જે સાહસ કર્યું તેનું વર્ષું તેમાં ચક છે. સંતની જીવનઝરમર સ્વસુખે કહેવાઈ છે જેમાંની વ્યથા હદયસ્પર્શા છે. હિંસક પ્રાણી પ્રેમથા વશ થાય છે તે અન્ય સંતાના ઉદાહરણાથા પુરવાર કર્યું છે. શેઠ નરાત્તમદાસજી અને સંત વચ્ચેના સંવાદમાંથી સાધકને યોગ્ય માર્ગદર્શન મળી રહે તેમ છે. અહીં પણ સંતની જીવનઝરમર રજૂ કરવામાં લેખકની સ્મરણશક્તિ માટે આશ્વર્ય થાય.
- ક 'પુનર્જન્મની પ્રતીતિ 'મા પુનર્જન્મ અંગ સ્વાતુભવને આધારે પુરાવા નજૂ કરી જીવન, મરુણ અને પુનર્જન્મ અંગે યથાર્થશાનતું મહત્ત્વ દર્શાવ્યું છે. સૃક્ષ્મ અનુભૂતિઓને વ્યક્ત કરી શકે એતું લેખકનું ભાષાપ્રભુત્વ અહીં જોઈ શકાય છે.
  - ૭ 'પતિ એ પૂર્વજન્મના 'માં પણ પૂર્વજન્મના કિસ્સા વર્ણવ્યા છે.
- ત્રાં પતિ યાત્રાએ ન લઇ જતાં યુક્તિપૂર્વ કે પત્નીએ કરેલી યાત્રાના કિસ્સા 'પ્રવીણાબેનની અત્રા 'માં છે. કિલ્લેખ'ધી જીવન જીવતા શેઠ કસ્તુરભાઈનું વ્યક્તિત્વ અને પ્રવીણાબેન સાથેના દામ્પસનું ચિત્ર સરસે ઉપસ્યાં છે.
- ૯ પોતાની ધામિક માન્યતાને કારણે એક ભક્ત હદયની સન્નારીને હઠાત્રહી પતિ અને સાસુસસરાને હાથે કેવી ભય કર યાતનાએ વેઠવી પડી તેનું હદયદ્રાવક વૃત્તાંત 'આ સહિંગ્શતા 'માં છે.
- ા૦ ખિસ્સાકાતરુની દુનિયાના પરિચય આપી એમાં પણ કેવા ખેલદિલ માણસા હાય છે તેનું નિરૂપણ ' ખિસ્સાકાતરુની ખેલદિલી 'માં છે, જેમાં લેખકની અવલાકનશક્તિના પરિચય થાય છે.
- ાવ 'દુણત્માનું દુ:સાહસ'માં સ્વાર્થા, અવિચારી યુવાને એક આશાસ્પદ યુવતીનું જીવન કેવી રીતે બરબાદ કરી નાખ્યું તેની વ્યથાકથામાં લેખકનું સમાજિનરીક્ષણ જોઈ શકાય છે. કમેં કળના નિયમનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. લેખકની ઉપમાશક્તિના નમૂના—''જ્યારે વિમળાનાં માબાપને એ પહેલવહેલા મળ્યા, ત્યારે કોઈ આબર વિનાના જાગતા અદાકાર જ જે પહેરવાનું પસંદ કરે તેવો, શંગમેર'ગી છુશકાટ પહેરીને મળ્યા હતા. '' (પૃ. ૩૪૫).
- ૧૨ વ'ધ્યવૃક્ષ 'માં કુપુત્રનું વૃત્તાંત છે, જેમાં લેખકની વર્ણનશક્તિ બ**'દર પર આ**વી રહેલી સ્ટીમર અને પતિને જોવા માટે અધીર બનેલી આશાના વર્ણું નમાં જોવા મળે છે.

₹8 🕏

हेबड्स लेशी

૧૩ ધર્મા તરનાં કારણા આપી હિંદુધર્માઓ પોતાને પક્ષે કેટલા જવાયદાર છે તે 'ધર્મા તરની ધૃષ્ટતા 'માં જણાવ્યું' છે. ચર્ચગેટ સ્ટેશને પુસ્તકો વેચવા ઊભેલ યુવાનના વ્યક્તિત્વના પૃથ્થકરણમાં લેખકની મનાવિજ્ઞાનની સૂઝ જેવા મળે છે.

( અનુસંધાન આગામી અંકમાં)

પ્રાન્યવિદ્યામ િન્દર મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય વડે દરા. हेवहत्त जिशी

\* \*

'આપણા ધમ-સ'સ્કૃતિ અને છવનદર્શન': લેખક અને પ્રકાશક-નટવરલાલ જગન્નાથ શુકલ, જે-3, મેઘાલય ફ્લેટસ્, સરદાર પટેલ કાલોની પાસે, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૧૪, ૧૯૯૪, પાના ૧૪૯, કિંમત રા. ૩૫.

ગૈદિક સાહિત્યમાં ધર્મ વિષયક જાણકારી માટે વિપુલ ધર્મ શ્રંથા ઉપલબ્ધ છે. વેદ, ઉપનિષદ, પુરાણા ઉપરાંત સ્મૃતિશ્રન્થામાં ધર્મ અને તેના આચરણ અંગેના નીતિ–નિયમા સુશ્રિયત થયેલા છે. પ્રસ્તાવનામાં લેખકશ્રી નોંધે છે કે ધર્મના આચરણ માટે સ્વસ્થ શરીર અને સમ્યક્ ગ્રાન મહત્ત્વનાં છે. ઋત અર્થાત્–નિયમ એ ધર્મનું અભિન્ન અંગ છે. પ્રસ્તાવનામાં સમગ્ર પુસ્તક વિષે વિગતે માહિતા આપી છે. પ્રારંભમાં 'શિવપાર્વતાચરિત્ર' ટૂંકમાં વર્ણીની, દિવસ દરમ્યાન કરવાનાં કર્તવ્યો અને આચારાની નોંધ કરી છે. ધર્મમાં શોચાશીય, શ્રાદ્ધ, તીર્થયાત્રા, દાન વગેરેની ચર્ચા કર્યા પછી વૃત, ઉત્સવ, આવશ્યક શાંતિકમેના ટૂંકો પરિચય આપ્યો છે, તેમ જ સ્તાત્ર, પ્રાર્થના અને પ્રભાતિયાને પુસ્તકના અંતે આવરી લીધાં છે.

અનુક્રમણિકા અનુસાર મુખ્યત્વે ચૌદ પ્રકરણ છે. ક્રમાનુસાર શિવપાર્વતીચરિત્ર, નિત્યકર્મ, ભારતીય સમાજવ્યવસ્થા, આશ્રમવ્યવસ્થા, સંસ્કાર, શૌચાશૌચ, શ્રાહ્ધ, તીર્થયાત્રા, દાન, વ્રતજ્ઞત્સવ, શાંતિકર્મ, શ્રીશિવઅથવેશીર્ષ, શ્રીદેવી અથવેશીર્ષ, અને અંતિમ પ્રકરણ સ્તાત્ર—આરતી વગેરેમાં અન્ય ચૌદ ભજન, સ્તાત્ર, સ્તુતિ વગેરેના સમાવેશ કર્યો છે.

પ્રથમ પ્રકરેશ 'શિવપાવંતીચરિત્ર' મુજબ શિવ એટલે કલ્યાણકારી દેવ. શિવજીએ સમાધિભંગ થતાં ત્રીજુ' તેત્ર ખાલ્યું, કામદેવને ભસ્મ કર્યો. આથી શિવજી 'સ્મરહર' તરીકે આળખાયા. શિવજી સાથે લગ્ત કરવા માટે પાવંતીએ 'પંચાર્ટન' તપ આદર્યું. વૃક્ષનાં પણ લેવાનું પણ ખંધ કર્યું. આથી 'અપર્ધા' કહેવાયાં. ગૌરીવત અને કેવડાત્રોજનું વૃત આજે પણ પાવંતીજીના નામ સાથે સંકળાયેલ છે. શિવજી શીધ પ્રસન્ન થઇ વરદાન આપનારા હોવાથી 'આશુતાષ' અને ભૂત–પ્રેત સાથે દૃત્ય કરનાર 'સાંખસદાશિવ 'તરીકે જાણીતા થયા. માંગલિક

ચન્થાવલાકન રૂક્ક

પ્રસંગ શિવ-પાવ તીના આશીર્વાદ લેવા અનિવાર્ય રીતે આવશ્યક છે. શિવ-પાવ તીચરિત્રને વિગતે વર્ણુ વવા માટે લેખકશ્રીએ 'કુમારસ લવમ '. 'મહાભારત', અને 'અમરકોશ'ના સ દર્ભો અમુક્ય છે.

'નિત્યકર્મ' (પ્ર. ર) માં દેવકર્મ વિષે વિગત માહિતી આપી છે. બ્રાહ્મમૂદ્ગામાં ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ, કરદર્શન, ભૂમિસ્પર્શ, નમસ્કાર કરવાનું જણાવ્યું છે. આ પ્રસંગાને અનુરૂપ ખાલાતા સર્વે મંત્રોના અહીં સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. ભારતીય સમાજવ્યવસ્થા (પ્ર. 3) મુજબ ભિન્ન ભાન સાતિઓ અને ભાષાઓ ધરાવતા આપણા દેશ મુખ્યત્વે ચાર જાતિઓમાં વિબક્ત છે. બ્રાહ્મણ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર. વર્ણવ્યવસ્થાનુસાર દરેક પાતાના કાર્યમાં નિપુણ હૈાવા જરૂરી છે. અહીં મનુસ્મૃતિ, પુરુષસૂક્ત અને મહાભારતના સંદર્ભી નોંધ્યા છે. ત્યારબાદ આશ્રમવ્યવસ્થા વિષે (પ્ર. ૪) વિગતે ચર્ચા કરવામાં આવી છે. પાંચમું પ્રકરણ સંસ્કારાવિષયક છે. દિજાતિએ અન્ત્યેષ્ટિ સુધીના બધા સંસ્કાર વિધિપૂર્વક કરવા જોઈએ. આશ્રમકાળ સાથે સંસ્કારા અવિભાજય રીતે જોડાયેલા છે. આ સર્વે સંસ્કારા તેમ જ વ્રત, હોમ, યદ્ય વગેરેની મહત્તા આજ સુધી જળવાઈ છે. કુલ ચાલીસ સંસ્કારામાંથી સાળ સંસ્કારા મહત્ત્વના છે.

ધર્મશાસ્ત્રની આશા અનુસાર ષાંડશ સંસ્કારા કરવા જ જોઈએ. આ બધાના ટ્રૂંકમાં ઉલ્લેખ કરીને વિવાહ વિષે વિગતે ચર્ચા કરવામાં આવી છે. વિવાહના આઠ પ્રકારામાંથી ધાલ, દેવ, આર્ષ અને પ્રાજ્યત્ય પ્રચલિત છે. વિવાહ વિધિમાં સૌથી વધુ મહત્ત્વનાં હોમ અને સપ્તપદી છે. કન્યાવિદાયના પ્રસંગ આનંદદાયક અને કરુણાસભર હોય છે. અહીં મહાકવિ પ્રેમાન દના 'ઓપ્પાહરણ 'ના પ્રસંગને નોંધવામાં આવ્યો છે.

શૌચાશૌચિવિષયક ચર્ચામાં (પ્ર-૬) નોધ્યું છે કે સોળ સ'સ્કારામાં અ'ત્યેષ્ટિસ'સ્કાર ખૂળ જ મહત્ત્વના છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિને જન્મ અને મૃતક સ'સ્કાર કરવાનું અનિવાર્ષ છે. પિંડદાન, અસ્થિસ'યા, અસ્થિવિસજ'ન તેમજ શ્રાહ્મના ત્રણ પ્રકારની અહીં (પ્ર. ૭) ચર્ચા કરી છે. નિત્ય, નેમિત્તિક અને કામ્યકમે તેમજ શ્રાહ્મ માટેના યોગ્ય સ્થળ વિષે નોંધ કરી છે. તીર્થયાત્રા (પ્ર. ૮)નું મહત્ત્વ સમજાવી વિવિધ તીર્થ ક્ષેત્રા જેવાં કે બદ્રીધામ, કેદારનાથ, યમતાત્રો, ગંગાત્રી, કાશી, ગયા નર્મદા વગેરેની માહિતી આપી છે. દાન વિષે (પ્ર. ૯) જણાવી નોધ્યું છે કે ઉત્તમદાન એ સુવર્ણદાન છે. દાતાએ મન, વચન અને કાયાથી ભાવપૂર્વ'ક દાન કરવું. ત્રત, ઉત્સવ (પ્ર. ૧૦)માં રામનવમી, અખાત્રીજ, જન્માષ્ટ્રમી, ગણૂંશ-ચતુર્થી, નવરાત્રી, દશેરા, દિવાળી જેવા અનેક ઉત્સવેતને આવરી લીધાં છે.

શાંતિકર્મમાં (પ્ર. ૧૧) ગ**ણપતિપૂજન તેમ જ નિવિ<sup>દ</sup>ને પ્રસંગ પાર પાંડવા કરાતી** ગણપતિની સ્થાપના વિષે નાેંધ્યું છે. શુભ પ્રસંગોએ નવમહશાંતિ, વાસ્તુપૂજન, નવચંડીયજ્ઞ કર્મ છે. અ યુપાનું કળ શાંતિકાયક અને કલ્યાણુકારક છે. પ્ર**કરણુ ૧૨ અને ૧૩માં**  ર૪૦ ઉષા પ્રકાચારી

શ્રીશિવઅથવ શીર્ષ અને શ્રીદેવીઅથવ શીર્ષના સ સ્કૃત સ્તાત્ર ગુજરાતી ભાષાંતરસહિત ઉદ્ધૃત કર્યો છે. અ તિમ પ્રકરણમાં વિવિધ ચૌદ ભજન, સ્તાત્ર, આરતી, સ્તૃતિ વગેરેના સમાવેશ થયા છે.

સમગ્ર પુસ્તકનું અવલાકન કરતાં જણાય છે કે લેખકશ્રીનું મનુસ્મૃતિવિષયક શાન બહાળું છે. તદુપરાંત કાલીદાસના 'રઘુવ'શ ' અને 'કુમારસ'ભવમ્ ' જેવી કૃતિઓના સ'દર્ભો તેમ જ 'મહાભારત ' જેવાં મહાકાવ્યના ઉલ્લેખા એમના વિશાળ વાચનના દ્યોતક છે. જીવન સાથે સંખાંધત આચાર–વિચાર, સ'સ્કાર, અને ધાર્મિક કાર્યો દરમ્યાન થતાં વિધિ–વિધાના અને તેની ઉપયોગિતા તેમજ તેના મહિમા વિધેનાં દર્શાંતા અને સ'દર્ભો મૂળ પ્ર'થમાંથી આપીને લેખકશ્રીએ આમજનતાને ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સભ્યતો વિધે સુપેરે માહિતી આપી છે. કેટલીક જગ્યાએ મુદ્રચુદાયા રહી ગયા છે. વ્યાજમી કિંમતમાં વિપુલ માહિતી આપ્યા બદલ ધન્યવાદ

પ્રાચ્યવિદ્યા મન્દિર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા. ઉષા પ્રકાચારી

' 'પ્ર**ભાધકાળનુ' ગદા** ': લે. તટવરસિંહ પરમાર, પ્રકાશન—ગુ. સાહિત્ય પરિષદ, આવૃતિ ૧, ૧૯૯૧. પૃ. હ+૨૦૭ કિંમત રૂ. ૫૦=૦૦.

'પ્રભાધકાળનું ગદ્ય' અંગ્રેજી કેળવણીના પ્રચાર-પ્રસારને પરિણામે ઉદ્દલવેલ ધર્મ, સમાજ, રાજ્ય, કેળવણી અને સંસ્કૃતિ અંગેના વિચારઆંદાલના ને વિષયભૂત બનાવતી ગદ્યા- લિવ્યક્તિની સમાક્ષાચના કરતા, વિશિષ્ઠ અલિગમથા લખાયેલા સમાક્ષાત્તમક શ્રંથ છે. સાહિત્યના ઇતિહાસે આંકેલ યુગકમથા અલગ એવા 'પ્રભાધકાળ' સંજ્ઞા ઇસુની ૧૯મા સદીમાં, પશ્ચિમની કેળવણીના સ્પર્શે ભારતમાં ને ગુજરાતમાં ઉદ્દલવેલા પરિવર્તનકારી પરિભળાના યુગસંદલમાં યોજને એાજા ખ્યાત જતાં શક્તિશાળા એવા હરગાવિંદદાસ કાંટાવાળા જેવા લેખકોના ગઘકાર્યની નિરીક્ષા અહીં કરવામાં આવી છે. એ રીતે સાક્ષરયુગની ગ'લીર ચિંતનાત્મક પયે પામાન પૂર્વભમિકાના ચિંતનની વિસ્તૃત જ્લાવટ અહીં સાંપડે છે.

પ્રથમ પ્રકરે હુમાં ૧૮૮૦ થી ૧૯૨૦ના કાલખંડ પ્રેમાધકાળની પાર્ધ ભૂમિકાર પે આલેખાયા હોવાથી એ કાળનું વાતાવર હ્યુ અને ગદ્મમાં રજૂ થયેલું તદ્દવિષયક ચિંતન— આ બંનેને અનુલવવા—મૂલવાના યથાર્થ પરિપ્રેક્ષ રચાય છે. આ પ્રથમ પ્રકરે હ્યું અંગ્રેજી કેળવણીની અસરા અને સુધારા પ્રવૃત્તિનાં મહત્ત્વનાં સીમાચિક્ષોના—'પ્રાર્થનાસમાજ' જેવી સંસ્થાએના ઉદયતા, નર્મદ, કરસનદાસ મૂળજી, નર્સ હરાવ, રમહુલાઈ જેવા વિદ્યાપુરુષોની વિચાર હાને તેમજ સંરક્ષક—ઉચ્છેદક જેવાં પ્રમુખ સુધારાવાદી વલે હોનો— સમગ્રતયા ઐતિહાસિક તેમજ સમીક્ષાત્મક (Critical) ખ્યાલ આપે છે. આ અન્વયે રજૂ થયેલાં યુરોપિયન તેમજ ભારતીય વિદાનાનાં મત્વે તે યુગની પરિસ્થિતિના મૂલ્યાંકનમાં તેમજ રહ ગેરસમ એ દૂર કરવામાં પ્રકાશ

<del>થ</del>ન્થાવલેાકન ૨૪૧

પાડે તેવાં છે. બ્રિટિશ રાજનીતિના ઇતિહાસસંમત આલેખનના અહીં ઠીકઠીક વિનિયાગ થયો છે તો બ્રિટિશ હિન્દની શૈક્ષબ્રિક અને આર્થિક પરિસ્થિતિના અવલાકનથી પ્રભાધકાળમાં ઉજાગર થયેલી વિચારબાને જ વધુ વિશદને સંગીન બનાવવાના અભિગમ પબ્ર અહીં વર્તાય છે.

' ગદ્યવિધાન અને ગુજરાતી ગદ્યની વિકાસધારા ' પ્રકરણમાં ગદ્યનાં ઘટેકા—શબ્દ, વાકય, પરિચ્છેદ, લયબ'ધ, ક્વિન ઇસાદિને આશ્રયે ગદ્યની સ્વરૂપગત અને પ્રકારગત ચર્ચા છે જેમાં ગદ્યના સ્વરૂપ અંગે પ્રાપ્ત માહિતીથી વિશેષ કોઈ પ્રકાશ પડતા નથી. અલબલ, નર્મદ, નવલરામ, ગાવધ'નરામ, મણિલાલ અને નરસિંહરાવના ગથનો સમીક્ષાત્મક આલેખ, તેમની કેટલીક ગદ્ય– વિશેષતાએ સચવે છે. આ આલેખમાં નમ દ નવલરામ, મણિલાલ કે ગાવધ નરામના ગદ્યવિધાનના નિરીક્ષામાં લેખકનાં અવલાકતા પુરાગામી વિવેચનાએ **પ્રસ્થા**પેલ ગદ્ય અંગેનાં રૂઢ મ**ં**તવ્યોને ઘણીવાર મળતાં આવે છે તેમ છતાં ગદ્યનિરીક્ષાની કેવળ વિશેષણમૂલક રીતિથી તેમની નિરીક્ષા થણીવાર પાતીકો દષ્ટિકોએ પણ દાખવે છે. નમ<sup>°</sup>દની રચનાઓના શિલ્પની બાં**ધણી અવલાેક**તાં. ગાવધુનરામના વર્ષાનાત્મક ગદ્યની ગુઅસંપત્તિ વર્ષાવતાં કે કાંટાવાળાની ગદ્યશૈલીના ' સંઘાત ' ઉદાહરણાથી તપાસતાં તેમની નિરીક્ષાના અભિગમ તાજગીભર્યો વર્તાય છે. જો કે પ્રથમ સમગ્ર સંકલનામાં ગદ્યતી સંક્ષિપત વિકાસધારાનું બીજા પ્રકરણ સંવાદીરૂપે બધ્યેસતું જણાતું નથી. ગાવધૈનરામ સધીના ગદ્યપર્ય'ત દષ્ટિપાત કર્યા બાદ પછીનાં પ્રકરણામાં અ'બાલાલ સાકરલાલ અને ઉત્તમલાલ ત્રિવેદીના ગદ્યની છ્ણાવટના ઉપક્રમ કઠે તેવા છે. સુધારણા અંગેના ચિતનની તપાસ નિમિત્તે ગાવધ નરામના વર્ષ્ય નાત્મક ગદ્યની નિરીક્ષા તરકના એક પણ અસંગત જુઆય છે. એ જ રીતે, પ્રભાષકાળના સંદર્ભ, નમંદના ચિંતનાત્મક ગદ્યની વિશદ અવલાકનાથા પ્રખાધકાળના ચિંતનપરિપાકની વિશેષ પ્રષ્ટિ થઈ હોત જુણાય છે. ગાલુર્ધનરામ, નરસિંહરાવ વગેરે સાક્ષરાના ગદ્યની વિવેચનાના ઉપક્રમ પ્રસ્તાવનામાં લેખકે કરેલ 'પ્રસિદ્ધ સાક્ષરા જેટલા ખ્યાત નહીં, છતાં શક્તિશાળા, એવા ગદ્યલેખકોના કાર્યની નિરીક્ષા કરવાની સંકલ્પનાને કંઇક અંશે વિ–ચલિત કરે છે. પ્રાથમાં થયેલ 'સામાજિક અને રાજકીય સુધારણા અંગે ચિંતન 'ના જે ચુસ્ત સંદર્ભ હરગાવિદદાસ કાંટાવાળા, અંબાલાલ સાકરલાલ અને ઉત્તમલાલ ત્રિવેદીની ગદ્યતિરીક્ષામાં જળવાયે৷ છે તે નરસિંહરાવ કે ગાવર્ધનરામની ગદ્યનિરીક્ષામાં તેમના સમગ્ર સાહિત્યિક ગદ્યકાર્યની નિરીક્ષા તરફ વળે છે. અહીં પણ પ્રમોધકાળની ચિંતનઅન્વેષણા કરવાની સ'કલ્પના અળયાતી જણાય છે. આવી કેટલીક વિસંગતિએાને બાદ કરતાં બાકીનાં ત્રણ પ્રકરણામાં હરગાવિદદાસ કાંટાવાળા, અ'બાલાલ સાકરલાલ અને ઉત્તમલાલ ત્રિવેદીના ગદ્યની વસ્ત અને સ વિધાનની દર્ષિએ વિગતે ચર્ચા થઇ છે જે અમૂલ્ય છે. કાંટાવાળાનું 'ઘરખુબિયા ' શબ્દા પ્રયોજવાનું વલા અને મનસુખરામનું સંસ્કૃત તત્સમ શબ્દા યાજવાનું આત્યં તિક વલાય-જેવા ગુજરાતી વિવેચનાએ મુપેરે છણેલ મુદ્દાને અહીં અનેક દર્શાતા-પ્રમાણાથી ચર્ચવામાં આવ્યા છે. એ રીતે વિવેચન-પરંપરાતું અનુસંધાન જળવાતું લાગે છે. ' દેશી કારીગરને ઉત્તેજન ' અને 'સંસારસુધારા ' જેવાં **ગ**ંથાની વિચારણા રૂપે ચર્ચેલ શાતિ, સ્ત્રીઓની પ્રતિષ્ઠા અને સ્થિતિ લગ્ન, મરુચ, ખરચખુટણ જેવા વિષયા પ્રકાધકાળમાં પ્રવર્તેલ વૈચારિક જાગૃતિના સ્વા, ૧૫

જોએક પરમાર

२४२

પરિચય આપે છે. કાંટાવાળાની ગદ્યશૈલીની નિરીક્ષામાં શબ્દની ગુજુસ'પત્તિ (Quality) ના વિચારનું મહત્ત્વ કરીને વિધાનાના સ'દભે કરેલી શબ્દના સ્વરૂપને વાકયગત પદાપે ખુની ચર્ચા ગદ્ય વિવેચનાને સૂક્ષ્મતાભરી ખનાવે છે. એ જ પ્રમાણે ચિંતનલક્ષી ગદ્યના સારરૂપ મુદ્દાઓ તારવી નિષ્કર્ષ રજૂ કરવાની રીતિ પણ ગદ્યનિરીક્ષામાં ઘણે ઠેકાણે લાગુ પાડી છે. અ'બાલાલ સાકરલાલના ગદ્યમાંથી વિચારદ્યોતક વિધાનો તેમજ પરિચ્છેદા ટાંકો તેમના વક્તવ્ય તેમજ રીતિની ચર્ચા કરી છે જ્યારે ઉત્તમલાલ ત્રિવેદીના 'પશ્ચિમના સુધારાના દાવા ' જેવા લેખા અને 'લાંડે સાલ્સખરી અને હિન્દુસ્તાન' જેવા નિખ ધાની આલાચનાથા પ્રભાધકાળના અ'ગ્રેજ શાસન—સ'સ્કૃતિ પહિતિની ઢબછબ ઉપસાવી આપી છે. કાંટાવાળાના ગદ્યની વિચારણા રજૂ કરવામાં ક'ઇક અ'શે શિશિલતા અનુભવાતી હોવા છતાં યુગસ'દભે આ વિચારણાનું મહત્ત્વ હોવાથી ને આવા ગ્ર'થા વિવેચનમાં ઉપેક્ષિત રહેતા હોવાથી 'ઓછા ખ્યાત છતાં શક્તિશાળી' એવા લેખકાના કાર્યને ઉપસાવવાની લેખકની નેમ તેથી ખર આવી છે. યુગસ'દભે થયેલી માતખર વિચારસ'પત્તિના આલેખ અને ગદ્યનિરીક્ષાના 'કેટલાક આવામોને કારણે ગુજરાતી ગધવિવેચનાનાં અલ્પસ'ખ્ય પુસ્તકોમાં આ શ્ર'થ—કાર્યનું સ્થાન રહેશે.

ગુજરાતી વિભાગ ફેકલ્ટી એાફ આર્ટલ, એમ. એસ. યુનિવર્સિટી, વડાદરા. જોસેફ પરમાર

' સ્વાસ્થ્ય-જતન ' વિવિધ ઉપાયા-લેખન તથા સંકલન લા ડાં. ભરતભાઈ રમણલાલ પટેલ, પ્ર. સંકલનકાર અને લાયન શુભેચ્છકો, એન એમ. પટેલ બ્લડ બેન્ક શ્રીક્ કામ્પ્લેક્સ, સ્ટેશન પાસે, લાયન્સ કલળ, બીલીમારા આ. ૧, કિં. ૩૫=૦૦.

લાયન્સ કલળ ખીલીમારા તરક્થી લાયન ડાં. ભરતભાઇ રમણલાલ પટેલલિખિત તથા સંકલિત પુસ્તક સ્વાસ્થ્યજતન (વિવિધ ઉપાયા)નું સંપૂર્ણ વાચન મેં કર્યું છે. તેમાં મનુષ્યતા સ્વાસ્થ્યની જાળવણી માટે વિવિધ ઉપચારપદ્ધતિએ દારા દર્શાવેલ નિયમા અને તેનાથી થતા કાયદા ઉપરાંત અન્ય કેટલીક થેરપી જેમ કે મેટલ થેરપી, લાઈટ થેરપી, પિરામીડ થેરપી, મેગ્નેટ થેરપી ઉપરાંત એક્યુપ્રેશર તથા એક્યુપંચરની સાથે સાથે યાગ—આરાગ્ય, જયોતિષ અને રાગ-આરાગ્ય, જડીણુદીઓ, પ્રહા, રતના, મંત્રા અને આરાગ્ય, રંગચિકિત્સા, કેટલાક રાહતકારક ઇલાજો, રાર્જિદા મસાલા તથા ધાન્ય, શાકભાજી, ઘઉના જવારા શિવામ્યુ અને સંગીતદ્વારા સ્વાસ્થ્ય વિશે ટૂંકાલમાં માહિતી આપી છે. તમામના ઉદ્દેશ સ્વાસ્થ્ય—જતનના જ છે પણ આર'ભમાં જ લેખકે જણાવ્યું છે કે દરેક વ્યક્તિની પ્રકૃતિ જુદી જુદી હોય છે તેથી ઉપશુંકત પહીતાઓ અને થેરપી દારા જે કંઈ મેળવવું હોય તે માટે જે તે વિષયના નિષ્ણાત અને અનુભવીનું માર્ગદર્શન લઇ પછી જ આગળ વધવું જોઈએ. માત્ર થાડીક કાળજી લેવાથા અને જીવનની ત્રણે અવસ્થાઓમાં સુઆયોજિત આહારવિહાર દારા સ્વાસ્થ્ય જાળવી શકાય છે તે લેખકે વિશદ

મં- થા વક્ષા કત

રીતે સમજવ્યું છે. કેટલીક ધાર્મિક વિધિઓ શ્રદ્ધાપૂર્વક આંચરણમાં મૂકાય તા મન અને તન પ્રકૃલ્લિત રહે છે અને મુશીયતામાં દુ:ખ સહન કરવાની શક્તિ મળે છે. કોઇપણ વ્યક્તિ કોઇપણ પદ્ધતિ કે થેરપી દ્વારા પોતાના સ્વાસ્થ્યને જળવવા સ્વતંત્ર છે તેમ છતાં જુદાં જુદાં શાસ્ત્રો કે પદ્ધતિઓ અને વિધિઓનો સમન્વય કરી તેને સમાજના લાભ માટે રજૂ કરી લેખકે અત્યંત સ્તુત્ય કાર્ય કર્યું છે.

ચરક—સુશ્રુત અને વાગ્લદના પ્રાચીન સમયમાં વનસ્પતિ તથા રસૌષધિ દ્વારા આયુર્વે દે જનસ્વાસ્થ્યની કાળજ લીધા હતી તો ચીનાઇ દવાઓ યાન અને ચીન એવા બે સિદ્ધાંત પર આધારિત હોવા સાથે આરાગ્યશાસ્ત્ર—આહારશાસ્ત્ર તથા માલિસ માટેની દવાઓ વાપરી તે જમાનામાં ચેપમુક્તિનું કામ તેમણે કર્યું. તો ઇજીપ્તની દવાઓની માન્યતા પ્રમાણે ખારાક દૂધિત લેહી જનાવે, તેમાંથી પરુ થાય, તેમાંથી રાગ થાય, ઇન્હોદેવ તેમના ઔષધીય દેવ ગણાતા, તેમની પૂજા થતી તથા સુધાજિત શહેરા—જાહેરસનાનગૃહ અને જાહેરગટર વ્યવસ્થાના આયોજનથી તેમના સ્વાસ્થ્યજતનના પ્રયાસોનો લેખકે ઉલ્લેખ કર્યો છે, ચાર દોષોની થીયરી તરીકે જાણીતી શ્રોક થીયરી અને તેના કોક ચિકિત્સક હિપોકેટિસ દ્વારા રોગોનો અલ્યાસ—વર્ગીકરણ અને ક્લીનીકલ રીતાનું અમલીકરણ શક્ય બન્યું અને તબીબી વ્યવસાયનાં ઉચ્ચ નીતિમત્તાનાં ધારણા રજૂ થયાં જે આજે પણ તબીબીસ હિતાના પાયારૂપ છે તેમ લેખક કહે છે. રામનાના માનવા પ્રમાણે (૧) અગાઉથા અનુકૂળ કરી રાખેલાં પરિબળાને કારણે (૨) ઉશ્કેરણીજનક પરિબળા અને (૩) પર્યાવરણનાં પરિબળાને કારણે રોગો થાય છે તેવી નાંધ પણ તેમણે કરી છે.

ઉપવાસ એટલે તપશ્રયાં તેમ જણાવી લેખકે કહ્યું છે કે અમુક રાગામાં રાજિદા ખારાક છાડી કળ-કળાના રસ, કાળી દ્રાક્ષનું પાણી, છાશ, કાચાં શાકભાજીના રસ કે સૂપ જેવા હલકો ખારાક લેવા. ધાર્મિક પ્રસંગા સાથે ઉપવાસને જોડવાથી તનની સાથે મન અને આત્માની પણ શુદ્ધિ થાય છે તેમ પ્રતિપાદિત કર્યું છે. દરેક ધમે ઉપવાસનું મહત્ત્વ પિછાણ્યું છે તેમ કહી અઠવાડિયે એક ટંક ખારાક ન લેવા તેવું સૂચન કરે છે. સ્નાનના વિવિધ પ્રકારા જેવા કે સૂર્ય-સાન-જળસ્નાન-વાયુસ્તાન-રેતીસ્નાન-માટીસ્નાન-વરાળસ્નાન અને કેટિસ્નાનના કાયદા જણાવ્યા છે. આયુર્વેદ તા સ્નાનથી મન અને તનની શુદ્ધિ થાય છે તેમ કહી સ્નાનથી વીર્ય અને આયુષ્યની વૃદ્ધિ થાય છે તેમ જણાવ્યું છે. ખુજલી મેલ-થાક-પરસેવા-તરસ-બળતરા અને પાપ પણ સ્નાનથી નાશ પામે છે.

માલિશ દ્વારા પણ ચિકિત્સા કરી શકાય છે. પગનાં તળિયામાંથી માથા તરફ માલિશ કરવા પણ લોહીના ઊંચા દળાણમાં માથાથી પગ તરફ માલિશ કરવા સૂચના છે. માલિશ પછી ગરમ યા ઠેડા પાણીથી સ્નાન કરવાથી અશક્તિ સાંધાના દુ:ખાવા—કળતર, કળજિયાત તથા લકવા જેવા રોગામાં સંજીવની જેવું કાર્ય થાય છે તેમ લેખક જણાવે છે. વ્યાયામ તા દરેક વ્યક્તિએ તેની શક્તિ અનુસાર કરવા જ જોઈએ. વધુ પાણી પીવું, મધ્યમસરની કસરત અને ઓછા ખારાક આ ત્રણ વસ્તુ આરાગ્યની કાયમ જાળવણી કરે છે તેવું અનુભવ અમૃત છે. સૂર્ય નમસ્કાર—

**488** 

નિખિ**લકુ**માર જ. પંડયા

યાેગાસનાે–કુસ્તી–દાેડલું–ચાલલું–તરવું–પાણી ભરવું વગેરે વ્યાયામના પ્રકાર છે અને વ્યાયામથી જડા માર્ગ્યુસ પાતળા બને છે અને પાતળા સશક્ત બને છે તેમ લેખકનું નમ્ર મ'તવ્ય છે.

નિદ્રા એ શરીર અને મનના ખારાક છે તેમ જણાવી પૂરા ૮ કલાક નિદ્રા લેવાની ભલામણ કરે છે. માડે સૂનાર-ઉજાગરા કરનાર તથા રાત્રે વધુ પડતું ભારે ભાજન નિદ્રામાં વિક્ષેપ પાડે છે તેમ કહે છે તા રાગામાં પરેજીનું ભારપૂર્વ કનું તેમનું કથન આ વાતની પૃષ્ટિ કરે છે કે પથ્ય પાળતાં રાગીને ઔષધથી શું કામ ? પથ્ય ન પાળ રાગી તા કરે ઔષધ શું કામ ? માટે વિવિધ રાગામાંથી મુક્તિ મેળવવા ચિકિત્સામાં પથ્યનું આયોજન હોલું જરૂરી છે.

આહાર અને આરોગ્ય પ્રકરણમાં જુદાં જુદાં ફળાના ગુણા આપ્યા છે જે સર્વ વિદિત છે પણ ફળા ભાજનને અતે લેવાં અને નહીં કે ખાલી પેટે તે જનસમાજે સમજવું જ રહ્યું. આહારમાં મસાલા વગર કેમ ચાલે કે પણ તેના સુનિયંત્રિત અને સમજપૂર્વ કના ઉપયાગ આહાર પાચનમાં મદદ કરી સ્વાસ્થ્ય રક્ષે છે. જીલના સ્વાદ માટે મસાલા કદી ન વાપરવાનું લેખક ભારપૂર્વ કહે છે. આહારની અવેજીમાં પીણાંઓથા પણ ચલાવી શકાય. લીલા નાળિયેરનું પાણી–લીં છુતા રસ–આદુના રસ–છાસ–દૂધ–ફળાના રસ વિવિધ સરબત ઉપરાંત નીરા જરૂરિયાત પ્રમાણે લેવામાં હાનિ નથા પણ ચા–કાફી સામે લેખકને અણુગમાં છે તેમ જણાવે છે. તેમના મત પ્રમાણે તે ઘીમાં ઝેર છે જે ક્ષણિક આનંદ–તાજગી આપે પણ હોઝરીની ત્વચા ખગાડે ને પાચક રસાને શિશ્લ કરે છે. જુદાં જુદાં ધાન્યો અને વિવિધ શાકોનાં વર્ણન કરી કયા કયા રાગામાં કયાં ધાન્ય–શાક લેવાં કેન લેવા તે વિશે પૂરી સમજ આપી કુદરતી ઉપચારના આપ્રહીઓ માટે ઘઉના જવારાના પ્રયોગ પણ ખતાવ્યો છે. જવારામાં રહેલું કલારોફિલ લોહી બનાવનાર કુદરતી પરમાણ તેમ કહી જવારાને કાયાકલ્ય કરનાર અમૃત તરીકે બિરદાવે છે.

સામાન્ય અને હઠીલા રાગા ઉપર શિવામ્યુ (સ્વમૂત્રપાન)ના મહિમા અનુભવીઓના અનુભવ દ્વારા બતાવ્યા છે તા યાગ દ્વારા વ્યક્તિની આધ્યાત્મિક શક્તિના વિકાસ થાય છે તેમ કહે છે. ચિત્તવૃત્તિ નિરાધ દ્વારા મનતી ઈશ્વર સાથે એકાગ્રતા સાધવાનું નામ જ યાગ. યાગ નહીં તા ભાગ નહીં એ સૂત્ર અપનાવવા જેવું જહાય છે. ૨૫ થી ૩૦ જેટલી જડીબુટીઓ અને વિવિધ રાગામાં તેના ઉપયાગ જાહ્વા જેવા છે તા વિવિધ રાગામાં રાહતકારક ઇલા જે દ્વારા વ્યક્તિ અત્યાધુનિક અતિખર્ચાળ પદ્ધતિને બદલે દેશી ઔષધા તરફ આકર્ષાશે તેમ લેખકનું માનવું છે. હામિયોપથા વિશે ટૂંકમાં પરિચય આપ્યા છે. આ વિજ્ઞાનના લાભ પણ સમાજે સમજવા જેવા છે. ભગવાન શિવના માનવજ્યતિને મળેલ અદ્દસુત ઉપહાર અદ્રાક્ષના ઔષધાય ઉપયાગ લેખકે ખૂબીપૂર્વક વર્ષુવ્યો છે. અંગધારણ-પીવામાં-ખાવાના સ્વરૂપે અદ્રક્ષના ઉપયોગ-સાધુ-સંતાને ચિકિત્સકો કરે છે.

જ્યાતિષ એટલે તાર્કિક-અનુમાન શાસ્ત્ર એટલે સંભાવના. બાર રાશિ અને દરેક રાશિને કઇ રાશિ સાથે વધુ ફાવશે અને તેઓને કયા રાગ થવાની સંભાવના છે તે માટે અગાઉથી જાણુી તદઅનુસાર નંગ-માતી-માળા પહેરવાથી કે જપ-હામ વગેરે ક્રિયા કરવાથી આવી સાભાર સ્વીકાર ૧૪મ

આપત્તિમાંથી બચી શકાય તેવી સંભાવના દર્શાવી છે. મહા-મંત્રો અને રતના દ્વારા મન અને તનની સમતુલા જાળવી શકાય છે તેમ દર્શાવી પ્રહો તેમનું અંગ નિયંત્રબુ—તેમની પ્રતિકૂળતાથી ઉપજતી અસરા અને રતના—ઉપરતના અને તે દ્વારા શાંતિ માટેના ઉપાયાનું પુસ્તકમાં વિગતે વર્ષોન સમાજને રાયક બનશે.

્રૂંકમાં 'સ્વાસ્થ્યજતન 'ડ્રારા લેખકે એક સુંદર માહિતીપ્રદ વિચારાનું કરેલું સંકલન અનુકરણીય છે અને આવાં પુસ્તકોના વાચનથી પ્રાથમિક સ્તરે ક્રાઈપણ વ્યક્તિ પાતાના સ્વાસ્થ્ય જતન માટે સજાગ રહી શકે. લેખકને મારા અનેક અભિન'દન.

સરકારી આયુર્વે દિક કાલેજ, વડાદરા–૧૯.

¥

નિખિલકુમાર જ. પંડયા

## ઃ સાભાર સ્વીકાર:

- ૧ **યાગતત્ત્વ ચિતન** : લે. સુરક્ષા એસ. મહારાજા, પ્ર. ઋતમ્ભરા પ્રદા ટ્રસ્ટ, એલિસબ્રિજ, અમદાવાદ--૩૮૦ ૦૦૬, આ. ૧૯૯૪, પૃ. ૬૪, કિંમતઃ રૂા. ૧૫ = ૦૦
- ર **પાણિનીય વ્યાકરણ વિમર્શ:** (સંશોધન લેખોના સમ્પુટ): લે. અને પ્ર. વસન્તકુમાર મ. ભદ, ૭, લેકચરર્સ રા હાઉસ, ગાંધી ચાતરા, યુનિવર્સિટી લેડીઝ હાસ્ટેલ સામે, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૯, આ. ૧૯૯૪, પૂ. viii + ૩૦૮, કિંમત: ગાં૧૦૦ = ૦•.
- 3 સ્થાયા : લે. હર્ષ દેવ માધવ, પ્ર. પાશ્વ પ્રકાશન, નિશા પાળ, ઝવેરીવાડ, રિલીફ રાડ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧, આ. ૧૯૯૪, પૃ. ૪૮, ક્રિંમત : રા. ૨૦ = ૦૦.

## Statement about the ownership and other particulars about newspapers SVADHYAYA ( स्वाच्याय )

(To be published in the first issue every year after the last day of February)

## FORM IV

(See Rule 8)

I Place of the Publication:

Oriental Institute.

M. S. University of Baroda, Baroda

2 Periodicity of its Publication:

Three Months-Dipotsavi, Vasantapañcami, Akşayatrtiya Janmāştami

3 Printer's Name :

Dr. M. L. Wadekar

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address 1

Shri Ram Complex,

Pade Shastri Nivas, Mangal Bazar,

Baroda-390 001

4 Publisher's Name:

Dr. M. L. Wadekar

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

Shri Ram Complex,

Pade Shastri Nivas, Mangal Bazar,

Baroda-390 001

5 Editor's Name:

Dr. M. L. Wadekar

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

Shri Ram Complex.

Pade Shastri Nivas, Mangal Bazar,

Baroda-390 001.

6 Names & addresses of Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one percent of the total capital

The M. S. University of Baroda,

Baroda

I, M. L Wadekar hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

M. L. Wadekar Signature of Publisher

Regd. No. 9219/63

સુદ્રક: શ્રી મહ્લાદ નારાયણ શ્રીવાસ્તવ, મેનેજર, ધા મ. સ. યુનિવર્સિટી આંક્ બરોડા પ્રેસ (સાધના પ્રેસ), રાજમહેલ રોડ, વડોદરા; સંપાદક અને પ્રકાશક: મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી ઓક્ બરોડા વતી ડો સુકંદ લાલજ વાંડેકર, ઉપનિયામક, પ્રાચ્ચવિદ્યામન્દિર, મ. સ વિશ્વવિદ્યાલય, વડોદરા-૩૯૦૦૦૧, ઓંગષ્ટ, ૧૯૯૫