स्वाध्याय अने संशोधननुं त्रेभासिक MPLIMENTARY COPY

पुरुष ३३ व्या ४ ३-४

अक्षयतृतीया अने कन्माष्ट्रमी वि. सं. २०५२



રાવણાદિ ચિત્ર [ પ્રાચ્યવિદામન્દિર, હસ્તપ્રત ક્ર. ૧૨૩૮૨ ]

> સંપાદક ઃ રાજેન્દ્ર આઇ. નાણાવડી \*



માચ્યવિદ્યામન્દિર, મહારાજા સયાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, વડોદરા.



શીલની શેલજા—ઈ. સ.ની પાંચમી-છ્ટ્રી સંદી ફેાટા : નરાત્તમ પલાચ્યુ [ ચિત્રની સમજૂતી માટે જુઓ આ અંકમાં નરાત્તમ પલાચુના લેખ ]

### સ્વા ધ્યા ય

### (અક્ષયતાતીયા અને જન્માષ્ટ્રમી અક)

યુસ્તક ૩૩, અંક ૩-૪

વિ. સં. ૨૦૫૨

એ प्रिस-सप्टेम्पर १८**८**६

#### અનુ ક્રમ

|    |                                                                                                          | Fisk                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ٩  | સાહિત્ય દ્વાગ સ'વાદિતા—રાજેન્દ્ર અ:ઇ. નાષ્ણાવટી                                                          | १०५–११४                 |
| ર  | ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના—નરેશ વેદ 🔭                                                                      | <b>૧૧૫</b> –૧૨૮         |
| 3  | સંસ્કૃત વર્ષ્ક્યમાં મૂળ પ્રન્થાે અને ભાષ્ય કે ટીકાએાનાે સંબંધ<br>—વસંત ગિ. પરીખ                          | <b>૧૨૯–</b> ૧૩૪         |
| 8  | સંસ્કૃત ગ્રન્થાના સન્દભે <sup>દ</sup> પાઠસમાક્ષાશાસ્ત્રના પ્રવૃત્તિ–વિક <b>લ્પ</b><br>– વસન્તકુમાર મ. ભટ | <b>૧૩૫–</b> ૧૪ <b>૬</b> |
| પ  | મતુષ્ય અને રાજ્ય–સંવાધ અંગે શ્રી અર[વ દ—હરસિંહ જોષી                                                      | <b>૧</b> ૪७–૧૬૪         |
| ٤  | જૈનદર્શ નેના અનેકાન્તવાદ–એક વિચારવિમર્શ – સી વી. રાવલ                                                    | <b>૧૬૫–</b> ૧૭૮         |
| w  | " हलस्यम् " ( પા ૧/૩/૩ ) સૂત્રની દ્વિરાવૃત્તિ અને પંડિતરાજ<br>જગજ્ઞાથ – કમલેશકુમાર છ. ચોકસી              | <b>૧</b> ૭૯–૧૯૪         |
| 4  | સંસ્કૃત છન્દઃશાસ્ત્રમાં બે જૈન લેખકો જયદેવ અને જયકીર્તિનું<br>પ્રદાન—ગાવિદલાલ શ <sup>.</sup> . શાહ       | ૧૯૫–૨∙૦                 |
| ٤  | એક તૂતન ઉપલબ્ધિઃ શીલની શૈલજા—નરાત્તમ પલાચ્                                                               | २००( ५–६।)              |
| ૧૦ | મન્થાવલાકન અને સાભાર સ્વીકાર                                                                             | २०१–२०८                 |

# <sup>સ્</sup>વા<sup>દ</sup>યાય

અક્ષયતૃતીયા અને જન્માષ્ટ્રમી, વિ. સં. ૨૦૫૨

**पुस्तकः** ३३

એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર-૧૯૯૬

અ' 동 3 - ४

### સાહિત્ય દ્વારા સંવાદિતા\*

રાજેન્દ્ર નાષ્ટ્રાવટી×

અખિલ ભારતીય સાહિત્ય પરિષદ અને મહારાજા સયાજીરાવ યુનિવસિટીના યુજરાતી વિભાગના સ'યુક્ત ઉપક્રમે યાજાયેલા આ પરિસ'વાદમાં મતે ઉદ્દેશાટક તરીકે સામેલ કરવા માટે હું આપ સૌતા આભાર માનું છું. આ પરિષદ આમ તા ભારતની પ્રાદેશક ભાષાઓના સાહિત્યના પરામર્શ કરવા તાકતી હશે એમ હું માનું છું, પણ આ દેશની બધી ભાષાએ। ક્યાં તા સ'સ્કૃત મૂળની છે અથવા સંસ્કૃતથી અત્યંત પ્રભાવિત છે, એટલે સંસ્કૃત ભાષાના કોઈક વિદ્યાર્થી પાસે આ પરિસ'વાદના આર'ભ કરાવીએ તા આ બધી ભાષાઓમાં રહેલી એકસ્ત્રતા-સ'વાદિતાના નિદે શ પણ એમાં આપા આપ થઈ જાય એવા કોઈક આશયથી આપે મતે આ કામ સાંપ્યું હશે. એમ 🕏 સમજ છું. આ નિમિત્તે આપ સૌ વિવિધ ભાષાઓના વિવિધ પ્રદેશાના વિદ્વાના વચ્ચે ઉપસ્થિત રહેવાના અવસર મળ્યા એને પણ હું માર સફભાગ્ય સમજું છું. હું જાણું છું કે, કાલિકાસના शब्दीमां कर्ं, ते। अभिरूपम्बिष्ठा परिषवियम्, आ विद्वानीनी परिषद थेडी छे, तेमां आपरितोषाद विद्वां-विद्वानाना परिताप सुधीना ते। प्रयास पण व्यतिदृधेट है।य; छतां हुं स्थेम पण व्या छुं કે ઉદ્દેશાટક તરીક કોઈ પણ પરિસ વાર્દમાં પ્રથમ બાલનારને થણા ફાયદા હોય છે. એ જે કંઈ માલે તે એ પરિસ વાદ પૂરતું તા પહેલવહેલું જ માલાતું હાય છે. એટલે એમાં પુનર કિતના દાષ નડતા નથી. વળા એ જે કંઈ બાલે તેમાં પરિસ વાદ આગળ વધતાં સુધારા-વધારા, કાપકૃપ, ઉમેરા. લખ-છેક-ગુ'સ-ચેરને અવકાશ દ્વાય છે એટલે એ બહુ વ્યવસ્થિત કે બહુ તકળદ ન ખાલે તા યે નભી જાય. એ માત્ર સુત્રપાત કરે પછી તાંતુ તા બીજાઓએ આગળ ચલાવવાના છે.

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય ', પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬ ૫. ૧૦૫–૧૧૪.

<sup>\*</sup> અખિલ ભારતીય સાહિત્ય પરિષદ્ ( ગુજરાત શાખા ) તેમ જ ગુજરાતી વિભાગ ( કલા-સંકાય, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડાદરા )ના સંયુક્ત ઉપક્રમે વડાદરા મુકામે તા. ૧–૨ માર્ચ ૧૯૯૭ના દિવસોએ યોજયેલા રાષ્ટ્રીય પરિસંવાદ " સાહિત્ય દ્વારા સંવાદિતા"નું ઉદ્ધાટન કરતાં આપેલું પ્રવચન.

<sup>×</sup> નિયામક, પ્રાચ્યવિદ્યા મ'દિર, વડાદરા-૧. (બી-૧•૩, રાજલફમી સાસાયદી, જૂના પાદરા રાડ, વડાદરા-૧૯૦૦૦૭).

209

રાજેન્દ્ર નાણાવટી

એટલે ઉદ્દ્વાટકને પ્રથમ વકતા તરીકે વિષયના માત્ર અછકતા નિદેશ કરવાની પણ છૂટ હાય છે. આ બધી દિષ્ટિએ જોતાં મને આ આખા યે પરિસ વાદમાં સૌથી સહેલા મનાયતન આપી દઇ ને પણ પરિસ વાદમાં દાખલ પાડી દેવામાં હું આપ સૌ મારા વિદાન મિત્રોનો મારા પ્રત્યેના પ્રેમ અને સદ્દલાવ રહેલા જોઉં છું, અને એ માટે હું આપના ઋણી છું, અને સંસ્કૃત સાહિત્યની થાડીક, મને સમજાઈ એવી, સાધારણ, ઉપરહ્લી વાતા કરતાં કરતાં આપણી વચ્ચે સ વાદિતાના સેતુ સધાશે એવી આશા વ્યક્ત કર્યું છું.

1

'સાહિત્ય દ્વારા સંવાદિતા' એ વિષયની વાત કરીએ ત્યારે કુન્તંક બતાવ્યું છે તે પ્રમાણે 'સાહિત્ય' સંજ્ઞા પાતે જ કાવ્યનાં સમય અંગાની પરમ સંવાદિતા પ્રગટ કરે છે. શબ્દ અને અર્થના પરસ્પર અવિનાભાવના વિચાર ઘણા પ્રાચીન હોવાના સંભવ છે, પણ સ્પષ્ટરૂપે પહેલવહેલા એ પતંજિલમાં પ્રગટ થયા છે. પંતજિલ કહે છે: सिद्धे शब्दार्थंसम्बन्धे શબ્દ અને અર્થના સંબંધ સિદ્ધ—નિત્ય છે એ ગુહીતના પાયા ઉપર પાણિનિતૃ વ્યાકરણશાસ્ત્ર રચાયું છે. કાલિદાસ રધુવંશના મંગલશ્લાકમાં દિવ્યયુગલની સ્તુતિ કરતાં આ શબ્દાર્થં સંબંધને ઉપમાનનું ગોરવ બહ્યે છે.

वागर्थाविव संपृक्ती वागर्यप्रतिपत्तये । जगतः पितरौ वन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ ॥ र

(વાણી અને અર્થની પ્રાપ્તિ માટે વાણી અને અર્થ જેવાં જ સંપુક્ત-અલિન્ન એાતપ્રાત-જગતનાં માતાપિતા પાર્વતી પરમેશ્વરને વંદું છું.)

પાર્વતી અને પરમેશ્વરના યુગલ સ્વરૂપને—કદાચિત અર્ધનારીશ્વર રૂપને—અહીં વાણી અને અર્ધના સંપર્કની—પરસ્પર સંપુક્તત્વની—અભિન્ન ઓતપ્રાતપણાની અવસ્થાની ઉપમા અપાઈ છે. ભામહ જ્યારે કાવ્યની शब्दाण सहितौ कान्यम् अभी વ્યાખ્યા આપે છે. ત્યારે એને આ જ વાત કહેવી છે—અને કુન્તક ભામહની જ વ્યાખ્યાને વિસ્તારીને એમાંની सहितत्वની વ્યાખ્યાને વિશદ કરતાં સમજાવે છે કે "કાવ્યમાં દરેક શબ્દ ખીજા શબ્દ જેટલા જ સુંદર હાય, દરેક અર્થ પણ બીજા અર્થ જેટલા જ રમણીય હાય, કાવ્યમાં સુંદર અર્થને વ્યક્ત કરવા માટે પૂરતા સમર્થ એવા વાયક શબ્દ પણ એટલા જ સુન્દર હાય અર્થાત્ કાવ્યના શબ્દા વાયવાયક તરીકે પણ પરસ્પર અનુરૂપ—સંવાદી હાય અને એવા જ સુંદર શબ્દા અને સુંદર અર્થ મુશ્લન સંપત્તિને પ્રગટ કરવામાં પરસ્પર સ્પર્ધા કરતા હાય, આખા કાવ્યના શબ્દા અને અર્થા રમણીયતાની ભાળતમાં પરસ્પરની સ્પર્ધા કરતા હાય, એકેય શબ્દ કે અર્થ ઊણા ન હાય,

१ पंतलसिक्षत महाभाष्यम् १.१.१.

२ असिंहासङ्गत रघुवंशम् १.१.

<sup>3</sup> सामर्थ्यत काव्यालंकार १. १६a.

#### सार्वित्य दाश संवाहिता

400

એ ખધા સુંદર શબ્દો—અર્થોની એક અખંડ સુંદર સમગ્રતયા સુસંવાદી ભાત રચાય તે કાવ્ય. "ક સમગ્ર રચનામાં સુંદર વસ્તુની યથાતથ યાગ્ય અભિવ્યક્તિ રચાય, adequate expression સધાય તે કાવ્ય. શિવપાર્વતીના અર્ધનારી ધર યુગલ સ્વરૂપ જેવું શબ્દ—અર્થનું, વસ્તુ અને અભિવ્યક્તિનું અખંડ સહિતત્વ—અભિન અનુરૂપત્વ—સંવાદિત્વ રચાય તે સાહિત્ય. આ જ સંવાદિતા દર્શાવવા કદાચ અભિનવ કાલિદાસનું સ્મરણ કરાવતાં કહે છે: अर्थः शम्भः शिवा वाणी। "

P

કાવ્યના સમય અંગાની પરસ્પર સંવાદિતાના આવા જ ખ્યાલ આન-દવર્ધને ચોંધેલા ઓચિત્યના વ્યાપક લક્ષણમાં પણ રહેલા છે. રસધ્વનિને કેન્દ્રસ્થાને સ્થાપીને પછી આન-દવર્ધન ગુણા રસ પ્રમાણે હોવા જોઈએ, શ્રુતિદુષ્ટાદિ દેષો પણ રસની સંવાદિતાના લક્ષણથા અનિત્ય દેષો બને છે, અલંકારાને પણ પ્રયત્નપૂર્વક રસધ્વનિનાં અંગ તરીકે જ નિરૂપવાં જોઈએ, અનુરણનવ્યં અમાં પણ કાવ્યપદાર્થનું કયાં તા નૈસર્ગિક રીતે અથવા તા પછી કવિનો કેકવિના પાત્રની દૃષ્ટિ—પ્રોહાક્તિનું ઔચિત્ય હોવું જોઈએ, સંધટના પણ રસ ઉપરાંત વિષયવસ્તુને અનુરૂપ હોવી જોઈએ એ એમ બતાવતા જઈને છેવેટ આનંદવર્ધન કહે છે: रसबन्धोक्तमौचित्यं माति सर्वत्र संक्षिता। रचना ... પ (કાવ્યની રચના બધે જ રસબન્ધ દ્વારા નિર્દિષ્ટ ઔચિત્યના આશ્રયે રહે ત્યારે જ શાબે છે.) કુન્તક પણ પદયોજનાના માધુર્ય ગુણ, અર્થયોજનાના પ્રસાદગ્રણ, અન્ધયોજનાના લાવણયગ્રણ અને વસ્તુ-સ્વભાવના આભિજાત્યગ્રણ એમ કાવ્યનાં બધાં બાલાંતર અંગાને ગ્રુણાની સંકલ્પનામાં આવરી લીધા પછી છેલ્લે આ બધામાં વ્યાપતા અને આ બધાથી ઉપર એવા ઔચિત્ય ગુણ એ રીતે વર્ણવ છે મે તો ઉચિત વર્ણન તે ઔચિત્ય, વસ્તુના સ્વભાવ જેનાથી બરાબર પોષાય તે ઔચિત્ય, વસ્તુના સ્વભાવ જેનાથી બરાબર પોષાય તે ઔચિત્ય, વસ્તુનો સ્વભાવ જેનાથી બરાબર પોષાય તે ઔચિત્ય, વસ્તુને અનુરૂપ રીતે વસ્તુને રજૂ કરે તે પણ

- ५ तन्त्रालोकः---
- ९ आनन्दवर्धानहृत <mark>ध्वस्यास्त्रोकः</mark>: २. **१–१०.**
- ૭ એજન. ૨.૧૧.
- ८ अेशन २.१६ निर्ध्युडाविप चाङ्गस्वे यस्नेन प्रस्थवेक्षणम् । स्पनादेरलङ्कारवर्गस्याङ्गस्वसाधनम् ॥
- ૯ એજન ર ૨૪.
- १० એજન, ३.७. विषयाश्रयमध्यन्यदौषित्भं तां नियच्छति ।
- ૧૧ એજન. ૩, ૯.
- १२ वक्रोक्तिजीवितम् १.५३ आञ्ज्लसेन स्वभावस्य महत्त्वं येन पोष्यते । प्रकारेण तदौचित्यमुचितास्यानजीवितम् ॥

४ ६-त ६२ थित वको कितजी वितमः १.७ ६५२ २ ति :
सिंहता वित्यत्रापि यथायुनित स्वजाती यापेक्षया शब्दस्य शब्दान्तरेण वाच्यस्य वा
याच्यान्तरेण च साहित्यं परस्परस्पित्वलक्षणमेव विवक्षितम् ।
— सं. हे. शेस. हे. ६८ ६ ता. १८९१, ५. १२.

306

રાજેન્દ્ર નાણાવટી

ઓચિત્ય. ૧૬ પહેલા પ્રકારમાં ક્ષેમેન્દ્રને! આખા ઔચિત્યિવિચાર ૧૪ આવી ગયા છે, જ્યારે બીજો પ્રકાર એક બાજુ આનં દવધેને વર્ષ્યું વેલા કવિપ્રોઢોક્તિ કે કવિરચિતપાત્રપ્રૌઢોક્તિના ઔચિત્ય સાથે સંકળાય છે તો એના બીજો છેડા છેક આપણા કાળના કથાનકના Viewpoint ના વિચાર સુધી લંખાય છે. ક્ષેમેન્દ્રે ઔચિત્ય-સિદ્ધાંત સ્થાપવા પ્રયત્ન કર્યો અને તે સફળ ન થયા તેનાં કારણો વિચારતાં એવું લાગે છે કે ઔચિત્યનો સંપ્રત્યય સાપેક્ષ છે, "શેને ઉચિત" એમ પૂછવું પડે એમાં જેને ઉચિત તેનું પ્રાધાન્ય આપાઆપ સ્થપાર્ધ જ્યાય છે એટલે ઔચિત્ય કાવ્યના આત્મા નથી બની શકતું. બીજી બાજુ ઔચિત્ય અને સંવાદિતાના સંપ્રત્યયો લગભગ સરખા જણાતા હોવા છતાં ઔચિત્ય કેવળ એકમાર્ગી કેન્દ્રનિદેશી સિદ્ધાંત છે, જ્યારે સંવાદિતાના સંપ્રત્યય ઉસ્થમાર્ગી છે, એ પોતાના અર્થવ્યાપમાં કેન્દ્રને પણ સમાવી લેતા અને કેન્દ્ર તથા અંગાના પરસ્પર સંબ'ધના વ્યાપક રીતે સમગ્રપણે નિર્દેશ કરતા સંપ્રત્યય છે એ બેદ પણ ઘણા મહત્ત્વના છે.

ઉ 🚚

સ'વાદિતાનું એક બીજી પાસું અવિરોધનું અથવા વિરોધત્યાગનું છે એમ પણ સ'સ્કૃત કાવ્યશાસ્ત્રીઓએ બતાવ્યું છે. જેમ શુતિકટુ પદયોજના એ દેષ છે છતાં રોક-બીબત્સ-ભયાનક જેવા રસોના આક્ષેખનમાં એ દેષરૂપ મડીને, ગુણુરૂપ બને છે, તેથી એ ક્રોમેશા દેષરૂપ જ નથી, અનિત્ય દેષ છે. <sup>જ્રપ</sup> તેવી જ રીતે કેટલાક સ'જોગામાં વિરોધી રસા પણ વિરોધ ત્યજને પરસ્પય સ'વાદિતાપૂર્વ'ક સહાવસ્થિતિ કરે છે, સાથે રહે છે. એનું બહુ જાણીતું ઉદાહરણ આ અપાય છે:

क्षित्तो हस्तावलग्नः प्रसभमभिहतोऽध्याददानींऽशुकान्तं गृह्वन केशेष्वपास्तः चरणनिपतितो नेक्षितः संभ्रमेण । आलिङ्गन् योऽवधूतस्त्रिपुरयुवतिभिः साश्रुनेकोत्पनाभिः कामीबाद्वपिराधः स बहत् दुरितं शाम्भवो वः शराग्निः ॥

" તરતના જ અપરાધી કામી જેવા જેને આંસુ ભરેલી ત્રિપુરની યુવતીઓએ હાથે વળગ્યો તો ઝાટકી નાખ્યો, વસ્ત્રનો છેડો પકડવા ગયો તે ન્નેરથી હડસેલી મૂકયા, કેશ ઝાલવા ગયો તે ઝાટકી નાખ્યો, પગમાં પડયો તે સંભ્રમને કાર્ણ જોયો નહીં, આલિંગવા ગયો તે ખંખેરી નાખ્યો તે શંભુનાં બાણોના અગ્નિ તમારાં દુરિતને બાળા નાખા ".

અહીં ખરેખર તો અિનની જ્વાળાએ અને ત્રિપુરની યુવતિઓની ચેણાઓમાં ભયાનક રસ છે, છતાં તેનું આલેખન શું ગારરસના વિભાવાદિની મદદથી કર્યું છે. ભયાનક અને શું ગાર વિરાધી રસો છે, છતાં એ બ'ને અહીં શિવની ભક્તિના સાધનરૂપે પ્રયોજનય હોવાથી અપ્રધાન-

१३ ऄ॰॰न, १.५४ यत्र वस्तु: प्रमासुर्वा वाच्यं शोभातिशायिना । आच्छाद्यते स्वभावेन तदप्यौचित्यम्च्यते ॥

१४ थुंभा चेतुं भौषित्यविचारचर्चा.

१५ ध्वम्यालोकः २. ११.

#### સાહિત્ય દ્વારા સ વાદિતા

206

ચુણીબૂત-અગરૂપ બન્યા છે તેથી પરસ્પર વિરાધી છતાં અહીં એક સાથે મૂકાને સંવાદિતાપુર્વક નિરૂપી શકાય છે. વિરાધત્યાંગ દ્વારા સંવાદિતાની આવી બીજી પણ કેટલીક અવસ્થાઓ સ\*સ્કૃત કાવ્યશાસ્ત્રમાં આલેખાઈ છે.

X

સાહિત્યશાસ્ત્ર કરતાં સાહિત્યકૃતિની વાત જરૂર વધારે રસપદ અને. કાલિદાસને જ લઇએ. એને આપણે સંવાદિતાના કવિ જ કહ્યો છે. સંવાદિતાનાં કેટલાં બધાં સ્વરૂપા એના પ્રાંથામાં પ્રકટે છે! રધુવારામાં રધુ દિાગ્વજય કરવા નીકળે છે હતારે જે ક્રમમાં એ પ્રદેશાને જીતતા જય છે તે જુઓ તા સમજ્ય કે ભારતના પૂર્વ છેડેથી શરૂ કરીને સમુદ્રને કાંઠે કાંઠે આગળ વધતા એ ભારતની પ્રદક્ષિણા જ કરે છે. બાક્ય હતું તે ઇન્દુમતીના સ્વયાવરમાં આવેલા આયાંવર્તના મધ્યવર્તી રાજ્યોનાં પ્રતે સમૃદ્ધિયોરવનું વર્ણન કરતી વખતે સુનંદા પૂર્ કરી આપે છે. હજુ આ બૂ-યાત્રા અને ભારતની સમૃદ્ધિનું સૌ દર્યવર્ણન અપર્યાપ્ત હોય તેમ કાલિદાસ રાવણવધ—લંકાવિજય પછી સીતા સાથે આકાશમાંગે યુષ્પક વિમાનમાં આવતા રામના મુખે લંકાથી લંકાથી લગભગ ભારતના ઉત્તર છેડે અયોષ્યા સુધીના પ્રદેશાને વિહંગમ દિષ્ટિએ વર્ણવે છે એમાં સમય ભારતની ભાવાત્મક—આષ્યાત્મક સંવાદિતાનું અદ્ભુત દર્શન દેખાય છે.

શાકુન્તલમાં વળી સંવિધાનની રચનાની જુદી જ સંવાદિતાઓ પ્રગટ થાય છે. શાકુન્તલના આરંભ, મધ્ય અને અંતમાં ઋષિઓની ઉપસ્થિત છે. શૃંગાર અને હાસ્યને આપણે પરસ્પર પૂરક—અનુકૂળ માન્યા હોવા છતાં કાલિદાસ શકુન્તલા અને વિદ્દુષકને કયાંય ભેગા થવા દેતા નથી, પ્રયત્નપૂર્વક જુદાં જ રાખે છે. આશ્રમનાં સ્થાનાના પહેલા અંકમાં જે કમે નિર્દેશ છે તેનાથી ખરાબર ઉલ્ટા ક્રમમાં ચાયા અંકમાં નિર્દેશ છે, અને પાછા સાતમા અંકમાં એ જ કમે સમાંતર પાત્રો—સ્થાનાના નિર્દેશ છે. વચ્ચેના ચાયા અંકની ખે બાજુએ અંકો પરસ્પર વિરુદ્ધ ભાવાને નિરૂપતા જણાય છે, આખાયે નાટકમાં એક ચક્રનેમિક્રમ જેવી વર્દુ લાકાર કાર્ય ગતિ—સાવગતિ અનુસવાય છે. પણ સૌથી મહત્ત્વના લય તો અંકવાર પાત્રપ્રવેશના છે. પહેલા અંકમાં રાજ્ય અને શકુન્તલા ખંને ઉપસ્થિત છે; ખીજામાં માત્ર રાજ્ય જ છે, શકુન્તલાનું સ્મરણ છે, શકુન્તલા નથી; ત્રીજામાં પાછાં રાજ્ય અને શકુન્તલા ત્યારા માત્ર શકુન્તલા જ છે, રાજ્ય નથી; પાંચમા અંકમાં પાછાં રાજ્ય અને શકુન્તલા સામસામે આવે છે, પણ કઢાર વિચ્છેદની અવસ્થામાં; છઠ્ઠામાં પાછાં રાજ્ય એકેલો છે, શકુન્તલાનો વિરહ છે, શકુન્તલા નથી; સાતમામાં વળી રાજ્ય અને શકુન્તલા હવે છ્ઠા ન પડાય એ રીતે મળે છે. પહેલામાં પુરુષ અને સ્ત્રી, બીજામાં માત્ર પુરુષ; વળી ત્રીજામાં પુરુષ અને સ્ત્રી, ચોથામાં અને નાટચના કેન્દ્રમાં માત્ર સ્ત્રી; પાંચમામાં પાછો પુરુષ અને સ્ત્રી, છઠ્ઠામાં માત્ર પુરુષ, સાતમામાં નાટ પત્રા કેન્દ્રમાં માત્ર પુરુષ, સાતમામાં

૧૬ એજન. ૨. ૫. વૃત્તિ.

१७ रघुवंशम्-सर्भ ४.

१८ रघुवंशम्-सर्ग ६.

૧૯ રઘુવંશમુ-સર્ગ ૧૩.

440

શાજેન્દ્ર તાણાવટી

પાછાં ખંતે. આમ આપા નાટકમાં કવિ પુરુષ અને સ્ત્રો, પુરુષ અને પ્રકૃતિના સંદર્ભમાં વારાફરતી યુગલ અને એકાકી અને અ'તે યુગલ અવસ્થાના એક અદ્ભુત લય રચી આપે છે. એવા લયનાં અનેક આવત ના પછી જ અખ'ડ સાયુજ્યની સ'વાદિતા સિદ્ધ થઈ શકે. લયમાં સંવાદિતા, લય દ્વારા સંવાદિતાનું આ સહજ દેખાય તેવું ઉદાહરહા.

આપણા વિશાળ અને વૈવિધ્યપૂર્ણ લોકસાહિત્યને-લોકકથાઓના ભંડારને પણ કશીક સંવાદિતાપૂર્વક સંમહવાના પ્રયાસા થયા છે. બોહ જાતકકશાઓ, દાખલા તરીકે, અનેક પ્રકારની કથાઓને ખાધિસત્ત્વની અવસ્થામાં રહેલા અને વિવિધ પારમિતાઓને ક્રમેક્રમે વિકસાવતા-સિદ્ધ કરતા જતા ભ્રહના પૂર્વજન્માની કથાએારૂપે રજૂ કરાઈ છે. કથાએાને સાંકળવાની ટેકનીક સાદી પહેલાં કથા વર્ણ વાય અને એમાંના ભાધ ગાયામાં કહ્યા પછી અ તે ભગવાન પ્રદ કથાનાં પાત્રીનાં identifications આપે. \* લગભગ વધામાં કથાના નાયક પર્વાવતારના છુદ પાતે હોય. આ પ્રયુક્તિમાં વધી કથાઓને એક અંત્રે સાંકળવાના પ્રયાસ અવશ્ય છે. પણ એ પ્રયુક્તિની એક-વિધતા-monotony કડે છે. અને એ એકવિધતા જ કથાસ મહના સ્વરૂપની સ વાદિતાની આડે આવે છે.

આપણા બે ઇતિહાસમાંથા- રામાયણ અને મહાભારત-માં પણ કથાઓના સંત્રહતા આવા પ્રયાસ દેખાય છે. રામાયણમાં તા વચ્ચે વાલ્મીકિની ક્રયા સચવાઇ છે અને આગળ-પાછળ. કાવ્યની વ'ને બાજુએ ઉપકથાએ ઉમેરાઇ છે. જાણે વચ્ચે કાવ્યપુરુષ એકા છે. અને બે બાજુ બે બાહુઓમાં એણે કથાસમહો જાળવી રાખ્યા છે. પણ સૌથી વિશિષ્ટ સંપ્રહપ્રકાર છે મહાભારતના. વાલ્મીકિ જેમ સમાધિમાં ખેઠા પછી એમના આપા શરીર પર જીવજ તુઓ –કી હકોએ વલ્મીક (= રાકડા) આંધ્યા તેમ ભારતસ હિતાની વિશાળ જીવનપટને આવરી લેતી અનેક વિધ પાત્રોવાળા સંકલ ઘટનાઓથી રચાયેલી મહાકથાના અંગેઅંગે અનેક કથાએા પ્રક્ષેપાઇ, વળગી, અને મહા-ભારત અનેકવિધ કથાઓના રાક્ડા બન્યું. હતાં મહાભારતની વિશેષતા એ છે કે એમાં વિવિધ પ્રકારની કથાએાનાં સ્વરૂપવૈવિષ્ય જળવાયાં. કેમંકે જાતકની જેમ બધી જ કથાએાને એક જ પ્રયોજન દારા સાંકળવાને ખદલે મહાભારતમાં પ્રયોજનાની પણ વિવિધતા સધાઈ. વીરનાયકોના સ્વભાવ સાથે તેમના સ્વભાવને અનુરૂપ કથાએ। સંકળાઈ: અજુનને ભાગે પ્રણ્યકથાએન આવી,<sup>રવ</sup> ભીમતે કાળે બધી રાક્ષસકથાએ આવી,<sup>ર ર</sup> ધર્મ રાજ યુધિષ્ટિર ધર્મ –સ વાદની

२० हा त. लत् नं . ३. सेरिवाणिजजातकंनी व्यातकाशः

<sup>&#</sup>x27;तदा बालवाणिजो देवदती अहोसि । पण्डितवाणिजो अहं एव अहोसि'ति देसनं निठापेसि।

ર૧ જુઓ **અર્ધાદયવ**ે ૨૦૬ ( ઉલ્**ષી સાથે વિવાહ ), ૨૦૭** (ચિત્રાંગદા સાથે વિવાહ ).

ર૧૧-૨ ( સુલાદ્રાહરણ ).

રર જુઓ **આ (દપત્ર' ૧**૩૯–૪૨ (હિડિમ્બનધ), ૧૪૩–૫૨ (બકાસરવધ), વન્યવ' ૧૧ (કિમી રવધ ), ૧૫૪ (જડાસુરવધ ), **વિરાહપવે -**૧૨ (છમૃતવધ) ઇત્યાદિ.

#### Shiri Manavir Jain Aradhana Kendi

#### સાહિત્ય દ્વારા સ'વાહિતા

111

કથા એમાં નાયક ળન્યા, રેંક પંચતંત્રના જેવી પ્રાણીકથાએ મનુષ્યના વર્તનનાં ઉદાહરણે રૂપે આવી, રેંક વિસ્તૃત કાવ્યા જેવાં ઉપાપ્યાના અરણ્યનિવાસના નિષ્ક્રિય પણ દીર્લ કાળને ભરી દેવા ઉમેરાયાં, રેંમ અવતારકથાએ કથાનકને નૈતિક સ્તરે વિસ્તારવા રેંદ અને ઉપનિષદાના જેવી કથાએ કથાનકને આપ્યાત્મિક સ્તરે રેંહ જેવા પ્રયોજાઈ. એમ કથાપ્રકારાના વિરાટ વૈવિષ્યને સમાવી લેવા માટે પ્રયોજનાનું પણ વૈવિષ્ય મહાભારતમાં સધાર્યું. એ માટે મૂળના વિસ્તીર્ણ અને સંકુલ ઘટનાપટમાં પૂરતા અવકાશ પણ હતા, અને તેથી મહાભારત અસંત વિશાળ કથાસંત્રહ બનવા હતાં એ એકવિષ્ય નથી બન્યો. કથાનકોની અનેક તરાહો, અનેક ભાત એમાં જળવાઈ છે, અને બધી કથાએમાં મૂળ કથાનક સાથે સંવાદિતાપૂર્વ સમાવેશ પામી છે.

એક વિશાળ કથાનકમાં અનેક પાત્રો હોય, અનેક ઘટનાંઓ હોય અને એવા દરેક પાત્ર સાથે, દરેક પ્રસંગમાં તેને અનુરૂપ કથાંઓ સમાવિષ્ટ કરાવવાની અનુરૂપતા હોય; તેથી ભારતસુદ્ધમાં જો આખા આર્યાવર્તના પ્રતિનિધિ રાજાઓ આ કે તે પક્ષે હતા, તા ભારતસંહિતામાં પણ ભારતના દરેક પ્રદેશે પાતાની કથા ઉમેરી છે; તેથી જ, વિશાળ ભારત જેવા જ મહાભારત એ મંચ બન્યા છે. તેમ હતાં ય એ સમય કથાભ ડાર એની સમય વિપુલતા સાથે, એની વિવિધતા સાથે, પ્રયોજનાનાં વૈવિધ્ય દ્વારા એક જ કથાનકમાં નિર્વિરાધપણ, વિરાધ હોય તા તેના ત્યાગ દ્વારા, સ'વાદિતાપૂર્વ'ક સમાવેશ પામી શકયા છે. માત્ર Unity in Diversity નહીં પણ Harmony in Diversity, in a very varied Diversity નું આવું ઉદાહરણ આખા વિશ્વમાં એક છે મહાભારતમાં. બીજું છે ભારતમાં.

ŧ

અને ત્રીજું છે શ્રીમદ્ભગવદ્ગીતામાં. આમ તો ગીતાને વિવિધ દર્શનાના સમન્વયના મૃથ કહેવા પડે. પણ મહાભારતમાં એના સમાવેશ જે સ્થાને થયા છે તેમાં ઉપર કરેલા પ્રયોજનના ઔચિત્ય અને વૈવિધ્યના વિચારનું સચાટ સમય ન મળે છે. અજુ નના જીવનની યુદ્ધાર ભની પળ એના મનમાં જોઠેલી મૂં ઝવણની પળ કરતાં માટી કટાકટી ભરી ક્ષણ કઇ હશે ? અને એ ક્ષણમાં ઉદ્દભવેલા પ્રશ્નોનું સંપૂર્ણ સમાધાન ભગવદ્દગીતામાં છે, તેથા ગીતા મહાન ભારતના એક અ'શ હોવા છતાં આપણે એના સ્વતંત્ર મ'ય તરીકે સ્વીકાર કર્યા છે અને એ પ્રથમાં

૨૩ જુઓ **વતપવ<sup>ર</sup> ૧**૭૩**-૭**૮ (સુધિષ્કિર–ન**હુષ–સ**'વા**દ,** આજગરપવ<sup>ર</sup>ે), ૨૯૫-*૯૮* (યક્ષ–સુધિષ્ઠિર–સ'વાદ, આરણેય પર્વ').

ર૪ દા. ત. સભાષાને ૩૮. ૨૮-૪૦ (દંભા હંસની કથા ભાષ્મના વર્ષનના હદાહરણ તરીકે) ૨૫ જુઓ વનપાને ૫૦-૭૮ (નહાપાપ્યાન), ૮૦-૧૫૩ (તાર્થયાત્રાપને, જેમાં અનેક તાર્થોની કથાઓ સમાવિષ્ટ છે), ૧૭૮--૨૨૧ (માર્ક ૧૩૫ સમાસ્યા--પર્ન), ૨૫૮--૨૭૫ (રામાપ્યાન), ૨૭૭--૨૮૬ (સાવિત્રી-હપાપ્યાન) નગેરે.

<sup>35</sup> Sukthankar V. S., On the Meaning of the Mahābhārata, Bombay, 1957. Lecture III, pp. 61-90.

w ibid. Lecture IV, pp. 91-124.

112

રાજેન્દ્ર નાષ્ટ્રાપટી

પાછું અર્જુનના જીવનતી આ કટાકટીભરી ક્ષણને આલેખતા અર્જુનવિષાદાધ્યાયને <sup>૨૮</sup> પ્ર'થતી યાગ્ય ભૂમિકા તરીકે પ્ર'થના એક ભાગ તરીકે પણ સ્વીકાર્યો છે.

ગીતામાં પણ અનેકવિધ દર્શનોના અદ્વસત સમન્વય છે. એની રચના જ આવા સમન્વય રચવાના ઉદ્દેશથી થઇ છે. અજુદનના જીવનના સૌથી કપરા નિર્ણયની ઘડીએ એના મનમાં ઉદ્દભવેલા પ્રશ્નોના આલેખન પછી ખીજા અધ્યાયમાં કર્મયાગની સરળ વ્યવહાર સમજ છે. સાંખ્ય એટલે પુરુષ અને પ્રકૃતિ, જીવ અને દેહ, અવિનાશી અને નાશવંતનું જ્ઞાન; એટલે ખેમાંથા अंडियनी भी ७ न दे। य. आ सांप्यज्ञानने छवनना संदर्भ मां प्रयोज्युं ते ये। ग. इम विना छवन ન સંભવે. તેથા નિષ્કામભાવે કર્મ કરવું. આમાં વ્યવહાર દ્ધિએ અજૂવનના પ્રશ્નનું સમાધાન આવી જાય છે, પણ પછી આ જ વિચાર વિવિધ દર્શ તામાં પણ મળભૂત ફપે પડેલા છે એમ ગીતા વતાવે છે. કર્મ કરવું જ શા માટે જોઇએ તે અંગેની અનેક દલીક્ષા ત્રોજા અધ્યાયમાં છે. ચાૈથામાં યત્રસિદ્ધાન્તની મૂળ ભાવના પર ભાર મુકથો છે. પાંચમામાં સન્યાસના મૂળ આશય સમજાવ્યો છે, છઠ્ઠામાં યાગના પાયાના ઉદ્દેશ સમજાવ્યા છે. સાતમામાં સાંખ્યદર્શન તે જ પરા અને અપરા શક્તિ અને તેની ઉપર अहम् એટલે કૃષ્ણની સ્થાપના દ્વારા ભક્તિ, આઠમામાં વૈયક્તિક મત્યા. કાળની પૌરાણિક કલ્પના અને જીવની મરણાત્તર ગતિ, નવમામાં ઈંધરની અનન્ય લક્તિ, દસમામાં દરેક પ્રકારની પ્રત્યક્ષ શ્રેષ્ઠ કાર્ય શક્તિમાં પ્રભુતત્ત્વનું દર્શન, અગિયારમાં વિરાટ કાળ-પુરુષના અદ્ભુત કાવ્યદર્શન દ્વારા માનવસ્વાર્થની તુચ્છતા, એમ અઢાર અધ્યાયા સુધી અનેક દર્શના-વિચારા-સિદ્ધાંતા-અભિગમા ગીતા વર્ષાવે છે, પણ એ દરેકની પાછળ એક જ મૂળ વિચાર રહેલા ખતાવે છે: કોઈ પણ દર્ષિએ મનુષ્ય માટે કર્મ અનિવાર્ય છે. કર્મ માહસની નિયતિ છે તેથા યથાપ્રાપ્ત કર્મા પૂરી શક્તિથા કરવાં પણ એના સુખદુ:ખાત્મક પરિણામામાંથા માક્ષ થાય-બચી જવાય તે માટે તે કર્મા તટસ્થતાથી કરવાં. આ રીતે ગીતા તે કાળ ભારતમાં પ્રચલિત અતેક દર્શનાની ીવિષ્યપૂર્ણ ભાતમાં પણ રહેલી મૂળભૂત એકતા તરફ આંગળા ચીંધી આપે છે અને એ રીતે તમામ દર્શનાની મૂળભૂત પ્રયોજન પરત્વે એકપરક-એકાત્ર એવી ઉધ્વ મુલ તાત્પવ -ગતિમાં સ'વાદિતાની નવી ભાત-સ'વાદિતાનું એક નવું સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે.

S

ભારતીય દર્શ નામાં કદાય કાશ્મીર શૈવદર્શ નમાં ઇશ્વર, જીવ, જગત એ ત્રણે દાર્શ નિક મૂલ તત્ત્વાના અભિન્નત્વનું—સાયુજ્યનું શેક સ્વરૂપ સિદ્ધ થયું છે. કાશ્મીર શેવદર્શના શ્રેષ્ઠ ઉદ્વગાતા અભિન્નગ્રુપત આજથા ખરાખર એક હજાર વર્ષો પૂર્વે તત્ત્વદર્શન અને કાવ્યદર્શનનાં મૂળભૂત તત્ત્વાની ઇતિહાસે નોંધેલી કદાય સર્વે ત્તિમ સમીક્ષા કરી રહ્યા હતા. એમના સિક્કિય પ્રથમ્યનાના કાળ ઇ. સ. ૯૮૦—૧૦૨૦ ના ગણાવાય છે. કાશ્મીર શેવ દર્શનમાં ખે મૂળ તત્ત્વો મનાયાં છે શિવ અને શક્તિ, પણ એ બંને વસ્તુતઃ અભિન છે, એક જ તત્ત્વનાં બે લક્ષણો છે. શિવ પોતે નિર્વિકાર છે પણ એનામાં અભિન્નરૂપે રહેલી મુખ્યત્વે પંચાયકારા—ચિત્, આનંદ, ઈશ્લા, દ્વાન, કિયા—શક્તિમાં સ્પન્દના થાય છે. એ પંચાલધ

२८ श्रीमञ्जूगबब्गीता, अध्याय १.

#### સાહિત્ય કારા સ'વાદિતા

113

શક્તિનાં સ્પન્દનો જગતપ્રપંચના સ્વરૂપે સકુરે છે. બીજા શબ્દામાં શિવ પાતે નિર્વિકાર છે, પરંતુ તેની સાથે અભિન્નપણે રહેલી આ શક્તિને કારણે તેનામાં સંકલ્પો પ્રગટે છે (જ્ઞાન), એ સંકલ્પ પ્રમાણે થવા—કરવાની ઇચ્છા જાગે છે (ઈચ્છા), તદનુસાર થવા—કરવા એ સ્વતંત્ર છે. (આન-દ), તેથી એ ઈચ્છા પ્રમાણે ક્યાઓ કરે છે (ક્રિયા), અને પછી પાતે એક જ છતાં જગતના વિવિધ આકારોમાં અખંડ ચૈતન્યરૂપે વિલસી રહે છે (ચિત્ત). આ રીતે શિવ અને શક્તિ અભિન્ન છે, સ્પન્દન અને જગત—પ્રપંચ અભિન્ન છે, તેથી શિવ પાતે જ જગતમાં જગતરૂપે વિલસી રહે છે.

એટલે કાશમારશૈવદર્શન અનુસાર તા આખું જગત એક જ પરમશિવના પ્ર**પંચ છે,** આવિષ્કાર છે, વિલાસ છે, એ પરમશિવ પાતે જ છે. તેથી આખું જગત પરમ અને સા**ર્વ** ત્રિક-વ્યાપક સંવાદિતા સિવાય બીજું કશું ન હોઈ શકે.<sup>૧૯</sup>

<

પણ તા પછી આ જગતમાં દેખાતા વિરોધાનું શું? દ્વન્દ્રોનું શું? સુખ-દૂ:ખ, ઇબ-અનિષ્ટ, ઓ-પુરુષ, સત્-અસત્ આ દ્વન્દ્રો સનાતન છે, યિન-યાંગના ખે સમાન આકાર-बाजा श्वेत-श्याम विलागा केवा छे, से विरोधामां संवाहिता शी रीते लेवी? आ प्रश्नेता જવાળ વિચારવા જતાં એમાંથી સ'વાદિતાની એક સાવ નવી જ કલ્પના સાંપડે છે. જેમ શિવ-પાર્વતી અર્ધ નારી શ્વરરૂપે શિવ-શક્તિરૂપે જોડાયેલાં છે, જેમ સ્ત્રી-પુર્ધ વિરાધ હોવાને કારહો જ આકર્ષાય છે અને એકાય છે, તેમ આ તમામ દ્રન્દ્રોના વિરાધા જ બે અસમાન ધ્રવા બતીતે પરસ્પરતે આકર્ષે છે, પરસ્પર આકર્ષાય છે, પરસ્પર સાથે જોડાવા, પરસ્પરમાં એક થવા, અભિન્ન થવા, પરમ સંવાદિતા રચવાનું આકર્ષે આ અનુભવે છે. વિરાધ એ સંવાદિતા માટેનું ગુરત્વાકર્ષણ છે. તેથા ખરા અર્થમાં તેર સર્વત્ર સંવાદિતા જ છે. વિરાધ છે જ નહીં. આ વિરાટ વિધ અનેકવિધ સ્વરૂપામાં વિસ્તર્યું છે તે પણ ગુરુત્વાકર્ષ હાતું જ પરિહ્યામ છે, અને પુનઃ સંકોચાશ ત્યારે પહ્યું એ ગુરુત્વાકર્ષ હાતું જ પરિણામ હશે. ઉત્પત્તિ અને પ્રલય એ તા વિરાટના જ લયનાં બે સ્પન્દના છે, છવન અને મૃત્યુ પણ જુદાં દેખાતાં હોવા છતાં એક જ લયનાં બે સ્પન્દના છે; યિન-યાંગ એકબીજામાં જ શમી જવા મથતા ગાલાધી છે; સ્થિર ત્રિપાર્શ્વમાંથી નીકળતા પ્રકાશ સપ્તરંગી ખને છે, એને જ સમાન પ્રમાણમાં લઈને ચક્રમાં મૂકીને ફેરવાે એટલે સાતે ય ગતિશાલ રંગા પરમ સંવાદી પ્રકાશને વ્યક્ત કરે છે. આપણી આખી યે સંસ્કૃત છેક વેદકાળથી સંવાદિતા જ શાધતી રહી છે. [ব্ৰিষ্ট ইবান মুক্তবা মুক্তবা মৃত্যু ই कस्मै देवाय हविषा विषेम<sup>30</sup> એમ মুক্তবা रહी છે. અને એ 'કરો દેવ' તે જ આ બધા દેવાની પાછળ રહેલું, એમની શક્તિની વિવિધતાના મૂળ

સ્વા૦ **ર** 

२८ शिवशक्तिसाम रस्यमयुजगदानम्दरूपमित्यर्पः । तन्त्रालोकः २९.८४.

<sup>30</sup> **ऋग्वेद-१०.१२१, १-९**.

118

राजेन्द्र नाष्ट्रावटी

સોતરારૂપ તત્ત્વ છે એમ પણ એ જાણે છે તેથી જ एकं सद् विष्ठा बहुषा वदन्ति 13 એમ પણ કહે છે. સંવાદિતા આપણી સંસ્કૃતિનું એક મહત્ત્વનું—કદાચ સૌથી મહત્ત્વનું લક્ષણ રહ્યું છે. એ સંસ્કૃતિનું લક્ષણ છે માટે જ આપણાં શાસ્ત્રોમાં, દર્શનામાં, પ્રશિષ્ટ સાહિત્યમાં, સંસ્કૃત વાડ્મયમાં અનેક વિધરૂપે પ્રગટતું રહ્યું છે. અર્વાચીન ભારતીય ભાષાઓની રચનાઓને આપ સૌ તપાસશા ત્યારે એમાં પણ આપ સૌને એ જ સંવાદિતાનું તત્ત્વ પ્રગટતું દેખાશે. આપ સૌને, અથવા એમ કહું કે આપણા સૌને, સાહિત્યના વિવિધ પ્રકારા—પ્રથામાં સંવાદિતાનાં લક્ષણો—રૂપો પામવાના આ સહિયારા પ્રયાસ સફળતાને વરા એવી શુભકામના સાથે આપ સૌના આભાર.

उ१ ऋग्वेद-१.१६४,४६.

### ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના<sup>×</sup>

તરેશ વેદ્વ\*

'ભારતીય સાહિત્ય' વિશેના ખ્યાલ વિવાદાસ્પદ ળની રહ્યો છે. કેટલાક વિદાનોએ આવા ખ્યાલ ભાષા અને પ્રદેશને આધારે બંધાય એમ જણાવી વિવિધ ભાષાએ અને પ્રદેશામાં આપણે ત્યાં સાહિત્ય રચાતું હોવાને કારણે, આ કામ અશકય હોવાનો નિર્દેશ કર્યો છે. કેટલાક વિદાનોને 'વિશ્વ પ્રાપ્ત ' (global village) ના આ જમાનામાં આવા ખ્યાલ બાંધવામાં સંકુચિત દાંષ્ટ્ર અને નિરર્થકતા જણાય છે. તો કેટલાક વિદાનોને આવા ખ્યાલ બાંધવા પાછળ રાજકારણીય આશ્યોની ગંધ આવે છે. તેમ છતાં થોડાં વર્ષોથી આપણા દેશમાં કેટલાક વિદાનો દારા 'ભારતીય સાહિત્ય'ની વિભાવના બાંધવાના પ્રયત્ના થઈ રહ્યા છે. આવી વિભાવના શા માટે બાંધવી જોઈએ, બાંધવા જઈએ તાે એમાં કેવી મુશ્કેલીએ રહેલી છે, એમ એનાં કારણા અને આંતરાયોની ચર્ચાએ પણ થતી રહી છે. આવી થર્ચા કરનારાઓમાં ડૉ. સુનીતિકુમાર ચેટર્જથી માંડી ડૉ. સર્વ પલ્લી રાધાકૃષ્ણન, ડૉ. વી. કે. ગાકાક, ડૉ. પ્રભાકર માચવે, ડૉ. નગેન્દ્ર, ડૉ અગ્નેય, ડૉ. ઈન્દ્રનાથ ચોધરી, ડૉ. ઉમાશ કર નેશી, ડૉ. પી. લાલ, ડૉ. એયાઝ એહમદ, ડૉ. કે. એમ જ્યોજર્ય, શ્રી શિવશ કર પિલ્લાઈ તફઝી, એ. એન. મૃતિરાવ, કે. ચેલ્લપન વગેરે વિદાનો મુખ્ય છે. એમાંના કેટલાક વિદ્વાનોએ જુદી જુદી પ્રાદેશિક ભાષાએમાં રચાયેલા સાહિત્યમાં એકતા અને સમાનતા કયાં અને કેવી છે તે દર્શાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, તો કેટલાક વિદ્વાનોએ પ્રાદેશિક ભાષાએમાં રચાયેલા સાહિત્યમાં ભારતીયતા કર્યા અને કેવી છે એ શાધવાના પુરુષાર્થ કર્યો છે.

જે લોકો ઉપખંડ જેવા આ દેશમાં વિવિધ ભાષાએ અને પ્રદેશામાં આપણું સાહિત સ્યાતું હોવાથી આવી અવધારણા બાંધવાનું મુશ્કલ માને છે તેમની સામે એક પ્રતિપ્રશ્ન મુક્કી શકાય એમ છે. જો આપણું 'ભારતીય ફિલસ્ટ્રૂફી' (ન્યાય, વૈશેષિક, સાંખ્ય, પૂર્વં મીમાંસા, ઉત્તર-મીમાંસા જેવાં વિવિધ દર્શનો), 'ભારતીય સંગીત' (લાક, સુગમ, શાસ્ત્રોય, ભક્તિ વગેરે), 'ભારતીય નાટક' (ભારતીય ત્રાય, તમાશા, યદ્મગાન, સંસ્કૃત-પાશ્ચાત્ય મિશ્ર નાદ્યશેલી વગેરે), 'ભારતીય નૃત્ય' (રાસ, ગરબા, ઘુમ્મર, ભાંગડા, ભરતનાદ્યમ, મણિપુરી, કથકલી, કુચીપુડી વગેરે), 'ભારતીય ચિત્ર' (રાજપૂત, મરાઠા ધરાના વગેરે), 'ભારતીય સિનેમા ' (પ્રાદેશિક,

<sup>&#</sup>x27;**સ્વાધ્યાય',** પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પૂ. ૧૧૫–૧૨૮.

<sup>×</sup> અખિલ ભારતીય સાહિત્ય પરિષદ (ગુજરાત શાખા) તેમજ ગુજરાતી વિભાગ (કલા સ'કાય, મ. સ. વિશ્વવિદાલય, વડાદરા)ના સ'યુક્ત હપક્રમે વડાદરા મુકામે તા. ૧–૨ માર્ચ ૧૯૯૭ ના ફિલ્મોએ યાજ્યેલા રાષ્ટ્રીય પરિસ'વાદ " સાહિત્ય દ્વારા સ'વાદિતા "માં રજૂ કરેલું વક્તવ્ય.

<sup>\*</sup> ખી/ર, યુનિવર્સિંટી કોલાની, ન**હે**ર **હાલ સામે, વલ્લલવિદ્યાનગર-**૩૮૮ ૧૨૦.

ને ૧ કે

હિન્દી, ગીતા-નૃત્યોવાળા વગેરે) ભારતના વિવિધ ભાગામાં વિવિધ વર્ગા-ન્યતિઓ અને સંપ્રદાયો દ્વારા વિવિધ વિચારધારાઓ, શૈક્ષીઓ અને ધરાષ્ટ્રાઓવાળું આ બધું હોવા હતાં એમાં એવું કશુંક છે જેને કારણે માત્ર આપણે ભારતીય લોકા જ નહીં, વિદેશી લોકો પણ એમને 'વિશિષ્ટ ભારતીય આવિભીવા' (typically Indian manifestations) રૂપે સ્વીકારીએ છીએ, તો એ મુજળ 'ભારતીય સાહિત્ય 'ની અવધારણો કેમ ન કરી—સ્વીકારી શકાય? ભારત જેવા બહુભાષી અને બહુપ્રાંતીય દેશમાં સર્જાતા સાહિત્યમાં ગમે તેટલી ભિન્નતા અને વિવિધતા જણાતી હોય, હતાં તેમાં ગહનસ્તરે એવી કોઈ સાંસ્કૃતિક એકતા અને સમાનતા છે જે તેને એકસૂત્રે બાંધી રાખે છે, એવી કોઈ લાક્ષણિકતા છે જે તેને વિશિષ્ટતા અને અનન્યતા આપે છે, વિશ્વનાં અન્ય સાહિત્યોમાં તેને અલગ એાળખ અને મોભો આપે છે.

જે લાકોને global villageના આ જમાનામાં આવા ખ્યાલ વ્યાધવા-અપનાવવામાં સંક્રચિત દર્ષિ અને નિરર્થકતા જણાય છે તેમને પૂછી શકાય કે વૈશ્વિકરણ ( globalization )ના આ જમાનામાં પણ જો અમેરિકન લિટરેચર, જર્મન લિટરેચર, ફ્રે'ચ લિટરેચર, ઇંડિલશ સિટરેચર. સ્પેનિશ લિટરેયર એવા ખ્યાલા સ્વીકારાય છે**.** તા એ રીતે 'ભારતીય સાહિત્ય 'ના ખ્યાલ શા માટે ન સ્વીકારી શકાય ? પ્રત્યેક રાષ્ટ્રને, તેની પ્રજ્તને તેનું આગલું વ્યક્તિત્વ અને ચારિત્ય, એની આગવી સબ્યતા અને સંસ્કૃતિ, એના આગવા ઇતિહાસ અને આગવી પર પરાઓ, જીવનદષ્ટિ અને જીવનશૈલી હોય છે. ભારત પણ એક રાષ્ટ્ર છે. એની પ્રજા પાસે પણ એનું આ વધું આગવું છે. આ દેશની પ્રજા પાસે સહસ્ત્રો વર્ષોની સાંસ્કૃતિક સભ્યતાની... વિરાસત છે. તે એની ધરાહર છે. છેક એના ઉગમ કાળથી આજ સુધી એનું સાતત્ય એહો સાચવ્યું છે. સ્થાનિક અને આયાતી જાતિઓના સંગ્રામા, સંધર્ષા, સમન્વયા એણે નિહાળ્યા છે. એમાંથા સર્જાતા એક રામાંચક ઇતિહાસ અને બંધાતી કેટલીક વિલક્ષણ પર પરાઓના વારસા અને વૈભવ એની પાસે છે. સમયના દીઘે પટ પર ઉત્થાન અને પતનની ઘટનાઓના સિલસિલા દ્વારા એછે પાતાનું વ્યક્તિત્વ અને ચારિત્ર્ય ધડ્યું છે. આ રાષ્ટ્રની પ્રજ્ઞની ચેતનામાં જન્મપૂર્ન જન્મ. પ્રારુષ્ધ, ક્રમ ફળ, પાય-પુરુષ, નીતિ-અનીતિ, ઇશ્વર, દેશકાળ વગેરે વિશે કેટલાક વિશિષ્ટ ખ્યાલા આતપ્રોત થઇ ગયેલા છે. એના વકે એની જીવન દષ્ટિ, જીવનશૈલી અને ચારિત્ર્ય દ્વારવાયેલાં છે. ભારતીય પ્રજાજનની જીવનદિષ્ટમાં તપ, ત્યાંગ, દાન અને સંયમના મહિમા છે. સત્યમ . શિવમ . સુંદરમના આદર્શ છે. અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના છે, વિચારતત્ત્વ તરકના સક્ષ્મ વિવેક છે. જાતિ-શાનિ, કુળ-ગાત્ર, વ'શ-કુટુંબ, ગુરૂ-શિષ્ય, શીલ-સદાસાર, સાળ સ'સ્કાર જેવી અનેક પર'પરાએાવાળી જીવનશૈલી ભારતીય પ્રજાએ વિકસાવી-અપનાવી છે. આ પ્રજાતે એક આગવું ચારિત્ર્ય છે. શાંતિપ્રિયતા, સમષ્ટ્રિનિષ્ઠા, સમન્વયશીલતા, સહિષ્ણતા, ધતિ. તિતિક્ષા વગેરે એનાં અભિલક્ષણો છે. આના વડે ભારતીય પ્રજાનું એક આગવું વ્યક્તિત્વ ઘડાયું છે. એ વ્યક્તિત્વ શાંત, નિરુપદ્રવી, સંતાષી, સહદય પ્રજાનું છે. આ વધાં કારણે વિશ્વની અન્ય રાષ્ટ્રોની પ્રજાએ કરતાં ભારતીય પ્રજા જુદી પડે છે. આ પ્રજાએ જે સાહિત્ય સર્જન કર્યું હાય તે ભારતના ગમે તે પ્રાંતમાં રહીને કર્યું હોય કે દેશની કોઇ પણ પ્રાદેશિક ભાષામાં કર્યું હોય. તે પણ તેમાં આ અનન્યતા વ્યક્ત થયા વિના કેવી રીતે રહે ?

#### ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના

110

' ભારતીય સાહિત્ય 'ની વિભાવનાના ઘડતરમાં રાજકારણીય આશયા વાંચવા કરતાં ontologyની દષ્ટિએ એના વિચાર કરવા એઇએ. 'કાઈ પણ પ્રકારના પૂર્વ મહ કે પક્ષપાતમાં તાણાયા વિના આ વિષયમાં આગળ વધવું એઇએ.

₹

હકીકતે ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના ળાંધવાના પ્રયત્ન કરતી વખતે 'ભારત', 'ભારતીય' અને 'ભારતીયતા' જેવા સંમત્યયા પહેલાં સ્પષ્ટ કરી લેવા જોઈ એ.

' ભારત ' શું છે ? તેની ઓળખ શી છે ? શું ભારત એટલે ભીગાલિક વિસ્તારના 'કાઇ નકશા ? રાજ-મહારાજાએ, નવાખા-બાદશાહો, અમીરા-ઉમરાવાના સામ્રાજ્યાના ઉત્થાન-પતનની વંશાવળી ? જુદા જુદા રાજકીય પક્ષાની તડજોડ અને એમના ચૂંટણીઢંઢરાએ! ? આવા રાજકારણીઓએ કાળસંદ્વકમાં દાટેલા કે ઉખેડેલા ઇતિહાસ ? પ્રધાના-અમલદારાતે આંગળીને ટેરવે નચાવતા જ્યાતીષીઓ, તાંત્રિકા અને અસામાજિકા ? પાતાની જાતને ઇશ્વરના અવતાર ગણાવતા લેભાગુ સ્વામીઓ અને ભગવાના ? રાજબરાજ તડાંએ અને ટુકડાઓમાં વહેં ચાતા જતાં સંપ્રદાયા-ફિરકકાઓ ? ના, ભારતની આ સાચી ઓળખાણ નથી. વાસ્તવમાં ભારત તા અઢારેય વરણ અને તેરેય નાંસળીના લોકને સમાવતી, દુનિયાના બારેય મુખ્ય ધર્મા, વિધવિધ્ર પંદ્યા, માર્ગા, મતા. સંપ્રદાયોને સમાકાય આપતી ભાતીગળ ભાવભૂમિ છે. વિવિધ્ર સાધના-પ્રણાલીઓ અને ઉપાસના પદ્ધતિઓના સમાદર કરતું, તંત્ર અને મંત્ર, યાંગ અને ભાગ, ધર્મ અને કર્માના પહેતિઓના સમાદર કરતું, તંત્ર અને મંત્ર, યાંગ અને ભાગ, ધર્મ અને કર્માના સહાદરની જેમ ઉછેર કરતું સંગમતીથ છે. ક્ષિતિ, જલ, પાવક, ગગન અને સમીર જેવા પાંચ મહાભૂતામાં તથા અંડજ, યાનિજ અને ઉદ્દભિજ જ્વામાં દેવત્વ નિહાળતી અને એમનું આહ્વાન કરતી એક ભાવધારા છે. અનેકતામાં એકતા, ભેદમાં અબેદ, સસીમમાં અસીમ, વિસંવાદમાં સંવાદિતા, પિંકમાં અલાંદને શાધતી એક લાક્ષણિક ભાવમિત છે.

'ભારતીય' કાંચ્ છે? આજકાલના નેતા-અભિનેતા? વિદ્યાગુરુ-ધર્મ ગુરૂ? શામજવી- સું જીવી સાહિત્યકાર-અમલદાર? મિકેનિંક-વૈજ્ઞાનિક? ના, આ લોકો દ્વારા જે 'ભારતીય' મનુષ્યની ઓળખ મળશે એ તો માત્ર ઉપરજ્લી હશે. 'ભારતીય' મનુષ્યની ઓળખ આવી બાલફપની નહીં, આંતરિક હોવો ઘટે. ખરા ભારતીય દેશમાં કે દુનિયામાં કચાંય પચ્ચુ હશે, ઓળખાયા વિના નહાં રહે. તમે કહેશા એ કેવી રીતે ઓળખાય? બાળકનાં જન્મના જીકા દિવસે વિધાત્રીના લેખ માટે લેખનસામમાં મૂકતી, સ્નાન કરતી વખતે સ્થાનિક જળમાં ગંગા-જમના-ગામતી-ગાદાવરી-કાવેરીનું સ્મરચ્ચ કરતી, ભોજન લેતાં પહેલાં ગૌગ્રાસ અને ભૂમિપ્રાસ આપતી, આંગણે તુલસી કે કમરાના કચારા કે કું કુ રાખી તેના છોડને પવિત્ર લેખતી, ગૃહપ્રવેશ પૂર્વે વાસ્તુપૂજન કરતી, ઘરના ઉ'બર કે ખેતરનું શેઢું ઓળ'ગતા દાદા ખેતરપાળનું વ'દન કરતી, અડીઓપટી વખતે ઇષ્ટદેવ કે કુળદેવ-દેવીની માનતા રાખતી, પોતાના કે અન્ય કાઈના કલ્યાય અથે બાધા-આખડી રાખતી, સારેમાઠ પ્રસંગે કથાકિતેન, સપ્તાહ-પારાયથ્યુ કરાવતી, મરતી વખતે મોમાં ગંગાજળ કે જમનાજળ લેવા ઝંખતી, પિતૃતપ'ચ્યુ નિમિત્તે કાગવાસ નાખી શ્રાહ કરતી, વક્ષને; વિશેષ કરીને પીપળાને, કાપવામાં પાપભાધ અનુલવતી

**१६८** - निश्तिक

વ્યક્તિને જુઓ તો ઓળખને; એ ભારતીય. પુત્રને પોતાના વારસાના અધિકારી અને પોતાની આશા આકાંક્ષાઓના વિસ્તાર માનનાર પિતામાં રહેલી સંતાનવાહિતા, આવા ભાવ કેવળ અંગનાં સંતાના સુધી સીમિત ન રાખતાં, નદી-પર્વત, વૃક્ષ-વેલીઓ, પશુ-પંખીઓ સુધી વિસ્તારી સીની હિતચિંતા અને ખેવના દાખવતી સમદૃષ્ટિ, નાનીમાટી બાળતામાં સ્વાર્થી ગહાતરીઓને ટાળી, અંદરની સમૃદ્ધિ વડે सह नाववतु, सह नौ भृतकतु, सह वीर्य करवावहैं 'ની ભાવના દાખવતી ભાગીદારી, છેક બચપહાથી કુલછાંડ, પશુપંખી અને નદીપર્વંત સાથે સ્તેહના નાતા બાંધી, ગાયમાતા, ચાંદામામા, આંબાદાદા, વડદાદા, બિલ્લીમાસી, દ્યાઘાળાપા, નાગદાદા જેવા સ્વજનભાવ દાખવતી સંવાદિતા, વર્હા અને આશ્રમની વ્યવસ્થા તથા કર્મ અને પુરુષાર્થના સિદ્ધાંતાની અભિજ્ઞતાથી આવતી સહજતા અન્યનાં વાત-વિચારને સાંભળવા—સમજવા—સ્વીકારવાની ધીરજ તત્પરતા અને સહદયતાયુક્ત સહિષ્ણુતા—' ભારતીય' હોવાની પહેચાન છે.

તો ભૌતિકતા કરતાં અંતરની પવિત્રતાને પ્રગટ કરતી આધ્યાત્મકતા, આચાર-વિચાર-વિહાર અને વ્યવહારમાં પર પરાગતતા, જીવન અને કાળને અંશ કે ખંડમાં વિભાજત કરી જોવાને ળદલે જન્મજન્માંતરના અને અખંડ કાળના ખ્યાલાને પુરસ્કારતી નિરંતરતા, અકળતા અને વિરોધામાં વિશ્વાસ રાખતી રહસ્યમયતા, મતુષ્યને પાપનું સંતાન નહીં પણ ' અમૃતનું સંતાન ' માની, જીવન અને જગતને શાકનું નહીં પણ આન દાલ્લાસનું અધિષ્ઠાન માની, પ્રત્યેક દિવસને તહેવારમાં ફેરવી લાકોને ઉત્સવરત રાખતી આન દમયતા—' ભારતીયતા 'નાં ઘોતક લક્ષણા છે.

'ભારત', 'ભારતીય' અને 'ભારતીયતા'ના ખ્યાલા સ્પષ્ટ થયા પછી હવે એમ કહેવામાં કોઇને સંકોચ ન થવા જોઈએ કે આવા 'ભારત', 'ભારતીય' અને 'ભારતીયતા 'ની ભાવમૂર્તિ જેમાં અંક્તિ થઈ છે એ સાહિત્ય એટલે 'ભારતીય સાહિત્ય.'

ટ

'ભારતીય સાહિલ' આપણે એને કહી શકીએ જે ભારતીય પ્રજાની સંવેદનાએ અને સમસ્યાઓનું વાહક અને પરિયાયક હોય. એવી સંવેદનાએ અને સમસ્યાઓ, જે લાક્ષણિકપણે (typically) ભારતીય જ હોય અને ભારતીય પ્રજા અનુભવતી હોય. એવી સંવેદનાએ અને સમસ્યાઓ જેને વાંચતા પ્રત્યેક ભારતવાસી અનુભવ કરે કે તેની પાતાની સંવેદનાએ અને સમસ્યાઓને જ અભિવ્યક્તિ મળી છે. આવી 'ભારતીય સંવેદનાએ અને સમસ્યાઓ કંઈ છે?

ભારતીય પ્રજાએ હમેશાં નર—નારીના પ્રેમસં ળધને અભિવ'દો છે, માણુસમાં રહેલી માનવતામાં આસ્થા રાખી છે અને મુક્તિની કામના કરી છે. પ્રેમભાવ, ભક્તિભાવ અને મેાક્ષ- ભાવને સ્થાયા માન્યા છે. તેથી આ ભાવોને અનુરૂપ સ'વેદનાઓ તેની મુખ્ય સ'વેદનાઓ છે. ભારતીય સમાજમાં ગૃહ અને પ્રેમનું અધિષ્ઠાન છે નારી. પશ્ચિમની પ્રજા માફક ભારતીય પ્રજા સ્ર્લાને ભારતીય પ્રજાની માન્યતા છે કે

#### ં ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના

116

સંસારતી યોજનામાં સ્ત્રી મમતાભરી અને દ્યામયી છે. જગતના ગમે તેવા અનિષ્ટ અને અમંગળ ઉપર, દુરિત અને પ્રેયસ ઉપર તે પોતાના પ્રેમ અને આત્મભાગ વડે વિજય મેળવી શકે છે. ્લારતીય પ્રજ્ઞ સ્ત્રીનાં માતા, બહેન, પત્ની અને ભાભી-એવાં બધાં સ્વરૂપામાં અદ્દુભુત શ્રદ્ધા ધરાવે છે. બહેનના નિવ્યાજ સ્તેહ અને ભાભીના અનગ ળ ભાવ ઋગાનુખ ધની ઋજૂગરવી કવિતાસમા છે. પત્નીના પ્રેમ જન્મજન્માતરના છે. માતાના પ્રેમના આવિર્ભાવને તા કૂટુંબ કે એથી અન્ય કોઈ પ્રકારની સીમા નથી. પત્નીની સહનશાલતા અને સમર્પ બરાીલતામાં અને ુમાતાની મમતા **અને** વત્સલતામાં આ **પ્રજાને ઊ**ંડા વિશ્વાસ છે. ભારતીય સ્ત્રીત્વમાં આંત**રિક** સૌ દર્ય અને શારીરિક સામર્થ્યનાં તથા તપ અને ત્યાગવૃત્તિનાં તત્ત્વાને મુખ્ય ગણવામાં આવ્યા છે. સ્ત્રીવિષયક આવા ભાવા અને ખ્યાલા ભારતીય સંવેદનાઓનું એક રૂપ છે. ભારતીય પ્રજાએ નરનારીનાં જોડલાંની ' ઉરદીરી એક ' કલ્પી છે. તેથી જ પ્રેમને એમને જોડનાર કોઈ આંતર હૈતૂરૂપે ઓળખ્યા છે. જ્યારે કામને વામ કહીને ઓળખાવ્યા છે. લગ્નને સાળ સાંસ્કારા પૈકીના એક સંસ્કાર અને અત્રુટ જીવનખંધનની ભાવનારૂપે સ્વીકાર્ય છે. પ્રેમને સદભાવ, સૌજન્ય અને નિરભિમાનપણાથી **શહ** કરવાની અને એ માટે વિરદ્ધયાતના અને એનાં સદ્ધનતપનની વાત આગળ કરી છે. રામસીતા, રાધાકૃષ્ણ, શિવપાવ'તી, સસ્યવાનસાવિત્રી અને નળદમય'તીનાં કથાનકો, આ કારહે તા તેનાં આદર્શ આદરૂપા (archetypes) બન્યાં છે. ભારતીય પ્રજાની નારીભાવના અને પ્રહાયભાવના એના યાગ્ય અને અનુત્તમ રૂપમાં કાલિદાસના 'શાકૃતલ 'માં. ભવબતિના ' ઉત્તરરામચરિત 'માં, ટાગારની ' ચિત્રાંગદા 'માં જયશ'કર પ્રસાદની ' કામાયની 'માં, મેત્રેયાદેવીની ' ન હન્યતે 'માં તથા શરદચ'દ્ર ચેટજે અને કાન્ક્રચરણ મહાન્તીની વિપુલ કથાસષ્ટ્રિમાં પ્રગટ થઇ છે. તો વાત્સલ્યમૃતિ માતાની અમર છળી આયરિશ સંતાનને પોતાનું કરી ઉછેરતાં પાતાના બધા ધર્માચારા પડતાં મુકતી ટાગારની 'ગારા 'ની આનંદમયામાં અને અંગનાં કરતાં સાવકા સંતાનને પાતાનું કરી એના સ્નેષ્ઠ અને આદરની અધિકારીથી બનતી શરદબાછની ' विभ्रहास 'नी ह्याभयीमां अ'हित थर्छ छे. न मातुः परदैवतम् ओ लारतीय सु वेहना छे. અમૃતનિધાન માતા વિશેની ભાવસ વેદના ભારતીય સાહિસની એક મુખ્ય સ વેદના છે. માતાના શિશુમાં અભિષકત થતા નિઃસીમ પ્રેમ મલયાલમ ભાષાની કવયિત્રી બાલમણિ અમ્માના કાવ્ય-સાહિત્યનું પરમાચ્ય સી'દર્ય ખિ'દુ છે, તા સનાતન પ્રેયસી-રાધાના તેના હૃદયવલ્લભ શ્રીકૃષ્ણનાં ચરણોમાં નિવેદિન થતા આતિ પૂર્ણ ભક્તિપ્રેમ ઉડિયા ભાષાના કવિ શ્રી રમાકાંત રથની પ્રથિતવશ રચના '.શ્રી રાધા 'તુ' ચરમસામથ્ય ભિંદુ છે.

ભારતીય પ્રળાએ માખુસમાં રહેલ મહાનતા અને ઉદાત્તતોના ખ્યાલ સ્વીકાર્યો છે. માખુસની ખરી કિમત તેની માખુસાઇમાં ગણી છે. માનવધમંને મેાટા ધમં માન્યા છે. 'ન माનુષાત શ્રેષ્ઠતાર हि किचित्' એ 'મહાભારત 'કાર વ્યાસની વાણીના પ્રતિદોષ ખ'ગાળી કવિ ખડુ ચ'ડીદાસે કર્યો છે. આ રીતે—'સાળાર ઉપરે માનુષ સત્ય તાહાર ઉપર નાઇ'. આ સંસારનું સૌથી માટું અને છેલ્લું સત્ય માખુસને માન્યું છે. પશ્ચિમની પ્રજાની મૂળભૂત માન્યતા છે કે 'માખુસ પાપનું ફરજ'દ છે'. જ્યારે માખ્યસ મૂળભૂત રીતે પાપી છે એવા વલખુની સામે રહીને ભારતીય સર્જ કોએ, ખાસ કરીને શરદબાખુએ, લખ્યું છે. તેઓએ એક સ્થળે લખ્યું છે: 'ગુટી, ભૂત, અપરાધ, અધમે એ જ માખ્યુસનું સર્વ સ્વ નથી. તેની અ'દર જે સામા માખુસ છે, જેને

૧૨૦ તરેશ વેદ

આપણે આત્મા કહીએ તો ચાલે, તે તેના બધા અપરાધો કરતાં મહાન છે. મારી સાહિત્યકૃતિઓમાં તેનું હું અપમાન નહીં કર્ુંએ જ મારી ઈચ્છા છે. ' સાધારણ કે પામર જણાતી વ્યક્તિઓમાં પણ કચાંક કોઇ ઉત્તમાંશ હોય, એવાં ગૃઢ સદ્દરાણો માટે પણ તેઓને આદરણોય ગણ્યા છે. નિતાંત પતિત વ્યક્તિમાં પણ કચાંક જોડે જોડે અખૂટ સૌજન્ય હોવાની વાત સ્વીકારી છે. સખલન-શીલ માનવીની બીતર જે મનુષ્યત્વ રહ્યું હોય છે તેને પ્રમાણવાના ભારતીય સાહિત્યકારે સદાસર્વદા પ્રયત્ન કર્યો છે. 'ન मनुष्य पाप करता है, न पुष्य करता है, वह सिर्फ वही करता है, जो उसे करना पड़ता है। ' એવું જવનસત્ય પ્રગટ કરવા ભગવતીયરણ વર્માએ ' ચિત્રલેખા ' નવલકથા લખી છે. શરદયંદ્ર એટર્જી, વિભૂતિભૂષણ બેનર્જી, પ્રેમચંદજી, વિ. સ. ખાંડેકર, કાન્ફ્રુચરણ મહાન્તી વગેરેની કથાસૃષ્ટિમાં આ સ'વેદનાઓનું થયેલું નિરૂપણ ઉદાહત કરવા જેવું છે. તેા રવીન્દ્રન થ ટાગાર અને કનેયાલાલ મુનશીએ માનવમાં રહેલા મહામાનવનું ચિત્ર ઉપસાવવાના પુરુષાર્થ કર્યો છે. 'હું માનવી માનવ થાઉ' તા ઘણું 'અને ' વ્યક્તિ મહી બનું વિશ્વમાનવી, માથે ધરું ધૃળ વસુંધરાની ' એ ભારતીય જનતાની મૂળભૂત સ'વેદના ( prime sensibility ) છે.

ભારતીય પ્રજાતી માનસિકતામાં આધ્યાત્મિકતા, રહસ્યાત્મકતા અને આંતરદર્ષ્ટિપરક આદિમકતા ઓતપ્રોત છે. ભારતીય પ્રજા મૂળભૂત રીતે ધર્મ ભાવનાવાળી, શુભ, શિવ અને મંગલના તત્ત્વામાં આસ્થા રાખનારી પ્રજ્ત છે. એને મન ધર્મ એટલે સંપ્રદાય, પંથ કે ફિરક્કાએા નહીં. પણ પોતાને ધારણ કરનાર આંતરિક સંખલ એટલે ધર્મ. ધર્મ એટલે ધર્માચરણ. સંસારનાં શાભ. શિવ અને મંગલને અનુકળ રીતે આંતરભાવને વ્યક્ત કરવા એનું નામ ધર્મ ભાવના. આવી ધર્મ ભાવના દાખવી જેમણે જીવનભર ધર્માચરણ કર્યું એ શ્રી રામ, યુધિષ્ઠિર, રાજ હરિશ્વંદ્ર વગેરેએ ભારતીય પ્રજાના ચિત્તમાં પાતાનું કાયમી સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. એક ઉદ્ધત અને ઉચ્છ'ખલ રાજસત્તાએ એક સતીનાં શીલ અને સ્વમાનનું અપમાન કર્યું અને ધર્મની ગ્લાનિ થઈ ત્યારે ધર્મની પુનઃ સંસ્થાપના માટે કુરૃ ક્ષેત્રને યુદ્ધ ખેલાયું અને શ્રીકૃષ્ણે હાથમાં ધરા અને શસ્ત્ર સંભાળ્યાં. 'ધમે' જય અને પાપે ક્ષય ' એ સરેરાશ ભારતવાસીની માન્યતા છે. આ ધમે નું તત્ત્વ અકળ અને આચ્છાદિત છે, ગૃઢ અને ગુલ છે. એટલે ગૃઢ અને ગુલ વિદ્યા તરફ અને જીવન, જગત, જીવ અને શિવની અકળ સ્થિતિગૃતિ અંગે એક જાતના રહસ્યાત્મક વલાશ તરફ ભારતીય પ્રજામાનસના ઝાક છે. અહથી ભમા સુધી સચરાચર વ્યાપ્ત એક શ્રીમત 🛭 જિત અને વિભૃતિમત ચેતના તરફ એની દ્રષ્ટિ છે. એની ભાળ, સ્થૂળ ચર્મ યક્ષુથી આ પરિદશ્યમાન ભીતિક જગતમાં નહીં. પણ આંતર દ્વિપરક દિવ્યયક્ષ વડે આત્મલાકમાં મળે એની એને પતીજ છે. એટલે તાન, ભક્તિ, યાગ અને કર્મએ ચાર માર્ગા વડે ત્યાં પહેાંચવાની તેણે કલ્પના કરેલી છે. શંકરદેવ, ચંડીદાસ, સ્રારદાસ, તુલસીદાસ પ્રગ્રંદરદાસ, બલરામદાસ, સાગરાજ, તુકારામ, નરસિંહ, મીરાં, અક્કા, લલ્લ, અંડાઈ, આવીયાર, કાન્હાપાત્ર જેવાં ભારતીય સંતાની ઉજ્જવળ વાણીમાં આ સંવેદનાએ હૃદયસ્પર્શા રૂપમાં પ્રગટી છે. તમિલ ભાષાનું 'સંગમસાહિત્ય', કન્નડ ભાષાનું 'વચનસાહિત્ય', ઇતર પ્રાંતાની ભાષાએાનું 'ભજન-સાહિત્ય ', ખાજા-વ્હારા અને મુસ્લિમાન ' ગિનાન અને નસીઅતસાહિત્ય ' આ ભાવ-સ વેંદ્રેતાથી હેલાહલ કે, કગીરની અવળવાણીમાં, અખા, દાદુ ભાશ્વેસર, બીમ અને વેમનની

#### ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના

121

વ્યાંગવાણીમાં, ટાગાર અને મહાદેવીની મધુર પણ મર્મ વાણીમાં રહસ્યમયતા કેવી ભરી છે એ તેા સર્વાવિદિત છે.

ભારતીય પ્રજાએ સ્થૂળ ભવળ ધના અને જન્મજન્માંતરના ફેરામાંથી મુક્તિ પામવાની કામના હંમેશાં સેવી છે. એ કારણે સૃષ્ટિમાં પ્રવર્તતા કર્મના સાર્વભીમ નિયમમાં અને નીતિના સામ્રાજ્યમાં વિશ્વાસ રાખ્યા છે. જીવનના ચાર પુરુષાર્થાની યોજના વિચારી છે. નિષ્કામ ભાવ અને નિરાસકત દૃષ્ટિની હિમાયત કરી છે. અનાસક્તિ યાગના મહિમા કર્યો છે. અષ્ટાંગ માર્ગની સહાય વડે દુ:ખમાંથી મુક્તિના માર્ગ ચી'ધ્યા છે. વિવેકત્તાન વડે જીવનમુક્તિ અને શરીરનાશ બાદ અવિનાશી દુ:ખત્રયના લાપ વડે વિવેકમુક્તિના ખ્યાલ સ્વીકાર્યો છે. વાસનામાક્ષ અને સર્વાંગો મુક્તિના ખ્યાલા મુખ્ય ગણ્યા હાવાથા વેદામાં ભારતીય કવિએ પ્રાર્થ્યું છે: 'જ્ઞા નો મન્નાઃ कतवો यन्तु વિશ્વત: '.એ પ્રાર્થનાના ભાતીગળ આવિભાવા એટલે કવિવર ટાગારની કાવ્યરયનાઓ. મુક્તિના આ ભાવ મેઘાણી, નિરાલા, સુધ્રક્ષણ્યમ ભારતી, બ'કિમચંદ્ર ચેટરજી, કાજ નઝરુલ ઈસ્લામ વલ્લાતાળ, ચકળસ્ત અને અંબિકા ચીધરીમાં એક રૂપે તા શ્રો અરવિંદ, ધર્મવીર ભારતી, નીરજ વગેરમાં બીજા રૂપે વ્યક્ત થયા છે. 'હું જ રહું વિલસી સહુ સંગ, હું જ રહું અવશેષે' એ સ'વેદના ભારતીય સાહિત્યની એક મુખ્ય સ'વેદના છે.

ભારતીય સાહિત્યમાં અભિવ્યક્ત થયેલી મુખ્ય સ'વેદનાએ જોયા પછી ભારતીય સમસ્યાઓ અતે એમનું ભારતીય સાહિત્યમાં કેવું પ્રતિનિધાન થયું છે એ જોઇ એ. સારાય વિશ્વમાં ભારતીય સમાજની એક વિશિષ્ટતા છે, તે છે જાતિપ્રથા અને કુટું ખત્ત સ્થા દહેશતના માર્યા જ ગલી જાનવરા ટાળું ખનાવીને પોતાની સુરક્ષાના વ્યુહ તૈયાર કરે છે, તેમ ભારતીય લાકસમાજે પણ જાતિ, ભાષા અને ધર્મની વ્યુહરચના કરી છે. કોઇ કાળે ટકી રહેવા માટે એ જરૂરી હશે. પણ એમાંથી જે ગાતિવ્યવસ્થા ઊભી થઇ તેણે ભારતીય જનજીવનમાં કેટલીક સમસ્યાએ પણ જાબા કરી છે. ત્રાતિના ધારાધારણા અને પંચ-ફેસલાએાના સ્વીકાર એની લાચારી બનો રહ્યાં છે. જીવ મળા ગયા હોવા છતાં ગ્રાતિભિન્નતાને કારણે જીવનમાં જોડાઈ ન શકાતાં દુભાતા, હિજરાતા, સિઝાતા 'મળેલા જીવ 'ની ટ્રેજેડી સમાર્જ નામના નિષેધપવેલને કારણે છે. સામાજિક રૂદિખ'ધનાને કારણે પરણી ન શકતા, રહે'સાતા અને કરમાતા ભિન્ન જ્ઞાતિ યુવાન હૈયાંઓની समस्याये। लारतनी तमाम लाषाये।ना साहित्यमां निरूपायेशी लेवा मणशे. ये क रीते संसुक्त કુટ ખુબ્યવસ્થાને કારણે રીભાતા–રૂધાતા કુળવધુના જીવનની જે દાસ્તાન ગાવધ નરામની 'સરસ્વતી ચંદ્ર' નવલકથાના ખીજા ભાગ ' ગુણસુંદરીનું કૂટું બજાળ 'માં છે તેવી અન્ય ભારતીય ભાષાઓના સાહિત્યમાં પણ વાંચવા મળશે જ. ભારતીય સમાજમાં છેક જન્મથી માંડી મૃત્યુ સુધા વિવિધ કાળ અને અવસ્થામાં સ્ત્રીને જે અત્યાય, અપમાન, સિતમ, શાયબ, વંચનાના ભાગ બનવું પડે છે, દહેજ, તિરસ્કૃતિ, છૂટાછેડા, છેડતી, બળાત્કાર વગેરે સમસ્યાએ વેઠવી પડે છે. આવી યાતના-વિટ'ળણાંઓમાં જે રીતે સખૂરી અને લાચારી દાખવી ટકી રહેવા મથવું પડે છે એ ખધી ઘેરી સમસ્યાએ છે. આ સમસ્યાએનું અત્યંત હદયવિદારક ચિત્રણ ભારતીય સાહિત્યની ' સાત પગલાં આકાશમાં ', ' રથયક ', ' પ્રથમ પ્રતિશુતિ ', ' અમૃતસ્ય પુત્રી ', ' સજ ' વગેરે કૃતિઓમાં જોવા મળે છે. એક યા બીજા કારણે તુટતાં ધરની સમસ્યા પણ દારુણ છે. તેનુ સ્ત્રા. ૩

તરેશ વૈદ

822

ચિત્રણ 'ગૃહદાહ ', 'ગૃહભ'ગ ', 'પેક મેડલુ ', 'સાંજૂઇ ખેદી ', 'યાત્રાના અ'ત ' વગેરે કતિઓમાં છે. ભારતીય સમાજમાં નારીની માક્ક ખીજો દમિત-પીડિત વર્ગ છે દલિતોના. ઉપાર્વાચ વર્ષ અને સ્પૃશ્ય-અસ્પૃશ્યના ખ્યાલાને કારણે હરિજન-ગિરીજન-આદિવાસી પછાત જા(ત્ઓએ વર્ષો સુધી આ દેશમાં જે દ: ખદર્દ, પીડા અને યંત્રણા ભાગવ્યાં છે, એ કારણે એમનાં જે આક્રંદ અને આક્રોશ છે તે ગુજરાતી, હિન્દી અને મરાઠી ભાષાઓના દલિત-સાહિત્યમાં, ખંગાળના હંગ્રી જનરેશનના. કર્જાટકના દિગમ્ખરાના, તામિલનાડુના વ્યાધોના અને આંધ્રપ્રદેશના નકસલવાદીઓના સાહિત્યમાં વ્યક્ત થયાં છે. દયા પવારની 'ઉપરા'. શિવાજીરાવ સાવ તની 'મૃત્ય'જય', મહાશ્વેતા દેવીની 'હજાર ચુરાશિરમાં' અને અન્ય રચનાએ આવી સમસ્યાએનું વેધક નિરૂપણ કરતી ભારતીય રચનાએ છે. વર્ષ પ્રથા અને કોમજાતિના ખ્યાલાને કારણે બાઇમણો, शही, (प्रस्तीओ, मुस्सिमे। जेवी विविध डीम अने कार्तिओ। के समस्याओनी सामनी डरी રહી હ એના ઘેરા ચિતાર 'બ્રાહ્મણીકમ્', 'પરિષ્કારપત્તી.', 'પરજા', 'આધા ગાઁવ', 'મિરિ જિયરી ', 'કડિયરકસ ' જેવી ભારતીય રચનાએ માં મળે છે. ગંદા વસવાટામાં અભાવમસ્ત લાયાર જીવન જિવતાં લાકોનાં જીવનપ્રશ્નોનું અંકન 'માહિમચી ખાડી ', 'વર્ષ કે ખેટે ', 'ચેમ્મીન', 'ચેામાના કુડી ', 'તાેદી', 'તાેટિયુટે મકન', 'અછૂત ', 'હરિજન', 'હરિદાસી ', ' દેવદાસી ' વગેરે રચનાએામાં **થયું છે. ભારતની વસ**તીના માટા ભાગ ગામડાએ!માં વસે છે. ત્યાંના લાકોની સમસ્યાઓનું રૂપ ભારતીય સાહિત્યમાં વિવિધ ભાષાઓમાં સમાનરૂપે આલેખાયું केम है, श्रामळवनने असर करती इहरती आपत्तिओ, जभीनहार-देवाहारना प्रश्नी. ખેડતાનાં શારીરિક-આર્થિક શાષણ, પ્રામજીવનને દુષિત કરતું રાજકારણ, પ્રામજીવનમાં મુડીવાદી ઘટકો અને એકમાના ભૌતિક અને વૈચારિક સ્તરે થતી ઘૂસ ખુખારી વગેરે સમસ્યાઓનું યથાથ ચિત્ર, 'માનવીની ભવાઈ', 'લીલુડી ધરતી', 'ગાંદાન', 'રાગ દરભારી', 'ગણદેવતા', 'મેલા આંચલ ', 'પ્રામાય**ણ** ', 'મરાક્ષી મણ્યુગ ', 'ગાર'બીયા બાપુ ', 'લાેક–દુશ્મન ', 'ખેત જાગે ', 'નદાઈ', 'પદબલિ ', 'ધી વિલેજ ', 'કાન્તાપુરા ', 'સરાઈ', .'ઉલ્કા ', ' ચેલ્લારા દેવુલ્લુ ' વ**ગેરે રચ**નાએોમાં **ઉપસ્યુ**ં છે. ખેકારી અને ગરી<mark>ખીની</mark> સમસ્યા–તેના વ્યક્તિ. કોર્ટાબક સંબ'ધા, ગુન્હાખારી કાયદા અને વ્યવસ્થાની પરિસ્થિતિ પર પડતા પ્રભાવ તેની કેટલીક લાક્ષણિકતાએ સાથે ભારતીય સાહિત્યમાં નિરૂપાયા છે. આવી સમસ્યાએ નિરૂપતી ભારતીય રચનાઓમાં ધ્યાન ખેંચતી કેટલીક આ છે: 'ચક્ર', 'જહાજકા પ'છી', 'ગલી આગે મુડતી હૈં. 'શબ્દાનલ', 'મુલ્લા પોડ્લ,', 'મેં સમાટ દું', 'પ્રતિદુંદ્રી', 'જન અરણ્ય'. હિંદસ્તાન-પાકિસ્તાન રૂપે દેશનું જે વિભાજન થયું એ ઘટના ભારતીય પ્રજા માટે એક અત્યંત વિક્ષાભકારક, દુઃખદ અને કમનસીય ઘટના હતી. એને કારણે જે સમસ્યાએ જાભી થઇ હતી-જેવી કે-કોમી રમખાણા, ભયતરત હિજરત, ઉન્મૂલિત નિર્વાસિતા તેમની બીક, વેદના અને વ્યથા. તેમના પુનર્વ સવાટના પ્રશ્નો યથાથે ધરાતલ પર 'તમસ ', 'જ્રહા સચ ', 'દો દુનિયા '. ં આઝાદી ', 'ટેઈન ટુ પાકિસ્તાન ' 'સુનીતા ', ' ગદ્દાર ', ' ઍાર ઇન્સાન મર ગયા ', ' રકતેર બદલે રક્તા ' વગેરે કૃતિઓમાં નિરૂપાયા છે. દેશમાં આઝાદી બાદ જે સમસ્યાએ વકરી છે. જેવી કે. સામાજિક રાજકીય અને અમલદારી સ્તરના ભ્રષ્ટાચાર, રાજકારણનું અપરાધીકરણ. ન્યાયનું વ્યાપારીકરણ, પાલીસત ત્રની નિષ્દુરતા, નિષ્ફળતા અને કુરતા, સત્તા હાંસલ કરવા

#### ભારતીય સાહિત્યની વિલાવના

**૧**૨૩

માટેની લાલસા અને એ માટેના કાવાદાવાનું ચિત્રણ તેના યથાતથ સ્વરૂપમાં 'અપને લાેગ', 'રાગ દરભારી ', ' ધ એપ્રેન્ટીશ ', ' ધ ફારેનર ', ' મ'ત્રમ્ ', ' ર'ગમહલ ', ' દ્રીપદી ', ' મુખ્યમ'ત્રો ', ' સિંહાસન ', 'હીરકજ્ય'તી ', 'ગાંધીની કાવડ ', 'માટા અપરાધી મહેલમાં ' વગેરે કૃતિએામાં થયું છે. આઝાદી પૂર્વે ભારતીય સર્જંક સમક્ષ સંસાર સુધારા, પ્રામાહાર, દલિવાહાર, સ્ત્રીકેળવણી જેવી સમસ્યાએ હતી ચુલામીમાંથી મુક્ત થઇ સ્વતંત્ર થવાનું અને સ્વરાજ્યના સુકળ ચાખવાનું સ્વપ્તું હતું. પરંતુ આઝાદી બાદ પરિસ્થિતિ અને સંભોગા બદલાયા છે. સ્વાન સાકાર થયું નથી. નિર્ભ્રાન્તિના અને હતાશાના અનુભવ થયા છે. એટલે આઝાદીપવે ના ભારતીય સાહિત્યમાં જે સામાજિક-સાંસ્કૃતિક સમસ્યાએનું ચિત્રણ થતું હતું તેને બદલે સ્વત ત્રતા બાદ હવે અસ્તિત્વપરક કટાકટી (existensial crisis)નું વિષય-વસ્ત મુખ્ય બન્યું છે. એક તરફ આજના સર્જ કમાં શ્રદ્ધાળતા છે તાે ખીજી તરફ શિક્ષણે આપેલી સંશયણ હિ છે. તેને જૂની જીવનપદ્ધતિ અને આધુનિક જીવનપદ્ધતિ, જૂનાં જીવનમૃલ્યા અને મૃલ્યવિદ્ધીનતાવાળા નવા જમાના એની વચ્ચે કયાંય સંગતિ જણાતી નથી. એક દિધાભાવમાં આજના ભારતીય મનુષ્ય અને સર્જ ક જુવે છે. તેમની માનસિક સ્થિતિ તનાવયુક્ત છે. દ્વિધાના દીપ ઉપર ઊભો ઊભો 'न ययौं न तस्थौं ' त्रिशं के केवी હालतमां भक्षायेंके। ये आके के अस्तित्वपरक घेरी क्सीटी અને કટાકટીના સામના કરી રહ્યો છે તેનું ચિત્રણ પણ ભારતની વિવિધ ભાષાઓની કૃતિઓમાં સચોટકપે થયું છે. રઘવીર ચોધરીની 'અમૃતા', ભગવતીકુમાર શર્માની 'સમય દ્વિપ', જિતેન્દ્ર ભાટિયાની 'સમય સીમાન્ત', એસ. એલ. કૌરપ્પાની 'ગોધૃલિ', અનંતમૃર્તિની ' ભારતીપરમ ', તેજસ્વીની ' ચિદ'બરા રહસ્ય ', ક્રુવેમ્પ્રની ' હેગાદત્તી ', ' મહાનગર ', ' સારા આકાશ ', 'કાલીમાંથી ', 'અપને અપને અજનખી ', 'સુબહ કે બૂલે ', 'અથાંગ ', જેવી કેટલીક કતિઓ તેના ઉદાહરણરૂપે આગળ કરી શકાય.

ભારતીય સાહિત્યકારાએ આ રીતે ભારતીય પ્રજાની અનેકવિધ સમસ્યાએ તું નિરૂપણ પાતાની રચનાએમાં અસરકારક રૂપમાં કર્યું છે. જે સાહિત્યમાં આવી–કેવળ ભારતીય–સંવેદનાએ અને સમસ્યાએ તું ચિત્રણ થયું હોય, જેના આસ્વાદ અને અવબાધથી ભારતીય વાચક અને સહદય એની સાથે એકરૂપતા, આત્મીયતા અનુભવતા હોય અને અભિદ્ય તથા સંપ્રદ્ય થતા હોય, એવા સાહિત્યને 'ભારતીય સાહિત્ય 'થા ઓળખવામાં કોઇ ને શા વાંધા–વિરાધ હોઇ શકે ?

v

પાતાની સ'વેદનાએ અને સમસ્યાએનું નિરૂપણ થયું હોવાથી ભારતીય પ્રજાને તો આ સાહિત્ય 'ભારતીય ' લાગે, પરંતુ વિધાની અન્ય પ્રજાઓને આ સાહિત્ય પોતાની ભાષાએના સાહિત્ય કરતાં કોઈ કારણે અનન્ય—સાધારણ જણાય છે ખરું ? અન્ય રાષ્ટ્રોનાં સાહિત્ય કરતાં તેને અલગ પાડે એવી કોઈ વ્યાવર્ત ક વિશેષતાએ આ રાષ્ટ્રના સાહિત્યમાં છે ખરી ? આ પ્રશ્નોના ઉત્તર છે હા, ભારતીય સાહિત્યમાં એવી કેટલીક વિશેષતાએ છે જે તેને દુનિયાભરનાં રાષ્ટ્રો, તેમની પ્રજા, તેમની ભાષા અને તેમના સાહિત્યથી અલગ તારવી આપે છે. એવી વિશેષતાએ છે : ભારતીય સાહિત્યના વાસ્તવળોધ, સો દય' બોધ અને મુશ્યબોધ, કોઈ પણ રાષ્ટ્ર,

વૈરુષ્ઠ વૈદ્ધ

પ્રજા અને લાષાનું સાહિત્ય આવેા ત્રિમુખી બાધ તા કરાવે. પરંતુ ભારતીય સાહિત્યના આ બાધ આગવી ખાસિયતશુક્ત છે.

કમલકુમાર મજમુદારની ' અંતર્જીલ યાત્રા 'માં નિરૂપાયેલું વસ્તુ અકિ યન અવસ્થાને કારણે ગૌરી બની ચૂંકેલ પોતાની પુત્રીને પરણાવવા અશક્ત પિતા ગંગામાં પોતાના પગ ઝભાળીને નજીક આવી રહેલા મૃત્યુની પ્રતીક્ષા કરી રહેલા વયોવૃદ્ધ પુરૂપ સાથે તેને પરણાવી દઈ, કન્યાદાન આપી પાતે મહાઘાતકમાંથી ઉગરી ગયાના સંતાષ અનુભવે-એ દર્શાંતમાં કે જેહો વ્યાહ્મણ જાતિના વધા સંસ્કારા છાડી ઘરમાં પતિત સ્ત્રીને બેસાડી હોય. જે મસ્લિમા કે હલકો જાતિઓના લોકો સાથે ખાનપાન અને વ્યવહાર-વ્યવસાય કરતા થઇ ગયા હાય એવા ज्ञाति-તિરસ્કૃત વ્યાહ્મણના મૃત્યુ બાદ તેના મૃતશરીરને સ્પર્શ કરીને તેના અંતિમ સંસ્કાર કરવા તેના નજીકનાં સગાવહાલાએામાંથી કાઇ તૈયાર ન હોય, પણ એની રખાત જે અંતિમ સંસ્કાર કરે તેને પોતાનાં ધરેણાં આપવાની ઈચ્છા દર્શાવે એ સાથે ધ્યાદ્ભાજ સગાસ ળધીઓનાં મન ચલિત થાય. એટલું જ નહીં એ આખા બ્રાહ્મણસમાજમાં પાતાનાં વિદ્યા અને ચારિત્ર્યળળથી સન્માનનીય બનેલ વિ**પ્ર**વર્ય પણ સખલનવશ થઇ સંસ્કારચલિત થાય—એ અનંતમૃતિની 'સંસ્કાર' નવલકથાના દ્રષ્ટાંતમાં કેવળ આ દેશમાં જ સંભવિત યથાર્થનું ચિત્રણ છે. તેા પન્નાલાલ પટેલની ' માનવીની ભવાઇ 'માં છપ્પનિયા દુકાળમાં, જગતના તાત ખેડૂતને જ ભૂખ વેઠવો પડે છે. ચપડી ધાન માટે શાહુકાર સમક્ષ હાથ કેલાવી ભીખ માગવાના વખત આવે છે હારે જગતની વાંડામાં ભાંડી ખે વસ્તુ-ભૂખ અને ભીખને કારણે માનવીની જે ભવાઈ થાય છે તે જોઈ અકળાઈને ભગવાનને ભાંડતા ખેડત, જ્યારે ભુખ્યા ડાંસ લાેકાને જીવતા પ્રાણીને શરીરે વળગી, બચકાં ભરી માંસ ખાતાં અને લાહી પીતાં મનેખરૂપે નિહાળે છે ત્યારે કરૂણા અને ભય અનુભવી, અનાજનાં ગાડાં લુંટવા પાતાના હાથમાં લીધેલી તલવાર એ લાકા તરફ ફે કે છે એ દર્શાતમાં અને આંગણે ગાય ભાંધવાના જીવનસ્વપ્નને કચારે ય સાકાર ન કરી શકતા દરિદ્ર અને આસ્થાળ કિસાનની પત્ની તેના મૃત્યુ વ્યાદ ગોદાન કરે—એવું કિસાનના જીવનસંગ્રામનું વસ્ત લઈને રચાયેલી પ્રેમચંદજીની 'ગાદાન 'ના દખાંતમાં ભારતીય સમાજની વાસ્તવિકતાનું એવું જ અદલ રૂપ છે. વિભૃતિભૃષ્ણ બંદોપાધ્યાયની 'આરણ્યક' અને 'પંચેરપાંચાલી', બિમલ મિત્રની 'સાહળ. ખીબી. ચુલામ ', ક્રાલિન્દીચરણની ' માટીરમણિષ ', ગાપીનાથ મહાન્તીની ' માટીમાતાલ ', ક્રુક્ષીરમાહનની 'છ માણ આઠ ગુંઠ' રાજેન્દ્રસિંહ ખેદીની 'એક ચાદર મૈલી સી.' શિવશંકર પિલ્લઇની 'રંટી ટંડ્સી ' વગેરેમાં પણ ભારતીય પ્રજાજીવનની નરદમ વાસ્તવિકતાના બાધ પ્રગઢ થયાે છે. પણ ભારતીય સાહિત્યકૃતિએામાં કેવી વાસ્તવિકતા પ્રગટ **થઇ છે** એની વાત કરતાં ભારતીય સર્જંક અને ભાવક આ વાસ્તવને કેવી રીતે ગ્રહણ કરે છે એની વાત મારે મન મહત્ત્વની છે. તેઓ જીવનવાસ્તવને કેવળ ભૌતિક અને બૌહિક સ્તરે પ્રહણ નથી કરતાં પણ સંવેદનાના સ્તર પર સ્વયંસ્ફરણા કે હૈયાઉકલતને આધારે ગ્રહણ કરે છે.

જિવાતા જીવનના વાસ્તવનું કોરી બીધિકતા વડે વિભાવનામૂલક (Conceptual) ઋતિર્ભિય ઉપસાવવાને યદલે માનસ પ્રત્યક્ષ પ્રતિભાનમૂલક (perceptual intuition) અનુભવની

#### ભારતીય સાહિત્યના વિલાવના

124

ભીતર રહેલ અનુભૂતિમૂલક પ્રતિક્રિયાનું પ્રાતિસાધિક ચિત્ર ઉપસાવે છે. અનાવિલ દર્ષ્ટિ વડે થયેલું આવું સમ્યક્ નિરૂપણ એની ખરી વિશેષતા છે.

ભારતીય સૌ દર્યદ્રષ્ટિ વિધાની અન્ય પ્રજાઓથી ભિન્ન છે. અન્ય પ્રજાઓ જ્યારે વસ્ત અને તેના ઉપાદાનમાં સૌ દર્ય જુવે છે ત્યારે ભારતીય પ્રજા મનુષ્યદ્ધિમાં સૌ દર્ય હોવાનું માને છે. ભારતીય પ્રજા પાસે સુંદરતા માટે બે સંજ્ઞાએ છે. લાવણ્ય અને રમણીયતા. સપ્રમાણ અંગેઅંગના સામ જસ્યમાંથી સ્કરતી સંવાદિતા અને સમગ્રતામાંથી ઉપસતી ક્રાંતિ તે લાવણ્ય અને ક્ષણે ક્ષણે નવતા નિયજાવતી રૂપાવલિ એટલે રમણીયતા, એવા એના આગવા ખ્યાલા છે. આ કારણે ભારતીય સીંદર્ય બાધમાં આધ્યાત્મકતા, સાત્ત્વિકતા અને નૈતિકતાના ભાવ છે. પશ્ચિમની પ્રજાએ નિર્મેલાં શિલ્પો-મૂર્તિએ અને ભારતીય પ્રજાએ ઘડેલાં શિલ્પો અને દેવ-દેવીએાની મર્તિઓ નિહાળવાથી પણ ભારતીય પ્રજાના જે સૌ દર્ય બાધ છે તેના ખ્યાલ આવશે. ભારતીય સર્જંક પાસે અનુભવનું ભળ અંતે અભિવ્યક્તિનું સૌંદર્ય કેવું છે એના અનુભવ કરવા ઇચ્છનારે 'રામાયણ 'ના સુંદરકાંડમાંથી, કાલિદાસના 'મેત્રદૂત' અને 'ઋતુસ'હાર 'માંથી, ટાગારની 'ગીતાંજ લી ', અને 'ચિત્રાંગદા 'માંથી, જયશંકર પ્રસાદજીના મહાકાવ્ય કામાયની 'માંથી, રામધારીસિંહ દિનકરજીની ' ઉર્વ'શી 'માંથી, મૈત્રેયદિવીની ' ન હન્યતે 'માંથા અને ભારતીય ભાષાઓની રંગદર્શી (romantic) કાવ્યધારામાંની પ્રકૃતિ અને પ્રણયકાવ્યોની પર પરામાંથી પસાર થવું જોઈએ. ભારતીય સર્જ કના સૌ દર્ય ભાષમાં વિષયવસાના અને ભાગલિયસા કરતાં તનમનની સ્વસ્થતા અને શુચિતા, કુદરતનાં સત્ત્વાની અને મનુષ્યનાં શરીર-સ્વભાવની અનુપમના અને વિમલતાનાં ગુણલક્ષણા મુખ્ય છે.

ભારતીય પ્રજાની મૂલ્ય ફ્રીષ્ટ પણ વિશિષ્ટ છે. મીત્રી. મુદિતા, કરુણા, ઉપેક્ષા જેવાં જીવન- મૂલ્યો વડે ધર્મ. અર્થ, કામ અને મોક્ષ જેવા ચાર જીવન પુરુષાર્થી સંસિદ્ધ કરવાની ધારણા રાખતી આ પ્રજાનો મૂલ્યબોધ અનન્ય છે. એની દિષ્ટએ જીવનમાં પ્રેમ, મમતા, વત્સલતા, દ્વા, ક્ષમા, ઉદારતા, શોર્ય, ધીર્ય, જપ, તપ, નિતિક્ષા, અલીપ્સા, જેવાં ભાવમૂલ્યોના ઘણા મહિમા છે. જીવન જીવતાં અને જોગવતાં જે અર્ય, રહસ્ય કે દર્શન સંપ્રાપ્ત થયાં તે ભારતીય સર્જકોએ એમની રચનાએમાં પ્રગટ કર્યાં છે. એમગણીસમા શતકમાં આપણા દેશમાં પ્રાચીનપૂર્વ અને આવીચીન પૃત્ર અને સાંસ્કૃતિક ભાવધારાના સંગમ થયા ત્યારે દેશની અને વિશેષ કરીને યુજરાતની પ્રજાની સામાજિક—સાંસ્કૃતિક સિર્થાત કેવી હતી, એનાં બલાબલ કેવાં હતાં, ભારતીય પ્રજાએ વત્ત, કર્મ અને પ્રીતિવિષયક પાતાની પુરાણી મીમાંસાનું નવસ સ્કરણ કેવી રીતે અને કેવું કરવું પડશે, નિયૃત્તિમૂલક નિષ્કર્મ નહીં, પણ પ્રયૃત્તિમય સન્યાસનું મૂલ્ય શું છે એ બધું દર્શાવવા ગાવર્યનરામ ત્રિપાઠીએ ચાર ખંડમાં લખેલી બૃહન્નવલ 'સરસ્વતીચંદ્ધ'માં પ્રગટતું સર્જકનું દર્શન એનું એક ઉદાહરણ છે. તો રવીન્દ્રનાથ ઢાગારતી 'ગારા 'માં આ સદીના આર'લે રાષ્ટ્રના યુર્ગ છેને લેશ જે વિચારવિક્ષાલ જાગ્યા હતા એમાં જે વમળા રચાયાં હતાં તેનું સમાકલન રજૂ થયું છે. ભારત શું છે? એ કાઈ અભારતીયને શું આપી શકે? કહેવાતી તેનું સમાકલન રજૂ થયું છે. ભારત શું છે? એ કાઈ અભારતીયને શું આપી શકે? કહેવાતી

૧૨૬ નરેશ વેઠ

ભારતીયતા કરતાં ભારત કેમ માટું છે ? જીવનનાં બધાં પહેલુંઓને સગાવી લેતા અખંડ જીવના-દર્શ શા હોઈ શકે? સાચું જીવનતત્ત્વ અને ધર્મતત્ત્વ શાં છે? એ વધું દર્શાવવાના ગંભીર, સન્નિષ્ઠ અને પ્રગલ્ભ પુરુષાર્થ એમાં થયા છે. કાઇ એક ભારતીય સાહિત્યરથના કેટલા ઉપા અને ગહન સ્તરે મુલ્યભાધ કરાવી શકે તેનું આ નવલકથા એક સમર્થ નિદર્શન છે. 'સરસ્વતીચંદ્ર' અને 'ગારા 'ની માકક યુગવાસ્તવને યુગસ્વર દ્વારા પિછાણવાના પ્રયત્ન કરતી તેલુશ ભાષાના સાક્ષર વિશ્વનાથ સત્યનારાયજ્ઞની 'વેચિપજાલ ' ( 'સહસ્ત્રફ્રેજ્ય ') પજા રાષ્ટ્રીય સ્તરની એક મહત્ત્વાકાંક્ષી રચના છે. \_ અંગ્રેજોના આગમન \_અને આધિપત્ય સાથે પાશ્વાત્ય સભ્યતાનું આપણી ભારતીય સભ્યતા પ**ર આક્રમ**ણ થતાં. એની ચકાચી ધમાં *અ*ંજાઇ પાતાના પુરાણા વારસા છાડીતે નવીનતાના માહમાં કસાવા લાગેલી ભારતીય પ્રજાને નિહાળા. તેનાથા જે અનથ અને વિનષ્ટિ થઇ રહી હતી તે અટકાવવા ભારતીય પ્રજાતી પ્રાણશક્તિનું આવાહન કરીને દેશમાં સનાતન મલ્યોની સુરક્ષા અને પ્રતિષ્ઠા કરવા મ<mark>થતી આ કથામાં સ'ક્રાંતિકાળનાં બલાબલની</mark> ગહુન અને વ્યાપક સ્તર પર છણાવટ થઈ છે. કાં તા ' ભવળાધાથી વિહવળ થઇ ને કંડલિનીના રૂપમાં સર્છ રહેલા જીવને મલાધારથી ઉઠાવીને સહસ્તાર સધી પહેાંચાડતી પ્રાણશક્તિના મર્તપ્રતીકરૂપે 'સહસ્રફેણ 'ની કલ્પના થઈ છે. ' નિંદ્રાધીન કે મુર્જાવશ થયેલા આપણા દેશ, આપણા સંસ્કૃતિ-રૂપી પ્રાણશક્તિથી જ જાગૃત થશે અને સ્વસ્વરૂપની પ્રતિષ્ઠા કરશે ' એવા સંદેશ વ્યક્ત કરવા અથવા આપણા પુરાણોમાં હજાર ફેબાવાળા શેષનાગના શિર પર આ પૃથ્વી ટકી રહ્યાની જે પુરાકથા છે તેના આધાર લઇ લેખક એમ સૂચવવા માગતા લાગે છે કે આ દેશ પર ઇતર સ'સ્કૃતિ અને આધુનિકતાના આક્રમણથી આ દેશમાં ઘણુંબધું બદલાશે, પરંતુ એક વસ્તુ કચારેય નહિ ચલિત થાય, અને એ એની ધાર્મિક આસ્થાયુક્ત આધ્યાત્મિકતા. હજાર કેણવાળા શેષનાગનું એની પર છત્ર છે અથવા આવા શેષનાગના આધાર ઉપર આ દેશના ધર્મ અધિષ્ઠિત છે. ભારત-વર્ષની નૂતન સમાજરચનાના પાયામાં આપણા ભારતીય ચિંતના મુલ્યા અને આદર્શો જ હોવા જોઇએ એવું પ્રાતપાદિત કરતી આ નવલકથામાંથી ઉપસતા મૃશ્યળાધ ખસુસ લાક્ષણિક છે. ભારતીય મુલ્યબેલ પ્રગટ કરતી અન્ય મહત્વપૂર્ણ સ્થનાએ છે ટાગારની 'ઘરે-બાહિરે'. કનૈયાલાલ મુનશીની 'તપસ્વિની ', મિર્જિઅણ્ણારાવની 'રાષ્ટ્રપુરૂષ '. ભારતીય પ્રજાનાં ચિતન, દર્શન. આદર્શી અને મૂલ્યાને પ્રગટ કરતાં તેનાં એ પુરાષ્ણા આવે મહાકાવ્યા 'રામાયણ ' અને 'મહારાભારત ' તથા એક અર્વાચીન સાર્થ મહાકાવ્ય 'કામાયની 'તા ભારતીય પ્રજા અને સાહિત્યકાર માટે ચિરંતન જ્યાતિસ્ત ભસમાં છે.

ભારતીય સાહિત્યમાં જે વાસ્તવખાધ, સૌ દર્ય ખાધ અને મૃશ્યખાધ પ્રગટ થયા છે એ Indian way of perceiving reality, Indian psychy અને Indian conscienceના પરિચય કરાવે છે. વિલક્ષણ રૂપના આવા ત્રિવિધ ખાધને કારણે વિશ્વની અન્ય ભાષાઓના સાહિત્ય કરતાં ભારતીય સાહિત્ય આગવી અને અનન્ય મુદ્રાવાળું ખન્યું છે. આ તેની એવી વ્યાવર્ત ક વિશેષતાએ છે જેને કારણે ભારતીય લે કો તા 'ભારતીય સાહિત્ય'ની સ્વતંત્ર સત્તા (ontology)ને સ્વીકારે જ, પરંતુ એથી આગળ વધી દૃત્યાભરના લે!કો પણ એ સ્વીકારે.

#### ભારતીય સાહિત્યની વિભાવના

129

ч

ભલે ભારત પંજાબ, ગુજરાત, મહારાષ્ટ્ર વગેરે પ્રાંતામાં વહેંચાયેલું હોય, ભલે એમાં પંજાબી, ગુજરાતી, મરાઠી વગેરે ભાષાઓમાં વ્યવહાર ચાલતો હોય, ભલે ભારતમાં 'ભારતીય ભાષા' જેવી કોઈ ભાષા ન હોય, છતાં ભારત પાસે એનું સાહિત્ય છે, એકમેવાદ્વિતીયમ જેવું સાહિત્ય છે. આ વાતના દઢ પ્રતીતિ ગુજરી ગયેલી ગઇ કાલના દેશ-વિદેશના વિદ્વાનાને તેા હતી, આજના વિદ્વાનાને ન હતી. એનું મુખ્ય કારણ એમના સ્મૃતિભ્રંશ (amnesia). એ કારણે તેઓ એની પુનશીધ (rediscovery)માં નિકળ્યા. પરંતુ હવે એને સમજરો કે ભારતીય સાહિત્ય 'ગઇ કાલે ય હતું, આજે ય છે, અને આવતી કાલે ય હશે, as a matter of fact!

#### લેખકોને :

- ૧ પાનની એક જ બાજુએ, ટાઇપ કરેલા અને એ શક્ય ન હાય તો શાહીથી સુવાચ્ય અક્ષરે લખેલા લેખા માકલવા. ટાઇપ નકલમાં ટાઇપકામની ભૂલાને સુધાર્યા પછી જ લેખ માકલવા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠના જેડણીકોશ પ્રમાણે જેડણી રાખવી આવશ્યક છે. લેખની મૂળ પ્રત જ માકલવી. લેખની કાર્બન નકલ માકલો ત્યારે તે અંગેનું સ્પષ્ટ કારણ જણાવલું.
- ર લેખમાં અવતરહ્યુા, અન્ય વિદાનાનાં મ'તવ્યા ટાંકવામાં આવે તા તે અ'ગેના સંદલ પૂરેપૂરા વિગત સાથે આપવા અનિવાર્ય છે. પાદદીપમાં એ સંદર્ભની વિગત આપતાં લેખક અથવા સ'પાદક/સ'શાધક (અટક પહેલી), પ્રાથ, પ્રકાશક, પ્રકાશનવર્ષ, આવૃત્તિ પૃષ્ક, એ ક્રમ જાળવવા જફરી છે.
- 3 'સ્વાધ્યાય'માં છપાયેલ સર્વ લેખાેના કૉપીરાઇટ મહારાજ્ય સયાજીરાવ શુનિવસિટી, વડાદરા હસ્તક છે. લેખાંક અથવા અન્ય કોઈએ લેખમાંના કોઇ અંશ લેખિત પરવાનગી વગર પુનમુંદિત કરવા નહીં.
- ૪ સ'ક્ષેપશબ્દા પ્રયોજતા પહેલાં એ શબ્દા અન્ય સ્થાને પૂરેપૂરા પ્રયોજેલા હોવા જોઈ એ.
- પ પાદટીપોના ક્રમ સળ'ગ રાખી જે તે પૃષ્ઠ ઉપર તે તે પાદટીપોના નિર્દેશ જરૂરી છે.

### સ્વા ધ્યા ય

### સ્વાધ્યાય અને સંશાધનનું ત્રૈમાસિક

સંપાદકઃ રાજેન્દ્ર આઈ. નાણાવઠી

વર્ષમાં ચાર અંક બહાર પડે છે—દીપાત્સવી અંક, વસંતપ**્યમા** અંક, અક્ષયતૃતીયા અંક અને જન્માષ્ટ્રમી અંક.

#### લવાજમ :

- --- ભારતમાં... રા. ૪૦=૦૦ પે. (૮૫લખર્ચ સાથે)
- —પરદેશમાં...યુનાઇટિડ સ્ટેટ્સ ઍાફ અમેરિકા માટે...૧૨=૦૦ ડાલર (૮૫ાલખર્ચ સાથે)
- —યુરાપ અને અન્ય દેશા માટે...પાં. ૭=૦૦ (ટપાલખ**ર્ય સાથે**)

આખા વર્ષના ત્રાહકો લવાજમના વર્ષની શરૂઆતથી જ નોંધવામાં આવે છે. લવાજમ અગાઉથી સ્વીકારવામાં આવે છે. લવાજમ માકલતી વખતે કયા પ્રથ માટે લવાજમ માકલ્યું છે તે સ્પષ્ટ જણાવવું. લવાજમવર્ષ નવેમ્બરથી ઓક્ટોબર સુધીનું ગણાય છે, જે આ સરનામે માકલવું— નિયામકશ્રી, પ્રાચ્યવિદ્યામન્દિર, મહારાજ સયાજરાવ વિશ્વવિદ્યાલય, રાજમહેલ દરવાજા પાસે, રાજમહેલ રાડ, વડાદરા–૩૯૦ ૦૧.

#### જાહેરાતા :

આ ત્રમાસિકમાં જાહેરાતા આપવા માટે લખા-

संपादक ' स्वाध्याय ', प्रान्यविद्यामं हिर, राजमाडेल हरवाजा पासे राजमाडेल रे।ड वडाहरा-७७० ००१.

### સંસ્કૃત વાક્ મયમાં મૂળગ્રંથા અને ભાષ્યા કે ટીકાઓના સમ્બન્ધ

વસ'ત ગિ. પરીખ\*

સ'સ્કૃત સાહિત્ય, રસભાવપૂર્ણ મધુર કાવ્યા તથા અનેક વિષયામાં અવગાહન કરતા શાસ્ત્રો અને ચિંતનના ઉચ્ચતમ શિખરને સ્પર્શતા દાર્શનિક પ્રત્યાથી એક વિશાળ મહાસાગરની ભવ્યતા ધારણ કરી રહ્યું છે. વૈદિક તેમજ લોકિક એમ બન્ને દિશાઓમાં તેની વિપુલતા વિસ્તરી છે. વળા જેટલા પ્રત્યા પ્રકાશિત થયા છે, કદાચ તેનાથી વધારે પ્રત્યા હેજુ હસ્તપ્રતામાં સંધરાઇને પદ્યા છે.

મૂળ પ્રન્થા જેટલું જ માતભર સાહિત્ય તેમના પર લખાયેલ ભાષ્યા, વાર્તિક, વૃત્તિઓ, ટિપ્પણ, ચૂર્ણિકા અને વૃત્તિઓના સ્વરૂપે ઉપલબ્ધ છે. એક દષ્ટિએ નોઈએ તા આ ટીકા-સાહિત જ મૂળ પ્રન્થના અર્થભંડારને ખાલવાની (આજે તા ખાસ!) ચાવી છે.

કોઇ કાળ સ'સ્કૃત સંપૂર્ણતઃ બાલચાલની નહીં તો પણ સામાન્ય સમાજમાં સુપરિચિત અને પ્રચલિત ભાષા તો હતી જ. પરંતુ સમય જતાં તે પ'ડિતો અને વ્યુત્પન્ન ભદ્ર સમાજની જ આગવી ભાષા ખની રહી. પ્રાદેશિક ભાષા કે બાલીઓનું ચલણુ મુખ્ય ખન્યું. વળી વિદ્વાન કવિએ અને શાસ્ત્રપ'ડિતો સંસ્કૃતને પોતાની વિદ્વત્તા કે પ્રતિભાના પ્રભાવ પાડવા માટેનું માધ્યમ ખનાવવા તરફ ઢળવા લાગ્યા ત્યારે સામાન્ય અભ્યાસી કે ભાવકને તે સમજવામાં કઠિનતા પડવા લાગી. વળી વિદ્વિત્ત શાસ્ત્રીય કે દાર્શનિક પર'પરાઓને અત્ય'ત સંક્ષેપમાં સુવ્યવસ્થિત રૂપે રજૂ કરતા સૂત્ર મન્યા ત્યારે તે સીધી રીતે તેમના મર્મને પામવાનું લગભગ અશક્ય જ થઇ પડયું એટલે આવા સૂત્રોના અર્થને ખાલી તેને વિશદ્તાથી સમજવામાં માટે ભાષ્યો લખાયાં. ભાષ્યમાં મૂત્રના પ્રત્યેક પદને સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે અને સૂત્રાર્થને એ રીતે સ્પષ્ટ કરતા પદાને પણ ભરાબર, જરૂર પડે તો ઉદાહરણ વગેરે દ્વારા સમજવવામાં આવે છે. ભાષ્યોની જેમ વાર્તિકો પણ રચાયા.

ભાષ્ય પારંભે સૂત્રોની વિલત્તિ માટે લખાયાં -અને એને જ ભાષ્ય કહેવાય એવા એક અભિગમ જરૂર છે પણ પછી ભાષ્ય રાળ્દના વ્યાપ વિસ્તર્યો એટલે વેદભાષ્યા અને ઉપનિષદો પરનાં શાંકરભાષ્યા વગેરે પણ 'ભાષ્યા' કહેવાયાં.

સ્વા ૪

<sup>&#</sup>x27; **ફવાદ્યાય**', પુ. ૩૩, અ'ક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા -જન્માષ્ટ્રમી અ'ક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પૂ. ૧૨૯-૧૩૪.

<sup>\*</sup> હિર શેડ. અમરેલી-- કરપલ • ૧

प्रत्रार्थो वर्ण्यंते यत्र पदैः सूत्रानुसारिभः ।
 स्वपदानि च वर्ण्यंन्ते भाष्यं भाष्यविदौ विदुः ।।

त्तर. संक्षिप्तस्याप्यतोऽस्यैव वानयस्यार्थगरीयसः । सुविस्तरतरा वाचो भाष्यभूता भवन्तु मे ॥ शिशु २.२४

**%3**•

વસ'ત ભિ. પરીખ

વાર્તિક મૂળ પ્રથમાં જેમના નિદેશ થયા છે તે પદાના અર્થને તા સ્પષ્ટ કરે જ, પણ સાથે સાથે જે સ્પષ્ટ કહેવાયું નથા, પણ અધ્યાહત છે તેને પણ સમજાવે છે, અને જે દુરુહ કે અઘરું છે તેને સરળતાથી રજૂ કરે છે ર ભાષ્ય અને વાર્તિક ઉપરાંત વૃત્તિઓ, ક ટીકાઓ વગેરે પણ લખાયાં છે અને તેમનું ક્ષેત્ર તા કાવ્ય, શાસ્ત્ર, ભાષ્ય અને વાર્તિક વગેરે સુધી વિસ્તર્યું છે.

સૂત્ર પરના ભાષ્યનું સ્થાન પ્રાય: મૂળ યન્ય જેટલું જ મહત્ત્વનું છે. કેટલાંક ભાષ્યો તો એમની વિસ્તૃત સમજૂતિ, સર્વયાહી ચર્ચા-વિચારણા અને મધુર શૈલીથી મૂળ યન્ય કરતાં પણ વિશેષ પ્રસિદ્ધ પામ્યા છે. તેમાં વ્યાકરણ શાસ્ત્રનું પાતંજલ મહાભાષ્ય, જૈમિનીના મીમાંસાસૂત્ર પરનું શત્રસભાષ્ય, ગૈશેષિક સૂત્રો પરનું પ્રશસ્તપાદ ભાષ્ય, ન્યાયસૂત્ર પરનું વાતસ્યાયન ભાષ્ય, અને પ્રસ્થાનત્રથી પરના શાંકરભાષ્યો ધ્યાનાહ છે.

ભાષ્ય, વાર્તિક કે ટીકા વગેરેની નિરૂપણ પૂહિતમાં કદાચ ભેદ હશે પણ સમય જતાં વૃત્તિઓ કે ટીકાઓ પણ માત્ર શબ્દાર્થ સમજાવવા પૂરતી જ સીમિત ન રહી. તેમનામાં પણ ભાષ્યની જેમ વિસ્તૃત છણાવટ, તથા પૂર્વ પક્ષ-સિદ્ધાંતપક્ષની પદ્ધત્રિએ ચર્ચા વિચારણા થતી જોઇ શકાય છે.

આ ભાષ્યો કે ટીકાઓએ મૂળબ્ર'થ અને વાચક વચ્ચે સેતુબ'ધનું મહત્ત્વનું કાર્ય કર્યું છે. મળના પદાને સમજાવવા ઉપરાંત પણ એમણે અનેક રીતે એમની ઉપાદેયતા સિદ્ધ કરી છે તે એઇએ.

કાવ્યત્ર થામાં શ્લેષગૃઢતા કે ચિત્ર કાવ્યાના એક કે ખે જ અક્ષરા દ્વારા રચાતા વિવિધ ખંધાના અર્થને પામવામાં આ ટીકાઓ માટા આધાર બની રહે છે. આવા શ્લાકાથ સમજાવવા ઉપરાંત આ ટીકાઓ કયારેક જે તે શ્લાકાના છેદ, અલંકાર વગેરે પણ દર્શાવે છે. નાટક હાય તા તેમાં રહેલી પંચસ ધિ વગેરે પણ સ્પષ્ટ કરી આપે છે. છેદ, અલંકાર, સંધિ વગેરેના શાસ્ત્રીય લક્ષણા આપે છે. કાવ્યશાસ્ત્રીય સિદ્ધાન્તા કે વ્યાકરણશાસ્ત્રના અવતરણા પણ

ચાર દેવા પણ નળતું રૂપ ધરી આ**્યા હતા અને આ સાચા પાંચમાં નળ. એટલે આ શ્લાકમાં** શ્લેષથી એલુ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે **કે તે ઈન્દ્ર, વહ્**ત, યમ, ત્રરુણ અને નળ એ પાંચેયને લાગુ પ્**ડે.** ડીકાઓની સહાયથી જ આ પાંચ અ**ર્થાસમછ શકાય છે** 

२ उक्तानुक्तदुरुक्तार्थव्यक्तिकारि तु वार्तिकम् ।

३ सर. सद्वृत्तिः **सन्निबन्धना । शिशु २.११**१

४ ६६। श्रीर्डर्भना **नौषधस्यरितामां ६भयं**तीस्वयंवर प्रसंगे नस राजनुं वर्ध्यन ५२ते। श्वीक — देवः पतिविदुषि ! **नैषधराजगत्या** निर्णीयते न किमु न वियते भवत्या । नायं नलः खलु तवातिमहानलाभो यद्येनमण्झसि वरः कतरः परस्ते । १३–३४

#### સ'સ્કૃત વાલ્મયમાં મૂળથ'થા અને ભાષ્યા કે ટીકાએાના સભ્યન્ધ

889

આવે છે. શબ્દકોશાના નામ સહિત આધારા પણ રજૂ કરે છે. કોઈ ઐતિહાસિક ક પૌરાભ્રિક સંદર્ભો હોય તાે તે અંગેની કથાએા પણ આપે છે. અને કયારેક સમાંતર વ્લાક કે વિધાના પણ ઉદ્દશ્ત કરે છે.

આ ટીકાઓ કોઇ વાર પાઠાંતરોનો પણ ઉલ્લેખ કરે છે. અને જ્યારે કોઇ પ્રન્થની એકથી વિશેષ ટીકાઓ ઉપલબ્ધ હોય ત્યારે પાઠાંતરો દારા મૂળ પાઠની નજીક જવામાં પણ મદદ મળે છે. રામાયણ, મહાભારત વગેરેની ટીકાઓના આધારે ક્ષેપકો નિશ્ચિત કરવામાં પણ મદદ મળી છે તે આપણને તેમની પ્રકાશિત થયેલી સમીક્ષિત આવૃત્તિએ પરથી જાણવા મળે છે. કચારેક મૂળ પ્રન્થની રચનાના સમય અનિશ્ચિત હોય પણ તેના પરની ટીકાના સમય જાણી શકાયો હોય તા ત્યારે તે મૂળ પ્રન્થના કર્તાના સમયની કોઈ એક પશ્ચાદ્વર્તા સીમા પણ ખાંધી શકાય છે. કેટલીક વાર મૂળ પ્રન્થ ઉપલબ્ધ ન હોય પરંતુ તેના પરની ટીકા મળી આવી હોય એવું પણ ખને છે. હવે જો એ ટીકામાં મૂળ કૃતિના પ્રતીકાના છૂટથી ઉપયોગ થયા હોય તો શ્વાકા ઘણા અરો મૂળ કૃતિના પુનઃનિર્માણની દિશામાં આગળ વધવાની એક તક ઉભી થાય છે. આ ઉપરાંત વિશેષ તો શાસ્ત્રપ્રન્થોમાં મૂળકૃતિના ભાષ્ય કે ટીકા ઉપર પણ ઉપટીકાઓ રચાઈ હોય ત્યારે વિભિન્ન સમયના સાંસ્કૃતિક કે વૈચારિક પ્રવાહો અને તેમાં થઈ રહેલા વિકાસના અ યુસાર પણ મળો આવે છે. આમ આ ભાષ્ય/ટીકાસાહિત્ય મુખ્ય રૂપે અર્થની સપષ્ટતા સિદ્ધ કરે છે, અને આનુષ પ્રિક રૂપે કોઈ એતિદ્ધાસિક કે વૈચારિક પૃષ્ઠભૂમિના પણ પરિચય કરાવી જાય છે. અને એ રીતે એ એક સ્વત ત્ર કૃતિના સ્વજન્મે પણ પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે મૂળ પ્રત્ય અને તેની ટીકાઓ વચ્ચેના અન્ય ધ અને કરીતે ઉપકારક નીવડે છે.

આમ હાવા છતાં પણ ભાષ્ય/ટીકાસાહિત્યનું અધ્યયન કરવામાં વિવેક જાળવવા આવશ્યક છે. કારણ કે તેના લાભ ઘણા છે તેમ તેની મર્યાદાઓ પણ છે. ભાષ્યકાર કે ટીકાકાર છેવટે તો એક મનુષ્ય છે, અને પોતાના યુગનું સંતાન છે. તે સમયના પરિભળાએ તેના મન—સુદ્ધિને પ્રભાવિત કર્યા હોય છે. તેની પોતાની પણ અમુક નિશ્ચિત માન્યતાઓ ખધાઈ હોય છે. કયારેક વિષયની પાકી સમજણ પણ તેને ન હોય એમ પણ ખની શકે. તેથી તેણે કરેલું અર્થ ઘટન કયારેક મૂળ પ્રન્થકર્તાને અભિપ્રેત ન હોય એમ પણ ખને. તો કોઇ વાર સમકાલીન સાંસ્કૃતિક પરિવેશથી રેજિત થયેલી દિષ્ટિ, ટીકાકારને અપેક્ષિત એવું તાટસ્થ્ય જાળવવાનું પણ ચૂકી જય છે. એમાં પણ મૂળ પ્રન્થની રચનાના સમય અને ભાષ્ય/ટીકાની રચનાના સમય વચ્ચે જયારે ઘણું માટું અંતર પડી ગયું હોય ત્યારે પ્રાચીન કૃતિનું અર્થ ઘટન અર્વાચીન માપદ ડથી થવાની શકયતા પણ નકારી શકાય નહીં. આ બધું જેતાં એવા પ્રશ્ન સ્વાભાવિક જ ઉઠે કે શું ભાષ્ય કે ટીકામાં આપેલા મત કે અર્થ મૂળને વફાદાર રહ્યો હશે કે પ્રાયઃ આ પ્રશ્નના ઉત્તર નિર્ણયાત્મક હકારમાં આપેલા કહિન થઈ પડે છે. કેટલાંક ઉદાહરણોના માત્ર નિર્દેશ કરીએ.

વેદનાં સુકતા તા ઘણા પ્રાચીન છે. હવે તેમનાં પરનું જૂનામાં જૂનું ઉપલબ્ધ ભાષ્ય પણ બહુ મોડેશી લખાયેલું છે. તેની અને વેદની વચ્ચે સદીઓનું અંતર પડ્યું છે. પરિણામે આવા ભાષ્યા પરથી કદાચ સપાટી પરના સરળ અર્થ તા પામી શકાય પણ તે સંપૂર્ણ સંતાષકારક તા ભાગ્યે જ લાગે. વાસ્તવમાં અહીં વેદમંત્રોના અર્થ નહીં પણ તેમનું અર્થ ઘટન જ હોય છે. અને

વસ્ત ભા. પરીખ

442

અર્થ ઘટન તે એક અભિપ્રાય જ પ્રણાય. સાયણનું ભાષ્ય ઘણું હપયોગી છે. તેનાથી વેદાર્થ તરફ જવાના માર્ગ પણ ખુલે છે, તે પણ ખરાબર પરંતુ તેણે કરેલું અર્થ ઘટન સર્વ સ્વીકૃત ખની શક્યું નથી. કોઈ ભાષ્યકાર વેદમાં આધિદૈવિક અને આધ્યાત્મિક અર્થી શાધે છે. અરે, સંસ્કૃત ભાષામાં રહેલી અનેક માર્ગ નિષ્પત્ન કરવાની ક્ષમતાના લાભ લઈ વેદ સચાઓના શ્રીરામપરક કે શ્રીકૃષ્ણપરક અર્થ ઘટના પણ થયા છે, તે વિદ્વાનાને સુવિદિત છે. આ ઉપરાંત તેના ભાષાશાસ્ત્રીય દિષ્ટિએ પણ અર્થ ઘટના થયા છે તા યાગપરક કે તંત્રપરક અર્થ ઘટના પણ થયા છે, આજે પણ થયા કરે છે. સ્વામી શ્રી દયાન દ સરસ્વતી અને શ્રી અરવિંદ જેવા અર્વાચીન ભાષ્યકારાના અર્થ ઘટના તેના ઉદાહરણો છે.

કાવ્ય સાહિત્યમાં પણ મૂળ કવિને અનપેક્ષિત એવી અર્થ અટાઓ કેટલીકવાર ટીકાકારા ઉપસાવી આપતા હાય છે. તેમાં તેમના હેતુ કયારેક તેમનું પોતાનું પાંડિત્ય દર્શાવવાના પણ હોય છે તેન કચારેક કોઇ ચાક્કસ માન્યતાનું રક્ષણ કે પ્રદર્શન કરવાના પણ હાય છે. જેમ કે નીલકંઠ જેવા શ્રીકૃષ્ણ ભક્તને મહાભારતના સભાપવ માં શ્રિશુપાલે કરેલી શ્રીકૃષ્ણની નિંદા સહન થતી નથા. તેથા તે નિંદા શ્લોકોના તેણે સ્તુતિપરક અર્થ કરી દેખાડ્યા છે. તેના પુષ્પદન્તનું શિવમ-હિમ્નસ્તાત્ર વાસ્તવમાં શિવસ્તાત્ર હોવા છતાં એક ટીકામાં તેના વિકલ્પે વિષ્ણુપરક અર્થ કરવામાં આવ્યો છે.

ટીકાકાર કોઇ ગર એવા કોઈ ઉલ્લેખ કરી બેસે છે કે જેયા કોઇ ઐતિહાસિક સ'દભે સ'શયમસ્ત ળની જ્ય છે. જેમ કે કાલિદાસના મેઘદ્વના એક શ્લેક (ન'. ૧૪) પરની ટીકામાં મલ્લિનાથ દિલ્નાગ શબ્દમાં પ્રસિદ્ધ ભીદ્ધ દાર્શનિક દિલ્નાગના નિર્દેશ કલ્પે છે. અને એમ કાલિદાસના સમય નિર્ધારત કરવાનું ત્રત લઈ એડેલા વિદ્વાનામાં તક વર્તુઓ સ્થાવા લાગે છે.

ज्ञानवृद्धं च वृद्धं च भूयांसं केशवं मम । अजानत इवास्यासि संस्तुवन्कुरुसत्तम । गोष्नः स्त्रीष्नश्च सन्भीष्म कथं संस्तवमहंसि । ३८–१५

टीका—गोध्न इति—गां वाचं हन्ति हिनस्ति 'यतो वाचो निवर्तन्ते ' इति श्रुते:। स्वस्माद् व्यावर्तयति तथा स्त्रीव स्त्रीसृष्टौ सहायभूता माया तद्धन्ता । वाचा मायिकस्य गणवतः स्तुति: कर्तव्याः असौ त्वमायः, वागतीतः कथं संस्तवमहैति, न कथमपीति ।।

६ अद्रेः शृङ्कं हरति पवन: किस्विवत्युन्मुखीभिः वृष्टोत्साहश्चकितचिकतं मुग्धसिद्धाङ्कनाभिः । स्थानादस्मात्सरसनिचुलादुत्पतोदङ्मुखः खं दिक्कनागानां पथि परिहरन् स्थलहस्तावलेपान् ॥ १४ ॥

मिल्लनाथटीका.....दिङ्नागाचार्यस्य कालिदासप्रतिपक्षस्य हस्तावलेपान् हस्तिवन्यास-पूर्वकाणि दूषणानि परिहरन् अद्रेः अद्रिकल्पस्य दिङ्नागाचार्यस्य शृङ्गं प्राभान्यम् ।

દક્ષિણાવર્તની ટીકામાં પણ આવે જ ભાવ છે.

પ હદાહરણ માટે આ એક શ્લાક અને તેના પરની નીલકં**ઠની** ઠીકા પર્યાપ્ત છે—શિશુપાલ બાષ્મને ક**હે** છે—

#### સંસ્કૃત વાલ્મયમાં મૂળય શા અને ભાષ્યા કે દીકાઓના સગ્યન્ધ

488

શાસ્ત્રો કે દાર્શનિક ત્રન્થા પરના ભાષ્ય/ટીકાપ્રદેશમાં જ્યારે પ્રવેશ કરીએ છીએ ત્યારે ભારે સાવધાની રાખવી પડે છે. ટીકાકારની તટસ્થતા કેટલી છે અને તેની કોઈ ચોક્કસ સંપ્રદાય પરત્વેની નિષ્ઠા કેટલી છે તેના તાગ કાઢવા પડે. કારણ કે પ્રાયઃ ભાષ્યકાર કે ટીકાકાર મૂળબ્રન્થનું અર્થ ઘટન પાતાના સિદ્ધાન્ત કે સંપ્રદાયના સમર્થન માટે કરતા હોય એમ પણ દેખાઈ આવે છે. બાદરાયણ કૃત બ્રહ્મસૂત્રના વિવિધ ભાષ્યો અને એ ભાષ્યો પરની ટીકાઓ આ પરિસ્થિતનું માલનું ઉદાહરણ છે. ઉપનિષદાના દાર્શનિક વાકયાના સમન્વય કરવા રચાએલાં આ બ્રહ્મસૂત્રોમાં ભાષ્યકારોએ એવા તા અન્વય કરી દેખાડ્યો કે સમન્વય સૂત્રોમાં જ ગાંઠા પડી ગઇ! પરિણામે દેત, કેવલાદ્દેત, વિશિષ્ટાદ્દેત, શુદ્ધાદ્દેત અને અચિન્ત્ય બેદાબેદ વગેરેના એક વાદમાં ચ સર્જાઇ ગયા! અરે, શ્રીમદ્દ ભગવદ્દગીતા જેવા અત્યંત લાકપ્રિય અને સરળ શબ્દાર્થવાળા ગ્રન્થ પણ આ વલણથી મુક્ત ન રહી શકયા.

તક ને લંબાવવાની આ પ્રક્રિયાનું પણ એક કારણ છે, વેદિકદર્શનાની સામે બૌદ્ધદર્શન અને કંઇક અરે જૈનદર્શનો એક પ્રયળ પ્રતિપક્ષ પણ ઉભા થયા હતા. તેમના આક્રમણના પ્રતિવાદ કરી સ્વમતની સુરક્ષા કરવાનું આ દર્શનાના અભ્યાસી અને અનુરાગી વિદ્વાન આચાર્યોએ પોતાનું કર્તવ્ય માન્યું હતું. અને પ્રતિવાદ પર થતા નવા આક્ષેપોના પણ પરિહાર કરતા રહેવાની એક સશક્ત પર પરા પણ જીભી થઈ. આનું તાંધપાત્ર ઉદાહરણ ન્યાયસ્ત્ર પર રચાએલી ચાર ક્રમિક ટીકાએ છે. ન્યાયસ્ત્રના વાતસ્યાવન ભાષ્ય પર બૌદ્ધ પ્રન્થામાં ઘણાં સ્થળાએ ખંડનાત્મક આદ્મેપા થયા. તેમના પરિહાર કરવા ઉદ્યોતકરે એ ભાષ્ય ઉપર વાર્તિક રચ્યું. ઉદ્યોતકરને પણ બૌદ્ધ દાર્શનિકોના પ્રહાર સહેવા પડચો, તેથી તેના ભચાવમાં વાચસ્પતિ મિશ્ર ન્યાયવાર્તિક તાતપર્ય ટીકા લખી. આ ટીકા પણ વિરાધથી મુક્ત ન રહી ત્યારે ઉદયને તેના પર પરિશુદ્ધિ ટીકા લખી અદ્ભુત તર્ક કોશલ્યના પરિચય કરાવ્યો. માત્ર બૌદ વગેરે અવૈદિક દર્શના જ નહાં પણ કેટલીક બાળતામાં મીમાંસા અને વેદાન્ત જેવા વૈદિકદર્શના પણ ન્યાયવેશિયક મતથી જુદા પડે છે. ત્યારે પણ આ દર્શનના ટીકાકારો પોતાના મતનું સમર્થન કરતા જોવા મળે છે.

આવી ધારદાર દલીલાની વર્ષા વચ્ચે પણ થાડા અપવાદા બાદ કરતા સર્વંદર્શનાના આચારો અને વિદ્વાનાએ સારા પ્રમાણમાં સંયમ અને વિવેક જાળવ્યા છે એની પણ નાંધ લેવી ઘટે. માત્ર, તત્ત્વણુભૂત્સ એ નરવાવાદનું સાચું લક્ષણ છે તે વાત થાડા સમય માટે વિસારે પડી, અને સ્વમતસ્થાપન તથા પરમતખંડન કરતા 'જલ્પ'ને પ્રાધાન્ય આપવામાં આવ્યું, તેનાથી પારમાર્થિક સત્ય પૃષ્ઠભૂમિમાં સરકતું લાગે છે અને તર્ક જાળથી ઉત્પન્ન થતી ક્લિપ્ટતાના કારણે

શ્રીમધ્વાચાર્ય પ્રથમ ચરણમાં विश्वते मावः ने विश्वतेडमावः એમ સમજવે છે તથા બીજ ચરણમાં नामावी विश्वतेडसतः એમ સમજવે છે તેમના મતે असत् અને सत् બન્ને નિત્ય છે એવો દ્વેતબાદ અહીં અપેક્ષિત છે! આ ઉપરાંત શ્રીશંકરાચાર્ય શ્રી રામાનુજાચાર્ય વગેરેની ટીકાઓમાં પણ સ્વસિદ્ધાંતનું સમર્યન કરવાના પ્રયાસ જાઈ શકાય છે.

ઉદा. नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः ।
 उभयोरपि दृष्टोऽन्तस्थनयोस्तस्वदर्शिभिः ॥ २—१६

\$38

વસ'ત મિ. પરીખ

અલ્યાસીઓને પણ પરિભાષાના ભારથી આક્રાન્ત ટીકાએ દુર્ભોધ લાગે છે. આમ હાવાથી સમયાંતરે આવા ટીકાગ્રન્થાના અલ્યાસ પ્રમાણમાં મંદ પડતા ગયા. એ પ્રન્થા જે તે પર પરામાં સિક્રહસ્ત ગુરુઓ પાસે જ ભણવા પડે તેવી સ્થિતિ નિર્મિત થઇ. અને એવા સમયે પશ્ચિમી શિક્ષણ પદ્ધતિ આવી. પશ્ચિમી વિદ્વાના અને તેમના અભાગમના પ્રભાવ નીચે ભારતમાં પણ ભારતીય દર્શનાનું જ્ઞાન મહદ શે અ પ્રજી અમાં લખાએલા પ્રન્થાના આધારે મેળવવાનું વલણ વધનું ચાલ્યું. કુલત: મૂળ પ્રન્થા અને તેમની ટીકાઓના અલ્યાસ પ્રત્યેના ઉત્સાહ મંદ પડતા ગયા. સદ્દભાગ્યે વર્તમાન સમયમાં એ પર પરાને નવચેતન આપવાના સ્તૃત્ય પ્રયાસા થઈ રહ્યા છે.

પરંતુ ટીકાઓનાં આ વિપુલ સાહિત્યનું અધ્યયન સ્પષ્ટ કરે છે કે ભારતીય મનીષીઓનું ચિંતન, ગગનને આંળવા જેટલી અલાંગ લગાવી શકે છે અને ગમે તેવા વિરાધી વિચારો પણ આ દેશમાં મુક્તપણે અભિવ્યક્ત થઇ શકે છે. માત્ર વિચાર સ્વાતંત્ર્ય જ નહીં પણ પ્રતિપક્ષી પ્રત્યે પણ સમાદર એ ભારતીય સ'સ્કૃતિનું એક ઉમદા લક્ષણ છે એ સત્યના પરિચય સમગ્ર જગતને પણ તેનાથી થયા છે એ એક મહાન સિલ્કિ છે.

કેટલીક મર્યાદાઓ હાવા છતાં પણ ભાષ્યો અને ટીકાઓએ જ સ'સ્કૃત ભાષામાં સચવાઇ રહેલા ભારતીય સ'સ્કૃતિના ભવ્ય વારસાને ટકાવી રાખ્યો છે. એટલું જ નહાં પણ રસ, વિવેચન અને શાસ્ત્રીય ચિંતન વગેરેની સક્ષમ પદ્ધતિએ પણ આપી છે. અને સાચી વાત તે એ છે કે આ ટીકા સાહિત્યના અભાવમાં સત્યના સહસ્રદળ કમળ સુધી પહેાંચવાના માર્ગ આપણને ક્યાંથી પ્રાપ્ત થાત!

## સંસ્કૃત—ગ્રન્થાના સન્દર્ભે પાઠસમીક્ષા– શાસ્ત્રના પ્રવૃત્તિવિક∈પ\*

વસન્તકુમાર મ. ભટ્ટ +

٩

યુરાપમાં પ્રશિષ્ટ ભાષાશાસ્ત્રી આંએ શ્રીક, લેટિન વગેરે ભાષામાં રચાયેલા પ્રશિષ્ટ શ્રન્થોની પાદસમીક્ષા (અર્થાત્ સમીક્ષિત પાદસંપાદન) કરવા માટે પાદસમીક્ષા—શાસ્ત્ર/પદ્ધતિને વિકસાવી હતી. આમાંથી પ્રેરણા લઇ તે, આપણા સંસ્કૃત શ્રન્થોની પાદસમીક્ષા કરવાનું કાર્ય ઈ સ્વ ૧૯૧૯ની આસપાસ ભારતમાં ભારતીય વિદ્વાની દ્વારા શરૂ થયું છે. આ પ્રવૃત્તિના આરંભે શકવતી ગણી શકાય એવી 'મહાભારત 'ના આદિપર્વ તી સમીક્ષિત આવૃત્તિ પ્રોફે. શ્રી વી. એસ. સુકથંકર સાહેખે ભાવદારકર ઓરિએન્ટલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટયુટ, (BORI) પુના દ્વારા ઈ. સ. ૧૯૩૩માં પ્રકાશિત કરી. પરંતુ આ પ્રવૃત્તિને ને છે એ એટલા વેગ હજી મળ્યા નથી, તથા પાદસમીક્ષા એટલે શું ? એની મૂલગામી સમજ પણ ળહુ પ્રચારમાં આવી નથી. બીજ તરફ સંસ્કૃત પાઠયશ્વન્થોની પાદસમીક્ષા જે બહુવિધ સમસ્યાઓથી શ્રસ્ત છે, તથા ઉદારતાવાદી અને રૂઢિવાદી દ્રષ્ટિકોણવાળી પાદસમીક્ષા કચારે, કેટલા અંશે અમલમાં મૂકવી ? તે વિષે પણ વિવેકની આવશ્યક્તા છે. પ્રસ્તુત લેખમાં એની સાદાહરણ ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

4

પાઠસમીક્ષા (Textual Criticism) અથવા તેા સમીક્ષિત પાઠસ પાદન (Critical Text-Editing) તેા ખ્યાલ અને કાર્ય ક્ષેત્ર આરં મે સ્પષ્ટ કરી લેવા જોઈએ: કોઇ પણ (સંસ્કૃત) પ્રત્યાલ અને કાર્ય ક્ષેત્ર આરં મે સ્પષ્ટ કરી લેવા જોઈએ: કોઇ પણ (સંસ્કૃત) પ્રત્યના પાઠ (Text) પ્રતિલિપિઓની પ્રતિલિપિમાં સંક્રમિત થતા થતા આજે મળતી હસ્તીલી ખત પ્રતામાં જે જીતરી આવ્યો હોય છે, તે પ્રતિલિપિ કરનાર લહિયાઓના અનેક પ્રકારના પ્રમાદને કારણે, સ્વેચ્છાએ કે અનિચ્છાએ તથા અકસ્માત્તે કારણે વિકૃત, અશુદ્ધ કે ખેડિત થયેલા હોય છે. આથી હસ્તિલિખિત પ્રતામાં જળવાઇ રહેલા એ એક જ કૃતિના વિવિધ

<sup>&#</sup>x27;**સ્વાધ્યાય'**, પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અ**ક્ષ**યતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેસ્બર ૧૯૯૬, પૂ. ૧૩૫–૧૪૬.

<sup>\*</sup> અતુરનાતક સંસ્કૃત વિભાગ, હત્તર ગુજરાત યુનિવર્સિટી, પાટણ દ્વારા આચાજિત "સંસ્કૃત પાઠસમીક્ષા" વિષયક રાજ્યસ્તરીય પરિસંવાદ (તા. ૄં૮-૧૦ માર્ચ, ૧૯૯૭ )માં રજૂ કરેલા લેખ.

<sup>🕂</sup> અધ્યક્ષ, સંસ્કૃત વિભાગ, ગુજરાત યુનિવર્સિટી, અમદાવાદ.

વસન્તકુમાર મન્ ભટ

189

પ્રકારના પાઠે ામાંથી મૂળ ગ્રન્થકારે (જ) લખ્યા હાય એવા મૂળ પાઠને (Original text)ને શાધી કાઢવા, અનુમાનવા; અને કાલાન્તરે પ્રવેશેલાં હાય એવાં પાઠાન્તરાને પાદરીપમાં ચાક્કસ પદ્ધતિએ સંગૂહીત કરવાં—એનું નામ "સમીક્ષિત પાઠ સંપાદન" છે આવા સમીક્ષિત પાઠસંપાદનમાં ચાક્કસ પદ્ધતિએ પ્રક્ષેપા શાધી કાઢી તેમના અસ્વીકાર કરવા, તથા ખંડિત અંશાનું શક્ય હાય ત્યાં સુધી સહાયક સામગ્રી વગેરેને આધારે પુનર્ગકન (reconstruction) કરવાનું કામ પણ હાથ ધરાય છે.

3

આમ ઉપર નિર્દેશ્યું તેમ પાઠસમીક્ષાનું હાદ એ વાતમાં છે કે હસ્તલિખિત પ્રતો (manuscripts) પાણ્ડુલિપિઓમાં સંક્રમિત થયેલા લીવિધ્યપૂર્ણ શુદ્ધાશુદ્ધ પાઠમાંથી મૂળ-પ્રન્થકારને અભિપ્રેત હોય એવા પાઠનું સંશોધન અને પ્રતિષ્ઠાપન પરંતુ સંસ્કૃત પ્રન્થાના સન્દર્ભે જ્યારે આવી પાઠસમીક્ષા હાથ ધરવામાં આવે ત્યારે તે બહુવિધ સમસ્યાઓથી પ્રસ્ત છે— એ વાતથી પહ્યુ આપણુ પહેલા સભાન થવાની જરૂર છે. જેમ કે,

- (क) રામાયબુ-મહાભારત જેવા લાકપ્રિય આર્ષ મહાકાવ્યા (epics) અને પુરાબુંના પાઠ યુગે યુગે અને જુદા જુદા પ્રાન્તામાં સતત ઉપબું હળ પામતા ગયા છે. (દા. ત. 'જય 'માંથી 'ભારત', અને 'ભારત'માંથી 'મહાભારત' થયું-એમ મહાભારતના ત્રબ સંસ્કરબું થયાનું કહેવાય છે.) આથી જે કૃતિઓના પાઠ સતત વિકસતા રહ્યો છે તેના 'મૂળપાઠ' કયા હશે ? તેના નિર્બુંય થઇ શકે એમ જ નથી. આવી જ સ્થિતિ પુરાબુંના પાઠને પણ લાગુ પડે છે. શ્રી. વી. એસ. સુકથંકરજી લખે છે કે-Ours is a problem of textual dynamics. rather than in textual statics પ્રાચીનતમ ગણાતા 'મત્સ્યપુરાખ્' વિશે એમ પણ કહેવાય છે કે તે પહેલાં-મૂળમાં-શૈવપુરાખુ હતું, અને પાછળથી તેને વૈષ્ણવપુરાખુ બનાવાયું છે. આમ સતત વિકસતી અને બદલાતી રહેલી પાઠપર'પરાઓવાળા કૃતિઓના કયા અ'શ કઈ સદીમાં હમેરાયે હશે ? વગેરે અનેક પ્રશ્નભળ આ કૃતિઓ સાથે વી'ટળાઈને પડી છે.
- (ख) સ્તુત્રશૈલીમાં રચાયેલા શ્રન્થા, જેવા કે ૧. પાણિનિએ રચેલું 'અષ્ટાધ્યાયા' વ્યાકરણ અને ગીતમ ઋાંષ પ્રણીત ન્યાયસૂત્રોના પાઠ પણ કાળક્રમે બદલાતા રહ્યો છે; અથવા તેમાં

<sup>1</sup> Textual Criticism, a general term given to the skilled and methodical application of human judgement to the settlement of texts. By a "text" is to be understood a document written in a language known, more or less, to the inquirer, and assumed to have a meaning which has been or can be ascertained. The aim of the 'textual critic' may then be defined as the restoration of the text, as far as possible, to its original form, if by 'original form' we understand the form intended by its author. Postgate J. P., the Encyclopedia of Britannica, Vol. 22, pp. 6-11.

<sup>2</sup> Sukhathankar V. S., Prolegomena to Mahabharata Adiparvam, BORI, Pune, 1933, p. lxxvii.

#### સંસ્કૃત-ગ્રન્થાના સન્દર્ભે પાકસમીક્ષાશાસ્ત્રના પ્રવૃત્તિવિકલ્પ

439

સમયાંતરે અમુક જરૂરિયાત ઊભી થતાં, કે કોઈ સૂત્રનું અર્થ ઘટન અજ્ઞાત થતાં, કે ખેતું અર્થ ઘટન પ્રવર્તતાં અન્ય સૂત્રો રચવાની /નવાં ઉમેરવાની જરૂર ઊભી થાય છે. આનાં નક્કર પુરાવાએ પણ કેટલાક લેખામાં પ્રસિદ્ધ થયાં છે. જેમકે, હોફે. એસ. ડી. જેશીએ (CASS Studies No. Univ. of Poona, Pune, 19 માં) अकथितज्ञ । १-३-५१ સૂત્રને, તથા न पदान्तद्विवंचनवरेपलोपन्स्वरसवर्णानुस्वारदीर्धं जश्चर्यविष्ठु । १-१-६७ ઇત્યાદિ સૂત્રોને પ્રક્ષિપત જાહેર કર્યા છે. એલ ઇન્ડિયા એમિરએન્ટલ કોન્ફરન્સ શાંતિનિક્તન ૧૯૮૦માં ઇન્ડિયન લીંગ્વીસ્ટીકસ વિભાગનું પ્રમુખીય વ્યાખ્યાન આપતાં ડાં. જેશીજએ જણાવ્યું હતું કે વૈદિક સ્વરપ્રક્રિયાનાં અને તદ્ધિત પ્રકરણનાં સૂત્રો પણ ઉત્તરવર્તીકાળમાં ઉમેરાયાં છે. એ જ પ્રમાણે, તેમણે અને પ્રોફે. ડાં. શ્રીમતી સરાજ ભાટેએ 'અષ્ટાધ્યાયી 'માં વપરાયેલા કુલ च કારામાંથી ૫૦ ટકા જેટલા च કારા નિરર્થક છે, અને પાછળના ઉમેરા છે. અ આયો પાણ્યુનિની 'અષ્ટાધ્યાયી ' સૂત્રપાઠની સમીક્ષિત આવૃત્તિ તૈયાર કરતી વખતે, જુદી જુદી સદીએમાં સૂત્રોના પહેલા સ્તરમાં કર્યા કયાં સૂત્રો હતાં ? તે પછી બીજા સ્તરમાં કર્યા સૂત્રો ઉમેરાયાં ? કે ત્રીજા સ્તરમાં કેવાં પરિવર્તનો, નવી તાડ જોડ શરૂ થઈ ? ઇસાર્દનું નિરૂપણ કરવું પડે એમ છે.

(ग) કાવ્યયનથા (ગદ્ય, પદ્ય, નાશ્ય)ની રચના કોઈ એક જ કવિએ કરી છે. તેથી તેમની કૃતિઓનો પાઢ એકરૂપ હોવો જોઇએ. આવી કાવ્યકૃતિએ સ્વતંત્ર પ્રવાહોવાળા પાઠ—પર'પરામાં પ્રાય: જળવાઇ હશે; પણ કાલિદાસ જેવા લાકપ્રિય મહાકવિની કૃતિઓની પાણ્ડુલિપિએમાં વિભિન્ન પાઢ પર'પરાઓનું આંતર સ'મિશ્ર્ચ થયેલું જોવા મળે છે. નાટ્યકૃતિએની પાણ્ડુલિપિએમાં વિભિન્ન પાઢ પર'પરાઓનું આંતર સ'મિશ્ર્ચ થયેલું જોવા મળે છે. નાટ્યકૃતિએન, તે લાસની હોય કે કાલિદાસની હોય. પણ ભજવણી દરમ્યાન કાપફૂપવાળી કે નવા ઉમેરાવાળી (—જેને રંગાવૃત્તિ Stage scripts કહે છે) પાઠપર'પરામાં પ્રવહમાન બની છે. તેથી તેની પાઠસમીક્ષા પણ વિવાદાસ્પદ બની છે. ત્રોજી તરફ ભવભૂતિ જેવા નાટ્યકાર માટે 'મહાવીરચરિત 'ના સંપાદક ટોડરમલ, અને 'માલતીમાધવ 'ના સંપાદક ડો. ભાષ્ડારકર સાહેબે એવા મત ઉચ્ચાર્યો છે કે આ કાવએ પોતે જ પોતાની નાટ્યકૃતિએનો પાઢ (text) એકરૂપ રચ્યો ન હતો! વળા, તેમણે એકનો એક શ્લાક પોતાના બે કે ત્રાણેય નાટકોમાં જુદા જુદા સન્દર્ભમાં ફરી ફરીને વાપર્યા છે; અને તે દરેક વખતે તેમાં થાડાક શબ્દોને બદલી કાઢયા છે! આથી ભવભૂતિનાં નાટકોની પાઢસમીક્ષાએ વળી એક નવી સમસ્યા ખડી કરી છે!\*

(घ) શાસ્ત્રમન્થા કે ટીકાટિપ્પણ સાહિત્યના બ્રન્થા, કે જ્યાં તક નું અને પ્રતિપાદ વિષયનું પ્રાધન્ય હોય તેની હસ્તપ્રતામાં જુદી જુદી પાડપર પરાંચા નીકળ પણ ખરી, અને ન પણ નીકળે. પરંતુ પ્રમાણમાં આતી પાઠ પર પરામા સાંનિષ્ઠણ એક્ષું હોલાની સંભાવના છે.

<sup>3</sup> અ વિશે વધુ વિગત માટે 'ડૉ. યશાધરાકર'ના લેખ: "The problems in the Critical Edition of the Astādhyāyī", in *Problems of Editing Ancient Texts*; ed. Jha V. N., Chaukhamba Sanskrit Pratisthan, Delhi, 1993, pp. 94-119.

<sup>4</sup> Belvalker S. K., Text tradition of Bhavabhūti's Uttara-Rāmacaritam; Journal of the American Oriental Society, Vol. 35. pp. 428-33.

9 8 €

વસન્લકુમાર મન્ લહ

- (૭) પ્રાણીકથાઓ કે બાધકથાઓ, જેવી કે પંચતન્ત્ર વગેરે, તેની પાઠ સમાક્ષામાં મુખ્યત્વે વિભિન્ન રૂપાંતરાના જુદી જુદી સદીઓના મિશ્રણને અલગ તારવવાની સમસ્યા છે.
- (च) મુક્તકો/સુભાષિતાની પાઠપર'પરા એ પણ એક નીરાળી સમસ્યા લઇને બેઠી છે. તેમાં કયા સમયના, કયા કવિની રચના છે; તથા, કાલાન્તરે કોણે શું ફેરફાર કે મિશ્રણો કર્યા હશે ? એ કહેવું અતિ મુશ્કેલ છે.

આમ, સંસ્કૃત **ગન્યાની પાઠપર'પરાએાનું ગૈવિધ્ય જ એટલું** બધું છે કે તે **દ**રેકના પાઠસ'પાદનનું કાર્ય બ**હુમુખી સમસ્યાઓથી ઘેરાયેલું છે** 

X

સંસ્કૃત પ્રત્થાની પાઠસમીક્ષા કરવાનું કાર્ય યુરાપીય વિદ્વાનોએ શરૂ કર્યું –એના ઇતિહાસ તરફ દિષ્ટિપાત કરવા અપ્રાસ પિક નહીં પ્રહ્યાય. જેમકે, મેકસમ્યૂલરે પહેલવહેલું 'ઋવેદ 'નું સાયણભાષ્ય સાથે સમીક્ષિત પાઠસ પાદન કર્યું (ઈ.સ. ૧૮૫૯માં) ત્યારે તેની પ્રસ્તાવનામાં તેમણે પાઠસ પાદનને (૧) અનાલાચનાત્મક પાઠસ પાદન અને (૨) આલાચનાત્મક પાઠસ પાદન હાથ કે કાઇ એકાદ શાસ્ત્રના પ્રરેપૂરા નિષ્ણાત ન હતા તેમણે જયારે સંસ્કૃત પ્રન્થોનું પાઠસ પાદન હાથ ધર્યું ત્યારે તેમણે હસ્તિલિખત પ્રતામાં જ્યાં (સાર્થક) પાઠભેદ જોયા કે લહિયાના પ્રમાદધી જન્મેલી અશુદ્ધિઓ જોઈ ત્યાં તે સૌને નિષ્ઠાપૂર્વક નોંધવાની પહિત સ્વીકારી. આમ કરવા પાછળ બે કારણ હતા: તેઓ પાતાના શાનની મર્યાદાથી સભાન હતા અને મૂળને અજાણતાંય હાનિ ન પહોંચાડવાની દાનતવાળા હતા. આથી મેકસમ્યૂલરે જેમાં અશુદ્ધિને પણ પાઠાન્તર પાઠાને સરખું જ મલ્ય આપવામાં આવે એને અનાલાચનાત્મક પાઠસ પાઠન કહ્યું છે.

પરંતુ જ્યારે વિષયને પૂરેપૂરે આત્મસાત કરીને પછી જે પાઠસંપાદન હાથ ધરવામાં આવે, તેમાં બુહિપૂર્વંક લહિયાના અજ્ઞાનને કે પ્રમાદને કારણે જન્મેલી અશુહિઓને અને સાર્યંક પાઠાન્તરને અલગ તારવવામાં આવે સારે તેને 'આલોચનાત્મક પાઠસંપાદન' કહેવાય છે. મેકસમ્યૂલરે સાયખુભાષ્યમાં પ્રવેશેલી પ્રતિલિપીકરણ દરગ્યાનની લહિયાના હાથે થયેલી અશુહિઓને નોંધવાનું જરૂરી માન્યું નથી. એમના મને આવી અશુહિઓને પૂર્વાપર સન્દર્ભમાં ક્રીથી પાઠસંપાદક જાતે સુધારીને પુન: સ્થાપિત કરે તો તે અયોગ્ય નથી.

ઉપર્યું કત અભિપ્રાયની સમીક્ષા કરતાં શ્રી છે. આર. નંદરગીકરે જણાવ્યું છે કે મેકસ-મ્યૂલરતા આ સિદ્ધાંત દેખાવમાં તા ત્ર**હુ સુન્દર છે.** પણ તેમાં વ્યવહારિક દષ્ટિએ ગંભીર વાંધા એ રહેલા છે કે આમ કરવાથી મૂળ પાઠની પુનઃપ્રાપ્તિ કેવી રીતે થઇ શકશે ? કેમકે, આનાથી તા આપણા યુગના ચાલાઇભિયાં પરિવર્તના કરી આપનારા પાઠસંપાદકોને **પુલ્દું દ્વાર મળા જશે.** 

# સ સ્કૃત-ગ્ર-થાના સન્દર્ભે પાઠસ મીક્ષાશાસ્ત્રના પ્રવૃત્તિવિકલ્પ

986

આધુનિક પાદસ પાદકો તેા પછી અનેક અટકળાભર્યા પાઢા સૂચવશે માટે મેકસમ્યૂલરે ' આલેાચનાત્મક પાઢસમીક્ષા 'ના નામે આધુનિક પાઢ**સ પાદકોને** આપેલી છૂટ માન્ય કરી શકાય એવી નથી.

આ સન્દર્ભમાં બીબલીઓથિકા ઇન્ડિકા સીરીઝમાં પ્રકાશિત થયેલ 'વાલુપુરાલ્ 'ની પ્રસ્તાવનામાં શ્રી ગજેન્દ્રલાલ મિત્રે જહ્યુવ્યું છે કે કેટલાક કહેવાતા આધુનિક પાઠસંપાદકો તો વિવિધ પાઠાન્તરાને સહન જ કરી શકતા નથી (જ્યારે જૂના વ્યાખ્યાકારે તો એટલા સંનિષ્ઠ જરૂર હતા કે તેમની સામેના પાઠાન્તરાને નેંધવાની, ચર્ચવાની તેઓ ચીવટ રાખતા હતા.) તેમના મતે 'મૂળ પાઠ' તો કોઈ પહ્યુ એક જ હોવા જોઇએ; અને જે વૈવિધ્યસભર પાઠાન્તરા જોવા મળે છે તે લહિયાઓની બૂલાનું પરિણામ છે. અને આવી અશુદ્ધિ કે બૂલાને સુધારવી એ આધુનિક પાઠસંપાદકનું કર્તવ્ય છે. આથી આવા કહેવાતા આધુનિક પાઠસંપાદકોએ મળ જોડે અનિધકાર ચેષ્ટાઓ કરી છે અને અપ્રામાણિકપણે પરંપરાગત પાઠમાં ફેરફારા પણ કર્યા છે. આવા કહેવાતા પાઠસંપાદકોની આધુનિક આવૃત્તિએમાં, તેમણે કઇ કઇ હસ્તલિખિત પ્રતા વાપરી છે, 'કેટલી ટીકાઓ જોઇએ ? વગેરે સમીક્ષણીય સામપ્રો (Critical Apparatus)ના નિર્દેશ મહદ'શે હોતો જ નથા.

જ્યારે, શ્રી નંદરગીકર કહે છે તેમ-યુરાપીય વિદ્વાના સામાન્ય રીતે જુદી પ્રણાલીને અનુસરે છે. શ્રીક, કે લેટિન શ્રન્થાના સંપાદનની જેમ સંસ્કૃત ભાષામાં લખાયેલા શ્રંથાનું તેઓ સંપાદન કરે છે ત્યારે પણુ તેઓ તેમને શ્રાપ્ત થયેલી તમામ હસ્તાલિખત પ્રતાનું પુનઃ યથાવત્ નિરૂપણ કરતા હાય છે. આવા પ્રસંગ તેમને જોવા મળતા પાઠાન્તરા કે લહિયાઓની અશુદ્ધિઓને તેઓ પાદદીપમાં કે પરિશિષ્ટમાં યથાવત્ ઉતારે છે. પાઠાલાચનની દિષ્ટિએ આ પદ્ધાત નિર્વિવાદ રીતે ઉત્તમ છે. કેમ કે આધુનિક સંપાદકોને પરંપરાગત પાઠાન્તરામાંથી યથેચ્છ રીતે કાઈ એક (જ) પાઠને મોલિક પાઠ તરીકે પસંદ કરવાના સ્વેચ્છાચાર કરવાના છૂટ આપવી તે તા સહન ન થઇ શકે એવા જ માર્ગ છે. »

આ યુરાપીય વિદ્વાનાએ પાકસ પાદન અંગે કેટલીક પાયાની ળાળતો એ નક્કળ કરી હતી કે–૧. પ્રશિષ્ઠ સ સ્કૃતના પંડિતોએ અટકળા કરીને જે સુધારા-વધારા કર્યા હોય તે સ્વીકાર્ય ન જ બનવા જોઈએ. ૨. નવા સુધારાથી પાઠ ગમે તેટલા દેખાવમાં સારા-સુન્દર અર્થ આપતા-બની રહ્યો હાય તા પણ તેના તરફ નાપસંદગી જ બતાવની જોઈએ. ૩. કોઈપણ વ્યાખ્યાકારની કે અનુવાદકની દર્શિએ 'શું હોઇ શકે ? અથવા 'શું અમુક (જ) હાેલું જોઈએ ?'-એ વિશે જે કહેવાયું હોય તે ભલે કહવાયું હોય, પણ પાઠસ પાદક તા ''હસ્તલિખિત પ્રતામાં શું પાઠ મળે છે?'' એટલું જ કહેવાનું રાખવં. ૪. છેલ્લા ત્રસુસા વર્ષમાં પંડિતા દારા ચાલાકાથી જે પાઠમાં સુધારા કે ઉમેરા થયા હોય તેને દૂર કરવા.

\*

વસન્તકુમાર મન્ લક

પર'પરાથી ઉતરી આવેલી હસ્તાલિખિલ પ્રતાને આધારે પાઠચગ્રન્થના ' મૂળ પાઠ 'નું પુનઃસ્થાપન કરવા માટે યુરાપખંડના વિદ્વાનાએ જે પ્રકારે પાઠસમીક્ષા કરવાનું શરૂ કર્યું. તેમાં આરંભકાળના પાઠસંપાદેશમાં ત્રણ પ્રકારના સમ્પ્રદાયો જોવા મળે છે:—

- (૧) બહુસંખ્ય હસ્તલિંખિત પ્રતાને સ્વીકારનારા સમ્પ્રદાય: (Tho majority manuscript—school) શરૂઆતમાં એવા કેટલાક પાઠસંપાદકો હતા, જે આ '' જે પાઠ ઘણી બધી હસ્તપતામાં જોવા મળતા હાય, અને જુદા જુદા પ્રાન્તામાંથી મળેલી હસ્તપ્રતામાં એક સરખા જોવા મળતા હાય તો તેને 'મૂળ પાઠ' (original text) તરીકે સ્વીકારવાનું '' વલણ ધરાવતા હતા. પરંતુ આ સમ્પ્રદાયની ટીકા થઈ, અને એવા વિચાર ઉપસી આવ્યા કે હસ્તપ્રતાની સંખ્યા મહત્ત્વની નથી. (The general principle that codices are to be weighed, and not counted.) જો વધુ વિશ્વસનીય કે અન્ય હસ્તપ્રતાને માટે ' આદર્શપત બનેલી કાઈ પ્રતના પાઠ મળી આવે તા બહુ સંખ્ય હસ્તપ્રતાના પાઠની ઉપેક્ષા પણ કરી શકાય. કારણ કે એ તા ઉલાદું છે કે કોઇ પણ પ્રાંતિલિપિ એની આદર્શપત કરતાં તા ઉતરતી કક્ષાની જ હેવાની.
- (૨) ઉત્તમ હસ્તપ્રતને સ્વીકારતા સમ્પ્રદાય; (The best manuscript school)—એક જ આદર્શ પ્રતમાંથી કાઈ બે પ્રતિલિપિ યનાવાઇ હાય તો એ સ્વાભાવિક છે કે બેકાળજીવાળા લહિયાએ કરેલી પ્રતિલિપિ, કે જેમાં ઘણી અશુ હિએ પ્રવેશેલી હાય છે, તેના કરતાં કાળજીવાળા લહિયાએ તૈયાર કરેલી પ્રતિલિપિને વધારે મહત્ત્વ આપતું જોઈએ. પરંતુ હાઉસમેને આ સમ્પ્રદાયની ટીકા કરી છે. અમુક હસ્તપ્રત 'ઉત્તમ' શા માટે છે શે તો 'એમાં ઉત્તમ પાડાન્તરા છે ' માટે, એવા જો કોઈ જવાળ આપે તો એની સામે પ્રશ્ન કરી શકાય કે—'એમાં ઉત્તમ પાડાન્તરા છે ' એવું કેવી રીતે જાણી શકાય શે તો એનું કારણ એમ આપવામાં આવે છે કે તે પાડાન્તરા ઉત્તમ હસ્તપ્રતમાંથી મળે છે. આમ ઉત્તમ હસ્તપ્રતના ખ્યાલ સાપેક્ષ હોઇ અન્યોન્યાશ્રય દોષથી પ્રસ્ત છે. હો. કે કુંજુન્તી રાજ્ય યોગ્ય જ જણાવે છે કે સવાચ્ય, કલાત્મક હસ્તાક્ષરવાળી હસ્તપ્રતમાં ઉત્તમ પાડાન્તરા હોવા અનિવાર્ય નથી. દ
- (૩) પ્રાચીનતમ હસ્તપ્રતને સ્વીકારતા સમ્પ્રદાય: (The earliest manuscript school)—કેટલાક પાકસંપાદકોએ જે તે પાક્ષ્યમન્થની જૂનામાં જૂની હસ્તપ્રતને શાધવા ઉપર ભાર મૂકયા છે અને તેમાંના પાકને સ્વીકારવાની હિમાયત કરી છે. જો મૂળ પ્રથકારથી બહુ દૂર નહીં એવી—અર્થાત્ મૂળ પ્રન્થકારના નજીકના સમયની જ હસ્તપ્રત–મળી આવે તો તે અત્યંત

<sup>5</sup> Housmom, Classical Association Proceedings; 1921, XVIII, pp. 69-110.

<sup>6</sup> It is obvious that clear, legible and beautiful hand writing need not mean that readings are best. K. Kunjunni Raja, "Textual Studies and Editorial Problems in Theory and practice" Annals of Oriental Research, Madras, 1976.

## स'स्रृत-अत्याना सन्हर्भे पाउसभाक्षाशास्त्रने। प्रवृत्तिविङ्कष

4 34

મહત્ત્વની ત્રણાય છે. કારણ કે એમાં મૂળ પાડમાં એાછામાં એાછું વિચલન થયું હશે, તેમાંથી માટા ભાગે મીલિક પાઠ મળવાની આશા રાખી શકાય.

પરંતુ જો કોઇ પાક્ષ્મમન્થની જૂનામાં જૂની ગણાતી હસ્તપ્રતને ખાળી કાઢવામાં આવે, પણ જે પાછી તે કૃતિના મૂળ કર્તાના સમય કરતાં તો ઘણી પાછળની જ હોય. તો આવી કહેવાતી પ્રાચીનતમ હસ્તપ્રતનું મૂલ્ય બહુ ના આંકી શકાય. અથવા આવી હસ્તપ્રતમાંના પાકને ખીજ પુરાવાએનનું સમર્થન મળતું હોય તો જ તેને વધુ શ્રદ્ધેય ગણી શકાય. અલભત્ત, આ પ્રાચીન ગણાતી હસ્તપ્રતનું મૂલ્ય અન્ય પરવર્તીકાળની હસ્તપ્રત—કરતાં તો થોકું ક વધારે જ ગણાય એમાં પણ કશી શંકા નથી.

આ ત્રણેય પ્રકારના સમ્પ્રદાયોમાં સત્યાંશ—હા, સત્યાંશ જ—હોવા છતાંય તે પ્રત્યેકમાં એક પ્રકારની મર્યાદા નિહિત હોવાને કારણે સર્વથા અનુસરણીય નથી. આના વિકલ્પે, પાછળના સમયના યુરોપીય ભાષાશાસ્ત્રીઓએ જે ચાર તળકડા; ૧. અનુસન્ધાન (Heuristics). ૨. સંશોધન (Recensio). ૩. સંસ્કરણ (Emendatio) અને ૪. ઉચ્ચતર સમીક્ષા (Higher Criticism)ઓ વાળી પાકસમીક્ષાની પદ્ધતિ વિકસાયી છે, તે વધુ શ્રાદ્ય જણાય છે.

પ્રશિષ્ટ કૃતિની સમીક્ષિત આવૃત્તિ તૈયાર કરવા માટે પ્રશિષ્ટ ભાષાશાસ્ત્રીઓએ (Classical philologist) ચતુર્વિધ તળકડાઓવાળી પાકસમીક્ષાની જે પ્રક્રિયા વિકસાવી છે, તેને ટૂ કમાં આમ સમજાવી શકાય:

- (૧) અનુસન્ધાન: (Heuristics) જેમાં ચતુર્વિધ પેટાપ્રવૃત્તિઓ કરવામાં આવે છે. જેમકે,
- (क) જુદી જુદી સંસ્થાએ। અને યુનિ. એ પ્રકાશિત કરેલા Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts (=હસ્તલિખિત પ્રતાની વિવરણાત્મક પ્ર'થ સૂચિએ।) તથા અડ્યાર લાઇ ખ્રેરી, મદાસથી પ્રકાશિત થતાં New Catalogus Catalogorumની મદદથી જે ते पाक्ष्यत्रथनी કર્મ કર્ષ હસ્તપ્રતા કયાંથી કયાંથી ઉપલબ્ધ થાય છે ?—એની માહિતી એકઠી કરી, એ માહિતીને આધારે પ્રાપ્ય હસ્તપ્રતાને—કે તેની પ્રતિકૃતિઓને—એકત્રિત કરવી.
  - (ख) પાक्षप्रन्थने લગતी सहायं सामग्री ' (testimonia) પણ એકઠી કરવી;
- (ग) સંતુલન-પત્રિકા ( Collation sheet )માં પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતાના પાડનું સંતુલન કરવું, અને

૭ આ ચારય તબક્કાંઓની વિસ્તૃત ચર્ચા અમે અમારા ''સંસ્કૃત પાષ્ડુલિપિએા અને સમીક્ષિત ] પાઠસંપાદન વિજ્ઞાન '' (સરસ્વતી પુરતક લંડાર, અમદાવાદ, ૧૯૯૪) ગ્રન્થમાં કરી છે.

વસન્તકુમાર ન ભદ

- (घ) પાક્ષ્યત્ર-થના 'વ'શવૃક્ષ્ ' (genealogical tree = Stemma Codicum ને વિચારી કાઢવું.
- (૨) 'આદરાપત'ના પાઠનું પુનઃસ્થાપન અને વાચનાનું નિર્ધારણ (=સંશાધન-Recensio):

જે તે પાક્ષ્મપ્રન્થની પ્રાપ્ય તમામ હસ્તપ્રતાનું વર્ગીકરણ કરીને, [અને તેમની વિભિન્ન ઉપવાચનાઓ કે રૂપાંતરા (versions)ને તારવીને] તે વર્ગીકૃત હસ્તપ્રતાના સમૂહના કાલપ્રસ્ત "આદર્શપ્રત" (archetype)ના પાઠનું સંશાધન કરવું (= ખાળા કાઢવા) અને તેનું પુન: સ્થાપન કરવું –એ આ બીજા તપક્કાનું મુખ્ય કાર્ય છે. વળી, પાઠચપ્રન્થના ઉપલબ્ધ અનેકવિધ રૂપાંતરાને આધાર વિવિધ "વાચના" (recension)એ નક્કી કરવી, તથા તે એકાધિક વાચનાઓમાંથી કઈ શ્રદ્ધેય પ્રણવી ? તેના નિર્ણય કરવા પડે છે.

(૩) ગ્રન્થકારને અભિપ્રેત એવા પાઠનું પુન:સ્થાપન: (સંસ્કરણ: Emendation).

હસ્તપ્રતામાં ઊતરી આવેલા હોય એવા, વધુ શ્રહેય વાચનાના પાક સ્વીકારીને અશુદ્ધ પાંઠાના અસ્વીકાર કરીને, મૂળ પ્રત્થકારે લખ્યા હોવાની સંભાવનાવાળા પાઠને જરૂર જણાય ત્યાં સંસ્કારીને પણ-પુન: સ્થાપિત કરવાનું કાર્ય આ ત્રીજા તળકરે કરવામાં આવે છે.

( 🛪 ) ઉચ્ચ**તર સમીક્ષા :** ( Higher Criticism :

અત તળકડામાં, મૂળ ગ્રન્થકારે ઉપયોગમાં લીધેલા (એમના પુરાગામી) સ્ત્રોતાનું પૃથક્કરણ કરીને, તેને અલગ તારવવામાં આવે છે. બ

અત્યાર સુધીની ચર્ચામાં આપણે પાઠસમીક્ષા કરવા માટે જે વિવિધ વિકલ્પો વિચાસયા છે તેના પરિચય કેળવ્યા છે. હવે, પ્રતિલિપિઓની પ્રતિલિપિઓની પ્રતિલિપિઓમાં સંક્રીમત થતા આવેલા સંસ્કૃત પાક્ષ્યપ્રત્થાની પાઠ સમીક્ષા કરવાના પ્રશ્ન ઊભા થાય છે ત્યારે, સૌથી પહેલાં એ સંક્રીમત થયેલા દસ્તાવેજો અમુક સંખ્યામાં ઉપલબ્ધ થવાની સંભાવનાના ખ્યાલ કરીને કયા

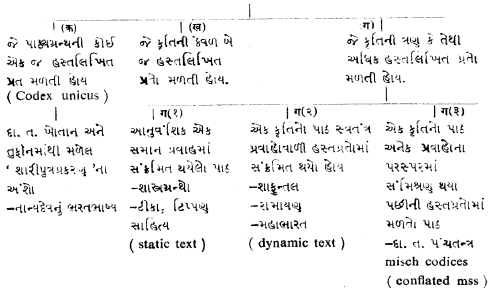
<sup>8</sup> The older school of classical Philologists distinguished four stages in the work of preparing a critical edition of a classical text: (i) Heuristics, i. e. essembling and arranging the entire meterial consisting of manuscripts and testimonia in the form of a genealogical tree; (ii) Recensio, i. e.: restoration of the text of the archetype, (iii) Emendation, i. e. restoration of the text of the author, finally, and (iv) Higher Criticism, i. e. separation of the sources utilized by the author.—Sukthankar V. S., Op. Cit.

# સં દેકૃત-ગ્રન્થાના સન્દર્ભે પાઠસમીક્ષાશાસ્ત્રના પ્રવૃત્તિવિકલ્પ

183

સંજોગામાં પાકસમાક્ષાના કયા વિકલ્પ વધુ સમુચિત ગણાય ?-એ વિચારણા હાથ ધરવા જેવી છે. જેમ કે,

# સ'ક્રેમિત પાદ્યયન્થના દસ્તાવેજની સ'ખ્યાનું ગૈવિધ્ય



ઉપર્યું કત આલેખમાં દર્શાવ્યા મુજબની (क), (ख) અને (ग) ૧, (ग) ૨ અને (ग) ૩–એ ત્રણ સંભાવનાવાળી પરિસ્થિતિએમાં કેવી કેવી પદ્ધતિ અથવા તા દિષ્ટિકાણથી પાઠસમીક્ષા હાથ ધરાય છે એની ચર્ચા ટ્રંકમાં અત્રે પ્રસ્તુત કરવી આવશ્યક છે:---

(क) જે પાઠચમન્થ (અર્થાત્ કૃતિ)ની કોઇ એક જ હસ્તિલિખિત પ્રત મળતી હોય તેની પાઠસમીક્ષા હાથ ધરનારે ૧. 'સંતુલનપત્રિકા' બનાવવાના કે તેમાંથી તે હસ્તપ્રતનું 'વંશવૃક્ષ ' વિચારવાનું રહેતું નથી. ૨. તથા અન્ય હસ્તપ્રતોની ગેરહાજરીમાં, તેવી કૃતિના પાઠમાં પાઠાન્તરા પણ મળવાની સંભાવના રહેતી નથી. આથી પાઠસંપાદકને માટે ''અનેક પાઠાન્તરામાંથી કયા સાચા હશે, કે કયા પાઠ મૂળપ્રનથકારે લખ્યા હશે ?'' એવી કાઇ વિચારણા કરવાને અવકાશ રહેતા નથી. ૩. એક જ હસ્તપ્રતમાં જળવાયેલી કૃતિનું પાઠસંપાદન કરનારે સીથી પહેલાં તા ભાષાની દૃષ્ટિએ દુર્ભાધ નહીં તેવા, અર્થાત્ વ્યાકરણના દાષાથી મુક્ત એવા પાઠ રજૂ કરી આપવાના હોય છે. જો બહુ મુશ્કેલી વિના, કે બહુ પરિવર્તન કર્યા વિના દૃષ્તિ થયેલા મૂળ પાઠને અનુમાની શકાતા હોય તા તેમ પાઠનું સ્થાપન કરવું જોઇ એ; અને હસ્તપ્રતમાં વાચવા મળતા દૃષ્તિ પાઠચાંશને પાદદીયમાં ઉદ્ધૃત કરવા જોઈએ. ૪. પરંતુ હસ્તપ્રતમાં મળતા પાઠયાંશ બહુ જ બ્રષ્ટ થયેલા હોય, અને અનુમાનથી તેટલા અંશના પાઠને નિધિતપણ વિચારી કાઢવા શક્ય ના હોય તા તેવા નિશ્લ જાણાતા શબ્દોને પણ પાદદીયમાં નોંધવા જારૂરી

વસન્તકુમાર મન્ લક

- છે. પ. જો તે એક જ હસ્તપ્રત્તો કાઇ અંશ ખંડિત થયા હોય કે અમુક અક્ષરા પાણીમાં ધાવાઈ ગયા હોય અને તેટલા અંશનું પુનર્જકન કરવું અશક્ય લાગતું હોય તો તેને...તૂટક બિન્દુ રેખાથી દર્શાવીને, તે ખંડિત પાઠને યથાવત્ પ્રકાશિત કરવા જોઇ એ; તથા તે ખંડિત અંશ માટે સંપાદક દ્વારા 'સ્વિત પાઠયાંશ'ને પાદટીપમાં દર્શાવી જોઈ એ.
- જે કૃતિના લિખિત દસ્તાવેજ એક જ હસ્તપ્રતમાં જળવાઇ રહ્યો હાય- ઉપલબ્ધ થતા હાય તેની પાઠસમીક્ષા દરમ્યાન સંપાદક દ્વારા કયાં તો ઉદારતાવાદી કે કયાં તો રૂદિવાદી દિષ્ઠિકોણથી પાઠસ પાદન હાથ ધરાતું હાય છે. આ સન્દભેં, ડૉ. એસ. એમ. કત્રેસાહેળ કહે છે કે આવી એકલી અટ્લી હસ્ત(લિખિત પ્રતાની અધિકૃત વાચના તીયાર કરતી વખતે તેના અક્ષરે અક્ષરનું અત્યંત કાળજીપૂર્વક નિરૂપણ કરતું જોઈ એ અને તેના ગૂદ-ફૂટ સ્થળાને બ'ધ ખેસાડીને વાંચી શકાય એમ ઉકેલી બતાવવા જોઈ એ. વળી વુલ્ફ જણાવે છે કે જયારે એક જ હસ્તપ્રત મળતી હોય ત્યારે અમુક અક્ષર 'क' હશે કે 'फ' હશે કે એવું એણખી બતાવવું તેટલું જ પૂરતું નથી, પણ અમુક અક્ષરને 'क' રૂપે ફેરવવા પડશે, કે અમુક અક્ષરને ' જ 'માંથી જ રૂપે વાંચવા પડશે—એમ નક્કી કરી આપતું; અર્થાત દુર્બોધ પ'ક્તિને અર્થની દિષ્ટિએ ઉકેલી—સમજી—શકાય એમ વાંચી આપવી તે મહત્ત્વનું છે. ૧૦
- (ख) જે પાઠચમન્યની બે જ હસ્તમતા મળી આવતી હોય તેમાં પ્રાય: બે સંભાવનાઓ વિચારણીય છે. જેમ કે, ર. એક હસ્તમતમાં તે કૃતિના લઘુપાઠ જળવાયા હાય, અને બીજી હસ્તપ્રતમાં તે કૃતિના બૃહત્તપાઠ વાંચવા મળતા હાય. તેવા સંભેગામાં પાઠસમીક્ષાના એક અધિનયમ એવા છે કે—"બૃહત્ અને અલંકૃત પાઠની અપેક્ષાએ સાદા અને લઘુપાઠ જૂના હાય છે." (Textus simplicior is earlier than the textus ornatior.) ૨. અથવા પ્રાપ્ત થતી બે (જ) હસ્તપ્રતામાં વ્યક્તિગત લહિયાઓની બૃલાને બાદ કરતાં, બીજી બાળતમાં પ્રાય: સામ્ય જ હાય તા એવું અનુમાન કરી શકાય કે એક હસ્તપ્રતમાંથા બીજી હસ્તપ્રત ઊતરી આવી હશે. આવી એકમાંથા બીજા ઉતારા ૨૫ (ડીટ્રો કોપી ૨૫) હસ્તપ્રતમાંની કોઈ એકની ઉપેક્ષા કરી શકાય. અલગત, તૂટક કે અવાય્ય અ શાના ઉદ્ધાર કરવા માટે બીજી હસ્તપ્રત મદદ ૩૫ થતી હાય છે.
- (ग)-૧: જે કૃતિની ત્રહ્યું કે તેથી વધારે હસ્તપ્રતા મળતી હોય અને તે તમામ હસ્તપ્રતામાં સંક્રમિત થયેલા પાઠ એક્ર્ય છે એમ જણાતું હાય-અર્થાત્ આનુવ શિક રીતે એક સમાન પ્રવાહમાં એ કૃતિના પાઠ સંક્રમિત થતા રહ્યો છે એમ જણાતું હાય-તા તેવા પાઠને

<sup>9</sup> Now when the transmission rests only on one extant manuscript (codex unicus), the critical recension is regarded as the most accurate depiction and decipherment of this solitary witness. Katre S. M., *Introduction to Indian Textual Criticism*, Poona, 1954, p. 37.

<sup>10</sup> Wolf Says, a recensio and not a mere recognitio that is required, Ibid, p. 36.

## સ'સ્કૃત-યન્થાના સન્દર્ભે પાઠસ મીક્ષાશાસ્ત્રના પ્રવૃત્ત્વિકલ્પ

184

સ્થિર—એકરૂપ પાઠ (static text) કહેવાય છે. શાસ્ત્રોય બ્રન્થા અને ટીકા—ટિપ્પણ રૂપ સાહિત્યની હસ્તિલિખિત પ્રતામાં પ્રાયઃ આ પ્રકારના પાઠ જોવા મળી શકે છે. આવા બ્રન્થાની પાઠસમીક્ષા માટે ઉપર્યું કત અનુસન્ધાન, સંશોધન, સંસ્કરણ અને ઉચ્ચતર સમીક્ષા—એવા ચાર તળ્યક્કાવાળી પ્રક્રિયા આદર્શ ગણી શકાય; જેને આધારે મૂળ બ્રન્થકારને અભિપ્રેત હોય એવા પાઠનું સંશોધન કરીને પ્રતિષ્ઠાપન થઈ શકે છે.

(π)-૨: જે કતિના પાઠ એકાધિક સ્વતન્ત્ર પ્રવાહોવાળી અનેક હસ્તપ્રતામાં સંક્રમિત થયા હૈાય તેવા પ્રત્થામાં અભિજ્ઞાનશા( શ ) કૃત્તલ અને રામાયણ, મહાભારત કે પુરાણા આવે છે. લાકપ્રિય કતિએ। જ્યારે શાકન્તલ વગેરે જેવા નાટક સ્વરૂપે હાય ત્યારે તેની ભજવણી પ્રસંગ તેમાં કાપકપ. ઉમેરા ક પરિવર્તન સતત થતા રહ્યા હોય છે. આજે ઉપલબ્ધ થતી શાકુન્તલની હસ્ત પ્રતાન સંતલન કર્યા પછી. એમાંથી ઉપસી આવતા વંશવૃક્ષના અને વાચનાઓના વિચાર કરીએ તા ઓછામાં એછી પાંચ વાચનાએ જોવા મળે છે; ૧ ળ'ગાળી. ૨ દાક્ષિણાત્ય 3 કાશ્મીરી, ૪ માં **મ**લી અને ૫ દેવનાગરી વાચના. એ જ પ્રમાણે, રામાયણ, મહાભારત જેવા ધાર્મિક ઇતિહાસ મન્થા અને પુરાણામાં અનેક પ્રક્ષેપા વગેરે થતા રહ્યા છે. આધી આજે ઉપલબ્ધ થતા તે તે કૃતિઓના પાઠ અનેકવિધ જોવા મળે છે. આને dynamic texts કહે છે. આ સંદર્ભે, પ્રાફે. વી. રેસ. સુક્રથ કરસાહેળનું કહેવું છે કે-Ours is a problem of textual dynamics, rather than in textual statics. આથી આવી કૃતિઓના પાઠ સતત વિકસતા અને પરિવર્તિત થતા રહ્યો છે, તેથી ચાર તબક્કાએાવાળી પાકસમીક્ષાથી 'મળપાક' કરો હશે ? એના નિર્ણય થઈ શકે એમ જ નથી. આ સંજોગામાં બધી જ વાચનાએ - પાઠપર પરાએનું પ્રતિનિધિત્વ જળવાય એમ સારપાહી દપ્કોણથી (Eclectic principles ઉપર) પાઠસ'પાદન કરવું નોઇએ એમ શ્રી સુકથ'કર સાહેળ કહે છે. આવી કૃતિઓના પાઠસ'પાદન માટે પૂર્વોક્ત ચતુર્વિધ તળક્કાએ વાળી પાઠસમીક્ષા સર્વાશે લાગુ પાડી શકાય એમ નથી. શ્રી સક્ષ્ય કર્જીના જ શબ્દા જોઈએ તા-Excellent as this method is for the purpose for which it is devised,... (but it) can be applied to the Mahābhārata, with great limitations. ११ महालारतना टीआअ२ नीसअंड केवी रीते अधि। पसंहार न्यायश् व्यापया अणे छे (भाष्यकारादिभिव्याख्यातान् संप्रतितनपुस्तकेषु च स्थितान् पाठान क्लोकांश्व गुणोपसंहारस्यायेन एकीकृत्य व्याख्यायते ।) तेवी रीते लाएऽ।रऽर રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટ્યુટ, પૂનાએ તૈયાર કરેલી સમીક્ષિત આવૃત્તિમાં મહાભારતની દરેક વાચના અને રૂપાંતરાને ધ્યાનમાં લેવાયા છે; તથા તે દરેકની પ્રામાણકતા ચકાસીને તેની ' સમક્ષિણીય સામગ્રો 'માં તાંધ લેવાઈ છે. તદુપરાંત દરેક વાચનામાં પ્રચલિત હોય એવા તમામ પાઠાન્તરાને પાદડીપમાં રજૂ કરાયાં છે અને લાંળા પ્રક્ષેપાને પારશિષ્ટોમાં સંગૃહીત કરવામાં આવ્યાં છે. ( પ્રવત માન પાઠાન્તરાના સંગ્રહ ભાળતે આવી સમીક્ષિત આવૃત્તિ એક પ્રકારના thesaurus ખુની રહેલ છે!) આવી સમોક્ષિત આવૃત્તિ વાયકની સમક્ષ સૌથી પ્રથમવાર મહાભારતની વિદ્યમાન તમામ હસ્તિલિખિત પ્રતાના નોંધપાત્ર પાસાને એક જ સ્થળે (એક જ

<sup>11</sup> Sukthankar, V. S., Op. Cit.

સ્વા૦ ૬

વસન્તકુમાર મન્ ભક્ર

પૃષ્ઠ ઉપર) રજૂ કરે છે. વર્ગ વળા, ઉપલબ્ધ – છપાયેલી આવૃત્તિઓમાં જે લુપ્તાંશ હશે તે દરેકને પણ રજૂ કરે છે. ખીજા શબ્દામાં કહીએ તા – મહાભારતની પાઠસમીક્ષાના આ પુરુષાર્થ 'મૂળ પ્રન્થકાર વ્યાસને આભપ્રેત હોય એવા પાઠની શાધ કરવી '' – તે નથા; અને તે શક્ય પણ નથા, પરંતુ સમય ભારતવર્ષની વિદ્યમાન તમામ જુદીજુદી હસ્તપ્રતામાં કવા કવા પાઠ સંક્રામત થતા આવ્યો છે કે '' તેના ગુણાપસંહાર ન્યાયથી (Eclectic principles ઉપર) એકત્ર સંગ્રહ રજૂ કરવા માટેના આ પુરુષાર્થ છે.

(ग)-3: જે કૃતિના પાઠ અનેક પ્રવાહાના પરસ્પર સંમિશ્રણ થયા પછીની અનેકાનેક હસ્તપ્રતામાં ઉતરા આવ્યા હોય, દા. ત. પંચતન્ત્ર; તેમની પાઠસમીક્ષા કરનારે કાલપ્રવાહમાં બને એટલા પ્રાચીનતર પાઠની ગવેષણા કરવી પડે છે; અને તેમાં મૂળ આદર્શપ્રતના પાઠ સુધી, પાછે પગલે ચાલીને પહોંચવાના પુરુષાર્થ આદરવા પડે છે. આવા ગ્રન્થા બાબતે પૂર્વાકત ચાર તબક્કવાળી પાઠસમીક્ષાના પુરસ્કાર કરવા વધુ પ્રશંસનીય છે.

આમ પાક્ષ્યત્રનથની ઉપલબ્ધ થતી હસ્તર્લિખિત પ્રતાની સંખ્યાના વૈવિધ્યથી શરૂ કરીને, સંતુલન પત્રિકા તથા વંશવૃક્ષની ઉદ્ભાવનાથી પાઠના સંક્રમણુનો, તેમના પ્રવાહોનો જે રીતે ત્યાર ખડે! થાય તદનુસાર આલે! થાનાત્મક પાઠસંપાદન કયારે કરવું, કયારે પ્રાચીનતમ હસ્તાલિખિત પ્રતને વજન આપવું, કથારે માટા ભાગની હસ્તલિ ખત પ્રતો શું કહે છે તે તરફ ધ્યાન આપવું, કયારે અનુસન્ધાન, સંશાધન સંસ્કરણ અને ઉચ્ચતર સમીક્ષા જેવા ચતુર્વિધ તખક્કાઓવાળી પાઠસમીક્ષા હાથ ધરવી, અથવા કયારે તે પ્રક્રિયામાંથી ચીલા ચાતરીને ગુણાપસંહાર ન્યાયથી સારપ્રાહી દિષ્ટકોણથી પાઠસંપાદન હાથ ધરવું વગેરેના નિર્ણય કરવાના રહે છે. ટૂંકમાં કયા પ્રકારની કૃતિને માટે કેવી પહાતિને અનુસરીને પાઠ- સંપાદન કરવું, પાઠસમીક્ષા શાસ્ત્રને પ્રવર્તાવવા માટે ઉપયુષ્ઠન વિકલ્પામાંથા કયા શ્રેષ્ઠ પુરવાર થશે તે વિશે કશીક નિશ્ચિતતા હોવી જરૂરી જણાય છે.

<sup>12</sup> A critical edition of the Mahābhārata in the preparation of which all important versions of the Great Epic shall have been taken into consideration, and all important manuscripts collated, estimated and turned to account. Since all divergent reading of any importance will be given in the critical notes, printed at the foot of the page, this edition will, for the first time, render it possible for the reader to have before him the entire significant manuscript evidence for each individual passage.—Sukthankar V. S., Op. Cit. p. IV.

# મનુષ્ય અને રાજ્ય~સંખંધ અંગે શ્રી અરવિંદ

હરસિન્દ્ર જોષી\*

શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર વ્યક્તિ એ કેવળ શારીરિક સંગઠન નથી કે જટિલ અચેતન શક્તિ નથી પરંતુ એ આધ્યાત્મિક આત્મા છે. એ આધ્યાત્મિક, પરાત્પર તેમજ સર્વદેશી सत्तत्त्वनी અભિવ્યક्ति છે. विश्वमां के ઉત્ક્રાંતિના પ્રાદુર્ભાવ થઈ રહ્યો છે તેના મૂળભૂત હેતુ મતુષ્યતે તેના વિભાજિત, અહમલક્ષી અજ્ઞાનમાંથી તેમજ અચિત્ના દળાણમાંથી મુક્તિ આપવાના છે. વ્યક્તિ એ દિવ્ય આત્મા છે અને આધ્યાત્મિક સ્વતંત્રતા તેમજ અમરતા પ્રાપ્ત કરવી એ તેનું ધ્યેય છે. પાર્થિવ જગતનું આધ્યાત્મક સ્વરૂપ અને બ્રહ્મતત્ત્વની આંતરિક એકતા સાકાર કરવા એ મતુષ્યતું ભાવ છે. કેવળ ઇન્દ્રિયજન્ય અને સુખલક્ષી જીવન ગાળવું કે ભૌતિક આત્મસંતાષ મેળવવા, પ્રાણલક્ષી (Vital) ઈચ્છાઓને પ્રાપ્ત કરવી એમાં તેનું જવન સમાપ્ત थतं नधा तत्त्वभीमांसाना दृष्टिकोण्थी जीतां भनुष्यनं भ्रांतिमय अने क्षण्ळवी अस्तित्व शारीरिक ક્ષયની અનિવાર્યતા દ્વારા દર્શાવાય છે. પરંતુ એ સત્તતત્ત્વનું કેવળ આભાસલક્ષી પાસં છે. વાસ્તવમાં મનુષ્યનું આત્મતત્ત્વ શાશ્વત અને આધ્યાત્મિક છે, અને તેનું આખરી ધ્યેય વિજ્ઞાનલક્ષી (Gnostic) ચેતનાના સાક્ષાતકાર કરવાનું છે. તેનું નિર્ધારણ અને સંચાલન આત્મજાગૃતિ અને સર્વ દેશી જાગૃતિની એકતા છે. એ દર્શાવે છે કે મનુષ્યે વૈશ્વિક ચેતના પ્રાપ્ત કરવાની છે. વ્યક્તિલક્ષી સત્તતત્ત્વની દિવ્યતા અને તેની શ્રેષ્ઠતા પ્રાચીન રહસ્યમય સ'સ્કૃતિઓમાં જોવા મળે છે. ભારત, ઇજિપ્ત, પ્રોસ અને ચીન જેવી પ્રાચીન સ સ્કૃતિઓમાં રહસ્યમય (Mystery) ધર્મીમાં જોઈ શકાય છે. આત્મ-જ્ઞાન દ્વારા મુક્તિ અને અમરતા પ્રાપ્ત થાય છે એમ આ અસીપ્સા દર્શાવે છે.

## ' મનુષ્ય 'ના આધ્યાત્મક ખ્યાલ : 💌

શ્રી અરવિદ વ્યક્તિલક્ષી આત્માનું ભૌતિક અને સમાજશાસ્ત્રાય સ્પષ્ટીકરણ સ્વીકારતા નથી. ભૌતિકવાદીઓ વ્યક્તિમત્ત્વને જરતત્ત્વ કે શક્તિના ઉપપત્તિમય વિકાસ તરીકે લેખે છે. કેટલાક સમાજશાસ્ત્રોએ અને સમાજલક્ષી મનાવૈજ્ઞાનિકો વ્યક્તિને સમાજના છવકોષ (Cell) તરીકે વિચારે છે. પરંતુ શ્રી અરવિંદ કહે છે કે આ વૈજ્ઞાનિકો સમાજની ઉપરછલ્લી બાજુને આળખે છે. મનુષ્યમાં જે વિશિષ્ટ વ્યક્તિત્વ અને આગવી વ્યક્તિમત્તા રહ્યા છે તેના વિકાસ પ્રકૃતિના નિશ્ચિત આયોજનના સંકત છે. શ્રી અરવિંદના ચિતનનું વિશિષ્ટ લક્ષણ એ છે કે તેમાં એમ કહેવાશું છે કે પ્રકૃતિ સ્વયં 'યોગ' કરે છે અને વિકાસ કરવા તત્પર છે.મનુષ્ય ન ઇચ્છે

<sup>&#</sup>x27; સ્વાદયાય', પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમાં અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, ૫. ૧૪૭-૧૬૪

<sup>\*</sup> કુલપતિ, સૌરાષ્ટ્ર વિશ્વવિદ્યાલય, કુલપતિ નિવાસ, કાલાવડ રાેડ, રાજકોટ-૩૬૦ ૦૦૫

\$8¢

હરસિદ્ધ નોષી

તો પણ પ્રકૃતિ વિકાસ અને પ્રગતિ કરવા આતુર છે. તેનું આયોજન દર્શાવ છે કે પ્રકૃતિનું સભાનતત્ત્વ ઉત્કાંતિને આધીન છે. એ સાચું છે કે વ્યક્તિમત્તામાં જે પ્રગટ થાય છે અને પછીથી જે ગતિશાલ બને છે એ સાવે ત્રિક મનતત્ત્વમાં રહ્યું છે અને વ્યક્તિ એ આ પ્રગટીકરણનું કેવળ સાધન છે. ઇધરની ગૈતિસિક શક્તિનું વ્યક્તિ એ અનિવાર્ય સાધન છે. અને તેમાં ઉત્કાંતિલક્ષી તથા આધ્યાત્મક મૃથ્ય રહ્યું છે. સામાજિક અને અહમલક્ષી એકમા આવી આધ્યાત્મક શક્તિના આવિર્ભાવના ક્ષેત્ર છે. મનુષ્યનું ભાવિ દિવ્યતા અને આધ્યાત્મકતાના તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરવાનું છે. શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર માનવજીવનનું ધ્યેય 'ગૈસ પુરુષ 'ને વિવિધ પ્રવૃત્તિ અને કાર્યનાં પાસાંઓમાં વ્યક્ત કરવાનું છે. શ્રો અરવિંદનું આ દર્શિખ દું હેંગલ જેવા સર્વદેશીલક્ષી વિચારકથી જુદું પડી જાય છે. શ્રો અરવિંદ કહે છે કે વ્યક્તિ સામાજિક સમૂહમાં સમાઈ જતી નથી પરંતુ તેના સામાજિક અને વૈધિક જીવનમાં તેનું આગવું વ્યક્તિત્વ જળવાઇ રહે છે.

શ્રી અરવિંદ એમ માતે છે કે કૂટ બ, સમહ અને જાતિ એ સામૃહિક જીવન પ્રાથ્લક્ષી આધાર પર રહ્યા છે. કુદ્ર'ભ એ વ્યાપક પ્રાણલક્ષ્મી અહમ છે અને એ એવું સેન્દ્રિય એકમ (Organism) છે જે વ્યક્તિને લાગણીશીલ અને સામાજિક જવાબદારીઓથી વ્યસ્ત બનાવે છે. એ જીવત એકમના સ્પર્ધાયુક્ત અને સહકારલક્ષો સમૂહના સભ્ય તરીક વ્યક્તિને ચરિતાર્થ કરે છે. અમુક અંશે પ્રાણીઓમાં પણ લાગણી અને સમૃહવૃત્તિ રહ્યા છે અને તેમાં નજદીકતાના ઝાંખા ખ્યાલ રહ્યો છે. કુટુંબના પ્રાચીત ખ્યાલ આ સમૂહભાત્રનામાં અને સમીપતામાં રહ્યો છે. અલપત્ત, મહદ્દઅ શે કુટું પમાં પુરુષની પ્રધાનતા રહેતી હતી. કુળ અને જાતિમાં કોઈ એક વ્યક્તિના સામાન્ય રીતે પ્રભાવ રહેતા હતા. જેમ ઉચ્ચકક્ષાના પ્રાણીઓમાં ટાળાંતે દારનારા કોઈ આગેવાન હતા તેમ કળ અને જાતિમાં હતું. સામાજિક એકમના પ્રાથમિક આધાર તરીકે આ કુળ અને જાતિ રહ્યા છે. આવા એકમમાં જયારે વારસા, વ્યવસાય અને કર્ત વ્યની ભાવના દાખલ થયા ત્યારે કુટુંબની સંસ્થાના પ્રાદુર્ભાવ થયો. જેમ કુટુંબને પ્રાણલક્ષી આધાર રહ્યો 🥱 તેમ સમાજને પણ પ્રાણલક્ષી આધાર છે. પ્રાણલક્ષી જરૂરિયાતા, અભિર્ચિ, હિત. સ્વાથી દાવા અને સખની ભાવના ર્યત્યાદિના સામુહિક સ'તાષ માટે કટુંબ અને સમાજ સગવડ કરી આપે છે. આલ્પ્યુસીઅનના મતાનુસાર સમાજ અને રાજ્ય મનુષ્યના સભાન અને આશયલક્ષી સજેન નથી, પરંતુ જીવન અને મંડળ માટની જૈવિક એવણામાંથી ઉત્પન્ન થયા છે. રશિયાના સમાજશાસ્ત્રો નાવિકોવ માને છે કે "સમાજ એટલે પ્રાણલક્ષી સંબ ધને મૃતિમત કરવા વ્યક્તિને એકખીજા સાથે નજીકમાં લાવવાની પ્રક્રિયા છે. '' આ દર્શાવે છે કે સમાજ એ હેતલક્ષી આયોજન છે.

જો કે શ્રી અરવિંદ સમાજના પ્રાણુલક્ષા આધાર વ્યક્ત કરે છે તેમ છતાં સામુહિકતા એ દિવ્યતાની રચના છે અને તેને આત્મા છે એમ એ તાત્ત્વિક દિષ્ટિએ માને છે. ' સમાજના શારીરિક આધાર એ આત્મલક્ષી શક્તિ છે. એ કેવળ વસ્તુલક્ષી અસ્તિત્વ નથી. તેના આંતરિક આત્મામાં સામૂહિકતા રહી છે અને સ્વલક્ષી જીવનના ભયસ્થાના પણ તેમાં રહ્યા છે." સમાજનું વિભાવનાશુક્ત પૃથક્કરણ સમજાવવા માટે શ્રી અરવિંદ સેન્દ્રિય તત્ત્વની

૧ શ્રા અરવિંદ: ઘ હ્યુમન સાઈકલ વા. ૯, શ્રા અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર એાફ એજ્યુકેશન કલેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પાેદિચેરી, પા. ૪૦–૪૧.

# મતુષ્ય અને રાજ્ય-સ'ખ'ધ અ'ગ શ્રી અરવિંદ

286

(Organic) સામ્યતાના ઉપયાગ કરે છે. "જેમ વ્યક્તિને શરીર અને જીવન આપ્યા છે તેમ રાષ્ટ્ર અને સમાજને નૈતિક અને સો દર્ય ક્ષિક્ષી સ્વભાવ છે. સમાજની વિવિધ શક્તિઓ પાછળ વિકાસશીલ મન અને આત્મા છે. "ર શ્રી અર્રાવ દ સમાજના એ ભાગ દર્શાવે છે. એક ભાગમાં નૈસર્ગિક સેન્દ્રિયસુધા અને વાસનાના અ શા રહ્યા છે. બીજી તરફ તાર્કિક અને બૌ હિક માનવસ બે ધો રહ્યા છે. સેન્દ્રિય સમાજ, સહજવૃત્તિ કે સામૂ હિક જીવનની પ્રેરણા દ્વારા સામાજક આંતરક્રિયાઓ થયા કરે છે. બૌ હિક રીતે આયો જિત તાર્કિક સંગઠન દ્વારા જે કાર્ય સમાજમાં થાય છે એ મર્યાદિત વર્તુ ળમાં પ્રસાર પામે છે. ' જાતિ ધર્મ' અને ' કુળ ધર્મ' જે ભારતમાં અવશેષ તરીક રહ્યા છે એ જૂના નૈસર્ગિક કે સેન્દ્રિય સમાજના જીવતા રહેલા પ્રતિનિધિ છે. જૂના પર પરાગત સમાજમાં લોકોની ચાલચલગત અને જીવનને સંચાલિત કરનાર એ ' રાજય' નહેાતું પરંતુ જૂથ–આત્મા હતો. તેને અમેરિકન સમાજશાસ્ત્રી સુમનેર લાકાચાર (Folkway) અને ધારણ (Mores) કહે છે. તેને પાતાની આત્મસંચાલનની વિકસિત પરિપાટી હાય છે. શાસકો આવા સમાજમાં સર્જકો નહોતા, પરન્તુ જૂથ–આત્મા દ્વારા રચાતા ફિલ્યત સંસ્થાઓના કેવળ સાધના હતા.

આ સંદર્ભમાં શ્રી અરવિંદ અમુક વિશિષ્ટ સંસ્થાઓનો ઉલ્લેખ કરે છે, જેમ કે ભારતીય પંચાયત, એશેન્સની "જ્યુરી" વ્યવસ્થા અને રામની 'કોમીટી અસ'—આ દ્વારા નાસિંગિક સેન્દ્રિય સમાજ ધારાકીય વહીવટ સંચાલિત કરતો હતો. આ સંસ્થાઓના અસરકારક શાસન દારા વ્યક્તિનું મૂલ્ય ઘટી ગયું હતું અને સમાજનુ વર્ચસ્વ વધ્યું હતું. એમ જણાય છે કે વ્યક્તિના પ્રાધાન્યના ખ્યાલ પછીથા ધામે ધામે ઉદ્દભવ્યો હતા. સમાજ એ સેન્દ્રિય એકમ છે એ ખ્યાલ રિવન્દ્રનાથ ટાગાર અને ળિપોનચંદ્ર પાલના સામાજિક લખાણામાં પણ જોઈ શકાય છે. "સમાજ એ સેન્દ્રિય એકમ છે અને તેના ભાગ તરીકે આપણી વ્યક્તિલક્ષી અભિલાષાએ રહી છે." પાલ કહે છે કે "સમાજ એ સેન્દ્રિય સમષ્ટિ છે. તેમાં નિર્બળ અને પ્રબળ, તાંદુરસ્ત અને રોગિષ્ઠ, તાની અને અદ્યાની, તવંગર અને ગરીબ, સારા અને નરસા એ સામાન્ય સમષ્ટિના સેન્દ્રિય ભાગા છે. સમાજના સેન્દ્રિય ભાગો છે. સમાજના સેન્દ્રિય ખ્યાલ એ પ્લેટા (૪૨૭ ઇ. સ. પૂર્વે –૩૪૮) અને સંત પોલના લખાણામાં જોઈ શકાય છે. આધુનિક સમયમાં કોમ્ટ, સ્પેન્સર, લીલીએનિક્લ્ડ અને સ્પેન્ગલરના લખાણામાં જોઈ શકાય છે.

શ્રી અરવિદ તત્ત્વચિતકની દષ્ટિએ વ્યક્તિનું અપા<mark>થિવ મૂલ્ય દર્શાવે છે.</mark> તેથી આ સેન્દ્રિય ખ્યાલના ઉપયાગ વધુ કરતા નથા. પરંતુ સમાજ એ જિન–યાંત્રિક છે એ દર્શાવવા તેના નિર્દેશ

ર શ્રી અરવિંદ: સાશ્યલ એન્ડ પાેલિડીકલ થાટ વાે. ૧૫, શ્રી અરવિંદ ખર્થ સેન્દીનરી લાઇબ્રેરી (એસ એ બી એલ), શ્રી અરવિંદ અત્થમ, પાેંદિચેરી, પા. ૧૫૯.

<sup>3</sup> શ્રી અરવિંદ: આઈડીઅલ ઑફ હ્યુમન યુનિટી વા. ૯, શ્રી અર(વંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ ઍન્ઝ્યુકેશન ક્લેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પાંદિયેરી, ૧૯૬૨, પા. પ૮૧–૫૮૨.

૪ ટાગોર **રવિન્દ્રનાથ: 'સાધના', મેક્મીલન** એન્ડ કું. <mark>લિપીયર, કલકત્તા, ઈન્</mark>ડીઅન એડીશન, ૧૯૨૦, પા. **૬**૩.

૫ પાલ **(અપીનચંદ્ર:** નેશનાલિટી એન્ડ એમ્પાયર, બ્રંથ વંદેમાતરમ્ એન્ડ ઈન્ડીઅન નેશના-લીઝમ (૧૯૦૬-૬૯૦૮)-હિરિદાસ મુખરજી એન્ડ ઉમા મુખર**જી, કે.** એલ. મુખેાપાધ્યાય, કલકત્તા-૧૨, ૧૯૫૭, પા. ૨૫

કરે છે. સમાજનું તાર્કિક સ્વરૂપ એ જ્યારે રાજશાહીની વ્યવસ્થાનોં આરંભ થાય છે તેમજ સોનકો અને પ્રજાકાય શાસકોની નિમણુંક થાય છે. એવી આર્યજાતિની સભાઓમાં સામાજિક વિકાસના નિધપાત્ર આત્મ-સભાન તબક્કો જોવા મળે છે. લોકશાહી અને સમાજવાદ એ સામાજિક વિકાસના વધુ આત્મ-સભાન તબક્કોએ છે. શ્રી અરવિંદના મત મુજબ એ તાર્કિક વિકાસનો નિર્દેશ કરે છે. ટી. એચ. શ્રોનના મતાનુસાર રાજકીય સમાજ એ આત્મસભાનતાનો પૂર્ણ વિકાસ દર્શાવે છે. પ્રજાકીય જીવનની સંસ્થાઓ તર્ક અને સંકલ્પની શક્તિઓને મૂર્તિ-મંતપણે અભિવ્યક્ત કરે છે. અલળત્ત, શ્રી અરવિંદના મત મુજબ ચૈતન્યનો આવિર્ભાવ એ તેના પૂર્ણ વિકાસની આવિર્ભૃત સંત્રા છે. રાજકીય સોપાન એ તેમનું નિમ્નવર્તી સોપાન છે.

પ્રાચીન અને અર્વાચીન સમાજમાં તેના કાર્યોના પ્રકારા વિવિધલક્ષા છે તેના નિર્દેશ શ્રી અરવિદ કરે છે. ઉદાહરણ તરીકે પ્રાચીન હેલેનીક અને રામન સમાજમાં જીવનના તાર્કિક, નૈતિક અને સૌ દર્ય લક્ષા પાસા પર ભાર મૂકવામાં આવ્યા હતા. શેમ દ્વારા ક્રાયદા અને ધારાક્રીય સૌહતાની ભાષ્ય લાક કર્યા અને ભવ્ય તાર્કિક ચિતન આપવામાં આવ્યા હતા. શેમ દ્વારા ક્રાયદા અને ધારાક્રીય સૌહતાની ભાષ્દિક વ્યવસ્થા આપવામાં આવી હતી. એશિયા દ્વારા અલખત ભાષ્દિક અને નૈતિક પાસાએ પર ભાર મૂકવામાં આવ્યા હતા. યેશિયા દ્વારા અલખત ભાષ્દિક અને નૈતિક પાસાએ પર ભાર મૂકવામાં આવ્યા હતા પરંતુ તેના મુખ્ય દિષ્કોણ આધ્યાત્મક હતા. બીજી તરફ આધુનિક સમાજ મુખ્યત્વે રાજકાય અને આર્થિક છે. તેના પુરુષાર્થ ઉપયાગતાલક્ષ્તી અને માનવતાલક્ષ્તી છે. વિજ્ઞાનવાદ, નાસ્તિક્તા, ધર્મનિરપેક્ષતા અને પ્રકુહાવાદને લીધે ધાર્મિક અને ભાષ્દિક ક્રિષ્ટિકોણ ક્ષ્ય પામ્યા છે. ફેડરીક શિલર કહે છે કે જગતના સામાન્ય આત્મતત્ત્વના દ્વાસ થયા છે એમ કહી શકાય. શ્રી અર્ચાવંદના મતાનુસાર વ્યક્તિ એ સ્વય આત્મા છે અને દિવ્ય તત્ત્વને પરિપૂર્ણ કરવા પૃથ્વી પર તેનું કાર્ય નિશ્ચિત થયું છે. એ રીતે સમૂહતત્ત્વ પણ અનંતતત્ત્વનું આત્મસ્વરૂપ છે અને તેમાં પણ સામૂહિક આત્મા રહ્યો છે. રાષ્ટ્ર કે સમાજ કે સહકારી સેન્દ્રિય સમૂહતત્ત્વ એ આત્મનત્ત્વ છે. સમાજ સ્વયા એ જૂથ—આત્મા, મનના વિશેષ પ્રકાર અને તેના વિચારાને વિકસિત તેમ જ સંચાલિત કરે છે. તેની સંસ્થાઓને તેમ જ વૃત્તિઓને એ આકાર આપે છે.

ઓટા ગિરંક અને એક. ડબલ્યુ. મેઇટલેન્ડે જૂથના ખ્યાલની આધ્યાત્મિકતા વિશે પરિચય આપ્યો છે. એમાઈલ ડરખાઈમ (૧૮૫૮–૧૯૧૭) એમ માને છે કે સમાજમાં જૂથ એ કેવળ વ્યક્તિઓના સમૂહ નથી. પરંતુ સ્વયં એક વિશિષ્ઠ સત્તા છે. મધ્યયુગ દરમ્યાન સામાજિક અને રાજકીય જીવનમાં જૂથનું ભારે વર્ચ સ્વ હતું. અને ઐતિહાસિક રીતે તેની રચનાને સમર્થન મળતું હતું. આધુનિક સમાજશાસ્ત્રીઓએ જૂથ અને સમૂહના મહત્વને સમર્થન આપવા દલીલા રજૂ કરી છે. અવકાશની દાષ્ટ્રએ તેને વિસ્તાર રહ્યો છે. સમયની દાષ્ટ્રએ તે વધુ વ્યાપક છે. શારીરિક અસ્તિત્વમાં તેની લંબાઈ રહી છે. સામાજિક વારસાને એક પ્રજમાંથી ખીજી પ્રજમાં તેની વિનિમય કરે છે અને સંપ્રાહક તત્ત્વ તરીકે તે રહે છે. શ્રી અરવિંદ એમ માને છે કે પ્રકૃતિને વિકાસ એ વ્યક્તિને પૂર્ણ તા આપવાનો છે. યોગ્ય સમાજમાં આવી વ્યક્તિ પૂર્ણ બને એ જોવાની પ્રકૃતિતત્ત્વ કાળજી લે છે. સવેલ્યાપકપણા તરફ પ્રગતિ થાય તેમાં સમાજ એક તબક્કા તરીકે રહે છે. સમાજના બધા સભ્યોનો યોગ્ય વિકાસ થાય એ માટેની યોગ્ય શરતો પૂરી પાડવામાં આવે તેની યોગ્ય કાળજી લેવાય છે.

#### મતુષ્ય અને રાજ્ય-સંખંધ અંગે શ્રી અરવિંદ

942

% અરવિંદ વ્યક્તિના અને વ્યક્તિગત એકમના પૂર્ણ ત્વ પર વિશેષ ધ્યાન આપે છે, અને વ્યક્તિ દ્વારા સમાજની પૂર્ણ તા ગૂર્તિ મંત થાય એ માટે હેતુપૂર્વક આયોજન કરે છે. એમસ્ટ્રી આના અર્થ શસ્ત્રી એથમાર સ્પાન કહે છે કે સમાજ એ આધ્યાત્મિક તત્ત્વ છે અને અખિલતત્ત્વ તરી કે એ કાર્ય કરે છે. સમાજની વસ્તુલક્ષિતા તેના અનેક વિભાગામાં આખિલનત્ત્વની પ્રક્રિયા દ્વારા સઘનપૃષ્ણે કાર્ય કરે છે. વિજ્ઞાન, કળા, તત્ત્વજ્ઞાન અને ધમે દ્વારા સામાજિક વ્યવસ્થા વધુ મૂર્તિ મંત થાય છે. શ્રી અરવિંદ એમ વિચારે છે કે વ્યક્તિ અને સમાજ એ દિવ્ય સત્તાના આવિર્ભાવ છે. તેથી તેમના ધ્યેય અને વ્યવહારમાં કાઈ વિરાધ ન હોવા જોઇએ. પ્રાણલક્ષા, અહલક્ષી અને સ્વાથા વ્યક્તિલક્ષિતાના ખ્યાલ એ અતિશયોકિતભયોં અને એકપક્ષી છે. સમાજની સામૂહિકતા અને સામાજિક આત્માના દાવા એ વધુ પડતા છે એમાં સમતુલા જળવવી, સંવાદિતા અને સમન્વય સાધવા માટે સામાજિક વિકાસના આદર્શ નિયમ એ! છેસ મેળવવા જોઇએ. શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર આ પૂર્ણ વ્યક્તિમત્ત્વના નિયમ છે. શ્રી અરાવંદ અને ટાગાર સેન્દ્રિય સામૂહિકતાને વધુ મૂલ્યવાન લેખે છે. થી અરવિંદ સામાન્ય રીતે પાશ્ચાસ સમાજલક્ષી ખ્યાલને આવકારતા નથી. એ કહે છે કે સમાજને આત્મા છે અને તે સેન્દ્રિય એકમ છે. વ્યક્તિ એ આધ્યાત્મિક આત્મા છે પાશ્ચાસ રાજકીય આદર્શ વાદમાં પ્લેટા, હેગલ, ખ્રેડલી અને બાેસાંકવેટના વિચારોમાં સામુહિકતા પર વિશેષ ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે.

#### આદરા વાદ અને શ્રી અરવિંદ:

પશ્ચિમના આદર્શવાદી ચિંતકો એક તરફ એમ વિચાર છે કે વ્યક્તિની આત્મ—ચેતના એ શાધ્યત ચેતનાનો અંશ છે. પરંતુ ખીજી તરફ વ્યક્તિને ઊતરતી સમજવામાં આવે છે. વ્યક્તિ એ આધ્યાત્મિક આત્મતત્ત્વ છે એ બાબતની નોંધ લેવામાં આવી નથી. એફ. એચ. બ્રેક્લી વ્યક્તિને અમૂર્ત વ્યક્તિ તરીકે સમજતા નથી. વ્યક્તિ એ સમાજ સિયાય અન્ય કશું નથી. મનુષ્ય અંગે જે ખિરતી ધર્મના ખ્યાલ છે કે એ ઇધરની પ્રતિમામાં બતાવવામાં આવ્યો છે. તેની પશ્ચિમની સાંસ્કૃતિક વ્યવસ્થામાં વિશેષ મહત્ત્વ આંકવામાં આવ્યું નથી. ખિરતી વારસા કરતા શ્રીક વારસાને પાશ્ચસ જગતના લોકો પોતાના સામાજિક અને રાજકીય વિચારમાં વધુ મૂલ્યવાન લેખે છે. તેથી ટાગાર અને શ્રી અરવિંદના ખ્યાલોમાં સામાજિક સમગ્રતા અને વ્યક્તિની લાક્ષાબુકતાના આધ્યાત્મિક સેન્દ્રિય એકમના ખ્યાલ મહત્વના જબાય છે. પાશ્ચાત્ય જગતમાં સામાજિક સ'સ્થાઓને કેન્દ્રિય મહત્વ આપવામાં આવે છે. આ ઉપરાંત પાશ્ચત્ય ગજકીય આદર્શવાદમાં સમાજની સાથે અનુકૂલન સાધવું મહત્વનું લેખવામાં આવે છે. ત્યારે શ્રી અરવિંદના ચિતનમાં વ્યક્તિ અને સમાજ વચ્ચે પારસ્પરિક આંતર ક્રિયાને મહત્વની લેખાય છે. શ્રી અરવિંદ સમુહતત્ત્વના આધ્યાત્મિક ખ્યાલને રજૂ કરે છે.

આધુનિક પાશ્વાત્ય સમાજશાસ્ત્રમાં સમૂહ અને સમાજ વચ્ચે ભેદ દર્શાવવામાં આવે છે. સર હૈનરી મેઇન કહે છે કે પ્રાચીન જગતનું સામાજિક માળખું (Structure) દરજ્જાના ખ્યાલયી સંચાલિત થતું હતું. ત્યારે આધુનિક જગતમાં એ માળખું કરાર દ્વારા સંચાલિત થાય છે. ટાનીઝ પણ આવા ભેદ દર્શાવે છે અને કહે છે કે સમૂહના પ્રધાનવર્તી ખ્યાલ ક્રિયાશીલ અને મનાવૈજ્ઞાનિક છે. ત્યારે સમાજના પ્રધાનવર્તી ખ્યાલ ધારાષ્ટ્રીય અને સંસ્થાલક્ષી છે. ડરખાઇમ એમ કહે છે કે પ્રાચીન જગતમાં ભૌતિક તત્ત્વને મહત્વ આપવામાં આવતું હતું. ત્યારે આધુનિક

૧૫૨ હરસિંહ નેષી

જગતમાં સેન્દ્રિય એકમને વધુ મહત્વ અપાય છે. મેકસ વેલર (૧૮૬૪-૧૯૨૦) કર્તવ્યના ત્રણ પ્રકારા વચ્ચે ભેદ દર્શાવે છે અને આ ત્રણ પ્રકારાને અનુસરીને સામાજિક માળખાના ત્રણ ખંધારણા જુદાં પડે છે તેના ઉલ્લેખ કરે છે. પ્રથમ, પર પરાગત માળખું છે. તેને સમૂહ કહેવાય છે. બીજુ, લાગણીપરક માળખું છે. તેને અનુસરીને મંડળ રહ્યું છે. અને ત્રીજુ તકે અને અહિપરક માળ ખું છે. તેને અનુસરીને સમાજ રહ્યો છે. આ ભેદનું મુખ્ય કારણ એ આધુનિક સમયમાં ઔદ્યોગિક મડીવાદ, તકતીકી વિદ્યા, ધારાકીય કાયદાઓ અને વહીવટી અમલદારશાહીના નોંધપાત્ર વિકાસ છે. સામાજિક સંબ'ધામાં જે લાગણી. વિશ્વાસ અને સન્માન રહેવા જોઇ એ અને આત્મીય ભાવના ઉપસ્થિત થવી જોઇએ, તેની જગ્યાએ એક પ્રકારની નિવૈધક્તિક વસ્તુલક્ષી ધારાષ્ટ્રીય વ્યવસ્થા અને સામાજિક કરારાના ઉદ્દેભવ થયા છે. પ્રાચીન જગતના જે ભાવનાત્મક ખધતા હતા તે આધાનક વિશાળ સમાજમાં નાશ પામ્યા છે. શ્રી અરવિ'દ આ બેદ વિશે સભાન છે, પરંતુ તેમણે પ્રાચીન અને અર્વાચીન સમાજ વચ્ચે મુખ્ય ભેદ દર્શાવ્યો છે અને જગાવ્યું છે કે પ્રાચીન સમાજ એ સેન્દ્રિય અને નૈસ્ત્રિક સ્વરૂપના હતા ત્યારે આધુનિક સમાજ એ તાર્કિક છે. શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર તાર્કિક સંગઠ્ઠન, આયોજન અને સભાન વ્યવસ્થા એ આધુનિક સામાજિક માળખાનાં લક્ષણો છે. લુડવીગુ સ્ટાઇનના મતાતુસાર સમૃહ એ વૃત્તિલક્ષી ઉત્પત્તિ છે. તેમાં પર પરાગત સામાજિક ખ'ધતા છે. આંતરિક સમીપતાના સગપણ છે. ત્યારે બીજી તરક સમાજમાં મંડળ, સમૃહ અને સગપણ ઉપરાંત આશયલક્ષી અને સભાન સહકાર હોય છે. શ્રી અરાવ દની જેમ ગિડી 53 પણ સહજવૃત્તિલક્ષી અને તક લક્ષી સમાજ વચ્ચે ભેદ દર્શાવે છે. શ્રા અર(વૃદ્ધ એમ માને છે કે વ્યક્તિ અને માનવજાતિ વચ્ચે મધ્યપદ તરીકે સમૃહ રહે છે.

ભારતીય મતાનુસાર સમૂહ એ બ્રહ્માનું શરીર છે અને પ્રજા એ બ્રહ્માની પ્રાણુલક્ષી સમષ્ટિ છે. વ્યક્તિમાં બ્રહ્મા એ વ્યષ્ટિ તરીકે વસે છે. લિન્ન જીવ એ વ્યક્તિલક્ષી નારાયણ છે. રાજા એ દિવ્યતત્ત્ર અને સમૂહની વ્યવસ્થાના પ્રતિનિધિ છે. જેમ પશ્ચિમમાં મધ્યયુગમાં ખ્રિસ્તી-ધર્મમાં દેવળના ખ્યાલ હતા અને દેવળ એ ઇશુ ખ્રિસ્તનું શરીર છે એમ માનવામાં આવતું હતું. એમ ભાવતમાં સમૂહને બ્રહ્માનું શરીર માનવામાં આવતું હતું. 'દિવ્ય જીવન ' પ્રંથમાં શ્રી અરિવંદ કહે છે કે 'સમૂહ ' એ સત્તત્ત્વની રચના છે. મનુષ્યના આત્મતત્ત્વના આવિર્ભાવ છે. સામૂહિક સત્તત્ત્વમાં સ્વયં આત્મા, શક્તિ અને સત્ય રહ્યા છે. ' આ ઉપરાંત શ્રી અરિવંદ એમ માને છે કે સમૂહને સ્વયં આત્મા છે અને એ આત્મતત્ત્વના આવિર્ભાવ છે. ઈતિહાસની આગેક્યમાં પ્રત્યેક પ્રજા મૂળભૂત આત્મતત્ત્વ અને પ્રાણતત્ત્વની સક્રિય શક્તિઓ છે. જે પ્રજા મજબૂત અને પ્રાહ્મલક્ષી હોય અને તેમના આત્મા અને પ્રાહ્મતત્ત્વની સક્રિય શક્તિઓ છે. જે પ્રજા મજબૂત અને પ્રાહ્મલક્ષી હોય અને તેમના આત્મા અને પ્રાહ્મતત્ત્વની સક્રિય શક્તિઓ છે. જે પ્રજા મજબૂત અને પ્રાહ્મલક્ષી હોય અને તેમના આત્મા અને પ્રાહ્મતત્ત્વની સક્રિય શક્તિ પણ સંસ્કૃતિના આત્માને સ્વીકાર કરે છે. અને તેને પરિણામે એ વિચારે છે કે જૈવિક પ્રાધાન્યની રચનાને લીધે સંસ્કૃતિમાં અમુક સમયે વિચારાની પડતી થાય છે. શ્રી અર્રવંદ એમ માને છે કે આત્મતત્ત્વ અમર છે. અને આધ્યાત્મિક શક્તિની કેળવણી સામૂહિક જીવનની કૃદિ અને ઐતિહાસિક અસ્તિત્વના વિકાસ તરફ દોરી જય છે.

૬ શ્રા અરવિંદ: લાઈફ ડીવાઈન વા. ર, પાર્ટર, શ્રા અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એક્સ્યુકેશન, શ્રા અરવિંદ આશ્રમ, પેક્સિપી, ૧૯૫૫, પા. લક્ર•⊸ક્રલ.

#### મતુષ્ય અને રાજય-સંખ'ધ અ'ગે શ્રી અરવિંદ

**~~43** 

સામૃહિક અસ્તિત્વમાં વિચાર સ્વયં આત્માના સિદ્ધાંતના આવિર્ભાવ છે અને સમયની દર્ષ્ટિએ માનવજાતિના વિશિષ્ટ યુગા એ વિકાસચક્રમાં આત્મતત્ત્વના વિશિષ્ટ લક્ષણોને અભિવ્યક્ત કરે છે. જો વજામાં શક્તિ હોય, બાહ્ય પ્રાહ્યતત્ત્વ, ભોતિક સ્વરૂપ, મનાગૈજ્ઞાનિક અભિવ્યક્તિ અને આત્મતત્ત્વની કેન્દ્રિય શક્તિને યોગ્ય રીતે રજૂ કરી શકે તેમ હોય તે વિવિધ રાજકીય અને સામાજિક પરિસ્થિતિઓમાંથી આવી પ્રજા અને સંસ્કૃતિ પસાર થઈ શકે છે તેના મહત્તમ વિકાસ થાય છે. આવા આધ્યાત્મિક સક્રિયતાના ખ્યાલને લીધે એતિહાસિક દ્રષ્ટિએ શ્રી અરવિ'દનં રાજકીય ચિંતન હેગલના રાજકીય ચિંતનથી જુદું પડી જાય છે. હેગલ એમ માને છે કે અમુક વિશિષ્ટ યુગમાં અમુક રાષ્ટ્ર મૃતિ મંતપણે સમગ્ર જગતના ઇતિહાસનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. જો આવા રાષ્ટ્રની પડતી થાય તા જાણે કે વરિષ્ઠ વિકાસના સિદ્ધાંતની નિષેધકપણે અભિવ્યક્તિ થતી હોય એમ એ વિચારે છે જ્યારે આવી પડતી દશા થવા પામે છે ત્યારે કોઇ તવા સિદ્ધાંત અન્ય રાષ્ટ્રને લઇને જગતના નકશા પર આવે છે. ત્યાર ખાદ નિરક્ષેષ તત્ત્વની નજરમાં અગાઉ પડતી પામેલું રાષ્ટ્ર મુલ્યવિહાણું થઈ જાય છે. આમ હેગલ રાષ્ટ્ર પ્રજા અને પરમતત્ત્વને સાંકળવા પ્રયાસ કરે છે. રાષ્ટ્રની ચડતી પડતી જગતના ઇતિહાસના વૈશ્વિક મહત્ત્વ અને પરમતત્ત્વની અભિરચિ પર આધારિત છે. રાષ્ટ્ર પોતાની સ્વાયત્તતા કદાચ ગુમાવે એવું બને. શ્રી અરવિંદ અને હેંગલ વ્યન્ને એમ માને છે કે વૈશ્વિક ગતિમાં આવિભવિ અને પ્રાથીકરણ ભાગ ભજવે છે. પરંતુ હેંગલ જુદા પડે છે અને એમ માને છે કે ભિન્ન રાષ્ટ્રોની સક્રિય ઐતિહાસિક શક્તિની ખાટ પડે છે. એક રાષ્ટ્ર અમુક યુગના આધ્યાત્મિક કાર્યને પર્યાપ્ત રીતે સંભાળી શકે છે. અમુક સમય પછી એક રાષ્ટ્ર બીજા રાષ્ટ્રને આ કાર્ય સોંપે છે. બીજો ત્રીજાને આપે છે અને આમ આત્માની અભિવ્યક્તિ સમયપરકતા જાળવીને કરવામાં આવે છે. ઇતિહાસ આ પરિપાટી મુજબ ગતિ કરે છે. પર'ત શ્રી અરવિંદ આત્મપરકતાની વાશ્વક અને ઐતિહાસિક શક્તિઓમાં દઢ રીતે માને છે અને એક જ રાષ્ટ્ર ઉત્તરાત્તર પ્રગતિ કરે છે. એ કહે છે કે કદાય એવું લાગે કે સમયતત્ત્વ કે લાક-લાગણીવાળી પ્રજાના નાશ થાય છે, ત્યારે આત્મતત્ત્વના બળ દ્વારા તેનું પુનર્ત્થાન થાય છે અને ભારતના ભવ્ય ઇતિહાસ આવા લાકોના જવન**થા** સભર છે. ધ

વ્યક્તિ અને સમૂહ વચ્ચે સંબંધની સમસ્યા અને તેનું નિરાકરણ એ સંદર્ભમાં શ્રી અરાવદ અને પાશ્ચાત્ય આદર્શ લક્ષી રાજકીય વિચારકો વચ્ચેના ભેદ જોઇ શકાય છે. જો કે શ્રી અરવિદ સમૂહતત્ત્વને બ્રહ્માના શરીર તરીક અને સત્તત્ત્વની રચના તરીકે વિચાર છે તેમ છતાં વ્યક્તિના આધ્યાત્મિક મૂલ્ય પર હંમેશ ભાર મૂંકે છે. પ્રજા અને રાજ્યના નૈતિક સ્વરૂપ વિશે જે બ્રીક ખ્યાલ છે તેના પાશ્ચાત્ય રાજકીય વિચાર પર જોડા પ્રભાવ પત્રો છે. જિન જેક રસા (૧૭૧૨–૧૭૭૮)ના ચિતનમાં સમૂહતત્વનું મહત્વ અને સામાજિક તેમ જ નૈતિક સાધક તરીકેની તેની ગણના એ બ્રીક અસરને દર્શાવ છે. જોહાન ફિશ્લ (૧૭૬૨–૧૮૧૪) સમૂહતત્વને દિવ્ય ઉગમયુક્ત લેખે છે અને તેથા વ્યક્તિને પાતાની રીતે વિકાસ કરવાના આગ્રહ કરે છે. ફિશ્ત કહે છે કે વ્યક્તિ અન્ય મનુષ્યને પાતાના દ્વારા સર્જે છે. મનુષ્ય સમૂહતત્ત્વ દર્શા સાચા નૈતિક સાધક બની શકે છે.

૭ શ્રા અરવિંદ: ઘરપીરીટ એન્ડ ફોર્મ ઑફ ઈન્ડીઅન પોલિટી: ઘફાઉન્ડેશન્સ ઑફ ઈન્ડાઅન કલ્ચર, શ્રા અરવિંદ આશ્રમ, ૧૯૬૮, પા. ૩૪૮-૩૪૯. સ્લા• ૭

૧૫૪ હશ્લિદ્ધ જોવો

હેગલ નૈતિક જીવનના શાસન હેઠળ સમાજ અને રાજ્યને વિચારે છે. સમૂહના નૈતિક સ્વરૂપમાં વ્યક્તિના નિમ્નવર્તી ખ્યાલ સામેલ છે. પરંતુ શ્રી અરવિંદ સમૂહ કરતાં વ્યક્તિને વધુ મહત્વ આપે છે કારણ કે વ્યક્તિ એ આત્માના આવિભવિ છે એટલું જ નહિ પરંતુ ઉત્કાતિની ચાવી છે.

શ્રી અરવિંદ કહે છે કે " આત્મા તરીકે વ્યક્તિ તેની માનવજાતિમાં મર્યાદિત નથા. એ મનુષ્યથી પણ વધુ મહાન ખની શકે તેમ છે. મનુષ્ય દારા વિશ્વ અભિવ્યક્ત થાય છે તેમ છતાં મનુષ્ય વિશ્વથી એક ડગહું આગળ જઇ શકવા શક્તિમાન છે. તે એને એળળંગી જઇ શકે છે. એ રીતે એ સમૂહમાં મર્યાદિત નથી. જો કે તેના પ્રાણુ અને તેનું મન સામૂહિક મન અને પ્રાણુના ભાગ છે, એમાં કંઇક એવું તત્ત્વ છે જે આથી પર જઇ શકે છે. વ્યક્તિ સામૂહિક અસ્તિત્વના કેવળ જીવકોષ નથી અને સમૂહતત્ત્વમાંથી તેને જુદા પાડવામાં આવે તા તેનું ઓસ્તત્વ મટી જશે નહિ. સમૂહ અને જાતિ એ સમય માનવજાતિ કે જગત નથી. વ્યક્તિ પાતાના દારા અસ્તિત્વ ધરાવી શકે છે અને માનવજાતિમાં તેમ જ જૂગતમાં રહી શકે છે." સમૂહની પૂર્ણતા વ્યક્તિની પૂર્ણતા દ્વારા જ શક્ય ખને છે. વ્યક્તિના આત્માનું આધ્યાત્મક અને પરાત્પર મૃલ્ય અને એ અંગેનો વેદાંતના ખવાલ શ્રી અરવિંદના ચિંતનમાં અપ્રિમ ભાગ ભજવે છે. જો કે પાશ્ચાત્ય આદર્શવાદી ચિંતકો અને શ્રો અરવિંદ એ બાળતમાં સંમત થાય છે કે સામૂહિકતા એ કેવળ નામ નથી પરંત્ત સેન્દ્રિય એકમ છે તેમ છતાં વ્યક્તિ અને સમૂહતત્ત્વ વચ્ચેના સંબંધના ખયાલમાં શ્રો અરવિંદ એ બધાથી જુદા પડે છે.

ેમ શ્રી અર વિ'દ રાષ્ટ્રના આત્મા અને રાષ્ટ્રના અહમ્ વચ્ચે ભેદ પાડે છે એમ સમુહના આત્મા અને અહમ્ વચ્ચે પણ ભિન્નતા રહી છે એમ એ દર્શાવે છે. શ્રી અરવિંદ કહે છે કે અહમ્ એ ચૈત્ય પુરુષતું ( Psychic Being ) બાહ્ય અને જુઠું સ્થાનાપન્ન છે. એ ભેદ સિન્નતા અને મર્યાદાની શક્તિ છે. એ આત્મચેતના અને આત્મપ્રતીતિના ઉપરછલ્લા સ્વરૂપનું નિમ્નવતી સાધન છે. જ્યારે અધિમનસની શક્તિનું અવતરણ થાય છે ત્યારે અહમ્ તત્ત્વ નાશ પામે છે. પરંતુ જેમ અહમ વ્યક્તિના સ્તર પર ક્રિયાશીલ છે તેમ એ રાષ્ટ્ર અને સમૂહના સ્તર પર પણ ક્રિયાશીલ રહી શકે છે. જે પ્રાણલક્ષી ચેતના આત્મસંતુષ્ટ છે એ સામૃહિક અહમ ને ઊંચે ચડાવે છે અને એ રાષ્ટ્ર કે જાતિના આત્મા હાય એમ બાલે છે. આપણે આ જર્મનીના રાષ્ટ્રવાદમાં અને નાડિંક જાતિના સામૃહિક અહમ્ના સાંપ્રદાયિક વિચારમાં તેના ઉદાહરણ તરીકે જોઇએ છીએ. એ વિકૃત રાજકાય વિચારધારા હતી. એ કોઈ સામૂહિક તત્ત્વના આત્મા નથી. પરંતુ એ અચેતનમાંથી ઉડતું પ્રાણલક્ષી બળ છે જો બુદ્ધિ તેને માર્ગદર્શન આપવાની ના પાડે તા આસુરી ળળ દ્વારા તેને અનુમાદન મળે છે અને એ જાતિ માટે ભયજનક છે. આ વધુ પડતું વિસ્તૃત અહમૃતત્ત્વ છે. એ આધ્યાત્મિક વિકાસ માટે ખતરનાક છે. આવેા અહમ્ આંતરિક વિશ્વહ અને યુદ્ધ તરફ દેશને દાેરી જ્વય છે. તેના વિકાસ ખીનસ વાદિતા, યુદ્ધખાર માનસ તરફ દેશને લઇ જાય છે. એ રાષ્ટ્રીય અહમ્ જેટલા જ દ્રાંષત છે. તેથી સામૃહિક અહમ્ની જગ્યાએ શ્રી અર્રાવ દ કહે છે કે સામૃહિક આત્માના વિકાસ થવા જોઇએ.

૮ શ્રી અરવિંદ: લાઈફ ડીવાઈન વેા. ૨, પાર્ટ ૨, શ્રી અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એજ્યુકેશન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પેાંદિચેરી, ૧૯૫૫, પા. ૧૦૦૫–૧૦૦૬.

## મનુશ્ય અને રાજ્ય-સંખ'ધ અ'ગ શ્રી અરવિંદ

944

#### સમાજ અને રાજ્યનું સ્વરૂપ:

'માનવિકાસ થક્ક' અને 'માનવ એકતાના આદર્શ' એ શ્ર'શામાં રાજ્ય અને સમાજ અંગેના જે વિચારા આલેખિત થયા છે તેના આધારે રાજ્યના સિક્ષાંતને રજુ કરી શકાય તેમ છે. આ સંદર્ભમાં રાજ્યના સ્વરૂપના વિકાસ શી રીતે થયા છે એ જાલ્લું રસ શ્રદ ભનશે. માનવિકાસના પ્રથમ તળકેયું નિમ્ન-તાર્કિક સ્તર જેમકે વૃત્તિએા, અવ્યવસ્થિત સ્કુર્ણોઓ અને તૃષ્ણા દ્વારા વ્યક્ત થાય છે. પ્રાચીન ભારતમાં જાતિધર્મ અને કુળધર્મ એ આ પ્રાર'લિક યુગની ઉત્પત્તિ હતા. આને નૈસર્ગિક સમાજ પણ કહી શકાય. જીવનના અજાગૃત સિદ્ધાંત તેમાં અંતર્નિહીત છે. સમાજનું એ આશયલક્ષી તેમજ રચનાત્મક બળ છે ત્યારબાદ તાર્કિક યુગ આવે છે. તેમાં સામૂહિક માનસ બીદ્ધિક રીતે વધુ તે વધુ આત્મસભાન બને છે. ત્રીજો તળકેયા ભવિષ્યને લાગુ પડે છે અને તેનું લક્ષણ તાર્કિક તાથી પર આત્મલક્ષી ચેતના પર વધુ લક્ષ છે. ત્રીજા તળકકામાં અંતઃ સ્કુરણાની શક્તિ અધિમનસ તથા અતિમનસના ચેતન્યની શક્તિ મનુષ્યના અને સમાજનાં રૂપાંતર તેમ જ તેની દિલ્યતા માટે શક્તિદાયક થશે.

ઉપરાક્ત પ્રથમ તબકેકા, જેમાં નિમ્ન તાર્કિકતા રહી છે. એ પછી તાર્કિક સમાજના બીજો તબકેકા આવે છે. એ બે વચ્ચે જે સંક્રાંતિકાળ રહ્યો છે તેના સાધન તરીકે રાજ્ય છે. રાજ્યમાં એક પ્રકારની યાત્રિકતા રહી છે. અને તે હિસાની શક્તિને ધારાકીય સ્વરૂપ આપત્રું. તેમાં નિયંત્રણ અને ક્રજના મૂલ્યને દાખલ કરવામાં તેનું એકહથ્યું પણું વપરાય છે. લાકહિત, કાર્ય-દક્ષતા જાળવવામાં તે માટું સાધન છે. રાજ્ય એ મનુષ્યની તાર્કિક શક્તિનું વૈજ્ઞાનિક સાધન છે. તેમાં એ નેમગિક, સેન્દ્રિય એકમને બૌલ્કિક વ્યવસ્થા દ્વારા પુનઃ આયોજિત કરવામાં આવે છે. રાજ્યના ઇતિહાસ રાજકાય એકતાની પ્રક્રિયાને તેમ જ તેની સંગફિતતાને સત્તાની કેન્દ્રિયતાના વિકાસ દ્વારા રજૂ કરે છે. આ પહેલાં એટલે કે રાજકીય પ્રાદુર્ભાવની સ્થિત પહેલાં તેના ક્રીટેલિક અને જાતિપરક સ્થાયીભાવનું પ્રસુત્વ હોય છે.

રાજ્યમાં પ્રાંતિય કેન્દ્રભાવ રહ્યો છે જે વહીવટી અને ધારાકીય એકહથ્યું સત્તા તરફ દારી જાય છે. આ રીતે રાજ્ય એ રાજકીય સત્તાના કેન્દ્રિયપણાના પર્યાય છે. માનવજાતિના પ્રારંભિક ઇતિહાસ રાજકીય સત્તાના બહુલક્ષી અને વિવિધતાથી ભરેલાં કેન્દ્રો છે. રાજ્યોનું આધિપત્ય અને તેની સત્તા—એકાગ્રતા સ્થિર રાજ્યશાહીના વિકાસ દ્વારા આપણને ઇજિપ્ત, બેબીલોનીઆ, ફ્રોટ, હીટાઈટ્સની મહાન સંસ્કૃતિઓમાં તેમજ પ્રોસ અને રામમાં પણ જોવા મળે છે. વેદમાં પણ રાજાની સત્તાના વિકાસના પૂરાવાએ મળે છે. ઘણા દેશામાં રાજાની સત્તા એ અલ્પજન સત્તાશાહી (Oligarchy) કે ધનવાનાના રાજ્ય દ્વારા પરિવર્તન પામતી હોય તેના દાખલાઓ છે. ગ્રીસમાં અલ્પજન સત્તાશાહી ધીમે ધીમે દાખલ થઈ. રામમાં લાકહિત ળાળતમાં રાજ્યની સેનેટનું મહત્વ એ આ સિદ્ધાંતને દર્શાવે છે, અલબત્ત, પાશ્ચાત્ય જગતમાં રાજકીય ચેતનાના વિકાસ સમય સમૂહના વિચાર અને સંકલ્પને પ્રતિનિધિ તરીકે ક્રિયાશીલ બનાવે છે એ આ રીતે જોઇ શકાય છે.

પ્રાર'ભિક અને સેન્દ્રિય એકમના તબક્કો એકતાના હતા પરંતુ તેની કાર્યદક્ષતા એ જીવનના વિકાસ હતા. એમાં અવયવા અને શક્તિની સહજતા એ તેની આંતરિક પ્રેરણા હતા. નેસર્ગિક ૧૫૬ હરસિદ્ધ જોપી

પરિવર્ત નશીલતા, જટિલતા અને વિવિધ સ્થનાંએા એ આ તબક્કાના લક્ષણા હતા. બોહિક અને યાંત્રિક સંગઠન એ ધારાષ્ટ્રીય વ્યવસ્થાના વિકાસશાલ ભાગ હતા. તેમાં નિવેધાંક્તક અમલદ રશાહીનુ માળખું વર્ચ સ્વ ધરાવતું હતું, આવી બોહિક વ્યવસ્થા એ કાર્યદક્ષતા, સુસ્તતા અને યાંત્રિક એકરૂપતાના વિકાસ તરફ દારી જાય છે. શ્રી અરવિદના મતાનુસાર પ્રાચીન સ્પાર્ટા અને આધુનિક જર્મનીએ રાજ્યના ખ્યાલનું પ્રાધાન્ય સ્થાપિત કર્યું હતું. ત્યારે પ્રાચીન એથેન્સ અતે આધૃતિક ઈગ્લેડ અને ફ્રાન્સે સ્વતંત્રતા અને વ્યક્તિની અસ્મિતા તેમજ તેના માેભાનું પ્રાધાન્ય સ્થાપિત કર્યું હતું. ઇન્ગ્લેન્ડમાં આતા સમન્વય કરવાતા અમુક અરી પ્રયત્ન થયા છે. સમગ્ર સમાજતા બીદ્ધિક સંકલ્પ સુરેખ કાયદાએ અને સુવ્યવસ્થિત નિયંત્રજ્ઞમાં વ્યક્ત થાય છે. એ નૈસર્ગિક સેન્દ્રિય સંકલ્પમાં અનેક રાહિઓ તેમ જ સંસ્થાઓમાં રજૂ થાય છે. આ રૂહિઓ એ સ્વભાવ અને જીવનશાલીનું પરિણામ હોય છે. જ્યારે રાજ્ય પાતાની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે તેના સ'ભાળપૂર્વ કના આયોજનમાં મહાકાય યાંત્રિકતાને જન્મ આપે છે. આ યાંત્રિકતા ઉત્પાદન-શીલ અને નિયંત્રણલક્ષી છે અને જીવનની ફળદ્રપતા તેમાં શક્તિની જગ્યાએ નૈસર્ગિક સરળતાને મુકે છે. પાશ્ચાત્ય જગતનું આધુનિક સષ્ટ તેના વિકાસમાં જીટલતાના અને સુસ્ત કાયદાને સર્જે છે. સમગ્ર સમાજમાં વિચારશીલ કાયદાએ દ્વારા અને વ્યવસ્થિત નિયંત્રભુમાં તેના બૌલ્લિક સંકલ્પ અભિવ્યક્ત થાય છે. રાજ્યની પૂર્ણતાનું છેલ્લું પગથિયું એ તેની યાંત્રિકતા છે. રાજ્ય ધામે ધામે જ ટિલ ખનતું જાય છે.

પશ્ચિમના આધુનિક રાષ્ટ્રના વિકાસમાં ચુસ્ત કાયદાએ અને તેની એકરૂપતા એ તેના સામાજિક અને રાજકીય તર્કના વિકાસની લાક્ષુચિકતા છે. સત્તરમી અને અઢારમી સદી દરમ્યાન આલાચનાત્મક તર્કના ઉપયોગ વ્યક્તિગત સ્વત ત્રતા મેળવવામાં કરવામાં આવતા હતા. મનુષ્યના તાર્કિક અને નૈતિક સિદ્ધાંતા શાધવા તેમ જ સ્થાપિત કરવા એ શાસનકર્તા તથા રાજકીય વિચારકોનું કાર્ય હતું. આ દિશામાં સામ તશાહી (Fevdalism) અને નિરપેક્ષવાદ (Absolutism) એ બન્ને સિહાતા ઉપયોગી રહ્યા નહોતા. તર્કના બીજો તબાકો એ માનવ-સંબંધામાં મિત્રતા અને સમાનતા શોધવામાં રહ્યો હતો. શામજીવી પ્રજા અને મજદ્દરાને પર્યાપ્ત મહેનતાણું મેળવી આપવું અતે તેઓ ન્યાયી જીવન જીવી શકે એ માટે યાેગ્ય વક્કીલાત કરવી એ સરકારનું કામ છે એમ માનવામાં આવ્યું. આ વિચારધારાએ જર્મનીમાં આદર્શવાદ, દુંદ્વાત્મક પહાલ (Dialectic), સમાજવાદ અને સામ્યવાદના બીજ રાષ્યાં. ફ્રેન્ચ ક્રાંતિનું જે સાત્ર હતું તેમાં તેનું ત્રીજું ઘટક એ ભ્રાતૃભાવ હતું. આવું ધ્યેય બી (હક અરાજકતાવાદ (Intellectval Anarchism ) शी रीते स्थापवा ते હतुं. राज्यमा स्वरूपमां सत्ता अने यात्रिकता तेम क વડાવટની જટિલતાના વધુ હિસ્સા હતા. ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિએ પાશ્વાસ જગતમાં તર્કની શિસ્ત અને તેના ઉપયોગ વિશેષ થયા છે. માનવતક કેવળ વર્તમાનમાં મૃતિમત રહેતા નથા તે ભવિષ્યની આદર્શ શક્યતાએ સાથે સંબ'ધ ધરાવે છે. આમ તર્ક એ ઇતિહાસમાં તેમ જ સમાજ અને નીતિમત્તાના ક્ષેત્રોમાં પ્રગતિનું મહત્વનું સાધન છે. જો કે શ્રી અરવિંદ એમ માને છે કે નિય્નતા(ક ક વૃત્તિએ), અંત : સ્ફરણાએ અને નેસર્ગિક ક્રિયાએોનું રાજ્ય દ્વારા સ્થાન્નપ્યન્ન થવું જોઇ એ. તેમ છતાં રાજ્યને એક યાંત્રિક પ્રક્રિયા તરીકે વિચારે છે.

#### મતુષ્ય અને રાજય-રા'ળ'ધ અ'ગ શ્રી અરવિદ

149

તથા શ્રી અરવિંદ રાજ્યને કોઇ નૈતિક કે ચારિત્યના ગુણા વિધેયિત કરવા ઇચ્છતા નથા. એ કહે છે કે "રાજ્યને આત્મા નથાં અને હાય તા પણ એ અત્યંત તાથમિક છે, રાજ્ય એ સૈનિક, રાજકાય અને આર્થિક શક્તિને સંખંધિત રહે છે. એ કદાચ ત્રીણ રીતે ભૌહિક અને નીતિક તત્ત્વ છે અને કદાચ એ અવિકસિત છુહિના ઉપયાગ કરે તા એ કલ્પના, સૂત્રો અને વિકૃતપણે નૈતિક પ્રેરક તત્ત્વના ઉપયાગ કરે છે. " આમ સૌદ્ધાંતિક રીતે રાજકાય દાવાએ દેશમાં શાન અને ડહાપણ દારા વ્યક્ત થાય છે, તેમ છતાં જે ક્રિયાએ બની રહી છે તેમાં ગજગ્રાહ, હિંસા, અદેખાઇ અને તિરસ્કાર રહ્યા છે. એ સાચું છે કે રાજ્યમાં અમુક વ્યક્તિએ નિકાપૂર્વક કામ કરી રહી હોય છે તેમ છતાં ઉત્તમ વ્યક્તિઓ પોતાના નૈતિક ગુણાને વ્યક્ત કરવામાં નિષ્ફળ જાય છે. સામૃહિક રીતે તેના અહમ્ અત્યંત નિમ્ન કક્ષાએ ક્રિયાશીલ રહે છે. રાજ્ય અન્ય રાજ્યને હડપ કરવા ઉત્સક દોય છે અને તે પોતાના છે?

શ્રી અરવિંદ એમ વિચારે છે કે આધુનિક જગતમાં રાજ્ય એ ભૌતિક અને નીતિક ગુણોતો વિકાસ દર્શાવે છે. પરંતુ વ્યક્તિને સંપૂર્ણ પણે પોતાના સ્વરૂપની અંદર સમાવી લેવાનું રાજ્ય માટે શક્ય નથા. સવિશેષ વ્યક્તિની સ્વતંત્રતા તેની વ્યક્તિપરક પ્રવૃત્તિએ તેના આદર્શિને સંપૂર્ણ પણે વિકસાવવા રાજ્ય માટે શક્ય નથી. રાજ્ય એ માનવપ્રગતિ માટે વિદ્નરૂપ ખને એ સંભવિત છે. રામન સામ્રાજ્યે વ્યક્તિને આ રીતે પોતાના વિશાળ સામ્રાજ્યમાં સમાવી લેવા પ્રયાસ કર્યો હતો, પરંતુ તેમાં એ નિષ્ફળ ગયું હતું.

#### રાજ્ય અને સેન્દ્રિય એકમ:

સમાજના સંદર્ભમાં શ્રી અરિવંદ સેન્દ્રિય એકમની ઉપમાના ઉપયોગ કરે છે. રાજ્ય જેટલ રચના હોવાને લીધે રાજ્યને એ સેન્દ્રિય એકમ તરી કે લેખતા નથી. રાજ્ય એ સ્વતંત્ર, સંવાદિત અને છુદ્ધિલક્ષી કાર્યને તેમજ વ્યક્તિને યોગ્ય ન્યાય આપી શકે એમ નથી. રાજ્ય એ યંત્ર છે. તેથી કોઇ યુક્તિ, પરિવર્ત નશીલતા કે અંતઃસ્ફ્રુરણાથીતે કામ કરી શકે એમ નથી તેનું જવલંત ઉદાહરણ એ શિક્ષણ છે. રાજ્ય શિક્ષણ આપવા માટે ઉપયુક્ત નથી. શ્રી અરવિંદ એમ માને છે કે રાજ્ય દ્વારા શિક્ષણના પ્રવાધ ન યુવા જોઈએ. શિક્ષણના અર્થ યોગ્ય વ્યક્તિત્વને વિકસાવવું, તેની શક્તિ અને તેની છુદ્દિને કેળવણી આપવી. પરંતુ રાજ્ય કોઈ ચાહ્કસ સિદ્ધાંતને વરેલું હોવાથી એ પાતાના સિદ્ધાંતનું જ દ્યાન લોકોને આપશે. રાજ્ય અન્ય સિદ્ધાંત પર કાપ મુકશે. રાજ્ય એ પ્રચારનું માધ્યમ છે. તેથી તેને જે અનુકૃળ હોય છે તેની તે છૂટ આપે છે અને જે અનુકૃળ નથી તેના પર તે નિયંત્રણ મુકે છે,

કેટલાક ફાસીસ્ટ દેશામાં રાજકીય સંપ્રદાયો અને શાસનકર્તાઓના સિદ્ધાંતાનું લાકોને શિક્ષણ આપવામાં આવે છે. સમમ્ર રાજ્યમાં આવા સિદ્ધાંતાની ભાલખાલા હોય છે. તેના અમુક પ્રવકતાએ 'રાજ્યનું વિજ્ઞાન ' 'રાજ્યના તત્ત્વજ્ઞાન ' વિશે પણ ચાક્કસ રીતે વિચારતા હોય છે. આને તેએ રાષ્ટ્રવાદ કહે છે. આમ રાજ્ય એક ય'ત્ર બની જાય છે. બૌદ્ધિક અરાજકતાવાદ

૯ શ્રી અરવિંદ: આઈડીઅલ ઑફ હ્યુમન યુનિટી વા. ૯, શ્રી અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એજ્યુકેશન ક્લેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પોંદિચેરી, ૧૯૬૨, પા ૩૯૦-૩૯૧.

૧૫૮ હરસિંદ્ર જેવી

(Anarchism), અધ્યાતમવાદ અને વ્યક્તિની આત્મલક્ષિતા આવા વલખુના વિરાધ કરે છે. રાજ્ય એ સ્વયં સાધ્ય નથી. લોકોના વિકાસ માટે શક્ય તેટલા તેના આછા ઉપયાગ કરવા જોઈએ. રાજ્ય વિશેના શ્રી અરવિંદના આવા ખ્યાલમાંથી તેની કેટલાક મર્યાદાએ ઉત્પન્ન થાય છે. શ્રી અરવિંદ એમ વિચારે છે કે રાજ્યનું કાર્ય વિદેનાને દૂર કરવાનું, અન્યાયને ફેલાવે એવા કારણાને દાબી દેવાનું છે. પરંતુ મનુષ્યને જે સ્વતંત્ર બનાવે એમાં દખલગીરી કરવી કે હાનિ પહોંચાડવી એ તેનું કાર્ય નથા. તેથી રાષ્ટ્રીય શિક્ષણ, રાષ્ટ્રીય ધર્મ કે રાષ્ટ્રીય સંસ્કૃતિ સ્થાપવા એ દેશમાં સંભવિત છે. પરંતુ 'રાજ્યનું શિક્ષણ 'કે 'રાજ્યના ધર્મ 'એ હાસ્યાસ્પદ બાબત છે. હરબર્ટ સ્પેન્સર પણ એવું માને છે કે રાજ્ય દ્વારા શિક્ષણ કે રાજ્યનું દેવળ સ્થાપવું એ યાગ્ય નથી. આમ છતાં શ્રી અરવિંદ વ્યક્તિપરક અર્થશાસ્ત્રી નથી. જ્યારે શ્રી અરવિંદ અન્યાયને દૂર કરવા વિશે કહે છે અને વ્યક્તિના આત્મવિકાસ માટે હિમાયત કરે છે લારે એ વિધાયક સ્વતંત્રતા વિશે પ્રતિપાદન કરતા હોય એવું જણાય છે. એ સમાજવાદના સિદ્ધાંત સ્થાપિત કરવા રજૂઆત કરતા હોય એમ લાગે છે.

આમ છતાં રાજ્યનું ધ્યેય કોઇ આર્થિક તત્ત્વનાનેના સિલ્હાંતને પ્રતિપાદિત કરવાનું નથી. જેમ એરિસ્ટોટલ સદ્દ્યુલુની પ્રાકાષ્ઠા રાજ્યમાં અંકિત થાય એ માટે પ્રયાસ કરે છે તેમ શ્રો અરવિંદ મનુષ્યની આધ્યાત્મિકતા પાંગરે અને મનુષ્ય સર્જનશીલ થાય એની હિમાયત કરે છે. શ્રી અરવિંદ રાજ્ય વિશે જે સિલ્હાંત આપ્યા છે એ જર્મનીના આદર્શવાદ (IDEALISM) સાથે સામ્ય ધરાવે છે. યંત્રવાદના વિરોધ, આધ્યાત્મિક હાર્દના આવકાર, સામૃહિક તત્ત્વ તેમજ માનવ ષ્ઠાંતહાસમાં આત્મતત્ત્વની સામેલગીરીના વિચારનું મહત્વ એ મુદ્દાઓ બન્નેનાં સિલ્હાંતમાં સમાન છે. અલબત્ત એ બે વચ્ચે મહત્ત્વના બેદ પણ રહ્યા છે.

હેંગલના આદર્શવાદમાં વ્યક્તિને તાર્કિક કે સંકલ્પપરક સ્વતત્ત્વ તરીકે લેખવામાં આવી ે તેમાં વ્યક્તિ દિવ્ય છે કે પારગામી છે તેના ઉલ્લેખ નથી. આ ઉપરાંત હેંગલના મતાનસાર વ્યક્તિની નીતિમત્તા એ જ તેની આંતરિક પરાકાષ્ટ્રા છે અને તેની પરમ સ્વતંત્રતા છે એમ માનવામાં આવ્યું છે. પરંતુ શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર વ્યક્તિની આધ્યાત્મિક્રતા એ નૈતિક પુરુષાર્થથી ભિન્ન છે, અને એ સામાજિક સંસ્થાથી પર રહી છે. ફિશ્ત અને હૈંગલ દ્વારા રાજ્યને દેવના દરજ્જો આપવામાં આવ્યા છે ત્યારે શ્રી અરવિંદ રાજ્યને યંત્ર તરીકે લેખે છે. ટાગાર પણ રાષ્ટ્રના ખ્યાલથી વિરુદ્ધ છે અને લાકો ( People )ની તરફેણ કરે છે. હેંગલ રાષ્ટ્ર-રાજ્યને સમાન લેખે છે અને દેવતત્ત્વના યુણ તેને વિધેયિત કરે છે. આ ઉપરાંત હેગલ એમ માને છે કે ગષ્ટ અતે રાજ્ય એ રાજ્કીય એકમની પરાકાષ્ઠા છે અને એ જગત આત્માની પ્રગતિને ઉચ્ચ સ્વરૂપની લેખે છે. આ ઉપરાંત તર્કના (Reason) સ્વરૂપ વિશે બન્ને ચિંતકો વચ્ચે મહત્વના બેઠ રહ્યો છે. શ્રી અરવિ'દ માને છે કે રાજ્ય એ આવેગના સ્તરમાંથી તાર્કિક સ્તર વચ્ચેના સંક્રાન્તિ કાળને પ્રાંતિક સ્વરૂપ છે. અહીં તકુના અર્થ સ્વલક્ષી, વિશ્લેષણાત્મક અને અવયવલક્ષો વિચાર છે. અહીં સર્વદેશી કે પારગામી તર્કના ઉલ્લેખ નથી. ત્યારે હેંગલના ચિંતનમાં રાજ્ય એ તકું નું બધારણલક્ષી સ્વરૂપ છે. અને તે મૃતિ મત વિચાર હોય એમ લેખવામાં આવ્યું છે. હેંગલના ચિ'તનમાં સર્વ દેશી ચિત્તની સભાનતાને વિશેષ મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે. આમ हिंगसना भतानसार राज्य के सर्व देशी यित्तनी हत्यत्ति छे. राज्य के व्यक्तिनी स्वतंत्रताने वेश

## भतुष्य अने राजय-संभाध अंगे श्री अदिंह

946

આપતું હોય એમ હેંગલ વિચાર છે. પરંતુ શ્રી અરવિંદ રાજ્યને સાધન તરીકે લેખે છે. એના મતાનુસાર રાજ્ય કદી સાધ્ય બની શકે નહિ.

આ ઉપરાંત એક સફેડિના આદર્શ વાદીઓથી શ્રી અર વિદના રાજ્યના ખ્યાલ જુદા પડે છે. ટી. એચ. શ્રીનના (૧૮૩૬–૧૮૮૨) મતાનુસાર રાજ્ય એ વ્યક્તિઓના સમૂહ તરીકે આકાર ધારણ કરે છે. આ વ્યક્તિઓને પાતાના અધિકાર હોય અને તે માટે નિશ્ચિત સંસ્થાઓ હોય એમ વિચારવામાં આવે છે. પ્રજ્ઞજતાની નિષ્ઠા અને હક્ક તેમજ અધિકારામાં સામાન્ય કલ્યાણના ખ્યાલ કેટલે અરા રહ્યો છે તેના પર તે આધારિત છે. શ્રીન કહે છે કે " બળ નહિ પરંતુ સંકલ્પ એ રાજ્યના આધાર છે." શ્રી અરવિંદ રાજ્ય અને નિરપેક્ષ હક્ક કે અધિકાર વચ્ચે તાદાતમ્ય છે એમ વિચારતા નથી. ખનાર્ડ બાસાંકવેટ (૧૮૪૮–૧૯૨૩) જેમણે હૈંગલ પછી નિરપેક્ષ આદર્શ વાદ અંગે વિચાર્યું એ રાજ્યને નૈતિક અને સામાજિક દિષ્ટિએ વરિષ્ઠ માને છે. પરંતુ શ્રી અરાવંદ રાજકીય તત્ત્વ અને બિન–રાજકીય તત્ત્વ વચ્ચે મહત્વના ભેદ દર્શાવે છે અને કહે છે કે સામાજિક મૂલ્ય એ રાજ્ય જેવી રાજકીય સંસ્થા પર આધાર રાખતું નથી. અલબત્ત શ્રો અરવિંદ એમ માને છે કે કલા, ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાન એ સામાજિક મૂલ્યના વિસ્તૃતીકરણ અને વિકાસમાં મહત્વનો ભાગ ભજવે છે. આંતરિક સભાનતા અને ચેતના એ ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાન દારા પરમ કક્ષાએ પહોંચે છે.

શ્રી અરવિદના મતાનુસાર અતિમનસની ચેતના ધર્મથી પણ પર જાય છે અને સમન્વયા-ત્મક આધ્યાત્મિક ચેતના સાથે એ એકરૂપતા સાધે છે. પશ્ચિમના આદર્શવાદી ચિતકોથા જુદુ શ્રી અરવિંદનું દૃષ્ટિર્ખિંદુ વધુ વ્યાવહારિક અને વ્યાક્તની ચેતનાને યોગની પદ્ધતિ દ્વારા પરિવર્ત નશીલ કરનાર છે. આધ્યાત્મિક આદર્શવાદ દ્વારા શ્રી અરવિંદ સમાજમાં પરિવર્તન લાવવા ઇચ્છે છે ત્યારે હેંગલ નૈતિક સુધારણા દ્વારા સામાજિક અને રાજકીય સંસ્થાઓમાં સુધારે આ લાવવાની હિમાયત કરે છે. આ મૂળભૂત તફાવતને લીધે જ મેન આદર્શવાદીઓ રાજ્યને વ્યક્તિના અધિકારાના ઉગમ તરીકે વિચારે છે. શ્રી અરવિંદ એમ માને છે કે વ્યક્તિગત અધિકારા રાજ્યના સ્વરૂપમાંથી નિષ્પન્ન થતા નથી. પરંત્ર તેના ઉગમ મના-વૈજ્ઞાનિક છે. મનુષ્યના સ્વભાવ અને સ્વર્ધોર્મને અનુસરીને તેની પરિસ્થિત અને સમાજલક્ષી બ'ધારણમાં એ ઉગમ રહ્યો છે. પાશ્રત્ય આદરા વાદી ચિ'તનમાં સામાન્ય સ'ક્રલ્પ (General will) પર વિશેષ ભાર મુકવામાં આવ્યા હતા. રાજ્ય આવા સામાન્ય સંકલ્પનું મૃર્તિમંત સ્વરૂપ છે એમ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું હતું. શ્રી અરવિ દ પાતાના રાજકીય ચિંતનમાં આવા કોઇ સામાન્ય સંકલ્પ વિચારતા નથી. અલખત્ત, એ સમૂહના મન વિશે વિચારે છે પરંત્ર મેકડગલ (૧૮૭૧-૧૯૩૮) અને ડરખાઇમની જેમ કોઈ સમાજને મન છે એવું એ વિચારતા નથી. સમહ એ વ્યક્તિના મનના સમૂહ છે એમ ડરખાઇમ વિચાર છે. પરંતુ શ્રી અરવિંદ સમૃહને આધ્યાતિમક सत्त्वन स्वइप आपे छे त्यारे राज्यने के यांत्रिक साधन तरीके वियारे छे.

## રાજ્યન (વસીનીકરણ (Anarchism):

પાશ્ચાસ રાજકીય આદર્શવાદ અને શ્રી અરવિદના રાજકીય દષ્ટિબિંદુ વચ્ચે મુખ્ય ભેઠ એ છે કે શ્રી અરવિદના ચિંતનમાં રાજ્યના વિલીનીકરણુના મુદ્દો વર્ચ સ્વ ધરાવે છે. હેગલ, શ્રોન અને બાસાંકવેટ પાતાના રાજકીય ચિતનમાં રાજ્યના વિલનીકરણુને મહત્વ આપતા નથી ૧૬૦ હરસિંદ્ધ નેષા

ત્યારે શ્રી અરવિંદ આષ્યાત્મિક સ્વરૂપે રાજ્યના વિલીનીકરણને પ્યેય તરીકે રજૂ કરે છે. આધુનિક 'રાજ્યના વિલીનીકરણ 'ના સિદ્ધાંતમાં મહત્વના મુદ્દો એ ન્યાય અને નેતિક સ્વતંત્રતા ઉપરના લારે છે. રાજ્યનું વિલીનીકરણ એ યાંત્રિકતા, વધુ પડતી ચુસ્તતા અને આધુનિક રાજ્યમાં 'આધિપસ્ત્રવાદ ' (Authoritarianism)ના વિરોધ કરે છે. રાજ્યનું વિલીનીકરણ સ્વૈસ્છિક અને આપોઆપ સહકાર પર ભાર મૃષ્ઠ છે. શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર આદર્શલક્ષી કે તાન્વિક રાજ્યનું વિલીનીકરણ એ જૂના વ્યક્તિવાદના આદર્શતક નો સિદ્ધાંત છે. ૧૦

રાજ્યના વિલીનીકરણના સિદ્ધાંત રાજ્યને શાષણખારીના સાધન તરીકે સમજે છે. ળાળતને કાર્લ માકર્સના (૧૮૧૮-૧૮૮૩) સિદ્ધાંતમાં અવિશેષ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યો છે. રાજ્ય એ પ્રજાજનાનું શાયણ કરે છે અને રાજ્યના અન્ય માણસા મકભાવે તેની નોંધ લે છે. રાજ્યનું વિલીનીકરણ એમ માને છે કે માનવસ્વભાવ મુળભૂત રીતે સારા છે. પરંતુ રાજ્ય અને તેની સંસ્થાઓ સાથેના પરસ્પર સંપર્કથી લાલચુ બને છે. અને પ્રજા પાસે જબરદસ્તીથી કામ કરાવે ં. એ નૈતિક અને રાજકાય રીતે ક્રાંતિની તરફેણ કરે છે. એાગણીસમી સદી દરમ્યાન હુરાપમાં અમુક મહત્ત્વના ચિતકો હતા જે રાજ્યના વિલીકરણના સિદ્ધાંતની તરફેણ કરતા હતા. મેકસ ટરનર (Turner) રાજ્યની જગ્યાએ અહમ્વાદીઓના મંડળને નિયુક્ત કરલાની તરફેલુ કરતા હતા. એમના મતાનુસાર સમાજ એ તર ગલક્ષી એકમ છે ત્યારે વ્યક્તિ એ અત્યંત મહત્ત્વનું વ્યક્તિત્વયુક્ત એકમ છે. ટરનર વ્યક્તિલક્ષી વિલીનીકરણવાદી હતો. ત્યારે નીકાયેલ બાકનીન સમહલક્ષી વિલીનીકરણવાદી હતા. તેણે આ ચળવળમાં આતંકવાદનું તત્ત્વ દાખલ કર્યું. લ્યુડવીગ કયૂરળાક (૧૮૦૪-૧૮૭૨) તેમ જ માકસે એમ વિચાર્ય કે ઈશ્વર અને ધર્મ અસામાજિક તત્ત્વા છે. પીટરક્રોપાટકીન એમ માનતા હતા કે સમાજ એ સમહ (Communes)ના બન્યા છે. કાલ માકર્સના સિદ્ધાંત એવી રજૂઆત કરે છે કે જ્યારે વર્ગનું શાયના સમાપ્ત થાય છે અને શ્રમજીવીએ! રાજ્યની ધુરા હાથમાં લે છે ત્યારે વિગ્રહ અદશ્ય થાય છે. અને રાજ્યની આવશ્યકતા રહેતી નથી. - તેનું (વેલીનીકરણ થાય છે. - એ આપોઆપ અને સ્વે(સ્ક્રક વિલીનીકરણ થાય છે: લિયા ટાલ્સટાય એ મહાન વિલીનીકરણવાદી હતા. તેમણે ધાર્મિક દબ્રિએ રાજ્યના વિલીનીકરણને વિચાર્યું હતું. લાેકમાન્ય તિલકે ૧૯૦૮માં 'કેસરી 'માં તેમ જ પાતાના બચાવનામામાં રશિયાના વિલીનીકરણવાદીઓના ઉલ્લેખ કર્યો હતા.

## પ્રાણલક્ષી (Vitalistic) વિલીનીકરણવાદ:

શ્રી અરવિંદ વિલીનીકરણવાદના ત્રણ વિચારસ્વરૂપા વચ્ચે ભેદ દર્શાવે છે. પ્રાણલક્ષી, બાહિક કે ચિંતનાત્મક અને આપ્યાત્મિક વિલીનીકરણના સિદ્ધાંત પ્રાણલક્ષી વિલીનીકરણ એ ' જીવા અને જીવવા દા ' એ સિદ્ધાંતમાં માને છે. એ કોઈપણ પ્રકારના ઔપચારિક સિદ્ધાંત કે સંગઠનના વિરાધ કરે છે. શ્રી અરવિંદ આ પ્રકારના વિલીનીકરણને આવકારતા નથી. પ્રાણલક્ષી વિલીનીકરણને સિદ્ધાંત વ્યક્તિના અહમને મહત્વ આપે છે અને નૈતિક ઋષ્યુ—સ્વીકારના વિરાધ કરે છે. એ એમ કહે છે કે પ્રત્યેક મનુષ્યને જીવવાના અધિકાર છે. બીજાને મારીને કે

૧૦ શ્રા અરવિંદ: હ્યુમન સાઈકલ વા. ૯, શ્રા અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એન્ટ્યુકેશન કલેક્શન, શ્રા અરવિંદ આશ્રમ, પોંદ્રિચેરી, ૧૯૬૨, પાઃ ૬૨+૬૩.

#### મતુષ્ય અને રાજ્ય-સંખંધ અંગે શ્રી અરવિંદ

254

દળાવીને એ સત્તા મેળવી શકે છે અને ળાહ્ય જગતને પોતાની જરૂરિયાતાના નિમ્નવર્તી સાધન તરીકે જાળવી શકે છે. મનુષ્યની ઉત્ક્રાંતિમાં સામાજિક નિયંત્રણ અને સંગઠ્ઠન દ્વારા જે મહાન સેવા કરવામાં આવી છે તેની તાંધ શ્રી અરવિંદ લીધી છે. મનુષ્યના જે નિમ્નતાકિંક અને સામાજિક રીતે તેની હિ સક વૃત્તિએ તેમજ તેના આવેગા રહ્યા છે તેના પર સ્વૈચ્છિક રીતે અ કુશ રાખવા મુશ્કેલ છે. તેના પર કોઈ ળાહ્ય ધારાકીય વ્યવસ્થા દ્વારા નિયંત્રણ લાવી શકાય છે. સમાજના પ્રારંભિક તળક્કાએમાં કોઈ કરજિયાત અ કુશાનું આધિપત્ય જરૂરી છે. આધિપત્યના ખ્યાલને દૂર કરવા પ્રાણલક્ષી કે હિ સક વિચારધારા પ્રયોજિત કરવામાં આવી છે

શ્રી અરવિંદ એમ માતે છે કે આ પ્રાણલક્ષી સ્તરને અને બાલા નિયંત્રણને દૂર કરવું અને તેનાથી આગળ જવું આવશ્યક છે. અધ્યાત્મવાદી વિચારક તરીકે એ માતે છે કે બાલા ધાગકીય અને યાંત્રિકત્વની જગ્યાએ ત્રક્ષણ સ્વીકારના અંતલ ક્ષી નિયમ અને સ્વ-નિર્મિત સંહિતો સ્થાપિત કરવી જરૂરી છે. 'માનવવિકાસચક્ર'માં શ્રી અરવિંદ કહે છે કે '' સામાજિક રાજ્યની પૂર્ણતા એવી છે કે જેમાં સરકારી દબાબુ એકદમ નાણુદ થાય અને મુક્ત કણુલાત તેમ જ સહકાર દ્વારા પોતાના ભાઈલાંડુ સાથે મનુષ્ય રહી શકે તેનું સ્થાપન થાય. ધવ

## બીલિક કે તાત્ત્વિક વિલીનીકરણ:

શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર બોહિક વિદ્યાનીકરણનાં મેં મેનોવૈદ્યાનિક આધારા છે. પ્રથમ, જે માનવિચત્ત પોતાના માટે સ્વતંત્રતાની માગણી કરે છે એ અન્ય માગુસોને પણ સરખી જ સ્વતંત્રતા આપવા માટે પ્રેરાય છે. બીજું, મનુષ્યમાં અન્ય મનુષ્ય માટે નેસિર્ગંક સહાનુભૃતિ રહી છે અને સ્વતંત્રતા, સમાનતા તેમજ દુરત જ સહકારને આધારે સામાજિક અને રાજકીય વ્યવસ્થા રચવા માટે એ તૈયાર છે. પ્રાણુલક્ષી કે હિંસક વિદ્યાનીકરણ કરતાં મનુષ્યના સ્વભાવમાં બીહિક કે તાત્ત્વક વિદ્યાનીકરણ રહ્યું છે. એના અહીં સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. શ્રી અરવિંદ કહે છે કે 'બોહિક વિદ્યાનિકરણના વિચાર તેનું ધ્યેય અને સૂત્ર, તેની તાર્કિક પરાકાકાએ તેને લઇ જાય છે, અને મનુષ્યના સ્વભાવમાં જે દ્વારાત્વ રહ્યું છે તેના યથાર્થ સત્યને એ સ્થાપે છે. સામાજિક સિદ્ધાંતના કેટલાક અતિશયો ક્તિભર્યા પ્રયોગો થયા છે તેના તે વિરાધ કરે છે. મનુષ્ય દ્વારા મનુષ્ય ઉપરત્તી સરકાર કોઈ કરજિયાત કાયદા લાદે તેને તે અનિષ્ઠ, અત્યાચાર, શુભના સિદ્ધાંતની વિકૃતી અને માનવજતિની પૂર્ણતાને કચડી નાખે એવી શક્તિ તરીક લેખે છે. ધર

તેમાં રહેલા સામાજિક સિદ્ધાંત અયાગ્ય છે. તેને માનવર્ણાદ પડકારે છે. નેસર્ગિક સ્તર પરથી મનુષ્યની પડતી થાય છે. પરંતુ શ્રી અર્રાવ દ એમ માતે છે કે ભૌતિક વિલીનીકરહ્યુંનો સિદ્ધાંત પહ્યુ મનુષ્યની સમસ્યાનું નિરાકરહ્યું લાવી શકે એમ નથી કારહ્યું કે આ સિદ્ધાંતના આધાર તકે છે. અને તર્ક એ મધ્યમ કક્ષાનું સાધન છે. પ્રકૃતિની ઉત્ક્રાંતિની એ જયામાં જેથી શક્તિ નથી. મનુષ્યના આતમા એ તર્કથી પર છે. તેથી આત્મતત્ત્વ દ્વારા આ વિલીનીકરહ્યું બાદ

<sup>11 842</sup> મુજબ, પા. 245-246.

૧૨ ઉપર મુજબ, પા. ર૬૬.

સ્વા ૮

૧૬૨ હરસિંદ્ર **તે**ષા

સમાજનું નિય'ત્રણુ થવું જોઈએ. આમ બૌદ્ધિક વિલીનીકરણ પછી આધ્યાત્મિક ક અધ્યાત્મલક્ષી વિલીનીકરણુના સિદ્ધાંત સ્થાપિત થવા જરૂરી છે. પ્રાચીન સત્યયુગના અર્થ પણ આધ્યાત્મિક દાષ્ટ્રએ મુક્ત વિલીનીકરણ છે એમ શ્રી અરવિદ પ્રતિપાદન કરે છે. <sup>૧૩</sup>

# આધ્યાત્મિક વિ**લી**નીકરણના સિદ્ધાંત :

શ્રી અરવિંદ વિલીનીકરણના પ્રાણુલક્ષા હિ'સક સ્વરૂપની ચાક્કસપણે વિરુદ્ધ છે. એ તેના બીજા સ્વરૂપ કે વિલીનીકરણની તોત્તિક વિચારધારા પ્રત્યે વિશેષ સહાનું દૂર્તિ વ્યક્ત કરે છે. પરંતુ એ તા ત્વિક કે બોહિક દેવલીનીકરણ દ્વારા એક આપ્યાત્મક સમાજ સર્જા તો હોય જેમાં માનવ આદર્શોને મૂર્તિમંત કરવામાં આવતા હોય તો એવા સમાજને શ્રી અરવિંદ આવકારશે. માનવ અસ્તિત્વને માર્ગ દર્શન આપવા આંતરિક નિયંત્રણ અને આપ્યાત્મક ઉગમા રચવાની એ હિમાયત કરે છે. જો કે શ્રી અરવિંદ આપ્યાત્મક વિલીનીકરણની તરફેણમાં છે છતાં એ આપ્યાત્મક વિલીનીકરણવાદીઓના આત્ય તિક મંતવ્યા સાથે સંમત થશે નહીં. એ કહે છે કે '' વર્ત માન સમયમાં તેની જે અભિવ્યક્તિ છે તેમાં ઘણું અતિશયો કિતલર્યું અને અપૂર્ણ છે; તેના પ્રવકતાએ પ્રાણુલક્ષી જીવનના અસંભવિત એવા આત્મા-વિલીનીકરણના ઉપદેશ આપે છે અને તેમના વિરક્તવાદ પ્રાણુતત્વના શુદ્ધિકરણ તેમ જ રૂપાંતરને બદલે તેમનું દમન અને તેને મારી નાખવાની હિમાયત કરે છે. જીવન સ્વય કચડાઈ ગયેલું કે સુકાઈ ગયેલું જણાય છે અને કડક સુસ્તતા દ્વારા તેના મૃળિયાં સુકાઈ ગયેલા જણાય છે. કાંતિના આશયથી દારાઈને તેના આગેવાના સંસ્કૃતિને નિષ્ફળતા તરીંક ઉતારી પાડે છે, પરંતુ તેમાં તેએ સંસ્કૃતિના મૂલ્યવાન લાભો અને ગુણાને હાંકી કાઢે છે. 'મ

ગઇ સદી દરમ્યાન રશિયાના વિચારક લિયો ટાલ્સટાય રાજ્યને અહંકાર તથા ખળની ઉત્પત્તિ તરીક વિચારતા હતા. તેથી ખાઈખલના ધ્યેયથી એ વિરુદ્ધ જતું હોય એમ જણાતું હતું. શારીરિક ખળ અને સામ્યવાદના અત્યાચારને ખાદ કરીને ટાલ્સટાય વિલીનીકરણના મુખ્ય વિચારોને સ્વીકારતા હતા. પ્રાર લિક પ્રિસ્તી ધર્મના નૈતિક ધ્યેયને તેઓ સ્વીકારતા હતા. તેથી પછીના સંગાકૃત દેવળના એ વિરોધ કરતા હતા. આધુનિક સંસ્કૃતિ, વેપાર, વાણિજય, આર્થિક લેવડદેવડ અને નૈસર્ગિક વિજ્ઞાન પર આધારિત છે. તેથી તેના તેઓ વિરોધ કરતા હતા. રાજ્ય સાથે અને તેના વહીવટી યંત્ર સાથે અસહકારની વષ્ટીલાત કરતા હતા અને લોકોને કર ન ભરવાનું શિપ્પવતા હતા જ્યારે શ્રી અરવિંદ 'સવિનય કાનુનભંગ '(Resistanco)નો ચળવળના સાંક્રયનેતા હતા અને અસહકાર આંદોલન સાથે સંકળાયેલા હતા તે સમય સાથે ટાલ્સટાયના ખ્યાલના કેટલાંક લક્ષણો સામ્ય ધરાવે છે. ટાલ્સટાય એમ વિચારતા હતા કે 'ગાસ્પેલ 'ના પ્રાચીન આદર્શને અનુસરવાથા માનવજાતિનું પુનસ્ત્થાન થશે. ટાલ્સટાયના વિચારમાં નૈતિક અને ધાર્મિક પુનર્જગૃતિ પર ભાર છે ત્યારે થી અરવિંદના ચિંતનમાં અજગૃત ચેતનતત્ત્વ અને માનવઆત્મનત્ત્વની વૈશ્વક શક્તિની શાધ પર ભાર મુકવામાં આવ્યો છે.

૧૩ શ્રી અરવિંદ: આઈડીઅલ ઍાક શુમન યુનિટી વેા. ૯, શ્રી અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એજ્યુકેશન ક્લેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પોલિંગેરી, ૧૯૬૨, ૯૮૪–૩૮૫.

૧૪ શ્રી અરવિંદ: શુમન સાઈકલ વા. ૯, શ્રી અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર ઑફ એન્યુકેશન ક્લેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પાંદિચેરી, ૧૯૬૨, પા. ૨૭૩–૨૭૪.

## મતુષ્ય અને રાજ્ય-સંખંધ અંગે શ્રી અરવિંક

8 2 1

મહાતમા ગાંધી પણ રાજ્યને તેના હિ'સક આશ્રયને લીધે આતમા વિનાનું ય'ત્ર લેખે છે તેમના મતાનુસાર લાેકોનું સ્વરાજ કે સાચી લાેકશાહી અસત્ય અને હિ સક સાધના દારા કદી પ્રાપ્ત થઇ શકે નહીં. રાજ્યના અર્થ બળની એકાગ્રતા છે. ગાંધીજ એમ માને છે કે વ્યક્તિની સ્વત ત્રતા શુદ્ધ ઓહ સાના શાસન હેઠળ જ પ્રાપ્ત થઈ શકે. " રામરાજ્યમાં દરેક વ્યક્તિ પાતાના ચાલક છે. એ પોતાના પર રાજ્ય કરે છે અને પોતાના પડાશીને કદી વિઘ્નકર્તા બનશે નહીં. આવા આદર્શ રાજ્યમાં કોઇ રાજકીય સત્તા હશે નહિ કારણ કે કોઈ રાજ્ય હશે નહીં. " ' પ પરંતુ ગાંધીજીના આદર્શ એ નિસર્ગની માકક સરળ ખિનકેળવાયેલ સ્થિતિને પ્રકાશિત કરવાના છે. ત્યારે શ્રી અરવિ'દ આધુનિક ઔદ્યોગિક સ'સ્કૃતિના ફાયદાઓને જતા કરતા નથી. ગાંધીજના ચિંતનમાં પાશ્ચાત્ય ઔદ્યાગિક અને યાંત્રિક સ'સ્કૃતિ પ્રત્યે વધુ વિરાધ છે, ત્યારે શ્રી અરવિ દના ચિંતનમાં એવું જોવા મળતું નથી. ગાંધીજીના ચિંતનમાં સત્ય અને 'અહિં સાના નૈતિક તત્ત્વા પર ભાર મુકવામાં આવ્યા છે. શ્રી અરવિ દ વ્યક્તિ અને સમાજના આધ્યાત્મિક રૂપાંતરને વધુ મહત્વનું લેખે છે. ગાંધીજી અને શ્રી અરવિંદ બંને એક બાબતમાં સંમત થાય છે કે આદર્શ રાજ્ય શાંતિયાહક હોવું જોઇએ. વિજ્ઞાનસ્ત્રરૂપ સમાજના (Gnostic society) ઉદ્દેભવમાં એક બાબત સ્પષ્ટ છે કે તેમાં યુદ્ધના પ્રાણલક્ષી અનિષ્ટને સંપૂર્ણ પણ દૂર કર્યું હશે. શ્રી અર વિ'દ માને છે કે વધુ ઉજ્જવળ ભવિષ્યની પ્રાથમિક શરત એ છે કે મનુષ્યના આત્મતત્ત્વની સુપ્ત શક્તિને પ્રગટ કરવી.

આદર્શ સમાજનું પ્રેરકળળ આધ્યાતિમક ભ્રાતુભાવની ભાવના છે. તેના અર્થ આંતરિક એકતાની ચરિતાર્થતા છે. એ પરિસ્થિતિમાં જ અહંકાર સંપૂર્ણ પણે દૂર થશે અને વ્યક્તિ તેમજ સમાજની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થશે. આવા આધ્યાત્મિક સમાજમાં શ્રી અરવિંદના મતાનુસાર આધ્યાત્મિક વિલીનીકરણ મૂર્તિમંત થશે. ખધા મનુષ્યો મુક્ત થશે અને પ્રત્યેક મનુષ્ય ઉપર્વ દિવ્ય નિયમના પાલનને પ્રગટ કરશે. શ્રી અરવિંદ એમ વિચારે છે કે આવા આધ્યાત્મિક આદર્શની પ્રાપ્ત કે આધ્યાત્મિક વિલીનીકરણ એ દૂરના આદર્શ છે એને મૂર્તિ મંત કરવા સહેલા નથા પરંતુ ચિંતનાત્મક વિલીનીકરણને ચરિતાર્થ કરવું એ એટલું દૂર નથી. વર્તમાન માનવ-જાતિની કટોકટી એ સ્વતંત્રતાને આદર્શ અને અત્યાચાર તેમ જ નિયંત્રણ વચ્ચેના ગજગ્રાહમાં ઘરાયલી છે સમાજવાદના સ્થાપનથી ચિંતનલક્ષી વિલીનીકરણને વેગ મળે એવું ખને તેમ છે. આમ છતાં ચિંતનાત્મક વિલીનીકરણને સ્થાપનું એ શ્રી અરવિંદનું ધ્યેય નથી. એ આધ્યાત્મિક વિલીનીકરણ અને આધ્યાત્મિક સમાજને મૂર્તિ મંત કરવાના હિમાયતી છે. શ્રી અરવિંદ ' માનવ વિકાસચક'માં કહે છે કે " આધ્યાત્મક સ્વરૂપ ખનેલા સમાજ તેની આધ્યાત્મક વ્યક્તિઓની માક્ક અહંકારમાં નહિ પરંતુ આત્મામાં સ્થિર હશે. તે એક સામુદાયિક અહંકાર રૂપે નહિ પરંતુ સામુદાયિક આતમારૂપે જીવન ગાળશે. અહમ પ્રધાન દિષ્ટમાંથી આ રીતે મુક્ત રહેવું એ આધ્યાત્મિક સમાજનું સૌથી પ્રથમ અને અસંત આગળ પડતું લક્ષણ હશે. ૧ લ

૧૫ ગાંધી છ: યંગ ઈન્ડીઆ: ૨, જુલાઈ ૧૯૩૧, ગ્રંથ 'મહાત્મા 'વા. ૧, ૧૮૬૯–૧૯૨૦, ડી. છ. તેંડ્રલકર, વિક્લભાઈ ઝવેરી, ૧૯૫૧, પા. ૩૨૨–૩૨૬.

૧૬ શ્રી અરવિંદ : હ્યુમત સાઈકલ વેા. ૯, શ્રી અરવિંદ ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટર આફ એજ્સુકેશન કલેક્શન, શ્રી અરવિંદ આશ્રમ, પાંદિચેરી, ૧૯૬૨, પા. ૨૭૭∽૨૭૮.

ું હરસિંહ નેષ

રશિયામાં થાડા સમય રાજકીય ચિંતન તરીકે વિલીનીકરણના પ્રભાવ આવી હતા. તે સિવાય આ ચિ'તને જગતમાં વિશેષ અસર કરી નથી. માનવજાતિના મુળણત સામાઃજક અનુસવધા તે વિરુદ્ધ રહ્યા છે. મનુષ્યની ઉત્ક્રાંતિ માટે નક્કો કરેલ માળખું, નિશ્ચિત સંગઠન અને નિયંત્ર**ુ જરૂરી છે. જો હિસક સાધના દારા વર્તમાન રાજ્યને** ઈરાદાથી દૂર કરવામાં આવે તા તે બીજા અભાચાર કરતા રાજ્યને જન્મ આપશે. હિંસક રાજ્યના રચનારાએ રાજ્યનું સ્થાપન કરશે અને પાતાની સત્તા જમાવશે. ગાંધીજ કહે છે કે હિંસા, દમન, જૂલ્મ અને નિયંત્રણ ફરી હિંસાને જન્મ આપશે. નિંકાલાસ બરદયેવ (૧૮૭૪–૧૯૪૯) માને છે કે પૂર્વ જગૃતિના જુસ્સાના ક્ષયથી રાજ્યનું વિક્ષીતીકરણ અને તેનું વૈચારિક પરિભળ ઉદ્દભવ પામ્યા છે. જે સમાજ અન્યનું શાષણ કરે છે એ તિરસ્કાર, વિરાધ અને દમનની લાગણીને જન્મ આપે છે. શ્રી અરવિંદ અને ખરદયેવ સ'સ્કૃતિ અને સ'સ્કારના જે લાભ છે તેને રાજ્યનું વિલીનીકરણ દૂષિત કરે એમ ઇચ્છતા सी प्रथम मानवस्त्रातुलाव सामाजिक स्वरूप तरीके स्थायां थवा कोईએ અને ત્યારणाद રાજ્યના વિલીનીકરણને મૃર્તિમ'ત કરવાના પ્રયાસ થવા જોઈએ. જ્યાં સુધી આ સાકાર થયું હોતું નથી અને કદાચ દમનયુક્ત યાંત્રિકતા સ્થાપિત કરવા પ્રયાસ થાય તા જગલના કાયદા કરીથી ઉપસ્થિત થાય છે. તેથા શ્રો અરવિંદ વિધાયક એવા નૈતિક તથા આધ્યાત્મિક ગુણાની ખીલવણી પર વિશેષ ભાર મુકે છે. વિલીનીકરભૂના આદર્શ અને સિદ્ધાંત અશક્ય જણાય પરંત્ર વિલીનીકરણના આદર્શમાં રાજ્યની કેન્દ્રિયતાના ખ્યાલને પડકારવામાં આવ્યો છે અને વિક્રેન્દ્રી-કરણના વિચારને અનુમાદન આપવામાં આવ્યું છે.

અલબત્ત શ્રી અરવિંદ રાજ્યની બાબતમાં વિલીનીકરણના ખ્યાલને વધુ મહત્ત્વ આપતા નથી પરંતુ માનવજીવન આધ્યાત્મિક થવું જોઈએ તેના પર વધુ ભાર મૂકયો છે. વર્તમાન યંત્રવાદ સામાજિક, રાજકીય અને ઔદ્યોગિક અનિષ્ઠ વિરુદ્ધ શ્રી અરવિંદ અસહકાર કે ક્રાંતિની તરફેણ કરતાં નથી. પરંતુ સામુદાયિક જીવનમાં આધ્યાત્મિક ઘટકને દાખલ કરીને સર્વાંગી રૂપાંતરિક કરણની એ સામ્કલ હિમાયત કરે છે. શ્રો અરવિંદના રાજકીય ચિંતનમાં મુખ્ય વિચાર એ ઓધ્યાત્મિક વિલીનીકરણ નથી પરંતુ વ્યક્તિલક્ષી અને સમૂહલક્ષી જીવનનું પરિવર્તન અને રૂપાંતારકરણ છે.

# જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ--એક વિચારવિમર્શ

સી. વી. રાવળ +

#### પ્રાસ્તાવિક :

'દર્શ'ન' શબ્દ સંસ્કૃત ધાતુ દશ્-' જોવું' પરથા બન્યો છે. સમગ્ર વિશ્વમાં જે સત્ય પડેલું છે તેને જોવાના અને જાલ્વાના પ્રયત્ન એટલે દર્શન. અંગ્રેજી ભાષામાં દર્શન માટે વપરાતા શબ્દ Philosophy મૂળ ત્રોક ભાષાના 'PHILO' અને 'SOPHIA' સાથે સંબંધ ધરાવે છે. જેના અર્થ થાય ' પ્રજ્ઞા માટેના પ્રેમ ' (LOVE FOR WISDOM). પરંતુ ભારતીય પરંપરામાં ફિલાસાફી એટલે કવળ પ્રજ્ઞા માટેના પ્રેમ નહીં પરંતુ જીવનદૃષ્ટ્ર A way of life—એવા વ્યાપક અર્થ ઘટાવવામાં આવે છે. ' દિશ્તા અર્થ જ દર્શન છે. જ્ઞાન–દર્શનમાં જે દર્શન છે તે આ દર્શન નથી, પણ વસ્તુનું જ્ઞાન થયા પછી તે વિશ્વની આપણી જે દૃષ્ટિ બંધાય છે તે દર્શન છે; અને તે ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનમાં નાના પ્રકારે જે વિવિધ દર્શના વર્ણવાયાં છે તે જ છે; એટલે કે તે તે વસ્તુ વિષેની સ્થિર થયેલી માન્યતાઓ દર્શનરૂપે પ્રસિદ્ધ થાય છે. આચાર્ય હરિભદ્રસૃરિના મતે એવાં ષડદર્શનો માંહેનું એક તે જૈન દર્શન. કોઇ પાસેથી કશુંક સાંભળીને માન્યતા બંધાય તે તો દર્શન છે જ, પણ વાસ્તવિક દર્શન તો ત્યારે કહેવાય જયારે તે તે માન્યતાને અનુસરીને સાક્ષાત્ અનુસવ થાય, અને એ જે અનુસવ છે તે જ ઋષિઓનું દર્શન છે. ઋષિઓના આવા અનુભવાના આધારે તે તે દર્શનની નિષ્પત્તિ થઇ છે. જેને આપણે ' ષડદર્શન ' તરી' છે એાળખીએ છીએ. આ છ થે દર્શનના પ્રણેતાઓને હરિભદ્રે સર્વજ્ઞ કહ્યા છે અને તેથા તે સૌ સમાનભાવે આદરણીય ઠરે છે.

પશ્ચિમની સંસ્કૃતિમાં ધર્મ યદ્ધદી અને ખ્રિસ્તી પર પરામાંથી આવેલો છે, જ્યારે એનુ દર્શન-એની ફિલસૂફ્રી પ્રાચીન શ્રીસમાંથી આવેલાં છે. આથી ત્યાં Religion અને Philosophy એક મીજાયા અલગ રહ્યાં છે. ત્યાં ફિલોસોફ્રીના એક શાસ્ત્રીય વિષય લેખે જ અભ્યાસ થાય છે. તેના આચાર સાથે કશા અનિવાર્ય સંખંધ નથી. ભારતીય પર પરામાં ધર્મ અને દર્શન એવા ભેદ અત્યારના અર્થમાં કરવા શક્ય નથી. ધર્મ અને દર્શન આપણે ત્યાં

<sup>&#</sup>x27; સ્વાધ્યાય', પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમા અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પુ. ૧૬૫-૧૭૮.

<sup>\*</sup> તા ૨૬ થી ૨૮ જન્યુઆરી ૧૯૯૬ દરમ્યાન શંખેશ્વર ખાતે યાજાયેલ ગુજરાત રાજ્ય યુનિ. અને કોલેજ સંસ્કૃત અધ્યાપક મંડળના ૨૧માં અધિવેશનમાં રજૂ થયેલ નિબંધ.

<sup>+</sup> २८, नेविक्ष रे डाइसीअ, सेटेलाइट राउ, अमहावाह-१५.

૧ આ છવન હસ્તપત જેવું છે. જેનું પ્રથમ અને છેલ્લું પાન ખાવાઈ ગયું છે. જે ક્રોઈ આ ખાવાયેલા પાનની રોાધ કરે છે તે દાર્શનિક છે અને એની **રોાધ એ દર્શન** છે.—સ્વામી રામતીર્થ (The Book of Life).

सी शे. शक्त

અિવિચ્છનન છે. આપણા 'વિચાર' આચાર માટે જ હતા અને થતા. 'ધર્મ' એ સંજ્ઞાતા અંગ્રેજી Religion કરતાં ઘણા જ વિશાળ અર્થ થાય છે અને તેમાં વ્યક્તિ અને સમાજના સમય આચરણના તથા તેને લગતા નીતિ—નિયમોના સમાવેશ થાય છે. આપણે ત્યાં શંકર, રામાનુજ અને આભનવગુપ્ત, નાગાજુંન, દિલ્ગનાંગ અને વસુભ'ધુ સિદ્ધસેન દિવાકર, ઉમાસ્વાતિ અને હરિભદ્રસૂરિ વગેરે જે વિચારતા હતા તે પ્રમાણે જ તા જીવતા હતા. તેમના આચાર–વિચાર વચ્ચે પૂરી એકવાકયતા હતી.

ભારતીય દશે તામાં જૈનદર્શન પાતાનું આગવું સ્થાન ધરાવે છે. જૈન સાહિત્ય વિશાળ છે. વસ્તુના સ્વરૂપના નિશ્ચય કરવાની તેની પહિત બીજાં દર્શનાથી જુદી તરી આવે છે. જૈન દર્શન અનેકાન્તવાદી દર્શન છે. બીજાં એકાન્તવાદી દર્શનાં 'જ' શબ્દના ઉપયાગ કરી, એકાંતિક શૈક્ષીથી વસ્તુનું નિરૂપણ કરે છે. જૈનમત 'સ્યાત' રૂપ છે. સ્યાદ્વાદ કે અનેકાન્તવાદ વિશ્વને જૈન દર્શનની એક મૌલિક ભેટ છે. જૈન ધર્મ એક અતિ પ્રાચીન ધર્મ છે. ઋષભદેવ, પાર્શ્વનાથ અને મહાવીર સ્વામી જેવી વિભૂતિઓએ આ પુષ્યભૂમિન્ની સાંસ્કૃતિક સમૃહિમાં વૃદ્ધિ કરી છે. જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતોને સ્કૃટ કરવા મહાન આચાર્યોએ મહાન પ્રત્યો નિર્માણ કર્યા છે, જેમાં તેઓએ મધ્યસ્થપણ તત્ત્વનિરૂપણ કરતાં પ્રજના કલ્યાણ તરફ મુખ્ય દૃષ્ટિ રાખી છે કોઇપણ દર્શનના સિદ્ધાંતોને તોડી પાડવાની સ'કૃચિત વૃત્તિ તેમના વિશાળ વાલ્મયમાં જણાતી નથી. બલેક અન્યોન્ય સિદ્ધાંતોનો સમન્વય કરવા તરફ તેમની ઉદાર દૃષ્ટિ જેવા મળે છે.

જૈનધર્મની કોઈ અસાધારણ વિશેષતા હોય તો મુખ્યત્વે તે અહિસા નથા, કે નથા તપ કે વૈરાગ્ય, પરંતુ તે તો છે તેના અનેકાન્તવાદ. સત્યને સમજવા માટે એકાંગી ન બનવું પણ સર્વાંગી દાષ્ટ્રએ સત્યને પામવા પ્રયત્ન કરવા એ જૈન દર્શનના મુખ્ય સિદ્ધાંત છે. તેના આ મોલિક સિદ્ધાંત વિષે જેટલું લખાય તેટલું એાછું છે. આ સંખધમાં આજ સુધીમાં પણ ઘણું લખાયું છે, વિશદ્ ચર્ચાઓ ચાલી છે, ખંડન-મંડન થયાં છે, અને આક્ષેપ અને પરિહારની ઝડીઓ વરસેલી છે. એ બધી બાબતાને ધ્યાનમાં રાખીને, પ્રાચીન, અર્વાચીન શ્રાંથોનું દાહન કરી લખાયેલા આ નિબધમાં તેની સર્વેાત્કૃષ્ટતા, વ્યાપકતા અને સમન્વયિતા સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે. સાથે સાથે તેના અનુમાદનમાં પ્રાચીન-અર્વાચીન અનેક પ્રમાણા-ઉદાહરણા સહિત સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા પણ જણાવ્યા છે.

## વિચારમાં અનેકાન્ત અને આચારમાં અહિસા :

'ધર્મ'ની વ્યાખ્યાએ ઘણી થઇ છે. 'જે જીવનશુદ્ધિ અને સમૃદ્ધિની સાધના ખતાવે તે ધર્મ'. આ વ્યાખ્યા ઉત્તમ જહ્યાય છે. દરેક ધર્મમાં આત્માહાર માટેની જે વિગતા છે તે મારફત જ માણસ પાતાની ઉન્નતિ સાધી શકે છે. આ સાધના બે રીતે થાય છે. પાતા પૂરતા વિચાર કરી આત્મશુદ્ધિથી આત્મવિજય કરવા અને અંતે મુક્ત થતું. આ પહેલી સાધના. બીજી દિશા એ છે કે તેમાં કેવળ વ્યક્તિના વિચાર ન કરતાં આખા સમાજના વિચાર કરવા. ગાંધીજીના

२ 'नामूलं लिख्यते किञ्चित्रानपेक्षितमुच्यते '- मल्लिनाथी प्रतिज्ञा

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ-એક વિચારવિમર્શ

159

મતે ' અન્તરાત્માએ પાલેલી નીતિ તે ધર્મ '-પ' સુખલાલજીના મતે પણ ધર્મ એટલે-' સત્યને જાણવાની તાલાવેલી અને વિવેકા સમભાવ-, અને એ બે વચ્ચે ઘડાતા જીવન વ્યવહાર. '

જૈન દર્શનની સર્વમાન્ય બે વિશેષતાએ છે. એક અનેકાન્ત અને બીજ અહિસા. સસ ખરી રીતે એક જ હોય છે. પણ મનુષ્યની દાષ્ટ્ર તેને એક રીતે મહણ કરી શકતી જ નથી. તેથી સત્યના દર્શન માટે મનુષ્યે પાતાની દિષ્ટિમર્યાદા વિકસાવવી જોઇએ અને તેમાં સત્યપ્રહણની સંભવિત બધી જ રીતાને સ્થાન આપવું જોઇએ. આ ઉદાત્ત અને વિશાળ ભાવનામાંથી અને-કાન્તની વિચારસરણીના જન્મ થયેલા છે. એ સરણી કાંઈ વાદવિવાદમાં જય મેળવવા માટે કે વિતંડાવાદની સાઠમારી ખેલવા માટે કે શબ્દછલની આંટી-ઘુંટીની રમત રમવા માટે નથી યોજાયેલી, પણ એ તા જીવનશાધનના એક ભાગ તરીકે વિવેકશક્તિને વિકસાવવા અને સસ દર્શ તની દિશામાં આગળ વધવા માટે યોજાયેલી છે. જેમ જેમ માણસની વિવેકશક્તિ વધે છે તેમ તેમ તેની દબ્રિમર્યાદા વધવાને લીધે તેને પાતાની અંદર રહેલી સંક્રચિતતાએ અને વાસનાએાનાં દળાણની સામે થવું પડે છે. જ્યાં સુધી માણસ તેમની સામે ન થાય ત્યાં સુધી તે પાતાના જીવનમાં અતેકાન્તના વિચારને વાસ્તવિક સ્થાન આપી જ શકતા નથી. તેથા અનેકાતના વિચારની રક્ષા યાને વૃદ્ધિના પ્રશ્નમાંથી જ અહિંસાના પ્રશ્ન આવે છે. જૈન અહિંસા ખરા આત્મિક વળની અપેક્ષા રાખે છે. આપ્વાત્મિક જય માટેના પ્રયત્ન એ જ મુખ્ય જૈન અહિંસા છે. અહિંસા એ માત્ર સ્થૂળ આચાર નથી, પણ તે શુદ્ધ વિચારના પરિપાક રૂપે અવતરેલા જીવન ઉત્કર્ષક આચાર છે. અનેકાન્તવાદ એટલે વિચારમાં પણ અહિંસા; કારણકે અનેકાન્તવાદ એટલે વિરાધી-પક્ષનાં મ'તવ્યોની આદરપૂર્વ'ક વિચારણા કરવી અને મિથ્લાભિમાનના ત્યાગ કરી, પોતાની બલ હ્યાય તે સધારવી તથા ઉદારતા અને વિવેક્છાહિયા ઉત્તમ તત્ત્વાના સમન્વય કરવાે.3

# એકાન્તવાદની સમસ્યાના ભગવાન મહાવીર દ્રારા ઉકેલ:

ભગવાન મહાવીરના સમયમાં પણ અનેક દાર્શ નિક મતા પ્રયક્તિ હતા. જેમ કે તતકાલીન (૧) કાળવાદ (૨) સ્વભાવવાદ (૩) કર્મવાદ (૪) પુરુષાર્થવાદ અને (૫) નિયતિવાદ; આ પાંચેય દર્શનામાં પરસ્પર સંઘર્ષ હતા, અને તેઓ એક્ખીજાનું ખંડન કરીને માત્ર પેતાના દારા કાર્ય સિદ્ધ થવાના દાવા કરતા. ભગવાન મહાવીરે આ વાદામાં જણાતા એકાંતવાદની સમસ્યાને ઉકેલી અને સંસારની સાથે તેના સમન્વયની વાત કરી, જે પૂર્ણ રીતે સસ પર આધાર રાખે છે. ઉપરના પાંચેય વાદા પાતપાતાના સ્થાને ખરાખર છે. સંસારમાં જે કાંઇ કાર્ય થાય છે એ આ પાંચેયના સમન્વયથી જ થાય છે. ઉદા. માળી ખાગમાં આંખાની ગાટલી વાવે છે. અહીં

कृत।पराघेऽपि जने कृपामन्थरतारयो: । ईषद् बाष्गाईयोभेंद्रं, श्रीवीरजिननेत्रयो: ।।

જે લાકાએ પાતાના પ્રત્યે અપકારા કર્યા છે, અપરાધા કર્યા છે, અનાદર અને અવહેલના કરી છે, એવા આત્માઓ પ્રત્યે પણ કરુણાનાં આંસુઓથી ભીનાં બનેલાં પ્રભુ મહાવીરનાં નેત્રો આપણું હ'મેશાં ફક્યાણ કરનારાં અની રહેા

s લગવાન શ્રી મહાવીરની સ્તુતિ કરતાં કલિકાલસર્વ જ્ઞા શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય કહે છે:

સી. વી. રાવળ

પાંચેય કારણાના સમન્વયથી જ ઝાડ થશે. આંબાની ગાટલીમાં આંબા પેદા કરવાના સ્વભાવ છે, પરંતુ વાવવાના કે વાવ્યા પછી રક્ષા કરવાના પુરુષાર્થ ન હોય તા શું થશે ! વાવવાના અને રક્ષણ કરવાના પુરુષાર્થ પણ કરી લીધા, પરંતુ નિશ્ચિત કાળના પરિપાક વિના આંબા એમને એમ રાતારાત થાડા તૈયાર થઈ જશે ! કાળની મર્યાદા પૂરી થતાં પણ કદી શુભ કર્મ અનુકૂળ હાય નહીં તો કળ (કેરી) બેસશે નહીં. કોઇવાર કિનારે આવેલી નાવ પણ ડૂખી જાય છે! હવે રહી નિયતિ. તે તો બહુય છે જ. આંબામાંથી કેરીનું થવું તે તો પ્રકૃતિના નિયમ છે, તેના કોણ ઇન્કાર કરી શકે ! બીજું ઉદાહરણ લઈએ : ભણવાવાળા વિદ્યાર્થીને માટે પણ પાંચેય વસ્તુ આવશ્યક છે. ભણવા માટે ચિત્તની એકાયતારૂપ સ્વભાવ હોય, સમયના યાગ પણ દેવામાં આવે, પુરુષાર્થ પણ કરવામાં આવે, અશુભ કર્મના ક્ષય અને શુભ કર્મના ઉદય પણ હોય અને પ્રકૃતિના નિયમ, નિયતિ અને ભવિતવ્યતાનું પણ ધ્યાન રાખવામાં આવે ત્યારે તે ભણીગણીને વિદ્વાન થઇ શકે છે.

ભગવાન મહાવીરની ચિંતન પ્રધાન તપસ્યાએ તેમને અનેકાન્ત દિષ્ટ સૂઝાડી, અને એમને સત્યની શાધના સંકલ્પ સફળ થયા. અનેકાન્તદિષ્ટનું વિરાધી વિચારકોએ (ભાદરાયણ, બૌદ્ધો વ. એ) જો કે ખંડન કર્યું, પરંતુ એનું અનિવાર્ય પરિણામ એ આવ્યું કે એક બાજુ અનેકાન્ત- દિષ્ટિના તક બહ્ક વિકાસ થયા. બીજી બાજુ એના પ્રભાવ વિરાધી વિચારકો પર પણ પડયા. છતાં એક વાદ રૂપે આજ પર્યત્ત અનેકાન્તદીષ્ટ જૈનોની જ લેખાય છે. છતાં એના પ્રભાવ ભારતના બધા ભાગાના સાહિત્ય પર પડેલા જોવા મળે છે.

જૈનદર્શન વસ્તુવાદી (Realistic) અને બહુતત્ત્વવાદી (Pluralistic) દર્શન છે અને તેનું સ્વરૂપ અધ્યાત્મવાદી (Spiritualistic) છે. જૈનદર્શનના વસ્તુવાદમાં બૌદ અને વેદાન્તની વચલી કક્ષા સ્વીકારવામાં આવી છે. મહાવીરના સમયમાં એક બાજુથી શાધ્યત્વાદની બોલબાલા હતી તો બીજી બાજુ ઉચ્છેદવાદ હતો. આ બન્ને વિરાધી મંતવ્યામાંથી માર્ગ કાઢવાના હતા. વેદાન્તીઓના મતે વસ્તુ પરમાર્થ સત્ત એટલે ત્રણે કાળમાં અબાધિત, નિર્વિકાર અને કૂટસ્થ નિત્ય છે અને આ દેખાતું વિશ્વ એ માત્ર વ્યાવહારિક સત્ત છે અને વસ્તુતત્ત્વની દષ્ટિએ જોતાં માયિક છે. બૌદોના મતે વસ્તુ ક્ષણસત્તાવાળી છે, અને ધારાવાહી અથવા સંતાનના રૂપમાં મિથ્યા સત્ત હોય એવી ભાસે છે, પછી તે સંતાન અહ્યુઓની ધારા હોય કે ચિત્તના પરિણામોની ધારા હોય. પરમ સત્ અને પરમ અસત્-પરમાર્થ અને શન્ય-એ બે વેદાન્ત અને બૌદોના એકાન્ત સદ્ધાંતાને જૈના સ્વીકારતા નથી તેઓ વસ્તુસ્વરૂપ વ્યવહારદ્ધિ અથવા લાકિક છુદિ અથવા અનુભવ વડે જેવું સમજાય છે તેવું સ્વીકાર છે.

यद्रूपेण यित्रिश्चित तद्रूपं न व्यभिचरित तत् सत्यम् ।

એ રૂપથી એ નિશ્ચિત છે, એ રૂપના કદી ત્યાંગ ન થાય એટલે કે તે રૂપથી અન્યળ ન થાય-ત્યાર તે ' સત્ય ' કહેવાય છે.

कालत्रयेऽपि तिष्ठति इति सत्

જ ત્રણ કાળમાં વિશ્વમાન છે તે જ 'સત્ ' છે. ત્રિકાલા ખાલિત હાય તે સત્ છે. સરખાવા:-- ભાગવદ્ગીતા (अ २ क्षेक १६) नासतो विश्वते माने etc.

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ એક ત્રિચાર(વમર્શ

254

મતુષ્યોને સૌથી વધુ આગ્રહ-સૌથી વધુ પક્ષપાત પોતાના અભિપ્રાય ઉપર હોય છે. 'શારીરિક સંતાન કરનાં પણ માનાસક સંતાન ઉપર મનુષ્યને અધિક પ્રેમ હોય છે '. પાતાના અભિષાય ઉપરતા આ અયોગ્ય અનુરાગ, એકાંત આગ્રહ, મનુષ્યતે સત્યની પિછાન થવામાં માટા માં તરાયરૂપ છે, કારણ કે સત્ય એ કોઈ એક અભિષાયને આધીન નથી, પણ વસ્તુસ્વરૂપને આધીન છે. વસ્તુનું સ્વરૂપ એક્લમ વાળું નથી, પણ અનંતધમ વાળું છે. કોર્કપણ કથન નિરપેક્ષપણ સત્ય નથી. સત્ય હંમેશાં આપણાં દર્શિબન્દુઓને સાપેક્ષ છે. Truth is always relative to our standpoints. એકાન્ત એ હંમેશાં અસત્ય છે. અનેકાન્ત એ જ સત્ય છે. અનેકાન્તવાદ એ જ ખરા તત્ત્વવાદ છે. પ એકાન્તવાદથી તત્ત્વવાદની વ્યવસ્થા થઈ શકતી નથી. દનિયામાં જેટલા અસત્ય મતા છે તેની ઉત્પાંત એકાન્તવાદથી થયેલી છે. એકાન્ત એ વસ્ત્રગત ધમ નથી. પ્રચ બુલ્વગત ધર્મ છે. વસ્તુ પોતે હંમેશાં અનેકાન્તમય−અનેક ધર્મવાળી દ્વાય છે. તેને એક ધર્મ વડે મર્યાદિત કરવાવાળી ખુદ્ધિ જ સર્વ દુરાગ્રહનું મળ છે. કોઈપણ વસ્તુ નિરપેક્ષ રીતે અસ્તિત્વ ધરાવી શકે નહીં ( અન + એકાંત ). અસ્તિત્વનાં કથના માત્ર સાપેક્ષ રીતે સાચાં હોય છે. ઉદ્દા. સાનાના કળશ સાનાનાં અહ્યુઓના સમૃદ્ધ તરીકે પદાર્થ છે; પણ કળશની જગ્યા (આકાશ)ના અર્થમાં પદાર્થ નથી. એટલે પદાર્થ છે પણ ખરા, અને નથી પણ ખરા. તે અહુરૂપ છે. તે પૃથ્વી-અહુના બનેલા છે, જળ અહુના બનેલા નથા. આમ અસ્તિત્વનું કથન માત્ર મર્યાદત કે સાપેક્ષ અર્થમાં સાચું છે. જોડા વિચાર કરતાં જ સાય છે કે અનેકાન્તદિષ્ટ સત્યના આધારે ઊભી છે. સત્યનું નિરૂપણ બધાય મહાપુરૂષો કરે છે, પણ સત્યના નિરૂપણની પહિત અને સત્યની શાધ એકસરખી હોતી નથી. ભગવાન મહાવીરની સત્યપ્રકાશન શૈલીનું જ ખીજ નામ અનેકાન્તવાદ છે, એના મૂળમાં બે તત્ત્વા છે. પૂર્ણતા અને યથાર્થતા. જે પૂર્ણ . હ્રાય અને પૂર્ણ હાવા છતાં ય**થાર્થ રૂ**પે પ્ર**તીત થા**ય એને જ સત્ય કહેવામાં **આવે** છે. આ સંબ**ધ**માં અ ધ્યાજન્યાયનું ઉદાહર મ જોઈએ. અનેક અધજતા હાથી કેવા છે તેનું વર્ણન હાથાની સુંદ, પછકે. પગ, કાન આદિ જુદા જુદા અવયવાને સ્પર્શ કરીને કરે છે, ત્યારે તેમાં જે વિવાદ ભેના શાય છે. તેવા પ્રકારના વિવાદ તત્ત્વવિચારની ભૂમિકાએ કોઈ પણ તત્ત્વ કે વસ્તુના આંશિક દર્શ તથી થાય છે અને એમાંથી એકાંતવાદાના [One sided viewpoints] ઉદ્દેશન થાય છે. પણ જેમ એ બધા અધાના વિવાદ દષ્ટા શમાવી શકે છે, કે જે હાથીના પૂરા રૂપને એઈને તેનું વર્ષાન તેઓ સમક્ષ કરવા સમર્થ છે, તેમ અનેકાંતવાદ પણ આાંશક દર્શનથી થતા વિવાદને, વસ્ત્રને . પૂર્ણારૂપે સ્વીકારીને, શમાવો શકે છે. આ**થા** અનેકાંતવાદમાં અનેક વિરાધી મતાના સમાવેશ થઇ જતા હાઇ દેખીતા વિરોધ ત્યાં મળી જાય છે. યશાવિજયજી પ્રાર્થના કરે છે કે 'આ ભવમાં અને પરભવમાં મારી મૃતિ અનેકાન્તને વિષે રહ્યા. ' અમૃત્ય દ્રસ્તરિ પણ વિરોધાને શમાનતા એવા આ અનેકાન્તને વંદન કરે છે. ધ

<sup>5</sup> Comp. Whitehead A. N., It is both a process and a reality—The Free Prees, New York, 1969.

६ इहाऽमुत्राऽपि स्यान्मम मतिरनेकान्तविषये ।

७ परमागमस्य जीवं .... वमाम्यनेकान्तकम् ।

શ્રી અમૃતચન્દ્ર સુરિકૃત-પુરુષાર્થ સિન્દિકયાય

. 3 6 0

સી. વી. રાવળ

. .7

'અતેકાન્ત' શબ્દમાં 'અનેક' અને 'અંત' એવા ખે શબ્દો છે. અનેક એટલે એકથી વધારે, ઘણા, અને અંત એટલે દ્રષ્ટિબિન્દુ, દિશા, અપેક્ષા, બાજુ. બનેકાન્ત એ વાસ્તિવિકતાના સત્તામૂલક—તાત્ત્વિક—અસ્તિત્વિવિષયક સ્વરૂપનું નામ છે. સંપૂર્ણ સત્ય કોઇ એક પંથમાં, કોઇ એક વિચારધારામાં, એક કાળ કે સ્થળની પરંપરામાં કદી હોતું નથી. એનો અર્થ એ નથી કે તે તે પક્ષ કે વિચાર સમગ્રપણે જોતાં એકાંગી જણાય માટે તે સત્વ ખોટા જ હાય. અમુક દૃષ્ટિ પૂરતા એ વિચાર સાચા પણ હોય, બીજી દૃષ્ટિએ જોતાં બીજો વિચાર સાચા લાગે, એટલે કે વિચારસરણીએ વિષેતી આમાં સાપેક્ષ દૃષ્ટિ છે. આનું વ્યવહારમાં પ્રાપ્ત ,થતું પરિણામ તે બીજાના મત પ્રત્યે સહિષ્ણુતા છે. આ અનેકાન્તવાદ ગાંધીજીને બહુ પ્રિય છે, તેઓ લખે છે કે—' મને એકાન્તવાદી કે સ્યાદ્વાદી માનવામાં આવે તો બાધ નથી…. હું જગતના પ્રેમના ભૂખ્યો છું. અનેકાન્તવાદનું મૂળ અહિંસા અને સત્યનું યુગલ છે. ' સાત અધજનાએ હાથીનું સાત પ્રકારે જે વર્ણન આપશું તે સંબંધમાં તેઓ કહે છે કે તે બધા પાતપાતાની દૃષ્ટિએ સાચા હતા, એકબીજની દૃષ્ટિએ ખાટા હતા, ને શ્રાન્તની દૃષ્ટિએ સાચા તથા ખાટા હતા.

જૈનપર પરાએ સામ્યદિષ્ઠ ઉપર ખૂળ ભાર મૂક્યા છે. દા. ત. સમત્વ ધારણ કરનાર શ્રમણને જ હાલણ કહીને શ્રમણ અને હાલણ વચ્ચેનું અંતર દૂર કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે. આ સામ્યદિષ્ઠ અનેકાન્તવાદની ભૂમિકા છે, અને તેમાંથી જ ભાષાપ્રધાન સ્યાદ્વાદ અને વિચાર પ્રધાન નયવાદના કિમક વિકાસ થયા છે. અનેકાન્ત અને સ્યાદ્વાદ એ બન્ને શબ્દો અત્યારે સામાન્યતઃ એક જ અર્થમાં વપરાય છે. અનેકાન્તવાદ માટેના પારિભાષિક શબ્દ છે સ્યાદ્વાદ. સ્યાત્ ' એટલે કવાચત્ कथंचित, कदाचित બર્ચાત્ કેટલુંક એટલે કે કેટલુંક જાણવા મળ્યું છે, પરંતુ ઘણું જાણવાનું બાકા છે. અનેકાન્તવાદ એ સિલ્દાંત છે અને એ સિલ્દાંતને અમલમાં મૂકવાની રીતિ, પદ્ધાંત કે શૈલી તે સ્યાદ્વાદ અથવા સપ્તનય કે સપ્તભાગી છે. (આ અગાઉ આપણે અ ધગજન્યાયનું ઉદા. જોયું છે)

અનેકાન્ત એ પણ એકાન્તે નથી, એટલે કે અનેકાન્તપણ છે અને એકાન્ત પણ છે. બન્ને છે. અનેકધર્માત્મક વસ્તુ એ પ્રમાણના વિષય છે અને એક અંશ સહિત વસ્તુ નયના વિષય છે. ૧૦ વસ્તુના અનંત ધર્મોમાંથી એક ધર્મના જ્ઞાનને 'નય' કહે છે. ઉમાસ્વાતિજીએ 'સત્'ની

अनेकान्तात्मकं वस्तुगोचरः सर्वसंविदाम् । एकदेशविशिष्टोऽर्थो नयस्य विषयो मतः ॥

८ अनेके अन्ता धर्मा यस्मिन् भावे सोऽयमनेकान्तः

૯ હરિભદ્રસાર...અનેકાન્ત જયપતાકા. Ed. Kapadia H. R., Oriental Institute, Baroda. 1940, Vol. I, 1947 (Vol. II)

१० अनेकान्तोऽप्यनेकान्त: प्रमाणनयसाधनः अनेकान्तः प्रमाणात्ते तदेकान्तोऽपितान्नयात् सभन्तक्षद्रः स्वयंभूस्तेष्त्र, १०३०

<sup>—</sup>Ed- Upadhye A. N.: Jain Sahitya Vikas Mandal, Bombay, 1971.

स्याद्वादमञ्जरी · · · · नीयते परिच्छिद्यते एकदेश विशिष्टोऽर्थः अनेन इति नयः।
- Bombay University, 1933

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ-એક વિચારવિમર્શ

8.09

વ્યાખ્યા આપતાં કહ્યું છે કે-જે ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્યયુક્ત હોય તેને 'સત્' કહેવાય. <sup>૧૧</sup> અહીં વિશ્વની કોઈપણ વસ્તુ યા પદાર્થની ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને સ્થિતિ માનેલી છે. જેમ કે દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ વસ્તુ નિત્ય છે, જેમાં ધ્રીવ્ય અંશ આવે છે; અને પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ વસ્તુ અનિત્ય છે, જેમાં ઉત્પાદ અને વ્યય એ બન્ને અંશા આવે છે. આમ પ્રમાણ અને નયના વિષય હોવાથી અનેકાન્ત યાને અનેકધર્મવાળા પદાર્થ પણ અનેકાન્તરૂપ છે. જે એકને એટલે સમગ્ર સ્વરૂપને ભાગે છે, તે તેનાં વધા અંગા-ઉપાંગાને ભાગે છે અને જે વસ્તાનાં તમામ અંગા -3 પાંગાને જાણે છે તે સમય વસ્તસ્વરૂપને જાણે છે. <sup>૧ ર</sup> તથાગત છુદ્દે શાધ્વતવાદ અને ઉચ્છેદવાદ વ્યંતેને ત્યુજી મધ્યમમાર્ગતા ઉપદેશ આપ્યો. મૃષ્ટ્રિન સર્જન, આત્માનું સ્વરૂપ, કશ્વરનું અસ્તિત્વ વગેરેને લગતા પ્રશ્નોને તેમણે અવ્યાકૃત કહ્યા. છુદ્ધના વિભજ્યવાદ છે. વિભજ્યવાદના મળ આધાર વિભાગ કરી ઉત્તર આપવા એ છે. બે વિરાધી વસ્તુઓના સ્વીકાર એક સામાન્યમાં કરી અને તે જ એકને વિભાગી એ વિભાગામાં એ વિરોધી ધર્મીને સંગત કહેવા એવા અર્થ વિભજવવાદના કુલિત થાય છે. <sup>૧૩</sup> ભગવાન મહાવીરે પણ અવ્યાકૃત પ્રશ્નોનું વ્યાકરણ અનેકૃતિ-વાદના આશ્રય લઇ કર્યું છે. ભગવાન મહાવીર અને ગગ્યધર ગૌતમ વચ્ચે થયેલા પ્રશ્નોત્તર એનું **ઉદાહરણ છે. મહાવીરે અપેક્ષાભેદે લો**કને શાન્ત **અ**ને અનંત જણાવ્યો છે. આત્માને શરીરથી અભિન કહ્યા છે અને ભિન્ન પણ કહ્યો છે. શરીરને આત્માથી જુદું માનવામાં આવે છે ત્યારે તે રૂપી અને અચેતન છે, અને જ્યારે શરીરને આત્માથી અભિન્ન માનવામાં આવે છે ત્યારે તે અરૂપી અને સચેતન છે.

#### સપ્તભંગી નય:

જૈનદર્શન તેની અનેકાન્તદિષ્ટિને અનુસરી સત્ તત્ત્વના સ્વરૂપનું નિરૂપણ સાત પ્રકારનાં વિધાના કે વિકલ્પા દ્વારા કરે છે જેને 'સપ્તભ'ગી નય ' કહે છે. ('ભ'ગ' એટલે વસ્તુનું સ્વરૂપ દર્શાવનાર વચનના પ્રકાર અથવા વાકયરચના અને 'નય' એટલે વસ્તુના એક અંશને જે સ્પર્શ છે તે અંશત્રાહો) સપ્તભ'ગીના આધાર નયવાદ છે અને એનું ધ્યેય સમન્વયનું છે બધી

११ उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्तं सन् 🗢

Ed. Jain J. h., તત્ત્વાર્થ સૂત્ર: અ ૫, સૂત્ર ૨૯ AMS Press, New York, 1974

१२ एको भावः सर्वथा येन हष्टः सर्वे भावाः सर्वथा तेन हष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन हष्टाः एको भावः सर्वथा तेन हष्टः ।।

<sup>—</sup> गुणरत्न.....षड्दर्शनसम्च्यटीका

<sup>13</sup> Lord Mahavir answered the अन्याकृत questions with his विभन्न method (Sce क्षभनती श्रूप्त). The विभन्न method received a definite form in the hands of Mahavir and was finally transformed into the अनेनान्तवाद of the Jains. (See भू. भावन्छिया) Dr. B. K. Motilal writes—"...in fact the विभन्न method was a generic name forany non-dogmatic and exploratory approach to philosophic and metaphysical questions. It included both, analysis and synthesis, differentiation and integration (See: Motilal Bimal Krishna The Central philosophy of Jainism)—I.. D. Institute of Indology, Ahmedabad, 1981, p. 22.

સી. વી. રાવલ

સાચી દષ્ટિએને તેના યોગ્ય સ્થાનમાં ગાડવી ન્યાય આપવા એવી ભાવનામાં સપ્તભંગીતું મૂળ રહેલું છે. ૧૪ વિધિ પ્રતિષેધ આદિ કોઇપણ વિધાન સાત પ્રકારે અપેક્ષા ચતુષ્ટયની સાથે કરવું તે. જૈને સત્તતત્ત્વ (કે જે અનેકરૂપ અને અનંત ધર્મીવાળું છે)ના સ્વરૂપનું નિરૂપણ નીચે જણાવ્યા મુજબ સાત પ્રકારનાં વિધાના દારા કરે છે:

To some respect or from a certain point of view

મરણુપથારીએ પડેલા કાઇ દરદીના સ'ળ'ધમાં પૂછવામાં આવે તે વ્યાવહારિક ઉદાહરણ—

- (૧) કથાંચત્ છે.....સ્યાત્ અસ્ત્..... Is
- (ર) કર્યાંચત્ નથી .....સ્યાત્ નાસ્તિ... Is not .
- (3) કથંચિત્ છે અને નથી...સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ... Is and is not.
- (૪) કથ ચિત્ અવકતવ્ય છે.....સ્યાત્ અવકતવ્ય: Is unpredictable.
- (૫) કथं (यत् छे अने अवकृतन्य छे, स्यात् अस्ति य अवकृतन्य: Is and is unpredictable
- (६) કथ'यित नथी अने अवडतव्य छे. स्यात् नास्ति य (६) अवडतव्य: Is not and is unpredictable
- (७) કથ ચિત્ છે, નથી અને અવકતવ્ય છે. સ્યાત્ અસ્તિ ચ નાસ્તિ ચ અવકતવ્ય : Is. is not and is unpredictable,

- વ્યાવહારિક ઉદાહરણ— (૧) તભિયત સારી છે.
- (૨) તબિયત સારી નથી.
- (૩) કાલથી તાે સારી છે, પણ એવી સારી નથી કે આશા રાખી શકાય.
- (૪) સારી છે કે ખરાળ કંઇ કહી શકાતું નથી.
- (૫) કાલથી તા સારી છે, છતાં કહી શકાતું નથા કે શું થશે ?
   (૬) કાલથી તા સારી નથી છતાં
  - કહી શકાતું નથા કે શું થશે ?
- (૭) આમ તા સારી નથા, પણ કાલ કરતાં સારી છે; છતાં કહી રાકાતું નથી કે શું થશે ?

## અનેકાન્તવાદની આલાેચના—

જૈનાની આ અનેકાન્ત દષ્ટિનું ખંડન પણ વિદ્યાના દ્વારા થતું આવ્યું છે. સૂત્રકાર યાદરાયણ તથા બૌદ દાર્શાનકોએ અનેકાન્તવાદની કડ્ઠ આલાયના કરી છે. અંદ્રતના બ્રહ્મના પ્રમળ પ્રભાવ તળે ડાં. રાધાકૃષ્ણન અનેકાન્તવાદની ટીકા કરતાં કહે છે કે તેમાં એક જ ત્રૂટિ છે અને તે એ કે તેમાં પરમ (નિરપેક્ષ) તત્ત્વ (Absolute)ને સ્થાન નથા. આ ટીકાના પ્રત્યુત્તર આપતાં શ્રી દલસુખભાઇ માલવિશ્યા કહે છે કે અનેકાન્તમાં પરમતત્ત્વને રથાન ન હાય તે તેનું દૂષણ નથી પણ ભૂષણ છે. અનેક પ્રકારના Absoluteના વિરોધ કરવા માટે તા અનેકાન્તવાદના જન્મ થયા છે! વળી એ ભૂલવું ન જોઈ એ કે અદ્દેતવેદાન્ત મુજબના બ્રહ્મ Absoluteની કલ્પનાને જૈતાએ પાતાના સંત્રહનયમાં આંશિક સત્ય તરીક સ્થાન આપ્યું જ છે. જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ પરના ડાં. રાધાકૃષ્ણનનો આક્ષેપ તે તેમના અદ્દૈતવેદાન્તના બ્રહ્મ વિષેના પક્ષપાતને

१४ प्रश्नवशादेकस्मिन् वस्तुत्यविरोघेन विधिप्रतिषेघकल्पतया स्यात्काराङ्कितसप्तधा वाक्प्रभेदेन स्याद्वादपद्धति: भवति ।

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ એક વિચાર્શવમર્શ

103

લઇને જ છે. ૧૫ પં. સુખલાલજી યોગ્ય જ કહે છે કે આ વાદ તેની સામેની ટીકાથી તો વધુ ઉજ્જવળ ખતીને બહાર આવ્યો. છે. એથી તો અનેકાન્તદષ્ટિના તર્ક બહ વિકાસ થયો છે. ઉદા. શ્રી રામાનુજાયાર્ય શંકરાયાર્યના માયાવાદતી કડુ આલે અને કાન્તદષ્ટિના મતનું સ્થાપન કર્યું છે. તેમાં અનેકાન્તદષ્ટિના ઉપયોગ છે. પુષ્ટિમાર્ગના પ્રવર્ત ક શ્રીમદ્ વલ્લભાયાર્ય પણ આધાર ભલે ઉપનિષદ તથા ભાગવતના લીધા હોય, તા પણ તેમના સમત્ર વિચારસરણી અનેકાન્તવાદી રહી છે ૧૧

આ વાદથી વ્યક્તિમાં ખીજાના દર્શિળન્દુને સ્વીકારવાની સમજ અને સહનશક્તિ આવે છે. પોતાના જ દર્શિળન્દુની સત્યતા માટેનો દુરાપ્રહ જતો રહે છે. પરિણામે, એમાં અહમ્તો, સ્વાર્થનો, મમત્વનો લાપ થાય છે. આથી ક્રોધ, લાલ, ઇર્ષ્યા જેવા દુર્ગુણાથી પર રહી શકાય છે. જીવનમાં અને સમાજમાં સંવાદિતા અને સુમેળ સાધી શકાય છે. વિશ્વશાનિ અને સમાજકલ્યાણની ભાવના તેમજ શાંતિમય સહઅસ્તિત્વ માટે વર્તમાન પરિપ્રેક્ષ્યમાં પણ ભગવાન મહાવીરે પ્રભાવેલ આ વાદ ઉપકારક થઇ પડે તેવા છે.

#### સ્વાદ્વાકની આલાચના :

ળીઢ દાર્શ નિકો તથા શાંકરવેદાન્તીઓએ આ મતની કડક આલે ચના કરી છે. 'સ્યાત્' એટલે 'કદાચ' એવા લીકિક અર્થ લઇ સ્યાદ્વાદને વદતા વ્યાઘાત કહ્યો છે. ('અસ્તિ ' અને 'નાસ્તિ ' જેવા પૂર્ણ વિરાધી ગુણો એક જ વસ્તુને વિષે એકો સમયે એક જ અર્થમાં લગાડેલ છે) બૌઢ નેવાયિક ધર્મકાર્તિ તો કહે છે કે સ્યાદ્વાદ એક મિથ્યા પ્રલાપ છે. ૧૭ બૌઢ દાર્શ નિક શાન્તરક્ષિતના મતે સ્યાદ્વાદમાં યથાર્થ અને અ–યથાર્થ, સર્વ દેશી અને એકદેશી, સત્ અને અસત્ નું મિશ્ર શુ હોઈ તે અસ્વીકાર્ય 'છે. ૧૯ શ'કરાચાર્ય તો સ્યાદ્વાદને કોઈ દીવાના માણસને બકવાસ કહે છે. કુમારિલ ભદ્ધ ( મીમાંસ ક) કહે છે કે આ રીતે તો આપણે સાતને બદલે વધ્ય અને ક સો જેટલા નય રજૂ કરી શકી એ લે કે હો કે આ રીતે તો આપણે સાતને બદલે વધ્ય અને ક સો જેટલા નય રજૂ કરી શકી એ લે કે હો કે લા રીતે તો એમ માનવું છે કે સપ્તભંગી નયના પ્રથમ ચાર નય એ બૌઢ દર્શનના તેમ જ વેદાન્તના ચતુષ્કો ટ નિર્ણયના ખ્યાલની અસર તળે રજૂ થયા છે, માટે તે મૌલિકવાદ નથી. પ્રા. એમ. હિરિયાયણા લખે છે કે જેનતત્ત્વજિશાસાનું અધકચરાયણું સપ્તભંગીના સિદ્ધાંતમાં પ્રતિભિમ્બિત થાય છે; જે અનેક

૧૫ માલવર્ષ્ણિયા ૫ં. દલસુખભાઈ, જૈનધુર્મચિંતન પ્રકા. ગ્રજ<sup>૧</sup>૨, અમદાવાદ, ૧૯૬૫ ૫. ૧૮૮.

૧૬ પં. સુખલાલછ, દર્શન અને ચિંતન, ભા ર, ૧૯૫૭

૧૭ સં. માલવિશ્યા પં દલસુખભાઈ, ખનારસ હિન્દુ યુનિ, ૧૯૫૯

૧૮ તત્ત્વસં મહ.

૧૯ Ed. Shastri A. K., થા. સા શાંકરભાષ્ય II. ર-૩૩, Nirnayasagar, Bombay, 1938.

२० सप्तभगीत्रसादेन शतभग्यपि जायते । - कुमारिल, मीमांसा-श्लोकवार्तिक Ed. Tailanga R. S. Chowkhambha, Banaras, 1898.

8 6 9

સી. વી. સવળ

આશિક અભિપ્રાયા યા વિધાનોને એક સાથે ગાંડવી ત્યાં જ અટકો જ્યા છે, પરંતુ તે યાં બ સમન્વય દ્વારા તે બધામાં રહેલ વિરાધને દૂર કરવા પ્રયત્ન નથી કરતા. જેટલે અ'શે આ સિદ્ધાંત આ એકાંગી નિર્ણુપો યા વિધાના સામે લાલ ખત્તી ધરે છે, તેટલે અ'શે તે ખરાબર છે. પણ અ'તે તો તે એવા એકાંગી ઉકેલા કરતાં કાંઈ ખાસ વિશેષ સૂચવતા નથી. ' પૂર્ણ સત્ય એટલે માત્ર સાપેક્ષ સત્યાના ગાહ્યિતિક સરવાળા નહીં, પરંતુ તેથી વિશેષ અને અખંડ એવું પરિપૂર્ણ સત્ય. ડો. ચન્દ્રધર શર્મા લખે છે કે સ્યાદ્વાદના આ સિદ્ધાંત પર જરૂર શૂન્યવાદી બૌદ્ધ દર્શન તથા અદ્ભેતવેદાન્તના અનિર્વયનીયતા વાદની અસર જણાય છે. ' આ વાદના સ્થાપન પાછળ કાં તા બ્રહ્મવાદ પ્રતિ દેષભાવ દર્શાવવાના ઇરાદા જણાય છે, અથવા તા જનસામાન્યમાં પ્રવર્તિત માન્યતાઓને અપનાવી લેવાના તેમાં ઇચ્છા રહેલી છે. વળા સાપેક્ષ દીષ્ટ નિરપેક્ષમાં એાગળી જતી હોય એવાં વધાના શું જૈનામાં જોવા નથી મળતાં <sup>શુર 3</sup>

#### સ્યાદ્વાદ સામેની ટીકાના જવાળા :

શ્રી હરિભદ્રસ્ રીધરજી કહે છે કે સત્યને અનૈયાય ન થઈ જાય અને અસત્યને ટેકો ન મળી જાય, તે ખાતર સ્યાદવાદીની મધ્યસ્થતા જૂદી જાતની છે. 'અન્ય શાસ્ત્રને વિષે પણ દ્રેષ કરવા યોગ્ય નથી, પરંતુ તે જે કહે છે તેના વિષયને યત્નપૂર્વ કે શાધવા; તેનું પણ જે કાંઈ સદ્વચન છે તે સઘળું પ્રવચનથી—દાદશાંગીથી, અન્ય નથી—િલન્ત નથી. 'રે' સ્યાદ્વાદને કેટલાક સંશયવાદ કે સંદેહવાદ ગણી નકારી કાઢે છે; પરંતુ હકીકતમાં તે સંશયવાદ નથી. સ્યાત્' એટલે 'કથંચિત્' કે 'કદાચિત્' એવા શબ્દપ્રયોગા દ્વારા કોઇ વિધાનની અસત્યતા કે સંદિગ્ધતા Ambiguity ના બાધ થતા નથી, પરંતુ તેની સાપેક્ષતા તરફ સંકેત છે. અપરિસ્થિતિ તથા વિચાર—પ્રસંગ અનુસાર પરામર્શ અવશ્ય સત્ય હોય છે. આપણે જો વસ્તુના બે ધર્મા વિષે મનની દાલાયમાન સ્થિતિમાં હોઇએ અને બે માંથી એકેય વિષે નિર્ણય આપી શકતા ન હોઇએ, તે તેને સંશયવાદ કહેવાય રેં પરંતુ જૈનોએ તો બે વિશેધી ધર્મોની અપેક્ષાબેદે સિદ્ધિ જ કરી છે, તો પછી તેમાં સંશય કયાં રહ્યો ? (ઉદા. દ્રવ્ય દર્ણએ આતમા નિત્ય છે, અને પર્યાય દર્ણએ

सिद्धसेन दिवाकर ..... अन्ययोग.

सरभावा.....रुचीनां वैचिव्या.....etc.-शिवमहिम्नस्तोत्र-श्लोक ७

<sup>21</sup> Proceedings of the First Indian Philosophical Congress, 1925, Also see: George Allen and Unwin, Outlines of Indian Philosophy, London, 1956.

<sup>22</sup> Sharma C. D., Nandkishore and Bros-Indian Philosophy, Banaras 1952, Page 62, 63, 8.

२३ ઉદા. त. उदधाविव सर्वसिन्धव:....etc.

ર૪ શ્રી ધાડશક-ગાથા-૧૩.

२५ "स्यात्' इति अञ्ययम् अनेकान्तद्योतकम्, ततः स्याद्वादः-अनेकान्तवादः नित्यानित्या-द्यनेकधर्मशबलैकवस्त्वभ्यूपगम् इति यावत्—हेमचन्द्र, सिद्धहेमशब्दानुशासन, बृहद्वत्ति-सूत्र २. —Ed. Sirkar D. C., Motilal Banarsidas, New Delhi, 1970

૨૬ - ઉદા. ત. દેારડીમાં સર્પ'ની બ્રાન્તિ કે અંધારામાં ઝાડનાં *દૂ*ં ઠામાં માણસની બ્રાન્તિ થવી.

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ-એક વિચારવિમર્શ

807

તે અનિત્ય છે.) અમે માત્ર રાગથી સ્વ-એટલે જૈન આગમના આશ્રય કે માત્ર દેવથી જૈનેતર આગમોના ત્યાગ કરતા નથા; પરંતુ મધ્યસ્થ દિષ્ટિથી અવલાકન કરી યથાચિત કહીએ છીએ. આ દિષ્ટિળન્દુ ધ્યાનમાં રાખ્યા વગર માત્ર મૂર્ખ લાકો જ આંશિક તેમજ સાપેક્ષ દિષ્ટિકોલ્યી સ્યાદ્વાદની ટીકા કરે છે! લાકો અના વગર માત્ર મૂર્ખ લાકો જ આંશિક તેમજ સાપેક્ષ દિષ્ટિકોલ્યી સ્યાદ્વાદની ટીકા કરે છે! લાકોખીનું કથન વાજખી છે. શ્રી આનંદશં કરલાઇ ધ્રુવના મતે સ્યાદ્વાદ તો અનેક સિદ્ધાંતા અવલાકાને તેમના સમન્વય કરવા ખાતર પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે. સ્યાદ્વાદ આપણી સમક્ષ એક્ડીકરલાનું રહે દિષ્ટિબિંદુ કેપસ્થિત કરે છે. આથી આ મત હપયોગી તેમજ સાર્થક છે. રા. શ્રી ન. દે. મહેતાના મતે પણ સપ્તભંગી નય એ કંઇ સંશયદ્યાન નથી, એ તો સત્યનાં જુદાં જુદાં સ્વરૂપોનું નિદર્શન કરાવતી એક વિચારસરણી છે. સ્યાદ્વાદ તો બધાનાં મનનું સમાધાન કરે છે. વિચારકલહાને શમાવી વ્યક્તિગત દિષ્ટિબન્દુઓનું એક્ડીકરલ્યુ, સંયોજન, સંવાદ અને સંકલન સ્થાપવા ઈચ્છે છે. જે

#### જૈનેતર દર્શનાની સ્યાદવાદી કૃષ્ટિ:

જૈનદર્શન સિવાયનાં અન્ય પ્રાચીનદર્શનામાં પણ અનેકાન્ત-સ્યાદ્વાદની દ્રષ્ટિ અપનાવેલી એઈ શકાય છે. ઉદા. ઋડવેદ ( નાસદીય સકત )ની જે પ્રાર્થના છે કે 'એ સમયે सत् પણ ન હતું અને असत् पण ન હતું '-એવા વ્રહ્મના વર્ષ નમાં સ્યાદ વાદી દિષ્ટિ જણાય છે. કઠાપિત્યદમાં-' તે અહયા પણ નાનું છે અને મહાનથી પણ મહાન છે ' એવા પ્રહ્મના વર્ષ્ય નમાં સ્યાદ્વાદી દર્ષ્ટિ જોવા મળે છે. ઇશાવાસ્ય ઉપનિષદ પણ એ બ્રહ્મતત્ત્વના સંબ'ધમાં કહે છે કે 'તે હાલે છે અને નથી હાલતું. તે દૂર છે અને નજીક પણ છે. ' ગીતાના સાધનમાર્ગમાં પણ કહ્યું છે કે સંત્યાસ પણ કલ્યાબકારી છે અને કર્મયોગ પણ કલ્યાબકારી છે. (તથા જીએ) નાસના વિદાને ભાવા II. 16) આ ઉપરાંત પુરાણામાં પણ (ઉદા. ક્ષક્ષ્મગૈવર્ત પુરાણ, શ્રીકુષ્ણ ખંડ, અધ્યાય ૪૩) ભ્રહ્મ એક હોવા છતાં તેના સ્વરૂપભેદે સગુણ અને નિર્ગુણ એવા બે પ્રકારા ગણાવ્યા છે. પહેલું માયાસહિત છે, અને બીજું માયારહિત છે. વિષ્ણુસહસ્ત્રનામમાં પણ 'અનેકરૂપવાળુ' સ્વરૂપ જેનું છે, એવા સમર્થ વિષ્ણુને 'વ'દન કરવાની વાત છે. મન-સમૃતિમાં કહ્યું છે કે-આર્ય આચારવાળા અનાય ને અને અનાર્ય આચારવાળા આર્ય ને વિચારીને વ્યક્ષાએ કહ્યું કે એ બે સમ પણ નથી તે અસમ પણ નથી-મતલળ કે અપેક્ષાભેદથી એ બન્તે સમાન પણ છે અને અસમાન પણ છે, પરંતુ એકાન્તપણાયા તે સમ નથી તેમજ અસમ પણ તથા. (મતુ. અધ્યા, ૧૦, શ્લાક-૭૩), મહાભારતમાં વ્યાસમુનિ જણાવે છે કે-જે વિદાન ચેતનની સાથે બેદાબેદ અને એકત્વને દેખે છે તે દુઃખર્થી મુક્ત થાય છે. (આશ્વમેઘિક પર્વ,

રહ 'આપણા ઘમ' પ્રથમાં 'જૈન અને ખ્રાહ્મણ' શાર્ષકવાળા લેખ, કકા. આર. શક્તા કું., મુંબઈ, ત્રીજી આવતિ, ૧૯૬૩.

રદ કા દાસગુપતા: History of Indian Philosophy Vol. I, Cambridge Uni. Press, 1922. p. 179. તથા Motilal B. K.: The Central Philosophy of Jainism, L. D. Institute of Indology, Ahmedabad, 1981, p. 24.

તથા મહેતા ત. દે. હિન્દ તત્ત્વજ્ઞાતના છત્તેહાસ [પૂર્વોથી], ગુજ. વર્તા. સાસા, અમકાવાદ, ૧૯૨૪, પૂ. ૧૧૩-૧૧૯, ત્યારા

સી. વી. શવળ

અનુગીતા ગ્ર.—૩૫, શ્લાક—૧૭) મહિષ પતંજિલએ પણ (સ્વરચિત) મહાભાષ્યમાં ક્રવ્યની નિત્યતા અને પર્યાયની અનિત્યતા (સુવર્ણ પિંક, અને તેમાંથા રુચક અને રુચકમાંથા કટક-કડું અને પુનઃ તેમાંથા સુવર્ણ પિંક બને છે) અપેક્ષાભેદથા જણાવી છે. વૈયાકરણ કેસરી કૈયટ પણ જણાવે છે કે 'આકારસહિત છતાં નિરાકાર, અતીન્દ્રિય છતાં વિશ્વને પ્રત્યક્ષ, સત્ છતાં અસત, માયાથા આવત છવાને અદશ્ય છતાં જ્ઞાનચક્ષુથા દશ્ય, તથા અજ (નિત્ય) અને વિશ્વ–તારાયણ સ્વરૂપી સર્વ વિદ્યાના દાતા એવા પરમાત્માને પ્રણામ 'અહીં આપણને એક જ વસ્તુમાં રહેલા અનેક ધર્મોનું પ્રતિપાદન કર્યું' છે. નૈયાયકો પણ એક પદાર્થમાં નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ એવો બે વિરુદ્ધ ધર્મોના સ્વીકાર કરે છે. સાંખ્યકારા પણ પ્રકૃતિમાં પ્રસાદ, સંતાય, અને દૈન્ય વગેરે અનેક વિરુદ્ધ ધર્મો સ્વીકાર છે, આથી પરાક્ષરીતે તેઓ પણ સ્યાદ્વાદ સ્વીકારતા જણાય છે. વૈશેષિકો પણ ઘડાને કવ્યરૂપે નિત્ય માને છે અને પર્યાયરૂપે અનિત્ય માને છે. મીમાંસકો પણ પ્રમાતા, પ્રાપ્તિ અને પ્રમેયનું જ્ઞાન એક જ માને છે. વેદાંતીએ પણ કૃટસ્થ નિત્ય આતમાને જાગ્રત, સ્વપ્ત અને સુષ્પિતની ખૂલસ્થાએ પ્રાપ્ત થાય છે એમ માને છે. આથી તેઓ પણ શું અનેકાનવાદના આશ્વ નથી લેતા?

#### ઉપસ'હાર :

ડા. રાધાકૃષ્ણન્ કહે છે કે જગત આજે બે પરસ્પર વિરોધી વિચારસરણીઓમાં અટવાઇ ગયું છે અને બંને પક્ષ પાતપાતાના આત્ય તિક દિષ્ટિબિન્દુઓ ત્યછ દે નહીં અને વિનમ્રતા તથા સહિષ્ણુતાથી એકબીજાને સમજવાના પ્રયાસ કરે નહીં, ત્યાં સુધી એ ખેંચતાલા અને સંપર્ધના અંત આવશે નહીં; તે માટે અનેકાન્તવાદ – સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંત ઘણા ઉપયોગી છે. જગતની દરેક વસ્તુ ઘણા ઘણા ગુલ્ધમાં વાળી હોવાથી તેના જો એક જ ગુલ્ધમાં સફ્ષમાં લઈ તેનું હડાપ્રહપૂર્વ ક પ્રતિપાદન કરવામાં આવે ને તેને જ પૂર્લ સત્ય માની લેવામાં આવે ત્યારે મતાપ્રહો ભા થાય છે, સત્યના એક અંશને સંપૂર્લ સત્ય માની લેવાથી બોહિક અથવા માનાંસક ભૂમિકાએ હિંસા ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેનું પરિલામ કાયક હિંસામાં જ આવે છે. પહેલા શબ્દ-વ્યાપાર માટે જ અહિંસાની સાર્લનોમ પ્રતિષ્ઠા કરવા માટે તેના મૂળમાં અનેકાન્તદિષ્ટ પાયારપે રહેલી છે. અનેકાન્તનો સ્વીકાર કર્યા વગર આપણે સત્ત Realityને સમજાવી શકોએ નહીં; વળા અનેકાન્તને જો ન માનીએ તો પછી સુખ અને દુ:ખ, કર્મ અને કૃળ, બધ અને મોક્ષ, શુભ અને અશુભ, અસ્તિત્વ અને અનસ્તિત્વ, એક અને અનેક, સ્થિરતા અને પરિવર્તન, સર્લ દેશી અને એકદેશી વગેરે સર્લ કાંઈ અશકય બની જાય. રહે આથી વિરોધીએ જે જગતનો નાશ કરવા મેઠા છે તેને માત્ર જૈના જ સાચવી રાંક તેમ છે. પરંતુ આ કાર્ય સહેદું નથા.

२९ नैकान्तवादे सुखदुः सभागौ न पुण्यपापे न च बन्धमोक्षौ । दूर्नीतिवादव्यसनासिनैव परै-विलुप्तं जगदप्यशेषम् ॥—हेमचन्द्रसूरि.....अन्ययोग. २७, तथा डेभयन्द्रायार्थ, 'वीतरागस्तात्र', प्रकाश-८, श्वीक र-७, तथा—

> पुण्यपापिकया न स्यात् प्रेत्यभावफलं कुतः। बंधमोक्षौ च तेषां म् येषां त्वं नासि नायकः॥

समन्तभद्र...आप्तभीमांसा III-40
—Ed. Jain J. L., Sanatana Jain Granthmala, Banares, 1914.

#### જૈનદર્શનના અનેકાન્તવાદ-એક વિચારવિમર્શ

199

જો કે સિદ્ધાંત સ્વરૂપે અનેકાન્ત અમર જ છે,<sup>30</sup> પરંતુ વ્યવહારમાં પલટાયા બાદ આ અનેકાન્તને જીવત રાખવા શું કરવું જ ફરી છે તે જોઇએ. એમાં ખિમારીઓ ન પ્રવેશ એ જોવું. એને મૃતપ્રાય ન થવા દેવા હાય તા અન્ય ધર્મા તથા તેના પ્ર'શાને આવકારવા, તેમાંથી જે સારું લાગે તે ગ્રહણ કરવું. સત્યાસત્યના વિવેક જાળવવા. કોઇ નવા સિદ્ધાંત કે નવા વિચાર હાય તા तेने स्वीक्षारी ते प्रयाववा तैयार थवं. क्रियाकांडने। भाने आछा करवे।. विवेक्षीन न अनवः મિથ્યાભિમાન ત્યજી ઉદારદર્ષ્ટિ દાખવવી. પ્રગતિવિરોધક બનવામાં પ'ડિતાઇ નથી. સર્વ'ધર્મ પ્રતિ સમભાવની વાતને ધૃણાથી નહીં જોતાં તેના તરફ મમભાવ દાખવી અનેકાન્ત દર્ષિને ખંડિત ન થવા દેવી.39 આપણા એટલે કે જૈનધર્મના સ'પ્રદાયા અને પેટાસ'પ્રદાયામાં સમન્વય સાધી શકાય તે માટે ઉદારભાવે ચિતન કરવું. જૈનધર્મ નિયતિવાદી નથી, પણ પુરુષાર્થવાદી છે. મહાવીર સ્વામી પાતે પણ એક ક્રાન્તિકારી સુધારક હતા, તેમના માર્ગ પણ કંટકછાયા હતા. તેમના અનુવાયાઓ એવા આપણે (જૈના) ધર્મના નામે જે અધર્મ આચરાતા હાય તા હિંમતથા તેના સામના કરવા તેવાર રહેવું જોઈએ. પરંતુ સાચા જિજ્ઞાસ અને નિષ્પક્ષ વિચારક જ આ કાર્ય કરી શકે. તત્ત્વવિદ્યાના ક્ષેત્રમાં આપણા પૂર્વ જોનાં કથતાનું મૂલ્યાંકન કરવા માટે દિષ્ટિ-બિન્દુઓનું પૂર્ણ અવલાકન જરૂરી છે. વિચારાની લગલગ બધી જટિલતા અને ભિન્નધર્મના અનુયાયોએ વચ્ચેની દૃશ્મનાવટ તથા ધર્મ ત્ર થા પ્રત્યેની અધ્યક્ષદ્ધા સ્યાદ્વાદની કસાટીએ કસતાં અટક જાય છે. પ(રેગામ વિચારાની દહતા કેળવાય છે. સત્ય કોઈ સાંપ્રદાયિક ધર્મની મર્યાદામાં ખંધાત અટકા જ્યા છે અને સાધકને તેથા બૌદ્ધિક સહિષ્ણતાના ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. ખુદ્ધિએ દાસત્વ સ્વીકારવું નથી, તેમ અહંકારને પાષવાના પણ નથી; તા જ આત્મશાહના માર્ગ આગળ જઈ શકાય. સાધુ એને કહેવાય કે જે સમાજ પાસેથા એાછામાં એાછું લઇ વધુમાં વધુ તેને પરત આપે. આવા સાધુના સાચા સેવક વનીએ. નામ નહીં, ગુણની પૂજા કરીએ; પરિવર્તનને પાંગરવા દર્ધએ તા અનેકાન્ત છવંત છે અને રહેશે. 3ર

श्रोतच्यः सौगतो धर्म: कर्तच्यः पुनराईतः। वैदिको व्यवहर्तंच्यो ध्यातव्यः परमः शिवः॥

સ્ત્રા ૧૦

३० स्यादवादाय नमस्तस्मै यं विना सकलाः क्रियाः। स्रोकदितयभाविन्थो, नैव साङ्गत्यमासते॥

૩૧ ચિરંતન વિચારકાએ કહ્યું છે કે--:

<sup>3</sup>ર દર્શાવ્યા સ્વમુખે જિનેન્દ્રવિભુએ, અર્થ કરી પ્રેમથા, ગુંચ્યા એ શ્રુતકેવલી ગણકરે, સૂત્રે ઘણા ભાવથી, સ્થાપે શાન્તિ અપૂર્વ એ જગતમાં, તત્ત્વે કરી પૂર્ણ એ, ને છે વંઘ સદા અજેય જગમાં, સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંત એ.

<sup>—</sup>૫'ન્યાસ મહારાજ શ્રીસુશીલવિજયજી ગર્ણિવર્યા, 'સ્યાદ્વાદની સર્વોત્કૃષ્ટતા ' મા શેક જે. કે. ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ ૧૯૧૧ પૂ. ૧૧૨.

# શ્રી સયાજી સાહિત્યમાળા

ફા પૈ.

|             | _                                                                       |               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 380         | ચુજરાત સ્થૂળનામ <b>સ'સદ્ર વ્યા</b> ખ્યાનમાલા, ભાગ ૧ (૧૯૬૫)              | &=0 <b>0</b>  |
| <b>૩</b> ૪૨ | ુ <b>કદરતની રીતે વધુ અારાેગ્ય</b> —શ્રી. શાંતિલાલ પ્ર. પુરાેહિત (૧૯૬૭)  | હ=૫૦          |
| ३४३         | <b>ભારત-રત્ન</b> —શ્રી. ઉપેન્દ્રરાય જ. સાં ડેસરા (૧૯૬૭)                 | ૧૫=૫૦         |
| 388         | પૈદ્રોલિયમ—શ્રી પદ્મકાન્ત ર. શાહ (૧૯૭૦)                                 | ૧૩=૦૦         |
| ७४६         | <b>પ ચક્રશી તાત્પર્ય</b> — સ્વામી પ્ર <b>ણવતીર્થજી (૧૯</b> ૭૧)          | <b>{=00</b>   |
| 386         | અખો અને મધ્યકા <b>લીન સ'તપર'પરા</b> —(સ્વ.) ડૅા. યેા. જ. ત્રિપાઠી       | १४≕५०         |
| 3४६         | <b>શ્રીમદ્ ભાગવત: ભાગ ર</b> —(સ્વ.) નાગરદાસ અ. પંઆ (૧૯૭૨)               | ૧૧=૫૦         |
| <b>૩</b> ૫૦ | ચરકના સ્વાધ્યાય, ભાગ ૧—(સ્વ.) ડાં. ળાપાલાલ ગ. વૈદ્ય (૧૯૭૩)              | ર ૬=૦૦        |
| ૩૫૧         | ગુજરાતના પાંડરી ઉદ્યોગ—શ્રી. શાંતિલાલ પી. પુરાહિત (૧૯૭૫)                | ૮≕૭૫          |
| ૩પર         | ઊંડાણના તાગ—શ્રી છાેડુલાઇ સુથાર (૧૯૭૫)                                  | ૧૫=૦૦         |
| ૩૫૩         | ભારતીય વીષ્મા(સ્વ.) પ્રા. રસિકલાલ એમ. પંક્રમ (૧૯૭૮)                     | 39=00         |
| ૩૫૪         | ચરકનાે સ્ત્રાધ્યાય, <b>ભાગ ર</b> —(સ્વ.) ડાૅ. બાપાલાલ ગ. વૈદ્ય (૧૯૭૯)   | <b>८</b> ६=०० |
| <b>૩</b> ૫૫ | <b>ચાંપાનેર:</b> એક <b>અધ્યયન</b> —ડાૅ. રમેંચુલાલ ના. મહેતા (૧૯૮૦)      | 3 {=00        |
| ૩૫૬         | હારકાના પ્રદેશના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ—(સ્વ.) શ્રા ક. ન. <u>ને</u> ષો       | 88=0°         |
| <b>૩૫</b> ૭ | આધુનિક ગુજરાતના સતા, ભાગ ર—ડાં. કેશવલાલ ઠક્કર (૧૯ <b>૭૯</b> )           | ४५=००         |
| ३५८         | સ્ય શક્તિ—શ્રી. પદ્મકાન્ત ર. શાહ (૧૯૮૧)                                 | <b>५२=५०</b>  |
| ૩૫૯         | કવિ ગિરધર : જીવન અને કવન—ડાૅ. દેવદત્ત જોશી                              | <b>૫૧=</b> ૦૦ |
| 360         | વ <b>નૌષધિ કેાશ</b> —પ્રેા. કે. કા. શાસ્ત્રી                            | ૩૫≖હપ         |
| ३६१         | <b>સહસ્રિલિંગ અને રુકમહાલય—(</b> સ્વ.) શ્રી કનૈયાલાલ ભા. દવે            | ७ <b>૯=००</b> |
| <b>३</b> ६२ | વૈષ્ણવતીથ ડાકાર—(સ્વ.) ડાં. મંજુલાલ ૨. મજમુંદાર                         | ۷८=00         |
| <b>३</b> ६१ | <b>ટહત્રયી અને લધુત્રયી</b> —( સ્વ. ) ડાં. બાપાલાલ ગ <sup>ે</sup> વેદ્ય | 33=00         |
| 3 ६ ३       | વ <b>ૅાદરા</b> એક <b>અધ્યયન</b> —ડાઁ. આર <b>.</b> એન. મહેતા             | 88=00         |
| <b>३</b> ६४ | મહારાજા સયાજીરાવ ત્રીજા—( સ્વ. ) પ્રેા. હસિત ખૂય                        | <b>४</b> ६=०० |
| <b>३</b> ६५ | નાભાજકૃત ભક્તમાલના ઐતિહાસિક ભક્તા–એક અધ્યયન—                            |               |
|             | શ્રી મૂળશ કર હિ. કેવલીયા                                                | 88=0°         |
| 3 { }       | <b>લેસર</b> —શ્રી. પદ્મકાન્ત ૨. શાહ                                     | 82=00         |
| 3 8 6       | અર્વાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ–(અતુ.) એ. જે. રાવલ                    |               |
|             | અને વી. એસ. લેલે                                                        | 92،=00        |
| <b>३</b> ६८ |                                                                         | २३६=००        |
| 3 <b>७०</b> | પ્રા <b>ણવહસ્રોતાના રાેગા : ધાસ-ક્રમ</b> —વૈદ્ય મણિભાઈ બ્રહ્મભટ્ટ       | 905=00        |
| ૩૭૧         | વડોકરાનાં મ'દિરો–કુ. મંજૂલા એમ. સાેની                                   | <b>₹</b> ८=00 |
| ૩૧७         | <b>ચ્યાહાર(વજ્ઞાન</b> —( પુનઃ સુદ્રણ્ ) ડાૅ. જયશ'કર <b>ધ</b> . પાઠક અને | -             |
|             | (સ્વ.) અનંતરાય મ. રાવળ (૧૯૯૧)                                           | <b>ξο=</b> 00 |
| ૩ <b>૭૨</b> | લાકનાટચ ભવાઇ: સ્વરૂપ—ડૉ. કૃષ્ણકાન્ત કડ/ક્યા                             | ૧૯૩=૦૦        |
| 303         | 90a. 65 3                                                               | ૧૯૫=૦૦        |
|             |                                                                         | =             |

પ્રાપ્તિસ્થાન: **યુનિવર્સિટી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ,** જનરલ એજયુકેશન સેન્ડર, પ્રતાપમ'જ, વડાદરા-૩૬૦ ૦૦૨.

# "हलन्त्यम् " (પા.૧/૩/૩) સૂત્રની દ્વિરાવૃત્તિ અને પંડિતરાજ જગન્નાથ $^{\times}$

કમલેશકુમાર છે. ચાકસી\*

પાશિનીય અષ્ટાધ્યાયીના ઇત્સંત્રા પ્રકરશામાંનું એક સૂત્ર છે: हलस्यम् । એના પદચ્છેદ છે: हल् (પ્રથમા, એકવચન) अन्त्यम् (પ્રથમા, એકવચન). ઉપરનાં સૂત્રોમાંથી (અર્થાત્ उपदेशेऽजनुनासिक इत् पा. १/३/२ थी) અહીં उपदेशे અને इत् એ એ પદાની અનુવૃત્તિ આવે છે. આમ આ સૂત્રના અર્થ થાય છે:

' ઉપદેશમાં આવેલા અન્ત્ય हल् नी ઇત્સંત્રા છે. ''

હવે, "या या संज्ञा सा सा फलवती" (જે જે સંદ્યા છે, તે તે ફળવતી એટલે કે ફળ આપનારી છે) એ ન્યાયે આ સંદ્યાનું ફળ શું છે, તે તપાસવું જોઈએ પાંચિકિંગ જે રીતે તેમના આ વ્યાકરણશાસ્ત્રની વ્યવસ્થા ગાઠવી છે, તે રીતે જોતાં આ ઇત્સંદ્યાના બે ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

(૧) જેની ઇત્સંત્રા થાય છે, તેના લાય છે, અને જેના લાય થાય છે, તેનું અદર્શન થાય છે. અર્થાત્ પા. વ્યાની તન્ત્રગત વ્યવસ્થા મુજબ हलन्त्यम् ( पा. १/३/३)–तस्य लोपः ( पा. १/३/૯)–अदर्शन लोपः ( પા. १/१/६०) એમ જુદાં જુદાં ત્રણ સૂત્રોની એકવાકયતા સાધી, ઇત્સંત્રક વર્ણને ઉચ્ચારણ/કેખનમાંથી બાદ કરી દેવામાં આવે છે. દા. ત. शीङ्>शी એ ધાતુ. ધાતુપાકશ્ય ઉપદેશમાં शिङ् शयने એવા એક ધાતુ છે. તેમાંના અન્ત્ય हल् = ङ्, આ हलन्त्यम् ।

धातु-सूत्र-गणोणादि-वाक्यलिङ्गानुशासनम् । आगम-प्रत्ययादेशा उपदेशाः प्रकीतिताः ॥

અર્થાત્ ધાતુપાઢ, સૂત્રપાઢ, ગલ્પાઢ, ઉલ્લાદિસૂત્રો, વાકય=વાર્તિકો, આગમા, પ્રત્યથા અને આદેશા-એ બધાને ઉપદેશ કહેવામાં આવ્યા છે. જુએા : सं. मिश्र मुरलीधर, प्रकियाकौमुदी, माग १, प्रका० सम्पूर्णानन्द सं. वि. वि., वाराणसी, सन. १९७७; पृ. २२.

**<sup>&#</sup>x27; ક્વાક્યાય', પુ. ૩૩, અંક** ૩–૪, **અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટ્રમા** અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, **પૂ. ૧૭૯-૧૯૪**.

<sup>×</sup> તા ૧૭/૧૮/૧૯ ડિસેમ્બર, ૧૯૯૧માં અમદાવાદ ખાતે સંસ્કૃત વિભાગ, ભાષા સાહિત્ય ભવન, ગુજરાત યુનિવર્સિંદી દ્વારા આયોજિત '' પ'ડિતરાજ જમન્નાથ' વિષયક રાજ્યક્ક્ષાના પરિસ'વાદ માં પ્રસ્તુત લેખ.

સ'સ્કૃત વિભાગ, ભાષા-સાહિત્ય ભવન, ગુજરાત યુનિવર્સિટી, ચમદાવાદ-૯.

પાણિનીય વ્યાકરણમાં ઉપદેશાની ગણતરી આ મુજબ કરવામાં આવી છે.

ક્રમલેશકુમાર છે. ચાકસી

सूत्र દારા ઇત્સ જ્ઞા પામતા હાઈ, તેના ફળ સ્વરૂપે, તે ( इ ) ના લાપ થતાં अदर्शन लोपः । સૂત્ર મુજબ અદર્શન પામે છે અને ધાતુ તરીંક '' शी '' રૂપમાં રહે છે.

આ કૂળ આપતારી ઈત્સ'ત્તા કરતારાં કુલ છ સૂત્ર અષ્ટાધ્યાયીમાં છે. ર

(૨) हलन्त्यम् । સૂત્ર દારા રાખવામાં આવતી इत् સંત્રાનું બીજું કળ आदिरस्यंन सहेता । (પા. ક/१/७०)—એ સૂત્ર દારા ઇત્સંત્રક વર્ણને લીધે અમુક વર્ણોની અમુક સંત્રાએ!— પ્રત્યાહાર સિદ્ધ થાય છે, તે છે. અર્થાત્ हलन्त्यम्.....आदिरस्यंन सहेता । એમ બે સૂત્રોની એકવાકયતા સાધી (માહેશ્વર સૂત્રોમાં આવેલા) अન્તય એવા ઇત્સંત્રક વર્ણની સાથે (ઉચ્ચારણ પામીને) એ બેની વચ્ચે આવતા વર્ણોની અને પોતાની સંત્રા બની શકે છે. આ સંત્રાને પ્રત્યાહાર તરીકે પણ આળખવામાં આવે છે.

ઉદાહરણ तरी ६—अइउण्। ऋलक्। —એ भाषेश्वर सूत्रोमांने। क् वर्ष्, अष्टाध्यायी३प ७पदेशमां अन्तिम हल् डे। ६ ने आ सूत्र द्वारा औरसंज्ञा अने छे. डवे, आ ६ त्यां क्ती साथे अइउण्। सूत्रमांनी अ वर्ष् आदिमां कीऽ। ६ ने अक् એ ३पमां अन्तेनी वस्ये आवता इ, ज, ऋ अने ल् तथा आदिमां उथ्यरित अवा अनी पोतानी प्रश्न संज्ञा अने छे. ४

ર અષ્ટાધ્યાયીમાં ઈત્સંજ્ઞા કરનારાં સૂત્રો અધ્યાય-૧, પાદ-૩માં આ મુજબ છે.

उपदेशे(जनुनासिक इस् ॥ २ ॥

हलन्त्यम् ॥ ३३ ॥

आदिभिटडव: ।। ५ ।।

षः प्रत्ययस्य ॥ ६ ॥

चट ॥ ७॥

लशक्वतद्विते ॥ ८ ॥

з क्वचित् भा હૈશ્વર સૂત્રો ઉપરાન્ત પ્રત્યય વર્ગરેમાં આવતાં ઇત્સ જ્ઞક વર્ણાની સાથે પણ પ્રત્યા-હાર ખને છે. દા. त. ति**रू, सुप्, तरू** વર્ગરે.

૪ એ કે એથી વધારે માહેશ્વર (મા.) સૂત્રોના સંયોજનથી મત્યાહાર બનતો હોય, ત્યાં મા. સૂત્રોના અન્તિમ ઈત્સંજ્ઞક વર્ણ તે પત્યાહારમાં ગહીત થતા નથી. એટલે કે મા સૂત્રોમાંના ઈત્સંજ્ઞક વર્ણાની अच्, इळ વગેરે સંજ્ઞાએ થતી નથી. આ માટેના કારણા આપતી એક કારિકા આ મુજબ છે.

> प्रत्याहारेऽनुबन्धानां कथमज्य्रहणेषु न । आचार।दप्रधानत्वातः लोपश्च बलवत्तरः ।।

અર્થાત્ પ્રત્યાહારમાં અનુબન્ધ એટલે કે ઇત્સ ફ્રાક વર્ણોનું ગ્રહણ કેમ નથી થતું ? એ પ્રશ્નનો જવાબ ૧) આચાર્યના વ્યવહારને લીધે, (૨) અમધાન હૈાવાથી અને (૩) તે અનુબન્ધોનો ક્ષાપવિધિ બળવાન હૈાઈને (સૌ પ્રથમ તે વિધિ થતા હાવાથી)—એ ત્રણ કારણા દર્શાવીને આપવામાં આવ્યા છે. જુઓ :

सं. मिश्र मधुसुदनप्रसाद, महाभाष्यम् (प्रत्याहाराह्मिकम्)। प्र. चौलम्बा विद्याभवन, वाराणसी, द्वितीयसंस्करण, सन १९७८; पृ. १७८.

## "इलम्यम्" (पा. १/३/३) સૂત્રના દ્વિરાવૃત્તિ અને પ'ડિલરાજ જગન્નાથ ...... ૧૯૧

આ રીતે हलन्त्यम् એ સૂત્ર દ્વારા કરવામાં આવતી ઇત્સંજ્ઞાના—જુદાં જુદાં સૂત્રોની સાથે એકવાકયતા યોજીને–જુદાં જુદાં બે ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

આમ हलन्त्यम् । સૂત્ર જે વ્યવસ્થા આપે છે, તેની આ સીધી સાદી વ્યાખ્યા/સમજ છે. આ સમજની પૃષ્ઠભૂમિ ઉપર પાષ્ટ્રિનીય વ્યાકરણુ પર પરાના આચાર્યોએ પાતે જ કેટલાક વિચારણીય મુદ્દાઓ • મા કર્યા છે. તેમાં પૂર્વ પક્ષની સ્થાપના કરી એના સમાધાન માટે કર્વાચત્ એક, તો કવચિત્ એકાંધક ઉપાયા સૂચવવામાં આવ્યા છે. એ બધાની વાત અહીં અભિપ્રેત નથી, પણ આવા જ એક વિચારણીય મુદ્દો પ્રસ્તુત સૂત્રમાં આવતા ઇતરેતરાશ્રયદાયનો છે.

અહીં ઊભા થતાં ઇતરેતરાશ્રય કે અન્યોન્યાશ્રયદોષને સમજાવતાં 'સિદ્ધાન્તકો મુદી'ની ખાલમનોરમા ટીકાના કર્તા વાસુદેવ દીક્ષિત જહાવે છે તે પ્રમાણે ' हलन्त्यम्। એ સૂત્રમાં આવતા हल પદના અર્થ સમજાય, એ પછી જ આ સૂત્રની પ્રવૃત્તિ કરી શકાશે. હવે જો हल પદના અર્થ સમજવા હોય તા માહેશ્વર સૂત્રોમાંના છેલ્લા हल् । સૂત્રમાંના લ્ની ઇત્સંત્રા થાય, એ પછી आदिरन्त्येन सहेता । સૂત્ર દારા हल् ને, हयवरट् ના " ह" થી લઇ हल् । ના " ल्" સુધીના વર્ણોની સંત્રાના રૂપમાં જાણી શકાશે. અર્થાત્ हલ્તો અર્થ સમજવા હોય, તા हલ્ । એ પ્રત્યાહાર સૂત્રમાંના લ્ની हलन्त्यम् । સૂત્રયી ઇત્સંત્રા કરવી જરૂરી ખનશે. આ જરૂરી એવા ઇત્સંત્રા સાધવા માટે हलन्त्यम् । સૂત્રની પ્રવૃત્તિ કરવી પડશે. હવે, ઉપર કહ્યું તેમ આ સૂત્રની સારે જ પ્રવૃત્તિ કરી શકાશે કે જયારે आદિરન્ત્યેન सहेता । સૂત્ર દારા हલ્ એ પદના પ્રત્યાહાર કે સંત્રાના રૂપમાં અર્થ પ્રાપ્ત થાય/સમજાય.—આમ हलन्त्यम् । અને आदिरन्त्येन सहेता એ એ સૂત્રો પરસ્પર સાપેક્ષ હોઇ ને, અન્યો-યાશ્રયને લીધે हलन्त्यम् । સૂત્રના અર્થનો બોધ થઇ શકશે નહીં. એટલે કે हलन्त्यम् । સૂત્રનો અર્થ કરવા જઇએ, તો ત્યાં ઇતરેતરાશ્રયદેષ આવશે.

શાસ્ત્રમાં ઈત**રેતરા**શ્રય કાર્યો અલાવી લેવાતાં ન હોવાથી <sup>૧</sup> આ દેષના નિવારણ માટે પાણિનીય પર'પરામાં ઘણા લાંળા સમયથી વિચારણા <mark>થતી આ</mark>વી છે જેમ કે :--

५ तत् 'हलन्त्यम्' च सूत्रं च हत्पदार्थावगमोत्तरमेव प्रवृत्तिमहंति । हत्सञ्ज्ञा च हिलिति सूत्रे लकारस्य इत्सञ्ज्ञाचां सत्याम् "आदिरन्त्येन सहेता" इति सूत्रेण वाच्या । हिलिति सूत्रे लकारस्य इत्सञ्ज्ञा च "हलन्त्यम्" इति सूत्रेण वाच्या । एवं च हिलिति सूत्रे लकारस्य इत्सञ्ज्ञाचां सत्याम् "आदिरन्त्येन" इति हत्सञ्ज्ञासिद्धौ "हलन्त्यम्" इति सूत्रप्रवृत्तिः । "हलन्त्यम्" इति सूत्रेण हत्सूत्रे लकारस्य इत्संज्ञायाम् "आदिरन्त्येन सहेता" इति हत्सञ्ज्ञासिद्धिः -इत्येव "हलन्त्यम्", "आदिरन्त्येन" इत्यनयोः परस्परसापेक्षत्वेन अन्योन्याश्रयत्वादबोधः ॥" —सं पाण्डेय ग्रोपालदन्तः, बालमनोरमा (प्रथमो भागः), —प्रकाः चौखम्बा सुरभारती प्रकाशन, वाराणसी; सन् १९९०, द्वितीय संस्करण, प्. ८.

६ ''इतरेतराश्रयाणि च कार्याणि न प्रकल्पन्ते ॥ ''—महाभाष्यम् १/१/१

કમલેશકુમાર છે. ચાકસી

#### વાતિકકાર કાત્યાયન

સ્ત્રુકાર પછી ખીજા ક્રમે આવતા વાર્તિકકાર કાત્યાયને આ આખાય મુદ્દો પાતાની રીતે રજૂ કર્યો છે. તેઓ પૂર્વ પક્ષ રજૂ કરતાં કહે છે:

#### लकारस्यानुबन्धाज्ञापितत्वाद्धल्प्रहणाप्रसिद्धिः । ७

અર્થાત્ ( સૂત્રકાર પાણિનિએ પોતાના વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં હજુ સુધી ) ल् તે અનુબન્ધનાલ્ રપમાં શાપિત કર્યો ન હોઈ, ( એની સાથે આદિમાં ઉચ્ચરિત થઈને બનતા ) हल् ( પ્રત્યાહાર થકી મધ્યવતી વર્ણો)ની પ્રસિદ્ધિ થઈ શકશે નહીં. એટલે જો हल् । વડે हयवरट् । સ્ત્રમાંના ह થી લઈ हल् । એ સૂત્રમાંના ल् સુધીના મધ્યવતી વર્ણોની પ્રસિદ્ધિ કરવી હોય, તા પ્રથમ લ્ તે અનુબન્ધ જાહેર કરી દેવા જોઈએ.

આમ વાર્તિ કકારે એક રીતે તો ઇત્સ જ્ઞા અને પ્રત્યાહાર એ બન્નેના ઇતરેતરાશ્રયત્વને મનમાં રાખીને આ પૂર્વ પક્ષ ભાગે કર્યો છે. એ પછી हल् પ્રત્યાહારની પ્રસિદ્ધિ કરવા માટના ખે ઉપાયા સ્ત્રયત્યા છે.

#### (१) सिद्धं तु लकारनिदेशात्। अने

#### (२) एकशेषनिर्देशाद्वा ।

પહેલા સૂચન તરીકે તેઓ हलक्यम्। સૂત્રમાં ल् કારના નિર્દેશ કરવાનું કહે છે. એમના વચનને ભાષ્યકારે સમજાવ્યું છે તેમ हलक्त्यम्। સૂત્રમાં ल्ના પણ નિર્દેશ કરી દર્બશું. અર્થાત્ हल्नी ઈત્સંગ્રા ઉપરાંત ल्ની પણ ઇત્સંગ્રા થાય છે, એ રીતનું વચન કહીશું. આમ હવે ल्ની ઇત્સંગ્રક તરીકે પ્રસિદ્ધિ થઈ જતાં हल्ની અપ્રસિદ્ધ રહેશે નહીં. ૧૦

- ७ हलन्त्यम् । पा. १/३/३ स्त्रस्य महाभाष्ये पठितम् वातिकम् ॥
- ८ अनुबन्ध એટલે ઈत्सं झा अने तत्कृत क्षेप.
- ४ सरणावा: ''लकारस्येति इतरेतराश्रयं मन्यते ॥ ''—﴿﴿﴿ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الّ
- १० सिद्धमेतत् । कथम् ? लकारनिर्देश: कर्तंग्यः । हलन्त्यमित्संज्ञं भवति, '' लकारश्र'' इति वक्तव्यम् । काष्यशरना आ स्थननुं अर्थधरन हैसर आ सुळण हरे छ :
- —''पूर्वं लकारस्येत्संज्ञा विधेया तेन हिलिति प्रत्याहार उपपद्यते । तत्र हल् चल् चेति समाहारद्वन्द्वं कृत्वा ''संयोगान्तस्य लोपः (पा. ८/२/२३) इति लकारो लुप्यते ॥'' कैथटना आ अर्थधटन सामे नागेशे वाधा क्षीधा छे, अने अने आ शब्दोमां थिन्त्य अताव्युं छे——''एवं च भाष्ये कर्तव्यपदं व्याख्येयपरिमिति भावः । वस्तुतो भाष्ये कर्तव्यपदं यथाश्रुतमेव । कैयटस्तु चिन्त्यः ॥ —नागेशना भत मुळ्य आष्ये पंकित्याने। आश्य आम छ :
- —निर्देश उच्चारणम् । न तु लुप्तनिर्दिष्ट इत्युक्तम् । एतेन हलन्त्यम् ल् इति प्रश्लेषः ॥—पृ. १३०.

#### "हल्हरयम् " (था. १/३/३) सूत्रनी द्विशवृत्ति अने पंडितशक कभन्नाथ

£.13

એ પછી અથવા તરીકે વાર્તિ કકારે બીજો ઉપાય એકશેષના નિર્દેશ માનીને સૂચવ્યા છે. વાર્તિ કકારના આ વચનને પણ ભાષ્યકારે સ્પષ્ટ કર્યું છે. ભાષ્યકાર જણાવે છે તેમ हलन्त्यम् । સૂત્રમાં આવેલા हल् પદમાં हल् च हल् च इति हल् । એમ એક શેષના નિર્દેશ માનીશું. ते पैशाना प्रथम हल्ना निर्देश ઉપરથા માહેશ્વર સૂત્રમાંના हल् સૂત્રમાં આવેલા અન્તય વર્ષ્ફની ઇત્સંગ્રા થતાં हल् પ્રત્યાહાર સિદ્ધ થઈ જશે. આ રીતે પણ અહીં કોઈ દાવ રહેશે નહીં. ધ

આમ વાર્તિકકારે ઇતરેતરાશ્રયના નહીં. પણ हल એ પ્રત્યાહાર કે સંજ્ઞાની અપ્રસિદ્ધિ દર્શાવતા જે પેતે જ ખડા કરેલા પૂર્વ પક્ષનો એ ઉપાયો સૂચવીને પરિહાર કરી દીધો છે.

#### ભાષ્યકાર પત જલિ :

કાત્યાયનના ઉપર્યુક્ત વાર્તિકોના સંદર્ભમાં પાતાના વિચાર વ્યક્ત કરવા ઉપરાંત ભાષ્યકારે પાતે પણ ખીજા બે ઉપાયાન્તરાની કલ્પના કરી છે. એમના જ શબ્દામાં જોઈએ તો —

- (क) अथवा लृका**रस्यैवेदं गुणभूतस्य ग्रहणम् । तत्र ''उपदेशैऽजनुनासिक इ**त् '' इतीत्संज्ञा भविष्पति ॥
- (ब) अथवा आचार्यप्रवृत्तिर्जापयित-भवित लकारस्य इत्संज्ञेति यदयं णर्लं लितं करोति ॥ अर्थात् हल् । ये भार्षेश्वर सूत्रभां ह +लृ ( आद् गुण: पा. ६/१/८७ सूत्र भुज्य गुण्य थतां ) = हल् येभ लृ ये स्वरना ज गुणुजूत (ह्अल्-येभ)नुं अर्डण् छे. येथी लृ नी उपदेशेऽ-जनुनासिक इत । पा. १/३/२ ( अर्थः ७ पदेशमां अनुनासिक येवा अच् नी छित्सं हा थाय छे.) सूत्रथा छित्सं हा इरीने हल् प्रत्याद्धारनी प्रसिद्धि थर्छ शहरो.

#### અથવા---

સ્ત્રકારે णल્ પ્રત્યયને ભિત્ કર્યો છે; તેથા એમ સમજાય છે કે તેમને णભ્ માં ભ્ની ઈત્સાં આ ભિપ્રેત છે. આ સાર્યની આ પ્રવૃત્તિ કે વ્યવહાર ઉપરથી આ પણે જાણી લાઈશું કે इल !-એ મા. સ્ત્રમાં ભૃતી ઈત્સાંદા થાય છે.

આમ વાર્તિકકારે પાતે ઊભા કરેલા हल् ની અપ્રસિદ્ધિરૂપ દાષના પરિહાર માટે વાર્તિકકારે બે અને ભાષ્યકારે બે-એમ કુલ ચાર ઉપાયા સૂચવાયા છે.

११ अथवा एकशेषनिर्देशोऽयम् । हल् च हल् च हल्, हलन्त्यम् इत्संज्ञ भवतीति ॥ हैयट काष्यक्षरना आ वयनोनो आशय समलवतां क्रेडे छे हे—

<sup>—&#</sup>x27;' हस्य ल हल् । हल् इत्येकं षष्ठीतत्पुरुषः । द्वितीयः प्रत्याहारः । नपुंसकमनपुंसकेनेति चैकशेषः । एकस्य पुल्लिङ्गत्वादितरस्य नपुंसकत्वात् ॥'' अर्डी हैयटना आ आशयने नाशेश क्री चिन्त्य जतावे छे. से भाटेना क्षरेष्ट्री जातावी नाशेश क्रेड छ हे

<sup>—&#</sup>x27;'वस्तुत इदं चिन्त्यम् । एवमर्थस्येष्टत्वे तत्पुरुषेन्त्यपदासम्बन्धेन हिलत्संज्ञं हलन्त्यं चेत्सज्ञमिति वदेत् , पूर्ववत् । तस्माद्वाक्यद्वयमप्यन्त्यपद्वघटितम् , द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणस्यैव प्रत्येकं सम्बन्धात् । त्रोध तन्त्रेगोचत्रारमं साध्य इति हतपुत्रान्त्यमन्त्यं व हिलिदित्येव भाष्यार्थः ॥''—प. १३०.

કમક્ષેશકુમાર છે. ચાકસી

#### કાશિકાકાર વામન અને જયાદિત્ય :

આ પછી પાણિનીય પર પરામાં ક્રમિક રીતે આગળ વધતાં વામન-જયાદિસની સંયુક્તફાત કાશિકાવૃત્તિના ક્રમ આવે છે. અહીં એ ધ્યાન રાખવું યાેગ્ય છે કે કાશિકારની સમક્ષ, પાણિનિ વ્યાકરણસૂત્રો, વાર્તિકો અને મહાભાષ્યને સામે રાખી લખાયેલા ભર્તું હરિના પ્રસિદ્ધ મન્ય વાકયપદીય પણ હાજર છે. તેમાંથી પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે પા. વ્યા. પર પર પ્રેરણા મેળવતી રહી છે. કાશિકાકારે પ્રસ્તુત સન્દર્ભમાં પણ વાકયપદીય પાસેથી પ્રેરણા લીધી છે. સંભવત: આથી જ જે ઉપાય વાર્તિકકારે એકશેષના નિર્દેશ માની લઇ ને સૂચવ્યા છે; તે જ પ્રકારના ઉપાય કાશિકાકાર તન્ત્ર થકી માનવાનું કહે છે. રે અલળત, ભાષ્યના ટીકાકાર નાગેશ વાર્તિકકાર-ભાષ્યકારે બતાવેલા એકશેષના આશય 'તન્ત્ર' છે; એમ સમજવાનું ભારપૂર્વ ક જણાવે છે. રે અ

કાશિકાકાર જણાવે છે તેમ हलन्त्यम् । સૃત્રમાં (એક हल् ૫૯ તા છે જ, એ ઉપરાન્ત) એક બીજ हल् ૫૯ તું તન્ત્ર થકી ત્રહેણું જોઇ લેવાનું છે. વળા, આ વધારાના हल् ના અર્થ हस्य ल् = हल् (૫૯ તિતપુરુષ) એમ લેવાનું પણ કાશિકાકાર સૂત્રવે છે. આથી હવે, પ્રત્યાહાર પાઠ એટલે કે પ્રત્યાહાર સૂત્રોમાંના हल् । એ ચૌદમા સૂત્રમાંના ल् ની ઇત્સંત્રા થતાં, એ ઇત્સંત્રક વર્ણ પાતાની આદિમાં આવેલા ह ની સાથે ઉચ્ચરિત થઈને हल્ સ્વરૂપ સંત્રા/પ્રત્યાહાર ખની શકશે. આમ, આ પ્રક્રિયા મુજબ તૈયાર થયેલા हल એ હવે બીજો જે हल્ શબ્દ રહેશે, તેને માનીશું. આમ ઇતરતરાશ્રય દાષ આવશે નહીં.

કાશિકાકારના ઉપર્યું કત કથનમાં પર'પરાથી ચાલી આવતી વિચારણાની અપેક્ષાએ એક બાબત તેલિયાત્ર છે. વાર્તિ કકાર-ભાષ્યકાર हल् च हल् च = हल્ એમ એકશેષની મદદથી બે દલ્ શબ્દો માની લેવા જણાવે છે; જ્યારે કાશિકાકાર એકશેષની મદદથી નહીં, પણ તન્ત્રની મદદથી हलस्यम् : સ્ત્રમાંના हल्नी દિરાષ્ટ્રિત માનવાના આગ્રહ સેવે છે,

## तन्त्र शण्हने। अर्थः

ઉપર જોયું તેમ કાશિકાકાર અહીં ઊભા થયેલા ઇતરેતરાશ્રયદાવના પરિહાર तन्त्र દ્વારા સૂચવે છે. તન્ત્રના આશય સમજાવતાં કાશિકા ઉપરની ન્યાસટીકામાં જિનેન્દ્રણુદ્ધિ જણાવે છે તેમ જે એક જ શબ્દ પાતાની જુદી જુદી આવૃત્તિ કર્યા વિના પણ અનેકના ઉપકાર કરે, તે તન્ત્ર કહેવાય, જેમ સુપ્રજવાલત એક જ દીપક અનેક છાત્રોના ઉપકાર કરે છે.

१२ ''हस्य ल्—हिलिति द्वितीयमत्र हल्प्रहणं तन्त्रेणोपात्तं द्रष्टव्यम् । तेन प्रत्याहारपाठे हिलित्यत्र लकारस्य इत्संज्ञा क्रियते । तथा च सित हलन्त्यमित्यत्र प्रत्याहारे नेतरेतराश्रयदोषो भवति ।—सं. स्वामी द्वारकादास; काश्विकावृत्ति: (भाग १), प्राच्यभारतीप्रकाशनम्, वाराणसी. सन् १९६५; प. ३९६–३९७.

१३ एकशेषशब्देन च भाष्ये तन्त्रं लक्ष्यते । अन्यया सह-विवक्षाभावादेकशेष: शास्त्रीयो न स्यादिति बोध्यम् ।-उद्योत; प्, १३०.

" हलस्त्यम् " (पा. १/३/३) सूत्रती क्रिरावृत्ति अने पंडितराज जगन्नाथ

367

શાબ્દિકોમાં પ્રચલિત એવા આ અર્થ આપ્યા પછી ન્યાસકાર વધુમાં જણાવે છે કે અહીં તન્ત્ર શબ્દથી 'પ્રયત્ન વિશેષ ' વિવક્ષિત છે. આ પ્રયત્ન વિશેષ એટલે જ બીજા हल પદનું પ્રહેણુ સમજી લેવું તે. જેમ " શ્વેતો घावति "માં એક જ પ્રયત્ન વડે—શ્વા દ્વત: घावति (કુતરા અહીં થી દાડે છે) અને શ્વેતો घાવતિ (ઘોળા જ્ય છે) એમ ( જરૂર જણાય તેવા )— ખે વાકચોનું ઉચ્ચારણ થાય છે, તેમ અહીં પણ એક જ પ્રયત્ન વડે—हल्= (—માહિશ્વર સૂત્ર) અને हल્ (—પ્રત્યાહાર) એમ બે हल્નું ઉચ્ચારણ માની લઇ શું. ૧૪

આમ ''हल् च हल् च" એમ એકશેષના નિર્દેશ માનીને દોષના પારહાર કરવાની જે વાત વાર્તિ કકારે કહી છે. લગભગ તેવી જ વાત અહીં કાશિકાકારે કહી છે. બન્નેની પ્રક્રિયા એક જેવી દેખાતી હોવા છતાં બન્નેની પ્રક્રિયાએોના નિમિત્તો જુદાં જુદાં છે.

તન્ત્ર થકો સૃચવાયેલા સમાધાનમાં અને પદ—આવૃતિ થકો સૂચવાયેલા સમાધાનમાં ફરક એ જણાય છે કે તન્ત્ર થકો મેળવાતા એ हल્ પદાનું જુદી જુદી એ વાર ઉચ્ચારણ કરવાનું રહેતું નથી. જે સમયે જે हल્ (સૂત્ર અથવા પ્રત્યાહાર)નું પ્રયોજન હોય, તે સમયે ઉચ્ચરિત વર્ણુ ધ્વનિથી તે हल્ના અર્થ સમજ લેવાના હોય છે, જેવું કે શ્વેત્તો ઘાવતા ! વાક્યના સન્દર્ભમાં આપણે જોઇ ગયા છીએ. જયારે પદાવૃત્તિ કે એકશેષમાં તા हल્ પદનું એ વાર જુદી જુદી રીતે ઉચ્ચારણ કરવાનું રહે છે. પાછળથી જયારે એકશેષ સધાય છે, ત્યારે ફરી પાછું એક જ हल્ શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે છે.

પદાવૃતિ કે એકશેષ માનવાના પક્ષમાં સંભવિત દોષ આ પ્રમાણે લાગે છે, પાણિનિએ सक्ताणाम् एकशेष एकियमक्तौ । पा. ૧–૨–૬૪ એ સૂત્ર દારા સમાનરપવાળા શબ્દોનો એક વિભક્તિ હોય ત્યારે, એકશેષ કરવાનું જણાવ્યું છે. હવે સમાનરપવાળા શબ્દો, એક જ અર્થના વાચક ન હોય, તો પણુ આ એકશેષ થઇ શકે ખરા ? એવા પ્રશ્ન થતાં કાત્યાયને એક વાર્તિ કર્યું છે: " नानार्थानामित सक्त्वाणाय । १५ અર્થાત્ જુદા જુદા અર્થવાળા સરૂપ શબ્દોના પણ એકશેષ થાય છે:

જે પક્ષમાં આ વાર્તિક નથી, એ પક્ષમાં જુદા જુદા અર્થવાળા ખે સરૂપ શબ્દોના એકશેષ થઇ શકશે નહીં. આ પક્ષમાં हल (એક સૂત્ર તરીકે) અને हल (આ ખીજા પ્રત્યાહાર તરીકે) એમ બન્ને શબ્દોના એકશેષ ન સાધી શકાય, ત્યારે ઇતરેતરાશ્રયદાષના નિવારણ માટે 'તન્ત્ર 'ની મદદથી કામ લેવામાં આવ્યું હોવાનું માની શકાય.

१४ यदेकमावृत्तिभेदमन्तरेणाप्यनेकेषामुपकारं करोति तत् तन्त्रम् । यथा प्रदीप: सुप्रज्वलितो बहुनां छात्राणामुपकारं करोति । इह तु प्रयत्निविशेषस्तन्त्रशब्देन विवक्षितः । तेन तन्त्रेण द्वितीय-सत्र हल्प्रहणमुपात्तं परिगृहीतं वेदितव्यम् । यथा—श्वेतो धावतीत्येकेन प्रयत्नेन द्वे वाक्ये उच्चरिते भवतः । तथेहाप्येकेनैव प्रयत्नेन द्वौ हल्झब्दाबुच्चारितावित्यभिष्रायः ॥—न्यासः पृ. ३९७.

१५ पर. १/२/३४ इत्यत्र महाभाष्ये पठितम् वार्तिकम् ॥ स्वा ११

#### કમલેશકુમાર છે. ચાકસી

આમ વાર્તિક કારણ લઈ કાશિકા કાર સુધીની વિચાર હા જોયા પછી હવે ક્રમિક રીતે આગળ વધતાં શ્રીના રાય હા ભટ્ટના ' પ્રક્રિયા સર્વેસ્વ' નામના શ્રન્ય આવે છે. આ પાહિયુનિના પોતાના સૂત્રકમે નહીં, પરન્તુ પ્રક્રિયા ક્રમે અર્થાત્ રૂપસિ હિ વખતે કામ આવતા સૂત્રોના ક્રમ મુજબ લખાયેલા છે. તેમાં પ્રથમ અન્યાન્યાશ્રય દાષની ઉદ્ભાવના કરી, (સંભવતઃ પાતે રચેલી) એક કારિકા દારા, તેના પરિહાર સૂંચલ્યા છે. કારિકા આ પ્રમાણે છે:

#### हलप्रत्याहारसिद्धिस्तु नो हलन्त्यिमितीत्वतः। तत्रैव हल्पदावृष्या सुत्रे हेस्यो ल इद् भवेत्॥

અર્થાત્ हल् પ્રત્યાહારની સિદ્ધિ हलन्त्यम् । એ સૂત્ર દ્વારા इत् संज्ञा કरीने પછી નહીં, બલ્કે એ સૂત્રમાં જ हल् પદની દિરાવૃત્તિ કરીને પ્રથમ આવત નરૂપ हल्ने। અર્થ हेस्थो ल् = हल् એમ લર્ષ્ટ हल् પ્રત્યાહારને સિદ્ધ કરીશું.

આમ કાશિકાકારે જે તન્ત્ર થકી ઉપાય સૂઝાવ્યા હતા, તેને સ્થાને કરી પાછા અહીં નારાયણ લકે આવૃત્તિ-પદાવૃત્તિ દ્વારા ઉપાય સૂઝાવ્યા છે.

#### પ્રક્રિયાકૌમુદીકાર રામચન્દ્ર :

પ્રક્રિયાક્રમમાં નારાયણ ભદ પછી મહત્વનું સ્થાન ધરાવતા રામચન્દ્રના ક્રમ હવે આવે છે. એમણે પ્રક્રિયાક્રમે પાણિ નિનાં સૂત્રો ઉપર પાતાની ટીકા આપી છે. એ કે એ ટીકામાં પ્રસ્તુત દાષેની ઉદ્દુભાવના કે તેનું સીધે સીધું સમાધાન વગેરે કોઇ બાબતના ઉલ્લેખ મળતા નથા. પરંતુ હવે પછીની પરંપરામાં થનારી ચર્ચાને આ આચાર્ય અનેક રીતે પ્રભાવિત કરી છે. હવે, પછીની પા. વ્યા ના મહત્વના આચાર્યો શ્રીકૃષ્ણ (પ્રક્રિયા-કોમુદિના ટીકાકાર) ભદ્રોજિદ્દાિલ્લ (સિદ્ધાંત કોમુદી અને તે ઉપરની પ્રાઢમનારમા ટીકાના કર્તા) અને પંડિતરાજ જગન્નાથ આમના જ વિદ્યા-વેશમાં આવે છે. આમ પ્રત્યક્ષ રીતે ભલે રામચન્દ્ર આ બાબતે કંઈ કહેતા નથી, પણ પરાક્ષ રીતે પ્રસ્તુત ચર્ચાના સન્દર્ભમાં આપણને અનેક રીતે મદદગાર થવાના છે.

આ રામચન્દ્રના શિષ્ય શ્રીકૃષ્ણે પ્રક્રિયાકોમુદી ઉપર 'પ્રકાશ' નામની ટીકા રચી છે. સ્વાસાવિક રીતે જ તેમની એ ટીકામાં એમના ગ્રુર રામચંદ્રના મત પણ વ્યક્ત થયા છે.

#### પ્રકાશકાર શ્રીકૃષ્ણના સત:

શ્રીકૃષ્ણે ઇતરેતરાશ્રયદેષના નિવારણ માટે પાર પરિક રીતે ચાલ્યા આવતા બન્ને ઉપાયો— તન્ત્ર અને हल् પદની આવૃત્તિના નિદેશ કર્યો છે. ૧૧ વળા हल્ પદની આવૃત્તિના આશય સ્પષ્ટ

१६ ''हलन्त्यम् '' इत्यत्र हल्ग्रहणं तन्त्रेणोपात्तम् ।....हल्-ग्रहणावृत्तिर्वा । आवृत्तिश्व पुन: पाठः एकशेषो वा ॥—सं. मिश्र मुरलीघर, प्रक्रियाकौमुदी-प्रकाश टीका, प्रथमो भागः, प्रकाशक-लं. सं. वि. वि., वाराणसी, सन १९७५, पृ. २८.

#### " हलम्त्यम् " (भा. ९/३/३) સુત્રની હિરાવૃત્તિ અને મ'હિતરાજ જગનનાથ

1<9

કરતાં તેમણે જુલાવ્યું છે તેમ આવૃતિ એટલે (જે તે પદના) પુનઃ પાડ અથવા એકશેષ-બીજી રીતે કહીએ તેા વાર્તિ કકાર વગેરેએ સૂચવેલા એકશેષનો ઉપાય અને એ પછી પદની આવૃત્તિ કહીને સૂચવાયેલા ઉપાય એ બન્નેને તેઓ એક જ માને છે.

આ ચર્ચા દરમ્યાન શ્રીકૃષ્ણું તે સમયના વિદ્વાનામાં પ્રચલિત ળનેલા हलत्त्यम् । એ આખાય સૂત્રની દ્વિરાવૃત્તિ વિશેના મતના अन्य એમ કહીને ઉલ્લેખ કર્યો છે, લહ જે ખૂબ જ મહત્વના છે. કાલાન્તરે ભટ્ટોજિ આ મતના જ સ્વીકાર કરીને ચાલ્યા છે; જેનું જગન્નાથ પંડિતે પાછળથી અનેક કારણા આપીને ખંડન કર્યું છે. આ દ્વિરાવૃત્તિ પૈકી પ્રથમ આવર્તન-સૂત્રમાં हिल अन्त्यम् = हलन्त्यम् એમ સપ્તમા તત્પુરૃષસમાસમાની हल । સૂત્રમાંના અન્ત્ય એવા લ્ની ઇત્સંત્રા અને તદ્દ દ્વારા हल્ પ્રત્યાહારની સિદ્ધિ થાય છે; એ રીતની તેના ફળની સ્પષ્ટતા પણ અહીં કરી છે. અન્તે, આ મત ગૌરવ દાષ્યુક્ત હાઈને પાતાને એ સ્વીકાર્ય નથી, માટે તેઓ એ મતની ઉપેક્ષા કરવાનું સૂત્રવી આગળ વધ્યા છે.

પ્રસાદકાર (વકુલના મત: અહીં પ્રાસંગિક રીતે પ્રાપ્ત પ્રક્રિયાકોમુદીની પ્રસાદ-ટીકાના કર્તા આચાર્ય વિકુલના મત પણ તપાસી લઈએ. વિકુલે તન્ત્ર થકા બીજ हल્ પદને જોઈ લેવાની કાશિકાકારની વાતને જ ફરી પાછી એકવાર યાદ કરાવી છે. સાથે સાથે આ 'તન્ત્ર'ને ભતું હરિ જેવા પ્રસિદ્ધ ગૈયકરણ-દાર્શનિકના પણ ટેકો છે, એ સૂચન કરવા, વાકચ-પદીયની એ વિષયની કારિકા પણ અહીં ઉધ્ધૃત કરી છે, જે વાકયપદીયના વ્યાપક પ્રસાવની સ્વયક છે.

શક્તિભેદ પ્રમાણે વાકયના વિભાગના વિચાર કરતી વેળાએ ભતૃ હિરિએ જણાવ્યું છે કે — बावृत्तिशक्तिभिन्नार्थे वाक्ये सकृदिप श्रुते । लिङ्गाद्वा तन्त्रधर्माद्वा विभागो व्यवतिष्ठते ॥<sup>६८</sup>

અર્થાત્ આવૃતિ અને જુદી જુદી (અર્થ) શક્તિઓને લીધે ભિન્ન અર્થ દર્શાવનાર વાકયને એકવાર સાંભળવા હતાં (અન્ય વચનસ્થાનાના) નિર્દેશને લીધે અથવા તન્ત્ર ધર્મને કારણે તે જુદું સમજ્ય છે.

આટલી વિચાર યાત્રાની પર પરા અને પૃષ્ઠભૂમિ ઉપર હવે લક્કો જિદીક્ષિતના ક્રમ આવે છે. ખાસ તા એ ધ્યાન રાખવાનું કે લક્કો જિદીક્ષિત પ્રક્રિયાક્રમ અને અષ્ટાધ્યાયીક્રમ બન્નેને સ્વીકારી, બન્ને પર પરાના ક્રમશઃ સિદ્ધાંતકોમુદી અને શબ્દકો સ્તુલ એમ બે શ્રન્થા આપે છે. તેમાંથે સિદ્ધાંત ક્રોમુદા ઉપર પાતે જ શ્રોઢમનારમા નામની વિસ્તૃત ટીકા લખી છે. સિદ્ધાંતકો મુદી અને તેની

१७ अन्ये तु "हलन्त्यम् " इति सर्वमेव सूत्रमावर्तयन्ति । तत्र हिल अन्त्यमेर्येकसप्तमीसमा-सस्तेन हिलिति सूत्रे न्त्यस्य लस्येत्विमिति हल्प्रत्याहारसिद्धिमाह । तत्तु गौरवादुपेक्ष्यम् ।—प्रित्रयाकौ. प्रकाश; पृ. २८.

१८ सं. शर्मा रघुनाथ, वाक्यपदीयम् ; काण्ड-२, ४७३, प्रका. सं. सं. वि. वि., वाराणसी, द्वितीय संस्करण, सन् १९८०, पृ. ५१५.

કમલેશકુમાર છે. ચાક્સી

भौढमते। राम टीकाने લઈએ, તા ત્યાં તેમણે પૂર્વ પર પરાથી અલગ જઇને સ્પષ્ટ રીતે જ हलत्यम् । सूत्रनी दिरावृति दारा ઇतरैतराश्रयदे। षतुं निवारण, सूत्रव्यं છે. तथा ते ઉપरनी भौढमने। रमा टीकामां पर परागत केटलीक विचारणानुं ખंડન પણ કર્યું છે.

અલબત્ત, ભટ્ટો જિના આ પાતાના નવા વિચાર તા નથા જ. એમની પૂર્વે પાષ્યુનીય પર પરાના આચાર્યામાં આ મત પ્રચલિત થઇ ચૂક્ચો હતા. આથી જ તા ભટ્ટો જિના પૂર્વ ગામી અને શરૂ એવા શ્રીકૃષ્ણું એ મતની નાંધ લઇ એને ઉપેક્ષ્ય ગણવાના પાતાના અભિપ્રાય પણ અગાઉ જણાવ્યા છે. (જુઓ, પાદડીપ ૧૭).

### ઇતરેતરાશ્રયદેાષના નિવારણ માટેના ભકોજિના વિચાર:

ભદોજિ દીક્ષિતે અહીં ઊભા થતા ઇતરેત્તરાશ્રય દેષના નિવારણુ માટે हलन्त्यम् । એ આખાય સૂત્રની દ્વિરાવૃત્તિ કરી છે. આ દિરાવૃત્તિ પૈકી પ્રથમ આવૃત્તિના हलन्त्यम् । સૂત્રમાં એક આખા સમસ્તપદની કલ્પના કરી છે, અને हिल-अन्त्यम् = हलन्त्यम् એમ સપ્તમી તત્પુરુષ સમાસ માન્યો છે. એ પછી અનુવૃત્તિ દ્વારા हल् એ એકલું જ પદ મેળવીને " हल् । સૂત્રમાં અન્ત્યની ઇત્સંત્રા થાય છે." એવા અર્થ દર્શાવ્યો છે.

આમ हल्। એ માહેશ્વર સ્ત્રુમાંના ન્ની ઈત્સંગ્રા સાધી आदिरन्त्येन सहेता। સ્ત્રુની મદદથી ન્ એ ઇત્સંગ્રક વર્ષુની સાથે हयवरट्। સ્ત્રુમાંના " ह" વર્ષ્ણને આદિમાં રાખી हન્ પ્રત્યાહાર સિલ્દ કર્યો છે. हन् પ્રત્યાહાર સિલ્દ થતાં હવે हनन्त्यम्। સ્ત્રુની ખીજીવાર આવૃત્તિ કરી છે. આ ખીજી આવૃત્તિ વખતે ઉપરથી उपदेशે અને इत् એમ બે પદાની અનુવૃત્તિ માની, "ઉપદેશમાં અન્ત્ય हन् ની ઇત્સંગ્રા થાય છે.", એવા અર્થ દર્શાવ્યે છે. ધલ

१८ कुओ: १ ''हलन्त्यम्''पा. १/३/३ 'हल्'' (म. सू. १४) इति स्त्रेपुन्त्यिमित्स्यात् ॥ २ "आदिरन्त्येन सहेता " पा. १/१/७१ अन्त्येनेता सिहत आदिर्मच्यगानां स्वस्य च संज्ञा स्यात् । इति हल्संज्ञायाम् — "हलन्त्यम् " (सू. १)। उपदेशेपुन्त्यं हिलत्स्यात् । उपदेश आद्योच्चारणं । ततः " अण् ", "अच् " इत्यादि – संज्ञासिद्धौ । — सं. शर्मा वासुदेव, " सिद्धान्तकौमुदी " पणशीकर प्रका. निर्णयसागर प्रेस, मुंबई, आवृत्ति – ६, सन् १९१९.

અહીં જો કોઇ સપ્તમા સમાસના સાધુત્વના પ્રશ્ન ઊભા કરે, તા એનું સાધુત્વ પીઠમનારમામાં લકોજિએ એ રીતે સ્થન્યું છે. એક તા सन्तमी शौण्डै: । पा. २/१/३९ સૂત્રના યાગવિભાગ કરીને અને બીજું सुन्तुपा । પા. २–૧-૪ સૂત્રથી સમાસ માનીને.

મથમ રીત મમાણે सन्तमी शौण्डैः। સૂત્રના યાગ વિભાગ કરી सन्तमी। એ સૂત્ર વડે "સપ્ત-સ્થન્તના સમર્થ સુખન્તના સાથે સમાસ થાય છે."; એવા અર્થ મેળવા અહીં સમાસ સાથી શકાશે, અને જો ગા રીત યાગ્ય ન લાગે તા सुन्दुपा। (અર્થ: સુખન્તપદના સુખન્તપદના સાથે સમાસ થાય છે.) સત્રથી સમાસ સાધી લઇશે

આમ છતાં પણ જે સપ્તમી સમાસનું સાધુત્વ સિદ્ધ થઈ જ ન શકે, તેા ષષ્ઠી સમાસ માનવાથી પણ કામ ચાલી શકે; એવા પણ ભ્રદ્દોજિના મત જણાય છે. (સરખાવા—

" हिल अन्त्यिमिति विग्रहे सप्तमीति योगविभागात्, '' सुप्सुमा '' (२/१/४) इति वा समास इति भावः । यहा षष्ठीतत्पुरुषौऽयम् । ''-सं. शास्त्री सदाशिव, प्रौढमनोरमा-प्रका. चौखम्बा संस्कृत सीरिज आफिस, बनारस, सन १९३४, पृ. ४.

#### " हळःत्यम् " (પા, ૧,૩/३) સૂત્રના દ્વિરાષ્ટ્રીત અને પ'હિતરાજ જગન્નાથ

આ રીતે સિદ્ધાંતકોમુદીમાં ભટ્ટોજિ પાતાના મત આપ્યા પછી હવે તે ઉપરની પ્રોહમનેરના ટીકામાં પર પરાગત ચાલ્યા આવતા મતની સમીક્ષા આ રીતે કરે છે:

#### (क) हिन्तत्येकदेशस्यैव तन्त्रावत्त्येकशेषान्यतमस्तु । हस्य ल् इति च व्याख्यास्यते ॥

અર્થાત हलत्त्यम् । એ આખાય સૂત્રની દિરાવૃત્તિને બદલે हल् એ એક દેશને જ તન્ત્ર આવૃત્તિ અથવા એક શેષ-ખેમાંથી એક માનીને અને એ પક્ષમાં એક हल् ની हस्य ल् = हल् (ષકીતત્પુર્ષ) એમ વ્યાખ્યા કરી લઈશું.

આમ પૂર્વાચાર્યોના એક મત રજૂ કર્યા બાદ, એ મતને પડતા મુક્રા બીજો મત રજૂ કરતાં કહે છે:—

(स्त) यद्वा मास्तु तन्त्रादि । मास्तु समाहार द्वन्द्वः, हल् च ल् च इति । लकारस्य संयोगान्तलोपः ॥

અર્થાત્ તન્ત્ર વગેરે (ઉપર જણાવેલી યુક્તિઓને) રહેવા દઈએ; અને સીધ સીધા हुल् च ल्च इति हल् । એમ સમાહાર દ્વનદ્વ સમાસ છે, એમ માના લઈએ. અહીં જો કોઈ એવા પ્રશ્ન કરે, કે આમ માનવાથી તા हल્લ્ એવું પદ થવું જોઈએ, તા તેના જવાબ એ રીતે આપીશું કે અહીં અન્તિમ સ્તા સંયોगान्तस्य लोपः । <sup>૧૦</sup> પા. ૮–૨–૨૩ સૂત્ર મુજબ લાપ થયા છે.

આ રીતે લકાજિ સુધીના પૂર્વાચાર્યો પ્રસ્તુત સૂત્રમાં આવતા ઇતરેતરાશ્રય દોષના નિવારણ માટે જે યુક્તિએ આપે છે; તેમને બે ભાગમાં વહેંચી ઉપર મુજબ પાતે જ પૂર્વ પક્ષની સ્થાપના કરે છે. એ પછી હવે એ યુક્તિએની વિરુદ્ધમાં જુદી જૂદી બે મુશ્કેલીએ તરફ આપણું ધ્યાન ખેંચે છે. જેમકે:—

#### (१) आद्ये समासस्य विलब्दत्वात् ॥

અર્થાત્ પૂર્વાચાર્યોએ ઉપર મુજબતી જે તન્ત્રાવૃત્તિ કે એકશેષને માનવાની યુક્તિ આપી છે, અને એ પક્ષમાં हस્य લ્ = हલ્ ા એમ જે ષષ્ક્રીતત્પુરુષ સમાસ કરવા સૂચવ્યું છે. એ માટે ક્લિષ્ટ કલ્પના કરવી પડે છે. રેવ

२० अन्नत्रत् अर्थः :--संयोगान्तं यत्पदं तदन्तस्य लोपः स्यात् ॥ (सि. को. ५४)

રશ આ ક્લિષ્ટ કલ્પના આ રીતે કરવી પડે છે:--

<sup>—&</sup>quot; ब्राह्मणस्य कम्बलः" इत्यादौ असत्यिप प्रकरणादौ स्व—स्वाभिभावादिप्रतीतिवदन्तरसमीपादि-शब्दप्रयोगमन्तरेण सामीप्याद्यप्रतीतेः षष्ट्यर्थत्वाभावात्तत्प्रयोगे त्वसामर्थ्यात् षष्ठीसमासाप्राप्तिरिति मध्यमपदलोपिसमासे सौत्रे वा तत्र समासस्य विलष्टत्विमिति भावः ॥ शब्दरत्नः प्. ८ (तत्रैव)

કેમલેશકુમાર છે. ચાકસી

(૨) આ રીતે વધ્ઠીસમાસની કિલણતાને લઈને તન્ત્રાવૃતિ કે એકરોયની પૂર્વાયાયેએ આપેલી યુક્તિનું ખલ્ડન કરી, હવે બીજો જે સમાહાર દ્વન્દ્ર સમાસ માનીને ઇતરેતરાશ્રયદેાય દૂર કરનાર પક્ષ છે, તેમાં દોષ ખતાવતાં ભટ્ટોજિ કહે છે કે:—

#### द्वितीयेऽपि संयोगान्तलोपो दुर्लभ:॥

અર્થાત્ બીજ યુક્તિના સ્વીકાર કરવામાં આવે, તા તે યુક્તિમાં બતાવેલ સંયાગાન્ત લાપ કુલ લ છે. દુર્લ લોવાનું કારણું એ છે કે संयोगान्तस्य लोपः । એ સૂત્રમાં यण् અર્થાત્ य, व, र, ल् એમ ચાર વર્ણોના સંયાગાન્ત લાપના પ્રતિદ્યાપ કરવામાં આવ્યા છે. तथा સમાહારદ્વનદ્વ કરી લીધા પછી નિષ્યન્ત થયેલા हल्ल् શબ્દમાંના સંયાગાન્ત यण् = ल् ના લાપ થઇ શકશે નહીં.

વળી, જો કોઇ અહીં यण ના લાપ માટે કરેલા પ્રતિષેધનું પાછળથી પ્રત્યાખ્યાન કરી દેવાયું છે, र એવી દલીલ આપીને પણ અહીં ल ના સંયોગાન્ત લાપની પ્રાપ્તિ ખતાવે; તા તેને એમ કહીશું કે એ પ્રતિષેધના પ્રત્યાખ્યાન પક્ષમાં પણ झलो झलि । પા.८/२/२६ સૂત્રમાંથી झलःની સિંહાવલાકન ન્યાયે અનુવૃત્તિ લઇ આવીને, સંયાગાન્ત એવા झल્ વર્ણાના જ લાપ સાધવામાં આવ્યા હાઇને પણ हल्ल् માંના ल્ (झल् માં ન આવતા હાવાથા) સંયાગાન્ત લાપ પામી શકશે નહીં.

આમ ઇતરેતરાશ્રય દોષના નિવારણ માટે પૂર્વ પર પરાના આયાયેએ તન્ત્રાવૃતિ, એકશેષ અને સમાહારદનદ્વ સમાસની જે યુક્તિએ આપી હતી; તેમાં દેષ-દર્શન કરાવી, પોતે સિદ્ધાંત-કોંમુદીમાં દિરાવૃતિ કરી છે; તે જ ઉચિત છે, એવા મતની સ્થાપના ભટ્ટીજ કરે છે: तस्मात् यथीवतमेव न्याय्यम् ॥

અહીં કહેવાની જરૂર નથી કે એ પછી શબ્દરત્નકારથી લઈ બાલમનારમાકાર સુધીના સિદ્ધાંતકો મુદીના ટીકા કે ઉપટીકાકારા બધા ભટ્ટો જના મતના અનુગામી બન્યા છે. અન્યના ટીકાકારા મૃળગ્રન્થને અનુસરે એ સ્વભાવિક પણ છે. પરન્તુ જગન્નાથે ભદ્રોજિના આ દ્વિરાવૃત્તિન્વાળા મતની અનેક રીતે સમીક્ષા કરી છે; એને તે મતનું પૂર્ણ રીતે ખંડન પણ કર્યું છે. હકી કત તો એ છે કે ભટ્ટો જિએ પૂર્વા થાર્યોએ આપેલાં સમાધાના પરત્વે પોતાની દલીલા રજૂ કરી એ સમાધાનાનું ખંડન કર્યું હતું. તે ખંડનનું પંડિતરાજ જગન્નાથે અનેક દલીલાથી સામું ખંડન કરીને પૂર્વા થાર્યોના મતની પુન: સ્થાપના કરી છે.

२२ 'संयोगान्तस्य लोपे यण: प्रतिषेध: '॥ पा. ८/२/२३ इत्यत्र वार्तिकम् महाभाष्ये ।

२३ '' न वा झलो लोपात् । बहिरङ्गलक्षणत्वाद्वा । ''—इत्येताभ्यां वातिकाभ्याम् यणः प्रतिषेधस्य महाभाष्ये प्रत्याख्यानम् अस्ति ॥

"इहम्यम् " (પા ૧/३/૩) સૂત્રની હિતાવૃત્તિ અને પ'ડિતરાજ જગન્નાથ **૧૬**૧ પોડેતરાજ જગભાથે કેરેલું ખંડન :

પંડિતરાજ જગન્નાથ हलत्त्यम । સૂત્રની ચર્ચાના આરંભ કરવાની સાથે જ ભદાજિ વગેરએ સૂચવેલી આખાય સૂત્રની આવૃત્તિને અયુક્ત જાહેર કરતાં જણાવે છે કે—

सूत्रावृत्तिरियमतितराम् अयुक्तैवः, पाणिनि-स्त्रन्यासविरुद्धत्वात् गोरवात् च ॥

અર્થાત् हलन्त्यम् । એ આખાય સૂત્રની છે વાર) આવૃત્તિ કરવી, એ અત્યન્ત અયુક્ત છે; કેમેક (૧) તે પાણિનિ સૂત્રોના ન્યાસની વિરુદ્ધ છે અને (૨) (લાધવને અનુ-સરનારા આ શાસ્ત્રમાં એ) ગૌરવરૂપ છે

હવે, જો કોઈ એમ કહે કે તો પછી ઉપર્યુક્ત ઇતરેતરાશ્રય દેષના પરિહાર કેવી રીતે કરીશું ? તો તેના જવાબ આપતાં જગન્નાથે જુદા જુદા ત્રણ ઉપાયા આ મુજબ બતાવ્યા છે:

(१) "हल्" इत्येकं सूत्रम् "अन्त्यम्" इति चापरम्, तत्र द्वितीयसूत्रे मकारात्परतो ल् इति व्यञ्जनं संयोगान्तलोपेन लुप्यते; "उपदेशे" इति, "इदिति चानुवर्तंते, तेन-"उपदेशेऽन्त्यम् ल् इत् स्यात्" इति वाक्यार्थेन णलादिलकारसाधारण्येन हल् सूत्रान्त्यलकारस्येत्संज्ञायां सत्यां हल्प्रत्याहारसिद्धौ हलिति प्रथमवाक्यार्थंघी:, अत्रार्थेऽन्त्यमिति देहलीदीपन्यायेनान्वेति "उपदेशे " इति चान्वर्तते, तेन न काचिदन्पपत्तिः ॥ २४

અર્થાત્ हलन्त्यम् । એ પાजिनिनां મૂળ સૂત્રના ग्रेश्वित्सात्र કરીશું, અને "हल्" तथा "अन्त्यम्"—એમ ળે સૂત્રો કલ્પીશું. આ પીકી ખૂજિલ "अन्त्यम्" સૂત્રમાં છેલ્લે—म् પછી. ल् વ્યાજન છે, પણ તેના સાંયાગાન્ત લાપ થયા હાઈ, તેનું કાવણ થતું નથી, એમ માની 'अन्त्यम्' 'ल्' એ બે પદ અને ઉપરના સૂત્રોમાંથી અનુવૃત્તિ દ્વારા उपदेशे અને इत् पદા मेળવી, उपदेशे अन्त्यम् ल् इत् स्याद् (અर्थः ઉપદેશમાં જે ખન્ત્ય ल्, એની ઇતૃસાંગા થાય છે) એ રીતના સૂત્રાર્થ પ્રાપ્ત કરીશું."

આ અર્થ પ્રમાણે हल्ती જેમ णल् વગેરે બધાં સ્થળાએ આવતાં ल्ती ઈત્સંત્રા થતાં हल् પ્રત્યાહાર સિદ્ધ થઇ જશે. પ્રત્યાહાર સિદ્ધ થયા પછી હવે, પૂર્વના हल् । એ સ્ત્રુતો અર્થ કરી શું, ત્યારે એના અભીષ્ટ અર્થ (= हल् प्रત્યાહારમાં આવતાં વર્ણો)ના બાલ થઇ જશે; અને કોઇ દાલ રહેશે નહીં.

ઉપર हल् અને अस्त्यम् એમ જે બે સૂત્રો કલ્પ્યાં હતાં, તે પૈકા अस्त्यम् સૂત્રના અહી દર્શાવ્યા, તેવા અર્થ કુઅને તેના પ્રવાત થઇ ચૂક્યા પછી પ્રથમ " हल्" સૂત્રના અર્થ કરતી વેળાએ સિ:હાવલાકન ન્યાયથા નાચેના "अन्त्यम्" સૂત્રમાંથા એ પદની અનુવૃત્તિ લઈ,

ર૪ આ લેખમાં 'મનારમાકુચમિક'ના પાદદીપ-૧૯માં આપેક્ષી વિગતવાળા 'પ્રોઢ-મનારમા 'ને અન્તે પ્રકાશિત સ'સ્કરણના હપયાગ કર્યો છે.

કમ**લેશકુ**માર છે. ચાકસી

ઉપદેશમાં અન્ત્ય **हल્ની** ઇત્સઃતા થાય છે, એ રીતનાે અ**બાષ્ટ અર્થ કરી લ**ઇશું, એમ પણ અહીં જણાંવ્યું છે.

(૨) આ પછી આ પ્રસ્તુત દેશવના નિવારણ માટે બીજી યુક્તિ બતાવતા જગન્નાથ જણાવે છે કે—

" यद्वा " हलन्त्यम् " इत्येकम् सूत्रम्, ल् इति चापरम् । तत्र व्यञ्जनात्मकस्य द्वितीय-सूत्रस्य लप्तस्याप्यनुसन्धानेन विषयीकृतस्यानुवृत्तेस्त्रिभः परैः सह योजने कृते प्रागुक्तवाक्यार्थिधयः साम्राज्यम् ॥

અર્થાત हलन्त्यम् । એ એક સૂત્ર છે; એમ માતીએ અને બીજું ल છે, એમ માતીએ. આ બે સૂત્રો પૈકી બીજ વ્યંજનમાત્ર સૂત્રના લાપ થયા છે. એ પછી એ લુપ્ત પદનું અનુસ ધાન કરી ઉપરના સૂત્રમાંથી उपदेश अन्त्यम् इत् એમ ત્રહ્યુ પદા મેળવી, ઉપદેશમાં અન્ત્ય એવા ल ની ઇત્સ ત્રા થાય છે, એવા સૂત્રાર્થ કરીશું. હવે, આ સૂત્રાર્થ મુજબ हल्। એ પ્રત્યાહાર સૂત્રમાંના ल ની ઇત્સ ત્રા થતાં, એની સાથે हयबरट्। સૂત્રના "ह" નું ઉચ્ચારહ્યુ કરી हल् પ્રત્યાહાર બની શકશે; અને કોઇ દાય રહેશે નહીં.

(3) આમ એ યુક્તિએ આપ્યા પછી, એ જુદાં જુદાં સ્થળોએ યોજ શકાય તેવી એક ત્રોજ યુક્તિ આ પ્રમાણે આપી છે:—

"यद्वा "हल्" इति सूत्रे लकारोऽनुनासिकः क्रियते; तस्यानुनासिकत्वसामर्थ्यादनचोऽप्यु-पदेशोऽजनुनासिक' श्तीत्संज्ञा भविष्यति । अस्मिन्नेव सूत्रे लकारात्परतो लकारस्य संयोगान्तलोपाद्वा ॥"

અર્થાત્ हल्। એ પ્રત્યાહાર (મા.) સૂત્રમાં જ ल्ના અનુનાસિક પાઠ કરીશું, અને એના અનુનાસિક પાઠને લઈ તે–અનુનાસિકત્વરૂપ સામર્થ્ય તે લઈ તે–અનુનાસિક દ્વા એ સૂત્ર વડે લ્ની ઈત્સ દ્વા થઈ જશે. આમ આ પ્રમાણે સિદ્ધ થયેલા हલ્ પ્રસાહારના हलन्त्यम्। એ સત્રમાં પ્રયોગ કરવાથી હવે, ઇતરેતરાશ્રય દાષ રહેશે નહીં.

અથવા, આ हलत्त्यम्। એ સૂત્રમાં જ हल् ल् अन्त्यम्-એમ लकार થી પરમાં लकार મુક્ષાશં અને એના સંયોગાન્ત લાપ સમજી લઈશું.

\* \* \*

પરમ્પરાતી સાથે વિરાધ ન આવે, તેવી અને પ્રાચીન આચાર્યોને અનુસરીને આ પ્રમાણેની ત્રણ યુક્તિઓ આપીને પણ્ડિતરાજ જગન્નાથે અહીં આવતા ઇતરેતરાશ્રય દેષનું નિવારણ કરી આપ્યું છે. પંડિતરાજે આપેલું આ નિવારણ સૂચવે છે કે જ્યારે પર પરાગત રીતે વિમર્શ પામેલા... સમાધાના ઉપસ્થિત હોય, ત્યારે મનસ્વી રીતે જ નવાં સમાધાના ઊભા કરવાં અને પર પરાગત સમાધાનામાં દેષ દર્શન કરાવવું એ કાેઈપણ રીતે ક્ષમ્ય નથી.

#### " हलक्षम्" (પા. १/३/३) સૂત્રની દ્વિરાવૃત્તિ અને પ'હિતરાજ જંગન્નાથ

968

પણિકતરાંજ જગન્નાથે આપેલી યુક્તિઓમાં પણ સંધાગાન્ત લાપ કરવાના રહે છે, અને તે લક્ષેજિના મતે તા દુલ લે છે, તેથી આ પછીની ચર્ચામાં લક્ષેજિના એ મતની પણ પણિકતરાજે સમીક્ષા કરી છે. વળી, પંકિતરાજની યુક્તિઓમાં યાજવામાં આવતા. લહી સમાસ પણ લક્ષેજિના મતમાં કિલ્લુ છે; તેથા તે મતની પણ તેઓ સમીક્ષા કરે છે. (વિસ્તાર ભયથી આ આખીય સમીક્ષા અહીં પડતી મૂકો છે).

આ સમીક્ષા વખતે જગન્નાથે ભટ્ટો જિના ભાષ્યવિરુદ્ધ મન્તવ્યા ઉપસ્થિત કર્યા છે, અને જ્યારે ભાષ્યકાર વગેરે તથા સ્વયં ભટ્ટો જ પણ (!) કયારેક સંયોગાન્ત લાેપના સ્વીકાર કરતા જ હાેય, ત્યારે અહીં તેના-માત્ર પર પરાના ખંડનને માટે જ-અસ્વીકાર કરવા ઉચિત નથી, એવા ઉપાલમભ પણ પંડિતરાજ આપે છે. રૂપ

એ જ રીતે ષાંકીસમાસની કિલ્લા માટે જે દલીલા ભદોજિ આપે છે, તે નકામી—સારહોન હાઈને એમના પરિહાર માટે આયાસ પણ કરવા પડે તેમ નથી. રેમ અને વળી, ભાષ્ય વગેરે સાથે એ દલીલા અસંગન હાય, ત્યારે તેમના સ્વીકાર જ કેમ કરી શામાય? એમ પંડિતરાજ સામા તર્ક મૂકે છે.

ટૂંકમાં જગન્નાથ જે રીતે ભદોજિના મતોનું ખંડન કર્યું છે, તેમાં ભાષ્યકાર વગેરે પ્રાચીત આયાર્યોના; ખુદ ભદોજિના ગુરૂ રામચન્દ્રના પણ મતની પુનઃ સ્થાપના થઇ છે. વળી, એમણે ભદોજિના પ્રન્થાનું અધ્યયન કરી, ભાષ્યકાર વગેરે સાથેના એમના વિરોધા તારવી લઇ, પાતાના જ વચતાના વિરોધ આવે, તેવાં સ્થળા ખાછ; કોઇક કારણસર બન્ને વચ્ચે ઉત્પન્ન થયેલા દ્વેષ પ્રકટ કરવા 'મતારમાકુચમદિ'ના 'ના રચના કરી, તે તેમના પક્ષે તા જેવા છે, તેવા; પણ પાણિનીય વ્યાકરણના અલ્યાસીએ માટે ખૂબ જ ઉપકારક બની રહી છે.

२५ જુઓ—'' कर्मवत् '' सूचागतमनौरमाकौस्तुभयोर्लंकारस्य स्वयं संयोगान्तलोपोक्तेश्व ॥ …મનારમાક્ષ્યમર્દિની; પૃ. ૩.

२६ ... क्लेशश्चेत्यादिदोषभासानां परिहारार्थंमायासोऽपि नापततीति सुधियो विभावयन्तु ॥ —-अंकन ५.४.

સ્વા૦ ૧૨

# પ્રાચીન ગુજ<sup>ે</sup>ર પ્રન્થમાલા

|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | રૂા. પૈ.                                                             |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٩                                     | 'પ્રાચીન ફાગુ-સ'પ્રાહ—સ'પાદકઃ ડૉ. ભેાગીલાલ જ. સાંડેસરા અને                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                                    |
|                                       | ડૉ. સાેમાભાઈ પારેખ <b>; દેવનાગરી ટાર્ક</b> પ                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૦=૫૦                                                                |
|                                       | વિદ્યાર્થી આવૃત્તિ, ગુજરાતી ટાઇપ                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>१=</b> ५०                                                         |
| ર                                     | વર્ણ્યક <b>-સમુચ્ચય, ભાગ ૧—મૂલ પાઠ</b> —સં. : ડૉ. બેા. જ. સાંડેસરા                                                                                                                                                                                                                                                        | ૯=૫૦                                                                 |
| 3                                     | ભાલણકૃત નલાખ્યાન (ત્રીજ આવૃત્તિ)—સ: પ્રા. કે. કા. શાસ્ત્રી                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૧=૫૦                                                                |
| ४                                     | ઉ <b>દ્દયભાતુકૃતવિક્રમચરિત્રરાસ</b> —સંપાદકઃ સ્વ. પ્રો. બ. ક. ઠાંકાર                                                                                                                                                                                                                                                      | ર=૫∘                                                                 |
| ય                                     | ભાલ 🥨 : એક અધ્યયન—લેખકઃ પ્રો. કે. કા. શાસ્ત્રી (૧૯૭૧)                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>∠=00</b>                                                          |
| ŧ                                     | વર્ણ્યક-સમુચ્ચય, ભાગ ર—સાંસ્કૃતિક અધ્યયન અને શબ્દસ્ચિએા.                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                      |
|                                       | કર્તાઃ ડૉ. ભાેગીલાલ જ. સાંડેસરા અને ડૉ. રમ <b>ણ</b> લાલ ના. મહેતા                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧ <b>૦=૫૦</b>                                                        |
| હ                                     | પ <b>ંચાખ્યાન  ખાલાવણાધ, ભાગ ૧</b> —સંપાદક : ડૉ. ભાગીલાલ જ.                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                      |
|                                       | સાં ડેસરા અને ડૉ. સામાભાઈ પારેખ                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २४=००                                                                |
| 4                                     | સિ <b>હાસનબત્રીસી</b> —સં. ડૉ. રહુજિત મા. પટેલ                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૧૫=૫૦                                                                |
| ૯                                     | <b>હબ્મીરપ્રયન્ધ</b> —સં.ઃ ડાૅ. બાે. જ. સાંડેસરા અને ડાૅ. સાે. પારેખ                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>₹=00</b>                                                          |
| ૧૦                                    | <b>પ ચક્ર ડની વાર્તા</b> —સં. ડાૅ. સામાભાઈ ધૂ. પારેખ ( ૧ <b>૯૭૪</b> )                                                                                                                                                                                                                                                     | 39=00                                                                |
| ૧૧                                    | વા <b>ગ્ભ</b> ટા <b>લ'કાર બાલાવબાેધ</b> —સં. ડાૅ. બાેગીલાલ જ. સાંડેસરા                                                                                                                                                                                                                                                    | १२,=००                                                               |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                      |
|                                       | સ્વ. પ્રૉ. બ. કે. ઠાકાર ગ્રન્થમાળા                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                      |
| 1                                     | <b>સ્વ. પ્રૉ. બ. કે. ઠાકાર ગ્રન્થમાળા</b><br>વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ <b>૧</b>                                                                                                                                                                                                                                              | ર <b>=૫૦</b>                                                         |
| ۹<br>ع                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २= <b>५०</b><br>२=५०                                                 |
|                                       | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ <b>૧</b><br>,, ,, ,, <del>૧</del><br>,, ,, ,, 3                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                      |
| ર                                     | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ <b>૧</b><br>,, ,, ,, ર,<br>,, ,, ,, ૩<br>નિરુત્તમા                                                                                                                                                                                                                                                 | ર=૫૦                                                                 |
| <b>ર</b><br>૩                         | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧<br>,, ,, ,, ર,<br>,, ,, ,, 3<br>નિરુત્તમા<br>વિક્રમાર્વશી—( અતુવાદ: મનનિકા સહિત)                                                                                                                                                                                                                 | ર=૫૦<br>૬=૫૦                                                         |
| <b>ર</b><br>3<br>૪                    | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧<br>,, ,, ,, ર<br>,, ,, ,, ર<br>નિરુત્તમા<br>વિક્રમાર્વશી—(અતુવાદ: મનનિકા સહિત)<br>પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા                                                                                                                                                                                          | <b>ર=૫૦</b><br>૬=૫૦<br>ર=૫૦                                          |
| <b>ર</b><br>૩<br>૪<br>૫               | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧<br>,, ,, ,, ર,<br>,, ,, ,, ર,<br>નિરુત્તમા<br>વિક્રમાર્વશી—(અતુવાદ: મનનિકા સહિત)<br>પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા<br>પ્રવેશકા, ગુચ્છ બીજો                                                                                                                                                                | २=५०<br>६=५०<br>२=५०<br>२=५०                                         |
| <b>3</b> 8 7 <b>5</b>                 | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  ,, ,, ,, ર, ,, ,, ,, ૩ નિરુત્તમા વિક્રમાર્વેશી—(અતુવાદ: મનનિકા સહિત) પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા<br>પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા<br>અંબડ વિદ્યાધર રાસ                                                                                                                                                        | ₹=५०<br>{=५०<br>₹=५०<br>₹=५०<br>४=५०                                 |
| <b>२</b>                              | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  n n n n ર  n n n n n n  નિરુત્તમા વિક્રમાર્વશી—(અતુવાદ: મનનિકા સહિત) પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા પ્રવેશકા, ગુચ્છ ખાજે<br>અ'બડ વિદ્યાધર રાસ અહારાં સાનેઢ (બીજ આવૃત્તિ: ખીજું પુનમુંદ્રહ્યુ)                                                                                                            | 2=40<br>5=40<br>2=40<br>2=40<br>8=40<br>3=00                         |
| <b>ર</b> ૩ ૪ ૫ <b>૬ ૭ ૮ ૯</b> ૦       | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                             | 2=40<br>5=40<br>2=40<br>2=40<br>8=40<br>8=00                         |
| <b>ર</b> ૩ ૪ ૫ <b>૬ ૭ ૮ ૯</b> ૦ ૧૧    | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  n n n n 3  નિરુત્તમા વિક્રમાર્ગશી—(અતુવાદ: મનનિકા સહિત) પ્રવેશકા, ગુચ્છ પહેલા પ્રવેશકા, ગુચ્છ બીજે આ'બડ વિદ્યાધર રાસ મહારાં સાનેડ (બીજી આવૃત્તિ: બીજુ' પુનર્મુદ્રહ્યુ) આપણી કવિતાસમૃદ્ધિ (બીજી આવૃત્તિ; છકું' પુનર્મુદ્રહ્યુ) નવીન કવિતા વિષે વ્યાખ્યાના (પ્રથમ આવૃત્તિ; પહેલું પુનર્મુદ્રહ્યુ) | 2=40<br>5=40<br>2=40<br>2=40<br>8=40<br>8=00<br>8=00                 |
| <b>ર</b> 3 ૪૫ <b>૬ ૭ ૮ ૯</b> ૦ ૧ ૨    | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                             | <pre></pre>                                                          |
| <b>ર</b> 3 ૪ ૫ <b>૬ ૭ ૮ ૯</b> ૦ ૧ ૨ ૩ | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                             | <pre></pre>                                                          |
| <b>ર</b> 3 ૪૫ <b>૬ ૭ ૮ ૯</b> ૦ ૧ ૨    | વિવિધ વ્યાખ્યાના ગુચ્છ ૧  ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                             | 2=40<br>5=40<br>2=40<br>8=40<br>3=00<br>8=00<br>8=00<br>8=00<br>8=00 |

પ્રાપ્તિસ્થાન: યુનિવસિ<sup>ર</sup>ડી પુસ્તકવેચાણ વિભાગ, જનરલ ઍજયુકેશન સેન્ડર, પ્રતાપમ'જ, વડોદરા-કર• ••૨.

# સંસ્કૃત છન્દ:શાસ્ત્રમાં બે જૈન લેખકા– જયદેવ અને જયકીતિ નું પ્રદાન⁺

ગાવિદલાલ શ' શાહ\*

પદ્મમાં લખતા સંસ્કૃત કવિએ તેમના વિચારા, સંવેદનાએ અને ભાવ વિવિધ હ'દામાં અભિવ્યક્ત કરે છે. હ'દ:શાસ્ત્ર, કવિએએ પ્રયોજેલાં હ'દાના લક્ષણ આપી સમજવે છે. વિવિધ વૈદિક અને લીકિક હ'દોને આ શાસ્ત્રમાં વ્યાખ્યા અને ઉદાહરણ આપી સમજવવામાં આવેલ છે. વૈદિક હ'દમ નિરૂપતું શાસ્ત્ર વેદાંગ છે, જે પાણિનીય શિક્ષા મુજબ વેદના પાદ છે. ' લીકિક હ'દમ ને સમજાતતું શાસ્ત્ર 'કાવ્યાંગ ' છે. અલ'કારની જેમ હ'દસ પણ કાવ્યનું બાહ્મતત્ત્વ છે, જે કાવ્યના આત્મતત્ત્વ રસાદિને વ્ય'જિત કરવામાં મદદરૂપ થઈ શકે. હ'દ:શાસ્ત્રના વિકાસમાં અનેક લેખકોએ કાળા આપ્યા છે.

ઋક પ્રાતિશાખ્ય, નિદાનસૂત્ર, સર્વાનુક્રમણી, ઉપનિદાનસૂત્ર વગેરેમાં વૈદિક હ'દોની ચર્ચા હોવા છતાં પિંગલાચાર્ય'ને આ શાસ્ત્રના પાયાના લેખક માનવામાં આવે છે. તેમની કૃતિ ' છન્દઃસૂત્ર ' ( કાવ્યમાલા આવૃત્તિ મુજબ ' છન્દઃશાસ્ત્ર ')માં ક્રૌષ્ટ્રકિ, યાસ્ક, તાષ્ડિન, સૈતવ, કાશ્યપ, રાત અને માંડવ્યના ઉલ્લેખા છે પણ તેમના શ્ર'થા મળતા નથી.

છંદ:શાસ્ત્રના ઇતિહાસમાં જયદેવ, સ્વયંબૂ, જયકીર્તિ, રત્નમં જૂષાકાર, હેમચંદ્રાચાર્ય અને કવિદર્પં શુકાર જૈન લેખકો છે જેમણે આ શાસ્ત્રના વિકાસમાં મહત્ત્વનું પ્રદાન કર્યું છે. આ લેખમાં જયદેવ અને જયકીર્તિના કાર્ય અને શ્રદાનના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

'ગીતગાવિ'દ'ના કવિ જયદેવ અને 'પ્રસન્નરાધવ' નાટકના લેખક જયદેવથી ભિન્ન જયદેવ નામના છ'દસ્તા લેખકની કૃતિ "જયદેવચ્છ'દસ્" સંસ્કૃત લોકિક છેદસ્તા લક્ષણપ્ર શામાં આગવું, અનેરું અને અગત્યનું સ્થાન ધરાવે છે.

**<sup>&#</sup>x27;સ્વાધ્યાય'**, પુ. ૩૩ અ'ક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા=જન્માષ્ટમી અ'ક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પૂ. ૧૯૫–૨૦૦.

<sup>+</sup> તા ૧૬થી ૨૮ જાન્યુઆરી ૧૯૯૬ દરમ્યાન શ'ખેશ્વર ખાતે યાજયેલ ગુજરાત રાજ્ય યુનિવસિંદી અને કૉલેજ સંસ્કૃત અથ્યાપકમ'ડળના ૨૧માં અધિવેશનમાં રજૂ થયેલ નિળ'ઘ.

<sup>\*</sup> મહર્ષિ વેદવિજ્ઞાન અકાદમી, અમદાવાદ-૧૫.

૧ છન્दઃ पાઢૌ તુ વેદસ્ય . . ઈ. પાણિનીય શિક્ષાા ૪૨, ૪૩, સંપાદન –ડૉ. શુક્લ જે. એમ '' વિદ્યા '' ઑગસ્ટ ૭૬ અને જન્દ્યુ. ૭૭, ગુજ. ધુનિ., અમદાવાદ–૯

ગાર્વિદલાઇ રા' રાહ

145

#### સમય:

ડા. કૃષ્ણુમાચારીઅર છંદઃશાસ્ત્રના ઇતિહાસ આપતાં તેમના વિશે, પિગલ પૂર્વે માહિતી આપીને, જયદેવને પિગલથી પ્રાચીન ગણવા અંગેના પાતાના મત છે એવું સૂચવે છે. ર તેઓ જયદેવને ઈ. સ. પૂર્વે બીજી કે ત્રીજી સદીમાં થયેલ માને છે જે સ્વીકારી શકાય તેમ નથી.

જયદેવ પિંગલના અનુગામી છે, એ 'જયદેવ-અંદસ્'માંથી તેમજ તે પરતી હવેંદની દીકામાંથી કલિત થાય છે. જે જયદેવે પિંગલના મુનિ અને અહિપતિ તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રેકે. એચ. ડી. વેલણકર અનેક પ્રમાણાને અંતે જયદેવને ઈ. સ. ૯૦૦ પહેલાં અથવા કદાચ ઈ. સ. ૬૦૦ પહેલાં થઈ ગયેલા માને છે. પ્રેકે. ગાડે પણ જયદેવને ઈ. સ. ૯૧૦ પૂર્વે થયેલા ગણે છે. જયદેવના સમય વિશે નિશ્ચિત રીતે જાણી શકાનું નથી. પણ તેઓ પિંગલ પછી થાડી સદીઓ બાદ થયા હોવા જોઈએ.

#### ઉ**લ્લે** ખાઃ

જૈન અને જૈનેતર છાંદસિકોએ જયદેવના માનસહિત ઉલ્લેખ કર્યો છે અથવા તેમના પ્રથમાંથી અવતરણા આપ્યાં છે.

- (ક) વરાહમિહિરની ખુહત્સ હિતાના ટીકાકાર જ્વિલ ભટ્ટે (ઈ. સ. ૧૦મી સદી આશરે) જયદેવચ્છ દસ્માંથી ''સુવદના'' (૭–૨૨) તથા મ'દાક્રાન્તા (૭–૧૭)નાં લક્ષણ ઉદ્દર્ધત કરેલ છે.
- 2 Krishnamachariar M.—History of Classical Sanskrit Literature, Turumalai—Tirupati Devasthanam's Press, Madras, 1937, p. 903, "and must have therefore lived in the early centuries of the christian era, unless we take him to the 2nd or 3rd century B. C., when Sūtra style was in vogue."
  - ૩ જયદેવચ્છંદસ
  - (अ) ४/२९—म्निनाभ्यधायि पादाकुलकम्। तथा तेने समजवतां शिक्षकार ७५८ सभे छे—
  - ं मुनिना भगवता पिङ्गलेन एवंविधं पादाकुलकं नाम वृत्तमभ्यधायि उक्तम् ।
  - (आ) ४/३१—गीत्यार्याचलधृतिरहिपतेः... तथा तेने समजवतां टीक्षकार धर्भ ८ संभे छ—
  - " यथाक्रममहिपतेभँगवतः पिञ्जलस्य गीत्यार्या शिखाचलिका मताः।
  - (इ) ५/१० विपुला सा मता मृने:। तेने समज्जवतां शिक्षांत्र दर्भ ८ सभे छे—
  - " एवं प्रकारा मुनेर्भगवतः पिङ्गलस्य विपुला मता।
- 4 Velankar H. D.—Jayadaman- General Introduction Haritoşamālā-No. 1, Pub. Haritosha Samiti, Bombay, 1949, p. 33.
- ".....it is evident that Jayadeva lived sometime before 900, A.D., and perhaps even before 600 A.D."
- 5 Gode P. K.—"Jayadeva, a writer on Prosody", in Studies in Indian Literary History, Vol. I, Pub. Singhi Jain Shastra Shikshapith, Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay. 1953, p. 139.

## સ'સ્કૃત ઇન્દ્ર:શાસ્ત્રમાં છે જૈન ક્ષેખદા-જયદેવ અને જયકાતિનું પ્રદાન 🥒 ૧૯૬

- (ખ) પિંગલ-છંદઃસૂત્રની ૧-૧૦ અને ૫-૮ પરની વૃત્તિમાં ટીકાકાર ભદ હલાયુધે (ઇ. સ. ૧૦મી સદી). જયદેવના-' શ્વેત પટ' તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે.
- (ગ) વૃત્તરત્નાકરના ટીકાકાર સુલ્હણ (ઈ. સ. ૧૧મી સદી) 'શ્વેત પટ જયદેવ' એવા શબ્દા પ્રયોજે છે. \*
- (ઘ) અભિનવગુપ્તે 'આભનવભારતી 'માં જયદેવના ઉલ્લેખ કર્યો છે. ધ્રી પી. 'કે. ગાડે યથાર્થ' કહે છે કે અભિનવગુપ્ત જેવા પ્રતિષ્ઠિત ટીકાકાર જયદેવના ઉલ્લેખ કરે તે, તેમના પ્ર'થની ગુણવત્તાનું દ્યોતક છે. '
- (ક્) સ્વયંભૂ નામના જૈન લેખકે (ઇ. સ. ૧૦૦૦ પહેલાં લગભગ) ૧–૧૪૪માં જયદેવના આગળ પડતા છંદઃશાસ્ત્રી તરીકે હલ્લેખ કર્યો છે. તે કહે છે કે જયદેવે પિંગલની સાથે સંસ્કૃત છે દામાં યતિના સિદ્ધાંત અપનાવ્યા હતા.
- (ચ) રુદ્રતા 'કાવ્યાલ'કાર 'ની ટીકાના લેખક નિમ સાધુ (ઇ. સ. ૧૧મી સદી) ૧-૨૦ પર લખતાં જયદેવના છંદઃશાસ્ત્રના પ્રાચીન લેખક તરીકે પિંગલની સાથે ઉલ્લેખ કરે છે.
- (છ) આ ઉપરાંત જયકીતિ (છે દાનુશાસન ૮–૧૯), હેમચંદ્ર (છે દાનુશાસન ૨–૨૯૭ તથા ૩–૫૧–૫૨ની સ્ત્રાપત્ર વૃત્તિમાં) અને નારાયણુ (વૃત્તરતનાકર-૨–૩૬ની ટીકામાં) પણ જયદેવના ઉદલેખ કરે છે.

#### પ્ર'થ :

જયદેવે 'જયદેવ-જંદસ્' મંઘ પિંગલના ' છ-દઃસ્તૂત્ર' ને નમૂના તરી કે રાખીને લખ્યા છે. જંદાના ક્રમ મહદ્દઅ શે પિંગલ પ્રમાણેના છે. ' છન્દઃસ્તૂત્ર'ના જેમ 'જયદેવ-જંદસ્'માં આઠ અધ્યાયા છે.

અ. ૧ના પ્રથમ શ્લોક અનુષ્ટુપમાં છે, તે મંગલ શ્લોક છે. તેઓ લખે છે, " વિવિધ પ્રકારના છંદની પ્રતિપત્તિને માટે લાષ્ટ્રીને ભૂષિત કરનાર, પહેલાં ગાયત્રી છંદને અને પછી વર્ષમાન–તેનાથી વધતા જતા અક્ષરાવાળા અન્ય સર્વ છે દોને હું નમું છું." અહીં વર્ષમાન

६ सम्पादका : शर्मा (डॉ.) आर्येन्द्र, देशपाण्डे, पाध्ये, टीका चतुष्टयोपेत: वृत्तरत्नाकर: संस्कृतपरिषत्, उस्मानिया विश्वविद्यालय, हैदराबाद, (१९६९) प्. १४७.

'' अन्यदत्तो हि वितानम् इति श्वेतपटजयदेवेन यदुक्तम् '' भौगिति चित्रपदा न: इत्यनेन गतार्थत्वात् ।

- ७ भरत-नाट्यशास्त्र १४/८३-८४ ५२ अलिनवलारती ( गा. था. सी. ) पृ. २४४.
- " सर्वेषां वृत्तानामित्यादावर्षः समासेन जयदेवोऽम्यधात् । सर्वादिमध्यान्त ग्लौ त्रिकी श्लौ मनौ जौ स्तौ " इति ।
  - ૮ જુએ પાદદીય ક્રમાંક પ.
- "Presumbly this work on prosody must have attained authoritative character since a polymath like Abhinavagupta quotes this work as authority."

ગાવિકલાલ શ'. શાહ

શબ્દ શ્લિષ્ટ છે. તે મહાવીર ભગવાનના સૂચક છે. બીજાં આઠ સૂત્રોમાં છંદસ્તી સંજ્ઞાએ સમજાવવામાં આવી છે. અ.ર માં ક અને અ–3 માં ૩૩ સૂત્રો છે. તેમાં ગૈદિક છંદોની વ્યાપ્યા આપવામાં આવી છે. અ.૪ થી લીકિક છંદો છે. અ.૪ માં ૩૨ પ કિતએા છે તેમાં આર્યા, વૈતાલીય, માત્રાસમક વગેરે અને તેના પ્રકારાની સમજૂતી આપવામાં આવી છે. અ.૫ માં ૩૯ શ્લોકોમાં વિષમ અને અર્ધસમૃત્રત્તોનાં લક્ષ્ણ, પ્રકારા સહિત આપેલ છે. અ.૬ ની ૪૬ પ કિતએામાં અને અ. ૭ ની ૩૭ પ ક્તિએામાં સમૃત્રતો અને દ ક સમજાવવામાં આવ્યાં છે. અ–૮ માં ૧૨ શ્લોકો છે તથા તેમાં પ્રસ્તારની ચર્ચા છે.

#### ૌશિષ્ટ**ય** :

પાતે જૈન હોવા છતાં વૈદિક છે દાનાં લક્ષણો તેમણે આપ્યાં છે. તે તેમના આદર્શ તરીકે રહેલાં પિંગલનું યાંગ્ય રીતે અનુસરણ થઈ શકે એટલા માટે છે એમ પ્રોફે. વેલણકર માને છે. વિદિક છે દા પરથા લોકિક છે દા વિકસ્યા હાઈ તેમને તેની ઉપેક્ષા કરવાનું યાંગ્ય નહીં લાગ્યું હાય જો કે જયદેવના ગૈદિક છે દના વિભાગ પિંગલની જેમ વિસ્તૃત નથા. તેમણે કરેલું આ વિભાગનું નિરૂપણ જાણે ઓપયારિકતા નિભાવવા-પરંપરાને માન આપવા માટે-હોય તેમ લાગે છે.

જયદેવે વૈદિક છે દાનાં લક્ષણ પિંગલની જેમ સૂત્રોમાં આપ્યાં છે, જ્યારે લૌકિક છે દોનાં લક્ષણ જે તે છે દના પાદ દ્વારા કે શ્લોક દ્વારા આપેલ છે. પિંગલની જેમ તેમણે છે દોનાં માત્ર લક્ષણ જ આપ્યાં છે. અલગ ઉદાહરણ આપ્યાં નથી. પણ લૌકિક છે દોનું લક્ષણવાકય પોતે જ લક્ષ્યવાકય-ઉદાહરણવાકય બની જતું હોઈ તેમને અલગ ઉદાહરણ આપવાની આવશ્યકતા નથી. છે દના લક્ષણ પોતે ઉદાહરણ પણ બની રહે એ રીત કેદારલે 'વૃત્તરત્નાકર'માં સ્વીકારી છે.

જયદેવે યાંત દર્શાવવા સંગ્રાવાચક શબ્દો ઉપરાંત સમુદ્ર, ઋતુ, લોક વગેરે શબ્દો પ્રયોજયા છે. તેમણે વસુ, દિશા, યુગ, રસ વગેરે શબ્દો વૈદિક છે દામાં પણ ઉપયોગમાં લીધા છે. પિંગલે તેમના ઉપયોગ સૌક્રિક છે દામાં યતિ દર્શાવવા જ કર્યો છે. વૈદિક છે દાના વિભાગમાં કર્યો નથી.

સંજ્ઞા પ્રકરણના પ્રથમ અધ્યાયમાં જયદેવે એક જ સૂત્રમાં (૧/૨) 'અષ્ટ્રમણ ' વિશે કહી દીધું છે. તેમણે લધુ=ગ્રુની સમજ સંક્ષેપમાં આપી છે. લધુ ક્યારે ગ્રુરુ માનવા તે વિશે પિગલે વિસ્તારથી સમજવ્યું છે. જયદેવે सંयोगादि पर: ! (૧/૫) એ એક જ સૂત્ર આ માટે ફાળવ્યું છે. તેમણે ઘણા ખરા ભાર ટીકાકાર પર નાખ્યા છે, પણ જયદેવે માત્રિક ગણા સમુદ્ર, ઋત વગેરે સંજ્ઞાઓ અને યતિ વિશે જે અધ્યાયામાં કહ્યું છે તે પિંગલ કરતાં વધુ વિસ્તારથી છે.

૯ જુઓ પાદરીપ ક્રમાંક ૪, પૃ. ૩૪.

<sup>&</sup>quot;It is true that he has defined the vedic metres in the first three chapters of his work; but this was probably due to the fact that Jayadeva wanted to imitate closely his model, namely Pingla's work on chandas in the matter of arrangement of his material, though he adopted a different style of composition, which is almost invariably followed by his successors in the field."

#### સંસ્કૃત છન્દઃશાસામાં બે જૈન લેખકો જયદેવ અને જયકોર્તિનું પ્રદાન

144

જયદેવે ૪–૧૫થી ૨૨માં ગૈતાલીય અને તેના પ્રકારાનાં લક્ષણુ આપ્યાં છે. પિંગલ મુજબ ગૈતાલીય માત્રામેળ છંદની ૧ અને ૩ પાદની ભેગી માત્રાઓની સંખ્યા ૧૪ છે. જ્યારે જયદેવે ૧ અને ૩ પાદમાં છ, છ માત્રાઓ હોય છે એમ કહ્યું છે. તેથી કુલ ૧૨ માત્રાએા થાય છે. પંક્તિના હેવટના ભાગમાં લઘુ–ગુરુના ક્રમ પિંગલે કહ્યો છે તે જ જયદેવમાં છે.

આ પ્ર**ંથમાં પ્ર**સ્તાર નિરૂપણ અનુષ્ટુપ છંદના શ્લાકોમાં કરવામાં આવેલું છે, પિંગલે સૂત્રોમાં કર્યું છે. પિંગલની તુલનામાં જયદેવ આ મુદ્દા પર સંક્ષેપ પણ કરે છે.

જયદેવ પિંગલને અનુસરતા હોવા છતાં પ્રસાપીડ હ સરુત, વિલાસિની, કુસુમવિચિત્રા, ય ચલાક્ષિકા, કાન્તાતપીડા, વાહિની છ દા તેમજ ગાયાના કેટલાક પ્રકારા જે ' છ દાસ્તૂત્ર 'માં છે, તે જયદેવચ્છ દસ્માં નથી.

નીચેના આઠ છે દા ' જયદેવચ્છ'દસ્ 'માં નવા છે તે પિ'ગલની કૃતિમાં જોવા મળતા નથી.

| <b>ક્રમ</b> | છ'દનું નામ              | શ્લાક ક્રમ    | પાદમાં <b>અક્ષર સ'</b> ખ્યા | ગણુમાપ-લક્ષણુ         |
|-------------|-------------------------|---------------|-----------------------------|-----------------------|
| ૧           | ચુલી <sup>°</sup>       | <b>\-</b> 2   | ٤                           | ન, સ, ય               |
| ₹.          | મ <b>િ</b> ણમધ્ય        | <b>{-</b> &   | ٤                           | ભ, મ, સ               |
| 3           | ભદ્રિકા                 | <b>€</b> −5 € | 9 9                         | ન, <b>ન, ર</b> .લ, ગા |
| γ           | ઉપ <b>િસ્થ</b> ત        | <b>१-</b> ४१  | 99                          | જ, સ, ત, ગા, ગા       |
| ¥           | ચન્દ્રવત્મ <sup>°</sup> | <b>6-83</b>   | ૧૨                          | ર, ન, ભ, સ            |
| ٤           | પુષ્પ(વચિત્રા           | ६–४५          | ૧૨                          | ત, ય, ત, ય            |
| હ           | ચલનેત્રિકા              | 4-84          | ૧૨                          | ન, ન, ભ, ર            |
| 4           | માપ્ડૂકીકેચિતા (ગાથા)   | <b>७−३७</b>   | ૧૫                          | મ, મ, મ, ય, ય         |

જયદેવચ્છ દસ્માં નિમ્નલિખિત છે દાનાં નામ પિ ગલ કરતાં જુદાં આપવામાં આવેલાં છે. બ તેનાં લક્ષણ સરખાં છે.

| ક્રમ | જયદેવે આપેલું<br>નામ | પિ'ગલે આપેલ<br>નામ | ક્રેમ      | જયદેવે આપેલ<br>નામ     | <b>પિ</b> ગ <b>લે</b> આપેલ<br>નામ |
|------|----------------------|--------------------|------------|------------------------|-----------------------------------|
| ٩    | <b>અયલ</b> ષ્/ત      | ગીત્યાર્યા         | <b>y</b>   | નર્કેટક                | અવિતથ                             |
| ર    | <b>અન</b> ગકોડા      | સીમ્યાશિખા         | ۷          | મેઘવિસ્ <b>કૃજિ</b> તા |                                   |
| 3    | અતિરુચિરા            | ચૂલિકા             | Ŀ          | શશિકલા                 | ચ દ્રાવર્તા                       |
| 8    | કલિકા                | भ व्यरी            | <b>૧</b> ૦ | <b>સ્ત્ર</b> ક         | માલા                              |
| પ    | પરિકૃટિલ             | ৺শ                 |            |                        |                                   |
| ţ    | શ્રી                 | કુડ્મલદન્તી        |            |                        |                                   |
| ţ    | શ્રા                 | કુડ્મલદન્તી        |            |                        |                                   |

વર્ષ્ય વિષય તેમજ લેખનપદ્ધતિમાં જયદેવે પાતાની મૌલિકતા પ્રદર્શિત કરી છે. તેમણે પિંગલનું અ'ધ અનુકરણ કર્યું નથી. 'જયદેવચ્છંદસ્' છે દોના સ'પૂર્ણ-સ્વત'ત્ર, શાસ્ત્રીય પ્ર'થ છે. જયદેવે આપેલા નવા છે દો શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના 'છે દોનુશાસન'માં સમાવાયા છે.

ୁଞ୍ଚିତ୍ତ

ગાવિ' દલાલ શ'. શાહ

#### જયકીર્તિ :

જયક્રીતિ અને શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય ભંતેના છંદસ્ વિષયક મંથતું નામ એક જ ' છંદોનુશાસન ' છે. બન્ને અલગ કૃતિઓ છે. જયક્રીતિ દક્ષિણ ભારતના કન્નડભાષી પ્રદેશના દિગંભર જૈન સાધુ હતા. તેમના સમય આશરે ઈ. સ. ૧૦૦૦ની આસપાસના છે. પ્રાફે. વેલણકર મુજબ જયક્રીતિ કેદારભદ્ર અને હેમચંદ્રાચાર્યના વચ્ચેના સમયના લેખક છે. ૧૦ જયક્રીતિ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના પુરાગામાં છે એમ સિદ્ધ કરતું કોઇ પ્રયળ પ્રમાણ નહીં હોવાથી, એ સુનિશ્ચિતરૂપે કહી શકાય તેમ નથી,

જયકાતિના ' છે દાનુશાસન 'માં વૈદિક છે દાના લક્ષણા નથી. તેમણે છે દાનાં ઉદાહરણ પણ આપ્યાં નથી. પિંગલની જેમ આ કૃતિ આઠ અધિકારામાં વિભક્ત છે. તેમાં અષ્ટ્રગણ, લઘુ-ગુરૂ, યતિ વગેરે સંજ્ઞાઓ સમજાવવામાં આવેલ છે. પ્રધના આરંભમાં તેમણે વધે માનને વંદન કરેલ છે. પછી સમ—અર્ધ સમ—વિષમભૂતો, આર્યાજ્ઞતિ, માત્રાસમક, વૈતાલીય, દીપદી વગેરેનાં લક્ષણો છે. કર્ણાટકના પ્રાકૃતમાં પ્રસિદ્ધ કેટલીક જાતિઓનાં એટલે કે માત્રામેળ છે દાનાં લક્ષણો એ આ પ્રધની આગવી બાળત છે. છેલ્લે પ્રસ્તાર વગેરે પ્રત્યયોને સમજાવવામાં આવ્યા છે.

જયકાર્તિએ ભરત, પિંગલ, સૈતવ, માંડવ્ય, જનાશ્રય, શ્રીપાદપૂજ્ય જયદેવના ઉલ્લેખ પાતાની કૃતિમાં કરેલ છે. 'છંદાનુશાસન'માં તેમણે કેટલાક નવીન છંદાનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. જયકાતિએ છંદની સામાન્ય બાળતા જણાવતી વખતે 'અનુષ્ટુપ', આર્યા અને સ્કન્ધકના પ્રયાગ કર્યો છે. છંદાનું લક્ષણ જે તે છંદના પાદમાં આપ્યું છે. આ શૈલીમાં અપાતાં લક્ષણો કેદાર ભદના 'વૃત્તરત્નાકર'નાં વધુ જાણીતાં બન્યાં છે. પણ કેદારભદ્ર પર તેમના પુરાગામી જયદેવ, જયકાતિનું ઋષ્ણ છે એ સ્વીકારનું રહ્યું. જયકાતિએ કયારેક મૂત્રોના પણ ઉપયોગ કર્યો છે.

જૈન છાંદિસિકોની વિશેષતા એ છે કે જયદેવ સિવાય બીજા કોઈ, વૈદિક છે દાના લક્ષણ આપતા નથી. પોતપોતાના સમય સુધીના પ્રયક્તિ સ'સ્કૃત કાવ્યોનાં છે દનાં તે લક્ષણ આપે છે જ. વધુમાં પોતાના પ્રદેશની પ્રાકૃત કે અપલંશ ભાષાનાં કાવ્યોનાં છે દનાં લક્ષણ પણ આપે છે તથા એ ભાષામાથી ઉદાહરણ આપી સમજાવે છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય આતું જવલંત ઉદાહરણ છે.

. . . . . . .

૧૦ એજન, યુ. ૩૭,

# એક નૂતન ઉપક્રષ્ધિ: શીલની શૈલજા

नरे।त्तम प्रसाश्

ગુજરાતની કલાપર પરા વિશે સળ' કહેવાય એવા એક પણ અભ્યાસ હજ આપણી પાસે નથી. જે કંઈ ખંડ અભ્યાસા થયા છે, તેમાં પણ એકવાકયતા પ્રવર્તતી નથી. એમ લાગે છે કે ગુજરાત પાસે ઉમાશ કર જેવા કર્વિ અને રવિશ કર જેવા ચિત્રકાર છે, પણ નિહારર જન કે કમારસ્વામી જેવા કલાવિવેચકો નથી. છેલ્લા સમયમાં ડા. માતી ચંદ્ર અને ડાં. ઉમાકાંત સાહ દ્વારા થાડા પ્રયતના થયા છે. પણ એમનામાં ક્ષેત્રકાર્યની ઉજાપ વરતાય છે. ડા. માતાવાદન કામ બહુધા ચિત્રકલાપ્રધાન રહ્યું, પરંતુ એએા સચિત્ર પાર્થાએના ભંડારાની પ્રત્યક્ષ મુલાકાત લઇ શક્યા નહિ. આવું જ ડા. ઉમાકાન્ત શાહના અલ્યાસમાં પણ અનુભવાય છે, એમનું કામ શિલ્પકલા પરત્વે વિશેષ છે, પરંતુ કચ્છ સૌરાષ્ટ્ર તળગુજરાતના અગત્યનાં સ્થળાની પણ પ્રત્યક્ષ મુલાકાન તેઓ લઇ શકયા નીહ. મધુસુદન ઢાંકીમાં ગુજરાત કચ્છ સૌરાષ્ટ્રના પ્રત્યક્ષ પરિચય અને અભ્યાસ બન્ને છે, પરંતુ એમને ગુજરાતના ળહાર રહેવાનું થયું પરિષ્ણામે હાલની તકે તાે એક માટા અવકાશ આ ક્ષેત્રે પ્રવતે છે. જુદી જુદી યુનિવર્સિટીઓમાં સવલતા વધી છે, પરંતુ જ્યાં મેજ સામગ્રી છે. ત્યાં ક્ષેત્રકાર્ય નથી અને ક્ષેત્રકાર્ય છે. ત્યાં મે.ઘીદાટ મેજ સામગ્રીના અભાવ છે. આ બન્ને સગવડા જ્યાં છે ત્યાં-સરકાર નિયુક્ત પુરાતત્ત્વ ખાતાંમાં રસવિનાના મિત્રા આવી ગયા છે. આમ આ ક્ષેત્રના અવકાશ (ખાલીયા) ઉત્તરાત્તર વધુ ને વધુ ખટકે (ખૂંચે) એવી विषम स्थिति धारण हरी रही छ अलरात हवे राहुस सांकृत्यायन अने वासुदेवशरण અમવાલ જેવા વ્યાપક પ્રયાસા અને કમ્મરતાડ સ્વાધ્યાય ઝંખે છે.

ગુજરાતની કલાપર'પરા વિશે, ભાંગ્યા-તૂટમાં જે કંઇ અભ્યાસા થયા છે તેના આધારે આપણે કહી શકાએ કે ગુજરાતમાં માગ્, આદ્ય અને ઐતિહાસિક ત્રણે કાળના અવશેષા મળે છે. ઐતિહાસિક કાળમાં રાજસત્તા, મીર્ય, શુંગ-કુષાણ, ક્ષત્રપ, ગુપ્ત, શૈત્રક એમ ચાલે છે, જ્યારે કલાપર'પરામાં મીર્યની શિષ્ટ, ચમકતી લીસી સપાટીવાળી કલા અહીં નથી, તેના બદલે જેને અનુમોર્ય કહી શકાય તેવી, ગાંધાર સાંચી ભરદ્ભત આંદ કલાશૈલીના મિશ્રણ સમી ક્ષત્રપકલા અહીં છે. આ કલાના અવશેષા દેવની મારી, શામળાજી, જૂનાગઢ, ગાપ, ખ'ભાલિડા, ઢાંક, પાટણવાવ આદિના શિલ્પો, ઐત્મસુશાલના,

<sup>&#</sup>x27;સ્વાદયાય', પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતિયા-જન્માષ્ટ્રમી અંક, એપિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પૂ. ૨૦૦ (ક-મ).

<sup># 3,</sup> વાડી પ્લાટ, 'કરા'ન ' મારબ'દર-કલ મહ્ય.

રવ્દ (ખૂ)

તરાત્તમ પલાલ્યુ

સિહાકૃતિઓ અને પ્રમથા વગેરમાં જેવા મળે છે. ઇ. સ.ની પાંચમી સદીથી જેમ સારાય ભારતવર્ષમાં તેમ અહીં ગુજરાતમાં પણ ગુપ્તકલાની સુવર્ણયુગી ઝલક ફેલાયેલી છે. ગુપ્તકાળ, મહાકવિ કાલિદાસથી માત્ર સાહિત્યમાં જ નહિ, ચિત્ર, શિલ્પ, સંગીત, વસ્તાલંકાર આદિ પ્રત્યેક વિદ્યાશાખામાં પાતાની પ્રશિષ્ટતા પ્રસ્થાપિત કરે છે, રાજસત્તાની દૃષ્ટિએ માત્ર પંચોતેર વર્ષ આ વિસ્તાર ઉપર ગુપ્તસત્તા છે, પણ કલાની દૃષ્ટિએ એણે આત પ્રમળ પ્રભાવ અને તે પણ દીર્ધકાળપર્યંત આ પ્રદેશ ઉપર જાળવી રાખ્યા જણાય છે. વીસમી સદી પૂરી થવા આવી છે ત્યારે પણ હજુ આપણે કચ્છ સૌરાષ્ટ્ર તળગુજરાતના સમગ્ર વિસ્તાર ખૂંદી વળી શક્યા નથી. સંભવ છે; હજુ અનેક સ્થળ ગુપ્તકલાના લાંડાર ગુપ્ત પડ્યા હોય! આ સાથે જૂનાગઢ જિલ્લાના, સાવ દરિયાકિનારે આવેલા નાના પણ આત મહત્ત્વના કલાધામ સમા શીલ નામના ગામની એક આતવ સુંદર, સપ્રમાણ અને નયનરમ્ય માતૃકા મૂર્તિ રજૂ કર્યું છું.

\*\*

શીલ હાઇસ્કુલના કલાપ્રેમી આચાર્ય શ્રી મહેદ્રભાઇ ભટ્ટ અવારનવાર પાતાના ગામની વાત કરે. એક વખત થાડા ફાટા માકલાવ્યા અને બીજા દિવસે મણિલાઇ વે.રા, માહનપુરી ગાસ્વામી અને હું શીલ પહેંચ્યા શીલ ગામને ઇ. સ.ની તેરમી સદીતા કાટ છે અને ક્રાેટની રાંગમાં ધ્યક્ષા, વિષ્ણુ, માતૃકા આદિના આઠેક મેહદા શકપા અને અન્ય ભ'ગાર ચણી દીધેલાં છે. ગામનાં મંદિરમાં નાનાં માટાં શિલ્પાે સાથે નાગદમનનુ એક સુંદર શિલ્પ પણ આવેલ છે. પગીથયાંવાળી વાવ તથા પાળિયા અને ખંડિત મુર્નિંચ્યાના ટ્રકડા (જે હવે શીલની હાર્કસ્કુલમાં ખસેડવામાં આવ્યા છે) વગેરે આ સ્થળે દેક વિશિષ્ટ અને વિશાળ દેવાલય હશે --એમ અનુમાન કરવા પ્રેરે છે 'શીલ' એવા ગામન મમાં પણ વલભીના શીલાદિત્યની સંભાવના થઈ શકે છે. 'શીલ' એવું ગામનામ આખા ગુજરાતમાં આ એક જ છે અમરેલી જિલ્લામાં 'શીલજ ' અને 'શીલાણા ' છે, જે મૂળમાં 'શીલ + આનક' હોવાનું અનુમાન પ્રેરે છે. સંસ્કૃતમાં 'આનક' ગામવાચક શબ્દ છે અને ગુજરાતમાં સર્વત્ર મળે છે 'શીલાનક'>'શીલાણા'>'શીલ' એમ આ ગામનામ આવેલ હશે. વલભીના ક્રાઇ એક શોલાદિત્યે અહીં ક્રાંઇ ધર્મ સ્થળ, સંભવત: શિવમ દિર ળધાવેલ હશે. સામનાથ દારકાની પડી ઉપર આ સ્થળ આવેલ હાય. વિદેશી આક્રમણના ભાગ બન્યું લાગે છે. શીલની આજુવાજ પણ સંખ્યાબંધ અવશેષા છે. જેની શાધવાત્રા કે.ઇએ કરવા જેવી છે.

વલભી પોતે તો ત્રણેક હજાર વર્ષ જૂનું વિદ્યાધામ છે, જ્યાં ઈ. સ.ની છઠ્ઠી સદીના ઉત્તરાર્ધથી મૈત્રક સત્તા મળે છે. મૌર્ય અને ક્ષત્રપ, ગુપ્તકાળમાં 'વલબી વિદ્યાપીઠ' છે, પરંતુ રાજધાની તરીકે તે ગુપ્તસત્તાના અસ્ત સાથે દેખા દે છે. ઈ. સ. ૧૦૫માં શીલાદિત્ય પ્રથમ વલબીની ગાદીએ છે. ચીની મુસાક્રર હ્યુએનસંગ પોતાની નોંધમાં જહ્યાવે છે કે શોલાદિત્ય પરા, અપરા વિદ્યાાં જહ્યુકાર મહાન ગુણા અને ધર્મપ્રેની

#### એક નૂતન ઉપલાંગ્ધ : શીલની રીલળ

200 (N)

હતા. કલિયુગમાં એણે સત્યુગનું વાતારણ સજર્યું હતું. લે કે એને 'ધર્માદિત્ય' કહેતા હતા. બ્રાહ્મણો અને બોહ્મોને એણે અસંખ્ય દાન દીધાં છે. તેણે મહાદેવ અને આદિત્ય એ બે દેવના મહાન દેવાનયા બ'ધાવ્યાં હતા. આ શીલાદિત્ય એવા હતા કે એના લાહાને પણ ગાળહાં પાણી પાવામાં આવતું હતું!

ખેર, શીલાદિત્યે બ'ધાવેલાં ખે મહાન દેવાલયા કચાં છે ?

ગુજરાતમાં પ્રાપ્ત માતૃકા મૂર્તિઓ વિશે આપણા મિત્ર હૉ. રામછભાઇ સાવલિયાએ એક સારો અભ્યાસ આપેલા છે. એમના મતે ગુજરાતમાં હાલ પ્રાપ્ત જૂનામાં જૂના દેવીમૂર્તિ અમરેલીમાંથી પ્રાપ્ત થયેલી ઈ. સ.ની બોજ સદીની છે. આ લેખકે સૌરાષ્ટ્ર ઇતિહાસ પરિષદના વાંકાનેર આધવેશનમાં રજૂ કરેલી વલભીની દેવીમૂર્તિ પણ બરાબર આ જ સમયની છે. ગુજરાતમાં પ્રાપ્ત પાવ તીની પ્રથમ પ્રતિમા શામળાજીમાં આવેલી છે. હૉ. ઇનામદાર એને ઈ. સ.ની છું સદીની અને એમ. આર. મજમુદાર તથા હૉ. સાવલિયા એને ચોથા સદીની ગણાવે છે. 'ઢાંકની હહ્યા મૂર્તિ 'ની ચર્ચા કરતાં 'સ્વાપ્યાય' પુ. ૨૮ના સંયુક્ત અંક (ફેપ્યુ. ૧૯૯૧)માં જોવા મળે છે તે પ્રમાણે 'પશ્ચિમી કલા' નામથી ઓળખાતી કલાશેલી સંભવતઃ ક્ષત્રપકાળથી જ આરંભ પામી જાય છે. શામળાજીની આ બીલડી વિશે પાવ તીની પ્રતિમાના પગ અને ઢાંકની હૃદ્યા તથા સ્કંદ મૂર્તિના પગ લગભગ એક શૈલીના છે. સામાન્યતઃ પશ્ચિમીકલા ઉપર ગુપ્તકલાના પ્રભાવ વરતાય છે, તે ઉત્તરકાલોન પશ્ચિમીકલા છે. જો કે, કલાશેલી સ્પષ્ટ કરવા માટે હજુ વધુ નમૃનાઓની અપેક્ષા રહે છે.

એમ કહી શકાય કે ગુજરાત. પૂરતા 'પાર્વતી' ચાંથી સદીથી શિલ્પમાં દેખાય છે. આ પર'પરામાં શીલની શૈલજા એક નૃતન ઉપલાંબ્ધ છે. પ્રસ્તુત પ્રતિમાના ઉપલા જમણા હાથમાં ત્રિયળ સ્પષ્ટ છે. ત્રિયળ આ પ્રતિમાને પાર્વતીની સિદ્ધ કરે છે તેમ એનું લક્ષણ, કલાશેલીને સ્પષ્ટ કરવા માટે મદદરૂપ બની રહે છે. શામળાજીના વીરભદ્ર શિવ તરીકે ઓળખાતી પ્રતિમા સાથે આનું સામ્ય સ્પષ્ટ છે. ચતુર્જી જ શૈલજાના બાકીના ત્રણ હાથ ખંડિત છે. પ્રભાવલી ચક્ક, માંણમુકુટ, એકાવલી અને કટીપ્રદેશના કંદોરા તથા વસ્ત્ર શુદ્ધ ગુપ્તકલાના લક્ષણો છે. આ મૂર્તિમાં જે મનમોહક કામ છે તે સ્તન, ઉદર, કટી, નિતંબ અને આપણને જે વિહ્વલ કરી મુકતું સૌંદર્ય છે તે તા નાલિકમલ છે! ઉદરની કૃશતા પછી નાલિ સહેજ ભરાવદાર અને કંદોરાથી બન્ને બાજુ દબાતી અને તેથી જ જાવંત બનીને આપણી આંખોને ભરી દેતી અપૂર્વ રમ્ય નાલ છે! મહાકવિ કાલિદાસે 'કુમારસંભવ'ના આર'લમાં પાર્વતીના સૌંદર્યનું જે વર્ણન કર્યું છે તે સુયોગ્ય રીતે આ પ્રતિમામાં તક્ષણ પામેદ્રાં અનુસવાય છે! સ્તન, કટી, ઉદર, નાલિ, જથનનું અનાયાસ

200 (N)

નરાત્તમ પલાણ

પ્રાપ્ત સૌ'દર્ય કલાકારે અહીં બરાબર આત્મત્રાત કર્યું છે અને આજે દાઢ હજાર વર્ષ પછી મૂર્તિ ખંડિત થઇ છે તાે પણ આપણને હલાવી જાય છે તેમાં ગુપ્તકલાની બલિહારી છે!

પગ અને પીઠિકાના ભાગ અખંડ હોય તો બરાબર ચાર ફૂટ ઊંચી આ પ્રતિમા ચૂનાના નરમ પથ્થરમાંથી બનેલા છે. આ એક જ મૂર્તિ અહીં (શીલમાં) ભવ્ય શિવમાંદર હશે તેની પ્રતીતિ કરાવી જાય છે. ઇ. સ.ની પાંચમી-છઠ્ઠી સદીની ઉન્નત ગુપ્તકલાના આ વિરલ નમૂના ગુજરાતના કલાભંડારને વિશેષ મૃલ્યવાન બનાવે છે.

# **ગ્રન્થાવલાેકન**

સંસ્કૃત છંદઃશાસ: લેખક: ગાવિંદલાલ શે. શાહ, પ્રકાશક: યુનિવર્સિટી પ્રથ નિર્માણ બાર્ડ, ગ્રુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ-3૮૦ ૦૦૬, કિંમત રા. ૩૩ = ૦૦, પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૯૪, પૃ. ૮ + ૧૧૫.

સુવિદિત છે કે " ઉચ્ચ કેળવણીના ક્ષેત્રે અધ્યયન—અધ્યાપનની બોધ-ભાષા તરીક માતૃ-ભાષા—પ્રાદેશિક ભાષાના સ્વીકાર થતાં યુનિવર્સિટી શિક્ષણની વિદ્યાશાખાએના અભ્યાસક્રમાને આવરી લેતાં પાછ્યપુસ્તકો તથા સંદર્ભ પ્રદેશ નિર્માણ કરવાની જરૂર ઊભી થઈ. ભારત સરકારના પ્રધ પ્રકાશનના અનુદાનના તથા ગુજરાત સરકારના વહીવટી અનુદાનની સહાયથી રચાયેલું યુનિવર્સિટી પ્રથમિમાં બેઇ લક્ષ્યાનુસાર પાછ્યપુસ્તકો અને સંદર્ભ પ્રથેલનું પ્રકાશન કાર્ય કરી રહ્યું છે. '' (બાબુબાઇ પટેલ, પ્રકાશન પ્રસંગે કિંચિત. પૃ. પ) આ ઉપકારક યોજનામાં પ્રકાશિત થતી આ પુસ્તિકા અંગે પ્રથકર્તા આ પુસ્તકના હેતુ પરત્વે જણાવે છે કે " ગુજરાત રાજ્યની કેટલીક યુનિવર્સિટીઓની વિનયન વિદ્યાશાખાના સ્નાતક અને અનુસ્નાતક અભ્યાસક્રમોમાં વૈદિક અને પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃતના છે દા અભ્યાસક્રમમાં હોય છે. '' અને તૈથી '' આ પુસ્તક વિદ્યાર્થી' એા, કવિઓ અને સર્વ જિલાસુઓને અનુલક્ષીને લખાયેલ છે. '' ( લેખક, પ્રાફકથન, પૃ. દ )

છંદઃશાસ્ત્રની વિપુલ માહિતી અને સમજ આ પુસ્તિકામાં ચાર પ્રકરેણા (પ. ૧–૧૦૪)માં આપીને લેખંદ ગાગરમાં સાગર ભરવાના પ્રશંસનીય પ્રયત્ન કર્યો છે. "સંસ્કૃત છન્દઃશાસ્ત્રઃ ઉદ્દગમ અને વિકાસ" નામક પ્રકરેણ ૧ (પ. ૧–૧૫)માં નીચેના સુદ્દાઓની રજૂઆત અને ચર્ચા કરવામાં આવી છે:–(૧) ઉત્પત્તિ, (૨) 'છન્દસ્' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ, (૩) પ્રાચીનતા, (૪) વૈદિક છેદાના વિકાસ દર્શાવતા લક્ષણ પ્રન્થા અને (૫) લોકિક છેદાના વિકાસ દર્શાવતા લક્ષણ પ્રન્થા અને (૫) લોકિક છેદાના વિકાસ દર્શાવતા લક્ષણ પ્રાથા. "ખ્યાત વૈદિક છેદા" નામક પ્રકરેણ ૨ (પ. ૧૬–૨૭)માં (૧) ત્રણ સપ્તકો, (૨) પ્રથમ સપ્તકના સાત્રય છેદના પ્રકારો, (૩) વધુ આણીતા છેદાનાં લક્ષણ, સમજૂતી અને ઉદાહરેણ અને ઉપયુંકત (૪) છેદા સાથે સંગધ ધરાવતા દેવતા, સ્વર, વર્ણ અને ત્રદ્રવિઓ અને (૫) ऋचादि- વરળની ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

"પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પ્રચલિત માત્રામેળ છે દા તથા વિષમ અને અર્ધ સમ વૃત્તો " નામક પ્રકરણ ૩ (પૃ. ૨૮–૫૫)માં (૧) સંજ્ઞાએા, (૨) માત્રામેળ છે દા, (૩) અનુષ્ટુપ્ (૪) ખ્યાત વિષમવૃત્તો અને (૫) ખ્યાત અર્ધ સમવૃત્તો—આ મુદ્દાઓની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. "પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પ્રચલિત સમવૃત્તો " નામક પ્રકરણ ૪ (પૃ. ૫૬–૧૦૪)માં નીચેતા મુદ્દાઓની ચર્ચા કરવામાં આવી છે—(૧) ૬ થી ૧૩ અક્ષરના પાદવાળાં સમયૃત્તો, (૨ ૧૪–૨૧ અક્ષરના પાદવાળાં ખ્યાતવૃત્તો, (૩) સંસ્કૃત કવિએાએ કાવ્ય-રચના કરી હોય તેવા અલ્પપ્રયુક્ત અન્ય છે દા: સંક્ષિપ્ત વિવરણ (૪) અને ૨૨ થી ૨૬

<sup>•</sup> સ્વાદયાય ', પુ. ૩૩, અંક ૩-૪, અક્ષયતૃતીયા-જન્માષ્ટમી અંક, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર ૧૯૯૬, પુ. ૨૦૧-૨૦૮. સ્વા૦ ૧૩

સુરેશથ'દ્ર કાંદાવાળા

અક્ષરવાળા પાદવાળાં ખ્યાતવૃત્તો : દંડકો, ગાથાઓ, પ્રસ્તાર અને પ્રત્યયો અને અંતે '' ઉપસંહાર'' આપવામાં આવ્યો છે. આ પુસ્તિકામાં અંતે એ પરિશિષ્ટો આપવામાં આવ્યો છે; પરિશિષ્ટ ૧ (પૃ. ૧૦૫–૧૦૮)માં સંસ્કૃત હંદાનાં લક્ષણો સંદર્ભસહિત અકારાદિકમમાં આપવામાં આવ્યો છે, જ્યારે પરિશિષ્ટ ૨ (પૃ. ૧૦૯–૧૧૨): ''આ પુસ્તકના હંદા–એક નજર''માં શીર્ષક અનુસાર નોંધ કરવામાં આવી છે. પુસ્તિકાના અંતે ઉપયોગી એક નાની સરખી '' સંક્ષિપ્ત સંદર્ભ શ્રંથસ્ંચ'' આપવામાં આવી છે. (પૃ. ૧૧૩–૧૧૫)

આ ત્રંથમાં – આ પુસ્તિકામાં – જે જે છંદશાસ્ત્રના લેખકો અને પ્રંથોના ઉલ્લેખ થયા છે, તેની સાલવારીનું એક કોષ્ટક આપવામાં આવ્યું હોત, તા વાચકવર્ગને વધુ લાભદાયક ખનત. વળી, છંદના ગુણ અને દાેષ તેમજ ઔચિત્યની ચર્ચા, રજૂઆત કરવામાં આવી હોત, તા વિદ્યાર્થા ગણ અને સામાન્યવાયકને તે વધુ ઉપયોગી થાત, એમ લાગે છે.

કરિત વિષયની રજૂ આત અને સરલ ચર્ચા, સુબોધભાષામાં આપવા માટે ડૉ. શાહને અભિનંદન આપતાં આનંદ થાય છે અને આશો સેવીએ છીએ કે ભવિષ્યમાં છન્દઃશાસ્ત્ર ઉપર અન્ય પ્રથ ડૉ. શાહ વાચકવર્ગને આપશે. "યુનિવસિંદી પ્રથનિર્માણ ખાડે" પણ આ પ્રકાશન માટે અભિનંદનને પાત્ર બને છે.

વડેાદરા.

સુરેશચ'દ્ર કાંઢાવાળા

\*

કથાથી કાંવતા સુધી: હરીન્દ્ર દવે, પ્રકાશકઃ ડાૅ. હસુ યાત્રિક, મહામાત્ર, ગુજરાત સા. અકાદમી, દદ્દતર ભંડાર ભવન, સેકટર ૧૭, ગાંધીનગર, પ્રથમ અહિત : જુલાઈ ૧૯૯૨ મૃલ્ય રૂ. ૧૦=૦૦, પૃ. ૮ + ૪૩૬.

35

'કથાથી કવિતા સુધી ' હરીન્દ્ર દવેતા 'જીવન અને સાહિત્ય વિશેના નિળધો 'તા સંપ્રહ છે. પ્રથમાં માટા ભાગના લેખા ૧૯૬૬ થી '૭૩ દરમ્યાન ' મુંબઈ સમાચાર 'ની કટાર ' કલમની પાંખે' માટે લખાયેલા છે. પ્રથ ચાર ખંડમાં વહેં ચાયેલા છે. પ્રથમ ખંડમાં કથાસ્વરૂપ અને સાહિત્યને સ્પર્શતા પ્રશ્નોની ચર્ચા છે. વિવેચકદૃષ્ટિના લાભ સૌથા વધુ આ ખંડને મળ્યા છે. પ્રથમિત ત્રોથા વધુ આ ખંડને મળ્યા છે. પ્રથમિત્યના ત્રોજા ખંડમાંય વિવેચનાના અંશા છે. બીજા ખંડમાં દેશ-વિદેશના સર્જ કો-વિચારકોના રસાળ ચારત્રલેખા છે, જ્યારે ચાયા ખંડમાં બહુશુત લેખકે વિવેધ સાહિત્ય વાંચતાં વાંચતાં કરેલાં ટાંચણ છે. આમ આ દળદાર પ્રથ જિજ્ઞાસુ વાચકને રસ અને વૈવિધ્યપૃર્ણ સામગ્રી પૂરી પાડવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. અહીં ગહન–ગંભીર વિવેચનામાં ઊતરવા કરતાં જીવનના ધખકાર ઝીલવાનું વલણ વિશેષ પ્રથળ છે. જીવન અને સાહિત્યના વિશાળ ક્ષેત્રમાં મુક્ત વિહાર કરતાં આ લખાણાને નિળધાના સુર્ગાયત કલાસ્વરૂપની ગોળખ આપવાને બદલે છૂટક લેખા કે લખાણા કહેવાથી વધુ ન્યાય આપી શકાશે.

ત્રણ વ્યાખ્યાનાને આમેજ કરતા પ્રથમ લેખ 'કથાયાત્રા ' અભ્યાસસભર અને માતભર છે. એમાં નવલકથાના વિષયવસ્તુ, પાત્ર, શૈલી વિશેના મનભર, મૌલિક અભિપ્રાય, તલાવગાહી અભ્યાસ તથા સૂઝ-સમજ પ્રગટ થાય છે. સ્વરૂપ વિશેની આર'લની ચર્ચા ઘણી પ્રભાવશાળી છે.

થ-થાવક્ષાક્રન રેલ્લે

નવલકથાના ગદ્યની ચર્ચા કરતાં તેએ! એક સરસ તારણ આપે છે: " 'વચનામૃતા 'ના ગદ્યને સાંપ્રદાયિકતામાં ન ખાંધ્યું હોત તા એમાંથી ગુજરાતના સજકે પાતાની ભાષાનું આગવું ગદ્ય ઉપભવ્યું હેતુ. પણ પહેલા જ પગલાથી ગુજરાતી નવલકથાએ પશ્ચિમ સામે મુખ ફેરવ્યું તે હજી તે જ દિશામાં જોવા કરે છે. "(પ. ક) અલવત આ અતિવ્યાપ્તિ સ્વભાવિક રીતે જ મેઘાણીની સાથે પન્નાલાલને પણ એ જ ખાનામાં મુકી દે છે. મુનશીનું મૂલ્યાંકન ચીલાચાલુ છે, પણ 'સરસ્વતીય' દ્ર'નું ટૂંકું અને સુષ્દુ છે. લેખકનું પ્રધાન કથયિતવ્ય છે: નવલકથામાંથી 'માણસ ન નીપજે તો એ ઉત્તમ ટેફનિક સાથેના નિખ'ધ જ થાય.' નવલકથાકારે પૂર્ણ તયા માણસને ચીતરવાના છે તે સમજાવતાં તેએા મહાભારતના દુર્યોધન અને અજ્રવના દાખલા આપી ભ'તે પાત્રીની મર્યાદા-વિશેષતા અત્યંત રાયક રીતે પ્રગટ કરે છે; પરંતુ તે પાત્ર વિશેની ટેકનિકલ ચર્ચા બનતી નથી. તેઓ રંજકકત અને નવલકથા વચ્ચેના બેદ સચાટ રીતે દર્શાવે છે. ખીજા વ્યાખ્યાનમાં 'માણસના માપદંડ' લઇ ને ૧૯૭૦ પછીની, પણ હાથવગી નવલકથાઓની ચકાસણી થાય છે. અહીં તેઓ એક ઉદારદિલ, સ્પષ્ટવકતા. નિર્ભાક અને મર્મદા વિવેચક તરીક શિપસી આવે છે. પક્ષીની લખાવટમાં આવતાં 'સમાર્ટ જનરલાઇ ડેશન્સ' સંદર્ભે તેઓ રમણલાલ દેસાઇ ને યાદ કરે છે. 'તેડાગર 'નાં રઘુવીરે ' દરેક પ્રકરણ અટકી અટકીને વાંચવાની ' આપેલી સચના પર ટકાર કરતાં કહે છે: 'દરવાજા પર તાળુ' છે. તમે ચાવીથી ખાલીને જ અંદર પ્રવેશનો ' જેવી આ સૂચના છે! લખાખૂને અવિસ્તર રજૂ આતની વ્યાખ્યાનશૈલીની મર્યાદા નડી છે, છતાં નવલકથાને જોવા-તપાસવાની લેખકની આગવી દૃષ્ટિ આપણને આકર્ષા રહે છે.

આ માતળર લેખ વાંચ્યા પછી બીજો લેખ 'કળા, ઇતિહાસ અને પ્રજાપિયતા ' વાચકને નિરાશ કરવાના, છતાં કેટલાંક નિરીક્ષણો ધ્યાનાહે બન્યાં છે. તેમને મતે 'કરણ દેલાં ' છેલ્લાં સા વરસની પ્રગતિના ભાર પોતાના ખભા પર ઊંચકી શકે એટલી બળવાન ' છે. તાલિયારખાનની 'રતનલક્ષ્મી 'નું ગદ્ય ગુજરાતી નવલકથાના ઉત્ક્રાંતિક્રમમાં અનાયાસ સ્થાન મેળવે તેવું બલિહ છે ' એટલું કહીને જ તેઓ અટકી જતા નથી, દર્ણાંતા દ્વારા મતવ્યનું સમર્થન કરે છે. પરીક્ષણ—નિરીક્ષણની સાધાર રજૂઆત એ વિવેચનફ્ષેત્રની અનિવાર્યતા લેખી શકાય આજે વિવેચકો નવલકથાનું કડક પરીક્ષણ નથી કરતા તેના વિશે તેઓ યાગ્ય નુકતેચીની કરે છે. પશ્ચિમનું અનુકરણ કરી ઉછીના જીવનનું નિરૂપણ કરવા સામેના તેમના વિરાધ વાર'વાર પ્રગટ થાય છે. વાર્તા વિશેની ચર્ચા કરતાં પણ તેઓ પ્રયોગ પ્રવણતાની સામે માણસના મહિમા કરે છે. વાર્તામાં જીવનસ્પ'દન પહેલું પછી ભાષા ને ટેફ્નિક. વન વટાવ્યા છતાં ટ્રુ'કી વાર્તા પ્રયોગાના વનમાં અટવાયેલી તેમને જણાય છે.

બીજા ખંડના ૨૭ સર્જં કો વિશેના ચરિત્રલેખા ગુખુશાહી દષ્ટિ અને રાયક રજૂ આતને લઈને વાચકને ચરિત્ર પ્રત્યે અહાલાવ અને વિસ્મયથી ભરી દે છે. બહુધા ટાંચણ સમા હોવા છતાં આ લેખામાં ચરિત્રની મહત્તા અને ખૂખીઓ પ્રભાવક રીતે ઊપસે છે. એમાં વ્યક્તિના જન્મ-મરણ જીવનસાહિત્ય-સ્થળવિશેષની સંપૂર્ણ કે સિલસિલાળધ માહિતી ન મળે; પરંતુ વ્યક્તિને ઓળખવા માટે, તેના જીવનકાર્યને જાણવા માટે, તેના સાહિત્યને માણવા માટે ઉત્સુક અવશ્ય બની જવાય. અહીં એગ્ડન નેશ, દ્યારામ, કરસનદાસ માણેક, સ્વામી આનંદના ચરિત્રલેખા આસ્વાદ્ય બન્યા છે. લેખક મહાન વ્યક્તિઓના જીવનપ્રસંગા પરથી સર્વસામાન્ય તારણ કાઢતા

રા જેલા વ્યાસ

રહે છે. સૅમ્યુઅલ બેંકટનાં નાટકાની પ્રેક્ષકાની દ્રષ્ટિએ નિષ્ફળ લજવણીના પ્રસંગ ટાંકીને તેંએ! કહે છે કે "સમકાલીન મૂલ્યાંકના કેટલાં અસ્થાયા હાય છે! પરંતુ કૃતિની અવમાનના છતાં પાતાની સાધનામાં અચલ રહેનારા સર્જકને છેવટે પ્રજાએ સ્વીકૃતિ આપવી જ પડે છે. " આવાં તારણા દ્વારા તેઓ ચરિત્રને વિશાળ પરિપ્રેક્ષ્યમાં મૂકા આપે છે. એમનાં કટલાંક મૂલ્યાંકના આપણું મન જીતી લે છે. જેમ કે ચં. ચી. ની ભાષા વિશે તેઓ કહે છે: 'આ ળધું એ વહેતી કલમે લખે છે. કલમ ક્યાંય ધાસ લેવા રાકાતી નથી. ભાષાને ક્યાંય ઠેસ લાગતી નથી.' (૧૨૨) મહાપુર્ષાના ચરિત્રાની પ્રેરકતા તરફ તેમનું લક્ષ રહેલું છે. ચરિત્રના ઉત્તમાંશને ઉજાગર કરવા તેઓ માર્મિક પ્રસંગાના આધાર લે છે, જેમકે બર્ટ્રાન્ડ રસેલને નાેંબેલ પારિતાયક ઘણું માેકું મળ્યું તે સંદલે જ એલિયટ તેમને લખેલા પત્ર અને રસેલે વાળેલા ઉત્તર. ઉષ્માથી સભર, અનૌપચારિક ઢખે અને સ્વોરપણે લખાયેલાં આ લખાણા આકર્ષક બન્યાં છે; પરંતુ સ્વૈરપણું કેટલીકવાર અસમતુલા सर्के છે. જેમ કે દ્યારામના ચરિત્રાંકનના આરંભ તેમની મહત્તાની પ્રસાવક રજૂ આતથી થાય છે. લેખનશૈલી સંદર્ભે પણ એ માટી અપેક્ષા જગાડે છે, પરંતુ આગળ જતાં તે સંતાપાતી નથી. ગરખીની ચર્ચામાં ઉદાહરણા અને વિષયવસ્તુનું વિવરણ પ્રસ્તારી ખની જાય છે. અમુક પાડાંતરાની ચર્ચા લેખમાં બરાબર ગાડવાતી નથી. એ જ રીતે ઇ. એમ. ફાસ્ટ રના લેખમાં बेमना नवलक्ष्या वियार संहर्भे नवलक्ष्याना स्वरूपनी यर्या विषयांतर लागे तेटली उहे विरतरे છે. સ્વૈરવિહારમાં પુનરાવર્તન, પ્રસ્તાર અને શિથિલતા એક સ્વભાવિક મર્યાદા ખની રહેતી જણાય છે. સ્ટીકન ક્રેનના ૨૯ની વયે મૃત્યુના ઉલ્લેખ ત્રણ વાર આવે છે. દેશ અને દુનિયાની ઘટનાઓના સ્પ'દને જાગતી મેઘાણીની સર્જ કતાના ઉલ્લેખ એક જ પાન પર ( પૃ ૧૮૭) મે વાર આવે છે. જયંત ખત્રી પરના લખાણના ત્રીજા ખંડમાં ખત્રીની એક વાર્તાના એક સંવાદના આધાર લઇ તે સજે તની અકળતાને ઉદેલવાની મથામણ અંગે ચર્ચા છે. એમાં ખત્રી કર્યાંય આવતા નથી. કોતુકરાગી વલણ લેખકને વાર્િમતા કે ચળરાકિયાં પ્રત્યે દારી જાય તેવું બને છે. પ્રવાહમાં તહાઈ જતી વાક્છટા પ્રગટે છે. પેતાની એક્ટીના એક્ટાંનમાં વસતા વિષ્ણપ્રસાદ ત્રિવેદાની વાત કરતાં તેઓ કહે છે, 'તેઓ ભાગ્યે જ કોઇ ને મળે છે.' હકીકતમાં સુરતને આંગણેથી કોઈપણ સાહિત્યસેવી ભાગ્યે જ તેમને મળ્યા વિના જતા; બદેક એારડીની અંદર રહીને તેઓ આસપાસની પ્રકૃતિને, પર્યાવરણને, સાહિત્યક-જાગતિક પ્રવાહાને સૌથી વધુ જીવતા હતા. સૌથા વધુ લાકોને મળતા હતા! આ ચરિત્રલેખામાં ધ્યાન ખેંચનારી બાબત તે વ્યક્તિ અને તેના સાહિત્ય કે કાર્યની મહત્તા પારખવાની લેખકની મૌલિક દષ્ટિ. કાકોરના 'આરોહણ 'માં તેઓ અસ્તિત્વવાદી વિચારધારાના વિશ્વ કરતાં વહેલા અણુસાર જુએ છે.

ત્રીજ ખંડનાં પ્રથમિસ્થયનાં લખાણામાં ઘણાં પુસ્તકોનાં ટ્રુંકા—પ્રેરક અને સ-રસ મૃલ્યાંકના મળે છે. અહીં લેખકના અભિગમ કર્તાલક્ષો, ગુણાનુરાગી અને રંગદર્શી જ રહ્યો છે. નાની પાલખીવાળાના પુસ્તક 'વી, ધ પીપલ 'ને તેઓ 'ભારતની પ્રજાનો મોંઘો દસ્તાવેજ ' ગણાવે છે. 'અભિજ્ઞા 'ની ચર્ચા કરતાં કહે છે, "'અભિજ્ઞા 'માં ઉમાશ'કર આપણને સભર સભર મળ્યા છે. " કાવ્યસંત્રહોની ભાખતમાં એમાંથી મળતી 'શુદ્ધ કવિતાની થાડી પ'ક્તિઓ 'નું ગૌરવ કરવાનું વલણ પ્રગટતું રહે છે. 'ખારીખહાર 'ની ચર્ચામાં કાન્તનું સ્મરણ કરતાં તેઓ

મ-થાવસાકને ૧૦૫:

કહેં છે, "'પૂર્વાલાપ માં પ્રકટ થયેલી રચનાઓમાં જ તેમનું જીવનકાર્ય પૂરું થઇ જાય છે. અને એમાં પણ કેટલું બધું અકાવ્ય છે?" બીજી બાજુ કાન્ત વિશેના લખાણમાં તેઓ સુન્દરમના આ શબ્દોને સમર્થિત કરે છે: "પોતાના વિપુલ કાવ્યસર્જનમાંથી કાંતે ઉચ્ચકક્ષાની અમુક કૃતિઓને જ સંત્રહમાં મૂકા અને કાંતની પોતે પસંદ કરેલી કૃતિઓમાંથી એક સામે આંગળી ચીંધી શકાય તેમ નથી." બંને વિધાના વચ્ચે કેટલા વિરાધ છે! 'મંદારમાલા', 'અસ્યું લોક' અને 'પરલાકે પત્ર' પરના પરિચયલેખા સંતર્પક બન્યા છે.

ચાથા ખંડનું મથાળું છે: 'સર્જકતા: ઝાઝાં ટાંચલુ, થાડા વિચાર" ૧૩૨ પાનાં રાકતાં આ છૂટક ટાંચણા રસપૂર્લું વાંચન પૂરું પાડે છે. લેખકની બહુશુતતાના પરિચય આપતી આ સામગ્રી અવનવી માહિતી અને વિચારાથી આકર્ષે છે.

ૈવિધ્યપૂર્ણ સામમી ધરાવતા આ શ્રંથ ખે પ્રશ્નો જગાડે છે: પુસ્તકનું મૃલ્યાંકન કઇ રીતે કરવું-કૃતિલક્ષી રીતે ? લખાણના હેતુને ધ્યાનમાં રાખીને ? પ્રથમ દષ્ટિએ એમાં કેટલીક મર્યાદાએ અપૂર્ણ તાએ મળી આવે. એક સૃત્રતા—સઘનતા—પૂર્ણ તાના અભાવ વરતાય. ખીજ દષ્ટિએ એ રસપૂર્ણ વાચનસામમી પૂરી પાડે. એની ર'ગરાગિતા મનને જતી લે અને કૃતિ—કર્તા—સાહિત્ય પ્રત્યે વિશિષ્ટ દષ્ટિકો હાથી ન્નેવા માટે વાચકને અભિમુખ કરે.

ગુજરાતી વિભાગ આટ<sup>્</sup>સ કૉલેજ, વ્યારા, જિ. સુરત

દક્ષા વ્યાસ

અમારી લાખેલી જાત્રા :--લેખક: ગંગાદાસ પ્રાંગજ મહેતા, પ્ર. હેમંત એમ. શાહ, કુસુમ પ્રકાશન, કર એ, નારાયણનગર સાસાયટી, જયભિખ્ખુ માર્ગ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૭, પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૯૭, પૃ. ૨૧૪, મૂલ્ય રૂ. ૬૦/-.

"યાદદાસ્ત છેતરામણી ને ભ્રમ પેદા કરનારી છે, સવારે ખનેલા પ્રસંગ સાંજે યાદ આવતા નથી તો વર્ષો પહેલા બનેલી કોઈ ઘટના તેની પૂરી વિગતે સ્મૃતિપટ ઉપર છવાઇ જાય છે. આવી તરંગી ને કોટા ખાજ યાદદાસ્તના સથવારે લખનાર પાતાને થયેલ અનુભવાની વાતાનું અહીં હળવાશથી આલેખન કરવા ધારે છે" પુસ્તકના છેલ્લા પૂંઠા પર લખાયેલા લેખકના આ શબ્દો પુસ્તકના પરિચાયક બની રહે છે.

વિવિધ અવતરણા અને લેખકની કેફિયત 'માંક્રમો માર ને પૂર્યો સિંદાર' જેવા શીર્ષ કથી આરંભાતા આ પ્રથ અનેકવિધ વિષયાને આવરી લે છે. તા પ્રકરણાને અપાયેલાં લંખાણપૂર્વ કના શીર્ષ કો પણ એટલા જ આકર્ષ ક લાગે છે જેટલી અંદરની સામગ્રી. જેમ કે 'સંકેલું તા ઘમકે ફડી ઘૂઘરી, ઉખેલું તાં ટહુંક ઝીણા માર રે,' 'આંખલડીમાં અષાઢની હેલી છે, હૈયામાં પ્રેમ રંગની રેલી છે ' વગેરે.

પુસ્તકમાં લેખકે લેાકકથા, દંતકથા, કાવ્યપંક્તિએા, ફિલ્મના પ્રસંગા, વિદેશ પ્રવાસની વાતા તથા અનુભવા દર્શાવીને સામગ્રીના રસથાળ પીરસ્યો છે. પાતાને કાઈક ન મળતી વિગતાની પહુ નિખાલસતાથી કબૂલાત પણ કરી છે. દા. ત. ''…આ બનાવ ક્યારે બન્યા એની નોંધ ૧૦૬ જય'ત ઉમરેહિયા

મળતી નથી કે લાેક છ લે પણ સચવાઈ નથા. "( પૃ. ૫૦) તાે ઘણી જગ્યાએ લખાયેલાં વાક્યાે લેખકની તત્ત્વચિંતક દ્ષિતા પણ પશ્ચિય કરાવી જાય છે દા. ત. "ઉદ્ધત વર્તન અસહિષ્ણુ મગજ ને અસલ્ય આચારવિચાર, કોઈ પણ દેશની પ્રજા માટે નીચું જોવરામણ ટેવા છે." ( પૃ. ૧૯૩)

માનવમનના વિવિધ પાસાંઓનું લેખકે ઝોણી ઝીણી વિગતા દારા સચાટ વર્ષુ કર્યું છે. વર્ષો પહેલા પાતે જોયેલી ફિલ્મ GASLIGHT ના એક દશ્યનું બહુ ટ્રું કમાં વર્ષુ ન કરીને લેખક સરસ વિધાન કરે છે "ગમતી ચીજ પારકાની હોવા છતાં પાતાની કરી લેવાની સ્વાર્થા વૃત્તિ માનવીને કૃટિલ અને હેવાન બનાવે છે…માનવીની અસલિયત તા સચ્ચાર્ઇની જ રહી છે. કોઈ અજ્ઞાત ભ્રમિત વૃત્તિ જ માનવીને ન કરવાના કૃત્યા કરવા પ્રેરે છે" ( પૃ. ૧૨૬) તા કેટલીક ભૂતકાલીન ઘટનાઓ પર અનુમાના દ્વારા લેખક નવીન પ્રકાશ પાથરે છે. દા. ત. પૃ. ૧૨૯ પર અપાયેલી કલાપીના મૃત્યુ વિશેની નોંધ.

સત્તાની સાઠમારી દરેક ક્ષેત્રમાં કેવી ચાલી રહી તેની વાત કરતાં લેખક કહે છે કે "વે'તિયાઓ સત્તા પર હોય છે તેટલા પૂરતા તેઓના રૂઆળ વરરાજા જેવા હાય છે…" ( પૃ. ૭૮ ) કવિ કલાપીનાં બીજા પત્ની શાલના સાથેના કવિના પ્રશ્ચ્યકિસ્સાની વાત કરતાં અ'તે લેખક કહે છે " રાજ એટલે સત્તા, દાલત અને મનમાં આવે તેનું ભૂંદુ," કરવાની શક્તિ."

પુસ્તકમાં લાેકગીત પર આધારિત કાવ્યપંક્તિએ દ્વારા લેખકે સરસ પ્રસંગા દર્શાવ્યા છે. "તનનાં કરતા મનનાં કજોડાં સ'સારમાં હાેળી ચાંપે છે" પ્રકરણમાં અપાયેલું કજોડાનું ગીત નક્કર વાસ્તવિકતાને અનુમાદન આપે છે.

કાચલીમાં ક'કુડી તે વાટક'ોમાં પાણી નાતા વર નવરાવવા બે**ડી**. સમડી ગઈ તાણી

ઘાડિયામાં ઘાલી હું તેા ફેરા કરી ચાર રાટલા ઘડવા ખેસું ત્યારે ચાનકી માગે ઢળ દઈને ઢીંકા મારે મારા હૈયામાં વાગે

પાતાના પતિ લલે નાના રહ્યો પરંતુ પતિના દુઃખને પાતાનું દુઃખ સમજનાર આમાં ભારતીય નારીના દર્શન થાય છે.

'કાનાકુંવર, હવે તા માથા સખ્યાં રાખા ' પ્રકરણમાં—

સાગ સીસમના ઢાળિયા ને પીલુડીના પાયા મારા દાદાના ખેતરમાં કંઇ કાડાલા ઘઉં વાવ્યા.

જેવા લાેકગાતનું રસદર્શન કરાવીને પ્રકરશુને અ'તે ગાંડા બની ગયેલા કાનાના અને ગાંડી બાઇના હ્રદયસ્પર્શી પ્રસંગ આલેખ્યા છે. સાભાર સ્વીકાર ૨૦૭

આ ઉપરાંત લેખકના અમેરિકા, જપાન વગેરે દેશાના પ્રવાસની વાતા ત્યાંની સંસ્કૃતિના પરિચય કરાવી જાય છે. લેખકે યાત્રા દરમ્યાન પાતે જોયેલા સ્થળાનું વર્જુન નહીં પણ તે યાત્રા દરમ્યાન ઘોતે જોયેલા સ્થળાનું વર્જુન નહીં પણ તે યાત્રા દરમ્યાન ઘટેલા બનાવા, અનુભવા અને સંસ્મરણાનું આલેખન કર્યું છે. પાતે કરેલા વિદેશ પ્રવાસના વર્ણુનામાં લેખક જપાનને વિશેષ મહત્ત્વ આપ્યું છે. ત્યાની વ્યક્તિમાં ઊભરાતા દેશપ્રેમ, બુદ્ધિમત્તા, મહેનતુ સ્વભાવ અને ત્યાંના લાકની શિસ્ત, વકાદારીના પ્રસંગા અસરકારક અને અનુસરણીય છે.

પુસ્તકના અંતભાગમાં 'ગાંધીજી…' શીષ ક અંતગંત અપાયેલા લેખા પ્રમાણમાં નીરસ બની રહે છે. ઘણી જગ્યાએ મુદ્રણદાયા પણ રહી ગયા છે. દા. ત. ગુજરાતી સાહિત્યની પ્રથમ નવલિકાનું શીર્ષ ક 'ગાવાલણી 'ને બદલે 'ગાળાલણી ' છપાયું છે. ક્રમાંક આપ્યા વિનાનાં પ્રકરણો અને અનુક્રમણિકા વિનાની શરૂઆત વાચક માટે અડચણરૂપ બની રહે છે. ઉપરાંત ' એ ઘડી માજ', માજમજાહ જેવા સામયિકોનાં નામનું વાર'વાર થતું પુનરાવર્તન પણ કઠે છે.

એક દરે અનુભવા, સ'સ્મરણા અને ખેડેલા પ્રવાસની રસ**પ્રચુ**ર વાતા આ પુસ્તકના વાયનને રસ**પ્રદ** જરૂર ખનાવી રહે છે.

પ્રાવ્યવિદ્યા મ'દિર, મ. સ. યુનિવર્સિટી, વડાદરા.

જય'ત ઉમરેડિયા

#### ઃસાભાર સ્વીકાર:

- ૧ **પુષ્ટિવિધાનમ્:** સંઅને પ્ર. ગાસ્વામી શ્રી શ્યામમનાહિર લાલજી, ૬૪, સ્વસ્તિક સાસાયટી, નાર્થ-સાઉથ રાેડ ન' ૪, જુ**દ્** સ્કીમ, પારલે (વેસ્ટ), મુંબઇ-૪૯૦૦૫૬, ૧૯૯**૭**, પૃ. ૨૨ + ૧૩૨, કિંમતઃ વિના મૂલ્યે.
- ર જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ-૮, ભાગ-૯ અને ભાગ ૧૦: સંપ્રોયાજક-માહનલાલ દલીય દેશાઇ, સં. જયંત્ કોઠારી, પ્ર. મંત્રીશ્રી, મહાવીર જૈન વિશ્વાલય, ઑગષ્ટ ક્રાન્તિ માર્ગ, મુંખઇ-૩૬, ૧૯૯૭, પૃ. ૩૫૫, ૩૭૩ અને ૨૨૬ (ક્રમશ:), કિમત: રૂ. ૧૬૦=૦૦ (ભાગ-૮), રૂ. ૧૬૦=૦૦ (ભાગ-૯) અને રૂ. ૧૨૦=૦૦ (ભાગ-૧૦).
- ૩ **ઉપલ િધ:** સં. નીતિન વ્યાસ અને સુભાષ દવે, પ્ર. ડાે. ખી. છ. ફાઉન્ડેશન, ૧૭– ક઼ીર્તિંકુંજ, કારેલીબાગ, વડાદરા–૩૯૦૦૧૮, ૧૯૯૭, પૃ. ૧⋅+૪૮૪, કિંમત: ફા. ૨૦૦=૦૦.
- ૪ **ઊધ્વ'પાણિ:** લે. પ્રવિણ દરજી, પ્ર. ગૂર્જર શ્ર'થરત્ન કાર્યાલય, રતનપોળ નાકા સામે, ગાંધી રાેડ, અમદાવાદ−૩૮૦૦૦૧, ૧૯૯૬, પ્ર. ૧૫૨, કિંમતઃ ફ્રા. ૬૦=૦૦
- ૫ **પ'ચમઃ** લે. અને પ્ર. ઉપર મુજબ, ૧૯૯૬, પૃષ્ઠ. ૧૫૨, કિંમતઃ રૂા. ૬૦=૦૦.
- ક **अनुसंघान**: સંકલન—આચાર્ય વિજશાલસૂરી અને હરિવલ્લભ ભાયાણી, પ્ર. કલિકાલ— સર્વદા શ્રોહેમચન્દ્રાચાર્ય નવમ જન્મ શતાબ્દી સ્મૃતિ સંસ્કાર શિક્ષણનિધિ, અમદાવાદ, ૧૯૯૭, પૃ. ૧૨૦, કિંમત: ગ્રા. ૩૫=૦૦.

60.

# Statement about the ownership and other particulars about newspapers

## SVĀDHYĀYA (स्वाध्याय)

(To be published in the first issue every year after the last day of February)

FORM IV

(See Rule 8)

1 Place of the Publication:

Oriental Institute,

M. S. University of Baroda, Vadodara.

2 Periodicity of its Publication:

Three Months-Dipotsavi, Vasanta-

pañcami, Akşayatrtiya Janmastami

3 Printer's Name:

Prof. (Dr.) R. I. Nanavati

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

B-103, Rajlaxmi Society,

Old Padra Road, Vadodara-390 005.

4 Publisher's Name:

Prof. (Dr.) R. I. Nanavati

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

B-103, Rajlaxmi Society,

Old Padra Road, Vadodara-390 005.

5 Editor's Name:

Prof. (Dr.) R. I. Nanavati

(Whether citizen of India?)

Yes

(If foreigner, state the country of origin)

Address:

B-103, Rajlaxmi Society,

Old Padra Road, Vadodara-390 005.

6 Names & addresses of Individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one percent of the total capital The M. S. University of Baroda, Vadodara.

I, R. I. Nanavati, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.

R. I. Nanavati
Signature of Publisher

Regd No. 9219/63



રઘુરામ દાક્ષિત કૃત અશ્વમેધયગ્રકથા [પ્રાચ્યવિદ્યામન્દિર, હસ્તપ્રત ક્ર. ૨૩૦૦૨]

સંપાદક અને પકાશક: મહારાજ સયાજરાવ યુનિવર્સિટી ઓફ ખરોડા વતી પ્રાે. રાજેન્દ્ર આઈ. નાણાવટી, નિયામક, પ્રાચ્ચિવિદ્યામન્દિર, મ. સ. વિશ્વવિદ્યાલય, વડોદરા; મુદ્રક: શ્રી પ્રહ્લાદ નારાયણ શ્રીવાસ્તવ, મેનેજર્દ્સ ધી એમ. એસ. યુનિવર્સિટી ઑફ ખરોડા પ્રેસ (સાધના પ્રેસ), રાજમહેલ રોઠ, વડોદરા-કલ્ ૦૦૧, જાન્યુઆરી, ૧૯૯૮