।। कोबातीर्थमंडन श्री महावीरस्वामिने नमः ।।

।। गणधर भगवंत श्री सुधर्मास्वामिने नमः ।।

।। अनंतलब्धिनिधान श्री गौतमस्वामिने नमः ।।

।। चारित्रचूडामणि आचार्य श्रीमद् कैलाससागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

।। योगनिष्ठ आचार्य श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

# आचार्य श्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर

## पुनितप्रेरणा व आशीर्वाद

राष्ट्रसंत श्रुतोद्धारक आचार्यदेव श्रीमत् पद्मसागरसूरीश्वरजी म. सा.

जैन मुद्रित ग्रंथ स्केनिंग प्रकल्प

ग्रंथांक : १



#### श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-३८२००७ (गुजरात) (079) 23276252, 23276204 फेक्स : 23276249 Websiet : <u>www.kobatirth.org</u> Email : Kendra@kobatirth.org

#### शहर शाखा

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर शहर शाखा आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर त्रण बंगला, टोलकनगर परिवार डाइनिंग हॉल की गली में पालडी, अहमदाबाद – ३८०००७ (079) 26582355 しいのないであっている

-

1 .00

-

#### ॥ श्रा ॥



## TAT VANIRNAYAPRASAD.

# ३६ स्तंभ.

- 500×283-5

मस्तावना, उपोद्घात, ग्रंथकर्त्ताका संपूर्ण जन्मचरित्र और बहुतसी तस्वीरे ( छबी ), रंगीन वंश्वहक्ष वगेरहके साथ.

जैन श्वेतांबर-तपगच्छाचार्य

# श्रीमद्विजयानंदसूरि (आत्मारामजी) विरचित.

संशोधनकर्त्ता

मुनि श्री वह्रभ विजयजी.

**मसिद्धक**र्त्ता

अमरचंद पी० परमार.

नं. ५२३, पायधुनी, मुंबई.

# संबई.

इंदुप्रकाश जाईटस्टॉक कै. ली० में छापकर मसिद्ध किया.

वीर संवत् २४२८. वि०सं० १९५८. इ. स. १९.२. आल संवत् इ. ଜ ଆଚ୍ଚୋଚ୍ଚୋଚ୍ଚ<u></u>

10

6969



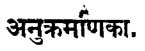
यह ग्रंथ १८६७ का २५ मा एकट मुजिब रजीस्टर्ड करवाकर प्रसिद्धकर्त्ताने सव हक स्वाधिन रखे हैं. )

## सूचना\_

# नीचे माफक यह पुस्तक तीन तरहसे प्रसिद्ध किया गया है

- (१) मूलग्रंथ, प्रस्तावना, उपोद्धात जन्मचरित्र, छवीओं, वंशद्वक्षवाल संपूर्ण ग्रंथ. (प्रष्ट संख्या-८८०)
- (२) मात्र मूलग्रंथ और ग्रंथकत्तीकी तस्वीरः (पृष्ट संख्या-७४४)
- (२) मस्तावना, चरित्र, छवीओं, वंशद्यक्ष बगैरहका न्यारा पुस्तक (पृष्ट संख्या-१३६)

म्रंथ मिलनेका पत्ताः—अमरचंद पी. परमार, पसिद्धकर्त्ता, पाय धुणी—मुंबई. ज्ञा. भीमज्ञी माणेक मांडवी—मुंबई; मांगरोल जैनसभा, पाय-धुणी,—मुंबई. श्री आत्मानंद जैनसभा, लाहोर; जैनधर्म प्रसारक सभा, भावनगर; और तमाम पुस्तक वेचनेवालोंके पास, जैन पाठशालं ओंमें वगैरह.



-----

| प्रथम स्तंभ प्राकृत भाषा और वेदोंका संक्षेप वर्णन क्लाक्यान्-        | रद          |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| मंगळाचरण                                                             | . ?         |
| मतपतांतरोंके पुस्तकविषयक विवेचन                                      | ×           |
| प्राकुत भाषाविषयक शंकासमाधान                                         | 6           |
| वेदॉमें जो वर्णन है तिसका संक्षेप मात्र दिग्दर्शनरूप बीजक            | , , ,<br>93 |
|                                                                      | 17          |
| दितीय स्तंभदेवविषयूक वर्णन २५-                                       | 63          |
| महादेवके स्वरूपका वर्णन                                              | 24          |
| वस्तुमात्र स्याद्वाद मुद्रा करके मुद्रित है                          | २ह          |
| स्वयंभू वर्णन                                                        | 32          |
|                                                                      | ३१          |
|                                                                      | 36          |
|                                                                      | પુર         |
|                                                                      | ৽ঽ          |
| अष्ट प्रतिहायका वर्णन तथा भर्तहरिके कथानुसार ब्रह्मादिका             | - 1         |
| ~                                                                    | ৩৩          |
|                                                                      |             |
| <b>हतीय स्तंभ</b> श्री हेमचंद्राचार्थकृत श्रीवीरद्वात्रिंशिकाका अर्थ |             |
| निर्माण किया है ८३-१                                                 | १८          |
|                                                                      | 23          |
|                                                                      | 28          |
|                                                                      | <br>८६      |
|                                                                      | ८१<br>८१    |
|                                                                      | 29          |
| असत् उपदेशकपणेका व्यवच्छेदका काव्य, नवतत्व, वेद, बौद्ध,              |             |
| सांख्यादि अन्यमतवालोंका कथन तुरंगर्शृंग समानहे                       |             |
|                                                                      | ु-<br>९२    |
| A 7                                                                  | <b>९</b> ३  |
|                                                                      | रेर<br>९४   |
| भगषानुके शासनका शंकाकारको उपदेश                                      | 50          |
| -1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1                            | רי          |

#### For Private And Personal

R

| ·                                                                                             | પુષ્ઠ.     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| अन्य आगर्मोंके प्रमाण होनेमें हेतु                                                            | ্ হও       |
| भगवत्पणीत आगमके प्रमाण होनेमें हेतु                                                           |            |
| भगवत्के सत्योपदेशका खंडन करनेकी परवादीकी अग्रक्यता                                            |            |
| ये अश्वनयता होते हुवे भी अन्यमतावर्छवी तिसकी उपेक्षा क्यों करते                               |            |
| हें उसका उत्तर                                                                                | ९९         |
| तप और योगाभ्यासादिसें मोक्षमाप्ती होवेगी तो जिनेंद्रका मार्ग                                  |            |
| अंगीकार करनेकी क्या आवश्यकता? तिसका उत्तर                                                     | <b>9</b> Q |
| परवादियाँका उपदेश भगवत्के मार्गको किंचिन्मात्र भी कोष वा आत                                   | ों का      |
| नहीं कर सकते हैं                                                                              | 200        |
| परवादियोंके मतमें जे उपद्रव हुऐ हैं वे भगवान्के शासनमें नही हुवे                              | . 9 . 9    |
| परवादीयोंके अधिष्ठाताकी परस्पर विरुद्ध बातें                                                  | १०३        |
| अयोग वस्तुयोंका एनः व्यवच्छेद                                                                 | २०५<br>१०७ |
| भगवान्के उपदेशकी वराबरी अन्यमत नहीं कर सकता                                                   | 202        |
| परतीर्थनार्थोंने जिनेंद्रकी मुद्राभी नहीं सीखी                                                | १०९        |
| अरिहेत, शिव, विष्णु और ब्रह्माकी मूर्ति                                                       | 220        |
| भगवंतके शासनकी स्तुति                                                                         | 2 2 2      |
| स्तुतिकारने दो वस्तुर्ये अनुपम करी हैं                                                        | 222        |
| अज्ञानियोंको पति बोध करनेकी स्तुतिकारकी असमर्थता                                              | ११२        |
| भगवान्की देशना भूमिकी स्तुति                                                                  | 195        |
| पर देवोंका साम्राज्य द्या सिद्ध किया है                                                       | 293        |
| असत्वादी और पंडित जनोंके और मत्सरी जनके छक्षणका वर्णन                                         | 858        |
| परवादीयों समक्ष अवधोषणा अपना पक्षपातरहितपणा                                                   | ११५        |
| भगवंतकी वाणीकी स्तुति                                                                         | ११६        |
| पक्षपातरहित होकर गुणविशिष्ट भगवंतको समुचय नमस्कार स्तुतिका                                    | • • •      |
| स्वरूप और समाप्ति                                                                             | 9919       |
| बाह्यववाध करनेका संवत्                                                                        | 792        |
|                                                                                               |            |
| And many after the structure for the structure for the second                                 |            |
| (४) चतुर्थ स्तंभ-श्री हरिभद्रसूरिविरचित ठोकतत्व निर्णयका स्वरूप ११८<br>मंगलकारका मंगलाचरण     | -          |
| मंगलकारका मंगलाचरण पर्पदाको रक्षण<br>पर्षदाकी परीक्षाका उपदेश, उपदेशके अयोग्य पर्षदाके रुक्षण | 282        |
| पषदाका पराक्षाका उपदश, उपदशक अयाग्य पषडाक ऌक्षण<br>अयोग्य पर्षदाकी उपदेश देना निष्कल          |            |
|                                                                                               | १२०        |
| श्रोताको वोध नहोबे उसमें वक्ताकाही अज्ञपण है ऐसी आर्शकाका<br>स्वांत रुपा प्रचर                |            |
| रष्टांतद्वारा उत्तर                                                                           | १२६        |

ŧ

|                                                                                                        | पृष्ठ.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| तत्वनिर्णय करनेको प्रेश्वकारका उपदेश                                                                   | ?૨૨          |
| असत् पदार्थके अग्राह्यमें हेतु                                                                         | १२३          |
| असत् पदार्थके अग्राह्यमें हेतु<br>मकृतिसें वि्नयवाले पुरुषही वि्नयवंत हो सकते हैं                      | १२४          |
| ग्राध पदार्थका लक्षण, अतत्वको तथ्व मानकर ग्रहण करनेसँ पश्चात्ताव                                       | t            |
| होता है<br>तत्वज्ञान माधिके उपायका वर्णन<br>देवके स्वरूद्धका और उनके कृत्योंका किंचित् वर्णन           | ং২४          |
| तत्वज्ञान माधिके उपायका वणेन                                                                           | १२५          |
| देवके स्वरूपका और उनके कुरयोंका किंचित् वर्णन                                                          | १२६          |
| कान देव नमभ्कारक योग्य ह, तिसका निर्णय प्रतिशंक्षयासं पूछना                                            | १२७          |
| ब्रह्माजीका शिर् कटनेका, हरीके नेव रोगका, महादेवका छिंग                                                |              |
| टूटनेका, सूर्यका शरीर त्राछा जानेका, अभिका सर्प भक्षी होनेका,                                          |              |
| ूचंद्रमा कलंकवाला होनेका, इंद्र सहस्र भगवाला होनेका वर्णन                                              | 830          |
| अईन्कोही क्यों मानना तिसके हेनुका वर्णन                                                                | १२८          |
| भगवतकी वाणीभें जो दूखण न होने चाहिये और जिउने गुग होने                                                 |              |
| चाहिये तिनका वर्णन                                                                                     | १३९          |
| जिस देवको भक्तिसें अंगीकार करना चाहिये तिसका वर्णन                                                     | 583          |
| भगवातको नमस्कार मात्रसेंभी फलकी पाप्तिका होना                                                          | \$83         |
| यथार्थ भगवानको जेूा नमस्कार नहीं करता है और कल्पितको करे                                               |              |
| उसके हेतुका वर्णन                                                                                      | १४४          |
| स्तुतिकार अपने आपको पक्षपात रहित सिद्ध करते हैं                                                        | 588          |
| पक्षपात रहित होनेमें हेनु                                                                              | . ૧૪૬        |
| सर्वे मतके अधिष्ठातायोंपेंसे एक कोई तो सत्यवक्ता होना चाहिये                                           |              |
| और तिसकी गवेपणा करनी चाहिये ऐसा प्रंथकारका उपदेश                                                       | શ્કલ         |
| पक्षपातरहित ग्रंथकारका नमस्कार                                                                         | 5.8É         |
| <) पश्चम स्तंभ-लोकतत्वनिर्णयका विशेष वर्णन १४६-                                                        | 910.4        |
| र्षे पद्धम स्तम् लाकतत्वान् पंयका विश्व येणन् १४५                                                      | -?92         |
|                                                                                                        | १४६          |
| महेश्वर मतवालको छाष्ट्रेका स्वरूप<br>कितनेक अदंकारी ईश्वरसें, कितनेक सोम और अग्निसे, सृष्टिकी डत्पत्ति | १४७          |
|                                                                                                        | १४७          |
| वैश्वेषिक मतकी, कश्यपकी रची सृष्टिका वर्णन                                                             | ्रत्य<br>१४७ |
| मनुका रचा जगत्का वर्णन                                                                                 | 285          |
| अखुमा रवा पाल्मा वर्षे<br>ब्रह्मा, विष्णु, महादेवादिका रचा कालकृत, कपिल, वौद्ध जून्यादि जगत            |              |
| पुरुषर्से पुरुषमयी, देवसें, स्वभावसें, अक्षरब्रह्मके क्षरणेसें, अंडेसे, स्वतो                          | •            |
| भूतोंके विकारसें अनेक रूपमयी, उत्पन्न हुवा जगत्का वर्णन                                                |              |
| अन्तम (उम्मार)व जनक करणजार परमा छुपा भागदका पणी,                                                       | 1 1 7 7      |

#### Ý

|                      | • • •                                   |                        |           |              |             |          |         | रष्ट- |
|----------------------|-----------------------------------------|------------------------|-----------|--------------|-------------|----------|---------|-------|
| चैंष्णय              | मतवालेकी सृष्टिका                       | वर्णन                  | ** **     | ****         | ****        |          | ****    | ৼ৾৾৻ৼ |
| कारूवा               | दिकी सृष्टिका वर्णन                     |                        | ****      | ••••         | ••••        | ••••     | ••••    | १५४   |
| ईश्वरका              | रणिकोकी ब्रह्मवादि                      | की सृष्टिव             | চা ৰ্ণা   | न            |             | ••••     |         | १५५   |
|                      | मतवार्लोकी सृष्टिका                     |                        |           |              |             | ••••     |         | શ્વદ્ |
|                      | ( बौंद्ध ) मसवालोंकी                    |                        |           |              |             | ** • *   | ****    | 240   |
| पुरुषवा              | दियोंकी सृष्टिका वर्ण                   | र्गेन                  | • • •     | ••••         | ••••        |          | • • • • | १५८   |
| देववावि              | देयोंकी सृष्टिका वर्ण <b>ः</b>          | न                      |           | ••••         |             |          | ** -*   | રદ્   |
| स्वभाव               | बादियोंकी सृष्टिका व                    | र्णन                   |           | ••••         |             |          | ••••    | १दर   |
| अक्षर व              | वादियोंकी अंडवादिः                      | योंकी सृति             | ष्टेका व  | र्णन         | ••••        | ••••     |         | १६३   |
| परिणाम               | ग्वादियोंकी नियतिव                      | ादियोंकी,              | , अहेतुव  | ादियों       | की, सृ      | ष्टेका व | र्णन    |       |
| শ্ববাৰি              | <b>देयोंकी मृष्टिका वर्ण</b> न          | T                      |           | ••••         |             | ****     |         | १६५   |
| अनेकव                | ादियोंको सुष्टिका वर्ष                  | र्गन                   | ****      |              |             |          |         | 955   |
| पूर्वोक्त            | मतवादियोंका संक्षेप                     | से समु <del>ख्</del> च | ाय खंड    | न            | ••••        |          |         | 280   |
| (६) षष्ठ स्तंभ       | —मनुस्मृतिके अनुग                       | सार संहि               | का विर    | तारपूर्व     | क वर्णः     | न        | 296-    | -191  |
| मनुस्मृति            | तेकी सृष्टिकी समीका                     | ·                      |           |              | ••••        |          | • • •   | 269   |
|                      |                                         |                        | <b></b>   |              |             |          |         |       |
| (७) सप्तम स्त्ं      | भऋग्वेदादिका ग                          | ष्ट्राष्टिॠम…          |           |              |             | ••       | १९१-    | -२०६  |
| <b>त्रह</b> ग्वेद्वे | के देशमें मंडलके अनु                    | ुसार सृष्टि            | रको बप    | र्गेन        | ••••        | ••••     |         | 169   |
| यजुर्वेदव            | के सत्तार्रेव अध्यायके                  | हे अनुसार              |           | ••••         | ••••        |          | ••••    | २०४   |
|                      |                                         | <del>.</del>           |           |              |             |          |         |       |
| (८) अष्टम् स्तं      | भप्रोंक सृष्टिकम                        | नकी समी                | ধা        | • ••         | •• •••      | •        | २०६-    | -২২৩  |
| <b>ऋग्</b> वेद्व     | की रुष्टिकी समीक्षा−                    | जिसमें अ               | निर्रोष्ट | ৰাজা অ       | र्थ, मार    | যা আঁয   | Ţ       |       |
| 1                    | व्रह्मका स्वरूप, तिस                    | की समीक्ष              | ग सृष्टि  | <b>भ</b> ल्य | की सम       | क्ति     | ••••    | २०७   |
| सृष्टिरच             | नामें ईश्वरकी इच्छाव                    | ता खंडन.               | ••• •     | •••          | ••••        | • • •    | ••••    | ૨૧૬   |
| रोष आं               | ते और यजुर्वेंदके सृ                    | ष्टिकमकी               | समीक्षा   | •            | ••• •       | •••      |         | 3.86  |
| ऋग्वेद               | ति और यजुर्वेदके सृ<br>अष्टक ८ अध्याय ४ | की सृष्टि              | कमकी      | संमीक्षा     | . 1         | •••      |         | २१८   |
|                      |                                         |                        |           |              |             |          |         |       |
| (९) नवम स्तं         | भल्ल-वेदके कथनर्क                       | ो परस्पर               | विरोध     | ताका स       | गंक्षे सः व | र्गगेन   | २२७-    | -૨૬૨  |
| यजुर्वेद,            | , अध्याय १७ मंत्र                       | ३०, और                 | तिसकी     | समीक्ष       | ता          | ·· ·     | - + •   | २२७   |
| गोपथ उ               | ब्राह्मण ३६ का पाठ                      |                        |           | -            |             | •        |         | 228   |
| <b>य</b> जुर्वेंद    | अ०१३, मं० ४                             |                        | ••••      | •• •         |             |          |         | રરશં  |
| ऋग्वेद,              | , गंडल १०, सूक्त                        | १२१                    | •• •      |              | ••••        | ••••     | ••••    | २३७   |
| यज्ञुर्वेद           | अव २३, मं० ६३                           | ₹.                     | ••••      |              | ****        |          |         | २३८   |

( १•

٩,

|                                                               | पृष्ठ -      |
|---------------------------------------------------------------|--------------|
| तैसिरीय आरण्यक, प्र०१, अ०१३, मं०१, १०                         | રકર          |
| यजुर्वेद, अ० ३१ मं० १२, गोपव पूर्वभाग म० २, बा॰ २५            | २४२          |
| अर्यवेसंहिता कां० १०, प० २३, अ० ४, मं० २०                     | २४३          |
| शतपथ कां०९४, अं०५, झा०४, कं०१०                                | २४४          |
| रे्रतरेय ब्राह्मण पं० ५ कं० ३२ का पाठ                         | २४४          |
| रातपथ कांड ११, अ० ६, बा॰ ३, कं॰ १, २, ३,                      | <b>૨૪</b> ૡ  |
| गोपथ पूर्वभाग प्र०१, त्रा॰ ६                                  | २४६          |
| पूर्वीक्त पाठोंकी समीक्षा                                     | २४७          |
| तैतिरीय बाह्यण अ० १, अ० १, अ० ३, पाट और समीक्षा               | २५०          |
| वाचक वर्गको हित समिक्षा                                       | २५१          |
| बृहदारण्यकके कथनानुसार प्रजापति आपही पुरुष , स्त्री, गधा,     |              |
| गधी आदि वनगया इत्यादि वर्णन                                   | २५४          |
|                                                               |              |
| ) दशम स्तंभवेदोंकी ऋचायोंसेंही वेद ईश्वरोक्त नहीं हैं. २५५-   | -२७९         |
| ऋग्वेद सं∘ अ॰ ३, अ॰ २, वर्ग १२, १३, १४ की ऋ॰ १−१३             |              |
| में विश्वामित्र पुरोहितने मारंभको नदियोंकी स्तुति की          | २५ <b>६</b>  |
| ऋग्वेद संहिता अ०३, अ०३ वर्ग २३ में लिखाहै-विश्वामित्रका शिष्य |              |
| सदाकी रक्षाके लिये वसिष्ठको ज्ञाप देनेकी ऋचाओं जिनको          |              |
| वसिष्ठके संप्रदायी नहीं सुनते हैं, तिसका वर्णन                | રહર          |
| ऋग्वेद संहिता अ०४ अ०४ वर्ग २० में छिखा है-सप्तवधि क-          |              |
| षिको तिसका भतिजा पेटीमें घाल रखताथा, तिसने अपनी               |              |
| स्त्रीके विरहके दुःखर्से पेटीके निकलनेके बास्त आंश्वनीद       | •            |
| वकी स्तुति करी तिसका वर्णन                                    | २ <b>६ १</b> |
| ऋग्वेद अ० ६ अ०६ वर्ग १४ में अत्रिऋषिकी पुत्री अलापा सोम       |              |
| बङ्घीका भक्षण करती थी. दांतोंका अवाज मुनकर इंद्र              |              |
| आया और उसके ग्रुखका रस पीकर आगळाका दुष्ट रेगि                 |              |
| दूर किया आदि वर्णन है                                         | २ <b>६२</b>  |
| ऋग्वेद सं० अ० १ अ० ७ वर्ग ७ में यम यमी भाई बहेनका             | _            |
| संवाद, यमी यमको भोगके वास्ते भार्थना करती है                  | २६७          |
| यजुर्वेद अ० १३ में स्पोंको नमस्कारादि वर्णन                   | २७०          |
| यजुर्वेद अ० १९ में सौत्रामणीयज्ञ जिसमें बाह्यण सुरापान करें   | २७१          |
| यजुर्वेद अ॰ ३२ में आग्ने आदिकों पार्थना, और अ॰ ४० में थीर     | <b>.</b> .   |
| ॅंडितोसें जपासनाका फछ इम सुनते हुए तिसका वर्णन                | २७५          |

### Ę

|                                                                                                                         | র্ম্ন . |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| तेैसिरीय ब्राह्मण अ० २, अ० ३, अ० १० में प्रजापतिने सोवरा<br>जाको उत्पन्न किया, तीनों वेटोंको रचे, सोमने वेदोंको मुठीपें |         |
| छिपाया इत्यादि वर्णन                                                                                                    | হওও     |
| (११) एकाददा स्तंभ जैनाचार्योंके बुद्धिका वैभव २८००                                                                      | -२००    |
| जैनमटानुसार गायत्री मंत्रका अर्थ                                                                                        | २८०     |
| नैयायिकमतानुसार                                                                                                         | ૨૮૪     |
| वैशोषिकमतानुसार                                                                                                         | ૨૮૬     |
| सॉख्यमतानुसार                                                                                                           | २८७     |
| वैष्णवमतानुसार                                                                                                          | 266     |
| बोद्धमतानुसार                                                                                                           | २९१     |
| जैपनिमतानुसार                                                                                                           | ર૧ર     |
| सामान्य करके सर्व वादियोंके संवादि स्वरूप परपेश्वरका प्रणिधानरूप                                                        |         |
| गायत्रीमंत्रका अर्थ २०                                                                                                  | લ્ચ     |
| गायती सर्व बीजाक्षरोंका निधान है, ऐसे ब्रह्माणोंके प्रवादको                                                             |         |
| आश्रित्य होकरके कितनेक मंत्राक्षरोंके बीजोंका वर्णन                                                                     | २९ह     |
| (१२) <b>द्वाद्दा स्तंभसायणाचार्य, शंकराचार्यादिकृत गायत्रीअर्थका</b><br>व्याख्यान २९९-                                  | ३१९     |
| सायणाचार्यकृत भाष्यका व्याख्यान                                                                                         | 299     |
| महीधरकृत यजुर्वेदभाष्यके तीसरे अध्यायमें छिखे हुये अर्थका                                                               |         |
| और शंकरभाष्यका व्याख्यान                                                                                                | 300     |
| स्वामी दयानंद सरस्वतीका व्याख्यान                                                                                       | २०२     |
| पूर्वोक्त च्याख्यानकी समीक्षा (वेद ईश्वरोक्त नहीं है)                                                                   | ३०४     |
| मनुस्मृतिमें लिखा है कि जो वेदका निंदक है सो नास्तिक हैं इत्यादि                                                        |         |
| आशंकाका समाधान                                                                                                          | ३०६     |
| भद्दाभारतके १०९ और १७५ अध्यायमें वेदकी और हिंसक यज्ञकी                                                                  |         |
| निंदा लिखी है। तिसका वर्णन                                                                                              | 300     |
| मत्स्यपुराणके अध्याय १४२ में हिंसक यज्ञकी उत्पात्ते और व-                                                               |         |
| ग्रुराजाकी कथा                                                                                                          | ३०८     |
| महाभारतमें िखाई पुराण, मनुस्मृति, वदादि शास आज्ञासिद                                                                    |         |
| होनेसें खंडन नहीं करना इसका उत्तर                                                                                       | ३१६     |

| (?३) त्रयोद्दा स्तंभजैनके १६ संस्कारोंमेंसे गर्भाधानसंस्कारवर्णन-३१९-३<br>आचार वर्णनका प्रयोजन ३<br>दो प्रकारके आचारका वर्णन ३ | 2 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| (१३) त्रयोददा स्तंभजैनके १६ संस्कारोंमेंसे गर्भाधानसंस्कारवर्णन-३१९-३<br>आचार वर्णनका प्रयोजन २<br>दो प्रकारके आचारका वर्णन ३  | 2, 2, 0<br>2, 2, 0<br>2, 2, 0<br>2, 2, 2, 1<br>2, 1<br>2, 1<br>2, 1<br>2, 1<br>2, 1<br>2, |
| आचार वर्णनका प्रयोजन २<br>दो प्रकारके आचारका वर्णन २                                                                           | १९<br>२०<br>२१<br>२२<br>२२<br>२२                                                          |
| आचार वर्णनका प्रयोजन २<br>दो प्रकारके आचारका वर्णन २                                                                           | १९<br>२०<br>२१<br>२२<br>२२<br>२२                                                          |
| दो प्रकारके आचारका वर्णन २                                                                                                     | २१<br>२२<br>२३                                                                            |
|                                                                                                                                | २२<br>२₹                                                                                  |
| साधुके और ग्रहस्थोंके धर्मका अंतर, ग्रहस्थीका प्रथम व्यवहार                                                                    | २२<br>२₹                                                                                  |
|                                                                                                                                | २₹                                                                                        |
| सोल्टां संस्कारके नाम 🛺                                                                                                        |                                                                                           |
| संस्कार कराने थोग्य ग्रहस्थ गुरुका खरूप, तथा मास दिनवार नक्षत्र-                                                               |                                                                                           |
| शुद्धीका वर्णन 🤋                                                                                                               | २४                                                                                        |
| गर्भाधान संस्कारका विधि 🤋 २                                                                                                    |                                                                                           |
| शांति देवीका मंत्र, प्रांधि योजन मंत्र, आर्थवेदमंत्र, आशीर्वाद देनेका                                                          |                                                                                           |
| काव्य, ग्रंथिवियोजन मंत्र २                                                                                                    | २४                                                                                        |
| आर्यवेदोत्पत्ति, महान, ब्राह्मण उत्पत्ति, अनार्य वेदोत्पत्ति, इत्यादि 💦 ३                                                      | २८                                                                                        |
| प्रथम संस्कारमें जो वस्तु चाहिये तिनका संग्रह ३                                                                                | २९                                                                                        |
| ( ?४ ) चतुर्देश स्तंभ पुंसवन संस्कारका वर्णन ३२९३                                                                              | 32                                                                                        |
| मासदिनादि शुद्धिका वर्णन पुंसयनका विधि, वेदमंत्र ३                                                                             |                                                                                           |
| वस्तुका संग्रह ३                                                                                                               |                                                                                           |
|                                                                                                                                |                                                                                           |
| (१९) पंचद्शा स्तंभतीसरा जन्मसंस्कारवर्णन ३३१-३                                                                                 | } <b>≱</b> ₽                                                                              |
| जन्मसमय गृहस्थ गुरु और ज्योतिषी एकांत स्थानमें                                                                                 |                                                                                           |
| स्थिति रहे इत्यादि वर्णन                                                                                                       | ₹₹.                                                                                       |
| जन्मक्षण जानना, गुरू ज्योतिषको वस्त्राभूषण देना, आशीर्वाद ईत्यादि ३                                                            | રૂર                                                                                       |
| बालकको स्नान करानेका जलमंत्र, रक्षाभिमंत्र भ                                                                                   |                                                                                           |
| वस्तुसंग्रह, कष्टनिवारणका विधि ३                                                                                               | 38                                                                                        |
| (१६) षोड्दा स्तंभचोथा, सूर्यचंद्रदर्शन संस्कार] ३३४-२                                                                          | 36                                                                                        |
|                                                                                                                                |                                                                                           |
| सुयवद् मत्र पूर्वक सूयदेशन वर्णन ३<br>चंटवेटमंत्र                                                                              |                                                                                           |
| चंद्रवेद्मंत्र ,, ,, ३<br>बस्तुसंग्रह ३                                                                                        | 79.<br>20                                                                                 |
| बस्तुसंग्रह ३                                                                                                                  | ٩٩                                                                                        |

| ( १७ )   | संसद्श स्तंभ-                           | पांच           | वा की         | राशन              | संस्कार         | ****                  | ••••        | ••••     | ••••         | মূন্ত<br>হা ইও     |
|----------|-----------------------------------------|----------------|---------------|-------------------|-----------------|-----------------------|-------------|----------|--------------|--------------------|
|          | गुरु वेद्पंत्रद्वारा                    | आशी            | वोद दे        | वे, अ<br>———      | मृत्तमंत्र<br>— | ••••                  | ••••        | ••••     |              | ३३७                |
| ( ?< )   | अष्टाद्रा स्तंभ                         |                |               |                   |                 |                       |             |          |              | -₹४१               |
|          | अष्टमात् का पूज                         | न, अं          | बारूप         | पष्टीकी           | स्थापन          | ा, पूज                | ान, वि      | सर्जन,   | ••••         | 336                |
|          | आशीर्वाद, वस्तु                         | संग्रह         |               |                   | ••••            | ••••                  | ••••        |          | ••••         | ३४१                |
| ( १९ )।  | एकोनविंदा स्तंभ                         | नस             | ातया,         | शुचि <del>क</del> | र्मसंस्का       | रका व                 | र्णन        |          | રૂપ્રવ       | -383               |
| (२०)     | विंशति स्तंभ-                           | -आठ            | मा नाग        | नकरण              | संस्का          | र                     | ::<br>••••• | ••••     | ३४३          | –३४५               |
|          | दिन नक्षत्र वार                         | शुद्धि,        | गुरु, ज       | योतिरि            | वेको न          | मरका                  | र, ना       | म रखरे   | नेकी         |                    |
|          | विज्ञप्ति, ज्योां                       | तिषि ब         | ठम लि         | खे,पुत्र          | के पिता         | ारि छ                 | यकी प       | जा क     | रे. जैन      |                    |
|          | मंदिर पौषध                              | যাতা           | जाना,         | , विधि            | इत्यावि         | ৰ বৰ্ণন               | <b></b>     | ****     |              | 388                |
|          | वस्तुसंग्रह                             | ••••           | 1             | ••••              | ••••            | ****                  | ****        |          | ••••         |                    |
| ( २१ )   | एकविंशाति स्तं                          | भ              | —-<br>ग्वमा.  | অন্সগ             | <br>जनमं        |                       | ा नर्णा     | a        | 346.         | -3419              |
| ••• •    | नक्षत्र बारादि शु                       | गति            | • • • • • • • | -1 -1-11          | ALL AL          | ~~~~                  | ાં ગય       | .1       |              | २४८५<br>३४४५       |
|          | अञ्चमाशनका वि                           | ाञ<br>पत्रि    | ****          | ••••              |                 |                       | ••••        |          |              |                    |
|          | वेदमंत्र, वस्तुसंग्र                    | . ( न<br>ट     | ****          | ****              | ••••            | ** ••                 | ****        | ••••     |              | <b>২४</b> ६<br>২৬০ |
|          |                                         |                |               |                   |                 |                       |             | ••••     |              | 98ê                |
| ( २२ )   | बाविंशाति स्तं                          | भ <sup>त</sup> | समा,          | कर्णवेः           | य संस्क         | <b>ा</b> रका व        | न्र्णन      |          | 380.         | -३४९               |
|          | नक्षत्र वारादि शु                       | दि             |               |                   | ****            | ••••                  |             |          |              | ₹89                |
|          | कर्णवेधका विधि,                         | वेटमं          | त्र           |                   |                 |                       |             |          |              | 386                |
|          |                                         |                | <b></b>       |                   |                 | •••                   |             | ••••     |              |                    |
| (2)      | त्रयोविंशति स्तं                        |                | अगिअ          | ारमा.             | चटाकप           | ू<br>गे <b>मं</b> स्व |             | वर्णन ः  | 377-         | -36 a              |
|          | नक्षत्र वारादि शु                       | न्द्र          |               |                   | 64111           | • (( ( •              | 11.14       | 4-1-1    |              |                    |
|          | संस्काराविधि वेदा                       | ด้าว           | •• •          |                   |                 | ••••                  |             | ****     |              |                    |
|          | 111111111111111111111111111111111111111 | 4 4            |               | ••••              |                 |                       | ****        | • * * *  | ****         | ***                |
| ( २४ ) व | वर्तावेंशति स्तं                        | भ_–∘           | गरमा          | उप <b>न</b> य     | न संस्क         | ारका                  | वर्णन       | 3        | ફ <b>હ</b> ર | -३८३               |
|          | उपनयनका स्वरू                           |                | की आ          | वर्षक             | ता, जी          | नोपवित                | । भारप      | गादि र्ष | वेचार,       |                    |
|          | तथा ममाण                                |                | ••••          | ••••              | ••••            | ****                  | ** **       |          | ** * *       | ३५१                |
|          | छप्रशुद्धि                              | • • • •        | ••••          | ••••              | ****            | ••••                  | ••••        | ••••     | ••••         | ३५४                |
|          | उपनयन विभि                              | ****           | ****          | ••••              | ••••            | ****                  | ••••        |          | ••••         | 349                |
|          | দাঁজীৰ্ম্বন বিথি                        | ſ,             |               |                   | ••••            |                       | ** -*       | ****     | ****         | ३५८                |

Ł

|                                             |          |          |         |         | <b>7</b> 8.    |
|---------------------------------------------|----------|----------|---------|---------|----------------|
| कौथिनविधि जिनोपर्वाताविधि                   | ****     |          |         |         | 349            |
| नमस्कारमंत्रका प्रमाणवर्णन                  |          |          |         | ••••    | 399            |
| त्रतादेशविधि                                | ••••     | ••••     | ••••    |         | ३६२            |
| व्रह्मणवतादेशवर्णन ी ··· ···                |          |          | ****    | • ••    | ३६४            |
| क्षत्रियव्रतादेशवर्णन                       | ••••     |          | ****    |         | ३६६            |
| वैश्वयवतादेशवर्णन                           |          |          | ••••    | ••••    | ३६८            |
| चारों वणौंका समानत्रतादेशवर्णन              | • • • •  |          |         | 9 - 4 4 | ३६९            |
| उपनयने वतादेश समाप्ति, वतावेसर्गावीधे       |          |          |         | ****    | <u></u> র্ভহ   |
| गोदानविधि वर्णन                             | ****     |          |         |         | ३७४            |
| <b>ग्रू</b> दको उत्तरीय कहा तिसका विधि      | ••••     | ••••     | ****    | ••••    | <b>ए</b> लई    |
| बद्भरण विधि                                 | • • • •  |          | •• •    | ****    | 5015           |
|                                             |          | <b>~</b> |         |         |                |
| (२५) पञ्चविंदा स्तंभ-तेरवा अध्ययनारंभसंस्का | र्का     | वर्णन    | ¥112    | 363     | -રૂટલ્         |
|                                             | <u> </u> |          |         | 7.44    |                |
| (२६) षद्विंदा स्तंभ चौदवा विवादसंस्कारका    |          |          | ****    | २८५     | -:४०६<br>- २०६ |
| <b>3</b>                                    |          |          | ••••    | ****    | ३८५            |
| विवाहितकी उमरका ममाण                        |          |          | ····    | ····    | ३८६            |
| बास, आर्थ, दैव, गांधर्व, आसुर, राक्षस, पै   | য়াৰু i  | विवाह    |         | वर्णन   | 95a            |
| वर्तमान प्राजापत्यविवाह विधि, जिसमें लघ     |          |          | • • • • | ••••    | ३८८            |
| कम्यादान विधि                               |          | • • • •  | •       | • - • • | ३८९            |
| विवाहारंभ विधि, कुलकरस्थापनाविधि            | ····     | ••••     | ••••    | ****    | ३९०            |
| तैल्लाभिषेकवर्णन                            | ••••     | •···     | ****    | ••••    | ३९२            |
| गमनयात्रा ( जानवरात ) चढनेका विधि           |          | ••••     |         | ••••    | ३९३            |
| स्वसुरगृहमें आए बाद करनेका विधि             |          | ••••     | ••••    |         | <b>३</b> ९४    |
| वैदिकमतका मधुपर्कभक्षण और तिसका             | अनाद     | र संबंध  | । वर्णन | •       |                |
| ( फ़ुटनोट )                                 |          |          | ••      |         | -३९७           |
| वेदीरचनाका विधि                             |          |          | ••••    |         | ३ <b>९ ६</b>   |
| वेदीमें अग्नि स्थापन विधि                   | •• •     | ****     |         |         | <u></u><br>३९७ |
| अप्रिभें नानावस्तुका हवन, विवाहक्रियादि     | बर्णन    |          |         |         | ३९८            |
| लाजाकर्भविधि (चार मंगल)                     |          | • • • •  |         | ****    | ४०१            |
| ··· · · · · · · · · · · · · · · · · ·       | ••••     |          |         | ** **   | ४०४            |
| कंकणबंधन, मोचन, द्यूतकीडा, वेणीग्रंथनाहि    | दे       |          | ****    |         | ४०५            |
| कुलकर विसर्जन विधि                          | •••••    |          | ****    |         | ४०६            |
|                                             |          |          |         | •       |                |

|                                 |          |                         | _         |       |        | पृष्       |
|---------------------------------|----------|-------------------------|-----------|-------|--------|------------|
| (२७) सप्तार्चिद्रा स्तंभ-पंदरमा | त्रतारोप | <b>संस्कार</b> क        | া ৰৰ্ণন   | 6788  | 809    | -434       |
| त्रतसंस्कारकी आवश्यकता          | ••••     | •••• ••                 | • ••••    | ****  | ••••   | 800        |
| व्रतसंस्कार कराने योग्य गुरुष   |          |                         |           | ••••  |        | 808        |
| वतसंस्कार धारण कर्ने योग        |          |                         | r         | ****  | ••••   | ४०९        |
| शास्त्र माय: भाकृतमें हैं जिस   | तका कार  | ्ण                      | ****      | ,     | ** * * | ४१२        |
| सम्यक्त्व सामायिकारोपणवि        |          | ••••                    | • ••••    | ****  | ****   | ४१३        |
| आठ धूईसें देववंदन करनेक         | । विभि   |                         | •• ••••   | ****  | ••••   | ૪૧૬        |
| अरिइणादि स्तोत्र                |          |                         | •• •··•   | ****  | ****   | ४१७        |
| सम्यक्त्वारोपणविधि दंडकप        | टसहित    | ••                      |           |       | ••••   | ४२०        |
| वावीस अभक्ष्यादि नियमवर्ण       |          | •••                     |           | •• •  | ••••   | ४२३        |
| सम्यकत्वकी देशना, स्वरूप        |          | •••                     | ** ***    | ••••  | ****   | ४२४        |
| मिथ्यात्वका स्वरूप              | ****     | ••••                    |           | ****  |        | ४२७        |
| देवस्वरूप                       |          | ••••                    |           | ****  | ****   | ४२८        |
| अदेवस्वरूप                      | ••••     | ••••                    | •• ••••   |       | 4468   | <u> </u>   |
| गुरूस्वरूप, कुगुरुस्वरूप        |          | •··· •·                 | •• ••••   | •• •  | ••••   | 838        |
| सम्यकत्वके पांच ऌक्षण, पां      | च भूषण   | <mark>, पांच</mark> दूष | रण        | ••••  | *= •=  | 833        |
| •==- ·==-                       |          | ··                      |           |       |        |            |
| (२८) अष्टाविंश स्तंभ-वतारो      | पसंस्कार | में देशविः              | ातीव्रतका | वर्णन | Y3Y    | -886       |
| सामायिक आरोपण करनेका            |          |                         |           | 1 4 1 |        |            |
| ÷                               |          | ••••                    | · -       | ••••  | ••••   | ४३४<br>४३४ |
| परिग्रहममाणटिप्पन-बारां         |          |                         |           | ••••  |        | ૪३५        |
| छमहीने पर्यंत सामाधिकवतः        |          |                         |           | ••••  | ••••   | ७६४        |
|                                 |          | ••••                    |           |       | ••••   | ૪૪૬        |
| एकादश ( ११ ) मतिमोद्वहन         | ৰোষ      | •••                     | ••        | ****  | ****   | ୪୪ୡ        |
|                                 |          |                         | 71711     |       |        |            |
| विधिका वर्णन                    |          | । अप र                  | ામાયવા    |       |        |            |
|                                 | ···      | · · ·                   | ••        | ••••  | ૪૪૬    | • •        |
| नमस्कारस्वरूप, तिसके उपः        | यानका व  |                         | * 5       | ••••  |        | ४४९        |
| ईर्यापथिकीका उपधान              |          | • •                     | ••        | ••••  | ••••   | ૪૧૨        |
| शकस्तव (नमुत्थुणं) का उप<br>रू  |          |                         | ••        | ••••  | •• •   | ૪૬३        |
| चैत्यस्तवका, चतुर्विंशति स्त    | वका उप   | धान                     | ••        | ••••  | ****   | ૪૬૪        |
| श्रुतस्तवका उपधान               | •••      | • ••                    | ••        | ** +* | ••••   | ४९५        |
| सिद्धस्तव वाचना                 | ***      | • ••                    | ••        | **18  | ****   | ૪૬ફ        |

| • • -                                                                                                                               |                           |              |               |              | <b>म्ह</b> • |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------|---------------|--------------|--------------|
| श्रीमन् देवसूरिकृत उपधानप्रकर                                                                                                       | ण                         |              | ****          | ****         | ૪૬૭          |
| उपधान तपके उद्यापनरूप माल                                                                                                           | ारोपणका '<br>             | विधि         | ****          |              | ૪૬્૯         |
| ( ३० ) झिंदा स्तंभआवककी दिनचर                                                                                                       | र्याका वर्णन              |              |               | ४६९          | -४९२         |
| <b>शयनसें इटनेका</b> विधि                                                                                                           | ****                      | ****         | ****          | -            | ४६९-         |
| अईरकल्प कथनानुसार पूजाविधि                                                                                                          |                           | <b>**</b> 10 | ****          |              | ૪૬ ૧         |
| छघुमात्रविधि                                                                                                                        | ***4                      | ****         | ****          |              | 208          |
| <br>(३१) एकाझिंदा स्तंभसोछवा अंख                                                                                                    | <br>संस्कारका             | वर्णन        |               | ४९२          |              |
| आराधनाविधि                                                                                                                          |                           |              | ••••          |              | ४९२          |
| क्षामणाविधि                                                                                                                         |                           |              |               |              | ४९३          |
| सागार अनजनका विधि, इसमें                                                                                                            |                           |              |               |              |              |
| करवाना सो विधि है                                                                                                                   |                           |              |               | ****         | ४९८          |
| संस्कारसमाप्ति अनंतर विज्ञापन                                                                                                       | 1989                      | ¢₽,⊕         | 99 + <b>8</b> |              | ५०२          |
| ( ३२ ) इार्जिंचा स्तंभ जैनमतकी प्र<br>अर्थोंमें गइबड हुई है, तिसब<br>जैनमस वेदव्यासजीसें प्रथम विद                                  | ही सिद्धि                 |              | ••••          | ५०३          | -લ્₹¥        |
| सेंही सिद्ध किया है                                                                                                                 |                           |              |               |              | 499          |
| महाभारतके प्रमाणसं जैनमतकी                                                                                                          | प्राचीनता                 |              | <b>.</b>      | ****         | 483          |
| मःस्यपुराणके लेखसें जैनमतकी                                                                                                         |                           |              |               |              |              |
| वेदसंहितादिकोंमें जैनका नाम है                                                                                                      | ते वा नही इ               | त्यादि वर्ष  | गेन           | ••••         | ५१५          |
|                                                                                                                                     |                           |              |               | ••••         | ५१७          |
| भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदोंमें नेमि और अरिष्टनेमि त्रब्य                                                                              | र आता है                  | सो जैनवे     | के तीर्थकर    | Ê,           |              |
| इत्पादि वर्णन                                                                                                                       | ••••                      | ••••         |               | ****         | ५१९          |
| तैत्तरीय आरण्यकर्मे प्रकटपणे अ                                                                                                      | भईन् <mark>की स्तु</mark> | ति करी है    | ैतिसका        | बर्णन        | ५२१          |
| जैनी छोक कितनेक वैदिक वच                                                                                                            |                           |              |               |              |              |
| मनुस्मृतिद्वारा कारण                                                                                                                | ****                      | ••••         |               | ****         | ५२५          |
| योगजीवानंद सरस्वाते स्वामिका                                                                                                        |                           | कल, जिस      | में जैनमत     | <b>[+</b>    |              |
| को सर्वोत्तम सिद्ध किया है                                                                                                          |                           | ••••         |               |              | ५२६          |
| (आत्मारामजीकी स्तुतिका) पूर्वोत्त<br>जैनमतमें प्राचीन व्याकरण, तर्क                                                                 |                           |              |               |              | ५२८          |
| जनमतम भाचान व्याकरण तक<br>समाभान                                                                                                    | સાસ્ત્ર ન દા              | के पंसा      | આરા <b>પણ</b> | <b>)</b><br> | ५२९          |
| \\$~ <b>\$</b> \$ <b>\$</b> | ****                      | ****         | ****          | ****         | 111          |

|                                                                |               | Ąà.           |
|----------------------------------------------------------------|---------------|---------------|
| पाणिनिकी उत्पत्तिका वर्णन                                      |               | <b>५३१</b>    |
| जैन शब्द ' जि जय ' धातुसें घना है, यो धातु नृतन है, ऐसी        |               |               |
| आशंकाका उत्तर                                                  |               | <b>५</b> ३२   |
| जैनमत बेदमतकी वातें लेकर रचा गया है, ऎसी आशंकाका               |               |               |
| उत्तर, जैनको पाचीनताके दूसरे प्रमाण                            |               | ५३३           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                          |               |               |
| (१३) त्रयासिंश स्तंभजैनमत बौद्धमतसें भिन्न और प्राचीन सिद      | ı             |               |
|                                                                | <b>પ</b> ર્લ- | ६२३           |
| मो० इरमन जेकोबीकृत आचारंगका अनुवाद ( तरजुमा)की प्रस्ता-        |               |               |
| बनामें जैनमत बौद्धमतसें पाचीन और भिन्न सिद्ध किया है,          |               |               |
| तिसका वर्णन                                                    |               | ૡ૱ૡ           |
| <b>स्</b> यगढांगका तरजुमा-सेक्रेड बुक ऑफ घी इस्ट भाग ४५ में,   |               |               |
| ै <b>चौद्रमतके शास्त्रोंसंही जनमतकी पाचीनता सिद्ध की</b> है.   |               | ५३७           |
| पाश्विमात्य विद्वानोंको हितशिक्षा                              |               | ५३९           |
| दिगंबरीप्रतिहित्त्रिक्षा                                       |               | <b>६४</b> १   |
| दिगंबरीयोंका श्वेतांवर ऊपर आक्षेप                              |               | <b>५४१</b>    |
| पूर्वोक्त आक्षेपका उत्तर                                       |               | લ્પ્રર        |
| दर्शेनसारका कथन मूळसंधकी पट्टावर्टीसे विरोधि है                |               | 484           |
| दर्शनसारमें काष्ठसंघकों निंदा लिखी है, तिसका वर्णन             |               | 989           |
| दिगंबर पट्टाचछिके लेखोंकी परस्पर विरुद्धता                     |               | 486           |
| प्रश्नचर्चा समाधानका लेख और तिसकी विक्रमप्रवंध और मूल-         |               |               |
| 🗸 संघकी पट्टावलीसें विरुद्धता                                  |               | ५५०           |
| सर्वार्थसिद्धि नामां तत्त्वार्थसूत्रकी भाषाटीकाका लेख और       |               |               |
| तिसका उत्तर                                                    |               | ५५२           |
| दिगंबरमतके ज्ञानार्णवसें वस्त्रादि परिग्रह नही, ऐसा सिद्ध किया | है            | فرتوفو        |
| दिगंबरपत और उनके शास्त्र नवीन है                               |               | ५६१           |
| प्रश्नचर्चासमाधानादि ग्रंथानुसार भरतखंडमें सम्यक् दाष्टि जीवकी |               |               |
| संख्या, तिसकी समारंगचना                                        | •••           | <b>લ્દ્</b> ર |
| साधुसाध्वीरुप दो संघ नहीं होनेसें दिगंवरोंका दो संघीये होना .  | (             | ५६४           |
| केवर्लीको कवलाहार सिद्ध है, अभुक्ति केवलीका खंडन               | (             | ५६६           |
| स्रीको मुक्तिसिद्धि                                            | •••           | 4.98          |
| भगवानको तिलक करना, विलेपन करना, आभरण पहिराना,                  |               |               |
| दिगंबरके हरिवंत्र पुराणके पाठसें सिद्ध किया है                 | (             | ५८१           |
|                                                                |               |               |

- 1

|                                                                    | <b>28</b> -   |
|--------------------------------------------------------------------|---------------|
| कटक, कुंडलादि चढानेसें जिन्मुदा बिगडती है, ऐसी आशंकाका उत्तर       | 467           |
| प्रतिमाको अन्य कुच्छ भी वस्तु नही जडनी चाहिये इसका द्रध्य⊷         |               |
| संग्रहर्भा दृत्तिसँ उत्तर                                          | 968           |
| चंदनादिका लेपन नही करना इसका उत्तर, भावसंग्रह, त्रैलो–             |               |
| क्यसार, राजवात्तिक इत्यादि दिगंबरीय शास्त्रोंसें                   | ५८४           |
| जिनप्रतिपाको लिंगका आकार करना चाहिये . ऐसे दिगंबरोंके              |               |
| दुराग्रहका उत्तर                                                   | <b>46</b>     |
| स्नान, विलेपन, पुष्प, वास, दीप इत्यादि इकीस मकारसें भग-            |               |
| वानका पूजन, नाटक, करना चाहिये, चंदन विना पूजा नही                  |               |
| होती इत्यादि, दिगंबरमूतके जो शास्त्रोंमें हैं उनके नामादि वर्णन    | 466           |
| बसुपाळ राजाने श्री पार्श्वनाथजीकी मतिमाको लेप करवाया               |               |
| इत्यादि आराधनाकथाकोपका पाठ                                         | 468           |
| मतिष्ठापाठ, नंदीश्वरपूना, पूजासार जिनसंहिता, त्रिवर्णाचार,         |               |
| श्रीपाऌ चरित्र, निर्वाणकांड, पर्क्र्मोपदेग्ररत्नमाला, आराधना-      |               |
| कथाकोप, जिनयज्ञकल्पमतिष्ठाशास्त्र, वत्तकथाकोष, ब्रह्मवि-           |               |
| लास, श्रावकाचार, पड्विधपूजाप्रकरण आदिशास्त्रोंका पाठ,              |               |
| जिसमें कर्षूरसे, केसरसे अष्टद्रव्यसें पूजा,विलेपन, पुष्पकी दृष्टि, |               |
| रनान, पुष्पमाला, दीपक आदि करनेका अधिकार है                         | 490           |
| तेरापंथी दिगंबरीयोंको उत्तर                                        | १०२           |
| जिनप्रतिमा, जिनभवन बनवानेका फल, प्जाका न्यारा २ फल,                |               |
| षड्विधपुजाप्रकरणसँ                                                 | <b>ৰ্</b> ০४  |
| गंगाजल, मोर्ता, कल्पवृक्षके पुष्पादिसें पूजा करना लिखा है, अन्यसें |               |
| नहीं, ऐसी तेरापंथीयोंकी आशंकाका उत्तर                              | <b>q</b> 0ą   |
| मतिष्ठादिनको वर्जके और दिनमें पूजा नई। करनी चाहिये, ऐसी            |               |
| आशंकाका उत्तर                                                      | 500           |
| तस्वार्थस्त्रावचूरिभे शीतकालादिमें कंबलादि मुनि ग्रहण करे लिखाई    | ٥٥٩           |
| मधचनसारवृत्तिमें उपधिके भेदका वर्णन                                | ६०९           |
| भावसंग्रहसे उपकरण विचार, मूलाचारमें साधुकी उपधिकां मकट             |               |
| कथन, बोधपाहुडकी दत्तिका पाठ                                        | <b>\$?</b> •  |
| परमात्मप्रकाशकी टीकामें घासकी चादर आदि उपकरणका वर्धन               | 222           |
| राजवासिंकका उपकरण विषयक पाठ                                        | <b>\$ ? ?</b> |
| केवळीको कवळाहार, चलना, धर्मोपदेश देना इत्यादि दिगंबरीय             |               |
| शाखोंसे सिद्ध किया तिसका वर्णन                                     | <b>६</b> १४   |
|                                                                    |               |

| स्त्रीको सर्वचारित्र और मोक्ष नहीं इसका उत्तर                                                                       | <b>एँष्ठि.</b><br>६१७ |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--|
| मधुराके लेखोंसें सिद्ध होता है कि दिगंबरीयोंका खेतांबरोंप्रति जो                                                    | <b>₹</b> , <b>-</b>   |  |
| आक्षेप है सो असत्य और कल्पित है, इत्यादि वर्णन                                                                      | ६१८                   |  |
| (३४ <b>) चतुस्तिंदा स्तंभ</b> —जैनमतकी कितनीक वार्तेपर् दांका-उत्तर ६                                               |                       |  |
| जैनमतमें लंबी अवगाहना और बडी आयु मानी है तिसका उत्तर<br>जैनमतमें प्रथिवीको स्थिर मानी है, परंतु जो घुमती मानते हैं, | <b>६२</b> ३           |  |
| तिसका उत्तर                                                                                                         | ६२९                   |  |
| जैनमतके माने अरतखंडके पूमाणकी आशंकाका उत्तर                                                                         | <b>६३</b> १           |  |
| नवप्रकारके आर्योंका स्वरूप वर्णन                                                                                    | <b>६</b> ३४           |  |
| (३५) पंचत्रिंदा स्तंभू शंकरस्यामीका जीवनचरित्र, तिसकी समीक्षा                                                       |                       |  |
| इत्यादि वर्णन ६                                                                                                     | ३९−६५८                |  |
| ( १६ ) षट्झिंदा स्तंभ्सप्तभंगीका वर्णन, खंडन, मंडन, सप्तन-                                                          |                       |  |
| ्रयादिकोंका वर्णन६०<br>जनमतानुसार सप्तभंगीका वर्णन                                                                  | ૨૮-૭₹૬                |  |
|                                                                                                                     | ह्द्                  |  |
| सकलादेश विकलादेशका स्वरूप                                                                                           | ६६५                   |  |
| बेद्व्यासजीका किया सप्तभंगीका वर्णन                                                                                 | ६६८                   |  |
| व्यासजी और शंकरके कथनका खंडन और सप्तभंगीका मंडन ६७०                                                                 |                       |  |
| आत्मा देहव्यापी है परंतु सर्वव्यापी नहीं, तिसकी सिद्धि,<br>अद्वेतमतखंडन                                             | Such                  |  |
| जहत्तमतखडन्                                                                                                         | ସ୍ତ୍ର<br>କ୍ରୋ         |  |
| जनमतको सत्तपस स्वरूपवर्णचे जातमति। स्वरूप<br>द्रुव्य गुणोंका स्वरूप                                                 | <i>६९४</i>            |  |
| manual amount ( might h )                                                                                           | 909<br>1093           |  |
| नयका स्वरूप (सल्लपस)                                                                                                | ७१३                   |  |
| मंथकत्तीके मंथ पूर्णताके स्टोक                                                                                      | ૭ફ૬                   |  |
| मसिद्ध कत्ती (अमरचंद पी०परमार)का निवेदन                                                                             | 680                   |  |
| भसिद्धकर्त्ताकी मस्तावना                                                                                            | ?                     |  |
| उपोद्धात ( मुनि श्री वर्छभ विजयजी ) का                                                                              | २५                    |  |
| श्रीमद्विजयानंदसूरि ( आत्मारामजी ) का संपूर्ण जन्मचरित्र                                                            | <b>3 3</b>            |  |
| अनुकर्मणिका (आदिम्रें)                                                                                              | Ś                     |  |
| भुद्धिपत्रक (ग्रंथ संपूर्ण हुए वाद )<br>आश्रयदाताओंका टुंक जन्मद्वत्तांत और तस्वीर (")                              | \$                    |  |
| आश्रयदातार्थोका दूंक जन्मद्वत्तांत और तस्वीर ( '' )                                                                 | 55                    |  |
| मधमके सहायक ग्राहक और दूसरे ग्राहकोंके नाम ( '' )                                                                   | <b>१</b> ९            |  |
|                                                                                                                     |                       |  |

# ॥ ॐ॥ प्रसिद्धकर्त्ताकी प्रस्तावना.

इस सृष्टिमें माणीमात्रको धर्मका शरण है. जैसे सृष्टिमें हरेक प्रकारकी कियाका बंधन स्वभाव है, वैसे जन्मसें मरण पर्यंत धर्म प्राणीमात्रका संबंधी है. परंतु धर्मके दर्शन, धर्मकी शाखायें इतनी सारी हो गई है, कि सत्य धर्मसें दूसरेको पिछानना एक कठिन सवाल है. सब अपने २ धर्मकी तारीफ कर रहे हैं. कोई पुनर्जन्मको मानता है, कोई नहीं मानता, कोई पाप पुण्य कबूल करता है, कोई प्रकातिके शिवाय सब वार्तोका निषेध करना है. ऐसें अनेक प्रकारके धर्मको देखके जिज्ञासुको विश्वमता होती है, कि किसको सच्चा और किसको जुटा माने.

सर्व दर्शनके स्वरूपको विस्तारपूर्वक देखा जाय तो जिसका तत्त्वज्ञान, निष्कलंक शंका रहित और सर्वथा मानने योग्य है, वैसा दर्शन केवल एक जिनदर्शन है. जैनमतके लिये कितनेक ईंग्रेजी शिक्षण पाये हुये (नई चमकवाले) आदमीने बहोत गोता खाया है. मायः अंग्रेजी ऐतिहासीकोने और आधुनिक पंडिताभासोंने कई कल्पना करके जैनधर्मको बौद्धकी श्वासा बताई है, और एक नवाही धर्म बताया है. और अजितनाथ धर्मनाथ आदि तीर्थकरोंके नाम मर्ट्रहरिके समयके मच्छंदरनाथ, गोरखनाथ जैसें नाथकुलके वतलाकर भर्त्रहरिके समयसें जैनधर्म चला भी कह देते हैं. परंतु कितनेक बडे पाश्वात्य विद्वानोंने परिश्रम करके ऐतिहासिक पुरावे इकटे करके जैनधर्मको बहुत पुराना धर्म सबूत किया है. ( देखो इस ग्रंथका पृष्ठ ५३५-५४० ).

डा॰ मॅक्स् मुलर इस जमानेमें आर्यविद्याके एक बढे पंडित गिने जाते हैं. उन्होंने कहा है कि सारी दुनियाके पुस्तकोंमें सात पुस्तक श्रेष्ठ हैं. उसमें दूसरे नंबरमें जैनोंका कल्पसूत्र पुस्तक रखा है, और पहेले नबरमें बाईबलको रखा है. धर्माधपणाके वद्य होकर बाई-बलको प्रथम पंक्तिमें रखा होगा. धर्मकी परीक्षा, न्यायदृष्टीसें होनी चाहिये; अगर इस इष्टिसें भट्ट मॅक्स् मुलर देखते तो कल्पसूत्रको अवस्य प्रथम पंक्तिमें रखते. यह कल्पसूत्र जैनोंका एक पुराना ग्रंथ है. पहिले यह रीवाज था कि सूत्र मुखपाठ रखते थे. श्री महावीर स्वामिके पाटधारी श्री भद्रबाहुस्वामी चतुर्दशपूर्वके पाठी वगरहने नियमोंका अनुक्रम किया. बाद देवट्टीगणिक्षमाश्रमणने पुस्तकके आकारमें लिखे. परंतु जैनधर्मका इतिहास नहीं जानने-वाले जैनपुस्तकको श्रीभद्रबाहुस्वामी वा देवट्टीगणिक्षमाश्रमणका बनाया हुवा लिखकर जैनधर्म थोडे कालसें चला है, ऐसी विश्वमता करे उसमें क्या आश्चर्य है? धर्मके नियम अनादि हैं; सूत्रोंकी रचना तीर्थकरोके वखतमें हुई है.

आधुनिक समयके कितनेक पाथिमात्य बिद्वानीने यह जाहिर किया है कि वेदधर्म प्राचीन याने ई. स. पूर्वी ३००० सें लेके ७००० वर्षतकका है. बाद कहते हैं कि बाद्धधर्म ई. स.

### (२)

पूर्वी ५०० सें १००० वर्षतकका पुराना है. वाद जैन धर्मकी उत्पत्ति इ. स. पूर्वी २०० सें ४०० वर्षकी मानते हैं. अभी पायः धर्मशिक्षणके अभावसें झट एसा मान देते हैं कि किसी यूरोपियनने लिखा मानु परमेश्वरने कहा

जैनधर्मके पाचीनपणेके असंख्य पुरावे पुस्तकोंद्वारा मिल सकते हैं. इतनाही नहीं परंतु इस धर्मके अर्वाचीनपणेके विरुद्धमें बहुत वातें प्रसिद्धीमें आने लगी है. इस ग्रंथके स्तंभ ३२ में ग्रंथकर्त्ताने बहुतसी सबूतें जैनधर्म पाचीन होनेकी दि है. इ० स० १८९३ में मदास प्रेसिडेन्सी कालेजके संस्कृत और कंपेरेटीव फाईलोलोजी (भाषाशास्त)के भोफेसर मि० गुस्ताव ओपर्ट भी. एच. डी. ने शाकटायन व्याकरण प्रसिद्ध किया है. जिसपरसें जैनधर्मकी पाचीनताकी सिद्धिमें बहुतसी ऐसी बातें जाहिरमें आई हैं कि, जैनधर्मको अर्वाचीन बतानेवाले बहुतसें पंडित चकित हो गये हैं. क्योंकि यह शाकटायन व्याकरण्मे कत्ती जैनधर्मानुयायी भये हैं. और उसका अनिवार्य कारण प्रो० मि० ओपर्टकी नीचे लिखी प्रीफेस \* (उपोद्धात-) देखनेसें मालुम पडेगा.

१. शाकटायन व्याकरणका प्रथम मंगळाचरण यह है.

## नमः श्रीवर्धमानाय प्रबुद्धाशेषवस्तवे ॥

येन शब्दार्थसंबंधास्सार्वेण सुनिरूपिताः ॥ १ ॥

अर्थः—जिस सर्वज्ञ प्रभुने झब्द और अर्थका संवंध निरुपण किया है, जो सब वस्तुके स्वरूपके जानकार है, ऐसे श्री वर्धमान प्रभु (जैनोंके चोवीसमे तीर्थकर श्री महा वीरस्वामि ) को नमस्कार हो।

२ शाकटायनाचार्य अपने व्याकरणके प्रत्येक पदांतमें,

"॥ महाश्रमणसंघाधिपतेः श्रुतकेवलिदेशीयाचार्यस्य शाकटायनस्य ॥"

ऐसा लिखते हैं. उसमें अमेणसंघाधिपति और श्रुतकेवली बब्द ऐसें हैं, जो केवल जैनधर्मके सांकेतिक शब्द है; यह शब्द दूसरे धर्मपुस्तकमें नहीं मिलते हैं.

\* PROFESSOR GUSTAV OPPERT, PH. D., WRITES :-

Panini refers to Sákatayana as a previous Grammarian and this supplies a reason why the latter makes no mention of the former. Sákatayana's name occurs also in the Pratisákhyas of the Rigveda and Sukla-Yajurveda, and in Yàskà's Nirukta.

The Colophon at the end of each Pàda of the Sábdanusasana names this Grammar as the work of Sáktayana Srutakevalidesiyacharya, the president of the great Jain assembly. महाश्रमणसंघाधिषते: श्रुतकेवलिदेशीयाचार्यस्य शाकटायनस्य.

Panini repeatedly mentions Sáktayana and the places thus alluded to, are also found in the Sabdanusasana. Panini III. 4, 111; VIII. 3, 18; and VIII. 450, correspond respectively to S'akatayana's आद द्विषो क्षेर्जुस्वा ( pp. 35, 9 & 220, 290.) वानुज्यात् ( pp. 8.12 and 14, 65 ), and न संयोगे ( pp. 6, 18 and 9, 31 ). ३० इस व्याकरणकी वहोतसी टीकायें हाथ लगी है० उन टीकाकारोंने भी झाकटा-यनाचार्यको परम जैनी कहा है। उसका मात्र एक दृष्टांत यह है कि टीकाकार यक्षवर्मन कहते हैं किः−

# स्वस्तिश्रीसकऌज्ञानसाम्राज्यपदमाप्तवान् ॥ महाश्रमणसंघाधिपतिर्यद्रशाकटायनः ॥

अर्थः—सब ज्ञान पाप्त करके जिनोने विद्वानोंकें चक्रवर्त्ता पद प्राप्त किया है, ऐसे महान साधुओंके संघका अधिपति ( जैनाचार्य ) ज्ञाकटायनाचार्य भये हैं.

४. शाकटायनाचार्य जैनी सिद्ध हुये, अव मूल बातपर आके जैनधर्मका माचीन-पणा मुजको प्रसिद्ध करना चाहीये.

प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनी ऋषिके पहिले शाकटायनाचार्य हुवे हैं, यह बात सिद्ध है, क्योंकि–

# त्रिप्रभृतिषु शाकटायनस्य॥ छङः शाकटायनस्यैव॥ व्योर्छेघु-प्रयत्नतरः शाकटायनस्य ॥

इत्यादि सूत्र पाणिनी ऋषिने अपने व्याकरणमें दाखल किया है, परंतु शाकटायन व्याकरणमें पाणिनिका नाम भी नजर नही आता, इससें सिद्ध है कि शाकटायनाचार्य पाणिनि ऋषिके पहिले हुए हैं.

पाणिनि ऋषिने शाकटायनके कितनेही सूत्र कुछ भी फेरफार किये विना अपने व्याकरणमें दाखल किये हैं. जैसेकि——

# त्वाहों सो ॥ यूयवयों जसि ॥ तुभ्यमह्यों ङयि ॥ इत्यादि-

पाणिनिच्याकरणके महाभाष्यका कर्त्ता पतंजली ऋषि भी शाकटायनको याद करते हैं कि<del>--</del>

# नामचधातुजमाह व्याकरणे शकटस्यचतोकम् । वैयाकरणानां च शाकटायन आह धातुजं नामेति ॥

Patanjali in his Mahabhashya refers also to Sákatayana when he comments on Panini III. 4, 111 and III. 3, 1 (उणादयो बहुरुम्) In the latter place he remarks:--

नामचधातुजमाद व्याकरणे शकटस्यचतोकम् । चैयाकरणान<sup>ा</sup>ंच शाकटायन आह धातुजं नामेति ॥

In fact the Unadisutras of Sáktayana have found general admission among Grammarians and have been annotated by various commentators such as Ujjvaladatta, Mádhava and others. कवि कल्पहुमका कर्त्ता बोपदेव भी शाकटायनको माचीन वैयाकरण गीनते हैं

इंद्रश्चंद्रकाशकृत्स्नापिशली शाकटायनः ।

पाणिन्यमरजैनेंद्रा जयत्यष्टादिशाब्दिकाः ॥

अर्थः-इंद्र, चंद्र, काशकुत्स्न, आपिशली, शाकटायन, पाणिनि, अमर और जैनेंद्र यह आठही वैयाकरण पाचीन है.

उक्त माचीनाचार्य शाकटायनका नाम ऋग्वेद और शुक्क यज़ुर्वेदकी पतिशाखा और यस्कराकी निरुक्तिमें भी आता है, इत्यादि छिखना मेा० आपटका है- विस्तारपूर्वक देखना होवे तो उक्त व्याकरणमें देख लेवें-

यह जैनधर्म कि जिसकी पाचीनता महान विद्वानोंने पुरा खोज करनेके बाद कड्छ किई है, उसका रहस्य क्या है ? जैनी ईश्वरको कत्ती नहीं मानते हैं, जिस बातका सुछासा इस पुस्तकमें आवेगा. यह जैनधर्म कितना वढा दिछवाछा है कि केवछ एक धर्म, एक जाती, एक प्रजा गिनता है. देशाटनके छिये कितनी छूट ! जैनी अनादि सदामुक्त जगतका कत्ती इत्ती ऐसा एक ईश्वर नहीं मानते हैं. परंतु प्रजासत्ताक राज्य (समानकार्य करनेवाछे एक सरिखे हकके भागी) के माफिक, तीर्थकर जिनको जैनी ईश्वर मानते हैं, वे मनुष्य थे. आत्माको पिछानके उनोंने कर्मका त्याग किया. राग द्वेषरूप दुष्मनोंका क्षमारूप शस्त्रेसें पराजय किया. केवछज्ञान पाकर सिद्धगातिको माप्त भये. इसी रस्ते जानेका मार्ग उन्होंने दूसरोंको दिखाया. और ऐसा मार्ग दिखाया कि दूसरोंको

Sáktayana is mentioned as one of the eight principal Grammarians in the well-known Sloka found in the Kavikalpadruma of Bopadeva and elsewhere. These eight Grammarians thus named arc:—

Indra, Chandra, Kasakrtsana, Apisáli, Sáktayana, Panini, Amara, and Jainendra. The Sloka runs as follows:---

### इन्द्रश्चद्रकाशकृत्स्नापिशली शकटायनः । पाणिन्यगर जैनेंद्रा जयंत्यष्टादिशाध्दिकाः ॥

Sáktayana mentions in his Sutras only Indra, pp. 11, 14 and 34, 92, Siddhanandin, pp. 47, 15 and 87, 34, and Aryavajra pp. 10, 11 and 12, 13 as previous Grammarians.

x x x x x x x x x x x x

A striking feature of the Sábdanusasana is that it does not treat of the Svarvaidika while Panini pays particular attention to it. Vedic words, however, are otherwise much noticed by Sáktayana, and in this respect his work is not deficient to Panini.

The omission of the Svarvaidika accounts perhaps for the neglect Sáktayana has suffered at the hands of the Brahmans, while it explains the favour with which he is regarded by the Jainas. If Saktayana was Jaina this omission must be regarded as intentional. &c. &c. &c. &c.

### ( 🤄 )

सरल रस्ता मिल सैंके यदि दूसरें भी ईसी तरह वर्त्ते तो दीर्थंकर डोना शक्य है. गत, वर्त्तमान और अनागत चोवीसीके सब तीर्थंकर चरित्र नीति और गुणमें श्रेष्ठ है. उन गुणोंके प्रकाश करनेवाले सूत्रोंको देखनेसे कोई विरुद्ध बात पाई नहीं जाती है. चकवर्त्तांकी याचना करनेसें वो दूसरेको समान नहीं कर सकता है; श्रीजिनदेवकी भक्ति वो जिनराजही कर देती है.

जैन धर्मका रहस्य यह है कि सब जिवोंका रक्षण करना ( दया पालनी ). सबको समान समजना, आतृभाव रखना, विद्याश्वाला, औषधालय, पशुशाला स्थापना, साथ मिळकर भक्ति करना, पापका पश्चात्ताप करना, पापकर्मसें छुटनेको धर्मका ज्ञान संपादन करना, पाप नहीं करनेको टूढ निश्चय करना, किसीसें राग द्वेष नहीं करना, अगर भूळसें वा प्रमादके वश्वसें होगया होवे तो मनमें पश्चात्ताप करके क्षमाका चाइना, सद्धर्मको फैलाना, प्रवत्तिमार्गको त्यागके निवृत्तिमार्ग लेना, आत्मज्ञान प्राप्त करना, पापरहित उद्यममें भवर्त्तना, मन, वचन, काया, ( कर्म ) से पवित्र होना, सत्य वोल्ला, ब्रह्मचर्य पालना, क्रोध, मान, माया, लोभ, आदिका त्याग करना, संयम, मनोनिग्रह और तप करना धर्ममार्गको पुष्टी देनेवाले येह तमाम कार्य है. इनको साध्य करनेको और आत्माके कल्याण करनेको निर्लोभी, निर्विकारी, शांत, दांत, संयमी विद्वान सट्रुहके सटुपदेशकी अतीव आवश्यकता है.

जैनल्लोक दयाको मुख्यताकरके मानते हैं. उसका सबव यह है कि " दया " का अर्थ अंतरंग द्यत्तिसें वूसरोंके हितके विषे द्रवित होना. "दया" शब्दके वाच्यार्थका आंगेकार आर्यप्रजाके सब दर्शनानुयायिको मान्य हे॰ "दया" शब्दका लक्ष्यार्थ समजनेका दावा सब करते हैं, परंतु दयाका श्रेष्टोत्तम लक्ष्य तो जिस दर्शनशास्त्रभें सर्व आत्माको समान गिनकर स्थावर और अंगम जिवात्माओंका अनेकानेक भेद सूक्ष्मोत्तम प्रकारसें वर्णन किया हो, उस दर्शनके शिवाय कुशाग्र बुद्धिद्वारा अवलोकन करनेवालेको भी प्रायः नजर आता नहीं है.

नैयायिको अपनी शास्तीय परिभाषामें दयाका पालना सभेम स्वीकारता है. परंतु कोनसें कौनसें द्रव्य सचित्त है, किस प्रकारके वर्त्तनसें उनको संडिष्टिता होगी, ऐसे भेदांतर-सह भिन्न भिन्न प्रकारका विवेचन नैयायिक दर्शनमें दृष्टिगोचर होता नहीं है; तो उस दर्शनके संपदायिको तो कहांसे समज शके ! सांख्यदर्शनवेत्ता सूक्ष्म पर्यालोचनापूर्वक दयाका रहस्य दिखा सकते हैं, ऐसा कहना उनके शास्त्रशैलिके अनुभव करते हुए, निष्पक्षपाति शास्ता-भ्यासिको मान्य नहि है. पूर्वभीमांसको यज्ञादिक कमोंकरके पंचेंद्रियातिर्यक माणिका भोग देके धर्म मानते हैं और दयाकी अभिष्ठिवाळे अपनेको वताते हैं. मीमांसको दया शब्दका पारमाधिक रहस्य समजते नहि है, इतना नहि परंतु दया शब्द शुकवत्त् वाणी मात्र कह जानते हैं. वेदान्तवेत्ताओ प्रथ्वी, अप, तेज, वायु, वनस्पति ये सबर्भे चेतनसत्ता स्विकारके इन २ तत्त्वोंके जीवात्मा सुषुप्ति अवस्थावाले हैं, ऐसा समजके उनके माण, व्यतिपात करते हुए, पापोदभव मान्य करतें नहि है. याहुदी, जरतोस्ती, महम्मदीय मजा स्थावर जंगमात्मक सब द्रव्योंमें ईश्वरी सत्ता क्तितरे हैं, तो भी अक्ष्याभक्ष्यका लक्ष रखते नहि हैं. क्रिश्वियन भवेत्ताका की पियता बताते हैं, तो भी अक्ष्याभक्ष्यका लक्ष रखते नहि हैं. क्रिश्वियन धर्मवत्ताओ मनुष्यके शिवाय अन्य माणीओं आत्माका आस्तत्व स्विकारते नहि है. अन्य माणीओमि मत्यक्ष ममाणसें चेतनाका अनुभव होता है, तो भी कौनसें विशेष प्रबल ममाणसें पैसा कहते हैं, यह समजना पक्षपातसें तटस्थ रहकर अवळोकन करनेवालेको कष्टसाध्य है. मनुष्यमें आत्मतत्त्व अंगीकार करके दया करनेका भेमपूर्वक स्विकारते हैं. ईसी तरह जनसमुदायके अनेकानेक संपदायिको दयाका लक्ष्य आपनी भिन्न २ रुचिके अनुसार स्वीकारके वर्त्तन करते हैं. दयाका वाच्यार्थ और लक्ष्यार्थका भिन्न स्विक्तप सर्व दर्शनाज्यासि-यौंको द्रष्टव्य होगा.

यदि निरीक्षक उच्चतम बुद्धिशाल निष्पक्षपाती और विचारविवेकसंपन्न होवेगा तो स्वाभाविक रीतिसें दयाका सर्वांग्रे उक्त्यका ग्रहण करनेवाळे दर्शनका विजय सिद्ध करके सर्वोपरि दयाके तत्त्वानुवादकी उत्तमोत्तम दिव्य प्रसादिका सुशील आत्मश्रेणीकी माप्तिके उत्त्यक सुमुख्रुवर्गको रसास्वाद भाप्त करावेगा यह बात निःसंबेह है. सर्वांशसें दयाका छक्ष्यार्थ मतिपादक दर्शन, विनय, क्षमा, ज्ञान, ध्यान, वारित्र, तप, स्वाध्याय, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, सौजन्यता, सुशीलतादिके शुद्ध स्वरुपका तादात्म्य दिखा सके यह स्वाभाविक है. क्योंकि दया यह धर्मरूप दक्षका वीज है; सर्वांगपूर्णवीज वोया जावे और शास्त्रविचाररूप जल योग्य रीतिसें शुद्ध मतिज्ञानरूप भूमिमें सेचन किया होवे तो विनयादि अन्यधर्म लक्षण अनायाससें प्राप्त होवे जिसमें आश्चर्य क्या ? जैनदर्शनमें दयाका मार्गसें वर्त्तन करनेके अनेक द्वार है. मथम शास्त्राधिकारीको भी आकर्षणकारी मनोहर दयामार्ग जैनदर्शनकी मव्यतामें पूच्यता उत्पन्न कराके निरीक्षकको दया मार्गमें रसलुव्ध करनेमें सदाकाळ विजयी होमा, एसा उत्तम शास्त्राभ्यासियोंका मानना है.

जैनदर्शनमें स्थावर प्राणियोंका पृथ्वी, पाणी, आंग्रे, वायु, और वनस्पति ऐसे पांच भेद है. जंगमके द्वींद्रिय, त्रींद्रिय, चतुर्रिद्रिय, पंचेंद्रिय, ऐसे चार प्रकार परम विशुद्ध भावनासें प्रतिपादन करके उन२ प्राणियोंके लक्षण दिखाकर स्वआत्माकी तरह सर्व प्राणीके आत्माको समजके उनके तरफ समानञ्चद्रिसें उनके आत्माको किसी प्रकारसें भी क्लेश वात्माको समजके उनके तरफ समानञ्चद्रिसें उनके आत्माको किसी प्रकारसें भी क्लेश न हो, ऐसा वर्त्तन करनेको उग्रशब्दज्वालाकी कांति श्रोताके हृदयमंदिरको प्रकाशित करके बोधश्रोणि सुस्थापित करी है. कीतनेक धर्मावलंबी किसी प्राणीको रोगादिसें पीडित देखकर उनकी अंतावस्था करनेमें दया मानते हैं, परंतु जैनदर्शन अनेक प्रमाणोर्से ईस बातको असत्य उहराकर कहता है कि सब प्राणिको चाहे जैसी दुःखी अवस्थामें भी जीवनकी इच्छातीत्र होती है. जीवन कष्टके असंख्य प्रवाहोमें भी प्राणियोंको प्रीयतम होता है. अनेक तीत्र वेदनासें पीडित अंतःकरणका लक्ष तो जीवन संधि रस्वनेमेंही परम दृष्टीस्थान अनुभवता है, यह बात सब विचारशील मनुष्यको मत्यक्ष अनुभवसें होय है. यही सिद्धांत प्रवल प्रमाण पूर्वकसर्वज्ञ औ महावीरने पतिपादन किया है. स्थावर जीवात्माओंके सुक्ष्म प्रदेशमें असंख्य जीवोंका अस्तित्व स्वीकारते हैं. वनस्पतिकायके प्रत्येक और साधारण सूक्ष्म भागमें असंख्य जीवोंका अस्तित्व स्वीकारते हैं. वनस्पतिकायके प्रत्येक और साधारण सूक्ष्म भागमें असंख्य और अनंत जीवात्साओंका अस्तित्व अनेक प्रमाणोर्से सिद्ध करके दिखाया है.

सब जीव चेतना लक्षणवंत है चेतना होवे वहां मुख दुःखका जानपणा नित्य होवे यह निर्विवाद है. जंगम जीवोंका सुख दुःखका जानपणा स्थूल दाष्टिसें देखनेसें पी लक्षित हेला है परंतु स्थावर जीवोंका ज्ञान सूक्ष्म दृष्टि सिवाय समजना दुर्ल्लभ हे. चेतना

#### (७)

सिवाय वस्डुका बढना, कमी होना हो नहि सकता है. पृथ्वी आदिकी वृद्धि क्षयको अनेक कियाओं अनेक नियमोसें निरंतर होती है. इस बातका सबको मत्यक्ष अनुभव है. यह बात देखते हैं तो चेतना सर्व द्रव्यमें व्याप्त हो रही है. यह स्वीकार करके भी चेतनको अंगसुख दुःखका वेदकपणा होना चाहिये यह समजना सामान्य बुद्धिसें मुडिकल है. स्थावर माणियोमें चेतनको अंगसुखदुःखका जानपणा विद्यमान है. तीर्थकरोंने स्यावर माणिन्न योंमें चार संग्नाका आहार, शरीर, इंद्रिय, और आसोश्वास ये चार पर्यात्ति अस्तित्व फरमाया है. जिनके नाम आहार, भय, मैधुन, और परिग्रह. बनस्पतिमें आहार संग्ना है, जिससें वृद्धि होती है, भय संग्ना है, जिससें पाषाणादि द्रव्य बीचमें आनेसें दूसरे मार्गसें वृद्धि होती है, मैधुन संग्ना होनेसें नर जातिको फरशी हुई

परिग्रह संज्ञासे नये २ परमाणुको ग्रहणकरके वृद्धि होती है. वैसेंही पृथ्वी आहिमें आहारादि संज्ञाका अस्तित्व पदार्थ विज्ञानादि शास्त्रोंके अवलोकनर्से अनुभवगम्य हो सकता है. स्थावर द्रव्योमें संझाका आस्तित्व स्वीकारनेसें चेतना स्वीकारी जाती है. और चेतना स्वीकारनेसें झानका अस्तित्व स्वीकारना पडता है. इस संकलनासें मालूम होता है कि ज्ञातापणाकी प्रेरणासेंही संज्ञाका उद्भव होता है ज्ञातापणा सुखदुःखका वेदकस्वरूप होता है. स्थावरमें सुखदुःखका भाक्तापणा इस प्रकारसें संभवित होता है. जिसको सुख-दुःखका ज्ञातापणा है, उसके ज्ञातापणेको छेत्र न हो, इस तरहसे वत्तीव रखना यही दयाका रुक्षण है. ऐसी अनुपमेय वर्णन शैळिसेंयुक्त जैनदर्शनके सिद्धांत स्थावर जंगम प्राणियोंकी दया पालनेको अनेक रीतिसें स्पष्ट करके दिखाते हैं. दयामार्गके प्रतिपादक भिन्न २ लेख वैष्णवी, रामानुजी, चैतन्यमागी, कवीरपंथी, निमानंदी, दादुपंथी, नानकपंथी आदिके ग्रेथोमें मीलते हैं, वे छेख अनेक प्रमाणोसें पुष्ट किये हुवे हैं. तथापि स्वावर जीवात्माओंकी अनेक जिवाये।नीके सूक्ष्म विवेचनयुक्त लेख सत्यनिष्ट अंतःकरणवाले बुद्धिकौशव्य भील पुरुषको जैन तरव दर्शनिक शास्त्रोंके सिवाय दृष्टिगोचर कदापि नहिं होगा. तीर्थकरप्रणित जैन तत्त्वशास्त्रोंमें दया यही धर्मका रहस्य गिनकर ज्ञान, दर्शन, तप, संयम, इत्तादिक निरूपण करके अरूपी आत्माका अवर्णनीय स्वरूप लक्षणोंद्वारा आत्मा अनात्मा (जीव अजीव) पुण्य, पाप, आसव, संवर, निर्जरा बंध और मोक्ष. इन नव तत्त्वोंका आति स्फूट वर्णन दृष्टिगोचर कराके गुरुद्वारा, शास्त्राध्ययन करनेवालेको सम्यकबोधसें आत्मविचारश्रेणिकी अल्लेकिकतामें आनंदमय कर देता है. सम्यक्ज्ञान, सम्यक्द्रीन, सम्यक्चारित्ररूप रत्नत्रयि जैन

अयुरोपिबन तत्वज्ञानियोंने ईसी माफक शोध की है कि नर बुक्षके फूलदिकी रज उडकर नारि जातिके पुष्पमें अवेश करे, जब इस मैथुनसे नारि वृक्ष फलता है. वंध्या प्रायः दाखिमादि बक्षके फलानेको इस इलाजको काममें जगते हैं, यह शोध पांच पचास वर्षकी वताते हें, परंतु जैनसिद्धांतमें अनादि कालसें यह वात मान्य है. धर्वज्ञप्रणित धर्ममें किस बातकी न्यूनता होवे ! देखो कि मखखनमें बहुत बारिक जीव है ऐखा एक युरोपियन विद्वानने थोडा समय हुवा शोध करके विकाला है. और ईस शोधके लिये उसका दुनीयाके विद्वानवर्गमें बहुमान हो रहा है. परंतु जैनीका एक लडका भी जानता भौर मानता है के मखखनमें एक अंतर्मुहूत्तीमें (४८ मीनीट) असंस्थ जीव पैदा होते हैं. वासी रोटमिं, पाणीके एक बिट्में असंस्थ जीव आजके विद्वान सुक्ष्मदर्शकयंत्र ( खूर्ददीन ) द्वारा देखते हैं. परंतु यह छिद्दौत केंगी अनादि कालसें मानते आये हैं. तत्त्वक्षानसागरकी रत्नराज्ञि है. उस रत्नराज्ञिकी कान्ति मात्र दया अध्दके रहस्यमें अंतर्भुत होती है. दयाकां मनमंदिरसें पादुर्भाव ( उत्पात्ति ) होतेही बुद्धि साम्यपणेको प्राप्त होती है. सर्व प्राणीमति समान भावसें देखनेवाले जीवात्माको अंतरंगमें अपना और अन्यका ऐसा विरोधी विकारका क्षय होके सर्व प्राणीपति आत्मभावका अनुभव इरेता है. सर्व प्राणीपाति आत्मभावना होनेसें आप संसारसागरमें एक विंदु समान है, ऐसी बुद्धिवाला सर्व प्राणीपति समानता अनुभवनेवाला आत्मा अपने आपको विश्व रहस्य-रूप देखकर अंतमें परम आत्मलक्षकी दृष्टि माप्त करके परमानंद संपत्ति संपन्न हो सकता है। जैनतत्त्वज्ञानकी ग्रंथी अपूर्व उदेशसें र<sup>ॅ</sup>चके अपूर्व गांभीर्थता उसके निरीक्षकको बता**कर** परम विश्वद्ध मुक्तिमार्गका <sup>े</sup> शतिपादन करता है, जैनतत्त्वविचारके अनुयायी अनेक पुरु**ष** पूर्वकालमें प्रगट इए थे; उन्होंने अनेक भगवद्वचनानुसार स्वरचित ग्रंथोर्से जैनतत्त्वामृतकी पस, ते अपनी बुद्धिबलकी पबलतासे उनके समयानुसारीको दीथी वैसे वर्त्तमान समयमें उन्हेंकि बोध हुएँ सद्ग्रंथोके वचन सत्वशील शास्त्राभ्यासीको वचनामृतरूपकरके दिव्यता द्रष्टव्य करते हैं. ऐसा एक महान दर्शनके अनुयायिओंने अपने तत्त्वमार्गकी जनसमुदायके अन्य धर्भ सिद्धांतके सामने महत्वता प्रगट करके बतानी यह उनकी वडी भारी फरज है. परंतु कालबलके पबल मतापसें इस मार्गके अनुयायी स्वधर्भकी महत्वता जिस किसी अंशर्से जानते हैं उतनीका भी उदय करनेमें अपनी उत्साहवृत्तिका उपयोग नही कर सकते हैं. इस पुस्तकका बनना इसी उपयोगकाही फल है. एसा उत्साह रहित होना कालमहात्म्यकी अपूर्व कछाका दिग्दर्शन नजर आता है. जिस दर्शनके पवर्त्तक पुरुप सर्वेज्ञ थे, जिस दर्शनके मुनि (साध) उत्तम चारित्र संपत्तिमान थे, जिस दर्शनके अनुयायी यृइस्थ त्यागयुक्त दृष्टिवाले होकर अबधि ज्ञानादि संपत्ति पाप्त करते थे, उस दर्शनके वर्त्तमान समयानुयायी शास्त्र परिभाषाके पंडित होनेकी एवजमें शास्त्रशब्दके रहस्य समजनेमें भी प्रायः शक्तिवान नहीं है. ऐसा है तो कालके महात्म्य सिवाय और क्या कल्पना करी जावे ! अर्थात कालकी कलाही ज्ञान दृष्टिके मार्गमें छे जानेके बद्छे पंचेंद्रियके रसानंदमें मंत्र कर देती हैं. शो० भेक्स मुलर आदि पाश्रात्य तत्ववेत्ता जो कि आर्य दर्शन शास्त्रके प्रायः निष्पक्षपाती निरीक्षक है, सो भी जैनदर्श-नकी महत्त्वत्ता सर्वथा कबूल करते हैं; तो जैनधमीवलंबी जैन तत्त्वशास्त्रकी महत्वता जनमंड-छमें पगट करनेके स्थानमें आपही शास्त्राध्ययन करके रहस्य समजनेमें श्वृत्ति नहीं करते हैं; **ऐसा है** तो कालरूप जादुगरकी रची हुई व्यावहारिक वैभवकी जालमें जकडे हुए हैं, षेसाही कहना पडता है.

जैनतत्त्वज्ञान संबंधी विचार व्यवहार और परमार्थकी उन्नति योजनेमें साधनभूत है-तत्त्वज्ञानानुसार वर्त्तन करनेवालेको परमसुख करता है. रत्नत्रयिके अनुभवसें आत्मज्ञान प्राप्तकरके मुक्तिमार्थकी परासीमा स्वीकारी है. रत्नत्रयिका अनुभव, सत्देव, सत्गुरू, और सत्धर्मकी समज ज्ञिवाय पाप्त हो नहि सकता है. आत्मस्वरूपका पूर्ण ज्ञाता आत्मस्वरूप सत्धर्मकी समज ज्ञिवाय पाप्त हो नहि सकता है. आत्मस्वरूपका पूर्ण ज्ञाता आत्मस्वरूप सत्धर्मकी समज ज्ञिवाय पाप्त हो नहि सकता है. आत्मस्वरूपका पूर्ण ज्ञाता आत्मस्वरूप सत्धर्मकी समज ज्ञिवाय पाप्त हो नहि सकता है. आत्मस्वरूपका पूर्ण ज्ञाता आत्मस्वरूप सत्वर्मकी सर्वज्ञ बोधी सत्देव, क्रोधादि कषायोंका लय करके अंतर सत्वनिष्टावान वैराग्य संपन्न झाल्लाभ्यासी वोही सत्गुरू, कर्भमलसें निर्मल होनेका सदुपदेश बोधक मार्ग वोही सत्वर्घर्म, इस त्रिपुटीको स्वरूपके अनुभवी ज्ञास्नाध्ययन करनेवाछा रत्नत्रयि संपन्न हो

### ( ? )

सकता है. रत्नत्रथि संपादित हुआ और सर्वज्ञादि त्रिभूति सीघ्र भाष होती है. सर्वज्ञादि विभूतिकी माप्ति ज्ञानमार्गके उद्यसे परिणाममें प्राप्त होती है. और ज्ञानमार्गका उदय अलौ-कित भावनासे भीजे हुए जैनमार्गकी शैलिकी महत्वता जैनदर्शनशास्त्रके अभ्यासकी वृद्धी **होनेसेही हो सकता है. उसका उमदा रस्ता यह है कि हिंदुस्थानमें मुंबई जैसे एक मध्यस्थानमें** एक वडी जैन पाठशाला स्थापित होनी चाहिये कि जिसमें अग्रेजी-देशी सांसारिक केलवणीके साथ धार्मिक केलवणी बालपणसेंही दीजावे. वडे बडे शहरोंमें शाखा-पाठशालाए स्थापित करनी चाहिये. सद्वोध शाप्त हुए विना कार्यकी सिद्धी नहीं होती है. खिश्चनलोक कि जिस धर्मको वे ठीक समजते हैं, उसकी वृद्धि करनेके वास्ते करोडों रुपैयोंकी कान्तिका मोह डतारके व्यय करते हैं- भनके पुस्तकोंकी लाखी नकलों छपाके लागतसें भी कमदामसे वेचते हैं. मुसलमान, याहुदी, पारकी, आदि प्रथम धर्मकी केलवणी अपने वचोंको देकर फिर उदर पोपणकी सांसारिक विद्या पढाते हैं. धर्माभ्यासके लिये इन लोकोंने जब सेंकडों झालाए बनाई है, तो सत्यके अपूर्व कीर्त्तिस्तंभकरके सुवर्णलताकी कान्तिरूप जैनदर्शनके अनुयायी छदरनिर्वाहकी व्यवहारग्रंथींनें छिपटके परमार्थ मार्गकी स्वप्नावस्थामें कालरात्री गुजार रोह हैं. धनसंपन्नवर्ग विषयास्वादमें मझ है; मध्यमवर्ग व्यवहारपदुतामें लुब्ध है. अधमवर्ग उदरनिर्वाहकी चिंतामें है. पंडित भावनालें झाखाभ्यासका कोई भी सुत्रील अवल्लोकन करनेवालेको अपूर्व जैनदर्शनकी यह स्थिति देख करके दया धर्मके मतिपादक लेमदर्शनपर दया करनेकाही समय आया है. विवेकी धनसंपन्न जैनधर्मीयोंको चाहिये कि अब अपने दृद्यचक्षुसे धर्मकी स्थितिको देखकर जैनतत्त्वशास्त्ररूपरत्नको पहेल पढाके उसकी शुद्ध कांति प्रगट करनेको उद्युक्त होकर अपनी फरज यहि अपना कर्तब्य समजे, षही जीवनका तात्पर्य समजे, शिञ्जवयका बोध ज्ञानतंतुमें स्थायी रह सकता है, उसके संस्कार जीवनपर्धेत जींदगीको मधुरी निर्दोप करनेको सामर्थ्यवान है. अर्मानुरागीको चाहीवे कि ऐसी जैन पाठशाला स्थापन करानमें उद्यमवंत हो. ये अपूर्व ज्ञानामृतकी भसादीका स्राभ अपने बाढकोंको दें, इसमें अपना, अपने महान् धर्मका, अपने कुल, जाति और देशका उदय है. ऐसी एक पाठशाला स्थापन करनेको स्वर्गवासी वाबुसाहेब पत्राळाळजीने अपने धनका सदुपयोग चार लाख रुपये ज्ञानमार्गमें देकर किया हैं- इस पाठशालाके लिये कई विद्वानोंकी सम्मति छेकर " बाबु पन्नालाल आत्म जैन पाठशालाकी थोजना '' ऐसे नामसे मेरी तरफरेंसे एक योजना पत्र तयार किया है.

जैनघर्म अनादि होतेकी पुष्टीयें यह सिद्ध हैं कि मूल आर्थ वेदोंके छत्तीस उपनिषद् जो जैनक्रैछी अनुसार जैनोंमें मौजूद है, जिसपरसे और दूसरे संजोगोंसे यह बात सबूत होती है कि आधुनिक वेद कोई नथेही वेद हैं. जैन इतिहास कहता है कि पहेले तीर्थकर श्रीऋषभनाथके पुत्र भरत चक्रवर्त्ताने अपने पीताके उपदेशसें यहस्य अर्थात् श्राक्क धर्मके निरूपक चार वेद श्रावक ब्राह्मणोंके पढनेके वास्ते रचे थे वेदोंके नाम १ "आत्म" शब्दसे यह भावार्थ है कि स्वर्गवासी बाबुजीका यह निश्चय था कि महाराज श्री आत्माराम जीके नामसें एक पाठशाळा (जैन-कॉलेज) स्थापन करके यह परम उपकारी सद्गुरुका नाम अमर रखना.

#### ( १० )

(१) संसारादर्शन वेद (२) संस्थापन परामर्शन वेद (३) तत्त्वाववोध वेद (४) विद्या-मधोध वेद. ब्रह्मचर्य पालनेवालोंका नाम ब्राह्मण था. यह आर्यवेद और सम्घग्दष्टि बाझण ये दोनों वस्तु श्रीसुविधिनाथ पुष्पदंत नवमे तीर्थंकर तक यथार्थ चली. दक्षिणमें कितनेक ऐसे वैदिक बाह्यण अब भी विद्यमान हैं, जो आधुनिक वेदोंसे कोई अन्य रीतीका बेद मंत्र पढते हैं. ये आर्यवेद कि जिसको तमाम जैन मानते थे विच्छेर होगये, परंतु उनके ३६ डपनिषद मोजूद हैं. यह प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथसे कला, दंडनीति, कृषी, अम्रि इत्या-दिका आरंभ हुवादै. ( पनुजी भी मनुस्मृतिमें ऐसाही छिखते हैं. आगे श्लोक देखो. ) श्री मुविधि नाथके पीछे, जब आर्थवेद विच्छेद हो गवे, तब उस इखतके ब्राह्मणाभासोंने अनेक तरहकी शुतीआं रचीं. उनमें इंद्र, वरुण, पूपा, नक्त, अग्नि, वायु, अश्विनौ, उषा इत्यादि देवताओंकी उपासना करनी लोकोंको उपदेश किया; अनेक तरेहके यजन याजन करवाए, और कहने लगे कि हमने इसीसरांह अपने इद्धोंसे खुना है. इस हेतुस तिन श्लोकोंका नाम भुति रक्ला. अपने आपको गौ, भूषी, आदि दानके पात्र ठहराये, और जगद्गुरु कहलाने इंग. इन हिंसक श्रुतिओंको वेदके नामसे प्रचलित की. वेदव्यासजीने श्रुतिएं एकठी कीं, और जुदे जुदे कारणोंसे उनके चार नाम रऋषे जो सांपत कालके बाह्मणोंके ऋग, यजुस साम और अथववेद हैं. व्यासजीने ब्रह्मसूत्र रचा सो वेदांतमतके ये मुख्य आचार्य कहे जाते हैं. यह वेदव्यासजीने ब्रह्मसूत्रके तीसरे अध्यायके दूसरा पादके तेतीसमे सूत्रमें जैनोंकी सप्तमंगीका खंडन कीया है, जिसका पावल्य होता है, उसका खंडन छिखा जोता **दे, तो वेदच्यासजीके वखतमें जैन धर्म विद्यमान था. वेद**च्यासजीके शिष्य जैमिनीने मीमां· सा बनाया. व्यासजीके शिष्य वैशॅपायनके शिष्य याइवल्क्यको कुरु और दूसरे ऋषीओंके साथ रुढाई होनेसे उनोनें यजुर्वेद छे।डके शुक्त यजुर्वेद " बनाया. इत्यादि कहांतक विस्तार किया जाय. पुराणादि प्रंथोंने एक दूसरेको और वेदेंका वहोत संडन किया है. यहांतकके पढनेवालोंको भो नागंवार माऌूम होता है. इस ग्रंथमें जैन धर्मकी पाचीनता वेदोंसे पहेलेकी अच्छे प्रमाणोंसें सिद्ध की हैं- फिर इन्ही वेदोंमें, रमृतिम, महाभारत, भागवत पुराणादि ग्रंथोंमें लीखे हुए जैन धर्मकी पाचीनताका अन्य प्रमाण भी नीचे लीखा जाता है. उन् जनको पाठकगण निष्पक्षपाती होकर पढे और सत्यासत्यका विचार करे कीतनेक छोक कपोलकाल्पित सका करते हैं कि जैनधर्म बौधकी शाखा है. उनको कहा जाय कि जैनमत बौद्धकी शाखा नहीं, परंतु एक अनादि धर्म है, जो इस पुस्तकके स्तंभ ३३ में ऐतिहासिक और शीला लेखोंके ममाण द्वारा और मो० जेकोवीका ममाण देकर अच्छीतरह सिद्ध किया है. फिर भी वौद्धोंके ग्रंथ '' महाविनयसूत्र '' और '' समानफल्लासूत्र '' में जैनेोके चोबीसमे तीर्थंकर श्री महावीर स्वामिको '' ज्ञातपुत्र '' लिखकर वहोत संवंध लिखा है; बौद्धोंका " विनयत्रीपीठीका " प्रथका तरजुमा " ठाईक ऑफ घी बुद्ध " नामा पुस्तकमें मोर्० जेन डवल्यु. उडवील राखीलने किया है, जिसका पृष्ट ६५, ६६, १०३, १०४ पर जैनोंके निर्ध्रथके संबंधमें और ष्टष्ट ७९, ९६, १०४, २५९ पर महावीर स्वामीके छिये जो छेख है वो पढनेसे पाठक वर्ग संतोषित होंगे कि प्रथम बुद्धके वखतमें जैनभर्म विद्यमान था कितनेक लोक राजा शिवमसाद सी. आई. ई. का बनाया हुवा "इति-

### (११)

हास तिगिरनाज्ञक" ग्रंथका प्रमाण देकर कहतें हैं कि जैनधर्म बौद्धकी शाखा है; परंतु सन १८७३ में उनोंने ऐक पत्र बनारससे पंजावका गुजरांवाला शहरके जैन समुदायपर लिखा था उसमें लीखा है, कि "जैन, बौद्ध मत एक नही है,सनातनसें भिन्न भिन्न चले आये हैं, जर्मनी देशके एक वडे विद्वानने इसके प्रधाणमें एक ग्रंथ छापा है. " वगैरेह बहोत प्रमाण हैं. कहांतक लिखा जाय ?

उपर लिखे जैनकी प्राचीनताके कितनेक वेदादि प्रमाण मोक्षमार्ग प्रकाश आदि ग्रंथानुसार लिखे जाते हैं.

॥ श्री भागवत ॥

नित्यानुभूतनिजलाभनिवृत्ततृष्णः श्रेयस्यतद्रचनयाचिरसुप्तजुद्धेः । लोकस्ययोकरुणयोभयमात्मलोकमाख्यान्नमोभगवतेऋषभायतस्मै ॥

अर्थः--उस ऋषभदेव (जैनोंकेप्रथम तर्थिंकर ) को इमारा नमस्कार होन्सदा भाष्त होनेवाळे आत्मलाभर्से जिसकी तृष्णा दूर होगई है, और जिन्होंने कल्याणके मार्गमें झूठी रचनाकरके सोते हुए अगतकी दया करके दोनों लोकके अर्थ उपदेश किया है ॥

> ॥ श्री वद्माण्डपुराण ॥ नाभिस्तु जनयेत्पुत्रं मरुदेव्यां मनोहरम् । ऋषभं क्षाच्चियश्रेष्ठं सर्वक्षच्रस्य पूर्वकम् ॥ ऋषभाद्धारतोजज्ञे वीरपुत्रशताप्रजः । राज्येऽभिषिच्य भरतं महाप्रावज्यमाश्रितः ॥

अर्थः--नाभिराजाके यहां मरुदेवीसे ऋषभ उत्पन्न हुए जिनका बडा सुंदर रूप है, जो क्षत्रियोंमें श्रेष्ठ और सब क्षत्रियोंके आदि हैं ॥ और ऋषभके पुत्र भरत पैदा हुवा जो वीर है और अपने सौ ( १०० ) भाईयोंमें वढा है ॥ ऋषभदेव भरतको राज देकर महा दीक्षाको प्राप्त हुए अर्थात् तपस्वी होनये ॥

भावार्थः---जैन झाखोंमें भी यह सब वर्णन इसही प्रकार है ॥ इससे यह भी सिद्ध हुवा कि जिस ऋषभदेवकी महिमा वेदान्तिओंके प्रन्थोंमें वर्णन की है, जैनी भी उसही ऋषभदेवको पूजते हैं, दूसरे नहीं.

> ॥ श्री महाभारत॥ युगेयुगे महापुण्यं टइयते द्वारिका पुरी । अवतीर्णो हरिर्यत्र प्रभासशशिभूषणः ॥ रेवताद्रौजिनोनेमिर्युगादिर्विमलाचले । ऋषीणामाश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणम्॥

#### (१२)

मावार्थ-श्री नेमिनाथस्वामी भी जैनियोंके तीर्थकर है और श्रीऋषभनाथको आदिनाथ भी कहते हैं, क्योंके वह इस युगके आदि तीर्थकर है ॥

॥ श्री नाग्पुराण ॥ दर्शयन् वर्स्म वीराणां सुरासुरनमस्कृतः । नीतित्रयस्य कर्ता यो युगादौ प्रथमो जिनः ॥ सर्वज्ञः सर्वदर्शी च सर्वदेवनमस्कृतः । छत्रत्रयीभिरापूज्यो मुक्तिमार्गमसौ वदन् ॥ आदित्यप्रमुखाः सर्वे बद्धांजलिभिरीशितुः । ध्यायांति भावतो नित्यं यदंधियुगनीरजम् ॥ कैलासविमले रम्ये ऋषभोयं जिनेश्वरः । चकार स्वावतारं यो सर्वः सर्वगतः शिवः ॥

अर्थः--वीर पुरुषोंको मार्ग दिखाते हुये सुर असुर जिनको नमस्कार करते हैं जो तीन मकारकी नीतिके बनानेवाले हैं, वह युगके आदिमें प्रथम जिन अर्थात् आदिनाथ भगवान् हुए. सर्वज्ञ (सबको जाननेताले,)सबको देखनेवाले, सर्व देवोंकरके पूजनीय, छत्र-त्रयकरके पूज्य, मोक्षमार्गका व्याख्यान कहते हुए, सूर्यको आदि लेकर सब देवता सदा हाथ जोटकर भाव सहित जिसके चरणकमलका ध्यान करते हुए ऐसे ऋषभ जिनेश्वर निर्मल कैलास पर्वतपर अवतार धारण करते भये जो सर्वव्यापी हैं और कल्याणरूप हैं॥

भावार्थः--जिन अर्थात् जिनेश्वर भगवानको कहते हैं जिनभाषित अर्थात् भगवा. नका कहा हुवा मत होनेके कारण जैनमत कहलाता है । उपरोक्त श्लोकोंमें श्रीऋषभनाथ अर्थात् आदिनाथ भगवान्को जिनेश्वर कहकर महिमा की है ॥

॥ शिवपुराण ॥ अष्टपष्टिषु तीर्थेषु यात्रायां यत्फलं भवेत् ।

## आदिनाथस्य देवस्य स्मरणेनापि तन्द्रवेत् ॥

अर्थः---अडसठ ( ६८ ) तीथोंकी यात्रा करनेका जो फल है, उतना फल श्री आदि. नाथके स्मरण करनेहींसे होता है. !

॥ ऋग्वेद ॥ ॐ त्रैलोक्यप्रतिष्ठितानां चतुर्विंशतितीर्थकराणां । ऋषभादिवर्द्धमानान्तानां सिद्धानां शरणं प्रपद्ये ॥

#### ( १३ )

अर्थः--तीनलोकमें मतिष्ठित श्री ऋषभदेवसे आदि लेकर श्री वर्द्धमानस्वामी तक चौबीस तीर्थकरों ( तीर्थोंकी स्थापन करनेवाले ) है, उन सिद्धोंकी श्ररण माप्त होता हूं।

> ॥ यजुर्वेद ॥ ॥ उन्नमोऽर्हन्तो ऋषभो ॥

अर्थः--अईन्त नाम वाले ( वा ) पूज्य ऋपभदेवको प्रमाण हो.

फिर ऐसा कहा हैः-

ॐ ऋषभंपवित्रं पुरहूतमध्वरं यत्त्तेषु नग्नं परमं माहसंस्तुतं वारं शत्रुंजयंतं पुशुरिंद्रमाहुरिति स्वाहा । उत्रातारामिद्रं ऋषभंवदंति अमृतारमिन्द्रहवे सुगतं सुपार्श्वमिन्द्रंहवे शक्रमाजितं तदूर्द्धमान पुरुहूतमिंद्रमाहुरिति स्वाहा । ॐ स्वस्तिनः इन्द्रो वृद्धश्रवा स्व-रितनः पूषा विश्ववेदाः स्वस्तिनस्तार्क्षोअरिष्टनोमिः स्वस्तिनो बृहस्पतिर्दधातु । दीर्घायुस्त्वायवळायुर्वाशुभजातायु उँ रक्षरक्ष अ-रिष्टनेमि स्वाहा वामदेव सांत्यर्थ मनुविधीयते सोऽस्माक अरिष्ट-नेमि स्वाहा ॥

अर्थः-ऋषभदेव पवित्रको और इन्द्ररूपी अध्वरको यज्ञोंमें नग्नको पशु वैरकि जीत-नेवाले इंद्रको आहुती देता हूं। रक्षा करनेवाले परम ऐश्वर्ययुक्त और अमृत और सुगत मुपार्श्व भगवान जिस एसे पुरुहुत (इन्द्र) को ऋषभदेव तथा वर्ध्धमान कहते हैं उसे हवि देता हूं। ष्ठद्धश्रवा ( वहुत धनवाला ) इन्द्र कल्याण करे, और विश्ववेदा सूर्य हमें कल्याण करे, तथा अरिष्टनेमि हमें कल्याण करे और बृहस्पति हमारा कल्याण करे। ( यजुर्वेद अध्याय २५ मं० १९) दीर्घायुको और बलको और शुभ मंगलको दे। और हे अरिष्टनेमि महाराज इमारी रक्षा कर (२)॥ वामदेव ज्ञान्तिके लिये जिसे हम विधान करते हैं वह हमारा अरिष्टनेमि है. उसे हवि देते हैं.

भावार्थः-श्री ऋषभदेव श्री छुपाइर्व भगवान और अजितनाथ भगवान और अरिष्टनेमि आदि भगवान यह सब जैनियोंके तीर्थंकर हैं जिनकी मूर्त्ति जैनी रोग बनाते हैं और भक्ति करते हैं- !

ll भागवत्त ग्रंथ ll

एवमनुशास्यात्मजान्स्वयमनुशिष्टान्नपिलोकानुशासनार्थंमहानुभावःपर-मसुह्दद् भगवान् ऋषभापदेशः उपशमशीलानामुपरतकर्म्मणां महामुनी-ना भक्तिज्ञानेवैराग्यलक्षणं पारमहंस्यधर्म्मनुपशिक्षमाणः स्वतनयशत-ज्येष्टं परमभागतं भगवज्जनपरायणं भरतं धराणिपालनायाभिषिच्य स्वयं

# ( १४ )

# भवनएवोर्वरितशरीरमात्रपरिग्रहः उन्मत्तइवगगनपरिधानः प्रकीर्णकेशः आत्मन्यारोपिताहवनीयो ब्रह्मावर्तात्प्रवबाज ॥

अर्थः-वह ऋषभदेव भगवान इस प्रकार अपने बेटोंको समझाकर उनक बेटे यद्यपि आपही ज्ञानवान हैं तौ भी लोकरीतिके अर्थ समझाकर महात्मा परम मित्र भगवान ऋषभदेव शांति परिणामी नाश किया है कर्भ जिन्होनें, भक्तिवान् ज्ञानवान् बैरागी महा मुनश्विरोंको परमहंस धर्भका उपदेश देते हुवे और सौ ( ?०० ) बेटोंमें बढ़े मनुष्योंमें तत्पर एसे भरतको प्रथ्वीके पालनेके वास्ते राज्य देकर और आप केवल शरीरमात्र परिग्रह रखकर केश लोचकर नग्र आत्मामें स्थापन किया है ब्रह्मस्वरूप जिन्होंने, उन्मत्तकी तुल्य पृथ्वीपर भ्रमण करते संते हमारी रक्षा करो !!

🛯 भर्तहारिशतक, वैराग्य प्रकरण 🔢

एको रागिषु राजते प्रियतसदिहार्द्धधारी हरो। नीरागेषु जिनो विमुक्तऌलनासंगो न यस्मात्परः॥ दुर्व्वारस्मरबाणपन्नगविषव्यासक्तमुग्धो जनः।

रोषः कामविडंबितो हि विषयान् भोक्तुं न मोक्तुं क्षमः ॥ \* अर्थः-वडी प्यारी गौरीके आधे देइको धारण किये हुवे रागी पुरुषोंमें एक ज्ञिवडी गोभता है और वीतरागियोंमें ऐसे जिनदेवसें दटकर और कोई नहिं है, जिन्होंने झियोंके संगकोही छोडदिया हैं; इन दोनोंसें जो भिन्न पुरुष है, जो दुर्वार कामदेवके बाणरूपी सर्पोंका विषके चढनेसें पागल हुए कामसें उने है, वे पुरुष न विषयोंके छोडनेको समर्थ है और न भोगनेको समर्थ है.।

भावार्थः-इसमें झिवको परम रागी और जिन भगवान अर्थात् जैनियोंके देवताको परम वीतरागी कहकर प्रजंसा की है और राग अर्थात् विषयभोगकी निन्दा की है।

॥ योगवासिष्ट प्रथम वैराग्य प्रकरण ॥

# राम उवाच । नाहं रामो न मे वाञ्छा भावेषु च न मे मनः । शान्तिमास्थातुमिच्छामि चात्मन्येव जिनो यथा ॥

अर्थः---रामजी वोछे कि न में राम हूं, न मेरी कुछ इच्छा है, और न मेरा मन पदार्थोंमें हैं; केवछ यह चाहता हूं जिन देवकी तरह मेरी आत्मामें ज्ञान्ति हो.

भावार्थः--रामजीने जिन समान होनेकी वांच्छा करी, इससें विदित है कि जिनदेव रामजीसे पहले और उत्तमोत्तम है.

\*यदि पुराने छपे भर्तृहरिके प्रथोंमें यह श्रोक थिवमान है, परंतु ईसमें जिन देवकी स्तुति होनसे नेथे छपे प्रथोंमेंसे जानके निकाला गया है,

#### ( १५ )

॥ दक्षिणा मूर्त्ति सहस्रनाम ग्रन्थ ॥

शिवउवाच । जैनमार्गरतो जैनो जितकोधो जितामयः ॥

अर्थः—शिवजी बोले, जैनमार्गमें रति करनेवाला जॅनी, कोंधके जीतनेवाला, और रोगोंके जीतनेवाला.

भावार्थः---ांशेव अपने हजार नामोंमें एक नाम जैनी बताकर क्रोधको जितने-बाळे कहते हैं.

॥ वैश्वंपायनसहस्रनाम ग्रन्थ 🎚

# कालनेमिनिहा वीरः शूरः शौरिर्जिनेश्वरः ।

अर्थः---भगवानके नाम इस प्रकार वर्णन किये हैं ॥ कालनेमिके मारनेवाळा, वीर, वल्रवान्, कृष्ण और जिनेश्वर ।

॥ दुर्वासा ऋषिकृत महिम्नस्तोत्र ॥

# तत्र दर्शने मुख्यशक्तिरितिं च त्वं वह्य कर्मेश्वरी ।

कर्त्ताऽईन्पुरुषोहरिश्च सविता बुद्धः शिवस्त्वं गुरुः ॥

अर्थः--वहां दर्शनमें मुख्य शक्ति आदि कारण तू है, और ब्रह्म भी तू है। माया भी तू है, कत्ती भी तू है और अईन भी तू है, और पुरुष (जीव), हरि सूर्य, बुद्ध और महादेव गुरु वेस भी तूही है,॥

भावार्थः--यहां अईन तु है ऐसा कहकर भगवानकी स्तुति करी.

। हनुमनाटक ॥

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मेति वेदान्तिनो । वौद्धा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्त्तेति नैयायिकाः ॥ अर्हन्नित्यथ जैनशासनरताः कम्मेंति मीमांसकाः ।

सोयं वो विदधातु वांच्छितफलं त्रैलोक्यनाथः प्रभुः ॥

अर्थः — जिसको शैवलोग महादेव कहकर उपासना करते हैं, और जिसको वेदान्ति स्रोग ब्रह्म कहकर और वौद्ध लोग वुद्धदेव कइकर और युक्ति शास्तर्मे चतुर नैयायिक लोग जिसको कर्त्ता कहकर और जैनमतवाले जिसको अईन कहकर मानते हैं और मीमांसक जिसको कर्मरूप वर्णन करते हैं वह तीन लोकका स्वामी तुम्हारे वांच्छित फलको देवे ॥

भावार्थः-इनुमानने समुद्र सेतू वांधते वखत छ मतोंमें जिन देवकी भी स्तुति करी है. अर्थात् रामचंद्रजीके समयमें जैनमत विद्यमान था.

> ॥ भवानीसहस्रनाम प्रंथ ॥ कुण्डसना जगद्धात्री बुद्धमाता जिनेश्वरी । जिनमाता जिनेद्रा च शारदा हंसवाहिनी ॥

### (१६)

अर्थः-भवानीके नाम ऐसें वर्णन किये हैं ।। कुंडासना, जगतकी माता, बुद्ध देवकी माता, जिनेश्वरी, जिनदेवकी माता, जिर्नेद्रा, सरस्वती हंस, जिसकी सवारी है ॥

॥ नगरपुराण भवावतार रहस्यमें ॥

अकारादि हकारान्तं मूर्ड्डाधेारेफसंयुतं।नादविंदुकठाकान्तं चन्द्रमं-डलसन्निभं ॥ एतद्देवि परंतत्त्वंयोविजानातितन्त्वः । संसारबन्धनं छित्वा सगच्छेत्परमां गतिम्

अर्थः--आदिमें अकार और अंतमें हकार और ऊपर और नीचे रकारसे युक्त नाद और बिन्दु सहित चन्द्रमाके मंडलके तुल्य ऐसा अईन् (जिनदेव) जो शब्द हे यह परम तरव है, इस्को जो कोई यथार्थ रूपसें जानता है वह संसारके बंधनसे मुक्त होकर परम गतिको पाता है.

### ॥ नगरपुराण॥ दशाभिर्भोजितैर्विप्रैः यत्फलं जायते कृते।

मुनिमईन्तभक्तस्य तत्फलं जायते कलेेे ॥

अर्थः--सत्ययुगमें दश ब्राह्माणोंको भोजन देनेसे जो फल होता है वहही फल कलियुगमें अईंतभक्त म्रानिको भोजन देनेसे होता है.

॥ मनुस्मृतिग्रंथ ॥

कुलादिवीजं सर्वेषां प्रथमो विमलवाहनः । चक्षुष्मांश्च यशस्वी वाभिचन्द्रोथ प्रसेनजित् ॥ मरूदेवी च नाभिश्च भरतेः कुलसत्तमः । अष्टमो मरूदेव्यां तु नाभेर्जात उरुक्रमः ॥ दर्शयन् वर्त्मवीराणां सुरासुरनमस्कृतः । नीतित्रितयकर्त्ता यो युगादौ प्रथमो जिनः ॥

अर्थः — सर्व कुलोका आदि कारण पहिला विमलवाहन नामा और चक्षुष्मान ऐसे नामवाला यक्षस्वी अभिचन्द्र और प्रसेनाजित मरुदेवी और नाभि नामवाला और कुल्में श्रेष्ठ भरत और आठवां नाभिका मरुदेवीसें उरुकम नामवाला पुत्र उत्पन्न हुआ ॥ यह उरुकम वीरोंके मार्गको दिखलाता हुवा देवता और दैल्पोंसे नमस्कारको पानेवाला और युगके आदिमें तीन मकारकी नीतिको रचनेवाला पहिला जिन भगवान हुवा ॥

भाषार्थः --- यहां विमलवाइनादि मनु कहे हैं, जैनमतमें इनको कुलकर कहा है और यहां युगके आदिमें जो अवतार हुवा है उस्को जिन अर्थात जैन देवता लिखाहै इससें विदित है कि जैनधर्म युगकी आदि विषे विद्यमान होनेसे सबसें पहिलेका है.

## ( 16 )

मनुजीको होनेको अन्यमतवाले लालों वर्ष (सत्ययुगर्मे ) मानते हैं. तो मनुजी पहिछ जैनधर्म विद्यमान था.

॥ श्रासपुराण ॥ भवस्य पहिचमे भागे वामनेन तपः कृतम् । तेनेव तपसाकृष्टः शिवः प्रत्यक्षतां गतः ॥ पद्मासनसमासीनः इयाममूर्तिर्दिगम्बरः । नेमिनाथः शिवोथैवं नाम चक्रेऽस्य वामनः ॥ कलिकाले महाघोरे सर्वपापप्रणाशनम् । दर्शनात् स्पर्शनादेव कोटियज्ञफलप्रदम् ॥

अर्थ----भिवजीके पश्चिमभागमें वामनने तप किया था उस तपके कारण शिवजी वामनको मत्यक्ष हुए. किस रूपमें प्रत्यक्ष हुवे? पद्मासन लगाये हुवे, झ्यामबरण और नज्ञ तब बामनने इनका नाम नेथिनाथ रक्सा। यह नाम इस अयंकर कलियुगमें सर्व पार्पोको नाक्ष करनेवाला है और इनके दर्शन वा स्पर्शनसें करोड यहका फल होता है.

भावार्थः —श्रीनेमिनाथ भगवान् जैनियोंके २३ मे तीर्थकर हैं, और जैनधर्मके ग्रंथोंमें भी उन्का वर्ण क्याम लिखा है। इसप्रभास पुराणमें उनको ज्ञिवजीका अवतार वर्णन करके प्रशंसा की है.

#### ॥ ऋरवेद ॥

अँभवित्रंनग्नमुपवि (ई) प्रसामहे येषां नग्ना (नग्नये) जातिर्येषां वीरा ॥ अर्थः--हमळेल पवित्र पत्पसें बचानेवाले नग्न देवताओंको श्सन्न करते हैं जेत् नग्न रहते हैं और बल्लान हैं।

ॐनग्नं सुधीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भं सनातनं उपेमि वीरं

पुरुषमईतमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात्स्वाहा ॥

अर्थः----नम धीर बीर दिगम्बर ब्रह्मरूप सनातन अईत आदित्यवर्ण पुरुपकी सरण माप्त होता हूं॥

#### || महाभारत ग्रम्थ ||

# आरोहस्व रथं पार्थ गांडीवंच करे कुरु ।

# निर्जिता मेदिनी मन्ये निर्मंथा यदि सन्मुखे ॥

अर्थः--दे युधिष्ठिर ! रथमें सवार हो और गांडीव धनुप हाथमें ले ! मैं मानता हूं कि जिसके सन्मुख जैन मुनि आये उसने प्रथ्वी जीतली

मृगेंद्रपुराण ।

श्रवणोनरगोराजा मयूरःकुंजरोवृषः। प्रस्थानेचप्रवेशे वा सर्वसिद्धिकरामताः। पद्मिनीराजहंसश्च निर्प्रथाश्च तपोधनाः। यंदेशमुपाश्रयंति तत्रदेशे सुखंभवेत्।

#### ( 96 )

अर्थः--मुनीश्वर, गौ, राजा, मौर, हाथी, बैल, यह चलनैके समय तथा भवेत्रके समय सामने आवें तौ शुभ हैं और कमलनी, राजहंस, जिनकल्पीमुनि जिस देशमें हो उस देशमें सुख हो ।

वाराहिसंहिता, गणेशपुराणादि प्रंथोंमें जैनके विषयमें बहात लेख हैं कहांतक लिखा जाय.

अन्यमतवाले हंसते हैं कि जैनीलोक कंदमूल नही खाते और रात्रीभोजन नही करते हैं, परंतु उनके प्रंथोंमें भी इनही वार्तोंका निषेध है.

> ा महाभारत ग्रन्थ ॥ मद्यमांसाशनं रात्रें। भेाजनं कन्दभक्षणं । ये कुर्वति वृथा तेषां तीर्थयात्राजपस्तपः ॥

अर्थः---जो कोई मदिरा पीता है मांस खाता है या रात्रीको भोजन करता है या कन्द [ धरतीके नीचे जो बस्तु पैदा हुई आळू अद्रक मूळी गाजरआदिक] साता है उस पुरुषका तीर्थयात्रा जय तप सब बुधा है.

॥ मार्कंडेयपुराण ॥

अस्तं गते दिवानाथे अपोरुधिरमुच्यते ।

अन्नं मांससमं प्रोक्तं मार्कंडेयमहर्षिणा ॥

अर्थः--सूरजके अस्त होनेके पीछे जल रुधिर समान और अन्न मांस समान कहा है.

चत्वारोनरकद्वारं प्रथमं रात्रिभोजनं । परस्तीगमनं चैव संधानानंतकायकं ॥ ये रात्रौ सर्वदाहारं वर्जयंते सुमेधसः । तेषां पक्षोपवासस्य मासमेकेन जायते । नोदकमपि पातव्यं रात्रावत्र युधिष्ठिर । तपस्विनोविशेषेण ग्रहिणांचविलोकिनां ॥

अर्थ---नरकके चार द्वार हैं, मथम रात्रिभोजन करना, दूसरा परस्तीगमन, तीसरा संधाना खाना, चौथा अनंत काय अर्थात् कंद मूल आदिक ऐमी वस्तु खाता जिसमें अनंत जीव हों । जो पुरुष एक महिनेतक रात्रिभेजन न करे उसको एक पन्नके उपवासका फल होता है.हे युधिष्ठिर ! ग्रहस्थीको और विश्वेषकर तपस्त्रीको रातको पानी भी नहीं पीना चाहिये ।

मृते स्वजनमात्रेपि सूतकं जायते किल । अस्तंगते दिवानाथे भोजनं कियते कथं । रक्ताभवंति तोयानि अन्नानि पिलितानि ज ।

#### ( 35 )

रात्रो भोजनसक्तस्य प्रासेन मांसभक्षणं ॥ नैवाहुतीर्नच स्नानं न श्राद्धं देवतार्चनं । दानं च विहितं रात्रो भोजनं तु विशेषतः ॥ उदुंबरं भवेन्मांसं मांसं तोयमवस्त्रकं । चर्म्मबारोभवेन्मांसं मांसं च निशिभोजनं ॥ उऌ्ककाकमार्जारयधशंवरशूकराः । अहिद्दश्चिकगोधाद्या जायन्ते निशि भोजनात् ॥

अर्थ---जैसे स्वजनके मरण मात्रसे सूतक होता है, ऐसाही सूर्थ अस्त होनेके पीछे रात्रिको सूनक होता है इस कारण रात्रिको कैसे भोजन करना उचित है ? रात्रिको जल रुधिर समान होनाता है, और अल्ल मांसके भावको माप्त होता है, इस कारण रात्रि विषे भोजन छंपटीको एक ग्रास भी मांसभक्षग समान हो जाताहै। रात्रिभोजन करनेवाळे पुरुषको आहुति देना, स्नान करना, आद करना, देवार्चन करना, दान देना, व्यर्थ है. । उदुंबर फल अर्थात् बडका फल, पीपलका फल, पीलूका फल, गूल्लरका फल आदिक मांस समानही हैं।

और रात्रिको भोजन करना भी मांस है। रात्रिको भोजन करनेसें उल्ळू, कव्वा, बिल्डी, गिइ, सूबर, सर्थ, वीछ, गोडरा, गोह आदिकमें जन्म होता है.

॥ भारत ॥

मद्यमांसाशनं रात्रों भोजनं कंदभक्षणं । भक्षणान्नरकं याति वर्ज्जनात्स्वर्गमाप्नुयात् ॥ अज्ञानेन मया देव कृतं मूलकभक्षणं । तत्पापं यातु गोविंदं गोविंद तव कीर्तिनात् ॥ रसोनं रंजनं चैव पलांडुपिंडमूलकं । मत्स्या मांसं सुरा चैव मूलकं च विशेषत: ॥

अर्थः---शराब पीने, मांस खाने, रातको भोजन करने और कंद भक्षण करनेसे जीव नरकमें जाता है और त्यागनेसें स्वर्भमें जाताहे ॥ हे गोविन्द ं मैंने अज्ञानता करके सूछ ( अर्थात् मूची रताझ आदिक) खाया है वह पप तुम्हारी कीर्तिसे दूर हों. लहसन, गाजर, प्याज, पिंडाङ्, मच्छी, मांस, मदिरा और विशेषकर मूलका भक्षण नहीं करना ॥

मद्यमांसाशनं रात्रेो भोजनं कन्दभक्षणं। ये कुर्वन्ति वृथा तेषां तीर्थयात्रा जपस्तपः ॥ १ ॥

### ( 20 )

वृथा एकादशी प्रोक्ता वृथा जागरणं हरेः । वृथा च पौष्करी यात्रा कृत्स्नं चांद्रायणं वृथा ॥ २ ॥ चातुर्म्मास्ये तु संप्राप्ते रात्रिभोज्यं करोति यः । तस्य शुद्धिर्न विद्येत चांद्रायणशतैरपि ॥ ३ ॥

अर्थ-मदिरा और मांस इनको खाना और रातको भोजन तथा कन्दोंको भक्षण करना इनको जो करते हैं, तिनको तीर्धयात्रा, और ये सभी व्यर्थ हे और उनका एका-दशी वत और हारे निमित्त जागरण ( रातको जागना, और पुष्करराजको यात्रा और सभी चान्द्रायण वतविशेष ) ये द्या होते हैं. चौमामेके आने पर जो रात्रिको भोजन करता है, उसको सैकडों चान्द्रायण वतोंसे भी शुद्धि नही होती।

> शिवपुराण ! यस्मिन्ग्रहे सदा नित्यं मूलकं पाच्यते जनै: । स्मशानतुल्यं तद्वेइम पितृभिः परिवर्जितम् ॥ मूलकेन समं चान्नं यस्तु भुङ्के नरोधमः । तस्य शुद्धिर्न विद्येत चांद्रायणशतैरपि ॥ भुक्तं हालाहलं तेन कृतं चाभक्ष्यभक्षणं । बुन्ताकभक्षणं चापि नरो याति च रौरवं ॥

अर्थ---जिसके घर नित्य मूल पकाया जाता है उसका घर विना मेत स्मशानतुल्य है ॥ जो मनुष्य मूलके साथ भोजन खाता है उसका एकसौ चांद्रायण व्रत करनेसें भी पाप दूर नहीं होता है ॥ मांसतुल्य जिसने अभक्ष्य भक्षण किया उसने हालाहल जहर भक्षण किया और जिसने बैंगन खाया वह नर रौरव नरकमें जाता है ॥ वगैरह बहोत प्रमाण है. अफसोस है ! इनके शास्तों में ऐसे स्पष्ट भमाण होते हुए भी, इसी कंदमूलको एकादन्ती आदि व्रतोंमें अन्यमति उमंगर्से खाते हैं ॥

जैन धर्मकी अनादिसिद्ध करनेको ऐसे बहोत प्रमाण हैं. कहां तक छिखा जाय ?

इस समयमें जैन श्वेतांबरमतमें मुनि श्रीमद् विजयानंदसूरीश्वरजी ( आत्मागमजी) महाराज एक वडे विद्वान हुए हैं, उनोंने अपनी अपूर्व विद्वत्तासें धर्मकी योग्य सेवा बजाके वर्त्तमान समयमें जैनीयोंमें अग्रेसर पद प्राप्त किया है. इतनाही नहीं परंतु अन्य मतावर्ट्टवीओंमें, युरोप अमेरिकाके पंडितोमें भी इन्होंने वडा नाम और मान पाया है. धर्ममें धूरीसमान, कियामें अचलायमान, अतिशय श्रद्धावान, परोपकारमें तत्पर, स्वभावसें ग्रांत, कर्म-अरि जीतनेमें सामर्थ्ययान, ज्ञानमें मवल, इत्यादि गुणसंपन्न महात्माके अपने अंत समयमें बनाये हुए इस तत्त्वानिर्णयप्रासाट प्रंथको पढनेका, मनन करनेको, उनका चरित्र, और चित्रद्वारा उनकी मुख्यमुद्रा निद्दारोको कौन भाग्यवान उत्सुक नद्दि होना ? सर्व होंगे.

#### ( 15 )

यह महात्मामें कइ गुण ऐसे थे जो वडे पुरुषोंमें भी एक ही साथ बहु कठिनतासें पाये जाते हैं. पायः आंतरीय गुणोंके अनुसार वर्गहरकी आकृति होती है. इट विचारवाले पुरुषकी दृढता इत्यादि उनके चेहरेपर जाहिर होती है कामी पुरुषका काम उसकी आंख और गालके उपर दृष्टिगोचर होता है. हठपणा जडवासें जाहिर होता है. आकृति देखकर गुणअवगुण कहना यह प्राचीन अष्टांगगोचर होता है.

आधुनीक समयमें भी अमेरिकादि देशों पर्तिकचित् यह विद्या जाननेवाले हैं. इन महात्माका जिसने दर्शन नाहि किया है वह उनकी तस्वीर देखकर उनकी अव्यता देख शकता है, परंतु पुण्योदयके मभावसें जिनोंने उनकी चरणसेवा की है वे तो पांव महाव्रत पालनेकी निशानी महाराज श्रीके शरीरपर देख शकते थे. पांच मह वत हरेक मुनी पाले पेसा ख्याल करें, परंतु इन महामुनिराजके ज्ञान. टर्शन, चारित्रकी छाप उनकी चालमें, बाणीमें, वर्तावमें, व्याख्यानमें, साधारण वानीलापमें, टुकमें हरेक भसंगपर जाहिर होतीथी, इजारों साधुओंके बीचमैंसें उक्त मुनिराज एकदम अनजान आदभीको मी नजर आ जाते थे पेसी उनकी भव्य आकृति थी.

आज काल इम देखते हैं के किसी खास धर्मगुरुकेपास व्याख्यान श्रवण करनेको अन्य धर्भवाले प्रायः करके नहि जाते हैं. विशेष करके वेदमतानुयाया बाह्मणोंने जैनोंकी तरफ अपना द्वेप जगे जगे जाहिर किया है. जैन यानि नास्तिक-पासंडी. फिर उस अर्थके साधु और उपदेशक तो दूरसेंही नमस्कार करने योग्य माने उपमें क्या आश्चर्य ? परंतु मुनि श्रीआत्मारामजीके संबंधमें अन्य मतवालोंका वर्तन बहुतही मर्शसनीय था. पंजाबमें महाराजश्रीने बहुत काल व्यतीत किया था, और उबके व्याख्यानमें बाझण, क्षत्रिय, बैश्य और शुद्ध सब वर्णके लोग आते थे. आते थे इतनाही नहीं परंतु उनको पूज्य गुरु समझते थे. उन्में अन्यमतावलंबीयोंको सत्थ मार्ग वतानेकी शक्ति भी अद्भुत थी. किसीको बुरा नहीं मनाकर जीज्ञासुके संशयको दूर करते थे. एक समय अंवाला शहरमें एक वेदभतानुगायी ग्रहस्थ महाराजश्रीका नाम सुनकर आकर नम्नतासें नमस्कार करके बैठा थोडी देरके बाद उसने पूछा " महाराज ! हमने सुना है कि आप जैनी छोग ईस जगतका कोई कर्त्ती नहीं है ऐसा मानते हैं यह बात सच है क्या ? " महारानजीने कहा " जगतकर्ता ईस शब्दका अर्थ समझनेमें लोगोंकी भूल होती है. जिससे जैनधर्भ संबंधी खोटा अपवाद प्रच-छित हुआ है. मैं तुमको पूछता हूं कि तुम खुद जगत्कर्ता इंश्वरको मानते हों तो कहो यह ईश्वर कोनसी जगा रहता है ? उस ग्रहस्थने कहा '' महाराज ! ईश्वर सबही जगापर है; सब जीवोंमें ईश्वर हैं. कोई जगा विनाईश्वरके नही है. '' महाराजजीने कहा, '' ठीक है. इम इसको आत्मतच्च कहते हैं, वह हरेक जीववाली वरतुमें है यह आत्मतच्च कर्मानुसार श्वरीर रचता है, तो इस आत्मतत्वको अमुक अपेक्षासें जगत्∔ ती यहनेमें आवे ता हमको कुच्छ उजर नहि है. परंतु एक बात जाननी जरूर है के यदि ईश्वरको सामान्य छोकोके माने मुजिब जगत्कर्ता माना जायतो कामी पुरुष व्यभिचार करता है तो उनको मेरनेवाला

#### ( 38 )

ईम्बर होना चाहिये. कभी ईम्वर जीवोंको कर्णनुसार फछ देता है ऐसा माना जाय तो भी जब कामी पुरुषके व्यभिचारसे खीके पूर्वकर्मानुसार फछ मिला तव वो फल ईम्वरने उसको दिया. और उस कामी पुरुषको व्यभिचार द्वारा वह फल मिला इसलिये यह व्यभिचारकी इच्छा ईम्वरने पैदा की शिवाय इसके उस खीको या उस पुरुषको पूर्वोक्त फल कैसे मिल शकता ?" उस ग्रहस्थने कहा "महाराज ! ईम्वर तो साक्षी मात्र है. " महाराजजीने कहा " हम भी निश्चयनयकी अपेक्षासें कहते हैं कि, आत्मा (ईम्वर) साक्षी मात्र है. उस ग्रहस्थने कहा "महाराज ! ईम्वर तो साक्षी मात्र है. " महाराजजीने कहा " हम भी निश्चयनयकी अपेक्षासें कहते हैं कि, आत्मा (ईम्वर) साक्षी मात्र है. उस ग्रहस्थने कहा "महाराज ! ऐसा है तब आपके और हमारे मतमें क्या वफावत है ?" महाराजजीने कहा "तुम वस्तुका एक धर्म ग्रहण करके एकांतवादमें दूसरे धर्मोंको स्वीकारते नहीं हो, हम वस्तुके सबही धर्म अगीकार करते हैं. परंतु कथनमें सर्व धर्म युगपत् कथन करने अज्ञक्य होनेसें और सबधर्भ एक दूसरेके साथ ऐसे मिले हुए हैं कि एक दुसरेसें सर्वथा छटे नहीं पढ सकते हैं. इस सबवसें जब हमको एक या ज्यादा धर्मके संबंधमें व्याख्यान करना पडनाई तब कहते हैं कि "स्यात् अस्ति इत्यादि" अर्थात् कथंचित् ( अमुक्र अपेक्षासें वस्तु है, कथंचित् नही है, ) इत्यादि."

इस संभाषणसें वह गृहस्थ बहुतही संतुष्ट होकर महाराजजीके गुणानुवाद करना करता स्वस्थानमें गया. जैसें साधारण बातचीतमें ऐसें व्याख्यानमें भी स्पाद्वाद मार्गकी बौली महाराजजीके बब्द बब्दमें व्यापीहुई मालूम पडतीथी. ''पब्दर्शन जिन अंग भणीजे" यह आनंदधनजी महाराजका वाक्य सत्य है. यह बात उनके साथ मात्र पांच भिनीट बात करनेसें मालूम होतीथी.

कोई अनजान ग्रहस्थ महाराजजी पांस शंकाके पूछनेको आते तो उनकी शंकाका समाधान प्रश्न पूछनेके पहिलेही पायः बातचितमें होजाताधा. जैन समुदायके उपर महाराज-जीश्रीने जो जो उपकार किये हैं, वे सर्व अवर्णनीय हैं. धर्म संबंधी ज्ञान जैनोंमें बहुत कचा होगयाहै यह तो जाहिर बात है. कोई युवान धर्मज्ञान प्राप्त करनेको चाहताथा तो उसको साधन मिलते नहिं थे. साधन प्राप्त होते तो समझनेमें मुस्केली पडतीथी. यह बडा अंतराय जो जीज्ञासु पुरुषके मार्गमें था सो इन्होनें दूर किया. जैन तत्वादर्श जैसा अमूच्य ग्रंथ हिंदी सरल भाषामें लिखकर जैनों के तत्व समझनेमें आवे इसतरह लोक समक्ष रज्ज किया यह कुच्छ कम उपकारका काम नहीं है. किननेक अनसम्जु लोकोंका मत है कि ज्ञानको भंडारमेंज रखना. ज्ञान पंचमी जैसे दिनों में पुजामें रखना, परंतु जिनेश्वर भगवानने पुकाग्के उपदेश किया है कि मात्माका ज्ञान गुण बहार आवेगा तबही सिद्धिपदकी प्राप्ति होगी. ज्ञान अभ्यासके छीये हे, नहिके संग्रहके लिये, ज्ञानको युप्त रखनेसे लोगों को ज्ञानके साधन शक्तिके होये भी नहीं है कि जात्माका ज्ञान गुण बहार आवेगा तबही सिद्धिपदकी प्राप्ति आत्मन यक्तिके होये भी नहीं हे जे ज्ञानावर्णीय कर्भ वंधाता हे, यह जैन सिद्धांत हे और यह सिद्धांतके अनुसार महाराजजीश्रीने जगा जगा पुरतकालय बनवाके पुस्तकद्वारा और उपदेशद्वारः ज्ञानका फेलाव किया है और यह पुस्तक भी उसी ज्ञानका फल्ल है. इन सब इस भाग्यवान महा पुरुषके उपकारनीचे दबेहु प्

#### ( \*\* )

है. हमारे ज्ञान पर्याय इस मुनीरानके संदुपदेश और आझानुपार वर्तनसें किवित वहार आपे हैं. इनके उपकाररूप ऋणको हम कीसी तरह मो अदा नहीं कर सकते हैं. इस प्रकारका मत उनके तमान अनुयायीयोंका है. हां एक वात है की इन महात्माके नामसें प्रतिमाम और प्रतिनगर जैन विद्याशा अ स्थापन करी जावे और जिसमें सांसारिक विद्याके साथ धार्मिक विद्याका ज्ञान दिया जावे तो पूर्वे का महात्माके किये उपकारका यस्किवित् बदला उतर सकता है. एसे २ कइ उपकार यह महात्मा कर रहे थे. परंतु आः हा ! दैवकी गति न्यारी है, भारतवर्षभूषण, विद्यापा रंगत, सुधारणास्थापक, धर्मविजयके आनंद, आत्मामें रमण करनहार, सुरि देवलोक प्राप्त हुए. वह भष्टयपूर्ति, निढर घंटनादसम वाणी हृदय, पारंगत दृष्टि, वज्रसमान मर्मयुक्त संडनकला, सरा सर्वथा मन वचन कर्मवाणीसें प्रकाशित केवल निःस्वार्थी धर्मानिमान यह एक क्षणमें भारतभूनिको दुर्मागि करनेको अवृड्य हो गये. मातुभूमिको भी दुष्काल महावारीरूप दुःखका वैधव्य स्वाभिवियोगसें हुवा नहो !

पूच्यमहाराजजीने यह ग्रंथ अपनी अंत अवस्थाके थोडेही काल पहीळे बनायाथा. अन्य मतके उपर उजाला डाळनेवाली वहोतसी बाते इसमें है. मेरेगर उनका पुरा अनुप्रह होनेसें यह ग्रंथ मुझको दिया गया था. प्रसिद्ध करनेको छपवाना सुरू किया. बाद महापारी, छापखानेकी अव्यवस्था, बाद छापखानेका वीकजाता, मेरेपर स्वीमरणादि आफतों का आना, तस्वीरें मिलनेमें देरी, और जाहिर करने योग्य नढि ऐसें विग्नोंसें आर कुच्छ प्रमादलें भी ग्रंथका प्रसिद्ध होना ढीलमें रहा. अब यह ग्रंथ वाचक र्गके आगे रजुकर शका हूं; जिसका पुरा धन्यवाद मैं आचार्यजी महाराज श्रीकमलविनयजी और मुनिराज श्रीवद्धभविजय-जी आदिको देताहूं कि उन्होंने औषधीरूप कटुलेख आदिसें मुझको जाग्रत करके प्रसिद्ध करवाया.

जिस जिस महाशयोंने इस प्रंथको खास सहायदी है, उनका पुरा धन्यवाद मानताहूं; उनकी सविस्तर हकीकत आगे आवगी. \*

आगेसें प्राहक होकर पूरी मदद देनेवाले महाशयोंके नाम भी आगे दाखिल किये हैं.

यह पुस्तरू धर्मकार्यमें उपयोग करनेवालेको, पुस्तकालय भंडारमें भेट करनेवालेको, इनामके लिये लेनेवालेको, साधारण पाठकवर्ग वगैरे सबके छभिताके लिये सहायदाताओंकी मददसें कम मूल्यमें दिया जायगा योग्य मुनिराओंको यह पुस्तक भेट भेजा जायगा.

इन ज्ञानी आचार्यका अद्भुत वंशदक्ष रंगीन दृक्षके माफिक बनाकर इस पुस्तकमें मसिद्ध किया है. इस प्रंथकी तमाम तस्वीरें अधेरिका और इंग्अंडसे बढोत खरवा देकर खास कारीगरके हाथसें बनवाकर मंगाई हैं. कागज मोटे और सफाईदार पसंद किये हैं. अक्षर बडे हैं जो देखने और पढनेसें पाठकवर्य खुश होंगे. ज्ञानका अनुमोदन करेंगें तो पासिद्ध कर्चाका परिश्रमका बदला मिला समझा जायगा.

\* सहायदाता महाशयोंकी उमदा छत्री और अब्ध इत्तांत उन महाशयोंकी इच्छ. नही होते हुवे भी सहायताके केफ्छ उपकारार्थ खोप गये हैं.

# ( 88 )

मुद्रालयके और दृष्टि दोपके कारणसें जो भूल रहगईहै उसका सूक्ष्म शुद्धिपत्रक प्रंथमें दाखल किया है. फिर भी कोई भूल रह गई होतो सुज्ञ पाठक वर्गसें भार्धना है कि सुधारके बांचे.

सस्ती किंमतमें ग्रंथको प्रसिद्ध केंरानेके बास्ते जिन महाज्ञयोंने मदद दीहै उनकी तस्वीर वगैरेह इस ग्रंथमें प्रसिद्ध कर्ताने उन महाप्तर्योंकी केवल कदर बुजनेको प्रसिद्ध साध, अग्रेसरी घर्कि जानकर जैन वंधुभोंकी संपति लेकर दाखल किये हैं- मेरेपास ऐसी सम्पति मोजूर होते हुए भी चंद जैनबंधुआने गृहस्थोंकी तस्वीर वगैरेह दावल करनेमें विरुद्ध उठायाथा. अगर यह बात ग्रंथ प्रसिद्धकर्तांकी मरजीकी थी, परंतु किसीको पुस्तकका अंतराय न होवे इस लिये में तीन तरहके पुस्तक बंधवाये है. (१) मूल ग्रंथ, प्रस्ताबना, जन्म चरित्र और तस्वीर दाखड किया हुवा, संपूर्ण ग्रंथ; ( २ ) और ग्रंथकतीकी तस्तीर और मूत्र ग्रंथ,(३) और पस्तावना, प्रथकर्ताका जन्म चरित्र, साधु की तस्तीरें, गृहस्थों की तस्वीरें और दुंक टत्तांतका अलग ग्रंथ किमत सबकी एकही पडेगी, जीनको जैसा चाहे वैसा मंगवा लेवे∙ कितनेक ग्राहकोंका यह आग्रह है कि हमको तो संपूर्ण ग्रंथ साथ**डी चाहिये इस लिये किसीका** दील दुःखी न होवे, ऐसा रस्ता नीकालके उपर मुजिब मैंने व्यवस्था की है. पुस्तक प्रसिद्ध होनेमें ढील होनेसें जो ज्ञानांतराय हुना है उसकी मैं क्षमा चाहकर आखिर कहताहूं कि इस पुस्तककी शोधनमें, इसकी उमदा इस्ताक्षण्सें नकल करनेमें, प्रस्तावना लीखनेमें, और प्रुफ बगैरह सुधारनेमें जो किमती सहायता देके श्रीमद विजयानंदसूरिश्वरके जेष्ठ शिष्य श्रीमान् पंडित श्री लक्ष्मीविजयजीके शिष्य श्रीमान् श्रीहर्षविजयजीके शिष्य मुनि श्रीवल्लभविनयजीने जो पश्त्रिम उठाया है उनको और पंडीतजी अमीचंद नीको में धन्यवाद देता हूं कि उन्होंने गुरु भक्ति और धर्मसेवा निभित्त जैनधर्म और उसके अनुयायी उपर अमूल्य उपकार किये हैं.

श्रीपद् विजयानदसूरि (आत्मारामजी) महाराजके पाटपर श्रीमद् कमलविजय सूरि महाराज विराजणन हुवे, ऊनकी और इस प्रंथको उपर लिखी मदद देनेवाले धुनिश्री बछभ विजयर्ज की तस्तीरें दाखल करानेको भी बहुत महाश्वयोंने जोर दिया, वे तस्वीरें भी उन्हेंकी आज्ञा नहीं होते हुवे भी केवज़ धर्मसेवा और प्राहकोंकी तीत्र जीज्ञासाको तप्त करनेको दाखल की है जिसकी में क्षमा चडाता हुं.

यह ग्रंथ कायदे माफक रजीस्टर करवाया है, और सर्घ हक प्रसिद्ध कर्चानें अपने स्वाधिन रखा है.

सर्वको आनंद सुख प्राप्त हो. तथास्तु 👯

#### दासानुदास,

# अमरचंद पी॰ परमार.

ા ૐ ા

#### ॥ श्रीपरमात्मने नमः ॥

# उपोद्रघात

विदित होवेकि, इस संसारसमुद्रमें सतत पर्यटन करनेवाले प्राणियोंको, जन्ममरणादिक अत्युग्र दुःखोंमेंसें सुक्त करनेवाळा, केवल एक धर्मही हैं- अन्यमतावलंबीयोंके शास्त्रोंमें भी, **ऐसेंरी कहा हुआ है. ऐसा जो धर्म, उसका मूल तो सर्वां**शयुक्त दयाही है; दयाकरके धर्मकी माप्ति होती है, और परिपूर्ण धर्मकी माप्ति हुए, जीव, मोक्षको प्राप्त होता है. इसवास्ते दया सर्वोत्कृष्टपदार्थ है. सर्वमतीवाळे दयाका उपयोग करते हैं, परंतु सर्वाञ्च दयाका उपयोग करते नहीं हैं; इसीवास्ते उनको धर्मपदार्थका जैसा चाहिये, वैसा लाभ नहीं प्राप्त होता है. दयाका सर्वांश उपयोग तो, केवल जैनदर्शनमेंही स्वीकार किया है; तिसर्सेही जैनदर्शन, धर्मधुरीसर कहा जाता है. इसवास्ते दयाका सर्वाश उपयोग करना आवश्यक है. क्योंकि, जब दया पदार्थ सर्वांशयुक्त पालनेमें आवे, तवही तिससें धर्मोंपलब्धि होवे; अन्यथा कदापि नही. सर्वमतावलंबि योंको दया मान्य है, तथापि उनके समझनेमें फरक होनेसें, वे, श्रेष्ठतापूर्वक दयाका सर्वांश-उपयोग, नहीं करसकते हैं. यह बात, इस ग्रंथके अग्रेतनव्याख्यानसें सिद्ध हो जायगी; तथा श्रीसूत्रकृतांगादिशास्त्रोंमं भी वर्णन किया है कि,-कितनेक (अन्यधर्मी) कहते हैं, पाणी जबतक शरीरमें सुखी होवे, तवतक उसके ऊपर दया करनी, परंतु जव वह, व्याधिग्रस्तस्थितिमें पीडित होवे, तबतो, उस प्राणीका वत्र करके, पीडासें मुक्त करना, सोही दया है. कितनेक कहते हैं कि, सूक्ष्म, अथवा स्यूल जे पाणी, मनुष्योंको दुःख देते हैं, उनको मारदेना, यही दया है. कितनेक यज्ञयागादिमें पाणियोंका नाज करनेमेंही धर्मधुरंधरता, और दया मानते हैं.

या वेदविहिता हिंसा नियतासिंमश्चराचरे ॥

अहिंसामेव तां विद्याद्वेदाद्धमों हि निर्वभौ ॥ इत्यादि वचनात.

भावार्थः-इस चरावर जगत्यें जो वेदोक्त हिंसा नियत की गई हैं उसको अहिंसाही जानना चाहिये; क्योंकि, बेदसेंही अर्मकी उत्पत्ति हुई है, इत्यादि

और कितनेक आतिस्क्ष्मादि पाणी, जिसका स्वरूप दृष्टिगोचर नही, जसकी किंचित-बात्र भी चिंता नही करते हैं, किंतु केवल स्थूलप्राणियोंके ऊपरही दया करनेमें दया मानते हैं. ऐसें अनेक प्रकारसें मनःकल्पित दयाका उपयोग, प्रायः अन्यमतावर्छवी करते हैं; तथापि, दे, स्वदया १, परदया २, द्रव्यदया २, भावदया ४, निश्चयदया ५, व्यवहारदया ६, स्वरूपदया ७, अनुवंधदया ८, इत्यादि दयाके जो अनेक भेद जनग्रंथोंमें सविस्तर वर्णन किये हैं, तदनुसार मष्टत्त होके, दयाका स्वरूप, नयशैलीपूर्वक समझते नही हैं; यही उनकी मतिमें विश्वम है; और ऐसी श्रमितमतिवाले दर्शनियोंका मत, कदापि शुद्ध नहीं. किंतु,

#### ( २६ )

जिस दर्शनमें अपने आत्माका आत्मपणा जानके, पूर्णदयाको अंगीकार करी होवे, सो तो, पक, अजिनदर्शनही है, जो सर्व टोकको विदित है, और इससें यह धर्म, जगत्में सर्वोत्कृष्ट कहा जाता है

इस घर्मके अपेक्षावशसें आचारधर्म, दयाधर्म, क्रियाधर्म, और वस्तुधर्म, ये चार मेद होते हैं. और दान, शील, तप, और भाव, येही चार तिसके कारण है. धनके बलसें दान होता है, मनोबलसें शील पलता है, शरीरबलसें तप होता है, और सम्यग्ज्ञानबलसें भावध-मेकी दुद्धि होती है.

भावधर्म, दान शील तपसें अधिक है. क्योंकि, भावधर्मका कारण ज्ञानवल है, जिस-करके वस्तुका स्वरूप जाना जाय सो ज्ञान है. ज्ञानसें जितना आत्मधर्मकी दृद्धि, और संरक्षण होता है, उतना प्रथमके तीन दान, शील, तप, इनसें नही होता है. इसका कारण यह है कि, नय, निक्षेप, प्रमाण, चार अनुयोगविचार, सप्तभंगी, षट्द्रव्यादि-कका विचार, इत्यादि सर्व, ज्ञानवलकरकेही जीवको परिपूर्ण प्राप्त होता है. श्री दृश्ववे-कालिक सूत्रमें भी प्रथम ज्ञान, और पीछे किया कही है. "पढमं नाणं तओ दया" इति बचनात्. ज्ञान विनाको जो किया करनी है, सो भी, क्रेशरूप प्रायः है; किया ज्ञानकी दासी तुच्य है; ज्ञानी पुरुपकी अल्पक्रिया भी, अत्यंत श्रेष्ठ है. " जं अजाणी कम्म स्ववेद्द बहुहि वासकोटिहि । तं नाणी तिहि गुत्तो खवेद ऊसासनित्तेणं " इति वचनात. श्री उत्तराध्ययन सूत्रमें कहा है कि, ज्ञानगुणसंयुक्त जो होवे, उसको मुनि कहना; इससें भी ज्ञानका माहात्म्य कथंचित् अत्युत्कृष्ट माल्य्म होता है. श्री महानिज्ञीय स्वर्म ज्ञानको अत्रतिपाति कहा है. श्री उपदेशमालामें कहा है, ज्ञानरूप नेत्रकरके उद्यमवान, पेसे मुनिको वंदन करना योग्य है.

भी देवाचार्य, श्री मछवादी प्रभृति आचार्योंने, दिगंबर बौद्धादिकोंका पराजय किया, और यशोवाद प्राप्त किया; तथा श्रीमद्यशोधिजयोपाध्यायजीने, काशीमें सर्व गादीयोंका पराजय करके 'न्यायविशारद' की पदवी पाई, सो भी, ज्ञानकादी प्रभाव जानना.

ज्ञानविना सम्यक्त नही रह सकता है, ज्ञानविना आहेंसा मार्ग नही जाना जाता है, सिद्धांतोक्त सकल कियाका मूल जो श्रद्धा, उसका भी कारण ज्ञान है. क्योंकि, ज्ञानविना पायः श्रद्धा प्राप्त होती नही है, ऐसा जो ज्ञान, उसके पांच भेद हैं. मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यव, और केवल. इन पांचोंमें भी, श्रुतज्ञान सर्वसें अधिकोपयोगि है. श्रुतज्ञान पदार्थ मात्रका प्रकाशक है, स्वपरमतका परिपूर्ण प्रकाश करनेवाला भी श्रुतज्ञान पदार्थ मात्रका प्रकाशक है, स्वपरमतका परिपूर्ण प्रकाश करनेवाला भी श्रुतज्ञानही है, अज्ञानरूप अंधकार पटलको दूर करनेवास्ते सूर्य समान है, और दुस्समकाल्रूप रातिमें तो दीपक समान है. तथा स्वपरस्वरूपका बोध करा-नेको श्रुतज्ञानही समर्थ है, अन्य चारों ज्ञानसें जाने हुए पदार्थका स्वरूप भी श्रुतज्ञानसेंही कहा जाता है, इसवास्ते मत्सादि चारों ज्ञान स्थापने योग्य है, ''चत्तारि नाणाइ ठप्पाइं ठवाण-जाइं'' इति श्रीअन्नुयोगद्वारसूत्रादिवचनात् । इसवास्ते श्रुतज्ञानही, उपकारक है. क्योंकि, भतज्ञानसेंही डपदेन्न होवा है, श्रुतज्ञानसेंही जुद्धात्मिक परमपदकी माग्नि होती है, उस वास्ते श्रुतज्ञान पढा निमित्त कारण है: श्रुतज्ञानके सुननेसें जीवको शुद्ध स्वरूप विशुद्ध भद्धानकी प्रक्ति होती है, और उससें शुद्धात्माका आचरण आसेवन अनुभव उत्पन्न होता है, सोही परमपद प्राप्ति जाननी श्रुतज्ञानके श्रवण करनेसें जीव, धर्मको विशेषकरके जानता है, विवेकी होता है, दुर्मतिका त्यागी होता है, यावत् मोक्षको प्राप्त होता है. इसवास्ते भुद्धानका आदर, अवश्य करना चाहिये श्रुतज्ञानका संयोग होना जीवको अतीव दुर्छभ है.

युत्तज्ञानके संयोगसें ओं गौतमस्वामी, सुधर्मांस्वामी, जंबूस्वामी प्रश्वति बहुत, जीव, संसार समुद्रको तर गयें. और वर्त्तमानकाल्टमें महाविदेहक्षेत्रमें श्री सीमंधरादिक तीर्धकरों-🛋 बाणी सुनके, बहुत जीव, तर रहे हैं. और आगामिकालमें पद्मनाभादि तीर्थकरोंकी बाणी सनके, अनेक जीव, तरेंगे तैसेंही इस भरतादि क्षेत्रमें अचतनकालमें भी, जो जीव, भुतज्ञानको छनेगा, पढेगा, औरोंको पढावेगा, अंतरंग रुचिसें श्रद्धा प्रतीत करेगा, करावेगा, सो, ग्रुलभबोधि द्वोवेगा, यावत्कमकरके मुक्तिको प्राप्त दोवेगा- ऐसे श्रुतज्ञानका मूल, हादशांगी है. तिस श्रुतज्ञानकी वाचना (१) प्रच्छना (२) परावर्त्तना (३) अनुमेक्षा (४) मौर धर्मकथा ( ५ ) दोती है. सो धर्मकथा, अरि उववाइसूत्रमें चार प्रकारकी कही है माक्षेपिणी (?) विक्षेपिणी (२) निर्वेदिनी (३) और संवेदिनी (४). जिससें एक तत्त्व, मार्गमें प्रवृत्ति होवे, तिस कथाका नाम आक्षेपिणी कथा है. 1 १ । जिसमें मिथ्यात्वकी निवृत्ति **रोंगे, तिसका नाम विक्षेत्रिणी है. । २ । जिस**र्से मोक्षकी अभिलापा उत्पन्न होवे, तिसका नाम निर्वेदिनी है. । ≹ । जिससें वैराग्यभावकी उत्पत्ति ढोवे, तिसका नाम संवेदिनी है. । ४ । पेसी अतज्ञानरूप कथा, श्री अरिहंत, देवाधिदेव, परपेश्वर, तीर्थंकर, सवर्ज्ञ, जीवनमोक्ष, समूबसरणमें चैठके "उपचेडवा विगमेइवा धुवेइवा '' इस त्रिपदी उच्चारणपूर्वक, द्वादज्ञ पर्षदाके मध्यमें करते हैं. और तिससें (त्रिवदीसें ) श्रीगणधर, द्वादशांगीकी रचना करते हैं, विनको सूत्र कहते हैं. तथा तीर्थकरके शासनमें हुए मत्येक बुद्ध, चतुर्दशपूर्वधर, दशपूर्वधर मधति महान पुरुष जिन जिन निवधोंकी रचना करते हैं, तिनका भी सत्र संज्ञा होनेसे द्वाद-**वांगींभेंडी समावेध डोता है**. क्योंकि, वे सूत्र भी, ह्यादशांगीका आश्रय स्टेकेही, स्याविर, रचते हे.

**यदुक्तं श्री**नंदीवृत्तौ ॥

# यत्पुनः शेषैः श्रुतस्थविरैस्तदेकदेशमुपजीव्य ॥ विरचितं तदनंगप्रविष्टमित्यादि ॥

परंतु गणधरकृत सूत्रको, 'नियतसूत्र' कहते हैं, और स्थविरकृत सूत्रको, 'सनियत ' कहते हैं. ।

# उक्तंच ॥ गणहरकयमंगकयं जंकय थेरेहिं बाहिरं तं तु॥ नियतं चंगपविष्ठं अणिययं सुयबाहिरं भणियं ॥ १ ॥

गणभरकुतको अंगमयिष्ट कहते हैं, और स्थाविरकुतको अनंगमविष्ट, अर्थात् अंग बादिर कहते हैं; तथा जो, अंग मविष्ट है, सो नियत है. क्योंकि, खर्व क्षेत्रोंमें सर्व काल अर्थ वा क्रमको अधिकारकरके ऐसेंही व्यवस्थित होनेसें. और बीप जो, अंगवाहिर

#### ( २८ )

श्वत है, सो अनियत है, | तथा उपन्नेइवा इत्यादि मातृकापदत्रयप्रभव, गणधरकृत, आचा-रादि, जो श्वतज्ञान है, तिसको ध्रुवश्रुत कहते हैं; और जो, स्थविरकृत, मातृकापदत्रय-व्यतिरिक्त, प्रकरणनिवद्ध उत्तराध्ययनादि, अंगवाह्य है, उनको अध्रुवश्रुत कहते हैं. । तदुक्तं श्रीस्थानांगवृत्ते ॥

# गणहरधेराइक्यं आएसा सुत्तपगरणओ वा। धुवचळविसेसणाओ अंगाणंगेसु णाणत्तंति ॥

इस श्रुतज्ञानके उदेश, समुदेश, अनुज्ञा, और अनुयोग, ये चार भेद होते हैं. सामान्य प्रकारसे कथन करना, 🗟 उदेश; यथा अधुक शास्त्र, वा अध्ययन, तू पढ' विशेष कथन करना, सो, समुदेश; यथा इस शास्त्र, वा अध्ययनको अच्छी तरेसे याद रख, आज्ञा देनी, सो अनुज्ञा; यथा अन्यको पढाव, और सूत्रार्थ कथनरूप व्याख्यान सो अनुयोग. इनका विस्तार श्री अनुयोगद्वार, व्यवहारभाष्य कल्पभाष्यादि सूत्रोंमें है. इत्यादि कारणोंसें व्याख्यान करनेमें श्रुतज्ञानही उपयोगि है, अन्य नहीं; अन्य ज्ञानोंको मूक होनेसें. इसवास्ते इस समयमें श्रुतज्ञानहीकी रक्षा, और वृद्धि करनी चाहिये. क्यों-कि, इस समयमें श्रुतज्ञानही, हम तुमको आधारभूत है. यदि श्रुतज्ञान शास्त्र न होवे तो, देवगुरुधर्मका बोध होना इस कालमें कदापि न होवे. इसवास्ते अतज्ञानकी दृद्धि, तथा रक्षा करनी है, सो धर्मकी वृद्धि और रक्षा करनी है. ज्योंकि, इससे अधिक, और कोइ भी धर्मद्रदि करनेका अत्युत्तम साधन, नही है. इसवास्ते अतज्ञानकी द्रदि और रक्षा करनेके उपाय, तथा तत्संवंधी उद्योगमें, सुइजनोंको कटिवद्ध होके, तन मन और धनसें, कदापि, पीछे नही हटना चाहिये ज्ञानकी जो दृद्धि है, सो ज्ञानीके ऊपर आधार रखती है; और ज्ञानीकी दृद्धि, ज्ञानकी अपेक्षा रखती है ज्ञान और ज्ञानीका परस्पर कार्य-कारणभाव संबंध है. इरएक गाममें, शहरयें, जिलेमें, अथवा देशमें, एक ज्ञानी होवे तो, उसके उपदेशसें अन्य कितनेहीं जनोंको ज्ञान होता है; और जिनको ज्ञान होता है, वे सर्व, ज्ञानी कहाते हैं. जब ज्ञानीसें ज्ञानका प्रचार होता है, तव ज्ञानी, ज्ञानका कारण, और ज्ञान, ज्ञानीका कार्य होता है. और जब ज्ञानके प्रचारसें ज्ञानीकी टुद्धि होती है, तब ज्ञान, ज्ञानीका कारण, और ज्ञानी, ज्ञानका कार्य होता है. यद्यपि ज्ञान और ज्ञानीका, गुण-गुणीभाव संबंध, असंभवी है; क्योंकि, ज्ञान और ज्ञानी, अभेद है; तिससें कार्यकारणता संभवे नहीं है. तथापि, कर्म सहित जीवको ज्ञानरूप गुण उत्पत्तिवाला है, तिससें कार्यता संभवे है; और ज्ञानीको कारणता संभवती है. और ज्ञानसें ज्ञानीपणा होता है, तिससें जानी कार्य है. और ज्ञान कारण है.

हरएक वस्तुर्की सिद्धिमें उसके साधनोंकी अवश्यमेव अपेक्षा होती है; जव ज्ञानरूप वस्तु सिद्ध करनी होवे, तब तिसके साधन व्याकरण, कोष, काव्य, छंदोलंकार, ज्योतिष्, न्याय, धर्म, और अन्य दर्शन विषयक नाना प्रकारके शास्त्र, तथा उन उन शास्त्रोंके अध्ययनका विधि, तया श्रवणमननादिककी आवश्यकता है. पाचीन कालमें विद्वानोंकी (पूर्वाचार्योंकी) स्वरगधाकि अत्युत्कुष्ट होनेसें, वे, हरएक प्रकारकी प्रक्रिया, बृंखलावद्ध कंठाग्र रसते थे

#### ( २९ )

अर्थात् बडे बडे सूत्र भमुख द्वादशांगीपर्यंत कंठाग्र रखते थे, तिस समयमें भी, यद्यापे देव नागरी आदि लिपियें विद्यमान थी, तो भी, प्रथोंको लिखके रखनेकी बहुत जरूरत नहीं पडती थी. क्योंकि, वो कालमानही तैसा था. पीछे, काठके प्रभावसें जैसें जैसें मनुष्योंकी स्परणशक्ति घटती गई, तैसें तैसें ज्ञानकी न्यूनता होने लगो जिससें किसी समयमें कितनेक बिद्वानोंने इकट्ठे होके, ग्रंथ लिखने लिखवाने पारंभ किये.

इस रीतिके मचलित होनेके वाद उलउस समयके श्रेष्ठ पुरुषोंने, लिखारीयोंके पाससें अनेक प्रंथ लिखवायके, उनके बडेबडे ज्ञानभंडार (पुस्तकाल्य) कराये; जो, अद्यापि प्रायः पाटनादि शहरोंमें देखनेमें आते हैं. यद्यपि पूर्वज पुरुषोंने, ऐसे अनेक भंडार करके श्रुत-क्वानके मुख्य साधन पुस्तकोंकी रक्षा करी है, तथापि, किंतने दी अपूर्व अपूर्वतर पुस्तक, पढने पढाने-वाले, और समझने समझानेवालेके अभावसें, नष्ट होगये. और किंतनेक पुस्तक तो, जैनि-योंके ममादसें नष्ट होगये, अब जो विद्यमान है, उनमें भी न्यूनता होनेका संभव हो रहा है; क्योंकि, न तो, कोई जैनीयोंमें पठन पाठनका 'कालेज ' (घूत्रज्जेनवाला) प्रमुख साधन है, और न मातापिता ध्यान देकर पढाते हैं. केवल सांसारिक विद्याके ऊपरही जोर देते हैं, परंतु यह उनकी बड़ी भारी मूल है. यदि सांसारिक विद्याके सायही, आर्थिक विद्या भी पढाई जावे तो, थोदेही प्रयाससें ज्ञानद्यदि होवे, और धर्मकी भी दृद्धि होवे, तथा अपने संतानोंका परलोक भी सुधर जावे. परंतु, मोदक खाने छोडके ऐसा काम कौन करे ? अफशोस !!! जैनियोंका उदय, केसे होवेगा ?

हों। आजकाल कई लोग नवीन पुस्तक लिखाके भंडार कराते हैं, परंतु वो भी, मक्षिका-स्थाने मक्षिकावत् जैसा लिखारियोंने लिख दिया, वैसाही लेके स्थापन करदिया; शुद्ध कौन करे ? हाय ! जैनीयोंपें ममादने कैसा घर करदिया ! जो, ज्ञान पढनेकेतरफ ख्यालही नही होने देता है ! ! !

ऐसे ज्ञानके अभ्यासके न होनेसें लोगोंमें संस्कृत पाकृतका योध घट गया, तो अब इस समयमें संस्कृत पाकृतके बोधरहित लोगोको बोध करानेकेवास्ते देवीयभाषामें प्रंथ रचना करके, अपनी बक्तिके अनुसार प्रत्येक ज्ञाता पुरुषको अपना ज्ञान प्रसिद्ध करना डचित है.

इसीवास्ते पूज्यपाद श्री श्री शि००८ श्रीमद्विजयानंदसूरीश्वर (आत्मारामजी) महाराजजीने भव्यजीवोंके उपकारकेवास्ते, अतिशय परिश्रम करके, लोक (देश)भाषामें श्रंथोंकी रचना करनी प्रारंभ करी. जिनमें जैनतत्त्वाद्दी, अज्ञानतिमिरभास्कर, जैनप्रश्नोत्तराचाली, सम्यक्त्वद्याल्योज्द्वारादि कितनेधी ग्रंथ छपकरके मासिद्ध होगये दें; कितनेक प्रसिद्ध करनेकेवास्ते तैयार हैं. परंतु प्रथम इस 'तत्त्वनिर्णयप्रासाद ' नामक ग्रंथको मसिद्धिमें रखते हैं.

इस ग्रंथका नाम यथार्थही गुणनिष्पन है. क्योंकि, जो कोई निष्पक्षयती, इस ग्रंथरूप प्रासाद(मंदिर)में प्रवेश करेगा, अवश्यमेव वस्तुस्वरूपनिर्णय प्राप्त करेगा इस ग्रंथके वनानेमें

#### ( ३० )

ग्रंथकारने, कितना परिश्रम उठाया है, सो वांचनेवाले सुज्ञ जन आपही विचार लेवेंगे; इस-वास्ते इस ग्रंथ ही महिमा लिखनी योग्य नहीं है- क्योंकि, इस ग्रंथमें ज्ञानगुण है तो, वाचक-वग आपही स्तुति-महिमा करेंगे. क्या फूल किसीको कहता है कि, मेरे बीच सुगंध है !

जैसें राज्यमाहेल अदिके नाना प्रकारकी जडतसें जडे हुए स्तंभ होते हैं, तैसें इस ग्रं-थरूप प्रासादके अनेक प्रकारके ज्ञानगुणादि रत्नोंसें जडे हुए छतीस (३६)स्तंभ है. जिनमें-

१. प्रथम स्तंभमें पुस्तकसमालोचना, प्राकृतभाषानिर्णय, और वेदबीजक प्रमुखका बर्णन है

२. दूसरे स्तंभर्मे श्रीमझेमचंद्राचायरुत महादेवस्तोत्रद्वारा ब्रह्मा विष्णु महादेवके रुक्षण, और उनका स्वरूप, तथा लौकिक ब्रह्मादिदेवोंमें यथार्थ देवपणा सिद्ध नहीं होता है, विसका पुराणादि लौकिक बास्तद्वारा स्वरूप वर्णन किया है.

ट्ट ३. तीसरे म्तंभमें यथार्थ ब्रह्मा विष्णु महादेवादिरूप देवमें जो जो अयोग्य बातें हैं, उनका व्यवच्छेदरूप वर्णन श्री हेमचंद्रसृरिकृत द्वात्रिंशिकाद्वारा किया है.

४, ५, चौथे और पांचवें स्तंभमें श्रीमद्धरिभद्रस्रिविरचित लोकतत्त्वनिर्णयका भा-वासहित अपूर्व स्वरूप लिखा है, जिसमें पक्षपात रहित होकर देवादिकी परीक्षा करनेका चपाय, और अनेक प्रकारकी छष्टि जे जगद्वासी जीवोंने कल्पन करी है, उसका वर्णन है.

६. छठ्ठे स्तंभमें मनुस्मृतिका कथन किया हुवा छष्टिकम, और उसकी समीक्षा है-

७, ८. सातमे आठमे स्तंभमें ऋगादि वेदोंमें जैसें सृष्टिका वर्णन है, तैसें मतिपादन इरके तिसकी समीक्षा करी है.

९. नवमे स्तंभर्मे वेदके कथनकी परस्पर विरुद्धताका दिग्दर्शन है.

१०. दशमे स्तंभमें वेदोक्त वर्णनसंदी वद ईश्वरोक्त नहीं है, ऐसा सिद्ध किया है.

११. इग्यारहमें स्तंभमें ''ॐभूर्भुचः स्वस्तत्" इत्यादि गायत्री मंत्रके अनेक प्रकारके अर्थ करके, श्रीजैनाचार्योंकी बुद्धिका वैभव दिखाया है.

१२. बारभे स्तंभर्मे सायणाचार्य शंकराचार्यादिकोंके बनाये गायत्री मंत्रके अ**योंका** समीक्षापूर्वक वर्णन है, तथा वेदका निंदक नास्तिक नही, किंतु वेदका स्थापक नास्तिक है, ऐसा महाभारतादिकोंद्वारा सिद्ध किया है.

१३ सें ३१. तेरमे स्तंभर्से लेके इकतीसमे स्तंभपर्यंत गृहस्थके पोडझ (१६) संस्का-रोंका वर्णन, श्रीवर्द्धमानसूरिकृत आचारदिनकर नामा शास्त्रसें करा है-

३२. वत्तीसभे स्तंभमें जैनमतकी माचीनताका, वेदके पार्टोमें गडबड होगई है तिसका, निष्पक्षपाती होनेका, और व्याकरणादिकी सिद्धिका, तथा पाणिनीकी उत्पत्ति मधुतिका वर्णन है.

३३. तेतीसमे स्तंभमें जैनमतकी बौद्धमतसे भिन्नताका, पाश्चात्यविद्वानोंमति दितशि-साका, और दिगंबरमावि हितशिक्षाका वर्णन है-

#### ( २१ )

३४. चौतीसमे स्तंभमें जैनमतकी कितनीक वार्तेपर कितनेही छोक अनेक प्रकारके विवर्क ऊठाते हैं, उनके उत्तर दिये हैं.

३५. पेतीसमे स्तंभमें शंकरदिग्विजयानुसार, शंकरस्वामीका जीवनचरित्र है.

३६. छत्तींसमें स्तंभमें वेदच्यास, और शंकरस्वामीने, जो जैनमतकी सप्तभंगीका खं-बन किया है, उसका वेदच्यास और शंकरस्वामीकी जैनमतानभिज्ञताका दर्शक, उत्तर दिया है. तथा जैनमतवाले सप्तभंगी जैसें मानते हैं, तैसें उसका स्वरूप, और सप्तनयादिकोंके स्वरूपका संक्षेपसें वर्णन करा है.

ऐसे विचित्र वर्णनके साथ यह ग्रंथ भरःहुआ है; इसवास्ते निष्पक्षपाती सज्जन पुरुषोंको,अथमें लेके इतिपर्यंत बरावर एकाग्रध्यान रखके इस ग्रंथको वाचना, और सत्या-सत्यका निर्णय करना उचित है. क्योंकि, पक्षपात करना यह बुद्धिका फल नहीं है, परंतु तल्लका विचार करना, यह बुद्धिका फल है. "बुद्धेःफलं तत्त्वविचारणंचेतिवचनात्"

और तत्त्वका विचार करके भी पक्षपातको छोडकर जो यथार्थ तत्त्वका भान होते, जसको अंगीकार करना चाहिये; किंतु पक्षपात करके अतत्त्वकाही आग्रह नहीं करना चाहिये

यतः ॥ आगमेन च युक्त्या च योर्थः समभिगम्यते । परीक्ष्य हेमवट् ग्राह्यः पक्षपाताव्रहेण किम् ॥ इत्यलम्बद्र पद्ववितेन विद्वद्वर्येषु ॥

भावार्थः---आगम ( शास्त्र ) और युक्तिकेद्वारा जो अर्थ माप्त होने उसको सोनेके समान परीक्षा करके ग्रहण करना चाहिये; पक्षवातके आग्रह (हठ) से क्या है.॥

का अब सर्व सज्जन पुरुषोंको, मैं, विज्ञाप्ति करताइ कि, इस ग्रंथको समाप्त करके, तुरुजी महाराज श्री श्री श्री १००८ श्रीमद्विनयानंदमूरी खरजी [ आत्पारामजी ] महाराज जीने नकल करनेवास्ते मुजंको दीया. विहारादि कितनेहो कार्यक विक्षेत्र रे, नकल पूर्ग होनेमें विलंब हुआ; तथारि, जोर देनेसें सनखतरा ग्राम रें नकल पूर्ण हो गई. तदनंतर सनखतरेसें प्रतिष्टादिसंबंधि कार्यके व्यतीत हो र, श्री गुरुजीमहाराजजी इस क्षेत्र में [ गुजरां-वालेमें ] सं. १९५३ मयम ज्येष्ट सुदि द्वितीयाको पधारे. वाद धोडेही समयमें, अर्थात् संवत १९५३ मयम ज्येष्ट सुदि अष्टमीको स्वर्गवास होगए !!! इलवास्ते सम्पूर्ग इस ग्रंथको, त्रे, आप शुद्ध नही कर सके हैं !! किंतु, मने, स्ववुद्ध्यनुसार देखके, जुद्ध करा है. इसवास्ते, इस प्रंयमें जो कोई अग्रुद्धतादि दोष ग्ह गया होते, सो, सर्व सज्जन पुरुष सुधारके बांचे, और भगा करें "॥ विस्मृति स्वभावोहि छद्यस्थानामतो मिय्यादुव्कृतं मोस्त्वित ॥ "

श्री वीर संवत् २४२३ ॥ ] विक्रम संवत् १९५४ ॥ ]

मुनि वछभाविजय.



### । श्रीः ।

# ॥ ॐ नमः श्रीपरमात्मने ॥ श्रीश्रीश्री १००८ श्रीतपगच्छाचार्यश्रीमदिजयानन्द-सूरीश्वरजी प्रसिद्धनाम आत्मारामजी महा-राजजी जैनीसाधुका जन्मचरित्र ॥

580 0 83

अगले पृष्ठके ऊपर जो फोटो ( छवि-चित्र ) विराजमान है. वह किनकी प्रतिमूर्त्ति है ? वह प्रशस्त ल्लाट, वह अलोकिक तेजभरे शांतरूप दीर्घ नयन, किनके हैं ? शरीरमें देवभावका प्रकाश, मुखमंडल्में सर्व जीवोंको अभय करनेवाली अपूर्व शोभा-क्या यह सब स्वर्गीय संपत्, रोगशोकों भरे हुए मनुष्योंमें पाई जासक्ती है ? पाटको ! यह छवि, ऐसे महात्माकी है, जो जैनीयोंके इस कठोर कुदिनमें डूबते हुये हिंदुधर्ममें अग्रगामी, जैनधर्मको डूबने नही देते थे; जो मनुष्य शरीर धरकरके भी, ऐसे ऊंचे आसनपर आरूढ थे कि, जिसपर साधारण मनुष्योंके चढने-की सामर्थ नहीं है. जो संपूर्ण भारत यावत् विलायत तकमें इस दुष्म कालमें सत्य यथार्थ धर्मके एकही उपदेष्टा थे. जिनकी कृपाके विना षड्दर्शनकी व्याख्या इस समयमें बहुत कठिन थी, जिनके दर्शनसें राजा प्रजा धनी निर्धन ज्ञानी अज्ञानी सब अपनेको कृतार्थ मानते थे; यह प्रति-मूर्त्ति, उनहीं सर्व पंडितोंके शिरोमणि, सर्वशास्त्रोंके वेत्ता, परम मुन्योंके मुखी, परम ऋषियोंके अग्रेश्वरी, भारतवर्षके अलंकार, जैनधर्माधार, न्यायांभोनिधिश्रीश्रीश्री १००८ श्रीमहिजयानंद-सूर्रियरजी ( आत्पारामजी ) महाराजजीकी है. धर्मात्मन ! जगत्ये कौन ऐसा होगा, जिसका हृदय विद्वानमंडल्के आदर्शस्थल, धार्मिकोंके प्रधान, दयादि गुर्णोके पारावार, जैनीयोंके शिरो-भूषण, यथार्थ सत्यवक्ता महामुनि श्रीमहिजयानंदमूश्वि ( आत्पारामजी ) महाराजजीका वि-श्वर्व चरित पढने सुननेको उत्साहित न होगा ?

मूलक पंजाबके द्वावा"सिंधसागर"में दरया"जेहलम"के किनारेपर"पींडदादनखान"नामक एक शहर बसताहे,तिसके पूर्वओर अनुमानसे दो मिलके फासलेपर एक"कल्ठरा"नामक गाम है.तहां पूर्व कालमें कल्रराजातिके सरदारोंका दिवान "बीबाराम" नामक काश्यपगोत्रीय "चउधरा कपूर बझ क्षत्रिय" था. तिसका पुत्र"रोचिराम"नामसे हुआ. तिसका बडापुत्र "दीवान बंद" था. तिसकी स्ती "महादेवी" रूपमें देवीके समान थी.तिसकी कूखसे "ल्क्खुमछ" - "गणेशचंद" - दोपुत्र, और "हुक-मदेवी" नामक एक पुत्री पैदा हुए.दीवानचंदका छोटाभाई "श्यामलाल" था. जिसके "देवीदत्ता" करके पुत्र और "राधा" नामकी पुत्री हुए. और दीवानचंदके दूसरे भाइयोंके बेटे "महेशदास" "प्रभदयाल" " मंगलसेन" हुये. जिनकी सन्तान आत्मारामजीके पितृब्य भाई ( चाचेके पुत्र ) "रामनारायण," "हरिनारायण," "गुरुनारायण" आदि अब विद्यमान है.तात्पर्य आत्मारामजीके

۲,

### (३४)

परिवारके आठ घर कल्लशगाममें पूर्वीक्त परंपराके अब विद्यमान हैं. और "पत्याल "गाम जो खुशा-वके पास बसता है, वहां भी "आत्मारामजी" के नजदीकके साकसंबंधी कपूरक्षत्रियोंके चालीश घर वसते हैं. (वंशवृक्ष देखो.) "दीवानचंद " और उसकी भार्या "महादेवी" अपने दोनों पुत्रों और लडकीको छोटी उमरमें छोडकर गुजर गयेथे. इस वास्ते दोनों पुत्र (लक्खुमल गणेशचंद) और पुत्री (हुकमदेवी) तीनों जने अपने पिताके भाई (चाचे) श्यामलालके घर रहतेथे परंतु " इयामलालकी" भार्याकी तबियत सखत होनेसे, "गणेशचंद " दुःस्री होकर कितनेक दिन पीछे बिना कहे, वहांसें चलनिकला; और रामनगरके पास कसबा फाल्लीयेमें आकर थानेदार (पोलीस ओफिसर) हुआ. और वहांही "कवरसेन " नामके पूरी क्षत्रिय कुंजाहीकी बेटी " रूपदेवी " के साथ बिवाह होगया. "गणेशचंद " झूरवीर होनेसे बहोत सीपाइयोंके साथ भाइबट्ट आदि नगरोंकी लडाइयों में शामिल रहतेथे. कितनेक क्लाल पिछे महाराज "रणजीतसिंह"-के राज्यमें हरिकापचनपर एक हजार घोडेस्वारोंको जानेका हुक्म हुआ. उनके साथ गणेश-चंदकी भी बदली हुई. वहां (हरिकापचनपर) "गणेशचंदजी " बहुत मुहत तक रहे. इसीवास्ते वहांके " नंदलाल" बाह्रण, और कितनेक ओसवालोंके साथ बहुत प्रीति होगईथी. जिससे जब रिसालेकी बदली हुई, तब गणेशचंदजी नोकरी छोडकर वहांही रहगये.

"नंद्छाल"त्राह्मण बडा शूरवीर और डाकू (धाडवी) था.तिसकी संगतसे ''गणेशचंदजी'' भी डाके डालने लगगये.उनके साथ,और भी आसपासके जोनेकी,लेहरा,गंडीवींड,रूडीवाला,सरहाली इत्यादि गामोंके डाकू मिलजानेसें,सब मिलके डाके डालने लगे.उस समयमें सरहाली गाममें''मूला-मिश्र'' उसका पितामह ( बाबा ) रहता था.उसके तीन बेटे थे.उनमेंसे ''वशास्तीराम'' तो पंडित था, और अमृतसरमें रहता था, और ''देवीदत्तां' मूलामिश्रका बाप, सरहालीमेंही रहता था. और तीसरा ''आझाराम'' जोनेकी गाममें दुकान करता था, और गणेशचंदजीका मित्र, और मेहरवान था, और डाके डालनेमें भी शामिल था. इसी तरह गाम रूडीवालामें '' विशनसिंघ'' का बाप " कहानसिंध ं गणेशचंदजीका मित्र रहता था. गणेशचंदजी प्रायःकरके अपने मित्र कहानसिंध-की मुलाकातके बास्ते रूडीवालामें आते जाते थे. वहां ( रूडीवालामें ) लेहरा गामकी एक लडकी " कर्मो ? व्याही थी, और विशनसिंधके घरकेपास रहती थी.इसवास्ते कर्मो भी गणेशचंदजीको अच्छी तरांह जानती थी, और इसी सबवसे गणेशचंदजीका '' लेहरा '' गाममें रहना हुआ. क्यों-कि ''राजकुंवर'' नामका क्षत्रिय, टुंकावाली जिल्ला गुजरांवालेका,जीरामें महाराज रणजीतसिंह-जीके तरफसे ठेकेदार हुआ करता था. अपने वतनकी मोहबतसे गणेशचंदजी उससे मिलनेके लिये जीरेकेपास लेहरा गाममें रहने लगे. कर्मोंकी जान पिछान होनेसें लेहरामें रहना उनको मुझ्किल नहीं हुआ, अर्थात थोडेही कालमें बहुत लोगोंसे मोहबत होगई. गणेशचंदजी लेहरा गामसे प्रायः निरंतर राजकुंवरसे मिलनेकेलिये जीरेगाममें आते थे,इस सबवसें जीरेका रहनेवाला ''जोधामछ" ओसवाल, जोकि खानदानी, लायक, और वुजूर्ग था, उसकेसाथ गणेशचंदजीकी मुलाकात हुई. जोधामछका गजकुंवर ठेकेदारके साथ वहुत स्नेह था. राजकुंवरका बेटा " जमीतराय " जीरेमें रहता था, जिसके बेटे '' केदारनाथ ?' और '' बद्रीनाथ ?' बडे नामी आदमी अब शहर गुज-

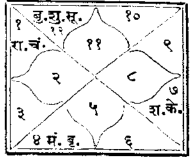
### ( ३५ )

रांवाछेमें विद्यमान है इस सबबसे कितनेही वर्षोंतक जमीतराय, और जोधामळकी संतानका\* आपसमें मोहबतका बरताव रहा.

भवितव्यताके बरासें"राजकुंवर" और "जमीतराय" तो अपने वतन चलेगये.और "गणेशचंद-जी" लेहरा गाममेंही रहने लगे, और वहांही बिकम संबत् १८९३चेंत्रर्श्चादे प्रतिपदा गुरुवारके रोज

''श्रीआत्मारामजीका " ''रूपादेवी" माताकी कूखसे जन्म हुआ. माता पिताने बाह्मणोंसे पूछके '' आत्माराम '' नाम रखा.

इस समय (लेहरागाम) " अतरसिंघ " नामा " सोडी " (शी-खलोकोंके गुरू) के ताबेमें था. इस सबबसे सोढी अतरसिंघ, और " गणेशचंदजीकी " आपसमें बहोत प्रीतिथी. एक दिन सोढी अतरसिंघने श्रीआत्मारामजीको माता रूपादेवीकी गोदमें देखा, और बुद्धिके प्रभावसे ऐसा निश्चय किया कि, यह बालक बडा तेजप्रतापवाला होवेगा. पिछे अतरसिंघ सोढीने कहा कि " इस श्रीआत्मारामजीकी जन्म कुंडली नष्ठोदिष्टसे ॥



बालक ऐसे सुंदर लक्षण हैं कि,जिससें यह लडका बडाभारी राजा होवेगा ! अथवा ऐसा साधु होवेगा कि, जिसके चरणोंके राजा महाराजा भी सेवक होवेंगे ! और यह लडका किसी तरह भी तुमारे पास नहीं रहेगा. इस लिये यह लडका तुम मुझे दे दो; और मैं इसको अपनी कुल मिल-कतका मालिक करूंगा. ? परंतु माता पिताने यह बातको स्वीकार नहीं किया. तथापि सोढी अतरसिंघके दिलसें यह बात दूर नही हुई, बलकि निरंतर इसही बातका ख्याल रखता रहा, और श्रीआत्मारामजीसे बहुत प्यार करता रहा. ठेकेदार राजछंवरके वतन पहुंचनेसे गणेशचंदजीके भाई लक्खुमछ और चाचेके पुत्र देवीदत्तामछको गणेशचंदजीका पता बहोत कालके पीछे मा-लूम होनेसे दिल खुश होगया. और उसी बखत अपने भाई "गणेशचंदजी " को अपने वतन ले जानेकेलिये आये. अपने भाई गणेशचंदजीको देखतेही बहुत खुश होगये.

# दोहा-पाया अतिहि बियोगसे, जसतन दुःख भरपूर ॥ फिर मिलनेसे वोही तन, पावे सुख भरपूर ॥ १ ॥

गणेशचंदजीकी गोदमें छोटी उमरवाले वडे तेजवाले अपने भाईके पुत्र श्रीआत्मारामजीको दे-सके बहुतही प्रसन्न हुये. और दोनों भाइयोंने अपने भाई गणेशचंदजीको अपने वतन लेजानेके वास्ते बहुत मेहनत की; परंतु इस देशकी मोहबत, और दाना पानीने गणेशचंदजीको किसी तरह भी जाने न दिया. इस वास्ते लाचार होके कितनेक दिन वहां रहके अपने वतनको चलेगये. और चलनेके समय अपने भाईके पुत्र श्रीआत्मारामजीका नाम, " दिसा" रखगये. और कहते गये कि, " इस बालकका अच्छी तरह ख्याल रखना. " " रतनंयत्नेनरक्षयेत् " भावार्य-रत्नकी यत्न

\* विक्रम संवत् १९३७ में जब श्रीआत्मारामजी महाराजजीका चौमासा शहेर गुजरावालेमें था, तब जोधामछकी संतानके राधामछ और हरदयालमछ श्रीमहाराजजीके दर्शनकेवास्ते गये थे, तब पिछली मुलाकतके सबबसे जमी-तराय, उनसे बहोत महोवतसे मिला था. बलकि देशाचारके अनुसार राधामछके वेटे ईश्वरदास और बशाखीमछके पुत्र हरदयालमछ को कपडे और मिठाई वंगेरह दी थी.

### (३६)

पूर्वक रक्षा करना चाहिये. तब मातापिताने भी ''दित्ता''नाम स्वीकार कर लिया. और उस दिनसे '' श्रीआत्मारामजी '' '' दिता '' के नामसे प्रसिद्ध हुवे.

कितनेक काल्णीछे लेहरा गाममें व्यवहाराभावसें गणेशचंदजी अपनी भार्यी रूपदेवीको और दिसाको लेकर आनंदपुर मास्रोवाल कीर्चिपुरमें, जहां सोढी अतरसिंघ रहता था जा रहे; और सोढी अतरसिंघने बडी खुशीसे गणेशचंदजीको अपने सीपाइयोंमें नौकर रसे. और पशुयोंके घास चारेकी जमीन (चरागा-बीड) के रक्षक ठहराये. और अतरसिंघ सोढी निरंतर दिसा (श्री-आत्मारामजी) को लेनेके ख्यालमेंही रहा. इसी सबबसे कितनेक दिनोंपिछे सोढी अतरसिंघने, गणेशचंदजीको अपनी जमीनमें बाह्मणोंकी गौयां चरने देनेके तोहमतसे तकसीरवार ठहराकर, पेरोमें बेडी पहनाकर कहा कि, "जो तूं अपने पुत्र आत्माराम (दिसा) को मुझे देवेगा तो, मैं तुजे छोईूंगा; अन्यथा किसी प्रकारसे भी तेरा छूटकारा न होवेगा. " परंतु गणेशचंदजी जोरावर होनेके सबबसें अवसर देसके बेडीको तोडके अपनी भार्या रूपदेवी और पुत्र दिचा(आत्माराम)-को लेके रातके वसत भागगये, और रुडीवाला गाममें आ रहे. यहां, गणेशचंदजीकी भार्या रूपा-देवीसे दूसरा पुत्र पेदाहुआ. अनुमान चार वर्ष वहां रहके कितनेही आदमियोंके और सावण बा-हान कर अपना गुजारा करते रहे, और जोधामछकी मोहबतसे अमन चैन लडाते रहे.

अब इस बखत पिछला जमाना (शिखेसाई जमाना) फिरगया था, और सरकार महाराणी विक्टोरीयाका अमल होगया था, जिससे हरतरहका आराम हुआ; और देशकी ठीक ठीक सारवार होती रही. न्यायके सबबसे मानो बकरी और सिंह एक घाटपर पानी पीने लगे, अर्थात् छोटे बडे सबको अदल इनसाफ मिलता रहा, मुसाफर निडर होके रस्तेपर चलने लगे थे; कोई नही पूछस-कता था कि तेरे मुखमें कितने दांत है. सोना उछालता चलाजावे,न चोरका डर,न डाकूका डर रहा था. क्योंकि, सबके सिरपर अंग्रेजी राज्य प्रतापका ऐसाही डर घूम रहा था. परंतुः---

> दोहा-होणहार हिरदे वसे, विसर जाय सुद्ध बुद्ध ॥ जो होणी सो होत है, वैसी उपजे बुद्ध ॥ १ ॥

इस कहावत मुजब ऐसे नाजुक बखतमें गणेशचंदजी आठ आदमीयोंके साथ मिलकर फिर डाका हालना शुरु किया. परन्तु आखर उसको इस पापका फल मिला सो यह कि,पकडे गये. कहावत भी है कि "सो दिन चौरके और, एक दिन साधका."इस अपराधमें अदालतसे दश वर्षकी कैदकी सजा पाई और केदियोंको आग्रेके किल्लेमें भेजनेका हुकम हुआ.चलते बखत गणेशचंदजीने अपने पुत्र दिचा (आत्माराम) को जोधामछ ओसवालको सोपकर कहा कि, " इसकी सार संभाल रखना क्योंकि यह तुझाराही पुत्र है, इसवास्ते इसको सांसारिक विद्या पढाना, जिससे यह व्यापा-रादि करके अपना गुजारा करता रहे, बहुत क्या कहुं में इसको तुमकोही सोंपताहुं, इसका नका मुकसान तुमारेही अखतीयार है." जोधामछने रुदन करके कहा कि,

छदाई तेरी किसको मंजूर है; जमीन सख्त और आसमान दूर है. परंतु कमोंके आगे किसीका भी जोर नहीं चलता है:---

#### ( ३७ )

# हरो वरो ब्रह्म विवाह कर्त्ता, वैश्वानरो आहुतिदायकश्च ॥ तथापि वंध्या गिरिराजपुत्री, न कर्मणः कोपि बली समर्थः ॥ १ ॥

भावार्थ इसका यहहै—महादेव जिसका पति, साक्षात ब्रह्माजीने जिसका विवाह किया, जिसके विवाहमें साक्षात अग्नि देवताने आहुति दी, ऐसी पार्वती भी वांझ रही. इसवास्ते कमोंसे कोई भी अधिक बल्लवान समर्थ नहीं है--इसवास्ते इस बातमें हमारा कोई भी जोर नहीं चलता है और इस रूडकेकी बाबत जो तम कहते हो, सो तो परमेश्वर जानते हैं, मुझको यह अपने दोनो रूडकोंसे अधिक प्यारा है.<sup>37</sup> इत्यादि कितनीक बातें करके गणेशचंदजी तो चलेगये और आग्ने किल्लेमें-ही अंग्रेजोंके साथ लडाई करते हुए, आपसमें गोली लगनेसे गणेशचंदजी स्वधामको पहुंचगये !!!

अब आत्मारामजी जोधामछके घरमें उनके पुत्रोंकी तरह पटने टगे, और जोधामछने भी अपने आपको सच्चा धर्मपिता प्रमाणित किया; और अपने बचनको पूरा कर दिसलाया. और अपने छोटे पुत्र " रलाराम " के साथ हिंदी इलम सिखलाया. इसवास्ते " आत्मारामजी " भी, जोधामछको अपने पिता मानते थे. और जोधामछका बडा पुत्र " वधावामछ " आत्मारामजीसे बहुत भाईओंसे भी अधिक प्यार रखता था. इसवास्ते घरकी खियां भी, अपने टडकॉवाठोंसे भी ज्यादा प्यार रखती थी; परंतु जोधामछके छोटे भाईका नाम, दित्तामछ होनेसे आत्माराम-जीका दूसरा नाम दित्ता बदलके, " देवीदास " रखदिया था.

जिनदिनोंमें देवीदास ( आत्मारामजी ) जोधामछके घरमें पलतेथे, उस वसत जोधामछ, और तिसका परिवार, और जीरेके रहीस सब ओसवाल, डूंढक मत\* ( स्थानकवासी ) को मानतेथे.

<sup>\*</sup>दंढकमतकी उत्पत्ति इस प्रकारसें है.-गुजरात देशके अहमदावाद नगरमें एक लौंका नामका लिखारी यतिके उपाश्रयमें पुस्तक छिलके आजीविका चलाताथा. एक दिन उसके मनमें ऐसी वेइमानी आई जो एक पुस्तकके सात पाने बिचमेंसे लिखने छोड दिये. जब पुस्तकके मालिकने पुस्तक अधूरा देखा, तव लौंके लिखारीकी बहुत निंदा की और उपाश्रयसे निकाल दिया, और सबको कह दियाकि, इस वेइमानके पास कोई भी पुस्तक न लिखाबे.तब लौंका आजीविका मंग होनेसे बहुत दु:सी हो गया. और जैनमतका बहुत द्वेषी वनगया. परंतु अहमदावादमें तो लौंकेका जोर चला नहीं, तब वहांसे (४५) कोशपर लींबडी गाम है, वहां गया, वहां लैंकिका संबंधी लखमसी वनिआ राज्य-का कारभारी था, उसे जाके कहाकि, '' भगवानुका धर्म छुप्त हो गयाहै, मैने अहमदावादमें सुच्चा उपदेश किया था.परंतु लोकोंने मुजको मारपीट के निकाल दिया; यदि तुम मुझे सहायता दो तो, मैं सच्चे धर्मकी प्ररूपणा करूं." तब लखमसीने कहा, " तूं लींबडीके राज्यमें बेधडक तेरे सच्चे धर्मकी प्ररूपणा कर, तेरे खानपानकी खबर में रखूंगा. " तब लैंकिने संवत् १५०८ में जैनमार्गकी निंदा करनी शुरू करी. परंतु २६ वर्षे तक किसने भी इसका उपदेश नहीं माना. संबद् १५३४ में भूणा नामा वनिया लैंकिको मिला, उसने लैंकिका उपदेश माना, लैंकिके कहनेसे विना गुरूके दिये अपने आप वेष धारण कर लिया; और मुग्ध लोगोंको जैनमार्गसें अष्ठ करना शुरू किया. लैंकिने ३१ शास्त्र सच्चे माने. व्यवहार सूत्रको मान्य नहीं किया. जिसका सबब यह है कि व्यवहार सुन्नमें लिखाहै कि, '' तीन वर्ष दीक्षापर्यायवाले साधुको आचारप्रकल्प नामा अध्ययन पढाना कल्पता है, एवं चार वर्ष पर्यायवाले साधुको सूयगडांग पांच वर्ष पर्यायवालेको दशाश्चतरकंव --- कल्पसूत्र (बृहत्कल्प ) व्यवहारसूत्र, विकुछ वर्ष पर्यायवालेको अर्थात् छ वर्षसे लेके नव वर्ष पर्यंत पर्यायवालेको ठाणांग---समवायांग, दश वर्ष पर्योय-वालेको भगवतीसूत्र, एकादरा वर्ष पर्यायवालेको खुड्डियाविमाण पविभत्ति---महल्लिया विमाण पविभत्ति-

#### ( ३८ )

इसवास्ते आत्मारामजी भी जोधामझ आदिके साथ ढूंढक साधुओंके पास जाने लगे और ढूंढक-मतको मानने रुगे. '' जवारमछ " नामक ओसवारुके पाससे ढूंढकमतका सामायिक पडिक्रमणा सीखा और नवतत्व छवीसद्वार आदि वोल विचारोंको भी याद किये. विकम संवत् १९१० में " गंगाराम-जीवणराम " हूंटकमतके दो साधुओंने जीरामें चौमासा किया. तब जवारमछ दु-ग्गडके, और पूर्वोक्त साधुओंके उपदेशसे '' श्रीआत्मारामजी '' इस असार संसारसें विरक्त हुएँ; और साधु होनेका निश्वय किया. इस बातकी खबर इनकी माता " रूपादेवी " जो कि छेहरा गाममें रहती थी उसको हुई; तब वो अपने पुत्रके पास आके बहुत रुदन करके पुत्रको साधु होनेके वास्ते मना करने लगी, परंतु श्रीआत्मारामजीने माताजीको शांत करके मीठे बचनोंसे कहा कि, " हे माताजी ! आप मुजे खुशीसे रजा दीजिये, जिससे मेरा साधुपणा आपके आशीर्वादसें पूर्ण होवे." तब माताजीने गट्गट् स्वरसे कहा कि, " हे पुत्र ! तेरे पिताजी तुजको जोधामछर्जीको सौंप गयेहैं, इसवास्ते अपने धर्मपिता जोधामछजीकी आज्ञा तुजको छेनी चाहिये, और जो कुछ वे फरमावे, वो तुजको करना चाहिये. मेरे तरफसे वे मालिक है." माताजीका ऐसा कथन सनके श्रीआत्मारामजीने बडी खुर्शासे अपने धर्मापेता जोधामछसे आज्ञा मांगी. तब जोधामछने कहा कि, " तू मेरा धर्मपुत्रहै, मैंने तुजको बाल्यावस्थासेपाला है,इसवास्ते मैं अपने सारे धनका तीसरा हिस्सा तेरे नामका सरकारमें लिखादेता हुं, और तेरा विवाह भी वडी धामधूमसे में आप करूंगा. किसीके बहकानेसे मत भूल.<sup>10</sup> यह कहकर जोधामछ श्रीआत्मारामजीको प्यारसे छातीके साथ लगाकर बहुत रोया, तब श्रीआत्मारामजी अपने धर्मपिता जोधामझके सामने कुछ भी जवाब न दे सके; क्योंकि श्रीआत्मारामजी बहुत नरम दिऌके, और विनयवान् थे.

ववाए—वेसमणोवदाए-वेलंधरोववाए, त्रयोदरा वर्ष पर्यायवालेको उठ्ठाणसुए-समुठ्ठाणसुए-देविंदोववाए-नागपरियावणियाए, चउदद वर्ष पर्यायवाळेको सुभिणभावणा, पंदरह वर्ष पर्यायवालेको चारणभावणा, सो-लं वर्ष पर्यायवालेको तेअनिसग्ग, सप्तदृज्ञ वर्ष पर्यायवालेको आसीविसभावणा, अठारह वर्ष पर्यायवालेको दिठ्रीविशभावणा, ऐकोनवीस वर्ष पर्यायवालेको दिट्ठिवाए, बीश वर्ष पर्यायवालेको सर्वश्चत, पढाना कल्पताहै. " यदि जो लोका व्यवहार सूचको मान्य करता तो, स्ववचन व्याघातरूप वूषणसे वजोपहत तुल्य होजाता. क्योंकि, वो आप विना साधु हुयेही शास्त्र पढतारहा, और भूणा वगैरहको भी पढाया. इसी सबबसे अयतनकालमें भी कितनेक जैनाभास गृहस्थीयोंको पूर्वोक्त झाख पटाते हैं. परंतु यह आर्थ्य है कि, लौंकेने तो प्रथमसेही व्यव-हार सुन्नकों जलांजलि देवी थी. इस वास्ते वो तो प्रथग्ही रही ! परंतु जो लोक व्यवहारसूत्रको मानते हैं, और फिर गृहस्थीयोंको पूर्वोक्त पाठ लोपके शास्त पढाते हैं, उनकी कितनी भारी वेसमझ है ! इस बातकी परीक्षा करनी हम उनकोही सपुर्द करते हैं.अफ़्रोरा !! छैंकिने जो(३१)शास्त्र मान्य रखे उनमें भी,जहां जहां जिन प्रतिमाका अधिकार है, तहां तहां मनःकल्पित अर्थे कहने लग गया. इसी तरह कितनेही लोगोंको जैनमार्गसं अष्ट किया. विक्रम संवत्त भूदद८ में रूपजी नामा भूणेका शिष्य हुआ, उसका शिष्य संवत् १६०६ में वरसिंह हुआ, तिसका शिष्य संवत् १६४९ में माघ सुदि त्रयोद्शी गुरुवारके रोज पहर दिन चढे जसवंत हुआ, उसके पीछे बजरंगजी हुआ ( जो संबद् १७०९में लुंपकाचार्य कहाया.)वजरंगजी की दीक्षा पीछे मुरतका वासी वोहरा वीरजीकी बेटी फूलांबाईके गोदपुत्र लदजीने दीक्षा ली. दीक्षा लेनेके पीछे जब दो वर्ष हुए, तब दशवैकालिक शास्त्रका टवा ( भाषारूप अर्थ ) पटा तब अपने मुरूको कहने लगा कि, '' तुम साधुके आचारसे श्रष्ट हो; '' इत्यादि कहनेसे मुरूके साथ लडाई हुई. तब लुंपकमत, और लैंकिमतके अपने गुरूको त्याग दिया. और थोभणरिष-सखीयोजीको बहकाके अपने साथ लेके, अनुमान संवत् १७०९ में स्वयमेव कलिपत वेष धारण करके साधु बनगया, और मुखपर कपडा

# ( ३९ )

पूर्वोक्त हकीगत गंगारामजी और जीवणमछजी साधुओंने सुनकर जोधामछके छोटे भाइ दित्तामछको जिसका धर्ममें बडाही राग था, कहा कि, "आप अपने बडे भाईको समझाकर आ-त्मारामजीको साधु होनेकी आज्ञा दिलवा देवें." दित्तामछके आग्रहसे, और श्रीआत्मारामजीकी वृत्ति सर्वथा संसारमें पराङ्मुख देखनेसे, अंतमें जोधामछने भी लाचार होकर आज्ञा दे दी. और कहा कि, "हे पुत्र ! चिरंजीव रहीयो ! और "श्रीजैनमत " का खूब उचात करीयो " ! वृद्धोंके बचन केसे फलप्रदाता हे ! ! कि जोधामछको इस आशिर्वादने धोडेही कालमें क्या असर दिस-लाया ! जोकि इस बस्रत स्वप्रमें भी ख्याल नहीं था.

चौमासे बाद मगसर वदि एकमके दिन "मन सूरदेवा " गाममें साधुओंके साथ श्रीआत्माराम-जी जा रहे. वहां जीराकी बाईयोंके साथ श्रीआत्म ारामजीकी माता भीरुदन करती हुई आई. तब साधुओंने तिसको बहुत अच्छी तरांह समझाई. और पूछा कि, "माई! तेरे पुत्रका नाम "दिता" है ? वा "देवीदास " है ? वा "आत्माराम" है ? क्योंकि, लोक इसको कितनेही नामोंसे बुलाते हैं. हम इसका कौनसा नाम रखे ? " माताजीने कहा कि, "महाराजजी ! इसका असली नाम तो " आत्माराम " ही है, और रोष पछिसे कल्पना करे हुये है." तब साधुओंने कहा कि, "हम तो पहिलाही नाम अर्थात् " आत्माराम " ही रखेंगे, " तबसे श्रीआत्मा रामजीका यही ( आ-त्माराम ) नाम प्रसिद्ध हुआ और कम करके "मालेर कोटला " में पहुंचे. जहां मगसर सुदि पंचमीके रोज बडी धामधूमसे " जीवणरामजी " गुरुके पास टूंढक मतकी दीक्षा ली.

श्रीआत्मारामजीकी बुद्धि बहुत तीव, और निर्मल थी,परंतु उनके गुरु अधिक पढे हुये न होनेसे

बांधलिया. और लौंकेसे विलक्षणही मत निकाला. लवजीके चेले सोमजी तथा कहानजी हुये. तथा लुपकमति कुंवरजीके चेलेधर्मसी-श्रीपाल-अमीपालने भी गुरूको छोडके, स्वयमेव पूर्वोक्त आचरण किया. तिनमें धर्मसीने आठकोटी पचरखाणवका पंथ चलाया, जो गुजरात देश प्रांत काठियावाडमें प्रसिद्ध है.

लवजीके चेले कहानजीके पास एक धर्मदास नामका छींपा दीक्षा लेनेको आया, परंतु कहानजीका आचार उसने अष्ट जाना, इस वास्ते वह भी मुहको पट्टी बांधके,स्वयमेवही साधु वनगया. इन सबका रहनेका मकान ढूंढा अर्थात् फूटा हुआथा, इस वास्ते लोकोंने ढूंढक नाम दिया. केई ढूंढक लोक कहतेहैं कि-

#### ढूंढत ढूंढत ढूंढ फिरे सब वेद पुरान कुरानमें जोई ॥ ज्युं द्धिसेती मख्खण ढूंढत त्युं हम ढूंढियाका मत होई ॥

परंतु यह बात लोकोंको भरमानेके वास्ते खडी की है, क्योंकि इन टूंढकोकी पटावलीयोंमें पूर्वोक्त लेख है नहीं. अस्तु तुष्यतु दुर्जना: तथापि इस पूर्वोक्त टुंढकोंके कथनसे भी यही सिद्ध होता है कि यह ढूंढकमत जैनशास्त्रानु-सार है नहीं तथा एक यह भी आश्चर्य है कि जो जो अनिष्ठाचरण ढूंढकोमें प्रचलित है सो न तो वेदमें है,न पुरानमें है, और न कुरानमें है तो इन महाशयोंने अपना माना अनिष्टाचरण किस पातालसे निकाला होवेगा ! तथा वेद पुरान कुरानके माननेवालोंने जरूर इन ढूंढकोंसे पूछना चाहिये कि '' महाशयों ! वेद पुरान कुरानका नाम लेके अपने मतकी सिद्धि करनी चाहते हो परंतु अपना माना अनिष्टाचरण वेद पुरान कुरानमेंसे निकाल देवेगे ? ''कदापि न निकलेगा. धर्मदास छोपेका चेला यन्नाओ हुआ, उसका चेला भूदरजी हुआ, उसके चेले रघुनाथ-जयमल्लजी-गुमानजी हुये; इनका परिवार प्रायः मारवाडदेशमें है. रघुनाथके चेले भीषमने तेरापंथी मुहबंघेका पंथ चलाथा.

ल्यजीका चेला सोमजी, तिसका चेला हरिदास, उसका चेला वंदावन, उसका भवानीदास, उसका मलूकचंद उसका महासिंह उसका खुशालराय उसका छजमल उसका रामलाल उसका चेला अमरसिंह. इनके परिवारके साधु प्राय: पंजाब देशमें है.

### ( 80 )

"काशीराम" नामक एक ढूंढक श्रावकके पास "श्रीआत्मारामजी" ने " उत्तराध्ययन " मूत्रके कितनेक अध्ययनोंका पठन किया. और दीक्षा लिये बाद पंदरह दिनोंमेंही व्याख्यान करने लग गये. कितनेही दिनोंबाद गुरुके साथ विचरते हुये ''सरसा-राणीया"गाममें गये और संवत् १९११ का चौमासा वहांही किया, वहां मालेरकोटला निवासी ''खरायतीमछ" नामक बनिया, दीक्षा छे-कर श्रीआत्मारामजीका गुरुभाई बना, जो कि इस बखत मुळक गुजरात, जिल्ला काठीयावाडमें प्रायः विचरते हैं. जिनका नाम ढूंढकमत परित्याग करके संवेगीपणा अंगीकार किया, तब सदुरुने "श्रीखांतिविजयजी " दिया है, इन महात्माने कितनेही वर्ष हुए षष्ठ षष्ठ ( बेले बेले-देा उपवास ) पारणा करना शुरु किया है, जो अबतक वृद्धावस्था है, तो भी कियेही जाते हैं. ( छबी देसो ) राणीयामें श्रीआत्मारामजीने वृद्ध पोसालीय तपगच्छके "रूपऋषिजी" के पांस " उत्तराध्ययन " मूत्र पठन किया वहांसे यमुना नदीपार " रुडमछ " साधुकेपास पढनेके लिये गये, और उनके पास " उववाई " सूत्र पढा. वहांसे दिल्ली होके " सरगथल " गाममें गये, और संवत् १९१२ का चौमासा किया, वहां "श्रीआत्मारामजी " के दादा गुरु "गंगारामजी " काल धर्मको प्राप्त हुये चौमासेबाद गुरु और गुरुभाईके साथ विचरते हुये " जयसुरमें गये, वहां " अमीचंद ?' नाम ढूंढक, जो कि उस बखत ढूंढकोंमें श्रुतकेवली कहाता था, तिसकेपास "श्रीआत्मारामजी " ने "आचारांग " सूत्र पढना प्रारंभ किया, जयपुरके द्वंढकछोकोंने श्री आत्मारामजीको कहा कि ''तुम व्याकरण मत पढना, यदि पढोगे तो तुमारी बुद्धि बिगड जायगी."(अब भी ढूंढक मतवालेका यह प्रथम प्रायः मंतव्यहे.)सत्यहे⊸

दोहा-रत परीक्षक जानीये, ज्हौरी नाहिं चमार।

पंडित तत्त्व पिछानीये, नाहिं जट्ट गमार ॥

श्रीआत्मारामजीको पूर्वोक्त शिक्षा देनेवाले ऐसे मिले कि, जिनोंने विद्या कल्पवृक्षकी जड काटडाली! विद्यालाभरूप अमृत मेघवर्षण समान जो अवस्था थीं उसमें आगकी वर्षा भई !! क्योंकि उस समय "श्रीआत्मारामजी" की ऐसी शक्ति थी कि, जिससे निरंतर तीनसौँ स्त्रोक कंठाग्र कर सकते थे, परंतु यह उत्तम समय, पूर्वोक्त आभास हितकारीयोंके उपदेशसे नि-ष्फल गया. अफशोस !! ऐसे हितकारीयोंसे तो पंडित शत्रुही श्रेष्ठ है.

यतः ॥ पंडितोपि वरं शत्र, में मूर्खों हितकारकः ॥

वानरेण हतो राजा, विप्र चौरेण रक्षितः ॥ १ ॥

पंडित रात्र तो श्रेय है, परंतु हितकारी मूर्ख अच्छा नहीं है; वानरने राजाको मारा, और ब्राह्मण चौरने उसको बचा छिया.\*

\* मावार्थ इसका यह है कि-किसी एक नगरमें कीसी राजाके पास कोई मदारी वानर नचाने लगा. उस वानरकी चुख़लता देखके राजा ख़ुझा होकर मदारीसे कहने लगा, ''जो तेरी मरजीमें आवे,सो तूं मेरेपास मांग ले; परंतु यह वानर तूं मुजे दे दे.'' मदारीने बहुत ना कही,परंतु राजहठ जोरावर है राजाके पास किसीका जोर नहीं चलताहै. लाचार होकर मदारिने वानर दे दिया.राजाने उस वानरको अपना पेहरेगीर बनाया,और हाथमें तल्वार देके,उस-को अपने पल्यंक(पलंग)के पांवेके साथ बांघ दिया एकदिन ऐसा हुआ कि राजा सोताहै,वानर पहरा देताहै,इतनेमें एक सर्पराजकि पल्यंकपर छतके साथ जाता है, उसकी छाया राजाके शरीर पर पडी,उस छायाको देखके मूर्वा?

### ( ४१ )

श्री आत्मारामजी जयपुरसें अजमेर गये.वहां''ऌक्ष्मणजी?'''देवकरणजी?'और''जितमछजी?' वगेरह ढूंढक साधुओंके पास कितनेक शास्त्र पढे.वहांसे फिर अमीचंदके पास पढनेके लिये ''जय-पुरमें" आये और संवत् १९१३ का चौमासा वहांही किया. वहांसें विहार करके "नागोर" (मार-वाड ) शहेरमें गये, और " इंसराज " नामा श्रावकके पास " अनुयोगदार " शास पढे. वहांसें "जोधपुर" जाके "वैद्यनाथ" पटवा ओसवालके पास विद्याध्ययन किया. "वैद्यनाथ"व्याकरण पढना अच्छा मानतेथे, और भाष्यकार टीकाकार आदिकोंके कथनको बहुत प्रमाणिक, और सत्य गिनतेथे. इस वास्ते उन्होंने '' श्रीआत्मारामजी ?' को कहा कि '' आप व्याकरणादि पढने-के पीछे,शास्त्रोंकी भाष्य टीका वगेरह पढो तो आपकी बुद्धि सफल होवे. 🦥 परंतु पूर्वीक्त असत्यो-पदेशके अजीर्णसें, और स्वोपार्जित ज्ञानावरण कर्मके प्रबलसें, " श्रीआत्मारामजी " को "वै-वनाथ "के यचनामृतकी रुचि हुई नहीं. वहांसें विहार करके शहर " पाली " (मारवाड) वगैरहमें होके ''नागोर'' गये, और संवत् १९१४ का चौमासा वहां किया. इस चौमासेमें श्रीआत्मारामजी-ने ढूंढकोके श्रीपूज्य ''कचोरीमछ'' के पास, और ''नन्दराम'' ''फकीरचंदजी''वगैरह साधुओंके पास " सूयगडांग " " प्रश्नव्याकरण " "पन्नवणा" " जीवाभिगम" आदि शास्त्रोंका अभ्यास किया. उस समय फर्कारचंदजीके पास''हर्षचंद्''नामा एक शिष्य ''सिध्य हैम कौमुदी'' (चंद्रप्रभा नामका जैन व्याकरण) पढताथा.जिससें फकीरचंदजीने श्रीआत्मारामजीको कहा कि, ''तुमारी बुद्धि बहुत निर्मर्छ है, इस वास्ते तुम मेरे पास चन्द्रप्रभा पढो,तुमको जलदी आजावेगी."परंतु उस बलत श्रीआत्मारामजीको पूर्वोक्त कर्म रोगसें,फकीरचंदर्जीका पूर्वीक्त वचनामृत भी रुचा नहीं. चौमासे बाद श्री आत्मारामजीने विहार करके "मेडता" "अजमेर" "किसनगढ" "सरवाड" वगैरह शहरोमें थोडा थोडा काल व्यतीत किया,जिनमें ''उत्तराध्ययन'' ''दशवैकालिक'' '' सूयगडांग'' "अनुयोगहार " "नंदी" हंटकोका "कल्पित आवश्यक" और"बहत्कल्प"वगैरह शास्त्र कंठाग्र किये. अनुमान द्रा हजार स्ठोक श्रीआत्मारामजीने कंठाग्र किये. संवत् १९१५ का चौमासा रामणि वानर, तल्वार लेके संपैकी आंतिसें राजाके शरीर पर घाव करने लगा. उस अवसरमें उसी नगरका रहने-वाला कोइक विद्वान्, जन्मका दरिद्री, अन्य व्यवहारामावसें अपनी स्त्रीकी प्रेरणासें चौरी करनेके वास्ते गया. वह प्रथम किसी वेश्याक घरमें गया. वहां देखता है कि, वेश्या किसी कुष्टीके साथ विषय सेवन कर रही है. देखके वि-चार करने छगा कि,''हा ! जिस भैसे वास्ते ऐसे कोढीके साथ भी यह रमण होती है ! इस वास्ते इसका भैसा मुझको छेने योग्य नहीं है''—-पीछे वहांसें निकलके एक लक्षाधीशके वहां गया.वहां देखता है कि,पितापुत्र हिसाब मिला रहे हैं; परंतु हिसाब बहुत मेहनत करनेसें भी नहि मिछा.अनुमान आठ आनेका फरक रहा.तव पिताने पुत्रको ऐसा मारा, कि पुत्र मूर्छित हे।गया, देखके पंडितने विचार किया कि जो आठ आने पीछे अपने एकके एक सकुमार पुत्रके ऊपर ऐसा जुलम गुजारता है,यदि में इसका धन चुरा कर ले जाऊंगा तो,जरूर यह छाती फटकर मर जायगा! इसवास्ते ऐसे कृपणका धन भी छेना मुझको उचित नहीं है.इत्यादि विचारकर फिरतार राजाके महेलपर जा चढा.वहां पूर्वोक्त कार्य करते वानरको देखके, एकदम पंडितने वानरके दोनों हाथ खूब जोरसे पकड लिये. तब वानरने किलकिलीयारी क-रके शोर मचाया. जिससे राजाकी निंद खूल गई. राजाने पंडितको पूछा, '' तू कौन है ? और किसवास्ते इसको तुने पकडा हे"? पंडितने ऊपर जाते हुए सपंको दिखाके, अपना सारा वृत्तांत सत्य सत्य सुनादिया. राजाने खुश होकर पं-डितकी आजीविका कर ही. और वानरको निकल्लवा दिया. यहां यद्यपि पंडित चौरी करनेको आया था, और राजाका शञ्चभूत हुआ था, तो भी विद्वान होनेसें नफा नुकसान विचार लिया. इसवास्ते हित करनेवाले मूर्खसें, शञ्च पंडि-तहीं अच्छा है।के, जो अवसर तो विचार लेता है !

ዩ

# ( ४२ )

"जयपुर " में किया. चौमासे बाद "बक्षीराम" साधुके साथ " माधोपुर " " रणयंभोर " होके, "बुंदी" "कोटा" शहेरमें गये. वहां ढुंढक साधुओं में श्रेष्ठ "मगनजी स्वामी" थे,तिनको मिछनेकी श्रीआत्मारामजीकी उत्कंठा हुई.परन्तु उस समय मगनजी स्वामी भानपुरमें थे. इस वास्ते श्रीआ-त्मारामजी भी भानपुर जाके तिनको मिले. वहां दोनोंही आपसमें चर्चा वार्त्ता होनेसें अत्यानन्दको प्राप्त हुए. श्रीआत्मारामजी भानपुरसें विहार करके "सीताम" "उजावरा" होके "सळाना" गाममें अपने गुरुको मिलके, "रतलाम" गये. तहां ढुंढकमतका जानकार "मूर्यमळ" कोठारी था, जो जै-नमतके १ र्शास्त सचे हैं और शेष यतियोंकी कल्पनासें बने हुवे हैं,ऐसा मानताथा तिसको श्रीआ-त्मारामजीने हित्युक्ति देकर निरुत्तर किया, बाद तहांसें चलके "स्वोचरोद " " वंदावर " " बडनगर " " इंदोर " और "धारानगरीमें " होके " रतलाम " किया.जिससे श्रीआत्मारामजीकी उनके पास विद्याभ्यास करनेकी उत्कंठा, आनायासही सफल हुई.श्रीआत्मारामजीने उनके पास ढुंढकमतकी जितनी पुंजीयी-ढुंढक मतवाले ३२ झास्त्र मानतेहैं-सर्व छेली. अर्थात् ३२ ही शास्त ख दिवे और कितनेक कंठाग्र भी कर लिये.

अब श्रीआत्मारामजीके मनमें पूर्वोक्त कर्मरोगके प्रायः जीर्ण होनेसें ऐसी आशंका होने लगी कि, मैंने ढुंढकमतके सर्व शास्त्र देखे और इस मतके प्रायः सर्व प्रसिद्ध पंडितोंको मैं मिला, तिन सर्वका कहना एक दूसरेसें विरुद्ध है. किसी एक बाबतमें कोई कीसी तरहका अर्थ करताहे, और दूसरा दूसरी तरहका अर्थ करताहै, और जहां कोई अर्थ ठीक ठीक भान नही होतांहै तो चार पांच जने एकत्र होकर सलाह करके मनः कल्पितअर्थ कर लेतेहैं, जिसको पंचायती अर्थ कहतेहैं. पंजाब देशके ढुंढकोमें प्रायः पंचायतीही अर्थ चलताहै. तो अब मुजे कौनसा मत सत्य मानना, और कौनसा असत्य मानना चाहिये ? और कितनेक छोक ४५ आगम मानतेहैं, कितनेक ३२, कितनेक ३१, और कितनेक ११ शास्त्र मानतेहें. तो इनमें सचे कौन और झूठे कौन ? मुजे कित-ने शास्त्र सचे मानने चाहिये ? क्यौंकि '' बुंदीकोटा ं' वाले ढुंढक आस्रोंके अर्थ, अपने मुससें मनोघटित करतेहैं. मारवाडी ढुंडक भाषारूप जो टवार्थ हिस्राहै उसमेंसें अपने मतके अनु-यांथी, अर्थको मानतेहैं, और रोप छोड देतेहैं, या तिस पाट पर हडताल लगाके ऊपर अपनी मति कल्पनाका अर्थ लिख देतेहें, तथा " तपगच्छ " " खरतरगच्छ " वाले कहतेहें, कि ढुंढक लोग शास्त्रोंका यथार्थ अर्थ नहीं जानतेहें.इत्यादि अनेक संकल्प विकल्प करके अंतमें श्रीआत्माराम-जीने यह निश्वय किया कि, संस्कृत प्राकृत व्याकरण पढनेके पीछे शास्त्रोंके यथार्थ जे अर्थ होते होवेंगे, वे, मैं मानुंगा. इस वसत श्रीआत्मारामजीको वैचनाथ पटवेका और फकीरचंदजीका कहनां सत्य सत्य भान हुआ.\*

# दोहा-तबलग धोवन दूध है, जबलग मिले न दूध ॥ तबलो तत्त्व अतत्त्व है, जबलो शुद्ध न बुद्ध ॥ १ ॥

\* जैनमतके शात्रोंसे भी सिद्ध होताहै कि, व्याकरण अवश्यमेव पढना चाहिये. क्योंकि, श्री प्रश्नव्याकरण सूत्रमें लिखा है कि—नाम, आख्यात, निपात, उपसर्ग, तद्धित, समास, संधिपद, हेतु, यौगिक, उणादि, कियावियान, धातु, स्वर, विभक्ति, वर्ण, इनों करके युक्त—तथा जनपद सत्य, सम्मत सत्य, स्थापना सत्य,

# ( ४३ )

इस तरह महाराजजीश्रीने देखा कि जैन शास्त्रोंसें सिद्ध होता है कि, विना व्याकरणके पढे ठीक ठीक पथार्थ अर्थ नहीं भान होसकता. इस वास्ते में जरुर अब व्याकरण पढुंगा. हाय-अफशोस ! कैसे कुगुरोंके वश होकर जपनी अमूल्य विचाप्राप्त्यवस्था निष्फल करी !

पूर्वोक्त कारणोंसें, तथा बहुत देशोंमें फिरनेसें, बहुत जैनमंदिर तथा बडे बडे पुस्तकोंके भंडार देखनेसें, श्रीआत्मारामजीके मनमें यह निश्चय हुआ कि '' जैनमत " तो कोई अन्यही वस्तु है, और यह ढुंढकमत अन्यही वस्तु है.

जैनमतके शास्त्रोंसे ढुंढकमतके विपरीत अनिष्टाचरण देखनेसें,श्रीआत्मारामजीके मनसे ढुंढक-मतकी आस्था कम होगई और गुजरातदेशमें जाके पंडित साधुओंके साथ वातचित करके नि-णैय करनेका इरादा श्रीआत्मारामजीने किया. तथा जैनमतके प्रसिद्ध तीर्थ "शत्रुंजय" "उज्जयंत" (गिरनार) आदिकी बहुत प्रशंसा तिनके सुननेमें आई, जिससें उनको देखनेकी उत्कंठा भी श्री-आत्मकी बहुत प्रशंसा तिनके सुननेमें आई, जिससें उनको देखनेकी उत्कंठा भी श्री-आत्मकी बहुत प्रशंसा तिनके सुननेमें आई, जिससें उनको देखनेकी उत्कंठा भी श्री-आत्मारामजीको हुई. इस वास्ते श्री आत्मारामजीने "गुजरात " देशमें जानेकी इच्छा की. परंतु जीवणरामजीने गुजरातदेशमें जानेके वास्ते कितनेक प्रकारकी दहरात दिखाई, और आज्ञा नही दी; जीससें श्रीआत्मारामजी चाँमासेबाद "जावरा" "मंदसोर" "नीमच" "जावद" वगैरह शहेरों-में होके " चितोड " गये. वहां पुराने किछेमें जाके बहुत उज्जडे हुए थेह, ( संडेर ) जैनमंदिर, फतेहके महेल, कीर्चिस्तंभ, जलके कुंड, कीर्त्तिधर सुकोशल मुनिकी तप करनेकी गुफा, पद्मिनी राणीकी सुरंग,मूर्यकुंड वगैरह प्राचीन वस्तुयें देखके संसारकी अनित्यता और तुच्छता इंद्रजालकी तरह क्षणमान्नका तमासा याद आया !

इत्यादि श्रीठाणांग सूत्रोक्त दश प्रकारका त्रिकाल विषयक सत्य-तथा प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पैशाची, सौ-रनसेनी, अपश्रंश, एवं षट् भाषा गद्य-पद्य रूपकरके बार प्रकारकी भाषा तथा-

#### "वयण तियं ३ लिंग तियं ३ कालतियं ३ तह परोक्स १० पचक्सं १९ उवणीयाइ चडके ९५ अब्भत्यंचेव ९६ सोलसमं "

एवं सोलह प्रकारके वचनको जाननेवालेको अर्हदनुज्ञात बुद्धिदारा पर्यालोचन करके साधुको अवसरमें बोलना चाहिये, नान्यया. तथा श्रीअनुयोगद्वार सूत्रमें सक्कया पागयाचेव इत्यादि संस्कृत, और प्राकृत दो प्रकारकी भाषा स्वरमंडलमें ग्रहण करके बोलनेवाले साधुकी भाषा प्रसस्थ है. तथा पूर्वोक्त शाखमेंही प्रमाणाधिकारमें भाषप्र-माण चार प्रकारको है—सामासिक (१) तद्धितज (२) धानुज (३) निरुक्तिज (४). सामासिकके सात भेद हैं. दंद (१) बहुव्रीहि (२) कर्मधारय (३) द्विंगु (१) तत्युरुष (५) अव्ययीभाव (६) और एकशेष (७). तद्धितजके आठ भेद हें, कर्म (१) शिल्प (२) क्षधा (३) संयोग (१) समीष (५) ग्रंथरचना (६) ऐ-भर्यता (७) और अपत्य (८). धानुज—भू सत्तायां परस्मे भाषा—एघ वृद्धौ—स्पर्द्ध संहर्षे—निरुक्तिज— मह्यां होते महिषः । भ्रमति रोति च भ्रमरः महुर्मुहुर्लसतीति मुसलं इत्यादिः—और भी श्रीठाणांगसूत्र—द-शाश्चत स्कंधसूत्र वगैरहर्से भी व्याकरणका पढना सिद्ध होता है.

\* प्रायः इनका आचरण, जैनमतके शास्त्रोंसे विपरीत हैं. जैनशास्त्रोंमें ठिकाने ठिकाने जिनप्रतिमाका पाठ आता है, तिनका ढुंढकलोक निषेध करते हैं; और जिन प्रतिमाकी शास्त्रोक्त रीतिसें पूजन करनेवालेको हिंसाधमीं कहते हैं. तपगच्छ, खरतरगच्छ आदिके साधु मुहदक्ति हाथमें रखते हैं, और ढुढक साधु रातदिन मुख बंधी रखते हैं; जो कि जैनमतके शास्त्रसे विरुद्ध है. तपगच्छादिके साधु दंडा रखते हैं, ढुंढक रखते नहीं हैं; और शास्त्रोंमें दंडेका वर्णन आता है. कितनेक टुंढकमतके आवक, कितनेही मदीनोंतकका स्नान करनेका नियम करतेहें, इतनाही नहीं, परंतु कितनेक जंगल ( दिशा ) फिरके हाथ, पाणोसें धोनेका भी ानियम करते हैं. जिस नियमका नाम '' अणकी व्रत '' बहुत ढुंढकोमें प्रसिद्ध है तथा लघुनीतिका नाम '' नयापाणी '' धर रखा है, इत्यादि.

#### ( 88 )

चितोडर्से " उदयपुर " "नाथदारा " " कांकरोली " " गंगापुर " " भीलाडा " " स-रवाड " " जयपुर " " भरतपुर " " मथुरा " " विंदावन " होके " कोशी " के रस्ते " दि-छी" शहरमें गये वहां चौमासा करनेकी श्रीआत्मारामजीकी इच्छा थी, परंतु जीवणरामजीके कहनेसे संवत् १९१७ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने " सरगथरु " गाममें किया. चौमासे बाद विहार करके दिछी गये. दिछीसें जमनापार " सटा " " लुहारा " " विनौली " "बडौत" " सुनपत " वगैरह स्थानोंमें फिरके संवत् १९१८ का चौमासा, दिछीमें जा किया. तिस चौमासेमें " पंजाबी दुंढकोंके पूच्य " " अमरसिंहजी "के चेले मुस्ताकराय और हीरालालको आठ शास श्रीआत्मारामजीने पढाये. चौमासे बाद सुनपत पानिपत होके श्रीआत्मारामजी " करनाल्र " गाममें आये. वहां अमरसिंहजीके चेले " रामवक्ष " " सुखदेव " " विश्वचंद् " " चंपालाल्ड " बगैरह मिले. तब श्रीआत्मारामजीने रामवक्ष, और विश्वचंदको अनुयोगदारमूत्र पढाया. वहांसे विहार करके श्रीआत्मारामजी "अंवाला" शारमें आये और रामबक्षादि भी बडसटके रस्ते होकर अंवाला शहरमें आये. वहांसे विहार करके श्रीआत्मारामजी "सरडा " गाममें यो. यहांतक तो रामवक्ष वगैरह साधु, श्रीआत्मारामजीके साथही रहे, और पढते भी रहे. जिसमें इतने समयमें श्रीआत्मारामजीने पूर्वोक्त रामबक्ष और विश्वचंदको आचारांग, जीवाभिगम, नंदीमून्न,वगैरह शास्त पढाये.

रोपड गाममें श्रीआत्मारामजीने पंडित "सदानंदजी" सें" सारस्वत " व्याकरण पढना शुरू किया, और थोडेही समयमें अपनी अपूर्व वुद्धिसें षट्लिंगतकका अभ्यास कर लिया. माछीवाडेसें विहार करके श्रीआत्मारामजी मालेर कोटलामें जाके अपने गुरु जीवणरामजीसें भिल्ले. वहांसें जीवणरामजी तो "रणीया" गाममें जा चौमासा रहे, और श्रीआत्मारामजी " सुनाम " गये, जहां श्रीआत्मारामजीका एक चेला हुआ.सुनामसें "समाणा" "पटीयाला " "नाभा" "मालेर कोटला" " रायका कोट " और "जीगरांवह" वगैरह होके श्रीआत्मारामजी " जीरा " गाममें गये, और संवत् १९१९ का चौमासा जीरामें किया.

रामबक्ष वगैरह साधु, देश "मारवाड" के तरफ विहार कर गये.क्योंकि, इनके गुरु अमरसिंह जी मारवाडको गये हुयेथे. इतने दिनोंतक केवल पढनेके वास्तेही श्रीआत्मारामजीके पास रहेथे. परंतु चलते समय रामबक्षने श्रीआत्मारामजीसें आधीनताके साथ प्रार्थना की कि, "आप इस मुलक पंजाबमें आगयेहैं, और मेरे गुरु मारवाडको चलेगयेहैं, इस वास्ते आपने इस पंजाबदे-शरें जोर लगाकर "अजीवमतकी" जड काटते रहेना,इससें मेरे गुरु अमरसिंहजीको परम आनंद होगा और आपका बडा उपकार होगा." संवत् १९१९ के चौमासेमें जीराही गाममें श्रीआत्मा-रामजीको व्याकरणके बोधसें ज्यादाही शक पैदा हुआ कि "जो अर्थ ढुंढक लोग शास्त्रोंका कर-तेहैं, वह व्याकरणकी बीधसें ज्यादाही शक पैदा होताहै; इसका निश्चय करना चाहिये. क्योंकि मैंने थोडाही व्याकरण अवतक पढाहे,तो भी मुजे कितनेही ठीक अर्थ मालुम होने लगेहें तो,यदि जि-सको पूरा पूरा व्याकरणका बोध होवे, उसका तो क्याही कहना है? इससे यही सिद्ध होताहे कि,

णंजाब देशके ढुंढकोमें दो फिरके ( मत ) है, एकतो अनाजमें जीव मानते हैं और, एक नही मानते हैं. जो नहीं मानते हैं उनको अजीवमती कहते हैं.

### ( ४५ )

दुंढक लोग इसही डरके मारे व्याकरण पढने नहीं देतेहैं और यह भी सिद्ध होताहै कि इनके सब अर्थ प्रायः मनः कल्पित है, और जानबुझके अज्ञान रूप अंधे कूपमें गिरते हैं. ?? यह समझके श्रीआत्मारामजीने निश्वय किया कि, जो कुच्छ पूर्वाचार्योंने निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, टीका वगैरह द्वारा अर्थ कियेहैं, वेही अर्थ यथार्थ हैं, और जो कोइ मनःकल्पित अर्थ शास्रोंके करतेहैं, वो बडाही अनर्थ करतेहैं.

चौमासे बाद श्रीआत्मारामजी जीरासें विहार करके ''मनोहरदास''के टोलेके ढुंडक साधु-ओंमें वृद्ध पंडित साधु ''रत्नचंदजीके'' पास विद्याभ्यास करनेके वास्ते''आग्रा?'शहरमें गये,और संवत् १९२० का चौमासा वहांही किया. रत्नचंद्जीने बडी रव्वशीसे श्रीआत्मारामजीको "स्था-नांग<sup>97 %</sup> समवायांग <sup>97 %</sup> भगवती <sup>97 %</sup> पत्तवणा <sup>97 %</sup> बृहरकेल्प <sup>97 %</sup> व्यवहार <sup>97 %</sup> निशीथ <sup>99</sup> " दशाश्चत स्कंध " "संग्रहणी " "क्षेत्रसमास " " सिद्ध पंचाशिका " " सिद्धपाहुड " " निगोद छत्रीसी ?" "पुट्गल छत्रीसी ?" " लोकनाडीहात्रिंशिका ?" " षट्कर्म ग्रंथ ?" चार जातके "नयचक, " इत्यादि कितनेही शास्त्र पढाये, जिनमें कितनेक प्रथम श्रीआत्मारामजी पढे हुएथे, तो भी अर्थ निश्वय करनेके वास्ते फिरसें पढे. श्रीआत्मारामजीको विभक्तिज्ञान होनेसें जे अर्थ मालुम होतेथे, वे अर्थ ढुंढकोंके पढाये अर्थके साथ नहीं मिलतेथे, जिससें श्री-आत्मारामजीको निश्चय होगया कि पूर्वाचार्यांके किये हुये अर्थही सत्य है, तथापि परीक्षा करने लगे तो पूर्ण करनी चाहिये. रत्नचंद्जीके पढाये अर्थ प्रायः अन्य ढूंढकोंसें विपरीत, और टीका वगैरहके साथ मिलते हुये श्रीआत्मारामजीको भान हुए, इस वास्ते अधिक आनंदसे उनके पास पढे. इस चौमासेमें श्रीआत्माराजीने रत्नचंदजीके पाससें कितनाक अपूर्व ज्ञान भी प्राप्त किया. रत्नचंदजीके पास चिरकालतक श्रीआत्मारामजीकी पढनेकी मरजीथी परंतु जीवणरामजीके वुलानेसे चौमासे बाद विहार करनेकी तैयारी करके श्रीआत्मारामजी रत्नचंदजीके पास आज्ञा लेनेके वास्ते गये. तब रत्नचंदजी नाराज होके कहने लगे कि " तुमारा वियोग मैं चाहता नहीं हं. परंतु क्या करूं ? तुमारे गुरूका हुकम आयाहै, सो तुमको भी मान्य करनाही चाहिये, परंतु अंतकी मेरी शिक्षा तुम अंगिकार करो. मैंने सुनाहे कि,आत्माराम श्री जिन प्रतिमाकी बहुत निंदा करवाहे, परंतु यह काम करना तुजको अच्छा नहीं है. हमारे कहनेसे इस तरह अमल करना. एक तो श्री जिन प्रतिमाकी कवी भी निंदा नहीं करनी (१) दूसरा पेशाव करके विना धोंया हाथ कबी भी शास्त्रको नहीं लगाना (२) और तीसरा अपने पास सदा दुंडा रखना ( ३ ). मैंने यह तुजको श्री जैनमतका असल सार बताया है. कितनेक दिनों बाद जब तूं व्याकरण पढेगा, और शास्त्रका यथार्थ बोध होगा, सब कुच्छ तुजको मालुम हो जायगा. आगे भी इसी तरह ज्ञानाभ्यास करनेमें निरंतर उद्यम रखना और व्याकरण जरूर पढना. 97 तब श्री आत्मारामजीने कहा कि, "महाराजजी ! एक बात और भी बतावें कि, मुखपर कानोंमें डोरा डालकर मुह्रपचीका बांधना सूत्रानुसार है कि नही ? ?? श्रीरत्नचंद्जीने जवाब दिया कि, " सूत्रानुसार तो नही. क्योंकि, शास्त्रानुसार तो मुहपत्ती हाथमें रखनी कही है. परंतु अनुमान (१५०) देहसें वर्षसें हमारे बडोंने मुखपर मुहपत्ती बांधी है, और तेरे बडोंने अनुमान दोसौं (२००) वर्षसें बांधनी सुरू की है. यह ढुंढकमत अनुमान सवादोसौं ( २२५ ) बर्षसें बिना गुरु अपने

### ( ४६ )

आप मनःकल्पित देष धारण करके निकाला गयाहै."श्रीआत्मारामजीको तो,प्रथमसेंही कितनकि बातोंका राक था.अबतो सर्वथा निश्चय होगया कि,निश्चयही यह ढुंढकमत बनावटी है.और सनातन जैनधर्मसे उलटा है. और भगवतीजी, अनुयोगदार,समवायांग, नयचक वगैरह शास्त्रोंमें " आव-इयक" " विशेषावश्यक " की साक्षी दी है और लिखा भी है कि, आवश्यकका इतना मूलपाठ है, इतनी निर्युक्ति है, इतना भाष्य है, इतनी चूर्णि है, इतनी टीका है. और ढुंढकके माने आवश्यकमें कितनीक बातें जे शास्त्रोंमें है, वे नहीं है, और ढुंडक आवश्यक गुजराती भाषामें है, और दूसरे शास प्राकृतमें है. इसवास्ते आवश्यक मुत्र भी प्राकृत भाषामें होना चाहिये. इसतरह श्री आत्मारामजीकी ढुंडकमतसें अनास्था होनी शरू हुई. तोभी अधिकतर निश्चय करनेके वास्ते श्रीआत्मारामजीने बहुत शास्त्रोंकी पुनरावृत्ति की. तथापि अंतमें ऊंटके मेंगणेकी तरह ढुंढकमतकी पोल निकली. इसवास्ते श्रीआत्मारामजीने निश्चय किया कि, '' मैं अपनी शक्तिके अनुसार भव्य जीवोंके आगे सत्य सत्य बात प्रगट करूंगा, जिसको रुचेगा, वो ब्रहण कर लेदेगा. ?? ऐसा निश्वय करके श्रीआत्मारामजी आग्रेसे विहार करके दिल्ली आये, वहां श्री विश्वचंदजी मिले. और श्रीआत्मारामजीसें शास्त्र पढने लगे और साथही साथ विहार करते हुए मालेर कोटलामें आये. एक दिन श्रीविश्वचंद जी, पेशाब करके हाथ विनाही धोये शास पहने लगगये. इससे श्रीआत्मारामजीने गुस्से होकर विश्वचंदजीको कहा कि, " खबरदार ! आज विछे कबी भी ऐसा काम नही करना. अर्थात विना धोये हाथ पेशाव करके शास्त्रको नही छ-गाना.'' प्रत्यक्षमें तो श्रीविश्वचंदजी, पूर्वोक्त श्रीआत्मारामजीका कहना मंछर करके मौन होरहे; परंत दिलमें विचार करने लगे कि, "रत्नचंदजीकी संगतसें इनकी अद्वामें फरक पडगया है, इसी वास्ते यह ऐसे कहते हैं. क्योंकि, मेरे गुरु रामबक्षजी, और उनके गुरु अमरसिंहजी . पूच्यजी महाराज वगैरह सव ढुंडक साधु, पेशावसें शुद्धि करना, आहारके पात्रोमें लेकर वस्तादि भोना आदि करते हैं. परंतु मुजे तो इनके पास पढना है इसवास्ते कितनेक दिन जिस तरह यह कहते हैं, इसी तरह करना चाहिये." कोटलामें श्रीआत्मारामजीने, पंडित '' अनंतरामजी" से शेषव्याकरण पढना शुरू किया; और एक महीनेके बाद विहार करके रायका कोट होकर जगरांवां गाममें आये. वहां '' चोथमछ 🤔 के पत्रसें अपने उपकारी विद्यागुरु, श्रीरत्नचंदजीका संवत् **१९**२१ का जेठ मासमें स्वर्गवास होना सुनकर, बहुत अफसोस किया. अंतमें अपने ज्ञानबल्सें अफसोस दूर करके, श्रीआत्मारामजी जगरांवांसें विहार करके शहर"लुधीआना"में आये. वहां श्रावक '' सेंडमछ " '' गोपीमछ " वगैरहसें अजीवमतकी श्रद्धा छुडवाई. और मासकरुपके बाद ल्रधीआनासें विहार करके कोटलामें गये. और संवत् १९२१ का चौमासा वहां किया. इस चौमा-सेमें श्रीआत्मारामजीने चंद्रिका, कोष,काव्य, अलंकार, तर्कशास्त्र वगैरहका अभ्यास किया, तथा श्री "विश्वचंद्जी"को में, शास्त्रानुसार चर्ची करके यथार्थ सत्य मार्गका बोध कराया.

चैंग्मासे बाद श्रीआत्मारामजी, लुधीयाना होके "देशु "नामा गाममें गये. वहां एक यतिके पुस्तकोंमेंसे "श्रीशिङांकाचार्य विरचित श्रीआचारांग सूत्र वृत्ति" (टीका) की प्रति श्रीआत्मा-रामजीको मिल्ली. इस प्रतिके मिलनेसे श्रीआत्मरामजीको ऐसा आनंद प्राप्त हुआ कि, जैसे मरु-देशमें प्यासेको अमृत मिलनेसे शांति होवे! तहांसे विहार करके राणीया,रोडी, होकर "सरसा"

# ( ४७ )

गाममें गये; और संवत् १९२२ का चौमासा वहां किया. वहां ''किशोरचंदजी'' यतिके पास श्री-आत्मारामजीने दो तीन ज्योतिषके ग्रंथ पढे. तथा वडगच्छके यति '' रामसुख " और खरतर गच्छके यति ''मोतीचंद्"के पाससें साधु श्रावकके प्रतिक्रमण और तिसके विधिके पुस्तक झाकर देखें तो, मालुम हुआ कि, ढुंढकमतका प्रतिकमण, और तिसका विधि, यथार्थ नहीं है. और भी कितनेक पुस्तक लाकर देखा, और आचारांग सूत्र वृत्तिका भी स्वाध्याय किया. जिससें श्रीआ-त्मारामजीको अधिकतर निश्चय हुआ कि, ढूंढकमत असल जैनमत नहीं है. परंतु जैनमतके नामसें जैनमतका आभास रूप, एक नया पंथ मनःकल्पित निकाला है. तथापि श्रीआत्माराम-जीने विचार किया कि, '' इस समय कुल पंजाब देशमें प्रायः ढुंढकमतका जोर है; और मैं अ-केला शुद्ध श्रद्धान प्रकट करूंगा तो, कोई भी नहीं मानेगा. इस वास्ते अंदर शुद्ध श्रद्धान रखके बाह्य व्यवहार दुंढकोंकाही रखके कार्यसिद्धि करनी ठीक है. अवसर पर सब अच्छा होजावेगा." ऐसा निश्चय करके श्रीआत्मारामजी चौमासे बाद सरसेसें सुनाममें आये; वहां '' कर्नाराम '' रोहतक वाला ढुंढक साधु मिला. तिसके साथ ढुंढक साधुके भेष, और पडिक्रमणेंका विधि, और **ढुंढकाचारकी बाबत वार्चा**रुाप हुआ. परंतु कनीरामने कुच्छ भी शास्त्रानुसार ठीकठीक जवाब न दि-या, और कहा कि, "तुमारी श्रदा अष्ट होगई है, जो तुम अपने गुरु, दादगुरु अँकि कथनमें झंका करते हो ? " तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि,''मैं कोई गुरु, दादगुरुओंका दंधा हुआ नहीं हूं, मुझे तो श्रीमहावीर स्वामीके शासनके शास्त्रोंका मानना ठीक है. यदि किसीके पिता, पितामह कूंपमें गिरे होवे तो, क्या उसके पुत्रको भी कूपमेंही गिरना चाहिये? ? तब कनीराम कोध करके चला गया. और श्रीआत्मारामजी भी सुनामसें विहार करके मालेर कोटलामें आये, वहां लाला "कवरसेन ' और "मंगतराय " के आगे अपने अंतरंग जो सनातन जैनधर्मका श्रद्धान बैठा था, सुनाया. उन्होंने भी अच्छी तरहसें समझके श्रीआत्मारामजीका कथन, जैनदास्त्रानुसार य-धार्य होनेसें अंगीकार किया. और श्रीआत्मारामजीकोही सद्वरु सत्योपदेष्ठा मानने लगे. पंजाबमें इस वखत पूर्वोक्त दोही श्रावक, प्रथम शुद्ध श्रद्धान वाल्डोंकी गिनतीमें हुए. वहांसे विहार करके शहर लुधीयानामें आये. वहां लाला '' गोपीमछ " पाटणी को शास्त्रानुसार समझायके श्रीआ-त्मारामजीने अपना तीसरा श्रावक वनाया.यहां इस समय श्रीविश्वचंद्जी, और तिनके चेले चंपा-लालजी वगैरह भी आये हुएथे. चंपाललजीके मनमें कितनेक संशय हुंढकमत संबंधी पडे हुए**थे**. इसवास्ते अपने गुरु विश्वचंदजीको अवसर पाकर पूछतेही रहतेथे. परंतु श्रीविश्वचंदजी अवसरके जानकार होनेले,यचपि अपने अंदर श्रीआत्मारामजीकी सोबतसें शुद्ध श्रद्धान हुआथा, और श्री सनातन जैनधर्मका शुद्ध स्वरूप जानते थे, तोभी खुलकर कथन करनेका अवसर अबतक न होनेसे पूरा पूरा जवाब नहीं देतेथे. किंतु गोलमोल जिससे पूछने वालेको ज्यादा शंका पडे, वैसे जवाब देतेथे.इसवास्ते एक दिन श्रीचंपालालजीने श्रीविश्वचंदजीको जोर देकर कहा कि, "महा-राजजी साहित ! हमने जो घर, हाट, पुत्र, परिवार आदि छोडके साधुपणा लियाहै, और आपका शरणा अंगिकार कियाहै,सो क्रुच्छ डूबनेके वास्ते नहीं,किंतु तिरनेके वास्ते है.इसवास्ते आप हमको शुद्ध अंतःकरणसे यथार्थ जैनमत, जो कि महावीर स्वामीके शासन पर्यंत सनातन चला आया, सो बताओ; हम आपका बडाही उपकार मानेंगे. जैसे आपने उपदेश देकर हमको संसारसें बचा-

# ( 88 )

या, ऐसेंही इस संशयसें भी बचाइये. आपके विना और किसके आगे हम अपने दिलकी बातें करें ?? तब श्रीविश्नचंदजीने श्रीआत्मारामजीके पास अपने चेले चंपालालजीके प्रत्यक्ष सवाल जवाब करके चंपालालजीको ठीकठीक निश्वय करा दिया. उस दिनसे चंपालालजीने भी झुद्ध श्र-दा धारण की. बाद श्रीविश्नचंदजीने तो, छुवीयानासें विहार कर दिया, और रस्तेमें गुरू-के झंडीआलाके आवक " मोहरसींघ ? " वशाखीमछ मालकौंस ? और जमृतसरवाले लाला '' बूटेराय ?' ज्वहरीको प्रतिवोध किया. तथा साधु '' हुकमचंदजी-हाकमरायजी ?' को भी श्रीविश्नचंदजीने प्रतिबोध किया, इसतरह श्रीविश्नचंदजी, और चंपालालजीकी मददसें श्रीआत्मारामजीकी श्रद्धांके आदमियोंकी गिनती बढने लगी; और ढुंढक श्रद्धान रूप अजीर्ण दुर होता चला.अनुऋमे श्रीविश्नचंदजी वेगैरह पही गाममें गये. वहां लाखा " घसीटामछ " जो पूज्य अमरसींहका मुख्य आवक था, तिसके साथ वातचीत हुई. जिससें लाला घसीटामलके दि्छमें भी कितनेही शक पैदा होगये.तब घसीटामछने पूर्वीक्त संशयको। दूर करके निर्णय करनेके वास्ते, श्रीविइनचंदजीके कहनेसे अपने पुत्र '' अमीचंदजी?' को व्याकरण पढाना शुरू कराया. जब वो पढकर तैयार होगया, तब घसीटामछने कहा कि, "पुत्र ! किसीका भी पक्षपात नक-रना. जो शास्त्रभे यथार्थ वर्णन होवे, सो तूं मुजे सुनाना. " तब अमीचंद्ने कहा कि, " पिताजी ! जो कुच्छ, श्रीमहाराज आत्मारामजी,तथा विश्वचंद जी वंगेरह कहते हैं,सो सर्व ठांक ठांक है. और पूज्य अमरसींहजी, तथा उनके पक्षके ढुंढक साधुओंका जो कुच्छ कथन है, सो सर्व असत्य, और जैनमतर्से विपरीत है. ?? यह सुनकर लाला घसीटामछ भी ढुंढकमतको छोडके शुद्ध श्रद्धानवाले होगये.पूर्वोक्त अमीचंद इस समय गुजरात-मारवाड-पंजाब वंगेरह देशोंमें ''पंडित अमीचंदजी " के नामसे प्रसिद्ध है, और प्रायः श्रीआत्मारामजीके संवेगमत अंगीकार किया पीछे,जितने नू-तन शिष्य हथे, सर्वने थोडा बहोत जरूरही पंडितजी अमीचंदजीके पास वियाभ्यास किया,ब-रुकि अन्नतक कियेही जाते हैं.

पटीसें विहार करके श्रीविश्न चंदजी, हुकमचंदशी, हाकमरायजी, चंपालासजी वगैरह श्रीआ-त्मारामजीके पास, जो लुधीयानासें विहार करके शहर ''जलंधर'' में आये हुये थे, पहुंचे क्योंकि, वहां श्रीआत्मारामजीकी, और अजीवपंथी ''रामरतन'' और ''वसंतराय?' की अजीवपंथ संबंधी चर्चा होनेके वास्ते निश्चय होगया था. इस अवसर पर २७ शहरोंके श्रावक आये हुये थे, और पादरी तथा बाह्मण पंडितोंको मध्यस्थ नियत किया था. जिसमें रामरतन और वसंतराय हार गये, और श्रीआत्मारामजीकी जीत हुई. तथापि रामरतन वगैरहने अपना हठ छोडा नहीं. सत्य है कि, जि-सका जो स्वभाव पडजावे, मरणप्र्यंत भी वो स्वभाव प्रायः तिसका दूर नहीं होता है.

यतः ॥ यो हि यस्य स्वभावोस्ति । स तस्य दुरतिक्रमः ॥

श्वा यदि कियते राजा ! किं न अत्ति उपानहम् ॥ १॥

भावार्थः-जो जिसका स्वभाव है, वो तिसका दूर होना मुहिकल है. क्या यदि कुत्तेको राजा बनाइये, तो वो छतीको भक्षण नहीं करता है? अपितु करताही है.

जालंधरसें जयपताका लेकर विहार करके श्रीआत्मारामजी, तथा विश्वचंदजी वर्गेरह अमृत-सरमें आये. और श्रीआत्मारामजीने, लाला " उत्तमचंदजीकी " बैठकमें उतारा किया, और

### ( ४९ )

व्याख्यानमें "श्रीभगवती सूत्र" सटीक वांचना प्रारंभ किया. जो सुननेके वास्ते पूच्य अमरसीं-घजी भी, अपने सब चेलोंके साथ आया करते थे. श्रोताका जमाव इतना होता रहा कि, मका नमें बैठनेकी जगा भी मिलनी मुश्किल होगई. तब सबने सलाह करके व्याख्यानके वास्ते दूसरा बडा भारी मकान मंजुर किया, और वहां व्याख्यान होने लगा. श्रीआत्मारामजीका व्याख्याना-मृत सुन करके भी, श्रोताजनोंको तृप्ति नही होतीथी; अर्थात् श्रवण करनेकी तृष्णा, बढतीही जातीथी. उस समय पूज्य अमरसींघजी तो ऐसे मोहित होगये कि, एक दिन श्रीआत्मारामजी-को कहने लगे कि, किसीतरह मेरे चेलोंको भी, यह ज्ञान, सिखाना चाहिये. जिससें जैनमतका बडा भारी ज्योत होवे. तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, " पूज्यजी साहिब ! व्याकरणका अभ्यास बिना किये, यह ज्ञान पाना बडाही मुश्किल है; इस लिये प्रथम इनको व्याकरण पढाना चाहिये. " इससें पूज्य अमरसींघजीके प्रायः सब साधु उसवखत पंचसंधि पढने लग गये.

एक दिन श्रीआत्मारामजीने व्याख्यानमें अवसर देसकर कहा कि, "पूर्वाचार्यों के कचन करे अर्थको छोडकर, मनःकल्पित अर्थ करनेवालोंका परलोकमें खबर नहीं क्या हाल होवेगा ? " यह सुनकर, पूज्य अमरसींधजीको गुस्सा आया; और सोदागरमळ ओसवाल, इयालकोटका वासी, ढुंढक श्रावकोंमें मुस्ती और जानकार किसी कारणसें अमृतसरमें आयाधा, तिसको कहने लगे कि, "आज काल आत्मारामको बडाही अभिमान आगया है, परंतु मैं इसका अभिमान दूर करूंगा, मेरे आगे यह क्या चीज है ? " सत्य है अपने चित्तका माना हुआ गर्व किसको सुसदाई नही होता है ?

यतः-टिट्टिमः पादमुत्क्षिप्य, शेते मंगमयाद्भवः ॥

# स्वचित्तनिर्मितो गर्वः, कस्य न स्यात् सुखपदः ॥ १ ॥

भावार्थः-टिटिभ ( टटीरी ) जानवर, मेरे पैर रखनेसें पृथिवीका भंग न होजावे ! इस भयसें अपने पैरोंको ऊंचे करके सोवे हैं. इसवास्ते अपने चित्तसें बनाया हुआ गर्व ( अहंकार ) किसको सुख देनेवाला नहीं है ?

अमरसींघको पूर्वोक्त अहंकारमें आये हुए जानके, सोदागरमछने समझाये कि, "पूज्यजी साहिब ! झाप आत्मारामजीके साथ मत संबंधी चर्चा कदापि मत करो, यदि करोगे तो, याद रखना ! तुमारे मतकी जड काटी जायगी. मैंने अच्छी तरह समझ लिया है कि, इनके ( आत्मा-रामजीके ) सामने कोई भी जवाब देनेको समर्थ नहीं है. " सोदागरमछका पूर्वोक्त कहना सुनकर, पूज्य अमरसींघजी हैरान होगये और सुनकर चूपके हो रहे; और श्रीआत्मारामजीकी बराबरी करनेमें असमर्थ होकर, खुशामत करने लग गये. सत्य है "डरती हर हर करती." श्रीआत्माराम-जीको एकदिन एकांतमें ले जाकर ऐसे कहने लगे कि, "बेटा आत्मारामजी ! तू हमारे मतमें लाल ( रत्न ) पैदा हुआ है. इस वास्ते तुजको ऐसा काम करना चाहिये कि, जिससें हमारा द्यपारा आपसमें मतभेद न पडे." तब श्रीआत्मारामजीने कहा, " पूज्यजी साहिब ! जो पिछले आचायौंका लेख शास्त्रोमें चला आयाहे, में उससें उलटी प्ररूपणा कदापि न करूंगा. और आपको भी यहा जीवत हे कि, आप जरुर सत्यासत्यका निर्णय कर लेवे. क्योंकि, यह मन-

9

ष्यका जन्म, वारंवार मिलना मुहिकल है. इस जूठे हठको छोडदे. ?? इत्यादि अनेक प्रकारकी हित शिक्षा, श्रीआत्मारामजीने अमरसींघजीको दी. परंतु अमरसिंघजीको इस हित शिक्षाने कुछ भी फायदा नहीं किया क्योंकि--

# अज्ञः सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यते विशेषज्ञः ॥ ज्ञानलवदुर्विदग्धं ब्रह्मापि तं नरं न रंजयति ॥ १ ॥

भावार्थः-अनजानको समझाना सुखाला है, इससे भी जो सखस अच्छे बुरेको समझताहै, और हठी कदाग्रही नहीं है, ऐसे पंडितको समझाना अतीव सुकर (सुखाला) है. परंतु जो प्राणी, ज्ञानके दो अक्षर आनेसें दुर्विदग्ध होगया, ( अर्थात् घोडासा पढके अपने आपको बहरूपति तुल्य मानने लग गया, हठ कदाग्रहसें प्रीति करने लग गया) ऐसे सखसको तो ब्रह्मा भी रंजित नही कर सकताहै. अर्थात् पूर्वोक्त लक्षणोंवाले पंडितायते (पंडिताभिमानी) को तो बहा भी नही समझा सकताहै तो औरका तो क्याही कहना ?-गुस्सा करके अमरसिंघजी पराङ्-सुख होगये. तब श्रीआत्मारामजीने भी विचारा कि-

> उपदेशो हि मूर्खाणां, प्रकोपाय न शांतये ॥ पयःपानं छजंगानां, केवलं विषवर्छनम् ॥ १ ॥

भावार्थः--मूत्लोंको उपदेश देना कोध बढानेके वास्ते है, परंतु शांतिके वास्ते नहींहै, जैसे कि, सापको दूध पिछाना, केवल विषका बढानाहै. इस वास्ते इनको ज्यादा कहना, नुकशान कर्सा है, ऐसा विचारके श्रीआत्मारामजी भी अपने स्थानपर चल्टे गये. कितनेक दिन पीछे अमरसिंघजी तो पटीको विहार करगये; और श्रीआत्मारामजी विश्वचंदजी आदि अमृतसरसें बिहार करके जालंधर शहरमें आये. और "खरायतीमल्ल" (श्रीआत्मारामजीका गुरुभाई) और "गणेशीलाल" (शिष्य) येह दो साधु, कितनेक दिन पहिलेही हुशीआरपुर चल्टे गये थे. वहां इन दोनोंका आपसमें कलह हुआ, इससें गणेशीलाल मुहपत्तीका डोरा तोडकर, श्रीआत्मारामजीको विना मालुम किये, हुशीआरपुरसें विहार करके शहर गुजरांवालामें "श्रीबुद्धिविजयजी" (बूटे-रायजी) " संवेगी तपगच्छके साधूके पास चला गया.

\* तसबीर देखो. इन महात्माका जन्म, देशपंजाबमें लुधीआना शहेरके तरफ बलेल्एरसें सात आठ कोश दक्षिणके तरफ दूलुवां गाममें टेकसिंध नामा कुटुंबकि (कुणबी-पटेल) की कमों नामा खीकी कूखसें विक्रम संवत १८६३ में हुआथा. माताकी आज्ञा लेके विक्रम संवत् १८८८ में इनोंने संसार छोडके, मलुकचंदके टोलेके नागरमछ नामा ढुंडक साधुकेपास साधुपणा लियाथा. परंतु शास्त्रोंके देखनेसें, और देशदेशा-वरोंमें फिरनेसें, ठिकाने ठिकाने आजिनमंदिरोंको देखनेंसें, ढुंढकमत मनःकल्पित मालुम होनेसें, देश गुजरात शहर अहमदावादमें आके "गणि श्री मणिधिजयजी " महाराजजीके पास अनुमान विक्रम संवत् १९११-१२में तपगच्छका वासक्षेप लेके,पूर्वोक्त महात्माको गुरु धारन करके, ढुंढकमतका त्याग करा. यद्यपि ढुंढकमतका श्रद्धान तो इन महात्माके मनसें विक्रम संवत् १८९३ में निकल गयाथा, परंतु पूर्वोक्त संवत् तक यथार्थ गुरु नही धारण करनेसें ऐसा लिखा है. इन महात्माका विशेष वर्णन जिसको देखनेकी इच्छा होवेतो, इनकी बनाई "मुहपत्ती चर्चा"नाम पोथीसें देखलेवें. इन महात्माके पोच शिष्य प्रायः अधिक

# (4१)

ये गणेशीलाल श्री "बूटेरायजी" से संवेगी दीक्षा लेकर "विवेक विजय" नामसे विचरने लगा. और ठिकाने ठिकाने कहने लगा कि, "श्रीआत्मारामजीके अंदर शुद्ध संनातन जैनमतको श्रद्धा होगई हैं; और प्रत्यक्षमें ढुंढक भेष, और व्यवहार रक्खा है. परंतु ढुंढकमतकी आस्था, बिल्कुल नहीं है " इसके ऐसे अनुचित समयमें इसतरहके कथनसें, और पूर्वोक्त काररवाई अंगीकार करनेसें कितनेही शहरोंके लोगोंको सनातन जैनमतकी शुद्ध श्रद्धा प्राप्त होनी बंध होगई. क्योंकि, बहुत अनजान लोकोंने विनाही समझे हठ कदाग्रह करके श्रीआत्मारामजी वंगेरहके पास जाना आना बंध करदिया.\*

जालंधरसें विहार करके श्रीआत्मारामजी, "हुशीआरपुर " गये. और संवत् १९२३ का चौ-मासा वहांही किया; जिस चौमासेमें ''भक्त नथ्धुमछ, बिछामछ, मानामछ '' वगैरह बहुत लोकोंने इद सनातन जैनमतका श्रद्धान अंगीकार किया. और छाला ''गुज्जरमछ" वगैरह कितनेक अं-तरंग शुद्ध श्रद्धानवाले थे, उनका श्रद्धान परिपक होगया. चौमासे बाद हुशीआरपुरसें विहार करके दिछीशहर तरफ गये, और संवत् १९२४का चौमासा,दिछीसें विहार करके जमना नदीके पार, "बिनौली" गाममें जा किया; जहां भी कितनेही लोकोंने सनातन जैनधर्मका श्रद्धान अंगीकार किया. इस चौमासेमें श्रीआत्मारामजीने "नवतत्त्व ?' ग्रंथ बनाना शुरु किया; चौमासे वाद विचरते विचरते "डोगर" नाम गापमें गये, जहां एक "रणजीतमछ" ओसवाल जो मारवाडसें पंजाब देशको रामबक्षके साथ आयाया, श्रीआत्मारामजीको मिल्ला; तब श्रीआत्मारामजीने तिसको पुराणा मिलापी समझके, यथार्थ तत्त्वका स्वरूप सुनाया; क्योंकि, प्रथम भी जयपुर दिछी वगैरहके चौमासेमें श्रीआत्मारामजी "रणजीतमछ" को कई प्रकारका ज्ञान पढाते रहेथे. इस बातसें रणजीतमळके मनमें शक पैदा होनेसें ढुंढक "चंदनलालजी" साधुको, ( जो जोग-राजीये दुंढक रुडपछत्रीके चेहे थे-"श्रीआत्मारामजी" भी जोगराजियेही कहातेथे) श्रीआत्मा-रामजीके पास छे आया. चंदनलालजीने''श्री आत्मारायजी'' से साधुके उपगरण, और प्रतिक्रमण संबंधी वातचित करी, तब '' श्रीआत्मारामजी '' ने शास्त्रके पाठ, 'चंदनलालजीको दिखलाया. देखतेई। " श्रीचंदनछालजी " ने " श्रीआत्मारामजी " का कहना, सत्य सत्य अंगीकार कर-ढिया; परंतु रणजीतमछने हठ नही छोडा, और कहने खगा कि, मेरे साथ तो ऐसा हुआ, " लेनेगई पुत, खो आई खसम " " मैं तो श्रीआत्मारामजीको समझानेके वास्ते, श्रीचंदनलाल-

प्रसिद्ध हुये. जिनमें भी श्रीमद्विजयानंदस्रि ( सात्मारामजी ) अधिकतर प्रसिद्ध हुए हैं. तिन पांच शिष्योंके नाम-( १ ) श्रीमुक्तिविजयजी गणि ( मूल्लचंदजो ) (२) श्रीवृद्धिविजयजी ( वृद्धिचंदजी ) (३) श्री नीति विजयजी (४ ) श्रीखांतिविजयजी (५) श्रीमद्विजयानंदसूरि ( आत्मारामजी) जिनमेंसे श्रीमुक्तिविजय-जीकी छबी मिली नहीं, दूसरे महात्माओंकी छबी आगे देखलेवें.

\* इस समयमें भी ऐसेही होरहाहै. संवेगी साधुके पास कोई जाना न पावे, इसवास्ते ढुंढक साधु हरएक अपने आवक जो कि कोरे रहगये हैं,तिनको प्रतिज्ञा प्रायः कराते हैं कि संवेगी साधुके पास जाना नहीं, तिनका उपदेश मुनना नहीं, तिनको वंदना करनी नहीं, जहार पानी देना नहीं; जैसे किपिछले दिनोंमें श्रीआत्मा-रामजी पशहरमें गयेंथे, जहां पानीके न मिलनेसें उसही दिन पीछली पहरको विहार करना पडा; होय, ! जकसोस ! कैसी समझ!! ढुंढकआवकोंमे भी कितनेक हठप्राही अनजानोंने ऐसा बंदोबस्त प्रायः कियहि कि "संवेगी साधु आवे, उसके पास जावे, पचास दंड पावे, नहीं तो जातबहार थावे." ऐसा सुननेम आता है.

### ( ५२ )

जीको छेआया था; परंतु यहां तो, उल्टे श्रीचंदनलालजी भी, फस गये ! " श्रीआत्मारामजीने भी अयोग्य समझके उपेक्षा करली. श्रीचंदनलालजीने जाकर अपने गुरु "रुडमछ" जीको श्री-आत्मारामजीका कहना सुनाया. तब रुडमछजीने कहा, "श्रीआत्मारामजीका कयन सत्य है, हम भी ऐसेही मानेंगे, प्रथम भी हमारे मनमें कितनेही संदेह थे, सो अब निकल गये. " ऐसे श्री-रुडमछजीने भी शुद्ध श्रद्धान अंगीकार करलिया. बाद रोषकाल और और ठिकाने विचरके सं-वत् १९२५ का चौमासा श्रीआत्मारामजीने " बडौत " गाममें किया; जहां " नवतत्त्व " ग्रंथ समाप्त किया. जिस ग्रंथको देखनेसेंही, ग्रंथकर्त्ताका बुद्धिवैभव मालुम होताहै.

इधर पंजाब देशमें, ''श्रीआत्मारामजी'' की श्रद्धावालोंकी कुच्छ वृद्धि होती देखके, ढुंढकोंके पूज्य अमरसिंघजीने, एक लेख (मेजरनामा) तैयार कराया; जिसमें लिखवाया कि, "जो कोई जिन प्रतिमाके माननेका, वा पूजनेका उपदेश करे, डोरेके साथ सुखपर बंधीहुई सुहपत्तीको निंदे, ( अर्थात् न माने, ) और बावसि अभक्ष्य ( नहीं खाने योग्य वस्तुओं ) का नियम करावे, उसको, अपने समुदायर्से बाहर निकाल देना. ?? ऐसा लेख लिखवाके, सब साधुओंके प्रायः हस्ता-शर करालिये, जिसमें श्रीआत्मारामजीके गुरु, "जीवणमछजी " के भी छल करके दसलत क-राहिये. और "जीवणमञ्ज, " " पन्नालाल " वगैरह चार साधुओंका लेख देकर " श्रीआत्मा-रामजी"के पास, दससत करानेके वास्ते भेजे, और दिछीके तरफ ऐसे पत्र लिखवा भेजे कि, "आ-त्माराम"की अद्धा जिन प्रतिमा पूजनेसें मुक्ति माननेकी,वावीस अभक्ष्य वस्तु नहीं खानेकी और मुस्तोपरि डोरेसें मुहपत्ती नहीं बांधनेकी होगई है. इसवास्ते हमने उसको इस देशसें निकाल दिया है, तुम भी अपने देशमें आत्मारामको रहनेमत दो तथा आत्मारामकी संगत मत करो. पंजाब दे-र्में भी गामोगाम और शहर शहर, पत्र भेजवाये कि, '' आत्मारामकी श्रद्धा अष्ट होगई है, इ-सवास्ते तुम आत्मारामकी संगत मत करो. " परंतु जो लोग जानते थे कि, श्रीआत्मारामजी जै-नमतके शास्त्रानुसारही, कथन करते हैं, और ढुंढक लोग अपनी मनःकल्पित बाते बतातें हैं वे लोग तो, पत्र को देखके पत्र भेजने भेजवानेवालोंकी हांसी करने लगे, और कहने लगे कि, " ढुं-ढक होक फक्त दूर दूरसेंही तडाके मारते हैं. परंतु श्रीआत्मारामजीके सामने, कोई भी नही हो सकता है, जिसका मूलकारण यह है कि, ढुंढकलोक "ध्याकरण " को "व्याधिकरण " मा-नके तिसका अभ्यास नहीं करते हैं. और श्रीआत्मारामजीके परिवारमें तो, प्रायः व्याकरणका प्रचार मुख्य है. यह तो प्रगटही है कि. '' विदानके साथ मुर्खकी बात होही नहीं सकती है. "

जीवणमछ, पत्राहाह वगैरह साधु, अमरसिंघजीका दिया हुवा ले स लेकर, विहार करके "कांधहा" गाममें आये कि जहां "श्रीआत्मारामजी" बडौतसें विहार करके आये हुए थे और "श्रीआत्मारामजी" सें मिले तब जीवणमछजी तो चूपही रहे, और पन्नाहालने "श्रीआत्मारा-मजी"सें कहा कि, "हम भी, इस लेखपर अपने दसखत कर दो; अन्यया समुदायसें बहार होना पढेगा." तब श्री आत्मारामजीने कहा कि, "मेरे गुरुजी तो कुच्छ भी नही कहते हैं, तो तू दस-खत करानेवाला कौन है"? सुनकर पन्नाहाल तो, कांपने लग गया. और जीवणमछजीने कहा कि, "में क्या करूं ? मेरेपास, जोरावरी दसखत छल करके करा लिये हैं." तब श्रीआ-न्यारामजीने कहा कि, " महाराजजी! आप कुच्छ चिंता न करें; मैं आपही संभाल लेऊंगा. "

### ( ५३ )

ऐसा कहकर अपने गुरुको धीरज देके गुरुके साथही विहार करके "श्रीआत्मारामजी" शहर दिल्लीमें गये. दिल्लांके ढुंढक श्रावकोंने, अमरसिंघजींके पत्र पहुंचनेसें इरादा किया कि, "आ-त्मारामजी"को चरचामें निरुत्तर करके निकाल देवें. परंतु वहांपर "श्रीआत्मारामजी"ने श्री "उत्तराध्ययन " मूत्र सटीक अध्ययन २८ मा व्याख्यानमें वांचना शुरु किया. जिसके सुननेसें दिल्लीके श्रावक बहुत खुश हुए कि, " हमने आजतक किसी भी ढुंढिये साधुका इसतरहका व्याख्यान नहीं सुना. " व्याख्यानके सुननेसेंही लोगोंको निश्वय होगया कि, " हम यदि इनसें चरचा करेंगे तो जरूर हम हार जावेंगे. क्योंकि, यह बडे पढे हुए हैं, हमारी शक्ति इनको ज-वाब देनेकी नहीं है. और चरचाके होनेसें, यातो समग्र, नहीं तो आधे तो, जरूरही इनके पक्षमें होजावेंगे. इस वास्ते चरचा चुरचाको छोडके, जिसतरह भाव भक्तिके साथ विहार करजावे वैसा करना चाहिये. " ऐसा निश्वय करके सब चूपके होरहे. सत्य हे—

> ताबद्रजीति खद्योत, स्ताबद्रर्जीति चंद्रमाः ॥ उदिते तु सहस्रांशौ, न खद्योतो न चंद्रमाः ॥ १ ॥

भावार्थः—तबतकही खबोत (छगनु-खछआ टटाणा-आमीआ) गर्जताहै,(अर्थात् अपना चां-दना दिखाताहै) और तबतकही चंद्रमा भी गर्जताहै कि, जबतक सूर्यका उदय नही होता है, जब मूर्योदय होताहै तो, फिर न तो खबोत, और न चंद्रमा,दोनोंमेंसें कोई भी नही गर्जताहै.

दिछीसिं विहार करके, "श्रीआत्मारामजी, " " उहारा ? गाममें आये, जहां रातके समय फिर जीवणमछजी रोकर कहने लगे कि, '' आत्मारामजी! तैने कब भी मेरे हुक्रमका अपमान नहीं किया है. मैं अच्छी तरांह जानताहूं कि, तूं बडाही विनयवान है, परंतु मैं क्या करुं? अमर-सिंधके बहकानेसें तेरे जैसे लायक शिष्यके साथ अणबनाव (नाइतफाकी ) का काम, मैंने किया, जोकि, विना विचारे लेखपर मैंने अपने दसखत करदिये. अब मैं इस बातका बडा पश्चा-त्ताप कर रहा हूं. ?? तब फिर भी '' श्रीआत्मारामजीने ?? धीरज देकर कहाकि, '' स्वामीजी ! आप इसबातका बिलकुल फिकर न करें, अपना पुण्यतेज होवे तो, दुरमन क्या करसकता है ? यदि अमरासिंघने दसखत करालिये हैं तो, क्या हुआ? और अमरसिंघ मेरा क्या कर सकताहे ?" यह सुनकर, जीवणमळजी चूप होगये. बाद छुहारा गामसे विहार करके " श्रीआत्मारामजी, " बडौत गाममें आये, जहां श्री आत्मारामजीको मालुम हुआ कि, दिल्लीके कितनेही ढुंढक श्राव-कोंने, अमरसिंघजीके पत्रकी प्रेरणासें, बहुत शहरोंमें पत्र भेजेहैं, जिनमें लिखाहै कि, "" आत्मा-रामजीकी श्रद्धा, ढुंडकमतसें बदल गई है, और पूज्यजी साहिब अमरसिंघजीने, इनको पंजाब देशसें निकाल दिया है, इत्यादि''----इस वर्णनके सुननेसें, '' श्रीआत्मारामजीने '' अपने दिलमें पूर्ण धर्मश्रद्धा होजानेसें विचार किया कि, "जहां मैं जाऊंगा, वहांही इस तरहके पत्र प्रथमही पहुंच गये होंगे. इस तरह तो किसी जगा भी रहना नहीं होसकेगा, इसवास्ते पीछे पंजाबदेशमेंही जाना ठीक है. जैसा होवेगा, देखा जायगा. ययपि इसवस्वत पंजाबमें, निःर्ज्ञाक होके, मुजे मदुद देनेवाले कोई नहीं है, तथापि सचे धर्मके प्रतापसें,कोई न कोई,पुण्यवान्, साहायक, होजावेगा.'' ऐसा निश्चय करके, "श्रीआत्माराम जी " बडौतसे विहार करके शहर अंबालामें आय, और

### ( 48 )

निडर होकर, यथार्थ सत्य सनातन जैनधर्मका उपदेश, जो कि इतने समयतक प्रच्छन्नपणे कि-सी किसीको मुनातेथे पर्वदाके विच सुनाने लगगये, जिससे '' जमनादास '' '' सरस्वतीमल '' '' नानकचंद '' '' गोंदामल्ल, '' गंगाराम, '' '' लालचंद, '' आदि बहुत आवकोंने जैनमतका सच्चा श्रद्धान, आंगिकार किया, जिससे '' श्रीआत्मारामजी''को भी, उत्साह अधिक हुआ. सत्यहे, 'साचको आंच कभी नही. '

अंबालासें विहार करके "पटियाला, नाभा" होकर "मालेर कोटला"में आये. और सत्यधर्म-की प्ररूपणा करी, जिसका बहुत श्रावकोंने अंगिकार की, और चौमासा करनेके लिये विनती की. चौमासेको देर होनेसें कोटलेसे बिहार करके "श्रीआत्मारामजी" शहर " लुधिआना" में आ-ये, और रवुब सन्मार्गका प्रकाश किया. यहां " घोलुमल्ल, सेटमल्ल, वधावामल्ल, निहालचंद, प्रभ-दयाल नाजर " वगैरह श्रावकोंके दिलसें ढुंढक तिमिरका नाश किया, और एक मीहने बाद बिहार करके, संवत् १९२६ का चौमासा, "मालेरकोटला" में जा किया, और भव्य जी-वोंको प्रतिबोध दिया. चौमासे बाद कोटलासें बिहार करके एक शिष्यकी लालचर्से, "श्री आ-त्मारामजी" बिनौलीके तरफ गये. और संवत् १९२७ का चौमासा, बिनौलीमें किया. और अध्यात्ममय "आत्म वावनी " नाम छोटासा ग्रंथ तैयार किया. इधर पंजाब देशमें "श्री-विश्वचंदजी, हुकमचंदजी " वगैरह, बडे बडे शहेरोंमें फिरकर प्रच्छन्नपणे श्रावकोंको प्रतिबोध करने लगे, जिससें " श्रीआत्मारामजी " के श्रावकोंकी वृद्धि होती रही.

चौमासे बाद बिनौलीसें विहार करके " श्रीआत्मारामजी", अंबाला पटियाला, नाभा, कोटला, रायदाकोट होते हुए " जगरांवा ?' गाममें आये; और जगरांवासें विहार, " जि-रा "को किया. रस्तेमें ''किशनपुरा'' गामके पास, दैवयोगसें अनायासही, कितनेही चेलोंके साथ " पूल्य अमरासिंघजी" जोकि जिरेसे विहार करके जगरांवाको आतेथे, " श्रीआत्मारामजी"-को मिले. ''श्रीआत्मारामजी'' को देखके, लाल आंखे करके, रस्ता छोडके, किनोर होके, जाने लगे. तब श्रीआत्मारामजीने, जोरावरी हाथ पकडके. अमरसिंघजीको बेठा लिया. वंदना कर-के, सुखसाता पूछके, हाथ जोडके, नम्रता करके, पूछाकि, " पूज्यजी महाराज. मैंने आपका क्या गुनाह किया है? आपने मेरे ऊपर इतना गुस्सा क्या किया? ? तब पूच्य अमरसिंधने ठाल आंखे करके कांपते कांपते कहा कि. " तू लोंगोंके आगे कहता फिरता है कि, अमर-सिंघ मेरी रोटी, वंदना वगेरह बंध कराता है. सो तूं इस बातको सत्य करदे, नही तो अठाइ ( आठ वत्त ) का दंड ले. ? तव ''श्रीआत्मारामजी?' ने कहाकि '' महाराजजी! ?' ''मो-हनलाल, " और " छन्छुमल ? तुमारे श्रावकोंने, यह समाचार कहांहै. यदि यह बात सत्य हे तो, इसका दंड आपको लेना चाहिये. और यदि जूठ है तो, " मोहनलाल, छज्छमल" तुमारे श्रावकोंको यह दंड लेना चाहिये. परतुं मुजे किसीतरह भी, दंड नही चाहिये. यह सुनकर, अ-मरसिंघजी निरुत्तर होगये, और कोध करके पराङ्मुख होकर, अपने रस्ते चलते होगये. स-त्य है '' जूठेको कोधकाही शरण है. '' श्रीआत्मारामजी वहांसे चलकर, जिरामें गये. यहांके ओसवालोंको अमरासिंघजी धीरज देकर, बडे पक्वे करके कहगयेथे कि, '' तुम आत्मारामका क-हना, नही मानना. 7 परंतु जिराके लोग बडे अकलमंद, और इलमवाले होनेसें, '' श्रीआत्मा-

### ( 44 )

रामजी <sup>77</sup> के पास आकर प्रश्नोचर करने लगे. प्रश्नोंका जवाब पूरा पूरा पिलनेसे कितनेही आवक तो, उसी वस्तत शुद्ध मार्गमें आगये, और कितनेकने यह दावा किया कि, "हम हुंढक साधु-ओंको पूछके, निर्णय कर लेवेंगे, पीछे जो हमको सत्य सत्य मालुम होवेगा, आंगेकार करलेवेंगे." ऐसें कहकर, पंछराम वगैरह चार पांच आवक, "पटियाला" शहेरमें, " रामबक्षजी " के पास ग-ये, और कितनेही प्रश्न किये; परंतु एक बातका भी ठीक ठीक उत्तर न मिला. अंतमें रामबक्षजी-ने गुस्सेमें आकर कहा कि, " तुमारे अंदर अज्ञान बटगया है. यदि तुमको हमारे ऊपर निश्चय है तो, जैसें हम कहते, और करते हैं, वैसही करे जाओ, नही तो तुमारी मरजी. आवश्यक जो हमारे पास है, सोही है, तुमारे वास्ते हम कोई नया अवश्यक बनावे क्या ? " तब उन आवकोंने कहा कि, " महाराजजी साहिब ! आप गुस्सा न करें. क्यौंकि, " श्रीआचारांग " वगैरह सूत्र प्राक्ठ-त वाणीमें हे तो आवश्यक भी, प्राक्ठतवाणीमेंही होना चाहिये; और आपके पास जो है, सो गुजराती वगैरह भाषाओं मिश्रित सीचडी हुआ हुआहे. इसको सच्चा किसतरह माना जावे? " तब रामबक्षजीने कहा, " तुम बहोत झगडा मत करो. तुमारी श्रद्धा तुमारे पास, और हमारी श्रद्धा हमारे पास. "

यह सुनकर उनको निश्वय होगया किं, जो कुच्छ श्रीआत्मारामजी बताते हैं, सब सत्य हैं. और ढुंढक साधुओंका कहना, असत्य हैं. तब रामबक्षजकि पासही ढुंढकमतको त्यागन क-रके जिरे चरे गये; और सब वृत्तांत, जिरेके लोगोंको कह सुनाया. सुनकर सबनेही श्रीआत्मा-रामजीका कहना सत्य मानकर, शुद्ध श्रद्धान अंगिकार करलिया. इसवखत जीवणमळ्ळजी श्री-आत्मारामजीके ढुंढक अवस्थाके गुरु भी, जिरामें आपहूंचे, उनको भी सत्य धर्मका कुच्छ असर होगयाथा. परंतु '' फिरोजीपुर '' जानेंसें वहांके ढुंढीयोंके बहकानेंसे बहक गये.

जिरेमें श्रीआत्मारामजीने कल्याणर्जी साधुको समझाया, और सन्मार्ग आंगिकार कराया. यह बात सुनकर पूच्य अमरसिंघने हुकुमचंदको, कल्याणजीके साथ पत्र भेजकर" भदौड" गाममें बुढाया. और गुस्से होकर कहा कि "तूं मेराही घर पुटने लगाहै? तूं कल्याणजीको लेकर क्यौं जिरेको गयाथा?" तब हुकुमचंदजीने शांति करके कहा कि, " स्वामीजी? मैं भूलगया. मे-रा गुन्हा माफ करें. आगेको ऐसा नकरूंगा." यह नम्रता करनेका सवब यह था कि हुकुमचंदजी अच्छी तरह जान गयेथे कि, ढुंढकमत मनःकल्पित है. परंतु अबतक हमको इस घरमें रहकर बहोत कुच्छ कार्य करनेके हैं, इसवास्ते धीरजसें जो बने सो अच्छा है-सत्य है-सहज पक्के सो मीठा हो. इसबसत विश्वचंदजी भी, वहां आये हुयेथे. उनोंने भी पूज्यजीको समझायके शांत करे और श्रीविश्वचंदजी बगैरह विहारकी तैयारी करने लगे. तब अमरासिंघजीने कहा, " रस्तेमें जि-रेसें विहार करके जगरांवामें आकर आत्माराम बैठाहै, उसको मिल्नेका नियम करो. " तब श्री-विश्वचंदजीने कहा, " हम नही मिल्लेंगे ." ऐसा कहकर विहार करके जगरांवामें आये, और श्रीआतमारामजीको मालुम न होवे ऐसे पृथक् मकानमें जा उतरे. परंतु क्या चांद निकला छी-पा रहता है? एक ओसवालने जाके श्रीआत्मारामजीको मालुम किया.कि, " श्रीविश्वचंद्र्जी आये हैं, और फलाने मकानमें उतरे हैं. " यह सुनतेही श्रीआत्मारामजी बडे खुरा हुवे, और विश्वचंदजी जिस मकानमें उतरे थे, वहां जाकर कहने लगे कि, " मिलनेका नियम तु

### ( ५६ )

मको पूज्यजीने कराया है, परंतु मुझको तो नही कराया है ? मैं तुमको मिला, तुम मुझे नही मिले, इसवास्ते तुमारा नियम भंग नही हैं. ??तत्र श्रीविश्वचंद्जीने कहा कि '' महारा-जजी ! मनसें तो हम सदाही आपके साथ मिले हुये हैं. क्यौंकि, आपने शुद्ध सनातन जैन-मतका यथार्थ स्वरूप दिखलाके हमारे जपर जो उपकार किया है, हम इसका बदला भव-भवमें भी नही दे सकते हैं. परंतु क्या करें? अपनी मतलब सिद्ध करनेके वास्ते. ऊपर ऊपरसें जुदाई रखते हैं. यदि इतनी भी जुदाई न रखे तो, पूज्यजी नाराज हो जाते हैं; और उनके नाराज होनेसें अपना कार्य, सिद्ध होना मुहिकल हैं. ?? तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि " सबरदार ? पूज्यजीसें अलग होनेका इरादा,कदापि न करना;जबतक यह विद्यमान् है, इनको दुःख न होना चाहिये, पीछे जो तुमारी मरजी होवे, तुम करना, क्योंकि तुमारे अलग होनेसें पूज्यजीको ज्यादा दुःख होवेगा. और तुम जो कार्य करना चाहते हो, वह भी पूर्ण न होवे-गा. 😳 इत्यादि हित शिक्षा देकर श्रीआत्मारामजी श्रीविश्वचंदजीको हाथ पकडके अपने मकानमें जहां आप उतरेथे, लेगये, और बडे आनंदपूर्वक ज्ञानालाप किया. दूसरे दिन श्री-विश्वचंदजी जगरांवासें विहार करके " उधीआना " तरफ गये, और श्रीआत्मारामजीने भी लधीआने जानेकेवास्ते श्रीविश्वचंद्जीसें एक दिन पीछे विहार जगरांवास किया. परंतु रस्तेमें वर्षीके सबबसें देवयोगसें अनायासही सात कोशपर '' बोपारामा ?' गाममें, दोनोंका मिछाप होगया. वहां कोई भी ओसवाल ढुंढकका उपद्रव न होनेसें, दोनोंही अपने साथके साधुओं सहि-त एकही मकानमें उतरे. और खूब आनंद्सें झानगोष्टी करते रहें. सध्याका प्रतिक्रमण भी, ए-कत्रही किया. तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, '' तो आज मैं तुमको श्रीमहावीर स्वामीके शासनका प्रतिक्रमण विधि सहित कराउं. ?? प्रतिक्रमणका विधि देखके, सब साधु चकित हो गये, और कहने लगे कि, "महाराज हमारे नसीबमें भी कभी ऐसी विधि कहनेका दिन आवेगा और यह जैनाभास टुंढक मनःकल्पित फासी हमारे गलेसे फार्टी जायगी? " तब श्रीआ-त्मारामजीने कहा, "धेर्य रखो, हिम्मत मत हारो, सब अच्छा होजायगा. " दूसरे दिन विश्व-चंदजी वगैरह, पमाल होकर लुधीआने पहुंचगये. और श्रीआत्मारामजी, एक दिन पीछे लू-धीआना शहेरमें पहुंचे, यहां भी जूदे जूदे मकानमें उत्तरे. परंतु श्रीआत्मारामजीका व्याख्या-न सुननेको, निरंतर श्रीविश्वचंदजी वगैरह आतेथे. जिनमेंसे एक साधु '' धनैयालाल " नामा जिसको ऐसी उंधी पार्टी पढा रखीथी कि, आत्माराम जहरके बूटे लगाता है. साधुओंके बहुत कहनेसें एक दिन कथा सुनने गये. सुनकर कहने लगे कि," यह तो सत्य सत्य कथन करते हैं. इ-नको क्यों असत्प्रठापी कहते हैं ? ऐसा अपने मनसें विचारके " गणेशजी " नामा अपने गुरु भाईसें पूछां कि, "तुम जो मेरे दूसरे साधुओंके पास आनिष्ठाचरण कराते हो और तुम खुंद भी करते हो, सो ऐसा काम करना, किस जैनमतके शाखमें छिसाँह ? वो पाठ मुझे दिखछादो, अन्यथा आज पछि ऐसा काम मैं कभी भी न करुंगा. " तब गणेराजी साधुने कहा कि, "भा-ई ! साधुओका काम ऐसेही चलता है. " तब घनैयालालने कहा कि " पहेले चलगया सो च लगया अब आगे तो जबतक शास्त्रका पाठ नहीं दिखावोंगे तबतक नहीं चलेगा. " ऐसा कहकर घनैयालालने भी श्रीआत्मारामजीका कथन सत्य सत्य अंगिकार कर लिया. यह बात अमर-

#### ( ५७ )

सिंहजीको पत्रदारा भदौडमें मालुम हुई. तब चिंताके सबवसें अमरसिंहजीको ताप चढने लगा, और तापके बिच बकवाद करने लगे, और '' तुल्ह्यीराम '' नामक अपने चेल्लेसें कहने लगा कि, '' उट ! लुधीआने चलके आत्मारामको सरकारमें केंद करादेवें ! क्यौंकि, इसने मेरे सब चेले बहका दिये हैं. '' तब तुल्यीारामने बहुत धीरज देके यांत किया. क्यौंकि, तुल्यीारामकी भी श्री आत्मारामजीकीही श्रद्धा थी, इसवास्ते जानतेथे कि, यह जूटे ढोंग करते हैं.

कितनेक दिनों पीछे अमरसिंहजीकी तरफसें पत्र ऊपर पत्र आनेसें. लाचार होकर श्री विश्वचंद-जी लुधीआनेसें विहार करके, अंबाला शहेरमें जा चौमासा रहे; और श्री आत्मारामजीने संवत् १९२८ का चौमासा, " लुधीआने" मेंही किया.

चौमासे बाद श्रीआत्मारामजी, लुधीआनासे विहार करके '' हुशीआरपुर " में आये. वहां श्री विश्वचंदजी वगैरह बारा ( १२ ) साधुओंने अमरसिंहके कितनेक साधुओंका अष्टाचार मालुम होनेसें असरसिंहजीको कहा कि, ''इन चौथे व्रतके भ्रष्टाचारीयोंको रखना आपको योग्य नहीं " तब अमरसिंहने, उनका कहा नहीं माना; और कहा कि, " तुमारी श्रद्धा अष्ट होगई है; तुमारा हमारा रस्ता पृथक् पृथक् है. ?'तब श्रीविश्रचंदजीने बहुत नम्रतासे कहा कि, ''पूच्यजी साहिब! आप विचार करें ! अन्यया पीछे आपको बडा पश्चात्ताप करना पडेगा. ''परंतु अमरसिंहजीने बिलकुल शोचा नही. तब श्रीविश्वचंदजी वंगैरह अमरसिंहजीसें अलग होकर श्री-आत्मारामजीको आन मिले, जब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, " तमने अच्छा काम नहीं किया. विना अवसर अलग होगये ! अभी अलग होनेका समय नहीं था. " तब श्री-विश्वचंदजी वगैरहने कहा कि, " हम क्या करें ? हमतो बहोतही समझाते रहें, परंतु पूज्यजी साहिब बिलकुल नहीं समझे. क्या हम भी उन अष्टाचारीयोंके साथ मिलकर, अपना जन्म निष्फल करें ? " तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, " अच्छा जो होवे सो हो. परंतु यदि तुमको इस देशमें विचरना होवे तो, जोर लगाकर शहेरों शहेर. और गामोंगाममें फिरके शुद्ध अद्वानका उपदे्रा करके आवकसमुदाय बनाओ. क्योंकि, विना आवकसमुदायके इस पंचम कालमें. संजमका पालना कठिनहै. और यदि इस देशमें विचरना न होवे तो, चलो गुजरात देशमें चलके शुद्ध सनातन जैनधर्मके अव्यवचिछन्न परंपरायके गुरु धारण करें; और उसी देशमें फिरें. ?? तब कितनेक साधुओंने कहा कि, "महाराजजी साहिब ! यह काम हमसे नही बनेगा. इस देशको तो हम कदापि न छोडेंगे. इसवास्ते आपकी आज्ञानुसार हम, दो दो तीन तीन साधु अलग अलग विचरके क्षेत्रोंमें आवक समुदाय बनावेंगे. यह कोई बडी बात नही है. क्यौंकि प्रायः सवही क्षेत्रोंमें पैर रखने जितना ठिकाना तो, आपने, और आपकी मददसें हमने भी का रसा है."ऐसा कहकर श्रीविश्वचंद्जी वगैरह बारासाधु अमर्रासंहजीको छोडके आये थे वे,और आठ साधु जोगराजके, श्रीआत्मारामजी वगैरह, कुल वीस साधु, चारों तरफ जूदे जूदे शहरोंमें अपने पक्षके श्रावक समुदाय बनानेके वास्ते, विचरने रुगे. वे सर्वक्षेत्रोंमें प्रायः सत्योपदेशदारा अपना बिछौंना बिछाते चले, और ढुंढकोंका विछौंना उठाते चले. ऐसे करते करते श्रीआत्मारामजी, त था श्रीविश्वचंदजी वगैरह साधुओंने "हुशीआरपुर, ?? " जालंधर, " नीकोद्र, ?? ' झंडी-आला, " " अस्टतसर, " " पही, " " वेरोवाल, "" कसूर, " नारोवाल, " " सनस्रतरा, " "जीरा, "" कोटला, " "अंबाला," " ङ्धश्रिाना, "<sup>7</sup>" लाहोर, " "रोपड," " जेजो."

#### ( 46 )

"सरहिंद, " " कुजरांवाला, " ( गुजरांवाला ) " रीमनगर, " " पसररु, " " जंवुं, " वगैरह बहुत स्थानोंमें अपने पक्षके आवक बनाये. इधर यह कारवाई देखकर, पूज्य अपरसिंह-जीको धभराट होगया; और रुदन करके अपने आवकोंको कहने लगे कि, " मेरे अच्छे अच्छे पढेहुये बारा चेले आत्मारामके पास चलेगये, और आत्मारामके साथ मिलकर पंजाबके सब शहरोंको बिगाड रहे हैं. इससें मेरे बाकी रोष रहेहुये चेलोंके वास्ते वडी मुहिकल होगी, और आहार पानी भी मिलना मुहिकल हो जावेगा. इसवास्ते इस बातका वंदोबस्त करना चाहिये. यदि तुम इस बातका बंदोबस्त न करेंगे तो, मैं इस पंजाब देशको छोडके मारवाड वंगेरह देशमें जाकर, अपनी जींदगी गुजारुंगा !! "

तब '' पटियाला " वगैरह दो तीन शहरोंके ढुंढक श्रावकोंने, पूज्य अमरसिंहजीके लिखाये मुजब, पत्र लिखकर बाह्मणको देकर प्रायः पंजाबके सब शहरमें भेजे, जिसमें लिखाथा कि, आ-रमारामजी वंगैरह जितने साधु,ढुंढकमतसें उरुटी श्रद्धावाले होवे, उनको किसी भी श्रावक वंदना नहीं करे; उतरनेको जगा नहीं दे; वस्त्रपात्र नहीं दे; आहार पानी भी नहीं देना; इनका उपदेश भी नहीं सुनना; इनकेपास जाना भी नहीं; सामायिक भी नहीं करना,वगैरह यह खबर हुशीआर-पुरके श्रावकोंने भी सुनी, तब" नथ्धुपछ ?? भक्त, लाला " प्रभुदयालमछ ?? आदि बहुत श्राव-क कहने लगे कि, " जिसने यह पत्र भेजवायें है, इनकेवास्तेही यह बंदोबस्त है. " और शहरोंवालेंनिभी यही जवाव दिया. संवत् १९२९ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने जिरामें किया. और श्रीविश्वचंदजी वेंगेरह साधुओंने भी, जूदे जूदे क्षेत्रोंमें चौमासा किया. चौमासे बाद सर्व साधु पूर्वीक्त रीतिसें फिरते रहें. और लाकोंको सत्योपदेश सुनाते रहे. जिससें अनु-मान सात हजार ( ७००० ) श्रावकोंने हुंढकमत छोडके, शुद्ध सनातन जैनधर्म, अंगिकार किया. संवत् १९३० का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने अंबाला शहरमें किया, वहां श्रीहुक-मचंदजीकी प्रार्थनासें चौंवीस भगवान्के चौवीस स्तवन, बडे गंभीर अर्थ, और वैराग्य रससें भरे हुए बनाये. संवत् १९३१ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने शहर हुशीआरपुरमें किया. इस चौमासेके बाद सब साधु, लुधीआना शहरमें एकत्र हुये. तब श्रीविश्रचंदजी वगैरह साधु-ओंने श्रीआत्मारामजीको कहा कि, " कुपानाथ! जैन शास्त्रसें विरुद्ध इस दुंढकमतके वेषमें हमको कहांतक फिरावोगे? अब तो जैन शास्त्रके मुजब जो गुरु होवे उनके पास फिरसें दिक्षा लेके, शास्त्रोक्त वेष धारण करके, "यथार्थ गुरु. " धारण करना चाहिये. तथा "श्रीशत्रुंजय, उज्जयंत ?? ( गिरनार )वेगैरह जैन तीथौंकी यात्रा करायके,हमारा जन्म सफल कराना चाहिये.?? यह बात श्रीआत्मारामजीको भी पसंद आनेसें सब साधु शहर छुधीआनासें विहार करके, ''कोट-ला," "सुनाम," "हांसी," "भियाणी," वगैरह शहरोंमें होकर शहर पालीमें (देश मारवाड) गये. वहां "नवलखां" "पार्श्वनाथ" की यात्रा करके, " वरकाणा " गाममें श्री " वरकाणा-पार्श्वनाथ," "नाडोलमें" "पद्मप्रभु,""नारलाईमें" "श्री ऋषभदेव" वॅंगेरह( ११ ) जिनालय, " घांणेराव " में " श्रीमहावीर स्वामी," "सादडी" में तथा " राणकपुर " में " श्री ऋषभ-१ कुजरांवाला, रामनगरमें श्री " बूटेरायजीके उपदेशसें संवेगमत प्रचलित हुआथा. परंतु पूर्वोक्त साधु-

ओंके विचरनेसें, वे श्रावक परिपक्व होगये.

२ पसरुर और जंबुके ओसवाल प्रायः सव श्रीविश्वचंद्रजीके उपदेशर्से श्रीबात्मारामजीकी श्रद्धावाले होगये थे. परंतु पछिसे अशुभ कर्मके उदयसें फिर गये.

# ( 49 )

देवजी,'' ''सीरोहीमें'' ( १४ ) जिनाखय जे। एकही नींव ( थडा-चौतरा-पाया ) ऊपर है, व-गैरहही यात्रा करते करते, श्री " आवुराज " पधारे, जिनकी यात्रा करके दिरुसे खुरा खुरा हो गये. श्रीआबुजीकी श्ठाघा करनेको, जुवानमें ताकत नहीं है. जो आंसोंसे देखता है, च-कित हो जाता है. जिसके देखनेके वास्ते कई अंग्रेज विलायतसें आते हैं, और लिखते हैं कि आवुजीके मंदिर सरिखी इमारत दुनीयाभरमें भी होनी मुहिकल है. कई युरोपियन इसका फोटो ( आकस ) भी उतार कर लेगये हैं, जिसकी नकल चिकागो धर्मसमाजके तरफर्से छपे-हुए पुस्तक वगै़रह बहोत जगे पाई जाती है. '' टॅं!डके राजस्पीन 🤔 ग्रंथमें इनका बहुत वर्णन है आबुजी देलवाडेके मंदिरोंकी यात्रा करके, श्रीआत्मारामजी, विश्वचंदजी वंगैरह(१६) साधु<sup>†</sup> श्री "अचलगढ" की यात्रा करनेको गये. जहां बडे भारी मंदिरमें चौदांसौ चंवालीस (१४४४) मण सोनेकी चौदां (१४) मूर्तियोंके दर्शन करके आबुजीके पहाडसें उतरके श्रीआत्मारामजी ''पा-स्रनपुर'' पधारे. कितनेक दिन वहां ठहरके विचरते विचरते ''भोयणी'' गाममें श्री ''मछीनाथ-स्वामी " की यात्रा करके, ग्रामो ग्राम जिन मंदिरके दर्शन करते हुए, और श्रावकोंको दुर्शन देते द्रुए, शहर <sup>अ</sup> अहमदाबादमें <sup>भ</sup> पधारे, श्रीआत्मारामजीका आगमन सुनकर नगरशेठ " प्रेमाभाई हेमाभाई ?? तथा शेठ ''द्लपतभाई भगुभाई \*' वगैरह अनुमान तीन हजार ( ३००० ) श्रावक श्राविका तीन कोसपर सामने लेनेको गये. क्या आश्चर्य हे? जहां अनुमान सात हजार घर श्राव-कोंके, औ पांचसें जिन मंदिरहै, तहां तीन हजारका सामने जाना कुछ बडीवात नही हे. सबने श्रीआत्मारामजीको देखतेही सार विधिपूर्वक वंदना करके बडी धामधूमसें नगरमें ले जाकर, रोठ दरुपत भाईके बंगलेमें उतारे. जहां आदमीयोंके एकत्र होनेमें कुछ कसर न रही.

व्याख्यान सुनकर श्रावकवर्ग लोट पोट होतेथे, केइ सससोंके हृदयको कुल्गुरुऑके उत्सूत्र वचनांधकारने वासा करके स्याम कर दियाथा, तिनको इन महात्माके वचन भास्करने टूर करके उड्ड्वल कर दिये. उत्सूत्र प्ररूपक शिरोमणि शांतिभागर जिसने शहर अहमदावादमें जैनमतसें विरुद्ध वर्णन करके एक उपद्रव सडा कर रखाथा. वह श्रीआत्मारामजीके साथ चरचा करने को तैयार होगया. श्रीआत्मारामजीने भी. शास्त्रानुसार जवाब देकर उसको निरुचर कर दिया. तिस दिनसें शांति सागरका जोर नरम होगया. तब शहर अहमदावादके जैनसमुदायने श्रीआत् त्यारामजीका अपूर्व ज्ञान, और बुद्धिनेभव देखके बहुत प्रशंसा करी, और कहा कि महाराजजी साहिब! आपका इस वसत इस शहरमें आना ऐसा हुआहे कि, जैसें दावानलके लग वर्षाका आगमन होवे!" अहमदावाद थोडेही दिन रह कर श्रीआत्मारामजी वगैरह साधुओंने श्रीशाट्ठंजय तर्धिकी यात्रा करनेके वास्ते "पार्श्वताणा" शहर तरफ विहार किया, और कम करके शहर पालीताणामें पधारे. और दूसरे दिन मूर्योदयके लगभग "श्रीशट्ठंजय " पर्वत पर चढे. एक तरफ तो सूर्य उदय होकर चढता जाता था. और दूसरी तरफ श्रीमहाराजजी मूर्य समान दिदार लोकोंको देते हुये कम उठाते चढते जाते थे; इस तर्धिका वर्णन करनेको इंद्र भी समर्थ नहीं हे तो, औरोंका तो क्याही कहना है? इस तर्धि जपर नव वसी(टूंक)याने हिस्से हैं;जिनमें अनुमान (२७००) जिन मंदिर है. प्रायः संपूर्ण दिन ऐसे दर्शनामृतर्से त्या हुय हुये कि, न टपा लगी, न

गयेथे. तथा एक दो जने, साधुगणेको छोड़ गये थे, इसवास्ते कल सोला साधु लिखे हैं।

### ( ६० )

भूस. ऊपरसे नीचे आनेको दिल बिलकुल कवूल नहीं करता था, परन्तु कोई भी यात्री प्रायः ऊपर न रहनेका रिवाज होनेसें, लाचार होकर '' श्रीऋषभदेवजीकी '' यात्रा करके नीचे उतर आये. सायंकालका प्रतिक्रमण करके, तीर्थराजके गुण गाते हुये फिर दर्शन करनेको सूर्योद्यकी आकांक्षा करते हुये सोगये. प्रातःकाल होतेही प्रतिक्रमण, प्रतिलेषणादि साधकी किया करके फिर ऊपर चढे. इसी तरांह निरंतर करते रहे. तीर्थयात्रा करके पालीताणासे विहार करके, '' गोघा बंदर, ?'''भावनगर, ''''वला?'''पछी, ?'''लाखेणी, ?''' लाठीधर, '' बो. टाद, ?? '' राणपुर, ?' '' चुडा, '' '' लींबडी, ?' वंगेरह गामोंमें विचरते हुये, सैंकडोंही जिन मंदिरोंकी यात्रा करते हुये. हजारोंही आवकांको दर्शन व उपदेश देते हुये, फिर शहेर अहमदा-बादमें आये. जहां '' गणि श्री मणिविजयजी'' महाराजजीके शिष्य ''गणि श्री बुद्धिविजयजी'' ( ब्रटेरायजी ) महाराजजीके पास, श्री "तपगच्छ" का वासक्षेप लिया. और इनही महात्माको श्रीआत्मारामजीने, गुरु धारण किये. और रोध साधुओंने श्रीआत्मारामजीको अपने सद्गुरु धारण किये. इसवखत श्रीवुद्धिविजयजी महाराजजीने सव साधुओंके पिछले नाम, बदल दिये. जैसेंकी ।

- (१) श्री आत्मारामजी----श्री आनंदविजयजी. श्री लक्ष्मीविजयजी. +
- श्री विश्वचंदजी-(२)
- श्री चंपालालजी– (३)
- श्री हुकमचंदजी— (४)
- (4) श्री सलामत रायजी-
- श्री हाकम रायजी----(६)
- (७) श्री खूबचंदजी----
- श्री धनैयालालजी— (८)
- (१) श्री तुल्ज्ञीरामजी-
- (१०) श्री कल्याणचंदर्जी----
- श्री नीहालचंद जी-----(११)
- (१२) श्री निधानमछत्री-श्री हीरविजयजी.
- (१३) श्री रामलालजी— श्री कमलविजयजी.
- श्री धर्मचंद जी— (१४) श्री अमृतविजयजी.
- श्री प्रभुदयालजी— श्री चंद्रविजयजी. (१५)
- श्री रामजीलाल---(रे६)
- श्री रामविजयर्जी.

श्री कुमुद्दविजयजी.

श्री चारित्रविजयजी.

श्री रत्नविजयजी.

श्री संतोषविजयजी.

श्री कुशलंबिजयजी.

श्री प्रमोदविजयजी.

श्री हर्षविजयजी.

श्री कल्याणविजयजी.

श्री रंगविजयजी.

संवत् १९३२ का चौमासा, श्री " आनंदविजयजी " ( आत्मारामजी ) वगैरह साधु-ऑने शहेर अहमदाबादमें ही किया. चौमासे बाद शत्रुंजय गिरनार वंगैरह तीर्थांकी यात्रा करके श्री आनंदविजयजीने संवत् १९३३ का चौमासा, शहर भावनगरमें किया; चौमासे बाद '' वहोरा अमरचंद, जसराज, संवेरचंद 🦈 के संघके साथ, '' शत्रुंजय, तलाजा, डाठा, महुवा, दीव, प्रभासपाटण, वेरावल, मांगरील, " होकर ताथयात्रा करते हुए शहर जुनागढ तीर्थ " गिरनार " की यात्रा करके शहर जामनगरमें पधारे. यहांसे सघने फिर भावनगर चलनेके + तमबीर टेखो





श्री बुद्धि विजयर्जी ( बुटगयजी ). जन्म-संच १८६३. दंदक दीक्षा, सं∞ १८८८. स्वयंगव संवर्गा दीक्षा, संब १९०३. वाल ब्रह्मचागी. त⊴ग≂छ र्दाक्षा मन १९११. For Private And P



# ( ६१ )

वास्ते बहुत प्रार्थना करी. परंतु देश पंजाबमें, जो सत्यधर्मका बीज लगायाथा, तिनको प्रफु-छित करनेका इरादा करके, संघसें जूदे होकर, "मोरबी, धांगधा, झोंझुवाडा, " होकर "शंखेश्वर" गाममें, श्री " शंखेश्वर पार्श्वनाथ " की मूर्ति, जो शंखपति, " कृष्णवासुदेव " को " धरणेंद्र ?? की आराधनासें मिलीथी, और जिसके स्नात्रजलके छिटकनेसें, " जरासिंध ?? नामा प्रतिवासुदेवकी जरा विद्या, कृष्ण वासुदेवके ऌश्करसें दूर हुई थी. ऐसे प्रभाववाली श्री पार्श्वनाथ-की मूर्तिके दर्शन करनेसें सब साधु, बहोतही आनंदित हुए. यहांसें विहार करके श्री "आनंद-विजय जी, " " पाटण " दाहरमें पधारे. तहां प्राचीन जैन पुस्तकोंके भंडार देखे, तिनमेसें कि-तनेक ग्रंथोंकी नकलें भी करवाई. पाटणसें विहार करके "तारंगाजी " तीर्थपर, " राजाकुमारपा-लण के उद्धार किये बडे भारी मंदिरमें बिराजमान, श्री '' अजितनाथ स्वामी '' की यात्रा करी और विहार करके '' पालणपुर, आबु, शिरोही, पंचतीर्थी, 🦉 वगैरहकी यात्रा करते हुए शहर " पाछी " में ग्रायि. तहां शहर " जोधपुर " के आवकोंका पत्र, आआत्मारामजीको मिछा. जिसमें लिखाथा कि, "यहां ( जोधपुरमें ) इसवस्वत ( ३९ ) ढुंढक साधु, आपके साथ चरचा करनेके वास्ते एकत्र हुए हैं. जिसमें दिवान् '' विजयसिंह '' मेहता. पंडित मंडल सहित, मध्यस्थ नियमित किये गये हैं. इसवास्ते आप कृपा करके जलदी शहर जोधपुरमें पधारके, हम सेवकॉकी अभिलाषा पूर्ण करें" इसवास्ते श्री आनंदविजयजीने. थोडेही दिन पालीमें रहकर, शहर जोध-पुरके तरफ विहार किया; और कम करके दाहर जोधपुरमें अहुंचे. इनके दहां पहुंचनेसेंही अग-हे रोज ( ३४ ) ढुंढक साधु तो, सभा होनेके एकदिन पहिहेंही, विना चरचा किये, चूपचाप इस तरांह चल्छे गये, जैसें सूर्योदयसें अंधेरा दूर होजाता है. परंतु े हर्षचंद ? नामा एक ढुंढक साधु, रहगयाचा. सो श्रीआनंदविजयजीसे बातचित करके, शुद्ध श्रद्धानमें आगया. श्रीविश्र-चंदजी गुरु नाम धराया, और " हर्षावेजयजी " निज नाम पाया. इस वखत ढुंढकोंके अनिष्टा-चरणसें राज्यके भयसें कितनेही औसवाल. जैनमतको छोडके वैष्णवादि मतका आश्रय लेने लग गयेथे. इसवास्ते इन लोकोंपर कृपाटाष्टि करके, श्री आनंदविजयजी महाराजने संवत् १९३४ का चौमासा, शहर जोधपुरमेंही किया. जिससें प्रथम पचास घर अनुमान ठीक ठीक श्रद्धानवाले रहेथे, सो वधके अनुमान पांचसी होगये. क्यों न होवे ? मूर्यके उदय होनेसे अंधकार दूर होताही हे. यदि ऐसे महात्माके आनेसें भी हृद्यगत अज्ञानांधकार दूर न होता तो, कब होता? चौमासे बाद जोधपुरसें विहार करके, दुकालके सबबसें रस्तेमें भूख प्यासको सहन करते हुए, श्रीआ-नंदविजयजी, '' जयपूर, दिल्ली '' होकर देश पंजाबमें शहर अंबालामें आये. इसबखत सूर्योद्य-सें घूक जानवरको जैसें चिंता होती है, तैसें पंजाबी ढुंढकोको हुई. परंतु सूर्यविकाशी कमलकी तरांह अन्य श्रावकोंके मुखारविंद खिड गये.

अंवालासें विहार करके शहर लुधीआनामें आये; वहां "श्री उत्तमऋषि " लौंकामतके यति, ( पूज ) अंबालावालेने सब डेरा छोडके, श्रीआनंद्विजयजीके पास पांच महावत अंगी-कार किथे. और गुरुजीका दिया, श्री " उचोताविजयजी" नाम धारण किया.

कितनेक दिनों बाद शहर लुधीआनामेंही, जील्ला फिरेाजपुर गाम मुदकीका रहनेवाला दुनीचंद ओसवाल, हुशीआरपुरका रहनेवाला, उत्तमचंद ओसवाल, शहेर पाली देश मार वाडका रहनेवाला हर्षचंद ओसवाल, जेजोका रहनेवाला मोतीचंद ओसवाल, इन चार जैनों-

# ( ६२ )

की बडी धूम धामसें दीक्षा हुई; जिसमें अनुऋम करके श्रीआनंद विजयजी महाराजजीने उन्होंके यह नाम रखे(१) "विनय विजयजी (२) कल्याण विजयजी (२) सुमति विजयजी(४) मो-ती विजयजी." बाद चौमासेके दिन नजदीक आजानेसें संवत् १९३५ का चौमासा, श्रीआनंद विजयजीने शहर छुधीआनामें किया. इस सालमें देश पंजाबमें कितनेही शहरोंमें विमारीका वहत जोर था. जीसमें भी दुधीआनामें अधिकतर विमारीका जोरथा. जिस विमारीमें मगसर महिनेमें श्रीआनंद विजयजी महाराजजीके शिष्य " रत्नविजयजी ? ( हाकमरायजी ) स्वर्गवास हुये. और श्रीआनंद विजयजीको भी, कितनेक दिनोंतक ताप आया. जिस तापका ऐसा जोर वध-गया कि, श्रीआनंद विजयजी बेहोश होगये. यह हाल देखकर सकल श्रीसंघको अतीव खेद पैदा हुआ, अब इस वखत क्या करना चाहिये ? ऐसे विचारमेंही सकल श्री संघ दिग्मुट होगया, परंतु मालेर कोटला निवासी लाला '' कवरसेन '' जो कि जैनमतके रहस्य उत्सर्ग अपवादादि षड्भंगीका अच्छा ज्ञान धारण करताथा, तिसने आके लाला ''गोपीमल्ल," और ''प्रभदयाल नाजर ?? वगैरहको समझाया कि, " विचार करने करनेमेंही तुम काम बिगाड देवोगे ! यह समय विचारनेका नहीं है, जलदी श्रीमहाराजजी साहिबको, शहर अंबालामें लेचलो. क्यौं कि, वहांकी आब हवा इस वखत वहोत अच्छी है.! यह सनकर कितनेकके मनमें तो यह वात रुचि नहीं; परंतु कवरसेन बडा लायक होनेसें उसका कथन, कोई भी अन्यथा नहीं कर सकता था. वहांसे शहेर अंबालामें लेगये. वहांगये बाद दो दिन पछि, जब श्रीआनंद विजय जीको तपका जोर कुच्छ नरम हुआ, और कुच्छ होश आया, तब देखते हैं तो, अपने आपको शहर अंबलाके उपाश्रयमें देखें. अश्विर्य प्राप्त होकर कहने लगे कि, "यह क्या हुआ ? मुने कोईस्वप्न आया है? अथवा यह कोई इंद्रजाल हो रहा है? या मुझे कोई मतिझम होगया है ? क्योंकि, मैं तो लुधीआ-नेमें था; और इस वखत 'मुझे अन्यही अन्य भान हो रहा है. 🐩 ऐसे अनेक प्रकारके संशयां दोलारूढ हुये विचार कर रहेथे, इतनेमें लाला कवरसेन वगैरह श्रावक समुदाय, हाथ जोडकर कहने लगे कि, " महाराजजी साहिव ! आप शोच मत करें. आपको लुधीआनासें हम यहां ( अंबालामें ) ले आये हें." इत्यादि सब वृत्तांत सुनाया. अनुमान दो महिने वाद जब श्री-आनंद विजयजीको आराम होगया, तब पूर्वीक्त सब हाल लिखकर शहर अहमदाबादमें गणिजी " मुक्ति विजयजी ?? ( मूलचंदजी ) महाराजजीके पास भेजा. उन्होंने श्री जैनशास्त्रानुसार, जो कुच्छ प्रायश्वित्त देना ठीक समझा, दिया. जिसको श्रीआनंदविजयजी महाराजजीने भी, बडी . खुरीसिं स्वीकार किया. इस वखत शहर अंबालामें ''श्रीवीरविजयजी,'' '' श्रीकांतिविजयजी,'' " श्रीहंसविजयजी"की दीक्षा हुई. वाद अंबालासें विहार करके लुधीआना, जालंधर होते हुये गुरुके '' झंडीआले '' आये. और संवत् १९३६ का चौमासा, श्रीआनंदविजयजीने झंडीआला-में किया. '' नारोवाल, '' '' सनखतरा '' चौमासे बाद विहार करके '' जीरा, '' '' पटी, '' " अमृतसर, " होते हुये शहेर "गुजरांवाऌ।"में पधारे. और संवत् १९३७ का चौमासा, वहां ही किया. चौमासे पहिले इस जगा, श्रीमाणिक्य " विजयजी, " और " श्रीमोहनविजयजी" की दीक्षा हुई, और चौमासेमें श्रीआनंदविजयजी महाराजजीनें, बहुत छोकोंके कहनेसें, संस्कृत, प्राकृत नहीं जाणनेवालोंको बोध होनेके लिये, '' जैनतत्त्वादर्श ?' ( जैनधर्मके तत्त्वोंका सीसा दर्पण)इस नामका ग्रंथ, बनाना सुरु किया. चौमासे बाद विहार करके "पींडदादनलां" में गये.

### ( ६३ )

और " मोतीचंद " ओसवाल शहर अमृतसरके रहनेवालेको दीक्षा देकर " श्रीसुंदर-विजयजी " नाम रखा. यहांसें विहार करके श्रीआनंदविजयजी, अपने परिवारसहित गाम " कल्डरा " ( महाराजजीकी जन्मभूमि ) में पथारे. जिनको देखके श्रीआत्मारामजीके सांसारिक परिवारके '' मंगलसेन " '' प्रभद्याल " वगैरह पितृव्य भाई, बडे आनंदको प्राप्त हुये. उनकी बहुत प्रार्थनासें एक रात वहां रहे. वहांसें विहार करके . " रामनगर, " " पपना-खा, ?? " किछा दिदारसिंघ, " " गुजरांवाळा, " " ठाहोर " " अमृतसर, " "जालंधर," होकर दाहेर हुझीआरपुरमें पधारे; और संवत् १९३८ का चौमासा, वहांही किया. इस चौमा-सेमें '' जैनतत्वादर्श '' ग्रंथ समाप्त किया. चौंमासे बाद बिहार करके ''जालंधर. ''नीकोदर, '' " जीरा, " कोटला" होके " छुधीआना " शहेरमें पधारे. और " श्रीजयविजयजी, " "श्री-अमृतविजयजी, " " श्री अमरविजयजी, " तीन शिष्य नथे किये. बाद् लुधीआनासें विहार करके श्री आनंदविजयजी महाराजजी, शहेर अंवालामें पधारे. और संवत् १९३९ का चौमासा वहांही किया. इस चौमासामें जैनतत्त्वादर्श नामा ग्रंथ, जो प्रथम बनाया था, सो छपवानेके वास्ते, रायबहादुर धनपतिसिंध, जो शहेर अंबालामें श्री महाराजजी साहिवके दर्शन करनेको आयेथे. उनको दिया. जो छपवाके प्रसिद्ध किया गया है, और "अज्ञानतिमिरभास्कर " नामा दूसरा ग्रंथ, बनाना प्रारंभ किया. परन्तु कितनेक वेदादि पुस्तक, जिनकी बहुत जरूरत थी और जे उस वखत पासमें नहीं थे,इस वास्ते थोडासा लिखके,बंध कियाथा. इस चौमासेमें, पंजाब-के श्रावकसमुदायकी प्रार्थनासें, श्रीआनंद्विजयजी महाराजजीने ''सत्तरभेदीपूजा " बनाई. इतने वर्षोंमें श्रीआनंद विजयजी महाराजजीके परिवारमें "हर्षविजयजी " "उयोतविजयजी " वगैरह ( १९ ) शिष्य नये हुये, जिनमें जिस जिसकी दीक्षा, श्री महाराजजी साहिबके हाथसें हुई, तिस तिसके नाम, यहां लिखेहें, और भी नाम, वंश वृक्षसें मालुम होगा. यह पांच चौमासेमें देश पंजाबमें श्री आनंद्विजयजी महाराजजीने, श्री जैनधर्मका बडा भारी उद्योत किया; और कितनेक ठोकोंके दिलमें, ढुंढकोंका अनिष्टाचरण देखनेसें, जैनधर्मके ऊपर देव हो रहाथा दूर किया. क्यौंकि, लोकोंको मालुम होगया कि, जो मुखबंधे हैं, वे मलीन हैं. और यह पीतांबर धारण करनेवाले, उज्ज्वल धर्म प्ररूपक है, अब इस वस्वत भी, किसी क्षत्रीय बाह्यणके साथ वातचीत होने लगती है तो, उसी वखत वे कहने लग जाते हैं कि, "पंजाब देशके ओसवाल ( भावडे ) तथा खंडेरवालको तो, श्री आनंद्विज-यजी ( आत्मारामजी ) महाराजजीने सुधार दिये. " क्योंकि, प्रथम तो येह भावडे लोक, मुहबंधे गंदे गुरुओंकी सोबतसें, वडेही मलीन होगये थे; और इसी वास्ते पंजाब देशमें प्रायः सब जगा, यह लंकाके चुडेके नामसें प्रसिद्ध थे. अब भी जो रोप ढुंढक रह गये हैं, उनको छोक बुरे समझते हैं, और उनसें परेहज भी रखते हैं. धर्मको छगा हुआ यह कठंक, दूर किया; यह कोई श्रीआनंद विजयजी महाराजजीने थोडा पुण्य पैदा नहीं किया ! सब जगा जहां जहां जावे, वहां वहां अनेक प्रकारके मत मतांतरोंवालेके साथ चर्चावार्ती होनेसें लोकोंमें जैनधर्मकी " फिल्रॉसोफी ?? ( तत्वज्ञान ) मालुम होगई; इत्यादि बहुत उपकार कर रहेथे. परंतु नृतन शि-प्योंको जैनशास्त्रानुसार, '' छेदोपस्थापनी ?' नामा चारित्रका संस्कार कराना था. सो उसवस्वत गणिजी महाराज श्री, '' मुक्तिविजयजी " ( मूलचंदजी ) सिवाय, औरको '' श्री बुद्धिविजयजी

### ( ६४ )

( बूटेरायजी ) महाराजजीके परिवारमें अधिकार नहीं होनेसें देश गुजरात, शहेर अहमदा-बादके तरफ विहार करनेका इरादा करके, शहर अंबालांसें विहार करके दिल्लीमें पधारे. वहां तिनको ढुंढकोंका छपवाया 'सम्यक्त्वसार ' नामा पुस्तक, भावनगरकी "श्री जैनधर्म प्रसार-क सभा '' तरफर्से मिला. तिसका उत्तर, सभाकी प्रेरणासें श्रीआनंदविजयजीनें लिखना सुरु किया. शहर दिल्लींसें " हस्तिनापुरा" की यात्रा करके " जयपुर '' " अजमेर '' "नागौर '' आदि शहरोंमें विचरते हुये, " बीकानेर '' पधारे. और संवत् १९४० का चौमासा, वहां किया. और चौमासेमें '' वीशस्यानकपूजा '' बर्नाई. इस चौमासेमें श्रीआनंदविजयजीके बडे शिष्य, " श्रीलक्ष्मीविजयजी ( विश्वचंदजी ) '' बहुत बिमार होगये. वीकानेरसें शनैः शनैः विहार करके श्री आनंदविजयजी, श्रीलक्ष्मीविजयजी आदि शिष्यों सहित, शहर पालीमें पधारे. यहां श्रीलक्ष्मीविजयजी स्वर्गवास हुये ! अफसोस ! ! महाराजजीकी बडी बांह टूट गई ! ऐसे लायक विनयवान पंडित शिष्यके स्वर्गवास होनेसें सब श्री संघको वडा खेद हुआ. परंठ श्रीआनंदविजयजीको देखके होंसला किया कि, फिकर नहीं. एक न एक दिन तो मरनाही या. अस्तु ! अब परमेश्वरसें यही प्रार्थना है कि, हमारे शिरपर, श्रीआनंदविजयजी महाराजजी की छत्र छाया, चिरकाल्ड बनी रहे !

श्रीआनंद्विजयजी पाली शहरसें विहार करके पंचतीर्थों. आवुजी आदिकी यात्रा करते हुए शहर अहमदावाद पधारे. और बडौदाके राज्यमें गाम डभोईके रहनेवाले मोतीचंदको दीक्षा देके " श्री हेमविजयजी " नाम रखा. तथा " उचोतविजय जी " आदिको, श्री गणिजी महाराज-जीके पास बडी दीक्षा दिलवाई. और संवत् १९४१ का चौमासा, वहांही किया. चौमासेमें " आवश्यकसूत्र " बाईस हजार, जो प्रथम संवत् १९३२ के चौमासेमें वांचना प्रारंभ किया था, अधूरा रहनेसें, अब भी व्याख्यान उसहीका करते रहें; और भावनाधिकारमें " श्रीधर्मरत्न प्रकरण '' सटीक वांचते रहे. जिसको सुननेके वास्ते अनुमान ( ७००० ) श्रावक श्रा-विका आतेथे. इस चौमासेमें श्री जैनधर्मका बडाही उचोत हुआ, सैंकडोही अहाई महोत्सव हुवे, पूजा प्रभावना भी बहुत हुई, अनेक प्रकारकी तपस्या भी हुई, स्वधमीवात्सल्य भी बहुत हुये. एक दिन श्रीसंघने सळाह करके, श्रीमहाराजजी साहिब श्रीआनंदविजयजीसे प्रार्थना करिकि, " आपने देशपंजाबमें जो नये श्रावक बनाये हैं, तिनको हम मदद देनी चाहाते हैं," तब श्री महाराजजीने कहा कि, " तुमारी मरजी. तुमारा धर्मही है के, अपने स्वधार्मियोंको मदद देनी. ?? बाद श्रीसंघने बहुत जिन प्रतिमा धातुर्का, और पाषाणकी, देशपंजाबके शहर " अंबाला, " " ऌधीआना, " " कोटला, " " जिरा, " " जाडंधर, " " नीकोदर, " " हुर्राआरपुर, " " गुरुका झंडियाला, " " पटी, " " अमृतसर, " " नारोवाल, " " सन-सतरा, " " गुजरांवाला, " वगैरह बहुत शहरोंमें श्रावकोंके पूजने वास्ते भेजी. तथा इस चौ-मासेमें, श्रीआनंदविजयजीने, सम्यक्तवसार पुस्तकका उत्तर छिलके पूर्ण किया. जो " सम्य-क्त्वराल्योद्धार" के नामसे भावनगरकी सभाके तरफर्से छप गया है. जिसमें भावनगरकी सभाने भी, अपने तरफर्से कितनाक हिस्सा बढाया है. इस ग्रंथके वां चनेसें ढुंढकमत, और सनातन जैन धर्ममें, कितना फरक है, मालुम होजाताहै. परंतु कितनेक शब्द सभाके तरफसें कठिन पडनेसें बहुत ढुंढक लोक वांचते नहीं है, तथा गुजरात देशकी बोलीमें होनेसें, कितनेकको ठीक ठीक

SECTORE SECTOR STATE SECTORE SECTORE SECTOR



### ( ६५ )

समझ भी नहीं आती है; इस वास्ते कितनेक लेंगोंका इरादा है कि, इसको जिस ढबपर श्रीआ-नंदविजयजी महाराजजीने अपनी कल्लमसे प्रथम लिखा है, उसही ढबपर हिंदींभाषामें छपवा-ना चाहिये. जिससे, बहुत फायदा होनेका संभव है; सो प्रायः थोड़ेही काल्जमें यकीन है, छप जायगा. चौमासे बाद श्रीआनंदविजयजी वेगैरह साधु अहमदाबादसे बिहार करके, श्री शत्रुं-जय तर्थिकी यात्रा करनेको पधारे. एक महीना " पालीताणा " शहेरमें रहे, और निरंतर यात्रा करके अपना मनुष्यदेह, पावन करते रहे. इस श्री शत्रुंजय तीर्थ ऊपरसे '' शेठ प्रेपामाई,'' ''शेठ नरशी केशवजी, " " शेठ वीरचंद दीपचंद " वर्गेरह देश गुजरातके संघकी मददसे बडे अद्धुत सुन्दर, और देखनेसें चित्त शांत होवे, ऐसे ( १५ ) जिनविंब देश पंजाबमें भेजे गये. इन जिन प्रतिमाके आनेसे देवा पंजावमें जैनधर्मका वडा उचोत हुआ, और इन प्रतिमाके रखनेके वास्ते पंजाबके श्रावकोंको अपने २ शहेरमें जैनमंदिर बनवानेका ख्याल आया, और जिन मंदिर बनने शुरु हुये. पाछीताणासे विहार करके "शिहोर, वरतेज, भावनगर" होकर "गोधा बंदर" में श्रीआन्द्विजयजी पधारे. तहां "श्री नवखंडा पार्श्वनाथ " की यात्रा करके " वला, बोटाद" होकर '' लिंबडी '' शहेर पधारे, जहां पांचसो घर श्रावकोंके, और तीन जिन मंदिर है, श्री महा-राजजीके पधारनेकी खुशीमें श्रावकोंने समवशारणकी रचना वंगैरह महोच्छव किये. यहांके राजा साहिबने भी, श्रीआनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) महाराजजीके दर्शन पाये. और वातचीत करके बडेही आनंदको प्राप्त हुये. एक महीनेवाद ठींबडीसे विहार करके वढवाण धं-धूका, धोलेरा होकर शहेर संभात बंदर पधारे, जहां अनुमान एक हजार घर श्रावकोंके और दोसौ जिन मंदिर है. यहां बहुत पुराने ताडपत्रोंपर लिखे पुस्तक मंडोर देखे. कईएक शास्रोंका उतारा भी, करवा लिया. तथा पुस्तकादिककी मदद ठीक ठीक मिल्लेमे "अज्ञान तिमिर भास्कर" नामा ग्रंथ जो शहेर अंबालामें बनाना सुरु किया था, यहां समाप्त किया, जो भावनगरकी "जैन ज्ञान हितेच्छु" सभाके तरफसे छपवाकर प्रसिद्ध किया गयाहै. जिसके पहिले हिस्सेमें, वेदादि शा-स्रॉमें यज्ञादि धर्मका जैसा विचार है,तेसा सप्रमाण दिखलाया है, और दूसरे हिस्सेमें,जैनपतका सं-क्षेपसें वर्णन कियाहै. और इस जगा ''श्रीस्तंभन पार्श्वनाथजी" की, जो कि बडी प्राचीन प्र-तिमा है, यात्रा करके बहुत खुश हुए. संभातसे विहार करके " जंवूसर " होकर "भरुच बंदर" पधारे; यहां अनुमान अढाईसें घर आवकोंके, और छ मंदिर बडे खुबसुरत है, और वीसमे तीर्थ-कर '' श्रीमुनिसुत्रत स्वामी " को, बहुत प्राचीन मूर्त्तिके दर्शन करके अत्यानंद प्राप्त हुये. भरुवसे विहार करके श्रीआनंदविजयजी, '' सुरत बंदर े पधारे. श्रावक लोकोंने बडे महोत्सवसे शहरमें प्रवेश कराया. ऐसा प्रवेश महोत्सव हुवा कि, उसको देखके सुरतके वासी बडे बडे बुजर्ग जैन और अन्यमति भी, कहने छगे कि, "ऐसा आदर पूर्वक प्रवेश महोत्सव आजतक हमने किसीका भी नही देखाहै." श्रावकोंकी अतीव प्रार्थना होनेसे, संवत् १९४२ का चौमासा, सुरत शहेरमें किया. चौमासेमें श्रावकोंकी अभिछाषापूर्वक, " श्रीआचारांग सूत्र" सटीक, और " धर्मरत्न प्रकरण " सटीक, पर्षदामें सुनाते रहे. हजारों श्रावक श्राविका तिसं वचनामृतको पीकर, मिथ्यात्व विषको दूर करते रहे; और अनेक प्रकारके जवावन, समवसरण रचना, अछाई महोच्छव वगैरह महोत्सव करके, श्रीजैनधर्मका उद्योत किया.इस चौमासामें श्रीआनंदविजयजीके धर्मोपदेशसे श्रावक लो-

٩

# ( ६६ )

कोंको ऐसा रंग चढा था के,जिससे अनुमान(७५०००)हंपैये धर्ममें खरच किये.यहां रहकर श्रीआ नंदविजयजीने ''जैनमत वृक्ष" वनाया. तथा इस वखत सुरत शहरमें ''हुकममुनि" नामा एक ''जै-नाभासः साधु रहते थे: तिसने ''अध्यात्मसारं''नामा एक ग्रंथ बनाकर प्रसिद्ध किया था.परंतु वह ग्रंथ जैनागमकी शैलिसे तदन विरुद्ध होनेसे, बहुत आवकोंके मनमें विपरीत अद्धान प्रवेश कर ग-या था. इसवास्ते श्रीआनंदविजयजी(आत्मारामजी)ने, अध्यात्मसारमॅसे (१४) प्रश्न निकाले; और हुकम मुनिको श्रावक मारफत खबर दिछवाई कि,''तुद्धारा बनाया अध्यात्मसार ग्रंथ जो जैनमत-से विरुद्ध है उसमेंसे निकाले यह(१४)प्रश्नका उतर देवों''. तिसके उत्तरमें हुकमसुनिके तरफसे सं-तोषकारक जबाब नहीं मिलनेसे,सरतके श्रीसंघने वे( २४ ) प्रश्न और श्रीआनंदविजयजीके और हुकममुनिके दिये उत्तर '' धी जैन एसोसिएशन आफ् इन्डीया '' ( भारतवर्षीय जैनसमाज ) ऊपर भेजेगये. वे सर्व प्रश्न, वहांसे हिंदुस्थानके जैनमतके ज्ञाता साक्षर पंडित जैन साधु यतियोंके पास निर्णय करनेके वास्ते जगे२ भेजे गये, तिन सर्वने पक्षपात रहित होकर,जैन शैलीके अनुसार अपना मंतव्य जाहिर किया कि, "हुकम मुनिके बनाये ग्रंथ अध्यात्मसारमेंसे जो (१४) प्रश्न श्री-आनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) ने निकाले हैं, ये धर्मसे विरुद्ध, और संशयसें भरे हुए हैं; तथा श्रीआनंद्विजयजीके दिये उत्तर जेन शास्त्रानुसार है, और हुकममुनिके दिये उत्तर जैन शास्त्रसे विरुद्ध है. "देशावरोंसे जैन पंडितोंके पूर्वाक्त अभिप्रायोंको,जैन एशोसिएशन आफ इंडीयाने, अ-पनी सुरत ब्रेंच सभामें, सर्व श्रीसंघको एकत्र करके, संवत् १९४२ का मगसर सुदि १४ के दिन, बांचकर सुना दिये, और सभामें आये हुये हुकममुनिके सेवकोंको खबर दी कि, "सर्व जैन पंडि-तोंके अभिप्राय मुजिब, हुकममुनिका वनाया अध्यात्मसार ग्रंथ, अप्रमाणिक सिद्ध हुआ है, जि ससें हम भी तिस ग्रंथको, जैन शैलीसे विरुद्ध मानके, हुकममुनिको खबर देते हैं के उनको अपने ग्रंथमेंसें असत्य लिखानका सुधारा करना चाहिये; अथवा तिस लिखानको निकाल देना चाहिये. जबतक इन दोनों बातोंमेंसे एक भी बात वे करेंगे नहीं, तबतक हम तिस पूर्वीक्त ग्रंथको प्रमा-णिक नहीं मानेंगे. 🐃 ऐसा निर्णय करके सभा विसर्जन हुई थी. चौमासेबाद भी कितनाक समय-तक पूर्वोक्त कारणसे श्रीआनंदविजयजीका रहना सुरत शहरमेंही हुआ. इस समयमें एक ढुंढक साधु जिसका नाम '' रायचंद " था, और जिसने संवत् १९३९ में पौरबंदर शहेरमें फागण वदि १३ को देवजीरिख नामा ढुंढक साधुके पास दीक्षा छी थी, परंतु सम्यक्त्व शल्योद्धार ग्रंथके दे-खनेसें, ढुंढकमतसें अनास्था होनेसें संवत् १९४२ आश्विन वदि १२ के दिन ढुंढकमतको छोडके श्रीआनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) के पास आकर, संबत् १९४२ मगसर बदि ५ के दिन, इग्रह सनातन जैनधर्मको अंगीकार किया, और दीक्षा लेकर जैनमतका साधु हुआ, जिसका नाम श्रीआनंदविजयजीने "श्रीराजविजयजी" रखा.

सुरत शहेरसें विहार करके श्रीआनंद्विजयजी "भरुच" "मियागाम" "डभोई" होकर शहेर "बडौदा" में पधारे. और "कस्तूरचंद" मारवाडी सुरत निवासीको दीक्षा देकर "कुंवर-विजय" नाम रखा. शहेर बडौदामें "श्रीशत्रुंजय " तीर्ध संबंधी वहुत मुदतकी तकरारका फैसला होनेकी खुश खबर भिलनेसें, और कितनेक श्रावकोंकी प्रेरणासें, इस पवित्र तीर्थकी छायामें ( पालिताणामें ) चौमासा करनेकी श्रीआनंद्विजयजीकी इच्छा हुई. इसवास्ते

# ( ६७ )

बडौदेस विहार किया. और "छाणी " " उमेटा " " बोरसद " " पेटलाद " वगैरह शहेरो विचरते हुये, "मातर" गाममें आये. यहां पांचवें तीर्थंकर " श्रीसुमतिनाथ ? जो "साचे देव" के नामसे गुजरात देशमें प्रसिद्ध है, तिनके अपूर्व दर्शन पाये. और इन देवके समक्षही, "पाटन" शहरके रहनेवाले, "लेहराभाई" जिसकी जमर अनुमान अठारह वर्षकी थी तिसको दीक्षा देकर "श्रीसंपत्विजयजी" नाम दिया. बाद विहार करके "खेडा" "अहमदावाद" "कोठ'' "हॉबडी'' "बोटाद" "वला" वॅगेरह शहेरोंमें विचरते हुये, "पाठीताणा" में पधारे. यहां श्रीतीर्थाधिराजकी यात्रा करके, सुरत निवासी "माणेकचंद" ओसवालके लडकेको दीक्षा देकर ''श्रीमाणिक्यविजयजी" नाम रखा. और संवत् १९४३ का चौमासा, चौवीस साधुओंके साथ, श्रीआनंद्विजयजीने पालीताणामें किया. इन महात्माका चौमासा सुनकर सुरत निवासी शेठ "कल्याणभाई शंकरदास" वंगैरह, भरुच निवासी शेठ " अनूपचंद मलुकचंद " वगैरह, बडोदा निवासी झवेरी "गोकलभाई दुल्लभदास " वगैरह, जीला खानदेश-मालेगांव धूछीया निवासी रोठ " सखाराम दुल्लभदास " वगैरह, खंभायत के रहनेवाले रोठ " पोपटभाई अमरचंद ?? वगैरह, बहुत शहेरोंके अनुमान पांचसौ श्रावक श्राविका, अपना सांसारिक कार्य सब छोडके, जंगम और स्थावर दोनोंही तीर्थांकी युगपत् सेवा करनेका इरादा करके, पालि-ताणेमेंही आके चौमासा रहे. इस चौमासेमें श्रीआनंदविजयजीने श्रावकोंके उत्साहानुसार, " श्रीभगवतीसूत्र सटीक " तथा " उपदेशपद सटीक " व्याख्यानमें सुनाया.

चौमासेकी समाप्ति समयमें, अर्थात् कार्त्तिकी पूर्णमासी ऊपर, यात्रा करनेके वास्ते बहुत लो-कोंका मेला हुआया. जिसमें कलकत्तावाले बावु राय बहादुर "वद्रीदासजी " भी आये हुये थे. तथा "गुजरात " "काठियावाड " " कच्छ " "मारवाड " " पंजाब " " पूर्व " बगेरह देशोंके मुख्य शहेरोंमेंसें बहुत संभावित गृहस्थ भी आये हुयेथे. अनुमान ( ३५००० ) आदमी यात्राके वास्ते आये हुयेथे. ऐसे शुभ प्रसंगमें, महाराज श्रीआनंदविजयजी ( आत्मा-रामजी ) की अपूर्व विहत्ता, और बुद्धि चाठुर्यतासें प्रसन्न होकर, सर्व श्रीसंघने मिलके, उनको " मूरि " पद देनेका निश्चय किया. और संवत् १९४३ मगसर वदि ( गुजराती कार्चिक वदि ) पंचमी पूर्णा तीथिको, पालीताणामें शेठ नरशी केशवजीकी धर्मशालामें, श्रीचटविंध संघ समु-दायने मिलके, पंडित मुनि श्रीआत्मारामजी (आनंदविजयजी) को " मूरि पद " प्रदान करके, " श्रीमहिजयानंदसूरि " नाम स्थापन करके, अपने आपको पूर्ण किया. इस दिनसें लेकर सर्व साधु, और श्रावक वगैरह, कागल पत्रमें " पूच्यपाद्र श्रीश्रीश्री १००८ श्रीमहिजयानंद सूरि " यह नाम लिखने लगे, और इस पूर्वीक्त नामसेही मानने लगे. शासन नायक श्रीमन्म-हावीर स्वामिसे श्रीमद्विजयानंद सूरि ७२ मे पट्टर हुये, सो इस माफक है.

शासन नायक श्रीमन्महावीर स्वामी---

| (१)      | श्री सुधर्मा स्वामी | (२) श्री जंबू स्वामी                                       |
|----------|---------------------|------------------------------------------------------------|
| <b>`</b> | श्री प्रभवा स्वामी  | (४) श्री शथ्यंभव सूरि                                      |
|          | श्री यशोभद्र सूरि   | 🏒 ्रिंशे संभूतविजयजी तथा                                   |
|          |                     | ( ६ ) (श्री संभूतविजयजी तथा<br>( ६ ) (श्री भद्रबाहु स्वामी |

# (६८)

| $\{ * 3 \}$ $\{ * 3 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ $\{ * 1 \}$ <th>(७) श्री स्थूऌभद्र स्वामी</th> <th>(८) श्री आर्यसुहस्ति सूरि</th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (७) श्री स्थूऌभद्र स्वामी             | (८) श्री आर्यसुहस्ति सूरि |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| $(१ \xi)$ श्री दिन्न सूरि $(१ \xi)$ श्री वज स्वामी $(१ \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ * श्री वज स्वामी $(1 \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ * श्री चंद्र मूरि $(1 \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ श्री वृद्धदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री प्रयोतन सूरि $(1 \xi)$ श्री गनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते सुरि $(1 \xi)$ श्री गनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते सुरि $(1 \xi)$ श्री वीत सूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री देवानंद मूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री देवानंद मूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री गगनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रुप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तिवा $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रय सिंह सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री सुरि तथा $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गोतते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गाते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गात त सूरि $(1 \xi)$ श्री गान चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सुरेन सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सुरेन सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन संत् त सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सांद त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (गश्री सास्थित सूरि तथा               | (१०) श्री इंद्रदिन सार    |
| $(१ \xi)$ श्री दिन्न सूरि $(१ \xi)$ श्री वज स्वामी $(१ \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ * श्री वज स्वामी $(1 \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ * श्री चंद्र मूरि $(1 \xi)$ श्री वजसेन मूरि $(1 \xi)$ श्री वृद्धदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री प्रयोतन सूरि $(1 \xi)$ श्री गनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते सुरि $(1 \xi)$ श्री गनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते सुरि $(1 \xi)$ श्री वीत सूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री देवानंद मूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री देवानंद मूरि $(1 \xi)$ श्री नगते मुरि $(1 \xi)$ श्री गगनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रुप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगनदेव सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रप सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तिवा $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री तीत्रय सिंह सूरि $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री सुरि तथा $(1 \xi)$ श्री गगते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गोतते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गाते न सूरि $(1 \xi)$ श्री गगन चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गात त सूरि $(1 \xi)$ श्री गान चंद्र सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सुरेन सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सुरेन सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन संत् त सूरि $(1 \xi)$ श्री गोन सांद त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (९) श्री सुप्रतिवुद्ध सूरि            |                           |
| $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ * श्री चंद्र सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ ÷ श्री सामंतभद्र सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वृद्धदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री प्रचोतन सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री मानदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री मानदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वीर सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगदंव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वेरा सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वेरा सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वेरा सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगदंव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगानंद सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री समुद्र सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगानंद सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री तवेष्ठभम सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगानंद सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री तवेष्ठभम सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगानंद सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री तवेष्ठभम सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगानंद सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री तवेष्ठभ सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री गानदंव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री तवेप्रभ सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री देव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सर्वदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री देव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सर्वदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वेरा सूरि तथा $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सर्वदेव सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री वोगिचंद्र सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगवासंह सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री बोगाभद सूरि तथा $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री नगवासंह सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोणारत्त सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोणारत्त सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोणारत्त सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोपारेत सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोममम सूरि $(\mathbf{r}\mathbf{r})$ श्री सोपारेत सूरि<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       | (१२) श्री सिंहगिरि सूरि   |
| (99)श्री वृद्धदेव सूरि $(94)$ श्री ययोतन सूरि $(199)$ श्री वृद्धदेव सूरि $(140)$ श्री मानदेग सूरि $(180)$ श्री मानदेव सूरि $(140)$ श्री वानदेव सूरि $(180)$ श्री वेतानंद सूरि $(140)$ श्री वेत्रम सूरि $(180)$ श्री वानदेव सूरि $(140)$ श्री वेत्रम सूरि $(180)$ श्री मानदेव सूरि $(140)$ श्री संपुद्ध सूरि $(180)$ श्री मानदेव सूरि $(140)$ श्री वित्रुधप्रम सूरि $(180)$ श्री मानदेव सूरि $(140)$ श्री वित्रुधप्रम सूरि $(180)$ श्री वातोदेव सूरि $(140)$ श्री विंगुडंप्रम सूरि $(180)$ श्री वातोदेव सूरि $(140)$ श्री विंगुडंद सूरि $(180)$ श्री वातोतन सूरि $(140)$ श्री वांगुडंद सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(140)$ श्री संविदेव सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(140)$ श्री संविद्व सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(140)$ श्री विजयसिंह सूरि $(180)$ श्री सोमप्रम सूरि तथा $(180)$ श्री वांग्वयसिंह सूरि $(180)$ श्री सोमप्रम सूरि तथा $(180)$ श्री समेघोष सूरि $(180)$ श्री सोमप्रम सूरि $(180)$ श्री सोमघोष सूरि $(180)$ श्री सोमप्रम सूरि $(180)$ श्री सोमघोष सूरि $(180)$ श्री सोमप्रम सूरि $(180)$ श्री सोमप्रद सूरि <tr< td=""><td>(९३) श्री वज्र स्वामी</td><td>(१४)) श्री वजसेन सूरि</td></tr<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (९३) श्री वज्र स्वामी                 | (१४)) श्री वजसेन सूरि     |
| $(१ \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री मानतेग सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री देवानंद मूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री देवानंद सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री वरोतंद सूरि $(2 \)$ श्री विमलचंद सूरि $(2 \)$ श्री वरोतंद सूरि $(2 \)$ श्री विमलचंद सूरि $(2 \)$ श्री वरो सेंद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री वेग गोमद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री वो गिमचंद्र सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री बो गामद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वद सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(2 \)$ श्री विजयसिंह सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री वेजयसिंह सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि <td>(१५) * श्री चंद्र सूरि</td> <td>(१६) ÷श्री सामंतभद्र सूरि</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (१५) * श्री चंद्र सूरि                | (१६) ÷श्री सामंतभद्र सूरि |
| $(१ \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री मानतेग सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री वीर सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री देवानंद मूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री देवानंद सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री मानदेव सूरि $(2 \)$ श्री विरुप सूरि $(2 \)$ श्री वरोतंद सूरि $(2 \)$ श्री विमलचंद सूरि $(2 \)$ श्री वरोतंद सूरि $(2 \)$ श्री विमलचंद सूरि $(2 \)$ श्री वरो सेंद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री वेग गोमद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री देव सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री वो गिमचंद्र सूरि $(2 \)$ श्री सर्वदेव सूरि $(2 \)$ श्री बो गामद सूरि $(2 \)$ श्री सर्वद सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(2 \)$ श्री विजयसिंह सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री वेजयसिंह सूरि $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(2 \)$ श्री सोमपं $(2 \)$ श्री सोमप्रभ सूरि <td>(१७) श्री वृद्धदेव सूरि</td> <td>(९८) श्री प्रचोतन सूरि</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (१७) श्री वृद्धदेव सूरि               | (९८) श्री प्रचोतन सूरि    |
| (22)श्री वीर सूरि $(22)$ श्री वेरा सूरि $(22)$ श्री वेरा सूरि $(23)$ श्री देवानंद सूरि $(28)$ श्री विरुप प्रम सूरि $(24)$ श्री नगतंदव सूरि $(26)$ श्री समुद्र सूरि $(29)$ श्री मानदेव सूरि $(24)$ श्री विरुप प्रम सूरि $(29)$ श्री मानदेव सूरि $(24)$ श्री विरुप प्रम सूरि $(29)$ श्री पत्रोदेव सूरि $(32)$ श्री प्रयोदेव सूरि $(24)$ श्री पत्रोदेव सूरि $(32)$ श्री प्रयोद सूरि $(24)$ श्री प्रयोदेव सूरि $(32)$ श्री प्रयोप सूरि $(24)$ श्री उचातन सूरि $(32)$ श्री सर्वदेव सूरि $(34)$ श्री देव सूरि $(32)$ श्री सर्वदेव सूरि $(34)$ श्री वयोगद सूरि $(32)$ श्री संगेम प्रम सूरि तथा $(34)$ श्री जाजतदेव सूरि $(82)$ श्री विजयसिंह सूरि $(84)$ श्री जाजतदेव सूरि $(82)$ श्री विजयसिंह सूरि $(84)$ श्री जाजतदेव सूरि $(84)$ श्री वेर्ग सूरि $(84)$ श्री संगेम प्रम सूरि $(84)$ श्री पर्म घोष सूरि $(84)$ श्री संगेम प्रम सूरि $(84)$ श्री पर्म घोष सूरि $(84)$ श्री संगेम प्रम सूरि $(84)$ श्री सोम प्रम सूरि $(84)$ श्री संगेम प्रम सूरि $(84)$ श्री सोम प्रे सूरि $(84)$ श्री संगेम प्रम सूरि $(84)$ श्री सोम सुरि सूरि $(84)$ श्री संगम सूरि $(84)$ श्री सोम सुर्द सूरि $(84)$ श्री संगम सूरि $(84)$ श्री सोम सुर्द सूरि $(84)$ श्री सुं सुं सुर सूरि $(14)$ श्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (१९) श्री मानदेव सूरि                 |                           |
| (२३)श्री देवानंद सूरि(२४)श्री विकम सूरि(२५)श्री नरसिंह सूरि(२६)श्री समुद्र सूरि(२७)श्री मानदेव सूरि(२८)श्री विवुधप्रम सूरि(२९)श्री गयानंद सूरि(२०)श्री रविप्रम सूरि(२९)श्री गयानंद सूरि(२०)श्री रविप्रम सूरि(३९)श्री यशोदेव सूरि(३२)श्री मानदेव सूरि(३२)श्री मानदेव सूरि(३४)श्री विमल्डचंद्र सूरि(३५)श्री खगोतन सूरि(३६)+श्री सर्वदेव सूरि(३५)श्री देव सूरि(३६)श्री सर्वदेव सूरि(३९)श्री देव सूरि(३८)श्री सर्वदेव सूरि(३९)श्री गोभद्र सूरि(४२)श्री विजयसिंह सूरि(३९)श्री खोजतदेव सूरि(४२)श्री विजयसिंह सूरि(४१)श्री खोजतदेव सूरि(४२)श्री विजयसिंह सूरि(४१)श्री देवेंद्र सूरि(४६)श्री धर्मघोष सूरि(४९)श्री सोमप्रम सूरि(४६)श्री धर्मघोष सूरि(४९)श्री देवेंद्र सूरि(४६)श्री सोमदिलक सूरि(४९)श्री देवंदर सूरि(४८)श्री सोमसुंदर सूरि(४९)श्री देवंतुंदर सूरि(५२)श्री सोमसुंदर सूरि(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५२)श्री सोमसुंदर सूरि(५२)श्री सुनिसंहर सूरि(५२)श्री सुमतिसाधु सूरि(५२)श्री सुनिसंहर सूरि(५२)श्री सुमतिसाधु सूरि(५२)श्री हमविमल सूरि(५६)श्री आनर्दविमल सूरि(५२)श्री हमविमल सूरि(५२)श्री आनर्दविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       | (२२) श्री जयदेव सूरि      |
| $(\mathbf{x}\mathbf{y})$ $\mathbf{x}^2_1$ $\mathbf{x}\mathbf{y}\mathbf{f}\mathbf{t}$ $(\mathbf{x}\mathbf{\xi})$ $\mathbf{x}\mathbf{f}\mathbf{t}\mathbf{t}\mathbf{t}\mathbf{g}\mathbf{t}\mathbf{f}\mathbf{f}\mathbf{f}\mathbf{f}\mathbf{f}\mathbf{f}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}\mathbf{g}g$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       | (२४) श्री विक्रम सूरि     |
| (20)श्री मानदेव सूरि $(22)$ श्री विवुधप्रम सूरि $(22)$ श्री जयानंद सूरि $(32)$ श्री रविप्रम सूरि $(22)$ श्री जयानंद सूरि $(32)$ श्री रविप्रम सूरि $(12)$ श्री यशोदेव सूरि $(12)$ श्री रविप्रम सूरि $(12)$ श्री यशोदेव सूरि $(12)$ श्री विमल्दंद सूरि $(12)$ श्री उचांतन सूरि $(12)$ श्री विमल्दंद सूरि $(12)$ श्री देव सूरि $(12)$ श्री संदेव सूरि $(12)$ श्री यशोभद्र सूरि तथा $(12)$ श्री संवेदव सूरि $(12)$ श्री यशोभद्र सूरि तथा $(12)$ श्री संवेदव सूरि $(12)$ श्री गंगितंद्र सूरि $(12)$ श्री संवेदव सूरि $(12)$ श्री गंगितदेव सूरि $(12)$ श्री संवेदव सूरि $(12)$ श्री जंगतदेव सूरि $(12)$ श्री नंगरासंह मूरि $(12)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(12)$ श्री परिं सूरि $(12)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(12)$ श्री परिं सूरि $(12)$ श्री संतेप्रभ सूरि $(12)$ श्री संपरिं सूरि $(12)$ श्री देवम्रंद सूरि $(12)$ श्री सोमम्रंद सूरि $(12)$ श्री देवम्रंद सूरि $(12)$ श्री संतेप्र सूरि $(12)$ श्री सुनेम्रंद सूरि $(12)$ श्री संतेप्र सूरि $(12)$ श्री सुनेम्रंद सूरि $(12)$ श्री सुनम्रंद सूरि $(12)$ श्री देवम्रंद सूरि $(12)$ श्री संतेम्रंद सूरि $(12)$ श्री देवम्रंद सूरि $(12)$ श्री संतेम्रंद सूरि $(12)$ श्री देवम्रंद सूरि $(12)$ श्री संतेम्रंद सूरि $(12)$ <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       | (२६) श्री समुद्र सूरि     |
| (28)श्री जयानंद सूरि $(30)$ श्री रविप्रभ सूरि $(28)$ श्री यशोदेव सूरि $(32)$ श्री प्रयुघ्न सूरि $(28)$ श्री मानदेव सूरि $(32)$ श्री विमल्जंद सूरि $(24)$ श्री ज्योतन सूरि $(32)$ श्री विमल्जंद सूरि $(24)$ श्री उचोतन सूरि $(32)$ श्री विमल्जंद सूरि $(29)$ श्री देव सूरि $(32)$ श्री सर्वदेव सूरि $(39)$ श्री देव सूरि तथा $(30)$ श्री सर्वदेव सूरि $(39)$ श्री वोमचंद्र सूरि $(32)$ श्री कीमचंद्र सूरि $(38)$ श्री जाजतदेव सूरि $(38)$ श्री वेजयसिंह मूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(38)$ श्री वेजयसिंह मूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(38)$ श्री वेजयसिंह मूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(38)$ श्री वजयसिंह मूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(38)$ श्री वजयसिंह सूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(38)$ श्री वजयसिंह सूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(38)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(84)$ श्री देवसुंदर सूरि $(42)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(48)$ श्री देवसुंदर सूरि $(42)$ श्री सोमप्रदेर सूरि $(42)$ श्री सुनिसंहर सूरि $(42)$ श्री सुमतिसाघु सूरि $(43)$ श्री ल्क्भीसागर सूरि $(42)$ श्री सुमतिसाघु सूरि $(43)$ श्री हमविमल सूरि $(45)$ श्री आजानंदविमल सूरि $(44)$ श्री हमविमल सूरि $(45)$ श्री आजानंदविमल सूरि $(44)$ श्री हमविमल सूरि $(45)$ श्री आजानंदविमल सूरि <td></td> <td>(२८) श्री विबुधप्रभ सूरि</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                       | (२८) श्री विबुधप्रभ सूरि  |
| (11) $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11)$ $(11$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |                           |
| (131)श्री मानदेव सूरि $(180)$ श्री विमल्डचंद्र सूरि $(184)$ श्री उचोतन सूरि $(185)$ श्री विमल्डचंद्र सूरि $(184)$ श्री उचोतन सूरि $(185)$ श्री सर्वदेव सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(180)$ श्री सर्वदेव सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(180)$ श्री सर्वदेव सूरि $(180)$ श्री देव सूरि $(180)$ श्री सर्वदेव सूरि $(180)$ श्री य ग्रोभद्र सूरि $(180)$ श्री सुनिचंद्र सूरि $(180)$ श्री जाजतदेव सूरि $(180)$ श्री विजयसिंह सूरि $(181)$ श्री जाजतदेव सूरि $(182)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(182)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(183)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(183)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(184)$ श्री धर्मघोष सूरि $(184)$ श्री देवेंद्र सूरि $(182)$ श्री धर्मघोष सूरि $(184)$ श्री देवेंद्र सूरि $(182)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(184)$ श्री देवेंद्र सूरि $(182)$ श्री सोमप्रदेर सूरि $(184)$ श्री देवेंदर सूरि $(182)$ श्री सोमप्रदेर सूरि $(184)$ श्री सुनिसंदर सूरि $(182)$ श्री सोमप्रदेर सूरि $(184)$ श्री सुनिसंदर सूरि $(182)$ श्री सोमप्रदे सूरि $(184)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(182)$ श्री सामप्रदे सूरि $(184)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(182)$ श्री सोमप्रदे सूरि $(184)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(182)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(184)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(182)$ श्री सुनेसंदर सूरि $(184)$ श्री हर्मदिसरि $(182)$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                       | (३२) श्री प्रयुम्न सूरि   |
| (14)श्री डचांतन मूर्गि $(146)$ $(146)$ $(146)$ $(140)$ श्री डचांतन मूर्गि $(140)$ $(146)$ $(146)$ $(140)$ श्री देव सूरि $(140)$ $(146)$ $(146)$ $(140)$ श्री देव सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ श्री देव सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ श्री जीजतदेव सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ श्री जीजतदेव सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ श्री देव संदर सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ श्री हेमविमल सूरि $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(140)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $(160)$ $($                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |                           |
| (30)श्री देव सूरि $(32)$ श्री सर्वदेव सूरि $(30)$ श्री य ग्रोभद्र सूरि तथा $(32)$ श्री य ग्रोभद्र सूरि तथा $(30)$ $(31)$ त्री मंगिचंद्र सूरि $(30)$ श्री मुनिचंद्र सूरि $(32)$ श्री जजितदेव सूरि $(32)$ श्री विजयसिंह मूरि $(32)$ श्री जजितदेव सूरि $(32)$ श्री वेजयसिंह मूरि $(32)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(32)$ ×श्री जगच्चंद्र सूरि $(32)$ श्री सोमप्रभ सूरि तथा $(32)$ ×श्री जगच्चंद्र सूरि $(33)$ श्री मंगिरत्न सूरि $(32)$ श्री मंगिरत्न सूरि $(34)$ श्री देवेंद्र सूरि $(32)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(32)$ श्री संगमप्रभ सूरि $(32)$ श्री सोमप्रभ सूरि $(34)$ श्री देवसुंदर सूरि $(42)$ श्री सोमसुंदर सूरि $(43)$ श्री मुनिसुंदर सूरि $(43)$ श्री सुर्गतेसा सूरि $(43)$ श्री हमविमल सूरि $(43)$ श्री सुर्गतेसाघु सूरि $(44)$ श्री हमविमल सूरि $(45)$ श्री आनंदविमल सूरि $(44)$ श्री हमविमल सूरि $(45)$ श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       |                           |
| $ \begin{array}{c} (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ (38) \\ ($ |                                       | (३८) श्री सर्वदेव सूरि    |
| (३९) (भी नेमिचंद्र सूरि<br>(४१) श्री अजितदेव सूरि<br>(४१) श्री अजितदेव सूरि<br>(४१) श्री सोमप्रभ सूरि तथा<br>(४३) (भी सोमप्रभ सूरि तथा<br>(४३) श्री मणिरत्न सूरि<br>(४५) श्री देवेंद्र सूरि<br>(४५) श्री देवेंद्र सूरि<br>(४५) श्री देवेंद्र सूरि<br>(४९) श्री सोमप्रभ सूरि<br>(४९) श्री देवसुंदर सूरि<br>(४९) श्री देवसुंदर सूरि<br>(५२) श्री देवसुंदर सूरि<br>(५२) श्री सोमतिसंघु सूरि<br>(५२) श्री सुनि सुंदर सूरि<br>(५२) श्री सुनि सुंदर सूरि<br>(५२) श्री सुनि सुंदर सूरि<br>(५२) श्री सुमतिसाघु सूरि<br>(५२) श्री सुमतिसाघु सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       |                           |
| (४१) श्री अजितदेव सूरि(४२) श्री विजयसिंह मूरि(४१)श्री सोमप्रभ मूरि तथा(४४) × श्री जगच्चंद्र सूरि(४३)श्री मणिरत्न सूरि(४४) × श्री जगच्चंद्र सूरि(४१)श्री देवेंद्र सूरि(४६)(४९)श्री देवेंद्र सूरि(४६)(४९)श्री देवेंद्र सूरि(४६)(४९)श्री सोमप्रभ सूरि(४८)(४९)श्री सोमप्रभ सूरि(४८)(४९)श्री सोमप्रभ सूरि(४८)(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५०)(५१)श्री देवसुंदर सूरि(५२)(५१)श्री मुनिसुंदर सूरि(५२)(५२)श्री लक्ष्मीसागर सूरि(५४)(५२)श्री हमविमल सूरि(५६)(५५)श्री हमविमल सूरि(५६)(५५)श्री हमविमल सूरि(५६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (३९) र् आं नेमिचंद्र सूरि             |                           |
| (४३)   श्री सोमप्रभ सूरि तथा   (४४) × श्रो जगच्चंद्र सूरि     (४३)   श्री मणिरत्न सूरि   (४६)   श्री धर्मघोष सूरि     (४५)   श्री देवेंद्र सूरि   (४६)   श्री धर्मघोष सूरि     (४५)   श्री देवेंद्र सूरि   (४६)   श्री धर्मघोष सूरि     (४७)   श्री सोमप्रभ सूरि   (४६)   श्री सोमातिलक सूरि     (४७)   श्री सोमप्रभ सूरि   (४८)   श्री सोमातिलक सूरि     (४९)   श्री देवसुंदर सूरि   (५०)   श्री सोमसुंदर सूरि     (५१)   श्री मुनि सुंदर सूरि   (५२)   श्री समसुंदर सूरि     (५३)   श्री छहभीसागर सूरि   (५३)   श्री सुमतिसाधु सूरि     (५५)   श्री हेमविमल सूरि   (५६)   श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (४१) ेश्री अजितदेव सुरि               | (४२) श्री विजयसिंह मूरि   |
| (४५)श्री देवेंद्र सूरि(४६)श्री धर्मघोष सूरि(४७)श्री सोमप्रभ सूरि(४८)श्री सोमातिलक सूरि(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५०)श्री सोमसुंदर सूरि(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५०)श्री सोमसुंदर सूरि(५१)श्री मुनि सुंदर सूरि(५२)श्री रत्नदोस्वर सूरि(५३)श्री लक्ष्मीसागर सूरि(५४)श्री सुमतिसाधु सूरि(५५)श्री हेमविमल सूरि(५६)श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |                           |
| (४५)श्री देवेंद्र सूरि(४६)श्री धर्मघोष सूरि(४७)श्री सोमप्रभ सूरि(४८)श्री सोमातिलक सूरि(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५०)श्री सोमसुंदर सूरि(४९)श्री देवसुंदर सूरि(५०)श्री सोमसुंदर सूरि(५१)श्री मुनि सुंदर सूरि(५२)श्री रत्नदोस्वर सूरि(५३)श्री लक्ष्मीसागर सूरि(५४)श्री सुमतिसाधु सूरि(५५)श्री हेमविमल सूरि(५६)श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (४३) र आं मणिरतन सरि                  |                           |
| (४७) श्री सोमप्रभ सूरि(४८) श्री सोमतिलक सूरि(४९) श्री देवसुंदर सूरि(५०) श्री सोमसुंदर सूरि(४९) श्री देवसुंदर सूरि(५०) श्री सोमसुंदर सूरि(५१) श्री मुनि सुंदर सूरि(५२) श्री रत्नदोखर सूरि(५३) श्री लक्ष्मीसागर सूरि(५४) श्री सुमतिसाधु सूरि(५५) श्री हेमविमल सूरि(५६) श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | (४६) श्री धर्मघोष सूरि    |
| (४९) श्री देवसुंदर सूरि (५०) श्री सोमसुंदर सूरि<br>(५१) श्री मुनि सुंदर सूरि (५२) श्री रत्नदोखर सूरि<br>(५३) श्री लक्ष्मीसागर सूरि (५४) श्री सुमतिसाधु सूरि<br>(५५) श्री हेमविमल सूरि (५६) श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |                           |
| (५१) श्री मुनिसुंदर सृरि (५२) श्री रत्नरोखर सूरि<br>(५३) श्री रुक्ष्मीसागर सूरि (५४) श्री सुमतिसाधु सूरि<br>(५५) श्री हेमविमल सूरि (५६) श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       | - ,                       |
| (५३) श्री लेक्मीसागर सूरि (५४) श्री सुमतिसाधु सूरि<br>(५५) श्री हेमविमल सूरि (५६) श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (५१) श्री मुनिसंदर सूरि               |                           |
| (५५) श्री हेमविमल सूरि (५६) श्री आनंदविमल सूरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |                           |

† इनोनि सूरि मंत्रका कोटि जाप किया,इस वास्ते निग्नंथ गच्छका "कौटिक गच्छ" नाम प्रसिद्ध हुआ. \* इनोंसें कीटिक गच्छका नाम '' चंद्र गच्छ '' पडा.

- ÷इनोंसें''वनवासी गच्छ"प्रसिद्ध हुआ.
- +इनोंसे निग्रंथ गच्छका पांचमा नाम ''वडगच्छ" पडा.
- ×इनोंसें वडगच्छका नाम तपगच्छ प्रसिद्ध हुआ.

#### ( ६९ )

| (५९) | श्री विजयसेन सूरि           | (६०)       | श्री विजयदेव सूरि                 |
|------|-----------------------------|------------|-----------------------------------|
| (६१) | श्री विजयसिंह सूरि          | (६२)       | श्री सत्यविजय गणि                 |
| (६३) | श्री कपूरविजय गणि           | (६४)       | श्री क्षमाविजय गणि                |
| (६५) | श्री जिनविजय गणि            | (३६)       | श्री उत्तमविजय गणि                |
| (૬૭) | श्री पद्मविजय गणि           | (६८)       | श्री रूपविजय गाणि                 |
| (६९) | श्रो कीर्त्तिविजय गणि       | (७०)       | श्री कस्तूर्रविजय गणि             |
| (૭૧) | श्री मणिविजय गणि            | (૭૨)       | श्री बुद्धिविजय गाणि (बूटेरायजी ) |
| (७३) | § श्री विजयानंद सूरि ( श्री | आत्मारामजी | ()—                               |

पार्छीताणांके चौमासेमें श्रीआनंद विजयजी महाराजने श्रीतीर्थाधिराजको भाव पूजारूप उप्प भेट करनेके वास्ते, "अष्टप्रकारी पूजा" वनाई.

चौमासे बाद कितनेक दिन यात्राके निमित्त रहकर, विहार करके '' सीहोर, वला, बोटाद, लींवडी, वढवाण ?? होकर '' लखतर ?' आये. इस राज्यका दिवान ''फूलचंद कमलसी'' श्रावक होनेसें, श्रीमदिजयानंद सूरिका आगमन राजासाहिबको भी माऌम हुआ, और वे भी श्रीमहारा-जजी साहिबके पास आकर धर्मकी चर्चा करते रहे. राजा साहिबने अपना दिल धर्मके तरफ लगा हुआ होनेसे, श्रीमहाराजजी साहिबको रहनेके वास्ते प्रार्थना करी, परंत श्रावक समुदायके घर थोडे होनेसे, वहां ज्यादा रहना, श्रीमहाराजजी साहिवने ठीक न समझा. लखतरसे विहार करके '' वीरमगाम, रामपुरा '' होकर '' भोयणी '' गाममें आये; और श्रीमछीनाथ स्वामीके बाद विहार करके '' मांडल, दशाडा, पंचासर, \*' होकर '' शंखेश्वर " गाममें दर्शन पाये. " श्रीशंखेश्वर पार्श्वनाथजी " की यात्रा करके, चंडावल, समनी, गोचीनार होकर शहेर "राधनपुर " उहां अनुमान पंदरांसौ घर श्रावकोंके और (२५) मंदिर है, पधारे. यहां बडौदे शहेरके रहनेवाले " छगनलाल " नामा लडकेको, आवकोंका अत्याग्रह होनेसेही संवत् १९४४ वैशाख सुदि तेरस बुधवारके दिन, दीक्षा दी; और '' श्रीवऌभ विजयजी " नाम रखा. बाद श्रीमंद्रिजयानंद सूरि, यहांसे विहार करके ''डण, जामपुर, उंद्रा, " वंगैरह गामोंमें होकर शहेर "पाटण"में जहां अनुमान अढाई हजार आवकोंके घर, और ( ५०० ) जिन मंदिर है, पधारे; और ''श्री पंचासरा पार्श्वनाथ " की यात्रा की. यह मूर्त्ति '' वनराज चावडा " ने, श्री शीलगुण सूरिके पास प्रतिष्ठा करायके, स्थापन करीथी; इस मंदिरमें वनराज चावडेकी भी मूर्त्ति है. इस शहरमें पुराणे जैन पुस्तकोंके भंडार देखके, कई पुस्तकोंके उतारे कराय लिये. अनुमान एक महिना रहकर शहेर राधनपुरके श्रावकोंके आग्रहसे पाटण शहेरसें विहार करके,पीछे राधन-पुरमें पधारे; और संबत् १९४४ अषाट सुदि दशमी बहरपति वारको एक छडकेको दीक्षा दी, जिसका नाम श्री "भक्ति विजयजी े रखा-जो अब गुण विजयके नामसे कहाताहै. संवत १**९**४४ का चौंमासा, यहांही किया; इस चौंमासेमें श्रीमंद्विजयानंद सूरिने व्याख्यान नहीं किया:

ई श्री मुक्तिविजयजी गणि प्रसिद्ध नाम मूलचंदजी महाराजजी भी श्री बुद्धिविजयजी गणि महाराजजी-के पाट ऊपर हुए हैं. अर्थात श्री मूलचंदजी और श्री आत्मारामजी दोनोंही श्री बूटेरायजी महाराजजीके पाट ऊपर हुये, तथा किसी पटावलिमें श्री विजयदेव सूरि और श्री विजयसिंह सूरि दोनों एकही पट ऊपर गिने है, तो उस मुजब श्रीमद्विजयानंद सूरि बहत्तर ( ७२) में पट्ट ऊपर जानने.

# (७०)

क्योंकि, आंखमें मोतीया उतर रहाथा. तथापि श्रावक लोकोंके आग्रहसे ''चतुर्थ स्तुति निर्णय " नामा पुस्तक बनाया, जो छपकर प्रसिद्ध होगयाँहै.पूर्वोक्त कारणसें चौमासेमें व्याख्यान,''श्री हर्ष-विजयजी" महाराज करते रहे, और श्री सूयगडांग सूत्र, तथा धर्मरत्न प्रकरण सटीक सुनाते रहे.

चौमासे बाद श्रीमहिजयानंद सूरि, राधनपुरसें विहार करके शंखेश्वर पार्श्वनाधजीकी, तथा भोयणीमें श्री महिलाधजीकी यात्रा करके, कडी शहेर होकर शहेर अहमदाबादमें पधारे. यहां छनागटवाले प्रसिद्ध टाक्टर"त्रिभोवनदास मोतीचंद शाह"जो श्रीमहाराजजी साहिबके परम भक्त श्रावक हैं,और जिनोंने श्री महाराज आत्मारामजीकेही उपदेशसें,ढुंढकमतको त्याग करके,सनातन जैनधर्म अंगीकार कियाहै;तिनोंने महाराज श्रीआत्मारामजीकी आंखमेंसे मोतीया निकाला.बाद श्रीआत्मारामजी, अहमदावादमें गोपाल नामा श्रावकको, दीक्षा देकर"श्रीज्ञानविजयजी" नाम स्थापन करके,तदनंतर विहार करके"मेहसाणा" जहां पांचसौ घर श्रावकोंके, और दस जैनमंदिर हे,पधारे.और संवत् १९४५ का चौमासा, वहां किया.यहां भी डाक्टरकी मनाई होनेसें श्रीमहाराज आत्मारामजीने व्याख्यान नहीं किया; किंतु "श्री हर्ष विजयजी महाराज"" श्रीभगवती सूत्र" सटीक, तथा "धर्मरत्नप्रकरण " सटीक सुनाते रहे. चौमासेमें महोत्सवादि बहुत धर्म कार्य समयानुसार हुवे. परंतु एक कार्य बहुतही अद्धुत यह हुआ कि, दो हजार रुपेये, पुराने पुस्तकोंके उद्धारमें लगाये, और आगेके वास्ते भी श्रावकोंने झान संबंधी बंदोवस्त कर रखा .

इस चौंमासेमें कल्ठकत्ताको "रोयल ऐशियाटिक सोसाईटी " के ऑनररी सेक्रेटरी डाक्टर (भटट-पंडित) "ए. एफ. रुडॉल्फ् होरनल " साहिबने, पत्रद्वारा शा० मगनलाल दलपतराम मारफत, महाराजजी श्रीमंद्विजयानंद सूरि (आत्मारामजी) को धर्म संबंधी कितनेक प्रश्न लिख भेजे थे, तिनके जवाब श्री महाराज आत्मारामजीने, शास्तानुसार, ऐसी चतुराईसें लिख भेजे, जिनको वांचके पूर्वीक्त साहिब, वहुत खुश हुए, और महाराज श्रीका बहुत उपकार मानने लगे. पूर्वोक्त अंग्रेज विद्वान साथ, प्रायः वहुत प्रश्नोचर हुए; जे बहुतसे भावनगरके "जैन धर्म प्रकाश " चोपान्यामें छपगये हैं. तथा पूर्वीक्त साहिबने, " उपाशक दर्शांग " नामा जैन पुस्तक अंग्रेजी तरजुमाके साथ छपवाया है; जिसमें श्री महाराजजीका उपकार मानके, बडी भक्तिके मूचक, चार स्ठोकोंमें श्रीमहाराजजीका गुणानुवाद करके,तथा अंग्रेजी लेखमें भी बहुत स्टाति लिखकर वह पुस्तक महाराजजीश्रीको अर्पण कियाहै.<sup>†</sup> श्री महाराज आत्मारामजीने अहमदाबाद निवासी

www.kobatirth.org

शेट '' गीरधरलाल हीराभाई, '' जो उस वखत राज्य पालनपुरके न्यायाधीश थे, तिनकी प्रेरणासे छोटी उमरके बालकोंको भी प्रायः धर्मका स्वरूप मालुम होवे, उस ढबपर, '' श्रीजैन प्रश्नोत्तरावली ?? नामा ग्रंथ प्रारंभ किया. ऐसे आनंद्सें चतुर्मीस पूर्ण करके श्रीमहाराजजी साहिब विहार करके तारंगाजी वगैरह तीर्थकी यात्रा करते हुये, राहेर ''पालनपुर'' में पधारे. और '' जैन प्रश्नोत्तरावलि " ग्रंथ पूर्ण करके पूर्वोक्त महाशयको दिया जो उन्होंने छपवाकर प्रसिद्ध किया. " वर्धमान " दशाडा निवासी, "वाडीलाल " शहेर पाटन निवासी वगैरह सात जनोंको दीक्षा देकर यह नाम रखे. (१) श्रीशभाबेजयजी (२) श्रीलव्धिविजयजी (३) श्रीमानविजयजी (४) श्रीजशविजयजी (५) श्रीमोतिविजयजी (६) श्रीचंद्रविजयजी (जिसका नाम इस समय "श्रीदानविजयजी ?' कहा जाताहै. ) (७) श्रीरामविजयजी. ऐसे पांच वर्षमें गुज-रात देशमें श्रीजैनधर्मका बहुत उद्योत किया. कई भव्य जीवोंको प्रवज्यारूप नावमें विठाकर. संसार समुद्रसे पार लंघाये. हजारांही आवकोंने वत, नियम, प्रत्याख्यान, अंगीकार किये, तथा शब्दांभोनिधि, गंधहस्तिमहाभाष्यवृत्ति, ( विशेषावश्यक ) वादार्णव सम्मतितर्क, प्रमाण-प्रमेयमार्तंड, खंडस्वाय वीरस्तव, गुरुतत्त्व निर्णय, नयोपदेश अमृत, तरंगिणी वृत्ति, पंचाशक मूत्रवृत्ति, अलंकार चूडामाणे, काव्यप्रकाश, धर्मसंग्रहणी मूलशुद्धि, दर्शनशुद्धि, जीवानुशासन वृत्ति, नवपद प्रकरण, शास्त्रवात्ती समुच्चय, ज्योतिर्विदाभरण, अंगविद्या, वगैरह सैंकडों शास्त्र लिखवाके, अभ्यास किया. ऐसे ऐसे अपूर्व ग्रंथोंको लिखवायके उद्धार कराया. जो हर एक ठिकाने मिलने मुइकल होवे.

पालनपुरसे विहार करके पंजाब देशके आवकोंको धर्मोपदेश द्वारा हढ करनके वास्ते, "आ-बुजी, सीरोही, पंचतीर्थी " होकर शहर "पाली " में पधारे. यहां मुनि वल्लभविजयजी आदि नवीन साधुओंको योगोदहन करायके पुनःसंस्काररूप छेदोपस्थापनीय चारित्र प्रदान किया. बाद पालीसे विहार करके श्रीमहाराजजी साहिब, शहेर "जोधपुर " में पधारे, और संवत् १९४६ का चौमासा वहां किया. आवकोंकी अभिलाषा पूर्वक व्याख्यानमें श्रीमान् श्री "हेमचंद्र सूरि" विरचित, श्री "योगशास्त्र " वांचते रहे. इस चौमासेमें श्रीमहाराजजी साहिबको युरोपमें छपा हुआ " ऋग्वेद " का पुस्तक, "डॉक्टर ए. एफ. रुडॉल्फ हॉरनल " साहिबको जरियसे बीटीश सरकारकी तरफसे, आवुके "एजंट टुधी गवरनर जनरल" साहिबकी मारफत भेट आया.

चौमासे बाद महाराजजी श्री जोधपुरसे विहार करके "अजमेर " पधारे, जहां समवसरणकी रचना हुई, धर्मका अच्छा उद्योत हुआ. बाद "जयपुर, अखवर" होकर शहेर दि्छीमें पधारे. यहां इनको, अपने रत्न समान शिष्य शिष्य, "श्री हर्ष विजयजी " का वियोग हुआ, अर्थात् श्री हर्ष

भावाये--दुराग्रह रूपी ध्वान्त अर्थात् अंधकारकी नाश करनेमें सूर्य समान और हितकारी उपदेश रूप अ-मृत समुद्र समान चित्तवाले, संदेहका समूहसे छुडानेवाले, जैन धर्मके धुरके धारण करनेवाले आप हो. १.

सज्जन पुरुषोंकी अज्ञानकी निवृत्तिके अर्थ आपने '' अज्ञान तिमिर भारकर'' और ''जैन तत्वाद़र्श'' नाम ग्रंथ रचे, हैं. २.

महामुनि श्रीमन् आनंदविजयजी ( आत्मारामजी )ने मेरे संपूर्ण प्रश्नोंकी व्याख्या की; इस लिये हे मुनि ! आप शास्त्रमें पूर्ण हो. ३.

यत्नसे संपादित और संस्कार किया हवा छतज्ञताका चिन्ह रूप यह प्रथ श्रद्धा पूर्वक आपको अप्ण करताहूं. ४.

#### ( ৩২ )

विजयजी स्वर्गवास हुए. दिछींसे विहार करके बिनौछी, बडौत वंगैरह होकर सहेर अंबालामें पधारे. यहां ''गोर्विद्" और "गणेशी," नामा दो ढुंढक साधु, दूसरे साधुओंसे लढके, संवेगमत अंगीकार करनेके वास्ते,श्रीमहाराजजी साहिबके पास आकर, प्रार्थना करने लगे. तब श्री महाराजजी साहि-बने कहा कि, ?हाल तुम कमसे कम छ महिने तक हमारे साथ इसही ( ढुंढक ) वेषमें रहो, और संवेगमतकी कियाका अभ्यास करो; पीछे हुमको रुचे तो अंगीकार करना, अन्यथा हुमारी मर-जी." यह सनकर कितनेक श्रावकोंकी, और साधुओंकी अरजसें श्रीमहाराजजीकी मरजी नहीं भी थी तो भी, संवेगमतकी दीक्षा देनी पड़ी. परंतु अंतमें दोनोंही, अष्ट होगये. इस वखत सब श्रावक, और साधुओंको, श्री महाराजजी साहिबका कहना याद आया. सत्य है.--''वृद्धोंका कहना,और आमलेका खाना, पीछेसें फायदा देता है." अंबालासें विहार करके शहेर लुधीयाना-में पधारे, वहां कितनेही अधिसमाजी वंगेरह मतोंवाले लोक, निरंतर आते रहे; अच्छी तरह वार्चा-लाप होतारहा, निरुत्तर होकर जाते रहे. जिसमेंसे एक बाह्यणका लडका " कुश्रचंद्र " नामा जो आर्य समाजकी सभामें भाषण दिया करताथा, महाराजजी साहिवके न्याय सहित उत्तर सुनकर, बहुत खुश हुआ, और यथार्थ धर्मका निर्णय करके गुरुमंत्र धारण करके, श्री महाराज-जी साहिबका उपाशक होगया. एक महीने बाद विहार करके '' मालेर कोटलें' पथारे, और संवत् १९४० का चौमासा, वहां किया. चौमासेमें '' श्री आवइयक सूत्र, '' और '' धर्मरत्न'' सटीक वांचते रहे. "गौंदामळ क्षत्रीय, जीवाभक्त, " वगैरह कितनेही भव्यजीयोंको सत्य धर्ममें लगाये. चौमासे बाद विहार करके " रायका कोट, जीगरांवा, जीरा े होकर " पटी \* पधारे. इस वखत पट्टीका स्वरूप बदल गया, अर्थात् प्रथम, आठ दशही घर श्रावकके थे, परंतु श्रीमहाराजजी साहिबके पंधारनेसें, यथार्थ निर्णय करके अनुमान अस्ती ( ८० ) घर सनातन धर्मके तरफ ख्याछ करनेवाले होगये. आवकोंने चौमासा करनेकी विनती करी. परंतु चोमासा दर होनेसे जवाब दिया गया कि, ''चौमासेके वखत यदि क्षेत्र फरसना होवेगी तो यहांही करेंगे.भाव तो है,परंतु अबतक निश्वयसें नही कह सकतेहैं. क्योंकि, न जाने कल क्या होवेगा?\*\* बाद पहीसें विहार करके कसूर होकर शहेर अमृतसर पधारे. यहांके आवकोंने नवीन ओजिन मंदिर, बनाया था, जिसमें "श्रीअरनाथ स्वामी" की प्रतिष्ठा संवत् १९४८ का वैशाख सुदि छठ बृहस्पति वारके दिन करी. इस प्रतिष्ठाकी किया करानेके वास्ते, शहेर वडोदेसें झवेरी गोकल्भाई दुल्लभदास और रोठ नहानाभाई हरजीवनदास गांधीको बुलाये थे. निर्विध्नपणे प्रतिष्ठा महात्सव पूर्ण होने बाद, श्रीमहाराजजी साहिब, विहार करके झंडीयाले पधारे. यहां सुरतके चौमासेमें श्री महाराजजी साहिबने जो '' जैनमतवृक्ष ?' बनायाथा, और भीमसिंह माणेकने छपवाया था, सो बहुत अशुद्ध छपनेसे, पुनः परिश्रम करके शुद्ध तैयार करके, वांचनेवालोंको सुगमता होनेके वास्ते, पुस्तकके आकारमें तैयार किया, जो इस वखत छपगयाहै, यहां पट्टकि श्रावकोंकी विनतीसे झंडियालेसे विहार करके, पट्टी पधारे. और संवत् १९४८ का चौमासा पट्टीमें किया. चौमासे पहिले कितनेक साधुओंकी प्रार्थनासे '' चतुर्थ स्तुतिनिर्णय ं' भाग दूसरा वनाया और चौमासामें "नवपदप्रजा" बनाई. श्रीउत्तराध्ययनसूत्रवृत्ति कवल्संयमी, और श्री रत्नरोषर सूरि विरचित श्राद्ध प्रतिक्रमणवृत्ति अर्थदीपिका, वांचते रहे, सुनकर लोक बहुत टढतर होगये. सत्य है-" गुरुविना ज्ञान नहीं. "

#### (७३)

# यतः ॥ विनागुरुम्यो गुण नीरधिभ्यो, जानाति धर्मं न विचक्षणोषि ॥ आकर्ण्ण दीर्घोज्वल लोचनोषि, दीपं विना पश्यति नांधकारे ॥ १ ॥

भावार्थः---गुण समुद्र गुरुओंके विना, विचक्षण पुरुष भी, यथार्थ धर्मको नहीं जानता है, जैसे कानपर्यंत लंबे निर्मल नेत्रवाला भी पुरुष, अंधकारमें बिना दीपकके, नहीं देखता है.

चौमासे बाद, यहां संवत् १९४८ मगसर वदि पंचमीके दिन, गुजरात देशमें शहेर अहमदाबाद-के पास बलाद नामा गामके रहेनेवाले डाह्याभाईको दीक्षा दीनी; और '' श्री विवेक विजयजी'' नाम स्थापन करके,उसही दिन जीरेके श्रावकोंकी नूतन जिन मंदिरकी प्रतिष्ठा करानेकी विनती मंजूर करके, पटीसे विहार किया, और जीरा गाममें पधारे. <sup>‡</sup>

बडौंदेसे पूर्वोक्त श्रावक आये, तथा भरुच निरासी शेट "अनृप्चंद मलूकचंद" सपरिवार, नूतन स्फार्टिक रत्नके जिनबिंवकी अंजनशिलाका ( मंत्रपूर्वक संस्कार ) करानेके वास्ते, आये. और भी देश देशावरोंके बहुत लोक आये. संवत् १९४८ मार्गशीर्थ सुदि एकादशी ( मौन एका-दशी पर्व ) के दिन, विधि पूर्वक नूतन विंवको अंजन करके, "श्री चिंतामणि पार्श्वनाथजी"-को नवीन जिन मंदिरमें गद्दी ऊपर पधराये. निर्विद्यतासे महोत्सव पूर्ण होनेके बाद, जीरासे वि-हार करके नीकोदर, जालंधर, होकर शहेर हुशीआरपुरमें पधारे. क्योंकि, यहांके रहनेवाले परम लपकारी शेठ लाला गुज्जरमछ्जीने नवीन जिन मंदिर, बनायाथा. तिसकी प्रतिष्ठा करानेका मुहूर्त, साधना था. यहां भी पूर्वोक्त बडौंदेवाले गृहस्यही आये थे. संवत् १९४८ माघ सुदि पंचमी ( वसंत पंचमी ) के दिन, निर्विद्यतापूर्वक्त "श्री वासुपूज्य स्वामी ' को गद्दी ऊपर स्थापन करे बाद, आसपासके गामोंमे कितनाक समय व्यतीत करके

ं जीराके श्रावर्कीका आनंद यह स्तुतिसें जाहिर होताहै.

( पंजाबी-हिंदी भाषामें )

चलें। जी महाराज आए थ्यारे, मात क्रपदेवी जाए || अंचले ॥ भाग्य उनोदे तेज भए जव, सुरिपदवी पाइ || नगर पट्टीमें किया चौमासा, लोक सबी तर जाइ || च॰ || १ || मुनी इग्यारह (११) संग उनोंदे, एकसें एक सवाए || महेरबान जब होए सबीजी, जीरे नगर उठ घाए || च॰ || २ || महेरबान जब होए सबीजी, जीरे नगर उठ घाए || च॰ || २ || मुना बात जब सब सेवकने, मनमें खुशी मनाई || लगे शहेरमें बाजे बजन, घ्वजा निशान सजाए || च॰ || ३ || मूम्थामसे जल्ले लैनको, महिमा कहीं न जाए || च॰ || ३ || एक दूसरा चले अगाडी, आगेही कदम उठाए || च॰ || ३ || तीन कोशपर मिले सवी जा, चरणी सीस नमाए || सीस उठाके दर्शन पाए, धन्य रूपदेवी जाए || च॰ || ४ || सवी संघ होकर आनंदी, तरफ शहेरदी आए || नगर बिच परवेशही कीना, आन बैठक उतराए || च॰ || ६ || चौंकी उपर आनही बैठे, मंगलिक आख सुनाए || भरी सभामें दीनानाथ और, खुशीराम गुण गाए || च॰ || ७ ||

90

## (७४)

संवत् १९४९ का चौमासा, शहेर "हुशीआरपुर " में जा किया. चौमासामें श्री मानविजयो-पार्थाय विरचित "धर्म संग्रह, " तथा श्री संवतिलकसूरि विरचित "तत्त्व कौमुदी " नामा स-म्यक्त्व सप्ततिका वृत्ति, वांचते रहे. चौमासे बाद जंबू शहेरके नजदीकमें रहनेवाले ब्राह्मणके पुत्र "कर्मचंद"और बडौदेके रहनेवाले आवक"ल्खुभाई"को दीक्षा दीनी,जिनके नाम, अनुकमसे "कपूरविजयजी" और "लाभविजय जी"रखे. बाद हुशीआरपुरसे विहार करके श्रीमहिजायनंद-सूरि ( आत्मारामजी ) महाराज, जालंधर होकर " वेरोवाल " पधारे. यहां श्री महाराजजी साहिवको संबाईकी "धी जैन एसोसीएरान ओफ इन्डिया" की मारफत, चीकागो (अमेरिका) का पत्र मिछा. तिसमें चीकागोमें होनेवाले विश्व प्रदर्शनके वखत देश परदेशके धर्मगुरुओंका जो बडा मेला ( समाज-The World's Parliament of Religeons ) होनेवाला था. तिसमें पधारनेका आमंत्रण करनेमें आयाथा, और सबसीडियरी कमीटिके मेम्बर मुकरर किए गएथे. परंत अपनी साधुवृत्तिको खलल होवे इसवास्ते वहां नहीं जा सकनेसें, श्री महाराजजी साहिबने, चीकागोके पत्रकी नकल और चीकागोवालेकी मांगणी मुजब अपना संक्षेपसे जीवन वृत्तान्त, तथा फोटो ( छबि ) वगैरह, मुंबई श्रीसंघको भेजवा दिये. जिससे मुंबईके श्रीसंघने एक सभा करके "मि० वीरचंद राघवजी गांधी, बी. ए. " (फोटो देखो ) को जैन धर्मका प्रतिनिधि करके, चीकागो भेजनेका ठराव किया. इस वस्वत महाराज श्रीका मुकाम, वेरो-वालसे झंडीआले होकर शहेर "अमृतसर " में हुआ था. वहां मि० वीरचंद राघवजीने आकर, श्रीमहाराजजी साहिबको प्रार्थना करी कि, '' मुज़को चीकागो जानेके वास्ते श्रीसंघने फरमाया है, इसवास्ते में श्रीसंघकी आज्ञाको मस्तकोपरि धारण करके, आपकी सहायतासे चीकागो जाने-को तैयार हुआहूं, आप कृपा करके मुजको मदद तरीके घोडासा जैनधर्मसंबंधीव्यान, छिखदेवें." इस प्रार्धनाको स्वीकार करके, श्रीमहाराजजी साहिबने, एक महिने तक परिश्रम उठाकर, एक छिसाण ( निबंध ) तैयार करदिया. 🖇

अमृतसरसे विहार करके श्रीमहाराजजी साहित्र, झंडीआलामें पधारे; और संवत् १९५०

ईयह निबंध चीकागो प्रश्नोत्तर के नामसे ग्रंथके आकारमें छप रहाहै. धर्मसमाजकी १७ दीनकी कारर-वाई और भाषणका जो हाल पुस्तकदारा चीकागोमें छपाहै, जिसमें महाराजजी श्रीकी तसबीर रखी गई है और उसके नीचे इस माफक टेख है.

"No man has so peculiarly identified himself with the interests of the Jain Community as "Muni Atmaramji." He is one of the noble band sworn from the day of initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken. He is the high priest of the Jain Community and is recognized as the highest living "Authority" on Jain religion and literature by oriental scholars."

भावार्थः-जैसी विशेषतासे मुनी आत्मारामजीने अपने आपको जैनधर्म्भमें संयुक्त वा लीन किया है ऐसे किसी माहात्माने नहीं किया है. संयम अहण करनेके दिनसे जीवन पर्यंत जिन प्रशस्त महाशयोंने स्वीकृत श्रेष्ठ धर्म्भ अहोरात्र रत वा सहोद्योग रहनेका निश्चय वा नियम किया है उनमेंसे यह मुनिराज है. जैनधर्म्भके आप परमाचार्थ्य हैं, तथा प्राच्य वा पौरस्त्य विद्वान जैनमत और जैनशास्त्रोंके संबंधमें विद्य-मान जनोंमें सबसे उत्तम प्रमाण इस महर्षिको मानते हैं.

# ( ७५ )

का चौमासा, वहां किया. चौमासेमें " सूयगडांग सूत्र वृत्ति," और " वासुपूज्य स्वामी चरित " वांचते रहे. इस चौमासेमें आवकोंके आग्रहसें " स्नात्रपूजा " बनाई. चौमासे बाद भी यहां जा-नुओंके ( घूंटणोंके ) दरदसे, कितनाक समय रहना पडा.तिस समयमें नूतन दीक्षित साधुओंको-बृहद् योगोदहन कराया, और पटीमें जाके छेदोपस्थापनीय चारित्रका संस्कार दिया. बाद पटीसें विहार करके जीरामें पधारे. और संवत् १९५१ का चौमासा, वहां किया. इसी चौमासेमें, " त-त्वनिर्णय प्राप्ताद " नामा ग्रंथ पूर्ण किया, जो ग्रंथ, इस समय अस्मदादिकोंके टष्टिगोचर हो र-हाहै; और जिस ग्रंथको हाथमें लेकर, ग्रंथकर्त्ताके जीवन चरिताम्हतका पान कर रहे हैं.

इस ग्रंथकी समाप्ति अनंतर श्रीमहाराजजी साहिबने, '' महाभारत '' का आष्योपांत स्वाध्याय करा. ''ऋग्वेदादि चारों वेदों'' का, तथा''बाह्यण भाग'' जितने छपेहुए मिल्ठे तिन सर्वका स्वा-ध्याय तो, श्रीमहाराजजीने प्रथमसंही कराथा. स्वमत (जैनमत) विना अन्य मत मतांतरोंका भी, श्रीमहाराजजी साहिबको पूर्ण ज्ञान था. जो इनके बनाये '' जैनतत्त्वादर्श, '' '' अज्ञान ति-मिर भास्कर, '' और '' तत्त्वनिर्णय प्रासाद '' वगैरह ग्रंथोंके देखनेसें, साफ साफ माल्ट्रम होताँहे. महाभारतका स्वाध्याय किये बाद, पुराणोंका स्वाध्याय भी अनुऋमसें करा.

जीरेके चौमासेसें पहिछे जीरेमें ऐसा अद्धत बनाव बना कि, जिससें पंजाब देशके श्रावकोंको अतीव आनंदामृतका स्नान हुआ. क्योंकि, इस पंजाब देशमें आजतक कोई भी यथार्थ सनातन जैनधर्मकी वृत्तिवाली " साध्वी " न थी. सो देश मारवाड शहेर " बीकानेर " से, साध्वी श्री " चंदनश्रीजी, " और " छगनश्रीजी, " विहार करके रस्तेमें अनेक प्रकारके कष्ट सहन करके जीरामें पधारीं. और श्रीमहिजयानंदसूरीश्वरजीके दर्शनामृतके स्नानसे, मार्गका सर्वे परिश्रम भू-लायके, पंजाबके श्राविका संघको अतीव सहायक हुई. इनके साथ एक बाई बीकानेरसे दीक्षा लेनेकेवास्ते आई हुई थी, तिसको दीक्षा दीनी, और '' उचोतश्रीजी '' नाम रखा. चौमासेवाद जीरासे विहार करके श्रीमहाराजजी साहिब, पटीमें पधारे. और संवत् १९५१ माघ सुदि त्रयोद-शीके दिन, गुजरात देशसे आये हुये स्फाटिक जिनविंब, और पंजाब देशके श्रावकोंके कितनेक नूतन जिनविंब मिछाके ( ५० ) जिनबिंबकी, अंजनशिखाका करी. तथा नवीन जिन मंदिरमें " श्री मनमोहन पार्श्वनायजी ? को स्थापन किये. इस पूर्वीक्त किया कराने वास्ते भी, वेही श्रा-वक आये थे. प्रतिष्ठा महोत्सव पूर्ण होनेके वाद, विहार करके छाहोर तरफ पधारनेका इरादा, श्रीमहाराजजी साहिवका था. परंतु शहेर अंबालाके श्रावक नानकचंद, वसंतामल, उदममल, क-पूरचंद, भानामछ, गंगाराम, बेगैरह प्रतिष्ठा महोत्सवपर आये थे. उनोंने विनती करी कि, " म-हाराजजी साहिब ! हमारे शहेरमें आपकी कृपासे जिन मंदिर तैयार होगया है. सो कृपानाथ ! कूपा करके आप शहेर अंबालामें पधारो. और प्रतिष्ठा करके हमारे मनोरथ पूर्ण करो. हमारी यही अभिछाषा है कि, हमारे जीते जीते प्रतिष्ठा हो जावे, कालका कोई भरोसा नहीं, खबर नहीं क-लको क्या होवेगा ? इस वास्ते हम अनाधोंकी प्रार्थना जरुर अंगीकार करके, हमको सनाथ करने चाहिये. '' यह सुनकर श्रीमहाराजजी साहिबने पूर्वीक्त विचार बदलके, राहेर अंबालाके तरफ विहार कर दिया. और अनुक्रमे शहेर अंबालामें पंधारे. यहां जुनागढके " डाक्टर त्रिभोवनदास-मोतीचंद शाह, एल. एम."ने आके, श्रीमहाराजजीकी दूसरी आंखका मोतीया निकाला था. इस हेतुसे संवत् १९५२ के चौमासेमें श्री महाराजजी साहिन व्याख्यान नहीं करते थे. पर्युषण पर्वके

### (७६)

लगभग, मि० वीरचंद गांधी चीकागोसे आके, यहां श्रीमहाराजजी साहिबको मिले, और अपनी काररवाई, सुनाई. सुनके श्रीमहाराजजी साहिबको इतना हर्ष प्रकर्ष हुआ,जो लिखनेसें बाहिरहे.

चौमासे बाद भी कितनाक समय शहेर अंबालामेंही रहे. क्योंकि, संवत १९५२ का मगसर सुदि पूर्णिमाको, ''श्रीसपार्श्वनाथ" सप्तम तीर्थंकरकी जिन प्रतिमाको नृतन जिन मंदिरमें स्थापन करनेका मुहर्त्त था. तिस मुहर्त्तपर वहांके आवकोंने अपूर्वही रचना करीथी. जो समग्र उमरमें भी देखनेमें नहीं आई थी. एक साक्षातू देवलोकका नमुना बना दियाथा. दूर दूरसे यावत् देश गुजरात-मेहसाणासे चांदीका रथ वंगेरह असवाब, मंगवायाथा. निर्विधपणेसे विधिपूर्वक पूर्वोक्त मुहूर्त्त साधके, श्री सूरिमहाराज, लुधीयाना शहेरमें आये. इनके शुभागमनसें आनंदित होकर श्रावक समुदायने, किसी सांसारिक कार्यके सबबसे अपनी ज्ञाति ( बिरादरी ) में कितनेही वर्षोंसे जो झगडा पडाथा, सो सलाह संप करके दूर कर दिया. और '' श्री कलिकुंडपार्श्वनाध " ( जिसके साथकी दो मूर्चि, देश गुजरातमें भावनगरके पास वरतेज गाममें, श्रीसंभवनाथके जिन मन्दिरमें, देखनेमें आती है. ) का जिन मन्दिर बनवाना प्रारंभ किया. डस जिन मन्दिरके प्रारंभमें अग्रता, रामदत्तामछ क्षत्रीय, जिसको श्रीमहाराजजी साहिबने जैनधर्मानु-रागी बनायाहै, तिसकी है. क्योंकि, इसने अपनी दो दुकानें, श्री जिन मन्दिर बनानेके वास्ते प्रथम दी. तदनन्तर छाला गोपीमलके पुत्र,खुशीराम वगैरहने अपनी दो दुकानें दी.बाद सकल श्रीसंघने मदद देकर, श्रीजिनमन्दिर बनानां सुरू करदिया. यहां बहुत अन्यमति लोक भी, व्याख्यानमें आतेथे.क्योंकि, इस पंजाब देशमें प्रायःइतना पक्षपात नहींहै. किंतु मत मतांतरोंका जोर होनेसे, हर एक मतवालेके पास, हरएक मतवाला प्रायः चरचा बार्चा करनेके वास्ते आता जाता है.इस समय जितनी मतमतान्तरोंकी प्रचोलना, देशा पंजाबमें है, अन्य स्थानोमें नहीं होगी. श्री महाराजजी साहिवकी शांत मुर्त्तिको देख, और हरएक बातका पूरा पूरा दिलको शांति करनेवाला जवाब सुनके, और अपूर्व ज्ञानामृतका स्वाद चखके, शहेर लुधीआनेके लोक बहुत मोहित होगये, और चौमासेकी प्रार्थना करने लगे. श्री माहराजजी साहिबके मनमें भी, प्रार्थना मंजूर करनेकी सलाह होगई. परंतु इस अवसरमें, जिल्ला स्यालकोट गाम सनस्वतरेके रहनेवाले श्रावक, गोपीनाथ, अनन्तराम, प्रेमचंद, ताराचंद सण्डेरवाल भावडेकी विनती आई कि, " महाराजजी साहिब ! आपने शहेर अंबालामें, भाई अनन्तरा-मको फरमायाथा कि, 'यदि मन्दिरका काम तैयार होगया होवे, और प्रतिष्ठा करानेका इ-रादा होवे तो, संवत् १९५३ का वैशाख सुदि पूर्णिमाका मुहूर्त्त आताहै. ' तब अनन्तरामने कहाथा कि, 'मैं धर जाकर सब भाइयोंसे सलाह करके आपको जवाब लिखवा देऊंगा. और मैं तो परम राजीहूं कि, धर्मका कार्य जलदी हो जाना अच्छा है, सो महाराजजी साहिब! हम अनन्तरामका कहा सुनकर, परमानन्दको प्राप्त हुवे हैं. हमारे भाग्यमें ऐसा दिन आ जावे तो,और क्या चाहिये ? हमको आप साहिबका हुकम मंजूर है, आपका फरमाया मुहूर्च हमको मान्यहै, परन्तु आप जानते हैं कि हमलोक अनजान हैं. क्या करना, और क्या नहीं हम कुच्छ जानते नहीं है. इतना तो, हमको यकिन हेंही कि, आप प्रतापी महाराजके प्रभावसे, हमरा सर्व कार्य सानन्द समाप्त हो जायगा. तथापि हम, पामर सेवक, आपके चरणोंमें सीस रखके, प्रार्थना

# ( ৩৩ )

करते हैं कि,आप दया करके प्रतिष्ठाके दिनोंसे महिना दो महिने पहिलेही, यहां ( सनस्रतरामें ) पधारोगे, जिससे हमको शांति हो जावेगी. ??

इस विनतीको हृदयमें धारण करके श्री महाराजजी साहिब छुधीआनेसे विहार करके फगवाडा, जालंघर, झंडीआला, अमृतसर, होकर नारोवालमें पधारे. यहां अनुमान पंदरा दिन रहकर प्रतिष्ठाके सबबसें श्री सूरिमहाराज, ''सनस्वतरे''पधारे; जहां अलौकिक जैन मंदिर, देखके अत्यानंद हुआ. मंदिरके सोपान(पजडी)चढते हुये,श्री महाराजजी साहिब अपने शिष्य "बहुभ विजय"से कहने लगे कि,''अरे वल्लभ ! क्या रात्रुंजय ऊपर चढते हैं ?" इस वखत रात्रुंजयके याद आनेका हेतु यही है कि, वो मंदिर रात्रुंजय तीर्थ ऊपर मूल नायक श्री ऋषभदेव भगवानूकी टुंकका जैसा नकशा है, वैसीही ढब पर बना हुआहै. अहा ! वृद्धोंकें, और फिर महात्माओंके, जिसमें भी ऐसे गुण-समुद्र महात्मा कि, जिसके गुणोंका वर्णन करना मुश्किल है, ऐसे महात्माके मुखाविंद्से पूर्वीक्त वचन वासना अनायासही, ऐसी निकली के, जिसने सनखतरेके मंदिरको वासित करदिया. अर्थात् उस समय वो मंदिर, साक्षात् शत्रुंजयकाही अनुभव देने खगा. क्योंकि, श्रो महाराजजी साहिबके पधारनेसे, सनखतराके आवक समुदायने, देश परदेश प्रतिष्टा महोत्सन संबंधी आमंत्रण पत्र भेजे. जिसको वांचके कपडवंजका श्रावक शाह शंकरलाल वीरचंद और अहमदावादका श्रावक ठकोरदास,नवीन जिनबिंबको अंजनशिलाका करानेके वास्ते लेके सनखतरे पहुंचे, इनको उतारा दे रहे थे, इतनेमेंही, मुंबईसें " रोठ तलकचंद माणेकचंद जे. पी. " के भेजे मणिलाल, और छगनलाल नवीन जिनबिंबको अंजनशिलाका कराने वास्ते लेकर आये. जिनके साथ रात्रुंजय तीर्थ ऊपरसे शेठ मोतीशाहके कारखानेसे नवीन जिनबिंबको अंजन-शिलाका वास्ते लेकर, माली, मंदिरका पूजारी, आयाथा. तथा बडौदेवाले, ''गोकलभाई दुछ-भदास " और छाणीवाले " नगीनदास गरबडदास," प्रतिष्ठाकी किया कराने वास्ते आये थे; वे भी, ''बडोदा," ''अहमदावाद," '' मेहसाणा, " ''छाणी," ''वरतेज," ''जयपुर" ''दीछी," बंगेरह शहेरोंके आवकोंके बनवाए रत्नमय, और पाषाणमय, जिनविंब, ले आये थे. ऐवं पीने-दोसौं ( १७५ ) जिनबिंब अंजनशिलाकाके वास्ते, सनखतरेके मंदिरमें तीन वेदिका ऊपर स्थापन किये गये. जिसमें मूलनायकजी, श्री ऋषभदेवजी,स्थापन किये गये थे. इस वस्वत शत्रु-जय तीर्थके सिद्धधराका अनुभव, देखनेवालेको होरहा था. श्रीसूरि महाराज जीकी निगा नीचे, श्रीवर्द्धमान सूरि विराचित आचार दिनकर ग्रंथके अनुसार पूर्वोक्त श्रावक सकल किया कराते रहे. लग्नका समय प्राप्त हुए, श्रीस्तूरि महाराजने, "श्री धर्मनाथ स्वामी" को, नूतन मंदिरमें गद्दी अपर स्थापन करके, मूलनायक श्री "ऋषभदेवजी" वगैरह नूतन जिनविंबको, विथि पूर्वक अंजन किया. इन अंजन किये नवीन जिनबिंबमेंसें कितनेक तो, श्रीशत्रुंजय तीर्थ ऊपर, कपडवंजवाली शेठाणी माणेकबाईका बनवाए नवीन जिन मंदिरमें स्थापन किये गये. मी० तलकचंद माणेकचं-दने, सुरतमें जिन मंदिर बनायके स्थापन किये. एवं अपने अपने शहेरमें, जिनबिंब बनवानेवालों-ने, श्री जिन मंदिरमें स्थापन किये. मोतीशाह शेठवाले जिनबिंब, शत्रुंजय तीर्थ ऊपर, मोतीशाह-की टुंकमें स्थापन किये गये. एक मूर्त्ति लाजवर्द रत्नकी, श्री नेमनाथ स्वामीकी, अंजनशिला-का, और प्रतिष्ठा महोत्सवके याद करनेके वास्ते, सनखतरेके मंदिरमें स्थापन की गई.

ऐसे वैशाख सुदि पूर्णिमा, सोमवार, स्वाति नक्षत्र, रवियोग, तथा सिद्धयोगादि, शुभ दिनमें

# ( 96 )

अंजनतिलाका और श्रीधर्मनाथ स्वामीकी प्रतिष्ठा करके बडे आनंदको प्राप्त हुए. और जेठ वदि छठको, सनखतरासे गुजरांवालेके श्रावकोंकी दिनती मान्य करके, विहार करके, "किलाशोभा सींधका " होकर, शहेर " पशरूर " में पधारे. वहां, प्रथम पांच सात दिन रहनेका इरादा था; परंतु सनातन जैनधर्मानुरागीके अभावसे, उश्व जलके न भिलनेसें जिस दिन गये, उसही दिन अ-नुमान चार बजे विहार करदिया. इस वस्वत नगरके क्षत्रीय बाह्मण वगैरह लोकोंने, वहांके रहीस ढुंढकमतानुसारी भावडेंका, बहुत तिरस्कार किया. जिससें कई भावडे लाचार होकर, और कितनेक अंतरंग श्रद्वावाले, अपने वापदादाके डरसें प्रकटपणे काररवाई नहीं करनेवाले, आकर बहुत विनती करके कहने लगे कि, "महाराजजी साहिब ! हमारा गुन्हा माफ कीजिये; आगेको ऐसा काम नहीं होगा." परंतु कालके जोरसे, उस वस्वत, इन महात्माके मनमें, बिलकुल करणा नहीं आई. हाय ! काल केसा निष्करण है कि, जो अपने आनेके समयमें, करुणासागरको भी निष्करुण, करदेताहे !

परारुरसे विहार करके छछरांवाछी, सतराह, सेरांवाछी, होकर वडाला गाममें पथारे. तहां रा-त्रिके पिछले प्रहरमें, दम ( श्वास ) चढना सुरू होगया. इस श्वास रोगने इतना जोर एकदम कर-दियाके, कदम भरना भी, मुश्कल होगया. तथापि इस रोगको, श्रीमहाराजजी साहिवने, कुच्छ नहीं गिना; मनोबलसे चलते रहे. परंतु शरीरने, जवाब दे दिया. इसवास्ते वडालेसे गुजरांवालेका एक दिनका रस्ता भी, तीन दिनमें समाप्त किया, और जेठ सुदि वूजके रोज बडी धूमधामसें श्रावक लोकोंने नगरमें प्रवेश करायके श्रीमहाराजजी साहिबको उपाश्रयमें उतारे.

सोला ( १६ ) वर्ष पीछे श्रीमहाराज जी साहिबका आगमन, इस राहेरमें होनेसे लोकोंको ब-डाही उत्साह प्राप्त हुआ था. कितनेही जिज्ञासु, चरचा वासी करते रहे. पूर्वोक्त रोगकी चिकित्सा करानेके वास्ते, अन्य साधु जोंने कहा. परंतु काल्की प्रवरुतासें, चिकित्सा करानेको मान्य नही किया. इतनाही नही, बलकि साधु जोंसे कहने लगे कि, "ऐसे थोडे थोडे रोग पीछे क्या दवाई करानी ? " साधु जोंने भी " विनाशकाले विपरीत बुद्धिः " इस कहावत मुजब, श्रीमहाराजजी-का कहा, जो इस वसत मान्य नहीं करने योग्य था वो भी मान्य करलिया, जिसका फल थोडेही दिनोंमें,साधु और श्रावकोंको मिलगया. अर्थात संवत् १९५३ जेट सुदि सप्तमी मंगल्तारकी रात्रि को, प्रतिक्रमण करके, अपना नित्य नियम संयारा पौरुशी वगैरह कृत्य करके सो गये. अनुमान रात्रिको बारा बजे नींद खुलगई, और दम उलट गया. दिशाकी हाजत होनेसे दिशा किरके शुचि करके, आसन ऊपर बेठे हुए, "अईन् ! अईन् ! अईन् !" ऐसे तीन वेरी मुखसे उच्चारण करके, "लो भाई, अब इम चलते हैं, और सबको समाते हैं. ऐसा कहके, पुनः"अर्हन्" शब्द उच्चारण करते हुए, अंतर्थान होगये. इस वसत साधु श्रावकोंको जो टुःख पैदा हुआ, वा-णीके आगेचर है. इस दुःखको सहन न करके, चंद्रमा भी,मानु अपनी चांदनीको संकोचके, अट इय होगया होवे ऐसे अस्त होगया! और अज्ञान रूप भाव अंधारा, अब ज्ञान सूर्यके अस्त होने-से प्रकट होगया, ऐसा मालुम करनेको, दृज्य अंधारा, होगया. हुर्जन के हृदयवत् काली रात्रिको से प्रकट होगया, ऐसा मालुम करनेको, दृज्य अंधारा, होगया. हुर्जन के हृदयवत् काली रात्रिको

ै जिस वखत महाराजका स्वर्गवास हुवाथा, उसवखत अष्टमी पहिलेसेही लग चूकीथी, ईस लिये काल-तिथि जेठ सुदि अष्टमी गीनीनई.

### ( ७९ )

देखके, सब सेवकोंके मुखका तेज, उडगया. किसीका जोर नहीं चढा. कई सेवक जन, स्नेह विव्हल होके,कहने लगे, "महाराज ! आपने इतनी शीघ्रता क्यों करी?" ? कोई कहता है, " रे ! दुष्ट ! काल ! ऐसे उपकारी पुरुषका नाश करते हुऐ, तेरा नाश क्यों नहीं हुआ?" कोई कहता है, "महाराज साहिबने,अपना वचन सत्य करलिया. क्योंकि, जब कभी किसी जगेपर, गुजरांवालेके श्रावक विनती करते थे तो, उनको यही जवाब देते थे कि, 'भाई क्यों चिंता करते हो ? अंतमें हमने बाबाजीके क्षेत्र गुजरांवालेमें बैठना है".

यथा-हे जी तुम सुनीयोजी आतम राम, सेवक सार लीजोजी ॥ अंचली ॥ आतमराम आनंदके दाता, तुम बिन कौन भवोदधि त्राता ॥ हं अनाथ शराणि तुम आयो, अब मोहे हाथ दीजोजी ॥ हे० ॥ १ ॥ तुम बिन साधु सभा नवि सोहे, रयणीकर विन रयणी खोहे ॥ जैसे तरणि विना दिन दिपे, निश्चय धार लीजोजी ॥ हे० ॥ २ ॥ दिन दिन कहते ज्ञान पढाऊं, चूप रहे तुज लड्ड देऊं ॥ जैसे माय बालक पतयावे, तिम तुमे काहे कीजोजी ॥ हे० ॥ २ ॥ दिन अनाथ हुं चेरो तेरो, ध्यान धरूं हुं निश दिन तेरो ॥ अबतो काज करो गुरु मेरो, मोहे दीदार दीजोजी ॥ हे० ॥ ४ ॥ करो सहाज भवोदधि तारो, सेवक जनको पार उतारो ॥ वारबार बिनती यह मोरी, वछ्म तार दीजोजी ॥ हे० ॥ ४ ॥

इत्यादि अनेक संकल्प विकल्प करते हुए, आधि रात्रि आधे जुग समान होगई. प्रातःकाल होनेसे, शहेरमें हाहाकार हो रहा. हिंदुसे लेके मुसलमान पर्यंत कोईकही निर्भाग्य शहेरमें रहगया होगा कि, जिसने उस अंत अवस्थाका दर्शन, नहीं पाया होगा! जो देखता रहा, मुलसें यहा शब्द निकालता रहा कि, "इन महात्माने तो समाधि धारण करी है, इनको काल करगये, कौन कहता है ?" यह वखतही ऐसा था; ऐसा तेज शरीर ऊपर छायाथा, देखनेवालेको एक दफा तो अमही पडजाता था. स्कूलके मास्तर छुटी होनेके सबबसे पिछली मुलाकातसे मिलनेको, और बातचित करनेको आते थे, रस्तेमें सुनके हैरान होकर कहने लगे कि, "क्या किसी दुश्मनने यह बात उ-डाई है ? क्योंकि, कल शामके वखत, हम महात्माके दर्शन करके, और मतमतांतरों संबंधा वातचित करके, आज आनेका करार करगये थे. रात रातमें क्या पत्थर पडगया ?" आनके देखे तो सत्यही था. दर्शन करके कहने लगे, " महात्माजी आप हमसें दगा करगये ! हमतो आपसे, बहुत कुच्छ पूछके धर्म संबंधी निर्णय करना चाहते थे.आपने यह क्या काम किया ? क्या हमारे-ही मंद भाग्यने जोर दिया, जो आप हमको भूला गये ?" वगैरह जितने मुख, उतनीही बातें होती रही. परंत सब,उजाडमें रुदन करने तुच्य था. क्योंकि, कितनाही विरलाप करें, कुच्छ भी बनता नहीं है. काल महा बली हे. बडेर तीर्थकर, चकवर्ची, वासुदेव, किसीको भी कालने छोडे नहीं हे.

### ( <• )

रातो रात देशावरोंमें तारदारा पूर्वोंक्त वज्ज्वातके समाचार, पहुंच गये. परंतु यह अविचा-रित समाचार, सेवकजनोंको सत्य भान नहीं हुआ. यही मनमें आया कि, "किसी देशीने हमारे हृदयको दुःसानेके वास्ते, यह सोटी वार्ता, फैलाई है. क्योंकि, प्रथम भी दो वस्वत देवी लोकोंने ऐसी सोटी वार्ता फैलाइ थी. " पुनः गुजरांवाले तार भेजके स्वतर मंगवाई कि " यह क्या बात है ?" बदलेका जवाब पहुंचगया कि, " क्या बात पूछते हो ? अंधकार हो गया. ज्ञान सूर्य अस्त हो गया." प्रातःकाल होतेही लाहोर, अमृतसर, जालंधर, झंडीयाला, हुशीआरपुर, लु-धीआना, अंबाला, जीरा, कोटला, वगेरह शहेरोंके श्रावक समुदाय निस्तेज होकर, आने लग गये. निरानंद होकर, अश्रुजलकी वर्षासे बाह्यतापको शांत करते हुये, और अंतरंग तापको तेज करते हुये, चंदनकी चितामें स्थापन करके महात्माके शरीरका आग्ति संस्कार, बहुत धूम-धामसे किया. उस वस्रतके चितारका स्वरूप यह गायनसे मालुम होगा.

> सतगुरुजी मेरे दे गये आज दिदार स्वामीजी मेरे, दे गये आज दिदार श्री श्री आतमराम सूरीश्वर, विजया नंद सुखकार स्वामीजी ॥ अंचलि ॥ गुरु होए निवीन, संध हो गया हैरान, टूट गया मन मान, ज्ञान ध्यान कैसे आवेगा; अब उपजीया शोक अपार, स्वामीजी ॰ ॥ १ ॥ ये गंभीर धुनि वानी, जिनराजकी वखानी, गुरुराजकी सुनानी, ऐसे कौन सुनावेगा; अब किसका मुझे आधार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ २ ॥ धन्य धन्य सूरिराज, होये जैनके जहाज, बहु सुधारे धर्म काज, अब कौन डंका लावेगा; श्री गुण ज्ञान अपार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ ३ ॥ मुनि सार्थवाह प्यारे, जीव लाखोही सुधारे, चंद दर्शनी दिदारे, नहीं सोही पछतावेगा: अब होगइ हाहाकार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ ४ ॥ जैसे सूरज उजारे, मतमिध्यात निवारे, अंधकार मिटे सारे, कौन चांद्ना दिखावेगाः दास खुर्झा कैसे धार ॥ स्वामीजी • ॥ ५ ॥

## (८१)

॥ गजल ॥ ( चाल रासधारीयोंकी ) जहां वजराज कल पावे, चलों सखी आज बावनमें-यहदेशी-बिना गुरुराजके देखे, मेरा दिल बेकरारी है ॥ अंचलि ॥

# ॥ बहिर्छापिका ॥

आनंद करते जगत जनको, वयण सत सत सुना करके—विना•॥ १॥ तनु तस शांत होया है, पाया जिनें दर्श आ करके—विना•॥ २॥ मानो सुर सूरि आये थे, भुवि नर देह धर करके—विना•॥ २॥ राजा अरु रंक सम गिनते, निजातम रूप सम करके—विना•॥ ३॥ महा उपकार जग करते, तनु फनाह समझ करके—विना•॥ ५॥

जीया बल्लभ चाहताहै, नमन कर पांव परकरके--बिना० ॥ ६ ॥

इत्यादि गुणानुवाद करतेहुये सब लोक एकत्र होकर श्रीमहाराजजी साहिबकी सदा यादगारी कायम रखनेके वास्ते, द्रव्य संग्रह करके, स्तूप ( समाधि ) बनानेका निश्वय करके, निरानंद होकर अपने अपने स्यानॉपर चल्ने गये.\*

जिस वसत श्री महाराजजी साहिबका स्वर्गवासका समाचार नगरमें फेल्गया, उसही बसत किसी प्रतिपक्षीने पूर्वला देर लेनेका इरादा करके किसीको स्यालकोट भेजके, गु-जरांवालेके "ढीप्युटी कमिश्वर" को कल्पित नामसे तार दिखवाया कि, "साधु आत्मारामका मृत्यु जहेरसे हुवा मालूम होताहे. और इधर आप वे प्रतिपक्षी, श्री महाराजजी साहिवजीके सेवकॉसे बानके कहने लगे कि, "यचपि इमारा तुमारा अनुष्ठान मिलता नहीं हे, तयापि श्रीआत्मारामजी जैनी साधु कहाते ये, तुम इम दोनोंही जैनी कहातेहें; इनका मरना क्या वारंवार होना हे ? तथा पिछली अवस्थाका हमारा भी कुच्छक इक हे, इस वास्ते इनके इस निर्वाण महात्सवमें इम भी, भाग लेवेंगे. तब श्रीमहाराजजी साहिबके सेवकोंने, उनकी वक्रता, और स-इता बिना समझे, सरल स्वभावसें उनका कहना मंजूर कर लिया. परंतु यह नहीं विचारा कि, यचपि इस वसत यह हमारे सज्जन होकर आये हैं, तथापि वास्तविकमें तो यह दुर्जनही हे. इसवास्ते सर्पकी तरह इनका विश्वास करना, दुःखदायी हे.

यतः-दोजीहो कुडिलगइ, परछिडुगवेसणिकतलिच्छो। कस्स न दुज्जणलोओ, होइ अयंगुव्व भयहेऊ॥ १॥ उवयारेण न थिप्पइ, न परिचएण न पिम्मभावेण। कुएइ खलो अवयारं, खीराइपोसिय अहिव्व॥ २॥

् \*गुजरावार्डमें गाम बहुर बडा भारी स्तूप ( छत्री ) बन गइ है. जिसके दर्शनका सर्व जातिके बहुत लोकोंको नियम है. ११

For Private And Personal

### ( ८२ )

भावार्थः-जैसे सर्पको दो खवान होती है, ऐसे दुर्जाभा अर्थात् चुगलखोर, सर्पकी तरह कुटिल वांकी गतिवाला, अर्थात् कहना कुच्छ, और करना कुच्छ; तथा जैसे सर्प परके छिद्र (खुड-बिल्ल) दुढनेमें रक्त होतांहै, तैसे यह दुर्ज्ञन परके छिद्र, अर्थात् अवगुण दुंढनेमें रक्त होताहै, ऐसे पूर्वे क विरोषणों विशिष्ट दुर्ज्ञन पुरुष सर्पकी तरह, किसको भयका हेत्र कारण नहीं हे ? अपित सबकोही है.

तथा दुर्जन पुरुष उपकार करनेसे, परिचय करनेसे, स्नेहभावसे, किसी प्रकारसे भी वदा नहीं होताँहै. किंत्र अवसर पाकर, अपकार करनेमें कसर नहीं रखताँहै, दूधसे पोषे सर्पकी तरह. परंतु वे क्या करे ? जब भाग्य वक्ष होवे तो, कितनाही पुरुषार्थ करो, सब निष्फल होताँहै.

> यतः-कैवर्त्तकर्कसकरग्रहणच्युतोपि । जाले पुनर्निपतितः सफरो वराकः ॥ दैवात्ततो विगलितो गिलितो बकेन । वक्रे विधो वद कथं पुरुषार्थसिद्धिः ॥ १॥

भावार्थः- किसी एक कैवर्च ( झीवर ) ने, कठोर हाथोंसें मच्छ पकडा, वो हायसें निकलके जालमें पडगया, देवयोगसें जालमेसें भी निकलगया तो, तिसको बक (बगला) जानवरने निगल लिया. (रवा लिया.) तो अब कहो देवके वक हुदे क्या पुरुषार्थ सिद्धि होसक्ती है ? कदापि नही. जब श्रावकोंने उन प्रतिपक्षयोंका कहना मंजूर करलिया तब वे बहुत खुश होकर धूर्चता करके दुर्जनवत्, मित्रता प्रकट करसे हुए.

यतः-प्रारंभगुर्व्वी क्षयिणी कमेण, तन्वी पुरा वृद्धिमती च पश्चातः

दिनस्य पूर्वार्द्धपरार्द्धभिन्ना, च्छायेव मैत्री खल सज्जनानाम् ॥ १ ॥ भावार्थः-दुर्जनकी मैत्री, दिनके पूर्वार्द्ध भाग समान होती है, जैसे दिनके पूर्वार्द्ध भागमें छाया, प्रथम बहुत होती है, जौर पीछे कम करके घटती जाती है, ऐसेही दुर्जनकी मैत्री, प्रथम तो अन्यंत गाढी होतीहै, और पीछे कमकरके घटती जाती है. और सज्जन पुरुवोंकी मैत्री, दि-नके पिछले माग समान होतीहै, अर्थात् जैसे दिनके पिछले भागकी छाया, प्रथम योद्दी होतीहै और पीछेसे कमकरके बढती जाती है, ऐसेही सज्जन पुरुवोंकी मैत्री, योदी होती है, और पीछे-से कमकरके बढती जाती है.

पूर्ततासे सर्वकार्यमें, वे लोक, अग्रमामी होते चले. जब श्रीमहाराजजी साहिबके शरीरके विमानको बहार, वास्ते अग्नि संस्कारके ले चलेथे. तब दे लोक, अपनी अंतरंग पापकी प्रेरणासे, रस्तेमें बहुत दिकाने सज्जन बनके रोकते रहे;तथापि क्रुच्छ नहीं बना.क्या बिल्लीके भागको छिका टूटताहे? जिसका पुन्य तेज होवे, उसको दुर्ज्जन कितनीही चालाकी करे, कुच्छ नहीं कर सकता है. देवयोगसे उस दिन अंग्रेजोंका कोई तेहवारका दिन होनेसे, तार, रातको नव बजे आया. जब यहां अग्निसंस्कार हो चुकाथा. डिप्युटी कमिश्वरने, विचार नहीं किया कि यह साधु किस मतके हे? इनका आचार विचार केसा है? डेराधारी है, वा रमते फकीर हे? कोडी

### ( (4 )

पैसा रखतेहैं, वा नहीं ? वगैरह विचार किये विनाही, पोर्खीस कमिश्नरको बंदोवस्त वास्ते हुक्म भेज दिया. श्रावकोंने बारीस्टर वगैरह भी बुढाया था. कामिश्नरने तल्लास करके अपना निश्चय करलिया. कुच्छ भी नहीं बना. श्री महाराजजी साहिबके सेवक जीत गये. और प्रतिपक्षीको लोकोंकी तरफसे गालियां तिरस्कारका सिरोपाव मिलतारहा !

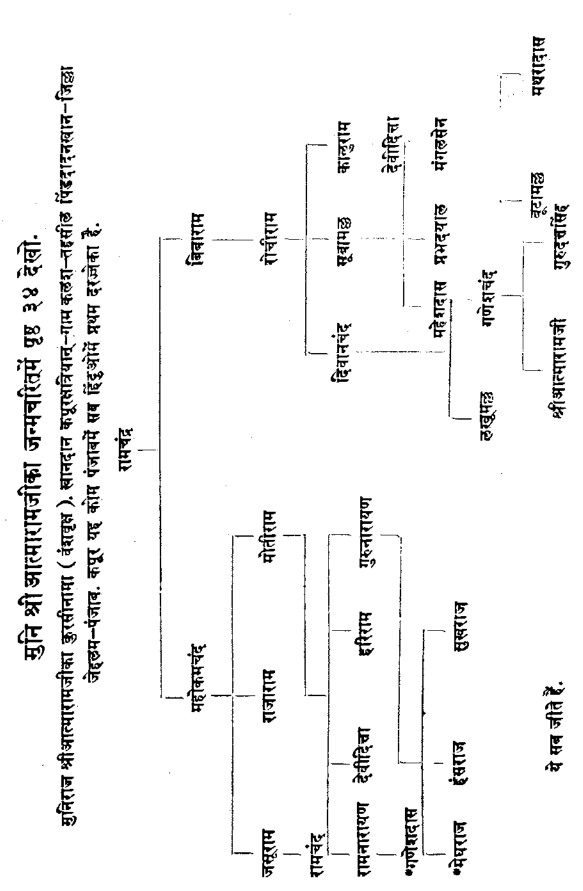
देशदेशावरोंमें स्वर्गवासकी खबर पहुंचतेही बजार हाट बंधकरके हडताछ पडी, हाहाकार होगया.इजारों रुपयोंका दान पुन्यहुआ.जगेजमे पूजा भणाई गई, वंगेरह हजारों धर्म कार्य हुए.

इस तरांह श्रींमहिजयानंदसूरि (श्रींआरमारामजी) महाराजका जीवन चरित, संक्षेपसे वर्णन किया. इससे मालूम होगा कि, इन महात्माने दियाकी प्राप्ति, धर्म शोधन और जैनधर्मके उद्धारके वास्ते, कितना बडा परिश्रम चठाया और अंतमें कैसा जय प्राप्त किया था. ऐसे महात्मा पुरुषोंको धन्य है!

इन महात्माके उपकारकी यादगीरीमें, प्रायः हरएक ठिकाने विद्याशाला स्थापन होरहीहै; ओर उनके चरण, तथा तिनकी मूर्तिकी स्थापना होगई है और भी करनेकी हिल्चाल होरहीहै. पंजाब देशमें इनके अपूर्व जयकी यही निशानीहे कि, अमृतसर, जीरा, हुशीआरपुर, पटी, अंबाला, सनस्वतरा, कोटला, नीकोदर, लुधिआना,जालंधर, झंडीयाछा,वेरोवाल, जेजो, रोपढ, कसूर, नारोवाल, आदि क्षेत्रोंमें श्रीजिन मंदिर बनगये हैं. और अन्य ठिकाने बने जाते हैं.

॥ इति शुभम् ॥ वेदं बॉणांर्क इंद्रेब्दे नभोमासे सिते दले, प्रतिपदासरे शुक्रे, चरितं श्रुतिसोस्यदम् ॥ १ ॥ नारोवालपुरे रम्ये, सुव्रतजिनमंडिते, चतुर्मासीस्थितेनेदं, विजयानंदसूरीणाम् ॥ २ ॥ यह्दष्टं यच्छूतं यच्चा-नुभूतं किल तन्मया, वछभविजयाख्येन, भाषायां प्रथितं सुदा ॥ ३ ॥ इति तपगच्छाचार्य श्रीमद्विजयानंदसूरि शिष्य महोपाघ्याय श्रीमछक्ष्मी विजय क्षिण्योपाध्याय श्रीमद्वर्ष विजय शिष्य मुनिवट्ठभ विजय विरचितं श्रीमद्विजयानंदसूरि चरितं समाप्तं ॥

#### ॥ शुभं छेल्लक पाठकयोरिति ॥



( <>)

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

.



# 11 30 []

॥ नमः श्री परमात्मने ॥

अथ तत्वनिर्णयप्रासादप्रारम्भः॥

अथ श्रीमत्तपगच्छाचार्य श्री श्री श्री १००८ श्रीम-

द्विजयानंद्सूरीश्वर "आत्माराम" कृत श्री

तःवनिर्णयप्रासादनामग्रंथप्रारंभः ।

तत्रादौ मंगलाचरणम् ॥

स श्रीदेवजिनेश्वरोभिमतदो भूयात्सदा प्राणिनाम् ॥ १ ॥

त, कनक, रत्नके बने) तीन कोट करके उत्तम, देव समुदायसें संसेवित,

सर्वीगोंसें मनोहर, मणिमय घुंघरूओंके रणरणत् झणकार करके श्रेष्ट,

ओर अनुपम होती हुई,-ऐसे श्री जिनेश्वर देव प्राणिओंको सदा

नमितनम्रसुरासुरकिन्नरचरणपङ्कजबोधिदपारग ॥

( १. यह श्लोकमें समुचय राग द्वेपादि अंतरंग शत्रुओंको जितने-

प्रथमतीर्थकरप्रविशारद प्रभव भव्यजनाय सुसौख्यदः ॥२॥

चरणकमलं जिनके, वोधबीज (समकित-रत्नत्रय) की प्राप्तिके कराने-

For Private And Personal

नम्रीभूत देव, असुर, और किन्नर करके नमस्कार किये गये हैं

जीन प्रभुकी सभा (सुभूमि) निश्चय करके व्याख्यान समयमें (रज-

प्राकारैस्त्रिभिरुत्तमा सुरगणैरसंसेविता सुन्दरा

सर्वाङ्कैर्मणिकिङ्किणीरणरणज्झाङ्काररावैर्वरा ॥

वांच्छित फलके देनेवाले हो ॥ ९ ॥

वाले श्री जिनेश्वर देवकी स्तुति है.)

यस्यानन्यतमा सुभूमिरभवद् व्याख्यानकाले ध्रुवं

तत्वनिर्णयप्रासाद•

वाले, संसारसमुद्रके पारंगामी, और अति कुशल (प्रविशारद≕केवल ज्ञान, केवल दर्शन करके संयुक्त) ऐसे, हे, प्रथम तीर्थके करनेवाले (श्री आदीश्वर–ऋषभदेव भगवान्) भव्य जिवोंकों भला सुख देनेवाले हो॥२॥

( २. यह श्ठोकमें इस अवसर्पिणीके चौवीस तीर्थंकरोमें प्रथम तीर्थं-कर श्री युगादि देवकी स्तुति है.)

ये पूजितास्मुरगिरौ विविधैः प्रकारैः

क्षीरोद्सागरज्छेरमरासुरेशैः ॥

जन्माभिषेकसमये वरभक्तियुक्ते-

स्ते श्रीजिनाधिपतयो भविकान् पुनन्तु ॥ ३ ॥

जन्माभिषेक समयमें, सुमेरु पर्वतपर उत्कृष्ट भक्तिवान चार जातिके (भुवनपति, वाणव्यंतर, ज्योतिषि, वैमानिक) देवेंद्रोंने, क्षीर समुद्रके जलसें नाना प्रकारका पूजन किया, ऐसे श्री जिनाधिपति भव्य जी-वोंको पवित्र करो ॥ ३ ॥

(३. यह स्रोकमें बावीस तीर्थंकरकी समुचय स्तुति है.) गतौ रागद्वेषों विविधगतिसंचारजनकौ महामछौ दुष्टावतिशयबऌौ यस्य बऌिनः ॥ प्रभोर्देवार्यस्य प्रचुरतरकर्मारिविकऌं नमामो देवं तं विबुधजनपूजाभिकऌितम् ॥ २ ॥

जीन बलवान, देव प्रधान (चौवीसमे तीर्थंकर श्री महावीर) प्रभुके, नाना प्रकारकी गतिओंमे (चार गति, चौरासी लक्ष जीवाजून) श्रमण करानेवाले दुष्ट महामछ समान अतिशय बलवाल राग द्वेष नाशको प्राप्त हुए, उन बडे भारी कर्म शत्रु करके रहित, और देवसमूह करके पूजित, श्री जिनेश्वरदेवको (श्री महावीर-वर्द्धमान स्वामिको) हम नमस्कार करते हैं ॥ 8 ॥

( ४० यह काव्यमें निकटोपकारी शासननायक श्री महावीर, चौवीसमे तीर्थंकरकी स्तुति व नमस्कार है.)

Ę

### मङ्गलाचरणम् ।

# ये नो पण्डितमानिनः रामदमस्वाध्यायचिन्ताचिताः रागादिग्रहवञ्चित्ता न मुनिभिः संसेविता नित्यराः ॥ नाळष्टा विषयैर्मदैर्न मुदिता ध्याने सदा तत्परा-स्ते श्रीमन्मुनिपुङ्कवा गणिवराः कुर्वन्तु नो मङ्कल्लम् ॥ ५ ॥

जे पांडित्यमद रहित, कोधादिको शांत करनेमें, इंद्रियोंका दमन करनेमें, स्वाध्याय ध्यान करनेमें लीन, रागादि ग्रह करके अवंचित, (नही ठगाये हुवे,) मुनियों करके नित्य संसोवित, विषयों करके अलिप्त, (पांच इंद्रियोंके तेवीस विषयोंसें पराङ्मुख) अष्टमद (जातिमद, कुलमद, बलमद, रुपमद, तपमद, जानमद, लाभमद, ऐश्वर्यमद,) रहित, और ध्यानमें सदा तत्पर हैं, वे श्रीमान मुनियोंमें प्रधान गणधर और पूर्वाचार्य हमारें मंगल करो ॥ ५ ॥

( ५. यह काव्यमें जिनके किये झास्रोंसें झास्त्रकारको बोध प्राप्त हुआ तिनका बहुमान किया है. )

> कलमकलितपुस्तन्यस्तहस्ताग्रमुद्रा दिशतु सकलसिर्द्धि शारदा सारदा नः ॥ प्रतिवदनसरोजं या कवीनां नवीनां वितरति मधुधारां माधुरीणां धुरीणाम् ॥ ६ ॥

जो कवियोंके मुखकमलमें नवीन (अपूर्वही) श्रेष्ट और मधुर मधु-धारा देती है, लेखनी संयुक्त पुस्तक धारण किया है हस्ताग्र भागमें जिसने अैसी मुद्रामूत्रिको धारण करनेवाली, और सारवस्तुको देनेवाली श्री सरस्वती देवी (श्री भगवतकी वाणीकी अधिष्ठायिका देवी) सकल सिद्धि देओ॥ ६॥

( ६. यह श्लोकमें श्रुत देवकी स्तुति करी है.)

श्रीवीरशासनाधिष्ठं यक्षं मातङ्कनामकम् ॥ सिद्धायिकां त्वहं देवीं स्तुवे विघ्नोपशान्तये ॥ ७ ॥



श्री महावीर स्वामीके शासनकी रक्षा करनेवाले मातंग यक्ष देवता और सिद्धायिका देवीकी, विघ्नोंकी शांतिके लिये, स्तुति करता हुं॥ ७॥ अन्यानपि सुरान् रुम्टत्वा जैनधर्मेंकतत्परान् तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रन्थोऽस्माभिः प्रतन्यते ॥ ८॥

जैन धर्ममें तत्पर सम्यग् दृष्टि दुसरे देवोंका सरण करके, तत्वानिर्णय प्रासाद नामा प्रथको हम विस्तार करते हैं ॥ ८ ॥

( ७. ८. यह दो श्लोकमें सम्यग् दृष्टि देवोंका स्मंरण करके शास्त्रका प्रारंभ सूचन किया है.)

## अथ प्रथमस्तम्भप्रारम्भः

विदित होवे के संप्रति कालमें कितनेक लोक संसारिक विद्याका अभ्यास करके अपने आपकों सर्वसें अधिक अकलवंत मानने लग जाते हैं, और ऐसे घमंडमें बूट पहने फिरते हैं कि घोडोंकों भी मात करते हैं. और कितनेक तो नास्तिकही वन जाते हैं. कितनेक नवीन मिथ्या-मतके पक्षी हो जाते हैं. परंतु पक्षपात छोडके सत्य धर्मका निश्चय करके स्वीकार करना दुर्ऌभ है. हम बहुत नम्रतासें सर्व मतवालोंसें विनती करते हैं कि, हे प्रिय मित्रो ! यद्यपि अपने अपने पितामह प्रपि-तामहादिकी परंपरायसें अपने अपने कुलमें जो जो धर्मव्यवहार चला आता है, तिसकोंही सल्पधर्म मान रहे हैं, चाहे वो असल्पही होवे; और अन्य धर्मावलंबियोंकों मिथ्या मतवाले मान रहे हैं, चाहो वो सल मतही होवे; परं यह सुज्ञ जनोंका लक्षण नही है. क्योंकि, इस भरतखंडमें जैनमत, वेदमत और बौद्धमत ये तीन मत बहुत कालसें प्रचलित हैं. तिनमेसें वेदमतवाले कहते हैं, कि हमारा वेदमतही सबसें पुराना है; इसवास्ते सत्यधर्मका प्रतिपादक है. और जैनमतवाले अपने मतकों सर्व मतोंसें प्राचीन मानते हैं; ऐसेही बौद्धमतवाले मानते हैं. इन तीनो मतोंमेंसे वेदकी रचनाकों यूरोपियन पंडित पुरानी मानते हैं.

¢,

### प्रथमस्तम्भः ।

मेक्षिमूलर भट्ट अपने रचे संस्कृत साहित्य प्रंथमें यह भी लिख़ते हैं, कि वेदके छंदोमंत्र ऐसे हैं, जैसें अज्ञानीयोंके मुखसें अकस्मात् वचन निकले हों. और यह भी कहते हैं, कि जरथोस्ती धर्मपुस्तककी रचना वेदरचनासें पहिली वा वेदरचनाके समान कालकी है.

अब सोचना चाहिये कि, वेदमत और जरथोस्तीमतके पुस्तकोंसें पहिले कोई मत और कोई मतके पुस्तक भी अवइय होने चाहिये. क्योंकि, मोक्षमूलरके लिखने मूजव वेदके छंदोभाग मंत्रभागकी रच-नाको २९०० वा ३१०० वर्षके लगभग हूए हैं. फेर मोक्षमूलरजी कहते हैं, कि २२००० वर्ष पहिलें एशियाके अमुक अमुक हिस्लेमें अमुक अमुक जातिके लोक वस्ते थे तो क्या तिनके समयमें कोइ भी पुस्तक, कोइ भी धर्म, इस खंडमें नही था ? यह कैसें माना जावे ? इस हेतुसें यह कोइ भी नही कह सक्ता है, कि यही पुस्तक पहिला है, अन्य नही. इसवास्ते वेद सर्व पुस्तकोंसें पहिला पुस्तक सिद्ध नही होता है. हां, संप्रति कालमें जो वेदके पुस्तक हैं, वे जैनमतके संप्रति कालके पुस्तकोंसें प्राचीन रचनाके हैं. क्योंकि, वर्त्तमान कालमें जे जैनमतके पुस्तक हैं वे सर्व श्री महावीर अईनूके समयसें लेके पीछेही रचे गए हैं. क्योंकि, श्री महावीर भगवानूके, ( ११) इग्यारह वडे शिष्योंने नव वाचनामें द्वादशांगकी रचना करी थी. अर्थात् नव तरेंके आचारांग, नव तरेंके सूत्रकृतांग, यावत् नव तरेंके दृष्टिवाद. तिनमेसें पांचवे गणधर श्री सुधर्मस्वामीकी वाचना विना, आठ वाचनाका ब्यवच्छेद श्री महावीर और श्री गौतमगणधरके पीछेही हो गया था. संप्रति कालमें जे पुस्तक जैनमतमें प्रचलित हैं, वे सर्व श्री सुधर्मस्वामीकी वाचनाके हैं. इस वाचनाके पुस्तकोंको भी बहुत उपद्रव हो गुजरे हैं.

प्रथम तो नंद राजाके समयमें इस खंडमें बारां वर्षका प्रथम काल पडा, तिसमें भिक्षाके न मिलनेसें एक भद्रबाहूस्वामीकों वर्जके सर्व साधुयोंके कंठाग्रसें द्वादशांगके पुस्तक सर्व विस्मृत हो गये थे. जब बारां वर्षका दुर्भिक्षकाल गया, तब पाटलीपुत्र नगरमें सर्व साधु एकट्ठे द्वूए; जिस जिस साधुको जो जो पाठ कंठ रह गया था, सो सो सर्व सं- Ę

# तत्वनिर्णयप्रासाद.

धान करके एकादशांग तो पूरे करे, और वारमे अंगके पढनेवास्ते श्री संघने तीक्ष्ण बुद्धिवाळे श्री स्थूलभद्रादि ५०० साधु नैपाल देशमें श्री भद्रवाहुस्वामीके पास भेजे. तिनमेसें एक श्री स्थूलभद्रजीनेही दश पूर्व सूत्रार्थसें और चार पूर्व सूत्र मात्र पढे. श्री स्थूलभद्रजीनेही दश पूर्व सूत्रार्थसें और चार पूर्व सूत्र मात्र पढे. श्री स्थूलभद्रजीके शिष्य श्री आर्यमहागिरि और श्री आर्यसुहस्तिने दश पूर्वहि सूत्रार्थसें पढे. तहांसे लेके वज्रस्वामी तक दश पूर्वके कंठाग्र ज्ञानवाले आचार्य रहे; परंतु अर्थांश तो कमसें न्यून न्यूनतर होता चला गया. और वज्रस्वामी दश पूर्वधरने सर्व शास्त्रोंका उद्धार अर्थात् किसी जगे प्राचीन नाम निकालके नवीन नाम प्रक्षेप करे; अस्तोव्यस्त हुए आलापकोंको न्यूना-धिक करके स्थापन करे; इत्यादि उद्धार करा. तिनके पीछे दशमा पूर्व पूर्ण व्यवच्छेद हूआ, अर्थात् श्री आर्यरक्षितसूरि साढे नव पूर्व कंठाग्र ज्ञानवाले हूए, संपूर्ण दशमा पूर्व नही पढ सके.

पीछे स्कंदिलाचार्यके समयमें वारां वर्षींय पुनः काल पडा; तिसमें भिक्षाके न मिलनेसें क्षुधादोषसें साधुयोंकों अपूर्वार्थ ग्रहण १, अपूर्वार्थ स्मरण २, और श्रुतपरावर्त्तन ३, ये तीनो मूलसेंही जाते रहे. और जो अतिशायी अर्थात् चमत्कारी लोकोंमें चमत्कार दिखलानेवाले बहुत शास्त्र नष्ट हो गए. और, अंगोपांगादिमें जो ज्ञान था, सो भी पठन पाठन परावर्त्तनादिके न होनेसें भावसें नष्ट हो गया.

वारां वर्ष पीछे सुभिक्ष होनेसें मथुरा नगरीमें स्कंदिलाचार्य प्रमख श्रमण संघने एकत्र मिलके जो जिसके याद था, सो सर्व अनुपांगादि एकत्र करके, ऐसेंहि कालिक, उत्कालिक, श्रुत, और पूर्वगत किंचित् संधान करके रचे, मथुरा नगरीमें पुस्तक जोडे गए, इस वास्ते इसकों जैन मतमें 'माथुरी वाचना' कहते हैं.

कितनेक आचार्य ऐसें कहते हैं, कि पीछले वारांवर्षीय दुर्भिक्षकालमें श्रुत नष्ट नही हूआ था, किंतु तिस समयमें तितनाहि ज्ञान रह गया था, रोष पहिलाही कंठसें भूल गया था. केवल अन्य जे युगप्रधान सूत्रार्थके धारक थे, वे सर्व दुर्भिक्षमें मृत्युधर्मकों प्राप्त हो गए थे,

#### प्रथमस्तम्भः।

एक श्री स्कंदिलाचार्यहि रह गये थे, तिनोंने मथुरा नगरीमें फेर अनुयोग प्रवर्त्तन करा, इस वास्ते 'माथुरी वाचना ' कहते हैं.

जो सूत्रार्थ श्री स्कंदिलाचार्यने संधान करके कंठाय प्रचलित करा था, सोही श्री देवर्डिंगणिक्षमाश्रमणजीने, एक कोटी (१०००००००) पुस्तकोंमें आरूढ करा। सो ज्ञानमतोंके झगडोंसें और मुसलमानोंके राज्यके जुलमोंसें लाखों ग्रंथ जलाए गए. और लाखों ग्रंथ जैनी लो-कोंकी अज्ञानतासें उद्धारके विना कराए, पाटणादि नगरोंमें भुसकी तरे ताडपत्रके पुस्तकोंके चूरेसें कोठे कीतने भरे हैं.

इतिहासतिमरनाशकके रचनेवालेका ऐसा कथन है, कि अब भी जो पुस्तक जैसलमेर, खंभात, पाटण, अहमदावादादि स्थानोंमें विद्य-मान हैं, वे पुस्तक देखने वैदिक मतवालोंके नसीबमें भी नही हैं

पूर्वपक्षः—जब जैनमतके चौदह पूर्वधारी, दश पूर्वधारी, विद्यमान थे, तबसेंही जेकर ग्रंथ लिखे जाते तो जैनमतका इतना ज्ञान काहेको नष्ट होता ? क्या तिस समयमें लोक लिखना नहीं जानते थे ?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! पूर्वोक्त महात्माओंके समयमें किसीकी भी शक्ति नही थी, जो संपूर्ण ज्ञान लिख सक्ता. और ऐसे ऐसे चमत्कारी विद्याके पुस्तक थे, जे गुरु योग्य शिष्योंके विना कदापि किसीकों नहीं दे सक्ते थे; वे पुस्तक कैसें लिखे जाते? और बीजक मात्र किंचित् लिखे भी गए थे. यह नही समजना कि तिस समयमें लोक लिखना नही जानते थे. क्योोंकि, (७२) बाहत्तर कलाओमें प्रथम कला लिखतकी है. और वे बाहत्तर (७२) कला इस अवस-र्षिणी काल्में प्रथम श्री ऋषभदेवजीने अपने पुत्र और प्रजाकों सिख-लाई. जिसमें लिखत भी श्री ऋषभदेवर्जीने, (१८), अष्टादश प्रकारकी सिखलाई, वे अठारह भेद लिपिके आगे लिखते हैं.

ब्राह्मी लिपि १, यवन लिपि २, दोषऊपरिका लिपि ३, वरोहिका लिपि ४, खरसापिका लिपि ५, प्रभारात्रिका लिपि ६, उच्चतरिका लिपि ७, अक्षरपुस्तिका लिपि ८, भोगयवत्ता लिपि ९, वेदनतिका लिपि १०, निन्हतिका लिपि ११, अंक लिपि १२, गणित लिपि १३, गांधर्व लिपि C

# तत्वनिर्णयप्रासाद.

१४, आदर्श लिपि १५, माहेश्वर खिपि १६, दामा लिपी १७, और वो-लिदि लिपि १८; ये अठारह प्रकारकी लिपि श्री ऋषभदेवजीने बाह्यी नामा निज पुत्रीकों सिखलाईं, इस वास्ते बाह्मी लिपि अथवा बाह्मी संस्कृतादि भेदवाली वाणी, भाषा, तिसकों आश्रित्य श्री ऋषभदेवजीने, या दिखलाई अक्षर लिखनेकी प्रक्रिया, सा ब्राह्मी लिपि, तिसके अठा-रह भेर्द, पीछेसें देशांतर कालांतर पुरुषांतरके भेद पाकर ये अठारह प्रकारकी लिपि अनेक रूपसें प्रचलित हो गई ; परं मूल सर्व लिपि-योंका यह अठारह भेदवाली ब्राह्मी लिपीही है. इस वास्ते जे कोइ कहते हैं, कि प्राचीन आर्य लोक लिखनाही नहीं जानते थे, ये कहना प्रमाणिक नहीं है. और लिखना तो जानते थे, परंतु कल्पसूत्रकी भाष्य-वृत्तिमें लिखा है, कि जो साधु सूत्र लिखे वा पास रक्खे तो तिसकों प्रायश्चित्त लेना पडता है, क्योंकि, पुस्तक लिखेगा तव स्याही, पट्टी, बंधन, दोरे, वगैरे रखने, रस्तेमें बोझ उठाना, पुस्तकके पत्रोंमें अनेक सूक्ष्म जीव उत्पन्न होते हैं, इत्यादि अनेक दूषण होनेसें लिखनेका निषेध हे. और श्री देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणजीने जो पुस्तक लिखे, सो अन्यगतिके न होनेसें, और सर्व ज्ञान व्यवच्छेद होनेके भयसें, और प्रवचनकी भक्तिसें लिखे हैं. क्योंकि, जैनमतमें मैथुन वर्जी किसी व-स्तुका एकांत निषेध नही है. इस वास्ते अपवाद पदावलंबके सूत्र सर्व लिंखे. ओर अब भी वोही रीति प्रचलित है. और वर्त्तमान कालमें जे जैनमतके पुरुतक विद्यमान हैं, उनोंसें जैनमतके आचार्य सत्यवादी और भवभीरु भी सिद्ध होते हैं. क्योंकि, अपने मतके पुस्तकोंका जेसा वृत्तांत वीता था, तैसाही छिख गए. और अपनी कल्पनासें कोइ पाँठ उलट पुलट नहीं करौं, सो महानिशीथादि शास्त्रोंमें प्रगट देखनेमें आता है

१ इन अठारह प्रकारकी लिपिका स्वरूप किसी जगे भी नहीं देखा, इस वास्ते नहीं लिखा है, ऐसें टीकाकार लिखते है.

२ जैसे वैदिक मतवार्होंने वेद, उपनिषट्, महाभारत, भागवत, पुराणादिमें करा है, जो पाठ आगे लिखे जावेंगे.

### प्रथमस्तम्भः।

इस पूर्वोक्त सर्व लेखसें यही सिद्ध हुआ, कि जैनमतके सर्व सूत्र श्री महावीरजीसेंही प्रचलित हूए हैं; परंतु यह नही समझना कि शेष त्रेवीस (२३) तीर्थंकरोंके समयमें जैनमतके शास्त्र नही थे.

् पूर्वपक्षः-त्रेवीस तीर्थंकरोंके समयमें किस किस नामके शास्त्र जै-नमतके थे ?

उत्तरपक्षः~जो नाम संप्रति कार्लंमें आचारादि द्वादशांगोंका **है**, सोही नाम शेष तीर्थंकरोंके समयमें था.

पूर्वपक्षः-श्री ऋषभदेवके समयंकेही शास्त्र श्री महावीरजीतांई तथा संप्रति कालमें भी क्यों नही रहे? और अजितादि त्रेविस तीर्थकरोंकों अपने अपने शासनको प्रचलित करने वास्ते नवीन नवीन द्वादशांगकी रचना करनेका क्या प्रयोजन था?

उत्तरपक्षः-हे भव्य ! जे अनंत तीर्थंकर अतीत कालमें हो गए है, और जे अनंत तीर्थंकर आगामि कालमें होवेंगे, तिन सर्वके द्वादशांगी रचनाके तत्वमें किंचित्मात्रभी अंतर नही; किंतु पुरुष स्त्रीयोंके नाम, और गद्य पद्यादि रचना इत्यादिमें अंतर है, शेष तत्वस्वरूप एकसरीखा है; इस वास्ते जो श्री महावीरजीके समयकी रचना शास्त्रोंकी है, सोही श्री ऋषभदेवजीके समयमें थी. इस वास्ते जैनमतके पुस्तक सर्व मतोंके पुस्तकोंसें पुराने सिद्ध होते हैं.

और जो तीर्थंकर अपने अपने तीर्थमें नवीन उपदेश द्वादशांगीका करते हैं, वे अपना अपना तर्थिकर नाम पुण्य प्रछति रूप कर्मके क्षय करने वास्ते. क्योंकि, विना उपदेशके तीर्थ नही होता है; तीर्थके करे विना तीर्थंकर नाम कर्मका फल नही मोगा जाता है, और तीर्थंकर नाम कर्मके फल भोगे विना मुक्ति नही होती है; इस वास्ते उपदेश करते हैं. और इसी हेतुसें नवीन शास्त्र रचे जाते हैं, परंतु हकीकतमें पुरानेही हैं.

१ आचारांग १, मूत्रकृतांग २, स्थानांग ३, समजायांग ४, जिवाहप्रज्ञसि ९, ज्ञाताधर्म-कथा १, उपासक दशांग ७, अंतगड ८, अनुत्तरोववाइ ९, प्रश्न व्याकरण १०, विपाकश्चत ११, और दृष्टिवाद १२.

ર



पूर्व पक्षः-जैनमतके सर्व शास्त प्राकृत भाषामें रचे हैं, इस वास्ते प्रमाणिक नही हैं.

उत्तर पक्षः--यह कहना अयुक्त है, किसी भी भाषामें सच्चा पुस्तक लिखा हूआ होवे, सो सर्व मुज्ञ जनोंकों प्रमाण है. और प्राकृत भाषाकी बाबत तो वेदांग शिक्षामें ऐसें लिखा है.

"त्रिषष्टिः चतुःषष्टिर्वा वर्णाः इांमुमते मताः ॥

प्राकृते संस्कृते चापि स्वयं प्रोक्ताः स्वयंभुवा ॥ ३ ॥ "

भावार्थ यह है कि, त्रेसठ ( ६३ ) वा चौसठ ( ६४) वर्ण शंभुके मतमें प्रमाण हैं. प्रारूतमें और संस्कृतमें आप रूवयंभूने कथन करे हैं. और पाणिनी वररुचि प्रमुखोंने प्रारूतके व्याकरण रचे हैं. जेकर प्रारूत भाषा प्रमाणिक न होवे तो व्याकरण क्यों रचे जाते ?

हंटर साहिव अपने रचे संक्षिप्त हिंदुस्थानके इतिहासमें छिखते हैं कि, हिंदुस्थानकी मूल भाषा पुराणी प्रालत है

रुद्रटप्रणीत काव्यालंकारकी टिप्पणी करनेवाले लिखते हैं कि, प्राठत भाषा प्रथम थी. तिस्सेंही संस्ठत बनाई गई है. और संस्ठत यह जो शब्द है, सो भी यही ज्ञापन करता है कि, असंस्ठत शब्दोंकों जब समारके रचे तिसका नाम संस्कृत है; सो पाठ लिखते हैं. ॥

प्राकतसंस्कृतमागधपिशाचभाषाश्च जूरसेनी च।

षष्ठोत्र भूरि भेदो देशविशेषादुपभ्नंशः ॥ १२ ॥

प्राहतेति । सकल जगज्जंतूनां व्याकरणादिभिरनाहितसंस्कारः सहजो वचनव्यापारः प्रहतिः । तत्र भवं सैव वा प्रारुतम् । 'आरि-सवयणे सिद्धं देवाणं अद्धमागहावाणी ' इत्यादि वचनाद्वा प्राक् पूर्व हतं प्राकृतं वालमहिलादिसुबोधं सकलभाषानिवंधनभूतं वचनमुच्यते । मेधनिर्मुक्तजलमिंवैकस्वरूपं तदेव च देशाविशेषात् संस्कारकरणाच्च समासादितविशेषं सत् संस्कृताद्युत्तरभेदानाप्तोति । अत एव शास्त्रकृता प्राकृतमादौनिर्दिष्टं तदनुसंस्कृताद्युत्तरभेदानाप्तोति । अत एव शास्त्रकृता प्राकृतमादौनिर्दिष्टं तदनुसंस्कृतादानि । पाणिन्यादिव्याकरणोदितशब्द-लक्षणेन संस्करणात् संस्कृतमुच्यते । इत्यादि.

For Private And Personal

### प्रथमस्तम्भः ।

इस्से भी यही सिद्ध होता है कि, प्राकृत भाषा प्रथम थी. तिस भाषाको समारके रचना करनेसें वेदोंकी संस्कृत रची गई. और जब वेदोंकी संस्कृतकों पिछली व्याकरणोंसें मांजी, तब शुद्ध संस्कृत उत्पन्न भई. इससें यह सिद्ध हुआ कि, वेदोंकी संस्कृतसें पहिले प्राक्त पु-स्तक होने चाहिये.

और गुर्जर देशीय मणिलाल नभुभाइ द्विवेदी अपने रचे सिद्धांत-सार ग्रंथमें लिखते हैं कि "इस ठिकाणे भाषाशास्त्रीयोंमें बहुत भारी झगडा चलता है. जब, संस्कृत-सुधरी भाषा-ऐसा नाम पडा, तब किसमेसें मुधारी यह मालुम करना चाहिये. प्राल्टतमेंसें, लोकभाषामेंसें सुधारी; ऐसें कहो तो प्रालुत प्राचीन भाषा होगी, और संस्कृत किसी कालमें सार्वत्रिक बोलाती भाषा न थी ऐसें मानना पढेगा. दूसरा मत ऐसा है, कि प्राकृत भाषा प्राचीन तो खरी, और उसके मिलाप-वाली वेद भाषामेंसें नवीन भाषा हुई सो संस्कृत; परंतु संस्कृत सार्व-त्रिक उपयोगमें नही आती थी ऐसा नही. विद्वानो तथा उच्च वर्गके लोक संस्कृतही बोलते थे, और नीचलोक स्त्रीवर्ग इत्यादि प्राकृत बोलते थे. इस उभय पक्षके अनुयायी बहोत हैं; परंतु ज्यादा ख्याल दूसरे पक्ष तरफ है. स्लेगेल, बन्सन, वील्सन, मुर, गोल्डस्टकर, वेबर, बोप, मेक्स्मूलर वगैरे किसी भी पाश्चाल्य पंडितके भाषा संबंधी लेखमें इस वातका विस्तार मिल जायगा."

ऊपर जो लेख लिखे हैं, सो कितनेही ग्रंथ और अनुमानद्वारा लिखे हैं. अब जैनमतके पुस्तकानुसार जो कथन है सो लिखते हैं. प्राकृत और संस्कृत ये दोनों भाषा अनादि सिद्ध है. तिनमें प्राकृत भाषा तीन तरहकी है. ? समसंस्कृत प्राकृत, २ तज्जा अर्थात् संस्कृत शब्दोंकों प्राकृत शब्दोंका निर्देश करणा. और ३ देशी, अर्थात् प्राकृत संस्कृत व्याकरणोंसें जिसकी सिद्धि न होंवे; किंतु अनादिसिद्ध जे शब्द हैं, तिनकों देशी प्राकृत कहते हैं. जैसें श्रीपादलित्तमूरिविरचित देशीनाम माला और तरंगलोला कथा वंगेरे-तथा श्री हेमचंद्रसूरिविरचित देशी-नाममाला-परंतु यह नही समझना कि, जो अनेक देशोंके शब्द एकत्र

For Private And Personal

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

करणे, तिसका नाम देशी प्राकृत है. जैनमतके चौदह ( १४ ) पूर्व तो प्रायः संस्कृत भाषामेंही रचे जाते हैं. और अंगादि शास्त्र प्रायः प्राकृत भाषामेंही रचे जाते हैं. तिसका कारण संस्कार वर्णनमें छिखेंगे.

और प्राकृत भाषा प्रायः विद्वज्जनमानमंजिका भी है. जैसें वृद्धवा-दीसूरिजीने, श्री सिद्धसेनदिवाकरकों एक गाथा प्राकृतकी पूछी; तिसका अर्थ तिनकों नहीं आया. तथा जितने अर्थांशकों प्राकृत दे सक्ती है, तितने अर्थांश प्रायः संस्कृत नहीं दे सक्ती हैं. इस वास्ते प्राकृत भाषा बहुत गहनार्थवालीहै. और इसी हेतुसें, जैनोंने अंगोपांगादिकी रचनामें प्राकृत भाषाही ग्रहण करी है.

और दयानंदसरस्वतिजी जो छिखते हैं कि, जैनाचार्योंने अपने त-त्वोंकों छाना रखनेके वारुते धूर्त्ततासें प्राकृत भाषामें रचना कैरी है, इसका उत्तर, वाहजी वाह ! खूब विद्वत्ता दिखलाई ! आपकों जो भाषा न आवे, उस भाषाके पुस्तक बनानेवाले वा लिखनेवाले धूर्स हैं. इस्सें तो दयानंदस्वामीके लेखानुसार जिसकों संस्कृत भाषा नही आती है उसके वास्ते तो जितने वैदिकमतके, तथा और मतके पुस्तक, जो कि संस्कृतादिमें बने हुए हैं, वे सर्व धृत्तींके बनाए सिद्ध होवेंगे. वलके वेद तो महा धूताँके वनाए सिद्ध होवेंगे. क्योंंकि उनकी रचना तो सर्व संस्कृत ग्रंथोंसें प्रायः विलक्षणही हैंग्यदि कहोगे कि, वैदिक शब्दोंकों सिद्ध करनेवाला व्याकरण विद्यमान है, तिस्संं वेदकी रचना सिद्ध हो सक्ती है; तो क्या प्राकृत शब्दोंकों सिद्ध करनेवाला व्यक्तरण नही है? यदि है, तो आपही धूर्त ठहरेंगे, जो कि सत्य शास्त्रोंकों असत्य और असलकों सल बनानेका उद्यम कर रहे हैं, वा करते थे. यदि दयानंदसरस्वतिजीने प्राकृत, शौरसेनी, मागधी, पिशाची, चूछिकापि-शाची इत्यादि भाषायोंके व्याकरण पढे होते वा देखे होते तो कदापि ऐसा लेख नही लिखत; परंतु वे तो सिवाय अष्टाध्यायीके कुछ भी नही जानते थे, जो कि, उनोंके बनाए ग्रंथोंसें विद्वज्जन आपही जान

१ देनो अर्थदीपिका श्राद्धप्रतिक्रमणवृतिर्मे.

र अन्य भी कोई अन.ण कदालही रेंसे ही कहते है.

प्रथमस्तम्भः।

सके हैं. अब सोचना चाहिये कि, प्राकृतमें जो रचना करी है सो धूर्चतासें करी है. यह लिखना सिवाय निर्विवेकी, कदाग्रहीसें और किसीका हो सक्ता है? यदि कोई किसी अपठित जाटके आगे सुंदर संस्कृत वेद, जिनशतक काव्यादि ग्रंथ रख देवें तो, क्या वो जाट तिसकों पढ सक्ता है? नही. जेकर वो जाट कहै, इन पूर्वोक्त शास्त्रोंके रचने-वाले धूर्च और अपंडित थे, तो क्या तिस जाटका वचन बुद्धिमान् सत्य मानेंगे? कदापि नही. ऐसेंही दयानंदसरस्वतिजीका कहना है. जितनाचिर षड्भाषाके व्याकरण और न्यायादि न पढे, तव तक वो पूर्ण विद्वानोंकी पंक्तिमें नही गिना जाता है.

और दयानंदसरस्वतिजीने जो वेदों ऊपर भाष्य रचा है, सो निःके-वल स्वकपोलकल्पित है. जो कोई विद्वान् देखता है, तो मुह मचको-उता है. और दयानंदस्वामीने जो वेदोंके स्वकपोलकल्पित अर्थ लिखे हैं, वे केवल वेदोंका बिहूदापण छिपानेके वास्ते है. सज्जनोंकों ऐसा काम करणा उचित नही है, कि वेश्याकों सती सिद्ध करना ; परंतु सतीकों झूठा कलंक लगा होवे तो सज्जन तिसको दूर करणेका यत्न करते हैं. और अपने अपने संप्रदायमें अपने अपने मतके पुस्तकोंके पूर्व पुरुषोंके करे अर्थोंसे अपना स्वकपोलकल्पित मत सिद्ध न होनेसें अक्ष-रोंके अनुसार जो स्वकपोलकल्पित अर्थ करते हैं, वे महा मिथ्याद्ट-ष्टियोंके लक्षण है; जैसें, जैनमतके नामसें अपाठत, जैनाभास, दुंढक साधु करते हैं. तैसेंही दयानंदस्वामी पंडित कहलाके करते थे.

क्यौंकि, ऋग्वेदादि चारों वेदोंमें जीवहिंसा और इंद्र, वरुण, कुवेर, नक्त, पूषा, यम, अश्विनौ, उषा, नदी इत्यादिकी स्तुति, और प्रार्थनांके सिवाय, और कितनीक जुगुप्सनीय, उपहास्यजनक बातोंके सिवाय जीवोंके कल्याणकारी मोक्ष मार्गका किंचित् भी उपदेश नही है. और न कोइ संसारकी उपकारिणी विद्याका कथन है. सो वाचक वर्गको मालुम होनेके वास्ते थोडासा लिख दिखाते हैं.

प्रथम वेदोंका हिंसकपणा देखना होवे तो हमारे बनाए अज्ञानति-



मिरभास्कर ग्रंथसें देख लेना. जुगुप्सनीय, उपहास्यजनक वातों लि-खनी हम अछा नही समझते हें. और स्तुति प्रार्थना विषयक जो लेख है, नीचे लिखते हें.

॥ ऋग्रेद्। मंडल ३, अष्टक ३, अनुवाक ३.॥ प्रथम नवऋचामें-अग्नि, वा, अग्निदेवताकी स्तुति है.

तदनु तीन ऋचाचें-वायु, वा, वायु देवताका वर्णन है. और आमं-त्रण स्तुति है.

तदनु तीन ऋचामें-ऐंद्रवायु देवताका आमंत्रण है. तदनु तीन ऋचामें-ऐंद्रवायु देवताका आमंत्रण है. तदनु तीन ऋचामें-मैत्रावरुण दो देवताका सामर्थ्य कथन है. त० ती०-अश्विनौ देव वैद्योंके गुण कथन, और उनोंका आमंत्रण है. त० ती०-ईंद्रकों आमंत्रण, और तिसके हरित् घोडेका वर्णन है. त० ती०-विश्वेदेवास इस नामके देवताका सामर्थ्य, और आमंत्रण है. त० दो०-सरस्वती देवीका सामर्थ्य कथन है.

त० एक०-सरस्वती नदीका वर्णन, और उपकार कथन है.

### ॥ ऋ॰ अ॰ १ मं॰ ३ अ॰ २॥

प्रथम तीन ऋचामें-इंद्रकों सोम रस पीनेके वास्ते आमंत्रण; सोम-रस पीनेसें इंद्र हमकों गौआं देवेगा.

तदनु एक ऋचामें-यज्ञ करानेवाला यजमानकों कहता है, तूं जा कर

१ मणिलाल नभुभाइ अपने बनाए सिद्धांतसार पुस्तकमें लिखते हैं कि---- यज्ञसंबंधी एकवात बहुत मुख्य शीतिसें विचारने जैसी है. बहुत बडे यज्ञोंमें एक दोसें सौ सौ तक पशु मारनेका संप्रदाय नजरे आता है. बकरे घोडे इत्यादि पशु मज़का बलि दिया जाता था इतनाही नहीं परंतु अपनेकों आश्चर्य लगता है कि मनुप्योंका भी मोग देनेमे आता था ! पुरुषमेध इस नामका यज्ञही वेदमें स्पष्ट कहा हुआ है; और शुन : रोपादि वृत्तांत भी इसी बातकी साक्षी देता है. और इस रक्तखावमें आर्चद मानने उपरांत, सोम पानरें, और आखीरके वखतमें तो मुरा ( मादिरा ) पानरें भी, आर्यलोक मत्त होते मालुम पडते हैं.

२ जिसकों देखनेकी इछा होवे ऋगवेद अष्टक आठ (८) में और यजुर्वेद अध्याय तेवीस (२३) में देख स्रेवे.

#### प्रथमस्तम्भः ।

इंद्रकों पूछ कि यज्ञ करानेवालेने इंद्रकी स्तुति ठीक करी है, कि नही? यह सुण कर इंद्र तेरेकों श्रेष्ठ धन पुत्रादि सर्व औरसें देवेगा.

तदनु एक ऋचामें--हमारे ऋत्विज इंद्रकों कहे, हमारे निंदक इस देशमें, तथा अन्य देशोंमें भी न रहे.

त० एक०-हे इंद्र ! तेरे अनुग्रहसें हमारे शत्रु भी मित्रभूत द्रूए बोलते हैं.

त० तीन०-इंद्रकों सोमवछीका रस देवो, जिसकों पीके इंद्र वत्रना-मारि असुर शत्रुयांकों हननेवाला होवे, और संप्राममें, हे इंद्र ! तूं अपने भक्तकी रक्षा करनेवाला हो, हे इंद्र ! तेरेकों अन्नवाला करते हैं.

तदन एक ऋचामें-इंद्र धनकी भूमिका रक्षक है, इस वास्ते हे ऋ-खिजो ! तुम इंद्रकी स्तुति करो.

्त० एक०−हे ऋत्विजो ! शीघ्र इस कर्ममें आवो ! आवो ! आ कर बैठो ; बैठ कर इंद्रकी स्तुति करो.

त० एक०-हे ऋत्विजो ! तुम सर्व एकठे होकर इंद्रकों गावो.

त० एक०-पूर्व मंत्रोक्त गुणवाला इंद्र हमकों पूर्व अप्राप्त पुरुषार्थकों प्राप्त करो ! और, सोइ इंद्र धन, स्त्री, अथवा वहुत प्रकारकी बुद्धियांकों सिद्ध करो.

त० नव०--ईद्रके रथ घोडोंका कथन, और इंद्रकी प्रार्थना.

त० एक०-इंद्रही आम्ने, वायु, सूर्य, नक्षत्रके रूपसें रहा द्रुआ है.

त० एक०-इंद्रके घोडे रथका वर्णन.

त० एक०–सूर्यका वर्णन.

त० पांच०--मरुतका वर्णन, पणि नामक असुरोंने स्वर्गसें गौआं चुरा-यके अंधकारमें छिपा रखी, पीछे इंद्र मरुतोंके साथ तिनकों जीतता द्रुआ, इंद्र मरुतकी स्तुति, और आमंत्रण.

त० एक०-इंद्र आकाशादिकोंसें ल्याके हमकों धन देवो.

त० नव०-इंद्रकी अनेक रूपसें स्तुति.

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

## । ऋ॰ अ॰ १ मं॰ १ अ॰ ३।

्रप्रथम पांच ऋचामें–शत्रुकों जीतने वास्ते इंद्रकी प्रार्थना, और धनादिका मांगना

तदनु दश ऋचामें-इंद्रकों धनके वास्ते प्रेरणा, हे इंद्र! हमकों धन, गौआं, अन्न संयुक्त कीर्ति, हजारां संख्याका धन, वीहि, जव, वहुत रथ सहित अन्न दे! अपने धनकी रक्षा वास्ते हम इंद्रकों बुलाते हैं; स्तुति करते हूए सर्व यजमान इंद्रके सामर्थ्यकी प्रशंसा करते हैं.

तदनु नव ऋचामें-इंद्रकी महिमा, धन, गौआं, दुग्ध दे! वर्षा प्रेरो! दुग्धवाली गौआं दे! हमारी स्तुति सुणो! इत्यादि

त० २३ ऋ०-हे इंद्र ! हम तुजकों जानते हैं, तूं संघाममे हमारा बुळाना सुणता है, हजारोंका धन देनेवाला है, इत्यादि इंद्रकी स्तुति हमारी स्तुति तुमकों पहुंचे,

त॰ ३ ऋ॰-हे इंद्र ! तेरे अनुग्रहसें हम शत्रुयांसें भय न पावेंगे, इंद्र धनदाता है.

त० ३ ऋ०-इंद्रके गुणोंका कथन, बल नामक असुर देव संबंधिनी गौआं चुरायके, किसी बिलमें गुप्त करी, फिर इंद्र, सैन्य सहित बिलसें निकाल लाया न्निसका कथन, और यजमान इंद्रकी स्तुति कर्त्ता है।

त० २ ऋ०-इंद्रने शुष्ण असुरकों मारा, और इंद्रकी स्तुति.

## । ॠ० अ० १ मं० १ अ० ४ ।

१२ ऋ०-देव दुत, आग्ने, सर्व देवताओंकों बुलानेवाला है, इस यज्ञमें यजमानकी करी आहुति सर्व देवताओंकों पहुचानेवाला है, स्तुति योग्य है. हे अग्ने! तूं देवताओंकों बुलाके इस यज्ञ कर्ममें आके बैठ! तूं ह-मारे रात्रुयांकों भस्म कर! इत्यादि

८ ऋ०-अग्नि विशेषका वर्णन.

३ ऋ०-अग्नि विशेषका वर्णन.

१ ऋ०-हे इंद्रादि देवो ! तुमारे वास्ते तृप्तिकारिका, सोमा, संपादन करी है

### प्रथमस्तम्भः 🖡

३ ऋ०-अग्निकों आमंत्रण, अग्निकी स्तुति, आग्निके रयके घोडे पुष्ट-शरीरवाले हैं, आग्निसें प्रार्थना, यज्ञ करनेवालोंकों पत्नीयुक्त कर.

१ भा०-हे अग्ने! तेरी जिव्हा करके देवते सोमका भाग पीवो.

१ ऋ०-देवताकों खर्गलोकसें यज्ञमें बुलाना.

३ ऋ०-हे अंग्रे ! तूं देवताओं सहित सोमसंबंधी मघुर भाग पीर्हे अंग्रे ! तूं हमारे यज्ञकों निष्पादन कररे हे देवाग्ने ! तूं अपने रोहित नामा घोडेकों जोडके इस यज्ञमें देवताओंकों बुळावर

9२ ऋ०-हे इंद्र! ऋतुदेवसहित सोम पी. हे मरुत ! तूं सोम पी. ऋतुके साथ हमारे यज्ञकों सोध. हे अग्नादेवते ! तूं रत्नोंका दाता है, इस वास्ते सोम पी. हे अग्ने ! तूं देवताकों बुळवाव. हे इंद्र ! तूं ऋतुसहित धनभूतपात्रसें सोम पी. हे मित्रनामक और वरुणना-मक देव ! तुम ऋतुके साथ हमारे यज्ञमें व्याप्त हुओ. आग्नेदे-वकी धनके अर्थी ऋत्विज स्तुति करते हैं. द्रविणोदा देवता हम-कों धन देवो. द्रविणोदा देव ऋतुयांके साथ नेष्टृसंबंधि पात्रसें सोम पीनेकी इच्छा करता है, इस वास्ते हे ऋत्विज ! तुम होमके स्थानपर जाकर होम करो. हे द्रविणोदा देव ! ऋतुयां सहित ते-रेकों हम पूजते हैं. तूं हमकों धन दे. हे आश्विनौ देवते ! तुम ऋतु सहित यज्ञके निर्वाहक हो. हे आग्निदेव ! तूं गृहपतिके रूप करके ऋतु सहित यज्ञका निर्वाहक हो.

९ ऋ०-हे इंद्र! सोम पीनेके वास्ते अपने घोडोंकों बुलाव. वेदीके पास इंद्रकों आहुति-हे इंद्र! तूं घोडोंसहित आव, हम आहुति देते हैं. हे इंद्र! तूं गौर मृगकी तरें तृषित (प्यासा) हुवा इस सोमकों पी. हे इंद्र! तिस तिस पात्रगत तिन तिन सोमोंकों बलके वास्ते तूं पी. हे इंद्र! यह जो श्रेष्ठ स्तोत्र हम करते हैं, सो तेरे हृदयकों सुखदायि होवे; स्तुति अनंतर तूं सोम पी. इंद्रकों यज्ञमें आमंत्रण-हे शतकतो! तूं ह-मकों वांछित फल, गौआं, घोडे सहित पूरण कर. हम भी ध्यान करके तेरी स्तुति करते हैं.

Ş

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

९ = २-में अनुष्ठाता समीचीनराज्यसंयुक्त, सम्पग् दीप्यमान वा पेसें इंद्रवरुणोंसंबंधी रक्षाकी प्रार्थना करता हूं. हे इंद्रवरुणी ! तुम अनुष्ठान करनेवालेके रक्षक हो. इत्यादि-हे इंद्रवरुणी ! यदा यदा हम धन चाहते हैं, तदा तदा तुम देते हो. हे इंद्रवरुणी ! यदा यदा हम धन चाहते हैं, तदा तदा तुम देते हो. हे इंद्रवरुणी ! तथाविध हविः प्रहण करनेवाले तुह्यारे दोनोंके प्रसादसें हम अन्न देनेवाले पुरुषोंमें मुख्य होते हैं. यह इंद्र धन देनेवालोंमेंसें प्रभूतधन देता है, वरुण स्तुति क-रने योग्य है, इंद्र वरुणके रक्षक होनेसें हम धनकों प्राप्त होते हैं, निधि मी करते हैं, हे इंद्रवरुणी ! हम तुमकों आहुति देते हैं, मणि आदि वि-चित्र धनके वास्ते, और रान्नुयोंमें हमकों जययुक्त करो. हे इंद्रवरुणी ! तुम हमारी बुद्धियांमें सुख दो, हे इंद्रवरुणी ! तुम श्रेष्ठ स्तुतिकों प्राप्त हो.

॥ ऋ० अ० ९ मं० ९ अ० ५ ॥

9 %०-हे ब्रह्मणस्पते देव! मुजे अनुष्ठानकर्त्ताकों देवोंके विषे प्रका-शवाला कर, कक्षीवान् नामक ऋषिकी तरें.

३ ऋ०-धनवान् , रोगोंकों हननेवाला, धनप्राप्तिवाला, पुष्टिकी वृद्धि करनेवाला, शीघ्र फलका देनेवाला, ऐसा ब्रह्मणस्पति वेव, हमकों अनुम्रह करो.

१ ऋ०-हे ब्रह्मणसते ! शत्रुकों दूर कर, हमकों पाल.

९ ऋ०-यह इंद्रदेव यक्ष्यमाण मनुष्यकों वर्द्धमान करता है, तथा ब्रह्मणस्पति, और सोम करते हैं सो यजमान विनाझकों प्राप्त नहीं होता है.

9 %०-हे ब्रह्मणस्पते ! तूं अनुष्ठान करनेवाले मनुष्यकी पापसें रक्षा कर, तथा सोम, इंद्र, दक्षिण, यह सर्व देव रक्षा करो.

सदसस्पति नाम देवता, इंद्रका प्यारा, धनका दाता, इत्यादि चतुर्दश (१४) ऋचामें अनेक प्रकारके देवताओंका सामर्थ्य और आमंत्रणादि वर्णन है.

८ ऋ०-मनुष्य तप करके देवते हुए, तिनकों ऋभु कहते हैं. तिनोंको प्रीति उत्पन्न करने वास्ते ऋत्विजोंने अपने मुखकरके स्तोत्र उत्पन्न करा, तिस स्तोत्रका वर्णन. प्रथमस्तम्भ : |

६ ऋ०-इंद्राग्नि आदि देवताका वर्णन.

९५ ऋ०-अनेक नामके देव देवीका वर्णन, और यज्ञके वास्ते आमंत्रण.

९ ऋ०-विष्णु परमेश्वर त्रिविक्रमावतारमें पृथिवीकी रक्षा करता भया, तिसका वर्णन.

९ ऋ०-विष्णु त्रिविक्रमावतारधारी इस जगत्कों उद्दिश्य विशेष करके पादकमण करता भया, इत्यादि—

२ ऋ०-कोइ भी जिसकों हनने सामर्थ्य नहीं, ऐसा विष्णु जगत्का रक्षक है. प्रथिव्यादि स्थानोंमें तीन पादकमण करता हुआ. धर्म जो अग्निहोत्रादि तिसका पोषण करता हुआ.

२ ऋ०-हे ऋत्विगादयः ! तुम विष्णुके कर्म पालनादि देखो, इत्यादि विष्णुवर्णन.

्र ऋ०-पंडित विष्णुसंबंधि स्वर्गस्थान उत्कृष्ट पदर्गो देखते हैं, जैसें चक्षु आकाशमें देखते हैं.

१ ऋ०-प्रमादरहित जे पंडित हैं, वे विष्णुके पदकों दीपाते हैं.

३ ऋ०--यज्ञके वास्ते ऐंद्रवायुदेवताका आमंत्रणादिवर्णन.

३ ऋ०-मित्रवरुणदेवताका आमंत्रणादिवर्णन

६ ऋ०-मरुतंदेवताकों विनती आमंत्रणादि.

३ ऋ०-पृषन्देवताका वर्णन.

८ ऋ०-आप् (पाणी)का वर्णन, आमंत्रण और तिससें विनती आदि. ३ ऋ०-आग्निका वर्णन

॥ ऋ॰ अ॰ १ मं॰ १ अ॰ ६॥

९५ ऋ०-यूपकेसाथ यज्ञके वास्ते बंधा द्रूआ ग्रुनःशेपनामा जन अपनी जिंदगीके वास्ते अनेक देवताओंको विनती करता है, और उन्होंकी स्तुति करता है, विशेषकरके वरुणदेवताकी स्तुति जीवन वास्ते करता है

२३ ऋ०-शुनःशेपने वरुणकीही स्तुति करी तिसका वर्णन. २२ ऋ०-वरुणके कहनेसें शुनःशेपने अग्निकी स्तुति करी

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

१ ऋ०-अग्निकी प्रेरणासें शुनःशेपने विश्वेदेवताकी स्तुति करी.

८ ऋ०–उखल मूसलकी स्तुति है, क्योंकि, उखल मूसल सोमको कूटके इंद्रके पीने योग्य रस काढते हैं.

े १ ऋ०-ऋत्विग्विशेष हे हरिश्चंद्र देवता ! पक्षे हे हरिश्चंद्र !ततूं सो-मको गाडीऊपर लाद दे

२२ ऋ०-विश्वेदेवोंकी प्रेरणासें जुनःशेपने इंद्रकी स्तुति करी. हे इंद्र! हमकों गालीयां देनेवाले हमारे शत्रुयांकों तूं मार इत्यादि.

१ ऋ०-इंद्रने तुष्टमान होके जुनःशेपकों हिरण्यरथ दियाः

३ ऋ०-इंद्रकी प्रेरणासें शुनःशेपने इंद्रके घोडोंकी स्तुति करीग

् ३ ऋ०-ईंद्रके घोडोंकी प्रेरणासें शुनःशेपने उषःकालाभिमानिनी देवताकी स्तुति करी.

॥ ऋ० अ० १ मं० १ अ० ७ ॥

१८ ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निके कर्त्तव्य, हे अन्ने ! नहुषनामा रा-जाका तूने सेनापतिपणा करा ; किसी लडकी छोकरीका तूं उपदेशक था,-इत्यादि

98 ऋ०-इंद्रके पराक्रमोंका वर्णन, मेघकों मारा, जलकों भूमिमें गेरा, पर्वतांकों तोडके नदीओंकों ले आया, अनेक असुरांकों मारे, वत्रनामा असुरने मेघकों रोक रक्खा था तिसकों इंद्रने मारा-इत्यादि

१५ ऋ०-पणिनामा असुर देवताओकी गौआंकों हरके छे गया, दे-वताओंने परस्पर सलाह करके इंद्रके पास पुकार करा; इंद्र गौआंकों छे आया, वृत्रके अनुचरोंकों मारा, मेघ वर्षाया, देख मारे, कुत्सनामा ऋ-षिकी रक्षा करी, दशद्यु ऋषिकी रक्षा करी, शत्रुओंके भयसें जलमें मझ हुआ, इंद्रके अनुग्रहसें बहार निकला, और उसकी रक्षा करी-इत्यादि.

१२ ऋ०-अश्विनीकुमारोंका सामर्थ्य, उनोंकी प्रार्थना, रथके गईभोंका वर्णन, और यज्ञमें आमंत्रणादि

११ ऋ०--सूर्यका वर्णन, सूर्य वहुत देशोंसें आता है, सूर्यके रथका व-र्णन, सूर्यके घोडोंका वर्णन, सोइयावीनामा घोडा सूर्यका रथ वहता है, लोक स्वर्गोपलक्षित तीन है, दो लोक सूर्यके समीप होनेसें सूर्य उनकों

#### े <mark>प्रथमस्तम्भः</mark> ।

प्रकाशता है, तीसरा यमलोक है, जिसमें प्रेतपुरुष आकाशमार्गसें जाते हैं. सूर्यके किरण तीन लोककों प्रकाश करते हैं, ऐसे किरणोंवाला मूर्य रात्रिमें कहां है? यह रहस्य कोइ नहीं जानता है. सूर्य आठों दिशा और गंगादि सात नदीयों वा सात समुद्रांकों प्रकाशता है, सो यहां यज्ञमें आवो, सोनेके हाथोंवाला सूर्य स्वर्ग और पृथ्वीके बीचमें चलता है. सूर्यकी स्तुति. हे सूर्य! तेरे चलनेका मार्ग निर्मल है. आज तूं आ कर हमारी रक्षा कर-इत्यादि.

### ॥ ऋ॰ अ॰ १ मं॰ १ अ० ८॥

२० ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निकों आमंत्रण,-हे अग्ने! तूं हमारे शत्रु-ओंकों मार, भस्म कर, राक्षसोंकों भस्म कर-इत्यादि

४० ऋ०-काण्व ऋत्विक्का वर्णन, मरुत् देवताका सामर्थ्यवर्णन, काण्वकों यज्ञमें आमंत्रण, पुनः मरुत् देवताका सामर्थ्यवर्णन, उनकों विनती और आमंत्रण-४९ प्रकारके मरुत् देवताओंका सामर्थ्यवर्णन, यज्ञमें आमंत्रण और उनोंसें याचना करनी-इत्यादि.

८ ऋ०-ब्रह्मणस्पति देवताका सामर्थ्यवर्णन, उनकों आमंत्रण और उनसें अनेक वस्तुओंकी याचना-इत्यादि.

९ ऋ॰-वरुण, मित्र और अर्थमा, इन तीनों देवताओंका कथन, और उनोंसें प्रार्थना, धन देवो, यजमानकी रक्षा करो, झत्रुओंकों मारो-इत्यादि.

१० ऋ०--पूषन् देवताका वर्णन, तिसका सामर्थ्य, तिसकों आमंत्रण और तिससें धनादिकी याचना--इत्यादि

५ ऋ०-रुद्रनामक देवका वर्णन स्तोत्रद्वारा-

२ ऋ०-हमारे घोडे, मेष, मेषी, पुरुष, स्त्री, गौआदिके तांइ देव सुख करता है.

३ ऋ०-हे सोम! हमकों धन दे. इत्यादि वर्णन.

॥ ऋ॰ अ॰ १ मं॰ १ अ॰ ९॥

२४ ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निका विचित्र प्रकारके विशेषणां सं-

રર

तत्वनिर्णयप्रासाद-

युक्त वर्णन, हे अन्ने ! तूं धूमरूप चिन्हवाला है, तूं यहां आव, हमकों धन दे-इत्यादि

१५ ऋ०-उषो देवता तथा अश्विनौ देवता इन्होंका वर्णन, उन्होंकों आमंत्रण, आवो, सोम पीवो-इत्यादि

१० ऋ०-हे आश्विनौ देवते! तुम सोम पीवो यजमानकों रज्ञादि धन देवो इत्यादि प्रार्थना और आमंत्रणादि.

२० ऋ०-हे द्यु देवताकी पुत्रि उषः ! अश्ववती, गोमती, तूं धनवा-नोंका घन हमारे वास्ते प्रेरय, सोम पीने वास्ते सर्व देवोंकों बुलवा, इत्यादि प्रार्थना, अनेक प्रकारसें उषः देवताकी स्तुति, और आमंत्रण यज्ञके वास्ते-इत्यादि.

१३ ऋ०-सूर्यकी स्तुति, सूर्यकों आमंत्रण यज्ञके वास्ते-हे सूर्य ! तुं ओर कोइ जानेकों समर्थ नहीं तिस रस्तेकरके जानेवाला है', सोइ दि-खाते हैं; दो हजार दोसी और दो (२२०२). योजन अर्द्ध निमेषमा-त्रमें चलता है. इस वास्ते तेरे तांइ नमस्कार हो. हे सूर्य ! तूं आकाशमें चलता है, यह सूर्य मेरे उपद्रव करनेवाले रोगोंकों नाश करता हुआ उदय हुआ-इत्यादि.

॥ ऋ॰ अ॰ १ मं॰ १ अ॰ १०॥

१ ऋ०-इंद्र आपही किसीका पुत्र हुआ, यद्वा, काण्वपुत्र, मेधातिथिं यजमानका सोम, इंद्र, मेषका रूप करके पीता हुआ, वो ऋषि उसकों मेष कहता हुआ, इसी वास्ते अबभी इंद्रकों मेष कहते हैं. उस मेष-रूप इंद्रका वर्णन.

१ ऋ०-वरुणकी स्तुति और तिसका वर्णन.

८ ऋ०-विचित्र कर्त्तव्यों सहित इंद्रकी स्तुति.

१ ऋ०-हार्यात नामा राजऋषिके यज्ञमें भृगुगोत्रका उत्पन्न हुआ च्यवन महाऋषि आश्विनग्रहकों ग्रहण करता हूआ, इंद्र उसकों देख

१ हे सूर्य त्वं तरणिः तरिता अन्येन गन्तुमशात्त्यस्य महतोऽध्वनो गन्ताऽसि तथा च स्मर्भते 'योज-नानां सहस्ते द्वे द्वे द्वोते द्वे च योजने ॥ एकेन निमिषार्थेन क्रमताण नमे।ऽस्तु ते ' इति भाष्यकारः ॥

### प्रथमरतम्भः ।

कर कोधित हुआ, उसकों इंद्र पीछा ल्याया, फेर तिसके लौइ सोम-दिया, इस अर्थका वर्णन है।

इत्यादि प्रायः सारा ऋग्वेद इसीसें परिपूर्ण है. यजुर्वेदादिमें भी सि-वाय हिंसा और प्रार्थनाके और कुछभी प्रायः नहीं है. और जो ऋग्वे-दके सातमे मंडलमें ईश्वरकी स्तुति और खरूप लिखा है, सो सर्व सूक्त नवीन हैं. क्योंकि, तिनकी संस्कृत अन्य अष्टक मंडल सूक्तोंसें अन्य तरेकी शुद्ध मार्जन करी हुई मालुम होती है. दयानंदखामीजीने इन मूक्तोंके अर्थभी प्राचीन अर्थीसें उलटे करे हैं; परंतु इससें कुछ पंडि-ताई हांसल नहीं होती है. भवभीरु और पंडितोंका तो यही काम होता है, सलकों ग्रहण करना, असलकों त्याग करना आर असलकों जो अनःकल्पित अर्थ हेतु-युक्तिद्वारा सत्य सिद्ध करना है, सो तो कदाग्र-हीका काम है. आर असल प्राचीन वेदमंत्रों में अनीश्वरी, पूर्वमीमांसा, अर्थात् जैमनीय मतका प्रतिपादन है, इस वास्तेही मीमांसक त्रिधि-

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

बाक्यकों वेद मानते हैं; रोष ईश्वर, ईश्वरस्तुति, ईश्वरखरूप और वे-दांत अद्वितीय ब्रह्मकी प्रतिपादक श्रुतियां, यह सर्व ऋषियोंने पीछे प्रक्षेप करी हैं, ऐसें मानते हैं. जैन मतका शास्त्रभी पूर्वोक्त मीमांसक मतकी गवाही देता है यदुक्तं षड्दर्शनसमुच्चये श्रीहरिभद्रसूरिपावैः॥

> जैमिनीयाः पुनः प्राहुः, सर्वज्ञादिविशेषणः ॥ देवो न विद्यते कोपि, यस्य मानं वचो भवेत् ॥ ९ ॥ तस्मादर्तीद्रियार्थानां, साक्षाद्द्रष्टुरभावतः ॥ नित्येभ्यो वेदवाक्येभ्यो, यथार्थत्वविनिर्णयः॥ २ ॥ नित्येभ्यो वेदवाक्येभ्यो, यथार्थत्वविनिर्णयः॥ २ ॥ अतएव पुरा कार्यो, वेदपाठः प्रयत्नतः ॥ ततो धर्भस्य जिज्ञासा, कर्त्तव्या धर्मसाधनी ॥ ३ ॥ नोदनालक्षणो धर्मो, नोदना तु क्रियांप्रति ॥ प्रवर्तकं वचः प्राहुः, स्वः कामोप्तिं यजेद्यथा ॥ ४ ॥

भाषार्थः-जैमनीय पुनः कहते हैं कि, सर्वज्ञादि विशेषणवाला ऐसा कोइ देव नहीं है कि, जिसका वचन प्रमाण होवे ॥ १ ॥ तिस वास्ते अर्तीद्रिय अर्थोंके साक्षात् द्रष्टाके अभावसें नित्य ऐसें वेदवाक्योंसें यथा-वस्थित पदार्थत्वका विशेप निर्णय होता है ॥ २ ॥ इस वास्ते प्रथम प्रय-त्नसें वेदपाठ करना, पीछे धर्मसाधन करनेवाली धर्मजिज्ञासा करनी ॥ ३ ॥ वेदवचनछतनोदना, प्रेरणालक्षण धर्म, और नोदना क्रियाके प्रतिप्रव-र्त्तका वचन, जसें स्वर्गका कामी आग्निका यजन करे ॥ ४ ॥

और जिन सूक्तोंसें ईश्वरका खरूप कथन करा है, सो भी प्रमाणयु-किसें वाधित है, सो खरूप थोडासा आगेकों लिख दिखावेंगे और वेदों-की उत्पत्ति जनमतवाले जैसें मानते हैं, तसें जैनतत्वादर्श नामक (सवत १९४० का छपा) पुरुतकके ५१० सें लेके ५२२ प्रष्ठतक जाननी ब्राह्मण लेक जिसतरें वेदकी संहिता उत्पन्न भई मानते हैं, तैसें महीघरकृत यजुर्वे-दमाष्य, और अज्ञानति।मिरभास्कर मंथसें जान लेनी इस वास्ते वेद सर्वज्ञ अष्टादश दूषणरहित भगवंतके कथन करे हुए नहीं हैं; तो फेर ये

ર૬

द्वितीयस्तम्भः ।

पुस्तक प्राचीन हुए वा नवीन हुए तो इनसें कुछभी सत्य मोक्षमार्गकी सिद्धि नही होती है. यह किंचित्मात्र प्रंथसमीक्षाविषयक लिखा, इसके आगे देवविषयक स्वरूप लिखा जायगा, जोाकि ध्यान देकर वाचनेके योग्य है.

> इति श्रीमद्विजयानन्दसूरिकते तत्वनिर्णयप्रासादे ग्रंथ-समीक्षाविषये प्रथमः स्तंभः ॥ १ ॥

# अथ द्वितीयस्तम्भप्रारम्भः

अव इस द्वितीय स्तंभमें थोडासा देवविषयक लिखते हैं. क्योंकि, केइ ढोक कहते हैं कि, जैनमतवाले ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों नही मानते हैं. इस वास्ते जैनमत प्रमाणिक नही है, परंतु यह कहना उन मित्र लोकोंको अच्छा नही है, क्योंकि, असली ब्रह्मा, महादेव और विष्णु जो है, तिनकों तो जैनमतवालेही मानते हैं. और कल्पित जो ब्रह्मा, महांदेव, विष्णु है तिनकों अन्य मतवाले मानते हैं.

पूर्वपक्षः-जैनमतवाले जैसें ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों मानते हैं, तिनका स्वरूप लिखो, जिससें हरेक वाचकवर्गकों मालुम हो जावे कि, जैनमतवाले ऐसे ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों मानते हैं

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर ! मेरी इतनी वुद्धि वा शक्ति नही है, जो मैं यथार्थ ब्रह्मा, महादेव और विष्णुका पूरेपूरा स्वरूप लिख सकूं. तोभी पूर्वा-चार्योंके प्रसादसे किंचित्मात्र लिखता हूं; जिसको ध्यान देके पढनेसें मालुम होगा कि, ब्रह्मा, महादेव और विष्णु ऐसे होते हें.

प्रशांतं दर्शनं यस्य सर्वभूताभयप्रदं ॥

मांगल्यं च प्रशास्तं च शिवस्तेन विभाव्यते ॥ १ ॥

भाषार्थः-जिस महादेवका अथवा तिसकी प्रतिमाका दर्शन प्रशांत है, दर्शन करनेवालेके मनकों प्रशांत करनेका हेतु होनेसें प्रशांत दर्शन

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

और तिनकी मूर्ति निरुपाधिक प्रशांतरूप होनेसें प्रशांत दर्शनवाली है. क्योंकि, जो त्रिभुवनमें प्रशांतरूप परिणामवाले परमाणु भगवान्के शरी-रको लगे हैं, तैसें परमाणु तितनेही जगत्में हैं; इसवास्ते भगवान्के प्रशांतरूप समान अम्यरूप किसीका भी नही है. तथा तिनकी मूर्ति जैसी प्रशांताकारवाली है, तैसी जगत्में किसी भी देवकी नही है, इस वास्ते भगवान्का प्रशांत दर्शन है. और सर्वभूत प्राणियोंको अभयदान देनेवाला है, "अभय दयाणं इति वचनात्" क्योंकि, विद्यमान भगवा-नके स्वरूप और तिनकी मूर्तिके खरूपमें कोईभी वस्तु भय देनेवाली नही है. जिसके हाथमें त्रिशूल, चक्र, परशु, तलवार आदि शख होवेंगे, वो देव अभय देनेवाला नही है, परंतु किसी वैरीके भयसें वा किसीके मारनेवास्ते शस्त्र धारण करे हैं. भगवान्में पूर्वोक्त दूषण नही हैं; इसवास्ते अभयदानका दाता है. और मांगल्यरूप है. "अरिहंता मंगलं इति वचनात्" और प्रशस्त मला है, प्रश्त किसी वैरीके भयसें वस्तुरूप होनेसें. इस करके पूर्वोक्त विशेषणोंवाला होनेकरके शिव कहीये है. ॥ १ ॥

# महत्वादीश्वरत्वाच यो महेश्वरतां गतः ॥ रागद्वेषविनिर्मुक्तं वंदेऽहं तं महेश्वरम् ॥२॥

भाषार्थः-प्रथम श्ठोकमें शिवका खरूप कथन करा, अथ महेश्वरका खरूप कहते हैं. वडा होनेसें और ईश्वर होनेसें जो महेश्वरताकों प्राप्त हुआ है, तिहां महत् धाब्दका अर्थ बडा है, शुद्ध खरूप शुद्ध ज्ञानादि गुणोंसें, बडा होनेसें और सर्व देवताओंका ठाकुर (पूच्य) अर्ठंधनीय आ-ज्ञावाला और सर्वका नायक, अग्नेश्वरी होनेसें ईश्वर. क्योंकि, जो चैतन्य जड पदार्थ जगत्में है, वे सर्व तिसकी स्याद्वाद मुद्रारूप आज्ञाका उर्छंधन नही कर सक्ते हैं. और जो उर्छंधन करता है, सो तीन काल्में भी वस्तुखरूपकों प्राप्त नही होता है. उक्तं च श्रीमद्वेमचंद्रसूरिप्रवरेः ॥

आदीपमाव्योम समस्वभावं स्याद्वादमुद्रानतिभेदि वस्तु ॥ तन्नित्यमेवैकमनित्यमन्यदिति त्वदाज्ञाद्विषतां प्रखापाः ॥१॥

રહ



भाषार्थः--'आदीपं' दीपकसें लेके 'आव्योम, व्योम मर्यादीकृत्य' आका-शपर्यंत, सर्व वस्तु पदार्थस्वरूप जो हैं, सो समस्वभाव हैं; तुल्यरूप हैं स्व-भावस्वरूप जिसका, सो समस्वभाव क्योंकि, वस्तुका स्वरूप द्रव्यप-र्यायात्मक है, ऐसा हम कहते हैं. तैसेंही वाचक मुख्य श्री उमास्वातिजी तत्वार्थसूत्रमें कहते हैं. "उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सदिति " जो उत्पाद-व्यय-ध्रीव्यकरके युक्त है सोइ सत् है. और जो सत् है सोई वस्तुका लक्षण है. समस्वभाव सर्व वस्तुयों किस हेतुसें ? ऐसें पृछकके पूछें थके विशेषणद्वारकरके हेतु कहते हैं. ' स्याद्वादसुद्रानतिभेदि '--'स्यात् ' ऐसा अव्यय अनेकांतका योतक है. तब तो स्याद्वाद ( अनेकांतवाद ) नित्य-अनित्यादि अनेक धर्मोंके शबल स्वभाववाला एक वस्तुका मानना, तिसकी मुद्रा ( मर्यादा ) तिसको जो उछंघन न करे ( न तोडे ) सो स्याद्वादमुद्रानतिभेदि वस्तु है, जैसें न्याय एकनिष्ट न्यायतत्पर राजाके राज्यशासन चलाते हुए, सर्व तिसकी प्रजा तिसकी मुदा ( मर्यादा ) का अतिक्रम नही करती हैं. जेकर अतिकम करे तो तिसके सर्व अर्थकी हानि होवे है. ऐसेंही विजयवंत निःकंटक स्यादाद महानरेंद्रके हुए, तिसकी स्याद्वादमुद्राका सर्वही पदार्थ अतिकम ( उछंघन ) नही कर सकते हैं. जेकर उछंघन करे तो तिनको स्वरूप व्यवस्थाकी हानिकी प्रसक्ति होनेसें अवस्तुपणेका प्रसंग होवेगा. और सर्व वस्तुयोंका जो समस्वभाव कथन करा है, सो परवादियोंको जो अभीष्ट मान्य है, एक व्योमादि वस्तु नित्यही है, अन्यत् प्रदीपादि अनित्यही है, ऐसे वादके प्रतिक्षेप खंडनका वीज है. सर्वही भाव पदार्थ द्रव्यार्थिक नयापेक्षासें नित्य है, और पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्य है. सहां एकांत अनित्यपणेवादीयोंने अंगीकार करे प्रदीपको प्रथम नित्या-नित्यपणेके व्यवस्थापनविषे दिङ्मात्र (संक्षेपमात्र) कथन करते हैं. तथाहि प्रदीपपर्यायको प्राप्त हुए तैजस परमाणु जे हैं, वे स्वभावें वा तैलके क्षयसें वा पवनके अभिघातलें ज्योतिःपर्यायको त्यागके तमोरूप पर्यायांतरको प्राप्त होते हुए भी एकांत अनित्य नही हैं. क्योंकि, पुझल द्रव्यरूपकरके वे सदा अवस्थितही हैं. इतने मात्रसेंही अनित्यता नही

For Private And Personal

ŔĊ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

है कि, पूर्व पर्यायका नाश और उत्तर पर्यायका उत्पाद होना. जैसें महीरूप द्रव्य, स्थासक, कोश, कुशूल, शिवक, घटादि अवस्थांतरांको प्राप्त हुआ भी, एकांत विनष्ट नही होता है. तिन अवस्थायोंमें भी, मृत्तिकाद्रव्यके अनुगमको आवालगोपालादिकोंको प्रतीत होनेसें. और ऐसें भी न कहना कि, अंधकार, पुद्रलरूप नही है; नेत्रोंके विषयकी अन्यथा अनुपपत्ति हो-नेसें प्रदीपालोकवत् तिसको पौद्धलिक्षणा सिद्ध है.

पूर्वपक्षः—जो चाश्चुष है, सो सर्व अपने प्रतिमासमें आलोककी अपेक्षा करता है. परंतु तम ऐसा नहीं है; तो फिर तमको कैसें चाक्षुषपणा होवे !

उत्तरपक्षः—उऌकादिकोंको तिसके विनाभी अंधकारक प्रतिभास होनेसे जिन अस्मदादिकोंने अन्यत् चाक्षुव घटादिक आलोक विना उपलंभ नही करीचे है, तिनोही अस्मदादिकोंने तिमिरको देखीये है भावोंके विचित्र होलेसें. अन्यथा कैसें पीत श्वेतादि भी, स्वर्ण, मुक्ताफ-लादि पदार्थ आलोककी अपेक्षांसे दीखते हैं, और प्रदीप चंद्रादि प्रका-शांतरकी अपेक्षा रहित दीख पडते हैं. इससें सिद्ध हुआ कि, तमः चाक्षुष द्रव्य है. नेत्रोंसें दीखनेवाला द्रव्य है, और रूपवान् होनेसें. स्पर्शवाला भी जाना जाता है, शीतस्पर्शके ज्ञानका जनक होनेसें. और जे अनिवडावयवत्व, अत्रतिघातित्व, अनुद्धृतस्पर्शविशेषवत्त्व, अप्रतीय-मान खंडावयविद्वव्यविभागत्व, इत्यादि तमके पौद्रलिकपणेके निषेध वास्ते परवादियोंने साधन उपन्यास करे हैं, वे सर्व प्रदीप प्रभाके दृष्टांत करकेही प्रतिषेध करने योग्य हैं, तुल्ययोग क्षेम होनेसें. और ऐसें भी न कहना कि, तैजस परमाणु तमपणे कैसें परिणमते हैं ? च्योंकि, पुद्रलोंमें तिस तिस सामग्रीके सहकारी हुआ, विसदृशकार्यका उत्पादकपणा भी देखनेमें आता है. देखा है आर्देंधनके संयोगसें, भास्वररूपभी अग्निसें, अभास्वररूप धूमकार्यका उत्पाद. इस हेतुसें सिद्ध हुआ कि, नित्यानित्यरूप प्रदीप है. जिस अवसरमें बूझनेसें पहिले देदी-प्यमान दीप है, तिस अवसरमें भी नवीन नवीन पर्यायोंके उत्पाद व्ययका भागी होनेसें और प्रदीप अन्वयके होनेसें नित्यानित्यरूपही दीपक है.

# दितीयस्तम्भः

રઙ

ऐसें आकाश भी उत्पादव्ययधौव्यात्मक होनेसें नित्यानित्यरूप है, सोही दिखाते हैं. अवगाहक जीव पुड़लांको अवगाह दानोपग्रहही तिसका लक्षण है. "अवकाशदं आकांशमिति वचनात्" यदा अवगाहक जीव पुदल प्रयोगसें वा स्वमावसें एक नभःप्रदेशसें प्रदेशांतरको प्राप्त होतेहै, तदा तिस नभःकाके तिन अवगाहकोंके साथ एक प्रदेशमें विभाग और उत्तर प्रदेशमें संयोग होता है और संयोग विभाग दोनों परस्पर विरुद्ध धर्म हैं, तिनके भेदसें अवइय धर्मीका भेद है. तथा चाहुः-"अय-मेव हिमेदो मेदहेतुर्वा यहिरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च" यहहीं भेद वा भेदका हेतु है, जो विरुद्ध धर्माध्यास और कारणका भेद होना. तब तो सो आकाश पूर्वसंयोगविनाशलक्षण पश्णिसकी आपत्तिसें विनष्ट हुआ, और उत्तरसंयोगोत्पाद परिणाम अनुभावसें उत्पन्न हुआ, और दोनों जगे अनुगत होनेसें, उत्पाद व्यय दोनोंका एकाधिकरण हुआ. तब तो अनुगत होनेसें, उत्पाद व्यय दोनोंका एकाधिकरण हुआ. तव तो "यदप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरेकह्रपं नित्यम् " पेसा नित्यका लक्षण कहते हैं. सो खंडित हुआ क्योंकि, ऐसे लक्षणवाला कोई भी पदार्थ नही है. " तुद्धावाव्ययं नित्यं" यह नित्यका लक्षण सत्य है. उत्पाद विनाश दोनोंके हुए भी, तद्भावात् अन्वयिरूपसें जो नाश न होवे सो नित्य है। ऐसें तिसके अर्थको घटमान होनेसें. जेकर अप्रच्युतादि रुक्षण माने, तव तो उत्पाद व्यय दोनोंको निराधारत्वका प्रसंग होवेगा और तिनके योगसें नित्यत्वकी हानि भी नहीं है.

द्रव्यं पर्यायवियुतं, पर्याया द्रव्यवर्जिताः ॥

क कदा केन किंरूपा, दृष्टा मानेन केन वा॥ १॥ इति वचनातः

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उपचारको भी किंचित् साधर्म्यद्वारसें मुख्यार्थका स्पर्शि होनेसें प्रमाणता है आकाशका जो सर्वव्यापकरव मुख्य प्रमाण है सो तिस तिस आधेय घटपटादि संबंधि नियत प्रमाणके वशसें कल्पित भेदके हुए प्रतिनियत देशव्यापि करके व्यवहार करते हुए घटाकाश पटाकाशादि तिस तिस व्यपदेशका निबंधन होता है. और तिस तिस घटादि संबंधके हुए व्या-पकपणे करके अवस्थित आकाशको अवस्थांतरकी आपति है, तव तो अवस्थाके भेद हुए. अवस्थावालेका भी मेद है. अवस्थाको तिससें अवि-ष्वग्भाव होनेसें सिद्ध हुआ किं, नित्यानित्य आकाश है. स्वयंभूमतवा **ले भी नित्यानित्यही वस्तु मानते हैं.** 'तथा चाहुस्ते' तीन प्रकारका निश्चय यह परिणाम है. धर्मिका धर्मलक्षण अवस्थारूप है. सुवर्ण धर्मि, तिसका धर्म परिणाम वर्द्धमान रुचकादि. धर्मका लक्षण परिणाम अनागतादि है. यदा यह हेमकार वर्छमानकको भांगके रुचककी रचना करता है, तदा वर्डमानक वर्त्तमानता लक्षणको छोडके अतीततालक्षणको प्राप्त होता है. और रुचक तो अनागतता लक्षणको त्यागके वर्त्तमानताको प्राप्त होता है; और वर्त्तमानताको प्राप्त हुआ भी,रुचक नव पुराणादि भावको प्राप्त होता हुआ अवस्था परिणामवान् होता है. सो यह तीन प्रकारका परिणाम धर्मिके धर्मलक्षण अवस्था जे हैं, सो धर्मिसें भिन्न भी हैं, और आभन्न भी हैं; ते धर्भिसें अभेद होनेसें नित्य हैं. और भेद होनेसें उत्पत्तिविनाशविषयत्व है. ऐसें दोनोही उपपन्न होते हैं.

अथ इस काव्यके उत्तरार्द्धका विवरण करते हैं. तन्नित्यमेवैकम् इत्यादि-ऐसें उत्पादव्ययधोव्यात्मकत्व सर्व भावोंके सिद्ध हुआ भी, एक आकाशादिक नित्यही है; और अन्यत् प्रदीप घटादिक अनित्यही है; इस प्रकारसें दुर्नयवादापत्ति होवे है. अनंतधर्मात्मक वस्तुमें स्वाभि-प्रेतनित्यत्वादिधर्मके सिद्ध करनेमें तत्पर होना, और शेष धर्मोंके तिरस्कार करनेमें प्रवर्त्त होना दुर्नयोंका लक्षण है. इस उल्लेख-करके तेरी आज्ञाके द्वेषी तेरे कथन करे शासनके विरोधियोंके प्रलापा: प्रलपितानि असंवद्धवाक्य तिनके हैं. यहां प्रथम आदीप-मिति इससें परप्रसिद्धिकरके अनित्यपक्ष उल्लेखके हुए भी जो आगे

## द्वितीयस्तम्भः ।

ર્શ

यथासंख्य उत्तर करके पूर्वतर नित्यही एक है, सो ऐसें ज्ञापन करता है कि, जो अनिस है सो भी कथंचित् निसही है. और जो निस है, सो भी कथंचित् अनित्यही है. प्रकांतवादीयोंने भी एकही पृथ्वीमें नित्यानित्यत्व माना है. " तथा च प्रशस्तकारः ' पृथिवी दो प्रकारकी है. नित्या और अनित्या, परमाणु लक्षणा नित्या है, और कार्यलक्षणा अनि-त्या है और ऐसें भी न कहना कि यहां परमाणुकार्य द्रव्यलक्षणविषय दो भेदोंसें एकाधिकरण नित्यानित्य नही है. क्योंकि, पृथिवीत्वका दोनों जगे अव्यभिचार होनेसें. ऐसें अप् आदिकमें भी जानना आकाशरें भी तिनोने संयोगाविभाग अंगीकार करनेसें अनित्यत्व युक्तिसें मानाही है. तथा च स एवाह ' शब्दकारणत्व वचनसें संयोगविभाग है. ऐसें नित्यानित्य दोनों पक्षोंको संवछितत्व है और यह स्वरूप छेशमात्रसें ऊपर लिख आए हैं. प्रलापप्रायत्व परवादीयोंके वचनोंका इस प्रकारसें समर्थन करना योग्य है. वस्तुका प्रथम तो अर्थकियाकारित्व लक्षण है, सो लक्षण एकांत नित्य आनित्य पक्षोंमें घटता नही है. अप्रच्युत अनु-त्पन्न स्थिरैकरूप जो नित्य है, सो कमकरके अर्थकिया करता है, वा अक्रम करके. परस्पर व्यवच्छेद रूपोंको प्रकारांतरके असंभव होनेसे तहां कम करके अर्थकिया तो नहीं करता है. क्योंकि, सो कालांतरभाविनी किया प्रथम किया कालमेंही जबरदस्तीसें करे समर्थको कालक्षेप करना अयोग्य है; कालक्षेपिको असमर्थ प्राप्ति होनेसें. जेकर कहेंगे समर्थ भी तिस तिस सहकारिके समवधानके हुए तिस तिस अर्थको करता है. तब तो सो समर्थ नहीं है. अपर सहकारिकी सापेक्षवृत्ति हो नेसें. सापेक्ष जो है, सो समर्थ नही. इस न्यायसें जेकर कहोगे वो तो सहकारिकी अपेक्षा नही करता है. किंतु कार्यही सहकारिके न हुए, नही होता है, इस वास्ते तिनकी अपेक्षा करता है तब तो सो भाव समर्थ है वा असमर्थ है? जेकर समर्थ है तो काहेको सहकारीयोंके मु-खको देखता है ? जलदीही क्यों नही करता है ?

पूर्वपक्षः−समर्थ भी बीज, पृथिवी, जल पवनादि सहकारीयोंकेसहि-तही अंकुरको करता है, अन्यथा नही.

### तत्वानिर्णयप्रासाद-

उत्तरपक्षः-सहकारियोंने तिसकों किंचित् उपकार करीये है, वा नही? जेकर नही करीये है, तब तो सहकारीयोंकी संनिधानसें पहिलेकी तरें क्यों नही अर्थकियामें उदास रहता है? जेकर उपकार करीये है, तब तो सो उपकार तिनोने भिन्न कयीये हैं वा अभिन्न ? जेकर अभिन्न करीये हैं तब तो तिसकोही करीये हैं ऐसें तो लाभ इच्छते हुए मूलहानिही आ गई. इतक होनेसें, तिसको अनित्यताकी आपत्तिसें. जेकर भेद है, तो सो उप-कार तिसको केंसें हुआ ? सहा और विंध्याचलको क्यों न हुआ ?

पूर्वपक्षः-तिसके साथ संबंध होनेसे तिसका यह उपकार है.

उत्तरपक्षः-उपकार्य उपकारका क्या संबंध है ? संयोगसंवंध तो नही क्योंकि, वो तो द्रव्योंकाही होता है. यहां तो उपकार्य द्रव्य है, और उपकार किया है, इसवास्ते संयोगसंबंध तो नही है. और समवायसंवंध भी नहीं है. क्योंकि, तिसको एक होनेसें और व्यापक होनेसें, निकट दूरके अभावसें, सर्वत्र तुल्य होनेसें. नियतसंवंधियोंके साथ भी संवंध-युक्त नही है. क्योंकि, नियतसंबंधिसंबंधके अंगिकार करे हुए ति-सका करा उपकार इस समवायका अंगिकार करना चाहिये तैसें हुए उपकारको भेदाभेद कल्पना तैसेंही है. उपकारको समवायसें अभेद हुए समवायही करा सिद्ध हुआ. और भेद माने भी समवायको नियत-संबंधिसंबंधत्व नही है. तिस वास्ते एकांत नित्यभाव कमकरके अर्थ-किया नही करता है. और युगपत भी अर्थकिया नही करता है. एक भाव सकल कालमें होनेवालीयां युगपत् सर्व क्रियाओंको करता है, ऐसी प्रतीति नहीं होती है. जेकर करे तो दूसरे समयमें क्या करेगा ? जेकर करेगा तो क्रमभावी पक्षके दूषण होवेंगे. जेकर न करेगा तो अर्थकियाकाारित्वके अभावसें अवस्तुत्वका प्रसंग है. ऐसें एकांत नित्यसें कमाकमकेसाथ व्याप्त अर्थकिया व्यापकानुपलव्धिके बलसें व्यापक निवर्तन होनेसें निवर्तमान होती हुई खव्याप्य अर्थकियाकारित्वको निवर्तन करे हैं. और अर्थकियाकारित्व निवर्तमान होता हुआ स्वव्याप्यसत्वको निव. र्तन करता है. इस वास्ते, एकांत निख पक्ष भी युक्तिक्षम नही है. एकांत अनित्य पक्ष भी अंगीकार करने योग्य नही है. अनित्य जो है सो प्रातिक्षण-

## द्वितीय<del>स्</del>तम्भः ।

विनाशी है सो कमकरके अर्थकिया करनेको समर्थ नही है, देशकृत कालकृत कमकेही अभावसें. कम जो है सो पूर्वापर है, सो क्षणिकमें संभवे नही है. क्योंकि, अवस्थितकोंही नाना देशकालव्याप्ति है; और देशकम कालकम भी कहिये है. और एकांत विनाशीमें सा है नही. 'यदाहु: '

> यो यत्रैव स तत्रैव यो यदैव तदैव सः ॥ न देश काळयोर्व्याप्तिर्भावानामिह दृश्यते ॥ १ ॥

भाषाः-जो जहां है सो तहांही है. जो जिस कालमें है सो तिसही कालमें है. भावोंकी यहां देशकालोंविषे व्याप्ति नही दीखती है. और संतानकी अपेक्षाकरके भी पूर्वोंत्तर क्षणोंको कम संभव नही है, संतानको अवस्तु होनेसें. वस्तुके हुए भी जेकर तिसको क्षणिकत्व है, तब तो क्षणोंसें कुछ भी विशेष नही है. जेकर अक्षणिकत्व है, तब तो क्षण-भंगवाद समाप्त हुआ. अक्रमकरके भी क्षणिकमें अर्थकियाका संभव नही है. सो क्षणिक एक बीजपूरादि रूपादिक्षण युनपत् अनेक रसादि क्षणोंको उत्पादन करता हुआ एक खभावकरके उत्पन्न करता है, वा नाना स्वभावोंकरके? जेकर एककरके करता है, तव तो तिन रसादि क्षणोंका एकत्वपणा होवेगा; एक स्वभावसें जन्य होनेसें. अथ नाना स्वभावोंकरके उत्पन्न करता है, किंचित् रूपादि उपादानभावकरके, किंचित् रसादि सहकारिपणेकरके, तब तो वे स्वभाव तिसके आत्मभूत है वा अनात्मभूत है? जेकर अनात्मभूत है, तब तो स्वभावत्वकी हानि है. जेकर आत्मभूत है तब तो तिसको अनेकत्वपणा है, अनेक स्वभावत्व होनेसें. अथवा अनेक स्वभावोंको एकत्वका प्रसंग है. तिससें तिनको अव्यतिरिक्त होनेसें और तिसको एक होनेसें. अथ जोहि एकत्र उपादानभाव है सोही अन्यत्र सहकारिभाव है; इस वास्ते स्वभावभेद नही मानते हैं, तब तो नित्य एक रूपको भी कमकरके नाना कार्यकारिको स्वभावभेद और कार्यसां-कर्य कैसे माना है क्षणिकवादियोंने? अथ नित्य जो है सो, एकरूपवाला होनेसें अक्रम है और अक्रमसें क्रमकरके होनेवाले नाना कार्योंकी कैसें રૂઝ

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्पत्ति होवें ? अहो स्वपक्षपाती देवानांप्रिय बौद्धो ! जो वस्तु स्वयं एक निरंशरूपादिक्षण लक्षणकारणसें युगपत् अनेक कारणसाध्य अनेक कार्योंको अंगीकार करता हुआ भी परपक्षे नित्य भी वस्तुमें क्रमकरके नाना कार्य करनेमें भी विरोध उद्धावन करता है. तिस वास्ते, क्षाणिक भावको भी अक्रमकरके अर्थकिया दुर्घट है. इस वास्ते एकांत अनित्यसें भी क्रमाक्रम व्यापकोंकी निद्यत्ति होनेसें व्याप्य अर्थकिया भी निद्दत्त होवे है. और तिसकी निद्यत्ति होनेसें व्याप्य अर्थकिया भी निद्दत्त होवे है. और तिसकी निद्यत्ति होनेसें व्याप्य अर्थकिया भी निद्दत्त होवे है. और तिसकी निद्यत्ति होए सत्व भी व्यापकानुपलब्धि बलकरकेही निवर्त्तता है. इससें एकांत अनित्यवाद भी रमणीय नही है. और स्याद्वादमें तो पूर्वोत्तराकार परिहार स्वीकार स्थिति लक्षण परिणाम करके भावोंको अर्थक्रियाकी उपपत्ति अविरुद्ध है. ऐसें भी न कहना कि, एकत्र वस्तुमें परस्पर विरुद्ध धर्माध्यासयोगसें स्याद्वाद असत है. क्योंकि, नित्य पक्ष अनित्य पक्षसें विलक्षण पक्षांतरके अंगीकार करनेसें. ओर तैसेंही सर्व जनोने अनुभव करनेसें ॥ १ ॥

# तथाच पठंति ॥ भागे सिंहो नरो भागे योथों भागद्वयात्मकः ॥ तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते ॥ २ ॥

भावार्थः--तथा वैशेषिकोंने भी चित्ररूप एक अवयवीके माननेसें एकही पटादिके चलाचल रक्तारक्त आवृतानावृतत्वादि विरुद्ध धर्मोंकी उपल-डिधसें और सौगतोंने भी एकत्र चित्रपटी ज्ञानमें नील अनीलके विरोधको अनंगीकार करनेसें स्याद्वाद मानाहै. यहां यद्यपि अधिकृतवादी प्रदीपादि-कको कालांतर अवस्थायि होनेसें क्षणिक नही मानते हैं. तिनके मतमें पूर्वापर तावत् छिन्नसत्ताकोंही अनित्यता लक्षणतें. तो भी बुद्धिसुखादि-कको वे भी क्षणिकताकरकेही मानते हैं. तिनके अधिकारमें भी क्षणिक-वाद चर्चा अनुपपन्न नही हैं. और जो भी कालांतरावस्थायि वस्तु है, सो भी नित्यानित्यही है. क्षण भी ऐसा कोइ नही है. जहां वस्तु उत्पा-दव्ययधोव्यात्मक नही है. इति काव्यार्थः ॥ २ ॥

महेश्वरका स्वरूप कथन करके महादेवका स्वरूप श्ठोक ११ करके कथन करते हैं



महाज्ञानं भवेद्यस्य लोकालोकप्रकाशकम् ॥ महादया दुमो ध्यानं महादेवः स उच्यते ॥ ३ ॥

भाषा-बडा ज्ञान, अर्थात् केवळज्ञान, लोकालोकके खरूपका प्रकाशक होवे, जिसकों और जीवनमोक्षावस्थामें महादया, महादम और महाध्यान, शुक्रध्यान होवे जिसकों सो महादेव कहा जाता है। २॥

महांतस्तस्करा ये तु तिष्ठन्तः स्वदारीरके ॥

निर्जिता येन देवेन महादेवः स उच्यते ॥ ४ ॥

भाषा-जे बडे भारी तस्कर छद्मस्थावस्थामें अपने शरीरमें रहे हुए अष्टादश (१८) दूषणरूप, वे सर्व जिस देवने अपुनर्भवरूपसें जीते हैं, सो महादेव कहा जाता है ॥ ४ ॥

रागद्वेषों महामङ्खी दुर्जयौ येन निर्जितौ ॥

महादेवं तु तं मन्ये शेषा वै नामधारकाः ॥५॥

भाषा-राग अभिष्वंगरूप, द्वेष अप्रीतिरूप, ये दोनो महामछ दुर्जय हैं; जीतने कठिन हैं. परं जिसने ये पूर्वोक्त दोनो मछ जीते हैं, तिसकों तो मैं सचा महादेव मानता हूं. और जो रागी द्वेषीकों लोक महादेव मानते हैं, सो नाममात्रसें महादेव है; नतु यथार्थ खरूपसें. होलिके बाद-शाहवत्॥ ५॥

शब्दमात्रो महादेवो छौकिकानां मते मतः ॥

शब्दतो गुणतश्चैवार्थतोपि जिनशासने ॥ ६ ॥

भाषा-राव्दमात्र (कथनमात्र) महादेव तो लौकिक मतवालोंके मतमें मान्य है, और जैसा शब्द तैसाही अर्थ होवे, अर्थात् शब्दसें जो अर्थ निकले तिस अर्थरूप गुणसंयुक्त जो होवे, तिसकों जैन मतमें महादेव मानते हैं॥ ६॥

शक्तितो व्यक्तितश्चैव विज्ञानं उक्षणं तथा ॥

मोहजालं हतं येन महादेवः स उच्यते ॥ ७ ॥ भाषा-शक्ति क्षायकज्ञानलव्धिरूप और व्यक्ति ज्ञानउपयोग लक्षण, **R**F

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

रुब्धिकी अपेक्षा ज्ञानशक्ति सादि अनंत है, और ज्ञानोपयोगलक्षणसें सादि सांत, और द्रव्यार्थक नयकी विवक्षासें अनादि, अनंत ऐसा विज्ञा-नरूप लक्षण है जिसका तथा मोइजाल अर्थात् अद्वाइस ( २८ ) उत्तरप्रकृतिरूप मोहका जाल जिसने हत (नष्ट) किया है, सो महा-देव कहा जाता है ॥ ७ ॥

नमोऽस्तु ते महादेव महामद विवर्जित ॥

महालोभविनिर्मुक्त महागुणसमन्वित ॥ ८ ॥ भाषा-महामद करके विवर्जित (रहित), महालोभ करके रहित, और महागुणसंयुक्त, ऐसे हे महादेव ! तेरेकों नमस्कार होवे ॥ ८॥

महारागो महाद्वेषो महामोहस्तथैव च ॥

कषायश्च हतो येन महादेवः स उच्यते ॥ ९ ॥ भाषा-महाराग, महादेष, महाअज्ञान, चशब्दसें सूक्ष्म सत्तागत जो स्वल्प भी राग, द्वेष, अज्ञान और षोडश प्रकारका कषाय ये पूर्वोक्त दूषण जिसने हने हैं, निःसत्ताकीभूत करे हें सो महादेव कहा जाता है ॥ ९॥

महाकामो हतो येन महाभयविवर्जितः ॥

महावतोपदेशी च महादेवः स उच्यते ॥ ९० ॥ भाषा-महा काम, जो सर्व जगत्में व्यापक हो रहा है, तिसकों जिसने हण्या है, और जो सात प्रकारके महाभयकरके विवर्जित (रहित) है, और जो पंच महाव्रतका उपदेशक है, सो महादेव कहा जाता है ॥१०॥

महाकोधो महामानो महामाया महामदः ॥

महालोभो हतो येन महादेवः स उच्यते ॥ 99 ॥ महाक्रोध, महामान, महामाया, महामद, महालोभ, ये जिसने हनन किये हैं, सो महादेव कहा जाता है ॥ ११ ॥

महानन्दो दया यस्य महाज्ञानी महातपः ॥

महायोगी महामौनी महादेवः स उच्यते ॥ १२॥ भाषा-अतिशय आत्मानंद, और दया (परम करुणा) है जिसके, और जो

ÐŞ



महाज्ञानी, महातपःस्वरूप, महायोगी सर्व योगोंका जाननहार, और धार-नहार है; और जो महामौनी, सावद्य वचनसें रहित है, सो महादेव कहा जाताहे ॥ १२ ॥

महावीयें महाधेर्यं महाशीलं महागुणः ॥

महामञ्जुक्षमा यस्य महादेवः स उच्यते ॥ १३ ॥ भाषा-महावीर्य, वीर्यांतरायकर्मके क्षय होनेसें अनंतवीर्य, महाधेर्य, छद्म-स्थावस्थामें परीसह उपसर्गोंसें कदापि ध्यानसें चलायमान नहीं होनेसें, महाशील, अष्टादश सहस्र १८००० शीलांगवाले होनेसें, केवलज्ञानदर्श-नादि अनंत महागुण, और महाकोमल मनोहर क्षमा है जिसके, सो महादेव कहा जाता है ॥ ९३ ॥

स्वयंभूतं यतोज्ञानं लोकालोकप्रकाशकम् ॥

अनन्तवीर्थचारित्रं स्वयंभूः सोभिधीयते ॥ १४ ॥

भाषा-सयमेवही आत्मस्वरूपसेंही ज्ञानावरणीयादि कमौंके क्षय हो-नेसें आविर्भूत हुआ है ज्ञानकेवलरूप लोकालोकका प्रकाशक जिसके, वीर्यांतराय कर्मके क्षय होनेसें आविर्भूत हुआ है अनंतवीर्य जिसके, और चारित्रमोहके क्षय होनेसें अनंतक्षायक चारित्र प्रगट हुआ है जिसके, तिस भगवान्कों खर्यभू कहियेहें. "शंभुः स्वयंभूर्भगवान्" इतिवचनात्॥१४॥

शिवो यस्माजिनः प्रोक्तः शंकरश्च प्रकीर्त्तितः ॥

कायोत्सगीं च पर्यङ्की स्त्रीशस्त्रादिविवार्जितः ॥ १५ ॥ भाषा-शिव निरुपद्रव, अर्थात् जिसका स्वरूप निरुपद्रव है, और सर्व जगत्के निरुपद्रव होनेमें हेतु है; क्योंकि, जहां जहां भगवंत विचरते हैं, तहां तहां चारों तर्फ पचीस योजनतांइ दुष्ट व्यंतरकृत मरीज्वरादि नही होतेहैं. और स्वचकपरचक्रका भय नही होता है. और अद्यष्टि, आतिद्यधि तथा मूषक टीडप्रमुख धान्यके उपद्रवकारी जीव नही होते हैं. और जी-वोंकों शिव अर्थात् मुक्तिपथका उपदेश देनेसें जिन भगवान् तीर्थंकर-कोंही शिव कहतेहैं, चौतीस ३४ आतिशय संयुक्त होनेसें. पुनः तिसही भगवंतकों तीन भुवनके जीवोंकों उपदेशद्वारा शं (सुख) करनेसें शंकर રૂ૮

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

कहते हैं. "त्वं शंकरोऽसि भुवनत्रयशंकरत्वात् " इतिवचनात् । भगवंतके दोही आसन हैं, कायोत्सर्गासन वा पर्यंकासन. एनः भगवंतकी मुद्रा, स्त्री और चक्र त्रिशूलादि, आदिशब्दसें जपमाला, यज्ञोपवीत, कमंडलु इत्यादिसें रहित होतींहै. क्योंकि, इनके रखनेसें भगवान् कामी, कोधी, अज्ञानी, अशुची इत्यादि दूषणोंवाला सिद्ध होता है. यदुक्तं " स्त्रीसंगः काममाचष्टे द्वेषं चायुधसंग्रहः॥व्यामोहं चाक्षसूत्रादिरशौचं चकमण्डलुः" इति ॥ ६५ ॥

साकारोऽपि ह्यनाकारो मूर्त्तामूर्त्तस्तथैव च॥

परमात्मा च बाह्यात्मा अन्तरात्मा तथैव च ॥ १६ ॥

भाषा-देहसंयुक्त तेरमे चौदमे गुणस्थानमें जवतांइ औदारिक, तैजस, कार्मण शरीरोंकेसाथ संबंधवाला है, तवतांइ ईश्वर साकारस्वरूपवाला है; और जब सिद्धपदकों प्राप्त होताहै, तव निराकारस्वरूप कहा जाता है. ईश्वर साकारावस्थामें मूर्तिमान् है, और सिद्धपदकी अपेक्षा अमूर्त्त-स्वरूप है, परमात्मा है, बाह्यात्मस्वरूपवाला है, और अंतरात्मास्वरू-पवाला भी है, कथंचित् भगवंतमें पूर्वोक्त सर्वस्वरूप घंटे हैं, सोही स्या-द्वाद शैलीकरके दिखाते हैं ॥ १६ ॥

द्र्शनज्ञानयोगेन परमात्मायमव्ययः ॥

परा क्षान्तिरहिंसा च परमात्मा स उच्यते ॥ १७॥

भाषा-दर्शनज्ञानके योगकरके अर्थात् ज्ञानदर्शनस्वरूपकरके जो प-रमात्मास्वरूपकों प्राप्त हुआ है. । 'नाणदंसणलक्खणं ' इतिवचनात् । और जो अव्ययरूपवाला है. " तद्भावाव्ययं नित्यम् " इतिवचनात् । और उत्क्रष्ट क्षमा और अहिंसा इनकरके जो संयुक्त है, सो परमात्मा कहा जाताहै ॥ ९७ ॥

परमात्मासिद्धिसंप्राप्तौ वाह्यात्मा तु भवान्तरे ॥

अन्तरात्मा भवेद्देह इत्येषस्त्रिविधः हिावः ॥ १८ ॥

भाषा-जव सिद्धिमुक्तिकों प्राप्त होवे तव परमात्मा जानना, अर्थात् तेरमें चौदमें गुणस्थानसें सिद्धिपदप्राप्तितक परमात्मा कहा जाताहै. और

Ş\$



जबतांड़ चौथा गुणस्थान प्राप्त नही होता, तबतांइ बाह्यात्मा कहा जाता है. और चौथे गुणस्थानसें लेकर बारमे गुणस्थानतांइ देहमें रहे, तिसकों अंतरात्मा कहते हैं. यह तीनो प्रकारका शिव कहा जाता है॥१८॥

सकलो दोषसंपूर्णो निष्कलो दोषवर्जितः ॥

पञ्चदेहविनिर्मुक्तः संप्राप्तः परमं पदम् ॥ १९ ॥

भाषा-जबतांइ सकल है, अर्थात् घातिकर्मचतुष्टयकी उत्तरप्रकृतियां ८७ रूप कलाकरके संयुक्त है तवतांइ सदोष है, ओर जगत्में श्रमण कर-ता है. और जब निष्कल होता है, पूर्वोक्त उपाधियोंसें रहित होता है तब दोषविवर्जित है, और पंच देह (औदारिक, वैकिय, आहारक, तैजस, का-र्मण,) इन पांचप्रकारके शरीरोंसे मुक्त होता है, तब परमपदकों प्राप्त होता है ॥ १९ ॥

एकमूर्त्तिस्त्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥

तान्येव पुनरुक्तानि ज्ञानचारित्रदर्शनात् ॥ २० ॥

भाषा-एकमूर्ति द्रव्यार्थिकनयके मतसें, परंतु एकही मूर्त्तिके पर्यायार्थिक नयके मतकरके तीन भाग ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वररूपसें कहे हैं, वे ऐसें हैं. ज्ञानखरूपकों विष्णु, चारित्रस्वरूपकों ब्रह्मा और सम्यग्दर्शनस्वरूपकों महेश्वर कहते हैं. पर्यायार्थिकनयके ये तीनो गुण आविरोधिपणे एक द्रव्यमें रहते हैं. जैसें आग्निमें उष्णता, पीतता, रक्तता रहती है. तेसें एक आत्माद्रव्यमें तीन गुण एकमूर्त्तिमें रहतेहैं. इस हेतुसें तीनोंकी एक मूर्त्ति है ॥ २० ॥

अव छौकिक मतमें जो तीन देवोंकी एकमूर्सि मानते हैं, सो संभव नही होती है, सोही दिखाते हैं.

एकमूर्त्तिस्त्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥

परस्परं विभिन्नानामेकमूर्त्तिः कथं अवेत् ॥ २१ ॥ भाषा-एकमूर्त्ति, तीन भाग, ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर, इन तीनो परस्पर विशेष भिन्नोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? अपि तु न होवे ॥ २१ ॥

तत्वनिर्णयप्रासाद-

कार्य विष्णुः क्रिया ब्रह्मा कारणं तु महेइवर: ॥ कार्यकारणसंपन्ना एकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ २२ ॥ भाषा-विष्णु तो कार्यरूप है, ब्रह्मा क्रियारूप है, और मंहेश्वर कारणरूप है; तब कार्य कारण प्राप्त हुआंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? क्योंकि, कारण, कार्य, क्रिया थे तीनो एकरूप नहीं हो सक्ते हैं ॥ २२ ॥

प्रजापतिसुतो ब्रह्मा माता पद्मावती स्मृता ॥

अभिजिजन्मनक्षत्रमेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २३ ॥

भाषा-ब्रह्माके पिताका नाम प्रजापति, प्रजापति ऋषिका पुत्र ब्रह्मा हुआ; ब्रह्माकी माताका नाम पद्मावती, ब्रह्माका जन्म अभिजित् नक्षत्रमें हुआ था. अभिजित् नक्षत्रका अधिष्ठाता देवताका नाम ब्रह्मा है, इसवास्ते पुत्रका नाम ब्रह्मा रक्खा ॥ २३ ॥

> वसुदेवसुतो विष्णुर्माता च देवकी स्मृता ॥ रोहिणी जन्मनक्षत्रमेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २४ ॥ पेढालस्य सुतो रुद्रो माता च सत्यकी स्मृता ॥

मूलं च जन्मनक्षत्रमेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ २५ ॥ भाषा-वसुदेवका पुत्र विष्णु हुआ,और माता देवकी कही, और रोहिणी नक्षत्रमें जन्म हुआ,पढालका पुत्र रुद्र हुआ, और माताका नाम सत्यकी, दूसरा नाम सुज्येष्ठा, और मूलनक्षत्रमें जन्म हुआ, इस प्रथक् २ हेतुर्से इन तीनोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे ॥ २४ ॥ २५ ॥

> रक्तवर्णो अवेद्ब्रह्मा श्वेतवर्णो महे३वर: ॥ कृष्णवर्णो अवेद्व्रिष्णुरेकमूर्तिः कथं अवेत् ॥ २६ ॥ अक्षसूत्री अवेद्व्रह्मा द्वितीयः जूलधारकः ॥ तृतीयः शंखचकांक एकमूर्तिः कथं अवेत् ॥ २७ ॥ चतुर्मुखो भवेद्ब्रह्मा त्रिनेत्रोऽयं महेश्वरः ॥ चतुर्मुजो अवेद्विष्णुरेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २८ ॥



मथुरायां जातो ब्रह्म राजग्रहे महेश्वरः ॥ द्वारावत्यामभूद्विष्णुरेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २९ ॥ हंसयानो भवेद्ब्रह्मा रुषयानो महेश्वरः ॥ गरुडयानो भवेद्विष्णुरेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥३०॥ पद्महस्तो भवेद्व्रह्मा जूळपाणिर्महेश्वरः ॥ चकपाणिर्भवेद्विष्णुरेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ ३१ ॥

भाषा-ब्रह्माके शरीरका रंग लॉल, महादेवका श्वेत, और विष्णुका ठण्ण था. ब्रह्माने जपमाला धारण करी है, महादेवने जूल, और विष्णुने शंख, चक्र धारण करे हैं. ब्रह्माके चार मुख थे, महादेवके तीन नेत्र थे, और विष्णुकी चार भुजायां थी. ब्रह्मा मथुरानगरीमें उत्पन्न भया, महा-देव राजग्रहमें, और विष्णु द्वारिकामें. ब्रह्माका वाहन हंस था, महादेवका बैल, और विष्णुका गरुड. ब्रह्माके हाथमें कमल था, महादेवके हाथमें जूल (त्रिज्ञूल), और विष्णुके हाथमें चक्र था. इत्यादि विलक्षण हेतु-ओंसें इन तीनोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे ? ॥२६॥२७॥२८॥२८॥३०॥३९॥

कते जाता भवेद्ब्रह्मा त्रेतायां च महेश्वरः ॥

द्वापरे जनितो विष्णुरेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ ३२ ॥ भाषा-कृतयुगमें अर्थात् सतयुगमें ब्रह्मा उत्पन्न भष, त्रेतायुगमें महेश्वर उत्पन्न हुए, और द्वापरयुगमें विष्णु उत्पन्न हुए, इन हेतुओंसें इन ती-नोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? ॥ ३२ ॥

इन पूर्वोक्त तीनो देवोंकी एकमूर्त्ति नही हो सक्ती है, पृथक् २ गुणोंके होनेसें. अब जिसतरें तीनोंकी एकमूर्त्ति होवेहै, सो दिखाते हैं.

ज्ञानं विष्णुस्सदा प्रोक्तं चारित्रं ब्रह्म उच्यते ॥

सम्यक्तं तुँ शिवं प्रोक्तमईन्मूर्त्तिस्रयात्मिका ॥ ३३ ॥

भाषा-ज्ञानकों सदा विष्णु कहते हैं, चारित्रकों ब्रह्मा कहते हैं, और स-म्यक्त जो है तिसकों शिव कहते हैं. इसवास्ते 'अईन्' जो है, सो त्रयात्मक मूर्त्तिरूप है. अर्थात् ज्ञान, दर्शन, चारित्र इन तीनों गुणमयी अईन्की

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

आत्मा है. क्योंकि, ये तीनो गुण आत्माद्रव्यसें, कथंचित् भेदाभेदरूप है. जब द्रव्यार्थिक नयके मतसें विचारिए, तव तो एक द्रव्य होनेसें एकही मूर्ति है. और जब पर्यायार्थिक नयके मतसें विचारिए, तव ज्ञान-दर्शनचारित्ररूप तीनो गुणोंके भिन्न २ होनेसें तीन रूप सिद्ध होते हैं और स्याद्वादवादीके मतमें कथंचित् द्रव्यपर्यायके भेदाभेद होनेसें, एक-मूर्त्ति त्रयात्मक हैं. इस हेतुसें अईन्ही, ब्रह्मा, विष्णु, महादेवके रूपके धारक हैं; अन्य नही ॥ ३३ ॥

पूर्वपक्षः-जैसें आपने ज्ञानदर्शनचारित्रकी अपेक्षा, अर्हनम़ूर्ति त्रया-त्मक मानी हैं, तैंसेंही, ब्रह्मा, विष्णु, महादेवकी मूर्त्ति माननेमें क्या दोष है?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! ऐसी मानी जाय और पूर्वोक्त ज्ञानदर्शनचा-रित्र उनोंमें सिद्ध होवे, तव तो कोइ भी दोष न आवे. अन्यथा वे-इयाका सतीके गुणोंसें वर्णन करनेसदश हैं. क्योंकि, छोकिकमतवाळोंने जैंसें ब्रह्मा, विष्णु, महादेव माने हैं, तिनोंमें पुराणादि शास्त्रोंके छेखसें, पूर्वोक्त ज्ञान, दर्शन, चारित्रमेसें एक भी सिद्ध नही होता है. सोही हम छिख दिखाते हैं---यथा मत्स्यपुराणे तृतीयाध्याये॥

> सावित्रीं लोकसृष्ट्यर्थ हादि करवा समास्थितः ॥ ततः संजपतस्तस्य भिच्चा देहमकल्मषम् ॥ ३० ॥ स्रीरूपमर्डमकरोदर्ई पुरुषरूपवत् ॥ शतरूपा च साख्याता सावित्री च निगद्यते ॥ ३९ ॥ सरस्वत्यथ गायत्री ब्रह्माणी च परन्तप ॥ ततः स्वदेहसंभूतामात्मजामित्यकल्पयत् ॥ ३२ ॥ हष्ट्रा तां व्यथितस्तावत्कामबाणार्दितो विभुः ॥ अहोरूपमहोरूपमिति चाह प्रजापतिः ॥ ३२ ॥ ततो वसिष्ठप्रमुखा भगिनीमिति चुक्रुगुः ॥ ब्रह्मा न किंचिद्ददृशे तन्मुखालोकनाद्यते ॥ ३४ ॥

भाषा-प्रथम ब्रह्माजी लोककी रचनाके निमित्त वडी सावधानीसें हृदयमें सावित्रीको धारण करके उसको जपते हुए पापरहित देहको भेदन करके

अहेरिब्पमहोरूपमिति प्राह पुनः पुनः ॥ ततः प्रणामनम्नां तां पुनरेवाभ्यलोकयत् ॥ ३५ ॥ अथ प्रदक्षिणं चके सा पितुर्वरवाणिनी ॥ पुत्रेभ्यो लजितस्यास्य तद्रूपालोकनेच्छया ॥ ३६ ॥ आविर्भूतं ततो वक्रं दक्षिणं पाण्डु गण्डवत् ॥ विस्मयस्फुरदोष्ठं च पाश्चात्यमुद्गात्ततः ॥ ३७ ॥ चतुर्थमभवत्पश्चाद्वामं कामशरातुरम् ॥ ततोन्यदभवत्तस्य कामातुरतया तथा ॥ ३८ ॥ उत्पतन्त्यास्तदाकारा आलोकनकुतूहलात् ॥ सुष्ट्यार्थं यत्कतं तेन तपः परमदारुणम् ॥३९ ॥ तत्सर्वं नाशमगमत् स्वसुतोपगमेच्छया ॥ तेनोर्ध्वं वक्रमभवत्पंचमं तस्य धीमतः आविर्भवज्ञटाभिश्च तद्वज्ञं चारटणोत्प्रभुः ॥ ४० ॥ ततस्तानब्रवीद्ब्रह्मा पुत्रानात्मसमुद्रवान् ॥ प्रजाः सृजध्वमभितः सदेवासुरमानुषीः ॥ ४१ ॥ एवमुक्तास्ततः सर्वे समृजुर्विविधाः प्रजाः ॥ गतेषु तेषु सृष्यर्थं प्रणामावनतामिमाम् ॥ ४२॥ उपयेमे स विश्वात्मा शतरूपामनिंदिताम् ॥ सम्बभूव तया साईमतिकामातुरो विभ्रः ॥ सलजां चकमे देवः कमलोदरमन्दिरे ॥ ४३ ॥ यावदृष्टशतं दिव्यं यथान्यः प्राकृतो जनः ॥ ततः कालेन महता तस्याः पुत्रोऽभवन्मनुः ॥ ४४ ॥



#### तत्वानिर्णयप्रासाद-

आधे शरीरको स्त्रीरूप और आवेको पुरुषरूप करते भये. इस सा-वित्रीको शतरूपा कहते हैं. और इसीको गायत्री और ब्रह्माणी भी क-हते हैं. फिर वह ब्रह्माजी अपने देहसें उत्पन्न हुई उस स्त्रीकों अपनी आत्मजा (पुत्री) मानने लगे. तदनंतर उसकों देखकर कामदेवके बाणोंसें महापीडित हुए ब्रह्माजी आश्चर्यपूर्वक यह कहने लगे कि, अहो बडा आश्चर्य है कि, इसका कैसा सुंदर चित्तरोचक रूप हैं. फिर वसि-ष्टादिक जो ब्रह्माके पुत्र थे, वह उसको अपनी बहन समझने और कहने लगे. और ब्रह्माजी संवकों त्याग कर उसके मुखकीही ओर देखने लगे. अर्थात् उस नम्रमुखी सावित्रीके रूपको वारंवार देख कर कहने लगे कि, इसका रूप कैसा आश्चर्यकारी सुंदर है। इसके पीछे वह सुंदर रूपरंगवाली सरस्वती अपने पिताकी प्रदक्षिणा करती भई. उस समय पुत्रोंसे लजित होकर व्रह्माजीका मुख उसके देखनेकी इच्छाकरके दाहि-नी ओरसें पीला हो गया, और ओष्ठ भी फुरने लगे; तब तो आश्चर्य कर-नेसे अपने मुखकों पीछे करलिया. इसके अनंतर कामदेवकी पीडासें युक्त होकर ब्रह्माजीका मुख महाकामातुरतासें उसके देखनेकों आश्चर्यित होके शोभित हुआ. उस समयपरही सरस्वतीकेही समानरूपवाली एक टूसरी स्त्री उत्पन्न हो गई. और जो कि ब्रह्माजीने सृष्टि रचनेकेलिये वडा क्रूहण तप किया था, वह ब्रह्माजीका किया हुआ तप अपनी पुत्रीके संय भोग करनेकी इच्छा करनेसें नष्ट हो बथा था, इस हेनुसें ब्रह्माजीके ऊप-रकी ओर पांचवां मुख उत्पन्न होता भया। तव उस समर्थ ब्रह्माजीने उस पांचवें मुखको अपनी जटाओंसे टककर अपने पूर्वोक्त पुत्रोंसे कहा कि, तुम देवता, राक्षस और मनुष्यादि सब प्रकारकी प्रजाको रचे। उनकी अज्ञा पातेही वह सव ब्रह्माके पुत्र अनेक प्रकारकी प्रजाओंकी सृष्टि रच-नको चरे गये. उनके चरेजानेके पीछे कामके बाणोंसे महापीडित व-ह्याजी नम्रमुखी और अनिंदित अपनी शतरूपानाम स्त्रीको ग्रहणकरके बडी लज्जासें युक्त होकर देवताओंके सो वर्षपर्यंत अन्य अज्ञानी मनुष्यों-केलमान उससें रमण करते भये-फिर वहुत कालपीछे उसको मनु नाम पुत्र हुआ-इत्यादि तथा अध्याय चौथे अध्यायमें लिखाहै कि, ब्रह्माजी वेदकी

वासुदेवस्य नारीणां भविष्यन्त्यम्बूजोद्भव ॥ २ ॥ ताभिर्वसन्तसमये कोकिलालिकृलाकुले ॥ पुष्पिते पवनोत्फुलकह्लारसरसस्तटे ॥ ॥ २ ॥ निर्भरापानगेष्ठीषु प्रसक्ताभिरलंकतः ॥ कुरंगनयनः श्रीमान् मालतीकृतशेखरः ॥ ४ ॥ गच्छन् समीपमार्गेण सांबः परपूरंजय:॥ साक्षात्कन्दुर्परूपेण सर्वाभरणभूषितः ॥ ५ ॥ अनंगशरतप्ताभिः सामिलाषमवोक्षितः॥ प्रवृद्धो मन्मथस्तासां भविष्यति यदात्मनि ॥ ६ ॥ तदावेक्ष्य जगन्नाथः सर्वतो ध्यानचक्षुषा ॥ शापं वक्ष्यति ताः सर्वा वो हरिष्यंति दुस्यवः ॥ मत्परोक्षं यत: कामलौल्यादीदृग्विधं कृतम् ॥७॥

॥ ईश्वर उवाच ॥

तस्मिन्नेव युगे ब्रह्मन् सहस्राणि तृ षोडरा ॥

वर्णाश्रमाणां प्रभवः पुराणेषु मया श्रुतः ॥ सदाचारस्य भगवन् धर्मशास्त्रविनिश्चयः॥ पुण्यस्त्रीणां सदाचारं श्रोतुमिच्छामि तत्वतः ॥१॥

## ॥ ब्रह्मोवाच ॥

राशि है, और गायत्री उसकी अधिष्ठात्री है, इस हेतुसें गायत्रीके संग गमन करनेमें ब्रह्माजीको कुछ दोष नहीं है. ऐसा होनेपर भी पूर्वके प्रजा-पति ब्रह्माजी अपनी पुत्रीके साथ संगम करनेसें वडे लडिजत हुए, और कोधसें कामदेवको यह शाप देते भये कि, जो तैंने मेरा भी मन अपने बाणोंसे चलायमान कर दिया, इसहेतुसे शीघही तेरे शरीरको—शिवजी भस्म करेंगे.-इत्यादि-तथा च नवषष्टितमेऽध्याये ॥

द्वितीयस्तम्भः ।

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

26



www.kobatirth.org

ततः प्रसादितो देव इदं वक्ष्यति शार्ङ्गभृत् ॥ ताभिः शापाभितप्ताभिर्भगवान् भूतभावनः ॥८॥ उत्तारभूतं दासत्वं समुद्राद्ब्राह्मणप्रियः ॥ उपदेक्ष्यत्यनन्तात्मा भाविकल्याणकारकम् ॥ ९ ॥ भवतीनामधिर्दाल्भ्यो यद्व्रतं कथयिष्यति ॥ तदेवोत्तारणायालं दासत्वेऽपि भविष्यति॥ इत्युक्तवा ताः परिष्वज्य गतो द्वारवतीश्वरः ॥ १०॥ ततः कालेन महता आरावतरणे कते॥ निवृत्ते मौसले तद्वत् केशवे दिवमागते ॥ ११ ॥ जून्ये यदुकुले सर्वेश्वीरेरपि जितेऽर्जुने ॥ ह्रतासु ऋष्णपत्नीषु दासभोग्यासु चाम्बुधौ ॥ १२ ॥ तिष्ठन्तीषु च दौर्गत्यसंतप्तासु चतुर्मुखः ॥ आगमिष्यति योगात्मा दाल्भ्यो नाम महातपाः ॥१३॥ तास्तमर्घेण संपूज्य प्रणिपत्य पुनः पुनः ॥ लालप्यमाना बहुशो बाष्पपर्याकुलेक्षणाः ॥ १८ ॥ स्मरन्त्यो विपृळान् ओगान् दिव्यमाल्यानृलेपनम् ॥ अर्तारं जगतामीशमनन्तमपराजितम्॥ १५॥ दिव्यभावान् तां च पुरीं नानारत्नगरहाणि च ॥ द्वारकावासिनः सर्वान् देवरूपान् कुमारकान् ॥ प्रश्नमेवं करिष्यन्ति मुनेराभेमुखं स्थिताः ॥१६॥ ॥ स्त्रिय ऊचुः॥ दस्युभिर्भगवन् सर्वाः परिभुक्ता वयं बळात् ॥ स्वधर्माच्च्यवतेऽस्माकमस्मिन् वः शरणं अव ॥ १७॥ आदिष्टोऽसि पुरा ब्रह्मन् केशवेन च धीमता॥

भाषा-ब्रह्माजी वोले, हे शिवजी ! मैनें पुराणोंमें वर्णआश्रमोंकी उत्प-ति और धर्मशास्त्रका निश्चय सुना है. अव उत्तम स्त्रियाओंके सदाचारको सुनना चहाता हूं. शिवजी बोले, हे ब्रह्माजी ! इसी द्वापरयुगमें श्री-रुष्णके सोलह हजार स्त्रियां होंगी तव एक समय वसंतऋतुमें कोकिला-भ्रमरादिकोंसे कूजित, खिलेहुए कमलोंसें शोभित सरोवरोंवाले पुष्पित-वनमें एकांत स्थानोंके सरोवरोंके तटोंपे विराजमान हुई वह स्त्रियां अपने

॥ दाल्भ्य उवाच ॥ जलकीडा विहारेषु पुरा सरसिमानसे॥ भवतीनां च सवासां नारदोभ्यासमागत: ॥ २० ॥ हुताशनसुता सर्वा भवन्त्योऽप्सरस: पुरा॥ अप्रणम्यावलेपेन परिष्टष्टः स योगवित्॥ कथं नारायणोऽस्माकं भर्त्ता स्यादित्युपादिश ॥ २१ ॥ तस्माद्वरप्रदानं वः शापश्चायमभूत्पुरा ॥ इाय्याद्वयप्रदानेन मधुमाधवमासयोः ॥ २२ ॥ भर्त्ता नारायणो नूनं भविष्यत्यन्यजन्मनि ॥ २३ ॥ यदुकुत्वा प्रणामं मे रूपसौभाग्यमत्सरात् ॥ परिष्टष्टोऽस्मि तेनाजु वियोगो वा भविष्यति॥ चौरिरपहता: सर्वा वेश्यात्वं समवाप्स्यथ ॥ २४ ॥ एवं नारदुशापेन केशवस्य च धीमतः ॥ वेश्यात्वमागताः सर्वा भवन्त्यः काममोहिताः॥ इदानीमपि यद्वक्ष्ये तच्छणुध्वं वरांगना;॥ २५॥

कस्मादीज्ञेन संयोगं प्राप्य वेक्यात्वमागताः ॥ १८॥ वेश्यानामपि यो धर्मस्तन्नो ब्रूहि तपोधनं ॥ कथायिष्यत्यतस्तासां स दाल्भ्यश्चेकितायनः ॥ १९ ॥



#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

समीपमें मृगकेसें नेत्र, चमेळीके सुगंधित पुष्पोंकों धारण किये उत्तम आभूषणोंसे शोभित, साक्षात् मानों कामदेवही रूपको धारण किये चले आते हुए श्रीमान् सांवको देख कर, कामदेवके बाणोंसे पीडित हो कर, भोगको इच्छासें उसको देखेगी, तब उनके चित्तमें कामकी दृद्धि होवेगी. उस वार्त्ताको अंतर्यामी श्रीकृष्णजी जान कर उन सब स्त्रियोंकों यह शाप देंगे कि, जो तुमने मेरे पीछे ऐसी कामदेवकी चंचलता करी है इस हेतुसे तुम सबकों चोर हरेंगे. फिर इस शापसें दुःखित हो कर वह स्त्रियां श्रीकृष्णकों प्रसन्न करेगी**। उस समय श्रीकृष्णजी उनके दासपनेका** शाप दूर करनेवाले, और आगे होनेवाले मनुष्योंके कल्याण करनेवाले इस वतको कहेंगे कि, हे स्त्रियों ! तुझारे आगे जो दाल्भ्यऋषि वत कहेंगे वही वत तुह्यारे दासभावको दूर करेगा. ऐसा कहकर श्रीरूष्णजी उन स्त्रियोंसें मेलमिलाप करके चले जायंगे, अर्थात् बहुत काल व्यतीत हो जानेपर पृथ्वीका भार उतारनेके पीछे श्रीकृष्णचंद्रजी परमधामकों चले-जायंगे. इनके चले जानेकेपीछे जब मुसलयुद्ध होकर यादव नष्ट्रहो-जायंगे, उस समय अर्जुनकी रक्षित की हुई कृष्णकी स्नियांओंको अर्जुनके समीपसें शूद्रलोक छीन कर समुद्रपार ले जाकर भोग करेंगे. वहां उन-केपास महातपस्वी योगात्मा दाल्भ्यऋषि आवेंगे. तब वह स्त्रियांओं उन ऋषिको अर्घदानसें पूजन कर प्रणाम करके अश्रुओंसे व्याकुल अनेक भोग दिव्यमाला पुष्पचंदनादिकोंको सरण करती हुई जगतोंके पति अपने भर्ताका, अनेक प्रकारके रत्नोंसे युक्त द्वारकापुरीका, अपने उत्तम २ स्था-नोंका, देवताओंके समान रूपवाले द्वारकावासिओंका और अपने पुत्रधा-ताआदि सुहृदोंका रूमरण करती हुई दाल्भ्यमुनिके समीप सन्मुख खडी होके यह प्रश्न करेंगी कि, हे भगवन् ! हम सबोंको चोरधाडियोंने वलकर छीन लिया, और घरोंपर ले जाकर भोग किया. अब हम अपने धर्मसें हीन हो गई हैं; सो आपके शरण हैं. हे महात्मन्! प्रथम श्रीत्रुष्णजीके दिये हुए शापसे हम वेक्याभावको प्राप्त हो गई हैं. हमारे उपदेशकर्त्ता आपही नियत किये गयेहैं, हे तपोधन ! आप छपा करके वेइयाओंका धर्म वर्णन कीजिये-इसप्रकारसे पूछे हुए दाल्भ्यऋषि उन-स्त्रियोंसे वेश्याओंके

## द्वितीयस्तम्भः।

धर्म कहेंगे कि, हे ख़ियो ! पूर्वकालमें तुम सब किसी समय मानससरो-वरमें कीडा कर रही थीं, उस समय तुह्यारे समीप नारद मुनि आगये थे, उस कालमें तुम अग्निकी पुत्री अप्सरारूप थीं, उस समय तुमने नारद-जीको प्रणाम नही किया था, शौर विना प्रणाम कियेही तुमने उस योगीसे यह प्रश्न किया था कि, हे मुने! हमको जगन्नाथ श्रीक्टष्ण भर्त्ता कैसे प्राप्त होय उसको कहिये. उस समय तुमको नारद मुनिने श्रीक्ट-ष्णजीके मिलनेका वर दिया था, और प्रणाम नही करनेसे शाप भी दि-या था, अर्थात् यह कहा था कि चैत्र वैशास इन दोनों महीनोंकी शुक्र पक्षकी द्वादर्शीके दिन दो शय्यादान और सुवर्णका दान करनेसे दूसरे जन्ममें तुद्वारा निश्चयकरके नारायण पति होगा, और जो कि, तुमने अपने रूप और सौभाग्यके अभिमानसे मुझको प्रणाम विना कियेही प्रथम प्रश्न किया है इस हेतुसे तुद्वारा इस प्रकारसे वियोग भी होगा कि, तुम चोरोंसे हरी जाओगीं, और वेश्याभावको प्राप्त हो जाओगीं। इसीसे तुम सब नार-दर्जीके और श्रीक्टष्णजीके शापसे कामसे मोहित होकर वेश्यापनेको प्राप्त होगई हो ॥ इत्यादि--

# ॥ पुनरपि मत्स्यपुराणे ॥

ज्वलकणिकणारत्नदीपोद्योतितभित्तिके ॥ शयनं शशिसंघातशुभ्रवस्नोत्तरच्छदम् ॥ ५८६ ॥ नानारत्नयुतिलसच्छकचापविडम्बकम् ॥ रत्नकिङ्किणिकाजालं लम्बमुक्ताकलापकम् ॥५८७॥ कमनीयचल्लोलवितानाच्छादिताम्बरम् ॥ मन्दिरे मन्दसंचारः शनैर्गिरिसुतायुतः ॥ ५८८ ॥ तस्थौ गिरिसुताबाहुल्तामीलितकन्धरः ॥ शशिमौलिसितजोत्स्नाशुचिपूरितगोचरः ॥ ५८९ ॥ शिरिजाप्यसितापाङ्गी नीलोत्पलदलच्छविः ॥

For Private And Personal

तत्वनिर्णयप्रासाद-

विभावर्या च संपृक्ता बभूवातितमोमयी ॥ तामुवाच ततो देव: क्रीडाकेछिकछायुतम् ॥ ५९० ॥ इति श्री मत्स्यपुराणे त्रिपञ्चाशदधिकशततमोऽध्याय:॥१५३॥

भाषा-फिर प्रकाशित हुए रत्नोंकी भीतोंवाले स्थानमें चंद्रमाके समान श्वेत वस्त्रसें शोभित हुई अनेक प्रकारके रत्नोंकी किंकिणी और मोतीयोंकी जालीसे जडी हुई कांतिवाली सुंदर चांदनी जिसके ऊपर तनी हुई ऐसी उत्तम शय्यापर शिवजी महाराज पार्वतीको साथ लेके शयन करते भये. जब पार्वतीकी भुजाओंमें अपनी प्रीवा लगाकर शयन करते भये, तब शिवजीकी श्वेत कांति अत्यंत सुंदर लगती भई, और नीले कमलंके समान कांतिवाली पार्वती भी रात्रिके अंधकारमें अतिकाली विदित होती भई. उ-स समय शिवजी पार्वतीसे हास्यके वचन बोले. ॥ इतिश्रीमत्स्यपुराणभा-षाटीकायां त्रिपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः ॥ १५३ ॥

## ॥ शर्व उवाच ॥

शरीरे मम तन्वङ्गि ! सिते आस्यसितचुति : ॥ भुजङ्गीवासिताऽशुद्धा संश्ठिष्टा चन्दने तरौ ॥ ९ ॥ चन्द्रातपेन संप्रका रुचिराम्बरया तथा ॥ रजनीवासिते पक्षे दृष्टिदोषं ददासि मे ॥ २ ॥ इत्युक्ता गिरिजा तेन मुक्तकण्ठा पिनाकिना ॥ डवाच कोपरक्ताक्षी भ्रुकुटीकुटिऌानना ॥ ३ ॥ ॥ देव्युवाच ॥

स्वळतेन जनः सर्वो जाड्येन परिभूयते ॥ अन्यसम्पर्भत प्रायरेनि नालानं नरिपालना

अवरयमर्थात् प्राप्तोति खण्डनं राशिमण्डलम् ॥ ४ ॥ तपोभिर्दीर्घचरितैर्यच प्रार्थितवत्यहम् ॥ तस्या मे नियतस्त्वेष ह्यवमानः पदेपदे ॥ ५ ॥

अगात्मजासि गिरिजे! नाहं निन्दापरस्तव ॥ खद्रक्तिबृद्धा कृतवांस्तवाहं नामसंश्रयम् ॥ ११॥ विकल्पः स्वस्थचित्तेपि गिरिजे! नैव कल्पना ॥ यद्येवं कृपिता भीरु! लं तवाहं न वै पुनः ॥ १२ ॥ नर्मवादी भविष्यामि जहि कोपं ग्रुचिस्मिते ॥ शिरसा प्रणतश्चाहं रचितस्ते मयाऽञ्जलिः ॥ १३॥ स्नेहेनाप्यवमानेन निन्दितेनेति विंक्रियाम् ॥ तरमान्न जातु रुष्टस्य नर्मस्प्टष्टो जनः किल ॥ १४ ॥ अनेकैः स्वादुभिर्देवी देवेन प्रतिबोधिता ॥ कोपं तीवं न तत्याज सती मर्मणि घहिता ॥ १५ ॥ अवष्टव्धमथारफाल्य वासः शंकरपाणिना ॥ विपर्यस्तालका वेगाद्यातुमेच्छत शैलजा ॥ १६ ॥

# ॥ शर्व उवाच ॥

नैवास्मि कुटिला शर्व ! विषमा नैव धूर्जटे ! ॥ सविषस्त्वं गतः रूयातिं व्यक्तं दोषाकराश्रयात् ॥ ६ ॥ नाहं पूष्णोपि दुशना नेत्रे चास्मि भगस्य हि ॥ आदित्यश्च विजानाति भगवान् द्वादशात्मकः ॥ ७॥ मूर्धि शूळं जनयसि स्वैदेषिर्मामधिक्षिपन् ॥ यस्त्वं मामाह रूप्णेति महाकालेति विश्रतः ॥ ८ ॥ यास्याम्यहं परित्यक्ता चात्मानं तपसा गिरिम् ॥ जीवन्त्या नास्ति मे कत्यं धूर्त्तेन परिभूतया ॥ ९ ॥ निशम्य तस्या वचनं कोपतीक्ष्णाक्षरं भवः ॥ उवाचाधिकसंभ्रान्तः प्रणयेनेन्दुमौलिना ॥ १० ॥

## द्वितीयस्तम्भः ।

मा सर्वान् दोषदानेन निन्दान्यान् गुणिनो जनान्॥२१॥ तवापि दुष्टसंपर्कात संकान्तं सर्वमेव हि ॥ व्यालेभ्योऽधिकजिह्वात्वं अस्मना स्नेहबन्धनम् ॥ २२ ॥ बत्कालुष्यं राशाङ्कानु दुर्बोधित्वं रुषादुपि ॥ तथा बहु किमुक्तेन अलं वाचा श्रमेण ते ॥ २३ ॥ तथा बहु किमुक्तेन अलं वाचा श्रमेण ते ॥ २३ ॥ रमशानवासान्निर्भीत्वं नग्नत्वान्न तव त्रपा ॥ निर्घृणत्वं कपालित्वाद्दया ते विगता चिरम् ॥ २४ ॥ इत्युक्त्वा मन्दिरात्तस्मान्निर्जगाम हिमाद्रिजा ॥ तस्यां त्रजन्त्यां देवेशगणैः किलकिलो ध्वनिः ॥ २५॥ इत्युक्त्वा मन्दिरात्तस्मान्निर्जगाम हिमाद्रिजा ॥ तस्यां त्रजन्त्यां देवेशगणैः किलकिलो ध्वनिः ॥ २५॥ क मातर्गच्छासि त्यक्त्वा रुदन्तो धाविताः पुनः ॥ विष्टभ्य चरणो देव्या वीरको बाष्पगद्गद्वम् ॥ २६ ॥ प्रोवाच मातः! किंत्वेतत् क यासि कुपितान्तरा ॥ अहं त्वामनुयास्यामि त्रजन्तीं स्नेहवर्जिताम् ॥ २७ ॥

॥ उमोवाच ॥

तस्या व्रजन्त्याः कोपेन पुनराह पुरान्तकः ॥ सत्यं सर्वैरवयवेः सुतासि सदृशी पिनुः ॥ ९७ ॥ हिमाचलरस्य शृङ्केस्तेर्मेघजालाकुल्टेर्नभः ॥ तथा दुरवगाह्येभ्यो इदयेभ्यस्तवाशयः ॥ ९८ ॥ काठिन्यांकस्त्वमस्मभ्यं वनेभ्यो बहुधा गता ॥ कुटिलत्वं च वर्त्सभ्यो दुःसेव्यत्वं हिमादपि ॥ १९ ॥ संकान्ति सर्वदेवेति तन्वाङ्गि! हिमशैलराट् ॥ इत्युक्ता सा पुनः प्राह गिरिशं शैलजा तदा ॥ २० ॥ कोपकाम्पितमूर्द्या च प्रस्फुरद्दशनच्छदा ॥



भाषा-शिवजी कहते हैं कि, हे तन्वंगि ! मेरे शरीरमें श्वेत कांति झलक रही है, और तू ऐसे मुझसे लिपट रही हैं जैसे कि चंदनके दृक्षमें सर्पिणी लिपट रही हो, चंद्रमाकी किरणोंके समान सुंदर वस्त्रोंसे युक्त हुई ऐसी विदित होती हुई जैसे कि कृष्ण पक्षमें रात्रि दिखाई देती है, ऐसे कही हुई पार्वती शिवजीके कंठको छोडकर क्रोधसे लाल नेत्र कर धुकुटी चढाकर बोली कि, अपने ही अवगुणोंसे सब लागोंका तिरस्कार होता है, प्रयोजन होनेसे चंद्रमाका मंडल भी ग्रहणके समयमें अवश्य खंडित हो जाता है, बहुतसी तपस्याओंसे जो मैंने तुह्यारी प्रार्थना करी तो, उसका मुझको

इतिश्रीमत्स्यपुराणेचतुःपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः॥१५४॥

रुष्णेत्युक्ता हरेणाहं निन्दिता चाप्यनिन्दिता ॥ ३०॥ साहं तपः करिष्यामि येन गौरीत्वमाप्नुयाम् ॥ एष स्त्रीलम्पटो देवो यातायां मय्यनन्तरम् ॥ ३१॥ द्वाररक्षा त्वया कार्या नित्यं रन्ध्रान्ववेक्षिणा ॥ यथा न काचित् प्रविदेोद्योषिदत्र हरान्तिकम् ॥ ३२ ॥ दृष्ट्वा परस्त्रियश्चात्र वदेथा मम पुत्रक! ॥ द्राघ्रमेव करिष्यामि यथायुक्तमनन्तरम् ॥ ३३ ॥ एवमस्त्विति देवीं स वीरकः प्राह सांप्रतम् ॥ मातुराज्ञाम्हतह्रदे स्नाविताङ्गो गतज्वरः ॥ ३४ ॥ जगाम कक्ष्यां संद्रष्टुं प्रणिपत्य च मातरम् ॥ ३५ ॥

द्वितीयस्तम्भः।

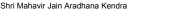
उन्नाम्य वदनं देवी दक्षिणेन तु पाणिना ॥ २८॥

र्शेलायात्पतितुं नैव न चागन्तुं मया सह ॥२९ ॥

सोहं पतिष्ये शिखरात्तपोनिष्ठे त्वयोाज्झितः ॥

उवाच वीरकं माता मा शोकं पुत्र! भावय ॥

युक्तं ते पुत्र वक्ष्यामि येन कार्येण तच्छणु ॥



## तत्वनिर्णयप्रासाद-

यह फल प्राप्त हुआ कि, पद २ में मेरा तिरस्कार होता है. हे शिवजी! मैं, विषम और कुटिल नही हूं. हे धूर्जटे! दोषोंके सेवन करनेवालेके आश्रय होकर मुझमें विष उत्पन्न हो गया है. हे शिव! में पूपाके दांत नही हूं. इंद्र नहीं हूं. मुझको सूर्य भगवान् देखता है. मेरा तिरस्कार करनेवाला पुरुष अपने दोषोंकरके अपनेही मस्तकमें जूल चुमोता है. जो तुम मुझको इष्णा और महाकाली यह जो कहते हो, इसलिये मैं अपने आत्माको त्यागकर पर्वतमें तप करने जाती हूं. धूर्त्तके साथ लगकर मुझ जीवती हुईका क्या प्रयोजन है ?

पार्वतीके ऐसे वचनोंको सुनकर शिवजी संश्रमको प्राप्त होकर बढी विनयसे यह वचन बोले. हे पार्वती ! तूं मेरी प्यारी है, मैंने तेरी निंदा नही करी है, मैंने तो तेरी बुद्धि जानकर ऋष्णा, कालिका यह तेरे नाम निकाले हैं. हे गिरिजे ! स्वस्थचित्तवालोंके विकल्प नहीं होता है, हे भीरु ! जो तू ऐसी कुपित होती है तो, तेरा हास्य मैं फिर अब कभी न करूंगा. अव तो कोपको दूर कर. हे सुंदरहास्यवाली ! मैं तुजको शिरसे प्रणाम करता हूं, और मूर्यकी ओर हाथ जोडता हूं. स्नेहसे, अपमानसे, अथवा निंदा करनेसे जो रूस जाता है उसके साथ हास्य कभी न करना चाहिये. इस प्रकारके अनेक विनयके वचनोंसे शिवजीने पार्वतीको समझाया, परंतु मर्ममें भिंदी हुई पार्वती अपने महाकोधको नही त्यागती भई. शिवजीके हाथसे अपने वस्त्रको छुटाकर शीछही गमन करनेकी तैयारी करती भई. तब उसके गमनहींके विचारको देखकर शिवजी क्रोधपूर्वक फिर वोले कि, सत्य है ! तू सवप्रकारसे अपने पिताकेही समान है.

हिमाचलके शिखरोंपर जैसे मेथोंसे व्याकुल हुआ आकाश दुर्लभ हो जाता है, इसीप्रकार तेरा भी हृदय कठिन है. तू ऐसी कठिण है तभी तो हमको छोडकर वनोंमें जाती है. पर्वतमें जैसे कि भयंकर मार्ग रहते हैं उनसे भी तू कुटिल है. और तेरा सेवन करना हिमाचलसे भी कठिन है, ऐसे कही हुई पार्वती क्रोधकरके मरूतकको कंपाकर और दांतोंको चबा-कर फिर वोली कि, आप अन्य गुणी लोगोंको दोष लगाकर उनकी निंदा मत करो.

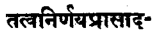
#### द्वितीयस्तम्भः।

आपकेभी दुष्टोंके संपर्कसे सब दोष है, तुम सर्पसे भी कठिन हो, भस्मके समान स्नेह नही करते, चंद्रमांके कलंकसे भी बुरा तुम्हारा हृदय है, इस वृषभसे भी कम निर्बुद्धि हो, इससे अधिक बकझक करनेसे क्या प्रयोजन है? इमशानमें वास करनेसे तुम भय नही करते, नंगे रहनेसे तुमको लजा नहीं है, कपाल धारण करनेसे तुम्हारी दया चली गई है, ऐसा कहकर पार्वती उस स्थानसे चलती भई . तब चलनेके समय शिवके ग-णोंका किलकिल शब्द हुआ। वीरभद्र रोकर उसदेवीके संग भाग २ कर यह कहने लगा कि, हे माता ! तू मुझको छोडकर कहां जाती है, ऐसे कहकर पैरोंमें लौट गया, और कहने लगा कि, मैं स्नेहको खागकर तुझ-जनिवालीके संग चलूंगा, और जिस पर्वतमें तू तप करेगी वहांसे तुझसे लागा हुआ में पर्वतके झिखरपर चढकर गिरूंगा. जब उसने ऐसी बातें कही तब पार्वती दक्षिण हाथसे उसके मुखको प्यार करके बोळी हे पुत्र ! तू शोच मत कर, पर्वतसे नही गिरना चाहिये, और मेरेसाथ भी तुझको नहीं चलना चाहिये. हे पुत्र ! तेरे करनेके योग्य कामको मैं बताती हुं, सो तृ सुन. शिवजीने मुझको कृष्णा बताकर मेरी बडी निंदा करी है, सो मैं ऐसा तप करूंगी जिस्से कि गौरवर्ण हो जाऊं, यह शिवजी स्त्रीके लालची हैं. जब मैं चली जाऊं उस समय तू इस स्थानके द्वारपर रक्षा करियो कि, कोई अन्य स्त्री इनकेपास न आने पावे. हे पुत्र ! जो अन्य-कोई स्त्री इनके समीप आती हुई देखे तो, अवश्य मुझसे कह दीजो, मैं शौष्रही उसका प्रवंध करदूंगी, यह वात सुनकर वीरभद्र वीला कि, ऐसाही करूंगा. यह कहकर माताकी आज्ञा रूप अमृत हुदमें स्नान करनेसे आनंदयुक्त होता भया, और अपनी माताको प्रणाम करके पर्वतकी कक्षामें चळा जाता भया.

इति श्रीमत्स्यपुराणे भाषाटीकायां चतुःपंचाशदधिकशततमोऽध्यायः १९४

## ॥ सूत उवाच ॥

देवीं सापश्यदायान्तीं सतीं मातुर्विभूषिताम् ॥ कुसुमामोदिनीं नाम तस्य र्शेलस्य देवतास् ॥ १ ॥ **ૡ**ૢૼ



सापि दृष्ट्वा गिरिसुतां स्नेहविक्ठवमानसा ॥ क पुत्रि ! गच्छसीत्युच्चेरालिङ्क्योवाच देवता ॥ २ ॥ सा चास्ये सर्वमाचरूयो शंकरात्कोपकारणम् ॥ पुनश्चोवाच गिरिजा देवतां मात्तसम्मताम् ॥ ३ ॥

## ॥ उमोवाच ॥

नित्यं र्शेलाधिराजस्य देवता त्वमनिन्दिते ! ॥ सर्वतः सन्निधानं ते मम चातीव वत्सला ॥ ४ ॥ अतस्तू ते प्रवक्ष्यामि यद्विधेयं तदा धिया ॥ अन्यस्त्रीसंप्रवेशस्तु व्वया रक्ष्यः प्रयत्नतः ॥ ५ ॥ रहस्यत्र प्रयत्नेन चेतसा सततं गिरौ ॥ पिनाकिनः प्रविष्टायां वक्तव्यं मे त्वयानघे!॥ ६॥ ततोहं संविधास्यामि यत्कृत्यं तदनन्तरम् ॥ इखुक्ता सा तथेखुक्तवा जगाम स्वगिरिं शुभम् ॥ ७ ॥ उमापि पितृरुद्यानं जगामाद्रिसुता द्रृतम् ॥ अन्तरिक्षं समाविइय मेघमालामिव प्रभा ॥ ८ ॥ ततो विभूषणान्यस्य वृक्षवल्कलधारिणी ॥ ग्रीष्मे पञ्चाग्निसंतप्ता वर्षासु च जलोषिता ॥ ९ ॥ वन्याहारा निराहारा गुष्का स्थण्डिऌशायिनी ॥ एवं साधयती तत्र तपसा संव्यवस्थिता ॥ १० ॥ ज्ञात्वा तु तां गिरिसुतां दैत्यस्तत्रान्तरे वशी ॥ अन्धकस्य सुतो दप्तः पितुर्वधमनुस्मरन् ॥ ११॥ देवान् सर्वान् विजित्याजो वृकत्राता रणोत्कटः ॥ आडिर्नामान्तरप्रेक्षी सततं चन्द्रमौलिनः ॥ १२॥

न कश्चिच्च विना मृत्यं नरो दानव ! विद्यते ॥ यतस्ततोपि दैत्येन्द्र! मृत्युः प्राप्यः दारीरिणा ॥ १७ ॥ इत्युक्तो देत्यसिंहस्तु प्रोवाचाम्बुजसंभवम् ॥ रूपस्य परिवर्तों में यदा स्यात्पद्मसंभव ! ॥ १८ ॥ तदा मृत्युर्मम भवेदन्यथा त्वमरो ह्यहम् ॥ इत्युक्तस्तु तदोवाच तुष्टः कमलसंभवः ॥ १९ ॥ यदा द्वितीयो रूपस्य विवर्त्तस्ते भविष्यति ॥ तदा ते भविता मृत्युरन्यथा न भविष्यति ॥ २० ॥ इत्युक्तोऽमरतां भेने दैत्यसूनुर्महाबलः ॥ तस्मिन् काळे त्वसंस्मृत्य तद्वधोपायमात्मनः ॥ २१ ॥ परिहर्त्तुं दृष्टिपथं वीरकस्याभवत्तदा ॥ भुजङ्गरूपी रन्ध्रेण प्रविवेश दृशः पथम् ॥ २२ ॥ परिहृत्य गणेशस्य दानवोऽसौ सुदुर्जयः ॥ अलक्षितो गणेरोन प्रविष्ठोऽथ पुरान्तकम् ॥ २३ ॥

॥ ब्रह्मोवाच ॥

आजगामामररिपुः पुरं त्रिपुरघातिनः ॥ स तत्रागत्य दृहरो वीरकं द्वार्यवस्थितम् ॥ १३ ॥ विचिन्त्यासीद्वरं दत्तं स पुरा पद्मजन्मना ॥ हते तदान्धके देत्ये गिरीरोनामरद्विषि ॥ १४ ॥ आडिश्चकार विपुरुं तपः परमदारुणम् ॥ तमागत्याव्रवीद्वस्ना तपसा परितोषितः ॥ १५ ॥ किमाडे ! दानवश्रेष्ठ ! तपसा प्राप्तुमिच्छसि ॥ ब्रह्माणमाह दैत्यस्तु निर्मृत्युत्वमहं वृणे ॥ १६ ॥

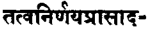




यातास्म्यहं तपश्चर्त्तुं वरुझ्यायतवातुरुम् ॥ रतिश्च तत्र मे नाभूत्ततः प्राप्ता त्वदन्तिकम् ॥ ३२ ॥ इत्युक्तः शंकरः शङ्कां कांचित् प्राप्यावधारयत् ॥ इत्येन समाधाय देव: प्रहसिताननः ॥ ३३ ॥ कुपिता मयि तन्वङ्गी प्रकत्या च दढवता ॥ अप्राप्तकामा संप्राप्ता किमेतत् संशयो मम ॥ ३४ ॥

# ॥ देव्युवाच ॥

भुजङ्गरूपं संत्यज्य वभूवाथ महासुरः ॥ उमारूपी छलयितुं गिरिशं मूढचेतनः ॥ २४ ॥ कृत्वा मायां ततो रूपमप्रतर्क्यमनोहरम् ॥ सर्वावयवसंपूर्णं सर्वाभिज्ञानसंवृतम् ॥ २५ ॥ कत्वा मुखान्तरे दन्तान् दैत्यो वजोपमान् हढान् ॥ तीक्ष्णायान् बुद्धिमोहेन गिरिशं हन्तुमुद्यतः ॥ २६ ॥ कत्वोमारूपसंस्थानं गतो दैत्यो हरान्तिकम् ॥ पापो रम्याकतिश्चित्रभूषणाम्बरभूषितः ॥ २७ ॥ तं दृष्ट्वा गिरिशस्तुष्टस्तदालिङ्कच महासुरम् ॥ मन्यमानो गिरिसुतां सर्वेंखयवान्तरैः ॥ २८ ॥ अएच्छत् साधु ते भावो गिरिपुत्रि ! न कत्रिमः ॥ या त्वं मदाशयं ज्ञाखा प्राप्तेह वरवर्णिनि!॥ २९॥ त्वया विरहितं जून्यं मन्यमानो जगत्त्रयम् ॥ प्राप्ता प्रसन्नवदना युक्तमेवंविधं त्वयि ॥ ३० ॥ इत्युक्तो दानवेन्द्रस्तु तदाभाषत् स्मयञ्छनैः ॥ न चाबुध्यदभिज्ञानं प्रायस्त्रिपुरघातिनः ॥ ३१ ॥



**GS** 

द्वितीयस्तम्भः। इति चिन्त्य हरस्तस्य अभिज्ञानं विधारयन् ॥ नापश्यद्वामपार्श्वे तु तदङ्गे पद्मलक्षणम् ॥ ३५ ॥ **लोमावर्त्त तु रचितं ततो देवः पिनाक**घृक्॥ अबुध्यद्दानवीं मायामाकारं गूहयंस्ततः ॥ ३६ ॥ मेट्रे वजास्त्रमादाय दानवं तमशातयत्॥ अब्ध्यद्वीरको नैव दानवेन्द्रं निषुदितम् ॥ ३७ ॥ हरेण सूदितं दृष्ट्वा स्त्रीरूपं दानवेश्वरम् ॥ अपरिछिन्नतत्त्वार्था शैलपुत्र्ये न्यवेदयत् ॥ ३८ ॥ दूतेन मारुतेनाञुगामिना नगदेवता ॥ श्रुत्वा वायुमुखादेवी क्रोधरक्तविलोचना॥ अशपद्वीरकं पुत्रं हृदयेन विदूयता ॥ ३९ ॥

इतिश्रीमत्स्यपुराणे पञ्चगञ्चाहादधिकदाततमोऽध्यायः ॥ १५५॥

भाषा-सूतजी बोछे इसके अनंतर वह पार्वती कुसुमामोदिनीनाम-वाली उस पर्वतकी देवता सतीको सन्मुख आती हुई देखती भई, वह सती देवता भी पार्वतीको देखकर स्नेहपूर्वक बोली किं, हे पुत्री! तू कहां जाती है, तब पार्वती उस अपने शिवजीके प्रभावसे उत्पन्न हुए अपने क्रोधरूप कारणको कहती भई, और अपनी माताकेही समान उस सतीको मानकर यह वचन बोली हे अनिंदिते! तू इस पर्वतकी देवता है, संदैव यहां रहती है, और मेरी बडी प्यारी है, इस हेतुसे में तेरे आगे जो कइती हूं वह तुझको करना चाहिये. इस पर्वतमें जो अन्य कोई स्त्री आवे, अथवा शिवजी एकांतमें किसी अन्य स्त्रीसे बतरावें तो, तू मुझको अवइय खबर दीजो, उसकेपीछे मैं प्रबंध करलूंगी. ऐसा कहकर पार्वती अपने हिमालय पर्वतमें जाती भईं. पार्वती अपने पिताके बगीचेमें ऐसे नाती भई जैसे कि, आकाशमें मेघमाला चली जाती है, ऐसे प्रकारसे आकाशमार्ग होकर उसने गमन किया, और वहां जाकर बुक्षोंके वल्कल ξo

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

शरीरपर धारण किये, ग्रीष्मऋतुमें पंचाय्नि तपी, वर्षाऋतुमें जलमें निवास किया, कभी वनके फलोंका आहार किया, कभी निराहार रही, और पृथ्वीपर शयन किया, ऐसे प्रकारोंसे तपस्या करती भई. इसपीछे अंधक दैत्यका पुत्र उस पार्वतीको जानकर अपने पिताके वधका स्मरण कर बदला लेनेका उपाय करता भया, वह अंधकका पुत्र आडि नाम दैल रणमें देवताओंको जीतकर शिवजीके समीप आता भया, वहां आकर द्वार-पर खडे हुए वीरभद्रको देख प्रथम ब्रह्माजीके दिये हुए वरका चिंतवन कर वहां बहुतसा तप करता भया. तव तपसे प्रसन्न हुए ब्रह्माजी उस आडि दैलके समीप आकर वोळे कि, हे दानव ! इस तपकरके तू किस वातकी इच्छा करता है, यह सुनकर वह देख बोला कि, में कभी न मरूं यह वर मांगता हूं. ब्रह्माजीने कहा, हे दानव ! मृत्युके विना तो कोई भी नही है, इस हेतुसे तू किसी कारणसे अपनी मृत्युको मांग ले, यह सुनकर वह दानव ब्रह्माजीसे बोला कि, जब मेरा रूप वदल जावे, तभी मेरी मृत्यु हो, अन्यथा अमर ही रहूं. यह सुन ब्रह्माजी प्रसन्न होकर बोले कि, जब तेरा दूसरा रूप बदलेगा उसी समय तेरी मृत्यु होगी. यह वर पाकर वह देख अपनी आत्माको अमर मानता भया. इसके अनं-तर वीरभद्रकी दृष्टि चुरानेके निमित्त सर्पका रूप धारण कर वीरभद्रके विना देखे शिवजीके पास जाता भया; फिर वह मृढचित्तवाळा दैस शिवजीके छलनेके निमित्त पार्वतीजीका रूप वना लेता भया, मायासे मनोहर, संपूर्ण अंगोंकी शोभासे युक्त ऐसे रूपको वनाकर मुखमें वडे २ तीक्ष्ण वज्रके समान दांतोंको लगाके अपनी बुद्धिके मोहसे शिवजीके मारनेका उद्योग करता भया. पार्वतीका रूप धारण कर सुंदर अंगोंमें आभूषण और कृत्रिम वस्त्रोंको पहर शिवजींके समीप जाता भया. तब उस महाअसुरको देखकर शिवजी प्रसन्न होकर पार्वती समझकर यह वचन वोले कि, हे पार्वती! तेरा स्वभाव अच्छा है? कुछ छल तो नही है? क्या तू मेरा मनोरथ जानकर मेरेपास आई है? तेरे विरहसे मैंने सब जगत् जून्य मान रक्सा है, अब तू मेरे पास आगई यह तैंने बहुत अच्छा किया. ऐसे कहा हुआ वह दैत्य हंसकर शिवजीके प्रभावको

मातरं मां परित्यज्य यस्माखं रूनेहविक्ठवात् ॥ विहितावसरः स्त्रीणां शंकरस्य रहोविधौ ॥ ९ ॥ तस्मात्ते पुरुषा रूक्षा जडा इदयवर्जिता ॥ गणेशक्षारसदृशी शिला माता भविष्यति ॥ २ ॥ निमित्तमेतदिस्यातं वीरकस्य शिलोदये ॥ सोभवत्त्रक्रमेणैव विचित्रारूयानसंश्रयः ॥ ३ ॥ एवमुत्सृष्टशापाया गिरिपुत्र्यास्त्वनन्तरम् ॥ निर्जगाम मुखात् कोधः सिंहरूपी महाबलः ॥ ४ ॥ स तु सिंहः करालास्यो जटाजटिलकंधरः ॥

॥ देव्युवाच ॥

नहीं जानता हुआ, धीरे धीरे यह वचन बोला, अर्थात् वह पार्वतीरूप दैत्य बोला कि, मैं तप करनेकेनिमित्त गई थी, वहां तुम्हारे विना मेरा चित्त नहीं लगा, इस कारण तुम्हारे पास आई हूं. ऐसे वचन सुनकर शिवजी कुछेक शंका विचार कर हृदयमें समाधान कर हंसकर बोले हे तन्वंगि! तू मेरे उपर क्रोधित हो गई थी, और दढ विचार करके चली थी, अब विना प्रयोजन सिद्ध किये हुए कैसे चली आई? यह मुझको संदेह है. यह कहते हुए शिवजी उसके लक्षणोंको देखते भये. तब उसकी बाई पांगूमें कमलका चिन्ह नहीं पाया, उस समय महादेवजी उस दानवी मायाको जानकर अपने लिंगपर बज्रास्त्रको रखकर उसके संग रमण करके उसको मारते भये। इस प्रकारसे उस मारे हुए दानवको वीरभद्रने नहीं जाना। और वह पर्वतकी देवता स्त्रीरूपवाले दानवको शिवजीसे मारा हुआ देख उस प्रयोजनको अच्छे प्रकारसे विना समझेही, वायुको दूत बनाकर पार्व-तीकेपास भेजती भई तब पार्वती वायुकेद्वारा उस इत्तांतको सुन क्रोधसे **लाल नेत्र कर व**ढे दुःखित हुए हृदयसे वीरभद्रको शाप देती भई. इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां पञ्चपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः १५५

द्वितीयस्तम्भः ।

www.kobatirth.org

तपसा दुष्करेणाप्तः पतित्वे शंकरो मया ॥ १० ॥ स मां श्यामछवर्णेति बहुशः प्रोक्तवान् भवः ॥ स्यामहं काञ्चनाकारा वाछभ्येन च संयुता ॥ १९ ॥ भर्त्तुर्भूतपतेरङ्गमेकतो निर्विशेङ्कवत् ॥ तस्यास्तद्राषितं श्रुत्वा प्रोवाच कमलासनः ॥ १२ ॥ एवं भव त्वं भूयश्च भर्त्तदेहार्घधारिणी ॥ ततस्तस्याजभ्रङ्गाङ्गं फुछनीलोत्पलत्वचम् ॥ १३ ॥ ततस्तस्याजभ्रङ्गाङ्गं फुछनीलोत्पलत्वचम् ॥ १३ ॥ ततम्त्रतस्याजभ्रङ्गाङ्गं फुछनीलोत्पलत्वचम् ॥ १३ ॥ ततामत्रवीत्ततो ब्रह्मा देवीं नीलाम्बुजत्विषम् ॥ निशे भूधरजादेहसंपर्कात्वं ममाज्ञया ॥ १५ ॥

## ॥ देव्युवाच ॥

किं पुत्रि ! प्राप्तुकामासि किमलभ्यं ददामि ते ॥ ८ ॥ विरम्यतामतिक्वेशात् तपसोरुमान्मदाज्ञया ॥ तळ्रुःवोवाच गिरिजा गुरुं गौरवगर्भितम् ॥ ९ ॥ वाक्यं वाचाचिरोद्वीर्णवर्णनिर्णीतवाञ्छितम् ॥

# ॥ ब्रह्मोवाच ॥

त्रोद्र्तलम्बलाङ्कूलो हंष्ट्रोत्कटमुखातटः ॥ ५ ॥ व्यावृत्तास्यो ललजिह्नः क्षामकुक्षिः झिरादिषु ॥ तस्याशुवर्तितुं देवी व्यवस्यत सती तदा ॥ ६ ॥ ज्ञात्वा मनोगतं तस्या भगवांश्चतुराननः ॥ आगम्योवाच देवेशो गिरिजां स्पष्टया गिरा ॥ ७ ॥



ĘR

स तेऽस्तु वाहनं देवि ! केतौ चास्तु महाबलः ॥ गच्छ विन्ध्याचलं तत्र सुरकार्यं करिष्यसि ॥ १७ ॥ पञ्चालो नाम यक्षोऽयं यक्षलक्षपदानुगः ॥ दत्तरते किंकरो देवि ! मया मायाशतैर्युतः ॥ १८ ॥ इत्युक्ता कौशिकी देवी विन्ध्यशैलं जगाम ह ॥ उमापि प्राप्तसंकल्पा जगाम गिरिज्ञान्तिकम् ॥ १९ ॥ प्रविशन्तीति तां द्वारि ह्यपकृष्य समाहितः ॥ रुरोध वीरको देवीं हेमवेत्रछताधरः ॥ २० ॥ तामुवाच च कोपेन रूपातु व्यभिचारिणीम् ॥ प्रयोजनं न तेऽस्तीह गच्छ यावन्न भेत्स्यसि ॥ २१ ॥ देव्या रूपधरो दैत्यो देवं वञ्चयितुं त्विह ॥ प्रविष्टो न च दृष्टोऽसौ स वै देवेन घातितः ॥ २२ ॥ घातिते चाहमाज्ञप्तो नीलकंठेन कोपिना ॥ द्वारेषु नावधानं ते यस्माल्पश्यामि बैं ततः ॥ २३ ॥ भविष्यसि न मद्द्राःस्थो वर्षपूर्गान्यनेक्शः ॥ अतस्तेऽत्र न दास्यामि प्रवेशं गम्यतां द्रुतम् ॥ २४ ॥ इतिश्रीमत्स्यपुराणे षट्पञ्चादादधिकशततमोऽध्यायः ॥ १५६ ॥ भाषा-पार्वती कहती है हे वीरभद ! तू स्नेहरहित हो मुझ माताको त्याग कर शिवजीके ओर अन्य स्त्रियोंके एकांत समयमें सावधान नहीं रहा, इस हेतुसे तेरी माता रूखी जडहृदयसे वर्जित काली शिलाके समान हो जायगी इस प्रकारसे यह वीरभद्रके शिलामेंसे उदय होनेका निमित्त होता भया; तब वह वीरभद्र विचित्र २ कथाओंको सुन रहा था और पार्वतीने

For Private And Personal

द्वितीयस्तम्भः ।

य एष सिंहः प्रोंद्रूतो देव्याः कोधाद्वरानने ! ॥ १६ ॥

संप्राप्ता कतकृत्यत्वमेकानंशा पुरा ह्यसि ॥

ĘĘ

ξŞ

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसा शाप देदिया उस समय पार्वतीके मुखसे सिंहरूप होकर कोध निक-लता भया उस विकरालमुख जटाधारी लंबी पूंछयुक्त कराल डाढोंसमेत मुख फाडे जिव्हा निकाले और पतली कटिवाले सिंहको देखकर उसकी वार्त्ताको पार्वती जब चिंतवन करने लगी तब उस पार्वतीके मनकी वार्ताको जानकर ब्रह्माजी आए और वडी स्पष्ट वाणीसे बोले कि हे पुत्रि! तू क्या चाहती है? मैं कौनसी अलभ्य वस्तु तुझको दूं? तू इस बडे केशवाले तपको समाप्त कर और मेरी आज्ञाको मान ले. यह सुनकर पार्वती वहुत दिनके विचारे हुए मनोरथके वचनको बोली कि, मैंने वडे दुर्रुभ व्रत और तपोंसे महादेवजीको प्राप्त किया था, उन्होंने मुझको बहु-तवार काली २ ऐसा शब्द कहा, सो मैं चाहती हुं कि, मेरा शरीर कांच-नके समान वर्णवाला हो जाय. जिस्से कि, अपने पतिकी गोदीमें सुशो-भित रहूं. यह उसके वचनको सुनकर ब्रह्माजी वोले कि, तेरा शरीर ऐसाही हो जायगा, और अपने भर्त्ताके आधे शरीरके धारण करनेवाली भी हो जायगी. इसके अनंतर नीछे कमछके समान पार्वतीकी खचा कांचनके वर्णसमान तत्काल हो गई और जो उसकी नीली त्वचा थी वह देवी रात्रिका स्वरूप पीत और कसूमे वस्त्रोंसे युक्त होकर अलग हो गया. तब ब्रह्माजी नीले कमलके सदृश वर्णवाली उस रात्रीसे वोले हे रात्री! तू मेरी आज्ञासे पार्वतीके शरीरके स्पर्श करनेसे छतऋख हो गई. और हे वरानने! इस पार्वतीके क्रोधसे जो सिंह निकला है वही तेरा वाहन होगा और तेरी ध्वजामें भी यही सिंह रहेगा तू विंध्याचलमें चली जा वहां जाकर तू देव-ताओंक कार्योंको करेगी. और हे देवि! यह पांचालनाम यक्ष तेरे निमित्त अनुचर देता हूं. इस यक्षको हजारों माया आती हैं. ऐसे कही हुई कोंशिकी देवी विंध्याचल पर्वतमें जाती भई, और पार्वती भी अपने मनोर-थको सिद्ध करके शिवजीके समीप जाती भई तब उस भीतर जाती हु-ईको द्वारपर सावधान हो हाथमें वेत ले खडा हो कर वीरभद्र रोकता भया, और व्यभिचारिणीका रूप जानकर उस्से कोधपूर्वक बोला कि, यहां तेरा कुछ प्रयोजन नहीं, जो तू नहीं डरती है तो चली जा, यहां पार्वतीजीका रूप धरके महादेवके छलनेके निमित्त एक दैस आया था,

अहं वीरक ! ते माता मा तेऽस्तु मनसो झमः ॥ ६ ॥ शंकरस्यास्मि दयिता सुता तु हिमभूभ्रुतः ॥ मम गात्रछविभ्रान्त्या मा शङ्कां पुत्र ! आवय ॥ ७ ॥ तुष्टेन गौरता दत्ता ममेयं पद्मजन्मना ॥ मया शप्तोस्यविदिते वृत्तान्ते देत्यनिर्मिते ॥ ८ ॥

॥ देव्युवाच ॥

एवमुक्ता गिरिसुता माता मे स्नेहवत्सछा ॥ प्रवेशं लभते नान्या नारी कमलठोचने ! ॥ 9 ॥ इत्युक्ता तु तदा देवी चिंतयामास चेतसा ॥ न सा नारीति दैत्योसौ वायुर्मे यामभाषत ॥ २ ॥ वृथैव वीरकः शप्तो मया कोधपरीतया ॥ अकार्य क्रियते मूढेः प्रायः कोधसमीरिते: ॥ ३ ॥ कोधेन नश्यते कीर्तिः कोधो हन्ति स्थिरां श्रियम् ॥ अपरिछिन्नतत्त्वार्था पुत्रं शापितवत्यहम् ॥ २ ॥ विपरीतार्थबुद्धीनां सुलभो विपदोदय: ॥ संचिन्त्येवमुवाचेदं वीरकं प्रति शैलजा ॥ ५ ॥ लजासजविकारेण वदनेनाम्बुजत्विषा ॥

# ॥ वीरक उवाच ॥

इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां षट्पञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः॥१५६॥

उसको भीतर जाते हुए मैंने नहीं देखा था, वह शिवजीने मार डाला. उसको मारकर मुझसे कोधपूर्वक कहने लगे कि तुम द्वारपर सावधान नहीं रहते हो इस हेतुसे मैं अब सबकी चौकसी करता हूं, सो तुझको भीतर नहीं जाने दूंगा, तू शीघ्रही उलटी चली जा.

द्वितीयस्तम्भः ।

ξÇ

नतसूरासुरमौलिमिलन्मणिप्रचयकान्तिकरालनखाङ्किते ॥ नगसुते ! शरणागतवत्सले ! तव नतोऽस्मि नतार्त्तिविनाशिनि १ १ तपनमण्डलमण्डितकन्धरे ! एथुसुवर्णसुवर्णनगद्युते ! ॥ विषभुजङ्गनिषङ्गविभूषिते ! गिरिसृते ! भवतीमहमाश्रये ॥ १२ ॥ जगति कः प्रणताभिमतं दुदो झटिति सिद्धनृते भवती यथा ॥ जगति काञ्चनवाञ्छतिशंकरो भुवनधृतनये ! भवतीं यथा ॥ १३ ॥ विमलयोगविनिर्मितदुर्जयस्वतनुतुल्यमहेश्वरमण्डले!॥ विद्लितान्धकबान्धवसंहतिः सुरवरै; प्रथमं त्वमभिष्टुता ॥ १४॥ सितसटापटले। इतकंधराभरमहाम्रगराजरथा स्थिता ॥ विमलराक्तिमुखानलपिङलायतभुजौघविपिष्टमहासुरा ॥ १५ ॥ प्रणतचिन्तितदानवदानवप्रमथनैकरतिस्तरसा भुवि ॥ १६ ॥ वियति वायुपथे ज्वलनोज्ज्वलेऽवनितले तव देवि ! चयद्रपुः ॥ तदजितेप्रतिमे प्रणमाम्यहं भूवनभाविनि! ते भववछमे ॥ १७॥ जलधयो ललितोद्ववतीचयो हृतवहद्युतयश्च चराचरम् ॥ फणसहस्रभूतश्च भुजङ्गमास्त्वदभिधास्यति मय्यभयंकरा ॥१८॥ भगवति! स्थिरभक्तजनाश्रये! प्रतिगतो भवतीचरणाश्रयम् ॥

॥ वीरक उवाच ॥

ज्ञात्वा नारी प्रवेशं तु शंकरे रहासि स्थिते ॥ न निवर्तयितुं शक्यः शापः किंतु ब्रवीमि ते ॥ ९ ॥ शीघ्रमेष्यसि मानुष्यात् स त्वं कामसमन्वित: ॥ शिरसा तु ततो वन्द्य मातरं पूर्णमानसः ॥ उवाचार्चितपूर्णेन्दुद्युतिं च हिमशैलजाम् ॥ १० ॥



ୱ୍ୟ

तछ्त्वा तु ततो देवी हेमद्रुममहाजलम् ॥ २९ ॥

॥ सूत उवाच ॥ प्रसन्ना तु ततो देवी वीरकस्येति संस्तृता ॥ प्रविवेश शुभं भर्त्तुर्भवनं भूधरात्मजा ॥ २० ॥ द्वारस्थो वीरको देवान् हरद्र्ञानकाङ्किणः ॥ व्यसर्जयत् स्वकान्येव ग्रहाण्यादरपूर्वकः ॥ २१ ॥ नास्त्यत्रावसरो देवा देव्या सह वृषाकपिः ॥ निर्भृतः क्रीडतीत्युक्ता ययुस्ते च यथागतम् ॥ २२ ॥ गते वर्षसहस्रे तु देवास्त्वरितमानसः ॥ ज्वलनं चोद्यामासुर्ज्ञातुं रांकरचेष्टितम् ॥ २३ ॥ प्रविइय जालरन्ध्रेण शुकरूपी हुताशन: ॥ दहरो रायने शर्व रतं गिरिजया सह ॥ २४ ॥ दुहरो तं च देवेशो हुताशं शुकरूपिणम् ॥ तमुवाच महादेवः किंचित्कोपसमन्वितः ॥ २५ ॥ यस्मात्त त्वत्कतो विघ्नस्तस्मात्त्वय्युपपद्यते ॥ इत्युक्तः प्राञ्जलिर्वद्विरपिवद्वीर्यमाहितम् ॥ २६ ॥ तेनापूर्थत तान् देवांस्तत्तत्कायविभेदतः ॥ विपाट्य जठरं तेषां वीर्यं माहेश्वरं ततः ॥ २७॥ निष्कान्तं तप्तहेमाभं वितते शंकराश्रमे ॥ तस्मिन् सरो महजातं विमलं बहुयोजम् ॥ २८ ॥ प्रोत्फुछहेमकमऌं नानाविहगनादितम् ॥

करणजातमिहास्तु ममाचलन्नुतिल्वाप्तिफलाशयहेतुतः ॥ प्रशममेहि ममात्मजवत्सले!नमोऽस्तु ते देवि! जगत्त्रयाश्रये १९



ξų

सोऽस्माकमपि पुत्रः स्यादस्मन्नाम्ना च वर्तताम् ॥ भंबेझोकेषु विरूयातः सर्वेष्वपि वरानने ! ॥ ३४ ॥ इत्युक्तोवाच गिरिजा कथं महात्रसंभवः ॥ सवैंरवयवैंर्युक्तो भवतीभ्यः सुतो भवेत् ॥ ३५ ॥ ततस्तां रुत्तिका ऊचुर्विधास्यामोऽस्य वै वयम् ॥ उत्तमान्युत्तमाङ्गानि यद्येवं तु भविष्यति ॥ ३६ ॥ उक्ता वै शैलजा प्राह भवत्वेवमनिन्दिताः ॥ ततस्ता हर्षसंपूर्णाः पद्मपत्रस्थितं पयः ॥ ३७॥ तस्यै ददुस्तया चापि तत्पीतं कमशो जलम् ॥ पीते तु सछिछे तसिंमस्ततस्तस्मिन् सरोवरे ॥ ३८॥ विपाट्य देव्याश्च ततो दक्षिणां कृक्षिमुद्रतः ॥ निश्वकामाऽद्रुतो बाल: सर्वलोकविभासकः ॥ ३९ ॥ प्रभाकरप्रश्नाकारः प्रकाशकनकप्रभः ॥ ग्रहीतनिर्मलेादयशक्तिज्ञूलः षडाननः ॥ ४० ॥

तत्र छत्वा जलकीडां तदब्जछतशेखरा ॥ उपविष्टा ततस्तस्य तीरे देवी सखीयुता ॥ ३० ॥ पातुकामा च तत्तोयं स्वादुनिर्मलपङ्कजम् ॥ अपश्यन् छत्तिकाः स्नाताः षडर्कचुतिसन्निभम् ॥ ३१ ॥ पद्मपत्रे तु तद्वारि यहीत्वोपस्थिता यहम् ॥ हर्षादुवाच पश्यामि पद्मपत्रे स्थितं पयः ॥ ३२ ॥ ततस्ता जचुरखिलं छत्तिका हिमशैलजम् ॥ ॥ छत्तिका जचु: ॥

दास्यामो यदि ते गर्भः संभूतो यो भविष्यति ॥ ३३ ॥



हृद

ξS



# दीप्तो मारयितुं दैत्यान् कुत्सितान् कनकच्छविः ॥ एतस्मात्कारणाद्देवः कुमारश्चापि सोऽभवत् ॥ ४१ ॥

इति श्रीमत्स्यपुराणे सप्तपञ्चारादधिकराततमोऽध्यायः॥१५७॥

भाषार्थः-वीरभद्रने कहा हे कमललोचने! मेरी स्नेह करनेवाली माताने भी मुझसे यही आज्ञा करी है, और कह गई है कि, किसी अन्य स्त्रीको भीतर मत जाने देना। यह सुनकर पार्वती देवी चिंतवन करने लगी कि, अहो जो वायु मुझसे कह आया था वह तो दैस था, स्त्री नहीं थी; मुझ क्रोधयुक्तने वीरमद्रको वृथाही शाप दिया; विशेषकरके क्रोधसे भरेहुए मूर्ख वुरा कार्य करडालते हैं, क्रोधसे कीर्ति नष्ट हो जाती है, कोधसे स्थिर उक्ष्मीका नाश होजाता है, मैंने विनाही विचारेहुए पुत्रको शाप देदियाः विपरीतबुद्धिवाळोंको सहजहीमें विपत्ति प्राप्त होजाती है. ऐसे चिंतवन करके वह पार्वती लज्जापूर्वक वीरभद्रसे कहनेलगी; हे वीर-भद्र ! मैं तेरी माता हूं, तू चित्तमें संदेह मत करे, मैं शिवजीकी प्यारी स्त्री हूं, हिमाचलकी पुत्री हूं; हे पुत्र ! मेरे शरीरकी कांतिकरके तू शंका मत करे, मुझको ब्रह्माजीने प्रसन्न होकर गौरवर्ण देदिया है. हे पुत्र ! उस देखके वत्तांतसे मैंने तुझको विना समझे हुए शाप देदिया है वह तो दूर नहीं होसकेगा; परंतु यह कह देती हूं कि तुम मनुष्यके प्रभावसे शापसे निवृत्त होकर शीघही आओगे इसके पीछे वीरभद्र पूर्ण चंद्रमाके-समान कांतिवाली अपनी माता पार्वतीको शिरसे प्रमाण करने लगा. वीरभद्र कहता है, हे शरणागतवत्सले ! देवतादेत्योंके प्रणाम करते हुए मुकुटोंकी मणियोंसे शोभित चरणारविंदवाली! मैं तुझको प्रणाम करता हूं. हे सूर्यमंडलंकेसमान शोभित शिरवाली, पर्वतके समान कांतिवाली, सर्पाकार टेढी भृकुटियोंवाली ! ऐसी जो आप हैं उनकेही मैं आश्रय हूं हे पार्वती ! प्रणाम करते हुएको जैसे तुम शीघही वर देती हो ऐसा दूसरा वर देनेवाळा तेरेसिवाय कौन है? और शिवजी भी तेरे विना जगतूमें किसीकी इच्छा नहीं करते हैं. हे निर्मलयोगके द्वारा अपने शरीरको महादेवजीके शरीरमंडलके समान करनेवाली! और दैत्योंका नाश करने

### तत्वनिणर्यप्रासाद-

वाली! तुझको सव देवता लोगभी शिरसे प्रणाम करते हैं. हे जननी! तुम श्वेतंकेश और बडेमुखवाले सिंहपर सवारीकरके अपनी निर्मलझ-किसे जब असुरोंको मारती हो तव संसार तुमको चंडिका कहता है, तुम हीं शुंभनिशुंभको मारती और अक्तजनोंके मनोरथोंको सिद्ध करती हो. हे देवि! आकाशमें वायुके मार्गकें जलती हुई अग्निमें और पृथ्वीतलमें जो तेरा रूप है उसको मैं नमस्कार करता हूं, और ललितरंगोंवाले समुद्र, अग्नि और हजारों सर्प यह सब तेरे प्रभावसे मुझको भय नहीं देसक्ते हैं, मैं आपके चरणोंके आश्रय होगया हूं, अव किसी फलकी इच्छा नहीं करता हूं. हे देवि ! मुझपर शांत होकर छपा करो, मैं आपको प्रणाम करता हूं. सूतजी कहते हैं जब वीरभद्रने इस प्रकारसे स्तुति करी तब प्रसन्न होकर पार्वतीजी अपने पति शिवजीके मंदिरमें प्रवेश करती भई. फिर द्वारपर खडा हुआ वीरभद्र शिवजीके दर्शन करनेके-लिये आये हुए देवताओंको अपने २ घरोंको भेजता भया; यह कहने लगा, हे देवताओं ! अब दर्शन करनेका अवसर नहीं है, शिवजी पार्वती-केसंग रमण कर रहे हैं. ऐसे वचनोंको सुनकर देवता स्थानोंको चले-गये. जब हजार वर्ष व्यतीत होचुके तब देवता शीघताकरके शिव-जीके समाचार लेनेकेनिमित्त अग्निदेवताको भेजते भये. आग्नि तोतेका रूप धारण करके स्थानके किसी छिद्रंके द्वारा स्थानमें प्रवेश करके पार्वतीकेसंग रमण करते हुए महादेवजीको देखता भया. तब कुछेक क्रोध करके महादेवजी उस तोतेसे वोले कि, तेरा किया हुआ यह विघ्न है इस लिये यह विन्न तुझीमें प्राप्त होगा. ऐसा कहा हुआ अग्नि अंजली बांधकर महादेवजीके वीर्य्यको पीता भया। फिर उस वीर्यसे तृप्त हुआ आग्ने देवताओंको तृप्त करता भया. उस समय वह शिव-जीका वीर्य उन देवताओंके उदरको फाडकर बहार निकलता भया, और शिवजीके आश्रमके समीप प्राप्त होता भया। वहाँ एक सरोवर बनगया. बडा, खच्छ और बहुत योजन विस्तृत, सुवर्णकीसी कांति-वाला, फूले हुए कमलोंसे शोभित उस सरोवरको सुनकर पार्वतीदेवी सखियोंसे युक्त हो उसके जलमें कीडा करती हुई तीरपर स्थित होगए,

महादेवस्य शापेन त्यक्तवा देहं स्वयं तथा ॥ ऋषयश्च समुद्रूताश्च्युते शुके महात्मनः ॥ ६ ॥ देवानां मातरो दृष्ट्वा देवपत्न्यस्तथैव च ॥ स्कन्नं शुकं महाराज ! ब्रह्मणः परमेष्ठिनः ॥ ७ ॥ तञ्जुहाव ततो ब्रह्मा ततो जाता हुताशनात् ॥ ततो जातो महातेजा भूगुश्च तपसां निधिः ॥ ८ ॥

छत्तिकाभी छह सूयोंके समान उस जलको देखती भई. तब पार्वती कमलेके पत्तेपर स्थित हुए उस जलको यहण करके आनंदसे बोली कि, कमलपत्रपर स्थित हुए इस जलको मैं देखती हूं. ऐसे पार्वतीके वचनको सुन कर छत्तिका पार्वतीसे बोली कि, हे शुभानने ! इस जलसे जो तुह्यारे गर्भ रह जावे तो वह हमारे नामसे प्रसिद्ध हमाराही पुत्र संसारमें प्रसिद्ध होने ऐसी प्रतिज्ञा करे तो, हम इस जलको देवेंग यह सुनकर पार्वतीजी वोली कि, मेरे अवयवोंसे युक्त हुआ वालक तुह्यारा पुत्र होवेगा? जब पार्वतीनें यह वचन कहा, तब कृत्तिका बोली कि, हम इसके उत्तम २ अंगोंका विधान कर देवेंगी. यह बात सुनकर पार्वतीजीने कहा कि, अच्छा इसी प्रकार होजागया. तब छत्तिका प्रसन्न होकर उस जलको पार्वतीके निमित्त देती भई. तब पार्वतीने भी वह जल पीलिया। इसके अनंतर उस जलका गर्भ पार्वतीकी दाहिनी कोखको फाडकर बाहर निकला. और उसमेंसे सब लोकोंको प्रकाशित करनेवाला अद्धुत बालक निकला, सूर्यके समान तेजस्ती, कंच-नके समान देदीप्य, शक्ति और जूलको ग्रहण किये हुए, छ मुखवाला, वह अद्धुत वालक होता भया। सुवर्णकीसी कांतिवाला यह बालक दुष्ट देत्योंको मारनेवाला होता भया. इस प्रकारसे खामी कार्तिककी उत्पति हुई है. इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां सप्तपश्चारादधिकराततमोऽध्यायः॥१५७॥ पुनरपि मत्स्यपुराणे चतुर्नवत्यधिकज्ञाततमेऽध्याये यथा----

द्वितीयस्तम्भः । और उस जलके पीनेकी भी इच्छा करी. उस समय स्नान करती हुई

99

હર

तत्वनिर्णयप्रासाद-

भाषार्थः-प्रथम महादेवजीके शापसे सव ऋषि अपने २ शरीरको आपही त्याग कर खर्गलोकमें जाते भये, वहां ब्रह्माजीके वीर्यसे फिर ऋषि उत्पन्न हुए हैं, तब देवताओंकी माता, और देवताओंकी स्त्रियां, ब्रह्माजीके वीर्यको स्पालित हुआ जानकर ब्रह्माजीके समीपसे उस वीर्यको आग्निमें हवन करवा देती भईं, जब ब्रह्माजीने वीर्यका हवन किया, तब आग्निमें से महातेजवाले भृगुऋषि उत्पन्न हुए. मत्स्यपुराण अध्याय ॥ १९४॥

> तथा ब्रह्मवैवर्त्तपुराणेऽपि चतुर्थाऽध्याये ॥ रतिं दृष्ट्वा ब्रह्मणश्च रेतःपातो बभूव ह ॥ तत्र तस्थो महायोगी वस्त्रेणाच्छाद्य रुजया ॥१३॥ बस्तं दग्ध्वा समुत्तस्थो ज्वलद्गिः सुरेश्वरः ॥ कोटितालप्रमाणश्च सशिखश्च समुज्ज्वलन् ॥ १४॥ रूष्णस्य कामबाणेन रेतःपातो बभूव ह ॥ जले तद्रेचनं चके लजया सुरसंसदि ॥ २३ ॥ सहस्रवत्सरान्ते तडिम्भरूपं बभूव ह ॥

ततो महान् विराट् जज्ञो विश्वोधाधार एव स: ॥२८॥ भाषार्थः--रतिको देखकर ब्रह्माजीका वीर्यपात होता भया, तव वो महायोगी ब्रह्मा ठजाकरके वस्त्रकेसाथ आच्छादन करके खडा होता भया, तब वो वीर्य वस्त्रको जालकर जाज्वल्यमान, कोटिताल प्रमाण, शिखावाला, देदीप्यमान, आग्निदेवता उत्पन्न होता भया. — कामके बार्णोकरके देवसभामें ऋष्णजीका वीर्यपात होता भया, तव लज्जाकरके छष्णजी उस वीर्यको जलमें निकालते भये, वहां वो वीर्य हजार वर्ष व्यतीत हुए तव वालकरूप होता भया, तिस्से जगत् समूहको आधार-भूत महान् विराट् उत्पन्न होता भया, ब्रह्मवैंवर्त्त पुराण अध्याय ॥ ४ ॥

इत्यादि प्रायः सर्व पुराणादिके लेखोंसे, ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, जो कि लोकोंने कल्पन किये हैं उन्होंमें ज्ञानदर्शन चारित्र नहीं सिद्ध होते हैं. किंतु, काम, क्रोध, ईर्षा, रागादि दोष सिद्ध होते हैं. और ऐसे

### द्वितीयस्तम्भः ।

रागी द्वेषी देव मुक्तिंकवास्ते नही होते हैं. यदुक्तं ॥ " ये स्त्रीशस्त्राक्षस्तू-त्रादिरागाद्यङ्करुङ्गिताः ॥ नियहानुग्रहपरास्ते देवाः स्युर्न मुक्तये ॥ १ ॥ नाट्याद्रहाससंगीताद्युपप्लवविसंस्थुलाः ॥ लंभयेयुः पदं शान्तं प्रसन्नान् प्रा-णिनः कथम् ॥ २ ॥ " इतिकलिकालसर्वज्ञश्रीमद्धेमचंद्रसूरिकृतयोगशास्त्रे-यद्यपि इन श्लोकोंका अर्थ जैनतत्वादर्श ग्रंथमें लिखा है तथापि भव्य जीवोंके उपकारार्थ लिखते हैं.

जिस देवकेपास स्त्री होवे, तथा तिसकी प्रतिमाकेपास स्त्री होवे, क्यों कि, जैसा पुरुष होता है, उसकी मूर्ति भी प्रायः वैसीही होती है. आज-काल सर्व चित्रोमें वैसाही देखनेमें आता है. सो मूर्तिद्वारा देवकाभी स्वरूप प्रगट हो जाता है. तथा शास्त्र, धनुष्य, चक्र, त्रिश्लादि जिस-के पास होवे, तथा अक्षसूत्र जपमालादि आदि शब्दसे कमंडलु प्रमुख होवे, फेर कैसा वो देव है? रागद्वेषादि दूषणोंका जिनमें चिन्ह होवे? क्योकि, स्त्रीकों जो पास रक्सेगा वो जरूर कामी और स्त्रीसें भोग करनेवाला होगा. इस्से अधिक रागी होनेका दूसरा कौनसा चिन्ह है? इसी कामरागके वज्ञ होकर कुदेवोंने परस्त्री, स्वस्त्री, बेटी, माता, बहिन, और पुत्रकी वधू, प्रमुखसे अनेक कामक्रीडा कुचेष्टा करी है. और इसीका नाम लोकोंने भगवान्की लीला धारण किया है!!!

अव जो पुरुषमात्र हाकर परस्ती गमन करता है, उसको आज को-लके मतावलंबियोंमेंसे कोइभी अच्छा नहीं कहता तो, फेर परमेश्वर होकर जो परस्तीसे कामकुचेष्टा करे, उसके कुदेव होनेमें कोईभी बुद्धि-मान् शंका कर सक्ता है? नहीं. और जो अपनी स्त्रीसे काम सेवन करता है, और परस्तीका त्यागी है, उसकोंभी परस्तीका त्यागी धर्मी गृहस्थलोक कह सक्ते हैं, परंतु उसको मुनि वा ऋषि वा ईश्वर कभी नहीं कहे सकेंगे. क्योंकि, जो आपही कामाग्निके कुंडमें प्रज्वलित हो रहा है, तिसमें कभी ईश्वरता नहीं हो सक्ती; इस हेतुसे जो राग रूप चिन्ह करके संयुक्त है, सो देव नहीं हो सक्ता है. पुनः जो द्वेषके चिन्हकरके संयुक्त है, वोभी देव नहीं हो सक्ता है. द्वेषके चिन्ह शसादिकोंका धारण करना. क्योंकि, जो शस्त्र, धनुण्य, चक्र, त्रिशूल

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

प्रमुख रक्खेगा, उसने अवइय किसी वैरीकों मारणा है; नही तो, शस्त रखनेसे क्या प्रयोजन है? जिसकों वैर विरोध लगा हुवा है, सो परमेश्वर नहीं हो सका है; जो ढाल वा खड़ रक्खेगा वह अवइयमेव भयसंयुक्त होगा, और जो आपही भयसंयुक्त है तो, उसकी सेवा करनेवाले निर्भय कैसें हो सकते हैं? इस हेतुसे द्वेषसंयुक्तको परमेश्वर कौन बुद्धिमान् कह सक्ता है ? परमेश्वर जो है, सो तो वीतराग है; सिवाय वीतरागके अन्य कोइ, रागी, द्वेषी, परमेश्वर कभी नहीं हो सक्ते हैं.

तथा जिसके हाथमें जपमाला है, सो असर्वज्ञताका चिन्ह है; जेकर सर्वज्ञ होता तो मालांके मणियोंके विनाभी जपकी संख्या कर सक्ता; और जो जपको करता है सोभी अपनेसे उच्चका करता है, तो, परमे-श्वरसे उच्च कोन है? जिसका वो जप करता है.

तथा जो शरीरको भस्म लगाता है, और धूणी तापता है, नंगा होके कुचेष्टा करता है, भांग, अफीम, धतूरा, मदिरा प्रमुख पीता है, तथा मांसादि अशुद्ध आहार करता है, वा, हस्ति, ऊंट, गर्दभ, बैल प्रमुखकी जो असवारी करता है, सोभी मुदेव नही हो सक्ता है; क्योंकि, जो शरीरको भस्म लगाता है, और धूणी तापता है, सो किसी वस्तुकी इच्छावाला है, सो जिसका अर्भातक मनोरथ पूरा नहीं हुआ, सो पर-मेश्वर कैसे हो सक्ता है? और जो नशे, अमलकी चीजें, खाता पीता है, सो तो नशेके अमलमें आनंद और हर्ष ढुंढता है, और परमेश्वर तो सदा आनंद और सुखरूप है; परमेश्वरमें वो कौनसा आनंद नहीं था जो नशा पीनेसे उसकों मिलता है? और जो असवारी है सो परजीवोंको पीडाका कारण है, और परमेश्वर तो दयालु है, वो परजीवोंको पीडा कैसे देवे? और जो कमंडलु रखता है सो शुचि होनके कारण रखता है, और परमेश्वर तो सदाही, पवित्र है उनको कमंडलुसे क्या काम है?

तथा निग्रह, जो जिसके उपर क्रोध करे, तिसकों वध, वंधन, मारण, रोगी, शोकी, अतीष्टवियोगी, नरकपात, निर्धन, हीन, दीन, क्षीण करे; और अनुग्रह, जिसके जपर तुष्टमान होवे, तिसकों इंद्र, चक्रवर्ती, बल-

#### द्वितीयस्तम्भः ।

देव, वासुदेव, महामंडलिक, मंडलिकादिकोंको राज्यादि पदवीका वर देवे; तथा सुंदर देवांगनासटश स्त्रीका संयोग, पुत्रपरिवारादिकोंका संयोग जो करे, ऐसा रागी, द्वेषी, देव मोक्षके तांइ कभी नहीं हो सक्ता है. सो नो भूत प्रेत पिशाचादिकोंकी तरह क्रीडाप्रिय देवता मात्र है. ऐसा देव अपने सेवकोंको मोक्ष कैसे दे सक्ता है? आपही यदि वो रागी देषी कर्भपरतंत्र है तो, सेवकोंका क्या कार्य सार सक्ता है ?

तथा जो नाद, नाटक, हास्य, संगीत, इनके रसमें मय है, वादित्र, (वाजा) बजाता है, नृत्य करता है, औरांको नचाता है, हसता और कृदता है, विषयी रागोंको गाता है, संगीत वोछता है, स्त्रीके विरहसे विलाप क-रता है, इत्यादिक अनेक प्रकारकी मोहकर्मके वश संसारकी चेष्टा करता है, और स्वभाव जिसका आस्थिर हो रहा है, सोभी परमेश्वर नहीं कहा जाता है; यदि परमेश्वर आपही ऐसा है तो फेर वो परमेश्वर सेवकोंको शांतिपद कैसे प्राप्त करा सक्ता है? यदि किसी पुरुषने एरंडवृक्षको क-ल्पवृक्ष मानलिया तो, क्या वो कल्पवृक्ष हो सक्ता है? वा कल्पवृक्षका सारा काम दे सक्ता है?

अब भगवान्में अष्टगुण होते हैं सो लिखते हैं.

॥ मूलम् ॥ आर्यावृत्तम् ॥

क्षितिजलपवनहुताशनयजमानाकाशसोमसूर्यारूयाः ॥ इत्येतेष्टें। भगवति वीतरागे गुणा मताः ॥ ३४ ॥ भाषार्थ-क्षिति १ जल २ पवन ३ अग्नि ४ यजमान ५ आकाश इ

सोम ७ और सूर्य ८ ऐसे आठ गुण भगवान् वीतरागमें माने है.॥३४॥ क्षितिरित्युच्यते क्षांतिर्जलं या च प्रसन्नता ॥ निःसंगता भवेद्वायुर्हताशो योग उच्यते ॥ ३५ ॥ यजमानो भवेदात्मा तपोदानद्यादिभिः ॥

अलेपकत्वादाकाशः संकाशः सोभिधीयते ॥ ३६ ॥ व्याख्या-क्षितिशब्दकरके क्षमा कहिए है, जल कहनेसे निर्मलता, और पवन कहनेसे निःसंगता-प्रतिबंधरहित, आग्न कहनेसे योग, अर्थात् ଡ଼ଌ୍

तत्वनिर्णयप्रासाद-

जैसे अग्नि इंधनको भस्म करके जाज्वल्यमान रूपवाला होता है, तैसे भगवंत कर्मवनको दाहके निर्मछ योगरूपको प्राप्त हुये हैं. इसवास्ते भ-गवान अर्हन्को योगरूप कहते हैं. यजमान अर्थात् यज्ञ करनेवाला आत्मा है, तपदानदयादिसें यज्ञ करता है. निर्लेप लेपरहित होनेसें आकाशसमान भगवंतको कहते हैं. ॥३५-३६॥

सौम्यमूर्त्तिरुचिश्चंद्रो वीतरागः समीक्ष्यते ॥

ज्ञानप्रकाशकत्वेन आदित्यः सोऽभिधीयते ॥ ३७ ॥

व्याख्या—सौम्यमूर्ति मनोहर होनेसे भगवंत चंद्रवत् चंद्र वीतराग होनेसे देखते है, और ज्ञानप्रकाशकरने करके सो भगवंत अर्हनको आ-दिख (सूर्य) कहिये हैंगा ३७॥

पुण्यपापविनिर्मुको रागद्वेषविवर्जितः ॥

श्रीअर्हद्वचो नमस्कारः कर्त्तव्यः झिवमिच्छता ॥३८॥ व्या०-पुण्यपापकरके विनिर्मुक्त (रहित) है, और रागद्वेषकरके विव-जित है, ऐसे श्रीअर्हतको मुक्तिइच्छक पुरुषोंनें नमस्कार करणे योग्य है.॥ ३८॥

अकारेण भवेद्विष्णू रेफे ब्रह्मा व्यवस्थितः ॥

हकारेण हरः प्रोक्तस्तस्यान्ते परमं पदम् ॥ ३९ ॥ ब्या०-अब अईन् शब्दका स्वरूप कथन करते हैं आदिमें जो अ-कार है, सो विष्णुका वाचक है, और रकारमें ब्रह्मा व्यवस्थित है, और हकार करके हर (महादेव) कथन करा है, और अंतमें नकार परमपदका वाचक है. ॥ ३९ ॥

अकार आदिधर्मस्च आदिमोक्षप्रदेशकः ॥

स्वरूपे परमं ज्ञानमकारस्तेन उच्यते ॥ ४० ॥

व्या०-अकार करके आदिधर्म, और मोक्षका प्रदेशक है, तथा स्व-रूपविषे परम ज्ञान है, इसवास्ते अर्हन् शब्दकी आदिमें जो अकार है, तिसका यह अर्थ होनेसे अकार कहते हैं. ॥ ४० ॥



रूपि द्रव्यस्वरूपं वा दृष्टा ज्ञानेन चक्षुषा ॥ हष्टं लोकमलोकं वा रकारस्तेन उच्यते ॥ ८१ ॥ व्या०-रूपी द्रव्य, वा शव्दसे अरूपी द्रव्य, ज्ञाननेत्रकरके जिसने देखा है, तथा लोकालोक जिसने देखा है,इसवास्ते रकार कहते हैं आ४१॥ हता रागाश्च द्वेषाश्च हता मोहपरीषहाः ॥ हता रागाश्च द्वेषाश्च हता मोहपरीषहाः ॥ हतानि येन कर्माणि हकारस्तेन उच्यते ॥ ४२ ॥ व्या०-राग, द्वेष, अज्ञान, परीषह और अष्टकर्म हनन किये हैं,

व्या०-राग, द्वप, अज्ञान, पराषह आर अष्टकम हनन किय ह, अर्थात् नष्ट् किये हैं, इसवास्ते हकार कहते हैं. ॥ ४२ ॥

संतोषेणाभिसंपूर्णः प्रातिहार्याष्टकेन च ॥

झात्वा पुण्यं च पापं च नकारस्तेन उच्यते ॥ ४३ ॥ व्या०-संतोषकरके जो सर्वतरेसें संपूर्ण है, और अष्ट प्रातिहार्य-करके संपूर्ण है, सो अष्ट प्रातिहार्य लिखते हैं-

"किंकिङि कुसुमबुटि देवष्भुणि चामरासणाइं च ॥

भावलय भेरि छत्तं जयति जिणपाडिहेराइं " १ ॥

व्या०-भगवंतके सहचारि होनेसें प्रातिहार्य कहे जाते हैं, अथवा इंद्रके आदेश करनेवाले देवताओंका जो कर्म उसकों प्रातिहार्य कहते हैं, वे आठही प्रातिहार्य देवताके करे आणने.

किंकिछी०-अशोकवृक्ष-सो जहां श्रीभगवंत विचरे समवसरे, वहां महाविस्तीर्ण कुसुमसमूह लब्धभ्रमरनिकर शीतलसच्छाय मनोहर विस्ती-र्ण शाखावाला भगवान्के देहमानसें बारां गुणा अशोकवृक्ष देवता करते हे, तिसंके नीचे वैठके भगवान् देशना (धर्मोंपदेश) देते हैं, ॥ ९ ॥

कुसुमवुट्टि-पुष्पवृष्टिः-जलस्थलके उत्पन्न हुये, श्वेत, रक्त, पीत, नील, इयाम, ऐसे पांच वर्णोंके विकस्वर सरस सुर्गधमय फूलोंकी वर्षा समव-सरणकी पृथ्वीमें देवता करते हैं; जिसमें फूलोंके बींट नीचेपासे, और मुख ऊंचेपासे होते है, तथा वर्षा गोडेप्रमाण होती है; अर्थात् पुष्प-वृष्टिसें समवसरण भूभागमें जानुप्रमाण उंचा पुष्पसमूह होता है। 1 २ ॥ देवष्भुणि-दिव्यध्वनिः-भगवान् जिस वखत अत्यंत मधुर स्वरकरके

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

सरस अमृतरससमान समस्त छोकोंको प्रमोद देनेवाछी वाणीकरके धर्म-देशना देते हैं, तिस वखत देवता तिस भगवंतके स्वरको अपनी ध्वनि-करके अखंड (पूर्ण) करते हैं. यद्यपि मधुरमें मधुर पदार्थसेंभी भग-वान्की वाणीमें अधिक रस है, तथापि भव्य जीवके हितवास्ते भगवान् जो देशना देते हैं सो मालवकीश रागमें देते हैं; जिस वखत भगवान् मालवकोश रागकरके देशना आलापते हैं, तिस वखत भगवान्के दोनों तरफ रहे हुए देवता मनोहर वेणु वीणादिके शब्दकरके तिस भगवान्की वाणीको अधिकतर मनोज्ञ करते हैं. जैसें कोई सुखर करके गयन करता होवे, उसके पास वीणादिके शब्दकरके ध्वनि पूर्ण करें. ॥ ३ ॥

चामर-केलिस्तंभमें लगे हुए तंतु निकरके समान मनोहर दंडमें लगे हुए अनेक रत्नोंकी किरणोंकरके मानो इंद्रधनुष्यकाही विस्तार न होता होय? ऐसे रत्नोंकरके जडित सुवर्णदांडीसहित श्वेत चामर भगवान्के दोनोंपासे देवता करते हैं, तथा इंद्रभी करते हैं ॥ ४ ॥

आसणाइं च-आसनानि च-अनेक रत्नचूर्नीयांकरके विराजमान सुवर्णमय मेरुग्रंगकीतरह ऊंचा और अनेक कर्मरूप वैरिके समूहकों मानो डराते न होय? ऐसें साक्षात् सिंहरूपकरके शोभायमान ऐसा सुवर्णमय सिंहासन देवता करते हैं, तिसके ऊपर बैठके भगवान् देशना देते हैं. || ५ ||

भावल्रय-भामंडल-भगवंतके पछि शरद्ऋतु संबंधि सूर्यकी किरणों कीतरह दुर्दर्श अत्यंत देदीप्यमान श्री वीतरागके मस्तकके पीछले भागमें भामंडलकीतरह भामंडल होता है. "भा" नाम कांति, तिसका मंडल अर्थात् मांडला सो भामंडल. विनाभामंडलके भगवान्के मुखसन्मुख अतिशय तेजोमयि होनेसें, कोइ देख नहीं सक्ता है. इस वास्ते, देवता भामं-डलकी रचना करते हैं. ॥ ६ ॥

भेरि-भेरी ढका दुंदुमिरिति यावत्-जिसने अपने भोंकार राब्दकरके विश्वका विवर भरा है ऐसी भेरी राब्दायमान करते हैंग्मानो भेरीका राब्द तीन जगत्के लोकोंको ऐसें कहता न होय? कि "हे जनो! तुम प्रमादको छोडके श्री जिनेश्वर देवको सेवो, यह जिनेश्वर देव मुक्तिरूपी

### द्वितीयस्तम्भः ।

नगरीमें पहुंचानेको सार्थवाहतुल्य है," ऐसी दुंदुमि अर्थात् आकाशमें दिव्यानुभावकरके कोडोंही देववाजित्र बजते हैं.॥ ७॥

छत्तं-तीन भवनमें परमेश्वरत्वके ज्ञापक, शरत्कालके चंद्रमा और मुचकुंदके समान उज्वल मुक्ताफलकी मालाकरके विराजमान, ऐसें तीन छत्र भगवानुके मस्तकोपरि छत्रातिछत्रप्रत्यें धारण करते हैं.

यह आठ प्रातिहार्य श्री जिनेश्वर भगवत्संबंधि जयवंते वत्तों !

इन पूर्वोक्त अष्ट प्रातिहार्यकरके संपूर्ण है, और पुण्य पाप उपलक्ष-णसें नव तत्व जाणता है तिस हेतुंसे नकार अंत्याक्षर कहते हैं. यह अर्हन् शब्दके अक्षरोंका अर्थ हैगा ४३॥

अब स्तवनकर्त्ता पक्षपातसें रहित होके अंतका आर्यावृत्त कहते हैं.

भवबीजाङ्करजनना रागाद्याःक्षयमुपागता यस्य ॥

व्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तरमे ॥ ४४ ॥

इति श्रीमद्धेमचंद्रसूरिविरचितं श्रीमहादेवस्तोत्रम् ॥

व्या०-संसाररूप बीजके चार गतिरूप अंकुरके उत्पन्न करनेवाले राग, द्वेष, अज्ञानादि अठारह दूषण जिसंके क्षयभावको प्राप्त हुए हैं, तिप्तका नाम ब्रह्मा हो, वा विष्णु हो, वा हर, (महादेव) हो, वा जिन हो, तिसके-तांइ नमस्कार हो ॥ ४४ ॥ इति श्रीम० श्रीमहादेव स्तोन्नम् ॥

इन पूर्वोक्त विशेषणोंवाले ब्रह्मा, विष्णु, महादेवकोंही जैनमतवाले अर्हन्, अरिहंत, अरुहंत, अरह, जिन, तिर्थंकर, इत्यादि नामोसें मानते हैं. क्योंकि, जैनमतमें अर्हित है, साही ब्रह्मा, विष्णु, महादेव है. "यदुक्तं श्रीमन्मानतुङ्गसूरिप्रवरेः---'

बुद्धस्त्वमेव विबुधाचिंतबुद्धिबोधा-च्वं शंकरोऽसि भुवनत्रयशंकरत्वात् ॥ धातासि धीरशिवमार्गविधेर्विधाना-

द्यक्तं त्वमेव भगवन् पुरुषोत्तमोऽसि ॥ २५ ॥ टीका ॥ अर्थान्तरकरणेनान्यदेवनाम्ना जिनं स्तुवन्नाह । बुद्धस्त्वमिति ॥ हे नाथ ! त्वमेव बुद्धः असि वर्त्तसे । असीति कियापदं । कः कर्त्ता । त्वं ।

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

कथंभूतस्त्वं । बुद्धः ज्ञाततत्त्वः । कस्मात् विबुधार्चितबुद्धिबोधात् । विबुधैः गणधरैदेंवैर्वा अर्चितः प्जितो बुद्धेः केवलज्ञानस्य वोधो वस्तुस्तोमपरि-च्छेदो यस्य स विबुधार्चितबुद्धिवोधस्तस्मात् विबुधार्चितबुद्धिवोधात् इति बहुवीहिः । पक्षे बुद्धः । सप्तानामन्यतमः सुंगतः केवलज्ञानाभावन ज्ञात-तत्त्वो नास्तीति भावः । हे नाथ ! खेमेव शंकरोऽसि । असीति क्रियापदं । कः कर्त्ता । त्वं । कथंभृतस्त्वं । शंकरः । कस्मात् । भुवनत्रयशंकरत्वात् । भु-वनत्रयस्य जगञ्चीतयस्य शंकरत्वात् सुखकारित्वात् । भुवनानां त्रयं भुव-नत्रयं इति तत्पुरुषः । भुवनत्रयस्य शं सुखं करोतीति भुवनत्रयशंकरस्तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् भुवनत्रयशंकरत्वात् । इति तत्पुरुषः । पक्षे शंकरो म-हादेवः स तु कपाली नम्नो भैरवः संहारकः तेन यथार्थनामा शंकरो ना-स्तीति भावः । हे धीर ! धियं बुद्धि राति ददातीति धीरस्तस्य संवोधनं हे धीर ! धाता त्वं आसि । कस्मात् । निष्पादनात् । कस्य शिवमार्गविधः । शिवस्य मोक्षस्य मार्गः पंथा । तस्य विधिः रतन्त्रयरूपयोगस्तस्येति तत्पुरुषः । एतावता मोक्षमार्गविधेर्विधानात् त्वमेव धातासीत्यर्थः संपन्नः । पक्षे धाता ब्रह्मा स तु जडो वेदोपदेशान्नरकपथमुदर्जाघटत्तेन शिवमार्ग-विधेर्विधायको नास्तीति भावः । हे भगवन् ! त्वमेव व्यक्तं स्पष्टं पुरुषो-त्तमः असि । पुरुषेषु उत्तमः पुरुषोत्तम इति तत्पुरुषः ! पक्षे पुरुषोत्तम रुष्णः । स तु सर्वत्र कपटप्रकटनात् यथार्था पुरुषोत्तमतां न धत्ते इति भावः ॥ २५ ॥

भावार्थः-यह है कि, ह नाथ ! विवुधों, वा गणधरों, वा देवोंकरके पूजित केवलज्ञानके वोध वस्तु स्तोमके प्रगट करनेवाला होनेसें, तृंही बुद्ध है. पक्षमें सातों बुद्धोंमेंसे अन्यतम सुगत केवलज्ञानक अभाव-करके ज्ञाततत्त्व नही है. हे नाथ ! तीन भुवनकों, शं (सुख) करनेसे तृं शंकर है. पक्षमें शंकर, महादेव, सो तो, कपाली, नम्न, भैरव संहारक होनेकरके यथार्थनामा शंकर नही है. हे धीर ! ज्ञानदर्शनचारित्ररूप मोक्षमार्गके विधिकों करनेसे तृंही धाता है. पक्षमें धाता, ब्रह्मा, सो तो, जड है. वेदोपदेश (हिंसकशास्त्रोपंदश) सें नरकपथकों प्रगट करता भया, तिसकरके शिवमार्गके विधिकों करनेवाला नही है. हे भगवन् !

त्रुं ही व्यक्त (प्रगट) पुरुषोंमें उत्तम है. पक्षमें पुरुषोत्तम, क्रुष्ण, सो तो, सर्वत्र कपटवशसें यथार्थ पुरुषोत्तम नहीं है ॥ २५ ॥

द्वितीयस्तम्भः।

और अज्ञ लोकोंने, जो ब्रह्मा, विष्णु, महादेवके नामोंको कलंकित करे है, और तिनके असभ्यतारूप चरित लिखे हैं, वे देव यथार्थ ब्रह्मा विष्णु, महादेव नहीं माने जाते हैं. क्योंकि उन देवोंका चरित, और खरूप, जो परमतवालोंने लिखा है, तिस चरित स्वरूपसेही सिद्ध होता है कि वे यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेव नही थे

तथाचाह भर्त्तहारेः- ॥

शंभुस्वयंभुहरयो हरिणेक्षणानां येनाकियंत सततं ग्रहकुंभदासाः ॥ वाचामगरेचरचरित्रपवित्रिताय\*

तस्मै नमो भगवते मकरध्वजाय' ॥ ४८ ॥

भावार्थः--जिस कामदेवने, रांभु ( महादेव ), स्वयंभु ( ब्रह्मा ), और हरि ( विष्णु ), इन्होंकों, हरिणसमान, ईक्षण (नेत्र) है जिनोंके, ऐसी स्त्रियोंके निरंतर घरके कुंभदास, अर्थात् पानी भरनेवाळे करे हैं. [ दूस री परतमें, ' ग्रहकर्मदासाः' ऐसा पाठ है. उसका अर्थ घरके काम करने वाले दास, अर्थात् नौकर. ] वचनके अगोचर चरित्र उन्होंकरके पवित्र, ऐसा जो भगवान् मकरष्वज (कामदेव) तिसकेतांइ नमस्कार हो. तथा भोजराजाकी सभाके मुख्य पंडित धनपालजी कहते हैं.

दिग्वासा यदि तत्किमस्य धनुषा तचेत्छतं अस्मना अस्माथास्य किमङ्गना यदि च सा कामं प्रति द्वेष्टि किम् ॥ इत्यन्योन्यविरुद्धचेष्टितमहो पश्यन्त्रिजस्वामिनो भृङ्गी सान्द्रसिरावनद्धपरुषं धत्तेस्थिशेषं वपुः ॥ १ ॥

\* प्रत्यंतरे ' वाचामगोचरचरित्रविचित्रिताय '-अर्थः-नाणीयोंके अगोचर अर्थात् वचनोंसें न कहे जावे. ऐसें विचित्र, अद्धुत, आर्श्वर्यकारी, चरित्र है जिसके, ऐसा जो कामदेव भगवान् तिसकेतांइ नमरकार हो, † प्रत्यंतरे ' कुसुमायुधाय ' यह कामदेवफाही पर्यायनाम है.

# तत्वनिर्णयत्रासाद-

भावार्थः-एकदा अवसरमें भोजराजा शिवालयके द्वारमें अति दुर्बल भूंगीगणकी मूर्ति देखके, पंडित श्रीधनपालजीकों पूछते भए कि, "हे पंडित! यह भ्रंगीगण अति दुर्बल किस कारणसें है ?" तब श्रीपंडित धनपालजीने कहा, "हे राजन् ! यह भूंगीगण, अपने स्वामी शंकरका असमंजस स्वरूप देखके चिंताकरके दुर्बल हो गया है;" सोही दिखाते है. भृंगीगण यह चिंता करता है कि, यदि महादेव, दिगंबर (दिशारूप वस्त्रका धारी) है, तो फेर इनकों धनुष काहेकों रखना चाहिये? क्योंकि, दिगंबर, निः-किंचन, होके धनुष रखना यह परस्पर विरुद्ध है. ॥ ३ ॥ यदि, धनु-षही रखना था, तो फेर शरीरको भस्स लगानेसें क्या लाभ है? क्योंकिं, धनुषधारी होना यह योद्धे और अहेडी शकारीयोंका काम है, और भस शरीरको लगाना यह संतोंका काम है, जिसका किसीकेभी साथ वैर विरोध नही है. यह दूसरा विरोध, ॥ २ ॥ अथ जेकर भस्मही शरीरके लगाये संत बने, तो फेर स्त्रीकों संग काहेकों रखनी चाहिये ? // ३ // जेकर स्त्रीही संग रखनी थी, तो फेर कामके ऊपर द्वेष करके उसकों भस्म क्यों करना था ? ॥ ४ ॥ ऐसें परस्पर अपने स्वामीके विरुद्ध लक्षण देखके भूंगीगण दुर्बल हो गया है.

॥ अक्टंकदेषोप्याह ॥

ईशः किं छिन्नलिङ्गो यदि विगतभयः जूलपाणिः कथं स्या-न्नाथः किं भेक्ष्यचारी यतिरिति च कथं सांगनः सात्मजश्च ॥ आर्द्राजः किंत्वजन्मा सकलविदिति किं वेत्ति नात्मान्तरायं संक्षेपात्सम्यगुक्तं पजुपतिमपजुः कोत्र धीमानुपास्ते ॥ १ ॥

भावार्थः-जे कर शंकर, आप ईश्वर सर्व वस्तुका कर्त्ता, हर्त्ता है तो, ऋषिके शापसें उसका लिंग किस वास्ते टूट गया? और ईश्वर होके ऋषिके आगे नम्न होके काहेकों नाचा? और जेकर ईश्वर भयरहित है तो, शूलपाणि क्यों हे? जे कर त्रिभुवननाथ है तो, क्यों भीख मांग-के खाता है? जे कर याते है तो, किसतरें स्त्रीसहित और पुत्रसहित है? जे कर आर्द्दा नक्षत्रसें जन्म लिया तो, अजन्मा (जन्मरहित)

#### तृतीयस्तम्भः ।

किसतरह हुआ ? जेकर सर्वज्ञ है तो, आत्माकी अंतराय क्यों नही देखता? अर्थात् घरघरमें भीख मांगता है, तब किसी घरसें भीख मिलती है, ओर किसी घरसें नही मिलती है, जिस घरसें भीख नही मिलती है, तिस घरमें भीख मांगनेको क्यों जाता हे? यह संक्षेपसें सम्यक् प्रका-रसें कथन करा है. ऐसे पशुपति ( महादेव ) की, अपशु अर्थात् बुद्धिमान् मनुष्य कौन सेवा कर सक्ता है? ॥ १ ॥ इस हेतुसें, जो कल्पित बह्या, विष्णु, महादेव हैं, वे जेनमतवालेंके उपास्य नही हे. और जो यथार्थ ब्रह्या, विष्णु, महादेव है, वे जेनोंके उपास्य है.

" इति श्रीविजयानन्दसूरिकते तत्वनिर्णयप्रासादे किंचिंदे-वस्वरूपवर्णनो नाम द्वितीयः स्तम्भः ॥ २ ॥ "

# अथ तृतीयस्तम्भप्रारम्भः

द्वितीयस्तंभर्मे यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेवका किंचिन्मात्र स्वरूप लिखा. अथ तृतीयस्तंभमें तिन यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेवमें जे जे अयोग्य बातें हैं, तिनके व्यवच्छेदरूप श्रीमन्महावीरस्वामी स्तोत्र लिखते हैं.

इहां निश्चय विषमदुःषमअररूप रात्रितिमिरके दूर करनेकों सूर्यसमानने, और पृथिवीतलमें अवतार लेके अमृतसमान धर्मदेशनाके विस्तारसें परमा-ईत हुआ श्री कुमारपाल भूपालसें प्रवर्त्तित कराई अभयदान जिसका नाम ऐसी संजीविनी औषधिकरके जीवित करे नाना जीवोंने दीनी आशीर्वादरूप महात्म्यकल्प अर्थात् पंचम अरेपर्यंततांइ स्थिर रह-नेहारा स्थिर करा है विशद (निर्मल ) यशःशरीरकरके जिन्होंनें, और चातुरविद्यके निर्माण करनेमें एक ब्रह्मारूप श्रीहेमचंद्रसूरिने, जगत्में प्रसिद्ध श्रीसिद्धसेनदिवाकरविरचित बत्तीस बत्तीसियोंके अनुसारि श्री-वर्द्धमानजिनकी स्तुतिरूप, अयोग्यव्यवच्छेद और अन्य योग्यव्यव-

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

च्छेद नाम कियां दो वत्तीसियां पंडितजनोंके मनके तत्ववोध हेतुभूत रचीयां है. तिनमेंसें, प्रथम द्वात्रिंशिका सुगमार्थरूप है, इसवास्ते इसकी व्याख्या नही करते हैं, एसें श्रीमछिखेणमूरि कहते हैं. परंतु इस कालके हमारे सरीखे मंदबुद्धियोंकों तो, प्रथम द्वात्रिंशिकाका अर्थ जानना बहुतही कठिन हो रहा है; तथापि, शिष्यजनोंकी प्रार्थनासें, और श्रीहेमचंद्रसूरिजीकी भक्तिके मिसलें किंचिन्मात्र अर्थ लिखते हैं.

अगम्यमध्यात्मविदामवाच्यं वचस्त्रिनामक्षवतां एरोक्षम्

श्रीवर्द्धमानाभिधमात्मरूपमहं स्तृतेगोंचरमानयामि ॥ १॥ व्याख्याः-( अहं ) में हेमचंद्रसूरि ( श्रीवर्द्धमानाभिधम् ) श्रीवर्द्धमान नाम भगवंतकों ( स्तुतेः ) स्तुतिका ( गोचरम् ) विषय ( आनयामि ) करता हूं. कैसा है श्रीवर्द्धमान भगवंत ( अध्यात्मविदाम् ) अध्यात्मवे-त्तायोंके (अगम्यम्) अगम्य है, अर्थात् अध्यात्मज्ञानीभी जिसका संपूर्ण स्वरूप नहीं जान सक्ते हैं. जे आत्माका, मनका और देहका, यथार्थ स्वरूप जानते हैं, तिनकों अध्यात्मवित् कहते हैं. तिनेंकिभी ज्ञानकरके श्रीवर्द्धमान भगवंतका स्वरूप अगम्य है. तथा ( वचस्वि-नाम् ) वचस्वी पंडितकों कहते हैं, मनःपर्यायज्ञानी, अवधिज्ञानी, पूर्व-धर, गणधरादि सर्व शास्त्रोंका वेत्ता. ऐसें सट्बुडिमान् सर्व पापोंसें दूर वर्त्तनेवाले ऐसें पंडितोंके वचनों करके श्रीवर्द्धमान भगवंतका स्वरूप (अवाच्यम्) अवाच्य है, अर्थात् ऐसें पंडितभी जिनका संपूर्ण स्वरूप नही कह सक्ते हैं. क्योंकि, श्रीकईमान भगवंत अर्मंतस्वरूप गुणवान् है; और छद्मस्थके तो ज्ञानमेंही वे सर्वगुण नही आ सक्ते हैं तो, तिन सर्वका स्वरूप कथन करना तो दृरही रहा. तथा ( अक्षवताम् ) नेत्रों-वालोंके (परोक्षम्) परीक्ष है, यद्यपि संप्रति कालके नेत्रोंवालोंके तो भगवंतका स्वरूप देखना परोक्षही है, परंतु भगवंतके जीवनमोक्षके समयमें भी नेत्रोंवालेंकिभी श्रीभगवंतका स्वरूप परोक्षही था। क्योंकि, समवसरणमेंभी बिराजमान भगवंतका अनंत गुणात्मक स्वरूप, नेत्रों-वाले नही देख सक्ते थे. तथा कैसे है श्रीवर्द्धमानाभिध भगवंत (आ-त्मरूपम् ) आत्मरूप हैं. आत्मा शब्दका अर्थ ऐसा है कि, अतति

#### तृतीयस्तम्भः ।

सततं निरंतर अवगच्छति जानता है; अत 'सात्यतगमने' इस बचनसें, अत धातुकों गत्यर्थ होनेसें, और गत्यर्थ सर्व धातुयोंकों ज्ञानार्थत्व होनेसें. तब तो, अनवरत निरंतर जो जानें ऐसें निपातसें, आत्मा, जीव, उप-योग, ळक्षण होनेसें, आत्मा सिद्ध होता है. और सिद्ध मोक्षावस्था संसारी अवस्था दोनोंमेभी, उपयोगके भाव होनेकरके निरंतर अववोधके होनेसें. जेकर निरंतर अववोध न होवे, तब तो अजीवत्वका प्रसंग होवेगा; और अजीवको फेर जीव होनिके अभावसें. जेकर, अजीवभी जीव हो जावे, तव तो, आकाशादिकोंकोभी जीवत्व होनेका प्रसंग होवेगा. तब तो, जीवादि व्यवस्थाकाही भंग होवेगा. इसवास्ते, निरंतर अववोध धरूप होनेसें, आत्मा कहते हैं. अथवा, अतति सततं निरंतरं गच्छति प्राप्त होता है, अपनी ज्ञानादिपर्यायांकों जो, सो आत्मा है.

पूर्वपक्षः∽ऐसें तो आकाशादिकोंकों भी, आत्मशब्दके व्यपदेशका प्रसंग होवेगाः क्योंकि, वेभी अपनी अपनी पर्यायांकों प्राप्त होते हैं; अन्यथा अपरिणामी होनेकरके, अवस्तुत्वका प्रसंग होवेगाः

उत्तरपक्षः-जैसें तुम कहते हो, तैसें नहीं हैं क्योंकि, दो प्रकारके शब्द होते हैं व्युत्पत्तिमात्रनिमित्तरूप, और प्रवृत्तिनिमित्तरूप; तिसमें यह तो व्युत्पत्तिमात्रही है, और प्रवृत्तिनिमित्तसें तो जीवही आत्मा है न आकाशादि अथवा, संसारी अपेक्षा नानागतियोंमें निरं-तर गमन करनेसें, और मुक्तात्माकी अपेक्षाभूततज्जावसें आत्मा कहते हैं. यह आत्मा शब्दका अर्थ है. सो आत्मा, तीन प्रकारक है वा-ह्यात्मा १, अंतरात्मा २, परमात्मा ३, तिनमें जो परमात्मा है, तिसका स्वरूप ऐसा है, जो शुद्धात्मस्वभावके प्रतिबंधक कर्म शत्रुयोंकों हणके निरूपमोत्तम केवलज्ञानादि स्वसंपद पाकरके, करतलामलकवत् समस्त वस्तुके समूहकों विशेष जानते और देखेते हैं; और परमानदसंपन्न होते हैं, व तरमें चौदमें गुणस्थानवर्त्ती जीव, और सिद्धात्मा, शुद्धस्वरूपमें रहनेसें, परमात्मा कहे जाते हैं. ऐसा परमात्मास्वरूप है, जिसका ॥१॥ इस काव्यका भावार्थ यह है कि, सपाद लक्ष पंचांगव्याकरणादि

साढेतीन कोटि इलोकोंके कर्त्ता, श्रीहेमचंद्राचार्य, अपने आपकों श्रीवर्द्ध-

୯ଟ୍ଟେ

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

मान भगवंतकी संपूर्ण स्तुति करनेकी सामर्थ्य न देखते हुए, अपने आपकों कहते हैं कि, जो वर्द्धमान भगवंत परमात्मरूप है, जो अध्यात्म ज्ञानियोंके अगम्य है, जो वचस्वियोंके अवाच्य है, और जो नेत्रवालोंके परोक्ष है, तिनकों में स्तुतिका विषय करता हूं, यह बडाही मेरा साहस है. तब मानूं श्री वर्द्धमान भगवंत साक्षात्ही श्री हेमचंद्राचार्यकों कहते हैं कि, "हे हेमचंद्र! जेकर तूं मेरी स्तुति करनेकों शक्तिमान् नही हे तो, तूं किसवास्ते मेरी स्तुति करनेकों उद्यम करता है?" तव श्री हेमचंद्राचार्य भगवतका मानूं साक्षात्ही कहते हैं.

स्तुतावशक्तिस्तव योगिनां न किं गुणानुरागस्तु ममापि निश्चलः इदं विनिद्चित्य तव स्तवं वदन्न बालिशोष्येष जनोऽपराध्यति२

व्याख्या-"हे भगवन्! (तव) तेरी (स्तुतौ) स्तुति करनेमें (किम्) क्या (योगिनाम्) योगियोंकों (अशक्तिः) असमर्थता (न) नही है? अपितु है; अर्थात् हे भगवन्! तेरी स्तुति करनेकी योगियोंमेंभी शक्ति नही है, परंतु तिनोंनेभी तेरी स्तुति करी है." तब मानूं भगवान् फेर साक्षात् श्री हेमचंद्रजीकों कहते है कि, "हे हेमचंद्र! योगियोंकों मेरे गुणोंमें अनुराग है, इस वास्ते तिनोंने मेरी स्तुति करी है. जो गुण रागी करेगा सो समीची नही करेगा." तव श्रीहेमचंद्रजी कहते हैं (गुणानुरागस्तु ममापि निश्चलः) "गुणानुराग तो मेरा भी निश्चल है; अर्थात् हे भगवन्! तेरे गुणोंका राग तो मेरेभी आति टट है. (इदम्) यही वार्चा (विनिश्चित्थ) अपने मनमें चिंतन करके अर्थात् निश्चय करके (तव स्तवं वदन्) तेरी स्तुति कहता हुआ (बालिशः आपि) मूर्ख भी (एष जनः) यह हेमचंद्र (नअपराध्यति) अपराधका भागी नही होता है.

अथ स्तुतिकार अपनी निरभिमानता और पूर्वाचार्योंकी बहुमानता सूचन करते हैं.

क सिद्धसेनस्तुतयो महार्था अशिक्षिताठापकठा क चैषा ॥ तथापि यूथाधिपतेः पथस्थः स्खलद्वतिस्तस्य शिशुर्न शोच्यः ॥३॥

# तृतीयस्तम्भ 🕴

व्याख्या-हे भगवन्! (क) कहां तो (महार्थाः) आते महा अर्थ संयुक्त (सिद्धसेनस्तुतयः) सिद्धसेनदिवाकरकी करी हुई स्तुतियां, और (क) कहां (एषा) यह (अशिक्षितालापकला) नही सीखा है अव तक पूरा पूरा बोलनाभी जिसने, तिसके कहनेकी स्तुतिरूप कला, अर्थात् कहां श्रीसिद्धसेनदिवाकररचित महा अर्थवालिया वत्तीस बत्ती-सियां, और कहां मेरे अशिक्षित आलापकी यह स्तुतिरूप कला; (तथापि) तोभी, (यूथाधिपतेः) हाथियोंके यूथाधिपके (पथस्थः) पथ मार्गमें रहा हुआ (स्खलहतिः) स्खलित गतिभी, अर्थात् पथसें इघर उघर गाती स्खलायमान् भी (तस्य) तिस यूथाधिपका (शिशुः) वालक कलभ (न शोच्यः) शोचनीय नही है. ऐसेंही श्री सिद्धसेनदिवाकर गच्छा-धिप है, और में तिनकः (वालक) वच्चा हूं. जिस रस्तेपर वे चले हैं, मेंभी तिसही रस्तेमें रहा हुआ, अर्थात् तिनकी तरहही स्तुति करता हुआ, जेकर स्खलायमानभी होजावुं, तोभी शोचनीय नही हूं.

अथामे श्रीहेमचंद्रसूरि अयोग व्यवच्छेदरूप भगवंतकी स्तुति रचते हैं.

जिनेंद्र यानेव विबाधसे रुम दुरंतदोषान् विविधैरुपायः ॥ त एव चित्रं त्वदसूययेव कताः कृतार्थाः परतीर्थनाथैः॥२॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (यानेव) जिनही (दुरंतदोषान्) दुरंतदूषणोंकों (विविधैः) विविध प्रकारके (उपायैः) उपायोंकरके (विवाधसे) तुम वाधित करते हुए हैं, अर्थात् जिन दुरंतदूषण राग, द्वेष, मोहादिकोंको नाना प्रकारके संयम, तप, ज्ञान, ध्यान, साम्यसमाधि, योग छीनतादि उपायोंकरके दूर करे हैं; (चित्रम्) मुझकों वडाही आश्चर्य हैं कि, (त एव) वेही दुरंतदूषण (परतीर्थनायैः) परतीर्थनायोंने (त्वदसूययेव) तेरी असूया करकेही (छतार्थाः) छतार्थ (छताः) करे हैं, अर्थात् अच्छे जानके स्वीकार करे हैं; सोही दिखाते हैं.

हे मगवन् ! प्रथम रागकों तैने दूर करा; तिस रागकोंही परतीर्थनाथों-ने स्वीकार करा है क्योंकि, रागका प्रायः मूल कारण स्त्री है, सो तो, तीनोंही देवने अंगीकार करी है. ब्रह्माजीने सावित्री, शंकरने पार्वती,

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

और विष्णुंने ऌक्ष्मी. और पुत्र पुत्रीयां साम्राज्य परिग्रहादिकी ममताभी सर्व देवोंके तिनके शास्रोंके कथनानुसारही सिद्ध है. और अप्रीतिल-क्षणद्वेषभी पूर्वोक्त देवोंमें सिद्ध है. क्योंकि, जो शस्त्र रखेगा सो यातो वैरीके भयसें अपनी रक्षाकेवास्ते रखेगा, यातो अपने वैरियोंको मारने वास्ते रखेगा; शंकर धनुष, वाण, त्रिशृलादि; और विष्णु चक्र, धनुष बाण, गदादि; और ब्रह्मादि तीनो देवोंने अनेक पुरुषोंकों शाप दिये महाभारतादि ग्रंथोंमें प्रसिद्ध है; और शंकर विष्णुने अनेक जनोंके साथ युद्ध करे है; इत्यादि अनेक हेतुयोंसें, तीनो देव, द्वेपी सिद्ध होते हैं. और मोह, अज्ञानभी, तीनो देवादिक परतीर्थनाथोंने स्वीकार करा है. क्योंकि, जपमाला रखनेसें अज्ञानी सिद्ध होते है, जपमाला जपकी गिणती वास्ते रखते हैं, जपमालाविना जपकी गिणती (संख्या)न जानने-सें, अज्ञानिपणा सिद्ध है. और महाभारत, रामायण, शिवपुराणादि **ग्रं**थोंके कथनसें, तीनो देव, अस्मदादिकोंकी तरह अज्ञानी सिद्ध होते हैं. जैसें, शिवके लिंगका अंत ब्रह्मा विष्णुकों न मिला, इत्यादि अनेक उदाहरण है. तिससें, तीनो देव अज्ञानी सिद्ध होते हैं. तथा हास्य, रति, अरति, भय, ज़ुगुप्सा, शोक, काम, मिथ्याख, निद्रा, अविरति, पांच विन्नादि दूपणभी, तीनो देवादिकोंमें तिनके कथन करे शास्त्रोंसेंही सिद्ध होते हैं.

इस वास्ते मानूं हे जिनेंद्र ! तीनो देवोंने तेरी ईर्षा करकेही पूर्वेंकि दूषण अंगीकार करे हैं. यह प्रायः जगत्में प्रसिद्धही है कि, जो निर्द्धन धनाढवका स्पर्धां, जव धनाढ्यकी वरावरी नही करसक्ता है, तव धनाढय-की ईर्षासें विपरीत चलना अंगीकार करता है. तसेंही, परतीर्थनाथोंने हे भगवन् ! तेरेकों सर्व दूषणोंसें रहित देखके तेरी ईर्षासेंही मानूं सर्व दूषण छतार्थ करे हैं, यह मेरेकों वडाही आश्चर्य है. ॥ ४ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंतमें असत् उपदेशकपणे काव्य वछेद करते हैं. यथास्थितं वस्तु दिशन्नधीश न ताटशं कोशऌमाश्रितोऽसि ॥ तुरंगशृंगाण्युपपादयद्वधो नमः परेभ्यो नवपण्डितेभ्यः॥ ५ ॥ व्याख्या-हे अधीश ! हे जिनेंद्र ! तूं (यथास्थितं) यथास्थित (वस्तु) व-

#### तृतीयस्तम्भः ।

स्तुका स्वरूप (दिशन्) कथन करता हूआ (तादृशं) तैसी (कौशठं) को-शलता-चातुर्यताकों (न) नही (आश्रितोसि) आश्रित-प्राप्त हूआ है, जैसी चातुर्यताकों असदूप पदार्थकों, सदूप कथन करते हूए परवादी प्राप्त हूए हैं, अर्थात् जीव १, अर्जाव २, पुण्य ३, पाप ४, आस्रव ५, संवर ६, निर्ज्जरा ७, वंध ८, और मोक्ष ९, यह नव पदार्थ है. तिनमें जो जीव है, सो ज्ञानादि धर्मोंसें कथंचित् भिन्नाभिन्न रूप है, ग्रुभागुम कर्मोंका कर्त्ता है, अपने करे कर्मोंका फल अपने अपने निमित्तों द्वारा भोक्ता है, नरक, तिर्थंच, मनुष्य, देव रूप चार गतिमें अपने कर्मोंके उदयसें ध्रमण करता है, सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप साधनोंसें निर्वाण पदकों प्राप्त होता है, चैतन्य अर्थात् उपयोगही जिसका लक्षण हे, अपने कर्मजन्य शरीर प्रमाण व्यापक है, द्रव्यार्थिक नयके मतसें नित्य है, पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्य हैं, द्रव्यार्थे स्व-रूपसें अनादि अनंत है, पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्य हैं, द्रव्यार्थे स्व-

चैतन्यरहित, अज्ञानादि धर्मवाला, रूप, रस गंध, स्पर्शादिकसें भिन्ना-भिन्न, नरामरादि भवांतरमें न जानेवाला, ज्ञानावरणादि कर्मोंका अ-कर्त्ता, तिनोंके फलका अभोक्ता, जड स्वरूप, इत्यादि विशेषणोंवाला रूपी, अरूपी, दो प्रकारका अजीव है. तिनमें परमाणुसें लेके जो वस्तु वर्ण गंध रस स्पर्श संस्थानवाला दृश्य है, वा अदृश्य है, सो सर्व रूपी अजीव है. तथा धर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, और काल, ये चारों अरूपी अजीव है. तथा धर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, और काल, ये चारों अरूपी अजीव है. पर्भास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय यह तीनों द्रव्यसे एकैक द्रव्य है, क्षेत्रसें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय यह तीनों ही द्रव्य अनादि अनंत है, और भावसें वर्ण गंध रस स्पर्शरहित, और गुणसें धर्मास्तिकाय चलनेमें सहायक है, और अधर्मास्तिकाय स्थितिमें सहायक है, आर आकाशास्तिकाय सर्व द्रव्योंका भाजन विकाश देनेमें सहायक है, काल, द्रव्यसें एक वा अनंत है, क्षेत्रसें अढाइ द्वीप प्रमाण व्यावहारिक काल है, कालसें अनादि अनंत है, भावसें वर्ण गुंध रस

٤R

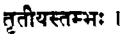
# तत्वनिर्णयत्रासाद-

स्पर्श रहित, गुणसें नव पुराणादि करनेका हेतु है. और रूपी अजीव पुझल रूप द्रव्यसें पुद्रल द्रव्य अनंत है, क्षेत्रसें लोकप्रमाण है, कालसें अनादि अनंत है, भावसें वर्ण गंध रस स्पर्श वाला है. मिलना और विच्छड जाना यह इसका गुण है; इन पूर्वोक्त पांचों द्रव्योंका नाम अजीव है. २.

तथा पुण्य जो है, सो शुभ कमोंके पुद्रल रूप है, जिनके संबंधसें जीव सांसारिक सुख भोगता है. ३. इससें जो विपरीत है सो पाप है. ८. मिथ्या-त्व (१) अविराति (२) प्रमाद(३) कषाय (४) और योग (५) यह पांच बंधके हेतु है; इस वास्ते इनकों आस्तव कहते हैं, ५. आस्तवका निरो-ध जो है सो संवर है, अर्थात् सम्यग्दर्शन, विरति, अप्रमाद, अक-षाय, और योगनिरोध, यह संवर है. ६. कर्मका और जीवका क्षीरनीरकी तरें परस्पर मिलना तिसका नाम बंध है. ७. वंधे हूए कमोंका जा क्षरणा है सो निर्ज्जरा है. ८. और देहादिकका जो जीवसें अत्यंत वियोग होना और जीवका खखरूपमें अवस्थान करना तिसका नाम मोक्ष है. ९. \*

इन पूर्वोक्त नवही तत्त्वोंका स्याद्वाद शैलीसें शुद्ध श्रद्धान करना तिसका नाम सम्यग्दर्शन है; और इनका स्वरूप पूर्वोक्त रीतिसें जानना तिसका नाम सम्यग्हान है; और सत्तरें भेदें संयमका पालना तिसका नाम सम्यक्चारित्र है; इन तीनोंका एकत्र समावेश होना तिसका नाम मोक्षमार्ग है; जड, और चैतन्यका जो प्रवाहसें मिलाप है, सो संसार है; यह संसार प्रवाहसें अनादि अनंत है, और पर्यांयोंकी अपेक्षा क्षण-विनश्वर है. इत्यादि वस्तुका जैसा स्वरूप था, तैसाही, हे जिनाधीश ! तैंने कथन करा है, ऐसे कथन करनेसें तेंने कोई नवीन कुशलता-चातु-र्यता नही प्राप्त करी है. क्योंकि, जेसें अतीतकालमें अनंत सर्वज्ञोंने व-स्तुका स्वरूप यथार्थ कथन करा हे, तैसाही तुमने कथन करा है इस वास्ते, (तरंगशृंगाण्युपपादयद्धवः) घोडेके श्रृंग उत्पन्न करनेवाले (परेभ्यःनवपांडितेभ्यः) पर नवीन पंडितोंकेतांइ (नमः) इमारा नम-स्कार होवे, अर्थात् जिनोंने तुरंगश्र्यंग समान असत् पदार्थ कथन करके \* जीवाजीवादि नव पदार्थोका सरूप जैनतवादर्श प्रंथमें विस्तारसे लिखा है, इस वास्ते यहा

नहीं हिला है.



जगत्वासी मनुष्यांको मिथ्यात्व अंधकार संसारकी वृद्धिके हेतुभूत मा-गंमें प्रवत्तन कराया है, तिनोंकेतांड हम नमस्कार करते हैं. ये तुरंगश्रृंग समान पदार्थ यह है. एकही ब्रह्म है, अन्य कुछभी नहीं है, ९. पूर्वोक्त ब्रह्मके तीन भाग सदाही निर्मल है और एक चौथा भाग मायावान है, २. ब्रह्म सर्वव्यापक हे, ३. सक्रिय है, ८. कूटस्थ नित्य है, ५. अचल है, ६. जगत्की उत्पत्ति करता है, ७. जगतूका प्रलय करता हे, ८. ऊर्णनाभ-कीतरें सर्व जगत्का उपादान कारण है, ९. सदा निर्लेप सदा मुक्त है, ९०. यह जगत् भ्रममात्र है, ११. इत्यादि तो वेद और वेदांत मतवालोंने तुरंगश्र्यंग समान वस्तुयोंका कथन करा है.

और सांख्य मतवालोंने एक पुरुष चैतन्य है, नित्य है, सर्वव्यापक है, एक प्रकृति जडरूप नित्य है, तिस प्रकृतिसें बुद्धि उत्पन्न होती है, बुद्धिसें अहंकार, अहंकारसें पोडशकागण, पांच ज्ञानेंद्रिय, (पांच कर्मेंद्रिय, इग्या-रमा मन, और पांच तन्मात्र, एवं घोडश) पांच तन्मात्रसें पांच भूत एवं सर्व, २५ प्रकृति जडकर्त्ता है, और पुरुष तिसका फल भोक्ता है, पुरुष नि-र्गुण है, अकर्त्ता है, अक्रिय है, परंतु भोक्ता है, इत्यादि सर्व कथन तुंरग-रंगकीतरें असद्रप करा है.

नैयायिक वैशेषिक यह दोनों ईश्वरको सृष्टिका कर्त्ता मानते हैं, ईश्वर नित्य बुद्धिवाळा है, सर्वव्यापक और नित्य है, ईश्वरही सर्व जीवोंका फलप्र-दाता है, आत्मा अनंत है परंतु सर्वही आत्मा सर्वव्यापक है, मोक्षावस्थामें ज्ञानके साथ समवायसंबंधके तूटनेसें आत्मा चैतन्य नही रहता है, और तिसकों स्वपरका भान नही होता है, इत्यादि सर्व कथन तुरंगर्ग्र्ग उप-पादनवत् है.

पूर्व मीमांसावाले कहते हैं कि ईश्वर सर्वज्ञ नही है, मोक्ष नही है, वेद अपौरुषेय और नित्य है, वेदका कोई कर्त्ता नही है, इत्यादि सर्व कथन तुरंगर्ग्रंग उपपादनवत् असत् है.

्रें बोद्ध मतके मूल चार संप्रदाय है,-योगाचार ( 3), माध्यमिक(२), वैभाषिक ( ३), सौतांत्रिक (४);इनमें योगाचार मतवाले विज्ञानांद्वेत-वादी हैं, आत्माको नहीं मानते हैं, एक विज्ञान क्षणकोही सर्व कुछ

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

मानते हैं; कितनेक विज्ञान क्षणोके संतानके नाशकोही निर्वाण मानते हैं; कितनेक ज्ञून्यवादी सर्व ज्ञून्यही सिद्ध करते हैं, इत्यादि सर्व कथन तुरंगजृंग उपपादनवत् है.

इन पूर्वोक्त, सर्वदादियोंका कथन जिस रीतिसें तुरंगशृंग उपपाद-नवत् असत् है, सो कथन अन्य योग्य व्यवच्छेदक द्वात्रिंशिकावृत्ति, (स्याद्वाद मंजरी,) षट्दर्शनसमुच्चय वृहद्वृत्ति, प्रमाणनयतत्त्वालो-कालंकार सूत्रकी लघु वृत्ति (रात्नाकरावतारिका,) बृहद्वृत्ति (स्याद्वाद रत्नाकर,) धर्म संग्रहणी, अनेकांत जयपताका, शब्दांभोनिधि, गंधहस्ति-महाभाष्य, (विशेषावश्यक,) वादमहार्णव, (सम्मतिर्तक,) इत्यादि शास्त्रों-सें जानना.

इन पूर्वोक्त वादियोंने असत् वस्तुकों सत् करके कथन करनेमें जैसी कुशलता प्राप्त करी है, तैसी, हे जिनाधीश ! तैंने नही पाई है इस वास्ते, तिन परपंडितोंकेतांइ हमारा नमस्कार होवे. इहां जो नमस्कार करा है, सो उपहास्य गर्भित है, नतु तत्वसें ॥ ५ ॥ अथ स्तुतिकार भगवंतमें व्यर्थ दयालुपणेका व्यवच्छेद करते हैं.

जगत्यनुध्यानबलेन शश्वत् कृतार्थयत्सु प्रसभंभवत्सु ॥ किमाश्रितोन्यैः शरणं त्वदन्यः स्वमांसदानेन रुथा छपालुः॥६॥

व्याख्या—हे भगवंतः ! (जगति) जगत्में ( शश्वत्) निरंतर (प्रसमं) यथास्यात् तैसें हठसें (भवस्तु) तुमारेकों (छतार्थयत्सु) जगत्वासी जीवां-कों छतार्थ करते हूआं, किस करके (अनुध्यान वलेन) अनुध्यान शब्द अनुग्र-हका वाचक है, अनुग्रहके वल करके, अर्थात् सद्धर्मदेशनाके वल करके भव्य जीवोंके तारने वास्ते निरंतर जगत्में प्रसमसें-हठसें देशनाके वलसें जनोंकों छतार्थ करते हूए,क्योंकि परोपकार निरपेक्ष अर्थात् बदलेके उपकारकी अपेक्षा रहित जो अनुग्रहके वलसें भव्य जनोंकों मोक्षमार्ग-में प्रवर्त्त करना है, इसके उपरांत अन्य कोइभी ईश्वरकी दयालुता नहीं है, जे कर विनाही उपदेशके दयालु ईश्वर तारने समर्थ है, तो फेर द्वादशां-ग, चार वेद, स्मृति, पुराण, बेवल, कुरानादि पुस्तकों द्वारा उपदेश प्रगट

#### **तृतीयस्तम्भः**ः

करना व्यर्थ सिद्ध होवेगा; इस वास्ते ईश्वरकी यही दयालुता है, जो भव्य जनोंकों उपदेश द्वारा मोक्षमार्ग प्राप्त करना सो तो आप निरंतर जगत्में करही रहे हैं, ऐसे आप परम ऋपालुकों छोडके (अन्ये: ) अन्य परवा-दीयोंनें ( त्वदन्यः ) तुमारेसें अन्यकों ( शरणं ) शरणभूत (किम्) किस-वास्ते (आश्रितः) आश्रित किया है-माना है? कैसा है वो अन्य? (स्वमांस-वास्ते (आश्रितः) आश्रित किया है-माना है? कैसा है वो अन्य? (स्वमांस-दानेन वृथा ऋपालुः) अपना मांस देने करके जो वृथा छपालु है; आत्मा-का घात, और परकों अपना मांस देने करके जो वृथा छपालु है; आत्मा-का छात, और परकों अपना मांस देने करके जो वृथा छपालु है; आत्मा-का लक्षण है, क्योंकि, ऐसी छपालुतासें परजीवका कल्याण नही होता है, असद्धमोंपदेशरूप होनेसें. बुद्धका यह कहना है कि, मेरे सन्मुख कोड़ व्याघ सिंहादिक भूखसें मरता होवे तो, में अपना मांस देके तिसकी क्षुधा निवारण करुं, मैं ऐसा दयालु हूं. और क्षेमेंट्रकविविरचित वोधि सत्व-अवदान कल्पलतामें वोधि सत्वने पूर्व जन्मांतरमें अपना शरीर सिंहको भक्षण करवाया था ऐसा कथन है, इस वास्ते वुद्ध अपने आपकों स्वमां-सके देनेसें छपालु मानता था, परंतु यह छपालुता व्यर्थ है. ॥ ६ ॥ आथाघ्रे आचार्य असत्पक्षपातीयोंका स्वरूप कहते हें.

स्वयं कुमार्ग लपतां नु नाम प्रलम्भमन्यानपि लम्भयन्ति ॥ सुमार्गगं तद्विदमादिशन्तमसूयान्धा अवमन्वते च ॥ ७॥

व्याख्या-(असूययांधाः) ईर्षा करका जे पुरुष अंधे है वे (स्वयं) आपता (कुमार्ग) कुमार्गकों (लपतां) कथन करो ! प्रबल मिथ्यात्व मोह-के उदय होनेसें जैसें मद्यप पुरुष मदके नरोमें, जो चाहो सो असम-जस वचन बोलो तैसेंही मिथ्यात्वरूप धतूरेके नरोसें ईर्षांध पुरुष कुमार्ग, अर्थात् अश्वमेध, गोमेध, नरमेध, अजामेध, अंत्येष्ठि, अनुस्तरणि, मधुपर्क, मांस आदिसें श्राद्ध करना, ब्राह्मणोंके वास्ते शिकार मारंक लाना, परमेश्वरकों जीव वध करके बलिका देना, मोक्ष प्राप्तकों फेर ज-गत्में जन्म लेना, तीथौंमें स्नान करनेसें सर्व पापोंसें छूटना, काशीमें मरणेसें मोक्षका मानना, अरूपी, अश्वरीरी, सर्वव्यापक, मुखादि अव-यव रहित, ऐसें परमेश्वरकों वेदादि शास्त्रोंका उपदेष्टा मानना, अग्निमें

#### तरवानिर्णयत्रासाद-

घृतादि द्रव्योंके हवन करनेसें पवन सुधरता है, तिससें मेघ शुद्ध वर्ष-ता है, तिससें मनुष्य निरोग्य रहते हैं, यह अग्निके हवन करनेसें महा-न् उपकार है ऐसा मानना, वेदोंमें ईश्वरने मांस खानेकी आज्ञा दीनी है. वेदमंत्र पवित्रित मांस खानेमें दूषण नहीं, निरंतर मांससें हवन करना, केवल क्रियासेंही मोक्ष मानना, केवल ज्ञानसेंही मोक्ष मानना, रागी, द्वेषी, अज्ञानी, कामीकों परमेश्वर कथन करना, सारंभी, सपरिग्रहीकों साधु मानना, पशुयोंकों मारना चाहिये नही तो येह बहुत हो गए तो, मनुष्योंकी हानि करेंगे, स्त्रीकों इग्यारह खलम करने, ऐसे नियोगकी ई-श्वरकी आज्ञा है, इत्यादि कुमार्गका नुपदेश करो! कर्मके नुदयकों अनि-वार्य होनेसें ( नु ) अव्यय है, खेदार्थमें तिससें वडा खेद है (नाम) कोम-लामंत्रणमें है वा प्रसिद्धार्थमें है तब तो ऐसा अर्थ हुवा कि, वडाही खेद है कि ऐसे असूया करके अंध पुरुष ( अन्यानपि ) अन्य जगत्वासी मनु-ष्योंकोंभी ( प्रलम्भं ) कुमार्गके लाभ-प्राप्तिकों (लम्भयन्ति) प्राप्ति कराते हैं, अर्थात् आप तो कुमार्गकी देशना करनेसें नाशकों प्राप्त हुए हैं, परं अन्य जनोंकामी कुमार्गमें प्रवर्त्ताके नाश करते हैं. इतना करकेभी संतोषित नही होते हैं, बलकि वे, असूया इर्षा करके अंधे (सुमार्गगं) सुमार्ग गत पुरुषकों, (तद्विदं) सुमार्गके जानकारकों और (आदिशन्तं) सुमार्गके नुपदेशककों ( अवमन्वते ) अपमान करते हैं. जैसें यह ईश्वरकों जगत्क. र्त्ता नही मानते हैं, वेदोंके निंदक हैं, वेद बाह्य हैं, नास्तिक हैं, जगतूकों प्रवाहसें अनादि मानते हैं, कर्मका फलप्रदाता निमित्तकों मानते हैं, परंतु ईश्वरको फलप्रदाता नहीं मानते हैं, आत्माकों देहमात्र व्यापक मानते हैं, षट्कायको जीव मानते हैं, इत्यादि अनेक तरेसें अपना मत चलाते हैं; इस वास्ते अहो लोको ! इनके मतका श्रवण करना तथा इनका संसर्ग करना, अछा नही है, इत्यादि अनेक वचन बोलंके पूर्वोक्त तीनों-का अपमान करते हैं. ॥ ७ ॥ अथाये भगवतूके शासनका महत्त्व कथन करते हैं.

प्रदिशिकेभ्यः परशासनेभ्यः पराजयो यत्तव शासनस्य खद्योतपोतद्यतिडम्बरेभ्यो विडम्बनेयं हरिमण्डलस्य ॥ ८ ॥

### तृतीयस्तम्भः ।

વેલ

व्याख्या-हे जिनेंद्र! ( पर्शासनेभ्यः ) पर शासनोंसें, कैसें पर शास-नोंसें ?(प्रादेशिकेम्यः ) प्रमाणका एक अंश माननेसें जे मत उत्पन्न हूए है, अर्थात् एक नयकी मानके जे परमत वादीयोंने उत्पन्न करे हैं, तिनका नाम प्रादेशिक मत है. आत्मा एकांत नित्यही है, वा क्षणनश्वरही है, वस्तु सामान्य रूपही है, वा विशेष रूपही है वा सामान्य विशेष स्वतंत्रही भृथक् २ है, कार्य सत्ही उत्पन्न होता है, वा असत्ही उत्पन्न होता है, गुण गुणीका एकांत भेदही है, वा एकांत अभेदही है, एकही ब्रह्म है, इत्यादि प्रादेशिक परमतोंसें (यत्) जो (तव शासनस्य) तेरे शासनका ( पराजय ) पराजय है, सो, ऐसा है, जैसा ( खयोतपोद्युतिडम्बरेभ्यः) खयोतके बचेकी पांखोंके प्रकाश रूप अडंवरसें ( हरि मंडलस्य ) सूर्यके मंडलकी ( इयं ) येह ( विडम्बना) विटंबना अर्थात् पराभव करना है, भा-वार्थ यह है कि, क्या खद्योतका बच्चा अपनी पांखोंके प्रकाशसें सूर्यके प्रकाशकों पराभव कर सक्ता है? कदापि नही कर सक्ता है. तैसेंही, हे जि॰ नेंद्र ! एक नया भास मतंके माननेवाले वादी, खद्योत पोतवत् तेरे अनंत नयात्मक स्याद्वाद मतरूप स्रूर्यमंडलका पराभव कदापि नही कर सक्ते हैं ॥ ८ ॥

भगवंतका शासन सर्व प्रमाणोंसें सिद्ध है. अथ, जो ऐसे शासनमें संशय करता है, क्या जाने यह भगवंत अर्हन्का शासन सत्य है, वा नही? अथवा, जो भगवंतके शासनमें विवाद करता है कि, यह शसन सत्य न ही है, ऐसे पुरुषकों स्तुतिकार उपदेश करते हैं.

रारण्यपुण्ये तव शासनेऽपि संदेग्धि यो वित्रतिपद्यते वा ॥ स्वादौ सतथ्य स्वहितें च पथ्ये संदेग्धि वा विप्रति पद्यते वा॥९॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! ( शरण्यपुण्ये ) शरणागतकों जो त्राण करणे योग्य होवे तिसकों शरण्य कहते हैं तथा पुण्य पवित्र ऐसे ( तव ) तेरे ( शासनेथि ) शासनके द्रूएभी ( यो ) जो पुरुष तेरे शासनमें ( संदेग्धि ) संदेह करता है ( वा ) अथवा ( विप्रतिपद्यते ) विवाद करता है, सो पुरुष ( स्वादो ) अत्यंत स्वादवाले ( तथ्ये) संचे 3\$

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

( स्वहिते ) स्वहितकारी ( च ) और (पथ्ये ) निरोग्यतामें साहायक ऐसे सुंदर भोजनमें ( संदेगिध ) संशय करता है, क्या जाने यह भोजन, स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य है, वा नही ? ( वा ) अथवा ( विप्रति-पद्यते ) विवाद करता है, यह भोजन, स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य, नही है, यह तिसकी प्रगट अज्ञानता है. अंतिमका वा, पाद पूरणार्थ है. काव्यका भावार्थ यह है कि, हे जिनेंद्र ! शरणागतकों त्राण करणेवाला ते रा शासन शरण्य रूप है "चत्तारि सरणमिति वचनात् "--चारही वस्तुयें जगत्में शरण्य है. अरिहंत, १, सिद्ध, २, साधु, ३, और केवलज्ञानीका कथन करा हूआ धर्म, ४. तिनमें अरिहंत उसकों कहते हैं, जिनोने ज्ञा-नावरण, १, दर्शनावरण, २, मोहनीय, ३, और अंतराय, ४, इन चारों कर्मकी ४७ उत्तर प्रकृतियां क्षय करी है, और अष्टादश दृषणोंसें रहित हुए है, केवल ज्ञान और केवल दर्शन करके संयुक्त है, चौत्रीस अतिशय और पैंत्रीस वचन अतिशय करके सहित है, जीवन मोक्षरूप है, महामाहन, १, महागोप, २, महानिर्यामक, ३, महासार्थवाह, ४, येह चारों जिनकों उपमा है, परोपकार निरपेक्ष अनुग्रहके वास्ते जिनोंका भव्य जनों-केतांइ उपदेश है, अरिहंतके विना अन्य कोइ यथार्थ उपदेष्टा शरणभृत नही है; क्योंकि, इनोंनेही आदिमें जगत्वासीयोंको उपदेशद्वारा मोक्षमार्ग प्राप्त करा है। १ |

दूसरा शरण सिद्धोंका है, जे अष्ट कर्मकी उपाधिसें रहित है, सदा आ-नंद और ज्ञान स्वरूप है, स्वस्वरूपमें जिनोंका अवस्थान है, अमर, अचर अजर, अमल, अज, अविनाशी, सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, सदाशिव, पारंगत, परमेश्वर, परमब्रह्म, परमात्मा, इत्यादि अनंत तिनके विशेषण है, ऐसे सिद्ध परमास्मा शरणभूत है, जे कर एसे सिद्ध न होवे तव तो अरिहंतके कथन, करे मार्गकों भव्य जन काहेकों अंगीकार करे ? और सिद्धांके विना आ-रमाका जुद्ध स्वरूप केसें जाना जावे ? इसवास्ते सिद्ध आत्मस्वरूपके अविष्ठणासके हेतु है, इस वास्ते शरणरूप है. [ ३ ]

तीसरा शरण साधुओंका है, साधु कहनेसें आचार्य उपाध्याय और साधु, इन तीनोंका ग्रहण है. जे कर आचार्य उपाध्याय न होते तो, अस्मदादिकां-

#### तृतीयस्तम्भ **ः ।**

**९७** २२ २

को अरिहंतका उपदेश कौन प्राप्त करता ? और साधु न होते तो जगत्-वासीयांको मोक्षमार्ग पालन करके कौन दिखाता ? और मोक्षमार्गमें प्रवर्त्त हुए भव्य जनोंकों साहाय्य कौन करता ? इस वास्ते साधु श-रणभूत है.। ३।

चौथा शरण केवल ज्ञानीका कथन करा हुआ धर्म है, क्योंकि विना धर्मके पूर्वोक्त वस्तुयोंका अस्मदादिकांकों कौन वोध करता ? इस वास्ते सर्व शरणभूतोंसें अधिक शरण्यभूत, हे भगवन् ! तेरा शासन है । ४।

तथा हे जिनेंद्र ! तेरा शासन पुण्य पवित्र है, सर्व दूषणों सें मुक्त होने सें, प्रमाण युक्ति शास्त्र सें, अविरोधि वचन होने सें, तथा दृष्ट सेंभी अविरोधि होने-सें, ऐसे शरण्य और पवित्र तेरे शासनके हुएभी, जो कोइ इसमें संशय करता है, वा विवाद करता है, सो पुरुष, अत्यंत स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य भोजनमें संशय करनेवाला है, अर्थात् वो अत्यंतही मूर्ख है, जो ऐसी वस्तुमें संशय वा विवाद करता है ॥ ९ ॥

अथ स्तुतिकार अन्य आगमोंके अप्रमाण होनेमें हेतु कहते हैं.

हिंसाद्यसत्कर्मपथोपदेशादसर्वविन्मूलतया प्रवृत्तेः

नृशंसदुर्बुद्धिपरिग्रहाच ब्रूमस्त्वदुन्यागममप्रमाणम् ॥ १० ॥ व्याख्या-हे जिनेंद्र! ( त्वदन्यागमम् ) तेरे कथन करे हुए आगमोंसें अन्य आगम ( अप्रमाणम् ) प्रमाण नही, अर्थात् सत्पुरुषांकों मान्य नही है, ऐसें ( ब्रूमः ) हम कहते हैं. अन्य आगमोंकों प्रमाणता किस हेनुसें नही है ? सोइ दिखाते हैं ( हिंसाचसत्कर्मपथोपदेशात् ) वे, अन्य वेदादि आगम, हिंसादि असत् कर्मोंके पथके उपदेशक होनेसें, और ( अर्स्वविन्मूलतयाप्रवृत्तेः ) अर्स्त्ववित्, अर्स्वज्ञोंके मूलसें प्रवृत्त होनेसें, अर्थात् असर्वज्ञोंके कथन करे हुए होनेसें, और ( नृशंसदुर्बुद्धिपरिग्रहात् ) निर्दय, उपलक्षणसें मृषा, चोरी, स्त्री, परिग्रहके धारनेवाले दुर्बुद्धि, अर्थात् कदाग्रही असत्पक्षपातयािंके ग्रहण करे हुए होनेसें; भावार्थ ऐसा है कि, जे आगम, निर्दथी, मृषावादी, अदत्तग्राही स्त्रींके भोगी और परिग्रहके लोभीयोंने ग्रहण करे हैं, अर्थात् वे जिन आगमोंकों जगत्में प्रवर्त्तावने

33

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

वाले हैं, और जे आगम हिंसादि, आदि शब्दसें मृषा, अदत्तादान, मैथुनादि पाप कर्म करनेके उपदेशक हैं, वे आगम प्रमाण नहीं है. ॥१०॥ अथ भगवंतप्रणीत आगमके प्रमाण होनेमें हेतु कहते हैं.

हितोपदेशात्सकल्ज्ञ क्षत्रेर्मुमुक्षुसत्साधुपरियहाच ॥

पूर्वापरार्थेप्यविरोधसिद्धेरुवदागमा एव सतां प्रमाणम् ॥११॥

व्याख्या-हे भगवन् जिनेंद्र ! (त्वदागमाएव) तेरे कथन करे हुए द्वा-दशांगरूप आगमही (सतां) सत्पुरुषांकों (प्रमाणम्) प्रमाण है, किस हेतुसें (हितोपदेशात्) एकांत हितकारी उपदेशके होनेसें और (सकल इक्नूसेः) सर्वज्ञके कथन करे रचे हुए होनेसें, (च) और (मुमुक्षुसत्साधु-परिग्रहात्) मोक्षकी इच्छावाले सत्साधुयोंके ग्रहण करनेसें, अर्थात् आचार्य उपाध्याय साधु जिनके प्रवर्त्तक होनेसें, (अपि) तथा (पूर्वापरार्थे) पूर्वापर कथन करे अर्थों में (अविरोधसिद्धेः) अविरोधकी सिद्धि सें. ॥११॥ अथ भगवत्के सत्योपदेशकों परवादी किसी प्रकारसेंभी निराकरण नही कर सक्ते हैं यह कथन करते हैं.

क्षिप्येत वान्येः सहशी क्रियेत वा तवाङ्किपीठे छुठनं सुरेशितुः ॥ इदं यथावस्थितवस्तुदेशनं परैः कथंकारमपाकरिष्यते ॥ १२॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (तव) तेरे (अङ्किपीठे) चरण कमलोंमें, जो (सुरेशितुः)इंद्रका (छठनं) छठना-लोटना था, चरणमें चौसठ इंद्रादि देवते सेवा करते थे, इत्यादि जो तेरे आगममें कथन है, तिसकों (अन्यैः) परवादीवौद्धादि, (क्षिप्येत) क्षेपन करें-खंडन करें, यथा जिनेंद्रके चरण कमलोंमें इंद्रादि देवते सेवा करते थे, यह कथन सत्य नही है, जिनेंद्र और इंद्रादि देवतायोंके परोक्ष होनेसें (वा) अथवा (सहशी क्रियेत) सहश करें, जैसें श्री वर्द्धमान जिनके चरणोंमें इंद्रादि लोटते थे-चरण कमलकी सेवा करते थे, ऐसेही श्री बुद्ध भगवान् शाक्यसिंह गौतमकेमी चरणोंमें इंद्रादि सेवा करते थे, ऐसे कहें; परंतु (इदं) यह जो (यथाव-स्थितवस्तुदेशनं) यथार्थ वस्तुके स्वरूपका कथन तेरे शासनमें है, ति-सकों (परेः) परवादी (कथंकारम्) किस प्रकार करके (अपाकरिष्यते)



अपाकरण-तिरस्कार-खंडन करेंगे अपितु किसी प्रकारसेंभी खंडन नहीं कर सकेंगे. ॥ ९२॥

अत्र कोइ प्रइन करे कि, यदि अर्हन् भगवन् श्री वर्द्धमानका, कोइभी परवादी जिसका किसी प्रकारसेंभी खंडन नहीं कर सक्ते हैं ऐसा स-त्योपदेश है, तो फेर अन्य मतावलंबी तिसकी उपेक्षा क्यों करते हैं? इ सका उत्तर स्तुतिकार श्रीमद्वेमचंद्राचार्य देते हैं.

तदुःखमाकालखलायितं वा पचेलिमं कर्मभवानुकूलम् ॥ उपेक्षते यत्तव शासनार्थमयं जनो विप्रतिपद्यते वा ॥ १३ ॥ व्याख्या-हे जिनेंद्र! ( यत् ) जो ( अयं जनः ) यह प्रत्यक्ष जन ( तव ) तेरे ( शासनार्थं) शासनार्थकी (उपेक्षते) उपेक्षा करता है, ( वा ) अथवा ( विप्रतिपद्यते ) तेरे शासनार्थके साथ शत्रुपणा करता है (तत्) सो, तिस प्राणिका ( दुःखमाकालखलायितं ) पंचम दुःखम कालका खला-यितपणा है,-दुःखम कालही तिस जीवके साथ खलकी तरें आचरण करता है, जो सत्य जिनेंद्रके कथन करे मार्गकी प्राप्ति नहीं होने देता है, ( वा ) अथवा, ( भवानुकूलम् ) तिस जीवके भवानुकूल संसारमें भ्रमण करवाने योग्य ( कर्म ) अर्जुभ कर्म मिथ्यात्व मोहनीयादि ( पचे-लिमं ) पक्के हुए, अर्थात् अपना फल देनेके वास्ते उदयावलिमें आये हुए है, तिनके उदयसें जिनेंद्रके कथन करे हुए मार्गकों अंगीकार नही कर सक्ता है, जैसें, ऊंट द्राक्षावेलडीके खानेकी इच्छा नही करता है, तैसें-ही दुःखम काल खलायितपणेसें और पचेलिम कर्मके उदयसें, यह जन, हे जिनेंद्र ! तेरे मार्गकी उपेक्षा करता है, अर्थात् कल्याणकारी जानके अंगीकार नही करता है; अथवा तेरे शालनके साथ शत्रुपणा करता है॥ ३३॥ कोई कहेकि, तप करना, और योगाभ्यासादि सत्कर्म करने, तिनके प्रभावसेंही मोक्षकी प्राप्ति हो जावेगी, तो फेर जिनेंद्रके कथन करे मार्गके अंगीकार करनेकी क्या आवश्यकता है ? तिसका उत्तर, स्तुतिकार देते हैं.

परः सहस्राः शरदस्तपांसि युगांतरं योगमुपासतां वा ॥ तथापिते मार्गमनापतन्तो न मोक्ष्यमाणा अपि यान्ति मोक्षम् १४

# तत्वनिर्णयघ्रासाद-

व्याख्या-हे भगवन् ! (परः) पर अन्य मतावलंबी ( सहस्राः) हजारों (शरदः) वर्षोंतांई ( तपांसि ) विविध प्रकारके तप करो, ( वा ) अथवा (युगांतरं) अर्थात् वहुत युगांतांई ( योगं) योगाभ्यासकों ( उपासतां) सेवो-करो, ( तथापि ) तोभी वे ( ते ) तेरे ( मार्गम् ) मार्गकों ( अनापतंतः ) न प्राप्त होते हुए, अर्थात् तेरे मार्गके अंगीकार करे विना, (मोक्ष्यमाणाआपि) चाहो वे अपने आपकों मोक्ष होना मानभी रहे हैं, तोभी, ( मोक्षम् ) मोक्षकों ( न ) नही ( यांति ) प्राप्त होते हैं, क्यौंकि, सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्रके अभावसें किसीकोंभी मोक्ष नहीं है, और सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्रकी प्राप्ति, तेरे मार्ग विना कदापि नही होवे है ॥ ९४ ॥

अथाग्रे स्तुतिकार, परवादीयोंके उपदेश भगवत्के मार्गकों किंचिन्मा-त्रभी कोप वा आक्रोश नही कर सक्ते हैं, सो दिखाते हैं.

अनाप्तजाड्यादिविनिर्मितित्वसंभावनासंभविविप्रऌम्भाः ॥ परोपदेशाः परमाप्तक्वप्तपथोपदेशे किमु संरभन्ते ॥ ९५ ॥ व्याख्या-हे जिनेंद्र! (परोपदेशाः) जे परमतवादीयोंके उपदेश है,वे

उपदेश (परमाप्तकृष्तपथोपदेशे) तेरे परमाप्तके रचे कथन करे उपदेशमें (किमु)क्या, किंचिन्मात्रभी (संरंभन्ते) करते हैं? अर्थात् कोप वा आ-कोश करते हैं? किंचिन्मात्रभी नहीं क्या ? खद्योत प्रकाश करते हुए सूर्य मंडलकों कोप वा आकोश कर सक्ता है? कदापि नही. ऐसें तेरे शास-नकोंभी परोपदेश संरंभ नहीं कर सक्ते हैं, क्यौंकि, परवादीयोंके मतमें जो सूक्ति संपत् है, सो तेरेही पूर्व रूपी ये समुद्रके विंदु गए हुए है, ति-नके विना जो परवादीयोंने स्वकपोलकल्पनासें मिथ्या जाल खडा करा है, सो सर्व युक्ति प्रमाणसें वाधित है, इस हेतुसें परवादीयोंके उपदेश तेरे मार्गमें कुछभी कोप वा आक्रोश नहीं कर सक्ते हैं. कैसें हैं वे परवादीयोंके उपदेश? (अनाप्तजाड्यादिविनिर्मितित्वसंभावनासंभाविविप्रलंभाः)अनाप्तों-की बुद्धिकी जो जाड्यतादि, तिससें निर्मितित्व संभावना, अर्थात् अनाप्तोंकी मंदवुद्धिकी संभावना करके विप्रलंभरूप वे उपदेश रचे गए हें; भावार्थ यह है कि, अनाप्तोंकी मंदबुद्धिकी संभावनासें जे विप्रलं-



भरूप-विप्रतारणरूप उपदेश रचे गए हैं, वे उपदेश, तेरे परमाप्तके रचे पथोपदेशमें कोप वा आक्रोश, वा तिनके खंडनमें उत्साह, वा वेग, जलदी नही कर सक्ते हैं, असमर्थ होनेसें. 🏾 ९५ ॥

अथ स्तुतिकार परवादियोंके मतमें जे उपद्रव हुए हैं, वे उपद्रव भगवा-नूके शासनमें नही हुए हैं, ऐसा स्वरूप दिखाते हैं.

व्याख्या-(अन्यैः) परमतके आदि पुरुषोंने (आर्जवात्) आर्जवसें अर्थात् भोले भाले सादे अपने मनमाने विचारसें ( यत् ) जो कुछ वे-दादि शास्रोंमें (अयुक्तम्) अयोग्य (उक्तम्) कथन करा है (तत्) सोही कथन ( शिष्यैः ) तिनके शिष्योंने ( अन्यथाकारम् )अन्यरूपही (अकारि) कर दीया है; क्यौंकि, प्रथम जे वेद थे वे अनीश्वरवादी मीमांसकोंके मतानुयायी थे, और कर्मकांड यजनयाजनादि और अनेक देवतायोंकी उपासना करके स्वर्गप्राप्ति मानते थे, और काम्य कर्मोंके वास्ते अनेक तरेंके यज्ञादि करते थे, मोक्ष होना नहीं मानते थे, सर्वज्ञकोंभी नहीं मान-ते थे, वेदोंकों अपौरुषेय किसीके रचे हुए नही हैं, किंतु अनादि हैं, ऐसें मानते थे; तिस अपने मतकी पुष्टिं वास्ते पूर्वमीमांसा नामक ऐसें जैमनि मुनिने रचे है, ऐसा इस मतका स्वरूप था. प्रथम तो वेदोंमेंही गड-बड कर दीनी, कितनेही प्राचीन मंत्र बीचसें निकाल दिये, ऋग्वेदमें पुरुषसुक्त, और जे जे ईश्वर विषयक ऋचा हैं, वे प्रक्षेप कर दीनी है; और यजुर्वेदादिकोंमें 'सहस्रशीर्षः सहस्रपात्' तथा 'हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे' इत्यादि तथा 'इशावास्य' इत्यादि; तथा चारवेद ईश्वरसें उत्पन्न हुए हैं, तथा चार वेद हिरण्यगर्भके उत्स्वास रूप है इत्यादि श्रुतियां ईश्वर विषयक वेदोंमें प्रक्षेप करके वेदोंकों ईश्वरके रचे हुए सिद्ध करे, पीछे तिन वेदोंके मूल पाठमें भेदवालीयां हजारां शाखा और शाखांके सूत्र रचे गए, तदनंतर यास्काचार्यादिकोंनें निघंटु निरुक्तादि रचके वेदोंके

#### तत्वानिर्णयप्रासाद-

शब्दोंके अर्थीमें गडवड करदीनी, 'यथा आग्नमीळे ( ले )' इत्यादिमें, 'अग्निर्वे विष्णुः' इत्यादि.

और कुमारिल मीमांसाके वार्त्तिककारनेभी, प्राचीन अर्थोंमें बहुत गडबड करी है; तथा वेद रचनाके पहिलें निरीश्वरी सांख्य मत था; पीछे नवीन सांख्य मतवाले उत्पन्न हुए, तिनोंने सेश्वर सांख्यमत प्रगट करा; पीछे सांख्य मतके अनुसार ऋषियोंने वेदांत अद्वैत ब्रह्मके स्वरू-पके प्रतिपादक पुस्तक रचे, तिनोंका नाम उपनिषद् रक्सा; प्रष्ठतिकी जगे मायाकी कल्पना करी, और तीन गुणादि २४ चौवीस तत्वोंके नाम वेही रक्से, परंतु तिनकों माया करके कल्पित ठहराए; और प्रमाण भट्ट मतानुसारि मानलीए. और उपनिषट् नामक ग्रंथ तो इतने रच लिए कि, जिसने अपना नवीन मत चलाया, तिसकी सिद्धिके वास्ते नवीन उप-निषद् रचके प्रसिद्ध करी; जैसे रामतापनी, गोपालतापनी, हनुमतोप-निषद्, अछोषनिषट्, इत्यादि पीछे तिनके भाष्यादि रचे गए.

रांकर स्वामीने दश उपनिषदों ऊपर, गीता ऊपर, और विष्णुसहस्र नामादि ऊपर, भाष्य रचे; तिनोंने प्राचीन अर्थोंकों व्यवच्छेद करके नवी. नही तरेके अर्थ रचे; तिस भाष्यके ऊपर टीकाकारोंने शंकरकी भूलें सु-धारनेकों टीका रची. पुराण, और स्मृतिनामक कितनेही पुस्तकोंमें प्राचीन पाठ निकाल कर नवीन पाठ प्रक्षेप करे, और कितनेही नवीन रचे; सांप्रति शंकर स्वामीके मतानुयायीयोंमें वेदांत मतके माननेमें सैंकडो भेद हो रहे हैं, तथा व्याससूत्रोंपरि शंकरस्वामिने शारीरक भाष्य रचा है, और अन्योंने अन्य तरेके भाष्यार्थ रचे हैं, सायणाचार्यने चारों वेदोंउपर नवीन भाष्य रचके मन माने अर्थ उलट पुलट विपर्यय करके लिग्ने हैं, परंतु प्राचीन भाष्यानुसार नही. और दयानंद सरस्वती-जीने तो, ऋग्वेद और यजुर्वेद के दो भाष्य ऐसे विपरीत स्वकपोलक-लिपत रचे हैं कि, मृषावादकों वहुतही पुष्ट करा है, सो वांचके पंडित जन बहुतही उपहास्य करते हैं. संप्रति दयानंद स्वामीके चलाये आर्थ समाज पंथके दो दल हो रहे हैं, तिनमेंसे एक दलवाले तो मांस खानेका निषेघही करते हैं, और दूसरे दलवाले कहते हैं कि, वेदमें मांस खानेकी आज्ञा



है, इससें प्रगट मांस खानेका उपदेश करते हैं, और राजपुताना योधपुरके महाराजा सर प्रतापसिंहजीनें एक नवीन पुस्तक वनवा कर, तिसमें अथ-वेवेदके मंत्र लिखके, तिनके ऊपर एक पंडितने नवीन भाष्य रचा है, ति-समें बहुत प्रकारसें मांसका खाना ईश्वरकी आज्ञासें सिद्ध करा है. तथा इस विषयक मनुस्मृति और दयानंदस्वामी आदिका भी प्रमाण लिखा है, अब यह दोनों दल परस्पर विवाद कर रहे हैं.

और गौतमने सिर्फ वेद और वेदांतके खंडनवास्ते ही न्यायसूत्र रचे हैं, वेद और वेदांतसें विपर्ययही प्रक्रिया रची है, कणादने षट् पदार्थ ही रचे हैं इत्यादि अनेक विप्छव अन्य मतके शास्त्रोंमें तिनके शिष्योंने करे हैं अर्थात् पूर्वजोंने जो कुछ कथन करा था, सो, तिनके शिष्यप्रशि-ष्यादिकोंने अन्यथा आकारवाला कर दिया है!!! हे जिनेंद्र! (तव) तेरे (शासने) शासनमें (अयं) यह पूर्वोंक (विप्छवः) विप्छव (न) नहीं (अभूत्) हुआ है अर्थात् शिष्य प्रशिष्योंका करा ऐसा विप्छव तेरे कथनमें नही हुआ हैं. क्योंकि, सात निह्रव, और अष्टमवोटिक महा निह्रव, इनोंनें किंचिन्मात्र विष्ठव करना चाहा था, तोभी, तिनका करा किंचिद् विष्ठव न हुआ, शासनसें वाह्य तिनकों श्री संघने तत्काल कर दीए, इसवास्ते तेरे शासनमें पूर्वोंक विष्ठव नहीं हुआ है, इसवास्ते (अहो) वडाही आश्चर्य है कि, (तव) तेरे (शासनश्री:) शासनकी लक्ष्मी (अधृष्या) अधृष्य है, अर्थात् कोईभी तिसकी धर्षणा नही कर सक्ता है ॥ १६ ॥

अथ परवादीयोंने जे जे अपने अपने मतके अधिष्ठाता स्वामीभूत देवते कथन करे हैं, तिनमें जे जे अघटित परस्पर विरुद्ध बातें हैं, वे, स्तुतिकार दिखाते हैं.

देहाद्ययोगेन सदा शिवत्वं शरीरयोगाटुपदेशकर्म ॥ परस्परस्पर्धिं कथं घटेत परोपक्कृतेष्वधिदैवतेषु ॥ १७ ॥

व्याख्या-( देहाद्ययोगेन ) देहादिके अयोगसें, अर्थात् देह, आदि झ-ब्दसें राग, द्वेष, मोहादि सर्व कर्म जन्य उपाधिके अभावसें (सदा ) नि-

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

रंतर ( शिवत्वं ) शिवपणा, सत्चित्आनंदरूप परम ब्रह्म परमात्मा प-रम ईश्वरपणा है; और ( शरीरयोगात् ) शरीरके योगसें संबंधसेही (उपदेशकर्म ) उपदेश कर्म है, अर्थात् देहवाला ईश्वर होवे तवही उ-पदेष्टा हो सक्ता है; यह दोनो वातें (परस्परस्पर्धि ) परस्पर विरोधि (कथं ) किसतरें (परोपक्वतेषु ) परवादीयोंके माने हुए (अधिदैवतेषु ) अधिदेवतायोंमें (घटेत ) घटती हैं ? अपितु किसी प्रकारसेभी नही घट सक्ती हैं क्योंकि, परवादीयोंने अनादि मुक्तरूप, निरुपाधिक, निरंजन, निराकार, ज्योतिःस्वरूप, एक ईश्वर, सर्व व्यापक माना है, ऐसा ईश्वर किसी प्रकारसेंभी उपदेष्टा सिद्ध नही हो सक्ता है, उपदेश करनेके दे-हादि उपकरणोंके अभावसें क्योंकि, धर्माधर्म, अर्थात् पुण्य पापके वि-ना तो देह नही हो सक्ता है, और देह विना मुख नही होता है, और मुख विना वक्तापणा नही है, व्याकरणके कथन करे स्थान और प्रय-त्नोंके विना साक्षर शब्दोचार कदापि नही हो सक्ता है, तो फेर देह-रहित, सर्वव्यापक, अक्रिय परमेश्वर, किसतरें उपदेशक सिद्ध हो सक्ताहै?

पूर्वपक्षः-परमेश्वर अवतार लेके, देहधारी होके, उपदेश देता है.

उत्तरपक्षः-परमेश्वरके मुख्यतीन अवतार माने जाते हैं, ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, और येही मुख्य उपदेशक माने जाते हैं, परंतु परवादयोंके शा. स्नानुसार तो ये तीनो देव, राग, द्वेष, अज्ञान, काम, ईर्षादि दूषणोंसें र-हित नही थे; तो फेर, ईश्वर, अनादि, निरुपाधिक, सदा मुक्त, सदाशिव, कैसें सिद्ध होवेगा? और सर्वव्यापी ईश्वर, एक छोटीसी देहमें किसतरें प्रवेश करेगा?

पूर्वपक्षः-हम तो ईश्वरके एकांशका अवतार लेना मानते हैं-

उत्तरपक्षः-तव तो ईश्वर एक अंशमें उपाधिवालासिद्ध हुआ, तव तो ईश्वरके दो विभाग हो गए, एक विभाग तो सोपाधिक उपाधिवाला, और एक विभाग निरुपाधिक उपाधिरहित∙

पूर्वपक्षः-हां हमारे ऋग्वेद और यजुर्वेदमें कहा है कि, ब्रह्मके तीन हिस्से तो सदा मायाके प्रपंचसे रहित, अर्थात् सदा निरुपाधिक है, और एक चौथा हिस्सा सदाही उपाधिसंयुक्त रहता है,

#### तृतीयस्तम्भः ।

उत्तरपक्षः-तव तो ईश्वर, सर्व, अनादि, मुक्त, सदा शिवरूप न रहा, परं, देश मात्र मुक्त, और देशमात्र सोपाधिक रहा. तब एकाधिकरणई-श्वरमें परस्पर विरुद्ध, मोक्ष और बंधका होना सिद्ध हुआ, सो तो दृष्टे-ष्टवाधित है. छायातपवत्. विशेष इसका समाधान श्रुतिसहित आगें क-रेंगे. तव तो, ईश्वरकों सदा मुक्त, क्रूटस्थ, नित्य, देहादिरहित, सदा शिवादि न कहना चाहिये.

पूर्वपक्षः-ईश्वर तो देहादिसें रहित, सर्वव्यापक और सर्व झाक्तिमान् है, इसवास्ते ईश्वर अवतार नहीं लेता है, परंतु सृष्टिकी आदिमें चार ऋषियोंकों अग्नि १, वायु २, सूर्थ ३ और अंगिरस ४ नामवालोंकों, वेदका बोध ईश्वर कराता है.

उत्तरपक्षः-यद्यपि यह पूर्वोक्त कहना दयानंदस्वामीका नवीन स्वकपो-लकल्पित गप्परूप है, तथापि इसका उत्तर लिखते हैंग् प्रथम तो, ईश्वर सर्वव्यापक होनेसें अक्रिय है, अर्थात् वो कोइमी किया नही करसक्ता है, आकाशवत्, तो फेर ऋषियोंकों वेदका वोध कैसें करा सक्ता है

पूर्वपक्षः-ईश्वर अपनी इच्छासें वेदका बोध करता है

उत्तरपक्षः-इच्छा जो है, सो मनका धर्म है, और मन देह विना होता नही हैं, ईश्वरके देह तुमने माना नही है, तो फेर, इच्छाका सं-भव ईश्वरमें कैसें हो सक्ता है?

पूर्वपक्षः-हम तो इच्छानाम ईश्वरके ज्ञानकों कहते हैं, ईश्वर अपने ज्ञा-नसें प्रेरणा करके वेदका बोध कराता है.

उत्तरपक्षः--यहभी कहना मिथ्या है, क्योंकि, ज्ञान जो है, सो प्रका-शक है, परंतु प्रेरक नहीं है, ईश्वरमें रहा ज्ञान, कदापि प्रेरणा नही कर-सक्ता है, तो फेर किसतरें ऋषियोंकों वेदका बोध कराता है?

पूर्वपक्षः-पूर्वोक्त ऋषि, अपने ज्ञानसेंही ईश्वरके ज्ञानांतर्गत वेदज्ञा-नकों जानके, लोकोंकों वेदोंका उपदेश करते हैं.

उत्तरपक्षः-यहभी कथन ठीक नही है, क्यों कि, जब ऋषि अपने ज्ञा-नसें ईश्वरके ज्ञानांतर्गत वेदज्ञानकों जानते हैं, तो वो वेदज्ञान ईश्वरके ज्ञानमें व्यापक है? वा किसीजगे ज्ञानमें प्रकाशका पुंजरूप हो रहा

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

है ? जेकर सर्वव्यापक है, तब तो ऋषियोंने ईश्वरका सर्वज्ञान देख लीना; जब ईश्वरका सर्वज्ञान देखा, तब तो ईश्वरका सर्व स्वरूप ऋषियोंने देख लीया, तब तो ऋषिही सर्वज्ञ सिद्ध हुए; सो तो तुम ईश्वरके विना अन्य किसीभी जीवकों सर्वज्ञ मानते नही हैं. जेकर मानोगें, तो वे ऋषि सर्वज्ञ ईश्वरतुल्य होवेगें, और अपने ज्ञानसेंही वेदोंके उपदेशक सिद्ध होवेगें, तब ईश्वरके कथन करे, वा कराये वेद क्यौंकर सिद्ध होवेगें ? जेकर दूसरा पक्ष मानोगें तब तो अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके इश्वरकामी ज्ञान, एक अंशर्मे वेदा-दिज्ञानके प्रकाशपुंजरूप ज्ञानवाला है; तब तो एक अंशर्मे ईश्वर वेदोंके ज्ञानवाला है और अन्य सर्व अनंत अंशोंमें वेदके ज्ञानसें अज्ञानी सिद्ध होवेगा; इसवास्ते शरीररहित सर्वव्यापक ईश्वर, कदापि वेदादिशास्त्रोंका उपदेशक सिद्ध नही होता है.

पूर्वपक्षः-ईश्वर सर्वशक्तिमान् हैं, इसवास्ते देहरहित सर्वव्यापक ईश्वर, अपनी शक्तिसें सर्वकुछ करसक्ता है; हे जैनो ! ऐसे तुम मान छेवो.

उत्तरपक्षः-ऐसे तुम्हारे कथनमें क्या प्रमाण है ? क्यों कि, प्रमाणविना प्रेक्षावान् कदापि किसीके कथनकों नही मानेगें; परंतु यह तुम्हारा कथन तो तुम्हारी प्रीय भार्या आर्यासमाजिनीही मानेगी, अप्रमाणिक होनेसें. और एक यहभी वात है कि, जब तुमने ईश्वरकों विना प्रमाणसेही सर्व-शक्तिमान् माना है तो, क्या ईश्वरमें अवतार लेनेकी शक्ति नही है ? क्या ईश्वर ऋष्णावतार लेके, गोपियोंके साथ कीडा रासाविलास भोगविला-सादि नही कर सक्ता है ? क्या शंकर बन करके, पार्वतीके साथ विविध-प्रकारके भोगविलास और अनेकतरेंकी शिवकी लीला नही कर सक्ता है ? क्या ब्रह्मा बनके चारों वेदोंका उपदेश, और निजपुत्रीसें सहस्र वर्ष-तक भोगविलास नही कर सक्ता है ? क्या मत्स्यवराहादि चोवीस अवतार धारके अपने मनधारे छत्य नही कर सक्ता है ? क्या इर्श्वर नाचना, गाना, रोना, पीटना, चोरी, यारी, निर्लङजतादि नही कर सक्ता है ? क्या हिं-गकी वृद्धि करके, तीन लो कांतोंसोंभी परे नही पहुंचाय सक्ता है ? इत्यादि

## तृतीयस्तम्भः ।

अनेक छत्य जे अच्छे पुरुष नही करसकते हैं, वे सर्व छत्य ईश्वर करसक्ता है ? पूर्वपक्षः--ऐसे ऐसे पूर्वोंक्त सर्वऋत्य ईश्वर नही कर सक्ता है, क्यों कि, ऐसी बुरी शक्तियां ईश्वरमें है तो सही, परंतु ईश्वर करता नहीं है.

उत्तरपक्षः-तुम्हारे दयानंदस्वामी तो लिखते हैं कि, ईश्वरकी सर्वझ-क्तियां सफल होनी चाहिये; जेकर पूर्वीक्त सर्वक्वत्य ईश्वर न करेगा तो, तिसकी सर्व शक्तियां सफल कैसे होवेंगी?

पूर्वपक्षः-ईश्वरमें ऐसी २ पूर्वोक्त अयोग्य शक्तियां नहीं है।

उत्तरपक्षः--तब तो वदनोव्याघात हुआ, अर्थात् सर्वशक्तिमान् ईश्वर सिद्ध नहीं हुआ, तो फेर, देह मुखादि उपकरणरहित सर्वव्यापक ईश्वर, प्रमाणद्वारा वेदोंका उपदेशक कैसें सिद्ध होवेगा? अपितु कदापि नही होवेगा. क्योंकि, उपदेश जो है सो देहवालेका कर्म है, इस वास्ते एक ईश्वरमें पूर्वोक्त देहरहित होना और उपदेशकभी होना, ये परस्पर विरोधि धर्म नहीं घट सक्ते हैं, इसवास्ते परवादीयोंका कथन अज्ञानविज्यंभित है ॥ १७ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंत श्रीवर्द्धमानस्वामी फेर अयोग्यव्यवच्छेद कहते हैं-

# प्रागेव देवांतरसंश्रितानि रागादिरूपाण्यवमांतराणि

न मोहजन्यां करुणामपीश समाधिमास्थाय युगाश्रितोऽसि १८

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! हे ईश ! (रागादिरूपाणि) राग, द्वेष, मोह, मद, मदनादिरूपदूषण (प्राक्-एव) पहिलांही (देवांतरसंश्रितानि) तेरे भयसें, (देवांतर) अन्यदेवोंमें आश्रित हुए हैं कि, मानू, निर्भय हम इहां रहेगें; जिनेंद्र तो हमारा समूलही नाश करनेवाला है, इस-वास्ते किसी बलवंतमें रहना ठीक है, जो हमारी रक्षा करे, मानू, ऐसा विचारकेही रागादि दूषण देवांतरोंमें स्थित हुए हैं. कैसे है वे रागादि-दूषण ? (अवमांतराणि) जे क्षयकों प्राप्त नही हुए हैं, अर्थात् अप्रतिहत शक्तिवाले हैं, जिनका क्षय वा क्षयोपशम वा उपशम किंचित् मात्रभी नही हुआ है, इसवास्ते हे ईश ! तूं (समाधिं-आस्थाय) समाधिकों

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

अवलंबके, समाधिनाम ज्ञुक्तुध्यानकों अवलंबके, (मोहजन्यां ) मोहजन्य (करुणां-आपि ) करुणाकोंभी (न) नही (युगाश्चितः-असि ) युगमें आश्चित हुआ है, अर्थात् मोहरूप करुणा करकेभी त्रूं युगयुगमें अवतार नही लेता है. जैसे गीतामें लिखा है-

"उपकाराय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ॥ धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगेयुगे ॥ १ ॥" तथाबौद्धमतेषि "ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्त्तारः परमं पदम् ॥ गत्वा गच्छंति भूयोपि भवन्तीर्थनिकारतः ॥ १ ॥"

अर्थः-अच्छे जनोंके उपकारवास्ते, और पापी दैत्योंके नाज्ञ करने वास्ते, और धर्मके संस्थापन करनेवास्ते, हे अर्जुन ! मैं युगयुगमें अव-तार लेता हूं. ! १ । हमारे धर्मतीर्थका कर्ता बुद्ध भगवान्, परमपदकों प्राप्त होकेभी, अपने प्रवर्त्तमान करे धर्मकी वृद्धिकों देखके जगदासीयों-की करी पूजाके लेनेवास्ते, और अपने ज्ञासनके अनादरसें अर्थात् अपने प्रवर्ताये ज्ञासनकी पीडा दूर करनेवास्ते, इहां आता है. ऐसी मोहजन्य करुणाकों हे ईज्ञ ! तूं युगयुगमें आश्रित नही हुआ है. ॥ १८ ॥ अथ स्तुतिकार भगवंतमें जैसा कल्याणकारी उपदेश रहा है, तेसा

अथ स्तुतिकार मगवतम जसां कल्याणकारा उपदश रहा ह, तसा अन्यमत के देवोंमें नहीं है, यह कथन करते हैं---

जगन्ति भिन्दन्तु सृजन्तु वा पुनर्यथा तथा वा पतयः प्रवादिनाम् । त्वदेकनिष्ठे अगवन् भवक्षयक्षमोपदेशे तु परंतपस्विनः ॥ १९ ॥ व्याख्याः--( प्रवादिनाम्- पतयः ) प्रवादीयोंके पति, अर्थात् परमतके प्रवर्त्तक देवते हरिहरादिक, ( यथा तथा वा ) जैसें तैसें प्रवादीयोंकी कल्पना समान वे देवते ( जगंति ) जगतांको ( भिंदंतु) भेदन करो-प्रल्य करो-सूक्ष्म रूपकरके अपनेमें लीन करो, ( वा पुनः ) अथवा ( सृजंतु ) मृष्टियांकों सृजन (उत्पन्न) करो, यह कर्त्तव्य तिनके कहनेमूजव होवो, वे देवते करो, परंतु हे भगवन् ! ( त्वदेकनिष्ठे ) एक तेरेहीमें रहे हुए ( भव-क्षयक्षमोपदेशेतु ) संसारके क्षय करनेमें समर्थ ऐसे धर्मोपदेशके देनेमें तो, वे परवादीयोंके पति ( स्वामी ) देवते, ( परं ) परमउत्ऌष्ट ( तपस्विनः )

#### तृतीयस्तम्भ : ।

तपस्वी अर्थात् दीन हीन कंगाल गरीव है, अनुकंपा करनेयोग्य है; क्योंकि, वे विचारे दूधकी जगे आंटेका धोवन अपने भक्तोंकों दूध कहके पिटारहे हैं, इस वास्ते अनुकंपा करनेयोग्य है कि, इन विचारांकों किसीतरें सच्चा दूध मिले तो ठीक है ॥ १९॥

अथ स्तुतिकार परवादियोंके नाथोंने भगवान्की मुद्राभी नही सीखी है यह कथन करते हैं--

वपुश्च पर्यंकेंद्रायं रूथं च हुरौं। च नासानियते स्थिरे च ॥

न शिक्षितेयं परतीर्थनाथैजिनेंद्रमुद्रापि तवान्यदास्ताम् ॥२० व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (परतीर्थनाथैः) परतीर्थनाथोंने (इयं) येह (तव) तेरी (मुद्रा-अपि) मुद्राभी, शरीरका न्यासरूपभी (न) नही (शिक्षिता) सीखी है तो (अन्यत्)अन्य तेरे गुणोंका धारण करना तो (शिक्षिता) सीखी है तो (अन्यत्)अन्य तेरे गुणोंका धारण करना तो (आस्ताम्) दूर रहा, कैसी है तेरी मुद्रा? (वपुः-च) शरीर तो (पर्यं-कशयं) पर्यंकासनरूप (च) और (श्ठथं) शिथिल है, (च) और (हशौ) दोनों नेत्र (नासानियते) नासिकाउपर दृष्टिकी मर्यादासंयुक्त (च) और (स्थिरे) स्थिर है.

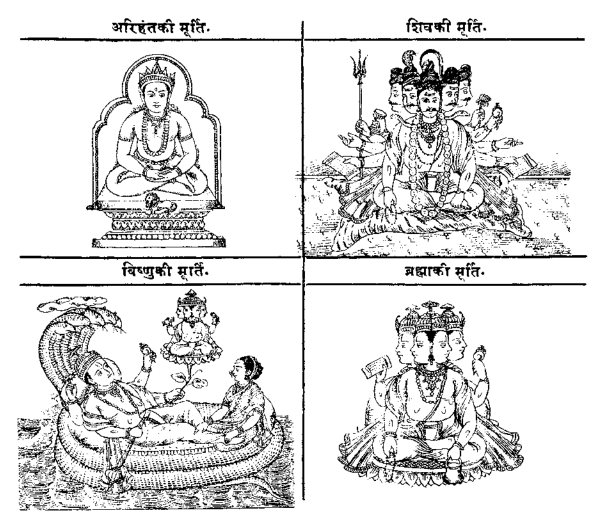
भावार्थः--यह है कि, भगवंतकी जो पर्यंकासनादिरूप मुद्रा है, सो मुद्रा, योगीनाथ भगवंतने योगीजनोंके ज्ञापनवास्ते धारण करी है; क्यों कि, जितना चिरयोगीनाथ आप योगकी क्रिया नही करदिखाता है तितना चिरयोगी जनोंकों योग साधनेका क्रियाकलाप नही आता है तथा भगवंत अष्टादश दूषणरहित होनेसें निःस्पृह और सर्वज्ञ है, तिनकी मुद्रा ऐसीही होनी चाहिये; परंतु परतीर्थनाथोंने तो भगवंतकी मुद्राभी नही सीखी है, अन्यभगवंतके गुणोंका धारण करना तो दूर रहा, परतीर्थ नाथोंने तो भगवंतकी मुद्रासें विपरीतही मुद्रा धारण करी है; क्यों कि, जैसी देवोंकी मुद्रा थी, वैसीही मुद्रा तिनकी प्रतिमाद्वारा सिद्ध होती है

शिवजीने तो पांच मस्तक जटाजूटसहित, और शिरमें गंगाकी मूर्त्ति और नागफण, गलेमें रुंड ( मनुष्योंके शिर ) की माला, और सर्प, हाथ दश, प्रथम दाहने हाथमें डमरु, दूसरेमें त्रिशूल, तीसरेसें ब्रह्माजीको

# तत्वनिर्णयप्रासाद•

आशीर्वादका देना, चौथेमें पुस्तक, और पांचवेमें जपमाला; वामे प्रथम हाथमें गंध सूंघनेकों कमल, दूसरेमें शांख, तीसरे हाथसें विष्णुकों आशीर्वादका देना, चौथेमें शास्त्र, और पांचमे हाथसें दाहने पगका पकडना, ऐसी मूर्ति धारण करी है. तथा अन्यरूपमें शिवजीने पार्वतीकों अर्धा-गमें धारण करी है, और अपने हाथसें लपेट रहे है. तथा शिवजीके दाहनेपासे ब्रह्माजी हाथ जोडकरके खडे हैं, और वामेपासे विष्णु हाथ जोडके खडे हैं.

विष्णुकी और ब्रह्माजीकी मुद्रा तो प्रायः चित्रोंमें प्रसिद्धही है. शंक, चक्र, गदादिशस्त्र, और श्री (लक्ष्मी) जी सहित तो विष्णुकी: और चारमुख, कर्मंडलु जपमाला वेद पुस्तकादि चारों हाथोंमें धारण करे, ऐसी मुद्रा ब्रह्माजीकी है. परंतु योगीनाथ अरिहंतकी मुद्रा तो, किसीनेभी धारण नही करी है. ॥ २० ॥





अथाग्रे स्तुतिकार भगवंतके शासनकी स्तुति करते हैं-यदीयसम्यक्त्वबलात् प्रतीमो भवादृशानां परमस्वभावम् ॥ वास न । पाञ्चविनादानाय नमोस्तु तस्मै तव शासनाय ॥ २१॥ व्याख्या-( यद्ीयसम्यक्त्वबलात् ) जिसके सम्यक्तबलसें, अर्थात् जि-सके सम्यग् ज्ञानके बललें (भवादशानां ) तुम्हारेसरीखे परमाप्तजीवनमा-क्षरूप महात्मायोंके ( परमस्वभावम् ) शुद्धस्वरूपकों ( प्रतीमः ) हम जा-नते हैं ( तस्मै ) तिस ( तव ) तेरे (शासनाय ) शासनकेतांइ हमारा (नमः) नमस्कार (अस्तु) होवे, कैसे शासनकेतांई? (कुवासनापाशवि-नाशनाय) कुवासनारूपपाशीके विनाश करनेवाला तिसकेतांई.

भावार्थः-जेकर हे भगवन्! तेरा शासन न होता तो, हमारे सरीखे पंचमकालके जीव तुम्हारे सरीखे परमाप्तपुरुषोंके परम शुद्धस्वभावकों कैसें जानते? परंतु तेरे आगमसें ही सर्वकूंजानाः और तेरे आगमनेही पांच प्रकारके मिथ्यात्वरूप कुवासनापाशीका विनाश करा है, इसवास्ते तेरे शासनकेतांई हमारा नमस्कार होवेगा २१॥ अथ स्तुतिकार दो वस्तुयों अनुपम कहते हैं-

अपक्षपतिन परीक्षमाणा द्वयं द्वयस्याप्रतिमं प्रतीमः ॥ यथास्थितार्थप्रथनं तवैतदस्थाननिर्वधरसं परेषाम् ॥ २२ ॥

व्याख्या-(अपक्षपातेन) पक्षपातराहित हो कर ( परीक्षमाणाः ) जव हम परीक्षा करते हैं तो, ( द्वयस्य ) दो जनोंकी ( द्वयं ) दो वस्तुयों ( अप्र-तिमं )अनुपम उपमा रहित (प्रतीमः) जानते हैं; हे भगवन् ! ( तब ) तेरा ( एतत् ) यह ( यथास्थितार्थप्रथनं ) यथास्थित पदार्थोंके स्वरूप क-थन करनेका विस्तार, अर्थात् यथास्थित पदार्थोंके स्वरूप कथन करनेका विस्तार जैसा तैने करा है, ऐसा जगत्में कोइभी नही कर सक्ता है, इस-वास्ते तेरा कथन हम अनुपम जानते हैं. और (परेषां) अन्योंका (अस्थाननिर्बंधरसं) अस्थाननिर्बंधरस, अर्थात् अन्योंने असमंजसपदा-थौंके स्वरूपकथनरूप गोले गिरडाये हैं, वेभी उपमारहित हैं, तिनोंके विना ऐसा असमंजसकथन अन्य कोईभी नही कर सक्ताहै। ॥ २२ ॥

99R

# तत्वनिर्णयप्रासाद-

अथ स्तुतिकार अज्ञानियोंके प्रतिबोध करनेमें अपनी असमर्थता कहते हैं.-अनाद्यविद्योपनिषन्निषञ्ण्णेर्वि शृंखलेश्यापलमाचरद्भिः ॥ अमूढलक्ष्योपि पराक्रिये यत्त्वत्किंकरः किं करवाणि देव ॥२३॥ व्याख्या-अनादि आविद्या, अर्थात् मिथ्यात्व अज्ञानरूप उपनिषद्रह-स्यमें तत्पर हुयोंने, और विशृंखलोंने, अर्थात् विना लगाम स्वछंदाचारी प्रमाणिकपणारहितोंने, और चपलता अर्थात् वाग्जालकी चपलताके आचरण करतेहुयोंने, इन पूर्वोक्त विशेषणोंविशिष्ट महाअज्ञानिपुरुषोंने जे-कर तेरे अमूढ लक्ष्यकेंगमी-जिसके उपदेशादि सर्व कर्म निष्फल न होवें तिसकों अमूढलक्ष्य कहते हैं, अर्थात् सर्वज्ञ ऐसे तेरे अमूढलक्ष्यकोंभी, जेकर पूर्वोक्त पुरुष खंडन करे-तिरस्कार करे, जैसें कोई जन्मांध सूर्यके प्रकाशकों पराकरण करे, न माने, तो तिसकों निर्मल नेत्रवाला पुरुष क्या करे? ऐसेही अज्ञानी तेरा तिरस्कार करे, तो हे देव! स्वस्वरूपमें क्रीडा करनेवाले सर्वज्ञ वीतराग! तेरा किंकर मैं हेमचंद्रसूरि, क्या करूं? कुछभी तिनकेताई नही कर सकता हूं. जैसें जन्मके अंधकों अंजनवेद्य कुछ नही कर सकता है. ॥ २३ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंतकी देशना भूमिकी स्तुति करते हैं---

विमुक्तवैरव्यसनानुबंधःश्रयंति यां शाइवतवेरिणोऽपि ॥

परेरगम्यां तव योगिनाथ तां देशनाभूमिमुपाश्रयेऽहम्॥२४॥

च्याख्या-हे योगिनाथ! (यां) जिस तेरी देशनाभूमिकों (शाश्वतवे-रिणः-अपि) शाश्वतवेरीभी, अर्थात् जिनका जातिके स्वभावसेंही निरंतर वेरानुबंध चला आता है, जैसें बिछि मूषकका, श्वान बिछिका, इक अ-जाका, इत्यादि, वेभी सर्व, (विमुक्तवेरव्यसनानुवंधाः) खजातिका शा-श्वत वेरे रूपव्यसनके अनुबंधसें विमुक्त रहित हुए थके (श्रयंति) आ-श्वित होते हैं. यह भगवंतका अतिशय है कि, शाश्वतवेरीभी भगवान्की देशनाभूमि समवसरणमें जब आते हैं, तब परस्पर वेर छोडके परममे-त्रीभावसें एकत्र बैठते हैं, और जो (परैः) परवादीयोंने (अगम्यां) अ-गम्य है, अर्थात् परवादी जिस देशनाभूमिका स्वरूप नही जान सक्ते हें



मिथ्यात्व अज्ञानरूप पटलोंसें अंधे होनेसें; (तां) तिस (तव) तेरी (दे-शनाभृमिं) देशनाभूमिकों (अहम्) में (उपाश्रये) उपाश्रित करता हुं-आश्रित होताहूं, जिससें मेराभी सर्वजीवोंके साथ वैरानुबंधरूप व्यसन छुट जावे.॥ २४॥

अथस्तुतिकार परदेवोंका साम्राज्य वृथा सिद्ध करते हैं.

मदेन मानेन मनोभवेन कोधेन ठोभेन च संमदेन ॥

पराजितानां प्रसभं सुराणां रुथैव साम्राज्यरुजा परेषाम् ॥२५॥ व्याख्या—(परेषाम्–सुराणाम् ) परदेवताओंका, ब्रह्मा, विष्णु, महा-देवादिकोंका ( साम्राज्यरुजा ) लोकपितामहपणा, जगत्कर्त्तापणा, हंस-वाहन, कमलासन, यज्ञोपवीत, कमंडलु, चतुर्मुख, सावित्रीपति, विशि-ष्टादि दश पुत्रोंवाला, वेदोंका कहनेवाला, चार वर्णका उत्पन्न करनेवाला, वर शाप देने समर्थ, सतोगुणरूप, इत्यादि ब्रह्माजीका साम्राज्य–चतुर्भुज, शंख, चक्र, गदा, शारंग, धनुष्, वनमालाका धारनेवाला, ईश्वर, लक्ष्मी, राधिका, रुक्मिणीआदिका पति, सोलां सहस्र गोपियोंके साथ कीडा करनी, अनेक रूपका करना, वत्रीस सहस्र राणियोंका स्वामी, त्रिखंडाधिप, वा-मन नरसिंह रामऋष्णादिका रूप धारना, कंस, वाली, रावणादिका वध करना, सहस्रों पुत्रोंका पिता, रजोगुणरूप, स्टष्टिका पालनकर्ता, भक्त-साहायक, घटघटमें व्यापक होना, इत्यादि विष्णुका साम्राज्य और जगत्-प्रलय करना, इपभवाहन, पंचमुख, चंद्रमोलि, त्रिनेत्र, कैलासवासी, सर्वसें अधिक कामी, स्त्रीके अत्यंत स्नेहवाला, सदा स्त्री पार्वतीकों अर्द्धा-गमें रखनेवाला, असंत भोला, त्रिभुक्नका ईश्वर इत्यादि शिवका साम्राज्य. इसीतरे सर्वलौकिक देवोंका साम्राज्य समज लेना. ऐसा पूर्वोक्त साम्राज्य-रूप रोग परतीर्थनाथोंका ( इथाएव ) इथाही है. कैसे परतीर्थनाथोंका? (मदेन) अष्टप्रकारके मद (मानेन) अभिमान-अहंकार (मनोभवेन) काम (कोधेन) कोध शत्रुके मारणरूप वा शापदानरूप (लोभेन) रोभ स्त्री, पुत्र, धन, धान्य, शस्त्र, स्थानादिग्रहणरूप, (च) शब्दसे माया-कपटादि और (संमदेन) हर्ष खुशी इनों करके (प्रसभं) यथा स्यात्तथा अर्थात् हठ करके अपने बडे सामर्थ्य करके (पराजितानां) जे पराजित इ. १५

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं, अर्थात् पूर्वोक्त दुषणोंकरके जे संयुक्त हैं, तिनोंका, क्योंकि, पूर्वोक्त साम्राज्यरूप रोग आत्माकों मलिन करने और दुःख देनेवाला है, इस वास्ते दृथाही है ॥ २५ ॥

अथामे स्तुतिकार असत्वादी और पंडितजनोंके रक्षण कहते हैं.

स्वकण्ठपीठे कठिनं कुठारं परे किरन्तः प्ररुपन्तु किंचित् ॥ मनीषिणां तु त्वयि वीतराग न रागमात्रेण मनोऽनुरक्तम्॥२६॥

ज्याख्या—(परे) परवादी जे हैं, वे (स्वकण्ठपीठे) अपने कंठपीठमें (कठिनं) कठिन-तीक्ष्ण (कुठारं) कुठार-कुहाडा (किरन्तः) क्षेपन क-रते हुए (किंचित्) कुछक (प्रलपन्तु) प्रलपन करो, अर्थात् परवादी अ-प्रमाणिक युक्तिबाधित किंचित् तत्वके स्वरूपकथनरूप कठिन कुठार-कुहाडा अपने कंठपीठमें क्षेपन करो-मारो, यद्या तद्वा वोलो, सत्मार्गके अनभिज्ञ होनेसें, अपने आत्माकी हानि करो, परंतु हे वीतराग ! ( मनी-षिणां तु ) मनीषि-पंडित-सद्वुधिमानोंका तो ( मनः ) मन-अंतःक-रण ( त्वयि ) तेरे विषे (रागमात्रेण) रागमात्र करके (न) नहीं ( अनु-रक्तं ) रक्त है, किंतु युक्तिशास्त्रके अविरोधि तेरे कथनके होनेसें तेरे विषे पंडितजनोंका मन अनुरक्त है ॥ २६ ॥

ं अथाये जे पुरुष अपनेकों माध्यस्थ मानते हैं, परंतु वेभी निश्चय मत्सरी हैं, तिनका स्वरूप कथन करते हैं.

सुनिश्चितं मत्सारेणो जनस्य न नाथमुद्रामतिशेरते ते ॥ माध्यस्थमास्थाय परीक्षकाये मणो चकाचे च समानुबन्धाः॥२७॥

व्याख्या—हे नाथ ! ( सुनिश्चितं ) हमारे निश्चित करा हुआ वर्त्ते हैं कि(ते) वे जन (मत्सारेणः) मत्सरी (जनस्य) पुरुपकी (मुट्रां) सुट्राकों ( न ) नहीं ( अतिरोरते ) उछंघन करते हैं, अर्थात् ऐसे जनसी सत्सारे-योंकी पंक्तिमेंही निश्चित करे हुए हैं; कैसे हैं वे जन ? (ये) जे (परीक्षकाः) परीक्षक होके और ( माध्यस्थ्यम्—आस्थाय ) माध्यस्थयणेकों धारण करके ( मणौ ) मणिमें ( च ) और ( काचे ) काचमें ( सम्रानुवन्धाः ) सम अनुबंधवाले हैं.

### तृतीयस्तम्भः ।

भावार्थ—माध्यस्थपणेकों धारण करके, जे पुरुष अपने आपकों परीक्षक मानते हैं कि, हम पक्षपातरहित सच्चे परीक्षक हैं; परंतु काचके टुकडेकों, और चंद्रकांतादि मणियोंकों मोलमें, वा गुणोंमें समान मानते हैं, वे प-रीक्षक नहीं हैं, किंतु वेभी मत्सरि पुरुषकी मुद्रावालेही हैं. ऐसेंही जि-नोंने माध्यस्थपणा और परीक्षक अपने आपकों माने हैं, फेर काम, कोध, मान, माया, लोभ, हिंसा, मेथुनादिरहित सर्वज्ञ वीतरागकों, और पूर्वोक्त कामादिसहित अज्ञानी सरागीकों एकसमान मानते हैं, इसवास्ते वे प-रीक्षक नहीं, किंतु वेभि मत्सरी ही हैं ॥ २७ ॥ अथ स्तुतिकार प्रतिवादीयोंसमक्ष अवघोषणा करते हैं.

इमां समक्षं प्रतिपक्षसाक्षिणामुदारघोषामवघोषणां ब्रुवे॥ न वीतरागात्परमस्ति देवतं न चाप्यनेकान्तमृते नयस्थितिः ॥२८॥

व्याख्या—में श्री हेमचंद्रसूरी (प्रतिपक्षसाक्षिणां) प्रतिपक्षसाक्षियोंके (समक्षं) समक्ष-प्रत्यक्ष (इमां) यह जो आगे कहेंगे तिस (उदारघो-पाम्) सभुर शब्दोंवाली (अवधोषणाम्) अवधोषणा, लोकोंके जनावने वास्ते उच्च शब्द करके जो बोलना तिसका नाम अवघोषणा कहते हैं, तिस अ-वघोषणाकों (द्वुवे) बोलता हूं-करता हूं, सोही दिखाते हैं, (वीतरागात्) वी-तरागसें (परं) परे-कोई (देवतं) सत्यधर्मका आदि उपदेष्टा(न) नहीं (अस्ति) है, (च) और (अनेकांतं-ऋते) अनेकांत अर्थात् स्या-द्वादविना कोइ (नयस्थितिः-अपि) नयस्थितिभी (न)नहीं है; अर्थात् स्यादादके विना पदार्थके खरूपके कथन करनेरूप जो नयस्थिति है सोभी नहीं हैं. स्यात् पदके चिन्हविना किसीभी नित्यानित्यादिनयके कथ-नकी सिद्धि न होनेसें॥ २८॥

अथ स्तुतिकार अपने आपकों अपक्षपाती सिद्ध करते हैं. न श्रद्धयेव त्वयि पक्षपातो न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु॥ यथावदाप्तत्वपरिक्षया तु त्वामेव वीर प्रभुमाश्रिताः स्मः ॥ २९॥ व्याख्या-हे वीर! (श्रद्धया-एव) श्रद्धा मात्र करकेही, अर्थात् श्री-महावीरके विना अन्य किसी परवादीके मतके देवकों अपना प्रभु ईश्वर

# तत्त्वनिर्णप्रासाद-

सत्योपदेष्टा नहीं मानना, ऐसी श्रद्धा, मनकी टढता करकेही, ( त्वयि ) तेरेविषे हमारा ( पक्षपातः ) पक्षपात ( न ) नहीं है, और ( द्वेषमात्रात् ) द्वेषमात्रसें ( परेषु ) परमतके देव हरिहरव्रह्मादिकोंमें ( अरुचिः ) अरुचि -अप्रीति (न) नहीं है, परंतु (यथावदाप्तत्वपरीक्षया-तु) यथावत् आप्तपणेकी परीक्षा करकेही, हे वीर ! वर्ईमान ! हम ( त्वां-एव ) तुजही (प्रभुम्) प्रभुकों (आश्रिताः स्मः) आश्रित हुए हैं. आप्तरवकी परीक्षा आप्तके कथनसें और आपके चरितसें सिद्ध होती है, सो हमने तेरे क-थनकी परीक्षा करी है, परंतु तेरे वचन हमने प्रमाणवाधित वा पूर्वापर विरोधि नहीं देखे हैं, और तेरा चरित देखा, सोभी आप्तत्वके योग्यही देखा है, और तेरी प्रतिमाद्वारा तेरी मुद्राभी निर्दोष सिद्ध होती है इन तीनों परीक्षायोंके करनेसें तेरेमें निर्दोष आप्तपणा सिद्ध होता है, इस वास्ते हमने तेरेकों प्रभु माना है. और अन्यदेवोंमें ये तिनो शुद्ध निर्दोष परीक्षायों सिद्ध नहीं होती हैं, इसवास्ते तीन देवोंकों हम अपना प्रभु नहीं मानते हैं. नतु द्वेष वा अरुचिसें. "यदवादिलोकतत्त्वनिर्णये श्री-हरभद्रसूरीपांदैः । पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परीग्रहः " इति ॥ २९ ॥ अथाग्रे स्तुतिकार भगवंतकी वाणीकी स्तुति करते हैं.

तमः स्पृशामप्रतिभासभाजं भवन्तमप्याशु विविन्द्ते याः ॥

महेम चन्द्रांशुटटशावदातास्तास्तर्कपुण्या जगदीशवाचः॥३०॥ व्याख्या-हे जगदीश ! भगवन् ! (याः) जे वाचायों तेरी वाणीयों (तमस्प्रशाम्) अज्ञानरूप अंधकारके स्पर्शनेवालोंके (अप्रतिभासभाजम्) अप्रतिभासभाज अर्थात् अज्ञानी जिसकों नहीं जानसक्ते हैं, ऐसे (भव-न्तम्-आपि) तुजकोंभी-तेरेकोंभी (आशु) शीघ (विविन्दते) प्रगट करतीयां है-जनातीयां है (ताः) तिन (चन्द्राशुट्टझावदाताः) चंद्रकी किरणोंकीतरें दृशा-ज्ञान करके अवदाता-श्वेत और (तर्कपुण्याः) तर्क करके पवित्र सम्मत (वाचः) वाणीयांकों (महेम) हम पूजते हें ॥ ३०॥

### त्तृतीयस्तम्भः ।

380

अथ स्तुतिकार नामके पक्षपातसें रहित होकर, गुणविशिष्ट भगवंतकों नमस्कार करते हैं.

यत्र तत्र समये यथा तथा योऽसि सोस्यभिधया यया तया॥ वीतदोषकऌुपः स चेद्रवानेक एव भगवन्नमोऽस्तुते ॥ ३१॥ व्याख्या-(यत्र तत्र समये) जिसतिस मतके शास्त्रमें (यथातथा) जिस तिस प्रकारकरके (यया तया अभिधया) जिस तिस नामकरके (यः) जो तूं (आसि) है (सः) सोही (आसि) तूं है, परं (चेत्) यदि जेकर (वी-तदोषकलुषः) दूर होगए हैं द्वेष राग मोह मलिनतादि दूषण, तो, (भ-वान्-एक-एव) सर्व शास्त्रोंमें तूं जिस नामसें प्रसिद्ध है, सो सर्व जगें तूं एकही है, इसवास्ते हे भगवन् ! (ते) तेरेतांइ (नमः) नमस्कार (अ-स्तु) होवे ॥ ३१ ॥

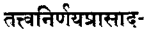
अथ स्तुतिकार स्तुतिकी समाप्तिमें स्तुतिका खरूप कहते हैं.

इदं श्रद्धामात्रं तद्थ परनिन्दां मुदुधियो

विगाहन्तां हन्त प्रकृतिपरवाद्व्यसनिनः॥

अरक्तद्विष्टानां जिनवरपरीक्षाक्षमधिया-

मयंतत्त्वालोकः स्तुतिमयमुपाधिं विधृतवान् ॥ ३२ ॥ व्याख्या-( मृदुधियः ) मृदु कोमल विशेषवोधरहित जिनकी कोमल वुद्धि है, वे पुरुष तो ( इदम् ) इस स्तोत्रकों ( श्रद्धामात्रं ) श्रद्धामात्र, अर्थात् जिनमतकी हमकों श्रद्धा है, इसवास्ते हम इसको सत्य करकेही मानेंगे, ऐसे जन तो इस स्तोत्रकों श्रद्धामात्र (विगाहन्तां ) अवगाहन करो-मानो, ( हन्त ) इति कोमलामंत्रणे ( तत्-अथ ) अथ सोही स्तोन्न ( प्रकृतिपरवादव्यसनिनः ) स्वभावही जिनोंका परके कथनमें वाद कर-नेका है, अर्थात् अपने माने देव और तिनके कथनमें जिनकों आग्रह है कि, हमने तो यही मानना है, अन्य नहीं, ऐसे व्यसनी पुरुष इस स्तो-त्रकों ( परनिन्दां ) परनिंदारूप अवगाहन करो; स्तुतिकारने परदेवोंकी निं-दारूप यह स्तोत्र रचा है, ऐसें मानो, अपने माननेका कदाग्रह होनेसें, प-रंतु हे जिनवर! ( परीक्षाक्षमधियाम् ) परीक्षा करनेमें समर्थ बुद्धिवाले



(अरक्तद्विष्टानां) रागद्वेषरहितोंकों, अर्थात् किसी मतमें जिनोंका राग पक्ष पात नहीं है, और किसी मतमें जिनोंकों द्वेपसें अरुचि नहीं है, ऐसे परीक्षा-पूर्वक सत् असत् वस्तुका प्रमाणसें निर्णय करनेवालोंकों (अयं) यह (त-त्त्वालोकः) तत्त्वप्रकाद्यक स्तव-स्तोत्र (स्तुतिमयं-उपाधिं) स्तुतिमय उपा-धिकों-स्तुतिमय धर्मचिंताकों (विधृतवान्) धारण करता है.॥३२॥इतिश्रि-हेमचंद्रसूरिविरचितमयोगव्यवच्छेदिकाद्यात्रिंशिकाख्यं श्री महावीर खामि-स्तोत्रं वालावबोधसहितं समाप्तम् ॥ तत्समाप्तौ च समाप्तोयं तृतीयः स्तम्भः ॥ श्रीमत्तपोगणेशेन विजयानंदसूरिणा ॥कृतोवालावबोधोयं परोपकृतिहेतवे॥१॥ इन्दुवाणाङ्कचन्द्राब्दे माधमासे सिते दले ॥ पञ्चम्यां च तिथौ जीवधस्नेपूर्तिमगात्तथा ॥ २ ॥ ॥ इतिश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे अयो-गव्यवच्छेदकवर्णनोनाम तृतीयःस्तंभः ॥ ३ ॥

॥ अथ चतुर्थस्तम्भप्रारम्भः॥

तृतीयस्तंभमें प्रायः अयोगव्यवच्छेदका वर्णन किया, अव इस चतुर्थ-स्तंभमें विद्योषतः अयोगव्यवच्छेदादि वर्णन करते हैं.

# ॥ अईम् ॥

प्रणिपत्यैकमनेकं केवऌरूपं जिनोत्तमं भक्त्या ॥ भव्यजनबोधनार्थं न्टतत्त्वनिगमं प्रवक्ष्यामि ॥ १ ॥

न्ययजनवायनाय ग्टतायानगम त्रवदेवातन ता उत्ता व्याख्या-में हरिभद्रसूरि (नृतत्त्वनिगमं) नृतत्त्व लोकतत्त्वनिर्णयरूप निगम आगम कहता हूं; किसवास्ते? (भव्यजनबोधनार्थं) भव्यजनोंके तत्त्वज्ञानके वास्ते; क्या करके? (भक्त्या) भक्ति करके (प्रणिपत्य) नम-स्कार करके; किसकों? (जिनोत्तमं) जिन नाम सामान्य केवलीका है, ति-नोंमें तीर्थंकरनामकरके जो उत्तम होवे, तिनकों जिनोत्तम, जिनवर, अ-रिहंत, कहते हैं, तिनकों. कैसे जिनोत्तमकों? (एकं) एकरूपकों, और (अनेकं) अनेकरूपकों, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें एकरूप है, "एगेदव्वे एगेआया एगेसिद्धे" इति श्रीस्थानांगसूत्रवचनप्रामाण्यात्, अर्थात् सामा-



न्यरूपसें एकही केवल जिनोंत्तमरूप परमेश्वर है, और व्यक्तिरूपकरके अनंत आत्मा एक परमझझ परमेश्वरपदमें विराजमान होनेसें अनेक रूप है, अथवा द्रव्यार्थें एक आत्मा होनेसें एकरूप है, और पर्यायार्थिक-नयके मतसें ज्ञानदर्शनचारित्रादि अनंत पर्यायांकरके अनंत रूप है, "उ-कंच ज्ञाताधर्मकथांगे स्थापत्यासुतमुनिद्युकपरिव्राजकसंवादे-सुया एगे वि-अहं दुवे विअहं अणेथे विअहं – इत्यादि – हे शुक! मैं एकभी हूं, दो रू-पभी हूं, अनेक रूपभी हूं-इत्यादि-" तिन एकानेकरूपवाले जिनोत्तमकों, फेर कैसे जिनोत्तमकों? (केवलरूपं) केवल शुद्धस्वरूप सर्वकर्मक्वतउपा-धिकरके विनिर्मुक्त रहितकों ॥ १ ॥

अथ ग्रंथकार परिषत्-सभाकी परीक्षा करनी कहते हैं.

भव्याभव्यविचारो न हि युक्तोऽनुग्रहप्रवत्तानाम् ॥ कामं तथापि पूर्वं परीक्षितव्या वुधेः परिषत् ॥ २ ॥

व्याख्या-(भव्याभव्यविचारः) सव्याभव्य अच्छे और बुरे पुरुषोंका विचार (अनुग्रहप्रवृत्तानाम्) अनुग्रह बुद्धिकरके प्रवृत्त होए संत जनोंकों (न-हि-युक्तः) करना युक्त-उचित नही है (कामं) यह कथन यद्यापि सम्मत है (तथापि) तोभी (बुधेः) बुद्धिमानोंने (पूर्व) प्रथम (परिषत्) श्रोताजनकी (परीक्षितव्या) परीक्षा करणी उचित है ॥ २ ॥ अथ ग्रंथकार उपदेशके अयोग्य परिषत् के लक्षण कहते हैं.

वजमिवाभेद्यमनाः पारेकथने चालनीव यो रिक्तः ॥

कलुषयति यथा महिषः पूनकवद्दोषमादत्ते ॥ ३ ॥

व्याख्या—जो पुरुष (वज्रं-इव) वज्जवत् (अभेद्यमनाः) अभेद्य मन-वाला होवे, अर्थात् उपदेश श्रवणकरके जिसके मनमें किंचित्मात्रभी शुभ परिणामांतर न होवे, मुद्रशेलवत्; और (यः) जो (परिकथने) उपदेशादि-केविषे (चालनी-इव)चालनीकी तरे (रिक्तः) रिक्त हो जावे, जैसें चाल-नीमें जल डालीए तव सर्व जल निकल जाता है, तैसें जो श्रोता व्या-ख्यान श्रवण करता है, और तक्षाल भूलता जाता है, सो चालनीकी तरे रिक्त जानना. २. और ( यथा ) जैसें ( महिषः ) भेंसा तलावमें पानी

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

www.kobatirth.org

पीने जाता है, तब पानीमें प्रवेश करके पानीकों विलोडन करके (कलुषयति) मलीन करता है, और जलमें मूत्र करता है, न तो आप पानी पीता है, और न भैंसांकों पानी पीने देता है, तैसेंही जो श्रोता व्याख्यानमें क्वेश लडाइ विग्रह कषाय करे, न तो आप सुने, और न शेषपरिषत्कों सुनने देवे, सो श्रोता भैंसेसमान जानना. ३. और जो श्रोता (पूनकवत्) पूनक बेया विजडासुघरा नामक जीवका घर, जो दृक्षके ऊपर वडी चतुराइसें बनाता है, तिस घरसें अहीरलोक घृत तपाके छानते हैं, तिस पूनकमेसें घृत तो निकल जाता है, और कूडाकचरा रह जाता है, तद्वत् पूनकवत्-पूनककी तरें गुण तो नहीं प्रहण करता है, परंतु ( दोषं ) दोषकों-अवगुणांकों (आदत्ते) प्रहण करता है, सो पूनकसमान जानना. ४. येह चारों परिषदा उपदेश करणे योग्य नहीं हैं. यह कथन उपलक्षण मात्र है, क्योंकि नंदिसूत्र आवश्यकसूत्र वृहत्कल्पसूत्रादिकोंमें औरभी अयोग्य परिषत्का वर्णन हे ॥ ३ ॥

पूर्वोक्त परिषत्कों उपदेश निरर्थक है, सो दर्षातद्वारा कहते हैं.

जलमन्थनवत्कथितं बधिरस्येव हि निरर्थकं तस्य ॥

पुरतोन्धस्य च नृत्यं तस्माइहणं तु भव्यस्य ॥ ४ ॥

व्याख्या---( जलमन्थनवत् ) जलके विलोडनेकीतरें (बधिरस्य ) वहि-रेकों (कथितं--इव ) कथनकीतरें (च ) और ( अंधस्य ) आंधेके (पुरतः ) आगे ( नृत्यं ) नाटककीतरें ( तस्य ) तिस पूर्वोक्त अभव्यजनकों अयोग्य परिषत्कों उपदेश करना ( निरर्थकं ) व्यर्थ है, अर्थात् जैसें जलका विलो-डना व्यर्थ है, जैसें बहिरेकों कहना व्यर्थ है, और जैसें आंधेके आगे नाटकका करना व्यर्थ है, तैसें तिस अयोग्य पुरुषकों उपदेशका देना व्यर्थ है. (तस्मात्) तिस हेतुसें (तु) निश्चयकरके ( भव्यस्य ) भव्ययोग्य पुरुषका ( महणं ) महण करना योग्य है ॥ ४ ॥

अथ ग्रंथकार परके तरफसें आशंका करते हैं.

आचार्यस्यैवतज्जाड्यं यच्छिष्योनावबुध्यते ॥ गावोगोपालकेनैव कुतीर्थेनावतारिताः ॥ ५ ॥

# तन्त्वनिर्ण

5. 9S

तद्वत् सर्वपदार्थभावनकरं संप्राप्य जैनं मतं बोधं पापधियो न यान्ति कुजनास्तुल्ये कथासंभवे॥ १३॥

अब आचार्य पूर्वोक्त आशंकाका उत्तर देते हैं. किंवा करोत्यनार्याणामुपदेष्टा सुवागपि ॥ तत्र तीक्ष्णकुठारोपि दुर्दारुणि विहन्यते ॥ ६ ॥ अप्रशान्तमतौ शास्त्रसद्भावप्रतिपादनम् ॥ दोषायाभिनवोदीणें शमनीयमिव ज्वरे ॥ ७ ॥ उदितों चन्द्रादित्यों प्रज्वलिता दीपकोटिरमलापि ॥ नोपकरोति यथान्धे तथोपदेशस्तमोन्धानाम् ॥ ८ ॥ एकतडागे यद्वत् पिबति भुजङ्गः शुभं जलं गौश्च ॥ परिणमति विषं सपें तदेव गवि जायते क्षीरम् ॥ ९ ॥ सम्यग्ज्ञानतडागे पिवतां ज्ञानसलिलं सतामसताम्॥ परिणमति सत्सु सम्यक् मिथ्यात्वमसत्सु च तदेव ॥ १० ॥ एकरसमंतरिक्षात् पतति जलं तच्च मेदिनीं प्राप्य ॥ नानारसतां गच्छति पृथक् पृथक् भाजनविद्रोषात् ॥ ११ ॥ एकरसमपि तद्वाक्यं वक्तुर्वदनाहिनिःसृतं तद्वत् ॥ नानारसतां गच्छति पृथक् पृथक् भावमासाद्य ॥ १२ ॥ स्वं दोषं समवाप्य नेष्यति यथा सूर्योंदये कोंशिको राडिं कङ्कटुको न याति च यथा तुल्येपि पाके कृते॥

व्याख्या—(आचार्यस्य—एव)आचार्य-गुरुकाही (तत्) वो (जाड्यं) मूर्खपणा है (यत्) जो (शिष्यः) शिष्य (न-अवबुध्यते) प्रतिबोध नहीं होता है, जैसें ( गोपालकेन-एव ) गवालीएनेही ( गावः ) गौयां ( कुतीर्थेन ) चुरे घाटकरके (अवतारिताः ) अवतारण करी हैं, इसमें गौयांका कसूर नहीं, किंतु गवालीएकाही कसूर है ॥ ५ ॥

१२१

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

व्याख्या-अनार्य पुरुषोंकों भले वचनोंवालाभी उपदेष्टा क्या करता है? अपितु कुछभी नहीं कर सक्ता है, जैसें वुरे काष्टमें तीक्ष्णभी कुठार कुंठ हो जाता है। अप्रशांत, मिथ्यात्व करके अति मलीन बुद्धिवाले पुरुष विषे शास्त्रका यथार्थ तत्व प्रतिपादन करना दोषकेतांइ होता है, जैसें नवीन ज्वरके उदयमें शमन करनेयोग ओषधका करना, अथवा घूत दुग्धादि पान कराना दोषकेतांइ होता है. ॥ चंद्रमा सूर्य उदय हुए हैं, तथा जाज्वल्यमान कोटिदीपकभी निर्मल जलते हैं, तोभी वे चंद्रादि, जैसें अंधपुरुषविषे उपकार नहीं करसक्ते हैं, तैसेंही मिथ्यात्व अज्ञानरूप अंधकारकरके आच्छादित मतिवाले पुरुषोंकों सहुरुका उपदेशभी उपकार नहीं करसका है. ॥ एकही तलावमें जैसें सर्प और गौ गुभ जल पीते हैं, परंतु सर्पविषे वोही जल विषरूप परिणामे परिणमता है, और वोही जल गौकेविषे दुध होके परिणमता है ॥ तैसेंही सम्यक् अविपरीत ज्ञानरूप तलावमें जिनतीर्थंकर अरिहंतका ज्ञानरूप पाणी पीनेवाले सत् और असत्पुरुषोंकों परिणमता है, सत्पुरुषोंमें तो सम्यक्त्वरूप होके परिणमता है, और असत्पुरुषोंमें मिथ्यात्वरूप होके परिणमता है.॥ जैसें एकरसवाला पानी, आकाशसें पडता है, और सो पानी नानाप्रका-रकी पृथ्वीकों प्राप्त होके न्यारे न्यारे भाजनोंके विशेषसें नानारसपणे प्राप्त होता है. ॥ तैसेंही एकरसवाला वाक्य, तिस वक्ताके मुखसें निकला हुआ, नानारसपणे अर्थात् न्यारे न्यारे जीवोंके भावोंकों प्राप्त होके नाना प्रकारके अभिप्रायपणे परिणमता है ॥ जैसें अपनेही दोषकों प्राप्त होके उछुक सूर्यके उदयकों नहीं इच्छता है, और जैसें सर्व मूंगोकेसाथ तुल्यपाकके करेभी कोकडु रंधाता नहीं है, तैसेंही सर्व पदार्थोंके स्वरूपका प्रकट करनेवाला जैनमत पाकरकेभी, पापवुद्धि बुरे जन, तुल्यकथाके श्रवण करनेसेंभी बोधकों प्राप्त नहीं होते हैं. ॥६।७।८।९।१०।११।१२।१३॥ अथ प्रंथकार तत्त्वनिर्णय करनेकों कहते हैं.

हठी हठे यद्वदति छुतः स्यान्नोर्नावि वद्धा च यथा समुद्रे ॥ तथा परप्रत्ययमात्रदक्षो लोकः प्रमादाम्भसि बम्भ्रमीति ॥१४॥

चतुर्थस्तम्भः।

यावत्परप्रत्ययकार्यबुद्धिर्विवर्त्तते तावदुपायमध्ये ॥ मनः स्वमर्थेषु निघटनीयं नह्याप्तवादा नभसः पतन्ति ॥१५॥ व्याख्या-जैसें कदायही कदायहमें अतिष्ठुत चलायमान होता है, अर्थात् एक पक्षमें जूठा होकर दूसरेमें आश्रित होता है, दूसरेसें तीसरेमें, एतावता अनवास्थितिवाला होता है, और जैसें मलाहकी बंधी हुई नावा समुद्रमें अतिष्ठुत होती है, तैसेंही परके निश्चय किये मात्रमेंही चतुर जो लोक है, सो प्रमादरूप पाणीमें आतिशय भ्रमण करता है, अर्थात् जे लोक अपने मनमें ऐसा समझतें हैं कि, हमकों निश्चय करनेकी कुछ जरूर नहीं है कि, यह सत्य है वा असत्य? किंतु जो पूर्वजोंने कहा है, सोइ मान्य है, वे लोक तत्त्वपदार्थके ज्ञानकों कवीभी प्राप्त नहीं होते हैं ॥ इसवास्ते जबतक परके ज्ञानके कार्यमें बुद्धि वर्त्तती है, तबतक उपायमें तत्वपदार्थ-के ज्ञानमें, और पदार्थोंमें अपना मन निरंतर जोडना चाहिये, अर्थात् अपने मनकों पदार्थोंके निर्णय करनेमें प्रवर्त्तावना चाहिये. क्योंकि, आप्तवाद, सत्यो-पदेष्टाके वचन आकाशसें नहीं गिरते हैं, किंतु बुद्धिसें विचारयुक्ति द्वारा सिद्ध होते हैं कि, येह वचन आप्तके है, और येह अनाप्तके है, इस वास्ते बुद्धिमान् पुरुषकों तत्त्व पदार्थका अवइय निर्णय करना चाहीये ॥ १४ ॥ १५ ॥ अथ असत् तत्वपदार्थके अग्राह्यपणेका हेतु कहते हैं.

यच्चिन्त्यमानं न ददाति युक्तिं प्रत्यक्षतो नाप्यनुमानतश्च ॥ तहुद्धिमान् कोनु भजेत लोके गोश्टङ्गतः क्षीरसमुद्भवो न ॥१६॥ व्याख्या—जो कथन करा हुआर्तत्वपदार्थ, जब विचारीए, तब प्र त्यक्ष वा अनुमानसें युक्तिकों न देवे, अर्थात् जो युक्तिप्रमाण प्रत्यक्ष अनुमानसें सिद्ध न होवे, सो तत्त्वका कथन कौन बुद्धिमान् सत्यकरके मानेगा ? अपितु कोइभी नहीं मानेगा. जैसें लोकमें गौके श्वंगसें प्रत्यक्ष, और अनुमानसें कदापि दूधकी उत्पत्तिका संभव सिद्ध नहीं हो सक्ताहे ॥१६॥

अथ प्रंथकार जे प्रकृतिसेंही विनयवाले नम्र हैं तिनकोंही विनयवंत पुरुष विनयवंत करसक्ते हैं यह कथन दृष्टांतद्वारा सिद्ध करते हैं.

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

येवै नेया विनयनिपुणेस्ते क्रियन्ते विनीता नावैनेयो विनयनिपुणेः शक्यते संविनेतुम् ॥ दाहादिभ्यः समलममलं स्यात् सुवर्ण सुवर्ण नायसिंपडो भवति कनकं छेददाहक्रमेण ॥ १७॥

व्याखा-जे विनयवंत विनयमें निपुण पुरुष हैं, तिनकोंही विनय-निपुण पुरुषोंहीने विनयवंत करणेकों समर्थ होइए हैं, परंतु अविनीतप्रक्र-तिवालेकों विनयवंत करणेमें समर्थ नहीं होइए हैं. दृष्टांत-जैसें भले वर्णादिवाले सुर्वणकोंही दाह ताडन छेदादिकरके अमल (निर्मल) सुर्वण सिद्धकरदाकीए हैं, अर्थात समलसुर्वणही दाहादिकों करके निर्मल सुर्वण होता है, परंतु छेददाहादिक्रमकरके लोहका पिंड, कनक (सुर्वण) नहीं होता है, ऐसेंही जे योग्य पुरुष हैं, वेही उपदेशकों सुणके शुभपरिणामांतरको प्राप्त होसक्ते हैं, अयोग्य पुरुष नहीं होसक्ते हैं: ॥ १७ ॥

अथ बाह्य पदार्थका लक्षण कहते हैं.

आगमेन च युक्तया च योर्थः समभिगम्यते

परीक्ष्य हेमवद्राह्यः पक्षपातायहेण किम् ॥ १८ ॥

व्याख्या-आगमकरके और युक्तिकरके जो अर्थ-पदार्थ सिद्ध होवे, सोही दाहताडनछेदादिकमकरके सुर्वणकीतरें परीक्षा करके महण करने योग्य है, अर्थात् परीक्षक जनोंकों परीक्षापूर्वक सोही महण करना चाहिये कि, जो पदार्थ परीक्षामें पक्का हो जावे, किंतु पक्षपात आम्रहकों धारण न करना चाहिये क्यों कि, पक्षपात-जूठा आम्रह करणेसें क्या लाभ है? कुछमी लाभ नहीं हैं ॥ १८ ॥

अब जो विना विचारे तत्त्वपदार्थ प्रहण करता है, सो पीछेसें पश्चात्ताप करता है, सोइ दिखाते हैं.

> मात्टमोदकवद्बाला ये ग्रह्णन्त्य विचारितम् ॥ ते पश्चात्परितप्यन्ते सुवर्णयाहको यथा ॥ १९ ॥



व्याख्या-यह मोदक मेरी माताका बनाया हुआ है, ऐसा जानके जे बालक तिसके अच्छेपणेका आग्रह करते हैं, और विना विचारे तिसकों ग्रहण करते हैं, वे पीछे परिताप (पश्चात्ताप) कों प्राप्त होते हैं. जैसें विना परीक्षाके करे सुवर्णका ग्रहण करनेवाला पुरुष, पीछे पश्चात्ताप करता है, यथा धिग है मेरेकों जो मैने विना परीक्षाकेकरे सुवर्णके बदले पीतल ग्रहण किया. ऐसेही जे पुरुष अपने २ कुलकी रूढिसें माने अधर्मकों धर्म मानके कूद रहे हैं, और सत्य धर्मका निर्णय नहीं करते हैं, वे पक्षपाती पुरुष पीछे पश्चात्ताप करेंगे, लोहवणिक्वत्. ॥ १९ ॥

अथ तत्त्वज्ञानप्राप्तिका उपाय दिखाते हैं.

श्रोतव्ये च कृतों कणों वाग् बुद्धिश्च विचारणे॥ यःश्रुतं न विचारेत स कार्यं विन्दते कथम् ॥ २० ॥

व्याख्या–सुननेयोग्य वस्तुमें तो दोनो कान करेंहें, वचन और बुद्धि ये दोनों तत्त्वके विचारणेमें प्रवृत्तमान करेंहें, सो पुरुष तत्त्वज्ञानकों प्राप्त होता है, परंतु जो सुणके विचारता न*हीं है, सो पुरुष का*र्यकों अर्थात् तत्त्वकों कैसें जाणे ? ॥ २० ॥

नेत्रेर्निरीक्ष्य विषकण्टकसर्ण्यकीटान्

सम्यग् यथा व्रजाति तान् परिहृत्य सर्वान् ॥ कुज्ञानकुश्रुतिकुदृष्टिकुमार्गदोषान्

सम्यग् विचारयथ कोत्र परापवादः ॥ २१ ॥

व्याख्या-जैसें विषकंटक सर्प कीडे इन सर्वकों मार्गमें चलता हुआ, नेत्रोंसें देखकरके सम्यक् प्रकारे सर्व ओरसें परिवर्जन करता है, इसमें जो कहे कि, यह पुरुष रस्तेमें विषकंटक सर्भ कीडे इनकों वर्जके चलता है, इसवास्ते यह ुरुष विषकंटकादिका निंदक है, क्या वो उसके कहनेसें पूर्वोक्त वस्तुयोंका अपमान करनेवाला सिद्ध होसक्ता है ? कदापि नहीं होसका है. ऐसेही जो पुरुष कुज्ञान, कुश्रुति, कुदृष्टि, कुमार्ग-नुज्ञान-अज्ञान, पदार्थके खरूपकों विपर्यय कथन करना. जैसें आत्मा चारभूतोंसें

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ही उत्पन्न होताहै, अथवा आत्मा एकांत नित्यही है, अथवा आत्मानाम क कोई पदार्थ है नहीं, एकांतक्षणिक विज्ञानाद्वेतरूपही तत्त्व है, एकान्त ब्रह्मा द्वेतरूपही तत्त्व है, अथवा आत्मा सर्वव्यापक है, अथवा अंगुष्ठपर्व-मात्र, वा तंदुलमात्र, वा स्यामाकधान्याजितना आत्मा है; स्टाप्टि, प्रल-य, ईश्वर करता है, जीवोंके कर्मोंका फलप्रदाता ईश्वर है, वा जीवोंका पूर्वोत्तर जन्म नहीं है, इत्यादि चेतन्य, और जडपदार्थोंके स्वरूपका विपरीतकथन जिस शास्त्रमें होवे, सो शास्त्र अज्ञानरूप है.

तथा कुश्रुति,-जिस शास्त्रमें जीवहिंसा करणेमें धर्म कथन करा होवे, यथा ' वेदविहिता हिंसा धर्माय ' इत्यादि, तथा जिस शास्त्रके श्रवण करणेसें श्रोताकों अधर्मबुद्धि उत्पन्न होवे, वात्स्यायनादिकामशास्त्रवत्, सो कुश्रुति.

कुदृष्टि,-जिसकी बुद्धि, कुदेव, कुगुरु, कुधर्मकरके वासित होवे, सो कुदृष्टि; और कुमार्ग, एकांत नित्य, एकांत अनित्य, इत्यादि दुर्नयके मत-सें जिस शास्त्रमें कथन करा होवे, संसारके मार्गकों मोक्षका मार्ग, और मोक्षमार्गकों संसारका मार्ग कहना, तथा सम्यग् देव गुरु धर्मका खरूप जिसमें कथन नहीं करा होवे, सो कुमार्ग, इत्यादिदूषणोंकों त्यागके शुद्धमार्ग-कों कथन करे, अर्थात् सद्ज्ञान, सत्क्षुति, सद्दृष्टि, सन्मार्गका कथन करे, और पूर्वोक्त वस्तुयोंका निषेध करे तो, इसमें दूसरोंका क्या अपवाद है? अर्थात् क्या निंदा है? सो, परीक्षको ! तुमही विचार करो ॥ २१ ॥

प्रत्यक्षतो न भगवान्टषभो न विष्णु

रालेक्यते न च हरोन हिरण्यगर्भः ॥

तेषां स्वरूपगुणमागमसंप्रभावा

ज्ज्ञात्वा विचारयथ कोत्र परापवादः ॥ २२ ॥

व्याख्या-प्रत्यक्ष प्रमाणसें तो, न भगवान् ऋषभदेव दिखलाइ देता है, और न प्रत्यक्षप्रमाणसें विष्णु दिखलाइ देता है, और न हर-महादेव दीखता है, न ब्रह्माजी दीखता है, अब इन पूर्वोक्त देवोंका स्वरूप जाण्याविना कैसें जाना जावे कि, तिनमें कैसे केसे गुण थे ? इसवास्ते ये चतुर्थस्तम्भः।

सर्व आगमसें अर्थात् आगम-वेदस्मृतिपुराणादि जैसा तिनका जीवनच-रित्र प्रतिपादन करते हैं, तिनकों सुणके वा वांचके पूर्वोक्त देवोंके चारि-त्रकों जाणकर तिन देवोंके स्वरूपगुणका निर्णय करिए तो, इसमें विचार करो कि, क्या किसी देवकी निंदा है ?॥ २२॥ अव पूर्वोंक्त देवोंका किंचित् स्वरूप प्रंथकार दिखाते हैं विष्णुः समुद्धतगदायुधरोद्दपाणिः रांमुर्ऌलन्नरशिरोस्थिकपालपाली ॥ अत्यन्तशान्तचरितातिशयस्तु वीरः

कम्पूजयामउपशान्तमशान्तरूपम् ॥ २३ ॥

व्याख्या—उगरी हुइ गदारूप करके रौद्रपाणी, अर्थात् भयानक जिसका हाथ है, ऐसे स्वरूपवाला तो विष्णु है; और गलेमें मनुष्यके कपालोंकी मालावाला स्वरूप, महादेवका अर्थात् ऐसे स्वरूपवाला महा-देव है; और अत्यंत शांतरूप चरितातिशयवाला वीर महावीर अर्हन् है, यह स्वरूप पुराणादि शास्त्रोंमें और जैनमतके शास्त्रोंमें कथन करा है, तथा प्रत्यक्षमेंभी पूर्वीक्त देवोंका स्वरूप, तिनकी मूर्तियांद्वारा सिद्ध होता है, अब हम वाचकवर्गकों पूछते हैं कि, तुम कहो, अब हम किसकों पूजें ? शांतरूपवालेकों कि अशांतरूपवालेकों ? ॥ २३ ॥ अब ग्रंथकार पूर्वोक्त देवोंके कृत्योंका किंचित् स्वरूप दिखाते हैं.

दुर्योधनादिकुलनाशकरो वभूव विष्णुईरस्त्रिपुरनाशकरः किलासीत्॥ कोचं गुहोपि दृढशक्तिहरं चकार वीरस्तु केवल जगदितसर्वकारी २४

व्याख्या—-दुर्योधनादि अनेक राजायोंके कुलोंका नाश करनेवाला विष्णु, कृष्ण होता भया, यह कथन महाभारतादि प्रंथोंमें प्रसिद्ध है; और हर महादेव, त्रिपुरनामक दैत्यका नाश करनेवाला निश्चयकरके होताभया, और कार्तिकेयभी, कौंचनामक राजाकी दृढशक्तिका हरन—नाश करने अर्थात् कौंचराजाकी दृढशक्तिका नाश करनेवाला हुआ है, परंतु श्रीम-वीर तो, केवल सर्वजगत्के हितके करनेवाले हुए हैं. अब कहो! किसकी हम पूजा करीए? ॥ २४ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पीड्यो ममेष तु ममेष तु रक्षणीयो मथ्यो ममेष तु न चोत्तमनीतिरेषा॥ निःश्रेयसाञ्युदयसोख्यहितार्थबुद्धे-र्वीरस्य सन्ति रिपवो न च वञ्चनीयाः॥ २५॥

व्याख्या—यह मेरेकों पीडनेयोग्य–दुःख देनेयोग्य है, और यह मेरेकों रक्षणेयोग्य है, और यह मेरेकों मथने योग्य है, और यह मथने योग्य नहीं है, इत्यादि यह पूर्वोक्त नीति—न्याय पूर्वोक्त काम करनेवाळे देवोंका उत्तम कर्म नहीं है, 'रागद्वेषपूर्वकत्वात् '–और जिससें जीवोंको मुक्ति, और पु-्यानुबंधी पुण्यके उदयसें खर्गप्राप्तिरूप सुख, और इसलोक-परलोकमें हित होवे, ऐसी बुद्धिवाले अर्थात् ऐसे ज्ञानसत्योपदेशवाले, श्रीमहावीर भगवंतके रिपु वेरि तो जगत्में बहुत हैं, परंतु श्रीमहावी-रजीकों वंचनीय कोईभी नहीं है, अर्थात् बध्य करणे योग्य, पीडा देने योग्य, मथनेयोग्य, कोईभी नहीं है, बीतरागत्वात् ॥२५॥

> रागादिदोषजनकानि वचांसि विष्णो रुन्मत्तचेष्टितकराणि च यानि शंभोः ॥ निःशेषरोषशमनानि मुनेस्तु सम्यग्-वन्द्यत्वमर्हति तु को नु विचारयध्वम् ॥ २६ ॥

व्याख्या-पुराणादि शास्त्रोंमें विष्णुके वचनरागादिदोषोंके जनक उप-लब्ध होतेहें; और पूर्वोक्त शास्त्रोंमेंही शंभु-महादेवके वचन उन्मत्तपणेकी चेष्टाके उपलब्ध होतेहें; और जैनागममें मुनि श्रीमहावीर अईन्के वचन संपूर्ण रोष, उपलक्षणसें रागकामादिके शमन करनेवाले उपलब्ध होतेहें; अब हे वाचकवर्गो ! तुमपक्षपातकों छोडके अच्छीतरे विचार करो कि, इन पूर्वोक्त देवोंमें वंदना करनेयोग्य कौन देव हे ? ॥ २६ ॥

> यश्चोद्यतः परवधाय घृणां विहाय त्राणाय यश्च जगतःशरणं प्रवृत्तः ॥

ટર્ર્



रागी च यो भवति यश्च विमुक्तरागः पूज्यस्तयोः क इह ब्रुत चिरं विचिन्त्य ॥ २७ ॥

व्याख्या-जो एक तो दयाकों छोडके परके वध करणेकेवास्ते उद्यत हो रहाहै, और जो एक जगतके त्राणकेतांइ अर्थात् जगद्वासि जीवोंकी रक्षाकेवास्ते शरणकों प्रवृत्त हुआ है, अर्थात् शरण्यभूत है; और जो एक रागी है, और जो वीतराग है, इन दोनोंमेंसे पूज्य-पूजनेयोग्य कौनसा देव है? सो, हे पाठकजनो ! तुम चिरकालतक चिंतन करके कहो ॥२७॥

राकं वज्रधरं बलं हलधरं विष्णुं च चक्रायुधं

स्कन्दं शक्तिधरं श्मशाननिलयं रुद्रं त्रिशृलायुधम् ॥ एतान् दोषभयार्दितान् गतघृणान् बालान् विचित्रायुधान्

नानाप्राणिषु चोद्यतप्रहरणान् कस्तान्नमस्येट्बुधः ॥ २८॥ व्याख्या—-वज्ज धारण करनेवाले इंद्रको, हलमुशलके धारनेवाले वल-देवको, और चक्र धरनेवाले विष्णुको, शक्तिके धरनेवाले कार्तिकेयको, इम-शानमें रहनेवाले और त्रिशूलके धरनेवाले रुद्र-महादेवको, इन पूर्वोक्त दोषभयकरके पीडित, दयारहित, अज्ञानी, विचित्र प्रकारके शस्त्र रखनेवाले, और नानाप्रकार प्राणियोंकेउपर शस्त्रके उगरने वा चलानेवाले देवोंको, कौन बुध प्रेक्षावान् नमस्कार करे? अपितु कोइभी न करे ॥ २८ ॥

न यः शूळं धत्ते न च युवतिमङ्के समदनां

न शक्तिं चक्रं वा न हलमुशलाद्यायुधधरः ॥ विनिर्मुक्तं क्वेरोः परहितविधावुद्यतधियं

इरण्यं भूतानां तमृषिमुपयातोऽसमि शरणम् ॥ २९ ॥

व्याख्या—जो देव, त्रिज्ञूल धारण नहीं करता है, और कामयुक्त स्त्रीको अपने खोलेमें नहीं धारण करता है, तथा जो शक्तिको, और चक-को धारण नहीं करता है, तथा जो हलमुशलादि शस्त्रोंका धारनेवाला नहीं है, तिस रागद्वेष अज्ञानकामादि सर्वक्लेशोंसें रहित, परजीवोंके हित

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करनेमें सावधान बुद्धिवाले, और जगद्वासि जीवोंके शरणभूत, ऋषि, सच्चे देवके झरणको में प्राप्त हुआहूं ॥ २९ ॥

रुद्रो रागवशात् स्त्रियं वहति यो हिंस्रो हिया वर्जितो

विष्णुः क्रूरतरः कृतन्नचरितः स्कन्दः स्वयं ज्ञातिहा ॥ क्रूरार्या महिषांतकृत्नरवसामांसास्थिकामातुरा

पानेच्छुश्च विनायको जिनवरे स्वल्पोपि दोषोऽस्ति कः ॥३०॥ व्याख्या—रुद्र-महादेव रागके वझसें स्त्रीको वह रहा है, और जीव-हिंसा करनेवाला है, और लजाकरके वर्जित है, विष्णु अतिशयकरके कूर और कृतव्वचरितवाला है, स्कंद आपही अपनी ज्ञातिका हननेवाला है; निर्दय काली भवानी मेंसोंके अंत करनेवाली मनुष्योंकी चर्बी मांस हाडोंकी इच्छावाली कामातुर है; और विनायक पीनेकी इच्छावाला है, परंतु जिन-वरमें पूर्वोक्त दूषणोंमेंसे स्वल्पमात्रभी कोइ दूषण है? अपितु कोइभी नहीं३०॥ ब्रह्मा लूनशिरा हार्रिही सरुक् व्यालुप्तशिश्मो हरः

सूर्योप्युङ्ठिखितोनलोप्यखिलभुक् सामः कलङ्काङ्कितः ॥ स्वर्नाथोपि विसंस्थुलः खलु वपुः संस्थैरुपस्थैः कृतः

सन्मार्गस्खलनाझवन्ति विपदः प्रायः प्रभूणामपि ॥ ३१ ॥ व्याख्या-ब्रह्माजीका शिर कटागया, विष्णुके नेत्रमें रोग हुआ, महा-देवका लिंग टूट गया, सूर्यका शरीर त्राछ गया, अग्नि सर्वभक्षी हुआ, चंद्रमा कलंकवाला हुआ, और इंद्रभी सहस्रभगकरके बुरे शरीरवाला हुआ; क्योंकि, सन्मार्ग (अच्छेमार्ग) सें स्खलायमान ( श्रष्ट) होनेसें, प्रायः समर्थ पुरुषोंकोभी दुःख होतेहें. इसका भावार्थ कथानकोंसें जान-ना. तथाहि-

बह्याजीका शिर क्यों कटा? सो लिखते हैं. एकदा प्रस्तावे तेतीस कोटी देवता एकत्र मिले, तहां सर्व परस्पर मातापितायोंका वर्णन करते हुए, तहां तिन्होंनें कहा कि, बडा आश्चर्य है जो महेश्वरके माता पिता जाननेमें नहीं आते हैं, इसवास्ते महेश्वरके मातापिता नहीं हुए हैं; ऐसा

#### चतुर्थस्तम्भः ।

देवतायोंका वचन सुणके, ब्रह्माने पांचमे गर्दभके मुखसरीसे मुख करी ईर्षासें कहा कि, मेरे सर्व पदार्थके जाननेवालेके जीवतेहुए ऐसें क्यों कहते हों? क्योंकि, महेश्वरके मातापिताका स्वरूप में जानता हूं. तदपीछे ब्रह्माजीने कहनेका प्रारंभ करा, तब महेशने अप्रकाशने योग्य प्रकाश कर-नेसें ब्रह्माउपर कोधकरके कनिष्ठिका अंगुलीके नखकरके सर्वदेवतायोंके प्रत्यक्ष शीघ ब्रह्माजीका शिर छेदन करा.

कोइक ऐसें कहते हैं कि.ब्रह्मा और वासुदेव इन दोनोंका अपने अपने बडपणविषे विवाद हुआ, ब्रह्मा कहै मैं बडा हूं, और वासुदेव कहे मैं, दोनों जने विवाद करते हुए महेश्वरके पास गए, महेशने कहा तुम जिद मत करो, परंतु तुमारे दोनोंमेंसे जो मेरे लिंगके अंतको पावेगा, सोइ बडा, अन्य नहीं; तिस पीछे विष्णु तो लिंगका अंत देखने वास्ते बडे वेगसें अधोलोकको गया; परंतु लिंगका अंत न पाया, क्यों कि पातालके वडवा-नलके सबवसें आगे न जा सका, तबसें ही कृष्ण, काले शरीरवाला होके पाछा आया, और महादेवको कहने लगा कि, तुमारे लिंगका अंत नहीं है.

और ब्रह्माभी, तैसेंही ऊपरको जाता हुआ, परंतु लिंगके अंतको प्राप्त नहीं हुआ, तब खेदको प्राप्त हुआ, तिस अवसरमें महेशके लिंगके मस्त-कके ऊपरसें पडती हुई माला प्राप्त हुई, तब ब्रह्मा मालाको पूछता हुआ कि, तूं कहांसें आई है? मालाने जवाव दिया कि, लिंगके मस्तकोपरसें आई हूं: ब्रह्मा बोला, आतीहुई तेरेको कितना काल लगा? मालाने कहा, छ मास, तब ब्रह्माने कहा, ऐसे वेगसें चलनेवाली तुझकों छ मास लगे है तो, लिंगका अंत बहुत दूर है, इसवास्ते में थाकके पाछा जाताहूं, परंतु अंतकी प्रच्छामें तैनें साक्षी देनी; मालाने ब्रह्माका कहना मान्य करा, तब तिसको साथ लेके ब्रह्मा शंभुके पास जाताहुआ, और कहता हुआकि मैंने लिंगका अंत पाया, और साक्षीकेवास्ते इस मालाको साथ ल्यायाहूं. तब शंभुने मालाको पूछा, मालाने कहा जैसें ब्रह्मा कहता है, तैसेंही है, तब अनंतलिंगकों सांत करनेवाले ब्रह्मा, और जूठी साक्षी देनेवाली माला, दोनोंके उपर ईश्वर कोपायमान हुआ, कनिष्ठिकाके नखसें ब्रह्माका गई-भाकार शिर छेदन करा, और मालाको अस्पूर्व्यपणेका शाप दीया

For Private And Personal

શ્ર્ર

### तत्वनिर्णप्रासाद-

और मत्स्यपुराणके १८२ अध्यायमें ऐसें लिखा है.

[ पार्वतीजी महादेवजीसें पूछती है ] जिस हेतुसें आप इस स्थानकों नहीं छोडते उस उत्तम हेतुकोभी वर्ण कीजिये. यह सुनकर महादेवजीने कहा कि, हे देवि ! पूर्वकालमें ब्रह्माजीके पांच दिार होतेभये, उनमें पांचवाँ शिर सुवर्णकेसमान कांतिवाला था, फिर एकसमय वह ब्रह्माजी मुझसें कहने लगे कि, मैं तुम्हारे जन्मको जानता हूं, तव मैने कोधकरके अपने बायें अंगूठेके नखसें ब्रह्माका वह पांचवाँ शिर छेदन करदिया; तब ब्रह्मा-जीने कहा कि, तुमने विनाही अपराधके मेरा शिर काटडाला है, इस-लिये मेरे शापसे तुम कपाली होगे, अर्थात् तुम्हारे हाथमें कपाली चिपक जायगी, तब तुम ब्रह्महत्यासें व्याकुल होकर तीर्थोंपर विचरोगे, उनके शापको सुनकर में हिमवान् पर्वतपर चला गया, वहाँ नारायणके पाससे मैंने भिक्षा मांगी, तब नारायणने अपने नखके अग्रभागसे वह मेरे हा-थकी कपाली उतारली, उसके उतारतेही उसमेंसे बहुतसी रुधिरकी धारा निकली, और ५० योजनके विस्तारमें वह रुधिरकी धारा फैल गई, और कपालीभी फैलकर बडे अन्हुत भयंकररूपसें घोर दीखती भई; इसके पीछे वह रुधिरकी धारा दिव्य हजार वर्षोंतक वहती भई, तब विष्णु भगवान् मुझसे कहने लगे कि, यह ऐसा कपाल तुम्हारे हाथमें कैसे लगगया था ? इस मेरे हृदयके संदेहको आप मेरे आगे कहिये; तव मैंने कहा कि, हे देव ! आप इस कपालकी उत्पत्तिको श्रवण कीजिये. पूर्व-कालमें हजारों वर्षोंतक ब्रह्माजीने दारुण तपस्याकरके अपने दिव्यशरी-रको रचा, उनके तपके प्रभावसे सुवर्णके समान कांतिवाला पांचवाँ शिर होताभया, उन ब्रह्माजीके पांचवें शिरकों मैंने कोधकरके काटडाला, उसी शिरकी यह कपाली है--इत्यादि.

हरि--कृष्ण, नेत्रविषे रोगी ऐसे हुए---दुर्वासा महाऋषिको उर्वशकि-साथ भोग करनेकी इच्छा हुई, तब उर्वशीने दुर्वासाऋषिको कहा कि, जे-कर तूं अपूर्व यान (असवारी) में बैठके खर्गमें आवेगा तो, मैं तुझकों अंगीकार करुंगी; यह सुनकर दुर्वासा ऋषि कृष्ण वासुदेवके पास गया, तिन्होंने ऋषिकी स्वागत करी, और आगमनका कारण पूछा तब ऋषिने

### चतुर्थस्तम्भः ।

कहा कि, मैं स्वर्गमें जानेको ईच्छता हूं, इसवास्ते तूं भार्यासहित गोरूप होके रथमें जुडके मुझे स्वर्गमें पहुंचता कर, परंतु तुमने रस्ते चलते हुए पीछेको नहीं देखना. तब कृष्णजीने भक्ति और भयसें तिसका वचन अंगीकार करा, और ऋषिको स्वर्गमें लेजानेको प्रवृत्त हुआ. रस्तेमें स्त्रीहोनेसें तथा विध चलनेकी शक्तिके न होनेसें, लक्ष्मीको मुनि प्राजनक दंडकरके वारंवार प्रेरता हुआ, तिस प्रेरणाको हरि स्नेहकरके असहन करता हुआ, लक्ष्मीके सन्मुख देखता हुआ, तब दुर्वासा ऋषिने अंगीकृतके न निर्वाह करनेसें कृष्णके उपर कोप करके तिसके नेत्रोंकों प्राजनकसें प्रेरणा करी, ऐसे हरिके लोचनोंमें रोग उत्पन्न भया.

अन्य ऐसे कहते हैं कि--एकदा प्रस्तावे कृष्णजी तलावके कांठेऊपर तप तपतेथे, तहां कोइ तापसनी स्नान करतीथी, कृण्णने तिसका नग्नपणा सकाम दृष्टिसें देखा, तापसनीने तैसा जानकर शाप देके, लोचन सरोग करा

सूर्यका शरीर ऐसे त्राछा गया--पाईलां सूर्यकी रत्नादेवी नामा भार्या थी, तिसका यम नामा पुत्र होता भया, रत्नादेवी सूर्यका ताप नहीं सहन करती हुई, अपने स्थानमें अपनी प्रतिच्छायाकों स्थापनकरके समुद्रके तटपर जाकर वडवा (घोडी) का रूपकरके रहती हुई; प्रति-च्छाया, शन्त्रेश्चर भद्रानामके अपत्योंकों जनती हुई. एकदा प्रस्तावे बाहि-

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

रसें आएहुए यमनें भोजन मांगा, च्छायाने भोजन नहीं दिया, तदा यमने लातका प्रहार करा, तव छायाने शाप देके यमका पग रोगवाला करदिया, यमने अपने पिता सूर्यकों कहा, सोभी सुणके चिंतवन करता हुआ कि, स्वमाता ऐसे कैसें करे ? इसवास्ते यह असली यमकी माता नहीं है. ऐसे चिंतवन करतेहुए सूर्यने वडवाके रूपमें यमकी माता नहीं है. ऐसे चिंतवन करतेहुए सूर्यने वडवाके रूपमें यमकी माताको देखी, तब सूर्य तिसकी इच्छाविनाहि जोरावरीसें तिसकेसाथ भोग करता हुआ, तिससे आश्विनदेवते होतेभए. तिस, रत्नाने रोषारुणनयन होके सूर्यको देखा, तव सूर्य कुद्दी होगया, तब सूर्य अपने रोगके दूर करणेवास्ते धन्वंतरिकेपास गया, तव धन्वंतरिने कहा कि, तेरा शरीर विनाछीले अच्छा नहीं होवेगा, तव सूर्यने अपने शरीरको छीलावनेवास्ते देववढइको प्रार्थना करी, तव तिसने कहा कि, पीडा सहनेवाला होवे तो त्राछुं अन्यथा नहीं; सूर्यने कहा जेंसे तुम कहोगे तेंसे हि होवेगा, तब मस्त-कसे लेके जानुतांइ त्राच्छनेमें बहुत पीडा हुई, तव सूर्यने सीत्कार करा, तब बढाइने त्राछना छोड दिया.

अन्य ऐसे कहतहैं—वडवारूप स्वभार्याकों भोगके सूर्य तिसके पिताको उपलंभ देता हुआ कि, तेरी पुत्री सुझको छोडके अन्य जगे रहती है, सो कहता हुआ कि, तेरा ताप न सहन करनेसे वो क्या करे? इसवास्ते जेकर तिस मेरी पुत्रीके साथ तेरा प्रयोजन है तो, अपना शरीर छीलवा ले, तिससें तेज मंद होजावेगा, तब सूर्यने देववढइसे शरीर छीलवाया.

और मत्स्यपुराणके 39 एकादश अध्यायमें ऐसे लिखा है— ऋषियोंने पूछा हे सूतजी ! आप यथार्थक्रमसे सूर्यवंश और चंद्रवंशकों वर्णन की-जिये. सूतजी बोले प्रथम अदितिस्त्रीमें कश्यपजीसे सूर्य उत्पन्न हुए, उनकी संज्ञा, राज्ञी और प्रभा, यह तीनों नामवाली तीन स्त्रियां होतीं भईं. इनमें वह रैवतीकीपुत्री राज्ञीनाम सूर्यकी स्त्रीने रेवतनाम पुत्रको उत्पन्न किया, प्रभास्त्रीने प्रभातनाम पुत्रको उत्पन्न किया, और संज्ञानाम स्त्रीने मनुनाम पुत्रको उत्पन्न किया, और इसी स्त्रीने यम और यमुना, इन दोनों पुत्रपु-न्नियोंकोभी उत्पन्न किया, फिर वह संज्ञास्त्री जब सूर्यके तेजको न सहती भई, तब उसने अपने शरीरसे छाया नाम बडी उत्तम स्त्रीको उत्पन्न किया.

### चतुर्थस्तम्भः।

वह छायानाम स्त्री संज्ञाके आगे खडी होकर वोली कि मैं क्या करूं? तब संज्ञाने कहा कि, हे वरानने ! तूं इस मेरे पति सूर्यको ही भज, ओर मेरी संतानको माताके समान अपना खेहकरके पालन कर; फिर तथास्तु अर्थात् ऐसाही करूंगी इस प्रकारसे अंगीकार करके वह छाया सूर्यको प्राप्त हुई. तब सूर्यभी उसको संज्ञाकेही समान जानकर बडे आदर भावसे उसकेसंग भोग करनेल्लेगे, उसमें दूसरा मनु नाम पुत्र उत्पन्न हुआ, यह मनु पूर्वके मनुका, सवर्धी होकर सावर्णि नाम मनु विख्यात हुआ, पिर उसी छायामें सूर्यसे शनेश्वर, तपती और विष्टि, यह संतान उत्पन्न हुई. इसके अनंतर वह छाया अपने पुत्र सावर्णिनाम मनुमें अधिक स्नेह करनेल्जगी, इस बातको प्रथम मनुने तो सहालिया, परंतु यम न सहसके, और महाकोधित होकर यमने उस छायाके पुत्र मनुको दाहिन पेरसे ताडन किया, तब छायाने यमको यह शाप दिया कि, यह तेरा पेर पीवयुक्त कीटोंसे भरे घाववाला होकर राधसे झिरे.

फिर यम इसशापको न सहकर, अपने पिताके पास जाकर यह बोछे कि, हे देव! माताने मुझे निरपराध शापित करदिया हे, मैंने बालकपणेसे जरा पैरको उठादिया था, उस समय मनुने उसको निषेधभी किया था, परंतु उसने शाप देही दिया हे विभो ! जो कि उसने हमको शापसे हत कर दिया है, इसहेतुसे वह विशेषकरके हमारी माता नहीं है, तब सूर्यने कहाकि, हे महामते ! मैं क्या करूं ? सूर्श्वतासे अथवा कर्मके प्रभावसे कहो, किसको दुःख नहीं होता है ? शिवजीसेभी कर्मकी रेखा दूर नहीं होती है तो, अन्यजनोंकी क्या बात है ? हे पुत्र ! मैं तुझे मुरगा दूंगा, वह तेरे कृमियोंको भक्षण करके राधरुधिरकोभी खा कर दूर करदेगा. पिताके इसवचनको सुनकर यम दारुण तपस्या करनेल्गे, अर्थात् गोकर्ण तीर्थपर जाके सर्व वस्तुओंको त्याग, फल, मूल, पत्र और वायु, इनका आहार करनेलगे, वहां दश किरोड वर्षोंतक यमने महादेवजीका तप किया, तब जूलधारी शिवजी उसपर प्रसन्न होकर बोले कि, वर मांग. तब यमने संसारके कियेहुए पापपुण्योंको जान लेनाही वर मांगा, इस-

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

प्रकार करके वह यम, झिवजीके प्रभावसे छोकपाछ होजाताभया, फिर अधर्मोंकाभी जाननेवाला होकर, सब पितरोंका पति होता भया

इसकेपछि सूर्यदेवता, प्रथम कियेहुए संज्ञाके कर्मको जानकर, उसके पिता, त्वष्टाके पास गये, और क्रोध होकर उससे बोले कि, तुम्हारी पुत्रीने मेरी विनाआज्ञा ऐसा कर्म किया. यह सुनकर हे ऋषिया ! उस त्वष्टाने सूर्यको समझाकर कहा कि, हे भगवन् ! यह मेरी पुत्री आपके तेजको न सहकर घोडीका रूप धारण करके मेरे समीप आईथी, सो हे सूर्यदेव ! मैंने उससे यह कहकर उसको लौटादिया कि, सूर्यकी आज्ञा लिये विना जो तू मेरे घर आई है, इसहेतुसे तू मेरे घरमें प्रवेश करनेको योग्य नहीं है. इस मेरे वचनको सुनकर वह मरुस्थल देशमें जाकर घो-डीके रूपको धारण करके पृथ्वीमें विचरती है, इस हेतुसे आप प्रसन्न होकर मेरेऊपर दया करो. हे दिवाकरजी ! मैं आपके तेजको यंत्रमें करके पृथक् करदूंगा, और आपके रूपको नजुप्योंका आनंद करनेत्रालानी कर दूंगा. तब सूर्यने कहा, ऐसाही करो. तब उस त्वष्टाने मूर्यके तेजको यं-त्रमें करके सूर्यसे पृथक् कर दिया, फिर उसी पृथक् किये हुए सूर्यके तेजसें, विष्णुका चक्र, शिवजीका त्रिजूल, इंद्रका वज्र और अन्य २ देव-ताओंके अनेक शस्त्रोंको बनाया.

इसके अनंतर देत्यदानवोंके नाश कर्त्ता संपूर्ण मूर्तिसे रहित सूर्यको सहस्र किरणवाले विना पैरके सुंदरमुखमात्रही रूपको त्वष्टाने ऐसा ब-नाया कि, फिर उससूर्यके पैरोंके रूप देखनेकोभी त्वष्टा समर्थ नहीं हुआ, तभीसे सूर्यकी प्रतिमामें कोई उनके पैरोंकी मूर्ति नही बनवाता है और कोई हठसे वा मूर्खतासे उनके पैरोंकी मूर्ति बनावता है वह पापियोंकी महानिंदित गतिको प्राप्त होकर इस संसारके कठिण दुःखोंको भोगता हुआ कुष्टरोगको प्राप्त होताहै, इसहेतुसे धर्मकामादिकी इच्छाका करनेवाला मनुष्य किसी मंदिर वा स्थानमें किसी स्थानपरभी सूर्यकी मूर्तिमें पैर न बनवावे.

इसके उपरांत सूर्य देवता, उसी मुखकेही रूपसे कामदेवसे पीडित होकर प्रथ्वीलोकमें जाकर उस संज्ञाकी इच्छा करतेभये, और बडे तेज़- चतुर्थस्तम्भः।

वाले घोडेका रूप बनाकर उस घोडीरूप संज्ञाके पास पहुंचे; तब संज्ञा मनसे क्षोभको प्राप्त होकर भयसे विव्हल होती भई, और उस सूर्यसेही धारण किये हुए वीर्यको परपुरुषकी शंका करके अपनी नासिकाके दोनों छिद्रोंके द्वारा वाहर त्यागती भई, उसी वीर्यसे अश्विनीकुमार उत्पन्न होते भये. अश्वसे उत्पन्न होनेसे उनको दस्रों कहते हैं, और नासिकाके द्वारा होनेसे नासत्यौ ऐसाभी कहते हैं.

अग्नि सर्वभक्षी ऐसे हुआ--पहिले कोइक ऋषि अपनी कुटीमें वैश्वा-नरको बडी भक्तिसे आहुतियोंकरी पूजता था, सो एकदा अग्निको कह-नेलगा कि, तूं मेरी भार्याकी रखवाली करी, ऐसे कहकर ऋषि बाहिर गया. तव पीछे कामांध होके किसी ऋषिने अग्निके प्रत्यक्षही ऋषिपत्नीके साथ भोग करा, क्षणांतरमें सो ऋषि आया, तिसने इंगिताकारकरके अ पनी भार्याको परपुरुषने भोगी जानके अग्निको पूछा कि, यहां कौन आयाथा? तव दोनोंमेंसें किसीनेभी उत्तर न दिया, परंतु तिस ऋषिने अपने ज्ञान-करके तिस उपपतिको जान लिया, तब रक्षणेयोग्यकी रक्षा न करनेसें और पूछेका उत्तर न देनेसें ऋषिने अग्निके उपर क्रोध करा, और शाप दिया कि, तूं सर्वभक्षण करनेवाळा होवेगा. तब अग्नि अशुचि आदि सर्व भक्षण करने लगा, और जो कुछ गंदकी आदि अग्नि भक्षण करे सो सर्व देवताओंको प्राप्त होने लगा. "अग्निमुखा वे देवा " इतिश्रुतिवचनप्रामा-ण्यात्, तब अशुचि रस खानेसें उद्विन्न हुए देवते, अपने ज्ञानसें शापका व्यतिकर जानकर तिस ऋषिकों प्रसन्न करनेलगे, परंतु ऋषिने माना नहीं. अंतमें देवताओंके अतिआग्रहसें अग्निको सप्तजिव्हावाला कर दिया, तबसें अग्निका नाम सप्तार्चि प्रसिद्ध हुआ. तिनमें दो जिव्हासें आहुतिँ भोगने लगा, वह देवताओंको पहुंचने लगी, और शेष पांच जिव्हासें सर्व भक्षी स्थापन किया.

चंद्रमाकों ऐसे कलंक लगा-चंद्रमा बृहस्पतिके पास पढताथा, तिसने बृहस्पतिकी भार्याकेसाथ भोग करा, सो इत्तांत बृहस्पतिने जाना, तब तिसने चंद्रमाको शाप दिया कि, हे गुरुपक्षीउपभुंजक! तूं सदा कलंक-वान् हो

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इंद्रभी सहस्र भगकरके बुरे शरीरवाला हुआ, सो ऐसे-पूर्वकालमें गौ-तममुनिकी अहल्यानाम भार्था थी, तिसके रूपऊपर मोहित होके तिसकी कुटीमें जाके इंद्र तिसकेसाथ भोग करताभया, इतनेमें गौतमजी कुटीके बाहिर आगए, इंद्र तिसके भयसें मार्जारका रूपकरके स्वर्गमें जाता हुआ. गौतमऋषिने विचारा कि, यह कोइ सामान्य विडाल नहीं है, इत्यादि विचारकरके जाना कि, यह तो इंद्र है. तब शाप देके इंद्रको सहस्र भग-वाला कर दिया, और अपने छात्रोंको तिसकेसाथ भोग करनेवास्ते मेजता हुआ, पीछे देवताओंने ऋषिकों प्रसन्न करा, तब गौतमने इंद्रको सहस्रभगकी जगे सहस्रनेत्रवाला करदिया-इति ॥ ३१ ॥

> बन्धुर्न नः स भगवानरयोऽपि चान्ये साक्षान्न दृष्टतर एकतमोऽपि चैषाम् ॥ श्रुत्वा वचः सुचरितं च पृथाग्विशेषं वीरं गुणातिशयलोलतया श्रिताः स्म ॥ ३२ ॥

त्याख्या-सो भगवान् श्रीवीर, हमारा भाइ नहीं हैं; और अन्य ब्रह्मा, विष्णु, महादेवादि देवते हमारे शत्रु नहीं हैं; और न इन पूर्वोक्त सर्व देवोंमेंसें किसी एककोंभी प्रत्यक्षसें आतिशयकरके हमने देखा है, परंतु प्रथग् विशेषवाले वचनको और चरितको अर्थात् जैनागमानुसार श्रीमहा-वीरके वचन, और तिनका चरित सुणके, और अनंतर काव्यमें लिखेहुए पुराणानुसार अन्यदेवोंके वचन, और चरित सुणके, पृथक् २ तिन चरि-तोंका विशेष विचार करके, गुणातिशयकी चंचलता करके, हम श्रीमहावीर कोंही आश्रित हुए हैं ॥ ३२ ॥

नास्माकं सुगतः पिता न रिपवस्तीर्थ्या धनं नैव तै-र्दत्तं नैव तथा जिनेन न इतं किंचित्कणादादिभिः॥ किं त्वेकांतजगद्धितः स भगवान् वीरो यतश्चामलम् वाक्यं सर्वमलोपहर्नृ च यतस्तद्धक्तिमंतो वयम् ॥ ३३ ॥



व्याख्या-कोइ सुगत वुध छ हमारा पिता नहीं है, और न अन्य दे-वते हमारे शत्रु हैं, और न तिन देवताओंने हमको धन दिया है, तैसेही जिन अरिहंत महावीरनेभी कोइ हमको धन नहीं दिया है, और न कणाद, गौतम, पतंजलि, जैमिनि, कपिलादिकोंने हमारा किंचित् मात्रभी धन हरा है; किंतु श्रीमहावीर भगवान् एकांत जगत्के हितका करनेवाला है. क्यों कि, तिनके वचन अमल, बत्तीस दूषणोंसें रहित, और अष्टगुणोंकरी संयुक्त हैं. और श्रद्धापूर्वक सुणनेवाले, और धारनेवाले श्रोताजनोंके सर्व पापमलके हरनेवाले हैं; इसवास्ते तिस श्रीमहावीरकी भक्तिवाले हम हुए हैं. अब पूर्वोक्त दूषण और गुण शिष्यजनोंके अनुग्रहकेवास्ते लिखते हैं. अलियमुवघायजणयं निरच्छयमवच्छयं छलं दुहिलं निस्सारमाधियमूणं पुणरुत्तं वाहयमजुत्तं च ॥ १ ॥ कमभिन्नं वयणभिन्नं विभत्तिभिन्नं च टिंगाभिन्नं च अणभिहियमपयमेव य सभावहीणं ववहियं च॥ २॥ काल जति च्छबिदोसो समयविरुद्धं च वयणमित्तं च अच्छावत्ती दोसो य होइ असमास दोसो य ॥ ३ ॥ उवमारूवगदोसो निद्देसपदच्छसंधिदोसो य एए उसुत्तदोसा बत्तीसं होंति नायव्वा॥४॥ इत्यावश्यकबृहद्वृत्तौ.

[भावार्थः] अनृतम्-अणहोया, कहना, जैसें सर्वजगत्का कारण प्रधान प्रकृति है, और सद्धृतका निन्हव (निषेध) करना, जैसें आत्मा नहीं है इत्यादि-१।

उपघातजनकम्-जिसमें जीवहिंसाका प्रतिपादन होवे, यथा, वेदवि-हिता हिंसा धर्मायेत्यादि-२।

निरर्थकम्-वर्णकमनिर्देशवत्, यथा "आरादेस्" यहां आर्, आत्, एस्, यह आदेशमात्रकाही कथन है, न कि अभिधेयकरके किसी अर्थकी प्रतीति होवेहे, इसवास्ते निरर्थक; डिच्छादिवत्-३।

<sup>∗</sup> बुधनाम अईनुकाही है-वुद्धस्त्वमेव विबुधार्चितबुद्धिबोधादितिवचनात् ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

् अपार्थकम्-पूर्वापरसंबंधकरके रहित, जैसें दशदाडिम, छपूडे, कुंडा, अजाचर्म, पललपिंड, कीटिके ! चल, इत्यादि-४।

छऌम्–अर्थ विकल्प उपपत्तिकरके वचनका विघात करना, यथा "नव-कंबलो देवदत्त" इत्यादि–५।

दुहिलम्-द्रोहस्वभाववाला-यथा-"यस्य वुद्धिर्न लिप्येत हत्वा सर्व-मिदं जगत् । आकाशमिव पंकेन नासो पापेन युज्यते" ॥ जैसे पंककरके आकाश नहीं लिपता है, तैसे जिसकी बुद्धि इस सारे जगत्को मारके लिपती नहीं है, सो पापके साथ जुडता नहीं है, अर्थात् उसको कर्मका बंध पाप नहीं लगता है, इत्यादि-अथवा दुहिलं-कलुपं, जिस वचनकरके पुण्य पाप एकसदृश होजावे, यथा "एतावानेव लाकोयं यावानिन्द्रिय गोचरः"-जितना इंद्रियोंद्वारा दीखता है इतनाहीमात्र यह लोक है, परं देवलोक नरकादि कुछ नहीं है. इत्यादि-६।

निःसारम्-परिफल्गु, निष्फल, वेदवचनवत्-७। अधिकम्-वर्णादिकोंकरके अधिक जो वचन होवे, सो अधिक-८। ऊनम्-वर्णादिकोंकरके हीन-९।

अथवा हेतु उदाहरणोंकरके जो अधिक वा हीन होवे, सो अधिक उन, वचन जाणना. जैसें शब्द अनित्य है, कृतकत्व और प्रयत्नानंतरीयकत्व होनेसें, घटपटवत. यहां एकहेतु और एकदृष्टांत अधिक है. तथा शब्द अनित्य है, घटवत्, इस वचनमें हेतुके न होनेसें; और शब्द अनित्य है, कृतकत्व होनेसें, इसमें दृष्टांतके न होनेसें ऊन है. इत्यादि--८।९।

पुनरुक्तम्-अनुवादकों वर्जके शब्द, और अर्थका जो पुनः कहना, सो पुनरुक्त. पुनरुक्त तीन प्रकारका होता है, तथा हि--शब्दपुनरुक्त, यथा इंद्रइंद्रइति १, अर्थपुनरुक्त, यथा इंद्रःशकइति २ अर्थसें आपन्न (प्राप्त) सिद्धकों, जो स्वशब्द करके कहना, सो अर्थापन्न पुनरुक्त, यथा इंद्रियां-करकेप्रफुछित बलवान् मोटा देवदत्त दिनमें नहीं खाता है, यहां अर्था-पन्नसे सिद्ध है कि, रात्रिमें खाता है, अन्यथा पीनत्वाद्यसंभवात्. तहां जो कहेकि, दिनमें नहीं खाता है, रात्रिमें खाता है, यह पुनरुक्त जानना ३-१०।



व्याहतम्-जहां पूर्वके कथन करके परका कथन वाध्या जावे, सो व्याहत. यथा "कर्म चास्ति फलं चास्ति कर्त्ता नास्ति चकर्म्मणामित्यादि"

-कर्मभी है और कर्मोंका फलभी है, परं कर्मोंका कर्ता नहीं है. इत्यादि-११। अयुक्तम्--जो प्रमाणसें सिद्ध न होवे, यथा "तेषां कटतटम्रष्टेर्गजानां मदबिन्दुभिः॥ प्रावर्त्तत नदी घोरा हस्त्यश्वरथवाहिनीत्यादि"-तिन हस्ति-योंके गंडस्थलसे भ्रष्ट-हुए झरे हुए मदबिन्दुओंकरके हस्ति अश्व रथांको वहा देनेवाली घोर नदी, प्रवर्त्तती भई-चलती भई इत्यादि-१२।

कमभिन्नम्---जहां कमकरके कथन न होवे, जैसें स्पर्शन, रसन, घाण, चक्षुः, और श्रोत्रांके, अर्थ ( विषय ) स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, और झब्द, ऐसे कथनमें स्पर्श, रूप, शब्द, गंध और रस, ऐसे कहना, सो कमभिन्न.-१३।

वचनभिन्नम्—वचनका व्यत्यय होना, यथा वृक्षावेतौ पुष्पिता इत्यादि—१४।

विभक्तिभिन्नम्---विभक्तिका व्यत्यय होना, अर्थात् प्रथमादिविभक्तिके स्थानमें द्वितीयादिका कहना, यथा एष वृक्षमित्यादि--१५।

लिंगभिन्नम्--लिंगव्यत्यय होना, स्रीलिंगादिके स्थानमें पुँलिंगादिका होना, यथा अयं स्रीइत्यादि-१६।

अनभिहितम्---अपने सिद्धांतमें जो नहीं कहा है, तिसका कथन क-रना, सो अनभिहित जैसें सप्तम पदार्थ, दशम द्रव्य, वा वैशेषिककों; प्रधान और पुरुषसें अधिक सांख्यमतको; चार सत्यसें अधिक शाक्य-को. इत्यादि--१७।

अपदम्—अन्य छंदमें अन्य छंदका कहना, जैसे आर्यापदमें वैतालीय पदका कहना–१८

्स्वभावहीनम्—–जो वस्तुके खभावसें अन्यथा कहना, यथा अग्नि शीतल, मूर्त्तिमत् आकाझा इत्यादि–१९।

व्यवहितम्—जहां प्रकृतको छोडके, अप्रकृतको विस्तार करके कथन करके, फिर प्रकृतका कथन करना.–२०।

कालटोषः--अतीतादिकालका व्यत्यय करना, जैसें रामचंद्र वनमें प्रवेश करतेभये, इसस्थानमें प्रवेश करतेहें. इत्यादि-२१। શ્કર

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यतिदोषः---अस्थानमें विश्राम करना, अथवा विश्राम करनाही नहीं-२२। छबिदोषः--अलंकाररहित--२३।

समयविरुद्धम्—-अपने सिद्धांतविरुद्ध कहना, यथा असत्कारणमें का-र्यका मानना सांख्यको; और सत्कारणमें कार्यका मानना वैशेषिकको, समयविरुद्धमिति–२४।

वचनमात्रम्--निहेंतुक, जैसे इष्टभूभागमें लोकका मध्य कहना-२५।

अर्थापत्तिदोषः--जहां अर्थसेंही अनिष्टकी प्राप्ति होवे, यथा ब्राह्मण मारने योग्य नहीं है, ऐसे वचनमें अर्थसेंही अब्राह्मणघातापत्ति होवे है-२६।

असमासदोषः-जहां समासव्यत्यय होवे, अथवा समासविधिमें समा-स न किया होवे, सो असमासदोष जानना--२७।

उपमादोपः-हीनकों अधिक उपमा देनी, और अधिककों हीनोपंमा देनी, यथा सर्षप मेरुसमान, और मेरु सर्षपसमान है. इत्यादि-२८।

ह्तपकदोषः-स्वरूपअवयवोंका व्यत्यय करना, अर्थात् अवयवोंका अव-यवीरूपकरके कहना, यथा पर्वतरूप अवयवोंको पर्वतकरके कहना.-२९।

अनिर्देशदोपः-जहां कथन करनेयोग्य पदोंका एक वाक्यभाव न करि-ए, यथा इहां देवदत्त स्थालीमें ओदन पकाता है, ऐसे कहनेमें देवदत्त स्थालीमें ओदन ऐसे कहना.-३०।

पदार्थदोषः-जहां वस्तुके पर्यायवाचिपदको, पदार्थांतरकल्पनाको कहे, जैसें द्रव्यके पर्यायवाची सत्तादि, अर्थात् महासामान्य, अवांतरसामान्य, विशेष, गुणकर्मादिकांको पदार्थपरिकल्पना, उऌूक अर्थात् वैशेषिकमतवा-लेके है.--३१।

संधिदोषः-अस्थानमें संधि करना, और संधि स्थानमें न करना-३२।

जो इन पूर्वोक्त दोषोंसें रहित होवे, सो वचन अमल ( निर्मल ) जा-नना. तथा अष्टगुणोंकरके जो संयुक्त होवे, सो वचन सूत्र अमल (निर्मल) सर्वज्ञभाषित जानना. वह अष्टगुण यह है. निद्दोसं सारवत्तं च हेउजुत्त-मलंकियं॥ उवणीयं सोवयारं च मियं महुरमेव य॥ भावार्थः॥ निर्दोषम-

चतुर्थस्तम्भः ।

दोषरहित, १,सारवत्--बहुपर्याय अर्थकरके संयुक्त, गो⊛झब्दवत्, २, हेतुयुक्तम--अन्वयव्यतिरेक लक्षण, हेतुओंकरके संयुक्त, ३, अलंक्रतम्-उपमादि अलंकारोंकरके संयुक्त, ४,उपनीतम्--उपनयनिगमनसंयुक्त, ५,सोपचारम्--प्राम्यवचनकरके रहित, ६,मितम्-वर्णादिपरिमाणसंयुक्त, ७, मधुरम्-सुणनेमें मनोहर ८॥ इति--॥ ३३ ॥

हितैषी यो नित्यं सततमुपकारी च जगतः

कृतं येन स्वस्थं बहुविधरुजार्त्तं जगदिदम् ॥ स्फुटं यस्य ज्ञेयं करतलगतं वेत्ति सकलं

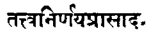
प्रपद्यध्वं संतः सुगतमसमं भक्तिमनसः ॥ ३४ ॥

व्याख्या-जो देव, जगद्वासि जीवोंका नित्य सदाही हितकारी है, ओर निरंतर उपकारी है, जिसने बहुविध अनेक प्रकारके कर्म रोगकरी पीडित इस जगत्को उपदेशद्वारा स्वस्थ करा है, और जिसके ज्ञानमें सर्व ज्ञेय पदार्थ करतलगत आमलेकीतरें प्रकट हो रहे हैं, और जो सकलपदार्थांको जानता है, हे संतजनो ! ऐसे असदृश अर्थात् जिसके बरावर कोई नहीं है-ऐसे-सुगत भगवान् अईनको भक्तिमनसें अंगी-कार करो, और तिसको परमेश्वर मानके शुद्ध मनसें पूजो-सेवो ॥ ३४ ॥

असर्वभावेन यहच्छया वा परानुहत्त्या विचिकित्सया वा॥

ये त्वां नमस्यन्ति मुनीन्द्र चद्रास्ते प्यागरीसंपदमाप्नुवन्ति ॥३५॥ व्याख्या---यथार्थस्वरूपके विना जाण्या, अथवा संपूर्णभक्ति विना, वा यदच्छा स्वतः प्रवृत्तीसें, वा परकी अनुवृत्ति देखादेखीसें परकी दाक्षिण्यतासें, वा विचिकित्सा फलके संशयसें, हे मुनींद्रोंमें चंद्रमासमान मुनींद्रचंद्र भगवन् अर्हन्! जे कोइ तेरेको नमस्कार करते हैं, वे पुरुषभी देवतायोंकी सुखादिसंपत्विभूतीकों प्राप्त होते हैं, हे जिन! तेरे यथार्थ (सत्य) शासनके माननेवालोंका तो क्याही कहना है?॥ ३५॥

 गोशब्दो हि बहुपर्यायो बहुर्थ इतिताल्पर्यं-दिशि दृशि वाचि जले भुवि दिवि वजेऽसौ पशी न गोशब्दइतिवननादेवं सूत्रमपि बहुर्थयुक्तं विधेयामिति-तथा किरणे सूर्ये चंद्रे वायी ऋषभना-भौषधौ सौरभेष्यां वाणे मातरीत्यादावपि गोशब्दो विज्ञेयः ॥



# यदा रागद्वेषादसुरसुररत्नापहरणे कृतं मायावित्वं भुवनहरणाशक्तिमतिना ॥ तदा पूज्यो वन्द्यो हरिरपरिमुक्तो ध्रुवतया विनिर्मुक्तं वीरं न नमति जनो मोहबहुरूः ॥ ३६ ॥

व्याख्या—–जिस अवसरमें रागद्वेषसें सुर असुरोंके समक्ष रत्न हर-णेमें तीन भवनके हरनेकी शक्तिवाले विष्णु हरिने मायाविपणा करा— यह कथा पुराणोंमें प्रसिद्ध है कि, जिसतरे मणि चोरी गई, जैसें वल-भद्रजीके सिर लगाई, और जैसी माया हरिने करी, इत्यादि–तदा तिस अवसरमें निश्चयकरके अद्यादश दूषणोंकरके अपरिमुक्त ( सहित )को पूज्य और वंद्य मानके जन ( लोक) पूजता है, और नमस्कार करता है, परं सर्वदू-षणोंसें विनिर्मुक्त ( रहित ) श्रीवीरभगवान्कों नमस्कार नहीं करता है तो, फेर तिसके मोह अज्ञान बहुत नहीं तो, अन्य क्या है ? अर्थात् मोह-बहुल–बहुत मोह अज्ञानके वश होनेसें सत्यासत्य नहीं जानसक्ता है, इसीवास्ते दूपणरहितकों छोडके दूपणसहितको मानता है, नमन करता है, और पूजता है. ॥ ३६ ॥

अव आचार्य श्रीहरिभद्रसूरिजी अपने आपको पक्षपातसें रहित होना बतलाते हैं

> त्यक्तः स्वार्थः परहितरतः सर्वदा सर्वरूपं सर्वाकारं विविधमसमं यो विजानाति विश्वम् ॥ ब्रह्मा विष्णुर्भवतु वरदः शंकरो वा हरो वा

यस्याचिन्त्यं चरितमसमं भावतस्तं प्रपद्ये ॥ ३७॥ व्याख्या-जिसने खार्थका तो त्याग करा है; और जो परहितमें रत है; तथा जो सर्वदा (सर्वकाल) सर्वरूप जडचैतन्यरूप, सर्वाकार परि-मंडल, इत्त, त्र्यंश, चतुरस्र, आयतनसंस्थानाकार, विविध प्रकारे उत्पाद, व्यय, धोव्यरूप विश्व-जगत्को, असम-अनन्यसदृश जानता है, अर्थात् जो अन्योंकेसमान नहीं जानता है. क्यों कि, अन्य तो एकांतानित्य, वा



एकात आनित्य, इत्यादि जानते हैं, परंतु सर्वज्ञ परमेश्वर तो, सर्व पदा-थौंकों त्रिपर्दारूपसें जानता है, अन्यथा सर्वज्ञत्वहानिप्रसंगः-तथा जि-सका चरित अनन्यसदृश और आचिंत्य, अर्थात् किसीभी दूषणकरके कलंकांकित नहीं, ऐसा होवे, सो पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट देव, नामकरके बह्या हो, वा विष्णु हो, वा उपदेशद्वारा वर (प्रधान) ज्ञान दर्शन चारि-त्रका देनेवाला हो, वा शं(सुख) करनेवाला शंकर हो, वा हर (महा-देव) हो, तिसको ही मैं सच्चे भावसें अपना देव (परमेश्वर) करके अंगीकार करता हूं ॥ ३७ ॥

अव पक्षपात न होनेमें हेतु कहते हैं.

पक्षपातो न मे वीरे न देषः कपिलादिषु॥

युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥ ३८॥

व्याख्या—मेरा कुछ श्रीमहावीरविषे पक्षपात नहीं है कि, जो कुछ श्रीमहावीरजीने कहा है, सोइ मैंने मानना है, अन्यका कहा नहीं; और कपिलादिमताधिपोंमें द्वेष नहीं है कि, कपिलादिकोंका कहना नहीं मानना; किंतु जिसका वचन शास्त्रयुक्तिमत, अर्थात् युक्तिसें विरुद्ध नहीं है, तिसका ही वचन महण करनेका मेरा निश्चय है ॥ ३८ ॥

अब जगतमें कपिल, ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, जैमिनी, गौतम, कणाद, व्यास, पंतजाले, आदि, और ऋषभादि चौवीस तीर्थंकर, और गौतमबुद्धादि अनेक धर्मतीर्थके कर्त्ता हुए हैं; इसवास्ते इनमेसें कोइएक तो सत्यवक्ता अवश्य होना चाहिए. सोइ ग्रंथकार कहते हैं.

अवश्यमेषां कतमोपि सर्ववित् जगदितैकान्तविशालशासनः॥ स एव मृग्यो मतिसूक्ष्मचक्षुषा विशेषमुक्तेः किमनर्थपण्डित्तेः।३९।

व्याख्या-इन पूर्वोक्त धर्मतीर्थके प्रवर्त्तकोंमेंसें कोइभी वक्ता, जगत्-के एकांत हितकारी विशाल आगमवाला, अर्थात् जगत्के एकांत हितका-री प्रोढ अतिसुंदर आगमके कथन करनेवाला सर्वज्ञ होना चाहिए, जो ऐसा होवे, तिसकाही अन्वेषण बुद्धिरूप सृक्ष्मचश्चकरके बुद्धिमानोंको १४द

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करना चाहिए, परंतु अन्यका नहीं. क्योंकि, पूर्वोक्त विशेषणोंकरके रहित अनर्थके कथन करनेवाले अज्ञानी पंडितोंके विचार करनेसें तिनोंके वचन सुननेसें और तिनकों अपने इष्टदेव माननेसें क्या प्रयोजन है ? क्या लाभ है ? अपितु कुछभी नहीं है ॥ ३९ ॥

> यस्य निखिलाश्च दोषा न सन्ति सर्वे गुणाश्च विद्यन्ते॥ ब्रह्मा वा विष्णुर्वा महेश्वरो वा नमस्तरमे ॥ ४० ॥

ठ्याख्या-जिसके सर्वदोष, अर्थात् राग, द्वेष, मोह, अज्ञानादि अष्टा-दश दूषण नहीं है, अर्थात् क्षय होगए हैं, और सर्वगुण अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनंतचारित्र, अनंतवीर्यादि अनंत गुण जिसके विद्यमान हैं, अर्थात् दूषणोंके नष्ट होनेसें आत्माके अनंत गुण जिसके प्रकट हुए हैं, सो ब्रह्मा होवे वा विष्णु होवे वा महेश्वर होवे तिसकेतांई भेरा नमस्कार होवे ॥ ४० ॥

इतिश्रीमद्विजयानन्दसृरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे लोकतत्त्व-निर्णयान्तर्गतदेवतत्त्ववर्णनो नाम चतुर्थःस्तंभः ॥ ४ ॥

# अथपश्चमस्तम्भारम्भः ॥

चतुर्थस्तम्भमें देवतत्त्वस्वरूपकथन किया अथ पंचमस्तम्भमें छोक कियारमविषयक वर्णन लिखते हैं

> लोककियात्मतत्त्वे विवदन्ते वादिनो विभिन्नार्थम् ॥ अविदितपूर्वे येषां स्याद्वादविनिश्चितं तत्त्वम् ॥ ४१ ॥

व्याख्या-जिनोंकों स्यादादकरके विशेष निश्चित करेहुए तत्वका ज्ञान नहीं हुआ है, वे वादी लोककियात्मतत्त्वविषे अन्य अन्यतरेसें विवाद करते हैं, अज्ञातपूर्वकत्वात् ॥ ४१ ॥

> इच्छांति कृत्रिमं सृष्टिवादिनः सर्वमेवमिति लोकम् ॥ कृत्स्नं लोकं महेश्वरादयः सादिपर्यन्तम् ॥ ४२ ॥

#### पञ्चमस्तम्भः।

व्याख्या-स्टाप्टिके वाद करनेवाले सर्वलोकको ( संपूर्ण जगत्को ) छ-त्रिम (रचाहुआ) मानते हैं, तिनमेंसें महेश्वरादिसें स्टाप्टिकीउत्पत्ति मान-नेवाले स्टप्टिवादी जे हैं वे संपूर्णलोककोआदि और अंतवाला मानतेहें ४२

> मानीश्वरजं केचित् केचित्सोमाग्निसंभवं लोकम्॥ द्रव्यादिषड्विकल्पं जगदेतत्केचिदिच्छन्ति ॥ ४३ ॥

व्याख्या,-मानी ईश्वर ( अहंकारी ईश्वर) में ईश्वर हूं ऐसे ईश्वरसें लोक उत्पन्न हुआ है, ऐसे कितनेक मानतेहें, कितनेक सोम और आग्नेसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, और कितनेक इस जगत्को द्रव्यादि पद्वि-कल्परूप मानते हैं, सोइ दिखाते हैं॥ ४३॥

> द्रव्यगुणकर्भसामान्ययुक्तविशेषं कणाशिनस्तत्त्वम् ॥ वैशेषिकमेतावत् जगद्रप्येतावदेतावत् ॥ ४४ ॥

व्याख्या⊸ष्टथिव्यादिनवप्रकारका द्रव्य, शब्दादि चौवीस गुण उतक्षे-पादि पांच प्रकार कर्म, सामान्य द्विप्रकार, समवाय एक, और विशेष अनंत, यह षट्पदार्थ कणादमुनिका तत्त्व है, वैशेषिकमतभी इतनाही है, और जगत्भी इतनाही है ॥ ४४ ॥

> इच्छन्ति काश्यपीयं केचित्सर्वं जगन्मनुष्याद्यम्॥ दक्षप्रजापतीयं त्रैलोक्यं केचिदिच्छन्ति ॥ ४५ ॥

व्याख्या-कितनेक सर्व जगत्कों कञ्चपसंबंधि मानते हैं, अर्थात यह जगत कञ्चपने रचा है. 'तथाहि झतपथब्राह्मणे'—

> सयत्कूम्मों नाम । एतद्वे रूपं इत्वा प्रजापतिः प्रजा असृजत यत्सृजताकरोत् तद्यदकरोत्तस्मात्कूर्म्भः कश्यपो वे कूर्म्भस्तस्मादाहुः सर्वाः प्रजाः काश्यप्यइति--रा-कां--७ अ--५ ब्रा-१ कं-५

[भाषार्थः](स यत्कुम्मों नाम)सो, जो कि, कूर्म्भनामसें वेदोंमें प्रसिद्ध है, सो (एतद्दै रूपं कृत्वा प्रजापतिः) एतत् अर्थात् कृर्म्भरूपको धारण- **\$**8<

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

करके प्रजापति-परमेश्वर (प्रजा अखजत) प्रजाको उत्पन्न करतेहुए (तद्यदकरोत्) सो प्रजापति, जिस्सें संपूर्ण जगत्को उत्पन्न करते भये हैं (तस्मात्कूर्म्भः) तिसीसे कूर्म्भ कहे गये हैं (कइयपो वे कूर्म्भः) वे-निश्चय करके वही कूर्म्भ कइयपनामसे कहे गये हैं (तस्मात्) तिसीसे (आहुः) संपूर्ण ऋषिलोक कहते हैं कि ( सर्वाः प्रजाः काइयप्यइति) संपूर्ण प्रजा कइयपकीही है.

तथा कितनेक कहते हैं कि, यह सर्व जगत् मनुका रचा है. तथाहि शतपथब्राह्मणे'—

मनवे ह वे प्रातः अवनेग्यमुदकमाजहुर्यथेदं पाणिभ्यामवने-जनायाहरन्ति एवं तस्यावनेनिजानस्य मत्स्यः पाणी आपेदे ॥१॥ सहास्मेवाचमुवाच विभृहि मा पारयिष्यामि त्वेति कस्मान्मा पारयिष्यसीति । औघ इमाः सर्वाः प्रजा निर्वेढास्ततस्त्वा पारयितास्मीति कथन्ते भृतिरिति ॥ २ ॥

स होवाच। यावडेक्षुल्लका भवामो बह्वी वे नस्तावन्नाष्ट्रा भवन्त्युत मत्स्य एव मत्स्यं गिरुति कुंभ्यामाये बिभरासि।स यदा तामति-वर्डो अथ कर्ष् खात्वा तस्या मा बिभरासि स यदा तामतिवर्डे अथ मा समुद्रमभ्यवहरासि तर्हि वा अतिनाष्ट्रो भवितास्मीति॥ ३॥

स शश्वत् झष आस। स हि ज्येष्ठं वर्द्धते अथ तिथीं समां तदोघ आगन्ता तन्मा नावमुपकल्प्योपासासे स औघ उच्छ्रिते नावमापद्यासे ततस्त्वां पारयितास्मीति ॥ ४ ॥ तमेवं भृत्वा समुद्रमभ्यवजहार ॥ स यत्तिर्थीं तत्समां परि-दिदेश ॥ तत्तिर्थीं समां नावमुपकल्प्योपासांचके ॥ स औघ उच्छ्रितेनावमापेदे तं स मत्स्य उपन्या पुछुवे तस्य श्टंगे नावः पाशं प्रतिमुमोच ते नैतमुत्तरं गिरिमतिदुद्राव ॥ ५ ॥

#### पञ्चमस्तम्भः।

स होवाच अपीपरं वे त्यां वृक्षे नावं प्रतिबध्नीष्व । तन्तु त्वामा-गिरो सन्तमुदकमन्तश्छेत्सीद्यावदुदकं समवायात्तावतावदन्वव-सर्पासीति ॥ सह तावत्तावदेवान्ववससर्प तदप्येतदुत्तरस्य गिरेर्मनोरवसर्पणमित्योघो हताः सर्वाः प्रजा निरुवाहाथेहम-नुरेवेकः परिशिशिषे ॥६॥ सोर्च श्राम्यं तपश्चचार प्रजाकामः श-कां-१ अ-८ बा-१ कं-१।२।३ ४।५।६॥

[भाषार्थः] मनुजीके प्रति प्रातःकालमें भृत्यगण ( नोकर ) हस्त धोनेके, और तर्पणकेलिये, जलका आहरण करतेभये, तब मनुजीने जैसे इतरलोक वेदिककर्मनिष्ठपुरुष, इस अवनेग्यजलकों तर्पण करनेकेलिये अपने दोनों हाथों करके प्रहण करते हैं, इसीप्रकार तर्पण करतेहुए मनुजीके हाथमें मल्लीका बचा मत्स्य अकस्मात् आगया, तब उसको देखकर मनुजी शोचने लगे, तावदेव मनुजीके प्रति मत्स्य कहने लगा कि, हे मनु ! तूं मेरा पालन कर, और हे मनु ! मैं तेरा पालन करूंगा तब उस मत्स्यकी मनुष्यवाणी सुन आश्चर्य मानकर मनुजी बोले कि, तूं काहेसे मेरी पालना करेगा. क्योंकि, तूं तो महा तुच्छ जीव है. तब मत्स्यने कहा कि, हे राजन् ! तूं मुझे छोटासा मत समझ, यह संपूर्ण प्रजा जो कुछ तेरे देखनेमें आती है, सो यह सब बडेभारी जलोंके समूहमें डूब जायगी कुछभी न रहेगी, सो मैं तिस महाप्रलयकालके जलसमूहसें सेरेकों पालन करूंगा अर्थात् उस प्रलयकालके जलमें मैं तुझको नहीं डूवने दूंगा. तब मनुजी बोले कि, हे मत्स्य ! तेरा पालन किस प्रकारसें होगा, सोभी छपा करके आपही वताइये.

तब मस्स्यने कहा कि, जबतक हम ठोक छोटे रहतेहैं, तबतक बहुतसी पापी प्रजा धीवरादि हमारे मारनेवाली होती हैं, और वडे २ मत्स्य और बडी २ मछलियांही छोटे २ मत्स्य और छोटी २ मछलियांकों निगल जावे हैं, इससे प्रथम इस समय तो मेरेको अपने कमंडलुमें रखलीजिये, तब मनुजीने उस मत्स्यको कमंडलुमें जल भरकर रखलिया, सो मस्स्य जब उस कमुंडलुसेभी अधिक बढ गया, तदनंतर मनुने पूछा कि, अब आपको

# तत्वनिर्णयप्रासाद.

में कैसें पालन करूं, तब मत्स्यने कहा कि, हे राजन्! एक वडा गर्चा वा तलाव वा नदी खुदाकर उसमें मुझको पालन कर; सो मत्स्य जब नदीसें भी अधिक बढ गया तब फिर मनुजीने पूछा कि, अब मैं तुम्हारा कैसे पालन करूं ? तब मत्स्यने कहा कि, हे राजन् ! अब मुझको समुद्रमें छोड दीजिये, तब मैं नाशरहित हो जाउंगा. यह सुनकर मनुजीने उस नदीको खुदाकर समुद्रमें मिलादी तब वहमत्स्य समुद्रमें चला गया.

सो मत्स्य समुद्रमें जातेही शीघही बडाभारी मत्स्य होगया, और सो फेर उससे भी बहुत बडा क्षण २ में बढने लगा; अथ तदनंतर वो मत्स्य राजा मनुसें जिस वर्षकी जिस तिथीको वो जलोंका समुह आनेवाला था, बतलाकर कहता हुआ कि, जब यह समय आवे तब हे राजन् ! तुम एक उत्तम नाव बनवाकर, और उसनावमें सवार होकर, मेरी उपासना करनी; अर्थात् मेरा स्मरण करना जब सो जलोंका समूह आवेगा, तब में तेरी नौकाकेपासही आजाउंगा, और तब फिर में तेरा पालन करूंगा

मनुजी तदुक्तऋमसे उस मत्स्यको धारणपोषणकर समुद्रमें पहुंचाते भये, सो मत्स्य जिस तिथि और जिस संवत्को जलसमृहका आगमन बता-गचेथे, मनुजीभी तिसी तिथि और संवत्में नाव बनवाकर उस मत्स्यरूप-भगवान्की उपासना करतेभये, तदनंतर सो मनु, उसजलोंके समृहको उठा देखकर नावमें आरूढ होजाते हुये, तब वह मत्स्य तिसमनजीके समीपही आकर ऊपरको उछले, तब मनुजीने उन मत्स्यभगवान्कों उछ-लते हुए देखा, तब मनुजी तिसमत्स्यके श्वंगमें अपनी नौकाका रस्सा डालदेते भये; तिस करके वह मत्स्य नौकाकों खीचते हुए उत्तरागरि (हिमालय) नामकर्प्वतकेपास शीवही पहुंचा देतेभये.

पर्वतके नीचे नौकाकों पहुंचाकर मत्स्यजी कहते भये कि, हे राजन् ! निश्चयकरके मैं तेरेकों प्रलयजलमें डुवनेसें पालन करता भया हूं, अब तुम नौकाकों इस वृक्षके साथ बांध दीजिये, तुम इस पर्वतके झिखरपर जब-तक जल रहे तबतक रहना, और इसरस्सेको मत खोलना, फिर जव कि यह जल पर्वतके नीचे जैसे २ उतरता जाय तैसे तैसेही तुमभी पर्व-

શપજ

#### पञ्चमस्तम्भः ।

तकी नीचे उतरते आना, ऐसे मनुजीके प्रति समझाकर मत्स्यजी जलमें समागये और सो मनुजीभी, मत्स्यजीके कथनानुकूल जैसे २ जल उत्तरता गया तैसे २ उस जलके अनुकूलही पर्वतके नीचे २ उतरते आए, सोभी यह केवल पर्वतके ऊपरले एक मनुकाही जो नीचे अवसर्पण अर्थात् अव-तारण हुआ, सो एक मनुही उस खष्टिमेंसें बाकी बचे, और संपूर्ण प्रजा-जलसमृइमें ही लय होगई; तब फिर मनुजीने प्रजाके रचनार्थ पर्च्या-लोचन कर तथोनुष्ठान किया, इसीसें यह प्रजा, मानवीनामसें अबतक प्रसिद्ध है. इति ॥

और कितनेक ऐसा मानते हैं कि, यह तीनो लोक दक्ष प्रजापतिने करे हैं, अर्थात् तीनों दक्ष प्रजापतीने रच हैं॥ ४५॥

केचित्प्राहुर्मूर्तिस्त्रिधा गतिका हरि: शिवो बझा॥ शंभुवींजं जगतः कर्ता विष्णुः किया ब्रह्मा॥ ४६॥

व्यास्त्या-कितनेक कहते हैंकि एकही परमेश्वरकी मूर्तिकी तीन गति-यां हैं; हारी (विष्णु) ९, झिव २, और ब्रह्मा ३, तिनमें झिव तो जगत्का कारणरूप है, कर्त्ता विष्णु है, और किया ब्रह्मा है ॥ ४६ ॥

> वैष्णवं केचिदिच्छंति केचित् कालकृतं जगत् ॥ ईश्वरप्रेरितं केचित् केचिद्रदाविनिर्मितम् ॥ ४७॥

व्याल्या-कितनेक सानते हैं कि यह जगत विष्णुसय, वा विष्णुका रचा हुआ है; और कितनेक कालक्वत मानते हैं और कितनेक कहते हैं कि, जो कुछ इस जगत्में हो रहा है, सो सर्व, ईश्वरकी घेरणासें ही हो रहा है और कितनेक कहते हैं, यह जगत ब्रह्माने उत्पन्न करा है ॥ ४७ ॥

अव्यक्तप्रभवं सर्वं विश्वभिच्छन्ति कापिलाः॥

विज्ञतिमात्रं शून्यं च इतिशाक्यस्य निश्चयः ॥ ४८ ॥

व्याख्या—अव्यक्त ( प्रधान प्रकृति ) तिस अव्यक्तसें सर्व जगत् उत्पन्न होता है, ऐसे कपिलके मतके माननेवाले मानते हैं; और शाक्यमु-



निके संतानीय विज्ञानाँद्वेत क्षणिकरूप जगत् मानते हैं; और कितनेक तिसके संतानीय सर्व जगत्को शून्यही मानते हैं ॥ ४८ ॥

> पुरुषप्रभवं केचित् देवात् केचित् स्वभावतः॥ अक्षरात् क्षरितं केचित् केचिदण्डोद्धवं महत्॥ ४९॥

व्याख्या-कितनेक, एरुषसें जगत् उत्पन्न हुआ मानते हैं, अथवा एरु-षमय सर्व जगत् मानते हैं, "एरुष एवेदं सर्व मित्यादिवचनात् " और कि-तनेक दैवसें, और स्वभावसें जगत् उत्पन्न हुआ मानते हैं, और कितनेक अक्षर ब्रह्मके क्षरणेसें, अर्थात् मायावान् होनेसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, " एको बहुस्यामितिवचनात् " और कितनेक अंडेसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं ॥ ४९ ॥

याद्यच्छिकमिदं सर्वे केचिद्रतविकारजम् ॥

केचिच्चानेकरूपं तु बहुधा संप्रधाविताः॥ ५०॥

व्याख्या-कितनेक कहते हैं कि यह लोक यदच्छासें अर्थात् स्वतोही उत्पन्न हुआ है, और कितनेक कहते हैंकि यह जगत् भूतोंके विकारसें ही उत्पन्न हुआ है, और कितनेक जगत्को अनेकरूपही मानते हैं, ऐसे वहुतप्रकारके विकल्प खाधिविषयमें लोकोंनें अज्ञानवदासें कथन करे हैं॥ ५०॥ अब ' वैष्णवं केचिदिच्छन्ति ' इत्यादिविकल्पोंमें जिस विकल्पवाला, जिस रीतिसें खष्टिकी रचना मानता है, सो पृथक् २ संक्षेपमात्रसें ग्रंथकार दिखाते हैं-

" वैष्णवास्त्वाहुः॥ " जले विष्णु: स्थले विष्णुराकारो विष्णुमालिनि ॥ विष्णुमालाकुले लोके नास्ति किंचिदवेष्णवम्॥५१॥ सर्वत: पाणिपादं तत् सर्वतोक्षिशिरोमुखम् ॥ सर्वत: श्रुतिमछोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥ ५२ ॥ ऊर्ब्रमूलमध: शाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम् ॥ छंदांसि यस्य पर्णानि यस्तं वेद् स वेद्वित् ॥ ५३ ॥ नष्टामरनरे चैव प्रनष्टोरगराक्षसे ॥ ५४ ॥ केवलं गद्वरीभूते महाभूतविवर्जिते ॥ आचिन्त्यात्माविभुस्तत्र र्रायानस्तप्यते तपः ॥५५॥ तत्र तस्य रायानस्य नाभौ पद्मं विनिर्गतम् ॥ तरुणरविमण्डलनिमं इद्यं काञ्चनकर्णिकम् ॥५६ ॥ तरुणरविमण्डलनिमं इद्यं काञ्चनकर्णिकम् ॥५६ ॥ तस्तिमश्च पद्मे भगवान् दण्डकमण्डलुयज्ञोपवीतमृगचर्म-वस्तुसंयुक्तो ब्रह्मा तत्रोत्पन्नस्तेन जगन्मातरः सृष्टाः ॥५७॥ अदितिः सुरसंघानां दितिरसुराणां मनुर्मनुष्याणाम् ॥ विनता विहङ्गमानां माता विश्वप्रकाराणाम् ॥ ५८ ॥ कद्रूः सरीस्ट्रपाणां सुलसा माता तुनागजातीनाम्॥ सुराभिश्चतुः पदानामिला पुनः सर्ववीजानाम् ॥ ५९ ॥ प्रभवस्तासां विस्तरमुपागतः केचिदेवामिच्छन्ति ॥ केचिद्वदन्त्यवर्णं सुष्टं वर्णादिभिस्तेन ॥ ६० ॥

ट्याख्या—-वैष्णवमतवाले कहते हैं कि-जलमेंभी विष्णु है, स्थलमें भी विष्णु है, और आकाशमेंभी जो कुछ है, सो विष्णुकीही माला-पंक्ति है, सर्वलोक विष्णुहीकी माला-पंक्तिकरके आकुल अर्थात् भराहुआ है इसवास्ते इस जगत्में ऐसी कोइभी वस्तु नहीं है, जो कि, विष्णुका रूप नहीं है.

पांच वस्तुकरके सर्वतः सर्वजगे पाणय ( हाथ ) हैं, और सर्वजगे पग हैं जिसके, और सर्वत्र जिसके आंखें, शिर और मुख हैं, और जो सर्वजगे श्रवणेंद्रियोंकरके युक्त है, और जो सर्वलोकविषे सर्ववस्तुयोंको व्याप्य होके रहता है, अर्थात् सर्वओरसे प्राणियोंकी दृत्तियोंकरके हस्तादिउपाधि-योंकरके सर्वव्यवहारका स्थान होके रहता है.

For Private And Personal

पञ्चमस्तम्भः।

" पुराणे चान्यथा॥" तस्मिन्नेकार्णवीभूते नष्टे स्थावरजङ्गमे ॥

१५३

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

'क्षराक्षराभ्यामुत्कृष्टः' ऐसा पुरुषोत्तम जिसका मूल है, अधइति तिससें अर्वाचीन कार्यरूप उपाधियां हिरण्यगर्भादि प्रहण करीए है, वे सर्व शाखा-कीतरे शाखा हैं जिसकी, ऐसा पीपलका दृक्ष प्रवाहरूपकरके आविच्छेद होनेसें अव्यय है, "ऊर्ध्वमूलोऽर्वाक्शाख एषोऽश्वत्थः सनातन इत्यादिश्रुति वचनात्" और, 'छंदासि यस्य पर्णानि' वेद जिसके पत्र हैं, धर्माधर्म प्रति-पादनद्वार करके छाया समान कर्मफलकरके संयुक्त होनेकरके संसाररूप दृक्षकों सर्वजीवोंके आश्रयभूत होनेसें पत्रोंसमान वेद है, जो ऐसे पीपलके दृक्षकों जानता है, सोइ वेदोंके अर्थोंको जानता है ॥ ५१ ॥ ५२ ॥ ५३ ॥

पूर्वोक्त वर्णन प्रायः वेदानुसार किया, अव एराणानुसार वर्णन करते हैं. तिस संसारके एकार्णवीभूत हुआं, स्थावरजंगमके नष्ट हुए, अमर ( देवतायों ) के नष्ट हुए, उरगराक्षसोंके नष्ट हुए, केवल गव्हरीभूत महाभूतकरके रहित, ऐसे जलमें, अर्थात् जलके ऊपर, अचिंत्य आत्मावाला विभु, विष्णु सूताहुआ तप तपता है; तहां तिस सूतेहुए विष्णुकी नाभिसें तत्कालके उदय हुए सूर्य मंडलके समान मनोहर सुवर्णकी कर्णिवाला पद्म (कमल) निकला, तिस कमलमें भगवान् ब्रह्मा, कमंडलु यज्ञोपवीत मृ-गचर्मासनादि वस्तुयोंसहित उत्पन्न हुआ, तिस ब्रह्मानें जगत्की मातायें पैदा करीं; सोइ दिखाते हैं. स्वर्गवासिदेवतायोंकी माता अदिति १, असु-रोंकी माता दिति २, मनुष्योंकी मनु ३, पक्षीयोंकी विनता ४, सप्पेंकी कद्रू ५, नागजातियोंकी माता सुलसा ६, चौपायोंकी सुरभि ७, और सर्व-बीजांकी माता इला (पृथिवी) ८ ॥ तिनोंसें-पूर्वोक्त मातायोंसें उत्पन्न हुई प्रजा विस्तारको प्राप्त हुई, कितनेक ऐसें मानते हैं और कितनेक ऐसें कहते हैं कि, प्रथम सर्वप्रजा वर्णरहित थी, पीछे तिसने-ब्रह्माने वर्णा-दिकरके स्टाप्टि रची ॥ ५४ ॥ ५५ ॥ ५६ ॥ ५७ ॥ ५८ ॥ ५९ ॥ ६० ॥ "कालवादिनश्चाहुः॥"कालः सृजति भूतानि कालः संहरते प्रजाः॥ कालः सुप्तेषु जागतिं कोलो हि दुरतिक्रमः ॥६ १॥

् व्याख्या-कालवादी कहते हैं कि-कालही जीवोंको उत्पन्न करता है, और कालही प्रजाका संहार करता है, जीवोंके सृतेहुए रक्षा करणरूप पञ्चमस्तम्भः ।

શ્પુપુ

कालही जागता है, इसवास्ते कालही उछंघन करना दुष्कर है॥ ६१॥ "ईश्वरकारणिकाश्चाहुः॥"

> प्रकृतीनां यथा राजा रक्षार्थमिह चोद्यतः तथा विश्वस्य विश्वात्मा स जागर्ति महेश्वरः ॥ ६२ ॥ अन्यो जंतुरनीशो यमात्मनः सुखदुःखयोः ॥ ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गं वा श्वभ्रमेव च ॥ ६३ ॥ सूक्ष्मोचिन्त्योविकरणगणः सर्ववित् सर्वकर्ता योगाभ्यासादमछिनधियां योगिनां ध्यानगम्यः ॥ चन्द्रार्काभिक्षितिजलमरुत्दीक्षिताकाशमूर्ति ध्येंयो नित्यं शमसुखरतेरीश्वरः सिद्धिकामैः ॥ ६४ ॥

व्याख्या-ईश्वरको कारण माननेवाले वादी कहते हैं कि-जैसें प्रजा-की रक्षावास्ते राजा उद्यत है, तैसेही सर्वजगत्की रक्षावास्ते विश्वात्मा ईश्वर जागता है, अर्थात् सर्वजगत्का बंदोबस्त महेश्वर करता है; क्यों-कि, अन्यजीव सर्व अपने आपको कर्मफल सुखदुःखोंको देने सामर्थ्य नहीं है, किंतु, ईश्वरकी प्रेरणासेंही जीव स्वर्ग वा नरकको जाताहै; इसवास्ते शमरूप सुखोंमें रक्त सिद्धिके कामी पुरुषोंको निरंतर ईश्वरकाही ध्यान कर-ना योग्य है. ईश्वर भगवान् कैसा है? सूक्ष्म है, आचिंत्य जिसका कोइभी चिंतवन नहीं करसक्ता है, इंद्रियोंके समृहसें रहित है, सर्वज्ञ है, सर्वका कर्ता है, योगाभ्याससे निर्मल बुद्धिवाले योगियोंके ध्यानसे जानाजाता हे, चंद्र, सूर्य, अग्नि, पृथिवी, जल, पवन, दीक्षित आकाशवत् मृति है जिसकी, अर्थात् सर्व व्यापक है ॥ ६२ ॥ ६३ ॥ ६४ ॥

" ब्रह्मवादिनश्चाहुः॥ आसिदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ॥ अप्रतर्क्यमविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ६५॥ ततःस्वयंभूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम् ॥ महाभूतादिवत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६६॥

अव्यक्तसमुत्थानं जगदेतत् केचिदिच्छन्ति ॥६८॥ सर्वगतं सामान्यं सर्वेषामादिकारणं नित्यम् ॥ सूक्ष्ममलिङ्गमचेतनमक्रियमेकं प्रधानारूयम् ॥ ६९ ॥ प्रकृतेर्महांस्ततोहंकारस्तस्मादृणश्च षोडद्याकः ॥ तस्मादपि षोडद्याकात् पञ्चभ्यः पञ्चभूतानि ॥ ७०॥ मूलप्रकृतिरविकृतिर्महदायाः प्रकृतिविकृतयः पञ्च ॥ षोडद्याकश्च विकारो न प्रकृतिर्न विकृति:पुरुषः ॥ ७९ ॥ गुणलक्षणो न यस्मात् कार्यकारणलक्षणोपि नो यस्मात् ॥ तस्मादन्यः पुरुषःफलभोक्ता चेत्यकर्त्ता च ॥७२॥

ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं शूद्रं च निरवर्तयत् ॥६७॥ व्याख्या-ब्रह्मवादी कहते हैं कि-इदं यह जगत् तममें स्थित लीन था, प्रलयकालमें सूक्ष्मरूपकरके प्रकृतिमें लीन था, प्रकृतिभी ब्रह्मात्म. करके अव्याक्रतथी अर्थात् अलग नहीं थी, इसवास्तेही अन्नज्ञातं प्रत्यक्ष नहीं था, अलक्षणम् अनुमानका विषयभी नहीं था, अप्रतर्क्यम् तर्कयि-तुमशक्यम् तर्ककरनेके याग्य नहीं था, वाचकस्थूलशब्दके अभावसें, इस-वास्तेही अविज्ञेय था, अर्थापत्तिकेभी अगोचर था, इसवास्ते सर्व ओरसे सुप्तकीतरें स्वकार्य करणेमें असमर्थ था. तदनंतर क्या होता भया ? सो कहे हैं; प्रलयके अवसानानंतर स्वयंभू परमात्मा अव्यक्त बाह्यकरण अ-गोचर इदं यह महाभूत आकाशादिक आदिशब्दसें महदादिकांको प्रथम सूक्ष्मरूपकरके रहेको स्थलरूपकरके प्रकाश करता भया, कैसा है स्वयंभू परमात्मा ? वृत्तौजाः स्रष्टि रचनेका सामर्थ्य जिसका अव्याहत है, और जो तमोनुदः प्रकृतिका प्रेरक है, सो स्वयंभू परमात्मा भूलोकोंकी वृद्धि-वास्ते मुख, बाहु, ऊरु और पगोंसें ब्राह्मण १, क्षत्रिय २, वैइय ३, और गूद्रोंको यथाकम निर्मित करता भया ॥ ६५ ॥ ६६ ॥ ६७ ॥ "सांख्याश्वाहुः" ॥ पञ्चविधमहाभूतं नानाविधदेहनामसंस्थानम् ॥

www.kobatirth.org

तत्त्वनिर्णप्रासाद-

लोका नांतु विरुद्ध्यर्थं मुखबाहूरुपादतः॥ बाह्यणं क्षत्रियं वैक्यं ठाटं च निरवर्त्तस्य ॥६७

१५६

#### पञ्चमस्तम्भः।

१५७

प्रवर्त्तमानान् प्रकृतेरिमान् गुणान् तमोव्यतत्वाद्विपरीतचेतनः ॥ अहंकरोमीत्यबुधोऽपि गम्यते तृणस्य कुब्जीकरणेप्यनीश्वरः ॥ ७३ ॥

व्याख्या—-सांख्यमतवाले कहते हैं कि-पांच प्रकारके महाभूत, ना-नाप्रकारका देह, नाम, संस्थान (आकार) येह सर्व अव्यक्त प्रधानसेंही समुत्थान (उत्पन्न) होते हैं, अर्थात् जगदुत्पत्ति प्रधानसेंही मानते हैं. अब प्रधान अपरनाम प्रकृतिका स्वरूप दिखाते हैं, जो प्रधान है, सो सर्वगत है, सामान्यरूप है, सर्व कार्योंका आदिकारण है, नित्य है, सूक्ष्म है, लिंगरहित है, अचेतन है, अकिय है, एक है, ऐसा प्रधाननामा तत्त्व है. तिस प्रधान (प्रकृति) सें महान्, अर्थात् बुद्धि उत्पन्न होतीहै, तिसबुद्धिसें अहंकार उत्पन्न होता है, तिस अहंकारसें सोलांका गण उत्पन्न होता है, तिन सोलांके गणमेंसें पांच तन्मात्रसें पांच भूत उत्पन्न होते हैं; मूलप्रकृति जो है सो अविकृति है, महदादिप्रकृतिकी विकृतियां है, सोलां जो है सो विकार हे, और पचीसमा तत्त्व पुरुष है, सो न प्रकृति हैं और न विकृति है; जिसहेतुसें पुरुषमें गुणलक्षण नहीं है, और कार्यकारण लक्षणभी नहीं हे, तिसहेतुसें प्रकृतिसें पुरुष अन्य है, कर्मके फलका भोक्ता है, परंतु कर्त्ता नहीं है; "अकर्त्ता निर्गुणो भोक्ता आत्मा कपिलदर्शने " इतिवचनात् ॥

प्रकृतिसें प्रवर्त्तमान हुए इन पूर्वोक्त गुणोंको तमोवृतरूप होनेसें, चेत-न इन गुणोंसें विपरीतस्वरूप है, इसवास्ते ' अहं करोमि ' मैं कर्त्ता हूं ऐसा तो मूर्खभी मानता है; क्यों कि, कर्त्तापणा जो है, सो तो अहंका-रको है, और पुरुष तो तृणमात्रकोभी वांका करणे समर्थ नहीं है ॥ ६८॥ ६९ ॥ ७० ॥ ७१ ॥ ७२ ॥ ७३ ॥ -५-

" शाक्याश्चाहुः ॥ " विज्ञप्तिमात्रमेवैतदसमर्थावभासनात् ॥ यथा जैन करिष्येहं कोशकीटादिदर्शनम् ॥७४॥ कोधशोकमदोन्मादकामदोषाद्युपद्रुताः ॥ अभूतानि चपश्यान्ति पुरतोवस्थितानि च॥७५॥ Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

340

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

व्याख्या-बोद्धमती कइते हैं कि-जो जुछ दीखता है, सो सर्व वि-ज्ञानसात्र हैं; क्यों कि, जो दीखता है सो असमर्थ होके भासन होता है, अर्थात् युक्तिप्रमाणसें अपने स्वरूपको धारणे समर्थ नहीं है. हे जैन ! जैसें तूं कहता है कि, मैं कोशकीटकादिका दर्शन करता हूं, वा करूं गा, परंतु यह जो तुझको दीखता है, सो उपाधिकरके भान होता है, नतु यथार्थ स्वरूपसें सोइ दिखावे है. कोध, शोक, उन्माद, काम, दोषादि-करके पीडित हुएथके पुरतः (आगे) अवस्थितपदार्थोंको देखते हें, वे न होतेहुएको देखते हें, न तु सङ्ग्तोंको ॥ ७४॥ ७४॥-६-

"पुरुषवादिनश्चाहुः॥" पुरुष एवेद रसर्वे यद्भृतं यच्च भाव्यं । उतामृत-त्वस्येशानो यद्भेनातिरोहति । यदेजति यन्ने-जति यदूरे यदु अन्तिके यदन्तरस्य सर्वस्य यदु सर्वस्यास्य बाह्यतो यस्मात् परं नापरमस्ति किंचित् । न्नाणीयोइ स्वस्ति कश्चिद्धृक्ष इव स्त-ब्धोदिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वे ॥ एक एव हि भूतात्मा तदा सर्व प्रळीयते ॥ द्वावेव पुरुषौ छोके क्षरश्चाक्षर एव च ॥ १ ॥ क्षरश्च सर्वभूतानि कूटस्थोक्षर एव च ॥

" अपरेप्याहुः॥" विद्यमानेषु शास्त्रेषु ध्रियमाणेषु वक्तृषु॥ आत्मानं ये न जानन्ति ते वै आत्महता नराः॥ १॥ आत्मा वै देवता सर्व सर्वमात्मन्यवस्थितम्॥ आत्मा हि जनयत्येष कर्मयोगं शरीरिणाम्॥ २॥ आत्मा धाता विधाता च आत्मा च सुखदुःखयोः॥ आत्मा स्वर्गश्च नरक आत्मा सर्वभिदं जगत् ॥३॥ न कर्त्तृत्वं न कर्माणि छोकस्य सृजते प्रभुः॥ स्वकर्मफळसंयोग: स्वभावाद्दि प्रवर्त्तते ॥ ४॥

त्याख्या-पुरुषवादी कहते हैं कि-पुरुष, आत्मा, एवशब्द अवधारणमें है, सो कर्म और प्रधानादिके व्यवच्छेदार्थ है, यह सर्व प्रत्यक्ष वर्त्तमान

आत्मज्ञानस्वभावेन स्वयं मननसंभवात् ॥ स्वकर्मणश्च संभूतेः स्वयंभूर्जीव उच्यते ॥ ५॥ नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः ॥ न चैनं क्वेदयन्त्यापो न शोषयति मारुतः ॥ ६ ॥ अच्छेचोयमभेचोयं निरुपाख्योयमुच्यते ॥ नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचटोयं सनातनः॥७॥ सोक्षरः स च भूतात्मा संप्रदायः स उच्यते ॥ स प्राणः स परं ब्रह्म सो हंसः पुरुषश्च सः ॥८॥ नान्यस्तरमात्परो द्रष्टा श्रोता मन्तापि वा भवेत्॥ न कर्त्ता न च भोक्तास्ति वक्ता नैवात्र विद्यते ॥ ९ ॥ चेतनोध्यवसायेन कर्मणा स निबध्यते ततोभवस्तस्य भवेत्तदभावात्परं पद्म् ॥ १०॥ उद्धरेदीनमात्मानमात्मानमवसादयेत्॥ आत्मा चैवात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः ॥ ११ ॥ संतुष्टानि च मित्राणि संकुदाश्चेव रात्रवः॥ नहिं मे तत् करिष्यन्ति यन्न पूर्वे कृतं मया ॥ १२॥ शुभाशुभानि कर्माणि स्वयं कुर्वन्ति देहिनः ॥ स्वयमेवोपकुर्वन्ति दुःखानि च सुखानि च ॥१३॥ वने रणे ञत्रुजनस्य मध्ये महार्णवे पर्वत सस्तके वा॥ सुप्तं प्रमत्तं विषमस्थितं वा रक्षन्ति पुण्यानि पुराकृतानि ॥ १४ ॥

पञ्चमस्तम्भः।

१५९

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

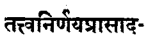
सचेतनाचेतन वस्तु, इद आक्यालंकारमें, जो कुछ अतीत काल में हुवा, और जो आगे होवेगा, मुक्ति और संसार सो सर्व पुरुपही हैं; उतशब्द अपि-शब्दार्थे और अपिशब्द समुच्चयविषे हैं। अमृतस्य-अमरणभव ( मोक्ष ) का ईशानः प्रभु हैं। यदिति यच्चेति च शब्दके लोप होनेसें जो अन्नेन-अहारकरके अतिरोहति-अतिशयकरके द्वाद्धको प्राप्त होता है, यदेजति-जो चलता है पशुआदि, जो नहीं चलता है पर्वतादि, जो दूर हे मेरु आदि-जो निकट है, उशब्द अवधारणमें है, सो सर्व पुरुपही है; जो अंतर इस चेतनाचेतन पदार्थके बीचमें, और जो कुछ इसके वाद्यसें है, सो सर्व पुरुषही है; जिस पुरुषकेपरे अपर कोड़ किंचित् त्राणरूप कल्याणकारी अतिचतुर नहीं है. तथा जो एक, आकाश, स्वर्गमें, वा रहता है, तिसही पुरुषकरके यह सर्व पूर्ण भराहुआ है. जब एकला पुरुषही रहजाता हे, तब सर्व जगत् तिसपुरुषमेंही लय होजाता हे, क्यों कि दोही पुरुष जगत्में हे. एक क्षर-नाश होनेवाला, और दूसरा अक्षर-आविनाशी है; जितने जग-त्में भूत हें, वे सर्व क्षर हें, और जो कूटस्थ हे, सो अक्षर हें ॥ ? ॥

### पञ्चमस्तम्भः ।

ŶĘŚ

शून्य है, अचल पूर्वरूपापरित्यागी है और सनातन (अनादि) है. । सो आत्माही, अक्षर, भूतात्मा, संप्रदाय, प्राण, परब्रह्म, हंस और पुरुषादि कहनेमें आता है. । आत्मासें अन्य कोई देखनेवाला, सुननेवाला, मनन करनेवाला, कर्त्ता, भोक्ता और वक्ता, नहीं है; किंतु, आत्माही है. । आत्मा चैतन्यरूप है, सो चेतन आत्मा अध्यवसायकरके कर्मोंसें वंधाता है, तव आत्माको संसार होता है, और कर्मवधंके अभावसें परंपद मोक्ष प्राप्त होता है. आत्मा आपही अपने दीनात्माका उद्धार करता है, और आपही अपनेको दुःखोंमें गेरता है, आत्माही आत्माका वंधु है, और आत्माही आत्माका रिपु (शत्रु) है. । संतुष्ट मित्र, और कर्मवधंके अभावसें परंपद मोक्ष प्राप्त होता है. आत्मा आपही अपने दीनात्माका उद्धार करता है, और आपही अपनेको दुःखोंमें गेरता है, आत्माही आत्माका वंधु है, और आत्माही आत्माका रिपु (शत्रु) है. । संतुष्ट मित्र, और कोधायमान शत्रु, जो सुखटुःख पूर्वे मैंने नही करा है, सो सुख दुःख मेरेको नही करेंगे. । क्यों कि, शुभाशुभकर्मोंको देहधारी आपही करते हैं, और आपही तिन कर्मोंको सुखटुःखरूपकरके भोगते हैं. । वनमें, संग्राममें, शत्रुजनोंके वीचमें, समुद्रमें, पर्वतके शिखरऊपर, सूतेको, प्रमत्तको, विषमआपदामें पडेको, इत्यादि अवस्थावाले आत्माकी पूर्वले करे हुए पुण्यही सर्वत्र रक्षा करते हैं. ॥ १। २। २। २। ४। ७। ५। १९ ०। ९। १९। १९। १२। १९ २। १२। १९

> स्वच्छन्दतो न हि धनं न गुणो न विद्या नाप्येव धर्मचरणं न सुखं न दु:खम् ॥ आरुह्य सारथिवञ्चेन कृतान्तयानं दैवं यतो नयति तेन पथा व्रजामि ॥ १ ॥ यथायथा पूर्वकृतस्य कर्मणः फरुं निधानस्थमिवावतिष्ठते ॥ तथातथा तत्प्रतिपादनोचता प्रदीपहस्तेव मतिः प्रवर्त्तते ॥ २ ॥ विधिर्विधानं नियतिः स्वभावः कालोग्रहा ईश्वरकर्मदेवम् ॥



# भाग्यानि कर्माणियमः कृतान्तः पर्यायनामानि पुराकृतस्य ॥ ३ ॥ यत्तत्पुराकृतं कर्म्म न स्मरन्तीह मानवाः तदिदं पाण्डवज्येष्ठ देवमित्यभिधीयते ॥ ४ ॥

व्याख्या— दैववादी ऐसें कहते हैं-स्व (अपणे), छंदे (अभिप्राय), सें धन, गुण, विद्या, धर्माचरण, सुख और दुःखादि नही होते हैं; किंतु कालरूप यान ऊपर चढा देव, तिसके वशसें जहां देव लेजाता है, तहांही मैं जाता हूं. । जैसें २ पूर्वकृत कर्मोंका फल निधानकीतरें रहता है, पूर्वकृतनिकाचितकर्मका नामही देव है, तैसें २ तिसके प्रतिपादनमें उद्यत हुआ, प्रदीप हस्तकीतरें मति प्रवर्त्ते है. । विधि १, विधान २, नियति ३, खभाव ४, काल ५, ग्रह ६, ईश्वर ७, कर्म ८, देव ९, भाग्य १०, कर्म ११, यम १२, और कृतांत १३, यह सर्व पूर्वकृत कर्मोंकेही पर्याय नाम है. । जिस कारणसें ते पूर्वकृत कर्म यहां मनुष्य नही स्मरण करते है, तिस कारणसें, यह, हे पांडवज्येष्ठ ! देव कहा जाता है. ॥ शराश्वा ॥

> कः कण्टकानां प्रकरोति तीक्ष्णं विचित्रितां वा मृगपक्षिणां च॥ स्वभावतः सर्वमिदं प्रवृत्तं न कामचारोस्ति कुतः प्रयत्नः ॥ १॥ बदर्याः कण्टकस्तीक्ष्णो ऋजुरेकश्च कुंचितः॥ फुछं च वर्त्तुरुं तस्या वद केन विनिर्मितम् ॥२॥

व्याख्या—स्वभाववादी ऐसें कहते हैं-कौन पुरुष कंटकोंको तीक्ष्ण करता है ? और मृगपक्षीयोंका विचित्र रंग विरंगादि स्वरूप कौन करता है ? अपितु कोइभी नही करता है, स्वभावसेंही सर्व प्रवृत्त होते हैं, इस-वास्ते अपनी इच्छासें कुछभी नही होता है, इसवास्ते पुरुषका प्रयत्न ठीक नही है. । वेरीका एक कांटा ऋजु (सरल) और तीक्ष्ण, और एक

### पञ्चमस्तम्भः ।

कुंचित ( वांका ) और फल वर्त्तुल ( गोल ), हे प्रियवर <mark>! कहो खभाव</mark>वि-ना येह किसने बनाए (रचे ) हैं ? ॥ १ । २ ॥ "अक्षरवादिनश्चाहुः॥"

अक्षरात् क्षरितः काळस्तस्माद्यापक इष्यते॥ व्यापकादित्रकृत्यन्तः सैव सृष्टिः प्रचक्ष्यते॥ १॥ " अपरेप्याहुः ॥ "

, अक्षरांशस्ततो वायुस्तस्मात्तेजस्ततो जलम् ॥ जलात् प्रसूता पृथिवी भूतानामेषसंभवः ॥ २ ॥

व्याख्या-अक्षरवादी कहते हैं-अक्षरसें क्षरका काल उत्पन्न हुआ, तिस हेतुसें कालको व्यापक माना है, व्यापकादि प्रकृतिपर्यंत सोही स्टप्टि कहते हैं अपर ऐंसे कहते हैं-प्रथम अक्षरांश, तिससें वायु उत्पन्न हुआ, तिस वायुसें तेज( अग्नि )उत्पन्न हुआ, अग्निसें जल उत्पन्न हुआ, और जलसें प्रथिवी उत्पन्न हुइ, इन भूतोंका ऐसें संभव हुआ है॥ १।२॥ "अंडवादिनश्चाहुः॥"

> नारायणः परोव्यक्तादण्डमव्यक्तसंभवम् ॥ अण्डस्यान्तस्त्वमी भेदाः सप्तद्वीपा च मेदिनी ॥ १ ॥ गर्भोदकं समुद्राश्च जरायुश्चापि पर्वताः ॥ तस्मिन्नण्डेत्वमी लोकाः सप्त सप्त प्रतिष्ठिताः ॥ २ ॥ तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् ॥ स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद् द्विधा ॥ ३ ॥ ताभ्यां स शकलाभ्यां चदिवं भूमिं च निर्ममे—-इत्यादि—-

व्याख्या-अंडवादी कहते हैं -नारायण भगवान् परमअव्यक्तसें, व्यक्त अंडा उत्पन्न हुआ, और तिस अंडेके अंदर यह भेद जो आगे कहते हैं, सातद्वीपवाली पृथिवी, गर्भोदक वर्षणेवाला जल, समुद्र, जरायु मनुष्यादि, और पर्वत, तिस अंडेविषे ये लोक सात २ अर्थात् चौदह भुवन प्रति-

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ष्ठित हैं, सो भगवान् तिस अंडेमें एक वर्ष रहकरके अपने घ्यानसें तिस अंडेके दो भाग करता हुआ, तिन दोनों टुकडोंमें ऊपरले टुकडेसें आकाश और दूसरे टुकडेसें भूमि निर्माण करता भया. इत्यादि।१।२॥३॥ "अहेतुवादिनश्चाहुः॥"

> हेतुरहिता भवन्ति हि भावाः प्रतिसमयभाविनश्चित्राः॥ भावादते न द्रव्यं संभवरहितं खपुष्पमिव ॥१॥

व्याख्या-अहेतुवादी कहते हैंं-[ प्रायः अहेतुवादी, परिणामवादी, और नियतिवादी, येह यदच्छावादीहीके भेद मालुम होते हैं ] प्रतिसमय होने-वाले विचित्र प्रकारके जे भाव हैं, वे सर्व अहेतुसेंही उत्पन्न होते हैं, और भावसें रहित द्रव्यका संभव नहींहै, आकाद्यके पुष्पकीतरें.॥ १॥ " परिणामवादिनश्चाहुः॥ "

प्रतिसमयं परिणामः प्रत्यात्मगतश्च सर्व भावानाम्॥

संभवति नेच्छयापि स्वेच्छाक्रमवर्त्तिनी यस्मात् ॥ १ ॥ व्याख्या--परिणामवादी कहते हैं-समय २ प्रति परिणाम, प्रति-आत्मगत आत्मा २ प्रति प्राप्त हुआ, सर्वभावोंको संभव होता है, इच्छासें कुछभी नही होता हैं; क्योंकि स्वेच्छा कमवर्तिनी है, और परिणाम तो युगपत् सर्व पदार्थोंमें है ॥ १ ॥

" नियतिवादिनश्चाहुः ॥ "

सत्त्यं पिशाचाः रम वने वसामो भेरीं करायेरपि न स्पृशामः ॥ अयं च वादः प्रथितः पृथिव्यां भेरीं पिशाचाः किल ताडयन्ति॥२॥ व्याख्या-नियत्तिवादी कहते हैं-नियत्तिवलाश्रयकरके जो अर्थ प्राप्तव्य-प्राप्तहोने योग्य है, सो शुभ वा अशुभ अर्थ पुरुषोंको अवझ्यमेव होता है,

अग्निहोत्रादिकं कर्म बालकीडेव लक्ष्यते ॥ ३ ॥ व्याख्या—भूतवादी कहते हैं-पृथिवी १, पाणी २, अग्नि ३, और वायु ४, येह चार तत्व हैं; तिनका समुदाय सोही शरीरेंद्रिय विषय संज्ञा है, और मदशक्तिकीतरें चैतन्य उत्पन्न होता है, जलके बुदबुदकी-तरें जीव है, अचैतन्य विशिष्ट काया है, सोही पुरुष है, इति. ॥ ऐसें पूर्वो-तरें जीव है, अचैतन्य विशिष्ट काया है, सोही पुरुष है, इति. ॥ ऐसें पूर्वो-क्त भौतिक शरीर है, वेही विषय और कारण है, तोभी मूर्ख लोक अन्य ईश्वरादिको कर्त्तापणा कहते हैं. । यह लोक इतनाही है, जितना इंद्रियोंके गोचरविषय है; हे भद्रे ! जैसा यह जूठा कल्पित करा हुआ वृक (भेडीये) का पग है, अबहुश्रुत (अज्ञानी लोक) ऐसेही नरक खर्ग जूठे कल्पन करके मूर्खलोकोंको डराते हैं. । तप करना है, सो निःकेवल अनेक प्रक्तारकी पीडामात्र है, और जो संयम है, सो भोगोंकी वंचनारूप है, अग्निहोत्रादिक जेकर्म्म हें, वेवालकोंकीकीडाकीतरें मालुम होते हें. ॥ १।२।३ ॥ "अनेकवादिनश्चाहुः॥"

"भूतवादिनश्चाहुः॥" पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति तत्त्वानि तत्समुदायशरीरेंद्रियविषयसंज्ञा-मदशक्तिवच्चैतन्यंजलबुहुदवज्जीवो चैतन्यविशिष्ट कायःपुरुष इति॥ भौतिकानि शरीराणि विषयाः कारणानि च ॥

तथापि मन्देरन्यस्य कर्त्तृत्वमुपदिइयते ॥ १ ॥

एतावानेव लोकोयं यावानिन्द्रियगोचरः॥

तपांसि यातनाश्चित्रा संयमो भोगवंचना ॥

भद्रे वृकपदं ह्येतत् यद्वदन्त्यबहुश्रुताः॥२॥

जीवोंके बहुत प्रयत्नके करनेसेंभी, जो नही होनहार है, वो कदापि नही होता है; और जो होनहार है तिसका कदापि नाश नही होता है. यथा हम साचे पिशाच हैं, और वनमें वसते हैं, भेरीको हम हस्तायोंकरके भी स्पर्श नही करते हैं, तोभी यह वाद प्रथिवीमें प्रसिद्ध है कि, निश्चय-करके भेरीको पिशाचही ताडना करते हैं (बजाते हैं) ॥ १ । २ ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

### पञ्चनस्तम्भः ।

१इ५

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कारणानि विभिन्नानि कार्याणि च यतः पृथक्॥ तस्मात्रिष्वपि कालेषु नैव कर्मास्ति निश्चयः॥ १॥ व्याख्या-अनेकवादी कहते हैं–कारणभी भिन्न है, और कार्यभी भिन्न

है, तिसवास्ते तीनोही कालोंविषे कमौंकी आस्ति नही है ॥ १ ॥इतिपूर्वपक्षः॥

इसपूर्वपक्षमें परवादीयोंके अभिमत पक्ष लिखतेहुए श्रीहरिभद्रसूरि-जीनें, जो जो ऋग्वेद यजुवेंदादिकोंकी श्रुतियां, तथा मनु गीताप्रमुख प्रंथोंके अनुसार थोडे २ व्यस्त श्ठोक लिखे हैं, तिसका कारण यह है कि, पूर्वपक्षोंके श्ठोक बहुत हैं सर्व लिखते तो प्रंथ भारी हो जाता, इसवास्ते प्रतीकमात्रसें तिन सर्वमतवादीयोंके स्वपक्षस्थापनके सर्वश्ठोक जान लेने.

प्रथम इस अवसर्प्पिणीकालमें श्रीऋषभदेवजीनेही, अनंतनयात्मक सर्वव्यापक स्याद्वादरसकूपिकाके रससमानसें सर्वजीवादितत्त्वोंका निरू. पण करा था, तिसमेसें किंचिन्मात्र सार लेके सांख्यमत, और सांख्य-मतका किंचित् आशय लेके वेदांत, योग, मनुस्मृति, गीताप्रमुख शास्त्र ऋषिब्राह्मणोंने रचे. जैसें आर्यवेदोंकी उत्पत्ति, और तिनका व्यवच्छेद, और अनार्यवेदोंकी उत्पत्ति हुई, तथा आर्यब्राह्मणोंकी, और अनार्यब्राह्म-णोंकी उत्पत्ति, इत्यादि वर्णन हम जैनतत्त्वादर्शनामाग्रंथमें लिख आए हैं; तहांसे जानना. और प्रायः इस ग्रंथमें जे जे मत पुर्वपक्षमें लिखे हैं, वेभी सर्व जैनतत्त्वादर्श्यंथमें खंडनरूपसें लिख दीए हैं; इहां तो केवल जो श्रीहरी-भद्रसूरिजीने सामान्यप्रकारे समुचय पूर्वपक्षोंका खंडन लिखा है, सोही लिखेंगे. वाचकवर्गको विदित होवे कि, वेदकेसाथ स्मृति नही मिलती **है**, और स्मृतियोंकेसाथ पुराण नही मिलते हैं, इसवास्ते यह सर्वपुस्तक सर्वज्ञके कथन करे हुए नही हैं, परस्परविरुद्धत्वात्, इसवास्ते पूर्वोक्त मतोंवालोंने जगत्विषयक जो जो कथन करा है, सो सर्व तिनोंका अज्ञा-नविजूंभित है. क्योंकि, इस जगत्का यथार्थस्वरूप पूर्वोक्त मतवालोंमेसें किसीनेभी नही जाना है. "तत्तं ते नाभिजाणंति नविनासी कयाइवि इतिवचनप्रामाण्यात् "॥

## पञ्चमस्तम्भः।

अब प्रंथकारने जो सामान्यसें पूर्वपक्षका खंडन लिखा है, सोही लिखतेहें तेषामेवाविनिर्ज्ञातमसदृशं सृष्टिवादिनामिष्टम् ॥ एतद्युक्तिविरुद्धं यथातथा संप्रवक्ष्यामि ॥ १ ॥ सदसजगदुत्पत्तिः पूर्वस्भात्कारणात्स्वतो नास्ति ॥ असतोपिनास्ति कर्त्ता सदसद्भ्यां संभवाभावात् २ ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिष्वपि कालेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिष्वपि कालेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिष्वपि कालेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदत्तर्ज्ञानुदाहरणं तस्मात्स्वाभाविको लोकः ॥ ३॥ मूर्त्तामूर्त्त द्रव्यं सर्वे न विनाशमेति नान्यत्वम् ॥ यद्वेत्येतत्प्रायः पर्यायविनाशो जैनानाम् ॥ ४॥ काश्यपदक्षादीनां यदभिप्रायेण जायते लोकः ॥ लोकाभावे तेषां अस्तित्वं संस्थितिः कुत्र ॥ ५॥

व्याख्या-तिन पूर्वोक्त खष्टिवादीयोंने इस जगतुका स्वरूप यथार्थ जाना-हुआ नही है, और जो उनकों स्टाष्टिका स्वरूप इष्ट है, सोभी एकसरीषा नही हैं, कोइ कैसें माने है, और कोइ किसीतरें माने है, सो सर्व प्रायः ऊपर पूर्वपक्षमें लिख आए हैं; और जो इन पूर्वपक्षीयोंका मानना है, सोभी युक्तिप्रमाणसे विरुद्ध है, जैसें युक्तिप्रमाणसे विरुद्ध है, तैसें, मैं( श्रीहरिभद्रसूरि ) सम्यक्प्रकारसें संक्षेपरूप कथन करूंगाः । जगतूकी उत्पत्ति सतुकारणसें है वा असत्कारणसें है ? सत्कारणसेंभी नही है, और असत्कारणसेंभी नही है; और स्टप्टिका कर्त्ता सत् असत् दोनों स्वरूपोंसें संभव नही हो सक्ता है, प्रमाणके अभावसें, सोही दिखाते हैं. । जेकर कारण सतूरूप है, तब तो कारण अपने स्वरूपको कदापि नही त्यागेगा, जब कारण अपने स्वरूपको नही त्यागेगा, तब कार्यरूप जगत् कैसें उत्पन्न होवेगा ? जेकर कारण अपने स्वरूपको त्यागके कार्य उत्पन्न करेगा, तब तो कारणका सत्स्वरूप नही रहेगा, तथा जगदुत्पत्तिसें पहिलां जो जगत्का कारण था, सो नित्यस्वरूपवाळा था, वा, अनित्यस्वरूपवाळा था ? जेकर नित्य माना-जायगा, तब तो तीनोही कालमें जगत्की उत्पत्ति नही होवेगी, "अ प्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपं नित्यं ॥ "

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यह नित्यका लक्षण है. जब कारण अपने स्वरूपसें न क्षरेगा, अर्थात् नाश नही होवेगा, और नवीन स्वरूप धारण नही करेगा, तव कार्यको कैसें उत्पन्न करेगा ? क्योंकि, मृत्पिंड, स्थास, शिवक, कोश, कशूला-दि पूर्वरूपोंको त्यागकेही उत्तर रूपोंको प्राप्त होता है; जेकर कहोगे कार-ए अनित्य है, तव तो सोभी कारण अन्यकारणसें उत्पन्न होना चाहिए, सोभी कारण अन्यकारणसें ऐसे माने अनवस्थादूषण होवे है; इसवास्ते सत् और नित्यकारणसें जगदुत्पत्ति कैसें हो सक्तीहै ? अपितु कदापि नही हो सक्ती है.

और एक यह वडा दूपण जगदुत्पत्ति माननेमें है कि, जव जगत्ही नही था, तव जगत्की उत्पत्तिका कारण और जगत्कर्त्ता ईश्वर, ये दोनों किस स्थानमें रहते थे? क्योंकि कोईभी स्थान रहनेवाला नही था. जेकर कहोगे आकाशमें रहते थे, तो, यह कहनाभी मिथ्या है; क्योंकि, सांख्य-कास्त्रमें, तथा वेदोंमें, आकाशकोभी उत्पत्तिवाला माना है, जो कि आगे लिखेंगे. जब आकाशही नही उत्पन्न हुआ था, तव जगत्का सत् नित्यकारण, और कर्त्ता ये दोनों कहां रहते थे?

एक अन्यबात यह है कि, आकाशनाम शून्य पोलाडका है, जव शून्य पोलाडरूप आकाश नहीं था तो, क्या इहां कोइ निग्गर धनरूप था ? क्योंकि, सप्रतिपक्ष जो वस्तु है, तिनमें जहां एक होवेगा, तहां दूसरेका अवश्य अभाव होवेगा, अंधकारउद्योतवत्. जव धनरूप था, सो परमाणु आदि चारों महाभूतोंके सिवाय अन्य कोइ वस्तु सिद्ध नही होसक्ती है, और परमाणु आदि चार महाभूत आकाशविना कदापि किसी जगे नही रहसक्ते हैं, इसवास्ते सत्कारणसें वा नित्यानित्यकार-णोंसें जगत्की उत्पत्ति जे मानते हैं, तिनके घटमें अज्ञान विज्रंभितके-विना अन्य कोइ कारण नही है.

तथा जगत्का जो कर्त्ता माना है, सो सत्स्वरूप है कि, असत्स्वरूप है ? जेकर सत्स्वरूप है तो, फेर नित्य है कि, अनित्य है ? इत्यादि

#### पश्चमस्तम्भः।

प्रायः कारणवालेही सर्व विकल्प जान लेने. तथा जब जगत्ही नही था, तव जगतका कर्ता कहां रहताथा ? जेकर कहे सर्व जगें व्यापक था, तो, हे प्यारे ! जब कोइ जगाही नही थी, तो, व्यापक किसमें था ? क्योंकि, विना आकाशके कोइभी जड चैतन्य वस्तु नही रह सक्ती है, यह प्रमाण-सिद्ध है; और अप्रमाणिक कथनकों सत्य करके मानना, यह बुद्धिमानों-का काम नही है. जेकर असत्कारण, और असत्कर्त्ताके माननेसें जग-दुत्पत्ति होवे, तब तो खरग्रृंगसेंभी पुरुष उत्पन्न होना चाहिए; सोही प्रंथ-कार दिखावे है. जिसवास्ते असत् जो है, तिसकी उत्पत्ति तीनोही का-लमें निश्चित नही होसक्ती है, इस कथनमें खरग्रृंगका दृष्यांत्त है, जेसें खरग्रृंग स्वरूपसें असत् है, तिस्सें कोइभी कार्य उत्पन्न नही होसक्ता हे, तेसेंही असत्कारण और असत्कर्त्तासेंभी कोइ कार्य उत्पन्न नही होसका हे, तेसेंही असत्कारण और असत्कर्त्तासेंभी कोइ कार्य उत्पन्न नही हो-सक्ता है; तिसकारणसें प्रवाह अपेक्षा अनादि स्वभावसिद्ध लोक हे, नतु ईश्वरादिरचित. ॥

मूर्त्तामूर्त्त जो द्रव्य है, परमाणु और परमाणुजन्य जो कार्यद्रव्य है, सर्व मूर्त्तद्रव्य है; जिसमें रूप, रस, गंध, स्पर्श होवे, तिसकों मूर्तद्रव्य कहते हैं; और आत्मा आकाशादि अमूर्त द्रव्य है. ये दोनो स्वरूप, द्रव्योंके सर्वथा कदापि विनाश नही होते हैं, और न अन्यत्व, अर्थात् मूर्तद्रव्य कदापि अमूर्त्तभावकों प्राप्त नही होवे है, और न अमूर्त कदापि मूर्त्त भावकों प्राप्त होवे हैं; किंतु, यह जो जगत्की उत्पत्ति विनाश हे, सो पर्या-यरूपकरके जैन मानते हैं, न तु द्रव्यरूपकरके । काश्यपदक्षादिकोंके, आदिशब्दसें समल्ब्रह्महिरण्यगर्भब्रह्मादिके अभिप्रायसें जेकर जगत्की उत्पत्ति होवे, तब लोकके अभावसें तिनका काश्यप, दक्ष, हिरण्यगर्भा विकोक्ता अस्तिपणा, और रहना कहां था? कहांहीभी नही था.॥ श राइ। ४। ४॥

सर्वे धराम्बराद्यं याति विनाशं यदा तदा लोकः॥ ुकिं भवति बुद्धिरव्यक्तमाहितं तस्य किं रूपम् ॥ ६ ॥ २२



व्याख्या-सर्व प्रथिवी आकाशादि जिस अवसरमें नष्ट हो जावेंगे, तब इस लोकका क्या स्वरूप होवेगा ? अव्यक्तस्थापितबुद्धिका क्या स्व-रूप होवेगा ? तात्पर्य यह है कि, सांख्यमतवालोंके प्रक्वतिपुरुष, और वेदांतियोंका अव्यक्त ब्रह्म, इन सर्वका रहनाभी आकाशादिके अभावसें प्रमाणसिद्ध नही होवेगा. ॥ ६ ॥

यदमूर्त्त मूर्त्त वा स्वलक्षणं विद्यते स्वलक्षणतः ॥

तद्यक्तं निर्द्धिष्टं सर्वे सर्वोत्तमादेरोेः ॥ ७ ॥

व्याख्या-जिसपदार्थका मूर्त्त वा अमूर्त्त स्वलक्षण है, वो पदार्थ अपने लक्षणसें विद्यमान है, सो व्यक्त है, ऐसा सर्वोत्तमादेशोंकरके कहा है.॥७॥

द्रव्यं रूप्यमरूपि च यदिहास्ति हि तत् स्वलक्षणं सर्वम् ॥

तस्ठक्षणं नयस्य तु तद्वंध्यापुत्रवद्राह्यम् ॥ ८ ॥ व्याख्या—इस जगत्में जो रूपि वा अरूपि द्रव्य है, सो स्व २ लक्ष-णकरके विद्यमान है, जिसद्रव्यमें स्वलक्षण नही है, वो द्रव्य वंध्यापु-त्रवत् जानना, अर्थात् वो द्रव्यही नही है, ॥ ८॥

यद्युत्पत्तिर्न भवति तुरगविषाणस्य खरविषाणायात् ॥

उत्पत्तिरभूतेभ्यो ध्रुवं तथा नास्ति भूतानाम् ॥ ९ ॥ व्याख्या-जैसें, खरशृंगायसें घोडेके शृंगकी उत्पत्ति नही होती है, तैसेंही मूलद्रव्यके स्वलक्षणयुक्तके न हुए अविद्यमानकारणोंसे निश्चय भूतोंकी उत्पत्ति नही है ॥ ९ ॥

> तत्र व्यक्तमलिङ्गादव्यक्तादुद्भविष्यति कदाचित् ॥ सोमादीनां तु न संभवोस्ति यदि न सन्ति भूतानि ॥५०॥ असति महाभूतगणे तेषामेव तनुसंभवो नास्ति ॥ पशुपतिदिनपतिवत्सोमाण्डव्यपितामहहरीणाम् ॥ ११॥ बुद्धिमनो भेदानां देहाभावे च संभवो नास्ति ॥

#### पञ्चमस्तम्भः।

ईहापोहाभावस्तदभावे संभवाभावः ॥ १२ ॥ तदभावेस्ति न चिन्ता चिन्ताभावे क्रियागुणो नाऽस्ति ॥ कर्तृत्वमनुपपन्नं क्रियागुणानामसंभवतः ॥ १३ ॥

व्याख्या-तहां अलिंगवाले अव्यक्तसें व्यक्तस्वरूपकी तों कदाचित् उत्पत्ति होसकी है, दुधिवत्; परंतु यदि भूतही नही है तो, सोमादिकों-काभी संभव नही है. क्योंकि, जेकर शरीरके मूलकारणभूतही नही है तो, सोमादिकोंके शरीरका संभव कैसें होगा ? । जव महाभूतोंका समूह-ही नही है तो, तिनके पशुपति (महादेव,) दिनपति, वत्स, मांडव्य, पिता-मह, ब्रह्मा, विष्णुके शरीरकाभी संभव नही होसक्ता है. । और देहके अभाव हुए वुद्धि, और मनके भेदोंका संभव नही होसक्ता है. । और देहके वना मन और वुद्धिका संभव किसीप्रमाणसेंभी सिद्ध नही होसक्ता है, और वुद्धि मनके अभावसें ईहाअपोहका अभाव है, ईहानाम विचार करणेका है, और अपोहानाम निश्चय करणेके सन्मुख होनेका है, बुद्धि-मनके अभावसें इन दोनोंका संभव नही है. ? इहाअपोहाके अभावसें चिंता नही हो सक्ती है, और चिंताके अभावसें क्रियागुण नही है, क्रिया-गुणके संभव न होनेसें कर्त्तापणाकी अनुपपत्ति है; जब क्रियागुण नही है, तब कर्त्तापणा किसीप्रमाणसेंभी सिद्ध नही होता है. ॥ १०११।१२।१३ ॥

> तेन कृतं यदि च जगत् स कृतः केनाकृतोथ बुद्धिर्वः ॥ विज्ञेयः सत्येवं भवप्रपंचोऽपि तद्वदिह ॥ १४ ॥

व्याख्या—-जेकर यह जगत् तिस ईश्वरने रचा है तो, वो ईश्वर किसने रचा है ? अथ जेकर तुमारी ऐसी बुद्धि होवे कि, ईश्वर तो कि-सीनेभी नही रचा है तो, ऐसेही जगत्का प्रपंचभी जानना चाहिए, अर्थात् जगत्भी ईश्वरकीतरें किसीने नही रचा है, किंतु प्रवाहसें अनादि है; ऐसे क्यों नही मानते हैं ? ॥ १४ ॥

> अभ्युपगम्येदानीं जगतः सृष्टिं वदासहे नास्ति ॥ पुरुषार्थैः कृतकृत्यो न करोत्याप्तो जगत्कळुषम् ॥ १५ ॥



अपकारः प्रेताद्यैः कस्तस्य कृतः सुरादिभिः किं वा ॥ संयोजितायदेते सुखदुःखाभ्यामहेतुभ्याम् ॥ १६ ॥ तुल्ये सति सामर्थ्ये किं न कृतो वित्तसंयतो लोकः ॥ येन कृतो बहुदुःखो जन्मजरामृत्युपथि लोक: ॥ १७ ॥ यदि तेन कुतों लोको भूयोपि किंमस्य संक्षयः क्रियते ॥ उत्पादितः किमर्थं यदि संक्षपणीय एवासौ ॥ १८ ॥ कः संक्षिप्तेन गुण: को वा सृष्टेन तस्य लोकेन ॥ को वा जन्मादिकृतं दुःखं संप्रापितै: सत्वैः ॥ १९ ॥ भूतानुगतशरीरं कुम्भाद्यं कुम्भकृत् यथा कृत्वा ॥ असकृद्भिनत्ति तद्वत् कर्त्ता भूतानि निस्तृंशः ॥ २० ॥ भवसंभवदुःखकरं निःकारणवैरिणं सदा जगतः ॥ कस्तं व्रजेच्छरण्यं भूरि श्रेयोर्थमतिपापम् ॥ २१ ॥ स्वकृतं जगत् क्षपयतस्तस्य न बन्धोस्ति बुद्धिरन्येषाम्॥ किं न भवति पुत्रवधे बन्धः पितुरुग्रचित्तस्य ॥ २२ ॥ जगतः प्रागुत्पत्तिर्यदि कर्त्तुविंग्रहात् कथं तद्वत् ॥ अधुना न भवति तस्यैव विग्रहात्संभवस्तस्याः ॥ २३ ॥ विविधास् यथायोनिषु सत्वानां सांप्रतं समुत्पत्तिः नित्यं तथैव सिद्धा प्राहुर्ऌोकस्थितिविधिज्ञाः ॥ २४ ॥ एवं विचार्यमाणाः सृष्टिविशेषाः परस्परविरुद्धाः ॥ हरिहरविचारतुल्या युक्तिविहीनाः परित्याज्याः ॥ २५ ॥

व्याख्या-अब हम अपने सिद्धांतकों अंगीकारकरके कहते हैं; जगत-की उत्पत्ति, ईश्वरने नही करी हैं; क्योंकि, सर्व पुरुषार्थकरके जो ईश्वर कृतकृत्य है, सो ईश्वर आप्त, मलीन जगत्को नही करता है. जेकर करे तो, कृतकृत्य नही, आप्त नही, वीतराग नही, तब तो, वो ईश्वरही नही.।

### पञ्चमस्तम्भः।

www.kobatirth.org

१७३ प्रेतादिकोंने तिस ईश्वरका क्या बुरा करा है? जिस्सें तिनको अधमपणे उत्पन्न करे; और देवतायोंने क्या ईश्वरऊपर उपकार करा? जिस्से ति-

नकों उत्तमपणे उत्पन्न करे; असुरोंकों दुःखमें और देवतायेंकों सुखमें विनाही हेतु जोड दिए, क्या एही ईश्वरकी न्यायशीलता है?। जेकर ईश्वर पक्षपातरहित, न्यायी, दयालु, सर्वसामर्थ्य है तो, सर्व लोकोंकों वित्त (धन, ) कलत्र,पुत्रादिकरके तुल्य सुखी क्यों नही करे ?और किसवास्ते जन्म जरा मृत्युके पथिकलोक रच दिए ? जेकर तिस ईश्वरनेही लोक रचा है, तो फेर तिसका क्षय किसवास्ते करता है? जेकर क्षयही करणा था तो जगत्की उत्पत्ति करणेकी क्या आवइयकता थी? तिस जगत्के क्षय करणेसें ईश्वरकों किसगुणकी प्राप्ति हुई? और तिसके रचनेसें क्या लाभ हुआ ? और जीवोंकों जन्म देके दुःखी करनेसें तिस ईश्वरकों क्या लाभ हुआ ?। जैसें कुंभकार कुंभादि करता है, और फेर तिनकों भांगता है, तैसेही ईश्वर जीवानुगतशरीर रचता है, और भांगता है, तब तो वो ईश्वर वडाही निर्दय है, ऐसा सिद्ध होवेगा. । जगत्-संभव दुःखोंका करनेवाला ( देनेवाला ), और जगद्वासीयोंका विनाहीकारण सदा वैरी ( इात्र, ) ऐसे अतिपापरूप ईश्वरके शरणकों कौन बुद्धिमान् कल्याणार्थी अपने कल्याणकेवास्ते प्राप्त होवे ? अपितु कोइ नहीं. । कितनेक लोकों-की ऐसी बुद्धि होती है कि, अपने करे जगत्के क्षय करणेवाले तिस ईश्वरकों कर्मबंध नही है, यह कथन उनोंका अज्ञान विजृंभित है; क्या निर्दयचित्तवाले पिताकों पुत्रके बध करनेमें पापका बंध नही होता है ? अवइयमेव होता है; ऐसेंही ईश्वरकोंभी जगत् संहार करते हुए अवझ्य-मेव पापका बंध होवे है. । जगत्की उत्पत्ति प्रथम जेकर शरीरवाले कर्त्ताने करी है तो, कैसें तिसकीतरें अधुना संप्रतिकालमें जगत्की उत्प-त्ति देहवाले कर्त्तासें होती हुई नही दीख पडती है? तात्पर्य यह है कि, प्रथम जेकर स्टुप्टि देहधारी ईश्वरने करी है तो, संप्रतिकालमें जो नवीननवीन रहषि उत्पन्न हो रही हैं, तिसकाभी कर्त्ता देहधारी ईश्वर हमकों दीखना चाहिए, परंतु दीखता नही है; और स्टष्टि अपने कार-

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

णोंसें हो रही है; और अमृर्त्त देहरहित ईश्वर सृष्टिका कर्त्ता किसीप्रमाण-सेंभी सिद्ध नही होता है, इसवास्ते जगत् ईश्वरका रचा हुआ नही है॥ १५। १६। १७। १८। १९। २०। २१। २२। २३॥

पूर्वपक्षः——जेकर ईश्वर जगत्का रचनेवाला नही, तो फेर इस जग-त्की व्यवस्था कैसें माननी चाहिए ?

उत्तरपक्षः—नानाप्रकारकी योनियोंमें संप्रतिकालमें अपने २ कार-णोंसें जैंसें जीवोंकी उत्पत्ति हो रही है, और काल स्वभाव नियतिकर्म उद्यम जड चैतन्यमें प्रेरणशक्तिद्वारा जैसें इस जगत्की व्यवस्था हो रही है, ऐसें-ही नित्यप्रवाहसें अनादि अनंत सिद्ध है, जे लोक स्थितिके विधिके जा-ननेवाले सर्वज्ञ है, तिनका ऐसा कथन है. और युक्तिप्रमाणसेंभी ऐसाही सिद्ध होवे है. ॥ २४ ॥

ऐसें विचार करतां थकां स्टप्टिकी रचनामें विशेष कथन है, वे परस्प-रविरुद्ध है, ते सर्व ऊपर लिख दीखाए है. जैसें हरिहर विरांचे प्रमुख सरागी देवोंमें परमेश्वरपणा प्रमाणयुक्तिसें सिद्ध नही होता है, तैसेंही प्रमाणयुक्तिसें जगत् ईश्वरकृत सिद्ध नही होता है, इसवास्ते ये स्टप्टिरच-नाके कथन युक्तिविहीन है; तिस्सेंही बुद्धिमानोंकों त्यागने योग्य है.॥२५॥

मुक्तो वामुक्तो वास्ति तत्र मूर्त्तोथ वा जगत्कर्त्ता ॥

संदसद्वापि करोति हि न युज्यते सर्वथाकरणम् ॥ २६ ॥ व्याख्या-जगत्का कर्त्ता ईश्वर मुक्तरूप वा अमुक्तरूप, मूर्त्त वा अमुर्त्त, सत्रूप वा असत्रूप, किसीतरेंभी सिद्ध नही होता है ॥ २६ ॥

मुक्तो न करोति जगन्न कर्मणा बध्यते विगतरागः ॥

रागादियुतः सतनुर्निबध्यते कर्मणावश्यम् ॥ २७ ॥

व्याख्या-जो मुक्तरूप है, सो तो जगतकों नही रचेगा; प्रयोजनाभा-वात्. और जो वीतराग है, सो कर्मबंधनोसें नही वंधाता है; जो रागसं-युक्त शरीरसहित है, सो अवश्यमेव कर्मोंकरके बंधाता है. ॥ २७ ॥

### पञ्चमस्तम्भः ।

ज्ञानचरित्रादिगुणैः संसिद्धाः शाश्वताः शिवाः सिद्धे ॥ तनुकरणकर्म्मरहिता बहवस्तेषां प्रभुर्नास्ति ॥ २८ ॥

व्याख्या-ज्ञानदर्शनचारित्रादिगुणोंकरके जे संसिद्ध है, और जे मुक्तिमें शाश्वत शिवरूप है, और शरीर इंद्रियकर्मोंकरके रहित है, ऐसे अनंत आत्मा, सामान्यरूपसें एक, और विशेषरूपकरके अनंत, ऐसे तिन सिद्धोंका कोइ प्रभु ईश्वर नहीं है, किंतु आपही ज्योतिःखरूप है. ॥ २८ ॥

> कर्म्मजनितं प्रभुत्वं संसारे क्षेत्रतश्च तद्भिन्नम् ॥ प्रभुरेकस्तनुरहितः कर्त्ता च न विद्यते लोके ॥ २९ ॥

व्याख्या-कर्मसंयुक्तकर्मजनित जो प्रभुपणा है, सो संसारमें है, रा-जादि; और क्षेत्रसें विचारिए तो, उर्छ अधो तिर्यक् लोकमें हैं; परंतु इस जगतसें भिन्न, कर्मरहित, शरीररहित, सर्वव्यापक, स्टाप्टिका कर्त्ता, एक ईश्वर इसलोकमें नही है. क्योंकि, पूर्वोक्त विशेषणोंवाला ईश्वर प्रमा-णसें सिद्ध नही होता है. ॥ २९ ॥

> अवगाहाकृतिरूपैः स्थैर्यभावेन शाश्वतेलोके॥ कृतकत्वमनित्यत्वं मेर्वादीनां न संवहति॥ ३०॥

व्यारुया—-अवगाहकरके, आकृतिकरके, रूपकरके, स्थैर्यभावकरके, इस शाश्वते लोकमें कृतकत्वपणा, अनित्यपणा, मेरुआदिपदार्थोकों नही प्राप्त होता है. "तेषां शाश्वतत्वान्नित्यत्वाच्च तिनोंकों शाश्वते और प्रवाहरूपसें नित्य होनेसें.॥३०॥

> गुणरुदिहानिचित्रात् कचिन्महान् कृतो न छोकश्च॥ इति सर्वमिदं प्राहुः त्रिष्वपि छोकेषु सर्वविदः ॥ ३१॥

व्याख्या—–गुणवृद्धिहानिके विचित्र होनेसें समय २ उत्पादविनाशा-दिके होनेसें, कोइ जगेभी महान्का करा हुआ छोक नही है. ऐसें सर्व यह तीनों छोकमें, तीनोंही काछमें, सर्वज्ञ भगवान् कहते है. ॥ ३१ ॥

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अद्धाचकमनीशं ज्योतिश्चकं च जीवचकं च ॥ नित्यं पुनंति लोकानुभावकर्मानुभावाभ्याम् ॥ ३२ ॥ व्याख्या—अद्धाचक (कालचक) जो लोकमें वर्त्तता है, सो ईश्वरकृत नही है, ऐसेंही ज्योतिश्वक और जीवचक जानने; ये तीनों चक्र नित्य स-दाही लोककी अनादि मर्यादाकरके, और जीवोंके शुभाशुभ कर्मोंके अनु-भावसामर्थ्यकरके, प्रवर्त्त रहे है, नतु ईश्वरकी प्रेरणासें ॥ ३२ ॥

चंद्रादित्यसमुद्रास्त्रिष्वपि लोकेषु नातिवर्त्तते ॥

प्रकृतिप्रमाणमात्मायमित्युवाचोत्तमज्ञाता ॥ ३३ ॥

व्याख्या—चंद्र, सूर्य, समुद्र, ये, तीनो लोकमें जो अपनी मर्यादाका उल्लंघन नहीं करते है, यह भी अनादि लोकस्थिति, और जीवोंके कर्मों-हीके प्रभावसें है. और प्रकृति अर्थात् देहप्रमाणव्यापक यह आत्मा है, ऐसें उत्तमज्ञानवान् कहते भए हैं ॥ ३३ ॥

सर्वाः पृथिव्यश्च समुद्रशैलाः सस्वर्गसिद्धालयमंतरिक्षम् ॥

अश्वत्रिमः झास्वत एष ठोक अतो बहिर्यत्तदठौकिकं तु॥ ३४॥ व्याख्या—सर्व पृथिवी, समुद्र, पर्वत, स्वर्ग (देवठोक) और सिद्धाठय मुक्ताकाशचिदाकाशसहित अंतरिक्ष आकाश, ये सर्व, तिनमें कितनेक तो स्वरूपसें अनादि है, और कितनेक प्रवाहसें अनादि है, इसवास्ते ई-श्वरक्वत नही है; किंतु यह ठोक शाश्वत है, और इस ठोकसें जो वाहि-र है, सो अलोक है, निःकेवल आकाशमात्र है. ॥ ३४॥

प्रकृतीश्वरौ विधानं कालः सृष्टिर्विधिश्च दैवं च ॥

इति नामधनो लोकः स्वकर्म्मतः संसरत्यवद्याः ॥ ३५ ॥ व्याख्या—प्रकृति, ईश्वर, विधान, काल, सृष्टि, विधि, दैव ये सर्व लोकके नाम है; इसलोकमें संसारी जीव अपने २ कर्मोंकरके स्रमण करता हैं, नतु स्ववझसें ॥ ३५॥

#### पञ्चस्तम्भः ।

200

कर्मानुभावनिर्मिमतनेकाकृतिजीवजातिगहनस्य ॥ लोकस्यास्य न पर्यवसानं नैवादिभावश्च ॥ ३६ ॥ व्याख्या-कर्मोंके अनुभावसमर्थसें जीवोंकी अनेक आछति बन रही-है, तिस अनेकाकृतीसंयुक्त जीवोंकी जाति, योनियोंकरके गहन इसलोक-का कदापि पर्यवसान (छेहडा) नही है, और आदिपणाभी नही है.॥३६॥ तस्मादनाद्यनिधनं व्यसनोरुभीमं

जन्मारदोषटढनेम्यतिरागतुम्ब्यम् ॥

घोरंस्वकर्मपवनेरितलोकचकं

आम्यत्यनारतामदं हि किमीश्वरेण॥ ३७॥

इति श्रीमद्धरिभद्रसृरिकृत लोकतत्त्वनिर्णयः ॥

व्याख्या-तिसवास्ते अनादि, अनंत और कष्टोंकरके भयजनक जन्म-रूप अरे! दोषरूप टढ चक्रकी नेमीधारा है, रागरूप तुंब घोर नाभी है, अपने २ कर्मरूप पवनका प्रेरा हुआ लोकचक निरंतर श्रमण करता है, तो फेर ईश्वर कर्त्ताकी कल्पना करनेसें क्या लाभ है? कुछभी नही है, निःकेवल अज्ञानियोंके अज्ञानकी लीला है, जो कि, जगत्का कर्त्ता ईश्वर मानना ॥ ३७ ॥

इति श्रीमद्धरिभद्रसूरिक्वतलोकतत्त्वनिर्णयस्य बालावबोधः ॥

श्रीमत्तपोगणेहोन विजयानंदसूरिणा ॥ कृतोबाळावबोधोयं परोपकृतिहेतवे ॥ १ ॥ इंदुबाणांकचन्द्राब्दे मधुमासे सिते दिले ॥

त्रयोदश्यां तिथौ बुधघस्ते पूर्त्तिमगात्तथा ॥ २ ॥

सर्व श्री संघसें हम नम्रतापूर्वक विनती करते हैं कि, महादेवस्तोत्र, अयोगव्यवच्छेद, और लोकतत्त्वनिर्णय नामक प्रंथोंकी टीका तो हमकों मिली नही है, केवल मूलमात्र पुस्तक मिले हैं, सोभी प्रायः अशुद्धसें है, परंतु कितनेक मुनियोंकी प्रार्थनासें यह बालावबोधरूप किंचिन्मान्न भाषा लिखी है; इनमें प्रंथकारके अभिष्रायसें जो कुछ अन्यथा लिखा होवे, वा जिनाज्ञासें विरुद्ध लिखा होवे तो, मिथ्यादुष्कृत हमकों होवे;

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

और जो हमारी इस वालकीडामें भूल होवे, सो सुज्ञ जनोंकों सुधार-लेनी चाहिए.

जपर हम अन्य २ मतोंवाले जिसतरें सृष्टि अर्थात् जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, सो लिख आए हैं. अब प्रेक्षावानोकों विचार करना चाहिए कि, इन पूर्वोक्त सृष्टिवादीयोंमेंसें सत्य कथन किसका है, और मिथ्या क-थन किसका है?

पूर्वपक्षः——जो तुमने सृष्टिविषयक मत लिखे हैं वे सर्वमतधारियोंकी कल्पना मिथ्या है, परंतु मनुस्मृति उपनिषद्वेदादिमें जो सृष्टिक्रम लिखा है, सो सर्व सत्य और माननीय है, अन्य सर्वमतावलंबियोंने अपने २ मतोंमें मिथ्या कल्पनामात्र लिखा है, विशेषतः वेदोंमें जो कम है, सो अधिकतर माननीय है, क्योंकि वेदोंमें जो कथन है, सो ब्रह्माजीका है.

उत्तरपक्षः—-मनुस्मृत्यादिका सृष्टिक्रम यदि सत्य होवे, और युक्तिप्र माणसे अवाधित होवे तो, ऐसा कौन प्रेक्षावान् है, जो तिसकों न माने? परंतु हे प्यारे! मनुस्मृत्यादिमें जो सृष्टिक्रम है, सोभी परस्परविरुद्ध है, ओर युक्तिप्रमाणसें वाधित है, विशेषतः वेदोंका और वेदोंमें जो कथन है तिस्सेंही यह सिद्ध होता है कि, वेद ईश्वरकृत नही है, जो कि, आगे किंचिन्मात्र लिखेंगे.॥

इति श्रीमाद्वेजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे लोकत-त्वनिर्णयांतर्गतसृष्टिवर्णनो नाम पंचमः स्तंभः॥ ५॥

# ॥ अथ षष्ठस्तम्भारम्भः ॥

पंचमस्तंभमें लोकतत्त्वनिर्णयांतर्गत वेदस्मृत्याद्यनुसार संक्षेपरूप सृ-ष्टिक्रम वर्णन करा, अथ षष्टस्तंभमें कुछक विस्तारसें करते हैं. परं च इस हमारे लेखकों पक्षपात छोडके वाचक जन सूक्ष्मबुद्धिसें विचार करेंगे तो उनकों सत्यासत्य कथन यथार्थ विदित हो जावेगा; और जो अपने वंशपरंपरासें चली आई रूढीकाही पक्ष करेंगे, तव तो तिनकों

विषयाणां ग्रहीतृणि शनैः पञ्चेन्द्रियाणि च ॥१५॥

आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ॥ अन्नतर्क्यमिव ज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ५ ॥ ततः स्वयंभूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम् ॥ महाभूतादिवृत्तोजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥ योसावतीन्द्रियग्राह्यः सूक्ष्मो ऽव्यक्तः सनातनः ॥ सर्वभूतमयोचिन्त्यः स एव स्वयमुद्दभौ ॥ ७ ॥ सोभिध्यायदारीरात्स्वात् सिसृक्षुर्विविधाः प्रजाः ॥ अप एव ससर्जादों तासु बीजमवासृजत् ॥ ८ ॥ तदण्डमभवर्डेमं सहस्रांशुसमप्रभम् ॥ तस्मिन् जज्ञे स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ॥ ९ ॥ आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनवः ॥ ता यदस्यायनं पूर्व तेन नारायणः स्मृतः ॥ १० ॥ यत्तत्कारणमव्यक्तं नित्यं सदसदात्मकम् ॥ तहिसृष्टः स पुरुषो लोके ब्रह्मेति कीर्त्यते ॥ ११ ॥ तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् ॥ स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद् द्विधा॥ १२ ॥ ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमिं च निर्ममे ॥ मध्ये व्योम दिइाश्चाष्टावपां स्थानं च ज्ञाश्वतम्॥१३॥ उद्दबर्हात्मनश्चेव मनः सदसदात्मकम् ॥ मनसश्चाप्यहंकारमभिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥ महान्तमेव चात्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च ॥

सस्य मोक्षमार्गकी प्राप्ति नही होवेगी. अथ प्रथम मनुस्मृतिमें जैसे सृष्टिका कम लिखा है,सोही लिख दिखाते हैं. आर्माटिट वमोभवमण्डावमस्थणम् ॥

१७९

तेषां त्ववयवान् सूक्ष्मान् षण्णामप्यमितौजसाम् ॥ सन्निवेश्यात्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥ यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्मास्तस्येमान्याश्रयन्ति षट्। तस्माच्छरीरमित्याहुस्तस्य मूर्ति मनीषिणः ॥ १७ ॥ तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभिः ॥ मनश्चावयवैः सूक्ष्मैःसर्वभूतकृदुव्ययम् ॥ १८ ॥ तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम् ॥ सूक्ष्माभ्यो मूर्तिमात्राभ्यः संभवत्यव्ययाद्ययम् ॥१९॥ आद्याद्यस्य गुणं त्वेषामवाप्तोति परः परः॥ योयो यावतिथश्चेषां सस तावद्रुणः स्मृतः ॥ २० ॥ संर्वेषां तु सनामानि कर्माणि च पृथक् पृथक्॥ वेदराब्देभ्य एवादो पृथक् संस्थाश्च निर्ममे ॥ २१ ॥ कर्मात्मनां च देवानां सोऽसृजत् प्राणिनां प्रभुः ॥ साध्यानां च गणं सूक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२॥ अभिवायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्मा सनातनम् ॥ दुदोह यज्ञसिद्यथेमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ॥ कालं कालविभक्तीश्च नक्षत्राणि ग्रहांस्तथा ॥ सरितः सागरान् शैळान् समानि विषमाणि च ॥ २४॥ तपो वाचं रतिं चैव कामं च क्रोधमेव च ॥ सृष्टिं ससर्ज चैवेमां स्रष्टुमिच्छन्निमाः प्रजाः ॥ २५॥ कर्मणां च विवेकार्थं धर्माधर्मों व्यवेचयत् ॥ द्वन्हेरयोजयच्चेमाः सुखदुःखादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥ अण्व्योमात्रा विनाशिन्यो दशार्ड्यानां तु याः स्मृताः ॥ ताभिः सार्ड्रमिदं सर्वे संभवत्यनुपूर्वदाः ॥ २७ ॥

१८०

यं तु कर्मणि यस्मिन् स न्ययुङ्क प्रथमं प्रभुः ॥ स तदेव स्वयं भेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥ २८ ॥ हिंस्राहिंस्रे मृदुकूरे धर्माधर्माटतान्टते ॥ यद्यस्य सोऽद्धात् सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशेत् ॥ २९॥ यथत्तुंलिङ्गान्यृतवः स्वयमेवर्त्तुपर्यये ॥ रवानि स्वान्यभिषद्यन्ते तथा कर्माणि देहिनः ॥ ३०॥ लोकानां तु विवृद्यर्थं मुखवाहूरुपादतः ॥ ब्राह्मणं क्षंत्रियं वैश्यं शूद्रं च निरवत्तंयत् ॥ ३१ ॥ हिधा कृत्वात्मनो देहमर्द्वेन पुरुषो ऽभवत् ॥ अर्बेन नारी तस्यां स विराजमसृजन् प्रभुः ॥ ३२ ॥ तपस्तप्त्वाऽसृजर्च तु स स्वयं पुरुषो विराट् ॥ तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्रष्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ॥ अहं प्रजाः सिसृक्षुस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्चरम् ॥ पतीन् प्रजानामसृजं महर्षीनादितो दरा॥ २४॥ मरीचिमत्र्यङ्गिरसौ पुलरत्यं पुलहं ऋतुम् ॥ प्रचेतसं वसिष्ठं च भ्रुगुं नारदमेव च ॥ ३५॥ एते मनूंस्तु सप्तान्यानसृजन् भूरितेजसः ॥ देवान् देवनिकायांश्च महर्षींश्चामितौजसः ॥ ३६ ॥ यक्षरक्षःपिशाचांश्च गन्धर्वाप्सरसोऽसुरान् ॥ नागान् सर्पान् सुपर्णांश्च पितृणां च पृथग्गणान्॥३७॥ विद्युतोरानिमेघांश्च रोहितेन्द्रधनूंषि च॥ उल्कानिर्घातकेतूंश्च ज्योतींष्युच्चावचानि च ॥ ३८ ॥ किन्नरान् वानरान् मत्स्यान् विविधांश्च विहंगमान्॥ पञ्तून् मृगान् मनुष्यांश्च व्यालांश्वोभयतोद्तः ॥३९॥

षष्ठस्तम्भः ।

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कृमिकीटपतङ्गांश्च यूकामक्षिकमत्कुणम् ॥ सर्वे च दंशमशकं ख्थावरं च पृथग्विधम् ॥४०॥ एवमेतैरिदं सर्वं मन्नियोगान्महात्मभिः॥ यथा कर्मत पोयोगात् सृष्टं स्थावरजंगमम्।४१।म०अ०१

व्याख्या--(इदं) यह जगत्, तममें ( स्थित ) लीन था, प्रलयकालमें सूक्ष्मरूपकरके प्रकृतिमें लीन थां, प्रकृतिभी ब्रह्मात्मकरके (अव्याकृत) अलग नही थी, इसवास्तेही (अप्रज्ञातं) प्रसक्ष नही था,(अलक्षणं) अनुमा-नका विषयभी नही था, (अप्रतक्यें) तर्कयितुमशक्यं तदा वाचक स्थूल-शब्दके अभावसें इसवास्तेही अविज्ञेय था, अर्थापत्तिकेभी अगोचर था, इसवास्ते ( प्रसुप्तमिव सर्वतः ) सर्वओरसें सूतेकीतरें स्वकार्य करणे अस-मर्थ था.॥ ५॥ अथ क्या होता भया सो कहे हैं. तब प्रलयके अवसाना-नंतर ख्वयंभू परमात्मा (अव्यक्त) वाह्यकरण अगोचर (इदं) यह महाभूत आकाशादिक आदिशब्दसें महदादिकोंकों (व्यंजयन् अव्यक्तावस्थं) प्रथम सूक्ष्मरूपकरके रहेकों स्थूलरूपकरके प्रकाश करता हुआ, (वृत्तौजाः) सृष्टि रचनेका सामर्थ्य अव्याहत है जिसका, (तमोनुदः) प्रकृतिका प्रेरक ॥६॥ जो सो (अतींद्रियग्राह्य) ईश्वर सूक्ष्म बाह्येंद्रियअगोचर (अव्यक्त) अवयवरहित (सनातन) नित्य (सर्वभूतमय) सर्वभूतात्मा इसवास्तेही (अचिंत्य) इतना है ऐसा न जाननेसें अचिंत्य है, सो परमात्माही आप महदादिकार्यरूपकरके-प्रकट हुआ. ॥७॥ सो परमात्मा नानाविध प्रजा रचनेकी इच्छावाला 'अ-भिष्यायापो जायंतां' ऐसें अभिष्यानमात्रकरकेही ( अप् ) पाणी प्रथम उत्पन्न करता भया, तिस पाणीमें शक्तिरूप बीजकों आरोपित करता भया॥८॥ सो बीज परमेश्वरकी इच्छासें सुवर्णसदृश अंडा होता भया, सूर्यसमान जिसकी प्रभा है, तिस अंडेमें (हिरण्यगर्भ) ब्रह्मा सर्वलोकोंका पितामह आपही उत्पन्न भया॥ ९॥ पाणीका नाम नारा है, क्योंकि, पाणी जो हे सो नरनाम परमात्मा ईश्वरके अपत्य-पुत्र है, सोही (नारा) पाणी इस ब्रह्मरूप परमात्माका (अयन) आश्रय है, इसवास्ते परमात्माकों नारायण

### षष्ठस्तम्भः।

१८३

कहते हैं ॥ १० ॥ जो सो परमात्मारूप कारण (अव्यक्त) बाह्येंद्रियोंके अ-गोचर (नित्य) उत्पत्तिविनाशराहित सत् असत् आत्मक तिसने जो उत्पन्न करा पुरुष, तिसकों लोकमें ब्रह्मा कहते हैं. ॥ ११ ॥ तिस अंडेमें ब्रह्मा ब्रह्ममानवाले वर्षतक रह करके अपने ध्यान करके तिस अंडेके दो भाग करता भया. ॥ १२ ॥ तिन दोनों खंडोंसें-आगोंसें-ऊपरछे भागसें देव-लोक, और नीचले भागसें भूलोक, और दोनों भागोंके बीचमें आकाश विदिशासहित आठ दिशा और पाणीका स्थिरस्थान समुद्र इनकों रचता भया ॥ १३ ॥ ब्रह्मा परमात्माके पाससें तिसरूपकरके मनका उद्धार करता भया, युगपत् ज्ञान अनुत्पत्तिलक्षणसें मन सत् है, और अप्रत्यक्ष होनेसें असत् है, मनके पहिले अहंकारतत्त्व अहं ऐसा अभिमाननामक कार्ययुक्त ईश्वर स्वकार्यरक्षणसमर्थकों उत्पन्न करता भया. ॥ १४ ॥ महत्नामक जो तत्त्व है तिसकों अहंकारसें पहिले परमात्मासेंही उद्धार करता भया, और आत्माकों उपकार करनेवाली तीनो गुण सत्त्व रजः तमःयुक्त विषयोंके ग्रहणहारि पांच इंद्रियोंको ऋमकरके उत्पन्न करता भया और च शब्दसें पायुआदि पांच कअँद्रिय और पांच तन्मात्रको उत्पन्न करता भया.॥ १५॥ तिन पूर्वोक्त अहंकार और पांच तन्मात्र छहोंके सूक्ष्म जे अव-यव है तिन अवयवोंको आत्ममात्रविषे पूर्वोक्त छहोंकें अपने विकारोंमें जोड-करके मनुष्य तिर्यक्स्यावरादि सर्वभूतोंको परभात्मा रचता भया, तिनमें त-न्मात्रोंका विकार पांच महाभूत, और अहंकारका इंद्रियां, पृथिवीआदि-भूतोंविषे शरीररूपकरके परिणत ऐसें भूतोंविधे तन्मात्र और अहंका-रकी योजना करके संधूर्ण कार्यजातका निर्माण करा, इसीवास्तेही पूर्वोक्त ६,(अमितौजस)अनंतकार्यके निर्माण करनेसें अतिवीर्यशाली है॥१६॥ जिसवास्ते (मूर्त्ति) शरीर है, तिसके संपादक अवयव सूक्ष्म तन्मात्र अहं-काररूप षट् है, प्रकृतिसहित तिस ब्रह्मके यह जे आगे कहेंगे वे भूत और इंद्रिय पूर्व कहे हुए कार्यपणेकरके आश्रय करते हैं, तन्मात्रोंसें भू-तोंकी उत्पत्ति होनेसें और अहंकारसें इंद्रियोंकी उत्पत्ति होनेसें, तिस-वास्ते तिस ब्रह्मकी मूर्त्ति (स्वभाव) तिनको तैसें परिणतोंकों इंद्रियादिशा-

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

लिनीको लोक शरीर ऐसा कहते हैं, छहोंके आश्रयणसें शरीर ऐसे निर्वचनसें पूर्वोक्त उत्पत्तिकमही हढ करा। ॥ १७ ॥ सो ब्रह्म शब्दादि-पंचतन्मात्रात्माकरके अवस्थित महाभृत जे है, आकाशादिक (आवि-शंति) तिनसें उत्पन्न होता है, कर्मोंकरकेसहित स्वकार्योंकरके तहां आकाशका अवकाशदानकर्म, वायुका व्यूहनं विन्यासरूप, तंजका पाणीका पिंडीकरणरूप, पृथिवीका धारणकरणा, पाक. अहंकारा-त्मकरके अवस्थित ब्रह्म मनअहंकारसें उत्पन्न अवयवों-होता है, करके अपने कार्योंकरके **शुभाशुभ संकल्प** सुखदुःखादिरूपकरके सूक्ष्म बाहिरइंद्रियोंके अगोचर होनेसें सर्वभृतोंका करा सर्वोत्पत्ति-निमित्त मनोजन्य **शुभाशुभ क**र्झेंसिं उत्पन्न होनेसें जगतको (अव्यय) अविनाशी है ॥ १८ ॥ तिन पूर्वोक्त प्रकृतियोंको महत् अहंकार तन्मात्रांको, सप्त संख्याको, पुरुषसें अपणेको उत्पन्न होनेसें तद्वत्तिग्राह्य होनेसें 'पुरुषाणां महौजसां 'ंस्वकार्य संपादन करनेसें वीर्यवंतोंको सृक्ष्म जे मूर्तिमात्र शरीरसंपादक भाग है तिनसें यह जगत् नश्वर होता है, अनश्वरसें जो कार्य है, सो विनाशी है, स्वकारणमें लय होता है, और कारण तो कार्यकी अपेक्षा थिर है, परमकारण तो ब्रह्म नित्य उपासना करनेयोग्य है, यह दिखाते हुए यह अनुवाद है। 189। तिन भूतोंको आकाशादिकमकरके उत्पत्तिकम है,शब्दादिगुणवत्ता कहेंगे तहां आदिके(आकाशादिके)गुण शब्दा-**दिक है वाय्वादि परस्पर प्राप्त होते हैं**, यही बात स्पष्ट करते हैं,'योयइति' इनके बीचमेसें जो जितनोंकरके पूर्ण हैं, सो यावतिथ कहिए हैं, 'ससद्वितीयादिः ' दूसरा दो गुणवाला, तीसरा तीन गुणवाला, ऐसें मनुआदिकोंने कहा है. इस कथनसें यह कहा, आकाशका शब्दगुण, वायुका शब्दश्पर्श, तेजका शब्दस्पर्शरूप, अप्का शब्दस्पर्शरूपरस, भूमिका शब्दस्पर्शरूपरसगंध.॥२०॥ सो परमात्मा हिरण्यगर्भरूपकरके अवस्थित हुआ सर्ववस्तुयोंके नाम, गोजा-तिका गो, अश्वजातिका अश्व, कर्म, ब्राह्मणको पठन करना, क्षत्रियको प्रजा रक्षादि, पृथक् २ जिसके पूर्वकल्पमें जे जे नाम कर्म थे, वे स्टृष्टिकी आदिमें वेद-शब्दोंसें जान कर निर्माण करता भया।।२१।।सो ब्रह्मा देवतायोंके गणसमूहको षष्ठस्तम्भः।

सजन करता भया, प्राणीयोंको इंद्रादिकोंके कर्म आत्मस्वभाव है जिन-का तिनकों, और पाषाणादिकोंको, और देवतायोंके साध्योंको, देवविशे-षोंके समूह, यज्ञ ज्योतिष्टोमादिकोंको, कल्पांतरमेंभी अनुमीयमान होनेसें नित्य है इनकों सृजन करता भया ॥ २२ ॥ ब्रह्मा, ऋग्, यजुः, साम, नाम-क तीनवेदोंकों आंग्ने, वायु, रविसें आकर्षण करता भया; सनातन नित्य वेद अपौरुषेय है, ऐसें मनुको सम्मत है, यज्ञकी सिद्धिकेवास्ते दोहन क-रता भया; ॥ २३ ॥ आदित्यादिकिया, प्रचयरूपकाल, कालविभक्ति मास ऋतु अयनादि,नक्षत्र कृत्तिकादि ग्रह सूर्यादि नदीयां समुद्रादिकों, पर्वतोंको समविषम ऊंचनीच स्थानोंकों रचता भया॥२४॥तपः-प्राजापत्यादि, वाचं-वाणी, रति–चित्तका परितोष, काम–इच्छा, कोधइनकों रचता भया; येह प्रजा वक्ष्यमाण देवादिकोंकी रचना करनेकी इच्छा करता भया; ॥२५॥ कर्मणांचेति-धर्मयज्ञादिक, सो कर्त्तव्य है; अधर्म-वह्यादिबध, सो न कर-रना; ऐसें कर्मोंके विभागतांइ धर्माधर्मका विवेचन करता भया, पृथक् क-रके कहता भया; धर्मका फलसुख, अधर्मका फल दुःख, धर्माधर्मके फल भूत दोनों परस्पर विरुद्धोंकरके सुखटुःखादिकोंकरके इस प्रजाकों योजन करता भया; आदिग्रहणसें काम, कोध, राग,द्वेष, क्षुधा, पिपासा, शोक मोहादिकरके युक्त करता भया ॥२६॥ दशार्द्धानां पंचमहाभूतोंके जे सूक्ष्म पंचतन्मात्ररूप विनाशी पांच महाभूतरूपपणे परिणामी जे है, तिनोके साथ कथन करा, और करेंगे. ऐसा यह जगत् उत्पन्न होता है. अनुक्रमकरके सूक्ष्मसें स्थूल, स्थूलसें स्थूलतर, इसकरके सर्वशाक्तिसें ब्रह्मकी मानस खष्टि कदाचित् तत्त्वनिर-पेक्षाही होवेगी, ऐसी शंकाको दूर करता हुआ तत् द्वारकरकेही यह स्रृष्टि ऐसा मध्यमे फेर स्मरण करता भया ॥ २७ ॥ सो प्रजापति जि-सजातिविंशेषकों व्याघादिकोंको, जिस किया हरिणादिमारणारूपमें, सृष्टिकी आदिमें जोडता भया, सो जातिविशेष वारंवार खजन करतां स्वकमोंके वश करके तैसाही आचरण करते हुए. इस कहनेकरके प्राणि-योंके कर्मानुसार प्रजापतिने उत्तमाधम जातियां रची है, नतु रागद्वेषा-धीनसें. ॥ २८ ॥ इसकाही विस्तार करते हैं, (हिंस कर्म) सिंहादिकोंको R۲

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हाथीमारणादिक,(आहिंस) हरिणादिक, (मृदु) दयाप्रधान विप्रादि, (क्रूर) क्ष-त्रियादिकोंको, (धर्म) जैसें ब्रह्मचर्यादि, (अधर्म) जैसें मांसमेथुनादि सेवन करना, सत्य बोलना, असत्य बोलना, सृष्टिकी आदिमें प्रजापति जिसमें जो कर्म स्थापन करता भया, सो कर्म पछिसें अदृष्टवशसें स्वयमेवही प्राप्त होता भया. ॥ २९ ॥ इस अर्थमें दृष्टांत कहते हें, जैसें वसंतादिऋतु-योंमें ऋतुके चिन्ह आम्रमंजरीआदि स्वकार्यावसरमें आपही प्राप्त होते है, तैसेंही जीवोंकों हिंसादि कर्म जानने ॥३०॥ भूलोकोंके बहुतवास्ते मुख, बाहु, ऊरु, पगोंसे ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शुद्रोंको यथाकम निर्मित करता भया। ॥ ३१ ॥ सो ब्रह्मा निज देहके दो खंड करके एक खंडका पुरुष बना, और दूसरे खंडकी स्त्री बनी, तिस स्त्रीविषे मैथुन धर्म कर-णेसें विराद्नामा पुरुषको निर्मित करता भया ॥ ३२॥ सो विराद् तप-करके जो निर्माण करता भया, तिस वस्तुको मुझकों वतलाउं; हे दिजो-त्तम! इस सर्वजगत्के रचनेवालेकों ॥३३॥ मैं प्रजाकों सृजन करनेकी इच्छा करता थका सुदुश्चर तप तपके दश प्रजापतियोंकों प्रथम सुजन करता भया. क्योंकि, तिनोंकरके प्रजा सृजमान होनेसें. ॥ ३४॥ मरीचि १, अत्रि २, अंगिरस ३, पुलस्त्य ४, पुलह ५, ऋतु ६, प्रचेतस ७, वसिष्ट ८, भृगु ९, और नारद १० ॥३५॥ येह मरीचिआदि दश वडे तेजवाले अन्य सप्त परिमाणराहित मनुयोंकों देवतायोंकों ब्रह्मके सृजन करे हुए देव-निवास स्थानक खर्गादिकोंको और महाऋषियोंकों सृजन करता भया, यह मनुशब्द अधिकारवाची है, इसवास्ते चौदहमन्वंतरोंमें जिसकों जहां सर्गादिका अधिकार है, सो इस मन्वंतरमें स्वायंभुव स्वारोचिषानामों-करके मनु कहा जाता है. ॥ ३६ ॥ यक्ष, वैश्रवण, राक्षस, तिसके अनुचर रावणादि, पिशाच, गंधर्व, अप्सरस, असुर, नाग, सर्प, गरुड, पित्रोंकों इनकों प्रथक् २ रचता भया ॥ ३७ ॥ विजली, अशनि, मेघ, इंद्रधनुः, उल्का सप्रकाशरेखा, भूमि अंतरिक्षमें, निर्घात उत्पातध्वनि, केतू तारा, अन्य ज्योतिषि धुव अस्तादि नाना प्रकारके रचता भया ॥ ३८ ॥ कि-न्नर, वांदर, मत्स्य, नानाप्रकारके पक्षियोंको, पशु मृग मनुष्योंकों, व्याल-

#### षष्ठस्तम्भः

सिंहादि दो है दांतकी पंक्ति हेठोपरि जिनके तिनकों रचता भया ॥३९॥ इ.मी, कीट, पतंग, यूका, माकड, मक्षिका, दंश, मशक, स्थावर वृक्षल-तादिभेद भिन्न विविधप्रकारके रचता भया ॥ ४० ॥ इन मरीचि आदि-कोंने यह सर्व स्थावर जंगम सृजन करा, (यथाकर्म) जिसजीवके जैसें कर्म थे तिस अनुसार देव मनुष्य तिर्यगादिमें उत्पन्न करे, मेरी आज्ञासें, तप योगसें वडा तप करके सर्व ऐश्वर्य तपके अधीन हे,यह दिखलाया ॥४१॥ मनु० अ० १ ॥

[समीक्षा ] वेदोंका कथन जो छष्टिविषयक है, सो पाठकगणोंके वाचनाथें संक्षेपसें प्रायः श्रुतियांसहित लिखेंगे, इहां मनुस्मृतिके कथन-का किंचित खरूप लिखते हैं, क्योंकि मनुस्मृतिभी वेदतुल्य, वा वेदों-सेंभी अधिक मानी जाती है; उपनिषद जो वेदका सार कहनेमें आता है तिनकी मूलश्रुतिमें मनुकी प्रशंसा लिखी है. मनुस्मृतिके प्रथम अध्याय-के ५-६-७ श्ठोकोंमें जो छष्टिसंबांधि कथन है, सो प्रायः ऋग्वेदकी प्रलयादिके समानही है, इसवास्ते आठमे श्ठोकसें विचार करते हैं.

सो परमात्मा नानाविध प्रजा रचनेकी इच्छावंत हुआथका ध्यानसें आपो जायन्तां ' ऐसें ध्यानमात्रसें पहिलां पाणीही रचता भया, पाणी स्वजनेसें पहिलां ब्रह्म अव्याक्टत था, अव्याक्टत शब्दकरके पंचभूत ५, पंच बुद्धींदिय ५, पंच कर्मेंद्रिय ५, प्राण १, मन १, कर्म १, अविद्या १, वासना १, ये सर्व सूक्ष्मरूपकरके शक्तिरूपकरके ब्रह्मकेसाथ रहे, तिसका नाम अव्याक्टत है. ॥ इति मनुस्मृतिटीकायां. ॥ इस पूर्वोक्त कथनसें ता, सांख्यमतवालोंकी मानी प्रकृति सिद्ध होती है, और मनुने स्टष्टिका क्रमभी महदहंकारादिकमसें कहनेसें प्रायः सांख्यमतकी प्रक्रियाही अं-गीकार करी मालुम होती है; इस्सें सांख्यशास्त्र मनुसें पहिलें सिद्ध होता है. जव सूक्ष्मरूपसें प्रकृति, ब्रह्मसें भेदाभेदरूपसें प्रलयदशामें थी, तब तो अद्वैतमत निर्मूल हुआ, और ब्रह्मके साथ माया, वा, प्रकृति भेदा-भेदरूपसें माननी यह युक्तिविरुद्ध है. क्योंकि, जेकर भेद है तो कथं अभेद ? और जेकर अभेद है तो, कथं भेद? यह दोनो पक्ष एक अधि-

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

करणमें कैसें रह सक्ते है? यह कहना तो ऐसा हुआ कि, जैसें कोइ उन्मत्त कहता है, मेरी माता तो है, परं वंध्या है. इस पूर्वोंक्त कथनमें मनुजीने, तथा ऋग्वेदके कर्त्ताने, छिपकरके स्याद्वादका किंचित् शरण लिया मालुम होता है. क्योंकि, स्याद्वादविना कदापि भेदाभेद पक्ष सिद्ध नही होता है. स्याद्वाद तो परमेश्वरकी सर्वपदार्थौंपर मोहर छाप लगी हुई है, जिसवस्तु उपर स्याद्वादरूप मोहर छाप नही, सो वस्तु खरगृंगवत् एकांत असत् है, 'स्याझेदः स्यादभेदः मलयुक्तसुवर्णवत् ' जैसें सोना और मल अव्याक्रत, अर्थात् विभागरहित एक पिंडीरूप है, परंतु सुवर्णकी विवक्षा करीए तब तो कथांचिट् भेद है, सर्वथा नही; जेकर सर्वथाही भेदविवक्षा करीए तब तो, सुवर्णकी पिंडीमें मल न होना चाहिये. और जेकर सुवर्ण और मलका एकांत अभेदही मानीए तब तो, सुवर्णकी पिंडीमें सर्वथा मल न होना चाहिये, किंतु एकांत सुवर्णही होगा. इसवास्ते कथंचित् भेदाभेद पक्ष बनता है, परंतु स्यात्पटके विना केवल भेदाभेद पक्ष नही सिद्ध होता है; और जहां कथंचित् भेदाभेद पक्ष माना जावेगा, तहां अवश्यमेव दो व-स्तुयों माननी पडेगी; क्षीरनीरवत् . इसवास्ते अव्याकृत ब्रह्म कथंचित् द्वैत, कथंचित् अद्वैत मानना पडेगा; इसवास्ते वेदांतियोंका एकांत अद्वैतपक्ष तीनकालमेंभी सिद्ध नही हो सक्ता है. और जडकार्यका उपादान कार-णभी जड, और चैतन्यकार्यका उपादनकारण चैतन्धही सिद्ध होवेगा; इसवास्ते एक चैतन्य ब्रह्म, जडचैतन्यरूप जगत्का कदापि उपादानका-रण सिद्ध नही हो सक्ता है; इसवास्ते श्रुतिस्मृत्यादिकोंमें जो लिखा है कि, में एकही जडचैतन्य अनेकरूप हो जाऊं, यह प्रमाणबाधित है. और ब्रह्मकों जो जगत् रचनेकी इच्छा हुई, यह भी कथन मिथ्या है, क्योंकि, शरीरकेविना मन नही, और मनविना इच्छा नही, यह प्रमाणसिद्ध है; जपरभी लिख आए है.

अंडा रचा, यह कथन, ऋग्वेदयजुर्वेदकी श्रुतिसें, और गोपथब्राह्म-णादिसें विरुद्ध हैं; क्योंकि, ऋग्वेदसें अंडा नही कहा, यजुर्वेद और गोपथब्राह्मणमें ब्रह्माकी उत्पत्ति कमलसें कही है. तिस अंडेमें परमात्मा

### षष्ठस्तम्भः ।

आपही ब्रह्मा होता भया, अन्य जगे वेदमें ब्रह्माको अज कहा है, यह परस्परविरुद्ध है. तिस अंडेमें ब्रह्माजीने ब्रह्माके एक वर्षतक वास करा, अंडेमेंही रहा, यह कथन मनुकी टीकामें है. ब्रह्माके एक वर्षके मनुष्योंके ३१,१०,४०,००,००,००० वर्ष होवे हैं. तथाहि.॥

१ एक वर्ष देवताका, ३६० वर्ष मनुष्यके । देवताके १२००० वर्षका एक युग देवताका। जिसमें मनुष्यके चतुर्युग-वर्ष-छ३,२०,०००। देवताके २००० युगका एक ब्रह्माका अहोरात्र-८,६४,००,००,००० मनुष्यवर्ष। ३६० दिन-का एक वर्ष,जिसमें मनुष्यके वर्ष-३१,१०,४०,००,००,००। इतने वर्षतक ब्रह्माजी तिस अंडेमें रहे.

इतने वर्षतक अंडेमें रहनेका क्या कारण था? क्या ब्रह्माजी तिस अंडेसें निकलनेका रस्ता मार्ग ढूंढते रहे? किंवा बोंदल गए? कुछ सूज नही पडती थी? किंवा तिस अंडेके मापनेमें इतने वर्ष लग गए? किंवा अब मैं क्या करूं ऐसी चिंतामें इतने वर्ष व्यतीत हो गए? किंवा उत्प-त्रिके दुःखसें इतने वर्षतक विश्राम करा? किंवा जो वेदमें लिखा है, ब्रह्माजीने तप करा अर्थात् इतने वर्षोंतक सृष्टि रचनेकी तजवीज करते रहे? इन सर्व पक्षोंके माननेमें दूषण आते हैं. क्योंकि, सर्वशक्तिमान् सर्वज्ञ निराबाध परमेश्वरमें पूर्वोक्त कोइ पक्षभी सिद्ध नहीं हो सक्ता है, इसवास्ते परमेश्वर ब्रह्माका अंडेमें रहना अज्ञोंकी कल्पनामात्र है.

फेर लिखा है, ब्रह्माजीने ध्यानसें तिस अंडेके दो भाग करे, यह भी असत्य है. क्योंकि, ध्यान तो वस्तुके खरूपका वोधक हैं, ज्ञानांश होनेसें; इसवास्ते ज्ञानसें अंडेके दो टुकडे नही हो सक्ते हैं. तिन दो टु-कडोंसें एक टुकडेका खर्गलोक, और हेठले टूसरे खंडसें भूमि रचता हुआ, इन दोनोंके बीचमें आकाश दिशां और दिशांके अंतराल और पाणीका स्थान समुद्र रचता हुआ, यह कथन युक्तिविरुद्ध तो हैही, परंतु ऋग्वे-दसेंभी विरुद्ध है; क्योंकि, ऋग्वेदमें प्रजापतिके शिरसें खर्ग, पगोंसे भूमि, कानसें दिशा, और नाभिसें आकाश, उत्पन्न हुए लिखा है.

चतुर्दश(१४) श्ठोकसें लेकर ३१ श्लोकपर्यंत मनुजीने जो सृष्टिकम लिखा

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद

है, सो सर्व खकपोलकल्पित, और प्रमाणबाधित है. क्योंकि, किसीजगें चैतन्य उपादानकारणसें जडकार्यकी उत्पत्ति लिखी है, और किसीजगें जड उपादनकारणसें चैतन्य कार्यकी उत्पत्ति लिख मारी है, और किसी जगें रूपीसें अरूपीकी, और अरूपीसें रूपीकी उत्पत्ति घसीट मारी है.

और आपही जीवरूप धारण करा, हिंसा, म्रथावाद, चौरी, मैथुन, मांसभक्षणादि, येह सर्व जीवोंकों जीवोंके कर्मानुसार लगा दीए; आपही अपना सत्यानाश कर लिया. सृष्टि क्या रची, एक मोटी आपदाका जं-जाल अपने आप, अपने गलेमें डाल लिया! जेकर सृष्टि न रचता, और प्रलयदशामें सुखसें सूता रहता तो अच्छा था!!!

पूर्वेपक्षः--यदि सृष्टि न रचता तो, जीवोंकों कर्मोंका फल केसें भुक्ताता ?

उत्तरपक्षः--इसका समाधान ऋग्वेदके सृष्टिक्रमकी समीक्षामें करेंगे.

बत्तीसमें श्लोकसें लिखा है कि, तिस ब्रह्माने अपनी देहके दो भाग करे, एक भागका पुरुष बना, और दुसरे भागकी स्त्री वनी, तिस स्त्रीकेसाथ मेथुनधर्म करा, तिस्सें विराट् उत्पन्न भया, तिस विराट्ने तप करा, तप करके मनुकों अर्थात् मेरेकों उत्पन्न करा, केसा हूं मैं मनु ? सर्व इस ज-गत्का रचनेवाला, ऐसें मुझ मनुकों हे द्विजोत्तम ! तुम जानो; पीछे मैं प्र-जाके स्ट्रजनेकी इच्छा करते हुएने, अतिशयकरके दुश्वर तप तपीने मैनें पहिलां दश प्रजापतियोंकों सृजन करे, जिनके नामऊपर लिखे हैं, इनके सिवाय सात मनुयोंकों सृजन करे इत्यादि.

वाचकवर्गो ! जरा विचार करके देखो कि, जो कथन ऋग्वेदसें और युक्तिसें विरुद्ध है, सो मिथ्या वाग्जाल मनुजीने रच कर अनेक भव्यज-नोंकों फसाये हैं. देखो ! ब्रह्माजीने आपही स्त्रीपुरुष बन कर मैथुन करा, तिस्सें विराट्नामा पुरुष उत्पन्न भया, यह कथन कैसा लज्जनीय है कि, तिस्सें विराट्नामा पुरुष उत्पन्न भया, यह कथन कैसा लज्जनीय है कि, सर्वजगत्का पितामहभी मैथुन करता है ? और विना स्त्रीके विराट्नामा पुत्र न उत्पन्न कर सका, फेर तिसकों सर्वशक्तिमान् मानना, यह कैसी अ-इानता है ? तथा विराट्ने मनुकों विनास्त्रीके कैसें उत्पन्न करा ? और

## सतमस्तम्भः।

फेर मनुजीनें, विनास्त्रीके दश प्रजापति प्रजा स्टजनेवाले ऋषियोंको और सात मनुयोकों कैसें उत्पन्न करे ? जेकर विनास्त्रीके संतानकी उत्पत्ति हो जावे तो, ब्रह्माजीने स्त्री बन कर काहेकों तिसकेसाथ मेथुन करके विराद् उत्पन्न करा ? ऋग्वेदके भाष्यकारने तो, विराद्का अर्थ जो यह ब्रह्मांड हे सो करा हे, परंतु ब्रह्माजीने तो अंडेसेही ब्रह्मांड रचा लिखा है, तो फेर यह विराद्नामा बीचमें कौन उत्पन्न हो गया, जिसने मनुकों उत्पन्न करा ? अब अज्ञानियोंके कथनकी कहांतक समीक्षा करीए, जिस कथ-नका प्रमाणयुक्तिसे विचार करते हे, सोही मिथ्या स्वक्रपोलकल्पित सिद्ध होता है; जैसा मनुका कथन प्रमाणयुक्तिसे वाधित हे, ऐसाही सर्वस्मृति पुराणोंका जान लेना. इत्यलं बहुप्रयासेन ॥

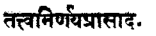
इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरीश्वरविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रा-सादयन्थेमनुस्मृतिसृष्टिक्रमवर्णनो नाम षष्ठः स्तम्भः ॥६॥

# ॥ अथसप्तमस्तम्भारंभः ॥

षष्ठस्तम्भमें मनुस्मृतिका सृष्टिकम लिखा, अथ सप्तमस्तम्भमें पूर्वप्रति-ज्ञात ऋग्वेदादिका खष्टिकम लिखते हैं.

नासंदासीन्नोसदांसीत्तुदानीं नासीद्रजो नो व्योमा परो यत् ॥ किमावरीवः कुहुकस्य दार्मन्नम्भः किमांसीद्गहूहंनं गभीरम् ॥१॥ न। असत् । आसीत् । नोइतिं । सत् । आसीत् । तदानीम् । न । आ-सीत् । रजंः । नोइतिं । विऽउंम । परः । यत् । किम् । आ । अवरीवरितिं । कुई । कस्यं । दार्मन् । अम्भंः । किम् । आसीत् । गईनम् । गभीरम् ॥१॥

नमुत्युरांसीदुमृतं न तर्हि न रात्र्या अह्नं आसीत्प्रकेतः ॥ आनीदवातं स्वधया तदेकं तस्माद्धान्यन्न परः किं च नासं ॥२॥ કેલ્સ



न । मृत्युः । आसीत् । अमृतम् । न । तर्हिं । न । राज्याः । अहुंः । आसीत् । प्रऽकेतः । आनीत् । अवातम् । स्वधयां । तत्। एकम् । तस्मति्। इ । अन्यत् । न । परः । किम् । चन । आसं ॥ २ ॥

तमं आसीत्तमंसा गृहुमंत्रे त्रकेतं संखिछं सर्वमा इदम् । तुच्छ्येनाभ्वपि'हितुं यदासीत्तपंसुस्तन्महिना जायुत्तैकंम् ॥ ३ ॥

तमः । आसीत् । तमसा । गूहुम् । अप्रें । अप्रऽकेतम् । सलिलम् । सर्वम् । आः । इदम् । तुच्छयेनं ा आभु । अपिं ऽहितम् । यत् । आसीत् । तर्पसः । तत् । महिना । अज्ञायत् । एकंम् ॥ ३॥

कामुस्तदये समवर्तुताधि मनसो रेतंः प्रथमं यदासीत् ॥ सतो बंधुमसंति निरंविन्दन्हदि प्रतीष्यां कुवयों मनीषा ॥४॥

कार्मः । तत् । अर्घे । सम् । अवर्तत । अधि । मनंसः । रेत्तंः । प्रथमम्। यत् । आसीत् । सतः । बन्धुंम् । असति । निः । अविन्दन् । हृदि । प्रति-ऽइर्ष्य । कवर्यः । मनीषा ॥ ४ ॥

तिरश्चीनो वितंतो रश्मिरंषामधः स्विंदासी३दुपरिंस्विदासी३त्॥ रेतोधा आंसन्महिमानं आसन्त्स्वधा अवस्तात्प्रयंतिः प्रस्तात् ॥५॥

तिरश्चीनः । विऽतंतः । रहिमः । एषाम् । अधः । स्वित् । आसी३त् । उपरि' । स्वित् । आसी३त् । रेतःधाः । आसन् । महिमानंः । आसन् । सधा । अवस्तात् । प्रऽयंतिः । परस्तांत् ॥ ५॥

> को अद्या वेद कइह प्रवो'चत्कुत आजांता कुर्त इयं विसृष्टिः॥ अर्वाग्देवा अस्य विसर्ज'नेनाथा को वेद यत आबभूवं॥६॥

### संसमस्तम्भः।

कः । अद्धा विद् । कः । इह । प्र विचत् । कुर्तः । आऽजाता । कुर्तः । ड्रयम् । विंऽसृष्टिः । अर्वाक् । देवाः । अस्य । विऽसर्जनेन । अर्थ । कः । वेद् । यतः । आऽवभूवं ॥६॥

> इयं विसृष्टिर्यतं आब्भूव यदि' वा दुधे यदि' वा न । यो अस्याध्यक्षः परमे व्योमन्त्सो अङ्गवेद यदि'वा न वेदी।आ

इयम् । विऽसृष्टिः । यतः । आऽबभूवं । यदि । वा । दुधे । यदि । वा । न । यः । अस्य । अधिऽअक्षः । परमे । विऽओमन् । सः । अङ्ग । वेद । यदि । वा । न । वेद ॥७॥ ऋ० अ० ८ अ० ७ व० १७ मं० १० अ० ११ सू० १२९

भाषार्थः---' तपसस्तन्महिनाजायतैकम्इत्यादि 'करके आगे स्टष्टि प्रति-पादन करेंगे, अब तिसकी पहिली अवस्था, (निरस्त) दूर करी है. समस्त प्रपंचरूप, जो प्रलयअवस्था, सो निरूपण करिये है. ( तदानीम् ) प्रल-यदशामें अवस्थित रहा हुआ, जो इस जगत्का मूलकारण, सो ( नासदा-सीत् ) असत, शशेके शृंगवत् निरुपाख्य नहीं थां, क्योंकि तैसें कारणसें इस सतूरूप जगतूकी उत्पत्ति कैसे संभवे? तथा ( नोसत् ) सत् नही (आसीत्) था, आत्मवत् सत्त्व कहनेकरके भी निर्वाच्य था; यद्यपि सत् असत् आत्मक प्रत्येक विलक्षण है, तोभी भावाभावोंको साथ रहनेकाभी संभव नही है, तो तिनका तादात्म्य कहांसें होवे ? इसवास्ते उभय विल-क्षण निर्वाच्यही था, यह तात्पर्यार्थ है. ननु, ऐसा वितर्कमें पद है, ' नोस-दिति ' इसकरके पारमार्थिक सत्त्वका निषेध है तो, आत्माकों भी अनिर्वा-च्यालका प्रसंग होवेगा, जेकर कहोगे ऐसें नही, क्यों कि, ' आनीदवातम् ' इसपदकरके तिसका सत्त्व आगे कहेंगे, इसवास्ते परिशेषसें मायाकाही सत्त्व इहां निषेध करते हैं. ऐसें मान्याभी 'तदानीं ' इस विशेषणकों आनर्थक्यपणा होवेगा; क्योंकि, व्यवहारदशामें तिस मायाको पारमायि-कसन्व होनेके अभावसें. अथ जेकर व्यवहारिक सत्त्वकों तिस अवसरमेंसी **२**५

<del>१</del>९४

# तत्त्वानिर्णयप्रासाद.

व्यवहारिकसत्ता प्रथिवी आदिक भावोंकी तदापि विद्यमान होनेसें, कैसें नोसत् ऐसा निषेध हो सक्ता है? ऐसी शंकाका उत्तर कहते हैं (नासी-द्रजः ) इत्यादि । " लोकारजांस्युच्यन्तइतियास्कः " । इहां सामान्य अपे-क्षाकरके एकवचन है, (व्योम्नोवक्ष्यमाणत्वात् ) व्योमकों वक्ष्यमाण होनेसें, तिस व्योमका हेठला भाग पातालादि पृथिवी अंततक ( नासीत् ) नही थे इत्यर्थः। (व्योम) अंतरिक्ष,सो भी (नो)नही था (परः) व्योमसें परे ऊपर देशमें द्युलोकादि सत्यलोकांततक ( यत् ) जो है, सो भी नही था; इस कहनेकरके चतुर्दशभुवनसंयुक्त ब्रह्मांड भी निषेध करा. अथ तदावरकत्वक-रके पुराणोंमें जे प्रसिद्ध है आकाशादिभूत, तिनका अवस्थान-रहनेका प्रदेश, और तिसके आवरणका निमित्त, आक्षेप मुखकरके कमकरके नि-षेध करते हैं. ( किमावरीवरिति ) क्या आवरणेयोग्यतत्त्व आवरकभूतजात (आवरीवः) अत्यंत आवरण करे ? आवार्यके अभावसें, तदा आवरकभी नही था इत्यर्थः। 'यद्वा किम् इति प्रथमा विभक्तिः,' क्या तत्त्व आवरक आ-बरण करे ? आवार्यके अभावसें, आवियमाणकीतरें; सो भी स्वरूपकरके नही था इत्यर्थः। आवरण करे सो तत्त्व (कुह) किस स्थानमें रहके आ-बरण करे? आधारभूत तैसा देश स्थान भी नही था (कस्य शर्मन्) किसका भोक्ता जीवके सुखटुःखके साक्षात्कारलक्षणमें, वा निमित्तभूतके हुआ थका तिस आवरकत्वकों आवरण करे ? जीवोंके उपभोगवास्तेही सृष्टि है तिस स्टप्टिके हुआं थकांही ब्रह्मांडकों भूतोंकरके आवरण होवे; परंतु प्रलयदशामें भोगनेवाळे जीवरूप उपाधिके प्रविलीन होनेसें, किसीका कोइ भी भोक्ता संभव नही था; ऐसें आवरणरूप निमित्तके अभावसें सो नही घटता है. इस कहनेकरके भोग्यप्रपंचकीतरें भोक्तूप्रपंच भी तिस अवसरमें नही था; यद्यपि सावरण ब्रह्मांडका निषेध करनेसें तिसके अंतर्गत अपुसत्त्वकाभी निराकरण करा, तो भी 'आपो वा इदमये सलिलमासीत् ' इत्यादिश्चति-करके कोइक पाणीके सन्दावकी आशंका करे तिसप्रति कहते हैं; ( अंभः किमासीदिति ) क्या ( गहनम् ) दुःख जिसमें प्रवेश होवे ( गभीरम् ) और अति अगाध ऐसा पाणी था? सो भी नहीं था. 'आपो वा इदमझे '

#### संसमस्तम्भः।

इत्यादि जो श्रुति है, सो अवांतर प्रलयके खरूपकथनमें है; इहां तो महा-प्रलयके स्वरूपका कथन है, इसवास्ते निरुपयोगी है. ॥ १ ॥

मृत्युभी नही था, अमरणपणा भी नही था, 'तर्हि तस्मिन् प्रतिहारसमये' तिस प्रतिहारसमयमें रात्रीदिनका(प्रकेतः) प्रज्ञान भी नही था, तिनके हेतुभूत सूर्यचंद्रमाके अभावसें; (आनीदवातं) एक शुद्ध ब्रह्मही था, (स्वधया) मायाकर-के विभागरहित था, तस्मात् पूर्वेक्ति मायासहित ब्रह्मसें विना, अन्य कोइ भी वस्तुभूत भूतकार्यरूप नही था. यह वर्त्तमान जगत् भी नही था. ॥ २ ॥

(तमसागूहुमये) सृष्टिसें पहिले प्रलयदशामें भूतभौतिक सर्व जगत (तमसा गूढम्) जैसें रात्रिसंबंधि तमः सर्वपदार्थोंकों आवरण करता है, तैसें आत्मतत्त्वके आवारक होनेसें माया अपरनाम भावरूप अज्ञान इहां तमः कहते हैं, तिस तमःकरके (निगूढं-संवृतं) नाम ढांपा हुआ था; कारणभूत मायाकरके यद्यपि जगत् था, तो भी (अप्रकेतम्-अप्रज्ञायमानम्) प्रतीत न-ही था, ( सलिलम् ) पाणीकीतरें; जैसें पाणी और दूध अविभागापन्न है, ऐसें माया और ब्रह्म अविभागापन्न थे ( तुच्छेन ) तुच्छ कल्पनाकरके सत् असत्सें विलक्षण होनेसें भावरूप अज्ञानकरके ढांपा हुआ था, ( एकम् ) एकीभूत कारणरूप तमःकरके अविभागताकों प्राप्त हुआ भी, सो कार्यरूप (तपसः) स्रष्टव्यपर्यालोचनरूपके (महिना) माहात्म्यकरके उत्पन्न भया.॥३॥

ननु उक्तरीतिसें जेकर ईश्वरका विचारणाही जगत्की उत्पत्तिविषे कारण है तो, सो विचारही किस निमित्तसें है? सोही दिखाते हैं. 'कामस्तदग्रे इत्यादि'--इस विकारवाली खष्टिके पहिले परमेश्वरके मनमें इच्छा उत्पन्न होती भइ कि, मैं खष्टि करूं; ईश्वरकों इच्छा किस हेतुसें भइ? सो कहे हैं, 'मनसःइति' अंतःकरणसंबंधी वासना शेषकरके, सर्व प्राणियोंके अंतःकरणमें तैसा (रेतः) होनहार प्रपंचका बीजभूत पहिले अतीतकल्पमें जीवोंने जो करा था पुण्यात्मक कर्म, यतः जिसकारणसें स्टप्टिके समयतक वे कर्मफल परिपकफल देनेके सन्मुख होते भए, तिस-हेतुसें सर्वसाक्षी फलप्रदाता ईश्वरके मनमें सृष्टि करणेकी इच्छा उत्पन्न भइ; तिस इच्छाके हुए स्टजनेयोग्य विचारके तदपीछे सर्वजमतकों

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

रचता है. सतइति तदपीछे सत्वरूपकरके अनुभूयमान इस जगत्का 'बंधुं–बंधकं' हेतुभूत कल्पांतरमें प्राणियोंने जो करा है कर्मसमूह, तिनकों 'कवयः' तीनों कालके जाननेवाले योगी हृदयमें बुद्धिद्वारा विचारकरके तिन कर्मानुसार सृष्टि करता भया. ॥४॥

(रहिमः) रहिमसमान जैसें सूर्यकी किरणां उदयानंतर निमेषमात्रकालमें युगपत् सर्व जगतमें व्याप्त होती हैं, तैसें शीघ सर्वत्र व्याप्त होता हुआ यह कार्यवर्ग 'विततः' विस्तारवंत होता भया. सो कार्यवर्ग, प्रथमसें क्या (तिरश्चीनः) तिर्यग् मध्यमें स्थित हुआ था? किंवा, अधः नीचेंकों हुआ था? अथवा, उपरकों हुआ था? ऐसा मालुम नही होता था. किंतु सर्वत्र एकसाथही सृष्टि होती भइ, (रेतोधाः) इससृष्टिमें (रेतसः) बीजभूत कर्मोंके करणेहारे, और भोगनेवाले जीव होते भए. 'महिमानः' अन्यमहान् पदार्थ आकाशादिभूत भोग्यरूप होते भए, भोक्ता और भोग्यमें स्वधा अन्नोंका यह भोग्य प्रपंच (अवस्तात्) निकृष्ट होता भया, (प्रयतिः) भोक्ता (परस्तात्) उत्कृष्ट होता भया.॥ ४॥

अथ सृष्टि दुर्विज्ञान है, इसवास्ते विस्तारसें नही कही, सोही कहते हैं. 'को अद्धेति' कौन पुरुष परमार्थसें जानता है? और कौन (इह) इस लोकमें (प्रवोचत्) कह सक्ता है? 'इयं दृश्यमाना विसृष्टिः' यह दृश्यमान विषिध प्रकारभूत भौतिक भोक्तृभोग्यादिरूपकरके बहुतप्रकारकी सृष्टि, (क्रुतः) किस उपादानकारणसें, और (कुतः) किस निमित्तकारणसें, (आजाता) समंतात् जाता-प्रादुर्भूता-उत्पन्न हुइ है? ये दोनों कथन विस्तारसें कौन जान सक्ता, और कह सक्ता है? ननु देवता सर्वज्ञ है, इसवास्ते वे जान-तेभी होवेंगे, और कह भी सक्ते होवेंगे? सोही कहते हैं. अर्वागिति। देवते इस जगतके रचनेसेंपछि उत्पन्न हुए हैं, इसवास्ते वे कैसें जान सक्ते और कह सक्ते हैं? अथ जव देवते भी नही जानते हे तो, तिनसें व्यतिरिक्त मनुष्यादि तो कैसें जान सक्ते हैं कि, यतः जिसकारणसें संपूर्ण जगत् उत्पन्न भया, सो कारण क्या था?॥६॥ 'इयं विसृष्टि': यह विविधप्रकारकी गिरिनदीसमुद्रादिरूपकरके विचित्रा सृष्टि जिससें उत्पन्न भड्न है, और

### संसमस्तम्भः

www.kobatirth.org

890

जो 'दर्भे' इसकों धारण करता है, अथवा नही धारण करता है, ऐसा कोइ भी नही जानता है. 'यो अस्येति' जो इस जगतूका अध्यक्ष ईश्वर, सो सलभूत आकाशमें निर्मल खप्रकाशमें प्रतिष्ठित है, सो ईश्वरही जाने वा न जाने, अन्यकोइ नही जान सक्ता है.॥७॥ तथा-सहस्रंशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रंपात् । स भूमिं विश्वतेां वृत्वात्यंतिष्ठद्दशाङ्गुलम् ॥१ ॥ सहस्रेऽशीर्षा । पुरुषः । सहस्रऽअक्षः । सहस्रेऽपात् । सः । भूमिम् । विश्वतः। वृत्ता । अति । अतिष्ठत् । दशऽअङ्गुलम् ॥ १ ॥ पुरुष एवेदं सर्वे यद्भूतं यच्च भव्यम् ॥ उतामृतुत्वस्येशांनो यदन्नेनातिरोहाति ॥ २ ॥ पुरुषः । एव । इदम् । सर्वम् । यत् । भूतम् । यत् । च । भव्यम् । उत्त । अमृ-तऽत्वस्यं । ईशानः । यत् । अन्नेन । अतिऽरोहति ॥ २ ॥ एतावानस्य महिमातो ज्यायाँश्च पूरुषः । पादोर्स्य विश्वां भूतानि' त्रिपादंस्यामृतं दि्वि॥३॥ एतार्वान् । अस्य । महिमा । अतंः । ज्यायान् । च। पुरुषः । पादंः । अस्य । विश्वां । भूतानिं । त्रिऽपात् । अस्य । अमृतंम् । दिवि ॥ ३ ॥ त्रिपादूर्ध्व उदैत्पुरुषः पादोस्येहाभंवत्पुनंः। ततो विष्वङ् व्यक्रामत्सारानानशने आभा। ४॥ त्रिऽपात्। उर्ध्वः । उत् । ऐत् । पुरुषः । पार्दः । अस्य । इह । अभवत्। पुन-रिति । तर्तः । विष्वंङ् । वि । अक्रामत् । साशनानशनेइति । आभि ॥ ४ ॥ तस्मंहिरळेजायत विराजो अधि पूरुंषः। सजातो अत्यंरिच्यत पश्चाद्रूमिमथों पुरः ॥ ५॥ १७॥

तस्मति । यज्ञात् । सर्वऽहुतंः । समऽभृतम् । पुषत्ऽआज्यम्।पग्न्न् । ता-न् । चक्रे। वायव्यान् । आरण्यान् । ग्राम्याः । च । ये ॥ ८ ॥ तस्माद्यज्ञात्सर्वहुत् ऋचः सामानि जज्ञिरे । छन्दांसि जज्ञिरे तस्माद्यजुस्तस्मादजायत ॥ ९ ॥ तस्मात् । यज्ञात् । सर्वऽहुतंः । ऋचंः । सामानि । जज्ञिरे। छन्दांसि । जज्ञिरे । तस्मात् । यज्ञात् । सर्वऽहुतंः । ऋचंः । सामानि । जज्ञिरे। छन्दांसि । जज्ञिरे । तस्मात् । यज्ञात् । सर्वऽहुतंः । ऋचंः । सामानि । जज्ञिरे। छन्दांसि । जज्ञिरे । तस्मात् । यज्ञात् । सर्वऽहुतंः । ऋचंः । सामानि । जज्ञिरे। छन्दांसि । जज्ञिरे । तस्मात् । यज्ञां । तस्मात् । अजायत् ॥९ ॥ तस्मात् । अज्ञायन्त ये के चोंभयादतः । गावों ह जज्ञिरे तस्मात्तरमांज्ञाता अजावर्यः ॥ १० ॥ १८ ॥ तस्मात् । अश्वां । अजायन्त । ये । के । च । उभयादतः । गावं । ह । जज्ञिरे । तस्मात् । तस्मात् । जाताः । अजावयः ॥ १० ॥ १८ ॥

वसन्तो अंस्यासीदाज्यं ग्रीष्म इध्मः शरद्धविः ॥६॥ यत् । पुरुषेण । हविषां । देवाः । यज्ञम् । अत्तन्वत । वसन्तः । अस्य । आसीत् । आज्यंम् । ग्रीष्मः । इध्मः । शरत् । हविः ॥ ६॥ तं यज्ञं बर्हिषि प्रोक्षन्पुरुषं जातमंग्रतः ।

तेनं देवा अंयजन्त साध्या ऋषयश्च ये ॥ ७ ॥

पशून्ताँश्चेके वायव्यांनारण्यान्याम्याश्च ये ॥ ८ ॥

देवाः । अयजन्त । साध्याः । ऋषयः । च । ये ॥ ७ ॥

तस्मांद्यज्ञात्सर्वहुतः संभृतं पृषदाज्यम् ।

तम् । यज्ञम् । वर्हिषि । प्र । औक्षन् । पुरुंपम् । जातम् । अग्रतः । तेनं

यत्पुरुषेण हविषा देवा यज्ञमतेन्वत ।

तस्मति । विऽराट् । अजायत । विऽराजंः । अधि । पुरुषः । सः । जातः ।अति । अरिच्यत । पश्चात् । भूमिम् । अथो इति । पुरः ॥ ५ ॥ १७ ॥

१९८ तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

भाषार्थः-सर्वप्राणि समष्टिरूप ब्रह्मांडदेह है जिसके, ऐसा विराद्नाम पुरुष,सो (यह सहस्रशीर्षा)सहस्रशिर,सहस्रशब्दकों उपलक्षण होनेसें अनंत शिरोंकरके युक्त हैं; क्योंकि, जे सर्वप्राणियोंके शिर हैं, ते सर्व तिसकी देहके अंतर होनेसें तिसकेही शिर हैं, इसहेतुसें सहस्रशीर्षपणा; ऐसें (सहस्राक्ष:) सहस्राक्षपणा, और (सहस्रपात)सहस्रपादपणाभी जानना सो

नाभ्याः । आसीत् । अन्तरिक्षम् । शीर्ष्णः । द्यौः । सम् । अवर्तत् । पत्ऽभ्याम् । भूमिः । दिशः । श्रोत्रांत् । तथां । लोकान् । अकल्पयन् ॥ १४ ॥ ऋ० अष्टक ८। अ०४। व० १७।१८।९९। मं० ।१०।

इन्द्रः । च । आग्नः । च । प्राणति । वायुः । अनायत् ॥ १३ ॥ नाभ्यांआसीदन्तरिक्षंशीष्णोंध्योेःसमंवर्तत । पुद्धचांभूमिदिशः श्रोत्रात्तर्थाऌोकाँ अंकल्पयन् ॥ १४ ॥ नाभ्यां । आमीत । अन्तर्विश्रम् । शीर्ष्णः । धौः । सम् । अवर्तन् ।

चन्द्रमाः।मर्नसः। जातः। चक्षोः। सूर्धः। अजायत् । मुखात्। इन्द्रेः। च। अग्निः। च। प्राणात्। वायुः। अजायत्॥ १३॥

मुखादिन्द्रश्चाझिश्चंत्राणाद्वायुरंजायत ॥ १३ ॥

बाह्यणः । अस्य । मुर्खम् । आसीत् । वाहूइति । राजन्यः । कृतः ऊरू इति । तत् । अस्य । यत् । वैश्यः।पत्ऽभ्याम् । शूद्रः । अजायत॥१२॥ चन्द्रमामनसोजातश्चक्षोः सूर्योअजायत ।

यत्पुरुषं व्यदंधुः कतिधा व्यंकल्पयन् । मुखं किर्मस्य को बाहू का ऊरू पादा उच्येते ॥ ११ ॥ यत् । पुरुषम् । वि । अदंधुः । कतिधा । वि। अकल्पयन् । मुखंम् । किम् । अस्य । को । बाहू इति । को । ऊरूइति । पादों । उच्येते इति ॥ ११ ॥

सप्तमस्तम्भः ।

अ० ७ । सू० ९० ॥

શ્વવ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पुरुष, 'भूमिं' ब्रह्मांडगोलकरूपभूमिकों 'विश्वतः' सर्व ओरसें 'वृत्वा परिवेष्टन करके 'दशांगुलं' दशांगुलदेशकों 'अत्यतिष्ठत्' अतिक्रमकरके व्यवस्थित है दशांगुल यह उपलक्षण है, इसवास्ते ब्रह्मांडसें बाहिर भी सर्व जगे व्याप्य होके स्थित है. ॥ १ ॥

जो 'इदं' यद वर्त्तमान जगत् है, सो सर्व 'पुरुष एव ' पुरुषही है 'यच्च भूतं ' और जो अतीत जगत्, 'यच भव्यम् ' और जो भविष्यत् होणहार जगत्, (तदपि पुरुषएव) सोभी पुरुषही है. जैसें इस कल्पमें वर्त्त-ते प्राणियोंके देह है, ते सर्वही विराट्पुरुषके अवयव है, तैसेंही अतीता-नागतकल्पोंमें भी जानना, इत्यभिष्रायः 'उतापि च' और 'अम्रतत्वस्य' देवफ्णेका यह 'ईशानः' स्वामी है, यत् जिसकारणसें 'अन्नेन' प्राणियों-के अन्नरूप भोग्यकरके 'आतिरोहाति' अपनीकारण अवस्थाकों आतिकमक-रके परिदृत्त्यमान जगत् अवस्थाकों प्राप्त होता है, तिसकारणसें प्राणियोंके कर्मफल भोगनेतांइ जगत्अवस्था अंगीकार करनेसें यह तिसका वस्तु-तत्व नही है, इत्यर्थः ॥ २ ॥

अतीतानागतवर्त्तमानरूप जगत् जहांतक है 'एतावान् ' इतना सर्व भी 'अस्य ' इस पुरुषका ' महिमा ' आपना सामर्थ्य विशेष है; न कि तिसका वास्तव्य स्वरूप है क्योोंकि, वास्तव स्वरूप तो पुरुष है, अतः (महिम्नोपि) इससें महिमासेभी ' जायान् ' अतिशय करके अधिक है, येह दोनों स्पष्ट करते हैं; 'अस्य ' इस पुरुषके ' विश्वा भूतानि ' त्रिकाल में वर्तनेवाले सर्व प्राणी 'पाद ' चौथे हिस्से प्रमाण है ' अस्य ' इस पुरुषके ' त्रिपात ' शेष तीन हिस्से-भाग ' अमृतं ' विनाशरहित हुआ थका दिवि योतनात्मके स्वप्रकाशरूपमें व्यवतिष्ठित है इतिशेषः॥ श्र

जो यह त्रिपात् पुरुषः संसारके स्पर्शरहित ब्रह्मस्वरूप हैं, और जो यह 'ऊर्घ्वः उदैत् ' इस अज्ञानकार्य संसारसे बाहिरभूत है, इहांके गुण-दोषोंकरी अस्पृष्ट है, उत्कर्षताकरके रहा हुआ है, 'तस्यास्य ' तिस इस का 'सोयं पादलेशः ' सो यह पादलेश ' इह ' इहां मायामें फेर होता भया स्टूष्टिसंहार करके पुनः २ वारंवार आता है, 'ततः ' तदपीछे माया-

## संसम्स्तम्भः ।

में आयांअनंतर 'विष्वङ्' देवतिर्यगादिरूपकरके विविधप्रकारका हु-आ थका, 'व्यकामत्' व्याप्तवान् हुआ क्या करके? 'साझनानझने अभिलक्ष्य' (साशनं) भोजनादिव्यवहारसंयुक्त चेतन प्राणिजात लखीए हैं, (अनझनं) तिससें रहित अचेतन गिरिनदीआदिक, येह दोनोंको जैसे होवे तैसें स्वयमेव विविधरूप होके व्याप्त होता भया ॥ ४ ॥

विष्वङ् व्यकामदिति यदुक्तं तदेवात्र प्रपंच्यते ॥ 'तस्मात्' तिसआदि-पुरुषसें विराट्-ब्रह्मांडदेह उत्पन्न भया । विविधप्रकारकी वस्तु शोभे है इसमें इति विराट् । 'विराजोधि ' विराट् देहके ऊपर तिसदेहकोंही अधिकरण करके ' पुरुषः ' तिस देहका अभिमानी कोइक पुरुष उत्पन्न होता भया, सो यह सर्ववेदांतोंकरके वेद्य परमात्मा सोही अपनी मायाकरके विराट्देह ब्रह्मांडरूप रचके तिसमें जीवरूप करी प्रवेशकरके ब्रह्मांडाभिमानी देवात्मा जीव होता भया. 'सजातः' सो उत्पन्न हुआ विराट् पुरुष 'अत्यरिच्यत-अतिरिक्तोभूत् ' विराटसें व्यतिरिक्त देव-तिर्यक् मनुष्यादिरूप होता भया. 'पश्चात् ' देवादिजीवभावसें पीछे ' मू-मिम् ' भूमिकों सृजन करता भया, 'अथो ' भूमिसृष्टिके अनंतर तिनजी-वोंके 'पुरः ' शरीर रचता भया ॥ ५ ॥

'यत्' यदा पूर्वोक्त क्रमकरकेही शरीरोंके उत्पन्न हुए थके, 'देवा:' देवते उत्तर सृष्टिकी सिद्धिवास्ते बाह्यद्रव्यके अनुत्पन्न होनेकरके हविके अंतर असंभव होनेसें पुरुषस्वरूपही मनःकरके हविपणे संकल्पकरके 'पुरुषेण' पुरुषनामक 'हविपा' हविःकरके, 'मानसं यज्ञम्' मानस यज्ञ-कों 'अतन्वत' विस्तारते-करते हुए. 'तदानीम् ' तिस अवसरमें ' अस्य' इस यज्ञका 'वसन्तः ' वसंतऋतुही ' आज्यम् ' घृत ' आसीत् ' होता भया, तिस वसंतऋतुकोंही घृतकी कल्पना करते हुए; ऐसेंही ' प्रीष्म इष्म आसीत्' प्रीष्मऋतु इष्म होता भया, तिसकोंही इष्मकरके कल्पना करते-हुए; तथा ' शरद्वविरासीत् ' शरदृतु हविः होता भया, तिसकोंही पुरोडा-शाभिध हविःकरके कल्पना करते हुऐ. ऐसें पुरुषकों हविःसामान्यरूपकरके संकल्पकरके तिसते अनंतर वसंतादिकोंकों घृतादिविद्योषरूपकरके कल्पन करा, ऐसे जानना योग्य है.॥ ६॥

२६



'यज्ञं' यज्ञके साधनभूत 'तम् ' तिस पुरुषकों पशुखभावनाकरके यूपमें बांधेहुएकों 'वार्हीषि ' मानस यज्ञमें 'प्रौक्षन् ' प्रोक्षण करते भये, कैसे पुरु-षकों ? सोही कहे हैं. 'अग्रतः ' सर्वस्टाष्टिके पहिले 'पुरुषम् जातम् ' पुरुषपणे उत्पन्न भयेकों ' तेन ' तिस पुरुषरूप पशुकरके ' देवाः ' देवते ' अयजन्त ' यजन करते भये, मानस यज्ञ निष्पन्न करते भये इत्यर्थः।कौन वे देवते ? सोही कहे हैं. ' साध्याः' सृष्टिके साधनयोग्य प्रजापतिष्रमुख 'ऋषयश्च' और तिनके अनुकूल ऋषि मंत्रोंके देखनेवाले जे हैं, ते सर्व यज्ञन करते भये इत्यर्थः॥७॥

'सर्वहुतः' सर्वात्मक पुरुष जिस यज्ञमें आहवन करीए, सो यह सर्व-हुतः, तैसें ' तस्मात् ' पूर्वोक्त 'यज्ञात् ' मानसयज्ञसें ' ष्टषदाज्यम् ' दधिमि-श्रितघृतकों ' संभृतम् ' संपादन करा, दधि और घृत यह आदिभोग्यजात सर्वसंपादन करा इत्यर्थः । तथा ' वायव्यान् ' वायुदेवसंबंधी लोकमें प्रसिद्ध 'आरण्यान् पशृन् ' आरण्य पशुर्योकों ' चक्रे ' उत्पन्न करता भया; आरण्य-हरिणादिक । तथा ' ये च प्राम्याः' गौ अश्वादि तिनकोंभी उत्पन्न करता भया ॥ ८ ॥ ' सर्वहुतस्तस्मात् ' पूर्वोक्त ' यज्ञात् ' यज्ञसें ' ऋचःसामानि जज्ञिरे ' ऋच साम उत्पन्न भए ' तस्मात् ' तिस यज्ञसें ही ' छंदांसि ' गायत्रीआदि ' जज्ञिरे ' उत्पन्न भए ' तस्मात् ' तिस यज्ञसें ' यज्जुरप्यजा-यत ' यजुर्वेदभी होता भया ॥ ९ ॥

'तस्मात् ' तिस पूर्वोक्त यज्ञसें 'अश्वा अजायन्त ' घोडे उत्पन्न भए, तथा ' ये के च ' जे केइ अश्वसें व्यतिरिक्त गर्दभ और खचरां ' उभया-दतः ' उर्थ्व अधोभाग दोनों दंतयुक्त होते हैं जिनके ते भी तिसयज्ञसेंही उत्पन्न हुए हैं, तथा ' तस्मात् ' तिस यज्ञसें ' गावश्व जज्ञिरे ' गौयां उत्पन्न हुई हैं, किंच ' तस्मात् ' तिसयज्ञसें ' अजाः ' बकरीयां और ' अवयः' भेडें भी ' जाताः ' उत्पन्न भई. ॥ १० ॥

प्रश्नोत्तररूपकरके ब्राह्मणादि सृष्टि कहनेकों ब्रह्मवादियोंके प्रश्न कह-ते हैं। प्रजापति प्राणरूप देवते 'यत् ' यदा ' पुरुषं ' विराड्रूप पुरुषकों 'व्यद्धुः' रचते भए, अर्थात् संकल्पकरके उत्त्पन्न करते भए, तव 'कतिधा' कितने प्रकारोंकरके 'व्यकल्पयन् ' विविधरूप कल्पना करते भए ? 'अस्य'

### संतम्भः ।

इस पुरुषका 'मुखं किम् आसीत्' मुख क्या होता भया ?' कौ बाहू अभू-ताम्' क्या दोनो वाहां होती भई ? 'कौ ऊरू कौ च पादौ उच्येते' क्या साथल, और क्या दोनो पग कहीए ? प्रथम सामान्य प्रश्न है, पीछे मुखं किम् इत्यादिकरके विशेषविषयक प्रश्न है ॥ ११ ॥

अब पूर्वोक्त प्रश्नोंके उत्तर कहते हैं, 'अस्य' इस प्रजापतिका ' झा-ह्मणः' ब्राह्मणत्वजातिविशिष्ट पुरुष 'मुखमासीत्' मुख होता भया, अर्थात् मुखसें उत्पन्न हुआ है, जो यह 'राजन्यः ' क्षत्रियत्वजातिविशिष्ट है, सो 'वाहूकृतः' वाहांकरके उत्पन्न करा है, अर्थात् बाहांसें उत्पन्न हुआ है, 'तत् तदानीं' तिससमय 'अस्य ' इस प्रजापतिके 'यत् यो ऊरू ' जे दो ऊरू थे, तद्ररूप 'वैश्यः ' वैश्य होता भया, अर्थात् ऊरूयोंसें वैश्य उत्पन्न हुआ, तथा इस पुरुषके 'पन्द्रगां 'दोनों पगोंसें 'ग्रूद्रः' ज्रूद्रत्वजा-तिमान् पुरुष 'अजायत ' होता भया, यह कथन यज्जुर्वेदके सप्तमकांडमें स्पष्टपणें है. ॥ १२ ॥

जैसें दधिघृतादि द्रव्य, गवादि पशु, ऋगादि वेद और ब्राह्मणादि मनुष्य, तिससें उत्पन्न हुए हैं, तैसें चंद्रादि देवते भी तिससेंही उत्पन्न हुए हैं, सोही दिखाते हैं. प्रजापतिके 'मनसः 'मनरें 'चंद्रमा जातः' चंद्र-मा उत्पन्न भया 'चक्षोः' नेत्रोंसें 'सूर्यः अजायत ' सूर्य उत्पन्न भया मुखात् इंद्रश्च अग्निश्च 'मुखसें इंद्र और अग्नि दो देवते उत्पन्न भए, और 'प्राणाद्दायुरजायत ' प्राणोंसें वायु उत्पन्न भया. ॥ १३ ॥

जैसें चंद्रादिकोंकों प्रजापतिके मनःप्रमुखसें कल्पना करते भए, तथा तैसेंही ' लोकान् ' अंतरिक्षादिलोकोंकों प्रजापतिके नाभि आदिकसें देवते ' अकल्पयन् ' उत्पन्न करते भए, सोही दिखाते हैं। ' नाभ्याः ' प्रजापतिकी नाभिसें ' अंतरिक्षमासीत् ' आकाश उत्पन्न भया ' शीर्ष्णः ' शिरसें ' यौः समवर्तत ' स्वर्ग उत्पन्न हुआ ' पद्भयां भूमिरुत्पन्ना ' पगोंसें भूमि उत्पन्न भई, और ' श्रोत्रादिश उत्पन्ना इति ' श्रोत्र-कानोंसें दिशा उत्पन्न भई- ॥ १४ ॥ इत्यादि ।

भावार्थः---प्रजाकों संहार स्टजन करते विश्वकर्माकों देखता हुआ ऋषि कहता है। (यः) जो विश्वकर्मा (इमा) इमानि (विश्वा) वि-श्वानि-यह जो सर्व ( भुवनानि ) भूतजातोंकों ( जुह्वत् ) संहार करता हुआ (न्यसीदत्) आपही बैठता हुआ, कैसा ? (ऋषिः) अतींद्रियद्रष्टा सर्वज्ञ ( होता) संहाररूप होमका कर्त्ता (नः ) अस्माकम्-हम प्राणियेंका (पिता) जनक है। प्रलयकालमें सर्व लोकोंका संहार करके जो परमेश्वर आप एकेलाही रह गया था, तथा चोपनिषदः । " आत्मा वा इदमेक ए-वाग्र आसीन्नान्यत्किंचन मिषत् । सदेव सोम्येदमग्रआसीदेकमेवाद्वितीय-मित्याद्याः ॥ " (सः) तैसा पूर्वोक्त स्वरूपवाला सो परमेश्वर (आशिषा) अभिलाषकरके "बहुस्यां प्रजायेयेत्येवंरूपेण " ऐसे रूपकरके पुनः फेर रचनेकी इच्छारूपकरके (द्रविणमिच्छमानः) जगत्रूपधनकी अपेक्षा करता हुआ ( अवरान् ) अभिव्यक्त उपाधीयोंमें ( आविवेश ) जीवरूप-करके प्रवेश करता भया. कैसा ? ( प्रथमच्छत् ) प्रथम एक अद्वितीयस्व-रूपकों जो छादन करे सो 'प्रथमच्छत्' उत्कृष्ट रूपकों आच्छादन करता हुआ प्रवेश करता भया, (इच्छमानः) सो वांछा करता भया, ' बहु स्यां ' बहुतरूप हो जाऊं इत्यादि श्रुतियोंसें जान लेना ॥ १७ ॥

संबाहुभ्यांधर्मतिसंपतंत्रैर्चावाभूमीजनयन्देवएकः ॥ १९ ॥ कि॰स्विद्वनंकउसट्झआंसयतोचावापृथिवीनिष्टतक्षुः । मनी'षिणोमनसापृच्छतेदुतचद्ध्यतिष्ठद्भवनानिधारयन्॥ २०॥ यज्ञवेंद१७अध्याये.

विश्वतश्वक्षुरुतविश्वतोमुखोविश्वतोबाहुरुतविश्वतस्पात् ।

कि अस्विदासीदधिष्ठानमारम्भणंकतमत्स्वित्कथासीत् । यतोभूमिंजनयन्विश्वकर्माविद्यामौणेन्महिनाविश्वचक्षाः ॥ १८॥

तथा— यइमा विश्वाभुवंनानिजुह्वदृष्टिहोंतान्यसीदंत्पितानंः। सआर्शिषाद्रविणमिच्छमानःप्रथमच्छद्वंराँ २॥ ऽआविवेश ॥१७॥



## संसमस्तम्भः।

अथ ईश्वर जैसें जगत्कों खजता है, सो प्रश्नोत्तरोंकरके कहते हैं। लोकमें घटादि करनेकी इच्छावाला कुंभकार, घरादिस्थानमें रहकरके मृत्तिकाआदि आरंभक द्रव्यरूपकरके, और चक्रादि उपकरणोंकरके घटादिक निष्पादन करता है। ईश्वरकों सो आक्षेप करते हैं। (स्विदिति) वितर्कमें है, द्यावाभूमी खजता हुआ विश्वकर्माका (आधिष्टानं किमासीत्) आधार क्या था ? क्योंकि विना अधिष्टानके कुछ भी नही कर सक्ता है (स्विदिति वितर्के) तर्क करते हैं, (आरंभणं कतमत् आसीत्) आरंभण क्या था? उपादान कारण क्या था? जैसें मृत्तिका घटोंका (कथा)किया च किम्प्रकारा (आसीत्) किया किसप्रकार थी? निमित्त कारण क्या था? इंडचक्रसलिल्स्त्राद्तिकरके घटादि करते हैं, तिनसमान क्या था ? (यतः) जिससें विश्वकर्मा जिस कालमें पृथिवी और स्वर्गकों (जनयन्) रचता हुआ ( महिना ) स्वसामर्थ्यकरके स्टप्टि यावाप्रथिवीकों ( औणोंत् ) आ-च्छादित करता भया, कैसा विश्वकर्मा? ( विश्वचक्षाः ) सर्वद्रष्टा ॥ ९८ ॥

उत्तर कहते हैं ॥ (एक:) अकेला असहायी (देव:) विश्वकर्मा (द्यावाभूमी जनयन्) स्वर्ग और भूमिकों रचता हुआ (वाहुभ्यां) बाहुस्थानीय धर्माधर्मकरके (संधमाति) संयोगकों प्राप्त होता है, (पतत्रै:) पतनशीलवाले अनित्यं पंचभूतोंकरके प्राप्त होता है, धर्माधर्म-निमित्तोंकरके पंचभूतरूप उपादानोंकरके साधनांतरके विनाही सर्व ख-जन करता है, अथवा धर्माधर्मकरके च पुनः भूतोंकरके (संधमाति) सम्यक् प्रकारकरके प्राप्त करता है जीवोंकों, कैसा हे? (विश्वतश्वक्षु:) सर्व ओरसें चक्षु हैं जिसके (विश्वतोमुख:) सर्व ओरसें मुख हैं जिसके (विश्वतोबाहु:) सर्व ओरसें वाहां हैं जिसके (विश्वतःपात्) सर्व ओरसें पग हैं जिसके, सो परमेश्वरकों सर्व प्राण्यात्मक होनेसें जिस जिस प्राणीके जे जे चक्षु आदि हैं, ते सर्व तिस उपाधिवाले परमेश्वरकेही हैं; इसवास्ते सर्व जगे चक्षुआदि प्राप्त होते हैं इाति ॥ १९ ॥

पुनः फेर प्रश्न है ( स्विदिति ) वितर्कमें है ( वनं किम् आस ) सो वन कौनसा था? ( उ ) अपि च (सः वृक्षः कः) और सो वृक्ष कौनसा રં૦દ્

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

था? ( यतः ) जिस वन, और वृक्षसें विश्वकर्मा, ( यावापृथिवी ) यावापृथिवीकों ( निष्टतक्षुः ) त्राछता घडता रचता अलंकृत करता हुआ; क्योंकि, तैसें वनवृक्षका संभव नही है. लोकमे तो घरादि बनानेकी इच्छावाला किसी वनमें किसी वृक्षकों छेदनकरके त्राछनादिकरके स्तंभा-दिक करता है, इहां जगत् रचनेमें सो है नही । एक अन्यबात है ( म-नीषिणः) हे बुद्धिमानो ! (मनसा) मनकरके-विचारकरके (तत् इत् उ) सो भी (पृच्छत) तुम पूछो, सो क्या ? ( सुवनानि ) जगत्कों ( धारयन् ) धारण करता हुआ विश्वकर्मा ( यदध्यतिष्टत् ) जिस जगे रहता था सो भी तुम पूछो. कुंभकारादि जैसें घरादिकमें बैठके घटादि करते हैं, सो आधि-ष्ठान भी पूछो । इन सर्व प्रश्नोंका यह उत्तर है कि, ऊर्णनाभिवत् यह आत्मा (ईश्वर) सर्व जगत्का आरंभ करता है, ऊर्णनाभि (मकडी-करो-लीया) अपने अंदरसेंही चेपवस्तु निकालके जाला रचता है, तैसेंही ईश्वर अपने अंदरसेंही सर्व कुछ निकालके जगत् रचता है, इसवास्ते इसजगत्का उपादानकारण, और निमित्तकारण ईश्वर आपही है अन्य नही ॥ २० ॥ ॥ इति यजुर्वेदसंहितायां सप्तदशाध्याये ॥

इत्याचार्यश्रीमद्रिजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थे ऋग्वे-दायनुसारसृष्टिक्रमवर्णनो नाम सप्तमःस्तम्भः ॥ ७॥

# ॥ अथाष्टमस्तम्भारम्भः ॥

सप्तमस्तंभमें ऋगादिवेदानुसार स्टप्टिकम वर्णन करा, अथाष्टम स्तंभमें पूर्वोक्त सृष्टिकमकी यत्किंचित् समीक्षा करते हैं; तहां प्रथम हम बहुत नम्रतापूर्वक विनती करते हैं कि, पक्ष-कदाग्रहकों छोडके प्रेक्षावानोंकों यथार्थ तत्त्वका निर्णय करना चाहिये, परंतु यह नही समझना चाहिये कि, यह अमुक धर्म, और अमुक २ शास्त्र हमारे वृद्ध मानते आए हैं तो, अव हम इसकों त्यागके अन्यकों क्योंकर मान लेवे ? क्योंकि ऐसी समज प्रेक्षावानोंकी नही है, किंतु यातो अज्ञ होवे, या वृढ कदाग्रही होवे, तिसकी ऐसी समझ होती है. इसवास्ते, वेद, स्मृति, पुराण, तथा जैन

#### अष्टमस्तम्भः

वौद्ध, सांख्य, वेदांत, न्याय, वैशेषिक, पातंजल, मीमांसादि सर्वशास्त्रोंके कहे तत्त्वोंको प्रथम श्रवण पठन मनन निदिध्यासनादि करके जिस शा-स्रका कथन युक्तिप्रमाणसें वाधित होवे, तिसका ल्याग करना चाहिये; और जो युक्तिप्रमाणसें वाधित न होवे, तिसकों स्वीकार करना चाहिये; परंतु मतोंका खंडनमंडन देखके द्वेषवुद्धि कदापि किसी भी मतउपर न करनी चाहिये. क्योंकि, सर्वमतोंवाले अपने २ माने मतोंकों पूरा २ सचा मान रहे हैं. इन पूर्वोक्त मतोंमेंसे सांख्य, मीमांसक, जैन और बौद्ध ये जगतका कत्ती ईश्वरकों नहीं मानते हैं, और वैदिक, नैयायिक, वैशेषिका-दिमतोंके माननेवाले जगत्का कर्त्ता ईश्वरकों मानते हैं; वेदमतवाले अन्य-मतोंवालोंसें विलक्षणही जगत् और जगत्कर्त्ताका खरूप मानते हैं, और यह भी कहते हैं कि, वेदसमान अन्य कोइ भी पुस्तक प्रसाणिक नही है, इसवास्ते प्रथम हम वेदके कथनकोंही विचारते हैं कि, प्रमाणसिद्ध है वा नही? जेकर प्रमाणसिद्ध हैं, तब तो वाचकवर्गकों सत्य करके मानना चाहिये, और जेकर प्रमाणबाधित होवे तब तो, तिसका त्यागही करना चाहिये. वेदोंमें भी बडा, और प्रथम जो ऋग्वेद है, तिसके कथनकाही सत्य वा असत्यका विवेचन करते हैं.

ऋ० अ ८। अ७। व १७। मं १०।अनु ११। सू १२९॥ प्रलयदशामें जग-त्उत्पत्तिका कारणभूत माया, सत्स्वरूपवाली भी नही थी, और असत्-स्वरूपवाली भी नही थी, किंतु सत् असत् दोनों स्वरूपोंसें विलक्षण अनिर्वाच्यखरूपवाली थी.

उत्तरपक्षः----जहां असत्का निषेध करेंगे, तहां अवश्यमेव सत्का विधि मानना पडेगा; और जहां सत्का निषेध करेंगे, तहां अवश्यमेव असत् मानना पडेगा; और जहां असत् सत् दोनोंका युगपत् निषेध करेंगे, तहां सत् असत् दोनों युगपत् मानने पडेंगे; और जहां सत असत दोनों युगपत् निषेध करेंगे, तहां असत् सत् दोनों युगपत् मानने पडेंगे. असत् और सत् ये दोनों एक स्थानमें रह नही सक्ते हैं.

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पूर्वपक्षः−–हम तो सत् असत् दोनों पक्षोंसें विलक्षण तीसरा अनिर्वाच्य पक्ष मानते हैं, इसवास्ते श्रुतिका कथन सत्य है

उत्तरपक्षः — यह जो तुम अनिवार्च्यत्व मानते हो तो, इसके अक्ष-रोंका यह अर्थ होता हैं; निस्ताब्द प्रतिषेधार्थमें हैं, सो प्रतिषेध, या तो भावका होना चाहिये, वा अभावका नकारप्रतिषेध भी, या तो भावका निषेध करेगा, या अभावका तब तो, अनिर्वाच्यत्वका अर्थ भी भाव, वा अभाव सिद्ध होवेगा; तो फेर अनिर्वाच्यत्व कहनेसें भाव, वा अभावसें अधिक कुछ भी नहीं सिद्ध होता है, इसवास्ते माया, या तो सत् माननी पडेगी, वा असत् माननी पडेगी.

पूर्वपक्षः--प्रतीतिके जो अगोचर होवे, तिसकों हम अनिर्वाच्यस्व कहते हैं.

उत्तरपक्षः---प्रलयदशामें सो प्रतीति अगोचर था, जो जीवोंके प्रती. ति अगोचर था कि, ब्रह्मके प्रतीति अगोचर था? प्रथम पक्ष तो संभव होही नहीं सक्ता है; क्योंकि, प्रतीति करनेवाले जीव तो तिस प्रलय. दशामें विद्यमानही नही थे तो, प्रतीति गोचर वा अगोचर किसकी अपेक्षा कहनेमें आवे? जेकर ब्रह्मके प्रतीति अगोचर था, तब तो माया, वा जगत्का कारण, खरशृंगवत् एकांत असत्रूप हुआ. तब तो, तिससें जगत् उत्पत्ति त्रिकालमें भी नहीं होवेगी. जेकर ब्रह्मके प्रतीति गोचर है, तव तो माया, सतुखरूपवाली सिद्ध होवेगी, तिसके सिद्ध होनेसें अद्वैत बह्य त्रिकालमें भी सिद्ध नही होवेगा; इसवास्ते, 'नासदासीन्नोसदासीत्' यह कहना युक्तिसें वाधित है. तथा 'आत्मा वा इदमेक एवाच आसी-त् ॥ ' सदेव सौम्येद मय आसीत्' ॥ इन दोनों श्रुतियोंसें यह सिद्ध होता है कि, जगत् उत्पत्तिसें पहिले आत्मा, अर्थात् बहाही एकला था, अन्य कुछ भी नही था ॥ तथा हे सौम्य ! सत्ही यह आगे था, अन्य कुछ भी नही था ! प्रथम तो ऋग्वेदकी पूर्वोक्त श्रुतिसें ये दोनों श्रुतियों विरुद्ध मालुम होती हैं. क्योंकि, इन दोनों श्रुतियोंसें तो, विना एक ब्रह्मात्मा सत्सरूपसें अन्य कुछ भी नही था, ऐसा सिद्ध होता है तब तो माया, अपरनाम जगत उत्पत्तिका कारण, कदापि सिद्ध नही होवे-

#### अष्टमस्तम्भः।

मा; तो फेर, ऋग्वेदकी श्रुतिकी कही अनिर्वाच्य माया, प्रलयदशामें क्योंकर सिद्ध होवेगी ? जेकर कहोंगे, अव्याकृत, अर्थात् माया, और बहाके प्रथक्रूप न होनेसें एकही आरमा कहा है; तब तो, ब्रह्मकेसाथ ओतप्रोत होनेसें ब्रह्मके सत्स्वरूपकीतरें, माया भी सत्स्वरूपवाली सिद्ध होवेगी. तब तो ऋग्वेदकी श्रुतिने जो प्रलयदशामें मायाकों सत् असत् स्वरूपसें विलक्षण जो अनिर्वाच्य कथन करी है, यह कहना मिथ्या सिद्ध होवेगा.

और जब एकही ब्रह्म सत्स्वरूप था, तब तो इस जगत्का उपादान कारण भी सत्स्वरूप ब्रह्मही सिद्ध होवेगा, तब तो यह जडचैतन्य पंचरूप जगत् ब्रह्मरूपही सिद्ध हुआ. तब तो, धर्म, अधर्म, पुण्य, पाप, ज्ञान, अज्ञान, सत्कर्म, असत्कर्म, स्वर्ग, नरक, धर्मी, अधर्मी, साधु, असाधु, सजन, दुर्जन, गुरु, शिष्य, शास्त्र, इत्यादि कुछ भी सिद्ध नही होवेगा. तब तो, चार्वाक, और वेदांतमतवालोंके सहशापणाही सिद्ध हुआ. क्यों-कि, चार्वाक तो, चार भूतोंकाही कार्यरूप यह जगत् मानते हैं, अन्यधर्मा धर्मादि ऊपर कहे हुए है नहीं. और वेदांती, सर्व इस जडचेतन्यरूप जगत्का उपादानकारण एक सत्स्वरूप ब्रह्मही मानते हैं, इसवास्ते तिनके मतमें भी ऊपर कहे धर्माधर्मादिक नही है. इसवास्ते चार्वाक, और वेदांतमतवाले ये दोनों नास्तिक सिद्ध होते हैं. क्योंकि, जो जीवों-कों अविनाशी नही मानता है, और पुण्यपापके हेतु,और पुण्यपापके फल भोगनेके स्थान नहीं मानता, आत्माकों भवांतर गमन करनेवाला नही मानता है, और देवगुरुधर्मकों नही मानता है, सो नास्तिक हैं; येह पूर्वोक्त सर्व लक्षण वेदांतमतमें मिलते हैं. क्योंकि, जब सर्व कुछ ब्रह्मही है, तब तो सत्सरूप ब्रह्ममें अन्य कुछ भी पुण्यपापादि न माने आवेंगे, इसवास्ते असली वेदांतका सिद्धांत, अंतमें नास्तिक सिद्ध हो जाता है.

पूर्वपक्षः----प्रलयदशामें एकही सत्सरूप ब्रह्म था, परंतु यजुबेंदके सप्तदश (१७) अध्यायमें, और उपनिषदोंमें कहा है, और्णनाभि, अर्थात् मकडी कोलिकनामा जीव, जैसें अपने अंदरसेंही चेप जैसी वस्तु नि-20

For Private And Personal

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कालके जाल वनाता है, ऐसेंही सत्स्वरूप ब्रह्म. अपने आपहीमेंसे इस जगत्का उपादान कारण निकालके तिससेंही यह जगत् रचना करता है. उत्तरपक्षः---हे प्रियवर ! यह जो और्णनाभि-मकडीका दृष्टांत दिया है, सो भी अयुक्त है, क्योंकि, और्णनाभि-मकडी जो है, सो केवल चैतन्य नही है, किंतु तिसका चैतन्यस्वरूपवाला जीव शरीररूप जड उपाधिवाला है, मनुष्यशरीरवत्; इसवास्ते, सो जंतु जो कुछ शरीरदारा आहार करता है, सो तिसके शरीरके अंदर चेप मलमूत्रादिपणे परिण-मता है, मनुष्यके आहार करणेसें वात पित्त कफ मल मूत्र लालादिवत् तथा और्णनाभीने जो जाला रचा है, तिसका उपादान कारण और्ण-नाभि नही है, किंतु जालेका उपादानकारण और्णनाभिके शरीरमें जो चेपादि वस्तु है, सो है; इससें यह सिद्ध हुआ कि, ब्रह्मात्माके अन्य कुछक जडचेतन्यवस्तुयों थी, जिन उपादान कारणोंसें जडचेतन्यकार्य-रूप संसार-- रचा परंतु ब्रह्मनें स्वयमेवही जगत्रूपकों धारण स्वीकार नही करा, ऐसें मानोंगे, तब तो अद्वेतकी हानी होवेगी. इसवास्ते, औ-र्णनाभिका दृष्टांत भी असंगत है.

तथा जब प्रलयदशा होती है तब केवल एकही बहा होताहे? वा माया और ब्रह्म ये दो होते हैं? वा मायाकरके अव्याकृत ब्रह्म, अर्थात् माया और ब्रह्म क्षीरनीरकीतरें अप्टथक्पणें मिश्रित होते हैं? प्रथमपक्षमें तो शुद्ध, बुद्ध, सच्चिदानंद, अकिय, कृटस्थ, नित्य, सर्वव्यापक, ऐसे ब्रह्म-सें तो त्रिकालमें कदापि रृष्टि नही होवेगी, निरुपाधिक होनेसें, मुक्ता-स्मावत्. 181 जेकर दूसरा पक्ष मानोंगे, तब तो द्वैतापत्तिसें त्रिकालमें भी अद्वैतकी सिद्धि नही होवेगी. 131 जेकर तीसरा पक्ष मानोगे, तब तो तीनोंही कालमें एक शुद्ध ब्रह्मकी सिद्धि न होवेगी.

और ऊपर सप्तम स्तंभमें लिखी श्रुतियोंमें लिखा है कि---ब्रह्मके चार भागोंमेंसें तीन भाग तो सदा मायाप्रपंचसें रहित शुद्ध सच्चिदानंद-रूप अपने स्वरूपमेंही प्रकाश करता हुआ व्यवतिष्ठित रहता है, और एक चौथा भाग सो मायामें मायासंयुक्त हो कर, अथवा सदा मायासं-

२११ -

### अष्टमस्तम्भः।

युक्त हुआ थका स्टाप्टिसंहार करके वारंवार आता है, मायामें आयांअनंतर देव मनुष्य तिर्यगादिरूपकरके विविध प्रकारका हुआ थका जड चैतन्यके रूपकों व्याप्त होता है इत्यादि-अब हे प्रियवाचकवर्गों ! तुम विचार करो कि, जब एक अद्वैतही शुद्ध सचिदानंद स्वरूप माना, तो फेर तिसका एक भाग तो मायासहित, और तीन भाग मायारहित निरुपाधिक संसा-रके स्पर्शरहित अमृतरूप कैसें हो सक्ते हैं ? तथा चौथा भाग जो मायावाला है, सो क्या ब्रह्मसें भिन्न है ? जेकर भिन्न है, तब तो दो ब्रह्म मानने पडेंगे; एक तो तीन गुणाधिक शुद्ध त्रहा, और एक चतुर्थांश मायावाला जेकर तो ये दोनों ब्रह्म अना-दिसें भिन्न है, तब तो तीनों कालोंमें भी अद्वैतकी सिद्धि नही होवेगी, जेकर एकही ब्रह्मका चतुर्थांश मायावान् है, शेष तीन भाग निर्मेल है, तव तो यह प्रश्न उत्पन्न होवेगा कि, यह चौथा भाग अनादिसेंही माया-वान् है, वा पीछेसें मायाका संबंध हुआ है? जेकर कहोंगे कि, अनादिसेंही मायावान् है, तब तो ब्रह्म सावयव वस्तु सिद्ध होवेगा, जैसें देवदत्तके पगऊपर कुष्टका रोग है, शेषशरीर निरोग है; ऐसेंही ब्रह्मके तीन अंश तो निर्मल हैं, और एक अंश मायासंयुक्त है, इससें ब्रह्म सावयुक्त सिद्ध होता है. और तीन अंशोंसें तो सचिदानंदखरूपमें मग्न है, और एक अंशकरके जन्म, मरण, रोग, शोक, जरा, मृत्यु, अनिष्टसंयोग, इष्टवियो-गादि अनंत दुःखोंकों भोग रहा है; और सदाही जिसकी ये दो अवस्था बनी रहेगी, तो फेर मुक्तरूप कौन ठहरा? और संसाररूप कौनु ठहरा? जिस मायाने ब्रह्मके चौथे अंशकी ऐसी दुर्दशा कर रक्खी है, फेर तिस मायाकों सदा न मानना यह कैसी भूल है?

जेकर कहोंगे ब्रह्मका जिन्तुर्थांश मायासंयुक्त आदिवाला है, जब बह्ममें फुरणा होती है; तब चतुर्थांश मायावान हो जाता है, यह भी ठीक नही, क्योंकि, फुरणेसें पहिलें तो माया नही थी, तो फेर फुरणा किस निमि-त्रसें हुआ? जेकर कहोंगे ब्रह्मस्वभावसेंही फुरणावाला होता है, तब तो संपूर्ण ब्रह्मकों युगपत् फुरणा होना चाहिये, नतु चतुर्थांशकों. जेकर कहोंगे **સ્**ર્ર્

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

चतुर्थांशमेंही फुरणा होता है, नतु तीन अंशोंमें, तीन अंश तो सदा अफु-रही रहते हैं, तब तो ब्रह्ममें खभावभेद हुआ, स्वभावभेदसेंही ब्रह्म अनित्य सिद्ध होवेगा, "स्वभावभेदो ह्यनित्यताया ऌक्षणमितिवचनात. "

पूर्वपक्षः-प्रलयदशामें अव्याकृत ब्रह्म है, जब सर्व जीवोंके करे हुए शुभाशुभ कर्म परिपक हुए थके फल देनेके उन्मुख होते हैं, तब ईश्वरकों साक्षी फलप्रदाता होनेसें खष्टिकी इच्छा होती है-

उत्तरपक्षः-इस कथनसें तो ऐसा सिद्ध होता है कि, अव्याकृत ब्रह्ममें अनंत जीव, और अनंततरेंके तिन जीवोंकरके पुण्यपाप, और पचं भूतेंका उपादान कारण, ये सर्व सामग्री ब्रह्ममें सूक्ष्मरूप होके लीन हुइ होइ थी; जब ऐसें था, तब तो अद्वेतकी सिद्धि कदापि नही होवेगी. जेकर कहोंगे ये सर्व सामग्री ब्रह्मसें अभेदरूप होके ब्रह्मके साथ रहती थी, तब तो सर्व कुछ ब्रह्मा द्वेतरूपही हुआ; जब अद्वेत ब्रह्मही था, तब तो जीव अनंत पूर्वकल्पके करे अनंततरेंके पुण्यपाप और पुण्यपाप परिपक होके फल देनेके उन्मुख होते हैं, तब ईश्वरकों सृष्टि करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है, यह सर्व कहना महामिथ्या सिद्ध होवेगा. क्योंकि, न तो कोइ ब्रह्मसें अन्य जीव है, न शुभाशुभ कर्म हे, न कर्त्ता हे, न फल हे, और न फल देनेके उन्मुख कर्म होते हें. क्योंकि, एक ब्रह्माद्वेतही तत्व है.

पूर्वपक्षः-वद्यही अनंत जीव है, ब्रह्यही शुभाशुभ कर्म, ब्रह्यही कर्मका कर्त्ता, ब्रह्यही कर्मफल भोका, ब्रह्यही अपने करे कर्मफल भोगनेकी इच्छा करके जगत् रचता है.

उत्तरपक्षः-जब तुम्हारे कहे प्रमाण सर्व कुछ ब्रह्मही हे, तब तो तुम्हारे ब्रह्मसमान अज्ञानी, अबिवेकी, आरमघाती, अन्य कोइ भी नही हे. क्यों-कि, जब नानायोनियोंमें नानाप्रकारके शीत, ताप, क्षुधा, तृषा, संयोग, वियोग, कुइ, जछोदर, भगंदर, अप्समार, क्षयी, ज्वर, शूल, नेत्रवेदना, मस्तकवेदना, जन्म मरणादि अनंत दुःख अपने करे कर्मोंसें भोगता हे, तब तो पाप करनेके अवसरमें ब्रह्मकों यह मालुम नही था कि, इन

#### अष्टमस्तम्भः ।

कर्मोंका सुझे महादुःखरूप फल होवेगा; इसवास्तेही पाप करे; इस हेतुसें तुह्यारा ब्रह्म अज्ञानी सिद्ध होता है. तथा जेकर ब्रह्म विवेकी होता तो, पुण्यफलरूप शुभकर्मही करता, नतु अशुभ; परंतु उसने तो शुभाशुभ दोनो प्रकारके कर्म करे हैं, इसवास्ते तुह्यारा ब्रह्म अविवेकी सिद्ध होता है. जब आपही अपने दुःख भोगनेवास्ते जगत् रचता है, तब तो अपने पर्गो-में आपही कुहाडा मारता है, इसवास्ते आत्मघाती भी सिद्ध होता है.

प्रलय दशामें माया, जीव, जीवोंके कर्म, सर्व सूक्ष्मरूप होके ब्रह्मर्मे र्लीन थे, जब ब्रह्मकों जीवोंके करे कर्म परिपक फल देनेमें सन्मुख हुए, तब परमात्माकों स्टष्टि करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है, यह कथन ४ अंककी श्रुतिमें है, इसमें हम यह पृछते हैं कि, प्रथम तो, जे शुभाशुभ कर्म जीवोंने करे थे, ते कर्म रूपी थे कि, अरूपि थे ? जेकर रूपि थे तो, क्या जड थे, वा चेतन थे ? अत्र द्वितीयपक्ष तो स्वीकारही नही है, संभव न होनेसें । अथ प्रथमपक्षः−जेकर जड थे, तब तो परमाणुयोंके कार्य थे, वा अन्य कोइ उनका सपादन कारण था ? जेकर परमाणुयोंके कार्यरूप थे, तब तो अद्वेतकी हानी सिद्ध होती है; जेकर अन्यकोइ उपादान कारण मानोंगे, सो तो है नही; क्योंकि परमाणुयोंके विना अन्य कोइ कारण, रूपी कार्यका नही है; जेकर अरूपि जड थे, तब तो सिद्ध हुआ कि, आकाशकेविना अन्य कोइ वस्तु नही थी, और आकाश कर्मोंका उपादान कारण नही सिद्ध होता है; जेकर अरूपि चेतन थे, तब तो जीव, कर्मोंका उपादान कारण सिद्ध हुआ, जब कर्म चेतन हुए, तब तो जीवोंके ज्ञान विचारोंकेही नाम कर्म हुए. अथ जो वह कर्म ज्ञानरूप है, ते परिपक फल देनेके उन्मुख हुए थके, क्या ब्रह्मकों खाज उत्पन्न करते हैं? जो हम फल देनेके सन्मुख हुए हैं, इसवास्ते जगत् रचो! वा अंदर कोइ कर्मकी खेती बोइ हुइ है ? जिसके देखनेसें झहाकों स्टप्टि करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है! वा वे कर्म ईश्वरकों चुहंडीयां भरते हैं? जिसमें ईश्वर जानता है कि, येह परिपक होके फल देनेके सन्मुख हुए हैं! अथवा कर्म ब्रह्मकेसाथ लडाइ करते हैं ? कि, जीवोंकों तुं

२१२ -

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हमारा फल क्यों नही देता है? इस हेतुसें ईश्वरकों स्टष्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न भइ ? अथवा वे कर्म ईश्वरके साथ लडके ईश्वरकी आज्ञासें बाहिर हुए चाहते हैं, तिनके राजी रखनेकों ईश्वरकों स्टाप्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न होवे हैं ? इत्यादि अनेक विकल्प कर्मोंमें उत्पन्न होते हैं. परंतु प्रथम तो चारों वेदोंमें, और अन्य मतोंके शास्त्रोंमें, कमोंका यथार्थ खरूप-ही कथन नही करा है. जेकर कमोंका खरूप लिखा भी है, तो भी, जीव-हिंसा करनी, मृषा बोलना, चोरी करनी, परस्त्रीगमन करना, कोध, लोभ, मद, माया, छल, दंभादि करनेका नाम कर्म लिखा है; परंतु येह तो कर्मोंके उत्पन्न करनेकी किया है, नतु कर्म. जैसें घट उत्पन्न करनेमें कुलालका चक्रभ्रमणादिव्यापाररूप किया है, तिस कियासें घट उत्पन्न होता है; तैसेंही, जीवहिंसादि रूवोंक सर्व कर्मोंके उत्पन्न करनेकी किया है, परंतु कर्म नही. तथा कितनेक कहते हैं, प्रारब्ध कर्म १, संचितकर्म २, और कियमाण कर्म ३, ये तीनप्रकारके कर्म है. परंतु कर्म वस्तु क्या है? जब संचित कर्म है, वो संचयिक वस्तु क्या है? जो फल देनेमें उन्मुख होवे, सो कर्म क्या वस्तु है? जे कर्म जीवकेसाथ प्रवाहसें अना-दि संबंधवाले हैं, वे क्या वस्त है? हे ! प्रियवाचकवर्गों ! किसीमतमें भी यथार्थ कर्मोंका खरूप नही लिखा है, इसवास्तेही अर्हन् भगवान्के विना सर्वमतोंवाले यथार्थ कर्मस्वरूपके न जाननेसें सर्वज्ञ नही थे.

पूर्वपक्षः-अर्हन् भगवान्ने कर्मोंका कैसा स्वरूप कथन करा है ?

ु उत्तरपक्षः−विस्तार देखना होवे तब तो, षट्कर्मग्रंथ, पंचसंघह, कर्म-प्रक्वतिआदि शास्त्रोंकों गुरुगम्यतासें पठन करो; और संक्षेपसें देखना होवे तो, हमारी रची जैनप्रश्नोत्तरावलिसें कर्मोंका किंचिन्मात्रस्वरूप देख लेना

अब हम ऊपर सप्तम स्तंभमें लिखी वेदकी श्रुतियोंकीही किंचित् परी-क्षा करते हैं. तीसरी श्रुतिमें लिखा है कि, सृष्टिसें पहिले प्रलयदशामें भूत भौतिक सर्व जगत अज्ञानरूप तमःकरके आच्छादित था, अर्थात् आत्मतत्त्वके आवरक होनेसें माया, अपरसंज्ञाभावरूप अज्ञान इहां तमः

#### अष्टमस्तम्भः।

ऐसा कहते हैं. ॥ परीक्षा ॥ जब प्रलयदशामें भूत भौतिक जगत् अज्ञानरूप तमःकरके आच्छादित था, तब तो भूत भौतिक जगत् विद्यमान सिद्ध होता है. क्योंकि, कोइ वस्तु ढांकणेसे अभावरूप नही होती है, तव तो ब्रह्मने प्रलयकरके आपही आपना सत्यानाश करा, जैसें कोइ पुरुष नानाप्रकारकी क्रीडारंग विनोद भोग विलासादि करता हुआ, एकदम अपना सर्व ऐश्वर्य नाशकरके आंखोंके आगे पद्दी बांधकर किसी अंधकारवाली पर्वतकी गुफामें जा पडे तो, तिसकों अवइयमेव मूर्ख कहना चाहिए. क्योंकि, जिसकों अपने आपके हितकी इच्छा नहीं है, तिससें अधिक अन्य कौन पुरुष मूर्ख है ? कोइ भी नही है किंच पुरुष तो, किसी पर्वतकी गुफामें जा पडा है, परंतु सृष्टि संहारकरके ब्रह्म अज्ञानाच्छादित होके किस स्थानमें रहता था ? क्योंकि, प्रलयदशामें आकाश तो था नही; और विना आकाशके कोइ जंड चेतन वस्तु रह नही सक्ती है. और विना आकाशके वस्तुका रहना मानना यह युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है, प्रेक्षावान् कदापि नहीं मानेंगे. प्रलय करेनेसे तो जगत् संहारी होनेसें ब्रह्मात्माकों निर्दय और आत्मघाती कहना चाहिए; और प्रलय न करे तो, ब्रह्मकी कुछ हानि नहीं है, और सृष्टि न करे तो भी कुछ हानि नहीं है, तो फेर, विनाप्रयोजन पूर्वोक्त काम करनेसें कौन बुद्धिमान् परमात्माकों सर्वज्ञ कृतकृत्य वीतराग करुणासमुद्र इत्यादि विशेषणोंवाला मान सक्ता है ? जेकर परमात्मा सृष्टि न रचे तो, इसमें उसकी क्या हानि है ?

पूर्वपक्षः-जेकर ईश्वर सृष्टि न रचे तो, जीवोंके करे शुभाशुभ कर्मोंका फल जीवोंके भोगनेमें क्यों कर आवे ?

उत्तग्पक्षः—-जेकर ईश्वर जीवोंके कमोंका फल न भुक्तावे तो, ईश्व-रकी क्या हानि होवे? क्योंकि तुमारे मतमूजब जीव आपतो कमोंका फल भोग सक्तेही नही, और ईश्वर सृष्टि रचे नही, तव तो बहुतही अच्छा काम होवे, न तो जीव पूर्वकर्मका फल भोगे, और न नवीन शुभाशुभ कर्म आगेंकों करे, सदा काल प्रलयदशामेंही परमानंदकों ब्रह्मानंदमें लय होके भोगा करे क्योंकि, उपनिषदोंमें लिखा है कि, सुषुप्तिमें आरमा ब्र-

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हामें लय होके परमानंदकों भोगता है, जब सुषुप्तिमें यह दशा है तो, प्रलयरूप महासुषुप्तिमें तो परमानंदका क्या कहना है ? इससें तो जब ईश्वर खाष्टि रचता है, तब जीवोंके परमानंदका नाश करता है, यह सिद्ध होता है. तो फेर, ईश्वर खष्टि क्यों रचता है ?

ूर्वपक्षः—जेकर ईश्वर स्टष्टि रचके जीवोंकों कर्मफल न भुक्तावे, तब तो ईश्वरका न्यायशीलता गुण रहे नही, जगत्में न्यायाधीश होके जो बुरेकों सजा न देवे सो न्यायाधीश नही है.

उत्तरपक्षः--वेदमतमें तो एक ब्रह्मके विना अन्य कोइ जीवात्मा हेही नही तो, क्या ब्रह्म आपही न्यायार्धाश वनता है ? और आपही अशुभ कर्म करके सजाका पात्र होके दंड लेता है ? यह तो ऐसा हुआ, जैसे किसीनें आपही पापकर्म करे, और तिनके फल भोगनेवास्ते अपने हाथसेंही अप-ने नाक कान हाथ पग मस्तकादि छेदन कर डाले; इससें तो, ब्रह्म प्रथम पाप न करता, तथा ईश्वर अन्य जीवोंकों नवीन पाप न करने देता, तब तो सदाकाल प्रलयदशाही रहती. न तो स्टप्टि रचनी पडती, और न सु-ष्टिका संहार करना पडता, और न जीवोंकों कर्मका फल देना पडता, सदाही परमानंद भोगता रहता. यह तो ब्रह्मने सृष्टि क्या रची, आपही अपने पगमें कुहाडा मारा ! ऐसे अज्ञानीकों कौन बुद्धिमान् ब्रह्मेश्वर मान सक्ता है ? इसवास्ते जो प्रलयका स्वरूप श्रुतियोंने कहा है, सो केवल प्रलापमात्र है; युक्तिविकल होनेसे. ॥ इति प्रलयसमीक्षा ॥ चौथी श्रुतिमें लिखा है कि, परमात्माके मनमें सृष्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न भइ, यह कहना भी मिथ्या है, क्योंकि, शरीरके विना कदापि मन नही होता है, शरीरविना मन है ऐसा सिद्ध करनेवाला प्रत्यक्ष, वा अनुमानादिप्रमाण नही है. परंतु शरीरविना मन नही, ऐसा तो प्रत्यक्ष अनुमानसें सिद्ध हो सका है और मनविना इच्छा कदापि सिद्ध नही इसवास्ते प्रलयदशामें भी ब्रह्मके शरीर होना चाहिए; जेकर प्रलयदशामें भी ब्रह्मके शरीर मा-नोंगे, तब तो यह प्रश्न उत्पन्न होवेगा कि, शरीर ब्रह्मके साथ अनादिसें संवधवाला है कि, आदिसंबंधवाला है? जेकर अनादि संबंधवाला है, सब

#### अष्टमस्तम्भः ।

तो ' नासदासीन्नोसीत् ' इत्यादि यह श्रुति मिथ्या ठहरेगी, और ब्रह्म मु-करूप न ठहरेगी और तीन भाग ब्रह्मके सदा निर्छेप मुक्तरूप, और चो-था भाग मायावान् यह भी सिद्ध नही होवेगा क्योंकि, एक भाग शरीरवा-ला, और तीन भाग शरीररहित, यह युक्तिसें विरुद्ध है; इससें तो ब्रह्म-के दो भाग हो गए, तब संपूर्ण ब्रह्म मुक्तरूप सिद्ध न हुआ. और अद्वेत-मतकी तो, ऐसी जड कटेगी कि, फेर कदापि न उत्पन्न होवेगी. इसवास्ते अनादिशरीरसंवंधवाला ब्रह्म मानना यह प्रथम पक्ष मिथ्या है.

अथ दूसरा पक्ष सादिशरीसंबंधवाला ब्रह्म हैं, ऐसा मानोंगे, तब तो शरीर भी ब्रह्मने इच्छा पूर्वकही रचा सिद्ध होवेगा, इच्छा मनका धर्म है, और मन शरीरविना नही होता है, इसवास्ते इस शरीरसें पहिले अन्य-शरीर अवश्य होना चाहिए; तिससें आगे अन्य, इसतरें माननेसें अनव-स्थादृपण होवे हैं, इसवास्ते दूसरा पक्ष भी मानना मिथ्या है. इस कथनसें यह सिद्ध हुआ कि, प्रलयदशामें ब्रह्मके शरीर नही है, और शरीरविना मन नही हो सक्ता है, और मनविना इच्छा नही होती है और इच्छाके विना ब्रह्म कदापि सृष्टि नही रच सक्ता है.

पूर्वपक्षः~ऌष्टि और प्रलय ये दोनों करनेका ईश्वरका स्वभावही है इसवास्ते सृष्टि रचता है और प्रलय करता है

उत्तरपक्षः---एकवस्तुमें अन्योन्य विरुद्ध, दो स्वभाव नही रह सक्ते हैं. पूर्वपक्षः--हम तो परस्पर विरुद्धस्वभाव मानते हैं.

उत्तरपक्षः——ये दोनों खभाव नित्य है कि, अनित्य है? ईश्वरसें भिन्न है कि, अभिन्न है? रूपी है कि, अरूपी है? जड है कि, चेतन हे? जेकर ये दोनों स्वभाव नित्य है, तब तो ये दोनों स्वभाव युगपत सदा प्रवृत्त होवेंगे, तब तो ईश्वर सदाही छाप्टि रचेगा, और सदाही प्रलय करेगा; तब तो, न छाप्ट होवेगी; और न प्रलय होवेगी. जैसें एक पुरुष दीपक जलाया चाहता है, तब दुसरा पुरुष जलानेके समयमेंही बुजाया करता है, तब तो दीपक न जलेगा, और न बुजेगा. इसीतरें ईश्वरका सृष्टि रचनेका स्वभाव तो सृष्टि रचेहीगा, और ईश्वरका प्रलय करनेका

32

2?6

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

स्वभाव तिस समयमेंही प्रऌय करेगा, तब तो सृष्टि, और प्रऌय, ये दो-नोंही होवेंगी; इसवास्ते प्रथम विकल्प मिथ्या है.

जेकर ये दोनों स्वभाव आनित्य है तो, क्या ब्रह्मेश्वरसें भिन्न है कि, आभन्न है? जेकर भिन्न है तो, ईश्वरके ये दोनों स्वभाव नही है; ईश्व-रसें भिन्न होनेसें. जेकर अनित्य, और अभिन्न है, तव तो जैसें स्वभाव उत्पत्तिविनाशवाले है, तैसें ईश्वर भी उत्पत्तिविनाशवाला मानना चा-हिए; खभावोंसें अभिन्न होनेसें. परं ऐसें मानते नही है, इसवास्ते यह पक्ष भी मिथ्या है.

जेकर स्वभाव रूपी है, तव तो ईश्वर भी रूपीहि होना चाहिए; क्यों-कि, स्वभाव वस्तुसें भिन्न नही होता है. तव तो ईश्वरकों रूपी होनेसें जडताकी आपत्ति होवेगी, इसवास्ते यह भी पक्ष मिथ्या है. जेकर दोनो स्वभाव अरूपी है तब तो किसी भी वस्तुके कर्त्ता नही हो सक्ते है, अरू-पित्व होनेसें; आकाशवत्. इसवास्ते यह भी पक्ष मानना मिथ्या है.

जड पक्ष, रूपी पक्षकीतरें खंडन करना. और चेतन पक्ष, नित्यानित्य, और भेदाभेद पक्षमें अवतारके उपरकीतरें खंडन जान लेना. इसवास्ते स्वभाव पक्ष मानना केवल अज्ञानविर्जृभित हैं; और श्रुतियोंमें जो स्टष्टि रचनेकी इच्छा ईश्वरमें मानीहें, सोभी अज्ञानविर्जृभित प्रलापमात्रही है; परीक्षाऽक्षमत्वात्. ॥ इतिस्टष्टिरचनायामीश्वरेच्छाखंडनम् ॥

छट्ठी श्रुतिमें पूर्वपक्षकी तर्फसें प्रश्न करे हैं कि, कौन पुरुष परमार्थसें जानता है, और कौन कह सक्ता है कि, यह दिखलाइ देती नाना प्रकार-की स्टप्टि किस उपादानकारणसें, और किस निमित्तकारणसें उत्पन्न भइ है? मनुष्य नही जानते, और नहीं कह सक्ते हैं; परंतु देवते सर्वज्ञ हैं, वे तो जानते होवेंगे, और कह भी सक्ते होवेंगे? इस शंकाके दूर करनेवास्ते कहते हैं, अर्वागिति। इस भौतिक सृष्टिके उत्पन्न करे पीछें सर्व देवते उत्पन्न हुए हैं; इसवास्ते देवते भी नही जान सक्ते, और नही कह सक्ते हैं. शुक्ठय-जुर्वेदके १७ अध्यायकी १८।१९।२०। श्रुतियोंमें भी पूर्वपक्षकी तर्फसें प्रश्न पूछे हें। परंतु ऋगवेदमें तो यह उत्तर दिया है कि, परमात्माने अपनी सामर्थ्यसे

#### अष्टमस्तम्भः।

यह जगत् रचा है, और धारण भी परमात्माही करता है.। और यजुर्वेदमें यह उत्तर दिया है कि, और्णनाभिकीतरें जगत् रचता है.। ऋग्वेदसें यह अधिक कहा है, और्णनाभिके दृष्टांतकों तो हम ऊपर खंडन कर आए हैं, और शेष उत्तर तो, श्रुति कहनेवालेकी प्रिय स्त्रीही मानेगी परंतु प्रेक्षा-वान् तो कोइ भी नहीं मानेगा. क्योंकि, जवतांइ परमात्मा सर्व सामर्थ्य-वान् उपादानादि सामग्रीविना अपनी महिमासें जगत् रचनेवाला सिद्ध न होवेगा, तवतांइ यह जगत् विना उपादान निमित्तकारणोंसे आका-शादि अपेक्षाकारणके विनाही ईश्वरका रचा हुआ हे, ऐसा सिद्ध नही होवेगा. और जवतांइ यह जगत् विना उपादान निमित्तकारणोंसें आका-शादि अपेक्षाकारणके विनाही ईश्वरका रचा हुआ सिद्ध नही होवेगा, तवतांइ परमात्मा क्ष्वेसामर्थ्यवान् उपादानादिसामग्रीविनाः अपनी महि-मासें जगत् रचनेवाला सिद्ध नही होवेगा. यह इतरेतराश्रय दूषण है; इसवास्ते ऊपर लिखी श्रुतियोंमें जो स्टष्टिबाबत कथन है, सो भी प्रलापमात्रही है.

इसवास्तेही अक्षपाद, गौतममुनिनें वेदोंकों अप्रमाणिकपणा मानकेही न्यायसूत्रोंमें, और कणादमुनिनें वैशेषिकसूत्रोंमें आकाशको नित्य, और सर्वव्यापक माना. और दिशा, आत्मा, मन, काल और प्रथिवीआदि भूतोंके परमाणुयोंकों नित्य माने. इत्यादि जो वेद विरुद्ध प्रक्रिया रची, सो वेदकी प्रक्रियाकों अप्रमाणिक मानकेही रची सिद्ध होती है. और जै-मिनीनें अपने मीमांसाशास्त्रमें जगत्को अनादि माना है, ईश्वर सर्वज्ञ मृष्टिका कर्त्ता मान्याही नही है. वो भी तो, श्रीव्यासजीकाही शिष्य था, और मुख्य सामवेदी यही था; तिसने तो, ईश्वरविषयक मंडल, अष्टक, अध्याय, अनुवाक, सूक्त, सर्व नवीन प्रक्षेपरूप मानके प्रमाणिक नही माने हैं. इसवास्ते वेदोक्त सृष्टि रचना अज्ञानीयोंकी कल्पना करी हुइ है, इस-वास्ते वेदका कथन सत्य नही है.

अथ ऋग्वेद अष्टक ८ अध्याय ४ की श्रुतियोंमें जो सृष्टिकम लिखा है, तिसकीभी यत्किंचित् समीक्षा लिखते हैं. चौथे अंककी श्रुतिसें लिखा

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

है, जो ब्रह्मका चौथा अंश है, सो मायामें आकर देवतिर्यगादिरूपकरके विविध प्रकारका हुआ थका व्याप्त हुआ क्या करके ? चेतन अचेतन रूपकरके, सोही दिखाते हैं; तिस आदि पुरुषसें विराट्, अर्थात् ब्रह्मांड उत्पन्न भया, तिसमें जीवरूपकरके प्रवेशकरके ब्रह्मांडाभिमानी देवात्मा जीव होता भया, पीछें विराट्सें व्यतिरिक्त देव तिर्यङ् मनुष्यादिरूप होता भया, पीछे देवादि जीवभावसें भूमिको सृजन करता भया, अथ भूमि-सृष्टिके अनंतर तिन जीवोंके शरीर रचता भया, शरीरोंके उत्पन्न हुए थके देवते, उत्तर सृष्टिकी सिद्धिवास्ते बाह्यद्रव्यके अनुत्पन्न होनेसें हविके अंतर असंभव होनेसें पुरुषस्वरूपही मनः करी हविषणे संकल्पकरके पुरुषनामक हविकरके मानस यज्ञका विस्तार करते भए; तिस अवसरमें तिस यज्ञका वसंत ऋतु घृत होता भया, ग्रीष्म ऋतु इध्म होता भया, शर-दतु हवि होता भया, अर्थात् तिसकोंही पुरोडाझामिध हविकरके कल्पन करते भए; यज्ञका साधनभूत पुरुष तिसकों पशुत्वभावनाकरके यूपमें बांधते हुए, वर्हिषि मानस यज्ञमें प्रोक्षण करता भया, कैसा पुरुष ? सर्वसृष्टिसें पहिले उत्पन्न भया, तिस पशुरूप पुरुषकरके देवते पूजते भए, मानस यज्ञ निष्पन्न करते भए. कौन ते देवते ? सृष्टिके साधन योग्य प्रजापति-प्रभृति, तिनके अनुकूल ऋषिमंत्रोंके देखनेवाले यजन करते भए, सर्वहुत पुरुषसें अर्थात् मानस यज्ञसें दधिमिश्रित घृत संपादन करा, वायु देव-संबधी लोकमें प्रसिद्ध हरिणादि आरण्य पशुयोंकों उत्पन्न करता भया, माम्य पशु गौआदि तिनकों उत्पन्न करता भया, तिस यज्ञसें ऋच् साम उत्पन्न भए, तिससेंही गायऱ्यादि छंद उत्पन्न भए, तिस यज्ञसेंही यजुर्वेद होता भया, तिससेंही अश्व घोडे गर्दभ खचरां उत्पन्न भए, तिस यज्ञसें गौयां बकरीयां भेडें उत्पन्न भई; प्रजापतिके प्राणरूप देवते जब विराट्रूप पुरुषकों उत्पन्न करते भए, तव तिस पुरुषका मुख क्या होता भया? दोनों बाहु क्या होते भए? ऊरु क्या होते भए? पग क्या होते भए? (उत्तर) ब्राह्मणत्व जातिविशिष्टपुरुष मुखर्से उत्पन्न हुए, क्षत्रियत्वजातिविशिष्ट पुरुष बाहोंसें उत्पन्न भए, ऊरु-साथलोंसें वैश्य, और पगोंसें जूद उत्पन्न भए.

#### अष्टमस्तम्भः ।

ऐसाही कथन यजुर्वेदमें हैं. प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न हुआ, नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न भया, मुखसें इंद्र ओर अग्निदेवते उत्पन्न भए, प्राणोंसें वायु उत्पन्न भया, प्रजापतिकी नाभिसें आकाश उत्पन्न भया, शिरसें स्वर्ग उत्पन्न भया, पगोंसें भूमि उत्पन्न भई, और कानोंसें दिशायां उत्पन्न भईं, यह ऋग्वेदके कथनानुसार सृष्टि होनेका कम कहा.

अब पूर्वोक्त सृष्टिकमकों प्रमाणयुक्तिसें समीक्षापथमें लाते हैं.। प्रथम तो एक निरवयव ब्रह्मके चार अंश कथन करने मिथ्या है, एक अंशने क्या पाप करा ? जो अनादि अनंत मायाकरके संयुक्त स्टष्टि और प्रलय करता है, और आपही संसारी होके नानाप्रकारके जरा मृत्यु रोग शोक क्षुधा तृषा नरक तिर्यगादिरूपोंसें महासंकट दुःख भोग रहा है; और तीन अंश सदा मुक्त ब्रह्मानंदमें मग्न हो रहे हैं, क्या एक ब्रह्ममें मुक्त और संसार एककालमें संभव हो सक्ते हैं? आपही सृष्टि रचके आत्म-घाती है, उपदेश किसकों करता है? और वेद किसवास्ते रचता है?क्यों-कि, तिसकी तो सदाही दुर्दशा रहती है. और व्यास शंकरस्वामीप्रमुख सर्व वेदांती जब ब्रह्मज्ञानी होके ब्रह्ममें लीन होते हैं, तब तीन अंशोंमें लीन होते हैं कि, एक चौथे अंशमें ? जेकर तीन अंशमें लीन होते हैं, तव तो यह जो श्रुतिमें लिखा है कि, ज्यंश तो सदाही संसारकी मायासें अलग रहते हैं; तब तो वेदांतीयोंके मिलनेसें तीन अंशोंमें निर्मल ब्रह्म अधिक हो जावेगा, और चौथा मायावाला अंश न्यून हो जावेगा. जब दोनों हिस्से वर्ध घटेंगे, तब तो ब्रह्ममें अनित्यतारूप दूषण उत्पन्न होवेगा. जेकर मायावान् चौथे हिस्लेरूप ब्रह्ममें लीन होते हैं, तब तो गर्दभके स्नानतुल्य वेदांतीयोंकी सुक्ति सिद्ध होवेगी. जैसें किसीनें गर्दभकों स्नान करवाया, तदपीछे सो गर्दभ कुरडीकी राखमें जाके फेर लौटने लगा, फेर वैसाही मलीन हो गया; ऐसेंही वेदांतियोंने प्रथम तो ब्रह्मविद्यारूप जलसें स्नान करके प्रपंच धोयके निर्मलता प्राप्त करी, फेर मायावाले ब्रह्ममें लीन होनेसें फेर वैसेही मायाप्रपंचवाले बन गए.

पूर्वपक्षः— शुद्ध ब्रह्ममेंही लीन होते हैं, नतु मायावान्में.

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरपक्षः--तव तो एक २ अंशकी मुक्ति होनेसें संपूर्ण ब्रह्मकी कदापि मुक्ति नहीं होवेगी, इत्यादि अनेक दूषण होनेसें यह कथन भी मिथ्या है. तथा ब्रह्म जो है, सो ज्ञानस्वरूप है, तिसकों जड विराट्का उपादानकारण मानना यह युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है. क्योंकि, चैतन्यवस्तु कदापि जडका उपादन कारण नहीं हो सक्ता है ॥ विना परनाणुयोंके भूमिसृजन और शरीर रचे लिखा है, सो भी मिथ्या है. क्योंकि, परमाणुयोंकों नित्य मानना है सो तो अंद्वेतमतकी जडकों काटना है, और विनाही परमाणुयोंके जडभूमि और जीवोंके शरीरोंका उपादानकारण ज्ञानस्वरूप ब्रह्म मानना, सो तो त्रिकालमें भी युक्तिप्रमाणसें कदापि सिद्ध नही होवेगा. जेकर युक्तिप्रमाणके विनाही मानोंगे, तब तो प्रेक्षावानोंकी पंक्तिसें बाहिर हो जावोंगे, और चार्वाक नास्तिक मतकी प्रवृत्ति भी वेद-सेंही सिद्ध होवेगी क्योंकि, पंजाव देशमें, फुछोरनगरके वासी, पंडित श्रद्धारामजीने सत्यामृतप्रवाह नामक प्रंथ रचा है, तिसमें इस मतल-वका लेख लिखा है—-वेदमें दो तरेंकी विद्या कही है, एक अपरा और दूसरी परा, तिनमेंसें संहिता ब्राह्मण उपनिषद प्रमुखमें प्रायः अपरा वैद्याही कथन करी है, और परा विद्या प्रायः गुप्तही रक्खी है. मेरेकों परा विद्याकी खबर बहुत दिनोंसें थी, परंतु जगत् व्यवहारीयोंकी शंकासें मैनें प्रकाश नही करी, अब मैं अंतमें परा विद्याका स्वरूप लिखता हूं. यह जो ब्रह्मांड दिखलाइ देता है, यही ब्रह्म है. और श्रुति भी यही बात कहती है—'' सर्वं खल्विदं ब्रह्म इत्यादि—'' इदं पदकरके यह दृश्यमान जगत्ही ग्रहण करणा, यह जो पंचभौतिक जगत् है, सोही ब्रह्म है, इससें अतिरिक्त अन्य कोइ ब्रह्म नहीं है, यह ब्रह्मांड अनादि अनंत पंचभूतोंका एक गोलक है, इसकों न किसीने रचा है, और न कोइ इसकी प्रलय करनेवाला है, इस गोलकके अंदरही अनेक पदार्थ उत्पन्न होते हैं, और इसमेंही लय हो जाते हैं; जैसें समुद्रके जलमें अने-कतरंग चऋबुहुद उत्पन्न होते हैं, और जलमेंही लय हो जाते है, न कोइ आसा है, और न कोइ जाता है, पांचभौतिक देहसें अन्य जीवना-

### अष्टमस्तम्भः।

मक कोइ पदार्थ नहीं है, वेदकी श्रुतिमें भी ऐसाही लेख है.—–\*"विज्ञानघ-न एव एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनइयति न प्रेत्य संज्ञा-स्ति--" विज्ञान आत्माही इन दृइयमान भूतोंसें उत्पन्न हो कर तिनके विनाश होते थके अनु पश्चात् विज्ञानघन भी नाशकों प्राप्त होता है, इस-वास्ते प्रेत्य संज्ञा नहीं है, अर्थात् मरके परलोकमें कोइ जाता नहीं है, इसवास्ते परलेककी संज्ञा नहीं है-तथा हम सच कहते हैं कि, न कोइ ईश्वर है, और न कोई उसकी वाणी है, किंतु सब ग्रंथ बुद्धिमानोंने अपनी वुद्धिकी अनुसार रचे हुए हैं---पूर्वीचार्योंने ईश्वरनाम एक कल्पित झब्द मंदबुद्धोंके कानमें इस कारणसें डाला था कि उसके भय और प्रेमसें लोक शुभाचारभें प्रवृत्त और अशुभाचारसें निवृत्त हो कर परस्पर सुख लिया करें, परंतु अब इस शब्दने संसारमें बडाभारी अनर्थ कर छोडा है; इत्यादि—यदि पूर्वाचार्यों भेदवादियोंके अनर्थरूप प्रंथ जगतुमें विद्यमान न होते कि, जिनके पडनेसें लोक ईश्वरादिके बोझसें दवाये जाते, और सारा आयु उससें त्राण नहीं पाते तो, ऐसे (सत्यामृतप्रवाहसदृश ) **पंथोंका लिखना आव**श्यक नही था; इत्यदि परा विद्याका रहस्य लिखा है.॥ इस समयमें निर्मले साधुआदि प्रायः जे पूरेपूरे वेदांति हैं, तिनमेंसें अत्यंत वेदांतके अभ्यास करनेवालोंनें वेदांतका तत्व जानकर पंजाव देशमें रोड्डे, और चक्चुकटेके नामसें पंथ निकालके उपर कही पंडित श्रद्धारामजी-वाली परा विद्याका लोकोंकों उपदेश करते फिरते हैं। इससें यह सिद्ध हुआ कि, जे कोइ वेदमतवाले इस ब्रह्मांडका उपादान कारण ब्रह्म <mark>मानते</mark> हैं, वेही असल पूर्वोक्त नास्तिकमतके वीजभूत है. क्योंकि उपादान कारण अपने कार्यसें भिन्न नही होता है, जैसें मृत्तिका घटसें. इसवास्ते परमा णुयोंके विना भूमिसृजन, और जीवोंके झरीरादिकोंका उत्पन्न होना मा-नना है, सो मिथ्या है; अंत नास्तिक होनेसें.

देवतायोंने मानस यज्ञ करा तिस मानस यज्ञसें अनेक वस्तुयोंकी क-ल्पना उत्पत्ति लिखी है, सो भी मिथ्या है; प्रमाणयुक्तिसें वाधित होनेसें.

\* वृहदारण्यके चतुर्थाध्याये चतुर्थे बाह्मणे ॥ १२ ॥

રરષ્ઠ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ब्रह्माजीके मुखसें ब्राह्मण उत्पन्न भए, इत्यादि; यह भी महाअज्ञोंका कथन है क्योंकि, अनादिकालसें जे जे योनियां जिन जिन जीवोंकी उत्पत्तिकेवास्ते नियत है, ते ते जीव तिन तिन योनियोंसें उत्पन्न होते हैं. । यदि ब्रह्मणादि चार वर्णोंकी मुखादि योनियां थी, तव तो ब्राह्मण सदाही ब्रह्माजीके, वा अपने पिताके मुखसेंही उत्पन्न होने चाहिए; और क्षत्रिय ब्रह्माजीकी, वा अपने पिताकी बाहांसें उत्पन्न होने चाहिए; ऐसेंही वैश्य, और शूद्र भी जानने और इसतरें उत्पन्न तो नही होते हैं, इसवास्ते यह प्रत्यक्षविरुद्ध वेदका कथन कोन बुद्धिमान् मानेगा ? कोइ भी नही मानेगा तथा इस कथनमें यह भी शंका उत्पन्न होती है कि, बाह्मण, क्षत्रिय, बैश्य, और शूद्र यह तो ब्रह्माजीके पूर्वोक्त अंगोंसें उत्पन्न भए, परंतु ब्राह्मणी, क्षत्रियाणी, बणियाणी, और शृहणी ये चारों कहांसें उत्पन्न हुई हैं? क्योंकि, इनकी उत्पत्ति वास्तै ऋग्वेद यजुर्वेदके मूलपाठमें और माण्यमें उपलक्षण भी नही लिखा है. क्या ब्राह्मणादि-कोंके मूखसें, वा गुदासें ब्राह्मणी आदिकोंकी उत्पत्ति माननी चाहिए ? वा जिन स्थानोंसें बाह्मणादि चारोंकी उत्पत्ति हुई, वेही ब्राम्हणी आदि चारोंके उत्पत्तिस्थान मानने चाहिए? यदि ऐसें मानोंगे, तब तो प्रथम पक्षमें तो यावत् स्त्रीजातित्वावछित्र सर्व पुत्रीरूप होंगी; और दुसरे पक्षमें भगिनी (वहिन) रूप होंगी; तो क्या पुत्री, वा वहिनसें पाणिग्रहणादि किया करनेसें पूर्वोक्त माननेवालेकों लजा न आवेगी? स्यात, ना भी आवे; क्योंकि, स्त्री, पुत्री, बहिन, माता, पति, पुत्र, म्राता, पितादि, वा-स्ताविकमें हैही नहीं; सर्व एक ब्रह्म होनेसें. वाह जी वाह ! क्या सुंदर श्रद्धा निकाळी हैं, भला शोचो तो सही, इससें अधिक नास्तिकपणा क्या है ?

तथा तुमारे माननेमुजव न्यायकी वात तो यह है कि, जैसें ब्रह्माजीके चारों अंगोंसें ब्राह्मणादि चारोंकी उत्पत्ति छिखी हैं; ऐसेंही ब्रह्माजीकी स्रीके मुखसें ब्राह्मणी, बाहांसें क्षत्रियाणी, इत्यादि मानना चाहिए, परंतु इसमें भी फेर टंटाही रहेगा कि, ब्रह्माजीकी स्त्री कहांसें उत्पन्न भई ?

#### अष्टमस्तम्भः।

इस कथनसें यही सिद्ध होता है कि, यह सर्व श्रुतियां अज्ञानियोंकी कथन करी हुई हैं. क्योंकि, जे जीव गर्भसें उत्पन्न होते चले आते हैं; और अनादिकालसें अपनी २ मातायोंके गर्भसेंही उत्पन्न होते चले आते हैं; और यही इस जगत्के अनादि होनेमें बडा दृढ प्रमाण है. नही तो, कोइ भी पूर्वोक्त गर्भज जीवोंको विनागर्भके उत्पन्न करके दिखलावे. जब एक गर्भज मनुष्य विनागर्भके उत्पन्न करके दिखलावे, तब तो हम भी मनुष्यादि-कोंकीं उत्पत्ति गर्भविना मान लेवे; और अनादि संसार मानना छोड देवे. नही तो, अज्ञानीयोंके प्रलापमात्रकों तो, अज्ञानीही मानेंगे, नतु प्रेक्षावान्. ॥

और पुराणमें तो ऐसा लिखा है " एकवर्णमिदं सर्वं पूर्वमासीद्युधि-ष्ठिर। किया कर्मविभागेन चातुर्वर्ण्यं व्यवस्थितम् ॥१॥ आह्मणो ब्रह्मचर्येण यथा शिल्पेन शिल्पिकः । अन्यथा नाममात्रं स्यादिन्द्रगोपककीटवत्॥२॥"

भाषार्थः-हे युधिष्ठिर ! पूर्वकालमें यह सर्व एकहो वर्ण था, ब्राह्मणादि भेद नहीं थे; कियाकर्मके विभाग करके चार वर्णकी व्यवस्थिति धीछेसें हुई हैं. ब्रह्मचर्यके पालनेकरके ब्राह्मण होता है, जैसें शिल्पकरके शिल्पिक हैं, अन्यथा तो नाममात्रही है, इंद्रगोपक कीडेकीतरें. ॥ यह पुराणका कथन वेदके कथनसें बहुतही अच्छा मालुम देता हैं; क्योंकि, वेद तो सर्ववस्तुका नास्तिपणाही पुकारे हैं, जो कि, किसी भी प्रमाणयुक्तिसें सिद्ध नही होता हैं; परंतु यह पुराणका कथन वैसें नास्तिपणा नही कहता है. जैनमतमें भी वर्णव्यवस्था पीछेसें हुई लिखि है. क्योंकि, श्रीऋषभदेवजीके राज्यसमयसें पहिला इस अवसर्पिणीकालमें एकही जाति थी; श्रीऋषभदेवर्जीके राज्यसमयमें क्षत्रिय, वैंश्य, यूंद्र, और भरत-चक्रवर्तीके राज्यमें ब्राह्मण, येह चार वर्ण, जैसें उत्पन्न हुए, सो कथन जैनतत्त्वादर्श प्रथसें देख लेना.

प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न हुआ लिखा है, यह भी मिथ्या है. क्योंकि, चंद्रमा जो है, सो प्रथिवीमय-प्रथिवीकायके उद्योतनामकर्मके उदयवाले जीवोंके शरीरोंका पिंडरूप चंद्रमा देवतायोंके रहनेका विमान 28

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

है. और मन जो है, सो ज्ञानरूप अरूपि चेतन है. ज्ञानांश होनेसें. तिस भावमनसें प्रथिवीमय रूपी पुद्रछरूप चंद्रमा कैसें उत्पन्न होवे? तथा नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न हुआ छिखा है, सो भी प्रमाण विरुद्ध है. क्योंकि सूर्य भी पृथिवीमय आतपनामकर्मके उदयवाले पृथिवीके जी-बोंके शरीरोंका पिंडरूप देवतायोंके रहनेका विमान है. ये दोनो प्रवाह-की अपेक्षा अनादि अनंत है नवीन २ जीव तैसे शरीवारले समय २ में असंख्य उत्पन्न होते हैं: और समय २ में असंख्य जीव पृथिवीके मृत्यु-कों प्राप्त होते हैं: और समय २ में असंख्य जीव पृथिवीके मृत्यु-कों प्राप्त होते हैं: विशेष इतनाही है कि, चंद्रमामूर्यका प्रवाह २ मृत्युको प्राप्त होते हैं: विशेष इतनाही है कि, चंद्रमामूर्यका प्रवाह अनादि अनंत है, और दीपकका प्रवाह सादि सांत है. ऐसे चंद्रमासू-र्यको ब्रह्माजीके मन और नेत्रोंसें उत्पन्न हुए मानना, यह भी अज्ञानवि-जूंभितही है.

मुखसें इंद्र और अग्नि देवते उत्पन्न हुए, यह भी प्रमाणयुक्तिबाधित है. क्योंकि, इंद्रकी उत्पत्ति तो स्वर्गमें देवशय्यासें होती है, और अग्नि इंधनसें उत्पन्न होता है. एक और भी बात है कि, यदि ब्रह्माजीके मुखसें इंद्र उत्पन्न हुआ, तब तो ब्राह्मण और इंद्र इन दोनोंकी एक योनि भइ, तब तो जैसें इंद्र अमर अजर है, ऐसे ब्राह्मण भी होने चाहिये. और जैसें ब्राह्मण याचक है, ऐसें इंद्रको भी भिक्षा मांगनी चाहिये !!!

प्रजापतिके प्राणोंसें वायु उत्पन्न हुआ, और नाभिसें आकाश उत्पन्न भया, यह भी कथन अज्ञानविज़ंभितही है. वर्यांकि, जब आकाशही नही-था, तब ब्रह्म कहां रहता था? आकाशनाम शून्य पोठाडका है, जब पोठाड नही थी तो, तिसका प्रतिपक्षी घनरूप कोई वस्तु होना चाहिये; सो वस्तु भी आकाशविना नहीं रह सक्ता है. और युक्तिप्रमाणसें तो, आकाश अनादि अनंत सर्वव्यापक है. जो कुछ पदार्थ है, सो सर्व इसके अंदर है. और गौतम, कणाद, जैमिनी, जैन, ये सर्व आकाशको नित्य अ-

`ৰহও

#### नवमस्तम्भः।

नादि अनंत सर्वव्यापक मानते हैं, तो, क्या गौतमादिकोंने ये पूर्वोक्त वे-दकी श्रुतियां पठन नही करी होवेंगी ? करी तो होवेंगी, परंतु युक्तिप्र-माणसें विरुद्ध मानके नवीन प्रक्रिया गौतम कणाद जैमिनीने रची मा-लुम होती है. प्रजापातिके कानोंसें दिशा उत्पन्न होती भई, यह भी क-थन अज्ञताका है क्योंकि, दिशा तो आकाशकाही पूर्वादि कल्पित भागविशे-षका नाम है. जब नाभिसें आकाश उत्पन्न भया तो, कानोंसें दिशा क्यों-कर उत्पन्न भई छिखा है ? और अरूपी दिशायोंका कोई भी उपादान-कारण नही है, इसवास्ते यह भी कथन मिथ्या है. इतिसमीक्षा ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे ऋगादिसृष्ट्यनुक्रमसभीक्षावर्णनोनामाष्टमः स्तम्भः॥ ८॥

# ॥ अथ नवमस्तम्भारम्भः ॥

अष्टमस्तंभमें ऋगादिखाष्टिकमकी समीक्षा करी, अथ नवमस्तंभमें वे-दके कथनकी परस्पर विरुद्धता संक्षेपरूपसें दिखाते हैं.

तमिद्रभम्प्रथमं दंध आपो यत्रं देवाः समगंछन्त विश्वं॥ अजस्य नाभावध्येकमर्पितं यस्मिन् विश्वानि भुवनानि तुस्थुः॥ ॥ य० वा० सं० अ० १७ मं० ३० ॥

भाषार्थः-(अ) \* (तमिद्गर्भं प्रथमं दध आपः) प्रथमं अर्थात् संपूर्णस्टप्टिकी आदिमें (आपः-जलानि) जल जो हैं सो वह (तमि-त्गर्भ) तिस प्राप्त गर्भकों (दधे) धारण करते भये कि (यत्र देवाः समगछन्त विश्वे) जिस संपूर्ण विश्वके कारणभूत गर्भरूप ब्रह्माजीमें संपूर्ण देवता उत्पन्न हो कर व्याप्त हो रहे हैं सो (अजस्य नाभा-वध्येकमर्पितं) जन्मादिसें जो रहित सो कहावे अज ऐसा जो परमात्मा तिसकी नाभीमें अर्थित जो कमल तिसमें संपूर्ण विश्वका

जहां ( अ ) ऐसा संकेत होवे वहां वहाकुदालोदासीकितकगादिभाष्यभूमिकेंदु नाम पुस्तकका लिखित भाषार्थ जानना ॥

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

बीजरूप जो ब्रह्मा सो कैसे हैं कि (यस्मिन् विश्वानि भूवनानि तस्थुः) जिसमें (विश्व) अर्थात् संपूर्ण चतुर्दश संख्याक भुवन स्थित हो रहे हैं.

[समीक्षा] यह श्रुति ऋग्वेदसें विरुद्ध है. क्योंकि, ब्रह्माजीकी उत्प-त्तिवास्ते ऋग्वेदमें कमल नहीं कहा है. 191 ब्रह्माजीसें पहिले परमात्माका शरीर सिद्ध होता है, विनाशरीरके नाभिमें कमलोत्पत्तिके सिद्ध न होनेसें. और परमाणुयोंके विना शरीर नाभिकमल नहीं हो सक्ते हैं; इत्यद्वैतहानि. 1२1 आकाशविना पाणीरूप गर्भ किस जगे धारण करा ? और ब्रह्माजी, और कमल ये दोनों किस स्थानमें थे ? 1 ३ 1 इत्यादि अनेक दूषण इस श्रुतिमें हैं. 11 ? 11

(ब) † हे मनुष्यो (यत्र) जिस ब्रह्ममें (आपः) कारणमात्र प्राण वा जीव (प्रथमम्) विस्तारयुक्त अनादि (गर्भम्) सब लोकोंकी उत्पत्ति-का स्थान प्रकृतिको (दघे) धारण करते हुए वा जिसमें (विश्वे) सब (देवाः) दिव्य आत्मा और अंतःकरणयुक्त योगीजन (समगछन्त) प्राप्त होते हैं वा जो (अजस्य) अनुत्पन्न अनादि जीव वा अव्यक्त कारणसमूहके (नाभौ) मध्यमें (अधि) अधिष्ठातृपनसें सबकेउपर विराजमान (एकम्) आपही सिद्ध (अर्थितम्) स्थित (यस्मिन्) जिसमें (विश्वानि) समस्त (भूवनानि) लोकोत्पन्न द्रव्य (तस्थुः) स्थिर होते हैं, तुमलोग (तमित्) उसीकों परमात्मा जानो ॥ ३० ॥

भावार्थः-मनुष्योंको चाहिये कि जो जगत्का आधार योगियोंको प्राप्त होनेयोग्य अंतर्यामी आप अपना आधार सबमें व्याप्त है उसीका सेवन सब लोग करें॥३०॥

[समीक्षा] वाचकवर्गको मालुम होवे कि, स्वामी दयानंदजीका जो लेख है, सो तो स्वतोहि खंडनरूप है. क्योंकि, पदार्थमें कुछ और लिखा है, और भावार्थमें औरही लिखा है तथा संस्कृतपदार्थमें और, अन्वयमें और, और भावार्थमें औरही लिखा है, तथा संस्कृत प्राकृत दोनोंमें अन्यअन्यही लिखा है, इसवास्ते स्वामीजीका लेख परस्पर विरुद्ध है; अतएव असमीचीन है.

† जहां ( व ) ऐसा संकेत होवे वहां स्वामी दयानदसरस्वतीकृत भाषार्थ जानना ॥

### नवमस्तम्भः ।

(क); (आपः) पाणी-जल (प्रथमं) पहिले (तमित्) तमेव-तिसही (गर्भ) गर्भकों (दभ्रे) दधिरे-धारण करते भए (यत्र) जिस कारण-भूत गर्भमें (विश्वे) सर्वे (देवाः) देवते (समगछन्त) संगताः संभूय वर्तते- एकत्र हो कर वर्तते हैं: अब तिस गर्भका अधार कहते हैं: (अजस्य) जन्मरहित परमेश्वरके (नाभावधि) नाभिस्थानीय खरूप-मध्ये (एकं) विभागरहित अनन्यसदृश कुछक बीज गर्भरूपको (अर्पितं) स्थापित किया (यस्मिन्) जिस बीजमें (विश्वानि) सर्व (भुवनानि) भूतजात (तस्यु) स्थित हुए. बीज स्थापित करनेमें स्मृतिका भी प्रमाण हे — "अपएव ससर्जादौ तासु बीजमथाक्षिपत् तदएडमभबद्धेमं मूर्यकोटिसमप्रभमिति "॥ सोही सर्वका आश्रय हे, परंतु तिसका अन्य कोइ आश्रय नही हे. ॥ ३०॥

[ सभीक्षा ] यह भाष्यकारका कथन भी प्रमाणवाधित, और ऋग्वेद अष्टक ८ के, तथा यजुर्वेद अध्याय ३१ के कथनसें विरुद्ध है. क्योंकि, वहां परमेश्वरकी नाभिमें पाणीनें बीजरूप गर्भ स्थापित किया, इत्यादि वर्णन नही है. बाकी समीक्षाप्रायः (अ) समीक्षावत् जाननी. यहां यह भी कहना योग्य है कि, वेदोंके अर्थ सर्वज्ञ कथित नही है; जिसको जैसें रुचे है, वैसेही अर्थ वह लिख देता है. माधव, महीधर, ब्रह्मकुशलो-दासी, दयानंदसरस्वतीवत् । यदि वेदोंके ऊपर सर्वज्ञकथित प्राचीन अर्थ नियमानुसार होते तो, ऐसें कभी न होता. परंतु प्रथम वेदही सर्वज्ञके कथलकरे सिद्ध नही होते हैं तो, अर्थोंका तो क्याही कहना है? परस्पर विरुद्ध होनेसें. और यही अर्स्वज्ञकथित वेद होनेमें बडा भारी दृढ प्रमा-ण है. इसवास्ते सज्जन पुरुषोंको तटस्थ होकर सत्यासत्यका निर्णय करना चाहिये.

त्रहा ह ब्राह्मणं पुष्करे सस्टजे, स खलु ब्रह्मा स्टप्टश्चिंतामापेदे, केना-हमेकाक्षरेण सर्वाश्च कामान्, सर्वाश्च लोकान्, सर्वाश्च देवान्, सर्वाश्च वेदान, सर्वश्चि यज्ञान्, सर्वाश्च शब्दान्, सर्वाश्च ब्युष्ठीः, सर्वाणि च

; (क) जहा ऐसा संकेत होने नहां भाष्यकारका अर्थ जाणना.

### तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

भूतानि, स्थावरजंगमान्यनुभवेयमिति, सब्रह्मचर्यमचरत्, स ॐमित्येतद-क्षरमपइयत्, द्विवर्णं, चतुर्मात्रं, सर्वव्यापी, सर्वविभ्वयातयाम, ब्रह्म व्याह्र-तिं, ब्रह्मदेवतं, तया सर्वाश्च कामान, सर्वांश्च लोकान, सर्वांश्च देवान, सर्वाश्च वेदान्, सर्वांश्च यज्ञान, सर्वांश्च इाव्दान्, सर्वांश्च व्युष्टीः, सर्वाणि च भूतानि, स्थावरजंगमान्यन्वभवत् इति॥

गोपथ० पू० भा० प्रपा० १ बा० १६ ॥ भाषार्थः-(ब्रह्म ह ब्रह्माणं पुष्करे सस्टजे) ह प्रसिद्धार्थमें अव्यय है। बह्य जो है सचिदानंद परमात्मा उसने ब्रह्माको ( पुष्करे ) अर्थात् नाभि-कमलमें उत्पन्न किया ( स खलु ब्रह्मा सृष्टश्चिन्तामापेदे ) सो वह ब्रह्मा-जी उत्पन्न हो कर यह शोचने लगेकि (केनाहमेकाक्षरेण) मैं किस एक अक्षरकरके ( सर्वांश्च कामान् ) संपूर्णकामनाओंको ( सर्वांश्च लोकान् ) संपूर्णपृथिवीआदि लोकोंको और (सर्वांश्च देवान्) संपूर्ण अग्निआदि देवताओंको तथा ( सर्वांश्च वेदान् ) संपूर्ण ऋगादिवेदोंको और ( सर्वांश्च यज्ञान् ) संपूर्ण अग्निष्टोमादि यज्ञोंको तथा ( सर्वाश्च शब्दान् ) संपूर्ण वैदिक और लोकिकादि शब्दोंको और ( सर्वांश्च व्युष्टीः ) संपूर्ण समृ-द्वियोंको तथा ( सर्वाणि च भूतानि ) संपूर्ण जो भूत हैं स्थावरजंगमादि तिनको कैसें ( अनुभवेयम् ) अनुभव अर्थात् उत्पन्न करूं ? ऐसे विचार कर ( सब्रह्मचर्यमचरत् ) सो ब्रह्मा ब्रह्मचर्यकों धारण करता भया अर्थात् ब्रह्माजीने ब्रह्मचर्य धारण किया तिस ब्रह्मचर्यके प्रभावसें ( स ॲम्मित्येत-दक्षरमपश्यत् ) ब्रह्माजीने ॲम् इस अक्षरका अवलोकन किया कैसा है यह अम्कार कि ( द्विवर्णं चतुर्मात्रं ) स्वर और व्यंजन ये दो प्रकारके अक्षर है जिसमें और अकार उकार मकार तथा अर्द्धविंदु यह चार मात्रा है जिसमें फिर कैसा है कि सर्वव्यापी और सर्वविभु तथा (अयातयाम) अर्थात् विकाररहित ऐसा ब्रह्मस्वरूप और (ब्रह्मव्याहृतिं) अर्थात् ब्रह्मका नामरूप और ( ब्रह्मदैवतं ) ब्रह्माही है देवता जिसका ऐसे अँकारके अवलोकनमात्रसें ( सर्वाश्च कामान् ) संपूर्ण कामना और संपूर्णलोक तथा संपूर्ण देवता और संपूर्ण वेद तथा संपूर्ण यज्ञ और संपूर्ण शब्द

For Private And Personal

#### नवमस्तम्भः।

**२३**१

और संपूर्ण व्युष्ठी अर्थात् समृद्धियें तथा ( सर्वाणि च भूतानि स्थावरजं-गमान्यन्वभवत् ) संपूर्ण जो भूत है स्थावरजंगमादि तिनको अनुभव अर्थात् उत्पन्न करते भये इति ॥

[समीक्षा] यह कथन ऋग्वेद यजुर्वेंद दोनोंसें विरुद्ध है. तथा इसमें लिखा है, ब्रह्माजी ब्रह्मचर्थ धारण करते भए, ब्रह्माजीने जो ब्रह्मचर्य धारण करा तिससें पहिले क्या ब्रह्माजीके ब्रह्मचर्य नही था? क्या ब्रह्माजी स्त्री-योंसे भोग विलास विषय सेवन करते थे? वा अन्यकोइ कुचेधा करते थे? जिससें ब्रह्माजी ब्रह्मचारी नही थे, जो पीछेसें ब्रह्मचर्य धारण करना पडा. तथा ब्रह्माजीने चिंता करी, पीछे ॐकारको देखा, तिसके देखने-मात्रसेंही जो कुछ रचना था सो सर्व कुछ रच दिया, इत्यादि कथन ऋग्वेद यजुर्वेद इन दोनोंसेंही विरुद्ध है. क्योंकि, पूर्वोक्त वेदोंमें इस कथनका गंध भी नही है; इल्यास्ते विरुद्ध है. एतावता युक्तिविरुद्ध मि-ध्यारूप होनेसें त्याज्य है. ॥ २ ॥

हिरण्यगर्भःसमंवर्तताभ्रं भूतस्यं जातः पतिरेकं आसीत्। सदाधार पृथिवीं चामुतेमां कस्मैं देवायं हविषां विधेम ॥४॥ य० वा० सं० अ० १३ मं० ४॥

(अ)-(हिरण्यगर्भः) जो कि मनुस्मृतिमें छिखा है कि ( अप एव ससर्जादौ तासु बीज मवास्टजत् ॥ तदण्डमभवद्धेमं सहस्रांशुसमप्रभम् । तस्मिआज्ञे खयं ब्रह्मा सर्दछोकपितामहः इति ) उसीका मूछभूत यह मंत्र है सो देखिये (हिरण्यगर्भः) हिरण्य जो सुवर्ण तिसके समान वर्ण है जिसका ऐसा जो पूर्वकाळमें उत्पन्न हुआ अंड तिसके गर्भमें स्थित जो ब्रह्मा सो कहा जाय हिरण्यगर्भ अर्थात् प्रजापतिः सो वह ( अमे ) अर्थात् ज-गटुत्पत्तिसें पहिछे ( समवर्तत ) भछीप्रकारसें वर्तमान था. और वही ( भूतस्य जातः ) जातः अर्थात् उत्पन्न होकर संपूर्ण भूतप्राणियोंका ( प-तिरेक आसीत् ) एक आपही (पतिः ) अर्थात् पाछक होता भया ( सदा-धार पृथिवीं द्या मुतेमां ) सो वही पृथिर्वा अर्थात् अंतारिक्षछोकको और

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

(यां) अर्थात् स्वर्गलोकको तथा (उतइति वितर्के) इसां इस भूमिलेंग-कको (दाधार) त्वजादित्वादीर्घः । धारण करता भया और (पृथिवी) यह अंतरिक्ष (आकाश) का नाम है सो यास्कमुनिप्रणीत निघंटुके अ० १ खं० ३ में ९ नवमा नाम है (कस्मै देवाय हविपा विधेम) कः नाम प्रजापतिका है इससें (कस्मै) अर्थात् प्रजापतिके लिये हम हविको (विधेम) दद्मः-प्रदान करते हैं अथवा तिस हिरण्यगर्भको परित्याग कर हम (कस्मै) किसकेलिये हविः प्रदान करें यह इस प्रकार लौकिक अर्थ कर लेना ॥

[समीक्षा] यह यजुर्वेदका मंत्र, ऋग्वेग यजुर्वेद गोपथब्राह्मणसें वि-रुद्ध है. क्योंकि, इन पूर्वोक्त तीनों स्थानोंके पूर्वोक्त संत्रमें बह्याजी अंडेमें उत्पन्न हुए ऐसा नहीं कहा है, और इस श्रुतिमें व्रह्माजी अंडेमें उत्पन्न हुए लिखा है, इसवास्ते यह तीनों सर्वज्ञ भगवान्के कथन करे हुए नही सिद्ध होते हैं. और जो इसमे कथन है. सो युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है. इ-सीवास्ते अपने २ मनःकल्पित अर्थ इसके लोक करते हैं, जैसे कि, पूर्वो-क्त अर्थमें ब्रह्मकुशलोदासीने करे है. क्योंकि, पूर्वोक्त अर्थ भाषानुसार नहीं है। जो लोंकिक अर्थरूप भावार्थ उदासीजीने निकाला है, सो भा-ष्यकारको न पाया शोक !! ऐसे विहुदे शास्त्रोंको भी लोक परमेश्वरकेही कथन किये मानते है; यदि जिसने जो अर्थ किया सोही खग ( सर्वज्ञोक्त प्राचीन अर्थोंके न होनेसें, और यदि है तो, वताने चाहिए. क्योंकि, सां-प्रत कालमें जो झगडें हो रहे हैं, प्राचीन अर्थोंके न होनेसेंही हो रहे हैं. यदि कहोंगे, प्राचीन अर्थ थे तो सही, परंतु इस समय है नही. तो सिद्ध हुआ वेद भी नहीं है। किसीने वेदका नाम रखके पुस्तक जगत्में प्रसिद्ध किया है, अर्थवत्. यदि वेदके पुस्तक हैं तो, उसके अर्थ तुम नही जान सक्ते हो। जव अर्थही नही जान सक्ते हो तो, तुमको कैसें निश्चय हुआ कि यह ईश्वरोक्त है?) मानोंगे तो, यह अर्थ भी तुनकों मानना पडेगा कल्पनाद्वारा अर्थ सिद्ध होनेसें--प्राचीन मुनिप्रणीत अर्थोंके न होनेसें-( उत इति वितर्के ) (हिरण्यगर्भः ) जो अंडेसें उत्पन्न हुआ, और

#### नवमस्तम्भः ।

जिसको प्रजापति कहते हैं, सो ( अग्रे ) जगदुत्पत्तिसें पहिले (समवर्तत) भलीप्रकारें वर्तमान था ? नही था; जगदभावे पाणीअंडादिकोंका भी अ-भाव होनेसें. तथा सो प्रजापति ( जातः ) उत्पन्न हो कर (भूतस्य ) संपू-र्ण भूतप्राणियोंका ( एकः ) एक आपही ( पतिः ) पालक ( आसीत् ) होता भया ? नही. जगत्के अभावसें पाणीअंडादिकोंका अभाव सिद्ध होता है, अंडेके अभावसें प्रजापतिका अंडेसें उत्पन्न होना असिद्ध है, 'मूळं नास्ति कुतः शाखेतिवचनात्.' यदि प्रजापतिका उत्पन्न होनाही संभव नही होता है तो, जगत्का पालनपणा कहांसें होवे ? असत्रूप होनेसें; शशञृंगवत्. तथा अंडजमे जगत पालनेकी शाक्ति भी नही सिद्ध होती है, चटकवत्. ऐसेंही उत्तरोत्तर वितर्क जान लेने । तथा (सः) पूर्वो-क्त प्रजापति ( पृथिवीं ) आकाशको ( द्यां ) खर्मलोकको और ( इमां ) इस भूमिलोकको (दाधार) धारण करता भया? नही. पालनादिकेअसिद्ध होनेसें (कस्मै देवाय हविपा विधेम) ऐसे पूर्वोक्त प्रजापतिदेवकेलिये हम हविःप्र-दान करीए? नहीं. यथार्थ देवपणा सिद्ध न होनेसें. इत्यादि अनेक कल्पना पूर्वोक्त श्रुतियोंमें हो सक्ती है, और इसीवास्ते वेदके सत्यार्थका निश्चय नही हो सक्ता है. स्वामी दयानंदसरखतीने तो कल्पना करनेमें कसर नही रखी है, परंतु सांप्रतकालमें कइ सनातनधर्मी भी मनमाने उलट पालट अर्थ करके छपवा रहे हैं. इससें सिद्ध होता है कि, वेदका सत्यार्थ कोइ नही जानता है. और अयोंके निश्चयाविना वेद ईश्वरोक्त सत्योपदे-शक पुस्तक है, यह भी निश्चय नही हो सक्ता है.

अब पूर्वोक्त हिरण्यगर्भः समवर्तताये इसश्रुतिका जो अर्थ स्वामीदया-नंदजीने कल्पन करा है, सो लिख दिखाते हैं.

(व) हे मनुष्यो ! जैसे हमलोग जो इस (भूतस्य) उत्पन्न हुए संसा-रका (जातः) रचने और (पतिः) पालन करनेहारा (एकः) सहायकी अपेक्षासे रहित (हिरण्यगर्भः) सूर्यादि तेजोमय पदार्थोंका आधार (अप्रे) जगत् रचनेके पहिले (समवर्तत) वर्तमान (आसीत्) था (सः) वह (इमां) इस संसारको रचके (उत) और (पृथिवीं) प्रकाशरहित ३० રંર્ડ છ

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

और ( द्यां ) प्रकाशसहित सूर्यादिलोकोंको ( दाधार ) धारण करता हुआ उस ( कस्मै ) सुखरूप प्रजा पालनेवाले (देवाय) प्रकाशमान परमात्माकी (हविषा) आत्मादिसामग्रीसें (विधेम) सेवामें तत्पर हैं वैसें तुम लोग भी इस परमात्माका सेवन करो ॥ ४ ॥–१–

भावार्थः—हे मनुष्यो ! तुमको योग्य हैं कि इस प्रसिद्ध खृष्टिके रचनेसें प्रथम परमेश्वरही विद्यमान था, जीव गाढनिद्रा-सुषुप्तिमें लीन थे, जग-त्का कारण अत्यंत सूक्ष्मावस्थामें आकाशकेसमान एक रस स्थिर था, जिसने सब जगत्को रचके धारण किया और अंत्यसमयमें प्रऌय करता है, उसी परमात्माको उपासनाके योग्य मानो ॥ ४ ॥–२–

तथा सत्यार्थप्रकाशसप्तमसमुछासे—हे मनुष्यो ! जो स्टष्टिके पूर्व सब सूर्यादि तेजवाले लोकोंका उत्पत्तिस्थान आधार और जो कुछ उत्पन्न है, हुआ, था, और होगा उसका स्वामी था, है, और होगा;वह प्रथिवीसें लेके सूर्यलोकपर्य्यंत मृष्टिको वनाके धारण कर रहा है, उस सुखस्वरूप परमा-रमाहीकी भक्ति जैसें हम करें वैसें तुम लोग भी करो ॥१॥-३-

तथाचाष्टमसङ्खासेपि-हे मनुष्यों! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थोंका आधार और जो यह जगत हुआ है, और होगा उसका एक अद्वितीय पति परमात्मा इस जगत्की उत्पत्तिके पूर्व विद्यमान था और जिसने पृथि-वीसें छेके सूर्यपर्य्यंत जगत्को उत्पन्न किया है, उस परमात्मा देवकी प्रेमसें भक्ति किया करें ॥ ३ ॥-४-

तथा ऋग्वेदादिभाष्यभूभिकायां सृष्टिविद्याविपये-हिरण्यगर्भ जो परमेश्वर है वही एक सृष्टिके पहिले वर्तमान था, जो इस सब जगत्का स्वामी है और वही प्रथिवीसें लेके सूर्यपर्यंत सब जगत्को रचके धारण कर रहा है, इसलिये उसी सुखस्वरूप परमेश्वर देवकीही हम लोग उपासना करें, अन्यकी नहीं ॥ १ ॥ -५--

[समीक्षा] पूर्वोक्त पांचप्रकारके अर्थोंको यादी शोचे जावे तो, स्वामी दयानंदजीके अर्थ मनःकल्पित गप्परूपसें और कुछ भी सिद्ध नही कर सक्ते हैं. वाहजी!वाह !! अर्थ क्या ठहरें, गुड्डीयोंका खेल हुआ, जो मनमें

#### नवमस्तम्भः।

आया सो मान लिया. अपरंच स्वामी दयानंदजीने अपने मनःकल्पित मतको दढ करनेकेलिये अर्थ तो उलटे लिये, परंतु शोचा नहीं कि यह अर्थ हमारे इष्टको बाधक है कि साधक ? क्योंकि, दयानंदर्जीकी प्रति-ज्ञा है कि, वेद ईश्वरोक्त है, तो, अव शोचना चाहिये कि, यदि वेद सत्य २ ईश्वरोक्तही है तो, जो दयानंदजीने श्रुतिका अर्थ लिखा है कि "हे मनुष्यो ! जैसें हम सेवामें तत्पर हैं, वैसें तुम लोग भी इस पर-मात्माका सेवन करो." क्या दयानंदजीके ईश्वरसें भी कोइ बडा परमा-त्मा है ? जिसकी सेवामें वेदवक्ता ईश्वर भी तत्पर है, और लोगोंको उपदेश करता है, तथा वेदके कथन करनेवाले ईश्वर भी बहोत सिद्ध होते हैं ( विधेम ) हम तत्पर हैं, ऐसें बहुवचन अंगीकार करनेसें. यदि कहो कि, वेद प्राप्त करनेवाले ऋषियोंका यह कहना है कि, जैसें हम परमात्माकी सेवामें तत्पर हैं, वैसें तुम छोग भी परमात्माका सेवन करो. तब तो सिद्ध हुआ कि, वेद ईश्वरोक्त नही, किंतु ऋषिप्रणित है. अपरं-च ऋषियोंने पूर्वोक्त वर्णन किया कि, जो परमात्मा स्टप्टिका कर्त्ता, धर्ता, और पालक है जो स्टाप्टिसें पहिले एक सहायकी अपेक्षारहित था इत्यादि; तो क्या ऋषियोंने यह सर्व व्यवस्था जान लीनी? यदि जान लीनी तो, वे ऋषि सर्वज्ञ हुए; यदि वे सर्वज्ञ हुए तो, फेर दयानंदजीका जो मानना है कि, ईश्वरव्यतिरिक्त कोइ भी जीव सर्वज्ञ नही हो सक्ता है, सो कैसें सत्य होगा ? और यदि नहीं जान लीनी तो, विना जाने तिन ऋषियोंने पूर्वोक्त वर्णन कैसें करा?

तथा वेदमें, स्टप्टिकी उत्पत्तिका वर्णन, सृष्टिकी उत्पत्ति करनेवालेका वर्णन, जिन ऋषियोंको वेदज्ञान प्राप्त भया, लोकोंको उपदेशादि वर्णन हैं, तो, इसमें सिद्ध हुआ कि, वेद स्टप्ट्यादिके अनंतरही बने हैं. क्योंकि, स्वामी दयानंदजी सत्यार्थप्रकाशके सप्तम समुछासमें लिखते हैं कि-"इतिहास जिसका हो उसके जन्मके पश्चात् लिखा जाता है वह प्रंथ भी उसके जन्मे पश्चात् होता है-इत्यादि"॥ यदि ऐसें हुआ तो, वेदोंका अनादिपणा ऐसा हुआ, जैसा कि वंध्यास्त्रीके पुत्रका विवाह होना:

For Private And Personal

રરૂદ્

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथा दयानंदजी लिखते हैं कि, "इस प्रसिद्ध सृष्टिके रचनेसें प्रथम परमेश्वरही विद्यमान था जीव गाढनिद्रा--सुपुप्तिमें लीन थे और जग-तूका कारण अत्यंत सुक्ष्मावस्थामें आकाशकेसमान एकरस स्थिर था-इत्यादि"-अब हम पूछते हैं कि, यदि प्रथम आकाशही नही था तो, दयानंदजीका परमात्मा, सुपुप्तिमें लीन होनेवाले जीव, और जगत्का कारण, यह कहां रहते थे ? आकाशविना कोई भी पदार्थ नही रह सक्ता है. और आकाशकी उत्पत्ति वेदों अकटपणे कही है. 'नाभ्या आसीदंत-रिक्षमितिवचनात्'॥ \* और दयानंदजीने भी ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाके वेदविषय विचारके ४९ पत्रोधरि लिखा है कि "परमात्माके अनंत सामर्थ्यसें आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथिवी आदि तत्व उत्पन्न हुए हैं--इत्यादि॥ "तथा स्टष्टिविद्याविषयके<sup>-</sup> १९६--१९७ पत्रोपरि॥ नासीत् ॥ जून्यनाम आकाश अर्थात् जो नेत्रोंसे देखनेमें नहीं आता सो भी नहीं था"॥ तथा सत्यार्थप्रकाशके सप्तम समुछासके लेखमें अती-तानागतवर्तमानकालके सर्व पदार्थोंका स्वामी परमात्माको लिखा है, अष्टम समुछासके लेखमें वर्तमान और अनागतकालके पदार्थोंका स्वामी लिखा है, और ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाके लेखमें वर्तमान जगत्का स्वामी परमात्माको लिखा है हम अनुमान करते हैं कि, यदि और थोडासा दिव्यज्ञान परमात्मा दयानंदर्जीके हृदयमें स्थापन कर देता तो, फेर परमात्माको स्वामीपणा करनेकी कुछ आवश्यकता न रहती! इत्यलं विस्तरेण ॥

(क) हिरण्यपुरुषरूप ब्रह्मांडमें गर्भरूपकरके अवस्थित प्रजापति हिर-ण्यगर्भ, प्राणिजातकी उत्पत्तिसें पहिले खयमव शरीरधारी होता भया, सोही उत्पन्न हुआ थका एकेलाही उत्पन्न होनेवाले सर्व जगत्का पति होता भया, सोही आकाश स्वर्गलोक और इस भूमिको अर्थात् तीनों

\* सन १८८४ के छपे सत्यार्थप्रकाशके ९८७ पत्रोपरि स्वमंतव्यामंतव्य प्रकाशमें भी दया-नंदजीने आकाशको नित्य वा अनादि नहीं माना है, किंतु अनादि पदार्थ तीन हैं, एक ईश्वर, दि-तीय जीव, तीसरा प्ररूति अर्थात् जगत्का कारण. इत्यादि ॥

#### नवमस्तम्भः ।

लोकोंको धारण करता है, इसवास्ते प्रजापति देवकेलिये हम हविःप्रदा-न करते हैं-

[समीक्षा] यह भाष्यकारका अर्थ पूर्वोक्त अर्थींसें विलक्षणही है, तथा यजुर्वेद अध्याय १७ के मंत्रसें भी विरुद्ध है. तथा इसश्रुतिसें मालुम होता है कि, इसका कहनेवाला परमात्मा प्रजापतिसें भिन्न है. क्योंकि, इसमें लिखा है कि, जो हिरण्यगर्भ सृष्टिसें पहिले आप शरी-रधारी हुआ, जो उत्पन्न होनेवाले सर्वजगत्का पति हुआ, और तीन लोककों जो धारण करता है, तिस प्रजापतिदेवकेलिये, हम, हविःप्रदान करते हैं, इत्यादि.

तथा इसी श्रुतिका अर्थ ऋग्वेद अष्टक ८।अ० ७। व० ३। मं० १०। अ० १०। सू० १२१ में सायणाचार्यने ऐसें लिखा है--हिरण्मय अंडका गर्भ-भूत जो प्रजापति सो कहावे हिरण्यगर्भ, तथा च तैत्तिरीयकं-" प्रजाप-तिर्वे हिरण्यगर्भः प्रजापतेरनुरूपत्वायेति।" अथवा हिरण्मय अंड गर्भवत् है उदरमें जिसके, ऐसा जो सूत्रात्मा, सो कहावे हिरण्यगर्भ सो हिर-ण्यगर्भ (अग्रे) प्रपंचोत्पत्तिके पहिले (समवर्तत) मायावशसें सृजन कर-नेकी इच्छावाले परमात्मासें उत्पन्न होता भया. यद्यपि परमात्माही हिर-ण्यगर्भ है, तो भी, तटुपाधिभूत आकाशादि सूक्ष्मभूतोंको ब्रह्मसें उत्पन्न होनेसें तदुपहित भी उत्पन्न हुआ ऐसें कहीए हैं. सो हिरण्य-गर्भ ( जातः ) जातमात्रही, उत्पन्न हुआ थकाही ( एकः ) अद्वितीय पकेलाही ( भूतस्य ) विकारजात ब्रह्मांडादि सर्वजगत्का ( पतिः ) ईश्वर (आसीत्) होता भया. नही केवल पतिही हुआ, किंतु सो हिरण्यगर्भ ( प्रथिवीं ) वीस्तीर्ण ( द्यां ) स्वर्गलोककों 'उतापिच ' और ( इमां ) हमारे दृइयमान पुरोवार्त्तिनी इस भूमिको, अथवा 'पृथिवीं' आकाशको स्वर्गलोकको और भूमिको (दाधार) धारयति-धारण करता है (कस्मै) यहां किं शब्द अनिर्ज्ञातस्वरूपवाला होनेसें प्रजापतिमें वर्तता है। अथवा सृष्टिकेवास्ते जो कामना करे सो कहावे कः। अथवा कं-सुखं अर्थात् सुख-रूप होनेसें कः कहीए हैं। अथवा इंद्रने पूछा हुआ प्रजापति, मेरा महत्व

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

तुझको देके 'अहं क:' मैं कैसा होऊं ? ऐसा कहता हुआ, तव इंद्रने जबाव दिया कि, जो तूं यह कहता है कि, 'अहं कः स्यामिति' मैं क्या होऊं? तदेव सोही तूं हो इस कारणसें 'कः इति' क शब्दसें प्रजा-पति कथन करीए हैं। "इंद्रो वे वृत्रं हत्वा सर्वा विजितीर्विजित्याव्रवीत् " इत्यादि ब्राह्मणका यहां अनुसंधान करना । जब सो किं शब्द तब सर्वनाम होनेसें स्मैभाव सिद्ध हें. और जब यौगिक है, तब व्यत्यय जानना. कं-प्रजापति (देवाय) देवं-दानादिगुणयुक्त देवकों (हविपा) प्रजापतिसंबं-धी पशुके वपारूपेण-कालेजारूपकरके, अथवा एककपालात्मक पुरोडाश-करके (विधेम) वयम्टत्विजः-हम ऋत्विज 'परिचरेम' परिचरणकर्म करीए हैं.

[समीक्षा] पूर्वोक्त अर्थोंसें यह सायणाचार्यका अर्थ औरहीतरेंका है. अब वाचक वर्गको हम नम्रतापूर्वक कहते हैं कि, टोनों भाष्यकारोंके अर्थोंमें कितना बडा विसंवाद पडता है. तथा ऋग्वेदादि भाष्यमू-मिकाके कर्त्ताने और भाष्यभूमिकेंदुके कर्न्ताने कैसें २ अर्थ करे हैं, सो आपही विचार कीजीएं. जब वेदोंके अर्थोंकाही निश्चय नही होता है तो, वेद सत्योपदेष्टाके कथन करे हूए हैं, वा अनादि है, वा ऋषियोंद्वारा जगत्में प्रवर्तन हूए हैं, इत्यादि कैसें माना जावे ? अव हम ज्यादा लिखना छोडकरके श्रुतियां, और संक्षेपमात्र उनोंकी समीक्षा, और पर-स्पर विरुद्धता मात्र लिखके अपनी नही वंद होती लेखनीको, जोरावरी बंद करनी चाहते हैं. क्योोंकी, वेदोंका बहोता फरोलना भस्मथन्नाग्नि उद्घाटनतुल्य है.

सुभूः स्वयम्भूः प्रथमोऽन्तर्महृत्यर्णवे । दुधे ह गर्भमृत्वियं यतां जातः प्रजापतिः॥

६३॥य।वा।सं।अ०२३।मं०६३॥ भाषार्थः---(सुभृः) सुंदर है भुवन जिसका सो कहावे सुभू और (स्वयंभृः) जो अपनी इच्छाहीसें इारीरको धारण कर झके सो कहावे स्वयंभू ऐसा जो परमात्मा सो (महत्यर्णवे) महान् जलसमूहमें (ऋत्वि-

#### नवमस्तम्भः ।

यं ) प्राप्तकालमें ( ह ) इति प्रसिद्ध ( गर्भं दर्धे ) उसने गर्भको धारण किया कैसा है वह गर्भ कि ( यतो जातः प्रजापतिः ) जिसगर्भसें प्रजा-पति अर्थात् ब्रह्माजी उत्पन्न हुए. ॥ ६३ ॥

[सभीक्षा] प्रथम तो यह श्रुति पूर्वोक्त यजुर्वेद, ऋग्वेद, गोपथा-दिकी श्रुतियोंसें विरुद्ध है. तथा परमात्माका सुंदर भुवन रहनेका स्थान कहा, यह विरुद्ध है. क्योंकि, सर्वव्यापी परमात्माका कोइ भी स्थान नही सिद्ध हो सक्ता है. और तिससमयमें तो आकाश भी नही था तो, विना आकाशके परमात्माका सुंदर भुवन कहां था? तथा अपनी इच्छा-सें जो शरीरको धारण कर शके सो कहावे खयंभू, यह विशेषण प्रमाण-वाधित है. क्योंकि, शरीरके विना मन और मनके विना इच्छा नही हो सक्ती है, यह प्रमाण सिद्ध है. इसवास्ते पूर्वोक्त व्युत्पत्ति स्वकपोलक-ल्पित है ॥ परमात्मा महाजलसमूहमें ऋतुकालमें गर्भ धारण करता भया, तिस गर्भसें प्रजापति व्रह्माजी उत्पन्न भए इत्यादि-यह ऋग्वेद यजुर्वेद गोपथादिसें विरुद्ध है. क्योंकि, तिनमें अन्यथा कथन है, सो लिख आए हैं.। तथा परमात्माने जलसमूहमें गर्भ धारण करा, इत्यादि कहना भी महामिथ्या है. क्योंकि, उस समयमें तो न पृथिवी थी, और न आकाश था तो, जल किस वस्तुमें, और किस ऊपर ठहर रहा था ? फेर जब परमात्माको ऋतुकाल आया, तब जलके बीचमें गर्भ धारण करा-क्या परमात्माको स्त्रीधर्म हुआ था ? और जलके बीचमें गर्भ धारण करा, क्या गर्भ बहुत उष्ण था? जिसकी गरमीसें जल न जाऊं इस भयसें जलमें प्रवेश करके गर्भ धारण करा और सर्वव्यापी सच्चिदानंद अरूपी सर्वशक्तिमान निराकार एक परमात्मा जलमें गर्भ धारण करे, यह परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्रमाण वाधित नही है ? तथा तिस समयमें तो काल भी नहीं था तो, फेर परमात्माको ऋतुकाल किसतरें प्राप्त हुआ ? जेकर कहोंगे, यह तो अलंकार है, तो, ऐसे भ्रमजनक मिथ्या अलंकारके कहनेसें क्या सिद्धि भई ? जेकर अलंकारही कथन करना था तब तो, परमात्माको एक सुंदर यौवनवती स्त्री कथन करना था, और **శ్**రిం

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तिसका एक पति कथन करना था, ऋतुकालमें तिस परमात्मारूप स्रीसें भोग-वीर्यनिषेक करना, पीछे गर्भ धारण करना, पीछे प्रजापति ब्रह्मा-जीका जन्म, इत्यादि कथन करते तो तुमारी कुछक किंचिन्मात्र अलंका-रकी आकांक्षा भी पूर्ण होती. परंतु ऐसें है नही, इसवास्ते यह अलंकार भी नही है. हे पाठकगणो ! तुम पक्षपातको छोड कर, और जरा नेत्र उन्मीलन करके विचार तो करो कि सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, त्रैलोक्यनाथ, करुणासमुद्र, क्वतकृत्य अष्टादशदूषणरहित, परमात्मा, वीतरागका उप-हास्य योग्य, और युक्तिप्रमाण वाधित, ऐसा कथन हो सक्ता है ? कदापि नही हो सक्ता है. ऐसी२ मिथ्या कल्पनाजाल खडी करके भव्य जीवोंको फसाय २ के अज्ञानीयोंने अपने वशप्रायः कर लिए हैं !!!

उपर जो समीक्षा करी है, सो ऋगादिभाष्यभूमिकेंदुनामक पुस्तकमें लिखे अर्थानुसार है. अब महीधरकृत वेददीप भाष्यमें जो अर्थ लिखा है, सो लिखते हैं:

(ह) प्रसिद्धार्थमें है (प्रथमः) सर्वका आदि आचंतरहित पुरुष (महाते अर्णवे) कल्पांतकालसमुद्रमें (अंतः) मध्यमें (गर्भं दर्धे) गर्भको स्थापन करता भया. कैसा पुरुष ? (सुभूः) भली भूः-उत्पत्ति होवे जिससें सो सुभूः अर्थात् विश्व-जगत् उत्पन्न करनेवाला ( स्वयंभूः) खयंभवतीति स्वयंभू स्वेच्छाधृतशरीरः-अपनी इच्छासें शरीर धारण करनेवाला. कैसा है गर्भ? (ऋत्वियं) ऋतुः प्राप्तोयस्य-ऋतु प्राप्त हुआ है जिसको अर्थात् प्राप्तकालम् (यतः) जिस्त गर्भसें (प्रजापतिः) ब्रह्मा (जातः) उत्पन्न भया-इति ॥ ६३ ॥ समीक्षाप्रायः पूर्ववत् ॥

अब दयानंदस्वामीका भी अर्थमात्र पूर्वोक्तश्रुतिका लिखते हें ॥

हे जिज्ञासुजन! (यतः) जिस जगदीश्वरसें (प्रजापतिः) विश्वका रक्षक सूर्य (जातः) उत्पन्न हुआ है और जो (सुभूः) सुंदर विद्यमान (स्वयंभू) जो अपने आप प्रसिद्ध उत्पत्ति विनाश रहित (प्रथमः) सबसें प्रथम जगदीश्वर (महति) बडे विस्तृत (अर्णवे) जलोंसें संवद्ध हुए संसारके (अंतः) बीच (ऋत्वियम्) समयानुकूल प्राप्त (गर्भम्) वीज-को (दधे) धारण करता है (ह) उसीकी सबलोग उपासना करें ॥ ६३ ॥

#### नवमस्तम्भः ।

भावार्थः—यदि जो मनुष्यलोग सूर्यादिलोकोंके उत्तमकारण प्रकृति-को और उस प्रकृतिमें उत्पत्तिकी शक्तिको धारण करनेहारे परमात्माको जानें तो वे जन इसजगत्**में विस्तृत सुखवाले होवें ॥ ६३ ॥ इसकी समीक्षा** करनेकी हमको कुछ आवश्यकता नहीं हैं. क्योंकि, दयानंदजीके अर्थही परस्पर समीक्षा कर रहे हैं. यदि कोइ जिज्ञासु जन अंतर्द्ध लगाके विचार करे तो, उसको खतोही मालुम हो जावे कि, दयानंदस्वामीका अर्थ निःके-वल मनःकल्पित है. और केवल वेदोंका बिहुदापणा छीपानेका प्रयोजन है. अष्टी पुत्रासो अदिति: 1ये जातास्तन्वं: परिंदेवाइउपंग्रेत सप्ताभिं। २। परां मार्ताण्डमास्यंत् ॥ ७ ॥

तैत्तिरीयेआरण्यके १ प्रपाठके १३ अनुवाके ७ मंत्रः ॥ मित्रश्च वर्रुणश्च । धाता चार्यमा चं। अथ्राश्च भर्गश्च । इन्द्रश्च विवस्वार्थ्श्चेत्येते॥ १०॥ तै० आ० १ प्र० १३ अ० १० मंत्रः ॥

भाषार्थः--( अदितेः) अदितिदेवताके (अष्टौ पुत्रासः) अष्टसंख्याकाः पुत्रा विद्यंते--आठ पुत्र हैं (ये) पुत्राः जे पुत्र (तन्वः परि) शरीरस्योपरि--शरीरके उपर (जाताः) उत्पन्न हुए हैं और सा इत्यर्थः। तिनमेसें (सप्ताभिः) सात पुत्रों-केसाथ (देवान्) देवताओंके ( उपप्रैत्) समीप प्राप्त होती भई ( मार्ता-फं) मार्तांड अर्थात् सूर्यनामा आठमे पुत्रको ( परास्यत् ) पराक्टतवती-त्यागती भई, अर्थात् तिस एक आठमे पुत्रको त्यागके अन्य सात पुत्रोंके साथ अदिति देवलोकमें देवताओंके समीप गई.॥ ७॥

अब तिन आठे पुत्रोंके नाम अनुक्रमकरके कहते हैं. मित्र १, वरुण २, धाता ३, अर्यमा ४, अंशप, भग ६, इंद्र ७, और विवस्वान ८, ( इत्येते ) मित्रवरुणादि ये आठ पुत्र कहें.॥ १०॥

[समीक्षा] इसमें अदितिके आठ पुत्र लिखे हैं, जिनमें सातमा पुत्र इंद्र, और आठमा पुत्र सूर्य, लिखा है। ऋग्वेदमें लिखा है कि, इंद्र प्रजा-पतिके मुखसें उत्पन्न हुआ है। और ऋग्वेद यजुर्वेद दोनोंहीमें लिखा है कि, सूर्य प्रजापतिके नेत्रोंसें उत्पन्न हुआ है। यह परस्पर विरुद्ध है। भ રષ્ટર

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

चुंद्रमा मनसो जातश्वक्षोः सूर्योऽअजायत ।

श्रोत्रांह्रायुश्चं प्राणश्च मुखांद्रभिरंजायत ॥१२॥वा० सं० अ० ३१॥

भाषार्थः-प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न भया, चक्षु ( नेत्रों ) सें सूर्य उत्पन्न भया; वायु, और प्राण, ये दो, कानोंसें उत्पन्न भए; और अग्नि मुखसें उत्पन्न भया ॥ १२॥

[समीक्षा] इस श्रुतिमें लिखा है कि, वायु और प्राण ये दोनों श्रोत्रसें अर्थात् कर्ण (कानों)सें उत्पन्न भए. और ऋग्वेदके आठमे अष्टकमें लिखा है कि, प्राणसें वायु उत्पन्न भया.। तथा इसश्रुतिमें लिखा है कि, मुखसें है कि, प्राणसें वायु उत्पन्न भया.। तथा इसश्रुतिमें लिखा है कि, मुखसें अग्नि भया, और ऋग्वेदमें लिखा है कि, प्रजापतिके मुखसें इंद्र, और अग्नि, ये दोनों उत्पन्न भए.। यजुर्वेदमें इंद्रकी उत्पत्ति मुखसें नही कही है, और ऋग्वेदमें कही है; यह परस्पर विरुद्धपणा है. ॥

अदिंतिर्वे प्रजाकामौदनमपचत् तत उच्छिष्ठंमश्नात् । सा गर्भमधत्त । तत आदित्या अजार्यन्त ॥

इतिगोपथपूर्व भागे० प्र०२ ब्रा०२५ ॥

भाषार्थः-(अदितिर्वे)वे,यह निश्चयार्थक अव्यय है, अर्थात् निश्चयअर्थका बौध करता है. (अदितिर्वे प्रजाकामौदनमपचत् ) अदितिनें प्रजा अर्थात् संतानकी उत्पत्तिकेलिये (ओदन ) अर्थात् ब्रह्मौदन पकाया. (तत उ-च्छिष्ठमश्नात् ) तिसमेसें उच्छिष्ठ अर्थात् बचा हुआ जो यज्ञका शेषभाग उसको (अश्नात् ) उसने खा लिया. (सा गर्भमधत्त ) उसके खानेसें अदिती गर्भको धारण करती भई. (तत आदित्या अजायन्त ) तिस गर्भसें द्वादश आदित्य उत्पन्न हुए. इति ॥

[समीक्षा] इस श्रुतिमें लिखा है कि, अदितिनें यज्ञका रहा शेष अन्न भक्षण करनेसें गर्भ धारण करा; यह भी प्रमाण वाधित है. क्योंकि, विना पतिके संयोगसें, वा योनिमें वीर्यके प्रक्षेपविना, कदापि स्त्री गर्भ

इसही मतलबका वर्णनतैत्तिरीयबाह्यणके १ अष्टकके १ अध्यायके ९ अनुवाकमें हैं।

#### नवसंस्तम्भः ।

धारण नहीं कर सक्ती है. और अदितिनें तो अन्नमात्रके भक्षण करनेसें गर्भ धारण करा, यह प्रमाणविरुद्ध नहीं तो, क्या है ? तिस अदितिके गर्भसें बारां आदित्य अर्थात् सूर्य उत्पन्न भए. ऋग्वेदयजुर्वेदमें छिखा है, प्रजापतिके नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न भया; यह परस्पर विरुद्ध है. ॥

अधर्वसं०। कां० १०। प्र० २३। अ० ८। मं० २०॥

भाषार्थः—-(यस्मादृचो०) जिस परमात्मासें ऋग्वेद उत्पन्न हुए हैं, और (यजुर्यस्मादपाकषन्) जिस परमात्मासें यजुर्वेद उत्पन्न हुआ है, और (सामानि यस्य लोमानि) सामवेद जिस परमात्माके रोम हैं, तथा (अथर्वाङ्गिरसो मुखम्) आंगिरस जो हैं अथर्ववेद सो जिसका मुख है. (स्कंभंतं ब्रूहि कतमः स्विदेव सः) ऐसा जो है स्कंभ अर्थात् सबका आश्रय भूत सो (कतमः) कौन है? (ब्रूहि) कह-कथन कर (स्वित् एव सः) वही केवल एक परब्रह्म परमात्माही है, और कोइ नही.॥

[समीक्षा] परमात्मासें ऋग्वेद उत्पन्न हुआ, और परमात्मासेंही यजुर्वेद उत्पन्न हुआ, सामवेद परमात्माके रोम है, और अथर्ववेद पर-मात्माका मुख है. । यदि ऋग्वेद यजुर्वेद परमात्मासें उत्पन्न हुए हैं, तो क्या सामवेद और अथर्ववेद परमात्मासें नही उत्पन्न हुए हैं? जो उनको रोम, और मुख कहा ! यदि सामवेद परमात्माके रोम, और अथर्ववेद परमात्माका मुख ऐसेंही कथन करना था तो, ऋग्वेद शिर, और यजुर्वेद बाहु, यह भी कह देना था? वा अन्य कोइ अंग कहने थे. क्योंकि, यह दोनो वेद भी तो, परमात्माके अंग होने चाहिए; सामअथर्ववेदवत्. नही तो, उन दोनोंको भी रोम मुख न कहना चाहिए; इन चारोंमें क्या विशेष है ? जो दो वेदोंको परमात्मासें उत्पन्न हुए कहे; तीसरेको रोम और चौथेको मुख कह दिया. अन्य तो किंचित् भी विशेष नही, परंतु सोमव-

ર૪૪

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

छीके नरोमें वा वाजपेय सौत्रामण्यादियज्ञोंमें ऋषियोंने मदिरापान करा तिसके नरोमें आ कर जो मनमें आया सो विनाविचारे उच्चारण कर दिया; यह कारण तो हो सक्ता है, अन्य नहीं. होवे तो, वतला देना चा-हिए. तथा ऋग्वेदयजुर्वेदमें, मानस यज्ञ देवताओंने करा, तिस यज्ञसें वेदोंकी उत्पत्ति हुई लिखा है, यह परस्पर विरुद्ध है.

> एवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतचदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इत्यादि ॥

इाक्कां०१४। अ । व्रा ४। कं १०॥ इसश्चतिका भावार्थ यह है कि, ऋगादिचारोंवेद परमात्माके उत्स्वा-सरूप है । अब देखीए ! ! ऋग्वेदयजुवेंदमें तो ळिखा है, चारों वेद मा-नस यज्ञसें उत्पन्न हुए; अथर्ववेदमें छिखा है, सामवेद परमात्माके रोम हें, और अधर्ववेद परमात्माका मुख है; तथा इसध्युतिमें चारोंकोही पर-मात्माके उत्स्वास कहे. यह परस्पर विरुद्ध नही तो, क्या है ? तथा अ-न्यजगें छिखा है, अग्निसें ऋग्वेद, वायुसें यजुवेंद, और सूर्यसे सामवेद, आकर्षण करे--खेंचके निकाले. इत्यादि वेदोंमें जो कथन हैं, सो प्रमाण बाधित है. इसवास्तेही प्रेक्षावानोंको अंगीकार करने योग्य नही है.

प्रजापतिरकामयत प्रजायेयभूयान्त्स्यामिती । स तपोऽतप्यत स तप-स्तह्वेमांछोकानस्टजत । पृथिवीमन्तरिक्षं दिवं । सतांछोकानभ्यतपत्ते-भ्योऽभितसेभ्यस्त्रीणि ज्योतींष्यजायन्त । अग्निरेव पृथिव्या अजायत । वायुरन्तरिक्षात् । आदित्योदिवस्तानि ज्योतींष्यभ्यतपत् तेभ्योऽभितसेभ्य-स्त्रयो वेदा अजायन्त । ऋग्वेद एवाग्नेरजायत । यजुर्वेदो वायोः । सामवेद आदित्यादित्यादि ॥ ऐ० ब्रा० पं० ५ । कं० ३२ ॥

भाषार्थः--( प्रजापतिः ) प्रजापति जो त्रह्मा सो ( अकामयत) इच्छा करता हुआ कि ( प्रजायेय ) में उत्पन्न हो कर ( भूयान्त्स्यामिति ) बहुत प्रकारका होऊं ऐसे विचार कर ( स तपोऽतप्यत् ) सो तप करता हुआ ( स तपस्तत्वा ) सो तप करके ( इमान् छोकान् अस्टजत ) इन तीन छोकोंको उत्पन्न करता हुआ. सोही दिखावे हैं. ( पृथिवीं ) एक पृ-

### नवमस्तम्भः ।

थिवीलोकको (अंतरिक्षम्) दुसरे अंतरिक्ष (आकाश) लोकको, और तीसरे (दिवम्) स्वर्ग लोकको. फिर प्रजापति (तान् लोकान् अभ्यत-पत्) तिन तीनो लोकोंको तप कराता हुआ (तेभ्यः अभिततेभ्यः त्रीणि ज्योतींषि अजायंत) तपके करनेसें तिन पृथिव्यादिकोंसे तीन ज्योति, अर्थात् प्रकाशात्मक तीन देवते उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैंं (अग्निरेव पृथिव्याः) अग्निदेवता पृथिवीसें (अजायत) उत्पन्न होता भया (वायुरं-तरिक्षात्) अंतरिक्ष (आकाश) सें वायु, और (आदित्योदिवः) स्वर्ग लोकसें आदित्य (सूर्य) उत्पन्न हुआ. फिर प्रजापति (तानि ज्योतींषि अभ्यतपत्) तिन तीनों ज्योति अग्नि आदिको तप कराता हुआ (तेभ्यः अभिततेभ्यः त्रयः वेदाः अजायंत) तिन अय्यादिकोंसें तप करानेसें तीनों वेद उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैं. (ऋग्वेदः एव अग्नेः) ऋग्वेद अग्निसें (आजायत) उत्पन्न होता भया, और (यजुर्वेदः वायोः) यजुर्वेद वायुसें, और (सामवेदः आदित्यात् इति) सामवेद आदित्यसें उत्पन्न हुआ.। इति ॥

> प्रजापतिर्वे इदमयआसीत् । एकएव। सोऽकामयत। साम्प्र-जायेयेति। सोश्राम्यत्। स तपोऽतप्यत। तस्माछ्रान्तात्तेपा-नात् त्रयो होका असृज्यन्त। पृथिव्यंतरिक्षं द्यौः॥ १॥ स इमांर्स्वींङ्ठोकानभितताप। तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रीणि ज्योती थ्प्य-जायन्ताझिर्योयं पवते सूर्यः ॥ २॥ तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रयो वेदा अजायन्ताझेर्क्रग्वेदो वायोर्यजुर्वेदः सूर्यात् सामवेदः॥ ३॥ ज्ञातपथकां० ११। अ० ५। बा० ३। कं० १।२। ३॥

भाषार्थः-(प्रजापतिर्वें) वै यह निश्चयार्थक अव्यय है (अप्रे) जगत् उत्पत्तिसें पहिले (एकः एव) एकही केवल प्रजापति (आसीत्) था, और कोइ नहीं (सः अकामयत) सो प्रजापति कामना अर्थात् इच्छा करता हुआ (सांप्रजायेयइति) कि, मैं अनेकरूपोंसें उत्पन्न होऊं (सः अश्राम्यत् सः तपः अतप्यत) सो प्रजापति शांतचित्त हो कर तप करता भया (तस्मात् श्रांतात् ते पानात्) तिस चित्तकी स्थिरता और तपके करनेसें (त्रयः लोकाः રષ્ઠદ્

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अखज्यंत) तीनों लोक उत्पन्न किये; सोही दिखाते हें, (प्रथिवी अंतरिक्षं यौः) एक प्रथिवीलोक, दूसरा अंतरिक्ष (आकाश) लोक, और तीसरा स्वर्गलोक ॥ १ ॥ इन तीनों लोकोंकों उत्पन्न करके फिर (सः इमान् त्रीन् लोकान् अभितताप) सो प्रजापति इन तीनों लोकोंको तप करता हुआ, तब (तेभ्यः तप्तेभ्यः त्रीणि ज्योतींषि अजायंत) तप करनेसें तिन तीनोंसें तीन ज्योति अर्थात् प्रकाशात्मक तीन देवते उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैं, (अग्निः यः अयं पवते सूर्य्यः) एक अग्नि, दूसरा जो यह संपूर्ण विश्वको पावन-पवित्र करता है सो वायु, और तीसरा सूर्य. ॥ २ ॥ (तेभ्यः तप्तेभ्यः) तपके करनेसें तिन तीनों देवताओंसें (त्रयः वेदाः अ-जायंत) तीनों वेद उत्पन्न होते भए; सोही दिखाते हैंं. (अग्नेः ऋग्वेदः) आग्निसें ऋग्वेद, (वायोः यजुर्वेदः) वायुसें यजुर्वेद, और (सूर्यात्) सूर्यसें (सामवेदः) सामवेद. । इति ॥

स भूयोऽश्राम्यद्रूयोऽतप्यत । भूय आत्मानं समतपत् । स आत्मत एव त्री-इंडोकान्निरमिमत । पृथिवीमन्तरिशं दिवमिति । स खलु पादाभ्यामेव पृथिवीन्निरमिमतोदरादन्तरिशं मूर्थ्रो दिवं । स तांस्त्री-इंडोकानभ्यश्राम्यदभ्यतपत् । तेभ्यः श्रांतेभ्य-स्तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यस्त्रीन् देवान्निरमिमतान्निं वायुमादित्य-मिति । स खलु पृथिव्या एवान्निं निरमिमतान्तरिक्षाद्वायुं दिव आदित्यम् । सतास्त्रीन् देवानभ्यश्राम्यदभ्यतपत् । समतपत् । तेभ्यः श्रान्तेभ्यस्तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यर्स्तान् वेदान्निरमिमत । ऋग्वेदं यजुर्वेदं सामवेदमिति ॥ गो । पू । प्र० १। ज्ञा० ६ ॥

भाषार्थः—(स भूयः अश्राम्यत्) सो प्रजापति फिर शांतचित्त होता भया (भूयः अतप्यत) फिर तप करता भया (भूयः आत्मानं समतपत्) फिर आत्माको अच्छे प्रकारसें तपाता हुआ अर्थात् तप कराता भया तप-करके (सः आत्मतः एव त्रीन् लोकान् निरमिमत) सोअपने आत्माहीसें तीनों लोकोंको रचता हुआ, सोही दिखाते हैं. (प्रथिवीं अंतरिक्षं दिवं इति)

#### नवसस्तम्भः।

280

एक प्रथिवीलोक, दुसरा अंतारिक्षलोक, और तीसरा स्वर्गलोक. अब ये तीनों लोकोंको कहांसें रचे, सो बतावे हैं. (सः पादाभ्यां एव पृथिवीं निरमिमत ) सो प्रजापति खलु-निश्चयकरके अपने दोनों पगोंसें पृथिवी लोकको रचता भया (उदरात् अंतरिक्षम्) पेटसें अंतरिक्ष- आकाशकों, और (मूर्धो दिवम्) अपने मस्तकसें स्वर्गलोकको रचता भया (सः तान् त्रीन् लोकान् अभ्यश्राम्यत् अभ्यतपत् ) सो प्रजापति तिन तीनों लोकों-को शांत और तप कराता भया, तप कराके (तेभ्यः श्रांतेभ्यः तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यः त्रीन् देवान् निरमिमत ) तिन शांत और तप्त संतप्त तीनों लोकोंसें तीन देवते रचता भया; सोही दिखावे हैं. (अग्निं वायुं आदित्यं इति) अग्नि, वायु और सूर्यको. अब इन देवतांओंके उत्पत्तिस्थान बतावे हैं. (सः खलु पृथिव्याः एव अग्निं निरमिमत) सो प्रजापति निश्चयकरके पृथिवसिंही आग्निको रचता भया, (अंतरिक्षात् वायुम्) आकाशसें वायु, और (दिवः आदिसं इति) स्वर्गसें आदिसको रचता भया (सः तान् त्रीन् देवान् अभ्यश्राम्यत् अभ्यतपत् समतपत्) सो प्रजापति तिन तीनों देवोंको शांत तप और अच्छे प्रकारसें तप कराता भया तप कराके (तेभ्यः श्रांतेभ्यः तसेभ्यः संतसेभ्यः त्रीन् वेदान् निरमिमत ) तिन शांत तस संतप्त तीनों देवोंसें तीनों वेदोंको रचता भया, सोही कहे हैं. (ऋग्वेदं यजुर्वेदं सामवेदं इति ) एक ऋग्वेदको, दुसरे यजुर्वेदको, और तीसरे सामवेदको उत्पन्न किया। इति॥

[समीक्षा] प्रजापति इच्छा करता हुआ कि, में उत्पन्न हो कर बहुत-प्रकारका होऊं; इत्यादि, ऐतरेयबाह्यणका, तथा शतपथादिकका लेख युक्तिप्रमाणबाधित है. क्योंकि, विना शरीरके मन नही होता है, और मनके विना इच्छा नही हो सक्ती है, इत्यादि पीछे लिख आए हैं; इस-वास्ते यहां नही लिखते हैं। तथा प्रजापति तप करता हुआ, तिस तपके करनेसें तीन लोक उत्पन्न भए; पृथिवी, आकाश, और खर्गलोक. इति ऐतरेयबाह्यण शतपथादों. और गोपथमें लिखा कि, प्रजापतिनें तप करा, तिसतपके करनेसें अपने आत्माहीसें तीन लोक रचे. पगोंसें રષ્ટદ

### तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

पृथिवी १, पेटसें आकाश २, और मस्तकसें खर्ग ३. यह तीनों पुस्तकेंका कथन, ऋग्वेद यजुर्वेदादिकोंसें विरुद्ध है. क्योंकि, ऋग्वेद यजुर्वेदमें प्रजापतिने तप करा ऐसा कथन नही है. और यहां है. यह परस्पर विरुद्ध । १ । तथा ऋग्वेद यजुर्वेदमें प्रजापतिके पगोंसें भूमी, नाभिसें आकाश, और मस्तकसें खर्ग, ऐसा उत्पत्तिकम लिखा है; और यहां पेटसें आकाशकी उत्पत्ति लिखी है. यह परस्परविरुद्ध । २ ।

फिर प्रजापतिने पूर्वोक्त प्रथिवीआदि तीनों लोकोंको तप करायके उनोंसें तीन देवते उत्पन्न किये; पृथिवीसें आग्न १, आकाशसें वायु २, और स्वर्गसें सूर्य ३; ऋग्वेद यजुर्वेंदमें लिखा है कि, प्रजापतिके मुखसें अग्नि १, ऋग्वेदमें प्रजापतिके प्राणसें वायु, और यजुर्वेदमें प्रजापतिके कानोंसें वायु २, और दोनोंमेंही प्रजापतिके नेत्रोंसें सूर्य ३, ऐसे इन देवताओंकी उत्पत्ति लिखी है; यह परस्पर विरुद्ध । ३ ।

फिर प्रजापतिने पूर्वोक्त अग्नि आदिक देवताओंको तप करायके उनोंसें तीनोंही वेद उत्पन्न करे; आग्नेसें ऋग्वेद १, वायुसें यजुर्वेद २, और आदित्य (सूर्य) सें सामवेद २.।ऋग्वेदयजुर्वेदमें चारों वेदोंकी उत्पत्ति मानसनामा यज्ञसें ळिखी है; तथा अथर्ववेदमें ळिखा है, ऋग्वेद और यजुर्वेद पर-मात्मासें उत्पन्न हुआ है, सामवेद परमात्माके रोम है, और अथर्ववेद परमात्माका मुख है.॥ शतपथमें ळिखा है, चारों वेद परमात्माके निः-श्वास रूप है.। यह परस्परविरुद्ध ॥ ४ ॥

तथा प्रजापतिने तप करा-क्या प्रजापतिने जैनीयोंकीतरें उपवास, छट्ठ, अट्टम, दशम, द्वादशम, अर्द्धमासक्षपण, मासक्षपणादि, वा रत्नाव-लि,कनकावलि, मुक्तावलि, घन, प्रतर, लघुसिंहनिक्रीडित, बृहत्सिंहनि-क्रीडित, आचाम्लवर्द्धमानादि तीनसौसाठ प्रकारके तपमेसें कोइ तप करा था ? वा चांद्रायणादि ?

पूर्वपक्षः-प्रजापतिने पर्यालोचनात्मक तप करा था

उत्तरपक्षः-ब्रह्माजी प्रजापतिको तो, वेदोंमें सर्वज्ञ लिखे हैं। प्रथम तो सर्वज्ञको पर्यालोचन करना लिखा है, यह सर्वज्ञताको हानिकारक

#### नैवमस्तर्मभः ।

है. क्योंकि, जो पर्यालोचन करना है, सोही असर्वज्ञका लक्षण है; इसवास्ते ब्रह्माजी सर्वज्ञ नही थे, ऐसा सिद्ध हुआ, जब सर्वज्ञ नही थे तो, यथार्थ सर्व जगतूकी रचना करनेमें भी समर्थ नही सिद्ध होवेंगे. और यह जो लिखा है कि, प्रजापतिनें तीनों लोकोंको तप कराया-क्या तीनों लोकोंको पंचधूणीतपनरूप तप कराया? वा ऊपर लिखे जैनमतके समान तप कराया ? वा पर्यालोचनात्मक तप करवाया ? वा चांद्रायणादि करवाया ? जिससें तीनों लोक थक गए, तप्त संतप्त हो गए. इनमेसें किसी भी प्रकारके तप करानेका संभव नही हो सक्ता है. क्योंकि, तीनों लोक तो पंचभूतात्मक होनेसें जडरूप हैं, तो फेर, यह क्या जानके लिख दिया कि, प्रजापति तीनों लोकोंको तप कराते भए ? प्रथम तो चेतनब्रह्मसें इन जडरूप तीनों लोकोंका उत्पन्न होनाही असंभव है तो, तप कराना तो दूरही रहा !!!जब तीनों लोक तप करके श्रांत तप्त संतप्त हुए, तब तिन तीनोसें अग्नि, वायु, सूर्य, उत्पन्न करे, तिन तीनोंको तप कराके तिन तीनोंसें ऋग्वेदादि तीन वेद उत्पन्न करे. इत्यादि-क्या तिन तीनोंके अंदर वेद स्थापन करे थे, अर्थात् वेदोंके पुस्तक लिखे हुए थे ? जो खेंचके निकाल लिये. तथा अग्न्यादि तीनों तो जेड भौतिक लोकोंमें प्रसिद्ध है, इसवास्ते वे वेदका उचार भी नही कर सक्ते हैं- यदि कहोंगे, वे तीनों देवते होनेसें चैतन्य है, जड नही; यह भी ठीक नहीं है. जडरूप पृथिव्यादि उपादानसें अग्न्यादि चैतन्यकार्य कबी भी नहीं हो सक्ता है. तथा क्या तिन देवताओंके मुखसें बह्याजीने वेदोंका प्रथम उचार कराया था ? यदि कहोंगे उचार नही करवाया, किंतु तिन देवताओंसेंही प्रथम यज्ञादि करवाए. यह कहना तो, बहुतही असंगत है. क्योंकि, जिनोंसें यज्ञादि कर्म प्रथम करवाए, वे तो यज्ञादिकर्मोंकी उत्पत्तिके अपादान हो सक्ते है, परंतु वेदोंके नही. इसवास्ते वेदश्चतिके वृषणोंको दूर करनेवास्ते अपनी कपोल करूप-नासें अटकलपच्चुके अर्थ करने, यह विद्वानोकी मंडलीमें उपहास्यका कारण है. 35



आपो वा इदमेये सऌिळमांसीत्। तेन प्रजापतिरश्राम्यत्॥ ५॥ कथर्मिद रस्यादिति । सो ऽपश्यत् पुष्करपूर्णं तिष्ठत् । सो ऽम-न्यत्। अस्ति वे तत्। यस्मिन्निदमधितिष्ठतीति । स वराहो रूपं कृत्वोपन्यमजत्। सपृथिवीमधआर्च्छत्। तस्यां उपहत्योदम-जात्। तत्पुष्करपूर्णे प्रथयत् । यदप्रथयत् ॥६ ॥ तत् पृथि्व्ये-पृथिवित्वं । अभूहा इदमिति ' तद्रूम्ये' भूमित्वं । तां दिशोनु-वातः समवहत् । तां शर्कराभिरहर् हत्। शं वे नो ' ऽभूदिति । तच्छर्कराणा इर्करत्वं ॥ इत्यादि ॥

तैत्तिरीयत्रा० १ अष्ट० १। अध्या० ३। अनु०॥

भाषार्थः-(इदम्) यह जो कुछ गिरिनदीसमुद्रादिक स्थावर, और मनुष्यगवादिक जंगम दिखलाइ देता है,सो (अप्रे) सृष्टिसें पूर्व नही था, किंतु केवल ( सलिलं आसीत् ) जलमात्रही था. तब ( प्रजापतिः ) ब्रह्मा ( तेन ) जगतुस्टजननिमित्तकरके ( अश्राम्यत् ) पर्यालोचनरूप तप करता भया, कैसें यह जगतू होवे अर्थात् रचा जाय ऐसा विचार करके तिस पाणीके मध्यमें दीर्घनालके अग्रभागमें स्थित एक पद्म-कमलके पत्रको देखता भया; तिसको देखके प्रजापति मनमें शोचता−विचारकरता भया कि, जिस आधारमें यह नालसहित पद्मपत्र आश्रित हो कर स्थित है-रहा है सो वस्तु कुछक अवइयमेव नीचे है. ऐसें विचार कर प्रजा-पति वराहरूप हो कर तिस पद्मपत्रनालके समीपही जलमें गोता लगाता भया, गोता लगानेसें प्रजापति नीचे भूमिको प्राप्त हुआ. तिस भूमिमेंसें कितनीक गीली मृत्तिका अपनी दाढाके अग्रभागमें रख कर पाणीके ऊपर उछलता भया, ऊपरको आकर तिस मृत्तिकाको तिस कमलके पत्रके ऊपर फैलाता भया, जिसवास्ते यह मृत्तिका फैलाई, ( प्रथिता ) तिसवास्ते इसका पृथिवी जाम रक्खा गया तदपीछे संतुष्ट होके यह स्थावरजंगमका आधारभूत स्थान हुआ, ऐसा कथन करता हुआ; तिसवास्त भवति इस-

#### नवमस्तम्भः।

व्युत्पत्तिकरके पृथिवीका भूमि, नाम हुआ । तिस भूमिको गीली देखके सुकानेकेलिये चार दिशाओंको रच कर प्रजापति अपने संकल्पसें उत्पन्न हुए पवनको चलाता भया, शुष्क होती हुई तिस भूमिको प्रजापति सूक्ष्म पाषाण करके दृढ करता भया, दृढ करके 'नोऽस्माकं शं सुखमभूदित्युवाच ' हमको सुख भया ऐसे उच्चार करा, तिस कारणसें 'शं सुखं इतं आभिः' इस व्युत्पत्तिकरके शर्करा (कंकरी) यह नाम हुआ ॥ इत्यादि ॥

[समीक्षा]- ख़ाप्टिसें पहिले कुछ भी नही था, एक केवल जलमात्रही था, तब प्रजापतिने जगत उत्पन्न करनेके निमित्त विचार करा कि, यह जगत कैसें उत्पन्न होवे? इत्यादि-प्रथम तो इस लेखसें प्रजापति अज्ञानी असर्वज्ञ सिद्ध हुआ. क्योंकि, विचार करना यह असर्वज्ञका लक्षण है. सर्व-ज्ञको तो,सर्व पदार्थ हस्तस्थामलकवत प्रत्यक्ष भासमान होता है, तो फेर सर्व-ज्ञ होके प्रजापतिमें विचार करना कैसे संभव होवे? तथा खृष्टिसें पहिले यदि कुछ भी नही था तो, तुमारा माना, जल कहां रहा था? विना आकाश पृथिवी आदिके जल कबी भी नही ठहर सक्ता है.

पूर्वपक्षः-वो प्रथिवी अन्य थी, और यह दृइयमान अन्य है. क्योंकि, श्रुतिमें लिखा है कि, गोता लगानेसें प्रजापति नीचेकी पृथिवीको प्राप्त हुआ, यदि दूसरी पृथिवी न होती तो, किसको प्राप्त होता ? और किस-मेसें मृतिका ले आता ? इसवास्ते सिद्ध हुआ कि, नीचे भूमि थी, जब भूमि हुई तो जलके रहनेमें क्या बाध है ?

उत्तरपक्षः—हे मित्र ! हमको तो कुछ भी वाध नही है. क्योंकि, हम तो ऐसे असत कथनको कवी भी मानना नही चाहते हैं. परंतु आप लोग मनःकल्पित कल्पना करके पूर्वोक्त कथनको सत्य करना चाहते हो, इसीवास्ते वदतोव्याघातदूषणरूप असवार आपके तर्फ दृष्टि करता है. क्योंकि, तुमने प्रथम कहा कि, जलके विना और कुछ भी नही था, और उसी समय प्रथिवी तो तुमनेही सिद्ध करी, तो फेर ऐसें कहना चाहिये था कि, "सलिलं भूमिं चासीत्" जल और भूमि यह दो पदार्थ स्टाप्टिसें पहिले विद्यमान थे. ऐसा कहनेसें भी छूट नही सक्ते हो. क्यों-

# तत्त्वनिर्णयत्रासाद-

कि, फेर वराहावतार धारणकरके मृत्तिका ले आया, यह कैसें सिद्ध होगा ? याद कहोंगे कि, यह जो दृइयमान पृथिवी है, सो प्रथम नही थी, प्रजापतिने नीचेकी मृत्तिकामेंसें लायके बनाई है; तो जिस भूमि-मेंसें प्रजापति वराहरूपकरके मृत्तिका ले आया, वो भूमि किसकी बनाइ हुई थी ? और वो जगत्में है कि, जगत्सें वाहेर है ? तथा यजुर्वेदमें लिखा है कि, प्रलयदशामें जल भी नही था, और इसश्रुतिसें जल भूमि कमलपत्र आकाशादि सिद्ध होते हैं; यह परस्पर विरुद्ध है. प्रजापति विचार करके एक नालसाहित कमलपत्रको देखता भया. इति-जब केवल जलही था तो यह नालसाहित कमल पत्र कहांसें निकल आया ?

कमलपत्रको देखके प्रजापतिने विचार करा कि, जिसके आधार यह नालसहित कमलपत्र स्थित है, वो कुछ वस्तु होना चाहिये? ऐसा विचार कर कमलपत्रके समीपही गोता लगाता भया, गोता लगानेसें नीचे भूमिको प्राप्त हुआ, तिस भूमिमेंसें गीली मृत्तिका अपनी दाढामें रखके पाणीके ऊपर आकर कमलपत्रके ऊपर सुकानेकेलिये मृत्तिकाको फैलाई दीनी इत्यादि-इससें तो प्रजापतिके असर्वज्ञ होनेमें कुछ भी संदेह नही है. क्योंकि, प्रजापतिनें अनुमानसें विचारा कि, यह कुछ वस्तु होना चाहिये. परंतु प्रत्यक्ष नही देखा यदि प्रत्यक्ष देखता तो, गोता न लगाता, विना गोतेके लगायेही वहांसें मृत्तिका काढ लेता. क्योंकि, वो तो सर्व शक्तिमान् था तथा यह टइयमान सारी पृथिवी कमलपत्रके ऊपर सुकाई तो, वो कमलपत्र कितनाक बडा था ? पृथिवीसें तो अधि-कही बडा होना चाहिये कि, जिसके ऊपर सारी पृथिवी फैलाई गई. भला नीचेसें तो वराहरूप करके प्रजापति मृत्तिका ले आये, परंतु सुकाये पीछे कमलपत्रके ऊपरसें किसरूप करके प्रजापतिने पृथिवी उँचक लीनी ? और वो कमलपत्र कहां गया ? क्योंकि, उस कमलप-त्रका तो कबी भी नारा न होना चाहिये; प्रलय दशामें भी विद्यमान होनेसें, ईश्वरवत्.

जव कमलपत्रके ऊपर फैलानेसें भी नही सुकी, तब प्रजापतिने दिशा और वायुका संकल्प करा जिससें वायु प्रचलित हुआ, तब सुकती हुई

#### नवमस्तम्भः।

तिस पृथिवीमें कंकरी मिलाके प्रजापतिने पृथिवीको टढ करी, इत्यादि-अब विचारना चाहिये कि, जिसने संकल्पमात्रसेंही वायु दिशादि प्रकट करे, वो क्या पृथिवीको स्वतोही नही बना सक्ता था ? जिसवास्ते इतना टंटा अपने गलेमें डाल लिया. तथा यह कथन ऋग्वेदयजुर्वेंदसें विरुद्ध हे. क्योंकि, उनमें लिखा हे कि, भूमि प्रजापतिके पगोंसें उत्पन्न भई, दिशा प्रजापतिके कानोंसें, और वायु ऋग्वेदमें प्रजापतिके प्राणोंसें, और यजुर्वेदमें प्रजापतिके कानोंसें उत्पन्न भया. इति-और यहां प्रजापति मृत्तिका ले आया, उससें पृथिवी उत्पन्न भई, और प्रजापतिके संकल्पमान्नसें वायुदिशादि उत्पन्न भए, यह परस्पर विरुद्ध ॥

और तैत्तिरीयसंहिता कां०७। प्र०१। अनु०५। में लिखा है॥ आपो वा इदमये सलिलम् आसीत्। तस्मिन् प्रजापतिर्वायुर्भूत्वाऽचरत्।

स इमामपश्यत् तां वराहो भूत्वाऽऽहरत्। इति॥

भावार्थः-( अग्रे ) अर्थात् स्टाप्टिकी उत्पत्तिसें पहिले जलही जल था, तिस जलमें प्रजापति वायुरूप हो कर फिरता हुआ, पर्य्यटन अर्थात् चारोंओर घूम कर सो प्रजापति, ( इमां ) इस पृथिवीको देखता भया, तब ( तां ) तिस पृथिवीको वराहरूप हो कर प्रजापति जलके ऊपर ले आता भया-इति ॥ देखिये इसमें पर्यालोचनरूप तपका कथन नही है, प्रजापतिने वायुरूप हो कर और घूम कर जलमें प्रथिवीको देखा, सो भी इसही प्रथिवीको देखा, नतु अन्यको, तथा पुष्करपर्ण ( कमलपत्र ) आदिका वर्णन भी इस मूल श्रुतिमें नही है; यह परस्पर विरुद्ध. ॥

अब वाचकवर्गको विचारना चाहिये कि, जिन पुस्तकोंमें अपने जगत कर्ता ईश्वररूप इष्टतत्त्वमेंही पूर्वोक्त विरोधसमूह होवे, वे पुस्तक सर्वज्ञ वीतराग अष्टाददादृषणरहित परमात्माके कथन करे सिद्ध हो सक्ते हैं? कवी भी नही. क्योंकि, जैसा परमेश्वर और परमेश्वरके इत्योंका खरूप वेदादि पुस्तकोंमें कथन करा है, वो कथन सर्वज्ञ परमात्माका हे, वा यह इत्य परमेश्वरके हें, ऐसा थोडी बुद्धिवाला पुरुष भी नही कह सक्ता हे. जैसें

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कि, बृहदारण्यकके तीसरे अध्यायके चौथे ब्राह्मणमें लिखा `है—आत्माही प्रथम सृष्टिके पहिले था, सो प्रजापतिरूप पुरुष हुआ, सो एकेला होनेसें डरने लगा, और अरति-दिलगिरीको प्राप्त हुआ, सो प्रजापति तिस अर-तिकों दूर करनेकेवास्ते दूसरे अरति दूर करनेमें समर्थ स्त्रीवस्तुको इच्छता भया, अर्थात् राद्धि करता भया; तिसको ऐसें स्तीविषे राद्धि होनेसें स्त्रीके साथ मिलेहूएकीतरें प्रजापतिकें आत्माका भाव होता भया, अर्थात् जैसें लोकमें स्त्री पुरुष अरति दूर करनेकेवास्ते परस्पर मिले हुए, जिस परि-माणवाले होते हैं, प्रजापति भी अपने आत्माके स्त्रीपुरुषरूप दो भाग करके तिस परिमाणवाला होता भया. जिसवास्ते अपने अर्द्ध अंग शरीरकी स्त्री बनाई, इसीवास्ते जगत्में स्त्रीको अर्द्धांगना कहते हैं. सो प्रजापति शतरूपा नामा अपनी पुत्रीको स्त्रीपणे मानी हुईको प्राप्त होता भया, अर्थात् तिससें मैथुन सेवता हुआ, तिससें मनुष्य उत्पन्न हुए.। पीछे शतरूपा पुत्री पिताके गमनसें पीडित हुई विचार करती भई, दुहित (पुत्री) का गमन करना यह अक्तृत्य है, और यह प्रजापति निर्धृण (धृणारहित) है इसवास्ते में जात्यंतर हो जाऊं; ऐसा विचार कर सो शतरूपा, गौ हो गई. तब प्रजापति ऋषभ (बैल) हुआ, उनोंके संगमसें गौयां उत्पन्न हुईं. । शतरूपा वडवा (घोडी) हुई, प्रजापति घोडा हुआ; शतरूपा गर्दभी (गधी) हुई, प्रजापति गर्दभ (गधा) हुआ; उनोंके संगमसें एक खुरवाले घोडे, खचरां, और गधे, यह तीन उत्पन्न भए.। शतरूपा बकरी हुई, प्रजापति वकरा हुआ; शतरूपा अवि (भेड-घेटी) हुई, प्रजापति मेष (मींढा-घेटा,) हुआ; उनोंके संगमसें अजा, अविं उत्पन्न भए.। ऐसें पिपीलिका (कीडी) पर्यंत जो जो स्त्री पुरुषरूप जोडा है, सो सर्व इसी न्यायकरके जानना-इत्यादि ॥ यह हमने किंचिन्मात्र लिख दिखाया है, यदि यह पूर्वोक्त कृत्योंका कर्त्ता ईश्वर सिद्ध होवे तो, वेदादिकोंका वक्ता भी ईश्वर सिद्ध होवे. परंतु पूर्वोक्त कृत्य ईश्वर परमात्मामें कवी भी सिद्ध नही हो सक्ते हैं. यदि पूर्वोक्त कृत्योंके करनेवालेको तुम ईश्वर, परमात्मा

#### दशमस्तम्भः।

सर्वज्ञ, निर्विकारी, निरवयव, ज्योतिःसरूप, सचिदानंद, मानोंगे तव तो विद्वत् सभामें अवश्यमेव हास्यके पात्र होवोंगे; और तुमारा ईश्वर नालायक सिद्ध होवेगा. तव तो, वेदादिशास्त्रोंका वक्ता भी वैसाही होगा. जब कि, हम संसारी जीवोंकों तारनेवाले ईश्वर परमात्माकीही यह पूर्वोक्त विटंबना हो रही है तो, वो हमको किसतरें तार सक्ता है ? वा सत्पथको प्राप्त करा सक्ता है ? इसवास्ते वेदादिशास्त्र, सर्वज्ञप्रणीत नही है. किंतु अज्ञानीयोंके प्रलापमात्र है; परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्र-माणसें वाधित होनेसें. यह थोडासा वेदोंका परस्पर विरुद्धपणा बताया, इसीतरें और भी विरुद्धपणा अपनी बुद्धिद्वारा विचार लेना. इत्यलं बहुपछवितेन विद्वद्वर्येषु ॥

इतिश्वेताम्बराचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे

वेदानां परस्परविरुद्धतावर्णनो नाम नवमस्तम्भः॥९॥

# ॥ अथदशमस्तम्भारम्भः ॥

नवम स्तंभमें वेदोंका परस्पर विरुद्धपणा कथन करा, अथ दशम स्तंभमें वेदकी ऋचायोंसेंही वेद ईश्वरोक्त नहीं है, ऐसा सिद्ध करेंगे

ऋग्वेदसंहिता अष्टक ३। अध्याय २॥ वर्ग १२। १३। १४॥

अतीतकालमें पेजवनके सुदासराजाका विश्वामित्र नामा पुरोहित होता भया, तिसने पुरोहित होनेसें बहुत धन पाया, सो सर्व धन लेके शतद्र और बिपाट अर्थात् सतलुज और वियासानदीयोंके संगमऊपर आया. अथ विश्वामित्र तिनसें पार उतरनेकी इच्छावंत, नदीयोंको अगाध जल. बाली देखके उतरनेवास्ते आदिकी तीन ऋचायोंकरके तिन नदीयोंकी स्तुति करता भया. और ४। ६। ८। १०। इन चार ऋचायोंमें नदीयोंके जो कुछ विश्वामित्रकेतांइ कहा, तिसका कथन है. छठी सातमीमें इंद्रकी स्तुति है. इतिभाष्यकारः । प्रपर्वतानामुशतीइत्यादि १३ ऋचा है ॥ सोही लिख दिखाते हैं. ॥

ण अयसमा ॥ प्रवाच्यं शश्वधा वीर्येश्वतदिन्द्रंस्य कर्म यदहिं विदृश्चत्। वि वजेण परिषदो जघानायन्नापोर्यनामिच्छमानाः ॥७॥

इन्द्रों अस्माँ अंरदृढ़जं बाहुरपांहन्वृत्रं परिधिं नदीनांम् । देवोंनयत्सविता सुपाणिस्तस्यं वयं प्रंसुवे यांम उवींः ॥६॥ ॥ अथसप्तमी ॥

गजवपत्रमा ॥ रमध्वं मे वचसे सोम्याय ऋतविर्रीहर्ष मुहूर्तमेवैः । प्र सिन्धुमच्छां बृहती मनीषावस्युरंद्वे कुश्चिकस्यं सूनुः॥५॥ १२॥ ॥ अथषष्ठी ॥

वृत्समिव मातरां संरिहाणे संमानं योनिमनुं संचर्रन्ती ॥ ३ ॥ ॥ अथचतुर्थी ॥ एना वयं पर्यसा पिन्वंमाना अनु योनिं देवकृतं चरन्तीः । न वर्तवे प्रसुवः सर्गतक्तः किंयुर्विप्रों नुद्यों जोहवीति ॥ ४ ॥ ॥ अथपंचमी ॥

अच्छा सिन्धुं मातृतमामयासं विपांशमुर्वी सुभगामगन्म।

॥ अथद्वितीया ॥ इन्द्रेषिते प्रसवं भिक्षेमाणे अच्छां समुद्रं रथ्येव याथः । समाराणे ऊर्मिभिः पिन्वंमाने अन्या वामन्यामप्येति शुम्रे॥ २॥ ॥ अथतृतीया ॥

॥ अथप्रथमा ॥ प्र पर्वतानामुद्यती उपस्थादश्वे इव विषिते हार्समाने । गावेव द्युभ्रे मातरा रिहाणे विपाट्छुतुद्री पर्यसा जवेते ॥ ९ ॥

तत्वनिर्णेषत्रासाद-

346

दशमस्तम्भः ।

॥ अथाष्टमी ॥ एतद्वचेां जरितर्मापिं मृष्ठा आ यत्ते घोषानुत्तरा युगानिं। उक्थेर्षु कारो प्रतिं नो जुषस्य मा नो नि कं:पुरुषत्रा नर्मस्ते॥८॥ ॥ अधनवमी ॥

ओ षु स्वंसारः कारवेश्वणोत युयौ वों दूरादनंसा रथेंन। नि षू नंमर्थ्वं भवंता सुपारा अंधोअुक्षाः सिन्धवः स्रोत्याभिंः॥९॥ ॥अथद्यमी॥

आ ते कारों श्रृणवामा वचांसि ययार्थ दूरादनंसा रथेन । नि ते नंसे पीप्यानेव योषा मर्यायेव कुन्यां राश्वचे ते ॥ १०॥ १३॥ ॥ अथेकादशी ॥

यदुङ्ग त्वां भरताः संतरेयुर्गुव्यन्यामं इषित इन्द्रंजूतः। अर्षादहं प्रसुवः सर्गतक्तु आ वो रुणे सुमुतिं युज्ञियांनाम्॥ ११॥ ॥अथद्वादन्ती॥

अतारिषुर्भरता गुब्यवः समर्भक्त विप्रंः सुमतिं नदीनांम्। प्र पिन्वध्वमिषयन्तीः सुराधा आ वक्षणांः पृणध्वं यात शीभंम्॥१२॥

॥ अथत्रयोदशी ॥

उद्वं ऊर्मिः शम्यां हन्त्वापो योकांणि मुञ्चत । मादुष्कृत्ते व्येंनसाइयो शूनुमारंताम् ॥ १३ ॥१४॥

म्र०। सं०। अ० ३। अ० २। व० १२। १३। १३॥ ऊपर लिखी ऋचायोंका तात्पर्य यह है कि, विश्वामित्रऋषि सोमवछी लेनेकेवास्ते पंजाबदेशमें आए, जहां शतद्र और वियासा नदीयां मिल ती हैं; अर्थात् जहां बैठके मैं यह प्रंथ रचता हुं, तिस जीरे गामसें तेरा (१३) मीलके फासलेपर जो हरिकापत्तन कहाता है, तिस जगे विश्वामित्र ३३ શ્પુત

### तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

आए मालुम होते हैं. क्योंकि, इसी पत्तन (घाट) में शतद्र और वियासा नदियां मिलती हैं. बहुत अगाध पाणी देखके तीन ऋचायोंसें नदीयोंकी स्तुति करी कि, मेरे उतरनेको मार्ग देओ; तब नदीयोंने कहा कि, हमको इंद्रकी आज्ञा निरंतर बहनेकी है, इसवास्ते हम चलनेसें बंध नही होवेंगी. इसतरें परस्पर नदीयोंका और विश्वामित्रका वातीलाप हुआ, और विश्वामित्रने नदीयोंकी स्तुति करी, तब विश्वामित्रके रथकी धुरीसें भी हेठां पाणी हो गया. तब विश्वामित्र सोमवल्लीके लेनेवास्ते पार उतरके आगे गया. शतद्र और विषाट् इनका नाम मूलश्चुतिमें है. इति॥

अब हे पाठकगणो ! तुम विचार करो कि, वेद ईश्वर वा ब्रह्मा वा परब्रह्मका रचा वा अनादि अपौरुषेय किसतरें सिद्ध हो सक्ता है ? क्योंकि सर्वसूक्तोंके न्यारे २ ऋषि है, और जिन २ ऋचायोंके जे जे ऋषि हैं, तिन २ ऋषियोंनें तप करके ऋचायें प्राप्त करी हैं; और प्रथम गायन करी हैं, तिन २ ऋचायोंके ते ते ऋषि हैं; ऐसा भाष्यमें लिखा है. और दशो मंडलोंके द्रष्टा दश ऋषियोंके नाम लिखे हैं; जितनी ऋचा जिस मंडलमें हैं तिन सर्वका स्वरूप जिसने मंडलरूप-सें पहिले देखा, सो मंडलका द्रष्टा है. विश्वामित्रने, जे नदीयोंकी स्तु-तिकी ऋचायों पठण करी वे ऋचायों परमेश्वरकी रची क्योंकर सिद्ध हो सक्ती हैं? ऐसेंही नदीयोंने गायन करी ऋचायों-इसीतरें संपूर्ण झ-ग्वेद भरा है. जेकर कहोंगे, आग्न, सूर्य, अश्विनों, यम, ऋभुव, उषा, वायु, वरुण, मैत्रावरुण, इंद्रादि ये सर्व ब्रह्मरूप है, इसवास्ते जो इनकी स्तुति है, सो सर्व ब्रह्मकीही स्तुति है. तब तो कुत्ते, बिछे, गधे, सूयर, गंदकीके कीडे, इत्यादि सर्व जंतुयोंकी स्तुति वेदमें क्यों नही करी? और जगे जगे यह लिखा है कि, हे इंद्र! तूं हमारे शत्रुयोंका नाश कर, असुरोंका नाश कर, और हमको धन दे, गौयां दे, पुत्र दे, परिवार दे, राज्य दे, खर्ग दे,इत्यादि बस्तुयों कौन मांगता है ? परमेश्वर किससें मांगता है ? और इतकृत्य परमेश्वरको पूर्वोक्त वस्तुयोंसें क्या प्रयोजन है ? वीतराग और निरुपाधि मक्तरूप होनेसें. जेकर कहोंगे, परमेश्वर नही मांगता है, किंतु यजमान

#### दशमस्तम्भः ।

मांगता है तो, ऋचा परमेश्वरकृत कैसें सिद्ध होवेंगी ? और ऋषि तिन फरचायोंके कैसें सिद्ध होवेंगे ? जेकर वेद अपौरुषेय है, तब तो किसीके भी रचे सिद्ध नहीं होवेंगे; जेकर कहोंगे ब्रह्माजीने प्रथम वेदका उच्चार करा, इसवास्ते ब्रह्माजीके रचे वेद हैं, तब तो, यह जो कथन वेदोंमें है कि, मानसयज्ञसें ऋगादिवेद उत्पन्न भए, तथा आग्ने वायु सूर्यसें तीन वेद ब्रह्माजीने खेंचके काढे, इत्यादि मिथ्या सिद्ध होवेगा. इसवास्ते येह सर्व वेद ब्राह्मणोंकी स्वकपोलकल्पनासें रचे गए हैं, नतु ईश्वर प्रणित; परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्रमाणसें बाधित होनेसें.

तथा ऋग्वेदसंहिताष्टक ३, अध्याय ३, वर्ग २३, में लिखा है-अतीत-कालमें विश्वामित्रका शिष्य सुदा नाम राजऋषि होता भया, सो किसी कारणसें वसिष्ठजीका द्वेषी होतां भया, तब विश्वामित्र खशिष्यकी रक्षा-वास्ते इन ऋचायोंकरके शाप देता भया. येह जो शापरूप ऋचायों है, तिनकों वसिष्टके संप्रदायी नहीं सुनते हैं । इतिभाष्यकारः । वे ऋचायों येह हैं.––

तत्राद्या सूक्ते एकविंशी ॥

इन्द्रोतिभिर्बहुलाभिनों अद्य यांच्छ्रेष्टाभिर्मघवञ्छूर जिन्व । यो नो द्वेष्ट्यधरंः सरपंदीष्ट यमुं द्विष्मस्तमुं प्राणो जहातु ॥२१॥

# ॥ अथद्वाविंशी ॥

परशुं चिद्वि तंपति शिंबलं चिद्वि वृश्चति । उखा चिं दिन्द्र येषेन्ती प्रयंस्ता फेनंमस्यति ॥ २२ ॥

॥ अथत्रयोविंशी ॥

न सार्यकस्य चिकिते जनासो छोधं नेयन्ति पशु मन्यमानाः। नार्वाजिनं वाजिनां हासयन्ति न गर्दभं पुरो अश्वान्नयन्ति॥२३॥

For Private And Personal



# ॥ अथचतुर्विंशी ॥

इम इन्द्र भरतस्य पुत्रा अपपित्वं चिकितुर्न प्रपित्वम् । हिन्वन्त्यश्वमरणां न नित्यं ज्यावाजं परि णयन्त्याजो ॥२४॥

ऋ० सं० अ० ३॥

इन चारों ऋचायोंमें यह भावार्थ है कि, विश्वामित्रने शाप देते हुए, प्रथमाई ऋचामें तो, आत्मरक्षा करी हैं; आगे शाप दिया. तूं पतत् होवे, तूं मर जावे, इत्यादि। फिर इंद्रको संबोधन करा कि, हे इंद्र! मेरा शत्रु मेरे मंत्रकी शक्तिसें प्रहेत होके पडो, और मुखसें फेन (झाग) वमन करो.। प्रथम मेरा तप क्षय न हो जावे इसवास्ते शाप देनेसें हट कर मौनकर बैठे विश्वामित्रको वसिष्टके पुरुष वांध पकडके ले चले, तब विश्वामित्र विव्वामित्रको वसिष्टके पुरुष वांध पकडके ले चले, तब विश्वामित्र तिनको कहता है, हे लोको ! नाश करनेवाले विश्वामित्रके मंत्रोंका सा-मर्थ्य तुम नही जानते हो ! शाप देनेसें मेरा तप न क्षय हो जावे, ऐसें विचारके मुझे मौनवंतको पशुसमान जानके वांधके इष्टस्थानमें ले जाते हो; ऐसें खसामर्थ्य दिखलाके कहता है कि, क्या वसिष्ठ मेरी बरावरी कर सका है ? तिसके साथ स्पर्डा करनेसें विद्वान् लोक मेरी हांसी न करेंगे ? इसवास्ते में वसिष्ठके साथ स्पर्डा नही करता हुं। हे इंद्र ! भरतके वंशके होके, क्या विश्वामित्र इनके साथ स्पर्डा नही करता हुं। हे इंद्र !

अब पाठकगणो ! विचारो कि, येह श्रुतियां परमेश्वरने रची है ? क्या वसिष्ठके शाप देनेवास्ते परमेश्वरने येह श्रुतियां विश्वामित्रको दीनी थी? क्योंकि, इस सूक्तका ऋषि विश्वामित्रही हैं; विश्वामित्रने तप करके ईश्वरके अनुग्रहसें येह ऋचायों संपादन करी है !! क्या कहना है दयालु परमेश्वरका !!! जिसने विश्वामित्रके तपसें संतुष्टमान होके, अपूर्वज्ञान-रससें भरी हुई ऐसी २ ऋचायों प्रदान करी. छजा भी कहनेवालेको नही आती कि, वेद परमेश्वरके रचे हुए हैं ! इसवास्ते किसी प्रमाणसें भी वेद ईश्वरका रचा सिद्ध नही होता है.

#### दशमस्तम्भः ।

तथा ऋ० सं० अष्टक ४ अध्याय ४ वर्ग २० में लिखा है कि---सप्त वधिनामा ऋषि था, तिसके भतीजे तिसको पेटीमें घालके मुद्रा करके बडे यत्नसें अपने घरमें स्थापन करते हुए; जैसें रात्रिमें अपनी स्त्रीसें विषय सेवन न करे, तैसें करते हुए. सवेरे २ तिस पेटीको उघाडके तिसको मारपीटके फिर पेटीमें घालके रखते भए. पेसें चिरकालतक सो क़ुझ और दुःखी तिस पेटीमें रहा, चिरकालतक मुनिने तिस पेटीसें निकलनेका उपाय चिंतन करा, तब हृदयमें निश्चय करके अश्विनौ देवतायोंकी स्तुति करता भया; तव आश्विनौ आए, पेटी उघाडके तिसको निकालके शीघ अदृष्ट हो गए. सो ऋषि भार्यासें विषय सेवन करके तिनके भयसें सवेरे पेटीमें प्रवेश करके पूर्वकीतरें स्थित रहा; तिस ऋषिने पेटीके निवास समयमें येह दो ऋचायों देखी, जो आगे कहेंगे. ॥ इतिभाष्यकारः ॥ अब श्रुतियां लिखते हैं.

#### ॥ प्रथमा ॥

वि जिहीष्व वनस्पते योनिः सूष्यंन्त्या इव। श्रुतं में अश्विना हवं सप्तवधिं च मुञ्चतम्॥ १॥ ५॥ ॥ अथद्वितीया॥

भीताय नार्धमानाय ऋषेये सुप्तवंधये।

मायाभिर्तश्विना युवं वृक्षं सं च वि चांचथः ॥ २ ॥ ६ ॥ भावार्थः — हे वनस्पतिके विकाररूप पेटी ! तूं स्त्रीकी योनिकीतरें चोडी हो जा, जैसें स्त्रीकी योनि संतानके जननेके समयमें चौडी हो जाती है, तैसें तूं भी हो जा हे अश्विनोे ! तुम सप्तवधिकी विनती सुनके मूल सप्तवधिको छुडावो ! निकलते हुए डरतेको, और निकलना वांछतेको, हे अश्विनोे ! ऐसे मूझ सप्तवधिको इस पेटीसें निकालनेको आओ ॥

अब वाचकवर्गो ! तुम देखो कि, यह परमेश्वरकी कैसी भक्तवत्सलता है कि, पेटीमें बैठे अपने भक्त सप्तवधि ऋषिको कैसी ज्ञानरसकी भरी રંદર

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऋचायों प्रदान करी किं, जिनके पढनेसें अश्विनौने आकर तिसको पेटीसें वाहिर काढा ! और तिस ऋषिने भतीजोंके भयसें रात्रिको छाना निकसके स्वभार्यासें संपूर्ण रात्रिमें विषय भोग करके सवेरेको फिर पेटीमें प्रवेश कर जाना. । वाह !!! बलिहारि हैं, ऐसे ऋषि महात्मायोंकी कि जिनकी अतिदुःष्कर तपस्यासें तुष्टमान होके पेटीमें बैठेको दो ऋचायों प्रदान करी, जिससें सप्तवधि निहाल हो गया ! पाठकवर्गो ! परमेश्वर विना ऐसा दयालु कौन होवे ? कोइ भी नही. इसवास्तेही तो पंडितलोक ऋग्वे-इको प्रधान वेद कहते हैं कि, जिसमें ऐसा २ अत्यन्दुत ज्ञान भरा है !!!

तथा ऋ० सं० अष्टक ६ अध्याय ६ वर्ग १४ में लिखा है॥ अतीतका-लमें अत्रिऋषिकी पुत्री अपालानामा ब्रह्मवादिनी किसीकारणसें त्वग्रो-गसंयुक्त थी, इसवास्तेही पतिने तिसको दुर्भगा जानके त्याग दीनी थी; सा अपाला अपने पिताके आश्रममें त्वग्दोषके दूर करनेवास्ते चिरकाल-तक इंद्रको आश्रित्य होके तप करती हुई. सा कदाचित् इंद्रको सोमवछी प्रियकर है, इसवास्ते में सोमवछीको इंद्रकेतांई टुंगी, ऐसी बुद्धि करके नदीके कांठेउपर जाती हुई; तहां स्नान करके, और रस्तेमें मिली सोमव-छीको छेके, अपने घरकों आती हुई. रस्तेमेंही तिस सोमको अपाला खाने लगी, तिसके भक्षणकालमें दांतोंके घसनेसें शब्द उत्पन्न हुआ, तिस शब्दको पत्थरोंसें पीसते हुए सोमके समान ध्वनि जानकर तिस अवस-रमेंही इंद्र तहां आता हुआ. आयके, तिस अपालाको कहता हुआ कि, क्या इहां पत्थरोंसें सोमवल्ली पीसतें हैं ? अपाला कहती है, अत्रिकी कन्या स्नानकेवास्ते आकर सोमवर्छीको देखके तिसका भक्षण करती है, तिसके भक्षण करनेकाही यह ध्वनि है; नतु पत्थरोंसें पीसते सोमका. तैसें कहा-हुआ इंद्र, पीछे जाने लगा; जातेहुए इंद्रको अपाला कहती है, किसवास्ते तूं पीछे जाता है ? तूं तो सोमके पीनेवास्ते घरघरमें जाता है, तव तो इहां भी मेरी दाढोंकरके चावी हुई सोमवछीको तूं पी (पानकर) और धानादिको भक्षण कर अपाला ऐसें इंद्रको अनादर करती हुई फिर कहती है, इहां आए तुझको में इंद्र नही जानती हुं; तूं मेरे घरमें आवे तो,

#### दशमस्तम्भः ।

www.kobatirth.org

में तेरा बहुमान करुंगी. ऐसें इंद्रको कहके फिर अपाला विचार करती है कि, इहां आया यह इंद्रही है, अन्य नही. ऐसा निश्चय करके अपने मुखमें डाले सोमको कहती है, हे सोम ! तूं आए हुए इंद्रकेतांइ पहिले हलवे २, तदपीछे जलदी २, सर्वओरसें स्रव. तदपीछे इंद्र तिसको वांछके अपालाके मुखमें रहे दाढोंसें पीसे हुए सोमको पीता हुआ. तदपीछे इंद्रके सोम पीया हुआं, त्वग्दोषके रोगसें मुझको मैरे पतिने साग दीनी है, अब मैं इंद्रको सम्यक् प्रकारे प्राप्त हुई हुं; ऐसें अपालाके कहे हुए इंद्र अपालाको कहता हुआ कि, तूं क्या वांछती (चाहती) है? मैं सोही करुं. इंद्रके ऐसें कहे थके अपाला वर मांगती है कि, मेरे पिताका शिर रोमरहित (टट्टरीवाळा) है ।१। मेरे पिताका खेत उपर (फलादिरहित) है। २। और मेरा गुह्यस्थान भी रोमरहित है । ३ । येह पूर्वोक्त तीनों रोम फलादियुक्त कर दे. ऐसे अपालाके कहे हुए तिसके पिताके शिरकी टहरी दूर करके, और खेतको फछादियुक्त करके, अपालाके त्वग्दोषके दूर करनेकेवास्ते अपने रथके छिद्रमें गाँडेके और युगके छिद्रमें अपालाको तीन वार तारकीतरें खेंचता हुआ, तिस अपालाकी जो पहिली वार चमडी उतरी तिससें शल्यक (मयना), दूसरी चमडीसें गोधा (गोह) हुई, और तीसरी वेर उतरी चमडीसें किरले (कांकडे) होते भए. तिसंपीछे इंद्र तिस अपालाको सूर्यसमान चमकती हुई चमडीवाली करता हुआ. यह इतिहासिक कथा है. और यह, कथा, शाव्यायन ब्राह्मणमें स्पष्टपणे कही है. और यही ऊपर लिखा हुआ अर्थ, कन्यावार इत्यादि सात ऋचायोंमें कथन करा है;वे ऋचायें येह हैं.

॥ प्रथमा ॥

कृन्या ३ वार्रवायती सोममपि स्नुताविंदत्। अस्तं भरंन्त्यव्रबीदिन्द्राय सुनवे त्वा ञाकायं सुनवे त्वा॥१॥ ॥ अथद्वितीया॥

असौ य एषि वीरको ग्रहं ग्रंहं विचाकंशत् । इमं जम्भसुतंपिब घानावन्तं करम्भिणमपूयवन्तमुक्थिनम् ।२॥

રશ્ર્

ऋ० सं० अष्ठक ६ । अ० ६ ॥ अब वाचकवर्गों ! विचार करो कि, यह कथन परमेश्वर सर्वज्ञका सिद्ध हो सक्ता है ? प्रथम तो इस सूक्तका अपाला स्त्रीही ऋषि है, और परमेश्वरने तिसके तपसें तुष्टमान होके तिसको यह अपूर्व ज्ञानरससें भरा सूक्त दीना ! तिसमें पूर्वोक्त कथन होनेसें, वेद, अनादि अपोरुषेय केसें सिद्ध हो सक्ता है ? और अपाला तो, ब्रह्मवादिनी थी, तिसको पिताके शिरकी टहरी, उषरक्षेत्र, गुह्यस्थानोपरि केश न होने, इनकी चिंता क्यों हुई; क्योंकि, तिसके ज्ञानमें तो ये तीनों वस्तुयों माया ( भ्रांति ) रूप

॥ अथसप्तमी ॥ खे रथंस्य खेनंसः खे युगस्यं शतकतो । अपालामिन्द्र त्रिष्पूल्यकृणोः सूर्यंत्वचम् ॥ ७ ॥

॥ अथषष्ठी ॥ असौ च या नं उर्वरादिमां तन्वं भर्म। अथो' ततस्य यच्छिरः सर्वा ता रोमशा कृधि ॥ ६ ॥

॥ अधपंचमी ॥ इमानि त्रीणि विष्टपा तानींन्द्र वि रोहंय । शिरंस्ततस्योर्वरामादिदं म उपोदरे' ॥ ५ ॥

शनैंरिव शनकेरिवेन्द्रांयेन्दो परि' स्वव ॥ ३ ॥ ॥ अथचतुर्थी ॥ कुविच्छकंत्कुवित्कर्रत्कुविन्नो वस्यंसस्करंत् । कुवित्पतिहिषो' यतीरिन्द्रेण संगर्मामहै ॥ ४ ॥

॥ अथतृतीया ॥ आ चन त्वाचिकित्सामोधिं चन त्वा नेमसि।



www.kobatirth.org

રદ્દષ્ઠ

#### दर्शमस्तम्भः।

होनेसें त्रिकालमें हेंही नहीं; एकशुद्ध ब्रह्मही था. तो फिर, इंद्रको उद्दे-इयके तप काहेको करती थी ? इंद्र भी तो मायाकी आंतिरूपही था; जब अपालाने नदीऊपरसें सोम लेके चर्वण करा, तिसके दांतोंका शब्द सुनके इंद्रने जाना कि, पत्थरोंसें सोमके पीसनेका यह शब्द है; इंद्रको ऐसी आंति हुई-क्या इंद्र महाराज स्वर्गके सुखोंको छोडके तिस जगे भटकता फिरता था ? तथा इंद्रको तो ऋग्वेदादिमें परमेश्वरकाही स्वरूप लिखा है तो, क्या ऐसे ज्ञानवान् इंद्रको अपालाके दांतोंका शब्द पत्थ-रोंका शब्द मालुम हुआ ? इसमें सिद्ध होता है कि, तुमारा माना वेदा-दिकोंका वक्ता ईश्वर भी ऐसाही ज्ञानवान् होगा.-तथा पत्थरोंसें जगत्में लोक सोमरसही पीसते हैं? अन्य नही? जो सोमही पीसनेका शब्द हे, अन्यका नही. तहां यज्ञशाला भी नही थी कि, जिससें सोम पीसने-काही निश्चय होवे.

तथा अपाला ब्राह्मणी कोइ ऊंटणी थी, वा राक्षसणी थी? कि जिसके दांतोंका शब्द पत्थरोंके शब्दसमान इंद्रको मालुम पडा ! क्या इंद्र भिक्षाचरोंकीतरें घरघरमें सोमरस पीता फिरता था? और अपाला बडी नालायक थी? कि जिसने अपने मुखमें चर्वण करी अपने मुखकी लाला और श्ठेष्मयुक्त जुगुप्सनीय मलीन पेंठी चगली हुई सोमकी निमंत्रणा इंद्रको करी? इंद्र भी क्या तिसविना मरा जाता था? जिससें पूर्वोंक्त चावी हुई लाला थूकयुक्त सोमवाले अपालाके मुखको अपने मुखसें चूसके सोमका सर्व रस पी गया !

वैंदांतीसाहबः—तुम नही जानते, अपालाने भक्तिसें इंद्रको सोमकी आमंत्रणा करी, और इंद्रने भक्तिवश होके चगला हुआ भी सोमरस पी लीया, इसमें क्या दोष हैं ?

उत्तरः ---तुमारा कोइ भक्त, जो तुमको अत्यंत अच्छी लगती होवे ऐसी मिठाइ मुखमें चावके तुमको कहे कि, मेरे मुखसें मुख लगाके तुम यह मिठाइ चूसके पी लो, तो क्या तुम पी लोंगे ? नही. तो इंद्रने किसतरें चगल पी लीनी ?

₹¥

### तत्वमिर्णयप्रासाद-

वेदांतीः—इसका तात्पर्य तुम नही जानते, इसका तात्पर्य यह है कि, इंद्र भी ब्रह्मज्ञानी था, और अपाला भी ब्रह्मज्ञानिनीथी, इसवास्ते तिन-के ज्ञानमें ब्रह्मविना अन्य कुछ भी नही था; इसवास्तेही तिसके मुखसें मुख लगाके सोमरस इंद्रने चूसा. ब्रह्मसें ब्रह्म मिल गया, इसमें क्या दोष है ?

उत्तरः—-इसकालमें कितनेक वेदांती परस्त्रीयोंसें भोग करते हैं, तिन स्त्रीयोंके मुखकी लाला चाटते ( चूसते ) हैं; क्या वे भी ऐसा ब्रह्म एकत्व समझकरकेही करते होवेंगे ?

वेदांतीः--हां.

उत्तरः - तब तो माता, बहिन, बेटीके गमन करनेमें भी कुछ दोष नही होना चाहिए.

वेदांतीः--हे तो ऐसेंही, परंतु जगत्व्यवहार उद्धंघन करना न चाहिए.

उत्तरः—-जबतक ब्रह्मज्ञानी जगत्व्यवहार मानेंगे, और माता, बहिन, बेटीको अगम्य जानेंगे, तबतांइ तिनकी माया (भ्रांति) दूर नही होने-सें तिनको ब्रह्मज्ञान नही होवेगा. असल ब्रह्मज्ञानी तो ब्रह्माजी थे, जि-नोंने सर्व जगत्को ब्रह्मरूप अपनाही स्वरूप जानकर अपनी पुत्रीसेंही संभोग करा; यही प्रायः सर्ववेदांतियोंका तात्पर्य (सिद्धांत) है.

और अपालाके पिताके शिरमें टहरी होनेसें अपालाके बापको क्या दुःख था ? क्या उसको जान चडना था ? और अपालाके गुध्वस्थानमें रोम नही थे तो, तिसको क्या दुःख था ? हां, जेकर इंद्रसें यह मांगती कि, मेरे शरीरका तूं रोग दूर कर, सो तो वर मांगा नही. वो तो इंद्रने आपही मुखकी चगल सोमरस पीके संतुष्ट होके तिसको यंत्रमेसें खेंचके छील छालके अच्छी (चंगी) कर दीनी. इस पूर्वोक्त श्रुतियोंके कथनमें सत्य कितना है, और झूठ कितना है, सो वाचकवर्ग आपही विचार लेवेंगे. क्योंकि, मनुष्यकी चमडीसें भी क्या मयना (शल्यक), गोह, और किरले, उत्पन्न हो सक्ते हैं? कदााप नही हो सक्ते हैं. इसवास्ते वेद ईश्वरके कथन करे नही सिद्ध होते हैं; किंतु ब्राह्मणोंकी खकपोलकल्पना सिद्ध होती है. इति ॥

ંસ્ફ્રેઝ

#### दशमस्तम्भः।

तथा ऋ० सं० अष्टक ७ अध्याय ६ वर्गमें यम और यमीका संवाद है. विवस्वतके पुत्रपुत्री युगठ प्रसूत हुए, जच वे यौवनवंत हुए तब यमी वहिन, अपने यमनामक भाइको देखके कामातुर होके तिसकेसाथ भोग करनेकी इच्छावंत हुई; और यमको कहने लगी कि, तूं मेरेसाथ मेथुन करके मुझे तृप्त कर. तब यमने कहा कि, वहिन और भाइका मैथुन (विषय) महापापका हेतु है; इसवास्ते मैं यह काम कदापि नही करुंगा. तब यमीने, यमको समझाने, और तिसकेसाथ संभोग (विषय) सेवनेकेवास्ते अनेक युक्तियां, और दृष्टांत दीए हैं. परंतु यमने तिसको उत्तर देके तिसका कहना स्तीकार नही करा. यह कथन चतुर्दश (१४) ऋचायोंमें है, और इस सृक्तके ऋषि भी यम और यमी है. यह सूक्त यमयमीऊपर संतुष्टमान होके परमेश्वरने तिनको प्रदान करा था! अव वाचकवर्गके वाचनेवास्ते नमूनेमान्न दो ऋचायों अर्थसहित लिख दिखाते हैं.

उञ्चन्तिं घा ते अमृतां स एतदेकस्य चित्त्युजसुं मत्यंस्य । निते मनो मनसि धाय्यस्मे जन्युः पतिंस्तन्व र्भमा विविश्याः ॥३॥

হ্ব০ ও। ও। अ० ६॥

भाष्यानुसारभाषार्थः---पुनरपि फिर यमी यमप्रतें कहती है। (या) पेसा निपात अपि अर्थमें है, हे यम! (ते) प्रसिद्ध-वे-(अमृतासः) प्रजापतिआदि देवते भी (एतत्) ईदर्श-शास्त्रने जो अगम्य कही है (सजसं) त्यागीए हैं, परकेतांइ देइए हैं, ऐसी जो खबेटी बहिनादि स्त्रीजात तिनको (उशन्ति) कामयन्ते अर्थात् तिनकेसाथ पूर्वोक्त देवते भोग करनेकी इच्छा करते हैं। (एकस्यचित्) एकही सर्व जगत्का मुख्य प्रजापति ब्रह्मादि देवतायोंका भी अपनी बेटी भगिनीके साथ संबंध है। इसकारणसें (ते) तेरा (मनः) चित्त (अस्मे) मेरे (मनसि) चित्तमें (निधायि) स्थापन कर, अर्थात् जैसें में तेरेको भोगेच्छा करके बाछती हुं, तैसें तूं भी मुझको बांछ,-मेरेसें भोग करनेकी इच्छा कर. રદ્દ૮

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अपिच एक अन्य वात यह है कि, (जन्युः) यह लुप्तोपमा है जन्युरिव जैसें जननेवाला पिता प्रजापति ब्रह्मा अपनी पुत्रीका भर्ता-पति होके अपनी बेटीके शरीरको संभोग करके विषय सेवन करता भया, तैसें तूं भी (पतिः) मेरा पति होकर (तन्वं) मेरे शरीरको (आविविश्याः) संभोग करके 'आविश' योनिमें प्रजनन प्रक्षेप, उपगृह चुंबनादि करके मुझको अच्छीतरेसें भोग इत्यर्थः ॥ ३ ॥

यह सुन कर यम यमीको उत्तर देता है.

न यत्पुरा चंकुमा कई नूनमृता वर्दन्तो अर्चतं रपेम । गन्धर्वो अप्स्वप्यां च योषा सा नो नाभिःपरमं जामि तन्नौ'॥४॥

अ०७। अ०६। व०६॥

भाषार्थः--(पुरा) पहिले प्रजापतिने (यत्) जो अगम्य गमन करा था, अर्थात् अपनी पुत्रीसें जो संभोग करा था, सो अपरिमित प्रमाण रहित सामर्थ्यवंत होनेसें करा था, तैसें हम (न चक्तम) नही कर सक्ते हैंं। हम (ऋता) सत्य बोलते हुए (अन्तं) असत्य (कद्ध) कवी (नूनं) निश्चयकरके (रपेम) वोलते हैं ? कवी भी नही. अर्थात् हम कवी भी अगम्य गमन नही करेंगे. अपिच (अप्सु) अंतरिक्षमें स्थित (गन्धर्वः) किरणोंके, वा पानीके धारण करने-वाला आदित्य, और (अप्या) अंतरिक्षस्था सा प्रसिद्धा-आदित्य (सूर्य)-की भार्या (स्ती) सरण्यू, ये दोनों (नौ) अपने दोनोंके (नाभिः) उत्प-त्तिस्थान अर्थात् मातापिता है (तत्) तिस कारणसें (नो) अपने दोनोंका उत्कुष्ट (जामि) बांधवपणेका-भाइबहिनका संबंध है, तिसकारणसें पूर्वोक्त अगम्यगमनरूप अयोग्य कार्य, में नही करुंगा. इत्यभिप्रायः ॥ ४ ॥ \*

\* स्वष्टा नामक देवता, अपनी सरण्यूनामा पुत्रीको सूर्यकेतांइ देता भया, तिनोंके संबंधसें यम और यमी उत्पन्न भए; एकदा अपने सहरा स्त्रीके पास पुत्रपुत्रीको स्थापन करके सरण्यू, घोडीका रूप करके उत्तरकुरुको चली गईन अथ सूर्य तिस अन्यस्त्रीको सरण्यू जानके तिसकेसाथ विषय

#### दशमस्तम्भः ।

समीक्षाः—इसमें हम यह कहना चाहते हैं कि, यसयमीने जब तप-करके यह सृक्त प्राप्त करा था, तव परमेश्वरने तुष्टमान होकर यह सूक्त दीना; और पूर्वोक्त कथन परमेश्वरने यमीके मुखसें करवाया कि, तूं अपने भाइ यमसें विषयसंभोग करनेकेवास्ते प्रार्थना कर कि, हे यम! तूं मेरेसाथ भोग कर. वाह !!! परमेश्वरकी लीला कि, जिसने भाइकेसाथ बहिनको मेथुनकी प्रार्थना करवाई! और यमसें ऋचाद्वाराही विषय सेव-नकी नही करवाइ; क्या वाचकवर्गो ! परमेश्वर ऐसे २ ही काम करता रहता है? और ऐसे २ कथनोंकी उत्तमतासेंही वेद परमेश्वरके रचे माने जाते हैं? और यही वेदका अपोरुषेयत्व अनादित्व है? जिनमें ऐसा २ कथन है.

और यमने जो कहा कि, " प्रजापति ब्रह्माजी अपरिमित सामर्थ्यवाले थे, इसवास्ते उनोंने अगम्य गमन करा अर्थात् अपनी पुत्रीसें विषय सेवन करा. " क्या अपरिमित सामर्थ्यवाले, ऐसे २ अनुचित काम करते हें? जो सर्व जगत् और तत्ववेत्तायोंके निंदनीय होते हें. जेकर प्रजापति अपरिमित सामर्थ्यवाले थे तो क्या तिनसें काम न जीता गया? कि, जिसको यमसरीखे वा साधारण जन भी जीतते हें, और जीत शक्ते हें. यदि कहो कि, यह प्रजापतिकी लीला हे तो, क्या पुत्रीकेसाथ विषय से-वन करना यही लीला रह गई थी? अन्यलीला करनेका अवसर नही था? जिससें पुत्रीगमनरूप लीला कर दिखलाई? क्या ऐसी लीला करे विना प्रजापतिका सामर्थ्य, और यश जगत्में प्रगट नही होता था? जिससें ऐसी लीला करी? वाहजी वाह !!! जगत् स्टजनहारे पितामहके कर्म !!! इन ब्राह्मणऋषियोंने वडे २ महात्मायोंको भी, अपने लेखसें दूषित करे हें; इसवास्ते यह वेदोंकी रचना सर्व ब्राह्मणोंकी स्वकपोलकल्पना है.

सेवन करता भया, तिससें मनुनामा राजऋषि उत्पन्न भया, । तदपीछे यह सरण्यू नही है, ऐसा जानके सूर्य घोडा बनके तिस घोडीकेसाथ जाके विषय सेवन करता भया, तिन दोनोंके झिडा करते हुए वीर्य प्रथिवीउपर पडा, तिसको गर्भकी इच्छा करके घोडीने सूंचा तिस घोडीसें दोनों अश्विनी-कुमार उत्पन्न हुए । इति । ऋ० सं० अष्टक ७ । अ०६ । व० २३ ॥ **Ř**(90

तन्वनिणेयप्रासाद-

तथा-

नमों ऽस्तु सपेंभ्यो ये के च पृथिवीमनुं। येऽअन्तरिंक्षे ये दिवि तेभ्यः सपेंभ्यो नमः ॥६॥ या इषवो यातुधानानां ये वा वनस्पती 9ँ॥रनुं। ये वांवटेषु शेरंते तेभ्यः सपेंभ्यो नमः ॥ ७॥ ये वामी रोचने दिवो ये वा सूर्यस्य रश्मिषुं। येषामप्सु सदंस्कृतं तेभ्यः सपेंभ्यो नमः ॥ ८॥ ॥ यज्ज्वेदाध्याय १३॥

माषार्थः-'येकेच' जे केइ 'सर्पन्ति सर्पा लोका पृथिवीमनु गता प्राप्ता' तिनसपोंको नमस्कार होवे, जे सर्प अंतरिक्ष लोकमें वर्तमान है, और जे सर्प 'दिवि' स्वर्गलोकमें वर्तमान है, तिन सपोंकितांइ अर्थात् तीनों लो-कोंके सपोंको नमस्कार होवे; सर्पशब्दकरके लोक कहते हैं। ६। जे दुःखों-को धारण करे, ते यातुधाना-राक्षसादि, तिनोंकी जे जातियां; 'इषवः' वाणरूप करके वर्ते हैं, अर्थात् नागपाशबाणरूप जे सवोंकी जातियां है, तिनकेतांइ; जे अन्य चंदनादि वनस्पतिको वेष्टन करके स्थित रहे हैं, तिन-केतांइ; और जे अन्य चंदनादि वनस्पतिको वेष्टन करके स्थित रहे हैं, तिन-केतांइ; और जे अन्य चिलोंमें वास करते हैं, तिन सपोंकेतांइ नमस्कार होवे। ७। देवलोकके दीसस्थानमें जे हमारे अदृश्यमान सर्प है, जे सर्प सूर्यकी किरणोंमें वसते हैं, और जिन सपोंका जलमें स्थान है, तिन सर्व सपोंकेतांइ नमस्कार होवे॥ ८॥

समीक्षाः—छट्ठीश्रुतिका भाष्यमें सर्पशब्दकरके सर्वलोक ग्रहण करे हैं, परंतु यह अर्थ अगली दोनों ऋचायोंसें विरुद्ध है.क्योंकि, अगली ऋचायोंमें सर्पशब्दकरके जे जगत्व्यवहारमें सर्प है, तिनकाही ग्रहण कीया है; नतु लोक. इसवास्ते इन तीनों ऋचायोंमें सर्पोंकोही नमस्कार करा है. अब वाचकवर्गो ! विचार करो कि, जब परमेश्वरने वेद रचे हैं तो, क्या परमेश्वर सर्पोंको नमस्कार करता है ? वा ब्रह्माजी सर्पोंको नमस्कार

#### दरामस्तम्भः।

है ? क्योंकि, जो ऋचायोंका कर्त्ता है, सोही सपोंको नमस्कार करता है. जेकर कहो कि, यजमान सपोंको नमस्कार करता है, तव तो ऋचायोंका भी कर्त्ता यजमानही सिद्ध होवेगा, नतु परमात्मा. जेकर परमात्माही यजमानसें सपोंको नमस्कार करवाता है, तब तो परमात्माही अज्ञानका पोषक, और तिर्यंचादिकोंको नमस्कार करानेसें असमंजसकारी है; इस-वास्ते वेद परमात्माके रचे हुए नही हैं.

तथा यजुर्वेदके १९ मे अध्यायमें सोंत्रामणी यज्ञका वर्णन है, जिससें भी यही सिद्ध होता है कि, वेद अनादि, वा ईश्वरकृत नही है; किंतु अज्ञानीयोंका अज्ञान विज्रंभित है. सो जो कोइ पक्षपातरहित होकर वांचेगा, और शोचेगा, तो उसको मालुम हो जायगा. यद्यपि इस अध्या-यमें विस्तारपूर्वक वर्णन है, और कुछ भी परमार्थ सिद्ध नही कर सक्ता है, तथापि भव्य जीवोंको वेदकी लीला जाननेकेवास्ते संक्षेपमान्नर्से भावार्थमात्र लिखते हैं. ॥ श्रुति १२ में भाष्यकार महीधरजी लिखते हैं-अनुपद्र्त सोमके पीनेसें श्रष्ट हुए इंद्रका वीर्य, नमुचिनामा असुर पीता भया, तब देवताओंनें इंद्रका भेषज्य करा, तिसमें अश्विनीकुमार, और सरस्वती, ये तीन भिषज अर्थात् वैद्य हुए. और सौत्रामणी ओषध हुआ; इत्यादि-अव श्रुतिका अर्थ लिखते हैं-देवता सौत्रामणीनामा यज्ञ इंद्रके औषधरूप भेषजको विस्तारते हुए, तिससमयमें अश्विनीकुमार, और सर-स्वती, ये तीन इंद्रकेतांइ सामर्थ्यके देनेवाले वैद्य होते भए.

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

श्रुति ३५—–इंद्र सुरा लगा हुआ सोमका अंश, कमौंकरके शुद्ध करके पीता हुआ.–इस वज्ञमें प्रायः सुरा ( मदिरा ) ही की मुख्यता होती है.

३६-पिता, पितामह, प्रपितामहोंको नमस्कार, और विनती है.। पि-तृभ्यः स्वधायिभ्यः स्वधानमः इत्यादि-

३७-पुनन्तु मा पितरः-हे पितरो ! मैनुं (मुझको) शुद्ध करो. इत्यादि-

३८-हे अग्ने ! तूं हमारेवास्ते वीहिआदि धान्य, और दधिआदि दे, जीवनेका हेतु होनेसें; और हे अग्ने ! कुत्तेसदृश दुर्जनोंका नाश कर इत्यादि-

३९-हे देवानुगामीजन ! हे वुद्धे ! ( बुद्धि ! ) हे विश्व जगत् ! हे अग्ने ! तुम मुझको पवित्र करो-

४०-४१-अग्निकी प्रार्थना-पवित्रेण पुनीहि मा इत्यादि-

४२-वायुकी प्रार्थना-पवमानःसो अद्य नः इत्यादि-

४३-सूर्यकी प्रार्थना-उभाभ्यां देवसवितरित्यादि-

४४--वैश्वदेवीकी सुराकुंभीकी उपमाद्वारा स्तुति--वैश्वदेवी पुनती इत्यादि--

४५-४६-पित्रोंको और गोत्रियोंको प्रार्थना-

४७--मरनेवाले प्राणियोंके दो मार्ग, में सुनता हुआ; एक देवताओंका मार्ग, और दूसरा पितृमार्ग (पितरोंका मार्ग).-दे स्टतीऽअश्टणवमित्यादि-४८--हविः और अग्निकी प्रार्थना-इदं हविः प्रजननं मेऽअस्तु इत्यादि-४९-५०-५१--पितरोंको प्रार्थना-इदं हविः प्रजननं मेऽअस्तु इत्यादि-४९-५०-५१--पितरोंको प्रार्थना-इस लोकमें स्थित पितरो ! तुम उर्छलोकमें जावो--परलोकमें स्थित पितरो तिस स्थानसें भी परले स्थानमें जावो-अंगिरसके बहुते अपत्य ( संतान ) अधर्वणम्रुनिके संतान, भृगुके अपत्य, ये जो हमारे पितर वे हमको सुबुद्धिवाले करो--वसिष्टके अपत्य जो हमारे पूर्वपितर, जो कि देवताओंको सोम प्राप्त करते हुए उन पितरोंकेसाथ प्रीयक्षाण हुआ थका यम, हवियोंको भक्षण करो--उदीरता-मवरे-अंगिरसो नः पितरः-ये नः पूर्वे पितरः इत्यादि-

#### दशमस्तम्भः ।

५३-हे सोम ! हमारे धीर पूर्वज पितरहि जिस कारणसें तेरेवास्ते यज्ञादि करते भए, इस कारणसें में तेरी प्रार्थना करता हूं कि, जे यज्ञके उपद्रव करनेहारे हैं, उनकों तुं दुर कर. इत्यादि-

५६-में पितरोंको जानता हुआ.

५७-ते पितर इस यज्ञमें आओ, हमारे वचन सुनो, सुनके पुत्रोंको कहनेयोग्य जो होवे, सो कहो. तथा ते पितर, हमारी रक्षा (पालना) करो.

५८-हमारे पितर इस यज्ञमें देवयानोंकरके आओ.

५९-हे पितरः ! हम पुरुषभावकरके चलचित्तवाले होनेकरके तुम्हारा अपराध करते हैं तो भी तुम हमारी हिंसा मत करो.

६०-हे आदित्यलोकमें रहनेवाले पितरः ! हवि देनेवाले मनुष्यकेतांइ तुम धन देवो. तथा हे पितरः ! पुत्रोंकेतांइ, यजमानोंकेतांइ, अभीष्ट धन देवो. क्योंकि, पितरोंके यजमान पुत्रही होते हैं. हे पितरः ! तुम इस हमारे यज्ञमें रस स्थापन करो.

६७-जे पितर इस लोकमें हैं, जे इस लोकमें नही हैं, जिन पितरोंको हम जानते हैं, और जिन पितरोंको हम नही जानते हैं, हे जातवेदः-अग्नि ! ते पितर जितने हैं, तिन सर्वको तूं जानता है. इत्यादि.

६८-जे पितर पूर्वे खर्मको गए, जे पितर कृतकृत्य होकर ब्रह्मलोकको प्राप्त हुए, जे पितर आग्निमें बैठे हुए हैं, और जे पितर यजमानरूप प्र-जामें बैठे हुए हैं, तिन चारों प्रकारके पितरोंकेतांइ आजादिन यह यज्ञ-निमित्त अन्न होवे.

८१ सें ९२ श्रुतिपर्यंत-आश्विनीकुमार, और सरस्वती इन तीनोंने जिन जिन वस्तुओंसें इंद्रका रूप वनाया तिनका वर्णन है--यथा--शष्प-विरूढवीहि (धान्यविशेष) करके इंद्रके रोम वनाए, विरूढयवोंकरके त्वक्-चमडी बनाई, लाजाका मांस वनाया, मासर शष्पादिचूर्ण चहानिः-स्रावोंकरके हाड वनाए, मदिराका लहु वनाया, इंद्रका झरीर रंगनेवास्ते; इसीवास्ते वेदोंमें इंद्रका नाम रोहित लिखा है. दूधसें इंद्रका वीर्य वनाया,

34

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

मदिरासें मूत्र बनाया, तथा आमाशयगत अन्न ऊवध्य, पकाशयगत अन्न सब्ब, और नाडीगत वात, ये भी मदिरासें बनाए. पुरोडाश देवताके हृदय-करके इंद्रका हृदय उत्पन्न करा,सविता पुरोडाशकरके इंद्रका सत्य उत्पन्न करा, वरुण इंद्रकी चिकित्सा करता हुआ, यक्वत् कालखंड और गलनाडिका उत्पन्न करता हुआ, वायव्यसामिकौर्छपात्रोंकरके हृदयके दोनों पासोंके हाड और पित्त बनाए, मधु सिंचन करती स्थालियां (हांडीयां) इंद्रकी आंत्रे ( नशां ) वनी, पात्र गुदाके स्थान हुए, धेनु गुदा हुई, इयेनका पत्र श्रीहा हृदयके वामेपासे रहनेवाला शिथिल मांसपिंड हुआ, शचीयांकरके जननीस्थानीय (मातासदृशी) आसंदी, और नाभि तथा उदर हुए. सुराधानकुंभने ( शचीयों ) कर्मोंकरके स्थूल आंत्रां (नज्ञां) करी, उत्पन्न सतपात्रविशेष इंद्रका सुख, और शिर हुआ. पवित्र जिव्हा हुई. आश्वि-नीकुमार और सरस्वतीं मुखमें हुए, चप्यं पायु (गुदा) इंद्रिय हुआ, वाल सुरा छाणनेका वस्त्र, इंद्रका वैद्य गुदा और वीर्यके वेगवाला लिंग हुआ, अश्वियांकरके इंद्रके चक्षु, ग्रह अश्विदेवत्यांकरके चक्षुओंका अन-श्वरपणा, छाग (वकरा) रूप पक हाविकरके चक्षुसंबंधि तेज, गोधूम (गेंहू) करके नेत्रके रोम, बेरांकरके चक्षुनिर्विष्ट लोम ( रोम) और नेत्र-गत श्वेत और कृणरूप अश्विनीकुमार करते भये. अवि और मेष ये दोनों वीर्यकेवास्ते इंद्रके नाकमें स्थित हुए, ग्रह सारस्वतोंकरके प्राणवा-युका अनश्वर रस्ता करा, सरस्वतीने यवके अंकुरोंकरके इंद्रका व्यानवा-यु करा, वेरोंसें नाशिकाके रोम करे. वलकेवास्ते ऋषभ इंद्रका रूप कर-ता भया, यह ऐंद्रोंने भूत भविष्यत् वर्तमान शब्दयाहि श्रोत्रेंद्रिय (कर्ण) स्थापित करे, यव और बर्हि झुवोंके रोम हुए, और बेर मुखसें मधुतुल्य लाला श्लेष्मादि हुए,-वृकके रोमसें शरीरके ऊपरके और गुह्यस्थानके रोम हुए, व्याघ्रके रोमसें मुखके ऊपरके दाढीमूछके रोम हुए, तथा यश-केवास्ते शिरके ऊपर केश, शोभाकेवास्ते शिखा-चोटी, कांति, और इंद्रियां, ये सर्व सिंहके लोम (रोम) सें बने–इत्यादि–

९३--अश्विनीकुमार आत्माके अवयवोंको जोडते हुए, तिनको सरस्वती अंगोंकरके धारण करती भई, इत्यादि–

#### दशमस्तम्भः ।

205

् ९४<del>-स</del>रस्वती अश्विनीकुमारकी स्त्री होके, इंद्ररूप सुंदर गर्भको धार-ण करती है.

९५-अश्विनीकुमार और सरखतीने वीर्यवत्, पशुओंके संबंधि हविष् लेके, तथा मादिरा, दूध और मधुको लेके इंद्रकेवास्ते दूध स्नावित करते हुए. तथा मदिरा और दूधसें अमृतरूपवाले, और ऐश्वर्य देनेवाले सोमको दोहन करते भए. ऐसें जिन सरस्वति और अश्विनीकुमारोंने नाना द्रव्योंसें नाना रस घहण करके इंद्रकेवास्ते उपकार करा, तिन सौद्रामणीके श्र्द्रष्टा-ओंकेतांइ नमस्कार होवे-इति ॥

पूर्वोक्त सर्व वृत्तांत महीधरकृत वेददीपकभाष्यके अनुसार लिखा है. अब वाचकवर्गको विचार करना चाहिये कि, इसमें ईश्वरप्रणीत तत्त्वज्ञान कौनसा है? यह तो निःकेवल युक्तिप्रमाणवाधित अप्रमाणिक अज्ञानी-योंकी स्वकपोलकल्पना है. तथा इन श्रुतियोंको देखके, डा०मोक्ष मूल-रका कहना-वेदोंका कथन ऐसा है, जैसा कि अज्ञानीयोंके मुखसें अक-स्मात् वचन निकले होवे-सत्य २ प्रतीत होता है.

तथा----

यां मेघां देवगुणाः पितरंश्चोपासते ॥ तया मामुद्य मेघयाझे मेघाविनं कुरु स्वाहां ॥ १४॥ मेघां मे वरुणो ददातु मेघामुझिः प्रजापतिः ॥ मेघामिन्द्रश्च वायुश्च मेघां घाता ददातु मे स्वाहां॥१५॥ यजुर्वेदाध्याय ३२॥

इन श्रुतियोंका भावार्थ यह है कि-हे अग्ने! देवसमूह, और पितृगण (पितर) जिस बुद्धिकी उपासना (पूजा) करते हैं, तिस बुद्धिकरके आज मुझकों बुद्धिवाला कर; अर्थात् देवपितृमान्य बुद्धि हमारी भी होवे.। वरुण, अग्नि, प्रजापति, इंद्र, वायु और धाता, ये मुझे बुद्धि देवे।

\* सौत्रामणी, यज्ञविशेप है, जिसमें बाह्मणोंको भी सुरा ( मदिरा ) पानकी आज्ञा लिखी है-सौत्रामण्यां सुरांत् ' ापेवेइति श्रुतिः- ॥ ୧୦ହ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इत्यादि-अब वाचकवर्गको विचारना चाहिये कि, वेद ईश्वरोक्त कैसें सिद्ध हो सक्ते हैं? क्या ईश्वर बुद्धिहीन था, और अग्निवरुणादि वुद्धि-साहत थे? जो उनोंसें बुद्धिकी याचना करे! इससें सिद्ध होता है कि, यह बात ईश्वरने नहीं कही, किंतु किसी मनुष्यने कही है; जो बुद्धिसें हीन था. बुद्धिकेवास्ते अग्निवरुणादिकी प्रार्थना करता है. यदि कहो ईश्व-रने अपनेवास्ते नहीं कही, किंतु श्रुतिद्वारा मनुष्योंको यह शिक्षा करता है कि, तुम वरुणादिकोंकेपास बुद्धिकेवास्ते प्रार्थना करो. तो वैसा वेदकी श्रुतिका पाठ सुनाना चाहिये कि, जहां ईश्वरने कहा हो कि, हे मनुष्यो ! मैं ईश्वर तुमको शिक्षा करता हूं कि, तुम वरुणादिकोसें बुद्धि मांगो.। तथा इस कथनमें एक और भी शंका उत्पन्न होवे है कि, ईश्वर सर्वज्ञ, अग्नि बायु आदि जडरूप पदार्थोंसें क्यों प्रार्थना करवावे? इसीवास्ते वेद सर्वज्ञोक्त नही है, किंतु अज्ञानीयोंका अज्ञानाविज्रांभित है.

तथा यजुर्वेंद अध्याय ४० में जो लिखा है, तिससें निःसंदेह सिद्ध होता है कि, वेद ईश्वरके रचे नही हैं.

> अन्यदेवाहुः संम्भुवादन्यदिहुरसंभवात् ॥ इति' शुश्रुम् धीराणां ये नस्तद्विंचचक्षिरे॥१०॥

> > यजु० अ० ४० ॥

टतीयपादभाष्यम्ः—" इत्येवंविधं धीराणां विदुषां वचः शुश्रुम वयं श्रुतवन्तः ये धीराः नोऽस्माकं तत्पूर्वोक्तं सम्भूत्यसम्भूत्युपासनाफलं विच-चक्षिरे व्याख्यातवन्तः"॥

भाषार्थः—ऐसें पूर्वोक्तविध धीर पंडितोंका वचन हम सुनते हुए, जे धीर पंडित हमको तत् पूर्वोक्त संभूति असंभूति उपासनाका फल कथन करते हुए.-क्या वेद रचनेवाले ईश्वर कहते हैं? कि, हमने धीर पंडि-तोंसें ऐसे दोप्रकार उपासनाका फल सुना है, जिनोंने हमको पूर्वोक्त उपासनायोंका खरूप कहा है.। क्या ईश्वरोंने अन्य वहुत ईश्वरोंसें सुना है? तब तो, वेद कहनेवाले बहुत ईश्वर प्रथम अपठित सिद्ध होवेंगे, दशमस्तम्भः ।

ऐसे वेद रचनेवाले बहुत अपठित ईश्वर बहुत ईश्वरोंके छात्र सिख होवेंगे। ऐसाही कथन १३ मंत्रमें है; इससें यही सिद्ध होता है कि, वेदरचना ईश्वरकृत नही है, किंतु ब्राह्मण और ऋषियोंकी खकपोलक-ल्पना है इति॥

तथा तैत्तिरीयब्राह्मणमें ऐसे लिखा है.-

प्रजापतिः सोमुं राजनिमसृजत। तं त्रयो वेदा अन्वंसृज्यन्त । तान् हस्तेऽकुरुत ।

इत्यादि--तैत्तिरीयब्राह्मणे २ अष्टके ३ अध्याये १० अनुवाके ॥ भाषार्थः---प्रजापति-ब्रह्मा, सोमराजाको उत्पन्न करके पीछे तीन वे-दोंको उत्पन्न करते भए; सो सोमराजा, तिन तीनों वेदोंको अपने हाथकी मुटीमें छिपा लेता भया-इत्यादि-क्या जब ब्रह्माजीने वेद उत्पन्न करे थे, तबही किसी ताडपत्रादिउपर लिखे गये थे ? नही. तो ब्रह्माजीने तो वेद मुखसे उच्चारे होवेंगे; जब तो वेद जो ज्ञानरूप मानीये, तब तो वेद ब्रह्मात्माका ज्ञान होनेसें सोमराजाने अपने हाथकी मुद्दीमें वेदोंको कैसें छिपा लीया ? जेकर शब्दरूप कहो, तब भी शब्द मुद्दीमें कैसें आ गया ? जेकर लिखितपत्रमय वेद मानोंगे, तब भी इतना बडा पुस्तक मुट्टीमें कैसे समा सक्ता है ? इसवास्तेही वेदके सर्वरचनेवाले सर्वज्ञ नही सिद्ध होते हैं. विशेष वेदोंका पोळ और हिंसकपणा देखना होवे तो, अस्मत्प्रणीत अज्ञानतिमिरभास्करसें देख लेना; पढनेकी शक्ति होवे तो, वेदभाष्य, सायणाचार्यादिका करा पढके देख लेना; परंतु दयानंदसरस्वतीजीका करा भाष्य कदापि सत्य नही मानना. क्योंकि, दयानंदसरखतीजीने जो वेद-भाष्यभूमिका, सत्यार्थप्रकाश, यजुर्वेदभाष्य,ऋग्वेदभाष्यादिमें जे अर्थ वेदकी श्रुतियोंके करे हैं, वे सर्व प्रायः प्राचीनवेदमत और वेदभाष्यसें विरुद्ध है यद्यपि मीमांसावार्त्तिककार कुमारिलभटने, तथा शंकरस्वा-मीने, सायणाचार्यने, महिधरादिकोंने कितनीक वेदकी श्रुतियोंके अर्थ अपने मतानुसार उलट पुलट करे हैं; तो भी दयानंदसरस्वतीजीने जितने

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

गप्पाष्टकरूप अर्थ श्रुतियोंके करे हैं, तैसे अर्थ आजतक प्रायः किसी भी मतवालेने नही करे हैं

पूर्वपक्षः—दयानंदसरस्वतीजीके अर्थ, वा प्राचीन वेदभाष्यकारोंके अर्थ, वा वेदग्रंथ, जैनी प्रमाणभूत नही मानते हैं. क्योंकि, जैनमतवाले तो वेदोंकोही हिंसकशास्त्र और अज्ञोंकी कल्पनारूप मानते हैं. तो दया-नंद सरस्वतीजीने गप्पाष्टकरूप अर्थ लिखे हैं, इसमें आपको क्या दुःख है ? यदि गर्दभ ( गधा ) किसीके द्राक्षामंडपको खावें तो, रस्ते चलनेवाले माध्यस्य पुरुषको क्या दुःख है ?

उत्तरपक्षः—-दुःख तो नही, परंतु यह काम अयोग्य है; इसवास्ते माध्यस्थके मनमें भी किंचिन्मात्र पीडा होती है. तैसेंही दयानंद सरस्वती-जीने प्राचीन चलते हुए वेदार्थोंको श्रष्ट करे हैं, तिनको देखके माध्यस्थ पुरुषोंको भी दयानंदसरस्वतीजीकी वालक्रीडा देखके मनमें दया आती है कि, इस विचारेके कैंसा मिथ्यात्वमोहनीय कर्मका टढ उदय हुआ है कि, जिससें तिसने कैंसा आज्ञानरूप नाटक रचा है !!! और तिसको देखके, कितनेही जीव मोहित होके गाढ मिथ्यात्वके वश होगये हैं. द-यानंदसरस्वतीजी तो, अज्ञानरूप नाटक रचके चले गए; परंतु तिनके मतवालोंकी मद्दी खराब, सनातनधर्मादिवाले कर रहे हैं; तिसका दया-नंदसरस्वतीजीको तो दुःख नही, परंतु पांडित भीमसेनादिके गलेमें उस्त-योंकी माला पडी है, सो देखिए कैसें निकालते हें !!

तथा दयानंदीयोंको मृषा बोलना तो बहुतही प्रिय है, जैसें संवत् १९५१ मेंही इलाहबादका पायोनीयर पत्रमें बडीभारी गप्प छप-वाइ है—एक दयानंदसरखतीजीकी विद्या पढनेवालेने छपवाया है कि, ऋग्वेदका भाष्यकार सायणाचार्य तो जैनमती था, तिसने तो वेदोंके सचे अर्थ, तथा वेदोंके नाश करनेवास्ते जानबूझके वेदोंके अर्थ विपर्यय लिखे हैं, इसवास्ते तिसका करा भाष्य हमको प्रमाण नही है—अब वाचकवर्गो! तुम विचार करो कि, दयानंदीयोंके विना ऐसी अनघड गप्प कोइ मार सक्ता है? दयानंदसरखतीजीके रचे पुस्तकोंके, वाचनेका यही रहस्य है

#### दशमस्तम्भः

कि, जो मनमें आवे सोही गप्प ठोक देनी--हां दयानंदसरखतीजीने मृषा बोलने और लिखनेमें किंचित् न्यूनता नही रक्खी है तो, तिनके शिष्य गप्पें मारे और लिखे, लिखावें, इसमें क्या आश्चर्य है? क्योंकि गुरुका ज्ञान जैसा होता है, तिनके शिष्योंका भी प्रायः तैसाही ज्ञान होता है. क्या जैनमती वा सनातनवेदधर्मी, हजारों पंडितोंमेंसें कोइ भी कह सक्ता वा मान सक्ता है? कि, सायणमाधवाचार्य जैनमती था. क्योंकि, तिसके रचे भाष्य, शंकरविजय सर्वदर्शनसंग्रहादि प्रंथोंके वांचनेसें स्पष्ट मालुम होता है कि, वो जैनमतसें विपरीतमतवाला था, वलकि जैनमत-के खंडन करनेमें तत्पर था.

यद्यपि उनोंनें वेदभाष्यमें अपने मतानुसार श्रुतियोंके अर्थ, और कि-तनेक अटकलप्ञुके अर्थ, और कितनेक यथार्थ अर्थ लिखे हैं, तो भी सायणमाधवकी विद्वत्ता आगे दयानंदसरखतीकी पंडिताइ ऐसी है, जैसा मेरुआगे सरसव. जेकर सायणाचार्यका भाष्य न होता तो, हम देखते कि, दयानंदसरस्वतीजी कैसे भाष्य रचे लेते ? यह तो तिनके भाष्यकोंही देखके दयानंदसरस्वतीजीने अपनी वुद्धिका अर्जार्ण दिखाया है. जेकर सायणाचार्य जैनमती होता तो, सर्ववेदोंके अर्थ जैनमतानुयायी कर दिख-लाता. क्योंकि, जैनमतके आचार्योंकी ऐसी विद्वत्ता थी कि, जो वे इच्छते तो सर्ववेदोंके अर्थ उलटाके जैनमतानुयायी कर देते; परंतु तिनको क्या आवश्यकता थी, जो हिंसकपुस्तकोंके अर्थ उलटाके जैनमतानुयायी करते? जैनीयोंके सर्वज्ञोंके कथन करे हुए ऐसे २ अद्धुत पुस्तक हैं कि, जिनके आगे वेदवेदांतके पुस्तक क्या वस्तु हे ? थोडासा जैनमतके आचार्योंकी वुद्धिका वैभव हम वाचकवर्गके जाननेवास्ते, अगले स्तंभमें लिखेंगे. इत्य-लं बहुपछवितेन ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे वेदा-नामीश्वरकर्तृत्वनिषेधवर्णनो नाम दशमः स्तम्भः ॥ १० ॥

तन्वनिर्णयप्रासाद-

# ॥ अथैकादशस्तम्भारम्भः ॥

दशमस्तंभमें वेद ईश्वरोक्त नहीं हैं, यह सिद्ध किया अथ एकादश-स्तंभमें जैनाचार्योंका यत्किंचित् बुद्धिका वैभव दिखाते हैं, जो कि दश-मस्तंभमें प्रतिज्ञात है.

> चिदात्मदर्शसंक्रान्त ठोकाठोकविहायसे ॥ पारेवाग्टत्तिरूपाय प्रणम्य परमात्मने ॥ १ ॥ गम्भीरार्थामपि श्रुत्वा किंचिट्ठरुमुखाम्बुजात् ॥ परेषामुपयोगाय गायत्रीं विद्यणोम्यहम् ॥ २ ॥ इमां ह्यनादिनिधनां ब्रह्मजीवानुवेदिनः ॥ आमनन्ति परे मन्त्रं मननत्राणयोगतः ॥३॥ गायन्तं त्रायते यस्मात् गायत्रीति ततः स्मृता ॥ आचारसिद्धावप्यस्या इत्यन्वर्थ उदाहृतः ॥ ४ ॥

उछ० सं० अष्टक ३ अध्याय ४ वर्ग १० में गायत्री है, और यजुर्वेदके ३६ मे अध्यायमें भी गायत्री है, ऋग्वेदमें- "तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् "-यजुर्वेदमें- "भूर्भुवःखस्तत्सवितुर्वरेण्य-मित्यादि "- और इांकरभाष्यमें ॐकारपूर्वक है--तैत्तिरीयआरण्यकके २७ अनुवाकमें भी "ॐतत्सावितु " रित्यादि है. तब तो- "ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्स-वितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् "--ऐसा गायत्री-मंत्र हुआ. अब इस पूर्वोक्त गायत्रीमंत्रका सर्वदर्शनके अभिप्रायकरके व्याख्यान करते हें, तिनमेंसें भी प्रथम जैनमतानुयायी अर्थात् जैनमतके अभिप्रायकरके अर्थ लिखते हैं:

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गोदे वस्यधीमहि॥

धियोयों नः प्रचोदयात् ॥ १॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत्। सवितुः। वरेण्यम्। भर्गोदे। वसि। अधीमहि। धियः। अयो। नः। प्रचः। उदयात्॥ १॥

#### एकादशस्तम्भः।

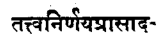
भाषार्थः-( ॐम् ) यह ॐकार पंच परमेष्ठीको कहता है, कैसें कहता है ? सोही कहते हैं 'अईन्तः' इस पदका आद्य अक्षर अकार है, 'अशरीराः'--सिद्धाः-इस पदका आद्य अक्षर अकार है 'आचार्यः' इसका आद्य अक्षर आकार है, 'उपाध्यायाः' इसका आद्य अक्षर उकार है, 'मुनिः' इसका आद्य व्यंजन स्वररहित मकार है, इन सर्वका संधि होनेसें 'ॐ' सिद्ध होता है. \* पदके एक देशमें भी पदका उपचार होनेसें ऐसी उक्ति हैं. सोही ॐकार असाधारण गुणसंपदाकरके विशेषण वाला कथन करिये हैं ( भूर्भवःस्वस्तत् ) 'भूः' यह अव्यय भूलोकका वाचक है 'भुवः' पाताललोकका, और 'स्वः' स्वर्गलोकका, तीनोंका द्वंद्र-समास होनेसें 'भूर्भुवःस्वः' अर्थात् अधोलोक, तिर्यगूलोक, और स्वर्ग-लोकरूप तीनों लोकोंको, 'तत्' 'तनोति–ज्ञानात्मना व्याप्नोति' ज्ञानात्मा-करके व्यापक होवे, सो 'भूर्भुवःस्वस्तत्' अर्हत् सिद्धोंको सर्व द्रव्यपर्याय-विषयिक केवलज्ञानात्माकरके तीनों लोकोंमें व्याप्त होना प्रसिद्धही है। ज्ञान और आत्माका 'स्यादभेदात्' कथंचित् अभेद होनेसें. शेष आचा-र्यादि तीनोंको भी, श्रद्धानविषयकरके सर्वव्यापित्व हैं, 'सव्वगयं सम्मत्त-मितिवचनात्' अथवा सामान्यरूप ज्ञानकरके सर्वव्यापित्व है । इसवास्ते-ही ( सवितुः वरेण्यम् ) सहस्ररइमीयोंवाले सूर्यसें भी प्रधानतर है, सूर्यके उद्योतको देशविषयक होनेसें, और इन अईदादि पांचों संबंधि भावउद्योतको सर्वविषयक होनेसें । आहुश्च पूज्याः । चंदाइचगहाणं पहा पयासेइ परिमियं खित्तं।केवलियनाणलंभो लोगालोगं पयासेइ॥१॥+

ऐसें न कहना कि,आचार्यादि तीनोंको केवलज्ञानका लाभ नही है तो, तिनको व्यापित्व कैसें है? क्योंकि तिनको भी कैवलिकज्ञानोपलव्ध पदा-

\* ॥ अरिहंता असरीरा आयरिया उवव्भाया मुणिणो । पंचरकरनिष्पन्नो ॐकारो पंचपरमेडी ॥१॥ इतिवचनात् ॥

+ [ चंद्रादित्यग्रहाणां प्रभाः प्रकाशयति परिमितं क्षेत्रम् । कैवल्किज्ञानलामो लोकालोकं मकाशयति ]

भावार्थः--चंद्रसूर्यग्रहोंका प्रकाश, प्रमाणसंयुक्त क्षेत्रको प्रकाश करता है; और केवल्झान, लोकालोकको प्रकाश करता है; इसवास्ते मूर्यके प्रकाशसें केवल्ज्ञानका प्रकाश प्रधानतर है.। इति ॥



थौंका सामान्यप्रकारें ज्ञानका सद्भाव होनेसें, क्षति नही है.। (भर्गोदे ) 'भर्गः' ईश्वर, 'उः'ब्रह्मा, 'दः' विष्णु [दयते–पालयति जगदिति दो विष्णुः] लोकमेंही, रजोगुणाश्रितब्रह्मा जगत्को उत्पन्न करता है, सत्वगुणाश्रित विष्णु स्थापन करता है, और तमोगुणाश्रित ईश्वर संहार करता है.। भर्गश्च उश्च दश्चेति भर्गोदं दंद्रैकवद्धावात् तस्मिन् भर्गोदे अर्थात् ईश्वर ब्रह्मा विष्णुमध्ये । कैसें ईश्वरादि ( वसि ) वसतीति वस् तस्मिन् वसि, ( अधीमहि ) अस्यापत्यं इः कामः 'अ' विष्णु तिसका पुत्र 'इ' कामदेव तिसकी मह्यो-भूमयः-भूमियां कामिन्यः-स्त्रीयां तिनको अंगीकार करके 'अधीमहि' स्त्रीयोंविषे तिष्ठमान अर्थात् स्त्रीयोंके वशीभूत जिनोंका आत्मा है.। ईश्वरब्रह्माविष्णुविषे स्त्रीयोंके परवशपणा यह तो प्रसिद्धही है.। पार्वतीके राजी रखनेवास्ते ईश्वर तांडवाडंवर करता है। ब्रह्माजीकेवास्ते वेदमें भी कहा है। "प्रजापतिः खां दुहितरमकामयदिति" वह्या अपनी पुत्रीके साथ भोग करनेकी इच्छा करता हुआ। और विष्णुका तो स्ती-वद्यपणा गोप्यादिवछभषणेके उपदर्शक तिस २ वचनोंके श्रवण करनेसें प्रतीत होता है। पट्यते च॥ राधा पुनातु जगदच्युतदत्तदृष्टिर्मथानकं विदधती दधिरिक्तभांडे । तस्याः स्तनस्तवकलोलविलोचनालिर्देवोपि दो-हनधिया वृषभं निरुंधन् ॥ १ ॥ इत्यादि ॥

भावार्थः-कामके वश होके ऋष्णजीमें स्थापन करी है दृष्टि जिसने, इसीवास्ते अर्थात् काम परवश होनेसें दधिविना खाली भांडेमें जो मंथानक धारण कर रही हैं, अर्थात् कामके वश हुई यह नही जानती है कि, में दाध रिडकती हूं कि खाली भांडा; ऐसें विशेषणोंवाली राधा, ( लक्ष्मी ) जगत्को पवित्र करो. । अपिच तस्याः-तिस राधाके स्तनस-मूहऊपर चंचलनेत्रालि ( नेत्रपंक्ति ) स्थापन करी है जिसने, इसीवास्ते काम परवश होनेसें दोहनक्रियाकी बुद्धिकरके गोके बदले बैलको रोकता हुआ; ऐसे विशेषणोंवाला देव ऋण-विष्णु भी जगत्को पवित्र करो ॥ १॥ इत्यादि ॥

२८२

ર૮ર

#### एकादशस्तम्भः।

अब शिष्यप्रति शिक्षा कहते हैं-( नः ) हे नः नृशब्दके आमंत्रणविषे यह रूप सिद्ध है, तब हे नः हे पुरुष ! वहुमानसहित आमंत्रित शिष्य प्रारंभित अर्थके श्रवण करनेमें उत्साहवान् होता है, इसवास्ते विशेषण कहते हैं।(धियोयो)युक् मिश्रणे ऐसा धातु है, इस धातुको अन्य अमिश्रणार्थ भी कहते हैं, इसवास्ते 'यौति पृथग् भवति' जो पृथक् हो सो कहावे 'युः' छांदस होनेसें गुण नही हुआ, 'न युः अयुः' तिसका आमंत्रण हे अयो ! हे अपृथक्! किससें ? 'धियः' बुद्धिसें जिसवास्ते तूं बुद्धिसें अपृथग्भूत है अर्थात् बुद्धिमान् प्रेक्षा पूर्वकार्रा है, इसवास्ते तेरेको शिक्षा देते हैं। प्रेक्षावान्के विना तो, रागी देषी मूढ पूर्वव्युद्धाहितादिकोंको अयोग्य होनेसें, तिनमें जो उपदेश करना है, सो अंधकारमें नृत्य करनेसमान प्रयास है. । फिर वलिव्युत्पाद्यकाही विशेषणांतर कहते हैं, ( प्रच: ) 'प्रकृष्टं चरतीति प्रचः' प्रकृष्ट--अधिक जो चरे-प्रवर्ते सो प्रचः प्रकृष्टाचार मार्गानुसारिप्रवृत्तिरितियावत् प्रकृष्ट आचारवालेहीमें उपदेश दिया सफल होता है, और आचारपराङ्मुखोंको शास्त्रका सद्भाव प्रतिपादन ( कथन ) करना प्रत्युत ( उलटा ) प्रत्यपाय ( कष्ट–पाप ) का संभव होनेसें ठीक नही है.। किं-क्या शिक्षा देते हैं? सोही कहे हैं.। ( उदयात् ) उदयं प्राप्तं उदय प्राप्त अनन्यसामान्य गुणातिशय संपदाकरके प्रतिष्ठित आ-राध्यत्वकरके परमेष्ठिपंचकही है, इत्यर्थः ॥

यहां यह तात्पर्यार्थ है कि, ईश्वर ब्रह्मा विष्णु उपलक्षणसें कपिलसु-गतादि देवतायोंके मध्यमें भो पुरुष ! ज्ञानवन् ! प्रक्रुष्टाचार ! पूर्वे दिख-लाए लेशमात्र गुणातिशयके योगसें आराध्यताकरके परमेष्ठिपंचकही प्र-तिष्ठित है. इसवास्ते वेही आराधनेयोग्य हैं, वेही उपासना करनेयोग्य हैं, वेही शरणकरके अंगीकार करनेयोग्य हैं, तिनकी आज्ञारूप अमृतरसही आखादनीय हैं, पंचपरमेष्ठसिं अतिरिक्त अन्य कोइ आराधने योग्य न होनेसें. जेकर हें, तो भी वे आराधनेयोग्य नही है. क्योंकि, तिनके दूषण ( दोष ) यहांही पहिले निर्णय करनेसें. जेकर दूषणोंवालोंको भी आराध्यता होवे, तब तो अतिप्रसंगदूषण होवे. । उक्तंच। "कामानुष-

# तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

क्तस्य रिपुप्रहारिणः प्रपञ्चतोनुव्रहशापकारिणः । सामान्यपुंवर्गसमानध-र्मिणो महत्वक्ऌप्तौ सकलस्य तद्भवेत् ॥ १ ॥" भावार्थः । काममें रक्त, प्रपंचसें शत्रुओंको प्रहार करनेवाला, अनुप्रह और शाप करनेवाला, ऐसें सामान्य पुरुषवर्गके सटवा कृत्यके करनेवालेको महत्वकी कल्पना करे हुए, सर्वप्राणियोंमें भी महत्वकी कल्पना होवेगी. अर्थात् ब्रह्माका भी, विष्णु छलकरके शत्रुओंको मारनेवाला, और महादेव तुप्रमान रुप्रमान होने-वाला, यदि इत्यादिकोंमें महत्वकी कल्पना होवे तो, ताददा सर्व प्राणि-योंमें भी होनी चाहिए. ॥ १॥ पुनः यहां 'अधीमहि' और 'वसि' ये विशे-षण तिनके रागके सूचकही नहीं है, किंतु साहचर्यसें द्रेष और मोह भी जान छेने; तिनके पास झाखादिके सज्दावसें, तिनमें द्वेष सिद्ध होता है; और पूर्वापर व्याहत अर्थवाला आगम कहनेसें मोह अज्ञानका सद्भाव सिद्ध होता है. ॥ यटुक्तं ॥ "रागोङ्गनासंगमनानुमेयो द्वेषो द्विषदारणहे-तिगम्यः । मोहः कुव्वत्तागमदोषसाध्यः" इत्यादि ॥ भावार्थः ॥ राग तो स्त्रीसंगमनसें अर्थात् स्त्रीसें भोगविलासममतादिसें अनुमेय है, द्वेष वैरी-योंके मारनेवास्ते शस्त्रोंके रखनेसें अनुमेय है, और कुत्सित आचरण और पूर्वापरव्याहतिवाला शास्त्र कथन करनेसें मोह-अज्ञान अनुमेय है, इत्यादि ॥ आचार्यादिकोंके तो सर्वथा रागादि क्षय नही है, ऐसे मत कहना. क्योंकि, तिनको भी आप्तके उपदेशसें रागादिके क्षयवास्तेही प्रवृत्त होनेसें, तथाविध रागादिके असद्भावसें, और तिस रागादि-कर्का आगामि कालमें क्षय होनेसें. भाविनिभूतवदुपचारात्-तिनको भी वीतरागताही है. यहां भावाचार्यादिकोंकरकेही अधिकार है, इसवास्ते सर्व समंजस है॥ इत्याईताभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ १ ॥ अथाक्षपादाभिप्रायेण व्याख्यायते तत्रादौ मन्त्रः ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीमहिधियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ९ ॥ २ ॥ ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । सवितुः । वरेण्यं । भर्ग । उदे । अव । स्य । धीम् । अहिधियः । अयो । नः । प्रचोदया । अत् ॥ २ ॥

#### एकादशस्तम्भः।

भाषार्थः-अथ अक्षपाद जे हैं, वे अपने महेश्वरदेवको नमस्कार करते हुए प्रार्थनापूर्वक ॐभूर्भुव इत्यादि उच्चारण करते हैं। ( ॐ ) ऐसा सर्व विद्यायोंका आद्य वीज है, सर्व आगमोंका उपनिषद्भृत है, संपूर्ण विघ्न-विघातका हननेवाला है, और संपूर्ण दृष्टादृष्ट फल संकल्पको कल्पहुम समान है, इसवास्ते इस प्रणिधानका आदिमें उपन्यास (स्थापन) करना परम मंगल है. नही इससें व्यतिरिक्त अन्य कोई वस्तु तत्त्व है. इति ॥ (भृर्भुवःस्वस्तत्) हे लोकत्रयव्यापिन् ! अक्षपादोंके मतमें शिवही सर्वगत है। तथा ( सवितुर्वरेण्यं ) हे सूर्यसें प्रधानतर ! सर्वज्ञ होनेसें ' वरेण्यं ' इस स्थानपर हे वरेण्य! ऐसे जानना । अनुनासिक इतस्तु । ' अइउवर्णस्यांतेऽनुनासिकोनीदादेरिति ' लक्षणवशात् । \* इति । अव वि-रोष्य कहते हैं। (भर्ग) हे भर्ग ईश्वर ! ( उदे ) उत्कृष्ट है 'इ ' काम जिसके सो कहिए ' उदिः ' तिसका आमंत्रण हे उदे अर्थात् हे उत्कृष्टका-मिन् ! अर्वाचीन अवस्थाकी अपेक्षाकरके यह विशेषण है। अव प्रार्थना कहते हैं। (अव-स्य) ये दोनों कियापद यथासंख्य उत्तरपद दोनोंके साथ जोडने, सोही दिखावे हैं 'अव 'रक्ष-पालय-वर्द्धय।इतियावत्।पालन कर, रक्षाकर, वृद्धिकर, इत्यर्थः। किसकी। (धीम्) धी बुद्धि ज्ञान तत्त्वाधिगम (तत्त्वका जानना) ये सर्व एकार्थिक है। धियः ईःश्रीः धीः बुद्धिकी जो लक्ष्मी सो कहिए थीः तां धीम्।अर्थात् बुद्धिकी लक्ष्मीकी वृद्धि कर।ज्ञानकी प्रार्थना ईश्वरसें करनी योग्यही है। ईश्वरात् ज्ञानमन्विच्छेदिति वचनात् ' तथा 'स्य' षोंच् अंतकर्मणि ! इस धातुका यह रूप है नाश कर । किसका ( अहिधियः ) सर्पकीतरें जे बुद्धियां क्रूरतादि जे परको अपकार करने-वाली, तिनोंका नाश कर । (नो) हमारी 'धीम्' 'अव' बुद्धिकी वृद्धि कर, और 'अहिधियः ' ' स्य ' क्रूरतादिबुद्धियोंका विनाश कर, इत्यर्थः। फिर विशेष कहते हैं। (यो) हे यो ! मिश्रितसंबंध !। किसकेसाथ ? सो कहे हैं. (प्रचोदया) चुदण् संचोदने ततश्चोदनं चोदः शृंगारभावसूचनं प्रकृष्टश्चोदो यस्याः सा प्रचोदा अर्थात् पार्वती तया सहेति वाक्यरोषः।

\*आचार्यश्रीहेमचंद्रानुस्मृते सिद्धहेमचंद्रनाम्नि शब्दानुशासने प्रथमाघ्याये द्वितीये पादे ॥१-२-४१.

**૨૮**Ę

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पार्वतीकेसाथ इत्यर्थः । अर्वाचीन अवस्थामें पार्वतीके पीन ( कठन ) पयोधर (स्तन) के ऊपर प्रणयी स्नेहवान् इत्यभिप्रायः । और परमपद अवस्थाकी अपेक्षा तो 'प्रचोदया ' पार्वतीके साथ 'यो ' अमिश्रित ऐसें व्याख्यान करना । 'षडिंद्रियाणि षट् विषयाः पट् बुद्धयः सुखं दुःखं शरीरं चेत्येकविंशतिप्रभेदभिन्नस्य दुःखस्यात्यंतोच्छेदो मोक्ष इति नैयायिकवचन-प्रामाण्यात्'। इंद्रिया ६ विषय ६ बुद्धियां ६ सुख १ दुःख १ और शरीर १ ये एकवीस (२१) प्रभेद भिन्न दुःखेंाका जो अत्यंत उच्छेद ( नाज्ञ ) सो मोक्ष, ऐसे नैयायिकोंके वचनप्रमाणसें । तथा 'उदे ' यह प्राचीनावस्थाका भी विशेषण जानना, और अर्थ ऐसें करना। ' उत् ' यह तकारांत उपसर्ग प्रावल्य अर्थमें है, तब तो उत् प्रावल्य अतिरायकरके 'एः' कामादिशुद्धि करी है जिसने सो कहिए उदेः तिसका आमंत्रण हे उदे ! अर्थात् हे कामादिशुद्धिकारक !। तथा ( अत् ) यह भी विशेषण है । अत्ति-भक्षय-ति जगदिति अत्। जो जगतको भक्षण करे उसको अत् कहिए, स्टप्टि-का संहार करनेवाला होनेसें यह विशेषण ईश्वरका सिद्ध है। उक्तंच अक्षपादमते देवः सृष्टिसंहारकृच्छिवः। विभुर्नित्यैकसर्वज्ञो नित्यबुद्धिसमा-श्रितः ॥१॥ \* इतिनैयायिकाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या॥२॥

अथ वैशेषिकके अभिप्रायकरके भी इसीतरें व्याख्या जाननी, तिनको भी शिवजीकोही देवकरके अंगीकार करनेसें परंतु इतना विशेष है कि, वैशोषिकके मतमें परमपद अवस्थाका स्वरूप ऐसा माना है। बुद्धि १ सुख २ दुःख ३ इच्छा ४ द्वेष ५ प्रयत्न ६ धर्म ७ अधर्म ८ और संस्काररूप ९, नव विशेष गुणोंका अत्यंत उच्छेद होना मोक्ष है. ।

\* भावार्थः -- ॐ हे तीन जगत्में व्यापिन् परमेश्वर ! हे सूर्यसें भी प्रधान ! हे भर्ग ईश्वर ! हे उदे-अर्वाचीनावस्थाअपेक्षासें उत्कृष्टकामिन् कामवाला ! प्राचीनावस्थाअपेक्षासें हे अतिशयकरके कामा-दिको शुद्धि करनेवाला ! हे पार्वतीकेसाथ संवंधवाला ! परम पदकी अपेक्षासें हे पार्वतीसें अमिश्रित ! हे सृष्टिको भक्षण करनेवाला ! पूर्वोक्त विशेषणाविशिष्ट हे भर्ग ईश्वर परमेश्वर ! तूं हमारी बुद्धिकी दृद्धि कर, और अपकार करनेवाली बुद्धियोंका विनाश कर. इति ॥ एकादशस्तम्भः।

२८७

मंत्रश्चायं ॥

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीमहिधियो यो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ३ ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । सवितुः । वरेण्यं । भर्ग । उदे । अव । स्य | धीम् । अहिधियः । यो | नः । प्रचोदया । अत् ॥ ३ ॥

व्याख्यापूर्ववत् ॥ इति वैशोषिकाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ३ ॥

अथ सांख्यमतवाले अपने कपिलदेवको नमस्कार करते हुए, यह कथन करते हैं॥

मंत्रः ॥

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेवस्य

धीम हि धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ९ ॥ ४ ॥

ॐ। भूर्भुवःखस्तत्। सवितुः। वरेण्यं। भर्। गोदेवस्य। धीम। हि। धियः। यो। नः। प्रचोदय। अत्॥ ४॥

व्याख्याः-(धीम) धीनाम बुद्धितत्त्वका है, तिसको मिर्माते शब्द-यति प्ररूपयतीति-कथन करे प्ररूपे सो 'धीमः 'मगवान् कपिल इत्यर्थः तिसका आमंत्रण हे धीम ! अर्थात् हे भगवन् कपिल !(ॐ भूर्भुवःखस्तत्) इसका अर्थ पूर्ववत् जान लेना ।"अमर्त्तश्चेतनो भोगी नित्यः सर्वगतोक्रियः। अकर्त्ता निर्गुण: सूक्ष्म आत्मा कपिलदर्शने ॥ १॥ " अमूर्त्त, चेतन, भोगी, नित्य, सर्वव्यापक, अक्रिय, अकर्त्ता, निर्गुण, सूक्ष्म, कपिलमुनिके मतमें पेसें लक्षणोंवाला आत्मा माना है. । १। इसवचनसें तीन लोकमें व्यापित्व सिद्ध है। (सवितुर्वरेण्यं) इसका अर्थ अक्षपादवत् जानना। अब कपिल-कोही उपयोग संपदाकरके विशेष करते हैं। (भर्) डुम्टंग्-रु पेषणे च बिभर्तीति भर् पोषकः पोषणकरनेवाला। किसका सो कहे हैं, (गोदेवस्य) गोशब्दकरके यहां खुर ककुद सास्ना लांगूल (जूंछ) विषाण (श्वंग) आदि अवयवसंयुक्त पशु कहिए हें, तिसकीतरें विधेयताकरके लखिये हें, इसवास्ते गौकीतरें विधेयानि वश्यानि देवानि इंद्रियाणि वशीभृत है

# तत्त्वनिर्णयत्रासाद-

इंद्रियां जिसके, सो गोदेव तिसका अर्थात् जितेंद्रियका। नही गोविधे-यता कवियोंके रूढि नही है, आपेतु है. 'गोरिवेति विधेयतामित्यादि' लक्ष्यके देखनेसें 'धीम' इसका व्याख्यान प्रथम कर दिया है। (हि)। स्फुटार्थे है । ( धियोयो ) हे बुद्धितत्त्वसें पृथग्भूत ! प्रकृतिपुरुषका विवेक प्रथक्पणा देखनेसें, प्रकृतिके निवृत्त ( दूर ) हुआ पुरुषका जो अपने स्वरूपमें अवस्थान ( रहना ) है सो मोक्ष है इसवचनसें । प्रकृतिके वियो-गसें बुद्धिआदिकोंका भी विगम ( नाश ) होनेसें. क्योंकि, कारणके अभा-वसें कार्यका भी अभाव होता है। । 'धियः' इस पंचम्यंत पदको पुनराष्ट-त्तिकरके 'प्रचोदय ' इसपदके साथ संबंध करिये हैं, तब तो 'धियः ' वुद्धितत्त्वसें ( नः ) अस्मानपि हमको भी ( प्रचोदय) प्रेरय व्यपनय-दूर कर इत्यर्थः । अथवा 'धियः' षष्ठयंतपद जानना, और षष्ठीविभक्ति जो है, सो 'कर्मणि शेषजा' है । यथा माषाणामश्नीयात् । तथा । न केवलं यो महतां विभाषते । तव तो 'नः' हमारी भी 'धियं ' प्रकृतिहेतुक बुद्धिको दूर कर। आप मुक्त हो, हमको भी मुक्त करो इत्यर्थः। (अत् ) अद् ऐसा दकारांत अव्यय आश्चर्यार्थमें है, तब तो 'अद्' आश्चर्यरूप, तिसके कारणमें अनिवृत्त होनेसें. । तिसका 'अट्राब्दका ' आमंत्रण हे अट्! विरामे वा ' इस सूत्रकरके दकारका तकार हुआ, तब हे अत्! हे आश्चर्यरूप ! इत्यर्थः ॥ \* इति सांख्याभिप्रायतों मंत्रव्याख्या ॥ ४ ॥ अथवा वैष्णव अपने देव हरिको नमस्कार करते हुए, यह कहते हैं. ॥ मंत्रः ॥

# ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य

धीमहि धियो योनः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ५ ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । 'अथवा ' भूः । भुवः । स्वस्तत् । सवितुः । वरे-ण्यं । भर्गोदेव । स्य । धीमहि । धियः । यो । अ । नः । प्रचोदयात् ॥ ५ ॥

\* भावार्थः-हे तीन जगतमें व्यापिन्! हे मूर्यसें प्रधान ! हे जितेंद्रियका पोषक ! हे बुद्धितत्त्व-को कथन करनेवाला ! हे बुद्धितत्त्वसें पृथग्भूत ! हे आश्चर्यरूप कापिल भगवन् ! तूं हमको बुद्धितत्त्वसें दूर कर, तूं आप मुक्त हुआ है, और हमको भी मुक्त कर. इति ॥

### एकादशस्तम्भः।

व्याख्याः-( ॐ ) इसका अर्थ प्राग्वत् जानना ( भूर्भुवःखस्तत् ) हे लोकत्रयव्यापिन् विष्णो कृष्ण ! "जले विष्णुः स्थले विष्णुर्विष्णुः पर्वतमस्तके। जीवमालाकुले विष्णुस्तस्माद्विष्णुमयं जगत्॥ १॥ " इस वचनसें। अथवा (भूः) भूःनाम आश्रयका है, किसका आश्रय ? ( भुवः ) पृथिव्याः अर्थात् हे पृथिवीका आश्रय!।(स्वस्तत्) 'स्वर्गे परे च ठोकेस्वः' इति अमरकोशके व-चनसें 'स्वः' परलोकको तनोति इति खस्तत् परलोकहेतु इत्यर्थः। गतिमिच्छे-ज्जनार्दनात्' इस वचनसें.।यहां 'भव' इस कियाका अध्याहार करना। तथा (नः) इस अगले पदका यहां संबंध करनेसें हे प्रथिवीका आश्रय!हे परलो-कका हेतुभूत! 'नः' हम आराधकोंको परलोकके सुखोंकी प्राप्तिवाला हो. इत्यर्थः । तथा (सवितुर्वरेण्यं) सवितुर्जनकात-पितासें भी, वरेण्यं-प्रधान-तर ! प्रजाको आगामि सुखोंकरके पालनेसें पितासें अधिकतर प्रेमवान् ! इत्यर्थः । अनुनासिक प्राग्वत् जानना । तथा (भर्गोदेव) भर्गश्च उश्च तयोरपि देवः महादेव और व्रह्माका भी देव ! पूज्य होनेसें. । बाणाहवा-दिमें पार्वतीके पति महादेवका पराजय श्रवण करनेसें, और हरिके ना-भिकमलकरके ब्रह्माके जन्मकी प्रसिद्धि होनेसें, विष्णु, महादेव और ब्र-ह्याका पूज्य है. पूज्य होनेसें, विष्णु, ईश्वर और ब्रह्माका देव सिद्ध हुआ. 'भगोंदेव: ' तिसका आमंत्रण हे भगोंदेव ! तथा ( स्य ) त्यत् शब्दका ततुशब्दके अर्थके आमंत्रणमें यह प्रयोग है, तव तो हे स्य !। हेस !। स्मृ-तिप्रविष्ट होनेसें इसप्रकार विशेषणका उपन्यास है। संस्कारके प्रबोधसें उत्पन्न अनुभृत अर्थविषय तत् ( सो यह ) ऐसे आकारवाळा जो ज्ञान सो सरण कहिये । ऐसा स्मृतिका लक्षण होनेसें । इसकरके प्रणिधान-में एकाग्रता कथन करिये हैंं। तथा (धीमहि) मतुप्के लोप होनेसें अथवा अभेदोपचारसें 'धियः-पंडिताः' 'अर्ह मह पूजायामिति धातोः किवंतस्य मह्इतिरूपं महतीति मह् पूजक-आराधक इति यावत्, धियां मह् धीमह्, विद्वज्जनपर्युपासकः पुरुषस्तस्मिन् आधारे ।' अर्ह और मह धातु पूजार्थमें है, तिसमेंसें महधातुका किप्प्रत्ययांत मह् ऐसा रूप होता है, जो पूजा करे उसको महू कहिये, अर्थात् पूजक-आराधक यह तात्पर्यः। ЗQ

For Private And Personal

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

बुद्धियोंका ( पंडितोंका ) जो पूजक होवे, सो कहिये 'धीमह ' अर्थात् विद्वजनोंका उपासक पुरुष तिस पुरुषरूप आधारविषे जो बुद्धि ( ज्ञान ) है, तिस बुद्धिसें जो अपृथग्भूत तिसका आमंत्रण 'हे धियो-यो' सद्ध-रुकी सेवामें तत्पर जे पुरुष तिनोंकी बुद्धिके गोचर इत्यर्थः । क्योंकि जिनोंनें सद्धरुयोंकी उपासना नही करी है, ऐसे लोकायतिक ( नास्तिक ) आदिकोंके ज्ञानगोचर परमात्मा प्राप्त नही होता है। 'यो-नः' इन दोनोंके बीचमें अकारका प्रक्षेप करनेसें 'हे अ-विष्णो 'न:।यह योजन कराही है।(प्रचोदयात्)प्रकृष्टश्चोदः(श्टंगारभावसूचनं)यस्याः साप्रचोदा। प्रचोदा चासौ या च लक्ष्मीश्च प्रचोदया, तां अतति सातत्येन गच्छति प्रबोदयात्, तस्यामंत्रणं हे प्रचोदयात्! ' प्रकृष्ट श्वंगारभावसूचन है जिसका सो कहिये प्रचोदा; प्रचोदा सोहीं जो लक्ष्मी सो कहिये प्रचोदया तिस प्रचोद• याको (लक्ष्मीको) जो निरंतर प्राप्त होवे, सो कहिये प्रचोदयात् तिसका आमं-त्रण'हे प्रचोदयात्'!।अथवा प्रथम 'न:'यह योजन करिये हैंं। न: अस्माकं यह तो सामर्थ्यसेंही प्रतीत होनेसें। तब तो 'आनः प्रचोद' ऐसें जानना योग्य है। हे अ!हे अन:प्रचोद! अनः शकटं गाडेको प्रचादयति प्रेरयति जो प्रेरणा करे सो 'अनः प्रचोदः' कहिये तिसका आमंत्रण 'हे अनःप्रचोद' 'रेशिवे-हि विष्णुना चरणेन शकटं पर्यस्तमिति श्रुतेः' । बालपणेमें विष्णुने चरण-करके गाँडेको प्रेरा था दूर करा था इस श्रुतिसें । ततः । समानानां तेन दीर्घः । इस सूत्रसें संधिके हुए 'आनःप्रचोद ' ऐसा सिद्ध होता हैे. । शंका । 'यो ' इस पदसें परे 'आनःप्रचोद ' पदके हुआं 'यवानः प्रचोद ' ऐसा होना चाहिये, तो यहां 'योनःप्रचोद ' यह कैसे हुआ ?

उत्तर। जैसें तुम कहते हों, तैसें नही है। कातंत्रव्याकरणमें "एदो-रपर: पदांते लोपमकारः " इस सूत्रमें "एदोन्हयां " इतने मात्रसें सिद्धहुआ भी, जो परग्रहण है, सो इष्टार्थ है; तिससें किसी स्थानपर आकारका भी लोप हो जाता है. तिसवास्ते यहां आकारलोपसें सिद्ध है. 'योन:प्रचोद ' इति। ऐसें न कहना कि, इसप्रकारके प्रयोग उपलंभ नही होते हैं.। क्यों-कि, "वंधुप्रियं वंधुजनोऽऽजुहाव " इत्यादि महाकवियोंके प्रयोग देखनेसें.।

#### एकादशस्तम्भः।

अथवा ' खस्तत्इति ' विशेषण कहते हैं। ' प्रचोद ' यह कियापद । 'अनः ' यह कर्मपद। अंतरात्मारूप सारथिकरके प्रवर्तनीय होनेसें, अनःकीतरें अनः शरीर, तिसको 'प्रचोद ' चुदण संचोदने तस्य चुरादेर्णिचोऽनित्य-त्वात्तदभावे हौ रूपं। संचोदनं च नोदनमिति धातुपारायणक्वता तथैव व्याख्यानात्। तब तो ' प्रचोद ' प्रकर्षकरके नुद स्फोटय फोड इत्यर्थ: । नही इस दग्धकाय मलीनशरीरके त्यागेविना कहिं भी परम सुखका लाभ होता है. । वेदमें भी कहा है। " अशरीरं वा वसंतं प्रियाप्रिये न स्प्रशत: । नहि वे सशरीरस्य प्रियाप्रिययोरपहतिरस्तीति ॥ " इतिवैष्णवा-भिष्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ५ ॥

अथवा सौगत ( वुद्ध ) अपने देव वुद्धभद्यारकको प्रणिधान करते हुए ऐसें कहते हैं॥

मंत्र: ॥

ॐ भूर्भुवः स्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेवस्य

धीम हि धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ६ ॥

ॐ। भूः। भुवः। खस्तत्। सवितुः। वरेण्यं। भर्। गोदेवस्य। धीम। हि। धियो। यो। नः। प्रचोदय। अत्॥ ६॥

व्याख्याः- (ॐ) इसका अर्थ पूर्ववत् जानना (भूः) हे भूः हे आधार! किसका ? (भुवः) भव्यलोकस्य-भव्यलोकका, (स्वस्तत्) स्वः-परलोकको तनोति-विस्तारयति-प्रज्ञापयति कथन करे जणावे सो 'स्वस्तत्' तिसका संबोधन 'हे स्वस्तत्' इत्यर्थः । आत्माकी नास्ति मानके परलोकको अंगी-कार करनेसें । 'आत्मा नास्ति पुनर्भावोस्तीत्यादिवचनात् ' । आत्माका नास्तिपणा ऐसें हे । हे भिक्षवः ! यह पांच संज्ञामात्र हे, संवृतिमात्र हे, व्यवहारमात्र हे; कौनसे वे पांच ? अतीतकाल १, अनागतकाल २, प्रतिसं-स्यानिरोध ३, आकाश ४, और पुद्रल ५, इस बुद्धके वचनसें । यहां पुद्ग-लशब्दकरके आत्माका ग्रहण हे. इति । (सवितुर्वरोण्यं) हे सूर्यसें प्रधान वुद्ध भगवन् ! अर्क वांधव होनेसें, शाक्यसिंहनामा सप्तम बुद्धका यह आमंत्रण हे । (भर्) बिभर्तीति भर् हे पोषक ! किसका ? (गोदेवस्व)

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

गो-यथार्थ अर्थ गर्भितवाणीकरके दीव्यति स्तौति-स्तुति करता है सो कहिये 'गोदेव ' तस्य गोदेवस्य-तिस गोदेवका पोषक इत्यर्थः । यदि अनजान बालकने भी धूलकी मुद्दी भरके भगवान् बुद्धकेतांइ कहा कि लीजीए महाराज ! यह आपका हिस्सा ( भाग ) है, तिससेंही तिसको राज्यप्राप्तिरूप फल हुआ तो, क्या आश्चर्य है कि, जे भावसें बुद्ध भगवान्की स्तुति करनेमें तत्पर हैं, तिनके मनवांछित प्रयोजनको सिद्ध करे.। तथा (धीम) धियं ज्ञानमेव मिमीयते-शब्दयति-प्ररू-पथति ज्ञानकोंही जो कथन करता है, सो 'धीमः' तिसका आमंत्रण ' हे भीम' ! जे वाह्यार्थाकार घटपटादिरूप हैं तिनको अविद्यादर्शित होनेसें अवस्तु होनेकरके असत्रूप है, ज्ञानाद्वैतकोही तिसके (वौद्धके) मतमें प्रमाणता होनेसें. । बुद्धके चरणोंकी सेवा करनेवालोंने ऐसा कहा है। "ग्राह्यग्राहकनिर्मुक्तं विज्ञानं परमार्थसत्। नान्योनुभावो बुद्धाऽस्ति तस्यानानुभवोपरः॥ १॥ माह्यमाहकेवैधुर्यात् स्वयं सैव प्रकाश्यते । बाह्यो न विद्यते हार्थो यथा बालैर्विकल्प्यते ॥२॥ वासनालुठितं चित्तमर्थाभासे प्रवर्त्तते। इत्यादि "। यहां वहुत कहनेयोग्य है, सो तो प्रंथ गौरवताके भयसें नही कहते हैं,। गमनिकामात्र फल होनेसें, प्रयास (उद्यम) का.। (हि) स्फुटं प्रकट (यो) पदके एकदेशमें पदसमुदायके उपचारसें हे योगिन्। " बुद्धे तु भगवान् योगी " इति आभिधानचिंतामणि रोषनाम-मालावचनसें योगी नाम बुद्धका है, तिसकाआमंत्रण हे योगिन् !(वुद्ध) - (नः ) हमारी (धियः) बुद्धियोंको अभिप्रेत तत्त्वज्ञानप्रति प्रेर, रज्ज कर. इति ( अत् ) अतति सातत्येन गच्छतीति अत् । गत्यर्थधातुओंको सर्वज्ञानार्थ होनेसें 'हे अत्' हे सर्वज्ञ '! इत्यर्थः ॥ इति वौद्धाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ६ ॥

अथ जैमिनिमुनिके मतवाले तो, सर्वज्ञको देवताकरके मानतेही नही हैं; किंतु, नित्य वेदवाक्योंसेंही तिनको तत्त्वका निश्चय है. | साक्षात् अतीं-द्रिय अर्थके देखनेवाले किसीका भी तिनके मतमें भाव न होनेसें. | " यदुक्तं | " अतींद्रियाणामर्थानां साक्षाददाष्टा न विद्यते | वचनेन हि एकादशस्तम्भः।

२९३

नित्येन यः पञ्चति स पञ्चति ॥ १ ॥ इसवास्ते, वे वेदवाक्यके प्रमाणसें-ही गुरुताकरके अग्निहीकी पर्युपासना करते हैं,। तिस आग्निके प्रणिधानार्थ वेद स्तुतिगर्भित यह पढते हैं.॥

मंत्रः ॥

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्व रेण्यं भर्गोदे वस्य

धीमहि धियोयो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥७ ॥

ॐ। भूर्भुःखस्तत्। सवितुः। व। रे। आण्यं। भर्गोंदे।वस्य।धीमहि। धियः। अयः। नः। प्रचोदयात्॥७॥

व्याख्या ॥ ( धियः ) बुद्धियां ( नः ) हमारी–भवंत्विति वाक्यशेषः− होवें कैसी बुद्धियां होवें? (अयः) अयंति गच्छंतीति अयः अर्थात् गमन करनेवाली। कहां?। (रे) अग्निविषे। अग्निशब्दकरके यहां तिसकी ( अग्निकी ) आराधना च्रहण करनी | तब तो अग्निआराधनादिमें हमारी बुद्धियां प्रवर्तनेवाली होवें, यह अर्थ संपन्न हुआ इति । किंविशिष्ट रे। कैसे अग्निविषे? (भर्गोंदे) अवतीति ऊः दाहक इत्यर्थः, अवतिधातुको श्री सिद्धहेमधातुपाठमें दहनार्थताकरके पठन करनेसें | 'भर्ग ' ईश्वर, सो ' ऊ ' दाहक है जिसका, सो कहिये ' भर्गोः ' काम इत्यर्थः । " यत्कालिदासः । " क्रोधं प्रभो संहर संहरेति यावद्गिरः खे मरुतां चरांति । तावत्स वन्हिर्भवनेत्रजन्मा भस्मावशेषं मदनं चकार ॥१॥ तं तिस कामको, जो ददात्याराधकेभ्यः देवे आराधकोंकेताइ, सो काहि-ए ' भर्गोदः ' तस्मिन् ' भर्गोदे ' कामको देनेवाले अग्निविषे इत्यर्थः । अग्नि तार्पयांके शास्त्रमें अग्नितर्पणसें संपत्की संप्राप्ति कथन करनेसें, और संपदाको कामका हेतुत्व होनेसें, कामकी प्राप्ति सिद्ध है. । ' तथा च शिवधर्मोत्तरसूत्रं '।' पूजया विपुलं राज्यमग्निकार्येण संपदः । तपः पाप-विशुद्र्यर्थं ज्ञानं ध्यानं च मुक्तिदम्'॥ १॥ पुनः किंविष्टे रे–फिर कैसे अ-ग्निविषे ? ( धीमहि ) धियः-पंडिता महः-पूजका यस्य स तथा तत्र । पं-डित पूजक है जिसके, ऐसे अग्निविषे. । क्या स्वच्छंदेकरके हमारि चु-दियां प्रवर्तती हैं? नही. सोही कहे हैं. । ( प्रचोदयात् ) चोदनं-चोदया

**ર્**ડ્ઝ

### तत्त्वामिर्णयप्रासाद-

चोदनेत्यर्थः । चोदना नाम प्रेरणा जो है, सो क्रियाप्रति प्रवर्त्तकका वच-न है। यथा। ' अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामइति '। जो स्वर्गका कामी होवे सो अग्निहोत्र करे इति । सोही कथन करते हुए षटूदर्शनसमुचयके करनेवाले। ''चोदनालक्षणो धर्मश्चोदना तु कियां प्रति प्रवर्त्तकं वचः प्राहुः स्वः कामोऽग्निं यथार्पयेत् । १।इति ।" प्रकर्षेण चोदया प्रचोदयाऽसिन्नस्ती-ति । अभ्रादिभ्य इति बहुवचनस्याकृतिगणज्ञापनार्थत्वात् अप्रत्यये प्रचो-दयो वेदः तस्मात् ' प्रचोदयात् ' वेदसें वेदोपदेशको आश्रय लेके इत्यर्थः गम्ययपः कर्माधारे पंचमी । किंविशिष्टात् वेदात् । कैसे वेदसें ? (सवितुः) ' व ' शब्दको–कादंबखांडितदलानि व पंकजानि इत्यादि स्थानोंमें उप-मानार्थ रूढ होनेसें ' सवितुः व ' आदित्यादिव । समस्त अर्थीकी प्रका-शकता करके भास्करतुल्य इत्यर्थ:। तिस वेदसें हमारी मतियां–बुद्धियां अग्निआराधनादिविषे प्रवृत्त होवें । यत्र । जहां-जिस वेदमें ( ॐ ) ॐ ऐसा अक्षर विद्यमान है । ॐकारको वेदके आदिभूत होनेसें । कैसा सो ॐकार ( भूर्भुवःखस्तत् ) भुवनत्रयव्यापि । तब तो किंचित् अभिधेयस-त्तासमाविष्ट वस्तु गुरुसंप्रदाययुक्तिकरके अन्वेषण करे मंत्र ॐकारदाब्द प्रयोगमेंही प्राप्त होता है । सर्वही प्रवादियोंने अनिंदितकरके इस ॐ-कारको संपूर्ण भुवनत्रयकमछाधिगममें बीजभूतकरके वर्णन करनेसें, यह ॐकार ऐसे विचारने योग्य है, इसवास्तेही इसका असाधारण विशेष-णांतर कहते हैं। ( आण्यं ) आण्यते उच्चार्यते इति आण्यं प्रणिधेयं प्र-णिधान करनेयोग्य । किसको ( वस्य ) ' उ ' ब्रह्मा ' ऊ ' इांकर ' अ ' पुरुषोत्तम संधिके वशसें ' वं ' ब्रह्मामहादेवविष्णुरूप पुरुषत्रय, तिनोनें भी ध्येय है, अर्थात् पूर्वोक्त तीनों पुरुषोंको भी उँकार ध्यावने योग्य है. ' वस्येति कर्त्तरि षष्ठी क्रत्यस्य वेति लक्षणात् । अथवा वेदात् वेदसें । कैसें वेदसें ' सवितुः ' उत्पादयितुः उत्पन्न करनेवालेसें । किसको उत्पन्न करनेवाला ? ' ॐ ' ॐकारको रोषं पूर्ववत् ॥ इतना विरोष है ' व ' शब्द वाक्यालंकारमें जानना । 'रे ' आण्यं 'रेण्यं 'यहां आकारका लोप पूर्वो-कवचनयुक्तिसें जानना। तव तो यह समुदायार्थ होता है। जिस वेद-

For Private And Personal

#### एकादशस्तम्भः।

आदिमेंही अस्खलित जगत्त्रयव्यापी तीनों देवोंके भी प्रणिधेय ऐसा ॐकार है, और जो वेद उद्गीय है, और जो वेद समस्त अर्थके प्रकाशनेमें एक सूर्यसमान है, तिस वेदके उपदेशको आश्रित्य होकरके कामसंपदा करणहार पंडितजनोंके पूजनीय ऐसे अग्निआराधनविषे, हमारी बुद्धियां प्रवृत्त होवें, ॥ इतिभट्टदर्शने मंत्रव्याख्या ॥ ७ ॥

अथ सामान्यकरके सर्वप्रवादियोंके संवादिखरूप परमेश्वरका प्रणिधा-नरूप यह गायत्रीमंत्र है.॥

मंत्रः ॥

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीमहिधियो योनः प्रचोदयात्॥ १॥८॥

ॐ भूर्भुवःखस्तत् सवितुः वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीम् अहिधियः। योनः प्रचोदय अत्॥८॥

व्याख्या ( ॐ ) पूर्ववत् ( भूर्भुवःस्वस्तत् ) हे सर्वव्यापिन् ! परमे-श्वर ! वेदमें भी कहा है । 'पुरुषपर्वदमिति ' । ( वरेण्यं ) पूर्वोक्त अनुना-सिकरीतिकरके हे वरेण्य ' सवितुः ' सूर्यसें भी प्रधान इति । ( भगौदेव ) भर्ग ' ईश्वर ' उ ' ब्रह्मा ' ऊ ' शंकर तिनोंका भी देव ' भगोंदेव ' हे भगोंदेव ! अर्थात् हे विष्णु ! ब्रह्मामहादेवका आराष्य ! ऐसे नही कहना कि, तिनोंका आराष्य कोई नही है । क्योंकि, वे भी संघ्यादि करते हैं; ऐसा सुननेसें । तथा । " अष्टवर्गातगं वीजं कवर्गस्य च पूर्वकं । वह्विनो-परि संयुक्तं गगनेन विभूषितम् । १ । एतदेवि परं तंत्रं योभिजानाति तत्त्वतः । संसारबंधनं छित्ता स गच्छेत् परमां गतिम् । २ । इत्यादिवचन प्रामाण्यात् ॥ " ( स्य ) अंतय अंत कर । किसका सो कहे हैं, ( धीम् ) धीश्चित्तं धीनाम मनका है तस्या इः कामः तिस धी मनका जो इ-काम सो कहिये ' धी' तं 'धीम्' अर्थात् मनोगत कामका । मनोगत कामके नष्ट हुए तत्त्वसें वचनकायाके कामका ध्वंस होही गया । तथा । ( आहि-धियः ) क्रूरता आदि जे हैं, तिनोंका भी ध्वंस ( विनाज्ञ ) करे । तथा । ( योबः ) योनि सचित्तादि चौरासी (८४)ऌक्ष संख्याका विभाग जो करे,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सो ' ण्यंतात् किपि णिलुकि '' ' योन् ' संसार, तस्मात् ' योनः ' संसार समुद्रसें ( प्रचोदय ) पार होनेवास्ते हमको प्रेरणा कर, कामकोधादि ध्वंसनपूर्वक हमकों मुक्तिको प्राप्त कर इत्यभिप्रायः । ' योनः प्रचोदय ' इसके कहनेसें कामादिका ध्वंसही अर्थापन्न मुक्तताका जानना, परंतु धनका नही; मुक्तताविषे अंतरीय ध्वंस होनेसें. । ' धीमहि धियः ' इसकर-केही सिद्ध था, ऐसे न कहना. क्योंकि, मुत्तयर्थिपुरुषको प्रथम कामा-दिका विजय करना चाहिये, ऐसें उपायउपेयभाव जनावनेसें दोष नही है. । तथा । (अत् ) इसका अर्थ सौगत ( बौद्ध ) पक्षवत् जानना । इति स्वदर्शनसम्मत मंत्रव्याख्या ॥ ८ ॥

अथ यह गायत्री सर्व बीजाक्षरका निधान है, ऐसे ब्राह्मणोंके प्रवाद-को आश्रित्य हो कर**े कितनेकमंत्राक्षरोंके बीजोंको दिखाते हैं.।तद्यथा॥** ॐ ॥ ऐसा बीजाक्षर अक्षपादके पक्षमें संक्षेपमात्रसें प्रभावसहित दिखा-या है सो ही जान लेना । और तहां। भर्गोंदे। इसकरके ध्यान करनेकी अपेक्षा वर्णका सूचन है, सोही दिखाते हैं। 'भर्ग 'ईश्वर, तिसकरके श्वेतवर्ण। शांतिक पौष्टिकादिमें। ' उ ' ब्रह्मा, पीतवर्ण। स्तंभनादिमें । पीत और रक्तको कवियोंकी रूढिसें एकता होनेसें रक्तका भी यहण कर-ना । वशीकरण आकर्षणादिमें । ' द ' कृष्ण, तिसकरके कृष्णवर्ण । विद्वेष उच्चाटन अवसानादिमें॥ इत्यादि और भी इस वीजाक्षरका प्राणिधान-विधि यथागुरुसंप्रदायसें जानना. ॥ यदि वा । ' ॐ ' इसकरके । " वद्द-कला अरिहंता निउणा सिद्धा य लोढकलसूरी। उवष्भाया सुद्धकला दीइ-कळा साहुणो सुहया। १। " इस गाथोक्तरहस्यकरके परमेष्ठिपंचक ही महानंदार्थि पुरुषको ध्यावने योग्य है.॥ अथवा। 'भूः" पृथिवीतत्त्व ' भुवः ' वायु, और आकाश, तिनमें ' भु ' वायुतत्त्व और ' व ' आकाश-तत्त्व 'खर्' उर्ध्वलोक मुखमस्तकरूप तिसको तनोति प्राप्त होवे, सो ' खस्तत् ' जल और अग्नि । न्याय इनका ॥ " तत्वपंचकमिवं विधियो-गात् स्मर्थमाणमघजातिविघाति। कल्पवृक्ष इव भक्तिपराणां पृरयत्यभि-मतानि न कानि। १ " भावार्थः-यह पांच तत्त्व विधियोगसें (अर्ह-

#### एकादशस्तम्भः।

दादि पांच क्रमसें ) स्मरण करते हुए कल्पवृक्षकीतरें भक्तिमें तत्पर । पुरुषोंको क्या क्या मनवांच्छित पूर्ण नही करता है ? अपितु सर्व करता हैं. । कैसा है तत्वपंचक ? पापकी जातिका नाइा करनेवाला । इति ॥ अथवा॥ 'रेण्यं ' 'धीमहि ' इहां ' हि ' का ' हू '। ' रे ' का 'र् '। 'धी ' का दीर्घ 'ई'। और 'ण्यं ' का 'ँ ' बिंदु। इन सर्वके एकत्र जोडनेसें मायाबीज होता है। अर्थात् 'हीं' कार होताहै। सो भी अचिंत्य शक्तियुक्त है, सर्व मंत्रोंमें राजा समान होनेसें. यही। उद्गीथादिक (सामवेदाव-यवविशेष) है 'महिधियोयोनः ' नकारसे परे जो विसर्ग है तिसको मकारसें परे जोडनेसें 'नमः' होनेसें । सन्मंत्र है। तदन्तःसन्मंत्रो वर्ण्यतेति । इत्यादि वचन प्रमाणसें। तथा। ' वरेण्यं ' वकारस्थित अकार और रगत (रका-रमें रहे ) एकारको-अ+ए=ऐदौच्सूत्रकरके 'ऐ 'कारके हुए 'ण्यं ' ण्यकारमें स्थित बिंदुको ऐकारके साथ जोडनेसे वाग्वीज "ऐं " सिद्ध होता है. । ' अधीमहि ' अईत्पक्षके व्याख्यानमें 'इः ' नाम कामका कथन करा है, इसवास्ते सारबीज श्रीबीजादि अक्षरोंके संयोग श्री पद्मा-वती त्रिपुरादि देवताराधन महामंत्रसिद्धिके निबंधन होते हैं, इसप्र-कारसें विद्वानोंको अपनी बुद्धिके अनुसार कहना योग्य है । स यौगिक येह अर्थ है, जेकर ऐसें कहोगे तो कौन कहता है? कि, सयौगिक नहीं है. क्योंकि, सर्वही महामंत्र सयौगिक ही है. तथा-चार्धीयते । " अमंत्रमक्षरं नास्ति नास्ति मूलमनौषधम् । अधना पृथिवी नास्ति संयोगाः खलु दुर्लभाः ॥ १ " ॥ भावार्थः ॥ विना मंत्रके कोइ अक्षर नहीं है, विना औषधिके कोइ जडी नहीं है, विना धनके कोइ पृथिवी नही है, परंतु निश्चय उनोंका संयोग दुर्ऌभ है. ॥ ऐसें रक्षादि यंत्र भी जैसें तीन मायावीज है। तिनके ऊपर यंत्रका न्यास करिये है, सो वशीकरणयंत्र है. । तथा तैसें वश्यादि प्रयोग भी इहां जानने । जैसें भर्गोशब्दसें गोरोचन। ' महि ' मनःशिल। ' देव ' ' प्रचोदयात् ' दकारसें दल्ल ( पन्न ) इनोंकरके। ' सवितुः ' विशब्दसें विशेषक बिलेपन वा। 'यो' योशब्दसें विशेष योनिमती स्त्रीयोंको । ' नः ' नः शब्दसें पुरुषोंको प्रीति-

ą۷

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कर है। तथा 'प्रचोदया 'प्रदीयमान विषका असाध्य निदान है इत्यादि॥ 'अधीमहि ' अकारसें अजा मेषश्टंगी (मेषके श्टंगसमान फलवाला वृक्ष) तिसके 'प्रचोदयात् ' दकारसें दल (पत्र)। भा १। 'भर्गोंदेव' गोशब्दसें गेंहूके सत्तु। भा १। 'महि ' मकारसें मधुलि। भा २। 'सवितुः ' सका-रसें सर्पिषा सह-वृतके साथ 'भर्गों ' भशब्दसें भक्षण करे ' वरेण्यं ' वकारसें बलवीर्य करे 'प्रचोद ' प्रसें प्रभंजन ( वायु ) तिसकों हरे, इ-स्वादि औषध विधियां भी इहां जाननीयां.॥

आर्यावृत्तम् ॥

चके श्रीशुभतिऌकोपाध्यायैः स्वमतिशिल्पकल्पनया॥ व्याख्यानं गायत्र्याः क्रीडामात्रोपयोगमिदम् ॥ १ ॥

अनुष्टुप् ॥

# तस्यायं स्तबकार्थस्तु परोपकृतिहेतवे ॥ कृतःपरोपकारिभिर्विजयानंदसूरिभिः ॥ १ ॥

॥ इतिगायत्रीमंत्रव्याख्यास्तवकार्थः ॥

श्रीशुभतिलक उपाध्यायजी अपने करे गायत्रीव्याख्यानमें कहते हैं कि, मैने येह पूर्वोक्त गायत्रीके जे अर्थ करे हैं, ते सर्व कीडामात्र हैं "की-डामात्रोपयोगमिदमितिवचनात् " इससें यह सिद्ध होता है कि, येह पूर्वोक्त सर्व अर्थ गायत्रीके सचे हैं, यह नहीं समझना किंतु सत्यार्थ तो वो है कि, जिस ऋषिने जिस अर्थके अभिप्रायसें गायत्रीमंत्र रचा हैं; परंतु तिस ऋषिके कथन करे अर्थकी परंपरायसे धारणा आजतक चली आइ होवे, और तैसें ही अर्थ भाष्यकारोंने लिखे होवें, यह किसीतरे भी सिद्ध नही होता है, सो अग्रिम स्तंभसें जान लेना इत्यलम ॥

इतिश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे जैनाचार्य-बुद्धिवेभववर्णनो नामैकादशस्तंभ: ॥ ११ ॥

### द्रादशस्तम्भः।

### २९९

# ॥ अथ द्वादशस्तम्भारम्भः ॥

एकादशस्तंभमें जैनाचार्यकृत गायत्रीका व्याख्यान करा, अथ द्वादश स्तंभमें गायत्रीके माननेवालोंका करा व्याख्यान लिखते हैं. जो कि, परस्पर विरुद्ध है; तथाविध संप्रदायके अभावसें. । तत्रादौ सायणाचार्य-कृत भाष्यका व्याख्यान करते हैं. ॥

तत्संवितुर्वरेंण्यं भर्गों देवस्यं धीमहि॥

धियो यो नंः प्रचोदयांत् ॥ १० ॥

व्याख्या-जो सवितादेव (नो) हमारें (धियः) कर्मोंको, वा धर्मा-दिविषयबुद्धियोंको (प्रचोदयात्) प्रेरयेत् प्रेरणा करे (तत्) तिस सर्व श्रुतियोंमें प्रसिद्ध ( देवस्य ) प्रकाशमान ( सवितुः ) सर्वान्तर्यामि होने-करके प्रेरक जगत्स्रष्टा परमेश्वरका आत्मभूत (वरेण्यं) सर्व लोकोंको उपास्यताकरके और ज्ञेयताकरके सम्यक् प्रकारसें भजने योग्य है (भर्गः) अविद्या और तिसके कार्यको भर्जन ( दग्ध ) करनेसें स्वयंज्योतिः परब-ह्यात्मक तेजकों (धीमहि) तत्। जो में हूं सोइ वोह है और जो वोह है सोइ में हूं ऐसे हम ध्यावते हैं। अथवा ' तत् ' ऐसा भर्गका विशेष-ण है, सवितादेवकें तैसें भर्गको हम ध्यावे हैं 'यः ' लिंगव्यलय होनेंसे 'यत् ' जो भर्गः हमारे ' धियः ' कर्मादिकोंको ' प्रचोदयात् ' प्रेरणा करे 'तत् ' तिस भर्गको हम ध्यावे हैं इति समन्वयः । अथवा । (यः) जो सविता सूर्य (धियः) कर्मोंको (प्रचोदयात्) प्रेरयाति प्रेरणा करता है (तस्य) (सवितुः) तिस सर्वकी उत्पत्ति करनेवाले (देवस्य) प्रकाश-मान सूर्यके (तत्) सर्वको दृश्यमान होनेसें प्रसिद्ध (वरेण्यं) सर्वको संभजनीय (भर्गः) पापोंको तपानेवाले तेजोमंडलको (धीमहि) ध्येय-ताकरके मनसें हम धारण करते हैं ॥ अथवा । भर्गशब्दकरके अन्न कहि-ये है। (य:) जो सवितादेव (धियः) कर्मोंको (प्रचोदयात्) प्रेरणा करता है, तिसके प्रसादसें (भर्गः ) अन्नादिलक्षण फलको (धीमहि) धारण करते हैं, तिसके आधारभूत हम होते हैं. इत्यर्थः । भर्गशब्दको

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्नपरत्व और धीशब्दको कर्मपरत्व अथर्वण कहता है। तथा च श्रुतिः। " वेदांश्छंदासि सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य कवयोन्नमाहुः।कर्माणि धियस्त-दुते प्रत्रवीमि प्रचोदयन्त्सविता याभिरेतीति "॥ ये तीनतरेंके अर्थ गाय-त्रीके सायणाचार्यने ऋग्वेदभाष्यमें करे हैं॥

तथा तैत्तिरीये आरण्यके १० प्रपाठके २७ अनुवाके । गायत्रीमंत्रका ऐसा अर्थ सायणाचार्यनेही करा है ॥ ( सवितुः ) प्रेरक अंतर्यामी ( दे-वस्य) देवके (वरेण्यं ) वर्णीय श्रेष्ठ ( तत् ) ( भर्गः ) तिस भर्गको--तेजको ( धीमहि ) हम ध्यावे हैं । ( यः ) जो सविता परमेश्वर ( नः ) हमारी ( धियः ) बुद्धिवृत्तियोंको ( प्रचोदयात् ) प्रकर्षकरके तत्त्ववोधमें प्रेरणा करे, तिसके तेजको हम ध्यावे हैं. इत्यर्थः ॥

तथा महीधरकृत यजुर्वेदभाष्यमें तीसरे अध्यायमें ऐसे लिखा है ॥

(तत्) तस्य--तिस (देवस्य) प्रकाशक (सवितुः) प्रेरक अंतर्यामि विज्ञानानंदस्वभाव हिरण्यगर्भ उपाधिकरके अवछिन्न वा आदित्यांतरपुरुष वा ब्रह्मके (वरेण्यं) सर्वको प्रार्थनीय (भर्गः) सर्व पापोंको और संसा-रको दग्ध करनेमें समर्थ तेज सत्य ज्ञानादि जो वेदांतकरके प्रतिपाय है तिसको (धीमहि) हम ध्यावते हैं। अथवा मंडल, पुरुष, और किरणां, ये तीन भर्ग शब्दके वाच्य जानने अथवा भर्गनाम वीर्यका जानना। "वरुणाद्ध वा अभिषिषिचानान्द्रगोंऽपचकाम वीर्यं वे भर्ग इति श्रुतेः"॥ तस्य कस्य--तिसका किसका?। (यः) जो सविता (नः) हमारी (धियः) बुद्धियोंको, वा हमारे कर्मोंको (प्रचोदयात्) सत्कर्मानुष्टानकेवास्ते प्रक-र्षकरके प्रेरता है। अथवा वाक्यभेदकरके योजना करते हैं, सवितु देवके तिस वरणीय भर्गः--तेजकों हम ध्यावते हैं, और जो हमारी बुद्धियोंको प्रेरता है, तिसको भी हम ध्यावते हैं, और सोसविताही है। इत्यादि॥

अथ शंकरभाष्यव्याख्यान लिखते हैं। अथ सर्वदेवात्मक, सर्वशक्ति-रूप, सर्वावभासक, प्रकाशक, तेजोमय, परमात्माको सर्वात्मकपणे प्रका-शनेके अर्थें सर्वात्मकत्व प्रतिपादक गायत्रीमहामंत्रका उपासनप्रकार (विधि) प्रकट करते हैं। तहां गायत्रीकों प्रणवादि सात व्याह्यतीयां

### द्वादशस्तम्भः।

(ॐभूरित्यादिमंत्रविशेष) और शिरः (ॐ आप इत्यादिमंत्रविशेष) करके संयुक्तको सर्व वेदोंका सार कहते हैं, ऐसी गायत्री प्राणायाम करके उपासना करने योग्य है, प्रणव (ॐ) सहित तीन व्याह्रतीयां संयुक्त प्रणवांतक गायत्रीजपादिकों करके उपासना करने योग्य है; तहां शुद्धगा-यत्री प्रत्यक् ब्रह्मेक्यताकी बोधिका है. 'धियो यो नः प्रचोदयादिति' हमारी बुद्धियोंको जो प्रेरता है, ऐसा सर्वबुद्धिसंज्ञा अंतःकरणप्रकाशक सर्वसाक्षी प्रत्यक् आत्मा कहीये है, तिस प्रचोदयात् शब्दकरके कहे आ-त्माका स्वरूपभूत परं ब्रह्म तिसकों 'तत्सवितुः' इत्यादिपदोंकरके कथन करिये है. तहां "ॐतत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः" इति ॐ। तत्। सत्। ये तीन प्रकारका ब्रह्मका निर्देश कहा है, इसवास्ते 'तत् ' शब्दकरके प्रत्यग्भूत स्वतः सिद्ध परंब्रह्म कहिये है 'सवितुः ' इस-शब्दसें स्टृष्टिस्थितिलयलक्षणरूप सर्व प्रपंचका समस्त द्वैतरूप विश्रमका अधिष्ठान आधार लखिये है। 'वरेण्यं' सर्ववरणीय निरतिशय आनंद-रूप। 'भर्गः' अविद्यादिदोषोंका भर्जनात्मक ज्ञानैकविषयत्व। 'देवस्य ' सर्वद्योतनात्मक अखंड चिदेकरस 'सवितुः देवस्य ' इहां षष्ठीविभक्तिका अर्थ राहुके शिरवत् औपचारिक जानना, बुद्धिआदि सर्व दृइय पदार्थोंका साक्षीलक्षण जो मेरा स्वरूप है, सो सर्वअधिष्ठानभूत परमानंदरूप निरस्त-दूर करे है समस्त अनर्थ जिसने, तद्रूप प्रकाश चिदात्मक ब्रह्मही है. ऐसें (धीमहि) हम ध्यावते हैं. ऐसे हुआ ब्रह्मके साथ अपने विवर्त जड प्रपंचकरके रज्जुसर्पन्यायकरके अपवाद सामानाधिकरण्यरूप एकत्व है, सो यह है, इस न्यायकरके सर्वसाक्षी प्रत्यग् आत्माका ब्रह्मके साथ तादात्म्य-रूप एकत्व होता है. इसवास्ते सर्वात्मक ब्रह्मका बोधक यह गायत्रीमंत्र है ऐसें सिद्ध होता है ॥

सात व्याहृतियोंका यह अर्थ है ॥ 'भूः' इससें सन्मात्र कहिये है ॥ १ ॥ 'भुवः ' इससें सर्व भावयाति प्रकाशयति इस व्युत्पत्तिसें चिद्रूप कहिये है ॥ २ ॥ सुत्रियते इस व्युत्पत्तिसें 'स्वर् ' इति । सुष्ठु भलीप्रकारे सर्वकरके त्रियमाण सुखस्वरूप कहिये है ॥ ३ ॥ 'महः ' महीयते पूज्यते



### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इस व्युत्पत्तिसें सर्वातिशयत्व कहिये है ॥ ४ ॥ 'जनः' जनयतीति जनः सकलवस्तुयोंका कारण कहिये है ॥ ५ ॥ 'तपः ' सर्व तेजोरूपत्व ॥ ६ ॥ 'सत्यम् ' सर्ववाधारहित ॥ ७ ॥ यह तात्पर्य है कि-जो इस लोकमें सद्रूप हे सो सर्व ॐकारका वाच्यार्थ ब्रह्मही है, इस आत्माकों सत्चिद्रूप होनेसें । अथ भूआदिक सर्वलोक ॐकारके वाच्य सर्व ब्रह्मात्मक है, तिससें व्यतिरिक्त कुछ भी नही है. । व्याद्धतियां भी सर्वारमक ब्रह्मकी ही बोधिका हैं । गायत्रीके शिरका भी यही अर्थ है. । 'आपः' व्याप्नोति इस व्युत्पत्तिसें व्यापित्व कहिये है । 'ज्योतिः' प्रकाशरूपत्व । 'रसः' सर्वातिशयत्व । 'अमृतं ' मरणादिसंसारनिर्मुक्तत्व, सर्वव्यापि, सर्वप्रका-शक, सर्वोत्त्व्हर, नित्यमुक्त, आत्मरूप, सचिदानंदात्मक, जो ॐकारवाच्य ब्रह्म हे, सो में हूं ॥ इतिगायत्रीमंत्रस्यार्थः ॥

अथ स्वामी दयानंदसरस्वतीजीकृत गायत्रीव्याख्यान लिखते हैं। यथा यजुर्वेदभाष्ये तृतीयाध्याये॥

> तत्संवितुर्वरेण्यं भर्गी देवस्यं धीमहि ॥ धियोयोनंः प्रचोदयात् ॥३५॥

पटार्थः-हम लोग। (सवितुः) सब जगतके उत्पन्न करने वा। (देव-स्य) प्रकाशमय शुद्ध, वा सुख देनेवाले परमेश्वरका जो। (वरेण्यम्) अतिश्रेष्ठ (भर्गः) पापरूप दुखोंके मूलको नष्ट करनेवाला (तेजः) स्वरूप है। (तत्) उसको। (धीमहि) धारण करें, और। (यः) जो अंतर्यामी सब सुखोंका देनेवाला है, वह अपनी करुणाकरके। (नः) हम लोगोंकी। (धियः) बुद्धियोंको उत्तम २ गुणकर्मस्वभावोंमें। (प्रचोदयात्) प्रेरणा करें ॥ ३५॥

भावार्थः-मनुष्योंको अत्यंत उचित है कि, इस सब जगतके उत्पन्न करने वा सबसे उत्तम सब दोषोंके नाइा करनेवाले तथा अत्यंत शुद्ध परमेश्वरहीकी स्तुति प्रार्थना और उपासना करें । किस प्रयोजनकेलिये? जिससे वह धारण वा प्रार्थना किया हुआ, हम लोगोंको खोटे २ गुण

#### द्रादशस्तम्भः।

और कमौंसे अलग करके अच्छे२ गुण कर्म और स्वभावोंमें प्रवृत्त करे, इसलिये । और प्रार्थनाका मुख्य सिद्धांत यही है कि, जैसी प्रार्थना करनी, वैसाही पुरुषार्थसें कर्मका आचरण भी करना चाहिये ॥३५॥

तथा सन १८७५ ई० छापेके सत्यार्थप्रकाशके तृतीय समुछासमें ऐसे लिखा है ॥ गायत्रीमंत्रमें जो प्रथम ॐकार है उसका अर्थ प्रथम समुळा-समें लिखा है, वैसाही जान लेना ॥ 'भूरिति वै प्राणः। भुवरित्यपानः । स्वरि-ति व्यानः यह तैत्तिरीयोपनिषट्का वचन है ॥ प्राणयति चराचरं जगत् स प्राणः । जो सब जगत्के प्राणोंका जीवन कराता है, और प्राणसे भी जो प्रिय है, इस्से परमेश्वरका नाम प्राण है; सो भूः शब्द प्राणका वाचक है. और भुवः शब्दसें अपान अर्थ लिया जाता है अपानयाति सर्व दुःखं सोऽपानः । जो मुमुक्षुओंको और मुक्तोंको सब दुःखसें छोडा**के.** आनंदस्वरूप रक्खे, इस्से परमेश्वरका नाम अपान है. सो अपान भुवः शब्दका अर्थ है. व्यानयति स व्यानः। जो सब जगत्**के विविध सु**खका हेतु, और विविध चेष्टाका भी आधार, इस्से परमेश्वरका नाम व्यान है. सो व्यान अर्थ स्वः शब्दका जानना । तत् यह द्वितीयाका एकवचन है. सवितुः पष्टीका एकवचन है। वरेण्यं दितीयाका एकवचन है। भर्गः द्वितीयाका एकवचन है। देवस्य पष्ठीका एकवचन है। धीमहि किया-पद है। धियः द्वितीयाका बहुवचन है। यः प्रथमाका एकवचन है। नः षष्ठीका बहुवचन है । प्रचेादयात् कियापद है ॥ सविताशब्दका और देव-शब्दका अर्थ प्रथम समुछासमें कह दिया है, वहीं देख लेना॥ वर्तुमई बरेण्यं । नाम अतिश्रेष्ठम् । भग्गों नाम तेजः, तेजोनाम प्रकाशः, प्रकाशो-नाम विज्ञानम्, वर्तुं नाम स्वीकार करनेकों जो अत्यंत योग्य उसका नाम वरेण्य है, और अत्यंत श्रेष्ठ भी वह है, धीनाम बुद्धिका है, नः नाम हम लोगोंकी, प्रचोदयात् नाम प्रेरयेत् हे परमेश्वर ! हे सचिदानंदानंतस्व-रूप! हे नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव! हे कृपानिधे! हे न्यायकारिन् !हे अज ! हे निर्विकार! हेनिरंजन! हे सर्वांतरयामिन्! हे सर्वाधार! हे सर्वजगरिप-तः ! हे सर्वजगदुत्पादक ! हे अनादे ! हे विश्वंभर ! सवितुर्देवस्य तव ग्रद- 20X

# तत्त्वामिर्णयप्रासाद-

रेण्यं भर्गाः तद्वयं धीमहि तस्य धारणं वयं कुर्वीमहि। हे भगवन् ! यः सविता देवः परमेश्वरः स भवान् अस्माकं धियः प्रचोदयादित्यन्वयः ॥ हे परमेश्वर!आपका जो शुद्धस्वरूप ग्रहण करनेके योग्य जो विज्ञानस्वरूप उसको हम लोग सब धारण करें, उसका धारणज्ञान उसके ऊपर विश्वास और इढ निश्चय हम लोग करें, ऐसी कृपा आप हम लोगोंपर करें, जिस्से कि, आपके ध्यानमें और आपकी उपासनामें हम लोग समर्थ होंग; और अखंत श्रद्धालु भी होंग जो आप सविता और देवादिक अनेक नामोंके वाच्य अर्थात् अनंत नामोंके अद्वितीय जो आप अर्थ हैं नाम सर्वशक्तिमान् सो आप हम लोगोंकी बुद्धियोंको धर्म विद्या मुक्ति और आपकी प्राप्तिमें आपही प्रेरणा करें कि, बुद्धिसहित हम लोग उसी उक्त अर्थमें तत्पर और अत्यंत पुरुषार्थ करनेवाले होंय. इस प्रकारकी हम लोगोंकी प्रार्थना आपसें हैं, सो आप इस प्रार्थनाको अंगीकार करें; यह संक्षेपसें गायत्री मंत्रका अर्थ लिख दिया, परंतु उस गायत्रीमंत्रका वेदमें इसप्रकारका पाठ है।। "ॐभूर्भुवःस्वः ॥ तत्सवितुर्वरेण्यंभर्गोदेवस्यधीमहि॥ धियोयोनः प्रचोदयात् ॥ इति ॥ तथा सन १८८९ ई० के छापेके सत्यार्थ-प्रकाश, और संस्कारविष्यादिग्रंथोंमें भी, प्रायः इसीतरेंका अर्थ लिखा है; परंतु किसी २ स्थानमें फरक भी मालुम होता है ॥

इन पूर्वोक्त अर्थोंसें सिद्ध होता है कि, वेदपुस्तक, और वेदोंके अर्थ ईश्वरोक्त नहीं है; किंतु, ब्राह्मण ऋषियोंकी स्वकपोलकल्पना है; परस्पर विरुद्ध होनेसें

तथा ऋग्वेदका भाष्य सायणाचार्यके भाष्यविना कोइ भी प्राचीन भाष्य इस देशमें सुननेमें नही आता है। और जो ऋग्वेदादिका रावण-भाष्य सुननेमें आता है, और तिसका करनेवाला वो रावण था कि, जिसकों श्रीरामचंद्र लक्ष्मणजीने मारा था यह कथन तो, महा मिथ्या है. क्यों कि, श्रीरामचंद्रजी तो श्रीकृष्णजीसें लाखों वर्ष पहिलां होगए है, और वेदोंकी संहिता तो श्रीकृष्णजीके समयमें व्यासजीनें ऋषियों-पाससें सर्वश्रुतियां लेके एकन्न करके बांधी, तिसका नाम वेदसंहिता

#### दावसरताः भः

कहते हैं. और ऋग्, यजुः, साम, अथर्व, ये नाम भी व्यासजीनेही स्वती हैं ऐसा कथन महीधरकृत यजुर्वेदभाष्यमें लिखा है.

जब देदका एक पुस्तकही रावणके समयमें नही था तो, तिसऊपर रावणने भाष्य रचा किसतरे माना जावे? जेकर किसी बाह्यणका नाम रावण होवे, और तिसने वेदोंपर भाष्य रचा होवे, यह तो मान भी सकते हैं. परंतु वो भाष्य कब रचा गया? और कहां गया? क्यों कि, सायणाचार्यने ऋग्वेदके भाष्य रचते हुएने, यह नही लिखा है कि, में अमुक भाष्यके अनुसारे नवीन भाष्य रचता हूं; जैसें महीधरने वेदवीप-में लिखा है कि मैं माधव उव्हटादिके भाष्यानुसार रचना करता इं.। या तो सायणाचार्यकों प्राचीन कोइ भाष्य नहीं मिला होवेगा। और जे कर मिला होवेगा तो तिसके अर्थ सायणाचार्यको सम्मत नही होवेंगे, इसवास्ते अपने मतानुसार नवीन भाष्य रचके प्राचीन भाष्य लोप कर-दिया होवेगा; इसवास्ते ही वेदवेदांतके पुस्तकोंके भाष्यमें बहुत गडबड हैं कोइ किसीतरेंके अर्थ करता है, और कोइ उससें अन्यतरेंके, कोड उससें भी अन्यतरेंके; जैसें व्याससूत्रोपरि आठ आचार्योंने आठ तरेंके भाष्योंमें अन्य २ प्रकारके अर्थ लिखे हैं। शंकर १, आनंदतीर्थ २, निं-बार्क ३, भास्कर ४, रामानुज ५, होवमतप्रवर्तक ६, वछभ ७, भिक्षु ८.। इनके रचे भाष्यके मत यथाकमसें जान लेने.। केवलांद्वेत १, द्वेत २, द्वेताँद्वेत ३, द्वेताँद्वेत ४, विशिष्टाँद्वेत ५, विशिष्टाँद्वेत ६, शुद्धाँद्वेत ७, अवि-भागाद्वैत ८.॥ इसवास्ते वेदवेदांतके पुस्तकोंके प्राचीन भाष्य, और टीका नही माळुम होते हैं; | इसवास्ते सर्व भाष्यकारादिकोंने अपने २ मतानुसार अपनी २ अटकलपश्चीसें अर्थ लिखे हैं. मीमांसाके वार्तिक-<mark>कार कुमा</mark>रिलभट्टवत्. आधुनिक भाष्यकर्त्ता स्वामिदयानंदसरस्<mark>ततीवच्च.</mark> । इसवास्ते इन सर्व मंथोंसें प्रमाणिक अर्थ नही सिख होता है.

और माधवाचार्य अपने रचे शंकरदिग्विजयमें लिखते हैं कि, शंकरा-चार्यकों व्यासजी साक्षात् मिले, तब उनोने व्यासजीसें कहा कि, मेरे रचे अर्थ केसे हें ? तब व्यासजीने कहा कि, तेरे अर्थ सर्व प्रमाणिक हु

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं. ! इससे भी यही सिद्ध होता है कि, शंकरस्वामीने भी अपने मतानु-सार अटकलपच्चूसें अर्थ लिखे हैं, नतु प्राचीनम्रंथानुसार. इसवास्ते यह सर्व ग्रंथ अप्रमाणिक है, भिन्न २ रचना होनेसें. । और जो शंकरभाष्यकी सम्मति आप व्यासजीने शंकरस्वामीको दीनी लिखी है, सो शंकरभा-ष्यकी उत्तमता प्रसिद्ध करनेवास्ते हैं, सो तो खमतानुरागी विना अन्य कोइ भी प्रेक्षावान् नही मानेंगे. क्यों कि, सांप्रतकालमें अनेक जन वे-दोंके अर्थोंका सत्यानाश कर रहे हैं तो, क्या व्यासजी मूते पडे हैं ? जो सांप्रतिकालमें आयके किसीको भी वेदोंके सच्चे अर्थ नही बतलाते हें !!! हमने जो वेदोंकी वावत समीक्षा लिखी है, सो अपने मतके अनुराग, और वेदोंके ऊपर द्वेषकरके नही लिखी है. किंतु, यथार्थ सर्वज्ञके रचे हुए वेदपुस्तक है कि, नही ? इस वातके निर्णयवास्ते हमने इतना परिश्रम उठाया है.

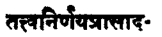
पूर्वपक्षः——मनुजी तो मनुस्मृतिके दुसरे अध्यायमें लिखते हैं कि। "योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद दिजः । स साधुभिर्बहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ ११ " ॥ अर्थः ॥ जो ब्राह्मण, हेतुशास्त्र ( तर्कशास्त्र ) आश्रयसें श्रुतिस्मृतिको न माने, अनादर करे, तिसको साधु पुरुषोंने बहिर निकाल देना. क्यों कि, वेदका जो निंदक है, सो नास्तिक है. इसवास्ते तुम भी नास्तिकही हो; वेदोंके निंदक होनेसें.

उत्तरपक्षः - इस कथनसें तो जैन, बोछ, ईसाइ, मुसलमान, यहूदी, पारसी, आदिमतोंवाले सर्व नास्तिक ठहरेंगे. क्यों कि, येह सर्व वेदोंको नही मानते हैं. तथा कितनेक वेदांती, और कितनेक सनातन धर्मीआदि भी नास्तिक ठहरेंगे; वेदोक्त यजन याजनादिके न माननेसें. तथा ऋग्-वेद तो, अग्नि, इंद्र, वरुण, साम, यम, उषा, सूर्य, मैत्रावरुण, अश्विनौ, वायु, नदीयां, समुद्र, इत्यादिककी स्तुति प्रार्थना और घोडेका यज्ञ इत्या-दिसें प्रायः भरा है. और यजुर्वेद प्राय: हिंसक यज्ञोंके विधिसेंही भरा है. साम और अथर्व भी वैसे ही हैं. 1 और उपनिषदोंमें प्रायः एक ब्रह्मही-की सिद्धिकेवास्ते सर्व प्रयत्न करा है; एक ऋग्वेदके पुरुषमूक्तमें, वा

### द्वादशस्तम्भः ।

यजुर्वेदके ४० मे अध्यायमें स्टप्टिकर्त्ता ईश्वरादिका कथन है. इसकेविना अन्य कौनसा अतिउत्तम, जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बंध, मोक्षादितत्त्वोंका, वा देव गुरु धर्मादि तत्त्वोंका कथन वेदों-में है ? जिसके निंदने, और न माननेसें नास्तिक कहे गए ? दूसरे मत-वाले भी अपने पुस्तकोंमें ऐसा लिख सकते हैं। यथा । " योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाट् द्विजः ॥ स साधुभिः सदा श्लाघ्यो नास्तिको वेदस्था-पकः " ॥ अर्थः ॥ जो ब्राह्मण, ' उपलक्षणसें अन्यका भी ग्रहण जानना ' तर्कशास्त्रके आश्रयसें वेदस्मृतिका अनादर करे, सो साधु पुरुषोंकरके सदा श्ठाघनीय होता है. क्यों कि, जो वेदका स्थापक है, सो नास्तिक है. क्यों कि, वेद महाहिंसक पुस्तक है. । उक्तं च। "पसुबहाय सव्वे वेया " अर्थात् पशु-योंके वध करनेकेवास्तेही सर्व वेदोंके पुस्तक हैं, सो कथन अज्ञानतिमिर-भास्करसें देख लेना. । तथा महाभारतके शांतिपर्वके १०९ अध्यायमें लिखा है। " अहिंसार्थाय भूतानां धर्मप्रवचनं कृतं। यः स्यादहिंसासंयुक्तः स धर्म इति निश्चयः ॥ १२ ॥ श्रुतिधर्मइति ह्येके नेत्याहुरपरे जनाः " । इत्यादि । अर्थः ॥ भूतजीवोंकी अहिंसा दयाकेवास्ते धर्मप्रवचन करा है, इसवास्ते जो अहिंसासंयुक्त धर्म होवे, सोइ धर्म है, ऐसा निश्चय है.॥ [ श्रुतीति श्रुत्युक्तोर्थः सर्वो धर्म इत्यपि न इयेनादेर्धर्मत्वाभावात् । 'फलतोपि च यत्कर्म नानर्थेनानुबध्यते। केवलं प्रीतिहेतुत्वात्तद्धर्म इति कथ्यते' इतिवच-नात्, इयेनादिफलस्य शत्रुवधादेरनर्थत्वादुक्तलक्षण एव धर्म इत्यर्थः। इति-टीकायाम् ॥ ] श्रुतिमें जो अर्थ कथन करा सोइ धर्म है, ऐसे कितनेक कहते हैं; परंतु, अपर कितनेक जन कहते हैं कि, श्रुत्युक्त जो अर्थ है, सो धर्म नही है; इयेनादि यज्ञोंको धर्मके अभाव होनेसें. फलसें भी, जो कर्म अनर्थके साथ संबंधवाला न होवे, किंतु केवल प्रीतिहेतु होवे, सो धर्म कहिए. इस वचनसें, इयेनादिके फलकों राज्यवधादि अनर्थरूप होनेसें, उक्तलक्षण अर्थात् अहिंसालक्षणुरूप धर्मही है. । इत्यादि ।

तथा महाभारतके शांतिपर्वमें १७५ अध्यायमें पितापुत्रके संवादमें ऐसा लिखा है. यथा। " पशुयज्ञैः कथं हिंस्नैर्मादशो यष्टमर्हति।इत्यादि।" भावार्थ इसका यह है कि, युधिष्ठिर भीष्मजीसें प्रच्छा करते हैं कि, इस



सर्वभूतोंके क्षय करनेवाले जरारोगादिकरके पुरुषोंको दुःख देनेवाले कालमें श्रेय (कल्याण) कारी क्या पदार्थ है? तिसको हे पितामह ! आप कहो, जिससें हम उसकों अंगीकार करे. तव भीष्म पितामह, पुरातन इतिहास कथन करते हुए; जिसमें मेधावीनामा पुत्रके धर्ममार्गके पूछा द्रूआँ, पिताने कहा अग्निहोत्रादि यज्ञ कर, तव तिसके उत्तरमें पुत्र जबाब देता है. । पशुयज्ञैरित्यादि । माददा: मेरेसरिखा मोक्षार्थका जान-कार हिंसक पशुयज्ञोंकरके यज्ञ करनेको केंसें योग्य है ? अपि तु कदापि नही. अर्थात् मेरेसरिखे जानकारकों ऐसे हिंसक पशुयज्ञ करने योग्य नही है. । इत्यादि ॥

इसवास्ते वेदोंके पुस्तक अप्रमाणिक है, युक्तिप्रमाणसें बाधित होनेसें. सो कथन संक्षेपसें ऊपर लिख आए हैं. इसवास्ते यह कथन युक्तियुक्त है कि, जो वेदोंका स्थापक है, सोइ नास्तिक है. अन्य नही. और यदि वेदोंके निंदकहीको नास्तिक मानोंगे, तब तो, वेदव्यास, युधिष्ठिर, भीष्म पितामह, मेधावी आदि भी नास्तिक ठहरेंगे; वेदोक्त यज्ञकों न माननेसें. तथा मत्स्यपुराण, जो कि वेदव्यासका रचा कहा जाता है, और जिसका नाम महाभारतमें संक्षेपरूप वर्णनसहित लिखा है, उसमें ऐसे लिखा हे.॥

( ऋषयऊचुः )

कथं त्रेतायुगमुखे यज्ञस्यासीत् प्रवर्त्तनम् ॥ पूर्वे स्वायंभुवे सर्गे यथावत् प्रबवीहि नः ॥ १ ॥ अंतर्हितायां संध्यायां सार्च्च कृतयुगेन हि ॥ कालाख्यायां प्रवत्तायां प्राप्ते त्रेतायुगे तथा ॥ २ ॥ ओषधीषु च जातासु प्रवत्ते वृष्टिसर्जने ॥ प्रतिष्ठितायां वार्त्तायां यामेषु च पुरेषु च ॥ ३ ॥ वर्णाश्रमप्रतिष्ठानं कृत्वा मंत्रेश्च तेः पुनः ॥ संहितास्तु सुसंहृत्य कथं यज्ञः प्रवर्तितः ॥ एतछृत्वाब्रवीत् सूतः श्रूयतां तत् प्रचोदितम् ॥ ४॥

तथा विश्वभुगिंद्रस्तु यज्ञं प्रावर्तयत् प्रभुः ॥ ५॥ देवतेः सह संत्टत्य सर्वसाधनसंवृतः ॥ तस्याश्वमेधे वितते समाजग्मुर्महर्षयः ॥६॥ यज्ञकर्मण्यवर्तत कर्मण्यग्रे तथर्त्विजः ॥ द्रूयमाने देवहोत्रे अग्ने बहुविधं हविः ॥ ७ ॥ संप्रतीतेषु देवेषु सामगेषु च सुस्वरम् ॥ परिकांतेषु ठघुषु अध्वर्युपुरुषेषु च ॥ ८ ॥ आठब्धेषु च मध्ये तु तथा पशुगणेषु वे ॥ आहूतेषु च देवेषु यज्ञभुक्षु ततस्तदा ॥ ९ ॥ यद्दंद्रियात्मका देवा यज्ञभागभुजस्तु ते ॥ तान यजंति तदा देवा: कल्पादिषु भवंति ये ॥ १० ॥ अध्वर्युप्रेषकाले तु व्युत्थिता ऋषयस्तथा ॥

महर्षयश्च तान् दृष्ट्वा दीनान् पशुगणांस्तदा॥

नवः पद्यविधिस्त्विष्टस्तव यज्ञे सुरोत्तम ॥ १२ ॥

आगमेन भवान धर्म प्रकरोतु यदाच्छति॥ १३॥

अधर्मो बलवानेष हिंसाधर्मेप्सया तव॥

अधर्मो धर्मघाताय प्रारब्धः पशुभिस्त्वया॥

नायं धर्मो ह्यधर्मोयं न हिंसाधर्म उच्यते॥

विश्वभुजं ते त्वपृच्छन् कथं यज्ञविधिस्तव॥ ११॥

ब्रादशस्तम्भः ।

मंत्रान् वे योजयित्वा तु इहामुत्र च कर्मसु॥

(सूतउवाच)

इँड्

(सूतउवाच) श्रुत्वा वाक्यं वसुस्तेषामविचार्य बठाबछम् ॥ वेदशास्त्रमनुस्मृत्य यज्ञतत्वमुवाच ह ॥ १९ ॥ यथोपनीतेर्यष्टव्यमिति होवाच पार्थिवः ॥ यष्टव्यं पशुभिर्मेध्येरथ मूठफठेरपि ॥ २० ॥ हिंसास्वभावो यज्ञस्य इति मे दर्शनागमः ॥ तथेते भाविता मंत्रा हिंसालिंगा महर्षिभिः ॥ २१ ॥ दीर्घेण तपसा युक्तेस्तारकादिनिदर्शिभिः ॥ तत्प्रमाणं मया चोक्तं तस्माच्छमितुमर्हथ ॥ २२ ॥ यदि प्रमाणं स्वान्येव मंत्रवाक्यानि वो द्विजाः ॥ तथा प्रवर्त्ततां यज्ञो ह्यन्यथा मान्टतं वचः ॥ २३ ॥

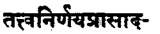
महाप्राज्ञ त्वया दृष्टः कथं यज्ञविधिर्नृप॥ औत्तानपादे प्रबृहि संशयं नस्तुद प्रभो॥१८॥ ( सवरवान )

( ऋषयऊचुः )

विधिदृष्टेन यज्ञेन धर्मेणाव्यसनेन तु॥ यज्ञबीजैः सुरश्रेष्ठ त्रिवर्गपरिमोषितैः॥ १४॥ एष यज्ञो महानिंद्रः स्वयंभुविहितः पुरा॥ एवं विश्वभुगिंद्रस्तु ऋषिभिस्तत्त्वदर्शिभिः॥ उक्तो न प्रतिजयाह मानमोहसमन्वितः॥ १५॥ तेषां विवादः सुमहान् जज्ञे इंद्रमहर्षिणाम् ॥ जंगमैः स्थावरैः केन यष्टव्यमितिचोच्यते ॥ १६॥ ते तु खिन्ना विवादेन द्राक्त्या युक्ता महर्षयः ॥ संधाय सममिन्द्रेण पप्रच्छुः खचरं वसुम् ॥ १७॥ एवंक्रतोत्तरास्ते तु युंज्यात्मानं तपोधिया ॥ अवश्यंभाविनं दृष्ट्वा तमधोह्यशपंस्तदा ॥ २४ ॥ इत्युक्तमात्रो नृपतिः प्रविवेश रसातऌम् ॥ ऊर्ध्वचारी नृपो भूत्वा रसातलचरोभवत् ॥ २५ ॥ वसुधातलचारी तु तेन वाक्येन सोभवत् ॥ धर्माणां संशयच्छेत्ता राजा वसुरधोगतः ॥ २६ ॥ तस्मान्न वाच्यो ह्येकेन बहुज्ञेनापि संशयः ॥ बहुधारस्य धर्मस्य सूक्ष्मादुरनुगागतिः ॥ २७॥ तरमान्न निश्चयाद्वक्तुं धर्मः शक्यो हि केनचित् ॥ देवानृषीनुपादाय स्वायंभुवमृते मनुम् ॥ २८ ॥ तस्मान्न हिंसा यज्ञे स्याद्यदुक्तमृषिभिः पुरा ॥ ऋषिकोटिसहस्राणि स्वेस्तपोभिर्दिवं गताः ॥ २९ ॥ तस्मान्न हिंसा यज्ञं च प्रशंसन्ति महर्षयः ॥ उञ्छो मूलं फलं शाकमुद्पात्रं तपोधनाः ॥ ३० ॥ एतद्दत्त्वा विभवतः स्वर्गलोके प्रतिष्ठिताः ॥ अद्रोहश्चाप्यलोभश्च दमोभूतद्याशमः ॥ ३१ ॥ ब्रह्मचर्य तपः शौचमनुक्रोशं क्षमा घृतिः॥ सनातनस्य धर्मस्य मूलमेव दुरासदम् ॥ ३२ ॥ द्रव्यमंत्रात्मको यज्ञस्तपश्च समतात्मकम् ॥ यद्वैश्व देवानाप्तोति वैराजं तपसा पुनः ॥ ३३ ॥ ब्रह्मणः कर्मसंन्यासाहैराग्यात्प्रकृतेर्रुयम् ॥ ज्ञानात्प्राप्नोति कैवल्यं पंचेता गतयः स्मृताः ॥ ३४॥ एवं विवादः सुमहान् यज्ञस्यासीत्प्रवर्तने ॥ ऋषीणां देवतानां च पूर्वे स्वायंभुवेन्तरे ॥ ३५ ॥

इदिशस्तम्भः ।

ŧt



ततस्ते ऋषयो दृष्ट्वा इतं धर्मं वरुन ते ॥ वसोर्वाक्य नाहत्य जग्मुस्ते वे यथागतम् ॥ ३६ ॥ गतेषु ऋषिसंघेषु देवा यज्ञमवाघ्रुयुः ॥ श्रूयन्ते हि तपःसिद्धा ब्रह्मक्षत्रादयो न्टपाः ॥ ३७ ॥ प्रियव्रतोत्तानपादौ ध्रुवो मेधातिथिर्वसुः ॥ सुधामा विरजाश्चेव दांखपाद्राजसस्तथा ॥ ३८ ॥ प्राचीनबर्हिः पर्जन्यो हविर्धानादयो न्टपाः ॥ एते चान्ये च बहवस्ते तपोभिर्दिवं गताः ॥ ३८ ॥ पाजर्षयो महात्मानो येषां कीर्तिः प्रतिष्ठिता ॥ तस्माहिद्दिाष्यते यज्ञात्तपः सर्वेस्तु कारणेः ॥ ३० ॥ तस्मान्नाप्नोति तद्यज्ञात्तपः सर्वेस्तु कारणेः ॥ ४० ॥ व्हाप्रवर्तनं ह्येवमासीत्स्वायंभुवेन्तरे ॥ यज्ञप्रवर्तनं ह्येवमासीत्स्वायंभुवेन्तरे ॥

अध्यायः ॥ ४२ ॥

भाषार्थः ॥ ऋषियोंनें पूछा, हे सूतजी ! त्रेतायुगकी आदिमें खायंभुव मनुके सर्गमें यज्ञोंकी प्रवृत्ति कैसें होती भयी ? यह आप हमकों सम-झाइये. 1 जव सत्ययुगकी संध्या समाप्त होजानेपर त्रेतायुगकी प्राप्ति होती है, तब बहुतसी औषध उत्पन्न होती हैं, अधिक वर्षा होती है, यामपुरआदिकोंमें उत्तम प्रतिष्ठित वातें होने लगती हैं, उस समय सब-वर्णाश्रम इकट्ठे होकर अन्नको इकट्ठा करके वेदसंहिताओंसें यज्ञोंकी कैसे प्रवृत्ति करते हैं ? ऋषियोंके इन वचनोंको सुनकर सूतजीने कहा कि, हे ऋषिलोगो !-इस संसारके, और परलोकके कमौंमें मंत्रोंको युक्त करके विश्वका भोगनेवाला इंद्र सर्वसाधनों और देवताओंसे युक्त होकर, जव यज्ञ करता भया, तब उस यज्ञमें बडे २ ऋषिलोग आये. । ऋषिक् झा-

#### द्वादशस्तम्भः।

ह्मण यज्ञोंके कर्मोंको करके उस बडे यज्ञकी अग्निमें बहुत प्रकारसें हवन करते भये, । सामवेदी ब्राह्मण तो उच्चखरसें पाठ करते भये, अध्वर्यु आदिक अन्य ब्राह्मण अपने कर्म करने लगे, यज्ञमें कहे हुए पशुओंका आलंभन होने लगा, यज्ञभोक्ता बाह्मण और देवता आने लगे, हे ऋषि-यो ! जो इंद्रियोंके भागकी इच्छा करनेवाले देवता हैं, वही यज्ञके भागको भोगते हैं; अन्य सब देवता उन्हींका पूजन करते हैं. वेही फिर कल्पकी आदिमें उत्पन्न होते हैं. । उस यज्ञमें जब अध्वर्युके प्रेरणेका समय आया, तव ऋषिलोग खडे हो गये; और उन दीन पशुओंको देख कर विश्वभुक् देवताओंसें यह वचन बोले कि, तुम्हारे इस यज्ञका केसा विधि है ? इस हिंसा करनेका महा अधर्म है; और हे इंद्र ! तेरे इस यज्ञमें यह विधि उत्तम नही है,। तैंने पशुओंके मारनेकरके यह अधर्म प्रारंभ किया है, इस हिंसारूपी यज्ञसें धर्म नही होता है; किंतु महा अधर्म होता है. जो तुम उत्तम कर्म चाहते हो तो, शास्त्रोंके अनुसार धर्म करोः । हे इंद्र तेंने त्रिवर्गकी नाज्ञ करनेवाली महादुर्व्यस-नरूप हिंसासंबंधी विधियोंकरके अपने यज्ञको रचा है. इसप्रकार ऋषि-योंसे शिक्षा किया हुआ भी इंद्र अपने अभिमानसें मोहको प्राप्त हो कर, उन तत्त्वदर्शी ऋषियोंके वचनको नही ग्रहण करता भया। उस समय उन ऋषियोंका और इंद्रका यह बडा भारी विवाद होता भया कि, यज्ञ जंगम पशुओंसें होना चाहिये, अथवा स्थावर वस्तुओंके शाकल्या-दिकोंसें होना चाहिये। वह बडे २ शाक्तिमान् महर्षि उस विवादसें महादुःखित हो कर, आकाशमें विचरनेवाले वसुराजाको इंद्रकेही समान जान कर उससें यह पूछने लगे कि, हे महाप्राज्ञ तुमने यज्ञकी विधि देखी है ? जो देखी होय तो, हमारे संदेहको दूर उसे। सृतजी कहते हें कि, वह वसुराजा ऋषियोंके वचनको सुन कर बलाबलको न विचार, वेदशास्त्रको सरण कर, यज्ञके तत्त्वको कहने लगा कि, शास्त्रमें यज्ञके योग्य उत्तम पशुओंकरके, अथवा मूलफलादिकोंकरके यथार्थ विधिसें यज्ञ करना चाहिये. । यज्ञका हिंसाही खभाव है, इसीसें वेदमें हिंसको X٩

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

चिन्हवाले मंत्र कहे हैं; यह मैंने तत्वज्ञ ऋषियोंकेही प्रमाणसें कहा है. इसको आप क्षमा करियेगा, हे द्विजोत्तमलोगो ! तुम जो अपनेही वचन और मंत्रोंको मुख्य मानते हो तो, अन्यथाही यज्ञ करो; मेरे वच-नोंको सत्य मत जानो.। जब उसने ऐसा उत्तर दिया, तब वह ऋषि अपने आरमाको तपोबुद्धिकरके युक्त कर, और अवइयभावीको देख कर उस वसुको नीचे जानेका शाप देते भये । उससमय वह वसुराजा पाताललोकमें प्राप्त होता भया. ऋषियों हे शापसें ऊपरके लोकोंका भी विचरनेवाला हो कर, नीचेके लोकोंको प्राप्त होता भया. 1 उस वचनके कहनेसें वह धर्मज्ञ भी राजा पातालमें प्राप्त होता भया. इस हेतुसें अकेले बहुत जाननेवाले भी एरुपको बहुतसी धारणा-वाले धर्मका खंडन करना योग्य नदी है. क्योंकि, धर्मकी वडी सृक्ष्म गति है। इसकारणसें किसी पुरुषको भी निश्चयकरके कोइ धर्म न कहना चाहिये. क्योंकि, देवता और ऋषियोंके प्रति खायंभुवमनुके विना दूसरा कोइ पुरुष भी कहनेको नही समर्थ है. । ऋषिलोग यज्ञमें कभी हिंसा नहीं करते, और किरोडों ऋषि तपस्याहीके प्रभावसें स्वर्गमें प्राप्त हुए हैं.। इसीहेनुसें बडे महात्मा ऋषि हिंसाधर्मकी प्रशांसा नही करते हैं. तपोधन ऋषि, शिलोंछवत्ति, मूल, फल, शाक, जल और पात्र, इनहीके दान करनेसें स्वर्गसें प्राप्त हुए हैं. ट्रोह मोहसें रहित, जितेंडी, भूतोंपर दया, शांति, ब्रह्मचर्य, तप, शौच, कोध न करना, क्षमा और धृति, यह सब सनातन धर्मके मृल हैं. द्रव्य तो मंत्रात्मक यज्ञ है, तप समतात्मक यज्ञ है, यज्ञोंसेंही देवयोनि प्राप्त होती है; तपकरके विराट शरीर प्राप्त होता है. कर्मोंके त्याग कर-नेसें ब्रह्माके शरीरको प्राप्त होता है, वैराग्यसें मायाका नाश होता है, और ज्ञानसें कैवल्य मोक्ष प्राप्त होता है. यह पांच गति कही है. । प्रथम खायंभुवमनुके अंतरमें ऐसे यज्ञके प्रवृत्त होनेमें, ऋषियोंका और देवता-योंका बडा विवाद हुआ है. । इसके पीछे वह ऋषि वलसें हत हुए धर्म-को देख कर, राजा वसुका अनादर कर, अपने स्थानमें जाते भये.

#### **हा**द्दास्तम्भः।

जब ऋषि चले गये, तब देवतालेग चज्ञको प्राप्त होते भये. यह भी हमने मुना है कि, राजा प्रियमत, उत्तानपाद, धुव, मेधातिथि, वसु, सुधामा, विरजा, शांखपाद, राजस्, प्राचीनवर्हि और हविर्धान, इत्या-दि राजा, और अन्य भी अनेक राजा तपकरकेही स्वर्गको प्राप्त होते भये। जो राजऋषि महात्मा भये हैं, उनकी कीर्ति आजतक पृथिवीपर स्थित हो रही है, इसीरेंसे अनेक कारणोंकरके यज्ञोंसे तपकोंही अधिक कहा है<sup>(१)</sup>. इसीतपके प्रभावसें ब्रह्माजीने भी स्टप्टिकी रचना करी है, इसी कारण यज्ञसें अधिक तप हैं; सब पदार्थोंका मूल तप है. । इसी-रीतिसें स्वायंभु मुनिके अंतरमें यज्ञ प्रवृत्त हुए हैं; तभीसें ले कर यह यज्ञ सब युगोंमें प्रवृत्त हो रहा है. ॥ ४२ ॥ इतिमत्स्यपुराणे १४२ अध्याय; ॥

इस पृवोंक लेखसें भी यही सिद्ध है कि, जो वेदोंका स्थापक है, सोही नास्तिक हैं; अधोगति जानेसें, वसुराजावत्; नतु निंदक, ऊर्ध्व खर्गगति जानेसें, पूर्वोक्त महर्षियोंवत्. । तथा जैनी लोक जो मानते हैं कि, प्रायः हिंसक यज्ञ वसुराजाके समयमें सुरु हुए हैं<sup>(२)</sup>, तिसको भी यह पूर्वोक लेख सिद्ध करे हैं. अपरं च खायंभु मुनिके अंतरमें इन हिंसक यज्ञोंकी प्रवृत्ति महर्पियोंका कहना न मान कर इंद्रने अभिमानके वद्य हो कर करी है, तब तो सिद्ध हुआ कि, प्रथम हिंसक यज्ञ नही होते थे, और हिंसक यज्ञके न होनेसें हिंसक यज्ञोंके प्रतिपादक वेदादिशास्त्र, जो कि सांप्रति विद्यमान हैं, और जिनमें हिंसक यज्ञोंका मेघ वर्षाया है, तिनोंका अभाव सिद्ध हुआ; तच तो सांप्रति कालके विद्यमान वेदादि शास्त्र अनादि नही, किंतु बनावटी सिद्ध हुए. । यदि कहो कि, प्राचीन बेद नष्ट हो गये, और यह हिंसक श्रुतियों बनाके एकत्र करके वेदकेही नामसें पुस्तक प्रसिद्ध हुआ, यह तो हम मानतेही हैं, तथा हमको वडा दुःख होता है कि वसुराजा ' यज्ञके योग्य उत्तम पशुओंकरके यज्ञ

(१) इस कथनसें 'स तपोऽतप्यत् ' इत्यादि स्थानपर भाष्यकारने आलोचनात्मक तप करा लिग्वा है, सो असत्य भासन होता है.

(२) देखो जैनतत्त्वादर्शका एकादश (११) परिष्छेद.

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करना चाहिये ' इस वचनके कहनेमात्रसेंही, अधोगतिको प्राप्त हुआ तो, जो लोक वेदशास्त्र और धर्मके नामसें दीन अनाथ निराधार बकरे गाय घोडे आदि पशुओंको यज्ञमें हवन करके निर्दय हो कर यज्ञशेषको खाते हैं, वा खाते थे, उन बिचारोंकी क्या गति होगी ? अपशोस !!! कोइ नही विचारते हैं कि, आस्तिकनास्तिकके क्या क्या लक्षण हे ?

पूर्वपक्षः–आपका कहना तो ठीक है, परंतु महाभारत जिसको हम लोग पांचमा वेद मानते हैं, तिसमें ऐसा लेख है ॥

पुराणं मानवो धर्मः सांगो वेदश्चिकित्सितम् ॥

आज्ञासिद्यानि चत्वारि न हंतव्यानि हेतुभिः ॥

अर्थः-पुराण, मनुस्मृति, षडंगवेद अर्थात् ऋग्, यजु, साम, अथर्व, यह चार वेद; और शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छंद, ज्योतिष, निरुक्त, यह षडंग; तथा सुश्रुतचरकादि चिकित्साशास्त्र, ये सर्व आज्ञासिद्ध हैं. अर्थात् जो कुछ इनमें लिखा है, सो सर्व सत्य २ करके मान लेना, परंतु इनको युक्तिप्रमाणोंसें खंडित न करना इति ॥

उत्तरपक्षः-वाहजीवाह !! क्याही काबुलके उछूयोंके घोडेका अंडा है ! जिसकी किसीसें भी परीक्षा न करानी, और न किसीको दिखलाना<sup>(१)</sup> जैनोंका तो, इस पूर्वोक्त भारतके कथन उपर यह कहना है.॥

अस्तिवक्तव्यता काचित्तेनेदं न विचार्यते॥

निर्दोंषं काञ्चनं चेत्स्यात् परीक्षाया बिभेति किम् ॥ १ ॥ अर्थः-जो लोग यह कहते हैं कि, अमुक २ प्रंथ आज्ञासिद्ध है, तिसको प्रमाणयुक्तिसें विचारना नही; किंतु तिन प्रंथोंमें जो लिखा है.

(१) सुनते हैं कि, कितनेक काबुली दिछी शहरमें आये थे, वहां उन्होंने पेठेका फल देखा, उस बडे फलकों देखके पूछने लगे कि, यह क्या है? तब उन उझूयोंको देखके फलवालेने कहा, यह घोडेका अंडा है, तब उन्होंने पूछा इसमेसें कैसा घोडा निकलता है! फलवालेने कहा, दरीयाइ घोडा निकलता है, तब उन्होंने पूल्य देके घोडेका अंडा मानके पेठा (कुप्मांडविशेष) फल लेलिया. फलवालेने कहा, खांसाहब ! इस अंडेको जभीन ऊपर नहीं रखना, और किसीको दिखाना नहीं यदि पूर्वोक्त काम करोगे तो, तुमारा अंडा गल जायगा !!! इत्यादि ॥

### द्वीदेशस्तम्भः ।

सो सर्व सत्य करके मान लेना; तो हम कहते हैं कि, तिन पुस्तकोंमें ऐसी कोइ वक्तव्यता है, जो कि प्रमाणयुक्तिद्वारा विचार करनेसे वाधित हो जावे; इसवास्तेही तुम कहते हो किं, प्रमाणयुक्तिसें तिसकी परीक्षा नही करनी ? जेकर सुवर्ण निर्दीष है तो, तिसको सराफकी परीक्षाका क्या भय है? खोटेकोही परीक्षाका भय है, खरेको नहीं। । इससें पूर्वोक्त मंथ खोटसं-युक्त है, तिनके खोट छिपानेकेवास्तेही तुमारे मतमें ऐसे २ श्ठोकरूप जाल बनाके लिख गए हैं कि, जिसमें अज्ञानी पुरुषरूप मत्स्य फसके मर रहे हैं. सर्वज्ञोंका कहना तो यह है कि, परीक्षाकरके वस्तुतत्त्व महण करना चाहिये. हां. जो वस्तु प्रत्यक्ष अनुमानका विषय न होवे, तिसको आगमप्रमाणसें मानना चाहिये; परंतु आगम भी कैसा ? जो आप्तप्रणीत होवे. आप्त कौन ? जिसके अष्टादश (१८) दूषण अत्यंत दूर हो गये होवे; और आप्तका निर्दोषपणा तिसके संपूर्ण जन्मचरितके सुननेसें, और तिसकी मूर्तिके देखनेसें सिद्ध होता है; सो तो, प्रेक्षावानही कर सकते हैं, न तु मूढ कदाग्रही व्युद्राहित. सो विस्तारपूर्वक देखके परीक्षा करनी होवे, उसने तिन २ आसोंके चरित वांचने. और संक्षेपरूप तो इसीमंथमें लिख आये हैं. इसवास्ते जिस शास्त्रका कथन युक्तिप्रमाणसें बाधित न होवे, सो मानना चाहिये.

तथा मनुजीके कथन करे श्ठोकसें यह भी सिद्ध होता है कि, मनु-जीके समयमें भी वेदोंके निंदक थे, जिनको मनुजीने नास्तिक कहा है. परंतु यह कहना मिथ्या है; क्योंकि, जेकर तो वेदोंका कथन प्रमाणयु-क्तिसें वाधित न होवे, तब तो सत्य है कि, जो वेदोंका निंदक है सो नास्तिक है. और जेकर वेदोंका कथन युक्तिप्रमाणसें बाधित है, तब तो, वेदोंके माननेवाले और आसप्रणीत सत्य शास्त्रोंको मिथ्या शास्त्र कहनेवाले, और सत्य शास्त्रोंके माननेवालोंको नास्तिक कहनेवालेही नास्तिक हैं.

पूर्वपक्षः—जैन मतके मूल आगमयंथोंमें ग्रहस्थधर्मके पद्मीस वा सोलां संस्कार नही है, इसवास्ते जैनशास्त्र माननेयोग्य नही है.

### तत्त्वनिर्णयप्राताद-

उत्तरपक्षः---ऐसा माननेसें तो चारों वेद भी माननेयोग्य सिछ नही होवेंगे, क्योंकि, तिनमें भी संपूर्ण संस्कार वर्णन नही है. अपरं च ये पचीस वा सोलां संस्कार प्रायः संसारव्यवहारमेंही दाखिल है, और जैनके मूल आगममें तो निःकेवल मोक्षमार्गकाही कथन है; और जहां कहीं चरितानुवादरूप संसारव्यवहारका कथन भी है तो, ऐसा है कि, जब स्त्री गर्भवती होवे तब गर्भको जिन २ इत्योंके करनेसें तथा आहार व्यवहार देशकालोचितसें विरुद्ध करनेसें गर्भको हानि पहुंचे सो नही करती हैं, और एन्नके जन्म हुआंधीछे प्रथमदिनमें लोकिक स्थिति मर्यादा करते हैं, तीसरे दिन चंद्रसूर्यका पुत्रको दर्शन कराते हैं, छट्ठे दिनमें लौकिक धर्मजागरणा करते हैं, और ११ मे दिन अशुचि कर्म, अर्थात् सृति-कर्मसें निवृत्त होते हैं, और विविधप्रकारके भोजन उपस्कृत करके न्याती-वर्गादिको भोजन जिमाते हैं, और तिनके समक्ष पुत्रका नाम स्थापन करते हैं, जब आठ वर्षका होता है, तथ तिसको लिखितगणितादि वहत्तर (७२) कला पुरुपकी पुत्रको, और चौसप्ट (६४) कला स्त्रीकी कन्याको सिखलाते हैं, तदपीछे जव तिसके नव अंग सूते प्रबोध होते हैं, और यौवनको प्राप्त होता है, तब तिसके कुल, रूप, आचारसटश कुलकी निर्दोष कन्याके साथ विवाहविधिसें पाणिप्रहण करवाते हैं, पीछे संसा-रके यथा विभवसें भोगविलास करता है, पीछे साधुके जोग भिलें ग्रह-स्थधर्म वा यतिधर्म अंगीकार करता है, धर्म पालके पीछे विधिसें प्राण-त्त्याग करता है; इतना विधि ग्रहस्थ व्यवहारादिकका श्रीआचारांग, विवाहप्रज्ञप्ति ( भगवती ), ज्ञाता धर्मकथा, दशाश्रुत स्कंधके आठमे अध्ययनादिमें चरितानुवादरूप प्रतिपादन करा है. तीर्थंकरके जन्म हुये तिनके मातापिता जे कि श्रावक थे, तिनोंने भी यह पूर्वोक्त विधि करा है. इसवास्ते मूल आगभोंमें चरितानुवादकरके ग्रहस्थव्यवहारका विधि सृचन करा है, परंतु विधिवादसें कथन कराहुआ हमको मालुम नही होता है. परं आदि जगत व्यवहार आदीश्वर श्रीऋषभदेवजीनेही चलाया था, सिनके चलाये व्यवहारकाही ब्राह्मणोंने उलटपलर घालमेल करके २५ वा १६

### त्रयोदशस्तम्भः।

संस्कार जगत्में प्रसिद्ध करे हैं, ऐसें जैनमतवाले मानते हैं. तथापि पूर्वोक्त आगमकी सूचनाअनुसार, और परंपरायसें चले आए जगत्व्य-वहारधर्मके सोलां संस्कार श्रीवर्द्धमानसूरिजीने आचारदिनकर नामा शास्त्रमें लिखे हैं, वह अग्रिमतन स्तंभोंमें लिखेंगे. इति. ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादमंथे वेदभाष्यादीनामप्रमाणत्ववर्णनोनामद्वादशस्तम्भः ॥ १२ ॥

# ॥ अथत्रयोदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ त्रयोदश (१३) स्तंभमें संस्कारोंका वर्णन छिखते हैं. ॥

तत्त्वज्ञानमयो लोके य आचारं प्रणीतवान् ॥ केनापि हेतुना तस्मै नम आद्याय योगिने ॥ १ ॥

श्रीवर्द्धमानसृरिजीने आचारदिनकर नामा ग्रंथ बनाया है, जिसके १० उदय हैं. जिनमेंसें गर्भाधानादि षोडश (१६) उदयोंका वर्णन यहां छिखते हैं, प्रकृतोपयोगित्वात्. तत्रादौ प्रथम गर्भाधानसंस्कारका वर्णन इस त्रयोदशस्तंभमें करते हैं. और संस्कारोंका वर्णन भी उत्तरोत्तर स्तंभोंमें करेंगे. ॥ क्योंकि, समस्त परमार्थके जाणकार भगवान् अईन् भी गर्भसें ठेकर राज्याभिषेकपर्यंत संस्कारोंको अपने देहमें धारण करते हुए, तथा देशविरतिरूप ग्रहस्थधर्ममें प्रतिमावहन सम्यक्त्वारोपणरूप आचार आच-रण करते हुए, तथा निमेषमात्र शुद्धध्यानकरके प्राप्य केवल ज्ञानकेवास्ते दीर्घ कालतक यतिमुदातपः चरणादि धारण करते हुए, तथा केवलज्ञान हुए वाद परकी उपेक्षाकरके रहित चिदानंदरूप भी भगवान् समवसर-णन्नें विराजमान हो कर धर्मदेशना, गण, गणधरस्थापना और संशय-व्यवच्छेद ( संशयका दूर करना ) इत्यादि करते हुए, तथा तिस भगवा-न्के निर्वाण वाद इंद्रादि देवते प्राणरहित कर्त्वकर्मकरके रहित भी तिस भगवान्के शरीरका संस्कार करते हैं, तथा स्तृपादि करते हें. तिसवास्ते आईतूके मतमें लोकोत्तर पुरुषोंके आचीर्ण होनेसें आचार प्रमाणभृत है.

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इसीवास्ते आचारका वर्णन करते हैं. यद्यपि ॥ "नाणं सवच्छ मूलं च साहा खंधो य दंसणं। चारित्तं च फलं तस्स रसो मुक्खो जिणोइओ॥१॥" अर्थः ॥ सर्वत्र मूलसमान ज्ञान हे, और दर्शन (श्रद्धा) शाखा और खंधसमान हे, तिस दृक्षका फल चारित्र हे, और चारित्ररूप फलका रस जिनोदित भगवान्का कहा मोक्ष हे. ॥ इसवास्ते सिद्धांतमहोदधि (स-मुद्र) के कछोलरूप चारित्रका व्याख्यान कोइ भी नही कर सकते हें, तो भी, श्रुतकेवलीप्रणीतशास्त्रार्थलेशको अवलंबन करके किंचित् आचारयोग्य वचन कथन करते हें. ॥ प्रथम आचार दोप्रकरका हे, यत्याचारः-यतियों-का आचार १, और गृहस्थाचारः-गृहस्थोंका आचार २. ॥ यदुक्तम् ॥

सावज्झजोगपरिवज्झणाओ सब्वुत्तमो जईधम्मो ॥

बीओ सावगधम्मो तईओ संविग्गपरकपहो॥१॥ \*

जिनमें यति (साधु) धर्म तो, महाव्रत समिति गुप्तिका धारण करना, परीषह उपसर्गोंका सहन करना, कषाय विषयोंका जीतना, श्रुतज्ञानका धारण करना, बाह्य अभ्यंतर द्वादश प्रकार तपका करना, इत्यादि योगों-करके मोक्षका देनेवाला, अर्थात् मोक्षका रस्ता है. परं है दुःप्राप्य, अर्थात् यतिधर्म प्राप्त करना मुहिकल है. 1 १ । और ग्रहस्थधर्म, परिष्रह धारण करना, सुखासिका यथेष्ट विहारभोगोपभोगादिकोंकरके औदारिक सुख लेशका देनेवाला है; परं सोक्ष देनेमें समर्थ नहीं है. तो भी वह गृहस्थ-धर्म द्वादश (१२) वर्तोंका धारण करना, यतिजनोंकी उपासना सेवा करनी, अर्हन् भगवान्का अर्चन (पूजन) करना, दान देना, शील पालना, तप करना, भावना भावनी, इत्यादिकोंकरके उपचीयमान पुष्ट हुआ थका, परंपराकरके मोक्ष देनेको समर्थ है. । यत उक्तमागमे ॥

विसमो वि निअडगमणो मग्गो मुक्खस्स इह जईधम्मो । सुगमो वि दूरगमणो गिहच्छधम्मो वि मुक्खपहो ॥१॥

\*सावद्य योगोंके त्यागनेसें सर्वोत्तम यतिधर्म कहाता है दूसरा आवकधर्म और तीसरा सविग्न पक्षीमार्ग कहाता है परमार्थमें संवित्रपक्षीमार्गका यतिआवकधर्ममें ही अंतर्भाव होजाता है.

રરશ

### त्रयोदशस्तम्भः ।

भावार्थः-इसका यह है कि, यतिधर्म जो है सो विषम हैं, तो भी मोक्षका निकट मार्ग है. और गृहस्थधर्म जो है सो सुगम है, तो भी मोक्षका दूर मार्ग अर्थात् चिर पाकर मोक्षको प्राप्त होता है. ॥ तथा जैसें खयोत (टटाणा) और सूर्य, सर्षप और मेरुपर्वत, घडी और वर्ष, यूका और गज, इनोंमें बडा भारी अंतर है; तैसें गृहस्थधर्म, और यतिधर्ममें अंतर जानना. ।

यत उक्तमागमे ॥

जह मेरुसरिसवाणं खद्योयरवीण चंदताराणं ॥

तह अंतरं महंतं जइधम्मगिहच्छधम्माणं ॥१॥

आगममें भी कहा है। जैसें मेरु और सरिसव, खयोत और सूर्य, चंद्र और तारे, इनमें अंतर है, तैसें यतिधर्म और एहस्थधर्ममें महत् अंतर है.। इसीवास्ते पतिधर्म प्रहणके पूर्व साधनभूत, अनेक सुरासुर पति लिंगियोंको प्रीणन (पुष्ट-तृप्त) करनेवाला, भगवान्का पूजन, साधुओंकी सेवा, इत्यादि सरकर्म करके पवित्र, ऐसे एहस्थधर्मको कहते हैं. तिस एहस्थधर्ममें भी, प्रथम व्यवहारका कथन जानना, और पीछे धर्मका व्यवहार भी प्रमाणही है. क्योंकि, ऋषभादि अरिहंत भी गर्भाधान जन्मकाल आदि व्यवहारोंको आचरण करते हैं.।

यत उक्तमागमे-जो कहा है आगममें ॥

तएणं समणस्सणं भगवओ महावीरस्स अम्मापिउणो पढमे दिवसे ठिइवडियं करंति तइय दिवसे चंदसूरदंसणं कुणांति छडे दिवसे धम्मजागरियं जागरंति संपत्ते बारसाहदिवसे विरए इत्यादि॥

व्यवहारकर्म भगवान् भी आचरण करनेकेवास्ते आगममें कहते हैं ॥ यतः ॥

व्यवहारो विहु बलवं जं वंदइ केवली वि छनुमच्छं॥ आहाकम्मं भुंजइ तो ववहारं पमाणं तु ॥१॥

¥٤

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भावार्थः-व्यवहार भी बलवान् है, जिसवास्ते जबतक छ्झस्थको मालुम न होवे, और ना न कहें, तबतक केवली भी छ्झस्थ गुरुको वंदना करता है; और छ्झस्थका ल्याया आहार यद्यपि छ्झस्थ अपनी जाणमें शुद्ध जाणकर ल्याया है, परंतु केवली केवलज्ञानकरके आधाकर्मादि-दूषणसंयुक्त जानते हैं,तो भी व्यवहार प्रमाण रखनेकेवास्ते तिस आहारको भक्षण करते हैं; इसवास्ते व्यवहार प्रमाण है.

लौकिक मतमें भी कहाहे ॥

चतुर्णामपि वेदानां धारको यदि पारगः ॥ तथापि ऌौकिकाचारं मनसापि न ऌङ्कयेत् ॥ १ ॥

यदि चारों वेदोंका धारक, और पारगामी होवे, तो भी लैकिका-चारको मनकरके भी लंघन न करे ॥ इसीवास्ते प्रथम ग्रहस्थधर्मके षोडश १६ संस्कार कहते हैं ।

तद्यथा श्लोकाः ॥

गर्भाधानं पुंसवनं जन्मचन्द्रार्कदर्शनम् ॥ क्षीराशनं चैव षष्ठी तथा च शुचि कर्म च ॥ १॥ तथा च नामकरणमन्नप्राशनमेव च ॥ कर्णवेधो मुण्डनं च तथोपनयनं परम् ॥ २ ॥ पाठारम्भो विवाहश्च व्रतारोपोन्तकर्म च ॥ अमी षोडशसंस्कारा गृहिणां परिकीर्त्तिताः॥३॥

भाषार्थः-गर्भाधान १, पुंसवन २, जन्म ३, चंद्रसूर्यदर्शन ४, क्षीरा-शन ५, षष्ठी ६, शुचिकर्म ७, नामकरण ८, अन्नप्राशन ९, कर्णवेध १०, मुंडन ११, उपनयन १२, पाठारंभ १३, विवाह १४, व्रतारोप १५, अंतकर्म १६, येह सोलां संस्कार ग्रहस्थीके कथन करे। इन षोडश (१६) संस्कारोंमें-सें व्रतारोपसंस्कारको वर्जके, शेष १५ पंदरां संस्कार, यतिसाधुने ग्रह-स्थीको नही करणे.

#### त्रयोदशस्तम्भः

जिसवास्ते कहा है आगममें. ॥

विद्ययं जोइसं चेव कम्मं संसारिअं तहा ॥ विद्या मंतं कुणंतो य साहू होइ विराहओ ॥୨॥ अर्थः–वैदक, ज्योतिष्य, सांसारिक कर्म, विद्या,मंत्र,ये सर्व क्रत्य, जो साधु रहस्थको करे, सो साधु जिनाज्ञाका विराधक होता है.॥ पूर्वपक्षः–तव येह व्रतारोपवर्जित १५ संस्कार किसने करने ? उत्तरपक्षः–

अर्हन्मंत्रोपनीतश्च ब्राह्मणः परमार्हतः ॥

क्षुळको वाऽऽप्तगुर्वाज्ञो गृहिसंस्कारमाचरेत् ॥१॥

अर्थः-अर्हन्मंत्रोपनीत परमार्हत ( परमश्रावक ) आह्मण, और प्राप्त करी है गुरुकी आज्ञा जिसने ऐसा क्षुछक श्रावक विशेष, जिसका खरूप १८ उदयमें लिखा है; इन दोनोंमेंसें कोइ एक ग्रहस्थोंको संस्कार करे। तिनमें प्रथम गर्भाधान संस्कारका विधि लिखते हैं।॥जव गर्भाधान (गर्भ-धारण) को पांच मास होवे, तव गर्भाधानविधि, ग्रहस्थगुरुयों (श्रावक ब्राह्मणों ) ने करना. । गर्भाधान १, पुंसवन २, जन्म ३, नाम ४ और अंत ५, इन पांच संस्कारोंमें अवश्य कर्भके हुए, मास दिनादिकोंकी शुद्धि न देखनी.। श्रवण, हस्त, पुनर्वसु, मूल, पुष्य, मृगशीर्ष, येह नक्षत्र और रवि, मंगल, बृहस्पति, येह वार पुंसवनादिकमोंमें कहे हैं.। इसवास्ते पांचमे मासमें शुभ तिथि, वार, नक्षत्रके दिनमें पतिको बलवान् चंद्रादि देखकर, देशाविरतिगुरु जिसने स्नान करा है, चोटी बांधी है, उपवीत और उत्तरासंग धारण करा है, श्वेतवस्त्र पहिना है, पंचकक्षा धारण करा है, मस्तकमें चंदनका तिलक करा है, सुवर्णमुद्रासाहित दक्षिणकर सावित्रीक प्रकोष्टबद्ध पंचपरमेष्टि मंत्रोदिष्ट पांच ग्रंथियुक्त दर्भसहित कौसुंभ सूत्रका कंकण है जिसके, तथा जिसने रात्रिमें ब्रह्मचर्य पाला है, सेवन किया है; जिसने उपवास (व्रत) आचाम्ल (आंवल) निर्विकृति एकाशनादि प्रत्याख्यान करा है, संप्राप्तकरी है आजन्मसें यतिगुरुकी

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आज्ञा जिसने, अर्थात् गुरुकी आज्ञाका करनेवाला, ऐसे पूर्वोक्त विशेषणों-वाला जैनब्राह्मण, अथवा क्षुछक, ग्रहस्थोंके संस्कारकर्म करणेके योग्य होता है.।

उक्तं च ॥

शांतो जितेंद्रियो मौनी टटसम्यक्त्ववासनः ॥

अर्हत्साधुकृतानुज्ञः कुप्रतिग्रहवर्जितः इत्यादिश्लोकः ॥ ४ ॥ भावार्थः-- शांत, जितेंद्रिय, मौनी, टढसम्यक्त्ववान, अर्हन् और साधुकी आज्ञा करनेवाला, बुरा दान न लेवे, कोध मान माया लोभका जीपक, कुलीन, सर्व शास्त्रोंका जानकार, आविरोधी, दयावान्, राजा और रंकको समदृष्टिसें देखनेवाला, प्राणोंके नाश होते भी अपने आचारको न त्यागे, सुंदर चेष्टावाला होवे, अंगहीन न होवे, सरल होवे, सदा सद्धरुकी सेवा करने-वाला होवे, विनीत, बुद्धिमान्, क्षांतिमान्, कृतज्ञ, दोप्रकारसें द्रव्यभावसें शुचि होवे; यहम्थोंके संस्कार करनेमें ऐसा गुरु चाहिये. ॥

सो पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट गुरु, गर्भाधान कर्ममें प्रथम गर्भवंतीके पतिकी आज्ञा लेवे. । और सो गर्भवंतीका पति, नखसें लेके शिखा (चोटी) पर्यंत स्नान करके, ग्राचि वस्त्र पहिनके निज वर्णानुसार उपवीत उत्तरीय वस्त्रउत्तरासंग करके, प्रथम शास्त्रोक्त वृहत्स्नात्रविधिसें अईत्प्रातिमाका स्नात्र करे. । और तिस स्नात्रके पाणीको शुभ भाजनमें स्थापन करे. । तिसपीछे शास्त्रोक्त विधिसें गंध, पुष्प, धूप, दीप, नैवेद्य, गीत, वादित्रोंकरके जिन-प्रतिमाकी पूजा करे. । पूजाके अंतमें गुरु, गर्भवंतीको, अविधवायोंके हाथोंकरी स्नात्रोदककरके सिंचनरूप अभिषेक करवावे. । पीछे सर्व जला-शयोंके जलोंको एकत्र मिलाके, सहस्वमूलचूर्ण तिसमें प्रक्षेप करके, तिस जलको शांतिदेवीके मंत्रकरके, अथवा शांतिदेवीके मंत्रगर्भित स्तोन्न-करके मंत्रें. ॥

शांतिदेवीमंत्रो यथा ॥

" ॐ नमो निश्चितवचसे। भगवते। पूजामईते। जयवते। यशस्विने । यतिस्वामिने । सकल्महासंपत्तिसमन्विताय ।

" ॐ नमो भगवतेऽर्हते । शांतिस्वामिने । सकलातिशेषक-महासंपत्समन्विताय । त्रैलेक्यपूजिताय । नमः आंति-देवाय । सर्वामरसमूहस्वामिसंपूजिताय । भुवनपालनो-

अथवा ॥

राजभयेभ्यो रक्ष २। रोगभयेभ्यो रक्ष २। रणभयेभ्यो रक्ष २। राक्षसेभ्यों रक्ष २। रिपुगणेभ्यो रक्ष २। मारिभ्यो रक्ष २ । चौरेझ्यो रक्ष २ । ईतिझ्यो रक्ष २ । श्वापदेझ्यो पुष्टिं कुरु २ । स्वतिं कुरु २ । भगवति । गुणवति । ज-नानां शिवज्ञांतितुष्टिपुष्टिस्वसिंत कुरु २ ॐ नमो हूँ हूः यः इति ॥ क्षः ह्रीं फुट् २ स्वाहा "॥

त्रैलोक्यपूजिताय । सर्वासुरामरस्वामिपूजिताय । अजिताय । भुवनजनपालनोद्यताय । सर्वदुरितौघनाद्यानकराय । सर्वा-शिवप्रशमनाय । दुष्टग्रहभूतपिशाचशाकिनीप्रमथनाय । यस्येतिनाममंत्रस्मरणतुष्टा । भगवती । तत्पद्भक्ता । वि-जयादेवी ॐ हीं नमस्ते । भगवति । विजये । जय २ । परे । परापरे । जये । अजिते । अपराजिते । जयावहे । सर्वसंघस्य भद्रकल्याणमंगऌप्रदे । साधूनां झिवतुष्टिपुष्टि-प्रदे। जय २ भव्यानां कृतसिद्धे। सत्वानां निर्दतिनिर्वा-णजननि । अभयप्रदे । स्वस्तिप्रदे भक्तानां जंतूनां शुभ-प्रदानाय नित्योद्यते । सम्यग्दष्टीनां धृतिरतिमतिबुद्धिप्रदे । जिनशासनरतानां शांतिप्रणतानां जनानां श्रीसंपत्की-र्त्तियशोवर्द्धिनि । सलिलात् रक्ष २। अनिलात् रक्ष २। वि-षात् रक्ष २। विषधरेभ्यो रक्ष २। दुष्टग्रहेभ्यो रक्ष २।



રસ્પ

ર્શ્

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

द्यताय । सर्वदुरितविनाशनाय । सर्वाशिवप्रशमनाय सर्व-दुष्टग्रहभूतपिशाचमारिडाकिनीप्रमथनाय । नमो भगवति। विजये । अजिते । अपराजिते ।जयंति । जयावहे । सर्वसं-घस्य । भद्रकल्याणमंगलप्रदे । साधूनां शिवशांतितुष्टिपु-ष्टिस्वस्तिदे । भव्यानां सिद्धिवृद्धिनिर्वृतिनिर्वाणजननि । सत्वानां अभयप्रदाननिरते।भक्तानां शुभावहे। सम्यग्द-र्धानां धृतिरतिमतिबुद्धिप्रदानोद्यते । जिनद्यासननिरतानां श्रीसंपत्यशोवर्द्धिनि । रोगजलज्वलनविषविषधरदुष्टज्व-रव्यंतरज्वरराक्षसरिपुमारिचौरेतिश्वापदोपसर्गादिभयेभ्यो रक्ष २। शिवं कुरु २। शांतिं कुरु २। तुष्टिं कुरु २। पुष्टिं कुरु २। स्वसिंत कुरु २। भगवति श्रीशांतितुष्टिपुष्टिस्वरिंत कुरु २। ॐ नमो नमो हूँ हुः यः क्षः ह्रीं फट् २ स्वाहा" ॥ इति ॥ इस मंत्रकरके अथवा पूर्वोंक्त मंत्रकरके, सहस्रमूलचूर्णकरी संयुक्त सर्वजलाशयोंके जलको सातवार मंत्रके, पुत्रवाली संधवा स्रीयोंके हाथेंकरी मंगलगीतोंके गातेहुए गर्भवंतीको स्नान करवावे तदपीछे

गर्भवंतीको सुगंधका अनुलेपन करी सदश वस्त्र पहिराके, संपत्तिअनुसार आभरण धारण करवाके, पतिके साथ वस्त्रांचलका यंथिबंधन करके, पतिके वामेपासे शुभ आसनके ऊपर स्वस्तिक मंगलकरके, गर्भवंतीको बिठलावे.

यंथियोजनमंत्रो यथा ॥

ॐअईं। स्वस्ति संसारसंबंधबद्धयोः पतिभार्ययोः ॥

युवयोरवियोगोस्तु भववासांतमाशिषा ॥ १ ॥

विवाहको वर्जके, सर्वत्र इसीमंत्रकरके दंपतीका (स्त्रीभर्त्ताका ) अंथि-बंधन करना । तदपीछे गुरु, तिस गर्भवंतीके आगे शुभ पट्टे ऊपर पद्मासन लगाके बैठके, मणिस्वर्णरूप्यताम्रपत्रके पात्रोंमें जिनस्नात्रके

मंथिवियोजनमंत्रो यथा ॥ ॐ अर्ह। ग्रंथो वियोज्यमानेऽस्मिन् स्नेहग्रंथिः स्थिरोस्तु वां॥ द्रिथिलोस्तु भवग्रंथिः कर्मग्रंथिदढीकृतः ॥ १ ॥

तदपीछे आसनसें उठापके प्रंथिवियोजन करे.

यथा॥ ज्ञानत्रयं गर्भगतोपि विंदन् संसारपारैकनिबद्धचित्तः ॥ गर्भस्यपुष्टिं युवयोश्च तुष्टिं युगादिदेवः प्रकरोतु नित्यम् ॥१॥

इस मंत्रकरके दक्षिणहाथमें धारण करे कुशाय तीर्थोंदक बिंदुयोंकरके गर्भवंतीके शिर और शरीरऊपर सातवार अभिषेक करे. । तदपीछे पंच परमेष्ठिमंत्र पठनपूर्वक दंपतीको आसनसें उठायकरके, जिनप्रतिमाके पास लेजाके 'नमुत्थुणं अरिहंताणं भगवंताणं' इत्यादि शकस्तव पाठ करके जिनवंदन करवावे. । यथाशक्ति फलसुद्रा वस्त्र खर्णादि जिनप्रति-माके आगे ढोवे. । तदपीछे गर्भवंती स्वसंपत्तिके अनुसार वस्त्राभरण द्रव्य सुवर्णादिदान देवे. । तदपीछे गुरु, पतिसहित गर्भवंतीको आशीर्वाद देवे.

"ॐ अर्ह । जीवोसि । जीवतत्त्वमासि । प्राण्यसि । प्राणो-सि । जन्मासि । जन्मवानासि । संसार्यासि । संसरन्नासि । कर्मवानासि । कर्मबद्धोसि । भवआंतोसि । भवबिभ्रमिषुर-सि । पूर्णाङ्गोसि । पूर्णापण्डोसि । जातोपाङ्गोसि । जाय-मानोपाङ्गोसि । स्थिरो भव । नन्दिमान् भव । टद्मिमान् भव । पुष्टिमान् भव । ध्यातजिनो भव । ध्यातसम्यक्त्वो भव । तत्कुर्या येन न पुनर्जन्मजरामरणसंकुलं संसारवासं गर्भवासं प्राप्नोषि । अर्ह ॐ ॥ "

जलसंयुक्त तीर्थोदकको स्थापन करके, आर्यवेदमंत्र पढकरके, कुशाम विंदुयोंकरके, गर्भवंतीको अभिषेचन करे आर्यवेदमंत्रो यथा॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



રૂરેટ

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इस मंत्रकरके यंथि खोलके धर्मागारमें दंपतीको लेजाके सुसाधु (गुरु) को वंदना करवावे, और साधुयोंको निर्दोष भोजन वस्त्र पात्रादि दिलवावे ॥ इति गर्भाधानसंस्कारविधिः ॥

तदपीछे स्वकुलाचारयुक्तिकरके कुलदेवता, गृहदेवता, पुरदेवतादि पूजन जानना. । यहां जो कहा है कि, जैनवेदमंत्र; सो कथन करते हैं. यथा आदिदेव ( ऋषभदेव ) का पुत्र, अवधिज्ञानवान्, आदिचक्री, भरत राजा, श्रीमदादिजिनरहस्योपदेशसें प्राप्त किया है सम्यक् श्रुतज्ञान जिसने-सो भरतराजा-सांसारिक व्यवहारसंस्कारकी स्थितिकेवास्ते, अर्हन्की आज्ञा पाकरके, धारे हैं ज्ञानदर्शनचारित्ररत्नत्रय, करणा कराव-णा अनुमतिसें त्रिगुणरूप तीनसूत्र–मुद्राकरके चिन्हितवक्षःस्थलवाले बाह्यणोंको माहनोंको पूज्यतरीके मानता हुआ, और तिस अवसरमें अपनी वैक्रियलब्धिसें चार मुखवाला होके, चार वेदोंको उच्चारण करता भया. तिनके नाम-संस्कारदर्शन १, संस्थापनपरामर्शन २, तत्त्वावबोध ३, विद्याप्रवोध ४, । सर्व नयवस्तु कथन<sup>्</sup> करनेवाले इन चारों वेदोंको, माहनोंको पठन करता हुआ। । तदपीछे वह माहन, सात तीर्थंकरोंके तीर्थतक अर्थात् चंद्रप्रभतीर्थंकरके तीर्थतक सम्यक्त्वधारी रहें, और आई-तश्रावकोंको व्यवहार दिखाते रहें, तथा धर्मोपदेशादि करते रहें. । तद-पीछे नवमे तीर्थंकर श्रीसुविधिनाथपुष्पदंतके तीर्थके व्यवच्छेद हुए, तिस बीचमें तिन माहनोंने परिग्रहके लोगी होके, स्वच्छंदसें तिन आर्यवेदों-की जगे कुछक सुनी सुनाइ वातों लेके नवीन श्रुतियां रचीं, तिनमें हिंसक यज्ञादि और अनेक देवतायोंकी स्तुति प्रार्थना रचीं (क्रमसें ऋग्, यजुः, साम, अथर्व, नाम कल्पना करके, मिथ्यादृष्टिपणेको प्राप्त करें) तब व्यवहारपाठसें पराङ्मुख अर्थात् परमार्थरहित मनःकल्पित हिंसक यज्ञप्रतिपादक शास्त्रोंसें पराङ्मुख, ऐसे श्रीशीतलनाथादिके साधुयोंने तिन हिंसक वेदोंको छोडके, जिनप्रणीत आगमकोही प्रमाणभूत माने । तिन ब्राह्मणोमेंसें भी, जिन माहनोंने (ब्राह्मणोंने ) सम्यत्तक न त्यागन करा, अर्थातू जे माहन पुनः तीर्थंकरोके उपदेशसें



सम्यक्त्व पाके दृढ रहे, तिनोंके संप्रदायमें आज भी भरतप्रणीत वेदका लेश कर्मांतरव्यवहारगत सुनते हैं;सोही यहां कहते हैं ॥

यत उक्तमागमे ॥

सिरिभरहचकवद्दी आरियवेयाण विस्सुऊ कत्ता॥ माहणपढणच्छमिणं कहिअं सुहझाणववहारं॥१॥ जिणतिच्छे वुच्छिन्ने मिच्छत्ते माहणेहिं ते ठाविया॥ असंजयाण पृया अप्पाणं कारिया तेहिं॥२॥

ट्यास्ट्याः-श्रीभरतचक्रवर्त्ता आर्यवेदोंका कर्त्ता प्रसिद्ध है. भरतने आर्यवेद किसवास्ते करे? माहनोंके पढनेवास्ते, जुभ ध्यानकेवास्ते, और जगत्व्यवहारके वास्ते. । जिन तीर्थंकरके तीर्थके व्यवच्छेद हुए वह आर्य-वेद तिन माहनोंने मिथ्यामार्गमें स्थापन करे, और असंयति होके तिनोंने अपनी पूजा जगत्में करवाई ॥ इन वेदोंका विशेष निर्णय जैनतत्त्वाद-र्श्वप्रसें जानना ॥

इस गर्भाधानसंस्कारमें इतनी वस्तु चाहिये ॥ पंचामृत स्नात्र १, सर्वती-थोंदक २, सहस्रमूलचूर्ण ३, दर्भ ४, कोसुंभसुत्र ५, द्रव्य ६, फल ७, नैवेच ८, सदशवस्त्र दो ९, शुभआसन १०, शुभपट ११, खर्णताम्रादिभाजन १२, वादित्र १३, पतिवाली स्त्रीयां १४ और गर्भवंतीका पति १५. ॥ इत्याचार्य श्रीवर्डमानसूरिकृताचारदिनकरस्य यहिधर्मप्रतिवद्धगर्भाधानसंस्कारकीर्त्त-ननामप्रथमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिकृतो वालावबोधस्समाप्तस्त-त्समाप्तौ च समाप्तोयं त्रयोदशस्तम्भः ॥ १ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे प्रथमसंस्कारवर्णनो नाम त्रयोददास्तम्भः ॥१३॥

# ॥ अथचतुर्दशस्तम्भारम्भः ॥

त्रयोदरा स्तंभमें प्रथम संस्कारका वर्णन करा, अथ चतुर्दरा स्तंभमें (9ुंसवन ' नामा द्वितीय संस्कारका वर्णन करते हैं-॥ ४२

For Private And Personal

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

गर्भसें आठ मास व्यतीत हुए, सर्व दोहदोंके पूर्ण हुए, सांगोपांग गर्भके उत्पन्न हुए, तिसके शरीरमें पूर्णीभाव प्रमोदरूप स्तनोंमें दूधकी उत्पात्तिका सूचक, पुंसवन कर्म करे. । मूल, पुनर्वसु, पुष्य, हस्त, मृगशिर, श्रवण, येह नक्षत्र; और मंगल, गुरु, आदित्य, येह वार, पुंसवन कर्ममें संमत है। रिक्ता, दुग्धा, क्रूरा, तीन दिनको स्पर्शनेवाली, अवम् (टूटी हुई,) षष्ठी, अष्टमी, द्वादशी, अमावास्या, ये तिथियां वर्जके; गंडांतकरके उपहत, और अशुभ नक्षत्रवर्जित, पूर्वोक्त वारनक्षत्रसहित दिनमें पतिको चंद्रमाके बल हुए, पुंसवनका आरंभ करे; सो ऐसें है। पूर्वोक्त भेष, और खरूपवाला गुरु पतिके समीप हुए, अथवा न हुए, गर्भाधान कर्मके अनंतर, जो वस्त्रवेष, और केशवेष धारण करे हैं, तिसही वस्त्रवेष और केशवेषवाली गर्भवंतीको, रात्रिके चौथे प्रहरमें तारेसहित आकाश होवे तब मंगलगी-तगानपूर्वक आभरणसहित अविधवा स्त्रीयोंकरके, अभ्यंग उद्वर्त्तन जला-भिषेकोंकरके स्नान करवाके। तदपीछे प्रभात हुए नवीन वस्त्र गंधमाल्य-भूषित गर्भवंतीको साक्षिणी करके, घरदेहरामें अईत्प्रतिमाको तिसका पति, वा तिसका देवर, वा तिसके कुलका पुरुष, वा गुरु, आप पंचामृतकरके बृहत्स्नात्रविधिसें स्नान करवावें. । तदपछिं सहस्रमूलीस्नात्र प्रतिमाको करे, पीछे तीर्थोदकस्नात्र करे. । पीछे सर्वस्नात्रोदकोंको सुवर्णरूप्यताम्रादि भाजनमें स्थापन करके, शुभासन ऊपर बैठी हुई साक्षीभूत करे हैं पति-देवरादि कुलज जिसने, ऐसी गर्भवंतीको, दक्षिणहस्तमें कुशा धारण करके, कुशाम्रबिंदुयोंकरके स्नात्रोदकसें गर्भवंतीके शिरस्तनउदरको सिंचन करता हुआ, इस वेदमंत्रको पढे. ॥

"॥ॐ अईं ।नमस्तीर्थकरनामकर्मप्रतिबंधसंप्राप्तसुरासुरेंद्र-पूजायाईते।आत्मन् त्वमात्मायुःकर्मबंधप्राप्यं मनुष्यजन्म-गर्भावासमवान्नोषि।तद्भव जन्मजरामरणगर्भवासविच्छित्त-ये प्राप्ताईदर्मः अर्हद्भक्तः सम्यक्त्वनिश्चरुः कुलभूषणः। सुखेन तवजन्मास्तु।भवतुतव त्वन्मातापित्रोःकुलस्याभ्यु-

#### पञ्चदशस्तम्भः।

**₹**₹\$

इस वेदमंत्रको आठवार पढता हुआ, गर्भवंतीको अभिषेचन करे.। तदपीछे गर्भवंती आसनसें ऊठके सर्वजातिके आठ २ फल, खर्णरूप्य-मयी मुद्रा आठ, प्रणाम (नमस्कार) पूर्वक जिनप्रतिमाके आगे ढोवे.। तदपीछे गुरुके चरणोंको नमस्कार करके, दो वस्त्र, सोनेरूपेकी आठ मुद्रा, और तंबोलसहित आठ कमुक गुरुको देवे. । तदपीछे धर्मागार (पोषधशाला) में जाकर साधुयोंको वंदना नमस्कार करे, और साधुयों-को यथाशकिसें शुद्ध अन्न वस्त्र पात्र देवे. । कुलवृद्धोंको नमस्कार करे. ॥ इति पुंसवनसंस्कारविधिः ॥ तदपीछे खकुलाचारकरके कुलदेवतादिपूजन जानना. ॥

पंचामृत १, स्नात्रवस्तु २, स्त्रीके नवीन वस्त्र ३, नवीन वस्त्रयुगळ ४, स्वर्णकी आठ मुद्रा ५, रूपेकी आठ मुद्रा ६, सोनेकी ८ और रूपेकी ८ एवं षोडश (१६) मुद्रा और ७, फलकी जाति ८, कुशा ९, तांबूल १०, सुगंध पदार्थ ११, पुष्प १२, नैवेच १३, सधवा स्त्रीयां १४, गीतमंगल १५, इतनी वस्तु पुंसवनसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्छमानसूरिक्वताचारदिन-करस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्धपुंसवनसंस्कारकीर्त्तननामद्वितीयोदयस्याचार्यश्रीम-द्विजयानन्दसृरिक्वतो बालाववोधस्समाप्तस्तत्समाप्ते च समाप्तोयं चतु-र्वशस्तम्भः ॥ २ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रन्थे

दितीयपुंसवनसंस्कारवर्णनो नाम चतुर्दशस्तम्भः ॥ १४ ॥

## ॥ अथपश्वदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ पंचदश स्तंभमें जन्मसंस्कारनामा तृतीय संस्कारका वर्णन करते हैं॥

जन्मसमय हुए, गुरु, ज्योतिषिकसहित, सृतिकाग्रहके निकट गृहमें एकांतस्थानमें जहां रौला न सुनाइ देवे, स्त्री, बाल, पञ्च, जहां न आवे,

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

३३२

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

तहां घटिकापात्र (घडी–कलाक) सहित उपयोगसहित चित्तवाला होकर, परमेष्ठिजापमें तत्पर हुआ थका रहे. । यहां पाहिलां तिथि वार नक्षत्रादि देखना न चाहिये क्योंकि, यह जीव कर्म और कालके अधीन है.॥ यतः ॥

जन्म मृत्युर्द्धनं दौस्थ्यं स्वस्वकाळे प्रवर्त्तते ॥ तदस्मिन् क्रियते हंत चेतश्चिंता कथं त्वया॥१॥

उक्तं चागमे श्रीवर्द्धमानस्वामिवाक्यम् ॥ गाथा ॥

समयं जम्मणकालं कालं मरणस्स कमइ सुरनाह ॥

संपत्तजोगहत्ती न अइसया विअराएहिं ॥ २ ॥

इसवास्ते वालकके जन्म हुए समीप रहा हुआ गुरु, ज्योतिषिको जन्मक्षण जाननेके वास्ते आज्ञा करे. तिसने भी सम्यग् जन्मकाल, करगोधर करके धारण करना तदपीछे बालकके पिता, पितृव्य (चाचा-काका) पितामहोनें, नाल विना छेद्यां गुरुका, और ज्योतिषिका बहुत वस्त्र आभूषणवित्तादिसें पूजन करना. क्योंकि, नाल छेद्यांपीछे सूतक हो जाता है. गुरु बालकके पिता, पितामह (दादा), आदिककों आइार्वाद देवे. ।

यथा ॥

" ॐ अईं कुरुं वो वर्इतां । संतु झतराः पुत्रप्रपौत्राः । अक्षीणमस्त्वायुर्द्धनं यराः च अईं ॐ ॥" इति वेदाशीः ॥ तथा ।वृत्तम् ॥

यों मेरुज्रांगे त्रिद्जाधिनाथैदेंत्याधिनाथैरसपरिच्छदेश्य ॥

कुंभामृतैः संस्नपितस्सदेव आद्यो विद्ध्यात् कुलवर्ईनंच ॥१॥ ज्योतिषिकाशीर्वादो यथा शार्दूलविकीडितवृत्तम् ॥

आदित्यो रजनीपतिः क्षितिसुतः सौम्यस्तथा वाक्पतिः श्रुक्रः सूर्यसतो विधुंतुद्दीिखिश्रेष्टा ग्रहाः पांतु वः ॥

#### पञ्चदशस्तम्भः ।

३३२

# अश्विन्यादिभमण्डलं तदपरो मेषादिराशिकमः कल्याणं पृथुकस्य वृद्धिमधिकां संतानमप्यस्य च ॥ १ ॥ तदपीछे लग्न धारण करके, ज्योतिषिके स्वघर गये हुए, गुरु सूतिक-

र्मकेवास्ते कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, और दाईयोंको ।निर्देश करे । अन्य घरमें रहाही वालकको स्नान करानेवास्ते जलको मंत्रके देवे ॥

जलाभिमंत्रणमंत्रो यथा॥

"॥ ॐ अईं । नमोईत्सिध्दाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः ॥ "

वृत्तम् 🛛

क्षीरोदनीरैः किल जन्मकाले यैमेंरुश्टङ्गे स्नपितो जिनेन्द्रः ॥ स्नानोदकं तस्य भवत्विदं च त्रिज्ञोर्महामङ्गलपुण्यवृद्धे॥१॥

इस मंत्रकरके सात वार जलको मंत्रें, तिस जलकरके कुलवृद्धा स्रीयों घालकको स्नान करावे. । और अपने २ कुलाचारके अनुसार नालच्छेद करे. तदपीछे गुरु स्वस्थानमें वैठाही चंदन, रक्तचंदन, बिल्वकाष्टादि दग्ध करके भस्म करे; तिस भस्मको श्वेतसर्षप और लवणमिश्रित करके पोटट-लिकामें बांधे.

रक्षाभिमंत्रणमंत्रो यथा ॥

"ॐ हीँ श्री अंबे जगंदबे शुभे शुमंकरे अमुं बालं भूते-भ्यो रक्ष २ । अहेझ्यो रक्ष २ । पिशाचेभ्यो रक्ष २ । वेतालेभ्यो रक्ष २ । शाकिनीझ्यो रक्ष २ । गगनदेवीभ्यो रक्ष २ । दुष्टेभ्यो रक्ष २ । शत्रुभ्यो रक्ष २ । कार्मणेभ्यो रक्ष २ । दृष्टिदोषेभ्यो रक्ष २ । जयं कुरु । विजयं कुरु । तुष्टिं कुरु । पुष्टिं कुरु । कुलवृद्धिं कुरु । श्रीँ ह्रीँ ॐ भगवति श्री-आंबके नमः ॥ र्ड्४

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इस मंत्रकरके सातवार मंत्रित रक्षापोटलीको काले सूत्रसें बांधके, लोहेका टुकडा, वरुणमूलका टुकडा, रक्तचंदनका टुकडा और कोडी, इनोंसहित रक्षापोटलिको कुलवृद्धा स्त्रीयोंके पास बालकके हाथ ऊपर बंधवावे.॥

सांवत्सर (पंचांग) घटीपात्र, चंदन, रक्तचंदन, समीपमें एकांत ग्रह, सरसव, लवण, कोशेय ऋष्णसूत्र, कोडी, गीतमंगल, लोहा, रक्षा, वस्त्र, दक्षिणावास्ते धन, सूतिका, कुलवृद्धा, सर्व जलाशयका जल, जन्मसंस्कारमें इतनी वस्तु चाहिये. ॥ इतिजन्म सं० विधिः ॥ अथ कदाचित् अश्छेषामें, ज्येष्ठामें, मूलमें, गंडांतमें, भद्रामें, बालकका जन्म होवे तो बालकको, वालकके मातापिताको, धालकके कुलको, दुःख, दारिद्र, शोक, मरणा दि कष्ट होवे; इसवास्ते बालकका पिता और कुलज्येष्ठ (कुलका बडा) शांतिकविधिमें कहे विधानके करेविना बालकका मुख न देखे. ॥ \* इत्याचार्य श्रीवर्छमानसूरिकृताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्धजातकर्मसंस्कारकीर्त्तन-नामतृतीयोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो बालावबोधस्समाप्तस्तत्स मात्तौ च समाप्तोयं पंचदशस्तंभः ॥ ३ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासाद<mark>ग्रंथेतृती</mark>-यजातकर्मसंस्कारवर्णनो नाम पञ्चदशस्तम्भः ॥ १५ ॥

# ॥ अथषोडशस्तम्भारम्भः ॥

अथ षोडशस्तंभमें चौथा सूर्यचंद्रदर्शन संस्कारका वर्णन करते हैं.॥ जन्मदिनसें दो दिन व्यतीत हुए, तीसरे दिन गुरु समीपके घरमें अर्हत्पूजनपूर्वक जिनप्रतिमाके आगे स्वर्णताम्रमयी वा रक्तचंदनमयी सूर्यकी प्रतिमा स्थापन करे. तिसका अर्चन, शांतिक पौष्टिक विधिकरके करे. + तदपीछे स्नानकरके सुवस्त्राभरणकरके अलंक्टत बालककी माताको

- \* शांतिकविधिका वर्णन आचारदिनकरके २४ मे उद्यमें है वहांसें जानना.
- + शांतिकपौष्टिकका विधि आचारादीनकरके ३४ मे और ३९ मे उदयमें है.



રૂર્યુ.

जिसने दोनों हाथोंमें बालकको धारण किया है ऐसीको प्रत्यक्ष सूर्यके सन्मुख लेजाके, वेदमंत्रको उच्चारण करता हुआ, माता पुत्रको सूर्यका दर्शन करवावे ॥

सूर्यवेदमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अई। सूर्योऽसि। दिनकरोऽसि। सहस्रकिरणोऽसि। विभावसुरसि। तमोपहोऽसि। प्रियंकरोऽसि। शिवंकरोऽसि। जगच्चक्षुरसि। सुरवेष्टितोऽसि। मुनिवेष्टितोऽसि। विततवि-मानोऽसि। तेजोमयोऽसि। अरुणसारथिरसि। मार्त्तडोऽसि। द्वादशात्माऽसि। वक्तबांधवोऽसि। नमस्ते भगवन् प्रसी-दास्य कुलस्य तुष्टिं पुष्टिं प्रमोदं कुरु २ सन्निहितो भव अई॥"

ऐसें गुरुके पठन करे हुए, सूर्यको टेल्लो, माता पुत्रसहित, गुरुको नमस्कार करे गुरु पुत्रसहित माताको आशीर्वाद देवे.।

यथा । आर्या ॥

सर्वसुरासुरवंद्यः कारयिता सर्वधर्मकार्याणाम् ॥

भूयात्रिजगच्चक्षुर्मगलदस्ते सपुत्रायाः ॥ १ ॥

सूतकमें दक्षिणा नही है. । तदपीछे गुरु खस्थानमें आयकर जिन प्रतिमाको और स्थापित सूर्यको विसर्जन करे. माता और पुत्रको सूतकके भयरें तहां जिनप्रतिमाके पास न ठावे. । तिस दिनमेंही संध्याकालमें गुरु जिनपूजापूर्वक जिनप्रतिमाके आगे स्फटिकरूप्यचं दनमयी चंद्रमाकी मूर्त्ति स्थापन करे, तिस चंद्रमाकी मूर्त्तिका शांतिका दिक प्रक्रमोक्त विधिकरके पूजन करे. तदपीछे तैसेंही सूर्यदर्शनरीतिसें चंद्रमाके उदय हुए प्रत्यक्ष चंद्रसन्मुख माता और पुत्रको ले जाके, वेदमंत्र उच्चार करता हुआ, मातापुत्र दोनोंको चंद्रका दर्शन करावे. ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

चंद्रस्य वेदमंत्रो यथा ॥

यथा। वृत्तम् ॥

"॥ ॐ अईं। चंद्रोऽसि। निशाकरोऽसि । सुधाकरोऽसि । चंद्रमा असि । ग्रहपतिरसि । नक्षत्रपतिरसि । कौमुदीप-तिरासि । निशापतिरसि । मदनमित्रमसि। जगजीवनमसि । जेवात्वकोऽसि। क्षीरसागरोद्धवोऽसि। श्वेतवाहनोऽसि। राजाऽ-सि । राजराजोऽसि । औषधीगर्भोऽसि । वंद्योऽसि । पूज्योऽसि । नमस्ते भगवन् अस्य कुलस्य ऋदिं कुरु । वृदिं कुरु ।

तुष्टिं कुरु । पुष्टिं कुरु । जयं विजयं कुरु । भद्रं कुरु । प्र-

सवौंषधीमिश्रमरीचिजालः सर्वापदां संहरणप्रवीणः ॥

करोतु वृद्धिं सकलेपि वंशे युष्माकमिन्दुः सततं प्रसन्नः॥ १॥

इसमें इतना विशेष है। कदाचित् तिस रात्रिके विषे चतुर्दर्शा अमावा-

स्याके वशसें वा वादलसहित आकाशके होनेसें चंद्रमा न दिखलाइ देवे

तो भी पूजन तो तिस रात्रिकीही संध्यामें करना; और दर्शन तो और

रात्रिमें भी चंद्रमाके उदय हुए हो सक्ता है. ॥ सूर्य और चंद्रमाकी

मूर्ति, तिसकी पूजाकी वस्तु, सूर्यचंद्रदर्शनसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्य-

श्रीवर्डमानसूरिकृताचारदिनकरस्य यहिधर्मप्रतिबद्धसृयेंदुदर्शनसंस्कारकी-

**र्त्तननामचतुर्थोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिक्टतो** वालावबोधस्समाप्त-

तदपछि गुरु जिनप्रतिमा, और चंद्रप्रतिमा दोनोंको विसर्जन करे.।

ऐसें पढता हुआ, माता पुत्रको चंद्र दिखलाके खडा रहे. । माता पुत्र

मोदं कुरु । श्रीशशॉकाय नमः । अईं ॥ "

सहित गुरुको नमस्कार करे। गुरु आशीर्वाद देवे॥

स्तत्समाप्तौ च समाप्तोयं षोडशस्तभः ॥ ४ ॥ इलाचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थे चतुर्थ-

सूर्येन्दुदर्शनसंस्कारवर्णनो नाम षोडशस्तम्भः॥१६॥

#### संतर्शस्तम्भः ।

হহত

# ॥ अथसप्तदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ सप्तदशस्तंभमें क्षीराशननामा पांचमा संस्कारका स्वरूप लिखते हैं. तिसही जन्मसें तीसरे, चंद्रसूर्यके दर्शनके दिनमेंही, बालकको क्षीरा-शनसंस्कार करना । तद्यथा । पूर्वोक्त वेषधारी गुरु, अमृतमंत्रकरके एकसौ आठ वार मंत्रित तीर्थोदकसें वालकको, और बालककी माताके स्तनों-को अभिषेक करके, माताकी गोदी ( अंक ) में स्थित बालकको दूध पावे. पूर्णांगनाशिकासंबंधि स्तन्य पहिलां चुंघावे, स्तन्य ( दूध ) पीते हुए बाल-कको गुरु आशीर्वाद देवे ॥

यथा वेदमंत्रः ॥

"॥ ॐ अर्ह । जीवोऽसि । आत्माऽसि । पुरुषोऽसि । राब्द-ज्ञोऽसि । रूपज्ञोऽसि । रसज्ञोऽसि । गंधज्ञोऽसि । स्पर्शज्ञोऽसि । सदाहारोऽसि । कृताहारोऽसि । अभ्यस्ताहारोऽसि । कावळिका-हारोऽसि । लोमाहारोऽसि । औदारिकरारीरोऽसि । अनेना-हारेण तवांगं वर्डतां । बलं वर्डतां । तेजोवर्डतां । पाटवं वर्डतां । सोष्ठवं । वर्डतां पूर्णायुर्भव । अर्हं ॐ ॥ " इस मंत्रकरके तीन वार आज्ञीर्वाद देवे ॥ अमृतमंत्रो यथा ॥

" ॐ॥ अमृते अमृतोद्भवे अमृतवर्षिणि अमृतं श्रावय २ स्वाहा॥" इत्याचार्यवर्द्धमानसृरिकृताचारदिनकरस्य गृहिधर्मप्रतिवद्धक्षीराशनसं-स्कारकीर्त्तननामपंचमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो वालावबोधस्स-माप्तस्तस्माप्तौ च समाप्तोयं सप्तदशस्तम्भः ॥ ५ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णय<mark>प्रासादमन्थे</mark> पश्चमक्षीराशनसंस्कारवर्णनोनाम सप्तदशस्तम्भः ॥ १७ ॥

For Private And Personal

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

## ॥ अथाष्टादशस्तम्भारम्भः ॥

अथाष्टादइास्तभमें षष्ठीसंस्कारनामा छट्टे संस्कारकास्वरूप लिखते हैं.॥ छट्टे दिनमें संध्याके समयमें गुरु प्रसृतिघरमें आकरके षष्ठीपूजन विधिका आरंभ करे, षष्ठीपूजनमें सूतक नहीं गिणना.

यत उक्तम्।

# स्वकुले तीर्थमध्ये च तथावश्ये बलादपि ॥ षष्ठीपूजनकाले च गणयेन्नैव सूतकम् ॥ १ ॥

इसवचनसें ॥ सूतिकाग्रहकी भींत और भूमि दोनोंको सध-वायोंके हाथसें गोवरकरके लेपन करवावे, । तदपीछे दृश्य शुक्रबृह-स्पतिके वर्त्तनेवाली दिशाके भींतभागको खडी आदिकरके धवल (श्वेत) करवावे, और भूमिभागको चौंकमांडित करवावे. । तदपीछे श्वेत भींतभा-गके ऊपर सधवाके हाथेंकरी कुंकुमहिंगुलादिवर्णोंकरके आठ माताओंको उद्धी (खडीयां) लिखावे, आठ बैठी हुई, और आठ सुती हुई भी लिखवावे. कुलकमांतरमें गुरुकर्मांतरमें षट् (६) षट् (६) लिखनीयां. । तद-पीछे सधवा स्त्रीयोंके गीतमंगल गाते हुए चौंकमें शुभासनके ऊपर बैठा हुआ गुरु, अनंतरोक्त पूजाक्रम करके मातायोंको पूजे.

यथा ॥

"॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति। ब्रह्माणि। वीणापुस्तकपद्माक्षसू-त्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । इह षष्ठीपूजने आगच्छ २ स्वाहा ॥" तीनवार पढके पुष्पकरके आव्हान करे ॥

तदपीछे ॥

"॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति । ब्रह्माणि। वीणापुस्तकपद्माक्षसू-त्रकरे। हंसवाहने। श्वेतवर्णे। मम सन्निहिता भव २ स्वाहा॥" तीनवार पढके सन्निहित करे॥

वरदाभयकरे । मयूरवाहने । गौरवर्णे । इह षष्ठीपूजने आ-गच्छ २॥ " शेषं पूर्ववत् ॥ ३॥ "॥ अ ह्रीँ नमो भगवति।वेष्णवि।शंखचक्रगदासारंगख-

आगच्छ २॥" शेषंपूर्ववत् ॥ २ ॥ "॥ ॐहीँ नमो भगवति। कोमारि । षण्मुखि। शूलशक्तिधरे । वरदाभयकरे । मयूरवाहने । गोरवर्णे । इह षष्ठीपूजने आ-

"॥ ॐ ह्वीँ नमो भगवति।माहेश्वरि। शूलपिनाककपालख-ट्वांगकरे। चंद्रार्डललाटे। गजचर्माटते। शेषाहिबडकांची-कलापे। त्रिनयने। वृषभवाहने। श्वेतवर्णे। इह षष्ठीपूजने

विशेष मंत्रोंमें है, सो छिखते हैं. ॥

तीको पूजे. ॥ ऐसेंही अन्य सात मातायोंकी पूजा करणी. ।

गृह्ण २ स्वाहा ॥ <sup>22</sup> ऐसें एकएकवार मंत्रपाठपूर्वक इन पूर्वोक्त गंधादिवस्तुयोंकरके भगव-

इसीतरें मंत्रपूर्वक। " धूपं गृह्ण २। ' दीपं ग्रह्ण २।' 'अक्षतान् गृह्ण २।' ' नैवेद्यं

चंदनादि गंध चढावे॥ "ॐ ह्रीँ नमो भगवति। ब्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्माक्षसूत्र-करे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । पुष्पं ग्रह्ण २ स्वाहा ॥ "

तंदभीछे "॥ॐ ह्रीँ नमो भगवति । ब्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्मा-क्षसूत्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । गंधं गृह्ण २ स्वाहा॥"

इति। तीनवार पढके स्थापन करे ॥

तदपीछे॥ "॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति । ब्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्मा-क्षसूत्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । इह तिष्ठ २ स्वाहा ॥"

#### अष्टादशस्तम्भः

રર્શ્ડ

तदपीछे मातृस्थापनाकी अग्रभूमिमें चंदनलेपस्थापना करके, अंबा-रूप षष्ठीको स्थापन करे. । और तिस स्थापनाको दाधि, चंदन, अक्षत, दूर्वादिकरके पूजे. ।

षष्ठीसंपूजनात्पूर्वं कल्याणं दुद्ता शिशोः ॥ १ ॥

व्रह्माचामातरोप्यष्टो स्वस्वास्त्रवलवाहनाः ॥

मातृका पूजन करके ऐसें पढे. ॥

रोषं पूर्ववत् ॥ ८ ॥ एवं जैसें उर्ध्व (खडी) मातृयांका पूजन करे, तैसेंही बैठी और सुप्त मातृयांका भी पूर्वोक्त मंत्रोंसेंही तीनवार पूजन करे; । कितनेक चामुंडा, त्रिपुरा, दोनोंको वर्जके षट्मातृकाही पूजन करते हैं. ॥

रोषं पूर्ववत् ॥ ७॥ "॥ ॐह्रीँ नमो भगवति। त्रिपुरे। पद्मपुस्तकवरदाभयकरे। सिंहवाहने । श्वेतवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥ "

रोषं पूर्ववत् ॥ ५ ॥ "॥ ॐ ही नमो भगवति।इंद्राणि। सहस्रनयने। वज्रहस्ते। सर्वाभरणभूषिते। गजवाहने। सुरांगनाकोटिवेष्टिते। कांच-नवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २ ॥" रोषं पूर्ववत् ॥ ६ ॥ "॥ ॐ ही ँ नमो भगवति। चामुंडे। शिराजाठकराठशरीरे। प्रकटितदशने। ज्वाठाकुंतठे। रक्तत्रिनेत्रे। शूठकपाठखडुप्रे-तकेशकरे। प्रेतवाहने। धूसरवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥"

"॥ ॐह्रीँ नमो भगवति। वाराहि। वराहमुहि। चऋखड्गह-स्ते। रोषवाहने। श्यामवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥ "

ड़करे। गरुडवाहने। कृष्णवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥" होषं पूर्ववत् ॥ ४ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ইপ্তৃত

#### अष्टादशस्तम्भः ।

www.kobatirth.org

ĮŸĽ

तदपीछे गुरु इस्तमें पुष्प लेके॥ "॥ ॐ ऐँ ह्रीँ षष्ठि । आम्ववनासीने । कदंबवनविहारे । पुत्रद्वययुते । नरवाहने । श्यामाङ्गि । इह आगच्छ २ स्वाहा ॥'' मातृवत् इसकी भी पूजा करणी. । तदपीछे बालकमातासहित अवि-धवा कुलवृद्धा स्त्रीयां मंगलगीतगानमें तत्पर वाजंत्रोंके वाजते हुए षधीरात्रिको जागरणा करे. ।

तदपीछे प्रातःकालमें ॥

"॥ ॐ भगवति माहेश्वरि पुनरागमनाय स्वाहा ॥ "

ऐसें प्रत्येक नामपूर्वक गुरु, मातृको और षष्ठीको विसर्जन करे । तदपीछे गुरु,बालकको पंचपरमेष्टिमंत्रपवित्रित जलकरके अभिषेक करता हुआ, वेदमंत्रकरके आर्शार्वाद देवे.॥

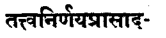
यथा ॥

"॥ ॐ अहीँ जीवोऽसि। अनादिरसि। अनादिकर्मभागसि। यत्त्वया पूर्व प्रकृतिस्थितिरसप्रदेशैराश्रवटत्त्या कर्मबद्धं तद्दन्धोदयोदीरणासत्ताभिः प्रतिभुङ्क्ष्व।मा शुभकर्मोदयफ-लभुक्तेरुच्छेकं दध्याः। नचाशुभकर्मफलभुक्त्या विषादमा-चरेः। तवास्तु संवरवृत्त्या कर्मनिर्जरा अ हीँ औ॥ "

सूतकमें दक्षिणा नही हैं. ॥चंदन, दधि, दूर्वा, अक्षत, कुंकुम, लेखिनी, हिंगुलादिवर्ण, पूजाके उपकरण, नैवेद्य, सधवा स्त्रीयां, दर्भ, भूमिलेपन, इतनी वस्तुयां षष्ठीजागरणसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यवर्द्धमानसूरि-कृताचारदिनकरस्य यहिधर्मप्रतिबद्धषष्ठीजागरणसंस्कारकीर्त्तननामषष्ठोद-यस्याचार्यश्रीमद्विजयान्दसूरिकृतो वालावबोधस्समाप्तस्तसमाप्तो च समा-प्रोयमष्टादशस्तम्भः ॥ ६ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयान्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थे षष्ठी-जागरणनामषष्ठसंस्कारवर्णनो नामाष्टादशस्तम्भः ॥ १८ ॥ . રૂઝર

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



# ॥ अथैकोनर्विशस्तम्भारम्भः ॥

अथैकोनविंशस्तंभमें शुचिकर्मसंस्कारका वर्णन करते हैं. ॥ यहां शुचिकर्म खस्ववर्णानुसार करके दिनोंके व्यतीत हुए करणा.

तद्यथा ॥

शुद्धेंद्विप्रो दशाहेन हादशाहेन बाहुजः ॥ वैश्यस्तु षोडशाहेन शूद्रो मासेन शुद्धयति ॥ १ ॥ कारूणां सूतकं नास्ति तेषां शुद्धिर्न चापिहि ॥ ततो गुरुकुलाचारस्तेषु प्रामाण्यमिच्छति ॥ २ ॥

तिस कारणसें खखवर्णकुलानुसार करके दिनोंके व्यतीत हुए, गुरु सर्वही, सोलां पुरुषयुगसें उरे, तिस कुलवर्गकों बुलवावे. क्योंकि, सूतक सोलां पुरुषयुगसें उरे ग्रहण करिये हैं. ॥

यदुक्तं ॥

नृषोडराकपर्यन्त गणयेत् सूतकं सुधीः ॥

विवाहं नानुजानीयाद्रोत्रे लक्षनणां युगे ॥ १ ॥

भावार्थः-सोलं पुरुषपर्यंत सुधी पुरुष सूतक गिणे, । परंतु एकगोत्रमें लक्ष पुरुषयुग व्यतीत हुए भी, विवाह नही करे; न माने. । तिसवास्ते तिन गोत्रजको बुलवायके तिन सर्वको सांगोपांग स्नान और वस्त्रक्षालन कर-नेको कहे. । स्नान करके शुचि वस्त्र पहिनके गुरुको साक्षी करके, वे सर्व गोत्रज विविध प्रकारकी पूजांसें जिन प्रतिमाका पूजन करे. । तदपीछे बालकके माता पिता पंचगव्यकरके अंतस्नान करे. । पुत्रसहित नखच्छे-दनकरके गांठ जोडी दंपती जिनप्रतिमाको नमस्कार करे, सधवा स्त्रीयांके मंगलगीत गाते वाजंत्रोंके वाजते हुए. । और सर्व चैत्योंमें पूजा नैवेद्य ढौकन करे. । साधुयोंको यथाशक्ति चतुर्विध आहार वस्त्र पात्र देवे, । और संस्कार करनेवाले गुरुको वस्त्र तांबूल भूषण द्रव्यादिदान देवे. तथा । जन्म, चंद्रसूर्यदर्शन, श्वीराधन, पष्ठी, इनसंबंधिनी दक्षिणा तिस दिनमें

#### विंशस्तम्भः ।

રુષ્ઠર.

संस्कारगुरुकेतांइ देणी. । और सर्व गोन्नज स्वजन मित्रवर्गोंको यथाशाफि भोजन तांबूल देना. । तथा गुरु तिस कुलके आचारानुसारकरके पंचग-व्य, जिनस्नात्रोदक, सर्वोंधधिजल और तीर्थजल, इनोंकरके स्नान कराये हुए बालकको वस्त्राभरणादि पहिनावे. ॥ तथा स्त्रीयोंको सूतकदिनोंके पूर्ण हुए भी, आई नक्षत्रोंमें, और सिंह गजयोनि नक्षत्रोंमें, सूतकस्नान नही करवावणा. ! आई नक्षत्र दश है. । इत्तिका १, भरणी २, मूल ३, आर्द्रा ४, पुष्य ५, पुनर्वसु ६, मघा ७, चित्रा ८, विशाखा ९, श्रवण १०, ये दश आई नक्षत्र हैं; इनमें स्त्रीको सूतकस्नान न करावे. यदि स्नान करे तो, फिर प्रसूति न होवे. ॥ धनिष्ठा १, पूर्वाभाद्रपदा २, ये दो सिंह-योनि नक्षत्र जाणने; और भरणी १, रेवती २, ये दो नक्षत्र गजयोनि जाणने. ॥ कदाचित् सृतक पूर्ण हुए दिनमें इन पूर्वोक्त नक्षत्रोंमेंसें कोइ नक्षत्र आवे, तव एक एक दिनके अंतरे शुचिकर्म करणा. ॥ पूजावस्तु, पंचगव्य, स्वगोत्रज जन, तीर्थोदक, शुचिकर्मसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचा० श्रीव० ग्रहिधर्मप्रतिवद्धशुचिसंस्कारकीर्चननामसंत्रमोदयस्या-चार्यश्रीमद्वि० बा० स० तत्स० समाप्तोयमेकोनविंशस्तंभः ॥ ७ ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथे सप्तमशुचिकर्मसंस्कारवर्णनो नामैकोनविंशस्तम्भः॥ १९॥

# ॥ अथविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ विंशस्तम्भमें नामकरणसंस्काराविधि लिखते हैं. ॥

मृदु, ध्रुव, क्षिप्र और चर, इन नक्षत्रोंमें पुत्रका जातकर्म करना. अ-थवा गुरु वा शुक्र, चतुर्थ स्थित होवे, तब नाम करना, सजजन पुरुषोंको सम्मत है. ॥ शुचिकर्मदिनमें अथवा तिसके दूसरे वा तीसरे शुभ दिनमें बालकको चंद्रमाके वल हुए, ज्योतिषिकसहित गुरु तिसके घरमें शुभस्था-नमें शुभासनके ऊपर बैठा हुआ, पंचपरमेष्ठिमंत्रको स्मरण करता हुआ रहे. । तिस अवसरमें वालकके पिता, पितामहादि, पुष्प फलकरके हाथ **\$**88

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

परिपूर्ण करके ज्योतिषिकसाहित गुरुको साष्टांग नमस्कार करके ऐसें कहे. हे भगवन् ! पुत्रका नामकरण करो. । तब गुरु तिन पितापितामहादिको, तिसके कुलके पुरुषोंको, और कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, आगे बैठाके, ज्योति-षिको जन्मलग्न कहनेकेवास्ते आदेश करे। तव ज्योतिषिक शुभपट्टे-ऊपर खद्दिका ( खडी ) करके तिस वालकके जन्मलग्नको लिखे, स्थान २ में ग्रहोंको स्थापन करे. । तब वालकके पितापितामहादि जन्मलप्नकी पूजा करे.। तिसमें खर्णमुदा १२, रूप्यमुदा १२, ताम्रमुदा १२, कमुक ( सुपारी ) १२, अन्य फलजाति १२, नालिकेर १२, नागवछीदल ( पान ) १२, इनोंकरके द्वादश लग्नका पूजन करे । इनही नव नव वस्तुयोंकरी नव-यहोंका पूजन करे. ऐसें लग्नके पूजे हुए, तिनोंके आगे ज्योतिषिक लग्न विचार कहे. वे भी उपयोगसहित सुणे. । तटपीछे व्यावर्णनसहित उन्नको ज्योतिषिक कुंकुमाक्षरोंकरके पत्रेमें लिखके, कुलज्येष्ठको सौंप देवे.। बाल-कके पितादिकोंने ज्योतिर्षका निवाप ( पितृउद्देशपूर्वक ) वस्त्र खर्णदान करके सन्मान करणा. । और ज्योतिषिक भी तिनोंके आगे जन्मनक्षत्रा-नुसारे, नामाक्षरको प्रकाश करके, खघरको जावे । तदपीछे गुरु, सर्व कुलपुरुषोंको और कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, आगे स्थापन करके (बिठलाके) तिनोंकी सम्मतिसें हाथमें दूर्वा लेके परमेष्ठिमंत्रपठनपूर्वक कुलवृद्धाके कानमें जातिगुणोचित नाम सुणावे । तिसपीछे कुलइद्धा नारीयां गुरुके-साथ पुत्र गोदीमें लीयां तिसकी माता शिबिकादि नरवाहनमें बैठी हुई, वा पादचारिणी अविधवायोंके गीत गाते हुए, वाजंत्र बाजते हुए, जिन-मंदिरमें जावे.। तहां मातापुत्र दोनों जिनको नमस्कार करे, माता चौ-वीस २ सुवर्णमुद्रा, रूप्यमुद्रा, फलनालिकेरादिकरके जिनप्रतिमाके आगे ढोकनिका करे.। तदपीछे देवके आगे कुलवृद्धा स्त्रीयां वालकका नाम प्रकाश करे. चैत्य न होवे तो, घरदेरासरकी प्रतिमाके आगे यह विधि करना. तद्पीछे तिसही रीतिसें पौषधशालामें आवे, तहां प्रवेश करके भोजनमंडली स्थानमें मंडलीपद्व स्थापन करके तिसकी पूजा करे. मंडलीपूजाका विधि यह है. पुत्रकी माता " श्रीगातमाय नमः " ऐसा उचार करती हुई, गंध, अक्षत,

•

રુજુ



पुष्प, धूप, दीप, नैवेद्य करके मंडलीपटकी पूजा करे**ं मंडलीपटोपरि खर्ण-**मुद्रा १०, रूप्यमुद्रा १०, कमुक १०८, नालिकेर २९, वश्चस्त २९, स्थापन करे। तदपीछे पुत्रसहित माता तीन प्रदक्षिणा करके यतिगुरुको नमस्का-र करे। नव सोनेरूपेकी मुद्रा करके गुरुके नवांगकी पूजा करे। निरुंछ-ना और आरात्रिका (आरती) करके क्षमाश्रमणपूर्वक हाथ जोडके, "वासरकेवंकरेह" ऐसा पुत्रकी माता कहे. तब यतिगुरु वासक्षेपको, ॐकार हीकार श्रीकार सन्निवेशकरके कासधेनुमुदाकरके, वर्द्धमान विद्याकरके जपके, मातापुत्र दोनोंके झिरपर क्षेप करे. तहां भी तिनके शिरमें ॐ हीँ श्रीँ अक्षरोंका सन्निवेश करे.। तदपीछे वालकका अक्ष-तसहित चंदनकरके तिलक करके, कुलइछाके अनुवादकरके, नाम स्थाप-न करे.। तदपीछे तिसही युक्तिकरके सर्व अपने घरको आवे.। यतिगुरुयों-को शुद्ध आहार वस्त्र पात्रका दान देवे.। और एहस्अगुरुको वस्त्र अलं-कार चर्णदान देवे. ॥ नांदी, मंगलगीत, ज्योतिषिकसहित गुरु, प्रभूत फल, और मुद्रा, विविधप्रकारके वस्त्र, वास, चंदन, दूर्वा, नालिकेर, धन, इतनी वस्तु नामसंस्कारकार्यमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसृरिक-ताचारदिनकरस्य गृहिधर्मप्रतिबद्धनामकरणसंस्कारकीर्त्तननामाष्टमोदय-स्याचार्यश्रीमाद्वेजयानंदसूरिकृतो बालावबोधस्समाप्तस्तत्समाप्ते च समा-सोयं विंशस्तम्भः ॥ ८ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथेऽष्ट नामकरणसंस्कारवर्णनो नाम विंशस्तम्भः ॥ २० ॥

# ॥ अधैकविंशस्तरम्भारम्भः ॥

अथ २१ मे स्तंभमें अन्नप्राशनसंस्कारविधि लिखते हैं. ॥ रेवती, श्रव-ण, हस्त, मृगशीर्ष, पुनर्वसु, अनुराधा, अश्विनी, चित्रा, रोहिणी, उत्तरा-त्रय, धनिष्ठा, पुष्य, इन निर्दोष नक्षत्रोंमें और रवि, चंद्र, बुध, शुक्र, गुरु वारोंमें पुरुषोंको नवीन अन्नप्राशन (खाना) श्रेष्ठ है. । और वालकोंको

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद

अन्नभोजन रिकादि कुतिथीयां और कुयोगोंको वर्जके श्रेष्ठ है. । पुत्रको छट्टे मासमें, और कन्याको पांचमे मासमें अन्नप्राशन, सत्पुरुषोंने कहा है।। जे नक्षत्र कहे तिनमें और पूर्वोक्त वारमें सद्वहोंके विद्यमान हुए अमा-वासी और रिक्ता, तिथीको वर्जके शुभ तिथीमें करणा. क्योंकि, लग्नमें रावे होवे तो, कुष्टी होवे; मंगळ होवे तो, पित्तरोगी होवे; शनि होवे तो, वातव्याधि होवे; क्षीणचंद्र होवे तो, भीख मांगनेमें रत होवे; बुध होवे तो, ज्ञानी होवे; शुऋ होवे तो, भोगी होवे; बृहस्पति होवे तो, चिरायु होवे; और पूर्ण चंद्रमा होवे तो, यज्ञ करनेवाला और दान देनेवाला होवे. । कंटक ४ । ७ । १० । अंत्य १२ ! निधन ८। त्रिकोण ५।९।इन घरोंमें पूर्वोक्त प्रह होवे तो, शरीरमें शुभ-फल देते हैं। लट्ठे और आठमे घरमें चंद्रमा अशुभ होता है,। केंद्र १।४।७।१०। त्रिकोण ५। ९। इन घरोंमें सूर्य होवे तो, अन्ननाश होवे ॥ तिसवास्ते छट्टे मासमें बालकको, और पांचमे मासमें कन्याको पूर्वोक्त तिथी वार नक्षत्र योगोंमें बालकको चंद्रवलके हुए अन्नप्राशनका आरंभ करे। तद्यथा। पूर्वोक्त वेषधारी गुरु, तिसके घरमें जाके सर्वदेशोत्पन्न अन्नोंको एकत्र करे; देशोत्पन्न और अन्य नगरोंमेंसें जे प्राप्त होवे, तिन सर्व फलोंको, और षट्विक्वयोंको त्याग करे। तदपीछे सर्व अन्नोंको, सर्व शाकोंको, सर्व विक्वतीयोंको, घृत, तैल, इक्षुरस, गोरस, जल, इत्यादि-कोंसें पकाये हुए बहुतप्रकारके पदार्थोंको प्रथक् न्यारे २ करेगा तदपीछे अईत्प्रतिमाका वृहत्स्नात्रविधिसें \* पंचामृतस्नात्र करके पृथक् पात्रोंमें तिन अन्न शाक विकृति पाकादिकोंको जिनप्रतिमाके आगे अईत्कल्पोक्त + नैवेद्यमंत्रकरके ढोवे. सर्वजातके फल भी ढोवे. । तदपीछे बालकको अईत्सात्रोदक पिलावे. । फिर जिनप्रतिमाके नैवेद्यसें उद्धरित बची हुइ तिन सर्ववस्तुयोंको सूरिमंत्रके मध्यगत अमृताश्रवमंत्रकरके श्रीगौतम-प्रतिमाके आगे ढोवे, । तिससें उद्धरित वस्तुयोंको कुलदेवताके मंत्रकरके

<sup>\*</sup> बृहत्सात्रविधि आचारदिनकरके ३३ मे उदयमें है !

<sup>+</sup> अईत्कल्पोक्त पूजाविधि इसीय्रंथके २७ मे स्तंभर्भे है.

### द्वाविंशस्तम्भः।

২৪৩

गोत्रदेवीकी प्रतिमाके आगे चढावे,। तदपीछे कुलदेवीके नैवेद्यमेंसें योग्य आहार मंगलगीत गाते हुए माता पुत्रके मुखमें देवे.। और गुरु यह वेदमंत्र पढे.॥

यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह ँभगवानर्हन् त्रिलोकनाथस्त्रिलोकपूजितः सुधा-धारधारितदारीरोपि कावलिकाहारमाहारितवान् । तपस्य-न्नपि पारणाविधाविक्षुरसपरमान्नभोजनात् परमानंदादाप केवलं तद्देहिन्नोदारिकदारीरमाप्तस्त्वमप्याहारय आहारं तत्ते दीर्घमायुरारोग्यमस्तु अर्ह ँ ॐ॥ "

यह मंत्र तीनवार पढे। तदपीछे साधुयोंको पट्विक्वतियांकरके पट्र-ससंयुक्त आहार देवे, यतिगुरुके मंडलीपटोपरि परमान्नपूरित सुवर्णपान्न चढावे, ग्रहस्थगुरुको द्रोण द्रोण प्रमाण सर्वजातका अन्नदान करे, । तुला र प्रमाण सर्व घृत, तैल, गुड लवणादि दान करे, । सर्वजातके एक सौ आठ र फल देवे, । तांबेका चरु, कांझ्यक थाल, और वस्त्रयुगल देवे. । सर्वजातिके अन्न, सर्वजातिके फल, सर्व विक्वतियां, स्वर्ण, रूप्य, ताम्न, कांझ्य, इनोंके पात्र (भाजन) इतनी वस्तुयां इस संस्कारमें चा-हिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसुरिक्वताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्ध अन्नप्राशनसंस्कारकीर्तननाम नवमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिक्वतो बालावबोधस्समाप्तस्तत्समाप्तौ च समाप्तोयमेकविंशस्तम्भः ॥९॥

इत्याचार्यश्रीमढिजयानन्दस्रूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे नवमान्नप्राशनसंस्कारवर्णनो नामैकविंशस्तम्भः ॥ २१ ॥

# ॥ अथद्वाविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २२ मे स्तंभमें कर्णवेधसंस्कारविधि छिखते हैं. ॥ उत्तरात्रय, हस्त, रोहिणी, रेवती, श्रवण, पुनर्वसू, मृगर्शीर्ष, पुष्य, इन नक्षत्रोंमें ।

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

रेवती, श्रवण, हस्त, अश्विनी, चित्रा, पुष्य, धनिष्ठा, पुनर्वसू, अनुराधा, चंद्रसाहित इन नक्षत्रोंसें कर्णवेध करना, मुनिजन कहते हैं. । लाभ ११, करके रहित वृहस्पतिके लग्नाधिप, वा लग्नमें हुए कर्णवेध करणा. जिसमें चंद्र नक्षत्र, पुष्य, चित्रा, श्रवण, रेवती, जाणने.। मंगल, शुक्र, सूर्य, वृहस्पति, इन वारमें शुभ तिथीमें शुभ योगमें बालक और कन्याका कर्णवेध करणा.॥ इन निर्दोष तिथि वार नक्षत्रमें बालकको चंद्रबलके हुए कर्णवेघ आरंभ करे.। उक्तं च। "गर्भाधान, पुंसवन, जन्म, सूर्य-चंद्रदर्शन, क्षीराशन, षष्ठी, शुचि, नामकरण, अन्नप्राशन, मृत्यु, इन संस्कारोंमें अवइय कार्य होनेसें पंडित पुरुषोंने वर्षमासादिकी शुद्धि न देखणी. । कर्णवेधादिक अन्य संस्कारोंमें विवाहकीतरें वर्ष सास दिन नक्षज्ञादिकोंकी शुद्धि अवश्यमेव विलोकन करणी. । यथा । तीसरे पांचमे सातमे निर्दोष वर्षमें वालकको बलवान सूर्य होवे, तिस मासमें इष्ट दिनमें, ग़ुरु, वालकको और बालककी माताको अमृतामंत्र आभिमंत्रित जलकरके मंगलगानपूर्वक आविधवायोंके हाथेंकरी लान करावे. । और तहां कुलाचारसंपदा अतिशय विशेषकरके तैलनिपेकसहित तीन पांच सात नव इग्यारह दिनांतक स्नानका विधि जाणना, । तिसके घरमें पौष्टिकाधिकारमें कहे सर्व पौष्टिकको करणा, पष्टीको वर्जके मात्रष्टकपूजन पूर्ववत् करणा, । तदर्षछि स्व २ कुलानुसार अन्य माममें कुलदेवताके स्थानमें पर्वतउपर नदीतीरे वा घरमें कर्णवेधका आरंभ करे. । तहां मोदक नैवेद्यकरण गीतगान संगलाचारादि ख २ कुलागत रीतिकरके करणा. । तदपछि वालकको पूर्वाभिमुख आसनऊपर बिठलाके तिसके कर्णवेध करे तहां गुरु यह वेदसंत्र पढे.।

यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह अुतेनाङ्गोपाङ्गेः कालिकेरुत्कालिकैः पूर्वगतैश्च-लिकाभिः परिकर्मभिः सूत्रैः पूर्वानुयोगैः छन्दोभिर्छक्षणैर्नि-रुक्तेर्धर्मशास्त्रेर्विदकर्णो भयात्अर्ह ँ ॐ ॥ "

### त्रयोविंशस्तम्भः।

૨૪૬

शुद्रादिकोंको ॥ '॥ॐ अईँ तव श्रुतिद्वयं इदयं धर्माविद्धमस्तु ॥' ऐसें कहना ॥

तदपीछे वालकको यानमें वैंठाके, वा नर नारी उत्संगमें लेके धर्मा-गारमें लेइ जावे; तहां पूर्वोक्त विधिसें मंडलीपूजा करके बालकको गुरुके चरणांआगे लोटावे. तब यतिगुरु विधिसें वासक्षेप करे.। तदपीछे वालक-को घरमें ल्याके रहस्थगुरु कर्णाभरण पहिनावे.। यतिगुरुयोंको शुद्ध चार प्रकारका आहार वस्त्र पात्र देवे. । रहस्थगुरुको वस्त्र स्वर्णदान देवे. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य रहिधर्मप्रतिबद्धकर्णवेधसं-स्कारकीर्त्तननामदशमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतोबालावधोधस्स-माप्तस्तत्समाप्तौ च समाप्तोयं द्वाविंशस्तम्भः ॥ १०॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रन्थे

दशमकर्णवेधसंस्कारवर्णनो नाम द्वाविंशस्तम्भः ॥ २२ ॥

## ॥ अथ त्रयोविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २३ मे स्तंभमें चूडाकरणसंस्काराविधि लिखते हैं. ॥ हस्त, चित्रा, खाति, मृगर्शीर्थ, ज्येष्ठा, रेवती, पुनर्वसू, श्रवण, धनिष्ठा, इन नक्ष-त्रोंमें 1१ । २ । ३ । ५ । ७ । १३ । १० । १९ । इन तिथियोंमें । शुक्र, सोम, बुध, इन वारोंमें चंद्र वा तारेके बल हुए, क्षोरकर्म करणा. । पर्वके दिनोंमें, यात्रामें, खानसेंपीछे, भोजनसेंपीछे, विभूषापीछे, तीन संध्यामें, रात्रिमें, संग्राममें, क्षयतिथिमें, पूर्वोक्त तिथिवारसें अन्य तिथिवारमें, और अन्य भी मंगलकार्यमें क्षोरकर्म न करणा. ॥ क्षोरनक्षत्रोंमें स्वकुलविधिकरके चूडाकरण करणा मुनींद्र कहते हैं; परं गुरु, शुक्र और बुध यह तीन यह केंद्रमें १ । ४ । ७ । १० होने चाहिये. । यदि केंद्रमें सूर्य होवे तो ज्वर होवे; मंगल होवे तो शस्त्रसें नाश होवे; शनि होवे तो पंगुपणा होवे; क्षीण चंद्र होवे तो नाश होवे. । षष्ठी (६), अष्टमी (८), चतुर्थी (४), सिनीवाली (चतुईशीयुक्तअमावास्या), चतुईशी (१४), नवमी (९), इन तिथीयोंमें और रावि, शनि, मंगल, इन वारोंमें क्षोरकर्म न करावणा. । भन २, व्यय १२,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

त्रिकोण ५ । ९, इन ग्रहोंमें असद्रह होवे तो, मृत्यु हुए भी क्षरकिया सुंदर नही होवे; और इनही घरोंमें शुभ ग्रह होवे तो क्षुरकिया पुष्टिकी करणहार जाणनी. । तिसवास्ते वालकको सूर्यबलयुक्त मासके हुए, चंद्र-ताराबलयुक्त दिनमें, पूर्वोक्त तिथिवारनक्षत्रमें कुलाचारानुसार कुलदेव-ताकी प्रतिमाके पास अन्य प्राममें, वनमें, पर्वतके ऊपर, वा घरमें शास्त्रोक्त रीतिसें प्रथम पौष्टिक करे. । तदपीछे पष्टीपूजावर्जित मात्रष्टपूजा पूर्ववत्. । तदपीछे कुलाचारानुसार नैवेद्य देवपकान्नादि करणा. । तदपीछे सुस्नात ग्रहस्थगुरु वालकको आसनऊपर बैठाके वृहत्स्नात्रविधिकृत जिन-स्नात्रोदकसें शांतिदेवीके मंत्रकरके सिंचन करे. । तदपीछे कुलक्रमागत नापित (नाइ) के हाथसें मुंडन करवावे. । तीन के शिरके मध्यभा-गमें शिखा स्थापन करे. । और झूदको सर्वमुंडन. । चृडाकरण करते हुए यह वेदमंत्र पढे. ॥

यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह" ध्रुवमायुर्ध्रुवमारोग्यं ध्रुवाः श्रीयो ध्रुवं कुछं ध्रवं यशोध्रुवं तेजो ध्रुवं कम्म ध्रुवा च गुणसंततिरस्तु अर्ह ॐ॥"

यह सातवार पढता हुआ वालकको तीर्थोदककरके सींचे.। गीत वा-जंत्र सर्वत्र जाणने. । तदपीछे पंचपरमेष्टिपाठपूर्वक वालकको आसनसें उठायकर स्नान करावे. । चंदनादिकरके लेपन करे. । श्वेतवस्त्र पहिनावे. । भूषणोंकरके भूषित करे. । तदनंतर धर्मागारमें लेजावे. । तदपीछे पूर्वरी-तिसें मंडलीपूजा गुरुवंदना वासक्षेपादि. । तदपीछे साधुयोंको शुद्ध वस्त, अन्न, पात्र और षड्रस विकृति दान देवे. । यह्यगुरुको वस्त्र स्वर्ण दान देवे. । नापितको वस्त्र कंकण दान देवे. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्डमानसूरिक्रता-चार्रादनकरस्य यहिधर्मप्रतिवद्धचूडाकरणसंस्कारकीर्त्तननामैकादशोदयस्या-वार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो वालाववोधरसमाप्तस्तरसमाप्तौ च समाप्तोयं त्रयोविंशस्तम्भः ॥ ९१ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे एका-दशचूडाकरणसंस्कारवर्णनो नाम त्रयोविंशस्तम्भः॥ २३॥



इपुर

# ॥ अथ चतुर्विंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २४ मे स्तंभमें उपनयनसंस्कारविधि लिखते हैं.॥ तहां उपनयन नाम मनुष्योंको वर्णक्रममें प्रवेश करणेवास्ते संस्कारही। वेषमुद्राके उद्र-इनसें ख २ गुरुयोंके उपदेशे धर्ममार्गमें निवेश (प्रवेश) करता है.। यदुक्तमागमे ॥

धम्मायारे चरिए वेसो सवच्छ कारणं पढमं॥

संजमलजाहेऊ साहाणं तहय साहूणं ॥१॥

अर्थः-धर्माचारके आचरण करते हुए वेष जो है, सो सर्वत्र प्रथम

कारण है. श्रावक तथा साधुयोंको संजमलज्जाका हेतु है. ॥

तथा च श्रीधर्मदासगणिपदिरुपदेशमालायामप्युक्तम् ॥

यथा ॥

धम्मं रक्खइ वेसो संकइ वेसेण दिक्खिओमि अहं ॥

उम्मयेण पडंतं रक्खइ राया जणवऊव्व ॥१॥

अर्थः-वेष धर्मकी रक्षा करता है. क्योंकि, वेष होनेसें अकार्य करता हुआ मनमें शंका करता है कि, मैं दीक्षितवेषवाला हूं, मुझको देखके लोक निंदा करेंगे, इसवास्ते उन्मार्गमें पडते हुएकी भी वेष रक्षा करता है, जैसें राजा देशकी रक्षा करता है. ॥ तथा इक्ष्वाकुवंशी, नारदवंशी, वैश्य, प्राच्य, उदीच्य, इन वंशोंके जैन ब्राह्मणको उपनयन और जिनो-पवीत धारण करणा । तथा क्षत्रीयवंशमें उत्पन्न हुए जिन, चक्रि, बलदेव, वासुदेवोंको, श्रेयांसकुमार दशार्णभटादि राजायोंको, हरिवंश, इक्ष्वाकुवंशी, विद्याधरवंश, इन वंशोंमें उत्पन्न हुएको भी, उपनयन जिनोपवीतधारण विधि है. । जिसवास्ते कहा है, आगममें,

" देवाणुप्पिआ, न एअं भूअं, न एअं भव्वं, न एअं भविस्सं, जन्नं, अरहंता वा, चक्कवद्दी वा, बलदेवा वा, वासुदेवा वा, अंतकुलेसु वा, पंतकुलेसु वा, किविणकुलेसु वा, तुच्छकुलेसु वा, दरिद्दकुलेसु वा, भिरकाग-कुलेसु वा, माहणकुलेसु वा, आयाइंसु वा आयाइंति वा, आयाइस्संति वा,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

एवं खलु, अरहंता वा, चक्कबलवासुरेवा वा, उग्रकुलेसु वा, भोगकुलेसु वा, राइन्नकुलेसु वा, खत्तियकुलेसु वा, इरकागकुलेसु वा, हरिवंसकुलेसु वा, अन्नयरेसु वा, तहप्पगारेसुं विसुद्ध जाइकुलवंसेसु आया इंसु वा, आया-ईंति वा, आयाइस्संति वा, अच्छि पुण एसेवि भावे, लोगच्छेयभूए, अणंताहिं उसप्पिणि ऊसप्पिणीहिं वइकंताहिं, समुपद्यइ, नामगुत्तस्स, वा, कम्मस्स, अरकीणस्स, अवेइयस्स, आणिचिणस्स, उदण्णं, जन्नं, अरहंता वा, चक्कवलवासुदेवा वा, अंतकुलेसु वा, पंतकिविणतुच्छदारिइ भिरकागमाहणकुलेसु वा, आयाइंसुं वा, आयाइंति वा, आयाइस्संति वा; नो चेव णं, जोणीजम्मणनिरकमणेणं निरकमिंसु वा, निक्खमंति वा, निक्खमिस्संति वा. तं जीअमेअं, तीअपच्चुप्पन्नमणागयाणं सकाणं, देविंदाणं, देवराईणं, अरहंते भगवंते, तहप्पगारेहिंतो, अंतकुलेहिंतो, पंत-तुच्छदरिद्दकिविण भिक्त्वागमाहणकुलहिंतो; तहप्पगारेसु कुलेहिंतो, उग्रभोगरायन्नखत्तियइरकागहारिवंसकुलेसु वा, अन्नयरेसु वा, तहप्पगारेसु विसुद्धजाइकुलवंसेसु साहरावित्तए.॥" \* तिसवास्ते कार्तिकशेठ कामदेवाँ दिवैश्योंको भी उपनयन जिनोपवीत धारण करणा । आनंदादि शुद्रोंको भी उत्तरीय धारण करणा । शेष वणिगादिकोंको उत्तरासंगकी अनुज्ञा है.जिनोपवीत जो हैसो भगवान् जिनकी ग्रहस्थपणेकी मुद्रा है। सर्वे वाह्य अभ्यंतर कर्मविमुक्त निर्प्रंथ यतियोंको तो, नव ब्रह्मगुप्तिगुप्ता-ज्ञानदर्शनचारित्ररत्नत्रयी, हृदयमेंही है. क्योंकि, मुनिजन सर्वदा तद्भाव-नाभावितही होते हैं. इसवास्ते नवब्रह्मगुप्तियुक्तरत्वत्रयी सूत्ररूप वाह्ममु-द्राको नही धारण करते हैं, तन्मय होनेसें. नही समुद्र, जलपात्रको हस्तमें करता है। नही सूर्य दीपकको धारण करता है.

यत उक्तम् ॥

# अप्नौ देवोस्ति विप्राणां हृदि देवोस्ति योगिनाम् ॥ प्रतिमास्वल्पबुर्द्धानां सर्वत्र विदितात्मनाम् ॥ १ ॥

\* इस पाठका मावार्थ यह है कि पूर्वोक्त अंतादिकुल्में अरिहंतादि नहीं उत्पन्न होते हैं, किंतु इव्रादि उपनयनादिसंयुक्त कुलमें उत्पन्न होते हैं, शुद्ध होनेसें. ॥



રપર

अर्थः-अग्निहोत्रि ब्राह्मणोंका तो, अग्निही देव है, अर्थात् अग्निवि षेही देवबुद्धि है; और योगिजनोंके हृदयमेंही देव है; क्योंकि, योगा-भ्यासी मुनिजन तो, अपने पिंडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ, रूपातीत, ध्यानके वलसें अपने हृदयमेंही देवका स्वरूप ध्याय सकते हैं; और जो अल्प-वुद्धि अर्थात् ग्रहस्थधर्मी श्रावकादि हैं, तिनोंको भगवान्की प्रतिमाही देव है; तिसकेही पूजन, ध्यान, प्रभावना, उत्सव, रथयात्रा, करनेसं कल्याण है. और जिनोंने आत्मखरूप जाना है, ऐसें याती, ऋषि, मुनि-योंको तो सर्वजगें देव मालुम होता है; अर्थात् ध्याता, ध्येय, ध्यान, ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान रूपकरके सर्व देवखरूपही है. ॥इसवास्ते शिखासूत्रविवर्जित ब्रह्मगुप्तिरत्नन्नय करण कारण अनुमतिमें सदैव आदरवाले यतिजन हें. । और ग्रहस्थी, ब्रह्मगुप्तिरत्नत्रयलेशश्रवणस्मरणमात्रसें ब्रह्मगुप्तिरत्नत्रयको मूत्रमुद्राकरके हृदयमें धारण करते हें. । 'प्रतिमाखल्पवुर्द्धीनां' इसवचनसें॥

तदात्मकत्वके न हुए मुद्राका धारण है.। जैसें छन्नस्थको बाह्य अभ्यंतर तपःका करणा है. । तथा नवतंतुगर्भत्रिसूत्रमय एक अग्र ऐसें तीन अय ब्राह्मणको, दो अयक्षत्रियको, एक अय वैश्यको, शूद्रको उत्तरी-यक, और अपरको उत्तरासंगकी अनुज्ञा है.। ऐसा विशेष क्यों है ? सोही कहते हैं.।बाह्यणोंने नवब्रह्यगुप्तियुक्त ज्ञानदर्शनचारित्ररूप रत्नत्रय आप पालन करणे, अन्योंसें करावणे, अन्य करतांको अनुमति देणी. ॥ ब्रह्मगुप्तिगुप्ताइति। ब्राह्मण आप रत्नत्रयीको अध्ययन सम्यक्दर्शन चारित्र कियायोंकरके आचरते हैं, अन्योंसें अध्यापन सम्यक्त्वोपदेश आचार प्ररूपणाकरके रत्नत्रयीका आचरण करवाते हैं, और ज्ञानोपाशन सम्य-ग्दर्शन धर्मोपाशनादिकोंकरके श्रद्धा करनेवाले और अनुज्ञा मांगनेवाले अन्योंको अनुज्ञा देते हैं, इसवास्ते नवब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रय करण कारण अनुमतिवाले ब्राह्मणोंको जिनोपवीतमें तीन अय । और क्षत्रियोंको आप रत्नन्नयका आचरण करणा, और निजशक्तिसें न्यायप्रवृत्तिकरके अन्योंसें आचरण करावणा योग्य है, परंतु तिन क्षत्रियोंको अन्य जनोंको अनुज्ञा देनी योग्य नहीं है. क्योंकि, वे ठकुराइवाले प्रभु 84

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

होनेसें अन्योंविषे नियमादिकी अनुज्ञा नही देते हैं, इसवास्ते क्षत्रियोंको जिनोपवीतमें दो अग्र. । वैइयोंने ज्ञानभक्तिकरके सम्यक्त्व धृतिकरके उपासकाचारशक्तिकरके स्वयमेव रत्नत्रय आचरणा, । तिन वैइयोंको असामर्थ्य होनेसें अनुपदेशक होनेसें रत्नत्रयका करावणा, और अनुमतिका देणा योग्य नही है; इसवास्ते वैश्योंको जिनोपवीतमें एक अग्र. । श्रूढ़ोंको तो ज्ञानदर्शनचारित्ररूप रत्नत्रयके करणेमें आपही अशक्त है तो करावणा और अनुमतिका देणा तो दूरही रहा. । तिनोंको अधम जाति होनेसें, निःसत्त्व होनेसें और अज्ञान होनेसें; इसवास्ते तिनोंको जिनाज्ञारूप उत्तरीयका धारण है। तिनसें अपरवणिगादिकोंको देवगुरु-धर्मकी उपासनाके अवसरमें जिनाज्ञारूप उत्तरासंगमुद्रा है.॥ जिनोपवी-तका खरूप यह है.॥ स्तनांतरमात्रको चौराशीगुणा करिये तब एकस्-त्र होवे, तिसको त्रिगुणा करणा, तिसको भी त्रिगुणा करवे वर्त्तन करणा (वटना), ऐसें एक ततुं हुआ; इसी रीतिसें दो तंतु और योजन करिये, तब तीनो तंतु मिठाके एक अग्र होवे है. । तहां ब्राह्मणको तीन अग्र, क्षत्रियको दो और वैश्योंको एक. । परमतमें तो ऐसा कथन हे॥

" कृते स्वर्णमयं सूत्रं त्रेतायां रौप्यमेव च ॥

हापरे ताम्रसूत्रं च कठौ कार्प्पासमिष्यति ॥ १ ॥

कृतयुगमें स्वर्णमयसूत्र, त्रेतायुगमें रूपेका, द्वापरयुगमें तांवेका और कलियुगमें कपासका यज्ञोपवीत.॥" परंतु जिनमतेमें तो, सर्वदा झाह्मणोंको सौवर्णसूत्र, \* और क्षत्रियवैक्योंको सदा कार्पास-सूत्रही है.॥ इतिजिनोपवीतयुक्तिः॥

अथ उपनयनविधि कहते हैं:-उपनीयते वर्णकमारोहयुक्तिकरके प्राणीको पुष्टिको प्राप्त करिये, इत्युपनयनं । श्रवण, धनिष्ठा, हस्त, मृगशिर, अश्विनी, रेवती, स्वाति, चित्रा, पुनर्वसू, । तथा च ।

\* आवश्यकेत्वेवमुक्तं ॥ स च ( भरतः ) काकिणीरत्नेन तान् लांच्छितवान्-आदित्ययशासलु काकिणोरत्नं नासीत् सुत्रर्णमयानि यज्ञोपवीतानि कृतवान् । महायशः प्रभृतयस्तु केचनरूप्यमयानि के-चित् तिचित्रपटमूत्रमयानीत्येषं यज्ञोपवीतप्रसिदिः ॥



मृगझिर, रेवती, अवण, धनिष्ठा, इस्त स्वाति, चित्रा, पुष्य, अश्विनी, इन नक्षत्रोंमें मेखळाबंध, और मोक्ष करणा, आचार्यवर्य्य कहते हैं। गर्भाधानसें वा जन्मसें आठमे वर्षमें ब्राह्मणोंको मौंजीबंध कथन करते हैं, क्षत्रियोंको इग्यारह (११) वर्षमें, और वैइयोंको बारमे वर्षमें.। वर्णाधिपके वलवान हुए उपनीतिकिया हितकारिणी होती है, अ-थवा सर्व वर्णोंको गुरु चंद्र सूर्य बलवान् हुए, हित है. । बृहस्पाति-वार होवे, बृहस्पति बलवान् होवे, वा केंद्रगत होवे, तो, द्विजोंको उप-नयन श्रेष्ठ है. और वृहस्पाति तथा शुक्र नीच घरमें होवे, शत्रुके घरमें होबे, वा पराजित होवे तो, श्रवणविधीमें स्मृतिकर्म हीन होवे । लग्नमें बृहस्पति होवे, त्रिकोणमें ग्रुक होवे, और ग्रुकांशमें चंद्रमा होवे तो वेद-वित् होवे; शुक्रसहित सूर्य लग्नमें शनिके अंशमें स्थित होवे, तदा प्रो-जिझतविद्याशील कृतन्न होवे. । केंद्रमें बृहस्पति होवे तो, स्वअनुष्ठानमें रक्त होवे, प्रवरमतियुत होवे. शुक्र होवे तो, विद्या सौख्य अर्थयुक्त होवे. बुध होवे तो, अध्यापक होवे, सूर्य होवे तो, राजाका सेवक होवे, मंगल होवे तो, शस्त्रपतिवाला होवे. चंद्रमा होवे तो, वैश्यवृत्तिवाला होवे. शाने होवे तो, अंत्यजोंका सेवक होवे. । शनिके अंशमें मूर्खता उदय होवे, सूर्यके भागमें कूरपणा होवे, मंगलके अंशमें पापबुद्धि होवे, चंडांशमें अतिजंड-पणा होवे, बुधांश होवे तो पटुपणा होवे, गुरुशुक्रके भागमें सुज्ञपणा होवे. । सूर्यसंहित बृहस्पति होवे तो निर्गुण होवे अर्थहीन होवे, मंगल-सहित सूर्य होवे तो कूर होवे, बुधसहित होवे तो पटु होवे, शनिसहित होवे तो आलसु और निर्गुण होवे, शुऋ और चंद्रमासहित होवे तो बृह-स्पतिवत् जाणनाः । पूर्वोक्तं निर्दोष नक्षत्रोंमें मंगलविना अन्यवारोंमें सुतिथिमें दिनशुद्धिमें दिनमें शुभग्रहयुक्त लग्नमें । विवाहवत् त्याज्य नक्ष-त्रदिनमासादिको वर्ज देवे. प्रहनिर्मुक्त पांचमे लग्नमें वर्त आचरे. ॥

प्रथम यथासंपत्तिकरके उपनेय पुरुषको सात, नव, पांच वा तीन, दिनतक सतैल निषेक स्नान करावे तदपीछे लग्नदिनमें रुद्यगुरु, तिसके घरमें ब्राह्म मुद्रूर्त्तमें पौष्टिक करे तदनंतर उपनेयके शिरपर शिखावर्जके वपन मुंडन करावे, पीछे वेदी स्थापन करे, तिसके मध्यमें वेदीचतुष्किका चौ- **ર**પદ્

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कीरूप वेदी करणी, अर्थात् चौतडा करणा, वेदीप्रतिष्ठा विवाहाधिकारसें जाणनी. तिस वेदीचतुष्किकाके ऊपर समवसरणरूप चतुर्मुख जिनबिंब अर्थात् चौमुखा स्थापन करे, तिसको पूजके गुरु, जिसने सदश श्वेतवस्त पहिना है, वस्त्रका उत्तरासंग करा है, अक्षत नालिकेर क्रमुक हाथमें लिये हैं, ऐसे उपनेयको समवसरणको तीन प्रदक्षिणा करवावे. 1 तदपीछे गुरु उपनेयको वामे पासे स्थापके, पश्चिमदिशाके सन्मुख जिसका मुख है, तिस जिनबिंबके सन्मुख बैठके प्रथम ऋषभ अर्हत् देवस्तोत्रयुक्त शकस्तव पढे. 1 फेर तीन प्रदक्षिणाकरके उत्तराभिमुख जिनबिंबके सन्मुख तैसेंही शक्रस्तव पढे; 1 ऐसेंही त्रिप्रदक्षिणांतरित पूर्वाभिमुख, दक्षिणाभिमुख, जिनबिंबोंके आगे भी शकस्तव पढे. मंगलगीतवाजंत्रा-दिकोंका तिसवखत विस्तार करणा. 1 तदपीछे तहां आचार्य उपाध्याय, साधु, साध्वी, श्रावक श्राविकारूप श्रीश्रमणसंघको एकत्र करे. तदपीछे प्रदक्षिणा शकस्तवपाठके अनंतर एह्यगुरु, उपनयनके प्रारंभवास्ते वेदमंत्रका उच्चार करे. और उपनेय जो है, सो दूर्वाफलादिकरके हस्तपूर्ण करके जिन आगे हाथ जोडके अर्थात् अंजलिकरके खडा होके श्रवण करे. ॥

उपनयनारंभ वेदमंत्रो यथा ॥

"ॐअँई अईन्रोनमः । सिद्धेभ्योनमः । आचार्येभ्योनमः । उपाध्यायेभ्यो नमः । साधुभ्यो नमः । ज्ञानाय नमः । दर्शनाय नमः । चारित्राय नमः । संयमाय नमः । सत्या-य नमः । शौचाय नमः । ब्रह्मचर्याय नमः । आकिंचन्या-य नमः । शौचाय नमः । ब्रह्मचर्याय नमः । आकिंचन्या-य नमः । तपसे नमः । शमायनमः । माईवाय नमः । आ र्जवाय नमः । मुक्तये नमः । धर्म्माय नमः । माईवाय नमः । आ-र्जवाय नमः । मुक्तये नमः । धर्म्माय नमः । माईवाय नमः । सैद्धांतिकेभ्यो नमः । धर्म्मापदेशकेभ्यो नमः । वादिरु-बिधभ्यो नमः । अष्टाङ्गनिमित्तज्ञेभ्यो नमः । तपस्विभ्यो नमः । विद्याधरेभ्यो नमः । इहरोकसिद्धेभ्योनमः । कवि-भ्यो नमः । लब्धिमद्यो नमः । ब्रह्मचारिभ्यो नमः ।

चतुर्विशस्तम्भः

निष्परिग्रहेभ्यो नमः । दयाऌभ्यो नमः । सत्यवादिभ्यो नमः । निःस्पृहेभ्यो नमः । एतेभ्यो नमस्कृत्यायं प्राणी प्राप्तमनुष्यजन्मा प्रविशति वर्णक्रमं अर्ह ॐ॥"

ऐसें वेदमंत्रका उच्चार करके फिर भी पूर्ववत् तीन २ प्रदक्षिणा करके चारों दिशामें युगादिदेव स्तवसंयुक्त शकस्तव पाठ करे। तिस दिनमें, जल जवान्न भोजन करके आचाम्लका प्रत्याख्यान उपनेयको करावे। तदपीछे उपनेयको वामे पासे स्थापके सर्वतीर्थोदकोंकरके अमृतामंत्र-करके कुशाय्रोंसें सिंचन करे.।

तदनंतर परमेष्ठिमंत्र पढके

"नमोऽर्हत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्व्वसाधुझ्यः"

ऐसा कहके, जिन प्रातिमाके आगे उपनेयको पूर्वाभिमुख बैठावे; तद-पीछे ग्रह्मगुरु, चंदनमंत्रकरके अभिमंत्रण करे. ॥

चंदनमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ नमो भगवते, चंद्रप्रभजिनेंद्राय, शशांकहारगोक्षीरध-बलाय, अनंतगुणाय, निर्म्मलगुणाय, भव्यजनप्रबोधनाय, अष्टकर्म्ममूलप्रकृतिसंशोधनाय, केवलालोकावलोकितसक-ललोकाय, जन्मजरामरणविनाशनाय सुमंगलाय, कृतमंग-लाय, प्रसीद भगवन् इह चंदनेनामृताश्रवणं कुरु २ स्वाहा॥" इस मंत्रकरके चंदनको मंत्रके हृदयमें जिनोपवीतरूप, कटिमें मेखलारूप और ललाटमें तिलकरूप, रेखाकरे, तदपीछे उपनेय "नमोस्तु २" ऐसें कहता हुआ, गुरुके चरणोंमें पडके खडा होके हाथ जोडके ऐसें कहे. ।

"॥ भगवन् वर्णरहितोऽस्मि। आचाररहितोऽस्मि। मंत्ररहि-तोऽस्मि । गुणरहितोऽस्मि । धर्म्मरहितोऽस्मि । शौचरहि-तोऽस्मि । ब्रह्मरहितोऽस्मि । देवर्षिपितृतिथिकर्म्मसु नियो-जय मां ॥ " <u> ২</u>৬০

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसें कहकर फिर "नमोस्तु २ " ऐसें कहता हुआ, गुरुके चरणोंमें पडे; गुरु भी. इस मंत्रको पढके उपनेयको चोटीसें पकडके खडा करे । मंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अहँ देहिन् निमझोऽसि भवार्णवे तत्कर्षति त्वां भगवतोऽर्हतः प्रवचनैकदेशरज्जुना गुरुस्तदुत्तिष्ठ प्रवचना-दानाय श्रद्दधाहि अर्ह ॐ॥"

ऐसें पढके उपनेयको खडा करके अईत्प्रतिमाके आगे पूर्वाभिमुख खडा करे. तदपीछे ग्रह्मगुरु, वितंतुवर्त्तित–तीन तंतुकी वुणी, एकाशीति (८१) हाथ प्रमाण, मुंजकी मेखलाको अपने दोनों हाथोंमें लेके, इस वेदमंत्रको पढे.॥

"॥ ॐ अई आत्मन देहिन ज्ञानावरणेन बद्धोऽसि दर्शनावरणेन बद्धोऽसि । वेदनीयेन बद्धोऽसि । मोहनीयेन बद्धोऽसि । आयुषा बद्धोऽसि । नाम्ना बद्धोऽसि । गो-वेण बद्धोऽसि । अंतरायेण बद्धोऽसि । कर्माष्टकेन प्रकृ-तिस्थितिरसप्रदेशैश्च बद्धोऽसि । तन्मोचयति त्वां भगवतो-र्हतः प्रवचनचेतना तहुद्धस्व मामुहः मुच्यतां तव कर्म्म-बंधनमनेन मेखठाबंधेन अई ॐ॥"

ऐसा पढके उपनेयकी कटिमें नवगुणी मेखलाको बांधे। तदपीछे उप-नेय 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ, ग्रह्यगुरुके पगोंमें पडे। मेखलाको एकाशी (८१) हाथपणा विप्रको एकाशीतंतुगर्भ जिनोपवीत सूचनकेवास्ते, क्षत्रियको चौपन (५४) हाथ तावत्प्रमाणतंतुगर्भ जिनोपवीत सूचनकेवास्ते, और वैश्यको सत्ताइस (२७) हाथ तद्वर्भसूत्रसूचनकेवास्ते है। ब्राह्मणको नवगुणी क्षत्रियको छीगुणी, और वैश्यको त्रिगुणी, मेखला बांधनी। तथा मोंजी, कौपीन, जिनोपवीत, इनोंका पूजन, गीतादिमंगल, निशाजागरण, तिसके पूर्वदिनकी रात्रिमें करणा। मेखलाबंधनके पीछे फेर ग्रह्यगुरु, उपनेयके

शेषं पूर्ववत् ॥

वैइयको "॥ करणेन धारयेः स्वस्य तरणसमर्थों भव ॥ "

क्षत्रियको "॥ करणकारणार्ज्यां धारयेः स्वस्य तरणसमर्थों भव ॥ "

"॥ ॐ अँई नवब्रह्मगुप्तीः स्वकरकारणानुमतीर्द्धारयेः तदक्ष-यमस्तु ते व्रतं स्वपरतरणतारणसमर्थों भव अर्हं ॐ॥"

ण हाथमें जिनोपवीत रखके ॥

रोपय॥" ऐसें कहके 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ गृह्यगुरुके पगोंमें पडे गुरु फिर पूर्वोक्त उत्थापनमंत्रकरके तिसको उठाके खडा करे । तदपीछे गुरु दक्षि-

"॥ भगवन् वण्णोंज्झितोऽस्मि। ज्ञानोज्झितोस्मि। क्रियो-

ज्झितोस्मि। तजिनोपवीतदानेन मां वर्णज्ञानकियासु समा-

इस वेदमंत्रको पढता हुआ, उपनेयके अंतःकक्षको कोेपीन पहरावे । तदपीछे उपनेय 'नमोस्तु २' कहता हुआ, फिर भी गुरुके पगोंमें पडे । फिर तीन २ प्रदक्षिणा करके चारों दिशामें शकस्तवपाठ करे ॥ तदनंतर लघ्नवेलाके हुए गुरु, पूर्वोक्त जिनोपवीतको अपने हाधमें

लेवे पीछे उपनेय फेर खडा होकर हाथ जोडके ऐसें कहे ॥

तवावरणमनेनावरणेन अर्ह ॐ॥"

कोपिन दोनों हाथोंमें लेके ॥ "॥ ॐ अई आत्मन् देहिन् मतिज्ञानावरणेन श्रुतज्ञाना-

वरणेन अवधिज्ञानावरणेन मनःपर्यायावरणेन केवलज्ञाना-

वरणेन इंद्रियावरणेन चित्तावरणेन आवृतोऽसि तन्मुच्यतां

विलस्तप्रमाण पृथुल ( चौडा ) और तीन विलस्तप्रमाण दीर्घ ( लंबा )

चतुर्विंशस्तम्भः

www.kobatirth.org

उत्सर्पिणीप्रभ्रतयः प्रययुर्विवर्त्ताः ॥

वंदे महागुरुतरं परमेष्ठिमंत्रम् ॥ ३ ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

३६०

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

इस वेदमंत्रकरके पंच परमेष्ठिमंत्र पढता हुआ उपनेयके कंठमें जिनो पवीत स्थापन करे। पीछे उपनेय तीन प्रदक्षिणा करके 'नमोस्तु २' कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करे. गुरु भी " निस्तारगपारगो भव " ऐसा आशीर्वाद कहे । तदपीछे गृह्यगुरु पूर्वाभिमुख होके, जिनप्रतिमाके आगे शिष्यको वामेपासे वैठाके, सर्व जगतूमें सार, महा आगमरूप क्षीरोदधि-का माखण, सर्ववांछितदायक, कल्पदुम कामधेनु चिंतामणिके तिरस्कार-का हेतु, निमेषमात्र स्मरण करनेसें मोक्षका दाता, ऐसें पंचपरमेष्ठिमंत्रको गंधपुष्पपूजित शिष्यके दक्षिणकानमें तीनवार सुणावे पीछे तीनवार ति-सके मुखसें उच्चारण करावे ॥

यथा ॥

" ॥ नमो अरिहंताणं । नमो सिद्धाणं । नमो आयरियाणं । नमो उवज्झायाणं। नमो लोए सव्वसाह्रणं॥" पछि उपनेयको मंत्रका प्रभाव सुणावे.॥

तद्यथा ॥

एकत्र पंचगुरुमंत्रपदाक्षराणि ।

विश्वत्रयं पुनरनंतगुणं परत्र ॥

यो धारयेकिल तुलानुगतं ततोऽपि।

ये केचनापि सुखमाद्यरका अनंता ।

सोलससु अरकरेसु इाकिकं अक्खरं जगुजोअं ॥ भवसयसहस्स महणो जम्मि डिउ पंच नवकारो ॥ १ ॥ थंमेइ जलं जलणं चिंतियमत्तो इ पंच नवकारो ॥ अरिमारिचोरराउलघोरुवसग्गं पणासेइ ॥ २ ॥

\* न समर्चव्योपचित्तेन न शठेनान्यसंश्रये इति पुस्तकांतरे ॥ तथा अन्येषु श्रान्द्रदिनऌतश्राद-विधिकौमुद्दीपंचाराकादिषु शास्त्रेव्वेवमुक्तं यथा सा काप्यवस्था नास्ति यस्यां नमस्कारो न स्मर्त्तव्य इति॥ + नांऽपूतानां न दुष्टानां दुर्जनानां न कुत्राचित् । इति पुस्तकांतरे ॥

¥٩

तेष्वप्ययं परतरः प्रथितः पुराऽपि । लब्ध्वैनमेव हि गताः शिवमत्र लोकाः ॥ ४ ॥ जग्मुर्जिनास्तद्पवर्गपदं यदेव। विश्वं वराकमिदमत्र कथं विनारमान् ॥ एतहिलोक्य भुवनोद्धरणाय धीरैः । मंत्रात्मकं निजवपुर्निहितं तदाऽत्र ॥ ५ ॥ इंदुर्दिवाकरतया रविरिंदुरूपः । पातालमंबरमिलासुरलोक एव ॥ किंजल्पितेन बहुना भुवनत्रयेऽपि । तन्नास्ति यन्न विषमं च समं च तस्मात् ॥ ६ ॥ सिद्धांतोद्धिनिम्मंथान्नवनीतमिवोद्धृतम् ॥ परमेष्ठिमहामंत्रं धारयेत् हदि सर्वदा ॥ ७ ॥ सर्वपातकहर्त्तारं सर्ववांछितदायकम् ॥ मोक्षारोहणसापाने मंत्रे प्राप्नोति पुण्यवान् ॥ ८॥ धार्योयं भवता यत्नात् न देयो यस्य कस्यचित् ॥ अज्ञानेषु श्रावितोयं शपत्येव न संशयः ॥ ९ ॥ \* न स्मर्त्तव्योऽपवित्रेण न जने नाऽन्यसंश्रये ॥ नाऽविनीतेन नो दीर्घशब्देनाऽपि कदाचन ॥ १० ॥ न बालानां नाऽशुचीनां नाऽधर्म्माणां न दुर्हशाम् ॥ + न प्छुतानां न दुष्टानां दुर्जातीनां न कुत्रचित् ॥ ११॥ अनेन मंत्रराजेन भूयास्त्वं विश्वपूजितः ॥ प्राणांतेऽपि परित्यागमस्य कुर्यान्न कुत्रचित् ॥ १२ ॥

३६१

www.kobatirth.org

चतुर्विंशस्तम्भः।

ર્ફેફેર્

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

गुरुत्यागे भवेहुःखं मंत्रव्रत्यागे दरिद्रता ॥ गुरुमंत्रपरित्यागे सिद्रोऽपि नरकं व्रजेत ॥ १३ ॥ इति ज्ञात्वा सुग्रहीतं कुर्या मंत्रममुं सदा ॥ सेत्स्यंति सर्वकार्याणि तवास्मान्मंत्रतो ध्रुवम् ॥ १४ ॥

गुरुने ऐसे शिक्षा दिया हुआ उपनेय तीन प्रदक्षिणा करके ''नमोस्तु २" ऐसें कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करे. पीछे गुरुको खर्णका जिनोपवीत, श्वेत वस्त्र रेशमी, और स्वर्णसौंजी खसंपदानुसारें देवे. और सर्वसंघको भी तांबूल वस्त्रादि देवे.॥ इत्युपनयने व्रतवंधविधिः ॥

अथ व्रतादेशविधि लिखते हैं ॥ तिसही अवसरमें, तिसही संघके संगममें, तिसही गीतवाजंत्रादि उत्सवमें, तिसही वेदचतुष्किकामें, प्रतिमास्थापन संयोगमें, व्रतादेशका आरंभ करे. तिसका यह कम है. । प्रह्यगुरु, उपनीत पुरुषके कार्पास रेशमी अंतरीय उत्तरीय वस्त्र दूर करके मोंजी जिनोपवीत कोपीन येह वस्तुयों तिसकी देहमें तैसेंही स्थापके, तिसके ऊपर ऋष्णसाराजिन (कालामृगचर्म) वा, वृक्षके वल्कलका वस्त्र पहिरावे. । हाथमें पलाशका दंडा देवे. और इस मंत्रको पढे.

"॥ ॐ अर्ह ँ व्रह्मचार्थसि । व्रह्मचारिवेषोऽसि अवधिव्र-ह्मचयोंसि । धृतव्रह्मचयोंसि । धृताजिनदंडोसि । बुद्धोऽसि । प्रबुद्धोऽसि । धृतसम्यक्त्वोऽसि । टटसम्यक्त्वोसि । पुमानसि । सर्वपूज्योऽसि । तदवधिव्रह्मव्रतं आगुरुनिदेशं धारयेः अर्ह ँ ॐ॥ "

ऐसें पढके व्याव्रचर्ममय आसनके ऊपर, वा कल्पित काष्ठमय आस नके उपर उपनीतकों बिठलावे. तिसके दक्षिण हाथकी प्रदेशिनी अंगु-लीमें दर्भसहित कांचनमयी षोडश १६ मासे प्रमाण (पांच गुंजाका एक मासा जाणना ) पवित्रिका मुद्रा पहरावे. ।

For Private And Personal

तदपछि उपनीत, मुखसें पंचपरमेष्टिमंत्र पढता हुआ, गंध पुष्प अक्षत धूप दीप नैवेचकरके चारों दिशामें जिनप्रतिमाको पूजे। तदपीछे जिन-प्रतिमाको प्रदक्षिणाकरके और गुरुको प्रदक्षिणा करके 'नमोस्तु २' कहता हुआ, हाथ जोडके ऐसें कहे ॥ "भगवन् उपनीतीहं " गुरु कहे " सुष्ठूपनीतो भव।" फेर उपनीत 'नमोस्तु ' कहता हुआ नमस्कार करके कहे। " छतों में व्रतबंधः। " गुरु कहे। " सुछतोऽस्तु। " फेर 'नमोस्तु ' कहके नमस्कार करके शिष्य कहे "। भगवन् जातों मे वत-बंधः । " गुरु कहे " । सुजातोऽस्तु । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । " जातोऽहं बाह्यणः । क्षत्रियो वा । वैइयो वा । " गुरु कहे । " दृढवतो भव । हटसम्यक्त्वो भव । " फेर शिष्य नमस्कार करके कहे । " भगवन् यदि त्वया रुतो बाह्यणोऽहं तदादिश रुत्यं। " गुरु कहे "अईद्रिरा दिशामि । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्ति गर्भं रत्नत्रयंगमादिष्टं। " गुरु कहे। " आदिष्टं। फेर नमस्कार करके शिष्य । "भगवन् नवझहागुप्तिगर्भं रत्नत्रयं मम समादिश् । " गुरु कहे। " समादिज्ञानि। " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे। "भगवन् नव-ब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रयं मम समादिंष्टं। " गुरु कहे। " समादिष्टं। " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगर्भं रत्नत्रयं ममा-नुजानीहि । " गुरु कहे । " अनुजानामि " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे। "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगर्भं रत्नत्रयं ममानुज्ञातं। " गुरु कहे। "अनुज्ञातं"। फेर नमस्कार करके झिष्य कहे। "भगवन् नवन्नसगु-तिगर्भ रत्नत्रयं मया स्वयं करणीयं ।" गुरु कहे । " करणीयं " फेर नम-स्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिग्र्भं रत्नत्रयं मय्। अन्यैः कारयितव्यं । " गुरु कहे । " कारयितव्यं । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे। "भगवत् नवब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रयं कुर्वतोऽन्ये मया अनु·

पवित्रिका परिधापनमंत्रो यथा ॥ " पवित्रं दुर्ङभं ळोके सुरासुरन्वङभम् ॥ सुवर्ण हंति पापानि माळिन्यं च न संशयः ॥ १ ॥ "

चतुर्विंशस्तम्भः ।

**२**६₹

ર્રદ્દે

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

झातव्याः । " गुरु कहे । " अनुज्ञातव्याः " क्षत्रियकों यह विशेष है 'भगवन् अहं क्षत्रियो जातः ' आदेश समादेश दोनों कहने, अनुज्ञा न कहनी. करणकारणमें 'कर्त्तव्यं ' 'कारयितव्यं ' ऐसें कहना, 'अनुज्ञा-तव्यं ' ऐसे न कहना. । और वैश्यको आदेश ही कहना, समादेश अनुज्ञा यह दोनों न कहने. । 'कर्त्तव्यं ' कहना, 'कारयितव्यं ' 'अनुज्ञा-तव्यं ' यह न कहने. । तदपीछे उपनीत हाथ जोडके कहे. । ' हे भगवन् ! आदिश्यतां व्रतादेशः । ' तब गुरु आदेश करे अर्थात् व्रतादेश कथन करे. । तहां प्रथम ब्राह्मणप्रति व्रतादेश कहते हैं.

यथाः ॥

॥ मूलम्म् ॥

परमेष्ठिमहामंत्रो विधेयो हृदये सदा॥ निर्यथानां मुनींद्राणां कार्यं नित्यमुपासनम् ॥ १ ॥ त्रिकालमईत्पूजा च सामायिकमपि त्रिधा॥ शकस्तवैस्सप्तवेलं वंदनीया जिनोत्तमाः ॥ २ ॥ त्रिकालमेककालं वा स्नानं पूतजलैरपि ॥ मद्यं मांसं तथा क्षोद्रं तथोदुंबरपंचकम् ॥ ३ ॥ आमगोरससंपृक्तं द्विदुलं पुष्पितौदनम् ॥ संधानमपि संसक्तं तथा वे निशि भोजनम् ॥ ४ ॥ शूद्रान्नं चैव नैवेद्यं नाश्नीयान्मरणेऽपि हि॥ प्रजार्थं गृहवासेऽपि संभोगो न तु कामतः ॥ ५ ॥ आर्यवेदचतुष्कं च पठनीयं यथाविधि ॥ कर्षणं पाञ्चपाल्यं च सेवावृत्तिं विवर्ज्ञयेः ॥ ६ ॥ सत्यं वचः प्राणिरक्षामन्यस्त्रीधनवर्जनम् ॥ कषायविषयत्यागं विदुध्याः शौचभागपि ॥ ७ ॥ प्रायः क्षत्रियवैश्यानां न भोक्तव्यं गृहे त्वया ॥ ब्राह्मणानामार्हतानां भोजनं युज्यते गृहे ॥ ८ ॥

चतुर्विशस्तम्भः।

ર્ફપ

स्वज्ञातेरपि मिथ्यात्ववासितस्य पठाशिनः ॥ न भोक्तव्यं गृहे प्रायः स्वयंपाकेन भोजनम् ॥ ९ ॥ आमान्नमपि नीचानां न ग्राह्यं दानमंजसा ॥ भ्रमता नगरे प्रायः कार्यः स्पर्शों न केनचित् ॥ ९० ॥ उपवीतं स्वर्णमुद्रां नांतरीयमपि त्यजेः ॥ कारणांतरमुत्सृज्य नोष्णीषं शिरसि व्यधाः ॥ ९९ ॥ धम्मोंपदेशः प्रायेण दातव्यः सर्वदेहिनाम् ॥ वतारोपं परित्यज्य संस्कारान् गृहमेधिनाम् ॥ ९२ ॥ निर्ग्रथगुर्वनुज्ञातः कुर्याः पंचदर्शापि हि ॥ शांतिकं पौष्टिकं चैव प्रतिष्ठामर्हदादिषु ॥ ९३ ॥ निर्ग्रथानुज्ञाया कुर्याः प्रत्याख्यानं च कारयेः ॥ धार्यं च दृढसम्यक्त्वं मिथ्याशास्त्रं विवर्ज्जयेः ॥ १४ ॥ नानार्यदेशे गंतव्यं त्रिशुद्ध्याशौचमाचरेः ॥ पाठनीयस्त्वया वत्स व्रतादेशो भवावधिः ॥ ९५ ॥

॥ इतिब्राह्मणव्रतादेशः ॥

[भाषार्थः] परमेष्टिमहामंत्र सदा हृदयमें धारण करना, निर्प्रंथ मुनींद्रोंकी नित्य उपासना करनी। तीन कालमें अरिहंतकी पूजा करनी, तीनवार सामायिक करनी, झकस्तवसें सातवार चैत्यवंदना करनी। छाने हुए शुद्ध जलसें त्रिकालमें वा, एककालमें स्नान करना, मदिरा, मांस, मधु, माखण \* पांच जातिके उटुंवरफल, आमगोरससंयुक्त अर्थात् कच्चे विना गरम करे गोरस दूध दही छाछके साथ द्विदल अन्न, जिसपर नीली फूली आजावे सो अन्न जीवोत्पत्तिसंयुक्त संधान अर्थात् तीन दिन

\* तकमें पडा हुआ माखण औषधादिकमें प्राह्य होनेसें सूत्रकारने लिखा नहीं है, तथापि तकनिर्गत अंतर्मुहूत्तीनंतर अभक्ष्य ही जाणना ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उपरांतका आचार, रात्रिभोजन, शृद्रका अन्न, देवके आगे चढा नैवेच इन पूर्वोक्त वस्तुयोंको मरणांतमें भी न खाना । संतानोप्तत्तिकेवास्ते एह-वासमें स्त्रीसें संभोग करना न तु कामासक्त होके।चारों आर्यवेद विधिसें पढने, खेती, पशुपाळपणा और सेवाइत्ति ( नौकरी ) येह नही करने। शुचिमान् ऐसे तैनें सत्य वचन वोलना, प्राणिकी रक्षा करनी, अन्य स्त्री और अन्य धन येह वर्जने, कलाय विषयको त्यागने, प्रायः क्षत्रिय और वैश्योंके घरमें तैनें भोजन नकरना,आईत् ब्राह्मणोंके घरमें भोजन करना तुझको योग्य है। अपनी ज्ञातिका जो मिथ्यात्ववासित होवे, और मां-साहारी होवे तिसके घरमें भी भोजन नहीं करणा। प्रायः आपही पकाके भोजन करना। कचे अन्नका भी डान नीचेंगिका न ग्रहण करणा, नगरमें श्रमण करतां किसीका भी आधः स्पर्श न करना। उपवीत, स्वर्णमुद्रा और अंतरीय, इनको त्याग न करने. कारणांतरको वर्जके झिरके ऊपर उष्णीष धारण न करना। प्रायः लर्व सजुब्योंको धर्मोपदेश देना, व्रतारो-पको वर्जके निर्भय गुरुकी आज्ञासें यंचएश १५ संस्कार ग्रहस्थोंको करने, तथा शांतिक, पौष्टिक, जिनप्रतिनाकी प्रतिष्ठादि करावने। निर्मथकी आज्ञासें प्रत्याख्यान करना, और अन्यको करावना; सम्यक्तवको हड धारण करना, मिथ्याशास्त्रकी श्रद्धा वर्जनी। अनार्य देशमें जाना नही, तीनों शुद्धियां करके शौच आचरण करना; हे वरस ! तैनें पूर्वोक्त वता-देश जयतक संसारमें रहे तवतक पालना ॥ १५॥ इतिब्राह्मणव्रतादेश : ॥ अथक्षत्रियव्रतादेशः ॥

# ॥ मूलम्म् ॥ परमेष्ठिमहामंत्रः स्मरणीयो निरंतरम् ॥ शकस्तवैस्निकालं च वंदनीया जिनेश्वरा: ॥ ९ ॥ मद्यं मांसं मधु तथा संघानोदुंवरादि च ॥ निशि भोजनमेतानि वर्जयेदतियलतः ॥ २ ॥ दुष्टनिग्रहयुद्बादिवर्जयित्वा वधोंगिनाम् ॥ न विधेयः स्थूलमृषावादस्त्यक्तव्य एव च ॥ ३ ॥

चतुर्विंशस्तम्भः।

परनारीं परधनं त्यजेदन्यविकत्थनम् ॥ युक्त्यासाधूपासनं च हादुइाव्रतपालनम् ॥ ४ ॥ विक्रमस्याविरोधेन विधेयं जिनपूजनम् ॥ धारणं चित्तयत्नेन स्वोपवीतांतरीययोः ॥ ५ ॥ लिंगिनामन्यवित्राणामन्यदेवालयेष्वपि ॥ प्रणामदानपूजादि विधेयं व्यवहारतः ॥ ६ ॥ सांसारिकं सर्वकर्म्भ धर्मकर्म्भापि कारयेत् ॥ जैनविप्रैश्च निर्ग्रंथेर्दृढसम्यक्तववासितः ॥ ७ ॥ रणे रानुसमार्काणें धायों वीररसो हदि ॥ युद्धे मृत्युभयं नैव विधेयं सर्वथापि हि ॥ ८ ॥ गोत्राह्मणार्थे देवार्थे गुरुमित्रार्थ एव च ॥ स्वदेशभंगे युद्धेत्र सोढव्यो मृत्युरप्यलम् ॥ ९ ॥ व्राह्मणक्षतियोर्नेव क्रियामेदोरित कश्चन ॥ विहायान्यव्रतानुज्ञाविद्यावृत्तिप्रतिग्रहान् ॥ १० ॥ दुष्टनिग्रहणं युक्तं लोभं भूमित्रतापयोः ॥ ब्राह्मणव्यतिरिक्तं च क्षत्रियोदानमाचरेत् ॥ ११ ॥

॥ इतिक्षवियत्रतादेशः ॥

अधक्षत्रियवतादेश कहते हैं. ॥ परमेष्टिमहामंत्र निरंतर स्मरण करना शकस्तवोंकरके त्रिकाल जिनेश्वरको वंदन करना । मद्य, मांस, मधु, संधान, पांच उदुंबरादि, आदिशब्दसें आलगोरससंयुक्त द्विदल, पुष्पितौ-दन, ग्रहण करना, और रात्रिभोजन, इनको यलसें वर्जे । दुष्टका निग्रह करना, और युद्धादि वर्जके प्राणियोंका वध न करना, स्थूलमृषावादत्याग करना, न वोलना इत्यर्थ: । परस्त्रीका और परधनका त्याग करना; परकी निंदाका त्याग करे, युक्तिसें साधुयोंकी उपासना करे, और बारां वत पालन करे । अपनी शक्ति अनुसार जिनपूजन करना चित्तयत्वसें

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अर्थात् उपयोगसें स्वउपवौत, और अंतरीयको धारण करना। लिंगियोंको, अन्य ब्राह्मणोंको, और अन्यदेवालयोंमें भी, प्रणाम दान पूजादि काम पडे तो, लोकव्यवहारसें करने । संसारिक सर्व कर्म जैनब्राह्मणों और धर्म कर्म निर्म्रथों करके करवावे. दृढसम्यक्त्वकी वासनावाला होवे । शत्रुयोंकरके समाकीर्ण रणमें हृदयके विषे वीररस धारण करना, युद्धमें मृत्युका भय सर्वथा नहीं करना । गो बाह्मणके अर्थे, देवके अर्थे, गुरु और मित्रके अर्थे, स्वदेशके भंग होते, और युद्धमें, मृत्यु भी सहन करना योग्य है । ब्राह्मण और क्षत्रियकी कियामें कुछ भी भेद नहीं है, परं अन्यको व्रतअनुज्ञा देनी, विद्यावृत्ति प्रतियह (स्वीकार-दान) इनको वर्जके दुष्टोंका निम्रह करना योग्य है, भूमि और प्रतापका लोभ करना, ब्राह्मणसें व्यतिरिक्त क्षत्रिय दान आचरण करे ॥ ११ ॥ इति क्षत्रियव्रतादेशः ॥

अथ वैश्यवतादेशः ॥

॥ मूलम्म ॥ त्रिकालमर्हत्यूजा च सप्तवेलं जिनस्तवः ॥ परमेष्ठिस्मृतिश्चैव निर्य्यथगुरुसेवनम् ॥ १ ॥ आवश्यकं द्विकालं च द्वादशत्रतपालनम् ॥ तपोविधिर्गृहस्थाहों धर्मश्रवणमुत्तमम् ॥ २ ॥ तपोविधिर्गृहस्थाहों धर्मश्रवणमुत्तमम् ॥ २ ॥ परनिंदावर्जनं च सर्वताप्युचितक्रमः ॥ वाणिज्यपाशुपाल्याभ्यां कर्षणेनोपजीवनम् ॥ २ ॥ सम्यक्त्वस्यापारित्यागः प्राणनाशेपि सर्वथा ॥ दानं मुनिभ्य आहारपाताच्छादनसद्मनाम् ॥ ४ ॥ कर्म्मादानविनिर्मुक्तं वाणिज्यं सर्वमुत्तमम् ॥ उपनीतेन वैश्येन कर्त्तव्यमिति यत्नतः ॥ ५ ॥ ॥ इतिवैश्यन्नतादेशः ॥



अथ वैश्यव्रतादेश कहते हैं ॥ त्रिकाल अर्हत्पूजा करनी, सातवार जिनस्तव चैत्यवंदन करना, पंचपरमेष्ठिमंत्रका स्मरण करना, निर्प्रथ गुरुकी सेवा करनी. । दो कालमें (प्रातः कालमें और सायं कालमें) आव-इयक (प्रतिक्रमणादि) करना. वारां व्रत पालने, ग्रहस्थोचित तपोविधि करना, उत्तम धर्म श्रवण करना, परकी निंदा वर्जनी, सर्वत्र उचित काम करना, वाणिज्य, पशुपालन और खेती करके आजीविका करनी. । सर्वथाप्रकारे प्राणोंका नाश होवे तो भी, सम्यक्त्व नही त्यागना; मुनियोंको आहार, पात्र, वस्त्र, मकान (उपाश्रय) का दान करना. । कर्मादानसें रहित सर्व उत्तम वाणिज्य (व्यापार) करना, उपनीत वेश्यको ये पूर्वोक्त यत्नसें करणे योग्य है. ॥ इतिवेश्यत्रतादेशः ॥

अथ चातुर्वर्ण्यस्य समानो वतादेशः ॥

॥ मूलम्म ॥ निजपूञ्यगुरुप्रोक्तं देवधम्मीदिपालनम् ॥ देवार्चनं साधुपूजा प्रणामोविप्रलिंगिषु ॥ ९ ॥ धनार्जनं च न्यायेन परनिंदाविवर्जनम् ॥ अवर्णवादो न कापि राजादिषु विशेषतः ॥ २ ॥ स्वसत्त्वस्यापरित्यागो दानं वित्तानुसारतः ॥ आयोचितो व्ययश्चेव काले काले च मोजनम् ॥ ३ ॥ न वासोऽल्पजले देशे नदीगुरुविवर्जिते ॥ न विश्वासो नरेन्द्राणां नागरीयनियोगिनाम् ॥ ४ ॥ नारीणां च नदीनां च लोभिनां पूर्ववैरिणाम् ॥ कार्य विना स्थावराणामहिंसा देहिनामपि ॥ ५ ॥ नासत्याहितवाक् चैव विवादो गुरुमिर्न च ॥ मातापित्रोर्गुरोश्चेव माननं परतत्त्ववत् ॥ ६ ॥

- 44

अत्याज्यानां न च त्यागोप्यऽघात्यानामघातनम् ॥ ७ ॥ अतिथों च तथा पात्रे दीने दानं यथाविधि ॥ दरिद्राणां तथांधानामापद्वारभृतामपि ॥ ८ ॥ हीनाङ्गानां विकलानां नोपहासः कदाचन ॥ समुत्पन्नक्षुत्पिपासाघृणाक्रोधादिगोपनम् ॥ ९ ॥ अरिषड्वर्गविजयः पक्षपातो गुणेषु च ॥ देशाचाराऽऽचरणं च भयं पापापवादुयोः ॥ १० ॥ उद्दाहः सट्टशाचारैः समजात्यन्यगोत्रजैः ॥ त्रिवर्गसाधनं नित्यमन्योन्याप्रतिबंधतः ॥ ११ ॥ परिज्ञानं स्वपरयोर्देशकालादिचिंतनम् ॥ सौजन्यं दीर्घदर्शित्वं कृतज्ञत्वं सठज्जता ॥ १२ ॥ परोपकारकरणं परपीडनवर्जनम् ॥ पराक्रमः परिभवे सर्वत्र क्षांतिरन्यदा ॥ १३ ॥ जलाशयश्मशानानां तथा देवतसद्मनाम् ॥ निद्राहाररतादीनां संध्यासु परिवर्जनम् ॥ १४ ॥ प्रवेशोछंघनं चैव तटे शयनमेव च ॥ कृपस्य वर्जनं नद्यालंघनं तरणीं विना ॥ १५ ॥ गुर्वासनादिशय्यासु तालवृक्षे कुभूमिषु ॥ दुर्गोष्टिषु कुकार्येषु संदेवासनवर्जनम् ॥ १६ ॥ न लंघनं च गर्त्तादेर्नदुष्टस्वामिसेवनम् ॥ न चतुर्थौदुनग्नस्रीशक्रचापविलोकनम् ॥ १७ ॥ हरत्यश्वनखिनां चापवादिनां दूरवर्जनम् त दिवासंभोगकरणं वृक्षस्योपासनं निशि ॥ १८ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

**ञ्जभञास्त्राकर्णनं च तथा नाऽभक्ष्यभक्षणम्** ॥

चतुर्विंशस्तम्भः ।

कलहे तत्समीपं च वर्जनीयं निरंतरम् ॥ देशकालविरुद्धं च भोज्यं कृत्यं गमागमो ॥ १९ ॥ भाषितं व्यय आयश्च कर्त्तव्यानि न कर्हिचित् ॥ चातुर्वर्ण्यस्य सर्वस्य व्रतादेशोयमुत्तमः ॥ २० ॥ इतिचातुर्वर्ण्यस्यसमानोव्रतादेशः ॥

अथ चारों वर्णोंका समान व्रतादेश कहते हैं. ॥ अपने पूज्य गुरुके कहे देवधर्मादिका पालना, देवपूजा करनी, साधुकी यथायोग्य पूजा करनी, ब्राह्मण और लिंगधारीको प्रणाम करनाः । न्यायसें धन उपार्जन करना. परकी निंदा वर्जनी, किसीका भी अवर्णवाद न बोलना, राजादि-विषयक तो विशेषसें अवर्णवाद न बोलना । अपने सत्वको छोडना नही, धनके अनुसार दान देना, लाभानुसार खरच करना, भोजनके कालमें भोजन करना । थोडे जलवाले देशमें वसना नही, नदी और धर्मगुरुवर्जित देशमें भी नही वसना । राजा, राज्याधिकारी, स्री, नदी, लोभी, पूर्ववैरी, इनोंका विश्वास नहीं करना । कार्यविना स्थावर जीवोंकी भी हिंसा नही करनी। । असत्य आहितकारि वचन नही बोलना, गुरुओं (वडों) के साथ विवाद नही करना. माता, पिता और गुरु, इनको उत्कृष्ट तत्त्वकीतरें मान सत्कार करनाः । शुभ अष्टादश दूषणरहित सर्वज्ञोक्त शास्त्रका श्रवण करना; अभक्ष्य (नही खाने योग्य) का भक्षण नही करना; जे त्यागने योग्य नही है, उनका त्याग नही करना; जे मारणे योग्य नही है, तिनको मारणा नही. अतिथि, सुपात्र, और दीन, इनको यथाविधि यथायोग्य दान देना; दरिद्र, अंधे, दुःखी, इनको भी यथाशाक्ति दान देना. । हीन अंगवालोंको, और विकलोंको कदापि हसना नहीं.। भूख, तृषा, धृणा, क्रोधादि उत्पन्न हुए भी, गोपन करने । षट् (६) अरिवर्गका विजय करना, गुणोंमें पक्षपात करना, देशाचार आचरण करना, पाप और अपवादका भय करना । सट्टरा आचारवाले, समजाति, और अन्य गोत्रजोंके साथ विवाह करना; धर्म अर्थ कामको निरंतर परस्पर अप्रतिबंधसें साधन करना । अपने और परायेका ज्ञान

३७१

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करना, देशकालादिका चिंतन करना, सोजन्य धारण करना, दीर्घदर्शी होना, इतज्ञ होना, लजालु होना. परोपकार करना, परको पीडा न करनी, अपना परिभव (तिरस्कार) होवे तब पराक्रम दिखाना, अन्यदा सर्वत्र क्षांति करनी.। जलाशय, इमशान, देवल, इनमें और तीन संध्यामें निद्रा, आहार, मैथुनादि वर्जना.। कूपमें प्रवेश करना, कूपको उछंघन करना, कूपकांठेपर शयन करना, इन सर्वको वर्जना; तथा नावाविना नदीका लंघना वर्जना.। गुरुके आसनशय्यादिके ऊपर, ताडवृक्षके हेठें, बुरी भूमिमें, दुर्गोधिमें, कुकार्यमें, वैठना सदाही वर्जना। खाड कूदनी नही, दुष्ट स्वामीकी सेवा नही करनी; चौथका चंद्र, नग्न स्त्री, इंद्रधनुः, इनको देखना नही.। हाथी, घोडा, नखांवाला, और निंदक, इनको दूरसें वर्जना.। दिनमें संभोग (मैथुन) न करना, रात्रिको वर्छना.। देशकाल दिरुद, भोजन, कार्थ, गमन, आगमन, भाषण, व्यय (खरच) और आय (लाभ) ये कदापि न करने. यह पूर्वोक्त उत्तम व्रतादेश चारों वर्णोंका है.॥ २०॥ इति चार्त्वर्थ्यस्य समानोव्रतादेश: ॥

रुद्यगुरु, पूर्वोक्त प्रकारसें शिष्यको वतादेश करके, आगे करके जिन प्रतिमाको तीन प्रदक्षिणा करावे. फिर पूर्वाभिमुख होके शकरतव पहे.। तदपीछे रुद्यगुरु, आसन ऊपर बैठ जावे, और शिष्य 'नमोस्तु ' कहता हुआ गुरुके पगोंमें पडके ऐसें कहे, "भगवन् भवद्भिर्मम वतादेशो दत्तः " तब गुरु कहे, "दत्तःसुगृहीतोस्तु सुरक्षितोस्तु स्वयं तर परं तारय संसारसागरात् " ऐसें कहके नमस्कार पढता हुआ ऊठके दोनों गुरु शिष्य चैत्यवंदन करें. तदपीछे ब्राह्मणने, विप्र क्षत्रिय वैश्यके घरमें भिक्षाटन करनाः क्षित्रि यने शस्त्र यहण करना; और वेश्यने अन्नदान करनाः ॥

इत्युपनयने व्रतादेशः ॥

अध व्रतविसर्गः कथ्यतेः - अथ व्रतविसर्ग कहते हैं. ॥ त्राह्मणने आठ वर्षसें लेके सोलां वर्षपर्यंत, दंड और अजिन धारण करके, भिक्षादृत्ति



करके भोजन करना, यह उत्तम पक्ष हैं. क्षत्रियने दंड अजिन धारण करके दश वर्षसें लेके सोलां वर्ष पर्यंत आपही पाक करके, देवगुरुकी सेवामें तत्पर होके, भोजन करना; और वैइयने दंड अजिन धारण करके स्वकृत भोजन करके वारां वर्षसें लेके सोलां वर्ष पर्यंत भोजन करनाः यह उत्तम पक्ष है. । यदि कार्यव्ययतासें तितने दिन न रह सके तो, छ (६) मास पर्यंत रहनाः तदभावे एक मास पर्यंत, तदभावे पक्ष पर्यंत, तदभावे तीन दिन रहना. यदि तीन दिन भी न रह सके तो, तिसही उपनयन-वतादेशके दिनमेंही विसर्ग करिये, सोही कहे हैं। उपनीत, तीन २ प्रद-क्षिणा करके चारों दिशायोंमें जिनप्रतिमाके आगे पूर्ववत् युगादिजिनस्तोत्र सहित शकस्तव पढे. तदपीछे आसनपर बैठे गुरुके आगे नमस्कार करके हाथ जोडके ऐसें कहे ॥ '' भगवन् देशकालाद्यपेक्षया व्रतविसर्ग्रमादिश '' ll गुरु कहे ॥" आदिशामि ॥ "फिरंनमस्कारकरके शिष्य कहे॥ "भगवन् ममवतविसर्ग्ग आदिष्टः ॥ " गुरु कहे ॥ ' आदिष्टः॥ " फिर नमस्कार करके शिष्यं कहे॥ "भगवन् वतवंधो विसृष्टः ॥" गुरु कहे ॥ " जिनोपवीतधारणेन अविमृष्टोस्तु स्वजन्मतः षोडशाब्दीं ब्रह्मचारी पाठधर्मनिरतस्तिष्ठेः॥ तदपीछे पंचपरमेष्टिमंत पढता हुआं झिष्य, मौंजी, कौपीन, वल्कल, दंड, इनको दूर करके, गुरुके आगे स्थापन करे; और आप जिनोपवीत-धारी श्वेतवस्त्र उत्तरीय होके गुरुके आगे नमस्कार करके बैठे, तव गुरु तिस बारां तिलकधारी उपनीतके आगे उपनयनका व्याख्यान करे. । त्रयथा॥ आठ वर्षके ब्राह्मणको, दश वर्षके क्षत्रियको, और बारां वर्षके वैश्यको, उपनयन करना तिसमें गर्भमास भी वीचमेंही गिणने ।

तथाच ॥

"जिनोपवीतमिति जिनस्य उपवीतं मुद्रासूत्रमित्यर्थः ॥ "

जिनका उपवीत अर्थात् मुद्रासूत्र सो कहावे जिनोपवीत. । नवब्रह्मगु-ाप्तिगर्भरत्नत्रय, येह पुरा, श्रीयुगादिदेवने ग्रहस्थीवर्णत्रयको अपनी मुद्राका धारण करना यावत् जीवतांइ कहा था. । तदपीछे तीर्थके व्यवच्छेद हुए,



इ७४

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

मिथ्यात्वको प्राप्त हुए ब्राह्मणोंनें हिंसा प्ररूपणेसेंं चारों वेदको मिथ्या पथमें प्राप्त करे हुए, पर्वत और वसुराजासें प्रायः हिंसक यज्ञके प्रवृत्त हुए, 'यज्ञोपवीत ' ऐसा नाम धारण करा. मिथ्यादृष्टि यथेच्छासें प्रलाप करो ! . परंतु जिनमतमें तो, जिनोपवीतही नाम है, नतु यज्ञोपवीत. तिसवास्ते तैनें इस जिनोपवीतको अच्छीतरें धारण करना, मासमासपीछे नवीन धारण करना; प्रमादसें जिनोपवीत जाता रहे, वा टुट जावे तो, तीन उपवास करके नवीन धारण करना. प्रेतकियामें दक्षिण स्कंधके जपर, और वाम कक्षाके हेठें, ऐसें विपरीत धारण करना. क्योंकि. सो विपरीत कर्म है.। मुनि भी, मृत मुनिके त्यागनमें तथाविध विपरीतही वस्त्र पहेनते हैं, जिसवास्ते, तूं पुरा जन्मकरके झूद्र होता भया, सांप्रत संस्कारविशेषकरक ब्रह्मगुप्तिके धारणेसें ब्राह्मण, वा क्षता-च्राणेन∽त्राणकरके क्षत्रिय, वा न्यायधर्ममें प्रवेश करनेसें वै३य हुआ है; तिसवास्ते, क्रियासहित इस जिनोपवीतको अच्छीतरें ग्रहण करना, अच्छीतरें रखना. तेरेको सन्दर्मवासना उपनयनविधि क्षयरहित होवे. ऐसें व्याख्यान करके परमेष्ठिमंत्र पढकर दोनों गुरु झिष्य खडे होवे. पीछे चैत्यवंदन, और साधुवंदन करे. ॥ इत्युपनयने व्रतविसर्ग्गविधिः ॥

अथ गोदानविधिर्यथा ॥

अथ गोदानविधि लिखते हैं.॥ तदा व्रतविसर्गके अनंतर शिष्यसहित गुरु, जिनको तीन २ प्रदक्षिणा करके पूर्ववत् चारों दिशामें शकस्तवका पाठ करे. पीछे ग्रह्मगुरु, आसनपर वैठे तब शिष्य गुरुको तीन प्रदक्षिणा करके नमस्कार करके हाथ जोडके खडा होके, गुरुको विज्ञापना करे.

यथा ॥

"॥ भगवन् तारितोहं निस्तारितोहं उत्तमः कृतोहं सत्तमः कृतोहं पूतः कृतोहं पूज्यः कृतोहं तद्रगवन्नादिश प्रमाद-बहुले ग्रहस्थधम्में मम किंचनापि रहस्यभूतं सुकृतं ॥"



हे भगवन् ! तारा मुझको, निस्तारा मुझको, उत्तम करा मुझको, आति-शयसाधु ( श्रेष्ठ ) करा मुझको, पवित्र करा मुझको, पूज्य करा मुझको, तिसवास्ते हे भगवन् ! प्रमादबहुल ग्रहस्थधर्ममें मेरेको कुछक रहस्यभूत सुकृत कथन करो.॥

तव गुरु कहे ॥

"॥ वत्स सुघ्ठनुष्ठितं सुष्ठु पृष्टं ततः श्रूयताम् ॥" इ वत्स अच्छा करा, भला पूछा, तिसवास्ते तूं श्रवण कर. ॥ दानं हि परमो धम्मों दानं हि परमा किया ॥ दानं हि परमो मार्ग्यास्तरमादाने मनः कुरु ॥ ९ ॥ दया स्यादभयं दानमुपकारस्तथाविधः ॥ सवों हि धर्म्मसंघातो दानेन्तर्भावमर्हति ॥ २ ॥ ब्रह्मचारी च पाठेन भिक्षुश्चेव समाधिना ॥ वानप्रस्थस्तु कष्टेन यही दानेन शुद्ध्यति ॥ ३ ॥ ज्ञानिनः परमार्थज्ञा अर्हन्तो जगदीश्वराः ॥ वतकाले प्रयच्छन्ति दानं सांवत्सरं च ते ॥ ४ ॥ यह्नतां प्रीणनं सम्यक् दुद्तां पुण्यमक्षयम् ॥

दानतुल्यस्ततो ठोके मोक्षोपायोऽस्ति नाऽपरः ॥ ५ ॥ अर्थः--दानही परम उत्कृष्ट धर्म है, दानही परमा किया है, दानही परम मार्ग है, तिसवास्ते दान देनेमें मन कर.। अभयदानसें दया होवे हे, दानसेंही तथाविध उपकार होवे है, सर्वही धर्मसमूह दानमें अंतर्भाव हो सक्ता है। ब्रह्मचारी पाठ करके, साधु समाधि करके, वानप्रस्थ कष्ट क-रके, और ग्रहस्थी दान करके शुद्ध होता है.। तीन ज्ञानके धर्चा परमार्थके जाणकार, ऐसें अर्हत भगवंत जगदीश्वर भी व्रतसमयमें सांवत्सर दान देते हैं.। दान ग्रहण करनेवालेको तो, दान तृप्त करता है; और देनेवा-लेको अक्षय पुण्य प्राप्त कराता है; तिसवास्ते दानके समान दूसरा कोई मोक्षका उपाय लोकमें नही है.॥ ५॥ जिसवास्ते हे वत्स ! तैनें ब्राह्मण-

#### तत्त्वनिर्णेयप्रासाद-

पणा, वा क्षत्रियपणा, वा वैझ्यपणा प्राप्त करा है, अंगीकार करा है; तिस-वास्ते हे वत्स ! तूं ग्रहस्थधर्ममें मोक्षके सोपानरूप दान देनेका प्रारंभ कर. । तब नमस्कार करके शिष्य कहे, हे भगवन् ! मुझको दानका विधी कहो. । गुरु कहे 'आदिशामि ' कहता हूं ।

यथा ॥

गाबो भूमिः सुवर्णं च रत्नान्यन्नं च नक्तकाः ॥ गजाश्वाइति दानं तदष्टधा परिकीर्त्तयेत् ॥ १ ॥ एतच्चाष्टविधं दानं विप्राणां गृहमेधिनाम् ॥ देयं न चापि यतनो गृह्णन्त्येतच निःस्पृहाः ॥ २ ॥ यतिभ्यो भोजनं वस्त्रं पात्रमोषधपुस्तके ॥ दातव्यं द्रव्यदानेन तौ द्यौ नरकगामिनौ ॥ ३ ॥

अर्थः---गौ १, भूमि २, सुवर्ण ३, रत्न ४, अन्न ५, नक्तक\* ६, हाथी ७, और घोडा ८, येह आठ प्रकारका दान कहिये। येह पूर्वोक्त आठ प्रकारका दान, एहस्थी बाह्मणगुरुयोंको देना. और निःस्पृह यति साधु मुनिराज, इस दानको नही छेते हैं। यतियोंको तो, भोजन, वस्त्र, पात्र, औषध, पुस्तक, इनका दान देना. यतिको द्रव्य (धन) का दान देनेसें, देनेछेनेवाछे दोनोंही नरकगामी होते हैं। ॥ ३ ॥ तिसवास्ते प्रथम गोदान प्रहण करना. उपनीत, वछडेसहित कपिछा, वा पाटछा, वा श्वेतरंगकी, स्नापित, चर्चित, भूषित, धेनुको, आगे स्यायके, पूंछसे पकडके, रूप्यमय खुरा है जिसके, स्वर्णमय श्टंग है जिसके, ताम्रमय पृष्ठ है जिसकी, कांस्यमय दोहपात्र है जिसका, ऐसी धेनु, एह्यगुरुकेतांइ देवे। गुरु तिस गौकी पूंछको हाथमें धारण करके, यह वेदमंत्र पढे।

यथा ॥

"॥ॐ अर्ह ँगौरियं धेनुरियं प्रशस्यपशुरियं सर्वोत्तमक्षीरदधि घृतेयं पवित्रगोमयमूत्रेयं सुधास्राविणीयं रसोझाविनीयं

\* नक्तकवस्त्रविशेष.

\$1919



पूज्येयं ह्रयेयं अभिवाद्येयं तदत्तेयं त्वया धेनुः कृतपुण्यो भव प्राप्तपुण्यो भव अक्षयं दानमस्तु अर्ह ॐ ॥ "

यह कहकर ग्रह्मगुरु, धेनुको ग्रहण करे. शिष्य तिस गौकेसाथ द्रो-णप्रमाण सात धान्य, तुलामात्र षट् (६) रस और पुरुषतृप्तिमात्र षट् (६) विक्वती (विगय) देवे ॥ इतिगोदानम् ॥

अन्य सर्व भूमिरत्नादिदानोंविषे यह मंत्र पढना ।

यथा ॥

"॥ ॐ अई ँ एकमस्ति दशकमस्ति शतमस्ति सहस्रमस्ति अयुतमस्ति लक्षमस्ति प्रयुतमस्ति कोट्यस्ति कोटिदशक-मस्ति कोटिशतकमस्ति कोटिसहस्रमस्ति कोट्ययुतमस्ति कोटिलक्षमस्ति कोटिप्रयुतमस्ति कोटाकोटिरस्ति संख्येय-मस्ति असंख्येयमस्ति अनंतमस्ति अनंतानंतमस्ति दान-फल्टमस्ति तदक्षयं दानमस्तु ते अई ँ ॐ॥" इति परेषां दानानां मंत्रपाठः ॥

यहां उपनयनमें गोदानकाही निश्चय है, रोप दान कमकरके अन्यदा भी देना. गोदानादि दान रख़गुरु ब्राह्मणोंकोही देना. निःस्प्रह यतियों-को न देना. तथा तिन यतियोंको, अन्न, पान, वस्त्र, पात्र, भेषज, बसति, पुस्तकादि दानमें 'धर्मलाभः ' यही मंत्र जाणना. । अथ रख़गुरु, उपनी-तसें गोदान लेके, पर्णानुज्ञा देके, चेत्यवंदन, और साधुवंदन करा-यके, तैसेंही संघके मिले हुए, मंगलगीतवाजंत्रोंके वाजते हुए, शिष्यको साधुयोंकी वसातीमें (उपाश्रयमें) ले जावे. तहां मंडली-पूजा, वासक्षेप, साधुवंदनादि सर्व पूर्ववत् करना. । तदपीछे चतुर्वि-ध संघकी पूजा, और मुनियोंको वस्त्र, अन्न, पात्रादि दान करे. ॥ इति गोदानविधिः ॥ संपूर्णोंयं चतुर्विधउपनयनविधि : ॥

अथ श्रुद्रस्योत्तरीयकन्यासविधिः-अथ शूद्रको उत्तरीयकन्यासविधि लिखते हैं.॥सात दिन तैलनिषेकस्नान पूर्ववत् जाणना.। तदनंतर यथाविधि ४८

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पौष्टिक, सर्व शिरका मुंडन, वेदिकरण, चतुष्किकाकरण, जिनप्रतिमास्थापन, पूर्ववत्. ।तदपीछे एह्रगुरु, जिनेश्वरकी अष्टप्रकारी पूजा करे. चारों दिशायोंमें शकस्तव पाठ करे. पीछे गुरु आसनऊपर बैठ जावे. तब शिष्य श्वेत-वस्त्र पहिरके, उत्तरासंगकरके समवसरण और गुरुको, प्रदक्षिणा करके, 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करके, हाथ जोडके, खडा होयके कहे. "॥ भगवन् प्राप्तमनुष्यजन्मार्थदेशार्यकुलस्य मम वोधिरूपां जिनाज्ञां देहि ॥ " गुरु कहे " ॥ ददामि ॥" शिष्य फिर नमस्कार करके कहे " ॥ न योग्योहमुपनयनस्य तजिनाज्ञां देहि ॥ " गुरु कहे " ॥ ददा-मि ॥" तदपीछे द्वादश (१२) गर्भतंतुरूप, जिनोपवीतप्रमाण दीर्घ (लंवा) कार्प्यासका, वा रेशमका, उत्तरीयक, परमेष्टिमंत्र पढता हुआ, जिनोपवी-तवत् पहिरावे. पीछे गुरु, पूर्वाभिमुख शिष्यको चैत्यवंदन करवावे. । तद-पीछे शिष्य ' नम्नोस्तु २' कहता हुआ, सुखर्से बैठे गुरुके पगोंमें पडके, फिर खडा होके, हाथ जोडके, ऐसें कहे. " ॥ भगवन् उत्तरीयकन्यासेन जिनाज्ञामारोपितोहं ॥" गुरु कहे " ॥ सम्यगारोपितीसि तर भवसाग-रम् ॥ " तदपीछे गुरु सन्मुख बैठे शूद्रके आगे व्रतानुज्ञा देवे. ॥

यथा ॥

सम्यक्त्वेनाधिष्ठितानि व्रतानि द्वादरोव हि॥ धार्याणि भवता नैव कार्यः कुठमदस्त्वया॥ १॥ जैनर्षाणां तथा जैनव्राह्मणानामुपासनम् ॥ विधेयं चैव गीतार्थाचीर्णं कार्यं तपस्त्वया ॥ २ ॥ व निंद्यः कोपि पापात्मा न कार्यं स्वप्रशंसनम् ॥ बाह्मणेभ्यस्त्वया मानं दातव्यं हितमिच्छता ॥ २ ॥ बोह्मणेभ्यस्त्वया मानं दातव्यं हितमिच्छता ॥ ३ ॥ रोषं चतुर्वर्णशिक्षाश्ठोकव्याख्यानमाचरेत् ॥ उत्तरीयपरिभ्रंशे मंगे वाप्युपवीतवत् ॥ ४ ॥ कार्यं व्रतं प्रेतकर्मकरणं वृषठ त्वया ॥ युक्तिरेषोत्तरासंगानुज्ञायां च विधीयते ॥ ५ ॥

### चतुावशस्तम्भः।

क्षात्राणामथ वैश्यानां देशकाळादियोगतः॥ त्यक्तोपवीतानां कार्यमुत्तरासंगयोजनम् ॥ ६ ॥ धर्मकार्ये गुरोर्हष्टी देवगुर्वाळयेऽपि च ॥ धार्यस्तथोत्तरासंगः सूत्रवत प्रेतकर्मणि ॥ ७ ॥ अन्येषामपि कारूणां गुर्वानुज्ञां विनापि हि ॥ गुरुधर्मादिकार्येषु उत्तरासंग इष्यते॥ ८ ॥

अर्थः-सम्यक्त्वके संयुक्त द्वादश व्रत तैने धारण करने, और कुलका मद न करना. । जैन ऋषियोंकी, और जैन ब्राह्मणोंकी उपासना करनी; तथा गीतार्थाचीर्ण तप करना । किसी पापात्माको निंदना नही, अपनी प्रशंसा न करनी, हित इच्छके ब्राह्मणोंको मान देना । शेष चतुवर्णशिक्षाश्ठोकमें कहे आचारको आचरण करना;उत्तरीयके परिश्रंशमें, वा मंगमें उपवीतवत् जाणनाः । व्रत करना, प्रेतकर्म करना, हे वृष्छ-शूद्र ! उत्तरासंगकी अनुज्ञामें तैने यह युक्ति करनी. । देशकालादियोंगसें त्याग न किया है उपवात जिनोंनें, वैसे क्षत्रिय और वैक्योंको, उत्तरासंग योजन करनाः । धर्मकार्यमें, गुरुकी दृष्टिमें, देव और गुरुके मकानमें, तथा प्रेतकर्ममें, सूत्रकीतरें उत्तरासंग धारण करना. । और भी कारुयोंको गुरुकी आज्ञाके विना भी गुरुधर्मादिकार्योंमें उत्तरासंग इच्छते हैं. ॥ ऐसा व्याख्यान करके गुरु शिष्यको चैत्यवंदन करवावे. । परमेष्ठिमंत्रका उच्चार और मंत्रव्याख्यान पूर्ववत्. । इतना विशेष है. शूद्रादिकोंको ' नमो ' के स्थानमें 'णमो' उच्चारण करानाः इतिगुरुसंप्रदायः । तदपीछे शिष्यसहित गुरु, उत्सव करते हुए धर्मागारमें जावे तहां मंडलीपूजा, गुरुनमस्कार, वासक्षेपादि पूर्ववत्. । तदपीछे मुनियोंको अन्न, वस्त्र, पात्र दान देवे. और चतुर्विध संघकी पूजा करे. ॥ इति उपनयने शूद्रादीनां उत्तरीयकन्यासो-त्तरासंगानुज्ञाविधिः ॥

अथ वटूकरणविधिः-अथ बटूकरणविधि लिखते हैं. ॥ जिसवास्ते सम्यक् उपनीत, वेदविद्यासंयुक्त, दुःप्रतिग्रहवर्जित, अशूद्रान्नभोजन कर- 2<9

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

नेवाले, माहनोंके आचारमें रक्त, सर्व रह्यसंस्कारप्रतिष्ठादिकर्मोंके कराने-वाले, ऐसें ब्राह्मण, पूज्य होते हैं. । नही, वे पूर्वोक्त ब्राह्मण, क्षत्रियादि राजायोंको, सेवा, अन्नपाक, तिसके आज्ञा करनी, अभ्युत्थान, चाटुः-मनो-हर वचन, प्रदांसा, विना नमस्कारके आशीर्वाद देना, विज्ञानकर्म, कृषिवाणिज्यकरण, तुरंगद्रृषभादि शिक्षाकरण, इत्यादिवास्ते जोडने कल्पते हैं. इसवास्ते तथाविध पूर्वोक्त कर्मोंमें, बदूकृत ब्राह्मण, योजन करने योग्य होते हैं. इसवास्ते तिन ब्राह्मणोंको बटू करनेका विधि कहते हैं.

उक्तं च यतः ॥

च्युतव्रतानां वात्यानां तथा नैवेद्यभोजिनाम् ॥ कुकर्म्भणामवेदानामजपानां च शास्त्रिणाम् ॥ १ ॥ याम्याणां कुलहीनानां विप्राणां नीचकर्म्मणाम् ॥ प्रेतान्नभोजिनां चैव मागधानां च वंदिनाम् ॥ २ ॥ घांटिकानां सेवकानां गंधतांवूलजीविनाम् ॥ नटानां विप्रवेषाणां पर्शुरामान्ववायिनाम् ॥ ३ ॥ अन्यजात्युद्रवानां च बंदिवेषोपजीविनाम् ॥ इत्यादिविप्ररूपाणां वटूकरणमिष्यते ॥ ४ ॥

अर्थः-व्रतसें अष्ट हुए, संस्कारहीन, नैवेद्यका भोजन करनेवाले, कुकर्मके करनेवाले, वेदको नही जाणनेवाले, वेद मंत्रोंका जप न करने-वाले, शस्त्रको धारण करनेवाले, ग्रामके वसनेवाले, कुलहीन, नीच कर्मके करनेवाले, प्रेतके अन्नका भोजन करनेवाले, मागध-स्तुतिपाठ पढनेवाले बंदी-राजादिकी स्तुति पढनेवाले, घांटिका बजानेवाले, सेवा करनेवाले, गंधतांबूलकरके आजीविका करनेवाले, विप्रवेष धारण करनेवाले नट, पर्शुरामके संतानीय, अन्य जातिसें उत्पन्न हुए, बंदिवेषसें आजीविका करनेवाले, इत्यादि विप्ररूपको बटूकरण इच्छते हैं । तिसका यह विधि है. प्रथम तिसके घरमें रह्यारु, यथोक्त विधिसें पोष्टिक करे. पीछे तिसको



शिखावर्जके मुंडन करवावे, तदपीछे तिसको तीर्थोदक मंत्रोंकरके मंत्रित जलकरके स्नान करवावे.।

तीर्थोदकाभिमंत्रणमंत्रोयथा ॥

"॥ॐ वं वरुणोसि वारुणमसि गांगमसि यामुनमसि गौ-दावरमसि नार्म्मदमासे पोष्करमसि सारस्वतमासि शात-द्रवमसि वैपाशमसि सेंधवमासि चांद्रभागमसि वैतस्तमासि ऐरावतमसि कावेरमसि कारतोयमसि गौमतमासि शैतम-सि शैतोदमसि रोहितमासि रोहितांशमसि सारेयवमसि हारिकांतमसि हारिसाठिल्मासि गारिकांतमासि नारकांतमसि रौप्यकूल्मसि सौवर्णकूल्मसि सालिल्मसि नारकांतमसि नैमझसलिल्मसि डन्मझसलिल्मसि पाद्यमासि महापाद्य-मसि तैगिच्छमसि केशरमसि जीवनमसि पवित्रमसि पा-वनमासि तदमुं पवित्रय कुलाचाररहितमपि देहिनं ॥" इस मंत्रसें कुशाप्रकरी सात वार अभिसिंचन करे. पीछे नदीकांठे वा तीर्थऊपर, वा मंदिरमें, वा पवित्र एहस्थानमें तिस बदूकरण यो-

ग्यको, प्रथम तीनगुणी कुशमेखला, तीन प्रकारसें बांधे ।

मेखलाबंधमंत्रो यथा॥

"॥ ॐ पवित्रोसि प्राचीनोसि नवीनोसि सुगमोसि अजोसि शुद्धजन्मासि तद्मुं देहिनं धृतव्रतमव्रतं वा पावय पुनीहि अब्राह्मणमपि व्राह्मणं कुरु॥"

इस मंत्रका तीन वार पाठ करे ॥ पीछे कौपीन पहिरावे । कौपीनमंत्रो यथा॥

ॐ अब्रह्मचर्यगुप्तोपि ब्रह्मचर्यधरोपि वा ॥

व्रतः कौपीनबंधेन ब्रह्मचारी निगद्यते ॥ १ ॥

पेसें तीन वार पढके कोेपीन पहिरावणा. । तदपीछे पूर्वोक्त झाझण-समान उपवीत, मंत्रपूर्वक पहिरावे. । ર્વેટર

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

# मंत्रो यथा ॥

"॥ॐ सधम्मोंसि अधमोंसि कुठीनोसि अकुठीनोसि सब्रह्मच-योंसि अब्रह्मचयोंसि सुमनाआसि दुर्म्मनाअसि श्रद्धालुरसि अश्रद्धालुरासि आस्तिकोसि नास्तिकोसि आईतोसि सौग-तोसि नैयायिकोसि वैद्येषिकोसि सांख्योसि चार्वाकोसि सठिंगोसि अठिंगोसि तत्त्वज्ञोसि अतत्त्वज्ञोसि तद्भव ब्राह्मणोऽमुनोपवीतेन भवंतु ते सर्वार्थसिद्धयः ॥ "

इस मंत्रको नव वार पढके उपवीत स्थापन करे.। पीछे तिसके हाथमें पलाद्याका दंड देवे, और मृगचर्म तिसको पहिरावे, और भिक्षा मांगनी करवावे. भिक्षामार्गणकेपीछे उपवीतको वर्जके, मेखला, कौपीन, चर्मदंडादि दूर करे.।

तद्पनयनमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ ध्रुवोसि स्थिरोसि तदेकमुपवीतं धारय ॥" ऐसें तीन वार पढेन्त पीछे गुरु, धारण किया है श्वेतवस्त्रका उत्तरासंग जिसने, ऐसे तिसको, आगे बिठलाके, शिक्षा देवेन्त

यथा ॥

परनिंदां परद्रोहं परस्तीधनवांछनम् ॥ मांसादानं म्लेच्छकंदभक्षणं चैव वर्जयेत्॥ १॥ वाणिज्ये स्वामिसेवायां कपटं मा कृथाः कचित् ॥ ब्रह्मस्तीभ्रूणगोरक्षां दैवर्षिगुरुसेवनम् ॥ २ ॥ अतिथीनां पूजनं च कुर्य्याद्दानं यथा धनम् ॥ अथात्मघातं मा कुर्या मा वृथा परतापनम् ॥ ३ ॥ उपवीतमिदं स्थाप्यमाजन्मविधिवत्त्वया ॥ दोषः दीक्षाक्रमः कथ्यश्चातुर्वर्ण्यस्य पूर्ववत् ॥ ४ ॥ पञ्चविंशस्तम्भः।

अर्थः-परनिंदा, परद्रोह, परस्त्री, परधनकी वांछा, मांसभक्षण, म्ले-च्छकंद-लगुनादिभक्षण, इनको वर्जना । वाणिज्यमें, खामीकी सेवामें, कदापि कपट न करना; ब्राह्मण, स्त्री, गर्भ और गो, इन चारोंकी रक्षा करनी; देव, ऋषि और गुरुकी सेवा करनी. । अतिथीयोंका पूजन करना, धनके अनुसार दान देना, आत्मघात नही करना, परको पीडा न करनी. । जन्मपर्यंत यावजीवे तबतक विधिपूर्वक उपवीत धारण करना, शेष शिक्षाक्रम पूर्ववत् चारों वर्णोंका कथन करना. ॥ पीछे सो बटूक्टत, गुरुको खर्ण, वस्त्र, धेनु, अन्न, दान करे. । यहां वटूकरणमें वेदी, चतुष्किका, समवसरण, चैत्यवंदन, व्रतानुज्ञा, व्रतविसर्ग, गोदान, वास-क्षेपादि नही है. ॥ इति वट्करणाविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धस्तनस्तिक्तिता-चारदिनकरस्य ए० उपनयनादिकीर्त्तननामद्वादशमोदयस्याचार्यश्रीमद्वि० बा० स० त० समाप्तीयं २४ स्तम्भ: ॥ १२ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासाद्यंथे द्वादशमोपनयनादिसंस्कारवर्णनोनाम चतुर्विंशस्तम्भः ॥ २४ ॥

॥ अथपश्चर्विशस्तम्भारम्भः ॥

अथ पंचविंश स्तंभमें अध्ययनारंभविधि लिखते हैं ॥ अश्विनी, मूल, पूर्वा ३, मृगशीर्ष, आर्द्रा, पुनर्वसु, पुच्य, अश्लेषा, हस्त, शतभिषक्, स्वाति, चित्रा, श्रवण, धनिष्ठा, येह नक्षत्र और बुध, गुरु, शुक्र, येह वार विद्यारंभमें शुभ है. अर्थात् इनोंमें प्रारंभ करी विद्या प्राप्त होती है. रवि और चंद्र, मध्यम है. मंगल और शनिवार, त्यागने योग्य है. । अमावा-स्या, अष्टमी, प्रतिपत् ( एकम ), चतुईशी, रिक्ता, षष्ठी, नवमी, येह तिथियां विद्यारंभमें सदाही वर्जनी. ।

अथ उपनयनसदृश दिन और लग्नभें विद्यारंभसंस्कारका आरंभ करिये, तिसका यह विधि हैं. । ग्रह्यगुरु प्रथम विधिसें उपनीत पुरुषके घरमें पौष्टिक करे; पीछे गुरु, मंदिरमें, वा उपाश्रयमें, वा कदंवदृक्षकेतले,

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कुशाके आसनउपर आप बैठके, शिष्यको वामेपासे कुशासनोपरि बिठ-ढ़ाके तिसके दक्षिण कानको पूजके तीनवार सारखत मंत्र पढे. पीछे गुरु, अपने घरमें वा अन्य उपाध्यायकी शालामें, वा पोषधागारमें, शिष्यको पालखी, वा घोडेपर चढायके मंगलगीतोंके गाते हुए, दान देते हुए, वाजंत्र वाजते हुए, यति गुरुकेपास लेजाके मंडलीपूजापूर्वक वासक्षेप करवाके, पाठशालामें लेजावे. पीछे गुरु शिष्यको आगे बिठलाके येह शिक्षाश्लोक पढे. ।

यथा ॥

अज्ञानतिमिरांधानां ज्ञानांजनशलाकया॥ नेत्रमुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥ १ ॥ यासां प्रसादादधिगम्य सम्यक् शास्त्राणि विदन्ति परं पदं ज्ञाः॥ मनीषितार्थप्रतिपादकाभ्यो नमोस्तु ताभ्यो गुरुपाढुकाभ्यः॥२॥ सत्येतस्मिन्नरतिरतिदं गृह्यते वस्तु दूरा-

दप्यासन्नेप्यसति तुं मनस्याप्यते नैव किंचित् ॥ पुंसामित्यप्यवगतवतामुन्मनीभावहेता-

ँ विच्छा बाढं भवति न कथं सर्ुासनायाम् ॥ ३ ॥ इति मत्वा त्वया वत्स त्रिञुद्योपासनं गुरोः ॥ विधेयं येन जायंते गोधीकीर्त्तिध्रतिश्रियः ॥ ४ ॥

ऐसें शिष्यको शिक्षा देके, और तिससें स्वर्ण वस्त्र दक्षिणा लेके, गुरु अपने घरको जावे. पीछे उपाध्याय, सर्वको पहिले मातृका पढावे; पीछे विप्रको प्रथम आर्यवेद पढावे, पीछे घडंगी, पीछे पुराणादि धर्मर च पढावे; क्षत्रियको भी ऐसेंही चतुर्दश विद्या पढावे. पीछे आयुर्वेद, धनुवेद, दंडनीति और आजीविकाशास्त्र पढावे. वैश्यको धर्मशास्त्र, नीतिशास्त्र, कामशास्त्र और अर्थशास्त्र पढावे. शृद्रको नीतिशास्त्र और आजीविकाशास्त्र पढावे,कारुयोंको तिनके उचित विज्ञानशास्त्र पढावे. पीछे साधुयोंको चतुर्विध



आहार वस्त्र पात्र पुस्तक दान देवे.। इत्याचार्यश्रीवर्छमानसूरिक्वताचा-रदिनकरस्यग्रहिधर्मप्रतिबद्धविद्यारंभसंस्कारकीर्त्तननामत्रयोदशमोदयस्या--चार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिक्वतोबाळावबोधस्समाप्तस्तत्स<sup>7</sup> तौ च समाप्तोयं पंचविंशस्तम्भः ॥ १३ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे त्रयो-दशमविद्यारंभसंस्कारवर्णनोनामपंचविंशस्तम्भः॥२५॥

# अथषड्विंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २६ मे स्तंभमें विवाहविधि लिखते हैं ॥ विवाह जो है सो सम-कुलगीलवालोंकाही होता है.

यतउक्तं ॥

ययोरेव समं शीलं ययोरेव समं कुलम् ॥

तयोर्मेंत्री विवाहश्च न तु पुष्टविपुष्टयोः ॥ ९ ॥

तिसवास्ते समकुल शील, समजाति, जाने है देशकृत्य जिनोंके, तिन-का विवाहसंबंध जोडना योग्य हैं; तिसवास्ते जो अविकृत है, तिसनें विकृतकुलकी कन्या प्रहण नही करनी । विकृतकुलं यथा । जिनके कुलमें शरीरऊपर रोम बहुत होवे, अर्शरोग होवे, दाद होवे, चित्रकुष्टि होवे, नेत्र-रोग होवे, उदररोग होवे, ऐसे वंशोंकी कन्या न प्रहण करनी. विकृत कुल होनेसें. । कन्या विरुता यथा । वरसें लंबी होवे, हीन अंगवाली होवे, कपिला होवे, ऊंची दृष्टिवाली होवे, जिसका भाषण और नाम भयानक होवे, ऐसी कन्या विचक्षणोंको त्यागने योग्य है. तथा देवता, ऋाषि, प्रह, तारा, अग्नि, नदी, दृक्षादिकके नामसें जो कन्या होवे, तथा जिसके शरीरऊपर बहुत रोम होवे, पिंगाक्षी और घरघरास्वरवाली, ऐसी कन्या भी पाणि-प्रहणमें वर्जनी. ॥ कन्यादाने वरस्य विरुतं कुलं यथा ॥ हीन होवे, कूर होवे, वधूसहित होवे, दरिदी होवे, व्यसन (कष्ट ) संयुक्त होवे, कन्या दानमें ऐसें कुल, और पुरुषको वर्जना. मूर्ख, निर्धन, दूर देशमें रहनेवाला, इटइ

#### तत्वनिर्णयत्रासाद-

शूर योद्धा सूरमा, मोक्षाभिलाषी, कन्यासें तीनगुणी अधिक आयुवाला, इनको भी कन्या न देनी. तिसवास्ते दोनों अविकृत कुलेंका, और दोनों विकृत कुलवालोंका विवाहसंबंध योग्य है. तथा पांच शुद्धियां देखके वधूवरका संयोग करना, सोही दिखावे हैं. राशि १, योनि २, गण ३, नाडी ४ और वर्ग ५, येह पांच शुद्धियां दोनोंकी देखके वरवधूका संयोग करना। कुल १, शील २, स्वामिपणा ३, विद्या ४, धन ५, शरीर ६ और वय ७, येह सातो गुण वरमें देखने. अर्थात् येह सात गुण वरमें देखके कन्या देनी. आगे जो होवे, सो कन्याका भाग्य है. गर्भसें आठ वर्षसें लेके इग्यारह वर्षतांइ कन्याका विवाह करना. क्ष तिसके ऊपरांत रजस्वला होती है. तिसको राका भी कहते हैं. तिसका विवाह शीघ होना चाहिये. वरको पाकरके चंद्रवलके हुए, तुच्छ महोत्सवके भी हुए, विवाह करना उचित है.

यतउक्तम् ॥

वर्षमासदिनादीनां शुद्धिं राकाकरम्रहे ॥ नालोकयेचंद्रबलं वरं प्राप्य विधापयेत् ॥ १ ॥

\*पुरुषका आठ वर्षसें लेके ८० वर्षके बीच २ विवाह होना चाहिये. क्योंकि, अस्सीवर्ष उपरांत प्रायः पुरुष शुक्ररहित होता है. ।

विवाह दो प्रकारके होते हैं, आर्यविवाह १, और पापविवाह २.। आर्य विवाहके चार भेद हैं. ब्राहयविवाह १, प्राजापत्यविवाह २, आर्षविवाह ३, और दैवतविवाह ४. ये चारों विवाह मातापिताकी आज्ञासें होनेसें लौकिक व्यवहारमें धार्म्मिक विवाह गिने जाते हैं. पापविवाहके भी चार भेद हैं. गांधर्वविवाह १, आसुरविवाह २, राक्षसविवाह ३, और पैशाच-विवाह ४. ये चारों करनेसें स्वेच्छानुसार पापविवाह हैं. ।

\* यह कथन प्रायः लौकिकव्यवहारानुसार है. क्योंकि, जैनागममें तो " जोव्वणगमणमणुपत्ता" इतिवचनात्, जब वरकन्या योवनको प्राप्त होवे, तब विवाह करना. और 'प्रवचनसारोद्धार'में लिखा है कि, सोलां वर्षकी स्त्री, और पच्चीस वर्षका पुरुष, तिनके संयोगर्से जो संतान उत्पन्न होवे, सो बलिष्ठ होवे है. इत्यादि मूलागमर्से तो बाललप्रका और दृष्धके विवाहका निषेध सिद्ध होता है. ॥



ર્ટહ

प्रथम ब्राह्म्यविवाहविधि लिखते हैं । गुभ दिनमें, शुभ लग्नमें, पूर्वोक्त गुणसंयुक्त वरको बुलवाके लान अलंकार करके संयुक्त हुए तिस वरकेताइ, अलंकृत कन्या देवे. ।

मंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह ँ सर्वगुणाय सर्वविद्याय सर्वसुखाय सर्वपूजिताय सर्वशोभनाय तुभ्यं वस्त्रेगंधमाल्याठंकाराठंकृतां कन्यां ददामि प्रतिगृह्णीष्व भद्रं भव ते अर्ह ँ ॐ ॥"

इस मंत्रकरके बद्धांचलटंपती-स्त्रीभर्ता, अपने घरमें जावे ॥ इति धाम्यों ब्राह्म्यविवाहः ॥ १ ॥

प्राजापत्य विवाह जगत्में प्रसिद्ध है, इसवास्ते विस्तारसें कहेगें.॥२॥ आर्ष विवाहमें वनमें रहनेवाले मुनि, ऋषि, गृहस्थ अपनी पुत्रीको, अन्यऋषिके पुत्रकेतांइ, गौ बैलके साथ देते हैं. तहां अन्य कोइ उत्स-वादि नही होते हैं, इस विवाहका मंत्र जैनवेदोंमें नही है. जैन वेदकरके वर्णादिको आश्रित हुए जनोंके आचार कथन करनेसें, जैनोंको ऐसें विवा-हके अकृत्य होनेसें । देवतविवाहमें भी ऐसेंही जाणना । इन दोनों विवाहोंके मंत्र परसमयसें जाणने ॥ इति धार्म्य आर्षविवाहः ॥ ३ ॥

देवत विवाहमें तो, पिता, अपने पुरोहितकेतांइ इष्ट पूर्त्त कर्मके अंतमें अपनी कन्याको दक्षिणाकीतरें देवे ॥ इति देवतो धार्म्य विवाहः ॥ ४ ॥ ये चार धार्म्यविवाह हैं ॥

पितादिके प्रमाणविना, अन्योन्यप्रीतिकरके जो उद्यम होना, सो गांधर्वविवाह. । १ ।

पणबंधके विवाह करना, सो आसुरविवाह. ॥ २ ॥

हठसें कन्याको ग्रहण करे, सो राक्षसविवाह. ॥ ३ ॥

सुप्त, और प्रमत्तकन्याको अहण<sup>ैं</sup>करनेसें, पैशाच विवाह कहा जाता है.॥ ४॥ माता, पिता, गुरु, आदिकी आज्ञा न होनेसें इन चारों विवाहोंको विवाहज्ञ पुरुष पापविवाह कहते हैं.॥ तथा ब्राहय १, आर्ष २, और दैवत ३, ३ँ८८

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

येह तील विवाह दुःखमकालकलियुगमें प्रवर्त्तते नही हैं. । \* चारों पाप-विवाहोंका वेदोक्तविधि भी नही है. अधर्म होनेसें. ॥

संप्रति वर्त्तमान प्राजापत्य विवाहका विधि कहते हैं ॥ मूल, अनुराधा, रोहिणी, मघा, मृगशिर, हस्त, रेवती, उत्तरा ३, स्वाति, इन नक्षत्रोंमें करग्रहण करना. । वेध, एकार्गल, लत्ता, पात, उपग्रहसंयुक्त नक्षत्रोंमें विवाह नही करना. । तथा युतिमें, और क्रांति साम्य दोषमें भी नही करना. । तीन दिनको स्पर्शनेवाली तिथिमें, अवम् (क्षय) तिथिमें, क्रूर तिथिमें, दग्ध तिथिमें, रिक्ता तिथिमें, अमावास्या, अष्टमी, षष्ठी, द्वादशी इनमें विवाह नही करना. । भद्रामें, गंडांतमें, दुष्टनक्षत्र तिथि वार योगोंमें, व्यतिपातमें, वैधृतिमें और निंद्य वेलामें, विवाह नही करना. । सूर्यके क्षेत्रमें बृहस्पति होवे, और बृहस्पतिकेक्षेत्रमें सूर्य होवे तो, दीक्षा, प्रतिष्ठा, विवाह प्रमुख वर्जने. । चौमासेमें, अधिमासमें, गुरु शुकके अस्त हुए, मल-मासमें, और जन्ममासमें, विवाहादि न करना । मासांतमें, संक्रांतिमें, संकांतिके दूसरे दिनमें, यहणादि सात दिनोंमें भी, पूर्वोक्त कार्य नही करना.। जन्मके तिथि, वार, नक्षत्र, छन्नमें; राशि और जन्मके ईश्वरके अस्त हुए, और कूर ग्रहोंकरके हत हुए भी, विवाह नही करणा. । जन्मराशिमें, जन्मराशि और जन्मलग्नसें वारमें और आठमेमें, और लग्नके अंशके अधिपके छट्ठे, और आठमे घरमें गए हुए, लग्न नही करना.। स्थिर लप्नमें, वा दिस्वभावलग्नमें, वा सद्धण करी संयुक्त चर लग्नमें, उदया-स्तके विशुद्ध हुए, विवाह करना. परंतु उत्पातादिकरके विदूषितमें नही करना.। लग्न और सप्तम घर, ग्रहकरके वर्जित होवे; तीसरे, छट्टे, और इग्यारमे घरमें, रवि, मंगल और शनि होवे.। छट्टे और तीसरे घरमें, तथा पापग्रहवर्जित पांचमें घरमें राहु होवे; लग्नमें तथा पांचमे, चौथे, दशमे, और नवमे घरमें, बृहस्पाति होवे. । ऐसेंही शुक्र, बुध, होवे; लग्न, छट्टे, आठमे, वारमे घरसें, अन्यत्र चंद्रमा होवे, सो भी पूर्ण होवे. । क्रूरकरके दृष्ट, और क्रूरसंयुक्त चंद्र वर्जना; क्रूर, और अंतरस्थ लग्न और चंद्र वर्जने. । इत्यादि गुणसंयुक्त, दोष विवर्जित लग्नमें, शुभ

\* गोमेधनरमेधाद्या यज्ञाः पाणिंग्रहत्रय॥ सुताश्च गोत्रजगुरोर्न भवंति कल्गै युगे॥ इतिवचनात् ॥



अंशमें, शुभ ग्रहोंकर दृष्ट हुए, पाणिग्रहण शुभ है. ॥ इत्यादि श्रीभद्रवाहु, वराह, गर्भ, लझ, प्रथुयशः, श्रीपति, विरचितविवाहशास्त्रके अवलोकनसें शुभ लग्न देखके विवाहका आरंभ करना. ॥

> श्ठोकः ॥ ततश्च कुल्लेदेशादि गुरुवाक्यविशेषतः ॥ अनुज्ञातं विवाहादि गर्ग्गादिमुनिभिः पुरा ॥ १ ॥

> > वृत्तम् ॥

सूर्यः षट् त्रिदशस्थितस्त्रिदशषट्सप्ताद्यगश्चंद्रमा जीवः सप्तनवद्विपंचमगतो वकार्कजो षट्त्रिगो ॥ सौम्यः षट्द्विचतुर्दशाष्टमगतः सर्वेप्युपांते शुभाः

राकः सप्तमेषट्दराष्ट्रितः शार्दूलवज्रासकृत् ॥ १ ॥ "

स्त्रीयोंको बृहस्पति वलवान् होवे, पुरुषोंको सूर्य वलवान् होवे, और दंप-तीको चंद्र बलवान् होवे तो, लग्न शोधनाः ॥

प्रथम कन्यादानविधि कहते हैं:--पूर्वोक्त समान कुलज्ञीलवाले, अन्य गोत्रीसें कन्या मांगनी. । पूर्वोक्त गुणविशिष्ट वरकेतांइ कन्या देनी. । कन्याके कुलज्येष्ठने वरके कुलज्येष्ठको, नालिकेर, कमुक ( सुपारी ) जिनो-पवीत, ब्रीही, दूर्वा, हरिद्रा अपने २ देशकुलोचित वस्तु दानपूर्वक कन्या-दान करना.

तदा ग्रह्मगुरु वेदमंत्र पढे । स यथा ॥

"॥ ॐ आर्ह परमसोभाग्याय परमसुखाय परमभोगाय परमधर्म्माय परमयशसे, परमसन्तानाय भोगोपभोगांतराय-व्यवच्छेदाय इमां अमुकनाम्नीं कन्यां अमुकगोत्रां अमुक-नाम्ने वराय अमुकगोत्राय ददाति जृहाण आर्ह ॐ॥" पीछे सर्व लोकोंकेतांड कन्याके पक्षी तांबूल देवे. 1 तथा दूर रहे

विवाहकालमें वरके जीत हुए, सा कन्या अन्यको न देनी.



#### उक्तंच ॥

सकृजल्पन्ति राजानस्सकृञ्जल्पन्ति पण्डिताः ॥ सकृत् प्रदीयते कन्या त्रीण्येतानि सकृत् सकृत् ॥ १ ॥

राजाओं एकवार बोलते हैं, पंडित जन एकवार बोलते हैं, कन्या एक-वार देइए हैं. पूर्वोक्त तीन कार्य एकएकहीवार होते हैं. ॥ तथा वर भी, तिस कन्याको वस्त्र, आभरण, गंधादिउत्सवसहित, तिसके पिताके धरमें देवे. । कन्याका पिता भी, परिजनसंयुक्त वरको, महोत्सवसहित वस्त्र सुद्रिकादि देवे. ।

लग्नदिनसें पहिले मासमें, वा पक्षमें वैयप्र्यानुसारें दोनों पक्षोंके स्वजनोंको एकडे करके, सांवत्सर-ज्योतिषिकको उत्तम आसनऊपर बिठलाके, तिसके हाथसें विवाहलग्न भूमिके ऊपर लिखवावे; और रूप्य, स्वर्णमुद्रा, फल, पुष्प, दूर्वा करके जन्मलग्नवत् विवाहलग्नको पूजे. ( पछि ज्योतिषिकको दोनों प्रे पक्षोंके वृज्ज्में वस्त्रालंकार तांबूलदान देवें इति विवाहारंभ: ॥

तदपीछे कोरे शरावलोंमें यव बोवने । पीछे कन्याके घरमें मानृस्था-पना, और षष्ठीस्थापना, षष्ठी आदि प्रक्रमोक्त प्रकारसें करनाः । वरके घरमें जिनसमयानुसारियोंको मातृस्थापन, और कुलकरस्थापन करनाः । परमतमें गणपति, कंदर्प स्थापन करते हैं सो सुगम, और लोक प्रसिद्ध है.॥

अथ कुलकर स्थापनविधि कहते हैं.॥ ग्रह्मगुरु भूमिपर पडे गोमय (गोबर) करके लीपी हुई भूमिमें, स्वर्णमय, रूप्यमय, ताम्रमय, वा श्रीपर्णीकाष्ठमय, पद्दा, स्थापन करे.। पट्टकस्थापन मंत्रः

"॥ ॐ आधाराय नमः आधारशक्तये नमः । आसनाय नमः ॥ "

इस मंत्रकरके एकवार मंत्रके पट्टेको स्थापन करके, तिस पट्टेको अमृतामंत्रकरके तीर्थजलोंसें अभिषिंचन करे. । पीछे चंदन, अक्षत, दूर्वाकरके पट्टेको पूजे.। पीछे आदिमें

गंध दो तिलक, दो पुष्प, दो धूप, दो दीप एक उपवीत, दो स्वर्णमुद्रा, दो नैवेद्य, दो तांबूल, देवे. ॥ १ ॥ पीछे दूसरे स्थानमें ॥

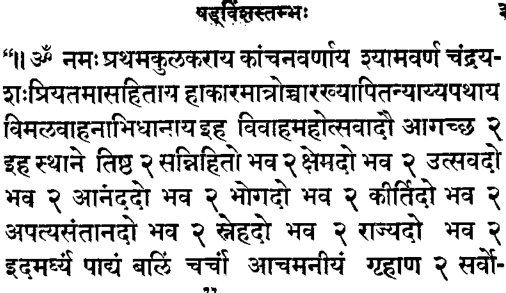
प्रियतमासहिताय हाकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय चक्षुष्मदभि-धानाय ॥ " शेषं पूर्ववत् ॥ २ ॥

"॥ ॐ नमो हितीयकुलकराय श्यामवर्णाय श्यामवर्णचंद्रकांता-

पूर्व मंत्रकरी आव्हान करके, संस्थापन करके, सन्निहित करके, अर्घ्य, पाद्य, बलि, चर्चा, आचमनीय, दान देवे. अन्य ॐकारादिमंत्रोंकरके,

तदपीछे---"॥ ॐ गंधं नमः। ॐ पुष्पं नमः। ॐ धूपं नमः । ॐ दीपं नमः । ॐ उपवीतं नमः । ॐ भूषणं नमः । ॐ नैवेद्यं नमः । ॐ तांबूरुं नमः ॥ "

पचारान् ग्रहाण २ ॥ "



www.kobatirth.org

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

ર્ડડ

"॥ ॐ नमश्चतुर्थकुलकराय श्वेतवर्णाय श्यामवर्णप्रतिरूपा-प्रियतमासहिताय माकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय अभिचंद्रा-भिधानाय॥" शेषं पूर्ववत् ॥

"॥ॐ नमः पंचमकुठकराय श्यामवर्णाय श्यामवर्णचक्षुःकांता-त्रियतमासहिताय धिक्कारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय प्रसेनजिद-भिधानाय॥" शेषं पूर्ववत् ॥ ५ ॥

"॥ॐ नमः षष्ठकुलकराय स्वर्णवर्णाय श्यामवर्णश्रीकांता-प्रियतमासहिताय धिक्कारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय मरुदे-वाभिधानाय ॥ " शेषं पूर्ववत् ॥ ६ ॥ "॥ॐ नमः सप्तमकुलकराय कांचनवर्णाय श्यामवर्णमरुदे-वाप्रियतमासहिताय धिक्कारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय ना-भ्यभिधानाय ॥ " शेषं पूर्ववत् ॥ ७ ॥ इतिकुलकरस्थापन पूजनविधि : ॥

यह कुलकरस्थापना और परसमयमें गणेशमदनस्थापना, विवाहके पछि भी सात अहोरात्रपर्यंत रखनी चाहिये । पीछे वरके घरमें शांतिक, पौष्टिक करे. और कन्याके घरमें मातृपूजा पूर्ववत् । तदपीछे विवाहका-लसें पूर्व सात, नव, इग्यारह, वा तेरह, दिनोंमें वधूवरको अपने २ घरमें, मंगलर्गःतवाजंत्रपूर्वक, तैलाभिषेक और स्नान, नित्य विवाहपर्यंत कराना. । प्रथमतैलाभिषेकदिनमें, वरके घरसें कन्याके घरमें, तैल, शिरः-प्रसाधनगंधद्रव्य, द्राक्षादि खाद्य शुष्कफल, भेजने । नगरकी औरतें वरके घरमें, और कन्याके घरमें, तैल, धान्य, ढोकन करें । वधूवरके घरकी वृद्ध नारीयों तिन तेल धान्यढोकनेवाली नारीयोंको, पूडे आदि पकान्न देवें । तहां धारणादि देशाचार, कुलाचारोंसें करना. । तैलाभिषेक, कुलकर गणेशादि स्थापन, कंकणवंध, अन्यविवाहके उपचारादिक सर्व, वधूवरको चंद्रघलके हुए, विवाहवाले नक्षत्रमें करना. । तथा धूलिभक्त, कौरभक्त, सौभाग्यजलल्यावन प्रमुख, कर्म, मंगलगीतवाजंत्रादिसहित



देशाचार कुळाचार विशेषसें करनाः । तदपीछे जेकर, वर, अन्य म्रामांतर, नगरांतर, वा देशांतरमें होवे तो, तिसकी गमनयात्रा \* कन्याके निवा-सस्थानप्रति करनी; तिसका विधि यह है.॥

प्रथम एक दिनमें मातृपूजापूर्वक सर्व लोकोंको भोजन देना; पीछे दूसरे दिन सुस्नात होके, चंदनका लेपन करके, वस्त्रगंधमाल्यादिकरके अलंकृत होके, मुकुटकरके भूषित शिरको करके, घोडेपर, वा हाथी-पर, वा पालखीमें आरूढ होके, वर चले. । तिसके समीप, अच्छे वस्त्रोंवाले, प्रमोदसहित, पानवीडे चावे हुए, संबंधी ज्ञातिजन, अपनी २ संपदानुसार घोडेआदि ऊपर चढे हुए, वा पगोंसें चलते हुए, वरकेसाथ चलें. । दोनों पासे, मंगलगानमें प्रसक्त ऐसी ज्ञातिकी नारीयां चलें ओर आगे ब्राह्मणलोक, रह्यशांतिमंत्र पढते हुए चलें. ॥

स यथा ॥

"॥ॐ अई आदिमोईन आदिमो नृपः आदिमो यंता आदिमो नियंता आदिमो गुरुः आदिमः स्रष्टा आदिमः कर्त्ता आ-दिमो भर्त्ता आदिमो जयी आदिमो नयी आदिमः शिल्पी आदिमो विद्वान आदिमो जल्पकः आदिमः शास्ता आदिमो रोद्रः आदिमः सौम्यः आदिमः काम्यः आदिमः शरण्यः आदिमो दाता आदिमो वंद्यः आदिमः स्तुत्यः आदिमो इोयः आदिमो ध्येयः आदिमो भोक्ता आदिमः सोढा आदिम एकः आदिमोऽनेकः आदिमः स्थूठः आ-दिमः कर्म्मवान् आदिमोऽनेकः आदिमो धर्म्मवित् आदि-मोऽनुष्ठेयः आदिमोऽनुष्ठाता आदिमः सहजःआदिमो दशावा-न् आदिमः सकछत्रः आदिमो निःकछत्रः आदिमो विवोढा आदिमः रूयापकः आदिमो ज्ञापकः आदिमो विद्ररः आ-

नान्-जनेत-बरातइतिलेकमसिद. ॥

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

दिमः कुश्तलः आदिमो वैज्ञानिकः आदिमः सेव्यः आदिमो-गम्यः आदिमो विमृश्यः आदिमो विम्रष्टा सुरासुरनरोरग-प्रणतः प्राप्तविमलकेवलो यो गीयते सकलप्राणिगणहि-तो दयालुरपरापेक्षापरात्मा परंज्योतिः परं ब्रह्मा परमैश्व-र्यभाक् परंपरः परापरो जगदुत्तमः सर्वगः सर्ववित् सर्व-जित् सर्व्वीयः सर्व्वप्रशस्यः सर्ववंद्यः सर्वयूज्यः सर्वात्माऽसं-सारोऽव्ययोऽवार्यवीर्यः श्रीसंश्रयः श्रेयः संश्रयः विश्वाव-श्यायहृत संशयहृत् विश्वसारो निरंजनो निर्म्ममो निःक-लंको निःपाप्मा निःपुण्यः निर्मना निर्वाचा निर्देहो निःसं-श्रायो निराधारो निरवधिःप्रमाणं प्रमेयं प्रमाता जीवाजी-वाश्रवबंधसंवरनिर्जराबंधमोक्षप्रकाशकः स एव भगवान् शान्ति करोतु तुष्टिं करोतु पुष्टिं करोतु ऋदिं करोतु वृदिं करोतु सुखं करोतु सौख्यं करोतु श्रियं करोतु लक्ष्मीं करोतु अहँ ॐ॥

ऐसें आर्यवेदके पाठी ब्राह्मण, आगे चलें. । तदपीछे इसी विधिसें महोत्सवकरके, चैत्यपरिपाटी, गुरुवंदन, मंडलीपूजन, नगरदेवतादिपूजन करके, नगरके समीप रहे; पीछे पंथमें चलें. । तथा इसीरीतिसें कन्या-धिष्ठित नगरमें प्रवेश करना. । तिसही नगरमें विवाहकेवास्ते चले हुए वरका भी, यही विधि जाणना. । तथा नित्यस्नानके अनंतर कौसुंभसूत्र-करके वधूवरके शरीरका माप करना. । तदपीछे विवाहदिनके आये हुए, विवाहलग्नसें पहिले, तिसही नगरका वासी, वा अन्यदेशसें आया वर, तिसही पूर्वोक्त विधिसें, पाणिग्रहणकेवास्ते चले. तिसकी बहिनां विश्वेष-करके व्यूणआदि उत्तारण करे. । पीछे वर, आडंबर और एह्मगुरुस्त्रीक कन्याके घरके द्वारमें आवे. तहां खडेहुए वरको, तिसकेसासुजन,कर्पूस्त्वी-पकादिकरके आरात्रिक (आरति) करे. । तदपीछे अन्य स्त्री, जक्तते हुए अंगारे, और लवणकरके संयुक्त, त्रड त्रड ऐसे शब्द करते हिंगू,



सरावसंपुटको, वरको निरुंछन करके, प्रवेशमार्गके वामे पासे स्थापन करे. । तदपीछे अन्य स्त्री कोसुंभसूत्रसें अलंकृत, मंथानको लाके, तिस-करके तीन वार वरके ललाटको स्पर्श करे. । पीछे वर, वाहनसें नीचे उतरके, वामे पग करी तिस अग्निलवणगर्भसंपुटको खांडित करे (तोडे). । पीछे वरकी सासु, वा कन्याकी मामी, वा कन्याका मामा, कोैसुंभ-वस्त्रको वरके कंठमें डालके, खेंचता हुआ वरको माहृघरमें ले जावे. तहां विभूषाकरके, कोतुकमंगलकरके, प्रथम आसनऊपर बैठी हुई कन्याके वामे पासे, मातृदेवीके सन्मुख, वरको बिठलावे. । तदपीछे यहागुरु लग्नवेलामें शुभांशके हुए, पीसी हुई समी (खेजडी) की छाल, और पीपकी छाल, चंद-नद्रव्यमिश्रितकरके, तिससें लीपे हुए, वधूवरके दोनों दक्षिण हाथ जोडे. । उपर कोेसुंभसूत्रसें वांधे. ॥

हस्तबंधनमंत्रः ॥

"॥ ॐ अईं आत्मासि जीवोसि समकाठोसि समचि-त्तोसि समकर्म्मासि समाश्रयोसि समदेहोसि समक्रियोसि समस्नेहोसि समचेष्टितोसि समाभिठाषोसि समच्छोसि समप्रमोदोसि समविषादोसि समावस्थोसि समनिमित्तोसि समवचाअसि समक्षुत्तृष्णोसि समगमोसि समागमोसि समविहारोसि समविषयोसि समझाव्दोसि समरूपोसि सम-गंधोसि समस्पर्शोसि समेंद्रियोसि समाश्रवोसि समबंधोसि समसंवरोसि समनिर्जरोसि सममोक्षोसि तदेह्येकत्वमिदानीं अहेँ ॐ॥" इति हस्तबंधनमंत्रः ॥

यहां समयांतरमें वैदिक मतमें मधुपर्क\*भक्षण, देशांतरमें वरको दो गौयां देनी, और कुलांतरमें कन्याको आभरण पहिरावणे, इत्यादि करते

\*ऋग्वेदके आश्वलयनसूत्रके दूसरे हिस्से गृह्यसूत्रके प्रथम अप्यायकी चौवीसमी कंडिकामें मधुपर्कका विधि लिखा है, तिसके सूत्र नीचे प्रमाणे हैं.॥ **સ્**લ્

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं। तदपीछे वधुवरको मातृघरमें वैठे हुए, कन्याके पक्षी, वेदिकी रचना करें; तिसका विधि यह हैं ॥ कितनेक काष्ठस्तंभ काष्ठाच्छादनों-करके चौकूणी वेदी करते हैं; और कितनेक चारों कूणोंमें स्वर्ण, रूप्य, ताम्र, वा माटीके सात सात कल्ल्शोंको ऊपर लघु लघु, अर्थात् प्रथम बडा उसके ऊपर छोटा, उसके ऊपर फिर छोटा, एवं स्थापन करके चारों पासे चार चार आई वांसोंसें बांधके वेदि करते हैं. चारों बार-णोंमें वस्त्रमय, वा काष्ठमय तोरण, और वंदनमालिका बांधते हैं; और अंदर त्रिकोण अग्निका कुंड करते हैं. 1 वेदी बनाया पीछे एह्यगुरु, पूर्वोक्त वेष धारण करके वेदिकी प्रतिष्ठा करे. 1 तिसका विधि यह है. ॥

१ ऋत्विजो दृत्वा मधुपर्कभाहरेत् । १ – २४ – १॥ २स्नातक यो।पस्थिताय । १।२४।२।।३राग्ने च ।१।२४।३॥ ४आचार्यभ्वक्षुरापितृज्यमातृलानां च । १।२४। ४॥ ५ आचांतोद्काय गां वेद्यन्ते । १।२४।२३॥ ४ आचार्यभव्क्षुरापितृज्यमातृलानां च । १।२४। ४॥ ५ आचांतोद्काय गां वेद्यन्ते । १।२४।२३॥ ६ इतो मे पाप्पापाप्पाये इत । इति जपित्वोंकुरुतेति कारयिष्यन् ॥१।२४।२४॥ [नारायणइत्ति – इमं मंत्रं जपित्वा ओम् कुरुतेति वृयात् धदि कारयिष्यन् मारयिष्यन् भवति तदा च दाता आलभेत् ] ७ नामांसो मधुपर्को भवति ॥ १।२४।२६ ॥ [नारायणइति – मधुपर्कागमोजनं अम्धंसं न भवतीत्यर्थः पशुकरणपक्षे तन्मसेन मोजनं उत्सर्जनपक्षे मांसांतरेण ] – अर्थः ॥ यज्ञ करनेवास्ते ऋतिज खडा करते वखत तिसको मधुपर्क देना चाहिये । इसीतरें विवाहवास्ते जो वर घरमें आवे तिसको, और राजा घरमें आवे तिसको मधुपर्क देना चाहिये । इसीतरें विवाहवास्ते जो वर घरमें आवे तिसको, और राजा घरमें आवे तिसको मधुपर्क देना चाहिये । आचार्य, गुरु, श्वज्ञ्र, चाचा, मामा, येह घरमें आवे तो तिनको भी मधुपर्क देना चाहिये । मुख साफ करनेवास्ते पाणी देकर तिसके आगे गाय खडी रखनी चाहिये । सूत्रमें लिखा मंत्र पढके ओम् कहके घरके त्यामिने गौका वध करना । मधुपर्कांगमोजन, बिनामांसके नदी होता है, इसवास्ते पशुके वधपूर्वक नघुपर्क करता होवे तो, तिसही पशुका मांस भोजनके काममें आवे, और पहाको छोड दीया होवे तो, और मांसर्से मोजन कराना चाहिये ॥

तथा मणिलाल नभुमाइ दिवेदी सिदांतसारमें लिखते हैं॥ " विवाहके संबंधमें मधुपर्ककी बात कहने-जोग है. ऐसा धर्माचार है कि आये हुए अतिथिकेवास्ते मधुपर्क करना चाहिये. वर भी अतिथिही है. असल जैसें यज्ञकेवास्ते गोवध विहित था, तैसें मधुपर्कवास्ते भी गौका वा बैलका वध विहित था. मांसविना मधुपर्क नही ऐसे आश्वलायन कहता है; और नाटकादिकोंसें मालुम होता है, कि अच्छे महर्थियोंवास्ते भी, मधुपर्कमें गोवध किया है. आश्चर्यकी बात है, कि जो गौ आज बहुत पवित्र गिणी जासी है, तिसको प्राचीन समयमें यज्ञकेवास्ते तथा मधुपर्ककेवेवास्ते मारनेका रावाज था ? हाल तो मधुपर्कमें कक्त दधि मधु और वृत येही वापरते हैं. ?---जेस अनार्य वेदोंमें हिंसक किया कथन करी है, तैसें आर्य बेदोंमें नही है । और मधुपर्कमें तथा यज्ञमें प्रायः जीववध बंध हुआ है सो भी जैन, बौद, वैच्णवादि संप्रदायोंके जोर ( बल ) का प्रताप है. मणिलाल नभुभाइ सिद्धांतसारमें लिखते हैं ॥ "पाटण, खंभात, जैसलमेर, जेपुर आदि स्थलोंके जैनभंडार जार्थो पुस्तकों मरपूर हैं, और विदाके खरे स्थर है. संसारे दढ देहि सुखं देहि यशो देहि संतति देहि ऋदि देहि रहि

"॥ ॐ हीँ श्रीँ नमो दारश्रिये सर्वपूजिते सर्वमानिते सर्व-

तदपीछे वेदिके मध्यमें अग्निकोणेमें अग्निकुंडमें मंत्रपूर्वक अग्निको

"॥ ॐ रं रां रीं रूं रेों रः नमोग्नये नमो बृहद्रानवे नमोनंत-

तेजसे नमोनंतवीर्याय नमोनंतगुणाय नमो हिरण्यरेतसे

नमश्छागवाहनाय नमो हव्यासनाय अत्र कुंडे आगच्छ २

77

प्रधाने इह तोरणस्थासर्वसमीहितं देहि २ स्वाहा॥ "

ऐसें पढके चारों कोणोंमें न्यारे न्यारे वास,माल्य, अक्षत, क्षेप करना;

देहि बुद्धिं देहि सर्बसमीहितं देहि २ स्वाहा॥"

तोरणकी प्रतिष्ठा भी ऐसेंही करनी.

तन्मंत्रो यथा ॥

स्थापन करे.।

॥ इतितोरणप्रतिष्ठा ॥

अग्निन्यासमंत्रो यथा ॥

अवतर २ तिष्ठ २ स्वाहा॥

# षड्विंशस्तम्भः।

३९७

वास पुष्प अक्षतों करके हाथ भरके ॥ "॥ ॐ नमः क्षेत्रदेवताये शिवाये क्षाँ क्षी क्षूँ क्षोँ क्षः इह विवाहमंडपे आगच्छ २ इह बलिपरिभोग्यं गृह्र २ भोगं

मूळ डालके चला हुआ यह अहिंसारूप परम धर्म अपनी टाष्टिके आगे अद्यापि भी है. ब्राह्मणोंके धर्मको बेदमार्गको तथा यज्ञमें होती हिंसाको-खरा धका इसी धर्मने लगाया है. बुद्रके धर्मने वेदमार्गकाही इनकार किया था तिसको अहिंसाका आग्रह नही था. यह महादयारूप, प्रेमरूप धर्म, तो जैनकाही हुआ. सारे हिंदु-स्थानमेसे पशुपत्र निकल गया है, फक्त छेक दक्षिणमें, जहां वौद्ध के जैनकी छाया बराबर पड शकी नही है, तहांही चालु है. इतनाही नही परंतु उपनिषदोंका ज्ञानमार्ग सर्वथा सतेज होके, जैनोंके जीवाजीव तथा कर्म धर्मरूप वादपरत्वे, वहोत बहार आया है, ऐसें शंकारूप, बौद्ध तथा जैन धर्मीने दर्शनोंके परम धर्मका रस्ता किया है, तत्त्वदृष्टिको खरे रूपमें प्रवर्त्तनेका मार्ग किया है, और वर्ण जाती सब भूळाके, मनुष्यमात्रको परम प्रेममें एकात्मभाव प्राप्त करणहार ब्रह्मज्ञानका उदय सूचन किया है." यद्यपि सांप्रत कितनेक अज्ञानी कदाप्रही पुनः हिंसक कियाको उत्तेजन कर रहे हैं, तथापि तिसका सार्वत्रिक होना असंभव है, प्रतिपक्षि-योर्केविद्यमान होनेसें. ॥

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

समयांतरमें, देशांतरमें वा कुळांतरमें, वेद्यंतरमेंही, हस्तलेपन करते हैं. देश कुळाचारादिमें मधुपर्क प्राशनके अनंतर, वेदि; और हस्तलेपर्से पहिले परस्पर कंबायुद्ध, वधूवरास्फालन, वेडानयन, मणिप्रथन, झान, श्राष्टकर्म, पर्याणकर्म्म, वस्त्रकौसुंभसूत्रांतःकर्धणप्रमुख, कर्म्म करते हैं. वे देशविशेषलोकोंसें जाण लेने. व्यवहार शास्त्रोंमें नही कहे हें. परंतु स्त्रीयोंको सौभाग्यप्राप्तिवास्ते, शौक आदि न होवे तिसके वास्ते, वरको वशीभूत करनेकेवास्ते करते हैं. ॥

तदपीछे युक्त हाथवाले, नारी और नरकी कटीउपर चढे हुए वधूवर दोनोंको, गीतवाजंत्रादि वहुत आडंवरसें दक्षिण द्वारसें प्रवेश कराके वेदिके मध्यमें लावे. । तदपीछे देशकुलाचारसें काष्ठासनोंके ऊपर, वा वेत्रासनोंके ऊपर, वा सिंहासनके ऊपर, वा अधोमुखी शरमय खारीके ऊपर, वधूवरको पूर्वसन्मुख बिठलावे. । तथा हस्तलेपमें, और वेदिकर्ममें कुलाचारके अनुसार दसियां सहित कौरवस्त्र, वा कौसुंभवस्त्र, वा खभाववस्त्र वधूवरको पहिरावे हैं. । तदपीछे यह्यगुरु, उत्तरसन्मुख मृगचर्म ऊपर वैठाहुआ, शमी, पिप्पल, कपित्थ (कवठ-कएतवेल) कुटज (कुडची-जिस वृक्षका फल इंद्रयव होता है ), विल्व, आमलकके इंधनकरके आग्नेको जगाके, इस मंत्रकरके घृत मधु तिल यव नाना फलोंका हवन करे ॥ मंत्रो यथा ॥

"॥ॐ अई अन्ने प्रसन्नः सावधानो भव तवायमवसरः तदा-हारयेंद्रं यमं नैर्ऋतं वरुणं वायुं कुवेरभीशानं नागान् व्रह्माणं ठोकपाठान् यहांश्च सूर्यशशिकुनसौम्यबृहस्पतिकविशनि-राहुकेतून् सुरांश्चासुरनागसुपणविद्युडमिद्दीपोदधिदिक्कुमा-रान् भुवनपतीन् पिशाचभूतयक्षराक्षसांकेन्नरकिंपुरुषमहोर-गगंधर्वान् व्यंतरान् चंद्रार्कयहनक्षत्रतारकान् ज्योतिष्कान् सौधम्मेंशान् असनत्कुमारमाहेंद्रब्रह्मठांतकशुक्रसहस्रारा-

\* प्रत्यंतरे ' श्रीवत्सासंडरुपद्मोत्तरब्रह्मोत्तर ' इत्यधिकपाठो दश्यते.

नतप्राणतारणाच्युतयेवेयकानुत्तरभवान् वेमानिकान् इंद्र-सामानिकपार्षयत्रायस्त्रिंशङोकपालानीकप्रकीर्णकलेकांति-काभियोगिकभेदभिन्नांश्चतुर्णिकायानपि सभार्यान् सायुध-बलवाहनान् स्वस्वोपलक्षितचिह्णान् अप्सरसश्च परिग्रहिता-परिग्रहितभेदभिन्नाः ससाखिकाः सदासिकाः साभरणा रुच-कवासिनीर्दिक्कुमरिकाश्च सर्वाःसमुद्रनदीगिर्याकरवनदेवता-स्तदेतान् सर्वान् सर्वाश्च इदम्पर्ध्य पाद्यमाचमनीयं वलिं चरुं हुतं न्यस्तं प्राहय २ स्वयं गृहाण २ स्वाहा अर्ह ॐ॥" तदर्पाछे अच्छीतरें हुत करके प्रदीप्त अग्निके हुए, ग्रह्मगुरु, तहांसें उठके दक्षिणपासे स्थित हुई वधूके सन्मुख वैठके, ऐसा कहे. ॥

"॥ ॐ अईँ इदमासनमध्यासीनौ स्वध्यासीनौ स्थितौ सु-

स्थितौ तदस्तु वां सनातनः संगनः अर्ह ँ ॐ॥ "

ऐसें कहके कुशामतीथोंदककरके दोनोंको सींचन करे.। पीछे वधूका पितामह, वा पिता, वा चाचा, वा भाइ वा मातामह, वा कुलज्येष्ठ, धर्मानुष्ठान करके उचित वेषवाला, वधूवरके आगे बैठे.। शांतिक पौष्टिकसें आरंभके विवाहसें मासपर्यंत, मंगलगान, वादित्रवादन, भोजन तांबूल वस्त्र सामग्री, संदेव गवेसीये हैं.॥

तदपीछे यह्यगुरु ॥

"॥ ॐ नमोर्हत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः॥"

ऐसें कहके, प्रथम अक्षतपूर्ण हाथवाला होके वधूवरके आगे ऐसा कहे ॥

" विदितं वां गोत्रं संबंधकरणेनैव ततः प्रकाश्यतां जनायतः"

जाना है तुमारा गोत्र, संवंध करनेसेंही; तिसवास्ते प्रकाश करो, लोकोंके आगे.। तब प्रथम वरके पक्षीय, अपने गोत्र, अपनी प्रवर,ज्ञाति और अपने अन्वय-वंशको प्रकाश करे,। पीछे वरकी माताके पक्षीय,

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, और अन्वयको प्रकाश करे. । तदपीछे कन्याके पक्षीय, अपने गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, अन्वयको प्रकाश करे. । फिर कन्याकी माताके पक्षीय, गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, अन्वयको प्रकाश करे. ।

तदपछि एधगुरु. ॥

॥ॐ अर्ह अमुकगोत्रीयः इयत्प्रवरः अमुकज्ञातिः अमुका-न्वयः अमुकप्रपीत्रः अमुकपोत्रः अमुकपुत्रः अमुकगोत्रीयः इयत्प्रवरः अमुकज्ञातीयः अमुकान्वयः अमुकप्रदोहित्र:अमु-कदोहित्रः अमुकः सर्ववरगुणान्वितो वरयिता अमुकगोत्रीया इयत्प्रवरा अमुकज्ञातीया अमुकान्वया अमुकप्रपोत्री अ-मुकपोत्री अमुकपुत्री अमुकगोत्रीया इयत्प्रवरा अमुक ज्ञातीया अमुकान्वया अमुकप्रदोहित्री अमुकदोहित्री अमुका वर्ष्या तदेतयोर्वर्थ्यावरयोर्वरवर्य्ययोर्निविडोविवा-हसंबंधोस्तु शांतिरस्तु तुष्टिरस्तु पुष्टिरस्तु धृतिरस्तु वुद्दि-रस्तु धनसंतानटदिरस्तु अर्ह अर्ह अ॥ " ऐसे कहे ॥

तदपींछे ग्रह्मगुरु, वरवधूके पाससें गंध, पुष्प, धूप, नैवेच करके अग्निकी पूजा करवावे. । पीछे वधू लाजांजलिको अग्निमें निक्षेप करे. । तदपीछे फिर तैसेंही दक्षिण पासे वधू, और वामे पासे वर बैठे. । पीछे ग्रह्मगुरु वेदमंत्र पढे.

"॥ॐ अई ँ अनादिविश्वमनादिरात्मा अनादिकालः अना-दिकर्म्म अनादिसंबंधो देहिनां देहानुमतानुगतानां कोधा-हंकारछद्मलोभैः संज्वलनप्रत्याख्यानावरणाप्रत्याख्याना-नंतानुबंधिभिः शब्दरूपरसगंधस्पर्शेरिच्छानिच्छापरिसं-कलितैः संबंधोनुबंधः प्रतिबंध: संयोगः सुगमः सुकृतः स्वनुष्ठितः सुनिवृत्त: सुप्राप्तः सुलब्धो द्रव्यभावविशेषेण अई ॐ॥"



बह मंत्र पढके फेर ऐसा कहे.

"॥ तदस्तु वां सिद्धप्रत्यक्षं केवलिप्रत्यक्षं चतुर्णिकायदेव-प्रत्यक्षं विवाहप्रधानाभिप्रत्यक्षं नागप्रत्यक्षं नरनारीप्रत्यक्षं नृपप्रत्यक्षं जनप्रत्यक्षं गुरुप्रत्यक्षं मातृप्रत्यक्षं पितृप्रत्यक्षं मातृपक्षप्रत्यक्षं पितृपक्षप्रत्यक्षं ज्ञातिस्वजनबंधुप्रत्यक्षं संबंधः सुकृत: सद्नुष्टितः सुप्राप्तः सुसंबद्धः सुसंगतः तत्प्रदक्षिणीक्रियतां तेजोराशिर्विभावसुः ॥ "

ऐसें कहके तैसेंही प्रथित अंचल वरवधू, अग्निकी प्रदक्षिणा करें. तैसें प्रदक्षिणाकरके तैसेंही पूर्वरीतिसें वैठे. लाजा तीनकी तीनों प्रदक्षि-णामें आगे वधू और पीछे वर होवे. दक्षिण पासे वधूका आसन, और वामे पासे वरका आसन. ॥ इति प्रथमलाजाकर्म ॥

तदपीछे वरवधूके आसन ऊपर बैटे हुए, गुरु वेदमंत्र पढे.

"॥ॐ अर्ह कर्म्मास्ति मोहनीयमस्ति दीर्घस्थित्यस्ति नि-बिडमस्ति दुःछेद्यमस्ति अष्टाविंदातिप्रकृत्यस्ति कोधोस्ति मानोस्ति मायास्ति लोभोस्ति संज्वलनोस्ति प्रत्याख्यानाव-रणोस्ति अप्रत्याख्यानोस्ति अनंतानुबंध्यस्ति चतुश्चतु-विंधोस्ति झार्स्यमस्ति रतिरस्ति अरतिरस्ति भयमस्ति जुगुप्सास्ति शोकोस्ति पुंवेदोस्ति अविंदोस्ति नपुंसकवे-दोस्ति मिध्यात्वमस्ति मिश्रमस्ति सम्यक्त्वमस्ति सन्नति कोटाकोटिसागरस्थित्यस्ति अर्ह ॐ॥"

यह वेदमंत्र पढके ऐसा कहे.

"॥ तदस्तु वां निकाचितनिविडबद्धमोहनायकर्मोदयकृतः स्नेहः सुकृतोस्तु सुनिष्ठितोस्तु सुसंबंधोस्तु आभवमक्षयो-स्तु तत् प्रदक्षिणीक्रियतां विभावसुः॥ " भ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

फेर भी तैसेंही अग्निकी प्रदक्षिणा करे. ॥ इति द्वितीयलाजाकर्म्म ॥ चारोंही लाजामें प्रदक्षिणाके प्रारंभमें वधू, अग्निमें लाजामुष्टि प्रक्षेप करे. तदपीछे तिन दोनोंके, तैसेंही बैठे हुए, गुरु, ऐसा वेदमंत्र पढे.

"॥ ॐ अईँ कम्मीस्ति वेदनीयमस्ति सातमस्ति असा-तमस्ति सुवेद्यं सातं दुर्वेद्यमसातं सुवर्गणाश्रवणं सातं दुर्वर्गणाश्रवणमसातं शुभपुद्रछदर्शनं सातं दुःपुद्रछदर्शन-मसातं शुभषड्रसास्वादनं सातं अशुभषड्रसास्वादनम-सातं शुभगंधाघ्राणं सातं अशुभगंधाघ्राणमसातं शुभपु-द्रछस्पर्शः सातं अशुभपुद्रछस्पर्शोऽसातं सर्वं सुखकृत् सातं सर्व दुःखकृदसातं अईँ ॐ॥"

इस वेदमंत्रको पढके ऐसें कहे.

"॥ तदस्तु वां सातवेदनीयं माभूदसातवेदनीयं तत् प्रद-क्षिणीकियतां विभावसुः ॥ "

इति पुनः अग्निको प्रदक्षिणा करके वधूवर दोनों तैसेंही बैठ जावे. ॥ इति तृतीयलाजाकर्म ॥

सदपीछे रुद्यगुरु ऐसा वेदमंत्र पढे.

"॥ ॐ अर्हें सहजोस्ति स्वभावोस्ति संबंधोस्ति प्रतिब-खोस्ति मोहनीयमस्ति वेदनीयमस्ति नामास्ति गोत्रमस्ति आयुरस्ति हेतुरस्ति आश्रवबब्दमस्ति कियाबब्दमस्ति का-यबद्धमस्ति सांसारिकसंबंधः अर्हें ॐ॥ "

पेसा वेदमंत्र पढके, कन्याके पिताके, चाचेके, भाइके वा कुलज्येष्ठके, हाथको तिलयवकुशदूर्वांसंयुक्त जलसें पूरके, ऐसें कहे.

"॥ अद्य अमुकसंवत्सरे अमुकायने अमुकऋतौ अमुकमासे अमुकपक्षे अमुकतिथौ अमुकवारे अमुकनक्षत्रे अमुक-



योगे अमुककरणे अमुकमुहूर्त्ते पूर्वकर्मसंवंधानुबद्धवस्त्रगंध-माल्यालंकृतां सुवर्णरूप्यमणिभूषणभूषितां ददात्ययं प्रतिरह्मीष्व॥"

ऐसें कहके वधूवरके योजित हाथमें जलक्षेप करे। तब वर कहे. "प्रतिग्रह्लामि "तदनंतर गुरु कहे.

"॥ सुप्रतिगृहीतास्तु शांतिरस्तु पुष्टिरस्तु ऋडिरस्तु वृद्धि-रस्तु धनसंतानरुद्धिरस्तु ॥ "

तदपीछे प्रथम तीन लाजामें वरके हाथ ऊपर रहे कन्याके हाथको नीचे करे, और वरके हाथको ऊपर करे. । पीछे वरवधूको आसनसें ऊठाकर वरको आगे करे, और वधूको पीछे करे. । पीछे लाजाकी मुष्टि अग्निमें प्रक्षेप करके गुरु ऐसें कहे. "प्रदक्षिणीक्रियतों विभावसुः " वर-वधूको प्रदक्षिणा करते हुए, कन्याका पिता, यावत् कन्याका कुलज्येष्ठ, वा वरवधूके देनेयोग्य यस्त्र, आभरण, स्वर्ण, रूप्य, रत्न, ताम्न, कांश्य, भूमि, निःऋय, हाथी, घोडा, दासी, गौ, वैल, पल्यंक, तूलिका, उत्सीर्षक, दीप, झख, पाकके भांडे, आदि सर्व वस्तुको वेदिमें ल्यावे. । और भी तिसके भाइ, संबंधी, मित्रादि, स्वसंपदाके अनुसारसें पूर्वोक्त वस्तुयों वेदिमें ल्यावें. । तदपीछे प्रदक्षिणाके अंतमें वरवधू, तैसेंही आसन ऊपर बेठें. । नवरं इतना विशेष है कि, चतुर्थ लाजाके अनंतर वरका आसन दक्षिण पासे, और वधूका आसन वामे पासे करणा. । तदपीछे एद्दागुरु, कुश दूर्वी अक्षत वास करके हस्त पूर्ण हुआ थका, ऐसें कहे.

"॥ राकादिदेवकोटिपरिवृतो भोग्यफलकर्मभोगाय संसारि-जीवव्यवहारमार्गसंदर्शनाय सुनंदासुमंगले पर्यणेषीत् ज्ञात-मज्ञातं वा तदनुष्ठानमनुष्ठितमस्तु ॥"

ऐसें कहके वास, दूर्वा, अक्षत, कुशको वरवधूके मस्तक ऊपर क्षेप करे. । तदपीछे ग्रह्मगुरुके कहनेसें वधूका पिता, जल, यव, तिल, कुशको 808.

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हाथमें छेके, वरके हाथमें देके, ऐसें कहे. "सुटुायं ददामि प्रतिग्रहाण"तब वर कहे " प्रतिग्रहामि प्रतिगृहीत परिगृहीतं " गुरु कहे " सुगृहीतमस्तु सुपरिग्रहीतमस्तु " पुनः तैसेंही वस्त्र, भूषण, हस्ति, अश्वादि दाय, देनेमें वधूके पिताका, और वरका यही वाक्य, और यही विधि है. । तदपीछे सर्व वस्तुके दीए हुए गुरु ऐसें कहे.

"॥ वधूवरों वां पूर्वकर्म्भानुवंधेन निविडेन निकाचितवदेन अनुपवर्त्तनीयेन अपातनीयेन अनुपायेन अरूथेन अव-श्यभोग्येन विवाहः प्रतिबद्धो बभूव तद्रत्वखंडितोऽक्षयोऽ-व्ययो निरपायो निर्व्यावाधः सुखदोस्तु आांतिरस्तु पुष्टि-रस्तु ऋदिरस्तु वृद्धिरस्तु धनसंतानवृद्धिरस्तु ॥ "

ऐसा कहके तीर्थोदकोंकरके कुशायसें सिंचन करे.। फर गुरु तैसेंही वधूवरको उठाके मातृघरमें ले जावे, तहां ले जाके वधूवरको ऐसें कहे.

"॥ अनुष्ठितो वां विवाहो वत्सौ सस्नेहौ सभोगौ सायुषौ सधर्मों समदुःखसुखौ समरात्रुमित्रौ समगुणदोषौ सम-वाङ्मनःकायौ समाचारौ समगुणौ भवतां॥"

तदपीछे कन्याका पिता, करमोचनेकेवास्ते गुरुप्रतें कहे । तव गुरु ऐसा वेदमंत्र पढे

"॥ ॐ अर्ह ँ जीवस्त्वं रूमिणा वद्वः ज्ञानावरणेन वद्वः दर्शनावरणेन बद्धः वेदनीयेन वद्धः मोहनीयेन वद्धः आ-युषा वद्धः नाम्ना बद्धः गोत्रेण बद्धः अंतरायेण वद्धः प्रकृत्या वद्धः स्थित्या वद्धः रसेन बद्धः प्रदेशेन वद्धः त-दस्तु ते मोक्षो गुणस्थानारोहक्रमेण अर्ह ॐ॥ " इस वेदमंत्रको पढके फेर ऐसें कहे.

"॥ मुक्तयोः करयोरस्तु वां स्नेहसंबंधोऽखंडितः॥ "

## षड्विंशस्तम्भः ।

ऐसें कहके करमोचन करे. । कन्याका पिता करमोचनपर्वमें जामातृ ( जमाइ ) के मांगेप्रमाण, स्वसंपत्तिके अनुसार बहुत वस्तु देवे. । दान-विधि, पूर्वयुक्तिसेंही है. । तदपीछे मातृघरसें ऊठके, फेर वेदिघरमें आवें. तदपीछे ग्रह्मगुरु, आसनऊपर वैठे दोनोंको ऐसें कहे.

"॥ इत्तम् । पूर्वं युगादिभगवान् विधिनैव येन विश्वस्य कार्यकृतये किल पर्यणेषीत् ॥ भार्याद्वयं तद्मुना विधिना-

स्तु युग्ममेतत्सुकामपरिभोगफछानुबंधि ॥ १ ॥ '

ऐसें कहके पूर्वोक्त विधिसें अंचलमोचन करके " वत्सौ लब्धविषयौ भवतां " ऐसें गुरुअनुज्ञात दोनो दंपती-स्त्रीभर्त्ता, विविध विलासिनीयोंके गणकरी वेष्टित, श्टंगारण्रृहमें प्रवेश करें.। तहां पूर्वस्थापित मदनकी कुलवृद्धानुसार करी मदनपूजा करे.। पीछे तहां वधूवरको समहीकालमें क्षीरान्नभोजन कराना. तदपीछे यथायुक्तिकरके सुरतका प्रचार.। \*

तदपीछे तिसही आगमनरीतिकरके उत्सवसहित अपने घरको जावे.। पीछे वरके मातापिता, वरको निरुंछनमंगलविधी स्वदेशकुलाचारकरके करे. । कंकणवंधन, कंकणमोचन, द्यूतक्रीडा, वेणीप्रंथनादि, सर्व कर्म भी, तिस २ देशकुलाचारकरके करणे चाहिये. । विवाहसें पहिलें वर्षूवर दोनोंके पक्षमें भोजन देना. । तदनंतर धूलिभक्त, जन्यभक्त, आदि देशकुलाचारसें करणे. । तदपीछे सात दिनके अनंतर वरवधू विसर्जन करना, तिसका विधि यह है. । सात दिनतक विविध भक्तिसें पूजित जमाइको, पूर्वोक्त रीतिसें अंचलग्रंथन करके अनेक वस्तुदानपूर्वक ति-सही आडंवरसें स्वण्हको पहुंचावे. । पीछे सात रात्रपर्यंत, वा मासपर्यंत, वा छ मासपर्यंत, वा वर्षपर्यंत स्वकुलसंपत्तिदेशाचारानुसार महोत्सव करना. सात रात्रके अनंतर, वा मासअनंतर,कुलाचारानुसारकरके कन्याके पक्षमें पूर्वोक्त रीतिकरके मातृविसर्जन करना.- गणपतिमदनादिविसर्जन विधि लोकमें प्रसिद्ध है.-और वरपक्षमें कुलकर विसर्जनविधि कहते हैं. ।

\* इस कथनसें भी यही सिद्ध होता है कि, योवनप्राप्तेंकिही विवाह होना चाहिये. कामकीडाकरणात्. ॥

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कुलकरस्थापनानतर, नित्य कुलकरकी पूजा करनी.। विसर्जनकालमें कुलकरोंका पूजन करके, गुरु पूर्ववत् " ॐ अमुककुलकराय " इत्यादि संपूर्णमंत्र पढके " पुनरागमनाय स्वाहा " ऐसें सर्वकुलकरोंको विसर्जन करे.॥ पीछे यह पढे.

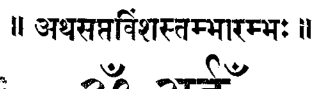
> " आज्ञाहीनं कियाहीनं मंत्रहीनं च यत्कृतं ॥ तत्सर्वं कृपया देव क्षमस्व परमेश्वर ॥ १ ॥ "

इतिकुलकरविसर्जनविधि: ॥

तदपीछे मंडलीपूजा, गुरुपूजा, वासक्षेपादि पूर्ववत्. । साधूओंको वस्त्र पात्र देनाः । ज्ञानपूजा करणी. । ब्राह्मणोंको, बंदिजनोंको, अपर मागने-वालोंको, यथासंपत्तिसें दान करणा. ।

तथा देशकुल्समयांतरमें विवाहलग्नके प्राप्त हुए, वरको खसुरके घरको प्राप्त हुए, षट् (६) आचार करते हैं. प्रथम अंगणमें आसन देना. । स्वसुर कहे "विष्टरं प्रतिग्रहाण " तब वर कहे " ॐ प्रतिगृह्णामि " ऐसें कहके आसन ऊपर बैठे । १ । पीछे स्वसुर वरके पग प्रक्षालन करे । २ । पीछे दाहि चंदन अक्षत दूर्वा कुश पुष्प स्वेतसरसों और जलकरके स्वसुर जमाइको अर्घ देवे । ३ । पीछे आचमन देवे । ४ । पीछे गंधअक्ष-तसें तिलक करे । ५ । पीछे वरको मधुपर्क प्राशन करावे । ६ । पीछे यहके अंदर वधूवरका परस्पर दृष्टिसंयोग, और परस्पर दोनोंका नामग्र-हण, शेषं पूर्ववत्. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसृरिकृताचारदिनकरस्पर्याहिधर्म्म-प्रतिबद्धविवाहसंस्कारकीर्त्तनामचतुर्दशोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसृरि--क्वतोबालाववोधस्समाप्तस्तरसमाप्तीचसमाप्तोयंपड्विंशःस्तंभः ॥ १४ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचितेतत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थेचतुर्द-इाविवाहसंस्कारवर्णनोनामषड्विंशःस्तम्भः ॥ २६ ॥









अथ व्रतारोपसंस्कारविधि लिखते हैं.। इहां जैनमतमें गर्भाधानसें लेके विवाहपर्यंत चतुर्देश १४ संस्कारोंकरके संस्कृत भी पुरुष, व्रतारो-पसंस्कारविना इस जन्ममें श्ठाघा श्रेयः लक्ष्मीका पात्र नही होता है. और परलोकमें आर्यदेशादिभावपवित्रित मनुष्यजन्म स्वर्गओक्षादिका भाजन नहीं होता है. इसवास्ते व्रतारोपही, मनुष्योंको परमसंस्कार है. यत उक्तमागमे ।

" बंभणो खत्तिओ वावि वेसो सुद्दो तहेवय ॥

पयई वावि धम्मेण जुत्तो मुक्खरस भायणं ॥ १ ॥ " अर्थः-ब्राह्मण, वा क्षत्रिय, वा वैश्य, वा शूद्र, धर्मसें युक्त हुआ, मोक्षका भाजन होता है. ॥ १ ॥

अपिच गाथा ॥

" बाहत्तरिकळकुसळा विवेयस हिया न ते नरा कुसळा ॥ सवुकलाण य पवरं जेधम्मकलं न याणंति ॥ १ ॥

अर्थः---बहत्तर कलाकुशल भी, विवेकसहित भी होवे, तो भी ते नर कुशल नही हैं; जे, सर्वकलायोंमें प्रधान जो धर्मकला तिसको नही जाणते हैं। ॥ १ ॥ परमतमें भी कहा है । ' उपनीतोपि पूज्योपि कला-वानपि मानवः । न परत्रेह सौख्यानि प्राप्तोति च कदाचन ॥ १ ॥ ' इस-वास्ते सर्वसंस्कार प्रधानभूत व्रतसंस्कार कहते हैं। तिसका विधि यह है.

पीछले विवाहपर्यंत संस्कार गृह्यगुरु जैन ब्राह्मणने वा क्षुछकने कर-वावने. परंतु व्रतारोपसंस्कार तो, निर्प्रंथ यतिनेही करावना. प्रथम गुरुकी गवेषणा करणी.



यथा ॥

"पंचमहवूयजुत्तो पंचविहायारपाठणसमच्छो ॥ पंचसमिओ तिगुत्तो छत्तीसगुणो गुरु होइ ॥ ९ ॥ पडिरूवो तेअस्सी जुगप्पहाणागमो महुरवको ॥ गंभीरो धीमंतो उवएसपरो य आयारिओ ॥ २ ॥ अपरिस्सावी सोमो संग्रहसीलो अभिग्रहमईय ॥ अविकच्छणो अचवलो पसंतहियओ गुरु ोइ ॥ ३ ॥ कइयावि जिणवरिंदा पत्ता अयरामरं पहं डाउं ॥ आयारिएहि पवयणं धारिज्जइ संपयं सयलं ॥ ४ ॥ "

अर्थः — पांच महाव्रतयुक्त, ५, पांच प्रकारके आचार पालनेमें समर्थ, ५, पांच समिति, ५, और तीन गुप्तिसाहित, ३, एवं छत्तीस गुणोंवाला गुरु होता है. । \*प्रतिरूप, तेजस्वी, युग प्रधान, आगमका जानकार, मधुर वाक्यवाला, गंभीर, बुद्धिमान्, उपदेश देनेमें तत्पर, ऐसा आचार्य होता है. । किसीका आलोचित दूषण अन्यआगे प्रकाशे नही, सोमप्रकृतिवाला होवे, शिष्यादिका संग्रह करनेवाला होवे, द्रव्यादि अभिग्रहमें जिसकी मति होवे, शिष्यादिका संग्रह करनेवाला होवे, द्रव्यादि अभिग्रहमें जिसकी मति होवे, किसीके दूषण न बोले, चपल न होवे, प्रशांतहृदयवाला होवे, ऐसें गुणोंयुक्त गुरु होता है. । कितनेही जिनवरेंद्र अजरामर पदका पंथ दिखाके मोक्षको प्राप्त हुए है; परं संप्रति कालमें तो, जिनप्रवचन, आचार्योंनेही धारण करा है. ॥

अब प्रकारांतरकरके गुरुके छत्तीस गुण कहते हैं। आचारविनय, श्रुत-विनय, विक्षेपनाविनय, दोषका परिघात, एवं चार प्रकारके विनयकी प्रतिपत्ति करनेवाले गुरु होवे. । अथवा सम्यक्त्व, ज्ञान, चारित्र, इन

\* पॉचिंदियसंवरणो तह नवविहवंभचेरगुत्तिधरो । चटविहकसायमुको इअ अहारसगुणेहिं संजुत्तो ॥ १ ॥ पांच इंदियको रोकनार, नवविध ब्रह्मचर्थगुतिके धरनार, चतुर्विध कपायसें मुक्त, एवं अष्टादश गुणोंकरी संयुक्त । इस पाठको गिणनेसें ३६ गुण पूर्ण होते हैं. ॥ पंच महाव्रतादीनामधादशानामपि स्वयंकरणान्यकार-णतो देगुण्येन षद्त्रिंशद्गुणो गुरुर्भवतीति तु सम्यक्त्वरत्ववृत्ती ॥

For Private And Personal



प्रत्येकके आठ २ भेद हैं; एवं २४, और तपके द्वादश १२ भेद हैं, ऐसें माचार्यके छत्तीस गुण होते हें.।

अथवा आचारादि आठ ८, और दश प्रकारका स्थितकल्प १० द्वादश १२ तप, और षडावझ्यक ६, येह छत्तीस गुण आचार्यके हें.। \*

अथवा संविध होवे १, मध्यस्थ होवे २, शांत होवे ३, मृटु-कोमल-खभाववाला होवे ४, सरल होवे ५, पंडित होवे ६, सुसंतुष्ट होवे ७, गीतार्थ होवे ८, इ.तयोगी होवे ९, श्रोताके भावको जाननेवाला होवे १०, व्याख्यानादिलब्धिसंपन्न होवे ११, उपदेशदेनेमें निपुण होवे १२, आदे-व्याख्यानादिलब्धिसंपन्न होवे १४, उपदेशदेनेमें निपुण होवे १२, आदे-यवचन होवे १३, मातिमान् होवे १४, विज्ञानी होवे १५, निरुपपाति होवे १६, नैमित्तिक होवे १७, शरीरका बालिष्ठ होवे १८, उपकारी होवे १९, भारणाशाक्तिवाला होवे २०, बहुत कुछ जिसने देखा होवे २१, नैगमादि नयमतमें निपुण होवे २०, बहुत कुछ जिसने देखा होवे २१, नैगमादि नयमतमें निपुण होवे २०, बहुत कुछ जिसने देखा होवे २१, नैगमादि नयमतमें निपुण होवे २२, प्रियवचनवाला होवे २२, अच्छे मधुर गंभीर स्वरवाला होवे २४, तप करणेमें रक्त होवे २५, सुंदर शरीरवाला होवे २६, शुभ भली प्रतिभावाला होवे २७, वादीयोंको जीतनेवाला होवे २८, परिषदादिको आनंदकारक होवे २९, शुचि-पवित्र होवे ३०, गंभीर होवे ३१, अनुवर्त्ती होवे ३२, अंगीकार करेका पालनेवाला होवे ३३, स्थिरचि-सवाला होवे ३४, धीर होवे ३५, उचितका जाननेवाला होवे ३६, येह पूर्वोक्त ३६, गुण आचार्यके सूत्रमें कहे हें. ॥

पेसें पितापरंपरायसें माने गुरुके प्राप्त हुए, वा, तिसके अभावमें पूर्वोक्त गुणयुक्त अन्यगच्छीय गुरुके प्राप्त हुए, रहस्थको वतारोपविधि योग्य है, सो विधि यह है. ॥ चतुर्दश संस्कारोंकरके संस्कृत ऐसा रहस्थी रहस्थधर्मको अंगीकार करने योग्य होता है. ।

42

अाचारसंपत् १ श्रुतसंपत् २ शरीरसंपत् ३ वचनसंपत् ४ वाचनासंपत् ९ मतिसंपत् इ प्रयोगम-तिसंपत् ७ संप्रहपरिवासंपत् ८ इत्याचारसंपदादि अष्ट । और दशप्रकारका स्थित करूप तथाहि आचेल्क्य १ औरोशक २ शय्यातरपिंड ३ राजपिंड ४ छतिकर्भ ९ वत इ ज्येष्ठरत्नाधिकपणा ७ प्रतिक्रमण ८ मासकल्प ९ पर्य्यूषणाकस्प १० येह दशप्रकारका स्थित कल्प जैन मतर्मे प्रायः प्रसिद्ध हैं.॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यत उक्तमागमे ॥ धम्मरयणस्स जुग्गो अक्खुदो रूववं पगईसोमो ॥ लोअप्पिउ अकूरो भीरू असढो सुदक्खिणो ॥ ९ ॥ लज्जालुओ दयालू मब्भच्छो सोमदिईी गुणरागी ॥ सक्कह सपक्खजुत्तो सुदीदहंसी विसेसब्रू ॥ २ ॥ बढ्ढाणुगो विणीओ कयन्नुओ परहिअच्छकारीअ ॥ तहचेव लद्दलक्सो इगवीसगुणो हवइ सढो ॥ २ ॥

अर्थः--अक्षुद १, रूपवान् २, प्रकृतिसौम्य ३, लोकप्रिय ४, अक्रूरचित्त ५, भीरु ६, अशठ ७, सुदाक्षिण्य ८, लजालु ९, दयालु १० मध्यस्थ सोमद्दष्टि ११, गुणरागी १२, सत्कथी १३, सुपक्षयुक्त १४, सुदीर्घदर्शी १५, विशेषज्ञ १६, बृद्धानुग १७ विनीत १८, कृतज्ञ १९, परहितार्थकारी २०, और लब्धलक्ष २१, इन इकीस गुणोंवाला श्रावक धर्मरत्नके योग्य होता है; अर्थात् इकीस गुण जिस जीवमें होवे, अथवा प्रायः नवीन उपार्जन करे, तिस जीवमें उत्कृष्ट योग्यता जाननी. और थोडेसें थोडे इकीस गुणोंमेंसें चाहो कोइ दश गुण जीवमें होवे, तिसको जधन्य योग्यतावाला जानना, ११-१२ -१३-९४-१५-१६-१७-१८-१९-२० शेष गुणवालेको मध्यमयोग्यता-वाला जानना इन इकीस गुणोंका विस्तारसहित वर्णन अज्ञानतिमि-रभास्करके द्वितीय खंडके ४६ ष्टष्ठसें लेके ८३ ष्टष्ठपर्यंत हमने लिखा है, इसवास्ते इहां नही लिखते हैं.

योगशास्त्रे श्रीहेमचंद्राचार्योक्तिर्यथा ॥

न्यायसंपन्नविभवः शिष्टाचारप्रशंसकः॥ कुल्ठशीलसमैः सार्खं कृतोद्वाहोऽन्यगोत्रजैः॥ १॥ पापर्भारुः प्रसिद्धं च देशाचारं समाचरन् ॥ अवर्णवादी न कापि राजादिषु विशेषतः ॥ २॥ अनतिब्यक्तगुप्ते च स्थाने सुप्रातिवेश्मिके ॥

वर्ताकृतेंद्रिययामो गृहिधर्माय कल्पते ॥ १०॥ अर्थः—-न्यायसें धन उपार्जन करनेवाला, शिष्टाचारकी प्रशंसा कर-नेवाला, जिनका कुलशील अपने समान होवे, ऐसे अन्य गोत्रवालेके साथ विवाह किया है जिसने; पापसें डरनेवाला, प्रसिद्ध देशाचारको करनेवाला, अर्थात् देशाचारका उछंघन नही करनेवाला, किसी जगे भी अवर्णवाद नही बोलनेवाला, राजादिकोंमें विशेषसें अवर्णवाद वर्ज-नेवाला; । अतिप्रकट, वा अति गुप्त स्थानमें नही रहनेवाला, अच्छा पाडोसी होवे तिस घरमें रहनेवाला, जिस मकानके अनेक आनेजानेके रस्ते होवे तिस घरको वर्जनेवाला; । सदाचारोंसें संग करनेवाला, माता-पिताकी पूजा भक्ति करनेवाला, उपद्ववसंयुक्त स्थानको त्यागनेवाला,

अनेकनिर्गमद्वारविवर्जितनिकेतनः ॥ ३ ॥ कृतसंगः सदाचारैर्मातापित्रोश्च पूजकः ॥ त्यजन्नुपप्लुतं स्थानमप्रवृत्तश्च गर्तिते ॥ ४ ॥ व्ययमायोचितं कुर्वन् वेषं वित्तानुसारतः ॥ अष्टविधागुणैर्युक्तः श्टण्वानो धर्ममन्वहं ॥ ५॥ अजीर्णे भोजनत्यागी काले भोक्ता च साम्यतः॥ अन्योन्याप्रतिबंधेन त्रिवर्गमपि साधयन्॥ ६॥ यथावदतिथौ साधौ दीने च प्रतिपत्तिकृत् ॥ सदानभिनिविष्ठश्च पक्षपाती गुणेषुं च ॥ ७ ॥ अदेशाकालयोश्चर्या त्यजन् जानन्बलाबलं ॥ वृत्तस्थज्ञानवृद्धानां पूजकः पोष्यपोषकः ॥ ८ ॥ दीर्घदर्शी विशेषज्ञः कृतज्ञो लोकवछभः॥ सलज्जः सदयः सौम्यः परोपकृतिकर्मठः ॥ ९॥ अंतरंगारिषड्वर्गपरिहारपरायणः ॥

888

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

जगत्में जो कर्म निंदनीक होवे तिसमें प्रवृत्त नही होनेवाळा; । अपनी आमदनीअनुसार खर्च करनेवाला, अपने धनके अनुसार वेष रखनेवाला; बुद्धिके आठ गुणोंकरी संयुक्त निरंतर धर्मोंपदेश श्रवण करनेवाला; बुद्धिके आठ गुणोंकरी संयुक्त निरंतर धर्मोंपदेश श्रवण करनेवाला; अजीर्णमें भोजनका त्यागी, वखतसर साम्यतासें भोजन करनेवाला; एक दूसरेकी हानी न करे इस रीतिसें धर्म अर्थ कामको सेवनेवाला; । यथायोग्य अतिथि साधु और दीनकी प्रतिपत्ति करनेवाला, सदा आम-हरहित, गुणोंका पक्षपाती; । देशकालविरुद्धचर्या त्यागनेवाला, । कोइ भी कार्य करनेमें अपना बलावल जाननेवाला, जे पांच महावतमें स्थित होवे और ज्ञानवृद्ध होवे तिनकी पूजा भक्ति करनेवाला, पोषणेयोग्यका पोषण करनेवाला, । दीर्घदर्शी, विशेषज्ञ, कृतज्ञ, लोकवल्लभ, लज्जालु, दयालु, सौम्य, परोपकार करणेमें समर्थ, काम, कोध, लोभ, मान, मद, हर्ष, इन षट् ६ अंतरंग वेरीयोंके त्याग करनेंमें तत्पर, पांच इंद्रियोंके समूहको वश करनेवाला, ऐसा पुरुष यहस्थधर्मके वास्ते कल्प-ता हे ॥ १० ॥

ऐसे पुरुषको वतारोप करिये हैं। प्रायःकरके वतारोपमें गुरु शिष्यके वचन प्राकृत भाषामें होते हैं, क्यों कि गर्भाधानादि विवाहपर्यंत संस्का-रोंमें प्रायः करके गुरुकेही वचन हैं, शिष्यके नहीं और गुरु प्रायः शाख-विद होते हैं, इसवास्ते संस्कृतही बोछते हैं. । इहां वतारोपमें बाछ, बी, मूर्ख शिष्योंका क्षमाश्रवणदानपूर्वक वचनाधिकार है, तिसबास्ते तिनको संस्कृत उच्चार असामर्थ्य होनेसें प्राकृत वाक्य है. तिसकी साहचर्यतासें तिसके प्रबोधवास्ते, गुरुके वचन भी, प्राकृतही है.॥

यतउक्तमागमे ॥

"॥ मुत्तूण दिडिवायं कालियउकालियंगसिद्वंतं ॥

थीबालवायणच्छंपाइयमुइयं जिणवरेहिं ॥ १ ॥ " अर्थः—हिंधवादको वर्जके कालिक उत्कालिक अंगसिद्धांतको **ज्ञी**-बालकोंके वाचनार्थ जिनवरोंने प्राक्वत कथन करे **है**. ॥

8**5**£



तथाच ॥

बालस्त्रीवृद्धमूर्खाणां नृणां चारित्रकांक्षिणाम् ॥ उच्चारणाय तत्त्वज्ञेः सिद्धांतः प्राकृतः कृतः ॥ १ ॥

और दृष्टिवाद बारमा अंग, परिकर्म १ सूत्र २ पूर्वानुयोग ३, पूर्वगतथ, चूलिकारूप ५ पंचविध संस्कृतमेंही होता है, सो बालखीमूर्खको पठ-नीप नही है. संसारपारगामी तत्त्वउपन्यासके वेत्ता गीतार्थोंनेही पठनीय है. शेष एकादशांग कालिक उत्कालिकादिशाख योगवाहि साधु साध्वी और संयमिबालकोंके पढने योग्य हैं. इसवास्तेही अरिहंत भगवंतोंनें एकादशांगादि शाख प्राकृतमें करे हैं. तिसवास्ते व्रतारोपमें भी, एहस्थ बाल खी मूर्ख अवस्थाधारीयोंके, और तेसें यतियोंके भी, वचन, प्राकृ-तमें है. ॥

अथ मृदु, धुव, चर, क्षिप्र नक्षत्रोंमें प्रथम भिक्षा, तप, नंदि, आलो-चनादि कार्य करणे शुभ है. और मंगल, शनि, विना सर्व वारोंमें. । वर्ष, मास, दिन, नक्षत्र, लग्न शुद्धिके हुए, विवाहदीक्षा प्रतिष्ठावत, शुभ लग्नमें गुरु तिसके घरमें शांतिक पोष्टिक करके, फेर देवघरमें, शुभ आश्रममें, अन्यत्र, वा, यथाकल्पित समवसरणको स्थापन करे. । तद-पीछे ज्ञान करके स्वघरमें महोत्सवसहित आये हुए श्रावकको पूर्वाभिमुख गुरु, अपने वामे पासें स्थापके ऐसें कहे-केसे श्रावकको-सकक्ष श्वेत वन्न और श्वेत उत्तरासंग धारण किया है जिसने, तथा मुखवस्त्रिका हाथमें धारण करी है जिसने, तथा जिसकी चोटी बांधी हुई है, चंद-नका मस्तकमें तिलक करा है जिसने, खवर्णानुसार जिनोपवीत, वा उत्तरीय, वा उत्तरासंग धारण किया है जिसने ऐसे श्रावकको--क्या कहे सो कहते हें।

" सम्मत्तंमि उ लेब्रे टइयाइं नरयतिरियदाराइं ॥ दिवाणि माणुसाणि अमुरखसुहाइं सहीणाइं ॥ १ ॥ "

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अर्थः—सम्यक्त्वके लाभ हुए, नरकतिर्यंचगतिके द्वार ढांके है, और देवता मनुष्य मोक्षके सुख स्वाधीन है.। तदपीछे गुरुकी आज्ञासें श्राद्धजन, नालिकेर अक्षत सुपारी करके पूर्ण हस्त करके परमेष्टिमंत्र पढता हुआ समवसरणको तीन प्रदक्षिणा करे.। तदपीछे गुरुके पास आयकर, गुरु श्राद्ध दोनोही इर्यापथिकीपडिक्कमे.। पीछे आसन उपर बेठे गुरुके आगे, श्राद्धजन ऐसें कहे ॥

" इच्छामि खमासमणो वंदिउं जावणिज्झाए निसीहि-आए मच्छएण वंदामि ॥ भगवन इच्छाकारेण तुब्भे अम्हं सम्मत्ताइतिगारोवणिअंनंदिकद्वावणियं वासक्खेवं करेह॥"

तदपीछे गुरु, वासांको, सूरिमंत्रसें, वा, गणिविद्या अर्थात् वर्द्धमान वि-द्यासें, अभिमंत्रके, परमेष्ठि और कामधेनु दोनों मुद्राकरके, पूर्वाभिमुख खडा होके, वामे पासे रहे व्यावकके शिरमें निक्षेप करे.। तिसके मस्तकके उपर हाथ रखके, गणधर विद्यासें रक्षा करे.। तदपीछे गुरु आसनउपर वेठ जावे, और श्राद्ध पूर्ववत् समवसरणको प्रदक्षिणा करके, गुरु आगे क्षमा श्रमण देके कहे.

"॥ इच्छाकारेण तुब्भे अम्हं सम्सत्ताइतिगारोवणिअं चेइआइं वंदावहे ॥ "

तदपीछे गुरु और आवक दोनो, चार वर्र्डमानस्तुतियों करके चैत्यवंदन करें। जे छंदसें वर्द्धमान होवे, और चरम जिनकी प्रथम स्तुतिवालीयां होवे, तिनको वर्द्धमानस्तुति कहते हैं. । पीछे चार-स्तुतिके अंतमें "श्रीशांतिदेवाराधनार्थं करोमि काउसग्गं वंदणवत्तियाण पूअणवत्तियाण सकारव० स० जावअप्पाणं वोसिरामि" सत्ताइस उत्स्वा-सप्रमाण अर्थात् 'सागरवरगंभीरा' तक चतुर्विंशतिस्तव चिंतवन करे.। तद-पीछे 'नमो अरिहंताणं ' कहके पारे. । पारके--' नमोईत्सिद्धाचार्यो-पाध्यायसर्वसाधुभ्यः ' यह कहके स्तुति पढे।

"॥ क्षेत्रदेवताराघनार्थं करेभि काउसग्गं अन्नच्छ उससिएणं-यावत्--अप्पाणं वोसिरामि॥"

बिभ्रति या बिभर्ति॥ विकचकमलमुचैः सास्त्वचित्यप्र-भावासकलसुखविधात्री प्राणभाजां श्रुतांगी ॥ १ ॥ " पुनरापि ॥

अथवा || " श्वसितसुरभिगंधालब्धभूंगी कुरंगं मुखराशिनमजस्रं

यथा ॥ "॥ सुअदेवया भगवई नाणावरणीयकम्मसंघायं॥ तेसिंखवउ सययं जेसिं सुयसायरे भत्ती ॥ १ ॥"

स्तुति ( थुइ ) पढे ।

कायोत्सर्गमें एक नवकार चिंतन करे. पीछे 'नमो अरिहंताणं' कइके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धाचार्योंपाध्यायर्स्वसाधुभ्यः' ऐसा कहके

"॥ श्रुतदेवताराधनार्थं करेमि काउसग्गं अन्नच्छ उससिएणं--यावत्-अप्पाणं वोसिरामि॥ "

" शांतिः शांतिकरः श्रीमान् शांतिं दिशतु मे गुरुः ॥ शांतिरेव सदा तेषां येषां शांतिर्ग्रहे ग्रहे ॥ १ ॥ " पीले

" श्रीमते शांतिनाथाय नमः शांतिविधायिने ॥ त्रैलोक्यस्यामराधीशमुकुटाभ्यचिंतांघ्रये ॥ १ ॥ "

यथा ॥

अथवा ॥

सप्तविंशस्तम्भः ।

834

पुनरापि.॥ "समस्तवेयावृत्त्यकराराधनार्थं करोमि काउसग्गं अन्नच्छ०" कायो-त्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे 'नमो अरिइंताणं ' कहके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धा० ' कहके स्तुति पढे.

साभिन्नेतसमृद्व्यर्थं भूयाच्छासनदेवता ॥ १ ॥ "

"या पाति शासने जैनं सद्यः प्रत्यूहनाशिनी॥

यथा. ]]

पुनरपि ॥ " शासनदेवताराघनार्थं करेमि काउसग्गं अन्नच्छ० " कायोत्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे ' नमोआरिहंताणं ' कहके पारे, पारके ' नमोईत्सिद्धा० ' कहके स्तुति पढे.

विद्धातु भुवनदेवी शिवं सदा सर्वसाधूनाम् ॥ १ ॥"

यथाः ॥ " ज्ञानादिगुणयुक्तानां नित्यं स्वाध्यायसंयमरतानां ॥

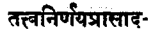
यावत्—अप्पाणं वोसिरामि ॥ " कायोरसर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे ' नमोअरिहताणं ' कहके पारे, पारके ' नमोईस्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः ' कहके स्तुति पढे. ।

पुनरपि ॥ "॥ भुवनदेवताराधनार्थं करेमि काउसग्गं अन्नच्छ उससिएणं---

यस्याः क्षेत्रं समाश्रित्य साधुाभिः साध्यते क्रिया ॥ सा क्षेत्रदेवता नित्यं भूयान्नः सुखदायिनी ॥ १ ॥

यथा ॥

कायोस्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे 'नमो अरिहंताणं ' कहके पारे, पारके 'नमोईस्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुम्यः ' कहके थूई पढे ।



पयओ परमिडीणं अरुहंताणं धुअरयाणं ॥ १ ॥ निदृहुअडकम्मिंधणाण वरनाणदंसणधराणं ॥ मुत्ताण नमो सिद्धाणं परमपरभिडिभूयाणं ॥ २ ॥ आयारधराण नमो पंचविहायारसुहियाणं च ॥ नाणीणायरियाणं आयारुवएसयाण सया ॥ ३ ॥ बारसविहं अपूब्वं दिंताण सुअं नमो सुअहराणं ॥ सययमुवज्झायाणं सज्झायज्झाणजुत्ताणं ॥ ४ ॥ सन्वेसिं साहूणं नमो तिगुत्ताण सन्वलोएवि ॥ तवनियमनाणदंसणजुत्ताणं बंभयारीणं ॥ ५॥ एसो परमिडीणं पंचन्हवि भावओ नमुकारो ॥ सञ्वस्स कीरमाणो पावस्स पणासणो होइ॥ ६॥ भुवणेवि मंगलाणं मणुयासुरअमरखयरमहियाणं ॥ सब्वेसिमिमो पढमो होइ महामंगलं पढमं॥ ७॥ चत्तारि मंगलं मे हुंतु अरहा तहेव सिद्धा य ॥ साहू य सब्वकालं धम्मो य तिलोयमंगङो ॥ ८ ॥

यथा ॥

पछि. ॥ नमो अरिहताणं ' कहके बैठके " नमुथ्थुणं० जावंतिचेइयाईं० " और "अईणादिस्तांत्र" पढे.

अरिहाण नमो पूअं अरहंताणं रहस्स रहिआणं ॥

ते सर्वे ज्ञांतिकरा भवंतु सर्वाणुयक्षाद्याः ॥ १ ॥ "

" ये ये जिनवचनरता वैयावृत्त्योद्यताश्च ये नित्यम् ॥

यथा ॥

# संतर्विशस्तम्भः

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

चत्तारि चेव ससुरासुरस्स लोगस्स उत्तमा हुंति॥ अरिहंत सिद्ध साहू घम्मो जिणदेसियमुयारो ॥ ९ ॥ चत्तारिवि अरिहंते सिद्धे साहू तहेव धम्मं च ॥ संसारघोररक्खसभएण सरणं पवजामि ॥ १० ॥ अह अरहओ भगवओ महइ महा वद्रमाणसामिस्स ॥ पणयसुरेसरसेहरवियलियकुसुमुचयकमस्स॥ ११॥ जरस वरधम्मचकं दिणयरबिंबव्व भासुरच्छायं ॥ तेएण पजलंतं गच्छइ पुरओ जिणंदरसे ॥ १२ ॥ आयासं पायालं सयलं महिमंडलं पयासंतं ॥ मिच्छत्तमोहतिमिरं हरेइ तिण्हंपि लोयाणं ॥ १३ ॥ सयलंमिवि जियलोए चिंतियमित्तो करेइ सत्ताणं ॥ रक्लं रक्लसडाइणिपिसायगहभूअजक्लाणं ॥ १४॥ लहइ विवाए वाए ववहारे भावओ सरंतो अ॥ जुए रणे अ रायंगणे अ विजयं विसुद्धप्पा ॥ १५ ॥ पच्चूसपओसेसुं सययं भव्वो जणो सुहज्झाणो ॥ एअं झाएमाणो मुक्खं पइ साहगो होइ ॥ १६ ॥ वेआलरुददाणवनारेंदकोहंडिरेवईणं च ॥ सच्वेसिं सत्ताणं पुरिसो अपराजिओ होइ ॥ १७ ॥ विन्जुन्व पन्जलंती सन्वेसुवि अक्खरेसु मत्ताओ ॥ पंचनमुकारपए इक्तिके उवरिमा जाव ॥ १८ ॥ संसिधवरुसलिरुनिम्मलआयारसहं च वान्नियं बिंदुं ॥ जोयणसयप्पमाणं जालासयसहस्सदिप्पंतं ॥ १९ ॥ सोलससु अक्खरेसु इक्किं अक्खरं जगुज्जोअं ॥ भवसयसंहरसमहणो जांनि हिओ पंच नवकारो ॥२० ॥

तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

884

सप्तविंशस्तम्भः ।

४९९

जो गुणइ हु इक्रमणो भविओ भावेण पंच नवकारं ॥ सो गच्छइ सिवलोयं उज्जोअंतो दसदिसाओ ॥ २१ ॥ तवनियमसंजमरहो पंचनमोकारसारहिनिउत्तो॥ नाणतुरंगमजुत्तो नेइ फुडं परमनिव्वाणं ॥ २२ ॥ सुद्रप्पा सुद्रमणा पंचसु समिईसु संजय तिगुत्तो॥ जे तम्मि रहे लग्गा सिंग्घं गच्छंति सिवलोजं ॥ २३ ॥ थंभेइ जलं जलणं चिंतियमित्तोवि पंच नवकारो ॥ अरिमारिचोरराउलघोरुवसग्गं पणासेइ ॥ २४ ॥ अहेवय अइसयं अइसहरसं च अहकोडीओ ॥ रक्खंतु मे सरीरं देवासुरपणमिआ सिदा ॥ २५ ॥ नमो अरहंताणं तिलोयपुज्जो अ संथुओ भयवं ॥ अमरनररायमहिओ अणाइनिहणो सिवं दिसउ ॥ २६ ॥ निइविअ अडकम्मो सिवसुहभूओ निरंजणो सिद्धो ॥ अमरनररायमहिओ अणाइनिहणो सिवं दिसउ ॥ २७॥ सन्वे पओसमच्छरआहिअहिअया पणासमुवयांति ॥ दुगुणीकयधणुसद्धं सोउपि महाधणुसहस्सं ॥ २८ ॥ इय तिहुअणप्पमाणं सोलसपत्तं जलंतदित्तसरं ॥ अद्यारअदवलयं पंचनमुकारचकमिणं ॥ २९ ॥ सयऌज्जोइअभुवणं निद्दाविअसेससत्तुसंघायं॥ नासिअमिच्छत्ततमं विअलियमोहं गयतमोहं ॥ ३० ॥ एयस्स य मज्झथ्थो सम्मदिडीवि सुद्धचारित्ती ॥ नाणी पवयणभत्तो गुरुजणसुरसूसणापरमो ॥ ३१ ॥ जो पंच नमुकारं परमो पुरिसो पराइ भत्तीए ॥ परियत्तेइ पइदिणं पयओ सुद्धप्पओगप्पा॥ ३२॥

www.kobatirth.org

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अहेवय अहसया अहसहस्सं च अहलक्सं च ॥ अहेवय कोडीओ सो तइयभवे लहइ सिदिं ॥ ३३ ॥ एसो परमो मंतो परमरहस्सं परंपरं तत्तं ॥ नाणं परमं णेअं सुद्धं ज्झाणं परं ज्झेयं ॥ ३४ ॥ ण्वं कवयमभेयं खाइयमच्छं पराभुवणरक्खा ॥ जोईसुन्नं बिंदु नाओ तारालवो मत्ता ॥ ३५ ॥ जोईसुन्नं बिंदु नाओ तारालवो मत्ता ॥ ३५ ॥ सोलसपरमक्खरबीआबिंदुगप्भो जगुत्तमो जोओ ॥ सुअबारसंगसायरमहच्छपुवुच्छपरमच्छो ॥ ३६ ॥ नासेइ चोरसावयविसहरजलजलणबंधणसयाइं ॥ चिंतिज्जंतो रक्खसरणरायभयाइं भावेण ॥ ३७ ॥ ॥ इतिअरिइणादिस्तोत्रम् ॥

इस अरिहणादि स्तोत्रको पढके " जय वीयराय जगगुरु० " इत्यादि गाथा पढे.। पीछे आचार्य उपाध्याय गुरु साधुयोंको वंदना करे.। यह शकस्तवविधि, गुरु और आवक दोनोंही करे.। चैत्यवंदनके अनंतर, आड, क्षमाश्रमणदानपूर्वक कहे.

"॥भगवन् सम्यक्त्वसामायिकश्रुतसामायिकदेशविरतिसामा

यिकआरोवणिअं नंदिकद्वावणिअं काउसग्गं करेमि॥ "

गुरु कहे "करेह " तब श्रावक "सम्मताइतिगारोवणिअं करेमि काउ-सग्गं अनच्छ० " इत्यादि कहके सत्ताइस ऊसास प्रमाणअर्थात् 'सागर-षरगंभीरा'लग कायोत्सर्ग करे। पीछे नमो अरिहंताणं कहके पारके चतु-विंशतिस्तव अर्थात् लोगस्स संपूर्ण पढे। पीछे मुखवस्त्रिका प्रतिलेखन-पूर्वक श्रावक द्वादशावर्त्त वंदन करे, फिर क्षमाश्रमण देके कहे "भगवन् सम्मताइतिगं आरोवेह " गुरु कहे " आरोवेमि " पीछे श्रावक गुरुके आगे खडा होके, अंजलि करी, मुखवस्त्रिकार्से मुखाच्छादन करी, तीन बार परमेष्ठिमंत्र पढे। पीछे सम्यक्त्वदंडक पढे.

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्ताओ पडिकमामि सम्मत्तं उवसंपञ्जामि नो मे कप्पइ अञ्जप्पभिई अन्नउ-च्छिए वा अन्नउच्छियदेवयाणि वा अन्नउच्छियपरिग्ग हियाणि चेइआणि वंदित्तए वा नमंसित्तए वापुट्विं अणा-हियाणि चेइआणि वंदित्तए वा नमंसित्तए वापुट्विं अणा-छत्तेणं आर्ट्यावेत्तए वा संटवित्तए वा तेसिं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा अन्नच्छ

पेर्से तीनवार दंडक पाठ कहना ॥ अन्ये तु दंडकमिच्छमुचारयंति ॥ यथा ॥

"॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्ताओ पडिकमामि सम्मत्तं उवसंपन्जामि । तंजहा दुव्वओ खित्तओ कालओ भावओ । दव्वओणं मिच्छत्तकारणाइं पच्चक्खामि सम्मत्तका-रणाइं उवसंपज्जामि नो मे कप्पइ अद्यप्पभिई अन्नउच्छि-ए वा अन्नउच्छिअदेवयाणि वा अन्नउच्छियपरिग्गहि-याणि अरिहंतचेइआणि वंदित्तए वा नमंसित्तए वा पुटिंव अणालत्तेणं आलवित्तए वा संलवित्तए वा तेसिं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा। खित्तओणं इहेव वा अन्नच्छ वा। कालओणं जावज्जीवाए। भाबओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छलेणं न छलि ज्जामि जाव सन्निवाएणं नाभिभविस्सामि जाव अन्नेण वा केणइ परिणामवसेण परिणामो मे न परिवडइ ताव मे एअं सम्मद्दंसणं अन्नच्छ रायाभिओगेणं बलाभिओगेणं गणा भिओगेणं देवयाभिओगेणं गुरुनिग्गहेणं वित्तीकंतारएणं वोसिरामि ॥"

संयथा ॥

જુરુર

ઝરર

#### तत्त्वनिणयप्रासाद-

रायाभिओगेणं गणाभिओगेणं बलाभिओगेणं देवयाभिओगे-णं गुरुनिग्गहेणं वित्तीकंतारेणं तं चउव्विहं। तंजहा। दवओं खित्तओ कालओ भावओ। दव्वओणं दंसणदव्वाइं अंगीकयाइँ। खित्तओणं उद्धलोए वा अहोलोए वा तिरिअलोए वा। का-लभा जावज्जीवाए। भावओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छलेणं न छलिज्जामि जाव सन्निवाएणं नाभिभवि-स्सामि अन्नेण वा केणइ परिणामवसेण परिणामो मे न परिवडइ ताव मे एसा दंसणपडिवत्ती॥"

इति गुरुविशेषेण द्वितीयों दंडकः ॥ प्रथम दंडक, वा यह दंडक दोनोमेंसें कोइ एक दंडक तीन वार उच्चारण करे. ।

पीछे गाथा ॥

"इअ मिच्छाओ विरमिअ सम्मं उवगम्म भणइ गुरुपुरओ॥ अरिहंतो निस्संगो मम देवो दक्खणा साहू ॥ १ ॥ "

गुरु तीन वार यह गाथा पढके आद्धके मस्तकोपरि वासक्षेप करे. ! पीछे गुरु, निषद्याऊपर बैठे, बैठके गंध अक्षत वासांको सूरिमंत्रसें, वा गणिविद्यासें मंत्रे. । पीछे तिन गंधाक्षत वासांको हाथमें लेके जिन चरणोंको स्पर्श करावे. । पीछे तिनको साधु, साध्वी, आवक, आविका-आंको देवे. ते साधुआदि, मुद्दीमें लेलेवे । पीछे आद्ध आसनोपरि बैठे गुरुके आगे क्षमाश्रमण देके कहे ॥ "भयवं तुब्भे अम्हं सम्मत्ताइस माइयं आरोवेह । " गुरुकहे " आरोवेनि " फिर आवक क्षमाश्रमण देके कहे "संदिसह किं भणामि" गुरु कहे "वंदिनु पवेयह" फिर आवक क्षमा अमण देके कहे " भयवं तुज्झेहिं अम्हं सामाइयतिअमारोविअं " गुरु कहे " आरोवियं २ खमारामणेणं हच्छेणं सुत्तेणंअच्छेणंतदुभएणं गुरु-गुणेहिं वद्वाहि निच्छारगपारगो होहि" आवक कहे "इच्छामो अणुसहिं" पुनः आवक क्षमाश्रमण देके कहे " तुम्हाणं पवेइयं संदिसह साहूणं

8રફ

सप्तविंशस्तम्भः ।

पएवेमि " गुरु कहे " पवेयह " तदपीछे आवक परमेष्ठिमंत्र पढता हुआ, समवसरणको प्रदक्षिणा करे.। और संघ पूर्वे दीने हुए वासांको, तिसके मस्तकोपरि क्षेपण करे.। गुरु निषद्याऊपर बैठे, वहांसें लेके वासक्षेप्पर्यंत किया, तीन वार इसहि रीतिसें करना.। फिरआवक क्षमा-श्रमण देके कहे " तुम्हाणं पर्वेइयं " फिर क्षमाश्रमण देके कहे " साहूणं पर्वेइयं संदिसह काउसगां करेमि " गुरु कहे "करेह" पीछे आवक-सम्म-ताइतिगस्स थिरीकरणच्छं करेमि काउसगां अल्लच्छ०-सागरवरगंभीरातक कायोत्सर्ग करे. पारके संपूर्ण लोगस्स कहे.। पीछे चारथुइवर्जित शकस्तव-सें चैत्यवंदन करे.। तदपीछे आवक, गुरुको तीन प्रदक्षिणा देवे. पीछे निषद्याऊपर बैठा हुआ गुरु, आवकको आगे बिठाके नियम देवे. ॥

नियमयुक्तिर्यथा। गाथा ॥

पंचुंबरि च 3 विगई अणायफलकुसुम हिन विस करे अ ॥ महि अ राइभोयण घोलवडा रिंगणा चेव ॥ १ ॥

पंपुडय सिंघाडय वायंगण कायंबाणि य तहेव ॥

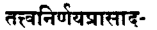
बावीसं दव्वाइं अभवखणीआइं सट्टाणं ॥ २॥

अर्थः-गुलर, छक्षण, काकोटुंबरि, वट और पिप्पल, येह पांच जा-तिके फल ५ मांस, मादिरा, माखण और मधु, ये चार विकृति ४-एवं ९-अज्ञात फल १०, अज्ञात पुष्प ११, हिम (बरफ) १२, विष १३, करहे (ओले-गडे) १४, सर्वसचित्तमिद्दी १५, रात्रिभोजन १६, घोलवडा-काचे दूध दहि छाछमें गेरा हुआ विदल १७, बइंगण १८, पंपोटा-खसखसका दोडा १९, सिंघाडे २०, \* वायंगण २१, और कायंवाणि २२, येह बावीस द्रव्य आवकोंको भक्षण करने योग्य नही है. ॥

\* यद्यपि सिंघांडे अनंतकाय नहीं हैं, तथापि कामवृद्धिजनक होनसें वर्जनीय है. । तथा पुस्तकांतरमें अन्यप्रकारसें २२ अभक्ष्य छिखे हैं। यथा ॥ पंचुंबरि ५, चडविगई ४, हिम १०, विस ११, करने अ १२, सवमदी अ १३, राइभोयणगं चिय १४, बहुबीय १५, अणंत १६, संधाणा १७, घोढवडां १८, विइंगण १९ अमुणियनामाणि फुल्लुकल्याणि २०, तुच्छफलं २१, चल्टियरसं २२, वज्जेअ अभक्स बावीसं ॥ इनका वि-स्तारसहित अर्थ जैनतत्त्वादर्शके अष्टम परिच्छेदसें जाण छेना.

For Private And Personal

**શ્વર**ષ્ઠ



पेसें नियम देके यह ंगाथा उच्चारण करवावे ॥ " अरिहंतो मह देवो जावज्जीवं सुसाहुणो गुरुणो ॥

जिणपणत्तं तत्तं इअ समत्तं मए गहिअं ॥ १ ॥ "

सुगमा ||

तदनंतर अरिहंतको वर्जके अन्यदेवको नमस्कार करनेका, जिनयति महाव्रतधारी शुद्ध प्ररूपकको वर्जके अन्य याति विप्रादिकोंको भावसें अर्थात् मोक्षलाभ जानके वंदना करनेका, और जिनोक्त सप्त तत्त्वको बर्जके + तत्त्वांतरकी श्रद्धा करनेका, नियम करना

अन्य देव और अन्य लिंगि विप्रादिकोंको नमस्कार और दान, लोकव्यवहारकेवास्ते करना. और अन्यमतके शास्त्रका श्रवण पठन भी, पेसेंही जानना. । तदपीछे गुरु सम्यक्त्वकी देशना करे. ।

सा यथा ॥

मानुष्यमार्यदेशश्व जातिः सर्वाक्षपाटवम् ॥ आयुश्व प्राप्यते तत्र कथंचित्कर्मठाघवात् ॥ १ ॥ प्राप्तेषु पुण्यतः श्रदा कथकः श्रवणेष्वपि ॥ तत्त्वनिश्चयरूपं तद्बोधिरत्नं सुदुर्छभम् ॥ २ ॥

गाथा ॥

कुसमयसुईण महणं सम्मत्तं जस्स सुद्रिअं हियए ॥

तस्स जगुज्जोयकरं नाणं चरणं च भवमहणं ॥ १ ॥ अर्थः-मनुष्यजन्म १, आर्यदेश २, उत्तमजाति ३, सर्वइंद्रि संपूर्ण ४, आयुः ५, येह कथंचित् कर्मकी लाघवतासें प्राप्त होवे हैं. । पुण्योदयसें पूर्वोक्त प्राप्ति हुये भी श्रद्धा १, शुद्ध प्ररूपकका जोग २, और सुणनेसें तत्त्वनिश्चयरूप बोधिरत्न सम्यक्त्व ३, येह आतिही दुर्छभ हैंं.॥ कुस्सितस-मयएकांतवादियोंके शास्त्र तिनकी श्रुतियोंको मथन करनेवाला सम्यक्त्व,

+ पुण्य और पापको आश्रवतत्त्वके अंतर्गत गिणनेसें सप्त तत्त्व, अन्यथा नव तत्त्व जाणने. जिनेंाका स्वरूप जैनतत्त्वादर्शके पचम परिच्छेदमें है.

या देवे देवताबुद्धिर्गुरों च गुरुतामतिः॥ धर्मे च धर्मधीः शुद्धा सम्यक्त्वमिद्मुच्यते॥ १॥ अदेवे देवबुद्धिर्या गुरुधीरगुरौ च या॥ अधम्में धर्म्मवुद्धिश्च मिथ्यात्वं तहिपर्ययात्॥ २॥ सर्वज्ञो जितरागादिदोषस्त्रैलोक्यपुजितः॥ यथास्थितार्थवादी च देवोऽर्हन् परमेश्वरः ॥ ३ ॥ ध्यातव्योयमुपास्योयमयं शरणमिव्यताम् ॥ अस्यैव प्रतिपत्तव्यं शासनं चेतनाऽस्ति चेत् ॥ ४॥ ये स्त्रीशस्त्राक्षिसूत्रादिरागाचंककठंकिताः ॥ निग्रहानुग्रहपरास्ते देवा स्युर्न मुक्तये ॥ ५॥ <mark>नाव्याद्वहाससंगीता</mark>द्युपष्ठवविसंस्थुळाः ॥ लंभयेयुः पदं शांतं प्रपन्नान् प्राणिनः कथं ॥ ६ ॥ महाव्रतंधरा धीरा भेक्ष्यमात्रोपजीविनः॥ सामायिकस्था धर्मापदेशका गुरवो मताः॥७॥ सर्वाभिलाषिणः सर्वभोजिनः सपरिग्रहाः॥ अब्रह्मचारिणो मिथ्योपदेशा गुरवो न तु॥८॥ परिग्रहारंभमझास्तारयेयुः कथं परान् ॥ स्वयं दरिद्रो न परमीश्वरी कर्त्तुमीश्वरः ॥ ९ ॥ दुर्गतिप्रपतत्प्राणिधारणाद्धर्म उच्यते ॥ संयमादिर्दशविधः सर्वज्ञोक्तो विमुक्तये ॥ १०॥

# ॥ श्लोकाः ॥

जिसके हृदयमें अच्छीतरें स्थित है, तिस पुरुषको जगत्**के उद्योत कर-**नेवाले, और भव—संसारको मथनेवाले,ज्ञान और चारित्र प्राप्त होते हैं. ॥

## सप्तविंशस्तम्भः।

ષ્ઠરષ્ડ

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अपोरुषेयं वचनमसंभवि भवेद्यदि॥ न प्रमाणं भवेद्वाचां ह्याप्ताधीना प्रमाणता॥ १९॥ मिथ्यादृष्टिभिराम्नातो हिंसाद्यैः कळुषीकृतः॥ स धर्म इति चित्तोपि भवभ्रमणकारणम् ॥ १२॥ सरागोपि हि देवश्चेद्रुरुरब्रह्मचार्यपि॥ कृपाहीनोपि धर्मः स्यात् कष्टं नष्टं हहा जगत्॥ १३॥ शमसंवेगनिर्वेदानुकंपास्तिक्यळक्षणैः ॥ रुक्षणैः पंचभिः सम्यक् सम्यक्त्वमुपळक्ष्यते ॥ १४॥ स्थेर्यं प्रभावनाभाक्तिः कौशळं जिनशासने ॥ तीर्थसेवा च पंचास्य भूषणानि प्रचक्ष्यते॥ १५॥ शंका कांक्षा विचिकित्सा मिथ्यादृष्टिप्रशंसनम् ॥

तत्संस्तवश्च पंचापि सम्यक्त्वं दूषयंत्यमी ॥ 9६॥ अर्थः—साचे देवके जो देवपणेकी बुद्धि, साचे गुरुके विषे गुरुप-णेकी बुद्धि और साचे धर्मके विषे धर्मकी बुद्धि, कैसी बुद्धि ? शुद्धा सूधी निश्चल संदेहराहित, इसको सम्यक्त्व कहिये हैं। ऐसी सम्यक्त्वकी बुद्धि थोडे वखत भी जिसको आजावेगी, सो प्राणि अर्द्वपुद्गलपरावर्त-कालमेंही संसारसें निकलके मोक्षको प्राप्त होगा, यह निश्चय जाणना

यतं उक्तम् ॥

अंतोमुहत्तमित्तंपि फासियं जेहिं हुज्झ सम्मत्तं ॥

तेसि अवदू पुग्गलपरिअद्दो चेव संसारो ॥ १ ॥

भावार्थः—अंतर्मुहूर्तमात्र भी जिनोंनें सम्यक्त्व स्पर्श किया है, ति-नैंका अर्द्वपुद्गरूपरावर्त्तही उत्कृष्ट संसार जाणना, तदनंतर अवझ्यमेव मोक्षको प्राप्त होवे. इति सम्यक्त्वस्वरूपम् ॥ १ ॥

अथ मिथ्यात्वस्वरूपमाह ॥ जिसमें देवके गुण नही हैं, ऐसे अदेवमें देवकी बुद्धि-जैसें तममें उद्योतकी बुद्धि । जिसमें गुरुके गुण नहीं हैं,

## संतर्विशस्तम्भः।

पेसें अगुरुमें गुरुकी बुद्धि-जैसें नींबमें आम्रकी वुद्धि । अधर्म यागादिमें जीवहिंसादिक, तिसके विषे धर्मकी बुद्धि-जैसें सर्पके विषे पुष्पमालाकी वुद्धि, सो मिथ्यात्व है. सम्यक्त्वसें विपर्यय होनेसें, अर्थात् साचे देवके ऊपर अदेवपणेकी बुद्धि, जैसें कौशिक (घूअड) की सूर्यके तेजऊपर अंधकारकी बुद्धि, साचे गुरुऊपर अगुरुपणेकी बुद्धि, जैसें फूलमालाके ऊपर सर्पकी बुद्धि । और साचे धर्मके ऊपर अधर्मपणेकी बुद्धि, जैसें श्वेतशंखके ऊपर काचकामलरोगवालेकी नीलशंखकी बुद्धि । तिसको मिथ्यात्व कहिये हैं. । सो मिथ्यात्व पांच प्रकारका है. १ आभिग्रहिक, २ अनाभिग्रहिक, ३ आभिनिवेशिक, ४ सांशयिक, ५ अनाभोगिक. ॥

(१) प्रथम आभिमहिकमिथ्यात्व, सो, जो जीव मिथ्या कुझा-स्रोंके पढनेसें कुदेव कुगुरु कुधर्मके ऊपर आस्था करके दृढ हुआ है, और ऐसा जानता है कि, जो कुछ मैने समझा है सोही सत्य है, औ-रोंकी समझ ठीक नही है, जिसको सच्चजूठकी परीक्षा करनेका मन भी नहीं है, और जो सच्चजूठका विचार भी नही करता है. यह मिथ्यात्व, दीक्षित झाक्यादि अन्यमतममत्वधारीयोंको होता है. वे अपने मनमें ऐसें जानते हैं कि, जो मत हमने अंगिकार किया है, वोही सत्य है; और सर्व मत झूठे हैं. ऐसें जिसके परिणाम होवे, सो आभिम्रहिक मिथ्यात्व है.

(२) दूसरा अनाभिग्रहिकमिथ्यात्व, सो सर्व मतोंको अच्छा जाणे, सर्व मतोंसें मोक्ष हैं, इसवास्ते किसीको बुरा न कहना, सर्व देवोंको नम-स्कार करना, षेसी जो बुद्धि, तिसको अनाभिग्रहिक मिथ्यात्व कहते हैं. यह मिथ्यात्व जिनोंने कोइ दर्शन ग्रहण नहीं करा ऐसें जो गोपाल बालकादि तिनको है. क्योंकि, यह अमृत और विषको एकसरिखे जाननेवाले हैं.

(३) तीसरा आभिनिवेशिक मिथ्यात्व, सो जो पुरुष जानकरके झूठ बोले, प्रथम तो अज्ञानसें किसी शास्त्रार्थको भूल गया, पीछे जब कोइ विद्वान् कहे कि, तुम इस विषयमें भूलते हो, तब अपने मनमें 8ર૮

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सत्य विषयको जाणता हुआ भी, झूठे पक्षका कदाग्रह, ग्रहण करे, जात्यादि अभिमानसें कहना, न माने, उलटी स्वकपोलकल्पित कुयुक्तियों बनाकरके अपने मनमाने मतको सिद्ध करे, वादमें हार जावे तो भी न माने, ऐसा जीव, अतिपापी, और बहुल संसारी होता है. ऐसा मिथ्यात्व, प्राय: जो जैनी, जैन मतको विपरीतकथन करता है, उसमें होता है, गोष्टमाहिलादिवत्॥

(४) चौथा सांशयिकमिञ्याख, सो देव गुरु धर्म जीब काल पुद्ग-लादिक पदार्थोंमें यह सत्य है कि, यह सत्य है? ऐसी वुद्धि, तिसको सांशयिकमिश्यात्व कहते हैं. यथा क्या वह जीव असंख्य प्रदेशी है? वा नही है? इसतरें जिनोक्त सर्व पदार्थमें शंका करनी। "सांशयिकं मिथ्यात्वं तदशेषया शंका संदेहो जिनोक्ततत्त्वेण्वितिवचनात् ॥ "

(५) पांचमा अनाओगिकमिथ्यात्व, सो जिन जिवोंको उपयोग नही कि, धर्म अधर्म क्या वस्तु है? ऐसें जे एकेंद्रियादि विशेषचैतन्यरहित जीव, तिनको अनाभोगमिथ्यात्व होता है.॥२॥

अथदेवलक्षणमाह ॥ देव सो कहिये, जो सर्वज्ञ होवे, परंतु जैसें लोकिक मतमें विनायकका मस्तक ईश्वरने छेदन कर दिया, पीछे पार्व-तीके आग्रहसें सर्वत्र देखने लगा, परं किसी जगे भी मस्तक न देखा, तब हाथीके मस्तकको ल्यायके विनायकके मस्तकके स्थानपर चेप दिया, जिसवास्ते विनायकका (गणेशका) नाम "गजानन" प्रसिद्ध हुआ इत्यादि-यदि ईश्वर (महादेव) सर्वज्ञ होवे तो, पार्वतीका पुत्र जाणके विनायकका मस्तक कभी न छेदन करे. यदि छेदे, तो जगत्में विद्य-मान तिस मस्तकको क्यों न देखे? इसवास्ते ऐसें अधूरेज्ञानवालेको देव न कहिये. । तथा 'जितरागादिदोपः ' जे संसारके मूलकारण राग द्वेष काम कोघ लोभ मोहादिक दोप, तिन सर्वको जिसने जीते हैं, निर्मूल किये हें, तिसको देव कहिये. जिसमें रागादि दोष होवे, तिसको अस्मदादिवत संसारी जीवही कहिये, तिसमें देवपणा न होवे. । तथा

# सप्तविंशस्तम्भः।

'त्रैलोक्यपूजित: ' स्वर्गमर्त्यपातालके खामी इंद्रादिक परम भक्तिकरके जिसको वांदे, पूजे, नमस्कार करे, सेवे, सो देव कहिये. परंतु कितनेक इस लोकके अर्थीयोंके वांदनेसें, वा पूजनादिकसें देवपणा नही होवे है.। दथा ' यथास्थितार्थवादी ' जो यथास्थित सत्यपदार्थका वक्ता, सो देव कहिये, परंतु जिसका कथन पूर्वापरविरोधि होवे, और विचारते हुए सत्य २ मिले नही, सो देव न कहिये. ॥ देवोईन् परमेश्वरः ॥ येह पूर्वोक्त चार गुण पूर्ण जिसमें होवे, सो अरिहंत, वीतराग, परमेश्वर, देव, कहिये. इससें अन्य कोइ देव नही है. ॥ ३ ॥

ऐसा पूर्वोक्त साचा देव, पिछाणके आराधना, सोही कहते हैं। ध्यातव्योयमित्यादि-पूर्वे जे देवके लक्षण कहे, तिन लक्षणोंकरी संयुक्त जो देव, तिसको एकाम मन करी ध्यावना, जैसें श्रेणिक महाराजने श्रीमहावीरजीका ध्यान किया. । तिस ध्यानके प्रभावसें आगामी चउ-वीसीमें श्रेणिक महाराज, वर्ण, प्रमाण, संस्थान, आतिशयादिकगुणोंक-रके श्रीमहावीरस्वामिसरिषा 'पद्मनाभ, ' इस नामकरके प्रथम तीर्थंकर होगा. इसीतरें औरोनें भी तस्तीनपणे देवका ध्यान करना, तथा ' उपा-स्योयम् ' ऐसे पूर्वोक्त देवकी सेवा करनी श्रेणिकादिवत्. । तथा इसी दे-वका, संसारके भयको टालनहार जाणके, शरण वांछना. । इसी देवका शासन, मत, आज्ञा, धर्म, अंगीकार करना. । ' चेतनास्ति चेत् ' जो कोइ चेतना चेतन्यपणा है तो, सचेतन सजाण जीवको उपदेश दिया सार्थक होवे, परंतु अचेतन अजाणको दिया उपदेश क्या काम आवे ? इसवास्ते ' चेतनास्ति चेत् ' ऐसें कहा. ॥ ४ ॥

अथादेवत्वमाह ॥ अथ देवके लक्षण कहते है. ॥ ये स्त्री० जिनके पास स्त्री ( कलत्र ) होवे तथा खड़, धनुष्य चक्रत्रिशूलादिक शस्त्र ( हथियार ) होवे, तथा अक्षसूत्र जपमाला आदि शब्दसें कमंडलुप्रमुख होवे, येह कैसें है ? रा॰ रागादिकके अंक-चिन्ह है, सोही दिखावे हैं स्त्री रागका चिन्ह है, । जो पासे स्त्री होवे तो जाणना कि, इसमें राग है. । शस्त्र द्वेषका चिन्ह है, जो पासे हथियार देखीए तो, ऐसा जाणिये कि तिसने किसी

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

वैरीको मारना, चूरना है, अथवा किसीका भय है, जिस वास्ते शस्त्रधारण किये हैंं। अक्षसूत्र असर्वज्ञपणेका चिन्ह है, जो हाथमें माला धारण करे तो जाणिये कि, इसमें सर्वज्ञपणा नही है. यदि होवे तो, मणके विना गिण-तीकी संख्या जाणलेवे. अथवा तिससें अधिक बडा अन्य कोइ है, जिस-का वो जाप करता है. यादी अन्य कोई नही है तो, जपमालासें किसका जाप करता है ? । कमंडलु अशुचिपणेका चिन्ह है, यदि हाथमें कमंडलु पाणीका भाजन देखीए तो, ऐसा जाणिये कि, यह अशुचि है. शौच करणेके वास्ते यह कमंडलु धारण करता है. ।

यत उक्तम् ।

स्रीसंगः काममाचष्टे द्वेषं चायुधसंग्रहः ॥

व्यामोहं चाक्षसूत्रादिरशोचं च कमंडलुः ॥ १ ॥

इन पूर्वोंक्त दोषोंकरके जेकलंकित दृषित है,तथा निम्रहा० जिसके उपर रुष्टमान होवे, तिसको निम्रह ( बंधनमरणादिक ) करें, और जिसके ऊपर तुष्टमान होवे, तिसको अनुम्रह ( राज्यादिकके वर ) देवें; तेदेवा० जे ऐसें रागादिकोंकरके दूषित हैं, वे देव, मुक्तिके हेतु नही होते हैं. ॥ ५ ॥

ऐसे पूर्वोक्त देव अपने सेवकोंको मोक्ष नही दे सकते हैं, सोही वात फिर कहते हैं. । नाट्याट० जे देव नाटकके रसमें मग्न हैं, अटाटहास करते हैं, वीणा लेके संगीत गानादिक करते हैं, इत्यादि उपग्रव संसार-की चेष्टा तिनोंकरके जे विसंस्थुल निःप्रतिष्ठ अस्थिर है; लंभयेयुः--जे आपही ऐसे हैं, वे देव, अपने प्रपन्न आश्रित सेवकोंको शांतपद, संसार चेष्टारहित मुक्ति केवलज्ञानादिकपद, कैसें प्राप्त कर सकते हैं ? जैसें एरंडवृक्ष कल्पवृक्षकीतरें इच्छा नही पूर सकता है, यदि किसी मूढ पुरु-षने एरंडको कल्पवृक्ष मान लिया तो, क्या वो कल्पवृक्षकीतरें मनोवां-छित दे सकता है ? ऐसेंही किसी मिथ्या टप्टीनें पूर्वोक्त दूषणोंवाले कुदे-वोंको देव मान लिये तो, क्या वे देव परमेश्वर मोक्षदाता हो सकते हैं ? कदापि नही हो सकते हैं. ॥ ६ ॥

#### सप्तविंशस्तम्भः।

४३१

अथगुरुलक्षणमाह ॥ अथ गुरुके लक्षण कहते हैं ॥ महात्र० अहिंसा-दि पांच महात्रतके धारने पालनेवाले होवे, और आपदा आ पडे तब धीर साहसिक होवे, अपने त्रतोंको विराधे नही, कलंकित करे नही। वेंतालीश (४२) दूषणरहित भिक्षावृत्ति माधुकरी वृत्ति करी अपने चारित्र-धर्मके तथा शरीरके निर्वाहवास्ते भोजन करे, भोजन भी उनोदरतासंयुक्त करे, भोजनकेवास्ते अन्न पाणी रात्रिको न राखे, धर्मसाधनके उपकरण-विना और कुछ भी संग्रह न करे, तथा धन, धान्य, सुवर्ण, रूपा, मणि, मोती, प्रवालादि परिग्रह, न राखे. । सामा० रागद्वेषके परिणामर-हित मध्यस्थ वृत्ति होकर सदा सामायिकमें वर्त्ते. । धर्मोंप० जो धर्म जीवोंके उद्धारवास्ते सम्यग् ज्ञानदर्शनचारित्ररूप परमेश्वर आरिहंत भग्वंतने स्याद्वाद अनेकांतस्वरूप निरूपण किया है, तिस धर्मका जे भव्य जीवोंकेतांइ उपदेश करे, परंतु ज्योतिपशास्त्र, अष्टप्रकारका निमित्त शास्त्र, वैद्यशास्त्र, धन उत्पन्न करनेका शास्त्र, राजसेवादि अनेकशास्त्र, जिनसें धर्मको बाधा पहुंचे तिनका उपदेश न करे; ऐसे गुरु कहियें. । काष्ठमय बेडीसमान आप भी तरें, और औरोंको भी तारें. ॥ ७॥

अथागुरुलक्षणमाह ॥ अथ अगुरुके लक्षण कहते हैं ॥ सर्वा० स्त्री, धन, धान्य, हिरण्य, रूपादि सर्व धातु, क्षेत्र, हाट, हवेली, चतुःपदादिक अनेक प्रकारके पशु, इन सर्वकी अभिलाषा है जिनको, वे सर्वाभिलाषिणः । सर्वभोजिनः । मधु, मांस, मांखण, मदिरा, अनंतकाय, अभक्ष्यादिक सर्व वस्तुके भोजन करनेवाले होवे, किसी भी वस्तुको वर्जे नही, । सर्पारेग्रहाः । जे पुत्र, कलत्र, धन, धान्य, सुवर्ण, रूपा, क्षेत्रादिककरीस-हित हैं, । अब्रह्म० तथा अब्रह्मचारी हैं । मिथ्यो० मिथ्या वितथ झूठे धर्म-का उपदेश करें, झूठाधर्म प्रकाशें, ज्योतिष, निमित्त, वैदक, मंत्र तंत्रा-दिकका उपदेश देवें, वे गुरु नही. लोहमय बेडी (नावा) समान, आप भी डूवें, और औरोंको भी डोबें. ॥ ८ ॥

पूर्वोक्त वातही कहते हैं ॥ परिग्रहा० स्त्री, घर, लक्ष्मी आदि परि-ग्रह, और क्षेत्र, क्रुषी, व्यवसायादि आरंभ इनमें जे मन्न है, आपही **શ્**ર્ર

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भवसमुद्रमें डूबे हुए हैं, ता० वे, किसतरेंसें दूसरे जीवोंको संसार-सागरसें तार सकते हैं? इसवातमें दृष्टांत कहते हैं । जो पुरुष आपही दरिद्री है, सो परको ईश्वर लक्ष्मीवंत करनेको समर्थ नही है; तैसेंही वे कुगुरु, आपही संसारमें डूवे हुए, पर अपने सेवकोंको कैसें तार सके ? ॥ ९ ॥

धर्मछक्षणमाह ॥ सत्य धर्मका स्वरूप कहते हैं. ॥ दुर्गति० नरक, तिर्यंच, कुमनुष्य, कुदेवत्वादि दुर्गतिमें गिरते हुए प्राणिकी रक्षा करे, गिरने न देवे, इसवास्ते धारण करनेसें धर्म कहिये. सो, संयमादि दशप्रकार सर्वज्ञका कथन करा हुआ धर्म, पालनेवालेको मोक्षकेवास्ते होता है. । संयमादि दश प्रकार यह है. संयम जीवदया १, सत्यवचन २, अदत्तादा-नत्याग ३, ब्रह्मचर्य ४, परिग्रहत्याग ५, तप ६, क्षमा ७, निरहंकारता ८, सरलता ९, निर्लोभता १०. ॥ इससें उलटा हिंसादिमय असर्वज्ञोक्त धर्म, दुर्गतिकाही कारण है. ॥ १० ॥

अधर्मत्वमाह ॥ अपौरुषेयं० अपौरुषेय वचन, असंभवि-संभवरहित है. क्योंकि, जो वचन है, सो किसी पुरुषके बोलनेसेंही है, विना बोले नही. वच् परिभाषणे इति वचनात् और अक्षरोत्पत्तिके आठ स्थान नियत है, सो भी पुरुषकोंही होते हैं. इसवास्ते वचन पुरुषके विना संभवे नही. । भवेद्यदि-न प्रमाणं । यहि होवे तो, वेदको प्रमाणता नही. क्योंकि, । भवेद्दाचां द्याप्ताधीना प्रमाणता । वचनोंकी प्रमाणता, आप्त पुरुषोंके अधीन है. ॥ ११ ॥

असर्वज्ञोक्त धर्म प्रमाण नहीं यह कहते हैं. ॥ मिथ्या० मिथ्यादृष्टि असर्वज्ञोंने अपनी बुद्धिसें कहा हुआ, पशुमेध, अश्वमेध, नरमेधादि यज्ञोंके कथनसें, और अपुत्रस्य गतिर्नास्ति इत्यादि कथनसें, जीवबधा-दिकोंकरके जो धर्म मलीन है, सधर्म० सो धर्म है, अर्थात् यज्ञादि हिंसा धर्मही है, ऐसा अजाण लोकोंमें विशेष प्रसिद्ध है. तो भी, भवश्रमण ( संसारश्रमण ) का कारण है. यथार्थ धर्मके अभावसें ॥ १२ ॥

#### संतर्विंशस्तम्भः ।

कुदेवकुगुरुकुधर्मनिंदामाह ॥ सरागोपि० यदि जगत्में सरागः रागद्वेषा-दिकरी सहित भी देव होवे, अब्रह्मचारी मैथुनाभिलाषी भी गुरु होवे, और दयाहीन भी धर्म होवे, तो, हाहा ! इति खेदे वडा भारी कष्ट है, संसारलक्षण जगत् नष्ट हुआ, दुर्गतिमें पडनेसें. क्योंकि, पूर्वोक्त देव गुरु धर्मकरके डूबनाही होवे. ।

यत उक्तम् ॥

रागी देवो दोसी देवो नामिसूमंपि देवो रत्ता मत्ता कंता सत्ता जे गुरू तेवि पुजा । मज्जे धम्मो मंसे धम्मो जीव हिंसाइ धम्मो हाहा कडं नडो छोओ अडमइं कुणंतो॥ १॥ १३॥

ऐसें पूर्वोक्त अदेव, अगुरु, अधर्मका परित्याग करके, सत्य देव, गुरु, धर्मकी, आस्था करनी, तिसका नाम सम्यक्त्व है. अर्थात आत्माका जो शुभ परिणाम है, सोही सम्यक्त्व है. सो सम्यक्त्व हृदयमें है, ऐसा पांच लक्षणोंकरके मालुम होता है, वे पांच लक्षण कहते हैं. ॥

शमसं०-जिस जीवमें अनंतानुबंधि कोध मान माया लोभका उपशम देखिये, अर्थात् अपराध करनेवालेक ऊपर जिसको तीत्र कषाय उत्पन्न होवेही नही, यदि उत्पन्न होवे तो, तिस कोधादिको निष्फल कर देवे, इस शमरूप लक्षणसें जाणिये कि, इस जीवमें सम्यक्त्व है। १। संवेग-जिसके हृदयमें संवेग संसारसें वैराग्यपणा होवे, तिस जीवमें संवेगरूप लक्ष-णसें सम्यक्त्व जाणिये हैं. । २। संसारके सुखों ऊपर द्वेषी, वैराग्यवान्, परवशपणेसें कुटुंबादिकके दुःखसें एहस्थपणेमें रहा हुआ मोक्षाभिलाषी, जो जीव है, तिसमें निर्वेदरूप लक्षणसें सम्यक्त्व है. । ३। जिसके हृदयमें दुःखिजीवोंको देखके अनुकंपा (दया) उत्पन्न होवे, दुःखिजीवोंके दुःखोंको दूर करनेका जिसका मन होवे, जो दुःखिजीवको देखके अपने मनमें दुःखी होवे, शक्तिअनुसार दुःखिजीवके दुःखोंको दूर करे, तिसमें अनुकं-पारूप लक्षणसें सम्यक्त्व उपलब्ध होता है. । ४। जिनोक्त तत्त्वोंमें आस्त-

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भावका होना, सो आस्तिक्य । ५ । एतावता शम १, संवेग २, निर्वेद ३, अनुकंपा ४, और आस्तिक्य ५, इन पांचों ऌक्षणोंसें हृदयगत सम्यक्त्व जाणिये हैं. ॥ १४ ॥

सम्यक्त्वस्य पंचभूषणान्याह॥ अथ सम्यक्त्वके पांच भूषण कहते हैं.॥ स्थैर्यं०-स्थैर्य जिनधर्मकेविषे स्थिरता। १। जिनधर्मकी प्रभावना। २। जिनधर्ममें भक्ति। ३। जिनशासनमें कुशलता। ४। और तीर्थसेवा। ५। येह पांच सम्यक्त्वके भूषण हैं.॥ १५॥

सम्यक्तवस्य पंचदूषणान्याह ॥ अथ सम्यक्तवके पांच दूषण कहते हैं.॥ शंका०-शंका धर्म है, वा नही ? इत्यादि संदेह । १ । आकांक्षा-अन्य २ धर्मकी अभिलापा । २ । विचिकित्सा-धर्मके फलका संदेह । ३ । मिथ्या-दृष्टिकी प्रशंसा । ४ । और मिथ्यादृष्टियोंका परिचय । ५ । येह पांच सम्यक्त्वों दूषित करते हैं. ॥ १६ ॥

ऐसें पूर्वोक्त उपदेशकरके श्रेणिक, संप्रति, दशार्णभद्रादि सम्यक्त्वमें हढ राजायोंके चरित्रोंके व्याख्यान करे. । उस दिनमें श्रावक एकभक्त आचाम्ठादि तप करे. । साधुयोंको अन्न, वस्त्र, पुस्तक, वसति, यथा-योग्य देना. । मंडलीपूजा करनी. । चतुर्विधसंघवात्सल्य करना. । और संघपूजा करनी. ॥

्रहतिव्रतारोपसंस्कारे सम्यक्त्वसामायिकारोपणविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयव्रासादे पंचद-इाव्रतारोपसंस्कारांतर्गतसम्यक्त्वसामायिकारोपणविधिवर्ण-नोनाम सप्तविंशः स्तम्भः ॥ २७ ॥

## ॥ अथाष्टाविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ अष्टाविंश (२८) स्तंभमें व्रतारोपसंस्कारांतर्गत देशविरतिसामायि-कारोपणविधि लिखते हैं ॥ तदाही-सम्यक्त्व सामायिकारोपणानंतर तत्कालही, तिसकी वासनानुसारें, वा मास वर्षादिके अतिक्रम हुए, देश-विरतिमासायिक आरोपण करिये हैं । तहां नंदि, चैत्यवंदन, कायोत्सर्ग,

#### अष्टाविंशस्तम्भः ।

वासक्षेप, क्षमाश्रमणआदि, पूर्ववत् जानने. परंतु सर्वत्र सम्यक्त्वसामायि-कके स्थानमें देशविरतिसामायिकका नाम ग्रहण करना. । सर्वत्र तैसें करके फिर दूसरी नंदि दंडकोच्चारणसें प्रथम करनी. । व्रतोच्चारकाल्लमें नमस्कार तीन पाठानंतर, हाथमें ग्रहण करे परिग्रह परिमाण टिप्पनक (फहरिस्त–नोंध) ऐसे श्रावकको, गुरु, देशविरतिसामायिकदंडक उच्चरावे.॥ सयथा ॥

"॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे थूळगं पाणाइवायं संकष्पओ बीइंदिआइजीवनिकायनिग्गहनियदिरूवं निरावराहं पच्च-क्खामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि तस्स भंते पडिक्रमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ "

यह पाठ तीनवार कहना ॥ १ ॥ इसीतरें सर्व व्रतोंमें तीन २ वार पाठ पढना ॥

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे थूलगं मुसावायं जीहाच्छे-याइनिग्गहहेऊअं कन्नागोभूमिनिक्खेवावहारकूडसक्खाइपं-चविहं दक्खिन्नाइअविसए अहागहिअभंगएणं पच्चक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं० ॥ २ ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे थूलगं अदिन्नादाणं खत्तख-णणाइचोरकारकरं रायनिग्गहकरं सचित्ताचित्तवत्थुविसयं पच्चक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ३ ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे थूलगमेहुणं उरालियंवेउ-व्वियमेअं अहागहिअभंगएणं तत्थ दुविहं तिविहेणं दिव्वं एगविहं तिविहेणं तेरिच्छं एगविहमेगविहेणं माणुस्सं पच्चक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ४ ॥"



### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे अपरिमिअं परिग्गहं धण-धन्नाइनवविहवत्थुविसयं पच्चक्खामि इच्छापरिमाणं अहा-गहिअमंगएणं उवसंपज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं०॥ ५॥ "

"॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे पढमं गुणवयं दिसिपरिमा-णरूवं पडिवज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं०॥६॥" "॥अहणं मंते तुम्हाणं समीवे उवभोगपरिभोगवयं भोयणओ अणंतकायबहुबीयराईभोयणाइबावीसवत्थुरूवंकम्मणापन्न-रसकम्मादाणंइंगालकम्माइबहुसावजंखरकम्माइरायनिओ-गं च परिहरामि परिमिअं भोगउवभोगं उवसंप-ज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं०॥ ७॥"

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे अणत्थदंडगुणव्वयं अहरुद्द-ज्झाणपावोवएसहिंसोवयारदाणपमायकरणरूवं चउव्विहं जहासत्तीए पाडिवजामि दुविहं तिविहेणं० ॥ ८ ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे सामाइयं जहासत्तीए पाडिव-जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ९ ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे देसावगासिअं जहासत्तीए पाडिवज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ १० ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे पोसहोववासं जहासत्तीए पाडिवज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ १० ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे पोसहोववासं जहासत्तीए पाडिवज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ७२ ॥"



www.kobatirth.org

854

"॥ इच्चेयं सम्मत्तमूळं पंचाणुव्वइयं तिगुणव्वइयं चउ-सिक्खावइयं दुवाळसविहं सावगधम्मं उवसंपजित्ताणं विहरामि ॥ इति ॥ ''

दंडकोचारणानंतर कायोरसर्ग, वंदनक, क्षमाश्रमण, प्रदक्षिणा, वास-क्षेपादिक पूर्ववत्.

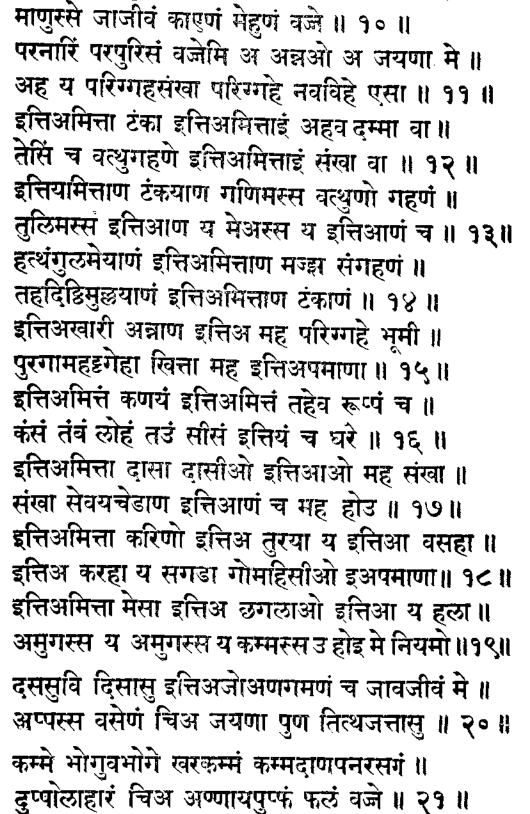
परिग्रहप्रमाणटिप्पनकयुक्तिर्यथा ॥

पणमिअ अमुगजिणंदं अमुगा सही य अमुग सहो वा॥ गिहिधम्मं पडिवज्जइ अमुगस्स गुरुस्स पासंमि ॥ १ ॥ अरहंतं मुत्तूणं न करेमि अ अन्नदेवयपणामं ॥ मुत्तूणं जिणसाह न चेव पणमामि धम्मत्थं ॥ २ ॥ जिणवयणभाविआइं तत्ताइं सच्चमेव जाणामि ॥ मिच्छत्तसत्थसवणे पढणे लिहणे अ मे नियमो ॥ ३ ॥ परतित्थिआण पणमण उज्झावण थुणण भत्तिरागं च॥ सकारं सम्माणं दाणं विणयं च वज्जेमि ॥ ४ ॥ धम्मत्थमन्नतित्थे न करे तवदाणन्हाणहोमाई ॥ तेसिं च उचियकम्मे करणिजे होउ मे जयणा ॥ ५ ॥ तिअपंचसत्तवेळं चियवंदणयं जहाणुसत्तीए ॥ इगदुन्निअवाराओ सुसाहूनमणं च संवासो॥ ६ ॥ इगदुन्नितिन्निवेठं जिणपूआ निच्च पवून्हवणं च ॥ जयणा य कुळायारे पाणवहं सवूजीवाणं ॥ ७ ॥ न करेमि अकजेणं कजे एगिंदिआण मह जयणा ॥ कन्नाईविसयअलियं वज्जेमि अ पंच नियमेणं ॥ ८ ॥ वज्जेमि धणं चोरंकारकरं रायनिग्गहकरं च ॥ दुविहतिविहेण दिवुं एगविहं तिविहतेरिच्छं ॥ ९ ॥

नियमुत्ति अणुभवेणं बंभवयं नियमणंमि धारेमि ॥

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir





राईमोयणगं चिय बहुबीअ अणंत संधाणा ॥ २२ ॥ घोलवडा वायंगण अमुणिअनामाइं पुष्फफलयाईं ॥ तुच्छफलं चलिअरसं वजे वजाणि वावीसं ॥ २३ ॥ एआइं मुत्तूणं अन्नाण फलाण पुष्फपत्ताणं ॥ एआइं एआइं पाणंतेवि हु न भक्खेमि ॥ २४ ॥ इत्तिअमित्तअणंते फासुअरईएण होउ मे जयणा॥ इत्तिअफले अपके अखेंडिएवि हु न भक्खोमि ॥ २५॥ आजग्मं सचित्ता इतिअमित्ता य भक्खणिजा मे ॥ इत्तिअमित्ता दव्वा वंजणधिअदुद्रदहिपभिई ॥ २६ ॥ इत्तिआमित्ता विगई इत्तिअमित्ता य मे पइत्ताणा ॥ इत्तिअमित्ता गयतुरयरहवरा हुंतु जयणा मे ॥ २७॥ इत्तिअमित्ता पूगा इत्तिअमित्ता लवंग पत्ता य ॥ एला जाइफलाइ अ मह निचं इत्तिअपमाणा ॥ २८॥ चउविहवत्थाणंपि अ इत्तिअमत्ताण मज्झ परिहाणं॥ इअजॉई इअसंखा पुष्फाणं अंगभोगे मे ॥ २९ ॥ आसंदी सीहासण पीढय पट्टा य चउक्रिआओ अ॥ इत्तिआमेत्ता पल्लंक तूलिया खटमाईओ ॥ ३० ॥ कप्पूरागरुकच्छूरिआओ सिरिहंडकुंकुमाई अ॥ इत्तिअमित्ता मह अंगलेवणे पूर्यणे जयणा ॥ ३१ ॥ इत्तिअमित्ता नारीओ मज्झ संभोगमित्तिअं कालं॥ इतिअघडेहि पूएहि फासुएहिं च मे न्हाणं ॥ ३२ ॥ इत्तिअवारा इत्तिअतिङेहिं इत्तिअप्पयारेहिं ॥ इत्तिअमित्तं भत्तं इत्तिअवाराइं भुंजामि ॥ ३३ ॥



पंचुंवरि चउ विगई हिम विस करगे अ सब्वमद्वी अ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इअ जावजीवं चिय सचित्ताईण भोगपरिभोगा॥

इत्तिअमित्तं मणिकणयरूप्पमुत्ताइभूसणं अंगे ॥

वजेमि अहरुद्दं झाणं अरिघायवयरमाईयं ॥

हिंडोलायविणोअं भत्तित्थीदेसरायथुइनिंदं ॥

इच्चाइपमायाई अणत्थदंडे गुणव्वए वजे ॥

इत्तिअमित्तं गीअं नद्वं वज्ञं च उवभुज्ञं ॥ ३५॥

दक्किलन्नाविसए पुण सावज्जुवएसदाणं च ॥ ३६ ॥

तह दक्खिणाविसए हिंसगगिहोवगरणाइदाणं च॥

पसुपक्खिजोहणं चिय अकालनिदं सयलरयणी ॥ ३८॥

वरिसे इत्तिअसामाइआइं तह पोसहाइं इत्ताइं ॥ ३९ ॥

असईइ सुविहिआणं भुंजेमि अ कयदिसालोओ ॥ ४१ ॥

इअबारसविहमिमिणा विहिणा पालेमि सावगं धम्मं ॥

अगलिअजलस्सपाणं न्हाणं मरणेवि वजेमि ॥ ४२ ॥

सजिणजिणमंडवंते विकहं कलहं च मुंचामि ॥ ४३ ॥

अमुंगम्मि वच्छरे अमुगमासि अमुंगम्मि पक्खसमयंमि॥

अमुगतित्थि अमुगवारे अमुगे रिक्खे अ अमुगपुरे ॥४५॥

अमुगंमि महागच्छे अमुगस्स गुरुस्स सूरिसंताणे ॥

अमुंगस्स सीसपासे पायंते अमुंगसूरिस्स ॥ ४४ ॥

इत्ताइं जोअणाइं मह दिवसे दसदिसासु गमणं च॥

साहूण संविभागं भोयणवत्थाइसु करेमि ॥ ४० ॥

पढमं जईण दाउण अप्पणा पणमिऊण पारेमि ॥

कंदप्पदप्पनिडीवणाइं सुअणं चउव्विहाहारं॥

तह कामसत्थपढणं जूयं मजं परिहरेमि ॥ ३७ ॥

एएसिं पुण संखं दिवसे दिवसे करिस्सामि ॥ ३४ ॥

अष्टाविंशस्तम्भः ।

अमुगस्स सुओ अमुगो सहो गिण्हेइ इत्थ गिहिधम्मं॥ अमुगस्स अमुगकंता अमुगा वा साविआ चेव ॥ ४६ ॥ जुञ्झंमि गोगहम्मि अ चेइअगुरुसाहुसंघउवसग्गे ॥ तह दुइनिग्गहे चिअ जीवविघाए न मह दोसो ॥ ४७ ॥ जणदेसरक्खणत्थं हणणे मह सीहवग्धसत्तूणं ॥ नहु दोसो जरुपिअणे गरुणं अन्नत्थ जहसत्ती ॥ ४८ ॥ इत्थेव पमाएणं घुरुवयणेणं इमं तवं कुव्वे ॥ अप्पबद्दुभंगएणं तेणं जायइ मह विसोही ॥ ४९ ॥

भाषार्थः—अमुक जिनेंद्रको नमस्कार करके, अमुक श्राविका, वा अमुक श्रावक अमुक गुरुके पासे, ग्रहस्थधर्मको अंगीकार करता है.॥१॥ श्री अरिहंतको वर्जके अन्य देवको नमस्कार न करं, जिनमतके

आ आरहतको वजक अन्य देवको नमस्कार न करुं, जनमतक सुसाधुको छोडके अन्य लिंगिको धर्मार्थे नमस्कार न करुं. । २ । जिन बचन स्याद्वादयुक्त जो सप्त वा नव तत्त्व तिनको सत्य करी जानता हुं, मिथ्याशास्त्रोंके श्रवण पठन लिखनेका मुझको नियम होवे. । ३ । परतीर्थियांको प्रणाम, उद्धावन, स्तवन, भक्ति, राग, सत्कार, सन्मान, दान, विनय, वर्जुं-न करुं. । ४ । धर्मकेवास्ते अन्य तीर्थमें तप, दान, दान, होमादिक नही करुं. तिनके उचित करने योग्य कर्ममें जयणा मुझको होवे. । ५ । तीन, वा पांच, वा सातवार यथाशक्तिसें चैत्यवंदन करुं; पक, वा दो वा तीन वार, प्रतिदिन सुसाधुको नमस्कार करुं, और तिसकी सेवा करुं. । ६ । एक, वा दो, वा तीनवार प्रतिदिन जिनपूजा करुं; ओर पर्वदिनमें स्नात्रादि अधिक अधिकतर पूजा करुं. इतिसम्यक्त्वम् ।

कुलाचार विवाहादि कृत्यमें जीवबध होते जयणा करुं । ७ । विना प्रयोजन एकेंद्रियका भी वध न करुं, प्रयोजनके हुए जयणा करुं । इतिप्रथमवतम् ।

45

૪૪ર

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कन्या आदि पांच प्रकारका मृषावाद, नियमकरके वर्जता हुं. । इति-द्वितीयवतम् ।

जिससें चोर नाम पडे, और राजदंड होवे, ऐसा धन वर्जुं, अर्थात् चोरी वर्जुं.। इतितृतीयव्रतम् ।

दो करण तीन योगसें देवतासंबंधि, एकाविध त्रिविधें करी तिर्यंच संवंधि मैथुनका नियम करता हुं. । ९ । अनुभव करके स्तंभसमान ब्रह्म-बतको अपने मनमें धारण करुं, और जावजीव मनुष्यसंबंधि मैथुन कायाकरके वर्जुं. । १० । परनारीको, और परपुरुषको (स्त्री व्रतम्राहिता आश्रित ) वर्जुं. इनके उपरांत अन्यकी मुझको जयणा. । इतिचतुर्थव्रतम् ।

अथ च नव प्रकारके परिग्रहमें परिग्रहकी संख्याका प्रमाण यह है. । ११। इतने मात्र रूप्यक, इतने द्रम्म, तिनसें वस्तुका ग्रहण करना, इतने मात्र गिणतिमें. । १२ । इतने गिणतिमें रूप्यक, यह गणिमवस्तुका यह-ण है. ॥ तोलमें इतनी वस्तु और मापसें इतनी वस्तु. । १३ । हाथ अं-गुलसें मेय वस्तुका इतने प्रमाण मात्रसें मुझको संग्रह करना कल्पे, तथा दृष्टिसें देखके जिनका मोल करा जावें ऐसे पदार्थ इतने रूपइ-योंके मोलके रखने. 1 १४ । इतनी खारीयां अन्नकी एक वर्षमें रखनी, इतनी मुझको परियहमें भूमि रखनी कल्पे; इतने पुर, इतने गाम, इतनी हटां, इतने घर, और इतने प्रमाण क्षेत्र, मुझको कल्पे. । १५ । इतने सेर, वा इतने तोले प्रमाण सोना, इतने मात्र रूपा, इतना कांसा, इतना ताम्र ( तांवा ), इतना लोहा, इतना तरुवा, इतना सीसा, अपने धरमें रखना. । १६ । इतने दास, इतनी दासी, इतने सेवक-नौकर और इतने दासचेटकेंकी संख्या मुझको रखनी कल्पे । १७ । इतने हाथी, इतने घोडे, इतने बलद, इतने ऊंट, इतने गाडे, इतनी गौयां, इतनी महिषीयां (भेंसां)। १८। इतनी बकरीयां, इतनी भेडें, और इतने हठ रखने मुझको कल्पे और अमुक अमुक कर्मका मुझको नियम होवे. । १९ । इति पंचमवतम् ।

दसोंही दिशायोंमें अपने वशसें इतने योजन प्रमाण जावजीव गमन करना, और तीर्थयात्रामें जानेकी जयणा. । २० । इतिषष्ठवतम् ।

#### अष्टाविंशस्तम्भः

कर्ममें भोगोपभोगमें, खरकर्ममें, पंदरा कर्मादानमें, दुप्पोल आहार अज्ञात फूल फल इनको वर्जुं. । २१ । पांच ऊंबर ५, चार महाविगइ ४, हिम १०, विष ११, करक १२, सर्व जातकी मही १३, रात्रिभोजन १४, बहुवीजा १५, अनंतकाय १६, संधान (आचार) १७. । २२ । घोलवडां ( विदल ) १८, वंताक १९, अज्ञात फल फूल २०, तुच्छ फल २१, और चलितरस २२, यह बाबीस वस्तुयोंको वर्जुं। २३। इनको वर्जके अन्य फल फूल पत्रमेसें अमुक अमुक प्राणांतमें भी, भक्षण न करुं २४। इतने मात्र प्रासुक अनंतकी मुझको जयणा होवे, इतने अपक फल और अखंडित भी भक्षण न करुं। २५। आ जन्मतांइ इतनी सचित्त वस्तुयों मेरेको भक्षण करने योग्य है, इतने पुष्टिकारक द्रव्य, और इतने व्यंजन शाकादि मुझको कल्पे; तथा घृत, दुग्ध, दहि प्रभृतिन २६ । इतनी विग-इयां मुझको कल्पे इतने पियादे, इतने गज, इतने तुरग और इतने प्रधान रथोंकी मुझको जयणा होवे. । २७ । इतने पूर्णफल ( सुपारी ), इतने लवंग, इतने पत्र, इतने एलाफल (इलायची) जायफल आदि मेरेको नित्य इतने प्रमाण कल्पे । २८ | सौत्र, कौशेय, और्ण्ण, तार्ण्ण, इन चार प्रकारके वस्त्रोंमें भी इतने वस्त्र पहिरने मुझको कल्पे; और इतनी जातिके फूल मेरे अंगके भोगवास्ते कल्पे. । २९ । आसंदी, सिंहासण, पीढी, पटे, चौकीयां, पछंक, तुलिका ( तूलाई ) और खाट आदि, येह सर्व इतने प्रमाण मुझको कल्पे. । ३० । कर्पूर, अगर, कस्तूरी, श्रीखंड, कुंकुमादि इतने मात्र मेरे अंगके लेपवास्ते कल्पे; और पूजामें जयणा. । ३१। इतनी नारीयां मेरे संभोगमें इतने कालमात्र, इतने घडे, छाणे हुए जलके और प्रासुक जलके मेरेको स्नानवास्ते कल्पे । ३२ | इतनी वार दिनमें इतनी जातिके तेल अभ्यंग ( मर्दन ) वास्ते, इतने प्रकारके भात रोटी आदिक भोजन, और दिनमें इतनी वार भोजन करना। ३३। यह सचित्तादिका भोग परिभोग जावजीवतांइ है, इनका भी फेर प्रमाण दिनदिनमें करुं. \* । ३४ । इतने मात्र मणि, कनक, रूपा, मोती भूषण,

\* दिन २ में जो प्रमाण करना है, सो दशम देसावकाशिकवतांतर्गत जाणना, ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अंगऊपर धारण करुं. इतने मात्र गीत, नृत्य, वाजंत्र, मुझको उपभोग-वास्ते कल्पे. । ३५ ॥ इतिसप्तमव्रतम् ॥

वैरिका घात वैर लेना इत्यादिक आर्त्त रौद्र ध्यान अदाक्षिण्यताविषे पापोपदेशका देना, इनको वर्जुं.। ३६। अदाक्षिण्यताविषे हिंसाकारी पहोपकरणादि देना तथा कामशास्त्रका पढना, जूया खेलना, मय पीना, इनको परिहरुं.। ३७। हिंडोलेका विनोद, भक्त (भोजन), स्त्री, देश, और राजा, इनकी स्तुति, वा निंदा; पशु पक्षीका युद्ध, अकालमें नींद लेनी, संपूर्ण रात्रिमें सोना, । ३८। इत्यादि प्रमादस्थानक, अनर्थादंडना-मक गुण व्रत में वर्जुं. । इत्यष्टमव्रतम् ॥

एक वर्षमें इतने सामायिक करुं. । इतिनवमवतम् ॥

इतने योजन मेरेको दिन, वा रात्रिमें दशोदिशायोंमें जाना कल्पे. । इतिदशमव्रतम् ।

एक वर्षमें इतने पौषध करुं. । इत्येकादशत्रतम् ॥

साधुयोंको संविभाग भोजन वस्त्र आदिकसें करुं । ४० । प्रथम यतिको देके और नमस्कार करके पीछे आप पारणा करुं; जेकर सुवि-हित साधुयोंका योग न होवे तो, दिशावलोकन करके भोजन करुं. । ४१। इतिद्वादशवतम् ॥

यह द्वादश व्रतरूप श्रावकधर्म, पूर्वोक्त विधिसें पालुं, विना छाण्या जलका पान और स्नान, मरणांतमें भी न करुं. । ४२। कंदर्प, दर्प, थूकना, सोना, चार प्रकारका आहार करना, विकथा, कलह, इत्यादि जिनमंडपमें वर्जुं. । ४३।

अमुक महागच्छमें, अमुक गुरु सृरिके संतानमें,अमुकके शिष्यके पास, अमुक सूरिके पादांतमें-। ४४। अमुक संवत्सरमें, अमुक मासमें, अमुक पक्षमें, अमुक तिथिमें, अमुक वारमें, अमुक नक्षत्रमें, अमुक नगरमें-। ४५। अमुकका पुत्र, अमुक नामका श्रावक, यहां गृहस्थधर्म प्रहण करता है. अमुककी पुत्री, अमुककी भार्या, अमुक नामकी श्राविका, वा व्रत प्रहण करती है. । ४६।

#### अष्टाविंशस्तम्भः ।

नवरं क्षत्रियकेवास्ते प्राणातियात स्थानमें प्रथम व्रतमें ४७ । ४८ । यह दो गाथा, अधिक जाननी । चुरुमें, कोइ गौयांको चुरा ले जाता होवे तिसके हटानेमें, चैत्य, गुरु, साधु, संघको उपसर्ग्य हुए उपसर्ग देनेवाले-को हटानेमें तथा दुष्टके निम्रहमें, जीवके बध हुए मुझको दोष नही । ४९ । जनोंके, और देशके रक्षणवास्ते सिंह, वाघ, शत्रुयोंके हननेमें मुझको दोष नहीं; अर्थात् इन कामोंके करनेसें मेरा व्रत मंग न होवे. । जल पीनेमें छाणना, अन्यत्र खानादिसें यथाशक्ति । ४८ । इनमें प्रमादके होनेसें, गुरुके वचनसें यह तप करुं; अन्य वहुत भांगेसें, तिससें मेरी विशुद्धि होवे. । ४९ ॥ इति परिग्रहप्रमाणटिप्पनकविधिः ॥

इन बारांही त्रतोंमेंसें कोइ कितनेही वत अंगीकार करे, तिसको तित-नेही उच्चार करावने। जिसको छ मासिक सामायिक वत आरोपीये हैं, तिसका यह विधि है। । चैत्यवंदना, नंदि, क्षमाश्रमणादि सर्व, पूर्ववत् सामायिकके अभिलाप करके; । और विशेष यह है; । कायोत्सर्गके अनंतर तिसके हस्तगत नृतन मुखवस्त्रिकांके ऊपर वासक्षेप करना. । तिसही मुखवस्त्रिकाकरके पट् (६) मासपर्यंत उभयकाल सामायिक प्रहण करे. । पीछे तीनवार नमस्कारका पाठ करके दंडक पढावे.

सयथा ॥

"॥ करोमि भंते सामाइयं सावज्जं जोग पच्चक्खामि जाव-तियमं पञ्जुवासामि दुबिहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवोमि तस्स भंते पडिक्रमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । से सामाइए चउविहे तंजहा दव्वओ खित्तओ फाठओ भावओ दव्वओणं सामाइअं पडुच्च खित्तओणं इहेव वा अन्नत्थ वा काठ-ओणं जाव च्छम्मासं भावओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छठेणं न छठिज्जामि जाव सन्नि वाएणं नाभिभ-विज्जामि ताव मे एसासामाइयपडिवत्ती ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसें तीनवार पढावना । मस्तकोपरि वासक्षेप करना, अक्षतवासांका अभिमंत्रणा, और संघके हाथमें वासक्षेप देना, यहां नही है. परंतु प्रदक्षिणा तीन, करवावनी | इतिपाण्मासिक सम्यक्त्वारोपणाविधिः ॥

इसीतरें सम्यक्त्वका, और द्वादश व्रतोंका भी इसही दंडकसें तिस २ अभिलापसें मास, पट् (६) मास, वा वर्ष पर्यंत, सम्यक्त्व व्रतोंका उच्चारण करनाः । नवरं सम्यक्त्वका सम्यक्त्वदंडसें उच्चार करनाः नवरं इतना वि-रोष है कि, सम्यक्त्वकी अवधिमें ' जावज्जीवाए ' यह पाठ न कहना किंतु, ' मासं छम्मासं वरिसं ' इत्यादि कहनाः रोष व्रतोंमें भी जाव-जीवाएके स्थानमें ' मासं छम्मासं वरिसं ' इत्यादि कहनाः ॥

अथ प्रतिमोद्वहनविधिः ॥ यावर्जीवतांइ नियम स्थिरीकरण प्रतिज्ञा जो है, तिसको प्रतिमा कहते हैं. तिनमें कालादिमें नियमव्यवच्छेद नही है. । ते प्रतिमा एकादश ( ११ ) ग्रहस्थोंकी हैं. ।

तद्यथा ॥

"॥ दंसण १, वय २, सामाइय ३, पोसह ४, पडिमाय ५, बंभ ६, अचित्ते ७,॥ आरंभ ८, पेस ९, उद्दिद्ववज्जण १०, समणभूए य ११, ॥१॥ "

अर्थः-तहां जिस प्रतिमामें मासतांइ श्रावक निःशंकितादि सम्यग् दर्शनवाला होवे, सा प्रथमदर्शनप्रतिमा १. व्रतधारी द्वितीया २. कृतसा-मायिक तृतीया ३. अष्टमी चतुर्दश्यादिमें चतुर्विध पौषध करना, चतुर्थी ४. पौषधकालमें, रात्रिकी आदि प्रतिमा, अंगीकार करनी, अस्नान, प्रासु-कभोजी, दिनमें ब्रह्मचारी, रात्रिमें परिमाण करे, और कृतपौषध तो, रात्रिमें भी व्रह्मचारी, इति पंचमी ५. सदा ब्रह्मचारी पष्टी ६. सचित्ता-हारवर्जक सक्षमी ७. आप आरंभ नही करना, अप्टमी ८. नोकरोंसें आ-रंभ नही करावना, नवमी ९. उद्दिष्टकृताहारवर्जक, क्षुरमुंडित, शिखास-हित, वा निराधारीकृतधनका, पुत्रादिकोंको वतलानेवाला, इतिर्देशमी १०. अष्टाविंशस्तम्भः ।

क्षुरसुंडित, लुंचितकेश, वा रजोहरणपात्रधारी, साधुसमान, निर्ममत्व, अपनी जातिमं आहारादिकेवास्ते विचरे, इत्येकादशी ॥ ११ ॥

यहां पहिली एक मास, दूसरी दो मास, तीसरी तीन मास, एवं यावत् इग्यारहमी इग्यारह मास पर्यंत. तथा जो अनुष्ठान पूर्व प्रतिमामें कहा है, सोही अनुष्ठान, आगेकी सर्व प्रतिमायोंमें जानना. इनमें वितथ प्ररूपणा श्रद्धानादि करना, सो अतिचार है. । तिनमें पहिली 'दर्शन प्रतिमा' तिसमें नंदि, चैत्यवंदन, क्षमाश्रमण, वासक्षेप, इनोंका विधि दर्शनप्रतिमाके अभिलापसें सोही पूर्वोक्त जानना. और दंडक ऐसें हैं।

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्तं द्व्वभावभिन्नंपच्च-क्खामि दंसणपडिमं उवसंपञ्जामि नो मे कप्पइ अजजप्प-भिई अन्नउत्थिए वा अन्नउत्थिअदेवयाणि वा अन्नउत्थि-अपरिग्गहिआणि वा अरिहंतचेइआणि वा वंदित्तए वा नमंसित्तए वा पुटिंवअणाठत्तेणं आठवित्तए वा संरुवि-तए वा तेसिं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करोमि न कारवेमि करंतंपि अन्नं न समणुजाणामि तहा अईअं निंदामि पडुप्पन्नं संवरेमि अणागयं पच्चक्खामि अ-रिहंतसक्खिअं सिद्धसक्खिअं साहुसक्खिअं अप्पसाक्सिअं वोसिरामितहा द्व्वओखित्तओ काठओ भावओ द्व्वओणं एसा दंसणपडिमा खित्तओणं इहेव वा अन्नत्थ वा काठ-ओणं जाव मासं भावओणं जाव गहेणं न गहिजामि जाव छठेणं न छठिजामि जाव सन्निवाएणं नाभिभविजामि ताव मे एसा दंसणपडिमा ॥

होषं पूर्ववत् । प्रदाक्षिणात्रयादिक, दुईानप्रतिमास्थिरीकरणार्थ कायो-स्सर्गादि. यहां अभिग्रह मासतक यथाशाक्ति आचाम्छादि प्रत्याख्यान

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद

करना. तीनों संध्यामें विधिसें देवणूजन करणा. पार्श्वस्थादिवंदनका परि-हार करना. शंकादि पांच अतिचारोंका त्याग करना. राजाभियोगादि छ (६) कारणोंसें भी यहदर्शन प्रतिमा नहीत्यागनी.॥इतिदर्शनप्रतिमा.१।

अथ दूसरी व्रतप्रतिमा, सा, मास दोतक यावत् निरतिचार पांच अ-णुव्रत पालनविषया, गुणवत ३, झिक्षाव्रत ४, इनका पालना भी साथही जानना. अर्थात् दो मासपर्यंत निरतिचार द्वादश (१२) वर्तोका पालना. यहां नंदिक्षमाश्रमणादि तिसतिस प्रतिमाके अभिलापसें पूर्ववत् । प्रत्या-ख्यान नियमचर्यादि सर्व तैसेंही जानने. दंडक भी तिसके अभिलापसें सोही जानना. ॥ इतिव्रतप्रतिमा ॥ २ ॥

अथ तीसरी सामायिक प्रतिमा, ला, तीन मासतक उभयसंध्यामें सामायिक करनेसें होती है. शेष नंदिनियम व्रतादिविधि सोइ अर्थात् पूर्वेाक्तही जानना और दंडक सामाधिकके अभिलापसें कहना ॥ इति-सामायिकप्रतिमा ॥ ३ ॥

अथ चौथी पौषधप्रतिमा, ला, चार मास यावत अष्टमी चौदशको चार प्रकारके आहारके त्यागमें रक्तको चार प्रकारके पौषधके करनेसें होवे है. द्रव्यादिभेदसें दो आदि मासपर्यंत इस कथनसें यथाशक्ति सूचन किइ गइ. यहां नंदिव्रत नियमादिविधि सोही सोही और दंडक तिसके ( पौषधप्रतिमाके ) आभिलापसें कहना. ॥ इतिपौषधप्रतिमा ॥४॥

ऐसें पांचमासादिकाळवाळीयां शेवप्रतिमायोंमें भी यही पूर्वोक्त विधि है. नंदिक्षमाश्रमण दंडकादि तिसतिस प्रतिमाके अभिळापसें, व्रतचर्या सोही है, परं संप्रतिकालमें, पर्यायसें, वा संहननकी शिथिलतासें, पांचमी प्रतिमासें लेके इग्यारहमीतांइ प्रतिमाके अनुष्ठानका विधि शास्त्रोंमें नही दीखता है. प्रतिमाका आरंभ शुभ सुहूर्त्तमें करना ॥ इतिवतारोपसं-स्कारे देशविरतिसामायिकारोपणविधिः ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे पंचदश व्रतारोपसंस्कारांतर्गतदेशविरतिसामायिकारोपणधिवर्णनो नामार्षाविंशः स्तम्भः ॥ २८॥

---- - ----



# ॥ अथैकोनतिंशस्तम्भारम्भः ॥

00000

अथ एकोनत्रिंशस्तंभमें व्रतारोपसंस्कारांतर्गत श्रुतसामायिकारोपण-विधि कहते हैं.॥ तहां यति (साधु)योंको श्रुतसामायिकारोपण, योगो-द्वहनविधिकरके होता है. और श्रुतारोपण, आगम पाठसें होता है. और योगोद्दहन आगमपाठ रहित रहस्थोंको, श्रुतसामायिकारोपण, उप-धानोद्दहनकरके होता हैं. और सुधारोपण, परमेष्ठिमंत्र, ईर्यापथिकी, श्रकस्तव, चैत्यस्तव, चतुर्विंशतिस्तव, श्रुतस्तव, सिद्धस्तवादि पाठकरके होता है.॥

उपधीयते ज्ञानादि परीक्ष्यते अनेनेखुपधानं-जिससें ज्ञानादिकी परी-क्षा करिये, तिसको उपधान कहते हैं. अथवा चार प्रकारके संवर स-माधिरूप सुखशय्यामें उत्तम होनेसें उत्सीर्षक स्थानमें उपधीयते स्थापन करिये, तिसको उपधान कहिये. तिस उपधानमें छ ( ६ ) श्रुतस्कंधोंका उपधान होता है, सोही दिखाते हैं. परमेष्टिमंत्रका १, ईर्यापथिकीका २, बाकस्तवका ३, अईत् चैत्यस्तवका ४, चतुर्विंशतिस्तवका ५,श्रुतस्तवका ६.

सिद्धस्तवकी वाचना उपधानविना होवे है.

प्रथम परमेष्ठिमंत्र महाश्रुतस्कंधके पांच अध्ययन है, और एक चू-लिका है. दो दो पदके आलापक (आलावे) पांच है, सात २ अक्षरके अर्हत् आचार्य उपाध्याय नमस्कृति ( नमस्कार) रूप तीन पद है, सिद्ध-नमस्कृतिरूप दूसरा पद पांच अक्षरोंका है, साधुयांको नमस्काररूप पां-षमा पद नव अक्षरोंका है, एवं पांच पद. तिसके पीछे चूलिका, तिसमें दो पदरूप प्रथम आलापक सोलां (१६) अक्षरोंका है, तृतीय पदरूप दूसरा आलापक आठ (८) अक्षरोंका है, और चौथे पदरूप तीसरा आलापक नव (९) अक्षरोंका है. तहां पंचपरमेष्ठिमंत्रमें पांचो पदोंमें तीन उद्देशे है, और चूलिकामें भी उद्देशे तीन है, एवं उद्देशे ६. ॥ प्रथमके पांचो पदोंमें पेंतीस (३५) अक्षर है, और चूलिकामें तेतीस (३३) अक्षर है.

40

चूलिकामें नव अक्षरप्रमाण तीसरा आलापक॥ पढमं हवइ मंगलं । इति चूलिकायां तृतीय उदेशः ॥ ३ ॥

चूलिकामें आठ अक्षरप्रमाण दूसरा आलापक॥ मंगलाणं च सब्वेसिं । इति चूलिकायां द्वितीय उद्देशकः ॥ २ ॥

प्रथम उद्देशः ॥ १ ॥

उद्देशकः ॥ ३ ॥ चूलिकामें सोलां (१६) अक्षरप्रमाण प्रथम आलापक ॥ एसो पंच नमुक्कारो सव्वपावप्पणासणो । इति चूलिकायां

पांच अक्षरोंका दूसरा पद नमो सिद्धाणं। इति द्वितीय उद्देशकः॥ २॥ पांचमा पद नव अक्षरप्रमाण नमो छोएसव्वसाहूणं। इति तृतीय

नमो अरिहंताणं । ७। नमो आयरिआणं । ७। नमो उवज्झायाणं । ७ । यह एक उद्देशक है ॥ १ ॥

एका चूलिका यथा ॥ एसो पंच नमुकारो सव्वपावप्पणासणो मंगळाणं च सब्वे-सिं पढमं हवइ मंगलं ॥ १ ॥ दो दो पदके आलापक यह है ॥ नमो अरिहंताणं । नमोसिद्धाणं । इत्येक आलापकः ॥ १ ॥ नमो आयरिआणं नमो उवज्झायाणं । इति द्वितीयालापकः ॥२॥ नमो छोए सव्वसाहणं । इतितृतीयालापकः ॥ ३ ॥ एसो पंच नमुक्कारो सव्वपावप्पणासणो। इति चतुर्थालापकः॥४॥ मंगलाणं च सव्वेसिं पढमं हवइ मंगलं । इतिपंचमालापकः॥५॥ सात २ अक्षरके तीन पद यह है॥

पांच अध्ययन ऐसें है॥ नमो अरिहंताणं १। नमो सिद्धाणं २। नमो आयरिआ-णं ३। नमो उवज्झायाणं ४। नमो छोए सव्वसाहूणं ॥ ५॥



840

#### अर्थेकोनत्रिंशस्तम्भः।

सर्व अक्षर अडसठ (६८) तिसका उपधान ऐसें है. ॥

नंदि, देववंदन, कायोत्सर्ग, क्षमाश्रमण, वंदनक, प्रमुख नमस्कारश्च-तस्कंधके आभिलापसें पूर्ववत् जाणना. और आभिमंत्रित वासक्षेप भी पूर्ववत् जाणना. । तहां पूर्वसेवामें एकभक्तके अंतरे उपवास पांच, एवं दिन ११, तहां प्रथम नंदिदिनमें एकभक्तके अंतरे उपवास पांच, एवं दिन ११, तहां प्रथम नंदिदिनमें एकभक्तके अंतरे उपवास पांच, एवं दिन १९, तहां प्रथम नंदिदिनमें एकभक्तके वा निविगइ, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एकभक्त, छट्ठे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त, आठमे दिन उपवास, नवमे दिन एकभक्त, दशमे दिन उपवास, एकादशमे दिन एकभक्त. ऐसें द्वादशम तप पूर्व सेवामें करना. । तहां पंचपरमेष्ठि पदांकी वाचना नंदि-विना भी देनी. शकस्तवका पढना, वासक्षेपपूर्वक तीन नमस्कारोंका पढना, सर्व वाचनायोंमें जाणना. । तहां श्रेणिबद्ध आठ आचाम्ल करने, ऐसें एकोनविंशाति (१९) दिन. तदपीछे वीसमे दिन एकभक्त, इकवीसमे दिन उपवास, बावीसमे दिन एकभक्त, तेइवीसमे दिन उपवास, चौवीसमे दिन एकभक्त, पच्चीसमे दिन उपवास. । ऐसें अष्टम तप उत्तर सेवामें. । तदपीछे चूलिकाकी वाचना ॥

एसो पंच यहांसें लेके हवइ मंगलं । इति नमस्कारस्योपधानं ॥

तदपीछे तिसकी वाचना, तिसका विधि यह है. ॥ पहिलां सामाचारीका पुस्तक पूजना, पीछे मुखवस्त्रिकासें मुख ढांकके ऐर्यापथिकी (इरियावहि-यं) पडिक्रमके क्षमाश्रमणपूर्वक कहें. ॥

"॥ भगवन् नमुक्कारवायणासंदिसावणियं वायणाले-

वावणियं वासक्खेवं करेह । चेइयाइं च वंदावेह ॥"

ऐसें नंदि करके छव्वीसमे दिनमें एकभक्त करें,वाचना देनी. चूळिकाके चारों पदोंके सर्व उपधानोंमें प्रतिदिन अव्यापार पौषध करना, सवेरे २ पोषध पारके पुनः २ (फिर२) नित्य पौषध यहण करना, और नमस्कार सहस्र गुणना. ॥ इतिप्रथममुपधानम् ॥ १ ॥

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऐर्यापथिकीका भी उपधान ऐसेंही है. आदिकी, और अंतकी, दोनोंही नंदि तिसके-ऐर्यापथिकीके अभिरुापसें करनी.। तहां वाचनामें आठ अध्ययन, और वाचना दो,-एक पांच पदोंकी और दूसरी तीन पदोंकी; पांच पदोंकी एक चूलिका॥

"॥ इच्छामि पडिक्वमिउं इरिआवहिआए विराहणाए। १। गमणागमणे।२। पाणक्वमणे, बीयक्कमणे, हरियक्कमणे।३। ओसाउत्तिंगपणगदगमट्टीमकडासंताणासंकमणे।४। जे मे जीवा विराहिया।५। यह एक वाचना, द्वादशम तपके पीछे देते हैं.॥१॥

"॥ एगिंदिया, बेइंदिया, तेइंदिया, चउरिंदिया, पंचिंदिया । ६। अभिहया, वत्तिया, लेसिया, संघाइया, संघडिया, परियाविया, किलामिया, उद्दविया, ठाणाओ ठाणं संका-मिया, जीवियाओ ववरोविया, तस्स मिच्छामि टुक्कडं । ७। तस्स उत्तरीकरणेणं, पायच्छित्तकरणेणं, विसोहीकरणेणं, विसछीकरणेणं, पावाणं कम्माणं निग्घायणद्वाए, ठामि का-उस्सग्गं । ८॥ " यह दूसरी वाचना, आठ आचाम्लके अंतमें देनी. ॥ २॥

इसके पीछे ॥

"॥अन्नथ्थ उससिएणं,नीसंसिएणं,खासिएणं,छीएणं, जंभा-इएणं उड्रुएणं, वायनिसग्गेणं, भमलिए, पित्तमुच्छाए। १। सुहुमेहिं अंगसंचालेहिं, सुहुमेहिं खेल्संचालेहिं,सुहुमेहिं दिद्विसंचालेहिं। २। एवमाइएहिं, आगारेहिं, अभग्गो, अविराहिओ, हुज मे काउस्सग्गो। ३। जाव अरिहंताणं, भगवंताणं, न मुकारेणं, न पारेमि। ४। ताव कायं, ठाणेणं, मोणेणं, झाणेणं, अप्पाणं वोसिरामि । ५॥" यह चूलिकाकी



वाचना, अंत दिनमें देनी ॥ इत्यैर्यापथिक्याउपभानम् ॥ २ ॥

अथ शकस्तवका उपधान कहते हैं ॥ तहां नंदिआदि सर्व शकस्त-वके अभिलापसें पूर्ववत । तथा प्रथम दिनमें एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एक-भक्त, छट्टे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त; । तहां तीन संपदायोंकी प्रथम वाचना देते हैं ॥

यथा ॥

"॥ नमुथ्थुणं अरिहंताणं भगवंताणं। १। आइगराणं ति-थ्थयराणं सयंसंबुद्धाणं। २। पुरिसुत्तमाणं पुरिससीहाणं पुरिसवरपुंडरीआणं पुरिसवरगंधहथ्थीणं। ३। इत्येका वाचना।

यह एक वाचना। नमुध्धुणं । यह पद भिन्न है. । तीनोंही संपदा अनुकमे दो, तीन, चार पदवाली है. । तदपीछे एकश्रेणिकरके निरंतर सोलां (१६) आचाम्ल करने. । तिसमें पांच २ पदोंवाली तीन संपदाकी बांचना देते हैं.॥

यथा ॥

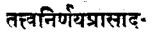
॥ छोगुत्तमाणं छोगनाहाणं छोगहिआणं छोगपईवाणं छो-गपजोअगराणं । ४ । अभयदयाणं चक्खुदयाणं मग्ग-दयाणं सरणदयाणं बोहिदयाणं । ५ । धम्मदयाणं धम्म-देसियाणं धम्मनायगाणं धम्मसारहीणं धम्मवरचाउरंत-चक्कवद्टीणं । ६ । यह दूसरी वाचना ॥ २ ॥ तदपीछे फिर भी तिसही श्रेणिकरके सोछां आचाम्छ करने. । तिसमें दो तीन पदोंवाली तीन संपदाकी वाचना देनी. ॥

यथा ॥

॥ अप्पडिहयवरनाणदंसणधराणं विअदृथउमाणं। ७।जि-णाणं जावयाणं तिन्नाणं तारयाणं बुद्धाणं बोहयाणं मुत्ताणं

845

જ્રપુષ્ઠ



मोअगाणं। ८। सञ्वन्नूणं सञ्चदरिसिणं सिवमयलमरु-अमणंतमक्खयमञ्वाबाहमपुणरावितिसिद्धिगइनामधेयंठाणं संपत्ताणं नमो जिणाणं जिअभयाणं। ९॥ " यह तीसरी वाचना॥ ३॥

"॥ जे अ अईआ सिदा जे अ भविस्संतिणागए काले ॥

संपद्द अ वहमाणा सब्वे तिविहेण वंदामि॥" इस अंतिमगा-थाकी वाचना भी, तीसरी वाचनाके साथही देनी ॥ इतिशऋस्तवो-पधानम् ॥ ३ ॥

अथ चैत्यस्तवका उपधान कहते हैं. ॥ नंदिआदिपूर्ववत्. । प्रथम दिने एक भक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एक भक्त; तदपीछे श्रेणिकरके लगतमार तीन आचाम्ल करने. अंतमें तीनोंही अध्ययनोंकी समकालं एकही साथ एक वाचना देनी. ॥

यथा ॥

"॥ अरिहंतचेइआणं करेमि काउस्सग्गं वंदणवत्तिआए पू-अणवत्तिआए सकारवत्तिआए सम्माणवत्तिआए बोहिटा-भवत्तिआए निरुवसग्गवत्तिआए । १। सद्वाए मेहाए धीईए धारणाए अणुप्पेहाए वद्वमाणीए ठामिकाउस्सग्गं । २। अन्नथ्थउससिएणं--यावत्-वोसिरामि । ३॥" यह एकही वाचना है. ॥ इति चैत्यस्तवोपधानम् ॥ ४॥

अथ चतुर्विंशतिस्तवका उपधान कहते हैं.॥ नांदे, दो पूर्ववत् । प्रथम दिने एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एकभक्त, छट्टे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त.। ऐसें अष्टम तप । अंतमें प्रथम गाथाकी एक वाचना.॥

अथैकोनत्रिंशस्तम्भः।

यथा ॥

"॥ लोगस्स उज्जोअगरे धम्मतिथ्थयरे जिणे। अरिहंते कित्त-इस्सं चउवीसंपि केवली । १ । " यह एक वाचना ॥ १ ॥ तदपीछे श्रेणिकरकेही बारां (१२) आचाम्ल करने तिसके अंतमें तीन गाथाकी वाचना ॥

यथा ॥

॥ उसभमजियं च वंदे संभवमभिणंदणं च सुमइं च । पउमप्पहं सुपासं जिणं च चंदप्पहं वंदे । २ । सुविहिं च पुष्फदंतं सीअऌसिज्जंसवासुपुजंच। विमऌमणंतं च जिणं धम्मं संतिं च वंदामि । ३ । कुंथुं अरं च मछिं वंदे मुणि-सुव्वयं नमिजिणं च वंदामिरिइनेमिं पासं तह वद्दमाणं चा४। यह दूसरी वाचना ॥ २ ॥

ै तदपीछे तिस श्रेणिकरकेही तेरा (१३) आचाम्ल करने. तिसके अंतमें तीसरी वाचना ॥

यथा ॥

॥ एवं मए अभिथुआ विहुरयमठा पहीणजरमरणा चउवी-संपि जिणवरा तिथ्थयरा मे पसीयंतु। ५। कित्तियवंदिय-महिया जे ए छोगस्स उत्तमा सिद्धा। आरुग्गबोहिछाभं समाहिवरमुत्तमं दिंतु। ६। चंदेसु निम्मछयरा आइच्चेसु अहियं पयासयरा। सागरवरगंभीरा सिद्धा सिद्धिं मम

दिसंतु ॥ ७॥ " यह तीसरी वाचना ॥ ३॥ इति चतुर्विंशतिस्त-बोपधानम् ॥ ५॥

अथ श्रुतस्तवका उपधान कहते हैं. । नंदि, दो पूर्ववत्. । प्रथमदिने एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, पीछे श्रेणिकरके पांच आचाम्छ करने. तिसके अंतमें दो गाथायोंकी, और दोनों वृत्तोंकी

रोष दो गाथा। यथा ॥

तथा सिद्धस्तवमें प्रथम तीन गाथाकी वाचना यथा ॥ "॥ सिद्धाणं वुद्धाणं पारगयाणं परंपरगयाणं। लोअग्ग मुवगयाणं नमो सया सव्वसिद्धाणं । ९ । जो देवाणविदे-वो जं देवा पंजली नमसंति । तं देवदेवमहिअं सिरसा वंदे महावीरं । २। इकोवि नमुकारो जिणवरवसहस्स।वब-माणस्स । संसारसागराओ तारेइ नरं व नारिं वा ॥३॥ "

॥ सिद्धे भोपयओं णमो जिणमए नंदीसयासंजमे देवंनाग-सुवन्नकिन्नरगणस्सप्भूयभावच्चिए। ४। पाँचमा अध्ययन शार्दूलविकीडितवृत्तके उत्तरार्द्वसें । यथा ॥ ॥ लोगो जथ्थ पइडिओ जगमिणं तेलुकमचासुरं धम्मो वहुउ सासओ विजयओ धम्मुत्तरं वट्टूउ । ४ । –५ ॥ " इति श्रुतस्तवोपधानम् । ६ । इति षडुपधानानि ॥

सारमुवलप्भ करे पमायं । ३ । चौथा अध्ययन शार्दूलविकीडितवृत्तके पूर्वार्द्धसें । यथा ॥

अमोहजालस्स। २। तीसरा अध्ययन वसंततिलका वृत्तसें । यथा ॥ ॥ जाईजरामरणसोगपणासणस्स कछाणपुक्खलविसालसु-हावहरस । को देवदाणव । नरिंदगणच्चिअरस धम्मरस

"॥ पुक्खरवरदीवहे धायइसंडे अ जंबुदीवेअ। भरहेरवय-विदेहे धम्माइगरे नमंसामि । १ । तमतिमिरपडलविद्रंस-णस्स सुरगणनरिंदमहिअस्स । सीमाधरस्स वंदे पष्फोडि-

समकालही वाचना. । तिसमें पांच अध्ययन है. । तिसमें प्रथमकी दो गाथायोंके दो अध्ययन ॥ यथा ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

848



॥ उजिंतसेलसिहरे दिक्खा नाणं च निसीहिआ जस्स। तं धम्मचक्कवद्विं अरिट्रुनेमिं नमंसामि । ४। चत्तारि अष्ठ दस दो अ वंदिआ जिणवरा चउव्वीसं। परमट्टनिडिअडा सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु॥५॥" इत्युपधानवाचनास्थितिः॥ अथ विस्तार, निशीथसिद्धांतसें उधृत उपधानप्रकरणसें जाननाः। सयथा॥

पंचनमुकारे किल दुवालसतवो उ होइ उवहाणं ॥ अदू य आयामाइं एगं तह अद्रुमं अंते ॥ १ ॥ एवंचिय नीसेसं इरियावहिआइ होइ उवहाणं ॥ सकच्छंयंमि अट्रममेगं बत्तीस आयामा ॥ २ ॥ अरिहंतचेइअथए उवहाणमिणं तु होइ कायव्वं ॥ एगं चेव चउथ्थं तिन्नि अ आयंबिलाणि तहा ॥ ३ ॥ एगंचिय किर छट्टं चउथ्थमेगं तु होइ कायवूं ॥ पणवीसं आयामा चउवीसथ्थयम्मि उवहाणं ॥ ४ ॥ एगं चेव चउथ्थं पंच य आयांबिलाणि नाणथए॥ चिइवंदणाइसुत्ते उवहाणमिणं विणिदिट्रं ॥ ५ ॥ अवावारो विकहा विवज्जिओ रुद्दझाणपरिमुको ॥ विस्सामं अकुणंतो उवहाणं कुणइ उवउत्तो ॥ ६॥ अह कहवि हुज बालो बुट्टो वा सत्तिवजिओ तरुणो ॥ सो उवहाणपमाणं पुरिजा आयसत्तीए ॥ ७ ॥ राईभोयणविरई दुविहं तिविहं चउव्विहं वाबि ॥ नवकारसहिअमाई पच्चक्खाणं विहेऊणं ॥ ८ ॥ एगेए सुद्धआयंबिलेण इयरेहिं दोहिं उववासो ॥ नवकारस्सहिएहिं पणयार्ऌासाइं उववासो ॥ ९ ॥

<u>\*4</u>



तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

पोरसिचउवीसाए होइ अवट्टेहिं दुसहिं उववासो ॥ विगईचाएहिं तिहिं एगट्टाणेहि अ चऊहिं ॥ १० ॥ आयरणाओ नेअं पुरिमट्टा सोलसेहिं उववासो ॥ एगासणगा चउरो अट्ट य वेकासणा तहय ॥ ११ ॥ भयवं बहू अ कालो एवं कार्रतस्स पाणिणो हुजा ॥ तो कहवि हुज मरणं नवकारविवजिअस्सावि ॥ १२ ॥ नवकारवजिओ सो निव्वाणमणुत्तरं कह लभिजा ॥ तो पढमं चिअ गिएहओ उवहाणं होओ वा मा वा ॥१३॥ गोअम जं समयं चिअ सुओवयारं करिज जो पाणी तं समयं चिअ जाणसु गहिअवयट्टं जिणाणाए ॥ १४॥ एवं कयउवहाणो भवंतरे सुलहबोहिओ होजा ॥ एअज्झवसाणोविहु गोअम आराहओ भणिओ ॥ १५ ॥ जो उ अकाऊणमिणं गोअम गिह्निज भत्तिमंतोवि॥ सो मणुओ दडूव्वो अगिएहमाणोण सारिच्छो ॥ १६ ॥ आसायइ तिथ्थयरं तवूयणं संघगुरुजणं चेव ॥ आसायणबहुलो सो गोयम संसारमणुगामी॥ १७॥ पढमं चिअ कन्नाहेडएण जं पंचमंगलमहीअं ॥ तस्सवि उवहाणपर्रंस्स सुलहिआ बोहि निदिद्वा ॥ १८ ॥ इअ उवहाणपहाणं निउणं सयलंपि वंदण विहाणं ॥ जिणपूआपुवं चिअ पढिज सुअभणिअनीईए ॥ १९ ॥ तं सरवंजणमत्ता बिंदुपयच्छेअठाणपरिसुद्धं ॥ पढिऊणं चिइवंदणसुत्तं अथ्थं वियाणिज्जा ॥ २० ॥ तथ्थ य जथ्थेव सिआ संदेहो सुत्तअथ्थविसयंमि ॥ तं बहुसो वीमंसिअ सयलं निस्संकियं कुजा ॥ २१ ॥

રુપર

अह सोहणतिहिकरणे मुद्धत्तनरकत्तजोगलग्गांमि ॥ अणुकूठंमि ससिबले सस्से सस्से अ समयम्मि॥ २२ ॥ नियविहवाणुरूवं संपाडिअभुवणनाहपूएण ॥ परमभत्तीइ विहिणा पडिलाभिअसाहुवग्गेण ॥ २३ ॥ भत्तिभरनिप्भरेणं हरिसवसुङ्कसिअबहळपुळएणं ॥ सद्धासंवेगविवेगपरमवेरग्गजुत्तेणं ॥ २४ ॥ विणिहयघणरागद्दोसमोहमिच्छत्तमळळंकेणं ॥ अइउछसंतनिम्मल अज्झवसाणेण अणुसमयं ॥ २५ ॥ तिहुअणगुरुजिणपडिमाविणिवेसिअनयणमाणसेण तहा ॥ जिणचंदवंदणाओ धन्नोहं मन्नमाणेणं ॥ २६ ॥ नियसिरिरइयकरकमलमउलिणा जंतुविरहिओगासे॥ निस्संकं सूत्तथ्थं पए पए भावयंतेण ॥ २७ ॥ जिणनाहदिद्रगंभीरसमयकुसलेण सुहचारित्तेणं ॥ अपमायाईबहुविहगुणेण गुरुणा तहा सदिं ॥ २८ ॥ चउविहसंघजुएणं विसेसओ निययबंधुसहिएणं ॥ इअविहिणा निउणेणं जिणबिंबं वंदणिजांति ॥ २९ ॥ तयणंतरं गुणद्वे साहू वंदिज परमभत्तीए ॥ साहम्मियाण कुजा जहारिहं तह पणामाई ॥ ३० ॥ जावय महग्घ मुक्तिइ चुक्खवथ्थप्पयाणपुर्वेणं॥ पडिवत्तिविहाणेणं कायव्वो गरुअसम्माणो ॥ ३१ ॥ एआवसरे गुरुणा सुविइअगंभीरसमयसारेण ॥ अक्लेवणिविक्लेवाणि संवेइणिपमुहविहिणा उ ॥ ३२ ॥ भवनिवेअपहाणा सन्दासंवेगसाहणे णिउणा ॥ गरुएण पबंधेणं घम्मकहा होइ कायवा ॥ ३३ ॥



नारयतिरिअगईओ तुज्झविस्सं निरुद्धाओं ॥ ४५ ॥

सन्दासंवेगपरं सूरी नाऊण तं तओ भवुं ॥ चिइवंदणाइकरणे इअ वयणं भणइ निउणमई ॥ ३४ ॥ भो भो देवाणुपिया संपाविअ निययजम्मसाफछं ॥ तुमए अजप्पभिई तिकालं जावजीवाए ॥ ३५ ॥ वंदेअव्वाइं चेइआइं एगग्गसुथिरचित्तेणं ॥ खणभंगुराओ मणुअत्तणाओ इणमेव सारांति ॥ ३६ ॥ तथ्थ तुमे पुवुण्हे पाणंपि न चेव ताव पायवुं ॥ नो जाव चेइआइं साहूविअ वंदिआ विहिणां ॥ ३७ ॥ मज्झण्हे पुणरवि वंदिऊण निअमेण कप्पए भुत्तुं ॥ अवरण्हे पुणरवि वंदिऊण निअमेण सुअणांति ॥ ३८ ॥ एवमभिग्गहबंधं काउं तो वद्धमाणविज्जाए ॥ अभिमंतिऊण गिण्हइ सत्त गुरु गंधमुद्रीओ ॥ ३९ ॥ तस्सुत्तमंगदेसे निथ्थारगपारगो हविज तुमं ॥ उच्चारेमाणोविअ निक्लिवइ गुरु सपणिहाणं॥ ४०॥ एआए विज्ञाए पभावजोगेण एस किर भव्वो ॥ अहिगयकजाण ऌहुं निथ्थारगपारगो होउ ॥ ४१ ॥ अह चउविहोवि संघो निथ्थारगपारगो हविज तुमं ॥ धन्नो सलक्खणो जंपिरोत्ति निक्खिवइ से गंधे॥ ४२ ॥ तत्तो जिणपडिमाए पुआदेसाओ सुरभिगंधट्टं ॥ अमिलाणं सिअदामं गिण्हिअ गुरुणा सहथ्येणं ॥ ४३ ॥ तस्सोभयखंधेसुं आरोवंतेण सुद्धचित्तेणं ॥ निस्संदेहं गुरुणा वत्तवं एरिसं वयणं ॥ ४४ ॥ भो भो सुलद्धनिअजम्म निचिअअइगरुअपुन्नपप्भार ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

860



नो बंधगोसि सुंदर तुममित्तो अयसनीअगुत्ताणं ॥ नो दुछहो तुह जम्मंतरेवि एसो नमुकारो ॥ ४६ ॥ पंचनमुकारपभावओ अ जम्मंतरेवि किर तुज्झ ॥ जाईकुळरूवारुग्गसंपयाओ पहाणाओ ॥ ४७॥ अन्नं च इमाओच्चिय न हुंति मणुआ कवावि जीअलोए ॥ दासा पेसा दुभगा नीआ विगलिंदिआ चेव ॥ ४८ ॥ किं बहुणा जे इामिणा विहिणा एअं सुअं अहिजित्ता॥ सुअभणिअविहाणेणं सुद्धे सीछे अभिरमिजा ॥४९ ॥ नो ते जइ तेणं चिअ भवेण निव्वाणमुत्तमं पत्ता॥ तोणुत्तरगेविजाइएसु सुइरं अभिरमेउं ॥ ५० ॥ उत्तमकुलम्मिडक्रिइलइसव्वंगसुंदरा पयडा ॥ सव्वकलापत्तहा जणमणआणंदणा होउं ॥ ५१ ॥ देविंदोवमरिद्वी दयावरा दाणविणयसंपन्ना ॥ निव्विणकामभोगा धग्मं सयलं अणुंट्वेउं ॥ ५२ ॥ सुहज्झाणानऌनिदट्रघाइकम्मिंधणा महासत्ता ॥ उंप्पन्नविमलनाणा विहुयमला झत्ति सिज्झंति ॥ ५३ ॥ इअ विमलफलं मुणिउं जिणस्स महमाणदेवसूरिस्स ॥ वयणा उवहाणमिणं साहेह महानिसीहाओ ॥ ५४ ॥

॥ इत्युपधानप्रकरणम् ॥

भावार्थः-पांच नमस्कारमें पांच उपवालका उपधान होता है, आठ आचम्ल तथा अंतमें एक अष्टमतप.। ऐलेंही संपूर्ण उपधान इरियाव-हिका है; शकस्तवमें एक अष्टमतप, और बत्तीस आचाम्ल. चैत्यस्तवमें एक उपवास, और तीन आचाम्ल करणे.। चतुर्विंशतिस्तवमें एक षष्ट-

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तप, एक उपवास, और पंचवीस (२५) आचाम्ल करणे. । श्रुतस्तवमें एक उपवास, और पांच आचाम्ल.। चैल्यवंदनादि सूत्रमें यह उपधान कथन करा है. । तीर्थंकर गणधरोंने. ॥ ५ ॥ व्यापाररहित, विकथाविवर्जित, रोद्र ध्यानकरके रहित, विश्राम नही करता हुआ, उपयोगसहित, उप-धान करे. ॥ ६ ॥ यह उत्सर्भ कहा. अब अपवाद कहते हैं. । अध कदापि उपधानवाही बालक होवे, वा वृद्ध होवे, वा शक्तिरहित तरुण ( युवा ) होवे तो, सो अपनी इक्तिप्रमाण उपधानप्रमाण पूर्ण करे.। रात्रिभोज-नकी विरति, चतुर्विधाहार, वा त्रिविधाहार, वा द्विविधाहार प्रत्याख्यान-रूप करे; नवकारसहिआदि पचक्खाण करके । एक शुद्ध आंबिलकरके, और इतर दो आंबिलकरके, एक उपवास होता है. पणतालीस (४५) नव-कारसहि करनेसें एक उपवास होता है. चौवीस (२४) पोरसि करनेसें, और दश (१०) अपार्छ करनेसें, एक उपवास होता है. तीन निविक्वति करनेसें, और चार एकलठाणे करनेसें, एक उपवास होता है. आचरणासें सोलां (१६) पुरिमार्ई करनेसें उपवास होता है. चार एकासनेसें, और आठ बिया-सणे करनेसें भी, उपवास होता है. अर्थात् उपवासका जो फल है, सोही प्रायः पूर्वोक्त तपका फल है. इसवास्ते जिसकी पूर्वोक्त उपधानकी शक्ति न होवे सो, इन तपोंमेसें किसी भी तपके करनेसें उपधान प्रमाण पूर्ण करे. ॥ ११ ॥

गौतमस्वामी कहते हैं. हे भगवन् ! ऐसें करतेहुए प्राणीको वहोत काल होवे तो, कदापि नवकारवर्जित भी, तिसका मरण हो जावे, और नवकारवर्जित सो प्राणी अनुत्तर निर्वाण कैसें प्राप्त करें? तिसवास्ते नव-कार प्रथमही ग्रहण करो, उपधान होवे, वा न होवे. ॥ १३ ॥

महावीर स्वामी कहते हैं: हे गौतम ! जो प्राणी जिस समयमें वतो-पचार ( उपधान ) करे, तिसही समयमें, तूं जिनाज्ञाकरके यहण करा है वतार्थ जिसनें, ऐसा तिसको जाण. ॥ १४ ॥ ऐसें जिसने उपधान करा है, सो प्राणी भवांतरमें सुलभवोधि होवे है. और इसके ( उपधानके ) अध्यवसायवालेको भी, हे गौतम ! आराधक कहा है. परंतु हे गौतम !

88\$

## एकोत्रिंशस्तम्भः ।

भक्तिवाला भी जो प्राणी, उपधानविना श्रुतको प्रहण करे, तिसको नही ग्रहण करनेवालेके सदृश जाणना. तथा सो जीव, तीर्थंकरकी, तीर्थंकरके वचनोंकी, संघकी, और गुरुजनकी, आशातना करता है. सो आशातना बहुल प्राणी, हे गौतम संसारमें श्रभण करता है. प्रथमही जिसने सुणके, पांच मंगल पढ लिया है, तिसको भी उपधानमें तत्पर होनेसें वोधि, जिनधर्मप्राप्ति, सुलभ कही है. यह उपधानकरके प्रधान, निपुण, संपूर्ण भी वंदनविधान, जिनपूजा, पूर्वकही श्रुतोक्त नीतिकरके पढना. तिस पंच मंगलको खर, व्यंजन, मात्रा, बिंदु, पदच्छेद, स्थानों-करके शुद्ध पढके, चैत्यवंदन सूत्रको, और अर्थको विशेषकरके जाणे. तिसमें जहां सूत्रविषे, वा अर्थविषे, संदेह होवे तो, तिसको बहुशः विचारके संपूर्ण निःशंक संदेहरहित करना. ॥ २१ ॥

अथ शुभतीथि, करण, मुद्रूर्त्त, नक्षत्र, जोग, लग्नमें, चंद्रवलके अनुकूल हुए, कल्याणकारी प्रशस्त समयमें, अपने विभवानुसार भगवान्का पूजन करा है जिसने, परम भक्तिसें विधिपूर्वक साधुवर्गको प्रतिलंभ करा है जिसने, भक्तिके अतिसमूहकरके सहित, हर्षवशसें खिडे हैं, वहोत पुलक (रोम) जिसके, श्रद्धासंवेगावित्रेक परम वैराग्ययुक्त, दूर करे हैं, निविडरागद्वेषमोहमिथ्याखमलरूप कलंक जिसने, अति उछसायमान निर्मल अध्यवसाय करके, अनुसमय, त्रिभुवनगुरु जिन भगवान्की प्रति-मामें स्थापन किये हैं, नेत्र, और मन, जिसने, तथा जिन चंद्रको वंदना करनेसें मैं धन्य हूं ऐसें मानते हुए, अपने मस्तकके ऊपर रचा है, कर-कमलरूप मुकुट जिसने, जंतुरहित स्थानमें पदपदमें निःशंक सूत्रार्थको भावते (विचारते) हुए, ऐसें पूर्वोक्त विशेषणवाले उपधानवाहिने, जिनना-थके कथन करे गंभीर समयसिद्धांतमें कुशल, शुभचारित्रसंयुक्त, अन्रमादादि बहुविध गुणोंकरी संयुक्त, ऐसें गुरुके साथ, चतुर्विध संघसंयुक्त, विशेषसें निजबंधुसहित, इस निपुणविधिकरके जिनबिंधको वंदना करनी. ॥ २९॥

तदनंतर उपधानवाही, गुणाढ्यसाधुयोंको परम भक्तिसें वंदना करे. तथा साधर्मियोंको यथायोग्य प्रणामादि करे. पीछे जितने बहमोलके ୪ୡ୫

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्क्रष्ट चोक्ष वस्त्र तिनके प्रदानपूर्वक भक्तिविधानकरके उपधानवाहिने, श्रीसंघका भारी सन्मान करना ॥ ३१ ॥

इस अवसरमें अच्छीतरें जान्या है गंभीर समयसिद्धांतका सार जिसने, ऐसे गुरुने, आक्षेपिणी, विक्षेपिणी, संवेदिनी, और निर्वेदिनी, यह चार प्रकारकी धर्मकथा श्रद्धासंवेग साधनेमें निपुण भारी प्रबंध करके करनी. ॥ ३३ ॥

तदपीछे तिस भव्यजीवको श्रद्धासंवेगमें तत्पर जाणके, निपुणमति। आचार्य, चैत्यवंदनादि करनेमें यह वचन कहे.॥३४॥

भो भो देवानुप्रिय ! निज जन्म साफल्यताको प्राप्त करके तैंनें आजर्से लेके जावजीवपर्यंत तिनोंही कालमें एकाग्र सुस्थिर चित्तकरके अर्हत्प्र-तिमायोंको वंदना करनी. क्योंकि, क्षणभंगुर मनुष्यपणेसें यही सार है, तहां तैंने पुर्वान्हमें जवतक जिनप्रतिमाको और साथुयोंको वंदना विधि-पूर्वक नही करी है, तबतक पानी भी नही पीना. मध्यान्हमें फिर वंदना करकेही भोजन करना कल्पे, और अपरान्हमें भी फिर वंदना करकेही सोना कल्पे, अन्यथा नही. ॥ ३८ ॥

ऐसें अभिग्रहवंधन करके पीछे वर्द्धमान विद्यासें अभिमंत्रके गुरु सात मुट्टीप्रमाण गंध (वासक्षेप) प्रहण करे. पीछे तिस उपधानवा-हकि मस्तकऊपर "निध्धारगपारगों हविज्ज तुमं" ऐसें उच्चारण करता हुआ गुरु, नमस्कारपूर्वक निक्षेप करे (डाले) इस विद्याके प्रभावके जोगसें निश्चय, यह भव्य अधिकृत प्रारंभित कार्योंका शीघ निस्तार करनेवाला, और पार होनेवाला होवे. ॥ ४१ ॥

अथ चतुर्विध संघ, तूं, निस्तारक पारग हो, तूं धन्य हैं, सलक्षण है, इत्यादि बोलता हुआ, तिसके मस्तकऊपर वासक्षेप करे.॥ ४२॥

तदपीछे जिनप्रतिमाके पूजादेशसें सुरभिगंधसंयुक्त अम्लान श्वेत-माला प्रहण करके, गुरु अपने हाथोंसें तिस उपधानवाहीके दोनों खंधोंऊपर आरोपण करता हुआ, शुद्ध चित्तकरके निसंदेह ऐसा वचन कहे.॥ ४४॥

#### एकोनत्रिंशस्तम्भः ।

884

अच्छीतरें प्राप्त किया निज जन्म जिसने, तथा संचय करा है अति-भारी पुण्यका समूह जिसने, ऐसें भो भो भव्य ! तेरी नरकगति, और तिर्यग्गति, अवश्यमेव बंद होगई हे सुंदर ! आजसें लेके, तूं, अपजस, नीच गोत्रोंका बंधक नहीं है. तथा जन्मांतरमें भी, यह पंचनमस्कार तुझको दुर्लभ नही है. पांच नमस्कारके प्रभावसें जन्मांतरमें भी तुझको प्रधान जाति, कुल, आरोग्य संपदाएं प्राप्त होंगी. और इसके प्रभावसें मनुष्य कदापि संसारमें दास, प्रेष्य, दुर्भग, नीच, और विकलेंद्रिय नही होते हैं. किं बहुना. जे इस विधिसें इस श्रुतज्ञानको पढके श्रुतोक्त विधिसें शुद्ध शील आचारमें रमे-किडा करे, वे, यदि तिसही भवमें उत्तम नि-र्वाणको प्राप्त न होवे तो, अनुत्तर यैवेयकादि देवलोकोंमें चिरकाल क्रीडा करके उत्तम कुलमें उत्कृष्ट प्रधान सर्वांगसुंदर प्रकट सर्वकला प्राप्त करे हैं, अर्थ जिनोंने, ऐसें लोकोंके मनको आनंद देनेवाले होयके, देवेंद्रसमान ऋद्धिवाले, दयामें तत्पर, दानविनयसंयुक्त, कामभोगोंसें निर्विन्न-विरक्त संपूर्ण धर्मका अनुष्ठानकरके शुभ ध्यानरूप आग्नकरके चार धातिकर्मरूप इंधनको दग्ध किये हैं-जला दिये हैं जिनोंनें, ऐसें महासत्त्व, उत्पन्न हुआ है, विमल निर्मल केवल ज्ञान जिनोंको, सर्व मलकर्मसें राहित होकर झीघ सिद्ध होते हैं. ॥ ५३ ॥ यह निर्मल फल जाणके बहोत मान देने योग्य जो देव, सोही भये स्रूरि, ऐसें जो जिन तिनके वचनसें यह उपधान महानिशीथ सूत्रसें सिद्ध करो - इस आंतिम गाथामें प्रकरणकर्त्ता श्रीमान देवसूरिने भगवान्के 'महमाणदेवसूरिस्स ' इस विशेषणद्वारा अपना भी नाम, सूचन करा है. ॥ ५४ ॥ इत्युपधानप्रकरणभावार्थः ॥

॥ इत्युपधानविधिः ॥

अथ उपधान तपके उद्यापनरूप मालारोपणका विधि कहते हैं.॥ तहां पिछलाही नंदि ऋम जाणना । और इतना विशेष हे कि, माला-रोपण उपधानतपके पूर्ण हुए तत्कालही, वा दिनांतरमें होता है. तहां यह विधि है.॥ मालारोपणसें पहिले दिनमें साधुयोंको अन्न पान वस्त्र पात्र वसति पुस्तक दान देवे, संघको भोजन देवे, वस्त्रादिकसें संघकी **8**દ્દ્

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पूजा करे, तिस दिनमें शुभ तिथि वार नक्षत्र लग्नमें दीक्षाके उचित दिनमें परम युक्तिसें बृहत्स्नात्रविधिसें जिनपूजा करे, माता पिता परि-जन साधर्मिकादिकोंको एकहे करे, तदपीछे मालाग्राही कृतउचितवेष क्रुतधम्मिल उत्तरासंगवाला निजवर्णानुसारसें जिनोपवीत उत्तरीयादि-भारी सज करके प्रचुरगंधादि उपकरण अक्षत नालिकेर हाथमें लेके पूर्व-वत् समवसरणको तीन प्रदक्षिणा करे। तदपीछे गुरुके समीपे क्षमाश्र-मणपूर्वक कहे ॥ "इच्छाकारेण तुष्भे अम्हं पंचमंगलमहासुअक्खंघ इरि आवहिआसुअक्खंघसक्वथ्ययसुअक्खंघचेइअध्ययसुअक्खंघ चउवींसध्यय-सुअक्लंघ सुयथ्थयसुअक्लंघ अणुजणावणिअं वासक्लेबं करेह"॥ तदपीछे गुरु भी अभिमंत्रित वासक्षेप करे.। फिर श्राद्ध क्षमाश्रमणपूर्वक कहे "चेइ-आइं च वंद्विह " तदपीछे वर्र्डमानस्तुतियोंसें चैत्यवंदन करना, शांति-देवादि स्तुतियां पूर्ववत्. फिर शक्रस्तव अर्हणादि स्तोत्र कहना. पूर्ववत्.। तदपीछे ऊठके " पंचमंगलमहासुअक्खंघ पडिक्रमणसुअक्खंघ भावारिहं-तथ्थय ठवणारिहंतथ्थय चउवीसथ्थय नागथ्थय सिद्धथ्थय अणुजाणाव-णिञं करेमि काउस्सग्गं अन्नथ्थ उससिएणं-यावत्-अप्पाणं वोसिरामि" कहके चतुर्विंशतिस्तव चिंतन करे, पारके प्रकट चतुर्विंशतिस्तव पढे. । गुरु तीनवार परमेष्ठिमंत्र पढके निषद्याऊपर बैठ जावे, संघ और परिजनसहित श्राद्धको

भो भो देवाणुपिया संपाविअ निययजम्मसाफझं ॥ तुमए अज्जप्पार्भई तिक्कालं जावजीवाए ॥ १ ॥ वंदे अव्वाइं चेइआइं एगग्गसुथिरचित्तेणं ॥ खणभंगुराओ मणुअत्तणाओ इणमेव सारांति ॥ २ ॥ तथ्थ तुमे पुव्वएहे पाणांपि न चेव ताव पायव्वं ॥ नो जाव चेइआइं साहूविअ वंदिआ विहिणा ॥ ३ ॥ मज्झण्हे पूणरवि वंदिऊण निअमेण कप्पए भुत्तुं ॥ अवरण्हे पुणरवि वादंऊण ानअमण सुअणांति ॥ ४ ॥

## एकोनत्रिंशस्तम्भः |

इत्यादिमहानिशीथमध्यगत वीस गाथामें कही हुई देशना देके, तीन सं-ध्यामें चैत्यवंदन साधुवंदन करनेके अभिग्रह विशेषोंको देवे. । तदपछि वासमं-त्रके सात गंधॅकी मुर्छों "निथ्यारगपारगों होहि" ऐसें कहता हुआ गुरु, तिसके शिरमें प्रक्षेप करे.। तदपीछे अक्षतसहित वासक्षेपको मंत्रे । तिस समयमें सुरभिगंध अम्लान श्वेत पुष्पोंके समृहसें प्रंथन करी हुई मालाको जिनप्र-तिमाके पगों अपर स्थापन करे। सृरि खडा होके अभिमंत्रित वासांको जिनपगोंके ऊपर क्षेप करे, पास रहे साधु साध्वी श्रावक श्राविका जनको गंधाक्षत देवे.। श्राद्ध नमस्कारअनुज्ञाकेवास्ते तीन प्रदक्षिणा देवे.। तब गुरु " निथ्यारगपारगो होहि गुरुगु गेहिं बुद्राहि " ऐसें कहे. और जन (संघ) " पूर्णमनोरथवाला तूं हुआ है, तूं धन्य है, तूं पुण्यवान् हे " ऐसें कहे.। ऐसें कहते हुए क्रमसें गुरुसंघादि वासक्षेप करे। तदपीछे फिर श्राद्ध समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे । पीछे गुरुको तीन प्रदक्षिणा देवे। पीछे गुरुसहित समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे। पीछे गुरुसंघसहित समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे, पीछे नमस्कारादिश्चतस्कंध अनुज्ञापनार्थ कायोत्सर्ग करे, चतुर्विंशातिस्तव चिंतन करे, पारके प्रकट लोगस्स कहे.। तदपछि मलिं धारण करनेवाले तिसके स्वजनोंकेसाथ प्रतिमाके आगे जाके शकस्तव पढके " अणुजाणउ में भयवं अरिहा " ऐसें कहके जिनपादऊपरि पूर्व स्थापित मालाको लेके निजबंधुके हाथमें स्थापन करके नंदिके समीप आय कर, श्राद्ध, मालाको गुरुसें मंत्रण करावे. । पीछे गुरु खडा होकर उपधानविधिका व्याख्यान करे. सो श्राद्ध भी, खडा होकर अवण करे. "प्रमपयपुरिपथ्धि" इत्यादि मालोवंहण गाथायोंकरके गुरु देशना करे।

तदनु ॥

तत्तों जिणपडिमाए पूआदेसाओ सुरभिगंधट्टं ॥ अमिलाण सिअदामं गिण्हिअ गुरुणा सहथ्थेणं॥ १॥ तस्सोभयखंधेसुं आरोवंतेण सुद्धचित्तेणं ॥ निस्संदेहं गुरुणा वत्तव्वं एरिसं वयणं ॥ २॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भो भो सुरुद्धनिअजम्म निचिअअइगरुअपुन्नपप्भार॥ नारयतिरिअगईओ तुज्झावस्सं निरुद्धाओं ॥ ३ ॥ नो बंधगोसि सुंदर तुममित्तो अयकनीअगुत्ताणं ॥ नो दुछहो तुह जम्मंतरेवि एसो नमुकारो ॥ ४ ॥ पंचनमुकारभावओ अ जम्मंतरेवि किर तुच्झ ॥ जाईकुलरूवाग्गसंपयाओं पहाणाओं ॥ ५ ॥ अन्नं च इमाओच्चिअ न हुंति मणुआ कयावि जीअलोर् ॥ दासा पेसा दुभगा नीआ विगलिंदिआ चेव ॥ ६ ॥ किं बहणा जें इमिणा विहिणा एअं सुअं अहिजित्ता **॥** सुअभणि अविहाणेणं सुबे सीले अभिरमिजा ॥ ७ ॥ नो ते जइ तेणंचिअ भवेण निवाणमुत्तमं पत्ता ॥ तोणुत्तर गेविजाइएसु सुइरं अन्निरमेउं ॥ ८ ॥ उत्तमकुलम्मि उक्तिइलइसवृंगसुदरापयडा ॥ संवुकलापतंडा जणमणआणंदणा होउं ॥ ९ ॥ देविंदोवमरिद्वी दयावरा दाणविनयसंपन्ना ॥ निविॄणकामभोगा धम्मं सयलं अणुद्रेउं॥१०॥ सुहज्झाणानलनिदुद्वघाइर्र्सामेंभधणा महासत्ता ॥ उप्पन्नविमलनाणा विहुयमला झात्ति सिज्झांति ॥ ११ ॥ यह गाथा तीनवार गुरु कहे । इन गाथायोंका भावार्थ उपधानप्रकरणभा-

वार्थमें लिख दिया है. ॥

तदपीछे तिसके स्कंधमें मालाप्रक्षेप करनी. ॥ पीछे श्राद्धवर्ग आरा-त्रिक (आरती) गीतनृत्यादि बहुत करे. । उपधानवाही श्रावकने तिस दिनमें आचाम्लादि तप करना; यदि पौषधशालामें मालारोपण होवे, तदा संघसहित जिनमंदिरमें जावे, चैत्यवंदना करके फिर पौषधागारमें आयकर मंडलीपूजादि करे. ॥ इस उपधानाविधिको निशीथ, महानिशीथ,

#### त्रिंशस्तम्भः ।

सिद्धांतके पढनेवालोंने श्रुतसामायिककरके माना है. और निझीथ महा-निशीथके तिरस्कार करनेवालोंने नही अंगीकार करा है. तिनोंने तो प्रतिमोद्दहनविधिकोही श्रुतसामायिककरके कथन करा है. ॥ माला भी कितनेक कोशेयपट्टसुत्रमयी (रेशमी) स्वर्ण, पुष्प, मोति, माणिक्य गर्भित, आरोपते हैं. और कितनेक श्वेत पुष्पमयी आरोपते हैं. तिसमें तो, अपनी संपत्तिही प्रमाण है. ॥ इतिवतारोपसंस्कारे श्रुतसामायिकारोपणविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयद्रासादे पंचदशव्रतारोपसंस्कारांतर्गतश्रुतसामायिकारोपणवि-

धिवर्णनोनामैकोनत्रिंशःस्तंभः ॥ २९ ॥

## ॥ अथत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ त्रिंशस्तंभमें वतसंस्कारांतर्गत प्रसंगसें कथन करीं श्रावकोंकी दिनचर्या कहते हैं. दो मुहुत्ते शेष रात्रि रहे श्रावक सूता ऊठे, मल-मूत्रकी शंका दूर करे, और श्रुचि होकर पवित्र आसनऊपर स्थित हुआ यथाविधिसें परमेष्ठि महामंत्रका जाप करे. पीछे कुलका, धर्मका, व्रतका, श्रद्धाका, विचार करके, और स्तोत्रपाठसंयुक्त चेत्यवंदन करके, अपने घरमें, वा धर्मघर (पोषधशालादि) में स्थित होकर, आवश्यक (प्रति-कमणादि) करे.। तदपीछे प्रत्युष कालमें अपने घरमें ल्लान करके, शुचि होके, शुचि वस्त्र पहिरके, भोग संसारिक सुख, और मोक्ष देनेवाले, शुचि होके, शुचि वस्त्र पहिरके, भोग संसारिक सुख, और मोक्ष देनेवाले, शुचि होके, शुचि वस्त्र पहिरके, भोग संसारिक सुख, और मोक्ष देनेवाले, शुचि होके, शुचि वस्त्र पहिरके, भोग संसारिक सुख, और मोक्ष देनेवाले, शुचि वस्त्र पहारे। तिसवास्ते जिनार्चनविधि, अईत्कल्पके कथ-नानुसारें कहते हैं. सोयथा ॥ श्राद्ध केवल टढसम्यत्क्व, प्राप्तगुरुउपदेश, निजघरमें, वा चेत्यमें अर्थात् बडे मंदिरमें, धम्मिल (शिखा) वांधी, शुचि वस्त्र पहरि, उत्तरासंग करी, स्ववर्णानुसारकरके जिनोपवीत, उत्त-रीय, उत्तरासंगधारी, मुखकोश बांधी, एकायचित्त, एकांतमें जिनार्चन, जिनपूजन, करे.। प्रथम जल, पत्र, पुष्प, अक्षत, फल, धूप, आग्नि, दीपक, गंधादिकोंको निःपापता करे. ॥

"॥ॐ पृथिव्यपूतेजोवायुवनस्पतित्रसकाया एकदित्रिचतुः पंचेंद्रियास्तिर्यङ्मनुष्यनारकदेवगतिगताश्चतुर्ददारज्ज्वा-त्मकलेकाकार्दानिवासिनः इह जिनार्चने कृतानुमोदनाः संतु निःपापाः संतु निरपायाः संतु सुखिनः संतु प्राप्तकामाः संतु मुक्ताः संतु बोधमाप्नुवंतुः॥

फिर पुष्प अक्षतादि हाथमें लेके ।

ऐसें कहके अपने आपको तिलक करना, पुष्पादिकरके अपना शिर अर्चन करना, ।

"॥ ॐ त्रसरूपोहं संसारिजीवः सुवासनः सुमेध एकचित्तो निरवद्याईदर्च्चने निर्व्यथो भूयासं निःपापो भुयासं निरु-पद्रवो भुयासं मत्सं श्रिता अन्येपि संसारिजीवा निरव-द्याईदर्च्चने निर्व्यथा भूयासुः निःपापाभूयासुः॥"

निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु न मेस्तु संघटनहिंसापापमईदर्च्चने॥" इति वन्हिदीपायभिमंत्रणम् ॥ सर्वका आभमंत्रण वासक्षेपसें तीन तीन वार करना. ॥ तदपीछे । पुष्पगंधादि हाथमें लेके ।

न मेरतु संघटनहिंसापापमईदर्झने ॥ " इतिपत्रपुष्पफलधूपचं दनाचभिमंत्रणम् ॥ "॥ ॐ अन्नयोऽन्निकायाजीवा एकेंद्रिया निरवद्यार्हत्पूजायां

"॥ ॐ आपोऽप्काया एकेंद्रिया जीवा निरवद्याईत्पूजायां निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु न मेस्तु संघ-इनहिंसापापमर्हदर्ज्ञने ॥" इति जलाभिमंत्रणम् ॥ "॥ ॐ वनस्पतयो बनस्पतिकाया जीवा एकेंद्रिया निरवद्या-ईत्पूजायां निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु न मेस्तु संघट्टनहिंसापापमर्हदर्ज्ञने ॥" इतिपत्रपुष्पफलधूपचं-

800

#### त्रिंशस्तम्भः ।

808

ऐसे पढके दशों दिशायोंमें गंध, जल, अक्षतादि क्षेप करना. तदपीछे।

शिवमस्तु सर्वजगतः परहितनिरता भवंतु भूतगणाः ॥ दोषा प्रयांतु नाशं सर्वत्र सुखीत्रवंतु लोकाः ॥ १ ॥ सर्वेपि संतु सुखिनः सर्वे संतु निरामयाः ॥

सर्वे भद्राणि पश्यंतु मा कश्चिंदुःखभाग् भवेत्॥२॥ षह आर्या और अनुष्टुप् छंद पढने ।

तदपीछे ।

"॥ ॐ भूतधात्री पवित्रास्तु अधिवासितास्तु सुप्रोषितास्तु ॥" ऐसें पढके प्रथम लीपी हुई भूमिमें जलसें प्रोक्षण (सेचन) करेन तदपीछे ।

"॥ उँशस्थिराय आश्वताय निश्चलाय पीठाय नमः॥" ऐसें पढके धोयके चंदनसें छेपन करके स्वस्तिक करके अंकित (चि-न्हित) ऐसा पूजापद्दस्थालादि स्थापन करे, और चैत्यमें तो स्थिरविंव होनेसेंइन दोनों मंत्रोंकरी तिसके भूमिजलपद्दादिकोंको अधिवासन करने.। तदपीछे।

"॥ ॐअत्र क्षेत्रे अत्र काळे नामाईतो रूपाईतो द्र-व्याईतो भावाईतः समागताः सुस्थिताः सुनिष्ठिताः सुप्र तिष्ठिताः संतु॥"

ऐसें पढके अईत् प्रतिमाको स्थापन करे निश्वलविंवके हुए, चरण अधिवासन करे ॥

तदपीछे अंजलिके अग्रभागमें पुष्प लेके।

"॥ ॐ नमोईद्रचः सिदेज्यस्तीर्णेभ्यस्तारकेभ्यो बुद्धेभ्यो बोधकेभ्यः सर्वजंतुहितेभ्यः इह कल्पनबिंवे भगवंतोईतः सुप्रतिष्ठिताः संतु॥"

तदपीछे अक्षत ( चावल ) हाथमें लेके। ॐ अर्ह तं। प्रीणनं निर्मलं बल्यं मांगल्यं सर्वासिद्धिदं॥ जीवनं कार्यसंसिद्धे भूयान्मे जिनपूजने॥ १॥ यह मंत्र पढके जिनप्रतिमाके ऊपर अक्षत आरोपण करे.॥

ॐ अर्ह ँ क्षं । नानावर्ण निहामोदं सर्वत्रिदरावछमं ॥ जिनार्चनेत्र संसिदचे पुष्पं भवतु मे सदा ॥ १ ॥ यह मंत्र पढके जिनप्रतिमाके ऊपर सुगंधमय विविध वर्णके पुष्प चढावे ॥

ॐ अईँ लं। इदं गंधं महामोदं बृहणं प्रीणनं सदा॥ जिनार्चने च सत्कर्म्भसंसिद्धचे जायतां मम ॥ १॥ यह मंत्र पढके विविध गंधकरी जिनप्रतिमाको विलेपन करे.॥ तदपीछे पुष्पपत्रादि हाथमें लेके।

यह मंत्र पढके जलकरके प्रतिमाको भिषेक और स्नपन (स्नात्र) करे.॥

तदपीछे चंदन कुंकुम कर्प्रूर कस्तूरी आदि सुगंध हाथमें लेके।

॥ जन्मरतु मायमरतु जा पममाव मरतु लवाप पार पूजारतु॥ इन वचनोंकरके वारंवार जिनप्रतिमाके ऊपर जलाई पुष्पारोषण करे.। तदपीछे जल लेके। ॐ अर्ह वं। जीवनं तर्पणं इद्यं प्राणदं मलनाशनं॥ जलं जिनार्च्चनेत्रेव जायतां सुखहेतवे॥ १॥

"॥ स्वागतमस्तु सुस्थितमस्तु सुप्रतिष्ठास्तु॥" तदर्थाछे फिर पुष्पाभिषेक करके। "॥ अर्ध्यमस्तु पाद्यमस्तु आचमनीय मस्तु सर्वोपचारे पूजास्तु॥"

भी जलाई फूलांसे पूजापूर्वक कहें. ॥ यथा ॥

ऐसें मौन करके कहके भगवत्के चरणोपरि पुष्प स्थापन करे. । फिर भी जलाई फूलोसें पूजापूर्वक कहे. ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

802

तदपीछे । "॥आचमनमस्तु गंधमस्तु पुष्पमस्तु अक्षतमस्तु फलमस्तु धुपोस्तु दीपोस्तु ॥" ऐसें पढके क्रमसें जल, गंध, पुष्प,अक्षत,

नपादसें नीचे स्थापित यहोंके ऊपर, वा स्नानपट्टके ऊपर वासक्षेप करे.॥

तदपीछे वासक्षेप लेके । "॥ ॐसूर्यसोमांगारकबुधगुरुञुक्रञनेश्चरराहुकेतुमुखाग्रहाः इह जिनपादाग्रे समायांत पूजां प्रतीच्छतु॥" ऐसें पढके जि-

पढके फिर जिनपूजन करे. ॥

तदपीछे फुलोंको लेके । "॥ॐ अहें भगवद्भचोईद्भचो जलगंधपुष्पाक्षतफलधूपदींपैः संप्रदानमस्तु ॐ पुण्याहं पुण्याहं प्रीयंतां प्रीयंतां भगवं-तोईतस्त्रिलोकस्थिताः नामाकृतिद्रव्यभावयुताः स्वाहा ॥" यह

यह पढके दीपमध्ये पुष्प स्थापन करें.॥

द्योतनाय प्रतिमायादीपो भूयात्सदाईते॥१॥

र्षांछे फूल लेके। ॐ अईँ रं। पंचज्ञानमहाज्योतिर्म्मयाय ध्वांतघातिने ॥

ॐ अर्ह ँ रं । श्रीखंडागरुकस्तूरीद्रुमनिर्याससंभवः ॥ प्रीणनः सर्व देवानां धूपोस्तु जिनपूजने ॥ १ ॥ यह पढके अग्निमें धूपक्षेप करे. ॥

उन् अह कु । जन्मरित स्वनसल पुन्यमादासल सल द्याज्जिनाच्चनेत्रैव जिनपादाय्रसंस्थितम् ॥ १ ॥ यह मंत्र पढके जिनपादाये फल ढोवे.॥ तदपीछे धूप लेके ।

फल हाथमें लेके। ॐ अर्ह ँ फ़ुं। जन्मफलं स्वर्गफलं पुण्यमोक्षफलं फलं॥

तदपीछे पूग (सुपारी) जायफल आदि वा वर्त्तमान ऋतुके (मोसमी) च राथमें चेके ।

#### त्रिंशस्तम्भः ।

"॥अस्मत्पूर्वजा गोत्रसंभवा देवगतिगताः सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥" ऐसें कहके जिनपादाये पुष्पांजलिक्षेप करे.॥ तदपीछे फिर भी पुष्पांजलि लेके।

"॥ ॐ इंद्राझियमनिर्ऋतिवरुणवायुकुबेरेशाननागब्रह्मणो लोकपालाः संविनायकाः सक्षेत्रपालाः सुपूर्जिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥"यह पढके ठोकपालोपरि पुष्पारोपण करे॥ तदपीछे पुष्पांजलि लेके ।

फल, धूप, दीपसें लोकपालोंका पूजन करे.॥ तदपीछे अंजलिमें पुष्प लेके ।

"॥आचमनमस्तु गंधमस्तु पुष्पमस्तु अक्षतमस्तु फलमस्तु धुपोस्तु दीपोस्तु ॥ " ऐसें पढके क्रमसें जल, गंध, पुष्प, अक्षत,

पालोंको वासक्षेप करे.॥ तदपीछे ।

फिर इसी सीतिकरके।

"॥ ॐ इंद्रामियमनिर्ऋतिवरुणवायुकुबेरेशाननागब्रह्मणो लोकपालाः सविनायकाः सक्षेत्रपालाः इह जिनपादाग्रे समागच्छंतु पूजां प्रतीच्छंतु॥ " ऐसें कहके पूजापद्योपरि लोक-

सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु ॥ " ऐसें कहके वहोंके उपर पुष्पारोप करे. ॥

तदपीछे अंजलिअयमें फुल लेके। "॥ ॐ सूर्यसोमांगारकबुधगुरुञुकञनेश्वरराहुकेतुमुखायहाः

फल, धूप, दीपसें ग्रहोंका पूजन करे. ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

फिर दूसरा जलचुलुक लेके। "॥ ॐ सर्वें गणेशक्षेत्रपालाद्याः सर्वेयहाः सर्वे दिक्पालाः सर्वेऽस्मत्पूर्वजोद्रवादेवाः सर्वे अष्टनवत्युत्तररातं देवजातयः सदेव्योऽर्हद्रकाः अनेन नैवेद्येन संतर्पिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महो-

यह पढके एकन्न नैवेद्यमें चुछुकक्षेप करे.।

ॐ अईँ । नानाषड्रससंपूर्णं नैवेद्यं सर्वमुत्तमं ॥ जिनाये ढौकितं सर्वसंपदे मम जायतां ॥ १ ॥

अईन्मंत्र एकसोआठ (१०८) वार, वा तदर्द्ध अर्थात् ५४ वार जपे.॥ तदपीछे दो पात्रोंकरके नैवेद्य ढौंकन करे. पीछे एक पात्रमें जलका चुलुक लेके ।

यह त्रिपद मंत्र श्रीमत् अईन् भगवंतोंके आगे नित्य स्मरण करे. कैसा है मंत्र? भोगदेवलोकादि सुख और मोक्षका देनेवाला है. तथा सर्व पापोंका नाश करनेवाला है. । विशेष इतना है कि, यह मंत्र अप-वित्र पुरुषोंने, अन्यचित्तवाले अर्थात् उपयोगरहित पुरुषोंने, नही स्मरण करना. तथा सखर अर्थात् उच्चशब्दसें नही स्मरण करना, नास्तिकोंको नही सुनावना, और मिथ्यादृष्टियोंको भी नही सुनावना. । यह पूर्वोक्त

ॐ र्जहँ नमो पारगयाणं ॥"

तिस फूलसें जिनप्रतिमाको पूजे।

अर्हन्मंतो यथा ॥ "॥ॐ र्अहें नमो अरहंताणं ॐ अईं नमो सयंसंबुद्धाणं

कहके जिनपादाये अंजलिक्षेप करे. ॥ तदपीछे अंजलिके अमभागमें पुष्प धारण करके अईन्मंत्र स्मरण करके

पूजां प्रतिच्छंतु सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥" ऐसे

www.kobatirth.org

"॥ॐ अईं अर्हद्रकाष्टनवत्युत्तरशतदेवजातयः सदेव्यः

जिशस्तम्भः।

तत्त्वनिर्णयप्रासल 308 त्सवदाः सत् ॥" ऐसें कहके दूसरे नैवचके ऊपर चुलुकक्षेप करे. ॥ ॥ इंद्रवज्रा 🎚 यो जन्मकाले पुरुषोत्तमस्य सुमेरुश्टंगे कृतमजनेश्च ॥ देवैः प्रदत्तः कुसुमांजलिस्स ददातु सर्वाणि समीहितानि ॥१॥ ॥ वसंततिलका ॥ राज्याभिषेकसमये त्रिद्शाधिपेन । छत्रध्वजांक तलयोः पदयोर्जिनस्य क क्षिप्तोतिभक्तिभरतः कुसुमांजलिर्यः। स प्रीणयत्वनुदिनं सुधियां मनांसि ॥ २ ॥ ॥ शार्दुल ॥ देवेंद्रेः कृतकेवले जिनपती सानंदभक्तयागतैः । संदेहव्यपरोपणक्षमशूभव्याख्यानबुद्धधाइायैः ॥ आमोदान्वितपारिजातकुसुमैर्यः स्वामिपादायतो । मुक्तस्स प्रतनोतु चिन्मयहृदां भद्राणि पुष्पांजलिः ॥३॥ इन तीनों वृत्तोंकरके तीन वार पुष्पांजलिक्षेप करे. ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ लावण्यपुण्यांगभृतोईतो यस्तद्वृष्टिभावं सहसैव धत्ते ॥ संविश्वभूर्त्तुईवणावतारो गर्भावतारं सुधियां विहंतु ॥ १ ॥ ॥ अनुष्टुप् ॥ लावण्यैकनिधेर्विश्वभर्त्तुस्तद्वृद्धिहेतुकृत् ॥ लवणोत्तरणं कुर्याद्ववसागरतारणम् ॥ २ ॥ इन दो वृत्तोंकरके दो वार लवण उत्तारना. ॥ ॥ अनुष्टुप् ॥ सक्षारतां सदासक्तां निहंतुमिव सोद्यमः ॥ खवणाब्धिर्छवणांबुमिषात्ते सेवते पदी ॥ १ ॥

8.00

त्रिंशस्तम्भः ।

यह पढके लवणमिश्र जल उत्तारना.॥

www.kobatirth.org

🛛 आर्या 🛙 भुवनजनपवित्रिताप्रमोदप्रणयनजीवनकारणं गरीयः जलमविकलमस्तु तीर्थनाथकमसंस्पर्शिसुखावहं जनानाम्॥ १॥ यह पढके केवल जलक्षेप करे.॥ ॥ अनुष्टुप् ॥ सप्तभीतिर्विधाताई सप्तव्यसननाराकृत् ॥ यत् सप्तनरकद्वारसप्ताररितुलां गतम् ॥ १ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ सप्तांगराज्यफलदानकृतप्रमोदं। सत्सप्ततत्त्वविदुनंतकृतप्रवोधम्॥ तच्छकहस्तधृतसंगतसप्तद्रीपमारात्रिकं भवतु सप्तमसहुणाय ॥२॥ यह पढके आरात्रिकावतारण करे. ॥ ॥ अनुष्ट्रप् ॥ विश्वत्रयभवेर्जीवैः सदेवासुरमानवैः ॥ चिन्मंगलं श्रीजिनेंद्रात् प्रार्थनीयं दिने दिने ॥ १ ॥ ॥ वसंततिलका ॥

यन्मंगरुं भगवतः प्रथमार्हतः श्री-

सर्वास्रास्रवधूमुखगीयमानं ।

दास्यंगतेषु सकलेषु सुरासुरेषु ।

सन्मंगलं मिथुनपाणिगतीर्थवारि ।

संयोजनेेः प्रतिबभूव विवाहकाले॥

सर्वीर्षभिश्च सुमनोभिरुदीर्यमाणम् ॥ २ ॥

पादाभिषेक विधिनात्युपचीयमानम् ॥ ३ ॥

राज्येर्हतः प्रथमसृष्टिकृतो यदासीत् ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

#### ॥ शार्दूल ॥

यद्विश्वाधिपतेः समस्ततनुभ्रत्संसारनिस्तारणे । र्तार्थे पुष्टिमुपेयुषि प्रतिदिनं रृध्धि गतं मंगलम् ॥ तत् संप्रत्युपनीतपूजनविधौ विश्वात्मनामर्हतां ।

भूयान्मंगळमक्षयं च जगते स्वस्त्यस्तु संघाय च ॥ ४ ॥

इन चारों वृत्तोंकरके मंगल प्रदीप करे । पीछे राऋस्तव पढे॥ इतिजि-नार्चनविधिः॥

अथ आतिशय करी अर्हद्रक्तिवाला कोइक श्रावक, नित्य, वा पर्वदिनमें, वा किसी कार्यांतरमें, जिनस्नात्र करनेकी इच्छा करे, तिसका विधि यह है।

प्रथम सात्रपीठके ऊपर, दिक्पालयह अन्य दैवतपूजन वर्जके, पूर्वो-क प्रकारकरके जिनप्रतिमाको पूजके, मंगलदीप वर्जित आरात्रिक करके, पूर्वोपचारयुक्त श्रावक, गुरुसमक्ष संघके मिले हुए, चार प्रकारके गीतवाद्यादि उत्सवके हुए पुष्पांजलि हाथमें लेके।

गीतवायादि उत्सवके हुए पुष्पांजलि हाथमें लेके। "॥नमो अरहंताणं नमोईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः॥" यह पढके दो वृत्त (छंद) पढे.।

यथा ॥

॥ शार्दुलवृत्तम् ॥

कल्याणं कुलटदिकारि कुरालं छाघाईमत्यद्धतं । सर्वाघप्रतिघातनं गुणगणालंकारविभ्राजितम् ॥ कांतिश्रीपरिरंभणं प्रतिनिधिप्रख्यं जयत्यईतां । ध्यानं दानवमानवैर्विरचितं सर्वार्थसंसिद्धये ॥ १ ॥ ॥ मालिनीव्हत्तम् ॥ भुवनभविकपापध्वांतदीपायमानं । परमतपरिघातप्रत्यनीकायमानम् ॥ धृतिकुवल्यनेत्रावश्यमंत्रायमानं । जयति जिनपतीनां धानमत्युत्तमानाम् ॥ २ ॥

For Private And Personal

त्रिंशस्तम्भः । 808 यह पढके पुष्पांजलिक्षेपण करे. ॥ इतिपुष्पांजलिक्षेपः ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ कर्प्यूरसिल्हाधिककाकतुंडकस्तुरिकाचंदनवंदनीयः ॥ धूपो जिनाधीश्वरपूजनेऽत्र सर्वाणि पापानि दहत्वजस्रम् ॥ १॥ यहे पढके सर्वपुष्पांजलियोंके बीचमें धूपोत्क्षेप करे. ॥ और शक्रस्तव पढे. ॥ तदपीछे जलपूर्ण कलइा लेके, श्लोक और वसंततिलका पढे. ॥ ॥ अनुष्टुप् ॥ यथा ॥ केवली भगवानेकः स्वाहादी मंडनैर्विना ॥ विनापि परिवारेण वंदितः प्रभुतोर्जितः ॥ १ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ तस्येशितुः प्रतिनिधिः सुहजश्रियाट्यः । पुष्पेर्विनापि हि विना वसनप्रतानेः ॥ गंधेविना मणिमयाभरणेविनापि । छोकोत्तरं किमपि दृष्टिंसुखं ददाति ॥ २ ॥ यह पढके प्रतिमाको कलशाभिषेक करे. ॥ इतिप्रतिमायाः कलशाभि-षेकः ॥ पुष्प अलंकारादि उत्तारके, कल्रज्ञाभिषेक करके, पीछे फिर पुष्पां-जलि लेके, दो काव्य पढे.।

यथा॥ ॥ शार्दूछद्वत्तम् ॥ विश्वानंदकरी भवांवुधितरी सर्वापदां कर्त्तरी । मोक्षाध्वेकविरुंघनाय विमऌा विद्या परा खेचरी ॥ दृष्ट्या भावितकल्मषापनयने बद्धाप्रतिज्ञा दढा । रम्याईत्प्रतिमा तनोतु भविनां सर्व मनोवांछितम् ॥ १ ॥ ॥ आर्या ॥

परमतररमासमागमोत्थप्रसृमरहर्षविभासिसन्निकर्षा ॥ जयति जगति जिनेदास्य दीप्तिः प्रतिमा कामितदायिनी जनानाम् २

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यह पढके फिर पुष्पांजलिक्षेप करे. । पीछे पूर्वोक्त ' कर्प्पूरसिल्हा ' वृत्तकरके धूपोत्क्षेप करे, और शकस्तव पढे. । पीछे फिर पुष्पांजलि हाथ-में लेके, दो काव्य पढे. ॥

॥ षृथिवीवृत्तम् ॥ यथा ॥ न दुःखमतिमात्रकं न विपदां परिस्फूर्जितं । न चापि यदासां क्षितिर्न विषमा चणां दुस्थता ॥ न चापि गुणहीनता न परमप्रमोद क्षयो । जिन्नार्ज्वनकृतां भवे भवति चैव निःसंशयम् ॥ १ ॥ ॥ मंदाकांतर ॥ एतत्कृत्यं परममसमानंदसंपन्निदानं । पतालौकः सुरनरहितं साधुभिः प्रार्थनीयम् ॥ सर्वारंभापचयकरणं श्रेयकां सं निधानं । साध्यं सर्वेर्विमलमनसा पूजनं विश्वभर्त्तुः ॥ २ ॥ यह पढके फिर पुष्पांजलिक्षेप करे.। तदपीछे भूप हाथमें लेके पढे.। ॥ शाईल ॥ यथा ॥ कर्प्पूरागरुसिल्हचंदनबलामांसी शरौलेयक। श्रीवासद्रुमधूपरालघुसृणैरत्यंतमामोदितः ॥ व्योमस्थप्रसरच्छशांककिरणज्योतिःप्रतिच्छादको । धूपोत् क्षेपकृतो जगत्रयगुरोस्सौमाग्यमुत्तंसतु॥ १॥ ॥ आर्या ॥ सिद्धाचार्यप्रभृतीन् पंच गुरून् सर्वदेवगणमधिकम् ॥ क्षेत्रे काले धूपः प्रीणयतु जिनार्चने रचितः ॥ २ ॥ यह पहने धूपोत्क्षेप नरे.। शकस्तव पढे.॥ पीछे फिर पुष्पांजलि लेके ॥





व्योमस्थप्रसरच्छशांककिरणज्योतिःप्रतिच्छादको ॥ धुपोत्क्षेपकृतो जगत्रयगुरोस्सौभाग्यमुत्तंसतु ॥ १ ॥ ॥ आर्या ॥ सिद्धाचार्यप्रभृतीन् पंच गुरून सर्वदेवगणमधिकम् ॥ क्षेत्रे काले धूपः प्रीणयतु जिनार्चने रचितः ॥ २ ॥ यह पढके धुपोत्क्षेप करे। शंकस्तव पढे. ॥पीछे फिर पुष्पांजलि लेके। ॥ वसंततिलका ॥ जन्मन्यनंतसुखदे भुवनेश्वरस्य । सुत्रामभिः कनकरौलरीरःशिलायाम्॥ स्नात्रं व्यधायि विविधांबुधिकूपवापी । कासारपल्वलसरित्सलिलैंः सुगंधैः ॥ १ ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ तां बुद्धिमाधाय इदीहकाले स्नात्रं जिनेंद्रप्रतिमागणस्य ॥ कुर्वति लोकाः शुभभावभाजो महाजनो येन गतः सपंथाः ॥२॥ यह पढके पुष्पांजलिक्षेप करे। तदपछि ॥ ॥ वृत्तपाठः ॥ परिमलगुणसारसदुणाढया बहुसंसक्तपरिस्फुरद्दिरेफा ॥ बहुविधबहुवर्णपुष्पमाला वपुषि जिनस्य भवत्वमोघयोगा॥१॥ यह वृत्त पढके पगोंसें लेके सस्तकपर्यंत जिनप्रतिमाको पुष्पारोपण करे.। पीछे 'कर्प्पूरसिल्हाधि०' इसकरके धूपोतक्षेप करे.। पीछे शकस्तव पढे.। पीछे फिर पुष्पांजालि हाथमें लेके। ॥ शाईल ॥

साम्राज्यस्य पदोन्मुखे भगवति स्वर्गाधिपैर्गुफितो। मंत्रित्वं बलनाथतामधिकृतिं स्वर्णस्य कोशस्य च ॥ बिभ्रद्भिः कुसुमांजलिर्विनिहितो भक्त्या प्रभोः पादयो-

şt

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

# र्दुःखौधस्य जलांजलिं सतनुतादालोकनादेव हि ॥ १ ॥

॥ इंद्रवज्रा ॥ चेतः समाधातुमनिंद्रियार्थं पुण्यं विधातुं गणनाद्यतीतम् ॥ निक्षिप्यतेईत्प्रतिमापदाये पुष्पांजलिः प्रोद्धतभक्तिभावैः ॥२॥

यह पढके पुष्पांजलिक्षेप करे.। सर्व पुष्पांजलियोंके अंतमें धूपोत्क्षेप, और शकस्तवपाठ अवइय करना ॥ तदनंतर पुष्पादिकरके प्रतिमा पूजे। तदपीछे मणि, स्वर्ण, रूप्य, ताम्र, मिश्रधातु, माटीमय, कलहो स्नात्रकी चौकीऊपरि स्थापन करना, तिनमें गंगोदकमिश्रित सर्व जलाशयोंके पानी स्थापन करे. चंदन, कुंकुम, कर्प्यूरादि सुगंध द्रव्योंकरके वासित करे. चंदनादि करके, और पुष्पमालायोंकरके, कलझोंको पूजे. जल पुष्पादिअभिमंत्रणमंत्र पूर्वे कहे हैं ते जानने । तदपीछे सो एक श्रावक, अथवा बहुत श्रावक, पूर्वोक्त वेष शौचवाले गंधसें हस्तको लेपन करके, मालाभूषित कंठवाले तिन कलशोंको हाथऊपरि रक्खे.। तदपीछे स्वस्वबुद्धिअनुसारसें जिनजन्माभिषेकचिन्हित स्तोत्रोंको जिनस्तुतिग-र्भित षद्पदादि (छप्पयआदि) को पढे । तटपीछे शार्दूलवृत्त पढे । यथा ॥

॥ शार्दुलवृत्त ॥

जाते जन्मनि सर्वविष्टपपतेरिंद्रादयो निर्जरा । नीत्वा तं करसंपुटेन वहुभिः साईं विशिष्टोत्सवैः ॥ शुंगे मेरुमहीधरस्य मिलिते सानंददेवीगणे। रनात्रारंभमुपानयांति बहुधा कुंभांबुगंधादिकम् ॥ १ ॥ ॥ आर्या ॥

योजनमुखान् रजतनिष्कमयान् मिश्रधातुमृद्रचितान् ॥ दधते कल्रज्ञान् संख्या तेषां युगषट्खदंतिमिता ॥ २ ॥ वापीकूपऱ्हदांबुधितडागपल्वलनदीझरादिभ्यः ॥ आनीतैर्विमलजलैः स्नानाधिकं पूरयंति च ते ॥ ३ ॥

स्मृत्वैतत्करवामं विष्टपविभोः स्नात्रं मुदामांस्पदम् ॥ ८ ॥

॥ शार्दूछद्वत्तम ॥ कस्तूरीघनसारकुंकुममुराश्रीखंडकंक्रोल्ठके- । -हींबेरादिसुगंधवस्तुभिरठंकुर्वति तत्संवरम् ॥ देवेंद्रा वरपारिजातबकुठश्रीपुष्पजातीजपा । माठाभिः कठशाननानि दधते संप्राप्तहारस्रजः ॥ ४ ॥ ईशानाधिपतेर्निजांककुहरे संस्थापितं स्वामिनं । सोधर्माधिपतिर्मिमताद्धुतचतुःप्रांशूक्षशृंगोद्धतैः ॥ धारावारिमरैः शशांकविमठैः सिंचत्यनन्याशयः । शेषाश्र्येव सुराप्सरस्समुदयाः कुर्वतिकौतूहठम् ॥ ५ ॥ ॥ वसंततिल्रका ॥ वीणामृदंगतिमिलार्द्रकटार्डनूर । ढकाहुडुकपणवस्फुटकाहलाभिः ॥ सद्देणुझर्ज्झरकदुंदुभिषुंषुणीभि-वाद्यैः सृजांति सकलाप्सरसो विनोदम् ॥ ६ ॥

॥ ऋोकः ॥

॥ शार्दूलवृत्तम् ॥

तसिंमस्ताहशाउत्सवे वयमपि स्वर्लेकिसंवासिनो ।

भ्रांता जन्मविवर्त्तनेन विहितश्रीतीर्थसेवाधियः ॥

जातास्तेन विशुद्धवोधमधुना संप्राप्य तत्पूजनं ।

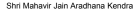
॥ गाथा ॥

बालत्तणम्मि सामिअ सुमेरुसिहरम्मि कणयकलसेहिं ॥

कलग्रांस्त्रिजगन्नाथं स्नपयंति महामुदः ॥ ७ ॥

रोषाः सुरेश्वरास्तत्र ग्रहीत्वा करसंपुटे ॥

त्रिंशस्तम्भः ।



おてき

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

868

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

तियसासुरेहिं ण्हविओ ते धन्ना जेहिं दिष्टोसि ॥ ९ ॥ यह पढके कलशोंकरके जिनुप्रतिमाको अभिषेक करे । तदपीछे षडे छोटेके क्रमकरके सर्व पुरुष स्त्रियां भी गंधोदकोंकरके स्नात्र करे.। तदपीछे अभिषेकके अंतमें गंधोदकपूर्ण कलदा लेके वसंततिलकावृत्तपढे. ॥ वसंततिलका ॥ यथा ॥ संघे चुतुर्विध इह प्रतिभासमाने श्रीतीर्थपूजनकृतप्रतिभासमाने 🖁 गंधोदकैः पुनरपि प्रभवत्वजस्तं स्नात्रं जगत्रयगुरोरतिपूतधोरैः॥१॥ यह पढके जिनपादोपरि कलझाभिषेक करके स्नात्रनिवृत्ति करे.। तद-पीछे पुष्पांजलि लेके वृत्त पढे । ॥ प्रहर्षिणी ॥ यथा ॥ इंद्राप्ने यम निर्ऋते जलेश वायो वित्तेशेश्वर भुजगा विरंचिनाथ ॥ संघटाधिकतमभक्तिभारभाजः रनात्रेस्मिन् भुवनविभोः श्रीयं कुरुध्वम् ॥ १ ॥ यह पढके स्नात्रपीठके पास रहे कल्पित दिक्पालपीठऊपरि, पुष्पांज-लिक्षेप करे. । तदपीछे प्रत्येक दिशामें यथाकमकरके दिक्पालोंको स्था-पन करे. । पीछे एकेंक दिक्पालका पूजन करे । ॥ शिखरिणी ॥ यथा ॥ सुराधीश श्रीमन् सुदृढतरसम्यक्तववसते। र्राचीकांतोपांतस्थितविबुधकोट्यानतपद ॥ ज्वलहजाघातक्षपितदनुजाधीशकटक । प्रमोः स्नात्रे विघ्नं हर हर हरे पुण्यजयिनाम् ॥ १ ॥ "॥ ॐ राक्र इह जिनस्नात्रमहोत्सवे आगच्छ २। इदं जलं गृहाण २। गंधं ग्रहाण २। पुष्पं गृहाण २। धूपं गृहाण २।

शांतिं कुरु २। तुष्टिं कुरु २। पुष्टिं कुरु २। ऋदिं कुरु २। वृद्धिं कुरु २। स्वाहा ॥ " इति पुष्पगंधादिभिरिंद्रपूजनम् ॥ १ ॥ ॥ वपछंदसिकवृत्तपाठः ॥ वहिरंतरनंततेजसा विद्धत्कारणकार्यसंगतिः ॥ जिनपूजनआशुशुक्षणे कुरु विध्नप्रतिघातमंजसा ॥ १ ॥ "॥ ॐ अम्ने इह० शेषं पूर्ववत्॥ " ॥ इत्यग्निपूजनम् ॥ २ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ दीप्तांजनप्रभतनो तनुसंनिकर्ष। वाहारिवाहनसमुद्धरदंडपाणे ॥ सर्वत्र तुल्यकरणीयकरस्थधर्म ॥ कीनाज्ञा नाज्ञाय विपहिसरं क्षणेत्र ॥ १ ॥ " ॐ यम इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति यमपूजनम् ॥ ३॥ ॥ आर्या ॥ राक्षसगणपरिवेष्टितचेष्टितमात्रप्रकाशहतशत्रो ॥ स्नात्रोत्सवेत्र निर्ऋते नाराय सर्वाणि दुःखानि ॥ १ ॥ "॥ ॐ निर्ऋते इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति निर्ऋतिपूजनम् ॥ ४ ॥ ॥ स्रग्धरा ॥ कङ्ठोलानीतलोलाधिककिरणगणस्फीतरत्नप्रपंच। प्रोद्धतीर्वाझिशोभं वरमकरमहापृष्टदेशोक्तमानम् ॥ चंचच्चीरिङिशंगिप्रभुतिझषगणैरंचितं वारुणं नो । वर्ष्मचिंछयादपायं त्रिजगद्धिपतेः स्नात्रसत्रे पवित्रे ॥ १ ॥ "॥ अँ वरुण इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति वरुणपूजनम् ॥ ५ ॥



दिपं गृहण २। नैवेद्यं गृहाण २। विघ्रं हर २। दुरितं हर २।

804

॥ द्रुतविलंबितपाठः ॥ विद्यादपुस्तकदास्तकरद्वयः । प्रथितवेदतया प्रमदप्रदः ॥ भगवतः स्नपनावसरे चिरं । हरतु विभ्नभरं द्रुहिणो विभुः ॥१॥ "॥ॐ ब्रह्मन् इह० शेषं पूर्ववत ॥" इति ब्रह्मणः पूजनम् ॥१०॥

॥ वृत्तवाठः ॥ फणमणिमहसा विभासमानाः। कृतयमुनाजलसंश्रयोपमानाः॥ फणिन इह जिनाभिषेककाले। बलिभवनादमृतंसमानयंतु॥१॥ "॥ ॐ नागा इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति नागपूजनम्॥१॥

॥ वसंततिल्का ॥ गंगातरंगपरिखेलनकीर्णवारि प्रोद्यत्कपईपरिमंडितपार्श्वदेशम् ॥ नित्यं जिनस्नपनहष्टहदः स्मरारे विव्नं निहंतु सकलस्य जगत्रयस्य १ " ॥ ॐ ईशान इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इतीशानपूजनम् ॥ ८ ॥

श्रीमत्कुवेरभगवत्स्नपनेत्र सर्व ।

कैलासवास विलमत्कमलाविलास । मंशुद्रहासकृतदौस्थ्यकथानिरास ॥

॥ वसंततिलका ॥

इह जिनपतिपृजासंनिधौ मातरिश्व– न्नपनयसमुदुःयं मध्यवाह्यातपानाम् ॥ ९ ॥ "॥ ॐ वायो ईह० शेपं पूर्ववत् ॥" इति वायुपूजनम् ॥ ६ ॥

ध्वजपटकृतकीर्त्तिस्फूर्त्तिदीप्यहिमान । प्रसृमरबहुवेगत्यक्तसर्वोपमान ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

॥ मालिनी ॥

**चिंशस्तम्भः**।

www.kobatirth.org



े ऐसें क्रमसें दिकपालपृजन करे । तदपीछे फिर भी हाथमें पुष्पांजलि लेकर आर्या पढे ॥

॥ आर्या ॥ यथा ॥ दिनकरहिमकरभूसुतराशिसुतवृहतीशकाव्यरवितनयाः ॥ राहो केतो क्षेत्रप जिनार्च्चने भवत सन्निहिताः ॥ १ ॥ यह पढके ग्रहपीठोपरि पुष्पांजलिक्षेप करे। तदपीछे पूर्वादिकमसें सूर्य, ग्रुक, मंगल, राहु, शनि, चंद्र, बुध, बृहस्पति, इनको स्थापन करे. हेठ केतुको, और ऊपर क्षेत्रपालको स्थापन करे.। तदपीछे प्रत्येक प्रहका पूजन करे. । ॥ वसंततिलका ॥ तद्यथा ॥ विश्वप्रकाशकृतभव्यञ्जुभावकाश । ध्वांतप्रतानपरिपातनसहिकादा॥ आदित्य नित्यमिह तीर्थकराभिषेके। कल्याणपछवनमाकलय प्रयत्नात् ॥ ९ ॥ "॥ ॐ सूर्य इह० रोषं पूर्ववत् ॥ " इति सूर्यपूजनम् ॥ १ ॥ ॥ मालिनी ॥ रफटिकधवलञ्जुद्रध्यानविध्वस्तपाप । प्रमुदितदितिपुत्रेापास्यपादारविंद ॥ त्रिभुवनजनशश्वजंतुजीवानुविद्य । "॥ ॐ शुक्त इह० शेषं पूर्ववत् ॥ँ" इति शुकपूजनम् ॥ २ ॥ ॥ आर्या ॥ प्रबलबलमिलितबहुकुशललालनाललितकलितविध्नहते। भौमजिनस्नपनेऽस्मिन् विघटय विव्रागमं सर्वम् ॥ १ ॥ "॥ अ मंगल इह० शेषं पूर्ववत् ॥" इति मंगलपूजनम् ॥ ३ ॥

निजनिजोदययोगजगत्रयीकुदालविस्तरकारणतां गतः ॥ भवतुकेतुरनश्वरसंपदां सततहेतुरवारितविक्रमः॥ १॥ "॥ ॐ केतो इह० शेषं पूर्ववत् ॥" इति केतुपृजनम् ॥ ९ ॥

॥ द्रुतविलंवित ॥

सुरपतिहृदयावतीर्णमंत्रप्रचुरकलाविकलप्रकाश भास्वन् ॥ जिनपतिचरणाभिषेककाले कुरु वृहतीवर विध्नविप्रणाशम्॥ १॥ "॥ ॐ गुरो इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति गुरुपूजनम् ॥ ८ ॥

॥ वृत्तम् ॥

बुधविबुधगणार्न्चितांधियुग्म प्रमथितदेत्य विनीतदुष्टशास्त्र ॥ जिनचरणसमीपगोधुनात्वं रचय मतिं भवधातनप्रकृष्टाम् ॥ १॥ "॥ ॐ बुध इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति बुधपूजनम् ॥ ७ ॥

॥ वृत्तम् ॥

भ डुलापळापताठः ॥ अमृतरुष्टिविनाशितसर्वदेषिचितविध्नविषः शशराठांछनः॥ वितनुतात्तनुतामिह देहिनां प्रसृततापभरस्य जिनार्चने॥१॥ "॥ ॐ चंद्र इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति चंद्रपूजनम् ॥ ६ ॥

॥ द्रुतविलंबितपाठः ॥

॥ इत्तम् ॥ फलिनीदलनील लीलयांतःस्थगितसमस्तवरिष्ठविध्नजात॥ रवितनय प्रबोधमेतात् जिनपूजाकरणेकसावधानान् ॥ १॥ "॥ ॐ दाने इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति द्यनिपूजनम् ॥ ५॥

॥ अनुष्टुप् ॥ अस्तांहः सिंहसंयुक्तरथ विक्रममंदिर ॥ सिंहिकासुत पूजायामत्र संनिहितो भव ॥ १ ॥ "॥ ॐ राहो इह० रोषं पूर्ववत् ॥ " इति राहु पूजनम् ॥ १॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

800



॥ आर्या ॥ कृश्नसितकपिलवर्णप्रकीर्णकोपासितांव्रियुग्मसदा॥ श्रीक्षेत्रपाल पालय भविकजनं विध्नहरणेन ॥ १ ॥ "॥ ॐ क्षेत्रपाल इह० शेषं पूर्ववत्॥ "इति क्षेत्रपालपूजनम् ॥१०॥ तदपीछे गंध, पुष्प, अक्षत, धूप, दीपसें पूर्व कहे मंत्रोंसेंही जिनप्रति-माकी पूजा करे. तदपीछे हाथमें वस्त्र लेके वसंतातिलकावृत्तपाठ पढे. ॥ वसंततिलकावृत्त ॥ यथा ॥ त्यक्त्वाखिळार्थवनितादिकभूरिराज्यं निःसंगतामुपगतो जगतामधीशः॥ भिक्षर्भवन्नपि स वर्ष्मणि देवदूष्य-मेकं द्धाति वचनेन सुरेश्वराणाम् ॥ १ ॥ यह पढके वस्त्र चढावे. ॥ इति वस्त्रपूजा ॥ तदपीछे नानाविध खाद्य, पेय, भक्ष्य, लेह्यसंयुक्त नैवेद्य, दो स्थानमें करके तिनमेंसें एक पात्र जिनके आगे स्थापके, श्ठोक पढे. । ॥ श्र्ठोक ॥ यथा ॥ सर्वप्रधानसङ्गतं देहिदेहिसुपुष्टिदम् ॥ अन्नं जिनाये रचितं दुःखं हरतु नः सदा ॥ १ ॥ यह पढके जलचुलुककरके जिनप्रतिमाको नैवेद्य देवे. । तदपीछे दूसरे पात्रमें चुलुककरकेही, यहदिक्पालादिकोंको श्लोक पढके नैवेद्य देवे. । श्ठोको यथा ॥ भोभो सर्वेयहालोकपालाः सम्यग्हर्शः सुराः ॥ नैवेद्यमेतदुह्णन्तु भवंतो भयहारिणः ॥ १ ॥ स्नान करायाविना भी पूजामें जिनप्रतिमाको इसही मंत्रकरके नैवेच देना ॥ तदपीछे आरात्रिक मंगलदीपक पूर्ववत । और शक्रस्तव भी

Ę٩

मत्प्रार्थनीयं भगवत्प्रदेयं स्वदासतां मां नय सर्वदापि ॥३॥ इति सर्वकरणीयांते जिनप्रतिमादेवादिविसर्जनविधिः ॥ अर्हदर्चनाविधिमें भी ऐसेंही विसर्जन जानना.॥ इति ऌघुस्नात्रविधिः ॥ तदपीछे ( एहचेैत्यपूजानंतर ) बडे देवमंदिरमें जाकर, शकस्तवादि-स्तोत्रोंकरके जिनराजकी स्तवना करके, और जिनराजका पूजन करके,

तदपछि ॥ आज्ञाहीनं कियाहीनं मंत्रहीनं च यत्कृतम् ॥ तत्सर्वं कृपया देवाः क्षमंतु परमेश्वराः ॥ १ ॥ आवाहनं न जानामि न जानामि विसर्ज्जनम् ॥ पूजां चैव न जानामि त्वमेव शरणं मम ॥ २ ॥ कीर्त्तिः श्रियो राज्यपदं सुरत्वं न प्रार्थये किंचन देवदेव ॥

इति पुष्पन्यासेन प्रतिमाविसर्जनं ॥ "॥ ॐ ऱ्हः इंद्रादयोलोकपालाः सूर्यादयो ग्रहाः सक्षेत्रपालाः सर्वदेवाः सर्वदेव्यः पुनरागमनाय स्वाहा ॥ " इति पूष्पादिभिर्दिक् पालग्रहविसर्ज्जनम् ॥

"॥ ॐ अहँ नमो भगवतेईते समये पुनः पूजां प्रतीच्छ स्वाहा॥"

इस वृत्तकरके सर्वपृष्पांजलियोंके विचाले धूपोत्क्षेप करना, और शकस्तवपाठ पढना ॥ प्रतिमाविसर्जनं यथा ॥

श्रीखंडकर्ण्पूरकूरंगनाभिप्रियंगुमांसीनखकाकतुंडैः ॥ जगत्रयस्याधिपतेः सपर्याविधौ विदध्यात्कुराळानि धूपः॥ १॥

पढना ॥ जिस प्रतिमाका स्थानस्थितहीका स्नपन कराया जावे, तिसके वास्ते सर्वकुछ तहांही करना. ॥

890

#### त्रिंशस्तम्भः ।

प्रसाख्यान चिंतवन करे. । पीछे चैत्यको प्रदक्षिणा करके, पौषधशाला (उपाश्रय) में जाकर, देवकीतरें वडे आनंदसें साधुयोंको वंदन करे. संदरबुद्धिवाला होकर, पूजासत्कार करे. । पीछे एकाग्रचित्त होकर साधुके मुखसें धर्मदेशना श्रवण करे. पीछे मनमें धारा हुआ प्रत्याख्यान करे. पीछे गुरुको नमस्कार करके कर्मादानको अच्छीतरें त्यागके, धन उपार्जन करे. यथायोग्य स्थानमें व्यापार समाचरे. कुत्सित बुरा कर्म प्राणोंके नाश हुए भी न करना. । पीछे अपने घरदेहरामें अईत्की मध्यान्हपूजा करके, अन्नपानी समाचरे. भक्तिसें साधुयोंको दान देके, आतिथीयोंकी पूजा आदरसत्कार करके, और दीन अनाथ मार्गणगणको संतोषके, अपने व्रत और कुलके उचित भोज्य वस्तुका भोजन करे. ॥ साधुको आमंत्रण ऐसें करे. ॥

क्षमाश्रमण पूर्वक रहरथ कहें ।

"॥ हे भगवन् फासुएणं एसणिज्जेणं असणपाणखाइम-साइमेणं वथ्थकंबलपायपुच्छणपडिग्गहेणं ओसहभेसज्जेणं पाडिहेररूवेण सिजासंथारएणं भयवं मम गेहे अणुग्गहो कायवो ॥ "

तदपीछे (भोजनानंतर) गुरुके पास शास्त्रका विचार करे, पढे, सुने. । पीछे धन उपार्जन करके घरको जाकर संध्यापूजा करके सूर्यके अस्त होनेसें दो घडी पहिले, निजवांछित भोजन करे. सायंकालमें धर्मा-गारमें सामायिककरके पडाववरयक प्रतिक्रमण करे. पीछे अपने घरमें आके शांतबुद्धिवाला हुआ, जब एक पहर रात्रि जावे तव अर्हत्स्तवादिक पढके प्रायः ब्रह्मचर्यव्रतधारी होके सुखसें निद्रा लेवे. जब नींदका अंत आवे तव परमेष्टिमंत्रस्मरणपूर्वक जिन, चक्री, अर्छचक्री, आदिके चरि-तोंको चिंतन करे. और व्रतादिकोंके मनोरथ अपनी इच्छासें करे, ऐसें अहोरात्रिकी चर्या अग्रमत्त होके समाचरता हुआ, और यथावत् कहे वतमें रहा हुआ, एहस्थ भी शुद्ध अर्थात् कल्याणभागी होता है. । इति वतारोपसंस्कारे गृहिणां दिनरात्रिचर्या ॥ ષ્ટેડ્ર



बासनागुरुसामग्री विभवो देहपाटवम्॥ संघश्चतुर्विधो हर्षें व्रतारोपे गवेष्यते ॥ १ ॥ वरकुसुमगंधअक्खयफठजठनेवज्ञधूवदीवेहिं ॥ अडविहकम्ममहणी जिणपूआ अडहा होइ ॥ २ ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य रहिधर्मप्रतिबद्धपंचदश-मत्रतारोपसंस्कारस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचितोबाळावबोधस्समाप्त-स्तत्समाप्तौ च समाप्तोयं त्रिंशः स्तंभः ॥ ३० ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरीश्वरविरचितेतत्त्वनिर्णयप्रासादप्रंथेपंच-दशमवतारोपसंस्कारवर्णनोनामत्रिंशःस्तंभः ॥ ३० ॥

# ॥ अथैकत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

पूर्वोक्त २७।२८।२९।३०।स्तंभोंमें पंचदशम ( १५ ) व्रतारोपसंस्कारका वर्णन किया, अब इस इकतीस ( ३१ ) स्तंभमें षोडशम ( १६ ) अंत्यसं-स्कारका वर्णन करते हैं.॥

श्रावक यथावृत् वृत्तोंकरके निज भवको पालके कालधर्मके प्राप्त हुए, उत्कृष्ट प्रधान आराधना करे, तिसका विधि यह है। जिन आरिहंतोंके कल्याणक स्थानोंमें निर्जीव शुचि पवित्र स्थंडिल-जगामें, वा अरण्यमें, वा अपने घरमें, विधिसें अनशन करना. । तहां शुभस्थानमें ग्लानकोपर्यंत आराधना करावनी । तथा अवश्यमेव अमुकवेला निकट मरण होवेगा ऐसें ज्ञानके हुए, तिथिवारनक्षत्रचंद्रबलादि न देखना । तहां संघका मीलना करना । गुरु, ग्लानको जैसें सम्यत्त्क्वारोपणमें तैसें-ही नंदि करे. । नवरं इतना विशेष है. सर्व नंदि देववंदन कायोत्सर्गादि पूर्वोक्त विधि ' संलेहणा आराहणा ' इस आभिलापकरके करावणा. और वैयावृत्त्य कर कायोत्सर्गानंतर ।

"॥ आराधना देवता आराधनार्थं करेमि काउस्सग्गं अन्न-थ्धउसासिएणं० जाव-अप्पाणं वोसिरामि॥" कहके कायोत्सर्ग करे. कायोत्सर्गमें चार लोगस्स चिंतवन करना, पारके आराधना स्तुति कहनी. ।

"॥ जे मए अणंतेणं भवव्भमणेणं बेइंदिआ वा सुहमा वा बायरा वा० शेषं पूर्ववत् ॥ "

काएणं तस्स मिच्छामि दुकडं ॥ " फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं पुढविकाइआ आउका-इआ तेउकाइआ वाउकाइआ वणस्सइकाइआ एगिंदिआ सुहमा वा बायरा वा पजत्ता वा अपजत्ता वा कोहेण वा माणेण वा मायाए वा लोहेण पंचिंदिअटेण वा रागेण वा दोसेण वा घाइआ वा पीडिआ वा मणेणं वायाए जणणं जाम णिक्याणि उक्तरं ॥"

गुरु कहें। "॥ खामेह जो खमइ तस्स अथ्थी आराहणा जो न खमइ तस्स नथ्थि आराहणा॥" तदपीछे श्रावक क्षमाश्रमणपूर्वक कहें "। भयवं अणुजाणह।" गुरु कहें "। अणुजाणामि।" श्रा-वक परमेष्टिमंत्रपाठपूर्वक कहें।

मित्ती में सबुभूएसु वेरं मज्झ न केणइ ॥ १ ॥

ें खामेमि सवुजीवे सवे जीवा खमंतु मे ॥

श्रीमदाराधना देवी विघ्नवातापहारतु वः॥ १॥ शेषं पूर्ववत् ॥ तदपीछे तिसही पूर्वोक्तविधिसें सम्यक्तवदंडकका उच्चारण, द्वादशव-तोंका उच्चारण करावणा. । वासक्षेपकायोत्सर्गादि भी, ' संऌेखना आ-राधना ' के आठापककरके तैसेंही जाणना. । प्रदक्षिणा करनी, ग्लान-की शक्तिके अनुसार होवे भी, और नही भी होवे. । दंडकादिमें ' जाव-की शक्तिके अनुसार होवे भी, और नही भी होवे. । दंडकादिमें ' जाव-नियमंपज्जुवासामि' के स्थानमें 'जावजीवाए' ऐसें कहना. । तदपीछे सर्व जीवोंकेसाथ अपराधकी क्षामणा करनी । पीछे श्रावक परमेष्ठिमं-त्रोच्चारपूर्वक गुरुके सन्मुख हाथ जोडके कहें ।

सा यथा ॥ यस्याः सान्निध्यतो भव्या वांछितार्थप्रसाधकाः ॥ श्रीमदाराधना देवी विघ्नवातापहास्त वः॥ १॥ शेषं पूर्ववत् ॥

૪९३

कोहेण वा माणेण वा० झेषं पूर्ववत् ॥ "

"॥ जं मए अणंतेणं भवष्भमणेणं अट्टारस पावडाणाइं कयाइं

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके।

सेवि अं कोहेण वा माणेण वा० रोषं पूर्ववत् ॥

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके । "॥ जंमए अणंतेणं भवप्भमणेणं दिवुं माणुरसं तिरिच्छं मेहुणं

वा माणेण वा० रोषं पूर्ववत् ॥

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके कहें । "॥ जं मए अणंतेणं भवष्भमणेणं अदिन्नं गहिअं कोहेण

वा माणेण वा मायाए वा लोहेण वा पंचिंदिअट्टेण वा रागेण वा दोसेण वा मणेणं वायाए काएणं तस्स मिच्छामि दुकडं ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पाठपूर्वक श्रावक कहें । "॥ जं मए अणंतेणं भयप्समणेणं अलिअं भणिअं कोहेण

"॥जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं पंचिंदिआ देवा वा मणुआ वा नेरइआ वा तिरक्खजोणिआ वा जलयरा वा थलयरा वा खयरा वा सन्निआ वा असन्निआ वा सुहमा वा बायरा वा० **झेषं पूर्ववत् ॥**"

फिर परमेष्ठिमंत्र पाठपूर्वक कहें ।

बायरा वा० शेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पाठपूर्वक कहें । "॥ जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं चर्डारेंदिआ सुहुमा वा

शेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्टिमंत्र पढके । "॥ जेमए अणंतेणं भवप्भमणेणं तेइंदिया सुहमा वा बायरा वा०

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

888





फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जंमेपुढविकायगयस्स सिलालेडुसकरासन्हावालुआगेरिअ-सुवन्नाइमहाधाउरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघद्टणे पाणिपीड़णे पाववट्टणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि॥"

"॥ जं मे पुढविकायगयस्त सिठालेद्रुसकरासन्हावाळुआगे-रिअवसुन्नाईमहाधाउरूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतविंबेसुधम्म-ट्राणेसु जंतुरक्खणट्राणेसु धम्मोवगरणेसु संलग्गं तं अणुमोआमि कछाणेणं अभिनंदेमि॥"

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

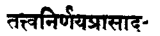
"॥ जं मे आउकायगयस्स जलकरगमहिआओस्साहिमहरत-णुरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववट्रणे मि-च्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे आउकागयस्स जलकरगमहिआओस्साहिमहरतणु-रूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतबिंबेसु धम्मट्टाणेसु जंतुरक्ख-णट्टाणेसु धम्मोवगरणेसु जिणन्हाणेसु तन्हदाहावहरणेसु संलग्गं तं अणुमोआमि कञ्ठाणेणं अभिनंदोमि॥"

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जं में तेउकायगयस्स अगणिइंगालमम्मुरजालाअलायविञ्जु-उक्कातेअरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववद्वणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गिरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे तेउकायगयस्स अगणिइंगालमम्मुरजालाअलायवि-ज्जुउक्कतेअरूवं सरीरं सीआवहारे जिणपूआधूवकरणे नेवेजपाए



छुहाहरणाहारपाए संलग्गं तं अणुमोएमि कछाणेणं अभिनं-देमि॥"

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जं मे वाउकायगयस्स वाउझंझासासरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववढणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संऌग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे वाउकायगयस्स वाउझंझासासरूवं सरीरं पाणिर-क्खणे पाणिजीवणे साहूण वेयावचे घम्मावहारे संलग्गं तं अणुमो-एमि कछाणेणं अभिनंदेमि॥ "

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

ं॥ जंमेवणस्सइकायगयस्स मूळकदृछछिपत्तपुष्फफळबीअरस-निजासरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववद्रुणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥"

"॥ जं में वणस्सइकायगयस्स मूळकदृछिषिपत्तपुष्फफळबी-अरसनिजासरूवं सरीरं छुहाहरणेसु अरिहंतचेइअपूयणेसु धम्म-दृाणेसु नेवजकरणेसु जंतुरक्खणेसु संलग्गं तं अणुमोएमि कछा-णेणं अभिनंदेमि॥"

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जं मेतसकायगयस्त रसरत्तमंसमेअअट्टिमजासुक्कचम्मरो-मनहनसारूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववट्टणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे तसकायगयस्स रसरत्तमंसमेअअट्टिमजासुकचम्मरो-मनहनसारूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतबिंबेसु धम्मट्टाणेसु

सव्वं खमावइत्ता खमामि सव्वस्स अहयंपि॥ ३॥ "॥भयवं जं मए चउगइगएणं देवा तिरिआमणुस्सा नेरइआ चउकसाओवगएणं पंचिंदिअवसट्टेणं इहम्मि भवे अन्नेसु वा भव-ग्गहणेसु मणेणं वायाए काएणं दूमिआ संताविआ अभिताइया

यहां पहिलां समारोपितसम्यक्त्व व्रतको भी, फिर सम्यक्त्व व्रतारोप करना. और जिसको पहिलें सम्यक्त्व व्रतारोप न करा होवे, तिसको भी अंतकालमें सम्यक्त्व व्रतारोप करना योग्य है.। जिसको पहिलां व्रतारोप करा होवे, तिसको इस अंतसमयमें एकसौचौचीस आतिचारोंकी आलो-चना करनी.। वे आतिचार आवश्यकादि सूत्रोंसें जान लेने.। तदपीछे आलोचनाविधि करना, सो प्रायश्चित्तविधिसें जानना.। तदपीछे गुरु सर्व

संघसहित वासअक्षतादि ग्लानके शिरमें निक्षेप करे. ॥ इत्यंतसंस्कारे

आयरियउवज्झाए सीसे साहम्मिए कुलगणे आ॥

जे मे कया कसाया संवे तिविहेण खामेमि ॥ ९ ॥

सर्वु खमावइत्ता खमामि सवुरस अहयंपि ॥ २ ॥

तदपीछे ग्लान ( रोगी-बीमार) क्षमाश्रमण परमेष्टिमंत्र पाठपूर्वक कहें ॥

सवुस्स समणसंघरस भगवओं अंजलिं करिय सीसे ॥

सञ्वरस जीवरासिस्स भावओं धम्मनिहियनियचित्तो ॥

दुइं भासिअं रुदुं कयं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामिँ॥ " "॥ जं मए इथ्थ भवे मणेणं वायाए काएणं सुद्रु चिंतिअं सुद्रु भासिअं सुद्रु कयं तं अणुमोएमि कछाणेणं अभिनंदोमि ॥ "

"॥ जं मए इथ्थ भवे मणेणं वायाए काएणं दुद्रं चिंतिअं

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

आराधनाविधिः ॥

जंतुरक्खणट्टाणेसु धम्मावगरणेसु संलग्गतं अणुमोएमि कछाणेणं अभिनंदेमि ॥ "

एकत्रिंशस्तम्भः ।

899

"॥ चत्तारि मंगलं अरिहंता मंगलं सिद्धा मंगलं साह

मंगलं केवलिपन्नत्तो धम्मो मंगलं । चत्तारि लोगुत्तमा

अरिहंता लोगुत्तमा सिद्धा लोगुत्तमा साहू लोगुत्तमा केव-

लिपन्नत्तो धम्मो लोगुत्तमो । चत्तारि सरणं पवज्जामि

अरिहंते सरणं पवजामि सिद्धे सरणं पवज्रामि

सरणं पवजामि केवलिपन्नत्तं धम्मं सरणं पवजामि॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

साह

895

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

तस्स मिच्छामि दुकडं तेहिं अहं अभिदूमिओ संताविओ अभि-हओ तमहंपि खमामि॥ "

तदपीछे गुरु दंडकसहित इन तीनों गाथाका विस्तारसें व्याख्यान करे। तदपीछे ग्लान, गुरु साधु साध्वी श्रावक श्राविकायोंको प्रत्येक-क्षामणां करे। यहां गुरुयोंको वस्त्रादि दान, और संघको पूजासत्कार जानना ॥ इत्यंतसंस्कारे क्षामणाविधिः ॥

अथ मृत्युकालके निकट हुए, ग्लान, पुत्रादिकोंसें जिनचैत्योंमें महापूजा स्नात्रमहोत्सव ध्वजारोपादि करवावे, चैत्यधर्मस्थानादिमें धन लगवावे । तदपीछे परमेष्ठिमंत्रोच्चारपूर्वक पढे ।

यथा ॥

इति ग्लानपाठः ॥

तदपीछे तीन नमस्कार पाठपूर्वक कहें।

जे मे जाणंतु जिणा अवराहा जेसु२ ठाणेसु॥ तेहं आलोएमि उवट्विओ सवुकालंपि॥ १॥ छउमथ्थो मूढमणो कित्तियमित्तंपि संभरइ जीवो॥ जं च न सुमरामि अहं मिच्छामि ढुकडं तस्स ॥ २॥ जं जं मणेण बढं जं जं वायाइ भासिअं किंचि जं जं॥ काएण कयं मिच्छामि दूकडं तस्स ॥ ३॥ सामेमि सवुजीवे सवे जीवा खमंतु मे ॥ मित्ती मे सवुभूएसु वेरं मज्झ न केणइ ॥ ४॥ एकत्रिंशस्तम्भः।

899

यह पाठ तीन वार पढे। पीछे गुरुके वचनसें अष्टादश ( १८ ) पाप-स्थानकोंको वोसरावे व्युत्सर्जन करे. ।

यथा ॥

"॥ सबूं पाणाइवायं पच्चक्खामि । सबूं मुसावायं पच्च-क्खामि । सबूं अदिन्नादाणं प० । सबूं मेहुणं प० । सबूं परिग्गहं प० । सबूं राईभोअणं प० । सबूं कोहं प० । सबूं माणं प० । सबूं मायं प० । सबूं लोहं प० । सबूं पिजं प० । सबूं दोसं कल्लहं अप्भक्खाणअरईरईपेसुन्नं परपरि-वायं मायामोसं मिच्छादसंणसळं इच्चेइआइं अद्रारस पावद्राणाइं दुविहं तिविहेणं वोसिरामि अपच्छिमम्मि ऊ-सासे तिविहं तिविहेणं वोसिरामि ॥

तदपीछे गीतार्थगुरु, श्रीयोगशास्त्रके पांचमे प्रकाशके कथनसें, और कालप्रदीपादिशास्त्रके कथनसें, ग्लानके आयुका क्षय जानके \* संघकी, ग्लानके संबंधियोंकी, तथा नगरके राजादिकी अनुमति लेके, अनशनका उच्चार करे.। ग्लान, शकस्तव पढके तीनवार परमेष्ठिमंत्रको पढके गुरुके मुखसें उच्चरे.।

यथा ॥

"॥ भवचरिमं पञ्चक्खामि तिविहंपि आहारं असणं खाइमं साइमं अन्नथ्थणाभोगेणं सहसागारेणं महत्तरागारेणं सवृसमाहि-वत्तियागारेणं वोसिरामि॥" इति सागारानज्ञनम् ॥ अंतर्मुहूर्त्त ज्ञेष रहे हूए, निरागार अनज्ञन कराना.॥

\* भक्तप्रत्याख्यानप्रकीर्णकशास्त्रमें लिखा है कि, यदि कोइ तथ्यज्ञानी कहे, अथवा कोइ सम्यस्ट्रष्टि देवता कहे कि, अमुकदिन तेरा अवस्य मरण है, तबतो अपना संहननभूतिवल जानके यावत् जीवका अन-रान करना, अन्यथा सामारिक अनशन करना. परंतु, जो कोइ मरणदिनके निश्वयविना सावत् जीवका अनशन करे, करावे, सो आत्मधाती साधुश्रावकधाती पंचेंद्रियधाती है; इससें प्रायः <sup>इस</sup> कालमें यावज्जीवका अनशन नहीं कराना सिद्ध होता है. ॥



यथा॥ "॥ भवचरिमं निरागारं पच्चक्खामि सव्वं असणं सव्वं पाणं सव्वं खाइमं सव्वं साइमं अन्नथ्थणाभोगेणं सहसागारेणं अईयं निंदामि पडिपुन्नं संवरेमि अणागयं पच्चक्खामि अरिहंतसविख्यं सिद्धसक्खियंसाहुसक्खियंदेवसक्खियं अप्पसक्खियं वोसिरामि॥"

जइ मे हुज पमाओ इमस्स देहस्स इमाइ वेळाए ॥

आहारमुवहिदेहं तिविहं तिविहेण वोसिरिअं ॥ १ ॥

तब गुरु "निध्धारगपारगा होहि" ऐसें कहता हुआ संघसहित वा-सअक्षतादि ग्लानके सन्मुख क्षेप करे। शांतिके वास्ते 'अट्टावयांमि उसहो' इत्यादि स्तुति पढनी. और, ' चवणं जम्मणभूमी ' इत्यादि स्तव पढना. । गुरु निरंतर ग्लानके आगे तीनभुवनके चैत्योंका व्याख्यान करे, अनित्य-तादि बारां भावनाका व्याख्यान करे, अनादिभवस्थितिका व्याख्यान करे, अनशनके फलका व्याख्यान करे. । और संघ गीतनृत्यादि उत्सव करे. । ग्लान जीवितमरणइच्छाको त्यागके समाधिसहित रहे. । तदपीछे अंत-सुंहूर्त्तके आयां, ग्लान 'सव्यं आहारं सव्यं देहं सव्यं उवहिं वोसिरामि' ऐसें कहें । पीछे ग्लान पंचपरमेष्ठिस्मरणश्रवणयुक्त शरीरको त्यागे ॥ इ-त्यंतसंस्कारेऽनशनविधिः ॥

मरणकालमें ग्लानको कुशकी शय्याऊपर स्थापन करना।"।जन्ममरणे भूमावेव इति व्यवहारः।"

अथ सर्वभावके भोक्ता कर्मके जोडनेवाले चेतनारूप जीवके गये हुए, अजीव पुद्दलरूप तिसके शरीरको सनाथता ख्यापनाथें, तिसके पुत्रादि-कोंकेवास्ते, तीर्थसंस्कारविधि कहते हैंं। सर्व ब्राह्मणको शिखा वर्जके शिर दाढी मूंछ मुंडन कराना चाहिये, कितनेक क्षत्रियवैक्ष्यको भी कहते हैं.। तथा शवका संस्कार सर्व स्ववर्णज्ञातियोंने करना, अन्यवर्ण ज्ञातिवालोंने तिसका स्पर्श नही करना.। तदपीछे गंधतैलादिसें और भले गंधोदकक-रके शबको स्नान करावे, गंधकुंकुमादिसें विलेपन करे, मालाकरके अचें, एकत्रिंशस्तम्भः ।

403

स्वस्वकुलोचित वस्त्राभरणेकरी विभूषित करे. शूद्र जातिका सर्वथा मुंडन नही. । तदपीछे नवीन काष्टकी पगविनाकी कुश संथरी भल्ने वस्त्रसें ढांकी हुई शय्याके ऊपर शय्याके उपकरणसहित शवको स्थापन करे.। यहां ग्रहस्थके मृत्युनक्षत्रके नक्षत्रपूतलेका विधान, कुझसूत्रादिसें यति-कीतरें जानना. नवरं कुशपुत्रक ग्रहस्थवेषधारी करणे । वर्णानुसार तिसके ऊपर नानाविध वस्त्र सुवर्ण मणि विचित्र वस्त्रका करा प्रासाद स्थापन करे.। तदपीछे खज्ञातीय चारजणे परिजनके साथ स्कंधऊपर उठाए शबको,स्मशानमें **ले जावे। तहां उत्तरभागमें श**वका शिर रखके चितामें स्थापन करके, पुत्रादि अग्निसें संस्कार करे । अन्न नही खानेवाले बालकोंको भूमिसंस्कार इच्छते हैं. । तहां प्रेतप्रतिग्राहियोंको दान देवे । तदर्पीछे सर्व स्नान करके, अन्यमार्गे होकर अपने घरको आवे. तीसरे दिनमें चिताभस्मका, पुत्रादि नदीमें प्रवाह करे. । तिसके हाड, तीर्थोंमें स्थापन करे. । तिसके अगले दिनमें स्नान करके शोक दूर करे. । जिनचैत्योंमें जाके, परिजनस-हित, जिनबिंबको विनास्पर्शे, चैत्यवंदन करे.। पीछे धर्मागारमें आके गुरुको नमस्कार करे. गुरु भी संसारकी अनित्यतारूप धर्मदेशना करे. । तदपीछे खखकार्यमें सर्व तत्पर होवे. । अंत्य आराधनासें लेके, शोक दूर करनेतक मुद्रूर्त्तादि न देखना, अवझ्य कर्त्तव्य होनेसें. । यमलयोगमें, ञ्रिपुप्करया-गमें, आर्द्रा, मूल, अनुराधा, मिश्र, ऋूर और ध्रूव, इन नक्षत्रोंमें ध्रेत-किया नही करनी। । \* धनिष्टासें लेके पांच नक्षत्रोंमें तृणकाष्टादि संग्रह नही करना । इाय्या, दक्षिणदिशकी यात्रा, मृतककार्य, यहोद्यस, घर ब-नाना आदि नही करना. । रेवती, श्रवण, अश्ठेषा, अश्विनी, पुष्प, हस्त, स्वाति, मृगशिर, इन नक्षत्रोंमें, और सोम, गुरु, शनि, इन वारोंमें प्रेतकर्म करना वुद्धिमान् कहते हैं. । स्वस्ववर्णके अनुसार जन्ममरणका सूतक एकसदृश होता है, और गर्भपातमें तीन दिनका सुतक होवे है ।

\* मृगशिर । चित्रा । वनिष्टा । मंगल । गुरु । शनि । २ । १२ । ७ । इति यात्राणां योगे यमल्यागः ॥ इतिका । पूर्वाफालगुनी । विशाखा । उत्तरापाढा । पूर्वाभाडपदा । पुनर्वसु । मंगल । गुरु । शनि । २ । १ २ । ७ । इति त्रिपुष्करयोगः ॥ क्वतिका । विशाखा । भरणी । इति मिश्रनक्षत्राणि ॥ भरणी । मघा । पूर्वाफालगुनी । पूर्वापाढा । पूर्वाभाइपदा । इति क्रूरनक्षत्राणि ॥ रोहिणी । उत्तराफा० । उत्तरापा०। उत्तराभा० । इति घ्रुवनक्षत्राणि ॥

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्य वंशवालेके मृत्यु हुए, वा जन्म हुए, विवाहित पुत्रिको सृतकवालेके अन्नके खानेसें, इन सर्वमें तीन दिनका सूतक होवे है. । अन्न नही खानेवाले बालकका सूतक तीन दिनका होवे है । आठ वर्षसें कम ऐसें वालकका भी त्रिभागोन सूतक होवे है. । स्वस्ववर्णानुसार सूतकके अंतमें जिनस्तव महोत्सवादि और साधर्मिकवात्सल्यादि करना, जिससें कल्याणप्राप्ति होवे. ॥

इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्म्मप्रतिबद्धस्य षो-डशमांत्यसंस्कारस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविचितोबालाववोधस्समाप्त-स्तरसमाप्तौ च समाप्तमिदं षोडशसंस्कारविवरणम्म् ॥

इंदुबाणांकचंद्राहे (१९५१) श्रावणिकेसितच्छदे ॥ क्वतोवालाववोधोयं विजयानंदसूरिणा ॥१॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे षोडशमांत्यसंस्कारवर्णनोनामैकत्रिंशः स्तंभः ॥ ३१॥

# ॥ विज्ञापनम्म् ॥

यह पूर्वोक्त सोळां संस्कारका विधि श्रीआचारदिनकरके अनुसार लिखा है, इसके लिखनेका यह प्रयोजन है कि, यह सांसारिक व्यवहारोंके संस्का-रोंका विधि, श्रीऋषभदेवसें प्रचलित हूआ है, और जैसा श्रीऋषभदेव-जीने प्रचलित करा था, तैसेंही श्री जैनाचार्योंने लिख दिखलाया है. । इनमें जो वतारोपसंस्कार है, सो तो यहस्थका धर्मही जानना. शेष सं-स्कारोंमें धर्ममिश्रित जगत्व्यवहारकी रीति कथन करी है. । इस कालमें कोई यह नियम नही है कि, सर्व श्रावकोंने यह विधि अवश्य कर्त्तव्यही हे; तथापि यदि यह विधि प्रचलित होवे तो अच्छी बात है. क्योंकि, श्रीजैनाचार्योंको यही विधि सम्मत है, और इसी वास्ते मुंबाइके श्रीजै-नयुनियनक्लबके मेंबरोंकी, भरुचवाले शेठ अनुपचंद मलूकचंदकी, भावन-गरकी श्रीजैनधर्मप्रसारकसभाके शाह कुंवरजी आनंदजीकी, बडोदेवाले शेठ गोकलभाइ दुस्तभदासकी, और कितनेक साधुओंकी सम्मतिसें हम-

#### द्रात्रिंशस्तम्भः ।

ने यह विधि इस प्रंथमें गुंथन किया है. जिससें कि, लोकोकों मालुम होवे कि, जैनमतमें भी षोडशसंस्कारोंका वर्णन है। तथा इस जैनसं-स्कारविधिको, मिथ्यात्व भी नही जानना. क्योंकि यह लौकिकव्यव-हाररूप प्रायः है, धर्मरूपही नही है. और आगममें चरितानुवादसें किसी किसी संस्कारविधिका संक्षेपसें कथन भी है। श्रीभगवतीसूत्र, ज्ञातासूत्र, आचारांगसूत्र, दशाश्रुतस्कंधसूत्रादि शास्त्रानुसारें चरितानु-वाद जानना.

अब मैं श्रीसंघसें नम्रतापूर्वक विनती करता हूं कि, यह विधि लिख-नेके समयमें एकही प्रंथ विद्यमान था, और नकल करनेके समय दूसरा मिला था, तिससें प्रायः खमत्यनुसार शुद्ध करके लिखा है, तथापि, किसी स्थानपर द्रष्ट्यादिदोषसें अशुद्ध लिखा गया होवे, वा जिनाज्ञा-विरुद्ध लिखा गया होवे, सो मुझे माफ करेंगे, और शुद्ध करके वांचेंगे. इत्यलम्म् ॥

# ॥ अथद्वातिंशस्तम्भारम्भः ॥

अव इस स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनताका थोडासा खुलासा करते हैं.॥

पूर्वपक्षः-जैनमत जेकर प्राचीन होवे तो, तिसका छेख, वा नाम, वेदोंमें होना चाहिये; परं है नही, इसवास्ते जैनमत नवीन है, प्राचीन नही है.॥

उत्तरपक्षः-प्रियकर ! प्रथम तो वैदकाही कुछ ठिकाना नही हैं. क्योंकि, प्रथम ऋगवेदकी ८, कृष्णयजुर्वेदकी ८६, शुक्लयजुर्वेदकी १७, सामवेदकी १०००, और अथर्ववेदकी ९ शाखा ये सर्व शाखायोंके वेद-पाठमें परस्पर अन्यत्व है. जैसें जर्मनीके छपे शुक्लयजुर्वेदमें मार्ध्य-दिनी, और काण्वशाखाके वेदपाठ पृथक् २ हैं. ऐसेंही सर्व शाखायोंमें जानना इन शाखायोंमेंसें बहुत शाखा तो नष्ट होगइ हैं, तो फिर,

#### तस्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसा ज्ञानी कौन है ? कि, जो कह देवे कि, किसी भी वेदकी शाखामें अर्हन्मतका नाम नही है !!

जब शंकराचार्य, जिसको हुए लगभग बारांसें। वर्ष व्यतीत हुए हें, तिसके समयमें वेदादि पुस्तकोंमें बहुत गडबड करी गइ, पुराणे पुस्तकोंमेंसें कितनेही हिस्से निकाले गए, और कितनेक हिस्से नवीन दाखल करे गए हैं, यह कथन इतिहास तिमिरनाशकमें है. और वेदोंके अर्थ करनेमें भी शंकर, माधव, सायणाचार्यादिकोंने अपने २ भाष्यमें वहुत अर्थ मनःकल्पित लिखे हैं. क्योंकि, प्राचीन वेदभाष्य इनको नही मिले हैं. इसवास्ते इनके करे अर्थ कितनेही अनन्वित है. और जो भाष्य इनोंने रचे हैं, तिनोंमें भाष्यके लक्षण भी नही है. केवल टीकाका नामही भाष्य रख दिया है. भाष्य तो वह होता है कि, जिसमें मूलसूत्रकारका जो अभिप्राय होवे, सो सर्व प्रकट करा होवे "। सूत्रं सूचनकृत भाष्यं सूत्रोकार्थप्रपंचकम् । " इति वचनात् । जैसें आवर्यक सूत्रके प्रथमा-ध्ययनके ८६ अक्षर है, तिसकी निर्युक्तिका भाष्य ५०००, श्ठोकप्रमाण प्राकृतगाथाबद्ध है, और तिसकी टीका २८०००, श्ठोकप्रमाण संस्कृतमें है. ऐसेंही कल्पसूत्र (बृहत्) मूल ४७३, भाष्य १२०००, प्राकृतगाथा-बद्ध, टीका ४२०००, फ्लोकप्रमाण संस्कृतमें है. इत्यादि अनेक शास्त्रोंके इर्सातरेंके भाष्य है. तथा जैसें पाणिनीयसूत्रोपरि पतंजलिकृत भाष्य हैं, येह तो भाष्य है. परंतु जो नवीन भाष्य रचे गये हैं, वे तो, अभिमानके उदयसें रचे मालुम होते हैं जैसें दयानंदसरखतीजीने वेदोंपर नवीन भाष्य रचा है, यह भाष्य नही हैं, किंतु शास्रोंके सत्यार्थ विगाडनेसें विटंबनारूप हैं. और दयानंदर्जीका भाष्य तो ऐसा है कि-

चार सुहाली सोले थाली, वांटणवाली अस्सी जणी;

सारे गाम ढंढोरा फेर्या, हंदि थोडी ने हलहल घणी. ।

और इस समयमें ऋग्वेदकी शाखा संख्यायनी १, शाकल २, वाष्कल ३, अश्वलायनी ४, मांडुक ५; कृष्णयजुर्वेद तैत्तिरीय तिसकी द्वात्रिंशस्तम्भः ।

शाखा आपस्तंब १, दिरण्यकेशी २, मेत्राणि ३, सत्याषाड १, बौद्धा-यनी ५; जुक्कयजुर्वेद वज्जवल्क्यने रचा तिसकी शाखा काण्व १, माध्यं-दिनी २, कात्यायनी ३, ये तीन है; सर्व यजुर्वेदकी शाखा ८; सामवेदकी शाखा कोथुमी १, राणायणी २, गोभील ३, ये तीन है. अथर्ववेदकी शाखा पिप्पलाद १. शोनकी २, ये दो है. इतनी शाखाके ब्राह्मण मालुम होते हैं परंतु शाखासमान वेदपाठ, इतनेतरेंके मालुम नही होते हैं-नाध्यंदिनी काण्यला अब कौन जाने कि, किस शाखामें, किस वेदपाठमें क्या कथन था? और इस समयमें भी, तैत्तिरीय आरण्यककी भाष्यमें सायणाचार्य लिखते हैं कि, इसमें द्राविडदेशके ब्राह्मणोंके चौसट (६४) अनुवाकका पाठ है; अंधोंके ८०, कितनेक कर्णाटकोंके ७४, और कित-नेकके नवाझी, (८९) अनुवाकका पाठ है. परंतु हम अर्स्सा (८०) पाठवालेका व्याख्यान, पाठांतर सूचनासहित, प्रधानताकरके करेंगे.

तथाच तत्पाठः ॥

"॥ तत्र द्रविडानां चतुःषष्ठ्यनुवाकपाठः। आंध्राणामशीत्यनु-वाकपाठः। कर्णाटकेषु केषांचिच्चतुःसप्ततिपाठः। अपरेषां नवाशीतिपाठः। तत्र वयं पाठांतराणि यथासंभवं सूचयं-तोशीतिपाठं प्राधान्येन व्याख्यास्यामः॥ "

तथा कलकत्ताके छापेका पुस्तक तैत्तिरीय आरण्यकका जो हमारे पास है, तिसमें लिखा है कि, कितनेही पाठ भाष्यकारने त्यागे हैं, तिनका भाष्य नही करा है और कितनेक पाठोंका भाष्य करा है, वे पाठ मूलपुस्तकमें नही है.

और तैत्तिरीय ब्राह्मण प्रथमाप्टक प्रथम प्रपाठक प्रथमानुवाकके प्रथम मंत्रके भाष्यमें भी सायणाचार्य लिखते हैं कि "॥ वाजसनेयिनश्च विज्ञा-नमानंदं ब्रह्म-इति॥ " परंतु यह श्रुति वाजसनेयसंहितामें मालुम नही होती है. इत्यादि अनेक प्रमाणोंसें सिद्ध होता है कि, वेदोंमें बहुत गडबड हुइ है; और बहुत हिस्से नष्ट हो गए हैं. और शेष रहे

६४

30%

#### तत्त्वनिणयप्रासाद-

हुएके भी अर्थोंमें, सायणाचार्य इंगकराचार्यादिकोंने गडबड कर दीनी हैं.

अन्य एक यह भी प्रमाण है कि, जैनमतके आचार्य श्रीभद्रबाहु-खामी, शब्दांभोनिधि महाभाष्यके कर्त्ता श्रीजिनभद्रगणि क्षमाश्रमण, इत्यादिकोंने तथा आवश्यकवृत्तिकार श्रीहरिभद्रसूरि, श्रीमल्यगिरिजीने, जे जे श्रुतियां वेदोंकी लिखी हैं, तथा कल्पलता टीका, विधिकंदली, और उत्तराध्ययनसूत्रके पचीसमे अध्ययनमें, जे जे श्रुतियां आरण्यकादिकोंकी लिखी हैं; तिन पूर्वोक्त श्रुतियोंमेंसे कितनीक श्रुतियां आरण्यकादिकोंकी लिखी हैं; तिन पूर्वोक्त श्रुतियोंमेंसे कितनीक श्रुतियां, ऋग्वेद, यजुर्वेद, तैत्तिरीयारण्यक, बृहदारण्यक उपनिषदादिकोंमें मिलति हैं; और कितनीक श्रुतियां तिन पुस्तकोंमें नही मिलती हैं: इससें भी यही सिद्ध होता है कि, वे मंत्र श्रुतियां व्यवच्छद होगइ होवेगी, वा बाह्यणोंने जानवूझके निकाल दीनी होवेगी, वे सर्व श्रुतियां आगे लिख दिखाते हैं: ॥

- ९ ॥ विज्ञानघनएवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थायतान्येवानुविनश्य-ति न प्रेत्य संज्ञास्ति ॥
- २॥ सवै अयमात्मा ज्ञानमयः॥
- ३॥ नहवे संशरीरस्य प्रियाप्रिययोरपहनिरस्त्यशरीरं वा वसंतं प्रियाप्रिये न स्पृशत इति ॥
- ४ ॥ अग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्ग्शकामः ॥
- ५॥ अस्तमिते आदित्ये याज्ञवल्क्यः चंद्रमस्यस्तमिते शां-तेग्नो शांतायां वाचि किं ज्योतिरेवायं पुरुषः आत्मा ज्योतिः साम्बाडितीहोवाच॥
- ६ ॥ पुरुष एवेदंभिं सर्वं यद्रुतं यच्च भाव्यं उतामृतत्वस्ये-आनो यदन्नेनातिरोहाति यदेजाति यन्नेजति यहूरे यदु अंतिके यदंतरस्य सर्वस्य यदु सर्वस्यास्य बाह्यत इत्यादि॥

२०॥ स एष विगुणो विभुर्न बध्यते संसरति वा न मुच्यते मोचयति वा न वा एष बाह्यमाभ्यंतरं वा वेद इत्यादि ॥ २१ स एष यज्ञायुधी यजमानोंजसा स्वर्गलोकं गच्छतीत्यादि॥

१५॥ द्यावापृथिवी इत्यादि॥ १६॥ पृथिवी देवता आपो देवता इत्यादि॥ १७॥ पुरुषो वे पुरुषत्वमश्नुते पद्यावः पद्युत्वमित्यादि॥ १८॥ श्वगाळो वे एष जायते यः सपुरीषो दह्यते इत्यादि॥ १९॥ अग्निष्टोमेन यमराज्यमभिजयत इत्यादि॥ २०॥ स एष विगुणो विभुर्न बष्यते संसरति वा न मुच्यते

इत्यादि ॥

हि शुद्धोयं पश्यंति धीरा यतयः संयतात्मान इत्यादि॥ १४॥ स्वन्नोपमं वै सकलमित्येष ब्रह्मविधिरंजसा विज्ञेय

१२॥ पुण्यः पुण्येन कर्मणा पापः पापेनेत्यादि ॥ १३॥ सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष ब्रह्मचर्येण नित्यं ज्योतिर्मयो

त्यादि ॥

गर्त्तमभ्यपतत् ॥ १९॥ द्वादरा मासाः संवत्सरोग्निरुश्नोग्निर्हिमस्य भेषजमि-

९॥ एकया पूर्णाहुत्या सर्वान कामानवाझोति ॥ १०॥ प्रथमो यज्ञो योझिष्टोमः योनेनानिष्ठान्येन यजते स

८॥ तत्र स सर्वविद्यस्येष महिमा भुवि दिव्ये ब्रह्मपुरे होष व्योम्नात्मा सुप्रतिष्ठितस्तमक्षरं वेदयतेथ यस्तु स सर्वज्ञः सर्ववित् सर्वमेवाविवेश ॥

७॥ ऊर्ध्वमूलमधः शाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम् । छंदांसि यस्य पर्णानि यस्तं वेद् स वेद्वित् ॥

**दाविंशसम्भः** ।

www.kobatirth.org

400

३३॥ जिनप्रमाणांगुरुादवीति ॥

- ३२॥ ॐ लोकश्रीप्रतिष्ठान् चतुर्विंशतितीर्थंकरान् ऋषभादि-वर्डमानांतान् सिद्धांतान् शरणं प्रपद्यामहे। ॐ पवित्र-मग्निमुपस्पृशामहे येषां जातं सुप्रजातं येषां धीरं सुधीरं येषां नग्नं सुनग्नं ब्रह्मसुब्रह्मचारिणं उदितेन मनसा अनुदि-तेन मनसा देवस्य महर्षयो महर्षिभिर्जहेति याजकस्य यजंतस्य च सा एषा रक्षा भवतु शांतिर्भवतु तुष्टिभर्वतु दद्दिर्भवतु शक्तिर्भवतु स्वस्तिर्भवतु श्रद्धा भवतु निर्व्याजं भवतु ॥ [ यज्ञेषु मूलमंत्र एष इति विधिकंदल्याम् ]
- ३१॥ मषिरपि न प्रज्ञायत इति ॥
- ३०॥ सैषा गुहा दुरवगाहा ॥

मनंतं ब्रह्मेति ॥

- २८॥ जरामर्यं वा एतत्सर्वं यदमिहोत्रम् ॥ २९॥ द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये परमपरं च तत्र परं सत्यं ज्ञान-
- २७॥ न ह वे प्रेत्य नरके नारकाः संति॥
- २६ ॥ नारको वै एष जायते यः शूद्रान्नमश्नाति इत्यादि ॥
- २५॥ इंद्र आगच्छ मेधातिथे मेषरुषणेत्यादि ॥
- २४ ॥ सोम सूर्यसुरगुरुस्वाराज्यानि जयतीत्यादि ॥
- नित्यादि ॥ २००० के क्रांग्यान्त्र का क्रांग्यान्त्र
- २३ ॥ को जानाति मायोपमान देवानिंद्रयमवरुणकुबेरादी-
- २२॥ अपामसोमं अमृता अभूम अगमामज्योतिरविदाम-देवान् किं नूनमस्मात्तृणवदरातिः किमुधूर्त्तिरमृतमर्त्त्र्यस्ये-त्यादि॥

तत्त्वनिणयप्रासाद-

यह है कि, पुराण भी वेदव्यासजीके बनाये कहे जाते हैं। १ ॥ नाभिस्तुजनयेत्पुत्रं मरुदेव्यां महाद्युतिं ॥ ऋषमं क्षत्रियज्येष्ठं सर्वक्षत्रस्य पूर्वजं ॥ १ ॥

अब जैनाचार्योंने जे जे पाठ पुराणादिके लिखे हैं, तिनमेसें थोडेकसें पाठ लिख दिखाते हैं. इनमेसें भी कितनेक पाठ सांप्रतकालके विद्य-मान पुस्तकोंमें मालुम नही होते हैं. पुराणोंके पाठ लिखनेका प्रयोजन

और भी कइ एसी श्रुतियां जैनाचार्योंने लिखी है, जो कितनीक मिलती हैं, और कितनीक नही मिलती हैं.

[ आरण्यके ]

४०॥ ऋषभएव भगवान् ब्रह्मा तेन भगवता ब्रह्मणा स्वय-मेवाचीर्णानि ब्रह्माणि तपसा च प्राप्तः परं पद्म् ॥

रक्षरिष्टनेमिस्वाहाँ ॥ [ बहदारण्यके ]

३९॥ द्धातु दीर्घायुस्त्वायबलायवर्चसे सुप्रजास्त्वाय रक्ष-

[ यजुर्वेंदे वैश्वदेवऋचौ ]

३६ ॥ नमं सुवीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भं सनातनम् ॥ ३७॥ उपैति वीरं पुरुषमरुहंतमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात्॥ ३८॥ नैंद्रं तद्वर्द्वमानं स्वस्तिन इंद्रो वृब्धश्रवाः स्वस्तिनः पुरुषा विश्ववेदाः स्वस्ति नस्ताक्ष्योंरिष्ठनेमिः स्वस्तिनः ॥

तद्वर्द्तमानं पुरुहूतमिंद्रं स्वाहा ॥

तिस्वाहा ॥ ३५॥ त्रातारमिंद्रं ऋषमं वदंति अतिचारमिंद्रं तमरिष्ठनेमिं भवे भवे सुभवं सुपार्श्वमिंद्रं हवे तु राकं अजितं जिनेंद्रं

३४॥ ऋषभं पवित्रं पुरुहूतमध्वरं यज्ञेषु यज्ञपरमं पवित्रं श्रुतधरं यज्ञं प्रति प्रधानं ऋतुयजनपशुमिंद्रमाहवे-

द्वान्निंशस्तम्भः ।

www.kobatirth.org

५०९

स्ति तत्र ॥

चकार स्वावतार यःसवज्ञः सवगः दावः॥ ५॥ [ शिवपुराण] ७॥ स्कंदपुराणे १८ सहस्रसंख्ये नगरपुराणे अतिप्रसिद्धनगरस्थापना-दिवक्तव्यताधिकारे भवावताररहस्ये षट्सहस्त्रैः श्रीऋषभचरित्र समयम

६॥कैळासे पर्वते रम्ये टषमोयं जिनेश्वरः॥ चकार स्वावतारं यःसर्वज्ञः सर्वगः शिवः॥१॥[शिवपुराणे]

दर्शनात् स्पर्शनांदेव कोटियज्ञफलप्रदः॥ १॥ उज्जयंतगिरौ रम्ये माघे कृष्णचतुर्दर्शा ॥ तस्यां जागरणं कृत्वा संजातो निर्मलो हरिः॥ २॥ इत्यादि॥ [ प्रभासपुराणे ]

कलिकाले महाघोरे सर्वकल्मषनाशनः ॥

५॥ ईशो गौरींप्रति-

महादवन अषमण देशप्रकारा धमः स्वयमवाचाणः कवल ज्ञानलाभाच प्रवर्त्तितः ॥ [ ब्रह्मांडपुराणे ] ३ ॥ युगेयुगे महापुण्या दृश्यते द्वारिका पुरि ॥ अवतीर्णो हरिर्यत्र प्रभासे शशिभूषणं ॥ ९ ॥ रेवताद्रौ जिनो नेमिर्युगादिर्विमलाचले ॥ अषीणामाश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणम् ॥ २ ॥ पद्मासनसमासीनः श्याममूर्तिर्दिगंबरः ॥ नेमिनाथ शिवेत्याख्या नाम चक्रेस्य वामनः ॥ ३ ॥ ४॥ वामनावतारोहि-" वामनेन रेवते श्रीनेमिनाथाये बलिबंधन-सामर्थ्यार्थ तपस्तेपे ॥ " इतितत्रक्थास्ति ॥

अभिषिच्य भरतं राज्ये महाप्रव्रज्यमाश्रितः ॥ २ ॥ २ ॥ इह हि इक्ष्वाकुकुलवंशोद्ववेन नाभिसुतेन मरुदेव्यानंदनेक महादेवेन ऋषभेण दशप्रकारो धर्मः स्वयमेवार्चार्णः केवल-

ऋषभाद्भरतो जज्ञे वीरपुत्रशतायजः॥ अभिषिच्य भरतं राज्ये महाप्रव्रज्यमाश्रितः ॥ २ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

दात्रिंशस्तम्भः ।

स्पृष्ट्वा इात्रुं जयं तीर्थं नत्वा रैवतकाचलम् ॥ स्नात्वा गजपदे कुंडे पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १ ॥ पंचाहादादो किल मूलभूमेर्दशोर्डभूमेरपि विस्तरोस्य ॥ उच्चत्वमष्टेव तु योजनानि मानं वदंतीह जिनेश्वराद्रेः॥२॥ सर्वज्ञः सर्वदर्शी च सर्वदेवनमस्कृतः ॥ छत्रत्रयाभिसंयुक्तां पूच्या मूर्त्तिमसी वहन् ॥ ३ ॥ आदित्यप्रमुखाः सर्वे बढांजलय इटर्श ॥ ध्यायंति भावतो नित्यं यदंघ्रियुगर्नारजं ॥ ४ ॥ परमात्मानमात्मनं लसत्केवलनिर्मलम् ॥ निरंजनं निराकारं ऋषभं तु महाऋषिम् ॥ ५॥ [ स्कंदपुराणे ] ८ ॥ अष्टषष्ठिषु तीर्थेषु यात्रायां यत्फलं भवेत् ॥

आदिनाथस्य देवस्य स्मरणेनापि तद्भवेत ॥१॥ [ नागपुराणे ] इत्यादि अनेक प्रमाणोंसें सिद्ध होता है कि, वेदादिशास्त्रोंमें बहुत गडबड हो गइ है. तथा इन पूर्वोक्त प्रमाणोंसें जैनमत वेदसें पहिलेका सिद्ध होता है, वेदमें जैनतीर्थंकरादिकोंके लेख होनेसें.

और ब्राह्मणोंके माननेमूजब, तथा इतिहास लिखनेवालेंकी मति-मूजब, श्रीक्रणवासुदेवजीको हुए पांचसहस्र ( ५०००) वर्ष माने जाते हैं. तिनके समयमें व्यासजी, वैशंपायन, याज्ञवल्क्यादि, वेदसंहिताके बांधने-वाले, और शुद्धयजूर्वेद, शतपथ ब्राह्मणादि शास्त्रोंके कर्चा हुए हैं. तिन सर्व ऋषियोंमें मुख्य व्यासजी हैं, तिनोंने वेदांतमतके ब्रह्मसूत्र रचे हैं. तिसके दूसरे अध्यायके दूसरे पादके तेतीसमे सूत्रमें जैनमतकी स्याद्वाद-सप्तमंगीका खंडन लिखा है, सो सूत्र यह है. "नेकस्मिझसंभवात" इस सूत्रका भाष्यमें शंकरस्वामीने, सप्तमंगीका खंडन लिखा है, सो, आगे लिखेंगे. जब व्यासजीके समयमें जैनमत विद्यमान था, तो फिर व्यास-

498

#### तत्त्रनिर्णयप्रासाद-

स्मृति, याज्ञवल्क्यस्मृति, शुक्कयजुर्वेंद, शतपथब्राह्मणादिकोंमें जैनमतका नाम नही लिखा; ऐसेंही अन्यवेदोंके बनानेके समयमें भी वेदोंमें जैनम-तका नाम विद्यमान था, तो भी नही लिखा. इससें जैनमत, क्या नवीन सिद्ध हो सक्ता है? कदापि नही.

तथा व्यासजीसें पहिलें तो चारों वेदोंकी संहितायोंही नही थी, किंतु ऋषियोंपास यजन याजन करनेकी हिंसक श्रुतियां थी; वे श्रुतियां, और ऋग्वेदके दश (१०) मंडल, जिन जिन ऋषियोंने श्रुतियां रचि हैं, और जिन २ ऋषियोंने तिल श्रुतियांके मंडल बांधे हैं, तिनके नाम ऋग्वेदभाष्यमें प्रकट लिखे हैं. तिन प्रार्थना अश्वमेधादि यज्ञवाली सर्व श्रुतियांकी, चार संहिता, व्यासजीने बांधी और तिनके नाम ऋग्, यजुः, साम, अधर्व, रक्खे. तिन हिंसक श्रुतियोंमें, वा पुस्तकोंमें अहिंसक जैनधर्मके लिखनेका क्या प्रयोजन था? कदापि लिखा होवेगा तो, निंदारूप लिखा होगा. जैसें यज्ञविध्वंसकारक, राक्षस, वेदबाह्य, देेत्य, इत्यादि ।

पूर्वोक्त व्यासजीके कथन करे सूत्रोंसें तो, जैनमत, चारों वेदोंकी संहिता वांधनेसें पहिलें विद्यमान था. क्योंकि, ग्रंथकार जिस मतका खंडन लिखता है, सो मत, तिसके समयमें प्रबल विद्यमान होता है, और ग्रंथकारके मतका विरोधि होता है, तक लिखता है. इससें भी यही सिद्ध होता है कि, जैनधर्म, सर्व मतोंसें पहिला सच्चा मत है.

पूर्वपक्षः-अनेक व्यासजी हो गए हैं, क्या जाने किस व्यासजीने, किस समयमें येह ब्रह्मसूत्र रचे हैं?

उत्तरपक्षः-आर्यावर्त्तके सर्व प्राचीन वैदिकमतवाले तो, जे कृष्ण-महाराजके समयमें कृष्णदेपायन बादरायज नामसें प्रसिद्ध थे, तिन व्यासजीकोही ब्रह्मसूत्रोंके कर्त्ता मानते हैं, अन्यको नही. और शंकरदिग्-विजयमें तो प्रकटपणें वेदव्यासजीकोही ब्रह्मसूत्रोंके कर्त्ता लिखे हैं.

पूर्वपक्षः-व्याससूत्रोंमें यह सप्तभंगीके खंडनेवाळा सूत्र, किसीने पीछेसें दाखल करा है.



उत्तरपक्षः−यह कथन तुह्यारा मिथ्या है. वयोंकि, इस कथनके सचे करनेवाला तुह्यारे पास कोइ भी प्रमाण नही है.

पूर्वपक्षः-' नैकस्मिन्नसंभवात् ' इस सूत्रके अर्थमें जो शंकरखामीने सप्तभंगीका खंडन छिखा है, सो अर्थ, इस सूत्रका नहीं, किंतु अन्य है.

उत्तरपक्षः-वाहजीवाह !! इस कथनसें तो तुमने शंकरस्वामीको अ-ज्ञानी सिद्ध करे कि, जिनोंने अन्यार्थके स्थानमें अन्यार्थ समझा, और छिख दिया. इससें अधिक अन्य अज्ञान क्या होता है ? और ऋग्वे-दादि चारों वेदोंऊपरी भाष्यकर्त्ता, सायणमाधवाचार्य, अपने रचे शंकरदिग्विजयमें लिखते हैं कि, शंकरस्वामी, मतोंका खंडन करके, और व्याससूत्रोपरि शारीरक भाष्य रचके, बद्दीनाथ केदार-नाथ हिमालयके शृंगोपरि गए. तहां व्यासजी आप आए, और शंकर-सामीको सम्मति दीनी कि, जो तुमने मेरे रचे सूत्रोपरि भाष्य रचा है, सो मेरे अभिष्रायकेसमान है. तथा यह भी व्यासजीने कहा कि, मेरे इन सूत्रोंऊपर कइ जनोंने भाष्य पीछे रचे, और आगेंको कइ जन रचेंगे, परंतु तुमारे भाष्यसदृश कोइ भी नही. क्योंकि, तुम सर्वज्ञ हो. इत्या-दि-इस लेखसें भी, सप्तभंगीका खंडन, व्यासजीनेही करा सिद्ध होता है, इसवास्ते वेदसंहितासें पहिलेही, जैनमत विद्यमान था.

तथा महाभारतके आदिपर्वके तीसरे अध्यायमें यह पाठ है.॥ "साधयामस्तावदित्युक्ताप्रातिछतोत्तंकस्तेकुंडलेग्रहीत्वा सोपश्यदथ पथि नग्नंक्षपणकमागच्छंतं मुहुर्मुहुर्दृश्यमानमदृश्यमानं च॥१२६॥"

भावार्थः-इसका यह है कि, उत्तंकनामा विद्यार्थी, उपाध्यायकी स्त्रीके-वास्ते कुंडल लेनेको गया; रस्तेमें पोष्यके साथ वार्त्तालाप हुआ, अन्न-निमित्त उत्तंकने पोष्यको अंधा होनेका शाप दिया, पोष्यने बदलेका शाप दिया कि, तूं अनपत्य (संतानरहित) होवेगा-अंतमें, हम शापाभावका निश्चय करते हैं. ऐसा कहके, कुंडलोंको लेके, उत्तंक चलता भया तिस अवसरमें मार्गमें, उत्तंक, वारंवार दृश्यमान अदृश्मान, ऐसे, नन्न क्षपणकको आता हुआ, देखता भया

44

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इस लेखसें भी यही सिद्ध होता है कि, जैनमत वेदसंहितासें भी पूर्व विद्यमान था. क्योंकि 'नग्नक्षपणक' इस शब्दका यह अर्थ है-क्षप-णक नाम साधुका है, साथमें 'नग्न' इस विशेषणसें जैनमतका साधु सिद्ध होता है. जैनमतमें दो प्रकारके साधु होते हैं, स्थविरकल्पी, और जिनकल्पी. जिनकल्पी आठ प्रकारके होते हैं. जिनमें केइ जिनकल्पी, ऐसें होते हैं, जे, रजोहरण, मुखवास्त्रिकाके विना, अन्यकोइ वस्त्र नही रखते हैं, और प्रायः जंगलमेंही रहते हैं. तथा टीकाकार नीलकंठजीने भी, क्षपणकपदका अर्थ, पाषंड भिक्षु करा है.

पूर्वपक्षः-आपने जो नम्न क्षपणक पदका अर्थ, जिनकल्पी साधु, ऐसा करके जैनमतकी सिद्धि वेदव्यासजीसें, और वेदसंहितासें पहिलें करी, सो ठीक नही है. क्योंकि, वास्तविकमें वह साधु नही था, किंतु पातालभुवननिवासी नागदेवता था और यही वर्णन, आगले पाठमें लिखा है.

उत्तरपक्षः-आपका कहना सत्य है, परंतु उस नागदेवताने जो नम्न क्षपणकका रूप धारण किया, सो तिस रूपधारी साधुयोंके विद्यमान हुए विना, कैसें धारण किया ? और नम्न क्षपणक यह शब्द भी कैसें प्रवृत्त हुआ ? तो सिद्ध हुआ कि, जैनमत वेदव्यासजीके समयमें तो विद्यमान थाही, परंतु वेदव्यासजीके, और वेदसंहितासें पहिलें भी, विद्यमान था, उत्तंकके देखनेसें.

तथा महाभारतके शांतिपर्वके २१८ अध्यायमें बौद्धमतका खंडन लिखा है, और जैनमत, बौद्धमतसें प्राचीन है, यह आगे सिद्ध करेंगे. तो इससें भी जैनमत वेदसंहिता, और वेदव्यासजीसें पहिलेंका सिद्ध होता है.

तथा मत्स्यपुराणके २४ अध्यायमें ऐसा पाठ है.

गत्वाथ मोहयामास रजिपुत्रान् बृहस्पतिः । जिनधर्म समास्थाय वेदबाह्यं स वेदवित् ॥

#### द्वात्रिंशस्तम्भः ।

भाषाटीकाः-और उन रजिके पुत्रोंको भी बृहस्पतिजीने उनके पास जाकर मोहा, और आज्ञा दी कि, तुम सब जैनधर्मके आश्रय हो जाओ, ऐसा कह कर बृहस्पतिजी भी, वेदसें वाह्य मतको चलाते भये, और वेदसेंरहित वेदत्रयी भी बनाते भये.

अव विचारना चाहिये कि, वेदव्यासजीसें प्रथम जैनमतके होनेमें कुछ भी शंका है? तथा इस पाठसें तो, जैनमत, वेदसंहितासें तो क्या, परंतु वेद श्रुतियोंसें भी, पूर्वका सिद्ध हो गया. क्योंकि, वृहस्पति-जीने रजिके पुत्रोंको कहा कि, तुम जैनधर्मके आश्रय हो जाओ. और वेदकी श्रुतियोंमें वृहस्पतिजीकी स्तुति है, तो सिद्ध हुआ कि, वेदकी श्रुतियोंसें वृहस्पतिजी प्रथम हुए. और, जैनधर्म वृहस्पतिजीसें भी, प्रथम हुआ.

पूर्वपक्षः−युक्ति प्रमाणोंसें, और स्वमतपरमतके पुस्तकोंसें तो, तुमने जैनमतको प्राचीन सिद्ध करा. परंतु वर्त्तमानमें जो वेदसंहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषदादि विद्यमान है, तिनमें भी, कोइ ऐसा लेख है, जिससें हम जैनमतको प्राचीन माने ?

उत्तरपक्षः—-प्रियवर! लेख तो इनमें भी जैनमतवाबतके बहुत मालुम होते हैं, परंतु भाष्यकारोंने कुछ अन्यके अन्यही अर्थ लिख दीए हैं. जैसें दयानंदसरखतिस्वामीने वेदोंके स्वकपोलकल्पित अर्थ, अपने वेदभाष्यमें लिखे हैं. तिनमेसें कितनेक पाठ संहिता आरण्यकके लिख दिखाते हैं.

यजुर्वेदसंहिता अध्याय ९ श्रुति ॥ २५ ॥

"॥ वाजस्य नु प्रसव आबभूवेमा च विश्वा भुवनानि सर्वतः स नेमिराजा परियाति विद्वान् प्रजां पुष्टिं वर्डमानो अस्मे स्वाहा॥"

नुइत्यादिमहीधरकृतभाष्यकी भाषाः-'नु'ऐसा विस्मयार्थक अव्यय है, 'वाजस्य' अन्नका 'प्रसवः' उत्पादक प्रजापति ईश्वर 'इमा' इमानि 'विश्वा ' विश्वानि सुवनानि-सर्वभूतप्राणी सर्वतः सर्वओरसें रहे

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हुए, हिरण्यगर्भसें लेके स्तंव (सरकडे) पर्यंत सर्वको जो उत्पन्न करता हुआ है, 'सनेमि' चिरंतन राजा दीपता हुआ, सर्व स्थानोंमें अपनी इच्छासें जाता है. कैसा नेमि राजा? 'विद्वान्' अपने अधिकारको जानता हुआ, तथा हमारेविषे पुत्रादिसंततिको, और धनपोषको वृद्धि करता हुआ, सनेमि सुहुतमस्तु, तिसको आहृति होवे. ॥

अब इसही श्रुतिके भाष्यमें दयानंदसरस्वतिस्वामी ऐसा अर्थ लिखते हैं.॥

(वाजस्य) वेदादिशास्त्रोंसें उत्पन्न हुए बोधको (नु) शीघ (प्रसवः) जो उत्पन्न करता है सो (आ) सर्वओरसें (बभूव) होवे (इमा) यह (च) (विश्वा) सर्व ( भुवनानि ) मांडलिकराजायोंके निवास करनेके स्थानक ( सर्वतः ) ( सनेमि ) सनातननेमिना धर्मेंण धर्मकरके सहित वर्त्तमान जो होवे राज्यमंडल ( राजा ) वेदोक्त राजगुणोंकरके प्रकाशमान ( परि ) ( याति ) प्राप्त होता है ( विद्वान् ) सकल विद्याका जानकार ( प्रजाम् ) पालने योग्य ( पुष्टिम् ) पोषणको ( वर्धयमानः ) ( असे ) हमारा ( स्वाहा ) सत्यनीतिकरके ॥

अव पक्षपातरहित होकर पाठक जनोंको विचार करना चाहिये कि, महीधरजीने इसही अध्यायकी सोलमी श्रुतिमें 'सनेमि ' शब्दका अर्थ क्षिप्र करा है, और पच्चीसमी श्रुतिमें 'सनेमि ' शब्दका अर्थ निघंटुके प्रमाणसें पुराणनाम तिसका अर्थ चिरंतन राजा करा है. दयानंदसर-स्वतिजीने इस 'नेमि ' शब्दका अर्थ सनातन धर्म करा है. अब इनमेसें कोनसा अर्थ सत्य है ? और कौनसा मिथ्या है ? यह निश्चय, कदापि न होवेगा. क्योंकि, नेमिशब्दकी व्युत्पत्तिसें पूर्वोक्त तीनों अर्थोंमेंसें एक भी, नही निकलता है. इसवास्ते वेदोंकी श्रुतियोंके अर्थ, ठीकठीक प्रायः नही मालुम होते हैं. सो, प्रायः लिखही आये हैं. विशेषतः इस श्रुतिका अर्थ, जैसा पूर्वे लिखा है, वैसा घटमान भी नही लगता है, यथार्थ आभिप्रायके न ज्ञात होनेसें.

पूर्वपक्षः−आपके अभिप्रायमुजब इस श्रुतिका कैसा अर्थ होना चाहिये ?

## द्रात्रिंशस्तम्भः।

उत्तरपक्षः-हमारे अभिप्रायमुजव तो, इस श्रुतिका अर्थ, श्रीनेमि (२२) बावीसमे तीर्थंकरकी स्तुतिकरके तिनको आहुति दीनी है. यथा-(नु) विस्मयार्थमें है (वाजस्य) भावयज्ञस्य~भावयज्ञका \* (प्रसवः) उत्पत्तिकारक, जिनकी प्ररूपणासें भावयज्ञ उत्पन्न हुआ है. क्योंकि, जो भावयज्ञ है, सोही पारमार्थिक यज्ञ है. भावयज्ञका खरूप ऐसा है. । "॥ अग्निहोन्नमग्निकारिका सा चेह । कर्मेंधनं समाश्रित्य टढा सद्रा-वनाहुतिः । कर्मध्यानाग्निना कार्या दीक्षितेनाग्निकारिका ॥९॥ " भावार्थः-कर्मरूप इंधनको आश्रित्य अर्थात् कर्मरूप इंधनकरके टढ-निश्चलसत् अच्छीभावनारूप आहुति, धर्मध्यानरूप आग्निकरके करणी. ऐसी अग्निकारिका, दीक्षित ब्राह्मणने करणी. । इत्यादि भावयज्ञका कथन. आरण्यकमें है.

तथा ॥

इंद्रियाणी पशून् कृत्वा वेदीं कृत्वा तपोमयीम् ॥ अहिंसामाहुतिं कृत्वा आत्मयज्ञं यजाम्यहम् ॥ १ ॥ ध्यानाग्निकुंडजीवस्थे दममारुतदीपिते ॥ असत्कर्मसमित्क्षेपे अग्निहोत्रं कुरुत्तमम् ॥ २ ॥ यूपं कृत्वा पशून् हत्वा कृत्वा रुधिरकर्द्दमम् ॥ यद्येवं गम्यते स्वर्गे नरके केन गम्यते ॥ ३ ॥

भावार्थः–इंद्रियोंको पशूकरके, तपोमयी वेदीकरके, अहिंसाको आहु-तिकरके, आरमयज्ञको, मैं करता हूं. वास्तविक यज्ञ तो यही है; बाकी, अनाथ पशुकों मारके यज्ञ करना, यह मोक्षार्थी पुरुषोंका काम नही है. महाभारतके झांतिपर्वके २६६ अध्यायमें भी, हिंसक

\* श्रीमत्हेमचंद्रसूरिने नानार्थद्वितीयकांडमें वाजनाम यज्ञका लिखा है। तथा पंडित भानुदत्तविशारदने शब्दार्थभानुके २८४ पृष्टोपरि वाजशब्दका अर्थ यज्ञ लिखा है। तथा तारानाधतर्कवाचरपतिभद्वाचार्यावराविरावि-तशब्दातोममहानिधिर्मे भी १०११ पत्रोपरि लिखा है।।

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यज्ञको धूर्त्तनिर्मित कहा है. । ध्यानरूप अग्नि है जिसमें, ऐसें जीवरूपकुंडमें, दमरूप पवनकरके दीपित अग्निमें, असत्कर्मरूप काष्ठके क्षेपन करे हुए, उत्तम अग्निहोत्र कर. । यूप करके, पशु-योंको मारके, रुधिरका कर्दम (चिकड) करके, यदि खर्गमें जाइए-गमन करिये, तो नरकमें किस कर्मकरके गमन करिये !!!॥ तथा जैनसिद्धांतमें भावयज्ञका स्वरूप, ऐसा कहा है. । यज्ञ करनेवाले बाह्यणोंको, हरिकेशवलमुनि यज्ञका स्वरूप कहते हैं. । हिंसा १, मृषा-वाद २, अदत्तादान ३, मैथुन ४, परिग्रह ५, ये पांचो आश्रवद्वारोंको, पांच संवर, प्राणातिपातविरत्यादित्रतोंकरके, इस नरभवमें आच्छादन करे-रोके; असंयमजीवितव्यकी इच्छा न करे, देहका ममत्व त्यागे, शुचि महात्रतोंमें मलीनता न होवे, यह भावयज्ञ है. इसको यतिजन करते हें. ।

बाह्मण पूछते हैं कि, हे मुने! इस भावयज्ञके करनेके उपकरण कौनसें हैं ? यज्ञ करनेका विधि क्या है ? भावयज्ञ जो तेरे मतमें है, तिसमें अग्नि कैसा है ? अग्निके रहनेका स्थान कौनसा है ? ग्रुच: घृतादिप्रक्षेप करनेवाली कडच्छी-चाटुआ कौनसा है ? करीषांग कौनसा है ? अग्निका उद्दीपक जिसकरके अग्निको संधु खाते हैं, सो क्या है ? इंधन कौनसें हैं ? जिनोंकरके अग्नि प्रज्वालिये हैं. । दुरितके उपशमन करनेका हेतु, ऐसा शांतिपाठ अध्ययनपद्धतिरूप कौनसा है ? और हे मुने ! तूं किस विधिसें आहुतियोंकरके अग्निको तर्पण करता है ?

मुनि उत्तर देते हैं ॥

"॥ तवो जोई जीवो जोईठाणं जोगा सुया सरीरं कारिसंगं । कम्मं संजमजोगसंति होमं हुणामि इसिणं पसथ्थं ॥"

भावार्थः-बाह्य अभ्यंतरभेदभिन्न वारां प्रकारका जो तप है, सो अग्नि है, भावेंधन कर्म दाहक होनेसें. जीव है, सो अग्निके रहनेका स्थान है; तपरूप अग्निका आश्रय जीव होनेसें. मन, वचन, कायारूप तीनों योग जे हैं, वे शुच है; तिन्होंकरकेही, घृतस्थानीय शुभव्यापार होते हैं.

# दात्रिंशस्तम्भः ।

शरीर करीषांग है, तिसकरकेही तपरूप अग्निको दीपन करिये हैं, तद्भावभा-वित होनेसें तिसको. ज्ञानावरणीयादि आठ कर्म, इंधन है, तिस कर्मकोही तप करके भरमीभाव करनेसें. जे संयम योग हैं, संयमके व्यापार हैं, वेही शांतिपाठ अध्ययनपद्धतिरूप हैं, सर्व प्राणियोंके विझोंको दूर करनेवाले होनेसें. जीवहिंसारहित होनेसें, जो होम, सर्वऋषियोंको प्रशस्त है, तिस होमकरके तपरूप अग्निको, मैं तर्पण करता हूं. । यह भावयज्ञ अरिहंतके उपदेशसेंही प्रकट हुआ है, अन्यसें नही. यह आश्चर्य हैं. 1 (इमा) इमानि (विश्वा) विश्वानि सर्वाणि (भुवनानि) भूतानि और जो इन सर्वभूतजीवोंको ( सर्वतः ) सर्वओरसें ( आबभूव ) यथार्थस्वरूप कथन करनेसें प्रकट करता हुआ (सनेमि)सो नेमि बाबीसमा जिनतीर्थंकर \* ( राजा ) अपने धातिकर्मचारके नष्ट करनेसें, और केवलज्ञानादि शुद्ध स्वरूपसें दीपता हुआ ( परियाति ) सर्वओरसें अप्रतिबद्ध विहारी होके जाता है-देशोमें विचरता है. कैसा है नेमि (विद्वान्) सर्वज्ञ है, मेरे कथन करे धर्मका यह रहस्य है, और इस हेतुसें मैनें जगतको उपदेश करना है, ऐसे अपने आधिकारको जानता है तथा ( प्रजां-पोषं-वर्धयमानः ) प्रकर्षेण जायंते कर्मवशवर्त्तिनः प्राणिनोस्मिन् जगति इति प्रजा जीवसंघात इत्यर्थः तिसकी दयाके उपदेशसें, और धर्मकी पुष्टिकी वृद्धि करनेवाला (अस्मे) अस्मै नेमये-इस नेमिको हुत होवे अर्थात् आहुति होवे। इति ॥

तथा तैत्तिरीय आरण्यकके प्रथम प्रपाठकके प्रथमानुवाककी आदिमें शांतिकेवास्ते मंगलाचरण करा है, तिसमें ऐसा पाठ है। '। स्वस्तिनस्ता-क्ष्योंअरिष्टनेमिः। ' इसका भाष्यकारने ऐसा अर्थ करा है.। आरिष्टम् अहिं-सा तिसको नेमीस्थानीयः नोमिसमान, जैसें लोहमयी नेमि काष्ठमय चक्रके भंगाभावकेवास्ते होती है, अर्थात् चक्रकी रक्षा करती है; ऐसेंही यह तार्क्ष्यः--गरुड भी सर्पादिकोंकी करी हुई हिंसाको निवारण करके, तिस-

\* नमिर्नेमिः पार्श्वो वीरः इतिश्रीमद्वेमचंदविरचितायामभिधानचितामणिनाममालायाम् ॥ तथा शब्दार्धभानुके १९९ पत्रोपारे । नेमिः ( पु. ) जिनविरोष, एक जिनका नाम ॥

## द्वात्रिंशस्तम्भः ।

शरीर करीषांग है, तिसकरकेही तपरूप अग्निको दीपन करिये हैं, तझावभा-वित होनेसें तिसको. ज्ञानावरणीयादि आठ कर्म, इंधन है, तिस कर्मकोही तप करके भस्मीभाव करनेसें जे संयम योग हैं, संयमके व्यापार हैं, वेही शांतिपाठ अध्ययनपद्धतिरूप हैं, सर्व प्राणियोंके विझोंको दूर करनेवाले होनेसें. जीवहिंसारहित होनेसें, जो होम, सर्वऋषियोंको प्रशस्त है, तिस होमकरके तपरूप अग्निको, मैं तर्पण करता हूं. । यह भावयज्ञ अरिहंतके उपदेशसेंही प्रकट हुआ है, अन्यसें नहीं. यह आश्चर्य है. । (इमा) इमानि (विश्वा) विश्वानि सर्वाणि ( भुवनानि ) भूतानि और जो इन सर्वभूतजीवोंको ( सर्वतः ) सर्वओरसें ( आबभूव ) यथार्थस्वरूप कथन करनेसें प्रकट करता हुआ (सनेमि)सो नेमि वावीसमा जिनतीर्थंकर \* ( राजा ) अपने धातिकर्मचारके नष्ट करनेसें, और केवलज्ञानादि शुद्ध स्वरूपसें दीपता हुआ ( परियाति ) सर्वओरसें अप्रतिबद्ध विहारी होके जाता है-देशोमें विचरता है. कैसा है नेमि (विद्वान) सर्वज्ञ है, मेरे कथन करे धर्मका यह रहस्य है, और इस हेतुसें मैनें जगतको उपदेश करना है, ऐसे अपने अधिकारको जानता है. तथा (प्रजां-पोषं-वर्धयमानः) प्रकर्षेण जायंते कर्मवशवर्त्तिनः प्राणिनोस्मिन् जगति इति प्रजा जीवसंधात इत्यर्थः तिसकी दयाके उपदेशसें, और धर्मकी पुष्टिकी द्यद्धि करनेवाला (अस्मे) अस्मै नेमये-इस नेमिको हुत होवे अर्थात् आहुति होवे। इति ॥

तथा तैत्तिरीय आरण्यकके प्रथम प्रपाठकके प्रथमानुवाककी आदिमें शांतिकेवास्ते मंगलाचरण करा है, तिसमें ऐसा पाठ है। '। स्वस्तिनस्ता-क्ष्योंआरिष्टनेमिः। 'इसका भाष्यकारने ऐसा अर्थ करा है.। आरिष्टम् अहिं-सा तिसको नेमीस्थानीयः नोमिसमान, जैसें लोहमयी नेमि काष्ठमय चक्रके भंगाभावकेवास्ते होती है, अर्थात् चक्रकी रक्षा करती है; ऐसेंही यह तार्क्ष्यः--गरुड भी सर्पादिकोंकी करी हुई हिंसाको निवारण करके, तिस-

\* नमिर्नेमिः पार्श्वो वीरः इतिश्रीमद्वेमचंदविरचितायामभिधानचितामणिनाममालायाम् !! तथा शब्दार्थभानुके १९५ पत्रोपारे । नेमिः ( पु. ) जिनविरोष, एक जिनका नाम !!

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

का पालक होनेसें, अरिष्टनेमि है. ऐसा गरुड हमको कल्याण निरुपद्रव करो.। यह भाष्यकी व्याख्या, असमंजस मालुम होती है. क्योंकि, प्रथम तो, गरुड पक्षी, तिर्यंचजाति है; सो कल्याण, झांति, निरुपद्रव, कैसें कर सकता है?

ूर्पूर्वपक्षः−गरुड विष्णुका वाहन है, इसवास्ते बडा सामर्थ्यवाला **है**; सो कल्याण शांति कर सकता है.

उत्तरपक्षः--तब तो वाहनकी स्तुतिसें विष्णुकीही स्तुति करनी उ-चित थी. क्योंकि, वो तो, कदापि सर्व सामर्थ्यवाला होनेसें कल्याण शांति कर सकता है, परंतु पक्षी नही. तथा अरिष्टनेमिरूप विशेषण रखके जो अर्थ चक्रकी नेमिका करा है, सो भी, अघटितही मालुम होता है. क्योंकि, विष्णुआदि अनेक पुरुष रक्षक माने हैं, तिन सर्वको छोडके उपमामें लोहमय नेमिको जा पकडा ! जैसें कोइ कहें कि, सुवर्ण कैसा पीत है, जैसा सरसव शणका पुष्प तैसा है. यह तो उपमा ठीक है. परंतु जो कोइ कहे कि, सुवर्ण ऐसा पीत है, जैसा निःकेवल स्तनपान करनेवाले बालकका पुरीष पीत होता है, यह उपमा अघटित है. ऐसाही चक्रकी नेमिका विशेषण है; इसवास्ते यह सत्यार्थ नही मालुम होता है.

पूर्वपक्षः-आप इसका अर्थ केसें कर सकते हैं ?

उत्तरपक्षः-आरिष्टनेमिः यह विशेष्य है, और तार्क्ष्यः यह विशेषण है; कहीं कहीं विशेष्य, विशेषण, आगे पीछे भी होते हैं. । तब तो, तार्क्ष्यःस-मान आरिष्टनेमि, हमको कल्याण-शांति करो । तहां अरिष्ठनेमिपदका यह अर्थ है. । '। धर्मचकस्य नेमिवन्नोमिः । ' धर्मरूप चककी नेमिसमान, जैसें नेमि चक्रकी रक्षा करे हैं-विगडने नही देवे हैं, तैसेंही भगवान् बावीसमे-धर्म आरिष्ट आहिंसा निरुपद्रवरूप तिसके पाठनेवास्ते नेमिसमान, सो कहिये अरिष्टनेमिः; सो अरिष्टनेमि, तार्क्ष्यों-गरुडसमान है. । जहां जहां गरुड संचार करता है, तहां तहां सर्पादिकोंके विषादि उपद्रवोंका नाश होता है, तैसेंही अरिष्टनेमि बावीसमा अरिहंत विचरता है, तहां इति





उपद्रवादि नाश हो जाते हैं; इसवास्ते तार्क्ष्य अरिष्टनेमि भगवान् हमको कल्याण–शांति करो. । इति ।

दूसरा अर्थ रिष्टनाम पाप उपद्रवका है, तिसके काटनेवास्ते नोमि च-ककी धारासामान, सो कहिये रिष्टनेमि; अकार, रिष्टशब्द अमंगळवाचक होनेसें लगाया है.। यथा अपच्छिमा मारणंतिसंलेहणा । तथा तिरथयराणं अपच्छिमो इत्यादिवत् । शेषार्थ पूर्ववत् जानना ॥ येह दोनों अर्थ सम्यक् प्रकारसें घट सकते हैं. इसतरेंकी अनेक श्रुतियां सामवेदादि संहिताओंमें हैं, तहां भी, इसी रीतिसें अर्थोंकी घटना करलेनी ।

पूर्वपक्षः-अन्य सर्व तिर्थंकरोंको छोडके, 'श्रीनेमि' और 'अरिष्टनेमि' इन दोनों नामोंसें बाबीसमे अईन् अरिष्टनेमिकी स्तुति वेदमें करनेका क्या प्रयोजन है ?

उत्तरपक्षः--जिस समयमें वेदोंकी संहिता बांधी गइ थी, शुक्क यजुर्वेद और यजुर्वेदके ब्राह्मण, आरण्यक, रचे गये थे, तिस समयमें श्री अरिष्ट-नेमि २२ मे अरिहंत विद्यमान थे. और श्रीकृष्ण वासुदेवके ताए समुद्र-विजयके पुत्र थे. तिनोंने संसार त्यागके दीक्षा लेके, केवलज्ञान उत्पन्न करके, धर्मतीर्थ प्रवर्त्तन करा. और श्रीकृष्ण वासुदेवजीने जिनकी भक्ति और मुनियोंको वंदना करनेसें तीर्थंकर गोत्र उपार्जन करा, जिसके प्रभा-वसें आगामि उत्सर्प्षिणीकालमें अमम नामा अरिहंत होके निर्वाणपदको प्राप्त होवेंगे. ऐसे अरिष्टनेमि भगवान्की तिन वेदोंमें स्तुति करनी अत्तं-भव नही है.

्तथा तैत्तिरीय आरण्यक प्र० ४, अ० ५, मंत्र १७ मेमें प्रकटकरके अरिहंतकी स्तुति करी है.

यथा ॥

अर्हन् बिभार्षि सायकानिधन्व अर्हन्निष्कं यजतं विश्वरूपं । अर्हान्नेदं दयसे विश्वमब्भुवं न वा ओर्जायो रुद्र त्वदस्ति ॥

# द्वात्रिंशस्तम्भः ।

445

उपद्रवादि नाश हो जाते हैं; इसवास्ते तार्क्ष्य अरिष्टनेमि भगवान् हमको कल्याण-शांति करो. । इति ।

दूसरा अर्थ रिष्टनाम पाप उपद्रवका है, तिसके काटनेवास्ते नोमि च-ककी धारासामान, सो कहिये रिष्टनेमि; अकार, रिष्टराब्द अमंगलवाचक होनेसें लगाया है.। यथा अपच्छिमा मारणंतिसंलेहणा । तथा तित्थयराणं अपच्छिमो इत्यादिवत् । रोषार्थ पूर्ववत् जानना ॥ येह दोनों अर्थ सम्यक् प्रकारसें घट सकते हैं. इसतरेंकी अनेक श्रुतियां सामवेदादि संहिताओंमें हैं, तहां भी, इसी रीतिसें अर्थोंकी घटना करलेनी ।

पूर्वपक्षः-अन्य सर्व तिर्थंकरोंको छोडके, 'श्रीनेमि' और 'अरिष्टनेमि' इन दोनों नामोंसें बाबीसमे अईन् अरिष्टनेमिकी स्तुति वेदमें करनेका क्या प्रयोजन है ?

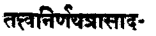
उत्तरपक्षः--जिस समयमें वेदोंकी संहिता बांधी गइ थी, शुक्ठ यजुर्वेंद और यजुर्वेंदके ब्राह्मण, आरण्यक, रचे गये थे, तिस समयमें श्री अरिष्ट-नेमि २२ मे अरिहंत विद्यमान थे. और श्रीकृष्ण वासुदेवके ताए समुद्र-विजयके पुत्र थे. तिनोंने संसार त्यागके दीक्षा लेके, केवलज्ञान उत्पन्न करके, धर्मतीर्थ प्रवर्त्तन करा. और श्रीकृष्ण वासुदेवजीने जिनकी भक्ति और मुनियोंको वंदना करनेसें तीर्थंकर गोत्र उपार्जन करा, जिसके प्रभा-वसें आगामि उत्सर्प्षिणीकालमें अमम नामा अरिहंत होके निर्वाणपदको प्राप्त होवेंगे. ऐसे अरिष्टनेमि भगवान्की तिन वेदोंमें स्तुति करनी अत्तं-भव नही है.

तथा तैत्तिरीय आरण्यक प्र० ४, अ० ५, मंत्र १७ मेमें प्रकटकरके अरिहंतकी स्तुति करी है

यथा ॥

अर्हन् विभर्षि सायकानिधन्व अर्हन्निष्कं यजतं विश्वरूपं। अर्हान्नेदं दयसे विश्वमब्भुवं न वा ओर्जायो रुद्र त्वदस्ति॥





व्याख्याः-हे अर्हन्! हे रुद्र! रोदयत्यसुरावतारभूतान् नृपान् वैदिक-यज्ञादिकर्म्मानुष्ठानभ्रंसनेनेति रुद्रः । सो हे रुद्र! तुम (अर्हन्) योग्यतासें विमोहनात्मक झास्त्ररूपी (सायकान्) वाणोंको (बिभर्षि) धारण करते हो तथा (धन्व) अर्थात् पुरुषार्थरूप धनुषको भी धारण करते हो और (हे अर्हन्) अपनी योग्यताहीसें (यजतं) अर्थात् पूजाके साधन (विश्व-रूपम् ) नानाप्रकारके मंत्रयंत्रादि धारण करते हो तथा (निष्कम् ) स्वर्णमय भूषणोंको ( बिभर्षि ) धारण करते हो नानाप्रकारके और तैसेंही (विश्वम् अब्भुवम् ) संपूर्ण जल और पृथिवीमें जो जीतने जीव हैं तिनको (दयसे-मा हिंस्यात् सर्वा भूतानि) इत्यादि वेदवाक्या-नुकूल दयाकरके पालन करते हो इसीकारणसें (हे रुद्र) (स्वत्) तु**ह्यारे** समान ( ओजीयो ) बलवान् ( नवै अस्ति ) कोई नहीं है, इससें आप हमारी भी रक्षा कीजिये- यहां जो कोई यह शंका करे कि मंत्रमें तो ( अर्हन् बिभर्षि सायकानिधन्व ) इससें मोहनादि शास्त्रोंका धारण नही पाया जाता (सायक) पदसें तो बाणोंकाही धारण पाया जाता है सो कहना ठीक नही. क्योंकि, बुद्ध अईन्मतानुयायी आजकल भी बडे यलसें जीवरक्षा करते हैं, तो फिर, उनमें धनुषबाणका धारण करना कैसें घट सकता है? कदापि नहीं. इससें यह जानना चाहिये कि, फिर जो इनको सायक और धनुषका धारण लिखा है, सो केवल प्रशंसार्थक है, वास्तवमें नही. सो इसी आरण्यकके प्र० ५, अनु० ४ में लिखा है।

यथा ॥

"॥ अर्हन् विभर्षिसायकानिधन्वेत्याह स्तौत्येवैनमेतत्॥"

यह अईन् भगवान्में जो (विभर्षिसायकानिधन्व) यह लिखा है, सो (स्तैत्येवैनमेतत्) यह केवल स्तुतिमात्रही है, वास्तवमें नहीं. इससें विमोहनात्मक शास्त्रास्त्रोंका धारण अर्थ करनाही उचित है, अन्य नहीं. । इति ॥ इस मंत्रमें रुद्र, शिव, महावीर (हनुमान्), आदि किसीका भी अर्थ नही घट सकता है. क्योंकि, वे तो, सर्व शस्त्रधारीही है, और इस मंत्रमें तो, जो शस्त्रधारी नहीं है, तिसको शस्त्रधारी कहा है; जिसका द्रात्रिंशस्तम्भः।

435

शंकासमाधान लिख आए हैं. तथा तैत्तिरीय आरण्यकके १० मे प्रपाठकके अनुवाक ६३ में सायनाचार्य लिखते हैं.।

यथा ॥

"॥ कंथाकौपीनोत्तरासंगादीनां त्यागिनो यथाजातरूपधरा निर्ग्रथा निष्परिग्रहाः॥" इति संवर्त्तश्रुतिः॥

भावार्थः-शीतनिवारणकंथा, कौपीन, उत्तरासंगादिकोंके त्यागि, और यथा जातरूपके धारण करनेवाले, जे हैं, वे, निर्मथ, और निष्परिमह, अर्थात् ममत्वकरके रहित होते हैं. यह लक्षण उत्कृष्ट जिनकल्पिका है. क्योंकि निर्मंथ जो शब्द है, सो जैनमतके शास्त्रोंमेंहि साधुपदका बोधक **है, अन्यत्र नहीं.** और अंग्रेज लोकोंने भी, यह सिद्ध<sup>ं</sup> करा है कि, 'निर्प्रथ' शब्द जैनमतके साधुयोंकाही वाचक है. बौद्धळोकोंके शास्त्रमें भी ' निग्गंथनातपुत्त' अर्थात् निर्मथज्ञातपुत्र इस नामसें जैनमतके २४ मे वर्द्धमान महावीरस्वामिको कथन करे हैं. और जैनमतके शास्त्रमें तो, ठिकाने २ 'नो कप्पइ निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा-कप्पइ निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा-निग्गंथाण महेसीणं'-इत्यादि पाठ आवे हैं. तथा प्रायः-करके पूर्वकालमें जैनमतके साधुयोंको निर्प्रंथही कहते थे, और सुधर्मा-स्वामी, जो श्रीमहावीरस्वामीके पांचमे गणधर हुए, उनेंकी शिष्यप-रंपरामें जे साधु हुए, वे कितनेक कालपर्यंत निर्प्रथगच्छके साधु कहाते थे; पीछे कारण प्राप्त होकर तिस निर्झंथगच्छका और नाम प्रसिद्ध हुआ, यावत् अद्यतन कालमें तपगच्छादि गच्छोंके नामसें कहे जाते हैं. तथा सिद्धांतसारमें मणिलाल नभुभाइ द्विवेदी भी लिखते हैं कि, ब्राह्मणोंके प्राचीन ग्रंथोंमें 'जैन ' ऐसा नाम नही आता है; परंतु, विवसन, निर्मंथ, दिगंबर, ऐसा नाम वारंवार आता है. इससें भी निर्धंथशब्द, जैनमतानु-यायी सिद्ध होता है. तब तो सिद्ध हुआ कि, जैनमत, श्चतिस्मृतिसें भी प्राचीन है. तथा पूर्वोक्त हमारा लेख, "क्या जाने, कौनसी शाखामें क्या लिखा है?" इत्यादि सत्य हुआ. तबतो, कोइ भी कहनेको सामर्थ्य नही हे कि, जैनमत नूतन है, वा जैनमतका वेदादिकोंमें नाम भी नहीं है.

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

् पूर्वपक्षः-कितनेक सुज्ञजन कहते और लिखते हैं कि, जैनमतवालोंके, जे जे, वेदवावत लेख हैं, वे सर्व, द्वेपबुद्धिपूर्वक मालुम होते हैं, सो केसें है ?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! जो जो वेदोंमें निवृत्तिमार्गका कथन है, सो सर्व जैनमतवालोंको सम्मत है. क्योंकि, जो जो युक्तिप्रमाणसें सिद्ध, संसारसें निवृत्तिजनक, और वैराग्यउत्पादक वाक्य, वेद, उपनिषद, बाह्मण, आरण्यक, स्मृति, पुराणदिकोंमें हैं, वे सर्व सर्वज्ञ भगवान्के वचन हैं. इस कथनमें श्रीसिद्धसेनदिवाकर, और श्रीभोजराजाका पंडित श्रीधनपालजी लिखते हैं।

यथा ॥

सुनिश्चितं नः परतंत्रयुक्तिषु स्फुरंति याः कश्चन सूक्तिसंपदः ॥ तवैवताः पूर्वमहार्णवोस्थिता जगत्प्रमाणं जिनवाक्यविप्रुषः॥१॥ उद्धाविव सर्वसिंधवः समुदीरणास्त्वायि नाथ दृष्टयः ॥ न च तासु भवान् दृश्यते प्रविभक्तसरित्स्विवोद्धिः ॥ २ ॥ पावांति जसं असमंजसावि वयणेहिं जेहिं परसमया ॥ तुहसमयमहोअहिणो ते मंदा बिंदुनिरसंदा ॥ ३ ॥

पुरुरामपनहोत्याहर्गा (1 पद्मा निश्चित किया है कि, परतंत्रयुक्तियोंमें भावार्थः-हे नाथ ! हमने यह निश्चित किया है कि, परतंत्रयुक्तियोंमें अर्थात् परमतके शास्त्रोंमें जे केई सूक्तिसंपदा, श्रेष्ठ वचन रचना हैं, वे सर्व, हे जिन ! तुमारेहि चतुर्दशपूर्वरूप महासमुद्रसें ऊठे हुए, वाक्यविंदु हें.। तथा हे नाथ ! जेसें समुद्रमें सर्व नदीयें प्रवेश करती हैं, तैसें तुमा-रेविषे सर्व दृष्टियें प्रवेश करती हैं, परंतु तिन दृष्टियोंकेविषे आप नहीं दीखते हो. जैसें प्रथक् २ हुई नदीयोंकेविषे समुद्र नही दीखता है. अर्थात् समुद्रमें सर्व नदीयें समा सक्ती हैं, परंतु समुद्र किसी भी एक नदीमें नहीं समा सक्ता है; ऐसेंही सर्व मत नदीयेंसमान है, वे सर्व तो, स्या-द्रादसमुद्ररूप तेरे मतमें समा सक्ते हैं; परंतु हे नाथ ! तेरा स्याद्वादसमु-द्ररूप मत, किसी मतमें भी संपूर्ण नहीं समा सक्ता है. । हे नाथ ! अस-मंजस भी जे परसमय, जैनमतके विना अन्यमतके शास्त, जगत्में जिन



वचनोंसें यशको प्राप्त करे हैं, वे सर्व वचन, तुमारे स्याद्वादसिद्धांतरूप समुद्रके मंद थोडेसें विंदुनिस्संद विंदुओंसें झरे हुए पाणीसदृश है; अर्थात् वे सर्व वचन स्याद्वादरूप महोदधिके विंदु उडके गए हैं. ॥ इस-वास्ते पूर्वोक्त वेदादिवचन जैनोंको सर्व प्रमाण हैं; परंतु जे हिंसक, और अप्रमाणिक वचन हैं, वे सर्व, जैनोंको सम्मत नहीं हैं, असर्वज्ञ मूलक होनेसें. ।

यथा मनुस्मृतौ पंचमाध्याये ॥

यज्ञार्थं पद्यवः सॄष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा ॥ यज्ञस्य भूत्ये सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ॥ ३९ ॥ मधुपर्के च यज्ञे च पितृदेवतकर्मणि ॥ अत्रैव पद्यवो हिंस्या नान्यत्रेत्यव्रवीन्मनुः ॥ ४१ ॥ एष्वर्थेषु पद्यून हिंसन् वेदतत्त्वार्थविद् द्विजः ॥ आत्मानं च पद्युं चैव गमयत्युत्तमां गतिम् ॥ ४२ ॥ या वेदविहिता हिंसा नियतास्मिश्चराचरे ॥

अहिंसामेव तां विद्याद्वेदाद्धमों हि निर्बभौ ॥ ४४ ॥ भावार्थः-स्वयंभु परमात्माने आप यज्ञकेवास्ते पशुयोंको उत्पन्न करे हैं, सर्व यज्ञकी भूतिकेवास्ते, तिसवास्ते, यज्ञमें जो बध है, सो, अबध है, अर्थात् वध नहीं है. । ३९ । मधुपर्कमें, यज्ञमें, पितृकर्ममें, दैवतकर्ममें, इनमेंही पशुयोंको मारने; अन्यत्र नहीं. ऐसें मनुजी कहते हैं. । ४१ । इन पूर्वोक्त कार्योंमें पशुयोंको मारता हुआ, वेदतत्त्वार्थका जानकार बाह्मण, आत्माको, और पशुको, उत्तम गतिमें प्राप्त करता है. । ४२ । जो वेद-कथित हिंसा इस चराचर जगत्में नियत करी है, तिसको अहिंसाही जानो. क्योंकि, वेदसेंही धर्म दीपता है. । ४४ । इत्यादि हिंसक श्रुति-यांऊपरही जेनोंका आक्षेपहैं; इन आक्षेप वचनोंकोंही, कितनेक वेदिक-मतवाले द्वेषयुक्त वचन कहते हैं. क्योंकि, उनको वैदिकमतके पक्ष-पातसें यथार्थ वचन भी, द्वेषयुक्त मालुम होते हें. परंतु पक्षपात छोढके

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

विचार करे तो सर्व सत्य २ वचन प्रतीत होते हैं, योगजीवानंदसरस्वति स्वामीवत्.

पूर्वपक्षः- ऐसे महात्मा योगजीवानंदसरस्वतिस्वामीजी कौन है ?

उत्तरपक्षः-संवत् १९४८ आषाढ सुदि १० मीका लिखा, एक पत्र, गुजरांवाले होके हमारेपास माझापटीमें पहुंचा. तिस पत्रको वांचके हमने तिस लिखनेवाले निःपक्षपाती और सत्यके प्रहण करनेवाले, महा-हमाकी बुद्धिको, कोटिशः धन्यवाद दीया, और तिसके जन्मको सफल माना. सो असलीपत्र तो, हमारे पास है; तिसकी नकल, अक्षर २, हम यहां भव्यजन पाठकोंके वाचनेवास्ते दाखिल करते हैं.॥

"॥ स्वस्ति श्रीमज्जैनेंद्रचरणकमलमधुपायितमनस्क श्रीलश्रीयुक्तपरि-व्राजकाचार्य परमधर्मप्रतिपालक श्रीआत्मारामजी तपगच्छीय श्रीन्मुनि-राज । बुद्धिविजयशिष्यश्रीमुखजीको परिव्राजकयोगजीवानंदस्वामीपरम-हंसका प्रदक्षिणत्रयपूर्वक क्षमाप्रार्थनमेतत् ॥ भगवन् व्याकरणादि नाना-शास्त्रोंके अध्ययनाध्यापनदारा वेदमत गलेमें बांध में अनेक राजा प्रजाके सभाविजय करे देखा व्यर्थ मगज मारना है। इतनाही फल साधनांश होता है कि राजेलोग जानते समझते हैं फलाना पुरुष वडा भारी विद्वान् है परंतु आत्माको क्या लाभ हो सकता देखा तो कुछ भी नही। आज प्रसंगवस रेलगाडीसें उतरके बठिंडा राधाकृष्णमंदिरमें बहुत दूरसें आनके डेरा कीया था सो एक जैनशिष्यके हाथ दो पुस्तक देखे तो जो छोग (दो चार अच्छे विद्वान् जो मुझसे मिलने आये) थे कहने लगे कि ये नास्तिक (जैन) प्रंथ है इसे नही देखना चाहिये अंत उनका मूर्खपणा उनके गले उतारके निरपेक्ष बुद्धिकेद्वारा विचारपूर्वक जो देखा तो वो लेख इतना सत्य वो निष्प-क्षपाती लेखमुझे देख पडा कि मानो एक जगत् छोडके दूसरे जगत्में आन खडे हो गये ओ आबाल्यकाल आज ७० वर्षसें जो कुछ अध्ययन करा वो **वेदिक धर्म बांधे फिरा सो व्यर्थसा मालूम होने लगा जैनतत्त्वादर्श वो** अज्ञानतिमिरभास्कर इन दोनों प्रंथोंको तमामरात्रिंदिव मनन करता बैठा चो ग्रंथकारकी प्रशंसा वखानता बठिंडेमें बैठा हूं। सेतुबंधरामेश्वर-



यात्रासे अब मैं नैपालदेश चला हूं परंतु अब मेरी ऐसी असामान्य महती इच्छा मुझे सताय रही है कि किसी प्रकारसे भी एकवार आपका मेरा समागम वो परस्परसंदर्शन हो जावे तो मैं इतकम्मी होजाऊं ॥ महात्मन हम संन्यासी है। आजतक जो पांडित्यकीर्त्तिलाभद्वारा जो सभाविजयी होके राजा महाराजोंमें ख्यातिप्रतिपत्ति कमायके एकनाम पंडिताईका हांसल करा है। आज हम यदि एकदम आपसे मिले तो वो कमायी कीर्त्ति जाती रहेगी ये हम खूब समझते वो जानते हे परंतु हठधर्म्म भी शुभ परिणाम शुभ आत्माका धर्म्म नही। आज मैं आपके पास इतनामात्र स्तीकार कर सकता हूं कि प्राचीन धर्म्म परम धर्म अगर कोई सत्य धर्म रहा हो तो जैनधर्म्म था जिसकी प्रभा नाश करनेको वैदिक धर्म्म वो षद् शास्त्र वो प्रंथकार खडे भये थे परंतु पक्षपातशून्य होके कोई यदि वैदिक शास्त्रोंपर दृष्टि देवे तो स्पष्ट प्रतीत होगा कि वैदिक वातें कही वो लीई गई सो सब जैनशास्त्रोंसे नमूना इकठी करी हे। इसमें संदेह नही कितनीक वातें ऐसी हे कि जो प्रत्यक्ष विचार करेविना सिद्ध नही होती हें। संवत् १९४८ मिती आपाढ सुदि १०॥

पुनर्निवेदन यह है कि यदि आपकी कृपापत्री पाइ तो एकदफा मिलनेका उद्यम करुंगा। इति योगानंदखामी। किंवा योगजीवानंदस-रखतिखामि॥

मालाबंधऋोकोयथा ॥

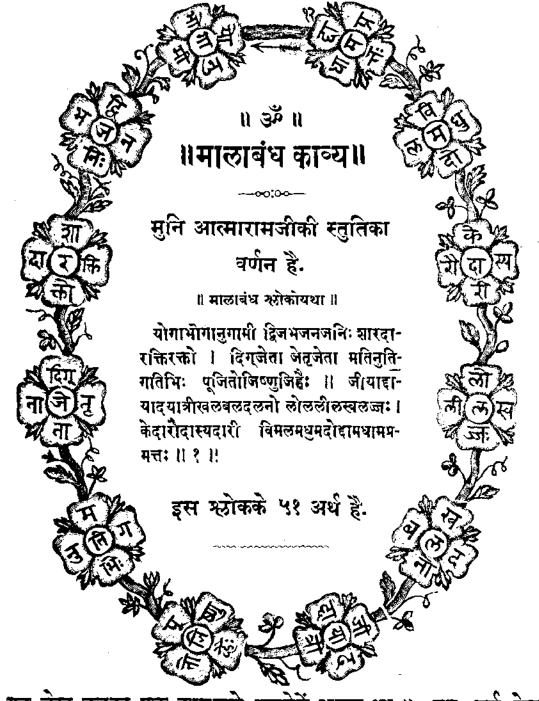
योगाभोगानुगामी हिजभजनजनिः शारदारकिरको । दिग्जेता जेतृजेता मतिनुतिगतिभिः पूजितो जिष्णुजिद्धैः ॥ जीयादायादयात्री खठबऌदऌनो छोऌऌीऌस्वऌज्ञः । केदारौदास्यदारी विमऌमधुमदोद्दामधामप्रमत्तः ॥ १ ॥

इस श्ठोकके सब अर्थ जैनप्रशंसा वो श्रीआत्मारामजीकी विभूतिकी प्रशंसा निकले है, प्रत्येक पुष्पोंके बीचका जो अक्षर है वो तीनवार एक अक्षरको कहना चाहिये ऐसा काव्य दश वीस श्लोक बनायके जरूर





चाहता था कि जैनतत्त्वादर्श वो अज्ञानतिमिरभास्करमें जैनदेव प्रशंसा होनी चाहेती थी। एकवार आपको मिलनेबाद अपना सिद्धांतका निश्चय फिर करना बने तो देखी जायगी॥"



यह लेख उनका एक कागजके टुकडेमें अलग था॥ यह सर्व लेख 9ुर्वेक महारमाका है ॥ अब विचार करना चाहिये कि, इस कालमें

## द्वात्रिंशस्तम्भः ।

वैदिकमतवाले जैनमतको द्रेषचुद्धिसें नास्तिक कहते हैं, और महाविद्वान् परमहंस परिवाजकजी निःपक्षपाती सद्बुद्धिवाले जैनमतकी बाबस केसा विचार रखते हैं!! इससें हे प्रियवरो ! जैनाचार्योंने जो जो वेदवाबस लेख लिखे हैं, वे सर्व यथार्थ तत्त्वके बोधवास्ते लिखे हैं, न सु द्रेषचुद्धिसें और द्रेषयुक्त भी, मताग्रही पुरुषोंकोही मालुम होते हें, नतु पक्षपा-तरहित पुरुषोंको. ॥

पूर्वपक्षः-जैनमतमें प्राचीन व्याकरण तर्कशास्त्र नहीं है, इससें जैन-मत प्राचीन नहीं है. ऐसे कितनेक कहते हैं तिसका क्या उत्तर है?

उत्तर पक्षः-संप्रतिकालमें जो पाणिनीय अष्टाध्यायी व्याकरण है, तिससें तो जैनके व्याकरण प्राचीन है. क्योंकि, पाणिनीय व्याकरणके कर्त्ता पाणिनी, नवमे नंदके समयमें हुए हैं. सो पाणिनी, अपने रचे व्याकरणमें कहते हैं, यथा----" त्रिप्रभृतिषु झाकटायनस्य" और शाकटायनके कर्त्ता, तथा न्यासके कर्ता, शाकटायन और न्यासकी आदिमें मंगलाचरणमें ऐसें लिखते हैं.

"॥ शाकटायनोपि यपयापनाय यतिम्रामायणीः स्वोपज्ञ-शब्दानुशासनवृत्तावादो भगवतः स्तुतिमेवमाह । श्रीवीर-ममृतं ज्योतिर्नत्वादिसर्ववेदसाम् । अत्र चन्यासकृता व्या-ख्या । सर्ववेदसां सर्वज्ञानानां स्वपरदर्शनसंबंधिसकल्ज्ञा-स्नानुगतपरिज्ञानानामादिप्रभवमुत्पत्तिकारणमिति ॥ " यह पाठ नंदिसूत्रवृत्तिमें है।

न्यासकी भाषाः ( सर्ववेदसाम् ) सर्वप्रकारके ज्ञानोंका स्वपरदर्शन-संबंधी सकलज्ञास्त्रानुगत परिज्ञानोंका ( आदिप्रभवम् -प्रथमम् ) पहिला उत्पत्तिकारण, ऐसे श्रीवीरं अर्थात् श्रीमहावीरको नमस्कार करके, केसें श्रीमहावीरको ( अमृतज्योतिम् )।

इससें सिद्ध होता है कि, पाणिनीसें पहिलेके शाकटायन और न्यासकर्त्ता जैनमती थे.।\* तथा जैनेंद्र व्याकरण और इंद्रव्याकरण, येभी पाणिनीसें

मसिद्धकर्ताकी प्रस्तावना देखो.
६७



पहिले रचे गये हैं. और चतुर्दशपूर्वमें शब्दप्राभृत १, नाट्यप्राभृत २, वाद्य-प्राभृत ३, संगीतप्राभृत ४, स्वरप्राभृत ५, योनिप्राभृत ६, इत्यादि सर्वजगत्की विद्याके प्राभृत थे. तिनमेसें शब्दप्राभृतमें सर्व शब्दोंके रूपोंकी सिद्धि थी, नाट्यप्राभृतमें सर्व नाटकोंके विधिका कथन था, और प्रमाणनयप्रा-भृतमें सप्तशतार नयचक्रकी सवालक्ष कारिका थी, तिसकी एक कारिका ऊपरसें श्रीमछवादि आचार्यने द्वादशारनयचक्रतुंब नामक तर्कशास्त्र रचा, सो दृत्तिसहित अष्टादश सहस्र (१८०००,) श्ठोकसंख्या है. तिसकी प्रथम कारिका यह है. ॥

विधिनियमभंगवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकमबोधं ।

जैनादन्यच्छासनमन्टतं भवतीति वैधम्म्यम् ॥ १ ॥

तथा सम्मतितर्क मूळ १६८, कारिका वृत्तिसहित २५००० श्लोक प्रमाण हैं. यह भी, पूर्वके प्रमाणनयप्राभृतसें उद्धार करके विक्रमादित्य राजाके समयमें वीरात् (वीर-महावीरका संवत्) ४७० वर्षके लगभग श्री सिद्धसेनदिवाकरने रचा है.। तथा शब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहाभाष्य १, अनेकांतजय पताका २, धर्मसंग्रहणी ३, शास्त्रवात्तीसमुचय ४, न्यायावतार ५, न्यायप्रवेश ६, सर्व-ज्ञसिद्धि ७, प्रमाणसमुच्चय ८, तत्वार्थ ९, पट्दर्शनसमुच्चय १०, इत्यादि अनेक प्रमाणग्रंथ पूर्वधारीयोंके समयमें रचे गए हैं। तथा प्रमाणनय तत्त्वालोकालंकारसूत्र तिसकी ८४००० श्लोकप्रमाण स्याद्वादरत्नाकरनामा-इत्ति १, लघुवृत्ति ५००० श्लोकप्रमाण रत्नाकरावतारिकानामा २, प्रमेयरत्न-कोश ३, लहेमलक्षण ४, खंडनतर्क ५, नयप्रदीप ६, स्याद्वादकल्पलता७, नयरहस्योपदेश ८, खंडखाद्य ९, स्याद्वादमंजरी १०, प्रमाणमीमांसा ११, प्रमाणसुंदर १२, इत्यादि सैंकडो प्रमाणप्रंथ पूर्वोक्त अंथानुयायी रचे गए हैं. । और व्याकरणके प्रंथ, जैनेंद्र इंद्रादि व्याकरणानुसारे बुद्धिसागर व्याकरण, और तिसका न्यास श्रीवुद्धिसागरसूरिने रचा है और विद्या-व्याकरण रचा है, और श्रीसिद्धहेमव्याकरण श्रीहेमचंद्रसूरिजीने रचा है. तिसकी बाबत किसी कविने तिस व्याकरणको देखके यह श्ठोक कहा है।

## द्रात्रिंशस्तम्भः ।

यथा ॥

भ्रातः संदृणु पाणिनित्रलपितं कातंत्रकंथा दृथा । माकार्षीः कटुशाकटायनवचः क्षुद्रेण चांद्रेण किम् ॥ कः तंत्राय्याणविभिर्वयसम्प्रत्यान्यान्येगी ।

कः कंठाभरणादिभिर्बठरयत्यात्मानमन्येरपि ।

श्रूयंते यदि तावदर्थमधुराः श्रीहेमचंद्रोक्तयः ॥ १ ॥

भावार्थः—हे भाइ ! जवतक अर्थोंकरके मधुर, ऐसी श्रीहेमचं-द्रजीकी उक्तियों सुणते हैं, तवतक पाणिनिके प्रलापको वंद कर, कातंत्रको वृथा कंथा (गोदडी ) समान जान, केंडे (कटुक) शाकटायनके वचन मत कर अर्थात् उच्चारण न कर, तुच्छ चांद्रकरके क्या है ? कुछ भी नही, तथा कंठाभरणादि अन्य व्याकरणोंसें भी कौन पुरुष अपने आत्माको पीडित करे ? कोई भी नही. ॥ तथा शिशुपाल्जब-धके सर्ग २ के श्लोक १९२ में माधकवि, न्यासग्रंथका स्मरण करते हैं; इसवास्ते माधकवि, न्यासके प्रणेता जिनेंद्र, और बुद्धिपाद बुद्धिसागर आचार्योंसें पीछे हुए हैं.

ऐसे माघकाव्यके उपोद्घातके षष्ठ (६) पत्रोपरि जयपुरमहाराजाश्रित पंडित व्रजलालजीके पुत्र पंडित दुर्गाप्रसादजीने लिखा है,।

इस छेखसें भी जैनव्याकरणोंके न्यास अतिचमत्कारी है, और प्राचीन पंडितोंको सम्मत है नही तो, माघसरिखे महाकवि, न्यासका स्मरण किसवास्ते करते ?

पाणिनिकी उत्पत्तिका खरूप, सोमदेवभटविरचित कथासरित्सागर, तथा तारानाथतर्कवाचस्पतिभटाचार्थविरचित कौमुदीकी सरला नाम टीका, और इतिहासतिमिरनाशकके तीसरे खंडके अनुसारसें लिखते हैं.॥-पाटलिपुत्रनगरके नवमे नंदके वखतमें वर्ष उपवर्षनामा पंडित थे, तिनके तीन मुख्य विद्यार्थी थे, वररुचि (काल्यायन), व्याडी इंद्रदत्त, और एक जडबुद्धि पाणिनिनामा छात्र था. सो तहांसें हिमालयपर्वतमें जाके तप करता हुआ, तिसके तपसें तुष्टमान होके किसी शिवनामा देवकाने

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तिसकी इच्छानुसार नवीन व्याकरण रचनेका वर दीया, तब तिसने व्याकरणकी अष्टाध्यायी रची. और वररुचि आदिकोंको कहने लगा कि, मेरे साथ व्याकरणविषयमें शास्त्रार्थ करो. तव वररुचि आदिकोंने तिस-केसाथ शास्त्रार्थ करके सात दिनमें पाणिनिका पराजय करा; तब तिस-कालमें महादेवने आकाशमें आके हुंकारशब्द करा, तव तिन पंडितोंका इंद्रव्याकरण नष्ट हो गया; तब पाणिनिने तिन सर्वपंडितोंको जीत लीये. तद पीछे वररुचिने हिमालय पर्वतमें जाके, शिवकी आराधनासें वर पाके, तिस अष्टाध्यायीकी न्यूनता पूरणेवास्ते वार्तिक रचा. ॥

इससें सिद्ध हुआ कि, पाणिनि नंदराजाके समय होनेसें श्रीबीरात् १५५ वर्ष पीछे लगभग हुआ. तो, क्या, पाणिनिसें पहिलें पंडितजन व्याकरणसें शून्य थे ? शून्य नही थे, किंतु जैनेंद्र, इंद्र, शाकटायनादि जैनव्याकरण प्रचलित थे, तो फिर, जैनमत व्याकरणशून्य केंसें सिद्ध होवे ? कदापि न होवे. तथा पातंजलिने जो अष्टाध्यायीके ऊपर भाष्य रचा है, सो भी प्रायः जैनेंद्र इंद्र शाकटायनादिव्याकरणानुसार रचा है.

पूर्वपक्षः—आपने कितनेही प्रमाणोंद्वारा जैनमतको प्राचीन ठहराया सो ठीक है; परंतु 'जैन' शब्द जिनशब्दसें तद्धित होके बनता है, और 'जिन' शब्द 'जि जये' धातुका वनता है, और 'जि 'धातु प्राचीन नही है. क्योंकि, श्री बाबु शिवप्रसादजी सितारेहिंद अपने रचे इतिहासतिमिरनाश-कके तीसरे खंडके ष्टष्ठ १७ में लिखते हैं कि, 'जि जय' धातु प्रमाणिक नही है.क्योंकि सायन और नृसिंहने अपने रचे उणादि और स्वरमंजरीमें इस धातुको छोड दिया है. यह धातु किसी प्रमाणिक प्रंथमें नही मिलता है.

उत्तरपक्षः---हे प्रियवर ! वाबुसाहवने जो लिखा है, सो, क्या जाने किस अनुभवज्ञानसें लिखा है !! क्या बाबुजी सितारेहिंद वेदोंको प्रमा-णिकव्रंथ नहीं मानते हैं ? क्योंकि, यजुर्वेद अध्याय १९ मंत्र ४२। ५७ में जि जयधातुके प्रयोग है. जिसको शंका होवे सो, यजुर्वेद देख लेवे. वेदोंके अप्रमाणिक होनेसें, फिर वो ऐसा वेदोंसें पुराना पुस्तक कौनसा हे, जिसने जि जयधातुको अप्रमाणिक जानके छोड दिया है ? यह लेख

પુર્ણર્

## दात्रिंशस्तम्भः ।

तो, किसीने जैनमतोपरि द्वेषबुद्धिसें लिखा मालुम होता है. किसी मतायहीको यह सूझा कि, जिस जि जयधातुसें जिन सिद्ध होता है. तिसधातुकोही उडा दो. इसीतरें द्वेषबुद्धिसें वेदोंमेंसें कितनीही ऋचा, मंत्र और शाखायोंको गुम्म करदी हैं. तो विचारा जि जयधातु तो किस गिणतीमें है ?

पूर्वपक्षः–जैनमत वेदमतकी बातें लेकर रचा गया है, ऐसे कितनेक कहते हैं, तिसका क्या उत्तर है ?

उत्तरपक्षः-हे प्रेक्षावानो ! तुमको विचारना चाहिये कि, जेकर जैन-मत वेदकी कितनीक वातें लेकर रचा गया होवे, तब तो जो कथन, जैनमतमें है, सो सर्व वेदोंमें होना चाहिये. परंतु, कर्मकी ८ मुलप्र-कृति, और १४८ उत्तरप्रकृतियोंके स्वरूपके कथन करनेवाले षट्कर्मग्रंथ, पंचसंग्रह, कर्मप्रकृति, प्राभृतकी संग्रहणी, प्राचीन पांच कर्मग्रंथ, शतक, षडशीति कर्मग्रंथ, प्रज्ञापना उपांग, व्याख्याप्रज्ञप्ति, आदिमें लगभग अशीतिसहस्र ( ८०००० ) श्ठोकोंका प्रमाण है. तिनको कथनका गंधभी, चार वेदसंहिता, ब्राह्मण, उपनिषत्, कल्पादिमें नही है, और साधुकी पद-विभागसमाचारी, जिसके कथन करनेवाले सवालक्ष ( १२४००० ) श्लोक लमभग हैं; और जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्ज्तरा, बंध, सोक्ष, इन पदार्थींका जैसा स्वरूप, जैन मतके शास्त्रोंमें कथन करा है, तैसा स्वरूए वेदोंमें स्वप्नमें भी कदी नही दीख पडेगा इसवास्ते प्रेक्षावानोंको चाहिये कि, वेद और जैनमतके शास्त्र पढके तिनका मुकाबला करें और विचारें, तब यथार्थ मालुम हो जावेमा कि, जैनमत वेदमेंसें रचा गया है, वा, वेदोंमें जे जे अच्छी वातें है, वे जैनमतमेंसें लेके रची गई हैं? जो पूर्वोक्त प्रंथोंका मुकावला करके तत्त्व निश्चय करके धारेगा, तिसका कल्याण होवेगा.

तथा जैनमतके प्राचीन होनेमें एक अन्य भी प्रमाण मिला है सो ऐसें है.। श्रीकांतानामा नगरीका रहनेवाला धनेशनामा श्रावक यानपा-त्रकरके समुद्रमें जाता था; तिनके अधिष्ठायक देवताने तिस जहाजको

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

स्तंभन कर दीया. तदपीछे धनेशने तिस व्यंतरदेवताकी पूजा करी, तब तिस समुद्रकी भूमिसें तिस व्यंतरके उपदेशसें स्यामवर्णकी तीन प्रतिमा निकाली; तिनमेसें एक प्रतिमा तो चारूपयाममें तीर्थप्रतिष्ठित करी, अन्य श्रीपत्तनमें आमलीके दृक्षके हैठ प्रासादमें श्रीअरिष्टनेमिकी प्रतिमा प्रतिष्ठित करी, और तीसरी प्रतिमा श्रीपार्श्वनाथकी स्थंभन यामके पास सेढिकानदीके कांठे ऊपर तरुजाल्यांतरभूमिमें स्थापन करी.

पुरा गये कालमें शालिवाहनराजाके राज्यसें पहिले वा लगभग,नागा-र्जुन विद्यारससिद्धिवाला,बुद्धिका निधान, भूमिमें रहे हुए बिंबके प्रभावसें रसको स्थंभन करता हुआ; तदपीछे तिसने तहां स्थंभनक ग्राम निवेशन करा. । और तिस श्रीपार्श्वनाथकी प्रतिमाके, जो खंभातबंदरमें संप्रति-कालमें विद्यमान है, विंबासनके पीछेके भागमें ऐसी अक्षरोंकी पंक्ति लिखी हुई परंपरायसें हम सुनते हैं; और यह वात लोकोंमें भी प्रायः प्रसिद्ध है. । सो लेख यह है ॥

> नमेस्तीर्थकृतस्तीर्थं वर्षे द्विकचतुष्टये २२२२ आषाडश्रावको गौडोकारयत्प्रतिमात्रयम् ॥ १ ॥

अर्थः—जैनमतमें ऐसी दंतकथा चलती है कि, गत चौवीसीके सता-रमे नमिनामा तीर्थंकरके शासन चलां पीछे २२२२ इतने वर्ष गए, आषाडनामा श्रावक, गौडदेशका वासी, तिसने तीन प्रतिमा वनवाईं थीं, तिसमें यह रत्नमयी प्रतिमा भी, तिसनेही वनवाई थी.

जेकर इस चौवीसीके २१ के नमिनाथके शासन चलां पीछे २२२२,इतने वर्ष गए बनवाइ होवे, तो भी, ५८६६५० वर्षके लगभग व्यतीत हुए हैं। यह लेखसंबंधि कथन प्रभावकचरित्र, और प्रवचनपरीक्षा, अपरनाम कुमतिमत कौशिक सहस्रकिरणनामक प्रंथोंमें है. इससें भी सिद्ध होता है कि, जैनमत अतीव प्राचीन है. इत्यलं विद्वजनपर्षत्सु ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादप्रंथे जैनमतप्राचीनतावर्णनो नाम द्वात्रिंशः स्तम्भः ॥ ३२॥

त्रयस्तिंशस्तम्भः।

बत्तीसमें स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनता सिद्ध करी, अव इस तेतीसमें स्तंभमें जैनमत, बौद्धमतसें भिन्न, और प्राचीन है, सो सिद्ध करते हैं. । पूर्वपक्षः—कितनेक मानते हैं कि, जैनमत बौद्धमतमेंसें निकला है, वा, बौद्धमतकी एक शुद्ध शाखा है; तिसका क्या उत्तर है?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर ! इस वातका निश्चय, पाश्चात्य विद्वानोनें अच्छी तरेसें करा है कि, जैनमत, वौधमतसें पुराना और अलग मत है. आचा-रांग सूत्रका तरजुमा जर्मन देशके वासी हरमॅनजाकोबी विद्वान ( Hermann Jocabi )ने करा है, सो पुस्तक प्रोफेसर मेक्समुछर भट्टजी (Professor F. Max Müller)ने छपवाया है, तिसकी प्रस्तावनामें अनेक प्रमाणोंसें जैन-मतको, बौद्धमतसें प्राचीन और भिन्नमत सिद्ध करा है. तिसमेंसें थोडीसी वातें नमूनेमात्र लिख दिखाते हैं.

वे लिखते हैं कि, जैनमतका मूल, अंर तिसकी वृद्धि, इन दोनों वातोंमें जो कितनेक यूरोर्पायन विद्वान वहेम ( शंका ) रखते हैं, सो ठीक नहीं. क्योंकि, वडाभारी, और प्राचीन, ऐसा जैन पुस्तकोंका जथा (समूह) हमारे हाथमें आया हैं; और तिनमेंसें जैनमतके प्राचीन इतिहासके पूरेपूरे साधन, जो कोइ एकट्ठे करनेको चाहे तो तिसको मिल सकते हैं और ये साधन ऐसे भी नहीं हैं कि, जिनके ऊपर अपनेको प्रतीत न आवे. हम जानते हैं कि, जैनोंके पवित्र पुस्तक प्राचीन हैं, और जिन संस्कृत्यंथोंको तुम हम प्राचीन कहते हैं, तिन प्रंथोंसें भी येह प्रंथ अधिक प्राचीन, युरोपीयन विद्वानोंमें कबूल हुए हैं. इन पुस्तकोंमेंसें बहुते प्राचीन होनेकी वावतमें उत्तरके बुद्धलोकोंके प्राचीनोंमें प्राचीन पुस्तकोंसें अधिकता करें ऐसे हैं, बुद्धमत और बुद्धमतके इतिहासके साधनोवास्ते उत्तरके बुद्धलोकोंके प्राचीन मंथोंका उपयोग फतेहमंदींसें करमें आया है; तैसेंही जैनीयोंके इति-हासवास्ते प्रमाण करने योग्य मूलतरीके तिनके पवित्र पुस्तकों ऊपर हम तुम किसवास्ते अविश्वास रखते हें ? तिसका कारण अपनेको कुछ भी मालुम नही होता है. \*54

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

जेकर जैनग्रंथोंका लेख संपूर्ण विरोधी होवे, अथवा इसमें लिखे संवत् मिति ऊपरसें विरोधि अनुमान होता होवे तो, ऐसे साधनों जपर आधार राखनेवाली सर्व कल्पनाओंको शंकासहित माननी अपनेको ठीक है; परंतु फिर बुद्धलोकोंके बलकि उत्तरके वुद्धलोकोंके ग्रंथोंसें इस बाबतमें जैनग्रंथोंका वर्ताव कुछ भी विशेष नही मालुम होता है, तव तो किसवास्ते खुद जैनमतके शास्त्रोंकी बातें अनुमानसें माननेमें आतीं हैं? तिससें जैनमतके पुस्तकोंके कथनसें जुदा ( अन्यही ) समय-काल और मूल जैनमतको अर्पित ( आरोप ) करनेको इतने सर्व प्रंथका-रोंकी प्रवृत्ति हुई है. इस प्रवृत्तिका प्रकट कारण तो यूरोपीयन पंडितोंको यह मालुम होता है कि, जैन और बुद्धमतमें कितनीक ऊपरऊपरकी व्यवहारिक वातोंका मिलतापणा देखके ऐसा धारण करनेमें आया है कि, जो ये दोनों पंथोंमें इतना मिलतापणा है, तो एकपंथ दूसरेसें खतंत्र (अन्य) होना नहीं चाहिये; परंतु एकपंथको अवइय दूसरे पंथमेंसें निकलना चाहिये. इस आनुमानिक अभिप्रायसें बहुत यूरोपीयन परीक्षकोंकी वुद्धि लुप्त होगई है, अब भी लुप्तही होरही है. ऐसें भूलसें भरे हुए अभि-प्रायको असत्य करनेवास्ते, और जैनोंके पवित्र पुस्तक जे सत्यता और प्रतिष्ठाके पात्र हैं, तिनकी सत्यता और प्रतिष्ठा स्थापन करनेवास्ते, मैं, अगले पन्नोंमें प्रयत्न करुंगा. जैनसंप्रदायका प्रवर्त्तावनेवाला, अथवा सर्वसें पीछेका तीर्थंकर महावीर ( खामी ), तिस विषयतक हकीकातसें लेके हम अपनी चरचाका प्रारंभ करते हैं–इत्यादि बहुत लेख लिखके पीछे लिखते हैं कि-बुद्ध तहांसें वैशालीमें गया, जहां लच्छवीयोंका अयेश्वरी जो निर्य-थोंका ( जैनके साधुयोंका ) श्रावक था, तिसको बुद्धने प्रतिवोध करा-इत्यादि लिखके फेर लिखते हैं कि-बुद्धमतकेही शास्त्रमें लिखा है कि, बुद्धका प्रतिस्पर्द्धि (शत्रु), और जैनसाधु अथवा निर्मंथोंके अमेश्वरीतरीके महाबीर (स्वामी) को तिनका प्रसिद्ध नाम नातपुत्तकरके लिखा है. इनका गोत्र बुद्धलोकोंने अग्निवैशायन लिखा है, सो तिनका लिखना असत्य है. क्योंकि, यह गोत्र तो, इनके मुख्य गणधर सुधर्मा स्वामीके साथ संबंध रखता है, महावीर (स्वामी) के सर्व गणधरमेंसेंयह सुधर्मा



स्वामी, एकलेही महावीरस्वामीके पीछे जीते रहे थे; और अपने गुरुके निर्वाणपीछे इनोंहीने अग्रेश्वरीपणा धारण करा था

महावीरस्वामी बुद्धके सहकाली होनेसें, इन दोनोंके एकसटशही संहकालिक थे, तिनका व्योरा (खुलासा) बिंवीसार, और तिसका पुत्र अभयकुमार, और अजातशत्रु लच्छवी और मछि, और मंखलिपुत्र गोशा-लक, इन पुरुषोंके नाम, दोनों मतोंके पवित्र पुस्तकोंमें हम तुम देखते हैं. अपनेको पीछेसें खबर हुई है, तैसेंही बुद्धलोककी पीठिकामेंसें ऐसा मालुम होता है कि, वैशालीमें महावीरस्वामीके भक्त श्रावक बहुत थे. यह बात जैनलोक कहते हैं कि, इस नगरके पासही महावीरस्वामीका जन्म हुआ था, तिसके साथ संपूर्ण, और फिर इस नगरीके मुख्य अधिकारीके साथ महावीरका संबंध था, सो पीठिकाके कथनके साथ अच्छीतरें मिलता आता है; इसके विना भी पीठिकामें निर्यंथोंका मत, जैसें किया-वाद, ( आत्मा नित्य है, तिसको अपने करे कर्मका फल इसलोक पर-लोकमें भोगना पडता है.) और पाणीमें जीव है, ऐसा मानना बुंद्ध-लोकोंके शास्त्रोंमें लिखा है, सो जैनमतके साथ संपूर्ण मिलता आता है. सबसें पीछे नातपुत्तके निर्वाणका स्थल बुद्धलोक पापापुरमें मानते हैं, सो सच है-इत्यादि अनेक वुद्धके, और महावीरके वृत्तांतका परस्प रविशेष दिखलाके, बुद्ध पुरुष वौद्धमतके चलानेवाला, और महावीर जैनमतका चलानेवाला, ये दोनों पुरुष अलग अलग थे. और बुद्धके मतसें जैनमत पहिलेंका है, ऐसा सिद्ध करा है. इससें जैनमत बुद्धम-तसें नही निकला है, और न बुद्धमतकी शाखा है; किंतु बुद्धमतसें पहि-लेंका प्राचीन मत है.

तथा "सेकेडबुक्स आफ धी इस्ट" के ४५ मे भागतरीके उत्तराध्ययन, और सूत्रकृतांगके भाषांतर करनार प्रोफेसर हरमॅन जाकोबी, प्रसिद्ध करनार प्रोफेसर मॅक्ष मुछर, तिस पुस्तककी भूभिकामें छिखते हैं कि— बोद्धासिद्धांतका छिखान, नातपुत्तके पूर्वे निर्प्रथोंके अस्तित्वसंबंधी अपने विचारोंसें विरुद्ध नहीं हैं; क्योंकि, जव बुद्धधर्म सुरु हुआ, तिस वखतमें द

For Private And Personal

<u>१३८</u>

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

निर्मंथ एक अगत्यकी कोम होनी चाहिये. इस अनुमानका हेतु यह है कि, वोद्धोंके पिटकोंके बीच वारंवार कथन करनेमें आया है कि, निर्मंथ बुद्धके, वा तिसके शिष्योंके विरुद्ध पक्षवाळे हैं. अथवा तिनमेंसें कितने-कको बौद्धमतमें ठेनेमें आए. तथा निर्मंथ एक नवीन स्थापन करी हुई कोम है, ऐसा किसी जगे भी कहनेमें आया नही है; और अनुमान भी करनेमें नही आया है. तिससें हम तुम निश्चय कर सकते हैं कि, बुद्धके जन्म पहिठें बहुत वखत हुए निर्मंथ होने चाहिये. इस निर्णयको दूसरी एक वातका आधार मिलता है. वुद्ध, और महावीरस्वामीके वखतमें हुए मंखलिगोशालेका कहना ऐसा है कि, मनुष्यजातिके छ (६) विभाग है. (देखो बौद्धोंका दीर्घनिकायका सामान्यफलसूत्र) इस सूत्रके जपर बुद्धघोषने सुमंगलविलासिनी इस नामकी टीका रची है, तिसके अनुसारें मनुष्यजातिके छ विभागमेंसें तीसरे विभागमें निर्मर्थोंका समावेश करनेमें आया है. निर्मंथ, तिसही समयकी नवीन उत्पन्न हुई कोम होती तो, तिनको गोशाला मनुष्यजातिका एक पृथक् जुदा अर्थात् अगलका विभाग गिणे, ऐसा संभव नही होता है.

मेरे मत (मानने) मूजव जैसें प्राचीन बौद्ध, निर्प्रंथोंको, एक अग-त्यकी, और पुरानी कोमतरीके जानते थे, तैसेंही गोशालेने भी निर्प्रंथोंको बहुत अगत्यकी, और पुरानी कोमतरीके जानी हुई होनी चाहिये. इस मेरे मतकी तरफेणमें आखिर दलील यह है कि, बौद्धोंके मज्झिम (मध्यम) निकायके ३५ मे प्रकरणमें बुद्ध, और निर्प्रंथके पुन्न सचकके साथ हुई चर्चाकी बात लिखि हुई है. सच्चक आप निर्प्रंथ नही है. क्योंकि, वो आप वादमें नातपुत्त (ज्ञातपुत्र महावीर) को हरानेका अभिमान जनाता है. और जिन तत्त्वोंका आप बचाव करता है, वे तत्त्व जैनोंके नहीं हैं. जव एक नामांकितवादी, जिसका पिता निर्प्रंथ था, सो बुद्धके वखतमें हुआ, तब निर्प्रंथोंकी कोम बुद्धकी जिंदगीकी अंदर स्थापनेमें आई होवे, यह बन सकता नहीं है.

#### त्रयास्त्रिंशस्तम्भः ।

ષુર્ક્ષ

तथा पूर्वोक्त पुस्तकमेंही लिखा है कि---उत्तराध्ययनके २३ मे अभ्यय-नकी १३ मी गाथामें कहा है कि, पार्श्वनाथकी सामाचारीमूजब साधु ऊपरका और नीचेका कपडा पहरते थे; परंतु महावीरस्वामीकी सामा-चारीमें कपडेकी मनाइ थी. जैनसूत्रोंमें नग्नसाधुका नाम वारंवार अचेलक लिखा है, जिसका अक्षरार्थ कपडेविनाके ऐसा होता है.

बौद्धलोक अचेलक, और निर्प्रंथके बीचमें कुछक तफावत रखते हैं. बौद्धोंके धम्मपद (धर्मपद) नामके पुस्तकऊपर बुद्धघोषकी करी हुई टीकामें कितनेक भिश्रुसंबंधि ऐसें कहनेमें आया है कि, वे, अचेलकसें निर्प्रंथोंको विशेष पसंद करते हैं. क्योंकि, अचेलक तदन नग्न होते हैं, (सब्वासोअपटिच्छन्ना) परंतु निर्प्रंथ एक जातका कपडा नीतिमर्यादाके-वास्ते रखते हैं.

कपडा रखनेका कारण बौद्धभिक्षुयोंने यह दिया है कि, नीतिमर्यादा सचवाती है-रहती है. यह कारण खोटा है; बौद्ध अचेलक, अर्थात् मंख-लिगोशालेके और तिसके पहिलें हुए किस संकिच्च तथा नंदवच्छके अनु-यायी समझने, ऐसें जानते हैं. और तिनके मज्झिमनिकायके ३६ मे प्रकरणमें अचेलकोंकी धर्मसंबंधीं क्रियाओंका वर्णन भी लिखा है.

इस ऊपरके लेखसें यह सिद्ध हुआ कि, निर्प्रंथमत, अर्थात् जेनमत, बौद्धमतसें पृथक् भिन्न मत है, और बौद्धमतसें प्राचीन है

अब इम प्रोफेसर हरमॅन जाकोबीके करे उत्तराध्ययनके २३ मे अध्य-यनकी १३ मी गाथाके तरजुमेकी समालोचना करते हैं. । क्योंकि, उन्होंने जो अर्थ करा है, सो अपनी बुद्धीसें करा है, न तु जैनसंप्रदायानुसार; क्योंकि, जैनमतमें निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, टीकादिके अनुसार अर्थ करा हुआ मान्य है, नतु स्वबुद्धिउत्प्रेक्षित. जेकर स्वबुद्धिकी कल्पनासें अर्थ करे जावें, तब तो, अन्यमतोंके शास्त्रोंकीतरें जैनमतके शास्त्रोंके अर्थ भी, नाना पुरुषोंकी नाना कल्पनासें नाना प्रकारके हो जावेंगे; तव तो असली सर्व सच्चे अर्थ व्यवच्छेद हो जावेंगे; और उत्सूत्रार्थकी प्रवृत्ति होनेसें जैनमतही नष्ट हो जावेगा.

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इसवास्ते अव्यवच्छिन्नसंप्रदायसें पंचांगी अनुसारही, अर्थ सुज्ञ जनींको मानना चाहिये, परंतु अन्य प्रकारसें नहीं. \*

उपर लिखि गाथाका यथार्थ अर्थ ऐसा है. "अचेऌगो य जे धम्मो" इत्यादि--अचेलकश्चाविद्यमानचेलकः । परिजुन्नमप्पमुखं इत्यागमान्नजः कुत्सार्थत्वात् कुत्सितचेलको वा यो धर्मों वर्द्धमानेन देशित इत्यपेक्षते । जो इमोत्ति । यश्चायं सांतराणि वर्द्धमानशिष्यवस्त्रापेक्षण कस्यचित् कदा-चित् मानवर्णविशेषितानि उत्तराणि च बहुमूल्यतया प्रधानानि वस्ताणि यसिन्नसौ सांतरोत्तरोधर्मः पार्श्वन देशितः । इतिटीका ।

भाषार्थः-अचेलक कहिये, अविद्यामानचेलक, अर्थात् वस्तरहित; अथ-वा पक्षांतरमें टूसरा अर्थ, परिजीर्ण सर्वथा पुराने वस्त्र, अल्पमोलके, इस आगमके वचनसें नकारको कुत्सार्थवाचक होनेसें कुत्सितवस्त्रवाला जो धर्म, तिसको अचेलक धर्म कहिये; ऐसा अचेलक धर्म, वर्ड्डमान महावीर-स्वामीने उपदेश्या है. और यह, जो, सांतर, वर्ड्डमानस्वामीके शिष्योंकी अपेक्षासें किसीको किसी वखत मान, वर्ण, विशेषसाहित; उत्तर बहुमोले होनेकरके प्रधानवस्त्र है जिसमें, ऐसा सांतरोत्तर धर्म, पार्श्वनाथने उपदे-श्या है.

भावार्थः—इसका यह है कि, मुखवस्त्रिका रजोहरण वर्जके पहिरनेके सर्ववस्त्रराहित सर्वोत्कृष्ट जिनकल्पीकी अपेक्षा अचेल धर्म है; और जीर्ण अल्पमोलके वस्त्र रखने यह भी अचेल धर्मही है, परंतु एकांत वस्त्ररहि-तकाही नाम अचेलधर्म है, ऐसा जैनमतके शास्त्रोंका अभिप्राय नहीं है. क्योंकि, जैनमतके शास्त्रोंमें ठिकाने ठिकाने वस्त्रादि प्रहण करनेका विधि कथन करा है, यदि अचेल शब्दका अर्थ नग्न ऐसाही जैनमतके शास्त्रों-को सम्मत होवे तो, वस्त्रपहणविधि क्यों लिखते हैं? इसवास्ते अचेल शब्दसें कुत्सित अर्थात् जीर्णप्रायः वस्त्रकाही अर्थ करना उचित है.क्योंकि, नज् ( नकार ) को षट् ( ६ ) अर्थमें सर्व विद्वानोंने माना है. इसवास्ते यूरोपीयन ( पाश्चात्य ) पंडित जो स्वकल्पनासें जैनमतादि शास्त्रोंका

\* जैसें कल्पसूत्र, आचारांग, उपासकदशांग उपोद्धातादिमें केइ पाश्वात्यविद्वानोंने करे हैं.

#### त्रयस्त्रिंशस्तम्भः ।

तरजुमा करते हैं, सो वडी भूल करते हैं; इसवास्ते उनको चाहिये कि टीकाके अनुसारही तरजुमा करें.

अब यहां प्रसंगोपात हम बहुत नम्रतासें दिगंबर जैनमतके मानने वालोंसें विनती करते हैं कि, हे प्रियबांधवो ! तुम भी अपने मतके कदाग्रहको छोडके पक्षपातसें रहित होकर जरा विचार करो कि, जैन-मतकी बडी भारी दो शाखायें हो रही है; श्वेतांबर १, दिगंबर २, इन दोनोंमेसें यथार्थ जैनमत कौनसा हे ?

दिगंबरः--यह जो श्वेतांबर मत है, सो तो विकम राजाके मरे पीछे एकसोछत्तीस ( १३६ ) वर्षपीछे सौराष्ट्रदेशकी वछभीनगरीमें उत्पन्न हुआ है. ऐसा कथन हमारे देवसेनाचार्य दर्शनसार प्रथमें कर गए हैं. तथाहि ॥

> छत्तीसे वरिससए, विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ सोरट्टे वठहीए, सेवडसंघो समुप्पण्णो. ॥ १९ ॥ सिरिभद्दबाहुर्गाणणो, सीसो णामेण संतिआयरिओ ॥ तस्स य सीसो दुडो, जिणचंदो मंदचारित्तो. ॥ १२ ॥ तेण कियं मदमेदं इत्थीणं अत्थि तप्भवे मोरको ॥ केवठाणाणीण पुणो, अडक्खाणं तहा रोओ. ॥ १३ ॥ अंबरसहिओवि जइ, सिज्झइ वीरस्स गप्भचारित्तं ॥ परछिंगेवि य मुत्ती, पासुयभोजं च सव्वत्थ ॥ १४ ॥ अण्णं च एवमाई, आगमउद्याइ मिच्छसत्थाइं ॥

विरइत्ता अप्पाणं, पडिठवियं पढमए णिरए. ॥ १५ ॥ भाषार्थः-विक्रमराजाके मरण प्राप्त हुएपीछे १३६ वर्षे सोरठदेशमें वछभीनगरीमें श्वेतपट श्वेतांवरसंघ उत्पन्न हुआ, श्रीभद्रवाहुगणिका शांतिसूरिनामा शिष्य हुआ, तिसका मंदचारित्रवाला जिनचंद्रनामा दुष्ट शिष्य हुआ, तिसने यह मत उत्पन्न किया. स्त्रीको तिसही भवमें मोक्ष-प्राप्ति १, केवलज्ञानिको आहार तथा रोग २, वस्त्रसहित पेसा भी यति મુંજર

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सिद्ध होता है ३, वीर भगवानका गर्भपरावर्त्तन ४, परलिंगमें भी मुक्ति ५, प्रासुकभोजन ऊंच नीच सर्व कुलोंका साधुको कल्पे ६, इत्यादि और भी आगमको उत्थापके मिथ्याशास्त्र बनायके अपने आत्माको प्रथम नरकमें स्थापन करा. इति-तथा मुनि वस्त्र रक्खे १, केवली आहार करे २, स्त्रीकी मुक्ति होवे ३, इत्यादि श्वेतांवरमतके माने कितनेही पदार्थोंका खंडन हमारे अकलंक देवविरचित लघुत्रयी वृद्धत्रयीमें, तथा प्रमेयक्रमलमार्त्तंड, षट्पाहुडादि अनेक ग्रंथोंमें प्रमाण युक्तिसें करा है, तो फिर हम श्वेतां-बरमतको असली सच्चा जैनमत कैसें माने ?

श्वेतांबरः-प्रियवर ! जैसें तुम्हारे देवसेनाचार्य, जो कि विक्रमसंवत् ९९० के लगभगमें हुए हैं, तिनोंने दर्शनसारमें-जो कि विक्रमसंवत् ९९० में बनाया है-श्वेतांबरमतकी उत्पत्ति विक्रमके मृत्युपीछे १३६ वर्षे लिखि है; तैसेंही पूर्वोंके ज्ञानधारी श्वेतांबरीयोंने आवझ्यकनिर्युक्ति, भाष्य, चूर्णिमें दिगंबरमतकी उत्पत्ति लिखि है, सो ऐसें है.

> छव्वाससयाइं नवुत्तराइं तईया सिद्धि गयस्स वीरस्स ॥ तो बोडियाण दिद्दी, रहवीरपुरे समुप्पण्णा ॥ ९२ ॥ रहवीरपुरं नगरं, दीवगमुज्जाणमजनके से ॥ सिवभूईस्सुवहिम्मि, पुच्छा थेराण कहणा य ॥ ९३ ॥ ऊहाएपन्नत्तं, बोडियसिवभूइउत्तराहि इमं ॥ मिच्छादंसणमिणमो, रहवीरपुरे समुप्पण्णं ॥ ९४ ॥ बोडियसिवभूईओ, बोडियलिंगस्स होइ उप्पत्ती ॥ कोडिन्नकोट्टवीरा, परंपराफासमुप्पन्ना ॥ ९५ ॥

भाषार्थः—श्रीमहावीर भगवंतके निर्वाण हुआ पीछे ६०९ वर्षे वोटिकोंके मतकी दृष्टि अर्थात् दिगंबरमतकी श्रद्धा रथवीरपुर नगरमें उत्पन्न हुई । अब जैसें वोटिकोंकी दृष्टि उत्पन्न हुई है तैसें संग्रह-गाथाकरके दिखलाते हैं । रहवीर-रथवीरपुर नगर तहां दीपकनामा उद्यान तहां कृष्णनामा आचार्य समोसरे, तहां रथवीरपुर नगरमें

### त्रयस्तिंशस्तम्भः ।

एक सहस्रमछशिवभूतिनामकरके पुरुष था, तिसकी भार्या तिसकी माताकेसाथ (सासुकेसाथ) लडती थी कि, तेरा पुत्र दिन २ प्रति आधी रात्रिको आता है; मैं, जागती, और भूखी पियासी तबतक बेठी रहती हूं. तब तिसकी माताने अपनी बहुसें कहा कि, आज तूं दरवाजा बंद करके सो रहे, और मैं जागुंगी, वहु दरवाजा बंद करके सो गई, माता जागती रही; सो अर्छरात्रि गए आया, दरवाजा खोलनेकों कहा, तब तिसकी माताने तिरस्कारसें कहा कि, इस वखतमें जहां उघाडे दरवाजे हैं, तहां तूं जा सो वहांसे चल निकला, फिरते फिरतेने साधुयोंका उपाश्रय उघाडे दरवाजेवाला देखा, तिसमें गया. नमस्कार करके कहने लगा, मुझको प्रवजा ( दीक्षा ) देओ. आचार्योंने ना कही, तब आपही लोच करलिया, तब आचार्योंने तिसको जैनमुनिका वेष दे दीया. तहांसें सर्व विहार कर गए. कितनेक कालपीछे फिर तिसी नगरमें आए, राजाने शिवभूतिको रत्नकंबल दीया, तव आचार्योंने कहा, ऐसा वस्त्र यतिको लेना उचित नही; तुमने किसवास्ते ऐसा वस्त्र ले लीना? ऐसा कहके तिसको विनाहीपूछे आचार्योंने तिस वस्त्रके टुकडे करके रजो-हरणके निशीथिये कर दीने. तव, सो गुरुयोंके साथ कषाय करता हुआ.

एकदा प्रस्तावे गुरुने जिनकल्पका खरूप कथन करा, जैसें जिनकल्पि-साधु दो प्रकारके होते हैं; एक तो पाणिपात्र, और ओढनेके वस्नोंरहित होता है; दूसरा पात्रधारी, और वस्नोंकरके सहित होता है. जो वस्त्रधारी होता है, सो आठ तरेंका होता है. रजोहरण, मुखवस्त्रिका, एवं दो उपकरणधारी । १। दो पीछले और एक पछेवडी (चादर) एवं तीन उपकरणधारी । १। दो पछिवडी होवे तो चार । ३। तीन पछेवडी होवे तो पांच । ४ । रजोहरण मुखवस्त्रिका २, पात्र ३, पात्रबंधन ४, पात्रस्थापन ५, पात्रकेसरिका ६, तीन पडले ७, रजस्त्राण ८, गोच्छक ९, एवं नव उपकरणधारी । ५। पूर्वोक्त नव, और एक पछेवडी, एवं दश उपकरणधारी । ६। दो पछेवडी और पूर्वोक्त नव, एवं इग्यारह उपकरणधारी । ७। तीन पछेवडी और पूर्वोक्त नव, एवं वारां उपकरण 명양양

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भारी । ८ । एवं सर्व आठ विकल्प होते हैं. पहिला भेद जो पाणिपात्र, और वस्त्ररहित कहा है, सोही आठ विकल्पोंमेंसें प्रथम विकल्पवाला जानना

जब आचार्योंने जिनकल्पका ऐसा स्वरूप कथन करा, तब शिवभूतिने पूछा कि, किसवास्ते आप अब इतनी उपाधि रखते हों ? जिनकल्प क्यों नही धारण करते हो ? तब गुरुने कहा कि, इस कालमें जिनकल्पकी सामाचारी नही कर सकते हैं. क्योंकि, जंबूस्वामिके सुक्ति गमनपीछे जिन-कल्प व्यवच्छेद हो गया है तब शिवभूति कहने लगा कि, जिनकल्प व्यवच्छेद हो गया क्यों कहते हो ? मैं करके दिखाता हूं. जिनकल्पही परलोकार्थीको करना चाहिये. तीर्थंकर भी अचेल थे, इसवास्ते अचेलताही अच्छी है. तब गुरुयोंने कहा, देहके सद्भाव हुए भी कषायमूच्छांदि कि-सीको होते हैं, तिसवास्ते देह भी तेरेको त्यागने योग्य है. और जो अप-रिग्रहपणा मुनिको सूत्रमें कहा है, सो धर्मोंपकरणोंमें भी मूच्छी न करनी; और तीर्थंकर भी एकांत अचेल नहीं थे. क्योंकि, कहा है कि, सर्व तीर्थंकर एक देव दृष्यवस्त्र लेके संसारसें निकले हैं; यह आगमका वचन है, ऐसें स्थविरोंने तिसको कथन करा, यह गाथाका अर्थ हुआ. ।९३। ऐसें गुरुयोंने तिसको समझाया भी, तो भी, कर्मोदयकरके वस्त्र छोडके नम्न होके जाता रहा. तिस शिवभूतिकी उत्तरा नामा बहिन जो आर्या हुइ थी, उद्यानमें रहे शिवभूतिको वंदना करनेको गई तिसको नग्न देखके तिसने भी वस्त्र उतार दीने, और नम्न हो गई, और नगरमें भिक्षाको गई, तब गणिकाने देखी, तब विचारा कि, इसका कुस्सिताकार देखके लोक हमारे ऊपर विरक्त न हो जावें, इसवास्ते तिसकी उरः (छाती) ऊपर वस्त्र बांधा \* वो तो वस्त्र नही चाहती है; तब शिषभृतिने कहा कि, यह वस्त्र तूं रहने दे, देवताने तुझको यह वस्त्र दीना है, इसवास्ते. । तिस शिवभूतिने दो चेले करे. कोडिन्य १, कोष्टवीर २, इन दोनोंकी शिष्य-परंपरासें कालांतरमें मतकी वृद्धि होगई। ऐसें दिगंबरमत उत्पन्न हुआ।

\* किसी जगढ़ ऐसे भी लिखा है कि तिलके उपर झरोंखेतें एक बख ऐसे गेरा जिस्से उसका नप्रपणा हांका गया.



यह अर्थ मैने श्रीहरिभद्रसूरिकृत टीकासें लिखा है. ऐसाही अर्थ, मूलभाष्यकारने करा है. विशेषार्थ देखना होवे तो, श्रीजिनभद्रणिक्षमाभ्र-मणकृतशब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहाभाष्य, और तिसकी वृत्तिसें देखना.

तथा दिगंबरीय मूलसंघ नंद्यान्नाय सरस्वतिगच्छ वलात्कारगणकी पटावलीमें, और श्रीइंद्रनंदिसिखांतीकृत नीतिसारकाव्यमें ऐसें लिखा है।

यथा ॥

पूर्वे श्रीमूळसंघस्तदनुसितपटः काष्टसंघस्ततोहि। तत्राभूद्वाविडाख्यः पुनरजनि ततो यापुळीसंघ एकः॥ तस्मिन् श्रीमूळसंघे मुनिजनविमले सेननंदी च संघो। स्यातां सिंहाख्यसंघोभवदुरुमहिमा देवसंघश्चतुर्थः॥१॥

भाषार्थः--पहिले आमूलसंघविषे प्रथम दूसरा श्वेतपटोंगच्छ हुआ । १। तिसपीछे काष्टसंघ हुआ । २ । तिस पीछे द्राविडगच्छ हुआ । ३ । तिसके पीछे यापुलीयगच्छ हुआ ॥ ४ ॥ इन गच्छोंके कितनेक कालपीछे श्वेतांबरमत हुआ । ५ । और यापनीय गच्छ । १ । केकिपिच्छ । २ । श्वेत-वास । ३ । निःपिच्छ । ४ । द्राविड । ५ । येह पांच संघ जैनाभास कहे हैं. जेनसमान चिन्हभास दीखे हैं, सो इन पांचोंने अपनी अपनी बुद्धिके अनुसारें सिद्धांतोंका व्यभिचार कथन करा है. श्रीजिनेंद्रके मार्गको व्यभिचाररूप करा. यह कथन श्रीइंद्रनंदिसिद्धांतीकृत नीतिसारमें है.

तथाहि श्लोकाः ॥

कियत्यपि ततोतीते काले श्वेतांबरोभवत् १॥ द्राविडो २ यापनीयश्च ३ केकिसंघश्च नामतः ॥ १॥ केकिपिच्छः १ श्वेतवासाः २ द्राविडो ३ यापुलीयकः ४॥ निःपिच्छश्चेति ५ पंचेते जैनभासाः प्रकीर्त्तिताः ॥ २ ॥ स्वस्वमत्यानुसारेण सिद्धांतव्यभिचारिणं ॥ विरचय्य जिनेंद्रस्य मार्गं निर्भेंदयांति ते ॥ ३ ॥ इन तीनों श्लोकोंका भावार्थ ऊपर लिख आए हैं

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तिस मूलसंघमेंही चार संघ उत्पन्न हुए, सेनसंघ । १ । नंदिसंघ । २ । सिंहसंघ । ३ । देवसंघ । ४ । दूसरे भद्रवाहुके झिष्य अर्हद्दलि, तिसके चार भ्रिष्योंने चार संघ स्थापन करे. प्रथम शिष्य माघनंदि, तिसने नंदिवृक्षके नीचे चतुर्मास करा, तिसने नंदिसंघ स्थापन करा । १ । दूसरा शिष्य चंद्र, तिसने तृणके नीचे चतुर्मास करा, तिसने सेनसंघ स्थापन करा । २ । तीसरा कीर्ति, तिसने सिंहकी गुफामें चतुर्मास करा, तिसने सिंहसंघ स्थापन करा । ३ । चौथा भूषण, तिसने देवदत्ता वेइयाके घरमें वर्षायोग धारा सो देवसंघ हुआ । ४ ।

तथा च नीतिसारका श्ठोक॥

अर्हइलिगुरुश्वके संघसंघटनं परं ॥ सिंहसंघो नंदिसंघः सेनसंघो महाप्रभः॥१॥ देवसंघ इतिस्पष्टं स्थानस्थितिविशेषतः ॥

इसका भावार्थ उपर लिख आए हैं.

अब विचार करना चाहिये कि, पूर्वोक्त लेखमें श्वेतांवरोत्पत्तिका संवत् नही लिखा है. तथा इस मूलसंवकी पटावलिमें, और नीतिसारमें प्रथम श्वेतपटीगच्छ। १। पीछे काष्टसंघ। २। पीछे ट्राविडगच्छ। ३। पीछे यापुलीयगच्छ। १। इन गच्छोंके कितनेक कालपीछे श्वेतांवर मत हुआ, ऐसें लिखा है. यह कथन देवसेनाचार्यकृत दर्शनसारके कथनसें विरोधि है. क्योंकि, दर्शनसारमें प्रथम श्वेतांवर। १। पीछे यापुलीय। २। पीछे श्वेतपट। ३। पीछे द्राविड। ४। पीछे काष्टसंघ, ऐसें लिखा है.

तथा च तत्पाठः ॥

छत्तीसे वरीससए विकमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ सोरट्टे वळहीए सेवडसंघो समुप्पण्णो ॥ ११ ॥ कछाणे वरणयरे ढुण्णिसए पंच उत्तरे जादो ॥ जाडळियसंघभेओ सिरिकळसाढोह सेवडदो ॥ २९ ॥ त्रयास्त्रिंशस्तम्भः ।

480

पंचसए छ्व्वीसे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ दक्तिलणमहुरा जादो ढाविडसंघो महामोहो ॥ २८ ॥ सत्तसंये तेवण्णे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ णंदियडेवरगामे कट्टो संघो मुणेयव्वो ॥ ३८ ॥

भाषार्थः-एकादश (११) गाथाका अर्थ प्रथम लिख आए हैं, दिगंबरके पक्षमें. कल्याणी नगरीमें २०५ वर्षे यापुलीय संघका भेद हुआ, और श्रीकलशसें श्वेतपट हुआ. ॥ २९ ॥ विक्रमराजाके मरण प्राप्त हुए पीछे ५२६ वर्षे दक्षिणमथुरामें महामोहसें द्राविडनामा संघ उत्पन्न हुआ. ॥ २८ ॥ विक्रमराजाके मरण पीछे ७५३ वर्षे नंदियडेवरगाममें काष्टसंघ उत्पन्न हुआ जानना. ॥ ३८ ॥

इस काष्टसंघकी मूलसंघकी पटावलिमें तथा नीतिसारमें निंदा नही लिखि है, परंतु देवसेनने काष्टसंघकी दर्शनसारमें बहुत निंदा लिखि है.। तथाहि ॥

सिरिवीरसेणसीसो जिणसेणो सयलसत्थविन्नाणी ॥ सिरिपउमनंदि पच्छा चउसंघसमुद्धरो धीरो ॥ ३० ॥ तस्स य सीसो गुणवं गुणभदो दिव्वणाणपरिपुण्णो ॥ परकव्वसयहमद्दी महातवो भावलिंगो य ॥ ३१ ॥ तेणप्पणोवि मच्चुं णाऊण मुणिरस विणयसेणरस ॥ सिद्धंते घोसित्ता सयं गयं सग्गलोयस्स ॥ ३२ ॥ आसी कुमारसेणो णंदियरे विणयसेणमुणिसीसे ॥ सण्णासभंजणेण य अगहियपुणुदिक्खओ जादो ॥ ३३ ॥ परिवज्जिऊण पिच्छं चमरं घित्तूण मोहकलिदेण ॥ उम्मग्गं संकलियं वागडविसएसु सव्वेसु ॥ ३४ ॥ इत्थीणं पुण दिक्खा खुझयलोमस्स वीरचरियत्तं ॥ कक्कसकेसग्गहणं छट्टं गुणवूदं णाम ॥ ३५ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आयमसत्थपुराणं पायच्छित्तं च अण्णहा किंपि ॥ विरइत्ता मिच्छत्तं पवत्तियं मूढलोएसु ॥ ३६ ॥ सो सवणसंघबज्झो कुमारसेणो हु समयमिच्छत्तो ॥ चत्तोवसमो रुद्दो कट्टं संघं पवत्तवेदि ॥ ३७ ॥ सत्तसए तेवण्णे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ णंदियडेवरगामे कट्टो संघोमुणेयव्वो ॥ ३८ ॥

भाषार्थः--श्रीवीरसेनका शिष्य सकल शास्त्रका ज्ञाता जिनसेन हुआ, तिसके पीछे चार संघका उद्धार करनेवाला धीर पुरुष श्री पद्मनंदि हुआ, तिसका गुणवान दिव्यज्ञानपरिपूर्ण परकाव्यको मर्दन करने-वाला महातपस्ती भावलिंगी गुणभद्र नामा शिष्य हुआ, तिसने अपना मृत्यु जानके विनयसेन मुनिको सिद्धांत पढाके स्वयं स्वर्गलोकको गमन किया. विनयसेन मुनिका शिष्य कुमारसेन हुआ, तिसने संन्यास भांग दीया, फिर विनाही गुरुके यहण करे दीक्षित हुआ, तिसने संन्यास भांग दीया, फिर विनाही गुरुके यहण करे दीक्षित हुआ, पिच्छको त्यागके चाम-र प्रहण करके मेहसंयुक्त होके तिसने स्ववागडदेशमें उन्मार्ग चलाया; स्त्रीको दीक्षा क्षुष्ठकलोमको वीरचारियत्त कर्कशकेशप्रहण छद्दागुणवत आगमशास्त्रपुराणप्रायश्चित्त इत्यादि कितनीक अन्यथा रचना करके मू-ढलोकोंमें मिथ्यात्व प्रवर्त्ताया, सो सर्वसंघसें वाह्य ऐसा कुमारसेन रुद्र उपशमको त्यागके मिथ्यासिद्धांत, और काष्टसंघको प्रवर्त्तावता हुआ. वि-कमराजाके मरण पीछे सातसौ त्रेपन (७५३) वर्षे नंदियडेवरगाममें काष्टसंघ उत्पन्न हुआ जानना. इति ॥

तथा अन्य दिगंबर ग्रंथोंमें लोहाचार्यसें काष्टसंघकी उत्पत्ति लिखि है, और दर्शनसारमें कुमारसेनसें काष्टसंघकी उत्पत्ति लिखि है.

मूलसंघकी बलात्कारगणकी पट्टावलिमें भद्रवाहु श्रीवीरनिर्वाणसें ४९८ वर्षे पट्टस्थ हुए लिखा है. तथाहि । बहुरि श्रीवीरस्वामीकृं मुक्ति गयें पीछें च्यारिसें सत्तरि (४७०) वर्ष गये पीछें श्रीमन्महाराज विकमरा-जाका जन्म भया, बहुरि पूर्वोक्त सुभद्राचार्यतें विकमराजाको जन्म हें.

પુરુ



बहुरि विकमके राज्यपदसें वर्षचत्वारि (४) पीछें पूर्वोक्त दूसरा भद्रबाहुकूं आ-चार्यका पट हुवा. । बहुरि श्रीमहावीरस्वामी पीछेंच्यारिसें बाणवें (४९२) वर्ष गये सुभद्राचार्यका वर्त्तमान वर्ष चोईस (२४) सो विकमजन्मतें वावीस (२२) वर्ष, वहुरि ताका राज्यतें वर्ष च्यार (४) दृसरा भद्रवाहु हुवा जांणना. बहुरि श्रीमहावीरतें च्यारसेंसत्तरि (४७०), वर्ष पीछें विकम राजा भयो, ताके पीछें आठ वर्षपर्यंत बालकीडा करि, ताके पीछें सोलह वर्षतांई देशांतरविषें श्रमण करि, ताके पीछें छप्पनवर्षतांई राज कीयो नानाप्रकार मिथ्यात्वके उपदेश करि संयुक्त रह्यो, बहुरि ताके पीछें चालीसवर्षतांई पूर्व मिथ्यात्वके उपदेश करि संयुक्त रह्यो, बहुरि ताके पीछें चालीसवर्षतांई पूर्व मिथ्यात्व-को छोडि जिनधर्मकूं पालिकरि देवपदवी पाई, ऐसें विक्रमराजाकी उत्पत्ति आदि है.

तदुक्तं विकमप्रबंधे गाथा ॥

सत्तरिचदुसदजुत्तो तिणकाळे विक्कमो हवइ जम्मो ॥ अठवरसवाळळीळा सोडसवासेहिं भम्मिए देसे ॥ ९ ॥ रसपणवासारजं कुणंति मिच्छोपदेससंजुत्तो ॥

चाळीसवासजिणवरधम्मं पालेय सुरपयं लहियं ॥ २ ॥

इससें सिद्ध होता है कि, दूसरे भद्रवाहु श्रीवीरनिर्वाणसें ४९८ वर्षे पट्टपर हुए. क्योंकि, श्रीवीरनिर्वाणसें ४७० वर्षे विकमराजाका जन्म हुआ, ८ वर्ष विक्रमराजाने बालकीडा करी, १६ वर्ष देशाटन करा, एवं सर्व मिलाके ४९४ वर्ष हुए; पीछे विक्रमका राज्यपद हुआ, तिसके राज्यके ४ संवत्में भद्रबाहुका पट्टपर होना, एवं ४९८ वर्ष हुए. और सर्वा-र्थसिद्धिकी भाषाटीकामें श्रीवीरनिर्वाणसें ६४३ वर्षे भद्रबाहु हुए लिखे हैं.

पूर्वोक्त पट्टावलिमें प्रथम ऐसें लिखा है, वहुरि श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्यारसें अडसठि(४६८)वर्ष गए सुभद्राचार्य भया, ताके वर्त्तमान कालके वर्ष छह (६) बहुरि ताके पीछें तथा श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्यारसें चहोत्तरि (४७४) वर्ष गये यशोभद्राचार्य भये, ताका वर्त्तमानकालके वर्ष अठारह (१८) है. और आगे जाके लिखा है कि, वहुरि श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्या-रिसें बाणवें (४९२) वर्ष गये सुभद्राचार्यका वर्त्तमान वर्ष चोईस (२४).

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथा "बहुरि ताकै पीछें तथा श्रीवीरनाथकूं मुक्ति हुवां पीछें च्यारसें बाणवें ( ४९२) वर्ष गये दूसरा भदवाहु नामा आचार्य भया, याका वर्त्त-मान कालका वर्ष तेईस (२३) का हैं." ऐसें प्रथम लिखा है. पीछे "विकम राजकूं राज्यपदस्थके दिनतें संवत् केवल ४ के चैत्रशुरू १४ चतुर्दशीदिने श्रीभद्रवाहुआचार्य भये " ऐसें लिखा है, सो भी पूर्वापरविरोधवाला है. इसकी गिणती पूर्वे लिख आए हैं.

पूर्वोक्त पद्दावलिमेंही "बहुरि ताके पीछें तथा श्रीवीरस्वामीपीछें पांचसें पंदरह (५१५) वर्ष गयें लोहाचार्य भये ताका वर्त्तमान काल पचास (५०) वर्षका है"-ऐसें लिखके फिर लिखा है कि-- "श्रीवर्छमानस्वामीको मुक्ति हुये पांचसें पैंसठि (५६५) वर्ष गयें श्रिद्दालिआचार्य भये ताका वर्त्तमान काल वर्ष अष्टाविंशति (२८) का है " प्रथम ऐसें लिखके फिर आगे जाके भद्रवाहुस्वामीसें पाटानुक्रम लिखा है, तिसमें ऐसें लिखा है, "बहुरि ताके पीछें संवत् केवल छहवीस (२६)का फाल्गुनशुक्ठ १४ दिनमें गुप्तगुप्तिनामा आचार्य जातिपरवार भये" यह लेख भी विरोधी है, क्यों-कि, प्रथमके लेखमें भद्रवाहुके पीछें लोहाचार्य, और पीछे अईद्दालिको कथन करा: और पिछले लेखमें भद्रवाहुके पीछें लोहाचार्य, और पीछे अईद्दालिको करा--गुप्तगुप्तिकाही नाम अईद्दालि है, विशाखाचार्य भी इसहीका नाम है.--तथा पूर्वोक्त लेखमें अईद्दालिको श्रीवीरनिर्वाणसें ५६५ में पट्टपर हुआ लिखा है, और पिछले लेखसें श्रीवीरनिर्वाणसें ५२० वर्षे अईद्दालिपट्टऊ-पर हुआ सिद्ध होता है.

तथा प्रश्नचरचा समाधानमें लिखा है कि "महावीर भगवानके नि-र्वाणपीछे संवत् ६८३ वर्षे धरसेनमुनि गिरनारकी गुफामें वैठे थे, तिस कालमें ग्यारां (११) अंग विच्छेद गये थे " यह लेख विकमप्रबंध, और पूर्वोक्त मूलसंघकी पटावलिसें विरोधी है. क्योंकि, पटावलिमें ऐसें लि-खा है "बहुरि ताके पछिं तथा श्रीसन्मतिनाथ ( महावीर ) पीछें छहसें चउदह (६१४) वर्ष गयें धरसेनाचार्य भये, ताका वर्त्तमान वर्ष इर्क्ड्सका है " तथा पूर्वोक्त पहावलिमेंही भूतबलि आचार्यतक एक अंगके धारी मुनि लिखे हैं, सो आगे लिख दिखावेंगे.

#### त्रयस्त्रिंशस्तम्भः ।

पुनः पूर्वोक्त चरचासमाधानमें लिखा है, "धरसेनमुनि ज्ञानवान रहे कर्मप्राभृत दूसरे पूर्वकी कंठाग्रथा, तिनके अल्पायु अपनी जानकर ज्ञानके अविवच्छेद होनेके कारणते जिनयात्रा करने संघ आया था, तिनपास पत्री ब्रह्मचारीके हाथ भेजकर, तिक्ष्ण बुद्धिमान् भूतबलि, पुष्पदंत, नामे दो मुनि बुलवाये, तिनकूं ज्ञान सिखाया, तिनकूं विदाय करा. " यह लेख भी पूर्वोक्त प्रंथोंसें विसंवादी है. क्योंकि, पूर्वोक्त प्रंथोंमें ऐसें लिखा है. बहुरि ताके पीछें तथा श्रीवीर भगवान्कूं निर्वाण भये पीछें छहसे तेतीस वर्ष भुक्ते पुप्पदंताचार्य भये, ताका वर्त्तमान काळ वर्ष तीस (३०) का भया, वहुरि ताके पीछें तथा श्रीमहावीरपीछें छहसें तिरेसठि (६६३) वर्ष गये भृतवल्याचार्य भये, ताका वर्त्तमान काल वीस (२०) वर्षका भया, ऐसें अनुक्रमसें अनुक्रमते भये वहुरि श्रीमहाधीरस्वामीकूं मुक्ति गयें पीछें छहसें तियांसी ( ६८३ ) वर्ष तांई पूर्व अंगकी परिपाटी चाली, फिरि अनुक्रमकरि घटती रही और पूर्वोक्त अईइल्याचार्यादि पांच आचार्यका वर्त्तमान काल एकसो अठारह (११८) वर्षका है, इहांतांई एकांगके धारी मुनि भये हैं, बहुरि ताके पीछें श्रुतिज्ञानी सुनि भये, ऐसें आचार्यनिकी परिपाटी हैं.

तथा च विक्रमप्रवंधे ॥

पंचसये पण्णहे अंतिमजिणसमयजादेसु ॥ उप्पण्णा पंचजणा इयंगधारी मुणेयवा ॥ १२ ॥ अहवछि माहणंदि य धरसेणं पुप्फयंत भूतवर्ठी ॥ अडवीसं इगवीसं उगणीसं तीस वीस पुण वासा॥ १३ ॥ इगसयअठारवासे इगंगधारी य मुणिवरा जादा ॥ छरसयतिगसियवासे णिवाणा अंगछित्ति कहिय जिणे॥ १४॥

इसका भावार्थ ऊपर लिख आए हैं. अब विचार करो कि श्रीवीरनिर्वाणसें ६८३ वर्षे धरसेन मुनि कहांसें आए? भूतबलि पुष्पदंतको किसने वुलवाया ? भृतवालि पुष्पदंत कहांसें

For Private And Personal

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आए ? किसने पढाये ? कौन पढे ? क्योंकि, धरसेनका मृत्यु ६३३ में हुआ, पुर्षपदंतका मृत्यु ६६३ में हुआ, और भूतबलिका मृत्यु ६८३ में हुआ, पूर्वोक्त लेखसें सिद्ध होता हैं, तो फिर, चरचासमाधान वनाने-वालेने श्रीवीरनिर्वाणसें ६८३ वर्षे तीनोंका मिलाप कैसें कराय दिया ? और तिन दोनों भूतबलिपुष्पदंतने जेष्ठसुदि ५ को तीन सिद्धांत वनाये यह कैसें लिख दिया ? यह तो ऐसें हुआ, जैसें कोइ कहे- "मम मुखे रसना नास्ति, वा मम माता वंध्या वर्त्तते"- इसवास्तेही श्वेतांबरमतो-तपत्तिकी बावत जो लेख लिखा है, सो खकपोलकलिपत है; सत्य नही हैं-तथा मथुराके पुराने टीलेमेंसें खोदनेसें स्तंभ तथा महावीरस्वामीकी मूर्ति ऊपर शिलालेख निकले हैं, तिन लेखोंके वाचनेसें जो कल्पना दिगंबराचा-योंने श्वेतांवरमतकी उत्पत्तिवावत लिखी है, सो सर्व मिथ्या सिद्ध होती है; वे सर्व लेख आगे चलकर लिखोंगे.

दिगंबरः-तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिभाषाटीकाके प्रारंभमेंही श्वेतांब-रमतकी बाबत ऐसा लेख लिखा है-तथाहि-श्रीवर्द्धमान अंतिम तीर्थं-करके निर्वाण भया पीछे तीन केवली तथा पांच श्रुतकेवली इस पंच-मकालविषे भये, तिनमें अंतके श्रुतकेवली श्रीभद्रबाहुस्वामीके देवलोक गया पीछे कालदोपतें केतेइक मुनि शिथलाचारी भये, तिनका संप्रदाय चल्या, तिनमें केतेइक वर्षपछि एकदेवार्धगणि नामा साधु भया, तिन बिचारी जो हमारा संप्रदाय तो बहुत वध्या, परंतु शिथलाचारी कहावे हे, सो यहु शक्ति नही, तथा आगामी हमतें भी हीनाचारी होयगे, सो ऐसा करीये जो इस शिथलाचारकूं कोइ बुद्धिकल्पित न कहे. तब तिसके साधनेनिमित्त सूत्र रचना करी, चौरासी सूत्र रचे, तिनमें श्रीवर्द्धमान-स्वामी और गौतमस्वामी गणधरका प्रश्नोत्तरका प्रसंग ल्याय शिथलाचा रपोषणके हेतु दष्टांतयुक्ति बनाय प्रवृत्ति करी, तिन सूत्रनिके आचारांगादि नाम धरे, तिनमें केतेइक विपरीत कथन कीये; केवली कवलाहार करे, स्वांकूं मोक्ष होय, स्त्री तीर्थंकर भया, परीग्रहसहितकूं मोक्ष होय, साधु उपकरण वस्त्र पात्र आदि चौदह राधे, तथा रागग्लान आदि वेदनाकरी

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

पीडित साधु होय तो मद्यमांससहितका आहार करे तो दोष नही, इत्यादि **ळिखा तथा तिनकी साधककल्पित कथा बनाय लिर्खा एक साधुको मोदक-**का भोजन करताही आत्मनिंदा करी तब केवलज्ञान उपज्या, एक कन्या-को उपाश्रयमें बुहारी देतेही केवलज्ञान उपज्या, एक साधु रोगी गुरुको कांधे लेचल्या आंखडता चाल्या गुरु लाठीकी दई तव आत्मनिंदा करी ताको केवलज्ञान उपज्या तव गुरु वाके पग पड्या; मरुदेवीको हस्तीपरी चढेही केवलज्ञान उपज्या, इत्यादिक विरुद्ध कथा, तथा श्रीवर्द्धमानस्वामी बाह्यणीके गर्भमें आये, तब इंट वहांते काढि सिखार्थ राजाकी राणीके गर्भमें थापे, तथा तिनकूं केवल उपजे पछि गोसालानास गरूड्याकूं दिख्या दइ, सो वाने तप बहुत किया, वाके ज्ञान वध्या, रिद्ध फ़ुरी, तब भगवा-नसूं वाद किया, तब वादसें हास्त्रा, सो भगवानसूं कपाय कारे तेजूले-रया चलाइ सो भगवानके पेचसका रोग हुवा, तब भगवानके खेद वहुत हुवा, तव साधानें कही एक राजाकी राणी विलाके निमित्त कुकडा कबूतर मारि भुतलस्याहै, सो वै महारेंताई ल्यावो, तब यहु रोग मिट जासी, तब एक साधु वह ल्याया, भगवान खाया, तब रोग मिट्या; इत्यादि अनेक काल्पित कथा लिखी अर स्वेतवन्त्र पात्रा दंडआदि भेषधारी स्वेतंबर कहाये, पीछै तिनकी संप्रदायमें केइ समझवार भये, तिननें विचारी ऐसे विरुद्ध कथनते लोक प्रमाण करसी नही, तब तिनके साध-नेकूं प्रमाणनयकी युक्ति बणाय नयविवक्षा खडी करी. ऐसे जैसें तैसें साधी, तथापि कहांताइ साधे, तव केइ संप्रदायी तिन सूत्रनमें अत्यंत विरुद्ध देखे, तिनकूं तो अप्रमाण ठहराय गोपि कीये, कमि राखें, तिनमें भी केइकने पैंतालीस राखे, केइकने बत्तीस राषे, ऐसे परस्पर विरोध वध्या तब अनेक गच्छ भये, सो अवताई प्रसिद्ध है. इनिके आचार विचारका कछू ठिकाणा नही. इनहींमें ढूंढिये भयें है, तिने निपटही निंद्य आचरण धास्त्रा है, सो कालदोष है, किछू अचिरज नांही, जैनमतकी गोणता इसकालमें होणी है ताके निमित्त ऐसे वणे.

श्वेतांबरः--यह सर्वार्थसिद्धिभाषाटीकामें जो लेख लिखा है, प्रायः द्वेषवुद्धिसें लिखा मालुम होता है. जैसें देवसेनाचार्य दर्शनसारमें लिखते

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं कि, श्वेतांबरमत चलानेवाला जिनचंद्र प्रथम नरकमें गया. अब विचार करो कि, देवसेनने संवत् ९९० में दर्शनसार बनाया तो, क्या उस वखत देवसेनको कोइ अवधिज्ञान हुआ था कि, जिससें उसने जाना कि, जिनचंद्र पहिली नरकमें गया ? इस देवसेनके लेखसेंही सिद्ध होता कि, जिनचंद्र पहिली नरकमें गया ? इस देवसेनके लेखसेंही सिद्ध होता है कि, श्वेतांबरमतकी वावत जो कल्पना करी है सर्व असत्य और द्वेप-संयुक्त है. ऐसेंही सर्व दिगंवराचायोंकी कल्पनाबावत जान लेना चाहिये. तथापि सर्वार्थसिद्धिभाषाटीकाके पाठकी समालोचना दिङ्मात्र करते हैं. इस लेखमें बहुत मुनि शिथिलाचारी हो गए, तिनका संप्रदाय चला लिखा है, और अंतके श्रुतकेवली प्रथम भट्रबाहुस्वामीके पीछे चला लिखा है, यह श्वेतांवरमतकी मूल उत्पत्ति लिखी है. परंतु जिनचंद्रका नाम, वा उत्पत्तिका संवत् यह कुछ श्री नही लिखा है. तथा दिगंवरपद्दावलिमें, और विक्रमप्रबंधादि बंधों श्रे श्रीवीरनिर्वाणसें १६२ वर्षे प्रथम भद्रबाहु अंतिम श्रुतकेवलीको स्वर्गवासी लिखे हैं; और देवसेनने श्वेतांवरमत चलानेवाले जिनचंद्रको श्रीवीरनिर्वाणसें ७२६ वर्षे हुआ लिखा है, इसवा-स्ते यह लेख भी परस्पर विरोधी है, इसीवास्ते स्वकपोलकहिपत है.

तथा देवर्षिंगणिने शिथिलाचारके पोषणवास्ते श्वेतांबरोंके माने आ-चारांगादि सूत्र रचे, यह कथन भी अज्ञानविज्ंभितही है. क्योंकि, प्रथम तो देवर्षिंगणिनामा श्वेतांबरोंका कोई साधुही नही हुआ है तो, रचना दूरही रही !! परंतु प्रथम सर्व पुस्तक ताडपत्रोपरि लिखने लिखानेवाले श्री-देवर्द्धिंगणिक्षमाश्रमण पूर्वके ज्ञानके धारक हुए हैं, वे तो श्रीवीरनिर्वाणसें ९८० वर्ष पीछे हुए हैं, तो, क्या श्वेतांवरोका मत विनाही शास्त्रके ८१८ वर्षतक चलता रहा ? लिखनेवालेकी कैसी अज्ञानता थी कि, विनाही शोचे विचारे असमंजस लेख लिख दीया !! तथा देवर्द्धिंगणिक्षमाश्रम-णजीने तो, शास्त्र पुस्तकारूढ करे हैं, परंतु रचे नहीं हैं. जैनश्वेतांबर आगमोंकी रचना तो, यूरोपीयन सर्व विद्वान मंडलने २२ सौ वर्षसें भी अधिक पुराणी सिद्ध करी हैं, \* तो फिर किसी अज्ञने देवर्षिंगणिके

\* देखे। सेक्रेडवुकके अंतर्गत आचारांगसूत्रके अंग्रेजी तरजूमेकी उपोद्वात ( प्रस्तावना ) में और बुल्हरक़त मधुराके शिल्म्लेके सापणोंमें ॥ त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

५५५

रचे लिखे हैं तो,क्या विद्वान् तिस अप्रमाणिक लेखको सत्य मान लेवेगें ! कदापि नहीं.

और जो लिखा है कि, कितनेक विपरीत कथन किये. केवली कवल आ-हार करे १, खीकों मोक्ष २, स्त्री तीर्थंकर भया ३, परिग्रहसहितको मोक्ष होय ४, साधु वस्त्रपात्रादि चतुईश (१४) उपकरण राखे ५, तथा रोगग्ला-नादिपीडित साधु होय तो मद्यमांससहितका आहार करे तो दोष नहीं ६, इत्यादि लिखा, इनका उत्तर-प्रथम तीन बातें तो सत्य है. क्योंकि, केवलीका कवल आहार और स्त्रीको मोक्ष ये दोनों तो प्रमाणयुक्तीसेंही सिद्ध है, जो आगे लिखेंगे. परंतु दिगंबराचार्य लौकिकव्यवहारके भी अनभिज्ञ थे क्योंकि, ल्रोकिकमतवालोंने अपने मतके आदिदेवते बुद्ध, व्रह्मा, विष्णु, महादेव, ईसा-दिकोंको सर्वज्ञ माने हैं, परंतु वे आहार नही करते थे ऐसा किसीने भी नही माना है, और सर्वज्ञ आहार करे तो दूषण है, ऐसा भी किसीने नही माना है. और जगत् व्यवहारमें भी यह वात मान्य नही है कि, देहधारी आहार न करे, और शरीरकी वृद्धि होवे. क्योंकि, विदेहक्षेत्रमें तथा यहां चतुर्थ आरेकी आदिमें नव वर्षके सुनिको केवलज्ञान होवे, तब तिसकी विना कवल आहारके किये पांचसौं धनुष्यकी अवगाइना केसें वृद्धि होवे ? इसवास्ते दिगंवरोंका कथन असमंजस है. और स्त्री तीर्थंकर हुआ यह तो श्वेतांवरही आश्चर्यभूत मानते हैं तो, इसमें तर्कही क्या है ? ! ३ ।

और परित्रहधारीको जो मोक्ष छिखी है, सो तो मृषावादही है. क्यों-कि, श्वेतांबर तो परीग्रहधारीमें साधुपणा भी नही मानते हैं तो, मुक्तिका होना तो कहां रहा ? श्वेतांवरी तो, मूर्च्छीको परिग्रह मानते हैं, नतु धर्मोपकरणको.

यदुक्तं श्रीदशवैकालिकसूत्रे श्रीशय्यंभवसूरिपादैः ॥

जंपि वत्थं च पायं वा कंबलं पायपुच्छणं॥ तंपि संजमलज्जहा धारंति परिहंति य ॥ न सो परिग्गहो वुत्तो नायपुत्तेण ताइणा ॥ मुच्छा परिग्गहो वुत्तो इइ वुत्तं महेसिणा ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भाषार्थः-जो वस्त्र प्रच्छादकादि शीतनिवारणवास्ते और भिक्षा अन्न-जलादि लेनेवास्ते पात्र, और कंवल वर्षाकल्प पादपुंछन रजोहरणादि, ये सर्व उपकरण संयम और लजाकेवास्ते मुनि धारण करते हैं, और पहिरते हैं. अर्थात् संयमकेवास्ते पात्रादि धारण करते हैं, और लजाके वास्ते चोलपटकादि वस्त्र पहिरते हें. इसवास्ते इसको पट्कायके जीवोंके रक्षक ज्ञातपुत्र अर्थात् श्रीलहावीर तीर्थंकरने परिघह नही कहा है, परंतु मूर्च्छांको परिघह कहा है. अर्थात् जिस वस्तु शरीरादि ऊपर मूर्च्छा ममत्व करना है, सोही परिघह कहा है, नतु धर्मसाधनके उपकरणोंको; महाऋषि गौतम सुधर्मादिकोंका ऐसा कथन है.

तथा दिगंबराचार्य गुभचंद्रकृत ज्ञानार्णवके पोडरा (१६) प्रकरणमें भी लिखा है।

यतः ॥

# निःसंगोपि मुनिर्न स्यात् संमूर्च्छन् संगवर्जितः ॥

यतो मूच्छेंव तत्त्वज्ञेः संगसृतिः प्रकीर्त्तिता ॥ ५ ॥

भाषार्थः-जो मुनि निःसंग होय, वाह्य परिग्रहराहित होय, और ममत्व करता होय तो, निःपरिग्रही न होय, जातै तत्वज्ञानिनने मूर्च्छा ममत्व परिणामहीकूं परिग्रहकी उत्पत्ति कही है ॥ ५ ॥ इसवास्ते धर्मोंपकरण धर्मसाधनकेतांइ रखने, तिनऊपर मूर्च्छा नही करनी, इसवास्ते परिग्रह नही है. तिस धर्मोंपकरणधारी मुनिको केवलज्ञान, और मुक्ति दोनोंही सिद्ध है.

दिगंबरः-जब धर्मोपकरण रखेगा, तव तो मूर्च्छा अवझ्यमेवही होवेगी तो फिर, तिसको परिव्रहका त्यागी कैसें माना जावे ?

श्वेतांबरः-अहो देवानांत्रिय ! तूं तो अपने मतके शास्त्रोंका भी जानने-बाला नही है, क्योंकि, ज्ञानार्णवके अष्टादश (१८) प्रकरणमें यह पाठ है। तथाहि ॥

# शय्यासनोपधानानि शास्त्रोपकरणानि च ॥ पूर्वे सम्यक् समालोक्य प्रतिलिख्य पुनः पुनः ॥१५॥

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

# ग्रह्णतोस्य प्रयत्नेन क्षिपतो वा धरातले ॥ भवत्यविकला साधोरादानसमितिः स्फुटम् ॥१६॥

भाषार्थः--शय्या आसन उपधान शास्त्र उपकरण इनकूं पहिले नीके देख अर फेस्फिरि प्रतिलेषण कर अर यहण करें, ताके अर वडा यल्न कर पृथ्वीतलमें धरे, ताके संपूर्ण आदाननिक्षेपणसमित प्रगट कही है. तथा योगेंद्रदेवऊत परमात्मप्रकाशकी टीकामें दिगंबरमुनिको तृणके अर्थात् घासके प्रावरण-प्रच्छादन रखने कहे हैं, और मोरपीछी कमंडल नो प्रसिद्धही है. जब दिगंबरमुनि शय्या १, आसन २, उपधान---गिंदुक तकिया ३, शास्त्र २. शास्त्रके उपकरण पाटी ५, बंधन ६, दोरा ७, टिटि-का ८, तृणके प्रावरण ९, पीछी १०, कमंडलु ११, इत्यादि उपकरण रखते थे, वा दिगंवर भुनिको रजनेकी आज्ञा है, तब तो वे भी तुम्हारे कहनेसें तिन ऊपर मृच्छा अमत्व करते होवेंगे; तब तो दिगंवर मुनियोंको परियह धारी होनेसें कदापि साधुपणा, केवलज्ञान, मुक्ति न होवेगी, तब तो दिगं-वरमत प्रेक्षावानोंको उपादेय नही होवेगा इससें तो तुमने श्वेतांवरो-की हानि करते हुयोंने, अपनेही पगमें कुटार मारा सिद्ध होवेगा. १ १ ।

पांचमे अंकमें लिखा है साधु उपकरण चौदह राखे, सो सत्य है क्यों-कि, उपकरणोंके विना राखे प्रायः संयमका पालना नही होता है. इसवास्तेही तो दिगंबर साधु सर्व व्यवच्छेद होगए. हां कल्पित साधु कहांतक रह सकते हैं !

दिगंवरः-हमारे मतके नग्नमुनि कर्णाटक आदि देशोमें जैनवदी मूलवदी आदि नगरोंमें अब भी हैं.

ेश्वेतांवरः—यह तुम्हारा कहना महामिथ्या है. क्योंकि, कर्णाटक देशके रहनेवाले नागराज नामा जैन ब्राह्मणको, तथा मारवाडी, कच्छी, गुज राती, श्वेतांबर तथा दिगंवर जे कर्णाटकादि देशोंके जैनवद्री मूलबद्री आदि नगरोमें यात्रा करके आए हैं, तिनसें हमनें अच्छीतरेसें पूछा है कि, तुमने यथोक्त मुनिद्यत्तिका पालनेवाला दिगंबरमतका नग्न साधु, कोई देखा, वा सुना है ? तब तिन्होंने कहा कि, नग्न

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

दिगंबरमुनि हमने कोइ भी देखा, वा सुना नही है. परंतु भट्टारक परि-प्रहधारी, और भट्टारककी आज्ञासें श्रावकोंके पाससें रूपइए उप्राह करके भट्टारकोंको ल्यादेनेवाले, ऐसे 'शुछक 'नामसें प्रसिद्ध, वे तो हैं. इसवास्ते यथोक्तवृत्ति पालनेवाला नम्न दिगंबरसाधु अद्यतनकालमें कोइ भी नही है. जेकर अंग्रेजी राज्यमें रेल तारके हुए भी, श्रावगीलोग (दिगंबरमतावलंबी) अपने सच्चे गुरुकी शोध नही करेंगे तो, कब करें-गे!!! सत्य तो यह है कि, ऐसे गुरु हैही नही. क्योंकि, ऐसी अनुचि-तवृत्ति तो कथन कर दीनी, परंतु तिसको पाले कोन ? इसवास्ते चउदह उपकरणधारी श्वेतांबरीही साधु है, अन्य नहीं.\*। ५।

छट्टे अंकका उत्तर-रोगी ग्लानी साधु मद्यमांससहितका आहार करे तो दोष नही, ऐसा पाठ श्वेतांवरके किसी भी आगममें नही है. । ६ ।

और जो लिखा है कि, तिनीकी साधक कल्पित कथा बणाय लिखी, एक साधुको मोदकका भोजन करताही आत्मनिंदा करी, तब केवल-इसन उपज्या,

उत्तर यह लेख मिथ्या है श्वेतांवरशास्त्रमें ऐसा लेख नही है.

एक कन्याको उपाश्रयमें बुहारी देतेही केवलज्ञान उपज्या, यह लेख भी मिथ्या है, शास्त्रमें न होनेसें। गुरुचेलेकी बाबत लिखा है, सो भी मिथ्या है, ऐसा लेख न होनेसें. महावीरजीको गर्भसें बदला, यह अच्छेरा हुआ माना है. फिर इसमें तर्क क्या है? और जो गोसालेने श्रीमहावीरजीके ऊपर तेजोले-क्या फैंकी सो सत्य है. और तिस तेजोलेश्याकी गरमीसें भगवंतके शरीरमें पित्तज्वर और पेचसका रोग उत्पन्न हुआ, यह कथन तो सत्य है, परंतु यह तो सर्व श्वेतांबरोंके शास्त्रमें अच्छेराभूत माना है. और असातावेदनीयकर्मका

ं फर्रखनगरनिवासी चौधरी जियालालजीने जैनवटी मृलवदीके वर्णनका पुस्तक प्रसिद्ध करा है, तिसमें मूलबदीमें ३० घर लिखे हैं, और जैनवटीमें १०० घर जैनीयोंके लिखे हैं, परंतु ऐसा कहीं नही लिखा है कि, हम यात्रा करते हुए फलाने नगरमें गए, और हमने मुनमहाराजके दर्शन पाए, पाप कटाए; दिगंबर जैनबदी बंगलूरकों कहते हैं, और मुलबदी मुख्यटीको कहते हैं. ॥

चतुर्दश (१४) उपकरण औंधिकउपधिको अपेक्षा जाणने. क्योंकि, जैनमतके शास्त्रोंमें दे। प्रका रकी उपधि कही है. औधिक और औपप्राहिक, ।)

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः।

उदय केवलीके दिगंबरोंने भी माना है. पार्श्वपुराण भूदरक्वत भाषाम्रंथमें दिगंबरोंने भी कितनेक अच्छेरे माने हैं, तो फिर, अच्छेरेभूत कथनको नही मानना, यह क्या प्रेक्षावानोंका काम है ? नही कदापि नही. । तु**म्हारे** बडोंने तो, जब अपने अंथ अलग रचे तब जो जो कथन उनको अच्छा न लगा, सो सो उन्होंने न लिखा. जैसें केवलीको कवल आहार १, स्त्री ती-र्थंकर २, स्त्रीको मोक्ष ३, भगवानका गर्भपरावर्त्तन ४, गोसालेका उपसर्ग ५, केवलीकोरोग ६, इत्यादि। और श्वेतांबराचार्य तो भवभीरु थे, इसवास्ते उन्होंने सिद्धांतोंका पाठ जैसा था, वैसाही रहने दीया. जेकर श्वेतांबराचार्य तिन वस्तुयोंको न मानते तो, तिनके मतकी कुछ भी हानि नही थी. और माननेसें कुच्छ मतकी पुष्टि भी नही है. परंतु अरि-हंतका कथन अन्यथा करनेसें, वा माननेसें मिथ्यादृष्टिपणा, और अनंत-संसारीपणा होजाता है. इसवास्तेही तुम्हारीतरें आगमका कथन अन्य-था नहीं कर सके हैं. और तुम्हारे सर्वप्रंथोंकी रचनासें श्वेतांबरोंके आगम प्राचीन रचनाके हैं; ऐसी गवाही ( साक्षी) सूत्ररचनाके कालके जानने-वाले सर्व यूरोपीयन विद्रानोंने दीनी है. इसवास्ते श्वेतांवरोंके आगमा-दिमें जो कथन है, सो सर्वज्ञ अरिहंतका कथन करा हुआ है; और तुम्हारे सर्व ग्रंथ पछिसें रचे गये हैं, इसवास्ते तिनमें मनःकल्पित बातें भी बहुत लिखीं गई हैं.

और जो यह लिखा है कि, भगवान्ने साधाने कहा एक राजाकी राणी बिलाके निमित्त कूकडा कवृतर मारि भुतलस्या है, सो वै माहरें ताई ल्यावो, तब यहु रोग मिट जासी, तव एक साधु वह ल्याया, भग-वान खाया, तव रोग मिट्या.

उत्तरः—–यह लेख किसी अज्ञानीका लिखा मालुम होता है, क्योंकि, श्वेतांबरके शास्त्रोंमें ऐसा लेखही नहीं है.

और जो यह लिखा है कि, प्रथम चौरासी (८४) सूत्र रचे, पीछे तिनमें विरोध देखके कितनेकनें पैंतालीस माने, राखे, कितनेकनें बत्तीस माने, ऐसें परस्पर विरोध वध्या, तब अनेक गच्छ भए, सो अबतांइ प्रसिद्ध है. इनके आचार विचारका कछ टिकाणा नाही. र्षह०

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरः--प्रथम तो यह लेखही मिथ्या है. क्योंकि, हमारे (श्वेतांवरोंके) शास्त्रमें ऐसा लेखही नहीं है कि,हमारे मतके चौरासी आगम हैं. परंतु श्रीनं-दिसून्रमें द्वादशांगोंसें पृथक् चौदह हजार (१४०००) प्रकीर्ण शास्त्र लिखे हैं. तिनमेंसें कालदोषकरके जितने व्यवच्छेद हो गए हैं. वे तो गए, जो बाकी शेष रहे हैं, तिन सर्वको हम मानते हैं. परंतु हमारे मतमें एवकार नही है कि, चौरासी, वा पैंतालीस, वा बत्तीसही मानने. जे मानते हैं, वे सर्व, मिथ्यादृष्टि, और जिनमतसें बाह्य हैं. और जो गच्छोंके भेदका दूषण दीया है, सो तो तुम्हारे मतमें भी समान है. तुम्हारे आचर्योंनेही दिगं-बरमतमें अनेक गच्छोंके भेद लिखे हैं, जिनमेंसें कितनेक ऊपर लिख आए हैं. परंतु इतना विशेष है कि, श्वेतांबरोंमें जितने गच्छ, वा मत कहे जाते हैं, वे सर्व, स्त्रीको मोक्ष १, केवलीको कवलाहार २, स्त्री तीर्थ-कर ३, गोसालेने तेजोलेक्या चलाई १, केवलीको रोग ५, साधुको चतु-र्दशादि उपकरण ६, इत्यादि सर्व बातें मानते हैं.

और यह जो सर्वार्थसिद्धिवालेनें लिखा है कि 'तिनको ( वर्छमान स्वामीको ) केवल उपजे पीछे गोसालानाम गरूड्याकूं दिखा दइ ' सो यह लेख भी, असत्य है. क्योंकि, गोसाला गरूड्या नही था, किंतु मंखलीपुत्र था. तथा भगवानने तिसको दीक्षा नही दीनी थी, किंतु उसने आपही शिर मुंडन करवायके शिष्यबुद्धि धारण करी थी. वास्त-विकमें वो शिष्य नही था. क्योंकि, श्वेतांबरोंके शास्त्रोंमें इसको शिष्या-भास लिखा है. तथा यह वृत्तांत भगवान् जव छद्मस्थ अवस्थामें विच-रते थे, तिस वखतका है; परंतु केवलज्ञान हुए पीछेका नही है.

और जो ढूंढियोंकी बाबत लिखा है, सो भी सिथ्या है. क्योंकि, ढूंढ-कपंथ जैन श्वेतांबरमतमें नही है. यह तो, सन्मृच्छिमपंथ है. संवत् १७०९ में सुरतके वासी ठवजीने निकाला है. जैसें दिगवरोंमें तेरापंथी, गुमान-पंथी, आदि. तथा कितनेक विना गुरुके नम्न दिगंबर मुन, भोले श्रावगी-योंसें धन लेनेकेवास्ते बने फिरते हैं, और शुल्लक वने फिरते हैं, ऐसेंही श्वेतांबर मतके नामको कलंकित करनेवाला, आचार विचारसें श्रष्ट,

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

दूंढकमत उत्पन्न हुआ है. इनका निंद्य आचरण, इनकोंही दुःखदायी होवेगा, न तु श्वेतांबरमतवालोंको. इसवास्ते इनकेसाथ हमारा कुछ भी संबंध नही है; वीसपंथी, तेरापंथी, गुमानपंथी आदिवत् ॥

और तुम अपनी तर्फ नही देखते हो कि, हमारा पंथ नवीनही निकाला है, और सर्व शास्त्र नवीनही रचे हुए हैं. क्योंकि, प्रश्नचर्चा-समाधाननामाग्रंथके १३५ मे प्रश्नमें लिखा है कि, " महा-वीर भगवान्के नीर्वाणपीछे संवत् ६८३ वर्षे, धरसेन मुनि, गिरनारकी गुफामें वैठे थे, तिस कालमें ग्यारा अंग विच्छेद गए<sup>ँ</sup> थे, धरसेन मुनि ज्ञानवान् रहे. कर्मप्राभृत दूसरे पूर्वकी कंठाग्र था, तिनके अपनी अल्पायु जान कर, ज्ञानके अन्यवच्छेद होनेके कारणतें, जिनया-त्रा करने संघ आया था, तिनपास पत्री ब्रह्मचारीके हाथ भेज कर, तीक्ष्ण बुद्धिमान् भूतबलि १, पुष्पदंत २, नामे दो मुनि बुलवाये; तिनको ज्ञान सिखाया, तिनको विदा करा, आप मृतु हुइ. पीछे तिन दोनों मुनिओंने, ज्येष्ठ शुदि ५ कूं तीन सिद्धांत बनाये. सित्तरहजार (७००००) श्लोकप्र-माण धवल १, साठहजार (६००००) श्लोकप्रमाण जयधवल २, चालीस-हजार ( ४०००० ) श्लोकप्रमाण महाधवल ३, इनकों पढे, सो सिद्धांती कहलाये. इन शास्त्रोंमेंसूं नेमिचंद्रासिद्धांतिने चामुंडरायकेवास्ते गोमद्यसार रचा. " तथा आचार्य श्रीसकलकीर्त्तिविरचित प्रश्नोत्तरोपासकाचारके दृसरे अध्यायमें

> श्रीसुधर्ममुनींद्रेण चोक्तं श्रीजंबुस्वामिना ॥ केवलज्ञाननेत्रेण ज्ञानं गाईस्थ्यगोचरम् ॥ ३३ ॥ त्रिषादिमुनिभिः सर्वेद्वादशांगश्रुतांतगैः ॥ प्रणीतं भव्यसत्वानामुपकाराय तच्छ्रुतम् ॥ ३४ ॥ ततः कालादि दोषेण प्रायुर्मेधांगहानित: ॥ हीयते प्रांगपूर्वादिश्रुतं श्रीधर्मकारणम् ॥ ३५ ॥

પ્રદર



ततः श्रीकुंदकुंदाचार्यादिमुख्या यतीश्वराः ॥ प्रकाशयंति सज्ज्ञानं सद्रुहाधिष्ठितात्मनाम् ॥ ३६ ॥ कमात्तबि समायातं परिज्ञाय महाश्रुतम् ॥ वक्ष्ये सद्दर्मबीजं हि ज्ञानं भव्यसुखप्रदम् ॥ ३७ ॥

तथा तत्त्वार्थसूत्रकी भाषाटीका सर्वार्थसिद्धिमें छिखा है " बहु-रि भद्रबाहुस्वामीपीछे दिगंबरसंप्रदाय, केतेक वर्ष तौ अंगज्ञानकी व्यु-च्छित्ति भई, अर आचार यथावत् रहवोही कीयोे पीछे दिगंबर-निका आचार कठिन, सो कालदोषते तथावत् आचारी विरले रहि गए. तथापि, संप्रदायमें अन्यथा परूपणा तो न भई. तहां श्रीवर्द्धमान स्वामिकूं निर्वाण गये पीछे छहसैतियालीस (६४३) वर्ष पीछे दूसरे भद्रबाहु नामा आचार्य भये, तिनके पीछे केतेइक वर्षपीछे दिगंबरनिके गुरुके नाम धारक च्यार साखा भई. नंदि १, सेन २, देव ३, सिंह ४, ऐसें इनमें नंदिसंप्रदायमें श्रीकुंदकुंदमुनि, तथा उमास्वामीमुनि, तथा नेमि-चंद्र, पूज्यपाद विद्यानंदि, वसुनंदि, आदि बडे बडे आचार्य भये. तिनने विचारी जो, सिथलाचारी श्वेतांबरनिका संप्रदाय तौ, बहुत वध्या, सौ तौ कालदोष है; परंतु यथार्थ मोक्षमार्गकी प्ररूपणा चली जाय, ऐसे प्रंथ रचीए तौ, केई निकटभव्य होय, ते यथार्थ समझि श्रद्धा करे यथाशाक्ति चारित्र ग्रहण करें तो, यह वडा उपकार है, ऐसें विचारके प्रंथ रचे. " इत्यादि लेखोंसें यह सिद्ध होता है कि, दिगंबरोंके मतके सर्व ग्रंथ नवीन रचे हुए हैं; प्राचीन पुस्तक कोइ नहीं. जेकर दिगंवरमत सचा होता तो, गणधरादि सुनियोंका रचा कोइ प्रंथ, प्रकरण, अध्याय, वस्तु, प्राभृतादि अवश्य होता, सो है नहीं; इसवास्ते यही सिद्ध होता है कि, अपना मत चलानेवास्ते दिगंबरोने खकल्पनाके ग्रंथ नवीन रच लीने हैं. और दिगंवरमतके तत्त्वार्थादिग्रंथोंकी वार्तिकाटीकादिमें श्रीदशवैका-लिक, उत्तराध्ययनादि कितनेही पुस्तकोंके नाम लिखे हैं. इसमें हम यह पूछते हैं कि, अंग और पूर्वोंका प्रमाण तो, तुम्हारे मतमें बहुत वडा

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः।

પદ્ર

लिखा है; इसवास्ते तुम उनका तो, व्यवच्छेद मानते हो; परंतु दशवैका-लिक, उत्तराध्ययनादि, कहां गए?

दिगंबरः-वे भी व्यवच्छेद होगए.

श्वेतांबर:--बडे आश्चर्यकी बात है कि, धरसेनमुनिके कंठाय समुद्रस-मान दूसरे पूर्वका कर्मप्राभृत तो रह गया, और एकादशांग, और दश-वैकालिक, उत्तराध्ययनादि, अल्पप्रंथवाले प्रकीर्णक पंथ व्यवच्छेद हो गए !! ऐसा कथन प्रेक्षावान् तो, कदापि नहीं मानेंगे, परंतु मत कदा-प्रहीही मानेंगे. तथा पूर्वोक्त लेखोंसे यह भी सिद्ध होता है कि, कुंदकुं-दादिकोंने, श्वेतांबरमतकी वृद्धि देखके, श्वेतांबरकी महिमा घटाने-वास्ते, स्पर्द्धासें, अनुचित कठिन व्रतिके कथन करनेवाले शास्त्र रचे हें. रागद्वेषके वशीभूत हुआ जीव, क्या क्या उत्सूत्र नही रच सकता हे ? इन उत्सूत्ररूप प्रंथोंके चलानेवास्तेही, पिछले अंग प्रकीर्णादि प्रंथ छोड दीये सिद्ध होते हैं. क्योंकि, अकलंकदेवने राजवार्तिकमें पांचमे अंगव्याख्याप्रज्ञसिके कितनेक अधिकार लिखे हें, वे सर्व, वर्त्तमान श्वेतां-वरोंके माने व्याख्याप्रज्ञसि पांचमें अंगमें विद्यमान है; तो फिर, अकलंक-देवने किस व्याख्याप्रज्ञसिको देखके यह लेख लिखा ? जेकर कहो कि, गुरुपरंपरायसें कंठ थे तो, व्याख्याप्रज्ञसि व्यवच्छेद केंसें हो गई ?

तथा प्रइनचर्चासमाधानके १६ मे प्रश्नमें ऐसें लिखा है " विद्यमान भरतक्षेत्रमें पंचमकालमें सम्यग्दृष्टी जीव केते पाइए--

समाधानः-जिनपंचलव्धिरूप परिणामकी परणतविषे सम्यक्त्व उपजे है, ते परिणाम इस कलिकालमें महादुर्लभ, तिसतें दोय, तथा तीन, अथवा चार कहे हैं; पांच छह तो दुर्लभ है. इस कथनकी साख खामी कार्तिकेय टीकाविषे है.

तथाहि ॥

विद्यंते कति नात्मबोधविमुखाः संदेहिनो देहिनः प्राप्यंते कतिचित् कदाचन पुनर्जिज्ञासमानाः कचित् ॥ आत्मज्ञाः परमप्रमोदसुखिनः प्रोन्मीलदंतर्दशो પ્રદ્દ છ

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

द्वित्राः स्युर्बहवो यदि त्रिचतुरास्ते पंचषा दुर्ऌभाः ॥ ते संति द्वित्रा यदि इति कथनात् ज्ञानार्णवेप्युक्तम् ॥

इस कालमें घने जीव आपकूं सम्यग्दृष्टि माने हैं तो, मानो; परंतु शास्त्रविषे तीनचारही कहे हैं. और पंचलव्धिका स्वरूप भलीभांति जाना होइ तो, आपको सम्यग्दृष्टिका अनुमान भी न करे. कोई ऐसे भी कहे हैं, निश्चयकरी भगवान् जाने, अनुमानसों मेरे सम्यक्त है यह भी श्रद्धान, मिथ्या है. जाते सम्यक्त अनुमानका विषय नही. ॥ " इस लेखका समालोचन-जब भरतखंडमें दो तीन जघन्य, और उत्कृष्ट पांच, वा छह (६) सम्यक्त्वधारी जीव वर्तमानकालमें लाभे हैं, वे भी रहस्य हैं, वा साधु हें, यह निश्चय नही. तब तो, सर्व भरतखंडमें दो, वा छ (६) तक वर्जके, जितने दिगंबर श्रावक, श्राविका, नग्नसाधु, भद्दारक, पांडे, और क्षुह्लक, ये सर्व मिथ्यादृष्टि सिद्ध होवेंगे. प्रथम तो, साधु, सार्ध्वाके व्यवच्छेद हो जानेसें, श्रावक श्राविकारूप दोही संघ रह गए हैं. स्वामी-कार्तिकेयादिने तो, दिगंबरोंको सम्यग्दृष्टि होनेकी भी, नहींही लिख दीनी. प्रंथकारोंने भूल करके तो, नहीं दो तीन सम्यग्दुष्टि लिख दीए होवेंगे ! क्योंकि, दो संघियोंमें तो, सम्यग्दर्शनका संभवही नही है.

प्रश्न:-दो संघिये कौन है ?

उत्तरः-प्रियवर ! संप्रतिकालमें, जो भरतखंडमें दिगंबरमत चलता है, सो दो संघिया है. क्योंकि, इनके मतमें साधु साध्वी तो हैही नहीं. श्रावक श्राविका नाममात्र दो संघ है, इसवास्ते ये दो संघिये हैं; और इसीवास्ते ये मिध्यादृष्टि हैं. क्योंकि, तीर्थंकर भगवानके झासनमें तो चतुर्विध संघ कहा है; इसवास्ते ये जिनराजके झासनमें नही मालुम होते हैं, दो संघिये होनेसें.

प्रश्नः-इनके दो संघ, किसवास्ते व्यवच्छेद होगए ?

उत्तरः-प्रथम तो श्रीवीरनिर्वाणसें ६०९ वर्षें, इनका मत चला था, तब-सेंही इनके तीन संघ चले हैं. क्योंकि, पंचमहाव्रतधारणवाली साध्वी तो इनके मतमें होही नही सकती है, वस्त्र रखनेसें. तिसको तो ये

### त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

उत्कृष्टी श्राविकाही मानते हैं. शेष रहा नग्नमुानी, तिनके वास्ते जो अनुचित कठिन वृत्ति लिख दीनी है, सो तिसका पालना पंचमकालमें अशक्य है; और दिगंबरमत चलानेवाले इनके आचार्य भी दीर्घदर्शी नही थे. क्योंकि, जो कठिनवृत्ति, वज्रऋषभनाराचसंहननवालोंकेवास्ते थी, वोही वृत्ति सेवार्त्तसंहननवालेके वास्ते लिख मारी. क्या हाथिका बोझ, गर्दभ ऊठा सकता है?

प्रथम तो दिगंबराचार्योंको पांच प्रकारके निर्प्रथोंके खरूपहीका यथा र्थ बोध नही मालुम होता है. क्योंकि, उनोंने राजवार्त्तिकादिग्रंथोंमें जैसा पांच निर्प्रंथोंका खरूप लिखा है, तिस स्वरूपवाले बुकस १, प्रति सैवना निर्प्रथ २, ये दोनों जे इस पंचमकालमें पाईये हैं, तैसें खरूपवाले इस भरतखंडमें दीख नही पडते हैं. जब प्रत्यक्षप्रमाणसेंही तुम्हारा ( दिगंबर ) मत वाधित है, तो फिर अन्यप्रमाणकी क्या आवत्रयकता है? और श्वेतांवरमतके व्याख्याप्रज्ञप्ति, उत्तराध्ययननिर्युक्ति, पंचनिर्प्रंथी संग्रहणी, उमाखातिकृत तत्त्वार्थसृत्र, और तत्त्वार्थसूत्रकी भाष्य, तथा सिद्धसेनगणिकृत तत्त्वार्थसृत्र, और तत्त्वार्थसूत्रकी भाष्य, तथा सिद्धसेनगणिकृत तत्त्वार्थभाष्यवृत्ति प्रमुख शास्त्रोंमें जो पांच निर्म-थोंका स्वरूप लिखा है, तिनमेंसें वुकस १, प्रतिसेवनानिर्प्रथ २, जैसें खरू-पवाले लिखे हें, तैसें स्वरूपवाले साधु, साध्वी, इस पंचमकालमें प्रत्यक्ष प्रमाणसें भी सिद्ध है. तो फिर श्वेतांवरमतही असली जैनमत, और दिगंवरमत पीछेसें निकला क्यों नही होवेगा? अपितु होवेहीगा.

एक बात याद रखनी चाहिये कि, जो जो कथन जिनेंद्रदेवके कथ-नानुसार दिगंबरमतके शास्त्रोंमें है,तिस कथनको हम बहुमान देते, और अनंतवार नमस्कार करते हैं; परंतु जो जो दिगंबरोंने खकपोलकल्पनासें रचना करी है; तिसकाही हम समालोचन करते हैं.

और जो दिगंबर कहते हैं कि, श्वेतांबरोंने केवलीको कवल आहार १, स्त्रीको तजन्वे मोक्ष २, साधुको चउदह (१४) उपकरण राखने, इत्यादि विरुद्ध कथन लिखे हैं. - કહ્

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरः-प्रथम तो श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायजी, जो के स्याद्वादकल्प छता १, वैराग्यकल्पलेता २, अध्यात्मोपनिषट् ३, अध्यात्मसार ७, अध्या-त्मरहस्योपदेश ५, ज्ञानसार, ६, ज्ञानविंटु ७, नयोपदेश ८, नयप्रदीप ९, अम्रततरांगेणी १०, समाचारी ११, खंडखाद्य १२, धर्मपरीक्षा १३, अध्या-त्ममतपरीक्षा १४, पातंजलचतुर्थपादवृत्ति १५, कर्मप्रकृतिवृत्ति १६, अने-कांतजैनमतव्यवस्था १७, देवतत्त्वनिर्णय १८, गुरुतत्त्वनिर्णय १९, धर्मत-त्त्वनिर्णय २०, तर्कभाषा २१, द्वात्रिंशतद्वात्तिंशिका २२, अष्टक २३, घोडश-कवृत्ति २४, इत्यादि शत (१००) प्रंथके कर्त्ता, और पट्दर्शनतर्कके वेत्ता, तथा काशीमें सर्वपंडितोंने जिनको जयपताका, और न्यायविशारदकी पदवी दीनी थी, ऐसे श्रीयशोविजयोपाध्यायजी लिखते हैं कि, जितने दिगंवरोंके तर्कशास्त्र हैं, वे सर्व, श्वेतांवरोंके तर्कशास्त्रोंने दले हुए, अर्था-तू खंडन करे हुए हें; तिनमेंसें नमूनामात्र यहां लिख दिखाते हें

्रअईं । केवलीको कवल आहारके हुए, सर्वज्ञपणेके साथ विरोध होता है, ऐसे मानते हुए दिगंवरोंका खंडन करते हैं.

> नच कवलाहारवत्वेन तस्यासर्वज्ञत्वम् ॥ कवलाहारसर्वज्ञत्वयोरविरोधात् ॥

व्याख्याः-केवलीको कवलाहारी होनेकरके, सर्वज्ञपणेकेसाथ विरोध नहीं है सोही दिखाते हैं कवलाहार, और सर्वज्ञपणेका जो विरोध, दिगंबर मानते हैं सो साक्षात् मानते हैं, वा परंपराकरके मानते हैं ? यदि आदि पक्ष दिगंवर मानेंगे, सो ठीक नहीं. क्योंकि, सर्वज्ञपणेके हुए केवलीको कवलाहार प्राप्ति नहीं होता है, यह वात नहीं है. और कवला-हार मिल तो सकता है, परंतु केवली खा नहीं सकता है, यह भी नही है. अथवा केवली खा तो सकता है, परंतु खानेसें केवलज्ञान दौड जायगा, इस शंकासें नही खा सकता है, परंतु खानेसें केवलज्ञान दौड जायगा, इस शंकासें नही खा सकता है यह वात भी नहीं है; इन पूर्वोक्त तीनों बातोंमें हेतु कहते हैं; अंतराय कर्म, और केवलावरण कर्मोंका समूल नाश करनेसें, पूर्वोक्त तीनो वातें नही हो सकती है. जेकर दिगंवर दूसरे परंपराविरोधपक्षको अंगीकार करके विरोध कहे तो, सो भी वालकोंकी

### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

कीडामात्र है. क्या ऐसें हुए, कवल आहारका, व्यापक १, कारण २, कार्य ३, सहचरादिका सर्वज्ञताके साथ विरोध है? और सो विरोध परस्पर परिहाररूप है, या सहानवस्थानरूप है? याद प्रथम पक्ष मानोगे तब तो, तुम्हारे भी ज्ञानके साथ कवल आहारके व्यापकादिकोंका परस्पर परिहारस्वरूप विरोधके सद्भाव होनेसें, तुम (दिगंबरों) को भी कवल आहारका अभाव होवेगा. अहो तुमारा पुरुषकार !! जिसवास्ते अपने कहनेसेंही पराभवको प्राप्त हुए हों. और दूसरे पक्षको माने तब तो, कवल आहारका व्यापक, हानिको नही प्राप्त होता है. क्योंकि, कवल आहारका व्यापक तो, शक्तिविशेषके वससे उदरकंदरारूप कोनेमें प्रक्षेप करना है, सो तो, सर्वज्ञके हुए अतिशयकरके संभव करिये हैं. क्योंकि, वीर्यांतरायकर्म समूल उन्मूलन करनेसें; तहां तिस आहारके क्षेप करने-वाली शक्तिविशेषका संभव होनेसें.

और आहारका कारण भी वाह्यरूप, विरोधको प्राप्त होता है ? वा अभ्यंतररूप कारण, विरोधको प्राप्त होता है ? बाह्यरूपकारण भी खाने-योग्य वस्तु ?, वा तिस वस्तुके उपहारहेतु पात्रादिक २, वा औदारिक शरीर ३ ? प्रथम तो नही. क्योंकि, जो, केवलज्ञान, खानेयोग्य पुद्रलोंके साथ विरोधि होवे, तव तो, अस्मदादिकोंका ज्ञान भी तैसाही होना चाहिये. ऐसा नहीं होता है कि, सूर्यकी किरणोंके साथ जो अंधकारका समृह, विरोधी है; सो, प्रदीपालोककेसाथ विरोधी न होवे. तैसें हुए, हमारे भी, खानेकी वस्तु हाथमें लेनेसें, तिसके ज्ञानक उत्पन्न होतेही, तिसका अभाव होना चाहिए. वहुत आश्चर्यकारि नृतनही तुम्हारा कोइ तत्त्वालोक कोंशल है, अपन आपकार्भा आहारकी अपक्षा नहीं है !!

पात्रादिपक्ष भी ठीक नही है. अर्हतभगवंतोंको पाणि (हस्त) पात्र होनेसें; और इतर केवलियोंको स्वरूपसेंही पात्रविरोध है? वा, ममताका कारण होनेसें है? तहां प्रथम पक्ष तो अनंतरपक्षके उत्तरसेंही खंडित हो गया और दूसरा पक्ष भी है नही, केवलीको निर्मोह होने करके, तिनको (केवलीको) पात्रादिविषे ममकारके न होनेसें. ऐसें भी न कहना कि, पात्रादिकके हुए, अवइय ममकार होना चाहिये. क्योंकि,

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसा अवइयभाव है नही. जेकर इसीतरें मानोगे, तब तो, केवलीको शरीरके हुए, अवइय ममकार होना चाहिये, सो है नही, इतर जनोंमें शरीरपात्रादिके होए भी ममकार देखनेसें.

और औदारिक इारीर भी, सर्वज्ञपणेके साथ विरोध नहीं धरता है. यदि विरोध धारण करे तो, केवलज्ञानकी उत्पत्तिके अनंतरही, औदारिक <mark> शरीरका अभाव होना चाहिये</mark>. और अभ्यंतर भी, आहारका विरोधि, कारण, शरीर है ? वा, कर्म है ? तिनमेंसें प्रथम कारण तो विरुद्ध नही है. क्योंकि, मुक्तिका हेतु, तैजसशरीरका सर्वज्ञकेसाथ रहना तुमने भी माना है. । दूसरे पक्षमें कर्म भी, घाति, वा अघाति? घाति भी मोहरूप है, वा इतर है? इतर भी ज्ञानदर्शनावरण है, वा, अंतराय है ? आदिके ज्ञानदर्शनावरण तो नही है. क्योंकि, तिनको तो ज्ञानदर्शनावरणमात्रमेंही चरितार्थ होनेसें, केवल आहारके कारणकी अनुपपत्ति है.। दूसरा पक्ष भी नहीं है. अंतरायके नाश होने-सेंही, आहारकी प्राप्ति होनेसें, और अंतरायकर्मका संपूर्ण नाश केवलीके तो तुमने भी माना है. । और मोह भी, खानेकी इच्छा लक्षण जो है, सो तिसका कारण है, वा सामान्य प्रकार करके कारण है ? प्रथम पक्ष ( बुभुक्षालक्षण ) में सर्व जगे खानेकी इच्छारूप मोह कारण है, वा अस्मदादिकोंविषे (हमारेतुम्हारेमें) ही है? प्रथमपक्ष तो प्रमाणमुद्राकरके दरिह है, अर्थात् प्रथम पक्षको सिद्ध करनेवाला कोइ प्रमाण नही हैं.

दिगंबर:--हमारेपास प्रमाण है, सो यह है. जो चेतनकिया है, सो इच्छापूर्वकही है, जैसें अंगीकार करी हुई (किया), तेसीही भुजिकिया है, सोही दिखाते हैं. प्रथम तो, प्रमाता, वस्तुको जानता है. तदपीछे तिसकी इच्छा करता है, पीछे उद्यम करता है, और तदपीछे करता है.

श्वेतांबरः--जैसें तुम कहते हों, तैसें नही है; सुप्तमत्तमूर्च्छितादिकोंकी कियाकरके व्यभिचार होनेसें.

दिगंबरः-हम, खवशचेतनकिया, ऐसा विशेषणवाला हेतु, अंगीकार करेंगे, तब पूर्वोक्त व्यभिचार न रहेगा

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

इवेतांबरः≁ऐसें विशेषणवाला भी हेतु, केवलीगतगतिस्थितिनिषद्यादि कियायोंके साथ व्यभिचारी है.।

दूसरे पक्षमें तो तुमने हमारे सिद्धकोंही साध्या है, केवलीविषे वेद-नीयादिकारणोंकरके भुक्तिके सिद्ध होनेसें. और सामान्यप्रकारसें भी, मोह, कवल करनेका कारण नहीं है. जेकर होवे, तव तो, गतिस्थिति-निषद्यादिकोंका भी मोहही कारण सिद्ध होवेगा. जेकर तैसें होवेगा, तब तो केवलीमें मोहके अभाव हुए, केवलीको गतिस्थित्यादिकोंका भी अभाव होवेगा. तब तो, तीर्थकी प्रवृत्ति कदापि नही होवेगी. जेकर कहोगे, गति आदि कर्मही, तिन गत्यादिकोंका कारण है, परं मोह नही है. तव तो, वेदनीयादि कर्मही, कवल आहारका कारण है, परं मोह नही; एसें भी मान लेवो.

दिगंवरः-अघाति कर्म, तिस कवल आहारका कारण है.

श्वेतांवरः-अघातिकर्म तिस कवल आहारका कारण है तो, क्या आहार-पर्याप्ति, नामकर्मका भेद, तिसका कारण है; वा वेदनीय कर्म ? येह दोनोंही भिन्नभिन्न कारण नही है. क्योंकि, तथाविध आहारपर्याप्ति नामकर्मोदयके हुए, वेदनीयोदयकरके प्रवल ज्वलत् जठराग्निकरके उप-तप्यमानही पुरुष, आहार करता है. ऐसें हुए, दोनोंही एकठे हुए, तिस कवल आहारके कारण होते हैं. किंतु सर्वज्ञपणेके साथ विरोधी नही है. क्योंकि, सर्वज्ञविषे तुमने भी तो तिन दोनोंको माने हैं.

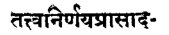
दिगंवरः--मोहकरके संयुक्तही, पूर्वोक्त दोनों कवलाहारके कारण है.

श्वेतांवरः—यह तुमारा कथन असंगत है. गतिस्थित्यादिकर्मोंकीतरें कवलाहारको भी, मोह साहायकरहितकोही, तिसके कारित्व होनेके अविरोधी होनेसें.

दिगंबरः-अशुभ कर्म प्रऋतियांही, मोहकी सहायताकी अपेक्षा करती है, नही अन्यगत्यादिक. और यह असातावेदनीय, अशुभप्रकृति है; इसवास्ते मोहकी सहायता चाहती है.

श्वेतांबरः-क्या यह परिभाषा, अस्मदादिकोंमें तैसें देखनेसें कल्पना करते हो ?

७२



## दिगंबरः-हां. ऐसेंही करते हैं.

श्वेतांबर:- शुभ प्रकृतियां भी, अस्मदादिकोंमें, मोहसहकृतही अपने कार्यको करती देखनेमें आती हैं. तव तो, केवलीकी गतिस्थितिआदि शुभ प्रकृतियां भी, मोहसहकृतही होनी चाहिये. इसवास्ते पूर्वोक्त दोनों प्रकृतियों-को मोहापेक्ष होकरके कवलाहारका कारणपणा नही है, किंतु स्वतंत्रकोही कारणपणा है. सो कारण केवलीमें अविकल अर्थात् संपूर्ण विद्यमानही है, तिसवास्ते कवलाहारका कारण, केवलीकेसाथ विरोधी नही है. यदि कार्यका विरोध मानो तो जो कार्य केवलज्ञानके साथ विरोधी है सो कवलाहारका कार्य, केवलिमें मत उत्पन्न हो. परंतु अविकल कारणवाला उत्पद्यमान कवलाहार तो, अनिवार्य है; अर्थात् कवलाहारको कोइ निवा-रण नही कर सकता है.

एक अन्यवात है कि, सो कौनसा कार्य है ? जो, केवलज्ञानकेसाथ विरोधी है क्या रसनेंदियसें उत्पन्न हुआ मतिज्ञान ? (१) ध्यानमें विन्न ? (२) परोपकार करनेमें अंतराय? (३) विसूचिकादि व्याधि? (४) ईर्यापथ? (५) पुरीषादि जुगप्सितकर्म ? (६) धातुउपचयादिसें मैथुनेच्छा ? (७) निद्रा ? ( ८ ) आद्य पक्ष तो नही है. क्योंकि, रसनेंद्रियकेसाथ आहा-रका संबंध होनेमात्रसेंही जेकर मतिज्ञान उत्पन्न होता होवे तब तो, देवतायोंके समूहने जो करी है, महासुगांधित फूलोंकी निरंतर वर्षा, तिनकी सुगंधी नासिकामें आनेसें घाणेंद्रियजन्य मतिज्ञान भी होना चाहिये ॥ १ ॥ दूसरा पक्ष भी नही है. क्योंकि, केवलीका ध्यान शाश्वत है; अन्यथा तो, केवलीको चलते हुए भी, ध्यानका विष्न होना चाहिये. ॥२॥ तीसरा पक्ष भी नही है, क्योंकि, दिनकी तीसरी पौरुषीमें एक मुहूर्त्तमात्रमेंही भगवंतके आहार करनेका काल है, बाकी शेषकाल परोपकारकेवास्तेही है. ॥ ३ ॥ चौथा पक्ष भी नहीं है, जानकरके, हित मित आहार करनेसें. ॥ ४॥ पांचमा भी नहीं. अन्यथा, गमनादि करनेसें भी ईर्यापथका प्रसंग होवेगा ॥ ५॥ छटा भी नहीं. पुरीषादि करते हुए, केवलीको आपही जुगुप्सा होती है,

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः।

वा, अन्यजनोंको ? तिनकों तो, नही होती है. क्योंकि, भगवंतको निर्मोह होनेसें, जुगुप्साका अभाव है. जेकर अन्य जनोंकों होती है, तो क्या, मनुष्य, अमर, इंद्र, इंद्राणि, इत्यादि सहस्र जनोंकरके सकुल सभाके-विषे, वस्त्ररहित भगवंतके बैठे हुए, तिनोंकों जुगुप्सा नही होती है ?

दिगंब्रः-भगवंतको अतिशयवंत होनेसें, तिनका नम्नपणा नही दीखता है.

इवेतांबरः--अतिशयके प्रभावसें भगवंतका निहार भी मांसचक्षवालोंके अदृश्य होनेसें, दोष नही है. और सामान्यकेवलियोंने तो, विविक्तदेशमें मलोत्सर्ग करनेसें दोषका अभाव है. ॥ ६ ॥ सातमा और आठमा पक्ष भी ठीक नही है. मैथुनेच्छा, और निद्रा, इनको मोहनीकर्म और दर्शनावर-णकर्मके कार्य होनेसें; और भगवंतमें ये दोनोंही कर्म, नही है. तिसवा-स्ते कवलाहारका कार्य भी केवलज्ञानके साथ विरोधि नही है. ॥७॥८॥ और सहचरादि भी विरुद्ध नहीं है. जिसवास्ते, सो सहचर, छन्नस्थपणा है, वा अन्य कोई ? आदि पक्ष तो नही हैं. क्योंकि, दोनोंही वादियोंने ( श्वेतांवर दिगंबर दोनोंहीने ) केवलीमें छद्मस्थपणा माना नही है. जेकर अस्मदादिकोंमें तैसें देखनेसें, छद्मस्थपणेके साहचर्यका नियम माना जावे, तब तो, गमनादिकोंको भी, छद्मस्थपणेके सहचर मानने पडेंगे. और अन्य, जो कर, मुख, चालनादि, तिसके सहचारी हैं, वे भी केवलज्ञानके साथ विरोधी नहीं है. ऐसेंही उत्तरचरादि भी केवल-ज्ञानके साथ विरोधी नहीं है. इसवास्ते यह सिद्ध हुआ कि, कवलाहार सर्वज्ञुपणेके साथ विरोधी नहीं है। इससें केवलिके कवलाहारका करना सिद्ध हुआ. ॥ इति केवलीभुक्तिव्यवस्था ॥

दिगंबर-स्त्रीको तज्दवमें मोक्ष नही होवे है.।

तथा च प्रभाचंद्रः ॥

"॥ स्त्रीणां न मोक्षः पुरुषेभ्यो हीनत्वान्नपुंसकादिवादीति॥" भाषार्थः-स्त्रियोंको मोक्ष नही है; पुरुषोंसेंही न होनेसें,नषुंसकादिवत्। इवेतांबरः-यहां तुमने सामान्यकरके धर्मिपणे स्त्रियां प्रहण करी हैं, वा विवादास्पदीभूत स्त्रियां प्रहण करी हैं ? प्रथम पक्षमें पक्षके एकदेशमें

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सिद्धसाध्यता है. क्योंकि, असंख्यात वर्षायुवाली दुषमादि कालमें उत्पन्न हुई तिर्यंचस्त्री, देवस्त्री, अभव्य स्त्री, इत्यादि बहुत स्त्रियोंको हम भी मोक्ष नही कहते हैं. । १ । और दूसरे पक्षमें पक्षकी न्यूनता है. विवादास्पदीभूता, ऐसे विद्येपण विना, नियतस्त्री के लाभके अभाव होनेसें. । २ ।

दिगंबरः-विवादास्पदीभृता स्रीही, हमारा पक्ष है.

इवेतांवरः-हेतुकृत पुरुषांपकर्ष, पुरुषोंसें हीनपणा, स्त्रियोंमें किसतरें है? (१) सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रयके अभावसें?(२) विशिष्टसामर्थ्यके न होनेसें?(३) पुरुषोंकरके अनभिवंद्य होनेसें?(४) स्मारणादि न करनेसें? महर्द्धिक न होनेसें?(६) मायादिप्रकर्ष होनेसें? प्रथम पक्षमें किसवास्ते स्त्रियोंको रत्नत्रयका अभाव है?

दिगंवुरः-वस्त्ररूपपरिग्रहके होनेसें, चारित्रका अभाव है, इसवास्ते.

इवेतांवरः-यह कहना ठीक नही है. परिग्रहरूपता, वस्त्रको, शरीरके संबंधमात्रसें है ? वस्त्रके भोग करनेसें ? मूच्छी हेतु होनेसें ? वा जीव-संसक्तिहेतुत्वसें ? प्रथम पक्षमें तो, भूझिआदिका सदा स्पर्श शरीरकेसाथ होनेसें, परिग्रहरहित, कोइ भी सिद्ध नहीं होवेगा; तव तो तीर्थंकरा-दिकोंको भी मोक्ष मिलना नही चाहिये. एतावता लाभ प्राप्त करते हुए तुमने तो, मूलकाही नाश करा! डूसरे पक्षमें वस्त्रका परिभोग, तिनको, अशक्य त्याग करके है, वा गुरुउपदेशसें है? प्रथम पक्ष तो ठीक नही. क्योंकि, प्राणोंसें अधिक और कुछ भी प्रिय नही है, तिनको भी धर्मआदिकेवास्ते स्त्रीयां त्यागती दीखती हैं. तो तिनको वस्त्र त्यागने क्या बडी बात है? दूसरा पक्ष भी ठीक नहीं. क्योंकि, विश्वदर्शी परमगुरु भगवंतने, मोक्षार्थी स्त्रियोंको, जो संयमका उपकारि है, सोही वस्त्रोपकरण, "नो कप्पदि निग्गंथीए अचेछाए होत्तए" निर्मंथी (साध्वी) को नही कल्पे हैं, वस्त्रराहित होना. इत्यादि कथनसें, उपदिशा है, अर्थात् ऐसा उपदेश दिया है; प्रतिलेखन ( मोरपीछी ) कमंडलु इत्यादिवत्. इसवास्ते कैसें तिसके परिभोगसें परित्रहरूपता होवे? अन्यथा प्रतिले-खन आदि धर्मोंपकरणकों भी, परिग्रह होनेका प्रसंग होवेगा।

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

403

तथाचार्या ॥

# यत्संयमोपकाराय वर्त्तते त्रोक्तमेतदुपकरणम् ॥ धर्मस्य हि तत्साधनमतोन्यदधिकरणमाहार्हन् ॥

अर्थः-जो संयमके उपकारकेतांइ वर्त्ते, सो उपकरण कहा है. और सो उपकरण धर्मकाही साधन है, 'उपकारकं हि करणमुपकरणमिति वचनात् ' और इससें भिन्न सर्व अधिकरण\* है, ऐसें अईन् भगवान् कहते हैं.

दिगंबरः-प्रतिलेखन कमंडलु तो, संयम पालनेअर्थे भगवंतने कहे हैं; परंतु वस्त्र किसवास्ते ?

इवेतांबरः~वस्त्र भी भगवंतने संयम पालनेवास्तेही कथन करे हैं. क्योंकि, प्रायः अल्पसख होनेकरके, उघाडे अंगोपांगके देखनेसें उत्पन्न हुआ है, चित्तभेद (विकार) जिनोंको, ऐसें पुरुषोंकरके ख्रियां, अभिभवको प्राप्त होती हैं: जैसें उघाडी घोडीयां घोडायोंसें. इसवास्ते वस्त्र संयमके साधक है, परंतु वाधक नही है. तथा स्त्रियां अवला होती हैं, तिनोंका पुरुष बलात्कारसें भी उपभोग करते हैं, इसवास्ते तिनको वस्त्रविना संयमबाधाका संभव आता है. पुरुषोंको तैसें नही आता है, ऐसें कहो तो, सो ठीक हे. परंतु, एतावता वस्त्रसें चारित्राभाव सिद्ध नही हुआ; किंतु आहारादिकीतरें, वस्त्र भी चारित्रके उपकारक हुए.

दिगंवरः-जिन अल्पसत्ववाळी स्त्रियोंको, प्राणीमात्र भी अभिभव कर सकते हैं तो, ऐसी स्त्रियां, महासत्ववानोंकरके साध्य जो मोक्षमार्ग, तिसको कैसें साथ सकती हैं?

इवेतांवरः-यह कहना अयुक्त है. क्योंकि, यहां मोक्षसाधनमें, जिसके दारीरका सामर्थ्य अधिक होवे, सोही जीव मोक्ष साधनेके योग्य

\* अभित्रियंते वाताय प्राणिनोस्मिनित्यधिकरणमिति ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

होना चाहिये, ऐसा नियम नही हैं. अन्यथा, पंगु, वामन, अत्यंत रोगी पुरुषोंको, स्त्रियांकरके अभिभव होते देखीए हैं, तब तो, वे भी, तुच्छ शरीरसत्ववाले पुरुष, कैसें मुक्तिके साधनेवाले सत्वके भागी होवेंगे ? जैसें तिनके शरीरसामर्थ्यके न हुए भी, मोक्षसाधनसामर्थ्य अविरुद है, तेसें स्त्रियांको भी जानना.

दिगंबरः-जेकर वस्त्रोंके हुए भी, मोक्ष मानते हो तो, एहस्थको मोक्ष क्यों नही मानते हो ?

ं इवेतांबर:-ग्रहस्थको ममत्व होनेसें, मोर्क्ष नहीं होवे हैं. क्योंकि, ऐसा नहीं हो सकता है कि, ग्रहस्थी वस्त्रमें ममत्व न करे. और जो ममत्व है, सोही परिग्रह हैं; ममत्वके हुए, नग्न भी परिग्रहवान होता हैं; और शरीरमें भी ममत्वके होनेसें परिग्रहवान होता है. और आर्थिका (साध्वी) को तो, ममत्वके अभावसें, उपसर्गादि सहनेकेवास्ते, वस्त्र परिग्रह नहीं है. यतिमुनिको भी ग्राम घर वनादिमें रहनेवालेको, ममत्वके अभावसें परिग्रह नहीं है. और जिन महात्मा स्त्रियोंने अपने आत्माको वश करा है, तिनको किसी वस्तुमें भी मृर्च्छा नहीं है. ।

यतः ॥

निर्वाणश्रीप्रभवपरमप्रीतितीव्रस्पृहाणां । मूच्छा तासां कथमिव भवेत् कापि संसारभागे ॥ भोगे रोगे रहसि सजने सजने दुर्जने वा । यासां स्वांतं किमपि भजते नैव वेषम्यमुद्राम् ॥ १ ॥

भावार्धः-निर्वाणरूप लक्ष्मीके उत्पन्न करनेमें परमप्रीतिकरके तीव उत्कट स्प्रहा अभिलाषा है जिनोंकी, और जिनोंका खांत-अंतः-करण-मन भोगमें रोगमें एकांतमें समुदायमें सजनमें वा दुर्ज-ममें इत्यादि किसीभी संसारक भागमें वैषम्यमुदा-अशांतताविका-रादिको नही भजता है, तेसी महात्मा स्त्रियोंको मूर्च्छी कैसें होवे ? कदापि न होवे इत्यर्थः ॥



तथा चागमेप्युक्तम् ॥

"॥ अवि अप्पणोवि देहांमि नायरांति ममाइयम् ॥" इति ॥ महात्माजन अपनी देहमें भी ममत्व नही आचरण करते हैं. इस कहनेसें मूर्च्छा हेतु होनेसें, यह भी पक्ष, खंडित होगया. शरीरवत् वस्त्रको भी, किसीको मूर्च्छाहेतुत्वके अभाव होनेसें, परिमहरूपत्वका अभाव है.

अपिच। शरीर भी मूर्च्छाका हेतु है, वा नही ? नही, ऐसा तो, नही कह सकते हो. क्योंकि, शरीरके विना मूर्च्छा होतीही नही है. यदि हेत है, तो वस्त्रकीतरें किसवास्ते लाज्य नहीं है ? दुस्त्याज्य है इसवास्ते ? वा मुक्तिका अंग है इसवास्ते ? दुस्त्याज्य है इसवास्ते, ऐसे कहो तो, सो सर्वपुरुषोंको, वा किसी किसीको ? सर्वकों कहो तो ठीक नहीं क्यों-कि, बहुत वन्हिप्रवेशादिकसें शरीर त्यागते हुए दीखते हैं. किसी किसीको कहो तो, सो ठीक हैं; जैसें किसीको शरीर दुस्लाज्य हैं, तैसेंही वस्त्र भी हो. और मुक्तिअंग कहो तो, वस्त्र भी अशक्तको खाध्यायादि उपष्टंभरूप होकर, मुक्तिका अंग है, इसवास्ते त्याज्य नही है. यदि जीवसंसक्तिहेतुत्वसें कहो तो, शरीरको भी जीवसंसक्तिहेतुसें परियहरूप मानना चाहिये. क्योंकि, कृमि गंडुक ( गंडोये ) आदिकी उत्पत्ति तिसमें भी प्रतिप्राणीको विदित है. यदि कहो कि, शरीरप्रति तो, परम यत्न होनेसें सो अदुष्ट हैं तो, यहीं न्याय वस्त्रको लगानेमें क्या बाध है? तिसवखत क्या तिस न्यायको वायस (काग) भक्षण कर गये हैं? वस्त्रका भी सीवन, क्षालन, इत्यादि यत्नसेंही होता है, इसवास्ते तिसमें भी जीवसंसक्तिका संभव कहां रहा? इसवास्ते वस्त्रसन्द्रावके हुए चारित्राभाव सिद्ध नही हुआ. तिसवास्ते सम्यगुदर्शनादि रत्नत्रयके अभावकरके स्त्रियोंको पुरुषोंसं हीनता नही है. ॥ १ ॥

और विशिष्टसामर्थ्यके न होनेसें स्त्रीको मोक्ष नही, यह भी कथन, ठीक नही हैं; क्या सप्तम नरकमें जानेके अभावसें विशिष्टसामर्थ्य नही है ? वादादिलब्धियोंसें रहित होनेसें ? अल्पश्चतवाली होनेसें ?

#### तत्त्वनिणंयप्रासाद-

वा अनुपस्थाप्यता, पारांचितकप्रायश्चित्तोंसें रहित होनेसें ? प्रथम पक्ष ठीक नही. जिसवास्ते यहां सप्तम प्रथ्वीगमनाभाव, जिस जन्ममें स्त्रियोंको मुक्तिगामीपणा है, तिसही जन्ममें कहते हो, वा सामान्यतः कहते हो ? प्रथम पक्षमें तो, चरमशरीरियोंके साथ अनेकांत है, अर्थात् यदि आद्य पक्ष मानो, तब तो पुरुषोंको भी, जिस जन्ममें मोक्ष मिछता है, तिसही जन्ममें सप्तम प्रथ्वीगमनयोग्यत्व होता नही है, इसवास्ते तिनको भी मुक्तिके अभावका प्रसंग मानना पडेगा.

यदि दूसरा पक्ष कहते हो तो, तुमारा यह आशय होगा. सर्वोत्कृष्ट पदकी प्राप्ति, सो सर्वोत्कृष्ट अध्यवसायसें होवे. और सर्वोत्कृष्ट ऐसें दोही पद हैं. सर्वदुःखस्थानरूप सप्तमी नरकप्रथ्वी, और सर्वसुखस्थान ऐसा मोक्ष. तब तो जेसें स्त्रियोंको तिसके गमन योग्य मनोवीर्याभावके हुए, सप्तम प्रथ्वीगमन आगममें निषिद्ध है, तेसें मोक्ष भी, तथाविध शुभमनोवीर्याभावके हुए, नही होना चाहिये. प्रयोग भी इसतरें है. । मुक्तिका कारणरूप, ऐसा शुभ-मनोवीर्य परम प्रकर्ष, स्त्रियोंमें है नही, क्योंकि, सो प्रकर्ष है इसवास्ते, सप्तम पृथ्वीगमनकारणरूप, अशुभमनोवीर्य प्रकर्षकीतरें. । इति पूर्वपक्षः।

उत्तरपक्षः-यह सर्व अयुक्त है; क्योंकि, व्याप्तिही नही है. वहिव्यां-तिमात्रसें हेतुका गमकत्व नही हो सकता है, अंतर्व्याप्ति भी चाहिये; अन्यथा, तत्पुत्रत्वात् यह हेतु भी गमकत्व होगा. अंतर्व्याप्ति है सो प्रतिबंधवल्प्सेंही सिद्ध होती है; और यहां तो प्रतिवंध है नही, इसवास्ते यह हेतु संदिग्धविपक्षव्यावृत्तिवाला है, सो चरम झरीरीसें निश्चित व्यभिचारवाला है, क्योंकि, तिनको सप्तम पृथ्वीगमनहेतुरूप मनोवीर्य-प्रकर्षके अभाव हुए भी, मुक्ति हेतुरूप मनोवीर्यप्रकर्षका सद्भाव है. तैसेंही मत्स्य, इस उदाहरणमें भी व्यभिचार आवेगा; तिनको सप्तम पृथ्वीगमन-हेतु मनोवीर्यप्रकर्षके हुए भी, मोक्षहेतु झुभमनोवीर्य प्रकर्ष नही होता है. तथा जिनको अधोगमनशक्ति थोडी है, तिनकों उर्ध्वगमनप्रति भी थोडी-ही शक्ति है, ऐसा नियम नही है. क्योंकि, भुजपरिसर्पादिमें व्यभिचार

#### त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

आता है. देखो ! भुजपरिसर्प नीचे दूसरी प्रथ्वीतक जाता है, तिससें नीचे न ही जाता है; पक्षी तीसरीतक; चतुष्पद चतुर्थांतक; उरग पांचमीतक; और सर्व उत्कृष्टसें उर्ध्व सहस्रारपर्यंत जाते हैं. और यह भी नियम नही है कि, उत्कृष्ट अशुभ गति उपार्जन सामर्थ्याभावके हुए, उत्कृष्ट शुभ गति उपार्जनसामर्थ्य भी नही होना चाहिये; अन्यथा तो, प्रकृष्टशुभगति उपार्जनसामर्थ्य भी नही होना चाहिये; अन्यथा तो, प्रकृष्टशुभगति उपार्जनसामर्थ्याभावके हुए, प्रकृष्ट अशुभ गति उपार्जनसामर्थ्य भी नही है, ऐसें क्यों न होजावे ? और तैसें हुए, अभव्य जीवोंको सप्तम नरकगमन नही होवेगा, इस वास्ते सप्तम प्रथ्वीगमनायोग्यत्वको छेके, विशिष्टसामर्थ्यासत्त्व, स्त्रियोंको नही कह सकते हो.

अथ। वादादिलव्धिरहित होनेसें, स्त्रियोंको विशिष्टसामर्थ्याभाव है; जिसमें निश्चित इस लोकसंबंधी, वाद, विक्रिया, चारणादिलब्धियोंका भी हेतु, संयमविशेषरूप सामर्थ्य नही है, तिसमें मोक्षहेतु संयमविशेष-रूप सामर्थ्य होवेगा, ऐसा कौन बुद्धिमान् मानेगा ?

र्घतांवरः--यह कहना शोभानिक नही है, व्यभिचार होनेसें; माषतुषा-दिमुनियोंको तिन लब्धियोंके अभाव हुए भी, विशिष्टसामर्थ्यकी उपलब्धि होनेसें. और लब्धियोंको संयमविशेषहेतुकत्व आगमिक नही है. क्योंकि, आगममें लब्धियोंका हेतु, कर्मका उदय, क्षय, क्षयोपशम, और उपशम कहा है. तथा चक्रवर्त्ति, बलदेव, वासुदेव, आदि लब्धियां, संयमहेतुक नही है. होवे संयमहेतुक लब्धियां, तो भी स्त्रियोंमें तिन सर्व लब्धियोंका अभाव कहते हो, वा कितनीक लब्धियोंका रित्तमें लिन सर्व लब्धियोंका अभाव कहते हो, वा कितनीक लब्धियोंका तिनमें आगव है; परंतु आमर्षोषध्यादि बहुतसी लब्धियां तो तिनमें है. और दूसरे पक्षमें व्यभिचार है; पुरुषोंको सर्व वादादि लब्धियोंके अभाव हुए भी, विझिष्टसामर्थ्य अंगीकार कर-नेसें, वासुदेवरहित, अतीर्थंकरचकवर्त्त्यादिकोंको भी मोक्षका संभव होनेसें

और अल्पश्रुतपणा भी, मुक्तिकी प्राप्तिकरके, अनुमित विशिष्टसाम-र्ध्यवाले मापतुषादिकोंके साथ अनेकांत होनेसें, कहनेयोग्यही नही है.

ખર્

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अनुपस्थाप्यतापारांचितककरके झून्य होनेसें स्त्रियोंमें विशिष्टसामर्थ्या-भाव है, यह भी कहना अयुक्त है. क्योंकि, तिनके निषेधसें विशिष्ट-सामर्थ्यका अभाव नही होता है. क्योंकि, योग्यताकी अपेक्षाहीसें शास्त्रोंमें नानाप्रकारका विशुद्धिका उपदेश है. ।

उक्तं च ॥

# संवरनिर्जररूपो, बहुप्रकारस्तपोविधिः ज्ञास्त्रे ॥

रोगचिकित्साविधिरिव, कस्यापि कथंचिदुपकारी ॥

भावार्थः-जैसें रोग चिकित्साका विधि, किसीको किसीतरें, और किसीको किसीतरें, उपकारी होता है, तैसेंही शास्त्रमें कहा हुआ, संवरनिर्जरारूप, बहुप्रकारवाळा तपका विधि उपकारी है. ॥ २ ॥

पुरुष वंदन नही करते हैं, इसकरके भी, ख़ियोंमें हीनता सिद्ध नही होती है. क्योंकि, तैसा अनभिवंद्यत्व, सो भी सामान्यतः मानते हो, वा गुणाधिक पुरुषकी अपेक्षांसें मानते हो? आद्यपक्ष असिद्ध है. क्यों-कि, तीर्थंकरकी माता आदिको, पुरंदरादि इंद्रादि भी पूजते हैं, नमस्कार करते हैं तो, शेषपुरुषोंका तो कहनाही क्या है? और दूसरे पक्षमें आचार्थ अपने शिष्योंको वंदना नहीं करते हैं, तब तो, आचार्यसें हीन होनेसें, शिष्योंको मुक्ति न होनी चाहिये; परंतु ऐसें है नहीं क्योंकि, चंद्ररुद्रादिके शिष्योंको मुक्ति हुइ शास्त्रोंमें सुननेमें आती है तथा गणधरोंको भी तीर्थंकर नमस्कार नही करते हैं; तब तो, तिनको भी हीन गिणने चाहिये, और तिनको मोक्ष न होना चाहिये! इसवास्ते मूल हेतु व्यभिचारी है. अपरं च । चतुर्वर्णसंघ, सो तीर्थंकरोंको वंद्य है; और स्त्रियों भी संघमेंही है, इसवास्ते जे संयमवती हैं, तिनको तीर्थं-करवंद्यत्व सिद्ध हुआ; तब तो, स्त्रियोंको हीनत्व कहां रहा! ॥ ३॥

स्मारणादिके न करनेसें यह पक्ष अंगीकार करोगे, तब तो, केवल आचार्यकोंही मुक्ति होनी चाहिये; शिष्योंको नहीं. क्योंकि, वे स्मारणादि करते नहीं हैं.

<u> પ</u>છર

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

दिगंबरः–पुरुषविषे स्मारणादि अकर्चृत्व यहां विवक्षित है, नतु स्मारणादि अकर्चृत्वमात्र: और नही, स्त्रियां कदापि पुरुषोंको स्मारणादि करती हैं.

श्वेतांबरः--तब तो ' पुरुषविषे ' ऐसें कहना योग्य था. यदि ऐसें कहो, तो भी असिद्धता दोष है. क्योंकि, कितनीक सर्वज्ञके आग-मके रहस्यकरके वासित है सप्तधातु जिनोंकी, ऐसी स्त्रियोंको किसी जगें तथाविध अवसरमें स्खलायमान इत्तिवाले साधुको स्मारणादिका करना, विरोध नहीं है. ॥ ४ ॥

अथ अमहर्डिक होनेसें खियां पुरुषोंसें हीन हैं. यह पक्ष भी ठीक नहीं है. क्या आध्यात्मिक समृद्धिकी अपेक्षा अमहर्द्धिकत्व है, वा बाह्य-समृद्धिकी अपेक्षा ? प्रथम पक्ष तो नही. क्योंकि, आध्यात्मिकसमृद्धि, सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय है; तिसका तो, स्त्रियोंमें भी सन्दाव है. बाह्य-समृद्धिवाला पक्ष भी ठीक नही. क्योंकि, तीर्थंकरकी ऋद्धिकी अपेक्षा गणधरादि, और चक्रधरादिकी अपेक्षा अन्य क्षत्रियादि, सर्व अमहर्द्धिक हैं; तब तो, गणधरादिकोंको भी मोक्ष न होना चाहिये.

दिगंबरः-पुरुषवर्गकी तीर्थंकररूप जो महती समृद्धि है, सो स्नियोंमें नही है; इसवास्ते स्नियोंको अहमर्द्धिकपणेकी हम विवक्षा करते हैं

श्वेतांबरः-इस तुह्यारे कथनमें भी असिद्धता दोष है. कितनीक परम पुण्यपात्रभूत स्त्रियोंको भी, तीर्थंकरत्वके आविरोधसें; तिसके विरोधसाधक किसी भी प्रमाणके अभावसें,तुम्हारे कहे अनुमानको अद्यापि विवादास्पद होनेसें, और अनुमानांतरके अभावसें.॥ ५॥

मायादि प्रकर्षवत्त्वसें मोक्ष नहीं. यह भी कथन श्रेष्ठ नहीं हैं. मायादि प्रकर्षवत्त्वको, स्त्रीपुरुष दोनोंमें तुल्य देखनेसें, और आगममें सुननेसें; तथा नारदादि चरमशरीरीको भी मायादि प्रकर्षवत्त्व सुनते हें. तिस-वास्ते स्त्रियोंको, पुरुषोंसें हीनत्व होनेसें निर्वाण नहीं है, यह कहना अच्छा नहीं है. ॥ ६ ॥

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

दिगंबरः-निर्वाणकारण ज्ञानादि परम प्रकर्ष, स्त्रियोंमें नही है; परम प्रकर्ष होनेसें, सप्तम पृथ्वीगमनकारण पाप परमप्रकर्षवत्.

रुवेतांबरः-यह कहना ठीक नही है. क्योंकि, " परम प्रकर्ष होनेसें " यह तुमारा हेतु व्यभिचारी है; स्त्रियोंमें मोहनीय स्थिति परम प्रकर्ष, और स्त्रीवेदादि परम प्रकर्षके वांधनेके अग्रुभ अध्यवसायके होनेसें.

दिगंबरः-स्त्रियोंको मोक्ष नही है, परिग्रहवत्त्व होनेसें, गृहस्थवत्.

 इवेतांवरः-यह कहना भी अच्छा नही है; वस्त्रादि धर्मोपकरणोंको अपरिग्रहपणे अच्छीतरेंसें सिद्ध करनेसें. ॥ इाति स्त्रीनिर्वाणे संक्षेपेण बाध-कोद्धारः ॥

और साधक प्रमाणोंका उपन्यास ऐसें है। कितनीक मनुष्यस्त्रिया निर्वाणवाली है, अविकलनिर्वाणके कारण होनेसें, पुरुषवत्. निर्वाणका अविकलसंपूर्णकारण तो सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय है, वे तो स्त्रियांविषे हेही. और नपुंसकादिविपक्षसें अत्यंतव्यावृत्त होनेसें, यह हेतु, विरुद्ध अनेकांतिक भी नही है. तथा मनुष्यस्त्रीजाति, किसी व्यक्तिकरके मुक्तिके अविकल कारणवाली है, प्रत्रज्याकी अधिकारित्व होनेसें, पुरुषवत्. और यह असिद्धसाधन भी नही है. "गुट्टिणी बालवच्छा य पट्टावेउं न क-पड् " गुर्विणी--गर्भवंती, और वालकवाली स्त्री, प्रत्रज्या देनेको नही कल्पती है. इस सिद्धांतकरके तिनको अधिकारीपणा कथन करनेसें विशेष प्रतिषेध (निषेध) को शेष स्त्रियोंको अनुज्ञा होनेसें. ॥ इति स्त्री-मुक्तिव्यवस्था ॥

यह पूर्वोक्त कथन (केवलिभुक्ति, और स्त्रीमुक्ति) प्रमाणनय तत्त्वा लोकालंकारसृत्रकी रत्नाकरावतारिका नामा लघुवत्तिसें दिग्दर्शनमात्र करा है; और अन्बर्भ्रथोंमें तो, बहुत विस्तारसें खंडन लिखा हुआ है, सो भी काम पडेगा तो लिखेंगे. इसवास्ते दिगंबरोंके सर्व तर्कशास्त्र, श्वेतांबरोंके तर्कशास्त्रोंने दले हुए हैं; यदि कोई विनादली तर्क दिगंबरोंपास है तो, प्रकट करें; तिसको भी श्वेतांबर दलेंगे.

<u>५८१</u>

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः।

अथ कुछक दिगंबर खेतांबरके मतका स्वरूप, प्रश्नोत्तररूप करके लिखते हैं. क्योंकि, पूर्वोक्त कथन प्रायः चर्चाचंचूही समझ सकेंगे, और यह प्रश्नेत्तररूपकथन तो, थोडी समझवाले भी समझेंगे.॥ "प्रश्न-दिगंवर "॥ " उत्तर-श्वेतांबर "॥

प्रश्नः-भगवान् तो भुवनतिलकरूप है, इसवास्ते तिनको तिलक नद्दी करना चाहिये

उत्तरः−यह कहना अनभिज्ञोंका है. क्योंकि, जैसें भगवान् तीन लोकके छत्ररूप है, तो भी, तिनके मस्तकोपरि छत्र धारण करनेमें आवे हैं; तैसेंही तिलक भी जाणना. तथा तुमारे संस्कृत हरिवंशपुराणमें भी, भगवंतको तिलक करना लिखा है.

तथाहि ॥

त्रैलोक्यतिलकस्यास्य ललाटे तिलकं महत् ॥

अचीकरन्मुदेंद्राणी शुभाचारप्रसिद्धये ॥ १ ॥

भावार्थः-तीन लोकके तिलक इस भगवंतके ललाटमें खुशी होके इंद्राणी शुभाचारकी प्रसिद्धिवास्ते तिलक करती हुई. 1 १ ।

प्रश्नः-लेपरहित, और रागद्वेषरहित, अरिहंतकों विलेपन किसवास्ते करते हो?

उत्तरः-हरिवंशपुराणमेंही लिखा है.

यतः ॥

जिनेंद्रांगमथेंद्राणी दिव्यामोदिविलेपनेः ॥

अन्वलिप्यत भक्त्यासौ कर्म्मलेपविघातनम् ॥ १ ॥

भावार्थः-जिनेंद्रके अंगको अथ इंद्राणी प्रधान आनंद देनेवाले विले-पनोंकरके भक्तिसें लेपन करती हुई. कैसा विलेपन? कर्मलेपका घातक।१।

और पाहुडवृत्तिमें पंचामृतस्नात्र करना भी लिखा है. और जिनवर तो, त्रिभुवनके छत्र है तो, तुम तिनके ऊपर छत्र क्यों करते हो ? जैसें भग-वान् त्रिभुवनतिलक है, तैसेंही त्रिभुवनछत्र भी है; तब तिलक नही करना, और छत्र करना, यह कैसा अन्याय है!

प्रश्न:-भगवंतको तुम आभरण किसवास्ते चडाते हो?

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरः-हमारे तो पूर्वधर श्रीसंघदासगणिक्षमाश्रमणजीने, व्यवहार-सूत्रकी भाष्यमें कहा है कि, जिनराजके विंवको वहुत आभर-णोंसें श्टंगार करना; जिसको देखके भव्यजनेंकि चित्तमें वहुत आनंद उत्पन्न होवे. और तत्त्वार्थसृत्रादि पांचसौ ( ५०० ) ग्रंथके कर्त्ता श्रीउमास्वातिवाचकने, पूजापटल्नामा ग्रंथमें २१ प्रकारकी जिन-राजकी पूजा कही है; जिसमें भी आभरणपूजा कही है. तथा अन्य आगमोमें भी, आभरण चडानेका पाठ है. इसवास्ते चडाते हैं. परंतु तुमारे मतके घत्ताबंध हरिवंदापुराणमें ऐसा पाठ है. ।

यतः ॥

"॥ एण्हविऊण खीरसायरजठेण भूसिओ आहरणउज्जलेण ॥" इत्यादि

ं भाषार्थः-क्षीरसारगके जलकरके स्नान करवाके देदीप्यमान आभर-णोंकरके भूषित करा । इत्यादि-तो फिर तुम, प्रतिमाको आभरण क्यों नही पहिराते हो ?

दिगंबर:-ऊपरके तीन उत्तरमें जो हमारे प्रंथोंकी साक्षी दिनी है, सो तो ठीक है; परंतु हम तो प्रंथोक्तवातें जन्मकल्याणककी अपेक्षा मानते हैं.

रवेतांबर:-तुम जो भगवंतको निद्य स्नान कराते हो, और यात्रा करके गुद्ध जल ल्याके तिस यात्राजलसे स्नान कराते हो, सो किस कल्याण-ककी अपेक्षा कराते हो ? जेकर कहोगे जन्सकल्याणककी अपेक्षा कराते हैं, तब तो, साथही वस्त्राभरण कटक कुंडल मुकुटादि भी पहिराने चाहीये, प्रंथोक्त होनेसें जेकर कहोगे, योगावस्थाकी अपेक्षा कराते हैं, तव तो, पानीसें स्नान करानेसें तुम लोक अपराधी टहरोगे. तथा जब तुम लोक भगवंतके विंवको रथ, वा पालकी, वा तामझाममें आरोहण करते हो, तब कौनसी अवस्था मानते हो ? जेकर कहोगे जन्मकल्याणक, या, यहस्थावस्था मानके करते हें, तव तो, वस्त्राभरणकटककुंडलमुकुटादि भी पहिराने चाहिये. जेकर कहोगे, योगावस्थाकी अपेक्षा करते हें, तब तो, बहुत अनुचित काम करते हो !! क्योंकि, भगवंत तो योग लीयां-

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

पीछे किसी भी सवारीमें नहीं चढे हैं: तो, तुम किसवास्ते लोकोंमें भगवंतको योग लीयांपीछे सवारीमें चढनेवाले सिद्ध करते हो ?

दिगंबरः-यह तो हम, हमारी भक्तिसें करते हैं.

रवेतांवरः-तव तो भक्तिसें कटकर्कुंडलादि क्यों नही पहिराते हो ? दिगंबरः-कटककुंडलमुकुटादि पहिरानेसें जिनमुदा बिगड जाती है.

रुवेतांवरः-रथमें वा पालकीमें बैठे हुए भगवंतकी मुद्रा भी, बिगड जाती है. क्योंकि, चाहो नग्न होवे, चाहो वस्त्रादिसहित होवे; जब रथ, वा पालकीमें वैठा होवेगा, तव तिसको कोइ भी त्यागी, वा <mark>योगी</mark> वा योगमुद्राका धारक, नहीं कहेगा. जैसें तुमारे मतके नग्न मुनिकों रथमें, वा पालकीमें, वा हाथी, घोडे, ऊंट, ऊपर चढाके लिये फिरे तो, तिसको कोइ भी दिगंवरी वंदन नही करेगा; और न उसको मुनिअवस्था, वा योगमुद्रा, मानेगा. इसवास्ते हठ छोडके श्वेतांवरोंकीतरें पूजा भक्ति, चंदन, पुष्प, धृष, दीपाभरणारोहणसें करो, जिससें तुद्धारा कल्याण होवे. और श्वेतांबरमतमें तो, जिनप्रतिमाका अचिंत्य खरूप माना है; इसवास्ते सर्व अवस्था जिनप्रतिमामें विराजमान है. भक्तजन जैसी अवस्था कल्पन करे हैं, तैसीही अवस्था तिनको भान होती है. और भगवंतकी सर्व अवस्था सम्यग्दधिको आनंदोत्पादक है. इसी हेतुसें जिनमतमें पंच-कल्याणक कहे हैं. और कल्याणक शब्दका यह अर्थ है कि, पांच वस्तु गर्भ १, जन्म, २, दीक्षा ३, केवल ४, और निर्वाण ५, में उत्सवभक्ति करनेसें, जो, भक्तजनोंको कल्याण अर्थात् मोक्षका हेतु होवे, सो कल्या-णक. । हम दिगंवरोंको पूछते हैं कि, तुम जिन जन्मकल्याणककी भक्ति करते हो, सो धर्म मोक्षका आनके करते हो, वा पाप जानके? जेकर धर्म मोक्षका हेतु जानकर करते हो, तब तो, चिरंजीवी रहो; तुमारी भक्ति ठीक है, संदैव कर्त्तव्य है. जेकर पाप मानते हो, तब तो अल्पबुद्धि हो. क्योंकि, लाखों द्रव्य खरचके, पापोपार्जन करके, दुर्गाते जाना, यह मूर्खोंहीका काम है; दोनों हानियें करनेसें, ढूंढकवत्. जैसें दूंढकमतवाले दीक्षामहोत्सव करते हैं, साधुसाध्वीके दर्शनोंको जाते हैं, साधुसाध्वीयोंके

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

बिमार हुए दवाइ आदि करते हैं, पर्युषणादिकोंमें मोदकादिकी प्राभवना करते हैं, तपस्या करनेवालेको पारणा कराते हैं, इत्यादि अनेक कार्मोमें हजारों द्रव्य खरचते हैं, और फिर कहते हैं कि, यह तो संसार खाता हे बाहरे वाह !!! वछडेके भाइयोंने बहुतही ज्ञान संपादन करा !

प्रश्नः-भगवंतकी प्रतिमाके झरीरमें अन्यवस्तु कुछ भी जडनी न चाहिये, मिःकेवल जिस दल, वा धातुकी प्रतिमा होवे, सोही होना चाहिये.

उत्तरः-तुम्हारे मतकी द्रव्यसंघहकी वृत्तिमेंही लिखा है कि, जिनप्रति-माका उपगृहन (आलिंगन) जिनदासनामा श्रावकने करा. और पार्श्वनाथकी प्रतिमाको लगा हुआ रत्न, माया ब्रह्माचारीने अपहरण कराचुराया.

तथा च तत्पाठः ॥

"॥मायाब्रह्मचारिणा पार्श्वभद्वारकप्रतिमालप्तरलहरणं कृतमिति॥"

प्रश्नः-जिनप्रतिमाके किसी भी अंगमें चंदनादि सुगंधका लेपन, न करना चाहिये

उत्तरः-तुह्यारे मतके भावसग्रहमें जिनप्रतिमाके चरणोंमें चंदनका सुगंध लेपन करना लिखा है

तथाहि । गाथा ॥

चंदणसुअंधलेओ जिणवरचलणेसु कुणइ जो भविओ॥ लहइ तणु विक्रिरियं सहावससुअंधयं विमलं ॥ १ ॥

भावार्थः–जिनवरके चरणोंमें जो भव्यजीव चंदनसुगंधका ऌेप करे, सो स्वाभाविक सुगंधसहित निर्मल वैकिय शरीर पामे, अर्थात् देवता होवे.॥ तथा पद्मनंदिकृत अष्टकमें लिखा है.

यतः ॥

# "॥ कर्पूरचंदनमितीव मयार्पितं सत् त्वत्पादपंकजसमाश्रयणं करोतीत्यादि ॥"



भाषार्थः-मेरा अर्पण करा हुआ कर्पूरचंदन, हे जिनेंद्र! तुमारे चरण-कमलमें सम्यक् आश्रय करता है. इत्यादि\* ॥

तथा त्रैलोक्यसारमें लिखा है. ।

यतः ॥

"॥ चंदणाहिसेयणचणसंगीयवलोयमंदिरेहिंजुदा

कीडणगुणणगिहहिअविसाळवरपद्टसालाहिं ॥"

भाषार्थः-चंदनकरके अभिषेक नृत्य संगीत अवलोकन मंदिरमें युक्त क्रीडाकरण गुणणा ग्रहस्थोंने विशालप्रधान पद्दशालांकरके ॥

तथा तत्त्वार्थसूत्रकी राजवार्त्तिक नामा अकलंकदेवकृत टीकामें लिखा है कि, मंदिरका गंधमाल्य ( पुष्पमाला ) धूपादि जो चुरावे, सो अशुभ-नाम कर्म उपार्जन कर

तथाहि ॥

"॥भिध्यादर्शनपिशुनतास्थिरचित्तस्वभावताकूटमानतुलाक-रणसुवर्णमणिरत्नाचनुकृतिकुटिलसाक्षित्वांगोपांगच्यावनव-र्णगंधरसस्पर्शान्यथाभावनयंत्रपंजरकियाद्रव्यांतरविषयसं-बंधनिकृतिभूयिष्ठतापरनिंदात्मप्रशंसान्टतवचनपरद्रव्यादान-महारंभपरिव्रहोज्ज्वलवेषरूपमदपरूषासत्यप्रलाभाकोशमोख-र्यसौभाग्योपयोगवशीकरणप्रयोगपरकुतूहलोत्पादनालंकारा-दरचत्यप्रदेशगंधमाल्यधूपादिमोषणविलंबनोपहासेष्टकापा-कदवाग्निप्रयोगप्रतिमायतनप्रतिश्रयारामोद्यानाविनाशतीत्र-कोधमानमायालोभपापकर्भोपजीवनादिलक्षणः स एष स-वोंशुभस्य नाम्नः ॥

अब विचार करना चाहिये कि, गंध पुष्प मालादि चढावनेही नहीं; ऐसा होवे तो, मंदिरमें गंधमाल्यधूपादि कहांसें आवेंगे ? और तिनके वि-

\* पूर्वोक्त काव्यकी टीकामें ऐसें छिखा है-अनेन वृत्तेन चंदन प्रक्षिप्यते टीप्पकां च दीयते-इस उत्तको पढके संदरप्रक्षेप करिये और चरणोपरि टिपिका ( तिछक ) करिय. ?

Qγ

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

द्यमान न हुए, चुरावेगा क्या ? ओर अज्ञुभनाम कर्मका आश्रव (आग-मन ) किसको हावेगा ? तव तो, स्वामी अकलंकदेवका लिखना तुमारी श्रद्धा मूजिब मिथ्या ठहरेगा ! इसवास्ते सिद्ध होता है कि, दिगंबरोंकों अपने चलाये−माने मतका आग्रहही है, न तु न्यायबुद्धि ॥

प्रश्नः-जिनवरकी प्रतिमाको लिंगका आकार करना चाहिये. क्योंकि, भगवान् तो, दिनरात्र वस्त्ररहितही होते हैं. इसवास्त जिस जिनप्रति-माको लिंगका आकार न होवे, सो जिनप्रतिमाही नही है. क्योंकि जिन-वरके रूपसमानही जिनबिंब बनाना चाहिये; अन्यथा ध्यानमें विलंब होता है. इसवास्ते वस्त्रादिककी शोभा करे, स्थिर ध्यान नही हो सकता है.

उत्तरः-जिनेंद्रके तो आतिशयके प्रभावसें लिंगादि नही दीखते हैं, और प्रतिमाके तो आतिशय नही है, इसवास्ते तिसके लिंगादि दीख पडते हैं; तो फिर, जिनवरसमान तुमारा माना जिनविंब कैसे सिद्ध हुआ? अपितु नही सिद्ध हुआ. और तुमारे मतके खडे योगासन लिंगवाली प्रतिमाके देखनेसें, स्त्रियोंके मनमें विक्राति ( विकार ) होनेका भी संभव है, जैसें सुंदर भग कुचादि आकारवाली स्त्रीकी मूर्त्ति देखनेसें पुरुषके मनमें विकृति होवे है. और लिंग देखनेसें जिनप्रतिमा, सुभग भी नही दीखती है. और उदयपुरके जिलेमें वागडदेशमें तुमारे मतके लिंगाकार प्रकट वाले नेमीश्वरादिके खडे योगके ऐसें बिंब हैं कि जिनके दर्शन करने-वास्ते सगे वहिनभाइ भी प्रायः साथ एककालमें नही जाते हैं. और अन्यमतवाले भी, ऐसे विंबको देखके उपहास्य करते हैं. यद्यपि महादेवका केवल लिंगही अन्यमतवाले पूजते हैं,परंतु जिसने यह शिवजीका लिंग है, ऐसा नही सुना है, वो लिंगको प्रथमही देखनेसें नही जान सकता है कि, यह किसीका लिंग है. क्योंकि, उसमें लिंगकी पूरी पूरी आक्वति नही है; किंतु केवल अव्यक्त एक पत्थरकी लंबीसी पिंडी दीखती है. तथापि, प्रायः संन्यासी लोक, नय़ होनेसें तिसके दर्शन नहीं करते हैं; ऐसा सुनते हैं.

For Private And Personal

#### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

और तुमने तो पुरुषाकार प्रतिमाके वृषणोंके ऊपर ऐसा लिंगाकार बनाया है कि, जिसको जो कोइ देखेगा, तिसकोही अच्छा नही लगेगा; तो फिर, जिनवरसमान तुमारा जिनविंब किसतरें सिद्ध हुआ ?

और जो तुम जिनसमान जिनका बिंब मानते हो, तब तो, जिनबिंबके भमूह (भाफण) इयाम करने चाहिये; आंखें खुणेसें लाल, डौले श्वेत, आना काला, कीकी अतिकाली, ऐसी बनानी चाहिये; दाडीमूंछ काली बनानी चाहिये; हाथपगके तले रक्त (लाल) करने चाहिये; जेकर ऐसें न करोगे, तब तो, जिनवरसमान तुमारा जिनबिंब कदापि सिद्ध नही होवेगा.

तथा जैसा समवसरणमें जिनेश्वरका आकार है, तैसाही आकार तुम प्रतिमाका मानते हो; तब तो, पार्श्वनाथ भगवंतके शिरपर करा हुआ धरणेंद्रका सर्प्पाकार छत्र क्यों बनाते, और मानते हों ? क्योंकि, घरणेंद्रने तो छद्मस्थावस्थामें खडे पार्श्वनाथ भगवंतके शिरपर छत्र फणाकारका करा था, नतु समवसरणमें बैठोंके. और जिस जिनेंद्रको बेठें केवलज्ञान उत्पन्न हुआ, तिसका बिंब खडे योग क्यों बनाते हो ? और जिनवरका रूप तो, लक्षभूषणोंके आकारवाला देदीप्यमान था; और तुमारी प्रतिमाका तो, तैसा रूप है नहीं तो फिर, जिनस्वरूपका स्मरण तुमको केंसें हो सकता है ? और पार्श्वनाथ भगवंतका वर्ण तो, प्रियं-गुवर्ण-मोरकी ग्रीवासमान था; और तुम तो झ्याम, रक्त, पीत, श्वेतवर्णकी प्रतिमा बनाते हो. तो फिर, तदनुरूप केंसें सिद्ध हुई ? इसवास्ते कटक कुंडल मुकुटादि आभरणोंसंयुक्त, और धूप दीप नैवेद्य पुष्प फलादिसें जिनराजका पूजन करना चाहिये. क्योंकि दिगंबराम्नायक शास्त्रोंमें भी ऐसेही पूजाविधान लिखा है; सो यत्किंचित् लिखते हैं.

श्रीउमास्वामीने श्रावकाचार किया है, तिसमें पूजा प्रकरणमें ऐसें लिखा है ॥

स्नानैर्विछेपनविभूषितपुष्पवासदींपैः प्रधूपफछतंदुछपत्रपूर्गैः ॥ नैवेद्यवारिवसनैश्चमरातपत्रवादित्रगीतन्टतस्वस्तिककोषदूर्वा ॥ १ ॥

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

# इत्येकविंशतिविधा जिनराजपूजा चान्यत् प्रियं तदिह भाववशेन योज्यम् ॥

भावार्थः⊶स्नान १, विलेपन २, पुष्प ३, वास ४, दीप ५, धूप ६, फल ७, तंदुल ८, पत्र ९, सुपारी १०, नैवेद्य ११, जल १२, वस्त १३, चामर १४, छत्र १५, वादित्र १६, गीत १७, नाटक १८, स्वस्तिक १९, कोष ( भंडार ) २०, और दूर्वा २१, यह इकवीस प्रकारकी श्रीजिनराजकी पूजा जाणनी, तथा और भी, जो प्रिय होवे, सो शुद्ध भावोंसें पूजनमें योजन करना

तथा भगवदेकसंधिविरचित श्रीजिनसंहितामें ऐसें लिखा है.॥

नित्यपूजाविधाने तु त्रिजगत्स्वामिनः प्रभोः ॥

कल्ल्योनैककेनापि स्नापनं न विग्रह्यते॥ १ ॥

विदध्यात्कलहमित्यादि-॥

भावार्थः-नित्यपूजाविधानमें त्रिजगत्स्वामी भगवान्को एक कलशसें भी स्नान जो नही कराते हैं, तिनको कलह कुलका नाश आदि प्राप्त होवे हैं, ऐसें जाणना

तथा श्रीउमाखामिविरचित श्रावकाचारमें ऐसें कहा है. ॥

प्रभाते घनसारस्य पूजा कुर्याजिनेशिनाम् ॥ तथा॥

चंदनेन विना नैव पूजा कुर्यात्कदाचन ॥

भावार्थः-प्रभातके समय घनसार ( बरास ) सें श्रीजिनराजकी पृजा करनी । तथा-चंदनके विना कदापि पूजा नही करनी.

तथा वसुनंदीजिनसंहितामें ऐसें लिखा है ॥

अनर्चितपदद्वंद्वं कुंकुमादिविलेपनेैः ॥

बिंबं पश्यति जैनेंद्रं ज्ञानहीनः स उच्यते ॥ १ ॥

भावार्थः-कुंकुम ( केसर ) आदि सुगांधित द्रव्योंके लेपसें रहित चरण है जिसके, ऐसे जिनबिंवका जो दर्शन करता है, तिसको ज्ञानहीन पुरुष कहिये हैं.

# त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

५८९

तथा आराधना कथाकोषमें ऐसें लिखा है।॥ अहिछत्रपुरे राजा वसुपालो विचक्षणः ॥ श्रीमज्जैनमते भक्तो वसुमत्यभिधा प्रिया ॥ १ ॥ तेन श्रीवसुपालेन कारितं भुवनोत्तमम् ॥ लसत्सहस्रकृटे श्रीजिनेंद्रभवने शुभे ॥ २ ॥ श्रीमत्पार्श्वजिनेंद्रस्य प्रतिमापापनार्शिनी ॥ तत्रास्ति चैकदा तस्यां भूपतेर्वचनेन च ॥ ३ ॥ दिने लेपं द्धत्युच्चैर्लेपकाराः कलान्विताः ॥ मांसादिसेवकास्ते तु ततो रात्रौ सळेपकः ॥ ४ ॥ पतत्येव क्षितौ शीघ्रं कदर्थ्यते खिळा भुशम् ॥ एवं च कतिचिद्वारेः खेदाखिन्ने नृपादिके ॥ ५ ॥ तदैकेन परिज्ञात्वा लेपकारेण धीमता ॥ देवताधिष्ठितां दिव्यां जिनेंद्रप्रतिमां हि ताम् ॥ ६ ॥ कार्यसिद्धिर्भवेद्यावत्तावत्कालं सुनिश्चलम् ॥ अवग्रहं समादाय मांसादेर्मुनिपार्श्वतः ॥ ७ ॥ तस्यां लेपः कृतस्तेन सलेपः संस्थितस्तदा ॥ कार्यसिद्धिर्भवत्येवं प्राणिनां व्रतशालिनाम् ॥ ८ ॥ तदासौ वसुपालेन भूभुजा परया मुदा ॥

नानावस्त्रसुवर्णाचैः पूर्जितो लेपकारकः ॥ ८ ॥ भावार्थः-अहिछत्रपुरनामा नगरका राजा वसुपालनामा हुआ. जो विचक्षण और श्रीजैनधर्मका भक्त था, तिसकी राणीका नाम वसुमती था, तिस वसुपाल राजाने अपने बनवाये सहस्रकूट नामा श्रीपार्श्वनाथके मंदिरमें पापोंके नाश करनेवाली श्रीपार्श्वनाथकी प्रतिमा स्थापन करी; एकदा प्रस्तावे तिस राजाने लेपकारोंको श्रीपार्श्वनाथजीकी प्रतिमाके ऊपर लेप करनेकी आज्ञा करी, तब कलावान् लेपकार, दिनमें अतिशय 49.0

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

मेहनत करके लेप करते हैं, परंतु लेपकार मांसादिके सेवनेवाले होनेसें सो लेप रात्रिकेविषे जलदी भूमिऊपर गिर पडता है, जिससें लेपकारादि बहुत कदर्थनाको प्राप्त होते हैं. कितनेहीवार ऐसें करते रहें, परंतु लेप ठहरता नही है, और राजादि खेदको प्राप्त हुए; तव बुद्धिमान् एक लेपकारने तिस जिनेंद्रकी दिव्यप्रतिमाको देवताधिष्ठित जानके, जबतक कार्यसिद्धि न होवे, तवतक, अर्थात् तितने कालका मांसादि नही खानेका मुनिके पाससें नियम लेके, तिस प्रतिमाके ऊपर लेप करा; तब सो लेप ठहर गया. ऐसें व्रतशालि प्राणियोंको कार्यसिद्धि होवे हैं. तब वसुपाल राजाने परमहर्षसें अनेक प्रकारके वस्त्रसुवर्णादिकोंकरके तिस लेपकारका पूजन करा.

वतुनंदीकृत प्रतिष्ठापाठमें ऐसें लिखा है.॥

कर्पेरैलालवंगादिद्रव्यमिश्रितचंदुनैः ॥

सौगंववासिताशेषदिङ्मुखैश्चर्चयोजनम् ॥ १॥

भावार्थः-पुगंधकरके वासित करी है संपूर्ण दिशायें जिनोंने, ऐसें कर्रूर, एलाफल ( इलायची ), लवंग, आदि द्रव्योंकरके मिश्रित चंदनसें जिनको चचें अर्थात् लेप करें.

तथा धर्मकीर्त्तिकृत नंदीश्वरस्थ जिनबिंबकी पूजामें ऐसे लिखा है.॥

कर्पुरकुंकमरसेन सुचंदनेन

येजनपादयुगरुं परिलेपयंति ॥

तिष्ठंति ते भविजनाः सुसुगंधगंधा-

दिव्यांगनापरिवृताः सनतं वसंति ॥ १ ॥

भाषार्थः-जे म्वयप्राणि कर्पूरकुंकुमके रसकरी. और भले चंदन-करके, जिनपादयुगलको लेप करते हैं, वे भविजन सुसुगंध शरीरवाले होके, दिव्यरूपवाली देवांगनाओंके साथ परिवरे हुए निरंतर सागरोंतक बसते हैं त्रयाम्त्रिंशःस्तम्भः ।

498

तथा पूजासारनामा जिनसंहितामें ऐसें छिखा है.॥ समृद्धिभक्तया परया विद्याद्या कर्पूरसंभिश्रितचंदनेन ॥ जिनस्य देवासुरपूजितस्य सुळेपनं चारु करोमि मुत्त्वे ॥ ९॥ भाषार्थः-अपनी समृद्धिपूर्वक परमविशुद्ध भक्तिसें मिश्रितचंदनकरके देवअसुरादिकोंसें पूजित ऐसें जिनको मुक्तिकेवास्ते भला लेपन करता हूं. तथा त्रिवर्णाचारमें ऐसें लिखा है.॥

> जिनांघ्रिचंदनैंः स्वस्य शरीरे लेपमाचरेत् ॥ यज्ञोपवीतसूत्रं च कटिमेखलया युतम् ॥ १ ॥ जिनांघ्रिस्पर्शितां मालां निर्मले कंठदेशके ॥ ललाटे तिलकं कार्यं तेनैव चंदनेन च ॥ २ ॥

भावार्थः-जिनमूर्तिके चरणकमलके चंदनसें अपने शरीरको लेप करे, और कटिमेखला ( कंदोरा-तरागडी ) संयुक्त यज्ञोपवीत अपने शरीर-ऊपर धारण करे; । तथा जिनमूर्त्तिके चरणोंको स्पर्शी हुई मालाको अपने कंठमें धारण करे, तथा अपने ललाटऊपर तिसही चंदनसें तिलक करे.॥ तथा पूजासारमें ऐसें लिखा है.॥

> त्रह्मन्नोथवा गोन्नो वा तस्करः सर्वपापकृत् ॥ जिनांभ्रिगंधसंपर्कान्मुक्तो भवति तब्क्षणम् ॥ १ ॥

भावार्थः-जो ब्रह्मधाती, तथा गोधाती, तथा तस्कर-चौर, तथा सर्व पापोंके करनेवाला पुरुष है, सो भी, जिनेंद्रके चरणोपरि लगे हुए गंधके स्पर्शसें, अर्थात् तिस गंधको भक्तिपूर्वक अपने शरीरको लगानेसें, तस्क्षण शीघही पूर्वोक्त पापोंसें मुक्त होता है-छूट जाता है.॥

तथा श्रीपालचरित्रमें ऐसें लिखा है.

दिवसाष्टकपर्यतं प्रपूजय निरंतरम् ॥ पूजाद्रव्येर्जगस्मालेर्प्टमेंदेर्जठादिकैः ॥ १ ॥

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तचंदनसुगंध्यंबुस्रजोव्याधिहराः स्फुटम् ॥ प्रत्यहं त्वत्पतेर्भत्तया प्रयच्छ रोगहानये ॥ २ ॥

भावार्थः-मदनसुंदरीको महामुनिने कहा कि, श्रीसिद्धचकका आठ दिनपर्यंत निरंतर जगत्में सारभूत ऐसें जलादि आठ प्रकारके पूजाके द्रव्यसें, अर्थात् अष्टद्रव्यसें पूजन कर; और निरंतर व्याधिको हरनेवाले, ऐसें सिद्धचक्रको स्पर्शे हुए, चंदन, सुगंध, जल, और माला, रोगके दूर करने वास्ते भक्तिसें अपने पतिको लगाव.

तथा निर्वाणकांडमें ऐसें लिखा हैं.॥

गोमद्देवं वंदामि पंच सयंधणुहदेहउचंतं ॥

देवा कुणंति विडिं केसरकुसुमाण तस्सउवरिम्मि ॥ १ ॥ भावार्थः−गोमद्ददेव (बाहुबल) को मैं वंदना करता हूं, कैसें हैं गोमद्ददेव? जिसका पांचसौं धनुष्य प्रमाण उच्चदेह है, और तिसके ऊपर देवता केसर और पुष्पेंकी वर्षा करते हैं

तथा षट्कमोंपदेशारत्नमालामें ऐसें लिखा है.॥

इतीमं निश्चयं कृत्वा दिनानां सप्तकं सती ॥

श्रीजिनप्रतिबिंबानां स्नपनं समकारयत् ॥ १ ॥

चंदनागरुकर्पूरसुगंधैश्च विलेपनम् ॥

सा राज्ञी विद्धे प्रीत्या जिनेंद्राणां त्रिसंध्यकम् ॥ २ ॥ भावार्थः-यह (पूर्वोक्त ) निश्चय करके मदनावळीनामा राभी, श्री-जिनेंद्रप्रतिमाको सात दिन स्नान कराती भई; और प्रीतिसें त्रिसंध्यामें जिनेंद्रको चंदन अगरकुर्पूरादि सुगंध द्रव्योंसें विलेपन करती भई.

प्रतिष्ठापाठमें ऐसें लिखा है.॥

जिनांधिस्पर्शमात्रेण त्रैलेक्यानुग्रहक्षमाम् ॥

इमां स्वर्गरमादूतीं धारयामि वरस्रजम् ॥ १ ॥

भावार्थः-मैं प्रधानमालाको धारण करता हुं, कैसी माला ? जिनेंद्रके चरणके स्पर्शमात्रसें तीनों लोकोंको अनुप्रह करनेनें समर्थ, और स्वर्गकी स्टूर्नाकी प्रातिमें दूतीससार. त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

५९३

तथा आराधनाकथाकोषमें करकंडुके चरित्रमें ऐसें लिखा है.॥ तदा गोपालकः सोपि स्थित्वा श्रीमजिनायतः ॥ भो सर्वोत्कृष्ट ते पद्मं यहाणेदमिति स्फुटम् ॥ १ ॥ उक्त्वा जिनेंद्रपादाब्जोपरि क्षिप्त्वार्शु पंकजम् ॥ गतो मुग्धजनानां च भवेत्सत्कर्मर्श्रामदम् ॥ २ ॥

भाषा पुण्यजनाता पणपरतिम्पूर्णपुज्य ॥ र ॥ भाषार्थः-तब सो गोपाल भी श्रीजिनमूर्त्तिके आगे स्थित होके, भो सर्वोत्कुष्ट ! यह कमल ग्रहण कर, ऐसा कहके श्रीजिनेंद्रके चरणकमलो-परि कमलको शीघ क्षेपन करके, गया; इत्यादि

तथा श्रीजिनयज्ञकल्पप्रतिष्ठाशास्त्रमें ऐसें लिखा है ॥

"॥ श्रीजिनेश्वरचरणस्पर्शादनर्ध्या पूजा जाता सा माळा महाभिषेकावसाने बहुधनेन ग्राह्या भव्यश्रावकेनेति ॥ "

भावार्थः--श्रीजिनेश्वरके चरणस्पर्शसें अमूल्य पूजा हुई, सो महाभि-षेक अंतमें भव्य श्रावकने बहुत धनकरके ग्रहण करनी.

तथा वतकथाकोषमें ऐसे लिखा है.॥

तत्प्रश्नाच्छ्रेष्ठिपुत्रीति प्राह भद्रे श्टणु ब्रुवे ॥ वतं ते दुर्रुमं येनेहामुत्र प्राप्यते सुखम् ॥ ९ ॥ शुक्तश्रावणमासस्य सप्तमीदिवसेईताम् ॥ शुक्तश्रावणमासस्य सप्तमीदिवसेईताम् ॥ श्रीयते पूजनं कृत्वा भक्तयाष्टविधमूर्जितम् ॥ २ ॥ भीयते मुकुटं मूर्धि रचितं कुसुमोत्करेः ॥

कंठे श्रीवृषभेशस्य पुष्पमाठा च ध्रीयते ॥ ३ ॥ भावार्थः-तिसके प्रश्नसें आर्यिकाजी कहती भई, हे भद्रे श्रेष्ठिपुन्नि ! सुण, मैं तुजको वत कहती हूं; जिस वतके प्रभावसें इसलोकमें, और परलोकमें दुर्लभ सुख प्राप्त करिये हैं;। सोही वत दिखावे हैं शुक्तश्रावण-मासकी सप्तमीके दिन अर्हन् भगवान्की मूर्त्तियोंको भक्तिसें स्नान करायके, अष्टद्रव्यकरके जिनेंद्रका पूजन करके, कुसुमोंके ( पुष्पोंके ) समूहसें रचे

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हुए मुकुटको जिनेंद्रके मस्तक ऊपर धारण करिये, और श्रीऋषभदेवके कंठमें पुष्पमाला धारण करिये. इत्यादि ॥ तथा श्रीपाल चरित्रमें ऐसें लिखा है. ॥ तत्र नंदीश्वराष्टम्यां सिद्धचक्रस्य पूजनम् ॥ चक्रे सा विधिना दिव्येर्जलैः कर्पूरचंदनैः ॥ १॥ अक्षतैश्चंपकाद्येश्व पकाझैर्वरदीपकैः ॥ धूपैः सुगंधिभिर्भत्त्त्या नालिकेरादिसत्फलैः ॥ २ ॥ तद्दिलेपनगंधांबुपुष्पाणि सा ददौ मुदा ॥ श्रीपालायांगरक्षेभ्यः पाणिभ्यां रुग्विहानये ॥ ३ ॥

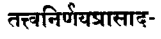
भावार्थः-तब मदनसुंदरी, अष्टान्हिकाविषे सिद्धचक्रका विधिसें, दिव्य जल, कर्पूर, चंदन, अक्षत, चंपकादि पुष्प, पकान्न, दीपक, सुगं-धिधूप, और नालिकेरादि सुंदर फल, इत्यादि विविध द्रव्योंकरके पूजन करती भई; और तिस पूजनके विलेपन गंधोदक पुष्पोंको (अर्थात् नैर्माल्यको) श्रीपालकेतांइ, तथा अंगरक्षकोंकेतांइ रोगहानिके वास्ते, अर्थात् रोगके दूर करनेवास्ते अपने हाथोंसें देती भई.॥ तथा भय्या भगवतीदासकृत ब्रह्मविलासमें ऐसा कवित्त कहा है॥

जगतके जीव तिन्हें, जीतिके गुमानी भयो। ऐसो कामदेव एक, जोधा यो कहायो है॥ ताके सर जानी यत, फूलनीके वृंद बहु। केतकी कमल कूंद, केवरा सुहायो है॥ मालती महासुगंध, वेलकी अनेक जाती। चंपक गुलाब जिन, चरनन चढायो है॥ तेरीही सरन जिन, जोर न वसाय याको। सुमनसुं पूजो तोही, मोहि ऐसो भायो है॥ १॥ तथा योगींद्रदेवकूत आवकाचारमें ऐसें लिखा है॥ त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

५९५

"॥ दीवंदइ दिणइ जिणवरहं मोहहं होइ णडाइ ॥" भावार्थः-जो श्रीजिनेंद्रकी दीपकसें पूजा करता है, तिसका मोह अर्थात् अज्ञान नष्ट होता है. ॥ तथा जिनसंहिताविषे ऐसा छिखा है. ॥ ॐकैवल्यावबोधाक्तों द्यातयत्यखिरुं जगत्॥ यस्य तत्पादपीठाग्रे दीपान् प्रद्योतयाम्यहम् ॥ १॥ भावार्थः–जिसका केवलज्ञानरूपी सूर्य संपूर्ण जगत्को प्रकाश करता है, तिस जिनेंद्रके पादपीठके आगे मैं दीपकोंको प्रकाशता हूं.॥ तथा भय्या भगवतीदासकृत ब्रह्मविलासमें ऐसें लिखा है. ॥ दीपक अनाये चहुं गतिंमें न आवे कहुं। वर्त्तिके बनाये कर्मवर्त्ति न बनतु हैं ॥ आरती उतारतही आरत सब टर जाय । पाय ढिंग धेरे पापपंकति हरतु हैं ॥ वीतरांग देवजुकी कीजे दीपकसों चित्त लाय। दीपत प्रताप शिवगामी यों भनतु हैं ॥ १ ॥ तथा श्रीउमास्वामिविरचितश्रावकाचारमें ऐसें लिखा है ॥ मध्याह्ने कुसुमैः पूजा संध्यायां दीपधूपयुक् ॥ वामांगे धूपदाहश्च दीपं कुर्याच्च सन्मुखम् ॥ १॥ अर्हतो दक्षिणे भागे दीपस्य च निवेशनम् ॥ भावार्थः-मध्यान्हमें कुसुम ( फ़ूलें ) सें पूजा करनी, संध्यामें दीप-धूपसंयुक्त पूजा करनी, भगवानके वामपासे धूपदाह करना, और सन्मुख दीपक करना, और अईन्के दक्षिण पासे दीपकको स्थापन करना. ॥ तथा बणारसीदासजीने कहा है. ॥ ॥ दोहा ॥ पावक दहे सुगंधकूं, धूप कहावत सोय ॥ खेवत धूप जिनेशकुं, अष्टकर्म क्षय होय ॥ १ ॥

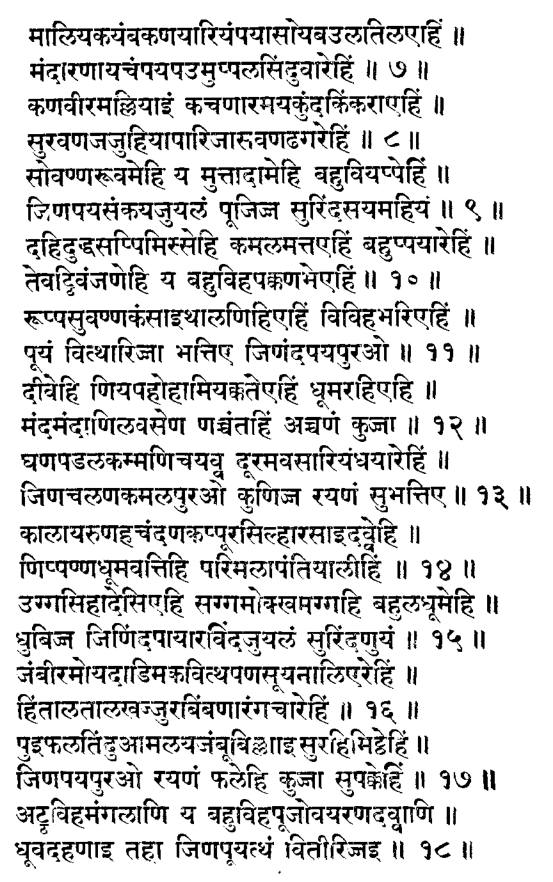
तथा षड्विधपूजाप्रकरणमें ऐसें लिखा है. ॥ एवं काऊण रओ खुहियसमुद्दोव गजमाणेहिं॥ वरभेरीकरडकाहळजयघंटासंखणिवहेहिं ॥ १ ॥ गुलगुलंति तिविलेहिं कंसतालेहिं झमझमंतेहिं ॥ धुमंतफडहमदऌहुडकमुखेहिं विविहेहिं ॥ २ ॥ चिट्ठेज जिणगुणारोवणं कुणंतो जिणंदपडिविंवे ॥ इडविलग्गसुद्एइ चंदणतिलयं तओ दिज़इ ॥ १ ॥ सव्वावयवेसु पुणो मंत्तण्णासं कुणिज पडिमाए ॥ विविहच्चणं च कुजा कुसुमेहिं बहुप्पयारेहिं ॥ २ ॥ वलिवत्तिएहिं जुवारेहिय सिन्दत्थपण्णरुक्खेहिं ॥ पुच्युत्तुवयरणेहि य रइज पूयं सविहवेण ॥ १ ॥ गहिऊण सिसिरकरकिरणणियरधवल्लरयणभिंगारं ॥ मोत्तिपवालमरगयसुवण्णमणिखचियवरकंठं ॥ १ ॥ सुयवुत्तकुसुमकुवलयरजपिंजरसुरहिविमलजलभारीयं ॥ जिणचलणकमलपुरओ खेविजउ तिण्णधाराओ ॥२॥ कप्पूरकुंकुमायरुतरुक्रमिस्सेण चंदणरसेण ॥ वरबहुलपरिमलामोयवासियासासमूहेण ॥ ३ ॥ वासाणुमग्गसंपत्तामयमत्तालिरावमुहलेणं ॥ सुरमउडघडियचलणं भत्तिए समछाहिज जिणं ॥ ४ ॥ ससिकंतखंडविमलेहि विमलजलोहिं सित्तअइसुअंधेहिं 🖁 जिणपडिमपइडिए जिय विसुद्रपुण्णंकुरेहिं च ॥ ५ ॥ वरकलमसालितंदुलचणिहसुछंडियदीहसयलेहिं ॥ मणुयसुरासुरमहियं पूजिज जिणिंद्पयजुयलं ॥ ६ ॥



त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

www.kobatirth.org

490



Kendra

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भावार्थः-ऐसें पूर्वोक्त प्रकार शब्द करी, कैसा शब्द ? क्षोभकों प्राप्त हुआ समुद्र तिसका जो गरजारव तिसकी उपमा योग्य श्रेष्ठ, भेरी ?, करड २, काहल ३, जयघंटा ४, शंख ५, इन वाजित्रके समूहके शब्द-करी गुलगुल अर्थात् अव्यक्तशब्द होय है; तथा तिविल ?, और कांसी, ताल, मंजीरे, आदि वाजित्रोंके झमझम शब्द होय है; तथा पटहढोल ?, मृदंग २, आदि वाजित्रके शब्दोंकरी एकधूम मची रही है;। इत्यादि ॥ नाटक करनेका विधि है.

तथा–जिनेंद्रके गुणोंका आरोपण, जिनप्रतिमामें स्थापन करता हुआ वैठे; और इष्टलग्नोदयके हुए, जिनप्रतिमाको तिलक देवें । पीछे प्रतिमाके सर्व अवयवोंमें मंत्रन्यास करें; पीछे बहुप्रकारके कुसुम–पुष्पोंकरके अनेक प्रकारकी पूजा करें.

तथा–वारनाकरी, तथा जवारेके हरित अंकुरोंकरी, तथा सरसवपत्र, और इक्षोंकरी, तथा पूर्वोक्त उपकरणोंकरी, अपने विभवानुसार जिन-प्रतिमाका पूजन करें ॥

अथ पूजाविधिरुच्यते-अव आगे पूजाका विधि कहते हैं॥ चंद्रमाके किरणसमान उज्वल रत्नोंसें जडी हुई झारीको प्रहण करी, जिनप्रतिमाके चरणकमलके आगे तीन धारा जलकी दीजे; (जिनप्रतिमाको न्हवण करानेका विधि प्रथमकी गाथायोंमें है-एवं चत्तारिदिणा-इत्यादि) केसी है झारी ? मोती, प्रवाल, ( गुलीयां ), मर-कत, खर्ण, मणि, इनोंकरके खचित-जडा हुआ है कंठ, अर्थात सुंदर मणिमोतीसुवर्ण आदिकोंसें जडी हुई प्रनालिका-जल नीकलनेकी टूटी है जिसकी, तथा सूत्रोक्त पुष्प और कमलादिकोंकी रजकरी पीत, और सुगांधित, ऐसा निर्मल जल भरा है जिसमें. ॥ इतिजलपूजा-॥

कर्षूर, केसर, अगर, मलयागिरमिश्रित चंदनरसकरके घसनेसें प्रचुर सुगंधकरके वासित करा है दिशासस्रृह जिसने, तथा सुगंध द्रव्यके अनुमार्गकरके प्राप्त हुए, अनरोंकी जो मदोन्मत्त पंक्ति तिसकरके वाचालकृतअर्थात् जिस गंधके प्रचुर सुगंधसें चारों तर्फ अमर फिर रहे हैं

### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः।

**५**९९

तथा अव्यक्तध्वन्युचार कर रहे हैं. ऐसी सुंदर सुगंधसें देवताके मुकुटकरके घटित स्पर्शित चरणकमल है जिसके, ऐसें श्रीजिनेश्वरदेवको विलेपन करें.॥ इतिगंधपूजा–॥

चंद्रमाकी चांदनीसमान अतिउज्वल अखंडित निर्मल आतिसुगंधित, तथा निर्मल जलकरके घोए हुए, ऐसें अक्षत (चावलों) करके जिन-प्रतिमाके प्रतिष्ठित हुए पूजन करना; कैसें पूर्वोक्त चावल ? मानुं पुण्यके अंकुर हैं; । अति मिष्ट कलमशाली और तंदुलके समृहको स्वच्छ करके तिन चावलोंकरके, मनुष्य सुरासुरकरके पूजित ऐसें श्रीजिनेंद्रके पदयुगलकों पूजें. ॥ इत्यक्षतपूजा-॥

मालती, कदंव, सूर्यमुखी, अशोक, बकुल, (बोलसिरी) तिलक्दृक्षके पुष्प, मंदारनामा पुष्प, नागचंपेके पुष्प, उत्पल-कमल, निर्गुंडीके, कण-वीर (कंडीर) के, मल्लिकानामा, कचनारके, मचकुंदके, किंकर, कल्पवृ-क्षके, जूईके, पारिजातिकके, जासूसके पुष्प, डमरेके पत्र, सोनेके पुष्प, चांदीके पुष्प, इत्यादि अनेक प्रकारके पुष्पॉकरके, तथा मोतीकी माला आदि अनेक प्रकारकी मालायोंकरी, देवेंद्रादिकोंकरके पूजित ऐसे श्रीजिनेंद्रके चरणयुगलोंका पुजन करे. ॥ इतियुष्पपूजा-॥

दहिदुग्धघ्रतकरी मिश्रित मिष्टतंदुलुका भात करी, तथा नानाप्रकारके शाक आदि व्यंजन (तीमन) करी, तथा नानाप्रकारके पक्वान्नकरी सोना चांदी कांसी आदिके थालोंमें मोदकादि अनेकप्रकारके सक्ष्यको स्थापन करी, श्रीजिनवरके चरणकमलके आगे भक्तिसें पूजाका विस्तार करें. ॥ इतिनेवेयपूजा-॥

तथा भगवान्के चरणकमलके आगे भक्तिसें दीपककी रचना करें. कैसें दीपककी ? अपनी प्रभाके समूहकरके सूर्यके सदृश प्रताप धारण करा है जिनोंने, तथा धूमकरके रहित शिखा है जिनकी, तथा मंदमंद पवनके वशसें नृत्यकेसमान नृत्य करते संते, तथा अतिसघनकर्मके पटलके समूहके समान जो अंधकार तिसको अपने प्रकाशके आतिशय- £00

## तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

करके दूर करते संते, ऐसें दीपकोंकी रचना, भक्तिसें प्रभुके चरण-कमलके आगे करनी ॥ इति दीपकपूजा−॥

कालागुरु ( अगर ), अंबर, चेंदन, कर्पूर, सिल्हारसादि सुगंध द्रव्योंकरके उपनी जो वर्त्तियां, तिनोंकरके सुरेंद्रकरके स्तवे हुए श्रीजिनेंद्रके चरणकमलको धूपित करे. कैसी वर्त्तियां? सुगंधकी पंक्ति, और धूमकी उम्र शिखा, तिनोंकरके दिखाया है स्वर्ग और मोक्षका मार्ग जिनोंने ॥ इति धूपपूजा-॥

जंबीरफल, कदलीफल (केला), दाडिम (अनार), कपिय्य (कौठ), पनस, तूत, नालिएर, हिंताल, ताल, खर्जूर, किंदूरी (गोल्हफल), नारंगी, सुपारी, तिंदुक, आमला, जांबू, विल्व, इत्यादि अनेक प्रकारके आगे सुगांधित, और मिष्ट पक्त हुए फलोंकरके जिनेंद्रके चरणकमलके आगे रचना करनी ॥ इति फलपूजा--॥

अष्टविध मंगल द्रव्य झारी १, कल्झा २, चामर ३, छत्र ४, ध्वजा ५, तालबींजना ६, खास्तिक ७, दर्प्पण ८, तथा वहुविध पूजाके उपकरण, तथा धूपदहन आदि, भगवानकी पूजाके अर्थे विस्तारना ॥ इति पूजाविधानम् –॥

इत्यादि अनेक शास्त्रोंमें, तथा और भी मुक्तावलिपूजा, नरेंद्रसेनभद्दा-रककृत प्रतिष्ठापाठ, प्रभाकरसेनकृत प्रतिष्ठापाठ, आशाधरकृत प्रतिष्ठापाठ, योगींद्रदेवकृत श्रावकाचार, भगवदेकसंधिकृतजिनसंहितादि शास्त्रोंमें नानाप्रकारका पूजाविधान कथन करा है. ॥ तथा भगवज्जिनसेनाचार्यकृत आदिपुराणमें लिखाहै कि, उत्तमकुलकेमनुष्यको जैसें गुरुजनकी माला, अपने शिरपर धारण करने योग्य है, तैसेंही जिनपदस्पर्शितपुष्पकी माला, अपने शिरपर धारण करने योग्य है, तैसेंही जिनपदस्पर्शितपुष्पकी माला, अपने शिरउपरि धारने योग्य है. । तथा श्रीअजितनाथ तीर्थकरकी माला जयसे-नाने वाल्यावस्थामें अटाइमहात्सव करके, अर्हन्के शरीरको विलेपन करा, पुष्पमाला चढाई. पीछे जिनप्रतिमाके चरणकों स्पर्श्ती हुई तिस मालाको लेके अपने पिताको देई, पिताने भी खुशीसें लेके पुत्रीको पारणा करनेकों विदाय करी. इत्यादि कथन श्रीआजितनाथ पुराणमें है. तथा सुलोचनाने पेसेंही गंधोदक, और पुष्पमाला, अपने पिता अकंपनामा राजाको दीनी

let.

## त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

जो कथन श्रीआदिपुराणमें है. तथा पद्मनंदिआचार्यने, पद्मनंदिपचीसीमें दीपकोंकी श्रेणिकरके प्रभुको आरती करनी कही है. । तथा जिनसंहितामें, कार्त्तिकमासमें कृत्तिकानक्षत्रके संध्यासमयमें श्रीजिनमंदिरमें कार्त्ति-कोत्सव करनेका विधि लिखा है; जिसमें लिखा है कि, <mark>यथोक्त विधि</mark>-करके नानाप्रकारके नैवेद्य जिनामे धारण करने, और पूजास्थानादि कितनेक स्थानोंमें घृत पूरित कर्पूरकी बत्ती आदिके दीपक करने, और मंडप, दरवाजा, परिवारग्रह, प्राकारतट, तोरणादि ऊर्ध्व अधःस्थानोंमें तैलादि पृरित दीपक करने, इत्यादि । तथा षट्कर्मोपदेशपरत्नमाला**में,** कर्पूरघृतादिकसें त्रिकाल दीपकपूजन लिखा है. इत्यादि अनेक शास्त्रोंमें पूजासंबंधि वर्णन है. इन सर्व लेखोंसें मालुम होता है कि, भगवान्की प्रतिमाको अंगीयांकी रचना नहीं करनी, यह केवल दिगंबर भाइयोंका हठही है; क्योंकि, चांदीकी, सुवर्णकी, मोतीकी, इत्यादि माला, और पुष्पका मुकुट, तथा सर्व इारीरकों विलेपन, इत्यादि करने तो ऊपर **हम** देगंबरीय शास्त्रानुसारही लिख आए हैं. तो, श्वेतांबरकी अंगरचना, आभूषण पुजादिकोपरि क्यों संदेह करना चाहिये ? क्योंकि, जिसवास्ते श्वेतांबर पूर्वोक्त कार्य करते हैं, तिसहीवास्ते दिगंबरी भी करते हैं; सोही दिगंबरीय पुस्तकका पाठ थोडासा लिखते हैं। तथाहि । " बहुरि सोना-रूपाके पुष्प, तथा मोतीनिकी मालाका चढावना कह्या हैं, सो जिनमं-दिरमें बहुद्रव्योपार्जनके अर्थ, बहुरि अतिशोभाके अर्थ, तथा प्रभावनाकी वृद्धिकै अर्थ, तथा उत्कर्षभावकी वृद्धिकै अर्थ, तथा बहुधनत्यागनेके अर्थ, कुपणाई हरिवैकै अर्थ, तथा अतिउपमाके अर्थ, इत्यादि.॥" परंतु मालाको चरणोपरि चढावनी, और गलेमें नही पहिरावनी, यह भी मनःकल्पित वृत्ति हैं. क्योंकि, माला गलेमेंही पहरी जाती है, सो आवालगोपालांगनामें प्रसिद्ध है. यदि गलेमें पहिरावनेसें आभरण हो जावे हैं, इसवास्ते नहीं पहिरावनी चाहिए, ऐसें कहो तो, सुकुट भी तो आभरणही हैं, और मुकुटको मस्तकोपरि स्थापन करना दिगंबरीय शास्त्रमेंही लिखा हैं; जो पाठ पूर्व लिख आए हैं.

ψĘ

### तत्वनिर्णयत्रासाद-

दिगंबरीः-यह पूर्वोक्त पूजा विषयिक आपका श्रम, प्रायः व्यर्थ है. क्योंकि, हमारेही शास्त्रोंके पाठ हैं, और इन सर्वपाठोंको हम मानते हैं, और इन सर्वपाठानुसार हम करते भी हैं.

श्वेतांवरीः-यह आपका कथन सत्य है, परंतु हमारे पूर्वोक्त लेखोंमें कितनाक श्रम, वीसपंथी दिगंबरी आदि सर्व दिगंबराम्नायके वास्तेही है; जिसमें भी, पूजाविषयक श्रम तो, प्रायः तेरापंथी दिगंबरीयोंकेवास्ते हैं

तेरापंथी दिगंबरी:-पुष्पादिकसें पूजन करनाहि पाप है. क्योंकि, इसमें बडी हिंसा होती है. और धर्म तो, अहिंसामय है. अभिषेकमें और पुष्पादिके चढावनेमें वहुत सावचारंभ होता है, इसवास्ते हम पूर्वोक्त विधान नहीं करते हैं.

उत्तरः-वाहजी वाह !! आपको भी ढुंढकमतका स्पर्श हुआ मालुम होता है. क्योंकि, ऐसी जैनागमविरुद्ध श्रद्धा तो, अपठित ढुंढकमता-वलंबीयोंकी हैं; परंतु दिगंबराम्नायकी तो ऐसी श्रद्धा नही है. बलकि, दिगंबराम्नायके श्रीयोगींददेवकृत श्रावकाचारमें, तथा सारसंग्रहमें, तथा आराधनाकथाकोशादि शास्त्रोंमें लिखा है कि, श्रीजिनाभिषेकमें, पुष्पादिकसें जिनपूजा करनेमें, और तीर्थयात्रा, जिनबिंव, प्रतिष्ठा आदि कार्योंमें, जो आरंभ कहता है, और सावद्ययोग कहता है, तथा हिंसा-रंभ कथन करता है, सो मिथ्यादृष्टि है, दर्शनश्रष्ट है, पापी है, सम्यग्-दर्शनका घातक है, और श्रीजिनधर्मका द्रोही है.

तथाहि ॥

आरंभे जिणण्हावियए जो सावजं भणंति दंसणं तेण ॥ जिमइमलियो इच्छुण कांइओभंति ॥ १ ॥ जिनाभिषेके जिनवैप्रतिष्ठाजिनालये जेनखुयात्रयायां ॥ सावचलेशो वदते स पापी स निंदको दर्शनघातकश्च ॥ १ ॥ श्रीमजिनेंद्रचंद्राणां पूजा पापप्रणाशिनी ॥ स्वर्गमोक्षप्रदा प्रोक्ता प्रत्यक्षं परमागमे ॥ १ ॥

### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

६०३

यः करोति सुधीर्भक्तया पवित्रो धर्महेतवे ॥ स एकदर्शने शुद्धो महाभव्यो न संशयः ॥ २ ॥ यस्तस्या निंद्कः पापी स निंचो जगति धुवम् ॥ दुःखदारिद्यरोगादिदुर्गतिभाजनं भवेत् ॥ ३ ॥ इत्यादि.

भावार्थ ऊपरही कह दिया है. ॥ इसवास्ते शास्त्रोक्त श्रद्धान करके कर्त्तव्यता युक्त है. क्योंकि, पुष्पादिकोंकरके जिनोंने श्रीजिनरा-जका पूजन करा है, तिनोंने तिसका फल स्वर्गलोकादि यावत कमसें मोक्ष पाया है; तिसका कथायुक्त पुण्याश्रव, तथा व्रतकथाकोश, तथा आराधनाकथाकोश, तथा षट्कमोंपदेशरत्नमालादि अनेक दिगंबरीय शास्त्रोंमें विस्तारसें वर्णन करा है. परंतु, किसी भी जैनमतके शास्त्रमें, ऐसा नही लिखा है कि, फलाने पुरुषने, वा अमुक स्त्रीने पुष्पादिकोंसें श्रीजिनराजकी पूजा करी, और तिस पूजाके प्रभावसें नरक प्राप्त करी !!! और श्वेतांबरमतके श्रीराजप्रश्नीय (रायपसेणी) सूत्रमें तो, पूजाके पांच फल लिखे हैं:--

तथाहि ॥

"॥हियाए सुहाए खमाए निसेयसाए अणुगामित्ताए भविस्सइ॥"

भावार्थः--श्री जिनप्रतिमा पूजनेका फल पूजनेवालोंको हितकेवास्ते, सुखकेवास्ते, योग्यताके वास्ते, मोक्षके वास्ते, और जन्मांतरमें भी साथही आनेवाला है. ॥ इसवास्ते हठकदायहको छोडके, शास्त्रोक्त-ही श्रद्धान करना योग्य है. यदि पूर्वोक्त फूल आदि इच्योंमें हिंसा मानके पूजन करना छोड देवोगे, तब तो, जिनप्रतिमा, जिनमंदिर, और गुलालवाडा, आदिका बनावना भी तुमकों छोड देना पडेगा, पूर्वोक्त कार्योंसें अधिकतर (तुमारी श्रद्धामुजिब) सावद्यारंभ होनेसें. तथा प्रतिष्ठा भी, नही करनी चाहियेगी, सावद्यारंभ होनेसें. वाहजी वाह !! दिगंबर नाम धरायके भी, दिगंबराचार्यकाही कथन यथार्थ नहीं मानते हो, तो औरोंके कथनका तो क्याहि कहना हे ?

चंदुणलेवेण णरो जायइ सोहग्गसंपण्णो ॥ १ ॥ जायइ अक्खयणिहिरयणसामिओ अक्खएहि अक्खोहो॥ अक्लीणलंडिजुत्तो अक्लयसोक्खं च पावेइ ॥ २ ॥ कुसुमहिं कुसेसयवयणतरुणिजणणयणकुसुमवरमाला ॥ वलयेणचिय देहो जायइ कुसुमाउहो चेव ॥ ३ ॥ जायइ णिविज्जदाणेण सत्तिगो कंतितेयसंपण्णे। ॥ लावण्णजलहिवेलातरंगसंपावीयसरीरो ॥ ४ ॥ दीवेहिं दीविया सेसजीवदवाइं तच सभ्पावो ॥ सम्पावजणियकेवलपदीवतेएण होइ णरो ॥ ५ ॥

णिम्मावइ तस्स फलं को सक्कइ वण्णिउं सयलं ॥ २ ॥ वर्णन पृथक् २ दिगंबराचार्योंने कहा है.

भावार्थः–कुंथुभरि (कुठुंबर ) इक्षके पत्रप्रमाण जिनभवनमें सरसव-मात्र जिनप्रातीमाको जो स्थापन करे, सो भव्यप्राणी तीर्थंकर पूण्यप्रकृ-तिकों प्राप्त करे हैं. । और जो प्राणी भावों सहित बडा ऊंचा शिखरबंध प्रदक्षिणा तोरणसहित जिनभवन बनवावे है, तिसके संपूर्ण फलका वर्णन करनेको कौन समर्थ है ? अपितु कोइ नहीं ॥ तथा पृजाके फलका भी

जलधाराणिक्खवणे पावमलं सोहणं हवे णियमा ॥

कुंथुभरिदुऌमेत्ते जिणभवणे जो ठवेइ जिणपडिमं ॥ सरिसवमेत्तंपि ऌहइ सो णरो तित्थयरपुण्णं ॥ १ ॥ जो पुण जिणिंदभवणं समुण्णयं परिहितोरणसमग्गं॥

और जिनप्रतिमा, जिनमंदिरके बनवानेका फ**ल**ेदिगंबराचार्योंनेही ऐसें कहा है.

तथाहि पूजाप्रकरणे ॥

तथाहि षद्विधपूजाप्रकरणे ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

१०४



धूवेण सिसिरयरधवलकित्तिधवलीयजयत्तओपुरिसो ॥ जायइ फलेहिं संपत्तपरमणिव्वाणसोक्खफलो ॥ ६ ॥ घंटाहिं घंटसदाऊलेसु पवरच्छराणमजम्मि ॥ संकीडइ सुरसंघायसहिओ वरविमाणेसु ॥ ७ ॥ छत्तेहि एस छत्तं मुंजइ पुहवीं च सत्तुपरिहीणो चामरदाणेण तहा विजिज्जइ चमरणिवदेहिं ॥ ८ ॥ अहिसेयफलेण णरो अहिसिंचिज्जइ सुदंसणरसुवरिं ॥ अहिसेयफलेण णरो अहिसिंचिज्जइ सुदंसणरसुवरिं ॥ बीरोयजलेणसुरिंदपमुहदेवेहि भत्तीए ॥ ९ ॥ विजयपडाणहिं णरो संगाममुहेसु विजइओ होइ ॥ छक्खंडविजयणाहो णिप्पडिवक्ष्यो जसस्सी य ॥ १० ॥ किं जांपिएण बहुणा तीसुवि लोयेसु किंपि जं ॥ सोक्खं पूजाफलेण सवूं पाविजइ णत्थि संदेहो ॥ १९ ॥

भावार्थः-जो नर, जिनेंद्रदेवके आगे जलधारा निश्चेप करे है, तिस-का निश्चयकरी तिस जलधाराके प्रभावकरके पापमलका शोधन होवे हैं; और जिनेंद्रको चंदनलेपन करनेसें नर, सौभाग्यसंयुक्त होता है. । जो प्राणी, भक्तिसें जिनेंद्रके अक्षतके पुंजकरी अक्षतपूजा करता है, सो अक्षय निधिवाला होता है, रत्नोंका खामी होता है. अर्थात् पट्खंडखामी-चकवर्त्ती होता है, क्षोभकरकेरहित होता है, अक्षीणलब्धियुक्त होता है, और यावत् अक्षय सुख मोक्षको प्राप्त होता है. । प्रभूकी पुष्पोंसें पूजा करनेसें कमलवदनी तरुणीजनके नेत्ररूप पुष्पोंकी वरमालाकरके आइत देहका धारी होता है, और कामदेवसमान रूपवान् होता है. । प्रभुके आगे नेवेद्यप्रदान करनेसें पुरुष शक्तिमान् होता है, कांतिमान् होता है, तेजस्वी होता है. तथा लावण्यताके समुद्रकी वेला तरंगसमान शरीरको प्राप्त करता है. । दीपकपूजा करनेसें जैसें दीपक अंधकारको दूर करके वस्तुको प्रकाश करता है, तैसेंही तिस प्राणिको अज्ञानांधकार दूर होकर

## तत्त्वनिर्णयत्रासाद-

केवलज्ञानरूप दीपकके तेजसें जीवाजीवादितत्वोंका प्रकाश होता हैं; अर्थात् वो प्राणी, भावांधकार अज्ञानको दूर करके खात्मप्रकाश केवल-ज्ञानको प्राप्त करता है, जिसके प्रभावसें सर्व तीनलोकके चराचर पदा-थोंको आपही देखता है. । प्रभुके आगे ध्रुपको प्रज्वलीत करके जो प्राणी ध्रुपप्रुजा करता है, सो प्राणी ध्रुपप्रुजोके प्रभावसें चंद्रमासमान अति उज्ज्वल कीर्त्तिकरके धवलित करा है जगन्नय जिसने, ऐसा पुरुष होता है; और फलप्रुजाके प्रभावसें प्राणी मोक्षके सुखफलको प्राप्त होता है. । जो प्राणी प्रभुके मंदिरमें घंट देता है, सो प्राणी तिसके फलसें घंटोंके शब्दोंकरके व्याप्त ऐसें प्रधान देवविमानोंमें सुंदर अप्सरायोंके वृंदोंमें देव-तायोंके समूहसहित क्रीडा करता है. । छत्रदानकरके अर्थात् भगवान्के ऊपरि छत्र चढावनेसें प्राणी शत्रुरहित एकछत्र पृथ्वीका राज्य प्राप्त करता है: और जो भगवान्को चामर करता है, तिसके प्रभावसें उस प्राणिको राजाआदि चामर करते हैं. यहां चामर चमरीगायके केशोंका जाणना, अन्य नही. क्योंकि, भगवज्जिनसेनाचार्यने श्रीआदिपुराणमें चमरीगायके केशोंकेही चामर लिखे हैं.

"।।स्वकीर्त्तिनिर्मलैवींज्यमानं चमरिजन्मभिः ॥" इतिवचनात् ॥

तथा श्रीजिनेंद्रको जलादिपंचामृतकरके अभिषेक करनेके फलसें प्राणी मेरुपर्वतके ऊपरि देवता, और इंद्रादिकोंकरके भक्तिपूर्वक क्षीरसा-गरके जलकरके करे हुए अभिषेकको प्राप्त करता है. । भगवानके मंदिर-के ऊपरि विजयपताका (ध्वजा) चढावनेसें प्राणी संघामादिकोंके विषे विजयकों प्राप्त करता है, षट्खंडस्वामी-चक्रवर्त्ती होता है, निःप्रति-पक्ष (शत्रुरहित) होता है, और यशस्वी होता है. । बहुता क्या कहना ? तीनों लोकोंमें जो जो सुख है, सो सर्व पूजाके फलसें प्राप्त होता है; इसमें संदेह नही है.॥ इतिपृजाफलम-॥

तेरापंथी दिगंबरीः---तुमने कहा सो तो सत्य है, परंतु शास्रोंमें जलपूजाविषे तो गंगाजल, अक्षतपूजामें मोतीके अक्षत, पुष्पपूजामें कल्पद्वक्षके पुष्प, और दीपकपूजामें रलके दीपकादि लिखा है, सो यह

## त्रयाखिंशःस्तम्भः ।

भी नही करनेसें आज्ञाका भंग होता है; इसवास्ते गंगाजलादि पूर्वोक्त द्रव्यविना और सामान्य जल, शालिके तंदुल आदि नहीं चढावने चाहिये.

उत्तरः-हे श्रातः ! शास्त्रोंमें तो सर्वही प्रकारकी वस्तु कही हैं, जो प्रथम लिखही आए हैं; इसवास्ते जिसको जैसी मिले, तैसी पवित्र सार वस्तुसें पृजादि करनी; और श्रद्धान सर्वहीका करना क्योंकि, श्रीउमा-स्वामीने श्रद्धानवान्कोही उत्कृष्ट फल लिखा है.

तदुक्तम् ॥

जं सक्कइ तं कीरइ जं च ण सक्वई तं च सदहई॥

सदहमाणो जीवो पावइ अजरामरं ठाणं ॥ १॥

भावार्थः-जो करशकीए तिसको करना, और जो न करशकीए तिसका श्रद्धान करना, क्योंकि, श्रद्धावान् जीव, अजरामरस्थानको प्राप्त करता है. । इसवास्ते शास्त्रोक्त आचरणही यथार्थ है, अन्य नहीं, ।

तेरापंथी दिगंबरीः-तुमने प्रथम जो जो लेख लिखे हैं, वे सर्व प्रति-ष्ठादिनकेवास्ते हैं, अन्य दिनोंकेवास्ते नहीं

उत्तरः-यह तुमारा कथन ठीक नही हैं. क्योंकि, पूर्वोक्त पाठ प्रतिष्ठा-दिनाश्रित नही हैं; किंतु, कोइ मुकुटसप्तर्मा, कोइ मुक्तावलीतपोद्यापन, कोइ नवपदमहिमा, कोइ नंदीश्वरपूजा इत्यादि आश्रित है. तथा षड्वि-धपूजाप्रकरणमें चार प्रकार पृजाका वर्णन करा है; तिसमें क्षेत्रपूजा, और कालपुजाका वर्णन करा है;

तथाहि ॥

जिणजम्मण णिक्खवणं णाणुपत्ती य मोक्खसंपत्ती ॥ णिसिहिसु खेत्तपूजा पुवुविहाणेण कायवा ॥ १ ॥ गभ्पावयारजम्माहिसेयणिक्खवणणाणणिवाणं ॥ जम्हि दिणे संजाइयं जिणष्हवणं तदिणे कुजा ॥ २ ॥ इरखुरससप्पिदहिखीरगं उजलपुण्णविविहकलसेहिं ॥ णिसिजागरं च संगीयगाडयाइहिं कायवुं ॥ ३ ॥ ξoc



णंदीसरअहदिवसेसु तहा अण्णेसु उचियपव्वेसु ॥ जं कीरइ जिणमहिमा वण्णेया कालपृजा सा॥ ४॥

भावार्थः-तीर्थंकरोकी जन्मभूमिकाकी, तीर्थंकरोंकी तपभूमिकाकी,केवल-ज्ञानप्रासिकी भूमिकाकी, और निर्वाणकल्याणकी भूमिकाकी, पूर्वोक्त विधान-करके जो पूजा करनी, सो क्षेत्रपूजा है. भावार्ध यह है कि, अयोध्यापुरी आदि चतुर्विंशति तीर्थंकरोंकी जन्मपुरी, तपोवन अर्थात् दीक्षाभूमी, ज्ञानोत्पत्तिक्षेत्र, तथा अष्टापद, सम्मेत शिखर, गिरनार, चंपापुरी, पावा-पुरा, आदि निर्वाणक्षेत्र, इन स्थानोंमें जायके जलादिद्रव्योंसें पूर्वोक्त निधिकरके तत्रस्थ चैत्यालयस्थ जिनप्रतिमाकी, वा जिनचरणयुगलकी पूजा करनी, सो क्षेत्रपूजा है ॥ तीर्थंकरके गर्भावतारका दिन, जन्मा-भिषेकका दिन, दीक्षाका दिन, ज्ञानका दिन, और निर्वाणका दिन, अर्थत् जिनेंद्रके पांचकल्याणक, पृवें जिन दिनोंमें हुए, तिन दिनोंमें पूर्गेक विधिसें पूजा करनीः और विशेषतः इुरस, घृत, दहि, दुग्ध, और सुगंध जलके भरे हुए पवित्र विविध प्रकारके कलशोंकरके जिन-मूर्त्तिको अभिषेक करना; तथा रात्रिकेविषे संगीत, नाटक, जिनगुण-गायनादिकोंकरके रात्रिजागरण करनाः तथा नंदीश्वरादि अष्टादेनोंमें और अन्य भी षोडरा कारण, दश लाक्षण, पुष्पांजलिसुगंध दशमी, अनंतव्रत, रत्नत्रय आदि धर्मोचित पर्वके दिनोंमें श्रीजिनमंदिरमें जिनपूजा प्रभावनादि कार्य करने; सो कालपूजा जाणनी ॥ इत्यलमतिप्रपंचेन ॥

प्रश्नः–मुनिको पीछी कमंडऌविना अन्य कुछ भी रखना न चाहिये. उत्तरः–यह तुमारा कथन अयोग्य, और स्वशास्त्रानभिज्ञताका सूचक है.

उत्तरः-यह तुमारा कथन अयाग्य, आर स्वशास्त्रानामज्ञताका सूचक ह. क्वोंकि, ब्रह्मचारिपांचाख्यकृत तत्त्वार्थसूत्रावचृरि, जो कि ब्रह्मचारिश्रुत-सागरकृत तत्त्वार्थटीकासें उद्धार करी हुई है, तिसमें पांचसमिातियांके अधिकारमें आदाननिक्षेपसमितिका ऐसा स्वरूप लिखा है. तथाहि॥

> "॥ पिच्छादिना धर्मोपकरणानि प्रतिछिख्य स्वीकरणं विसर्ज्जनं सम्यगादाननिक्षेपसमितिः ॥ "

ह०९

त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

भाषार्थः-पिच्छादिकेंकिरके धर्मोंपकरणोंको प्रतिलेखके अंगीकार करने, और रखने, सो सम्यग् आदानसमिति है. । यहां पीछी आदि लिखा है, सो आदिशब्दसें क्या क्या यहण करना ? और प्रतिलेखके प्रहण करने, रखने वे धर्मोंपकरण, कौनकौनसें हैं ?

तथा पूर्वोक्त तत्त्वार्थसूत्रावचूरिमेंही ॥

"॥ संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिंगलेइयोपपादप्रस्थानविक-ल्पतः साध्याः ॥ "

इस सूत्रके अधिकारमें लिखा है.। तथाहि॥

"॥ छिंगं हिमेदं द्रव्यभावलिंगमेदात तत्र भावलिंगिनः पंचप्रकारा अपि निर्म्रथा भवंति द्रव्यलिंगिनः असमर्था महर्षयः शीतकालादौ कंवलादिकं गृहत्वा न प्रक्षालयंते न सीव्यंति न प्रयत्नादिकं कुर्वति अपरकाले परिहरंतीति भगवत्याराधना प्रोक्ताभिष्ठायेणोपकरणकुशीलापेक्षया व-क्तव्यम् ॥ "

भाषार्थः-लिंग दो प्रकारके हैं, द्रव्यलिंग और भावलिंग; तिनमें भाव-लिंगी पांचप्रकारके निर्धथ होते हैं, और द्रव्यलिंगी असमर्थ महाऋषि हैं. जे शीतकालादिमें कंवलादिकों ब्रहण करके धोवे नही हैं, सीवते नही हैं, प्रय-त्नादि करते नही हैं, और शीतकालके दूर हुए त्याग करते हैं; इति। यह कथन, भगवत्याराधनामें कथन करे हुए अभिष्ठायकरके उपकरण कुशीलकी अपेक्षा जाणना.॥

तथा प्रवचनसारवृत्तिमें उपधिका भेद कहा है. । यतः ॥

छेदे। जेण ण विज्ञदि गहणविसग्गेसु सेवमाणस्स ॥

समणो तेणिह वहदि दुकारं खेत्तं वियाणिता॥

भाषार्थः-जिसके करनेसें न होवे छेद, लेने और छोडनेमें, इस रीतिसें उपधि आहार निहार कारणे सेवना करतेको, तिस्सें तिसमें श्रमणपणा वर्त्ते हें, दुषमकालको, और क्षेत्रको जानके ॥

For Private And Personal

ह१०



तथा प्रवचनसारकी इत्तिमें जिनेश्वरके अधिकारमें साधुकी उपाधि धर्मध्वजकरके कही है । तथाहि ॥

"॥ न विद्यते लिंगानां धर्मध्वजानां ग्रहणं यस्येति बहिरं-गयातीलिंगाभावस्येति॥"

भाषार्थः–नही है। लिंग धर्मध्वजोंका ग्रहण जिस जिनेश्वरके, अर्थात् वहिरंगयतिलिंगका अभाव है. ॥

भावसंग्रहमें भी उपकरण विशेष कहे हैं। तथा च तत्पाठः ॥

उवयरणं तं गहियं जेण ण भंगो हवेइ चरियस्स॥ गहियं पुत्थयवाणं जोगं जं जस्स तं तेण ॥

भाषार्थः-उपकरण से। ग्रहण करिये हैं, जिसके ग्रहण करनेसें चारित्र-का भंग नही होता है; और व्रहण करा पुस्तक पाना पुस्तकोपकरणादि-भी, चारित्रका भंग नही करे हैं. क्योंकि, जो जिसके योग्य उपकरण हैं, सो तिसकेवास्ते व्रहण करना है. ॥

कुंदकुंदमुनिक्वत मूलाचारमें साधुकी उपधि प्रकटपणे कथन करी है.। तथाहि॥

> णाणुवाहें संजमुवाहें तउव्रुवहिमण्णमविउवहिं वा ॥ पयदं गहणिक्खेवो समिद्दी आदाणनिक्खेवा ॥

भाषार्थः-ज्ञानोपधि, षुस्तकपट्टिकाबंधनादि; संयमोपधि, जिसके रखनेसें संयम पाल सकें; और तपोपधि, तथा अन्य प्रकारकी भी उपधि, इन पूर्वोक्त सर्व उपधियोंको प्रयत्नसें ग्रहण निक्षेप करना, तव संपूर्ण आदान निक्षेपसमिति होती है.॥

और बोधपाहुडकी वृत्तिमें जिनमुद्राका कथन है. । यतः ॥ ट्रीरःकूर्चइमश्रुऌोचोमयूरापिच्छधरः कमंडऌकरः ।

अधःकेशरक्षणं जिनमुद्रा सामान्यत इति ॥

### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

भाषार्थः-मस्तक दाढी मूंछका तो लोच करा हुआ, मोर पीछी धारण करी हुई, और कमंडलू हाथमें, अधःकेशोंका रखना, यह जिनमुद्रा सामान्य प्रकारसें है. वाहरे ! दिनमें राह भूलेहुये मेरे दिगंबर भाइयो ! क्या तीर्थकर भी शिरदाढीमूंछका लोच करते थे ? और पीछी कमंडलू रखते थे, जिससें तुमने जिनमुद्राका ऐसा स्वरूप लिखा है ? इससें यह सिद्ध होता है कि, तुम जिनमुद्राका स्वरूप भी यथार्थ नही जानते हो. तथा प्रवचनसारकी वृत्तिसें, और बोधपाहुडकी वृत्तिसें सिद्ध होता है कि, पीछी कमंडलूसें अन्य भी उपधि साधु रख लेवें. क्योंकि, बोध पाहुडवृत्तिमें पीछी कमंडलू रखना जिनमुद्रा कही है, और प्रवचनसार-वृत्तिमें वहिरंगयतिलिंगका जिनेश्वरकों अभाव कहा है: तो, वो बहिरं-गयतिलिंग कौनसा हे, जो जिनेश्वरमें नही है ? ॥

तथा योगेंद्रदवविरचित परमात्मप्रकाशकी टीकामें भी साधुको उपकरण ग्रहण करने लिखे हैं। तथा च तत्पाठो यथा॥

"॥परमोपेक्षासंयमाभावे तु वीतरागञ्जुद्धात्मानुभूतिभावसंय-मरक्षणार्थ विशिष्टसंहननाडिशक्त्यभावे साति यद्यपि तपःपर्यायशरीरसहकारिभूतमन्नपानसंयमशौचज्ञानोपकर-णतृणमयप्रावरणादिकं किमपि ग्रह्णति तथापि ममत्वं न करोतीति॥"

तथाचोक्तं ॥

रम्येषु वस्तुवनितादिषु वीतमोहो।

मुह्येद्रुथा किमिति संयमसाधनेषु॥

धीमान् किमामयभयात् परिहृत्य भुक्तिं ।

पीत्वौषधं व्रजति जातुचिदण्यजीर्णम् ॥ १ ॥

भाषार्थः-परमोपेक्षासंयमके अभाव हुए, वीतराग शुद्ध आत्माके अनुभव भाव संयमकी रक्षा करनेवास्ते, विशिष्टसंहननआदि शाक्तिके अभाव हुए, यद्यापि तप, पर्याय, और शरीरके सहकारिभृत, अर्थात् साहाय्य देनेवाले,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्न, पाणी, और संयम, शौच, ज्ञान, इनके उपकरण, तथा तृणमय प्रावरण, घांसका उत्तरीय वस्त्र, इत्यादि कुछ भी ग्रहण करता है; तथापि तिनमें ममत्व नही करता है. इति । सोही कहा है. । रमणीय धनधा-न्यादि वस्तु, और वनिता-स्त्री, आदिशब्दसें माता, पिता, पुत्र, पुत्री, भाइ, बहिन, इत्यादिकोंमें जिसने मोह त्याग दिया है, सो निमोंही, क्या, संयमके साधनोंमें वृथाही सोह करेगा ? अपिनु कभी भी नही. इसवातके दृढ करनेवास्ते दृष्टांत कहे हैं. बुद्धिमान् रोगके भयसें भोजनको त्यागके और औषधको धीने, क्या कभी भी अजीर्णकों प्राप्त होता है ? कदापि नहीं. ऐसेंही जन्ममरणादिदुःखरूप रोगके भयसें संसारके सोहरूप भोजनको त्यागके, निःसंग होके, जिनवचनामृतरूप औषधको पीके, संयमके साधनोंमें अजीर्णरूप मोहकों प्राप्त नही होता है. ॥

तथा। राजवात्तिकमें भी उपकरणविषयक ठेख है. । तथाहि ॥ "॥ अतिथिसंविभागश्चतुर्विधो भिक्षोपकरणोषधप्रतिश्रयभे-दात्॥ २८॥" अतिथिसंविभागश्चतुर्धाभिद्यते । कुतः । भि-क्षोपकरणोषधप्रतिश्रयभेदात । मोक्षार्थमभ्युत्थितायातिथये संयमपरायणाय द्युद्धाय द्युद्धचेतसा निरवद्या भिक्षा देया धर्मापकरणानि च सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रोपवृंहणानि दातव्यानि औषधं प्राप्ताग्यमुपयोजनीयं प्रतिश्रयश्च पर-मधर्मश्रद्दया प्रतिपादयितव्यइति । च द्यव्दोवक्ष्यमाणग्रह-रथधर्मसमुच्चयार्थः ॥

भाषार्धः-आतिथिसंविभागनामा बारमे (१२) वतके चार (४) भेद होते हैं; भिक्षा १, उपकरण २, औषध ३, और उपाश्रय ४; मोक्षकेवास्ते उद्यत संयममें तत्पर ऐसें झुद्ध आतिथि साधुकेतांइ झुद्धचित्तसें निरवद्य-दूषणर-हित भिक्षा देनी १, और सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र, इनकी वृद्धि कर-नेवाले उपकरण देने २, योग्य औषध प्राप्त कर देना ३, और परम धर्म

त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

श्रद्धाकरके उपाश्रय प्राप्त कर देना ४; च शब्द वक्ष्यमाण यहस्थधर्मके समुच्चय वास्ते है.॥

तथा। राजवार्त्तिकमेंही । यताः ॥

"॥ धर्मोपकरणानां ग्रहणविसर्जनं प्रति यतनमादाननिक्षेप-णासमितिः॥ ७॥" धर्माविरोधिनां परानुपरोधिनां द्रव्याणां ज्ञानादिसाधनानां ग्रहणे विसर्जने च निरीक्ष्य प्रपूज्य प्रव-र्त्तनमादाननिक्षेपणासमितिः ॥

भाषार्थः--धर्मके अविरोधी, परके अनुपरोधी, ज्ञानादिके साधन, ऐसें द्रव्योंके ग्रहणमें और त्यागमें देखके और प्रमार्जन करके प्रवर्त्तना, सो आदानानिक्षेपणासामिति है ॥

तथा राजवार्त्तिकमेंही । यतः ॥

"॥ संसक्तान्नपानोपकरणादिविभजनं विवेकः ॥ " संसक्ता-

नामन्नपानोपकरणादीनां विभजनं विवेक इत्युच्यते ॥ भाषार्थः-संसक्त जीवोत्पत्तिवाळे अन्न, पाणी, उपकारणादिकोंका त्याग करना (परठना), सो विवेक कहिये हैं ॥

तथा राजवार्त्तिकमेंही पांच प्रकारके निर्प्रथोंका स्वरूप लिखा है, तिनमें बकुशका स्वरूप ऐसें लिखा है.। यतः॥

"॥ बकुशो द्विविधः उपकरणबकुशः शरीरबकुशश्चेति ॥" तत्र उपकरणाभिष्वक्तचित्तो विविधविचित्रपरिग्रहयुक्तः बहु विशेषयुक्तोपकरणकांक्षी तत्संस्कारप्रतीकारसेवी भिक्षुरुप-करणबकुशो भवति शरीरसंस्कारसेवी शरीरबकुशः ॥

भाषार्थः-बकुश दोप्रकारका होता है, उपकरणवकुश ?, और झारीर-बकुश २; तिनमें जो उपकरणोंमें रक्त चित्तवाला नाना प्रकारके विचित्र परिग्रहयुक्त, बहुत सुंदर उपकरणोंका इच्छक, और तिन उपकरणोंका संस्कार प्रतिकार करनेवाला, भिध्त साध, सो उपकरणबकुश होता है; और शरीरका संस्कार करनेवाला, शरीरबकुश होता है. ॥

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथा वकुशनिर्मथमें सामायिक, और च्छेदोपस्थापन, यह दो संयम दिगंबराचार्योंने माने हैं. । तथाहि ॥

"॥पुलाकबकुशप्रतिसेवनाकुशीखाः दयोः संयमयोः सामायि-कच्छेदोपस्थापनयोर्भवंति ॥" इतिगजवार्त्तिकटीकायाम् ॥

तथा ज्ञानार्णवर्मे जञ्या, आसन, उपधान ( तकीया ) आदि, मुनिकी उपधि कही है; जो पाठ ऊपर लिख आए हैं.। इत्यादि कितनेही दिगं-बरशास्त्रोंमें मुनिकी अनेक प्रकारकी उपधि कही है. ऐसें उपकरण रख-नेसें दिगंबरमतका मुनि तो, परिधहधारी नही हुआ, और श्वेतांबरमतका मुनि, चतुर्दशादि उपकरण रक्खे, तिसको परिप्रहधारी मानना, यह मतां-धपणा नही तो, अन्य क्या है ?

और दिगंबराचार्योंको द्रव्यक्षेत्रकालभावकी अनभिज्ञता होनेसें, और अनुचित कठिन मुनिवृत्तिके कथन करनेसें, प्रथम तो मुननी, अर्थात् साध्वी व्यवच्छेद होगई; पीछे साधु व्यवच्छेद होगए. आचार्योपाध्यायका तो कहनाही क्या है!!! और श्वेतांबरमतमें तो, श्रीमहावीरजीसें लेके आजतांइ अव्यवच्छिन्न चतुर्विध संघ चला आता है. और वकुशकुशील इस कालमें जे पाइये हैं, तिनका आचार, व्याख्याप्रज्ञाप्ति (भगवतीसूत्र) आदि शास्त्रोंमें कथन करा है, तैसें आचारके पालनेवाले साधु साध्वी सांप्रतिकालमें भी उपलव्ध होते हैं. इस हेतुसें दिगंवरशास्त्रोंकी अस-खता, और श्वेतांवरके शास्त्रोंकी सत्यता, प्रत्यक्ष प्रमाणसेंही देख लो; अन्यप्रमाणकी कुछ आवश्यकता नहीं है.

प्रश्नः-केवली कवलाहार नही करता है, और तुम केवलीको कवला-हार मानते हो, सो, किस प्रमाणसें मानते हो ?

उत्तरः-आगमप्रमाणसें मानते हैं. क्योंकि, श्रीतत्त्वार्थसूत्रमें परिष-होंका अधिकार चला है, तहां केवली-जिनके क्षुधापिपासादि इग्यारें परिषह कहे हैं, और तुमारे मतकी द्रव्यसंग्रहकी वृत्तिमें चारित्रके अधिकारमें कहा है कि, तीन योगोंका व्यापार जिन-

### त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

केवलीके चारित्रको मलिन करे हैं, जिसको प्रदेशोंका चंचलभाव है, तिसकोंही यह योगत्रयव्यापार है; और कर्मप्रंथोंमें बेतालीस (४२) कर्मप्रकृतियां उदयमें केवलीको कही है, वे, अपना अपना नाना-प्रकारका रस दिखाती हैं। अवयवोंका जो प्रकर्षसें चलाना है, सो प्रवचनसारमें कियाविशेष कहनेकरके केवलीकों कहा है; समय-सारमें भी अंगसंचालन कहा है, भक्तामरस्तोत्रमें भगवंतको चरणोंसें चलना कहा है, एकीभावस्तवनमें जिनवरचरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें तीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें तीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें तीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें लीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें लीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें लीर्थंकरके चरणोंका न्यास कहा है, वीरनंदिक्टत

अब पूर्वोक्त शास्त्रोंके पाठ, अर्थसहित, अनुक्रमसें लिखते हैं.। तत्रादो तत्त्वार्थसूत्रपाठो यथा॥

"॥ सूक्ष्मसंपरायछद्मस्थर्वातरागयोश्चतुईशएकादशजिने ॥"

भाषार्थः---सूक्ष्मसंपराय, और छद्मस्थ वीतरागमें अर्थात् दशमे इग्यारमे बारमे (१० । ११ । १२ ।) गुणस्थानमें चौदह (१४) परीषह हैं; और जिन--के-वलीमें इग्यारह (११) परीषह हैं. तव तो, क्षुधापरीषहके हुए, केवलीको कवलाहार सिद्ध हुआ. परंतु कितनेक दिगंवरटीकाकारोंने, टीकामें नकार प्रहण करा है, सो महाउत्सृत्र है. ''एकादशजिने न संतीतिशेषः '' ऐसी मिथ्याकल्पना सिद्ध करी है. क्योंकि, दिगंवरटीकाकार सूत्रशैलीके अनभिज्ञ मालुम होते हैं. जब सूत्रमें गकार कहाही नही है, तो टीका-कारने नकार कहांसें काढ सारा ? जेकर नकार माना जावे, तब तो, संलग्न सर्वसूत्रके साथ 'न संति ' कियाका संवंध मानना चाहिये. तब तो, ऐसा अर्थ होवेगा, सूक्ष्मसंपराय, और छद्मस्थ वीतरागके चतुईश परीषह नही है; परंतु मतांधपुरुष मिथ्यात्वके उदयसें क्या क्या झूठी कल्पना नही करसकता है ? अपितु सर्व करसकता है. जब केवलीमें वेदनीय कर्मके उदयसें इग्यारह परीषह हैं, तो फिर, क्षुधाके लगनेसे ह१ह

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

केवली कवलाहार क्यों नहीं करें ? क्योंकि, औदारिकशरीरकी स्थिति क्वलाहारविना नहीं हो सकती है.॥ १॥

द्रव्यसंग्रहवृत्तिपाठो यथा ॥

"॥ सयोगिकेवलिनो यथाख्यातं चारित्रं न तु परमयथा-ख्यातं चारित्रं चौराभावेपि चौरसंसर्गिवत् मोहोदयाभावेपि योगत्रयव्यापारश्चारित्रमलं जनयतीति॥"

भाषार्थः-सयोगिकेवलीके यथाख्यात चारित्र है,परंतु परमयथाख्यात चारित्र नहीं है, जैसें चोरके अभावसें भी, चोरकी संगतिवाला चोर है; तैसेंही मोहोदयके अभाव हुए भी, योगत्रयका व्यापार चारित्रमें मल उत्पन्न करता है, ॥ २ ॥

प्रवचनसारपाठो यथा ॥

ठाणनिसेज्जविहारा धम्मुवदेसो अ णिअदवो तेसिं ॥

अरहंताणं काले मायाचारोवू इत्थीणं ॥

भाषार्थः-स्थान, निषध्या, विहार, धर्मोंपदेश, यह सर्व तिन अरिहंतों-को स्वाभाविक है. स्त्रियोंको मायाचारकीतरें.॥ ३॥

उन्निद्रहेम–इत्यादि भक्तामरके काव्यमें भगवान् कमलोपरि पाद न्यास, स्थापन करते हैं.

"॥ पादों पदानि तव यत्र जिनेंद्र धत्तः ॥" ॥इति वचनात् ॥ ४ ॥ एकीभावस्तोत्रेमं भी पादन्यास छिखा है.॥

"॥पादन्यासाद्पि च पुनतो यात्रया ते त्रिलोकीमित्यादि॥" ॥५॥

तीर्थंकरकमलऊपर पादन्यास करते हैं.॥

"॥तीर्थंकराःकमलोपरि पादेौ न्यसंतीति" भावपाहुडवृत्तिवचनात्॥६॥ चंद्रव्रभचरित्रमें भगवान्का विहार लिखा है.॥

"॥ इत्थं विहत्य भगवान् सकलां धरित्रीमित्यादिवचनात्॥"॥ ७॥ धर्मनाथचरित्रमें भी भगवानका विचरना लिखा है.॥ त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

६१७

# अथ पुण्यैः समाकृष्टो भव्यानां निःस्पृहः प्रभुः ॥ देशे देशे तमश्छेत्तुं व्यचरद्रानुमानिव ॥

भाषार्थः-भव्यप्राणियोंके पुण्योंसें खिचा हुआ, निःस्पृह भी भगवान्, देशोदेशमें मिथ्यात्वरूप अंधकारको छेदनेवास्ते, सूर्यकीतरें विचरता भया.॥ ८॥

तथा जिन, जो अंग न चलावे तो, झुभ विहायगति, और अशुभ विहायगतिका उदय किसतरें होवे ? नही होवे. और जिनके सात योग, कैसें होवे ? और जो कल्पनाकुयुक्तिसें कहते हैं कि, देवते तीर्थंकरको उठाते, बिठलाते हैं, और चलाते हैं; सो कहना महा मिथ्या है. क्यों-कि, प्राचीन दिगंवरमतके शास्त्रोंमें, ऐसा लेख किसी जगेमें नही है. तो फिर, केवलीको देवते, उठना, बैठना, चलना, कराते हैं; ऐसा कलंक-रूपकथन, मिथ्याद्दष्टिदीर्घसंसारीविना कोन कर सकता है ?

और जो तीर्थंकरकेवलीके, परम औदारिक शरीर कहते हैं, सो भी इनके ग्रंथोंसें विरुद्ध है. क्योंकि, कायावोधपाहुडमें औदारिकही कहा है. सो पाठ यह है.॥

एरिसगुणाहिं सहियं अइसयवंतं सुपरिमलामोअं॥

ओराठीयं च कायं णायवुं अरुहपुरुसरस ॥ १ ॥

भाषार्थः-इन पूर्वोक्त गुणसहित, अतिशयवंत, सुपरिमऌआमोदसंयुक्त, औदारिककाया, अरिहंतपुरुषोंकी जाननी

प्रश्नः-स्त्रीको सर्वचारित्र और मोक्ष नही है.

उत्तरः-तुमारे मतके शास्रोंमेंही, स्त्रीको चारित्र, और मोक्ष होना लिखा है

यतः ॥

# जइ दंसणेण सुद्धा उत्तामग्गेण सावि संजुत्ता ॥ घोरं चरियं चरित्ता-इत्यादि

৩८

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भाषार्धः-यदि दर्शनसम्यक्त्व करके स्त्री, शुद्ध है, उक्तमार्गकरके सो भी, संयुक्त है, घोर दुरनुचरचारित्र आचरणकरके-इत्यादि ॥ और इस पाठकी वृत्तिमेंही महाव्रतका उच्चार कहा है; अन्यथा चतुर्विध संघ कैसें होवे?

और त्रैलोक्यसारमें स्त्रीको मोक्ष कहा है. । तथा च तत्पाठः ॥

वीस नपुंसकवेआ इत्थीवेया य हुंति चाळीसा ॥

पुंवेआ अडयाला सिदा इक्रंमि समयंमि॥ १॥

भाषार्थः−नपुंसकवेद वीस ( २० ) स्त्रीवेद चार्ळास ( ४० ), पुरुषवेद अट्टतार्ळीस ( ४८ ), ये सर्व, एकसौ आट्ट ( १०८ ) एक समयमें सिद्ध हुए हैं.

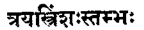
प्रश्नः–नग्न दिगंबरमुनिके चिन्हविना, किसीको भी केवल ज्ञान नही होता है

उत्तरः-ब्रह्मदेवकृत समयपाहुडकी वृत्तिमें लिखा है कि, भरतराजाने भावसें परिग्रह छोडा है. । तथा प्राकृतबंध हरिवंशपुराणमें लिखा है कि, शिरमें कर-हाथ डालतेही भरतनृपतिने केवलज्ञान लद्या. । और द्रव्यालिंगराहित पांडवोंने, कर्मोंका अंत किया. ॥

"॥ जा चिहुरुप्पालण खिवइ हत्थु ता केवल उप्पण्णो पसत्थु॥"– इतिहरिवंशपुराणे ॥

प्रश्नः-आपं प्रथम लिख आए हैं कि, वे सर्व लेख आगे चलके लिखेंगे तो, अब बतलाइए, वे लेख कौनसें हैं?

उत्तरः-वे लेख सर ए. कनिंगहाम (SER A CONNINGHAM) के 'आर्चीओलोजिकल रीपोर्ट' (ARCHAEOLOGICAL REPORT) के तीसरे वोल्युममें (१३–१६५) छपाए हुए मथुराके प्रख्यान शिलालेख हैं; जिनकी नकल नीचें लिखते हैं



"॥ सिद्धंसं २०ग्रमा १ दि १०+५ को दियतो गणतो वाणि-यतो कुछतो वैरितो शाखातो शिरिकातो भत्तितो वाचकस्य अर्यसंघसिंहस्य निर्वर्त्तनं दत्तिऌस्य .....वि .....छस्य कोठुंबिकिये जयवाऌस्य देवदासस्य नागदिनस्य च नाग-दिनाये च मातुये आविकाये दिनाये दानं-इ ( आ ) वर्द्र-मानप्रतिमा ॥ "

भाषांतरः-"॥ जय! संवत् २० का उष्णकालका मास पहिला (१) मिति १५, श्रीवर्द्धमानकी प्रतिमा, दत्तिलकी वेटी वि .. लकी स्त्री जयवाल जयपाल देवदास और नागदिन अर्थात् नागदिन्न वा नागदत्त और नागदिना अर्थात् नागदिन्ना वा नागदत्ताकी माता दिना अर्थात् दिन्ना वा दत्ता घरकी मालिकिणी ग्रहस्थ झिष्यणी श्राविका तिसने अर्पण करी-यह प्रतिमा-कौटिकगच्छमेंसें वाणिजनामा कुलमेंसें वैरीशाखाके भागके आर्य-संघ-सिंहकी निर्वर्त्तन है अर्थात् प्रतिष्ठित है.॥" ॥ १ ॥

"॥ सिद्धं महाराजस्य कनिष्कस्य राज्ये संवत्सरे नवमे ९. मासे प्रथ १ दिवसे ५ अस्यां पूर्वाये कोटियतो गणतो वाणियतो कुछतो वैरितो शाखातो वाचकस्य नागनंदिस निर्वरतनं ब्रह्मधूतुये भट्टिमितसकुटुंबिनिये विकटाये श्रीव-र्द्धमानस्य प्रतिमा कारिता सर्वसत्वानं हितसुखाये॥" यह छेख श्री महावीरकी प्रतिमाऊपर है.

भावार्थः–जय! कनिष्कमहाराजाके राज्यमें नव (९) मे वर्षमें पहिले (१) महिनेमें मिति पांचमी (५)में–इसदिनमें सर्व प्राणियोंके कल्याण

\* " सिद्धं " इस शब्दका ' जय ' अर्थ यूरोपीयन पंडितोंने किया है, सो यथार्थ नही है. क्योंकि, जैन-मतमें प्राय: ' ॐ ' ' अर्ह ' ' सिद्धं ' इत्यादि शब्द मंगलार्थ, और नमस्कारार्थ वाचक मानके, आदिमें लिखे जाते हैं. ॥



तथा सुखकेवास्ते भद्दिमित्रकी स्त्री और ब्रह्मकी विकटा नामा पुत्रीने श्रीवर्द्धमानकी प्रतिमा बनवाई है–यह प्रतिमा–कोटिगणके वाणिज कुलके और वइरी शाखाके आचार्य नागनंदिकीनिर्वर्त्तन प्रतिष्ठित है.॥२॥

"॥ संवत्सरे ९० व.... ....स्य कुटुंबनि. व. दानस्य वोधुय कोटियतो गणतो प्रश्नवाहनकतो कुछतो मज्झमातो द्राखातो....सनिकायभतिगाळाए थवानि........ ॥"

इस लेखकेवास्ते डा० बुल्हर कहते हैं कि, इस लेखकी ली हुइ नकल मेरे वसमें नही है, इसवास्ते इसका पूर्णरूप में स्थापन नही कर सकता हूं, परंतु पहिली पंक्तिके एक टुकडेके देखनेसें ऐसा अनुमान हो सकता है कि, यह प्रतिमा किसी स्त्रीने अर्पण करी है (वनवाई है) और सो स्त्री एक पुरुषकी मालकणी (कुटुंबिनी) और दूसरे पुत्रकी स्त्री (वधु) थी, ऐसें लिखा है।-संघमें कोटियगच्छके प्रश्नवाहन कुलकी मध्यमशाखाके-इत्यादि-॥ ३॥

"॥ स० ४७ म. २ दि २० एतस्या पूर्वाये चारणे गणेपेतिधमिककुळवाचकस्य रोहनदिस्य शिसस्य सेनस्य निवंतनसावक-इत्यादि॥ "

संवत् ४७ उण्णकालका महिना दूसरा (२) मिति २० इस मितिमें यह संसारी शिष्यका देवार्पण किया हुआ पाणी पीनेका एक ठाम है यह रोहनंदिका शिष्य चारणगणके प्रैतिधर्मिककुलका आचार्यसेन तिसका प्रतिष्ठित है. ॥ ४ ॥

"॥ सिद्धं नमो अरहतो महावीरस्य देवनाशस्य राज्ञा वासु-देवस्य संवत्सरे ९८ वर्ष मासे ४ दिवसे ११ एतस्या पूर्वाये त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

६२१

अर्थ्यरोहनियतो गणतो परिहासककुलतो पोनपत्रिकातो शाखातो गणिस्य अर्थ्यदेवदत्तस्य न.....॥ " यह भी एक शिलालेखका उतारा है

भाषांतरः-फतेह ! देवतायोंका नाइाकर्त्ता ऐसें अरहतमहावीरको नम-स्कार. वासुदेव राजाके संवत्के ९८ मे वर्षमें वर्षाऋतुके चौथे महिनेमें एकादर्शाके दिन इस मितिमें गणोंके मुख्य गणी अर्थ्यदेवदत्त आर्थरोह-णके स्थापे हुए, गणके परिहासककुलके पौर्णपत्रिकाशाखाके ॥

अब इन ऊपर लिखे मथुराके पुराने शिलालेखोंके वांचनेसें दिगंवरा-म्राय माननेवाले पक्षपातरहित सुज्ञजन प्रियबांधव दिगंवरलोकोंको विचार करना चाहिये कि, दिगंबरीय पट्टावलीयोंमें तथा दर्शनसारादि दिगंबरीय प्रंथोंमें, जे लेख श्वेतांबरमतकी बाबत लिखे हैं, वे सत्य है, वा नही है ? और येह शिलालेख श्वेतांबरोंके कथनको सिद्ध करते हैं, वा, दिगंबरोंकेकथनको ? क्योंकि, श्वेतांबरमतके दशाश्वतस्कंधसूत्रके आ-ठमे कल्पाध्ययनमें लिखा है कि, श्रीमहावीर खामीके आठ (८)मे पाट-पर श्रीवीरात संवत् २१५ में श्रीस्थूलमद्र खामी स्वर्गवासी हुए, उनके पाटपर ९ में पट्टधर श्रीसुहस्तिसूरि हुए, उनके पट् (६) शिष्योंसें पट् (६) गच्छ उत्पन्न हुए.

तथाहि ॥

"। स्थविर आर्यरोहणसें उद्देह गण, जिसकी चार शाखायें हुइ, और छ कुल हुए. । स्थविर भद्रयशसें ऋतुवाटिका गच्छ, तिसकी चार शाखा, और तीन कुल हुए.। स्थविर कामर्द्धिसें वेसवाडियागण, (गच्छ) तिसकी चार शाखा, और चार कुल.। स्थविर सुप्रतिबुद्धसें कौटिक-गण, तिसकी चार शाखा और चार कुल.। स्थविर ऋषिगुप्तसें माणव-कगण, तिसकी चार शाखा, और चार कुल.। स्थविर श्रीगुप्तसें चारण गच्छ, तिसकी चार शाखा, और सात कुल.।"

ये गच्छ, शाखा, कुलके नामका कोठा ईसमाफक है.

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

| गच्छ.                       | शाखा.                                                                       | कुल.                                                              |                             |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| ॥ १॥<br>उद्देहगण.<br>गच्छ.  | १ इंद्रवज्रिका, ॥<br>२ मासपूरिका, ॥<br>३ मतिपत्रिका, ॥<br>४ पूर्णपत्रिका, ॥ | १ नागभूत, ॥<br>२ सोमभुत, ॥<br>३ उछगच्छ, ॥<br>४ हत्थलिज,॥          | ५ नंदिज्ज, ॥<br>६ पारिहासक, |
| ॥ २ ॥<br>ऋतुवाटिका<br>गच्छ. | १ चंपिझिझया, ॥<br>२ भद्रिका, ॥<br>३ काकंदिया, ॥<br>४ मेहलिजिया, ॥           | १ भइजसियं, ॥<br>२ भइगुत्तियं, ॥<br>३ यशोभादिकं, ॥                 |                             |
| ॥ ३ ॥<br>वेसवाटिका<br>गच्छ. | १ सावत्थिया, ॥<br>२ रज्जपालिया, ॥<br>३ अंतरिजिया, ॥<br>४ खेमलिजिया, ॥       | १ गणियं, ॥<br>२ महियं, ॥<br>३ कामद्वियं, ॥<br>४ इंदपुरगं, ॥       |                             |
| ॥ ४ ॥<br>कोैटिक<br>गच्छ.    | १ उच्चनागरी, ॥<br>२ विद्याधरी, ॥<br>३ वयरी, ॥<br>४ मज्झिमिछा, ॥             | १ बंभलिज्ज,॥<br>२ वत्थलिजा,॥<br>३ वाणिजा,॥<br>४ पण्हवाहणयं,॥      |                             |
| ॥ ५॥<br>माणवक<br>गच्छ.      | १ कासवाजिया, ॥<br>२ गोयमजिया, ॥<br>३ वासहिया, ॥<br>४ सोरहिया, ॥             | १ ऋषिगुप्तक, ॥<br>२ ऋषिदत्तक, ॥<br>३ अभिजयंत, ॥                   |                             |
| ॥ ६ ॥<br>चारण गच्छ.         | १ हारियमालागारी,<br>२ संकासिया, ॥<br>३ गवेद्धुआ, ॥<br>४ विजनागरी, ॥         | १ वत्थलिजं,॥<br>२ पीइधम्मियं,॥<br>३ हालिजं,॥<br>४ पुप्फमित्तिजं,॥ |                             |

### चतुस्त्रिंशःस्तम्भः ।

इन पूर्वोक्त षट् (६) गणोंमेंसें १ । ४ । ६ गणोंके, उनके कुलोंके, और उनकी शाखायोंके नाम, मथुराके शिलालेखोंमें लिखे हैं. और देवसेन भद्दारक अपने रचे दर्शनसारप्रंथमें लिखते हैं कि, विकमराजाके मरण-पीछे एक सौ छत्तीस वर्ष गए सोरठदेशके वछभी नगरमें श्वेतांवर संघ उत्पन्न हुआ; तथा मूलसंघ, नंचाम्नाय, सरस्वतिगच्छ, वलास्कारगण, इन चारों नामोंकी मथुराके शिलालेखोंमें गंध भी नही हैं; जेकर श्वेतांवरीय शास्त्रोंके पूर्वोक्त गणोंके लेख कल्पित मानें, तो भूमिमेंसें वे लेख कैसें निकलते ? इसवास्ते श्वेतांवरीय शास्त्रोंके लेख सत्य सिद्ध होते हैं. और दिगंवरोंके लेख मिथ्या सिद्ध होते हैं. क्योंकि, श्वेतांवर वाबत देवसेनके लेखसें मथुराके शिलालेख प्राचीनतर हैं; इसवास्ते श्वेतांवरीय शास्त्रोंमें जे जे गण कुल शास्ताके नाम लिखे हैं, वे सत्य हैं. और जे जे दिगंवरोंने मूलसंघ १, नंचाम्नाय २, सरस्वतिगच्छ ३, बलात्कारगण ४, लिखे हें, वे नवीन कल्पित सिद्ध होते हैं. जब श्वेतांवरमतकी सत्यताकी गचाही भूमिके शिलालेखही देते हैं, तब तो, प्रेक्षावान्को तिसकोही सत्यकरके मानना चाहिये. ॥

॥ इति प्रसंगतः संक्षेपतो दिगंबरमतसमालोचनं समाप्तम् ॥

॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे जैनमतस्य

प्राचीनताबौद्धमतान्यतावर्णनो नाम त्रयस्त्रिंशः स्तम्भः ॥ ३३ ॥

# ॥ अथचतुस्त्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

तेतीसमे स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनताका, और बौद्धमतसें पृथक्ताका वर्णन कीया; अब इस चौतीसमे स्तंभमें जैनमतकी कितनी बातेंपर आधुनिक कितनेक पंडिताभिमानी शंका करते हैं, उनके उत्तर लिखते हैं.

प्रश्नः-जैनमतमें ऋषभदेव आरिहंतकी जो पांचसौ (५००,) धनुषप्रमाण अवगाहना लिखि है, ओर चौरासी लक्ष (८४०००००) पूर्वकी आयु

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

लिखी है, ऐसें लेखको वांचके कितनेक लोक, जो अंग्रेजी फारसी पढे हुए हैं, वे उपहास्य करते हैं; सो ऐसी अवगाहना, और आयुको जैन-मतवाले क्योंकर सत्य मानते हैं ?

उत्तरः-हे भव्य! जबतक पक्षपात छोडके सूक्ष्मबुद्धिसें विचार नही करते हैं, तबतक वस्तुके तत्त्वकों नही प्राप्त होते हैं: क्योंकि, प्रथित्रीमें आधक रस होनेसें तिस प्रथिवीकी वनस्पतिमें भी अधिक रसवीर्य होता है, और तिस वनस्पतिके खानेवाले पुरुषादिकोंमें अधिक बल होता है, और तिनके शरीरमें वीर्य-धातु भी अधिक होता है, और जिसका वीर्य अधिक होता है, तिसका संतान भी कदावर (वडी अवगाहनावाला) होता है, हाथीवत्. 1 तथा पंजावकी भूमिसें गुजरात देशकी भूमि रसमें न्यून है, इसवास्ते पंजाबकी वनस्पति खानेवाले पंजावीयोंका शरीर गुजरातीयोंकी अपेक्षा कदावर और बलवान् है; और पंजाबसें काबुलकी भूमि अधिक रसवीर्यवाली है, इसवास्ते वहांकी मेवादि वनस्पति हिंदु-स्थानकी अपेक्षा बद्दात रसवीर्यवाली होनेसें, वहांकी पुरुष भी कदावर, और अधिक वलवान् है. इस लिखनेका यह प्रयोजन है कि, जैनमतके सिद्धांतानुसार वर्त्तमानकाल ' अवसर्पिणी ' चलता है, अर्थात् जिस कालमें समय समय भूमि आदि पदार्थोंका अच्छा वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, घटता जावे तिसको अवसर्पिणी काल कहते हैं.

यदुक्तं पंचकल्पभाष्ये ॥

भणियं च दुसमाए गामा होहिंति ऊमसाणसमा ॥ इय खेत्तगुणा हाणी कालेवि उ होहि इमा हाणि ॥ ९ ॥ समये २ णंता परिहायंते उ वण्णमाईया ॥ दव्वाई पजाया होरत्तं तत्तियं चेव ॥ २ ॥ दूसमअणुभावेणं साहूजोग्गा उ दुछहा खेत्ता ॥ कालेवि य दुप्भिक्खा अभिक्खणं हुंति डमरा य ॥ ३ ॥



दूसमअणुभावेण य परिहाणी होहि ओसहिवळाणं ॥ तेणं मणुयाणंपि उ आउगमेहादिपरिहाणी ॥ ४ ॥ इत्यादि ॥

भाषार्थः-कहा है दूसमनामा अवसर्पिणीकालके पांचमे आरे (हिस्से)-में गाम प्रायः मसाणसरिखे होवेंगे, येह क्षेत्रके गुणोंकी हानी जाननी. और कालमें भी यह वक्ष्यमाण हानी होवेगी, सोही बतावे हैं समय समयमें अनंते अनंते द्रव्यपर्यायोंके वर्ण आदिशब्दसें रस, गंध, स्पर्श, जे जे शुभ शुभतर हैं उनोंकी हानी होवेगी, परंतु अहो-रात्र तावन्मात्रही रहेगा, दूसमकालके प्रभावसें साधुयोंके योग्य क्षेत्र प्रायः दुर्रुभ होवेंगे, और सुकालमेंभी साधुयोंके योग्य भिक्षा दुर्लभ होवेगी, टुर्भिक्ष और राज्यादि उपद्रव वारंवार होवेंगे, तथा दूसमकालके प्रभावसें औषधि अन्नादिकोंके बलकी तथा रसादिककी हानी होवेगी, और तिसकरके मनुष्योंके आयु बुद्धि, आदिशब्दसें अवगाहना बलपराक्रमा-दिकोंकी भी हानी होवेगी, इत्यादि अवसर्पिंपणीका वर्णन किया है; सो अवसर्पिणीकाल प्रथम आरेसें प्रारंभ हुआ है, तबसें भूमिआदि पदार्थोंके रस-वीर्य घटनेसें पुरुषादिकोंकी अवगाहना आयु भी घटने लगी; सो अबतक, तथा आगे कितनेक कालतांइ घटती जायगी. क्रमसें घटते घटते हमारे समयतक असंख्य वर्ष गुजर चुके हैं; लाखों करोडों वर्षोंके व्यतीत होनेसें थोडी २ घटते २ हमारे समयमें थोडी अवगाहना आयु-रह गइ है; इसवास्ते असंख्य काळ पहिले वडी अवगाहनाका होना संभवे है. इस कालमें जा नही मानते हैं, वे क्या, असंख्य काल असं-ख्य वर्ष अतीतकालका पूरा पूरा स्वरूप देख आए हैं, जो नही मानते हैं?

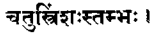
अब अतीतकालमें पुरुषादिकोंके शरीर बडे २ कड्रावर थे, इस कथन ऊपर हम थोडासा प्रमाण भी लिखते हैं. । सन १८५० ई० में मारुआं नजदीक, भूमिमें खोदते हुए, राक्षसी कदके मनुष्यके हाड भूमिमेसें निकलेथे; उनमें जबाडेका हाड, आदमीके पगजितना लंबा था, और एक बुशल अर्थात् चौवीस (२४) सेर पक्के गेहूं तिसकी खोपरीमें समा सक्तेथे, एक २ दांतका वजन पउणा आंउस (कुछक न्यून दो तोले)

uS

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

प्रमाण था. । और कीनटोलोकस नामका राक्षस पंदरा (१५) फुट ६ ईंच ऊंचाथा, उसके खंभेकी चौडाइ १० फुटकी थी; और सारलामेनके वख-तमें मालुम हुआ फरटीग्स नामका सखस २८ फुट ऊंचा था; यह कथन गुजरातमित्रके ३० मे पुस्तकके तारीख १८ सपटेंबर सन १८९२ के अंकमें लिखा है.

तथा तारीख १२ नवेंवरसन १८९३ के बुंबईका गुजराती पत्रमें लिखा है कि, हंगरीमें राक्षसीकदके एक मेंडक (ंदुर्दर-देंडका ) का हाडपिंजर मिला है; इस मेंडकको 'लेट्वीरीनथोडोन ' के नामसें पिछाननेमें आते हैं. प्राचीन शोधोंके करनेसें मालुम होता है कि, ऐसी जातके मेंडक तिस अतीतकालमें बहुत अस्ति धराते थे. परंतु आजकालमें ऐसे मेंड-ककी अस्ति हैं नही. इस मेंडककी खोपरी इतनी वडी है कि, उसकी दोनों आंखोंके खाडोंके बीचमें १८ ईंचका अंतर है; इस खोपरीका वजन ३१२ रतल प्रमाण है, और सर्व हाडोंके पिंजरका वजन १८६० रतल प्रमाण, अर्थात् लगभग एक टब प्रसाण होता है. तथा प्रोफेसर थी-ओडोर कुक अपने बनाए भूस्तर विद्याके यंथमें लिखते हैं कि, पूर्वकालमें उडते गिरोली ( छपकली-किरली ) जातके प्राणी ऐसें वडे थे, जिसकी पांख २७ फुट ठंबी थी. जव ऐसें प्राणी पूर्व कालमें इतने वडे थे, तो फिर मनुष्योंकी अवगाहना बहुत वडी होवे तो, इसमें क्या आश्चर्य है ? ये पूर्वोक्त सर्व शोधें अंग्रेजोंने करी है. अव जो कोइ कहे कि, इतने वडे शरीरवाले मनुष्य, मेंडक, गिरोलीको हम नही मानते हैं, तो फिर हम उनको क्या प्रमाण देवे ? क्योंकि, ऐसें अकलके पुतलों ( वारदानों )-को तो सर्वज्ञ भी नही समझा सकते हैं. और जो कोइ भृस्तर विद्याकी शोधको सत्यकरके मानते हैं, उनकेवास्ते तो पूर्वोक्त प्रमाण बहुत बलवत् है कि, पिछले जमानेमें सनुष्योंके शरीर वहुत वडे कदावर थे; इससें बहुत प्राचीनतर कालमें जो अवगाहना जैन सिद्धांतमें लिखी है, सो भी सत्य सिद्ध होसकती है. । तथा मनुस्मृतिकी टीकामें श्रीराम-चंद्रजीकी आयु दशसहस्र ( १०००० ) वर्षकी छिखी है. । तथा महाभार-



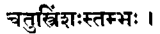
तके षोडश ( १६ ) अध्यायमें ब्रह्माकी वेटी कश्यपकी स्त्री कडूके अंडेको पकनेका काल पांचसौ ( ५०० ) वर्ष लिखा है, और वनिताके अंडेको पक-नेका काल एक सहस्र ( १००० ) वर्ष लिखा है. । तथा महाभारतके एको-नविंश ( १९ ) अध्यायमें राहुका शिर, पर्वतके शिखर जितना बडा लिखा है. । तथा एकोनत्रिंश ( २९ ) अध्यायमें पट् ( ६ ) योजन ऊंचा, और वारां योजन ठंवा, हाथी लिखा है.\* तथा तीन योजन ऊंचा, और दश योजनका परिघ ( घेरा ), ऐसा कुर्म ( कच्छु–काचवा ) लिखा है, । तथा तौरेतमंथमें नुह आदि कितनेक सनुष्योंकी ९००, वा ८००, सौ वर्षकी आयु लिखी है. इससें सालुम होता है कि इस्सें पहिले प्राचीनतर जमा-नेमें मनुष्योंमें बहुत वडी आयुवाले सनुष्य थे. इस समयर्थे भी हिंदुस्था-नकी अपेक्षा कितनेक देशों में अधिक आयुवाले मनुप्य विद्यमान है; तो फिर, असंख्यकालके पहिले मलुष्योंकी लर्व देशोंमें शत (१००) वर्ष प्रमाणही आयु माननी, यह बुद्धिमानोंको उचित है ? नहीं. इसवास्ते सर्वज्ञोक्त पुस्तकोंमें जो जो लेख है, सो सर्व सत्यही है. परंतु जो तुमा-री समझमें नही आता है, सो तुमारी बुद्धिकी दुर्बलता है. क्योंकि, जो कोइ इससमयमें किसी नवीन पुस्तकमें लिख जावे कि, एक पुरुष सौ (१००) मण बोजा उठा सकता है, और एक पुरुष २७ मणकी लोहमयी मूंगली (मुद्रर-मोगरी) उठा सकता है, तो क्या तिस लेखको आजसें ५० वर्ष पीछेतुच्छबुद्धिवाले मान सकते हैं? नहीं. परंतु यह वार्चा हमारे प्रत्यक्ष है. पंजाब देशके छाहोर जिलेमें वलटोहेगामका रहनेवाला, फत्तेसिंह नामका एक सिख ४०, वा, ५०, वा १००, मणके वोजेवाले अरहट(रेंट)को उठा लेता है; और पूर्वोक्त जिलेमें चप्रांवाला गामका रहनेवाला, हीरासिंह ना-मका एक पुरुष २७ मण लोहेकी संगली (मुद्गर-मोगरी) उठाता है, यह हमारे प्रत्यक्ष देखनेमें आया है, इसीतरें सर्वज्ञके कथन किये प्राचीन लेख, कालांतरमें अल्पबुद्धिवालोंकी समझमें आने कठिन है.

\* बावु शिवप्रसाद सितारे हिंद ( स्टार आफ इंडिया )ने लिखा है कि, बडे कदके आदमीको चढ-नेकेवास्ते इतना वडा घोडा कहांसे मिळता होगा ? सो इसका उत्तर भी जाणना कि, यदि इतना वडा हस्ती उस जमानेमें होता था, नो क्या घोडे नही होते होंगे ! ! !

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

प्रश्नः-कितनेक कहते हैं कि, जैनमतमें प्रथिवी स्थिर, और सूर्य चल ता है, ऐसा लेख है; और विद्यमान कालमें तो, कितनेक पाश्चात्यादि विद्वान् कहते हैं कि, पृथिवी चलती है, और सूर्य स्थिर है; और कितनेक कहते हैं कि, प्रथिवी भी चलती है, और सूर्य भी अपनी मध्य-रेखापर चलता है; यह क्यों कर है ?

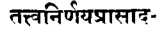
उत्तरः-प्रथम तो हे भव्य ! जैनमतके चौदहपूर्व, एकादशांग, उपांग, प्रकीर्णक, निर्युक्ति, वार्त्तिक, भाष्य, चूर्णी, आदि जैसें सुधर्म स्वामी गण-धर आदिकोंने रचे थे, और जैसें वज्रस्वामी दशपूर्वधारीने उनका उद्धार करके नवीन रचना करी, सो ज्ञान प्रायः सर्व, स्कंदिलाचार्यके समयमें व्यवच्छेद हो गया है; उनमेसें जो रोष किंचित्मात्र रहा, सो नाममात्र रह गया. फिर उस ज्ञानको स्कंदिलादि आचार्य साधुयोंने नाममात्र आचारांगादिको एकत्र करके रचना करी, परंतु स्कंदिलादि आचार्य साधुयोंने खमतिकल्पनासें कुच्छ भी नही रचा है; जो शेष रह गया था, उसकोही तिस तिस अध्ययन उद्देशेमें स्थापन किया. फिर देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणआदिकोंने ताडपत्रोंपर मूलपाठ, निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, वृत्ति, आदि और अन्यप्रकरणप्रमुख एक कोटि ( १००००००, ) पुस्तक लिखें. वे पुस्तक भी, जैनोकी गफलत, मतोंके झगडे, मुसल-मानोंके जुलमसें, और गुर्जर देशमें अग्नि आदिके उपदवसें, बहुतसें नष्ट होगए; और कितनेक भंडारोंमें बंद रहनेसें गळ गए; जैसें पाटणमें फोफलियावाडेके भंडारमें एक कोठडीमें ताडपत्रोंके पुस्तकोंका चूर्ण हुआ भुसकीतरें पडा है. और जैसलमेरमें तो, प्राचीन पुस्तकोंका भंडार कहां है, सो स्थानही श्रावकलोक भूल गए हैं. तो भी, डॉक्टर बुछर साहिवने, मुंबई हातेमें डेढ लाख (१५००००) जैनमतके पुस्त-कोंका पता लगाया है; और उनका सूचीपत्र भी अंग्रेजीमें छपवाया है, ऐसा हमने सुना है. जब इतने पुस्तक जैनमतके नष्ट होगए हैं तो, हम लोक क्यों कर जैनमतके पुस्तकोंके लेखानुसार सर्व प्रश्नोंका समा-धान कर सके कि, इस अभिप्रायसें यह कथन किया है !



और इस कालमें जो बुद्धिमानोंने पृथिवी सूर्य आदिके चलनेका स्वरूप प्रकट किया है, सो अनुमान वांधके प्रकट करा है; परंतु सर्वस्व-रूप किसीने आंखोंसें नही देखा है. क्योंकि, दक्षिण उत्तर ध्रुव बतलाते हैं, और उनका स्वरूप लिखते हैं, और यह भी कहते हैं कि, दक्षिण उत्तर धुवोंतक कोइ भी पुरुष नहीं जा सकता है. और धुवकी तरफ जाने-का प्रयत्न करनेवाली कई मंडलिओंका पता भी बरफके पहाडोंमें लगा नहीं है. जव ऐसें है, तो फिर, उनके लिखे कल्पित–आनु-मानिक स्वरूपकी सत्यता कैसें मानी जावे? क्योंकि, पृथिवीके कितनेही हिस्से ऐसें हैं कि, वे अभितक जाननेमें नही आये हैं. थोडे अरसेकी बात है, एक अखवार (न्युसपेपर) में हमने बांचा है कि, अमेरिकन शोधकोंने यह विचार किया कि, यह धूमस (धूवां) कहांसे आती है ? तलाश करते हुए उनको एसा मालुम हुआ कि, दूर फांस-लेपर एक शहर तीसहजार (३००००) घर, वा मनुष्योंकी वस्तीवाला दीख पडा; उस विषयमें वे लिखते हैं कि, हम नही जानते है कि, इस शहरका क्या नाम, और किस बादझाहकी हकुमत इसपर है ? ऐसेंही प्रथिवीके अनेक विभाग, विना जाने पडे हैं. तो फिर, हम कैसें सर्व कल्पित-आनुमानिक वातोंको सत्यकरके मान लेवें? तथा मि० वीरचंद राघवजी गांधी, बी. ए. के पास एक अमेरिकन विद्वानका बनाया हुआ 'अर्थनॉट एग्लोब्'(EARTH NOT A GLOBE) नामका पुस्तक हमने देखा, जिसमें ऐसा लिखासुणा है, कि पृथिवी गोल नही, किंतु चपटी (सपाट) है, और पृथिवी फिरती नही है, किंतु सूर्य फिरता है, ऐसें सिद्ध किया है. तथा आकाशमें ऐसें तारे हैं, उनको देख हम ऐसा अनुमान करसकते हैं कि,पृथिवी स्थिर है, और सूर्य चलता है, और जो कोइ हमारे पास आके यह वात देखना चाहे तो, उसको हम दिसला सकते भी हैं. तथा वेदोंमें भी सूर्य चलता है, ऐसें लिखा है.

तथाहि प्रथम ऋग्वेदे ॥

तरणिर्विश्वदंर्शतोज्योतिष्कृदंसिसूर्य ॥ विश्वमाभांसिरोच्नं ॥४॥



হত অ০ १ অ০ ৪ ব০ ৩।

भाष्यका भाषार्थः--हे सूर्य! तूं तरणि--तरिता हैं, अन्य कोइ न जासके ऐसे बडे अध्व मार्गमें जानेवाळा है;॥

तथा च स्मर्थते ॥

योजनानां सहस्रे हे हे इति हे च योजने ॥

एकेन निमिषाईन कममाण नमोस्तु ते ॥ ९ ॥ इति ॥

भाषार्थः- दो सहस्त दो सौ और दो (२२०२), इतने योजन सूर्य आंख मीचके खोळे तिसकालसें आधे कालमें चलता है, इत्यादि-। तथा ऋग्-वेद अ० १ अ० ३ व० ६ में लिखा है कि, सुवर्णमय रथमें वैठके जगत्को प्रकाश करता हुआ, और देखता हुआ, सूर्य आजाता है. । तथा देव दी-पता हुआ सूर्य, प्रवणवत मार्गकरके जाता है, तथा उर्ध्वदेशयुक्त मार्ग-करके जाता है, उदयानंतर आमध्यान्हतांइ उर्ध्व मार्ग है, तिसके उपरात आसायंकाल प्रवणमार्ग है, यह भेद है; और यजन करनेके देशमें सूर्य श्वेतवर्णके अश्वोंकरके जाता है, और दूर आकाश देशसें यहां आता है. । तथा ऋ० अ० २ अ० १ व० ५ में लिखा है. । यथा ॥

"॥ सूर्योहि प्रतिदिनं एकोनपण्ट्याधिकपंचसहस्रयोजना-

निमेरुं प्राद्क्षिण्येन परिभ्राम्यतीत्यादि ॥"

भाषार्थः-सूर्य प्रतिदिन ५०५९ योजन सेरुको प्रदक्षिणा करके परि-भ्रमण करता है. इत्यादि. ।

तथा ऋ० अ० २ अ० ५ व० २ में लिखा है. । यथा ॥

"॥ अचरंती अविचरेठे हे एवैते द्यावापृथिव्यौ॥" इलादि ।

अविचल अचल अर्थात् स्थिर दोही है खर्ग १, और पृथिवी २, इत्यादि ऋचायोंसें सूर्यका चलना, और पृथिवीका स्थिर रहना कथन किया है. ऐसेंही यजुर्वेदादिसंहिता, और ब्राह्मणभागोंमें सूर्यके चलनेका कथन है. वेंबलके हिस्से तौरेतमें भी लिग्वा है कि यहसुया जव लडा- चतुस्त्रिंशःस्तम्भः ।

६३१

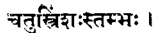
इमें लडता था, तब सूर्य कितनेक घंटेतक चलनेमें थ<mark>म गया था; इत्यादि</mark> सर्व धर्मपुस्ककोंमें प्रायः सूर्यका चलनाही लिखा है.

प्रश्नः-कितनेक कहते हैं कि, जैनमतमें जो भरतखंडकी लंबाई, और चौडाइ, कही है, सो वहुत है; और देखनेमें हिंदुस्तान थोडासा है, इसका क्या सबब है ?

उत्तर:-जैनमतमें हिंदुस्तानका नाम कुच्छ भरतखंड नही लिखा है; किंतु आर्य, अनार्य, सर्व देश मिलाके ३२००० देश जिसमें वसते थे, उसका नाम जैनमतमें भरतखंड लिखा है वे अनार्य, आर्य देश जौनसें हैं, उनके नाम श्रीप्रज्ञापना उपांग सृत्रसें लिखते हैं. । प्रथम अनार्य देशोंके नाम लिखते हैं. । शक १, यवन २, चिलात ३, शवर ४, बर्ब्बर ५, काय ६, मुरुंड ७, ओड्ड ८, भडग ९, तीर्ण्णक १०, पक्रण ११, नीक १२, कुलक्ष, १३, गोंड १४, सीहल १५, पारस १६, गोध १७, अंध १८, दमिल १९, चिछल २०, पुलिंद २१, हारोस २२, दोव २३, बोकण २४, गंधहार २५, बहलि २६, अर्जेल २७, रोम २८, पास २९, बकुश ३०, मलका ३१, वंधकाय (चूंचुका) ३२, सूकलि (चूलिक) ३३, कुंकण ३४, मेद ३५, पल्हव ३६, मालव ३७, मग्गर (महुर) ३८, आभासिक ३९, कण (अणक) ४०, वीरण (चीन) ४१, ल्हासिक ४२, खस ४३, खासिक ४४, नेदूर ४५, मढ ४६, डोंविलग ४७, लकुस ४८, खकुस ४९, केकेय ५०, अरब ५१, हूणक ५२, रोमक ५३, भमरु ५४, इत्यादि. । और शक १, यवन २, . इाबर ३, बर्व्बर ४, काय ५, मरुंड ६, उडु ७, भंडड ८, भित्तिक ९, पकणिक १०, कुलाक्ष ११, गौड १२, सिंहल १३, पारस १४, कौंच १५, अंध्र १६, द्रविड १७, चिल्वल १८, पुलिंद्र १९, आरोषा २०, डोवा २१, पोक्राणा २२, गंधहारका २३, बहलीका २४, जछा २५, रोसा २६, <mark>माषा</mark> २७, बकुशा २८, मलया २९, चूंचुका ३०, चूलिका ३१, कोंकणगा ३२, मेदा ३३, पल्हवा ३४, मालवा ३५, महुरा ३६, आभाषिका ३७, अणका ३८, चीना ३९, लासिका ४०, खसा ४१, खासिका ४२, नेटरा ४३, महाराष्ट्रा ४४, मुढा ४५, मोेष्ट्रिका ४६, आरव ४७, डोंबिकल ४८, कु-

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हुणा ४९, केकया ५०, हूणा ५१, रोमका ५२, रुक्खा ५३, मरुका ५४, इत्यादि अनार्यदेशके वासी मनुष्योंके नाम, प्रश्नव्याकरण सृत्रमें लिखे हैं. । और शक १, यवन २, शवर ३, वर्ब्वर ४, काय ५, मुरुंड ६, दुगोण ७, पकण ८, अक्लाग ९, हूण १०, रोमस ११, पारस १२, खस १३, खासिक १४, दुविल १५, यल १६, वोस १७, बोकस १८, भिलिंद १९, पुलिंद २०, कोंच २१, भ्रमर २२, रूका २३, कोंचाक २४, चीन २५, चंचूक २६, मालंग २७, टमिल २८, कुलक्षय २९, केकय ३०, किरात ३१, हयमुख ३२, खरमुख ३३, तुरगमुख ३४, मेंढकमुख ३५, हयकर्ण ३६, गजकर्ण ३७, इत्यादि अनार्यदेशोंके नाम, सूत्रकृतांगकी निर्युक्तिमें कहे हैं । इत्यादि एकतीस सहरू नवसौं साढेचुहत्तर ( ३१९७४॥ ) अनार्य देश जिसमें वसते हैं. और साढे पचीस (२५॥) आर्यदेश हैं, उनके नाम प्रज्ञापना सूत्रसें लिखते हैं. । राजग्रहनगर-मगधजनपद १, अंगदे-श-चंपानगरी २, बंगदेश-ताम्रलिसीनगरी २, कलिंगदेश-कांचनपुरनगर ४, काशीदेश–वाणारसीनगरी ५, कोशऌदेश–साकेतपुर अपर नाम अ-योध्यानगर ६, कुरुदेश−गजपुर (हस्तिनापुर)नगर ७, कुशावर्त्त-देश-सौरिकपुरनगर ८, पंचालदेश-कांपिलपुरनगर ९, जंगलदेश-अहिछत्तानगरी १०, सुराष्ट्रदेश⊸द्वारावती (द्वारिका) नगरी ११, विदे-हदेश—मिथिलानगरी १२, बस्सदेश—कौशांवीनगरी १३, शांडिल्यदेश— नंदिपुरनगर १४, मलयदेश-भद्दिलपुरनगर १५, वच्छदेश–वैराटनगर १६, वरणदेश–अच्छापुरीनगरी १७, दशार्णदेश–मृत्तिकावतीनगरी १८, चेदिदेश--शौक्तिकावतीनगरी १९, सिंधुदेश-वीतभयनगर २०, सौवीर-देश-मथुरानगरी २१, सूरसेनदेश-पापानगरी २२, भंगदेश-मासपुरिवटा-नगरी २३, कुणालदेश-श्रावस्तीनगरी २४, लाढदेश-कोटिवर्षनगर २५, श्वेतंबिकानगरी केकय आधा (०॥) देश, येह साढे पचीस (२५॥) आर्यदेश हैं. क्योंकि, इन देशोंमेंही जिन-तीर्थंकर, चऋवर्त्ती, बलदेव, वासुदेवादि आर्य-श्रेष्ठ पुरुषोंका जन्म होता है, इसवास्ते इनको आर्यदेश कहते हिं. येह सर्व आर्यदेश विंध्याचल, और हिमालयके वीचमें हैं, हैम, अमरा-



दिकोशोंमें भी ऐसेंही आर्यदेश कहा है. ऐसे अनार्य आर्य सर्व देश मिलाके वत्तीस हजार ( ३२००० ) देश जिसमें वास करते हैं, तिसको जैनमतमें भरतखंड कहा है; नतु हिंदुस्तानमात्रको. । ऐसे पूर्वोक्त भरत-खंडकी भूमिपर बहुत जगोंपर समुद्रका पाणी फिरनेसें खुली भूमि थोडी रह गइ है; यह वात जैन यंथोंसें, और परमतके यंथोंसें भी सिद्ध होती है. और अनुमानसें भी कितनेक वुद्धिमान सिद्ध क-रते हैं. जैसें सन १८९२ सपटेंवर मास तारीख ५ को 'नवमी ओरीएं-टल कांग्रेस' (NINTH ORIENTAL CONGRESS) जो लंडनशहरमें भरी थी, तिसमें पंडित सोक्षमुछरने अपने भाषणमें ऐसा सिद्ध करा है कि, एसीयासें लेके अमेरिकातांइ किसीसमयमें समुद्रका पानी बीचमें नही था; किंतु केवल एकही भूमिका सपाट थी. पीछे समुद्रके जलके आजानेसें बीचमें देशोंके टापु बन गए हैं. और ईसा (इसु खीस्तसें) पहिले १५०००, तथा २००००, वर्षके लगभग सामान्य भाषाके वोलनेवाले प्राचीन लोक, पृथिवीके किसी भागमें वसते थे.\* तथा डॉक्टर **डुल्हर** साहिबने अपने भाषणमें जैन लोकोंके संबंधमें एक निबंध वांचके सुना-या था कि, जैनलोकोंकी शिल्प विद्या कितनेक दरजे ( कितनीक वाब-तोंमें ) बुद्ध लोकोंकी शिल्पविद्याके साथ मिलती आती हैं, तो भी, जैन लोकोंने, वे सर्व बुद्धलोकोंके पाससें नही ली है; किंतु वो विद्या, जैन लोकोंके घरकीही है, ऐसा सबूत कर दीया था-यह समाचार, गुजराती पत्रके १३ मे पुस्तकके अकटोबर सन १८९२ के ४० मे और ४१ मे अंक-में है. यह यहां प्रसंगसें लिखा है. इसवास्ते चीन, रूस, अमेरिकादि सर्व भरतखंडमेंही जानने. ॥ पूर्वोक्त साढेपचीस आर्यदेशोंको, जैनमतमें क्षेत्र आर्य कहते हैं.

प्रश्नः-यदि क्षेत्रकी अपेक्षा येह २५॥ देश आर्य है, और शेष ३१९७४॥ देश अनार्य है तो, क्या आर्य अन्य तरेंके भी है, जिसवास्ते इनको क्षेत्रापेक्षा आर्य कहते हो ?

\* इस कथनसें जो इसाइ लोक मानते हैं कि, इल पृथिवीके रचेको, वा मनुष्प रचेको छ सहस्न ( ६००० ) वर्ष हुए हैं, सो मिथ्या ठहरता है.

۷٥

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरः-हां. अन्यतरेंके भी आर्थ है, जैनमतके प्रज्ञापना सूत्रमें नव-प्रकारके आर्य कहे हैं. । तथाहि ॥ क्षेत्रार्य १, जाति आर्य २, कुलार्य ३, कर्मार्थ ४, शिल्पार्य ५, भाषार्य ६, ज्ञानार्य ७, दर्शनार्य ८, चारित्रार्य ९. । अब प्रथम आर्य पदका अर्थ लिखते हैं. ।

"॥तत्रारात् हेयधर्मेभ्यो याताः प्राप्ता उपादेयधर्मेरित्यार्याः पृषोदरादयइति रूपनिष्पत्तिः ॥"

तहां आरात् त्यागने योग्य धर्मोंसें जाते रहे हैं,और प्राप्त है अंगीकार करने योग्य धर्मोंकरके वे कहिये, आर्य. ॥

क्षेत्रार्य-क्षेत्रार्यका स्वरूप तो, ऊपर लिख आए हैं: ॥ १ ॥

२. जातिआर्य-अम्बष्ट १, कलिंद २, वैदेह ३, वेदंग ४, हरित ५, चु-ञ्चुण ६, रूप ये इभ्यजातियां प्रसिद्ध है, तिसवास्ते इन जातियोंकरके जे संयुक्त है, वे जातिके आर्य है, शेष नही. यद्यपि शास्त्रांतरोंमें अनेक जातियें कथन करी है, तो भी, लोकोंमें येही जातियें पूजने योग्य प्र-सिद्ध है.॥ २॥

३. कुल्रार्थ-उप्रकुल १, भोगकुल २, राजन्यकुल ३, इक्ष्वाकुकुल ४, ज्ञात-कुल ५, कोरवकुल ६. । जिनको श्रीऋषभदेवजीने कोतवालका पद दिया था, उनका जो वंश चला, तिसका नाम उप्रकुल १, जिनको श्रीऋषभ-देवजीने पूज्य बडाकरके माना, उनका वंश भोगकुल २, जो श्रीऋषभ-देवके मित्रस्थानीये थे, उनका वंश राजन्यकुल ३, जो श्रीमहावीरजीका वंश, सो ज्ञात (न्यात) कुल ४, जो श्रीऋषभदेवजीका वंश, सो ईक्ष्वा-कुकुल ५, जो श्रीऋषभदेवजीके कुरुनामा पुत्रसें वंश चला, सो ईक्ष्वा-कुकुल ५, जो श्रीऋषभदेवजीके कुरुनामा पुत्रसें वंश चला, सो कौरव-वंश ६. चंद्रवंश, और सूर्यवंश, जो श्रीऋषभदेवके पोते चंद्रयश, और सूर्ययशके नामसें प्रसिद्ध हुए हें, इक्ष्वाकुवंशके अंतरभूतही गिने हें, न्यारे नही. ॥ ३ ॥

४. कर्मार्य-इनके अनेक भेद हैं। दोसिका जातिविशेष १, सौत्तिका २, कर्पासिका ३, मुक्तिवैतालिका जातिविशेष ४, भंडवेतालुका जाति- चतुास्त्रिंशःस्तम्भः ।

६३५

विशेष ५, कोलादिक ६, नरवाहीनिका ७, इत्यादि अनेक <mark>प्रका</mark>रके हैं.॥ ४॥

५. शिल्पार्थ-इनके भी अनेक प्रकार हैं.। दरजीका काम करनेवाले १, तंतु-वायाकुविंदा २, पट्टकारा पट्टकूलकुविंदा ३, दृतिकारा ४, विच्छिका ५, जव्विका ६, कठादिकारा ७, काष्टपाटुकाकारा ८, छत्रकारा ९, बभारा १०, पप्भारा ११, पोत्थारा १२, लेप्पारा १३, चित्तारा १४, संखारा १५, दंतारा १६, भंडारा १७, जिप्भागारा १८, सेछारा १९, कोडिगारा २०, इत्यादि अनेक प्रकारके झिल्पार्थ जानने ॥ ५ ॥

६. भाषार्य-जहां अर्द्धमागधी भाषाकरी बोलते हैं, और जहां बाह्मी लिपिके अठारह (१८) भेद प्रवर्त्ते हैं, अर्थात् लिखते हैं, सो भाषार्थ. । बाह्मी लिपिके भेद ऊपर लिख आए हैं, और अठारह देशकी भाषा एकत्र मिली हुइ बोली जाती है, सो अर्द्धमागधी भाषा, ऐसें निशीथ चूर्णिणमें लिखा है. ॥ ६ ॥

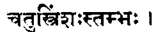
७. ज्ञानार्य-इनके पांच भेद हैं. मतिज्ञानार्य १, श्रुतज्ञानार्य २, अव-धिज्ञानार्य ३, मनःपर्यवज्ञानार्य ४, केवलज्ञानार्य ५. इन पांचों ज्ञानोमेंसें जिसको ज्ञान होवे, सो ज्ञानार्य. इन पांचों ज्ञानोंका स्वरूप नंदिसूत्रसें जान लेना.॥ ७॥

८. दर्ज़ीनार्य-इनके दो भेद हैं. सरागदर्शनार्य १, वीतरागदर्शनार्य २; सरागदर्शनार्य, कारणभेद होनेसें कार्यभेद नयके मतसें दश प्रकारके हैंं। निसर्गरुचि १, उपदेशरुचि २, आज्ञारुचि ३, सूत्ररुचि ४, वीजरुचि ५, अभिगमरुचि ६, विस्ताररुचि ७, क्रियारुचि ८, संक्षेपरुचि ९, धर्मरुचि १०. । इनका स्वरूप ऐसें हैं. । भूतार्थत्वेन सद्ध्रता सच्चे हैं येह पदार्थ, ऐसें रूपसें जिसने जीव १, अर्जीव २, पुण्य ३, पाप ४, आश्रव ५, सं-वर ६, बंध ७, निर्जरा ८, मोक्षरूप ९, नव पदार्थ\* जाने हैं; कैसें जाने

\* श्रीमेघविजयजी उपाध्यायविरचित "तत्त्वगीता" में जीवका प्रतिपक्षी अजीव, पुण्यका पाप, आश्र-वका संवर, बंधका मोक्ष, और निर्जराकी प्रतिपक्षिणी वेटना, ऐसें दश पदार्थ लिखे हैं; और श्री भगवती मुत्रमें भी नवपदार्थोंका बर्णन करके अनंतरही वेटनाका वर्णन किया है. ]]

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं ? परोपदेशविना, जातिस्मरणम्नतिभारूप अपनी मतिकरके जाने हैं, और उनके सत्य होनेकी रुचि आत्माके साथ तत्त्वरूपकरके परिणाम जो करता है, तिसको निसर्गरुचि जाननी. इस कथनकोही स्पष्टतर कहते हैं. जो पुरुष जिनेंद्र देवके देखे हुए पदार्थोंको द्रव्य १, क्षेत्र २, काल ३, भाव ४ सें, वा नाम १, स्थापना २, द्रव्य ३, भाव ४ भेदसें, चार प्रकारसें खयमेव आपही परके उपदेशविना जाने, और श्रद्धे; किस उल्ले-खकरके ? ऐसेंही है, येह जीवादिपदार्थ, जैसें जिनेंद्र देवोंने देखे हैं, अ-न्यथा नही है, यह निसर्गरुचि है. । १ । इनही जीवादि नव पदार्थोंको, जो, छद्मस्थके उपदेशसें, वा जिन-तीर्थंकर-सर्वज्ञके उपदेशसें श्रद्धे, उसको उपदेशरुचि जाननी । २। जो हेतु विवक्षितार्थगमककों नही जानता है, केवल जो प्रवचनकी आज्ञा है, तिसको सत्यकरके मानता है, जो प्रवचनोक्त है, सोही सत्य है, अन्य नही, यह आज्ञारुचि जाननी. । ३ । जो अंगप्रविष्ट, वा अंगबाह्य सूत्रको पढता हुआ, तिस श्रुतकर-केही सम्यक्तवको अवगाहन करे, सो सूत्ररुचि जाननी १४। जीवादि किसी एक पदकरके जीवादि अनेकपदोंमें सम्यक्त्ववान् आत्मा पसरेही है; कैसें पसरे है ? जैसें पानीके एकदेशगत तैलका बिंदु समस्त जलको आक्रमण करता हैं, तैसें एकदेशउत्पन्नरुचि भी, तथाविध क्षयोप-शम भावसें होषतत्त्वोंमें भी रुचिमान् होता है; ऐसें बीजरुचि जा-ननी. । ५ । जिसने आचारादि एक।दश ( ११ ) अंग, उत्तराध्ययनादि प्रकीर्णक, दृष्टिवाद बारमा अंग, और उपांगरूप श्रुतज्ञान, अर्थसें देखा है, और तत्त्वरुचि प्राप्त करी है, तिसको अधिगमरुचि कहते हैं. । ६ । धर्मास्तिकायादि सर्व द्रव्योंके भाव ( पर्यायों ) को यथायोग्य प्रत्यक्षादि सर्व प्रमाणोंकरके, और सर्व नैगमादि नयोंके भेदोंकरके जिसने जाना है, सो विस्ताररुचि जाननी; सर्व वस्तुपर्याय प्रपंचके जाननेकरके तिस क्तचिको अतिविमल होनेसें. । ७ । ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तपमें विनय, तथा ईर्यादि सर्व समितियोंत्रिपे, और मनोगुप्तिप्रमुख सर्व गुप्तियोंतिषे, जो कियाभावरुचि, अर्थात् जिसको भावसें ज्ञानादि आचारेंामें अनुष्ठान



करनेकी रुचि है, उसका नाम क्रियारुचि है, १८१, जिसने कुदृष्टि मिथ्यामत ग्रहण नहीं करा है, और जो जिनप्रवचनमें कुझल नहीं है, और जिसने कपिलादि सत उपादेयकरके ग्रहण नही करे हैं, तथा जिस-को परदर्शनमात्रका भी ज्ञान नहीं है, ऐसें संक्षेपरुचिवाला जानना. । ९। जो जीव धर्मास्तिकाचादिके धर्म, गत्युपष्टंसकादि स्वभावको और श्रीजिनेंद्रके कहे श्रुतधर्म और चारित्रधर्मको श्रद्धे, सो धर्मरुचिवाला जानना. । १०। ऐसें निसर्गादि दशप्रकारका रुचिरूप दर्शन कहा ॥ अब जिनलिंग-चिन्होंकरके, सम्यग्दर्शन उत्पन्न हुआ जानीये, निश्चय करीए, वे लिंग-चिन्ह दिखाते हैं. ॥ वहुमानपुरस्सर जीवादि पदार्थोंके जाननेवास्ते अभ्यास करना; जिनोंने जीवादि पदार्थींका खरूप अच्छीतरेंसें जाना है, उनकी सेवा करनी, अर्थात् यथाशकि उनकी वैयावृत करनी; जिनकी जैनेंद्र मार्गकी श्रद्धा श्रष्ट हो गइ है, ऐसे जो निन्हवादि, और कुदर्शन मिथ्या श्रद्धावाले शाक्यादिक, उनको वर्जना, अर्थात् उनोंका संग परि-चय न करना; इन लिंगोंकरके सम्यक्त्व है, ऐसा अद्वीये ॥ इस दर्श-नके आठ आचार है, वे सम्यक्प्रकारसें पालने योग्य है. यदि उनका उल्लंघन करे तो, दर्शन (सम्यक्त्व)का भी अतिकम उल्लंघन होवे हैं;वे आठ आचार येह है. । निःशंकित शंकारहित होवे. शंका दो तरेंकी है; एक देशशंका, और दुसरी सर्वशंका; देशशंका जैसें सर्व जीवके समान जीवत्वके हुए भी, फिर कैसें एक भव्य है, और दूसरा अभव्य है? और सर्व शंका, प्राक्वतनिवद्ध होनेसें सकलही यह प्रवचनकल्पित होवेगा. । यह देश और सर्वशंका करनी उचित्त नही है; जिस कारणसें यहां शास्त्रोंमें दो प्रकार-के पदार्थ कहे हैं. एक हेनुसें यहण होते हैं, और दूसरे विनाहेतुके यहण होते हैं, जीवास्तित्वादि जे हैं, उनके सिद्ध करनेवाले प्रमाणके सद्भाव होनेसें, वे हेतुग्राह्य हैं. और अभव्यत्वादि अहेतुप्राह्य हैं, अस्मदादिकोंकी अपेक्षाकरके उनके साधक हेतुयोंके अआव होनेसें, उनके हेतु प्रकृष्ट ज्ञानगोचर होनेसें; और प्राकृतमें जो प्रवचनका निवंध है, सो वाला-दिकोंके अनुग्रहार्थे है. ॥

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उक्तंच ॥

बालस्त्रीमृढ्मुर्खाणां नृणां चारिकांक्षिणाम् ॥

अनुग्रहार्थे तत्त्वेज्ञैः सिद्धांतः प्राकृतः कृतः ॥ १ ॥ एक अन्यबात भी है कि, प्राकृतमें भी प्रवचनका निबंध ट्रष्टेष्ट अवि-रोधी है, तो फिर, कैसें अवांतर परिकल्पनाकी शंका उत्पन्न होवे ? क्यों-कि, सर्वज्ञके विना अन्य कोइ भी दृष्टेष्ट अविरोधवचन, नही कह सकता है. यह निःशंकित नामा प्रथम आचार है. । १। निःकांक्षित, वांछा कर-नेका नाम कांक्षा है, सो कांक्षा जिसथकी नीकल गइ ँहै, सो कहिये निःकांक्षित, अर्थात् देश, सर्व कांक्षारहित होवे; तहां देशकांक्षा, एक दिगंबरादि दर्शनकी वांछा करे; और सर्वकांक्षा, सर्वही दर्शन अच्छे हैं, ऐसें चिंतन करना; येह दोनों प्रकारकी कांक्षा करनी ठीक नही है. क्योंकि, शेष दर्शनोंमें पट् जीवनिकायपीडारें, और असत् प्र-रूपणाके होनेसें; इति नि:कांक्षितनामा दूसरा आचार. ! २ । विचिकि-त्सा, मतिभ्रम फलप्रति संशय करना, जिनशासनतो अच्छा है, किंतु प्रवृत्त हुए मुझको इस कर्त्तव्यसें फल होवेगा, वा नही ? क्योंकि, क्रुषी-कर्मादिकियामें दोनोंही देखनेमें आते हैं, इत्यादि विकल्परहित होवे. क्योंकि, नहीं अविकल उपायके हुए उपेयकी प्राप्ति नहीं होती है, अ पितु होवेही है; ऐसा निश्चय जो होना, सो निर्विचिकित्स नामा तीसरा आचार जानना. । ३ । अमृढदृष्टि, बाल तपस्वीके तप, विद्या, अतिशय-को देखनेसें मृढस्वभावसें चलचित्त न होवे; सुलसां श्राविकावत्, सो अमूढटृष्टिनामा चौथा आचार. । ४ । समानधार्मिक जनोंके गुणोंकी प्रशंसा करके उनकी इद्धि करनी, सो उपबुंहणानामा पांचमा आचार. । ५। धर्मसें सीदाते ( डोलतेहृए ) को फिर धर्ममेंही स्थापन करना, सो स्थिशीकरणनामा छट्टा आचार. । ६ । समानधार्मिक जनोंको अन्नपाणी वस्त्रादिकोंसें उपकार करना, सो वात्सल्यतानामा सातमा आचार. । ७। प्रभावना, धर्मकथा, धर्ममहोत्सवादिकोंकरके तीर्थका प्रकाश करना, उन्नति करनी, सो प्रभावना नामा आठमा आचार । ८ । इन आठों आचारोंसहित सम्यग्दर्शनसंयुक्त जो होवे सो दर्शनार्य. ॥ ८ ॥

### पंचत्रिंशःस्त**म्भः**

९. चारित्रार्थ-इनके भेद श्रीष्रज्ञापनासूत्रमें अनेक प्रकारके करे हैं. परंतु सामान्य प्रकारसें जो आहिंसा १, अनृत २, अस्तेय ३, ब्रह्मचर्य ४, अकिं-चिन्य ५, इन पांचों महाव्रतोंका पालक होवे, सो चारित्रार्य जानना.॥९॥ येह नवभेद आयोंके हैं. यह आर्यपद जैनमतके शास्त्रोंमें हजारों जगे उच्चारनेमें आताहे. जेसें ॥

"॥ अज्ञसुहम्मे अज्ञजंबू अज्जपप्भव इत्यादि॥"

एक कल्पाध्ययनमेंही सैंकडों जगे उच्चार हैं. और जैनमतकी साध्वी-योंका नाम भी, आर्या है; इसवास्ते यह आर्य शब्द श्रेष्ठताका वाचक है. सांप्रतिकालमें दयानंदिये (दयानंदमतानुयायी) भी, अपने आपको आर्य समाजी कहलाते हैं. परंतु जो अर्थ, आर्यपदका हम ऊपर लिख आए हैं, सो जिसमें घटे सोही आर्यपदवाच्य है, अन्य नही है. । इति संक्षेपतः कतिपय शंकानिराकरणं समाप्तम् ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्ण-

यप्रासादे चतुस्त्रिंशः स्तम्भः ॥ ३४ ॥

# ॥ अथ पंचत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

विदित होवे कि, व्यास सूत्रोंमें जैनमतके कहे तत्त्वोंका तीन सूत्रोंमें खंडन किया है, उन सूत्रोंपर शंकरस्वामीने भाष्य रचके तिसमें वि-स्तारसें पूर्वोक्त तत्त्वोंका खंडन लिखा है, बहुतसें जैनमती यह भी नही जानते हैं कि, शंकरखामी कौन थे? कव हुए हैं? और उनोंने हमारे मतका किस रीतिसें खंडन किया है? और बहुत ब्राह्मण लोक शंकरखामीने जैनीयोंके बेडे जहाज भरवाके डुबवा दिये थे, इत्यादि अनेक मिथ्या बातें कर रहे हैं, वे सर्व मालुम हो जावेंगी. इसवास्ते इस पंचत्रिंश (३८) स्तंभमें हम शंकरखामीकी उत्पत्ति, शंकरस्वामीके शिष्य अनंतानंदगिरिकृत शंकरविजय, और माधवाचार्यकृत दूसरी शंकर-विजय प्रंथानुसार लिखते हैं. और जिन जैनमतके तत्त्वोंका खंडन जिस-

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तरें व्यासजी, शंकरस्वामी आदिकोंने लिखा है, वैसाही खंडनपूर्वक, छ-त्तीस ( ३६ ) मे स्तंभमें लिखेंगे.

केरलदेशके एक नगरमें सर्वज्ञनामा त्राह्मण, और कामाक्षी नामा तिसकी भार्या रहते थे; उनोंकी एक विशिष्टानामा पुत्री, जब आठवर्षकी हुई, तब तिसके पिताने विश्वजित्नामा ब्राह्मणके पुत्रको विवाह दी. विशिष्टा, शिवके आराधनमें तत्पर, और विवेकवाली थी. ऐसी विशि-षिको त्यागके तिसका पति विश्वजित्, अरण्यमें तप करनेकेवास्ते निश्चय करता हुआ; तबसें विशिष्टा अकेली रहगई. और महादेवको पूजाम-क्तिसें अतिप्रसन्न करती भई. तव महादेव सर्वव्यापी है, तो भी, उसके वदनकमलमें प्रवेश करके उसके उदरसें पुत्ररूप गर्भपणे उत्पन्न हुआ. गर्भकालसें पीछे जन्म हुआ, पुत्रका नाम शंकर रक्खा ॥ इतिशंकरस्वा-मीजन्मवर्णनम् ॥

वास्यावस्थामेंही शकरने गुरुमुखसें सर्व विद्या पढली. पीछे शंकरस्वा-मी माताकी आज्ञा लेके नर्मदा नदीके किनारेपर वनमें जाकर गोविंद-नाथ संन्यासीके शिष्य हुए; तहांसें चलके शंकरस्वामीने काशीमें आके कितनेक दिन निवास किया, और अपनी ब्रह्मविद्याका, सुननेवालोंको उपदेश करते रहे; तहां उनके कितनेही शिष्य होते भये. तहांसें चलके हिमालयपर्वतके बदरीआश्रममें जा रहे; तहां वेदांत, उपनिपद्, गीता-दिका भाष्य रचते हुए, और शिष्योंको अपने रचे हुए भाष्यका पठन कराते हुए. तदपीछे शारीरिकसूत्रोंका भाष्य रचा, तदपीछे कुमारिलमट्ट-पाससें वार्त्तिक करवानेकी इच्छा उत्त्पन्न भई, तव हिमालयसें दक्षिण दिशाको चले. प्रथम कुमारिलमट्टके जीतनेवास्ते प्रयाग आये, तहां त्रिवे-णीस्नान करके शिष्योंसहित किनारेपर बैठे. तव लोकोंके मुखसें ऐसी वार्त्ता सुनी, "जिसने पर्वतसें छलांक (फलांग)मारके वेदवाणीकों प्रामाण्य सिख करी, सो यह कुमारिल, सर्व वेदार्थोंका जाननेवाला, अपना दोप दूरकरनेकेवास्ते तुषाग्निकरके दग्ध होता है. सर्व शरीर तो जलगया है, एक मुख शेप रहता है."–यह सुनके संकरस्वामी तुरत वहां गए, और तुपराशिमें वेटे, कुमारिल

### पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

को देखा, और प्रभाकरादि शिष्यवर्ग रुदन कर रहे हैं. कुमारिलने अदृष्ट, अश्रुतपूर्व, शंकरस्वामीको देखके वडा आनंद पाया तब शंकर-स्वामीने उसको अपना भाष्य दिखलाया, तब कुमारिलने कहा तुमारा भाष्य तो ठीक है, परंतु इस भाष्यके प्रथमाध्यायमें अष्टसहस्र (८०००) वार्त्तिका चाहिये. जेकर मैने दीक्षा नही लि होती तो, मैं इसकी वार्त्तिका करता; परंतु प्रथम तो में, बौद्धोंसें वादमें हारा, और उनकाही शरण मैनें लिया; तव में उनका सिद्धांत सुनता रहा. कुशामीयबुद्धि-वाले बौद्धोंने वैदिकमत खंडन करा, तब मेरी आंखोंसें आंसु गिरे, और पासवालोंने मुझे देखा. तबसें उनोनें मेरेपरसें विश्वास छोड दीया कि, यह अपने मतके माननेवाला नही है, हमने विरोधीमतवाले ब्राह्मणको पढाया, और इसने हमारे मतका तत्त्व जान लिया, इसवास्ते इसको उपद्रव करना चाहिये. ऐसी सलाह करके बौद्धोंने मुझको उच्चप्रासादसें नीचे गिराया, तब में ऊपर चढ आया, और मुखसें कहा कि, यदि श्रुतियां सत्य है तो, में, गिरता हुआ भी, जीता रहूं. मेरे जीते रहनेसें श्रुतियां सत्य हो गई, परंतु गिरनेसें मेरी एक आंख फुट गई, सो तो, विधिकी कल्पना है. एक अक्षरका प्रदाता गुरु होता है, शास्त्र पढाने-वालेका तो क्याही कहना है ? मैंने सर्वज्ञ बुद्धगुरुपाससें शास्त्र पढके उ-सकाही बुरा किया, उसके कुलकाही प्रथम नाश किया, और जैमनिमत माननेसें मैंने ईश्वरका खंडन किया, अर्थात् ईश्वर जगत्कर्त्ता सर्वज्ञ नही है, ऐसा सिद्ध किया. इन दोनों दूपणोंके वास्ते, यह प्रायश्चित्त मेंने किया है, परंतु, तूं, मेरे बहनोइ, माहिष्मतिनगरनिवासी, मंडन-मिश्रको जीत लेवेगा तो, तेरा मत सर्वजगे प्रचलित होवेगा इतना कहरक भट्ट मृत्युको प्राप्त हुआ.\*

\* आनंदगिरिकृत शंकरविजयंक ५५ प्रकरणमें लिखा है। तत्र परमगुरु, भद्दाचार्यको देखके कहता हुआ, हे द्विज 1 तूने अज्ञानकरके यह अवस्था प्राप्त करी है, हे मूद ! तूं गूढ अर्थवाले व्याख्यानोंको नहीं जानंता है. यतः ।

इंताचन्मन्यते इंतुं हतथेन्मन्यते हतम् ॥

उभी तो न विजानीतो नाथ होते न इन्यते ॥

इतिश्रुतेः । मारनेवाळेको जो हता—हिंसक मानता है, ओर हतको मरा मानता है, वि दोनोंही अझ है. ४१ દ્દ છેર

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

रांकरस्वामीने माहिष्मति नगरीमें जाके मंडनमिश्रको पराजय करा, तव उसकी भार्याने शंकरस्वामीको कामशास्त्रकी बातें पूछी, शंकरस्वा-मीको उनका उत्तर नहीं आया. तब शंकरस्वामी वहांसें चल्ठे गये, किसी देशमें अमरक नामा राजेका मुरदा देखा, तव एक पर्वतकी गुफा-में जाके अपने शिष्योंको कहा कि, जबतक मैं पीछा इस शरीरमें न आऊं तवतक तुमने इसकी रक्षा करनी; ऐसा कहकर योग महात्मसें शंकरके शरीरको छोडके शंकरका जीव, उस राजाके शरीरमें प्रवेश कर गया; तब राजाका शरीर धीरे धीरे अंग हिलाके जीता होगया. तब सर्व राणीयां मंत्री आदि आनंदित हुए, बडे उत्सवसें राजमंदिरमें लेगए; मंत्रियोंने परस्पर विचार किया कि, यह किसी योगीका जीव राजाके शरीरमें प्रवेश कर गया है, नही तो, राज्य करनेकी ऐसी कुशलता कहांसें होवे? यह गुण समुद्र, फिर तिस शरीरमें न चला जावे, इस-वास्ते, जो मृतक शरीर होवें, वे सर्व, जला दो, ऐसी अपने नोकरोंको आज्ञा दे दी.\*

इधर परम निपुण शंकरखामी, अपने मंत्रियोंको राज्य चलाना सौं-पके, आप, राजाकी राणीयोंसें भोग करने लगे. कैसें भोग ? जो अन्य राजाओंको मिलने दुर्लभ हैं, बहुत सुंदर महेलोंमें राणीयोंके साथ पासाओंकरी यूतकीडा करते हुए, अधरदशन, बाहुउद्वहन, कमलसें ताडना, रतिविपर्यय ग्लहपण करते हुए, अधरसें उत्पन्न हुआ सुधा-अम्रतके श्ठेषसंं मनोहर मुखके पवनके संबंधसें सुगंधी कांता-स्त्रियोंके हाथसें प्राप्त हुआ इसवास्तेही अतिप्रिय मदका करनेहारा, ऐसा मदिरा

क्योंकि, न यह किसीको मारता है, और न किसीसें मरता है. ऐसे कहा हुआ भद्राचार्य, परम गुरुको कहता हुआ; जाप्रतकालानागत नृतन बौद्धतर, किसवास्ते यहां आकरके, तूं, मुझको तपाता है ? तब गुरुने कहा, मैं, बौद्ध नही हूं; किंतु, शंकराचार्य, शुद्धांद्वेतमार्गदाता, प्रसंगार्थे यहां आया हूं. यह वचन सुनके अदग्धरोपरारीर भट्टाचार्थने कहा, मेरी बहिनका पति, मंडनमिश्र, सर्वज्ञसदरा, सकल्जविद्यामें पितामह-समान है, उसके साथ, तूं, बाद करनेकी खाजकी निद्वत्तिपर्यंत, प्रसंग कर. इत्यादि ॥

\* आनंदगिरीइत शंकरदिभिजयमें राणीने शरीर जला देनेकी आज्ञा नौकरोंको दी इत्यादि लिखा है, तट्टिषयिक वर्णन हमारे बनाए '' जैनतत्त्वाद्वी '' से जान लेना.

### पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

(शराब) यथा इच्छासें आप पीपीकर, कांतायोंको भी पिलाते हुए; मंदा-क्षर थोडेसें पसीनेयुक्त मनोहर भाषण हैं जिसमें, निभृतरोमांचित सीत्कारयुक्त कमलकीतरें सुगंधित प्रसरणशील मन्मथ है जहां, ऐसे कांतामुखको पीके शंकर राजा, ऋत्यऋत्य होते हुये; आवरणरहित जघन है जिसमें, दृश्या है तले (नीचे)का होठ जिसमें, अतिशयकरके मर्दन करे हें स्तनयुगळ जिसमें, रतिकूजितशब्द है जिसमें, पाया है उत्साह जिसमें, पाया है कियाभेद संवेशन वा जिसमें, नृत्य कर रहे हैं गात्र जिसमें, गइ है इतरकी भावना जिसमें, ऐसा वचनके अगोचर, अतिशायिक सुख, उत्पन्न हुआ है; वहां भी, ब्रह्मानंदही, अनुभव करते रहें, सोही दिखाते हैं. श्रद्धा प्रीति रति धृति कीर्ति कामसें उत्पन्न हुइ विमलामो-दिनी घोरा मदनोत्पादिनी मदामोहिनी दीपनी वशकरी रंजनी इतनी कामकी कला स्त्रीके अंगोंमें सर्व है, और स्त्रीके अंगोंमें अमुक २ तिथिमें मदन वांस करता है, ऐसी कामकी कलामें जानकार मनोज्ञ है चेश जिसकी, सकल विषयोंमें व्यापारयुक्त इंद्रियां है जिसकी, सदा प्रमदा उत्तम करी है जो कुचलक्षणगुरुकी उपासना तिसकरके अत्यंत भला निर्वृत है अंतःकरण जिसका, सो निरर्गेल निराबाध निधुवन मैथुन तिसमें जो प्रधान ब्रह्मानंद तिसको भोगते हुए. सो शंकररूप राजा पूर्वकीतरें राणीयोंके साथ भोगोंको भोगता हुआ, जैसें वात्स्यायनने कामशास्त्रमें मैथुन सेवनेकी विधि लिखी है, तैसें शंकरस्वामी मैथुन सेवते हुए. सो कामशास्त्र स्वयमेव साक्षात् देखते हुये, वात्स्यायनके कहे सूत्र, और उनकी भाष्यको सम्यग् देखके, एक अभिनवार्थ गर्भित निवंध काम-शास्त्र, नृपवेशधारी शंकरस्वामीने रचा शंकरस्वामी तो, विलासिनीयोंसें उक्त रीतिसें भोग करते रहे.

इधर शंकरस्वामीके शिष्य, आपसमें कहने लगे कि, गुरुजीने एक मासकी अवधि कीथी, सो भी पांच छ दिन अधिक हो गये है. तो भी, गुरु अपने शरीरमें आकर हमारी अनुकंपा नही करते हैं. हम क्या करे ? कहां दूंढें ? कहां जावें ? ऐसी चिंता करके किसी एकको शरीरका रक्षक

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ठहराके, आप सर्व ढूंढनेको गये; वे पर्वतादि देखते हुए अमरकनृपके देशमें आए. उनोंने वहां श्रवण किया कि, यहांका राजा मरके फिर जी उठा है. तब शिष्योंको धैर्यता आइ, और जाना कि, यही हमारा गुरु है. और जाना कि, यह राजा गीतका लोभी, और स्त्रीयोंमें आसक्त है, तव उनोंने गानेवालेंका वेष किया, तव नगरमें उनके गानेकी प्रसि-द्धि हुइ, तव राजाने उनको गान सुननेकेवास्ते बुलवाये, तव उनोंने गानमें " तत्त्वमसि " का उपदेश किया, जो आनंदगिरिक्वत विजयमें, और माधवकृत विजयमें प्रकट है. उनका उपदेश सुनके शंकरस्वामी होशमें आये, और राजाका शरीरको छोडकर अपने शरीरमें प्रवेश करगये. परंतु तिस अवसरमें राजाके चाकर, शंकरखामीके शरीरको अग्निसें दाह कर रहेथे, तब झरीरमें प्रवेश करके शंकरखामीने अग्निको शांत करनेकेवास्ते नरसिंहका स्तोत्र पढा, जो टीकामें लिखा है. अग्नि शांत हुआ, तब शंकरस्वामी वहांसें चलके शिष्योंके साथ जा मिले. वहांसें मंडनामिश्रके घरमें आये, और तिसकी भार्याके प्रश्नोके उत्तर देके उनको जीते. मंड-नको अपना शिष्य किया, वहांसें दक्षिण दिशाको चले, महाराष्ट्रादि देशोंमें अपने रचे ग्रंथोंका प्रचार करते हुए; और अपने शिष्योंसें पाशु-पत, वैष्णव, वीर, शैव, माहेश्वरादि मतोंकों खंडन करवाते हुए; अनेक तीर्थोंकी यात्रा की, अपनी मातासें मिलने गये, तिसका अंत्यसंस्कार किया, पीछे दक्षिणादि देशोंमें फिरे वहांसे चलके विदर्भ देशके सुधन्वा नामा राजाको अपना शिष्य किया; सुधन्वाने मना भी किया तो भी, शंकरस्वामीने कर्णादिदेशोंमें कापालियोंका पराजय किया; वहांसें विचर-ते हुए, उज्जयनी नगरीमें आये. सर्व जगे दिग्विजय करके जिन२ मत-वालोंको जीते, तिन सर्वके नाम आनंदगिरिने अपने रचे शंकरविजयमें लिखा है. जैनमतका खंडन शंकरने जैसा किया है, सो आनंदगिरिने ऐसा लिखा है.

तिस लेखकी भाषाः-तदपीछे शंकरस्वामीके पास 'जैन' आया. केसा है जैन ? कोंपीनमात्रधारी है, मलकरके जिसका अंग भरा



है, सदा ' अईन् ' ऐसा वारवार उच्चारन करता हुआ, शून्यांकशून्यपुंड्र धृतविंदु पुंड्र, शिष्योंसहित पिशाचवत्, सर्व जनको भयंकर, आकरके सकल लोकगुरु शंकरस्वामीको यह कहता हुआ; भो स्वामिन् ! मेरा मत अत्यंत सुगम है, तुम श्रवण करो. जिनदेव सर्वज्ञ सर्वका मुक्तिदाता है; ' जि ' इस पदके वाच्य ' जीव ' को ' न ' इति पदकरके ' पुनर्भव ' ऐसा, सोही दिव्यत इति ' देव ' है. सर्व प्राणियोंके हृदयकमलोंमें जीवरूपसें व्यवस्थित है ऐसें ज्ञानमान्नसें, देहके पात होनेसें अनंतर मुक्ति है, जीवको नित्य मुक्तिरूप होनेसें, तिससें करचरणादि साधनद्वा-रा जो जो कर्म किया है, सो सत्य है, तिसको तिसके आधीन होनेसें. इसवास्ते जीव शुद्ध है, और देह मलपिंड है, स्नानादिकरके तिसकी शु-द्विका अभाव होनेसें च्रथा प्रयोजन है, इसवास्ते स्नानादि कर्म करने योग्य नही हैं. ऐसें प्राप्त हुआ सिद्ध हुआ. ! इति जैनमतपूर्वपक्षः ॥

श्रीपरमगुरु कहते हैं, भो जैन ! तूने अति मूढने क्या कहा ? जीवकी जो देहकी निवृत्ति सोही मुक्ति है ? और निःप्रयोजन होनेसें स्नानादिकर्म करना योग्य नही, यह तेरा कथन अयुक्त है. क्योंकि, जीवके तीन तरेंके देह हैं. स्थूल १, सूक्ष्म २, कारण ३, भेदसें. और म्थूलका लक्षण, पंची-कृतपंचमहाभूतखरूप है, सो, चौवीस (२४) तत्त्वात्मक है. 1 १ 1 सूक्ष्मका सतारें (१७) तत्त्वात्मक लक्षण है, एकादश (११) इंद्रिय, पंचमहाभूत ५, और बुद्धि १, एवं सप्तदश (१७). 1 २ 1 और कारण अज्ञानमात्र है. 1 ३ 1 और स्थूलका सूक्ष्ममें, सूक्ष्मका कारणमें, कारणका सगुणमें, सगुणका निर्गुणपरमात्मामें, तिस तिस अधिपतिविशिष्ट देहोंका ऐसें लय हुए, सत्चिदानंदलक्षणलक्षित परमात्माही, जीव होता है. और जीव है, सोही, परमात्मा है. तैसें भेदश्रमकी निवृत्ति हुए, मुक्ति है, ऐसें निरवय है.

पूर्वपक्षः-प्रत्यक्ष देखे शरीरसें शरीरांतर कल्पना निरर्थक है, तिसके होनेमें प्रमाणका अभाव होनेसें. यदि है तो, जीवका तीनो शरीरोंमें संचार कथन करना चाहिये, मनःकल्पित स्वप्नमें मैंने गंगा देखी है, हिमवान् देखा है, ऐसा ज्ञान तो है. क्योंकि, देहसें आत्माके निर्गमनको युक्त होनेसें, कारण शरीरत्वके हुये मनके कल्पित जीवका भी निर्गम દ્દ છે ક

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

नहीं कहना चाहिये, जीवके निर्गमके हुये फिर प्राप्तिके अभावसें स्वप्तां-तरमेंही मरण प्रसक्ति है, चौवीस तत्त्वोंमेंही लिंगशरीका अंतर्भाव होनेसें उसकी कल्पना व्यर्थ है. भूतजाति इंद्रियोंको तद्रुप होनेसें. इसवास्ते इस क्रिष्ट कल्पनाके करनेसें कोइ प्रयोजन नहीं है, तिसवास्ते एकही देह भिन्न २ जीवोंके है, तिसके पातानंतर जीवकी मुक्ति है.

उत्तरः-तव शंकरस्वामीने कहा. हे जैन! तूं मूढतर है, तूने तत्त्व नही सूना है, पंचीकृतभूतोंकरके पचीस ( २५ ) संख्या हुइ है, तिसकरके चौवीस (२४) तत्त्व हुए हैं, पंचविंशति (२५) संख्याको ज्ञानरूप होनेसें, चौवीसी (२४)करकेही देह सिद्धि होवेगी, ऐसें नही है. अपंचीकृतपंचभूतके अभावसें, इस कारणसें, पंचीकृत और अपंचीकृत भूतोंकरके देहकी सिद्धि कहनी चाहिये, इसवास्ते स्थूल अपेक्षाकरके लिंगशरीर अंगीकार किया है. स्थूलज्ञरीरके पातानंतर, जीव, सूक्ष्मज्ञरीर आसक्त हुआ, परलोक गमनारंभ होता है, और अरूढ पुरुषके लिंगशरीरके नांश हुए, सर्व मनमेंही अध्यस्त होवे है. और सो शुद्ध मन तो जाग्रदादि अवस्था स्वामीयोंसें विश्व तैजस प्राज्ञोंसें भी ऊपरि विराजमान, अंगुष्टमात्र सर्व जगत् प्रभु मनेान्माख्यको प्राप्त होता है, सोही कारण शर्रीरका लय है, ऐसा प्रसिद्ध है. ऐसें तीनो शरीरोंके नष्ट हुए, सगुण, निर्गुण, उभ-यात्मक, मनोन्मनपरमात्मामें लीन होता है; सोही मोक्ष है. ऐसें सर्व अतीतेंद्रिय ज्ञानवानोंने कहा है. ऐसा अत्यंत दुःसाध्य मोक्षकी प्राप्ति देहपातके अनंतर नही संभव होती हैं, ऐसा सिद्धांत हैं; ऐसा शंकर-स्वामीने कहा हुआ, जैन, शिष्योंके साथ स्ववेषभाषासें रहित होया हुआ इांकरस्वामीका दिनप्रति चावलादि वस्तु आकर्षणशील वाणिग्जन (मोदी) होता भया ॥ इत्यनंतानंदगिरिकृतौ जैनमत निवर्हणं नाम सप्तविंशं प्रकरणम् ॥

और जो माधवने द्वादरा (१२) श्ठोकोंमें जैनमतके सप्ततत्त्व, और सप्तभंगीका खंडन, अपने रचे विजयमें लिखा है, सो व्यासकृत सूत्रकी इांकररचित भाष्यके अनुसारे लिखा है, तिसका उत्तर आगे चलके ख-

### पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

स्थानमें लिखेंगे, वहांसें जानलेना. तदनंतर नैमिश, दरद, भरत, सूरसेन, कुरु, पंचालादि देशोंको जीतता हुआ, गुरु भट उदयनादिसें अजीत, ऐसे खंडनकार श्री हर्षको शंकरस्वामीने जीता. पीछे कामरूप देशविशेषों-में जाके शंकरस्वामी शाक्तभाष्यके कर्त्ता, अभिनवगुप्तको जीतते हुये. तब अभिनवगुप्तने शंकरको कार्मण करनेका विचार किया तब शिष्यों-सहित शंकरस्वामीके साथ शिष्यकीतरें वर्त्तने लगा, और शंकरके बध करनेका उद्यम करने लगा, सो अभिनवगुप्त, शंकरस्वामीको अभिचारिक कर्म करता हुआ. कैसा अभिचारिक कर्म ? जिसकी वैद्य भी चिकित्सा न कर सके, ऐसा. तिससें भगंदरनामा रोग उत्पन्न हुआ, तिस रोगसें झरते हुए लोहीके कीचडसें शंकरकी धोती भीज गइ. अजुगुप्सपरिशोधनादिरूप सेवा, तोटकाचार्यनामा शंकरस्वामीका शिष्य करता हुआ.\* शंकरस्वामीको रोगकी उपेक्षा करते देखके शिष्योंने बहुत

\* शंकरस्वामीका मृत्यु भी इसी रोगसें हुआ हैं, तथापि सन् १८८४ के सत्यार्थप्रकाशके २८७ पृष्टोपरि स्वामिदयानंदसरस्वतिजीने लिखा है. " जब वेदमतका स्थापन हो चुका और विद्या प्रचार कर-नेका विचार करतेही थे इतनेमें दो जैन ऊपरसें कथनमात्रवेदमत और भीतरसें कट्टरजैन अर्थात् कपटे-मुनि थे, शंकराचार्य उनपर अति प्रसन्न थे, उन दोनोंने अवसर पाकर शंकराचार्यको ऐसी विषयुक्त वस्तु खिलाई कि उनकी क्षुधा मंद होगई, पश्चात् शरीरमें फोडे, फुन्सी होकर छ महीनेके भीतर शरीर लूट गया." इस लेखसें सिद्ध होता है कि, स्वामिजीने खमतकी प्रसिद्धिकेवास्ते असल २ लेख लिखके और निदा करके भोले लोकोंको फसानेकेवास्ते जाल खडा किया है. तथा दयानंदसरस्वतिको जैनमतका ज्ञातपणा भी नही था, यदि होता तो, पूर्वोक्त पुस्तकमेंही ४४७ पत्रोपरि ऐसे क्यों लिखते ? कि " दिगंत्ररोंका श्वेतांत्ररोंके-साथ इतनाही भेद है कि दिगंवरलोग स्त्रीका संसर्ग नहीं करते और श्वेतांवर करते हैं. " अफसोस स्वामि-जीके लिखनेपर कि जिसको इतना भी ज्ञात नहीं ! जब जैनमतका यथार्थ ज्ञातपणाही नहीं था तो, उसका करा खंडन किसको प्रमाण होगा ? किसीको भी नही. जगत्में कहळावत भी है ' आहारसदशोद्वार: ' जैसा आहार भोजन होने बैसाही उदार ( डकार ) आता है. सो स्वामिजीके चित्तमें तो, एक स्त्रीको कइ पति करने ऐसा निश्चय वसा था, तो फिर, त्रह्मचर्यके तरफ ख्याल कहांसे होवे ? अथवा स्वामिजीने जानबूझकेही जैनीयोंकी निंदा करनेकेवास्ते ऐसा गपोडा ठोक दिया होगा ! क्योंकि, स्वामिजीके लेखसेंही सिद्ध होता है कि, अूठ छिखके किसीका मत खंडन होवे तो, अच्छा है. देखे। सत्यार्थप्रकाश पत्र २८७ पंक्ति २९. " अब इसमें विचारना चाहिये कि जो जीवब्रह्मकी एकता जगत् मिथ्या शंकराचार्यका निजमत था तो वह अच्छामत नहीं और जो जैनियोंके खंडनके लिये उस मतका स्वीकार किया हो तो कुछ अच्छा है. " वाहजी वाह ! क्या सुंदर श्रद्धान है ! यह कपट नही तो अन्य क्या है ? यह तो ऐसे हुआ कि, दुसरेको अपशकुन करनेकेवास्ते अपना नाक कटवाना !!!

### तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

समझाया कि, तुम रोगकी चिकित्सा करो. तब शंकरस्वामीने कहा कि, रोग, जन्मांतरके पापोंसें होता है, सो भोगनेसेंही नाश होता है, इस-वास्ते भोगनेसेंही नाश करने योग्य है. जेकर न भोगा जावे तो, ज-न्मांतरमें भोगना पडता है, यह शास्त्रका कहना है. शिष्योंके अतिआ-**ब्रहसें इांकरस्वामीने चिकि**रसा करानी मान्य की, तब शिष्योंने हजारों वैद्योंसें चिकित्सा करवाइ, परंतु भगंदर तो बढ गया तव सर्व वैद्य, अपने २ घरोंको चले गए. तब शंकरस्वामीने महादेवका स्मरण किया, तब अश्विनीकुमार वैद्यको ब्राह्मणके वेषमें महादेवने भेजे, अश्विनीकु-मार भी हाथमें पुस्तक लेके शंकरस्वामीके पास आके बैठ गये, और कहने लगे कि, ओ यतिवर ! यह तेरा रोग, दूर नही हो सकता है. क्योंकि, अभिचारकरके यह उत्पन्न हुआ है, ऐसा कहके वे निजस्थानमें जाते रहे. तब झंकरखामीके शिष्य पद्मपादने क्रोधमें आके ऐसा मंत्र जपा, जिससें अभिनवगुप्त मर गया. शंकरस्वामी पीछे काश्मीरमें गये, वहां सरस्वतिका मंदिर चतुर्द्वारवाला, जिसके मध्यमें सर्वज्ञपीठ नामा चौंतरा है, तिसपर जो चढे, सो सजजनोंमें सर्वज्ञ होता है, और सोही उस मंदिरमें प्रवेश करनेमें समर्थ होता है, अन्य नही. शंकर-स्वामी उस मंदिरके दक्षिण दरवाजेको खोलनेवास्ते वहां आये, और दक्षिणका दरवाजा खोला, अनेक वादीयोंके प्रश्नोंके उत्तर दीए, जब अभ्यंतर ( अंदर ) जानेको उत्सुक हुए, तब सरस्वतिने कहा कि, केवल इस पीठिका ऊपर चढनेवालाही सर्वज्ञ नही होता है, परंतु चढनेवालेमें शुद्धता भी होनी चाहिये. सो शुद्धता तुमारेमें है, वा नही ? क्योंकि, यतिधर्ममें निष्ठ ऐसे तुमने सम्यक्प्रकारसें स्त्री भोगी है. और काम-कलारहस्यप्रवीणताके तुम पात्र हुए हो. इसवास्ते ऐसे पदपर चढनेकी तुमारेमें किसी प्रकारसें भी, योग्यता नहीं हैं.

यह सुनकर शंकरस्वामीने कहा, हे अंबे ! जो तूने कहा कि, अंगना (स्त्री)भोगी, सो इसका उत्तर यह है कि, जिस देहांतरमें कर्म किया है, तिससें यह देह अन्य हैं; इसवास्ते इस देहको पाप नही लगता है. यह

## पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

सुनकर सरस्वतिने इांकरस्वामीका पूजन करा. इांकरस्वामीने भी झार-दापीठमें कितनेक काल वास किया, वहांसें केदार गये, और मृत्युको प्राप्त हुए.॥ इति संक्षेपतः इांकरविजयानुसारिइांकरस्वामिखरूपकथनम्॥

अब हमको जो कछुक कहना है, सो लिखते हैं. जो ब्राह्मणादि लोक कहते हैं कि, शंकरस्वामीने जैन बौद्धोंके वेडे भरके डुववा दीए थे, सो कहना मिथ्या है. क्योंकि, जब भगंदर हुआ पीछे शारदामठमें वास किया है, और मरनेके थोडेसें दिन बाकी (शेष) थे, तब तो, 'जैन ' 'बौद्ध ' ' पतंजलि ' आदि वादी, विद्यमान लिखे हैं. और शंकरविजयों-में भी, पूर्वोक्त लेख नही है. इसवास्ते पूर्वोक्त ब्राह्मणादिकोंका कहना, महामिथ्या है. निःकेवल मिथ्यामतको मिथ्या बोलके सच्चा करा चाहते हैं, खामी दयानंदसरस्वतिवत्.

और पतिकेसंगमविना, आनंदगिरिने शंकरस्वामीकी माताजीके गर्भमें शंकरस्वामीकी उत्पत्ति लिखी है, सो प्रमाण बाधित है. क्योंकि पुरुषवीर्चको स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, कदापि गर्भकी उत्पत्ति नही होती है; यह कहना प्रमाणसिद्ध है. इस कालमें पश्चात्य विद्वानोंने सायन्स (SCIENCE) विद्याके बलसें अनेक वस्तुयोंके संयोगसें अनेक कार्यकी उत्पत्ति कर दिखलाइ है, परंतु किसी भी पदार्थोंके मिलापसें मनवाले मनुष्यकी उत्पत्ति, स्त्री पुरुषके संयोग, वा पुरुषवीर्यको स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, नहीं कर सकते हैं. ऐसा तो किसी कालमें भी नही हो सकता है कि, स्त्री पुरुषके संगमविना, वा पुरुषवीर्य स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, स्त्रीको गर्भकी उत्पत्ति होवे. परंतु मतानुरागी पुरुष, अपने मताध्यक्षपुरुषको, विना पि-ताके वीर्यसें उत्पन्न होना लिखते हैं, सो, मूढोंको आश्चर्य करनेकेवास्ते, वा व्यभिचार छिपानेकेवास्ते, और अपने मताध्यक्षकी अन्य मनुष्योंसें उत्तमता जनानेकेवास्ते, और ईश्वरकी अत्यद्धुत शक्ति प्रसिद्ध करनेके वास्ते, लिखते हैं. परंतु यह नही जानते थे कि, ऐसें अप्रमाणिक ले-खको प्रेक्षावान् कदापि नही मानेंगे, और ऐसें छेखसें उनकी मातुश्रीको ٢٦

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

व्यभिचारका कलंक उत्पन्न होवेगा. क्योंकि, जब ईश्वरीय शक्तिसें उ-नका उत्पन्न होना मानते हैं तो, क्या ईश्वर स्त्रीके गर्भविना अपने आ-पको मनुष्यरूप नही बना सकता था ? इसवास्ते प्रत्यक्ष अनुमान आ-सागमसें विरुद्ध ऐसा लेख, प्रेक्षावान् तो कोई भी नही लिख सकता है. यद्यपि परमाप्तागममें ऐसा लेख है कि, पांच कारणोंसें, स्त्री, पुरुषके संगमविना भी, गर्भ धारण कर सकती है. वे कारण यह हैं. ॥

"॥ पंचहिं ठाणेहिं इत्थी पुरिसेण सद्धिं असंवसमाणी-वि गप्मं धरेजा तंजहा दुव्वियडा दुन्निसन्ना सुक्षपोग्गले अहिट्ठेजा ॥ १ ॥ सुक्रपोग्गलसंसिट्ठे से वत्थे अंतो जोणीए अणुपविसेजा ॥ २ ॥ सयं वा से सुक्रपोग्गले अणुपविसेजा ॥ ३ ॥ परो वा से सुक्रपोग्गले अणुपवि-सेजा ॥ ४ ॥ सीओदगवियडेण वा से आयममाणीए सु-क्रपोग्गले अणुपविसेजा ॥ ५ ॥

भाषार्थः--वस्त्ररहित विरूपताकरके गुद्यप्रदेशकरके कथंचित् पुरुषनि-स्टष्ट शुक्र (वीर्य) पुद्रलवाले भूमिपटादिक आसनको आक्रमण करके बैठी हुइ, तिस आसनपर स्थित हुए पुरुषनिस्टष्ट शुकपुद्रलोंको कथंचित् योनिसें आकर्षण करके प्रहण करे. ॥१॥ तथा शुकपुद्रलसें लिवडा (भीजा) हुआ वस्त्र, उपलक्षणसें तथाविध और भी केशादि, स्त्रिकी योनिमें प्रवेश करे, अथवा अनजानपने तथाविध और भी केशादि, स्त्रिकी योनिमें प्रवेश करे, अथवा अनजानपने तथाविध अरेर भी केशादि, स्त्रिकी योनिमें प्रवेश करे, और शुकपुद्रलको प्रहण करे. ॥ २ ॥ तथा आपही पुत्रार्थिनी होनेसें और शीतलरक्षकत्व होनेसें शुकपुद्रलोंको योनिमें प्रवेश करवावे. ॥ ३ ॥ तथा पर, सासुआदि पुत्रकेवास्ते वहुके गुद्यप्रदेशमें वीर्यपुद्रलोंको प्रवेश करवावे. ॥ ४ ॥ पत्वल द्रहप्रमुखगत जो शीतल जल, तिसमें स्नान करती हुइ स्त्रीकी योनिमें कथंचित् पूर्वपतित उदकमध्यवर्त्ती शुकपुद्रल प्रवेश करे. ॥ ५ ॥ इन पांच कारणोंसें स्त्री पुरुषसंगमविना भी गर्भ-धारण कर सकती है.

### पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

इन पूर्वोक्त पांचों कारणोमें भी, स्त्रीकी योनिमें पुरुषवीर्यके प्रवेश होनेसेंही, गर्भोत्पत्ति कही है. इसीतरें अन्य किसी स्त्रीकी योनिमें पू-वोक्त पांच कारणोंसें वीर्य प्रवेश करजावे, और तिससें उसके गर्भोत्पन्न हो जावे तो, विरुद्ध नही. परंतु इन पूर्वोक्त पांचो कारणोंविना, और अपने पतिकेसंगमविना, जेकर गर्भोत्पत्ति हो जावे तो, अवश्यमेव तिस स्त्रीने व्यभिचारसें गर्भ धारण किया, ऐसा सिद्ध होवेगा. इसवास्ते पुरु-षका वीर्य, जवतक योनिद्वारा स्त्रीके गर्भाशयमें नही जावेगा, तवतक कदापि गर्भोत्पत्ति नही होवेगी. इसवास्ते आनंदगिरिका छेख, युक्तिप्र-माणसें बाधित है.

और जो शंकरस्वामीको महादेवका अवतार, और सर्वज्ञ लिखा है, सो भी मिथ्या है. क्योंकि, जब शंकरस्वामी मंडनमिश्रकेसाथ वाद करनेको गए हैं, तब मंडनमिश्रकी दासीको मंडनमिश्रका घर पूछा ! क्या सर्वज्ञ ऐसेको कहते हैं कि, जिसको मंडनमिश्रके घरकी भी खबर नही थी कि, कहां है ? मंडनकी भार्याके पूछे प्रश्नोंका उत्तर नही आया, क्या सर्वज्ञसें भी कोई बात छीपी है ? मंडनमिश्रके घरमें व्यासजी, और जैमनीने श्राद्धका भोजन करा, क्या वेदांतीयोंके मतका यही पर्यवसान फल है, कि मरे पीछे, वा वेदांतीयोंकी मुक्ति हुए पीछे, वा ब्रह्म हुए पीछे भी, लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व वेदांती भी, इसीतरें लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व वेदांती भी, इसीतरें लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व वेदांती भी, इसीतरें लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व वेदांती भी, इसीतरें लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व केत्ता है, फिर जगत्को मिथ्या कहते हैं तो, यह जगत्ही सबके काममें आता है, फिर जगत्को मिथ्या कहते हैं तो, क्या मिथ्या कहनेवालेही मिथ्यावादी नही है ? बलहारि है वेदांतियों ! तुमारे सिद्धांतका कैसा रहस्य है कि, मरे पीछे भी वेदांती, लोकोंके घरमें रोटीयां खाते फिरते हैं !!!!

पूर्वपक्षः-मंडनकी भार्याके प्रश्नोंका उत्तर शंकरस्वामीने यह विचारके नही दिया कि, मेरे उत्तर देनेसें मेरे यतिधर्मका क्षय हो जावेगा.

उत्तरपक्षः-जब राजाके मृतक शरीरमें प्रवेश करके मदिरापान किया, सैंकडों राणीयोंसें वात्स्यायनोक्त चौरासी ( ८४ ) आसनोंसें मैथुन सेवन

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

किया, और एकमाससें अधिक कालपर्यंत उन राणीयोंके मुखके थूक-लालाको अमृतसमान मनोहर मानके चूसा-चाटा, और कामशास्त्र सीखा, तिस थूक चाटनेमें भी ब्रह्मानंदही भोगा ! क्या ऐसा काम क-रनेसें तो यतिधर्म क्षय नही हुआ, और कामप्रश्नोंके उत्तर देनेसें य-तिधर्म क्षय होता था ? हा ! इसके उपरांत अन्य धडा आश्चर्य कौनसा है ? और शंकर तो ' ऊर्द्धरेत्तः ' था, राणीयोंकेसाथ भोग करनेसें 'अ-धोरेतः ' किसतरें हो गया ?

पूर्वपक्षः–शंकरस्वामीके शरीरमें यह व्यवस्था थी, परंतु देहांतरमें यह नही. इसीवास्ते तो शंकरस्वामीने काश्मीरवासिनी सरस्वतीके प्र-श्रोत्तरमें कहा है कि, देहांतरका किया पाप, इस देहको नही लगता है.

उत्तरपक्षः-हमारी समझमूजब तो, तुमारी मानी सरस्वती, तुमारे कहनेसेंही अज्ञानिनी सिद्ध होती हैं. क्योंकि, पहिले तो उसने शंकर-स्वामीको परस्त्रीयोंसें भोग करनेवाले जानके निर्दोष पुरुष नही जाने, और फिर शंकरस्वामीका उत्तर सुनके चुपकी होके शंकरस्वामीकी पूजा करने लग गई !! अब हम यहां यह प्रश्न पूछते हैं कि, पाप करने और पापके फल भोगनेवाला वोही देह है, वा अन्यदेह ? जेकर वोही देह है, तब तो जन्मांतरमें पापका फल भोगनेवाला देह नही है, तो फिर इांकरस्वामीकी देहने जन्मांतरके देहके किये पापसें भगंदरका भारी दुःख क्योंकर भोगा ? और जब देहही पापका करने और भोगनेवाला है, तब तो, जीव, सदा मुक्त होना चाहिये, पुण्यपापसें रहित होनेसें, और देहके साथ संबंध न होनेसें. जेकर कहोगें, जीवही पुण्यपापका कर्त्ता, और भोक्ता है, तब तो, इांकरस्वामीही परस्त्रीगमनरूप पापके कर्त्ता और भोक्ता, सिद्ध होवेंगे; और कामशास्त्र पढनेसें असर्वज्ञ सिद्ध होवेंगे. तथा देहांतरमें प्रवेश करनेसें जैसें उनकी ब्रह्मविद्या जाती रही, तैसेंही सर्व वेदांतीयोके मरे पीछे, ब्रह्मविद्या नष्ट हो जावेगी. क्योंकि, वेदांती-योंके कहने मृजब ब्रह्मविद्या, देहके साथही संबंधवाली है; नही तो, देह छोडनेसें इांकरस्वामीकी ब्रह्मविद्या, नष्ट क्यों होती? जेकर इांकरस्वामीकी

## पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

ब्रह्मविद्या नष्ट न होती तो, उनके शिष्य उनको 'तत्त्वमसि 'का उप-देश क्यों करते ? और शंकरस्वामी यदि सर्वज्ञ होते तो, अपनी करी मासकी अवधिको क्यों भूल जाते ? और देहांतरमें कामशास्त्र सीखनेको क्यों जाते ? क्या सर्वज्ञसें कोई शास्त्र छीपा है ? और उत्तर देनेसें मेरा यतिधर्म क्षय हो जायगा ऐसा विचार क्यों करते ? क्योंकि, फिर भी तो उसीही शरीरमें प्रवेश करके मंडनमिश्रकी भार्याको उत्तर दिये; क्या उस वखत उत्तर देनेसें यतिधर्म क्षय न हुआ ? और शंकरस्वामीको साक्षात् महादेव माने हैं तो, क्या पार्वतीजीसें भोग करनेसें तृप्त न हुए ? जिससें मृतक शरीरमें प्रवेश करके परस्त्रीयोंसें भोग करके उनके ओष्ठपुटोंकों चूसके ब्रह्मानंदका स्वाद लिया !!! और महादेवको तो, तु-मने सर्वव्यापी माना है तो, राजाके मृतक इारीरमें अन्य कौन प्रवेश कर गया ? और कौन निकल आया ? क्योंकि, इांकर तो, आगेही सर्व जगे व्यापक है. और शंकरस्वामीको जो भगंदरका रोग हुआ, सो पूर्व जन्मांतरके पापोंके फलसें लिखा है तो, क्या पूर्वजन्मांतरोंमें शंकर-स्वामीने पाप करे मानते हो ? तथा तुम तो, पुण्यपापके फलका प्रदाता, ईश्वरको मानते हो तो, फिर क्या शंकरने अपने किये पापके फल भो-गनेवास्ते, आपही अपनी गुदामें भगंदररूप फोडा करलिया ? और अ-भिनवगुप्तने, जो अभिचारक कर्म करके शंकरको भगंदर फोडा किया तो, क्या अभिनवगुप्त शंकरसें अधिक सामर्थ्यवान् था ? वा, शंकर अ-पने बदलेके मंत्रसें उसको दूर नही कर सकता था ? क्योंकि, शंकरको तो, तुम सर्वशक्तिमान् मानते हो.

और शंकरस्वामीके शिष्य पद्मपादने नरसिंहरूप करके, और मंत्र-जाप करके, भैरव, कपाली, और अभिनवगुप्तको मार डाला क्या पद्मपाद अज्ञानी, रागी, द्वेषी था, जो ऐसा काम किया ? क्या ब्रह्मवित् नही था ? यदि था तो, शंकरकीतरें समभाव क्यों नही किया ? इसवास्ते यही सिद्ध होता है कि, शंकर, और शंकरके शिष्योंमेंसें कोइ भी, रागद्वेष अज्ञान मोहसें रहित, और सर्वज्ञ, नही था और जो जो कल्पना करके,

For Private And Personal

## तत्त्वानिर्णयप्रासाद-

आनंदगिरि, और माधवने अपने २ रचे विजयोंमें शंकरकी बाबत अ-धिक बडाइ लिखी है, सो अपने गुरु, और अपने मतके आचार्यके अनुरागसें लिखी है. जैसें दयानंदसरस्वतिके शिष्योंने इस काल-में "दयानंददिग्विजयार्क" रचा है. परंतु जैसी दयानंदसरस्वतिने मतोंकी विजय करीहै, और जैसी उसके मतकी धूल अन्यमतोंवाले लोक उडा रहे हैं, सो हम प्रत्यक्ष देख रहे हैं. संवत १९४७ में सरकारी गिनती मुजब चालीस हजार ( ४०००० ) के लगभग दयानंदसरस्वतिके मतके माननेवाले आर्यसमाजी गिने गए हैं, उनमें भी प्रायः बडा भाग पंजावीयोंका है. ऐसीही शंकरविजय होवेगी. क्योंकि, थोडेसेंही वर्ष हुए हैं, पंजावदेशमें उदासी और निर्मले साधुयोंने, वृत्तिप्रभाकर, ाव-ू चारसागर, निश्चलदासकृत भाषावेदांतके पुस्तक, और उपनिषदादिकोंके अनुसारे, वेदांतमत, प्रचलित किया है. और वेदांतमत माननेवाले जि-तने पंजाबी हैं, इतने अन्य लोक नहीं मालुम होते हैं, और दक्षिणमें प्रायः रामानुजके मतवालोंने, मध्वर्क, निंबार्के आदि वैष्णवमतवालेंने, और तुकारामादि भक्तिमार्गवालोंने, शंकरस्वामीके चलाये शुद्धाद्वैत-मतकी बहुत हानि करी. और गुजरात, कच्छ, मालवा, मेदपाट, हडौती, दुंढाड ( जयपुर ), अजमेर, मारवाड, दिछी मंडलादि देशोंमें प्रायः शंक-रस्वामीका मत, प्रचलित नही हुआ मालुम होता है, क्योंकि, पूर्वोक्त देशोंमें प्रायः जैनमतकाही प्रवल बहुत था. और शंकरस्वामीके मतके असली रहस्य, अंतमें नास्तिकोंके समान महा अज्ञान, और मिथ्याख मोहसें उन्मत्तता, और प्रायः सत्कर्मोंसें भ्रष्टता, आदि कुचलन देखनेमें आते हैं.

और जो शंकरस्वामीका शिष्य आनंदगिरि, जिसने शंकरविजय पुस्तक रचा है, उसको तो, जैनमतकी किंचित् भी, खबर नही थी. क्योंकि उसने लिखा है कि, कौपीन (लंगोटी)मात्रधारी, मस्तकमें बिंदु-तिल-कका धरनेवाला, मलदिग्ध अंग, ऐसा जैनमती, शंकरस्वामीके पास शिष्योंसहित आया. यह लेख तो, आनंदगिरिने अवश्यमेव किसी भंगा-

### पंचत्रिंशःस्तम्भः

दिके नशे चढेमें लिखा मालुम होता है. क्योंकि, ऐसे वेषका धारक तो श्वेतांवर, दिगंबर, दोनों मतोंमें नही लिखा है. श्वेतांबरमतमें तो, रजोहरण, मुखवस्त्रिका, चौलपटक, आदि चतुर्दश ( १४ ) औधिक उप-करण, और कितनेही औपम्राहिक उपकरणधारी मुनि लिखा है. और दिगंवरमतमें पीछी कमंडळू आदिका धारी मुनि लिंखा है. परंतु मस्त-कमें बिंदु–तिलक करना, दोनों जगे, मुनिको निषेध है. इसवास्ते जैन-मतका साधु तो, शंकरके पास गया, कोइ भी सिद्ध नही होता है. और श्रावक भी, नहीं. क्योंकि, जैन-श्रावक तो, निख त्रिकाल जिनेंद्रकी स्नान-पूर्वेक पूजा करनेवाला, स्फटिकरत्नसमान, अभ्यंतर बाहिरसें निर्मल लिखा है. उसके शरीरमें तो, मलका होना, कौपीनमात्र धारन करना, संभवही नही है. और शिष्योंका होना असंभव है. और दिगंबरमतका क्षुह्लक भी, नही था. क्योंकि, उसका भी वेष उक्त प्रकारका नहीं है. और सांप्रतिकालमें (आजकल) जे स्नानरहित, मलदिग्धांग, परमेश्वरकी पूजा-रहित, ढुंढकमतके माननेवाले प्रसिद्ध हैं, वे तो शंकरस्वामीके समयमें थेही नहीं, तो फिर, आनंदगिरिका छिखना भंगादिके नशेके वशसें नही तो, अन्य क्या है ?

और जो आनंदगिरिने, 'जिनदेव ' शब्दकी व्युत्पत्ति आदि पूर्वपक्ष लिखा है, सो सर्व, स्वकपोलकल्पित महामिथ्या लिखा है. क्योंकि, वैसा पक्ष जैनीयोंको सम्मतही नही है. और शंकरस्वामीने उसका खंडन किया लिखा है, सो ऐसा है, जैसा वंध्यासुतका श्वंगार वर्णन करना. इस हेतुसें शंकरविजयोंमें जो कथन जैन वौद्धमतकी बावत लिखा है, सो सर्व, स्वकपोलकल्पित होनेसें मिथ्या है.

वाचकवर्ग ! ऐसें न समझें कि, यह प्रंथ लिखनेवालेने द्वेष बुद्धिसें शंकरखामीविषयक, और दोनों शंकरविजयोंविषयक लेख, लिखे हैं. परंतु जब तुम सर्व मतोंका पक्षपात छोडके मध्यस्थ होके विचारोगे, तब तुमको प्रंथकारका लेख सत्य २ प्रतीत होजावेगा.

अौर कुमारिलभट, और शंकरखामीकी बावत, हिंदुस्थानका संक्षिप्त इतिहास लिखनेवाले डॉक्टर हंटर, सि, आई, इ; एल एल, डी,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

(DR. SIR WILLIAM HUNTER, C. L. E., LL. D.) ने लिखा 诺; उसका तरजूमा गुजराती भाषामें सरकारकी तरफसें हुआ है. उसके सन १८८६ के छपे पुस्तकके पृष्ठ १०९ में लिखा है कि, ईसवी सन ८०० में विहारका वासी कुमारिल ब्राह्मण हुआ, और उक्त सन ९०० में, शंकरस्वामी हुआ लिखा हैं. और पृष्ठ १०३ में लिखा *है कि, ईंसवी मनके ८००* में सैकेमें कुमारिलने उपदेश करनेका प्रारंभ किया, वेदानुसार पुराना मत यह है कि, सगुणस्रष्टा, और ईश्वर है. ऐसे मतका उसने बोध किया बौद्धधर्ममें सगुण ईश्वर नही था; पीछेकी एक कथामें ऐसा लिखा है कि, कुमारिलने बौद्धमतके विरुद्ध उपदेश किया, इतनाही नही, बलकि, उनके ऊपर बहुत जुलम करनेके वास्ते किसी दक्षिण हिंदके राजाके मनमें ऐसा निश्चय करवाया कि, उस राजाने अपने सेवकोंको आज्ञा दी कि, बौद्धमत माननेवाले वृद्ध, और बालकपर्यंत, सेतुवंधरामेश्वरसें लेके हिमालयपर्यंत, जहां होवे, तहां सर्वको मार दो, और जो न मारे, उसको भी मार दो. तथापि, हिमालयसें लेके कन्याकुमारीतक, जुलम करनेकी सत्ता जिसके हाथमें होवे, सो उक्त काम कर सके; परंतु ऐसा भारी राजा, उसकालमें हिंदमें नही था। हां, दक्षिणहिंदके बहुतसें रा-जाओंमेंसें किसीएक राजाने अपने राज्यमें ऐसा जुलम गुजारा होवे तो, होवे. परंतु यह तो, एक छोटीसी बातको बडी करके दिखळाइ है.

तथा प्रो॰ मणिलाल नभुभाई दिवेदी, अपने बनाये सिद्धांतसारमें ऐसें लिखते हैं-सातमे आठमे सैकेमें शंकराचार्य कुमारिल विगेरेने, इस (बौद्ध) धर्मके सामने बहुत प्रयत्न किया है. कदापि किसी स्थलमें लडाई झगडा भी हुआ होगा, तो भी बौद्धधर्मको बाह्मणोंने, राजाओंके पास निकलवा दिये और बौद्धधर्मके अनुयायी (माननेवालों) को कतल करवा दिये यह वात तो, केवल पुराणकल्पनाही लगती है. [ स्वर्गवासी पंडित भगवान-लालजीका भी यही मत था. ] तो बौद्धधर्म हिंदुस्थानमेंसें कैसें लोप हो गया ? तिसवास्ते उस धर्मका वंधारणही जवाबदार है. प्रथमसेंही इस धर्मकी नीति बहुत सखत थी, इसमें साधु होके रहना बहुत मुश्किल था;



और सर्वोंपरि यह कसर (खामी) थी कि, यह धर्म, केवल अभावरूप था तिसंसें सामान्य लोकोंको एकवार इसपर जो रुचि हुइ थी, तिसको कायम रखनेके साधन-अच्छे अंथ-सामान्य लोकोंको, और विद्वान लोकोंको रुचे, ऐसें संग्रह इत्यादि-इस धर्ममें नही थे. इसवास्ते कालां-तरमें लोकोने वेदांतादि धर्मका सार, शंकरद्वारा स्पष्ट होनेसें, इसको (बौद्धधर्मको) छोड दीया; आपही इस धर्मका नाश हो गया.

तथा सन १८९५ अकटोबर तारिख १३ मीके छपे गुजराती पत्रमें " प्राचीन गुजरातका एक चित्र (२१) " इस विषयमें लिखा है कि, बाह्यणोऊपरांत अन्नसत्रके निर्वाहवास्ते, देवालयके निर्वाहवास्ते, टूटे फूटेके बनानेवास्ते, मठोंके निर्वाहवास्ते, इत्यादि भी दानपत्र मिलते हें, उसमें वस्तभीके वखतमें बौद्धविहारको दान दीयेका भी प्रमाण मिलता है, ताम्रपत्रोंके दान बहुतकरके स्मार्त्तधर्मके प्रवर्त्तनवास्ते मालुम होते हैं, परंतु बौद्धधर्म चलता था, उसका ऊपर लिखा प्रमाण मिलता है. इसके सिवाय हीवेनथ्सेंगके पुस्तकोंसें भी भरुच, खेडा, वछभी, सुराष्ट्र, मालवादिकोंमें बौद्धधर्मका प्रचार देखनेमें आता है प्राचीन समयमें उसका जो राजकीय, और दूसरा प्राबस्य था, सो देखनेमें नही आता है. और वो शनैः शनैः ( धीमें धीमे ) निर्बल होगया होना चाहिये. तो भी, धारवाड जिल्लेके डंबलगाममें एक शिलालेख, इ. स. १०९५ का है. उसमें वुद्धके विहारको, और आर्यतारादेवीके विहारको दान दीये हैं. जिससें देखनेमें आता है कि, कर्नाटकतरफ, बौद्धधर्म, यावत् इग्यार ( ११ ) मे सैकेतक चलता था, और उसको दानादिकोंसें आश्रय मिलता था. कन्हेरीकी गुफामें शक ७७५, और ७९९, के लेख हैं. येह राष्ट्रकृट राजा अमोधवर्षके खंडणी (मातहत) कोंकणके शिलारराजा कपर्दीके वखतके हैं. तिसमें भी, बौद्धगुफाको दान कियेका लेख मिलता है. अर्थात् पौराणिक, स्मार्त्तधर्म, और कापालिकमतका शैवधर्म, बहुत प्रवल था; तथापि, बौद्धमत, यावत् बारमे (१२) सैकेतक चालु-विद्यमान रहनेके प्रमाण मिलते हैं.

٢ą



# इन पूर्वोक्त लेखोंसें माधवरचित शंकरविजयका जो यह लेख हैं.। आसेतुरातुसाद्रिश्च बोेद्वानां वृद्दबालकं ।

न हंति यः स हंतव्यो भ्रत्यानित्यवदन्नृपाः ॥

भावार्थः-सेतुबंधरामश्वरसें लेकर, हिमालयतक, बौद्धोंके वृद्धसें लेकर बालकपर्यंतको, जो न हणे, (न मारे) उसको मार देना; ऐसें अपने नोकरोंप्रति राजे लोक कथन करते हुए. सो मिथ्या सिद्ध होता है.

और माधवने जहां बौद्ध लिखा है, वहां भी, आनंदगिरीने जैन लिखा है. माधवकृत विजयके सर्ग ७ के पृष्ट ११-१२ में, और आनंद-गिरिकृत विजयके पृष्ट २३६ में देखो. क्या जाने, आनंदगिरिको जैनी-योंने बहुत सताया होगा, इसवास्त्रे, बौद्धोंकी जगे भी, जैनमतीही लिख दिये !!! परंतु हमारी ससझमूजव तो, आनंदगिरिको जैन और बौद्धमतके पृथक् २ जाननेकी भी, बुद्धि नही थी. और शंकरने, जैन-मतोपरि कुमारिलवत्, जुलम गुजारा, ऐसा तो, दोनोंही विजयप्रंथोंमें नही लिखा है.

ऐसे पूर्वोक्त खरूपवाळे शंकरखामीने, वेदांतमतके व्याससूत्रोपरि, भाष्य रचा है. उसमें व्यासजीके कथनानुसार, जैनमतका खंडन, छिखा है. सो खंडन खंडनपूर्वक, आगेके स्तंभमें लिखेंगे. । इललम् ।

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदस्रुरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे इांकरस्वामिस्वरूपवर्णनोनामपंचत्रिंशःस्तम्भः॥३५॥

# ॥ अथ पट्त्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

पंचत्रिंश (३५) स्तम्भमें शंकरस्वामीका स्वरूप कथन किया, अथ इस छत्तीस (३६) में स्तम्भमें शंकरस्वामीने जैसें जैनमतकी सप्तमं-गीका खंडन किया है सो, और उसके खंडनका खंडन लिखते हैं. तहां प्रथम जैनमतवाले जैसा सप्तभंगीका स्वरूप मानते हैं, तैसा भाषामें लिखते हैं, जिससें वाचकवर्गको मालुम हो जायगा कि, शंकरस्वामीने, षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

हपुर्

जो सप्तभंगीका खंडन लिखा है, सो, जैनमतानुसार है, वा अन्यथा है ? और शंकरस्वामीको जैनमतकी सप्तभंगीका बोध, यथार्थ था, वा अय-थार्थ था ?

जैनमत माननेवालोंको प्रथम सप्तसंगीका स्वरूप जानना चाहिये. क्योंकि, सप्तभंगीही, जैनीयोंके प्रमाणकी भूभिकाको रचती है. दुर्दम जो परवादीयोंके वादरूप हाथी है, उनके पकडने अर्थात् पराजय कर-नेवास्ते, और अपने सिद्धांतके रहस्य जाननेवास्ते, श्रेष्ठ जे वादी है, वे सम्यक् प्रकारसें सप्तभंगीका अभ्यास करते हैं. ।

यदुक्तं ॥

या प्रश्नाहिधिपर्युद्रासामिदया बाधच्युता सप्तधा ।

धर्मं धर्ममपेक्ष्य वाक्यरचना नैकात्मके वस्तुनि ॥

निर्दोंषा निरदेशि देव भवता सा सप्तभंगी यया ।

जल्पन् जल्परणांगणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात् ॥१॥ भावार्थः--प्रश्नवद्यसें विधि, और पर्युदास, भेदकरके अनेकात्मक वस्तुमें, एक एक धर्मकी अपेक्षा, सातप्रकारकी सर्वप्रमाणोंसें अ-वाधित, और निर्दोंप, जो वचनकी रचना है, सो सप्तभंगी है. हे अर्हन् ! देव ! ईश्वर ! ऐसी सप्तभंगी, तुमने कथन करी है, जिस सप्त-भंगीकरके, वादरूषी ये संग्राममें, वादी, प्रतिवादीयोंको एकक्षणमें जीत ठेते हैं. ॥ १ ॥ तथा यह जो शब्द है, सो यत् किंचित् सदंश, असदंश, भंगकरके अपने अर्थको प्रतिपादन करता हुआ, सप्तभंगहीको प्राप्त होता है. सर्वजगे यह ध्वनि विधिनिषेधकरके अपने अर्थको कहता हुआ, सप्तभंगीको प्राप्त होता है; यह तात्पर्यार्थ है. सो सप्तभंगी, कैसे खरूपवाली है ? उसका लक्षण कहते हैं.

"॥ एकत्र वस्तुनि एकैकधर्मपर्यनुयोगवशात अविरोधेन व्यस्तयोः समस्तयोश्च विधिनिषेधयोः कल्पनया स्यात्कारां-कितः सप्तधा वाक्प्रयोगः सप्तभंगीति॥" **E**E0

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अर्थः-जीव, अजीव आदि एक पदार्थकेविषे, एक एक धर्ममें प्रश्नके करनेसें, सकल प्रमाणोंसें अवाधित, भिन्न भिन्न विधि प्रतिषेध और अ-भिन्न विधि प्रतिषेधके विभागकरके, कहा हुआ, 'स्यात्' शब्दकरके लांछित, जो सातप्रकारके वचनका उपन्यास, सो सप्तभंगी जाननी. 'विधिःसदंशः' विधि जो है, सो सत्अंश है. 'प्रतिषिधो सदंशः' और प्रतिषेध, निषेध जो है, सो, असत् अंश है. पदार्थसमूहके सदंश असदंश धर्मादि अनेक प्रकारके विभाग करनेसें अनंतभंगीका प्रसंग होता है, जिसके दूर करनेकेवास्ते सूत्रकारने एकपद ( एकत्र ) का यहण किया है. अनंतधर्मसंयुक्त जीव अजीवादि एक एक वस्तुमें भी विधि निषेधकरके, अनंतधर्मके परिप्रश्नका-लमें अनंतभंगका संभव है; उसकी व्याद्यत्तिकेवास्ते एक एक धर्ममें पर्यनु-योग ऐसे पदका यहण करा है. इस कहनेसें अनंतधर्मसंयुक्त अनंत पदार्थोंके हुए भी, प्रतिपदार्थके प्रतिधर्मके परिप्रश्नकाल्यमें एक एक धर्ममें एक एकही ससमंगी होती है, यह नियम कथन किया है. और अनंत-धर्मकी विवक्षाकरके सप्तभंगीयोंका भी, नाना कल्पना करना हमको अभीषही है. यह बात सूत्रकारनेही कही है. ।

तथाहि ॥

"॥ विधिनिषेधप्रकारापेक्षया प्रतिपर्यायं वस्तुन्यनंतानाम-पि सप्तमंगीनां संभवात् प्रतिपर्यायं प्रतिपाद्यपर्यनुयोगानां सप्तानामेव संभवादिति ॥ "

भावार्थः-विधिनिषेधप्रकारकी अपेक्षाकरके वस्तुके प्रतिपर्यायमें सातही भंगोंका संभव है, किंतु अनंतोंका नहीं. क्योंकि, एक एक पर्यायप्रति, शिष्यके सातही प्रश्न होनेसें. ऐसे हुए, अनंत पर्यायात्मक पूर्ण वस्तुमें, अनंत सप्तभंगीयोंका भी संभव होनेसें, अनंतसप्तभंगी हो सकती है, किंतु अनंतभंगी नहीं.

अथ सप्तभंगी खरूपसें दिखाते हैं.। तथाहि॥

"॥ स्यादरत्येव सर्वामिति सदंश कल्पनाविभजनेन प्रथ-मो भंगः ॥ १ ॥ "

अथ अर्थसें प्रथमभंग प्रगट करते हैं:-प्रथमभंग विधिकी प्रधानतामें है. 'स्यात् ' ऐसा अनेकांतका द्योतक, अर्थात् अनेकांतका प्रकाशक, अव्यय है. स्यात् इस कहनेकरके कथंचित् किसीप्रकारसें अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भा-वरूप चतुष्टयकरके घटादिवस्तु, अस्तिरूपही है; और अन्यवस्तुसंबंधी द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव चतुष्टयरूपकरके घटादिवस्तु, नास्तिरूपही हे.-तथाहि-घट जो है, सो, द्रव्यसें पृथिवीरूपकरके तो है, जलादिरूपकरके नही; क्षेत्रसें पाटलिपुत्रके क्षेत्रसें है, कान्यकुब्जके क्षेत्रसें नही; कालसें शिशरक्र तुका बना हुआ है, वसंतक्षतुका नही; भावसें रक्तरंगसें है, पीतरंगसें नही. ऐसेंही अन्यपदार्थ भी जानने. कथंचित् अर्थात् अपने द्रव्यादिचारोंकी अ-पेक्षाकरके, विद्यमान होनेसें, कथंचित् अर्थत्त् नास्तिरूप, घट हे, और परद्रव्या-दिचारोंकी अपेक्षाकरके,अविद्यमान होनेसें कथंचित् नास्तिरूप, घट हे, ऐ.

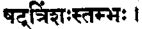
चमो भंगः ॥ ५ ॥" "॥ स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तमेवेति निषेधप्राधान्येन युगपन्नि-षेधविध्यनिर्वचनीयकल्पनाविभजनया षष्ठो भंगः ॥६॥" "॥ स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति क्रमात् सदं-शासदंशप्राधान्यकल्पनया युगपद्विधिनिषेधानिर्वच-

नीयख्यापनाकल्पनाविभजया च सप्तमो भंगः ॥ ७॥"

"॥ स्यादवक्तव्यमेवेति समसमये विधिनिषेधयोरनिर्वच-नीयकल्पनाविभजनया चतुर्थों भंगः॥ ४॥ " "॥ स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति विधिप्राधान्येन युग-

पद्विधिनिषेधानिर्वचनीयख्यापनाकल्पनाविभजनया<sup>ं</sup> पं-

- तीयो मंगः ॥ २ ॥ " "॥ स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेति क्रमेण सदंशासदंशक-ल्पनाविभजनेन तृतीयो मंगः ॥ ३ ॥ "
- "॥ स्यान्नास्त्येव सर्वमिति पर्युदासकल्पना विभजनेन हिन



#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सा उच्छेब अर्थात् स्वरूप है, जेकर अन्यपदार्थको अन्यपदार्थके रूपकी प्राप्ति होवे तो, पदार्थके स्वरूपकी हानिकी प्रसक्ति होवे. एवकारके पठन करनेसें ऐसे स्वरूपवाला भंग है, ऐसा एवकारसें अवधारण होता है. और अवधा-रण तो, अवइय करना चाहिये. नही तो, किसीजमे कथन करा हुआ भी नाकथनसरीखा होवेगा. तथा जेकर 'अस्त्येव कुंभः' इतनाही कथन करीये तबतो, कुंभको स्तंभादिकपणे अस्तित्वकी प्राप्ति होनेसें प्रतिनियत स्वरूपकी अनुपपत्ति होवेगी, इसवास्ते उसके प्रतिनियत स्वरूपकी प्रतिनियत स्वरूपकी अनुपपत्ति होवेगी, इसवास्ते उसके प्रतिनियत स्वरूपकी प्रतिनियत त्वके बास्ते ' स्यात् ' ऐसा अव्यय, जोडा जाता है. कथंचित् रूपकरके स्वद्रव्यादिचतुष्ट यकी अपेक्षा अस्ति, और परइव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षा नास्ति है; ऐसे प्रयोगकी प्रतिपत्तिकेवास्ते तथा तिस 'स्यात्' अव्ययको व्यवच्छेदफल 'एवकार' कीतरें जहांकहीं शास्त्रमें 'स्यात्' पद प्रकट नही भी कहा है, वहां भी, ' स्यात् ' पद अवत्र्यमेव जानना.

तदुक्तम् ॥

# सोप्यप्रयुक्तो वा तज्ज्ञैः सर्वत्रार्थात् प्रतीयते ।

यथैवकारो योगादिव्यवच्छेदप्रयोजनः ॥ १ ॥

अर्थः-जिसजगे 'स्यात् 'पद, नही कहा है, तहां भी, तिस स्यात अव्ययके जानने वालोंनेअर्थसें जान लेना; अयोगव्ययच्छेदादि प्रयोजन-वाले एवकारवत्. तिसवास्ये एवकार, और स्यात्कार ये दोनों सातोंही भंगमें प्रहण करना. विधिप्रधान होनेसें विधिरूपही प्रथम भंग है. ॥ १ ॥

अथ अर्थसें दूसरा मंग दिखाते हैं:-स्यान्नास्त्येवेति निषेधश्रधानकल्पन-यायं मंगः ॥ कथंचित् यह नही है, ऐसे निषेधप्रधानकल्पनाकरके यह दूस-रा मंग है. जो नियमकरके साध्यके सन्दावसें अस्तित्व है, सोही साध्य-के अभावमें नास्तित्व कथन करीये हैं; जैसें, घट, खद्रव्यचतुष्टयकरके अस्तिरूप सिद्ध है, तैसें मुद्ररादिके संयोगसें नष्ट हुआ थका, वोही घट, नास्तित्वरूपकरके सिद्ध होता है; अस्तित्वको नास्तित्वके अविनाभावि होनेसें तथाच क्षणविनश्वरभावोंकी उत्पत्तिही, विनाशमें कारण मानते हैं.



तदुक्तम् ॥

उत्पत्तिरव भावानां विनाहो हेत्ररिष्यते ॥

यो जातश्च न च ध्वस्तो नश्येत् पश्चात् स केन च ॥ेत्र॥ अर्थः--उत्पत्तिही, भावोंके विनाशमें हेतु है, जो उत्पन्न हुआ और नाश नही हुआ, सो पीछे किसकरके नाश होवेगा ? उत्पत्ति अस्तित्वकी सिद्धिको करती है, सोही उत्पत्ति, विनाश अपरपर्याय नास्तित्वका मूल-कारण होनेसें अविनाभाव सिद्ध करती है.

पूर्वपक्षः-जिस स्वरूपसें अस्ति है, जेकर तिसही स्वरूपसें नास्ति है, तब अस्तिनास्ति दोनोंको एकजगे होनेसें भाव, अभाव, दोनोंकी एकतापत्तिरूप अनिष्टका प्रसंग होवेगा.

उत्तरपक्षः-अस्तिनास्ति दोनोंकी भिन्नभिन्न समयमें प्ररूपणा होनेसें पूर्वोक्त दूपण नहीं, पदार्थोंका प्रतिसमय नाइा होनेसें. तथा हम ऐसें नही मानते हैं कि, जिस समयमें जिसका उत्पाद है, तिसही समयमें उसका विनाइा है; तिसवास्ते अस्तित्वके अविनाभावि नास्तित्व सिद्ध हुआ. ऐसें सर्ववस्तु, स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षा अस्तिनास्तिरूपसें सिद्ध है. अस्तित्वकी प्रधानदद्यामें प्रथमभंग है और निषेधदद्यामें दूसरा भंग है.॥ २॥

अथ अर्थसें तीसरा भंग प्रकट करते हैं:-स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्ये-वेति ॥ सर्ववस्तु, क्रमकरकेही, खपरडव्यादि चतुष्टयके आधार अनाधा-रकी विवक्षासें, प्राप्त अप्राप्त पूर्वअपर भावोंकरके, विधि और प्रतिषेध-प्रधानकरके विशेषित तीसरे भंगको भजनेवाळा होता है, घटवत, जेसें, घट, अपने द्रव्यादिचारकी अपेक्षा कथंचित् अस्तिरूपही है, और कथं-चित् परद्रव्यादिचारकी अपेक्षा नास्तिरूपही हैं, विधिप्रतिषेध दोनोंकी प्रधानता कथन करनेवाळा, यह तीसरा भंग है, ॥ ३ ॥

अथ अर्थसें चौथा भंग प्रकट करते हैं:-स्यादवक्तव्यं युगपद्विधि-निषेधकल्पनया चतुर्थ इति ॥ सदंश असदंश इन दोनोंका समकाल प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है

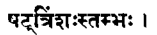


### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथाहि ॥ विधिप्रतिषेध युगपत् प्रधानभूत दोनों धर्मोंको एक पदा-र्थमें युगपत् विधिनिषेध दोनोंकी प्रधानविवक्षामें तैसें शब्दको अनिर्व-चनीय होनेसें घटादिवस्तु , अवक्तव्य है, विधिप्रतिषेध दोनों धर्मौंकरके आक्रांत भी तिस पदार्थको युगपत् दो धर्मोंको अवक्तव्यरूप होनेसें, यु-गपत् विरुद्ध दो धर्मका प्रयोग नही हो सकता है; शीतउष्णकीतरें, सुख-दुःखकीतरें. कमकरकेही इाब्दमें अर्थ कथन करनेका सामर्थ्य होनेसें, युंगपत् एककालमें नहीं. कत्तवतुकरके संकेतित निष्ठाशब्दवत्, अथवा पुष्पदंत इाब्दकरके संकेतित सूर्यचंद्रवत्. निष्ठाशब्दकरके, वा, पुष्प-दंत हाब्द करके कमसेंही क्त कवतुका, और सूर्यचंद्र का अर्थ प्रत्यय होता है, अर्थात् निश्चय होता है. तिसकरके इंद्रादिपदोंका भी. युगपत् अर्थ-प्रत्यायकपणा, खंडन किया. 'धवखदिरौ स्त इति ' यहां भी कमकर-केही ज्ञान होता है, युगपत् नही. क्योंकि, तैसेंही ज्ञान प्रत्यय होनेसें, और समकालमें शब्दको अवाचकपणा होनेसें, अवक्तव्य है. जीवादि-वस्तु, युगपत् विधिन्नतिषेध विकल्पनाकरके संकांतही स्थित होता है; य-चार्प वस्तु, अस्तित्वनास्तित्वधर्मोंकरके संयुक्त भी है, तो भी, अस्ति-स्वनास्तित्वधर्मोंकरके एककालमें कहा नहीं जाता है, इसवास्ते अवक्त-व्य, अर्थात् अनिर्वचनीय घट है. ऐसें फलितार्थ चतुर्थ भंग हुआ. ॥ ४ ॥

अथ अर्थसें पांचमा भंग लिखते हैं:-स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमिति ॥ सदंशपूर्वक युगपत् सदंश असदंशकरके आनिर्वचनीय कल्पनाप्रधानरूप यह भंग है. अपने २ द्रव्यादिचतुष्टयकरके विद्यमान हुआं भी, सदंश असदंश-करके प्ररूपणा इस भंगमें करनेकी सामर्थ्यता नही है, जीवादि सर्व-करके प्ररूपणा इस भंगमें करनेकी सामर्थ्यता नही है, जीवादि सर्व-वस्तु खद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके है, परंतु विधिप्रतिषेधरूपोंकरके कहनेको अनिर्वचनीय है. 'अस्त्यत्र प्रदेशे घटः' है, इस प्रदेशमें, घट सत्-रूप असत्रूप दोनोंकरके एककालमें उन दोनोंका खरूप कथन कर-नेकी सामर्थ्यता न होनेसें, विधिरूप हुआं भी, अवक्तव्य है. एसें फलि-तार्थ पांचमा भंग हुआ. ॥ ५ ॥

अथ अर्थसें छठा भंग प्रकट करते हैं:-स्यात्रास्त्येव स्यादवक्तव्यमि-ति ॥ निषेधपूर्वक युगपत् विधिनिषेधकरके अनिर्वचनीय प्रधान यह



भंग है. परद्रव्यादिचतुष्टयके अविद्यमानत्वके हुए भी, सदंश असदंश ऐसी प्ररूपणा करनेको यह भंग असमर्थ है. इस भंगमें सर्ववस्तु जीवादि, परद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके नास्ति भी है, तो भी विधि-प्रतिषेधरूपोंकरके कहनेको अनिर्वचनीय है. 'नास्त्यत्र प्रदेशे घटः ' नही है, इस प्रदेशमें, घट, सत्रूप असत्रूपकरके युगपत्स्वरूपके कथन करनेमें असामर्थ्य होनेसें नास्तित्वके हुए भी, अवक्तव्य है. इतिफलितार्थः षष्ठो भंगः ॥ ६ ॥

अथ अर्थसें सातमा भंग प्रकट करते हैं:-स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमिति ॥ अनुक्रमकरके अस्तित्वनास्तित्वपूर्वक युगपत् विधि-निषेध प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है. इति शब्द सप्तभंगीकी समा. तिषेध प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है. इति शब्द सप्तभंगीकी समा. प्तिष्ठे; खद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके अस्तित्वके हुए भी, परद्रव्या. दिचतुष्टयकी अपेक्षा नास्तित्वके हुए भी, विधि वा प्रतिषेध कथन करनेको असमर्थ है. इस भंगमें सर्वजीवादिवस्तु, खद्रव्यादि अपेक्षा अस्ति है, परद्रव्यादि अपेक्षा नास्ति है, तो भी, एककालमें विधिनिषेध-रूपोंके साथ युगपत् प्रतिपादन करनेको असमर्थ है. जैसें खद्रव्यादि अपेक्षासें है, इसप्रदेशमें, घट, परदव्यादि अपेक्षासें, नही है; यहां घट, विधिप्रतिषेधरूपोंकरके युगपत्सरूप कथन करनेको असमर्थ होनेसें अवक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्याद-वक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्याद-वक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्ना

तथा यह जो सप्तमंगी है, सो सकलादेश, विकलादेश, दोतरेंके भंगवाली है

तदुक्तं प्रमाणनयतत्वालोकालंकारे.॥

"॥ इयं सप्तभंगी प्रतिभंगं सकलादेशस्वभावा विकलादे-शस्वभावा च॥ ४३॥ प्रमाणप्रतिपन्नानंतधर्मात्मकवस्तुनः कालादिभिरभेदवृत्तिप्राधान्यादभेदोपचाराद्वा यौगपद्येन प्रतिपादकं वचः सकलादेशः ॥ ४४॥ तद्विपर्शतस्तु विक-लादेशः ॥ ४५॥ इतिचतुर्थपरिच्छेदे ॥

68

हहद्

# तत्त्वनिर्णयत्रासाद-

अर्थः-यह सप्तमंगी, प्रतिमंगसकलादेशस्वभाववाली, और विकला-देशस्वभाववाली है. तिनमें प्रमाणकरके अंगीकार करा, जो अनंतथ-मीत्मक वस्तु, उसको कालादि आठोंकरके अभेदकी प्राधान्यतासें अर्थात् धर्मधर्मीके अभेदकी मुख्यतासें, अथवा कालादि अष्टकरके भिन्नभिन्न स्वरूपवाले भी, धर्मधर्मी है, तो भी, अभेदके उपचारसें, एककाल्में कथन करे, ऐसा जो वाक्य, सो सकलादेश है. और इसीका नाम प्रमाणवाक्य है. भावार्थ यह है कि, युगपत् अर्थात् एकहीवार संपूर्ण धर्मोंकरके युक्त वस्तुको कालादि अष्टकरके अभेदकी मुख्यता, अथवा अभेदके उपचारकरके प्रतिपादन करता है, सो सकलादेश प्रमाणके आधीन होनेसें है; और सकलादेशसें जो विपरीत है, सो विक-लादेश है; अर्थात् कमकरके भेदके उपचारसें, अथवा भेदकी मुख्यतासें भेदहीको कहे, सो नयके आधीन होनेसें विकलादेश है.

प्रश्नः-क्रम क्या है ! और युगपत् क्या है ?

उत्तरः-जब अस्तित्वादि धर्मोंकी, कालादि अष्टकरके भेदसें कथन करनेकी इच्छा होवे, तब एक शब्दको अनेक अर्थके वोधन करानेकी शक्ति न होनेसें कम होता है; और जब तिनही धर्मोंका कालादि अष्ट-करके अभेदस्वरूप माने, तब एकही शब्दकरके एक धर्मके वोधन करानेद्वारा तिस धर्मसें अभेदरूप संपूर्णधर्मस्वरूप वस्तुका प्रतिपादन होनेसें, यौगपद्य होता है.

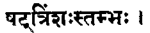
अथ कालादि अष्ट येह हैं. काल १, आत्मरूप २, अर्थ ३, संबंध ४, उपकार ५, गुणिदेश ६, संसर्ग ७, और शब्द ८. ।

तदुक्तम् ॥

कालात्मरूपसंबंधाः संसर्गोपक्रिये तथा ॥

गुणिदेशार्थशब्दाश्चेत्यष्टीकालादयः स्मृताः ॥ १॥

इसका अर्थ ऊपर छिख आये हैं:--तत्र स्याजीवादिवस्त्वस्त्येवेति-कथंचि-त् जीवादिवस्तु अस्तिरूपही है. यहां जिस कालमें अस्तित्व है, तिसही कालमें



अपर अनंत धर्म भी वस्तुमें है, इसवास्ते उन धर्मोंकी कालकरके अभे दद्दति है. ॥ १ ॥ जौनसा अस्तित्वको वस्तुका गुण होना यह आत्मरूप है, वोही अन्य अनंत गुणोंका भी है, इति आत्मरूपकरके अभेदवृत्ति. ॥ २ ॥ जो अर्थ ( द्रव्याख्य ), अस्तित्वका आधार आश्रय है, वोही अर्थ द्रव्य, अन्य धर्मोंका आधार है, इत्यर्थकरके अभेदवृत्ति. ॥ ३ ॥ जो अवि ष्वग्भाव अर्थात् कथंचित् वस्तुरूपसंबंध अस्तित्वका है, वोही अपर धर्मोंका है इतिसंवंधकरके अभेदवृत्ति. ॥ ४ ॥ जो उपकार खानुरक्तकरण अपनाकरके खचित करना अस्तित्वको करते हैं, वोही उपकार अपर संपूर्णधर्मोंको करा जाता है, इति उपकारके अभेदवृत्ति. ॥ ५ ॥ जो गुणिके संबंधी क्षेत्ररूप देश अस्तित्वका है, वोही गुणिदेश अपर धर्मोंका हे, इतिगुणि-देशकरके अभेदवृत्ति. ॥ ६ ॥ जो एकवस्तुरूपकरके अस्तित्वका संसर्ग है, वोही संसर्ग अशेष धर्मोंका है, इति संसर्गकरके अभेदवृत्ति. ॥

प्रश्नः-पीछे कहे संबंधसें संसर्गका क्या विशेष है ?

उत्तरः-अभेदकी मुख्यता और भेदकी गौणताकरके पीछे संबंध कहा, भेदकी मुख्यता और अभेदकी गौणताकरके यह संसर्ग कहा. इति. ॥७॥ जो अस्तिशब्द अस्तित्व धर्मवाले वस्तुका वाचक है, वोही अस्तिशब्द शेष अनंत धर्मात्मक वस्तुका वाचक है, इतिशब्दकरके अभेदवृत्ति. ॥ ८ ॥

पर्यायर्थिक नयके गौण हुए, और द्रव्यार्थिकके प्राधान्य हुए, अभेद होता है. द्रव्यार्थिकके गौण हुए, और पर्यायार्थिकके प्राधान्य हुए, एककालमें एकवस्तुमें नाना गुण न होनेसें गुणोंका अभेद नही होता है, यदि होवें भी तो, उसके आश्रय भिन्नभिन्न होजावेंगे. ॥ १ ॥ नानी गुणसंवंधी आत्मरूपको भिन्न २ होनेसें; यदि आत्मरूपका अभेद होवे, तो, उनका भेद विरुद्ध होजावेगा. ॥ २ ॥ अपने अपने धर्मके आश्रयभूत अर्थको भी नाना होनेसें; यदि नाना, न होवे तो, नाना गुणोंका आश्रय होना विरुद्ध है. ॥ ३ ॥ संबंधका भी संबंधियोंके भेदसें भेद देखनेसें; नानासंबंधियोंने एकवस्तुमें एकसंबंध नही रचनेसें. ॥ ४ ॥ नानासंबंधि-योंने करा जो भिन्न २ स्वरूपवाला उपकार तिसको नाना होनेसें; अनेक

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उपकारियोंने एक उपकार करना विरोध है. ॥ ५ ॥ गुणिके देशको एक एक गुणप्रति, भिन्नभिन्न होनेसें; यदि गुणिदेश भिन्नभिन्न, न होवे तो, पृथक् २ (जूदे २) अर्थोंके गुणोंका भी गुणिदेश एक होना चाहिये. ॥६॥ संसर्गको भी एक एक संसर्गवाले साथ जूदाजूदा होनेसें; यदि संसर्ग एक होवे तो, संसर्गवालोंका भेद न होना चाहिये. ॥ ७ ॥ शब्दको भी विषयविषयप्रति भिन्नभिन्न होनेसें; यदि सर्वगुण एकशब्दके वाच्य होवे तो, सर्व अर्थोंको एकशब्दके वाच्य होने चाहिये. ॥ ७ ॥ शब्दको भी विषयविषयप्रति भिन्नभिन्न होनेसें; यदि सर्वगुण एकशब्दके वाच्य होवे तो, सर्व अर्थोंको एकशब्दके वाच्य होने चाहिये. और अन्य सर्वशब्द निष्फल होने चाहिये. ॥ ८ ॥ वास्तवसें अस्तित्वादिधर्मोंका एक वस्तुमें इस पूर्वोक्त रीतिसें अभेद न होनेसें कालादिकोंकरके भिन्न २ खरूपवाले धर्मोंका अभेदोपचार होवे है. सो पूर्वोक्त अभेद अथवा अभेदोपचार, इन दोनोंकरके प्रमाणसिद्ध अनंतधर्मात्मक वस्तुको एककालमें कथन करे, ऐसा जो वाक्य सो सकलादेश है. प्रमाणवाक्य यह इसीका दूसरा नाम है. ॥ इतिसप्तभंगीखरूपवर्णनम् ॥

अथ इस पूर्वोक्त सप्तभंगीका खंडन, चार वेदके संग्रहकर्त्ता व्यास-जीने, अपने रचे व्याससूत्रके दूसरे अध्यायके दूसरे पादके ३३।३४।३५॥ ३६। मे सूत्रोंमें जैनमतका खंडन किया है, तिनमें तेतीसमे सूत्रमें "स-प्तभंगी " का खंडन लिखा है, सो दिखाते हैं.

तथाहि सूत्रम् ॥ " ॥ नैकस्मिन्नसंभवात् ॥ ३३ ॥ "

अर्थः-एकवस्तुमें सप्तभंग नही हो सकते हैं, असंभव होनेसें.॥ इस व्याससूत्रका भाष्य शंकरखामीने किया है, तिसका खुळासा भा-पामें लिखते हैं.

शंकरस्वामी छिखते हैं:-जैनी सात पदार्थ मानते हैं; जीव १, अजीव २, आस्तव ३, संवर ४, निर्जरा ५, बंध ६, मोक्ष ७, और संक्षेपसें, जैनी, दोही पदार्थ मानते हैं. जीव १, अजीव २. पूर्वोक्त सातों पदार्थोंको इन जीव अजीव दोनोंहीके अंतर्भाव मानते हैं. और पूर्वोक्त दोनोंका प्रपंच पंचास्तिकायनाम मानते हैं; जीवास्तिकाय १, पुद्रलास्तिकाय २, धर्मा-

हह९



स्तिकाय ३, अधर्मास्तिकाय ४, आकाशास्तिकाय ५. और इनके मतिक-ल्पनासें अनेक भेद कहते हैं. और सर्व पदार्थोंमें इस सप्तभंगीका सम-वतार करते हैं. स्यादस्ति, स्यान्नास्ति २, स्यादस्ति च नास्ति ३, स्यादन-क्तव्यः ४, स्यादस्ति चावक्तव्यश्च ४, स्यान्नास्ति चावक्तव्यश्च ६, स्याद-स्तिच नास्तिचावक्तव्यश्च ७. ऐसेंही एकत्वनित्यत्वादिकोंमें भी सप्तभंगी जोड लेनी.

शंकरस्वामीः-यह पूर्वोक्त जैनीयोंका मानना ठीक नही है. क्योंकि, एक धर्मिमें युगपत् अर्थात समकालमें सत् असत् आदि विरुद्ध धर्मोंका समावेश नही हो सकता है, शीतउष्णकीतरें. और जो येह सात पदार्थ निश्चित करे हैं, येह इतनेही हैं, और ऐसेंही खरूपवाले हैं, वे पदार्थ तथा अतथारूपकरके होने चाहिये. तब तो, अनिश्चयरूप ज्ञानके होनेसें संशयज्ञानवत् अप्रमाणरूप हुआ.

पूर्वपक्षी जैनीः-अनेकात्मक जो वस्तु है, सो निश्चितरूपही है; और उत्पद्यमानज्ञान, संशयज्ञानवत् अत्रमाणिक भी नही होसकता है

उत्तरपक्षी शंकरस्वामी:-पूर्वोक्त कहना ठीक नही है. क्योंकि, निरंकुशही अनेकांतपणे सर्व वस्तु माननेसें जो निश्चय करना है, सो भी, वस्तुसें बाहिर न होनेसें स्यात् अस्ति स्यात् नास्ति इत्यादि विकल्पोंके होनेसें अनिर्धारितरूपही होजावेगा. ऐसेंही निर्धारण करनेवाला, और निर्धारण करनेका फल भी होजावेगा. पक्षमें अस्ति और पक्षमें नास्ति होजावेगी. जब ऐसें हुआ, तव, कैसें प्रमाणभूत वो तीर्थंकर अनिर्धारित प्रमाण प्रमेय प्रमाता प्रमिति विषय उपदेशक होसकता है ? और कैसें तीर्थंकरके अभिप्रायानुसारी पुरुष तिसके कहे अनिश्चितरूप अर्थमें प्रवर्त्तमान होवे ? क्योंकि, एकांतिक फलके निश्चित होनेसेंही तिसके साधनोंके अनुष्ठानोंमें सर्व लोक अनाकुल प्रवर्त्तते हैं, अन्यथा नही. इसवास्ते अनिश्चितार्थ शास्त्रका कहना उन्मत्तके वचनकीतरें उपादेय नही है. तथा पंचास्ति-कायका संख्यारूप पंचत्व है, वा नही? एकपक्षमें है, दूसरेमें नही; तब तो, संख्या भी हीन वा, आधिक हो जावेगी. तथा पूर्वोक्त पदार्थ अवक्त-ब्य नही; जेकर अवक्तव्य होवे तब तो, कहने न चाहिये, परंतु कहते हें.

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तब अवक्तव्य केसें हुए? और कहता थकां तिसही तरें अवधारते हैं, वा नही भी अवधारते हें? तथा तिनके अवधारणका फल सम्यग्दर्शन, है, वा नही? ऐसेंही उससें विपरीत असम्यग्दर्शन भी है, वा नही? ऐसें कहता हुआ मत्तोन्मत्तपक्षकीतरें होवेगा, परंतु प्रवृत्तियोग्य नही होवेगा. स्वर्गमोक्षपक्षमें भी भावपक्षमें अभाव, नित्यपक्षमें अनित्य, ऐसें अनवधारित वस्तुयोंमें प्रवृत्ति नही हो सकती है. अनादिसिद्ध जीवादिपदार्थोंके निश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके निश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके निश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके तित्रि सत्व असत्व विरुद्ध धर्मोंका संभव नही. क्योंकि, जेकर असत् है तो, सत् नही होवेंगे. इसवास्ते आईत्मत ठीक नही. इस कहनेसें एक अनेक, नित्य अनित्य,व्यतिरिक्त अव्यतिरिक्तादि अनेकांतका खंडन जानना.

॥ इतिव्यासाभिद्रायानुसारिशंकरकृतसप्तभंगीखंडनम् ॥

अथ व्यासजी, और शंकरस्वामीके खंडनका खंडन लिखते हैं:-व्यास-जी, और शंकरस्वामी, जैनमतके तत्त्वके जाननेवाले नही थे; नही तो, पेसे अयोक्तिक असमंजस वचनोंसें सप्तभंगीअनेकांतवादका खंडन कदापि नही लिखते; इनोंके पूर्वोक्त खंडनको देखके, सर्व विद्वान् जैनी, उपहास्य करते हैं, और करेंगे क्योंकि, जिसतरें जैनी पदार्थोंका स्वरूप स्याद्वाद सप्तभंगीसें मानते हैं, उनके माननेमुजब जेकर खंडन करते, तब तो, जैनीयोंके मनमें भी चमत्कार उत्पन्न होता; परंतु व्यासजी, और शंकरस्वामीने तो, भैंसकी जगे, भैंसे (झोटे-पाडे)को दोह गेरा! इस खंडनसें तो, जैनीयोंका मत किंचित्मात्र भी खंडन नही होता हे. क्योंकि, जिसतरें जैनी सप्तभंगीका खरूप मानते हें, सो उपर लिख आये हैं उससें जानना.

अय भव्य जीवोंके बोधवास्ते किंचित्मात्र,शंकरखामीकी उन्मत्तता,प्रकट करते हैं. शंकरखामी लिखते हैं कि, "जैनी जीवादि सात पदार्थ मानते हैं. तथा संक्षेपसें जीव, और अजीव, दो पदार्थ मानते हैं. और पूर्वोक्त सात पदार्थोंको जीवाजीवके अंतर्भुत मानते हैं. और पूर्वोक्त जीव अजीवकाही

**EO** 

# षद्त्रिंशःस्तम्भः

प्रपंचरूप पंचास्तिकाय मानते हैं, इन पांचोंके अनेक भेद मानते हैं; और सर्व पदार्थोंमें सप्तभंगीका समवतार करते हैं. स्यादंस्तिइत्यादि सप्त-भंगी एकत्वनित्यत्वादिकोंमें भी जोडलेनी. " यहां तक तो शंकरस्वामी-का कहना ठीक है. क्योंकि, जैनी भी इसीतरें मानते हैं. परंतु जो शंकर कहता है, कि एकधर्मीमें युगपत् सत् असत् आदिधर्मोंका समावेश नही हो सकता है, सो कहना महामिथ्यात्वके उदयसें झूठ है. क्योंकि, जैसें जैनी मानते हैं, तैसें तो सत्य है. यथा घट, अपने मृत्तिकाइव्यका १, क्षेत्रसें पाटलिपुत्रक क्षेत्रका २, कालसें वसंतऋतुका बना हुआ ३, और भावसें जलधारणजलहरणकियाका करनेवाला ४, इन अपने स्वचतुष्टयकी अपेक्षा, घट, ' अस्ति ' और ' सत्रूप ' है. और पटके द्रव्यक्षेत्रकाल-भावकी अपेक्षा, घट, 'नास्ति ' और 'असत्रूप ' है. पटके स्वरूपकी नास्तिरूप घट है, और घटके स्वरूपकी नास्तिरूप पट है. सर्व पदार्थ अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है, और परस्वरूपकी अपेक्षा नास्तिरूप है. जेकर सर्व पदार्थ स्वपरस्वरूपकरके अस्तिरूप होवें, तब तो, सर्व जगत् एकरूप हो जावेगा. तब तो, विद्या, अविद्या, जड, चेतन्य, द्वेत, सत्, असत्, एक, अनेक, नित्य, अनित्य, समल, विमल, साध्य, साधन, प्रमाण, प्रमेय, प्रमुख सर्व पदार्थ एकरूप होजावेंगे. यह तो, महाप्र-त्यक्षरूपविरोधकरके ग्रस्त है. क्योंकि, जब शंकरस्वामी ब्रह्मको 'सतुरूप' मानेगा, तब तो, ब्रह्मको पररूपकरके ' असत् ' माननाही पडेगा. जेकर पररूपकरके ब्रह्मको असत् नही मानेंगे. तब तो पर जो अविद्या माया तिसके खरूपकी ब्रह्मको प्राप्ति हुई, तब तो ब्रह्महीके खरूपका नाश हो जावेगा. वाह रे शंकरस्वामी ! आपने तो अपनीही आंखमें कंकर मारा !!!

तथा शंकरस्वामी लिखते हैं, 'जो येह सातपदार्थ निश्चित करे हैं, ये इतनेही हैं, और ऐसें खरूपवाले हैं, वे पदार्थ तथा अतथारूपकरके होने चाहिये. तब तो, अनिश्चितरूप ज्ञानके होनेसें संशयज्ञानवत् अप्रमाणरूप हुए. ' ĘÓŻ

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इसका उत्तर:-सातों पदार्थ खखरूपकरके तथा रूपवाले हैं, और परस्वरूपकरके अतथारूप हैं. जेकर ऐसें न माने, तव तो, ब्रह्म स्वस्व-रूपकरके तथारूप है, सो परमायारूपकरके जेकर अतथारूप न माने, तब तो, ब्रह्म मायारूपकरके भी तथारूप सिद्ध हुआ; तब तो, वेदांतकी जडही सड गई. परंतु विचारे शंकरखामीको ऐसा स्वमतका नाश होना कहांसे दीख पडे? अतत्त्ववित् होनेसें. इसवास्ते जैनीयोंका माननाही ठीक है. इसीवास्ते संशय ज्ञानकीतरें अप्रमाणिक ज्ञान भी, नही होता है.

पुनः शंकरस्वामी लिखते हैं, 'निरंकुश अनेकांतपणे सर्व वस्तुके माननेसें जो निश्चय करना हैं, सो भी वस्तुसें बाहिर न होनेसें अनिर्धारितरूपही होजावेगा. ऐसेंही निर्धारण करनेवाला, और निर्धारण करनेका फल भी होजावेगा; पक्षमें अस्ति, और पक्षमें नास्ति होजावेगा. जब ऐसें हुआ तब कैसें प्रमाणभूत वो तीर्थंकर अनिर्धारित प्रमाण प्रमेय प्रमाता प्रमितिविषय उपदेशक होसकता है? और कैसें तिस तीर्थंकरके अभि-प्रायानुसारि पुरुषके कहे अनिश्चितरूप अर्थमें प्रवर्त्तमान होवे? क्योंकि, ऐकांतिक फलके निश्चित होनेसें तिसके साधन अनुष्ठानोंमें सर्वलोक अनाकुल प्रवर्त्तते हें, अन्यथा नही. इसवास्ते अनिश्चितार्थशास्त्रका कहना उन्मत्तके वचनकीतरें उपादेय नही.

इसका उत्तरः-हमने जो निश्चय किया है, सो, आनिर्धारितरूप नही है. क्योंकि, हमने (जैनीयोंने) जो वस्तु माना है, सो, स्वस्वरूपकरके सत् हे, और परस्वरूपकरके असत् है; और यह जो हमने निश्चय किया है, सो निश्चय भी, अपने स्वरूपकरके निश्चित है, और परस्वरूपकरके नही है; तथा निर्धारण करनेवाला, और निर्धारणका फल भी, अपने स्वरूपपक्षमें आस्तिरूपही है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें ब्रह्म, स्वस्वरूपकरके अस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें अंकर ऐसा न माने, तब तो, झहाको स्वस्वरूप परस्वरूपही होनावेंगे, तब तो, ब्रह्मके स्वरूपकाही नाश होजावेगा. इसवारते उपर लिखेमूजब

For Private And Personal

ĘÚŻ

षट्त्रिंशःस्तम्भः ।

माननेसें अर्हन् तीर्थंकर, यथार्थ वक्ता सिद्ध हुआ. उनके कथनमें पुरु-षोंको निःशंक प्रवर्त्तना चाहिये उनके साधन अनुष्ठानोंमें भी अनाकुल प्रवृत्ति सिद्ध होगई इसवास्ते तीर्थंकरोंका कहनाही, सत्य और उपादेय है, नतु अन्योंका, अयौक्तिक होनेसें

पुनरपि शंकरस्वामी लिखते हैं, " पंचास्तिकायके संख्यारूप पंचत्व है वा नही ? इत्यादि समाप्तिपर्यंत."

इसका उत्तरः-पचत्वसंख्या पंचत्वरूपकरके अस्तिरूप है, और अन्य संख्यायोंके स्वरूपकरके नास्तिरूप है; इसवास्ते संख्या, ही-नाधिकरूपवाली नही है. तथा पूर्वोंक्त सात पदार्थ एकांत अवक्तव्य-रूप नहीं है, किंतु कथांचित् अवक्तव्यरूप है. युगपत् उच्चारणकी अपेक्षा-अवक्तव्य है, परंतु क्रमकी अपेक्षा अवक्तव्य नही है. इसवास्ते पूर्वोक्त ळिखना रांकरखामीकी बेसमझीसें है तथा जो पदार्थ खचतुष्टय और परचतुष्टयकी अपेक्षा जैसा है, तिसको वैसाही अस्तिनास्तिरूपसें कथन करना, और मानना, उसका नाम सम्यग्दर्शन है; और इससें विपरीत असम्यग्दर्शन है. सम्यग्दर्शन, अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है; मिथ्या-रूपकरके नहीं। और असम्यग्दर्शन भी, अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है, परस्वरूपकरके नही. स्वर्ग मोक्ष भी, अपने २ स्वरूपकरके अस्तिरूप है, और नरकादिरूपकी अपेक्षा नास्तिरूप है. तथा नित्व जो है, सो द्रव्य-की अपेक्षा है; और अनित्य जो है, सो पर्यायरूपकी अपेक्षा है. इसवास्ते हमारे जैनमतमें अवधारितही वस्तु है, इसवास्ते प्रवृत्ति है. अनादिसिद्ध-जीवादिपदार्थ भी अपने २ स्वचतुष्टयकी अपेक्षा अस्तिरूप है, और परच-तुष्टयकी अपेक्षा नास्तिरूप है. इंसवास्ते अनिश्चितरूपका प्रसंग नही है, ऐसेंही एकधर्मीमें स्वरूप अपेक्षा सत्, पररूप अपेक्षा असत् धर्मोंका संभव है. स्वरूपकरके वस्तुमात्र सत् है, और पररूपकरके असत् है. इसवास्ते आईतमत ठीक सत्य है. इसकहनेकरके एक अनेक, नित्य अनिस, व्यतिरिक्त अव्यतिरिक्तादि धर्मधर्मीमें द्रव्यपर्याय मेदामेदनयम-तसें सर्व सत्य हैं. परंतु शंकरखामीने जो कुछ जैनमतके खंडनवास्ते खंडन

64

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

लिखा है, तिससें जैनमत तो खंडन नही होता है, परंतु वेदांतमत खंडन होता है, सोही दिखाते हैं.

शंकरस्वामी कहते हैं, "तुमने ( जैनोने ) जे सात पदार्थ माने हैं, वे अनेकांत माननेसें निश्चित अनिश्चित होजावेंगे. "

इसका उत्तरः-तुमने वेदांतीयोंने जो बहा माना है, सो एकांतनिश्चित है, वा अनिश्चित है? जेकर एकांतनिश्चित है तो, जेसें सत्रूपकरके निश्चित है, तैसें असत्रूपकरके भी, निश्चित होना चाहिये; तिसको सर्वप्रकारसें निश्चित होनेसें. जेकर अनिश्चित है, तो जैसें असत्रूपकरके अनिश्चित है, वैसेंही सत्रूपकरके भी, अनिश्चित होना चाहिये; तिसको सर्वथाष्ठकार अनिश्चित होनेसें. जब ऐसें हुआ, तब तो, ब्रह्मका नियतरूप न रहा, सत् असत्का संकर होनेसें. जेकर कहोगे सत्करके निश्चित है, और असत्करके अनिश्चित है, तब तो, तुमने अपनेही हाथसें अपने शिरमें प्रहार दीया, अनेकांतवादके सिद्ध होनेसें. तथा जैसें ब्रह्म सत्रूपकरके निश्चित है, और असत्रूपकरके अनिश्चित है, ऐसेंही सात पदार्थ, अपने स्वरूपकरके निश्चित है, और असत्रक हो अीर परस्वरूपकरके अनिश्चित है, ऐसेंही सात

पुनः शंकरस्वामी कहते हैं, " निरंकुश अनेकांतके माननेसें जो निश्चय करना है, सो भी, वस्तुसें वाहिर न होनेसें स्यात् अस्ति, नास्ति, होना चाहिये. इत्यादि."

इसका उत्तरः--निश्चयस्वरूपकरके अस्ति है, संशय विपर्ययरूपकरके नास्ति है. जेकर एकांत अस्ति होवे, तव तो संशय विपर्ययरूपकरके भी, आस्ति होना चाहिये; जेकर एकांत नास्ति होवे, तव निश्चयरूपकरके भी नास्ति होना चाहिये; इससें सिद्ध हुआ कि, कोई भी वस्तु एकांत नही है. ऐसेंही निर्धारण करनेवाला, और निर्धारणके फलको भी, स्वपर-रूपकरके अस्तिनास्तिरूप जानना. जेकर स्वपररूपकरके अस्तिनास्तिरूप बस्तु न मानीये, तब वस्तुके नियतरूपके नाश होनेसें सर्व जगत् सर्वरूप होजावेगा. तब तो, ब्रह्मका भी, नियतरूप नही रहेगा. वाहरे ! शंकरस्वामी ! अच्छा अनेकांतका खंडन किया, अनेकांत तो खंडन नही हुआ, परंतु ब्रह्मके खरूपका नाश कर दिया !!! इतिशंकरकृतखंडनस्य खंडनम् ॥



হ৩৬

अथ प्रसंगसें व्याससूत्रके ३४ में सूत्रके भाष्यका खंडन लिखते हैं.॥ तथाहि सूत्रम् ॥ "॥ एवञ्चात्माऽकात्स्न्र्यम् ॥ ३४॥"

शंकरभाष्यकी भाषाः-जेसें एकधर्मिविषे, विरुद्धधर्मका असंभवरूप दोष, स्याद्वादमें प्राप्त है, ऐसें आत्माको भी अर्थात् जीवको असर्वव्यापी मानना, यह अपर दोषका प्रसंग है. कैसें? शरीरपरिमाणही जीव है, ऐसें आईतमतके माननेवाले मानते हैं. और शरीरपरिमाण आत्माके हुए, आत्मा, अक्वरक असर्वगत है; जब मध्यमपरिमाणवाला आत्मा हुआ, तव घटादिवत, अनित्यता आत्माको प्राप्त होवेगी; और शरीरोंको अनवस्थित-परिमाणवाले होनेसें मनुष्यजीव मनुष्यशरीरपरिमाण होके फिर किसी कर्मविपाक करके हाथीका जन्म प्राप्त हुए, संपूर्णहस्तिके शरीरमें व्याप्त नही होवेगा; और सूक्ष्म मक्खीका जन्म प्राप्त हुए संपूर्ण सूक्ष्म मक्खीके शरीरमें मावेगा नही. जेकर समानही यह जीव है, तब तो एकही जन्मविषे कुमारयोवनवृद्धअवस्थाओंविषे दोष होवेगा; शरीरकी सर्व अवस्थाओंमें शरीर व्यापक नही होवेगा, यह दोष होवेगा. जेकर कहोगे अनंत अवयव जीवके हैं, तिसके वेही अवयव अल्पशरीरमें संकुचित होजाते हें, और महान् शरीरमें विकाश होजाते हें.

उत्तरः-उन अनंतजीवअवयवोंका समानदेशत्व प्रतिहन्यत हैं, वा नही? जेकर प्रतिघात है, तब तो परिच्छिन्नदेशमें अनंतअवयव नही मावेंगे; जेकर अप्रतिघात है, तब तो अप्रतिघातके हुए एकअवयवदे-शत्वकी उपपत्तिसें, सर्वअवयव विस्तारवाले न होनेसें, जीवको अणु-मात्रका प्रसंग होवेगा. अपिच शरीरपरिच्छिन्न जीवके अनंत अवयवोंकी अनंतता भी, नही होसकती है. इति ॥ ३४ ॥

इस पूर्वोक्त व्याससूत्रकी भाष्यका उत्तर लिखते हैं. ॥

तथााहि सूत्रम् ॥

"॥ चैतन्यस्वरूपः परिणामी कर्त्ता साक्षाझोक्ता स्वदेहपरिमाणः त्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौदुळिकादृष्टवांश्चायमितिः ॥ " <u></u>ହୁଡ଼ି

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

### श्रीवादिदेवसूरिकृत प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकारे ॥

इस सूत्रके 'स्वदेहपरिमाणः ' इस पदकी और 'प्रतिक्षेत्रं भिन्नः ' इस पदकी टीकाकी भाषामें व्याख्या लिखते हैं । खदेहपरिमाण, इस-करके, आत्माका नैयायिकादि परिकाल्पित सर्वगतपणा, निषेध करते हैं आत्माको सर्वगत मानिये, तब तो, जीवतत्त्वके प्रभेद, जे प्रत्यक्ष दिखलाइ देते हैं, उनकी प्रसिद्धि न होनेका प्रसंग आवेगा; सर्वगत एकही आत्मा-विषे नानात्मकार्योंकी समाप्ति होनेसें. एककालमें नाना मनोका संयोग जो है, सो नानात्मकार्य है. सो नानात्मकार्य एक आत्मामें भी होस-कता है. आकाशमें नानाघटादिसंयोगवत्. इसकरके युगपत्, नानाझरीर इंद्रियोंका संयोग कथन किया.

पूर्वपक्षः-युगपत् नानादारीरोंविषे, आत्मसमवायिसुखटुःखादिकोंकी उपपत्ति नही होवेगी, विरोध होनेसें.

उत्तरपक्षः∽यह तुमारा कहना ठीक नही है. क्योंकि, युगपत् नाना भेरीआदिकोंविषे, आकाशसमवायि विततादिशब्दोंकी अनुपपत्ति होनेके प्रसंगसें; पूर्वोक्त विरोधको अविशेष होनेसें.

उत्तरपक्षः−सुखादिकारणभेदसें, उस सुखादिकी अनुपपत्ति भी, एक आत्माविषे न होनी चाहिये, विशेषके अभाव होनेसें

पूर्वपक्षः-विरुद्धधर्मके अध्याससें, आत्माका नानात्व है.

. उत्तरपक्षः-तिस विरुद्धधर्मके अध्याससेंही, आकाशका भी नानात्व होवे.

पूर्वपक्षः-उपचारसें आकाशके प्रदेशोंका भेद माननेसें पूर्वोक्त दोष नही है.

उत्तरपक्षः-प्रदेशभेद उपचारसेंही, आत्माविषे भी, दोष नही है. और जन्ममरणादि प्रतिनियम भी सर्वगत आत्मवादीयोंके मतमें आत्मबहुत्वको नही साधेगा; एक आत्मामें भी, जन्ममरणादिकी उप-पत्ति होनेसें. घटाकाशादिके उत्पत्ति विनाशादिवत्. नही घटाकाशकी

**eyey**3

## षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

उत्पत्तिके हुए, पटादि आकाशकी उत्पत्तिही है, तिस समयमें विनाशके भी देखनेसें. और ऐसा भी नही है कि, विनाशके हुए, विनाशही है, उत्पत्तिका भी तिस समयमें उपलंभ होनेसें. और स्थितिके हुए, स्थितिही है, ऐसा भी नही है, विनाश, उत्पाद, दोनोंको भी तिस कालमें देखनेसें.

पूर्वपक्षः-वंधके हुए मोक्ष नही, और मोक्षके हुए वंध नही होवेगा, एक आत्मामें बंध मोक्ष दोनोंका विरोध होनेसें.

उत्तरपक्षः−ऐसा मानना ठीक नही हैं, क्योंकि, आकाशमें भी एक घटके संबंध हुए, घटांतरके मोक्षके अभावका प्रसंग होनेसें. और एक घटके विश्ठेष हुए, घंटातरके विश्ठेपका प्रसंग होनेसें.

पूर्वपक्षः-प्रदेशभेदउपचारसें, पूर्वोक्त प्रसंग नही है.

उत्तरपक्षः-तब तो आत्मामें भी तिसका प्रसंग नही है. आकाशके प्रदेशभेद माने हुए, एक जीवका भी प्रदेशभेद होवो; ऐसें कहांसें जीव-तत्त्व प्रदेशभेद व्यवस्था, जिससें आत्मा व्यापक होवे ?

पूर्वपक्षः-आत्माके व्यापकत्वके अभाव हुए, दिग्देशांतरवर्त्ति परमाणु-ओंके साथ युगपत्संयोंगके अभावसें, आद्यकर्मका अभाव है; तिसके अभावसें अंत्यसंयोगका अभाव है, तिस निमित्तक शरीरका अभाव और तिसकरके उसके संबंधका अभाव है. तब तो विनाही उपायके सिद्ध हुआ, सर्वदा सर्व जीवोको मोक्ष होंवे. अथवा होवे जैसें तैसेंकरी शरीरकी उत्पत्ति, तो भी, सावयव शरीरके प्रतिअवयवमें प्रवेश करता हुआ आत्मा, सावयव होवेगा; तैसें हुए इस आत्माको पटादिवत् कार्य-त्वका प्रसंग है. ओर कार्यत्वके हुए, इस आत्माके विजातिकारण आरंभ-कहे, वा सजातिकारण आरंभक हे ? पूर्वपक्ष तो नही. क्योंकि, विजा-तियोंको अनारभक होनेसें. दूसरा पक्ष भी नही. जिसवास्ते सजातिपणा, उनको आत्मत्वअभिसंबंधसेंही होवे हें, तैसें हुए एक आत्माके अनेक आत्मा, आरंभक ऐसें सिद्ध हुआ, यह तो, अयुक्त हे. क्योंकि, एक शरी-रमें आत्माके आरंभक, अनेक आत्माका असंभव होनेसें. और संभवके हुए भी स्मरणकी अनुपपत्ति हे. क्योंकि, नही अन्यने देखा हुआ, <u>ହେ</u>ରୁ

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्य सारण करनेको समर्थ होता है, अतिप्रसंग होनेसें. तिसकरके आर-भ्यत्वके हुए, इस आत्माका, घटवत्, अवयवकियासें विभाग होनेसें संयोगविनाशसें विनाश होवेगा. और शरीरपरिमाणत्व आत्माके हुए, आत्माको मूर्त्तरवकी प्राप्ति होनेसें आत्माका शरीरमें प्रवेश नही होवेगा, मूर्त्तमें मूर्त्तके प्रवेशका विरोध होनेसें. तब तो, निरात्मकही, संपूर्ण शरीर, होवेगा. अथवा आत्माको शरीरपरिमाणत्वके हुए, वाल्लशरीर-परिमाणवाले आत्माको, युवशरीरपरिमाण अंगीकार कैसें होवे? वाल्ल परिमाणको त्यागके, वा न त्यागके? जेकर त्यागके, तब तो, शरीरवत्, आत्माको अनित्यत्वका प्रसंग होनेसें, परलोकादिकके अभावका प्रसंग होवेगा. जेकर विनाही त्यागनेसें, तव तो, पूर्वपरिमाणके न त्यागनेसें, शरीरवत्, आत्माको उत्तरपरिमाणकी उपपत्ति नहीं होवेगी. तथा हे जेन ! तू आत्माको शरीरपरिमाण कहता है, तब तो, शरीरके खंडन करनेसें, तिस आत्माका खंडन, क्यें नही होता है? सो कहो.

उत्तरपक्षः-हे वादिन्! जो तूने कहा कि, आत्माके सर्वव्यापीके अभा-वसें इत्यादि-सो असत्य है. क्योंकि, जो जिसकरके संयुक्त है, सोही तिसप्रति उपसर्पण करता है, ऐसा नियम नही है. चमकपाषाणकरके, लोहा संयुक्त नही भी है, तो भी तिसके आकर्षण करनेकी उपलब्धिसें.

पूर्वपक्षः-जेकर असंयुक्तका भी आकर्षण होवे, तब तो, तिसके शरीरारंभप्रति, एकमुखी हुए, त्रिभुवन उदरविवरवर्त्ति परमाणुओंका उप-सर्पण प्रसंग होनेसें, न जाने कितने परिमाणवाला तिसका शरीर होवेगा ?

उत्तरपक्षः-संयुक्तके भी, आकर्षणमें यही दोष, क्यों नही होवेगा ? आत्माको व्यापक होनेकरके, सकलपरमाणुओंका तिस आत्माके साथ संयोग होनेसें

पूर्वपक्षः-संयोगके अविशेषसं, अदृष्टके वशसें विवक्षितशरीरके उत्पा-दन करनेमें, योग्य नियतही परमाणु, उपसर्पण करते हैं.

उतरपक्षः-तव तो हमारे पक्षमें भी तुल्य है। और जो कहा कि, सावयवद्यारीरके, प्रतिअवयवमें, प्रवेश करता आत्मा इत्यादि सो भी,

# षद्त्रिंशःस्तम्भः

कथनमात्रही है. क्योंकि, सावयवपणा, और कार्यपणा, कथंचित् आत्मा-विषे हम मानतेही हैं. परंतु ऐसें माननेसें, घटादिवत्, पहिले प्रसिद्ध समानजातीयअवयवोंकरके आरभ्यत्वकी प्रसक्ति नहीं है. क्योंकि, नही निश्चयसें, घटादिकोंविषे भी, कार्यसें प्रथम प्रसिद्ध समानजातीय कपालसंयोगकरके आरभ्यत्व देखा है. कुंभकारादि व्यापारसंयुक्त माटीके पिंडसें, प्रथमही, घटके पृथुबुझोदरादि आकारकी उत्पत्ति प्रतीत होनेसें. द्रव्यकाही, पूर्वाकार परित्यागनेसें, उत्तराकार परिणाम होना, सोही, कार्यत्व है. सो कार्यत्व, वाहिरकीतरें अभ्यंतर भी अनुभूतही है. और पटादिकोंविषे स्वअवयवसंयोगपूर्वक कार्यत्वके देखनेसें सर्वजगे तैसें होना चाहिये, यह युक्त नहीं है, क्योंकि, नहीं तो, काष्ठविषे लोहलेख्यत्वके उपलंभ होनेसें, वज्रमें भी लोहलेख्यत्वका प्रसंग होवेगा. और प्रमाणबाधन तो दोनोंजगे तुल्य है. और उक्तलक्षणकार्यत्व अंगीकार करें भी, आत्माको, अनित्यत्वके प्रसंगसें, प्रतिसंधान ( स्मरण )के अभाव-की प्राप्ति नही होती है. क्योंकि, कथंचित् अनित्यत्वके हुएही, इस संधानको, उपपद्यमान होनेसें. और जो यह कहा कि. शरीरपरिमाण आत्माके हुए, आत्माको मूर्त्तत्वकी प्राप्ति होवेगी इत्यादि-तहां मूर्त्तत्व किसको कहते हो ? असर्वगतद्रव्यपरिमाणको, वा रूपा-दिमत्वको ? तिनमें आद्य पक्ष तो, दोषपोषकेतांइ नही है, संमत होनेसें. और दूसरा पक्ष तो, अयुक्त है, व्याप्तिके अभावसें. क्योंकि, जो असर्वगत है, सो नियमकरके रूपादिमत् है, ऐसा अविनाभाव नही है. क्योंकि, मनको असर्वगत होनेसें भी, रूपादिमत्वके अभावसें. इसवास्ते आत्माकी, शरीरविषे अनुप्रवेशकी अनुपपत्ति नही है, जिसवास्ते शरीर निरात्मक होजावे. असर्वगत द्रव्यपरिमाणलक्षणमूर्त्तत्वको, मनोवत् प्रवेशका अप्रतिबंधक होनेसें, रूपादिमत्वलक्षण मूर्त्तत्वसहित जला-दिकोंका भी, भस्मादिविषे अनुप्रवेश नहीं निषेधीये हैं, और मूर्त्तत्वसें रहित भी आत्माका प्रवेश शारीरमें प्रतिषेध करते हो तो, इससें अधिक और कौनसा आश्चर्य है ?

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

और जो यह कहा कि, देहपरिमाणत्वके हुए, आत्माको बालशरीर-परिमाण त्यागके, इत्यादि-सो भी, अयुक्त है. क्योंकि, युवरारीरपरिमाण-अवस्थाके विषे, आत्माको वाऌशरीरपारीमाणके परित्यागे हुए, आत्माका सर्वथा विनाशके असंभव होनेसें; विफण अवस्थाके उत्पाद हुए सर्पवत्. तव तो, कैसें परलोकके अभावका अनुपंग होवे? पर्यायसें आत्माके अनि-त्यत्वके हुए भी, द्रव्यसें नित्यत्व होनेसें.। और जो यह कहा कि, यदि आत्मा-को शरीरपरिमाणता है, तब तो शरीरके खंडन करनेसें इत्यादि-सो भी, ठीक नही है. क्योंकि, शरीरके खंडनेसें कथंचित् आत्माका खंडन भी इष्ट होनेसें. शरीरसंबद्ध आत्मप्रदेशोंसेंही, कितनेक आत्मप्रदेशोंका खंडितशरीरप्रदेशाविषे अवस्थान है, सोही, आत्माका किसी प्रकारसें खंडन है; नतु सर्व प्रकारसें. सो यहां विद्यमानही है. अन्यथा तो, शरी-रसें पृथग्भूत अवयवके कंपनकी उपलाब्धि नही होवेगी. और यह भी नही है कि, खांडित अवयव प्रविष्टआत्मप्रदेशको पृथग् आत्मतत्वका प्रसंग है; उन आत्मप्रदेशोंका खंडित अवयवसें निकलके पुनः तिसही शरीरमें प्रवेश होनेसें. और यह भी नहीं है कि, एकत्र संतानविषे अने-कात्माका प्रसंग होवेगा क्योंकि, अनेकार्थंप्रतिभासि ज्ञानोंका एक प्रमाताके आधारकरके प्रतिभासके अभावका प्रसंग होनेसें, शरीरांतर रहे हुए, अनेक ज्ञानावसेय अर्थ संवित्तिवत्.

पूर्वपक्षः-किसतरें खंडिताखंडित अवयवोंका पीछेसें फिर संघट्टन होवे है?

उत्तरपक्षः--एकांत सर्वथाछेदके अनंगीकारसें, पद्मनालतंतुवत्, कथं-चित् अच्छेदके भी स्वीकारसें. और तथाविध अदृष्टके वशसें उनका संघटन भी फिर अविरुद्धही है. इसवास्ते शरीरपरिमाणही आत्मा अंगी-कार करनेयोग्य है, नतु सर्वव्यापक. प्रयोग ऐसें है. आत्मा व्यापक नही है, चेतनत्व होनेसें, जो सर्वव्यापक है, सो चेतन नही है, जेसें आकाश, और आत्मा चेतन है, तिसवास्ते व्यापक नही. आत्माके अव्या- षट्त्रिंशःस्तम्भः ।

हट१

पकत्वका होना, आत्माके गुणोंका शरीरमेंही उपलभ्यमान होनेसें सिद्ध हुआ, आत्माका शरीरपरिमाणपणा.\*

तथा शंकरभाष्यमें और टीकामें जो लिखा है कि, देहपरिमाण परिच्छिन्न आत्माके माने, आत्मा अनित्य सिद्ध होता है,

तथाचानुमानं—"॥देहपरिमाणपरिछिन्न आत्मा अनित्यः

मध्यमपरिमाणवत्त्वात् घटवत् ॥"

देहपरिमाणपरिछिन्न आत्मा अनित्य है, मध्यमपरिमाणवाला होनेसें, घटकीतरें और जो नित्य है, सो, मध्यमपरिमाणवाला भी नही; यथा आका-श, वा अणुपरिमाणवाला परमाणु. इसवास्ते आत्मा, देहपरिमाणव्यापक नही, किंतु सर्वव्यापक है. इत्यादि-यह पूर्वोक्त कहना ठीक नही है. क्योंकि, पूर्वोक्त अनुमान तो, नैयायिकोंका है, परंतु वेदांतियोंका नही है. वेदांतियोंके मतमें तो, ऐसे अनुमानका उत्थानही नही होता है. क्यों-कि, वेदांतियोंने सर्वसें अणुप्रमाणवाले परमाणु, और सर्वसें महाप्रमाण-वाला आकाश, यह दोनों मानेही नही है, द्वैतापत्ति होनेसें. तो फिर पूर्वोक्त अनुमान, उनके मतमें केसें संभवे ? अपितु नही संभवे. जब कल्पितवस्तु अनुमानका विषयही नही है, तो फिर, ऐसा अनुमान, वे-दांती आत्माकी आनित्यता सिद्ध करनेवास्ते कैसें कह सकते हें ? इसवा-स्ते व्यासजी, और शंकरस्वामीका जो कथन हे, सो स्वमतविरुद्ध, और प्रमाणयुक्तिसें बाधित है. तथा पूर्वोक्त अनुमान भी, व्यभिचारि हे.

यथा ॥

"॥ वल्मीकं कुंभकारकर्तृजन्यं मृद्विकारत्वात् घटवत्॥"

जैसें यह अनुमान व्यभिचारि है, जो जो मृद्विकार है, सो सर्व कुंभकारकर्तृजन्य, न होनेसें ऐसेंही 'मध्यमपरिमाणवत्त्वात्' यह भी हेतु असिद्ध है क्योंकि, मध्यमपरिमाणवाले चंद्रसूर्यादि, कथंचित् नित्य है; और 'मध्यमपरिमाणवत्त्वात् ' यह हेतु, प्रतिवादिजेनोंके मतमें सम्मत

\* तैत्तिरीय आरण्यकके दशमे प्रपाठकके अडतीसमे अनुवाकमें भी, 'आपादमस्तकव्यापी ' पैरसें लेके मस्तकपर्यंत व्यापी जीव लिखा है.

65

ईटरे

#### तत्त्वनिर्णंयप्रासाद-

नही है. और तो हेतु, वादीप्रतिवादी दोनोंको सम्मत होना चाहिये, सो तो, हेही नही. इसवास्ते व्यासजी और शंकरखामीका कहना, असमंजस है.

और जो शंकरस्वामी लिखते हैं कि, झरीरोंको अनवस्थितपरिमा-णवाले इत्यादि.

तिसका उत्तरः-जीवमें संकोच विकाश होनेकी शक्ति है; कर्मोदयसें जब जीव, स्थूलशरीरको छोडके सूक्ष्मशरीरको धारण करता है, तव जीवके असंख्य प्रदेश संकुचित होके सूक्ष्मशरीरमें समा जाते है; जैसें एक कोठेमेंसें प्रकाशक दीपकको लेके एक प्यालेके नीचे रख दिया जावे तो, उस दीपकका प्रकाश उस प्यालेमेंही प्रकाश करेगा; ऐसेंही सूक्ष्मशरीर छोडके महान् शरीरमें जान लेना और जो शंकरस्वामीने लिखा है, जीवके अनंत अवयव, सो लेख, मिथ्या है. अ-नंत अवयव नही, किंतु, असंख्य प्रदेश हैं. प्रदेश उसको कहते हैं, जो, आत्माका निरंश अंश होवे; और आत्माके, वे सर्वप्रदेश एकसरीखे हैं; इसवास्ते आत्माकाही संकोच विकाश होता है, प्रदेशांका नही. जैसें वस्त्रकी तह लगानेसें वस्त्रकाही संकोच है, परंतु तिसके तंतुयोंमें न्युना-धिक्यता नहीं है. इसवास्ते आत्माही, संकोच विकाश धर्मके होनेसें सुक्ष्मसें स्थूल, और स्थूलसें सूक्ष्मशरीरमें व्यापक होता है. इसवास्ते शंकरस्वामीकी कल्पनामें शंकरस्वामीकी जैनमतकी अनभिज्ञताही, कारण है. इति।

अथ प्रसंगमें ' प्रतिक्षेत्रं भिन्नः ' सूत्रके इस अवयवरूप विदेाषणक-रके आत्मअद्वैतवाद खंडन किया, सो ऐसें है.

वेदांती कहते हैं कि, हम तो एकही परमब्रह्म पारमार्थिक सट्रूप मानते हैं

उत्तरपक्षः-जेकर एकही परमब्रह्म सद्रूप है, तो फिर, यह जो सरल रसाल प्रियाल हंताल ताल तमाल प्रवाल प्रमुख पदार्थ अग्रगामिपणे-करके प्रतीत होते हैं, वे, क्योंकर सत्स्वरूप नही हें?

पूर्वपक्षः-येह पूर्वोक्त जे पदार्थ प्रतीत होते हैं, वे सर्व मिथ्या है. तथाचानुमानं-'प्रपंचोमिथ्या ' प्रपंच मिथ्या है, प्रतीयमान होनेसें, जो ऐसा है, सो ऐसा है, यथा सीपके टुकडेमें, चांदी. तैसाही यह प्रपंच है,



तिसवास्ते मिथ्या है. इस अनुमानसें प्रपंचमिथ्यारूप है, और एक व्रह्म-ही, पारमामर्थिक सद्रप है.

उत्तरपक्षः-हे पूर्वपक्षिन् ! इस अनुमानके कहनेसें तुमारा तर्कवितर्क कार्कझ्यसूचन नही होता है । तथाहि । यह जो प्रपंच तुमने मिथ्यारूप माना है, सो मिथ्या, तीन तरेंका होता है. अत्यंत असद्रूप (१) है तो, कुच्छ और और प्रतीत होवे और तरें (२) और तीसरा अनिर्वाच्य (३) इन तीनोंमेंसें कौनसा मिथ्यारूप प्रपंचको माना है ?

पूर्वपक्षः-इन पूर्वोक्त तीनों पक्षोंमेंसें प्रथमके दो पक्ष तो हमको स्वी-कारही नही है, इसवास्ते हम तो तीसरा अनिर्वाच्य पक्ष मानते हैं, सो यह प्रपंच अनिर्वाच्य मिथ्यारूप है.

उत्तरपक्षः-प्रथम तो तुम यह कहो कि, अनिर्वाच्य क्या वस्तु है ? एतावता तुम अनिर्वाच्य किसको कहते हो? क्या वस्तुका कहनेवाला शब्द नहीं हैं?वा शब्दका निमित्त नहीं है ?वा निःस्वभावत्व है ? प्रथम विकल्प तो कल्पनाकरनेयोग्यही नही है. क्योंकि, यह सरल है, यह रसाल है, ऐसा शब्द तो प्रत्यक्ष सिद्ध है अथ दूसरा पक्ष है तो, शब्दका निमित्तज्ञान नही है? वा पदार्थ नही है? प्रथम पक्ष तो समीचीन नही है, सरल रसाल ताल तमाल प्रमुखका ज्ञान प्राणीप्राणी प्रति प्रतीत होनेसें, देखनेवाले सर्व जीव जानते हैं; जो सरल रसाल ताल तमाल प्रमुखका ज्ञान हमको है. अथ दूसरा पक्ष तो, पदार्थ, भावरूप नही है ? वा अभावरूप नही है ? प्रथम कल्पनामें तो, असत्ख्याति अभ्युप-गमप्रसंग है, अर्थात् जेकर कहोगे पदार्थ भावरूप नहीं है, और प्रतीत होता है तो, तुमको असत्ख्याति माननी पडी; और अद्वैतवादीयोंके म-तमें असत्ख्याति माननी महादूषण है. अथ दूसरा पक्ष, जो पदार्थ, अभावरूप नही तो भावरूप सिद्ध हुआ. तब तो, सत्ख्याति माननी पडी. और जब अद्वैतवादमत अंगीकार कीया, और सत्ख्याति माननी पडी, तब तो सतुख्यातिके माननेसें अद्वैतमतकी जडको कृहाडेसें काटा. कदापि अद्वैतमत नही सिद्ध होगा.

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पूर्वपक्षः-भावरूप, तथा अभावरूप, येह दोनोंही प्रकारें वस्तु नही. उत्तरपक्ष-हम तुमको पूछते हैं कि, भाव, और अभाव, इन दोनों-का अर्थ, जो लौकिकमें प्रसिद्ध है, वोही, तुमने माना है ? वा इससें विपरीत और तरेंका माना है? जेकर प्रथम पक्ष मानोगे तो, जहां भाव-का निषेध करोगे, तहां अवश्यमेव अभाव कहना पडेगा; और जहां अभावका निषेध करोगे तहां अवश्यमेव भाव कहना पडेगा जो परस्पर विरोधी है, उनमें एकका निषेध करोगे तो, दूसरेका विधि, अवश्य कहना-ही पडेगा. अथ दूसरा पक्ष मानोगे, तब तो हमारी कुच्छ हानी नही हे. क्योंकि, अल्लोकिक एतावता तुमारे मनःकल्पित शब्द, और शब्दका निमित्त, जेकर नष्ट होजावेगा तो, लौकिकशब्द, और लौकिशब्दका निमित्त, कदाापि नष्ट नही होगा; तो फिर, अनिर्वाच्य प्रपंच किसतरें सिद्ध होगा? जव अनिर्वाच्यही सिद्ध नही होगा तो, प्रपंच मिथ्या कैसें सिद्ध होगा? और एकही अद्वैत ब्रह्म कैसें सिद्ध होवेगा ? निःस्वभावत्व-पक्षमें भी, निस् शब्दको निषेधार्थके हुए, और स्वभावशब्दको भी भाव अभाव दोनोंमेंसें अन्यतर किसी एक अर्थके अर्थात् भावके, वा अभा-वके वाचक हुए, पूर्ववत् प्रसंग होवेगा.

पूर्वपक्षः-हम तो जो प्रतीत न होवे, उसको निःस्वभावत्व कहते हैं

उत्तरपक्षः-इस तुमारे कहनेमें विरोध आता है; जेकर प्रपंच प्रतीत नही होता तो, तुमने अपने प्रथम अनुमानमें प्रपंचको प्रतीयमान हेतु-स्वरूपपणे क्योंकर ग्रहण किया? और प्रपंचको अनुमान करनेके समय धर्मीपणे क्योंकर ग्रहण किया? तथा धर्मीपणे ग्रहण करे हुए, वो कैसें प्रतीत नही होता है?

पूर्वपक्षः-जैसा प्रतीत होता है, तैसा है नही.

उत्तरपक्षः-तब तो यह, विपरीतख्याति, तुमने अंगीकार करी सिद्ध होवेगी. तथा हम तुमको पूछते हैं कि, यह जो तुम इस प्रपंचको अनि-र्वाच्य मानते हो, सो प्रत्यक्षप्रमाणसें मानते हो ? वा अनुमानप्रमाणसें मानते हो? प्रत्यक्षप्रमाण तो, इस प्रपंचको सतूस्वरूपही सिद्ध करता है.

हटपु



जैसा जैसा पदार्थ है, तैसा तैसाही प्रत्यक्ष ज्ञान उत्पन्न होनेसें और प्रपंच जो है, सो परस्पर, न्यारी न्यारी, जो वस्तु है, सो अपने अपने स्वरू-पमें भावरूप है; और दूसरे पदार्थके स्वरूपकी अपेक्षा अभावरूप है. इस इतरेतरविविक्त वस्तुयोंकोही प्रपंचरूप माना है. तो फिर, प्रत्यक्षप्रमाण, प्रपंचको अनिर्वाच्य कैसें सिख कर सकता है?

पूर्वपक्षः--यह प्रत्यक्ष, हमारे पक्षको प्रतिक्षेप नही कर सकता है. क्योंकि, प्रत्यक्ष तो विधायकही है, तैसें तैसें प्रत्यक्ष ब्रह्मकोही कथन करता है, न कि, प्रपंच सत्यताको कथन करता है; प्रपंच सत्यता तो, तव कथन करी सिद्ध होवे, जेकर प्रत्यक्ष इतर वस्तुमें इतर वस्तुयोंके स्वरूपका निषेध करे; परंतु प्रत्यक्षप्रमाण तो ऐसा है नही, प्रत्यक्षको निषेध करनेमें कुंठ होनेसें.

उत्तरपक्षः-प्रथम तुम विधायक किसको कहते हो?

पूर्वपक्षः−यह ऐसे वस्तुस्वरूपको प्रहण करे, और अन्यस्वरूपको निषेध न करे, ऐसा प्रत्यक्षही विधायक है.

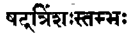
उत्तरपक्षः-यह तुमारा कहना असत्य है. अन्यवस्तुके स्वरूपके विना निषेध्यां, वस्तुके यथार्थ स्वरूपका कदापि वोध न होनेसें; पीतादिक वर्णोंकरी रहित जव बोध होगा, तवही नील ऐसे रूपका बोध होवेगा, अन्यथा नही. तथा जव प्रत्यक्षप्रमाणकरेक यथार्थ वस्तुस्वरूप ग्रहण किया जायगा, तव तो अवश्य अपर वस्तुका निषेध भी तहां जाना जायगा. जेकर प्रत्यक्ष, अन्यवस्तुमें अन्यवस्तुके निषेधको नही जानेगा तो, तिसवस्तुके इदामिति यह ऐसे विधिस्वरूपको भी जान सकेगा. क्योंकि, केवल जो वस्तुके स्वरूपको प्रहण करना है, सोही अन्यवस्तुके स्वरूप-का निषेध करना है. जव प्रत्यक्षप्रमाणविधि, और निषेध, दोनोंही. को ग्रहण करता है, तब तो, प्रपंच, मिथ्यारूप कदापि सिद्ध न होगा. जब प्रत्यक्षप्रमाणसें प्रपंचही मिथ्यारूप सिद्ध न हुआ तो, परम ब्रह्म-रूप एकही अद्वेत तत्त्व केसें सिद्ध होगा? तथा जो तुम प्रत्यक्षको नि-यमकरके विधायकही मानोगे, तब तो, विद्यावत् अविद्याका भी विधान तुमको मानना पडेगा; सो यह ब्रह्म, आविद्यारहित होनेकरके सन्मान्न है देह

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

है, प्रत्यक्ष प्रमाणसें ऐसे जानते हुए भी, फिर, प्रत्यक्ष, निषेधक नही है; ऐसे कथन करनेवालेको क्यों नही उन्मत्त कहने चाहिये ? इाती सिद्ध हुआ प्रत्यक्षबाधित तुमारा पक्ष. । और अनुमानकरके बाधित, ऐसें है. प्रपंच मिथ्या नही है, असत्सें विलक्षण होनेसें; जो असत्सें विलक्षण है, सो, मिथ्या नही है. यथा आत्मा. तैसाही यह प्रपंच है, तिसवास्ते, प्रपंच, मिथ्या नहीं । तथा प्रती-यमान जो तुमारा हेतु है, सो ब्रह्मात्माके साथ व्यभिचारी है, क्यों-कि, ब्रह्मात्मा प्रतीयमान तो है, परंतु मिथ्यारूप नही है. जेकर कहोगे ब्रह्मात्मा अप्रतीयमान है, तब तो, ब्रह्मात्मा वचनोंका गोचर न होगा: जब वचनगोचर नही, तवतो, तुमको गुंगे बननाही ठीक है. क्योंकि, ब्रह्माविना अपर तो कुच्छ हैही नही, और जो ब्रह्मात्मा है, सो प्रतीय-मान नही है; तो फिर तुमको हम गुंगेके विना और क्या कहें ? और प्रथम अनुमानमें जो तुमने सीपका दृष्टांत दिया, सो साध्य विकल है. क्योंकि, जो सीप है, सो भी प्रपंचके अंतर्गतही है; और तुम तो, प्रपंचको मिथ्यारूप सिद्ध करा चाहते हो! यह कदापि नही हो सकता है कि, जो साध्य होवे, सोही, दष्टांतमें कहा जावे. जव सीपकाही अबतक सत्असत्पणा सिद्ध नहीं तो, उसको दृष्टांतमें कैसें ग्रहण किया?

तथा प्रथम जो तुमने प्रपंचको मिथ्या सिद्ध करनेवास्ते अनुमान किया था, सो अनुमान, इस प्रपंचसें भिन्न है ? वा अभिन्न है ? जेकर कहोगे भिन्न है, तो फिर सत्य है ? वा असत्य है ? जेकर कहोगे सत्य है तो, तिस सत्य अनुमानकीतरें प्रपंचको भी सत्यपणा होवे. जेकर कहोगे असत्य है, तो फिर क्या शून्य है ? वा अन्यथा ख्यात है ? वा अनिर्वचनीय है ? प्रथम दोनों पक्ष तो, कदापि साध्यके साधक नही है. मनुष्यके श्टंगकीतरें (१) तथा सीपके रूपेकीतरें (२) और तीसरा जो अनिर्वचनीय पक्ष है, सो भी, असमर्थ है; अर्थात् साध्यको साध नही सक्ता है. अनिर्वचनीयको असंभविपणेकरके कथन करनेसें.

§<♥



पूर्वपक्षः-हमारा जो अनुमान है, सो व्यवहारसत्य है; इसवास्ते असत्यत्वके अभावसें अपने साध्यका साधकही है !

उत्तरपक्षः--हम तुमसें पूछते हैं कि, यह 'व्यवहारसत्य ' क्या हे ! व्यवह्यतिव्यवहारः तब तो, ज्ञानकाही नाम व्यवहार ठहरा. जेकर तिस ज्ञानरूप व्यवहारकरके सत्य है, तब तो, सो अनुमान, पारमार्थिकही हे. यदि व्यवहारसत्यकरके अनुमान सत्य है, तब तो व्यवहारसत्यकरके प्रपंच भी सत्य होवे. ऐसे इस पक्षमें सत्ख्यातिरूप प्रपंच सिद्ध हुआ, जव प्रपंच सत् सिद्ध हुवा, तब तो, एकही परमझद्धा सद्रूप अद्वेततत्त्व किसीतरह भी सिद्ध नही हो सकता है. जेकर कहोगे, व्यवहार नाम शब्दका है, तिसकरके जो सत्य, सो व्यहार सत्य है; तो, हम पूछते हैं कि शब्द सत्यस्वरूप है ? वा असत्य है ? जेकर कहोगे, शब्द सत्यस्वरूप हे, तब तिसकरके जो सत्य हे, सो पारमार्थिकही है. तब तो, अनुमा-कीतरें प्रपंच भी सत्य सिद्ध हुआ. जेकर कहोगे शब्द असत्यस्वरूप हे, तो तिस शब्दसें अनुमानको सत्यपणा केसें होवेगा ? तथा शब्दसें कहे हुए ब्रह्मादि केसें सत्स्वरूप हो सकेंगे ? क्योंकि, जो आपही असत्य-स्वरूप हे, सो परकी व्यवस्था करने, वा कहनेका हेतु कदापि नही हो सकता है, आतिप्रसंग होनेसें.

पूर्वपक्षः-जैसें खोटा रूप्यक, सत्यरूप्यकके कयविकयादिक व्यवहा-रका जनक होनेसें सत्यरूप्यक माना जाता है, तैसेंही हमारा अनुमान, यद्यपि असत्यरवरूप है, तोभी जगतमें सत्व्यवहारकरके प्रवर्तक होनेसें, व्यवहार सत्य है; इसवास्ते अपने साध्यका साधक है.

उत्तरपक्षः-इस तुमारे कहनेसें तो, तुमारा अनुमान, असत्यस्वरूपही सिद्ध हुआ. तब तो, जो दूषण, असत्य पक्षमें कथन करे, सो सर्व, यहां पडेंगे. इसवास्ते प्रपंचसें भिन्न, अनुमान, उपपत्ति पदवीको नही प्राप्त होता है. जेकर कहोगे कि, हम अनुमानको प्रपंचसें अभेद मानते हैं, तब तो, प्रपंचकीतरें अनुमान भी, मिथ्यारूप ठहरा. तब तो, अपने साघ्य को केसें साध सकेगा ? इस पूर्वोक्त विचारसें प्रपंच मिथ्यारूप नहीं, किंतु हटउ

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

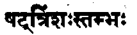
आत्माकीतरें सद्रूप है; तो फिर, एकही ब्रह्म अँद्वैततत्त्व है, यह तुमारा कहना क्योंकर सत्य हो सकता है? कदापि नही हो सकता है.

पूर्वपक्षः-हमारी उपनिषदोंमें, तथा शंकरस्तामिके शिष्य आनंदगि-रिक्ठत शंकरदिग्विजयके तीसरे प्रकरणमें लिखा है कि, "परमात्मा जगदुपादानकारणामीति" परमात्माही, इस सर्व जगत्का उपादान का-रण है. उपादान कारण उसको कहते हैं कि, जो कारण होवे, सोही कार्यरूप होजावे. इस कहनेसें यह सिद्ध हुआ कि, जो कुच्छ जगत्में है, सो सर्व, परमात्माही आप बन गया है; इसवास्ते जगत् परमात्मा-रूपही है.

उत्तरपक्षः-वाहरे नास्तिकशिरोमणे ! तुम अपने वचनको कभी शोच विचार कर कहते हो, वा नही ? क्योंकि, इस तुमारे कहनेसें तो, पूर्ण नास्तिकपणा, तुमारे मतमें सिद्ध होता है. यथा, जब सर्व कुच्छ जगत्खरूप परमारमारूपही है, तब तो, न कोई पापी है, न कोई धर्म्मी है, न कोई ज्ञानी है, न कोई अज्ञानी है, न तो नरक है, न तो खर्ग है, न कोई साधु है, न कोई चोर है, सत् शास्त्र भी नही, असत् शास्त्र भी नही, तथा जैसा गोमांसभक्षी, तैसाही अन्नभक्षी, जैसा खभार्यांसें कामभोग सेवन किया, तैसाही माता बाहिन बेटीसें किया, जैसा ब्रह्मचारी, तैसा कामी, जैसा चंडाल, तैसा लाह्मण, जैसा गर्दभ, तैसा संन्यासी; क्योंकि, जब सर्व वस्तुका कारण ईश्वर परमात्माही ठहरा, तव तो सर्व जगत् एकरस एकखरूप है, दूसरा तो कोई हैही नही.

पूर्वपक्षः−हम एक ब्रह्म मानते हैं, और एक माया मानते हैं, सो, तुमने जो ऊपर बहुतसें आलजंजाल लिखे हैं, सो सर्व, मायाजन्य है, ब्रह्म तो, सच्चिदानंद एकही शुद्ध खरूप है.

उत्तरपक्षः-हे अद्वैतवादिन् ! यह जो तुमने पक्ष माना है, सो बहुत असमीचीन है. यथा-माया जो है, सो ब्रह्मसें भेद है, वा अभेद हे ? जेकर भेद है तो, जड है, वा चेतन हे ? जेकर जड है तो फिर, निख है, वा अनित्य है ? जेकर कहोगे निख है, तब तो, अद्वैतमतके मूलहीको



दाह करती है. क्योंकि, जब माया, ब्रह्मसें भेदरूप हुई, और जडरूप भई, और नित्य हुई, फिर तो, तुमने आपही अपने कहनेसें द्वैतपंथ सिद्ध करा; और अद्वैतपंथको जड मूलसें काट गेरा. जेकर कहोगे, माया, ब्रह्मसें भेद, जडरूप, और अनित्य है, तो भी, द्वैतता तो कदापि दूर नही होवेगी. क्योंकि, जो नाश होनेवाला है, सो कार्यरूप है; और जो कार्य है, सो कारणजन्य है. तो फिर, उस मायाका उपादानकारण कौन है? सो कहना चाहिये. जेकर कहोगे, अपरमाया, तब तो अनव-स्थादूषण है; और अद्वैत तीनों कालोंमें कदापि सिद्ध नही होगा. जेकर ब्रह्महीको उपादानकारण मानोगे, तब तो ब्रह्मही आप सर्वकुछ बन गया; तब तो पूर्वोक्त दूषण आया. जेकर मायाको चैतन्य मानोगे, नो भी, यही पूर्वोक्त दूषण होगा. जेकर कहोगे, माया ब्रह्मसें अभेद है. तब तो ब्रह्मही कहना चाहिये, माया नही कहनी चाहिये.

पूर्वपक्षः--हम तो मायाको अनिर्वचनीय मानते हैं.

उत्तरपक्षः-इस अनिर्वचनीय पक्षको ऊपर खंडन कर आये हैं, इसवा-स्ते अनिर्वचनीय जो शब्द है, सो, दंभी पुरुषोंने छलरूप रचा प्रतीत होता है; तो भी, द्वेतही सिद्ध होता है, अद्वेत नही.

पूर्वपक्षः--यह जो अद्वैतमत है, इसके मुख्य आचार्य शंकरखामी है, जिनोंने सर्व मतोंको खंडन करके अद्वैतमत सिद्ध किया है; तो फिर ऐसे शंकरखामी, साक्षात् शिवका अवतार, सर्वज्ञ, ब्रह्मज्ञानी, शीळवान्, सर्वसामर्थ्ययुक्त, उनोंके अद्वैत मतको खंडनेवाळा कौन है?

उत्तरपक्षः-हे वछभमित्र ? तुमारी समझमूजब तो जरूर जैसें तुम कहते हो, तैसेंही है; परंतु शंकरस्वामीके शिष्य आनंदगिरिकृत शंकरदिग्वि-जयमें जो शंकरस्वामीका वृत्तांत लिखा है, उसके पढनेसें तो ऐसा प्रतीत होता है कि, शंकरस्वामी असर्वज्ञ, कामी, अज्ञानी, और असमर्थ थे. तथा तिस वृत्तांतसें ऐसा भी प्रतीत होता है कि, वेदांतियोंका अद्वैत ब्रह्मज्ञान, जवतक यह स्थूल शरीर रहेगा, तबतकही रहेगा; परंतु इस शरीरके पात हुए पीछे वेदांतियोंका ब्रह्मज्ञान, नही रहेगा. जो कि,

For Private And Personal

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पैंतीसमें स्तंभमें संक्षेपसें हम लिखही आये हैं. इसवास्ते हे भव्य! जव शंकरस्वामीका चरित्रही असमंजस है, तो फिर, उनके कहे हुए मतको सयौक्तिक कौन समझ सकता है?

पूर्वपक्षः-"पुरुषएवेदं " इत्यादि श्रुतियोंसें अद्वेतही सिद्ध होता है.

उत्तरपक्षः--यह भी तुमारा कहना असत् है. क्योंकि, जो पुरुषमात्र-रूप अद्वैततस्व होवे, तब तो, यह जो दिखलाइ देता है, कोई सुखी, कोई दुःखी, इत्यादि सर्व परमार्थसें असत् होजावेंगे; जब ऐसे होगा, तब तो, यह जो कहना है,

"॥ प्रमाणतोधिगम्य संसारनैर्गुण्यं तद्दिमुखया प्र-

ज्ञया तदुच्छेदाय प्रवृत्तिरित्यादि॥"

इसका अर्थ संसारका निर्गुणपणा प्रमाणसें जानकर तिस संसारसें विमुखबुद्धि होकरके तिस संसारके उच्छेदवास्ते प्रवृत्ति करे इत्यादि-सो आकाशके फूलकी सुगंधिका वर्णन करनेसरीखा है. क्योंकि, जब अद्वेत-रूपही तत्त्व है, तव नरकतिर्यंचादिभवभ्रमणरूप संसार कहां रहा? जिस संसारको निर्गुण जानकर तिसके उच्छेद करनेकी प्रवृत्ति होवे!

पूर्वपक्षः-तत्त्वसें पुरुष अद्वैतमात्रही है, और यह जो संसार निर्गुण वर्णन किया है, और पदार्थोंके भेदका दर्शन, सदा सर्व जीवोंका जो प्र-तिभासन हो रहा है सो, सर्व चित्रामकी स्त्रीके अंगोपांग उच्चनीचकीतरें, आंतिरूप है

उत्तरपक्षः--यह जो तुमारा कहना है, सो असत् है. क्योंकि, इस बातमें कोई यथार्थ प्रमाण नही है. तद्यथा--जेकर अद्वैत सिद्ध करनेवास्ते कोई पृथग्भूत प्रमाण मानोगे, तब तो, द्वैतापत्ति होवे-गी; और प्रमाणके विना किसीका भी मत सिद्ध नही हो सकता है. यदि प्रमाणके विनाही सिद्ध मानोगे, तब तो, सर्ववादी अपने अपने अभिमतको सिद्ध कर छेवेंगे. तथा भ्रांति भी, तुमको प्र-माणभूत अद्वैतसें भिन्नही माननी चाहिये; अन्यथा तो, प्रमाणभूत अ-द्वेतही अप्रमाण होजावेगा. जब भ्रांति अद्वेतकाही रूप हुई, तब तो,

ह९१

## षट्त्रिंदाःस्तम्भः ।

पुरुषकाही रूप हुई. जब भ्रांतिस्वरूपवाला पुरुपही है, तब तो तत्त्व-व्यवस्था कुछ भी सिद्ध न हुई. जेकर भ्रांति भिन्न मानोगे, तब तो देतापत्ति हो जावेगी; और अद्वैतमतकी हानी होजावेगी. तथा जो यह स्तंभ, इभ कुंभ, अंभोरुह आदि पदार्थोंका भेद दिखता है, सो भ्रांत है, ऐसे कहो तो, नियमसें सोही पदार्थभेददर्शन, किसी जगे सत्य मान-ना चाहिये, अभ्रांतिके देखे विना कदापि भ्रांति देखनेमें नही आनेसें. पूर्वे जिसने सच्चा सर्प्य नही देखा है, तिसको रज्जुमें सर्प्यकी भ्रांति कदापि नही होवेगी.

तदुक्तम् ॥

नादृष्टपूर्वसर्पस्य रज्ज्वां सर्प्पमतिः कचित् ॥

ततः पूर्वानुसारित्वाद् आंतिरआंतिपूर्विका ॥ १ ॥

इस कहनेसें भी, भेद सिद्ध होगया. तथा पुरुष अद्वैतरूपतत्त्व, अवइय-करके दूसरेको निवेदन करने योग्य है, अपने आपको नही, अपनेमें व्यामोहना होनेसें. जेकर कहनेवालेमें व्यामोह होवे, तब तो अद्वैतकी प्रतिपत्ति कभी भी नही होवेगी.

पूर्वपक्षः–जिसवास्ते अपने आपको व्यामोह है, इसीवास्ते तिस व्यामोहकी निवृत्तिवास्ते, अपने आपको, अद्वैतकी प्रतिपत्ति, करने योग्य है.

उत्तरपक्षः-यह कहना अयुक्त है. क्योंकि, ऐसे हुए, अद्वैतकी प्रति-पत्ति होनेकरके, अपने आपके व्यामोहके दूर होयाहुआ, अवस्यमेव पूर्व-रूपका त्याग, और अमूढतालक्षण उत्तररूपकी उत्पत्ति कहनी पडेगी. तब तो अवस्य द्वैतापत्ति होजावेगी. तथा जब अद्वैततत्त्वका उपदेशक पुरुष परको उपदेश करेगा, तब तो, परका अवस्य मानेगा; फिर अद्वैततत्त्वपरको निवेदन करना, और अद्वैततत्त्व मानना, यह तो ऐसें हुआ जैसें मेरा पिता, कुमारब्रह्मचारी है. इसवचनके कहनेसें जरूर वो पुरुष उन्मत्त है; जेकर अपनेको और परको, इन दोनोंको मानेगा, तब तो अवस्य द्वैता-पत्ति होवेगी; इसवास्ते जो अद्वैत मानना है, सो युक्तिविकल है.

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

पूर्वपक्षः-परब्रह्मरूपकी सिद्धिही, सकलभेदज्ञान प्रत्ययोंके निरालंबन पणेकी सिद्धि है.

उत्तरपक्षः--यह कथन भी तुमारा ठीक नही है, परम ब्रह्महीकी सिद्धि न होनेसें; जेकर है तो, स्वतःसिद्धि है, वा परतःसिद्धि है? तहां स्वतः-सिद्धि तो है नही, जेकर होवे, तव तो, किसीका भी विवाद न रहे; जेकर कहोगे परतःसिद्धि है तो, क्या अनुमानसें है, वा आगमसें है? जेकर कहोगे, अनुमानसें है तो, वो अनुमान कौनसा है?

पूर्वपक्षः-सो अनुमान यह है. विवादरूप जो अर्थ है, सो प्रति-भासांतःप्रविष्ट है, अर्थात् ब्रह्मभासके अंदर हे, प्रतिभासमान होनेसें; जो जो प्रतिभासमान है, सो सो प्रतिभासांतःप्रविष्टही देखा है. जैसें ब्रह्म प्रतिभास स्वरूप प्रतिभासमान है, सकल अर्थ सचेतनअचेतन विवादरूप, तिसकारणसें प्रतिभासांतःप्रविष्ट है.

उत्तरपक्षः--यह तुमारा अनुमान, सम्यक् नही हैं. (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, इन तीनोंके प्रतिभासांतःप्रविष्ट होनेसें, साध्यरूपही हुए. तब तो (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत,इन तीनोंके न होनेसें, अनुमानही नही बनसकता हैं. जेकर कहोगे कि (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, येह तीनों, प्रतिभासांतःप्रविष्ट नही हैं; तब तो इनोंहीके साथ हेतु व्यभिचारी होगा.

पूर्वपक्षः - अनादि अविद्यावासनाके बलसें, हेतु दृष्टांत जो है, सो प्रतिभासके बाहिरकीतरें निश्चय करते हैं; जैसें प्रतिपाद, प्रतिपादक, सभा, सभापतिजनकीतरें. तिस कारणसें अनुमान भी, होसकता है; और जब सकल अनादि अविद्याका विलास दूर होजावेगा, तब तो प्रतिभा-सांतः प्रविष्टही, प्रतिभास होगा; विवाद भी न रहेगा. प्रतिपाद्य, प्रति-पादक, साध्य, साधन भाव भी नहीं रहेगा, तब तो अनुमान करनेका भी कुछ फल नही. आपही अनुभवमान परमब्रह्मके होते हुए, देश-काल अव्यवाच्छिन्न स्वरूपके हुएथके, निर्व्यभिचार सकल अवस्था व्याप-कपणेवालेमें, अनुमानका कुछ प्रयोग भी नहीं चाहिये हें.



उत्तरपक्षः-जो अनादि अविद्या, प्रतिभासांतःप्रविष्ट है, तव तो विद्याही होगई; तब तो असद्रूप (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, आदिक भेद, कैसें दिखा सके? जेकर कहोगे, प्रतिभासके बाहिरभूत है, तब तो अविद्या प्रतिभासमान है, वा अप्रतिभासमान है ? तिस अविद्याको प्रतिभासमानरूप होनेसें, अप्रतिभासमान तो नही; जेकर कहोगे, प्रति-भासमान है तो, तिसहीके साथ हेतु व्यभिचारी है तथा प्रतिभासके बाहिरभूत होनेसें, तिसके प्रतिभासमान होनेसें जेकर तुमारे मनमें ऐसा होवे कि, अविद्या जो है, सो न तो प्रतिभासमान है, न अप्रतिभासमान है, न प्रतिभासके वाहिर है, न प्रतिभासांतःप्रविष्ट है, न एक है, न अनेक है, न नित्य है, न अनित्य है, न व्यभिचारिणी है, न अव्यभिचा-रीणी है, सर्वथा विचारके योग्य नही, सकल विचारांतर अतिकांतस्वरूप है, रूपांतरके अभावसें, अविद्या, जो है, सो निरूपतालक्षण है. यह भी तुमारी बडी अज्ञानताका विस्तार है. तैसी निरूपतास्वभाववालीको यह अविद्या है, यह अप्रतिभासमान है, ऐसें कथन करनेको कौन समर्थ है। जेकर कहोगे, यह आविद्या प्रतिभासमान है, तो फिर, क्योंकर अविद्या, नीरूप सिद्ध होगी? क्योंकि, जो वस्तु जिस स्वरूपकरके प्रति-भासमान है, सो तिसही वस्तुका रूप है. तथा अविद्या जो है, सो विचारगोचर है, वा विचारगोचररहित है ? जेकर कहोगे, विचारगोचर है, तब तो नीरूप नही; जेकर विचारगोचर नही, तव तो तिसके मानने-वाले महामूर्ख सिद्ध होवेंगे. जव विद्या, अविद्या, दोनोंही सिद्ध है, तब तो, एक परमब्रह्म, अनुमानसें कैसें सिद्ध हुआ ? इस कहनेसें जो उप-निषट्में एकब्रहाके कहनेवाली श्रुति हैं, सो भी खंडन होगई. तथा " सर्वं वे खल्विदं ब्रह्मेत्यादि " वचनको परमात्मासें अर्थांतर होनेसें, द्वैता-पत्ति होजावेगी. जेकर कहाँगे, अनादि अविद्यासें ऐसा प्रतीत होता है, तब तो पूर्वोक्त दूषणोंका प्रसंग होगा; तिसवास्ते अंद्रैतकी सिद्धि वंध्याके पुत्रकी शोभावत् है. इस कारणसें अद्वैतमत, युक्तिविकल है; इसवास्ते सुज्ञजनोंको अनुपादेय है. । इत्यद्वैतमतखंडनम् ॥

For Private And Personal

ह९४

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथा (३५) और (३६) इन सूत्रोंमें, और भाष्यमें, जो पक्ष जैनीयोंके तर्फसें किया है, तैसें जैनी मानते नहीं हैं, इसवास्ते, अनभ्युपगमसेंही निरस्त हैं. ॥ ३३॥३४॥३४॥३६॥

इति वेदव्यासरांकरस्वामिकृत जैनमतखंडनस्य खंडनं अद्वैतमतखं-डनं जैनमतमंडनं च समाप्तं तत्समाप्तौ च समाप्तेयं वेदव्यासरांकरस्वा-मिलीला ॥ ॲंसत् ॥

अथ इससें आगे जैनमतका संक्षेपसें किंचिन्मात्र खरूप लिखते हैं. प्रथम तो आत्माका स्वरूप जानना चाहिये; यह जो आत्मा है, सोही जीव है, यह आत्मा स्वयंभू है, परंतु किसीका रचा हुआ नही, अनादि अनंत है, (५) वर्ण, (५) रस, (२) गंध, (८) स्पर्श, इनकरके रहित है, अरूपी है, आकाशवत्, असंख्यप्रदेशी है. प्रदेश उसको कहते हैं, जो, आत्माका अत्यंत सूक्ष्म अंश, जिसका फिर अन्य अंश न होवे, ऐसे असंख्य अंश कथंचित् भेदाभेदरूपकरके एकस्वरूपमें रहे हैं, तिसका नाम आत्मा है. सर्व आत्मप्रदेश ज्ञानस्वरूप है, परंतु आत्माके एकएक प्रदेशऊपर (१) ज्ञानावरण, (२) दर्शनावरण, (३) सुखटुःखरूपवेदनीय, (४) मोह-नीय ( ५) आयु, (६) नाम, (७) गोन्न, (८) अंतराय, इन आठ कर्मकी अनंत अनंत कर्मवर्गणा आच्छादित है, जैसें दर्प्पणकेऊपर छाया आ-जाती है. जव ज्ञानावरणादि कर्मोंका क्षयोपराम होता है, तब इंद्रिय, और मनोद्वारा आत्माको झब्द, रूप, गंध, रस, स्पर्शका ज्ञान, और मान-सिक ज्ञान उत्पन्न होता है. कर्मोंका क्षय, और क्षयोपशमका खरूप दे-खना होवे तो, कर्मग्रंथ, कर्मप्रकृति, और नंदिकी बृहद्टीकादिसें देखलेना. इस आत्माके एकएक प्रदेशमें अनंत अनंत शक्तियां है, कोई ज्ञानरूप, कोई दर्शनरूप, कोई अव्याबाधरूप, कोई चारित्ररूप, कोई स्थिररूप, कोई अटलअवगाहनारूप, कोई अनंतशक्तिसामर्थ्यरूप, परंतु कर्मके आव-रणसें सर्व शक्तियां लुप्त होरही है; जव सर्व कर्म, आत्माके साधनद्वारा दूर होते हैं, तब यही आत्मा, परमात्मा, सर्वज्ञ, सिद्ध, बुद्ध, ईश, निरंजन, परमब्रह्मादिरूप होजाता है; तिसहीका नाम मुक्ति है. और जो कुछ

**£9¥** 

### षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

आत्मामें नर, नारक, तिर्यग्, अमर, सुभग, दुर्भग, सुस्वर, दुःस्वर, ऊंच, नीच, रंक, राजा, धनी, निर्धन, दुःखी, सुखी, इत्यादि जो जो अवस्था संसारमें जीवोंकी पीछे हुइ है, जो अब होरही है, और आगेको होवेगी, सो सर्व, मुख्यकरके कर्मोंके निमित्तर्से है; वास्तवमें शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें तो आत्मामें लोक तीन, थापना, उच्छेद, पाप, पुण्य, क्रिया, कर-णीय, राग, द्वेष, वंध, मोक्ष, खामी, दास, प्रथिवीरूप, अप्कायरूप, तेज-स्कायरूप, वायुकायरूप, वनस्पतिकायरूप, द्वींद्रिय, त्रींद्रिय, चतुरिंद्रिय, पंचेंद्रिय, कुलधर्मकी रीति, शिष्य, गुरु, हार, जीत, सेव्य, सेवक, इत्यादि उपाधी नही हैं; परंतु इस कथनको एकांत वेदांतियोंकीतरें माननेसें पुरुष आतिपरिणामी होके सत्खरूपसें अष्ट होकर मिथ्यादृष्टि होजाता है, इसवास्ते पुरुषको चाहिये, अंतरंग वृत्तिमें तो श्रुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतको मानें, और व्यवहारमें जो साधन, अष्टाद्श दूषणवर्जित परमेश्वरने कर्मोपाधि दूर करनेवास्ते कहे हैं, तिनमे प्रवर्त्ते. यही स्याद्वादमतका सार है.

तथा यह जो आत्मा है, सो शरीरमात्रव्यापक है; और गिणतीमें आत्मा भिन्न भिन्न अनंत है, परंतु खरूपमें सर्व चैतन्यस्वरूपादिककरके एकसदृश है; परंतु एकही आत्मा नही तथा सर्वव्यापी भी नही. जो आत्माको सर्वव्यापी, और एक मानते हैं, वे प्रमाणके अनभिज्ञ हैं. क्यों-कि, ऐसे आत्माके माननेसें बंध मोक्ष कियादिकोंका अभाव सिद्ध होता है, जो, प्रथम छिखही आये हैं, और जैनमतवाले तो, आत्माका लक्षण ऐसें मानते हैं.

तदुक्तम् ॥

यः कर्त्ता कर्मभेदानां भोक्ता कर्मफलस्य च ॥

संसत्ती परिनिर्वाता सह्याऽऽत्मा नान्यलक्षणः ॥ ९ ॥

अर्थः-जो शुभाशुभ कर्मभेदोंका कर्त्ता है, जो करे कर्मका फल भोगने-वाला है, जो कर्माधिन होके नानागतिमें स्रमण करनेवाला है, और जो साधनद्वारा सर्व उपाधियां दग्धकरके निर्वाण मोक्षको प्राप्त होता है, सोही इ९इ

## तत्वनिर्णयप्रासाद-

आत्मा है; अन्यलक्षणवाला नही. यदि इन पूर्वोक्त बातोंमेंसें एक बात भी, न माने तो, सर्व शास्त, झूठे ठहरेंगे, और शास्त्रोंके कथन करनेवाले अज्ञा-नी सिद्ध होवेंगे. तथा पूर्वोक्त आत्मा पुण्यपापकेसाथ प्रवाहसें अना-दिसंबंधवाला है, जेकर आत्माकेसाथ पुण्यपापका प्रवाहसें अना**दिसंबंध**, न माने, तब तो, बहुत दूषण मतधारीयोंके मतमें आते हैं; वे येह हैं. जेकर आत्माको पहिला माने, और पुण्यपापकी उत्पत्ति आत्मामें पीछे माने, तब तो, पुण्यपापसें रहित निर्मल आत्मा प्रथम सिद्ध हुआ. (१) निर्मल आत्मा संसारमें उत्पन्न नही होसकता है. (२) विनाकरे पुण्यपा-पका फल भोगना असंभव है. (३) जेकर विनाकरे पुण्यपापका फल भोगनेमें आवे, तब तो, सिद्ध मुक्तरूप परमात्मा भी षुण्यपापका फल भोगेंगे. ( ४ ) करेका नाश, और विनाकरेका आगमन, यह दूषण होवे-गा. (५) निर्मल आत्माके शरीर उत्पन्न नहीं होवेगा. (६) जेकर विनापुण्यपापके करे ईश्वर जीवको अच्छी बुरी शरीरादिककी सामगी देवेगा, तब तो, ईश्वर अज्ञानी, अन्यायी, पूर्वांपरविचाररहित, निर्दयी, पक्षपाती, इत्यादि दूषणोंसहित सिद्ध होवेगा; तब ईश्वर काहे-का ? (७) इत्यादि अनेक दूषणोंके होनेसें प्रथम पक्ष आसिद्ध है। ॥ १ ॥

अथ दूसरा पक्षः-कर्म पहिले उत्पन्न हुए, और जीव पीछे वना, यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, प्रथम तो जीवका उपादानकारण कोई नही. (१) अरूपी वस्तुके बनानेमें कर्त्ताका व्यापार नही. (२) जीवने कर्म करे नही, इसवास्ते जीवको फल न होना चाहिये. (३) जीवकर्त्ताके विना कर्म उत्पन्न नही होसकते हैं (४) जेकर कर्म ईश्वरने करे हैं, तव तो, उनका फल भी ईश्वरको भोगना चाहिये (५) जब कर्मका फल मोगेगा, तब ईश्वर नही (६) जेकर ईश्वर कर्मकरके अन्य जीवोंको लगावेगा तव तो ईश्वर निर्दयी, अन्यायी, पक्षपाती, अज्ञानी, इत्यादि दूषणयुक्त सिद्ध होवेगा (७) तथाहि-जब वुरे कर्म जीवके विनाकरे जीवको लगाए, तव जो जो नरकगातिके दुःख, तिर्यंचगतिके दुःख, दुर्भग, दुःस्वर, अयशः, अकीर्त्ति, अनादेय, दुःख, रोग, सोग, धनहीन, भूख, प्यास, झीत, उष्णा-

### षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

दि नानाप्रकारके दुःख जीवने भोगे हैं, वे सर्व, ईश्वरकी निर्दयतासें हुए. (१) विना अपराधके दुःख देनेसें अन्यायी, (२) एकको सुखी, एकको दुःखी करनेसें पक्षपाती, (३) पीछे, पुण्यपापके दूर करनेका उपदेश देनेसें अज्ञानी, (४) इत्यादि अनेक दूषण होनेसें दूसरा पक्ष भी असिद्ध है.॥ २॥

अथ तीसरा पक्षः-जीव, और कर्म, एकही कालमें उत्पन्न हुए; यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, जो वस्तु साथ उत्पन्न होती है, उनमें कर्ता कर्म नही होते हैं. (१) उस कर्मका फल जीवको न होना चाहिये. (२) जीव और कर्मोंका, उपादानकारण नही. (३) जेकर एक ईश्व-रही, जीव और कर्मका उपादानकारण मानीये तो, असिद्ध है. क्यों-कि, एक ईश्वर जड चेतनका उपादानकारण नही होसकता है. (१) ईश्वरको जगत् रचनेसें कुछ लाभ नही. (४) न रचनेसें कुछ हानि नही. (६) जव जीव, और जड, नही थे तव ईश्वर किसका था? (७) जीव कर्म खयमेव उत्पन्न नही होसकते हैं. (८) इसवास्ते तीस-रा पक्ष भी मिथ्या है.॥ ३॥

अथ चौथा पक्षः-जीवही सचिदानंदरूप अकेला है, पुण्यपाप नही; यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, विनापुण्यपापके जगत्की विचित्रता कदापि सिद्ध नही होवेगी. इसवास्ते चौथा पक्ष भी मिथ्या है.॥ ४॥

अथ पांचमा पक्षः-जीव, और पुण्य पाप, येह हैही नही; यह भी कहना मिथ्या है. क्योंकि, जब जीवही नही है, तव यह ज्ञान किसको हुआ ? कि कुछ हैही नही ! इसवास्ते पांचमा पक्ष भी असिद्ध है. ॥ ५॥

इन पूर्वोक्त पांचों पक्षोंके असिद्ध होनेसें, छट्टा यही पक्ष सिद्ध हुआ कि, जीव और कर्मोंका संयोगसंबंध, प्रवाहसें अनादि है. तथा यह आत्मा कर्मोंके संबंधसें त्रसथावररूप होरहा है. थावरके पांच भेद हैं. प्रथिवी (१), जल (२), अग्नि (३), पवन (४), और वनस्पति (५). इन पांचों थावरोंको एकेंद्रिय जीव कहते हैं. त्रसके चार भेद हैं. द्वींद्रिय (१), त्रींद्रिय (२), चतुर्रिंद्रिय (३), पंचेंद्रिय (४), तथा नारक,

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तिर्यंच, मनुष्य, देवता; उनमें नरकवासीयोंके (१४) भेद, तिर्यंचगतिके (४८) भेद, मनुष्यगतिके (३०३) भेद, और देवगतिके (१९८) भेद हैं. येह सर्व मिलाके जीवोंके (५६३) भेद हैं.

तथा यह आत्मा कथंचित् रूपी, और कथंचित् अरूपी है. जबतक संसारीआत्मा कर्मकर संयुक्त है, तबतक कथंचित् रूपी है; और कर्मरहित शुद्ध आत्माकी विवक्षा करीये, तब कथंचित् अरूपी है. जेकर आत्माको एकांत रूपी मानीये, तब तो, आत्मा जडरूप सिद्ध होवेगा, और काट-नेसें कट जावेगा; और जेकर आत्माको एकांत अरूपी मानीये, तब तो, आत्मा, कियारहित सिद्ध होवेगा; तब तो बंध मोक्ष दोनोंका अभाव होवेगा; जब बंध मोक्षका अभाव होवेगा, तब शास्त्र, और शास्त्रके वक्ता झूठे ठहरेंगे; और दीक्षा दानादि सर्व निष्फल होवेंगे. इसवास्ते आत्मा कथंचित् रूपी, कथंचित् अरूपी है. ।

तथा प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकारसूत्रमें आत्माका स्वरूप ऐसा लिखा है।।

"॥ चैतन्यस्वरूपः परिणामी कर्त्ता भोक्ताद्भोक्ता स्वदेहपरि-माणः । प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्वलिकादृष्टवांश्चायमिति ॥ "

भावार्थः-साकार निराकार उपयोगस्वरूप है जिसका, सो चैतन्यस्वरूप (१). समयसमयप्रति, पर अपर पर्यायोंमें गमन करना, अर्थात् प्राप्त होना, सो परिणाम, सो नित्य है इसके, सो परिणामी (२). इन दोनों विशेषणोंकरके आत्माको जडस्वरूप कूटस्थ नित्य माननेवाले नैयायिका-दिकोंका खंडन किया, सो देखना होवे तो, प्रमाणनयत्त्वालोकालंकारकी लघुष्टत्ति स्याद्वादरत्नाकरावतारिकासें देख लेना. कर्त्ता, अदृष्टादिकका (३). साक्षात् उपचाररहित, सुखादिकका भोक्ता, सो साक्षाक्रोक्ता (३). इन दोनों विशेषणोंकरके कापिलमतका निराकरण किया, सो भी, पूर्वोक्त प्रथसें जानलेना. खदेहपरिमाण, अपने ग्रहण करे शरीरमात्रमें व्यापक (५). इस विशेषणकरके नैयायिकादि परिकल्पित आत्माका सर्वव्यापि-पणा निषेध किया, जो पूर्वसंक्षेपसें लिख आये हें. शरीरशरीरप्रति भिन्न

षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

भिन्न (६). इस विशेषणकरके आत्मांद्वेतवाद परास्त किया, सो भी संक्षे-प्रसें पूर्व छिख आये हैं. और अलग अलग अपने अपने करे कमोंके अधीन (७). इस विशेषणकरके नास्तिकमतका पराजय किया, सो पूर्वोक्त प्रंथसें जान लेना. इन पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट यह आत्मा है. तथा यह आत्मा, संख्यामें अनंतानंत है. जितने तीनकालके समय, तथा आकाशके सर्व प्रदेश हैं, उतने हैं. इसवास्ते मुक्ति होनेसें संसार, सर्वथा कदापि खाली नही होवेगा. जैसें आकाशके मापनेसें कदापि अंत नही आवेगा. तथा येह अनंतानंत आत्मा, जिस लोकमें रहते हें, सो लोक, असंख्यासंख्य कोडाकोडी योजनप्रमाण लंबा चौडा उंचा नीचा है.

तथा इन आत्माके तीन भेद है बहिरात्मा (१), अंतरात्मा (२), और परमात्मा ( ३ ). तहां जो जीव, मिथ्यात्वके उदयसें तनु, धन, स्त्री, पुत्र, पुत्र्यादि परिवार, मंदिर (महलग्रहादि), नगर, देश, शत्रु, मित्रादि इंष्ट अनिष्ट वस्तुर्योमें रागद्वेषरूप बुद्धि धारण करता है, सो बहिरात्मा है; अर्थात् वो पुरुष भवाभिनंदी है. सांसारिक वस्तुयोंमेंही आनंद मानता है. तथा स्त्री, धन, यौवन, विषयभोगादि जो असार वस्तु है, उन सर्वको सार पदार्थ समझता है; तबतकही पंडिताईसें वैराग्यरस घोंटता है, और परमब्रह्मका स्वरूप बताता है, और संत महंत योगी ऋषि बना फिरता है, जबतक सुंदर उद्भटयौवनवंती स्त्री नही मिलती है, और धन नही मिलता है. जब येह दोनों मिले, तत्काल अद्वैतब्रह्मका द्वैतब्रह्म बन जाता है, और अन्य लोकोंको कहने लगजाता है कि, भइया ! हम जो स्त्री भोगते हैं, इंद्रियोंके रसमें मगन रहते हैं, धन रखते हैं, डेरा वांधते हैं, इत्यादि काम करते हैं, वे सर्व मायाका प्रपंच है; हम तो सदाही अलिस हैं. ऐसे २ ब्रह्मज्ञानीयोंका मुंह काला करके, गर्दभपर चढाके देशनि-काला करदेना चाहिये !!! क्योंकि, ऐसे ऐसे अष्टाचारी ब्रह्मज्ञानी, कित-नेक मूर्ख लोकोंको ऐसे अप्ट करते हैं कि, उनका चित्त कदापि सन्मार्गमें नही लगसकता है. और कितनीक कुलवंती स्त्रियोंको ऐसे विगाडते हैं **कि, वे कुलमर्यादाको भी लोप कर, इन मंगीजंगी फकीरोंकेसाथ दुराचार** 

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करती हैं. और येह जो विषयके भिखारी, धनके लोभी, संतमहंत मंगी-जंगी ब्रह्मज्ञानी बने रहते हैं, वे सर्व, दुर्गतिके अधिकारी होते हैं. क्योंकि, इनके मनमें स्त्री, धन, कामभोग, सुंदरशच्या, आसन, स्नान, पानादि-पर अत्यंत राग रहता है; और दुःखके आये हीनदीन होके विलाप करते हैं; जैसें कंगाल बनीया धनवानोंको देखके झूरता है, तैसें येइ पंडित संतमहंत मंगीजंगी लोकोंकी सुंदर स्त्रियोंको और धनादिसाम-प्रीको देखकर झूरते हैं; मनमें चाहते हैं, येह हमको मिले तो ठीक है. इस वातमें इनोंका मनही साक्षीदाता है. इसवास्ते जो जीव बाह्यवस्तु-कोही तत्त्व समझता है, और तिसहीके भोगविलासमें आनंद मानता है, सो प्रथम गुणस्थानवाला जीव, वाह्यदृष्टि होनेसें बहिरात्मा कहा-जाता है. ॥ ९ ॥

अथ जो पुरुष, तत्त्वश्रद्धानकरके संयुक्त होता है, और कर्मोंके बंधन होनेका हेतु अच्छितरें जानता है; जिसवास्ते यह जो जीव इस संसारा. वस्थामें है, सो जीव, मिथ्यात्व (१), अविरति (२), कषाय (३), प्रमाद (४), और योग (५), इन पांचों कर्मबंधके हेतुयोंकरके निरंतर कर्मोंको बांधता है; जब वे कर्मउदयमें आते हैं, तब यह जीव, खयमेवही भोगता है; अन्य जन कोई भी तिसमें साहाय्य नही करसकता है. इत्यादि जो जानता है, तथा किंचित् किसी द्रव्यादिवस्तुके नष्ट हुए मनमें ऐसेंविचारता है कि, इस परवस्तुके साथ मेरा संबंध नष्ट होगया है, परंतु मेरा द्रव्य तो, आत्मप्रदेशमें अविष्वग्भावसंबंधकरके समवेत, ज्ञानादिलक्षण है, सो तो कहीं भी नही जासकता है. तथा किंचित् द्रव्यादि वस्तुके लाभ होनेसें ऐसें मानता है कि, मेरा इस पौद्गलिकवस्तुकेसाथ संवंध हुआ है, इससें मुझको इसपर क्या प्रमोद करना चाहिये ! और वेदनीय कर्मके उदयसें जब कष्ट प्राप्त होवे, तब समभाव धारण करे, आत्माको परभावोंसें भिन्न मानके उनके लागनेका उपाय करे, चित्तमें परमात्माके खरूपका ध्यान करे, आवइयकादि धर्मकुत्योंमें विशेष उद्यम करे, सो चौथे गुणस्थानसें लेके बारमे गुणस्थानपर्यंतवर्त्ती जीव, अंतर्दृष्टिमान् होनेसें अंतरात्मा कहे जाते हैं. ॥ २ ॥

षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

अथ पुनः, जे शुद्धात्मस्वभावके प्रतिबंधक कर्मशत्रुयोंको हणके निरुपमोत्तम केवलज्ञानादि स्वसंपद पाकरके करतलामलकवत् समस्त वस्तुके समूहको विशेष जानते, और देखते हैं, और परमानंदसंदेाह-संपन्न होते हैं, वे तेरमे चौदमे गुणस्थानवर्ती जीव, और सिद्धात्मा, शुद्ध स्वरूपमें रहनेसें परमात्मा कहे जाते हैं. ॥ ३ ॥

अथ वहिरात्मपणा छोडके अंतरात्माके होनेवास्ते तत्त्वज्ञान करना चाहिये; वे तत्व जीवाजीवादि नवतरेंके हैं. अथवा देव, गुरु, और धर्म येह तीन तत्त्व हैं. इनका स्वरूप जैनतत्त्वादर्शमें लिखा है, इसवास्ते यहां नही लिखते हैं. \* अथवा धर्मास्तिकाय (१), अधर्मास्तिकाय (२), आ-काशास्तिकाय (३), काल (४), पुद्धलास्तिकाय (५), और जीवास्ति-काय (६), येह पट् द्रव्यतत्त्व है. इन छहोंही द्रव्योंको जैनमतमें द्रव्य कहते हैं. जेजे अवस्था द्रव्यकी पीछे होगइ है, जेजे वर्त्तमानमें होरही है, और जेजे आगेकों होवेगी, उनहीको जैनमतमें द्रव्यत्वर्शकि कहते हैं. यह द्रव्यत्वराक्ति, द्रव्यत्ते कथंचित् भेदाभेदरूप है. जैसें सुवर्णमें कटक कुंडलादि है. इस द्रव्यत्वराक्तिहीको, लोकोंने ईश्वर, जगत्सष्टा, कल्पन किया है; इसवास्ते भव्यजीवोंके बोधार्थ, किंचिन्मात्र, द्रव्यगुण-पर्यायका स्वरूप, लिखते हैं. इस कथनमें जो आवेगी, सोही द्रव्यत्वश-कि जान लेनी.

तहां प्रथम द्रव्यका खरूप लिखते हैं।

"॥ सद्द्रव्यलक्षणम् ॥ "'सत्'जो हे, सोही द्रव्यका लक्षण हे. 'सत्' किसको कहते हैं ? "॥ सीदति स्वकीयान् गुणपर्यायान् व्याप्नोतीति सत् ॥ " अपने गुणपर्यायको, जो व्याप्तहोवे, सो 'सत्' हे. अथवा "॥ उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सत् ॥ " जो उत्पति, विनाश, और स्थिरता, इन तीनोंकरी संयुक्त होवे, सो 'सत् ' हे. अथवा "॥ अर्थक्रियाकारि सत् ॥ " जो अर्थक्रिया करनेवाला हे, सो 'सत् ' हे.

\* देखो जैनतत्त्वादर्शके १। २। ५। मे परिष्छेदमें.

तत्त्वनिणेयप्रासाद-

तदुक्तम् ॥ यदेवार्थकियाकारि तदेव परमार्थसत् ॥ यच्च नार्थक्रियाकारि तदेव परतोप्यसत् ॥ १ ॥ भावार्थः-जो अर्थक्रियाकारि है, सोही, परमार्थसें सत् है; और जो अर्थक्रियाकारि नही है, सो परतः भी असत् है. इति. ॥ अथवा अन्यप्रकारसें द्रव्यका लक्षण कहते हैं. । "॥ निज निज प्रदेशसमूहैरखंडवृत्त्या । स्वभाववि-

भावपर्यायान् द्रवति द्रोप्यति अदुद्रुवदितिद्रव्यम् ॥ " भावार्थः-अपने अपने प्रदेशसमूहोंकरके अखंडद्दत्तिसें स्वभाववि-भावपर्यांयोंको प्राप्त होता है, होगा, और पीछे हुआ, सो द्रव्य है. अथवा "॥ गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ॥"गुणपर्यायवाला द्रव्य होता है. यदुक्तं विशेषावइयकद्वत्तौ ॥

दवए दुयए दोरवयवो विगारो गुणाण संदावो ॥

दवूं भवूं भावस्स भूयभावं च जं जोग्गं ॥ १ ॥

व्याख्याः-तिनतिन पर्यायोंको प्राप्त होता है, वा छोडता है; अथवा अपने पर्यायोंकरकेही प्राप्त होवे, वा छूटे, अथवा दुसत्ता तिसंकाही अव-यव, वा विकार, सो द्रव्यः अवांतरसत्तारूपद्रव्य, महासत्ताके अवयव, वा विकारही होते हैं. अथवा रूपरसादि गुण तिनोंका संद्रावसमूह, घटादि-रूप, सो द्रव्य. तथा भाविपर्यायके योग्य जो होनेवाला, सो भी, द्रव्यः राज्यपर्याययोग्य कुमारवत्. तथा पश्चात्कृतभावपर्याय जिसका, सो भी, द्रव्यः अनुभूतघृताधारत्वपर्यायरहित घृतघटवत्. च शब्दसें भूतभविष्यत्-पर्याय द्रव्य, भूतभविष्यत् घृताधारत्वपर्यायराहित घृतघटवत्. भूतभावके, भाविभावके, और भूतभविष्यत् भावोंके, इस समय न हुए भी, उन भावोंके जो योग्य है, सोही, द्रव्य है, अन्य नही. अन्यथा तो, सर्वपर्या-योंको भी, अनुभूतत्व होनेसें, और अनुभविष्यमाणत्व होनेसें, पुद्रलादि सर्वको भी द्रव्यत्वका प्रसंग होवेगा. इति गाथार्थः । इतिद्रव्याधिकारः ॥



अथ प्रसंगप्राप्त सभावविभावपर्याय, कथन करते हैं. तहां अगुरुलघु-द्रव्यके जे विकार हैं, वे स्वभावपर्याय हैं; उससें विपरीत, अर्थात् स्वभावसें अन्यथा होनेवाले, विभाव हैं. तहां अगुरुलघुद्रव्य स्थिर है, यथा सिद्धिक्षेत्रं, जो कहा है समवायांगवृत्तिमें. गुरुलघुद्रव्य सो है, जो तिर्यग्गामि, तिरछा चलनेवाला है, यथा वायु आदि. अगुरुलघु सो है, जो स्थिर है; यथा सिद्धिक्षेत्र, तथा घंटाकारव्यवस्थित ज्योति-ष्कविमानादि. गुणके जे विकार हैं, वे पर्याय हैं; और वे बारां प्रकारके हैं. अनंतभागवृद्धि (१), असंख्यातभागवृद्धि (२), संख्यातभाग-वृद्धि (३), अनंतगुणवृद्धि (४), असंख्यातगुणवृद्धि (५), संख्यात-गुणवृद्धि (६), अनंतगुणवृद्धि (४), असंख्यातभागहानि (८), संख्यात-गुणवृद्धि (६), अनंतगुणहानि (१०), असंख्यातभागहानि (११), संख्यातगुणहानि (१२), इति. । नरनारकादि चतुर्गतिरूप, अथवा चौराशी लक्ष (८४०००००) योनिरूप, विभावपर्याय है. इति. ॥

अथ गुण लिखते हैं. अस्तित्व (१), वस्तुत्व (२), द्रव्यत्व (३), प्रमे-यत्व (४), अगुरुलघुत्व (५), प्रदेशत्व (६), चेतनत्व (७), अचेतनत्व (८), मूर्त्तत्व (९), अमूर्त्तत्व (१०). येह द्रव्योंके सामान्य गुण हैं. प्रत्येक द्रव्यमें आठ आठ गुण, पाते हैं. अब इनका अर्थ लिखते हैं. अस्तित्व, सद्रूप-पणा, नित्यत्वादिउत्तरसामान्योंका, और विशेषस्वभावोंका आधारभूत. 1 १ । वस्तुत्व, सामान्यविशेषात्मकपणा. । २ । द्रव्यत्त्व, द्रव्याधिकारोक्त 'सत्' और सत् द्रव्यका लक्षण हे. । ३ । प्रमाणकरके, जो मापनेयोग्य हे, सो प्रमेय हे. । ४ । अगुरुलघुत्व, जो सूक्ष्म, और वचनके अगोचर हे; और प्रतिसमय षद्षद्गुणी हानि, और वृद्धि, जो द्रव्यमें होरही हे, जो केवल आगमप्रमाणसेंही प्राह्य हे, सो अगुरुलघुगुण हे. ।

यतः ॥

सूक्ष्मं जिनोदितं तत्त्वं हेतुभिर्नेव हन्यते ॥

आज्ञासिद्धं तु तद् याह्यं नान्यथावादिनो जिनाः ॥ १ ॥ भावार्थः-सूक्ष्म, जिनोक्त तत्त्व, जो हेतुयोंसें खंडित नही होता है,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

सो तो जिनाज्ञासेंही माननेयोग्य है. क्योंकि, जे रागद्वेषसें रहित हैं, वे जिन, भगवान्, सर्वज्ञ, अन्यथा नहीं कहते हैं. 1 ५ 1 प्रदेशत्व, क्षेत्रपणा, जो अविभागीपरमाणुपुद्रल जितना है. 1 ६ 1 चेतनत्व, जिससें वस्तुका अनुभव होता है. 1

यतः ॥

# चैतन्यमनुभूतिः स्यात् सत्कियारूपमेव च ॥

किया मनोवचःकायेष्यन्विता वर्त्तते ध्रुवम् ॥ १ ॥

भावार्थः-चैतन्य जो है, सो अनुभूति है, और सत्कियारूप है, और किया निश्चयकरके मनवचनकःयामें अन्वित होके वर्त्ते है। ७। अचेतन-त्व, ज्ञानरहितवस्तु. । ८। मूर्त्तत्व, रूपरसगंधस्पर्शवाळा. । ९। अमूर्त्तत्व, रूपादिरहित. । १०।

अथ द्रव्योंके विशेष गुण लिखते हैं ज्ञान (१), दर्शन (२), सुख (३), वीर्य (४), स्पर्श (५), रस (६), गंध (७), वर्ण (८), गतिहेतुत्व (९), स्थितिहेतुत्व (१०), अवगाहनहेतुत्व (१९), वर्त्तनाहेतुत्व (१२), चेतनत्व (१३), अचेतनत्व (१४), मूर्त्तत्व (१५), अमूर्त्तत्व (१६). येह सोलां विशेष गुण हैं. इनमेंसें जीवके १।२।३।४।१३।१६। येह ६ गुण है. पुद्गलके ५।६।७। ८।१४।१५। येह ६ गुण है. धर्माास्तिकायके ९।१४।१६। येह ३ गुण है. अधर्मास्थिकायके १० ।१४।१६। येह ३ गुण हे. आका-शास्तिकायके ११।१४।१६। येह ३ गुण है. कालके १२।१४।१६। येह ३ गुण हे. अंतके जे चार गुण हे, वे स्वजाातिकी अपेक्षा तो सामान्य गुण हे, और विजातिकी अपेक्षा विशेष गुण हें. इनका अर्थ प्रकट हे, इस-वास्ते नही लिखा हे.

अथ प्रसंगसें जीवादि द्रव्योंके खभाव लिखते हैं. अस्तिखभाव (१), नास्तिखभाव (२), नित्यखभाव (३), अनित्यखभाव (४), एकस्वभाव (५), अनेकस्वभाव (६), भेदस्वभाव (७), अभेदस्वभाव (८), भव्य-स्वभाव (९), अभव्यस्वभाव (१०), परमस्वभाव (११), यह इग्यारें



(११) द्रव्योंके सामान्य स्वभाव है. तथा चेतनस्वभाव (१), अचेतनस्वभाव (२), मूर्त्तस्वभाव (३), अमूर्त्तस्वभाव (४), एकप्रदेशस्वभाव (५), अ-नेकप्रदेशस्वभाव (६), विभावस्वभाव (७), शुद्धस्वभाव (८), अशुद्ध स्वभाव (९), उपचरितस्वभाव (१०), येह दश द्रव्योंके विशेषस्वभाव है. एतावता दोनों मिलाके एकवीस (२१) स्वभाव हुए. तिनमें जीवपुद्धलके एकवीस (२१) स्वभाव; धर्मास्तिकाय १, अधर्मास्तिकाय २, आकाशास्ति-काय २, इन तीनोंके चेतनस्वभाव १, मूर्त्तस्वभाव २, विभावस्वभाव ३, अशुद्धस्वभाव ४, उपचरितस्वभाव [ प्रत्यंतरमें-एकप्रदेशस्वभाव-द्रव्य-नुप्पर्यायके रासमें शुद्धसभाव ] ५, इन पांचोंको वर्जके सोला स्वभाव. कालके पूर्वोक्त पांच, और बहुप्रदेशस्वभाव, एवं छ (६)स्वभावको वर्जके पंचदश (१५), स्वभाव जानने

तंदुक्तम् ॥

एकविंशति भावाः स्युजविंपुद्रलयोर्मताः ॥

धर्मादीनां षोडरा स्युः काले पञ्चदरा स्मृताः ॥ १ ॥

इति स्वभाव भी, गुणपर्यायके अंतर्भूतही जानने; पृथक् नहीं. परंतु इतना विशेष है कि, 'गुण' तो गुणीमेंही रहता है, और 'स्वभाव' गुण गुणी दोनोंमें रहता है. क्योंकि, गुण गुणी अपनी अपनी परिणतिको परिणमता है; और जो परिणति है, सो ही, स्वभाव है.

अथ स्वभावोंके अर्थ छिखते हैं. अस्तिस्वभाव, स्वभावछाभर्से क-दापि दूर न होना. । १ । नास्तिस्वभाव, पररूपकरके न होना. । २ । अपने अपने कमभावी नानाप्रकारके पर्याय, इयामत्वरक्तत्वादिक, वे, भेदक हैं; उनके हुए भी, यह द्रव्य, वोही है, जो पूर्व अनुभव किया भा; ऐसा ज्ञान जिससें होता है, सो नित्यस्वभाव. । ३ । द्रव्यका जो पर्याय परिणामीपणा, सो आनित्यस्वभाव. अर्थात् जिस रूपसें उत्पादव्यय है, तिस रूपसें अनित्यस्वभाव है. । ४ । सहभावीस्वभावोंका जो एकरूप-करके आधार होवे, सो एकस्वभाव. जैसें रूपरसगंधस्पर्शका एक आधार, घट है, तेसें नानाप्रकारके धर्माधारत्वकरके एकस्वभावता. । ५ ।



एकमें जो अनेक स्वभाव उपलंभ होवे, सो अनेकस्वभाव. अर्थात् मृदादिद्रव्यका स्थास कोस कुशूलादिक अनेक द्रव्य प्रवाह है, तिससें अनेकस्वभाव कहीये; पर्यायपणे आदिष्ट द्रव्य करिये, तब आक्तशा-दिक द्रव्यमें भी, घटाकाशादिक भेदकरके यह स्वभाव दुर्लभ नहीं है. १६। गुणगुणी, पर्यायपर्यायी, आदिका संज्ञासंख्यालक्षणादिक भेदकरके सातमा भेदस्वभाव जानना. १७। संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजन गुणगुणी-आदिका एक स्वभाव होनेसें, अभेदवृत्तिद्वारा अभेदस्वभाव. १८। अनेक कार्यकारणशक्तिक जो अवस्थित द्रव्य है, तिसको कमिकविशेषता आविर्भावकरके अतिव्यंग्य होना, अर्थात् आगामिकालमें परस्वरूपाकार होना, सो भव्यस्वभाव. १९। तीनों कालमें परद्रव्यमें मिले हुए भी, परस्वरूपाकार न होना, सो अभव्यस्वभाव. ॥

यदुक्तम् ॥

अन्नोन्नं पविसंता देंता ओगासमण्णमण्णस्स ॥

मेलंताविय णिच्चं सगसगभावं णविजहंति॥९॥ इति. ॥१०॥ स्वलक्षणीभूत परिणामिक भावप्रधानताकरके परम भावस्वभाव क-हिये; तात्पर्य यह है कि, जिस जिस द्रव्यमें जो जो परिणामिकभाव प्रधान है, सो सो, परमभावस्वभाव है. यथा ज्ञानस्वरूप आत्मा. । ११ । यह सामान्यस्वभावोंका संक्षेपार्थ है. विशेषार्थ देखना होवे तो, बृहत्नय-चक्रसें देखलेना.

जिससें चेतनपणाका ब्यवहार होवे, सो चेतनस्वभाव ११। चेतन-स्वभावसें उलटा, अचेतनस्वभाव १२। रूपरसगंधस्पर्शादिक जिससें धारण करिये, सो मूर्त्तस्वभाव १३। मूर्त्तस्वभावसें उलटा, अमूर्त्तस्व-भाव १४। एकत्वपरिणति अखंडाकारसन्निवेशका जो भाजनपणा, सो एकप्रदेशस्वभाव १४। जो भिन्नप्रदेशयोगकरके तथा भिन्नप्रदेशकरूपना-करके अनेकप्रदेशब्यवहारयोग्यपणा होवे, सो अनेकप्रदेशस्वभाव १६। स्वभावसें अन्यथा जो होवे, सो विभावस्वभाव १७। जो केवल शुद्ध होवे, अर्थात् उपाधिभावरहित अंतर्भावपरिणमन, सो शुद्धस्वभाव १८।

षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

इससें विपरीत, अर्थात् उपाधिजनित बहिर्भावपरिणमन योग्यता, सो अशु-दृस्तमाव. १९। नियमितस्वभावका जो अन्यत्र अपरस्थानमें उपचार करना सो, उपचरितस्वभाव. १ १० । उपचरितस्वभाव दो प्रकारका है; पक कर्मजन्य, और दूसरा स्वाभाविक. तहां पुद्गलसंबंधसें जीवको मूर्स-पणा, और अचेतनपणा, जो कहते हैं, सो 'गौर्वाहीक: ' इसतरें उपचार है, सो कर्मजनित है; इसवास्ते कर्म, सोही उपचरितस्वभाव है. और दूसरा जेंसें सिद्धात्माको परज्ञातृत्व, परदर्शकत्व, मानना.

अब जो कोई वादी इन पूर्वोक्त स्वभावोंको न माने, तिसके मतमें जो दूषण आवे हैं सो, लिखते हैं. जेकर एकांत अस्तिस्वभावही माने, तब तो, नास्तिस्वभाव, न मानेगा, तब तो, सर्वपदार्थकी भिन्नभिन्न नियत सरूपावस्था नहीं होवेगी; तब संकरादि दूषण होवेंगे; जगत् एकरूप होजायगा. और सो तो, सर्वशास्त्रव्यवहारविरुद्ध है. इसवास्ते परपदार्थकी अपेक्षा, नास्तिस्वभाव भी, माननाही पडेगा; 1 ? 1

जेकर एकांत नास्तिखभाव माने, तब सर्व जगत् जून्य सिद्ध होवेगा. । २ । जेकर एकांत नित्यही मानेगा, तब नित्यको एकरूप होनेसें अर्थकियाकारित्वका अभाव होवेगा, अर्थक्रियाकारित्वके अभावसें द्रव्यकाही अभाव होवेगा. । ३ ।

जेकर एकांत आनित्य मानेगा, तब द्रव्य निरन्वय नाश होवेगा; तब तो, पूर्वोक्तही दूषण होगा. । ४।

ुजेकर एकांत एक खभाव माने, तब विशेषका अभाव होवेगा; जब विशेषका अभाव होवेगा, तब अनेकस्वभावविना मूळसत्तारूप सामा-न्यका भी अभाव होवेगा.

तदुक्तं ॥

निर्विशेषं सामान्यं भवेत् खरविषाणवत् ॥

सामान्यरहितत्वाच विशेषस्तद्वदेवहि ॥ १ ॥

भाषार्थः-विशेषविना सामान्य गर्दभके सींगसमान असद्रूप है, और सामान्यविना विशेष भी असद्रूप है, खरश्टंगवत्.॥ ५॥ जेकर धकांत

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अनेकरूप माने, तब द्रव्यका अभाव होवेगा, निराधार होनेसें; और आधाराधेयके अभावसें वस्तुकाही अभाव होवेगा । ६।

जेकर एकांत भेदही माने, तब विशेषोंके निराधार होनेसें, निःकेवल मुणपर्यायका बोध न होना चाहिये. क्योंकि, आधाराधेयके अभेदविना दूसरा संबंध, घटही नही सकता है; एसे हुए अर्थक्रियाकारित्वका अभाव होवेगा, और तिसके अभावसें द्रव्यका भी अभाव होवेगा. 1991

जेकर एकांत अभेदपक्ष माने, तव सर्व पदार्थ एकरूप होजा**वेंगे;** तिसकरके 'इदं द्रव्यं ' यह द्रव्य 'अयं गुणः ' यह गुण ' अयं पर्यायः ' यह पर्याय, इत्यादि व्यवहारका विरोध होवेगा; और अर्थकियाका अभाव होवेगा, अर्थकियाके अभावसें द्रव्यकाभी अभाव होवेगा. । ८ 1

जेकर एकांत भव्यस्वभावही माने, तव सर्वद्रव्य परिणामी होके द्रव्यांतरके रूपको प्राप्त होवेंगे, तब संकरादि दूषण होवेंगे. संकरादि दूषण येह हैं. संकर (१), व्यतिकर (२), विरोध (३), वैयधिकरण (४), अनवस्था (५), संशय (६), अप्रतिपत्ति (७), अभाव (८).

इनका अर्थः-सर्ववस्तुकी एकवस्तु होजावे, तव संकरदूषण होवें. १. जिस वतुस्की किसीप्रकारसें भी स्थिति न होवे, सो व्यतिकरदूषण. २. ज-डका स्वभाव चेतन होवे, और चेतनका स्वभाव जड होवे, सो विरोध-दूषण. ३. जो अनेकवस्तुकी एककेविषे विषमताकरके स्थिति होवे, सो वैयधिकरणदूषण ४. एकसें दूसरा उत्पन्न होगा, दूसरेंसें तीसरा, तीस-रेसें चौथा उत्पन्न होगा, इसतरें जडसें चेतन, चेतनसें जड, सो अनवस्थादूषण. ४. इसको चेतन कहें कि, जड कहें ? ऐसा जो संदेह, सो संशयदूषण. ६. जिसका किसही कालमें निश्चय न होवे कि, यह जड है कि चेतन है सो अप्रतिपात्तिदूषण. ७. सर्वथा वस्तुका नाशही होवे, सो अभावदूषण. ८. इसवास्ते इन पूर्वोक्त दूषणोंके दूर करने-वास्ते, कथंचित् अभव्यपक्ष भी माननाही योग्य हे. 1९1

् जेकर एकांत अभव्यखभावही माने, तब सर्वथा शून्यताकाही प्रसंग होवेगा. 1901



्यादि परमभावस्वभाव न माने तो, द्रव्यमें प्रसिद्धरूप कैसें दिया आप? क्योंकि, अनंतधर्मात्मक वस्तुको एकधर्मपुरुषकारकरके बुलाना कथा करना, सोही परमभावस्वभावका लक्षण है. । ११ ।

जेकर एकांतचेतन्यस्वभाव माने तो, सर्व वस्तु चेतन्यरूप होजा-वेगी; तब ध्यान, ध्येय, ज्ञान, ज्ञेय, गुरु, शिष्यादिकका अभाव होवेगा. क्योंकि, जब जीवको सर्वथा चेतनखभावही कहें, अचेतनस्वभाव न कहें तो, अचेतनकर्मका जो कर्मद्रव्योपश्ठेष तिसकरके जनिस चेतनके विकार विना, जीवको शुद्ध सिद्धसदृशपणा होगा; तब सो, ध्यान ध्येय गुरु शिष्य इनकी क्या जरूर है? ऐसें तो सर्वशास्रव्यवहार निष्फल होजायगा. शुद्धको अविद्यानिवृतिपणे, क्या उपकार होवे ? इसवास्ते 'अलगणा यगगूः ' इस वचनवत्, अचेतन आत्मा, देसा भी कथंचित् कहना योग्य है. । १२ ।

जेकर एकांत अचेतनस्वभाव माने, तब सकलचेतन्यका उच्छेद होवेगा. । १३ ।

जेकर एकांत मूर्त्त माने, तब आत्माकी मुक्तिकेसाथ व्याप्ति न हो-वेगी. 1 १४ 1

जेकर एकांत अमूर्त्त माने, तब आत्मा संसारी कदापि न होवेगा. 1 १५।

जेकर एकांत एकप्रदेशस्वभाव माने, तब अखंड परिपूर्ण आत्माको अनेककार्यकारित्वकी हानि होवेगी. जैसें घटादिक अवयवी, देशसें सकंप, और देशसें निष्कंप देखते हैं; सो द्रव्यको अनेकप्रदेशी न मा-ननेसें कैसें सिद्ध होवेगा? यदि अवयव कंपते हुए भी, अवयती निष्कंप है, पेसे कहो तो 'चलती ' यह प्रयोग कैसें सिद्ध होगा? प्रदेश-वत्तिकंपका जैसें परंपरासंबंध है, तैसें देशवृत्तिकंपाभावका भी परंपरा-संबंध है, तिसवास्ते देशसें चलता है, और देशसें नही चलता हे, इस अस्खलित व्यवहारमें अनेक प्रदेश मानना; तथा अनेक प्रदेश स्वभाव न मानीये तो, आकाशादि द्रव्यमें परमाणुसंयोग केसें घट सके ? क्योंकि, एकवृत्ति तो देशसें है, जैसें कुंडल इंद्रको, यहां

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कुंडल तो कानमें प्रस्त है, और कान इंद्रका एक देश है, तो भी, इंद्र कहके बुलाया जाता है. और दूसरी वृत्ति सर्वसें है. जैसें सामान्य वस्त-द्रयकी, अर्थात् जामा अंगरखा सर्वअंगमें पहिरा है, सो देवदत्त, यह सर्वसें वृत्ति जाननी. तिहां प्रत्येकमें दूपण, सम्मति वृत्तिमें कहे हैं. यथा-परमाणुकी आकाशादिकके साथ देशसें वृत्ति माने तो, आकाशादिकके प्र देश नही इच्छते भी मानने पडेंगे; और सर्वसें वृत्ति माने तो, परमाणु, आकाशादि प्रमाण होजायगा: और उभयाभाव माने तो, परमाणु, अवृत्तिपणा होजायगा; इसवास्ते दृव्यको कथंचित् अनेक प्रदेशस्वभाव भी मानना ठीक है. 1 १६ 1

जेकर एकांत अनेक प्रदेशस्वभाव माने तो, अर्थ क्रियाकारित्वाभाव, और खखभावशून्यताका प्रसंग होवेगा. । १७।

जेकर एकांत विभावस्वभाव माने, तो मुक्तिका अभाव होजावेगा.।१८।

जेकर एकांत शुद्धस्वभाव माने, तव तो, आत्माको कर्मलेप न लगेगा और संसारकी विचित्रताका अभाव होवेगा । १९ ।

् जेकर एकांत अशुद्धस्वभाव माने तो, आत्मा कदापि शुद्ध न होवेगा । २०।

जेकर एकांत उपचरितस्वभाव माने, तव आत्मा कदापि ज्ञाता नही होवेगा जेकर एकांतअनुपचरित माने तो,स्वपरव्यवसायीज्ञानवंत आत्मा नही होसकेगा क्योंकि, ज्ञानको स्वविषयत्व तो अनुपचरित है, परंतु परविषयत्व परापेक्षासें प्रतीयमानपणे, तथा परनिरूपित संबंधपणे उपचरित है. । २१ ।

्हसवास्ते म्याद्वादमतकरके सर्वही म्वभाव. कथंचित द्रव्यमें मानने चाहिये.

उक्तंच ॥

# नानास्वभावसंयुक्तं द्रव्यं ज्ञात्वा प्रमाणतः ॥ तच्च सापेक्षसिद्धर्थं स्यान्नयैर्मिश्रितं कुरु ॥ १ ॥

षद्त्रिंशःस्तम्भः।

भाषार्थः--नानास्वभावसंयुक्त द्रव्यको प्रमाणसें जानके, तिस द्रव्यको सापेक्ष स्वद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षा अस्तिरूप, परद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षा नास्ति-रूप, इत्यादि सिद्धिकेवास्ते 'स्यात् ' शब्द और 'नय ' इनसें मिश्रित करो.॥

इसवास्ते नयके मतद्वारा खभावोंका अधिगम संक्षेपमात्रसें द्रव्योंमें दिखाते हैं

द्रव्यका जो अस्तिस्वभाव है, सो, स्वद्रव्यादिचतुष्टयके प्रहणसें, द्रव्या-र्थिक नयके मतसें, जानना. । १ ।

परद्रव्यादिचतुष्टयके ग्रहणसें, द्रव्यार्थिक नयके मतसें, नास्तिस्वभाव है. । २ ।

उक्तंच ॥

"॥ सर्वमस्तित्त्वरूपेण पररूपेण नास्ति च ॥"

उत्पादव्ययकी गौणताकरके सत्तामात्रके ग्रहणसें, द्रव्यार्थिकनयके मतसें, नित्यस्वभाव है. । ३ ।

उत्पादव्ययकी मुख्यतासें, और सत्ताकी गौणतासें, ऐसें पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्यस्वभाव है. 18 ।

भेदकल्पनाकी निरपेक्षतासें, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, एक स्वभाव है- । ५ ।

अन्वयद्रव्यार्थिकसें, अनेकस्वभाव है. कालान्वयमें सत्ताग्राहक, और देशान्वयमें अन्वयग्राहक नय, प्रवर्त्तता है. । ६।

सद्धुतव्यवहारनयसें, गुणगुणी, पर्यायपर्यायीका भेदस्वभाव है.। ७। गुणगुण्यादिभेदनिरपेक्षतासें, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, अभेद-

स्वभाव है.।८।

परमभावग्राहकनयके मतलें, भव्य, अभव्य, स्वभाव जानने, भव्यता, सो स्वभावनिरूपित है; और अभव्यता, सो उत्पन्नस्वभावकी तथा परभा-वकी साधारण है; इसवास्ते यहां अस्तिनास्तिस्वभावकीतरें स्वपरद्रव्या-दिग्राहकनयोंकी प्रवृत्ति, नही होसकती है. । ९ । १० ।

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

परिणामिक प्राधान्यतासें, परमखभाव, द्रव्योंमें है. परिणामका स्वरूप ऐसा है.

सर्वथा न गमो यस्मात् सर्वथा न च आगमः ॥

परिणामः प्रमासिद्ध इष्टश्च खलु पंडितैः ॥ १ ॥

भाषार्थः∽सर्वथा जिससें जाना न होवे, और सर्वथा आगमन, न होवे, सो परिणाम, प्रमाणसिद्ध है; ऐसा पंडितोंको इष्ट है. जैसें सुव-र्णके कटक कुंडल कंकणादि । ११ ।

शुद्धाशुद्धपरमभावयाहक नयके मतस, चेतनस्वभाव जीवको; और अस-द्रूतव्यवहारनयसें, ज्ञानावरणादि कर्म, तथा नोकर्म मनवचनकायापणा, इनको चेतन कहिये. चेतनसंयोगकृतपर्याय वहां है, इसवास्ते 'इदं शरीरमावश्यकं जानाति ' यह शरीर आवश्यक जानता है, इत्यादि व्यवहार इसीवास्ते होता है. घृतं दहतीतिवत्. । १२।

परमभावग्राहकनयके मतसें कर्म नोकर्मको, अचेतनस्वभाव; यथा घृत अनुष्णस्वभाव, और असङ्गतव्यवहारनयसें जीवको भी, अचेतन-स्वभाव, इसीवास्ते ' जडोयमचेतनोयम् ' इत्यादि व्यवहार है, । १३ ।

परमभावग्राहकनयके मतसें कर्म नोकर्मको मूर्त्तस्वभाव असञ्जूतव्य-वहारनयसें जीवको भी मूर्त्तस्वभाव; इसीवास्ते 'अयमात्मा दृश्यते ' यह आत्मा दिखता है, 'अमुमात्मानं पश्यामि ' इस आत्माको में देखता हूं, इत्यादि व्यवहार है. तथा ' रक्तों च पद्मप्रभवासुपूज्यों ' इत्यादि वचन भी इसी स्वभावसें है. । १४ ।

परमभावग्राहकनयसें, पुद्गलवर्जके अन्योंको अमूर्त्त स्वभाव; और पुद्गलको उपचारसें भी, अमूर्त्तस्वभाव नही, तो एकवीसमा भाव नही होगा; तब तो, 'एकविंशतिभावाः स्युर्जीवपुद्गलयोर्मताः' इस वचनके व्याधातसें अपसिद्धांत होवेगा, तिसको दूर करनेवास्ते, असञ्जूतव्यवहारन-यसें परोक्ष, पुद्गलपरमाणु हैं, तिसको अमूर्त्त कहिये. व्यवहारिकप्रस्यक्षके अगोचरपणा, सोही, परमाणुका अमूर्त्तपणा, अंगिकार करिये हें.

## षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

तदुक्तम् ॥ "॥ व्यावहारिकप्रत्यक्षागोचरत्वममूर्त्तत्वं परमाणोर्भाक्तं स्वी-क्रियतइत्यर्थः ॥ " १९५१

कालाणु, और पुद्गलाणुको परमभावग्राहकनयके मतसें, एकप्रदेशस्व-भाव; और भेदकल्पनानिरपेक्षतासें शुद्धद्रव्यार्थिकनयसें एकप्रदेशस्व-भाव, कालपुद्गलसें इतर धर्माधर्माकाशजीवोंको भी, अखंड होनेसें है-।१६।

भेदकल्पनासापेक्षसें शुद्ध द्रव्यार्थिकनयसें, एक छूटे परमाणुविना सर्वद्रव्यको अनेकप्रदेशस्वभावः और पुद्रलपरमाणुको भी अनेकप्रदेश होनेकी योग्यता है, तिसवास्ते उपचारसें तिसको भी अनेकप्रदेशस्व-भाव कहिये. और कालाणुमें सो उपचार कारण नहीं है, तिसवास्ते तिसको सर्वथा यह स्वभाव नहीं हैं 1991

शुद्धाशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, विभावस्वभाव है. । १८ ।

शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतर्से, शुद्धस्वभाव है. । १९ ।

अशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, अशुद्धस्वभाव है. । २० :

असंद्रुतव्यवहारनयके मतसें, उपचरितस्वभाव है. । २१ ।

येह नयोंके मतसें स्वभावोंका वर्णन कथन किया. अथ किंचिन्मात्र नयका स्वरूप लिखते हैं

"॥ नानास्वभावेभ्यो व्यावृत्त्यैकस्मिन् स्वभावे वस्तुनयनं नयः॥"

भावार्थः⊸नाना स्वभावर्से हटाके, वस्तुको एक स्वभावमें प्राप्त करना, सो नय है

अथवा । "॥ प्रमाणेन संग्रहीतार्थेंकांशो नयः ॥"

भावार्थ -प्रमाणकरके जो संग्रहीतार्थ हैं, तिसका जो एक अंश, सो नय. अथवा। "॥ ज्ञातुरभिप्रायः श्रुतविकल्पो वा इत्येके॥"

भावार्थः-ज्ञाताका जो अभिप्राय, वा श्रुताविकल्प, सो नय । अथवा। "॥ सर्वत्रानंतधर्माध्यासिते वस्तुनि एकांदाय्राहको बोधो नयः ॥ "

50



भावार्थः-सर्वत्र अनंतधर्माध्यासितवस्तुमें एक अंशका भाहक जो बोध है, सो नय है.-इत्यनुयोगद्वारवृत्तौ.॥

अथवा। "॥ अनंतधर्मात्मके वस्तुन्येकधर्मोन्नयनं ज्ञानं नयः ॥ " इति नयचकसारे ॥

भावार्थः-अनंतधर्मात्मक जो वस्तु अर्थात् जीवादिक एक पदार्थमें अनंतधर्म है, उसका जो एक धर्म यहण करना, और दूसरे अनंतधर्म उसमें रहे है, उनका उच्छेद नहीं, और यहण भी नहीं, केवल किसी-एक धर्मकी मुख्यता करनी, सो नय कहिये.

अथवा। " ॥ नीयते येन श्रुताख्यप्रमाणविषयीकृतस्यार्थस्यांश-स्तदितरांशेदासीन्यतः सप्रतिपत्तुरभिप्रायविशेषो नयः ॥ "

अर्थः-यह सूत्र स्यादादरत्नाकरका है। प्रत्यक्षादि प्रमाणसें निश्चित किया जो अर्थ, तिसके अंशको, अंशोंको, वा ग्रहण करें, और इतर अंशोमें औदासीन रहे, अर्थात् इतर अंशोंका निषेध न करे, सो नय, कहिये हैं. यदि मानें अंशके सिवाय तदितर दूसरे अंशोंका निषेध करे तो, नयाभास हो जावे. जैनमतमें जो कथन है, सो नयविना नही है.

यदुक्तं विशेषावश्यके ॥

णत्थि णएहिं विहुणं सुत्तं अत्थो य जिणमए किंचि॥

आसज्जउ सोआरं नए नयविसारओ बूआ ॥ १ ॥

अर्थः--जिनमतमें नयविना कोई भी सूत्र,और अर्थ, नही है; इसवास्ते नयविशारद, नयका जानकार गुरु, योग्य श्रोताको प्राप्त होकर, विविभ नय कथन करे. इति.॥

अथ प्रसंगसें नयाभासका लक्षण कहते हैं.

"॥ स्वाभिप्रेतादंशादितरांशापळापी नयाभासः॥" भावार्थः-अपने इच्छित अंशसें पदार्थके अन्य अंशको जो निषेध करे, और नयकीतरें भासन होवे, सो नयाभास हैः परंतु नय नही- जैसें अन्य-



तीर्थीयोंके मतमें एकांत निखअनित्यादिके कथन करनेवाळे वाक्य है. इति ॥

वे नय, विस्तारविवक्षामें अनेक प्रकारके हैं. क्योंकि, नानावस्तुमें अनंत अंशोंके एकएक अंशको कथन करनेवाले जे वक्ताके उपन्यास है, वे सर्व, नय हैं. ।

यदुक्तं सम्मतें। अनुयोगद्वारवृत्तौ च ॥

जावइया वयणपहा तावइया चेव हुंति नयवाया ॥

जावइया नयवाया तावइया चेव परसमया ॥ १ ॥

अर्थः-जितने वचनके पथ-रस्ते हैं, उतनेही नयोंके वचन हैं, और जितने नयोंके वचन है, उतनेही परमत हें, एकांत माननेसें. इसवास्ते विस्तारसें सर्व नयोंके खरूप लिख नही सकते हें, संक्षेपसें लिखते हैं.

सो, पूर्वोक्तस्वरूप नय, दो तरेंके हैं. द्रव्यार्थिकनय ( १ ), और पर्या-यार्थिकनय ( २ )

यदुक्तं ॥

णिच्छयववहारणया मूलिमभेदा णयाण सवाणं॥

णिच्छयसाहणहेऊ दुव पञ्जत्थिया मुणह ॥ १ ॥

अर्थः-निश्चयनय, और व्यवहारनय, येह सर्व नयोंके मूल भेद हैं और निश्चयनयके साधनहेतु, द्रव्यार्थिक, और पर्यायार्थिक, जानो. इति.॥ इनमें पूर्वोक्त द्रव्यही अर्थ प्रयोजन है, जिसका, सो द्रव्यार्थिक.

उसके युक्तिकल्पनासें दश भेद हैं.

तथाहि ॥

अन्वयद्रव्यार्थिक-जो एकस्वभाव कहिये; जैसें एकही द्रव्य गुणपर्यायस्वभाव कहिये, अर्थात् गुणपर्यायके विषे द्रव्यका अन्वय है, जैसें द्रव्यके जाननेसें द्रव्यार्थादेशसें तदनुगत सर्वगुणपर्याय जाने कहिये; जैसें सामान्यप्रत्यासत्ति परवादीकी सर्वव्यक्ति जानी कहे, तैसें यहां जानना यह अन्वयद्रव्यार्थिकः । १ ।

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

स्वद्रव्यादिग्राहक-जैसें अर्थ, जो घटादिकद्रव्य सो स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल, स्वभाव, इन चारोंकी अपेक्षा सत् है, स्वद्रव्य मृत्तिका, स्वक्षेत्र पाटलिपुरादि, स्वकाल विवक्षितहेमंतादि, स्वभाव रक्ततादि, इनोंसें जो घटादिककी सत्ता, सो प्रमाण है, सिद्ध है. इति स्वद्रव्यादिग्राहक द्रव्यार्थिकः । २ ।

परद्रव्यादिग्राहक-जैसें अर्थ जो घटादिक, सो, परद्रव्यादिचतुष्ट-यकी अपेक्षा सत् नहीं हैं; यथा परद्रव्य तंतुप्रमुख, परक्षेत्र काशीप्रमुख, परकाल अतीत अनागतादि, परभाव इयामतादि, इन चारोंकी अपेक्षा, घट, असत् है, इति परद्रव्यादिग्राहकद्रव्यार्थिकः । ३।

परमभावग्राहक-जिस नयानुसार आत्माको ज्ञानस्वरूप कहते हैं; यद्यपि दर्शन, चारित्र, वीर्य, लेक्स्यादिक आत्माके अनंत गुण है, तो भी, सर्वमें ज्ञानस्वभाव सार उत्क्रृष्ट है. क्योंकि, अन्य द्रव्यसें आत्माका भेद ज्ञानस्वभाव दिखाता है, तिसवास्ते शीघोपस्थितिकपणे आत्माका ज्ञानही परमभाव है, इसवास्ते 'ज्ञानमय आत्मा ' यहां अनेक स्वभा-वॉके बीचसें ज्ञानाख्यपरमभाव प्रहण किया. ऐसें दूसरे द्रव्योंके भी परमभाव, असाधारण गुण लेने. इति परमभावग्राहकद्रव्यार्थिकः । ४ ।

कर्मोपाधिनिरपेक्ष शुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें सर्वसंसारी प्राणीमात्रको सिद्धसमान शुद्धात्मा गिणीयें कहियें, अर्थात् सहजभाव जो शुद्धात्म-स्वरूप उसको अग्रगामी करिये, और भवपर्याय जो संसारके भाव उनको गिणिये नही, अर्थात् उनकी विवक्षा न करिये. इति. ।

यदुक्तं द्रव्यसंग्रहे ॥

मग्गणगुणठाणेहिं चउदसहिं हवंति तह असु द्रणया ॥ विण्णेया संसारी सवेृ सुद्धा हुसुद्रणया ॥ १ ॥

चतुर्दशमार्गणा औरगुणस्थानकरके अशुद्ध नय होते हैं, ऐसे जानना, और सर्वसंसारी, शुद्धनयापेक्षा शुद्ध है, ऐसे जानना इति कर्मोंपाधि-निरपेक्षशुद्धद्रव्यार्थिक: । ५ ।

### षद्त्र्त्रिंशस्तम्भः ।

उत्पादव्ययकी गौणतासें, और सत्ताकी मुख्यतासें, शुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें द्रव्य नित्य है, यहां तीनोंही कालमें अविचलितरूपसत्ताका मुख्य-पणे यहण करनेसें, यह भाव संभव होता है. क्योंकि, यद्यपि पर्याय, प्रतिक्षण परिणामी है, तो भी, जीवपुद्गलादिकद्रव्यसत्ता कदापि चलती नही है. इति उत्पादव्ययगौणत्वे सत्ताग्राहकः शुद्धद्रव्यार्थिक: । ६ ।

भेदकल्पनानिरपेक्ष शुद्धद्रव्यार्थिक्-जैसँ निजगुणपर्यायस्वभावर्से, द्रव्य, अभिन्न है. । ७ ।

कर्मोंपाधिसापेक्ष अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें कोधादिकर्मभावमय आत्मा, जिस समय जो द्रव्य जिस भावे परिणमे, तिस समय सो द्रव्य तन्मय जानना; यथा लोहपिंड अग्निपणे परिणत हुआ तिस कालमें अग्निरूप जानना, ऐसेंही कोधमोहादि कर्मोंदयकेसमय कोधादिभाव परिणत आत्मा कोधादिरूप जानना. इसी वास्ते आत्माके आठ भेद सिद्धांतमें प्रसिद्ध है. इति । ८ ।

उत्पादव्ययसापेक्ष सत्ताग्राहक अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें एकसमयमें द्रव्य को उत्पादव्ययध्रुवयुक्त कहना, यथा जो कटकादिका उत्पादसमय, सोही केयूरादिका विनाशसमय, और कनकसत्ता तो, अवर्जनीयही है. इति।९।

भेदकल्पनासापेक्ष अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें ज्ञानदर्शनादिक शुद्ध गुण आत्माके हैं. यहां षष्ठी विभक्ति, भेद कथन करती है. ' भिक्षोः पात्रमिति-वत् ' भिक्षुसाधुका पात्र; यहां साधु, और पात्रका भेद है. इसीतरें आत्मा, और गुणका भेद षष्ठी विभक्ति कहती है; और गुणगुणीका भेद है नही, तो भी, भेदकल्पनाकी अपेक्षासें अशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें ऐसें कथन करनेमें आता है. इति । १० ।

येह द्रव्यार्थिकके दश भेद हुए. ॥

अथ पर्यायार्थिकनयके भेद लिखते हैं:-पर्यायनाम, जो उत्पत्ति, और विनाशको प्राप्त होवे.

यदुक्तम् ॥

अनादिनिधने द्रव्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् ॥ उन्मजंति निमजंति जलकङोलवजले ॥ १ ॥ ୰ୄଽ୰

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भावार्थः-अनादि अनंतद्रव्यमें स्वपर्याय समयसमयमें उत्पन्न होते हैं, और विनाश होते हैं, जैसें जलमें जलकछोल, तरंग इत्यर्थः ।

पूर्वोक्त षट् २ हानिवृद्धिरूप, और नरनारकादिरूप, यहां पर्यायशब्दकरके महण करिये हैं. पर्याय दो प्रकारके हैं, सहभावी पर्याय (१) ऋमभावी पर्याय (२). जो सहभावीपर्याय है, तिसको गुण कहते हैं. पर्यायशब्दसें पर्या यसामान्य स्वव्यक्तिव्यापीको कथन करनेसें दोष नही. तहां सहभावीपर्या योंको गुण कहते हैं; जैसें आत्माका विज्ञान व्यक्तिशक्तिआदिक. और कमभावीको पर्याय कहते हैं; जैसें आत्माके सुख दुःख शोकहर्षादि.

पर्याय भी, स्वभाव (१) विभाव (२) और द्रव्य (१) गुण (२) करके चार प्रकारके हैं. । तथाहि—स्वभावद्रव्यव्यंजनपर्याय, यथा चरमशरीरसें किं-चित् न्यूनसिद्धपर्याय. । १ । स्वभावगुणव्यंजनपर्याय, यथा जीवके अनंत-ज्ञानदर्शन सुखवीर्य आदि गुण. । २ । विभावद्रव्यंजनपर्याय, यथा चौरा-सीलाख योनि आदि भेद. । ३ । विभावद्रव्यंजनपर्याय, यथा चौरा-सीलाख योनि आदि भेद. । ३ । विभावगुणाव्यंजनपर्याय, यथा मति-आदि. । ४ । पुद्रलके भी इयणुकादि विभावद्रव्यव्यंजन पर्याय है. । ५ । रससें रसांतर, गंधसें गधांतर, इत्यादिकका होना, सो पुद्रलके विभावगुणव्यंजन-पर्याय है. । ६ । अविभागी पुद्रलपरमाणु जे हें, वे स्वभावद्रव्यव्यंजन-पर्याय है. । ७ । एकएक वर्ण गंध रस और अविरुद्ध दो स्पर्श येह स्वभाव गुणव्यंजनपर्याय हे. । ८ । ऐसें एकत्वप्रथक्त्वादि भी पर्याय हे. उक्तंच ॥

एगत्तं च पहुत्तं च संखा संठाणमेवय ॥

संजोगो य विभागो य पञ्जयाणं तु उक्खणं ॥ १ ॥

भावार्थः-एकका जो भाव, सो एकत्व; भिन्न भी परमाणुआदिकमें जैसें यह घट है, ऐसी प्रतीतिका हेतु, सो एकत्व. प्रथक्त्व यह इससें प्रथक् (अलग) है, ऐसे ज्ञानका हेतु. संख्या, संस्थान, संयोग, विभाग, च शब्दसें नव पुराणादि, येह सर्व पर्यायके लक्षण है.

पूर्वोक्तस्वरूप, पर्यायही है, अर्थ प्रयोजन जिसका, सो पर्यायार्थिक-नय सो छ (६) प्रकारका है.



तद्यथा ॥

अनादि नित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें पुद्रलपर्याय मेरुप्रमुख प्रवाहसें अनादि, और नित्य है. असंख्याते कालमें अन्योन्य पुद्रलसंक्रम हुए भी, संस्थान वोही है, ऐसेंही रत्नप्रभादिक पृथिवीपर्याय जानने. 191

सादि नित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें सिद्धके पर्यायकी आदि है. क्योंकि, सर्व कर्म क्षय हुए, तब सिद्धपर्याय उत्पन्न हुआ, तिससें आदि हुइ; परंतु तिसका नाइा अंत नहीं है, इसवास्ते नित्य है. एतावता सिद्धपर्याय सादिनित्य सिद्ध हुआ. । २ ।

सत्ताकी गौणतासें, उत्पादव्ययग्राहक अनित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें समयसमयमें पर्याय विनाशी है. यहां विनाशी कहनेसें विनाशका प्रतिपक्षी उत्पाद भी, आगया; परंतु धुवताको गौणकरके दिखाइ नही. 1३।

सत्तासांपेक्ष नित्यअशुद्धपर्यं यार्थिक-जैसें एकसमयमें, पर्याय, उत्पाद व्यय ध्रुव तीनोंकरके रुद्ध है, ऐसा कहना. परंतु पर्यायका झुद्ध रूप तो, तिसकोही कहिये, जो सत्ता न दिखळानी. परंतु यहां तो, मूलसत्ता भी दिखाइ, इसवास्ते अझुद्ध भेद हुआ. । ४।

कर्मोपाधिनिरपेक्ष नित्य ठाुद्धपर्यायार्थिक-जैसें संसारीजीवके पर्याय, सिद्धके जीवसदृश हैं. यद्यपि कर्मोपाधि है, तथापि तिसकी वि-वक्षा न करिये; और ज्ञानदर्शनचारित्रादिक शुद्धपर्यायकीही विवक्षा करिये, तवही पूर्वोक्त कहना बनसकता है. । ५।

कर्मोपाधिसापेक्ष आनित्य अर्ञुाद्धपर्यायार्थिक--जैसें संसारवासी जीवोंको जन्ममरणका व्याधि है यहां जन्मादिक जीवके जे पर्यार्थ कर्मसंयोगसें है, वे अनित्य और अशुद्ध है, तिसवास्तेही जन्मादिपर्यायके नाश करनेके वास्ते, मोक्षार्थी जीव, प्रवृत्तमान होता है. । ६ ।

येह पर्यायार्थिकके षट् (६) भेद कथन किये ॥

अथ इन पूर्वोक्त दोनों नयोंके स्थानप्रधान कहते हैं:--

द्रव्यार्थिक जो नय है, सो, नित्यही स्थानको कहता है; द्रव्यको नित्य, और सकल कालमें होनेसें. पर्यायार्थिक जो नय है, सो, अनित्यही स्थानको कद्दता है, प्रायः पर्यायोंको अनित्य होनेसें



तदुक्तं राजप्रश्नीयवृत्तौ ॥ "॥ द्रव्यार्थिकनये नित्यं पर्यायार्थिकनयेत्वनित्यं द्रव्यार्थि-कनयो द्रव्यमेव तात्त्विकमभिमन्यते नतु पर्यायान् द्रव्यं चान्वयि परिणामित्वात् सकलकालभावि भवति ॥ "

भावार्थः–द्रव्यार्थिकनयसें नित्य और पर्यायार्थिकनयसें अनित्य वस्तु **है**. द्रव्यार्थिकनय द्रव्यहीको तात्त्विक वस्तु माने हैं, परंतु पर्यायोंको नही. क्योंकि, द्रव्य अन्वयि है, परिणामी होनेसें, तीनों कालमें सद्रूप है.

पूर्वपक्षः--गुणप्रधान, तीसरा गुणार्थिक नय, क्यों नही कहा ?

उत्तरपक्षः-पर्यायोंके यहण करनेसें साथ गुणका भी यहण हो गया, इसवास्ते गुणार्थिक नय, प्रथक् नही कहा.

्रप्रश्नः−पर्याय तो द्रव्यहीके हैं, तब द्रव्यार्थिक, और पर्यायार्थिक, येह दो नय केेसें होसकते हैं?

उत्तरः--द्रव्य और पर्यायके स्वरूपकी विवक्षासें कुछक विशेष है. तथाहि--पर्याय, द्रव्यसें भी सूक्ष्म है. एक द्रव्यमें अनंत पर्यायोंके संभव होनेसें. द्रव्यकी वृद्धिके हुए, पर्यायोंकी निश्चयही वृद्धि होती है. प्रति-द्रव्यमें संख्याते असंख्याते पर्याय, अवधिज्ञानसें परिच्छेद होनेसें. और पर्यायोंकी वृद्धि हुए, द्रव्यवृद्धिकी भजना.

तटुक्तं ॥

भयणाए खेत्तकाळा परिवईंतेसु दुव्वभावेसु॥

दुच्वे वटूइ भावो भावे दुच्वं तु भयणिजं ॥ १ ॥

भावार्थः-द्रव्यभावकी वृद्धिमें क्षेत्रकालकी वृद्धिकी मजना है, द्रव्यकी वृद्धि हुए भावकी वृद्धि अवश्यमेव होती है, और भावकी वृद्धिमें द्रव्यव्द द्विकी भजना है. तथा क्षेत्रसें द्रव्य अनंतगुणे हैं, और द्रव्यसें अवधि-ज्ञानके विषयभूत पर्याय, संखेयगुणे असंखेयगुणे हैं.

तदुक्तं ॥

खित्तविसेसेहिंतो दव्वमणंतगुणियं पएसेहिं ॥ दव्वेहिंतो भावो संखगुणो असंखगुणिओ वा ॥ १ ॥



भावार्थः-क्षेत्रप्रदेशोंसें द्रव्य अनंतगुणा है, द्रव्यसें भाव संख्यातगुणा, वा, असंख्यातगुणा है; इत्यादि नंदिटीकामें विस्तारसहित कहा है. इसवास्ते द्रव्यपर्यायोंका स्वरूपविवक्षासें भिन्न होनेसें, नय भी दो तरेके है. यद्यपि दोनों नय, परस्पर मिलते भी है, तो भी, पृथक्भावको नही त्यागते हैं. इनका स्वभावभेद आगे कहेंगे.

प्रश्नः-द्रव्यपर्यायसें व्यतिरिक्त सामान्य विशेष है, तो फिर, सामान्या-र्थिक, और विशेषार्थिक, नय क्यों नही ?

उत्तरः-द्रव्यपर्यायसें व्यतिरिक्त सामान्यविशेष है नहीं, इसवास्ते सामान्यार्थिक विशेषार्थिक नय नहीं कहे.

तचथा। तहां प्रसंगसें सामान्यका स्वरूप छिखते हैं. सामान्य दो प्रकारके हैं. तिर्यक्सामान्य (१) और ऊर्द्धतासामान्य (२)

प्रथमका लक्षण कहते हैं. ।

"॥ प्रतिव्यक्तितुल्यापरिणतिः तिर्यक्सामान्यं यथा शब-लगाबलेयर्पिडेषु गोत्वमिति ॥ "

गवादिकमें गोत्वादिस्वरूप तुल्यपरिणतिरूप तिर्यक्सामान्य है; उदाहरण जैसें, तिसही जातिवाला यह गोपिंड है, अथवा गोसटश गवय है.॥ १॥

दूसरे सामान्यका लक्षण.।

"॥ पूर्वापरपरिणामसाधारणद्रव्यमूर्द्धतासामान्यम् यथा कटककंकणाद्यनुगामिकांचनमिति॥"

उर्द्धतासामान्य सो है, जो, पूर्वापरविवर्त्तव्यापि मृदादिद्रव्य यह त्रिकालगामि है

तवुक्तं ॥

"॥ पूर्वापरपर्याययोरनुगतमेकं द्रवाति तांस्तान् पर्यायान् गच्छतीति व्युत्पत्त्या त्रिकालानुयायी यो वस्त्वंशस्तदूर्द्धतासामा-न्यमित्यभिर्धायते॥"

SŁ

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

উহিই

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

www.kobatirth.org

पूर्वापरपर्याय*े. ए*क अनुगत उन उन पर्यायोंको प्राप्त होवे, इस व्युत्पत्तिसें त्रिकाळानुयायी, जो वस्त्वंझ है, सो उर्द्धतासामान्य कहा जाता है. उदाहरण जैसें कटककंकनमें सोही सोना है. अथवा सोही यह जिनदत्त है. तहां तिर्यक्सामान्य तो, प्रतिव्यक्तिमें सादृरयपरिणति-लक्षण व्यंजनपर्यायही हैं. क्योंकि, व्यंजनपर्याय, स्थूल है, कालांतर स्थायी है, शब्दोंके संकेतके विषय है, ऐसें प्रावचनिकोंमें अर्थात् जैना-चार्योंमें प्रसिद्ध होनेसें. और उर्द्धतासामान्य तो, द्रव्यहीको विवक्षासें कहता है. और विशेष भी, सामान्यसें विसटश विवर्त्तलक्षण व्यक्तिरूप पर्यायोंके अंतर्भूतही कहे हैं. इसवास्ते द्वव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयोंसें, अधिक नयोंका अवकाश नहीं है.

अध सात नयकी संख्या कहते हैं:--द्रव्यार्थिकनयके तीन भेद हैं. नैगम ( ? ) संग्रह ( २ ) व्यवहार ( ३ ). पर्यायार्थिकनयके चार भेद हैं. ऋजुसूत्र (१) इाड्द (२) समभिरूढ (२) एवंभूत (४) येह सर्व सात नय हुए. पांच भी नयभेद होते हैं, पट् भेद भी हैं, चार भेद भी हैं; यह कथन प्रवचनसारोद्धारवृत्तिमें विस्तारसहित है, सो आगें कहेंगे.

च्छियत्थं ववहारो सवुदव्वेसु ॥ २ ॥

यतरं पच्चुपन्ननओ सदो ॥ ३ ॥

दुभए एवंभूओ विसेसेति ॥ ४ ॥

इइ जो उवऐसो सो नंओ नाम ॥ ५ ॥

णेगेहिं माणेहिं मिणई इति णेगमस्स य निरुत्ती सेसाणंपि

णयाणं लक्खणमिणं सुणह वोच्छं ॥ १ ॥

संगहियपिंडियत्थं संगहवयणं समासओ बिंति वच्चइ विणि-

पच्चुपन्नग्गाही उज्जुसुओ णयविही मुणेयव्वो इच्छइ विसोसि-

वत्थूओ संकमणं होइ अनत्थू णए समभिरूटे वंजणअत्थत-

णायंमि गिण्हियवे अगिण्हियवे य इत्थ अत्थंमि जइयवूमेव

<mark>यटुक्तमनुयोगत</mark>दृत्त्यादिषु ॥

હરસ્

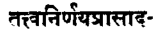


अर्थः⊸जो एक मान महासत्ता सामान्यविशेषादि ज्ञानेंकरके वस्तु, न मापे, न परिच्छेद करे, किंतु सामान्यविशेषादि अनेक रूपसें वस्तुको माने, सो नैगम; यह नैगमकी निरुक्ति व्युत्पत्ति है. अथवा निगम, लोकमें वसता हूं, तिर्यग्लोकमें वसता हूं, इत्यादि जो सिद्धांतोक्तही बहुत परिच्छेदरूपही निगम है, उनमें जो होवे, सो नैगम. । १ ।

सम्यक्प्रकारसें जो ग्रहण करा है पिंडित एक जातिको प्राप्त हुआ अर्थविषय जिसने, सो ग्रहितपिंडितार्थ संग्रहका वचन, संक्षेपसें तीर्थंकर गणधर कहते हैं. यह नय, सामान्यही मानता है, विशेष नही. इसवास्ते इसका वचन सामान्यार्थही है. और सामान्यरूपकरके सर्ववस्तुको कोडी-करता है, अर्थात् सामान्यज्ञान विषय करता है. । २ ।

वच्चइइत्यादि-'चयनं चयः ' पिंडरूप होना, सो चय है. 'निराधिक्येन ' अधिक जो चय सो कहिये निश्चर्य. ऐसा सामान्य है. सो, सामान्य, गया है जिससें, सो विनिश्चय, अर्थात् सामान्याभाव, तिसके अर्थे जो सदा प्रवर्ते, सो व्यवहारनय है. यह व्यवहार, सर्वद्रव्यमें प्रवर्त्ते है. क्योंकि, जगतमें घट स्तंभ कमलप्रमुख विशेषही प्रायः जलहरणादि कियामें काम आते हैं, परंतु तिससें अतिरिक्त सामान्य नही; इसवास्ते यह नय सामान्य नही मानता है. इसवास्तेही लोकव्यवहारप्रधान जो नय, सो व्यवहारनय. अथवा विशेषकरके जो निश्चय, विनिश्चय, गोपालस्त्रीवालकादि भी जिस अर्थको जा-नते हैं, तिस अर्थमें जो प्रवर्त्ते, सो व्यवहारनय है. यद्यपि निश्चयसें घटादिवस्तु-योंमें पांच (५) वर्ण, दो (२) गंध, पांच (५) रस, आठ (८) स्पर्श, है; तो भी, गोपालांगनादि जिसमें जिस वर्णादिककी अधिकता देखते हैं, तिसही नी-लादि वर्णवाली वस्तु कहते हैं; शेष नहीं मानते हैं. इतिव्यवहारनय. । ३ ।

वर्त्तमान कालमें जो वस्तु होवे, तिसको घहण करनेका शील है जिसका, सो प्रत्युत्पन्नयाही ऋजुसूत्रनय है. सो, अतीत अनागतको कुटिल जानके त्याग देता है, और ऋजु सरल वर्त्तमानकालभावीवस्तुको जो माने, सो ऋजुसूत्रनय, अतीत अनागत दोनों, नष्ट अनुत्पन्न होनेसें असतू है. और असतूका जो मानना है, सोही कुटिलता है, इस- હરર



वास्ते नहीं मानता है. अथवा ऋजु अवक्र श्रुत है इसका, सो ऋजुश्रुत, शेष ज्ञानोंमें मुख्य होनेसें. तथाविध परोपकार साधनसें, श्रुतज्ञानहींको ज्ञान मानता है. परकी वस्तुसें अपना कार्य सिद्ध नही होता, इसवास्ते परकी जो वस्तु है, सो वस्तु नही. तथा भिन्नलिंग भिन्नवचनवाले शब्दोंकरके एकही वस्तु कहता है, 'तटः तटी तटं' इत्यादि; 'गुरुः गुरू गुरवः' इत्यादि. तथा इंद्रादिके नामस्थापनादि जे निक्षेप भेद है, उनको प्रथक् २ मानता है. आगे जे नय कहेंगे, सो अतिशुद्ध होनेसें लिंगवचनके भेदसें वस्तुका भेद मानते हैं, और नाम स्थापना इव्य इन तीनों निक्षेपोंको नही मानते हैं. इति ऋजुसूत्र. 181

अर्थको गौणपणे, और शब्दको मुख्यपणे जो माने, सो नय भी, उप-चारसें शब्दनय कहा जाता है. यह नय, वर्त्तमान वस्तुको ऋजुसूत्रसें विशेषतर मानता है. तथाहि । 'तटः तटी तटं' इत्यादि शब्दोंके भिन्नही वाच्य मानता है, भिन्नलिंगवृत्ति होनेसें, स्त्रीपुरुष नपुंसक शब्दवत्. ऐसें यह नय मानता है. तथा 'गुरुः गुरू गुरवः' यहां भी अभिधेयका भेद है, वच-नका भेद होनेसें 'पुरुषः पुरुषौ पुरुषाः' इत्यादिवत्. तथा नाम १, स्थापना २, द्रव्य ३, निक्षेप नही मानता है, कार्यसाधक न होनेसें; आकाशपुष्पवत्. पिछले नयसें विशुद्ध होनेसें इसका मानना विशेषतर है, समानलिंगवच-नवाले वहुतसें शब्दोंका एक अभिधेय शब्दनय मानता है. जैसें इंद्र शक पुरंदरइत्यादि. इति शब्दनय. । ५ ।

वत्धूइत्यादि-वस्तु, इंद्रादि, तिसका संक्रमण अन्यत्र शकादिमें जब होवे, तब अवस्तु होवे; समभिरूढनयके मतमें. यह नय, वाचकशब्दके भेद हुए, वाच्यार्थका भी भेद मानता है. शब्दनय तो, इंद्रशकपुरंदरादि शब्दोंका वाच्यार्थ एकही मानता है, परंतु यह समभिरूढनय, वाचकके भेदसें वाच्यका भी भेद मानता है. 'इंदतीति इंद्रः, शकोतीति शकः, पुरं दारयतीति पुरंदरः'. परमैश्वर्यादिक भिन्नही यहां प्रवृत्तिके निमित्त है. जेकर एकार्थिक मानीये तो, अतिप्रसंगदूषण होता है. घटपटादि शब्दोंको भी एकार्थिताका प्रसंग होवेगा. ऐसे हुए, जब इंद्रशब्द शकशब्द साथ



एकार्थी हुआ, तव वस्तु परमैश्वर्यका, शकनरुक्षणवस्तुमें संक्रमण करा, तब वे दोनोंको एकरूप कर दीया, तिसका संभव है नही. क्योंकि, जो परमैश्वर्यरूप पर्याय है, सोही, शकनपर्याय नही हो सकता है. जेकर होवे तो, सर्व पर्यायोंको संकरताकी आपत्ति होनेसें अतिप्रसंगदूषण होवे. इति समभिरूढनयः । ६ ।

वंजणइत्यादि-जो पदार्थ, क्रियाविशिष्टपदसें कहा जाता है, तिसही क्रियाको करता हुआ, वस्तु, एवंभूत कहा जाता है. एवंशब्दकरके, चेष्टा क्रियादिकप्रकार कहते हैं: तिस 'एवं' को 'भूतं' अर्थात् प्राप्त होवे जो वस्तु, तिसको 'एवंभूत' कहते हैं: तिस एवंभूत वस्तुका प्रतिपादक नय भी, उपचारसें एवंभूत कहा जाता है. अथवा 'एवं' शब्दसें कहिये, चेष्टा क्रियादिकप्रकार; तद्विशिष्टही वस्तुको स्वीकार करनेसें, तिस 'एवं' को, 'भूतं' प्राप्त हुआ जो नय, सो एवंभूत. उपचारविना भी ऐसें एवंभूत-नयका व्याख्यान है. प्रकट करिये अर्थ इसकरके, सो व्यंजन अर्थात् शब्द. अर्थ जो है, सो शब्दका अभिधेयवस्तुरूप है. व्यंजन, अर्थ, और व्यंजन अर्थ दोनोंको, जो नैयत्यसें स्थापन करे. तात्पर्य यह है कि, शब्द-को अर्थकरके और अर्थको शब्दकरके जो, स्थापन करे. जैसें 'घटचेष्टायां घटते' स्त्रीके मस्तकादिऊपर आरूढ हुआ चेष्टा करे, सो घट; जो चेष्टा न करे, सो घटपदका वाच्य नही. चेष्टारहित घटपदका वाचक शब्द भी, नही. इति एवंभूत. । ७ ।

जव यह सातेंगंही नय, सावधारण होवे. तब दुर्नय हैं; और अवधार-णरहित, सुनय हैं. जब सर्व सुनय मिलें, तब स्याद्वाद जैनमत हैं. इन सर्व नयोंका संग्रह करिये तो, द्रव्यार्थिक (१) पर्यायार्थिक (२) येह दो नय होते हैं. तथा ज्ञाननय (१) कियानय (२) होते हैं. तथा निश्चयनय (१) व्यवहारनय (२) होते हैं. क्योंकि, सप्तशतारनामा नय-चकाध्ययन पूर्वकालमें था, तिसमें एक एक नयके सौ सौ (१००) मेद कथन करे थे; सो तो व्यवच्छेद गया, परंतु इस कालमें द्वादशारनय-चक है, तिसमें एक एक नयके द्वादश (१२) मेद कथन करे हैं. यदि किसीको विस्तारसें देखना होवे तो, पूर्वोक्त पुस्तक देख लेना. जिसकी श्लोकसंख्या

For Private And Personal

**છ**રદ્

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अनुमान अष्टादशसहस्र (१८०००) प्रमाण है. यहां तो, विस्तारके भयसें ज्ञाननय क्रियानयका किंचिन्मात्र स्वरूप लिखते हैं.

नायंमिइत्यादिव्याख्या-सम्यक्प्रकारसें उषादेय हेयके स्वरूपको जानके पीछे, इस लोकमें उपादेय, फूलमाला स्त्री चंदनादि; हेय त्यागने-योग्य, सर्प विष कंटकादि; और उपेक्षा करनेयोग्य, तृणादि; परलोकमें प्रहण करनेयोग्य, सम्यग्दर्शन चारित्रादि; नही प्रहण करनेयोग्य, मिथ्यात्वादि; उपेक्षणीय, स्वर्गलक्ष्म्यादि; ऐसे अर्थमें यत्न करना, अर्थात् ज्ञानसें इन वस्तुयोंको यथार्थ जानना, ऐसा जो उपदेश, सो ज्ञाननय जानना. इत्यक्षरार्थः॥

भावार्थ यह है कि ज्ञाननय, ज्ञानको प्रधान करनेवास्ते कहता है, इस-लोक परलेकमें जिसको फलकी इच्छा होवे, तिसको प्रथम सम्यग्ज्ञान हुएही अर्थमें प्रवर्त्तना चाहिये, अन्यथा प्रवृत्ति करे फलमें विसंवाद होनेसें, अयुक्त है.

यदुक्तमागमे ॥

'॥ पढमं नाणं तओ दया इत्यादि ॥ " प्रथम ज्ञान पीछे दया. ।

तथा । "॥ जंअन्नाणीत्यादि ॥"–जितने कर्म, अज्ञानी कोडों वर्षोंमें जपतपादिकसें क्षय करता है, उतने कर्म, ज्ञानवान्, त्रिगुप्त हुआ, एक उत्स्वासमें क्षय करता है.

तथा ॥

पावाओ विणिउत्ति पवत्तणा तहय कुसळपक्खंमि ॥

विणयस्स य पडिवत्ती तिन्निवि नाणें विसप्पंति ॥ १ ॥ भावार्थः-पापसें निवर्त्तना-हटजाना, कुशलकाममें प्रवृत्त होना, विन-यकी प्रतिपत्ति, येह तीनोंही ज्ञानके आधीन है. ।

अन्योंने भी कहा है.।

विज्ञाप्तिः फलदा पुंसां न किया फलदा मता॥ मिथ्याज्ञानप्रवृत्तस्य फलासंवाददर्शनात् ॥ १॥

৩হও



भावार्थः-पुरुषोंको ज्ञानही फल देता है, किया फल नही देती है. क्योंकि, विनाज्ञानके किया करे तो, यथार्थ फल नही होता है. इसवास्ते ज्ञानहीको प्राधान्यता है. तीर्थंकर गणधरोंने भी, एकले अगीतार्थको विहार करना निषेध करा है.

तथाच तद्वचनम्॥

गीयत्थो य विहारो बीओ गीयत्थमीसिओ भणिओ ॥

इत्तो तइओ विहारो नाणुन्नाओ जिणवरिंदेहिं ॥ १ ॥

भावार्थ:-गीतार्थ विहार करे, वा गीतार्थके साथविहार करे, इन दोनों विहारोंके विना, अन्य तीसरा विहार, तीर्थंकरोंका अननुज्ञात है, अर्थात् तीसरे विहारकी तीर्थंकरोंने आज्ञा नही दीनी है. अंधा अंधेको रस्ता नही बता सक्ता है, इति यह तो क्षायोपशम ज्ञानकी अपेक्षा कथन है. क्षायिकज्ञानकी अपेक्षासें भी, विशिष्टफलका साधन ज्ञानही है. क्योंकि, अर्हन्भगवान्को भवसमुद्रके कांठे रहे दीक्षा लेके उत्कृष्ट तप चारित्रवान् होनेसें भी, मुक्तिकी प्राप्ति नही होती है, जबतक केवलज्ञान नही होता है. इसवा-स्ते ज्ञानही, पुरुषार्थका हेतु होनेसें, प्रधान है. । इति ज्ञाननयमतम् ॥

अथ कियानय । नायम्मीत्यादि-यहां ज्ञान यहण करने योग्य अर्थमें, और न ग्रहण करने योग्य अर्थमें, सर्व पुरुषार्थकी सिद्धिवास्ते यत्न करना. यहां प्रवृत्तिनिवृत्तिरुक्षण कियाहीकी मुख्यता है. और ज्ञान, कियाका उपकरण होनेसें गोण है. इसवास्ते सकल पुरुषार्थकी सिद्धिवास्ते कियाही, प्रधान कारण है. ऐसा जो उपदेश, सो कियानय जानना. यह नय भी, अपने मतकी सिद्धिवास्ते युक्ति कहता है. कियाही, प्रधान पुरुषार्थकी सिद्धिमें कारण है. क्योंकि, आगममें तीर्थंकर गणधरोंने किया रहितोंका ज्ञान भी, निष्फल कहा है.

तदुक्तम् ॥

## सुबहुंपि सुयमहीयं किं काही चरणविप्पमुकस ॥ अंधरस जह पलित्ता दीवसयसहरसकोडीवि ॥



भावार्थः-चारित्ररहितको वहुत पढया भी ज्ञान क्या करेगा? जैसें अंधेको लाख कोड दीवे भी प्रकाश नही कर सकते हैं. तथा कोई पुरुष रस्ता तो जानता है, परंतु चलता नही तो, क्या वो मजलसिर इच्छित प्राम वा नगरको पहुंचेगा? कदापि नही. तथा जो, तरना जानता है, परंतु नदीमें हाथ पग नही हिलाता है तो, क्या वो पार हो जायगा ? नहीं डूब जायगा ? ऐसेंही क्रियाहीन ज्ञानी, जानना. ॥

तथा॥''जहा खरो चंदनभारवाही इत्यादि"—जैसें गदहे ऊपर चंदन लादा, परंतु गर्दभको चंदनका सुख नही, ऐसेंही कियाहीन ज्ञानवान्को सुगति नही. अन्योंने भी कहा है.॥

कियेव फलटा पुंसां न ज्ञानं फलटं मतं ॥

यतः स्त्रीभक्षभोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत् ॥ 9 ॥ भावार्थः–क्रियाही पुरुषोंको फलडात्री हैं, ज्ञान नही, क्योंकि, स्त्री और मोदकादिके ज्ञानसें कामी और भूखे, तृप्त नही होते हैं.

यह तो क्षायोपशम चारित्रक्रियाकी अपेक्षा प्राधान्यपणा कहा. अब क्षायिकी कियापेक्षा कहते हैं. अईन् भगवानको केवलज्ञान भी होगया है, तो भी, जबतक सर्वसंवररूप पूर्णचारित्र चतुर्दशगुणस्थान नही आता है, तबतक मुक्तिकी प्राप्ति नही होती है. इस वास्ते कियाही प्रधान है.। इति कियानयमतम्॥

इन पूर्वोक्त दोनों नयोंको प्रथक् २ एकांत माने तो, मिथ्यात्व है; और स्याद्वादसंयुक्त माने तो, सम्यग्दृष्ट है. ऐसेंही सर्वनयभेदमें निष्कर्ष जानना

अव द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिकका थोडासा विस्तार लिखते हैं उनमें नैगमद्रब्यार्थिकनय, धर्मधर्मी द्रव्यपर्यायादि प्रधानअप्रधानादि गोचर-करके ग्रहण करी वस्तुके समूहार्थको कहता है । १ ।

संग्रहद्रव्यार्थिकनय, अभेदरूपकरके वस्तुजातको एकीभावकरके ग्रहण करता है । २ ।

व्यवहारद्रव्यार्थिकनय, संग्रहने ग्रहण किया जो अर्थ, तिसके भेदरूप-करके जो वस्तुका व्यवहार करे, सो व्यवहार द्रव्यार्थिकनय है. । ३ ।



नैगम, और व्यवहार, अशुद्ध द्रव्यार्थिक है. और संग्रह शुद्ध द्रव्यको कइता है, इसवास्ते, शुद्धद्रव्यार्थिकनय है.

तदुक्तमनुयोगवृत्तौ ॥

"॥ नैगमव्यवहाररूपोऽविशुद्धः कथं यतो नैगमव्यवहारौ अनंतद्वयणुकाद्यनेकव्यक्तात्मकंकृश्नाद्यनेकगुणाधारं त्रिका-ऌविषयं चाविशुद्धं द्रव्यमिच्छतःसंग्रहश्च परमाण्वादिसामा-न्यादेकं तिरोभूतगुणकठापमविद्यमानपूर्वापरविभागं नित्यं सामान्यमेव द्रव्यमिच्छत्येव तच्च किछानेकताभ्युपगमक-ठंकेनाकठंकितत्वात् शुद्धं ततः शुद्धद्रव्याभ्युपगमपरत्वात् शुध्धमेवायमिति ॥

भाषार्थः-नैगमव्यवहाररूपनय, अविशुद्ध है. क्योंकि, नैगमव्यवहार, अनंतद्वयण़ुकादि, अनेकव्यक्तात्मक. क्रश्नादि अनेक गुणोंका आधार, त्रिकालविषय, ऐसें अशुद्ध द्रव्यको द्रव्य मानते हैं. और संग्रहनय, पर-माणुआदि सामान्यसें एक तिरोभूत गुणसमूह अविद्यमान पूर्वापरविभाग नित्यसामान्यही द्रव्य मानता है. सो संग्रहनय, अनेकता माननेरूप कलं-कसें अकलंकित होनेसें और शुद्ध द्रव्य माननेसें शुद्धद्रव्यार्थिक है.

अथ नैगमनयकी प्ररूपणा करते हैं:--नही है एक गम, वोधमार्ग, जिसका, सो नैगमनय है. पृषोदरादि होनेसें ककारका लोप जानना. तिस नैगमनयके तीन भेद हैं. धर्मद्वयगोचर (१) धर्मिद्वयगोचर (२) धर्मधर्मिगोचर (३). यहां धर्मीधर्म शब्दकरके, द्रव्य और व्यंजनपर्या-योंको कहते हैं. अथ प्रथमभेदमें उदाहरण कहते हैं. "। सच्चैतन्यमात्मनि इति ! " आत्मामें सत् चैतन्य धर्म है, यहां चैतन्य नाम व्यंजनपर्या-यको, विशेष्य होनेसें, तिसकी मुख्यताकरके विवक्षा करी; और सत्ताख्य-व्यंजनपर्यायको, विशेषण होनेसें, तिसकी अमुख्यता, गौणताकरके, विवक्षा करी हे.। इतिधर्मद्वयगोचरोनेगमः प्रथमः । १।

50

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अथ दूसरे नैगमका उदाहरण कहते हैं:--"। वस्तु पर्यायवद्द्रव्यम्।" पर्यायवाला द्रव्य, वस्तु है. यहां पर्यायवाले द्रव्याख्यधर्मिको. विशेष्य होनेसें, प्रधानपणा है; और वस्तुनामक धर्मिको, विशेषण होनेसें, अप्र-धानपणा है. अथवा ' किं वस्तु ' वस्तु क्या है ? ' पर्यायवद् द्रव्यम् पर्यायवाला द्रव्य. ऐसी विवक्षामें, वस्तुको, विशेष्य होनेसें प्रधानपणा है. और पर्यायवद् द्रव्यको, विशेषण होनेसें, गौणपणा है. इतिधर्मिद्रय-गोचरोनैगमो द्वितीयः । २ ।

अथ तीसरे भेदका उदाहरण कहते हैं:-। " |क्षणमेकं सुखी विषयास-क्तजीव इति । " एक क्षणमात्र सुखी विषयासक्त जीव है. यहां विष-यासक्त जीव द्रव्यको, विशेष्य होनेसें, प्रधानपणा है; और सुखलक्षण-पर्यायको, विशेषण होनेसें, अप्रधानपणा हे. इति धर्मिधर्मालंबनोनेगमः तृताय: । ३ ।

अथवा निगम, विकल्प, तिसमें जो होवे, सो नैगम. तिसके तीन भेद हैं. भृत (?) भविष्यत् (२) वर्त्तमान (३). जिसमें अतीत वस्तुको वर्त्तमानवत् कथन करना, सो भृतनैगम. यथा। आज सोही दीपोत्सव (दीवाली) पर्व है, जिसमें श्रीवर्द्धमानस्वामी मुक्ति गर्गे. । ?। भाविनि अर्थात् होनहारमें, होगईकीतरें उपचार करना, सो भविष्यत्-नैगम. जैसें अर्हत सिद्धपणेको प्राप्तही होगये हैं । २। करनेका आरंभ करा, वा थोडासा निष्पन्न हुआ, तिसको हुआ वस्तु, जिसमें कहना, सो वर्त्तमाननैगम. जैसें, 'ओदन: पच्यते.' । ३।

अथ नैगमाभासका स्वरूप कहते हैं:-दो आदिधर्मोंको एकांत पृथक् २ जो माने, सो नैगमाभास, इति. आदिपदकरके दो द्रव्य, और द्रव्य-पर्यायों दोनोंका प्रहण है. उदाहरण जैसें, आत्मामें सत्, और चैतन्य, परस्पर अत्यंत पृथग्भूत है, इत्यादि आदिशब्दसें वस्तुपर्यायवाले द्रव्य दोका, और क्षणएक सुखी, इति सुखजीवलक्षण द्रव्यपर्याय दोनोंका प्रहण है. इन दोनोंकी सर्वथा भिन्नरूपप्ररूपणा करनेसें नैगमाभास दुर्नय है. नैयायिक, वैशेषिक, येह दोनों मत नैगमाभाससें उत्पन्न हुए हैं, हति ॥



अथ परसंग्रहाभासका लक्षण कहते हैं:--सत्ता अद्वेतको स्वीकार करता हुआ, सकलविशेषोंका निषेध करे, सो परसंग्रहाभास. जैसें उदाहरण, सत्ताही तत्त्व है, तिससें प्रथग्भूत विशेषोंके न देखनेसें, इति. अद्वैत-वादियोंके जितने मत है, वे सर्व, परसंग्रहाभासकरके जानने; और सांख्यदर्शन भी ऐसेंही जानना.

अथ दूसरे अपरसंग्रहका लक्षण कहते हैं:--द्रव्यत्वादि अवांतरसामा-न्योंको मानता हुआ, और तिसके भेदोंमें उदासीनताको अवलंबन करता हुआ, अपरसंग्रह है. जैसें धर्म अधर्म आकाश काल पुद्रल जीवद्रव्योंको द्रव्यत्वके अभेदसें एक मानना. यहां द्रव्यसामान्यज्ञानकरके अभेदरूप छहोंही द्रव्योंको एकपणे ग्रहण करना, और धर्मादि विशेष भेदोंमें गज-निमिलिकावत् उपेक्षा करनी. ऐसेंही चैतन्याचैतन्य पर्यायोंका एकपणा मानना, पर्यायसाधर्म्यतासें.

प्रश्नः-चैतन्यज्ञान, और तद्विपरीत अचैतन्य, येह दोनों एक कैसें होसकते हैं ? છરૂર

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

उत्तरः−चैतन्याचैतन्यकी विशेष विवक्षा न करनेसें, और द्रव्यत्वकरके अभेदबुद्धि माननेसें.

अथ अपरसंग्रहाभासका लक्षण कहते हैं:--द्रव्यत्वको एकांत तत्व जो मानता है, और तिसके विशेषोंको निषेध करता है, सो अपरसंग्रहाभास है. जैसें द्रव्यत्वही तत्त्व है, और धर्मादि द्रव्य नही है. यथा वस्तु हे, परंतु सामान्यविशेषत्व कहां वर्ते हैं १ ऐसेंही सामान्यविशेषात्मक वस्तुको जानना.

अथवा संग्रहनय दो प्रकारका है. सामान्यसंग्रह (१) विशेषसंग्रह (२). सामान्यसंग्रहका उदाहरण जैसें, सर्वद्रव्य आपसमें अविरोधी है. । १ । विशेषसंग्रहका उदाहरण जैसें, जीव आपसमें अविरोधी है. । इतिसंग्रहद्र-व्यार्थिकनयः । २ ।

अथ व्यवहारद्रव्यार्थिक नयका खरूप लिखते हैं:--

"॥ संग्रहेण ग्रहीतानां गोचरीकृतानामर्थानां विधिपूर्वकमवह-रणं येनाभिसंधिना क्रियते सव्यवहारइति ॥ "

भावार्थः--संग्रहने ग्रहण किया जो सत्त्वादि अर्थ, तिसका, विधिसें जो विवेचन करे, सो अभिप्राय विशेष, व्यवहारनामा नय है. उदाहरण जैसें, जो सत् है, सो द्रव्य है, अथवा पर्याय है. आदिशब्दसें अपरसंग्रहण्हीतार्थ व्यवहारका भी उदाहरण जानना. जैसें जो द्रव्य है, सो जीवादि षड्विध हे, इति. पर्यायके दो भेद है. क्रमभावी (१) और सहभावी (२), इति. ऐसें जीव भी मुक्त (१) और संसारी (२). जे क्रमभावी पर्याय है, वे दो प्रकारके हैं. क्रियारूप (१) और आक्रियारूप (२), इति. ॥

अथ व्यवहाराभास कहते हैं:-जो अपारमार्थिक द्रव्यपर्यायविभागको मानता है, सो व्यवहाराभास है. जैसें चार्वाकमत. क्योंकि, नास्तिक जीवद्रव्यादि नही मानता है. स्थूलदृष्टिसें चारभूत यावत् जितना दृष्टिगोचर आवे, उतनाही लोक मानता है. ऐसें स्वकल्पित होनेकरके मूठ होनेसें चार्वाकमत व्यवहाराभास है.

UZZ



तथा अन्ययंथसें व्यवहारनयका कितनाक स्वरूप लिखते हैं:-भेदो-पचारकरके जो वस्तुका व्यवहार करे, सो व्यवहारनय गुणगुणिका (१) द्रव्यपर्यायका (२) संज्ञासंज्ञिका (३) स्वभावस्वभाववालेका (४) कारककारकवालेका (५) कियाकियावालेका (६) भेदसें जो भेद करे, सो सज्जूतव्यवहार- । १ ।

शुद्धगुणगुणिका, और शुद्धपर्यायद्रव्यका भेद कथन करना, सो शुद्धसद्भुतव्यवहार. । २ ।

उपचरित सङ्कतव्यवहार. तहां सोपाधिक अर्थात् उपाधिसहित गुण-गुणिका जो भेदविषय, सो उपचरितसङ्कतव्यवहार. जैसें जीवके मति-ज्ञानादिक गुण है. । ३ ।

निरुपाधिक गुणगुणिकाभेदक, अनुपचरितसन्द्रतव्यवहार. जैसें, जी-वके केवलज्ञानादि गुण है. । ४ ।

अञ्चुद्ध गुणगुणिका, और अञ्चुद्ध द्रव्यपर्यायका भेद कहना, सो अशु-द्वसद्धृतव्यवहार. । ५ ।

स्वजातिअसञ्जूतव्यवहार. जैसें, परमाणुको बहुप्रदेशी कथन करना. ।६।

विजातिअसन्दूतव्यवहार. जैसें, मतिज्ञान मूर्त्तिवाला है, मूर्त्तिद्रब्यसें उत्पन्न होनेसें. 1 ७ ।

उभयअसद्भूतव्यवहार. जैसें, जीव अजीव ज्ञेयमें ज्ञान हे, जीव अजीवको ज्ञानके विषय होनेसें । ८ ।

स्वजातिउपचरितासङ्घतव्हवयार. जैसें, पुत्र भार्यादि मेरे हें. । ९ ।

विजातिउपचरित असद्भृतव्यवहार. जैसें, वस्त्र भूषण हेम रत्नादि मेरे हैं.। १०।

तटुभयउपचरित असङ्गतव्यवहार. जैसें, देश राज्य कीर्तिं गढादि मेरे हैं. । ११ ।

अन्यत्र प्रसिद्ध धर्मका अन्यत्र समारोप करना, सो असझूत-व्यवहारन् । १२ ।

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

असद्धृत व्यवहारही उपचार है, जो उपचारसें भी उपचार करे, सो उपचरित असद्धृतव्यवहार, जैसें, देवदत्तका धन यहां संश्ठेषरहित वस्तु-संबंध विषय है. । १३ ।

संश्लेषसहित वस्तुसंबंधविषय, अनुपचरित असङ्गतव्यवहार. जैसें, जीवका शरीर. । १४ ।

उपचार भी नव प्रकारका है. इव्यमें द्रव्यका उपचार (१) गुणमें गुणका उपचार (२) पर्यायमें पर्यायका उपचार (३) द्रव्यमें गुणका उपचार (४) द्रव्यमें पर्यायका उपचार (५) गुणमें द्रव्यका उपचार (६) गुणमें पर्यायका उपचार (७) पर्यायमें द्रव्यका उपचार (८) पर्यायमें गुणका उपचार (९). यह सर्व भी, असद्भूतव्यवहारका अर्थ जानना. इसीवास्ते उपचारनय. प्रथक् नहीं है, इति. ।

मुख्याभावके हुए, प्रयोजन. और निमिनमें उपचार वर्त्तता है; सो भी संबंधके विना नही होता है. संबंध चार प्रकारका है. संश्ठेष-संश्ठेषीसंवंध (१) परिणामपरिणामिसंवंध (२) श्रद्धाश्रद्धेयसंवंध (३) ज्ञानज्ञेयसंवंध (४). उपचरित असद्धृतव्यवहारके तीन भेद है. सत्यार्थ (१) असत्यार्थ (२) सत्यासत्यार्थ (३) इति. येह १४ भेद व्यवहार-नयके जानने. यही व्यवहारनयका अर्थ है. व्यवहारनय भेदविषय है. ॥ इतिद्रव्यार्थिकस्य तृतीयोभेद: ॥ ३ ॥

अथ पर्यायार्थिकनयके चार भेद लिखते हैं. उनमें प्रथम ऋजुसूत्रका स्वरूप लिखते हैं:--

"॥ ऋजुवर्त्तमानक्षणस्थायिपर्यायमात्रप्राधान्यतः सूत्रयन्न-भिप्रायऋजुसूत्रनय इति ॥ "

अर्थः-भूतमविष्यत्क्षणलवविशिष्ट कुटिलतासें विमुक्त होनेसें, ऋजु सरलही, द्रव्यकी अप्रधानताकरके, और क्षणक्षयीपर्यायोंकी प्रधानताक-रके, जो कथन करे, सो ऋजुसूत्रन<sup>य</sup> है. उदाहरण जैसें, संप्रति सुख विवर्त्त है. इस वचनसें क्षणिक सुखनामा धर्यायमात्रको मुख्यताकरके कहता है, परंतु तदधिकरण जीव द्रव्यको गोणत्वकरके नही मानता है, इति.

ંહરૂપ

षद्त्रिंशःस्तम्भः ।

अथ ऋजुसृत्राभास कहते हैं:-सर्वथा द्रव्यका जो निषेध करता है, सो ऋजुसूत्राभास हैं. उदाहरण जैसें, तथागतमत, क्योंकि, बौद्ध क्षणक्ष-यिपर्यायोंकोही प्रधानतासें कथन करते हैं, और तत्तत्आधारभूत दृव्योंको नही मानते हैं; इसवास्ते बौद्धमत, ऋजुसूत्राभासकरके जानना.

ऋजुसूत्रके दो भेद हैं. सूक्ष्मऋजुसूत्र, जैसें पर्याय एकसमयमात्र रहनेवाला है (१) स्थूलऋजुसूत्र, जैसें मनुष्यादिपर्याय, अपने २ आयुःप्र-माणकालतक रहते हें.। इतिपर्यायार्थिकस्य प्रथमोभेदः॥ १॥

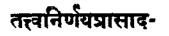
अथ दूसरा भेद लिखते हैं:--

"॥ कालादिभेदेन ध्वनेर्श्वभेदं प्रतिपद्यमानः शब्दइति ॥"

अर्थः-व्याकरणके संकेतसें प्रकृतिप्रत्ययके समुदायकरके सिद्ध हुआ काल कारक लिंग संख्या पुरुष उपसर्गके भेदकरके ध्वनिके अर्थ भेदको जो कथन करे, सो शब्दनय है. कालभेदमें उदाहरण जैसें, 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुरिति' हुआ, है, होवेगा, सुमेरु यहां कालत्रयके भेदसें सुमे-रुका भी भेद, शब्दनयकरके प्रतिपादन करीये हैं. द्वयत्वकरके तो, अभेद इसके मतमें उपेक्षा करीये हैं. । कारकभेदमें उदाहरण जैसें, 'करोति कियते कुंभ इति. । लिंगभेदमें 'तटस्तटीतटमिति ' । संख्याभेदमें 'दाराः कलत्रं '। पुरुषभेदमें 'एहि मन्ये रथेन यास्यसि नहि यास्यति यातस्ते पिताइत्यादि '। उपसर्गभेदमें 'संतिष्ठते अवतिष्ठते. '। इति ।

अर्थ शब्दनयाभास लिखते हैं:--कालादिभेदकरके विभिन्नशब्दके अर्थको भी, भिन्न मानता हुआ, शब्दाभास होता है. उदाहरण जैसें, 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुः ' इत्यादिक भिन्नकालके शब्द, तिनका भिन्नही अर्थ कहता है, भिन्नकालशब्द होनेसें. तैसें सिद्ध अन्यशब्दवत, इति. । 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुः ' इसवचनकरके शब्दभेदसें अर्थका एकांत भेद मानना, शब्दाभास है. ॥ इतिपर्यायार्थिकस्य द्विती-योभेदः ॥ २ ॥

अथ पर्यायार्थिकका तीसरा भेद समभिरूढनयका खरूप छिखते हैं:-"॥ पर्यायदाब्देषु निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थं समभिरोहन समाभिरूढइति ॥ " 3 FO



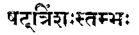
अर्थः--शब्दनय, शब्दपर्यायके भिन्न भी हुए, द्रव्यार्थका अभेद मानता है. और समभिरूढनय, शब्दपर्यायके भेद हुए, द्रव्यार्थका भी, मेद मानता है. पर्यायशब्दोंके अर्थतः एकत्वकी उपेक्षा करता है. उदाहरण जैसें, 'इंदनादिंद्रः, शकनात् शकः, पूर्वारणात् पुरंदरइत्यादिः' इस वाक्य-करके इंद्र शक पुरंदर इत्यादि एकार्थ पर्यायशब्दमें भी, व्युत्पत्तिभेदसें इसके अर्थका भी, भेद मानता है. शब्दके भेदसें, अर्थका भेद, यह नय मानता है. इतितात्पर्यार्थः । ऐसेंही अन्यत्र कलश घट कुट कुंभादिकोंमें जानना.

अथ समभिरूढाभास कहते हैं:--पर्यायध्वनियोंके अभिधेयको एकांत नानाही मानना, सो समभिरूढाभास है. उदाहरण जैसें, इंद्रहाकपुरंदर इत्यादि शब्दोंके भिन्नही अभिधेय हैं, भिन्नशब्द होनेसें. करिकुरंग तुरंग करभशब्दवत्. यहां इंद्रहाकपुरंदर नाम एक भी है, तो भी भिन्नशब्द होनेसें वाच्यार्थ भी, भिन्न है. जैसें हाथी हिरण घोडा ऊंट आदि भिन्नवाच्य है, तैसें यह भी है. यह समभिरूढाभास है। इतिपर्याया-र्थिकस्य तृतीयोभेदः ॥ ३॥

अथ चौथा भेद लिखते हैं:-

॥ " शब्दानां स्वप्रवृत्तिनिमित्तभूताकियाविशिष्टमर्थं वाच्य-त्वेनाभ्युपगच्छन्नेवंभूतइति ॥ "

अर्थः-समभिरूढनयसें इंदनादि कियाविशिष्ट इंद्रका पिंड होवे,अथवा न होवे,परंतु इंद्रादिकका व्यपदेश लोकमें, तथा व्याकरणमें,तैसेंही रूढी होनेसें, समभिरूढ. तथाच रूढशव्दोंकी व्युत्पत्ति शोभामात्रही है. 'व्युत्पत्तिरहिता शब्दा रूढा इति वचनात् ' एवंभूतनय, जिस समयमें इंदनादिकियावि-शिष्ट अर्थको देखता है, तिसकालमेंही इंद्रशब्दका वाच्य मानता है; परंतु तिससें रहित कालमें नही मानता है. इस नयके मतमें तो सर्वक्रिया शब्दही है. यद्यपि भाष्यादिकमें जाति (१) गुण (२) किया (३) संबंध (४) यदृच्छा (५) लक्षण पांचप्रकारकी शब्दप्रवृत्ति कही है, सो



व्यवहारमात्रसें जाननी; परंतु निश्चयसें नही. ऐसें यह नय, स्वीकार करता है. जातिशब्द जे हैं, वे क्रियाशब्दही हैं. 'गच्छतीति गौः ' जो गमन करे सो गौ. 'आशुगामित्वादश्वः' आशु-शीधगामी होनेसें अश्व. गुणशब्द जैसें 'शुचिर्भवतीति शुक्रः ' शुचि होवे, सो शुक्र. 'नीलभव-न्नान्नीलः ' नील होनेसें नील. । यदृच्छाशब्द जैसें ' देव एनं देयात् यज्ञ एनं देयात् ' । संयोगी समवायीशब्द जैसें ' दंडोस्थास्तीति दंडी, विषा-णमस्यास्तीति विषाणी' अस्ति क्रियाको प्रधान होनेसें अस्तिअर्थमें प्रत्यय है. येह सर्व क्रियाशब्दही हैं. अस्ति भू इत्यादि क्रियासामान्यको सर्व-व्यापी होनेसें. उदाहरण जैसें, इंदनके अनुभवनसें इंद्र, शकनक्रियाप-रिणत शक, पूर्दारणप्रवृत्तको पुरंदर कहते हैं, इति.

अथ एवंभूतामास कहते हैं:--अपनी कियारहित, सो वस्तु भी, शब्दका वाच्य नही. तत्शब्दवाच्य यह नही हैं, ऐसा एवंभूतामास है. उदा-हरण जैसें, विशिष्टचेष्टाशून्य घटनामक वस्तु, घटशब्दका वाच्य नहीं. घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूत कियासें शून्य होनेसें, पटवत्. इस वाक्यसें अपनी क्रियारहित घटादिवस्तुको घटादिशब्दवाच्यताका निषेध करना प्रमाणवाधित है. ऐसें एवंभूतामास कहा है, इति.

इन सातों नयोंमेंसें आदिके चार नय, अर्थ निरूपणेमें प्रवीण होनेसें, अर्थनय हैं. अगले तीन नय, शब्दवाच्यार्थगोचर होनेसें, शब्दनय हैं.

अथ इन पूर्वोक्त नयोंके कितने भेद हैं, सो लिखते हैंः— गाथा॥

इकेको य सयविहो सत्त नयसया हवंति एमेव ॥ अन्नो वि य आएसो पंचेव सया नयाणं तु ॥ १ ॥

अर्थः-नेगमादि सातों नयोंके एकैकके प्रभेदसें सौ सौ भेद हैं, सर्व मिलाके सातसौ (७००) भेद होते हैं. प्रकारांतरसें पांचही नय होते हैं. सो यदा शब्दादि तीनोंको एकही शब्दनय, विवक्षा करीये, और एकैकके सौ सौ भेद करीये, तब पांचसौं भेद नयोंके होते हैं. ऐसेंही છર્ટ

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

छसो, चारसो, दोसों भी, भेद नयोंके होते हैं. तथाहि-जव सामा-न्यग्राही नैगमकी संग्रहके अंतर्भूत, और विशेषग्राही नैगझकी व्यवहारके अंतर्भूत विवक्षा करीये, तब मूळ नय छ होते हैं. एक एकके सौ सौ भेद होनेसें, छसौ भेद होते हैं. । जब नैगम १ संग्रह २ व्यवहार ३, तीन तो अर्थनय और एक शव्दनय, ऐसी विवक्षा करीये, तब चार ४ नय; एकैकके सौ सौ भेद होनेसें चारसौं भेद होते हैं. । और द्रव्यार्थिक, पर्यायार्थिक, इन दोनोंके सौ सौ भेद होनेसें, दोसों भेद होते हैं. यदि उत्कृष्ट भेद गिणीये तो, असंख्य भेद होते हैं.

यदुक्तम् ॥

जावंतो वयणपहा तावंतो वा नया वि सदाओ ॥

ते चेव परसमया सम्मत्तं समुदिआ सवे ॥ १॥

व्याख्याः−जितने वचनके प्रकार है शब्दात्मक ग्रहण किया हैं साव-धारणपणा जिनोंने, वे सर्व नय, परसमय अन्य तीर्थियोंके मत है. और जो अवधारणरहित 'स्यात्' पदकरी ऌांछित है, वे सर्व नय, इकठे करें, सम्यक्त्व जैनमत है.

प्रश्नः-सर्वनय प्रत्येक अवस्थामें मिथ्यात्वका हेतु है तो, सर्व एकठे मिले महामिथ्यात्वका हेतु क्यों नही होवेंगे? जैसें कण कणमात्र विप एकठा करे तो, बृहद्विष हो जावे है.

उत्तरः-परस्पर विरुद्ध भी सर्व नय, एकत्र हुए, सम्यक्त होते हैं, एक जैनमतके साधुके वशवर्त्ति होनेसें. जैसें नाना अभिप्रायवाले राजाके नौकर, आपसमें धन धान्य भूमि आदिकके वास्ते लढते भी हैं, तो भी, सम्यग् न्यायाधीशके पास जावें, तब पक्षपातरहित न्यायाधीश, युक्तिसें झगडा मिटायके मेल कराय देता है, तैसेंही यहां परस्पर विरोधी नय, स्याद्वादन्यायाधीशके वश होके परस्पर एकत्र मिलजाते हैं. तथा वहुते जहरके टुकडे बडे मंत्रवादीके प्रयोगसें निर्विष हुए कुष्टादिरोगीको दीए अमृतरूप होके परिणमते हैं, तैसें नयस्वरूप भी जानलेना.

युग्मम् ॥ श्रीमन्मोहनपार्श्वनाथविमले पहीपुरे प्रस्तुतः ॥ श्रीचिंतामणिपार्श्वनाथनिरचे जीरेतिनाम्ना पुरे ॥ ग्रंथोऽयं परिपूर्णतां च गमितश्चंद्रेषुनंदेणभृ-हर्षे (१९५१)भाद्रपदे च शुरूदशमीघस्ते गभस्तो शुभे ॥५॥

यदशुद्धमिह निरूपितमार्थेस्तत्कम्यतां प्रसादं मे ॥ कृत्वा विशोध्यतां यत् को न स्खळति प्रमादविवशो हि॥ २॥ यद्यपि वहुमिः पूर्वा-चार्थेरचितानि विविधशास्त्राणि ॥ प्राकृतसंस्कृतभाषा-मयानि नयतर्क्तयुक्तानि ॥ ३ ॥ तदपि मयेदं शास्त्रं, पूर्वमुनेः पद्धतिं समाश्रित्य ॥ भव्यजनवोधनार्थं, रचितं सम्यक् स्वदेशगिरा ॥ ४ ॥

तत्समाप्तौ च समाप्तोयं पट्त्रिंशः स्तंभः ॥ ३६ ॥ हष्टिदोषान्मतेर्माद्यादनाभोगात्प्रसादतः ॥

यजिनाज्ञाविरुद्धं तच्छोधनीयं मनीषिभिः ॥ १ ॥

इति नयस्वरूपवर्णनम् ॥

इति ॥ पूर्वोक्त नयोंमें पूर्व पूर्व नय वहुविषयवाले हैं, और उत्तर उत्तर नय अल्पविषयवाले हैं: यह नयका स्वरूष, नयप्रदीपादिकसें किंचिन्मात्र लिखा है. विशेष देखनेकी इच्छा होवे तो, शब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहा-भाष्यवृत्ति, ( विशेषावश्यक ), द्वादशारनयचकादि शास्त्रोंसें देख लेना.

तदुक्तम् ॥ सत्थे समिति सम्मं वेगवसाओ नया विरुद्दावि ॥ णिच्चवुवहरिणो इव राओ टासाण वसवत्ती ॥ १ ॥ ७३९

( वाफणा ) परमार गोत्रीय जैन ( श्वेतांवरी-तपगच्छीय ) अमरचंद पी० (पद्माजी) परमारने स्वनत्यनुसार पड़च्छेद प्रूफ आदि शोधन करके प्रसिद्ध किया. याचना है कि पाठक वर्ग उष्टिदोवकी क्षमा करे. श्रेयांसि सन्ति बहुविन्नहतानि लोके।

॥ इतिश्रीमहुद्धिविजयगणिशिष्यश्रीमद्विजयानंद-सूरिविरचिततत्त्वानिर्णयप्रासादयंथः समाप्तः ॥ यह प्रंथ मरुदेशवासी (हाल हुंवई निवासी) ओसवाल वालफेना

कस्येदमरूयविदितं भूवि मानवस्य ॥

श्रेयस्तरोऽयमिति यः तनयात्ययोऽभूत् ।

<sup>अंतर्शीपका</sup> अगम धरमचंद्र दलपत दन मान जीन।

तं क्षन्तु गर्हति सदा विदुषां समूहः ॥ ९ ॥

अर्थः-किसको विदित नहीं है कि " अच्छे कार्योंमें वहुत विघ्न होते

हैं." यह प्रंथ एक वडा सत्झार्य है, जिससें (कीतनीक आफत-मुझ्केळीके

संवबसें ) प्रसिद्ध करनेमें विलंब हुया जिसकी सुज्ञ साक्षरवर्ग क्षमा करेंगे.

पकर क्षमाधरम सुपरद तन तळीन ॥

॥ झमम् ॥

सूर्याचंद्रभसौ यावद् यावच्छीवीरशासनम् ॥ यंथोऽयं नंदतात्तावत् परोपकृतिहेतवे ॥ ८ ॥ कियानप्यस्य आस्तस्य आर्द्धेः पद्यीनिवासिभिः ॥ पंडितामृतचंद्रोहेर्मागोऽस्ति परिशोधितः ॥ ९ ॥ । इति शुभं भूत्रात् ॥

घसेंजनइछाकायाः पादोनदिशताईताम्॥ ६॥ शिखिवाणांकचंद्राव्दे (१९५३) वङ्ठभेन मुमुक्षुणा ॥ राकायां प्रथमादईंऽिलेखि नाधवमासके ॥ ७ ॥ युग्मम् ॥

सुनक्षत्रपुरे रम्ये धर्मनाथप्रतिष्ठिते ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

७४०

## अथ तत्त्वानिणयप्रासादस्य शुद्धिपत्रम् ।

| रष्ठ           | पंक्ति   | <b>अ</b> शुद्ध  | হাত্র            | <b>पृ</b> ष्ठ    | पंक्ति   | अशुद्ध          | হীব্র                |
|----------------|----------|-----------------|------------------|------------------|----------|-----------------|----------------------|
| ٢              | १२       | জীন             | जि <b>न</b>      | २७               | 6        | पृ <b>छक</b> के | पृच्छकके             |
| <b>33</b>      | २२       | समकित           | सम्यक्तेव        | "                | 83       | एक निष्ट 👘      | एकनिष्ठ              |
| २              | 8        | पारंगामी        | पारगामी          | "                | १९       | परवादियोंकैा    | <b>परवादि योंको</b>  |
| "              | ঽ        | ऋषभदेव          | ऋषभदेव           |                  | २३       | प्तहां          | तहां                 |
| "              | १९       | जीन             | जिस              | २८               | 6        | मास             | भास                  |
| "              | 35       | देवप्रधान       | देवार्य          | :<br>i <b>35</b> | 80       | अंधकारक         | <b>अंधकारका</b>      |
| <b>7</b> 3     | १        | चिन्ताचिताः     | चिन्तांचिताः     | 37               | १८       | अनिवडा          | अनित्या              |
| ર્             | ९        | रुपमद           | रूपमद            | 71               | १९       | ह्रव्य          | द्रव्य               |
| <b>33</b>      | २०       | मुद्रामुत्रिको  | मुदा मूर्त्तिको  | २९               | 8        | स्वमावसें       | स्वभावसें            |
| <b>77</b>      | २२       | देवकी           | देवीकी           | ,                | ٩        | के              | 0                    |
| 8              | १०       | संसारिक         | सांसारिक         | ३२               | 8        | कयीये           | करीये                |
| ٩              | २९       | भद्रबाहू        | भद्रबाहु         | ३ ५              | 8        | जीवनमोक्षाव     |                      |
| Ę              | १५       | और जो           | और               | રદ્              | र        | द्रव्याधक       | द्व्यार्थिक          |
| <b>93</b>      | 19       | प्रमख           | प्रमुख           | ३९               | ७        | ઓર              | और                   |
| 51             | २०       | अनपांगादि       | अंग उपांगादि     | 80               | 8        | कारण            | <b>क्रियाकार</b> ण   |
| 3              | <        |                 | कोठेकी तरें      | 88               | १        | ঙ্গদ্ধ          | त्रह्य               |
| ९              | ई        | कार्टमें आचारा  |                  |                  | २३-२९    | सम्यक्तं        | सम्यक्त्वं           |
|                |          | कालमें अ        | <b>सचारादि</b> ' |                  | २६       | गुणमयी 🔒        | ् गुणमय 🧎            |
| ,,             | २७       | उपासक           | उपाशक            | İ                |          | अर्हनकी 🖉       | बिर्हन्का ∫          |
| 99             | 80       | पाणिनी          | पाणिनि           | ४२               | २१       | परन्तप          | परन्तपः              |
| 19             | 29       | <b>लिख</b> त    | <b></b> જિલતે    | ४३               | १०       | सृष्टयार्थ      | सृष्टयर्थ            |
| 59             | २८       | कोई अजाण        | केई अनजान        | . ,,             | २१       | यावदष्ठशतं      | यावद <b>न्दरा</b> तं |
| 88             | ٤        | ऋचाचे           | ऋचामें           | 88               | २८       | अध्या <b>ध</b>  | ٥                    |
|                | - 28     | ज्ञुनः शेषादि   | ञुनःशेषादि       | 89               | \$       | स <b>व</b> ासां | सर्वासां             |
| <del>"</del>   |          | रक्तलावमे       | रक्तसाथमें       | ,,-8             | 16 28-89 | स्त्रियाओं के क | ो ख़ियोंके की        |
| "<br>G         | ,,<br>80 | तदन             | तदनु             | 9.0              | १९       | <b>ખું</b> कુઠી | <b>म्ह</b> कुटी      |
|                |          | <b>ऋ चो</b> में | ऋचामें           | 49               | १०       | मुख्य           | मृत्युं              |
| "              | "<br>१२  | ऋत्विजो         | ঙ্গান্বিজী       | ٤٩               | १९       | ণুক্ষা          | ণ্ <b>र</b> শা       |
| "<br>१६        | २०       | दुत             | दूत              | <b>६</b> २       | R .      | मुखातटः         | मुखाबटः              |
| २४<br>२४       | · •      | जैमिनीयाः पनः   |                  | 55               | १९       | चाभद्यीता       | चाभषदीता             |
|                | Ę        | मानं            | मान्य            | ६६               | १६       | <b>धिङ</b> ङा   | पिंगछ।               |
| 57             | १९       | जर्से           | जैसे             | ह ७              | २१       | योजम्           | योजनम्               |
| 95             | 22       | जनमतत्राले      | जैनमतवाछे        | ् ६९             | १९       | प्रमाण          | प्रणाम               |
| "<br><b>२९</b> | s.       | कोइ लोक         | केइ लोक          | ૭૧               | 89-80    |                 | अद्भुत               |
|                | २१       |                 | सर्व             | 50               | 2        | प्रसंनान्       | प्रपनान्             |
| p              | * *      | 111             |                  | 1 - 1            | •        |                 | ``                   |

## अथ प्रस्तावना शुद्धिपत्रम्•

| <b>T</b> B       | पंक्ति     | খসুট্র                       | গুৱ                         | वृष्ठ                                   | पंक्ति     | अशुद्ध              | शुद्ध              |
|------------------|------------|------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------|------------|---------------------|--------------------|
| ગ્               | १०-१४      | पाणिनी                       | पाणिनि                      | 77                                      | १२         | बरुायु              | बलायु              |
| "                | १२         | <b></b> અંપેહિંઘુ            | व्योर्छवु                   | 77                                      | १२         | वामदेव सांत्यर्थम   | न वामदेवशांत्यर्थम |
| 8                | २          | श्चंद्रकाश                   | श्वदःकाश                    | 37                                      | ;,         | सोऽस्माक अभि        | र सोऽस्माकमरि      |
| 55               | २३         | श्वद्रकाश                    | श्वंदःकाश                   | , ,,                                    | 33         | पुरुहुत             | पुरुहूत            |
| "                | "          | शकटायनः                      | शाकटायनः                    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | २७         | <b>হিাদ্রান্</b> দি | হিান্থান্দি        |
| "                | "          | न्यगर जैनें,                 | न्यगरजैने.                  | "                                       | २८         | नहामुनीना           | महामुनीनां         |
| ५                | १९         | श्रेष्टे।त्तम                | श्रेष्टेत्तम                | १४                                      | ર્         | उनक                 | उनके               |
| ۶ ا              | २२         | सत्यानिष्ट                   | सत्यनिष्ठ                   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | २९         | होनसे               | होनेसे             |
| 55               | २७         | सम्यकवो.                     | सम्यक्चे।                   | १९                                      | 88         | ऋषिकृत              | ऋषिकृत             |
| છ                | २९         | सुक्ष                        | सूक्ष                       |                                         | १६         | वेस भी              | वे सभी             |
| ۲                | १०         | <b>પ્રંયો</b> સેં            | પ્રયોંસેં                   | . ,,                                    | २०         | कुण्डसना            | कुण्डासना          |
| 35               | १२         | सद्प्रंथोक                   | सट्प्रंथोंके                | 17                                      | <b>२</b> १ | जिनेदा              | जिनेंदा            |
| 73               | २२         | महाम्त                       | माहाःम्य                    | १इ                                      | २          | सरस्वती हंस         | , सरस्वती, हंस     |
| 55               | રર         | निष्टावान                    | निष्टावान्                  | 33                                      | ٩          | तन्त्व:             | तत्वत:             |
| ९                | G,         | अंग्रेजी                     | अंग्रेजी                    | 57                                      | १२         | विप्रैः य           | विप्रैर्थ          |
| १०               | १४         | ऋग                           | ऋग्                         | "                                       | १४         | त्राह्माणोंको       | त्राहार्णोको       |
| 33               | "          | यजुस्                        | यजुंस्,                     | 77                                      | १०         | मरूदेवी             | मरुदेवी            |
| ,,               | રદ્        | <b>ચૌ</b> ધર્ <del>ક</del> ો | बौद्धकी                     | "                                       | "          | भरतेः               | भरतः               |
| . ,,             | ३१         | विनयत्रीपी                   | वि <b>नयत्र</b> यीपी        | ,,                                      | २०         | मरूदेव्यां          | मरुदेव्यां         |
| 28               | २          | ऐक                           | एक                          | ् २०                                    | १७         | मूल                 | मूलक               |
| · •<br>,,        | २१-२९      | ऋषम                          | স্বাদ                       | >>                                      | १८         | मृल्वेक             | मूलकके             |
| ્ १ <sup>~</sup> | સ્         | ऋषि                          | হ্মদি                       | ,,,                                     | २३         | भर्मकी              | धर्मको             |
| १२               |            |                              | ) (तीर्थों) की स्था-        | ,,                                      | २७         | पंडितोर्मे          | पंडितोंमें         |
|                  | े व        |                              | (पना करनेवाले हैं           | २२                                      | २१         | कचा                 | काचा               |
| · `              | . 9        | प्रमाण                       | प्रणाम                      | 53                                      | २४         | जीज्ञासु            | जिज्ञासु           |
| **               | ्र         | प्रमाण<br>स्वस्तिनः          | प्रशान<br>स्वस्तिन          | २३                                      |            | ì                   | õ                  |
| **               |            |                              |                             | 77                                      |            | कीसी                | किसी               |
| 55               | 55<br>9 9  | वृद्धश्रवा<br>स्तार्क्षो     | वृद्धश्रवाः<br>स्तार्क्ष्यो |                                         | इति        | मस्तावना शु         | द्वेपत्रम          |
| 33               | <b>१</b> १ | 2010(11                      | <u>\\  \ </u>               | 1                                       |            |                     |                    |

-----

••

## अथ तत्त्वानेणयप्रासादस्य शुद्धिपत्रम् ।

| ष्ट्रष्ठ        | पंक्ति     | अशुद्ध             | शुद्ध                | पृष्ठ                                   | पंक्ति   | अशुद्ध                   | शुद्ध                |
|-----------------|------------|--------------------|----------------------|-----------------------------------------|----------|--------------------------|----------------------|
| ę               | १२         | जीन                | जिन                  | े २७                                    | ৩        | પૃછकके                   | पृच्छकके             |
| "               | २२         | समकित              | सम्यक्त्व            | "                                       | १२       | ए <b>क</b> निष्ट 👘       | ए <b>कनि</b> छ       |
| २               | ع          | पारंगामी           | पारगामी              | 55                                      | १९       | परवादियोंकौ              | परवादि यें <b>को</b> |
| <b>53</b>       | ३          | ऋषमदेव             | ऋषभदेव               |                                         | २३       | प्तहां                   | तहां                 |
| ,,              | १९         | जीन                | जिस                  | २८                                      | . ا      | मास                      | भास                  |
| 59              | "          | देवप्रधान          | देवार्य              | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | १०       | अंधकारक                  | अंधकारका             |
|                 | १          | चिन्ताचिताः        | चिन्तांचिताः         | ,                                       | १८       | अनिवडा                   | अनित्या              |
| ३               | ৎ          | रुपमद              | रूपमद                | 77                                      | १९       | द्रव्य                   | द्रव्य               |
| "7              | २०         | मुद्रामुत्रिको     | मुदा मूर्त्तिको      | २९                                      | 8        | स्वमावसें                | स्वभावसें            |
| **              | २२         | देवकी              | देवीकी               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ٩        | के                       | 0                    |
| 8               | १०         | संसारिक            | सांसारिक             | २२                                      | 8        | कर्यांचे                 | करीये                |
| ٩               | २५         | শ্রবারু            | भद्रबाहु             | 39                                      | 8        | जीवनमोक्षाव              |                      |
| Ę               | १९         | और जो              | और                   | ३६                                      | २        | द्रव्यार्थक              | द्रव्याधिक           |
| 57              | 19         | प्रमख              | प्रमुख               | २९                                      | 9        | ओर                       | और                   |
| **              | २०         | अनुपांगादि         | अंग उपांगादि         | 80                                      | 8        | कारण                     | <b>क्रियाकार</b> ण   |
| १               | <          |                    | कोठेकी तरें          | ४१                                      | १        | সন্ধ                     | त्रह्या              |
| ৎ               | Ę          | कार्लमें आचारा     |                      | 39                                      | २३-२५    | सम्यक्तं                 | सम्यक्षं             |
|                 |            | कालमें अ           | गचारादि '            | 37                                      | २६       | गुणमयी                   | ) गुणमय )            |
| 13              | २७         | उपासक              | उपाशक                |                                         |          | अर्हनकी                  | 🖌 अर्हन्का 🀧         |
| <b>१</b> -      | १०         | पाणिनी             | पाणिनि               | ४२                                      | २१       | परन्तप                   | परन्तपः              |
| १२              | २٩         | <b>लिख</b> त       | लिखते                | ४३                                      | १०       | सृष्ट्यार्थं             | सृष्टचर्थ            |
| 33              | २८         | कोई अजाण           | केई अनजान            | 35                                      | २१       | यावद <b>छश</b> तं        | यावद <b>न्दरा</b> त  |
| -88-            | ٤          | ऋचाचें             | ऋचामें               | 88                                      | २८       | अध्याय                   | C                    |
|                 | २४         | <b>शुनः रोषादि</b> | <u> भ</u> ुनः शेपादि | ৪ও                                      | Ę        | सबासां                   | सर्वासां             |
| <b>57</b>       | ,,         | रक्तस्रावमे        | रक्तसावमे            | 97                                      | ४८ २१-१५ | स्त्रियाओं <b>के</b> ∙के | ो स्त्रियोंके को     |
| "<br>4          | १०         | तदन                | तदनु                 | 40                                      | १९       | <b>भुकु</b> दी           | મું કુટી             |
|                 |            | ऋचोंम              | <b>ऋ</b> च्रामें     | 69                                      | १०       | मुस्य                    | <b>मृ</b> त्युं      |
| 55              | "<br>१२    | ऋतिजो              | ऋत्विजो              | ६१                                      | १९       | ণু <b>रু</b> ণ           | ঀ৾৾য়৾ঀ              |
| <br>१६          | २०         | दुत                | दूत                  | इ २                                     | · १      | मुखातटः                  | मुखावटः              |
| 28              | , <b>`</b> | जैमिनीयाः पनः      |                      | , ,,                                    | १९       | चाभद्रीप्ता              | चाभषदीसा             |
|                 | لا         | मान                | मान्य                | । इइ                                    | १६       | पिङडा                    | ধিঁমন্ডা             |
| 37              | १९         | जसें               | जैसें                | - इ.७                                   | २१       | योजम्                    | योजनम्               |
| 73              | 22         | जनमतवाले           | जैनमतवाले            | ६९                                      | १९       | प्रमाण                   | प्रणाम               |
| "<br>२ <b>९</b> | ٩,         |                    | केइ लोक              | 90                                      | 29-20    | अट्रुत                   | अद्रुत               |
|                 | २१         |                    | त्तर्व               | 50                                      | Ę        | प्रसंनान्                | प्रपनान्             |
| 种               | 11         | ••••               |                      | , <b>,</b>                              | *        |                          | ì                    |

(३)

| <b>ते</b> ह्य | पंसित      | অহ্যন্ত               | খুন্দ                     | पृष्ठ             | पंक्ति          | अधुद्             | युष्                    |
|---------------|------------|-----------------------|---------------------------|-------------------|-----------------|-------------------|-------------------------|
|               | १६         | भोर                   | और                        | 37                | १९              | तितना चिरयो       | गी जनीकों               |
| >>            | २४         | कहे                   | कह                        |                   |                 | तितः              | नःचिर योगीजनोंकों       |
| ৬২            | २६         | अतीष्ट                | <b>લા</b> મીછ             | 280               | ٩               | हांक              | शंख,                    |
| ૭૧            | 29         | - दाकाशः              | ধাকাহা                    | \$ \$ \$          | 3               | वा सना            | कुवासना                 |
| فف            | १३-        | २७ देवष्भुणि          | देवझ्झुणि                 |                   | 8               |                   | सम्यक्त्व               |
| ৩ৎ            | १२         | श्रीमहादेव            | श्रीमहोदेव                | 33                | १२              | सर्वकूंजाना;      | सर्वकुच्छ जाना;         |
| *5            | २२         |                       | त विद्युधार्चित           | 53                | <b>۶ قر -</b> ۱ | १८ परीक्षमाणा     | परीक्ष्यमाणा            |
| < ٥           | હ          | जगद्यीतय              | स्य जगत्रितयस्य           | **                | २०              | ( तज्र )          | (तव)                    |
| ,,            | १७         | पुरुषेत्तम            | पुरुषोत्तमः               | 1 885             | २               | বৎদীৰ্বি          |                         |
| <३            | २३         | अयोग्य-ये             | ग्य अयोग-योग              | ;;                | eγ              | -बंधः<br>-        | - बंधाः                 |
| <٩            | ٢          | 'साखतग                | मने 'सातत्यगमने'          | 188               | १५              | हरभ द्रस्रीप      | दिः हरिभद्रमूरिपादैः    |
| < ६           | १७         | समीचा न               | ही समीचीनही               | 33                | २४              | चन्द्र।शु         | বন্হায়ু                |
| <৩            | ٩          | অৰ্থৰান্তীয           | षा अर्थवारीयां            | >>                | २१              |                   | र्) (तमःस्पृशाम्)       |
| <<            | २्९        | उप <b>देशक</b>        | र्गे उपदेशकपणेका          | 1 88<             | 8               | राग               | रागसें                  |
|               |            |                       | छ्द व्यवच्छेद             | 1 566             | 8               | जिने।त्तमरू       |                         |
| ৎৎ            | २०         |                       | ्धर्मास्तिकाय             | 53                | 7 <b>8</b>      | मुद्रशेख्वत्      |                         |
|               |            | आ– ∫                  | अधर्मारितकाय आ-           | १२४               | ٢               | येवे नेया         | ये वैनेया               |
| <b>९</b> ०    | , १९       | पर्यं।योंकी           | पर्यायोंकी                | >>                | ८-९-१०          | • १७ सुर्वण       | सुवर्ण                  |
| ९०-९          | १२४०३      | १९ श्रंग              | र्श्य                     | 57                | १३              | <b>म् इ</b>       | দান্য                   |
|               | २-         | -                     |                           | १२६               | २४              | <b>ऋ</b> षभदेष    | ऋषमदेव                  |
| <b>९</b> १    | २          | प्रवत्तन              | प्रवर्त्तन                | 820               | ६               | समुद्धत           | समुद्यत—                |
| *,            | 82         | पांच                  | झार्नेद्रिय, (पांच-       | 53                | Ŷ               | <del>-</del> पाली | – माली                  |
|               |            | <b>(</b> पां <b>च</b> | <b>ञानें</b> द्रिय, पांच- | ,,,               | १८              | पूर्वोत्त्क       | पूर्वीक्त               |
| ९२            | ٠٩         | योग्य                 | योग                       | 53                | २९              | श्रीमवीर          | श्रीमहावीर              |
| 77            | १९         | (भवस्तु)              | ) (भवत्सु)                | १३०               | १८              | त्राछगया          | বান্তান্য               |
| ""            | २१         | अधात्                 | અર્થાત્                   | 135               | ٩               |                   | ने गोतमकविने            |
| 1.15          | २५         | प्रवर्त्त             | ਸ਼ਰੂਜ਼                    | १३९               |                 |                   | छयं निरत्थयमवत्थयं      |
| <i>લ્</i> ર્  | १७         | मसूयान्धा             | •                         | 33                | १५              | अच्छावसी          | अस्थावत्ती              |
| <b>33</b>     | १८         | करको                  | करके                      | 55                | १६              | पद्च्छ            | पदत्थ                   |
| ୧୍ବ           | २७         |                       | त्यंत) (स्वादी) अत्यंत    | 1 "               |                 |                   | ्र डिग्धादिवत्          |
| 100           | <b>१</b> ७ |                       | बचेति नहीं. क्या खरोत     | । १४ <del>३</del> |                 | चद्रास्तेष्याग    | री चन्द्रास्तेष्यामर्शे |
| 408           | 88         | ऐसें                  | सूत्र                     | १४५               | ٤               | एकात              | एकांत                   |
| 809           | <b>8</b> 9 | करता है.              | -                         | १४७               | १६              | जगन्मनुष्याद्य    | म् जगन्मनूत्पाद्मम्     |
| १०७           | \$9        | -स्वामी फेर           |                           | १४९               | २७              | आपके              | मापको                   |
| <b>A</b> -    |            |                       | -स्वामीमें फेर अयोग्य     | 198               | 58              | काल्कृत्          | कालकृत                  |
| <b>५</b> ०८   | <u> </u>   | जितना चि              |                           | १५२               | ९               | एको               | <b>एको</b> ह            |
|               |            | រែ                    | ततनाचिर योगीनाथ           | 898               | ٩,              | छदासि             | <b>छंदां</b> सि         |

..

## (8)

| ធិនិ       | पंक्ति           | গন্থার দ্বার                         | पृष्ठ पंक्ति                          | અશુદ્ધ શુદ્ધ               |
|------------|------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------|
| 245        | १२               | <b>শ্বত</b> রুণ स् <b>यू</b> लरूप    | २१५ ४                                 | आपना अपना                  |
| 196        | १२               | নাগীয় রাগীয়ার                      | " <i>{</i> 8                          | करनेसें करनेसें            |
| <b>9</b> 5 | "                | कश्चिद्धक्ष कश्चिदक्ष                | 280 8                                 | सीन्नेसीत्-सीन्नेसदासीत्   |
| 59         | 88               | स्तब्धोदिवि स्तथोदिवि                | ,, २                                  | ठहरेगी ठहरेगा              |
| १६०        | २                | अमरणभब अमरणभाव                       | २१८ २                                 | होवेगी; न होवेगी;          |
| 165        | १७               | शिचिन्नितां विचित्रतां               | २२३ १५                                | इत्यदि इत्यादि             |
| १९३        | ९                | क्षरका ०                             | <b>,</b> , १८                         | म्बक्बु चझ्                |
| १६६        | १८               | શ્રીहरી શ્રીદ્દરિ                    | २२४ ११                                | शूद्रणी शृही               |
| १७१        | 88               | नही है.? नहीं है.                    | » <i>१९</i>                           | ब्राम्हणी ब्राह्मणी        |
| १७६        | **               | अश्वत्रिम: अक्तत्रिम:                | २२५ ७                                 | कोंकी कोंकी                |
| "          | <b>;;</b>        | शास्वत शाश्वतः                       | २२९ ४                                 | अधार आधार                  |
| १७७        | 8                | निर्म्मितनैका निर्म्मितानेका         | ,, e,                                 | सदएडम तदण्डम               |
| "          | १२               | गरे! अरे,                            | २२९–२३०                               | सर्वीश्व) सर्वीश्व )       |
| 33         | <b>२</b> ७<br>१० | ।देखे दुखे<br>प्रजानि                |                                       | ब्युष्टी:∫ ∘युष्ठी:∫       |
| 229        | १२               | घह्यादि ब्रह्मादि<br>बतलालं बतलाओ    | २३२ ९                                 | ऋग्वेग ऋग्वेद              |
| १८६        | १२               | बतलाड बतलाजा<br>तदानीमम् तदानीम्     | ः ,, १९                               | भाषानुसार भाष्यानुसार      |
| 299        | ९८<br>१          | तदानानम् तदानाम्                     | २३४ १७                                | <u></u> દુઆ, થા, દુઆયા,    |
| १९५<br>१९७ | २१               | द्विर- द्विरा-                       | २३५ २३                                | इसमें इससें                |
| 200        | ۲۲<br>م          | ्यद यह                               | २३८ ६                                 | it it                      |
|            | 82               | जायान् ज्यायान्                      | २३८ १७                                | भरमधनान्नि भरमच्छनान्नि    |
| २००<br>२०४ | १८               | साम्वेद साम्येद                      | २१९ २२                                | सर्वशक्तिमान सर्वशक्तिमान् |
| २-०<br>२०५ | ्र<br>१७         | આનિસં અનિત્ય                         | २४१ २१                                | विवस्वा <b>न</b> विषस्वान् |
|            | -                |                                      | २४३ ६                                 | स्कम्मन्तम् स्कम्भन्तम्    |
| २०८        | ۶<br>۵           | वा अभावका या अभावका<br>गा अमन गा अमन | २७४ <b>९-</b> १२                      | उत्स्वास निःश्वास          |
| **         | <b>୧</b>         | वा असत् या असत्<br>नो चे चो चो       | 289 85                                | (आजायत) ( अजायत )          |
| 51         | १२               | सो–जो जो–सो<br>एकात एकांत            | <b>२४६</b> ४                          | करता कराता                 |
| "<br>२०९   | १७               | एकात एकात<br>पंचरूप प्रपंच           | २४७ १                                 | दुस्रा टूस्रा              |
|            | ৎ                |                                      | ,, १७                                 | ऋग्वेद ऋग्वेद              |
| २१०        | 8                | <u> তার্ভ</u> রান্তা                 | 296 <                                 | શ્રૃ ર્ગૃ                  |
| २१२        | C                |                                      | 296 90                                | पठण पठन                    |
| <b>?</b> ? | "                | पचं पंच                              | २९९ ७                                 | प्रणित प्रणीत              |
|            | २५               | अप्समार, ) अपस्मार, )                | २६० १०                                | वसिष्टके वसिष्टके          |
|            |                  | क्षयी ∫ क्षय ∫                       | २.६५ १                                | उदेश्यके उ <i>दि</i> श्यके |
| २१३        |                  | सपादन उपादान                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | इसमें इससें                |
| 33         | २१               |                                      | २६६ २२                                |                            |
| **         | २६               | जिसमें जिससें                        | २६७ १                                 | वर्गमें वर्ग ६ में         |

### (4)

| पृष्ठ      | पंक्ति     | ગશુદ્ધ            | शुद्ध                  | षुष्ठ               | पंक्ति     | अशुद्ध                        | शुद्ध                  |
|------------|------------|-------------------|------------------------|---------------------|------------|-------------------------------|------------------------|
| २७०        | <b>{</b> 8 | सर्वेंकी          | सपोंकी                 | 57                  | ર્વ        | व्यवहारो                      | ववहारो                 |
| 200)       |            |                   | नगरमन्त्र स्टर्स्टरे १ | .,                  | "          | छनुभच्छे                      |                        |
| २७१        | २९-१       | नमरमारह           | नमस्कार करताहै ?       | ३२६                 | સ્         | विद्ययं                       | विज् <b>जयं</b>        |
| ૨૭૨ૼ       | 29         | मेऽअस्तु          | मेऽस्तु                | 33                  | 8          | विद्या                        | বিত্তা                 |
| २७५        | २६ सु      | रांत् 'पिबेइति    | ) सुरां पिबंत्'इति )   | ३२४                 | द्         | <i>फ्रो</i> कः                | ন্ঠা <b>ন</b>          |
|            |            | શ્રુતિઃ           | ∫ श्रुतिः ∫            | १२५                 | १८         |                               | स्यस्ति                |
| २७९        | 88         | रचे               | रच                     | ३२८                 | ও          | श्रीमदिजिन                    | । श्रीमदादिजिन         |
| २८१        | १          | ( छ०ँम्)          | ( J. M. ( )            | ३२८                 | १९         | करता                          | कराता                  |
| "          | ٢          | <u>સ</u> ૃર્મવ: ે | भूर्भुवः               | ३२९                 | 8          | वि <del>र</del> सुऊ           | विरसुओ                 |
| 55         | २३         | उदय्भायां         | <b>उवड्</b> झाया       |                     | G-E        | च्छ-च्छे                      | त्य—त्थे               |
| \$5        | 39         | पंचरकर            | पंच <b>क्</b> ख        | 57                  | 89         | कौसुंभ <u>स</u> ुत्र          | कौसुंभसूत्र            |
| **         | 31         |                   | परमिष्ठी               | ३३२                 | १९         | यशःच                          | यशः सुर्खं <b>च</b>    |
| २८४        | ٩          |                   | ब्रह्मा कामी           | 21                  | २५         | श्र <del>ु</del> त्रःसूर्यसते | । ज्ञुकःसूर्यसुत्ते।   |
| २८६        | ٩          | इंद्रिया          | इंद्रियां              | ३३३                 | છ          | न्दा                          | द्धा                   |
| २८७        | 50         | अमर्त्त           | अमूर्त्त               | 35                  | १०         | वृद्धे                        | वृद्ध्ये               |
| २९२        | २७         | साक्षाद्दाष्टा    | साक्षाद्द्रष्टा        | ३३७                 | १९         | सोष्ठ्यं । वद्वे              | ताँ सै। छवं वर्द्धतां। |
| २९३        | १९         | ताइ               | ताई                    | ३३८                 | २          | स्तभर्मे                      | <b>स्</b> तंभमें       |
| 59         | २४         | किविष्टे          | किविशिष्टे             | ३४०                 | २१         | ददता                          | ददतां                  |
| २९४        | १६         | प्रयोयमेंही       |                        | ३४२                 | १२         | पर्यन्त                       | पर्यन्तं               |
| २९४        | २७         | जिसवेद            | जिस वेदमें             | <b>ર્</b> ૪ર        | २०         | जातकर्म                       | नामकर्म                |
| २९६        | وح         | वद                | वह                     | ર્ ૪૬               | २          | वस्त्रस्त                     | वस्त्रहस्त             |
| 200        | २          |                   | । वेदांइछंदासि         | 53                  | ŝ          | वासरकेवंकरेह                  | वासक्खेव <b>करे</b> ह  |
| 508        | १०-१२      |                   | कों                    | 33                  | १९         |                               | ऽष्टम                  |
| 53         | १९         |                   | 8558                   | ર,૪૬                | \$ 0       | षट्वि <b>क्तयों</b> को        |                        |
| २०७        | २९         | ધર્મદી દે.        |                        |                     |            |                               | को एकत्र करे           |
| ३१२        | 99         | तम्सा             | तपसा                   | ३४८                 | २७         | भयात् 🗋                       | भूयात्                 |
| "          | १९         | ાષ્ટ્રયા          | 1188211                | <b>३</b> ४ <b>९</b> | १६         | લુધ,                          | वुध, गुरु,             |
| 883        | २७         | हिंसको            | हिंसाके                | ३५०                 | 8          | <b>म</b> वं                   | ध्रुवं                 |
| ३१८        | १४         | चौसष्ट            | चै।सठ                  | ३५१                 | ৩          | सवच्छ                         | सन्वत्थ                |
| ३२०        | 8          | स्वच्छ            | सत्रुत्थ               | ३५१                 | ৩          | साङ्घाणं                      | सहाणं                  |
| "          | 58         | सावज्झ            | सावज्ज                 | 39                  | १३         | उम्मग्रेण                     | उम्मग्गेण              |
| "          | "          | -                 | া ৰ্জ্ঞলাओ             | **                  | "          | जणवजन्म<br>-                  | जणवओव्व<br>-           |
| "          | १८         | परकपहो            | पक्खपहो                | <b>5</b> 7          | २१         | भिरकाग                        | भिक्खाग                |
| >>         | २९         | गिहच्छ            | गिहत्थ                 | ३५२                 | 8          | उग्रकुलेसु                    | उग्गकुलेसु             |
| "          | २६         | संविग्न           | संविग्न                | 57                  | २          | ईरकाग                         | इक्खाग                 |
| <u>३२१</u> | <          | खचोय              | खन्नोय<br>-            | ,,                  | 8          | ईति                           | इंति                   |
| "          | ٩          | गिहन्छ            | गिहत्थ                 | ,,                  | <b>?</b> ? | अच्छि                         | અત્પિ                  |

## (Ę)

| पृष्ठ       | पंक्ति      | খহান্দ্র হান্দ্র              | ;<br>; | पृष्       | पंक्ति        | अचुद्ध                           | হুব্ধ                                   |
|-------------|-------------|-------------------------------|--------|------------|---------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| 59          | <b>3</b> 5  | लोगच्छेय लोगच्छेरय            |        | ३९१        | २०            | पूर्ववत् पूर्वव                  |                                         |
| **          | ٩           | उसांपिणि ओसांपिणि             |        | ३९५        | ৎ             |                                  | लकी                                     |
| ,5          | <b>99</b>   | समुपद्यइ समुष्पज्जइ           |        | ३९६        | १०            | स्नातकयोप स्नात                  |                                         |
| 33          | Ę           | अरकीणस्स अक्लीणस्स            |        | 800        | १२            | ानीबे <b>डा</b> निवि             |                                         |
| 35          | 53          | अणिद्यिणस्स () अणिजिण्णस्स, ) |        | ४०१        | १४            | निबिड निवि                       |                                         |
|             |             | उदण्णं ∫ें उदएणं ∫े           |        | 808        | 4             | निबिडेन निवि                     |                                         |
| <b>3</b> 3  | ۲           | भिरकाग भिक्खाग                |        | ४०७        | १४            | विवेयस हिया (                    | _                                       |
| 53          | **          | आयाई्सुं वा आयाइंसु वा        |        | ४०८        | २             |                                  | मत्थो                                   |
| 37          | . ९         | निरकमणेणं निक्खमणेणं          |        | "          | Ę             | संग्रहसीलो ) र                   | वंग्गहसीटो 🌔                            |
| 51          | :)          | निरकभिसु निक्खमिंसु           |        |            |               | અમિવ્રह ∫ અ                      |                                         |
| )7          | १२          | युल कुले                      |        | <b>7</b> 9 | ও             | अविकच्छगो अ                      |                                         |
| **          | १३          | उम्र उग्ग                     |        | βşο        |               | उ; हुं।; च्छो; ट                 | (हं; ब्रू; बहुान्छ                      |
| ,,          | "           | इरकाग इक्खाग                  |        |            | લ-દ્          | ઓ; ઢો; ત્યાં; દ                  | ह्दं; ण्णु बुहा; त्य                    |
| ३९४         | ई           | श्रूदोंको श्रूदोंको           |        | 865        | ষ্            | गतिते गहि                        |                                         |
| <b>१</b> ९७ | २४          | पितृतिथि पित्रतिथि            |        | ४१२        |               | क्षमाश्रवण क्षम                  | •                                       |
| ३९९         | १८          | स्वकरकारणा स्वकरणकारणा        |        | ४१३        | <i></i><br>१७ |                                  | स्वरघर्से                               |
| इई०         | १९          | अरकरेसु अक्खरेसु              |        | ४१२        |               | वायणच्छं                         | वाथ गःथं                                |
| ,,          | શ્દ્        | हिउ हिओ                       |        | ४१२        |               | टइयाइं                           | ठइयाई                                   |
| 59          | १७          | चिंतियमत्तोइ चिंतियमित्तीवि   |        | **         | २९            |                                  | मुक्ख                                   |
| ३६१         | 83          | सापाने मंत्रे सोपानं मंत्रं   | :      | ४१४        | 8             |                                  | मत्थएण                                  |
| ર્ક્ ૨      | ٢           | मंत्रव्रसागे मंत्रत्यांगे     | ;      | "          | १६            |                                  | सम्म                                    |
| • 7         | १०          | वेद वेदी                      | :      | \$3        |               | <b>बंदावहे</b><br>२ <b>२</b> - २ | वंदविह                                  |
| રદ્ર        | १९          | समादिष्टं समादिष्टं           |        | **         |               | २२ वत्तियाण                      | वत्तिया <b>ए</b>                        |
| **          | २७          | भगवत् भगवन्                   |        | ४१५        | ७२            |                                  | অন্ধ                                    |
| ३६४         |             | साभायिक सामायिक               |        | <u>71</u>  | \$8           | खवउ                              | खवेउ                                    |
| ३६९         |             | परमेष्टि परमेष्ठि             | :      | ४१६        | <-8           |                                  | अ <b>म्न</b> स्थ                        |
| <b>২</b> ৩২ | २-२०        |                               | -      | "          | १३            | ~                                | H                                       |
| <b>২৩</b> ৩ | १२          | पर्णानुज्ञा पूर्णानुज्ञा      | :      | "          | २०            |                                  | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|             |             | वेदिकरण वेदीकरण               |        | ४१७        |               |                                  | निदन्न                                  |
| ३७९         |             | चतु।वश चतु।र्वंश              | 1      | 885        | १९            | निहाविस                          | विदाविय                                 |
| ३७९         |             | खाग न स्थागम्                 | ļ      | ४२०        | <             | महच्छ पुर                        | म्बच्छ परमच्छे।                         |
| <b>২</b> ८७ |             | ताइ तांइ                      | ļ      |            |               | मह                               | त्थ पुत्रव्स्थ परमत्थो                  |
|             |             | पाणिग्रंहत्रय पाणिग्रहत्रयं   | İ      | "          | १९            | अनच्छ                            | अनत्थ                                   |
| <b>२</b> ९० | २           | रसङ्ज- ( स्सङ्घज- )           |        | ४२१        |               | १९ अहणं                          | -                                       |
|             |             | ल्पान्ति ∫ ल्पन्ति ∫          | 1      | ;,         | ९             | अद्य                             | अज्ज                                    |
| **          | ঽ           | राजाओं राजे                   |        | ;;         | ę             | च्छि                             | त्थि                                    |
| **          | \$ <b>3</b> | इद्वने वृद्ध                  |        | 33         |               |                                  | ત્ય                                     |

•

## (७)

| पृष्ठ   | प<br>पंक्ति | अशुद्          | <b>गु</b> द्ध            | पृष्ठ        | पंत्ति | -                     | शुद्ध                       |
|---------|-------------|----------------|--------------------------|--------------|--------|-----------------------|-----------------------------|
| 12      | 88          | गहेण           | गाहेणं                   | 899          | १६     | विहुर <b>यम</b> ला    | विहूयायमला                  |
| 8२२     | Ę           | <b>5</b> ¥     | 73                       | - ୫ବ୍ଟ୍      | · १ o  |                       | देवदाणव                     |
| ;7      | -           | स माइयं        | सामाइयं                  | ४९७          |        | एकोत्रिंश             | <b>एकोनत्रिंश</b>           |
| »»<br>» | २१          | वंदित्तु       | वंदित्ता                 | 35           | ړه     | संकर्छ्यमि            | सकत्थयंमि                   |
| 55      | २२          | तुञ्झेहि       | तब्मेहि                  | 55           | २२     | एगेए                  | एगेण                        |
| "       | २३          |                | त्थे                     | ४९८          | <      | गिएहओ उनहाणं          |                             |
| **      | २४          | নিন্তা         | नित्था                   |              |        | भिण्ह उ उवहाण         |                             |
| ४२२     | 8           | पर्वेमि        | पवेर्मि                  |              | 38     | अनिएहनाणीण            | अभिग्हमणाण                  |
| ,,      | و           | ್ಪ;=छ          | त्य; त्थ                 | 899          |        | <b>एको</b> त्रिंश     | एकोनत्रिंश                  |
| ;;      | १२          | च विगईअणाय     | प च <b>उ विगईअ</b> ण्णाय |              | 8      | गुहुत्तन <b>रकत्त</b> | मुहुत्तन <del>क्</del> खत्त |
| 33      | २३          | पस्तकांतरभे    | पुस्तकांतरमें            | )<br>55      | ও      | मऌलंकेणं              | मलकलंकेणं                   |
| 828     | ર           | जिणपणत्तं      | जिणपण्णत्तं              | 888-         | -४६२   | एको।त्रिंश            | एकोनत्रिंश                  |
|         | २६          | पचम            | पंचम                     | ,,           | 38     | निवित्रग              | নিতিরত্য                    |
| ४२६     | १२          | देवके          | देवके विषे               | ४६५          | १९     | इंधनकौ                | इंधनको                      |
| 8२८     | ९           | वह             | यह                       | 8 इ इ        |        | पुव्वएहे              | पुब्वण्हे                   |
| 39      | १२          | जियोंको        | जीवोंको                  | ४६६          | २६     | वादंऊण निअमेण         | । बंदिऊण <b>निभ</b> मेण     |
| ४२९     | २२          | देयके          | अदेवके                   | ४६८          | २      | अपकनी                 | अयसनी                       |
| 833     | १८          | यहि            | यदि                      | >>           | લ્     | મોવઆ                  | पभावओ                       |
| 838     | १२          | सम्प्रक्लों    | सम्यक्लकों               | "            | Ę      | रूव.ग                 | रूबारगग                     |
| 839     | १२          | मासायिक        | सामायिक                  | 1 33         | १२     | अनिरमेउ               | अभिरमेउं                    |
| ४३५     | ه           | ेअहण           | अहण्णं                   | , ,,         | १३     | ਤਰਸ                   | उत्तम                       |
| 53      | २१          | <b>उ</b> राहिय | ओरालिय                   | : 39         | 53     | सुदरा                 | सुंदरा                      |
| 838     | "           | अहण            | अहण्णं                   | 37           | १९     | নিৰ্ভিয় <b>গ</b>     | নিৰ্বিত্য                   |
| 839     | 89          | मत्ताण         | मित्ताण                  | 889          | 12     | श्रुवि                | शुचि                        |
| 880     | २४          | तित्थि         | तिथि                     | 8 /9 o       | £8 \$  | १९ भुयास              | भूयासं                      |
| 885     | 6           | শ্বহ           | गुरु                     | 13           | ९९     | निःपापा भूयासुः।      | 1                           |
| 889     | 8           | 1881           | [89]                     |              |        | निःपापा भूयासुः       | निरुपहवा भूयासूः ॥          |
| 889     | <b>१ ८</b>  | जोग            | जोगं                     | 39           | २४     | वंतुः ॥               | षतु ॥                       |
| 17      | १४          | च्छेम्मास      | छे <sup>•</sup> मासं     | 95           | २०     | पुर्खिड <b>प</b> ष्   | पृधिव्यप                    |
| * ୫୧    | ٦           | स*यवर्त्त्वारो | सामायिकारो               | 808          | 8      | सुरकत्रिवंतु          | सुखीभवंतु                   |
| 880     | 80          | अहर्ण          | সহত্ব                    | ४७२          | Ę      | सर्वेषचरे             | सर्नेषचरिः                  |
| ,,      | १२          | <b>उ</b> स्थिए | उत्थिए                   | <b>3</b> 9   | ११     | निपेक                 | अभिनेक                      |
| łg      | 99          | गहेणं          | <b>गहे</b> गं            |              | १२     | बृहणं                 | वृह्णं                      |
| 885     | <b>₹</b> ₹  | रोपणधि         | रोपणतिबि                 | <b>૪</b> ૭૨્ | 29     | थुपोस्तु              | भुभोस्तु                    |
| ४४९     | Ę           | सुधारेषण       | श्रुतारोपण               | 808          | १४     | वगोस्तु               | भूकेस्तु                    |
| ४९३     | १९          | देसियाणं       | ू<br>द्सयाणं             |              | २४     | श्चत                  | <b>र</b> ात                 |
| **      | २४          | विअङ्ग्यउमाण   | <b>बिअ</b> हुछउमाणं      | 800          | ٩      | सत्तभौतिनिवाताई       | सतभौति विवाताई              |

### (८)

| रष्ठ           | पंक्ति | अशुद्ध         | গ্ৰন্থ                        | े विव                                   | पंक्ति        | अภुद्ध                         | 51.31                          |
|----------------|--------|----------------|-------------------------------|-----------------------------------------|---------------|--------------------------------|--------------------------------|
| 892            | २५     | धान 🔍          | ्यु ज<br>ध्यान                | 420                                     | Ę             | વગુષ્ક<br>इति                  | <b>शुद्ध</b> े<br>ईति          |
| 84.            | ह      | क्षितिर्न      | क्षतिर्न                      | ł                                       |               | रण<br>धारासामान                | श्रत्य<br>धारासमान             |
| "              | શ્વે   |                | नं श्रेयसां सनिधान            |                                         |               |                                | त्) (स्तौत्येवैनमेतत्)         |
| 75             | १९     | जगत्रयगुरोस्सं | भाग्य                         | ५२६                                     | 88            | શ્ <del>ર</del> ીન્મુ          | ×ीमन्मु                        |
| •              |        | जगञ्जय         | गुरोस्सौभाग्य-                | <b>३</b> १                              | २२            | स्वंडके                        | खंडके                          |
| 8<5            | Ę      | दूसरी बेर छपी  |                               | ५३३                                     | 88            | तिनको                          | तिनके                          |
| "              | ە }    | ढया ढ्या       |                               | "                                       |               | समाचारी                        | सामाचारी                       |
| 858            | હ      | जगत्रय जग      | बिय                           | ५३४                                     |               | २१ के                          | २१ वें                         |
| ४८५            | ई      | বিদ্র ধিন্ন    |                               | ५३५                                     |               | बौधमपसें                       | बौद्धमतसें                     |
| <b>१८६</b>     | Ę      | ईह० इह०        |                               | ,,                                      | Ś             | Jocahi,                        | Jacobi,                        |
| "              | २३     | विय्न विन्न    |                               | 57                                      | 28            |                                | फरनेमें<br>-                   |
| 859            | ۶      | दिकपाल दिक्    | যান্ত                         | ५३५                                     | २९            | तिस त्रिषयतक                   | ृतिस विषयक-                    |
| 37             | १९     | जगत्रयस्य जग   | त्रयस्य                       |                                         |               | ्हकीकातसें                     | ्रीतहकी कानसें                 |
| 822            | २२     | जगत्रेयी जगत्र | <b>बी</b>                     |                                         | १६            | नारका                          | मोक्खो                         |
| १८९            | २४     | राजस्तन राजस्त | বি                            | 488                                     |               |                                | केवल<br>२.२                    |
| ४९०            | 8      | जगत्रय         | जगत्रय                        | 982                                     |               | सिद्धिः ।                      | सिद्धि                         |
| "              | ٩      | पूष्पां        | पृष्पां                       | 488                                     |               | उपाधि<br>कीनेन                 | <b>ડ</b> વધિ<br>               |
| 79             | 88     |                | <b>नुष्</b> भादि              | ९४९                                     | <b>۲</b>      | श्राजनभद्रण<br>चेन्            | <b>প্রী</b> জিনমহ্যা <b>ণি</b> |
| 898            | २०     |                | ण्डावश्य <b>क</b>             | 77                                      |               | जैनभासाः                       | जैनाभासाः                      |
| 89.8           | २३     | परमेष्टि       | परमेष्टि                      | 17                                      |               | मत्यानु                        | मत्यनु                         |
| 88.8           | २३     |                | पंचिदि <u>अ</u> ट्टेण         | 989                                     |               |                                | अह                             |
|                |        |                | पंचिदिअडेण                    | લ્ક્ષ્<br>લક્ષ્લ                        |               | त्रतिके<br>पैलन्स              | वृत्तिके<br>रेपन्न             |
| ४९ ४           | १३     | भय             | મંચ                           | · ·                                     |               |                                | सेवना                          |
| ૪૬૧            | v      | <b>रिअ</b> वसु | रिअसुव                        | ९६८                                     | ر بر<br>م     | मुक्तिका<br>चेन्नून            | भुक्तिका<br>–                  |
| "              | २१     | गिरिहामि       | गरिहामि                       |                                         | १२            | ୩୩୦<br>                        | <b>ক</b> ৰন্ত<br>              |
| <b>ક</b> ર્લ્હ | १६     | परमेष्टि       | परमेष्टि                      | ९७१                                     | ्र<br>- २ - १ | सकुल<br>रेजन-२                 | संकुल<br>>०                    |
| 17             | २४     | वसटेण          | वसंदेणं                       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | २१ ें         |                                | केवलि<br>— २२                  |
| ४९८            | १५     | किंचि जंजं ॥   |                               |                                         |               | करनेसें ?                      | करनेसें ॄ ( ५ )                |
| 889            |        | दसणं           | दंसण                          |                                         |               | संसोरक<br>अनेकांतिक            | सांसारिक<br>अैन्संनिक्त        |
| 508            |        | पुष्प          | पुष्य                         |                                         |               |                                | अनैकांतिक                      |
|                | २५     | যারাগা         | রু :<br>স্বথালা               |                                         |               | रण्हविऊग<br>रेजन्म             | ण्हविऊण                        |
| "<br>५०२       | ٤٥     | चंद्र।द्वे     | चदाब्दे                       |                                         |               | मोक्षका मानके<br>              | - <b>Q</b>                     |
|                | २०     | प्रियकर        | ग्रियवर<br>प्रियवर            | 1                                       |               | त्रह्याचारी<br>के ने नन्हे रे- | बह्यचारी<br>-                  |
| 908            | 82     | कृत            | न्त्<br>कृद्                  | ५९२                                     | ۲۲-۱          | १३ सो महाभिषेव<br>सो महाभिषेव  |                                |
| ५०६            |        | व्यवच्छद       | <sup>२.</sup> र्<br>व्यवच्छेद | 666                                     | १६            | से माला मह<br>पंजन             |                                |
| 900            | १२     | बःपते          | बध्यते                        | [                                       |               | पुणग<br>नैवैद्य                | पूजन<br>नेवेय                  |
|                | • •    | - • •          | -1 - TYI                      | 1 23                                    | 11            | 114                            | าาฯ                            |

# इति तत्त्वनिर्णयप्रासादस्य शुद्धिपत्रम् ।

|                                                                                                                                                     |                                   |                                                                                                                                              |                                                                                                      | (९)                                |                                              |                                                                               |                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| দূষ্ঠ                                                                                                                                               | पंक्ति                            | अशुद्ध                                                                                                                                       | <b>गु</b> द्ध                                                                                        | ਪ੍ਰਬ                               |                                              | <b>ગ</b> શુદ્ધ                                                                |                                                                 |
| 800                                                                                                                                                 | ۲                                 | <b>क</b> षिय्य                                                                                                                               | कपित्थ                                                                                               | १८२                                | १                                            | ते। हेतु                                                                      | हेतु तो                                                         |
| 608                                                                                                                                                 | ۲                                 | देशपरःन                                                                                                                                      | देशरत्न                                                                                              | 35                                 | १९                                           | प्रसंगमें                                                                     | प्रसंगर्से                                                      |
| १०८                                                                                                                                                 |                                   | इरखु<br>वण्णेया<br>गचाः                                                                                                                      | इक्खु<br>विण्णेया<br>राज्य                                                                           | ६८९                                | २१                                           |                                                                               | ।। न जान संकेगा<br>अनुमान                                       |
| ६१२                                                                                                                                                 | ३                                 | यता:<br>सम्प                                                                                                                                 | यतः<br>स्टब्स्                                                                                       | ह्रि०                              | १७                                           | जीवोंका                                                                       | जविंको                                                          |
| **<br>そくら<br>そそそそそ。<br>そそそそで<br>そそで<br>そそで<br>そそで<br>そそで<br>その<br>そくら<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その<br>その | २ <b>२</b><br>२४<br>१२<br>१२<br>२ | साथ<br>निषभ्या<br>चप्रांवाळा<br>दिसला<br>सहस्त्र<br>उपरात<br>चलनेमें<br>चारिकांक्षिणाग<br>चारिकांक्षिणाग<br>चारिकांक्षिणाग<br>चारिकांक्षिणाग | साधु<br>निषद्या<br>चठियांवाला<br>दिखला<br>सहस्र<br>उपरांत<br>चउनेसें<br>न्<br>रित्रकांक्षिणाम<br>शौल | ध् ९ ८<br>७०९<br>७०७<br>७०२<br>७१२ | १२<br>१९<br>२४<br>१६<br>१<br>२ <b>२</b><br>२ | भोक्ताद्<br>जर्वि<br>इति<br>मिर्विशेषं<br>वतुस्की<br>यादि<br>' चल्लो '<br>मतस | जॉव<br>•<br>निर्विशेषं दि<br>बस्तुकी<br>यदि<br>' चलति '<br>मतसे |
| <u>इ</u> ५८                                                                                                                                         | 8                                 | रामश्वर                                                                                                                                      | रामेश्वर                                                                                             | ७१८                                | २२                                           | विभावद्रव्य                                                                   | ाजन विभावद्रव्यव्यंज <b>न</b>                                   |
| ६६१<br>"<br>६६२                                                                                                                                     | 85<br>88<br>85                    | वक्तमें<br>विभजया<br>वास्ये                                                                                                                  | नक्तव्यर्मे<br>विभजनया<br>वास्ते                                                                     | "<br>"<br>७२८                      | . ૧૯                                         | गुणा<br>गधांतर<br>नहीं डूब                                                    | जायमा ?                                                         |
| <b>દ્</b> દ્ધ હ                                                                                                                                     | ९                                 | उपकारके                                                                                                                                      |                                                                                                      | ļ                                  |                                              |                                                                               | नहीं, डूबजायगा.                                                 |
| "<br><b>દ્</b> હવ્<br>દ્હિહ                                                                                                                         | २१<br>२५<br>९                     | नानी<br>—मिति:    '<br>घंटातरके                                                                                                              | भाना<br>' −मिति ॥''<br>धटांतरके                                                                      |                                    | २०                                           | त्तेतायः<br>व्हवयार<br>द्व्योंकों                                             | तृतीयः<br>व्यवहार<br>द्रव्योको                                  |
| 79                                                                                                                                                  | 29                                | संयोंगके                                                                                                                                     | संयोगके                                                                                              | ७३६                                |                                              |                                                                               | મેદ                                                             |

www.kobatirth.org

ł

-

1

1. 10

8